# द्वारं नयचक्रम्

न्यायागमानुसारिण्या बृत्या समहंकृतम्

पथमो विभागः

黄

मुनि जम्बूविजयः

जैन आत्मानंदसभा, भावनगर

#### भी-आत्मानंदजैनग्रंथरक्रमालाया द्विनवतितमं रक्षम्

## तार्किकशिरोमणिजिनशासनगदिप्रभावकाचार्यप्रवर-श्रीमछवादिश्वमाश्रमणप्रणीतं

## ह्राद्शारं नयचक्रम्

आचार्य श्रीसिंहसूरिगणिवादिक्षमाश्रमणिबरिचतया न्यायागमानुसारिण्या वृत्त्या समलंकृतम्

## प्रथमो विभागः

(१-४ असः)

टिप्पणादिभिः परिष्कृतः

संपादक:

पूज्यपादाचार्यमहाराजश्रीमद्विजयसिद्धिसूरीश्वरप्रशिष्यस्य पूज्यपादमुनिराजश्रीभुवनविजयस्यान्तेवासी

मुनि जम्बूविजयः

प्रकाशं प्रापयित्री

भावनगरस्था श्रीजैन-आत्मानंदसभा

वीरसंवत् २४९२ **ईस्वीसन १९६**६ विक्रमसंवत् २०२२ आत्मसंवत् ७० इदं पुस्तकं मुंबय्यां कक्ष्मीबाई मारायण चौचरी इखेताभिः हाँ, एम्. बी. वेलकरवीध्यां २६-२८ तमे गृहे निर्णयसागरमुद्रणाळये मुद्रापितम्

प्रथमाऽऽवृत्तिः

प्रतयः ७५०



तच श्री. स्त्रीमचंद चांपशी शाह, प्रमुख, "श्रीजैन-अत्माानंद सभा-भावनगर" इत्यनेन प्रकाशितं

#### Śrī Ātmānand Jain Granthamālā Serial No. 92

## DVĀDAŚĀRAM NAYACAKRAM

 $\mathbf{OF}$ 

## Ācārya Śrī Mallavādi Kşamāśramaņa

With the commentary Nyāyāgamānusāriņī
OF

## Śrī Simhasūri Gaņi Vādi Kşamāśramaņa

PART I

( 1 ~ 4 Aras )

Edited with critical notes by

## Muni Jambūvijayajī

#### Disciple of

## His Holiness Munirāja Šrī Bhuvanavijayajī Mahārāja

Grand Disciple of

## H. H. Ācārya Śrī Vijaya Siddhisūriśvarajī Mahārāja

Published by

Sri Jain Atmanand Sabha-Bhavnagar

Vīra Samvat 2492

A. D. 1966

Vikrama S. 2022

Ātma S. 70

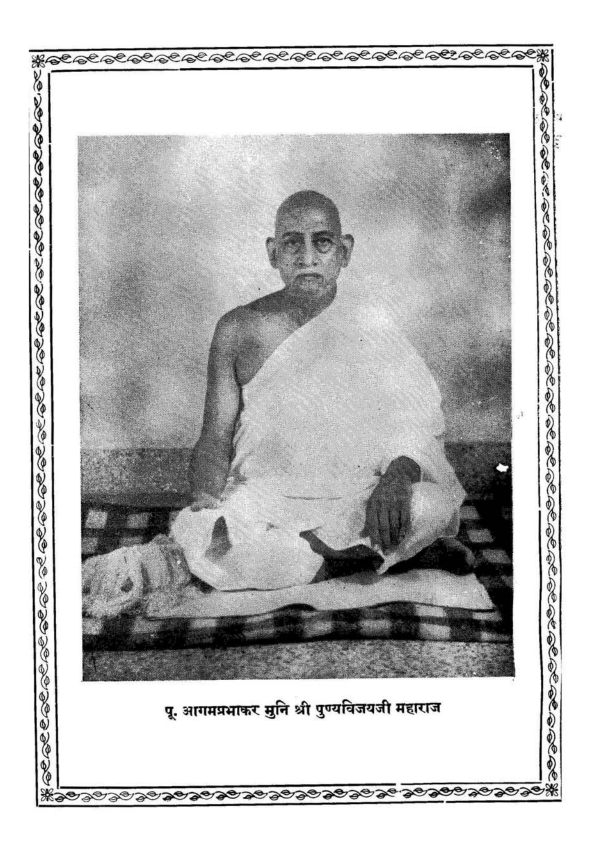
#### Printed by :

Laxmibai Narayan Chaudhari, at the Nirnaya Sagar Press, 26-28, Dr. M. B. Velkar Street, Bombay 2.

First Edition: 750 Copies



Published by: Khimchand Champshi Shah, President, Jain Atmanand Sabha, Bhavnagar.



## प्रकाशकनुं निवेदन.

महातार्किक, शासन प्रमावक, आचार्यप्रवरश्री मह्नवादिस्रीश्वरजी विरचित द्वाद्शारं नयचक्रम् नामे उच्चकोटिनो दार्शनिक आकर प्रंथ अमारी श्रीजैन आत्मानंद सभा द्वारा प्रकट थाय छे, तेने अमे समाना अलारसुधीना प्रंथप्रकाशनना इतिहासमां अपूर्व अवसर लेखीए छीए. आ प्रंथनुं प्रकाशन ए जेम साहिल-प्रकाशनना इतिहासमां एक ऐतिहासिक अने विरल घटना छे, तेम सभानी सातदायका जेटली सुदीर्धकालीन कार्यवाहीमां एक अनोखो सीमास्तंभ बनी रहे एवी घटना छे. दार्शनिक साहिल्यनो आ प्रंथमणि विद्वद्वर्योना करकमलमां भेट घरतां जाणे कोई छप्त छेखाता शास्त्रतीर्थनो पुनरुद्धार करवाना सद्भाग्यना सहभागी थया होईए एवी आनंद, गौरव अने कृतकुल्यतानी लगणी अमे अनुभवीए छीए.

आवी सुख—साभाग्यनी लागणी अनुभववा अमे भाग्यशाली थया तेनो पूरेपूरो यश ए छुप्तशंथरतना समर्थ पुनरुद्धारक ख. परमपूज्य मुनिमहाराजश्री भुवनिवजयजी महाराजना विद्वान् शिष्यरत्न परमपूज्य मुनिमहाराजश्री जंबूविजयजी महाराज जैन साहित्यना तेमज भारतीय समग्र दार्शनिक साहित्यना तलस्पर्शी अने सर्वस्पर्शी ज्ञाता छे. एमनी अति उच्चकोटिनी आ विद्वत्ताए देशविदेशना संख्याबंध विद्वानोने एमना प्रत्ये आकर्ष्या छे. जो तेओए आ ग्रंथना पुनरुद्धा-रनुं भगीरथ कार्य करवानुं खीकार्युं न होत, अने पूरा बे दायका सुधी पोतानी समग्र बुद्धि अने शक्तिनो निचोद ए माटे अर्पण कर्यों न होत, तो छप्त धई गयेल आ मूळ ग्रंथ जेवा रूपमां अत्यारे प्रकाशित थई रही छे तेवा रूपमां प्रकाशित करवानो विचार पण केवल दरिदना मनोरथ जेवोज लेखात!

जैन साहित्यनो इतिहास तपासतां आचार्यश्री महुवादी विरचित आ द्वादशारं नयचकम् महाग्रंथ विक्रमनी तेरमी सदीना प्रारंभ काळ सुधी ह्यात होवाना पुरावा मळे छे. पण त्यार पछी ए ग्रंथ अमुक काळे हुनात हतो एवा ग्रंथस्थ आनुषंगिक पुरावाओ तो मळे छे, पण ए ग्रंथ त्यार पछी एवी रीते छप्त थई गयो के आज सुधी एनी एक पण हस्तप्रत कोई पण हस्तिलिखित ज्ञानभंडारमांथी उपलब्ध थई शकी नथी. आयो उचकोटिनो दार्शनिक महाग्रंथ, अने एनं आवी रीते सदंतर छप्त थई जवुं, ए कोईपण तज्ज्ञने ऊंडो आघात आपे अवी दुःत्वर घटना कही शकाय, पण पूज्य मुनिश्री जंबूविजयजीना खंतभर्या अविरत प्रयत्नोने अंते ए ग्रंथ, लगभम सांगोपांग रूपमां विद्वानोनी समक्ष रज् थई शकेछे ए माटे जेटलो संतोष अने आह्वाद मानीके तेटलो ओछो छे, एम कहेवुं अत्युक्ति न गणावुं जोइए के आ ग्रंथना प्रकाशन समये अमे आह्वाद अने संतोषनी जे लगगणी अनुभवीए छीए तेने शब्दो द्वारा व्यक्त करवानुं शक्य नथी.

आ प्रथमा प्रकाशन माटे अमे "पुनरुद्वार" शब्दनो प्रयोग कर्यो छे ते खूब समजपूर्वक कर्यो छे. काळना प्रवाहमां तदन छुत थयेल प्रंथने अन्य संख्याबंध साधनोनी सहायथी सजीवन करवो ए काम केटलुं मुश्केल छे, ए तो एवं काम करनाराज जाणी शके. आवां साधनो नजीक, दूर अने सुदूरथी शोधी शोधीने अने एमा ऊपर कलाकोना कलाको अने दिवसोना दिवसो ज नहि एण महिनाओ सुधी ऊढुं चिंतन मनन करीने आ प्रथने सलंग सूत्रमां तैयार करवामां पूज्य मुनिश्री जंबू-विजयजी महाराजे केटली चिंता, अप्रमत्तता अने धगश अनुभवी हशे एनी तो केवल कल्पना ज करवानी रहे छे. अमे आ कार्यने शाखतीर्थनो पुनरुद्धार कहेल छे, ते पण हेतुपूर्वकज कहेल छे. आ कार्य केटलुं कपरुं, अतिश्रमसाध्य अने लगभग अशक्य कही शकाय एवी कोटिनुं हतुं, एनो योडोक ख्याल

एक रूपकथी आपणने आवी राके. आपणे कल्पना करीए के एक प्राचीन, भव्य अने सुविशाल जिनमंदिर कोई काळ ना बळे ध्वस्त थई गयुं, ए विध्यंस ऊपर सैकाओना तडकाछांयडा वीती गया. दरम्यानमां एना रिळयामणा अवशेषो पण माईलो सुधी वेर विखेर थई गया! पछी, जाणे कोई शुभ भिवतव्यतानो योग जागी ऊठ्यो होय एम, कोई भावनाशील यात्रिकनुं ध्यान ए तीर्थना एकाद सुविशाल अने सुमनोहर अवशेष तरफ गयुं अने एना अंतरमां ए छप्त जिन मंदिरने उमुं करवानी अदग्य तमना जागी उठी. ए तमना एवी उत्कट के ए एने क्षणभर पण चेन लेना न दे अने ए मंदिरना नजीक अने दूर बीखरायेला अवशेषोने एकत्र करीने जिन मंदिरनो पुनरुद्धार करवा प्रेरणा आध्या ज करे. आ रीतनो पुनरुद्धार करवामां केटली जहेमत, केटली महेनत अने चित्तनी केटली एकाप्रता जोईए एनो ख्याल मेळवीए तो पुज्य मुनिश्री जंबूविजयजीए आ प्रंथना पुनरुद्धारमां जे अतिविश्ल कार्य करी बतान्युं हो तेनी झांखी थई शके.

आ अति मुश्केल कार्य तेओश्रीए देशपरदेशना विद्वानोनो संपर्क साधी संस्कृत, अर्धमागधी, अंग्रेजी उपरांत तिबेटन, चीनी, फेंच वगेरे भाषाओमां लखायेला संबंधित बौद्ध अने ब्राह्मण व्रंथोमांधी संदर्भो मेळवी अथांग प्रयत्नोने अंते केवी रीते पार पाड्युं तेनी केटलीक रसप्रद अने प्रेरक विगतो संपादक मुनिश्रीए एमनी प्रस्तावनामां (पृ. ७०)मां आपी छे, ते सौ कोईए वांचवा जेवी छे. आ कार्यमाटे तेओश्रीए खास तिबेटन (मोट) भाषानो अभ्यास कर्यो हतो.

अमारी समाने आ प्रंथरत्नना प्रकाशननो यश अपाववा बदल मुनिश्री जंबूविजयजीनो अमे कया शब्दोमां आभार मानीए ते समजी शकातुं नथी. अमे तो तेओने साभार हृदये एटली ज प्रार्थना करीने संतोष मानीए छीए के तेओनी आवी कृपादृष्टि अमारी सभा उपर हमेशां वरसती रहे.

पूज्य मुनिश्री जंबूविजयजीना गुरुवर्य पूज्य मुनिमहाराजश्री भुवनविजयजी महाराजनो पण आ कार्यमां जे साथ अने सहकार मळ्यो छे ते माटे अमे तेओनो पण खूब खूब उपकार मानीए छीए. आ ग्रंथ प्रकाशित थायछे ते समये तेओ पोते विद्यमान नथी एनं उंडुं दुःख सौ कोई अनुभवे ए खामाविक छे. पण आ ग्रंथनो जेवी रीते सफळतापूर्वक पुनरुद्धार थयो छे अने एमां पूज्य मुनिवर्यश्री मुबनविजयजीनो जे अविस्मरणीय फाळो छे, अने जेनी विशेष नोंध प्रस्तावनामां विगतवार आपेछी छे, तेने लीचे तेओनं नाम चिरस्मरणीय बनी शक्युं छे, एमां शंका नथी. ए खर्मस्थ पूज्य मुनिवरना पवित्र आत्माने अमे आ प्रसंगे मावपूर्वक अनेकशः वंदना करीए छीए

कल्पनातीत कठिनाईओधी भरेलुं आ प्रंथना संपादननुं महाभारत कार्य पूज्य मुनिश्री जंबूविजयजीए सहर्ष स्वीकार्युं अने एने सांगोपांग पार उतार्युं, ते पूज्यपाद आगम प्रभाकर मुनि महाराजश्री पुण्यविजयजी महाराजे महाराजना आग्रहभर्या अनुरोधना प्रतापेज. वि. सं. २००१ मां पूज्य मुनिश्री पुण्यविजयजी महाराजे पूज्य मुनिश्री जंबूविजयजीने आगमोना संपादनेन बदले आ आक्तर प्रंथनुं संपादन करवानुं भारपूर्वक लक्ष्युं; ते पछी ए माटेनी जरूरी बधीज सामग्री एकत्र करी आपी; अने आ माटे जे कंई नवीन सामग्रीनी जरूर पडे तेनी गोठवण करवानुं पण सतत चाल्द् राख्युं, तेमज आ कार्य कमे कमे निरंतर आगळ वधतुं रहे ए माटे पण एओ पूरी चिंता पण सेवता रह्या. आ रीते आ प्रंथना प्रकाशनमां पूज्य मुनिश्री पुण्य-विजयजीनो फाळो पण खूबज यादगार बनी रहे एवो छे. ग्रंथना संपादन अने प्रकाशन माटे जरूरी

आर्थिक जोगवाई माटे पण तेओ सतत चिंता सेवता अने जैन संघने ए माटे प्रेरणा आपता रह्या छे, ए कहेवानी जरूर न होय.

अमारी सभा साथे वीसमी सदीना एक समर्थ ज्योतिर्धर अने शासन प्रभावक आचार्य महाराज न्यायांमोनिधि श्रीआत्मारामजी महाराज (श्रीविजयानंदसूरीजी महाराज) नुं पुण्यनाम जोडाएछुं छे. तेथी ए समुदायना विद्वान् अने संशोधन कार्यदक्ष एवा मुनिवरांनी अमने हमेशां सहायता अने हूंफ मळती रहे छे. तेमां ये पूज्यपाद स्वर्मस्य प्रवर्तकश्री कान्तिविजयजी महाराज, तेओना संशोधनदक्ष शिष्यरत स्वर्गस्य मुनिश्री चतुरविजयजी महाराज, तेमज तेओना शिष्यरत संख्याबंध ज्ञानमंडारोना उद्धारक, आगम तेमज इतर ग्रंथोना समर्थ अने आदर्श संशोधक, पूज्यपाद आगमप्रभाकर मुनिवर्यश्री पुण्यविजयजी महाराज—ए मुनिवर त्रिपुटीनी तो अमारी संस्था ऊपर हमेशां अपार कृपा वरसती रही छे. आ संस्था अस्यार सुधीमां संशोधन—संपादननी दृष्टिए नमूनेदार अने उच्चकोटिना छेखी शकाय एवा जैन साहित्य ग्रंथोनुं जे सारी एवी संस्थामां प्रकाशन करी शकी छे, ते आ मुनिवर त्रिपुटीना हार्दिक सहकारने छीधेज.

आगम प्रमाकर पूज्य मुनिश्री पुण्यत्रिजयजी महाराज ए तो सौ कोई जिज्ञासुओ अभ्यासीओ अने त्रिद्धानो माटे ज्ञानना अखूट झरणां रूप छे. एमनी उदारता, सरळता अने सहृदयता अति विरष्ठ छे. एमनी पासे जुदी जुदी साहित्य प्रवृत्तिओनो केटलो मोटो गंज खडकायेलो हमेशां रहे छे, एतो एमना कार्यथी परिचित होय तेओ ज जाणी शके. पोतानी आबी अनेकिविध प्रवृत्तिओना सतत रोकाण बच्चे पण तेओ अमारी संस्था प्रत्ये जे ममता दाखवता रहे छे, अने समये समये जे जरूरी मार्गदर्शन आपता रहे छे, एज अमारुं साचुं बळ छे. महाराजश्रीनो उपकार शब्दोधी मानवानो उपचार करवाने बदले एमनी कृपादृष्टिनी याचना करवी ए ज अमारे माटे समुचित छे.

अमारी विनितिनो खीकार करीने आवा एक उच्च कोटिना ग्रंथ माटे वियेना युनिवर्सिटीना तत्त्वज्ञान विषयना विद्वान प्रोफेसर एरिच फाउवाल्नेरे उपयुक्त अंग्रेजी प्रस्तावना (Introduction) लखी आपी छे. आ माटे अमे तेओना प्रस्ते अमारी आमारनी ऊंडी छागणी प्रदर्शित करीए छीए.

पूज्य मुनिश्री पुण्यविजयजी महाराजनी प्रेरणाधी जे जे भावनाशील भाईओ, बहेनो अने संस्थाओए आ कार्यमां अमने उदारता पूर्वक आर्थिक साथ आप्यो छे, तेओना अभे हार्दिक आभारी छीओ. आ सहायकोनी नामावलि अन्यत्र आपवामां आवेल छे.

मुंबईमां सुप्रसिद्ध निर्णयसागर प्रिन्टिंग प्रेसे, पोतानी अनेक मुस्केलीओ बच्चे पण, आ ग्रंथतुं मुद्रण करवानी जवाबदारी खीकारी न होत तो अखारे आ ग्रंथ जेवा सुघड, खच्छ अने व्यवस्थित रूपमां प्रगट थायछे ते रूपे भाग्येज प्रकाशित थई शक्यो होत. आ माटे अमे निर्णयसागर प्रेस अने तेना संचालकोनो आभार मानीए छीए.

अत्यारे आ प्रंथना बारमांथी चार अरने समावतो पहेलो भाग अमे प्रगट करीए छीए. अने बाकीनो भाग यथाशक्य शीघ्र प्रगट करवानी अमारी उमेद छे. अमारी ए उमेद सफळ थाओ अने उत्तम कोटिना नवा नवा प्रंथोना प्रकाशनद्वारा जैन शासननी वधुमां वधु सेवा करवानो अमने अवसर मळो, एवी प्रार्थना साथे अमे आ निवेदन पूरूं करीए छीए.

**खीमचंद चांपञी शाह,** एम्. ए. प्रमुख, जैन आत्मानंद सभा, भावनगर.

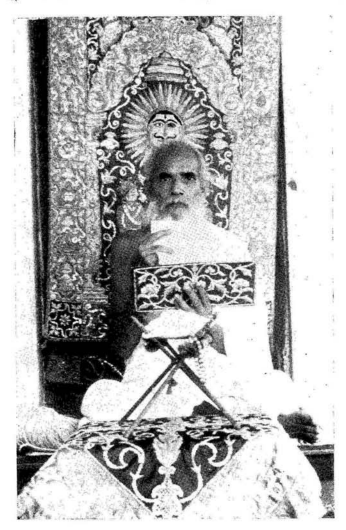
## आ. प्र. मुनिश्री पुण्यविजयजी महाराजना सदुपदेशथी आ ग्रंथ माटे नाणांकीय सहायकोनां मुबारक नामो (ई. स. १९४५-१९६०)

\_\_\_\_\_\_

| 400.00          | श्रीजैन सोसाइटी संघ                                                                                                   | अमदाबाद         |
|-----------------|-----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-----------------|
| १४००,००         | श्रीः महासुखलालनां धर्मपत्नी<br>श्रीमती चंपाबेन त्रिकमलाल                                                             | अमदावाद         |
| ८००,००          | शेठ खुवचंद रूपचंद                                                                                                     | पारण            |
| २५१.००          | शेठ साराभाई पोपटलाल                                                                                                   | <b>अमद</b> ाबाद |
| १०००,००         | शेठ त्रिकमलाल महासुखलाल                                                                                               | अमदावाद         |
| २०००,००         | शेठ बाबुळाल मोहनलाल<br>छोटालाल पालखीबाळा                                                                              | अमदावाद         |
| २०००,००         | शेठ समदडीया कुंदनमळजी सरदारजी                                                                                         | नागोर           |
| 900.00          | शेठ मणिलाल छोटालाल                                                                                                    | पारण            |
| १०००.००         | शेठ हेमचंद मोहनलाल                                                                                                    | पाटण            |
| <b>५१००.००</b>  | श्रीबीकानेर संघ                                                                                                       | बीकानेर         |
| <b>१०००,००</b>  | श्रीमरीन ड्राईव ( मुंबई ) संघ<br>पर्युषणमां झानखातानी उपजमांथी<br>इः−शेठ चीतुभाई                                      | मुंबई           |
| <b>૨</b> १५५.८२ | श्रीसीमंघरस्त्रामी जैन देरासर<br>इः-ट्रस्टीओ,<br>शेठ नवलचंद छगनलाल,<br>शेठ चंद्रकांत मोहनलाल,<br>शा. केसरीचंद नगीनदास | सुरत            |
| १८१०६.८९        |                                                                                                                       |                 |

पूज्यपाद संघस्थविर आचार्य भगवान् श्री विजयसिद्धिसूरीश्वरजी दादाना पट्टालंकार पूज्यपाद आचार्य महाराज श्री विजयसेघसूरीश्वरजी महाराजना शिष्य.

\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*



पूज्य गुरुदेव मुनिराज श्री **भुवनविजयजी** महाराज जन्म वि. सं. १९५१ दीक्षा वि. सं. १९८८ स्वर्गवास वि. सं. २०१५ श्रावण विद ५, मांडल जेठ विद ६, अमदावाद माह मुद्दि ८, शंखेश्वरजी तीर्थ

॥ श्रीसद्गुरुदेवाय नमः । श्रीसद्गुरुः शरणम् ॥ पूज्यपाद अनन्तउपकारी गुरुदेव मुनिराज श्री १००८ भुवनविजयजी महाराज!

an an

बहुपुण्याश्रितं दत्त्वा दुर्लभं नरजन्म मे । ळाळनां पाळनां पुष्टिं कृत्वा वात्सल्यतस्तथा ॥ १ ॥ वितीर्य धर्मसंस्कारानुत्तमांश्र गृहस्थितौ । मवद्भिः सुपितृत्वेन सुगहूपकृतोऽस्म्यहम् ॥ २ ॥ भवद्धिदीक्षित्वा भगवत्त्यागवर्त्मनि । ततो अहमप्युद्धतो मार्गे तमेत्रारोह्य पावनम् ॥ ३ ॥ शास्त्रोक्तपद्धत्या नानादेशविहारतः। ततः अचीकरन् भवन्तो मां तीर्थयात्राः शुभावहाः ॥ ४ ॥ अनेकशास्त्राध्ययनं भवद्भिः कारितोऽस्म्यहम् । ज्ञानचारित्रसंस्कारैरुत्तमैर्वासितोऽस्मि ममात्मश्रेयसे नित्यं भवद्भिश्चिन्तनं कृतम्। व्यापृताश्च ममोन्नत्यै सदा स्वाखिलशक्तयः॥६॥ ममाविनयदोषाश्च सदा क्षान्ता दयालुभिः। इत्थं भवदनन्तोपकारैरुपकृतोऽस्म्यहम् ॥ ७॥ मोक्षाध्वसत्पान्य! मुनीन्द्र! हे गुरो! वचोऽतिगा वः खलु मय्युपित्रयाः। असम्भवप्रत्युपकारसाधनाः स्मृत्वाहमद्यापि भवामि गद्गदः 11 6 11 हे सत्प्रस्य ! सर्वदर्शनसमालोचप्रभाभासरो विख्यातो नयचक्रमित्यभिधया ग्रन्थो महागौरवः। युष्मत्त्रेरणमार्गदर्शनवलात् सम्पादितोऽयं मया कृत्वा दर्शनशास्त्रबोधमम्लं सम्पद्यतां श्रेयसे ॥ ९ ॥

--- तत्रभवद्गतेवासी शिशु**र्जाम्बृविजयः** 

KIKIKIKIKI IKI IKIKIKIKIKI

#### ∥ શ્રીશંખેશ્વરપાર્શ્વનાથાય નમઃ ∥

## સ્વ. પૂજ્ય ગુરુદેવ મુનિરાજ શ્રી ૧૦૦૮ ભુવનવિજયછ મહારાજની સંક્ષિપ્ત જીવનરે ખા

પરમપૂજ્ય ગુરુદેવ ભુવનવિજયજી મહારાજનું મૂળ સંસારી નામ ભોગીલાલભાઈ હતું. અહુચરાજી (ગુજરાત) પાસેનું દેથળી ગામ એ તેમનું મૂળ વતન, પણ કુટુંબ ઘણું વિશાળ હોવાના કારણું તેમના પિતાશ્રી મોહનલાલ જોઇતારામ શંખેવરતીર્થ પાસે આવેલા માંડલ ગામમાં કુટુંબની બીજી દુકાન હોવાથી ત્યાં રહેતા હતા. શ્રી મોહનલાલભાઈનો લગ્નસંઅંધ માંડલ ખાતે જ ડામરશીભાઈના સુપુત્રી ડાહીએન સાથે થયેલો હતો. ભોગીલાલભાઈનો જન્મ પણ વિ. સં. ૧૯૫૧ માં શ્રાવણવદિ પંચમીને દિવસે માંડલમાં જ થયેલો. ડાહીએનમાં ધાર્મિક સંસ્કારો સુંદર હતા અને ઘર પણ ઉપાશ્રય નજીક જ હતું એટલે અવાર નવાર સાધુ-સાધ્યીજીના સમાગમનો લાભ મળતો.

એક વખતે શ્રી ભોગીલાલભાઈ પારણામાં સુતા હતા તેવામાં તે સમયમાં અત્યંત પ્રભાવશાલી પાયચંદગચ્છીય શ્રી ભાઇચંદજી મહારાજ અચાનક ઘેર આવી ચડ્યા. શ્રી ભોગીલાલભાઇની મુખમુદ્રા જોતાં જ તેમણે ડાહીબેનને ભવિષ્યકથન કર્યું કે "આ તમારો પુત્ર અતિમહાન થશે–ખૂબ ધર્મોદ્દયોત કરશે" અને આપણે જાણીએ છીએ કે ૭૦ વર્ષ પૂર્વે ઉચ્ચારાયેલી આ ભવિષ્યવાણી અક્ષરશ: સાચી નીવડી છે.

શ્રી ભોગીલાલભાઈની ખુદ્ધિપ્રતિભા અને સ્મરણશક્તિ બાલ્યાવસ્થાથી જ અત્યંત તેજસ્વી હતાં. સામાન્ય વાંચનથી પણ નિશાળના પુસ્તકોના પાઠો એમને લગભગ અક્ષરશઃ કંઠસ્થ થઈ જતા. નિશાળ છોડયા પછી ચાલીસ-ચાલીસ વર્ષ વીતી ગયા ખાદ પણ એ પાઠ અને કવિતાઓમાંથી અક્ષરશઃ તેઓ કહી સંભળાવતા હતા. બાલ્યાવસ્થાથી જ જ્ઞાનપ્રેમ એમના જીવનમાં અત્યંત વણાઈ ગયેલો હતો. વ્યવહારમાં પણ એમની કુશળતા અતિપ્રશંસનીય હતી. પરીક્ષાશક્તિ તો એમની અંબેડ હતી.

પંદર-સોળ વર્ષની ઉમરે ઝીંઝુવાડાના વતની શા. પોપટલાલ ભાઈચંદનાં સુપુત્રી મિલુબેન સાથે એમનો લગ્નસંબંધ થયો હતો. મિલુબેનનાં માતુશ્રી બેની બેન ખૂબ ધર્મપરાયણ આત્મા હતા. તેમનું કુટુંખ આજે પણ ઝીંઝુવાડામાં ધર્મઆરાધનામાં શ્રેષ્ઠ ગણાય છે. તેમનાં કુટુંખનાં સંતાનોમાંથી ઘણા જ પુણ્યાત્માઓએ દીક્ષા લઇને જિનશાસનની ખૂબ પ્રભાવના કરી છે અને આજે પણ પ્રભાવના કરી રહ્યા છે. આ રીતે ધર્મસંસ્કારોથી સુવાસિત ધર્મપત્નીના સુયોગથી તેમ જ માતા તરકથી મળેલા ધર્મસંસ્કારોના સુયોગથી તેમના જીવનમાં સોનામાં સુગંધનો યોગ થયો હતો. માંડલથી શંખેશ્વરજી તીર્થ ઘણું નજીક હોવાથી શ્રીશંખેશ્વરજીતીર્થ ઉપર પ્રારંભથી જ એમના હૃદયમાં અપાર ભક્તિભાવ હતો. શ્રી શંખેશ્વર પાર્શ્વનાથ ભગવાનના ભોગીલાલભાઈ જીવનના પ્રારંભથી જ પરમ ઉપાસક હતા.

ભોગીલાલભાઈ સત્તર વર્ષની વયે માંડલ છોડી મૂળ વતન દેથળી ગયા. ત્યાં લગભગ બે વર્ષ રહી અમદાવાદ ગયા અને ધંધામાં જોડાયા. તેમને બીજા પણુ બે નાના ભાઈઓ અને એક બહેન છે કે જેઓ અમદાવાદમાં રહે છે. વિ. સં. ૧૯૭૯ માં મહા સુદિ ૧ ને દિવસે અફાવીસમા વર્ષે તેમને મણિબાઈની કુક્ષિથી પુત્રરત્નની પ્રાપ્તિ થઈ જે હાલ "મુનિરાજશ્રી જંબૂવિજયજી"ના નામથી પ્રસિદ્ધ છે. પુત્ર ચાર વર્ષની વયનો થતાં બત્રીસમે વર્ષે તેમણે સંપૂર્ણ બ્રહ્મચર્ય પાલનની પ્રતિજ્ઞા લીધી. યુવાવસ્થા, સર્વ પ્રકારની સાધનસંપન્નતા, અનુકૂળ વાતાવરણ આ બધા સંયોગો વચ્ચે પણ આજવન બ્રહ્મચર્યવ્રતની પ્રતિજ્ઞા સ્વીકારવી એ શ્રી ભોગીલાલભાઈમાં રહેલા દઢ આત્મબળની સાક્ષી પુરે છે.

આંતરિક અભિરૂચિ, ઘરનું ધાર્મિક વાતાવરણ તેમજ સદ્દગુરૂ આદિના સતત સંસર્ગ અને પ્રેરણાને પરિણામે ભોગીલાલભાઈનો પ્રભુભક્તિ, ધાર્મિક આચરણ તથા તપ-જપાદિ આરાધના તરફનો ઝોક વધતો ગયો. તેમણે શ્રી સિદ્ધાચળની નવાણું યાત્રા કરી. બીજાં ઘણાં તીર્યસ્થળોની યાત્રા કરી. તેમજ હૃદયમાં ઉડે ઉડે પણ દીક્ષાની ભાવના પ્રગટવાથી ધાર્મિક તેમજ સસ્કૃત અભ્યાસ પણ શરૂ કર્યો. દીક્ષા લીધા પહેલાં જ સંસ્કૃતભાષાનું તથા કાવ્યાદિનું સારૂ એવું જ્ઞાન એમણે સંપાદન કરી લીધું હતું.

પૂ. આ. શ્રી વિજય સિદ્ધિસ્ટ્રીશ્વરજ દાદાના પટ્ટાલંકાર પૂ. આ. શ્રી વિજય મેઘસ્ટ્રીશ્વરજ મહારાજ ઉત્તમ ચારિત્રપાત્ર ગંભીર અને જ્ઞાની સત્પુરૂષ હતા. તેમની ધર્મદેશના ઉચ્ચ કોટિની ગણાતી હતી. ભોગીલાલભાઈના હૃદય તથા જીવન ઉપર તેની ઘણી અસર થઈ હતી અને તેથી એ તેમના પરમ ભક્ત અન્યા હતા. વિ. સં. ૧૯૮૮ માં શ્રી ભોગીલાલભાઈની દીક્ષાની ભાવના અળવત્તર અની, પણ પુત્ર દશ વર્ષનો હતો તેમજ તેમના પોતાના માતા-પિતા વગેરે પણ હૈયાત હતા. તેઓ અધાં આ બાબતમાં સંમતિ આપે કે કેમ તે શંકાસ્પદ હકીકત હતી. એટલે તેમણે ગુપ્ત રીતે જ અમદાવાદમાં પૂ. આ. શ્રી વિજય સિદ્ધિ-સ્ટ્રીશ્વરજી દાદાના વરદ હસ્તે વિ. સં. ૧૯૮૮ ના જેઠ વિદ છકને દિવસે દીક્ષા લીધી અને પૂ. આ. શ્રી વિજય મેઘસ્ટ્રીશ્વરજી મહારાજના શિષ્ય તરીકે તેમને સ્થાપવામાં આવ્યા અને 'મુનિરાજશ્રી ભુવનવિજયજી' તરીકે પ્રસિદ્ધ થયા.

સંયમી જીવનમાં પણ નિરિતિચારપણે ચારિત્રપાલન કરતાં તેમણે સારી સુવાસ ફેલાવી હતી. અપ્રમત્તભાવે સતત ગ્રાનઉપાસના એ એમની એક મોટી વિશિષ્ઠતા હતી. દ્રવ્યાનુયોગ, કર્મસાહિસ આદિનો અલ્યાસ કરવા ઉપરાંત આગમસાહિસનું અવગાહન એમણે શરૂ કર્યું અને અલ્પસમયમાં જ તેમણે શાસ્ત્રોનું ઉંડું ગ્રાન પ્રાપ્ત કરી લીધું હતું. આગમસાહિસ પ્રભુની મંગળવાણીરૂપ હોવાને લીધે તેના ઉપર તેમને ઘણો જ અનુરાગ હતો. જીવન દરમ્યાન ૪૫ આગમોમાંથી મોટા ભાગના આગમોનું ટીકા સાથે તેમણે વાંચન-મનન કર્યું હતું. કેટલાંક આગમોનું તો તેમણે અનેકવાર વાંચન-મનન કર્યું હતું.

દઢ મનોઅળ, અપ્રમત્તતા, નિઃસ્પૃહતા, નિરિભમાનિતા, ઉચ્ચ સંકલ્પ, અખૂટ સત્ત્વ, જીવદયા માટેની પ્રખળ લાગણી, નિર્ભયતા, શૂરવીરતા, અત્યંત નિર્મળ ચારિત્ર, સતત જ્ઞાન ઉપાસના તથા ઉત્કટ પ્રભુભક્તિ આ એમના જીવનની ખાસ વિશિષ્ટતાઓ હતી.

જિનેશ્વરદેવોના પરમકલ્યાણકર સંદેશનો જગતમાં ખૂબજ પ્રચાર અને પ્રસાર થાય એ માટે એમના જીદયમાં ઘણી જ પ્રખળ ધગશ હતી.

વિ. સં. ૧૯૯૩ માં તેમના સંસારી પુત્રે પણુ પંદર વર્ષની વધે પૂ. શ્રી ભ્રુવનવિજયજી મહારાજ પાસે પરમ ભાગવતી દીક્ષા વૈશાખ શુદિ ૧૩ ના દિવસે સ્વીકારી અને '**મૃનિરાજશ્રી જંબૂવિજયજી'** તરીકે પ્રસિદ્ધિ પામ્યા. વિ. સં. ૧૯૯૫ માં સંસારી પત્ની મણિબાઈએ પણુ તેઓશ્રીના જ સુહસ્તે દીક્ષા સ્વીકારી અને તેમનું નામ સાધ્વીશ્રી મનોહરશ્રીજી રાખવામાં આવ્યું.

મુનિરાજશ્રી જંખૂવિજયજી તીવ્ર ખુદ્ધિવાળા હોવાથી તેમને ઘડવા માટે પૂજ્ય મહારાજશ્રીએ પૂરતો પ્રયાસ કર્યો. કમાઉ પુત્રને કયો પિતા રનેહથી ન નવરાવે? તેમજ તેજસ્વી શિષ્યથી કયા ગુરુ હર્ષોદ્રેક ન પામે? તેમાંય મુનિશ્રી જંખૂવિજયજી તો સંસારીપણાના પુત્ર, લોહીનો સંબંધ. કૂવાના મધુર જળને જુદી જુદી નીક દ્વારા કશળ ખેડૂત પોતાના ક્ષેત્રને હરિયાળું ખનાવે તેમ મુનિરાજશ્રી જંખૂવિજયજીને સાન, દર્શન અને ચારિત્રરૂપી ત્રિવેણીના મંગળધામ સમાન ખનાવ્યા. કુશળ શિલ્પી મનોહર મૂર્તિ ખનાવવા માટે વર્ષોનો પરિશ્રમ સેવે અને પોતાની સર્વ શક્તિનો વ્યય કરે, તેમ ભવિષ્યના મહાન ચિંતક અને દર્શનકાર તેમજ નૈયાયિક મુનિરાજથી જંખૂવિજયજીના ઘડતર માટે સ્વર્ગર્રથ ગુરુદેવે અહર્તિશ પ્રેમભાવે અવિરત પ્રયત્ન કર્યો હતો. અને આજે મુનિરાજશ્રી જંખૂવિજયજીનું નામ વિદ્વાન–ગણમાં મોખરે છે. તેઓ તિખેટી, ઇન્લીશ વિગરે અનેક દેશી વિદેશી ભાષા જાણે છે અને "નયचक્क" જેવા દુર્ઘટ ગ્રંથનું સંપાદન કરી રહ્યા છે.

"नयचक्र" જેવા સ્યાદ્વાદન્યાયર પા ઉચ્ચકોટિના ગ્રંથનું સંપાદનકાર્ય કેટલી જહેમત અને સર્વદિશાની विद्वत्ता માગી લે છે તે, તે વિષયના સાતા જ સંપૂર્ણરીતે સમજી શકે. "नयचक्र" ના સાંગોપાંગ સંપાદન માટે તેઓશ્રીએ તિબેટની ભાષાનો અલ્યાસ કર્યો અને ઓગણાસ વર્ષના સતત પરિશ્રમ પછી "नयचक्र" નો પ્રથમ વિભાગ જે અત્યારે પ્રકાશિત થઈ રહ્યો છે, તેનો યશ આતમાનંદ સભાને જ સાંપડ્યો છે જે ખરેખર સભાને માટે અત્યંત ગૌરવનો વિષય છે.

મુનિરાજશ્રી હુવનવિજયજીને સર્વ પ્રકારે સમર્થ જાણી પૂ. ગુરુદેવે તેમને અલગ વિચરવા આગ્રા આપી. જેને પરિહ્યુમે તેઓએ મારવાડ, માળવા, મહારાષ્ટ્ર, ખાનદેશ, વરાડ, ગુજરાત તથા સૌરાષ્ટ્રની ભૂમિને વિહારથી પાવન કરી અને સ્થળે સ્થળે આવતાં તીર્થસ્થાનોની સ્પર્શના કરીને સ્વજીવનને સાર્થક અનાવ્યું.

પૂ. શ્રી ભુવનવિજયજી મહારાજમાં ગ્રાનપ્રાપ્તિનો તેમજ ગ્રાનદાનનો ઘણો અનુરાગ હતો. ખાસ કરીને આગમ સાહિસનો તેમને ઘણો જ પ્રેમ હતો. તેઓ ઈન્છતા હતા કે, દરેક આગમો મૂળમાત્ર સંપૂર્ણ શુદ્ધ દશામાં પ્રગટ થાય. જેથી અશ્યાસીઓને આગમ–ગ્રાન સંબંધી સરળ રીતે અધ્યયન થઈ શકે. આ દિશામાં તેઓશ્રીએ કાર્ય કરવાની ઈન્છા સેવેલી, પણ તે ઈન્છા પાર પડે તે પહેલાં તો તેઓ સ્વર્ગસ્થ થયા. આશા રાખીએ કે, વિદ્વાન શિબ્ય પૂ. મુનિરાજશ્રી જંખ્રવિજયજી આ કાર્ય હાથ ધરી સ્વર્ગસ્થની મનઃકામના પૂર્ણ કરે.

મહારાષ્ટ્રના વિહાર દરમિયાન નાશિક જીલ્લાના ચંદનપુરી તથા સપ્તરંગી અંને ગામોમાં દેવીના મેળા પ્રસંગે અલિવધ કરાતો અને હજારો પશુઓ અકાળે મૃત્યુના મુખમાં હોમાતા. પૂ. ગુરુદેવે આ ભીષણ હત્યાકાંડ અટકાવવા કમર કરી ઉપદેશ કર્યા અને તેઓશ્રીના પુરુષાર્થને પરિણામે તે તે સ્થળોમાં અનેક પશુઓની હત્યા અટકી છે અને "**अहिंसा परमो धर्म**ઃ" નો નાદ આજે ગુંજતા થયો છે.

પાલીતાણુખાતે જ્યારે બારોટના હકક સંબંધી પ્રશ્ન ઉદ્દભવેલો ત્યારે પણ તેઓશ્રીએ મકકમપણે વિરોધ દર્શાવેલો અને તેમની સુંદર કાર્યવાહીથી તેનું ઘણું સારૂં પરિણામ આવેલું, તેઓશ્રીનું મનોબલ ઘણું જ મજ્યૂત હતું અને જે પ્રશ્ન હાથમાં લેતા તેનો સુંદર નિકાલ લાવવામાં તેઓ હંમેશા તત્પર રહેતા.

વય વધતી જતી હતી અને તેની અસર ક્ષણું ગુર દેહ પર થતી જણાતી હતી, પરંતુ આત્મળળ પાસે દેહને પરાભવ પામવો પડતો હતો. શ્રી સિદ્ધાચળજીની યાત્રા કર્યાં માદ છેલ્લા ત્રણુ-ચાર વર્ષથી શ્રી શંખે- ધરજીના સાત્રિધ્યમાં રહેવાનું તેમનું રટન હતું. જમનગરમાં દમનો ઉપદ્રવ થયો, શરીર કથળતું ચાલ્યું, થોડું ચાલે ત્યાં શ્વાસ ચડે, વળી થોડો વિસામો ખાય અને ચાલે, પણ ડોળીનો આશ્રય લેવાની છેલ્લી ઘડી સુધી તેમણે ના જ પાડી. વિહાર કરતાં કરતાં કોંગુવાડા પહોંચ્યા. કોંગુવાડાથી વિહાર કરીને સં. ૨૦૧૫ ની પોષ વિદ ત્રીજે શ્રી શંખેશ્વરજી આવ્યા. મનનો ઉલ્લાસ વધી ગયો અને હંમેશાં અપોરના જિનાલયમાં જઈ પરમાત્માની શાંતરસ કરતી પ્રતિમા સન્મુખ એસી પેટ ભરીને ભક્તિ કરતા. જાણે ભક્તિ કરતાં ધરાતા જન્ય હોય તેમ તેનો નિત્રક્રમ થઈ ગયો અને ભક્તિ-ધારા અવિરત વહેવા લાગી.

સાધ્વી શ્રી મનોહર શ્રીજી પણ શંખેશ્વરજી આવી પહોંચ્યા હતા. વસંતપંચમીના રોજ પૂ. ગુરુદેવે એક ખહેનને દીક્ષા આપી સાધ્વીશ્રી મનોહર શ્રીજીની શિષ્યા બનાવી. વચ્ચે-વચ્ચે શ્વાસનો ઉપદ્રવ રહ્યા કરતો હતો, પણ મહા સુદિ દ થી અશક્તિ વધી. આ સમયમાં આ. શ્રી ચંદ્રસાગરસૂરિજી મ. વળેરે ૧૦૦-૧૨૫ સાધુ-સાધ્વીનાં કાળાં શંખેશ્વરજીમાં બિરાજતાં હતાં. તેઓ પૂ. ગુરુદેવ પાસે તિબધતના સમાચાર પૂછવા અનેકશઃ આવતા હતા. રોજ અશક્તિ વધતી ચાલી, છતાં સાધુ-જીવનની સર્વ કિયા તેમણે સ્વહસ્તે જ કરી. અષ્ટમીના દિવસે પણ શરીર વિશેષ અશક્ત થઈ ગયું, છતાં હંમેશના નિયમ મુજબની ગણવાની વીશ નવકારવાળી તેમણે ગણી લીધી. પછી તેઓ સંયારામાં સૂઇ ગયા. પાસે બેઠેલા શ્રાવકને હાથ-પગ ઠંડા પડતા લાગ્યા, એટલે પૂ. મુનિ શ્રી જંખૂવિજયજીએ સ્તવનાદિ સંભળાવવા શરૂ કર્યા. પૂ૦ આચાર્યશ્રી ચંદ્રસાગરસૃરિજી મ. વળેરે સાધુ-સાધ્વીજીઓ પણ આવી પહોંચ્યા અને સુંદર રીતે નિઝામણા કરાવી.

તેઓશ્રી મનોભાવના પ્રમાણે શ્રી શંખે**ધરજી પાર્ચનાથની પ્રતિમા** સન્મુખ મુખારવિંદ રાખીને અરિહેતના અને શ્રી શંખે**ધર પાર્ચનાથ** ભગવાનના સ્મરણમાં લીનતા પૂર્વક સમાધિભાવે સં. ૨૦૧૫ ના મહાશુદિ અષ્ટમીએ રાત્રિના ૧-૧૫ કલાકે સ્વર્ગસ્થ થયા. જેવી સાધુતા તેવું જ ઉત્તમ તીર્થસ્થળ. ખરેખર અનંત પુણ્યનો ઉદય હોય સારે જ આવું પુનિત મૃત્યુ પ્રાપ્ત થાય. શાન્તમૂર્તિ મુનિરાજશ્રીને અનેકશ: વંદના

શ્રી જૈન આત્માનંદ સભા–ભાવનગર

#### INTRODUCTION

Mallavâdî counts among the great names in the older history of the Svetâmbara sect. Tradition reports his decisive victory over the Buddhists. Nevertheless until recently nothing had been known of his teachings, because his works have not been handed down to us. No manuscripts have been found so far, and there is but little hope that they will be unearthed. There exists, however, a commentary to one of Mallavâdî's works, the Nyâyâgamânu-sârinî by Simhasūri, the work to which this publication is dedicated. And it is with its help that to a wide extent the reconstruction of Mallavâdî's original is made possible. Above all we get acquainted with Mallavâdî's views and doctrines.

Through this work we come to know Mallavâdî as a remarkable and somewhat selfwilled thinker: it was mainly one aspect of the Jain doctrine with which he was occupied, viz. the doctrine of the Naya, the various possibilities to consider things. By means of quotations we know of a commentary to Siddhasena Divâkara's Sammatitarkaprakaraṇam, which is one of the most important works dating to an earlier period that deal with the subject in question. As the name indicates already also the Nayacakram deals with the same subject, and it is Mallavâdî's merit to develop new possibilities in its treatment.

Mallavâdi's Nayacakram attempts to categorize the old doctrine of the Naya or the various ways of considering things in a new and more systematic order, so as to bring about a refutation of all contradicting doctrines. Mallavâdi's arguments are based on what Siddhasena Divâkara had laid down in his Sammatitarkaprakaranam. Besides he is in favour of concepts and trends of thought customary with Indian grammarians. Grammar, he states, has to be recognized by all systems (Sarvatantrasiddhântah), and its views are binding for them all.

The old doctrine of the Naya teaches a number of standpoints which form a basis for the consideration of things. It holds that each of these modes of consideration by itself is onesided and therefore wrong, so that true knowledge of things only becomes possible by the combination and concentration of all modes (Jainism). According to their object the latter have been divided into two groups by Siddhasena Divâkara: modes aiming at the thing per se, i. e. substance (davvatthianayo), or its qualities and states (pajjavanayo). His ideas are based on the Jain view of the essence of things, as we find it clearly defined with patriarchs such as Kundakunda. According to them things consist of their substance (dravyam), or their essence (bhâvaḥ), and their various qualities (guṇâḥ) and states (paryâyâḥ), but they have no

essential existence of their own as they have in the Vaisesikam, but are welded into an inseparable unity. The "being" of things (bhāvaḥ) is a "becoming" (bhavanam), i. e. it exists in an incessant continuity of changing phenomena, a process in the course of which they continually shape into a new state.

Here Mallavâdi's trends of thought take their start: the substance of things in contrast to the continually changing states may be accepted as the common and general feature (sâmânyam) within them, while in the conditions the restricted, the special (viseṣaḥ) manifests itself. Accordingly also the modes of consideration aiming at the substance of things or their states, can be differentiated. If, viz. things are being considered according to their substance, i. e. to their feature general, the result is a general statement, an affirmation or an assent (vidhiḥ, utsargaḥ). Are they, on the other hand being considered according to their states, i. e. to their special feature, the result is a limited statement, a restriction or a negation (niyamaḥ, apavādaḥ). Thus, for the consideration of things two possibilities are given: general affirmation and assent, or specific restriction and negation. As a third item a connection of both these viewpoints is added.

Thus, Mallavâdi teaches three fundamental modes of considering things: general affirmation (vidhih), affirmation and restriction (vidhiniyamam), pure restriction (niyamah). In addition hereto each of these modes of consideration can be subject of the same three viewpoints, so that finally a total of twelve modes of consideration is brought about. They are

- 1. vidhih, 2. vidher vidhih, 3. vidher vidhiniyamam, 4 vidher niyamah;
- 5. vidhiniyamam, 6. vidhiniyamasya vidhih, 7. vidhiniyamasya vidhiniyamam, 8. vidhiniyamasya niyamah;
- 9. niyamah, 10. niyamasya vidhib, 11. niyamasya vidhiniyamam, 12. niyamasya niyamah.

Arranged in a circle these twelve modes form the "wheel of modes of consideration" (nayacakram), at the same time the title of Mallavâdî's work. By taking into account these twelve modes of consideration Mallavâdî believes to have exhausted all possibilities in the consideration of things. This entails that all philosophical systems have to range with these modes of consideration. In order to prove them wrong their place in this framework must be defined, whereby their possible onesidedness or their errors may be uncovered.

<sup>1.</sup> It should be noted that the terminology applied here corresponds to the terminology of grammar.

Thus, the main contents of Mallavâdî's work is the framing and refutation of various philosophical doctrines. It is easily understandable that such procedure was not at all easy, considering the fact that the framework at his disposal was firmly established. His method is often reckless, even on the verge of forcefulness. Yet, it never lacks in intellectual brilliance. The principal line in the first four chapters of the present volume runs as follows:

Chapter 1. The first and simplest viewpoint, the simple, general affirmation (vidhih), is the viewpoint taken by ordinary men (laukikah) towards things. It accepts things as they appear, refuting at the same time the attempt to define them further by a philosophical system, which may either see a common factor in all things (sâmânyam), as does Sâmkhyam, something specific (visesah) as the Buddhists do, or both, as it is the case with Vaisesikam. This viewpoint is vindicated in the fact that it considers the essence of things, i. e. their process of becoming (bhavanam). According to an old rule of grammar the intrinsic which concerns the inmost essentials of things (antarangam), claims priority to all external definitions (bahirangam) of commonness, specificity, or both. This viewpoint is essentially agnostic (âjňânikavådah) as it renounces a priori any attempt to define the essence of things in concreter terms, stating its futility. Here it coincides with the Pûrvamîmâmsâ, which declares only the ritualistic precepts of the Veda as essential for man's happiness repudiating any philosophical consideration of things1. That is also why Mallavadi includes the Purvamimâmsâ in this viewpoint.

Furthermore, this chapter includes a highly interesting sideline. In the attempt to reason his viewpoint the defender of the first mode of consideration bases his argument on perception. He introduces perception as conceived by ordinary men, and repudiates any philosophical doctrine as to its nature. Thus, wide space is given for the discussion of the Buddhist theory of perception.

Chapter 2. As a second viewpoint Mallavādī mentions the express affirmation of the most general kind (vidher vidhib). The first viewpoint had left undetermined the exact nature of being or becoming. The analysis of this word which is effected according to the rules of Indian grammarians by its verbalization, shows that becoming means that something becomes something else (bhavatīti bhāvaḥ). Becoming, therefore, is in need of a subject (kartā) or vehicle. What then, is the vehicle of all becoming? In reply to this question Mallavādī quotes several doctrines of which the

<sup>1</sup> The development of the Mîmāmsā into a philosophical system belongs to the time after Mallavādî,

following always contradicts the preceding. The first of these doctrines makes a world-soul (puruṣaḥ) the vehicle of becoming, the second necessity (niyatiḥ), the third time (kālaḥ), the fourth "the own being" or the nature of things (svabhāvaḥ), and the fifth finally being per se (bhāvaḥ), which Mallavādī follows with Bhartrhari's doctrine of the word as the First Cause of all things (śabdabrahmavādaḥ).

Chapter 3. Against this viewpoint stands a third which refutes the vehicle of becoming as the sole principle. It manifests itself in two doctrines: the Simkhya system and the doctrine of a godhead as the creator of all things (īśvaravādaḥ). And again Mallavādī allows the first of the two doctrines to be contradicted by the second. The viewpoint of the Sāṃkhya system reasons in the following way: it differentiates two forms of being or becoming, being present (sannidhibhavanam) and coming about (āpattibhavanam). Only an existent duplicity, however, makes them possible. As concerns being present someone who knows (jñātā) presupposes something that is known (ineyam), someone who enjoys (bhokta) presupposes something that is enjoyed (bhogyam) and vice versa. The coming about requires a manifold unity (anekam ekam) which by changing again and again (parinamah) adopts a new form. At the same time it requires a second principle on account of which the change is being brought about. Thus, the two principles of Samkhya, the soul (purusah) and original matter (pradhānam) are given. The doctrine of a godhead does away with the differentiation of being present and coming about. It also teaches a duplicity, however: a vehicle and causer of all becoming (bhāvayitā or pravartayitā) besides material principles whose becoming it causes and steers (bhavyam or pravartyam). Both doctrines hold up express affirmation (vidher vidhih) by presupposing a general vehicle of becoming, restrict it, however, by presupposing a second principle that is only passively steered and does not act as the active subject of becoming (vidher niyamah).

Chapter 4. By a fourth viewpoint the supposition of a subject and separate vehicle of becoming is done away with completely. At first using as examples action (karma) and soul (puruṣaḥ) Mallavādī shows by a number of rather daring conclusions that neither action nor soul can alone be general cause as they converge in one and the same essential existence. The same holds good in general for the steering and the steered, the causing and the caused (pravartakam and pravartyam). Thus, one essential existence remains as the sole vehicle of becoming the "substance that becomes" (dravyam). A subject or causer of becoming (kartâ) is eliminated. Thus, the second viewpoint, the additional affirmation (vidher vidhiḥ) which demanded such a subject, is refuted. It is true though, that simple affirmation (vidhiḥ) remains valid and is to be found in the supposition of the general

vehicle of becoming. Yet it is restricted to substance (dravyam) i. e. the pure process of becoming (niyamah).

So far the contents of the present volume.

Already this short survey shows clearly Mallavādī's peculiar but also headstrong way of thinking. At the same time the reasons for his success as well as the later disappearance of his works reveal themselves. His entirely new way to see things had to baffle his opponents and at the same time helped him to get the upper hand in disputes. It was also the cause, however, for his works not to hold their ground. The traditional trends of thought as applied in the various systems, their attitude in seeing things, could not all of a sudden be deviated into new channels. Thus, Mallavādī and his works were soon consigned to oblivion. That is also why we find hardly any effect of his thoughts. Even the polemics of his opponents's schools do scarcely mention him.

Still, we can count him among the most peculiar, and from the standpoint of philosophy, most important teachers of the Svetambara sect, his works being of great interest even today. It is through his refashioning of the Naya doctrine that the problem can be seen from a new and more acute angle. There is one thing, however, that scores a special point of interest for his and Simhasūri's work: as mentioned, the bulk of it is dedicated to the polemics against other systems. Dating back to a time which is extremely lacking in information as to philosophical systems, it yields quite a number of news on authors and works of which we know very little indeed. To mention a few examples: numerous fragments are preserved in chapters one and eight of Mallavādī's work of Dignāga, the founder of the epistomological school of Budhism, whose works we only know in parts, and from Tibetan and Chinese translations. In the seventh chapter, for the first time, we come across a number of fragments of Rāvaņa's Kaṭandi, the oldest known commentary to the Vaiseșika Sūtras. In the same chapter we also learn of lost works by Prasastapada while the third chapter is one of the main sources for the classical Sāmkhya and the principal work of that school, the Sastitantram by Vrsagana. Mallavādī's Nayacakram with Simhasūri's commentary therefore, is important not only for Jainism, but also for the history of Indian philosophy in general. Its publication by means of a highly useful edition is therefore to be warmly welcomed.

How difficult this task was can only be valued by someone who has himself tried his hand at it. The only thing existent is Simhasūri's commentary which naturally takes Mallavâdî's original for granted, and is not understandable without it. Therefore it is imperial to reconstruct the original from Simhasūri. This is difficult and sometimes almost impossible, because as a rule Simhasūri quotes only the first and the last words of the sentence to be

explained, allows wider space only to more difficult passages, and passes quickly over others with the remark "easily understood" (sugamam). If, in spite of all these difficulties, Mallavådî's text, or at least his trends of thought are reconstructed, also Simhasūri's text needs reconstruction, as it is faulty and demands numerous corrections. But even then, the comprehension of the text is not easy, as Mallavådī's work in itself is very difficult indeed.

I am very happy to say that the editor of the present edition, Muni Jambuvijaya, has mastered to perfection all these difficulties, and has given us a text as best as can be achieved at the present time. Clarity has been gained on the extant manuscripts and Muni Jambuvijaya's notes to the text give reliable information as to the tradition, so that a stable basis is supplied for further research. His reconstruction of the original makes it possible to follow Mallavādī's trends of thought also in passages where absolute certainty cannot be achieved. It has been carefully considered and deserves our full attention. At any rate, the text of the commentary is reliable and has been made legible by means of various corrections. Above all this text gains greatly by numerous notes and cross-references to related texts, thus aiding in the comprehension of the original itself. Here special mention should be made of the Bhotaparisistam, which contains the relevant passages from Dignaga's Pramanasamuccayah. Thus, the author's painfully accurate labours have opened a way of approach to such an extraordinarily difficult text. The warmest thanks of all interested in Indian philosophy and especially in Jain doctrines are due to the editor who has taken such a tremendous amount of work upon himself, as well as to the directors of the Jain Atmanand Sabha in Bhavnagar who made the publication of this valuable edition possible. There remains but one desire, that Mallavadi's work, only recently made presentable to the public, should find the attention it descrives, and its rewarding contents should bear fruit in further research.

Vienna, 15th September 1958

ERICH FRAUWALLNER

I am greatly indebted to Dr. E. Franwallner, Professor of Indology and Iranian Philology at the University of Vienna (Austria) and the member of the Austrian Academy of Sciences for writing the foregoing Introduction—Muni Jambuvijaya.

## ।। ॐ हीँ अई श्रीशङ्केश्वरपार्श्वनाथाय नमः ॥

आचार्यमहाराजश्रीमद्विजयसिद्धिस्रीश्वरजीगुरुभ्यो नमः । आचार्यमहाराजश्रीमद्विजयमेघस्रीश्वरजीगुरुभ्यो नमः । सद्गुरुदेवमुनिराजश्रीभुवनविजयजीपादपद्मेभ्यो नमः ।

## प्रीक्कथनम्

## भगवतो गुरुदेवस्य प्रेरणा

जैनशासनवादिप्रभावकाचार्यश्रीमस्त्रवादिक्षमाश्रमणविरचितस्य श्रीसिंहसूरिगणिवादिक्षमाश्रमणविरचि-तवृत्त्या समलङ्कृतस्य द्वादशारस्य नयनचऋमहाशास्त्रस्यारचतुष्टयात्मकं प्रथमं विभागं विदुषां पुरतः प्रकटयन्तो वयमबापूर्वमानन्दमनुभवामः ।

विक्रमसंत्रत् २००१ वर्षे शहापुरमामे [जिल्ला 'ठाणा' मध्ये ] वयं चतुर्मासी स्थितास्तदा किन्नदागमग्रन्थं सम्पाद्यितुमस्माकं मनसि विचारः प्रादुर्मृतः। तदानीं च अनेकप्राचीनग्रन्थसङ्ग्रहव्यवस्थापने सिद्धहस्तैः
प्राचीनग्रन्थसंशोधने चोत्कटं खारस्यं समुद्धहिद्भिनिराजश्रीपुण्यविजयजीमहोदयैरचतनशैल्या सम्पाध
जैनागमग्रन्थान् प्रकाशयितुं 'जैनागमप्रकाशिनी संसद् ' इस्थिधा एका संस्था प्रताननगरे स्थापिताऽऽसीत् ।
अतो मलधारिश्रीहेमचन्द्रस्रिविरचितवृत्तिसमेतस्य सैद्धान्तिकप्रवरश्रीजिनभद्रगणिक्षमाश्रमणविरचितविशेषावश्यकमहाभाष्यस्य दुर्लभत्वमुपयोगित्वं च विभाव्य भगवतां गुरुदेवानां पूज्यपादमुनिराजश्री१००८
भवनविजयजीमहाराजानां प्रेरणया तत् सम्पादयितुं मुनिराजश्रीपुण्यविजयजीमहोदयेभ्योऽस्माभिरस्माकं
समीहा निवेदिता। तैरन्तु एवमुत्तरं लिखितम्—

'मलधारिश्रीहेमचन्द्रस्रिविरचितवृत्तियुतस्य विशेषावस्यकमहाभाष्यस्य प्रकाशनं तावत् सकृत् सञ्चातमेव । मितान्तमावस्यकता तु नयचक्रप्रकाशनस्य वरीवर्ति । नयचक्रमद्याविध अमुद्रितम् । किश्च, मल्लवादिप्रणीतं नयचक्रं तावत् कुत्रचिद्यि नैवोपलम्यते । सिंहस्रिक्षमाश्रमणविरचिता तदीया वृत्तिरेवैका केवलमुपलम्यते । हस्तिलिखितप्रस्पनुसारेण नयचक्रवृत्तेः संशोधनं विधाय, तदनुसारेण नयचक्रम्लं च संकल्य्य, अद्यतनशैत्या च साङ्गोपाङ्गं सम्यक् सम्पाद्य सवृत्तिकस्य नयचक्रस्य प्रकाशनं नितान्तमपेक्ष्यते सम्प्रति । यद्यप्येतत् कार्यमतिकठिनं तथापि सर्वथाऽऽवश्यकमुपयोगि चात्यन्तम् । यद्येतत् कार्यं युष्माभिः खीक्रियते तिहैं तत्सम्पादनार्थमुपयुक्तां सर्वां हस्तिलिखितग्रन्थादिसामग्रीं प्रेषयामि । तस्य मुद्रणप्रकाशनादेः सर्वां व्यवस्थामहं विधास्ये । यदि चैतस्मिन् कर्मणि सहायकत्वेन कश्चित् पण्डितोऽपेक्ष्यते तिहैं तमपि प्रेषयिष्यामि । '

एवंविधया आग्रहपूर्णया तेषां सूचनया मया सर्वर्रमेवैतत् कार्यं स्वीकृतं प्रत्युक्तरे चाऽऽवेदितं यथा 'पण्डितस्य नापेक्षा, नयचक्रवृक्तेईस्तलिखिताः प्रतय एव शीव्रं प्रेषणीयाः ' इति ।

१ श्रीदांखेश्वरपार्श्वनाथतीथे विक्रमसंवत् २०१५ वर्षे माध्युक्काष्टम्यां सोमवासरे पूज्यपादानां भगवतां गुरुदेवानां मुनिराजश्रीभुवनविजयजीमहाराजानां स्वर्गवासः सज्ञातः, तेषां स्वर्गवासात् प्रागेव झींझुवाडाग्रामे तेषां छत्रव्छायायां लिखितं तेषां रूख्या च पवित्रितिमदं प्राक्तथनं प्रायो यथावदेवात्र मुद्रयते ॥ इदं तु ध्येयम्-गुरुदेवानां स्वर्गवासात् प्रागेवास्य प्रन्थस्य सप्त अरा मुद्रिताः [पृ० १-५५२]। तदनन्तरमष्टमोऽप्यरो मुद्रितः [५५३-७३७] इति तस्याप्युपयोगोऽस्मिन् प्राक्तथनं टिप्पणेषु यथायोगं विहितोऽस्माभिरिति ॥

तदनन्तरं चतुर्मास्यां परिपूर्णायां ज्ञाहापुराद् विद्वस्य वयं पुण्यपत्तनं [पुनानगरं] गताः । तत्र मुनि-राजश्रीपुण्यविजयजीमहोदयैर्नयचऋनुत्तेरनेका हस्तिछिखितप्रतयः प्रेषिताः । पूज्यपादगुरुदेवश्री**भ्रवनविजयजी**-महाराजानामाशीर्वादमधिगम्य नयचऋवृत्तेः संशोधनं मयाऽऽरन्धम् । नयचऋवृत्त्यादर्शानां पदे पदेऽशुद्धि-बहुलखात् प्राचीना अर्थाचीनाश्च यावत्यो नयचऋवृत्तिप्रतय उपलब्धं शक्यास्तावत्यः सर्वा अपि इतस्ततः सङ्गहीताः । किन्तु ताः सर्वा अपि पूज्यपादमहोपाध्यायश्रीयशोविजयवाचकैर्निर्मितं नयचऋवृत्तेरेकमादर्शमय-लम्ब्यैव लिखिता इति तासु सर्वास्विप प्रायः समाना एव शुद्धाशुद्धपाठा दृष्टिपथमायाताः । अतः श्रीयशी-विजयवाचकैः खयं लिखितमादर्शं गवेषयितुमस्मामिर्बह्न प्रयतितम् । किन्तु तदानीं स आदर्शः कुत्रचिद्पि न लब्धः । अतोऽस्मत्सविधे समायातास प्रतिषु 'पा० ढे० ली० वि० रं० ही० 'इति षण्णां प्रतीनां प्राचीनत्वं विभाव्य तदनुसारेण संशोधनभारव्धम् । हस्तलिखितप्रतीनामशुद्धिभूयिष्ठलाद् नयचक्रमूलस्य विद्वप्तस्वाच नयचऋवृत्तेः सम्यग् रहस्यपरिज्ञानं संशोधनं च दुष्करतरं विभाव्य संशोधनायोपायान्तरमपि चिन्तितम् । नयचक्रग्रन्थस्य नानाविधदार्शनिकसिद्धान्तचर्चामयत्वात् तत्तद्विषयकग्रन्थान्तरसाहाय्येनास्मदीयं संशोधनकर्म कथित्रत् सरलीभवेदिति सित्रान्य पुण्यपत्तने चिरतरमवस्थाय तत्र 'आत्मानन्द जैन लायब्रेरी, भाण्डारकर ओरिएण्टल रिसर्च इन्स्टिटबूट, डेक्सन कॉलेज, डॉ. वासुदेव विश्वनाथ गोखले ' इलादीनां विशालग्रन्थसङ्गहेभ्यो नानाविधान् प्रन्थानिधगम्य जैन-बौद्ध-सांख्य-न्याय-मीमांसा-वेदान्तादिदर्शनानां प्रायः सर्वेऽपि प्राचीना प्रम्था मया परिशीलिताः । अन्यानप्पतिदुर्लभान् हस्तलिखितान् नानाभाषानिबद्धान् युरोपादिदेशेषु प्रसिद्धांश्व प्रन्थान् महता प्रयत्नेन सिश्चत्य तेषामप्यवगाहनं कृतम् । एतेभ्यो प्रन्थेभ्यो यद्यपि यथापेक्षं साहायकं न लब्धं तथापि बहुषु स्थलेषु नयचऋहत्तेः संशोधने नयचक्रम्लस्य च संयोजने एतेषां प्रन्थानां भूयानुपयोगो जातः । ये च प्रन्था अस्माभिरुपयुक्तास्तोषां निर्देशस्तत्र तत्र टिप्पणेषु विहितोऽस्माभिः। तथाहि-द्विविधानि टिप्पणान्यत्रासाभिः सङ्क्षितानि, कानिचिद् न्यचत्रे वृत्तेरधस्तनभागे पादटिप्पणरूपेण मुद्धितानि, अपराणि तु नयचक्रस्य प्रान्ते पृथक् टिप्पणरूपेण मुद्रितानि, तेषु चानेकानि परिशिष्टान्यपि योजितानि । एतेषां सर्वेषां टिप्पणानां परिशिष्टानां चावगाहनात् ''उपयुक्तप्रन्थनामावली'विलोकनाच प्राचीनार्वाचीनप्रन्थानां यो महान् राशिरेतस्मिन् सम्पादनेऽस्माभिरुपयुक्तः स खयमेव सम्यग् विज्ञास्यते वाचकैः।

कुरस्नाया नयचऋवृत्तेर्वाचनादिदमि मया ज्ञातं यथा येषां येषां सांख्य-बौद्ध-वेदान्त-वैशेषिकादि-दर्शनग्रन्थानां मतानि नयचऋकृता चर्चितानि निरस्तानि वा तेषु बहवो ग्रन्थास्तावत् सम्प्रति विद्धक्षा एव, केषाश्चित्तु नामापि न श्रूयते । किन्तु येषां बौद्धग्रन्थानां मतानि नयचक्रे वृत्तौ चोछिखितानि तेषां सम्प्रति संस्कृतभाषायां नष्टप्रायत्वेऽपि केषाश्चिद् ग्रन्थानां परःशतेभ्यो वर्षेम्यः पूर्वं भोटभाषायां भोटदेशीयपण्डितै-विरचिता अनुवादाः प्राप्यन्ते । अतो भोटभाषामधील तद्धन्थाश्चाधिगम्य तदनुसारेण न्यचऋवृत्त्यन्तर्गत-बौद्धमतसम्बद्धपाठानां संशोधनमल्यन्तं समीचीनं भवेत् तत्र तत्र च न्यचक्रम्लस्य योजनमि सुकरं भवेदिति विभाव्य भोटभाषामध्येतुं तद्धन्थाश्च कुतश्चिद प्यवाप्तमुषुका वयम् ।

१ अस्मिन् प्रथमे विभागे सम्पादनायोपयुक्तानां प्रन्थानां नामावली टिप्ट॰ १४७ इत्यतः परं विलोकनीया ॥ २ 'तिब्बत' देशस्य 'मोट' इत्यमिधानम्, अतो मोटमाषा नाम तिब्बतदेशीया [ Tibetan ] माषा इति ध्येयम् ॥ ३ दश्यतां टिप्ट॰ ९५ । Oriental Institute, Baroda इत्यतः Gackwad's Oriental Series No. 136 ह्पेण प्रकाशितस्य अस्मरसम्पादितस्य चन्द्रानन्दरचितः इतियुक्तस्य चेशेषिकस्त्रस्य सप्तमे परिशिष्टेऽपि [ पृ॰ १५३-१५४ ] विस्तराधिमार्विलोकनीयम् ॥

#### नयचक्रवृत्तेरतिविशिष्टायाः प्रतेरवाप्तिः

तदनन्तरिमतस्ततो भृशं गवेषयद्भिरस्माभिनीयचऋचेत्तरेकाऽतिदुर्लभाऽतिविशिष्टा च प्रतिरिप लब्धा । सा हि धर्मपूर्तिस्रीणामुपदेशेन गोविन्द्मचित्रज्ञेन पुञ्जेन लेखिता सम्प्रति भावनगरस्थे 'श्रेष्टि डोसाभाई अभेचंदनी पेढी'सत्के झानभाण्डागारे विद्यतेऽतोऽस्माभिरत्र भा० इति संक्षिता । उपाध्यायश्रीयशोविजयवाचकेन्यं चऋचेत्तरादशों विक्रमसंवत् १७१० वर्षे लिखितः । धर्ममूर्तिस्रिमस्तु वि. सं. १६५० निकटवर्षे लेखितेयं प्रतिः । अतो यशोविजयवाचकलिखितादादर्शात् षष्टिप्रायैर्विषः प्राचीनायामस्यां भा० प्रतौ यशोविजयवाचकवरविरिचतादर्शमवलम्ब्य लिखितासु पा० डे० ली० वि० रं० ही० प्रतिष्वविद्यमाना बहवो विद्यद्वाः पाठा अस्माभिर्लब्धाः । बहुत्र गवेषितास्यस्माभिः भा० प्रतेराधारभूता प्रतिः कचिदिप न लब्धा, न वा भा० प्रतिमवलम्ब्य लिखितापि काचित् प्रतिर्देष्टाः अत ईदशी एकैव प्रतिरिस्तन् जगिव सम्प्रति विद्यते इति वयं सम्भावयामः । अन्यासु सर्वास्यि प्रतिष्वलभ्यमानाः परःसहस्नाः शुद्धपाठा अनेकाश्च पङ्कयो भा० प्रतौ विद्यन्ते । एतच भा० प्रतेरितरप्रतिभ्यो वैशिष्टां पुरम्तात् प्रतीनां परिचये विस्तरेणोपदर्शयिष्यामः । एवं महता पुण्योदयेनेदृश्या अतिदुर्लभायाः प्रतेरवाप्त्येव नयचक्रवृत्तेः संशोधनं सामञ्जस्येन कर्तु वयमपारयाम । अतीतेषु सप्तसु वर्षशतेष्विप मृश्चादिरचितनयचक्रस्य स्वप्रायत्वात् सम्प्रस्थि बहुशो गवेषितस्यापि अतितेषु सप्तसु वर्षशतेष्विप मृश्चादिरचितनयचक्रस्य स्वप्रायत्वात् सम्प्रस्थि बहुशो गवेषितस्यापि

अतीतेषु सप्तसु वर्षशतेष्विप मुह्नवादिरचितन्यचक्रस्य स्वप्तशायत्वात् सम्प्रस्यपि बहुशो गवेषितस्यापि कुत्रचिदनुपलम्भाच नयचक्रवृत्तिमनुसृत्य तदन्तर्गतान् नयचक्रपूलप्रतीकान् संयोज्य नयचक्रमूलमस्माभिः सङ्कलयितुं प्रारम्यत ।

#### प्रकाशनायोपक्रमः

एवं बहूनि वर्षाणि नानाविधान् प्रन्थानवगाद्य परिशील्य च सततं षोडशिममीसैः सब्धृत्तिकस्य न्यचकस्य मुद्रणप्रायोग्य आदर्शः [प्रेसकॉपी] मया खयमेवालेखि । तदनन्तरमादर्शो मुद्रणाय प्रेषितः । किन्तु प्रकुलखारथ्यादयो नानाविधा विद्वा अन्तरा समुपस्थिताः । उपयुक्तसामग्रीसश्चयेऽपि भूयान् कालो व्यतीतः । मुद्रणालये मुद्रणेऽपि भूयान् विलम्बः सञ्जातः । सप्तारमुद्रणानन्तरं टिप्पणपरिशिष्टनिर्माण-मिप द्राघीयसा कालेन निष्पन्नम् । इत्याद्यनेककारणवशादस्य प्रकाशनं चिरतरं विलम्बितम् । अस्य द्वादशसु अरेषु अरचतुष्ट्यात्मकः प्रथमो विमागः सम्प्रति प्रकाश्यते । अवशिष्टानप्यरान् सम्यक् टिप्पणादिभिरलङ्कृत्य शीव्रतरमेव प्रकाशियतुमाशास्महे ।

#### विभागयोजना

इदं तु ध्येयम्—द्वादशारिमदं नयचकं त्रिमार्गिम् । मार्गो नेमिरित्यनर्थान्तरम् । अतश्चतुर्षु चतुर्ष्व-रेष्वेको मार्गः परिसमाप्यते । एवं च त्रिभिर्विभागैर्प्रन्थोऽयं प्रकाशनीय इत्यस्माकं प्राग् मनीषाऽभूत् । किन्तु तृतीयो मार्गोऽतीव लघुतरः, प्रथमस्तु बृहत्तरः, भा० प्रतौ समप्रस्य नयचक्रस्य ५७२ पत्राणि, तत्र २६८ पत्राण्यादिमारचतुष्ट्यात्मकस्य प्रथमस्य मार्गस्य, नयचक्रवृत्ताविष 'अर्धमेकपुस्तकं समाप्तम्' इत्युक्लेखः प्रथम-मार्गान्ते [ पृ० ३७५ पं० १६ ] दश्यते । इत्यादि परिभाव्य विभागद्वयेन समग्रं नयचकं प्रकाशियतुं

१ दश्यतां पृ० ३७५ पं० १५, पृ० ७३७ पं० २७, टिपृ० ९४ पं०२७-३०। "विध्यदिसकलभङ्गात्मकसम्यग्दर्शनाधिकारे वर्तमाने विकलनयखरूपज्ञानमूलत्वात् सम्यग्दर्शनस्य विध्युभयविकल्पचतुष्टयात्मके तृतीये मार्गे वर्तमाने तत्र नियमभङ्गं प्रथममुक्तवाः अत्राप्यपरितुष्यन् नियमविधिभङ्गारस्त्वाह ।" इति दशमारे नयचक्रवृत्तौ ए० ४९४-२ ॥

सङ्कल्पयामः । तत्रास्मिन् प्रथमे विभागे आद्यमरचतुष्टयं प्रकाश्यते । द्वितीये तु विभागेऽविशष्टं समग्रमि न्यचकं प्रकाशिय्यते ।

## **ग्रन्थाभिधानम्**

ैविधिनियमभङ्गवृत्तिन्यतिरिक्तत्वादनर्थकवचोवत् । जैनादन्यच्छासनमनृतं भवतीति वैधर्म्यम् ॥

इति यत् पूर्वेर्श्वेतसम्बद्धनैयप्राभृतांशभूतं सङ्क्षिप्तमप्यतिगभीरार्थं गाथासूत्रं यच तद् व्याख्यातुं मह्यादि-क्षमाश्रमणौर्यिरचितमतित्रिस्तृतं माध्यमेतदुभयमपि 'नयचक्रम्' इत्याख्यायते । द्वादशारनिबद्धस्याद् द्वादशार-नयचक्रताम्नोहेखस्य कचिद् दश्यमानत्वेऽपि 'न्यचक्र'नाम्नैशस्य प्राधान्येन प्रसिद्धिः ।

## आचार्यश्रीमछवादिक्षमाश्रमणानां परिचयः

नयचक्रकर्तार आचार्यश्रीमछ्रवादिक्षमाश्रमणा जैनदार्शनिकेषु महावादित्वेन तार्किकशिरोमणित्वेन च परां प्रसिद्धिमुपगताः । याकिनीमहत्तरासूनुभिराचार्यश्रीहिरिभद्रस्रिभिरनेकान्तजयपताकाखोपज्ञवृत्तौ "उक्तं च वादिमुख्येन श्रीमछ्रवादिना" [ पृ. ५८, ११६ ] इति वादिमुख्यत्वेन वर्णितत्वात्, कलि-कालसर्वज्ञाचार्यश्रीहेमचन्द्रस्रिभः सिद्धहेमशब्दानुशासने "उत्कृष्टेऽन्ऐन" [ २।३।३९ ] इति स्त्रस्य बृहद्धृत्तौ "अनु मछ्रवादिनं तार्किकाः" इत्युदाहरणेन मछ्रवादिनस्तार्किकेषुत्कृष्टतायाः प्रतिपादितत्वात्, जिनेश्वरस्रिभः प्रमालक्ष्मवृत्तौ "अत एव श्रीमन्महामछ्रवादिपादैरिप नयचक एवादरो विहितः" [ पृ. ८९ ] इत्यभिहितत्वाद् जिनप्रवचनस्याष्टसु प्रभावकेषु वादिप्रमावकतया सङ्गतिलकाचार्य-वाचकवरश्री-यशोविजयोपाध्यायादिभः संस्तुतत्वादन्यैरिप च बहुभिर्ग्रन्थकारैस्तत्र तत्र वर्णितत्वाच मछ्रवादिक्षमा-श्रमणानां महावादित्वं तार्किकचक्रचक्रवर्तित्वं च स्पष्टमेव प्रतीयते ।

न्यचक्रवृत्तेः प्रान्तभागे दश्यमानोहेखानुसारेण तेषां श्वेताम्बरत्वं क्षमाश्रमणत्वं विजितानेकवादित्वं तत्प्रणीतद्वादशारन्यचक्रस्य प्राचीनस्पत्रशतारन्यचक्राध्ययनानुसारित्वं च स्फुटमेव प्रतीयते । तथाहि—-

"अधुना तु शास्त्रप्रोजनमुन्यते—सत्स्विप पूर्वाचार्यविरचितेषु सन्मिति-नयावतारादिषु नयशास्त्रेषु अर्हरप्रणीतनैगमादिप्रस्रेकरातसंस्यप्रमेदायमकस्मित्रस्यार्गस्य चक्राध्ययनानुसारिषु तस्मिश्चार्षे सप्तनय-

१ पृ० ९ ॥ २ "पूर्वमहोद्धिसमुत्पतितन्यप्राभृततरहागमप्रश्रष्टिष्ठधार्थक्षणिकमात्रमन्यतीर्थकरप्रज्ञापनाभ्यतीतगोचरपदार्थसायनं नयचक्राख्यं सिक्क्षार्थ गाथास्त्रम्" [पृ० ९ पं० ४-५] इति खयं महवादिन उद्येखदर्शनाद्
मह्मबादिकथानकेष्वपि सर्वेष्ठ 'प्राचीननयचक्रस्थां विधिनियममङ्गवृत्तीत्यादिगाथामवलम्ब्य मह्मबादिमणीतिमिति प्रतिभाति ।
एवं सत्यपि भाष्यस्थात्र प्रधानमृतत्वाद् 'विधिनियनभङ्गवृत्तीं त्यादिगाथाया भाष्यमध्यपतितत्वाच सगाथास्त्रस्य माष्यस्य
मह्मबादिप्रणीतत्वेन प्रसिद्धौ न कश्चिद् दोषः । अत एव 'आह् मह्मादी विधिनियममङ्गवृत्तिः । विधिनियममङ्गवित्तिः । विधिनियममङ्गवृत्तिः । विधिनियममङ्गवृत्तिः । विधिनियममङ्गवित्तिः । विधिनियममङ्गवित्तिः । विधिनियममङ्गवित्तिः । विधिनियममङ्गवित्तिः । विधिनियममङ्गवित्तिः । विधिनियममङ्गवित्तिः । विधिनियममङ्गवित्वित्तिः । विधिनियममङ्गवित्तिः । विधिनियममङ्गवित्त

शतार[ नय] चैक्राध्ययने च सलिप द्वादशारनयचकोद्धरणं दुःषमाकालदोषवलप्रतिदिनप्रक्षीयमाणमेधायुर्वलोत्साहश्रद्धासंनेगश्रनणधारणादिशक्तीनां श्रनणमेन तावद् दुर्लभम्, श्रुत्वापि तत्त्वावबोधः, बुद्धाः तत्त्वमन्य(प्य?)स्य
व्यवहारकाले परप्रत्यायनं प्रत्यादरो दुर्लभः, सल्लप्यादरे प्रन्थार्थसंस्मरणं तदुद्वाहणमुद्धाहितार्थप्रतिपादनं चालन्तलेदियिति मत्त्वा तत्लेदिलिनान् विस्तरप्रन्थभीक्तन् संक्षेपामिवाञ्छिनः शिक्षकजनाननुप्रहीतुं 'कथं नामाल्पीयसा
कालेन नयचक्रमधीयरिनिमे सम्यग्दष्टथः' इलानयानुकम्पया संक्षिप्तप्रन्थं बहुर्थमिदं नयचक्रशालं श्रीमच्छ्वेतप्रमल्ज्वादिश्वमाश्रमणेन विहितं खनीतिपराक्रमविजिताशेषप्रवादिविजिगीषुचक्रविजयिना सक्रलभ्ररतविजयवासिनृपतिविजिगीषुचक्रविजयिनेव भरतचक्रवर्धितना देवतापरिगृहीताप्रतिहतचक्ररत्नेन खपुत्रपरम्परानुयायिजगद्धापिविपुलविमलयशसा चक्ररत्नमिव तदिदं नयचक्ररत्नं चक्रवर्तिनामिव चक्ररत्नं पुत्रपौत्रादिनृपतीनां
विहितं कृतम् । किमर्थमिति चेत्, उच्यते—चक्रवर्तिनामिव चक्रवर्तिन्विधये । वादिनां जैनानां जिनशासनप्रभावनाभ्युद्धतानां वादिचक्रवर्तित्वविधये 'वादिचक्रवर्तित्वं विधयात्' इत्येत्व(व)मर्थमित्येतस्य नयचक्रशास्त्रस्य विधाने प्रयोजनमभिहितम् । तदेतदेवं द्वाद्वारनयचक्रं सिद्धं प्रतिष्ठितमञ्याहतं चक्रवर्तिचक्ररत्ववदेव
अन्याविप्रपृष्याचिन्ल्वशक्तिपराभिभवनप्रभुशक्तिमुक्तं च सिद्धम् ।"

## भगवतो मछवादिनो जीवनवृत्तान्तः

मह्यवादिजीवनवृत्तविषयिकाः संस्कृत-प्राकृतभाषानिबद्धा बह्वयः कथा उपलभ्यन्ते । विस्तरेण ताः कथावली-प्रभावकचरितादिभ्योऽवगन्तव्याः । अत्र तु प्राचीनकथानां कश्चित् सार एव संक्षेपेण प्रदर्श्यते—

भरुयच्छे जिलाणंदो नाम सूरी । तहा तत्थेव बुद्धाणंदो नाम वाई । तेण य 'जो वाए पहारिस्सइ, तहरिसणे[णे]ह न चिट्ठवयं' ति पड्ण्णाए दिण्णो दि(जि)णाणंदसूरिणा सह वाओ । तहा[म]वियव्वयाए पहारियं सूरिणा । तओ सो नीसरिउं

१ "आत्मज्ञानादिमेदानामानन्यं नयचकतः ॥ ७० ॥" इति अकलङ्कदेवप्रणीते प्रमाणसंग्रहे । "इति मूलनयद्वयम् ग्रुद्धयग्रुद्धिभ्यां बहुविकल्पा नया नयचक्रतः प्रतिपत्तन्याः पृर्वपूर्वा महाविषया उत्तरोत्तरा अल्पविषयाः शब्दविकल्परिमणाश्र ।"-अष्ट्रसहस्री पृ० २८८ । "संक्षेपेण नयास्तावद् व्याख्यातास्तत्र सृत्तिताः । तिद्वशेषाः प्रपन्धेन सिद्धन्या नयचकतः ॥"-तत्त्वार्थश्रोकवार्तिक. पृ० २०६ । "इष्टं तत्त्वमपेक्षातो नयानां नयचकतः ॥ [न्यायविनिश्चय. ३ । ९ १ ] ॥ तदेतेषां सप्तविकल्पादानेकप्रकाराणां नयानामपेक्षातः प्रतिपत्रीदासीन्यव्यक्षणयाऽपेक्षया तत्त्वं श्रुतविकल्पत्वेन प्रमाणत्वमिष्टमभ्युपगतम्, अन्यथा दुर्नथत्वेन तद्मुपपत्तेः । तच्च तेषां तत्त्वं विस्तरतो नयचक्रतः तचामधेयिदान्तनशास्त्रात् प्रतिपत्तन्यम् ।" इति न्यायविनिश्चयविवरणे पृ० ३६६ – ३६७ । — इरयेवं दिगम्बरजैनग्रन्थेचपि नयचक्राभिषस्य चिरन्तनशास्त्रात्रस्थोक्षेताः प्राप्यन्त इत्यपि ध्येयम् ॥ २ प्रायो विक्रमीयद्वादश्चताव्या उत्तरार्थे विद्यमानैभेद्रेशस्त्रस्तिविद्यत्तिते प्राकृतन्तमाधायये कहावलीनामके प्रन्थे, विक्रमसंवत् १३३४ वर्षे प्रभाचन्द्रस्तिभिविर्त्तिते प्रमावकचिरिते मलवादिश्वन्थे [ श्लो० १ – ७ भ ], विक्रमसंवत् १३६१ वर्षे वैद्याखपूर्णिमायां वर्धमानपुरे श्रीमेद्युक्ताचार्थे रित्तिते प्रकृतादिश्वन्थे, विक्रमसंवत् १४६२ वर्षे सङ्घतिलकाचार्यविरित्तिते प्रवन्धक्तिते मलवादिश्वन्थे प्रकृतिस्वते प्रकृत्वादिश्वतित्रक्षेत्रस्ति पर्वते प्रवन्ति प्रवन्ति । एतेषु सर्वेषु कहावलीग्रन्थस्य प्राचीनत्वादशावधि अमुद्वितत्वाच कहावलीग्रन्थत उद्ध्य मह्यवादिवरित्रं तावदुपलभ्यते । एतेषु सर्वेषु कहावलीग्रन्थस्य प्राचीनत्वादशावधि अमुद्वितत्वाच कहावलीग्रन्थत उद्ध्य मह्यवादिवरितं तावतुपलभ्यते । एतेषु सर्वेषु कहावलीग्रन्थस्य प्राचीनत्वादशावधि अमुद्वितत्वाच कहावलीग्रन्थत उद्ध्य मह्यवादिवरितं तावत्वाद्यावर्यते—

<sup>&</sup>quot;वाय पसमाणत्या य सामणाओ वाइ-खमासमण-दिवायरा । भणियं च-

<sup>&#</sup>x27;वाई य खमासमणो, दिवायरो वायगो ति एगो(ग)हा उ । पुन्व-गर्य जस्सेसं(मं) जिणागमे तिम्म(स्सि)मे नाम ॥' विसेसओ पुण पुन्वगर्य वाउ(इ)ता जो वायं दाउं समत्थो, सो वाई नाम जहा महत्वाई ति महावाय(इ)कहा भण्णइ—

संघेण समं भहयच्छाओ गंतुं ठिओ वलहिपुरीए। स्रिभिगणीए दुलहेवी नाम। तीसे य अजियजसो जक्सो मले य नाम तिणिण पुत्ता; तेहि य समं पव्यह्या। स्रिसिमीवे निस्सेसगुणसंपण्णा य सा जाया सव्वसम्मय ति ठाविया समुद्दाएण स्रिरं विण्णवित्तु पोत्थु(त्थ)याइ धम्मो[व]गरण-चिंताए। विउसीक्ष्या य स्रिणा सव्वसत्थत्थे ते भाणिजा मोतुं पुव्यगयं न[य]चक्दगंथं; जओ पमाणप्रायपुल्युद्धारो वारसाओ(रो) नयचक्रगंथो। ये(दे)वयाहिष्टि[त]रस अरयाणं बारसण्हं पि पारंभपजंतेसु चेदय-संघप्याविहाणेण कायव्यमवयाहणं ति पुव्वपुरिसिहिड्(ई)। मय(इ)मेहाइसयसंपण्णो य मल्लचेल्लओ दहुमपुव्वं पि पोरंथयं सयमेवावगाहेइ। विहि(ह)रिउकामो य स्रि तत्थेव मोतुं मल्लचेल्ल्यं दुलहेविसमक्खं तं भणह चेल्ल्या! मा अवलोएजस नय-चक्क्योत्थयं। विहरिए य देसंतरेसु स्रिमिम मलेण किमेयं चा(वा)रित्तयं ति अज्ञयं ति चितिकण अज्ञयाविरहे उच्छोडियं नयचक्क्योत्थयं। वाइयाइ तिम्म पदमा अज्ञा जहा—

#### "विधि-नियमभङ्गवृत्तिःयतिरिक्तत्वादनर्थकवचोवत् । जैनादन्यच्छासनमनृतं भवतीति वैधर्म्यम् ॥"

वियप्पेइ य सो जावेमं निमीलियच्छो बहुभंगेहिं तावाविहि त्ति हिरियं ते(तं) पुत्ययं देवयाए। चिरं च वियप्पिऊगुम्मीलियच्छो तमपेच्छंतो विसण्णो मल्लो । तहा य दद्वं पुच्छिएणजाहि ए(प)साहिओ तेण सब्भावो । तीए वि समुदायस्य । सो वि नित्थ इमं पोत्थयमण्णथ कत्थइ, ता न सुंदरं कयं वोतुं गओ महाविसायं । **नयच**क्कमाहिओ **मछो** मणइ-'होहं गिरिगुहावासी वह्नभोई य नयचकं विणा अहं'। सीउं चेमं खरयरमुहे[गं] गओ समुद्राओ। 'पिडिजिहिसि तुममेवं वायपत्तेहिं 'ति वोतं लग्गो विगड-परिभोगे तं निबंधउ(ओ) य 'चाउम्मासयपारणपरिथय तं काहं'ति पव्दण्णपङ्ण्णो मुद्धो गंतुं वलहिपचासण्णगिरिहडलयडोंगरिगा-गुहापडिओ । तं चेनावह।रियं नयचकाइमसिलोगं झायंतो । पडियग्गंति य तं तत्थेय(व) गंतुं भत्त-पाणाईहि साहवो । आरो(रा)हेइ य तमपूराईहिं विसेसओ सुयदेवयं संघो । दिन्नोउविओोगा य सा रयणीए महं भणइ-' कि ( के ) मिट्ठा १' तेण भणियं 'बहा'। पुणी य गएहिं छहिं मासेहिं देवी भणइ-'केण ?'। मह्रेण भणियं 'घयगुडेण '। तओ अहो ! मर्थगरिसो ! ति समाविज्या देवी भणइ-'भो मस्गेषु समीहियं '। मह्नो भणइ ' देसु नयचक्कपोत्थयं '। देवी वि 'निप्फविही तुहावहारियसिलोगो चिय पुञ्चवाओ सविसेसे नयचक्रगंथो 'ति बोत्तं जाणाविउं च तमत्थं संघरस गया सद्वाणं । मलचेल्लओ वि तहेव विरहयनय-चक्कगंथो पर्वेसिउ(ओ) वलहीए संघेणाणाविओ जिणाणंदस्ररी । तेणावि जमिश्य पुञ्चगयं तं वायाविजणाजियजस्सो(स)-जक्खेहिं सह महो निवेसिओ स्रिपए । जायाई तिष्णि वि ते वाइणो । नवरं विरइओ अजियजरूसो वायगो निओ प्रमाणगंथो वि, अजियजस्सो वाई नाम परिद्धो । नाउं च दरिसणमालिश्रमूलं गुरुपरिभवं भरुयच्छे गओ **मलुवाई** । पण्पविओ राया । सहाविया उ भणेण बुद्धाणंमो(दो) सन्वद्विया पुरुवपङ्गणा । तओ भणियन्वेहिं को जंपेही पटमं ? । बुद्धाणंदो भण्डे-' जित्तो जग्गुरु तस्सीसेणिसिणा बालएणं मे का गणणा ? तो दिण्णो मए एयरसेव वरायस्स अग्गे वाओ' । तओ अण्ण्यारणं छेयपरिसेहिं बहुवि[य]प्पपिंडिवियरपाउलसुवर्णसियमविच्छिणवाणीए मल्लगङ्गा जा छहिणाणि । सत्तमदिणंते 'य दूसेउ तावेत्तियमणवएउं बुद्धाणंदी' ति वीतुं वच्चंति सद्वाणं रायाईया ।

बुद्धाणंदो वि गओ नियविहरियाए । संभालेंतो य महत्राय(इ)भणियमणुवायस्थं वि भुक्लो तिवयपाडवीए । तड-(ओ) संबु(ख)द्धो हियएण । से दीनोए विसिक्षणोदिरां हिप्पेइ भित्तीए तिव्ययपानं तहा वि न सुमरेइ । तओ 'कहमणु-वइस्सं ?' ति छिप्पि(खिक्स)एणं तस्थेव मओ बुद्धाणंदो । मिछ्छिप्प्एवं(यं) रण्णो [स]भाजणो । रन्ना नागओ बुद्धाणंदो ति विसिक्जिया तम्मव(वे)समा पुरिसा । ते वि गंतूण गया भणंति—'देव ! उस्स्रस्तो नज्जइ वि विसुज्झइ बुद्धाणंदो 'ति साहियं तप्परिवारेण । रण्णा वि 'अहो ! न कोसलिया से द्वी(वी)हनिद्दा, ता सम्मं नाकणागच्छइ 'ति बोलुं पुणो पहुविया पुरिसा । तेहिं वि गंतुं फाडावियकवाडेहिं विठ्ठो उच्चरिगामज्झे मओ बुद्धाणंदो । तं च साहियं रन्नो ।

"बहुद्देऊजुत्तिजुत्तं अइगुविल्रत्थं पसत्थवण्णेहि । वुत्तृण पुन्वपक्खं दिणळकं निवइपश्चक्खं ॥ ६७ ॥ सत्तमदिणंसि मह्लो बुद्धाणंदं भणइ अणुवायं। काउं मह वयणाणं वत्तन्वसिओ ठिओ मोणे ॥ ६८ ॥"

<sup>1 &#</sup>x27;षड् दिनानि यावद् महनादिना राजसभायां खपक्ष उपन्यस्तः' इति यथा प्राचीने **कहाव ली**यन्थे दश्यते तथैन सङ्गितिलकाचार्येरपि सम्यक्त्वसप्तितृत्तौ भणितम् । तथाहि---

एत्यंतरिम य मुका गयणत्याहि महुवाइस्सोशरे सासणदेवयाहि कुसुमबुद्धी। साहिओ य रायाईणं जहाविहिड(ओ) बुद्धाणंद्युत्तंतो। तो तेडं(तं) च नाउं 'पराजियं' ति नीसारीउकामो वि बुद्धदिसणं राया निवारिओ महवाइणा। तओ रका अ(आ)णाविओ जिणाणंद्प्पमुहो संवो भहयच्छे, पवेसिओ महाविभूईए। वक्खाणओ य महुवाइणा विहिपुन्वणे(यं) नयचक्रमधो। एवं च तित्थपभावगो विहरिजं महुवाई गओ देवलोयं ति। महुवाई ति गयं। जो उण महुवाई व पुन्वग्यावगाही खमापहाणो समणो सो खमासमणो णाम, जहा आसी इह संपयं देवलोयगओ जिणमहि(ह)गणिखमासमणो विरइआई च तेण विसेसावरसय-विसेसणवईसत्थाणि; जेस केवलनागदंसणवियारावसरे पयडियामिष्पाओ सिद्धसेणदिवा-यरो। "—-ए० २९८-२९९.

विक्रमीयद्वादश्वशताञ्चाः पूर्वार्धे विद्यमानैनेमिचन्द्रस्रिभिविरचितस्य आख्यानमणिकोशस्य "मोक्खसुह्रबीयभूयं सत्तीए प्रवश्णक्षदं कुञ्जा । विण्हुमुणि-चइर-सिरिस्पिद्ध-मह्न-सिम्पद्रज्जखउड्व ॥ २३ ॥ " इति गायाया आस्रदेवस्रिमः विक्रमसंवत् ११९० वर्षे निष्पादितायां टीकायामपि मह्नवादिनः कथेत्यमुपलभ्यते— " इदानीं मह्नवाद्याक्यानकं कथ्यते—

सरसप्वालकितिए अमियावासे महाअर ने व । रयणायरे व्य मह्यच्छपहणे निवसए स्री ॥ १ ॥ नामे म जिणाणंदो बुद्धाणंदाभिहाणभिक्ख् व । निवप जंतो वाओ परोप्परं तेहिं पारद्धो ॥ २ ॥ जो हारइ सो नियमा नयरं परिहरइ विरइया तेहिं । दोहिं वि इमा परणा संजाए तयणु वायमिम ॥ ३ ॥ मिवयव्यावसेणं विणिजिजओ भिक्छणा मुणिवरिंदो । नीहरिडण ससंघो समागओ वलहिनयरीए ॥ ४ ॥ पव्वद्या स्रिसमा दुल्लह्ण्वी समं तिहिं छुएहिं । अजियजस—जक्ख-महाभिहेहिं [छुवि] पुद्धबुद्धीहिं ॥ ५ ॥ समिहिजियसुत्तत्या तिश्वि वि जाया विसेसओ महो । मोत्तूणं पुव्वगयं तह मयचकं समग्नंपि ॥ ६ ॥ बारसअरयपमाणं रइयं पुव्वाओ तं समुद्धियं । अरयाणं पत्त्रं पारंभे तह य पञ्जंते ॥ ७ ॥ कीरइ जिणाण पृथा महापयत्तेण इयरहा विग्यं । खंजायइ वक्खाणे पढणंमि य सयससंघरस ॥ ८ ॥ स्रीहिं तीए अञ्जाए अप्पओ पोत्थयाण भंडारो । अह अनया य विहरिष्कामेहिं पयंपिओ महो॥ ९ ॥ स्यचक्कपोत्थयमिणं न वाइयव्यंति विहरिया गुरुणो । अह निग्गयाए अज्जाए तीए केणावि कज्जेण ॥ १० ॥ इह पोत्थयंमि कि चिद्धहित संजायकोउहलेण । महेग तयं घेतूण छोडियं तयणू से पत्तं ॥ ९९ ॥ पढमं कलिउण करम्म वाइओ तंमि पढमसिलोगो । निरसेससत्थभावस्स साहगो महुरवाणीए ॥ १२ ॥

#### विधिनियमभङ्गवृत्तिव्यतिरिक्तत्वादनर्थकवचोवत् । जैनादन्यच्छासनमनृतं भवतीति वैधर्म्यम् ॥१३॥

जा सम्मं परिभावइ तस्सऽत्थं ताव देवयाए तयं। अविहित्ति चिंतिउणं सपत्तमिव पोत्थयं हरियं ॥ १४ ॥ तमंपेच्छंतो संतो जा संजाओ विलक्षवयणो सो। ता आगयाए अञ्जाए पुच्छिओ कि विसन्नोऽति ॥ १४ ॥ तण वि पोत्थयहरणं किहंयं तीए वि सयलसंघरस । तं सोउं साममुहो संघो सक्वोवि संजाओ ॥ १६ ॥ विसमम्म पवितियब्वं न मए नयचक्रपोत्थएण विष्णा । हक्खा य भिक्खयव्वा केवल्या भोयणे वल्ला ॥ १० ॥ भणिओ संघेणेसो बाहिज्जिस केवलेहिं बल्लेहिं । ता देहरक्खणकए गिष्हमु तं किंपि विगई पि ॥ १८ ॥ संपाएसं बहु मिन्नउण सो वल्ल-घय-गुडाहारो । गंतूण संठिओ गुरुगुहाए गिरिदुग्गसेलस्स ॥ १९ ॥ तत्थिह्रयस्स वि मल्लस मुणिवरा दिंति भत्तपाणाई । तम्मइपरिक्खणत्थं अहऽन्या देवयाए इमं ॥ २० ॥ भणियं रयणीए के मिह्ना १ वल्लित जंपियं तेण । पुणरिव पञ्जेते तीए जंपियं छण्ह मासाणं ॥ २१ ॥ भणियं रयणीए के मिह्ना १ वल्लित जंपियं तेण । पुणरिव पञ्जेते तीए जंपियं छण्ह मासाणं ॥ २१ ॥ भणियं जं किं पि मणिप्यं तयं मल्ला मग्गमु इयाणि । तुह लुहाहं तो मल्लचेल्लणं इमं भणिया ॥ २३ ॥ मणियं जं किं पि मणिप्यं तयं मल्ला मग्गमु इयाणि । तुह लुहाहं तो मल्लचेल्लणं इमं भणिया ॥ २३ ॥ नयचक्रपोत्थयं मे वियरमु ता देवयाए सो भणिओ । पढमसिलोगाओ चिय होही तं तारिसं तुज्ज ॥ २४ ॥ तो देवयाणुभावेण विरइयं तेण तत्थ नयचक्रं । संघेण वि चल्लीए पवेतिओ सो विभूइए ॥ २५ ॥ मुरुणो वि विहरिजणं समागया नायसयलवुत्तता । अजियजस-जक्ल-मल्ला गुणगणज्ञत्तत्ति तेहिं तओ ॥ २६ ॥ सठविया सूरिवदे जाया परवाइवारणमइंदा । अह अवया य सिरिमल्लस्रिणा स्वनरियं एयं ॥ २० ॥ जह भिक्ल बुद्धासेण वायमुहाए सूरिणो विजिया । मरुयच्छाओ संघेण संगया तथणु नीहरिया ॥ २८ ॥

जिनानन्दनामानो जैनस्रयो भृगुकच्छनगरे बुद्धानन्दाभिधेन वादिना पराजितत्वाद् भृगुकच्छं विहाय सुराष्ट्रविषये वलमीपुरं गताः । तत्र जिनानन्दस्रीणां दुर्लभदेशी नाम भगिनी, तत्याश्च अजितयशाः, यक्षः, मह्य इति त्रयः पुत्राः । सा तत्र त्रिभिरिप पुत्रैः सार्धं स्रीणां समीपे प्रवज्यां सीचकार । स्रीणां समीपेऽधीयानास्ते त्रयोऽपि बन्धवः सर्वशाक्षार्थेषु कोविदाधिपा अभ्वन् । तेषु मह्यो बालोऽपि विशेषेण महाप्राञ्चस्तिक्षणबुद्धिश्चाभूत् । तेन श्रुतदेवतामाराध्य वरं लब्ध्या

'विधिनियमभङ्गवृत्तिव्यतिरिक्तत्वादनर्थकवचोवत् । जैनादन्यच्छासनमनृतं मवतीति वैधर्म्यम् ॥' इति पूर्वश्रुतसम्बद्धां प्राचीननयचक्रान्तर्गतां संक्षिप्तामप्यशेषविस्तरपरमार्थप्रकाशिकां गाथां व्याख्यातुं द्वादशारमयं संक्षिप्तं नव्यं नयचक्रं प्रणीतम् । तदनन्तरं जिनानन्दस्रिभः अजितयशा यक्षो मछ इति त्रयोऽपि शिष्याः स्रिपदे प्रतिष्ठापिताः । तदनन्तरं भृगुकच्छं गत्वा बालोऽप्यप्रतिमबुद्धिमछो बुद्धानन्देन समं षइ दिनानि राजसभायां सर्वजनसमक्षं वादं विधाय नयचक्रवलेन बहुविधविकल्पप्रतिविकल्पाकुलाविच्छित्रन्वाय्वेभवेन बुद्धानन्दं वादे पराजितवान् । ततो राज्ञा जिनानन्दस्रिप्रमुखः सङ्घो बलभीपुरत आनायितो महाविभूत्या च भृगुकच्छे प्रवेशितः । एवं वादेऽतिपटीयस्त्वाद् विजेतुःवाच मछो 'मछवादि'नामैत्र सर्वत्र प्रसिद्धं जगाम । अत एव चाचार्यश्रीमछवादिक्षमाश्रमणानामष्टसु जिनप्रवचनप्रभावकेषु वादिप्रभावकतया विशेषतः प्रसिद्धिः ।

आचार्यश्रीमछ्वादिक्षमाश्रमणानां सत्तासमयः— 'श्रीवीरमुक्तितः शतचतुष्टये चतुरशीति [ ४८४ ] संयुक्ते । वर्षाणां समजायत श्रीमानाचार्यखपुटगुरुः ॥ ७९ ॥

निययगुरुणऽवमाणं संवस्स पराभवं च नाउणं । महमुणिदो भरुयच्छपट्टणे झत्ति संपत्तो ॥ २९ ॥ कयतारिसवइण्णेण तेण सह भिक्खुणा समारद्धो । निवपज्जती वाओ बहुविउससहाए पचक्खं ॥ ३०॥ एयस्स गुरुवि मए विणिजिओ विजियवाइविंदो वि । ता एयम्मि दुहा वि हु बाले किर सज्झ का गणना ॥ ३९ ॥ इय भणिउमम्भवाओ समप्पिओ भिख्खुणा मुणिदस्स । सो वि हु सुमरिय सासनदेविमुवन्नसिउमारद्धो ॥ ३२ ॥ सियवायसारजिणमयगमहेउभंगपवरजुत्तीहिं । काउणमुबन्नासं धरिओ छद्दिवसपज्जेते ॥ ३३ ॥ भणियं च तेणमणुवइ दूसेयव्वं तए इमं गोसे । तो बुद्धदासिभक्ख् नियठाणगओ तमिस्साए ॥ ३४ ॥ दीवयमुजाछेउण करयले कलिय सेडियं सुब्भं । जमुवन्नसियं महेण तं लिहेउं समारद्धो ॥ ३५ ॥ परिभावणाए मढमिज्ज्ञमाए भित्तीए ता न से किं पि । सम्मं संभरइ तओ धसिक्जो हिययमञ्झिम ॥ ३६ ॥ निवपजंतसहाए भणियव्वं किह मए पभायंमि । एवशयञ्ज्ञवसाणेण सो गओ झत्ति पंचत्तं ॥ ३७ ॥ मिलियम्मि विउस्सम्मे बीयदिणे जा न एइ सो भिक्ख् । हकारणाय ता तस्स राइणा पेसिया पुरिसा ॥ ३८ ॥ ते तत्थ गया भिक्खू नियंति भित्तीसमीवमुवविद्वं । उत्ताणियनयणजुयं सेडियपाणि विगयपाणं ॥ ३९ ॥ गंतूण तिह रण्णो साहियमह भणइ नरवइ एवं । जह कहियमिमेहिं तहा चिंतंतो सो भयेण मओ ॥ ४० ॥ तो तेण हारियं तयणु राइणा महन्नाइणो दिखं। जयपत्तं संजाया संघरस प्रभावणा महर ॥ ४९ ॥ निस्सारिउमारद्धं रण्णा भित्रखूण दंसणं सयलं । तो महत्वाहणा सो निवारिओ जायकरूणेण ॥ ४२ ॥ सरी वि ज़िणाणंदो निवेण निसेससंघसंजुत्तो । पचणीओ गंतूण सम्मुहं गुरुविभूउए ॥ ४३ ॥ विहिया पभूयकालं पभावणा मळवाइस्रीहिं। निचासिया य सब्वे वि तेण परवाइणी बहसो॥ ४४॥ सवणोयरसहसहेसनाए पडिबोहिडण भवियजणं । सिरिम्लनाइसूरी मरिडण गओ अमरलोए ॥ ४५ ॥ मुद्राख्यानं समाप्तम् ॥ **आ**ख्यानमणिकोशे प्रवचनो<del>त्र</del>त्यधिकारोऽष्टादशः समाप्तः । " → पृ०९७२ ॥

मिथ्यादृष्टिसुरेभ्यो येन तदा सुव्यतप्रभोस्तीर्थम् । मोचितमिह ताथागतमतस्थितेभ्यश्च वादिभ्यः ॥ ८० ॥ श्रीवीरवत्सरादथ शताष्टके चतुरशीति [ ८८४ ] संयुक्ते । जिग्ये स महावादी वैद्धांस्तद्व्यन्तरांश्चापि ॥ ८६ ॥

इति प्रभावकचरित्रे विजयसिंहस्रुरिप्रवन्धे प्रभाचन्द्रस्रिभिरभिहितत्वाद् वीरनिर्वाणसंवत् ८८४ वर्षे [ विक्रमसंवत् ४१४ वर्षे ] मस्त्रवादिस्रीणां विद्यमानत्वमासीदिति निर्णीयते । किञ्च, मस्त्रवादिस्रिभिर्नयचक्रे वीर्षमण्य-वेंसुरात-भेर्तृहरि-वैस्वन्धु-दिनापराभिधदिङ्गामप्रभृतीनां वेषां वेषां मतानि चार्चेतानि परीक्षितानि

चसुरातो भ्र्नेहरेर्गुहरासीदित्येष नयचकान्तर्गतो निर्हेशोऽन्यतोऽपि सम्थितो भवति। तथाहि—वाज्यपदीयस्य द्वितीय-काण्डे ४९० कारिकायां भ्र्नेहरिणा खगुरोहलेको विहितः, पुण्यराजस्त्य टीकायां 'गुरु'शब्देन वसुरातस्य प्रहणे कर्तेव्यमिति स्वयति। तथाहि—"पर्वतादागमं छव्ध्वा भाष्यवीजानुसारिभिः। स नीतो बहुशाख्त्यं चन्द्राचार्यदिभिः पुनः॥ २। ४८९॥ पर्वतात् त्रिकूटैकरेशवर्तितिलिक्वैकदेशादिति। तत्र हुप्छत्वले रावणविर्वितो मूलभूतव्याकरणागमस्तिष्ठति। केनचित्र व्यावस्थानीय चन्द्राचार्यवसुरातगुरुप्रमृतीनां दत्तः। तैः खलु यथावद् व्यावरणस्य खह्पं तत उपलभ्य सततं च शिष्याणां व्याख्याय बहुशाखित्वं नीतो विस्तरं प्रापित इत्यनुष्ठ्रयते।.....अय कदाविद् योगतो विचार्य तत्र भगवता चस्ररातगुरुणा ममायमागमः संज्ञाय वात्तत्वात् प्रणीत इति खरचितस्यास्य ग्रन्थस्य गुरुपर्वक्रममभिष्यः त्रुपाह— प्रणीतो गुरुणास्माकमयमागमसंप्रहः॥ २। ४९०॥ "—पृ० २८५–२८६। ४८६ वारिकाया इत्तावि [पृ० २८४] "न तेनासम्ब्रुरोस्त्रभवतो चस्रताताद्वयः किविदिमं माध्याणविषवगाहितुमलिसियुक्तं भवति। " इत्यमिहितं पुण्यराजेन । किव्यान्यत्, परमार्थेन चीन-माषायां लिखिते चयुवन्योजीवनचरिते 'महावैयाकरणेन ब्राह्मणेन चयुरातेन चयुवन्योरिभिषमंकोशे व्याकरणविषया दोषा उद्भावितास्ते च चयुवन्योजीवनचरिते 'महावैयाकरणेन ब्राह्मणेन चयुरातेन चयुवन्योरिभिषमंकोशे व्याकरणविषया दोषा उद्भावितास्ते च चयुवन्योजीवत्वत्याः 'इत्युक्ते स्थाते । परमार्थं इतं जीवनचरित्रं विक्रमात् ६०५-६२५ वर्षमध्ये कदाचिद्यि चीनभाषायां लिखितवान् । एतच चरितं 'तोक्द्र-पो 'नामके पत्रे (July 1904) France देशे मुहितम् । तदनुसारेण जीनभाषायां लिखितवान् । एतच चरितं 'तोक्द्र-पो 'नामके पत्रे (July 1904) कियावति पत्र वर्षमारेण जिस्ति स्वर्वित्वान निक्तालेकिक कित्राहित्वे वर्षके स्थावे स्यावे स्थावे स्

"Vasubandhu and Vasurāta—Vasurāta was according to Paramārtha a Brāhmin, husband of a sister i. e. brother-in-law of king Bālāditya. He was well-versed in the Grammar treatise. When Vasubandhu composed the Abhidharmakośa; this Brāhmin attacked his composition on the authority of the Vyākarana thinking that the Buddhist disputer would certainly defend his own work, when the grammatical faults were thus pointed out. Vasubandhu answered: If I do not understand the Vyākarana, how can I ever understand the admirable truth of the Buddhism. Thereupon he composed a treatise utterly refuting the thirty two chapters of the Vyākarana. Thus the 'Vyākarana' was lost while the Abhidharmakośa survived. The king and queen-mother gave him some lacs of gold. Vasurāta further tried to defeat him through the intervention of another scholar'. (Journal of the Royal Asiatic Society, London, April, 1904, p. 45).

भर्तृहरिसमयजिज्ञासुभिः 'मह्नवादी अने भर्तृहरिनो समय' (जैन सखप्रकाश, पु. १७, अंक २, November 1951, पु॰२६-३०, बुद्धिप्रकाश, पुस्तक ९८, अंक ११, November 1951 पु॰३३२-३३५) इल्स्सार्क

१ " समस्ततन्त्रार्थविघटनमेवेति किमवशिष्यते वार्धगणे तन्त्रे " पृ० ३२४ पं० १०॥

२ " इति भर्तृहर्यादिमतम् । वसुरातस्य भर्तृहर्युपाध्यायस्य मतं तु......" पृ० ५८१। " एवं तावद् - भर्तृहर्यादिदर्शमयुक्तम् । यत्तु वसुरातो भर्तृहर्युपाध्यायः......"-पृ० ५९४-५९५।

च तेषु केषाश्चित् मह्नत्रादितः पूर्वकालीनत्वात् केषाश्चिच मह्नवादिना समकालीनत्वात् निकटकालीनत्वादा प्राचीनप्रन्थानुसारेण प्रमाचन्द्राचार्यैर्निर्दिष्टो मह्नवादिसमयः कथमपि न विरुध्यत इति विदाङ्क्वन्तु समय-निर्णयरसिका विद्वांसः।

हेखोडनन्तरं तृतीये दिप्पणेडदैव प्राइथने वश्यमाणा अपरे च छेखा द्रष्टन्याः । Tibetan Citations of Bhartrhari's Verses and the Problem of his Date by Hajime Nakamura (Studies in Indology and Buddhology. Presented in honour of Professor Susumu Yamaguchi on the occasion of his Sixteenth Birthday, Kyoto, 1955, pp. 122-139) इसायपि क्लिक्यम् ॥

३ "वसुबन्धोः स्वगुरोः 'ततोऽर्थाद् विज्ञानं प्रत्यक्षम्' [वादविधि.] इति ब्रुवतो यदुत्तरमभिहितं परगुणमत्तरा-विष्टचेतसा तु येन केनचिदभिप्रायेण स्वमतं दर्शितमेव दिश्चेन वसुबन्धुप्रत्यक्षलक्षणं दृष्यता ।"-पृ० ९६ । "वसुबन्धुं प्रति उक्ता ये दोषास्ते तनापि स्युः । "पुनवेसुबन्धुं दृष्यितुक्तमेन विकल्पितः स एवार्थः ।"-पृ० ९९ पं० २५-२९ । दिश्च-वसुबन्ध्वादिभ्यो बुद्धाच पूर्वकालत्वात् कापिलस्य तन्त्रस्य आहंतैकदेशनयमतानुहारित्वाच"-पृ० ६९० पं० १७-१८ । "प्रत्यक्षलक्षणवादिनो दिश्वभिक्षोः"-पृ० ६३ पं० ५ । "मायय-दिश्वाविव"-पृ० ७२ । "इति निर्देष्टं स्वार्थमनुमानं मयेव, न वादविधिकारादिभिरिखाहोपुरुषिकयोपसंहरत्यान्य।पोहिकः ।"-पृ० ६८० पं० २२-२३ ।

अत्रेदमबधेयम्-दिम्न इति दिश्चक इति दत्तक इति च दिङ्कागस्यैव नामान्तराणि। एतचास्माभिः पञ्चमेऽरे पृ० ५४७-५४८ इत्यत्र टिप्पणे विस्तरेणोपदर्शितमिति तत्र विलोकनीयम् । 'भर्तृहरि और दिङ्गाग का समय' नागरीप्रचारिणी पत्रिका, कासी, वर्ष ६०, अंक ३-४, सं० २०१२, पृ० २२७-२३३ ) 'भर्तृहरि अने दिव्हाग' ( जैन आत्मानन्द प्रकाश, वर्ष ५०, अंक २ 15-9-52, भाद्रपद मास, पृ० २२-२७) इत्यादयोऽसम्बेखा अपि विशेषिजिज्ञासुभिर्द्रष्टव्याः-'समाने चार्ये शास्त्रान्वितोऽ-शास्त्रान्वितस्य निवर्तको भवति, तद्यया देवदन्तशब्दो देवदिण्णशब्दं निवर्तयित, न गाव्यादीन् [१।१।२ आहिक]...ठाजादूर्ध्व द्वितीयादचः ५,३।८३ । चतुर्थात् । चतुर्थास्त्रोपो वक्तव्यः । बृहस्पतिदत्तकः बृहस्पतिकः । प्रजापतिदत्तकः प्रजापतिकः । अनजादौ च । अनजादी च लोपो वक्तव्यः-देवदत्तकः देवकः यज्ञदत्तकः यज्ञकः । लोपः पूर्वपदस्य च । पूर्वपदस्य च लोपो वक्तव्यः-देवदत्तकः दत्तकः, अप्रत्यये तथैवेष्टः—देवदत्तः दत्तः, यज्ञदत्तः दत्तः ।' इति पातज्ञलमहाभाष्यस्य निर्देशानुसारेणापि 'दत्तकः' इति नाम्नः प्रचार उपपद्यते दत्त-दिन्नशब्दयोः सम्बन्धश्चावगम्यते । दिङ्गास्य प्रन्थेम्यो भर्तृहरेर्चाक्यपदीयं प्राचीनमिखपि ध्येयम् । दिङ्गोन हि वाक्यपरीयस्य तृतीयस्मात् प्रकीर्णकाण्डाद् 'विभक्तिमेदो नियमात् ''' ' [ २।१४।८ ] इति कारिका प्रमाणंतमुचयस्य प्रममेऽपोहपरिच्छेदे द्वितीयकारिकाया चूनावुद्धता, दश्यता नयचक्रस्याष्ट्रमेऽरे पृ० ६०७ । वान्यपदीयस्य द्वितीयकाण्डात् '१५६,१५७' इति च द्वे कारिके प्रमाणसमुचये पञ्चमस्यापोहपरिच्छेदस्यान्त्यभागे उद्भृते, दश्यताम् उपरि निर्दिष्टं 'भर्तृहरि और दिङ्नागका समय' इति 'भर्तृहरि अने दिङ्गाग' इति चास्माकं लेखद्वयम् । भर्तृहरेचीक्थपदीयस्य तृतीयं प्रकीर्ण-काण्डं चावलम्ब्यैव दिङ्गोन श्रेकाल्यपरीक्षा नाम प्रकरणं रचितम्, दर्यता Dignāga sein Work und seine Entwiklung by Dr. E. Frauwallner, WZKSO Band III, 1959, pp. 83-1641 Landmarks in the History of Indian Logic by E. Frauwallner WZKSO Band V, . 1961, pp. 134-135 । अस्मत्सम्पादितस्य वैशेषिकसूत्रस्य सप्तमं परिश्विष्टमप्येतदर्थं विलोकनीयम् ।

उपरिनिर्दिष्टमयनकदृत्यन्तर्गतोष्टेखानुसारेण वसुबन्धुदिङ्गागयोग्रेठशिष्यभावः स्फुटमेन प्रतीयते । बौद्धप्रन्थेष्विप तथा वर्णनमुपलभ्यत एव, दश्यताम् On Yuan-chwang's Travels in India by Thomas-watters, Part II इत्यादि । एवं सरविप प्रमाणेषु On the Buddhist Master of the Law-Vasubandhu (Serie Orientale Roma III, Roma, 1951) इत्यादौ वसुबन्धुदिङ्गानयोः साक्षात् गुरुशिष्यभावे या विप्रतिपत्तिष्यदर्शिता तत्र किमिष बस्रवत् प्रमाणमस्माभिनं विलोक्यते ॥

१ वार्षगण्य-वसुरात-भर्तृहरि-वसुवन्धु-दिङ्गागादीनां समयविष्ये विदुषां बहवो विवादाः प्रवर्तन्ते, अतस्तेषां सर्वमान्यो निश्चितः समयोऽभिधातुं न शक्यते । तथापि प्रभाचन्द्राचार्येण निर्दिष्टेन म्हनादिसमयेन तेषां समयस्याविरोध उपपादिगतुं शक्यत एव ॥ दिगम्बरजैनाचार्येण सैमन्तभद्रेण आत्रमीमांसायां दिङ्गागस्य मतं निराक्रतमिति स्पष्टमेव विळोक्यते । अतो दिङ्गागस्य समन्तभद्राचार्यस्य वा समयनिर्णये खारस्यं विश्वद्भिस्तदिप मनसि निधाय दिङ्गाग-समन्त-भद्राचार्ययोः समयनिर्णये यतितन्यम् ।

## नयचक्रस्थान्तरङ्गं खरूपम्

'मृह्यविस्रिप्रणीतं न्यचक्रं गद्यत्वेन निबद्धत्वेऽपि द्वात्रिंशद्भिरक्षेरेकोऽनुष्टुष् श्लोक इति गणनया दश-सहस्रश्लोकमितमासीत् । चतुर्विशतिसहस्रश्लोकमानं पद्मचिरतं नाम रामायणमपि मह्यविद्यादिस्रिभविरचितम्' इति प्रभावकचिरतान्तर्गतोक्षेखात् प्रतीयते । याकिनीमहत्तरासृनुहैरिभद्रस्रि-स्मानिवृत्तिकाराभयदेवस्रि-प्रभृतिविहितोक्षेखप्रामाण्यात् सिद्धसेनदिवाकरप्रणीतसम्मतिप्रकरणस्य वृत्तिरपि मह्यवादिस्रिभिविरचितेति स्फुटमेव प्रतीयते । "सम्मतिवृत्तिमह्यादिकृता ७००" इति वृहिद्धिपनिकायामुक्षेखदर्शनाद् मह्यवादिरचितेयं सम्मतिवृत्तिः ७०० श्लोकपरिमितासीदिति प्रतिभाति ।

किन्तु सम्प्रत्येतेषु प्रन्थेषु कश्चनापि नोपलभ्यते । केवलं सिंहसूरिगणिक्षमाश्रमणिवरचिता १८००० श्लोकपरिमिता नयचक्रटीकेव सम्प्रत्युपलभ्यते तदनुसारेण च नयचक्रस्य खरूपं सम्यक् कल्पियतुं शक्यते ।

१ "शब्दान्तरार्थापोहं हि स्वार्थं कुर्वती श्रुतिरिभधत्त इत्युच्यते " इति दिङ्नागीयं वचः तत्त्वसंत्रह-पिक्षकायां श्लो० १०१६, सन्मितवृत्तौ पृ० २०४, सिद्धसेनगणिरिचितायां तत्त्वार्थस्त्रवृत्तौ पृ०३५७, प्रभाणवार्तिकस्ववृत्तेः कर्णकगोमिरिचितायां वृत्तौ पृ० २५१, २५३ इत्यादिषु बहुषु स्थानेषृद्धृतम्, विशेषार्थिभिः सप्तमेऽरे पृ० ५४८ इत्यत्र टिष्पणं विलोकनीयम् । एतच दिङ्नागीयं वचः समन्तभद्राचार्येण आप्तमीमांसायामित्यं निराष्ट्रतम्—

#### " वाक्स्त्रभावोऽन्यवागर्थप्रतिषेधनिरङ्कराः । आह च स्वार्थसामान्यं, ताहम् वाच्यं खपुष्पवत् ॥ १११ ॥

किञ्चान्यत्, "नार्थशब्दविशेषस्य वाच्यवाचकतेष्यते । तस्य पूर्वमदृष्टत्वात् सामान्यं तूपदेक्ष्यते ॥" इति दिङ्गागस्य श्लोकं निराकर्तुम् "अर्थशब्द्विशेषस्य वाच्यवाचकतेष्यते । तस्य पूर्वमदृष्टत्वे सामान्यादुपसर्जनात् ॥" इति प्रतिश्लोको दिङ्गागस्य मतं निराक्ववैता मह्यवादिक्षमाश्रमणेनोपन्यस्तः "अर्थविशेषश्च तवावाच्य एव" इति चौक्तम् । दृश्यतां पृ० ६९५ पं० २,१२, पृ० ६९६ पं० ३, पृ० ७०० पं० १४-१६ । स्तमन्तभद्राचार्येणाप्येतद् दिङ्गागस्य वचः प्रतिविहितमित्यम् आसमीमांसायाम्—

#### "सामान्यार्था गिरोऽन्येषां विशेषो नाभिरुप्यते । सामान्याभावतस्तेषां मृषैव सकरा गिरः ॥ १ ॥"

२ "नय चर्क नवं तेन श्लोकायुतिमतं कृतम् । प्राम्पन्थार्थप्रकाशेन सर्वोधादेयतां ययौ ॥ ३४ ॥ ... नयचक्रमहा-प्रन्थः शिष्याणां पुस्तस्तदा । व्याख्यातः परवादीभकुम्भभेदनकेसरी ॥ ६९ ॥ श्रीपद्मचरितं नाम रामायणमुदाहरत् । चतुर्विशतिरेतस्य सहस्रा प्रन्थमानतः ॥ ७० ॥" इति प्रभावकचरित्रे मुखवादिप्रवन्धे ॥

३ ''उक्तं च वादिमुख्येन महवादिना स्तम्मतो'' इति अनेकान्तजयपताकास्त्रोपज्ञवृत्तौ [ ए० ५८,११६ ] हरिमद-स्रयः ॥

४ ''अत्र चाद्यभङ्गकिश्वा, द्वितीयोऽपि त्रिषेव, तृतीयो दशधा, चतुर्थो दश्येव, पश्चमाद्यस्तु त्रिंशद्धिकशतपरिमाणाः प्रत्येकं श्रीमह्मवादिवसृतिभदिशिताः । पुनश्च षड्विंशत्यधिकचतुर्दशशतपरिमाणाः एव द्वयदिस्योगकल्पनया कोटिशो भवन्तीत्यभिहितं तैरेव । अत्र तु प्रत्यवित्तरभयात् तथा न प्रदिशितास्तत एवावधार्याः ।'' इति सम्मतिवृत्तौ [२ । ४०, पृ० ४४०] अभयदेवस्रयः । ''इहार्थे कोटिशो भङ्गा निर्देश मळवादिना । मूळसम्मतिटीकायामिदं दिब्बाञ्चदर्शनम् ॥'' इति अष्टसहस्रीतात्पर्यविवरणे [पृ०२९०] यशोविजयवाचकाः । किञ्चान्यत् , 'असिदः सिद्धसेनस्य विरुद्धो मळवादिनः । द्वेधा समन्तभद्रस्य हेतुरेकान्तसायने ॥'' इति कारिकाया न्यायावतारवार्तिकवृत्तौ [पृ० १०८] दर्शनादेकान्तसाधकानां सर्वहेत्नां विरुद्धतं मळवादिनोऽभिष्ठेतम् , दश्यतां टिपृ० ११ पं० २०। एतच मयचकवृत्त्या समर्थितं भवति, दश्यतां पृ० ३०९ पं० २६-२०। सम्मतिवृत्तावित तथाभिहितं भवेदिति सम्भाव्यते ॥

जैनदार्शनिकशास्त्रेषु प्रमाणमीमांसा-प्रमाणपरीक्षा-प्रमाछक्ष्मादयो प्रन्थाः प्राधान्येन प्रमाणस्करप्रतिपादकाः, स्माणनयतत्त्वालोकालङ्कारादयः प्रमाण-नयोभयस्वरूपप्रतिपादकाः, अनेकान्तजयपताकादयो प्रन्था एकान्तवादिनरसनेनानेकान्तवाद्व्यवस्थापकाः, नयनिरूपणद्वारेण एकान्तवादिनरसनमनेकान्तवादप्रतिष्ठापनं चास्य नयचक्रस्य मुख्यो विषयः । 'ईव्यस्यानेकात्मवोऽन्यतमैकात्मावधारणमेकदेशनयनाद् नयः' इति हि नयलक्षणम् । तेषां च वैचनपथतुल्यसंख्यत्वादन्तन्त्रत्वेऽपि जैनाचार्येर्नेगमः सङ्घरः व्यवहार-ऋजुस्त्र-शब्द-समिमरूढ-एवम्भूताख्येषु सप्तसु नयेष्वन्तर्भावो विहितः । एतेषामि सप्तानां द्वयोईव्यार्थिक-पर्यायार्थिकनययोः संक्षेषो विधीयते । नैगम-सङ्गह-व्यवहारा द्वयार्थिकस्य भेदाः । अयं हि नयवादो जैनदर्शनस्यातिविशिष्टो विषयोऽतस्तिद्विषयका अनेके जैनप्रन्था उपलम्यन्ते ।

इदं पुनरवर्षेयम्—न्यचक्रस्य नयविषयकत्वेऽपि साक्षाद् नैगमादयो नया न तस्य विषयः, अपि तु निम्नलिखिता विष्यादयो द्वादश नया एव प्राधान्येन न्यचक्रे प्रतिपाद्यन्ते—

१ विधिः, २ विधिविधिः, ३ विध्युभयम्, ४ विधिनियमः, ५ उभयम्, ६ उभयविधिः, ७ उभयोभयम्, ८ उभयनियमः, ९ नियमः, १० नियमविधिः, ११ नियमोभयम्, १२ नियमनियमः।

एते च विध्यादिनया जिनप्रवचनप्रतिपादितनयैरिप सम्बद्धा एव । विध्यादयः षड् नया द्रैब्यार्थिकस्य भेदाः, उभयोभयादयश्च षड् नयाः पर्यायार्थिकस्य भेदाः । एवं नैगमादिष्वपि नयेषु यथा विध्यादयो नया अन्तर्भवन्ति तथा तत्तिद्विध्यादिनयनिरूपणान्ते विस्तरेण वर्णितं मह्यवादिस्रिभिः । दिख्यात्रं त्वत्रोपदर्श्यते—

प्रथमस्य विधिनयस्य व्यवहारनये, द्वितीयतृतीयचतुर्धानां सङ्ग्रहनये, पश्चमषष्ठयोर्नेगमे, सप्तमस्य ऋजुस्त्रनये, अष्टमनवमयोः शब्दनये, दशमस्य समभिरूढे, एकादशद्वादशयोस्तु एवम्भूतनयेऽन्तर्भावः । एतादशविष्यादिद्वादशनयनिरूपणस्य नयचक एव दर्शनाद् मह्नवादिनश्चिन्तनशैली प्रतिभा च काप्यपूर्वासीदिति स्फुटमेवावगम्यते ।

## नयचक्रस्य बहिरङ्गं खरूपम्

'नयचक्रम् ' इति चान्वर्थिकेवेयं संज्ञा । रथादिर्चैक्रवदत्रापि 'अर 'संज्ञकानि द्वादश प्रकरणानि विवन्ते । द्वादशसु प्रकरणेषु क्रमशो द्वादश विध्यादयो नया अत्र निरूप्यन्ते । विध्यादिनयनिरूपणव्याजेन तत्तन्त्रयानुसारिणस्तःकालीनाः सर्वेऽपि दार्शनिकविचारा मुख्यादिस्रिभरत्रोपन्यस्ताः । यथा च रथादिचक्रेऽ-राणां परस्परतोऽन्तरमेवमत्रापि आदौ परपक्षं निरस्यानन्तरं स्वपक्षस्थापनाय विध्यादिनयानां प्रवृत्तत्वात् परपक्ष-निरसनात्मको योऽशस्तद् द्वादशानामराणां परस्परतोऽन्तरम् । यथा च तत्र नानावयवघितो नेमिरेवमत्रापि व्यवयवघितो नेमिः, " चतुर्षु चतुर्षु अरेषु एकैकस्य नेमेः परिसमाक्षत्यात् । यथा च तत्र सर्वेषामध्यराणा-माधारभूतस्तुम्बापरपर्यायो नामिरन्यथा तदसम्बद्धानां तेषां विशरणात् स्वकार्यकरणासामर्थ्याचैवमत्रापि वर्षयादिद्वादशनयाराणामाधारभूतः स्याद्वादनाभिः, तत्प्रतिबद्धसर्वनयावस्थानादतोऽन्यथा

१ दश्यतां पृ० १० पं० २४, पृ० ८४ पं० ६। टिपृ० १४ पं० १-५ ॥ २ पृ० ७ पं० १२ । टिपृ० १० पं० १९ ॥ ३ पृ० १० पं० १-४ इत्यादि ॥ ४ दश्यतां पृ० ४५४ पं० १ इत्यादि ॥ ५ दश्यतां पृ० ४५५ पं० ६ इत्यादि ॥ ६ पृ० ४५३ पं० ७ ॥ ७ दश्यतां प्राक्कथनम् पृ० ९ टि० १॥

विशरणात् । एते हि द्वादशाऽपि नयाः परस्परविरोधेन प्रवर्तमाना विधटन्ते, यदा तु त एव स्याद्वादमाश्रयन्ते तदा स्याद्वादनाभिप्रतिबद्धावेनैकवाक्यतया एकप्रबन्धेनान्योन्यापेक्षया प्रवर्तमानाः सत्यार्थत्वेन प्रतिष्ठिता भवन्ति । एवं चान्वर्थकमिदं 'न्यचऋम् 'इति नाम ।

चक्राकाररूपेण सर्वेषां नयानामत्र निवेशितःबाद् द्वादशस्याप्यरस्य मतं पुनः प्रथमादिनयेन निषिध्यते । एवं चानवरतमिदं **न्**यचक्रं कमते ।

## नयचके नयोपन्यासपद्धतिः

पूर्वपूर्वविरोधेनोत्तरोत्तरनयस्योत्थानमिति सर्वेऽपि नयवादाः पूर्वपूर्वनयमतदूषणार्थं खखमतप्रतिष्ठापनार्थं च क्रमशो नयचक उपतिष्ठन्ते । एवं च विध्यादिनयनिरूपणव्याजेन सर्वेषामपि तत्समयवर्तिनां मुख्यदार्श-निकमतानां व्यवस्थितश्चिन्तकमो मुख्यदिभिन्यायाधीशवद् माध्यस्थ्येनोपन्यस्तः । एकान्तवादत्यागेन वाद-परमेश्वरस्य स्याद्वादस्य संश्रय एव सर्वेषामपि श्रेयानिति च तेषु तेषु 'विध्याद्यरेषूपवर्णितं मुख्यदिभिः । इत्थं च जैनदर्शनस्यानेकान्तवादितया सर्वनयसमूहात्मकत्वमप्रतिमया प्रतिभया सुष्टूपपादितं मुख्यदिस्रिरिभः ।

## नयचके चर्चिता दार्शनिकवादाः

सर्वदर्शनचर्चागर्भितत्वादस्य ग्रन्थस्य सर्वेषामि दर्शनामां तत्कालीनप्राचीनखरूपज्ञानायास्यन्तमुप-योग्ययं ग्रन्थः । अन्यत्र दुर्छभानां बहूनां ग्रन्थानां ग्रन्थकृतां चात्रोह्धेखदर्शनात् तत्तदर्शनेतिहासिजज्ञासुभि-रवश्यमेवावलोकनीयोऽयं ग्रन्थः । विस्तरार्थिभिस्तावद् नयचत्रग्रन्थ एवाम्यसनीयः । इह तु दिक्सात्रमुपदर्श्यते –

सांख्यमतस्य विचारणा प्राधान्येन वार्षगणतम्त्रमवलम्ब्यैव मल्लवादिभिः कृतेति प्रतिभाति । वार्ष-गणतम्नादिष्वाकरम्रत्येषु विद्यमानेषु ईश्वरकृष्णरचिताया सांख्यकारिकाया अप्राधान्यात् सांख्यकारिकातः कोऽपि पाठो मल्लवादिना नोद्भृत इति भाति । नयचक्रवृत्तौ तु सिंहस्रिक्षमाश्रमणैः सांख्यकारिकातः कारिकाद्वयमुद्भृतमिति ध्येयम् । वार्षगणतम्नाद् बहवः पाठाः संक्षेपेण विस्तरेण वा नयचक्रवृत्तौ तत्र तत्रावतारिताः । वार्षगणतम्नानुसारिसांख्यसिद्धान्तखरूपस्य नयचक्रवृत्तौ [पृ. ३१३–३२४] विस्तरेण वर्णनं विलोक्यते । प्राचीनसांख्यमतिज्ञास्नामस्यन्तमुपयोग्ययं ग्रन्थः । सांख्यमतस्पष्टीकरणाय कचित् कचिद् भोटप्रन्था अप्यस्माभिद्ययुक्ताः, दृश्यतां भोटपरिशिष्टम्, दिषृ. १३४, १३६, १४०।

न्यायदर्शनसम्बन्धीनि अक्षपाद्प्रणीतानि स्त्राणि नियचके नियचकवृत्तौ चानेकत्रोद्धृतानि । ईश्वर-चर्चायामीश्वरप्रतिपादकानां केषाञ्चित् प्राचीनप्रन्थानां मतं नयचके विस्तरेणोपन्यस्य मुख्यादिभिर्निरस्तमिति प्रतीयते; दृश्यतां पृ० ३२५- ३४६ । न्यायवार्तिककृत उच्चोतकरस्य कचिद् नामोक्केखो न दृश्यते, तथापि 'अचेतनत्थात् स्थित्वा प्रवृत्तेः, तुर्योदिवत् ' [पृ० ३२९ पं० २] इतीश्वरसाधनाय नयचक उपन्यस्तं प्रमाणगुद्ध्योतकरस्याभिमतमिति न्यायवार्तिकादवगम्यते । "उद्ध्योतकरस्तु प्रमाणयति......स्थित्वा प्रवृत्ते-स्तन्तुतुर्यादिवत्" इति तत्त्वसंप्रहृपञ्चिकाकृतः कमिलशीलस्य वचनाच तद् उद्ध्योतकरस्य मतं प्रतीयत इति ध्येयम् । दृश्यतामस्माकं टिप्पणेषु पृ० ३२८ टि० १, टिपृ० ८९ पं० ५-१३।

१ पृ० ८२—८४, ४३६, ७१९-७२० इलादि॥ २ पृ० ३५, २७७॥ ३ पृ० ६१४॥ ४ पृ० ३६, ५३, १४३, १५६, १६८, २४१, ६१४, ६६७ इलादि॥

मीमांसकमतप्रस्तावे 'वेद-ब्राह्मणादिग्रन्थेभ्योऽनेके पाठाँ जैमिनीयमीमांसादर्शनसूत्राणि चात्रोहि-खितानि । मीमांसादर्शनस्य प्राचीनन्याख्याभ्यो मतमुपन्यस्यात्र परीक्षितमिति प्रतीयते । मीमांसकमतस्य स्थापना प्रथमेऽरे [ पृ. ४५०, १११ ], विस्तरेण तत्परीक्षा तु द्वितीयेऽरे [ पृ. ११०-१५९ ] विलोकनीया ।

अद्वैतमतसमीक्षायां पुरुष-नियति-काल-खभाव-भावादिवादिनां बहूनामद्वैतवादिनां भतानि द्वितीयेऽरे चर्चितानि, अतस्तदानीं नानाविधा अद्वैतवादिन आसन्तिति प्रतीयते । पुरुषाद्वैतादिवादप्रस्तावे उपनिषदीदि-भ्योऽनेकानि वचांस्यत्रावतारितानि । उपनिषदां प्राचीना व्याख्या अप्यत्रावलम्बिता इति सम्भाव्यते । बादरायणप्रणीतब्रह्मसृत्रस्य निर्देशो न कापि दश्यते, केवलं "तक्क्षतिरिक्ताः शासनिनः कपिल-व्यास-कणाद-

शौद्धोदनि-म्हिम्स्तरियमृतयः" [ पृ. ८ पं. ५ ] इति व्यासस्य नामोक्केखो नयचऋत्वतौ दृश्यते । निस्यलादि-वादिनां मतान्यपि तत्तद्भन्योऽत्रोपन्यस्तानि । भौववादिमते संवादार्थं कतिचन ब्रह्मवादिकारिका अध्युपन्य-स्ताः । चतुर्थारेऽपि [ पृ. ३७३ ] ब्रह्मनिरूपणमुपलम्यते । भर्तृहरेः शब्दब्रह्मवादस्याप्युक्केखः पृ. २३० पं. १६–१८ इस्पत्र दृश्यते ।

बौद्धमतप्रस्तावे क्षेणिकवाद-विज्ञानवाद-शूँ-यवादार्धंनेकवादानां चर्चात्र विलोक्यते । अभिधर्मपिटक-प्रकरणपादादिसंस्कृतबौद्धागमेभ्य आर्यदेवकृतर्चंतुःशतकाद् वसुवन्धुप्रणीताभिधर्मकोशाँद् दिङ्गागरचितप्रमाणसमुचय-वृत्ति-न्यायमुख-अँगलम्बनपरीक्षा-हर्स्तैवालप्रकरण-अपोहविषयकप्रकेरणाद्यनेकप्रन्थेभ्योऽन्यप्रन्थेभ्यश्च पाठा अत्रोद्धृताः । प्रथमाष्टमारयोर्महता विस्तरेण दिङ्गागमतं परीक्षितं मल्लवादिभिः । नयचक्रादिषु
विणितं दिङ्गागमतं सम्यगवगन्तुं भोटपरिशिष्टमपि योजितमत्रास्माभिष्टिप्पणेषु । प्रमाणसमुच्चयादीनां दिङ्गागरचितप्रन्थानां संस्कृते विनष्टखात् तेषां भोटभाषानुवादानां त्पलम्भाद् भोटभाषान्तरतः संस्कृते परिवर्तनं
विधाय दिङ्गागप्रणीतप्रमाणसमुच्चयादेः कितपयोंऽशो भोटपरिशिष्टे उपन्यस्तोऽस्माभिः, अतो विशेषार्थिमिभोटपरिशिष्टमेव विलोकनीयम्, टिपु० ९५-१४०। प्रमाणसमुच्चयस्य, प्रत्यक्षलक्षणवर्णनपरस्य दिङ्गागस्यैव
कस्यचिद् प्रन्थान्तरस्य वा कश्चिद्धीकाकारोऽप्यत्र पृ० ९३ पं० २७ इस्तत्र निर्दिष्टः प्रतीयते, दिङ्गागेन

१ पृ० २४१ पं० ४-११ ॥ २ एकादशेऽरे झणिकवादः । तथा द्यतां पृ० २४७ पं० १४-१५ ॥ ३ द्वादशेऽरे । तथा दृश्यतां पृ० २४७ पं० १७-२५ ॥ 😮 दृशमेऽरे बौद्धाभिमतो रूपादिसमुदायवादः प्रतिपादितः। तथा दृश्यतां पृ० २४७ पं०८-१२॥ ५ पृ०६१,६२,६४,७४,८२ इलादि॥ ६ पृ०७३,८२,९४॥ ७ पृ०६७,७८, ७९,९२॥ ८ पृ० ६४,८६, ८९, ९३, ९६, ३०६ इत्यादि॥ ९ पृ० ६४, ७३, ३०६ टिपृ० ३०–३१ इत्यादि ॥ १० प्रः ९१ ॥ ११ प्रः ५३ पंत्र १, त्रिप्रः १३६ ॥ १२ प्रः ५४७, ६१३, ६१२, ७३३, ७३४ १३ दिङ्कागेनानेकेषु प्रत्येषु अपोहनादः प्रतिपादितः, अतोऽष्टमेऽरे दिङ्गागस्यापोहविषयकात् कस्मात् प्रकरणादपोह-विषयकः पूर्वेपक्षो मळवादिभिरुपन्यस्त इति निर्णेतुं न पार्यते । यद्यपि सम्प्रति उपलभ्यमानस्य प्रमाणसमुच्चयस्य पद्यमेऽपोहपरि-च्छेदेऽपोहप्रतिपादनं हर्यते, तथापि मल्लवादिना दिङ्गगस्य प्रमाणसमुचयात् स न साक्षादुपन्यस्तः, यतो मल्लवादिना निर्दिष्टाः केचिदंशाः प्रमाणसमुच्चये तहृतौ वा टश्यन्ते, केचितु नैव इत्यन्ते पाठमेदेन कममेदेन वा दश्यन्ते, दश्यतां नयचके पृ० ५४७ पं० १, ७। पृ० ५४८ पं० १२-१४। पृ० ६०६ हि० ७। पृ० ६०७ हि० ५। पृ० ६०९ पं० १, ६, १४, टि॰ १,८। पृ०६२० टि॰ १४। पृ० ६११ पं० ५-७, २१-२२, टि॰ १४। पृ०६१२ पं० ५। पृ०६१५ पं० १२। पृ० ६२० पं० १४, पृ० ६२३ टि० ९। पृ० ६२७ पं० ७। पृ० ६२८ पं० ७-८, टि० ४। पृ० ६३० टि० २। पृ०६३४ दि० २। पृ०६३७ दि०३। पृ०६५० पं०३ दि०१। पृ०६५२-६५३। पृ०७३३ पं०१३,१९। पृ० ७३४ पं० ५। पृ० ७३५ पं० २४। अतो दिङ्गास्य कुतक्षिदन्यस्मात् ग्रन्थतः स उपन्यस्तः। ''न चाक्रतसम्बन्धे शब्देऽर्थाभिधानं न्याय्यम्, खरूपमात्रप्रतीतेरित्यादि यानद् न गुणस्वादिव्यभिचारात् '' [ पृ० ६२७ ] इति नयचकस्य वृत्तौ " यत्र शब्दस्यार्थेन सम्बन्धोऽब्युरक्तो यथा म्लेच्छशब्दानां तत्र शब्दमात्रमेव प्रतीयते इल्यादिः सह टीकया भाष्यप्रन्थो द्रष्टव्यो यावद् न गुणत्वादिव्यभिचारादित्यविधराचार्येण यावत्कारितः सव्याख्यानः **सामान्यपरीक्षाकार**लिखित एवात्रापीति न लिख्यते " [ पृ० ६२७–६२८ ] इति नयचकवृत्तिकारेणापोहानिराकरणप्रसङ्गेऽभिधानाद् विङ्गागस्य सामान्यपरीक्षात अपोह्नविषयकः सर्वः पूर्वपक्षो मछवादिभिरुपन्यस्त इति वयं सम्भावयामः । एवं सखिप दिङ्गगेन स्वप्रथितग्रन्थसारसमुचयाय प्रमाणसमुचयस्य विरचितत्वाद् दिङ्गगेन अन्यान्तरोक्ता विषया अपि प्रमाणसमुचये केचिदक्षरशः केचितु अर्थसाम्येन पुनरपि चर्चिता इति प्रमाणसमुख्यस्य नयवकसंशोधनवर्मणि नयचकरहस्यज्ञाने चोपयुक्तत्वं स्तरामस्सेव । अत एव च तत्र तत्रास्मा-भिभौटभाषानुवादात् संस्कृते परिवर्स प्रमाणसमुचयस्यानेकेंऽशा उपन्यस्ता इति ध्येयम् ॥

यत्र खरचितग्रन्थस्योपिर बृत्तिर्विरिचिता तत्र तादृश्या बृत्तेरत्र न्यंचक्रवृत्ती भाष्यत्वेन निर्देशो विहित इति पृ० ७१८ पं० १४ इत्यत्रस्थादुक्केखात् प्रतीयते, अतोऽयं टीकाकारो दिङ्गगाद् भिन्न एव प्रतीयते । अष्टमेऽरे दिङ्गगरचितस्य ग्रन्थस्य केनचिद् विरचितायाष्ट्रीकाया अनेकेषु स्थानेषु, एकत्र च अनेकेषां टीकाकाराणामप्युक्केखो दृश्यते । ईश्वरसेनेन जिनेन्द्रबुद्धिना च प्रमाणसमुच्चयस्य टीका विरचिता, धर्मकीर्तिना च प्रमाणसमुच्चयं व्याख्यातुं प्रमाणवार्तिकं रचितम् । तत्र ईश्वरसेनस्य समयोऽनिश्चितः, तत्कृता प्रमाणसमुच्चयं व्याख्यातुं प्रमाणवार्तिकं रचितम् । तत्र ईश्वरसेनस्य समयोऽनिश्चितः, तत्कृता प्रमाणसमुच्चयं व्याख्यातुं प्रमाणवार्तिकं रचितम् । तत्र ईश्वरसेनस्य समयोऽनिश्चितः, तत्कृता प्रमाणसमुच्चयदिकापि सम्प्रति न प्राप्यते । धर्मकीर्तिजिनेन्द्रबुद्ध्योस्तु मळवादिसिंहसूरिभ्यामुत्तरकालीनत्वात् तयोनिर्देशोऽत्रानवकाश एव । धर्मकीर्तिरचितन्यायविन्दोधर्मोत्तरकृतव्याख्यायाष्टिप्पणकारोऽप्यस्त्येको मळवादी, किन्तु स नयचक्रकाराद् मळवादिनो भिन्न एव । अतः के इमे टीकाकारा इति मृयमैतिह्यरसिकैः ।

श्चन्दार्थनाक्यार्थादिविचारणायां भर्तृहरेर्वाक्यपदीयादनेकाः कारिका अत्रावतारिर्ताः । अष्टमेऽरेऽभि-जरुपशब्दार्थचर्चायां भर्तृहरेरुपाध्यायस्य वैसुरातस्यापि मतोक्षेखो विलोक्यते ।

षडङ्गयोगिविषयकः संक्षिप्तोऽप्यत्वन्तमुपयोगी निर्देशो नयचऋतौ [ पृ० ३३२ ] विद्यते । प्रत्माहार-रेचकपूरककुम्भकप्राणायाम-ध्यान-धारणा-तर्क-समाधीनां षण्णां योगाङ्गानां वर्णनं योगजिज्ञास्नामवस्यं विलोकनार्हम् ।

पाणिनीयर्शब्दानुशासनस्त्र-धातुपाठयोः पार्तश्चलमहाभाष्यस्य चात्र भूयांस उल्लेखा उपलभ्यन्ते ।

१ "टीकायां चोदितम्-अनाक्षित्तर्व्यातरिषि सामानाधिकरण्यं भविष्यति विवक्षावशात् 'इदं विशेष्यमिदं विशेषणम्' इति । अत्र भाष्येण पर एवोत्तरमाह-न ह्यसत्यां ट्यासाविलादि ।"-पृ० ६१८ पं० १४-१६। "सह टीक्या भाष्यप्रन्थो द्रष्टब्यः ······ सब्याख्यानः **सामान्यपरीक्षाकार**लिखित एवात्रापि"-पृ० ६२८ पं० ७-८ । "**सम्बन्धो यद्यपि** द्विष्ठः [ प्र॰ समु॰ २।१९ ] इलादिकारिकाः सभाष्याः"-पृ॰ ६७८ पं॰ १६-१७ । "भाष्यप्रन्थमाह--ससम्बन्धिभ्यो-Sन्यत्रादर्शनादित्यादि । अस्य न्याख्या टीकायन्थो यत्र दष्ट इत्यादिः"-पृ० ७२८ पं० १४-१५ । "उत्तरमाह ततः 'अद्रन्य-त्वाच मेदाच' इति कारिकवा, चशब्दा[द् भा]ष्ये लिखितम्"-पृ० ७३४ पं० १३-१४॥ २ उपरितनं टिप्पणं द्रष्टव्यं । "यथोक्तमिलादि टीकाग्रन्थ एव.....यद्यपि कचिदिलादि स एव टीकाग्रन्थः"—पृ०६६२ पं० ११-१४॥ ३ " यथा चाहरित्यादि । टीकाकारैयानि साधनान्युक्तानि जातिमत्पक्षदोषप्रदर्शनःथानि तान्येवापोहवत्पक्षेऽपि तहोषप्रदर्शनार्थानि । "-पृ०६२१ पं० २५-२६ । अत्रेदमबधेयम्-के इमे टीकाकारा इति निर्णेतुं वयं न शक्नुसः । तथाहि---चीनग्रन्थान्तर्गतोल्लेखानुसारेण 'दिङ्गागस्य शङ्करस्वामी नाम शिष्य आसीत्' इति Dr. E. Frauwallner इत्येभिः WZKSO, Band V, 1961 पृ० १४० इत्यत्रावेदितम् । किन्तु दिङ्गगरचितप्रनथस्योपरि तेन रचिता काचिदपि टीका न श्र्यते । धर्मपालेन दिलागस्य आलम्बनपरीक्षाया उपरि टीका रचिता, तथापि मलवादिना यस्मिन् विषये टीकासन्दर्भा उद्धतास्ततो भिन्नविषयत्वादालम्बनपरीक्षाया धर्मपालकृतटीकाया अन्नानवकाश एव ॥ ४ कर्णकगोमिना प्रमाणवार्तिकख-बृतेष्ठीकायां [ पृ० १२ पं० २१ ] अर्चटेन हेतुबिन्दुटीकायां [ पृ० १२ पं० २ ] दुर्वेकामिश्रेण हेतुबिन्दुटीकालोके [ पृ० ४० ५ पं ० १९ ] च निर्दिष्टेयं टीका ॥ ५ अत एव मळवादिना ततः किमपि पूर्वपक्षरूपेणोपन्यस्तं न वेखपि ज्ञातुं न शक्यते ॥ ६ पृ० ३६, ६६, ११४, १२७, २३०, २४२, २४४, ३३३, ३९३, ४५०, ५५८, ५७९-५८२, ६०४, ६२०, ६६९. ७९६, ७३६ इलादि ॥ ७ अत्र प्राक्तथने पृ० १५ टि० २ इलात्र द्रष्टव्यम् ॥ ८ पृ० १५, ४९, ५८ इलादि ॥ 🗣 पृ० १५, १६ इत्यादि ॥ 🛛 १० पृ० १५, २१, ३३, ५६, १२३, १२५, १२८, १३०, १३३, १३४, १४२, १५५, १७३, १८०, २१९, २४२, २४४, २६१, २६८, ३०४, ३७९, ३८०, ३८२, ३८५, ३८८, ३९५, ३९७, ४१२, ५७०, ५७१, ५७३, ५७५, ५८६, ६१७ इत्यादि ॥

प्रत्यरं 'भाव-द्रव्य-पर्याय'शब्दार्थव्युत्पत्तिः पाणिनीयस्त्रानुसारेणैवात्र दर्शिता मह्नवादिभिः । 'पाणिनीय-शिक्षायाः, यार्वेक्तनिरुक्तस्य, पाणिनीयस्त्राणां वार्तिकरस्य च पाठा अप्यत्रोद्धृताः । पाणिनीयस्त्राणां काचित् प्राचीना वृत्तिरप्यासीदिति नयचक्रवृत्त्यवलोकनात् प्रतिभाति । पञ्चमारे वैयाकरणमतप्रस्तावे 'पास्किनरुक्त-पातञ्चलमहाभाष्यादिप्रन्थेभ्योऽनेकानि वचांस्यत्रोद्धृतानि । पृ० ३७९ पं० ८ इत्यत्र "भाष्यकारेण सांख्यादाहृत्योक्तः" इत्युल्लेखदर्शनात् पतञ्चलेः सांख्यमतानुसारित्वमि स्फुटमेव ज्ञायते । पातञ्चलमहाभाष्ये [५। १। ११९] वर्णितं 'गुणसन्दावो द्रव्यम् ' इति मतमिप सांख्यादेवाहृतं प्रतीयते, दश्यतां नयचक्रवृत्तौ पृ० २६८ पं० ११, पृ० ३०३ इत्यादि । अष्टमेऽरे तन्त्रार्थसङ्गहाभिषस्य वैयाकरणग्रन्थस्याप्युल्लेखो नयचक्रवृत्तौ दश्यते । भाँगुरि-सौनागाद्याचार्याणामिप मतं निर्दिष्टमत्र । चर्यकसंहितादिवैद्यकशास्त्रसम्बन्धिनो-ऽप्यनेक पाठा अत्रोद्धृताः ।

# नयचके बृत्तौ च जैनागमादिग्रन्थानां पाठादिनिर्देशाः

जैनींगमग्रन्थेम्यो बहवः पाठा अत्रोद्धृताः । कम्प्रकृतिवृत्त्यादिषु दश्यमानाद् वर्गणास्यरूपवर्णनात कथित्वद् भिन्नं वर्गणास्यरूपवर्णनं नयचकवृत्तौ [ पृ० ३४८ ] विस्तरेण दश्यते । बर्दुषु स्थलेषु प्रसङ्गानुसारेण नानाविधा आगमिकसिद्धान्तसम्बद्धाश्चर्चा अत्र दश्यन्ते । रवत्वार्थाधिगमस्त्राणि प्रभ्तेषु स्थानेष्यत्रो-द्भृतानि नयचकवृत्तौ । तत्त्वार्थभाष्यस्याप्यवतरणं [ पृ० ११४ प० २४, पृ० ५९६ पं० ८ ] नैयचकवृत्तौ दश्यते । सिद्धसेनाचार्यप्रणीतात् सन्मैतिप्रकरणाँद् द्वात्रिंशिकादेश्चीनेकाः कारिका अत्रोद्धृताः । तृतीयेऽरे

१ पृ० १५, १७, १९५, १७३, २४४, २६१, ३३४, ३७७, ४१४, ४५४, ७३७ इलादि ॥ २ पृ० ५६४-५६५, ५९४ ॥ 🛮 🔁 पृ० १२६, ३८३, ४०६ । "एकोत्तरं शतमुदकनामानि **निरुक्ते** पळान्ते ।"---पृ० ७१५ पं० १५ ॥ ४ "तथा चोक्तम्-सूत्रेष्वेव हि तत् सर्व यद् चृत्तौ यच चार्तिके । उदाहरणमर्थस्य प्रत्युदाहरणं पशोः ॥ इति । "---पृ० ३९७ । पृ० ७, २०४, २३२, २६१, ३६५, ३७८, ४११, ४९५, ५९३ इत्यादि ॥ ५ द्रष्टव्यसुपरितनं टिष्णम् ॥ ६ दष्टब्यमत्र प्राक्रथमे पु० २२ टि० १०, पृ० २३ टि० ३ ॥ 😗 पृ० ५७९ पं० १५ ॥ 📿 पृ० ३७ पं० ११–१२ ॥ ९ पृ० ११८, १५८, १७५, १७६, १८३, २०३, २२५, ३५८ इत्यादि ॥ १० पृ० ३, ११५, १७९, १८३, १८६, <u>१९०,२११, २१८,२२८,२४१,२४२,२५९,२७७,२७८,२९६,३३४,३५१,३५९,३६१,३६२,३७५,</u> ४५०, ४६३, ४७०, ५५०, ५५१, ५५९, ७३७ इत्सादि॥ ११ पृ० २, पृ० १११ पं० २५, पृ० ११२, पं० ४, पृ० १८२, १८३, २०४–२०५, २११, २१७, ३०१–३०२, ३१३, ३२९, ३३७ पं० १७–२२, पृ० ३४८–३५१, ३६२, ३६६-३६८,३७२,४०३,४७४-४७८, ५४३,५५९, ५५९, ५९८-५९९ इत्यादि॥ **१२** पृ० १७,२२, ८५, २४८, ३१२, ३१३ इलादि इष्टब्यं। तत्त्वार्थाधिममस्त्राणां छाया तु नयचकत्रती नैकेषु स्थलेषु दरयते, दर्यतां पृ० २०४ पं० १९, पृ० २०५, पं० ५-७, पृ० २३४ पं० ५ टि० १० इसादि ॥ १**३ नयचक्रम्लेऽपि तत्त्वार्थ-**स्वोपञ्चभाष्यस्यावतरणं छाया वाष्टमेऽरे स्फूटमेव विलोक्यते, दश्यतां पृ० ५८८ पं० ४, १६, टि०६, पृ० ५९६ पं॰ १, ६, ७॥ **१४** पृ॰ २<sub>,</sub>७ '' मिययवस्यमिज्ज……. इत्याचार्य**सिद्धसेनः''** पृ॰ ३५, पृ॰ ४४, १९५, २४४, ४९६, ५८५। "तथाचार्यसिद्धसेनोऽप्याह—नामंठवणा दविएति...." पृ० ५९६। पृ० ७३६, ७३७ पृ०**५१२-१ । यथाचार्यसिद्धसेनश्राह—**भदं मिन्छादंसणसमूह...॥"-**५६३**-१,२ ॥ १५ पृ० ४, ४६, १२०, २४८ ॥ १६ "तथा चाचार्यसिद्धसेन आह—' 'यत्र हार्थी वाचं व्यभिचरति नाभिधानं "तत्' [

I आचार्यसिद्धसेनेन कस्मिन् प्रत्येऽमिहितमेतिद्वित न ज्ञायते, सम्प्रति तस्य प्रन्थस्यातुपलन्धेः । तत्त्वार्थस्त्रस्य वृत्तौ [१।३४, १०११] सिद्धसेनगणिमिरप्युद्धतमेतत् ॥ 2 एतत्पर्यन्तमाचार्यसिद्धसेनस्य वचनम् । अतः परं 'तथा व्याख्यातारोऽपि दिति निर्देशात् तस्य सिद्धसेनाचार्यवचनस्य केनचिद् विरचितायां व्याख्यायां कुत्रचिद् प्रन्थान्तरे वा 'नाम-स्थापना-द्रव्य भिद्यलिङ्गवाच्येष्टाकरणाद्भावयुक्तवाची शब्दः' इति शब्दनयलक्षणं भवेदिति सम्भाव्यते ॥

नयचऋष्ट्तिगतिनर्देशप्रामाण्येन गवमयप्रन्थप्रणयनमिप सिद्धसेनाचार्यैः कृतमिति प्रतीयते । सिद्धसेनाचार्य-प्रणीतायां द्वातिरिश्विकायां तत्त्वार्थस्त्रस्यानुसरणं स्फुटमेव विळोवयत इत्यपि ध्येयेम् । मळ्यादिक्षमाश्रमणानं सिद्धसेनाचार्यप्रणीतसम्मतिप्रकरणस्य वृत्तिर्विरचितित प्रागाविद्वतमेवास्माभिः । अतो मळ्यादिक्षमाश्रमणानां सिद्धसेनाचार्यम्य उत्तरकाळीनत्वं सिद्धमेव । सम्प्रति एकत्वेन मन्यमाने निद्धसूत्रे पुरा मागद्वयमासीत्—कश्चिदंशः स्त्ररूपः कश्चिच्च ततः पृथम् भाष्यरूप इति अष्टमेऽरे नयचऋष्ट्तिगतिनर्देशानुसारण प्रतीयते । कार्समश्चित् समये तु सूत्रं भाष्यं च परस्परेण सम्मील्यैकीभावमापत्रमुभयोश्च प्रसिद्धिनिदस्त्रनाम्नैव जातेत्यनुमीयते, दश्यतां टिपृ० ६८ पं० २–७ । एतद्विषयेऽस्माभिर्विस्तरेण प्रक्रान्तं सुरतनगरस्थंद्वचंदस्त्रात्रन्मार्थंदुस्तकोद्धारफंड'तः प्रकटियप्यमाणे देवानन्दिवेशेषाङ्के, अतस्तिज्ञासुभिस्तत्र विलोकनीयम् । किञ्चान्यत्, नयचके वृत्ती च दश्यमानेष्वागमपाठेषु सम्प्रत्युपळभ्यमानागमपाठेभ्यः सुमहदन्तरं दश्यते । केचित्त्वत्रोद्धृताः पाठा आगमप्रन्थेषु सम्प्रति दश्यन्त एव न । सम्प्रति प्रसिद्धा द्धागमिकपाठसङ्कलना देविधगणिक्षमाश्रमणतो वीरिनर्वाणसंवत् ९८० वर्षे पुस्तकारूदेति कृत्यस्त्रत्रच्यादिषु श्रूयते, मळ्यादिक्षमाश्रमणास्तु वीरिनर्वाणसंवत् ८८४ वर्षेऽभूवन् , अतस्तेषां प्राचीनागमपाठपरम्परानुसारित्वम्ल एवायं महान् पाठमेदः । अत एव च नयचऋचित्त्वतां सिद्धस्तिभाश्रणानामिपि प्राचीनत्वं प्राचीनागमपाठपरम्परानुसारित्वं च स्कुटमेव प्रतीयते । अत आगमशाखाणां केषाचित् पाठानां प्राचीनस्वरूपं जिज्ञासुभिरवश्चं विळोकनीयोऽयं प्रन्थः । वृद्धस्कल्याव्यस्यन्तिकतः साश्चन निर्वेकितः। अप्यत्रावतारिताः । योनिप्रामृतस्यापि निर्देशोऽत्र दश्यते ।

स्याद्वादस्य पारमार्थिकं स्वरूपं सप्तमेऽरे भगवता म्ह्यादिना यद् वर्णितं तदपि स्याद्वादस्य परमार्थं जिज्ञासुभिरवश्यं विलोकनीर्थम् ।

इति । तथा **ऽया**ख्यातारोऽपि प्रस्थिताः—'<sup>1</sup>नाम-स्थापना-द्रव्य-भिन्नलिङ्गवाच्येष्टाकरणाद् भावयुक्तवाची शब्दः' इति।''-पृ० ५८८-५८९॥

१ "सत्तार्था इस्यविशेषेण वचनात्, अस्ति-भविति-विद्यति-पद्यति-वर्ततयः सन्निपातपद्याः सत्तार्थाः'
[ ] इस्यविशेषेणोक्तत्वात् सिद्धसेनस्रिणा "-पृ० ३२४ पं० २६-२८॥ २ दृश्यतां टिपृ० ४१ पं० १-४
टि० १॥ ३ पृ० ५५९ पं० १०-१३॥ ४ दृश्यतां पृ० ३२४ पं० ४-५, पृ० ३६१ पं० ६-८ इस्यादि ॥ ५ एतेषां पाठानां नयचके सृतौ च पृष्ठाङ्काः प्राक्षथने पृ० २३ टि० १० इस्यतो ज्ञातन्याः ॥ ६ "णिच्छयतो सञ्चलहुं "
...॥ ६५॥" इति वृहत्कत्पिनिर्युक्तिगाथा महत्वादिना नयचकमूळे पृ० ३०१ इस्यतोदृता । अत्र पाठभेदः सिंहत्तिक्षमाअमणकृतैतद्राथान्यास्या च विलोकनीया॥ ५ दृश्यतां पृ० १८२, २१२, २४३, ३७३, ४०८, ४१४, ४७८, ५५०
इस्यादि ॥ ८ दृश्यतां पृ० २०२ पं० २०-२२ ॥ ९ दृश्यतां पृ० ४९९ पं० ५-पृ० ५०२ पं०३ । अस्य नयचकप्रथमविभागस्य गुर्जरभाषानिबद्धायां प्रस्तावनायामिप जिज्ञासुभिर्षिलोकनीयम् ॥

<sup>1 &</sup>quot;लक्षणं च यथार्थाभिधानं राष्ट्रः [तत्त्वार्थभाष्य. ११३५], तथा नाम स्थापना-द्रव्य-भिन्नलिङ्ग-वाच्येष्टाकरणाद् भावयुक्तवाची राष्ट्रः [ ] इति च लक्षणानतरम् "इति अष्टमेऽरे [पृ० ५९६ पं० ७-९] "यदपि लक्षणकारेण शब्दनयलक्षणमुक्तं 'नामस्थापनाद्रव्यभिन्नलिङ्गवाच्येष्टाकरणाद् भावयुक्त-वाची शब्दः' इति " इति नवसेऽरे [पृ० ४९४-१] च पुनरप्युक्तमेतद् नयचक्षवृत्तो । विशेषावश्यकभाष्यस्य कोष्टार्थगणिविरचितायां टीकायामप्युद्धतमेतत्।

नयेषु सुनय-दुर्नयविभागः प्राचीनानां श्वेताम्बराचार्याणां सम्मतो वा नेस्त्र नैकमसं पूर्वाचार्याणाम् । सकलविकलादेशस्वरूपविषयेऽपि नानाविधानि मेतानि सन्ति। तदत्र भगविद्धम्लवादिक्षमाश्रमणैः सिंहसूरि-क्षमाश्रमणैश्च यदुक्तं तदस्मिन् विषये विशेषिजिज्ञासूनामस्यन्तमुपयोगि भविष्यति । अतस्तिज्ञिज्ञासुभिः नयचके वृत्तौ च तैत्र तत्र विद्यमाना एतदिषयकाः सन्दर्भो अवश्यं विलोकनीयाः । मालवनगरे विद्यमानस्य सप्तशत-वर्षकालीनस्य घटस्य निर्देशोऽप्यैतिह्यरसिकानां रसप्रदो भविष्यति, दश्यतां पृ० ४०१, ४६८ ।

#### अरचतुष्टयपरिचयः

अस्मिन् विभागे प्रकाशितस्यारचतुष्टयस्य विषयो विस्तरेण विषयानुक्रमाद् वेदितव्यः; इह तु संक्षेपेण दिस्तात्रं दर्शयामः—

#### [ प्रथमारविषयः ]

आदौ मङ्गळार्थमिभधेयगर्भितं जैनशासनस्तवं विधाय अनेकान्तवादस्यैव च सर्वव्यवहारव्यवस्थापकत्व-मभिधाय एकान्तप्रतिपादकानामन्यशासनानां विधिनियमभङ्गवृत्तिव्यतिरिक्तत्वादसस्यत्वं विधिनियमभङ्गवृत्ति-

१ 'सम्पूर्णवस्तुकथनं प्रमाणवाक्यम्, तदेव स्याद्वाद इति अनेकान्तवाद इति सकलादेश इति वाभिधीयते । वस्त्वेक-देशकथनं नयवादः; तत्र यो नाम नयो नयान्तरसापेक्षः स नय इति सुनय इति सम्यगेकान्त इति विकलादेश इति वोच्यते । यस्त नयान्तर निरपेक्षः स दुर्नय इति नयाभास इति मिथ्यैकान्त इति बोच्यते । प्रमाणवानये नयवान्ये च स्याटपद्मवस्यं प्रयोक्तव्यम् . यत्र न प्रयुच्यते तत्रापि सामध्यीत् तद् गम्यते । ' इति अकलङ्कादयो दिगम्त्रराचार्या मन्यन्ते । श्वेताम्बराचार्येषु त्वत्र विचारभेदः--अकलङ्काद्तरकालीना सादिदेवसूरि-यशोविजयवा चकप्रमृतय उपरिनिर्दिष्टामकलङ्केष्टां व्यवस्थामनुमन्यन्ते । **व्या**यावतारकृत्तिकृतः सिद्धर्षयस्तु यदापि 'प्रमाणम् , नयः, दुनर्यः 'इति विभागं स्वीकुर्वन्ति, तथापि प्रमाणवाक्ये एव स्यात्पदप्रयोगं ते स्वीकवंन्ति, न त नयवाक्ये । एवमेव च हेमचन्द्रसूर्य अन्ययोगव्यवच्छेदहात्रिंशिकायां [का० २८] स्वीकुर्वन्ति । **म**लयगिरिस्र्यस्तु 'यो नयो नयान्तरसापेक्षतया स्यात्पदलाञ्छितं वस्तु प्रतिपद्यते स परमार्थतः परिपूर्णं वस्तु गृह्यातीति प्रमाणमेव । यस्त नयवादान्तरिनरपेक्षतया स्वाभिष्रेतेनैव धर्मेणावधारणपूर्वकं वस्तु परिच्छेतुमिनप्रैति स नयः वस्त्वेकदेशपरिप्राहकत्वात् , स च नियमादु मिध्यादृष्टिरेव ' इति आवश्यकृतः [ पृ० ३६९-३७१ ] प्रतिपादयन्ति, दैगम्बरी च व्यवस्थां निराक्वीन्त । अतस्तेषां मतेन ' प्रमाणम् , नयः' इति च द्वावेव विभागौ, प्रमाणं सम्यक् , नयास्तु सर्वेऽपि मिथ्या-वादिनः। यशोविजयवाचकैरिदं मलयगिरिस्रिमतं गुस्तत्त्वविनिश्चयटीकायां विस्तरेण विचारितम्। अस्य नयचकप्रथमविभागस्य गुर्जरभाषानिबद्धायां प्रस्तावनायामेतानि विविधानि मतानि विस्तरेणास्माभिरुपदर्शितानि, अतो जिज्ञासुभिस्तत्र विलोकनीयम् । २ 'स्वादिस्ति, स्वादास्ति, स्वादवक्तव्यः, स्यादिस्ति नास्ति, स्वादिस्ति अवक्तव्यः, स्वात्रास्ति अवक्तव्यः, स्वादिस्ति नास्ति अवक्तन्यः ' इति सप्तभङ्गयां सप्तापि भङ्गा विवक्षया सकलादेशरूपा विवक्षया च विकलादेशरूपा भवन्तीति अकलङ्कादयो दिगम्बराचार्यो मन्यन्ते । प्राचीनाः श्वेताम्बराचार्याः कि मन्यन्ते स्मेति निर्णेतुं दुष्करम् । अकलङ्कादुत्तरकालीनेषु श्वेताम्बरा-चार्येषु त तत्त्वार्थरीकाकारसिद्धसेनगण्यादयो बहुव आचार्या आद्यं भङ्गत्रयं सकलादेशत्वेन स्वीकुर्वन्ति, अवशिष्टांस्तु विकला-देशरवेत । वादिदेवसूरय अफलङ्कतिर्दिष्टां प्रिक्रियां स्वीकुर्वेन्ति, यशोविजयवाचका अपि आदौ एवमेव स्वीकृतवन्तः, किन्तु अन्ततो गःवा अष्टसहस्रीतात्पर्यविवरणे सिद्धसेनगम्यज्ञीकृतमेव मतं तेऽपि स्वीवकुः । कलिकालसर्वज्ञहेमचन्द्रस्रिकिस्या-भ्यामाचार्यराम वन्द्र-गुणचन्द्राभ्यामुभयविधमपि मतं द्भव्यालङ्कारस्रोपज्ञवृतालुपद्शितम् । किन्तु यदा आदास्त्रयो मङ्गाः सकलदेशा अवशिष्टाश्च विकलादेशास्तदा 'सकलादेशः प्रमाणम् , विकलादेशो नयः' इलर्थस्तत्र नाभिप्रेतः, अपि त अन्य एव । यदा तु सप्तापि भङ्गा विवक्षया सकलादेशा विवक्षया च विकलादेशास्तदा 'सकलादेशः प्रमाणम् , विकलादेशो नयः ' इखर्थस्य स्वीकारेऽि विकलादेशसप्तभक्त्यां स्यात्पद्प्रयोगो रामचन्द्रगुणचन्द्राभ्यां नाभ्युपगतः । विस्तरार्थिभिरस्य न्यचकप्रथम-विभागस्य गुर्जरभाषानिबद्धा प्रस्तावना विलोकनीया॥ ३ ए० ८४ एँ० ५-८ इसादि । विस्तरार्थिभिरस्य नयचकप्रथमविभागस्य गुजेरभाषानिबद्धप्रसादना विलोकनीया ॥

युक्तत्वाज्जैनशासनस्यैव च सत्यत्वं प्रतिपाद्यितुकामेन प्रन्यकृता 'विधिनियमे'स्यादिप्राचीना गाथा गाथास्त्र-त्वेनोपन्यस्ता [ पृ. ९ पं. ६ ]। तद्वचाख्यायां विध्यादीन् द्वादश भङ्गानुहिश्य 'यथोदेशं निर्देशः' इति न्यायेन क्रमशो विध्यादिनयान् विस्तरेण व्याख्यातुकामेनादौ विधिनयस्य निरूपणं प्रारब्धम् । इदं पुनरवधेयम् – आदौ परपक्षनिरसनं ततः खपक्षस्थापनं ततो वाक्यपदीयादिप्रतिपादितेषु शब्दार्थ-वाक्यार्थेषु यस्य नयस्य यौ शब्दार्थ-वाक्यार्थावभिमतौ तयोरुपदर्शनमन्ते च यथायोगं नैगमाद्यन्यतमे नयेऽन्तर्भावं द्रव्यादिशब्दार्थं च प्रदर्श जिनप्रवचननिवन्धनत्वात् सर्वनयानां यस्य नयस्य यद् निबन्धनं जिनागमेषु तस्योपदर्शनमिति द्वादश-स्तृपि विष्यादिनयारेषु प्रत्थकारस्य प्रतिपादनशैली । अत एतच्छैल्यनुसारेण 'यथौलोकप्राहमेव वस्तु' इति मन्यमानो लौकिको विधिनय आदौ 'सामान्यम्, बिशेषः, कारणे कार्यं सत्, कारणे कार्यमसत्' इलादीन्य-लौकिकवस्तुविषयकाणि शास्त्रकाराणां मतानि विस्तरेण परीक्ष्य निरस्ये च क्रियाविधायिशास्त्रस्यैवार्थवत्त्वं प्रैति-पादयति, लोकन्यवहारादतिरिच्य वर्तमानानां सामान्यादिविषयकशास्त्रारमाणां वैयर्थात्। अपि च, शास्त्रकाराः स्वाभिमतालैकिकवस्तुसाधनाय प्रस्यक्षादिप्रमाणानामपि अलैकिकं लक्षणान्तरं कल्पयन्ति, अतो विधिनयेन प्रमाण ज्येष्ठत्वात् प्रत्यक्षस्य बौद्धाचार्य**दि**ङ्गगाभिमतमलौकिकं प्रत्यक्षलक्षणं विस्तरेण निराकृतर्मे, तदनन्तरं सांख्याचार्यवांर्षगण्यप्रणीतं केणादप्रणीतमपि च प्रत्यक्षलक्षणं दृषितम् । किञ्च, 'सामान्य-विशेषादि लोकतत्त्वं **ञ्चातुमशक्यं न च तेन ज्ञातेनापि किञ्चित् फलमतो लोकयात्रानिर्वाहार्थं यथालोकप्राहं वस्तु स्वीकर्तव्यम्'** इलाज्ञाँनिकवादं बहु मन्यतेऽयं लौकिको विधिनयः । विधिवाक्यानामेव प्रामाण्यमभ्युपगच्छन्तो वेदँवादिनो भीमांसका एतन्नयमतानुसारिणः, तेऽपि हि 'इदंकाम इदं कुर्यात्' इति क्रियाविधायिशास्त्रस्यैव प्रामाण्यमा-मनन्ति, 'को ह वैतद् वेद, किं वाडनेन ज्ञातेन' इत्याज्ञानिकवादं चोपजीवन्ति । अतो विधिनयनिरूपणद्वारेण मीमांसकमतमस्मिन् नय उपन्यस्तम् । अन्ते शब्दार्थ-वाक्यार्थाविष मीमांसकाभिष्रायेणात्रोपदर्शितौ । सर्वनयानां जिनप्रवचनस्यैव नित्रन्थनत्वादस्य नयस्य निबन्धनत्वेन भूगवतीसूत्रमतं वाक्यं मुख्नादिसूरिभिरुप-दर्शितं विधिनयसमाप्तौ ।

# [ द्वितीयारविषयः ]

एवं विधिनयेनाभिहिते द्वितीयो विधिविधिनयस्तदूषणायोपतिष्ठते । पूर्वपूर्विविरोधित्वादुत्तरोत्तरनयाना-माखे विधिनये वर्णितं मीमांसकमतमत्र विस्तरेण निराकृतमादौ । 'अग्निहोत्रं जुहुयात् खर्गकामः' इति

"को अदा वेंद क इह प्र वीच्त कृतु आजाता कृत ह्यं विस्षिष्टः। अविष्ट्रेवा अस्य विसर्जनेनाऽथा को वेंद्र यर्त आब्रमूर्त । ६ । इयं विस्षिष्ट्रियतं आब्रमूर्त् यदि वा द्रधे यदि या न । यो अस्याध्यक्षः पर्मे व्योमन् स्सो अङ्ग वेंद्र यदि वा न वेर्द् । ७ ।"—ऋग्वेद. (नासदीयस्क) १०।१२९।६-७। "को अस्य वेंद्र प्रध्मस्याद्धः क ई दर्द्य क इह प्रवीचत्।"—ऋग्वेद्, १०।१०।६। "को वेंद्र जानेमेषां को वो पुरा सुम्नेत्वास मुस्ताम् "—ऋग्वेद् ५।५३।१। "को वेंद्र प्रथमं जार्यमानमस्थन्वन्तं यद्नस्था बिमति ।"—ऋग्वेद् १।१६४।३। "न वि जानामि यदिवेदमिसी"—ऋग्वेद १।१६४।३०॥ इस्मदि॥ ८ ए० ११५॥

१ पृ० ११ पं० ३ ॥ २ पृ० ३४ पं० ४ ॥ ३ पृ० ४५ पं० १ ४ पृ० ५९-१०७ ॥ ५ पृ० १०७-१०९ । विपृ० ३२ पं० ५-६, टिपृ० ४० पं० १-४, टिपृ० १२१ ॥ ६ पृ० ११० ॥ ७ "एष च वेद्वादिभिरिष लोकप्रमाणक आज्ञानिकताद उपजीव्यते … कि विच ज्ञायते , को ह वेतदेद कि वाडनेन ज्ञातेन ? ... कि याया एवोपदेशोडतः श्रेयान ।"-पृ० १९१-१९२ । पृ० ३५ पं० ३, पृ० ३६ पं० ६-७, पृ० १९८ पं० १२, पृ० १७४ पं० ११ । अत्र वेदवादिनामाज्ञानिकतादोपजीवित्वं यत् प्रतिपादितं तत्रेमे वेदान्तर्गता उहेला अनुसन्धेयाः-

मीमांसादर्शनप्रसिद्धवाक्यस्य बह्बोऽर्थाश्चचित्वा निरस्ताः । ततो विधिविधिनयः खामिमतम् 'एकमेव कारणं नानाभेदेन विवर्तते' इति सर्वेककारणमात्रव्यसिद्धान्तं स्थापयित । इदं तु ध्येयम् – एतिसद्धान्तावलिबनः सर्वेऽप्यद्वैतवादा अस्मिन् नयेऽन्तर्भवन्ति । अतो मल्लवादिना परस्परिवरोधीनि यथाक्रमं पुरुष-नियति-काल्स्यभाव-भावाद्वैतवादिदर्शनान्यत्र निरूपितानि । एवं च विधिनयाभिमतमाज्ञानिकवादं निरस्य ज्ञानमयः पुरुष एव नानाभेदेन भवतीति 'पुरुष एवेदं सर्वम्' इत्यादिवेदोपनिपत्सु प्रतिपादितः पुरुषाद्वैतवाद आदौ निरूपितः । ततः पुरुषाद्वैतवादं निरस्य नियत्यद्वैतवादः प्रतिपादितः । एवं पूर्वपूर्वनिरासेन पुरुष-नियति काल्स्यभाव-भावाद्वैतदर्शनानि प्रतिपाद्य विधिविधिनयाभिमतौ शब्दार्थवाक्यार्थी चोपदर्श्यास्याद्वैतवादस्य मैगवती-सूत्रगतेन वाक्येन सम्बद्धत्वमेतन्नयान्ते दिश्तं मुल्लवादिस्रिगः ।

#### [ तृतीयारविषयः ]

अथ विधिविधिनयदर्शनेऽपिरतुष्यमुपतिष्ठते तृतीयो विध्युभयारः । प्रकृतिपुरुषरूपेण दैतवादिनः सांख्याः 'ईश्वरोऽधिष्ठाता, तद्धिष्ठितं चेदं सर्वं जगत् प्रवर्तते' इति ईश्वरेशितद्धात्मकत्वेन दैतमम्युपगच्छत्त ईश्वरवादिनश्चास्मिन् नयेऽन्तर्भवन्ति । तत्रादौ सांख्यः पुरुषाचद्दैतवादं निरस्य खाभिमतं प्रकृति-पुरुषदैत-वादमुपन्यस्यति, संविधिभवनापत्तिभवनभेदेन भवनस्य द्वैविध्यात् । किन्तु सांख्येन विधिविधिनयानुसारिष्य-दैतवादेषु ये दोषा उद्भावितास्तेषां प्रकृतिकारणवादेऽपि तादवस्थ्याद् वार्षगणतम्भवित्ते सांख्यमते सर्वसर्वा-तमक्तववादिना विस्तरेण निरेस्ते तत्राखारस्यादीश्वरवादी भाव्य-भवितृभेदेन ईश्वरेशितद्वैतवादमुपन्यस्यति । अन्ते च विध्युभयारमतौ शब्दार्थवाक्यार्थीं दर्शयित्वा मुखवादिस्रिमिर्द्वैतवादस्य जिनप्रवचननिबद्धत्वमुपदर्शितम् ।

## [ चतुर्थारविषयः ]

एवं तृतीयनयेनाभिहिते चतुर्थे विधिनियमनयारे ईश्वरस्यापि प्रवर्लपुरुषकर्माधीनत्वादनीश्वरत्वात् कर्मप्रवर्तकत्वात् सर्वेषामपि प्राणिनामीश्वरत्वापत्तेश्च कर्मवादिमुखेन ईश्वरवादं विस्तरेण दूषियत्वा तदनन्तरं कर्मेकान्तवादं पुँरुषकारैकान्तवादं च निरस्य विधिनियमनयेन स्वमतं प्रतिपादितम् । चेतनाचेतनात्मकस्य सर्वस्य परिवृत्त्या अन्योन्यात्मकत्वानुमवनात् कर्मसम्बद्धपुरुषणां कर्मकृतत्वात् कर्मणां च पुरुषकृतत्वादात्मनै-वात्मनः कार्यकारणत्वाद् 'एकं सर्वं सर्वं चेकम्' इति हि विधिनियमनयदर्शनम्, विधिनियमत्वात् । आसिश्च नये द्रव्यमेव शब्दार्थे निस्यः सर्वात्मकः। ॐ ब्रह्म परमार्थः। पृथक् सर्वं पदं वाक्यार्थ इति दर्शयित्वा आचाराङ्गसूत्रान्तर्गतेन वाक्येन सम्बद्धत्वमस्य नयस्य दर्शितं मुख्यादिस्रिभिः।

अत्र च न्यचक्रस्य प्रथमो मार्गोऽपि समाप्यतेऽर्धप्रायं च पुस्तकमपि समाप्यते ।

# नयचक्रमूलस्य विचारः

विक्रमीयैकादशशतान्यां विद्यमानैः पूर्णतञ्जगच्छीयैः शान्तिसूरिभिन्यायावतारवार्तिकवृत्तौ, वादिवेताल-शान्तिसूरिभिरुत्तराध्ययनसूत्रबृहद्भृत्तौ, विक्रमीयद्वादशशतान्दां विद्यमानैर्भलघारिहेमचन्द्रसूरिभिर्नुयोगद्वारसूत्र-

१ प्रु० १२१-१७२॥ २ प्रु० १७३॥ ३ प्र० २४५॥ ४ प्र० २६१॥ ५ प्र० १६८-३२४॥ ६ प्र० ३२४ पं० १४॥ ७ प्र० ३३४॥ ८ प्र० ३३५-३५२॥ ९ प्र० ३५२ पं० ४॥ १० प्र० ३५७ पं० ३॥ ११ हर्यादि॥

वृत्ती, किलकालसर्वज्ञहेमचन्द्रसूरिगुरुश्चातृप्रबुम्नसूरिशिष्यैराचार्यचन्द्रसेनसूरिभिः विक्रमसंवत् १२०७ वर्षे रिचतायाम् उत्पादादिसिद्धिस्रोपज्ञवृत्तौ च नयचकास्तिःवस्य निर्दिष्टत्वौत् १२०७ वर्षे यावद् नयचक्रस्य विद्यमानत्वं स्पष्टमेव प्रतीयते । किन्तु ततः परं विक्रमसंवत् १३३४ वर्षे विरचिते प्रभावकचरिते प्रभाचन्द्रा-चार्यैर्नयचक्रानुपलन्धेरावेदितत्वौदनयोश्चन्द्रसेनप्रभाचन्द्राचार्ययोरन्तरा कस्मिश्चित् समये नयचक्रं विद्यप्तिति प्रतीयते । ततः परमुपलभ्यमाना 'नैयचक्रवाल'प्रन्थस्योद्धेखास्तु सिंहसूरिक्षमाश्रमणविरचितां नयचक्रटीका-माश्रित्य प्रवृत्ता इति संम्भान्यते । एतद्विषयेऽस्माभिष्टिप्पणेषु विस्तरेण प्रपश्चितमिति तत्रैवावलोकनीयं विस्तरार्थिमिः ।

# नयचऋमूलसङ्कलनोपायाः

एवं चिराङ्कुप्तस्यास्माभिरपीतस्ततो भृशं गवेषयमाणैरनुपलब्धस्य मृह्यवादिप्रणीतन्। सङ्गलनाय प्रन्थान्तरेषु नयचन्नादुद्भृताः पाठा अस्माभिश्चिरं गवेषिताः । किन्तु आश्चर्यमेतद् यदस्माद् प्रन्थाद्

> 'लौकिर्केंब्यवहारोऽपि न यस्मित्रविष्ठते । तत्र साधुत्विवज्ञानं व्यामोहोपनिबन्धनम् ॥' [ पृ. ८ पं. ३ ] 'विधिनियमभङ्गवृत्तिव्यतिरिक्तत्वादनर्थकवचोवत् । जैनादन्यच्छासनमनृतं भवतीति वैधर्म्यम् ॥' [ पृ. ९ पं. ६ ]

इति कारिकाद्वयमेव ग्रेन्थान्तरेष्द्भृतिमदानीमुपलभ्यते । अतो न्यचक्रवृत्त्यन्तर्गतप्रतीकाखनुसारेण नयचक्रम्लमत्र महता परिश्रमेण सङ्कित्पतमस्माभिः । वृत्तिकारा हि सिंहस्रिक्षमाश्रमणा न प्रतीकान् धृत्वा नयचक्रं व्याचक्षते, अपि तु प्राधान्येन तात्पर्यमेव प्रकाशयन्ति । अतो बहुषु स्थलेषु प्रतीका विविच्य दुर्निर्णयाः, बहुषु स्थलेषु सन्दर्भानामाद्यान्त्यभागानुपन्यस्यापराणि पदानि 'इलादि-यावत्'शब्दाभ्यां सङ्केतियिःवैव परिलक्तानि, 'स्पष्टम्, सुगमम् ' इलाद्युिल्यापि बहुवो नयचक्रसन्दर्भा वृत्तिकृद्भिरव्याख्याताः । अतः प्रतिपदं पुनः पुनिश्चरं चिन्तयिक्वातिपरिश्रमेण यथामित प्रतीकान् विविच्य संकलय्य च नयचक्रम्लमत्र संयोजितमस्माभिः । अस्मिन् संपादने नयचक्रम्लसंयोजनस्यालन्तं कठिनत्वात् तत्र सर्वतोऽप्यधिकतमः परिश्रमोऽस्माभिरनुभूतः । या च यावती च सामग्र्यस्माभिलेब्धा सा सर्वेवाऽत्र कार्येऽस्माभिरुपयुक्ता । यत्र नयचक्रकृत्वा प्रन्थान्तरेभ्यो वचांस्युद्भृतानि तत्र दुर्लभानिप तान् प्रन्थानिकृष्य तदनुसारेण योजितमत्र मूलम् । दिक्यात्रमत्रोदाहरामः—

१ दृश्यतां टिष्टु० १ टि० २, टिष्टु० १३ पं० २-१४॥ २ दृश्यतां टिप्टु० २ पं० ८-१०॥ ३ "ख्याताः प्रमाणमीमांसा प्रमाणोक्तिसमुच्यः । नयच्यकवास्ततकः स्याद्वादकलिका तथा॥ १८ ॥ प्रमेयपद्ममार्तण्डस्तरवार्थः सर्वसाधनः । ध्रमंसंप्रहणीत्यदितकीया जिनशासने ॥ १९ ॥' इति विक्रमीयचतुर्दशशताब्द्या उत्तरार्धे पद्मद्शशताब्द्याश्च प्रारम्मे वर्तमानैर्मळ्यारिराज्ञशेखरस्रिमिविरचिते वाराणसेययशोविजयप्रस्थमालातः प्रकाशिते षड्द्रशनसमुच्ये । विक्रमीयचतुर्दशशताब्द्या उत्तरार्धे विद्यमानैर्जनप्रमस्रिमिः जिनागमस्तवे, विक्रमीयपञ्चदशशताब्द्यां विद्यमानैर्जुणरलस्रिमिः हरिमद्रस्रिप्रणीतष्ट्रश्चेनसमुच्यस् वृहदृतौ, वृह्टिपनिकाख्यायां प्राचीनप्रस्थस्च्यां च ये नयचकवालविषयका उहेलास्ते- ऽस्माभिः टिप्टु० २ टि० ६ इत्यत्र प्रदर्शिता एव । यदा नयचकं विद्यतं केवलाया नयचकटीकाया एव चोपलव्यरसीत् तदानीन्तना एव एते सर्वेऽपि नयचकवालसम्बन्धिन उहेलाः, अतो नयचकटीकामाश्रित्यमे उहेलाः प्रवृत्ता इति वयं विभाव-यामः ॥ ४ दृश्यतां टिप्टु० २ टि०६ ॥ ५ दृश्यतां पृ० ८ टि० १२ । टिप्टु० १३ पं० २-१४ ॥

"यचाप्यभिहितमभिधर्मकोशे यदेतदनेकप्रकारभित्रमिखादि यावदनेकवर्णसंस्थानं पश्यतः" [पृ० ७८ एं० ८] इति पूर्वपक्षमुद्दिश्य नयचक्रवृत्तौ तस्य विस्तरेण परीक्षा विलोक्यते । वसुवन्धुरचिता अभिधर्मकोश-कारिकास्तेषां च खोपव्रं विस्तृतं भाष्यमेतदुभयमपि अभिधर्मकोशैनाम्ना व्यपदिश्यतेऽतो मह्नवादिक्षमाश्रमणै-रिभिधर्मकोशमाष्यमत्राभिधर्मकोशनाम्ना निर्दिष्टम्। नयचक्रसंपादनारम्भसमये 'सभाष्यः अभिधर्मकोशः संरेकृत-भाषायां नष्टः' इति प्रसिद्धिरम्त् । अस्माभिस्तु संरकृतभाषायां तदवासये चिरं प्रयतमानैः 'पं० राहुलसांकृत्या-यनमहाशयरचिरादेव भोटदेशत उपलब्धस्य अभिधर्मकोशभाष्यस्य 'फोटो'प्रतिकृतयः भानितिकेतन-विद्यालयेऽध्यापकानां विद्वहरश्रीप्रह्लादप्रधानमहाशयानां सविषे सन्ति' इति श्रुतम् । अस्मदम्यर्थितः सर्वोऽप्य-भिधर्मकोशभाष्याशः प्रह्लादप्रधानमहोदयैः शीध्रमेव लिखित्वा महता सौजन्येनास्मत्सविधे प्रेषितः । ततो मह्नवादिभिरभिधर्मकोशभाष्यादुद्धृतः सर्वोऽपि पाठस्तदनुसारेण नयचक्रवृत्त्यनुसारेण च पृ० ७८—७९ इत्यत्र नयचक्रम्लेऽस्माभिर्दार्शितः । प्रह्लादप्रधानमहोदयेभ्यो लब्धोऽभिधर्मकोशभाष्यांशः 'पृ० ७८ दि० ५, टिपृ० ३७—३९, ४५, ४६, ४९, ५०' इत्यत्र मुद्रितोऽतस्तिक्रिशस्त्र विलोकनीयम् ।

पृ० ९३ पं० १ इत्यत्र बौद्धप्रन्थाद् म्हावादिभिरुद्धृतः "रङ्गवां सर्प इति ज्ञानम्" इत्यादिश्लोको नयचऋवृत्यनुसारेण इत्तवालप्रकरणस्य भोटभाषानुवादानुसारेण च नयचऋमूलेऽस्माभियोजितः । दृश्यतां भोटपरिशिष्टे टिपृ० १३६ । अन्येऽपि 'पृ० ८८ पं० ३, पृ० ३०६ पं० १' ईत्यादिषु मह्यवादिना प्रमाणसमुच्चयादिबौद्धप्रन्थत उद्धृताः पाठाः सम्प्रति संस्कृतेऽनुपलम्यमानवात् तेषां बौद्धप्रन्थानां भोटादिन् भाषान्तरसाहाय्येनास्माभिन्यचऋमूले योजिताः ।

पृ० १३१ पं० २६ इत्यत्र "उक्तं हि" इत्युहिल्य मह्वादिभिरुद्धृता "अनुवादादर" इत्यादि-कारिका बृहत्कत्पवृत्त्याद्यन्तर्गतावतरणसाहाय्येन नयचक्रमूलेऽस्माभिर्योजिता । दश्यतां टिपृ० ५८ पं० ५ ।

दिखात्रमेतत् । ईदशेष्त्रनेकस्थानेषु मुद्भितामुद्भितनानादेशोपळन्धनानाभाषानिबद्धग्रन्थानां साहाय्येन नयचत्रमूळसंकळनाय चिरं प्रयतितमसाभिः।

किञ्चान्यत्, अनेकस्थानेषु वृत्त्यनुसारेण दुर्निर्णेया नयचक्रमूळपाठा सुदूरं गत्वा वृत्तिकारेणातिदेशादिप्रसङ्गेष्वक्षरशः किञ्चिद्धेदेन या वृत्तानुपन्यस्ताः । एतादृशान् वृत्त्यन्तर्गतान् सर्वपाठानितस्तः समुचिस्य
तदनुसारेण यथायोगं नयचक्रमूळमनेकस्थानेष्वस्माभिः सङ्गळितमत्र । तथाहि 'पृ० ६५-७० ' इस्यत्र विद्यमानं मूळं 'पृ० १०९ पं० २५-पृ० ११० पं० १६ ' इस्यत्र वर्णितमतिदेशमवळम्ब्य सङ्गळितम् ।
'पृ० २४८-२५८' इस्यत्रस्थं मूळं 'पृ० २७५ पं० २८-पृ० २७७ पं० १३ ' इस्यत्र नयचक्रवृत्तानुद्धिस्ति
पाठमाश्रिस्य योजितम् । एवमन्यत्रापि बहुषु स्थानेषु योजितं नयचक्रमूळम् । ये चातिदेश-पूर्वाभिद्दितस्मारणादिप्रसङ्गेन निर्दिष्टा नयचक्रमूळकल्पने सहायकाः संक्षेपेण विस्तरेण वा नयचक्रवृत्त्यन्तर्गता ईदशाः पाठास्ते
विवेचकानां सौकर्यायात्र विशिष्टेषु [पैका ब्लेक नं० १] अक्षेरेषु मुद्दिताः । अतिदेशादिप्रसङ्गवर्णितयद्वाक्य-

१ अभिधर्मकोशकारिका-भाष्ययोः कोशनामा व्यवहारोऽपि प्रसिद्ध एव, द्रयताम् अभिधर्मदीपवृत्तिः पृ० १८, ३३, ४०, ४१, ४७, ६५, ८१, ९०, ९३ इत्यादि ॥ २ अभिधर्मकोशभाष्यस्य परःशतेभ्यो वर्षेभ्यः प्राक् सञ्चातं भोटभाषानुवादं चीनभाषानुवादं चावलम्ब्य L. de la Vallee Poussin इत्येभिः कृतः फ्रेंचभाषानुवादः Paris नगरात् (1931 A. D. वर्षे) प्रकाशित उपलभ्यते, सोऽपि चास्माभिक्षयुक्तोऽत्र ॥

सन्दर्भानुसारेण च नयचक्रम्लं सङ्कलितं तेषामुक्केखोऽपि तत्र तत्र टिप्पणेषु विहितोऽस्माभिः। इत्यं यथामित यथाशक्ति च मक्कवाद्यभिष्ठेतं मूलं कल्पयितुं बहुतरं परिश्रान्तमस्माभिः। यत्र तु मूलं कल्पयितुं वयमसमर्थास्तत्र तावानंशो रिक्तः स्थापितो बिन्दुभिश्च मूले निर्दिष्टः, दश्यतां पृ० १० पं० १, पृ० ८६ पं० ५, पृ० ९२ पं० ५ इत्यादि।

# टीकाकृतां सिंहसूरिगणिवादिक्षमाश्रमणानां परिचयः

"इति नियमभङ्गो नवमोऽरः श्रीमृष्ठवादिष्रणीतनयचक्रस्य टीकायां न्यायागमानुसारिण्यां सिंहसूरिगणिवादिक्षमाश्रमणदृष्धायां समाप्तः" इति नवमारसमाप्तौ "इति नियमनियमभङ्गो नाम आदितो विधिमङ्गादारम्य गम्यमाने द्वादशो भङ्गो द्वादशारनयचक्रस्य श्रीमृष्ठवादिकृतस्य टीकायां श्रीमृिसिहसूरिगणिविरचितायां समाप्तः" इति द्वादशारसमाप्तौ चोछेखदर्शनादियं नयचक्रवृत्तिः सिंहसूरिभिविरचिता ते च
'वादि-गणि-क्षमाश्रमण 'पदिवभूषिता आसिविति स्फुटमेव प्रतीयते । विविधदार्शनिकमतमतान्तरोछेखैरागमसिद्धान्तवर्णनैश्व परिपूर्णत्वादस्याष्टीकाया 'न्यायागमानुसारिणी' इति टीकाकृद्विहितो निर्देशः सर्वथा घटमानएव । इयं टीका टीकाकृतां परमं वैदुष्यं स्फुटमेव प्रकाशयति ।

"इति म्ह्यादिक्षमाश्रमणपादकृतन्यचक्रस्य तुम्बं समाप्तम् । प्रन्थाप्रम् १८०००" इति टीकान्त उद्घेखदर्शनाद् 'द्वात्रिंशद्भिरक्षेरेकः श्लोकः 'इति गणनयाष्टादशसहस्रश्लोकमानेयं टीका प्रतिभाति।दार्शनिका-गमिकयौगिकायुर्वेदिकाद्यनेकविधोद्धेखपरिपूर्णा दुरवगाहसूक्ष्मचर्चागहना चेयं टीका टीकाकृतां सिंहसूरि-क्षमाश्रमणानामनेकशास्त्रपारगामित्वमावेदयति खयमेव। एतद् विहायापरं किमपि तेषां जीवनवृत्तं नोपलम्यते।

विशेषावर्यकभाष्यस्य कोद्वार्यवादिगणिमहत्तरप्रणीतायां वृत्तौ सिंहस्रिक्षमाश्रमणप्रणीतैका कारिके त्यमुद्धता विलोक्यते—

"सिंहसूरिक्षमाश्रमणपूज्यपादास्तु—

सामान्यं निर्विशेषं द्रवकितयोर्वार्यदृष्टं यथा किम् ?
योन्या शून्या विशेषास्तरव इव धरामन्तरेणोदिताः के ? ।

१ टीकानाम्रस्तुळना—"समाप्ता चेयमागमानुसारिणी मध्यान्तविभागटीका आचार्यस्थिरमत्युपरचिता।
[पारमितापच्च] विश्वतिसाहिक्षिकायां हृदयं समाप्तम्। "इति बौद्धाचार्यस्थिरमतिरचितायां मध्यान्तविभागटीकायाम् ए० १६२। परमार्थनं चीनभाषायां निवदाद् वस्ववन्धुजीवनचरित्राद् 'वस्ववन्धुसमकाळीनेन बौद्धाचार्येण सङ्घभदेण 'न्यायानुसारः' इत्यमिधानमभिधमंकोशस्य विवरणं रचितम्' इत्यपि ज्ञायते ॥ २ भगवद्भिजिनभद्भगणिक्षमाश्रमणेः प्रारच्या विशेषावस्यकभाष्यस्य खोपज्ञवृत्तिः षष्टगणधरवक्तव्यतां यावद् विरचिता, ततः परं तेषां दिवंगतत्वादपूर्णा वृत्तिः कोश्वर्यगणिवादिमहत्तरेः समाप्ति नीता। मुनिराजश्रीपुण्यविजयमहोदयानां सौजन्यादस्माभिरस्याः १८६ प्रत्रात्मको हस्तिलेखित आदर्शोऽधिगतः। तत्र ८९ पत्रपर्यन्तं षष्टगणधरवक्तव्यतां यावद् जिनभद्रगणिक्षमाश्रमणविरचिता व्याख्या, ततः परं तु कोश्वर्यगणिरचिता व्याख्या। तत्र बौद्धाचार्यस्य दिङ्गागस्थानेकानि वचांसि कोश्वर्यगणिभिरुद्धतानि । विक्रमीयाष्टमशताच्यां विद्यमानयोः प्रसिद्धदार्शनिकयोमीमासककुमारिळ-बौद्धाचार्यधर्मकीरयोस्त्रकमिप वचनमत्रोद्धतं न विलोक्यते । अतो भगवन्तः कोश्वर्यगणिमः कुमारिळ-धर्मकीर्ल्यभ्यादवस्य प्राक्षाञ्चनाः, आवश्यकचूर्णे सिहस्रिक्षमाश्रमणानां च तत्र नामोक्षेखर्शनाद्ध आकाळीनाः, आवश्यकचूर्णे सिहस्रिक्षमाश्रमणानां च तत्र नामोक्षेखर्शनाद्य आकाळीनाः तयोः समकाळीना विति प्रतीयते । अपरेऽपि सन्ति कोञ्चाचार्ये नाम विशेषावस्यकमाध्यस्य टीकाकाराः, किन्दु ते कोश्वर्यगणिभयो भित्रा अर्वाचनिति सम्भाव्यते । कोव्याचार्येवहुषु स्यलेषु धर्मकीर्थार्यच्यां सम्भाव्यते । कोश्वर्याचार्येवहुषु स्थलेषु धर्मकीर्थार्वेवांसि उद्धतानि । अतो धर्मकीर्तरर्वागमित्रवं तेषा स्कुटमेव प्रतीयते ॥

कि निर्मूळप्रशाखं सुरिम खकुसुमं स्थात प्रमाणप्रमेयम् ! स्थित्युत्पत्तिन्ययात्म प्रभवति हि सता प्रीतये वस्तु जैनम् ॥

अस्य दार्शनिकविचारसारगर्भितस्य पद्यस्य प्रणेतृत्वेन कोद्वार्यगणिभिर्निर्दिष्टाः सिंहसूरिक्षमाश्रमण-पूज्यपादा नयचक्रटीकाकृत्यः सिंहसूरिक्षमाश्रमणेभ्योऽभिन्ना इति वयं सम्भावयामः । यद्यस्माके सम्भावना यथार्था तर्हि नयचक्रटीकाकृद्धिरपरोऽपि ग्रन्थः प्रणीत इति सुवचम् ।

#### टीकाकृतां समयः

टीकाकृतां सिंहसूरिक्षमाश्रमणानां नियतः समयः कापि निर्दिष्टो न दृश्यते। तथापि विक्रमीयाष्ट्रमशतान्दीवर्तिनां कुमारिल-धर्मकीर्त्यादीनां प्रसिद्धदार्शनिकप्रन्थकाराणां मतोक्षेखस्य नयचक्रवृत्तौ काप्यदर्शनाद्
नयचक्रवृत्तिकृतां तेभ्यः प्राचीनत्वं स्पष्टमेव प्रतीयते। यद्यपि नयचक्रवृत्तौ पृ. ६ इस्पत्रोद्धृतं "वं चोद्दस"
इस्पादिकारिकात्रयं किश्चित् क्रमभेदेन विशेषावश्यकभाष्ये दृश्यते, विशेषावश्यकभाष्यस्य च ५३१ शैकसंवस्परोक्षेखिर्गायाद्वयेन सिहता तालपत्रेषु लिखितैका प्राचीना प्रतिर्जेसलमेरनगरे विद्यते तथापि तदनुसारेणात्र
विशेषावश्यकभाष्य-नयचक्रवृत्त्योः पूर्वापरभावो निर्णेतुं न पार्यते। तथाहि—एतत् कारिकात्रयं जिनभद्रगणिक्षमाश्रमणैरपि प्रन्थान्तरादुद्धृतं सम्भाव्यते, अतः सिंहसूरिक्षमाश्रमणानां समयनिर्णय एतन्न बहूपयुज्यत
इति वयं मन्यामहे। विस्तरार्थिभिः टिपृ. ९ पं. २५—टिपृ. १० इस्पत्र विलोकनीयम्।

इदं तु सम्भावयामः । बौद्धन्यायस्य पितृत्वेन प्रसिद्धो दिङ्गगाचार्यः 'अपोहः शब्दार्थः' इति वादस्य प्रणेता । प्रमाणसमुच्चयस्यापोहपरिच्छेदेऽन्यत्र चापोहविषयके प्रकरणे विस्तरेण स्वमतिमदं प्रतिपादितं तेन । नयचक्रवृत्तौ च पृ. १९ पं. १८ इत्यत्र सिंहस्रिक्षमाश्रमणैः "कुतोऽर्थान्तरापोहलक्षणं विद्वन्मन्याद्य-तनवौद्धपरिकृष्तं सामान्यम् " इति 'अद्यतन'शब्देन अपोहवादिनो निर्देशाद् दिङ्गगस्य सिंहस्रेश्च समीप-कालभावित्वं प्रतीयते । वीरसंवत् ९८० वर्षे [विक्रमसंवत् ५१० वर्षे ] देविधिगणिक्षमाश्रमणतः पुस्तका-रूढायाः सम्प्रति विद्यमानाया आगमिकपाठपरम्परायाः सिंहस्रिक्षमाश्रमणादतागमिकपाठपरम्परातः सुतरां भिक्तत्वादिष सिंहस्रिक्षमाश्रमणानां प्राचीनत्वं प्रतीयते । नयचक्रवृत्तौ 'पृ. १४५ पं. १९, पृ. २४० पं. १०' इत्यादौ किचिन्नयचक्रपाठभेदोक्षेखदर्शनाद् मल्लवादि-सिंहस्र्रिक्षमाश्रमणयोः परस्परतः कालकृतमिष किञ्चिदन्तरं प्रतिभाति ।

१ शक्संबत्सरतो चिक्रमसंवत्सरस्य १३४ वर्षैराधिवयं चैत्रमासे । अतोऽयं ६६५ विक्रमसंवत्सरोऽत्र भवतीति ध्येयम् ॥ २ अतेदमवधेयम् । जेसलमेरनगरे विद्यमानस्य विशेषावस्यक्रमाध्यस्यान्ते ५३१ शक्संबत्सरोहेखीदं गाथाद्वयमित्धं दर्यते—

<sup>&</sup>quot; पंच सता इमतीसा सगणिवकालस्स वद्यमाणस्स । तो चेत्तपुण्णिमाप् बुधदिण सातिमि णक्खते ॥ रङजेऽणुपालणपरे सी[ लाइ]चिम्मि णरवरिंदिम्मि । खलभीणगरीप् इमं महवि......मि जिणभवणे॥ "

असिन् गाथाद्वये ५३९ श्राकसंबत्तरस्य चलमीनगर्यां शीलादित्यस्य राज्ञश्चोहेखो दश्यते । अन्तिमे तु चरणे कानि-चिद्रस्रराणि श्रुटितानि, अतस्तिमन् संबत्तरे किं जातं कृतं वेति न ज्ञायते । इदं च गाथाद्वयं केनचिद्रीकाकृतापि न व्याख्यातम्, अन्येषु माष्यादर्शेष्वपि कचित्र दश्यते । अतः '५३९ शकसंवत्सरे चैत्रपूर्णिमार्या बुधवादरे स्वातिनक्षत्रे चलभ्यां नगर्या शीलादित्ये राज्ञि राज्यमनुपालयति जिनभद्रगणिक्षमाश्रमणैः किश्चित् कृतं तेषां वा सम्बन्धी कश्चिद् व्यतिकरो जातः 'इत्यर्थोऽत्र विवक्षित इति सम्भाव्यते ॥

# सम्वादनोषयुक्तानां नयचऋष्ट्रतिव्रतीनां परिचयः

न्यचऋवृत्तेः सम्पादने निम्नलिखिताः प्रतयोऽस्माभिरुपयुक्ताः—

भा०-भावनगरस्थायाः 'श्रेष्ठि श्री होसाभाई अभेचन्दनी पेढी' इस्यभिधाया जैनसङ्क्षसञ्चालितायाः संस्थाया ज्ञानभाण्डागारान्तर्गता ५७२ पत्रात्मिका प्रतिः । प्रतिपत्रं पृष्टद्वयम् । प्रतिपृष्ठं १३ पङ्क्षयः । प्रति-पिङ्कः प्रायः ४० अक्षराणि । अस्यां प्रतिपत्रं पार्श्वभागे [ In the margin] 'नयचक्रवालवृत्तिः' इत्युक्तेखो दस्यते । इयं च प्रतिः पाठान्तरप्रदर्शनेऽत्र भा०संज्ञया व्यवहृता । अस्याः प्रारम्भे "ॐ नमो वीतरागाय । नमः श्रीमल्लवादिने ।" इत्युक्तेखो दस्यते । प्रान्ते तु प्रतेर्लेखयितृणामीदश उल्लेखो विलोक्यते—

"इति श्रीमन्म् छ्वादिक्षमाश्रव(म)णपादकृतन्यचक्रस्य तुम्बं समाप्तं । प्रन्थाग्रं १८००० । श्रुमं भवतु ।

श्रीश्रायरक्षितसूरेः प्रसृते विशाले गच्छे लसन्मुनिकुले विधिपक्षनाम्नि । सूरीश्वरा गुणनिधानसुनामधेया आसन् विशुद्धयशसो जगति प्रसिद्धाः ॥ १ ॥ तत्पद्दपद्मतर्राणः सरणिर्भवान्धौ श्रीधर्ममूर्तिरिति सूरिवरो विभाति । सौमाग्यभाग्यमुखसद्धुणरत्नरत्नगोत्रः पवित्रचरितो महितो विनेयैः ॥ २ ॥

तेन खश्रेयसे ज्ञानभाण्डागारे हि लेखिते । नन्दतान्न्यसन्नोरुतुम्बपुस्तकमुत्त[म]म् ॥ ३ ॥

पुद्धो मुद्धोपमो लक्ष्म्या मित्रगोविन्द्नन्दनः । श्रीगुरोराज्ञया सुज्ञः शास्त्रमे[वर्ः]मलीलिखत् ॥ ४ ॥" विधिपक्षगच्छीयपद्दावल्यादिदर्शनेन धर्ममूर्तिस्र्यो विक्रमीयसँतदशशताब्द्धामासन्तिति विक्रमसंवत् १६५० वर्षप्रायसमये ततः प्रागेत्र वा तैरियं प्रतिर्लेखिता प्रतीयते । विस्तरेण धर्ममूर्तिस्रीणां समैय-जीवन-चिरतादिजिज्ञासुभिर्विधिपक्षगच्छीयपद्दावल्येत्र विलोकनीया ।

य०-समर्थश्चतधरतार्किकशिरोमणिषवित्रनामधेयपूज्यपादसुप्रसिद्धन्यायविशारदन्यायाचार्ययश्चीविजयो-पाध्यायैरनेकमुनिवृन्देन सह पत्तने लिखिता ३०९ पत्राक्षिका प्रतिः । सम्प्रतीयं प्रतिः अहम्मदाबादस्थे 'देवशानो पाडो ' इत्यत्र विद्यमाने पं० महेन्द्रविमलजीसत्के ज्ञानभाण्डागारे विद्यते । अस्या आद्यान्त्यपत्रयोः पार्श्वभागे [In the margin] 'न्यचक्रवालटीका' इत्युष्ठेखो विलोक्यते, प्रारम्भे इत्यमुक्केखो दश्यते—

" मद्वारकश्री**हीरविजय**सूरीश्वरशिष्यमहोपाध्यायश्री**क्**ल्याणविजयगणिशिष्यपण्डितश्रीलाभविजयगणि-शिष्यपण्डितश्रीजीतविजयगणिसतीर्थ्यपण्डितश्रीनयविजयगणिगुरुभ्यो नमः ।

> प्रणिधाय परं रूपं राज्ये श्रीविजयदेवसूरीणाम्। नयचक्रस्यादर्शे प्रायो विरलस्य वितनोमि॥१॥ एँ नमः॥"

अन्ते तु ईदश उह्नेखो दश्यते—

" इति श्रीमञ्जवादिक्षमाश्रमणपादकृत**न**यचकस्य तुम्बं समाप्तम् ॥ छ ॥ प्रन्थाग्रं १८००० ॥

१ वैकमे १५८५ वर्षे धर्ममूर्तिस्रीणां जन्म, १५९९ वर्षे दीक्षा, १६०२ वर्षे स्मिपदम् , १६७० वर्षे स्वर्ग-गमनम् ॥ २ एभिराचार्यैर्बह्वयः प्रतिष्ठाः कारिता बहुवश्च ग्रन्था लेखिताः ॥

यादरां पुस्तके दष्टं तादरां लिखितं मया । यदि शुद्धमशुद्धं वा मम दोषो न दीयते ॥ १ ॥ संवत् १७१० वर्षे पोसवदि १३ दिने श्रीपत्तननगरे॥ पं० श्रीयशविजयेन पुस्तकं लिखितं । शुभं भवतु ॥ उदकानलचौरेभ्यो मूषकेभ्यो विशेषतः । कष्टेन लिखितं शास्त्रं यत्नेन प्रतिपालयेत् ॥ १ भग्नपृष्ठकटिग्रीवा दृष्टिस्तत्र अधोमुखी । कष्टेन लिखितं शास्त्रं यत्नेन प्रतिपालयेत् ॥ २ ॥

पूर्व पं वशविजयगणिना श्रीपत्तने वाचितम् ॥ छ ॥

आदर्शीऽयं रचितो राज्ये श्रीविजयदेवस्रीणाम् । सम्भूय यैरमीषामिभधानानि प्रकटयामि ॥ १ ॥

विबुधाः श्रीनयविजया गुरवो जयसोमपण्डिता गुणिनः ।

विबुधाश्व **लाभविजया** गणयोऽपि च कीर्तिरत्नाख्याः ॥ २ ॥

तत्त्वविजयमुनयोऽपि प्रयासमत्र स्म कुर्वते लिखने ।

सह रविविजयेर्विबुधैरलिखच यशोविजयविबुधः॥ ३॥

प्रन्थप्रयासमेनं दृष्ट्वा तुष्यन्ति सज्जना बाहम् । गुणमत्सरव्यवहिता दुर्जनदक् बीक्षते नैनम् ॥ ४ ॥ तेभ्यो नमस्तदीयान् स्तुवे गुणांस्तेषु मे दृढा भक्तिः । अनवरतं चेष्टन्ते जिनवचनोद्धासनार्थं ये ॥ ५ ॥

#### श्रेयोस्तु ॥

सुमहानप्ययमुचैः पक्षेणैकेन पूरितो प्रन्थः । कर्णामृतं पटुधियां जयति चरित्रं पवित्रमिदम् ॥ ६ ॥ श्रीः ॥"

पा०-पत्तनस्थजैनसङ्घसत्वज्ञानभाण्डागारीया प्रतिः । पत्रसङ्ख्या ४६९ । अन्त्यानि त्रिचतुराणि पत्राणि न विद्यन्तेऽतः प्रत्यन्ते किं लिखितमिति न ज्ञायते । प्रतेः प्रारम्भे तु य० प्रतिवदेव पाठ इति य० प्रतिमवलम्ब्यैवेयं प्रतिर्लिखितेति स्पष्टमेव ।

डें०-अहमदाबादनगरे 'डेलानो उपाश्रय' इलत्रस्थे जैनज्ञानकोशे विद्यमाना ४४८ पत्राप्तिका प्रतिः । इयमपि प्रतिः य० प्रतिमवलम्ब्य लिखिता । अस्या अन्ते ईदृश उल्लेखः-"ग्रंथाग्रं १८००० । संत्रत् १७२९ वर्षे कार्तिकविद ७ शुक्के लघीतं पुस्तकं श्रीरस्तु ॥"

र्ली**ं-लींबडी**नगरस्य जैनज्ञानभाण्डागारे विद्यमाना प्रतिः । इयं प्रतिः **डे**० प्रतितो लिखिता प्रतीयते । चतुर्थारपर्यन्तानि २४७ पत्राण्येवास्या अस्माभिर्लन्धानि । अतोऽन्ते कीदृश उल्लेख इति न ज्ञायते ।

वि०-पञ्चनददेशे जीराप्रामे विजयानन्दसूरीणां ज्ञानमन्दिरे विद्यमाना ३८७ पत्रात्मिका प्रतिः । इयमपि प्रतिः परम्परया य० प्रतिमवलम्ब्यैव लिखिता । अस्याः प्रारम्भे ईष्टश उल्लेखः—

"ॐ नमः श्रीजिनाय । प्रणिधाय परं रूपं राज्ये श्रीविजयदेवसूरीणाम् । नयचक्रस्यादशे प्रायो विरलस्य वितनोमि ॥ ऐँ नमः॥"

प्रत्यन्ते पुनिरित्यमुछेखः—"प्रन्थमानसंख्या १८०००। संवत् १७५३ वर्षे शाके १६१८ प्रवर्तमाने पौषमासे कृष्णपक्षे ३ तिथौ जीववासरे श्रीशर्षेजग्रामे लिखितमिदं पुस्तकम्।"

रं०-विजापुरनगरे रंगविमलजीगणिजैनप्रन्थमाण्डागारे विद्यमाना ५५२ पत्रास्मिका प्रतिः। इयमपि प्रतिः परम्परया य० प्रतित एवावतारिता। अस्याः प्रारम्भे "भद्वारकश्रीहीरविजयसूरीश्वरशिष्य....." इत्यादिरुक्केखो य० प्रतिवदेव। अन्तेऽपि "प्रन्थाप्रं १८००० श्रीरस्तु। पूर्वं पं० यश्चविजयगणिना श्रीपत्तने

३४

वाचितम्" इत्यत आरम्य "जयित चरित्रं पवित्रमिदम्" इत्यन्त उक्केखो य० प्रतिवदेव। तदनन्तर-मियांस्त्विधको निर्देशः—"संवत् १७२४ वर्षे फाल्गुनकृष्णे १ प्रतिपदा भौमे लिखितमिदं पुस्तकं शुभं भवः। श्रीरस्तु।"

ही०-बाराणसीस्थे सुपार्श्वनाथजैनमन्दिरे विद्यमाने श्रीहीराचन्द्रजीयतिसत्कज्ञानकोशे विद्यमाना ५३४ पत्रात्मिका प्रतिः। इयं प्रतिः परम्परया य० प्रतितः साक्षात् तु रं० प्रतितोऽत्रतारिता प्रतीयते पाठ-साम्यात्। अस्याः प्रारम्भे "प्रणिधाय परं रूपम्....." इत्यादिरुष्ठेखो य० प्रतिवदेव। अन्तेऽपि "पूर्वं पं० यशविजयगणिना वाचितम्" इत्यादिः "जयति चरित्रं पवित्रमिदम्" इत्यन्त उष्ठेखो य० प्रतिवदेव।

इदं तु ध्येयम्-य॰ प्रतौ, य॰ प्रतिमवलम्ब्य लिखितासु सर्वासु पा॰ डे॰ आदिप्रतिषु च पार्श्वभागे 'नयचक्रवालटीका' इत्युद्धेखो दश्यते ।

इदमपि ध्येयम्—वि० रं० ही० प्रतिषु षष्ठेऽरे [पृ० ४२५ पं० २४-पृ० ४२७ पं० १८] एकपत्रपरिमितस्य पाठस्य पतितत्वदर्शनाद् वि० रं० ही० प्रतयो न साक्षाद् य० प्रतितोऽवतारिताः, अपि तु य० प्रतितोऽवतारितात् कुतश्चिदन्यस्मादेवादर्शाक्षिखिता इति स्पष्टमेव प्रतीयते ।

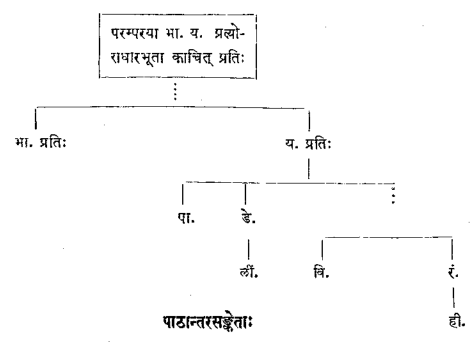
#### प्रतीनां समानत्वासमानत्वे

पा० डे० लीं० वि० रं० ही० प्रतीनां य० प्रतितोऽश्वतारितत्वादिसम् सम्पादने वस्तुतो भा० प्रतिः य० प्रतिश्वेति द्वे एव प्रती आधारभूते । किन्तु सम्पादनकाले सप्तमारमुद्रणपर्यन्तं य० प्रतेरनुपलन्धत्वात् तत्स्थाने पा० डे० लीं० वि० रं० ही० प्रतयोऽस्माभिरुपयुक्ताः । सप्तारमुद्रणानन्तरं विक्रमसंवत् २०१२ वर्षे 'अहमदाबाद 'नगरे 'देवशानो पाडो ' इत्यत्र पं० महेन्द्रविमलजीसत्कज्ञानकोशतोऽकित्पितेत्र य० प्रतिप्राप्तिः सञ्चाता । मुनिराजश्रीषुण्यविजयजीमहाभागैः शीव्रमेव य० प्रतिरस्मत्मविध 'पालिताणा 'नगरे प्रेषिता । य० प्रतिविषयको विस्तृतो वृत्तान्तो जिज्ञासुभिर्गुर्जरभाषानिबद्धास्मदीयप्रस्तावनातोऽवसेयः । पा० डे० लीं० वि० रं० ही० प्रतिषु ये केचन परस्परतः पाठभेदा विलोक्यन्ते ते य० प्रत्यक्षराणां सम्यगनवगमादिकारणवशालेखकहस्तादेव प्रसूताः । केचिच य०प्रतिस्थसङ्कतानवगमाल्लेखकैर्भ्यान् पाठव्यत्ययोऽपि कृतः । अष्टमेऽरे ६६६–६७६ पत्रेष्वीदशो भूयान् व्यत्ययः सञ्चातः । एवं च पा० डे० लीं० रं० ही० प्रतीनां य०प्रतिमूलकत्वाद् य०प्रतौ भा०प्रतौ च यत् परस्परतो वैशिष्टयं तदेवात्रोपदर्श्वते—

१ दश्यता पृ० ३६३ पं० २४ टि० ६, टिप्टु० ९३ पं० २१-२४॥ २ अष्टमेऽरे "शुब्द लिङ्ग गतपक्षापक्षण" [प्र० ६६६ पं० १०] इत्यत्र य० प्रतौ २३० पत्राङ्कः समाप्यते तदनन्तरं २३४ तमे पत्रे प्रमादात् २३१ इत्यङ्को लिखितः, एवं २३१ तमे पत्रे २३२ इत्यङ्कः, २३३ तमे २३३ इत्यङ्कः, २३३ तमे च २३४ इत्यङ्को लिखितः। य० प्रतौ प्रमादादेवं लिखितेष्वप्यञ्ज्ञाङ्केष्ठु तत्रेत्र वामकोणे शुद्धाङ्का अप्युपन्यत्ताः। पा० प्रतिलेखकस्थेदं सम्यग् विज्ञातमासीत्, अतस्तेन शुद्धाङ्कानुसारेणेव पा० प्रतिलिखिता। किन्तु य० प्रतिमवलम्बय केश्विदन्यलेखकैर्याः प्रतयो लिखितास्तरत्वेतदपिज्ञानादशुद्धाङ्कानुसारेणेव स्वप्रतयो लिखिता इति २३० पत्रानन्तरम् २३४ तमं पत्रं तैर्लिखतमित तास महान् पाठव्यत्ययः सज्ञातः। अतो "मिष्यते [प्र० ६७४ पं० १४] इत्यत्त आरम्य अत्रशब्दाच्यत्याग्निविश्वष्टस्य धू० [प्र० ६७६ पं० २२] इत्यन्तः पाठोऽसम्बद्ध एव शब्द लिङ्ग गतपक्षापक्ष [प्र० ६६६ पं० १०] इत्यन्तरमापितिः, यच तस्य स्वस्थानं ततः परिश्रष्टः। एवं पाठव्यत्यत्वपृत्तप्रत्यनुसारेण यदि सम्पादनं कियते तदा बहूनि पत्राणि पाठव्यत्यासेन श्रष्टानि स्यः। भगवतो सुरुदेवस्य कृपयास्माकं सौभाग्याद् भाव्यव्याक्षतिनामस्यत्सविधे सङ्गावान्नायं पाठदोषोऽस्माकं सम्पादने आयात इति स्रवीभिरवधेयम्॥

भा० प्रतिः य० प्रतितः पूर्वे लिखिता, य० प्रताविवयमानाः परःशताः शुद्धपाठा अनेकाश्च पैङ्कयो भा० प्रतौ सुरक्षिता विवन्ते, पञ्चमेऽरे पृ. २९७ पं. १५ पृ. ४०० पं. १८ इस्प्र य० प्रतौ स्यान् पाठिविपर्यासो देश्वते । भा० प्रतौ तु यथावत् पाठः । द्वौदशेऽरे एकत्र सार्धपत्रप्रमितः पाठो य. प्रतौ न विवते, भा. प्रतौ तु उपलभ्यते । नयचऋकृत्तेभा०प्रतौ ये पाठा आगमप्रन्थेभ्य उद्धृतास्त्र 'त'र्कार-बाइल्यं तथा 'घ'कारप्रयोग इस्पादीनि जैनागमानां प्राकृतभाषायाः प्राचीनानि लक्षणानि सुरक्षितानि, य० प्रतौ तु तत्र यथाक्षमं कचिद् 'य'कारः 'ह 'कारश्चेस्यादि किश्चित् परिवर्तनमपि दृश्यते । एतदादयो य.प्रतितो विशेषा भा.प्रतौ विलोक्यन्ते । एवं य.प्रताविप भा.प्रतितो भूयांसो विशेषा विलोक्यन्ते । तथाहि—य० प्रतेराधारभूत आदर्शः कश्चिदन्य एवातो भा० प्रतौ यत्र परःसहस्ना अग्रुद्धपाठा दृश्यन्तेऽनेकाश्च पृङ्क्षयः पतितास्त्रत्र य. प्रतौ यथावत् पाठा उपलभ्यन्ते । यशोतिजयोपाध्यायैरादौ स्वयं वाचयित्वा सूक्ष्मेक्षिनक्या सावधानतया च निर्मितत्वाद् य० प्रतिः भा० प्रस्रपेक्षया बहुषु स्थानेषु ग्रुद्धतरा । विविधजैनज्ञान-भाण्डागारेषुपलभ्यमानानां भा० प्रतिव्यतिरिक्तानां सर्वासामपि नयचऋकृत्तिप्रतीनां य० प्रतिमूलकत्वादियं ग्रुद्धपाठपरम्परा यशोविजयोपाध्यायैरेव बाहुस्थेन सुरक्षिता। एवमपि अनेका अग्रुद्धयो य० भा०प्रत्योः समाना एवातः परम्परया द्वे अपीमे कर्त्याश्चिदेकस्या एव प्रतेरवतीर्णे इति निश्चितमेव प्रतीयते । अत एवं प्रतीयते—

१ हस्यतां पृ० ८ पं० ११ टि० ५, पृ० २० पं० ९ टि० ३, पृ० ४९ टि० ६, पृ० २०६ टि० ६, पृ० १४४ टि० ५, पृ० १५५ टि० २, पृ० १९८ टि० २, पृ० २४९ टि० १, पृ० २५५ टि० ६, पृ० २०६ टि० १, पृ० २८४ टि० ३, पृ० २८७ टि० ४, पृ० २०० टि० १, पृ० २०० टि० १, पृ० २०५ टि० ७, पृ० ३०९ टि० ७, पृ० ३०९ टि० ७, पृ० ३०६ टि० ४, पृ० ३०६ टि० ४, पृ० ३०६ टि० ६, पृ० ३०६ टि० ४, पृ० ३०६ टि० ५, पृ० ४६० टि० ६, पृ० ४६० टि० १, पृ० ४६० टि० ६, पृ० ४६० टि० १, पृ० १८० ६, पृ० ४७८ टि० ६, पृ० ४०८ टि० १, पृ० १८० ६, पृ० ४०८ टि० ६, पृ० ४०० टि० १, पृ० ४०० टि० १, पृ० १८० ६, पृ० १८० ६, पृ० १८० ६, पृ० १८० ६, पृ० ४०० टि० १, प० ४०० टि० १,



मा० पा० डे० आदिसङ्कतैः मा० पा० डे० आदिप्रतिस्थाः पाठमेदाष्टिष्पणेषु दर्शिताः । सप्तमार-मुद्रणपर्यन्तं य० प्रतेरनुपलम्भेऽपि पा० डे० ली० वि० रं० ही० प्रतीनां य० प्रत्यवलिक्तवाद् यत्र पा० आदिषु सर्वासु समानः पाठस्तत्र तत्स्यः पाठभेदो य० सङ्केतेनैव टिप्पणेषु दर्शितः । यत्र तु मा० प्रमृतिषु सर्वास्वपि प्रतिषु अशुद्धः पाठस्तत्र स पाठः प्र०सङ्केतेन टिप्पणेषु दर्शितः, अस्मदिममतस्तु शुद्धः पाठो ग्रन्थे निवेशितः।

#### नयचक्रवृत्तेः संशोधनायावलम्बिता पद्धतिरुपायाश्र

न्यचलकृतेः संशोधनं प्रभूतप्रन्थसाहाथ्येनास्माभिर्विहितिमत्यसकृदावेदितं प्राग् । इदमन्यदप्यत्रानु-सन्धेयम् । केवलं व्याकरणादिनियमानुसारेण यथाकथित्रच्छुद्धपाठकल्पनेन विषयसङ्गतिकरणेन च संशोधन-कार्यं न सम्यग् निर्वहित, ग्रुद्धपाठोऽपि प्रन्थकृदिभिप्रेत एव कल्पनीयो भवति । तत्र चोपायान्तरमपि विद्यते । तथाहि—केषाश्चिदक्षराणामाकृतयः कालक्षमेण परिवृत्तिमापन्नाः, एतिष्ठिपिपरिवर्तनं तु सम्यग्जानाना बह्वो लेखका वाचकाश्चाकृतिसाजालादन्यथाक्षराणि कल्पयन्ति, अन्यथा च लिखन्ति । पृष्ठमात्रानिवेशनमपि सम्यगिवित्रञ्चन्तोऽयथास्थानं च पृष्ठमात्रा निवेशयन्ते। लेखका बहुशो मिथ्यापाठान् सृजन्ति । अत्र यदि सृद्धमिक्षक्या लिपिपरिवर्तनमवेदय संशोधनं विधीयते तदानायासेनैव प्रन्थकृदिभप्रेताः ग्रुद्धपाठा अवाप्यन्ते । अतोऽयमुपाय एतद्धन्थसंशोधने प्राधान्येनावलम्बितोऽस्माभिः । तत्साहाय्येन प्रन्थकृत्सम्मताः परःशताः ग्रुद्धपाठा अस्माभिर्यथावदेव लब्धाः । तथाहि—'पृ० १६ पं० १४, पृ० ४७ पं० ७' इस्रत्र 'करकट' शब्दो हस्तिलिखतप्रतिषु दश्यते, वस्तुतस्तु प्राचीनलिप्यां 'क्ख' इस्थक्षरं 'रक्ष' इति लिख्यते स्म, अतस्तत्र 'कक्खट' इस्ते ग्रुद्धपाठः । बौद्धमतस्यात्र प्रस्तुतत्वात् 'कक्खटलक्षणा पृथिवी' इति च बौद्धाना-मभिमतत्वात् 'कक्खट' इति पाठो बौद्धमतेनापि सर्वथा संवदिति, दश्यतां पृ० १६ टि०८ । अतोऽत्र

'कक्खर' इति पाठ एव प्रन्थकृतोऽभिमतः शुद्धश्चेति स एवात्रादरणीयः । एवमाकृतिसारूप्यादिकारणैर्बहूना-मक्षराणां हस्तलिखितनयचऋवृत्तौ परिवर्तनं सञ्जातम् । ईदशानि अन्योन्यं परिवर्तितानि कानिचिदक्षराण्य-त्रोदाहियन्ते—

| s = अ                                  | ण्य = श्व                  | त्व = ड्रु      | सु = उ                    | म = न                                 |
|----------------------------------------|----------------------------|-----------------|---------------------------|---------------------------------------|
| <b>S</b> = इ                           | त = न                      | स्स = <b>ञ्</b> | नु = तु                   | $\mathfrak{F}=\mathfrak{H}$           |
| $\mathbf{v} = \mathbf{v} = \mathbf{v}$ | $\mathbf{c} = \mathbf{e}$  | द = ह           | ∸ न = न्न                 | $\hat{\mathbf{x}} = \hat{\mathbf{t}}$ |
| क = वा                                 | तत्र = तन्न                | दि = भि         | $\mathbf{q} = \mathbf{q}$ | <b>छ</b> = त                          |
| <b>羽</b> = ू                           | तृ = त्रि                  | दि = पि         | पृत = वृत्त               | श = त्रा                              |
| रक = क्ख                               | त्त = तृ                   | द्य = ड्य       | प्य $=$ $\mathbf{v}$ य    | H = H                                 |
| ग = म                                  | त्त = क्र                  | ध $=$ ब         | ब = व                     | स्त $=$ सू                            |
| च = ब                                  | $\pi = \bar{\epsilon} \pi$ | धा = क          | $\mathbf{u} = \mathbf{u}$ | • च=श्च                               |
| গ্ন = স্থ                              | त्थ = च्छ                  | न = ण           | भू = चु                   | $\mathfrak{ll} = \mathfrak{ll}$       |
| ट = ङ                                  | त्व = च                    | ननु = नतु       | H = H                     | $\Pi = 4$                             |

एतिहिपिपरिवर्तनं मुहुर्मुहुः स्क्ष्मैक्षिकया विचिन्त्य विविच्य च यथास्थानं यथासम्भवं ग्रुद्धः पाठ आहतोऽस्माभिः । भोटप्रन्थानामपि ग्रुद्धपाठिनिर्णयेऽस्माभिर्व्यधायि बहुषु स्थानेषुपयोगः । तथाहि—पृ० ९३ पं० २३ इस्पत्र मा० प्रतौ 'तदंशदृष्टौ 'इति पाठो दृश्यते, य० प्रतिषु तु 'तदृष्टौ 'इति पाठः । भोट- भाषान्तरसंवादादर्थसङ्गतेश्च 'तदंशदृष्टौ 'इति पाठ एव ग्रुद्धत्वात् तत्रास्माभिरादृतः, दृश्यतां भोटपरिशिष्टे टिपृ० १३६ । एवं पृ० ३१४ पं० ४ पृ०३२१ पं० १६ इस्पत्र च मुद्धितोऽशुद्धः पाठो नयचत्रमुद्रणा- नन्तरं समासादितभोटप्रन्थसाहाय्येन टिपृ० १३८ पं०६ टिपृ० १४० पं०८ इस्पत्र चास्मभिः ग्रुद्धौकृतः ।

यत्र कश्चित् पाठः खण्डित इलस्माकं मतं तत्र खण्डितपाठपूरणाय [ ] एतादृशकोष्ठ-कान्तरस्मत्सम्भावितः पाठो निवेशितः । यत्र च सर्वाष्ठु प्रतिष्वशुद्धः पाठस्तत्स्थाने शुद्धपाठं च सम्यक् कल्पयितुं वयमसमर्थास्तत्राशुद्धपाठस्यामे (१) एतादृशं चिह्नं स्थापितमस्माभिः, यथा पृ० २५७ पं० १४ इत्यत्र । यत्र त्वशुद्धपाठस्थाने कश्चिन्छुद्धः पाठोऽस्माभिः सम्भावितो न तु निश्चितस्तत्राशुद्धपाठस्यामे (१) एतादृशकोष्ठकान्तरस्मत्सम्भावितः पाठोऽस्माभिनिवेशितः, यथा पृ० १६ टि० १० इत्यादौ । यत्र चान्यथापि पाठः कल्पयितुं शक्यते तत्र वैकल्पिकी पाठसम्भावनापि टिप्पणेषु तत्र तत्रास्माभिः प्रदर्शिता, यथा पृ० १४ टि० ९, पृ० १८ टि० १३, पृ० ७२ टि० ८ इत्यादौ ।

# नयचऋयुत्तौ ग्रन्थान्तराणां प्राचीना विशिष्टपाठाः

मळ्वादि-सिंहस्रिक्षमाश्रमणानामितप्राचीनत्वात् तेषां समक्षं वेदोपनिषत्-सांस्व्यादिदर्शनशास्त-पाणिनीयशब्दानुशासनसूत्र-धातु-पातञ्जळमहाभाष्य-जैनागमादिश्रन्थानां प्राचीना पाठपरम्परासीदिति निर्वि-वादमेव। काळक्रमेण प्रन्थेषु अन्यान्यळेखकहस्तैः पाठमेदा जायन्ते वर्धन्ते चेति विदितमेव विदुषाम्। अतो नयचऋवृत्ताबुद्धृतेषु वेदादिपाठेषु सम्प्रत्युपळम्यमानपाठेभ्यो न्यूनाधिकभेददर्शनेऽपि अत्रोद्धृताः प्राचीन- ३८ नयचऋस्य

परम्परानुसारिणः पाठाः प्रायस्तदवस्था एवास्माभिः परिरक्षिताः । यथा च सम्प्रति पाठभेदो दृश्यते तथा टिप्पणेषु तैत्र तत्र दर्शितमस्माभिः । अतो टिप्पणान्यप्यत्रावश्यं विलोकनीयानि ।

#### पृष्ठाङ्काः

असिन् प्रत्थेऽस्य मुदितग्रन्थस्य पृष्ठाङ्कः सर्वत्र पृष्ठस्य शीर्षके उपन्यस्तः । यस्तु पार्श्वमागे [In the margin] पृष्ठाङ्कः स भा० प्रतेविदितन्यः । भा० प्रतेवि ५७२ पत्राणि, प्रतिपत्रं च पृष्ठद्वयम्, अतो भा० प्रतेविस्मिन् पत्रे यस्मिश्च पृष्ठे यो यो विभाग आयाति तस्य प्रारम्भे २-१, २-२, ३-१, ३-२, ४-१, ४-१, ४-१ इत्यादिक्रमेण सर्वे पृष्ठाङ्का अत्रास्माभिः पार्श्वमागे उपन्यस्ताः । २-१ = भा० प्रतेवितीयपत्रस्य प्रथमं पृष्ठम्, २-२ = द्वितीयपत्रस्य द्वितीयं पृष्ठम्, ३-१ = तृतीयपत्रस्य प्रथमं पृष्ठम्, ३-२ = तृतीयपत्रस्य द्वितीयं पृष्ठमित्वादिर्थः ५७२-१ पर्यन्तं सर्वत्र स्वयमेत्रोद्धः । अस्मिन् प्रन्थेऽभोनिर्दिष्ठेषु टिप्पणेषु पृथम् योजितेषु च टिप्पणेषु यत्र यत्रामुद्धितवक्ष्यमाणपाठावलोकनार्थमस्माभिः सूचितं तत्र तत्रास्याङ्कस्य विशेषेणोपयोगः । नयचकत्रकृतेः संशोधने हि पूर्वापरसन्दर्भानां भ्यानुपयोगोऽस्माभिर्विहितः । बहुषु च स्थलेषु पूर्वाभिहितपाठानामर्थो वक्ष्यमाणसन्दर्भसाहाय्येनैव स्पष्टतयावगम्यते पाठशुद्धिर्णसंकलनं च यथावत् कर्तुं पार्यते । एवं चेदशेषु स्थलेषु यत्रामुद्धितवक्ष्यमाणपाठावलोकनार्थमस्माभिः सूचितं तत्रास्य भा० प्रतिपृष्ठाङ्कस्योपयोगोऽस्माभिर्विहितः । यथा पृ० ९ टि० १० ईत्यादौ । अस्मिन् विभागे नयचक्रमुद्रणानन्तरं पश्चाद्वागे पृथम् योजितानां टिप्पणानां पृष्ठाङ्कोऽपि पृथगेवात्र निर्दिष्टः, एवं च यत्र यत्र टिपृण इस्माभिर्लिख्यते तत्र तत्र तत्र नयचक्रमुद्रणाव्हर्षे पृथग् योजितानां टिप्पणानां पृष्ठाङ्कोऽप्रगन्तन्यः।

# टिप्पणानां द्वैविध्यम्

अत्र द्विधानि टिप्पणानि योजितान्यस्माभिः—न्यचक्रप्रन्थेऽधस्ताद् मुद्दितानि पादिटप्पणरूपाणि, अपराणि पुनर्नयचक्रमुद्रणानन्तरं योजितानि । अधोमुद्रितेषु पादिटप्पणेषु प्राधान्येन पाठान्तराणि दर्शितानि संशोधनोपयोगिनः सन्दर्भाश्च प्रन्थान्तरेभ्य उद्धृताः, कचित् कचिच प्रन्थस्य स्पष्टीकरणं तुलनादिकमपि च विहितम् । न्यचक्रमुद्रणानन्तरं योजितेषु तु टिप्पणेषु विस्तरेण विवेचनं तुलनादिकं चानुष्ठितम्, तेषु तेषु प्रसङ्गेषु प्रन्थान्तरेभ्य उद्धृत्य बह्वो दुर्लभाः पाठा अप्यत्रोपन्यस्ताः, ऐतिह्यादिकमपि चार्चितम्, प्रन्थमुद्रण-समयेऽस्माभिरज्ञाता या अशुद्धयोऽनन्तरमस्मद्धुद्धौ स्फुरितास्तत्तस्थाने शुद्धपाठा अपि तत्रास्माभिर्निर्दिष्टाः । एत्रं च एतैर्नयचक्रमुद्रणानन्तरं योजितेष्टिपणैः सहैवायं सन्नृत्तिको न्यचक्रप्रन्थो विद्वद्भिः पठनीयः । किञ्च, एतेषां टिप्पणानामेवाङ्गभूतं 'मोटपरिशिष्टम्, वैशेषिकस्पृत्रसम्बन्धिपरिशिष्टम्, य०प्रतिपाठपरिशिष्टम्' इति परिशिष्टत्रयमपि योजितमत्र । तेषां वैशिष्ट्यमुपयोगित्वं च तदवलोकनादेत्र सम्यग् ज्ञातुं शक्यते । किञ्चित्तत्र दर्शयामः—

१ इहबतां टिपृ० १० पं० ३७, टिपृ० २४ पं० २२, टिपृ० ५० पं० १, टिपृ० ५१ पं० १३ इलादि । विशेषार्थि भिस्तु शुद्धिपत्रकं विलोकनीयम् ॥ २ तत्रास्मिन् विभागे पृ० ६४, ८६, ८८, ८९, ९९, ९६, ९६, ९७, ९९, १००, १०६, १०६, ३०६ इलादिखलेषु दिल्नागस्य वचांसि नायचकमूले चुत्तौ नोद्धतानि यथायोगं च परीक्षितानि ॥ ३ इहबतां पृ० १५ पं० ८, टिपृ०१६ पं० ६-१७, पृ० ५६ पं० १६ टि० १२, पृ० १२० पं० १७ टि० १०, पृ० १२२ पं० ५८ १०, पृ० १२० पं० १४ पं० १-५, पृ० १४४ पं० १६ टि० ७, पृ० १४५ पं० १९ टि० ६, पृ० १७५ पं० १९ टि० ६, पृ० १८३ पं० १५ टि० ४, पृ० १८३ पं० १८० ४, पृ० १८३ पं० १३ टि० २, पृ० १९७ पं० ७ १८० ४, पृ० ३१४ पं० १ टि० २, पृ० १३२ पं० १, पृ० ३३१ टि० ३ इलादि ॥

## १. भोटपरिशिष्टम् (टिपृ० ९५-१४०)

बौद्ध-यायस्य पितृत्वेन प्रसिद्धेन दिङ्कागाचार्येण रचितानां प्रमाणसमुच्चयादीनां बहूनां प्रत्थानां खण्डन-मण्डनादिकं प्रभूतेषु प्राचीनप्रत्थेष्ववाप्यते । नैयचके महता विस्तरेण दिङ्गागमतं चिंचतम् । सम्प्रति नैयाय-प्रवेशं योगैनवतारं प्रवापारमितापिण्डार्थसंप्रहं च विहाय दिङ्गागरचिताः केऽपि प्रन्थाः संस्कृतभाषायां नोपलम्यन्ते । केषाश्चित् प्रमाणसमुच्चयादीनां प्रन्थानां परःशतेभ्यो वर्षेभ्यः पूर्वं विहिता भोटभाषानुवादास्त्-पलभ्यन्ते । नयचक्रान्तर्गताया दिङ्गागमतपरिक्षायाः सम्यगाशयपरिज्ञानार्थं दिङ्गागमतपरिज्ञानस्याख्यन्तमाव-श्यकत्वाद् भगवतो गुरुदेवस्य कृपया भोटभाषामधीत्य प्रमाणसमुच्चयादिप्रन्थानां भोटभाषानुवादांश्च महता परिश्रमेण अमेरिका-युरोप-जापानादिदेशभ्योऽनेकेषां विदुषां सौजन्येन 'मायकोफिल्म-फोटो 'आदिरूपेणासाध्य मोटभाषानुवादतः संस्कृतभाषायां परिवर्श्य च प्रमाणसमुच्चयादिप्रन्थानामत्रोपयुक्ता बहवः सन्दर्भा अस्मिन प्रथमविभागान्तर्गते भोटपरिशिष्टेऽस्मामिरुपन्यक्ताः । अष्टमेऽप्यरे दिङ्गगस्य वचांसि निर्दिश्य महता विस्तरेण दिङ्गगमतपरीक्षा नयचके विलोक्यते, तत्रोपयुक्तः प्रमाणसमुच्चयाद्यश्चरत्व दितीयविभागे टिप्पणेषु र्तत्र तत्रोन्यत्वा प्रमाणसमुच्चयाद्यश्चरत्वा दितीयविभागे टिप्पणेषु र्तत्र तत्रोन्यते प्रमाणसमुच्चयाद्यश्चरत्व दितीयविभागे टिप्पणेषु र्तत्र तत्रोन

१ दर्यतां पृ० ३३ पं० ९० टि० ७, पृ० ४० पं० ९० टि० ५, पृ० ४५ टि० ९, पृ० ६६ टि० २, पृ० ६७ हि॰ ३, पु॰ २५२ हि॰ १ इलादि ॥ २ Gaekwad's Oriental Series, Oriental Institute, Baroda इयतोऽयं प्रन्थः प्रकाशितः ॥ ३ नवकारिकात्मकोऽयं प्रन्थो विश्वशेखरमञ्ज्ञचार्येण Indian Historical  ${f Quarterly}\,\, {f IV}/1928$  ( पृ॰ ७७५–७७८ ) इलात्र प्रकाशितः । दुर्गाचरण चेटरजी इस्रनेन तु स एव भोटभाषातुः वादेन सह Journal and Proceedings, Asiatic Society of Bengal (New Series) Vol.  $\mathbf{X}\mathbf{X}\mathbf{III}/1927$  ( पु॰ २४८-२५९ ) इत्यत्र प्रकाशितः ॥  $\mathbf{8}$  अष्टपञ्चात्तत्कारिकात्मकोऽयं प्रन्थः  $\mathbf{Prof.}$  Giuseppe Tucci হস্তানৰ Journal of the Royal Asiatic Society, London, 1947 ( দু০ ४३–৩৬ ) হস্তান भोडभाषानुवादेन सह प्रकाशितः ॥ ५ दश्यतां टिप्ट० ९५ । विस्तरार्थिभिरस्मत्सम्गादितस्य वैशेषिकस्त्रस्य सप्तमे परिशिष्ठे पृ॰ १५३-१५५ इलान E. Frauwallner लिखिते Dignaga, sein Werk und seine Entwiklung ( WZKSO, BD. III, Wien, Austria, 1959, pp. 83-164 ) इति जर्मनभाषानिबद्धे निबन्धे च विलोक-नीयम् ॥ ६ अस्मिन् विभागेऽन्येष्विपि केषुचिट्टिपणेष्वेते प्रमाणसमुचयायंशा असाःभिरुपत्यस्ताः, दश्यतां ५० ५० टि० ३५, ष्टु॰ ६४ डि॰ ६, प्रु॰ ७९ डि॰ ७, प्रु॰ ८८ डि॰ १०, प्रु॰ ९६ डि॰ १, प्रु॰ ३०६ डि॰ १, टिप्रु॰ ७३ पं॰ १०-१३ टिपृ० ७४-७५, टिपृ० ७७ पं०२६-२८ टि० २; टिपृ० ८४ पं० १७-१९ टि० २, टिपृ० ८५ पं० १-६, ११-१२ टि० ४॥ ७ ह्र्यता पृ० ६०६ पं० ६ टि० २, पृ० ६०९ पं० १, ६, पृ० ६९९ पं० ५-६, पृ० ६९२ पं० ५-६, पृ० ६९३ पं∘ ६, २७, पृ० ६९५ पं० १२→१३, पृ० ६२० पं० १४, पृ० ६२१ पं० २८, पृ० ६२७, पृ० ६३८ पं० २, पृ० ६४७ वे० ४, १४, पृ० ६४८ वे० १८, पृ० ६४९ वे० ११, १४-१५, पृ० ६५० वे० १,३, पृ० ६५२-६५३, पृ० ६६१ पंठ १,९०,९२,९४, पृठ ६६३ पंठ ४-५, पृठ ६६९ पंठ २३, पृठ ६७० पंठ २२, पृठ ६७२ पंठ ३, पृठ ६७४ पंठ . ६, पृ० ६७५ पं० १-४, पृ० ६७८ पं० ५,१७, पृ० ६७९-६८०, पृ० ६८३,६८४,६८५,६८६, पृ० ६८७ पं**०** १३, पृ० ६८८ पं० १-३, पृ० ६९१ पं० ६,९, पृ० ६९३ पं० ३, १९, पृ० ६९४ पं० ३०, पृ० ६९९, पृ० ५०२ पं० ५, ७०३ पंठ १९ प्रठ ७०४ पंठ २३. प्रठ ७०५ पंठ ३,१४,१९ प्रठ ७०६ पंठ २१, प्रठ ७११ पंठ ११, प्रठ वं व २, पृष्ठ ७२० पं व ४, पृष्ठ ७२२ पंष्ठ ९, पृष्ठ ७२४ पंष्ठ २३, पृष्ठ ७२७ पंष्ठ १०, पृष्ठ ७२८ पंष्ठ २०,२२, पृष ७३० वं० २,११, पृ० ७३१ टि० १, पृ० ७३२ वं० २१, पृ० ७३३ वं० ४,१३,१९ टि० १, पृ० ७३४ वं० ५, पृ० ७३५ पं० २४ ॥ ८ हर्यतां पृ० ६०७-६०८, पृ० ६१४ टि० १, पृ० ६१७ टि० १, पृ० ६२९-६३३, पृ०६३८८ । ६४०, ९० ६५०-६५१, पृ० ६६३ टि० १, पृ० ६८३-६८४, पृ० ७२४-७२९ ॥

पदार्शितः । एतद् भोटपरिशिष्टं नयचकस्याध्येतॄन् यथोपकरोति तथा सामान्यतो नैयायाद्यनेकप्राचीनदर्शन-शास्त्राध्येतॄन् विशेषतश्च प्रमाणवार्तिक-तत्त्वसङ्गदादिबौद्धदर्शनशास्त्राध्येतॄनप्यत्यन्तमुपकरिष्यति । अनेकवर्षाणि भृशं परिश्रम्यास्माभिः सङ्काळेतिमिदं भोटपरिशिष्टभेव विस्तरार्थिभिविँळोकनीयम् ।

# वैशेषिकसूत्रसम्बन्धि परिशिष्टम् ( टिप्ट. १४१ )

चन्द्रानन्दिवरिचतिष्ट्वितसमिन्वितस्य कणादिप्रणीतिष्ठैशेषिकदर्शनस्यास्मिन् प्रन्थे पृथक् स्थाने िष्पणेषु साकल्येन मुद्रणे कारणं टिपृ० ८ पं० २२--३० इस्पत्र विस्तरेण दर्शितमेवास्माभिः । किञ्चित्तन्त्रापि प्राक्तथने प्रतिपादितम् । वैशेषिकस्त्राणामत्र पृथक् पृथक् टिप्पणेषु मुद्रितत्वात् कतमं सूत्रं क मुद्रितिमिति सारल्येनान्वेष्टुं वैशेषिकस्त्रसम्बन्धिपरिशिष्टमत्र सङ्कलितमस्माभिः ।

इदं तु ध्येयम्—वैशेषिकस्त्राणामविज्ञातकर्तृका एका ध्याख्या २०१३ विक्रमाद्दे विहारप्रदेशे दरभंगानगरस्थेन मिथिलाविद्यापीठेन प्रकाशिता। तन्मातृकायां पृथक् सृत्रपाठो नास्ति। तथापि तत्सम्पादकैः श्रीमदनन्तलालदेवशर्भविद्वन्महोदयेध्याख्यानुसारेण यः सृत्रपाठः सम्भावितः स चन्द्रानन्दाभिमतवैशिषकस्त्रन्पाठेन बहुलं संवदैति। वैशेषिकस्त्रत्राणामुपस्कारक्रच्छक्करमिश्रः सिष्टीयपञ्चदशतके आसीत्, मिथिलाविद्यापिठप्रकाशितव्याख्याकारस्तु त्रयोदशे सिष्टीयशतके तदनन्तरं वा लब्धोदय इति प्रतीयते। अयं चन्द्रानन्दस्तु उभाभ्यामप्येताभ्यां भृशं प्राचीन इत्यपि ध्येयम्।

किञ्च, P. प्रव्यनुसारेण चन्द्रानन्दरचिता वृत्तिरत्र मुद्रिता । ततः प्रम् Oriental Institute, Baroda इत्यतोऽपि शारदालिप्यां लिखिता चन्द्रानन्दरचितवृत्तेरेका प्रतिर्लब्धा । कदाचिदपरिचितामपि शारदालिपि भगवतो गुरुदेवस्य कृपयाधीत्य तत्र P. प्रत्यपेक्षया ये शुद्धपाठा विद्यन्ते तेऽस्माभिः पृथक् शुद्धिपत्रके दिशताः ।

१ न्यायवार्तिके न्यायवार्तिकतात्पर्यटीकायां मीमांवाश्लोकवार्तिके तह्याव्याह युक्तिवीपकाव्यायां सांव्यकारिकावृत्ती स्वास्त्रशाङ्करमाध्यादी च दिङ्नागस्य वचांस्युद्ध दिङ्नागमतं तत्र तत्र निराकृतम् । अतस्तादशेषु स्थानेष्वदं भोटपरिविष्टमध्मे चारेऽस्माभिष्ठिपपणेषु न्यस्ताः प्रमाणसमुच्चयांशा नयचके तद्दृतीं चोद्धृतानि दिङ्नागववांसि च न्यायवार्तिकाद्यध्येतृणां मशमुपकरिष्यन्ति । अस्माभिः सम्पादितस्य वैशेषिकस्त्रस्य (Gaekwad's Oriental Series No. 136, Baroda) सप्तमे परिश्चिष्टे [ पृ० १६९-२१९ ] प्रमाणसमुच्चयं तद्दृती विशालामलवलां च तद्दीकायां विद्यमाना वैशेषिक-दर्शनसम्बन्धिनी प्रयः सर्वापि चर्चा न्यायदर्शनसम्बन्धिनी च भूयसी वर्चा भोटभाषान्तरतः संस्कृते परिवर्लोपन्यस्ता, अतस्तिजिज्ञाद्धभिस्तद्वि विलोकनीयम् ॥ २ धर्मकीर्तिरचितं प्रमाणवार्तिकं हि प्रमाणसमुच्चयस्य व्याख्यानरूपम् । तत्र प्रमाणवार्तिकस्य प्रमाणपरिच्छेदः प्रमाणसमुच्यप्रथमपरिच्छेदस्य प्रथमां कारिकां तद्वृत्तिं चावलम्ब्येव प्रवृत्तः, प्रसक्षपरिच्छेदः प्रमाणसमुच्यप्रथमपरिच्छेदस्य प्रथमां कारिकां तद्वृत्तिं चावलम्ब्येव प्रवृत्तः। एतचं प्रायः सर्वमिष भोटभाषान्तरतः संस्कृतेऽन्यास्य प्रथमपरिच्छेदस्य प्रारम्भिक स्तिकःकारिका अभ्याश्च काश्चित् कारिकास्तद्वृत्तिं चावलम्ब्य प्रवृत्तः। एतचं प्रायः सर्वमिष भोटभाषान्तरतः संस्कृतेऽन्यास्य न्यचकप्रथम भोटभरिशिष्टेऽन्यत्र च तत्र तत्र टिप्पणेषुक्त्यसम् । अतोऽस्मिन् प्रन्ये मृदितानां भोटपरिशिष्ट-टिप्पणानं प्रमाणवार्तिकभाष्यस्प वार्तिकाख्वारः तत्त्वसंश्वस्य वौद्धवर्यः अपि तद्नुसारिण इति तत्रापीमानि मोटपरिशिष्ट-टिप्पणानि मृश्वपुपयोगीनि भविष्यन्ति तद्ध्वेतृणाम् ॥ ३ अस्यस्यस्य वौद्धिकस्तृतस्य द्वितीयं परिशिष्टार्थं (पृ० १०९-१०९२) विस्तरार्यिभिविलोकनीयम् ॥

#### य॰ प्रतिपाठपरिशिष्टम् ( टिपृ. १४२-१४६ )

वाचकत्रश्रीयशोविजयोपाध्यायैर्लिखिताया य०प्रतेः सप्तारमुद्रणं यावदनासादितःवाद् य० प्रस्यनुसारिण्यः पा० डे० छी० वि० रं० ही० प्रतयो य०प्रतेः स्थानेऽत्रास्माभिरुपयुक्ताः । य० प्रस्थक्षराणां सम्यगनवगमादिकारणवशास्त्रेखकहस्तेन सञ्चाताः केचन पाठभेदाः पा० डे० आदिसङ्केतेष्ट्रिप्पणेषु तत्र तत्र दर्शिताः। य०
प्रस्यवाप्त्रनन्तरं तु ते पाठभेदा अनितप्रयोजनाः, अतः पा० डे० आदिप्रतिषु यत्र परस्परतः पाठभेदस्तत्र
य० प्रतौ याद्दशः पाठस्तमुपदर्शयितुं य० प्रतिपाठपरिशिष्टमत्र संयोजितम् । एवं च सप्तारमुद्रणाद्ध्वमवाप्रापि वाचकत्रवरश्रीयशोविजयोपाध्यायौर्लिखता य० प्रतिरत्र साकल्येनोपयुक्तास्माभिरिति विदाङ्कर्वन्तु विद्वांसः ।
अतः परमष्टमाद्यराणां मुद्रणे भा० य० प्रती एवोपयोक्ष्येते, न तु पा० डे० छी० वि० रं० ही० प्रतय
इत्थिष ध्येयम् ।

#### उपसंहार:

काश्चनाशुद्धयोऽस्माभिष्टिप्पणेषु प्रमार्जिता एव । प्रुक्ताद्यवलोकनेऽनवधानादिजास्त्वशुद्धयः शुद्धिपत्रके एव विशेषतो दर्शिताः । अतष्टिप्पणानि शुद्धिपत्रकं चानुसन्धायैवायं ग्रन्थोऽध्येतन्यो विद्वद्भिः ।

एवं संशोधनाय सुबहु कृतेऽपि यन्ने न्यचक्रम्लाभावात्, हस्तलिखितन्यचक्रवृत्तिप्रतिष्वशुद्धि-बाहुश्यात्, मृलवादि-सिंहस्रिक्षमाश्रमणाभ्यां येषां मतानि चर्चितानि तेषां भ्यसां प्राचीनप्रन्थानां सम्प्रति विनष्टत्वेन संशोधनोपयोगितथाविधप्रन्थान्तरसामध्यभावात, अस्मन्मतिमान्द्यात्, भगवद्भिर्गुरुदेवैः महता परिश्रमेण स्पष्टमुचार्य सम्यगवधाय च सर्वेष्वपि शोधन[प्रुक्त]पत्रेषु चतुःकृत्वः पञ्चकृत्वो वा पठितेष्वपि शोधन[प्रक्त]पत्राणामवलोकाने ममैव सम्यगनवधानाद् मुद्रणावसरे सीसकाक्षरिवपर्यासच्च याः काश्चन स्खलना अत्र दृष्टिपथमवतरेयुस्ताः सर्वा अपि विविच्य सज्जना विद्वन्महोदया एतद्गन्थाध्ययनाध्यापनादिना अस्माकं परिश्रमं फलेग्रहिं कुर्युरिति बादमभ्यर्थयामहे ।

## धन्यवाद वितरणम्

महता परिश्रमेण सुचिरं संशोध्य सम्पाद्य चास्य नयचत्रमहाशास्त्रस्य एवं विभागोऽद्य विदुषां पुरः प्रकारयते । अद्यतनशैल्या साङ्गोपाङ्गं संशोधनं सम्पादनं च विधायेमं प्रन्थं प्रकाशियतुं प्राचीनप्रन्यसंशोधनेऽनेकप्राचीनग्रन्थसङ्गह्रव्यवस्थापने च सिद्धहस्तानां मुनिराजश्रीपुण्यविजयजी-महाराजानां चिरादुःकटा समीहासीत् । तेषां प्रेरणयैवैतत् कार्यं मयाङ्गीकृतम् । नयचऋवृत्तेईस्तलिखिताः सर्वा अपि प्रतयस्तैरेव भृशं परिश्रम्येतस्ततः सिञ्चत्य मत्समीपे प्रेषिताः । अत्र सम्पादने उपयुक्ताः पत्तन-विशेषावस्यकभाष्यस्त्रोपङ्गरीका-कोद्दार्यगणिरचितटीका-सम्मतिवृत्ति-वैशेषिकसूत्र-जेसलमेरादिनगरस्थानां चन्द्रान-दरचितवृत्ति-स्यायभाष्य-स्यायवार्तिक-स्यायवार्तिकतात्पर्यटीका-स्यायकन्दली-सांख्यकारिकावृत्ति-तुत्त्रसङ्ग्रहपञ्जिकादिग्रन्थानां प्राचीना दुर्लभतमाश्च हस्तलिखिता आदर्शा अपि तेषां सकाशादेव मयाधिगताः । कि बहुना १ ये च यावन्तश्च प्रन्या एतत्सम्पादने मयापेक्षितास्ते सर्वेऽपि या उदुपलम्भं तैर्महां दत्ताः । किञ्च, अस्य प्रन्यस्य संशोधनं सम्पादनं च यचपि मयैव व्यधायि तथापि भूरिदव्यव्ययसाध्या एतद्गुन्यसुद्रण-प्रकाशन।दिञ्यवस्था तैरेव व्यधायि । एवं च तयचक्रप्रन्थसंशोधनोपयोगिविविधसामग्रीप्रदानेन प्रभूतं साहाय्यं तैरत्रानुष्टितम् ।

युरोपखण्डे ओस्ट्रियादेशे विष्नानगरे विश्वविद्यालये भारतीयदर्शनशास्त्राध्यापकैः संस्कृत-हिन्दी-बङ्गला-चीन-भोट-फेंच-जर्मन-आङ्काद्यनेकभाषाविद्धिः Prof. Dr. Erich Frauwaliner' महाशयैश्विरं नयचक्रप्रन्थमधील मुद्धमुद्धश्विन्तनमननादि च विधाय अस्य आङ्कृभाषामयी प्रस्तावना लिखिता, भोटपरिशिष्टेऽपि तैर्बह्वयो विशिष्टा उपयोगिनयश्च सूचना विहिताः।

पुण्यपत्तने प्रम्युसनिवद्यालये जर्मनभाषाध्यापकैर्भारतीयदर्शनशास्त्रविशारदैः संस्कृत-चीन-भोटादिनानाविधमाषानिष्णातैः श्रीमद्भः 'वासुदेव विश्वनाथ गोखले' इत्येतैर्महाभागैर्भदर्थं मोटभाषानुवादग्रन्थाद्यवाप्तये भृशं प्रयतितम्, स्वयं च मोटभाषाध्ययनाय तैरहमस्तन्तं प्रोत्साहितः, भोटपरिशिष्टेऽपि तेषां बहुषः सूचना अत्युपयोगिन्यः सञ्चाताः । प्राध्यापकश्रीप्रह्लांदप्रधानमहोदयेरभिधर्मकोशभाष्यस्य दुर्लभा अंशा लिखित्वा परमसौजन्येन प्रेषिताः । येषां च भिन्ति, Dr. Yensho Kanakura, Dr. H. Kitagawa, Mr. Walter H. Maurer प्रभृतीनां जापान-अमेरिकादिदेशवासिनां विदुषां सौजन्येन विविधा दुर्लभा भोटग्रन्था अस्माभिरधिगतास्तेषां नामग्राहमुक्लेको भोटपरिशिष्टेऽस्माभिविहित एव । निर्णयसागरमुद्रणालयस्थैः पण्डित श्री० 'नारायण राम आचार्य' इत्येभिः शास्त्रिमहोदयैः प्रतिपृष्ठं मूल-टीका-टिप्पणानां यथास्थानं विन्यासेऽतिपरिश्रान्तम् । विविधाक्षरेषु निर्णयसागरमुद्रणालयेऽस्य ग्रन्थस्य सम्यग् मुद्रणाय तैर्भृशं प्रयतितम् । एतेम्यः सर्वेभ्यो विद्वन्महोदयेभ्यः सहस्रशो धन्यवादान् वितरामि ।

# भगवतां गुरुदेवानामुपकाराणां स्मृतिः

विशेषतस्त्वत्र येषां साहाय्यादाशीर्वादाच्चेदं कार्यं परिपूर्णतामगमत् ते मदीया भगवन्तः प्रातःस्मरणीया पूज्यपादा गुरुदेवाः प्रामुख्येन संस्मरणीयाः । प्रातःस्मरणीय-परमपूज्य-परमक्षपालु-परमाराध्य-गुरुदेवश्री १००८ मुनिराजश्रीमुवनविजयजीमहाराजानां कृपया साहाय्येन पुण्यप्रभावेणैव चायं सर्वोऽपि प्रन्थो
मया सम्पादितः । तेषां सम्मस्पैवैतत् सम्पादनकार्यं मया अङ्गीकृतम् । अस्य प्रन्थस्य सर्वाण्यपि प्रुफ्पत्राणि
वपुषोऽपाटवेऽप्यविगण्य्य खरारीरकष्टं तेरेव महता परिश्रमेण चतुःकृत्वः पश्चकृत्वश्चावलोकितानि वाचितानि
च । विविधान् दुर्लभान् प्रन्थानवाष्तुमवाष्य च परिरक्षितुं तैर्मृशं प्रयतितम् । एतेषु सर्वेष्वपि वर्षेषु मदीयमन्तरङ्गं बहिरङ्गं च सर्वमपि चिन्ताभारं कार्यभारं चोद्वहद्भिरतिस्मत्रतिदुष्करे संशोधनसम्पादनकर्मणि तैः
सर्वतोऽपि साहाय्यं मे प्रदत्तम् । तेषामसीमवात्सत्यात् सर्वथा साहाय्याचैवेदं कार्यं निश्चिन्तमनसा मया
सम्पादितम् । किञ्च, ते मम गृहस्थावस्थायां पितृचरणाः, सम्प्रति श्रमणावस्थायां तु गुरुदेवाः । एवं च
पितृत्वेन विविधशाखाध्यापकत्वेन धर्मसंस्काराधायकत्वेन च तेषां ज्ञाननिधानानां मगवतां गुरुदेवानामनन्त
उपकारभरो मयि वरीवर्षेव । संसारार्णवतरणाय तरणिकत्यां दीक्षां प्रदाय प्रहणासेवनाशिक्षे च चिरं सम्यग्

R Head, Indological Institute, University of Vienna, Austria, Europe.

Regional, Rakir Mohan College, Balasore, Orissa.

<sup>3</sup> Dean, Indian Seminar, Professor of Indology, Tohoku University, Sendai, Japan.

<sup>8</sup> Nagoya University, Nagoya, Japan.

Reference Librarian for the South Asia Section, Orientalia Devision, the Library of Congress, Washington, U.S.A.

प्राहृयित्वा तैर्यदह मुपकृत उद्भृतश्च तत् कथमपि वर्णयितुं न शक्यते, वाचामगोचरत्वात् । मदीया सर्वाप्युन्नति-स्तेषां कृपाबलादेव । तेषां हि पीयूपवर्षिणी कृपादृष्टिः सर्वदाह्नादयति मचेतः पदे पदे च मामलर्थमुपकरोति ।

इत्यमनन्तोपकारिणामाराध्यपादपरमपूज्यतीर्थस्वरूपगुरुदेवश्री १००८ **भुवनविजयजी**महाराजानाम-नन्ता उपकाराः कथमपि मया वर्णयितुं न शक्यन्ते ।

# अनन्तं यस्य वात्सल्यमनन्ता चोपकारिता । महिमानं गुरोस्तस्य को वा वर्णयितुं क्षमः?॥

तेषामेत्र कृपा-साह।य्यवलादवशिष्टानिप नयचन्नस्यारान् द्वितीये विभागे सम्यक् सम्पाद शीघतरं प्रकाशियतुमाशासे ।

# सिद्धगिरीशस्य भगवतो युगादिदेवस्य ऋषभजिनेशस्यार्चनम्

इत्थं चिरपरिश्रमेण सम्पादितमिद्मनेकान्तवादप्रतिष्ठापकं नयचक्रमहाशास्त्रं युगादीशस्य श्र अय-तीर्थाभिपतेः परमात्मनः श्रीऋषभजिनेशितः करकमळ्योः समर्प्य परमां कृतार्थतां परमं च प्रमोदमनुभवामि ।

> यस प्रभोः प्रभावादित्थं सम्पादितो मया ग्रन्थः । तं श्रीसिद्धगिरीशं महयाम्येतेन क्रसुमेन ॥

> > ---इस्रावेदयति

विक्रमसंवत् २०१५, मार्गशीर्षबहुलदशमी प्रमुश्री**पार्श्वनाथ**जन्मकल्याणकदिनम् **झींझवाडा**  पूज्यपादाचार्यमहाराजश्रीमद्विजयसिद्धिस्रीश्वर्पदृशिष्य
पूज्यपादाचार्यमहाराजश्रीमद्विजयमेघस्रीश्वर्शिष्य
पूज्यपादगुरुदेवमुनिराजश्रीभुवनविजयान्तेवासी

मुनि जस्वविजयः



॥ ॐ हीं अही श्रीशंखेश्वरपार्श्वनाथाय नमः ॥ आचार्यमहाराजश्रीमद्विजयसिद्धिस्र्रीश्वरजीगुरुभ्यो नमः । आचार्यमहाराजश्रीमद्विजयमेघस्रीश्वरजीगुरुभ्यो नमः । सद्गुरुदेवसुनिराजश्रीभुवनविजयजीपादपद्येभ्यो नमः ।

# प्रेस्तावना

# गुरुदेवनी प्रेरणा

जैनशासनमां 'वादिप्रभावक' तरीकेनी प्रसिद्धि पामेला तार्किकशिरोमणि आचार्यश्री मह्नवादि क्षमा-श्रमणे रचेला द्वादशार नयचक्रना चार आरा जेटला प्रथम विभागने आचार्यश्रीसिंहसूरिगणिक्षमाश्रमण-विरचित न्यायागमानुसारिणी टीका साथे विद्वानो समक्ष प्रसिद्ध करतां आजे अमने अपूर्व आनंद थाय छे।

विक्रभसंत्रत् २००१ मां शहापुर (जिल्ला ठाणा) मां अमारुं चातुर्मास हतुं ते वखते पूज्यपाद मगवान् गुरुदेव मुनिराज श्री १००८ सुननिवजयजी महाराजानी प्रेरणाथी कोई पण आगम ग्रंथतुं संपादन करवानी अमारो विचार थयो। मल्डारिश्रीहेमचन्द्रस्रिकृतटीकासहित विशेषावश्यकमहामाष्यने दुर्लभ तेमज उपयोगी समजीने ए ग्रंथतुं सम्पादन करवानी अमारी इच्छा अमे प्राचीन ज्ञानभंडारोना उद्धारक तथा अनेक ग्रंथोना संशोधक मुनिराज श्रीपुण्यविजयजी महाराजने दर्शात्री, कारण के जैनागमगंश्रीतुं प्रकाशन करवा माटे थोडा समय पहेलां ज तेमणे 'जिनागमप्रकाशिनी संसद्' नामनी संस्थानी स्थापना करी हती। परन्तु तेमणे जणाव्युं के 'ए ग्रंथतुं प्रकाशन एक वार थई गयुं छे अने बीजी आवृत्तितुं संपादन तो कोई पण करशे, परंतु नयचकतुं अचतन शैलीथी सांगोपांग संशोधन, संपादन अने प्रकाशन थवानी खास जरुर छे, कारण के ए अथावधि अमुद्रित छे अने तेनुं संशोधनकार्य पण घणुं कठिन छे, केमके आचार्यश्री मल्लवादिरचित नयचक्र मुळ तो मळतुं ज नथी, तेना उपर आचार्य श्रीसिंहसूरिक्षमाश्रमणे रचेली अतियस्तृत नयचक्रवृत्ति ज मात्र मळे छे, एटले एनुं संशोधन—संपादन करवानी खास अगल्य छे। जो ए कार्य तमे स्वीकारो तो एने अंगेनी जोईती तमाम हस्तलिखितग्रंथादि सामग्री तथा पंडितनी जरुर होय तो मददमां पंडितने पण मोकली आपुं, एना मुद्रण—प्रकाशननी वधी व्यवस्था हं किंगरा ।' एमनी आ प्रकारनी आग्रहमरी सूचनाधी में ए कार्यनो तरत खीकार कर्यो अने उत्तरमां जणाव्युं के 'पंडितनी मारे जरुर नथी, पण नयचक्रवृत्तिनी हस्तलिखत प्रतिओ मोकली आपो। ।'

१ शंखेश्वर तीर्थमां श्रीशंखेश्वरपार्श्वनाथ भगवाननी छत्रछायामां पूज्यपाद गुरुदेव श्री १००८ भुवन विजयजी महाराजानी विक्रमसंवत् २०१५ मां माघ शुक्त अष्टमीनी रात्रे स्वर्गवास श्रमी तेथी श्रोडा समय पहेलां ज झीं छुवाडा गाममां आ प्रस्तावना लखाई गई हती। पूज्यपाद गुरुदेवनी छत्रछायामां लखायेली ते प्रस्तावना ज लगभग अक्षरशः आजे अहीं रेजु करवामां आवे छे। पूज्यपाद गुरुदेवना खर्गवास पूर्वे सात अर सुधी (पृ० ५५२) आ प्रंथ छपाई गयो हतो अने आठमा अरना मुद्रणनो प्रारंभ थयो हतो। पूज गुरुदेवना खर्गवास पछी अत्यारसुधीमां आठमो अर तथा नवमा अरनो केटलोक भाग (पृ० ७४४ छुधी) पण छपाई गयो छे। ते उपरांत, जेसलमेरना भंडारमांथी मळी आवेला अने अमे सम्पादित करेला चन्द्रानन्दरचितवृत्तिसहित वैशेषिकसृत्रनुं पण महाराजा स्थाजीराव गायकवाड श्रुनिवसीटिना Oriental Institute, Baroda (प्राच्यविद्यामंदिर, वडोदरा) तरफथी प्रकाशन हमणां थई गयुं छे। एने ध्यानमां राखीने कचित् टिप्पणो आ प्रस्तावनामां अमे उमेर्या छे।—मुनि जम्बूविजय, विक्रमसंवत २०१८, वैशाख शुक्त चतुर्था, श्रांखेश्वर ॥

प्रस्तावना ४५

### नयचक्रना संपादननो प्रारंभ

शहापुरनुं चोमासुं पूर्ण थया पछी त्यांथी विहार करीने अमे पुना गया । त्यां तेमणे नयचऋवृत्तिनी अनेक हस्तलिखित प्रतिओ मोकली आपी । पूज्यपाद गुरुदेव श्री १००८ सुवनविजयजी महाराजश्रीना आर्शीर्वाद मेळवीने में नयचऋवृत्तिनुं संशोधनकार्य आरंभ्युं । नयचऋवृत्तिनी प्राचीनमां प्राचीन जेटली हस्तिलिखित प्रतिओं मळी शके ते बधी य अमे भेगी करी। परंतु ए तपासतां जणायुं के ए बधी ज प्रतिओ न्यायाचार्य न्यायविशास्य वाचकवर श्रीयशोविजयजी महाराजे विक्रम संवत् १७१० मां तैयार करेला आदर्श उपरथी ज साक्षात् अथवा परंपराए छखवामां आवेली हती, एटले उपाध्याय श्रीयशी-विजयजी महाराजे खयं ठखेळा ए आदर्शने शोधी काढवा तथा मेळववा अमे घणो ज प्रयास कर्यो छतां ते समये तो एनो पत्तो न लाग्यो, परंतु पाछळथी बहु मोडो मोडो—प्रस्तुत प्रंथनो सात आरा जेटलो भाग छपाई गथा पछी--एनो पत्तो लाग्यो हतो, ए विषे विस्तारथी अमे आगळ जणावीड्यं। एटले नयचक्रना संपादनना प्रारंभ समये अमारा पासे आवेळी प्रतिओमांथी पा० डे० लीं० वि० रं० ही० आ छ प्रतिओ पसंद करीने तेना उपरथी अमे संशोधनकार्य आरंग्युं। वांचतां जणायुं के बधामां घणा अंशे समान ज अशुद्धिओ भरेळी हती, बळी नयचक्र मूळ तो हतुं ज नहि तेथी नयचक्रवृत्तिनुं रहस्य समजवानुं तेम ज संशोधननुं कार्य घणुं जटिल हतुं । एटले संशोधनमाटे बीजा प्रंथो तरफ में नजर करी, कारण के न्यचक ए दार्शनिक ग्रंथ होताथी नयचक्रमां वर्णवेली चर्चा जो बीजा दार्शनिक ग्रंथोमां मळी आवे तो तेना आधारे न्यचक्रवृत्तिनुं संशोधनकार्य अमुक अंशे सरळ बने, एटला माटे घणा समय सुधी पनामां रोकाईने त्यांनी आत्मानंद जैन लायब्रेरी, हेकन कोलेज, भांडारकर ओरिएण्टल रिसर्च इन्स्टीटयुट, डो० बासदेव विश्वनाथ गोखले वगेरेना विशाल प्रंथसंग्रहमांथी पुस्तको मेळवीने जैन-बौद्ध-मीमांसा-सांख्य-बेदांत-न्याय आदि दर्शनोना लगभग बधा ज प्राचीन ग्रंथोनुं हुं अवलोकन करी गयो । केटलाक अल्पंत दुर्लभ हस्तिलिखित ग्रंथो तेमज अनेक भाषामां देश-परदेशमां छपायेला ग्रंथोने पण घणा घणा प्रयत्ने मेळवीने तेमनुं पण अवलोकन कर्युं । आ बधा प्रंथोमांथी हुं धारतो हतो तेटली सहायता संशोधनमां जोके प्राप्त न थई तो पण एमांथी संशोधनमां उपयोगी धणी ज सामग्री मळी आबी के जेनो अभे टिप्पणोमां ठाम ठाम निर्देश कर्यों छे। आ संस्करणमां अमे वे जातनां टिप्पणो योजेलां छे। एक तो नयचक्रमां नीचे ज फुटनोटरूपे आपेलां छे, ज्यारे बीजां नयचक्रनी पाछळ जोडेलां छे । ज्यां अमे टिपू० शब्द वापर्यों छे लां आ नयचन्ननी पाछळ जोडेलां टिप्पणोनो ज पृष्ठांक समजवो । ए टिप्पणोमां अमे अनेक परिशिष्टोनी पण संकलना करेली छे; ए बधां टिप्पणो तथा परिशिष्टोनं अवलोकन करवाथी तथा संपादनमां अने जे जे ग्रंथोनो उपयोग कर्यों छे ते प्रंथोनी (छिप्र०१४७ पछी जोडेली) सूची उपर दृष्टिपात करवाथी केटला विशाळ प्रमाणमां अमे प्राचीन-अर्वाचीन ग्रंथराशिनो उपयोग कर्यो छे ए वस्तु बाचको स्वयमेव सारी रीते जाणी शकशे।

नयचत्रवृत्ति संपूर्ण वांची गया पछी मने लाग्युं के सांख्य वैशेषिक-वौद्ध आदि दर्शनोना जे जे प्रंथोनुं नयचक्रमां खंडन करेलुं छे तेमांथी मोटा भागनुं साहित्य आजे नामशेष थई गयुं छे, तेम छतां नयचक्रमां जे बौद्धप्रंथोनी समीक्षा करवामां आबी छे ते बौद्धप्रंथो संस्कृतभाषामां आजे नष्ट थई गया होवा छतां तेमांना केटलाक प्रंथोनुं टिबेटन भाषामां लगभग १००० वर्षो पूर्वे थएलुं भाषांतर मळे छे. एटले

४६ प्रस्तावना

ए भाषा जो शीखी लेवामां आवे तो ए टिबेटन भाषांतरोने आधारे नयचक्रमां आवती घणी चर्चाओ स्पष्ट समजाय ए हेतुथी टिबेटन भाषा शीखवानी तथा ए टिबेटन भाषांतरना प्रंथोने मेळववानी पण में तैयारी करी।

#### नयचक्रनी अत्यंत महत्त्वनी प्रतिनी प्राप्ति

त्यारपछी घणी शोधने अंते नयचक्रवृत्तिनी एक अत्यंत दुर्लभ प्रति के जे अमारी धारणा प्रमाणे विश्वमां आ जातनी एक ज प्रति छे अने जे उ० श्रीयशोविजयजी महाराजे वि० सं. १७१० मां लखेळी नयचऋतृत्तिनी प्रतिथी पण लगभग ५०-६० वर्ष पूर्वे लखायेली छे तेनो अमने पत्तो लाग्यो । ए प्रति आचार्यश्री धर्ममूर्तिस्रिना उपदेशथी गोविंदमंत्रिना पुत्र पुंजे छखाबी हती अने अखारे ए भावनगरनी शेठश्री होसामाई अभेचंदनी जैनसंघनी पेढीना ज्ञानभंडारमां हे एटले अमे अहिं अमारा संपादनमां एनी भा॰ (भावनगरनी प्रति ) एवी संज्ञा राखी छे । आ भा॰ प्रतिने घणा प्रयासे मेळवीने अमे जोवं तो अमारी तमाम प्रतिओमां न हता एवा सेंकडो शब्द पाठो एमांथी अमने मळी आव्या। केटलेक ठेकाणे तो अनेकानेक अधिक एंक्तिओ पण एमांथी अमने मळी आवी । पांचमा अरमां पृ० ३९७ पं० १५-पृ० ४०० पं० १८ मां अमारी पासेनी बीजी बधीज प्रतिओमां एक आखं पानं आगळपाछळ लखाएछं छे त्यां आ मा० प्रतिमां बरावर पाठ लखाएलो छ । बारमा अरमां बीजी बधी ज प्रतिओमां लगमग एक आखं पानुं पड़ी गयुं छे त्यां आ भा० प्रतिमां ए पाठ सारी रीते सचवाएलो छे, इत्यादि अनेक विशेषताओ आ भा० प्रतिमां छे। ते ज प्रमाणे भा० प्रतिमां ज्यां सेंकडो स्थळे अग्रद्ध पाठो छे तेमज अनेक स्थळे पाठो किंवा पंक्तिओ पडी गयेली छे, त्यां अमारी पासेनी पा० डे० लीं० बि० रं० ही० प्रतिओमां ग्रुद्ध पाठो सारी रीते सचवाएला छे । एटले अमारी पासे बे जातनी प्रतिओ थई । एक बाज़ मा० प्रति अने बीजी तरफ पा० डे० लीं० वि० रं० तथा ही० प्रति । प्रज्यपाद न्यायविशारद न्यायाचार्य वाचक-वर श्री यशोविजयजी महाराजे वि० सं १७१० मां नयचऋवृत्तिनी प्राचीन प्रति उपरथी जे प्रति लखेली तेनी अमे अमारा संपादनमां य० संज्ञा राखी छे। पा० डे० लीं० वि० रं० ही० आ प्रतिओ य० प्रति उपरथी ज साक्षात् किंवा परंपराए लखवामां आवेली छे, एटले एम पण कही शकाय के एक बाज़ मा० प्रति अने बीजी बाज़ य० प्रति तथा पा० डे० छीं० वि० रं० ही० प्रतिओ । मावनगर सिवाय भिन्न भिन्न स्थानोना ज्ञान मंडारोमां नयचऋवृत्तिनी जे प्रतिओ जोवामां आवे छे ते वधी ज आ य० प्रति उपरथी साक्षात् किंवा परंपराए लखवामां आवेली छे एवो अमने अनुभव थयो छे । एटले आ प्रमाणे बन्ने य जातनी न्यचऋवृत्तिनी हस्तिलिखित प्रतिओ मळवाथी अमारुं संशोधनकार्य घणे अंशे सरल थयुं । जो एक ज जातनी प्रति मळी होत तो आ ग्रंथ घणे अंशे अशुद्ध रहेत, परंतु सद्भाग्ये बन्ने य जातनी प्रतिओ अमने मळी गई तेथी आ प्रंथना संशोधननुं अमारुं कार्य घणुं सरळ थयुं । आम छनां बीजुं तो घणुं कठिन कार्य अमारे करवानुं हतुं ज, कारणके आ प्रमाणे नयचऋतृत्तिनी बन्ने य जातनी हस्तिलिखित प्रतिओ मळ्या पछी पण लेखकदोषथी परापूर्वथी चाली आवती समान प्रकारनी अनेक अशुद्धिओ बन्ने य जातनी प्रतिओमां हती ज, छतां बीजा अनेक प्रंथोना आधारे पाठोने शुद्ध करता माटे अमे यथामित सर्व प्रयत्नो क्यों छे। वळी तपास करतां जणायं के नयचक्रमूळ तो लगभग ७०० वर्ष पहेलांथी ज नष्ट धई गयेछं छे अने ते मळवानी अत्यारे आशा ज नथी, एटले नयचत्रमूळ पण अमे वृत्ति उपरथी तैयार करवा मांड्यं ।

<sup>🞗</sup> जुओ प्राक्रथन पृ० ३५ टि० १,२,३ ॥

#### नयचक्रनुं प्रकाशन अने भागोनी योजना

आ प्रभाणे घणां वर्षो सुधी विविध ग्रंथोनुं अवगाहन तथा चिंतन-मनन करीने पछी सतत १६ मास सुधी वृत्तिसहित नयचक्रनी प्रेसकोपी में एकला हाथे तैयार करी अने पछी प्रेसमां छापवा मोकली। ते पछी प्रेसमां छपातां घणो विलंब थयो, अमारी प्रकृतिनी अखस्थता वगेरे अनेक प्रकारनां विन्नो आव्यां, उपयोगी ग्रंथसामग्री मेळवतां पण घणो समय लाग्यो, टिप्पणो अने परिशिष्टो तैयार करवा पाछळ पण पुष्कळ समय लाग्यो इत्यादि अनेक कारणोथी प्रस्तुत ग्रंथना प्रकाशनमां घणो ज विलंब थयो छे। अत्यार सुधी सात आरा जेटलो भाग छपाई गयो छे, तेमांथी पूज्यपाद गुरुदेवनी कृपाथी चार आरा जेटला प्रथम-विभागने विद्वानो समक्ष प्रगट करवा हुं आजे भाग्यशाळी थयो छुं, ए मारे मन मोटो आनंदनो विषय छे, बाकीना भागने पण जल्दी प्रगट करवानी अमारी धारणा छे। आ प्रथम विभागमां चार अर तथा द्वितीय विभागमां वाक्रीनो बधो अंश प्रगट करवानी अमारी योजना छे।

विधिनियमभङ्गबृत्तिव्यतिरिक्तत्वादनर्थकवचीवत् । जैनादन्यच्छासनमन्ततं भवतीति वैधर्म्यम् ॥

आ र्वेत्रश्रुतसंबंधी नयप्रामृतनी एक प्राचीन गाथा तथा आ गाथानी व्याख्यारूपे जे महान प्रंथनी रचना आचार्यश्री म्लावादीए करी छे ते नयचकना नामधी प्रसिद्ध छे। जो के आ प्रंथ बार आरानो होवाधी 'द्वादशारनयचक' एवो पण उल्लेख कोईक कोईक स्थळे जोवामां आवे छे, छतां एनुं मुख्य नाम नयचक छे, ए बात अमे टिपृ० १ मां टिप्पणमां विस्तारथी जणावी छे, माटे जिज्ञासुओए त्यां जोई छेवुं।

# आचार्यश्री मछवादी

नयचक्रकार आचार्यश्री मुह्नवादी जैनदार्शनिकोमां उत्कृष्ट कोटिना तार्किक तरीके प्रसिद्ध छे। याकिनीमहत्तरासूनु आचार्यश्री हिरमदसूरिजी महाराजे अनेकान्तजयपताकानी खोपइन्नत्तिमां मह्मवादीने वादिमुख्य तरीके वर्णन्या छे। कलिकालसर्वज्ञ आचार्यश्री हेमचंदसूरिमहाराजे सिद्धहेमशब्दानुशासननी बृहद्वृत्तिमां "उत्कृष्टेऽनूपेन २।२।३९। उत्कृष्टेऽर्थे वर्त्तमानाद् अनुपाम्यां युक्ताद् गौणान्नाम्नो द्वितीया भवति। अनु सिद्धसेनं कवयः। अनु मह्मवादिनं तार्किकाः। उपोमाखातिं संग्रहीतारः। उप जिनमदक्षमाश्रमणं व्याख्यातारः। तस्मादन्ये हीना इस्पर्थः।" आ प्रमाणे उत्कृष्ट तार्किक तरीके वर्णव्या छे। जैन प्रवचनना आठ प्रमायको पैकी वादिप्रभावकना निरूपणमां सिंधतिलकसूरि तथा उपाध्यायश्री यैशोविजयजी महाराज वगेरेए मह्मवादीजीनुं ज उदाहरण खास आपेछुं छे। बीजा पण अनेक ग्रंथोमां एमनुं महान वादि तरीके वर्णन आये छे। ए जोतां जैनशासनमां वादि अने तार्किक तरीके एमनुं स्थान उत्कृष्ट छे ए स्पष्ट जणाई आये छे।

१ "अस्य चार्थस्य पूर्वमहोद्धिसमुत्पतितस्य प्रामृततरङ्गागमञ्जविष्ठिव्यक्षिकाणिकमात्रमन्यतीर्थकरप्रज्ञापनाभ्यतीतगोचर-पदार्थसायनं स्यचकारूयं संक्षिप्तं मायासूत्रम्—विधिनियमभङ्गवृत्तिन्यतिरिक्तत्वाद्वर्थकवचीवत् । जैनाद्त्यच्छास्तममृतं भवतीति वैधम्यम् ॥ "-न्तयचक पृ०९ । विशेष विचारणा माटे जुओ आक्रथन पृ०९ टि०२ । २ "उक्तं च वादिमुख्येन मळवादिना सम्मतौ"-पृ०५८, ११६ । ३ जुओ सम्यक्तवसप्ततिवृत्तिमां मळवादिकथा । प्राक्रथन पृ०९१ टि०२ । ४ "वादि त्रीजो रे तर्कनिपुण भण्यो, मळवादी परे जेह । राजद्वारे रे जयकम्ला वरे, गाजंतो जिम गेह । धन्य धन्य शासनमंडन मुनिवरा ।"—उ० यशोविजयजीकृत समकितना ६० बोळनी सज्झाय । '५ जुओ आक्रथन पृ०११ टि०२ ॥

न्यचक्रनी टीकाने अंते टीकाकार श्रीसिंहस्रिक्षमाश्रमणे मह्नवादिजीना संबंधमां जे उक्टेख कर्यों हो ते जोतां मह्नवादीजी श्वेतांबर परंपराना हता, 'क्षमाश्रमण' पदवीथी विभूषित हता, अनेक वादीओ उपर तेमणे विजय मेळव्यो हतो अने नयचक्रनुं अध्ययन करनाराओ 'वादीओमां चक्रवर्ती बने' ए हेतुथी तेमणे नयचक्रनी रचना करी हती, वळी तेमना समयमां आंर्ष (प्राचीनमहर्षिप्रणीत) सप्तक्रतारनयचक्र अध्ययन हतुं ज छनां ते विस्तृत होवाधी संक्षेपरुचि अध्येताओने माटे तेमणे संक्षेपमां द्वादशार नयचक्रनी रचना करी हती, ए हकीकृत स्पष्ट जणाय छे। ए उद्घेख प्राक्ष्यन प्र० १०-११ मां अमे आपेलो छे।

मुख्यादीजीना संबंधमां संक्षिप्त छतां ए सौथी प्राचीन उद्घेख छे। "पूर्वाचार्यविरचितेषु सन्मति-न्यावनारादिषु नयशास्त्रेषु अर्हत्प्रणीतनैगमादिप्रत्येकशतसंख्यप्रभेदात्मक**स**धनयशतारन्यचकाध्ययनानुसारिषु" आ प्रमाणे टीकाकारे अहि करेला उल्लेख उपरथी ए पण फलित थाय छे के नयावतारप्रंथ तेम ज जैन दार्शनिक साहित्यमां अनेकान्त अने नयविषयमां अत्यारे महत्त्वनो गणातो श्रीसिद्धसेनदिव।करजीरचित सम्मतितर्क ग्रंथ ए नय के न्याय विषयना आद्य ग्रंथो नथी, एना पहेलां सप्तनयशतारनयचक्र नामनो नयंविषयनो आकर ग्रंथ विद्यमान हतो ज अने श्री सिद्धसेनदिवाकरप्रणीत सन्मितिक तथा नयावतार वेगेरे प्रेयो पण प्राचीन सप्तनयशतार नयचत्र अध्ययन उपरथी बनेला हता । नयावतार प्रंथ अखारे मळतो नथी । अल्योर जे स्यायावतार मळे छे ते आनाथी जुदो छे, कारणके स्यायावतारमां नयनी चर्चा नहिंतत् ज छे, ज्यारे अहिं तो नयावतारने 'नयशास्त्र' तरीके वर्णन्यो छे। आ नयावतारना कर्ता कोण हता ए विषे अहिं कोई स्पष्ट उल्लेख नथी छतां सन्मतिनी साथे तेनो निर्देश होवाथी संभव छे के तेना कर्ता पण सिद्धसेन दिवाकर होय। वळी 'तस्मिश्वार्षे सप्तनयशतारनयचक्राध्ययने च सत्यपि' आ प्रमाणे नयचक्रटीकाकारे करेला उल्लेख उपरथी तेमना समयमां सप्तनयशतारनयचक्र ग्रंथ हतो ज, परंतु विक्रमनी ११ मी शताब्दीमां वादिवेताल श्वांतिसूरिजीए उत्तराध्ययनसूत्रनी बृहद्वृत्तिमां तथा विक्रमनी १२ मी शताब्दीमां मळधारी हैमचंद्रसूरिजीर अनुयोगद्वारसूत्रनी वृत्तिमां "सप्तशतारं स्यचकाध्ययनमासीत्" एवी उक्लेख कर्यो होवाथी तेमना समयमां सप्तशतारनयचक्र प्रंथ मळतो नहोतो ज ए स्पष्ट जणाय छे । विस्तारथी उत्तराध्ययनसूत्रबृहद्वृत्ति वगेरेना उल्लेख जाणवा माटे जुओ टिपृ० १ टि० २ ।

# आचार्यश्री मछवादीनुं जीवनचरित्र

मह्नवादीजीना जीवनचरित्र विषे कंईक अंशे भिन्न अने कंईक अंशे समान वर्णनवाळी भद्रेष्ठरस्रित कंहावली, आम्नदेवस्रिकृत आख्यानमणिकोशटीका, प्रभाचंद्रस्रिकृत प्रभावकचरित्र, संघितिलकस्रिकृत सम्यक्त्वसप्तिवृत्ति आदि प्रंथोमां अनेक कथाओ मळी आवे छे। विस्तारथी जाणवानी इच्छावाळाओए ए कथाओ जोई लेवी। आहें संक्षेपमां प्राचीन आख्यायिकाओनो सार जणावामां आवे छे—

भरचनगरमां जिनानंद नामना जैनाचार्यनो बुद्धानंद नामना बौद्धवादीने हाथे वादमां पराजय थयो तेथी जिनानंदस्रि भरुचथी नीकळीने सौराष्ट्र देशमां बलभीपुर नगरमां आव्या, त्यां तेमनी दुर्लभदेवी नामनी भगिनी रहेती हती। तेने अजितयशा, यक्ष तथा मुछ ए नामना त्रण पुत्रो हता। आ त्रणेय पुत्रो

१ नयनक तथा नयनकटीकामां आगमप्रयो माटे ज आर्ष शब्द वापरेटो छे । २ आ पैकी कहावली तथा आख्यात-मणिकोशमां आवती आख्यायिका माटे जुओ प्राक्थन १० ११ टि० २, कहावली आदिनो समयनिर्देश पण त्यां करेटो छे ।

.प्रस्तावना ४९

साथे दुर्लभदेवीए जिनानंदस्रिपासे दीक्षा लीधी । त्रणेय बंधुओ जिनानंदस्रिपासे अभ्यास करीने अनेक शास्त्रोमां पारंगत थया । महानी उंमर नानी होवा छतां तेमनी बुद्धि घणी तीक्ष्ण हती तेमज अपूर्व प्रतिभा हती । कथानकमां जणान्या प्रमाणे 'प्राचीन नयचक्रमां रहेली——

> विधिनियमभङ्गवृत्तिन्यतिरिक्तत्वादनर्थकवचोवत् । जैनादन्यच्छासनमनृतं भवतीति वैधर्म्यम् ॥

आ एक गाया उपरथी तमे नवुं नयचक रची शकशो' एवुं देवी तरफथी तेमने वरदान पण मळ्युं हतुं। एटले तेमणे ए गायाने अवलंबीने नवीन नयचक्रनी रचना करी हती। त्यारपछी भरुच जईने मछवादीए भरुचनी राजसभामां छ दिवस सुधी वाद करीने बुद्धानंद नामना बौद्धवादीनो पराजय कर्यो हतो। आ प्रमाणे एमनुं मूळ नाम मछ होवाथी तेमज ए महासमर्थ वादी होवाथी एमनी मछवादी तरीके प्रसिद्धि थई हती। गुरुमहाराजें तेमने सूरि पदवी पण आपी हती। आ रीते तेमणे वादिप्रभावक तरीके जैन शासननी महान प्रभावना करी हती।

#### मछत्रादीनो सत्तासमय

मळ्यादीना समयविषेनो जे चोकस उक्केख प्रभावकचरित्रमां विजयसिंहसूरिप्रबंधमां छे ते प्राक्तथन ए० १४–१५ मां अमे आपेलो छे।

एमां आचार्य **खपुट** बीरसंवत् ४८४ (एटले विक्रमसंवत् १४ मां) हता, तेमज महावादीए वीर संवत् ८८४ (एटले विक्रमसंवत् ४१४ मां) बौद्धो उपर जीत मेळवी हती एम जणाव्युं छे।

मल्लादीनो आ समय नयचक्रप्रथमां जेमना मतनो उल्लेख आवे छे ते प्रथकारोना समय साथे सरलावतां बराबर मळी रहे छे। नयचक्रमां वीर्षगण्य, वेसुरात, वेसुरातिशिष्य भर्तृहरि, वेसुबंधु, वसुबंधु-शिष्य दिड्नाँग आदिना मतोनी चर्चा विस्तारथी आवे छे। आ बधा प्राचीन प्रथकारोना समय विषे विद्वानो घणा समयथी चर्चाओ कर्या ज करे छे, परंतु एमणे ए चर्चाओ करती वस्ते ए बात पण ध्यानमां लेबी जोईए के दिगम्बरजैनाचार्य श्री समन्तमद्ररचित आत्रमीमांसा दिड्नागना ग्रन्थ पछी रचाएली छे । भर्तृहरितुं वाक्यपदीय दिड्नागना प्रमाणसमुच्चय पूर्वेतुं छे, कारण के प्रमाणसमुच्चयना पांचमा परिच्छेदमां वाक्यपदीयनी वे कारिकाओ छे ए विषे में घणा लेखोमां जणाव्युं छे। ब्रेकाल्यपरीक्षा नामना प्रथमी रचना पण दिड्नागे भर्तृहरिना वाक्यपदीयना प्रक्रीणंकांडने सामे राखीने ज करी हती। दिड्नाग अपोह्वादनो मुख्य प्रणेता गणाय छे। प्रमाणसमुच्चयमां तथा अपोह्विषयक कोई खतंत्रप्रथमां पण दिड्नागे अपोह् विषे ख्व चर्चा करी छे। नयचक्रहित्ते पुठ १९ पं० १८ मां "कुतोऽर्थान्तरापोहलक्षणं विद्वन्मन्याचतन्त्रीद्ध-परिक्छतं सामान्यम्" आ प्रमाणे अच्यतनबौद्ध शब्दायी अपोह्वादीनो उल्लेख छे ए जोतां नयचक्रहीकाकार सिहस्ररिक्षमाश्रमणना समयमां पण अपोह्वादी बौद्ध 'अचतन' गणाता हता, ए उपरथी एम लागे छे के मुख्वादी तथा दिड्नाग परस्पर निकटकालीन होय।

१ जुओ प्राक्षथन. पृष् १५ टि० १ ॥ २ जुओ प्राक्षथन पृष् १५ टि० २ ॥ ३ जुओ प्राक्षथन पृष् १८० ३ ॥ ४ दिन अने इत्तक बगेरे नामो पण दिङ्गागना मळे छे. जुओ प्राक्षथन पृष् १६ टि० ३ ॥ ५ ओ नात अमे विस्तारथी प्राक्ष्यन पृष् १० टि० १ मा जणावी छे ॥ ६ जुओ प्राक्षथन पृष् १५ टि० २ ॥ ७ जुओ प्राक्ष्यन पृष् १६ टि० ३ ॥ नय. प्र. ७

मछ्वादिक्षमाश्रमणे नयचक्रमां तथा सिंहस्रिक्षमाश्रमणे वृत्तिमां उयां जैन आगम ग्रंथोमांथी पाठो उद्भृत करेला छे त्यां त्यां ए पाठोमां अने वर्तमानमां प्रचलित आगमपाठोमां थोहुं वणुं पण अंतर जोवामां आवे छे, ज्यारे केटलाक पाठो तो प्रचलित आगमपाठपरंपरामां छे ज नैहिं। वर्तमानमां प्रचलित पाठ-परंपरा भगवान् देविधिगणिक्षमाश्रमणे वल्मीमां करेली संकलनाथी प्रतिष्ठित थई छे एम प्रसिद्ध छे। देविधिगणिक्षमाश्रमणे वीरिवर्वाणसंवत् ९८० (एटले विक्रमसंवत् ५१०) मां वल्मीमां संकलना करी हती, ज्यारे मछ्वादी वीरिवर्वाणसंवत् ८८४ (एटले विक्रमसंवत् ४१४) मां हता। एटले ए पाठमेदनुं कारण पण समजी शकाय छे के आचार्यश्री मछ्वादी पासे तथा आचार्यश्री सिंहस्रिक्षमाश्रमण पासे जैनागमोनी जे पाठपरंपरा हती ते अत्यारे प्रचलित आगमपाठपरंपराथी केईक जुदी अने प्राचीन हती। नयचक्र तथा नयचक्रवृत्तिमां उद्धृत आगमपाठो अने प्रचलित पाठोमां केंबु अंतर छे ए अमे ते ते स्थळोए टिप्पणोमां जणाव्युं छे।

# मछवादिरचित ग्रन्थो

मछ्वादीए सिद्धसेनदिवाकरप्रणीत सम्मतिप्रकरण उपर वृत्ति रची हती, एम याकिनीमहत्तरासूनु हैरिभद्रसूरिमहाराज वैगेरेए करेला उछेख उपरथी जणाय छे, अने ते वृत्तिनुं प्रमाण ७०० स्त्रीक जेटछं हतुं एवी बृहहिप्पणिकामां उछेख नजरे पडे छे। प्रमावकचरित्रमां मछ्वादिप्रबंधमां आवता उछेख उपरथी जणाय छे के 'मछ्वादीजीए रचेछं नयचक १०००० स्त्रीक जेटछं हतुं, तेमणे २४००० स्त्रोक प्रमाण प्रयाचरित नामना रामायणप्रथंनी पण रचना करी हती'।

अत्यारे तो मह्नवादिरचित सम्मतिवृत्ति, प्राचरित तथा नयचक्र एमांथी एक पण ग्रंथ मळतो नथी। वि० सं० १३३४ मां प्रभावकचरित्रकार प्रभाचंद्राचार्य जणांवे हे के 'मह्नवादीए बुद्धानंद नामना जे बौद्धवादीने हराज्यो हतो ते मरीने ज्यंतर थयो हे अने ते ज्यंतर पूर्व जन्मना वैरथी मह्नवादीना नयचक्र तथा प्राचरित आ बे ग्रंथो जगतमां विद्यमान होवा छतां कोईने वांचवा देतो नथी'। आ उल्लेख उपरथी स्पष्ट समजी शकाय हे के वि० सं० १३३४ मां पण नयचक्र अप्राध्य हतु, एटले आजथी लगभग सातसो वर्ष पहेलां पण नयचक्र मळतं नहोतं।

परंतु सद्भाग्ये नयचक्र उपर सिंहसूरिगणिबादिक्षमाश्रमणे रचेली १८००० श्लोकप्रमाण अतिबिस्तृत टीका अत्यारे मळे छे तेना अधारे नयचक्रनी रचनाशैली तेम ज विषयतुं खरूप सारी रीते जाणी शकाय तेम छे।

#### नयचक्रनो विषय

जैनदर्शनना प्रमाणमीमांसा आदि प्रंथोमां प्रमाणनुं प्रतिपादन छे, सम्मति आदि प्रंथोमां नयोनुं तथा अनेकान्तवादनुं निरूपण छे, प्रमाणनयतत्त्वालोकालंकार आदि प्रंथोमां प्रमाण तथा नय ए बन्नेयनुं

१ जुन्मे प्राक्तथन पृ० २३ टि० १०॥ २ जुओ प्राक्तथन पृ० २४ टि० ४॥ ३ जुओ प्राक्तथन पृ० १७ टि० ३॥ ४ जुओ प्राक्तथन पृ० १० टि० ४॥ ५ जुओ प्राक्तथन पृ० १० टि० २॥ ४ जुओ प्राक्तथन पृ० १० टि० २॥ ७ "खुदानन्दस्तदा पृत्वा विपक्षव्यन्तरोऽजनि । जिनसासनविद्वेषिप्रान्तकालमतेरसौ ॥ १२॥ तेन प्राग्वैरतस्तस्य प्रम्थद्वय- मिथिष्ठितम् । वियते पुस्तकस्यं तद् वाचितुं स न यच्छति ॥ १३॥"—प्रभावकयरित्रमां महन्नादिप्रवंध ॥

प्रतिपादन छे, अनेकान्तजयपताका आदि प्रंथोमां सत्-असत् निख-अनिख बंगरे एकांतवादोनुं निराकरण करीने अनेकान्तवादनी स्थापना करी छे, ज्यारे नैयोना निरूपणद्वारा एकान्तवादी सर्वदर्शनोनुं निराकरण तथा जैनदर्शनसम्मत अनेकान्तवादनी स्थापना ए नयचक्रनो मुख्य विषय छे। अनेकात्मक वस्तुना एक देशनुं अवधारण करनारी दृष्टिने नैय कहेवामां आत्रे छे। आवा नयो अनंत छे, छतां जैनाचार्योए ते बधायनो संक्षेप सात नयोमां करेलो छे, जेमके १ नैगम, २ संग्रह, ३ व्यवहार, ४ ऋजुसूत्र, ५ शब्द, ६ समिमरूढ, ७ एवंभूत। आ ७ नयोनो पण १ द्रव्यार्थिक तथा २ पर्यायार्थिक एम बे नयोमां समावेश करवामां आवे छे । आ नयवाद ए जैनदर्शननो तदन स्वतंत्र तथा अत्यंत महत्वनो विशिष्ट विषय छे अने ए विषे जैनसाहित्यमां पुष्कळ प्रंथो रचायेला छे। प्रस्तुत नयचक्रप्रंथ नयविषयक होवा छतां एमां जे नयोनुं निरूपण छे ते भिन्नप्रकारना विधि आदि १२ नयो छे, तेमनां नाम नीचे प्रमाणे छे—

१ विधिः, २ विधिविधिः, ३ विध्युभयम्, ४ विधिनियमः, ५ उभयम्, ६ उभयविधिः, ७ उभयोभयम्, ८ उभयनियमः, ९ नियमः, १० नियमविधिः, ११ नियमोभयम्, १२ नियमनियमः।

आ विधि आदि बार नयोगो जैनप्रवचनप्रतिपादित सात नयो साथे पण संबंध तो छे ज । जैन प्रवचनमां मूळनय वे छे १ द्रव्यार्थिक तथा २ पर्यायार्थिक । प्रारंभना विधि आदि छ नयो द्रव्यार्थिक नयना भेदो छे, ज्यारे पाछळना उभयोभयम् आदि छ नयो पर्यायार्थिक नयना भेदो छे । ते ज प्रमाणे विधि आदि बारे नयोनो नैगमादि सात नयोमां पण यथायोग्य रीते अंतर्भाव थई जाय छे । विधि आदि क्या नयनो अंतर्भाव नैगमादि क्या नयमां थाय छे ए विषे ग्रंथकारे ते ते विधि आदि नय निरूपणना अंते जणाब्युं छे, तेनुं सामान्य दिशासूचन आ प्रमाणे छे—

पहेला विधिनयनो अंतर्भाव व्यवहार नयमां थाय छे, बीजा, त्रीजा तथा चोथा नयनो अंतर्भाव संग्रहनयमां थाय छे, पांचना तथा छट्टा नयनो अंतर्भाव नैगमनयमां, सातमा नयनो ऋजुसूत्रमां, आठमा तथा नवमानो शब्दनयमां, दशमानो समिम्ब्हिनयमां तथा अगिआरमा अने बारमा नयनो अंतर्भाव एवंभूत नयमां थाय छे।

एक अरमां एक नयनुं निरूपण ए रीते नयचक्रना बार अरमां विधि आदि बार नयोनुं निरूपण छे। आ जातना बार नयोनुं निरूपण मात्र नयचक्रमां ज जोवामां आवे छे, ए उपरथी आचार्यश्री मह्यवादीनी चिंतनशैली तथा प्रतिपादनशैली केवी अपूर्व हती, तथा तेमनी प्रतिमा केवी अद्भुत हती ए स्पष्ट जणाई आवे छे।

# नयचक्रनी रचनाशैली

प्रंथकारे 'नयचक्र' नाम बराबर सार्थक राखेछुं छे । जेम रथादिना चैकमां बार आरा होय छे तेम आमां पण अरात्मक बार प्रकरणो छे। एक एक अरमां अनुक्रमे विधि आदि बार नयोना निरूपणमां विधि

१ "अत एव श्रीहरिभद्रस्रिपादेंः श्रीमद्मभय देवपादेश्च परपक्षनिरासे तैर्यतितमनेकान्तजयपताकायां तथा सम्मतिटीका-यामिति । अत एव श्रीमन्महामञ्ज्वादिपादेरिप नयचक एवादरो विहित इति न तैरिप प्रमाणस्क्षणमाख्यातं परपक्षनिरासादिष खपक्षस्य पारिशेष्यात् सिदिरिति ।"-जिनेश्वरस्रिकृत खोपक्ष प्रमालक्ष्मवार्तिकृति पृ० ८९॥ २ यथोक्तम्-"द्रव्यस्यानैका-रमनोऽन्यतमैकात्मावधारणमेकदेशनयनाज्ञयः"-नयचक्रवृत्ति पृ० ९० पं २४॥ ३ जुओ स्यचक्रवृत्ति पृ० ७ पं १२॥ ४ जुओ सम्मतिनर्कनी त्रीजी गाथा॥ ५ जुओ पृ० ४५४ पं० १ वगेरे॥ ६ जुओ पृ० ४५५ पं० ६ वगेरे॥ ७ जुओ पृ० ४५३ पं० ७॥

आदि ते ते नय साथे संबंध धरावता ते समयना बधा ज दार्शनिक विचारोने मुख्नवादीए नयचक्रमां समानी खीधा छे। जेम चक्रना आराओमां बच्चे अंतर होय छे तेम आमां एण अंतर छे। दरेक अरमां एर-मतनुं खंडन अने खमतनी स्थापना आवे छे। आ जे खंडनात्मक विभाग छे ते विध्यादि अरो वच्चेतुं अंतर छे। चक्रमां जेम अनेक मार्गों होय छे तेम आमां एण मुख्यादीए वण मार्गोंनी योजना करी छे। टीकाकारे 'मार्ग' शब्दनो 'नेमि' अर्थ करेळो छे, एटले आ नयचक्रनी नेमि वण खंडोनी बनेली छे। पहेला खंडमां 'विधिः' आदि चार नयो छे, बीजा खंडमां 'उभयम्' आदि ४ नयो छे, ज्यारे त्रीजा खंडमां 'नियमः' आदि चार नयो छे, बळी चक्रना आराओमां परस्पर अंतर होया छतां एण जेम बधा आराओ मध्यमां रहेली नाभिमां जोडाएला होय छे तेम आमां एण विधि आदि बार अरोना निरूपण पछी स्याद्वादनामि आवे छे, तेमां ए प्रमाणे सिद्ध कर्युं छे के आ बधा नयरूपी अरो स्याद्वादरूपी नामि साथे जोडाएला रहे तो ज प्रतिष्ठित धई शक्त, नहितर जेम चक्रमां नामि विना आराओ टकी शक्तता नथी तेम आ बधा नयचक्रतुंब छे। आ प्रमाणे आ ग्रंथनुं नयचक्र नाम बराबर सार्थक छे।

चक्र आकारे विधि आदि नयवादोनी योजना करवाथी ए पण सूचित थाय छे के आ नयोनुं खंडन-मंडननुं चक्र हंमेशां चाल्या ज करे छे। एमना वादिववादनो कोई अंत ज नथी। 'वौदप्रमेश्वर' स्याद्वादनो आश्रय लेवामां आवे तो बधा नयोना झगडाओनो तरत ज अंत आवी जाय। जेम प्रमेश्वरनो आश्रय लेवाथी सर्व क्रेशोनो अंत आवी जाय छे तेम वादोमां परमेश्वर अनेकान्तवाद स्याद्वादनो आश्रय लेवाथी सर्व विग्रहोनो अंत आवी जाय छे।

न्यचक्रनी एक खास विशिष्टता ए छे के विधिवाद, अद्वैतवाद, द्वैतवाद, ईश्वरवाद आदि कोई वादोनुं जैनो तरफथी सीधुं खंडन तेमां नथी। भिन्न भिन्न नयो ज एक बीजानुं खंडन करे छे। प्रन्थकार तो न्यायाधीशनी जेम तटस्थ दृष्टिथी जोया ज करे छे अने ज्यारे प्रसंग आवे छे लारे यादपरमेश्वर स्याद्वादनो आश्रय लेवानुं सूचन करे छे के जेथी तमना विष्रहनो अंत आवी जाय। छेथटे नयचक्रतुम्बमां तेमणे जणाव्युं छे के विधिनय, विधिविधिनय, विध्युभयनय (द्वैतवाद—ईश्वरवाद) आदि बैधा नयो जो स्याद्वादनो आश्रय ले तो सत्य छे, नहितर ए बधा एकान्तवादो मिथ्या छे। परस्परसापेक्षता—स्याद्वाद ए बधा नयोनी सत्यतानो आधार छे।

पूर्वपूर्व नयना मतनुं खंडन करवा माटे उत्तरोत्तर नय उपस्थित थाय छे । आ रीते नयचक्रमां नयोनी गोठवणी छे । आ शैलीथी ते समयना तमाम दार्शनिक विचारोनो व्यवस्थित चितनक्रम तथा खंडन-मंडनक्रम

१ जुओ प्राक्तथन पृ० ९ टि० १॥ २ जुओ पृ० ८३, ८४, ४३६, ७१९, ७२०, ४९७-२॥ ३ आ स्थळे सन्मितिकर्तनी वे कारिकाओ ध्यानमां लेवा जेवी छे—'एवं सब्वेवि णया मिन्छादिष्ट्री सफ्वलपिड्वद्धा। अण्णोण्णणिसिसा उण हवंति सम्मत्तसञ्भावा॥ ११२१॥' (भावार्थ—) सर्वे नयो जो पोतपोताना पक्षना एकान्ते आपही होय तो मिथ्यादिष्ट छे, पण जो अन्योन्यसापेक्ष होय तो तेओ साचा छे। 'णिययवयणिज्ञसच्चा सब्वणया परिवयालणे मोहा। ते पुण अदिष्टसमाओ विभाज सच्चे व अलिए वा॥ ११२८॥' सर्वे नयो पोताना मन्तव्यतुं प्रतिपादन करवामां सल होय छे, परंतु बीजानुं खंडन करवा लागे छे त्यारे तेओ निष्कळ जाय छे। जे मनुष्यने शास्त्रना रहस्यनुं ज्ञान नथी ते माणस ज 'आ नय सल्य ज छे प्रवो विभाग करे छे,—अर्थान् शास्त्रना रहस्यने जाणनार मनुष्य 'आ नय सल्य ज छे अथवा आ नय असल्य ज छे' एवो विभाग करतो नथी। जुओ नयचकवृत्ति पृ० ३५ पं० २३–२६॥

43

तटस्थदृष्टियी गोठवीने बधा नयवादोनो समावेश मुह्यवादीए नयचक्रमां बहुज सुंदर पद्धतिथी कर्यो छे। नयवादो केवी रीते अनेकान्तवादनो आश्रय छे छे ए पण अनेक स्थळे जणाव्युं छे अने ते ते दरेक नयोनुं बीज जैनागमग्रंथोना कया क्या वाक्यमां रहे छुं छे ए पण दरेक नयने अंते मुह्यवादीजीए जणाव्युं छे। आ रीते अनेकान्तदृष्टियी जैनद्शननी सर्वनयसमूहात्मकता सिद्ध करवामां मुह्यवादीए पोतानी अप्रतिम प्रतिभानो परिचय कराव्यो छे।

नवचक्रमां चर्चेला दार्शनिक वादो

आ प्रमाणे ते समयनां सर्वदर्शनोनी विचारणा आ ग्रंथमां होत्रायी ते समयना दार्शनिक विचारोनुं खरूप तथा इतिहास जाणवा माटे आ ग्रंथ अखंत उपयोगी छे। दार्शनिक इतिहासना संशोधको माटे आ ग्रंथमां विशाळ सामग्री भरेली छे। दार्शनिक ग्रंथ—ग्रंथकारोनां नामोना तथा पाठोना अन्यत्र दुर्लभ एवा अनेक उल्लेखो आ ग्रंथमां विपुल प्रमाणमां छे। विस्तरार्थीओए ग्रंथनुं अवगाहन करवुं तथा टिपृ० १४७ मां आपेली सूचि जोई लेवी। अहिं तो अमे दिख्यात्र जणावीए छीए।

वेद—वेदनी संहिताओ तथा उपनिषद् वगेरेमांथी आमां अनेक स्थळे पाठो उद्धृत करेला छे। अलारे प्रचित पाठो अने आहं उद्धृत करेला पाठो वच्चे केटलेय स्थळे अल्प अथवा अधिक भेद छे। अमे आहं नयचऋवृत्तिनी प्रतिमां मळता प्राचीन पाठो ज जाळवी राख्या छे। जुओ पृ० १५४ पं० ११-१६, पृ० १२१ पं० २०-२१, पृ० २१० पं० २१-२२, पृ० ३३२ पं० ३, पृ० १९२ पं० ३ वगेरे। अलारे केवो पाठभेद मळे छे ए अमारां टिप्पणोमां अमे केटलेक स्थळे जणाव्युं छे । नयचऋवृत्तिमां उद्धृत करेला पाठो प्राचीन पाठपरंपरा साथे केवी रीते बराबर मळी रहे छे एनं उदाहरण टिपृ० ६० पं० १९-२४ मां जोई लेवं।

सांख्य—वार्षगण्यप्रणीत वार्षगणतंत्र सांख्यदर्शननो अस्तंत महत्त्वनो प्राचीन आकर प्रंथ हतो ते अस्तोरं मळतो नथी। नयचकरृत्ति पृ० ३२४ पं० १२ मां एनो वार्षगणतंत्र नामथी उद्धेख करेलो छे। केटलाक संशोधक विद्वानोनुं मानवुं छे के षष्टितंत्र ए वार्षगण तंत्रनुं ज बीजुं नाम छे । आचार्यश्री मह्यादीए सांख्यमतनी विचारणा करती वखते वार्षगणतंत्रनो तथा तेना भाष्यनो अनेकस्थळे उपयोग करेलो छे। वार्षगणतन्त्र अने तेना भाष्यमांथी अनेकपाठो संक्षेप अथवा विस्तारथी नयचकरृत्तिमां उद्धृत करेला छे। वार्षगणतन्त्रमां जे प्रमाणे सांख्यदर्शनना सिद्धांतो वर्णवेला हता तेनुं विस्तारथी निरूपण नयचकरृत्ति पृ० ३१३—३२४ मां छे। प्राचीन सांख्यदर्शनना जिज्ञासुओने माटे आमां घणी सामग्री छे। वार्षगणतंत्र जेवो आकरग्रंथ विद्यमान हशे त्यारे ईश्वरकृष्णरचित सांख्यकारिकानुं कशुंज महत्त्व निह होय एम लागे छे। दिङ्नागे पण प्रमाणसमुच्चयमां वार्षगणतंत्रनुं खंडन करेलुं छे, एथी सांख्यमतना स्पष्टीकरण माटे कोई कोई स्थळे प्रमाणसमुच्चयादि ग्रंथोना टिवेटन भाषांतरोनो पण अमे टिप्पणोमां उपयोग कर्यो छे, जुओ भोटपरिशिष्ट टिपृ० १३४, १३६—१४०। नयचक्रम्हमां मह्यादीए ईश्वरकृष्णरचित

१ जुओ प्राक्ष्यन पृ० ३८ दि० १॥ २ जुओ दिष्ट० ४० पं० १-५, दिप्ट० १३१ दि० १॥ ३ नयचक्रवृत्तिमां आठमा अरमां पृ० ६८५ पं० २० दि० १ मां आ भाष्यनो नामोक्षेत्र छे। प्रमाणतमुच्चय उपर जिनेन्द्रवृद्धिनी विशालामल्वती दीका जोता तेना आधारे पण 'वार्षगणतंत्र उपर अनेक व्याख्याओ हती' एम जणाय छे, जुओ दिप्ट० ७८ पं० १२, दिप्ट० १३८ दि० १,३॥ ४ वनुबन्धुए अभित्रमैकोशभाष्यमां [५।२६] बार्षगण्यनो उद्धेत्र कर्यो जणाय छे। अभिष्मेदीपवृत्तिमां पण वार्षगण्यनो उद्धेत्र छे. जुओ अभिष्मेदीपवृत्ति पृ० २५९ पं. १४ दि. २॥

५४ प्रस्तावना

सांख्यसप्ततिनो कोई पण उपयोग कर्यो जणातो नथी, परन्तु नयचऋतृत्तिमां ए० २७७ मां टीकाकार श्री सिंहसूरिक्षमाश्रमणे सांख्यसप्ततिमांथी वे कारिकाओ उद्भुत करी छे ।

न्याय—अक्षपादप्रणीत न्यायस्त्रमांथी अनेक स्त्रो अहीं उद्धृत करेलां छे । ईश्वरवादमां आवती चर्चा जोतां जणाय छे के न्यायदर्शनना कोई प्राचीन प्रंथोनो आमां उपयोग कर्यो हरो । जुओ ए० ३३८, ३४१-३४४ वगरे । नयचक्रवृत्ति ए० ३४१ पं० २४ मां माहेश्वरो योगविधिः एवो उल्लेख छे, ए जोतां माहेश्वरदर्शन साथे न्यायदर्शननो संबंध जणाय छे । न्यायवार्तिककार उद्योतकरनो आमां कोई नामोल्लेख नथी, परंतु मल्लवादीए ईश्वरवादमां [ ए० ३२९ पं० २ ] "अचेतनत्यात् स्थित्वा प्रवृत्तेः तुर्यादिवत्" बगरे जे प्रमाणो नयचकमां रजु कर्यों छे ए प्रमाणो न्यायवार्तिकमां (४।१।२१) विस्तारथी छे, तेमज तत्त्वसंग्रहपंजिकाकार कमलशीले पण ए उद्योतकरनो मत छे एम जणाव्युं छे । ए जोतां उद्योतकरना मतनी पण मल्लवादीए समीक्षा करी होय एवो संभव छे । ईश्वरवादमां महाभारत तथा उपनिषदमांथी पण कारिका उद्धृत केरली छे, जुओ ए. ३३०, ३३२ ।

वैशेषिक—कणादप्रणीत वैशेषिकस्त्रो आमां अनेकस्थळे उद्भृत करेलां छे। वैशेषिकस्त्र उपर वाक्य नामनी कोई व्याख्या हती, तेना उपर कोई भाष्य हतुं अने तेना उपर प्रशस्तमितए टीका लखेली हती। वैशेषिकस्त्र उपर कटंदी नामनी खतंत्र टीका पण हती, ते उपरांत बीजी पण अनेक टीकाओ हशे एम नयचकना सातमा अरमां आवती विस्तृत चर्चा उपरथी जणाय छे। एमां वाक्यकार, भाष्यकार, टीकाकार, कटंदीकारना उछेखो घणे स्थळे छे। वाक्य-भाष्य-कटंदीना पाठोनो सर्वप्रथम उछेख आ ग्रंथमां ज जोवामां आवे छे। प्राचीन वैशेषिक दर्शनना इतिहास उपर आ ग्रंथ घणो प्रकाश पाडे छे। प्रशस्तपाद तथा प्रशस्तमित एक ज व्यक्ति छे, तेणे वे ग्रंथो रच्या लागे छे, एक तो वैशेषिकदर्शनना सिद्धान्तिविषेनो खतंत्र ग्रंथ पैदार्थ-धर्मसंग्रह के जे अत्यारे प्रशस्तपाद माध्यना नामथी ओळखाय छे, बीजो ग्रंथ ते वैशेषिकस्त्रना वाक्य-भाष्यनी टीका' आ हकीकत सातमा अरमां ए० ५१२ टि० ७ मां अमे विस्तारथी जणायी छे। जिज्ञासु-ओए त्यां जोई लेवं। प्रशस्तपाद दिङ्नागना प्रमाणसमुचयथी पूर्ववर्ती जणाय छे"। एटले प्रशस्तमितना समय साथे मुख्यादीना वीरनिर्वाणसंवत् ८८४ (विक्रमसंवत् ४१४) मां अस्तित्वनो कोई विरोध आवतो नथी।

१ जुओ प्राक्षथन पृ० १९ टि० ३, ४॥ २ जुओ म्यचकरृत्ति पृ० ३२८ टि० १॥ ३ जुओ म्यचकरृति पृ० ४५८ पं० १०, पृ० ४६१ पं० ११, पृ० ४६६ पं० १०, पृ० ४९५ पं० १८, पृ० ४९८ पं० २४, पृ० ४९९ पं० ११, पृ० ५१६ पं० १८, पृ० ४९८ पं० १४, पृ० ४९९ पं० १४, पृ० ५१६ पं० १९, पृ० ५१९ पं० १०, १०, १४; पृ० ५२८ पं० १५ वगेरे ॥ ४ पदार्थप्रवेशक ए पदार्थप्रमंसंप्रहनुं ज बीजुं नाम छे ॥ ५ Oriental Institute, Baroda बी Gaekwad's Oriental Series No. 136 रूपे प्रकाक्षित थयेला वेशेषिकस्त्रनी प्रस्तावनामां (पृ० ६-११) तथा तेना छट्टा परिविष्टमां पण (पृ० १४६-१५२, पृ० १५० टि० १) अमे विस्तारथी आ बधुं जणाव्युं छे, जिज्ञासुओए खां ओई देखुं॥ ६ दिङ्गागे वृत्तिसहित प्रमाणसमुच्यमां तथा जिनेन्द्रबुद्धिए तेनी विशालमलवती नामनी टीकामां वेशेषिकदर्शन संबंधी जे जे विचारणा करी छे लगभग ते बधानो तथा नैयायिक संबंधी चर्चानो टिबेटन भाषांतर उपरथी संस्कृतभाषामां अनुवाद करीने (उपरना टिप्पणमां जणावेला) वैशेषिकस्त्रना सातमा परिशिष्टमां (पृ० १०१-२२१) अमे आप्यो छे अने तेना आधारे अमने आ हकीकत जणाय छे, जुओ वैशेषिकस्त्रना प्रतावना पृ० ११॥ ७ आ वात श्री० परी प्राज्यक्तर (Prof. Dr. Erich Frauwallner, University of Vienna, Austria) पण प्रमाणसमुचयना टिबेटन भाषान्तर वगेरेने आधारे 'चन्द्रमति und sein दशपदार्थशिशस्त्रम्' ए नामना जर्मन लेखमां पृ० ७१ मां जणावी छे। आ जर्मन लेख Studia Indologica (University of Bonn, Germany) मां छपायो छे॥

प्रस्तावना ५५

नयचत्र तथा वृत्तिमां उद्धृत करेला बैशेषिकस्त्रना पाठो घणा प्राचीन छे। आमां उद्धृत करेला केटलांक स्त्रो अखारे प्रचलित उपस्कारादिसम्मत वैशेषिकस्त्रपाठमां छे ज नाहें, ज्यारे केटलांक स्त्रो थोडा घणा पाठमेद साथे नजरे पडे छे। उपस्कारनी रचना ग्रंकरिम विकमनी प्रायः सोळमी शतान्दीमां करेली छे ते पूर्वे रचायेला दर्शनशाखोना अनेक ग्रंथोमां उद्धृत करेलां वैशेषिकस्त्रत्रों अने उपस्कारसंमत पाठ बचे अनेकस्थळे अंतर पडे छे। परंतु पांचमो अर छपाई गया पछी वैशेषिकस्त्रत्रनी एक बहु ज प्राचीन वृत्तिनी हस्तिलिखित प्रति जैसलेमरना जैनमंडारमांथी मळी आवी हती, तेमां प्राचीन वैशेषिकस्त्रत्रपाठ पण अलग आपेलो छे अने साथे साथे चन्द्रानन्दरचित वृत्ति पण एमां छे। नयचक्रमां तथा बीजा पण प्राचीन दर्शनशाखोमां उद्धृत करेलां बधां ज वैशेषिकस्त्रत्रों आ प्रतिमां लगभग अक्षरशः मळे छे । अल्यारे मळती वैशेषिकस्त्रनी तमाम वृत्तिओमां आ वृत्ति सौथी प्राचीन छे , एटले एनं महत्त्व समजीने अमे अमारा आ नयचक्र प्रंथमां खुदा खुदा टिप्पणोमां ए चन्द्रानन्दरचित वृत्ति सहित वैशेषिकस्त्रने संपूर्ण छापी दीधं छे, खुओ वैशेषिकस्त्रनं एपरिशिष्ट टिपू. १४१।

मीमांसा—मीमांसकमतनी चर्चा प्रथम तथा बीजा अरमां विशेषे करीने छे। तेमां जैमिनिप्रणीत मीमांसादर्शननां सूत्रोनो तथा वेद आदि प्रंथोना पाठोनो उल्लेख छे । मीमांसादर्शननी शाबरभाष्य जेबी प्राचीन वृत्तिओने पण प्रंथकारे सामे राखी हशे एम लागे छे । मीमांसादर्शनना प्रसिद्ध पंडित कुमारिल अने प्रभाकरथी मल्लवादी तथा सिंहसूरि बन्ने पूर्ववर्ती छे। एटले तेमना नयचन्नमां तथा नयचन्नवृत्तिमां जे कंई मीमांसकमतनी चर्चा छे ते मीमांसादर्शनना प्राचीन प्रंथोने अनुलक्षीने छे।

अद्वेतवाद—अद्वेतवादनी चर्चामां पुरुष, नियति, काल, खभाव, भाव वगेरे अनेक अद्वेतवादोनी चर्चा बीजा अरमां छे, ए जोतां ते समये घणा अद्वैतवादो प्रचलित हता एम जणाय छे। एमां पुरुषाद्वैतवादनी चर्चामां अनेक पाठो वेद तथा उपनिषदोमांथी उद्धृत करेला छे'। वेदान्तदर्शनना प्रसिद्ध प्रंथ बादरायण-प्रणीत ब्रह्मसूत्रनो आमां कोई पण स्थले उल्लेख नथी, परन्तु "तद्धातिरिक्ताः शासनिनः कपिल-च्यास—कणाद-शौद्धोदनि—मस्करिप्रभृतयः" आ प्रमाणे च्यासनो नामोल्लेख नयचक्रवृत्ति पृ०८ पं०५ मां छे। महाभारत तथा गीताना प्रणेता च्यासऋषि प्रसिद्ध छे। ब्रह्मसूत्रना रचयिता बादरायणमुं पण बीजुं नाम च्यास छे। महाभारतना कर्ता च्यास अने ब्रह्मसूत्रना कर्ता च्यास बंने एक ज छे के भिन्न छे ए विषे विद्वानोमां मत-भेद छे। अर्ही नयचक्रवृत्तिमां च्यास शब्दथी कोई पण च्यास विवक्षित होय एवो संभव छे। नियति आदि

१ जुओ अमे संपादित करेला वैशेषिकस्वतं बृद्धिपत्रक पृ. २२९-२६४ ॥ २ वैशेषिकस्त्र ६।२।४ नी वृत्तिमां चन्द्रानन्दे उद्योनकर नो उहेख कर्यों छे एटले चन्द्रानन्द न्यायवार्तिककार उद्योनकर पछी छे ए निश्चित छे। ९।२१ स्त्रनी वृत्तिमां एक वृत्तिकारनो पण उहेख छे। वैशेषिकस्त्र उपर घणी वृत्तिओ रवाएली हती, एटले एमां ए वृत्तिकार कोण छे ते कंई कही शकातुं नथी। संभव छे के ए वृत्तिकार प्रशस्तमित पण होय। मिथिलाविद्यापीठे विक्रम सं० २०१३ मां प्रकाशित करेली अज्ञातकर्तृकव्याख्या तथा शंकरित्रे रचेलो उपरक्षार वगेरे बची ज वृत्तिओ चन्द्रानन्द पछी घणा समये रचाएली छे। वैशेषिक स्त्रना ८, ९, तथा १० मा अध्यायमां चंद्रानंदे आहिकविभाग पाष्ट्रो नथी, ए खास ध्यानमां लेवानी हकीकत छे। सर्वर्शनसंग्रहमां माथवाचार्ये वैशेषिकस्त्रनुं स्वरूप वर्णव्युं छे त्यां पण ८,९ तथा १० मा अध्यायमां आहिकविभाग बताब्यो नथी, ए खास बतावी आपे छे के चन्द्रानन्दनी वृत्तिमां केवी प्राचीन परंपरा सचवाएली छे। विशेष जिज्ञासुओए अमे संपादित करेला वैशेषिकस्त्रनां प्रथम, हितीय, चतुर्थ परिविष्टो तथा प्रस्तावना जोई लेवां। ३ जुओ प्राक्रथन पृ० २० दि० ६, आ ४ जुओ नयचक पृ० ११९ टि० ८॥ ५ जुओ प्राक्रथन पृ० २० दि० ८॥

अद्वैतवादों ते ते दर्शनोना प्रंथोने आधार चर्चेला जणाय छे, पण अत्यारे ए प्रंथो मळता नथी। नयचऋृत्ति पृ०२३० पं०१६ मां भर्तृहरिना शब्दब्रह्मवादनो उल्लेख छे। भाववादमां आवता एक पाठनी भर्तृहरिए वाक्य-पदीयनी स्वोपज्ञवृत्तिमां उद्भृत करेला ब्रह्मवादीओना पाठ साथे घणी समानता छे, जुओ नयचऋ पृ० २३९ टि०३। भाववादीए पोताना मतना समर्थनमां ब्रह्म विषे पृ० २४१ मां प्राचीन चार कारिकाओ उद्भृत करी छे के जे कारिकाओने भर्तृहरिए पण वाक्यपदीयनी स्ववृत्तिमां उद्भृत करी छे, ते उपरांत बीजा पण अनेक प्रंथोमां ब्रह्माद्वैतवादना समर्थनप्रसंगे ए पैकीनी कारिकाओ उद्भृत करेली जोवामां आवे छे। चोथा अरमां 'ॐकार ज सत्य छे, ॐकार ब्रह्मस्वरूप छे अने ए ज परमार्थ छे एवो चोथा विधिनियम नयनो मत छे' एम जणावेछं छे । श्रंकराचार्य मळवादीथी तथा सिंहस्रिक्षमाश्रमणथी पाछळ थयेळा होवाथी श्रंकराचार्यना मतनो आमां कोई निर्देश छे ज निर्हे। श्रंकराचार्यनो समय विक्रमनी नवमी शताब्दीमां गणाय छे।

मौद्ध—बौद्धोना अनेक वादोनी चर्चा आ ग्रंथमां छे अने ते प्रसंगे बौद्धोना ते ते विषयना ग्रंथोमांथी अनेक अवतरणो अहिं उद्धृत करेलां छे, ११ मा तथा १२ मा अरमां क्षणिकवाद तथा शून्य-वादनी विस्तारथी चर्चा छे। ११ मा अरमां पृ० ५१४–२ मां

जहुक्खित्तम्मि लेडुम्मि उपादे( डे ) अत्यि कारणं । पडणे कारणं णत्यि अण्णत्युक्खेवकारणात् ॥

आ गाथा बौद्ध आगमग्रंथमांथी उद्धृत करेली छे । ते सिवाय बौद्धग्रंथोमांथी उद्धृत करेला बीजा अनेक संस्कृत पाठोनी पण समीक्षा छे । आठमा अरमां दिङ्नागना अपोह्चादनुं विस्तारथी खंडन छे । प्रमाण-समुच्चय उपरांत बीजो पण अपोह्चिषयक ग्रंथ दिङ्नागे रचेलो हतो एम स्पष्ट जणाय छे, कारण के आठमा अरमां उद्धृत करेला दिङ्नागना केटलाक पाठो प्रमाणसमुच्चयमां जोवामां आवता नथी अने केटलाक पाठोमां पाठभेद किंवा निरूपणमां क्रमभेद नजरे पडे छे । संभव छे के दिङ्नागना सामान्यपरीक्षा नामना ग्रंथमांथी ज अपोह्चिषयक पूर्वपक्ष लईने तेनुं खंडन करवामां आव्युं होय । कारण के आ प्रसंगमां सामान्यपरीक्षानो नामनिर्देश नयचक्रवृत्तिमां आठमां अरमां एक खले छे । हेतुमुखमां पण दिङ्नागे अपोहनुं प्रतिपादन कर्युं हतुं एम Prof. Dr. E. Frauwallner ने कहेवुं छे । दिङ्नागना अनुमान संवंधी विचारोनुं पण आठमा अरमां निरूपण अने तेनुं विस्तारथी खंडन छे । पहेलाँ अरमां दिङ्नागे प्रमाणसमुच्य बगेरेमां जणावेला प्रत्यक्ष प्रमाणना लक्षणनुं विस्तारथी खंडन छे अने ए प्रसंगमां अभिधर्मपिटक, प्रकरण-

पाद आदि अनेक बौद्ध आगम प्रंथोमांथी अनेक पाठो उद्भृत करेला छे। वसुबंधुए रचेला अभिधर्मकोश-भाष्यना एक पाठनी मुख्यादीए विस्तारथी समीक्षा करेली छे, ते उपरांत हैस्तवालप्रकरण, **आ**र्यदेव रचित चुर्तुःशतक वगेरे बौद्ध प्रंथोमांथी पण पाठो उद्भृत करेला छे । बौद्धोना विज्ञानवादनो पृ० १०५--१०६ मां उल्लेख छे । दशमा अरमां रूपादि समुदायवादनुं, अगियारमा अरमां क्षणिकवादनुं तथा बारमा अरमां विज्ञानवाद - शून्यवादनुं निरूपण छेँ। आ ग्रंथमां दिङ्नागनो दिन्न नामथी उल्लेख अनेकवार करेलो छे। दिन अने दत्तक पण दिङ्गागनां ज नामो हतां एम अमे सातमा अरमां पृं० ५४७ टि० ५ तथा टि० ९ मां जैन तथा बौद्ध ग्रंथोने आधारे विस्तारथी जणाव्युं छे । आठमा अरमां पृ० ६२८ मां सामान्यपरीक्षानो उहेर्षे छे. आ प्रंथ पुण दिङागे रचेली छे पुण संस्कृतमां मळतो नथी । दिङ्गिं रचेला सामान्यलक्षणपरीक्षा नामना एक लघु प्रंयतुं प्राचीन चीनी भाषांतर मळे छे<sup>ँ</sup>। दिङ्नागना प्रमाणसमुचय, आलंबनपरीक्षा, **सा**मान्यपरीक्षा, र्न्यायमुख आदि अनेक प्रंथीना पाठोनो उहेख अने खंडन आ प्रंथमां हे । अत्योर दिङ्गगना लगभग बधा ज प्रन्थो संस्कृत भाषामां नष्ट थई गया छे परंतु तेमांना केटलाक प्रथोनुं टिबेटन भाषांतर मळे छे एटले नयचक्रमां आवती दिङ्गिगना मतनी चर्चा स्पष्टरीते समजी राकाय ए माटे टिबेटन भाषा शीखीने दिङ्गिगादि रचित ग्रंथोना टिबेटन भाषांतरो मेळवीने तेना उपरथी संस्कृतमां अनुवाद करीने अमे जरूरी अने उपयोगी अंशो भोटपरिशिष्टमां अने फुटनोटोमां आपेला छे । आ भोटपरिशिष्ट (टिपू० ९५-१४०) जैन, न्याय, सांख्य, मीमांसा, वेदांत, बौद्ध आदि दर्शनोना प्राचीन प्रंथोन। अभ्यासीओने घणं उपयोगी छे ।

प्रमाणसमुचय अथवा दिङ्ग रचित बीजा कोई प्रन्थना टीकाकारनो पण नयचऋवृत्ति पृ० ९३ पं० २७ वंगरेमां उल्लेख छे<sup>9°</sup>। प्रमाणसमुचय उपर स्रोपङ्गवृत्ति तथा ते उपरांत बीजी पण घणी टीकाओ

१ पृ० ७८ ॥ २ पृ० ९३, टिपृ० १३६ ॥ ३ पृ० ७३, ८२, ९४ ॥ ४ समुदायनाद, क्षणिक्रवाद अने विज्ञानवादनो पृ०२४७ मां पण उक्लेस छे॥ ५ जुओ प्राक्थन पृ०२१ टि० १३॥ ६ जुओ अमे संपादित करेला वैशेषिकसूत्रनुं आठमुं परिशिष्ट पृ० १६९ ॥ ७ पृ० ९१, पृ० ५४१-१ ॥ ८ पृ० ६४, ७३, ३७६, टिप्ट० ३०-३१ इलादि ॥ ९ बौद्धन्यायना पिता तरिके गगाता बौद्धाचार्य दिङ्गगे नाना मोटा सो प्रंथो रच्या इता एम कहेवाय छे । एम वेरविखेर वर्णवेला प्रमाण संबंधी विचारोने एणे प्रमाणसमुचय अने तेनी खोपज्ञशतिमां संगृहीत कर्या छे एम दिङ्गागे पोते ज प्रमाणसमुचयना प्रारंभमां जणान्युं छे । भिन्न भिन्न प्रकरणोना दोहनरूप होताथी प्रमाणसमुचय कंईक अंशे संक्षिप्त छे एम अमने लागे छे, अने मलवादी दिङ्गागना मतने विस्तारथी रजु करी तेनुं खंडन करे छे एटले संभव छे के मलवादीए केटलेक स्थळे विद्वागना ते ते प्रकरणोशांथी सीधो ज ते ते विषयनो पूर्वपक्ष नयनकर्मा रज कर्यो होय। आ**धी ज मह**नादीए ते ते चर्चाओना प्रसंगमां उद्भृत करेला बि्ड्रागना पाठो पैकी केटलाक पाठो प्रमाणसमुखयमां अक्षरशः मळे छे, केटलाक पाठभेद अथवा कमभेदशी मळे छे, अने केटलाक नथी मळता । तेम छतां प्रमाणसमुचय ए दिङ्गगनो सर्वोपरि तेमज अतिमहरुवनो ( Masterpiece ) आकर श्रंथ होवाने लीघे दिङ्गो भिन्न भिन्न प्रकरणोमां करेलां निरूपण अने प्रमाण-समुचयमां करेलां निरूपणोमां अनेक स्थळे अक्षरशः तो अनेक स्थळे अर्थथी समानता जोवामां आवे ए खाभाविक ज छे। आ दृष्टिए जोतां स्यवक्रमां आवती दिङ्गगना मतनी चर्चा समजवामां प्रमाणसमुख्य अत्यंत उपयोगी होवाने लीघे **अ**माणसमुख्य, तेनी खोपज्ञपृति तेमज जिनेन्द्रबुद्धिरचित विशालामलवती नामनी अमाणसमुख्यटीकाना (टिबेटन मापा-तरो उपरची संस्कृतमा अनुवाद करीने ) अनेक अनेक अंशो अमे भोटपरिशिष्ट तथा फुटनोटोमां आप्या छे ॥ १० जुओ प्राक्तथन पृ०२२ टि०१,३॥

रचाएली छे, अहीं स्त्रोपञ्चन्नितार दिङ्गग ज 'टीकाकार' शब्दथी विवक्षित होय एम लागतुं नथी। अत्यारे प्रमाणसमुच्चय उपर दिङ्गो रचेली स्त्रोपञ्चनित्रथा जिनेन्द्रबुद्धिए रचेली विशालामलवतीटीका ज टिवेटन भाषांतरना रूपमां मळे छे। धर्मकीर्तिनुं प्रमाणवार्तिक एण प्रमाणसमुच्चयना केटलाक पाठो उपरनी स्वतंत्र व्याख्या छ । धर्मकीर्ति तथा जिनेन्द्रबुद्धि बन्ने य नयचक्रकार श्री महन्वादी तथा नयचक्रटीकाकार सिंहसूरिक्षमाश्रमण पछी थएला छे, एटले धर्मकीर्ति तथा जिनेन्द्रबुद्धिना मतना उल्लेखनो अहीं संभव ज नथी, आ बधी बाबतो विषे अमे विस्तारथी प्राक्रथनमां [ ए० ११ ] जणान्युं छे । जिज्ञासुओए त्यां जोई लेबुं।

'दिङ्गाग ए बसुबंधुनो शिष्य हतो छतां तेणे मःसराविष्ट थईने पोताना गुरु बसुबंधुना ग्रंथनुं (बादविधिनुं) खंडन कर्युं छे' एवो स्पष्ट उल्लेख नयचऋवृत्ति ए० ९६ मां छे, एटले दिङ्गाग बसुबंधुनो शिष्य हतो आ जातनुं जे वर्णन 'बौद्ध कथाग्रंथमां आवे छे तेने पण आनाथी समर्थन मळे छे। नयचऋवृत्तिकार सिंहस्रिक्षमाश्रमण दिङ्गागना लगभग समीप काळमां ज थएला छे, एटले एमनो आ विषेनो उल्लेख तदन प्रमाणभूत छे, एटले बसुबंधु अने दिङ्गागना गुरुशिष्यभाव विषे कोई कोई संशोधको जे आशंका करे छे तेने हवे स्थान ज रहेतुं नेथी।

मर्नृहरिकृत वाक्यपदीय — राज्दार्थ, वाक्यार्थ विगरेनी विचारणामां भर्नृहरिना वाक्यपदीयनी अनेक कारिकाओ आ प्रयमां उद्भूत करेली छे। आठमा अरमां अभिजल्प राज्दार्थनी चर्चामां भर्नृहरिना वाक्यपदीयनुं विस्तारथी खंडन छे। बसुरात भर्नृहरिनो उपाध्याय (गुरु) हतो अने भर्नृहरि वसुरातनो शिष्य हतो एवो स्पष्ट उल्लेख आठमा अरमां छे। बसुरातना मतनुं खंडन पण आठमां अरमां छे। बसुरात मोटो वैयाकरण हतो अने तेणे वसुबंधुना अभिधर्मकोशमां व्याकरणसंबंधी भूलो जणावी हती' एवो उल्लेख बौद्ध प्रथमां आवे छे। बसुरात पासे भर्नृहरिए अभ्यास कर्यो हतो एवो उल्लेख वाक्यपदीयमां पण आवे छे। दिडामें भर्नृहरिना वाक्यपदीयमांथी वे कारिका उद्भूत करेली छे तेमज त्रैकाल्यपरीक्षानी रचना करती बखते दिडामें वाक्यपदीयना प्रकीर्णकांडनी अनेक कारिकाओनो उपयोग कर्यो छे ए बात अमे मल्लवादिना समयनी चर्चामां जणावी दीधी छे। भर्नृहरिना शब्दश्रहावादनो निर्देश पृ० २३० पं० १७ मां छे ए अमे पहेलां कहीं गया छीए।

योग पडंगयोगविषयक संक्षिप्त छता अत्यंत उपयोगी उल्लेख नयचक्रवृत्ति पृ० ३३२ मां छे। एमां प्रत्याहार, रेचक-पूरक-कुंभक प्राणायाम, ध्यान, धारणा, तर्क तथा समाधि आ योगना छ अंगोनुं सुंदर वर्णन छे। योगना अभ्यासीओए ए वर्णन जरूर वांचवा जेंबुं छे।

१ प्रमाणसमुचय उपर एक Darm rinchen नामना टिबेटन लेखके टिबेटन भाषामां घणां वर्षों पूर्वे एक टीका लेखेली है अने तेना Derge edition ना फोटाओ थोडा समय पूर्वे जापानीझ विद्वान हाकुयु हाडानो (Prof. Dr. Hakuyu Hadano, Tohoku University, Sendai, Japan) पासेथी अमने मह्या है। परंतु ए टीका मूळथी ज टिबेटन भाषामां लखेली होवाथी अमे अहीं एनो निर्देश कर्यों नथी। विशालामलवतीथी आ टिबेटन टीका घणी ज अर्वाचीन है ए पण ध्यानमां रहे॥ २ जुओ प्राक्ष्यन पृ० १६ टि० ३॥ ३ जुओ प्राक्ष्यन पृ० ३ टि० ३॥ ४ जुओ प्राक्ष्यन पृ० १६ टि० २॥

वैद्यक —चरकसंहिता आदि वैद्यकशास्त्रोमांथी अनेक पाठो प्रसंगे प्रसंगे उद्भृत करेला छे<sup>र</sup>। 'त्रिफलां घी साथे खावां जोईए, गोल साथे नहि, कारणके गोळ आंखने नुकसान करे छे' आ अर्थवाळो उल्लेख अक्षिवैद्यकमांथी न्यचऋहत्ति पृ० १५८ पं० २४ मां छे।

**च्याकरण**—न्याकरणनो आ प्रथमां ठाम ठाम उपयोग करेलो छे । विधि आदि नयोनी मते द्रव्य तथा पर्याय शब्दनो जे जुदो जुदो अर्थ थाय छे ते दरेक नयमां छेवटे ग्रंथकारे व्याकरणने आधारे दर्शाब्यो छे, भाव शब्दना अर्थनी पण ते ते नय प्रमाणे व्याकरणनी व्युत्पत्तिने अनुसरीने अनेक स्थाने चर्चा छे। प्रथकारे पाणिनिन्याकरणने लगता प्रंथोनो ज आमां मुख्यतया उपयोग कर्यो छे। पाणिनिन्याकरणनां सुत्रो, पाणिनीय धातुपाठ, पाणिनीय शिक्षा, यास्किनिरुक्त, पाणिनिव्याकरण उपर कालायने रचेछं वार्तिक तथा प्तंजिलए रचेला प्रांजिलमहाभाष्यमांथी आमां अनेक पाठो उद्भुत करेला छे । विशिष्टता ए छे के नयचक्रकार तथा न्यचक्रटीकाकार बन्ने य घणा प्राचीन होवाथी तेमनी सामे पाणिनीयव्याकरण, पाणिनीय-धातुपाठ तथा पातंजलमहाभाष्यनी जुनी पाठपरंपरा हती, ते पत्नी तो आजे सेंकडो वर्ष बीती गया ते दरम्यानमां अनेक रथळे पाठभेद थई गया छे। संशोधको सारी रीते जाणे छे के उत्तरोत्तर लेखकोने हाथे कालान्तरे अनेक पाठभेदो निर्माण थाय छे. एटले अत्यारे प्रचलित पाणिनीयसूत्रपाठ तथा पाणिनीयधातु-पाठमां अने नयचऋवृत्तिमां उद्भृत करेला पाठ वच्चे कचित् भेद पण जोवामां आवे छे, जेमके नयचऋवृत्ति पृ० १५ पं० ८ मां "अन्यार्केयत्तदो निर्धारणे द्वयोरेकस्य डतरच् (५।३।९१)" आ प्रमाणे पाणिनीय ब्याकरणमांथी सूत्र उद्धृत करेलुं छे, पण अत्यारे तो "।किंयत्तदो निर्धारणे द्वयोरेकस्य डतरच् " एवो ज पाठ मळे छे। आ विषे अमे टिप्पणमां ( टिपू०१६ पं०६-१७ ) विस्तारधी चर्चा करी छे। जिज्ञासुओए त्यां जोई लेवुं। आवां बीजां पण पाठभेदनां उदाहरणो आ प्रंथमां छे। ए उपरथी एम चोक्कस जणाय छे के पाणिनीय सूत्रपाठनी जुनी पाठपरंपरा न्यचकवृत्तिकार सिंहसूरिक्षमाश्रमण पासे हती। न्यचकवृत्तिमां उद्भृत करेला पाणिनीय धातुपाठमां पण ए रीते पाठभेद क्रचित् क्रचित् जोवामां आवे छे<sup>\*</sup>। खास करीने अहिं उद्धत करेळा पातंजलमहाभाष्यना पाठो अने वर्तमान पातंजलमहाभाष्यना पाठो वच्चे विशेष भेद जोबामां आवे छे, जेमके नयचऋतृत्ति पृ० १२४ पं ०८ तथा पृ० १३४ पं० १३ मां 'दशदाडिमादिस्रोक ' एवो उद्घेख छे. छतां अत्यारे तो पातंजलमहाभाष्य (११११, १। २।४५) मां ए पाठ गद्यरूपे मळे छे, जुओ टिप्ट०५५ पं० १६; परंतु याकिनीमहत्तरासूनु श्री हरिभद्रसूरिमहाराजे ए पाठ आवश्यकनिर्युक्ति उपरनी टीकामां पृ० ३७५ मां नीचे मुजब श्लोकरूपे उद्भुत कर्यों छे--

१ जुओ प्राक्ष्यन पृ० १५ टि० १॥ २ जुओ प्राक्ष्यन पृ० २३ टि० ९॥ ३ जुओ प्राक्ष्यन पृ० २३ टि० १॥ ४ जुओ प्राक्ष्यन पृ० २३ टि० १०॥ ५ पृ० २३ टि० १०४॥ ६ म्यचकवृत्तिमां दशमा अरमां 'अव रक्षणगति-कान्तिप्रीतितृष्यवगमनप्रवेशश्रवणखाम्यर्थयाचनिकयेच्छादीष्यवाप्यालिङ्गनिहिसादहनभाववृद्धिषु ए प्रमाणे 'अव्' धातुना १९ अर्थो आप्या छे, छतां अलारे पाणिनीय धातुपाठमां 'अव रक्षणगतिकान्तितृष्यवगमप्रवेशश्रवणखाम्यर्थयाचनिकयेच्छा-दीप्यवाप्यालिङ्गनिहिसादानभागवृद्धिषु एवो पाठमेद जोवामां आवे छे, पण हैमधातुपाठ (४८९) मा नयचकवृत्तिप्रमाणे ज अक्षरशः पाठ छे, एटले नयचकवृत्तिकार तथा हेमचन्द्राचार्य पासे पाणिनीयधातुपाठनी जुनी परंपरा हती अने अलारे प्रचलित पाणिनीय धातुपाठमां पाठमेदो थई गया छे, ए निश्चित छे । आवां बीजां पण धातुपाठमेदनां उदाहरणो नयचकवृत्तिमां छे॥

# दश दाडिमानि पडपूपाः कुण्डमजाजिनं पललपिण्डः । चर कीटिके दिशमुदीचीं स्पर्शनकस्य पिता प्रतिशीनः ॥

एटले नयचक्रवृत्तिकार सिंहसूरिक्षमाश्रमणे 'दरादािडमादिश्लोक'नो जे उल्लेख कर्यों छे ए बराबर मळी रहे छे। आ उपरांत बीजा स्थळोए पण जे पाठमेद जोवामां आवे छे ते उपरथी एमना पासे पातंजलमहाभाष्यनी प्राचीन पाठपरंपरा हती ए नक्की थाय छे।

पांचमा अरमां वैयाकरणोना मतनुं प्रतिपादन छे अने छन्ना अरमां एनुं विस्तारथी खण्डन छे। ए चर्चामां पातंजलमहाभाष्य उपरांत व्याकरणना सिद्धान्तोने लगता बीजा पण प्राचीन प्रंथोनो प्रंथकारे उपयोग कर्यो हरो एम लागे छे। आठमा अरमां (पृ० ५७९ पं० १५) तंत्रार्थसंग्रह नामना व्याकरण-संबंधी प्रंथनो नामोक्षेख नयचक्रवृत्तिमां छे। पृ० ३७ पं० ११-१२ मां भागुरि अने सौनाग नामना वैयाकरणोना मतनो पण उल्लेख छे। पांचमा अरमां पृ०३७९ पं० ८ मां "भाष्यकारेण सांख्यादाइत्योक्तः" आ जातनो उल्लेख नजरे पडे छे, वळी 'गुणसन्द्रावो द्रव्यम्' आ प्रमाणे पतंजलिए पातंजलमहाभाष्य (५।१।११९) मां जे द्रव्यनुं लक्षण वर्णवेखुं छे ते पण सांख्योना ग्रंथमांथी—संभवतः वार्षगणतंत्रमांथी लिधेखं छे, जुओ नयचक्रवृत्ति पृ० २६८ पं० ११, पृ० ३०३ वगेरे। ए उपरथी पतंजिल सांख्यमतानु-सारी होय एम जणाय छे।

## नयचक्रमां जैन आगमादि संबंधी निर्देशो

जैन—जैन आगमसाहित्य तथा बीजा पण जैन प्रंथीमांथी आमां अनेक पाठो उद्भूत करेला छे। आचारांगसूत्र, सूत्रकृतांग, स्थानांग, भगवतीसूत्र, नंदिस्त्र, जीवाभिगमसूत्र, पत्रवणा, अनुयोगद्वारसूत्र आदि आगमोना पाठो आमां उद्भूत करेला छे'। भद्रवाहुस्वामि रचित निर्युक्तिनी गाथाओनो पण अनेकवार उद्धेख छे। "तत्संवादि निर्युक्तिलक्षणमाह—'वत्थूणं संकमणं होति अवत्थू णये समिभरूत्हे" आ जातनो दशमा अरमां (पृ० ५१०-२) नयचक्रवृत्तिकारे उद्धेख करेलो छे, आ गाथा चतुर्दश पूर्वधर भगवान् भद्रवाहु-सामिकृत आवश्यकिनिर्युक्तिनी (७५७ मी गाथा) छे एटले चतुर्दशपूर्वधारी भगवान् भद्रवाहुस्वामि रचित निर्युक्तिनी गाथा पण मह्यवादीए उद्भृत करेली छे। तत्त्वार्थसूत्रनो तो आमां विपुलप्रमाणमां उपयोग करेलो छे। नैयचक्रवृत्तिमां अनेक स्थळे तत्त्वार्थसूत्रनां वाक्योनो समावेश छे। नैयचक्रवृत्ति पृ० ११४ पं० २४ पृ० ५९६ पं० ८ मां तत्त्वार्थभाष्यनुं पण अवतरण छे। आठमा अरमां (पृ० ५५९) आवता एक उद्धेख उपरथी फलित थाय छे के अलारे जेने आपणे नेदिसूत्र मानीए छीए तेमां भाष्यनी गाथाओ दाखल थई गई छे अर्थात् प्राचीन काळमां नेदिसूत्र अने नेदिसूत्र उपरन्ने भाष्य ए बनेय जुदां हतां पण पाछळथी कोई समये सूत्र अने भाष्य एक थई जईने बधुंय नेदिसूत्रने नामे ओळखावा लाग्युं छे। आ विषे टिपृ० ६८ पं० १-७ मां अमे जणान्युं छे, ते उपरांत सुरतना 'देवचंद लालभाई पुस्तकोद्धार-

१ जुओ प्राक्तथन. पृ०२३ टि० १०॥ २ जुओ प्राक्तथन. पृ०२४ टि० ६७॥ ३ जुओ प्राक्तथन १०२३ टि०१२॥ स्पिद्धसेनदिवाकरजीनी द्वात्रिंशिकामां पण तत्त्वार्थस्त्रनो उपयोग थयो छे एम स्पष्ट जणाय छे, जुओ टिपृ०४९ पं०९-४, टि०९॥ ४ जुओ प्राक्तथन. पृ०२३ टि०९३॥ ५ जुओ प्राक्तथन. पृ०२४ टि०३॥

फंड' तरफथी भविष्यमां प्रगट थनारा देवानंद विशेषांकमां अमे विस्तारथी चर्चा करी छे, जिज्ञासुओर खां जोई लेतुं। वळी नयचक्र तथा नयचक्रवृत्तिमां उद्भृत करेला आगमपाठो तथा अत्यारे प्रचलित पाठो वचे खास पाठभेद जोवामां आवे छे। ए उपरथी एटली वात निश्चित छे के मळवादी तथा सिंहसूरि-क्षमाश्रमण पासे आगमोनी बहु प्राचीन पाठपरंपरा हती। सिद्धसेनदिवाकरप्रणीत सम्मतिर्कानी तथा द्वातिरिक्ता वैगेरेनी अनेक कारिकाओ आमां उद्भृत करेली छे, पृ० ३२४ पं० २७ मां "अस्ति—भवति—विद्यति—पद्यति—वर्ततयः सिन्पातषष्ठाः सत्तार्थाः इत्यविशेषेणोक्तत्वात् सिद्धसेनद्विक्तरजीए कोई गद्यात्मक प्रथनी पण रचना करी हशे एम लागे छे। संस्कृत-प्राकृत जैन प्रथमांथी आमां अनेक अवतरणो लीधेलां छे। ए बधां कया क्या प्रथमांथी छीषां हशे, ए कंई कही शकातुं नथी। योनिप्राभृतनो पण आमां पृ० २०२ पं० २०—२३ मां उल्लेख छे।

जैन शास्त्रीय विषयोनुं निरूपण आ प्रंथमां अनेक स्थैळे छे, जेमके पृ० २१७ मां सुषमसुषमादि छ आराओना स्वरूपनुं वर्णन छे, पृ० ३४८ मां औदारिकादि आठ वर्गणाओनुं स्वरूप विस्तारथी वर्णवेछुं छे, तेमां कर्मप्रकृतिवृत्ति आदिमां आवता वर्गणाओना वर्णनथी आमां जे विशिष्टता छे ते खास ध्यान दईने वांचवा जेवी छे। निर्वृत्ति-उपकरण द्रव्येन्द्रिय अने लब्धि-उपयोग भावेन्द्रियनुं वर्णन आमां कैनेक स्थळे छे। ए उपरांत बीजा पण अनेक स्थळे शास्त्रीय विषयोना उल्लेखों छे, एमां केटलेक स्थळे विशिष्टता पण छे तेथी आगमादि शास्त्रोना अभ्यासीओए ए उल्लेखों खास वांचवा जेवा छे।

विक्रमनी औठमी-नवमी राताब्दीमां विद्यमान दिगम्बर जैनाचार्य अकलंके श्रुर्तैज्ञानना बे भेदो रूपे स्याद्वाद अने नयनुं निरूपण करेलुं छे। सकलादेश ए स्याद्वाद छे अने विकलादेश ए नय छे। स्याद्वाद प्रमाण छे, ज्यारे नयबाद प्रमाणरूप नथी छतां सम्यक् तो छे ज। कारण के अकलंकना मते नैयवाक्य सापेक्ष

१ जुओ प्राक्थन पृ० २३ टि० ११–१६ ॥ २ जुओ ए० १८३ पं० १७–२१, पृ० ४७४–४७७ ॥ 🛢 विक्रमार्क-सकान्त्रीयसतसप्तप्रमाजुषि । कालेऽकलङ्कयतिनो बौद्धैर्वादो महानभूत् ॥—आ अकलंकचारितना श्लोदमां आवता 'विक्रमा-र्कराक' शब्दना अर्थ विषे मतमेद छे। 'विकम संवत् ७०० मां अकलंकनो बौद्धो साथे वाद थयो' एम केटलाक अर्थ करे छे, ज्यारे केटलाक 'शक संवत् ७०० मा वाद थयो' एवो अर्थ करे छे ॥ 😮 'उपयोगौ श्रुतस्य द्वौ स्याद्वाद-नयसंज्ञितौ । स्वाद्वादः सकलादेशो नयो विकलसङ्कथा ॥ ६२ ॥ अनेकान्तात्मकार्थकथनं स्वाद्वादः । यथा जीवः पुदूरुः धर्मोऽधर्मः आकाशं काल इति । तत्र जीनो ज्ञानदर्शनत्रीर्येषुखैरसाधारणैः अमृतृत्वासंख्यातप्रदेशत्वस्थमत्वैः साधारणासाधारणैः सत्त्वप्रमेयत्वा-गुरुलघुत्वधर्मित्वगुणित्वादिभिः साधारणैः अनेकान्तः । तस्य जीवस्य।देशात् प्रमाणं स्याद्वादः । तथा इतरे परमागमतो योज्याः । 'ज्ञो जीवः सुखदुःखादिवेदनात्' इत्यादिविकलादेशो नगः । साकल्यमनन्तधर्मात्मकता । वैकल्यमेकान्तो धर्मान्तराविवक्षातः ।....स्यात्पदप्रयोगात् सर्वयैकान्तत्यागात् खरूपादिचतुष्टयविशेषणविशिष्टो जीवोऽभिधीयत इति स्वेष्टसिद्धिः । नयोऽपि तथैव सम्यगेकान्तः । 'स्याजीव एव' इत्युक्तेऽनेकान्तविषयः स्याच्छब्दः । 'स्यादस्त्येव जीवः' इत्युक्ते एकान्तविषयः स्याच्छब्दः । अप्रयुक्तोऽपि सर्वत्र स्यात्कारोऽर्थात् प्रतीयते । विधौ निषेधेऽन्यत्रापि कुशलक्षेत् प्रयोजकः ॥ ६३ ॥"—स्त्रोपज्ञवृत्तिसहित लघीयस्त्रय (न्यायकुमुदचन्द्रमां पृ० ६८६-६९१)॥ ५ मेदामेदारमके **हेये मे**रामेदाभिसन्थयः । ये तेऽपेक्षानपेक्षाभ्यां लक्ष्यन्ते नय-दुर्नयाः ॥ ३० ॥"—लचीयस्रय । "तत्त्रतिक्षेपो दुर्नयः । तदपेक्षो नयः, खार्थप्राधान्येऽपि तद्वुणत्वात् । तदुभयात्मार्थज्ञानं प्रमाणम् ।''—लचीयस्रयं (का० ४८) खोपश्चनृत्ति, ( न्यायकुमुद्चन्द्र पृ० ६५० )। ''धर्मान्तरादानोपेक्षाद्वानिलक्ष्णत्यात् प्रमाण-नय-दुर्णयानां प्रकारान्तरासम्भवाद्य । प्रमाणात् तदतरखभावप्रतिपत्तेः, तरप्रतिपत्तेः, तदन्यनिराकृतेश्व।"-अष्टशती (अष्टसहस्री पृ॰ २९०) ॥

छें अने नयवाक्यमां पण 'स्यात्' पदनो प्रयोग अकलंक स्वीकार्यों छें। जे निरपेक्ष (स्यात् पदना प्रयोग विनातुं) नयवाक्य छे ते दुर्नय छे अने बधा दुर्नयो मिथ्या छे। आ रीते अकलंकप्रणीत प्रक्रिया मुजब १ प्रमाण, २ नय अने ३ दुर्नय एवा त्रण भेदो थाय छे। प्रमाणनो विषय अनेकान्त छे, नयनो विषय सम्यगेकान्त छे, दुर्नयनो विषय मिथ्या एकान्त छे। वस्तुने अनन्तधर्मात्मक रूपे दर्शावतुं जे वचन ते सकलादेश कहेवाय छे। वस्तुना बीजा धर्मोनी विषक्षा न होय अने वस्तुना एकदेशनुं (एक अन्तनुं) ज जेमां प्रतिपादन होय तेवुं वचन विकलादेश कहेवाय छे। सप्तमगीना सौते मंगो विवक्षा प्रमाणे सकलादेश अथवा विकलादेश बनी शके छे। आ प्रमाणे अकलंकनुं मन्तव्य छे।

अकलंके दर्शावेला आ विचारोने त्यार पछी यएला अंनन्तवीर्य, विचानन्दी, माणिक्यनन्दी, प्रभाचन्द्र, वादिराजसूरि आदि दिगंबर आचार्योण् स्तिकारी लीधा जणाय छे। परंतु खेतांबर आचार्योमां आ विषे घणो मतभेद छे। वादिदेवसूरि के जेओ विक्रम संवत् ११४३ थी १२२६ सुधी विद्यमान हता तेमणे—तेमना प्रसिद्ध ग्रंथ प्रमाणनयतत्त्वालोकालंकारमां प्रमाण, नय अने दुर्नय एवा मेदो स्तिकार्या छे, तेमज "नयवाक्यमपि स्वविषये प्रवर्तमानं विधिन्नतिषेधान्यां सप्तभङ्गीमनुत्रजति [१५।५३]" एम कह्युं छे। आ सूत्र उपर तेमना ज शिष्य रत्नप्रभाचार्ये रचेली रत्नाकरावतारिका टीकामां (पृ० १३६) जणाब्युं छे के "नयवाक्यं प्राग्लक्षितविकलादेशस्तरूपं.......सप्तभङ्गीमनुगच्छति, प्रमाणसप्तभङ्गीवदेतदिचारः कर्तव्यः, नयसप्तभङ्गीष्वपि प्रतिभङ्गं स्वात्कारस्यवकारस्य च प्रयोगात्। तासां विकलादेशस्यमद्वी सक्तादेशात्मकायाः प्रमाणसप्तभङ्गचा विशेषव्यवस्थापनात्। विकलादेशस्यभावा हि नयसप्तभङ्गी वस्त्वंशमात्रप्ररूपक्तवात्, सक्तलादेशस्यभावा तु प्रमाणसप्तभङ्गी संपूर्णवस्तुस्कर्पप्ररूपकत्वादिति।"—आ जोतां वादिदेवसूरि पण नयवाक्यमां 'स्यात्' पदनो प्रयोग मान्य करे छे।

न्योयावतारना टीकाकार सिद्धार्विंगणी तथा कलिकालसर्वज्ञ हेमचन्द्रसूरि महाराजे प्रमाण नय अने दुर्नय एवा त्रण भेदो तो स्वीकार्या छे, परन्तु नयवाक्यमां स्यात् पदनो प्रयोग तेमणे मान्य राख्यो नथी,

१ अकलंक नयोने सापेक्ष माने छे, छतां अपेक्षा शब्दनो अर्थ उपेक्षा करे छे ए ध्यानमां राखवानुं छे । जुओ "निरपेक्षत्वं प्रत्यनीकधर्मस्य निराकृतिः, सापेक्षत्वमुपेक्षा"—अष्टशती (अष्टसहस्री पृ० २९०) ॥ २ तत्त्वार्थराजवार्तिक तथा स्टाधीयस्त्रयमां नयवाक्यमां स्थात्पदनुं विधान अकलंके स्पष्ट शब्दोमां करेलुं छे, छतां प्रमाणवाक्यने ज ए 'स्याद्वादक कहे छे ए पण विचारणीय छे। कारण के नयवाक्यमां पण जो स्थात् पदनो प्रयोग होय तो नयवादने पण स्थाद्वाद कहेवो जोईए ॥ ३ "यत्र यदा यौगपद्यं तदा सकलादेशः । एकमुणमुखेनाशेषवस्तुह्रपसंग्रहात् सकलादेशः । तत्रादेशवशात् सप्तमङ्गी प्रतिपदम्। यदा सु कमं तदा विकलादेशः । निरंशस्यापि गुणमेदादंशकल्पना विकलादेशः । तत्रापि तथा सप्तमङ्गी प्रतिपदम्। यदा सु कमं तदा विकलादेशः । सिद्धिविनिश्चयदीका, अष्टसहस्री, तत्वार्थ- स्वोक्शार्तिक, परीक्षामुख, प्रमेयकमुलमार्तिण्ड, न्यायकुमुदचन्द्र, न्यायविनिश्चयविवरण आदि प्रथो जोई लेवा ॥

५ "तदेवमनेकधमेपरीतार्थश्राहिका बुद्धिः प्रमाणम् । तद्वारायातः पुनरेकधर्मनिष्ठार्थसमर्थनप्रवणः परामर्शः शेषधर्मे स्वीकारतिरस्कारपरिहारद्वारेण वर्तमानो नयः । ... अयमेव च स्वाभिष्रतधर्मावधारणात्मकतया शेषधर्मतिरस्कारद्वारेण प्रवर्तमानः परामशों दुर्नयसंज्ञामश्रुते । तद्वलप्रभावितसत्ताका हि खल्वेते परप्रवादाः । (पृ० ८२)..... नतु च यद्येकैक धर्मसमर्थनपरायणाः शेषधर्मतिरस्कारकारिणोऽभिष्राया दुर्नयता प्रतिपद्यन्ते तदा वचनमप्येकधर्मकथनद्वारेण प्रवर्तमानं सावधारणत्वाच शेषधर्मप्रतिश्रेषकारि अलीकमापद्यते । तत्वधानन्तधर्माध्यासितवस्तुसन्दर्शकमेव वचनं यथावस्थितार्थप्रतिपादक-त्वात् सत्यम् । न चैवं वचनप्रवृत्तिः । . . . न चैकैकधर्मसन्दर्शकत्वेऽप्यमृनि वचनान्यलीकानि वक्तं पार्यन्ते, समस्तशाब्दव्यवहारो-

सिद्धिषे तथा हेमचन्द्रीचार्यना मते प्रमाणवाक्यमां ज 'स्यात्' पदनो प्रयोग होई शके, धर्मान्तरनिराक्तर-णार्थक एवकार अने स्थात् पद विनानुं जे वाक्य छे ते नय छे, जेमां स्थात् पदनो प्रयोग न होय

च्छेदप्रसङ्गात्, तदलीकाने ततः प्रशृत्यसिद्धेरिति । अत्रोच्यते—इह तानद् द्वये प्रतिपादकाः— लौकिकास्तत्वचिन्तकाश्च । तत्र प्रत्यक्षादिप्रसिद्धमर्थम्थित्ववशाहौकिकास्तावद् मध्यस्थमावेन व्यवहारकाळे व्यपदिशन्ति ।...न च तद्वचनानामळीकता, क्षेषधर्मान्तरप्रतिक्षेपामावात् , तत्प्रतिक्षेपकारिणामेवालीकरवात् । ' सर्वं वचनं सावधारणम् ' इति न्यायात् तेषामपि शेषधर्मतिर-स्कारित्वसिद्धेभवन्नीत्यालीकत्वमापद्यत इति चेत् , अवधारणस्य तदसम्भवमात्रवयवच्छेदे व्यापारात् ।... ( पृ० ९५ )... न च समस्तर्थर्भयुक्तमेत्र वस्तु प्रतिपादयद् वचनं सत्यमित्यभिद्यमहे येनैकधर्माळिङ्गितवस्तुसन्दर्शकानामलीकता स्यात् . किं तर्हि ? सम्भवदर्थप्रतिप्रतिपादकं सत्यमिति । सम्भवन्ति च शेष्धर्माप्रतिक्षेपे वचनगोचरापना धर्माः, तस्मात् तत्प्रतिपादकं सत्यमेवः। यदा तु दुर्नयाभिनिविष्टबुद्धिभिस्तीर्थान्तरीयैस्तद्धिभैगत्धर्मान्तरनिराकरणामिश्रायेणैव सावधारणं तत् प्रयुज्यते यथा. नित्यमेव वस्तु अनिसमेव वा इस्रादि तदा निरालम्बनस्वादलीकतां प्राप्तुवत् केन वार्वेत ? तत्त्वचिन्तकाः पुनः प्रसक्षादिप्रमाणसिद्धसः नेकान्तातमकं वस्तु दर्शयन्तो द्वेषा दर्शयेयुः तद्यथा—विकलादेशेन सक्लादेशेन वा । तत्र विकलादेशो नयाधीनः, सकलादेशः प्रमाणायतः । तथाहि-यदा मध्यस्थभावेनार्थित्ववशात् किंचिद्धमै प्रतिपिपाद्यिषतः शेषधर्मस्वीकरणनिराकर्णविमुखया धिया वाचं प्रयुक्तते तदा तत्त्वचिन्तका अपि लैकिकवत् सम्मुग्धाकारतयाचक्षते यद्त 'जीवोऽस्ति कर्ता प्रमाता भोका ' इत्यादि । अतः सम्पूर्णवस्तुप्रतिपादनाभावाद् विकलादेशोऽभिधीयते, नयमतेन सम्भवद्धर्माणां दर्शनमात्रमिखर्थः। यदा त प्रमाणन्यापार-मविकलं परामृश्य प्रतिपादयित् निप्रयन्ति तदाङ्गीकृतगुणप्रधानभावा अशेषधमेसू चककथिव्रात्यर्थयस्याच्छन्दभूषितया सावान धारणया वाचा दर्शयन्ति 'स्यादस्त्येव जीवः' इत्यादिकया, अतोऽयं स्याच्छन्दर्ससूचिताभ्यन्तरीभृतानन्तधर्मकस्य साक्षादुपन्यस्त-जीवशब्दिकियाभ्यां प्रधानीकृतात्मभावस्य अवधारणव्यवच्छित्रतदसंभवस्य वस्तुनः सन्दर्शकृत्वात् सकलादेश इत्युच्यते, प्रमाणपतिपन्नसम्पूर्णार्थकथनमिति यावत् । तदुक्तम्-सा ज्ञेयविशेषगितर्नयप्रमाणात्मिका भवेत् तत्र । सक्रत्रप्राहि तु मासं विकलग्राही नयो ज्ञेयः ॥" न्यायावतारटीका पृ० ९२ ॥

१ "सदेव, सत्, स्थात् सदिति त्रिधार्थो मीयेत दुर्नीति-नय-प्रमाणैः ।...॥ २८ ॥"—अन्ययोगव्यवच्छेद-द्वात्रिंशिका । अस्या मिल्रिषेणसूरिप्रणीता स्याद्वादमञ्जरी नाम व्याख्या-"अर्थ्यते परिच्छियत इत्यर्थः पदार्थः त्रिधा त्रिभिः प्रकारैः **मीयेत** परिच्छियेत... दुनीति-नय-प्रमाणैः । नीयते परिच्छियते एकदेशविशिष्टोऽर्थं आभिरिति नीतयो नयाः । दुष्टा नीतयो दुर्नातयः दुर्नया इत्यर्थः । नया नैगमाधाः । प्रमीयते परिच्छिद्यतेऽर्थोऽनेकान्तविश्विष्टोऽनेनेति प्रमाणं स्याद्वादात्मकं प्रत्यक्ष-परोक्षलक्षणम् । दुर्मातयश्च नयाश्च प्रमाणे च दुर्नाति-नय-प्रमाणानि, तैः । केनोहेखेन मीयेतेत्याह-सदेव, सत्, स्यात् सदिति ।...सदेवेति दुर्नयः । सदिति नयः । स्यात् सदिति प्रमाणम् । तथाहि-दुर्नयस्तावत् 'सदेव' इति ब्रवीति । 'अस्त्येव घटः' इति अयं वस्तुन्येकान्तास्तित्वमेवाभ्यूपगच्छिचतर्धर्माणां तिरस्कारेण स्वाभिष्रतमेव धर्म व्यवस्था-पयति । दुर्नयत्वं चास्य मिथ्यारूपत्वात् । मिथ्यारूपत्वं च तत्र धर्मान्तराणां सतामपि निह्नवात् । तथा 'सत्' इस्युहेखवान् नयः । स हि 'अस्ति घटः' इति घटे स्वामिमतेमसित्वधर्मं प्रसावयन् शेषधर्मेषु गजनिमीलिकामालम्बते । न चास्य दुर्नयत्वम् , धर्मोन्तरातिरस्कारात् । न च प्रमाणत्वम् , स्याच्छब्देनालाञ्छितत्वात् । 'स्यात्' सत् इति स्यात् कथश्चित् सद्वस्तु इति प्रमाणम् । प्रमाणत्वे चास्य दृष्टेष्टाबाधितत्वाद् विपक्षे बाधकसद्भावाच । अन्या दिशा असत्त्व-नित्यत्वा-ऽनित्यत्व-वक्त-व्यत्वा-sवक्तव्यत्व-सामान्य-विशेषाद्यपि बोद्धव्यम् ।" पृ० १५९-१६० Bombay Sanskrit and Prakrit Series. No. LXXXIII ॥ २ उपरतं ९ मुं टिप्पण जीतां ए पण स्पष्ट जणाय छे के न्यायावतारटीकाकार सिद्धिष गणी 'प्रमाणवाक्यथी एक धर्मतुं मुख्यरूपे अने शेष अनन्तधर्मोतुं गौणरूपे प्रतिपादन थाय छे' एम खीकारे छे । परन्तु रुघीयस्वयनी स्रोपज्ञवृत्तिमां (का० ४८) आवता "तरप्रतिक्षेपो दुनैयः । तदपेक्षो नयः, स्वार्यप्राधान्येऽपि तदुणत्वात् । तदुभयात्मार्थज्ञानं प्रमाणम् ।" आ पाठ उपर स्यायकुमुदचन्द्रमां ( पृ० ६५१ ) आ प्रमाणे न्याख्या करेली छे-"कुतः स नय इंखनाह-स्वार्थेखादि । स्वो विषयीकियमाणो योऽर्थः तस्य प्राधान्येऽपि तहुणत्वात् अविवक्षितः धर्माणाम प्रतिक्षेपेण गुणीभूतत्वात् । यदि एवंविधो नयो भवति प्रमाणं तर्हि कीदशमित्याह-तदित्यादि । तद् अगुणीभूतै विवक्षिताविवक्षितधर्मीभयमारमा यस्य अर्थस्य तस्य **झानं प्रमाणम् ।**" आ जोतां प्रमाणवाक्यमां सर्वेधमीर्तुं मुख्यतया प्रतिपादन अने नयवाक्यमां एक धर्मनुं मुख्यतया तथा शेवधर्मोनुं गौणतया प्रतिपादन दिगम्बर आचार्योने सभीष्ट होय एम जनाय छे।

अने धर्मान्तरिनराकरणार्थक एवकारनो प्रयोग होय ते दुर्नय छे। हेमचन्द्रसूरिमहाराजना शिष्य आचार्य रामचन्द्र अने गुणचन्द्रनो पण आ ज अभिप्राय जैणाय छे।

आचार्यश्री मेळपगिरिनुं कहेतुं एम छे के 'प्रमाण, नय अने दुर्नय एम त्रण विभागो वाळी प्रक्रिया

🔾 आचार्य रामचन्द्र अने गुणचन्द्रे तेमना गुरु कलिकालविंज्ञ हेमचन्द्रसूरिमहाराजनी विद्यमानतामा ज द्रव्यालंकार नामना प्रथमी रचना करी हती, एमा १ जीवप्रकाश, २ पुद्रलप्रकाश अने ३ अकम्पप्रकाश एका त्रण परिच्छेदी छै। तेना उपर तेमनी स्वीपज्ञवाति छे भने तेमनुं पोतानुं ज टिप्पण पण छे। विकाम संवत् १२०२ मां (प्रनथकारनी विद्यमानतामां ज ) लखायेली अने प्रन्थकारे पोते ज सुधारेली स्वोपज्ञवृत्तिनी छेला वे प्रकाश जेटली एक प्रति जैसलमेरमा अत्यारे विद्यमान छे, तेना फोटाओ मुनिराजश्री पुण्यविजयजी महाराज पासेथी हमणां अमने मळ्या छे । द्रव्यालंकार मूळमात्रनी संपूर्ण प्रति अमदाबादमा हाजापटेलनी पोळमां संवेगीना उपाश्रयना ज्ञानभंडारमां छे, एनी फोटो कीपी अत्यारे अमारी पासे छे, एमां ब्रारंभमां ''अनन्तवेद्यपि ज्योतिर्यस्य सङ्घ्यातवेदिताम् । गमितं पश्चमिर्द्रव्यैर्नमस्तस्मै परात्मने ॥ १ ॥ मृगोऽपि वन्यतां याति मृगल। ञ्छनमा श्रितः । स्वागुरू स्नीतस्त्रस्य व्याख्यामिति वितन्त्रहे ॥ २ ॥" ए प्रमाणे वे कारिकाओ छे। ए जोतां तेमना गुरुदेवे दर्शावेली पद्धतिने अनुसरीने तेमणे आ प्रंथ रच्यो छे, एटले एमा आवता विचारो हेमनन्द्राचार्यने मान्य हता एम कही शकाय । आ प्रंथनी त्रीजा प्रकाशनी वृत्तिमां तेमणे आ प्रमाणे जणाव्युं छे — "एवं सदसद्रूपयोरेकत्रा-विरोधिसदौ सप्तमङ्गयपि सिद्धा । सा चैवम्—स्यादस्ति, स्यान्नास्ति, स्यादवक्तव्यः, स्यादस्ति च नास्ति च, स्यादस्ति चावकः **व्यक्ष, स्यानास्ति चावक्तव्यश्च, स्यादस्ति च नास्ति चावक्तव्यश्च । ( पृ० १०५ ) ......अत्र चावास्त्रयो भङ्गाः सकलादेशाः** [सकलाख ते आदेशाश्व भणनानि टि०] वस्तुनः खण्डीकृत्यानिभधानात् [मुख्यया वृत्तया अस्ति च नास्ति चेति न खण्डी-**इतम् टि०**] । त्रेषास्तु विकलादेशाः, वस्तुनः खण्डीकृत्यामियानात् । अत्र हि सचासचेत्येनं विभागीकृत्य वस्त्वमिधीयते । अथवा प्रमाणादेशेन [ स्याद्वादाभित्रायेण टि० ] सर्वेऽपि सकलादेशाः, प्रमाणस्य परिपूर्णाभिधायित्वात् । नथादेशेन तु विकलादेशाः [ एतेऽपि 'स्यात्'पदरहिताः सन्त इखर्थः टि० ] नयस्य खण्डाभिधायित्वात् । इयं च सप्तभन्नी श्रुतं [ आगम-लक्षणं टि० ] प्रमाणम् , शब्दादर्थप्रतीतेरिति ।

समासमावननिषयं चोभयं च क्रमेण, समासमावचनविषयत्वेन युक्तं क्रमेण । समासमावचनविषयं चाक्रमात् समभन्नी, सैषा नीति विसमरहिता, 'स्यात्'पवित्रा तु मानम् ॥ १ ॥ · · · · · ·

सकलादेशाः पूर्वा एकध्वनिशासनात् त्रयो भङ्गाः ।

अन्ये विकलादेशाः, प्रमा-नयैर्वा विभागोऽयम् ॥ ३ ॥" ( ५० १०९-११० ) ।

आमां चोरस कोष्ठकमीना पाठो आचार्य रामचन्द्र अने गुणवन्द्रे पोतेज टिप्पणरूपे लखेला छे। एटले नयादेशेन जे सप्तभंगी छे एमां स्यात् पदनो प्रयोग नथी ए वात 'विकलादेशाः' शब्दना 'स्यात्पद्रहिताः' ए टिप्पणमां तेमणे स्पष्ट जणावी छे। 'स्यात्' पदवाळी सप्तमंगीमां ज्यां प्रारंभना त्रण भंगोने सकलादेश अने विकलादेश रूपे एमणे स्वीकार्या छे छा 'सकलादेश'नो प्रमाण अने 'विकलादेश'नो नय एवो अर्थ तेमने इष्ट नथी, पण जुदो अर्थ इष्ट छे। विचार करवाथी आ वात स्पष्ट समजाशे॥

२ "अनेकथर्मात्मकं वस्तु अवधारणपूर्वकमेकेन निर्मातवाद्यन्यतमेन धर्मेण प्रतिपाद्यस्य बुद्धि नीयते प्राप्यते येनामिप्रायिक्षेषेण स ज्ञानुरिभप्रायिक्षेषो नयः ।...इह हि यो नयो नयान्तरसापेक्षतया स्वात्परताञ्चितं वस्तु प्रतिपद्यते स परमान्यतः परिपूर्ण वस्तु गृह्णातं इति प्रमाणे एवान्तर्भवति । यस्तु नयवादान्तरनिरपेक्षतया स्वाभिप्रेतेनेव धर्मण अवधारणपूर्वकं वस्तु प्रतिपद्यते सस्तु प्रतिपद्यते स्वस्तु प्रतिपद्यते स्वस्तु प्रतिपद्यते स्वस्तु प्रतिपद्यते वस्तु प्रतिपद्यते स्वस्तु । यद्यपि च लोकव्यवहारपद्यमवतीर्णा न सर्वत्र सर्वदा स्वस्तु प्रयुक्तते तथापि तत्राप्रयुक्तेऽपि सामर्थ्यात् स्याच्छब्दो दष्टव्यः प्रयोजकस्य कुश्चलत्वात् । ( पृ. ३६९ B )...दिगम्बति त्वयं प्रमाणनयपरिभाषा-सम्पूर्णवस्तुकथनं प्रमाणवाक्यं यथा स्याजीवः स्याद्यमीस्तिकाय इत्यादि । वस्त्वेकदेशकथनं नयवादः, तत्र यो नाम नयो नयान्तरसापेक्षः स नय इति वा स्वय इति वोच्यते । यस्तु नयान्तरिनिरपेक्षः स दुर्नयो नयामास इति । तथा चाहाकस्वद्धः-'मेदाभेदास्मके केये

दिगम्बरोनी ज छे, 'श्वेताम्बर आचार्योने तो स्याद्वाद अने नय एवा बे विभागो ज मान्य छे। स्याद्वाद प्रमाण छे अने सर्वे नयो एकान्तवादी तेमज मिच्या 'छे।'

सप्तमङ्गीमां सक्तलादेश-विकलादेशनी बाबतमां अकलंक पछीना श्वेताम्बर प्रंथकारोमां वादि देवसूरिजीए प्रमाणनयतत्त्वालोकालंकारमां "इयं सप्तमङ्गी प्रतिमङ्गं सकलादेशस्वभावा विकलादेशस्वभावा च [४। ४३]" एम कह्यु छे, अने बीजा पण केटलाक ग्रंथकारोए एम कह्यु छे। सप्तभङ्गीना सकलादेश-विकलादेशनी बाबतमां अकलंकनी प्रक्रिया पण एवी ज छे। छतां अनेक श्वेतांबर ग्रंथकारोनुं मानवुं एवुं छे के सप्तमङ्गी पैकीना प्रारंभना १ स्वादास्त २ स्वान्नास्ति ३ स्वाद्यक्तव्यम्-आ त्रण भङ्गो सकलादेश छे अने ते पछीना ४ स्वादस्ति नास्ति, ५ स्वादस्ति अवक्तव्यम्, ६ स्वान्नास्ति अवक्तव्यम्, ७ स्वादस्ति नास्ति अवक्तव्यम्-आ चार मङ्गो विकलादेश छे। आ विषे उ० यशोविजयजी महाराजे पण केटलाक विचारो रज्ञ कैयां छे।

न्यचक्रकार मुख्यादी अने टीकाकार सिंहसूरिक्षमाश्रमण बंने श्वेताम्बर परम्पराना प्राचीन आचार्यों छे। एटछे ए बंनेनो आ बधी बाबतो विषे केवो अभिप्राय सूचित थाय छे ए जाणवानी आपणने जिज्ञासा

मेदाभेदाभिसन्थयः । यतोऽपेक्षानपेक्षान्यां लक्ष्यन्ते नय-दुर्नयाः ॥ [लघीयल्लयः का॰ ३०] अस्याः कारिकाया लेशतो व्याख्या-मेदो विश्चेषः, अभेदः सामान्यम्, तदारमके सामान्यविशेषारमके इत्यद्धः, त्रेये प्रमाणपरिच्छेये वस्तुनि ये भेदाभेदा-भिसन्थयः सामान्यविशेषविषयाः पुरुषाभिप्राया अपेक्षानपेक्षाभ्यां लक्ष्यन्ते ते यथासंख्यं नय-दुर्नया ज्ञातव्याः । किमुक्तं भवति ? विशेषसाज्ञाह्नः सामान्यप्राह्को वाभिप्रायः सामान्यसापेक्षो विशेषप्राहको वा नयः । इतरेतराकाङ्कारहितस्तु दुर्नयः । नयिन्तायामपि च ते दिगंबराः स्थात्यप्रयोगमिच्छन्ति, तथा चाक्लाङ्क एव प्राह-नयोऽपि तथैव सम्यगेकान्तविषयः स्थात् इति । अत्र टीकाकारेण व्याख्या कृता-नयोऽपि नयप्रतिपादकमपि वाक्यं न केवलं प्रमाणवाक्यमिति 'अपि'शब्दार्थः तथेव स्थात् इति । अत्र टीकाकारेणव्याख्या कृता-नयोऽपि नयप्रतिपादकमपि वाक्यं न केवलं प्रमाणवाक्यमिति 'अपि'शब्दार्थः तथैव एव स्थात्' [न्यायकुमुद्वन्द्र पृ० ६९९] इति । तदेतदयुक्तम्, प्रमाण-नयविभागाभावप्रसक्तः । तथाहि-'स्याज्ञीव एव' इति किन्न प्रमाणवाक्यम्, 'स्थादस्येव जीवः' इति नयवाक्यम् । एतच द्वयमपि लघीयस्यव्यव्यत्वः सेक्षादकल्वेद्वनोदाः इतम् । अत्र चोभयत्राप्यविशेषः । तथाहि-'स्याज्ञीव एव' इत्यत्र जीवशब्देन प्राणधारणनिक्यमा जीवशब्दवास्यनाप्रतिपत्तिः, 'अस्ति' इत्यनेन उद्भूतिविश्वितास्तित्वगतिः, एवकारप्रयोगानु यदाशङ्कतं सक्तेऽपि जगति जीवस्य नास्तितं तद्ववच्छेदः, स्थात्रयोगात् साधारणसतिपतितिरत्वभयत्राप्यविशेष एव" (पृ० ३०९) - आवश्यक्षक्रमालयगिरिरचितवृत्ति ॥

१ तुलना - "तम्हा सन्वेवि णया मिन्छादिद्वी सपक्षपिबद्धा । अण्णोष्णिरिसया उण हवंति सम्भत्तसन्भावा ॥"— सन्मिति १।२१। "एगेण वरक्षणोऽणेगधम्मुणो जमदधारणेणेत्र । नयणं धम्मेण तओ होई नओ सत्तहा सो य ॥ २६७६ ॥" —विशेषावश्यकभाष्यः । "नयन्तिति नया अनन्तधर्मात्मकं वस्तु एकधर्मेण निस्तमेवेदमनिस्मेवेति वा निरूप-यन्ति"—त्तत्त्वार्थसूत्रहारिभद्रीवृत्ति १।६, तत्त्वार्थसूत्रसिद्धसेनीयवृत्ति १।६ ।

२ यशोविजयजी महाराजे मलयगिरि महाराजना कथन विषे केटलाक विचारो गुरुतत्त्वविनिश्चयटीकामां (पृ० १७) रज्ञ कयां छे। 'स्यात् पद अनेकान्त्रद्योतक छे, नियमात् अनन्त्रधर्मपरामर्शक नथी' एम कहीने ल्यां तेओए समाधान वर्यु छे। परन्तु न्यायावतारानी टीकामां "निर्दिश्यमानधर्मन्यतिरिक्ताशेषधर्मान्तरसंस्चकेन स्थाता युक्तो वादोऽभिनेतधर्मवचनं स्याद्वादः" (पृ० ९३) ए प्रमाणे सिद्धविनणीए कहेलुं छे॥ ३ जुओ तत्त्वार्थस्त्रसिद्धवेनीयवृत्ति. पृ० ४१५, सन्मितिटीका पृ० ४४६ इलादि॥ अ उ० यशोविजयजी महाराजे जैनतकेमाषा (पृ० २०) गुरुतत्त्विनिश्चयटीका (१५) शास्त्रवार्ती-समुचयटीका (पृ० २५४) मां विवक्षा प्रमाणे साते भंगो सकलादेश तथा विकलादेश थई शके छे एम जणान्युं छे, छतां अष्टसहस्रीतारपर्यविवरणमां (पृ० २४८) तेमणे 'प्रारंभना त्रण भंगो सकलादेश अने पछीना चार भंगो विकलादेश छे' ए मन्तन्थने ज न्याजनी ठरावेलुं छे॥

थाय ए खाभाविक छे। तेथी नयचक्रमां तेमज नयचक्रटीकामां भिन्न भिन्न प्रसंगे आवता आ विषय संबंधी उँक्षेखो ए दृष्टिथी जिज्ञासुओए अवस्य वांचया—विचारवा जेवा छे।

स्याद्वादना पारमार्थिक खरूपना जिज्ञासुओए आचार्यश्री मुख्यादीए सातमा अरमां स्याद्वादनुं जे पारमार्थिक खरूप जणाव्युं छे ते खास जीवा जेवुं छे।

मालवनगरमां विद्यमान ७०० वर्षना घडानो उछे हैं पुरातत्त्वविदोने खास रसदायक नीवडशे । आ प्रमाणे विविध विषयना अनेक शास्त्रपाठीना विपुल उछेखो आ ग्रंथमां छे, ए जोतां तेमज अनेक

१ आमां नय संबंधी केटलाक उल्लेखो नीचे मुजब छे—''तथा भवन्ति नान्यथेति नित्य एवाकृतकत्वाद।काशवत्, अनित्य एव कृतकरवाद् घटवद्वेति । यथोकम्-'द्रव्यस्यानेकात्मनोऽन्यतमैकात्मावधारणमेकदेशनयन। बयः' इति ।"-नयचकनृति. १० १० पं० २३।२४ । "जैनसल्यस्यसाधननृता तु वृत्तिर्विविक्षतद्वादशविकल्पविशेषणा, अन्यथा अवृत्तित्वमेव वक्ष्यमाणवत् ।"—नयचक. १० १० पं० ५ । (वृत्तिः-) तत्समाहारैकेरुपतया तत्त्वान्वाख्यान-मित्यर्थःःः। अन्यर्थेस्येकान्तावधार्णेः अवृत्तित्वमेव वश्यमाणवदितिः । "- सयचकवृत्ति, पृ० ११ पं० ७-१०। "स्याद्वादैक-देशाश्च नया एकान्तवादाः । यथोकम्-'भहं मिच्छहंसण' ( सम्मति ३।५९ ) गाहा । नैताः स्वमनीषिकाः, रुक्षणमपि तथैव नयानाम् , उक्तं हि—'द्रव्यस्यानेकात्मकत्वेऽन्यतमात्मकैकान्तपरिप्रहो नयः खप्राधान्येनार्थनयनाद् नयः' [ च मिथ्यादृष्टिरने काकारार्थस्य विषरीत प्रतिपत्तित्वात् । अनेकात्मकवस्तु प्रतिपत्तिरंवात् स्याद्वादस्य याथार्थ्यम्।"— नयचकतृति पृ० ८४ इलादि । सक्तारुद्दिश संबंधी केटलाक उल्लेखो नीचे मुजब छे— ''अनेकान्तवादो हि वादनायकः, सर्ववादविरोधाविरोधयोर्निवहानुब्रहसमर्थत्वात् . अर्( रि )विजिगीव्यादीनामिवोदासीनृत्रपः । स चेत्यम्-स्यादन्यत् स्यादन-न्यत् कारणात् कार्यमित्यादि । कुतः ? तदतःसमर्थविकल्परवात् । तस्मिश्रातस्मिश्र विकल्पे समर्थस्वात् 'कारणे कार्यं सदनन्यत् , असदन्यत् ' इति वा पक्षे समर्थो विकल्पोऽस्येति अनन्तरोक्तिकलादेशहेतुद्वयसमाहारैकल्पोऽयं हेतुः पक्षद्वयसाधन-समर्थः।'' इति षष्ठेऽरे न्यनकवृत्तौ पृ० ४३६ । ''इव्यार्थस्य विकल्पाः षट् संक्षेपेणात्रोक्ताः, पर्याय।र्थस्य षट् । तेषामुपप्राहकं जिनवचनं तद्यथा-- 'इमा ण भंते ! रयणप्पभा पुढवी किं सासता असासता ?' इति पृष्टे व्याकरणं 'सिता सासता सिता असासता' इति समग्रादेशात् । पुनः 'से केणट्टेणं मंते । एतं एवं ब्रचित सिता सासता सिता असासता' इति व्याख्यापनार्थः प्रश्नः । तस्य विकला रेशाद् व्याकरणं रत्नप्रभायाः स्वतस्यमुभयात्मकं विभागेन विद्याति— द्वयद्वताए सासता वण्णपज्जवेहि गंधपज्जवेहि रसपज्जवेहि फासपज्जवेहि संठाणपज्जवेहि असासतित्त।" इति नयचक्रतुम्बे नयचक्रवृत्तौ पृ० ५६३-२ । "विध्यादिसकलभङ्गात्मकशम्यादर्शनाधिकारे वर्तमाने विकलनयस्वहपज्ञानमूलत्वात् सम्यग्दर्शनस्य"--इति दशमेऽरे न्यवकृत्तौ ए० ४९४-२ । "विध्यादिसर्वभङ्गारमकैकृतिसम्यग्दर्शनाधिकारे प्रत्येकवृत्ति-मिथ्यादर्शनत्वापादनार्थं प्रवृतत्वादाहु"--इति द्वादशारान्तरे सयचकवृत्तौ पृ० ५४८-२ ॥

२ "को हि नाम सोऽनेकान्तवाधेनं स्र्यात्—प्रागुत्पत्तः मृदातमना सत् कार्यं घटातमना चासदिति । एनं हि मृदोऽकार्यत्वे.....को भेदः ? अभूत्वोत्पत्तिवाचिप्राक्छञ्दोचारणादेव साक्षादसत्वैकान्ताभ्युपगमः । अन्येन मृदातमना भवति स्वेन
च घटातमना न भवतीत्येनं स्रुवन् प्रस्क्षादिविरुद्धं मत्तोन्मत्तकादिवत् स्यात् । देशकालभेदलक्षणोभयपर्यायमात्रत्वादेवमयमसद्वाद
एव स्थात् । इत्थं पुनः कोऽनेकान्तवादी स्रूपात् आपेक्षिकमृदातमसत्त्वम् असद्वादिवत् । आपेक्षिकमृदातमसद्विश्वेषणातु असदिमधानमेवेदम्, अभिधेयस्वतत्त्वनिरसननियतत्वात्, अम्यनुष्णत्वाभिधानवत् । अञ्चुदासे तु घटातमनापि सक्वेव तद्भावत्वात् ।
सदसदात्मकवस्तुतत्त्वप्रस्यक्षीकरणार्थं जीना एकमेवात्मानं परमार्थं द्रव्यार्थपर्यायार्थोभयलक्षणमुपवर्णयन्ति, खपुष्पवद्म्यथाऽसम्भवात् । द्रव्यार्थपर्यायार्थं च ।"—सयचकः पृ० ५००-५०२ । एतदर्थंजिज्ञासुभिन्यचक्रवृत्तिर्द्रष्ट्या ॥ ३ "कालोऽपि
केषाधित् कारकमिति तद्र्ययाह—माल्यनगरे सस् वर्षशतानीति । तत्र आम एव घटो वर्षे प्रदर्शते संगोप्यते च
'संगोपितसाराणि द्रव्याणि' इति ख्यापनार्थम् [ पृ० ४०१-४०२ ] । .....यथा माल्यनगरे घटो द्वीमृत आद्वीदसामगुष्क-नव-युव-मध्यम-पुराणाद्यवस्थासु अभ्यथा भवनेऽपि घटत्वमनतिकामन् सप्ति वर्षशतेषु नीतेष्विप स एव तथा
भवति एवं तदिष कार्ये द्रव्यादीति [ पृ० ४६८ ]"—सयचक्रवृत्तिः ॥

दार्शनिकवादोनी विस्तृत चर्चाओथी आ ग्रंथ परिपूर्ण छे, ए जोतां नयचक्रकार आचार्यश्री मह्नवादी तथा टीकाकारश्री सिंहसूरिक्षमाश्रमण अनेक शास्त्रोनुं केवुं अगाध पांडित्य धरावता हता, ए स्पष्ट जोई शकाय छे। दार्शनिक प्रतिवादीओनी सामे एकेक विषयमां अनेक विकत्पो रज्ज करीने तेमनुं खंडन करवामां मह्नवादी अस्त्रंत कुशळ हता ए आखा ग्रंथमां सर्वत्र जोई शकाय छे। दार्शनिक चर्चाओमां हजारो मांगाओनी जाळ उभी करवी ए मह्नवादीनी खास विशिष्टता छे, जुओ पृ० ३११ पं० ६, २५। नयचक्रमां अंते पृ० १०६ मह्नवादीनी खास विशिष्टता छे, जुओ पृ० ३११ पं० ६, २५। नयचक्रमां अंते पृ० १०६ मह्नवादीनी सिद्धि पदोना संयोगोथी थता १६७६९०२५ मांगाथी करी छे। सम्मतिटीकामां पण मह्नवादीजीए पोतानी विशिष्ट शैळी प्रमाणे करोडो मांगाओनी रचना करी हशे एम सम्मतिटीकामां अभयदेवस्त्ररिजी महाराज तथा अष्टसहस्त्रीतात्पर्यविवरणमां उपाध्याय श्री यशोनविजयजी महाराजे करेला उहेर्ष उपरथी जणाय छे, एटले प्रतिवादीओनी सामे विकल्पजाल अने मंगजालनी रचना कभी करीने सामा पक्षनो पराजय करवी ए मह्नवादीनी खास विशिष्टता छे।

आ प्रमाण नयचक्रमां उछिखित ग्रंथ, ग्रंथकार, बाद बेगेरेनो खल्प परिचय आपीने हवे आ प्रथम भागमां प्रकाशित करेला चार अरनो विषय अहिं संक्षेपमां जणावीए छीए । विस्तारार्थीओए विषयानुक्रम ज जोई लेवो ।

## चार अरोनो विषय

प्रंथना प्रारंभमां मंगळाचरणमां अनेकान्तवादात्मक जैनशासननी स्तुति करीने पछी जैनेतरदर्शनो विधिनियमभङ्गदृत्तिव्यतिरिक्त होवाथी असल्य छे, अर्थात् विधिनियमभङ्गदृत्तियुक्त होवाथी जैनशासन ज सत्य छे एम जणावता—

> विधिनियमभङ्गवृत्तिव्यतिरिक्तत्वादनर्थकवचोवत् । जैनादन्यच्छासनमनृतं भवतीति वैधर्म्यम् ॥

आ प्राचीन गाथासूत्रनो उपन्यास करीने तेना विवरणमां विधि आदि बार नयोनो प्रंथकारे नामोहेख कर्यों है । पछी 'यथोदेशं निर्देशः' ए न्यायथी विधिनयनुं निरूपण प्रंथकारे शरू कर्युं हे ।

#### प्रथम विधि अर

पहेलां परपक्षतुं खंडन, पछी स्नमततुं स्थापन, पछी ते ते नयसंमत शब्दार्थ तथा वाक्यार्थतुं निरूपण, पछी ते ते नयनो नैगमादिनयमां यथायोग्य अंतर्भाव अने जैनदर्शन सर्वनयसमूहात्मक होवाथी जैनागमोमां ते ते नयबादतुं क्यां बीज रहेलुं छे ए दरेक नयने अंते बताब्युं छे। आ प्रतिपादनशैली आखा य ग्रंथमां ब्यापक छे। ए शैळीप्रमाणे विधिवादी पहेलां परमतना खंडननो प्रारंभ करे छे। 'यथालोकग्राहं वस्तु' लोकोमां जे रीते अनुभव थाय छे ते प्रमाणे ज वस्तुनुं खरूप छे, एवी विधिनयनी मौन्यता छे। एकांत

१ बौद्ध प्रंथीमां भग माटे विभंग शब्दनो प्रयोग जोवामां आवे छे. पदोना संयोगोथी थता आवा अनेक विभंगोनुं वर्णन अभिधमैषिटकता विभंगप्रकरण वगेरे प्रंथोमां छे जुओ The Methodology of Vibhangaprakarana by Dr. D. Dhammaratana, The Nava-Nalandā-Mahavlhāra Research Publication Volume II pp. 235-320 ॥ २ जुओ प्राक्षथन ए० १७ टि० ४॥ ३ विधिनयनी मान्यता तथा दिङ्गाग, वार्षगण्य, कणाद आदिनं तेणे करेलं खंडन कया कथा स्थाने छे ते वगेरे जाणवा माटे जुओ प्राक्षथन ए० २६ ॥

सामान्य, विशेष, सामान्यविशेषनानात्व, सत्कार्यवाद, असत्कार्यवाद वगेरेनुं भिन्न भिन्न शास्त्रोमां शास्त्रकारोए पोतानी कल्पनाथी जे प्रतिपादन करेलुं छे ते तदन असंगत अने निरर्थक छे । वळी बौद्ध, सांख्य आदि शास्त्रकारोए पोतानुं मंतव्य सिद्ध करवा प्रस्यक्ष प्रमाणनां पोतानी कल्पनाथी जे अलौकिक लक्षणो कल्प्यां छे ते पण तद्दन खोटां छे । आ प्रसंगमां बौद्धाचार्य दिङ्नागे कल्पेला प्रस्नक्षप्रमाणना लक्षणनुं विस्तारथी खंडन छे। ते पछी सांख्याचार्य वार्षगण्यप्रणीत तथा कृणादप्रणीत प्रसक्षलक्षणनुं विधिनये खंडन कर्युं छे। लोकयात्रानो केम निर्वाह करवो ए ज आ नयनी दृष्टिए महस्त्रनी बात छे। जगतना सूक्ष्मखरूपनुं ज्ञान प्राप्त करबुं अशक्य छे अने प्राप्त थाय तो पण एनुं कंई फळ नथी, तेथी आ नय जगतना खरूप विषे अज्ञानवादने ज पसंद करे छे अने 'अमुक फळ इच्छनारे अमुक क्रिया करवी जोईए' एवां क्रियाविधायि शास्त्रोने ज आ नय सार्थक माने छे। मीमांसकोनी पण आवी विचार सरणी छे। वेदमां आवतां वाक्योमां 'अग्निहोत्रं जुहुयात् स्वर्गकामः' वगेरे क्रियाविधायि विधिवाक्योने ज मीमांसको प्रमाणभूत गणे छे, तेथी विधिवादी तरीके मीमांसको प्रसिद्ध छे। नैयचक तथा द्वृत्तिमां मीमांसकमतना समर्थनमां उद्भृत करेला 'को ह्येतद्वेद, किं वाडनेन ज्ञातेन' इत्यादि पाठ उपरथी जणाय छे के मीमांसको जगतना खरूप विषे अज्ञानवादने पसंद करता हरो। तेथी आ रीते आटले अंरो मीमांसको विधि-नयानुसारी होवाथी आ अरमां मीमांसकमतनुं प्रतिपादन छे, तेथी प्र० ११४ मां शब्दार्थ अने वाक्यार्थ पण मीमांसकमत प्रमाणे दर्शान्या छे। छेवटे आ नयनो न्यवहारनयमां अंतर्भाव थाय छे। एम बतावीने पृ० ११५ मां आ विधिनयनुं बीज भगवतीसूत्रना 'आता मंते ! णाणे अण्णाणे ? गोतमा णाणे णियमा आता, आता पुण सिया णाणे सिया अण्णाणे' [१२।१०।४६८] आ वाक्यमां रहेलुं छे, एम जणाब्युं छे ।

#### बीजो विधिविधि अर

आ पछी बीजो विधिविधिनय शरू थाय छे। दरेक उत्तरोत्तरतय प्रारंभमां पूर्वपूर्वनयना मतनुं खंडन करे छे अने पछी खपक्षनी स्थापना करे छे, ए शैली होवाधी प्रारंभमां विधिवादी मीमांसकोनुं विस्तारथी खंडन छे, ए प्रसंगमां 'अग्निहोत्रं जुहुयात् खर्गकामः' आ मीमांसादर्शनमां प्रसिद्ध वाक्यना अनेक अर्थविकल्पो करीने तेनुं विस्तारथी खण्डन करेखुं छें। पछी विधिविधिनयना मतनी स्थापना छे। एक ज कारणमांथी नानारूपे जगतनी सृष्टि थाय छे एवं आ नयनुं मंतव्य छे, एटले आ नयना मतने अनुसरता पुरुषवाद, नियतिवाद, कालवाद, खभाववाद, भाववाद आदि अद्वैतवादोनो आ नयमां समावेश छे। तेमां पहेलां अज्ञानवाद(विधिनय)नुं खण्डन करीने ज्ञानमय पुरुषाद्वैतवादनी स्थापना छे। वेद, उपनिषद वगेरेमां 'पुरुष एवेदं सर्वम्' एवो जे मत छे तेनुं अहीं प्रतिपादन छे, पछी पुरुषवादनुं खण्डन करीने नियतिवादनी स्थापना छे के 'नियतिथी ज जगत चाले छे'। पछी नियतिवादनुं खंडन करीने कालवादनी स्थापना छे के 'खभावथी ज जगतमां बधुं करे छे'। पछी कालवादनुं खंडन करीने स्थापना छे के 'खभावथी ज जगतनी रचना थएली छे'। ते पछी स्थभाववादनुं खंडन करीने माववादनी स्थापना छे के 'जगतना

१ जुओ प्र॰ ३५ पं॰ ४, प्र॰ ३६ पं॰ ६, ७, प्र॰ ११२ पं॰ ४, प्र॰ ११८ पं॰ १२, प्र॰ १३४, १७४॥ २ जुओ प्राक्ष्यन प्र॰ २७ टि॰ १–३॥

बधा ज पदार्थोमां 'भवनं भावः' आ अद्देत सर्वत्र अनुस्यूत छे'। पुरुषादि अद्देतवादोनुं स्वरूप जणावीने छेत्रटे विधिविधिनयसंगत शन्दार्थ तथा वाक्यार्थ बतावीने अने विधिविधिनयनो संग्रहनयमां अंतर्भाव जणावीने भगवतीसूत्रमां आ नयनुं बीज क्यां रहेलुं छे ते जणाव्युं छे।

### त्रीजो विध्युभय अर

स्थारपछी विध्युभय नय शरू थाय छे। आ नय द्वैतवादने माने छे, एटले प्रकृति-पुरुष रूपे द्वैतने माननारा सांख्योनो अने जगत तथा जगतना अधिष्ठाता (स्रष्टा) ईश्वररूपे द्वैतने माननारा ईश्वरवादी-ओनो आमां समावेश थाय छे। प्रारंभमां पुरुषादि अद्वैतवादनुं विस्तारथी खंडन करीने पछी सांख्यसंमत द्वैतवादनी स्थापना छे । पछी 'पुरुषादि कारणयादमां जे दोषो छे ते ज दोषो प्रकृतिकारणवादमां पण आवीने कमा रहे छे' आ जातनुं दोषारोपण सर्वसर्वात्मकवादी करे छे। आ प्रसंगमां सांख्योना वार्षगणतंत्रनो मत विस्तारथी जणावीने तेनुं खंडन करेलुं छे। आ रीते सांख्यसंमत द्वैतवाद घटतो न होवाथी ईश्वरवादी शास्त्रकारो 'भाव्य जगत् अने तेनो अधिष्ठाता भविता ईश्वर' आ जातना द्वैतवादनी स्थापना करे छे। अंतमां आ नयसंमत शब्दार्थ तथा वाक्यार्थ वर्णवीने आ नयनो संप्रहमां अंतर्भाव बतावीने द्वैतवादनुं वीज जैनागम प्रंथोमां क्यां रहेलुं छे ते जणाव्युं छे।

#### चोथो विधिनियम अर

हवे चोघो अर शरू थाय छे। एना प्रारंभमां ईश्वरवादनुं विस्तारथी खंडन छे। जगतमां सुखदुःखो दरेक प्राणीओना पोतपोताना कर्मने आधीन छे, सर्व प्राणी पोताना ईश्वर छे, जगतनो कोइ एक ज नियत आदिकर्ता ईश्वर छे ज नही वंगरे दलीलोधी सृष्टिकर्ता ईश्वरनुं खंडन करीने पछी कर्म एकान्तवाद तथा पुरुषकार एकान्तवादनुं पण खंडन करीने विधिनियमनये स्वमतनुं प्रतिपादन कर्युं छे। आत्मा कर्मरूपे बने छे अने कर्म आत्मारूपे बने छे, आ रीते जगतना चेतनाचेतन सर्व पदार्थो अन्योन्यात्मकरूपे परिणमे छे। बधामां एक ज अविभक्त भवन रहेलुं छे एवो आ नयनो मत छे। आ नयनो अंतर्भाव संप्रहनयमां थाय छे। आ नय द्वयने ज माने छे। बधा ज पदार्थो अन्योन्यात्मक होवाथी 'एकं सर्व संव चैकम्' एवो आ नयनो मत छे। नित्य सर्वात्मक द्वय ए ज आ नयमां शब्दार्थ छे, कारण के 'ॐ ब्रह्म' ज आ नयमां परमार्थ छे। त्यारपछी वाक्यार्थ बताबीने 'जे एगणामे से बहुणामे' ए आचारांगस्त्रमां आ नयवादनुं बीज छे एम जणावीने आ नयना वर्णननी समाप्ति करी छे। अहीं पहेलो मार्ग एटले नयचक्रनी प्रथम नेमि समाप्त थाय छे अने समग्र नयचक्रनो लगभग अर्धा जेटलो भाग पण चार अरोमां आवी जाय छे तथी चार अरने अंते 'अर्धमेक्सेकपुस्तकं समाप्तम्' एवो उल्लेख नयचक्रवृत्तिनी बधी हस्तिलिखित प्रतिओमां छे।

### नयचऋ मूळ

विक्रमनी ११ मी शताब्दीमां थएला पूर्णतल्लगच्छीय शांतिसूरिमहाराजे न्यायावतारवार्तिकनी

१ सिनिधिमवन अने आपत्तिभवन रूपे भवनना वे प्रकार छे। प्रकृति अने पुरुष रूपे दैत होय तो आ बंने प्रकारनुं भवन घटी राके छे। आ रीते सांख्यमत साथे आ नयनो संबंब छे॥ २ जुओ प्राक्रथन पृ० २७ टि० ४-७॥ ३ जुओ प्राक्रथन पृ० २७ टि० ८-१९॥

वृत्तिमां करेला उल्लेख प्रमाणे तेमना समयमां नयचकनुं अस्तित्व हतुं । विक्रमनी ११ मी शताब्दीमां थएला वादिवेताल श्री शांतिस्रिमहाराजे उत्तराध्ययनसूत्रनी बृहद्वृत्तिमां (ए० ६८ मां) "इदानीमपि नयचक्रमास्ते' एम जणाव्युं छे । मलधारि हेमचंद्रस्रिमहाराजे पण अनुयोगद्वारस्त्रनी वृत्तिमां (ए० २६७ मां) "इदानीमपि द्वादशारं नयचक्रमस्ति" एम जणाव्युं छे, एटले तेमना समयमां नयचकनुं अस्तिल हतुं ए सर्वधां निश्चित छे । कलिकालसर्वज्ञ श्री हेमचंद्रस्रिमहाराजना गुरुबंधु श्री प्रबुन्नस्रिना शिष्य श्री चंद्रसेनस्रिए उत्पादादिसिद्धिनी वि० सं० १२०७ मां रचेली स्वीपक्षवृत्तिमां "उक्तं च मल्लवादिना—

' विधिनियमभङ्गवृत्तिव्यतिरिक्तत्वादनर्थकव चोवत् । जैनादन्यच्छासनमनृतं भवतीति वैधर्म्यम् ॥'

एतत्कारिकाविशेषभावार्थः खस्थानादवसेयः" आ प्रमाणे 'खस्थान' एटले नयचक्र जोवानी जे भलामण करी छे ते जोतां वि० सं० १२०७ सुधी पण नयचक्र मूळनुं अस्तित्व हतुं ए निश्चित छे, परंतु लारपछी थोडा वखते गमे त्यारे नयचक्र अदृश्य थई गयुं होवुं जोईए, केमके वि० सं १३३४ मां प्रभावक-चित्रकार प्रभाचंद्राचार्यना सभ्यमां नयचक्र मळतुं नहोतुं, ए बात अमे प्रथम जणावी गया छीए, ल्यारपछीना कोई कोई प्रथमां नयचक्रवालना अस्तित्वनो निर्देश मळे छे, परंतु 'नयचक्रवाल' ए नाम नयचक्रवृत्ति माटे वापरवामां आवेलुं होय एवो संभव छे। विशेष जिज्ञासुओए आ विषे अमे टिपृ० २ टि० ६ मां चर्चा करी छे ल्यां जोई लेवुं।

## नयचक्रमूळनी संकलना माटेना उपायो

आ रीते नयचक्रम्ळनी अप्राप्तिनो इतिहास लगभग ७०० वर्ष जेटलो जुनो छे, तेमज अमे पण प्राचीन भिन्न भिन्न भंडारमां घणी तपास करवा छतां नयचक्र मूळ न मळ्युं, एटले नयचक्रनुं मूळ केवी रीते तैयार करवुं ए अमारा सामे घणो ज विकट प्रश्न हतो, केमके मूळ विना वृत्तिनो अर्थ समजवानुं कार्य असंत दुष्कर छे। आथी नयचक्रना पाठोनां अवतरणो कोई बीजा प्रंथोमांथी मळी आवे तो एटलुं मूळ तो अमने अनायासे प्राप्त थई जाय, ए आश्यथी अमे प्राचीन—अर्वाचीन संख्याबंघ प्रंथोनुं अवलोकन कर्युं, परंतुं उत्तराध्ययनबृहहृत्ति तथा प्रवचनसारोद्धारनी टीकामांथी

" लौकिकैव्यवहारोऽपि न यस्मिन्नवतिष्ठते । तत्र साधुत्वविज्ञानं व्यामोहोपनिबन्धनम् ॥"

नयचऋ पृ० ८ मांनी आ एक कारिका तथा बीजा ग्रंथोमांथी

" विधिनियमभङ्गवृत्तिव्यतिरिक्तत्यादनर्थकवचोवत् । जैनादन्यच्छासनमनृतं भवतीति वैधर्म्यम् ॥

—आ एक कारिका, एम बे कारिका जेटलुं मूळ अमने मळी आब्युं। आ सिवाय नयचक्रना बीजा कोई ज भागनुं उद्धरण कोई पण प्रंथमां अमारा जोवामां आब्युं नहीं। एटले नयचक्रना शेष अंशनी संकल्ला अमे टीकामां रहेलां मूळनां प्रतीको बेगरेने आधार अमारी कल्पनाथी ज करेली छे, कारण के टीकाकार मूळना प्रत्येक पदनुं विवरण करता नथी। मूळना ते ते संदर्भोना आदि तथा अंतना केटलाक शब्दोने प्रतीकरूपे दर्शावीने बाकीना वचला भागने 'इत्यादि यावत्' एवा शब्दोथी ज टीकाकार घणी वार सूचित

१ जुओ प्राक्तथन पृ०२८ टि०१, २॥ २ नयचक पृ०८॥ ३ नयचक पृ०९॥

करे छे, यच्छा अंशना जरूरी शब्दोनी व्याख्या करे छे अने शेष अंशनुं तात्पर्य जणावी दे छे, एटले टीकामां मूळनां बधां पदो प्रतीकरूपे लीधेलां न होवाथी टीका उपरथी मूळनां बधां पदोनी अविच्छित्र संकलना करवी अशक्य छे। टीकानी शैली एवा प्रकारनी छे के एमां मूळनां प्रतीको कयां कयां छे एनो निर्णय करवानुं कार्य पण अतिशय विकट छे। केटलेक स्थळे 'सुगमम्, सुबोधम्, गतार्थम्' वंगरे कहीने टीकाकार कशी व्याख्या ज आपता नथी, आम छतां मूळनी संकलना करवा माटे अमे अपार परिश्रम कर्यों छे। केटलाक संदर्भीमां मूळ शोधी काढ्या माटे पचास पचास अने सो सो वार पण चिंतन कर्युं छे। आ संपादनमां मूळनी संकलना करवामां अमने सौथी वधारे परिश्रम लाग्यों छे। वारंवार चिंतनने अंते जे अनेक विकल्पो स्फुर्या तेमांथी पसंद करीने यथामित कल्पना प्रमाणे मूळनी संकलन करी छे। प्रतीको उपरांत बीजां पण जे जे साधनोधी नयचक मूळनो उद्धार करवानुं शक्य होय ते सर्व साधनोनो अहीं यथायोग उपयोग कर्यों छे, जेमके नयचक मूळमां अनेक स्थळे परमतनो उछेख करीने मछवादीए तेनुं खंडन कर्युं छे। ज्यां शक्य होय त्यां ते ते स्थळे ते ते दर्शनना अनेक दुर्लभ प्रधो शोधी काढीने तेना आधारे तेटलो नयचक मूळनो भाग आपवानो अमे प्रयत्न कर्यों छे। तेनां केटलांक उदाहरणो अहीं आपीए छीए।

"यचाप्यभिहितम्भिधर्मकोशे यदेतदनेकप्रकारभिनमिखादि यात्रदनेकवर्णसंस्थानं आ प्रमाणे न्यचऋषृत्ति पृ० ७८ मां न्यचऋनां प्रतीकोनो उल्लेख छे । अहीं मुख्यादीए अभिधर्मकोशभाष्यना एक पाठ उपर विस्तारथी चर्चा उपाडेली छे। टीकाने आधारे ए पाठनी यथावत संकलना करवानुं कार्य विकट छे, अने ज्यांसुधी अभिधर्मकोशना ए पाठमां शुं लखेलुं छे ए जाणवामां न आवे त्यां सुधी एना उपरनी लांबी चर्चानो बराबर आशय समजवानुं काम पण मुश्केल छे। बौद्धाचार्य वसुबंधुकृत अभिधर्मकोशकारिका तथा तेना उपरतुं विस्तृत खोपज्ञभाष्य ए बन्ने अभिधर्मकोशना नामधी प्रसिद्ध छे, परंतु ज्यारे आ ग्रंथनुं संपादन कार्य चालतुं हतुं त्यारे अभिधर्मकोशभाष्य संस्कृतमां नष्ट थई गएछं मनातुं हतुं, मात्र एना प्राचीन ठिबेटन तथा चीनी भाषांतरो उपरथी बेश्जियमना विद्वान् ला वालि पृषिने फ्रेंच भाषामां करेलुं भाषांतर विद्यमान हतुं। ए मेळववा माटे अमे घणा प्रयत्नो कर्या स्थारे अनेक महिनाओ पछी अमने आ देशमां ए फ्रेंच भाषांतरनुं पुस्तक मळी शक्युं हतुं । व्यारपछी नयचक्रमां आवतो ए भाग एमां शोधी काढीने फेंच उपरथी अंग्रेजी अने अंग्रेजी उपरथी संस्कृत करीने नयचक्रमां उपयोगी मूळ अमे तैयार करी राख्युं हतुं, तेटलामां अमे सांभळ्युं के हस्तलिखित संस्कृत अभिधर्मकोशभाष्य पण ताजेतरमां टिवेटमां जडवुं छे अने तेना भारतमां छाववामां आवेछा फोटा शांतिनिकेतनमां प्राध्यापक श्री प्रह्लाद प्रधान पासे छे, एटले पुनाना विद्वान् डो० वासुदेन विश्वनाथ गोखले द्वारा ए भाष्यना अभारा कार्यमां उपयोगी अंशो मेळववा माटे अमे प्रयत्न कर्यो । प्रह्लाद प्रधाने पण घणा ज सौजन्यथी अभिधर्मकोशभाष्यना ते ते अंशो छखीने अभने मोकळी आप्या। पृ० ७८ टि० ५ टिपृ० ३७-३९, ४५ ४६, ४९, ५० बगेरे स्थळे ए अंशो अमे छाप्या छे । एना आधारे पृ०७८-७९ मां आवतुं नयचक्रतुं मुळ अमे बरावर तैयार करी शक्या अने ते उपरनी बधी ज चर्चा विशद थई गई।

नयचऋति ए० ९३ मां "अत्रापि ज्ञापकोदाहरणं तत्संवाद्यभिहितं रज्जवां सर्प इति ज्ञानम्" ए प्रमाणे पाठ छे । नयचऋतृतिना आधारे मूळने बराबर तारवतुं अघरं छे । तपास करतां अमने जणायुं के बौद्ध प्रंथ हस्तवालप्रकरणमांथी मळ्यादीए एक कारिका अहीं उद्धृत करेली छे अने ते हस्तवालप्रकरण संस्कृतमं अत्यारे नष्ट थई गयुं छे पण तेना प्राचीन टिबेटन अने चीनी अनुवादो मळे छे। लंडननी रीयल एशिया-टिक सोसायटीना सन् १९१८ ना जर्नलमां ए अनुवादो छपाया छे एटले ए टिबेटन अनुवाद मेळवीने तेना उपरथी संस्कृतमां कारिका तैयार करीने नयचक्रमां मूलरूपे अमे गोठवी दीधी अने ए कारिका नय-चक्रमृत्तिमां आवतां प्रतीको साथे बराबर मळी रहे छे ए वाचको जोई शकरो।

ए उपरांत बौद्धाचार्य दिङ्नागरचित प्रमाणसमुच्चय आदि अनेक प्रंथीमां आवता पाठोने पण महन्वादीए खंडन करवा माटे नयचक्रमां उद्धृत करेळा छे। ए प्रंथी संस्कृतमां नष्ट थई गया छे, छतां जे केटळा-कना टिबेटन भाषांतरो मळे छे तेना उपरंथी संस्कृतमां पाठो तैयार करीने नयचक्रम्ळमां अनेक स्थळीए ते ते पाठोने ते ते स्थाने अमे गोठन्या छे अने टिबेटन प्रंथने आधारे तैयार करेला नयचक्र म्ळ साथे नय-चक्रवृत्ति पण बराबर मळी रहे छे।

पृ० १३१ पं० २६ मां 'उक्तं हीति पुनरुक्तापवादमर्थविशेषांपेक्षं दर्शयित अनुवादादर ।' आ प्रमाणे प्रतीकोनो उक्केख करीने नयचऋवृत्तिमां एनी विस्तारथी व्याख्या छे । 'उक्तं हि' एम कहीने मुख्यादीए अन्यप्रथमांथी कथो पाठ उद्धृत कर्यो छे ए टीकाना आधारे नक्की करवानुं शक्य ज नथी, परंतु विशेषावश्यकभाष्य उपरनी को द्वार्यगणिरचितवृत्ति वेगेरेमां नीचे मुजब आ उद्धरण संपूर्ण आवे छे—

> ' अनुवादादरवीप्साभृशार्थविनियोगहेत्वसूयासु । ईषत्सम्भ्रमविस्मयगणनास्मरणेष्यपुनरुक्तम् ॥'

एटले एने आधारे अमे ए कारिकाने पृ० १३१ पं० ६ नयचक्रम्ळमां गोठवी दीधी।

आ तो उदाहरणोनुं मात्र दिग्दर्शन छे। अनेक देशोमां छपाएला अने अनेक भाषाओमां रचाएला विविध साहित्यने आधारे आवा अनेक स्थळे अमे नयचक्रनुं मूळ तैयार करवानो प्रयत्न कर्यो छे। वाचको समग्र प्रंथनुं तथा टिप्पणोनुं परिशीलन करवाथी आ वस्तु सहज जोई शकशे।

आ उपरांत नयचक्रतुं मूळ तैयार करवा अमे बीजो मार्ग पण लीधो छे। केटलेय स्थळे वृत्तिमां आवतां प्रतीको उपरथी मूळनो निर्णय थई शके तेम नथी, छतां वृत्तिकारे दूर गया पछी अतिदेशांदि प्रसंगोमां ते ते मूळनो अक्षरशः अथवा कंईक भेदथी निर्देश करेलो छे। नयचक्रवृत्तिनुं संपूर्ण अवलोकन करीने आवा आवा पाठो एकत्र करीने तेना आधारे ते ते अनेक यथायोग्य स्थाने अमे नयचक्रमूळनी योजना करी छे। आ उपायथी अमने घणे ज स्थळे मूळनी योजना करवामां सुगमता थई छे, जेमके पृ० ६५-७० मां आवतुं नयचक्रमूळ पृ० १०९ पं० २५-पृ० ११० पं० १६ नयचक्रवृत्तिमां आवता अतिदेशने आधारे ज मुख्यतया तैयार कर्युं छे। पृ० २४८ थी पृ० २५८ सुधीनुं नयचक्रमूळ मुख्यतया पृ० २७५ पं० २८-पृ० २७७ पं० १३ नयचक्रवृत्तिमां आवता अतिदेश उपरथी तैयार कर्युं छे। मूळ तैयार करवा माटे आवा आवा नाना मोटा अतिदेशादि प्रसंगोमां नयचक्रवृत्तिमां आवता अनेक संदर्भोनो अमे अनेक स्थळे उपयोग कर्यो छे अने वाचकोना ख्यालमां तरत आवे ते माटे ए संदर्भोने अमे जुदा टाईपोमां (पैका ब्लेक नं० १) मां छापेला छे। अतिदेशादिवाळां वाक्यो वृत्तिमां क्यां क्यां आवेलां छे ए पण अमे टिप्पणोमां स्थळे स्थळे जणाव्युं छे। नयचक्रवृत्तिने आधारे मूळनी संकलना करवानुं कार्य अस्थंत

दुष्कर होवा छतां आ रीते घणा उपायो द्वारा महिवादिसम्मत मूळनी करपना करवानो अमे यथामित अने यथाशक्ति प्रयत्न कर्यो छे, परंतु ज्यां कोई पण रीते मूळ तारवबुं अमने तद्दन अशक्यप्राय लाग्युं त्यां खाळी भाग राखीने … … आवां टपकां ज आप्यां छे, जुओ पृ० १० पं० १,५०८६ पं० ५,५० ९२ पं० ५ वगेरे।

### नयचक्रटीकाकार सिंहस्ररिक्षमाश्रमण

"इति नियममङ्गो नवमोऽरः श्रीमळ्वादिप्रणीतन्यचकस्य टीकायां न्यायागमानुसारिण्यां सिंहस्रि-गणिवादिक्षमाश्रमणहन्धायां समाप्तः।" आ प्रमाणे नवमा अरने अंते (पृ० ४९४–२) तेमज "इति नियमनियममङ्गो नाम आदितो विधिमङ्गादारम्य गम्यमाने द्वादशो भङ्गो द्वादशारनयचकस्य श्रीमन्मछ्वादिक्तस्य टीकायां श्रीमित्सिहस्रिगणिरचितायां समाप्तः" आ प्रमाणे बारमा अरने अंते (पृ० ५४८–२) नयचक-टीकामां आवता उछेख उपरथी 'आना टीकाकार सिंहस्रि हता अने तेओ 'गणि, वादी तथा क्षमाश्रमण' पदवीधी विभूषित हता' एम स्पष्ट जणाय छे। एमणे पोतानी टीका माटे 'न्यायागमानुसारिणी' एवो जे उछेख कर्यों छे ते तदन यथार्थ छे, कारण के आ टीका दार्शनिक अने आगमिक उछेखोधी भरपुर छे। टीकामां आवती अनेकविध स्क्ष्म चर्चाओ जोतां तेमज जैन आगमादि ग्रंथो, वेद, उपनिषद्, सर्वदर्शनोना आकर ग्रंथो, योगसाहित्य, आयुर्वेदिक साहित्य, व्याकरणना ग्रंथो वगेरेना विपुल उछेखो जोतां टीकाकार श्री सिंहस्रि क्षमाश्रमण अनेकशाक्षोनुं कें छुं अगाध पांडित्य धरावता हता ए स्पष्ट जोई शकाय छे। आ विष विस्तारथी अमे प्रथम जणावी गया छीए। आ सिवाय एमना जीवनचरित्र विष बीजी कोई ज माहिती कोई एण ग्रंथमां अमे जोई नथी। "इति मछादिक्षमाश्रमणपादकृतनयचक्रस्य तुम्बं समाप्तम्। ग्रंथागं १८०००।" आ प्रमाणे बधी प्रतिओमां अंते उछेख मळे छे तेथी '३२ अक्षरनो एक स्लोक' ए गणत्री प्रमाणे आ टीका १८००० स्लोकप्रमाण छे। पाना उपरथी अमे करेछी स्थूल गणना प्रमाणे पण आ १८००० स्लोकप्रमाण मळी रहे छे।

भगयान् जिनभद्रगणिक्षमाश्रमणे पोते रचेला विशेषावश्यकमाष्य उपर खोपञ्चटीका रचवा मांडी हती, परंतु छट्टा गणधरनी वक्तव्यता सुधी टीकानी रचना करीने तेओ खर्मवासी थया हता, एटले शेष रहेला लगभग अर्था भागनी टीका कोट्टार्यवादिगणिमहत्तरे पूर्ण करी छे । जैसलमेरना ज्ञानभंडारमां

१ तुलना-असङ्गविर चित व्याख्या तेमज चष्ठवर्ष्युविरचित भाष्य सहित [बौद्धाचार्यमैंत्रेयरचित] मध्यान्तविभाग नामना ग्रंथ उपर स्थिरमतिए रचेली टीका माटे पण आगमानुसारिणी एवो निर्देश मळे छे. जुओ प्राक्ष्यन पृ० १७ टि० १। स्थिरमति अने गुणमति ए वंने चलमी पुरना बौद्ध विहारना नामांकित विद्वानो हता। स्थिरमितनो समय विक्रमनी छट्टी शताब्दी आसपास गणाय छे। बौद्ध विद्वान स्वंधभद्र के जे बौद्धाचार्य चस्रवन्धुनो मोटो प्रतिस्पधा हतो तेणे चस्रवन्धुना अभिधमिकोश उपर स्थायानुसार नामनी व्याख्या लखी हती एवो उहेल बौद्ध ग्रंथोमां मळे छे। संधभद्रनो समय विक्रमनी पांचमी शताब्दी आसपास होवो जोईए॥ २ ए बे गाथा नीचे मुजब छे—''पंच सता पणतीसा स्थाणवक्षालस्स बद्धमाणस्स। तो चेत्रपृष्णिमाए बुधदिण सार्तिम पद्धलते ॥ रज्जेणुपालणपरे सी[लाइ]चम्म णरवरिदमि । चलभीणगरीए इमं महिति......मि जिणभवणे॥''— श्रुक संवत् ५३१ मा चंत्री पूर्णिमाने दिवसे बुधवारे खाति नक्षत्रमां शीलादिल राजाना राज्यमां चलभी नगरीमां जिनभवनमां कंईक थयुं होय एवो आ गाथामां निर्देश छे। पानुं जराक खंडित थयुं होवाने लीधे थोडो पाठ त्रुटित थयो होवाथी 'ते दिवसे द्यं कर्युं छे' ए चोक्कस जणातुं नथी। वली ए गाथा बीजी कोई प्रतिमां मळती नथी तेमज एना उपर कोईए टीका पण करी नथी। ते दिवसे ए प्रति लखवामां आवी होय ए पण बनवा जोग छे।

विद्यमान विशेषावश्यकभाष्यनी ताडपत्र उपर ळखायेळी एक प्राचीन प्रतिना अंतमां वे गौथाओ जोवामां आवे छे अने तेमां शक संवत् ५३१ मां चैत्र शुक्क पूर्णिमाने दिवसे वळमीपुरमां बनेळी कोई बावतनो उछेख छे। ए जोतां विशेषावश्यकभाष्यनी रचना शक संवत् ५३१ (एटळे विक्रम संवत् ६६५) सुधीमां थई गई हती एम जणाय छे। जिनभद्रगणिक्षमाश्रमण विरचित खोपज्ञटीकामां दिङ्गाना प्रमाणसमुच्चयना बीजा खार्थानुमान परिच्छेदनी "आहबादाविसंवादसामान्यादनुमानता" आ अर्धा कारिका उद्धृत करेळी छे, तेमज बीजे केटळेक स्थळे पण दिङ्गागनी न्यायपरिभाषा एमां दृष्टिगोचर थाय छे। कोहार्यगणिरचित टीकामां पण दिङ्गाना प्रमाणसमुच्चय तथा न्यायमुखमांथी केटळाक पाठ उद्धृत करेळा छे। परंतु बन्ने य टीकामां मीमांसक विद्वान् कुंमारिळना मतनुं तथा बौद्धाचार्य धर्मकीर्तिना मतनुं कंई पण नाम-निशान नथी, एटळे भगवान् जिनमदगणिक्षमाश्रमण तो प्राचीन छे ज पण टीकाकार कोहार्थगणिवादी पण घणा प्राचीन छे। कोट्याचार्ये रचेळी विशेषावश्यकभाष्यनी टीकामां धर्मकीर्तिना प्रमाणवार्तिकमांथी उद्धरणो छोधेळां छे परंतु कोहार्थगणिरचित टीकामां नथी, एटळे 'कोहार्थगणिरचित टीका कोट्याचार्ये रचेळी विशेषावश्यकभाष्यनी टीकामां क्रीहार्यगणिरचित टीका कोट्याचार्य-रचित टीकाथी प्राचीन छे ए निर्विवाद छे। आ विशेषावश्यकभाष्यनी टीकामां क्रीहार्यगणिवादिमहत्तरे एक सिंहस्र्रिक्षमाश्रमणनो नीचे प्रमाणे उछेख करेळो छे—

"सिंहस्रिक्षमाश्रमणपूज्यपादास्तु-

सामान्य निर्विशेषं द्रवकित्तयोर्धार्यदृष्टं यथा किम् ? योन्या शून्या विशेषास्तरव इव धरामन्तरेणोदिताः के ? । कि निर्मूलप्रशास्त्रं सुरभि खकुसुमं स्थात् प्रमाणप्रमेयन् ? स्थित्युत्पत्तिन्ययाम प्रभवति हि सतां प्रीतये वस्तु जैनम् ॥"

आ उद्घेष जोतां अहीं निर्दिष्ट पूज्यपाद सिंहस्रिक्षमाश्रमण दार्शनिक विद्वान् छे ए नक्की छे । नयचक्रटीकाकार सिंहस्रिक्षमाश्रमण पण महादार्शनिक विद्वान् छे । अमने तो छागे छे के नयचक्रटीकाकार सिंहस्रिक्षमाश्रमण अने को हार्यगणिए जेमनो निर्देश कर्यो छे ते पूज्यपाद सिंहस्रिक्षमाश्रमण एक ज व्यक्ति होषी जोईए । जो अमारी संभावना साची होय तो नयचक्रटीका उपरांत बीजा पण दार्शनिक प्रंथनी एमणे रचना करी हशे ।

## नयचक्रटीकाकार सिंहस्रिक्षमा श्रमणनी समय

नयचऋटीकाकारना समय विषे कोई चोकस उछेख जोवामां आवतो नथी। नयचऋटीकामां मीमांसक बिद्धान् कुमारिलना मतनु तेम ज बैद्ध विद्वान् धर्मकीर्तिना मतनुं क्यांय नाम-निशान नथी, एटले नयचऋटीकाकार सिंहसूरिक्षमाश्रमण कुमारिल अने धर्मकीर्तिथी पूर्वे ज थएला छे। अर्थान्तरापोहना

१ कुमारिल तथा धर्मकीर्तिना समय विषे विद्वानोमां वादिवाद चाल्या ज करे छे, पण एटलं तो नक्की छे के— कुमारिले 'मीमांसाश्लोकवार्तिक'मां दिङ्गागना मतनुं विस्तारथी खंडन कर्युं छे, एटले कुमारिल दिङ्गागनी पछी ज थएल छे। कुमारिलनुं खंडन धर्मकीर्तिए कर्युं छे। चीनी यात्री इस्तिगे विक्रम सं० ८४८ मां लखेला भारतनी यात्राना वर्णनमां धर्मकीर्ति नो बहुमान पूर्वक उल्लेख करेलो छे, एटले ते पहेलां धर्मकीर्तिनुं अस्तित्व जणाय छे। २ कोशर्थगणि अने कोत्र्याचार्य ए बन्नेय जुदी जुदी व्यक्ति छे, ए विषे जिज्ञासुओए आत्मानंदप्रकाशना वि. सं. २००४ ना फागण मासना अंकमां मुनिराज श्री पुष्यविजयजी महाराजे लखेलो 'विशेषावश्यकमहाभाष्यस्वोपज्ञटीकानुं अस्तित्व' ए नामनो लेख जोई लेवो॥

मुख्य प्रणेता तरीके दिङ्नागनुं नाम प्रसिद्ध छे, ए अमे मुख्यादीना समयनी विचारणामां जणावी गया छीए। नयचक्रटीकामां पृ० १९ पं० १८ मां "कुतोऽर्थान्तरापोहरुक्षणं विद्वन्मन्याद्यतनबौद्धपरिक्छप्तं सामान्यम्" आ प्रमाणे उद्घेख आवे छे। एमां 'अपोहवादी'ने माटे 'अदातनबौद्ध 'एवो शब्द टीकाकारे वापयों छे, ए जोतां सिहसूरिक्षमाश्रमण दिङ्नागना समीपकालीन होय एम जणाय छे। नयचक्रटीकामां पृ० १४५ पं० १९, पृ० २४० पं० १० वगेरे कोईक कोईक स्थले नयचक्रना पाठमेदनो टीकाकारे निर्देश कर्यो होत्राथी मुख्यादी अने सिहसूरि बच्चे समयनुं कंईक पण अन्तर जरूर हशे एम लागे छे। टीकाकारे उद्धृत करेला जैन आगमोना पाठो अने अखारे प्रचलित बल्धीसंकलनाना पाठो बच्चे महत्वनुं अन्तर जोवामां आवे छे, ए जोतां पण नयचक्रटीकाकार प्राचीन छे ए निर्वित्राद छे।

नयचक्रटीका पृ० ६ मां 'जं चोदस .... 'वगरे त्रण गाथाओ उद्भृत करेली छे। ए त्रणेय गाथाओ कंईक क्रममेदथी विशेषावस्यक्रमाण्यमां पण जोवामां आवे छे एटले ए त्रण गाथाओ विशेषावस्यक्रमाण्यमां पण जोवामां आवे छे एटले ए त्रण गाथाओ विशेषावस्यक्रमाण्यमांथी नयचक्रटीकाकारे उद्भृत करेली छे एवी कल्पना उठे ए खाभाविक छे, परंतु ए त्रणेय गाथाओ मगवान् जिनमदगणिक्षमाश्रमणे पण बीजा कोईक प्रथमांथी विशेषावस्यक्रमाण्यमां उद्भृत करी होय एवो संभव जणाय छे, ए विषे अमे विस्तारथी टिप्पणमां जणाव्युं छे। जिज्ञासुओए टिपृ० ९—१० मां जोई लेवुं। एटले मात्र ए त्रण गाथाओने आधारे विशेषावस्यक्रमाण्य तथा नयचक्रटीकाना पूर्वापरभाव विषे अमे निर्णय करी शकता नथी।

#### प्रति परिचय

आ ग्रंथना संपादनमां भा० य० पा० डे० लीं० वि० रं० ही० आ आठ प्रतिओनो अमे उपयोग कर्यों छे, तेमां पण वस्तुतः भा० अने य० ए बे प्रति ज महत्वनी छे, परंतु य० प्रति प्रस्तुत ग्रंथनो सात अर जेटलो भाग (पृ० ५५२) छपाई गयो त्यां सुधी घणी तपास करना छतां पण अमने क्यांय मळी नहोती, पाछळथी ज मळी आबी, एटले आ संपादनना प्रारंभ समये य० प्रतिनी जग्याए अमे य० प्रति उपरथी ज साक्षात् किंवा परंपराए लखायेली पा० डे० लीं० वि० रं० ही० प्रतिओनो उपयोग कर्यों हतो, पण हवे तो य० प्रति मळी आबी छे, एटले पा० डे० लीं० वि० रं० ही० प्रतिनो परिचय संक्षेपमां ज आपी छुं अने भा० य० प्रतिनो परिचय विस्तारथी आपी छुं।

भा०—आ प्रति भावनगरना जैन संघनी शेठ श्री होसामाई अभेचंदनी पेढीना ज्ञानमंडारनी छे। मोटा अने सुंदर अक्षरोमां लखेली छे। पानां ५७२ छे। एना अंतमां आ प्रति लखावनारनो परिचय एक पुष्पिकामां आपेलो छे। आ पुष्पिका प्राक्कथन ए० ३२ मां अमे आपेली छे।

ए पुष्पिका उपरथी जणाय छे के विशिपक्षगच्छीय महान् आचार्यश्री धर्ममृर्तिस्रिजीना उपदेशथी ग्रीविंद मंत्रिना पुत्र पुंजे आ पुस्तक लखावी ज्ञानमंडारमां मृक्युं हतुं। धर्मम्रित्स्रिजीए घणे स्थळे प्रतिष्ठाओं करावी हती तेमज ज्ञानमंडारो पण तैयार कराव्या हता। विश्वपक्षगच्छनी पद्मावली जोत। धर्ममृर्तिस्रिजी विकमनी १७ मी शताब्दीना मध्यभागमां विद्यमान हैता, एटले आ प्रति पण तेमणे

१ विधिपक्षगच्छनी पद्मावली जोतां ध्वर्ममूर्तिस्रिनो जन्म विक्रम संवत् १५८५, वीक्षा १५९९, स्रिपद १६०२ अने स्वर्गवास १६७० मां जणाय हो।

एँ अरसामां लखानी हरो एम जणाय छे। आ प्रति अमने केनी उपयोगी नीवडी छेए अमे पहेलां जणानी गया छीए। आ प्रति जेना उपरथी लखनामां आनी हरो ते प्रति हजु सुधी क्यांय जोनामां आनी नथी, तेमज आ प्रति उपरथी लखायेल कोई प्रति पण क्यांय अमारा जोनामां आनी नथी, एटले आ जातनी प्रति विश्वमां एक ज छे एम धारीए छीए।

य०-आ प्रति न्यायिक्शारद न्यायाचार्य पुज्यपाद उपाच्याय श्रीयशोबिजयजी महाराजे अनेक मुनिवरो साथ छखेळी छे। आ प्रंथना सात अर (मुद्रित पृ० ५५२) छपाई गया पछी वि० सं० २०१२ मां आ प्रति मुनिराजश्री पुण्यविजयजी महाराजने अणधारी ज मळी आबी हती अने तेमणे तरतज अमारा उपर पाळीताणामां मोकळी आपी हती। आ प्रति केवी रीते मळी आबी अने तेनुं केवुं खरूप छे ए विषे मुनिराजश्री पुण्यविजयजी महाराजे आचार्यश्रीबछभस्रिसारकप्रंथमां 'श्रीयशोविजयोपाध्याय अने तेमणे छखेळी हाथपोथी नयचक्र' ए छेखमां (पृ० १८१-१८४) विस्तारथी माहिती आपी छे। ए छेखमांथी उपयोगी अंशने अहीं अमे नीचे उद्भूत करीए छीए—

"प्रस्तुत न्यचक्रप्रंथ, के जे भावनगरनी श्री आत्मानंद समा तरफ्यी प्रकाशित यशे तेना संशोधन माटे अमे जे अनेक प्राचीन प्रतिओ एकत्र करी हती तेमां बनारसना खरतरगच्छीय मंडलाचार्य यतिवर श्री हीराचंद्रजी महाराजना संग्रहनी अने पूज्यपाद आचार्य महाराज रंगिविमल्जी महाराजना संग्रहनी प्रतिओ पण सामेल छे। ए प्रतिओना अंतमां जे पुष्पिका छे ते जीतां खातरी यई हती के द्वादशारनयचक्रटीका ग्रंथनी एक प्रति पूज्यपाद न्यायविशारद न्यायाचार्य महोपाध्याय श्री यशोविजयजी महाराज अने तेमना सहकारी मुनिवरोए मलीने लखी हती। आजे जाणवा—जोवामां आवेली न्यचक्रटीकाग्रंथनी प्राचीन—अर्वाचीन हाथपोथीओमांथी मात्र भावनगर श्रीसंघना झानमंडारनी प्रतिने बाद करतां बाकीनी बधी ज प्रतिओ ए उपाध्यायजीए लखेली प्रतिनी ज नकलो छे। आ बधी नकलो लेखकोना दोषथी एटली बधी क्रूट अने विकृत थई गई छे के जेथी आ ग्रंथना संशोधनमां घणी ज अगवडो उभी थाय। आ स्थितिमा प्रस्तुत ग्रंथना संशोधनमां प्रामाणिकता वधे ए माटे उपाध्यायजी महाराजे लखेली मूळ प्रतिने शोधी काढवा माटे हुं सदाय सचेत हतो, पण ते प्रति क्यांयथी मळी निर्हि।

परंतु जैन श्रीसंघना कहो, के प्रस्तुत प्रंथना रिसक विद्वानोना कहो, के प्रस्तुत प्रंथना संशोधन पाछळ रातिदवस अथाग परिश्रम सेवनार मुनिवरश्री जंबूविजयजीना कहो, महाभाग्योदयनुं जागी उठवुं के-जेथी मारा प्रत्ये पूज्यभावभर्या मित्रभावथी वर्तता अने सदाय मारी साथे रहेता-पूज्यपाद श्री १००८

१ कोडाय (कच्छ) ना मंडारमांथी मळी आवेली विकामसंवत् १६६२ मां लखाएळी सिद्धिविनिश्चयदीकामी अत्यंत दुर्लभ प्रति पण आ महा श्रुतज्ञानरसिक आचार्यें लखावेली हती, तेना अंतमां नीचे मुजब उल्लेख छे—"संवत् १६६२ वर्षे लिखितं विष्णुदासेन । श्री आर्थरक्षितगुरोः प्रस्ते विशाले गच्छे लसन्मुनिकुले विधिपक्षनाम्नि । सूरीश्वरा गुणनिधान-सनामधेया आसन् विद्युद्धयशसो जगति प्रसिद्धाः ॥ तत्पृहरेक (खेक १) तरणि स्तरणिर्भवाच्यो श्रीध्मर्मसूर्तिरिति सूरिवरो विभाति । सीभाग्यभाग्यमुखसद्गुणरत्नरत्नगोत्रः पवित्रचरितो महितो विनेयैः ॥ [तेन ख]श्रेयसे ज्ञानभाष्डागारे लेखिते सिद्धिविनिश्चयदीका वाच्यमाना चानन्दतु । नागडागोत्रजो...गिरा । साधुः श्रीधनराजाह्वो प्रन्थमेनमलीलेखत् ॥" पृ० ५८९ ॥

वितेष्णन्मतिनयामकार दिश्वन यशालिबर्दिनकातिनैगमादिष्रत्ये व शतक्ष्ये व तस्य सत्तन्यव तारम्यवस्त्राभयमानुसारिष्।नामित्वार्वससम्मन्नातारवक्ताभयमेव।सत्त्वपित्रद्द्रारम्ब्रज्ञाह रलंड बनाकानदीव बन प्रतिदिन्त्रका यनाणमेवा मुर्वेनोत्पारमहा यवेग स्वरणसाधारणादिशकानां स सम्मानान्त्रवर्णमध्तावहुर्लनेन्द्रत्वापितत्वानबोधनेनुस्त्रत्वमन्त्रस्य सवहारकाविपरभाषान्त्र यादरोउछी लायत्यवादरेश्रमार्थात्रकारणंत्रकारिणानुहारितामेन तिपादनेकात्वात्वरामे विवाद नवेद्विनाचि सरम्बनाक्तसंहेपानिबाबितः शिह्न जनाक्ष्रहितं विवस्तामात्वीय सकालेनक बन्द्रमधीयरन्। इमेयम्प र ह यह त्यनमानु ब प्याफं कि संग्र ब बह विति वेत यथक शारकात्रात्रात्रात्रा चेतपदम्त बादिकमा अमेण निविदिते स्वनाति स्वपरात्र मेल्य विजिता शेष्यवादि विजिशायुक्त वि जिमा।सक्तननतिविजयन।मिन्यपतिविजिगापुच प्रविजयिनेव। तरतवयः विजियादेवता परिवार नाप्रतिरात्मकरनान्। तप्रतपरे परानुसामिनगद्यापिविप्रतिवप्रतिमत्युरामा सम्र र स्त्रिवसी दनम्बत्ररलं।वत्रवृतिनामियवत्ररन्त्रवत्रपीतादिन्द्रपतानोविदिनंद्रलंबिम्बीमितिचेद्रव्यते। क्रवर्तिनामियनक्रवरित्वविधयवादिनानै नानाजिन शास्त्रप्रतावनान्त्रके तानां वादिवक्रवित्त विषये भये नादिवकवर्तिलं विधियादित्यतम् भीतत्यतस्य यवक शास्त्रस्यविभागे ने माजनमान हिततदेनदेवंशद्या गारनम्बक्राप्रद्रप्रतिशित्रम्यादितं बक्रविति वक्ररम्बदेवात्याविष्ठवश्च ब्लाशाकिपराजिश्वन अस्याकि युक्तेचा सिद्दाम्य दण्यमगलेक त्याणिकाव्य प्रशिव्य प्रदेश स्मानिक। उमहीर्न। प्रतिकित्विक्वित्रमावर्गमा वस्त्रिविष्यम् तिकिते यशस्त्र स्मिति। बा इतिकामानवादिक्तमानवणापाद्वतन्यचक्रय्यवंवयमान्।स्वायंप्रायं प्रवायं

रशताहर।तिवित्तं मना। युद्धिद्व प्रमुद्द् ना। मननो वो नदायते ॥ १० । सबस् १० - १० वर्षे यो सबद्दिद्वित्तं स्त्रीय न नगरे । । यो स्त्रीय न स्वया स्त्रीय ने स्वया । व्यव्य स्त्रीय ने स्वया । व्यव्य स्त्रीय स्त

#### शेठ श्री डोसाभाई अभेचंदना भंडारनी हस्तप्रति

नयचकवा खब्ध ण्यामा उद्यान वा त्राम्याक्षेत्र श्रीमाञ्चवादि ति । ज्ञामाञ्च वित्र ते ति । श्रीमाञ्च वा ति । श्रीक वा वा त्रीक वा ति । श्रीक वा ति । श्रीक

पत्रांक १

त्रविधायवा वर्षित्रं विध्यादित्वनमधेमित्वतस्यत्यस्याम् पनेप्यो।

ऊतम्तिद्धः तृत्रद्वादशारम्यचकं।मिद्रावित्वित्रम्यादित्वेकः वक्तम्वः

दिवामिद्दिः तृत्रद्वादशारम्यचकं।मिद्रावित्वित्रम्यादित्वेकः वक्तम्वः

दिवामिद्दिः तृत्रद्वादशारम्यचकं।मिद्रावित्वित्रम्याद्वाम् विद्यामिद्रद्वाम् विद्यामिद्रद्वाम् विद्यामिद्रद्वाम् विद्यामिद्र्याम् विद्यामिद्र्यामिद्र्याम् विद्यामिद्र्यामिद्र्याम् विद्यामिद्र्यामिद्र्यामिद्र्यामिद्र्यामिद्र्यामिद्र्यामिद्र्यामिद्र्यामिद्र्यामिद्र्यामिद्र्यामिद्र्यामिद्र्यामिद्र्यामिद्र्यामिद्र्यामिद्र्यामिद्र्यामिद्र्यामिद्र्यामिद्र्यामिद्र्यामिद्र्यामिद्र्यामिद्र्यामिद्र्यामिद्र्यामिद्र्यामिद्र्यामिद्र्यामिद्र्यामिद्र्यामिद्र्यामिद्र्यामिद्र्यामिद्र्यामिद्र्यामिद्र्यामिद्र्यामिद्र्यामिद्र्यामिद्र्यामिद्र्यामिद्र्यामिद्र्यामिद्र्यामिद्र्यामिद्र्यामिद्र्यामिद्र्यामिद्र्यामिद्र्यामिद्र्यामिद्र्यामिद्र्यामिद्र्यामिद्र्यामिद्र्यामिद्र्यामिद्र्यामिद्र्यामिद्र्यामिद्र्यामिद्र्यामिद्र्यामिद्र्यामिद्र्यामिद्र्यामिद्र्यामिद्र्यामिद्र्यामिद्र्यामिद्र्यामिद्र्यामिद्र्यामिद्र्यामिद्र्यामिद्र्यामिद्र्यामिद्र्यामिद्र्यामिद्र्यामिद्र्यामिद्र्यामिद्र्यामिद्र्यामिद्र्यामिद्र्यामिद्र्यामिद्र्यामिद्र्यामिद्र्यामिद्र्यामिद्र्यामिद्र्यामिद्र्यामिद्र्यामिद्र्यामिद्र्यामिद्र्यामिद्र्यामिद्र्यामिद्र्यामिद्र्यामिद्र्यामिद्र्यामिद्र्यामिद्र्यामिद्र्यामिद्र्यामिद्र्यामिद्र्यामिद्र्यामिद्र्यामिद्र्यामिद्र्यामिद्र्यामिद्र्यामिद्र्यामिद्र्यामिद्र्यामिद्र्यामिद्र्यामिद्र्यामिद्र्यामिद्र्यामिद्र्यामिद्र्यामिद्र्यामिद्र्यामिद्र्यामिद्र्यामिद्र्यामिद्र्यामिद्र्यामिद्र्यामिद्र्यामिद्र्यामिद्र्यामिद्र्यामिद्र्यामिद्र्यामिद्र्यामिद्र्यामिद्र्यामिद्र्यामिद्र्यामिद्र्यामिद्र्यामिद्र्यामिद्र्यामिद्र्यमिद्र्यमिद्र्यमिद्र्यमिद्र्यमिद्र्यमिद्र्यमिद्र्यमिद्र्यमिद्र्यमिद्र्यमिद्र्यमिद्र्यमिद्र्यमिद्र्यमिद्र्यमिद्र्यमिद्र्यमिद्र्यमिद्र्यमिद्र्यमिद्र्यमिद्य

पत्रांक ५१२

प्रस्तावना ७७

शांतम् ति श्रीहं सिवजयजी महाराजना प्रशिष्य पन्यास मुनिवरश्री रमणीकविजयजीए आ वर्षे देवसाना पाडाना उपाश्रयमांना पन्यासजीश्री महेन्द्रविमलजी महाराजना ज्ञानमंडारने जोयानो उपत्रम तेमना शिष्य श्री हर्षविमलजीनी उदारताधी कर्यो । आ उपत्रमधी ए ज्ञानमंडारनुं अवलोकन करतां पं० श्री रमणीक—विजयजीना हाथमां श्री यशोविजयजी महाराजना त्रण अलभ्य प्रंथो तेमना पोताना ज हस्ताक्षरमां प्राप्त थया अने ते तेमणे मने आप्या । एमां एक वादमाला नामनो ग्रंथ (छपाएल वादमालाथी जुदो) बीजो वीतरामस्तोत्रअष्टमप्रकाशवृत्ति (स्याद्वादरहस्य) अन्तिमश्लोकव्याख्या अपूर्ण पर्यंत अने त्रीजो मछत्रादिआचार्यरचित नयचक उपर सिंहस्रिक्षमाश्रमणे रचेली टीकानी प्रति—ए रीते त्रण अपूर्व ग्रंथो मने आप्या । आ त्रणमांथी नयचक्रटीका प्रंथनी पोथी जोतां मने हर्षरोमांच प्रकटी गया अने अपूर्व आनंदनो अनुभव थयो ।

आ प्रतिना अंतमां उपाध्यायजी महाराजे जे पुष्पिका आछेखी छे ए तो वर्षो पहेछां भावनगरधी प्रसिद्ध थता 'श्रीआत्मानंदप्रकाश' मां मुनि जंबूविजयजीए प्रसिद्ध करी ज दीधी छे। ते छतां प्रस्तुत समारक ग्रंथमां उपाध्यायजी महाराजनी ए पोथीना प्रतिबिंबने साक्षात् जोनारा रिसक भक्त वाचकोने अतृप्ति न रहे ते माटे ए आखी पुष्पिका अहीं आपवामां आवे छे—

'प्रतिष्ठितसिद्धविजयावह जगन्मूर्द्धस्थसिद्धवत् प्रतिष्ठितं यशस्करमिति ॥ छ ॥ इति श्रीमह्ववादिश्वमा-श्रमणपादकृतनयचक्रस्य तुम्बं समाप्तम् ॥ छ ॥ प्रंथाप्रं १८००० ॥

यादशं पुस्तके दृष्टं तादशं छिखितं मया । यदि शुद्धमशुद्धं वा मम दोषो न दीयते ॥ १ ॥ संवत् १७१० वर्षे पोस वदि १३ दिने श्रीपत्तननगरे । पं. श्रीयशिवजयेन पुस्तकं लिखितं । शुभं भवतु उदकानलचौरेभ्यो मूषकेभ्यो विशेषतः । कष्टेन लिखितं शास्त्रं यत्नेन प्रतिपालयेत् ॥ १ ॥ भग्नपृष्ठिकटिग्रीया दृष्टिस्तत्र अधोमुखी । कष्टेन लिखितं शास्त्रं यत्नेन प्रतिपालयेत् ॥ २ ॥ पूर्वं पं. यशविजयगणिना श्रीपत्तने वाचितम् ॥ छ ॥

आदर्शोऽयं रचितो राज्ये श्रीविजयदेवस्रीणाम् ।
सम्भूय यैरमीषामिभधानानि प्रकटयामि ॥ १ ॥
विबुधाः श्रीनयविजया गुरवो जयसोमपण्डिता गुणिनः ।
विबुधाश्व लाभविजया गणयोऽपि च कीर्तिरत्नाख्याः ॥ २ ॥
तत्त्वविजयमुनयोऽपि प्रयासमत्र स्म कुर्वते लिखने ।
सह रविविजयैर्विबुधैरलिखच यशोविजयविबुधः ॥ ३ ॥
श्रम्थप्रयासमेनं दृष्ट्वा तुष्यन्ति सज्जना बाढम् ।
गुणमत्सरव्यवहिता दुर्जनदृक् वीक्षते नैनम् ॥ ४ ॥
तेभ्यो नमस्तदीयान् स्तुवे गुणांस्तेषु मे दृढा भक्तिः ।
अनवरतं चेष्टन्ते जिनवचनोद्धासनार्थं ये ॥ ५ ॥ श्रेयोस्तु ॥
सुमहानप्ययमुचैः पक्षेणैकेन पूरितो ग्रन्थः ।
कर्णामृतं पटुष्टियां जयति चरित्रं पवित्रमिदम् ॥ ६ ॥ श्रीः '

आ पृष्पिकामां एम जणाववामां आन्युं छे के—'प्रस्तुत हाथपोधी पाटणमां वि. सं. १७१० मां लखी छे। ए छखा पहेलां उपाध्यायजी महाराजे आ आखो ग्रंथ पाटणमां वांची छीघो हतो अने त्यार पछी श्रीस्यविजयजी महाराज, श्रीजयसोमपंडित, श्रीलाभविजयजी महाराज, श्रीक्रीतिरत्नगणि, श्रीत्त्वविजयजी, श्रीरिविविजय पंडित अने श्रीयशोविजय महाराज पोते—एम सात मुनिवरीए मळीने १८००० स्त्रोक प्रमाण आ महाकाय शास्त्रनी मात्र एक पखवाडीयामां ज नकल करी छे'।

आ प्रंथ केटलो महत्त्वनो अने जैनदार्शनिक वाड्ययना अने जैनशासनना आधारस्तंभरूप छे! एनी प्रतीति आपणने एटलाथी ज थाय छे के श्रीयशोविजयजी महाराज जेवाए आ प्रंथनी नकल करवानुं कार्य हाथ धर्युं।

प्रस्तुत प्रतिने लखवामां जे सात मुनिक्रोए भाग लीघो छे तेमना अक्षरो व्यक्तिवार पारखवानुं शक्य नंथी । आमांथी मात्र श्री यशोविजयजी म० अने तेमना गुरुवर श्रीन्यविजयजी म० ना हस्ताक्षरोने पारखी शकीए तेम छीए । आ प्रंथमां पत्र १ थी ४४, ५७ थी ७६, २५१ थी २५५, अने २९१ थी २९४ एम कुल ७३ पानां श्रीयशोविजयजीए लखेलां छे, जे अक्षरो झीणा होई एकंदर ४५०० थी ४८०० जेटली लोक्संख्या थाय छे । श्रीयशोविजयजी महाराज पंदर दिवसमां चोक्स्साईमर्युं आटलुं बधुं लखी काहे, ए एमनी लेखनकलाविषयक सिद्धहस्ततानो अपूर्व नमूनो छे अने सौने ए आश्रर्यचितित करे तेवी हकीकत छे । प्रस्तुत प्रतिनां कुल ३०९ पानां छे । तेमां पंक्तिओना लखाणनो कोई खास मेळ नथी । सौए पोतानी हथोटी प्रमाणे लीटीओ लखी छे, छतां मोटे भागे १७ थी ओछी नथी अने २४ थी वधारे नथी । प्रतिनी लंबाई—पहोळाई १०×४॥ इंचनी छे । ३०९ मा पानामांनी अंतिम छ ल्लोक प्रमाण पृष्पिका श्रीयशोविजयजी महाराजे लखी छे ।"

पा०—आ प्रति पाटणना तपागच्छीय जैनसंघना ज्ञानभंडारनी छे। एनां ४६९ पानां मळे छे, छेवटनां त्रण चार पानां मळतां नथी, एटले ए प्रति क्यारे लखाई हती ए अमे चोक्कस कही शकता नधी, छतां य० प्रति उपरथी वि०सं० १७१० पछी गमे स्यारे पा० प्रति लखाई छे ए वात नकी छे। प्रतिनुं स्वरूप जोतां वि० सं० १७१० पछी थोडा वखतमां ज पा० प्रति लखाई होवी जोईए एम लागे छे।

है०—अमदाबादना डेलाना उपाश्रयना ज्ञानभंडारनी आ प्रति छे। ४६८ पानां छे। विक्रमसंवत् १७२९ मां कार्तिक वदि ७ शुक्रवारे आ प्रति लखेली छे।

सीं०—आ प्रति लींबडी (सौराष्ट्र) ना जैनसंघना ज्ञानभंडारनी छे। अमारी पासे आनां चार आराना २४७ जेटलां पानां ज आव्यां हता, एटले संपूर्ण पत्रसंख्यानी अमने खबर नथी। आ प्रति डे० प्रति उपरथी लखाई छे एम बन्नेनी तुलना करतां जणाय छे।

वि०-पंजाबना जीरा गाममां आवेला विजयानंदस्रिजी (आत्मारामजी) महाराजना ज्ञान मंडारनी आ प्रति छे । ३८७ पानां छे । वि० सं० १७५३ मां पोष वदि त्रीज गुरुवारे सरखेज (अमदाबाद जिल्ला) गाममां आ प्रति लखायेली छे ।

रं०—आ प्रति विजापुर( गुजरात )मां विद्यमान रंगविमलजी जैन ज्ञान भंडारनी छे। पाना ५५२ छे। वि० सं० १७२४ मां फागण विद १ मंगळवारे लखाएली छे। ही -आ प्रति यति श्री हीराचंद्रजीना काशीना सुपार्श्वनाथ जैनमंदिरमां विद्यमान ज्ञानभंडारनी छे। ५३४ पानां छे। रं० अने ही ० प्रतिओनी तुळना करतां ही ० प्रति रं० उपरथी लखनामां आवी छे एम चोकस जणाय छे।

छट्टा अरमां मुद्रित न्यचक्रवृत्ति पृ० ४२५ पं० २४ थी पृ०४२७ पं० १८ सुधीनो एक पाना जेटलो पाठ वि० रं० हीं० आ त्रणेय प्रतिओमां देखातो नथी, एटले य० प्रति उपरथी लखेली जे प्रतिमां एटलो पाठ पडी गयेलो हरो तेना उपरथी वि० रं० हीं० आ त्रणेय प्रतिओ साक्षात् के परंपराए लखाएली छे।

मा० प्रतिमां मार्जिनमां (हांसियामां ) दरेक पानामां नयचक्रवालवृ० एवं रुखाण छे, ज्यारे य० प्रति अने य० उपर्था लखायेली उपर जणावेली पा० वगेरे प्रतिओमां आदि अने अंतना पानामां मार्जिनमां नयचक्रवाल्टीका एवं लखाण छे।

भा० आदि प्रतिओमां ज परस्पर पाठमेद छे ते अमे नयचऋवृत्तिनी नीचे टिप्पणोमां-फुटनोटमां दर्शाच्या छे। मा० प्रतिमांथी लीधेल पाठांतरी पासे अमे मा० एवी संकेत वापर्यो छे। पा० डे० ली० वि० र० ही० प्रतिओं जो के य० प्रति उपरथी ज रुखवामां आवी छे, छतां केटलेक स्थळे य० प्रतिना अक्षरो बराबर न उकेळी शकवाथी तथा बीजां पण कारणोथी लेखकोने हाथे पा० आदि प्रतिओमां कचित कचित् गंभीर विपर्यास थई गयो छे' अने अनेक स्थाने पाठांतरो पण निर्माण थयेलां छे। आवा पाठांतरो ज्यां अमने जणाववां जरूरी छाग्यां छे त्यां ते ते पाठांतरी पासे पा० आदि संकेती अमे वापर्या छे। पा० डे० र्छी विक रं ही । मां ज्यां एक सरखो ज पाठ छे, त्यां ए बधायनी आधारभूत य० प्रतिमां ए पाठ छे ज एम धारी लईने एवा पाठांतर आगळ अमे य० संकेत ज नापर्यो छे, जुओ पृ० २ टि० ४ वगेरे । य० प्रति मळ्या पछी अमे तेमां तपासीने जोयुं तो अमारी धारणा प्रमाणे ज य० प्रतिमां प्रायः बर्ध ते ते पाठो छे। सातमा अर सुधीना संपादनमां पा० डे० ली० वि० रं० ही० नो उपयोग करवामां आव्यो छे, पण हवे तो तेमनी आधारभूत य० प्रति मळी गई छे, तेथी नयचऋतृत्तिना आठमा अरथी शरू यता बाकीना संपादनमां भा० अने य० ए बे प्रतिओनो ज उपयोग करवामां आवशे । भा० अने य० ए बन्नेय प्रतिओ वच्चे पुष्कळ पाठवैषम्य होवाथी मा० अने य० ए बेय प्रतिओ कोई जुदी जुदी प्रतिओ उपरथी ज लखाएली छे, छतां लेखकोना हाथे थएला अने परापूर्वथी चाल्या आवता एवा पण सेंकडो अशुद्ध पाठो छे के जे मा० अने य० ए बन्नेय प्रतिओमां एक सरखा छे। ज्यां आवा अशुद्ध पाठोने अमे अमारी समज प्रमाणे सुधार्या छे त्यां अमे शुद्ध करेला पाठो नयचऋवृत्तिमां स्थाप्या छे अने बधी ज प्रतिओमां एक ज सरखो अशुद्ध पाठ छे ते पाठ अमे नीचे टिप्पणोमां दर्शावीने तेनी आगळ प्र० एवो संकेत बापर्यो छे, जुओ पृ०८ टि०९ वगेरे। 'सर्व प्रतिओमां मळतो अञ्चद्ध पाठ' एवो प्र० नो अर्थ छे। आ प्रमाणे केटलाक अग्रुद्ध पाठो बन्नेयमां समान होवाने लीधे भा० अने य० ए ने य प्रतिओ केटलाक

१ जुओ टिपृ० ९३ पं. २९-२४ । आटमा अरमां लगभग पांच पानांनो भयंकर विपर्यास आ कारणश्री थयो छे, जुओ पृ० ६६६ टि० २ । प्राक्रथन पृ० ३४ टि० २ । अमारी पासे मा० अने य० प्रति होवाने लीधेज खास करीने ए भयंकर पाठविपर्यासमांथी अमे बची गया छीए ॥

अग्रुद्ध पाठोवाळी कोई एक ज प्रतिमांथी परंपराए उतरी आवेळी छे ए चोकस छे । उपरनी चर्चा उपरथी प्रतिओनी वंशावळी जे प्रमाणे फलित थाय छे ते अमे प्राक्षथन पृ० ३६ मां आपेळी छे ।

## नयचऋकृत्तिना संशोधननी सामग्री

भा० अने य० प्रतिनी जे विशिष्टताओं हैं ते विषे अमे पहेलां विस्तारथी जणावी गया छीए । आ बंनेय जातनी प्रतिओनी मददथी पाठशुद्धि करवामां अमने घणी ज सरहता थई छे, तेम छतांय लेखक-दोषथी पूर्वकाळथी चाली आवेली सेंकडो अञ्चद्धिओ बंनेय प्रतिओमां समान रूपे जोवा मळे छे। आ अञ्चित्रो दर करवा माटे व्याकरणना नियमो, दार्शनिक परिभाषा, प्रंथकारनी शैळी, नयचऋवृत्तिमां आवता पूर्वीपर संदर्भी, अनेक दार्शनिक ग्रंथो तेमज बीजा पण विविध विषयना ग्रंथोनो ज्यां ज्यां शक्य होय त्यां अमे उपयोग कर्यों छे, अने सहायभूत थएला प्रंथोना पाठोनो उल्लेख टिप्पणोमां अनेक स्थळे कर्यों छे । ते उपरांत प्राचीन लिपिना अक्षरोनी आकृतिने बराबर न समजी शकवाथी पाछळना लेखकीए अनेक स्थळे जे अक्षर परिवर्तन करी नांख्यं छे तेनो पण सुक्ष्मताथी अभ्यास करीने तेना आधारे सेंकडो स्थेळे अमे अत्यंत खात्री पूर्वक पाठशुद्धि करी शक्या छीए, जेमके पृ० १६ पं० १४ मां 'शब्द-स्पर्श-रूपरसगन्धात्मा पृथिवी कर कटलक्षणा बेति' आवो पाठ तमाम हस्तलिखित प्रतिओमां छे, अहीं 'करकट-लक्षणा' आ पाठ अशुद्ध लागवाथी 'कर्कशालक्षणा' एवो सुधारो मनथी अमे कल्यो तो खरो परंतु आगल पृ० ४७ पं० ६ मां पण 'करकट' एवी पाठ असारी दृष्टिमां आन्यो । 'रुखको सर्वत्र एक जातनी अञ्चाद करें' ए अमारी बुद्धिमां उतर्युं नहिं तेथी 'कर्कशुरुषा' एवो सुधारो अमे पडतो मूक्यो । त्यार पछी रशियामां **पे**ट्रोग्राड (वर्तमान **ले**निनग्राड) थी 'बिब्लिओथेका बुद्धिका' सीरिजमां प्रकाशित थएला बौद्धाचार्य ज्ञान्तिदेव रचित ज्ञिक्षासमुचयमां ( पृ० २४५ मां ) "कतमश्च महाराज ! बाह्यः पृथिवीधातुः ! यत् किञ्चिद् बाह्यं कक्स्बटत्यं खरगतमनुपात्तमयमुच्यते बाह्यः पृथिवीधातुः" आवो उद्देख एक वस्तत अमारी नजरे पड्यो, ते जोतां ज खात्री थई गई के नयचऋवृत्तिमां साचो पाठ 'कक्खटलक्षणा' ज होवो जोईए। 'कक्खटळक्षणा पृथिवी' ए बौद्धोनो मत छे। त्यार पछी छिपि विषे विचार करतां जणायुं के प्राचीन देवनागरी लिपिमां करत अक्षर रक एम ज लखातो हतो एटले 'कर्केखटलक्षणा' पाठनी सत्यता विषे कोई पण शंकाने अवकाश ज न रहारे। आ प्रमाणे भिन्न भिन्न प्रंथोनी सहायथी तेमज लिपिसादश्यमूलक अक्षर परिवर्तनना निरीक्षणथी अमे सेंकडो स्थलोए पाठोने यथावत् ऋद्ध करी शक्या छीए । आ प्रंथनी हस्तिलिखित प्रतिओमां जोवामां आवता लिपिसाद्यमूलक अक्षरपरिवर्तननां केटलांक उदाहरणो प्राक्कथन पृ० ३७ मां अमे आपेलां छे । ते उपरांत पृष्ठमात्रा (पडिमात्रा) नी विपरीत योजनाथी पण घणा अञ्चद्ध पाठो हस्तिलिखित प्रतिभां छे, टिप्पणोमां आपेलां पाठांतरो उपरथी वाचको आ संबंधमां सारी रीते समजी शकरो।

टिनेटन ग्रंथोनो पण संशोधनमां उपयोग करवामां आव्यो छे; जेमके पृ० ९३ पं० २१ मां प्रारंभमां बधी ज प्रतिओमां 'तददृष्टी' पाठ मळ्यो हतो, परंतु बौद्ध ग्रंथ हस्तवालप्रकरण के जेमांथी ए पाठ उद्भृत करवामां आव्यो जणाय छे तेना टिनेटन माषांतरने आधारे त्यां 'तदंशदृष्टी' पाठो होवो जोईए एवो अमे निर्णय क्यों हतो, अने ते पछी मळी आवेली भा० प्रतिमां पण 'तदंशदृष्टी' एवो पाठ मळी

१ आगमत्रंथोमां आठ रपशींना निरूपणमां 'कक्खड' स्पर्शनो उहेख आवे छे त्यां पण 'कक्खट' स्पर्श ज विवक्षित छे। कक्खट=खर=कठिन ।

आव्यो हतो। तेथी अमारी धारणा साची पडी हती। आ प्रमाणे बीजा स्थळोमां पण टिबेटन प्रंथोनो संशोधनमां उपयोग कर्यों छे।

### पृष्ठांकस्पष्टीकरण

आ मुद्रित ग्रंथमां बे जातना पृष्ठांको अमे आपेछा छे। एक पृष्ठांक जे दरेक पानाना मथाळे छे ते आ मुद्रित ग्रंथनो पृष्ठांक छे । बीजो पृष्ठांक जे दरेक पानाना मार्जिनमां आपेळो छे ते हस्तिलिखित मा० प्रतिनो पृष्ठांक छे अने ते खास हेतु पूर्वक अहीं आपवामां आव्यो छे। नयचक्रम्ल तथा वृत्तिना केटलाक पाठोना स्पृशकरण, समर्थन तथा संशोधन माटे नयचक्रवृत्तिमां रहेला पूर्वापर संदर्भोनी अमे ठाम ठाम उपयोग कर्यो छे। अने ते ते संदर्भो कया कया पृष्ठमां आवेला छे ते पण अमे टिप्पणोमां जाणाव्युं छे। मुद्रणकार्य चालतुं हतुं त्यारे मुद्रित थई गयेला पाठ माटे तो अमे मुद्रित पृष्ठांक आप्यो छे, पण जे अंश भविष्यमां मुद्रित थवानो हतो ते माटे भा० प्रतिना पृष्ठांकनो अमे निर्देश कर्यों छे। भा० प्रतिमां एकंदर ५७२ पत्र छे, दरेक पत्रमां उपरनुं अने नीचेनुं एम बे पृष्ठ छे। भा० प्रतिमां जे जे भाग जे जे पृष्ठमां शरू थाय छे ते ते भागनी समीपमां मुद्रित नयचऋवृत्तिमां मार्जिनमां (हांसियामां ) भा० प्रतिना ते ते पृष्ठांक आखाय ग्रंथमां सळंग आपेळा छे, जेमके २-१ एटले भा० प्रतिना बीजा पत्रतुं प्रथम पृष्ठ, २-२ एटले बीजा पत्रनुं बीजुं पृष्ठ, ए प्रमाणे ३-१, ३-२ वगेरेनो अर्थ पण समजी लेवो, स्थूल टाईपमां छापेलो प्रथम अंक मा० प्रतिनो पत्रांक दर्शावे छे, ज्यारे बीजो अंक १ अने २ अनुक्रमे उपरनुं तथा नीचेनुं पृष्ठ दर्शाये छे । जेनके मुद्रित पृ० ९ पं० २२ मां 'भवति शुद्धपदोचारणवद्' एवो पाठ छे, आनुं विस्तारथी स्पष्टीकरण नयचऋदृत्तिमां अंतमागे भा० प्रतिना पृ० ५६८-१ मां आवे छे, एटले ए भाग जोई लेवा माटे अमे बाचकोने मुद्रित पृ० ९ टि० १० मां भलामण करी छे, अर्थात मुद्रित नयचऋवृत्तिमां अंतभागमां मार्जिनमां ज्यां ५६८-१ छह्युं होय त्यां वाचकोए ए भाग जोई छेत्रो। आ रीते पृ० ३३ टि० ७, पृ० ४५ टि० ९ वोरि अनेक स्थळे स्पष्टीकरणादि माटे भा० प्रतिना ते ते पृष्ठांको साथे संबंध धरात्रता पाठो जोत्रानी भलामण करी छे।

#### टिच्पणो

आ मुदित ग्रंथमां वे प्रकारनां टिप्पणो छे-एक तो नयचक्रमां ज नीचे फुटनोटरूपे आपेछां छे, ज्यारे बीजां नयचक्रनी पाछळ जोडेलां छे। फुटनोटमां मुख्यतया पाठांतरो आपेछां छे, छतां केटलेक स्थळे बीजी पण महत्त्वनी सामग्री रज्ज करेली छे, केटलाक मां अमे खीकारेला पाठनुं समर्थन छे, केटलाकमां स्पष्टीकरण छे, केटलाकमां ऐतिहासिक दृष्टिए तुलना आदि छे।

नयचक्रनी पाछळ जे टिप्पणो जोडेलां छे ते घणां त्रिस्तृत छे। नयचक्र तथा नयचक्रवृत्तिमां आवता ते ते पाठोनुं समर्थन, स्पष्टीकरण तथा तुलना आदि ए टिप्पणोमां विस्तारथी आपेछं छे। संशोधन, समर्थन अने स्पष्टीकरण बने त्यां सुधी बीजा प्रंथोना आधारथी करवुं के जेथी ए प्रमाणभूत बने आ अमारी पद्धति छे। तेथी ए कार्यमां अमे जे अनेक प्राचीन-अर्वाचीन प्रंथोना पाठोनो आधार लीधो छे तेनो उह्नेख आ टिप्पणोमां अमे स्थळे स्थळे कर्यों छे। नयचक्र छपाती वखते जे केटलीक अशुद्धिओ रही

गई अने जे पाछळथी अमारा ध्यानमां आबी तेनुं परिमार्जन पण आ टिप्पणीमां अनेक स्थळे कर्युं छे। नयचक छपाया पछी जे टिबेटन प्रन्थोनी सामग्री मळी तेना आधारे पण किचित् शुद्धि करी छे जेमके मुदित पृ० ३१४ पं० ४ मां 'बीतस्य वा भावः पश्चप्रदेशः' ए प्रमाणे पाठ हस्तिछिखत प्रतिओमां मळे छे स्यां 'बीतस्य [ आबीतस्य ] वा भावः पश्चप्रदेशः' एम अमे सुधार्युं हतुं, पण पाछळथी टिबेटन ग्रंथोना आधारे जणायुं के 'बीतस्य वाक्यभावः पञ्चप्रदेशः' एबो ज पाठ साचो छे एटले अमे टिपृ० १३८ पं० २ मां ए प्रमाणे सुधार्युं छे। ए प्रमाणे पृ० ३२१ पं० १६ ना पाठने अमे टिपृ० १४० पं० ८ मां टिबेटन ग्रंथने आधारे सुधार्यों छे। आ टिप्पणो बिस्तृत होवाथी अने एमां विविध माहिती अनेक स्थळे होत्राथी एक प्रकारनी टीका जेवां छे। दुर्लम अने उपयोगी अनेकिविध माहिती एमां छे। विशेष जिज्ञासुओए टिप्पणोनो विषयानुक्रम ज जोई लेवो। आ टिप्पणोना ज अंगरूपे १ भीटपरिशिष्ट, २ वैशेषिकसूत्रसंबंधि परिशिष्ट तथा ३ य० प्रतिपाठ परिशिष्ट एम त्रण परिशिष्टोनी योजना करेळी छे। तेनी उपयोगिता तथा स्वरूप नीचे प्रमाणे छे—

### भोटपरिशिष्ट ( टिप्ट० ९५-१४० )

आ परिशिष्ट तैयार करवामां अमने अति परिश्रम पड्यो छे । दिङ्नाग बौद्ध न्यायनो पिता गणाय छे। तेथी जैन, सांख्य, न्याय, मीमांसा, बौद्ध आदि अनेक दर्शनोना प्राचीन प्रंथोमां दिंड्नागना मतनी विस्तारथी चर्चा जोवामां आवे छे। परंतु तेणे नाना मोटा जे अनेक ग्रंथो रचेला ते लगभग बधाज प्रंथो संस्कृत भाषामां अत्यारे नष्टप्राय थई गया होवाथी ए बधी चर्चाओनो सार समजवो अति बिकट छे। प्रमाणसमुचय, तेनी स्वोपज्ञवृत्ति, न्यायमुख, आलम्बनपरीक्षा वगेरे दिङ्नागना थोडाक प्रंथोनां टिबेटन तथा चीनी भाषामां लगभग हजार वर्ष पूर्वे थएलां भाषांतरो मळे छे, तेथी ए भाषाओ शीखीने भारत, युरोप, अमेरिका, जापान आदि देशोना विद्वानो दिङ्नागना प्रयोनं रहस्य समजवा माटे अनेक वर्षीथी परिश्रम करे छे, कारणके प्रमाणसमुचय आदि ग्रंथोनां टिबेटन भाषांतरो अत्यंत दुर्बोध अने क्लिष्ट होत्राथी टिबेटन भाषाना विद्वानोने पण ए समजतां घणी मुसीवत पडे छे। नानां नानां प्रकरणोमां पोते चर्चेळी छूटी-छवाई वातोने एँकत्र करवा माटे, ब्यवस्थित करवा माटे अने आवश्यक संस्कार आपवा माटे दिङ्नामे प्रमाणसमुचयनी रचना करी होवाथी ए एनो सौथी महत्त्वनो ग्रंथ गणाय छे। तेना उपर ईश्वरसेन आदि अनेक विद्वानीए टीका रची हती, परंतु ते बधामांथी अलारे तो जिनेन्द्रबुद्धिए रचेळी विशालामलवती नामनी मात्र एक ज टीकानुं टिवेटन भाषांतर मळे छे । नयचऋवृत्तिनो लगभग एक षष्ठांश जेटलो भाग दिङ्नागना मतनी विचारणामां रोकायेलो छे । तेथी टिबेटन भाषा शीखीने पछी प्रमाणसमुच्चय आदि प्रंथोनां टिबेटन भाषांतरो वांचीने एना आधारे दिङ्नागनुं मंतव्य यथावत् जाणवा माटे प्रयास करवो ए ज अमारा पाते श्रेष्ठ मार्ग हतो के जेथी नयचक्रमां आवती चर्चाओनो आशय पण बराबर समजाय अने नयचऋवृत्तिमां आवता अनेक पाठोनी शुद्धि पण बराबर थई शके। तेथी टिबेटन भाषा शीखवानो प्रारंभ कर्यो अने परम कृपाळु पूज्यपाद गुरुदेवनी कृपाना प्रभावधी अल्प समयमां ए

१ " प्रमाणभूताय जगिहतैषिणे प्रणम्य शास्त्रे सुगताय तायिने । प्रमाणसिद्ध्ये स्वमतात् समुचयः वरिष्यते विश्वसतादिहैकतः॥" प्रमाणसमुचयः ॥ १ । १ ॥

भाषानुं अध्ययन पण कर्युं । त्यारपछी प्रमाणसमुचय आदिनां टिबेटन भाषांतरो मेळववानो प्रयत्न कर्यो, परंतु ए मेळवतां अमने जे अपार कष्टनो अनुभव थयो छे तेनुं वर्णन करवा बेसीए तो पानांओनां पानां भराय । आखरे अनेक वर्षोना प्रयत्नने अंते अमेरिका, युरोप, जापान आदि देशोना अनेक विद्वानीना सहकार अने सौजन्यथी त्यांना पुस्तकालयोगां विद्यमान ते ते ठिवेटन भाषांतरो माइत्रोफिल्म आदि रूपे अमने मळी शक्यां । फिल्म उपरथी घणा खर्चे फोटाओ तैयार कराव्या । त्यारपछी तेमांना उपयोगी अंशनुं महिनाओं सुधी चिंतन करीने जे संस्कृत तैयार करी शकायं ते अमे भोटपरिशिष्टमां आप्यं छे । टिबेटनं मूळ नाम भोट छे अने तेनी भाषा भोट भाषा कहेवाय छे । तेथी आ परिशिष्टनुं अमे भोटपरिशिष्ट नाम राख्युं छे । अमने आशा छे.के आचार्य श्री मह्नवादीए नयचक्रमां तथा सिंहसूरिक्षमाश्रमणे नयचक्रटीकामां दिङ्नागना मतनी जे विचारणा करी छे तेनुं तात्पर्य समजवामां आ भोटपरिशिष्ट वाचकोने अस्यंत सहायक थरो । विशालानळातीटीका सहित तेमज खोपज्ञवृत्तिसहित प्रमाणसमुचयना प्रस्यक्ष, खार्थानुमान, परार्थानमान, दष्टांत आ चार परिच्छेदोमांथी नयचक्रमां आवती चर्चामां उपयोगी अंशनं तथा बीजा पण प्रसक्तानुप्रसक्त घणा अंशनुं तेमज दिङ्नागरचित आलम्बनपरीक्षावृत्ति, हस्तवालप्रकरण अने आर्यदेवरचित चतुःशतकना अमुक अंशनुं पण टिबेटन भाषांतर उपरथी संस्कृत करीने भोटपरिशिष्टमां अमे आप्युं छे । तयचक्रना आठमा अर्गा दिङ्नागना मतनी जे अति विस्तृत विचारणा छे ते प्रमाणसमुचयना बीजा स्वार्थानुमान परिच्छेद, त्रीजा परार्थानुमान परिच्छेद अने पांचमा अपोह परिच्छेद साथे संबंध घरावे छे। टीका तथा स्नोपज्ञवृत्ति सहित प्रमाणसमुचयनो एटलो अंश टिबेटन भाषांतर उपरथी संस्कृत करीने नयचक्रना आठमा अरमां टिप्पणोमां (फुट नोटमां) आपवामां आवशे । अमने आशा छे के टिबेटन भाषांतरो उपरथी संस्कृतमां तैयार करेला आ बधा अंशो जैन, सांख्य, मीमांसा, न्याय, बौद्ध आदि दर्शनोना प्राचीन प्रंथोमां ज्यां दिङ्नागना मतनी चर्चा आवे छे स्यां पण ते ते चर्चा समजवामां अभ्यासीओने खास उपयोगी थरो ।

## वैशेषिकसूत्रसम्बन्धि परिशिष्ट ( टिप्ट० १४१ )

चन्द्रानन्दरिचतवृत्तिसिहत प्राचीन वैशेषिकसूत्र नयचक्रमां जुदे जुदे स्थळे संपूर्णतया अमे शा माटे छाप्युं छे तेनां कारणो अमे पहेळां जणावी गया छीए। टिपृ० ८ पं० २२-३५ मां पण आ विषे अमे जणाव्युं छे। वैशेषिकसूत्रना दश अध्यायो छे, तेमां प्रथम सात अध्यायोमां दरेकमां वे वे आहिक छे। आ वधां सूत्रो नयचक्रमां मित्र मित्र स्थळे टिप्पणोमां छापेळां होवाथी ते ते सूत्रो क्या क्या पानामां छपाएळां छे ए जणाववा माटे आ परिशिष्टनी अमे संकळना करी छे।

मुनिराज श्री **पु**ण्यविजयजी महाराज पासेथी मळेली जेसलमेरनी एक प्रति के जेनी  $^{f P}$ . संज्ञा राखी छे तेना आधारे चन्द्रानन्दरचितनृत्तिसहित वैशेषिकसूत्र अमे अहीं छाप्युं हतुं । परंतु स्थारपछी बडोदराना

१ टिन्नेटन लिपि तहन जुरा प्रकारनी होय छे, एना टाईपो आ देशमां सहेलाईथी मळी शके नहीं, एटले भोटपरिशिष्ट छापती वखते टिन्नेटन लिपि उपरथी देवनागरीमां रूपांतर करीने प्रमाणसमुच्चय अने स्वोपज्ञवृत्तिना ते ते अंशनुं टिन्नेटन भाषांतर पहेलां छाप्युं छे अने त्यारपछी ते ते अंशोनुं संस्कृत आप्युं छे ॥ २ जुओ पृ० ६००-६०८, ६१४, ६१७, ६१९, ६००, ६७४, ६७८-६८०, ६८३, ६८४, ६८८, ६९३, ७०२, ५०३, ५०८-६८०, ६८३, ६८४, ६८८, ६९३, ७०२, ७०३, ७२०, ७२४-७३०॥

८४ प्रस्तावना

Oriental Institute प्राच्यविद्यामंदिरमांथी पण आ ग्रंथनी शारदा लिपिमां लखेली एक प्रति मळी आबी छे के जेनी अमे O. संज्ञा राखी छे। शारदा लिपि बहु जुदा ज प्रकारनी होय छे, गुरुदेवनी कृपाथी ए लिपि जाणीने पछी तेनी साथे P. प्रति सरखावतां O. प्रतिमां महत्त्वना जे केटलाक शुद्ध पाठो अमने मळी आव्या ते शुद्ध पाठो अलग शुद्धिपत्रकमां दर्शाव्या छे। एटले नयचक्रना टिप्पणोमां वैशेषिक सूत्र वांचती बखते वाचकोए आ भागना अंते आपेलो 'चन्द्रानन्दरचितवृत्तियुतस्य वैशेषिकसूत्रस्य अध्याय-क्रमेण O. पुस्तके शुद्धपाठाः' ए विभाग पण जोई लेवो।

नयचऋदुत्तिमां पांचमा अर सुधी जे वैशेषिकसृत्रो उद्धृत करवामां आव्यां छे तेनो सूत्रांक अमे उपस्कारसिंहत वैशेषिकसृत्र प्रमाणे आप्यो हतो, पण त्यारपछी मळेळा चन्द्रानन्दरचितवृत्तिसिंहत वैशेषिक-सूत्रमां सूत्रांक जुदो होवाथी वाचकोए एने आधारे सृत्रांक बद्छीने वांचवो ।

### य॰ प्रतिपाठपरिशिष्ट ( टिप्ट॰ १४२-१४६ )

पूज्यपाद उपाध्याय श्री यशोविजयजी महाराजे सात मुनिवरो साथे मळीने विक्रम संवत् १७१० मां लखेली न्यचक्रमृतिनी प्रति के जेनी अमे य० संज्ञा राखी छे ते नयचक्रना सात अर छपाई गया त्यां सुधी मळी नहोती तेथी सात अर सुधीना मुद्रणमां य० प्रति उपरथीज साक्षात् किंवा परंपराए लखा-एली पा० डे० लीं० वि० रं० ही० प्रतिओनो यथायोग उपयोग कर्यो छे, आ वात अमे विस्तारथी पहेलां जणावी गया छीए। लेखकोना हाथे पा० डे० लीं० वि० र० ही० प्रतिओमां जे केटलाक पाठमेद थई गया छे एमांना महत्त्वना पाठमेदो अमे नयचक्रवृत्तिनी नीचे फुटनोटोमां जणाव्या छे, परंतु हवे तो ए बधायनी आधारभूत य० प्रनि मळी गई छे, एटले य० प्रतिमां वस्तुतः केवो पाठ छे ते जणाव्या माटे 'य० प्रतिपाठ परिशिष्ट'नी योजना करी छे। उपाध्याय श्री यशोविजयजी महाराजे लखेली नयचक्रवृत्तिनी प्रति घणी मोडी मळी होवा छतां एनो अमारा संपादनमां आ रीते अमे सम्पूर्ण उपयोग करी लीधो छे।

#### पारिभाषिक तथा लाक्षणिक शब्दो

आ प्रथमां केटलाक पारिभाषिक शब्दो आये छे ए अमे यथात्र जाळत्री राख्या काळजी राखी छे, जेमके 'बीत अने आवीत' ए हेतुप्रयोगोनां पारिभाषिक नाम छे। सांस्य प्रथोमां ए शब्दो खास वपराता हता, एटले सांस्य मतनो ज्यां निर्देश छे त्यां तेमज बीजा प्रसंगोमां पण 'आवीत' शब्दनो अनेकशः प्रयोग आ प्रंथमां छे, जुओ पृ० ९ पं० १०, पृ० १८ पं. ८, पृ० ३१४ पं० १ वगेरे। वाचरपितिमिश्र वगेरेए सांस्यप्रयोमां 'आवीत' शब्दने स्थाने 'अवीत' शब्दनो प्रयोग कर्यो छे पण प्राचीन शब्द 'आवीत' ज हतो, एटले अर्वाचीन सांस्य प्रयोने अनुसरीने 'आवीत' ना स्थाने अमे 'अवीत' सुवार्युं नथी, किंतु नयचकृतिनी हस्तलिखित प्रतिओमां अनेक स्थाने आवतो 'आवीत' 'आवीत' शब्द ज अमे सर्वत्र आ प्रंथमां जाळवी राख्यो छे। दिस्नागे पण सांस्यमतनी चर्चामां 'आवीत' शब्द ज वापर्यो छे, जिनेन्द्रबुद्धिरचित विशालाम् स्थाने तिकामां 'आवीत' शब्दनी विशाल यास्या पण आपेली छे. जुओ टिपु० १३८ पं० ३, १७,१८। कुमारिले पण 'आवीत' शब्दनो प्रयोग कर्यो छे जुओ नयचक पृ० ३१४ टि० २। आ बधाने आधारे स्त्रष्ट जणाय छे के प्राचीन वार्षगणतंत्रमां 'आवीत' शब्दनो प्रयोग हतो।

'ऊर्छ' ना स्थाने 'उर्द्ध' शब्दनो प्रयोग तथा द्यणुँकना अर्थमां 'बुटि' शब्दना स्थाने 'तुटि' शब्दनो प्रयोग पण आ प्रंथमां अनेक स्थळे छे। ए० २४१ पं० २४, ए० ३४३ पं० १९ बगेरेमां 'सायोज्य' शब्दनो प्रयोग आ प्रंथमां छे त्यां अमे अर्वाचीन प्रंथोने आधारे 'सायुज्य' एम सुधार्युं नथी, पण आ प्रंथमां अनेक स्थळे आवतो 'सायोज्य' एवो प्राचीन शब्दप्रयोग अमे जाळवी राख्यो छे। आ प्रंथमां आवता बीजा पण आवा प्राचीन शब्दोने बने त्यांसुधी यथायत् जाळवी राखवा ध्यान राख्युं छे।

जैन आगमादि ग्रंथोनी प्राचीन प्राकृतमाषामां 'गोयमा' ने बदले 'गोतमा', 'कओ' ने स्थाने 'कतो', 'कयं' ने स्थाने 'कतं' ए प्रमाणे 'त' कारनो बहुलतया प्रयोग थतो हतो, एज प्रमाणे 'ह'-कारने स्थाने 'ध'कारनो पण कचित् प्रयोग थतो हतो, जेमके 'वयणपहा'ने स्थाने 'वयणपथा'। नयचक तथा तेनी वृत्तिमां आगम वगेरे प्राकृत ग्रंथोमांथी ज्यां पाठो उद्भृत करेला छे त्यां आगमिक प्राकृत माषानां 'त'कारबाहुल्य वगेरे प्राचीन लक्षणो खास जोवामां आवे छे, एटले आ ग्रंथमां 'गोतमा, आता' वगेरे पाठोने अमे कायम राख्या छे, जुओ पृ० ११५ पं० ४ वगेरे। तेमां पण नयचक्रवृत्तिनी भा० प्रतिमां आगमिक 'प्राकृतमाषानां' प्राचीन लक्षणो विशेष जळवाई रह्यां छे, य० प्रतिमां कचित् कचित् परिवर्तन पण यई गएछं छे। आ ग्रंथमां शरुआतना मुद्रण वखते मा० अने य० प्रतिमांथी प्राकृतमाषाना पाठोने पसंद करवामां अमे बहु नियम जाळवी शक्या नथी, पण पाछळथी आवा प्रसंगोमां अमे मा० प्रतिमां आवता प्राकृत पाठोने खास पसंद कर्या छे।

#### उपसंहार

अन्य ग्रंथोमांथी नयचक्र तथा नयचक्रवृत्तिमां उद्धृत करेला पाठोनां मूळस्थानो शोधी काढवा माटे अमे शक्य प्रयत्नो कर्या छे, उद्धृत करेला पाठो वाचकोनी अनुकूलता माटे खास पैका ब्लॅक नं. १ टाईपमां छाप्या छे अने एना पछी तरतज [ ] आवा चोरस कोष्टकमां ते ते पाठोनां मूळस्थानो उथां अमने मळी शक्यां त्यां दर्शाव्यां छे, ज्यां न मळ्यां त्यां चोरस कोष्टक खाली राख्यां छे।

न्यचकवृत्तिमां जे पाठो अमने न्यचक्रमूलना खास प्रतीकरूपे लाग्या छे ते पाठोने मोटा टाईपमां छाप्या छे, एथी नयचक्रमूलनी संकलना करवामां तथा नयचक्रवृत्तिमां आवतुं एतुं विवरण् समजवामां वाचकोने अनुकूलता रहेशे।

आ प्रमाणे अनेक हकीकतोने ध्यानमां राखीने, भा० अने य० ए बनेय जातनी प्रतिओना. पाठोनी तुलना करीने, छिपिपरिवर्तननी शैलीनुं झीणवटथी चिंतन करीने, अन्यप्रंथोनो विपुल प्रमाणमां उपयोग करीने अने ते ते पाठो उपर घणा समय सुधी वारंबार चिंतन अने मनन करीने आ प्रंथमां आवता पाठोने शुद्ध करवा अमे यथाशक्ति अने यथामित घणो घणो प्रयत्न कर्यों छे। ज्यां पाठ पडी गयो छे अने अधिक पाठ उमेरवानी जरूर छे एम अमने लाग्युं छे ल्यां अमारी संभावनानो पाठ [ ] आवा चोरस

१ जेम इण्ड ( वे अणु ) माटे 'तुटि' शब्दनो प्रयोग नय चकरृत्तिमां अनेक स्थाने छे तेम वे क्षणने माटे 'तुटि' शब्दनो प्रयोग कार्मीरथी प्रकाशित थयेला प्राचीन शैव ग्रंथमां अनेक स्थाने जोनामां आवे छे, जेमके-'क्षणद्वयं तुटिईंया' एने उक्षेत्र कार्मीर सीरीज XLI मां प्रकाशित थयेली तन्त्रालोकरृत्तिमां दशमा आहिकमां पृ० १२९ मां छे।

कोष्टकमां अमे उमेर्यों छे। हस्तलिखित प्रतिओमां विद्यमान अशुद्ध पाठने ज्यां बनी शक्युं त्यां शुद्ध करन्यां अमे प्रयत्न कर्यों छे, पण ज्यां अमे शुद्ध करी शक्यां नथी अने ज्यां अमने खास शंका छे त्यां अशुद्ध पाठनी आगळ (१) आ प्रमाणे प्रश्नचिन्ह आप्युं छे, जुओ पृ० २५७ पं० १४। हस्त- छिखित प्रतिओमां ज्यां अशुद्ध पाठों छे अने शुद्ध पाठोनी निश्चित संभावना ज्यां अमे करी शक्यां नथी त्यां अमे कल्पेला शुद्ध पाठों () आवा कोष्टकमां गोठवीने प्रश्न चिन्ह साथे टिप्पणमां ज खास करीने घणी जग्याए दर्शाव्या छे, जुओ पृ० १०६ टि० १० वगेरे। केटलेक स्थळे बीजी रीते पण पाठ होई शके एम अमने लाग्युं छे, त्यां ए पण टिप्पणोमां जणाव्युं छे, जुओ पृ० १४ टि० ९, पृ० १८ टि० १३, पृ० ७२ टि० ८ वगेरे।

नयचक छपाती वखते महत्त्वना जे पाठो अशुद्ध रही गया अने पाछळथी अमारा ध्यानमां आव्या ते पाठो नयचक्रनी पाछळ जोडेलां टिप्पणोमां सुधारी लीधा छे। मुद्रणदोषथी अने प्रूफ्त वांचतां दृष्टिदोषथी जे अशुद्धिओ रही गई ते अमे खास करीने शुद्धिपत्रकमां सुधारी लीधी छे, एटले वाचकोए नयचक्रनी पाछळ जोडेलां टिप्पणो तथा शुद्धिपत्रकनो खास उपयोग करवा पूर्वक आ प्रंथनुं वांचन करवुं एवी अमारी खास विनंति छे।

आ प्रमाण अनेक वर्षो सुधी चिंतन, मनन अने परिश्रम करीने अनेकविध साहिलाना उपयोग करवा पूर्वक आ ग्रंथनुं सांगोपांग संशोधन अने संपादन करवा अमे यथामित सर्व प्रयत्न कर्यो छे। छतां न्यचित्र मूळना अभावने छीधे, हस्तिलिखित प्रतिओना अशुद्धिबाहुल्यने छीधे, संशोधनमां उपयोगी तथाविध सामग्रीना अभावने छीधे, अमारी मितमंदताने छीधे, तथा क्वचिद् दृष्टिदोषथी प्रूफ वांचवा वगेरेमां यएछी असावधानताने छीधे आ ग्रंथमां जे काई अशुद्धिओ रही गई होय तेनुं स्वयं प्रमार्जन करीने हंस जेम क्षीर अने नीरनुं पृथकरण करीने क्षीरने ग्रहण करे छै तेम विद्वानो आ ग्रंथनुं अध्ययन अने मनन करीने अमारा परिश्रमने सफल करे एवी अमारी हार्दिक नम्न प्रार्थना छे।

#### धन्यवाद्

'आ प्रंथतुं संशोधन अने संपादन सांगोपांग अने बहु व्यवस्थित रीते थाय' एवी मुनिराज श्री पुण्यिकपाजी महाराजनी चिरकाळथी उत्कट इच्छा हती, एटले तेमनी खास प्रेरणाथी में आ कार्य स्वीकार्युं हतुं । ज्यारथी में आ कार्य स्वीकार्युं त्यारथी मांडीने अत्यार सुधीमां आ अतिदुष्कर कार्यने पार पाडवा माटे तेमणे मने धणीज वार प्रोत्साहन आप्युं छे। नयचक्रवृत्तिनी बधीज हस्तलिखित प्रतिओ घणा घणा परिश्रमे अनेक स्थानेथी एमणेज मेळ्कीने मारा उपर मोकली आपी हती। पा० प्रतिनी कोपीने भा० प्रति साथ मेळ्की भा० प्रतिमां आवतां पाठान्तरोनी नोंघ पण तैयार करीने एमणे मोकली हती। पाटण अने जेसलभेर वेगरेना ज्ञानभण्डारोमां रहेली विशेषा-वश्यकभाष्यनी खोपबटीका, कोहार्यगणिकृत टीका, चन्द्रानन्दरचितवृत्तिसहित वैशेषिकसूत्र, न्यायमाध्य, न्यायवार्तिक, न्यायकर्त्यो, सांख्यकारिकावृत्ति, तत्त्वसंप्रहपंजिका वगेरे प्रंथोनी प्राचीन हस्तलिखित प्रतिओना आदर्शों के जेनो आ ग्रंथना संपादनमां अमे अनेक स्थाने उपयोग कर्यों छे ए पण एमनी पासेथी ज मळी शक्या छे। कि बहुना ? आ ग्रंथना संशोधनमां जे जे ग्रंथोनी जहर पड़े ते ते ज्यांसुधी बनी शके

त्यांसुधी घणा परिश्रमे पण मेळत्रीने एमणे मने पुरा पाड्या छे। जो के आ ग्रंथना संशोधन अने संपाद-ननी संपूर्ण जवाबदारी मारी एकळानी ज छे, छतां विपुल द्रव्यना व्ययथी साध्य आ ग्रंथना मुदण—प्रकाश-ननी बधी व्यवस्था तेमणे ज करी छे, एटले आ ग्रंथना मुद्रण तेमज प्रकाशननी बधी व्यवस्थाना योजक तरीके तेमनो महत्त्वनो फाळो छे। ए बदल हुं तेमनो अत्यन्त आभारी छुं।

संस्कृत हिन्दी-बंगाली-चीनी-टिबेटन-जर्मन-फ्रेंच तथा इंग्लीश आदि अनेक भाषाओना ज्ञाता डॉ. एरी फ्राउवल्नर (Prof. Dr. E. Frauwallner) के जेओ ओस्ट्रीयामां वियेनानी युनिवर्सिटीमां भारतीय विभागना प्रमुख हे अने भारतीय दर्शनशास्त्रीना मुख्य अध्यापक हे तेमणे बहु मनन करीने आ ग्रंथनी इंग्लीश प्रस्तावना लखी छे, प्रमाणसमुच्चयस्रोपञ्चन्तिना कनकवर्मकृत ठिबेटन भाषांतरना पेकिंग एडिशनना फोटा पण पेरीसमांथी मेळत्रीने मोकली आप्या छे, तेमज भोट परिशिष्टमां अनेक उपयोगी सूचनाओं करी छे । पुनाना प्रसिद्ध दार्शनिक विद्वान् अने संस्कृत-पाळी-चीनी-टिबेटन-जर्मन-फ्रेंच-इंग्ळीश आदि भाषा-ओना ज्ञाता डॉ. बासुदेव विश्वनाथ गोखले महाशये टिवेटन ग्रंथो वगेरे दुर्लम सामग्री अमारा माटे मेळववा निः स्वार्थ भावधी घणो प्रयत्न कर्यो हतो, ठिबेटन भाषा शीखवा माटे पण खास प्रेरणा एमणे करेली हती, भोट परिशिष्ट छपाती वखते पण एमणे घणी उपयोगी सृचनाओ करी हती । जापानमां सेन्डाइ शहेरमां आकेली टोहोकु युनिवसिटीमां भारतीय विभागमां मुख्य अध्यापक, जापानमां जैनसाहित्यना खास अभ्यासी डॉ. येन्शो कानाकुरा (Prof. Dr. Yensho Kanakura) तथा जापाननी नागोया युनिवर्सिटीमां भारतीय विभागना अध्यापक डॉ. हिदेनोरी कितागावाए (Dr. Hidenori Kitagawa) प्रमाण-समुचयस्रोपज्ञवृत्ति उपर जिनेन्द्रबुद्धिरचित ९००० श्लोकप्रमाण विशालामलवती टीकाना टिबेटन भाषांतर बगेरेना रहेंगे एडीशनना दुर्लभतम फोटाओ भेट मोकली आप्या हता। डॉ. हिंदेनोरी किता-मावाए प्रमाणसमुचय स्रोपज्ञवृत्तिना बन्ने टिबेटन भाषान्तरोना केटलाक भागनी नार्थंग एडीशननी घणी महेनते Mimeograph करेली कोपी पण मोकली आपी हती। अमेरिकन विद्वान श्री. वोल्टर हार्डिंग माउरर (Mr. Walter H. Maurer) नी प्रेरणाधी अमेरिकामां वीशिंग्टनमां आवेळी कोंग्रेस लायब्रेरीए (The Library of Congress, U. S. A.) टिबेटन भाषांतरना छोनी एडीशनना चालीस जैटला टिबेटन ग्रंथोनी माइक्रोफिल्म घणा परिश्रमे तैयार करीने भेट मोकली आपी हती। बिह्नद्वर श्री. प्रह्लादप्रधाने अभि-धर्मकोश माध्यना अमारे जरूरी हता ते ते अतिमहत्त्वना अंशो फोटा ऊपरधी लखीने घणाज सौजन्यथी मोकळी आप्या हता । म्हैसूरना श्री रंगाखाभी आयंगर (  $\mathrm{Dr.\ H.\ R.\ R.\ Iyengar}$  ) तथा जापानना Prof. H. Kimura वंगरे जे विद्वानो पासेथी टिबेटन प्रंथो मळेला तेमनो नामोल्लेख अमे मोटपरिशिष्टमां टिप्र० ९७ मां कर्यों छे । आ उपर्युक्त बधा सज्जन महारायोने हुं अंतःकरण पूर्वक धन्यवाद आपं छुं ।

निर्णयसागर प्रेसना मेनेजर, पंडितजी श्री. नारायण राम आचार्य तथा कंपोझिटरोए नयचऋ प्रेसमां छपातुं हतुं ते वखते ते ते पान≀मां मूळ, टीका तथा टिप्पणने यथास्थाने गोठवा माटे घणी घणी महेनत उठावी

१ टिबेटन भाषांतरोनां देगें आदि विविध संस्करणोना परिचय माटे जुओ गायकवाड सीरीजमां छपाएला अमे संपादित करेला वैशेषिक सूत्रनुं सातमुं परिशिष्ट पृ० ३५५-१६६ ॥

८८ प्रस्तावना

छे, ते उपरांत जुदा जुदा टाईपोमां आ प्रंथ व्यवस्थित रीते अने शुद्धपणे छपाय ते माटे तेमणे घणीज काळजी छीधी छे। तेमने अंतःकरणथी मारा खूब खूब आशीर्वाद छे। आत्मानंद सभाना कार्यवाहको प्रां. खीमचंदभाई चांपसी तथा श्री फत्ते हचंद झवेरभाईए आ प्रंथतुं मुद्रण अने प्रकाशन सुंदर अने शीष्र थाय ते माटे अंगतरीते घणो रस अने प्रयत्न सेव्यो छे, तेने हुं भूछी शकुं तेम नथी ज, तेमने अंतःकरणथी मारा खूब खूब आशीर्वाद छे।

## भगवान् गुरुदेवना उपकारो

अंतमां मारे खास संस्मरण मारा गुरुदेवश्रीनुं करवानुं छे। आ आखोय प्रथ तैयार करवामां प्रातः-स्मरणीय परमपूज्य पूज्यपाद परमाराध्य मारा गुरुदेवश्री १००८ मुनिराज श्री भुवनविजयजी महाराजानी मने अनुपम सहाय मळी छे। सटीक पीस्ताळीश आगमो अने धर्मशाखो ए एमनो मुख्य विषय छे। ए विषयनुं एमनुं आजीयन परिशीलन अने तलस्पर्शि ज्ञान छे। एटले प्रस्तुत ग्रंथना संशोधनमां ज्यारे ज्यारे ए अंगे जरूर पडती त्यारे त्यारे एमनी पासेथी मने मार्गदर्शन मध्युं छे। बळी आ ग्रंथनुं संशोधन—संपादनकार्य में तेओश्रीनी सम्मतिथी ज स्वीकार्युं हतुं। छाती दुःखी जाय त्यां सुधी सतत बोलनुं पडे छतां जरापण कंटाळ्या विना उछास पूर्वक आ आखाय ग्रंथना प्रुफोनुं चार चार वार तथा पांच पांच वार बांचन एमणे एकलाए ज करान्युं छे। तदुपरांन मारी अंतरंग तथा बहिरंग तमाम चिताओनो भार आ बधा वर्षोमां तेओश्रीए ज उठान्यो छे। आ ग्रंथना संशोधन—संपादनमां उपयोगी हस्तलिखित तेमज मुद्दित विविध-विषयक दुर्लम ग्रन्थो अने टिनेटन ग्रंथोने मेळववा माटे तेमज साचववा माटे तेमणे पार विनानी रात-दिवस चिता उठावी छे अने घणोज परिश्रम स्विधो छे।

आ अंने एमणे उठावेलां विविध कष्टोनो हुं ज्यारे ज्यारे विचार करं छुं त्यारे त्यारे लानंद, आश्चर्य अने बहुमान पूर्वक तेमना चरणोमां मारुं मस्तक नमी पढ़े छे। तेमनां अपार वारसल्य, अनंत कृपा तथा संपूर्ण सहाययीज आ प्रन्य हुं निश्चितरूपे तैयार करी शक्यो छुं। आ प्रंय तैयार करवा निमित्ते तेओश्रीए अनेक वर्षो छुवी जे परिश्रम उठाव्यो छे, जे मोग आप्यो छे, रात-दिवस जे अपार चिंताओ सेवी छे अने मने अनेक रीते जे सहाय करी छे तेनुं वर्णन शब्दो द्वारा माराथी थई शके तेमज नथी, वळी तेओ पूर्वावस्थाना मारा परमपूज्य पिताश्री छे अने अत्यारे श्रमण अवस्थामां मारा तारक गुरुदेवश्री छे। पिता तरीके मारा उपर एमनो अनंत उपकार छे ज, मारा जीवनने एमणे ज धर्मसंस्कारोथी वासित कर्युं छे, संसार समुद्र तरवा माटे नौका समान भागवती दीक्षा आपीने तेमज दीक्षा आप्या पछी पण घणाज परिश्रम अने काळजी पूर्वक श्रहणशिक्षा अने आसेवना शिक्षा मने श्रहण करावीने एमणे मारा उपर जे अनंत उपकारो कर्या छे एनुं वर्णन कोई पण रीते थई शके तेम नथी। मारो अंतरंग तथा बाह्य समग्र जीवन विकास तेमनी अमृतवर्षिणी कृपादृष्टि अने एमना आशीर्वादने ज आभारी छे। आवा अनंत उपकारी परमवरसल परमपूज्य परमाराध्य मारा गुरुदेव तथा मारा पिताश्री पूज्यपाद श्री १००८ सुननविजयजी महाराजाना अनंत उपकारोनुं वर्णन करवा माटे मारी पासे शब्दो ज नथी।

# अनन्तं यस्य वात्सल्यमनन्ता चोपकारिता। महिमानं गुरोस्तस्य को वा वर्णयितुं क्षमः ?।।

आगामी भाग पण एमनी कृपा, सहाय अने आशीर्वादथी शीघ्र बहार पाडी शकुं एवी परमकृपाछ परमात्माने हुं प्रार्थना करुं छुं ।

## भगवान श्री आदीश्वर दादाने समर्पण

आ रीते चिरकाल सुधी घणा परिश्रमे संशोधन-संपादन करीने तैयार करेला आ अनेकान्तवादना महान् जैनदार्शनिक प्रंथने आ युगना आदिदेव शुत्रुंजयतीर्थाधिपति परमात्मा श्री १००८ आदीश्वर-दादाना करकमलमां अर्पण करीने कृतार्थ थाऊं छुं।

यस प्रभोः प्रभावादित्थं सम्पादितो मया ग्रन्थः । तं श्रीसिद्धगिरीशं महयाम्येतेन कुसुमेन ॥

### --- निवेदक

विक्रमसंवत् २०१५, मागसरवदि १० प्रमुश्री**पाश्चेनाथ**जन्मकल्याणकदिन **झींग्चवाडा**  वूज्यपादाचार्यमहाराजश्रीमद्विजयसिद्धिस्रीश्वर्पदृशिष्य-पूज्यपादाचार्यमहाराजश्रीमद्विजयसेघस्रीश्वर्शिष्य-पूज्यपादगुरुदेवमुनिराजश्रीश्ववनविजयान्तेवासी मुनि जम्बृविजय



## 'न्यायागमानुसारिणी' वृत्त्यलङ्कृतस्य सटिप्पणस्य नयचऋप्रथमविभागस्य विषयानुऋमकोशः

| विषय:                                                   | <u> पृष्टम</u> ् | विषयः                                                  | <b>इ</b> ष्टम्   |
|---------------------------------------------------------|------------------|--------------------------------------------------------|------------------|
| 🦇 १. प्रथमो विध्यरः 🦇                                   | १-११६            | अनेकान्तवाद <b>सं</b> श्रयापादनम्                      | ८१-८५            |
| <sup>१</sup> जैनशासनस्तवः                               | 9-90             | [कोटिलीयेऽर्थशास्त्र षाहुण्यसम्बद्धम् ]                | <b>د</b> ۶       |
| [ 'जैत्थ आभिणिवोहियनाणे' इति नन्दीस्त्रस्य वृ           | तिः । ४          | दिङ्नागकल्पितप्रत्यक्षे दोषाः                          | ८५-१०३           |
| िसिद्धहेमशब्दानुशासनलघुन्यासे स्याद्वाद-                |                  | [ अभिधर्मकोशभाष्ये संवृतिसत्य-परमार्थसत्यय             | ो:               |
| मन्तरेण सामानाधिकरण्यविशेषणविशेष्य-                     |                  | स्त्ररूपम् ]                                           | ९३               |
| भावानुवपत्तिर्विचारः ]                                  | 4                | विज्ञानवादिबौद्धमतनिश्सः                               | 303-300          |
| विध्यादीनि भङ्गनामानि                                   | 30-33            | [ ब्रह्मस्त्रशाङ्करभाष्ये बौद्धाभिमतानां प्रति-        | _                |
| सामान्यपरीक्षा                                          | 39-22            | संख्याप्रतिसंख्यानिरोधाकाशानां स्वहपम्                 | •                |
| [ <b>शि</b> क्षासमुचयादौ कक्खटशब्दार्थः ]               | 9 ६              | वार्षगण्यकल्पितप्रत्यक्षे दोषाः                        | १०७-१०९          |
| विशेषपरीक्षा                                            | २२-२९            | वैशेषिककल्पितप्रसक्षे दोषाः                            | 110-135          |
| सामान्यविशेषपरीक्षा                                     | २९-३३            | सर्वस्याज्ञानप्रतिबद्धस्ववर्णनम्                       | 115-118          |
| वस्तुस्बरूपनिरूपणम्                                     | ३३-३५            | पदार्थादिनिरूपण्युपसंहारश्च                            | 338-336          |
| सदसत्कार्थवादः                                          | ३६−४४            | [ चाक्यपदीये गोश्चब्दब्युत्पत्तिनिमित्तानि ]           | 998              |
| [ विशेषावस्यकभाष्यस्य कोद्वार्थरचितायां वृत्तौ          |                  | 🥗 २. द्वितीयो विधिविध्यरः 🦇                            | ११७-२४५          |
| अन्स्यविशेषविचारः                                       | ર્ષ              | विधिवादिमीमांसकमते दोषाः                               | 999-999          |
| <b>न्या</b> यभाष्ये दशावयवोहेखः                         | ३६               | [ अननुभूतस्याश्रुतस्य वाऽर्थस्यारमृतौ <b>द्वाा</b> बरभ | <b>ा</b> ष्ये    |
| महाभारते त्रिवर्षपरमोषितवी त्रैर्यज्ञविधानोपदेशः        |                  | वन्ध्यापुत्रदौहित्रसारणाभावो दृष्टान्तः ]              | 998              |
| ं <mark>र</mark> ूपैः सप्तभिः ′ इति सांख्यकारिकाकृतिः ] | 89               | अभिहोत्रं जुहुयादित्यत्र दोषाः                         | 959              |
| लैकिकार्थे शास्त्रवैयर्ध्यम्                            | ४४-४६            | [ वसन्तादिषु ब्राह्मणादेरस्याधानं                      |                  |
| प्रत्यक्षाप्रामाण्ये दोषाः                              | ४६-४८            | होलाकादिविभागश्च ]                                     | 929              |
| सामान्यविशेषेकान्ते दोषाः                               | ४८-५३            | अग्निहोत्रस्थाकर्तव्यतापादनम्                          | 355-358          |
| लोकाप्रामाण्ये दोषाः                                    | ५३-५७            | इवनं कुर्यादित्यर्थे दोषाभिधानम्                       | 3 <b>२३</b> –3२५ |
| दिङ्नागकल्पितं प्रत्यक्षरुक्षणम्                        | <b>५७</b> ~६०    | अग्निहोत्रं कुर्यादित्यर्थे दोषाः                      | १२६-१३०          |
| बौद्धागमवर्णितं प्रत्यक्षस्वरूपम्                       | ६१-६२            | अभिहोत्रहवनविध्यनुवादयोदीषाः                           | 130-131          |
| दिङ्नागकव्यितप्रत्यक्षनिरासः                            | ६२⊸७८            | जुहोत्यर्थाविवक्षायां दोषाः                            | १३२-१३६          |
| वसुबन्धुवर्णितप्रसक्षे दोषाः                            | 85-50            | विध्यन्तरविधानशैल्या साधने दोषाः                       | 356-380          |
| [ 'रूपं द्विधा विंशतिथा '                               |                  | [ श्रीतस्त्रेषु युपस्वरूपम् ]                          | १३७              |
| इति अभिधर्मकोशकारिकाया भाष्यम्]                         | 90-30            | मिहोत्रस्यापुर्वार्थकत्वे दोषाः                        | 380-385          |

१ नयचके विद्यमानो विषयः स्वष्टपविषस्यर्थं स्थूलाक्षरैरत्र निाद्दृष्टः ॥ २ टिप्पणेषु विद्यमानो विषयो द्रागेत्र स्थलप्रतीविर्भूयादिति सुक्ष्माक्षरैरत्र निर्दिष्टः ॥

#### विषयानुक्रमकोशः

| विषयः                                                                    | <b>पृष्ठम्</b>  | विषयः                                       | <b>दृष्टम्</b>   |
|--------------------------------------------------------------------------|-----------------|---------------------------------------------|------------------|
| पुरुषप्रमाणकवादाघादनम्                                                   | १४२-१४४         | तत्त्वार्थसूत्रे आश्रवनिरूपणम्              | २१५              |
| [अग्निप्रजापतिस्र्येभ्य आज्यादिना हवनम् ]                                | १४२             | सुषमसुषमादिषु तृणनि हपणम्                   | २९७              |
| असत्कार्यवादनिराकरणम्                                                    | 388-38E         | [निमित्तज्ञानस्य तथ्यातथ्यते ]              | २१८              |
| कर्तन्यतायाः कारणात्मकत्वेऽपि दोषाः                                      | <b>१४६</b> −१४७ | अप स्वर्गेन्स्योजः                          | २१९              |
| कारणमात्रकार्यदर्शने दोषाभिधानम्                                         | 186-140         | अथ स्त्रभाववादः                             | -                |
| असत्कार्यवादोक्तात्रप्यत्र दोषाः                                         | १५०-१५३         | स्बभाववादिना काळ्वादिमतदूषणम्               | २२०-२२३          |
| प्राप्तिप्रतिपाद्यप्रसिद्धौ दोषाः                                        | 343-345         | स्वभावोपपादनमाक्षेपाणां निरसनं च            | २२३ <i>–</i> २२५ |
| <b>बेद्</b> स्याप्रमाणत्वापाद्नम्                                        | 948-980         | [ सतोऽर्थस्य सांख्योक्ताष्टविधानुपलविधः ]   | <b>२</b> २४      |
| <b>अ</b> सत्कार्यवादनिराकरणम्                                            | १६०–१६८         | स्वभाववादिमतिन्हपणम्                        | २२५–२३०          |
| भसत्कार्यवादिन आक्षेपः                                                   | १६९-१७०         | ्तनन-विः नन-पायनस्रहपम्                     | <b>२</b> २६      |
| असत्कार्यवादिकृताक्षेपस्य निरसनम्                                        | 300-303         | स्थानाङ्गे वस्तूनां द्वित्रस्यवतारत्वम्     | २२८              |
|                                                                          | १७२             | स्थानाङ्गे सर्वेषां जीव।जीवयोरन्तमोवः ]     | २२८              |
| अध पुरुषवादः                                                             | -               | अथ भाववादः                                  | २३०              |
| पुरुषप्रतिपादनम्                                                         | १७५–१७९         | स्यभाववादिमतदृष्णम्                         | २३१–२३३          |
| [ दन्तनिष्पीडित-यान्त्रिकरसस्यभावः ]                                     | 9 ww            | भावनिरूपणम्                                 | २३३–२३५          |
| सर्वज्ञतासाधनम्                                                          | 998-968         | भेदनिराकरणम्                                | २३५-२३७          |
| जाम्रत्युप्तसुषुमृतुरीयावस्थानिरूपणम्                                    | १८२–१८५<br>१८३  | अभेदप्रतिपादनम्                             | २३७–२३९          |
| [ अष्टादश क्षायोपशामिका भावाः ]                                          | १८५—१८६         | भाववादिमतनिरूपणम्                           | २४०–२४२          |
| करणात्मनः कार्यात्मनश्च च्याख्यानम्                                      | १८६–१८७         | [ 'यथा विशुद्धमाकाशम्' इत्यादिकारिकाः       | २४१              |
| स्वतन्त्रस्याप्यात्मनो बन्धप्रतिपादनम्<br>देशकारुभेदे भवनाभावदोषाभिधानम् | 966-968         | भगवतीसूत्रे पृथिवीकायिकादीनामन्यत्वादि      | २४१              |
| पुरुषस्यैवातमादिशब्दवाच्यत्वाभिधानम्                                     | 968-989         | पातञ्जलमहाभाष्येऽव्यक्ते नपुंसकत्वम् ]      | <b>२</b> ४२      |
| યુ જેવ ત્વવાદસાહ શહ્યા વ્યવસાસ વાગ ગ                                     | 10,1-111        | विधिविधिनये पदार्थनिरूपणम्                  | २४२–२४३          |
| अथ नियतिवादः                                                             | १९२             | [ पातञ्जलमहाभाष्ये धातूनां भूवादित्वम् ]    | २४४              |
|                                                                          | १९३–१९६         | क्षार्थे निबन्धनप्रदर्शनम्                  | २४३–२४५          |
| <b>नि</b> यतिसमर्थनम्                                                    | १९६–१९८         |                                             | 206 220          |
| [ <b>पा</b> तज्ञलमहाभाष्ये प्रतिकारकं किया <b>भेदः</b> ]                 | १९४             | 🐲 ३. तृतीयो विध्युभयारः 🟶                   | २४६-३३४          |
| नियतिबलेन सर्वभावन्यवस्थोपपादनम्                                         | १९८–२०२         | पुरुषादिवादद् <b>षणम्</b>                   | २४६–२४७          |
| नियतौ विहितानामाक्षेपाणां निरसनम्                                        | २०२२०५          | पुरुषाद्वैतवादनिरासः                        | २४७–२५०          |
| [ पातज्ञलमहामाष्ये छिदिकियास्वरूपम्                                      | २०४             | पुरुषस्य सर्वगतस्वनिरासः                    | २५९              |
| तत्त्वार्थस्त्रे धर्मास्तिक।याद्युपकारस्य                                |                 | पुरुषस्य एकत्वान्यत्वाभ्यामवाच्यत्वनिरासः   | २५१२५३           |
| संवरनिर्जरामोक्षादेश्व स्वरूपम् ]                                        | २०४             | 'पुरुष् एवेदं सर्वम् ' इत्यत्र दोषाः        | २५३–२५५          |
|                                                                          | Sinta           | पुरुषाद्वैतनिरासः                           | २५५–२५८          |
| अथ कालवादः                                                               | २०५             | पुरुषस्य सर्वरवनिरासः                       | २५९–२६०          |
| कालवादिना नियतौ दोषाभिधानम्                                              | २०६–२१०         | [ <b>स्या</b> यप्रवेशे दृष्टान्ताभासमेदाः ] | २६०              |
| कालवादिमतनिरूपणम्                                                        | २९०२९२          | नियत्यदिवादनिरासः                           | २६०–२६१          |
| [ श्रमणस्य भगवतो महावीरस्य धनादिस्यागः                                   | २११             | साम्निध्यापत्तिभवनयोर्निरूपणम्              | २६१–२६४          |
| केविसमुद्घातस्रह्पम् ]                                                   | २११             | सांख्यमतेन सष्टिनिरूपणम्                    | २६ <b>५–२६६</b>  |
| वर्तनस्वतत्त्वकालनिरूपणम्                                                | २१२—२१४         | सांख्यमतेन प्रकृतिपुरुषनिरूपणम्             | २६ <b>६—२६७</b>  |
| कालवादे संसारानादितोपपादनम्                                              | २१४–२१७         | सांख्यमतखण्डनम्                             | २६८–२७२          |

| विष् <b>यः</b>                                                                    | पृष्ठम्          | विषयः                                             | <u>पृष्ठम्</u>           |
|-----------------------------------------------------------------------------------|------------------|---------------------------------------------------|--------------------------|
| [ पश्चभ्यसान्मात्रेभ्यः सांख्यमते भूतसृष्टि <sup>,</sup> ]                        | २६८              | सांख्यमतेन तारकादयोऽष्ट सिद्धयः                   | ३१६                      |
| सांख्यमते प्रकाशप्रवृत्त्योरैक्यापादनम्                                           | २७३–२७५          | सांख्यमतेन आध्यात्मिकादिदुःखत्रयस्य               |                          |
| सांख्यमते प्रकाशप्रवृत्तिनियमानामैक्यापादनम्                                      | ्२७६–२७७         | नवविधायाश्च तुष्टेर्निरूपणम्                      | ३१६                      |
| सांख्यमते सुखदुःखमोहानामन्यत्वापादनम्                                             | २७८–२८०          | आध्यारिमकतुष्टीनां विषयोपर्मजन्यानां              |                          |
| [पुद्रलानां सुरभिदुरभित्वेन परिणमनम्]                                             | २७८              | बाह्यतुश्रीनां च स्वरूपम्                         | ३१७ -                    |
| सांख्यमते प्रकाशनियमयोरभिन्नत्वापादनम्                                            | २८९–२८६          | अष्टाविंशतिभेदाया अशक्तेः खरूपम्                  | ३१७–३१८                  |
| सांख्यमते सुखदुःखमोहानामभेदापादनम्                                                | २८६–२८७          | सांख्यमते पञ्च विपर्ययाः                          | ₹94                      |
| संख्यमते सत्वरजस्तमसामैक्यापादनम्                                                 | २८८२९०           | मेदानां परिणामात् प्रधानस्यास्तित्वम्             | ३१८                      |
| [ स्यायमाध्ये विकल्पसमजातिखरूपम् ]                                                | २८९              | महाभूतादीनां परस्परार्थकारित्वम्                  | ३१९                      |
| सांख्यस्य असत्कार्यवादित्वाषादनम्                                                 | २९०–२९३          | शक्तितः प्रवृत्तेः प्रथानास्तित्वसिद्धिः          | ३१९                      |
| सांख्यमते प्रकाशप्रवृत्तिनियमानामैक्यापादनम्                                      | ्२९३–२९८         | वैश्वरूपस्थाविभागात् प्रधानास्तित्वम्             | <b>३</b> २०              |
| [ भगवतीस्त्रेऽस्तित्वनास्तित्वपरिणामः                                             | <b>२</b> ९६      | पातञ्जलमहाभाष्ये 'ततः ' इत्यर्थे 'ते ' शब्दः      | ३२०                      |
| सांख्यमतेन त्रयोदशविधस्य करणस्य                                                   |                  | सांख्यमते दश मूलिकार्थाः                          | ३२० <b>–३</b> २१         |
| द्शविधस्य च कार्यस्य निरूपणम्]                                                    | २९८–२९९          |                                                   |                          |
| सांख्यमते सुखदुःखम्रोहानामन्यत्वनिराकरणम                                          | (२९९–३००         | सांख्यमते द्विविधः पुरुषार्थः                     | ३२१                      |
| सांख्यमते सुखदुःखमोहान्यत्वसाधकहेत्नां                                            |                  | पुरुषवादिनामीश्वरादिवादिनां च                     | 3 2 6                    |
| निरासः                                                                            | ३००-३०४          | सांख्यप्रतिपक्षत्वम्                              | <b>३२</b> १              |
| [ बृहत्कन्पस्त्रनियुक्त्यायनुसारेण गुरु-                                          |                  | सांख्यमते पृथिव्यादीनामाकारादयो धर्माः            | ३२२                      |
| लघु-गुरुलध्यगुरुलघुद्रवयाणां निरूपणम् ]                                           | ३०१              | सांख्याभिमतो विकारः                               | ३२२                      |
| सांख्यमते सुखदुःखमोहानामैक्यापादनम्                                               | ३०४ <b>–३</b> १२ | सांख्यदर्शनेऽष्टादशविधं लिङ्गम् ]                 | ३२२                      |
| [ प्रमाणसमुचयादौ दिङ्नागेन                                                        |                  | ईश्वरवादिना सांख्यमतखण्डनम्                       | ₹ <i>२४</i> −३ <i>२५</i> |
| प्रत्यक्षागमवलीयस्त्वाभिश्रानम्                                                   | ३०६              | <b>ईश्वरसाधनम्</b>                                | ३२५–३३०                  |
| पातञ्जनहाभाष्येऽसमर्थसमासः                                                        | ३०७              | [ ईश्वरस्य कारणत्वे उद्योतकरोक्तो न्शयः ]         | ३२८                      |
| बहुब्रीही तहुणसंविज्ञानम् ]                                                       | ३०८              | ईश्वरवादे आक्षेपाणां निरसनम्                      | ३३०−३३२                  |
| प्रधानसाधकहेतूनामतथार्थत्वाभिधानम्                                                | ३१३              | षडंगयोगस्बरूपवर्णनम्                              | ३३२                      |
| [ वीतावीतहेतूनां प्रतिज्ञादीनां च पञ्चानाम-                                       |                  | [ सगुणनिर्गुणध्यानयोः खरूपं धारणायाश्र            |                          |
| वयवानां वार्षगण्याभिमतं खरूपम्]                                                   | <b>३</b> 9३      | नाभ्यादीनि स्थानानि ]                             | ३३२                      |
| सांख्यमतेन वीतहेतुभिः प्रधानास्तित्वसाधनम्                                        | (388-358         | विध्युभयारनयस्त्ररूपशब्दार्थाद्यभिभानम्           | ३३३                      |
| सांख्यमतेन आवीतहेतुभिः प्रधानास्तित्व-                                            |                  | विद्युभयारनयोपनिबन्धनभूतस्यार्पवाक्य-             |                          |
| साधनम्                                                                            | ३२१-३२३          | स्योपन्यासः                                       | <b>३</b> ३४              |
| ['आवीत' पाठस्य शुद्धस्वे प्रन्थान्तरसम्मतिः                                       |                  | 1                                                 | ``                       |
| सां ख्यकारे कावृतिषु प्रधानास्तित्वसाधनानि                                        | ३१४<br>३०%       | 🥗 ४. चतुर्थो विधिनियमारः 🐝                        | ३३५-३७५                  |
| सांख्यमते रूप-प्रश्नति-फलानि                                                      | ३१५              | _                                                 |                          |
| सांख्यमते धृति-श्रद्धा-सुखा-विविदिषा-                                             | 3 01.            | <b>ईश्वरवादनिरासः</b>                             | ३३५-३४६                  |
| ऽविविदिषास्यपञ्चकमैयोनिस्वरूपम्                                                   | ३१५<br>३१५       | [ चिशेषावश्यकभाष्ये कर्मोदयादौ                    |                          |
| सांख्यानां चतुर्दशविधा सृष्टिः                                                    | < 1-1            | द्रव्य-क्षेत्र-काल-भाव-भवानां हेतुत्वम्           | ३३८                      |
| सांख्यमतेन सूक्ष्म-मातापितृज-प्रभूताय्य-<br>ित्रिविधविशेषाणां षण्णामष्टानां वा    |                  | <b>प्रश</b> स्त्रमखादिभिरीश्वरसर्वेज्ञत्वसाधनम् ] | ३४२                      |
| न्त्रावधावशेषाणा षण्णामष्टाना पा<br>कोशानां विपर्यया-Sशक्ति-तृष्टि-सिद्ध्याख्यस्य |                  | आदिकरस्य कर्तृत्वप्रतिपादनम्                      | ३४६–३४७                  |
| च प्रत्यवसर्गस्य निरूपणम्                                                         | ३१५              | पुरुषकर्मणोरन्योन्यादिकरत्ववर्णनम्                | ३४८-३५०                  |

| विषयः                                       | पृष्ठम्         | विषयः                                          | <b>रिष्टम्</b>  |
|---------------------------------------------|-----------------|------------------------------------------------|-----------------|
| [ विशेषावस्यकभाष्ये कुचिकर्णदृष्टान्तेन     |                 | मत्यादिपुद्गल <del>योरैक्य</del> शतिपादनम्     | इ६२ <b>-३६४</b> |
| वर्गणानिरूप <del>ण</del> म्                 | ३४८             | कर्मेका <del>न्</del> तवादनिरसनम्              | ३६४−३६६         |
| योगशास्त्रकृती कुचिकर्णचरित्रम्             | >>              | <b>आ</b> त्मपुद्गलाकाशधर्माधर्माणामैक्यवर्णनम् | ३६६–३ <b>६९</b> |
| पश्चसंप्रहवृत्तौ योगानुरूपं कर्मद्लप्रहणं   |                 | [ बद्ध-पुष्ट-निकाचितकर्मस्वरूपम्               | ३६६             |
| भाषानपानमनोयोग्यद्वयावलम्बनं च              | ३४९             | हठस्य वनस्पतिविशेषत्वे सम्मतिः                 | ३६६             |
| स्थानः क्रस्त्रवृत्ती मनोयोगादिस्वरूपम् ]   | ३४९             | तत्त्वार्थभाष्येऽपवर्तनीयानवर्तनीय-            |                 |
| कर्मकर्मिणोरन्योन्यादिकरत्ववर्णनम्          | <b>३५०–३</b> ५२ | सोपकमनिरुपकमायुर्निरूपणम्                      | ३६८             |
| [ बृहत्करपभाष्येऽक्षरस्यानन्तभागस्य नित्सो- |                 | पातज्ञलयोगदर्शनस्य <b>ट्यास</b> भाष्ये         |                 |
| द्घाटितत्वनिरूपणम् ]                        | ३५१             | सोपकम-निरुपक्रमयोरायुर्विपाकरुमणी-             |                 |
| कर्मकारणैकान्तवादिमतनिरूपणम्                | ३५२–३५७         | र्नि ह्यणम् ]                                  | ३६८             |
| पुरुषकारकारणैकान्तवादिमतनिरूपणम्            | ३५७–३५८         | भावस्य सर्वात्मकत्वप्रतिपादनम्                 | ३६९-३७३         |
| कर्मपुरुषकारकारणैकान्तयोः खण्डनम्           | ३५८−३५९         | द्रव्यशब्दव्युत्पत्तिशब्दार्थोदिवर्णनम्        | ३७३–३७५         |
| <b>आत्मकर्मणोरेक्य</b> प्रतिपादनम्          | ३६०-३६२         | विधिनियमनये वाक्यार्थाभिधानम्                  | ३ ७५            |

# नयचक्रप्रथमविभागस्य टिप्पणादीनामनुक्रमकोशः

| <b>मु</b> ख्यविषयस् <b>चिः</b>                                        | दि॰ पृ०      | <b>पं</b> क्तिः |
|-----------------------------------------------------------------------|--------------|-----------------|
| ग्रन्थनाम <b>विचारः</b>                                               | 9            |                 |
| नयचक्रमूलविचारः                                                       | ₹ 4          | 9 <b>-9</b> 8   |
| नयचकवृत्तिन।मविचारः                                                   | . २          | 9 <b>६-</b> २२  |
| अनुयोगद्वारवृत्तौ नयमेदतदन्तर्भावादिविचारः                            | 3            | <b>٦</b> → ५    |
| तत्त्वार्थभाष्ये पुद्रललक्षणविचारः                                    | . §          | ७–१२            |
| विशेषावश्यकभाष्यवृत्तौ एक्बस्त्वनन्तधर्मात्मकत्वविचारः                | · <b>ર</b>   | 92-90           |
| सूर्यप्रज्ञस्याद्यनुसारेण पुरस्कृतपश्चात्कृतज्ञन्दार्थः               | <b>.</b> .   | 98-24           |
| तस्वार्थभाष्ये स्कन्धानां संघातमेदजन्यत्वम्                           | ₹            | २६-३०           |
| महास्कन्धस्य विस्नसापरिणामजन्यत्वम्                                   | ₹ .          | 19              |
| सन्मतिवृत्तौ एकद्रव्यस्यार्थपर्यायवचनपर्यायाः                         | . <b>४</b> . | ६ <b> ३</b> ३   |
| तत्त्वार्थसूत्रभाष्यादौ जीवाजीवाश्रवबन्धसंवरनिर्जरामोक्षाणां लक्षणानि | 8-4          |                 |
| द्रमाणमीमांसायां प्रमाणविषयविचारः                                     | 4            | 6-34            |
| सबृत्तिके नन्दीस्त्रे द्वादशाङ्गयाः सादिपर्यवसिततादिविच।रः            | 4-8          |                 |
| सर्वतिके मन्दीस्त्रे तत्त्वार्थभाष्ये च ज्ञानपञ्चकखरूपनिरूपणम्        | €-13         |                 |

| मुख्यविषयस्चिः वि                                                                       | દે• તે <b>∘</b> | पंक्तिः        |
|-----------------------------------------------------------------------------------------|-----------------|----------------|
| प्रमाणमीमांसादौ एकान्तक्षणिकवादे प्रतिपादिता दोषाः                                      | · ·             | २६–३१          |
| भ्वेताश्वतरोपनिषत् - सन्मत्यादौ जगत्कारणानां काल-खभावादीनामुहेखाः                       | ও               | ३४             |
| ब्रह्मसुवशाङ्करभाष्ये तत्त्वार्थराजवातिके चोपदर्शित एकस्मिन् पुरुषे                     |                 |                |
| पितृ-पुत्रत्वावविरोधः                                                                   | 4               | <b>२-</b> १०   |
| तत्त्वसंग्रहपिककादौ बौद्धमतेन सन्तानखरूपम्                                              | 6               | १६-२१          |
| वैशेषिकसूत्राणां प्राचीनसूत्रपाठस्य चन्द्रानन्द्विरचितायाः प्राचीनवृत्तेश्वावाप्तिः     | c               | २२−३९          |
| "जं चोद्दसः।।। पण्णवणिजाः॥ अक्खरलंभेणः॥" इति गाथात्रयस्य                                | •               |                |
| मूलस्थानविचारः जिनभद्रगणिक्षमाश्रमणदिरचिता कोट्याचार्यरचिता च तद्दृत्ति                 | : ९-१०          |                |
| "जावइया वयणपहा॥" इति सन्मतिगाथाया व्याख्या                                              | 90-99           |                |
| "जावन्तो वयणपहा…॥" इति विशेषावश्यकमाध्यमाथाया व्याख्या                                  | 99              | · 4-90         |
| सिद्धरेन-महत्रवादि-समन्तभद्राचार्याभित्रायेण एकान्तसाधकहेत्नां यथाकममसिद्धत्व           | <b>!=</b>       |                |
| विरुद्धत्व-व्यभिचारित्वानि                                                              | 99              | १६-२४          |
| न्यायबिन्दौ बौद्धमतेन प्रसक्षानुमानयोर्रुक्षणं मेदाश्र                                  | 99              | २८-३७          |
| सामान्य-विशेषयोः परस्पराविनाभावित्वम्                                                   | •<br>१२         | <u>د_</u> ن    |
| अङ्गबाह्याङ्गप्रविष्ठश्रुतज्ञानस्य सत्त्वार्थमाध्याचनुसारेण विस्तरेण निरूपणम्           | 92              | १६-३९          |
| 'विधिनियमभङ्गभूती'त्यादिगाथायाः <b>शा</b> न्तिस्रिकृता व्याख्या, उत्पादादिसिद्धौ च      | • •             | * * * * * *    |
| तदुद्धरणम्                                                                              | 93              | २–१४           |
| _                                                                                       | 93              | २० <b>–</b> २६ |
| शुद्धपदस्य सार्थकत्वे चिशेषावस्यकभाष्यस्य सम्मतिः<br>बृहत्कत्पभाष्ये विधेरेकार्थिकपदानि | 1 <del>2</del>  | २७-२९<br>२७-२९ |
| बृहत्कत्पमान्य विवरकायकपदान<br>छन्दोनुशासनादानुसारेण आर्थाछन्दसो लक्षणम्                | 93              | ₹₹-३९          |
| खन्दानुसावनाचनुसारम् जायाकन्दसः अज्ञयन्<br>नयस्य लक्षणानि                               | 98              | વુ-નપ્યુ       |
| नवस्य ळवाणान<br>स्याद्वादमञ्जर्थेनुसारेण न्यवहारनयाभिष्रायः                             | 98              | , .<br>ড–৭৭    |
| व्यक्तितमञ्जनत्तारण व्यवहारनवातम्त्रायः<br>व्यपदेशिवद्गादः                              | 98              | १९–२६          |
| प्रकृतेमेहदासुत्पत्तौ सांख्याचार्याणां विविधानि मतानि निर्दिश्य 'प्रकृतेमेहान्'         | 1*              | ,              |
| इत्यादिसांख्यकारिकाया व्याख्या                                                          | 98-94           |                |
| सांख्यमते तन्मात्र-बुद्धीन्द्रिय-कर्मेन्द्रियाणां खरूपम्                                | 9'4             | १८–३५          |
| सांख्यमते शब्दाद्यपत्रकोर्गुणपुरुषान्तरोपत्रकोश्च सरूपम्                                | • .<br>74-9६    |                |
| सांख्यमते प्रधान-पुरुषसंयोगजन्या सृष्टिः                                                | 95              | રૂ—ષ           |
| 'अन्य-किं-यत्-तदो निर्धारणे द्वयोरेकस्य इतरच् 'इसस्य विविधन्याकरणसृत्रैस्तुलन           |                 | <b>६−</b> ९७   |
| सिद्धहेमशब्दानुशासनगृहद्वृतौ द्रव्यशब्दस्य व्युत्पत्तिः                                 | १६              | २४–२९          |
| विशेषावस्यकभाष्ये द्रव्यशब्दस्य व्युत्पत्तिः                                            | <b>3</b> 5      | ,,             |
| पातञ्जलमहाभाष्ये द्रव्यस्य गुणसन्द्रावत्वम्                                             | 9६–9७           |                |
| विशेषावस्यकभाष्ये क्षेत्रलक्षणम्                                                        | 90              | 90-99          |
| विशेषावस्यकभाष्यादौ काळलक्षणम्                                                          | २०              | 8-6            |
| मेघानां गर्भाधानादिना सम्बद्धा मासा मास्ताश्च                                           | २१ -            | 4-99           |
| तत्त्वार्थस्त्रे द्रव्यलक्षणम्                                                          | २३              | १५-१६          |
| न्यायमा <sup>5</sup> ये शब्दादर्थे प्रखयस्य सामयिकत्वम्                                 | २१–२२           |                |
| पातञ्चलमहाभाष्ये नित्यलक्षणम                                                            | २३              |                |

### टिप्पणानुक्रमकोशः

| <b>मु</b> ख्यविषयस् <b>चिः</b>                                                                                                                 | टि॰ पृ॰     | पंक्तिः        |
|------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-------------|----------------|
| आगमादिशास्त्रेषु सद्भावासङ्गावस्थापनास्त्ररूपम्                                                                                                | २४          | 9-%            |
| विशेषावरयकभाष्येऽन्त्यविशेषस्ररूपम्                                                                                                            | २४          | २०-२१          |
| 'णिययवयणिजासचा' इति सन्मतिमाथाया वृत्तिः                                                                                                       | न्द्रप      | २५-३५          |
| 'असद्करणात्…' इति <b>सां</b> ख्यकारिकाया वृत्तिः                                                                                               | २६          | 9-98           |
| स्थानाङ्गसूत्रे बीजयोनिविच्छेदकालवर्णनम्                                                                                                       | २६          | २४३७           |
| सांख्यदर्शने बुद्धिधर्म-प्रकृति-पुरुषे-न्द्रियवृत्त्यादिखरूपम्                                                                                 | २७          |                |
| अनुयोगद्वार-तत्त्वार्थभाष्यादौ चित्र-पुस्त-काष्ट्र-लेप्यकर्मादिखरूपम्                                                                          | २७–२८       |                |
| न्यायप्रवेशे हेतो बैरूप्यनिरूपणम्                                                                                                              | २८          | २९–३२          |
| स्यायभाष्ये प्रतिज्ञायवयवपश्चकम्                                                                                                               | <b>૨૬</b>   |                |
| 'खार्थमभिधाय शब्दो,' इलादि <b>पा</b> तज्ञलमहाभाष्यक्षेत्रब्याख्या                                                                              | २९          |                |
| वाक्यपदीये पदानां वाक्यादपोद्धारप्रतिपादनम्                                                                                                    | ३०          | 4-93           |
| दि ज्नागामिमतं प्रत्यक्षप्रमाणखरूपम्                                                                                                           | ३०-३१       |                |
| वार्षगण्याभिमतं प्रत्यक्षप्रमाणस्वरूपम्                                                                                                        | ३२          |                |
| अभिधर्मकोशे भाष्ये चाष्टादशधातुःखरूपम्                                                                                                         | ३७          |                |
| मध्यमकवृत्त्यादावुक्ताश्चरवारो हेत्वादयः प्रत्ययाः                                                                                             | ३८          |                |
| अभिधर्मपिटकस्य विभागानां तत्त्रणेतृणां सौत्रान्तिकशब्दार्थादेश्व निरूपणम्                                                                      | ३८—३९       |                |
| अभिधर्मसमुचये चित्तविष्रयुक्तसंस्कारा नामकायादीनां च सहपम्                                                                                     | ३९          | <b>६9</b> 0    |
| 'गुणानां परमं रूपम्' इति वार्षगण्योक्तायाः कारिकाया मूलस्थानादि                                                                                | <b>ķ</b> o  | 9-6            |
| केशोण्डुकशब्दार्थविचारः                                                                                                                        | 80          | १०-१६          |
| 'भ्रान्तिसंतृति' इति प्रमाणसमुचयकारिकाया व्याख्यादि                                                                                            | Åo          | १७–३२          |
| सिद्धसेनीयद्वात्रियिकाया इस्तलिखितादर्शे मुद्रितादधिकायाः कारिकाया                                                                             |             |                |
| अवाप्तिः, तत्र च तत्त्वार्थसूत्रस्य छाया                                                                                                       | ४३          | 3-8            |
| अभिधर्मसमुचयेऽष्टादशधातुनामादि                                                                                                                 | ሄጓ          | . <b>६</b> -९  |
| न्यायबिन्दौ बौद्धमता रष्टान्तदोषाः                                                                                                             | ४३          | ₹-₹            |
| 'अन्यथा दाहसम्बन्धात्' इलस्य व्याख्यादि                                                                                                        | ४३          | ६—११           |
| स्यायप्रवेशे षडनैकान्तिकप्रकाराः                                                                                                               | 88          | १३–१७          |
| अमरकोषे बुद्धनामानि                                                                                                                            | RR          | १८-१९          |
| 'विजानाति न विज्ञानम्' इति चतुःशतककारिकाया व्याख्यादि अभिधर्म-<br>कोशभाव्ये चक्षुःश्रोत्रमनतोऽप्राप्यत्वस्य 'संघाताः कथं स्पृश्लन्ति ' इसस्य च | विचारः ४५ : | 93-34          |
| 'बह्नेन युगपद् योगात्इति विंशतिकाविज्ञप्तिमात्रतासिक्विकारिकायाः                                                                               |             |                |
| स्वकृती अणुष्डंशतायाः पिण्डाणुमात्रकत्वस्य चापादनम्                                                                                            | ४६          | ₹ <b>-</b> 99  |
| अभिधर्मसमुचयेऽष्टादशानां धातूनां सनिदर्शनत्व-सप्रतिचत्वादि                                                                                     | ४६          | १२–३९          |
| <b>ंयदा तत्वकारव्यवच्छेदः' इलादेर</b> भिधर्मकोशभाष्यस्य व्याख्या                                                                               | ४७          |                |
| संयुक्तनिकाये चक्षुरादि रूपादि च प्रतीत्य चक्षुरादिज्ञानोत्पत्तिः                                                                              | ४७          | २५-२८          |
| भंदं मिच्छादंसण' इति सन्मतिगाथाया वृत्तिः                                                                                                      | ४७          | ₹६-            |
| स्याद्वादे विरोध-सङ्करादिदोषसंख्यादिविचारः                                                                                                     | 86          | . <b>'4-99</b> |
| त्रिंशिकाविज्ञप्तौ बाह्यार्थेन विना विज्ञानस्यैवार्थाकारतयोत्पत्तिसाधनम्                                                                       | ४८          | ३०-३६          |
| अभिधर्मकोशे स्फुटार्थायां संवृतिसत्य-परमार्थसत्ये भाष्ये च                                                                                     | 88          | 4-94           |
| अभिधर्मकोशे प्रतिसंख्यानिरोधादयोऽनाश्रवाः                                                                                                      | 88-140      | २६             |

#### नयचक्रप्रथमविभागस्य

| मुख्यविषयस्चिः                                                              | टि॰ पृ॰                 | पंक्तिः               |
|-----------------------------------------------------------------------------|-------------------------|-----------------------|
| 'द्योः क्षमा वायुः…' इति <b>वा</b> कथपदीयकारिकाया वृत्त्यादि                | 40                      | 8-99                  |
| बौद्धानां त्रेधातुकं जगत्                                                   | ५०                      | 9 <b>२</b> –9४        |
| 'अस्त्यर्थः सर्वेशब्दानाम्' इति वाक्यपदीयकारिकावृत्तिः                      | 49                      | 98-96                 |
| 'अर्थैकत्वादेकं वाक्यम्' इति मीमासास्त्रस्य शाबरभाष्यम्                     | <br>५ <b>9</b>          | २२–२६                 |
| 'आया भंते नाणे' इति भगवतीस्त्रस्य वृत्तिः                                   | ५१                      | ३०-३९                 |
| 'तित्थयरवयणसंगह…॥ दब्बद्धियनय पगडी…॥' इत्यनयोः सन्मितिगाथयोर्जृतिः          | ५२                      | 9-39                  |
| एकर्विस्रतेः पाकयज्ञ–हविर्यज्ञ–सोम-संस्थानां श्रीत-गृह्य-धर्मस्त्राणां      |                         |                       |
| यज्ञादेश्च विस्तरेण खरूपम्                                                  | ५३–५४                   |                       |
| 'वायब्यं श्वेतमालमेत…' इति तैत्तिरीयसंहितायाः <b>सा</b> यणभाष्यम्           | 48                      | 9-9 o                 |
| पातञ्जलमहामाध्यादौ भेद-संसर्गलहपम्                                          | A&-                     | 92-                   |
| मीमांताग्रन्थेषु वाक्यमेदश्ररूपम्                                           | प्रदे                   | १९–२१                 |
| 'पूर्वापरीभृतं भावम्…' इति यास्किनिरक्तस्य दृतिः 'संसर्गो वित्रयोगश्च…' इति |                         |                       |
| वाक्यपदीय स्रोकशोर्द्वतिः पाठस्य च विचारः                                   | ५६                      |                       |
| पातज्ञलमहाभाष्ये सापेक्षस्य समासः                                           | 40                      | १७-२०                 |
| पातञ्जलमहाभाष्यादावपशब्दस्बरूपम्                                            | <b>પ</b> .હ             | २१–२६                 |
| विशेषावश्यकभाष्यवृत्त्यादौ 'अनुवादादर' इति कारिकाया उद्धरणम्                | ષ૮                      | <b>u</b> qĘ           |
| नक्षत्रं रष्ट्वा वाग्विसर्गस्य वेदसंहितास्ह्रेलाः                           | षट                      | २०-२३                 |
| <b>भद्रबाहुसंहिताया मु</b> ख्यविषयाः                                        | 46.                     | २७-३३                 |
| 'पुरुष एवेदं सर्वे…' इति वेदवाक्यस्य उवट-महीधर-सायणरचितानि भाष्याणि         | । ५९                    | १८–२८                 |
| <b>शा</b> बरभाष्ये <b>यू</b> पसंस्कारविचारः                                 | ५९                      | २९–३७                 |
| द्यावरभाष्ये धर्मशब्दार्थविचारः                                             | ŧ۰                      | <b>x</b> -8           |
| अभिधानचिन्तामणिवृत्तौ 'काकु'शब्दार्थः                                       | ६०                      | ३'५-३७                |
| न्यायस्त्रे वाक्छलादिखरूपम्                                                 | ६९                      | <b>४−</b> ६           |
| 'इषे खोर्जे खा' इति <b>य</b> जुर्वेदीयमन्त्रस्य <b>सा</b> यणभाष्यम्         | ६९                      | २४–२९                 |
| मुण्डकोपनिषदि परापरविद्याप्रतिपादकस्य पाठस्य शाङ्करभाष्यम्                  | ६९                      | २९–३८                 |
| मीमांसकाना नियोगशब्दार्थः                                                   | ६२                      | ₹ <b>—</b> ७          |
| याज्ञवत्क्य-नारदस्मृत्योः कोशपानस्वरूपम्                                    | ६२                      | १२–१८                 |
| न्यायभाष्ये पुनरुक्तस्वरूपम्                                                | ६२                      | २४−३९                 |
| गुडश्रश्चे न हितः ( खरकसंहितानुसारेण )                                      | ६२                      | <b>३२</b> – <b>३३</b> |
| असदुत्तरस्य जातित्वम् ( न्यायस्त्रानुसारेण )                                | <b>६ ३</b>              | 94                    |
| विशेषावश्यकभाष्यस्रोपञ्चवृत्तौ सिन्धुविषयेऽप्रेमेङ्गलनाम                    | ६३                      | १९–२०                 |
| अमरकोषे दुःधस्य तद्विकाराणां च नामानि                                       | <b>E</b> &              | २६–२८                 |
| भगवतीसूत्रे परमाणोर्द्रव्यादित्वेन भेदाः                                    | ĘĿį                     | 9-3                   |
| सांख्याभिमतश्रदुर्दशविधः सर्गः                                              | ६५                      | <b>६−</b> &           |
| तत्त्रार्थस्त्रे संज्ञिनां समनस्कत्वम्                                      | ξVs                     | 99-98                 |
| ' धुत्ता अमुणी… ' इत्याचाराङ्गसूत्रवृत्तिः                                  | <b>Ę</b> <sup>i</sup> Ą | ₹8-                   |
| तत्त्वार्थभाष्येऽष्टादश क्षायोपशमिकभावाः                                    | <b>६</b> ६              | 8७                    |
| स्थौल्यकार्स्यचिकिरसाप्रधानभूतनिद्रानिरूपणम्                                | ६६                      | २४–२८                 |
| तत्त्वार्थभाष्ये सिथ्यादर्शनादयो बन्धहेतवः                                  | ६६                      | ₹ 0- ₹                |

### नयचक्रप्रथमविभागस्य दिप्पणादीमामजुकमकोदाः

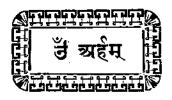
| <b>मु</b> ख्यविषयस्चिः                                                       | टि॰ पृ॰    | पंक्तिः              |
|------------------------------------------------------------------------------|------------|----------------------|
| 'एगे भवं' इति भगवतीसूत्रवृत्तिः                                              | Ęu         | <b>८</b> –२२         |
| 'सन्वागासपर्सरगं' इति <b>न-</b> दीसूत्रवृत्तिः                               | ६७         | २३३६                 |
| 'जाते पुण' इति नन्दीसूत्रे प्राचीनपाठविचारः                                  | ६७         | ३७–४०                |
| न-दीस्त्रेण भाष्यस्य मिश्रणम्                                                | ६८         | 9-4                  |
| 'यथोर्णनाभिः सजते…' इति मुण्डकोयनिषदि पाठस्य शाङ्करभाष्यम्                   | ६८         | २७३५                 |
| 'तदेजति तन्नेजति' इति शुक्रयजुर्वेदे पाठस्य उवटरचितं भाष्यम्                 | ६९         |                      |
| योगाहनामानि यमनियमयोश्च मेदाः                                                | y o        | २४–२७                |
| 'कूटस्थम् , अविचालि' इसादिपातञ्जलमहाभाष्यपद्गानां व्याख्या                   | <b>৬</b> ব | २९–३७                |
| चरकसंहितायां नास्तिक्यबुद्धेस्त्यागस्योपदेशः पदार्थानामप्रसक्षत्वे च कारणानि | ७२         | १९–२१                |
| तत्त्वार्थभाष्ये कालविमागः                                                   | ७२         | २८-३१                |
| न्यायमुखादिषु साभाससाघूनदूषणोहेखः                                            | ७३         | <b>₹</b> -e,         |
| दिङ्नागमतेन पक्ष-परार्थानुमानादिखरूपम्                                       | ७३         | १०—३२                |
| दिङ्नागमतेन खपरार्थानुमानहेनु-तदाभासादि                                      | 98         |                      |
| विङ्नागमतेन दृष्टान्त-तदाभासादिखरूपम्                                        | ७५         | 9-90                 |
| दिस्नागमतेन दूषण-तदाभासादि                                                   | હજ         | ११–२०                |
| 'अनादिनिधनं ब्रह्म' इति वाक्यपदीयकारिकाया व्याख्यादि                         | 1519-15 E  | २१—                  |
| ब्रह्मणः प्रदेशोऽपि सार्वेरूप्यमनतिकान्तः                                    | ৩৩         | १३–१७                |
| दक्षिणोत्तरमथुरयोर्विचारः                                                    | ৬৬         | <del>२२-</del> २४    |
| वार्षगण्यप्रणीतमनुमानरुक्षणं भाष्यद्वीकोपेतम्                                | 30-00      | <b>२६</b> —          |
| 'यथा विशुद्धम् ' इत्यादिकारिकाचतुष्टयम्                                      | 96         | ३०-३५                |
| वाक्यपदीयेऽविद्याया विद्योपायस्वम्                                           | ७९         | <i>₹–</i> <b>'</b> • |
| बौद्धमते शब्दाना विकल्पयोनित्वम्                                             | ডৎ         | <b>९</b> −9 o        |
| 'कमलदलविपुलनयना' गाथाविचारः                                                  | ७९         | <i>२५</i> –२७        |
| भगवतीस्त्रे पृथिवीकायिकादीनामन्यरवादि                                        | ७९.        | ₹ 3—\$ \$            |
| 'यसात् परं नापरमस्ति किञ्चित्' इति श्वेताश्वतरोपनिषत्पाठस्य द्वारङ्करभाष्या  | र्व ८०     | 4-0                  |
| सिद्धसेनीयद्वात्रिशिकायां पश्चामनिष्ठत्तकेवळत्वोक्तस्तास्पर्यम्              | <b>6</b> 0 | 90-99                |
| 'माउओयं पिउसुकं' इसस्य तन्दुरुवैचारिकस्त्रस्य कृत्यादि                       | ٥٥         | २५−३६                |
| माठरवृत्तौ सांख्यमतेन पुरुषस्य सन्निधिसत्ता                                  | ۷٩         | 9-2                  |
| श्वेताश्वतरे 'अजामेकाम्…' इत्यस्य <b>शा</b> इरभाष्यम्                        | ۲ ۹        | ₹६३९                 |
| श्वेताश्वतरे 'द्वा छपर्णा' इसस्य <b>शा</b> ङ्ग्साच्यम्                       | 63         | २०-३७                |
| 'संघातपरार्थंत्वात्…' इति <b>सां</b> ख्यकारिकाया  कृत्तिः                    | ८२         | २५-३२                |
| भगवतीस्त्रेऽस्तिस्वनास्तिस्वयोः परिणामः                                      | ८२         | ३३-३८                |
| 'सत्त्वं लघु प्रकाशकम्…' इति सांख्यकारिकाया वृत्तिः                          | ८३         | २१-३८                |
| बौद्धमतेन विरुद्धाव्यभिचारिनिरूपणं न्यायप्रवेशादौ                            | 83         | ११–३८                |
| प्रमाणसमुच्चयठीकायां विरुद्धाव्यभिचारिणः संशयहेतुत्वाद् निश्चयोपायः          | 64         | 9-0                  |
| विरुद्धाव्यभिचारे संश्वशेत्पतिः ( प्रमाणसमुचये )                             | 64         | ११–३८                |
| बौदमते पक्षदोषौ धर्मधर्भिखरूपविरोधौ                                          | ८६         | <b>५</b> -६          |
| न्यायप्रवेशकरूतौ तद्भणसंविज्ञानस्यार्थः                                      | ۷ ۾        | 90-93                |
| न्यायप्रवेशके विरुद्धस्य चतुःप्रकारत्वम्                                     | 25         | ₹0-₹७                |
| नय, प्र. १३                                                                  |            |                      |

Jain Education International

### नयसक्रप्रथमविभागस्य टिप्पणादीनामनुकमकोशः

| मुख्यविषय <b>म्</b> चिः                                                    | टि॰ पृ•         | र्वंकिः |
|----------------------------------------------------------------------------|-----------------|---------|
| प्रवचनसारोद्धारकृतौ द्विकादिसांयोगिकमङ्गसञ्च्यानयनोपायः                    | . دی            |         |
| महादेवस्याष्टी मूर्तयः                                                     | ८९              | 9-2.    |
| अविद्युक्तर्णोद्द्योतकराभ्यामुक्तानि ईश्वरसाधने प्रमाणानि                  | ८९              | 4-93    |
| न्यायभाष्यादौ ईश्वरस्य कारणत्वे हेतवः                                      | 68              | २५-३६   |
| ' सायोज्य 'शब्दाङ्गीकारे कारणम्                                            | ९०              | 9-2     |
| श्वेताश्वतरे 'एको वशी' इलस्य शाङ्करभाष्यम्                                 | 80              | ३१-३५   |
| न्यायभाष्ये पूर्ववदायनुमानस्ररूपम्                                         | 90              | 34-80   |
| 'जोगेहिं तयणुरूवं' इति कम्प्रकृतिगाथावृत्तिः                               | <b>९</b> 9      | २९-३९   |
| स्त्रमयसारे जीवकर्मणोरन्योन्यनिमित्तेन परिणामः                             | ९२              | 4-93    |
| तत्त्वार्थस्त्रवृत्तौ स्कन्धानां कर्मतया परिणमनादौ दृष्टान्ताः             | <b>९</b> ३      | २८-३३   |
| इडस्य वनस्पतिविशेषस्य स्वरूपम्                                             | ९३              | ३९–३२   |
| प्राचीनेषु घातुपाठेषु 'अव' घातोरेकोनविंशतिरथीः                             | 6.8             | १८–२०   |
| मार्गो नेमिरिसर्थे विचारः                                                  | 88              | २७–३०   |
| 'जे एगं णा <b>मे</b> ' इला <b>द्या</b> चाराङ्गसूत्रस्य वृत्तिः             | 88              | ३४-३७   |
| भोटपरिशिष्टम्                                                              | ९५–१४०          |         |
| दिङ्गगरचिताः प्रमाणसमुचयादयो अन्याः                                        | 40              |         |
| प्रमाणसमुचयादिभोटभाषानुवादस्वरूपम्                                         | <b>5</b> §.     |         |
| दिङ्गागविरचितः प्रमाणसमुचयः (स्ववृत्ति-टीका-भोटभाषानुवादसहितः)             | ९७-१३४          |         |
| तत्र प्रथमस्य प्रलक्षपरिच्छेदस्य १९ कारिकाः                                | ९७–१२१          |         |
| द्वितीयस्य स्वार्थानुमानपरिच्छेदस्य कतिपयोंऽशः                             | १२१ <b>-१२३</b> |         |
| तृतीयस्य परार्थानुमानपरिच्छेदस्य कतिपयोंऽशः                                | १२३–१३२         |         |
| चतुर्थस्य दष्टान्तपरिच्छेदस्य कतिपयोंऽशः                                   | वर्दर∸वर्दर     |         |
| ' वर्णो गन्धो रसः…' इति कारिका                                             | 4 ई.४           |         |
| 'गुणानां परमं रूपम्' इति वार्षगण्योकक्षोकस्य टीका-भोटमाषानुबादादि          | 358             |         |
| चतुः शतकभोटभाषानुवादपरिचयः                                                 | d 38-33 d       |         |
| आढम्बनपरीक्षाया वृक्तिसहितायाः कतिपयोंऽश्रो भोटभाषानुवादस्य च परिचयः       | 354             |         |
| हस्तवालप्रकरणस्य कर्तुस्तस्य भोटभाषायनुवादानां च विचारः                    | १३६             | 1       |
| भोटभाषानुबादादानुसारेण सङ्कल्पितो वार्षगणतस्त्रे                           |                 |         |
| क्यिमानोऽनुमानद्वैविध्यविषयकः पाठः                                         | 9,३७            |         |
| वार्षगणाभिमतयोशीतावीत्हेत्वोः प्रमाणसमुचयवृत्यादौ खरूपम्                   | 9३८             |         |
| वार्षुगुग्धिमतस्य प्रधानास्तित्वसाधकपाठस्य भोटभाषातुवादुगद्यतुसारेण संकलना | • •             |         |
| विषिगणतन्त्रस्य केपाञ्चिद् वाक्यानां भोटभाषानुवादायनुसारेण संकलना          | . <b>9</b> 8 e  | -       |
| वैशेषिकस्त्रसम्बन्धिपरिशिष्टम्                                             | १४१             |         |
| य॰ प्रतिपाठपरिशिष्टम्                                                      | १४२–१४६         |         |
| नय बक्के वृत्तौ वा चतुर्व्वरेषूछिखितानां                                   |                 |         |
| बाद-वादि-प्रन्थ-प्रन्थकन्नाम्नां सूचिः                                     | १४७–१४८         |         |
| सम्पादनोपयुक्तप्रत्थस्चिः संकेत्।दिविवरणं च                                | १४९-१५७         |         |
| चन्द्रानन्दरचितवृत्तियुतस्य वैशेषिकस्त्रस्य अध्यायक्रमेण                   |                 |         |
| O. पुस्तके शुद्धपोठाः                                                      | १५८-१६१         |         |
| नयचक्रप्रथमविभागस्य शुद्धिपत्रकम्                                          | १६२-१६६         |         |

22



॥ णमो त्थु णं समणस्स भगवओ महावीरस्स ॥

॥ नमः श्रीअन्तरिक्षपार्श्वनाथाय ॥ तार्किकचक्रचकवर्ति-प्रवचनप्रभावकाचार्यभगवच्छी-

### मलवादिश्वमाश्रमणप्रणीतं

श्रीमित्सहसूरिगणिवादिक्षमाश्रमणसन्दृब्धया न्यायागमानुसारिण्या नयचक्रवालवृत्त्या समलङ्कतं द्वादशारं

## नयचक्रम् ।

( टीकान्तर्गतप्रतीकाद्यनुसारेण सङ्कल्पितम् )

[ प्रथमो विध्यरः ]

मूलम्

व्याप्येकस्थमनन्तमन्तवदपि न्यस्तं धियां पाटवे व्यामोहे न, जगत्प्रतानविसृतिव्यत्यासधीरास्पदम् । वाचां भागमतीत्य वाग्विनियतं गम्यं न गम्यं कचि-ज्ञैनं शासनमूर्जितं जयति तद् द्रव्यार्थ-पर्यायतः ॥

> न्यायागमानुसारिणी नयचक्रवालवृत्तिः ॥ ॐ नमो वीतरागाय ॥ एँ नमः ॥ जयति नयचक्रनिर्जितनिःशेषविपक्षचकविकान्तः । श्रीमञ्जवादिस्ररिर्जिनवचननभस्तलविवस्तान् ॥

5

10

15

तत्त्रणीतमहार्थयथार्थनयचक्राख्यशास्त्रविवरणिनदमनुव्याख्यास्त्रामैः । स भगवानैदंयुगीनोपपत्तिरुचिभव्यजनानुमहार्थमर्हत्त्रवचनानुसारि नयचक्रशास्त्रमारिप्सुर्मङ्गलार्थं शासनस्तवं वक्ष्यमाणवस्तूषसंहारार्थमाचं वृत्तमाह—र्व्याप्येकस्थमित्यादि । व्याप्रोतीति व्याप्तुं शीलमस्त्रेति वा व्यापि, औणादिकस्ताच्छीितको वा । किं व्याप्यम् १ अविशेषितत्वात् सर्वं परमाण्वादि वस्तु । तत् कथं जैनेन शासनेन
व्याप्यत इति चेत्, द्रव्यार्थादेशात् । तद्यथा—एकपरमाणुर्वर्ण-गन्ध-रस-स्पर्शपरिणामैः सप्रभेदैः
स्वाभाविकैः पुरस्कृतैः पश्चात्कृतेश्च द्व्यणुकादिभिः सांयोगिकैर्महास्कन्धपर्यन्तैर्वेद्यंसिकैः प्रायोगिकैश्च
कार्मणशरीरादिभिरभिसम्बध्यते । यथोक्तम्—

एकर्द्वियम्मि जे अत्थपज्जया वयणपज्जया वा वि। तीताणागैतभूता तावइअं तं हवइ द्वं ॥ [सन्मति० १।३१]

10 तथा गति-स्थित्यवगाह-वर्तनालक्षणैर्धर्माधर्माकाशकालैरापेक्षिकैः जीवानामि स्वामाविकपारमाविकै-रुपयोग-शरीरादिभिः । अतस्तस्य तस्य वस्तुनो द्रव्यार्थादिष्टस्य तेषु तेषु वैदिणामेषु अव्यावृत्तस्वरूपत्वात् तेषां च तथा तद्भेदात् सर्वेषां द्रैवैय-पर्यायाणां परस्परतश्च सद्विशेषात् तादात्म्यम् । अतस्तत् तद् व्याप्नोतीति 'व्यापि' इत्युच्यते ।

#### टिप्पणम्

सिद्धचकं नमस्कृत्य हृद्ये प्रणिधाय च । नयचकमहाशास्त्रे टिप्पणं क्रियते मया ॥

१ भगवन्तः श्रीमह्नवादिक्षमाश्रमणपूज्यपादाः 'विधि-नियमभङ्गवृत्ती' लादिवस्यमाणैककारिकामात्रं म्लभूतमित-सिक्क्षार्थं गाथास्त्रं व्याचिख्यासवः सर्विमिदं भाष्यात्मकं विवरणं विरचयामान्तः । अस्यापि च विवरणस्यातिगमीरस्य बोधागाधस्य महासमुद्रभृतस्य दुरवगाहत्वात् तद्वत्तिर्तिर्णृणामुपकारार्थं श्रीसिंहस्त्रिगणिवादिक्षमाश्रमणपूज्या नौयानभूतां न्यायागमानुसारिणीं टीकां प्रणीतवन्तः । एवं च श्रीमह्यवादिक्षमाश्रमणविरचित्तभाष्यात्मकविवरणस्य अनुक्याख्यान-ह्यादस्य टीकाकृद्वन्याख्यास्यामः' इस्यमिहितं टीकाकृद्धिः । अनु पश्चाद्ये, भगवान् मह्यवादी व्याख्यास्यति, अयं च टीकाकृदनुव्याख्यास्यति इति भावः ॥ २ "अत्र लोपोऽभ्यासस्य" [पा० णारापट] इति सूत्रेण 'आरिप्युः' इति तिस्यम् ॥ ३ 'अनेकान्त एव परमार्थः, तत्य्रतिपादकृत्वाच जैनमेव शासनं सस्यम्' इति वश्यमाणं वस्तु ॥ ४ व्याप्येहस्थितमि व० । व्याप्येतस्यमि भा० ॥ ५ व्याप्योति व्याप्तुं शिक्षण्याति व्याप्तिः शालाः । ६ व्याप्ते शीलमस्यति ताच्छील्ये बोखे "सुप्यज्ञातौ णिनिस्ताच्छील्ये" [पा० ३।२।०८] इति सूत्रेण 'व्यापि' इति विध्यति । अयोखे तु ताच्छील्ये क्षेणादिकं स्वम् ॥ ७ श्रीसिकैः प्र० ॥ ८ व्यविक्षम्म मा० ॥ ९ व्याप्तृता तावहयं होह तं दृष्ठं भा० ॥ १० परिमाणेषु मा० स्री० विना ॥ ११ द्रव्यापर्या॰ डे० १० । द्रव्यानापर्या॰ पा० ॥

एवं च सैति अतिसम्मुग्धत्वाद् वस्तुनस्तिष्विषययोरिभधान-प्रत्यययोर्ञ्यवहारै-विनिश्चयफलयोरभा- २-१ वादिदोषाः स्यः। मा भूवितिति पर्यायादेश आश्रीयते—एकस्थिनिति, प्रत्येकपरिसमाप्तेरसाधारणधर्माणां भावानामसङ्कीर्णरूपत्वेन स्ववृत्तिप्रतिलम्भात्, न हि कश्चित् कञ्चिदपेक्ष्य भवितुमहिति भाव इत्येकमेकमेव वस्तु। तद्र्पणात् 'एकस्थम्' इति चोच्यते शासनम्, तस्य प्रथक् पृथगर्पणात् स्व-परह्रपतः। समग्रादेशवैशाद् व्यापीति व्यापि च एकस्यं चैकमेव तत्। एवमुत्तरेष्विप।

अनन्तमन्तवद्ि, द्रव्य क्षेत्र-काल-भावादेशैरविशेषितत्वाद् विशेषितत्वाच । यथोक्तम्-

एयं दुवालसंगं गणिपिडगं द्व्वतो एँगं पुरिसं पडुच सादियं सपजावसियं, अणेगे पुरिसे पडुच अणादियं अपजावसियं । केत्ततो भरतेरवते पडुच सादियं सपजावसियं, महाविदेहे पडुच अणादियं अपजावसियं । कालओ उस्मैष्पिणि-अवसिप्पिणीओ पडुच सादियं सपजावसियं, णोउस्मैष्पिणि-अवसिप्पिणीओ पडुच अणादियं अपजावसियं । [भावओ] जे जदा जिणपण्णत्ता भावा इत्यादिना १० सादियं सपजावसितमेव [निद्यू०४२]।

अथवा नास्मिन्नन्तोऽस्तीति अनन्तम्, अन्तोऽस्तीति अन्तवत् । कस्य ? अविशेषितत्वात् सर्वस्य । तद्यथोक्तम्-

इमा णं भंते ! रयणप्पभा पुढवी किं सासया असासैता? गोतमा ! सिया सासया सियौं असासया? से केणहेणं भंते ! एवं बुच्चह-सिया सासया सिया असासैयैत्ति ? गैंगेतमा ! दघटुताए 15 सासता, वण्णपज्जवेहिं गंघपज्जवेहिं रसपज्जवेहिं फासपज्जवेहिं संठाणपज्जवेहिं असासैता [जीवाभि० स्०३।१।७८] इस्रादि ।

न्यस्तं धियां पाटवे<sup>१९</sup> । न्यस्तं निश्चितं धियामाभिनिबोधिकभेदानां पटुतायां कर्तत्र्यायां कारणत्वेनेत्यर्थः । यथोक्तम् – जत्थाभिनिबोहि<sup>8</sup>अँनाणं तत्थ र्सुअनाणं । जत्थ सुअनाणं तत्थाभि 20

१ सत्यपितिसन्भुग्ध भा०॥ २ °रिनश्चय भा०॥ ३ एवात्मस्यम् य०॥ ४ तस्य तस्य तस्य पृथक् भा०। तस्य पृथक् य०॥ ५ विशाद् स्यापि चैकमेव तत् भा०। अत्र 'समप्रादेशवशाद् स्यापि चैकमेव तत् भा०। अत्र 'समप्रादेशवशाद् स्यापि चैकमेव तत् भा०। अत्र 'समप्रादेशवशाद् स्यापि चेकसेव तत् भा०। अत्र 'समप्रादेशवशाद् स्यापि च एकस्थं च इसिभायः॥ ६ एकं भा०॥ ७ °अं य०। एवमभेऽपि य०प्रतिषु व इसस्य स्थाने व इति पाठोऽवसेयः॥ ८ कालउ उसप्पिउसप्पिणीउ भा०॥ ९ ॰सप्पि प्रव । एवमभेऽपि॥ १० ॰सप्पिणि-णुसप्पि भा०॥ ११ भा० विनाऽस्यत्र — भा०॥ १ स्या गोस्य पा० डे० सीं० रं० ही०॥ १२ सिश्च य०। एवमभेऽपि॥ १३ थिया गोस्य पा० डे० सीं० रं० ही०॥ १२ सिश्च य०। एवमभेऽपि॥ १३ थिया य०॥ १५ भाव व स्था प्रव स्था य०॥ १६ 'पाटवे' इस्य तिमित्तसप्तमी, तेन थिया पाटवस्य हेतुरिति भावः। एवं 'व्यामोहे न' इस्यस्याऽपि वक्ष्यमाणमूलप्रस्थस्य 'न व्यामोहहेतुः' इस्यर्थः॥ १७ भिवोधियणाणं भा०। एवमभेऽपि॥ १८ स्रुतणाणं भा०। एवमभेऽपि॥

निबोहिअनाणं [ नैन्दिस्० २४ ] ति । श्रुँतज्ञानसंस्कृतिष्यां 'निस्य एव, अनिस्य एव, अव-क्तव्य एवं इसेवमाधेकान्तवादिमाहेषु घटादेः कुम्भकारादिवेतनदानाद्यभावप्रसङ्गान निस्य एवं, चिकीर्षा-सरण-प्रस्यमिज्ञान-संरक्षणाद्यभावप्रसङ्गानानिस्य एवं, स्वरूपानवधारणे वाग्व्यवहारो-चिछत्तिप्रसङ्गात् 'अवक्तव्यः' इति वक्तव्यत्यावक्तव्यत्वयोः स्वयचनविरोधान्नावक्तव्य इसेवमादिदोष-5 प्रदर्शनेन, स्यात्रिस्यः, स्यादवित्यः, स्यादवक्तव्यः' इस्रनेकान्ताभ्युपगमाद् यथाप्रमाणं धर्म-धर्मि-व्यवस्थानात् तदोषपरिहारेण वस्तुस्वरूपोपपादनेन परमतनिषेधानुज्ञानाभ्यां प्रवादिनां परस्परिवरोधनि-रोधैकवाक्योपानयनाद् मध्यस्थसाक्षिवत् प्रमाणीभूतम्, तेषामि तत्त्वाववोधपाटवाधानसमर्थत्वात् ।

स्यान्मतम्—र्नेन्वत एव स्थाणु-पुरुषादिविषयसंशय-विपर्ययवद् नित्यानित्याद्येकान्तविकरूपात्मकत्वाद् व्यामोहहेतुरिष, काल-नियति-स्वभाव-पुरुष-वैश्वर-यहच्छाद्येकान्तकारणविकरूपजगत्प्रतानितसृति10 दर्शनादिति । अत्रोच्यते—मँ; व्यत्यासधीरास्पदत्वात् । एकपुरुषितृ-पुत्रत्यादिवज्जैनं हि शासनं कालादिजगत्प्रभेदैकान्तगतीवर्थत्यस्य व्यावर्थ परस्परविरोधनिवारणेन अनेकान्तात्मकप्रतिष्ठानसमाधान३-१ कारणमेकान्तानेकवादसमाहारात्मकैकप्रतिपत्तिकं परमतिविधानुमोदनाभ्यामेव । न काल एव, न नियतिरेव, एककारणवादिनां कारणसत्त्ववत् कार्यसत्त्वेऽनैकान्तिकत्वात्, कारणस्थापि कारणवत्त्वेऽनवस्थादोषादनेककारणत्वप्रसङ्गादनेककारणत्वस्य सिद्धेः, अनेककारणत्वेऽपि सदाद्यविशेषादनन्वय15 स्याभावादित्यादिदोषात् 'कालोऽपि, नियतिरिप' इत्यादि, एकान्ते दोषदर्शनादनेकान्ते चादोषप्रदर्शनाद्
लेकिकवादसंवादि । यथोक्तम्—

क्रचित्रियतिपक्षपातगुरु गम्यते ते वचः सभावनियताः प्रजाः समयतन्त्रवृत्ताः क्रचित् । स्वयङ्कृतभुजः क्रचित् परकृतोपभोगाः पुन-'र्न वा विश्वद्वाद ! दोषमिलनोऽस्यहो विस्तयः ॥ [सिद्ध० द्वा० ३।८] इति ।

तदेवंविधं शासनमूर्जितम्, स्वातश्यात् परमतोर्पंजीवनवैक्षव्यरहितत्वात् परैराघातस्य धुँसिद्धा-न्ता(न्तस्या)त्यागात् कल्पनान्तराश्रयणाभावादनाकुळत्वाच । जेतत्वाद्वा अर्जितम् । अनन्तरोक्तेरेतु-भिजयति, परस्परानुवर्तिनयोत्साहबळसम्पदुपेतत्वाद्वा जयत्येव, उदितपुण्यनयोपेतचन्नवर्तिशासनवत् ।

**.s** 

20

१ अत्र ' जत्य आभिणिबोहियणाणं तत्य सुयणाणं । जत्य सुयणाणं तत्थाभिणिबोहियणाणं । दोऽवि एयाई अण्णमण्णमणुगयाई"—इते निन्दस्त्रे पाठः । अस्य व्याख्या—"जत्येखादि । यत्र पुरुषे आभिनिबोधिकज्ञानं तत्रेष श्रुतज्ञानमि । तथा यत्र श्रुतज्ञानमित्र गम्यते एव, ततः किमनेनोक्तेन ! इति; उच्यते—नियमतो न गम्यते, ततो नियमाधिधारणार्थमेतदुच्यत इखवेषः । नियमावधारणमेव स्पष्टयति—द्वे अप्येते आभिनिबोधिक-श्रुते अन्योन्यानुगते परस्परप्रतिबद्धे ।"—निन्दस्त्रमळय० वृ० ॥ २ "इतेः खरात् तश्च द्विः" [प्रा० व्या० १।४२] इति स्त्रेण 'इति'शब्दस्य आदेरिकारस्य छक् ॥ ३ 'श्रुतज्ञानसंरक्षतिध्याम्' इसस्य वक्ष्यमाणेन 'प्रवादिनाम्' इस्रनेन सम्बन्धः प्रतिभाति ॥ ४ नत्वत य० ॥ ५ देवथेरयद्दे य० ॥ ६ 'तारिवि' य० ॥ ७ र व्यत्यां य० ॥ ८ 'णत्वे य० ॥ ९ वि चाद्योष भा० ॥ १० विविनवै' य० ॥ ११ सुसिद्धतास्यागात् भा० ॥

शासनस्तवः ]

4

तत्तु सर्वथा योगिनां ग्रम्यम्, सर्वनयप्रपञ्चसंस्कृतिधयामैननुविषयप्रज्ञत्वात् तेषाम् । अस्मदादिभिरेकदेशमाहात्म्यदर्शनाच्छेषमाहात्म्यमनुमानेन गम्यते । न गम्यं क्रचिदिति, यथैकदेशागम्यत्वेऽनिभवनीयत्वेऽपि अन्यत्र गम्यता विषयसण्डपतेस्तथा मा भूदिति न गम्यं कचित् । अथवा
गमनीयं ग्रम्यं प्रतिपादनीयम् । न ग्रम्यं प्रतिपादनीयम्, लोकप्रसिद्धव्यवहारानुपातिस्याद्वादपरिप्रहर्फुटपदार्थत्वादेकदेशगतेः शेषसुगमत्वात्। अयोग्यपुरुषापेक्षया वा न गमयितव्यम्, यथा –

स्थूळमतये न वाच्याः सूक्ष्मा अर्थाः स तानगृह्णानः । ज्याकुलितमैना मिथ्यात्वं वा गच्छेदपरिणामात् ॥ [

अथवा प्रागसमीक्ष्योक्तार्थसमीकरणार्थं कल्पनान्तरैने गमनीयं कचित् । यथा बेरिद्रे 'सर्वे क्षणिकम्' इति प्रतिज्ञाय स्मृत्यिभज्ञान-बन्ध-मोर्क्षाद्यभावदोषपरिहारार्थं सन्तानकल्पना । प्रधाननित्यतां प्रतिज्ञाय परिणामकल्पना व्यक्तार्थमना कापिले । किंथावद् गुणवत् समवायिकारणम् [वै॰ स् ११९१९५] इति सामान्यद्रव्यलक्षणं प्रतिज्ञाय एकान्तिनित्यानित्यवादे च तद्वव्याप्तिपरिहारा- धम् 'अद्रव्यमनेकद्रव्यं च द्विविधं द्रव्यम्' इति 'द्रव्यत्वं च सामान्य-विशेषाख्यं तत्तत्त्वम्' इति द्रव्य-पर्यायनयद्वयाश्रयणेन पदार्थप्रणयनं काणभुजे । तथा 'द्रव्य-गुण-कर्माणि नाना' इति प्रतिज्ञाय तद्यन्तभेदे नीलोत्पलादि-सद्रव्यादिसीमानाधिकरण्य-[विशेषण]विशेष्यत्वादिव्यवहाराभावदोषभयात्

१ °मतनु ° वि॰। 'विषयानुगामिनी प्रज्ञा अनुविषयप्रज्ञा, योगिनस्तु अननुविषयप्रज्ञाः । ते हि न एकदेशमाद्दास्य-दर्शनाच्छेषमाहास्म्यमनुमानेन अवगच्छन्ति' इति 'अननुविषयप्रझत्वात्' इति पाठस्य आशयः प्रतिभाति । अथवा 'अनुमानविषयप्रश्नत्वात्' इलपि पाठोऽत्र स्मादिति सम्भान्यते ॥ २ °त्वेनाभि ° पा० । °त्वेनाभे वि० ॥ रे विषयखण्डयतेस्तथा प्र॰ । अत्र विषयो देशः इसर्थः ॥ ४ मन्य मिथ्या विसं॰ विना ॥ ५ बौद्धेः भा॰ विसं॰ । बौद्धौ मा॰ विसं॰ विना । अत्र पूर्वापरसन्दर्भानुसारेण 'बौद्धे' इल्प्रेव पाठः समुनितः टीकाकृदभिष्रेतश्रेति भाति ॥ ६ °क्षामाव° य॰ ॥ ७ °रार्थसंता भा० ॥ ८ °त्मता भा० । ''हेतुमदनित्यमन्यापि सिकयमनेकमाश्रितं लिङ्गम् । सावयवं परतन्त्रं व्यक्तं विपरीतमव्यक्तम् ॥ १० ॥"—साङ्ख्यकारः ॥ ९ "कियागुणवत् समवायिकारणमिति इष्यलक्षणम्"—इति वैशेषिकसुत्रे पाठः ॥ १० वि० विनाऽन्यत्र—°वादं च भा० पा० । °वाद च डे० ळी० र० ही॰ ॥ ११ "तथा तम् [=स्याद्वादम् ]अन्तरेण सामानाधिकरण्यं विशेषण-विशेष्यभागोऽपि नोपपद्यते । तथा हि भिन्नप्रमृति-निमित्तयोः शब्दयोरेकत्रार्थे वृत्तिः सामानाधिकरण्यम् । तयोश्वासम्तमेदे घट-पटयोरिव नैकत्र वृत्तिः । नाप्यसम्ताभेदे, भेदनिबन्धनस्वादस्य, न हि भवति—नीलं नीलमिति । किश्व नीलशब्दादेव तदर्थप्रतिपत्तौ उत्पलशब्दानर्थक्यप्रसङ्गः । तथैकं वस्तु सदेवेति नियम्यमाने विशेषण-विशेष्यभावाभावः । विशेषणं विशेष्यात् कथश्चिदर्थान्तरभूतमवगन्तव्यम् । अस्तिहनं चेह विशेषणं, तस्य विशेष्यं वस्तु तदेव वा स्थादन्यदेव वा १ न तावत् तदेव, न हि तदेव तस्य विशेषणं(ध्यं) भवितुमईति । असति च विशेष्ये विशेषणत्वमपि न स्यात्, विशेष्यं विशिष्यते येन तद् विशेषणमिति व्युत्पत्तेः । अध अन्यत्, तर्हि अन्यत्नाविशेषात् सर्वं सर्वस्य विशेषणं स्यात् । अतो नासाबत्यन्तं भेदेऽभेदे वा सम्भवतीति भेकाभेदलक्षणः स्याद्वादोऽकामेनाप्यभ्युकान्तव्य इति ।"—सिद्धहेम० लघुन्यासे १०२-१॥

क्षेषशासनन्यग्भावेनैव जेष्यति तद् यदेविनवधम् । एविनवधतैव तु प्रतिपादनीया। किमेव प्रतिपाद्यमस्ति ? द्रव्यार्थ-पर्यायार्थद्वित्वाद्यनन्तान्तविकल्पो-

तित्सद्भर्थं सदिति यतो द्रव्य-गुण-कर्मसु द्रव्य-गुण-कर्मभ्योऽर्थान्तरं सा सत्ता [वै० स्ं० ११२१७-८] इत्याश्रितपदार्थव्याजेन द्रव्यार्थ-पर्यायार्थाश्रयणं सङ्करदोषपरिहारार्थं च सामान्यस्थान्त्रविशेषस्य च परिकस्पनेति ।

वाचां भागमतीत्य वाग्विनियत्तिति, प्रज्ञापनीयेष्वेव भावेषु अनन्तासङ्क्षेयसङ्क्षेयमाग-गुणहानिवृद्धिभ्यां क्षयोपशमविद्रोषापेक्षया मैतिविद्रोषाभ्युपगमाचतुर्दशपूर्वधराणामेव परस्परतः, अद्यतनपुरुषेन्द्रियशक्तयुरकर्षापकर्षवत् । उक्तं च –

10 남**-9** - जं चैोइसपुबधरा छट्टाणगया पॅरोप्परं होंति ।
'तेण तु अणंतभागो पर्णणवणिज्ञाण जं सुत्तं ॥
पण्णवणिज्ञा भावा अणंतभागो उँ अणभिरूप्पाणं ।
पण्णवणिज्ञाणं पुण अणंतभागो स्अणियद्धो ॥
अक्खररुंभेण समा ऊणहिया होंति मैंइविसेसेहिं ।
ते वि ये मैईविसेसे सुअणाणब्भंतरे जाण ॥ [बिशेषाव० भा० ६३, ६२, ६४]

है द्रोपशासनक्षेंग्भावेनैवेखादि । परवादितरस्करणेन जेष्यखेव तद्वदयम्, स्तुतिद्वारेण भवता तत्सामध्यीङ्गीकरणात्, नूनमेतत् प्रतिपादियिष्यति भैवान् न तद्नुरोधेनैव कस्यचिदिति । किं तत् कस्यचित् प्रसादेन जयति विवदमानस्य गले पादं कृत्वा जयतीस्यभिषायः । यदेविभ्विधिमिति, यद् योगिनामेव सर्वथा गम्यम्, न गम्यं कचिद्ध्यत्येषाम्, वाचां भागमतीत्य वाग्विनियतम्, ज्याप्येकस्य-मन्तमन्तवदिष, न्यस्तं धियां पाटवे, व्यामोहे [न], जगत्प्रतानविस्तित्व्यत्यासधीरास्पदं

१ "सदिति यतो द्रव्य-गुण-कर्मेषु सा सत्ता। द्रव्य-गुण-कर्मभ्योऽर्थान्तरं सत्ता"-इति वैद्रोषिकस्त्रे पाठः । "सदिति यतो द्रव्य-गुण-कर्मसु सा सत्ता। इतिकारेण प्रत्यय-व्यवहारयोः प्रकारमुपदिशति। तथा च द्रव्यादिषु त्रिष्ठ 'सत् सत्' इतिप्रकारको यतः प्रत्ययः 'सदिदं सदिदम्' इत्याकारकः शब्दप्रयोगो वा यदधीनः सा सत्ता॥ नतु द्रव्य-गुण-कर्मभ्यः पृथम्भावेन सत्ता नानुभूयतेऽतो द्रव्याद्ययतमदेव सत्ता... इत्यत आह-द्रव्य-गुण-कर्मभ्योऽर्थान्तरं सत्ता। द्रव्याद्योऽननुगताः, सत्ता चानुगता। तथा च अनुगतत्वाननुगतत्वलक्षणविरुद्धधर्माध्यासेन तेभयो मेदस्य सिद्धतात्।"-वैद्रो० स्० उप०प् ४०॥ २ समिति य०॥ ३ चउद्स् य०॥ ४ परुप्परं य०॥ ५ तेणं अणंति व०। तेणं तु अणंति भा०। "तेण उ अणंति" -विद्रोषाव० भा०॥ ६ पन्न य०। एवमप्रेऽपि॥ ७ तु भा०॥ ८ सुत भा०। "सुयण्य-विद्रोषाव० भा०॥ ९ विद्रा दुंति य०॥ १० मद्दिसेसेसेण भा०। "सुवण्याव्येत्राव० भा०॥ ११ अ य०॥ १२ मती भा०॥ १३ सुत्रणाण भा०। "सुवण्याव्येत्राव० भा०॥ १४ क्याय्यावेनेवेत्यादि भा०। "न्यग्भावेन वेत्यादि य०॥ १५ भवान् तद्व प्रेष्ठः।

#### पक्षप्तविधि-भेदपदार्थेकवाक्यविधिविधानादशेषज्ञानावयवमववोधसमुद्रावयवी-भूतं शासनमेवम्विधमेव।

जगत्प्रतानिक्सितिव्यत्यासेन घीरमास्पद्मचलं प्रतिष्ठानं च यस्य तत्र किमाश्चर्यं 'जयत्यूर्जितं च' इति ? किं तर्हि ? एवस्विधतेव तु प्रतिपादनीया अन्यमतासाधारणगुणता । सैव विरोधधर्मसँम्भावनाऽ- 5 भावाद् दुष्प्रतिपादेयभिप्रायः ।

अंत्राचार्य आह्—'किमेव प्रतिपाद्यमस्ति? प्रतिपादितमेव तत् । यस्माद् द्रव्यार्थपर्यायार्थे-सादि । द्रव्येणार्थो द्रव्यार्थः, द्रव्यमर्थोऽस्थेति वा । अथवा द्रव्यार्थिकः, द्रव्यमेवार्थो यस्य सोऽयं द्रव्यार्थः, स्वार्थिकोऽयं 'ठॅन्' प्रस्ययः 'द्रव्यार्थिकः' । एवं पर्यायार्थः पर्यायार्थिको वा । अर्थाचासिकहिते [पा॰ वार्ति॰ पारा१३५] इति वचनाद्र्थि-प्रस्थिवदिनिरेव स्मादिति चेत्, नः अस- 10 त्रिधानाभावात् तद्र्यस्य । अथवा 'अस्ति' इस्रस्य मतमास्तिकः, द्रव्य आस्तिको द्रव्यास्तिकः । त्रेयोर्द्वयोर्भावो द्वित्वं न, तदाद्योऽनैन्तान्ता विकल्पाः, वचनपथतुल्यसङ्ख्यपरसमयतुल्यसङ्ख्य- ४-२ त्वान्नयानाम् ।

> जर्विइया वैयणपहा तावहश्रा चेव ''होति णयवाया। जावहश्रा णयवैया तावहश्रा चेव परसमया॥ [ सन्मति॰ ३।४७ ]

15

एवंविधविकल्पोपक्रुप्तनयजालोपंष्ट्रेंन्मविधि-भेदपदार्थानामेकत्राक्यविधिः, तस्य विधानाद-शेषज्ञानान्यवयवा अस्य सर्वनयजनितानि । अवबोधसमुद्र एवाभेदेनावयवीमूनो यस्मिस्तद्वबोध-समुद्रावयवीभूतं शासनं दुरवगाहगन्भीराक्षोभ्यपदार्थरत्नाकरत्वसामान्यात्, एविभ्वधमेवेति, उक्तनय-तरङ्गभङ्गसङ्गद्द-प्रस्तारात्मकमविकलपंदार्थावयोतनादनेकादित्यसमूह्वत् कृतप्रकाशं तमसोऽवकाशाभावात् सवित्रसहस्रवद् भास्वरत्वादनभिभवनीयम् ।

2G ...

१ 'संभावनाभाषाद् दुःप्रति' य॰। 'संभावाद् दुःप्रति' भा०॥ २ अत्राचार्य आह इति पाठो य० प्रतिषु नास्ति॥ ३ किमव भा०। किमेवं पा० डे० छीँ०॥ ४ 'अत इनिठनी' पाणिनिट्या० ५१२१९५॥ ५ अत्र 'तयोईयोभीवो द्वित्वम्, तदादयोऽनन्ता विकल्पाः' इखपि पाठः स्थादिति सम्भाव्यते। यथाश्चतं तु 'तयोईयोभीवो द्वित्वमेव केवलं नः किं तिर्हि तदादयोऽनन्तान्ता विकल्पाः' इखर्थिभिप्रायेण सङ्गमनीयम् ॥ ६°नंताम्नाविकल्पाः भा० वि० विना। 'नंतान्ना विकल्पाः भा० वि० । अत्र 'अमन्ता अत्र विकल्पाः' इखपि पाठः स्थादिति सम्भावनीय न मूलमपि 'द्वित्वाद्यनन्तिविकल्पो कृति सम्भावनीयम् । 'अनन्तान्ताः' इति पाठे तु 'अन्तः सक्षपे निकटे प्रान्ते निश्चयनात्रायोः। अवववेऽपि' इति हमकोशानुसरिण अन्तराव्यस्य सक्ष्मवान्तिवान्तं वा गृहीत्वा सङ्गमनीयम्॥ ७ 'तुस्यस्वान्त्रयानां य०॥ ८ 'वितिया भा०। एवमप्रेऽपि॥ ९ वयणपधा भा०॥ १० हुति य०॥ ११ 'वादा भा०॥ १२ 'ष्ट्रभविण्वभेद' भा०॥ १३ 'वयविभृतं भा०। अयं भा० प्रतिपाठोऽपि साधुरेव भाति। अत्र च पाठे 'अववोधसमुद्र एवाभेदेन अवयवी भूतो यस्सिस्तद्वबोधसमुद्रावयविभृतम्' इति विग्रहः कार्यः, अभृततद्भावाविवक्षायां च्विप्रस्यायोगात् 'इ'कारस्य दीर्वस्वान्यानेपि न क्षतिरिति ध्येयम्॥ १४ पदार्थावयोतमयोतमादनेका' भा०। 'पदार्थावयोतमयोतमादनेका' रिलि विग्रहः विवित्ताः भा० रिलि विग्रहः विवित्ताः भा०। 'पदार्थावयोतमयोतमादनेका' रिलि विग्रहः विवित्राः।

रोषशासनिवचनानि प्रत्यक्षानुमानविनिश्चेयपदार्थविपर्ययप्रणयनेन अश्चा-वणशब्दवादिवचनवदाशङ्कामपि सत्यत्वे न जनयितुमलम् । लौकिकव्यवहारोऽपि न यस्मिन्नवतिष्ठते । तत्र साधुत्वविज्ञानं व्यामोहोपनिबन्धनम् ॥

तद्व्यतिरिक्ताः शासनिनः किपल-ब्यास-कणाद-शौद्धोद्नि-मस्करिप्रभृतयः, तेषां वस्तानि। प्रत्यक्षानुमानविनिश्चेयपदार्था रूपाद्यो घटाद्योऽप्रयादयश्च । तेषां विपर्ययेण प्रणयनं तैः कृतम् । तेन विपर्ययप्रणयनेन निर्कक्तिकृतं विसंवादत्वम् । तत् कथम् १ प्रत्यक्षविनिश्चेयौक्तावद् युगपद्माविषु प्रतिनियतेन्द्रियविषयेषु धटाद्याधारादते प्रहणाभावात्र रूपाद्य एव, रूपाद्यन्यतमधर्मप्रहणद्वारमन्तरेण घटाद्यप्रहणात् तद्भावे तदभावाच न द्रव्यमात्रमेव । अयुगपद्माविष्विष पिण्ड-शिवकादिषु मृद्यहणे १० पिण्ड-शिवकाद्यप्रहणात् मृद्भावे पिण्ड-शिवकाद्यभावात् न पर्याया एव । मृदोऽपि शिवकाद्यन्यतमावस्था- विशेषीवैस्थानमन्तरेण अपहणादभावाच न द्रव्यमेव। एतेनाप्र्यादि-धूमादिलिङ्ग-लिङ्गिव्यवहारो व्याख्यातः कार्यानुमानविनिश्चेयेऽपि न विशेषौ एव, निर्मूलत्वात्, खपुष्पवत् । न सामान्यमेव, अविशेषितत्वात्, खपुष्पवत् । तस्मादेवं प्रत्यक्षानुमानविनिश्चेयपदार्थेषु सर्वलोकप्रसिद्धेषु विपर्ययप्रणयनमन्यशासनिनाम् स्पाद्य एव घटः, घट एव रूपाद्यः, रूपाद्यश्च घटश्च स्पाद्गुणोऽवयवीत्यर्थः, न रूपाद्यो न १० घट इति वा । अश्वावणशब्दवादिवचनवदिति सर्वलोकप्रसिद्धेन्द्रियप्रत्यक्षविरोधिवचनोदाहरणाँदंनुमानविरोधाचप्युदाहतमेव । आशङ्कामपि सत्यत्वे न जैनियतुमलमिति, निःसन्दिग्यमेवासत्यत्वं तेषामित्यर्थः ।

अपि च— <sup>१३</sup> लोकिकञ्यवहारोऽपीत्यादि यावद् ज्यामोहोपनिबन्धनिति । सार्तिशैयबुद्धिभिरिप परीक्षकैर्निरितिशयलोकप्रसिद्ध्यनुवर्तिभिः परात्ममतिवशेषप्रतिपत्तिनिराकरण-तत्त्वप्रतिपादने कैंग्रिं, इतरथा <sup>20</sup> साक्षिविरहितञ्यवहारवेदैनियतार्थैव परीक्षा स्यात् । लोकिकास्तु नित्यानित्यावक्तव्याद्यनेकान्तरूपमेव घटादिकमर्थमन्युर्देषत्ता अपि प्रतिपद्य व्ययवहरत्तो दृश्यन्ते । तद्रवैह्वप्रवृत्तयश्चेकान्तवादाः 'नित्य एव, अनित्य एव, अनक्तव्य एव घटः' इत्यादयः । तत्र शेषशासनेषु 'सीधित्रदं साधु निवदम्' इति विचारो व्यामोहस्यैव निवन्धनं हेतुरित्यर्थः, विचारानवकाशाद् विसंवादाः ।

१ निरुक्ततं भा०॥ २ °यस्तावद् प्र०। °येषु तावत् इसिष पाठः सादत्र॥ ३ °घटद्योवाराहते भा०। घट-द्योवारादने य०॥ ४ शिविका य०। एवमप्रेऽपि॥ ५ \* \* एति ह्यान्तर्गतः °वस्थानमन्तरेण इसत आरभ्य म विशेषा इसन्तः पाठो य० प्रतिषु नास्ति॥ ६ °िलंगिलंगिल्यवहारो भा०॥ ७ °मामविनिश्चयेषि भा०॥ ८ सर्वेलोके प्रभा०॥ ९ रूपाद्यं च घटं च प्र०॥ १० °दनुमानुविरो य०। °दनुविरो भा०॥ ११ जनयतिनुमल भा०॥ १२ "उक्तं हि—लोकिकव्यवहारोऽपि न यस्मिन्नवतिष्ठते। तत्र साधुत्वविद्यानं व्यामोहोपनिबन्धनम्॥" इसेवमुकृता सम्पूर्ण कारिका उत्तराध्ययनस्त्रवृहहृत्तौ [पृ० २-१] प्रवचन-सारोद्धारटीकायां [पृ० २-१] च १३ श्वाययुद्धिभ प्र०॥ १४ काये प्र०॥ १५ विदिन्धतार्थेव प्र०॥ १६ °त्यन्न अपि प्र०॥ १७ व्यवहारतो भा०। व्यवहारतो य०॥ १८ °पहेव प्रवृ प्र०॥ १९ साध्वेदं प्र०॥ २० व्यामोहस्थेव निय प्र०॥

लोकप्रसक्षादिनिश्चेयेऽपि दोषद्यासनविसंवदनजनितास्यं च प्रमाणद्वय-संसिद्धिसम्पादितप्रव्ययप्रतिष्ठापितात्यन्तपरोक्षार्थश्रद्धानं जिनशासनम् ।

अस्य चार्थस्य पूर्वमहोद्धिसमुत्पतितनयप्राभृततरङ्गागमप्रभ्रष्टश्चिष्टार्थक-णिकमात्रमन्यतीर्थंकरप्रज्ञापनाभ्यतीतगोचरपदार्थसाधनं नयचकाख्यं सङ्क्षिप्तार्थं गाथासूत्रम्—

> विधि-नियमभङ्गबृत्तिव्यतिरिक्तत्वादनर्थकवचोवत्। जैनादन्यच्छासनमन्तं भवतीति वैधम्येम ॥

लोकप्रत्यक्षांदिनिश्चेयेऽपि, किं पुनरतीन्द्रियार्थे ? शेषशासनविसंवदनजनितास्थं च. शेषशास-नानां विसंवदनेन जनिता आस्था अस्मिन् जिनशासनेऽस्माकम् 'इदं वरिष्ठम्' इति परपक्षदौःस्थित्यादेव खपक्षसिद्धिरावीतेनेति । अथवा स्वपक्षसौक्षित्यानुमानमप्यस्तीत्याह – प्रमाणद्वयसंसिद्धीत्यादि । हौकिकपरीक्षकाणां प्रत्यक्षानुमानवामाण्यं प्रत्यविसंवादात् पूर्वन्यायेन स्थितास्थितमृत्त्वपृथुबुन्नादिसंस्थानो- ५-९ पादानकौरणाभ्यां द्वयेन द्वयस्य वा प्रसक्षेणानुमानेन च तद्विनिश्चेयपदार्थद्वयस्य संसिद्धिः, तैया सम्पा-दितः प्रत्ययः प्रैमाणं जैन्यां प्रक्रियायाम् , तत एव च प्रतिष्ठापितमत्यन्तपरोक्षेऽप्यर्थे मेरूत्तरकरू-द्वीप-समुद्र-विमान-भवन-नरकप्रस्तारप्रमाणादौ श्रद्धानं यसिंस्तदिदम् 'ऊर्जितं जयति' इति प्रत्याम्रायते. अन्यथा प्रामाण्याभावात । यथोक्तम् - प्रत्यक्षत्राहे च सिध्यति परोक्षत्राहः 'सिध्येत् । तदसिद्धौ सम्भावनाऽभाव एव, प्रत्यक्षविसंवादित्वात्, उन्मत्तवाक्यवत् [

अस्य चार्थस्येत्यादि यावद् गाथासूत्रमित्यनेन शास्त्रारम्भ-सम्बन्ध-प्रयोजनाभिधानम् । पूर्व-महोद्धिसमुत्पतितनयप्राभृततँरङ्गागमप्रश्नष्टश्ठिष्टार्थकणिकमात्रमिति सम्बन्धः, न खमनी-षिकयोच्यते, प्रमाणागमपरम्परागतमेवेदमित्यर्थः । अन्यतीर्थकरप्रज्ञापनाभ्यतीतगोचरपदार्थसाधनं शिष्यानुप्रहस्थान्यथा कर्तुमशक्यत्वात् । नयचक्राख्यमारभ्यं शास्त्रम्, तदन्तरेण तदसिद्धेः। शिष्यस्य प्रसङ्गविष्रसृतिषयो मा भूखामोह इति सङ्क्षिप्तार्थं गाथासूत्रमिद्म् – विधि-नियमे-त्यादि । अन्यशासनानुतत्वप्रतिपादनसाधनमिद्भुँ । अर्थापत्त्या तु 'भवति'शुद्धपदो**द्यार**णवद विधि-नियमभङ्गवृत्तियुक्तत्वाज्जैनं वचः सत्यमिति गम्यते ।

नय० २

15

१°क्षादिनिश्चयेपि प्र०॥ २°करणाभ्यां प्र०॥ ३ तथा सम्पा° प्र०॥ ५ परोक्षाग्राहः प्रन्ता ६ सिध्यति तदसिद्धौ यन् ॥ ७ °तरङ्गामगप्रश्रष्टे प्रन्ता ८ °प्रज्ञानाभ्यं भान्॥ ९ °नुतत्वाप्रतिषां प्र०॥ १० एतच नयचऋवृत्तिकार एव प्रन्थान्ते इत्थं स्पष्टीकरिष्यति —- ''इखेवमनेन समस्तेन . प्रन्थेनैतद्भिहितम् — विधि-नियमभङ्गवृत्तिव्यतिरिक्तवादनर्थकवचोवजैनादन्यच्छासनमनृतम् । जैनमेव शासनं सखम् , विधि-नियमभञ्जन्त्यात्मकत्वात्, भवतिवद् घटवद्वेति"—नयचऋव० पृ० ५६८-१ ॥

15

20

25

विधिराचारः स्थितिः ....। नियमः ....। तयोर्भङ्गाः —१ विधिः, २ विधि-विधिः, ३ विधेविधि-नियमम्, ४ विधेर्नियमः, ५ विधि-नियमम्, ६ विधि-नियमस्य विधिः, ७ विधि-नियमस्य विधि-नियमम्, ८ विधिनियमस्य नियमः, ९ नियमः, १० नियमस्य विधिः, ११ नियमस्य विधिनियमम्, १२ नियमस्य नियमः। तेषां वृत्तिः स्वविषयसम्पातनेन भावना अर्थानाम्। जैनसत्यत्वसाधनवृत्ता तु वृत्तिः

तद्भाचक्षाणः सूरिः 'विधि-नियमशब्दावलौकिकौं' इति परो मा मंस्तेति तत्पर्यायशब्दानु-६-१ चारयति – विधिराचार इत्यादि । विधीयत इति विधिर्मावसाधनोऽध्याहृतकर्त्रर्थः । यो विद्धाति स कत्ती द्रव्यार्थः । को विद्धाति १ पिण्डशिवकादिभावान् मृद्धिद्धाति । तया हि मृदा शिवकादयो विधीयन्ते । लक्षणतस्तु अनपेक्षितव्यावृत्तिभेदार्थो द्रव्यार्थो विधिः, लोके दृष्टत्वात् । 'आदानमर्यादया वैद्यादाष्ट्र आचार आत्मरूपापरित्यागः पररूपानपेक्षः । एवं स्थित्यादिषु योज्यम् । पर्यायार्थतस्तु नियमः, निराधिक्ये, आधिक्येन यमनं नियमः परस्परप्रतिविविक्तभवनादिधर्मलक्षणः प्रतिक्षणनियतोऽवस्था-विशेषो युगपद्भाव्ययुगपद्भावी व। रूपादिः 'शिवकादिश्च यो यो भवति स एव स एवति । पर्यायशब्दानां शेषाणामण्ययमर्थो यथाक्षरं योज्यः ।

त्योभेङ्गा विधिविधि विधि ]रिलादि । तत्र विधिरनपेक्षितभेदानुगतिव्यावृत्तिव्यापारो यथा गौरिति । "\*विधिविधिरतु गुक्कादिभेदिनयमवादिनं प्रत्यभेदप्रतिपादनर्व्यापृतः – कोऽयं गुक्कादिभेदो नाम गोत्वव्यतिरिक्तः ? इति । 'विधेर्नियमोऽतिप्रसक्तस्य विशेषेऽवस्थापनं विधिप्रधानस्यैव तदंशेऽ-वस्थापनम्, यथा गां गुक्कामानयेति । तदुभयात्मकं 'विधेविधि-नियमम् । विधि-नियमं तु विधिश्च नियमञ्च विधि-नियमम्, द्वन्द्वैकयद्भावः, तुल्यकक्षौ विधिनियमावेव सहितौ, ब्यात्मकं सर्वमिति । शेषा यथायोगमेतव्याख्यानुसारेण व्याख्येया भङ्गाः । सामान्येन तु कारणं विधिः, कार्यं नियमः, उभयं विधि-नियमम्, शेषास्तद्विकल्पा एव ।

एवं भैंङ्गान् व्यवस्थाप्येदानी वृत्तिं व्याख्यातुकाम आह् — तेषां विधि-नियमभङ्गानां वृत्तिरिति । तस्यास्तु छैक्षणम् — स्वविषयसम्पातनेन भावना अर्थानाम्, आत्मीय आत्मीये विषये विषयेऽवर्तीये यया तद्धी भाव्यन्ते । तथाहि — तथा भवन्ति नान्यथेति, नित्य एवाक्ततकत्वादाकाशवन्, अनित्य एव कृतकत्वाद् धटवद् वेति । यथोक्तम् — द्रव्यस्यानेकात्मनोऽन्यतमैकात्मावधारणमेकदेशनयनाम्नयः [ ] इति । प्रत्यक्षानुमानाभ्यां 'पूर्ववत् स्थितास्थितमृत्त्वपृथुबुभ्रादिसंस्थानोपादानंकीरणाभ्यां वृत्ति-

१°धनो व्याहः प्र०॥ २ आदानं मर्याद्या य०॥ ३ चार आत्मरूपां य०। चार आचार आचार आचार आत्मरूपां भा०॥ ४ द्भावी रूपादि य०॥ ५ शिवकादिं च भा०। शिविकादि च य०॥ ६ तयो-भेगा भा०। तयोर्भागा य०॥ ७ \* \* एतचिहान्तर्गतो विधिविधिस्तु इसत आरभ्य उमयं इसन्तः पाठो भा० प्रतौ नास्ति॥ ८ व्यावृत्तः य०॥ ९ विधिर्नियमो य०॥ १० विधिर्विधेर्नियमं य०॥ ११ भंगा-द्यवस्थाप्ये प्र०॥ १२ लक्षणं विषयसम्पां य०॥ १३ वताय प्र०॥ १४ पूर्वावस्थिता य०॥ १५ करणाभ्यां मा०॥ र्विवक्षितद्वादश्चविकलपविशेषणा, अन्यथा अवृत्तित्वमेव वक्ष्यमाणवत् । सा च विध्यादिप्रत्येकवृत्तिरूपारूयानसमधिगम्या ।

तत्र विधिष्टत्तिस्तावद् यथालोकग्राहमेव वस्तु, खपरविषयतायां सामा-न्यविद्योषयोरनुपपत्तेरसंस्ततो विवेकयत्नः द्यास्त्रेष्वित ।

सामान्यविशेषौ हि खविषयौ परिवषयौ वा स्थाताम् । तत्र सामान्यं ताव- । देकस्य सर्वत्वाद् यदि खविषयम् , सामान्यविरोधः । यदि सामान्यम् , तत

तत्त्वमिस्तत आह्-जैनसत्यत्वसाधनवृत्ता तु वृत्तिर्विवक्षितद्वादश्विकल्पविशेषणेति, तत्समा-६-१ हारैकल्पतया तेत्त्वान्वाख्यानमिस्पर्थः, अनेकसैन्बिन्धदेवदत्तिषरपुत्रत्वादिधर्मसमाहारैकल्पवस्तुतत्त्वान्वाख्यानवत् । अन्यथेसेकान्तावधारणे प्रस्यकं स्वरूपानवधारणात् अवृत्तित्वमेव वक्ष्यमाणवदिति, तदित्थमिदमेव शास्त्रं वर्त्स्थतीति परस्परव्याहततत्त्वास्त्ववृत्तय एव ता इस्पर्थः । वृत्तितत्त्वविनि- 10
श्चिचीषायां सा च विध्यादिप्रत्येकवृत्तिरूपाख्यानसमधिगम्येति तज्ञाख्या कार्या । किं कारणम् ?
तत्तसमुदायकार्यत्वात् तस्याः ।

इममर्थं विस्तरेण व्याख्यातुकाम उद्दिशति – तत्र विधिवृत्तिरिखादि । तत्र एतास्वनन्तरोदिष्टासु विध्यादिवृत्तिषु विधिवृत्तिस्तावद् यथालोकमाहमेव वस्तु । लोकस्य माहः, माहवद् माहः, यथा 15 जलचरो माहः प्राण्यन्तराण्यभ्यात्माकर्षति तथा लोकोऽपि स्वामिप्रायसकाशं सर्वमाकर्षति । यो यो लोकमाहो यथालोकमाहम्, एवेखवधारणालोकाभिप्रायं नातिवर्तते वस्त्वत्यर्थः । परीक्षकाभिमानिनां तु तीर्ध्यानां स्वपरविषयतायां सामान्यविद्रोषयोरनुपपत्तेरसंस्ततो लोकाभिप्रायद् विवेकयत्वः गास्त्रेष्विति । इतिशब्दो हेत्वर्थे, यस्मादेतमर्थं प्रतिपादयिष्यामस्तस्माद् यथालोकमाहमेव वस्तु, ततो लोकाभिप्रायाद्विवेकयत्नावर्थक्यम् ।

तत् कथिमिति चेत्, उच्यते - सामान्यविशेषौ हि स्वविषयौ परिवषयौ वा स्थाताम्, वस्तुनः सामान्यं घटादेविस्तुन आत्मिन वर्तेत, परस्य वा पटादेरात्मिन घटाद्यतिरिच्यमाने । चतु- ध्विष्येषु विकल्पेषु साञ्च्यादीनां दोष इति मन्यमानो छौकिकः पेक्षं प्राह्यति ईंदूषियषुः सोपपत्तिकम् - तत्र आद्यं सामान्यं तावदेकस्य सर्वत्वाद् यदि स्वविषयम् । सँवैमेकमेकं च सर्वम्, ७-१ कस्मात् १ कारणस्य वैश्वरूप्यात् । यथाह-

सर्वं सर्वात्मकम् । यद्येवं कसात् सर्वमेकत्र नोपलभ्यते सर्वत्र चैकमिति ? उच्यते — देश-कालाकारनिमित्तावबन्धात्तु न समानकालमात्माभिव्यक्तिः । ते मन्यामहे जलभूम्योरप्येतत् पारिणामिकं रसादिवैश्वरूपं स्थावरस्य जङ्गमतां गतस्य जङ्गमाभ्यवहतवनस्पत्यादेर्जङ्गमशरीर-परिणामापन्नस्य, जङ्गमस्यापि स्थावरतां गतस्य स्थावराभ्यवहतस्य तत्परिणतस्य, पवं स्थावरस्य स्थावरतां गतस्य जङ्गमस्य जङ्गमतां गतस्य । तस्मात् सर्वं सर्वोत्मकम् [ ]।

१ °वृत्तानुवृत्ति प्रशा २ तत्त्वाद्वाख्यान प्रशा ३ °संबंधेदेव प्रशा ४ 'प्रायोद्विवेक प्रशा ५ पक्ष्यं भाशा ६ उदूष भाशा ७ सर्वमेकं च यशा ८ रसादिधैण्वरूपं यशा रसादिधैथेरूप्यं भाशा ९ 'व्यवहृत प्रशा

आत्मा न भवति, अनेकार्थविषयत्वात् सामान्यस्यः अथ आत्मा, ततो न सामान्यम्, एकत्वादात्मनःः सेनाहस्तिनोरिव।

अथोच्येत - आत्मैव सामान्यम्। सत्त्वादिर्घटादेरात्मा, स हि तत्समुदायकार्य-

तत एकस्य सर्वत्वात् सर्वस्य चैकत्वात् खविषयं सामान्यं घटस्यात्मनि वर्तत इति परमतं • प्रदर्श्वोत्तरमाह-यद्येवम्, सामान्यविरोधः सामान्यस्य विरोधः सामान्येन च विरोधः ।

तत् कथम् ? उच्यते – यदि सामान्यम्, तत आत्मा न भवति, अनेकार्यविषयत्वात् सामान्यस्य । कश्चिद्धः केनचिद्धेन कश्चिद्धमः समानो भवतीति कृत्वानेकार्थविषयं सामान्यम् । तस्माद्नेकार्थविषयत्वात् सामान्यस्य वस्तुनः स्वमात्मा घटादेरेकरूपस्थ न भवति, एकत्वादात्मनः, सामान्यस्य च निवृत्तेरात्मनश्च आत्माभावात् कस्य सामान्यम् ? । अश्व मा भूदेष दोष इत्यात्मेष्यते, 10 ततोऽपि न सामान्यम्, एकत्वादातमनः केन सामान्यं तस्य ? इत्यात्मनः सामान्येन विरोधः, समानभावो हि सामान्यम् । सेनाहस्तिनोरिवेति, हस्यश्वरथपदातिसमूहः सेनेत्यनेकार्थापेक्षां दर्शयति, हस्तीति चैकार्थतां दर्शयति ।

अथोच्येतेति स परिहर्तुकामस्य परस्याभिशयमाह । स्यादेव विरोधो यदि 'आत्मनः सामान्यम्' <sup>७-२</sup> इति भेदेन स्वत्वमभ्युपगम्येतेति । यद्यपि व्यैतिरेकार्थषष्ठीप्रापितः स्वस्वाम्यादिभेदः तथाष्यदोषः, <sup>15</sup> व्यपदेशिवद्भावात् 'राहोः शिरः' इत्याद्यव्यतिरेकषष्ठीदर्शनादिति । किं तर्हि ? ब्रूमः – इह तु आत्मैव सामान्यम् । किं तत् <sup>१</sup> घटादेः सत्त्वादिरात्मा । यथोक्तम् –

आध्यात्मिकाः कार्योत्मका मेदाः राब्द-स्पर्श-रस-रूप-गन्धाः पञ्च त्रयाणां सुख-दुःख-मोहानां सिन्नवेशमात्रम् । कस्मात्? पञ्चानां पञ्चानामेककार्यभाषात्, सुखानां शब्द-स्पर्श-रस-रूप-गन्धानां प्रसादलाधवाभिष्वङ्गोद्धर्षप्रीतयः कार्यम्, दुःखानां शोषतार्पमेदोपष्टम्भोद्वेगापद्वेषाः, मूदानां प्रसादलाधवाभिष्वङ्गोद्धर्षप्रीतयः कार्यम्, दुःखानां शोषतार्पमेदोपष्टम्भोद्वेगापद्वेषाः, मूदानां विच वरणस्यनापध्वंसनवेभत्स्यदैन्यगोरवाणीति । तथा करणात्मकाः श्रोत्र-त्वक्-चश्च-र्जिह्ना-प्राण-वाग्-हस्त-पाद-पायू-पस्थ-मनांस्येकादश 'तैर्यग्योन-मानुष-दैवानि बाह्याश्च मेदाः सन्वरजस्तमसां कार्यं समन्वयदर्शनात् [

एवं पृथिव्यादि गवादि घटादि । तस्मात् सत्त्वादिर्घटादेरात्मा । स हि तत्समुदायकार्यत्वात् सामान्यम् । तस्मादात्मैव सामान्यमिति ।

१ सामान्यवस्तुनः भा०॥ २ दयतिकार्थपष्टीप्रापितस्वस्वा प्र०॥ ३ भेदापस्वम्भो भा०॥ भेदापस्तम्भो थ०। अत्र भेदापष्टमभो इति भेदापस्तम्भो इति वा पाठोऽपि भवेत्। किन्तु अधुना उपलभ्यमानेषु प्रायः सर्वेष्वपि साङ्क्ष्यसिद्धान्तप्रतिपादकप्रन्येषु 'उपष्टम्भ'शन्दस्य वा प्रयोगदर्शनादस्माभिरपि स आहत इति ज्ञेयम्। मृद्धितन्यायकुमुद्धन्दस्य टिप्पण्यां तु [पृ०३५०] 'उपष्टम्भ'शन्दस्थाने व० ज० भां० श्रव्यतिषु 'अवष्टम्भ' इति पाठान्तरमपि उल्लिखितमस्तीति ध्येयम्॥ ४ तैर्ययोन भा०। तैर्ययोन य०॥ ५ कार्यसमन्वय य०॥ कार्यसमन्वय भा०। अत्र 'कार्यम्' इति पाठश्चेत् सम्भाव्यते तर्हि 'बाह्याश्च भेदाः सत्त्वरजस्तमसां कार्यम्, समन्वयदर्शनात' इति योजनीयम्। य० प्रतिपाठानुसारेण तु 'त्रयाणां सुखदुःखमोहानां स्विवेशमात्रम्, सत्त्वरजस्तमसां कार्यसमन्वयर्शनात्' इति योजनीयम्॥ ६ कायत्वा सामा भा०॥

त्वात् सामान्यम्। एवं सित आत्मभेदः – सुखं सुखं च सुखादिसमु-दयश्च, तदात्मत्वात् । एवं दोषावपि । ततश्च त्रिगुणविपरिणामकारणकरपना-वैयर्थ्यम् ।

नित्यमेव त्र्यात्मकमिति चेत्, एकत्वनित्यत्वात् प्रकाश-प्रवृत्ति-नियमभेदा-भावादनारम्भः। उभयस्य चाभावः। यथा च प्रधानावस्थायां त्रित्वैकत्वादि- विरोधधर्मसम्बन्धोऽव्यतिरिक्तन्त्रिगुणैकरूपता चेष्यते सदा न्रिगुणैकत्वात् न्रित्वै-

अत्र त्र्मः — एवं सत्यात्मभेदः, समुदायैककार्यत्वात् सुखादि एकमसामान्यमितीष्टस्य सामान्यस्य भेदः । तत् कथमिति चेत्, उच्यते — सुखं सुख्झ सुखादिसमुद्यश्च । सत्त्वं सुखम्, रजो दुःखम्, तमो मोहः । तत् त्रयमैकात्म्यापैत्रमेकमेवेति सुखस्य सुखत्वं तत्समुदायत्वं च प्राप्तम् । किं कारणम् १ तदात्मत्वात्, यस्मात् सुखाद्यात्मकः समुदायः समुदायात्मकं च सुखम् । एवं दोषा- 10 वपीति दुःखमोहावतिदिशति । एवं दुःखं दुःख् दुःखादिसमुदायश्च, मोहो मोहश्च मोहादिसमुद्यश्च । ततः को दोष इति चेत्, ततश्च त्रिगुणविपरिणामकारणकल्पनावैयर्थ्यम् । समुदायैककार्याणां ८-१ त्रयाणामेकत्वाभ्युपगमादेकस्तत्साम्यावस्थाविशेषः, तस्माचावस्थाविशेषादप्रच्युतत्वात् कुतो गुणानां वैषम्यम् १ वैषम्याभावे कुतः प्रकृतेर्महद्दङ्कारतन्मात्रभूतेन्द्रयादिपूर्वोत्तरहेतुकार्यभावः १

अत्राशक्का — नित्यमेष त्र्यात्मकमिति चेत् , प्रधानावस्थायामिष त्रिगुणत्वान्नित्यं सैर्वकालं 15 त्र्यात्मकं सत्त्वरजलमआत्मकम[तो] गुणवैषम्य-विपरिणाम-कारणत्वान्युपपद्यन्ते सुखादिसमुदाया-त्मकत्वेऽप्यात्मभेददोषश्च नास्तीति । एतदपि वाङ्मात्रत्वादनुत्तरम् , तथापि तु सुतरां तथा, एकत्विनत्यत्वात् प्रकाश-प्रवृत्ति-नियमभेदाभावादनारम्भः । एकत्वस्य निद्यत्वात् एकत्वेन वा निद्यत्वात् , सदैकत्वादिद्यर्थः । प्रकाश-प्रवृत्ति-नियमकार्यभेदः सत्त्वरजल्ममसां योऽभ्युपगम्यते भवद्गि-राचार्य-पवन-पाषाणवत् , तद्यथा — नाटकाचार्यः स्वह्स्तोत्स्त्रेपणादिना प्रकाशात्मना आत्मनो निर्विकायाश्च 20 व्यवतिष्ठते, पवनः पर्णचलनादिना स्वपरप्रवर्तनेन व्यवतिष्ठते, नौस्तम्भनपाषाणकः स्वपरिनर्यमनेन व्यवतिष्ठते तथा सत्त्वरज्ञसमांसि इत्येतन्नोपपद्यते, सर्वकालमेकत्वित्यत्वात् वित्वार्मायः, ततस्तद्ना-रम्भः प्रधानावस्थायामिव गुणानां सर्वकालं कार्यानारम्भो निव्यापारत्वात् । वैषम्यनिर्म्लता च, आरम्भामावात् । उभयस्य चाभावः कारणस्य कार्यत्वस्य च, अथवा आत्मनः सामान्यस्य च, सुखादेः समुदाविनस्तत्तसमुदायस्य च प्रधानस्य । किं कारणम् १ अन्यतराव्यवस्थानेऽन्यतरस्थाव्यव-25 स्थानात् । तत् कथं भाव्यत इति चेत्, उत्त्यते—यथा च प्रधानावस्थायामित्यादि यावतः तित्वेकत्वादिद्यतिक्रमेणोति । त्रित्वेकत्वादीत्युक्तपरामर्थः, यथा त्रित्वमेकत्वं च विरुद्धौ धर्माविष्यते त्रस्यव्यव अवयवी च, अन्यदननयन्यन्न, आत्मा चानात्मा च, सर्वमसर्यं चेत्नादि । आदिप्रहणात् सूक्ष्मं प्रमावयया अवयवी च, अन्यदननयन्न, आत्मा चानात्मा च, सर्वमसर्यं चेत्नादि । आदिप्रहणात् सूक्षमं

१ °पन्नमेवेति मा॰ ॥ २ प्राप्तं च कि प्र॰ ॥ ३ सर्वे भा॰ ॥ ४ नियमेन व्यव १ य० ॥ ५ रैबान् त्तित्वा भा॰ । श्वात्तत्वा थ० ॥ ६ भावस्तद्नारम्भः य० ॥ ७ विरुद्धौ च धर्मा भा॰ ॥

कत्वादिव्यतिक्रमेण, एवं शब्दादी त्रिगुणाव्यतिरेकैकरूपत्वं विरोधधर्मसम्बन्धश्च तन्मयत्वात् । ततश्च सर्वस्यावस्थानात् कारणकार्यनियमाभावाद् यद्दच्छामात्र-त्वादङ्गीकृतपुरुषार्थयत्नार्थहानिः ।

सामान्यविशेषयोश्च सम्बन्धित्वादेकतराभ्युपगमेऽन्यतरस्यावश्यापेक्ष्य-बत्वात् सामान्याभ्युपगमे नियमपक्षापत्तिरपि।

परविषयतायामपि असमानावस्थानादसामान्यम् । किं कारणम् ? अनव-धृतैकतरकारणत्वाद् द्रव्यादीनाम् ।

स्थूलं चेत्यादि सामध्यीदापादनीयम्। एष दृष्टान्तः। साधम्यं सदा त्रिगुणैकत्वादिति। यथा तत्र त्रित्वैकत्वाद्यात्मस्वतैत्तवव्यतिक्रमेणेति विरोधधर्मसम्बन्धोऽव्यतिरिक्तित्रगुणैकरूपता चेष्यत । इति प्रधानस्यैव दृष्टान्तस्य वैर्णनम्। एवं द्राब्दाविति दृष्टीन्तिकोपनयः, त्रिगुणाव्यतिरे-कैकरूपत्वं विरोधधर्मसम्बन्धश्च शब्दतन्मात्रादिषु, तत्कार्येष्वाकाशदिषु भूतेष्वेकगुणादिष्टुद्धेषु, तद्विकारेषु च गवादिर्वैदादिषु च, श्रोत्रादिष्वेकादशस्विन्द्रयेषु च प्रधानधर्मा आपाद्याः। किं कारणम् श तन्मयत्वात्, सत्त्वादिगुणमयं हि तत्। तत्वश्च सर्वस्थावस्थानात् प्रधानावस्थायामिव न किञ्चित् सूत्रादि पेटादि वा कस्यचित् कारणं कार्यं वा प्रमाणं प्रमेयं वित नियमाभावात् सर्वत्र यादच्छिकी प्रशृतिः प्रसक्ता, यद्च्छामात्रत्वान्न प्रधानमहद्दङ्कारादिकारणकार्यनैयन्यम्। तत्रश्च यद्वच्छामात्रत्वान दृद्गीकृतपुरुषार्थयत्वार्थहानिः। पुरुषश्चेतन्यस्वरूपः, तस्यार्थो द्विविधः – शब्दाद्युपलब्धिरादिः गुण-पुरुषान्तरोपलब्धिर्यन्तः, तैत् कृत्वा तद्विनिवर्तत इति तस्मै पुरुषार्थाय यत्नः प्रधानस्य, तस्य यत्नस्य अर्थः प्रयोजनम्, तस्य द्वानिर्थोदिच्छकत्वात्। तस्य च हानौ प्रधान-पुरुष-संयोगित्रत्वपरिक्वानार्थशास्व-यत्नार्थि]हानिरिषः।

20 सामान्यविशेषयोश्च सम्बन्धित्वादित्यादि यावद् नियमपक्षापत्तिरपि । सामान्यं विशेष ९-१ इत्येतौ परस्परसम्बन्धिनौ, आद्यन्तवत् पितापुत्रवद्या । तत्र यदि सामान्यमभ्युपगम्यते विशेषापेक्षित्वात् सामान्यस्य <sup>१</sup> विशेषोऽवद्यैष्यः, पितृत्वाभ्युपगमे पुत्रत्वाभ्युपगैमवत् । विशेषाभ्युपगमे च सामान्याभ्यु-पगमस्तद्वदेवेत्यतस्ते बळादेव विशेषपक्षापत्तिरपि नियमपक्षापत्तिरित्यर्थः । अपिशब्दात् प्रागुक्तदोषापत्तिः । एवं तावत् स्विषयत्वे सामान्यस्य दोषा उक्ताः ।

**परविषयतायामप्यसमानावस्थानादसामान्यम् ।** अगुख्यसामान्यानां सद्दशानुप्रवृत्तिञ्यावृत्ति-

25

१ यथा त्रित्वैकत्वा थ०॥ २ तत्त्वतिक्रमेणेति प्र०॥ ३ वर्णनमेव शब्दादाविति प्र०॥ ४ धटादिच्वेकादश भा०॥ ५ पदादि य०। पदाटादि भा०॥ ६ कारणं वा कार्य वा य०॥ ७ चेति य०॥
८ थतः य०। "प्रधानस्य पुरुषार्था प्रवृत्तिः। स च पुरुषार्थी द्विविधः — शब्दाद्युवलिधरादिर्भुणपुरुषान्तरोपलिधरन्तक्ष" — साङ्ख्यका० माठरवृ० पृ० ७९॥ ९ अत्र 'तत् कृत्वा' इति पाठः सामान्ये नपुंसकिमत्यभिप्रायेण सङ्गमनीयः,
अन्यथा 'तं कृत्वा' इति स्यात्॥ १० विशेषषोवस्यैष्यः भा०। विशेषषोत्वस्यैष्यः य०॥ ११ भामत्वात् प्र०॥

#### तत्र द्रव्यमपि भवनलक्षणं युगपदयुगपद्रेदभाविमृद्भवनपरमार्थरूपादि-शिवकादिवृत्ति व्यापि ।

लक्षणानां पैरेष्टानां परेष्टानां परविषयाणामसम्भवात् स्वेष्टसमानभवनलक्षणसामान्यसम्भवात् पैरकीयमसामान्यमेवेत्युपरि उपसंहरिष्यैति लौकिकः, तत् सिद्धं कृत्वा तावदाह — असमानावस्थानादसामान्यमिति । तत् पुनर्द्रव्यक्षेत्रकालभावविषयम्, ते हि द्रव्यादयः परे परेरिष्ट्यमाणा घटादेर्चस्तुनः, तदपि 5
परसत्तेदपेक्षया समानमि युच्यते नात्मानमेवेति परविषयम् । किं पुनः कारणं तदसामान्यम् ? इस्रत आह — अनवधृतैकतरकारणत्वादिति, नावधियते द्रव्यमेव क्षेत्रमेव काल एव भाव एव वा कारणमिति ।
एवं तिर्हि 'एकतमकारणत्वात्' इति वाच्यम्; न चात्र डतरडतमौ प्राप्नुतः, कस्मात् ? अन्य-किं-यत् तदो
निर्धारणे द्वयोरेकस्य डतरच् । वा बहुनां जातिपरिप्रश्ने डतमच् [पा० भाश ११-९२] ईस्रत्र
'एक'शब्दस्यापठितत्वात् । एवं तर्द्धातिशैयिकः तरप्रस्ययः । समानगुणेषु हि स्पर्द्धा भवति, गुणवचना-10
भावान्नेति चेत्, कारणत्वगुणतोऽतिशयो भविष्यति । एवं तर्दि तैंमबस्त्विति चेत्, द्वयोद्देशः प्रकर्षविवश्रायां
तैरैविस्यदोषः । अथवा प्रकाच प्राचाम् [पा० भाश १४ ] इति जातिपरिप्रश्नेऽस्स्येव डतरजिसदोषः । केन ९-२
अनवधृतमेकतरकारणत्वं द्रव्यादीनामिति चेत्, उच्यते – लौकिकैव्येवहारनयप्रधानैः, स च आईतनयैकदेश एव । न पुनर्यथा शास्त्रकाराः सामान्यमेव विशेष एव द्रव्याद्यन्यतमदेव वा कारणं कैरियं
वेत्यवधारयन्ति ।

कथं पुनर्त्रव्यादिकारणतावधार्यते वैते १ उच्यते – द्रव्यं तावत् तैंत्र द्रव्यमि भवनलक्षणं व्यापीत्यभिसम्भन्तस्यते । अपिशब्दात् क्षेत्रमि । सर्वतत्रसिद्धान्ते व्याकरणे द्वेंच्यं च भव्ये [पा० पाशा००४] इत्युक्तत्वाद् भवतीति भव्यं भवनयोग्यं वा द्रव्यम् । द्रवति द्वोष्यति द्वद्रावेति द्वः, द्रोविंकारोऽवयवो वा द्रव्यम्, द्व द्वु गतौ [पा० धा० ९४४-९४५], सदैव गत्यात्मकत्वाद् विपरिणामात्मकं हि तत्। क्षे तु यथा गुणसन्द्रावो द्वव्यम् [पातअलम० पाशावर ] क्रियावद् गुणवत् समवायिकारण- 20 मिति द्वव्यलक्षणम् [वै० स्० वाववाप) इति वा। कथं भवतीति चेत्, भिद्यते इति भेदः, भेदेन भवितुं 'विला तस्या धर्मो वा साधु भवतीति [वा] भेदभाविनी मृत्, तस्या भवनं भेदभाविमृद्भवनम्, तदेव परमोऽर्थः, कोऽसौ १ रूपाद्यः शिवकादयश्च । ते पुनर्यथासङ्कां युगपद्युगपच भेदमाविमृद्भवन-परमार्थरूपादिशिवकादयः, समानाधिकरणसमासः । पुनर्तपे ते वृत्तिरस्य तेषु वा वृत्तिरस्य तदिदं युग-पद्युगपद्येदभाविमृद्भवनपरमार्थरूपादिशिवकादिवः, स्वानाधिकरणसमासः । पुनरिष ते वृत्तिरस्य तेषु वा वृत्तिरस्य तदिदं युग-पद्युगपद्येदभाविमृद्भवनपरमार्थरूपादिशिवकादिवः । किं तत् १ द्वयम् । व्याप्रोतीति व्यापि, 25

१ परेष्टानां परविषया भा०॥ २ परकीयसामान्य प्र०॥ ३ ध्यते य० । एतःपाठानुसारेण तु 'उपसंहित्यते । लौकिकस्तत् सिद्धं कृत्वा तावदाह 'इति योजनीयम् ॥ ४ भानाद्स्थानादसामान्य य०। भानाद्स्थानाद्स्यामान्य य०। भानाद्स्यामान्य भा०॥ ५ अत्र 'नात्मानमेव' इति सङ्गमित् तुं 'तदपेश्य' इति पाठः स्याचेत् साधु ॥ ६ नाविध्रयंते भा०॥ ५ पत्दोर्निर्धा भा० विना ॥ ८ इनाचेकंश भा०। इत्यचेकश य०॥ ९ दायिकः भा०॥ १० तमविद्वित्वति रं० वि० विना ॥ ११ तर्पित्य प्र०॥ १२ कार्य चेत्य य०। कार्य चेत्य भा०॥ १३ अत्र तविति इति पाठः समीचीनः प्रतिभाति, तथा च 'तव पक्षे कर्य पुनर्दव्यादिकारणतावधार्यते' इति प्रष्टुराशयो भाति॥ १४ तत्व द्वत्वमिष् प्र०॥ १५ द्वये च भा०। प्रव्य च य०॥ १६ नतु यथा य०॥ १७ शीलस्तस्या प्र०॥

क्षेत्रमपि सर्वगतिनिवासवृत्तिस्वतत्त्वमेकैकभावार्थसङ्घातसमवस्थानात्मा रूपादि-ग्रीवाचेकगमनसमवस्थानव्यवस्थापितपृथिव्यादि-घटादि व्यापि विश्वस्य सद्रव्ययुगपदयुगपद्गाविरूपादिशिवकादिभावविस्पन्दितस्य।

न क्रिचिदिष न प्रवर्तते । यथा रूपादिशिवकादयो मृदो भवनमात्रं तथा युगपद्भूतं पृथिवैयादि परमार्थः 5 पृथिव्यक्षेजोवाय्वाकाशादि द्रव्यभवनमात्रम् । पृँथिव्याश्चादमलोष्टादि, तथाऽपां हिमकरकादि, तेजसोऽ-१०-१ प्यार्चिरादिस्वभेदा इत्यादि । अयुगपद्भूतं ब्रीहि-बीजा-ङ्क्युर-पत्र-नील-काण्ड-पुष्प-फल-श्केक-कण-तुषादि परमार्थ इति सर्वे द्रव्यभवनमात्रम्, एकपुरुषपितृपुत्रत्वादिवसात्तां(वत्तांस्तान्) भावान् भैवतीति द्रव्यम्।

क्षेत्रमपि व्याकरणसिद्धान्तगर्थैव क्षि निवासगत्थोः [पा० धा० १४०७] इति सर्वस्य सिद्धं सर्वगतिनिवासवृत्तिस्वतत्त्वम् । गतिव्याप्तिः । निवासस्तथावस्थानम् । सर्वभावानां प्राप्त्यवस्थानेपकारेण वर्वत इति तद्वृत्तिस्वतत्त्वम् । प्रदेशरचनाविशेषो हि क्षेत्रम् । एकैकभावार्थसङ्घातसमवस्थानात्मा, एकैकस्य घटपटादेभावस्थार्थे पृथुबुप्तादिरूपेण संहत्य समवस्थितस्य आत्मा स्वरूपतत्त्वं प्रधानमित्यर्थः । किं कारणम् शक्षेत्राभावे तदभावात् क्षेत्रानुप्रहादेव तद्वावात् । यथासञ्च्यं रूपादि-प्रीवाद्येकगमनसम-वस्थानव्यवस्थापितपृथिव्यादि-घटादि । यथास्वप्रकियं वैशेषिकादीनाम् रूप-रस-गन्ध-स्पर्शवती पृथिवी वि एव रागाः ], शब्द-स्पर्श-रूप-रस-गन्धात्मा पृथिवी, कॅक्सवटलक्षणा वेति । एवं घटोऽप्यव- पृथिवी वि एव रागाः ], शब्द-स्पर्श-रूप-रस-गन्धात्मा पृथिवी, कॅक्सवटलक्षणा वेति । एवं घटोऽप्यव- क्याद्यो, गुणसमुद्यमात्रम्, प्रज्ञपित्तेन् वेति विकल्पनामात्रम् । लोकंनंयेन तु [त] एव हि रूपप्रीवाद्यवयवा रूपाद्यो प्रीवाद्यश्चेकगतयस्तथा तथा समवस्थिताः पृथिव्यादीन् घंटादीश्च व्यवस्थापयन्ति यत्र तत् क्षेत्रम् । किं हि तत् पृथिव्याः पृथिवीत्वं रूपायेकगतिसमवस्थानादन्यत् , घटस्य वा ग्रीवायेकगतिसम-वस्थानादन्यद् घटत्वम् ? तस्मात् सर्वगतिनिवासवृत्तिस्वतत्त्वं तत् । व्यापि 'विश्वस्थेलादि यव- 'दिस्यंदितस्य । 'विश्वं सदृव्यं च व्याप्रोति युगपदयुगद्धाविरूपादिशिवकादिभावविर्यदितं १० पृथिव्यंविद् विपरिणामजातं चेत्यर्थः ।

१ व्यादेः पर प्र प्र ॥ २ द्रव्यं भवन प्र ॥ ३ पृथिव्यां चाइम प्र ॥ ४ व्राल य ॥ ५ क्ष्म प्र ॥ ५ क्ष्म प्र ॥ ५ क्ष्म प्र ॥ ६ भवंतीति प्र । "द्रव्यमिति भव्यमिह । द्रव्यं च भव्ये । भव्यमिति प्राप्यमाह । 'भू प्राप्तावासमने परी' [पा० था० १८४५] । तदेवं प्राप्यन्ते प्राप्नुवन्ति वा द्रव्याणि"—इति तत्त्वार्यभाष्ये १।१।५। "१८४५ भू प्राप्तावासमनेपरी भावयते भवते । णिच्सित्रयोगेनैव आत्मनेपदीमित्रेके । भवति ।"—पा० सिद्धान्तकौ मुदी ॥ ७ प्रिक्तियां प्र ॥ ८ करकट प्र । 'क्ष्म' इत्यक्षरं 'रक' इत्येवमालिख्यते स्य प्राचीतिल्यामिति ध्येयम् । "निष्ठुरः कक्खटः क्रूरः परुषः कर्कशः खरः ॥ इदः कठोरः कठिनो जरठः…….।"—इति अभिधानचिन्तामणौ ६।२२-२३। "कतमश्र महाराज ! आध्यात्मिकः पृथिवीधातुः ? यत् किश्चिदस्मिन् कायेऽध्यात्मं कक्खटतं खरगतमुपात्तम् । तत् पुनः कतमत् ? तथ्या—केशा रोमाणि नखा दन्ता इत्यादि । अयमुच्यते आध्यात्मिकः पृथिवीधातुः । कतमश्र महाराज ! बाह्यः पृथिवीधातुः ? यत् किश्चिद् बाह्यं कक्खटतं खरगतमनुपात्तमयमुच्यते बाह्यः पृथिवीधातुः —इति श्विश्वसमुच्यये प्र १ क्ष्म प्र किश्चिद् वाह्यं कक्खटतं खरगतमनुपात्तमयमुच्यते वाह्यः पृथिवीधातुः स्र हति श्विश्वसमुच्यये प्र १ पर किश्चिद् वाह्यं कक्ष्म त्र ॥ १० विष्यं व ॥ १४ विष्यस्त व । १५ व्यवादि च भा०॥ १२ विष्यस्त व । १५ व्यवादि प्र ॥ १२ परादी च भा०॥ १२ विष्यस्त व । १५ व्यवादि प्र ॥ १० विष्यस्त व । १५ व्यवादि प्र ॥ १४ व्यवादि प्र ॥ १० विष्यस्त व ॥ १४ विष्यस्त व ॥ १५ व्यवादि प्र ॥ १४ विष्यस्त व ॥ १४ विष्यस्त व ॥ १४ व्यवादि प्र ॥

कालोऽपि युगपदयुगपत्कालखतत्त्वभूतपदार्थनिरूपितवृत्तिः – अनेकप्रभेदो-पवर्ण्यास्तिकायपृथिव्यादियुगपद्वृत्तिः, आदान-धारण-पाचन-निसर्जनसलिलनिर्वर्थ-व्रीहिकणौदनादिनिर्वृत्तिवृत्तिषु अयुगपद्वृत्तिः ।

द्रव्याद्यपि तु रूपादिशिवकादियुगपदयुगपद्भाविभावाः, उक्तवदेव तथा

कालोऽपीत्यादि । कालोऽपि परविषयं सामान्यम् । परिणामवती क्रियेव कालः, कैलनं कालः, 5 १०-२ कलासमूहो वा । यथा — मासमास्ते गोदोहमास्त इति । वर्तनं भवनिमित तत्पर्यायो वर्तनालक्षणो वा द्रव्यातमा । स च युगपदयुगपरकालस्वतत्त्वभूतपदार्थनिरूपितवृत्तिः, पूर्वोक्तरूपदिशिवकादिपरिणतिवद् बक्ष्य-माणास्तिकायसिललिविर्वर्शयिवी बीहिकणौदनादियद्वा । तद्यथा — युगपद्वृत्तिस्तावदनेकप्रभेदोपवैण्येत्यादि यावद् युगपद्वृत्तिः । साङ्क्ष्यादिप्रक्रियोपवर्ण्यास्त एव हि धर्माधर्माकाशपुद्रलजीवास्तिकायाः सप्रभेदाः, अथवा पृथिव्याद्य एव अस्तिकायाः विद्यमानकायाः, ते यत्र युगपद्वर्तन्ते स तद्युगपद्वृत्तिः कालः । 10 यत्र च आदान-धारणेत्यादि यावित्रर्वृत्तिवृत्तिष्वयुगपद्वृत्तिरिति । यथोक्तम् —

आदानीयास्त्रयो मासास्त्रयो मासास्तु धारणाः । पाचनीयास्त्रयो मासास्त्रयो मासो विसर्जनाः ॥ [ ः ]

इति । ई(प्र)हान्याः पूर्व उत्तरः पूर्वोत्तरश्च वायवः, होषाः शोषकाः । अत्रापि प्रतिप्रक्रियमादित्य-सन्तापापीतसिळ्छधारण-पाचन-[नि]सर्जनषत्, धूम-ज्योतिः-सिळ्ल-मरुत्सङ्घातमेषादान-धारण-पाचन- 15 [नि]सर्जनवत्, विस्नसापरिणतपुद्गळविकाराभ्रत्वादियद्वा, पुद्गळाविनाभावाद् देववैक्तियादेरपि आदानाद् धारणम्, धारणात् पाचनम्, पाचनान्निसर्जनम् । निसृष्टस्य सिळ्लस्य कार्याणि भूमिद्रवीभाववनस्पत्योषधि-प्ररोहपुष्पफळप्राणिश्वरीराप्यायनादीनि । ततोऽपि कार्यान्तराण्याहारवळवपुःर्स्थामादीनि घटपटादिनिर्वृत्तंयक्षे-त्यादि । निर्वृत्तयः कार्याणि, तासां निर्वृत्तीनां वृत्तिष्वयुगपद्गृत्तिः काळ एव, तद्वपष्टम्भजन्यत्वात् तेषां ११-१ भावानामिति ।

इदानी भाव उच्यते । स तु पूर्वोक्तेषु द्रव्यादिषु भवनं भाव ईंत्युक्तत्वादुक्त एव । तद्दर्शयन्नाह — द्रव्याद्यपि त्वित्यादि । गुणपर्यायवद् द्रव्यम् [तत्त्वार्थस् १ ५३७] इत्युक्तम् । गुणा रूपादयः, शिवकादयः पर्यायाः, ते युगपदयुगपद्भाविनः, त एव भावाः । क्षेत्रकालौ च द्रव्यमेव, भवनसामान्याद्भाव एव वा । तस्मात्र तानि द्रव्यादीनि युगपदयुगपद्भाविभावव्युदासेन भवितुमईन्ति

१ काळनं काळः काळसमूहो वा प्र० ॥ २ °णतवद् य० ॥ ३ °व्रोहिनरोदनादिवद्वा इति सर्वास्तिष प्रतिषु पाठ उपलभ्यते, किन्त्वत्र नरशब्दस्यासङ्गतत्वाद् युगपदयुगपत्कालस्वतत्त्वभूत्तपदार्थनिरूपणप्रसावि युगपद् द्वावना पृथिन्यादास्तिकायानामयुगपद्भाविनां च व्रीहि-कणौ-दनादीनां विवक्षितत्वाच °व्रीहिकणौदनादिवद्वा इति पाठः सम्भावितोऽस्माभिः । अथवा "निस्तृष्टस्य सल्लिस्य कार्याणि भूमिद्रवीभाववनस्पत्योषधिप्ररोहपुष्पफलप्राणिशरीराप्यायनादीनि' इत्यनन्तरं वक्ष्यमाणत्वात् तदनुसारेण व्रीहिप्ररोहणादिवद्वा इत्यपि पाठोऽत्र स्थादिति ध्येथम् ॥ ४ °वर्णेत्यादि प्र० ॥ ५ धिसर्जनाः य० ॥ ६ इदात्याः य० ॥ एतदनुसारेण इहान्त्याः इत्यपि पाठः सम्भवेदत्र । अस्मिस्तु पाठे 'इह आदानीयादिषु चतुर्षु अन्त्या विसर्जनाः पृष्टे उत्तरः पूर्वोत्तरश्च वायवः' इत्यर्थसङ्गतिर्देष्टव्या । अत्र इहाऽऽप्याः इत्यपि पाठिश्वन्त्यः ॥ ७ °त्तरं च प्र० ॥ ८ °स्थावादीनि प्र० ॥ ९ °त्तयणचेत्यादि भा० । °त्तय पवेत्यादि य० ॥ १० इत्युक्तत्वात् क प्रव प्र० ॥ ११ °कालौ द्वव्यमेव य० ॥ नय० ३

भवनात् तेषाम्, अन्यथा द्रव्यादीनां वन्ध्यायुत्रवदभावत्वापत्तेः । भावोऽपि सर्ववस्तुतत्त्वव्यापी।

अत एतानि घटादिवस्त्वात्मसामान्यपक्षग्राहिणाण्यवद्यापेक्ष्याणि, प्रत्य-क्षत एव तथात्मत्वात्; किमु परविषयमुख्यसामान्यपक्षवादिना? प्रत्यक्षत एव व तथा तथा परविषयस्य समानस्य भवनात्, परेण समानेन भूयते।

कथित्रद्विति उक्तवदेव इत्यतिदिशति। तथाभैवनात् तेषामिति तदेव भवनं हेतुत्वेन व्यापारयति। अन्यथेति भवनसामध्याभावे द्रव्यादीनां वेन्ध्यापुत्रवदभावत्वापत्तः, न सन्ति द्रव्यादीनि भवन-शून्यत्वाद् वन्ध्यापुत्रवत्। पञ्चमीनिर्देशात् तद्वैधर्म्येण भवनहेतुँत्वमावीतेनाह। नेष्यते च द्रव्यादीना-मभावत्वम्, भावत्वमेवैषाम्। भावश्च भवनसम्बन्धी घटवत्। अतो द्रव्यादीनि भवनसम्बन्धीनि। भवनं 10 द्रव्यादीन् व्याप्रोतीस्यत् आह—भावोऽपि सर्ववस्तुतत्त्वव्यापीति।

अत ऍतानीयादि यावद्पेश्याणीति । एतस्मात् प्रतिपादितोपपत्तिष्ठलाद् द्रव्यादीनि भावपर्यन्तानि भवनप्रधानान्यप्रयाख्येयानि तस्माद् घटादिवस्त्वात्मसामान्यपश्चमाहिणापि स्वविषयसामान्यवादिनेत्यर्थः । अपिशँ व्दात् स्वप्राहरक्तमनसापि सता त्वया अवश्यपिश्याणि सारं सारमेषितव्यानीत्यर्थः ।
किं कारणम् १ प्रैत्यक्षत एव तथात्मत्वात् । दश्यते एव हि द्रव्याचेकरूपभवनसामान्यतोक्तविधिना ।

15 किमु परविषयमुख्यसामान्यपश्चवादिनेति, द्रव्यादीनां परस्परिभन्नानां समानभवनान्मुख्यं सामान्यम्,
११-२ ''लोकश्चेवंविधसामान्यवादी, व्यवहारनयानुयायित्वात् । नै तु यथा सीक्कादिषु सादश्यान्यापोहतत्त्वादि प्रैमाणविरुद्धम् । तैक्षीपचरितं भवितुमर्हति न मुख्यम्, सादश्यानुवृत्तीनां लोके 'समानेन
भूयते' इति सामान्यलक्षणस्यादृष्टत्वाद् दृष्टत्वाक्षासदिष्टस्य लोकिकस्य सामान्यस्थेत्रत आह—
प्रैत्यक्षत एव तथा तथा परविषयस्य समानस्य भवनात् , तेन तेन प्रकारेण द्रव्यक्षेत्रकालभावा20 पेक्षयुगपदयुगपद्माविभावस्य क्ष्पादिशिवकादिक्षपस्य समानस्य भवनात् । सर्वतन्नसिद्धान्तेन व्याकरणेन
लोकानुवृत्तिना निर्देशकं तत्त्वानुवादिनीमध्याह – परेण समानेन भूयत इति, समानो भवतीत्यर्थः ।
समानभावः सामान्यम् , यद् भवन्ति सर्वभावाः स तेषां भाव इति स्वार्थको भावप्रत्यः । स्वभावसम्बन्धर्था चात्र कर्वलक्षणा षष्ठी 'तस्य भावः' इति । यथा – 'शिलापुत्रकस्य शरीरम्' इति ।

१ भावनासेवां भा०। भावना तेषा य०॥ २ वंध्यादिषुष्ठ य०॥ ३ हेतुमाबीतेनाह य०॥ ४ भावं च प्र०॥ ५ प्वानीत्यादि प्र०॥ ६ भावं च प्र०॥ ७ शब्दाश्च प्राह प्र०॥ ६ भावं च प्र०॥ ५ प्वानीत्यादि प्र०॥ ६ भावं च प्र०॥ ७ शब्दाश्च प्राह प्र०॥ ८ स्यापेक्षाणि प्र०॥ ९ मारस्वितव्यानी भा०। मारमिवतव्यानी य०॥ १० प्रत्यक्ष प्रच प्र०॥ ११ लोकंविवंविध प्र०॥ १२ नजु यथा प्र०॥ १३ सांख्यादीषुसाह भा०। एतव्तुसारेण सांख्यादीष्ट्रसाह इस्पि पाठेऽत्र स्यात, यतः "दृष्टत्वाचाऽस्मदिष्टस्य लोकिकस्य सामान्यस्य" इति वश्यतेऽनन्तरमेव॥ १४ प्रमाणावि भा०॥ १५ तद्योपविनतं प्र०॥ १६ प्रत्यक्ष एव प्र०॥ १७ रूपाशिवकादि प्र०। अत्र रूपशिवकादि इस्पि पाठः सम्भवेत्॥ १८ निरुक्तितत्यादिवादिनाप्याह य०॥

तथा च सर्वस्यास्य जगतो द्रव्याचपेक्षया तथा तथा विशेषणैकता, तद्भेद-त्वसम्बन्धत्वाभ्याम्, विकचसुरभिश्चरत्रीलोत्पलवत् । तत्रान्यस्य कस्यचिदपो-ह्यस्य सदशस्य तत्तत्त्वस्य वा समानस्याभावात् सामान्यानुपपत्तिः । उदित-दोषानुबद्धा एकसर्वत्वात् स्वसामान्यापत्तिर्वा ।

एवं सामान्यं व्याख्यायेदानीं तैद्शींपसंहारेणानुमानमाह – तथा चेत्यादि यावद् विशेषणैकता। द तथा चेति एवं च कृत्वा प्रतिपादितपरस्परमेदत्वे परस्परसम्बन्धैक्यापत्ती च सर्वस्यास्य जगतो द्रव्य-देशकालभावापेक्षया तेन तेन प्रकारेण विशेषणैकता। द्रव्यं क्षेत्रेण कालेन भावेन च विशिष्यते, द्रव्येण क्षेत्रमितरी च, एवं "तैस्तत् परस्परतश्च तानि। यथाङ्कुलिर्वकप्रगुणताद्ययुगपद्माविभावे रूपादि-युगपद्माविभावे: "देशेन तंद्र(तद्ग)व्यान्तरश्च विशिष्यते 'अङ्कुलिर्वक्षा ऋष्वी प्रदेशेऽस्मिन्नाकाशस्य वर्तते प्रदेशिनी अधुना' इत्यादि तथैकैकमपि वस्तु घटपटादि न 'केनचिन्नाभिसम्बध्यते तथा तथा 10 "विशिष्यते च तद्भेदत्वसम्बन्धत्वाभ्याम्। प्रयोगश्चात्र – द्रव्यादिविशेषणसम्बन्धी घटः, वस्तुभेदत्वे १२०१ सति तत्सम्बन्धत्वात्, विकचसुरभिशारन्नीलोत्पलवत् । विकच-मुकुलितादि क्षेत्रविशेषणम्, सुरभि-''नीलतादि सहक्रमभाविरूपादिभावविशेषणम्, शैरिदिति कालविशेषणम्। उत्पलमिति द्रव्यम्, तद्गि तेषां विशेषणमेव व्यवच्छेदकस्थात्।

एवमनेकत्वसामान्यमापाद्य प्राक् प्रैतिज्ञातं पेरैविषयतायामप्यसमानावस्थानादसामान्यं परेषा- 15
मिति तद्दर्शयति—तत्रान्यस्य कस्यचिद्योद्धस्य सद्दशस्य तत्तत्त्वस्य वा सैमानस्याभावात्
सामान्यानुपात्तिः । एवमापादितपरस्परिविशिष्ठेकस्वजगतो घटैकस्वमात्रत्वेऽर्थान्तराभावात् कृतोऽर्थान्तरापोहलक्षणं विद्वन्मन्याद्यतनवौद्धेपेरिक्कृप्तं सामान्यम् ? कृतो वा समानं दृदयत इति सदृशम् , सदृशभावः सादृश्यमिति सादृश्यलक्षणं सामान्यम् , सैदृशस्य तस्याभावात् ? कृतो वा तत्तत्त्वम् ? तस्य
भावस्तत्त्वम् , तत्तत्त्वमस्य तत्तत्त्वम् , तत्तु भिन्ने भवति समानानेकार्थानुवृत्तिलक्षणं सत्त्वद्रव्यत्वगुणत्व- 20
कर्मत्वादि ।

स्थान्मतम् - परस्परविशिष्टैकत्वादेव तत्समुद्यः परविषयसामान्यमिति । एतज्ञायुक्तमित्यत आह-उदितदोषानुबद्धैकसर्वत्वात् स्वसामान्यापत्तिवी । यदुक्तं प्राक् 'सैं तत्समुदायकौर्यत्वात् सामा-न्यम्' इत्यत्र पवं सत्यात्मभेदः - सुखं सुखं च सुखादिसमुद्यश्च, तदात्मत्वात् । एवं शोषाविष

१ तद्थोंप्रसारेणा विशा १ व्याप्त परस्पर मा०। क्ष्यरमेदंते परस्पर विशा ३ भावेन विशा विशा १ तेमृत् पर विशा ५ अत्र देशेन द्रव्यान्तरैश्च इस्पि पाठः सम्भाव्यते ॥ ६ केनिस्ताभि भा०॥ ७ विशेष्यते य०॥ ८ सातद्भेद भा०॥ ९ द्रव्यादिविशेषेण य०॥ १० भीलनादि य०॥ ११ शरदिति कालविशेषणम् इति पाठो य० प्रतिष्ठ नास्ति ॥ १२ प्रीतिश्चानं भा०॥ प्रीतिश्चानं य०॥ १३ परविषयिता प०। इस्यतां पृ० १४ पं० ६॥ १४ सामानस्य भा०॥ १५ परिक्तिसं भा०। परिश्चितं य०॥ १६ सदशस्यातस्य भा०। अस्मित्तु भा०पाठे न सः असः इति नम्तत्पुरुषं कृता पश्चन्तं स्वं होत्रम् अतस्य इति, तिद्वनस्यस्यः। तथा च सहस्यातस्य भा०पाठे न सः असः इति नम्तत्पुरुषं कृता पश्चन्तं स्वं होत्रम् अतस्य इति, तिद्वनस्यस्यः। तथा च सहस्यस्यस्य स्वाभावात् इति भा० पाठानुसारेणार्थः प्रतीयते ॥ १७ दश्यतां पृ० १२ पं० ३॥ १८ कायत्वसामान्यम् य०। कायत्वमासान्यम् भा०॥

सङ्घातावस्थानभेदाद्वा घटपटवदत्यन्तभेद एव सर्वार्थानाम्। तथाहि – परमा-ण्वादीनां घटो भवति, घटस्य वा कपालानि । अनवस्थाने वा नित्यप्रवृत्तत्वात् सर्वार्थानां समयमपि तथा समवस्थानं नास्ति यथा समानता निरूप्येत ।

अथान्तरेण रूपप्राप्तिमुक्तिप्रत्ययाभ्यां दण्डिवद् व्यक्तिभिन्नार्थसिद्धि-

ष्ठ इत्यादि यावत् सामान्यविद्रोषयोश्च तत्सम्बन्धित्वादेकतराभ्युपगमे नियमपक्षापित्तरिप इति । स्वविषय-सामान्यापित्तर्वेति वाशब्दो विकल्पार्थः स्वसामान्यपक्षाभिहितसर्वपूर्वोत्तरपक्षविकल्पप्रदर्शनार्थः, 'द्रव्यं १२-२ द्रव्यं च द्रव्यादिसमुद्यश्च' इत्यादि विकल्पजातं सर्वमिद्दीपि संभवतो योज्यम् ।

तथा सङ्घातावस्थानभेदाद्वा घटपटवदत्यन्तभेद एव सर्वार्थानाम् । यदि सङ्गहनयदर्शनेन सैंविमेकम्, अथ ऋजुसूत्रनयदर्शनेन सर्व भिन्नम्, तथापि सङ्घातेनावस्थितानां घटपटवदत्यन्तं परस्परतो 10 भेद एव, नैकत्वं सर्वार्थानाम् । नैन्तुक्तम् — सङ्गहनयदर्शनेनैकमिति, सत्यमुक्तम्, तत्तु सङ्घातेनावस्थितानां नोपपद्यते दृष्टविरुद्धत्वादित्यभिप्रायः । ततः किमिति चेत्, तथाहि — एवं च कृत्वा, किं ? परमाण्वादीनां घटो भवति घटस्य वा कपालानि, पिता पुत्रः कः सम्बन्ध इत्यर्थः । घटस्य वा कपालानीति तदिनाश-जन्यत्वस्थाप्यसम्बन्धं दर्शयति । आदिप्रहणाद् व्यणुकत्र्यणुकादीनां प्रीवादीनां चान्यत्र सङ्घातसमवस्थानभेदात् समवस्थानकृत एव तेषां सम्बन्धः, तथा च समानं भैवन्ति ते ।

ह स्यान्मतम् – एवं व्याख्यातुस्तवैव मतेन परस्परविलक्षणानामर्थानां भेदादेवानवस्थानं प्राप्तम्, द्रव्यादिभेदभिन्नानामन्योन्यनिरपेक्षाणां सङ्घातसमवस्थानाभावादिति। अत्रोच्यते – अनवस्थाने वा नित्य-प्रवृत्तत्वात् सर्वार्थानां समयमपि तथा समवस्थानं नास्ति यथा समानता निरूप्येत, परस्पर-निरपेक्षोत्पादविनाशस्वादित्यर्थः।

एवं सर्वेकिमिन्नपक्षयोः सामान्याभाव उक्तः। पक्षान्तरेऽपि वक्तुकामः प्राह्यति — अधान्तरेण 20 रूपप्राप्तिमित्यादि यावत् सिद्धिरिष्यतः इति। अन्तरेणैकरूपप्राप्तिं भेदरूपप्राप्तिं वा उक्तिप्रँत्ययाभ्यां दण्डियदिति, नागृहीतिविशेषणा विशेष्ये बुद्धिरुत्पद्यते, विशेषप्रत्ययानामनाकस्मिकत्वाच दण्डिनिमित्त-दण्डिप्रत्ययाभिधानवत्, 'दण्डोऽस्थास्तीति दण्डी' इत्यत्र हि दण्डसंयोगनिमित्तौ देवद्त्ते दण्ड्युक्तिप्रत्ययौ १३-१ यथा दृष्टावेवं द्रव्यत्वघटत्वादिसामान्यविशेषसम्वायनिमित्तौ द्रव्यघटाद्यक्तिप्रत्ययौ स्थाताम्, नान्यथा। व्यक्तिमिन्नार्थसिद्धिरिष्यत इति, उक्तिप्रत्ययाभ्यां द्रव्यघटादिव्यक्तितो भिन्नस्य द्रव्यत्वघटत्वादे28 रर्थस्य सिद्धिरिष्यते। एवं गुणर्कमणीश्च सङ्क्ष्योत्क्षेपणादिव्यक्तिभिन्नतत्तत्त्वार्थसिद्धिरेषितव्या, भिन्नेष्वर्थ-ष्वभिन्नोक्तिप्रत्ययदर्शनादिति।

१ दश्यतां ए० १४ पं० ४ ॥ २ °हापि तंभवतो प्र० ॥ ३ \* \* एति बहान्तर्गतः सर्वमेकम् इस्रत आरभ्य सर्वार्थानाम् । न॰ इस्रन्तः पाठो य० प्रतिषु नास्ति ॥ ४ भवति ते भा० ॥ ५ स्थानभाषादिति प्र० ॥ ६ सामान्यभाव प्र० ॥ ७ प्रत्यया दण्डिवदिति य० ॥ ८ कर्मगवाश्य भा० र० ही० । कर्मगवाश्य भा० र० ही० विना ॥

रिष्यते । न, अन्यतोऽपि तयोः सिद्धेः । तौ हि कस्मिश्चिदेव आकारादिमात्रे, सामयिकत्वाच्छव्दादर्थे प्रत्ययस्य बृद्धव्यवहारादाकारादिमात्रे प्रतिपत्तेः। तथाहि –

अत्रोच्यते — तैन्न, अन्यतोऽपि तयोः सिद्धेः । अपिशब्दान्नियमाभावेन लोकसिद्धं नौमादिक-मण्युक्तिप्रत्ययकारणमाह । कयोः सिद्धिः १ उक्तिप्रत्यययोः । तिन्नियमाभावं दर्शयति — तौ हि कसिनिश्च-देवाकारमात्रे । आदिप्रहणात्राममात्रे । आकरणमाकारः, बुद्ध्या यो यथा परिगृह्यतेऽर्थः नाम्ना वा निर्दि- ६ इयते स एव तस्याकारः । स च तावन्मात्रो न ततोऽधिकः, यथा — आकाशं डित्थ इति वा, स वान्यथा बान्यथा वा, आकाशादिषु विनानुवृत्त्या आकाशकालदिशां त्वन्मतेऽप्येकत्वात् कृतो भिन्नेष्वभिन्नाभिधान-प्रत्ययो १ कृतो वाकाशादितत्तत्त्वानीति १ देश्येते चात्राप्युक्तिप्रत्ययो । तस्मान्नास्ति सामान्यम् । घटत्वा-दिसामान्योपचारात्तेष्वभिधानप्रत्ययाविति चेत्, न, मुख्यसामान्यासिद्धेः साधन्याभावाचोपचाराभावात् तत्त्वपरीक्षायामुपचारस्यावकाशाभावाद् मिथ्याभिधानप्रत्ययत्वप्रसङ्गादाकाशादिष्विति ।

किञ्चान्यत् - सामयिकत्वा च्छाब्दादर्थे प्रत्ययस्य । समयाय प्रभवति समयः प्रयोजनमस्य समय-भवो वा सामयिकः । यथोक्तम् - सामयिकः शब्दादर्थे प्रत्ययः [वै॰ स्॰ ७१२१२०] इति, न सामान्य-निमित्त इति । तौ चाभिधानप्रत्ययौ छोकवृद्धव्यवहारात्मकौ वृद्धव्यवहारं दृष्टा बाळानामभिधानप्रत्ययौ भवतोऽशिक्षितविचित्रशास्त्रव्यवहाराणामपि अन्वयव्यतिरेकात्मकाद्वृद्धव्यवहारादेव । न तत्त्वानुवृत्ति-१३-२ व्यावृत्तिकृतौ, छोकस्य तत्तत्त्वादाञ्चानात् । न तत्तत्त्वात्, तत्तत्त्वाञ्चानात्तेषाम् ।

स्थान्मतम् — संक्षाकर्म त्यसद्विशिष्टानां लिक्नम्, प्रत्यक्षपूर्वकत्वात् संक्षाकर्मणः [वै॰ स्॰ २११। १८-१९] इत्युक्तं शास्त्रे। तस्माद् मॅन्वादयोऽन्तरालप्रलय-महाप्रलयेषु न्युच्छिन्नन्यवहाराणामपि शब्दा-र्थानां सम्बन्धं पर्यन्ति । तस्माद् घंट-घटत्वसमवायसम्बन्धोऽपि सामयिकः 'अस्यायं वाचकः' इति यथा 'अयं पनसः' इति समयं प्राद्यते बाल इति । एतचायुक्तम्, अनवस्थाप्रसङ्गात् — येन शब्देन समयः क्रियते तस्यान्येन कार्य इत्यनुषक्तः, उत्तरस्थार्थाप्रतीतौ अस्य समयो न प्रैकल्पते । तत्समयानपेशा स्वाभा- २० विकी यस्यार्थे वृत्तिः स नित्य इति च शब्दार्थसम्बन्धपरिज्ञानप्रयोगन्यवहारपरम्पराया अन्यवच्छेदादुक्तम् । यभाह पत्तञ्जलिः — न हि तदेव नित्यं यत् तेष्टुवं कृटस्थमविचात्यनपायोपजनविकौर्यजुत्पस्यवृद्धस-व्यययोगि । कि तर्हि ? तद्षि हि नित्यं यस्मिस्तत्त्वं न विहन्यते । तद्भावस्तत्त्वम् । आकृतौ चापि तस्तं न विहन्यते [पातञ्जलम० १।१ पत्पक्षा०] इति । समयप्रत्याख्यानवत् प्रतिपादनप्रत्याख्यानातिदेशो वृद्धन्यवहारादाकारादिमान्ने प्रतिपत्तेरित्यदोषाय, 'न शब्दादेव' इति वक्ष्यमाणस्वात् ।

१ नत्त अन्यतो विश्व । नित्त अन्यतो भाष्य २ नामादिमध्युक्ति प्रष्या ३ वाह्मारमात्रे माष्या ४ वान्यथा २ वाकाशादिषु यण्या ५ हश्यते प्रष्या ६ व्हस्यसं यण्या ७ भवतो शिक्षित माष्या ८ मान्वादयोन्तरालप्रस्थयमहा प्रष्या ९ घटपटत्वसम प्रष्या १० उत्तरास्थार्थाप्रतीतौ ऽस्य समयो भाष्या उत्तरास्थार्थाप्रतीतौ ससमयो यण्या ११ प्रकरण्यते भाष्या १० ही विना ॥ १२ तह्वं प्रष्या १३ विकायनुत्पत्त्यवुद्ध्यद्वययोगि प्रष्या १४ वुद्ध्यव्यव प्रष्या

अन्तरेण तत्त्वमारब्धद्रव्याभावेऽपि छिद्रबुध्धघटादौ घटाभिधानप्रत्ययौ दृष्टौ। आभामात्रेऽपितु तौ तत्र तत्त्वोपनिलयनात् कृताविति चेत्, स्थाणु-मृगतृष्णिकयो-र्नर-सलिलत्वप्रसङ्गः, तत्र तदभिधानप्रत्ययसद्भावात्। नरस्वसलिलस्वानुपनिपाते नरसलिलोक्तिप्रत्ययौ मा भृताम्। अनुपचरितकिश्चिद्भताकारात्तु किश्चिद्धक्ति-। प्रत्ययौ स्थाताम्।

तथा विशेषोऽपि । यदि खविषयः, विशेषविरोधः। यदि विशेषस्तत आत्मा

तत्त्वसम्बन्धादृतेऽप्यभिधानप्रत्यययोः प्रवृत्तिं दर्शयंश्चाह – तथा ह्यन्तरेणेत्यादि । तत्त्वं हि द्रव्ये समवैति । द्रव्यक्क द्विधा - अद्रव्यमनेकद्रव्यक्क । अद्रव्ये त्वाकाशादी तत्त्वामीवेऽप्युक्तिप्रत्ययावुक्ती । अनेकद्रव्यमारब्धद्रव्यम्, तच्च समवाय्यसमवायिकारणैरारभ्यते । समवायिकारणं घटस्य कपालानि, १४-१ 10 असमवायिकारणं तत्संयोगाः । 'आङ्क' इति च विध्युपायमर्यादोपसङ्ग्रहार्थः । को विधिः ? स्वतः स्वात्मनि च, के उपायः ? संयोगादिनिमित्तान्तरसिहतानि, का मर्यादा ? आ अन्सावयविद्रव्यात् द्रव्याणि द्रव्यान्तरमारभन्ते । विनाशोऽपि कारणविभागात् कारणविनाशाद्धा । तत्रच्छिद्गंबुध्ने घटे कारणविभागा-दुत्पन्ने संयोगाभावादार्**डधद्रव्याभावेऽपि घटाभिधानप्रत्यया ह**ष्टी, तथा कुड्यलिखिते समवाय्य-समवायिकारणाभावे शिशूनां च "कीडनके लोष्ट्रपाषाणादी सद्भावासद्भावस्थापनाकृते। भवदेतत् - आभा-15 मान्नेऽपि तु आकारमात्रे संस्थानमात्रे सादृश्यमात्र इत्थर्थः, तौ चोक्तिप्रत्ययौ तत्र तत्त्वस्य घटत्वस्यो-पनिलयनात् कृतमि(कृतावि)ति चेत्, तत्र तत्त्वाभाव उक्तः, सत्यपि च तत्त्वेऽसादिष्टाकारभात्रोक्ति-प्रत्ययो चोक्तो, अथाप्याभाँमात्रे तत्त्वोपनिलयनमिष्यते त्वया ततः स्थाणु-मृगतृष्णिकयोर्नर-सलिलत्व-प्रसङ्गः, तत्र तदभिधानप्रत्ययसद्भावात् तत्तत्त्वोपनिलयंनाः घटत्वोपनिलयनाद् घटवत् । अनुपनिपाते नरत्वस्य स्थाणा सिल्हिल्त्वस्य मृगत्रिष्णकायां नरसिल्हेलोक्तिप्रत्ययौ मा भूताम् . 20 तो च हुष्टो, कथमगृहीतविशेषणत्वान्नरत्वसिळल्वानुपनिर्पाते नायुक्ती ? तत्रोपचार्रळभ्यो हि तौ, इह तु लोकनथे विनोपचारेण लभ्यो । कथमिति चेत्, अनुपचरितकिश्चिद्भतार्केंग्रातु किश्चिद्किः-प्रत्ययो स्यातां भवितुमहतः, आकारस्यासम्पूर्णस्य दृष्ट्वादेव । भवत्पक्षे पुनर्ने हि तत्त्वं किञ्चित्रिलीनं <sup>१५</sup>किञ्चित्र निलीनसिस्यस्ति ।

१४-२ एवं तावत् सामान्यं विकल्पद्वये विचारितम् , विशेषोऽधुना विचार्यः । तत आह – **तथा विशेषो-**25 Sपीति । सोऽपि द्वर्यी कल्पनां नातिवर्तते – स्वविषयः परविषयो वेति । तत्र **यदि स्वविषयः ,**विशेषविरोधः । विशेषस्य विरोधो विशेषाभावापत्तेः, विशेषेण विरोध आत्माभावापत्तेः । किं वाड्या-

१ तत्वं हि द्रव्यसमवैति भा०। तत्वं च द्रव्ये समवैति य०॥ २ भावे व्यक्तिप्रत्ययाबुद्धौ। अनेक प्र०॥ ३ इत च विष्युपायमर्यादायसंग्रहार्थः प्र०॥ ४ क इति पाठः प्रतिषु नास्ति ॥ ५ द्रे सुक्रे प्र०॥ ६ भागा उत्पन्ने प्र०॥ ७ क्रीडनकेलाबुपाषाणादौ य०॥ ८ भवेदेतदातामात्रे य०। भवेदेतामात्रे भा०॥ ९ भाजाऽक्तिप्र भा०। १मात्र उक्तिप्र इत्यपि स्वादत्र पाठः॥ १० भासमात्रे य०॥ ११ थनात्व घट भा०॥ १२ पातनेनायुक्तौ य०॥ १३ लभ्यौ इ तौ भा०॥ १४ कारातु प्र०॥ १५ किंचिन्निलीनमित्यस्ति य०॥

न भवति, अन्यत्वाद् विद्योषस्य गुणतः कालतो वाः अन्यथा घटादौ सामान्यापत्तेः। अथ आत्मा, ततो विद्योषो न भवति, एकत्वादात्मनः।

अथोच्येत – नैकत्वान्यत्वविरोधदोषी, 'आत्मैव विदोषः' इत्यनपादानादि-प्रतिज्ञानात् । यद्यात्मापेक्ष एव विदोषः एक एवान्य इत्यात्मनोऽन्यथाभवनाद-नात्मत्वं रूपादिरूपेण घटरूपादिपूर्वोत्तराणामभावत्वम् । तथा चोभयाभावः ।

त्रेण ? नेत्युच्यते, यदि विशेषस्तत आत्मा न भवति, अन्यत्वाद्विशेषस्य । 'विशेषेण विरोधस्तावद् यदि घटादावात्मनि विशेषो वर्तते स्वविषयः तत औत्मा न, अन्यत्वाद्विशेषस्य रूपादेर्देशतः परस्पतो विशिष्यमाणस्थेति तद्दर्शयति — गुणत इति । कालतो वा प्रतिक्षणौन्यान्योत्पत्त्या "विनंष्टृषु रूपादिषु कस्तदात्मा ? इत्यात्माभावः । तदभावे कस्य विशेषः ? अन्यथा घटादौ सामान्यापत्तः । अन्यथेति रूपादीनां समुदायैक्यापत्त्र्यभ्युपामे विशेषपश्चत्याः सामान्यपरिमहस्त्रापचते, तत्र चोक्ता दोषाः सुंखं 10 सुंखं च सुस्तादिसमुद्यश्च इत्याद्यः, त एवात्र 'रूपं रूपं [च] रूपादिसमुद्यश्च इत्यादयः । मा भूदान्तमाभावदोषः तस्मिश्चात्माभावे विशेषाभावदोष इति पक्षान्तरं गृह्णीयात् — अथात्मा सविशेषः, आत्मा एक एव स एवानन्य इति । ततो विशेषो न भवति, एकत्वादात्मनः, घटादेविस्तुन एक वादात्मन-सत्तत्त्वादिसर्थः, अन्यो हि विशेषः ।

एतद्दोषपरिहारार्थमथोच्येत परेण — नैकत्वान्यत्विवरोधदोषौ । 'आत्मनो विशेषः' इति 15 सम्बन्धापादानयोः षष्ठीपश्चमीनिर्देशे भेदेन 'आत्मनि विशेषः' इत्यिषकरणसप्तम्या 'निर्देशे वा स्यातामेतौ दोषौ । किं तिर्हि ! 'आत्मेव विशेषः' इत्यनपादानादिप्रतिज्ञानानैकत्वान्यत्वविरोधदोषौ ममेति । १५-१ अत्रोच्यते — यद्यात्मापेक्ष एव विशेष इति तत्प्रत्युषारणम् , द्वितीयविकस्य आयातो विशेषस्य विरोध इति । अत्राप्ययं दोषः — एक एवान्य इत्यात्मनोऽन्यथाभवनादनात्मत्वं रूपादिरूपेण । किं वाड्यात्रेण ! कें वान्यथा भवतिति क्याद्यात्मावः — अन्यथाभवनादिति । तिन्वक्षयित — धटरूपादिपूर्वोत्तराणामभावत्वम् । तत् कथम् ! २० केंन्येऽन्ये रूपाद्यमावः । तत्रश्चोत्तरेषां शिवकादीनां पिण्डावस्थातः पूर्वेषां च मृत्तवादीनामभावः । अथवा घटतोऽन्यत् पटत्वम् , रूपतोऽन्यच्छ्यव्दादित्वम् , तेन प्रकारेण अन्यथाभवनाद् घटाभावः । सथा चोभयाभावः, आत्माभावो विशेषाभावश्च अथवा रूपाद्यभावभाववादेषोत्यो घटात्माभावो घटात्माभावप्रापितो स्पाद्यभाव इति ।

१ विशेषण विरोधस्तावद् यदि घटादाधात्मनि विशेषण विरोधस्तावद् यदि घटादाधात्मनि इति सर्वोच्च प्रतिष्ठ द्विभूतः पाठः ॥ २ आत्मनोन्यत्धाद्वि व । आत्मानोऽन्यत्वाद्वि भा० ॥ ३ णान्यान्योत्पत्य य० । णानान्योत्पत्य भा० ॥ ४ विनंष्ट्रपुरुषादिष्ठ कस्तदात्मा प्र० ॥ ५ पत्याऽभ्युप॰ भा० । ॰ पत्याऽभ्युप॰ भा० ॥ ९ भवनात्मत्वं उभ्युप॰ य० ॥ ६ श्रद्धां चाप॰ प्र० ॥ ७ प्र० १३ पं० १ ॥ ८ निर्देश चा प्र० ॥ ९ भवनात्मत्वं य० ॥ १० अन्योन्यक्षपा॰ य० । अन्ये क्ष्पा॰ भा० ॥ ११ विशेषाः भा० ॥ १२ प्वान्यथा भा० ॥ १३ भवंतिति प्र० ॥ १४ भावौ क्षपाद्यभावं च प्र० ॥ १५ भावितो य० ॥

एतद्रविष्टतायां तु परापेक्षपक्षापत्तिः। तथापि द्रव्यभेदः। का हि वृत्ति-साहायकाद्दते सिद्धवृत्तेषटस्य पटाद्यपेक्षा? तथात्मैवास्य भियेत । अथ वा पार्थिवत्वादपेक्षा, समानजातित्वादपेक्ष्यते घटेन पटः; विजातीयात् तर्हि विशेषा-भाव उदकादेः। द्रव्यत्वापेक्षा तत्रापीति चेत्, विजातीयाभ्यां गुणकर्मभ्याम-१ विशेषः। तत्रापि सत्तापेक्षेति चेत्, विजातीयात् तर्द्यसन्तासतो जातेरिवाजातेः कार्योद्वा कथम्? इति भावाभावयोरविशेषः। तथापि चोभयाभावः।

एतदिनष्टतायां तु परापे श्विप श्विप सिति । 'घटादेरात्मनी उन्यथा भवनाद नात्मेत्वं तत्रश्च विशेषस्थात्मनश्चाभावः' इत्युक्तविरोधदोषानभ्युपगमे परापेक्षपक्षः 'परविषयो विशेषो न स्वविषयः' इत्याप्तः । स किन्नामको दोष इति चेत्, स्वपक्षपित्यागनामकः । उपचर्य च एवमभ्युपगम्यमाने उत्ययमपरो 10 दोषः – तथापि द्रव्यभेदः, द्रव्यस्य घटादेरात्मनः स्वरूपपरहूपाभ्यां द्विधात्मावस्थानं प्रसक्तं परापेक्षत्वा- द्विशेषस्य । स्थान्मतम् – पटाद्यवृत्त्यात्मक एव घटः पटाद्यपेक्षत इति । तन्नेत्युच्यते – का हि वृत्तिसाहा- यकादते सिद्धवृत्तेर्घ[टस्य प]टाद्यपेक्षा । सहाय[भावः साहाय]कम्, वृत्तेः साहायकं वृत्तिसाहाय- १५-२ कम्, घटवृत्तेः सहायभावं पटस्य मुक्तवा स्वत एव सिद्धवृत्तेः पूर्वमेव घटस्य कान्या उत्तरकाला पटाद्य पेक्षा ? नास्त्येवेत्यर्थः । किं कारणम् ? प्रयोजनामावात् । तथारमैवास्य भिद्येत, तेन प्रकारेण तथा 10 घटस्वरूपमेव भिद्येत, सहायापेक्षवृत्तित्वात्, शिविकोद्वाहात्मवृत्तिवत् ।

अथ वा पार्थिवत्वादपेक्षा, अस्ति घटस्य पटाचपेक्षेत्राह । का सा १ समाना जातिः । समानजातित्वादपेक्ष्यते घटेन पटः । का समानजातिः १ पार्थिवत्वम् । विशेषः कथमिति चेत्, घटात्मत्वाद्विशेषः पटादेरिति । अत्रोच्यते – विजातीयात् तार्हं विशेषाभाव उदकादेः । यदि समानजात्यपेक्ष्या विशेष इष्यते एवं तर्ह्वसमानजातीयादुदकादेर्घटस्य विशेषाभावः प्राप्नोति । अनिष्टं चैतत् । 20 द्रव्यत्वापेक्षा तत्रापीति चेत् , ईंव्यत्वसामान्यापेक्ष्या घटस्य उदकादेर्विशेषो भविष्यतीति चेत् । विजातीयाभ्यां गुणकर्मभ्यामविशेषः, न हि विजातीययोर्गुणकर्मणोर्द्रव्यत्वापेक्षास्ति, ताभ्यामपि च घटस्य विशेष इष्यते । तत्रापि सत्तापेक्षेति चेत् , विजातीयात् तर्हि अत्यन्तासतः 'अविशेषः' इति वर्तते । एवमपि खरविषाणादेरत्यन्तासतो विशेषाभावः स्थात् , अपेक्ष्याभावात् । किमिव १ जातेरिव अजातेः । पार्थिवत्वजातेश्च भवत्सिद्धाःतेन अपगतजातेर्जात्यन्तरापेक्षा न।स्ति, तैस्याः कथं जात्यन्तरा- 25 दुदकादेर्वा व्यक्तयन्तराद् विशेषो भवति, अपेक्षाभावात् १ कार्योद्वा कथं 'विशेषः' इति वर्तते । कार्यं हि भवत्सिद्धान्ते प्रागविद्यमानं समवाय्यसमवायिकारणसान्निष्ये पश्चादुत्पद्यते, 'क्रियागुणव्यपदेशाभावा- १६-१ दसत् कार्यम्' इति सिद्धान्ताभ्युपगमात् , कारणावस्थायां कारणानां कार्यस्थासन्तादेव अपेक्षा नास्तीति

१ °तायां मु परापेक्षोपपत्तिरिति य०॥ २ °तमत्वं नतंच विशेष भा०॥ °तमकत्वं नतंच विशेष व०॥ ३ उपचयं च भा०॥ ४ सहायकं प्र०। "बोपधाद् गुरूपोत्तमाद् ब्रुव् [ ५-१-१३२ ] इति पाणिनिस्त्रेण 'साहायकम्' इत्येव साधु ॥ ५ वृत्तिसहा य०॥ ६ द्रव्यत्वं सामा प्र०॥ ७ तत्रापि जापेक्षेति प्र०॥ ८ अत्यंतासतासतः य०। अत्यंतासतासतः भा०॥ ९ तस्या कथं भा०। तस्यां कथं र० ही० विना य०। तस्यात्कथं र० ही०॥ १० अपेक्ष्याभावात् र० ही०॥ ११ पंचात्पवते प्र०॥

#### पार्थिवत्वादितुल्यत्वाच तद्वत् तदात्मत्वं, तत्तत्त्वेन अपेक्ष्यत्वादिति विवेक-

विशेषाभावः प्राप्तः । निष्पन्ने चोपरतव्यापारावस्थायां सिद्धत्वात् कार्यस्य कारणानां कारणत्वाभावात् कार्यकारणविशेषाभावः । इतिशब्दो हेतूपसंहारार्थः, इत्युक्तहेतुपारम्पर्याद् भावाभावयोरविशेषः, यथा पूर्वोक्तविधिना संतोऽसदपेक्षाऽभावाद् विशेषाभावः, एवमसतोऽपि संदपेक्षाऽभावाद्विशेषः । असतो वा कापेक्षा १ एवमनयोरविशिष्टत्वात् सँत्वमेव वा अभावस्य भाववत्, असत्त्वमेव वा भावस्य अभाववत् । ठ तथापि चोभयाभावः, भावाभावयोरभावः सामान्यविशेषयोरात्मविशेषयोर्वा घटादेरिति ।

एवं तावद् घटादेः पार्थिवत्वाद्यपेक्षा न युक्ता । अभ्युपेत्यापि तद्येक्षां पार्थिवत्वादितुस्यर्रवाच्च तद्वत् तदारमत्वम् । कार्यस्य घटस्य कारणेन मृदा सह पार्थिवत्वेन धर्मेण तुस्यत्वात् तद्वदिति घटस्य घटभवनात्मत्ववत् तदारमत्वं मृत्त्वं, पार्थिवत्वात्मघटत्ववद्या । किं कारणम् ? तत्तत्त्वेनापेक्ष्य-त्वात् । तस्य भावः तत्त्वम् , भवनं भावः, तस्य तत्त्वं तक्तत्त्वम् , तक्तत्त्वेनापेक्ष्यत्वात् , घटभवनवद्- 10 पेक्ष्यते हि पार्थिवत्वम् , तस्मात् प्राप्तं तदारमत्वं र्घटत्वं पार्थिवत्वस्य घटात्मवद् घटत्वेनापेक्ष्यत्वात् । इतिशब्दो हेत्वर्थे, अतक्तद्रां मत्वादपेक्ष्यमाणस्य विवेक्यत्वार्थहानिः विशेषार्थापेक्षाप्रतिपादनयत्व-हानिः । अविशेष इति, एवं च कृत्या स एव अविशेषः । आदिप्रहणात् द्रव्यत्वादितुस्यत्वात् सैत्त्व-तुस्यत्वादितेवनेवाविशेष आपादः ।

स्थान्मतम् — अयं विशेष एव न भवति, आपेश्विकत्वात् सामान्यविशेषाणां द्रव्यत्वादीनामौपचारिक- 15 त्वास । द्रव्यत्वं गुणत्वं [कर्मत्वं] च सामान्यानि विशेषाश्च [वै० स० ११२१५] इत्युक्तानि, किं १६-२ पुनर्गोत्वघटत्वादीनीति ? कस्तिई विशेषो मुख्यः ? अन्त्य एव । सामान्यमपि मुख्यं भाव एवेत्सिभायः । यस्मादणुष्वेकाकाश्चिशदेशातीतप्राप्तषु अन्यत्वज्ञानाभिधानप्रभावविभावितोऽन्त्यो विशेषः, न हि आकस्मिका-वन्योक्तिप्रत्ययो, तस्मादस्त्यसौ । स एव च विशेषो मुख्यः । यथोक्तम् — अन्यत्रान्त्येभ्यो विशेषेभ्यः [वै० स० ११२१६] इति । तथा भाव [एव] च मुख्यसामान्यम्, सैदिति यतो द्रव्यगुणकर्मसु द्रव्य- 20 गुणकर्मभ्योऽर्थान्तरं सा सत्ता [वै० स० ११२१७ ८] इति वचनात् । द्रव्यत्वादीनामौपचारिकत्वात्तद् द्रात्मत्योपपादितमिति ।

१ सतोदसद्पेक्षा° प्र०॥ २ तद्पेक्षा° य०॥ ३ सत्वमेवावभावस्य प्र०। 'सत्वमेवाभावस्य' इत्यपि पाठः सम्भवेदत्र ॥ ४ "त्वाचा तद्वत् भा०॥ ५ घटमावनात्सत्ववत् प्र०॥ ६ मापेक्षत्वात् प्र०॥ ७ "वदनपेक्ष्यते हि भा०। "वदनपेक्ष्यत्वे हि य०॥ ८ घटत्वं भा० प्रतौ नास्ति॥ ९ व्दात्मताद्पे प्र०॥ १० सत्यतुरुयं य०॥ १६ "काशवेशाती" य०। "काशवेत्साती" भा०। "आकृतिः संस्थानम्। परिमण्डल-संस्थानाः सर्व एव परमाणव इति तुल्याकृतित्वं पार्थिवाणुनां पार्थिवाणुभिः सर्वेः समानगुणत्वम्। 'अणुमनसोश्वायं कर्य' [वै० स्०५-२-१३] इत्यद्षकारितिक्रयावत्वं सर्वेषां समानमिति। आधारोऽप्येकदेशः। तस्मादाकाशवेशात् कश्वित् परमाणुर-तिक्रान्तः, कश्विच तत्समकालमेव तत्र आयातः। तत्र 'अयमन्यः पूर्वस्थात्' इति अन्यप्रत्ययो निर्निमित्तः परमर्थरपि न भवति। दृष्ध अन्यप्रत्ययः। तस्य अन्यप्रत्ययस्य यो हेतुः सोऽन्त्यविशेषस्तस्यात् परमाणुद्वयादन्य इत्येवं नैगमनयस्य बुद्धः"— इति विशेषावश्यकभाष्यस्य कोष्टर्यवादिगणिमहत्त्तर्वरित्वतायां वृत्तौ १० १५५-२॥ १२ दृश्यतां पृ० ६ ८० १॥ १३ कत्वात्तद्भातमतयो प्र०॥

#### यत्नार्थहानिः, अविद्योषः । अन्त्येऽपि तद्रव्यादिप्रभेदगतिग्राह्यत्वात्, अन्यथा योगिनामज्ञानप्रसङ्गात्।

अत्रोच्यते - अन्त्येऽपि तंद्रवयादिश्रभेदगतिश्राह्यत्वात् । अन्ते भवोऽन्तः, अन्त्येऽपि तस्मिन् विशेषे विशेषाभाव इति अपिशब्दात् सम्बन्धः । को हेतुः १ तदृब्यादिप्रभेदगतिग्राह्यत्वातु । द्रव्य-ठ मादिर्येषां त एते द्रव्यादयः द्रव्यक्षेत्रकालभायाः, तेषां प्रभेदः तत्प्रभेदः, तत्प्रभेदेन गतिः परिणामो वृत्तिर्विकरूपः, यैथा 'अस्य कार्यस्येयं गतिः' इति दृष्टस्वात् । तया गत्या ब्राह्मत्वम् , कस्य ? अन्त्यविशे-षस्य । तस्मान् तद्रव्यादिशभेदगतिशाह्यत्वाद् नान्त्यविशेषः करूपः, द्रव्यादिव्यतिरेकेण प्रत्यक्षानुमानाभ्या-मप्राह्यत्वात् तत्स्वरूपेणैव प्राह्यत्वाच । तद्यथा – योगी प्रत्यक्षेणैकं परमाणुं पर्यम् द्वयणुकत्वात् प्रच्युतं परयति अन्यं ज्यणुकत्वात् प्रेच्युतमन्यं द्वयणुकसमवेतमन्यं ईयणुकसमवेतं च, द्रव्यतः स्वत एव च भिन्नानि 10 तानि परमाण्यादिद्रवयाणि पश्यति, तत्र किमन्यविशेषेण १ एवं क्षेत्रतो प्यूर्धभागस्थितमेकमपरमर्वा-१७-१ रभागस्थितम् । कालतोऽपि किञ्चित् प्रथमे समये स्थितम्, अन्यं द्वितीये स्थितमागतं वा । युगपदीगत-स्थितयोरि द्रव्यक्षेत्रभावकृतं नानात्वमस्येव । भावतः केंब्रित् कृष्णं शुक्तं कब्रित् सुरभिमसुरभिं तिक्तं कदुकं वेत्यादि, अथवा कुल्णमन्यं कृष्णतरं कृष्णतमं द्विगुणित्रगुणसङ्ख्येयासङ्ख्येयानन्तगुणकैष्णादिं वा । एवं शेषवर्णेर्गन्धरसस्पर्शेश्च सप्रभेदैर्दर्शनं वाच्यम् । अन्यथेति परस्परविशिष्टद्रव्यादिविशेषामावे विषय-16 निरपेक्षत्वाद् योगिनामज्ञानप्रसङ्गात्। अवश्यं द्रव्यादयो विषयाः स्वत एव विशिष्टा एषितव्याः। न चेत्, योगिनो मिध्याज्ञानप्रसङ्गः, अन्यथास्थितस्थार्थस्य अन्यथाद्रशैनात् । अन्यविशेषाणां च परस्परविशेषोक्ति-प्रस्ययप्रवृत्तौ निमित्तान्तरं करूप्यम् । स्वतं एव विशिष्टत्वेऽन्त्यविशेषस्य करूपना वा त्याच्या, परमाणुनामपि तद्वद् विशेषो निमित्तनिरपेक्षः किं नेष्यते ? विशेषेष्वपि निमित्तान्तराणि चेत् . अनवस्थाप्रसङ्गः, ततश्च विशेषोक्तिप्रस्थयानुपपत्तिरेवेस्यलं प्रसङ्गेन । स्थितम् – न खिवषयो विशेष इति ।

<sup>20</sup> परविषयविशेषपरीक्षावसरः, तत आह **– परविषयतायां तु विशेषस्यानवस्थानादविशेषः । नतु** प्रागप्युक्तम् – <mark>पैरापेक्षपक्षापत्तिर्वा</mark> इति, सद्यम् , तंत्रै उपात्तपरित्यागादहृदयत्वापादनद्वारेण प्रसङ्गतोऽन्येऽपि

१ औ० विनान्यत्र - तत्तद्भव्यादि व० । तद्भव्यादि भा० ॥ २ अन्त्ये भवो प्र० । "अन्तेषु भवा अन्ताः" [ प्रशस्त भा० पृ० १६८ ] इति प्रशस्तपादभाष्यानुसारिण्येव अन्त्यशब्दण्याख्या प्राथः सर्वत्रापि बहुमता खीकृता च । शङ्करिमश्रस्तु वैशेषिकसूत्रोपस्कारे मतद्भयमत्रोपन्यस्यति — "अन्तेऽवसाने भवन्तीस्यन्याः, यतो न व्यावर्वशान्तरमस्तीत्याचार्याः । उत्पादविनाशयोर्ग्ते अवसाने भवन्तीस्यन्या निस्त्रव्याणि । तेषु भवन्तीस्यन्या विशेषा इति वृत्तिकृतः"-सै० स्व० उप० ११२१६ ॥ ३ तस्मि विशेषाताच इति भा० ॥ ४ यथास्य कायस्ययं भा० । यथा कायस्ययं य० । अत्र 'कायस्य शरीरस्य' इस्त्र्याभिक्यौ तु यथाश्रुतो भा०प्रतिपाठः साधुरेवेति ध्येयम् ॥ ५ प्रच्युताशानं इत्यणुक य० । प्रच्युताशानं इत्यणुक भा० । अत्र प्रच्युताशानं इत्यणुक इति पाठेऽपि सम्भवेत् ॥ ६ त्र्यगुणसम् भा० ॥ ७ क्षेत्रतोपूर्वभागस्थितमेकपरमचाभाग भा० । क्षेत्रतोपूर्वभागस्थितमेकपरमचाभाग भा० । क्षेत्रतोपूर्वभागस्थितमेकपरमचाभाग अधोभाग इत्यर्थः ॥ ८ किंचित् प्र० ॥ ९ द्वात्ययेरिप य० ॥ १० किंचित् य० ॥ ११ कृष्णादि चा प्र० ॥ १२ पृ० २४ पं० १ ॥ १३ तद्व उपात्त थ० । तऽपात्त भा० ॥

परविषयतायां तु विशेषस्यानवस्थानादविशेषः । इह द्रव्यादिप्रत्यपेक्षया सर्वस्थास्य सम्बद्धत्वादेकैकस्य निरवशेषमिदं जगद् विशेषणं स्यात्, एकघटसंहत-नानावस्थगुणवत् । तत्र सर्वार्थानां नित्यप्रवृत्तत्वात् समयमपि नास्ति तेषां समवस्थानं यदाश्रयो विशेषार्थोऽवस्थाप्येत, आत्तवत् ।

दोषा उक्ताः, इह तु प्राधान्येनैव अन्येन च प्रकारेण दोषाभिधानं प्रक्रियते । अनवस्थानादविशेष इति 5 साधियध्यमाणमनवस्थानं सिद्धं कृत्वाह । यथा च प्राक् 'असमानावस्थानादसामान्यम्' इति प्रकस्य सामान्याभावः प्रतिपादितस्तथेहापि तद्विपर्ययेण तदेव प्रकरणं योज्यम् – कि कारणम् ? अनवधृतैकतर-कार्यत्वादित्यादि सर्वं ताहरोव यावत् तैत एतानि घटादिवस्त्वात्मविरोषपक्षक्राँहिणाप्यवस्यापेश्याणि, १७-२ प्रत्यक्षत एव तथा तथा परेण विशिष्टत्वादात्मनः; किमु परविषयमुख्यविशेषवादिना ? प्रत्यक्षत एव तथा तथा परविषयस्य विशेषस्य भवनात् परेण विशिष्टेन भूयत इति । इहेति परविषयविशेषपक्षे 10 द्रव्यादिप्रत्यपेक्षया सर्वस्यास्य सम्बद्धत्वादेकैकस्य निरवशेषमिदं जगद् विशेषणमिति, पूर्ववदेव द्रव्यं द्रव्यान्तराणि क्षेत्रं कालं भावं च प्रत्यपेक्षते स्वप्रभेदान् परप्रभेदांख्य, एवं क्षेत्रं कालो भावश्चेति सर्वं सर्वेण सम्बद्धम्, तस्मात् सर्वस्य सम्बद्धत्वात् पूर्ववत् सँहकमवृत्तिरूपादिशिवकादिपृथिव्यादित्रीद्याद्यङ्करादिसम-वस्थानाद् द्रव्याणां क्षेत्रतोऽपि तेषामेकगतिसमवस्थानात् कालतोऽप्यनेकप्रभेदोपवर्ण्यधर्मा[च]स्तिकाय-षृथिव्यादिपानीयादानधारणादिसमवस्थानाद् भावतोऽपि पूर्ववद् द्रव्यादिरूपाविशिवकादिभवनसमवस्थानात् 15. स्यादेकघटसंहतनानावस्थगुणवदिति । यथोक्तम् – द्रव्यमेव हि तथावस्थानाद् रूपादिभावं लभते, एक-], द्रव्यमेव हि घटाख्यं रूपं रसो गन्धः सर्वाः सङ्ख्या संस्थानं पुरुषपितृपुत्रत्वादिवत् [ शुक्कं भीलं तिक्तं कटु सुरभि मृदु कर्कशं शुक्रतां शुक्रतमं चेत्य।दिविशेषणतां नातिवर्तते । त एव होते गुणाः पर्यायाश्च नानावस्थाः परस्परविशिष्टाः परस्परस्य द्रव्यस्य च विशेषणम्, द्रव्यमेव गुणाः पर्यायाश्च । तथान्येऽपि द्रवयक्षेत्रकालभावाः सप्रभेदा इति । स्याच्छन्दात् पुनः स्यादेतदेवं यद्येतद् वक्ष्यमाण- 20 देषिण न न्याह्नयेतेत्यत आह - तत्र सर्वार्थीनां नित्यप्रवृत्तत्वात् समयमपीखादि यावद् यदा-श्रयो विदेषार्थोऽवस्थाप्येतेति । एवं परस्परविशेषणत्वेन सर्वेऽर्था नित्यं प्रवृत्ता एवेति समयमात्रमपि नास्ति तेषां समवस्थानम् । समवस्थानाश्रयो हि विशेषोऽवस्था<sup>द्</sup>येत, तदभावात् कुतो विशेषः <sup>१</sup> आत्त- १८-१ विदित तत्काळावगृहीतक्ष्णोत्पन्नविनष्टभावविद्यर्थः । ततः किमिति चेत्, र्समवस्थानामावान्निराश्रयः खपुष्पवन्नास्ति विशेषः । 25

स्यान्मतम् – सम्बन्धदेशो न दृष्यते, उपेक्ष्यत इति । किमुक्तं भवति ? सम्बन्धदेशान् द्रव्यादीन् मुक्त्वा निराश्रयत्वाद् विशेषो मा भूत्, सम्बन्धदेशस्थानां तु घटपटादीनां किमिति मुँधा विशेषो न स्यात्

१ दश्यतां १० १४ पं० ६ ॥ २ अनवृत्तिकतरकायत्वात् भा० । अनिवृत्तिकतरकायत्वात् य० । दश्यतां १० १४ पं० ६ ॥ ३ दश्यतां १० १८ पं० ३ ॥ ४ "क्राहिणाप्यवद्यापेक्ष्याणि प्रत्यक्षप्राहिणाप्यवद्यापेक्ष्याणि प्रत्यक्षप्राहिणाप्यवद्यापेक्ष्याणि प्रत्यक्षप्रहिणाप्यवद्यापेक्ष्याणि प्रत्यक्ष्यविनेष्ठ भा० । "त्यत्त्य-विनष्ठ" य० ॥ ८ संस्थानाभावा प्र० ॥ ९ सुवा प्र० ॥

सम्बन्धदेशोपेक्षायामुपात्तत्यागोऽकसात्, तुल्यत्वात् सामान्याभ्युपगमात्। रूपादिभेदसम्बन्ध एव विशेषः, न, अन्यासम्बन्धेऽरूपादित्वाच्छुद्धानां किष-दप्यभावात्। लोके दृष्टो नतु च वायुः शुद्ध एव स्पर्शः, तत्रापि हि क्षेत्रादि-द्रव्यस्य रूपादयो न गृह्यन्ते, अनभिव्यक्तिसीक्ष्म्यात्, द्रव्यादिवत्।

वहाश्रयत्वाद् विशेषस्य १ इति । अत्रोच्यते – सम्बन्धदेशोपेक्षायामुँपात्तत्यागोऽकस्मात् । एवं सित अकस्मादेवोपात्तस्य विशेषस्य त्यागः, सामान्याभ्युपगमात् । कथं सामान्यमभ्युपगतमिति चेत्, तुल्य-त्वात् सम्बन्धदेशस्थानां द्रव्यक्षेत्रकालभावप्रत्यासत्तितुँल्यलक्षणत्वात् सामान्यस्य समानभावस्य ।

अत्राह — रूपादिभेदसम्बन्ध एव विशेष इति । रूपरसगन्धस्पर्शसङ्ख्यासंस्थानादीनां सप्रभेदानां सम्बन्ध एव विशेष उच्यते, त एव हि परस्परतो विशिष्यमाणा विशेषास्या इति । अत्रोच्यते — तद् 10 न, अन्यासम्बन्धेऽरूपादित्वात् । अन्येर्द्रव्यादिभिरसम्बन्धे तेषामरूपादित्वं प्रसञ्यते, यस्मात् सर्वे सर्वता सर्वथा द्रव्यक्षेत्रकालभावाविभागसँ मबद्धरसा एव हि रूपादयः । किं कारणम् १ शुद्धानां किचिदण्यभावात् , प्रागुक्तं द्रव्यादिसम्बन्धाभावे रूपादिस्वरूपाभावात् तत्सम्बद्धानामेव दृष्टत्वात् सप्रभेदद्रव्यादिसम्बन्धाभावे रूपाद्यो न सन्त्येवेत्यरूपादित्वं तेषां प्रसक्तम् ।

इतर आह - लोके हृष्टो ननु च वायुः शुद्ध एव स्पर्शः। स्यादरूपादित्वं यदि 'द्रव्यक्षेत्रकाल। रूपरसादिभिरसम्बन्धे रूपाद्यभाव एव' इत्ययमेकान्तः स्यान्, स्याचानुमानं यदि दृष्टेन न वाध्यते, दृष्ट्य १८-० वायुः स्पर्शमात्र एव, न हि दृष्टाद् गरिष्टं प्रमाणमस्तीति । अत्रोच्यते - तत्रापि हि क्षेत्रादिद्रव्यस्य रूपाद्यो न गृह्यन्ते, अनिभव्यक्तिसौक्ष्म्यात्, वैधर्म्येण द्रव्यादिवत् । यथा द्रव्यादयो गृह्यन्ते प्रत्यक्षेण न तथा वीयौ रूपरसगन्धादयोऽनभिव्यक्तिसौक्ष्म्याद् गृह्यन्ते । किं कारणम् १ चक्षुरादीन्द्रियप्राह्मत्वपरिणत्यभावाद् हेत्वनुमेयताभावात् । यथोक्तं सङ्गहान्तरे---

<sup>20</sup> र्मृंतिः कथं न वीयोर्नास्त्राचेत च कथं न रूप्येत ।

तद्यक्तिग्रहणं प्रति न शक्नुर्यांस् त्विन्द्रियैः कश्चित् ॥ [ ] इति ।
गन्धंवैन्तोऽबिग्निवायवः, मूर्तत्वात्, पृथिवीवत् । एवं रसवन्तौ अग्निवायू, मूर्तत्वात्, भूम्यम्बुवत् । रूपवान् वायुः, मूर्तत्वात्, अग्निभूमिजलवत् । रूपरसगन्धस्पर्शवन्ति वाय्वग्निजलानि, मूर्तत्वात्, पृथिवीवत् । इहापि च साधम्येदृष्टान्त उच्यते — वातायनरेणुस्पर्शरसरूपगन्धादिवद् न गृह्यन्त इति, तेषां हि

25 १४(विकरोद्दयोतव्यक्तानां रूपमेव श्राह्मम् ।

१ भुपांत्यत्यागो विश्व । २ धात्तस्य भाव । पांत्यस्य यव ॥ ३ भुत्वस्थणत्वात् यव ॥ ४ सामान-भवनस्य भाव ॥ ५ त्वाद्म्येर्द्रच्यादिभिरसंबंध तेषामक्ष्पादित्वाद्म्येर्द्रच्यादिभिरसंबंध तेषामक्ष्पादि इति द्विर्भूतः पाठः सर्वाद्य प्रतिष्ठ ॥ ६ \* \* एति बिक्षान्तर्गतः सम्बद्धरसा इत्यत आरम्य द्रव्यादि इत्यन्तः पाठो भाव प्रती नास्ति ॥ ७ शुद्धानं यव ॥ ८ वायो क्ष्प भाव । अत्र वायो इत्यस्य प्रश्चनतः भाव प्रतिपाठोऽपि साध्येव ॥ ९ प्राह्मपरि यव ॥ १० मूर्ति कथं प्रव ॥ ११ वायोनीस्वाप्येत यव । वायोणीनस्वाप्येत भाव ॥ १२ था त्विनद्भयः कंचित् प्रव ॥ १३ वत्तो । प्राप्ति भाव । वत्तोपन्नि यव ॥ १४ रविकारो प्रव ॥

अथोच्येत - एककालसहावस्थानादर्थानां विशेषो भविष्यति, अवतिष्ठते हि किञ्चित् कञ्चित् कालम्। एवमपि तथाभूतसामान्याभ्युपगमादिवशेष-त्वमेव। सर्वसामानाधिकरण्याच एकविकारेऽपि सर्वस्थान्यथात्वं जायते, तन्माञ्चे-ऽन्यत्वात्, गन्धोनाधिकभवमभोवत्।

अथ तु तहुद्धासन्नमेव ग्रहीष्यते सामान्यविद्रोषयोः, एवं तर्हि द्रव्य- । गुणकर्मणां न सामान्यं नापि विद्रोषः, तेषां परस्परासत्त्यभावात् । तहुद्ध्या-

अथोच्येत परेण – यदि सम्बन्धदेशसमवस्थानादर्थानां विशेषो न भवति, एककालसहार्वस्थाना-दर्थानां विशेषो भविष्यति, यसगदवतिष्ठते हि किश्चित् कश्चित् कालम्, यथा पूर्वापरस्थित-घटपटाविति । ननु विशेषकारणमत्र वक्तुं प्राप्तम्, इदं तु सामान्यकारणमेव आशङ्कितमिति । अत्रोच्यते – सामान्यद्वारेण विशेषः सिद्ध्यतीति तदसिद्धिद्वारेण विशेषासिद्धिरिति सर्वत्र माद्यम् । अत्राप्याचार्ये 10 उत्तरमाह – एवमपि तथाभूतसामान्याभ्युपगमाद्विशेषस्वमेव । पराभ्युपगम एव उत्तरत्वमापद्यते, एककालावस्थाने कालसामान्याभ्युपगमाँद् देशसम्बन्धसामान्याभ्युपगमवद्युपात्तस्यागोऽकस्मात् तुल्यत्वा-दिस्रविशेषस्वमेव ।

किञ्चान्यत् — प्रागुक्तविधिता सर्वसामानाधिकरणयाच विशेषस्वतत्त्वस्य परस्परापेक्षत्वाद् १९-१ विशिष्यमाणत्वाद् भावानां परस्पराः सर्वं जगदेकाधिकरणम्, तत्रैकविकारेऽपि सर्वस्य शेषस्याप्यशेषस्य 15 तद्पेक्षत्वार्दन्यथात्वं विकारो जायते । कुतः १ तन्मात्रेऽन्यत्वात् । को दृष्टान्तः १ गन्धोनाधिकभ्यन्मो-विति, यथा भ्यन्मसोरयथासञ्चोन गन्धोनस्य अन्मसो गन्धाधिकायाश्च भुवः तैंद्वीनाधिकमावेन <sup>११</sup>विकारो दृष्टः — गन्धहीना आपः तद्धिका भूरिति । तस्मान्नास्येव अनवस्थानान्निराश्रयः स्रपुष्पवद् विशेष इति ।

अथ तु तहु द्ध्यासन्नमेव प्रैंही ज्यते सामान्य विशेषयोरित । अथे स्विधिकारान्तरे । तुर्विशेषणे प्राक्तनादेशकारा सैन्यधिकारा द् बुद्धासन्यधिकारं विशिनष्टि । बुँद्धा आसन्नं, 'सः' इति बुद्धिसाहु द्धिः, 20 योऽसौ प्रथमो घटः स एव द्वितीय इति बुद्धिः। का सा १ तत्त्वानुवृत्ति बुद्धिः, व्यावृत्ति बुद्धिरि तहु द्धा-सत्त्या द्रव्यत्व बुद्धौ प्रसक्तायाम् 'नापो न सिकता न शिवकादि घट एव' इति । यथोक्तम् — अनुन्विप्रत्ययकारणं सामान्यम् , व्यावृत्ति बुद्धि हेतु विशेषः [ ] इति । अत्र भूमः — एवं तर्हि द्रव्य-गुणकर्मणां न सामान्यं नापि विशेषः । किं कारणम् १ तेषां परस्परासत्त्यभावात् । तया तहु द्धा द्वा द्वा विशेषः । किं कारणम् १ तेषां परस्परासत्त्यभावात् । तया तहु द्धा द्वा द्वा विशेषः । किं कारणम् १ तेषां परस्परासत्त्यभावात् । तया तहु द्धा द्वा विशेषः । किं कारणम् १ तेषां परस्परासत्त्यभावात् । तया तहु द्वा द्वा विशेषः । किं कारणम् १ तेषां परस्परासत्त्यभावात् । तया तहु द्वा द्वा विशेषः । किं कारणम् १ तेषां परस्परासत्त्यभावात् । तया तहु द्वा द्वा विशेषः । व

१ "वस्थानार्थानां प्रना २ "स्थाने ककाल" यन ॥ ३ "मादेश प्रना ४ "वद्रपांतत्यागो" यन । "वहृष्टांतत्यागो" भान । दश्यतां पृत्त २ पंत्र १ ॥ ५ "ण्यात्व विशेष भान ॥ ६ "त्वाद्वि विशिष यन ॥ ७ "स्याशेषस्थाप्य" यन । "स्य शेषस्य शेषस्थाप्य" भान ॥ ८ "दम्यथात्विधकारो प्रना ॥ ९ कत्वं-भावदिति यथा भ्वंभसौरयथासंख्येन न गंधोनस्य प्रना १० तिईंनिधिक प्रना ११ धिकारो यन । ऽधिकारो भान ॥ १२ गृही यन ॥ १३ "सत्य प्रना एवमप्रेऽपि ॥ १४ बुद्धासम्भः स इति बुद्धियोऽसौ यन ॥ १५ कर्माणं वा भान ॥

सन्नता हि द्रव्यस्य द्रव्यस्य च, तत्रैव सामान्यविशेषौ स्थाताम्, न गुणकर्मणोः। एवं च तयोः सत्त्वसामान्य-द्रव्यारम्भादिविशेषाभावः। तथासत्तिः सिकतानां वज्रस्य च, तेषां सामान्यविशेषौ स्थाताम्, न भूम्यम्भसोः; यावत् तुल्यजाति-

तदासम्नत्वाद् 'द्रव्यम्' इति गृंद्यते, तन्नेव च सामान्यिविशेषो स्यातां न गुणकर्मणोः । कसात् ? 
ठ यस्मात् तद्बुद्ध्यासम्भता द्रव्यस्य द्रव्यस्य च, न द्रव्यस्य गुणस्य च, तथा न द्रव्यस्य कैर्मणां च, न 
१९-२ गुणस्य कर्मणश्चेति सामान्याभावो विशेषाभाँवश्च, तद्बुद्ध्यासत्त्यभावात् । एवं च कृत्वा तयोः सत्त्वसामान्य-द्रव्यारम्भादिविशेषाभावः । तथोः द्रव्यगुणयोगुंणकर्मणोर्द्रव्यगुणकर्मणां च तयोश्च तयोश्चेत्यावृत्त्या सत्त्वरुक्षणं सामान्यं मा भूत् । तस्मात् 'सत्' इति त्रयाणामविशेष इत्ययुक्तम् । तथा 'अनित्यं द्रव्यवत् कार्यं कारणं सामान्यविशेषवत्' इति च सामान्यं द्रव्यगुणकर्मणां मा भूत् । उक्तं च वः शासे —
10 सदिनत्यं द्रव्यवत् कार्यं कारणं सामान्यविशेषविदिते द्रव्यगुणकर्मणां मा भूत् । उक्तं च वः शासे —
'एवं तर्हि अनानात्वं द्रव्यगुणकर्मणां प्राप्तम्' इति चोदिते विशेष उच्यते — नाविशेष एव, आरम्भानारम्भभेदात्, द्रव्याणि द्रव्यान्तरमारभन्ते गुणाश्च गुणान्तरम् । कर्म कर्मसाध्यं न विद्यते [ वै० स्०
११९१०-११ ] इति । किञ्चान्यत्— रुक्षणभेदात्, क्रियावद् गुणयत् समयायिकारणमिति द्रव्यरुक्षणम्,
द्रव्याश्यति अगुणवान् संयोगविर्माणेष्व[कारणमनपेश्च इति गुणस्रक्षणम्, एकद्रव्यमगुणं संयोग15 विमानेष्व]नपेशं कारणमिति कर्मरुक्षणम् [ वै० स्० ११९१९-१६-१७ ] । तथा विरोधाविरोधभेदात्,
कार्यविरोधि द्रव्यं कारणाविरोधि च, उभयथा गुणः, कीर्यविरोधि कर्म [ वै० स्० ११९१३-१४ ] ।
इत्यवमादिद्रव्यगुणकर्मनानात्वहेतुकरुष्टापश्च विशेषाभावादनर्थक आपद्यते । एवं तावद् द्रव्यस्य
[ द्रव्यस्य ] च सामान्यविशेषी स्याताम्, न गुणकर्मणोः ।

इतर आह - यथा द्रव्ययोः प्रत्यासत्तिर्द्रव्यत्याभिसम्बन्धात् तथा सत्त्वाभिसम्बन्धात् द्रव्यगुण20 कर्मणां भविष्यति । यथोक्तम् - सिद्दिति यतो द्रव्यगुणकर्मसु द्रव्यगुणकर्मभ्योऽर्थान्तरं सा सत्ताः
[वै॰ स॰ ११२१७-८] इति । अत्र ब्र्र्याः - द्रव्ययोरिष त्वदनुकम्पाद्रविष्ठतचेतसा मया त्विय चित्तानुवृत्त्या
उक्तम्, तैत्राप्याशां मा कृथाः, तदिष नोपपद्यते बुद्ध्यासत्तिकृतसामान्यविशेषवादिनो भवतः सामान्याभावे विशेषाभावात् । तथासत्तिः सिकतानां वज्रस्य च, पार्थिवत्वसामान्यानुविद्धत्वादशमिकतालोष्टवज्रादीनाम् । तेषां सामान्यविशेषो स्थाताम्, न भूम्यम्भसोः, अन्यतरस्य पार्थिवैत्वाभावात् ।
२०-१ २६ तेनैव देतुक्रमेण तथासत्तिः पिण्डघटयोः, न मृत्-सिकतानाम्; एवं परतः परतो यावत् तुल्यजाति-

१ गृहोत य०॥ २ विशेषे स्थातां य०। विशेषस्थातां भा०॥ ३ कर्मणश्चं इति स्थादत्र पाठः॥ ४ भावं च प्र०॥ ५ सस्तं य०॥ ६ \* ॥ एति विहानतर्गतः विषामान्य इत्यत आरभ्य सस्वलक्षणं इत्यन्तः पाठो य०प्रतिषु नास्ति॥ ७ आरंभमारंभमेदात् य०॥ ८ भागेद्यनपेशं प्र०॥ ९ कारणविरोधि च प्र०। "न द्रव्यं कार्यं कारणं च वधित"—वै० सू० १।१।१२। अस्य व्याख्या—"द्रव्यं न स्वकार्यं हन्ति न वा सकारणं हन्ति, कार्यकारणभावापत्रयोर्द्वव्यातकभावो नास्तीत्यर्थः, आश्रयनाशारम्भकसंयोगनाशाभ्यामेव द्रव्यनाशादिति भावः। वधतीति स्रोतो निर्देशः"—वै० सू० उप० पृ० २०॥ १० "गुणाः"- वै० सू०॥ ११ कार्यं वि प्र०॥ १२ कमः प्र०। एवमग्रेऽपि॥ १३ नेप्राप्या प्र०॥ १४ विद्यालत्वास्यात् भा०॥

गुणिक्रययोरण्वोरेव, न तु तयोरिप अन्त्यविद्योषसमवायेन अपिक्षप्रप्रत्यासत्त्योः। तस्मात् सामान्याभावाद् विद्योषाभावः, सर्वत्रैवोभयाभावः।

अर्थाश्चेषलक्षणायों त्वासत्तौ पृथिवीघटरूपादीनामेव स्यात् सामान्य-विशेषता, नेतरसामान्यविशेषयोः।

गुणिकययोरंण्वोरेव 'स्यातां सामान्यविद्योषो' इति वैर्तते । तथासितः घटकपालयोः, न पिण्ड- <sup>5</sup> घटयोः; एवं कपालशैकलयोः, न घटशकलयोः; शकलशर्करयोः, न घटशकरयोः; पांग्रुश्र्करयोः, न घटशकरयोः; प्रतिश्रृंद्रयोः, न पांग्रुत्रृंद्रयोः; पांग्रुश्र्वर्योः, न धूलीशर्करयोः; धूलीश्रुंद्रयोः, न पांग्रुत्रृंद्रयोः; त्रुटिपरमाण्वोः, न धूलीपरमाण्वोः । अथवा घटस्य च घटस्य च, न घटस्य कपालस्य चेत्यादि । तयोरपि अण्वोः पार्थिवग्रुक्तगतिसमवायिनोरेवाण्वोः, न आप्यपार्थिवादिनीलशुक्तगतिस्थितिजातिगुणिकययोः । न तु तयोरपीत्यादि यावदपक्षिप्तप्रत्यासत्त्योरिति । तुल्यजातिगुणिकयासमवायिनोरन्यस्वप्रत्ययप्रभावोलिक्कितान्त्य- 10
विशेषयोः तत्त्समवायेनापक्षिप्ता अपहृता प्रत्यासत्तिस्तयोरिप इति कृत्वा कुतस्तर्द्धुद्धासन्नप्रकरणम् ?
तस्मात् सामान्याभावाद् विशेषाभावः, सर्वत्रैवोभयाभाव इति द्वव्यगुणकर्मणां न सामान्यं
नापि विशेषः इत्यतः प्रभृति यावत् 'अण्वोः' इत्येतद्विधमध्याभिहितोपित्तवलाद् यथोपपादितसामान्यविशेषाभावं समार्यति ।

अत्राह — सा द्विधा प्रत्यासितः, अर्थसम्बन्धादनर्थसम्बन्धा । तत्रानर्थलक्षणा सद्-द्रव्य- 15 पृथिवी-मृद्-घटादितस्वानुवृत्तिबुद्धिप्रहणा यथोक्ता, सामान्यिवशेषसमवायानामर्थत्वाभावात् । अर्थ-लक्षणा तु द्रव्यगुणकर्मसम्बन्धात्मिका, तेषामर्थसंज्ञितत्वात् । यथोक्तम् — अर्थ इति द्रव्यगुणकर्मसु [बै॰ स्॰ ११९११४] इत्यादि द्रव्यलक्षणम् । तद्भेदलक्षणं च — रूपरस- २०-२ गन्धस्पर्शवती पृथिवी, रूपरसस्पर्शवत् आपो द्रवाः क्षिग्धांश्च, तेजो रूपस्पर्शवत्, वीयुः स्पर्शवान् [बै॰ स्॰ २१९१४-४], यत्र रूपादिचातुर्गुण्यं सा पृथिवी, गन्धहीना द्रवस्त्रेहाधिकाश्चापः, २० द्रवस्त्रेहरसगन्धहीनं तेजः, रूपहीनो वायुः, द्रव्याश्रय्यादिलक्षणो गुणः । श्रोप्रैत्रहणो योऽर्थः स श्च्यः [बै॰ स॰ २१२१२) । चक्षुर्यहणो योऽर्थः स रूपम् । इत्याद्यर्थलक्षणनियतया प्रत्यासस्या सामान्यविशेषो स्थातामिति ।

अत्रोच्यते – अर्थाश्टेषस्रक्षणायां त्वासत्तौ पृथिवीघटरूपादीनामेव स्यात् सामान्य-विशेषता, स्थणोदेशनिर्देशस्रतैवेसर्थः । नेतरसामान्यविशेषयोः 'सामान्यविशेषता' इति वर्तते, सत्त्व- 25

१ °रणबारेष भा०। °रण्वादेरेव य०॥ २ वर्तेते प्र०॥ ३ °षाकलयोः पा० वि०॥ ४ °तुट्योः भा०। एवमप्रेऽपि। य० प्रतिष्वपि प्रायः सर्वत्राप्यमे 'तुटि'शब्द एव ६१यते॥ ५ °वाचिनोरेवण्वोः भा०। °वाचिनतेरण्वोः य०॥ ६ °द्वद्ध्यासंतप्रहरणं प्र०॥ ७ पृ० २९ पं०५॥ ८ पृ० ३१ पं०१॥ ९ कर्मवस्तु य०॥ १० 'कियावद् गुणवत् समवायिकारणमिति द्रव्यलक्षणम्"—वै० सू०॥ ११ "क्षित्रणाः"—वै० सू०॥ १२ "स्पर्शवाद् वायुः"-वै० सू०॥ १३ "द्रव्याश्रयी अगुणवान् संयोगविभागेष्वकारणमनपेक्ष इति गुणलक्षणम्"—वै० सू० १।१।१६॥ १४ भक्षणोऽर्थः स दाब्दः भा०। भक्षणोऽर्थः शब्दः य०॥

# तथापि स्वविषयसामान्यविशेषापत्तिः। सा चोक्तदोषा। तसात् सर्वथान्तरङ्गं स्वमृतिस्थं प्रधानं व्यवस्थितमनपेक्षम् — न हि तस्य

द्रव्यत्वपृथिवीत्वर्गुणत्वरूपत्वाद्यनुवृत्तिव्यावृत्तिबुद्धिलक्षणयोर्न स्वात् । इष्यते च तयोरिप वैशेषिकैः
गुणसमुदायद्रव्यवादिभिश्च सादृश्यानुवृत्तिनिवृत्तिलक्षणसामान्यविशेषता । कोऽभिप्रायः ? अर्थाश्लेष
 लक्षणासत्तिकृतसामान्यविशेषाभ्युपगमे तत्त्वानुवृत्तिव्यावृत्तिबुद्धिमृहणौ न स्वाताम् । तत्त्वानुवृत्तिनिवृत्तिकृतयोवीभ्युपगमेऽर्थाश्लेषकृतप्रत्यासत्त्योरभाव इति विरोधाद् न प्रैकल्पते इत्ययमभिप्रायः ।

किञ्चान्यत् — तथापि स्वविषयसामान्यविशेषापत्तिः। अर्थाश्लेषलक्षणासत्तौ सत्यामपि 'स्वविषय-मेव सामान्यम्, स्वविषय एव विशेषः' ईत्येतौ प्रागुक्तौ विकल्पावापन्नौ । सा चोक्तदोषा, सापि च स्वविषयसामान्यविशेषापत्तिरुक्तदोषेय — यदि स्वविषयम्, सामान्यविरोधः। यदि सामान्यं तत २१-१ १० आत्मा न भवति, अनेकार्थत्वात् सामान्यस्य। अथ आत्मा ततो न सामान्यम्, एकत्वादात्मनः। अथ आत्मेव सामान्यम्, रूपादिर्घटादेरात्मा तत्समुदायकार्यत्वात्; एवं सत्यात्मभेदः — रूपं रूपं च रूपादिसमुद्यश्च इत्यादि । तथा विशेषोऽपि । यदि स्वविषयः, विशेषविरोधः। यदि विशेषस्तत आत्मा न भवति, अन्यत्वादिशेषस्य गुणतः कालतो वा, अन्यथा घटादौ सामान्यापत्तेः। अथ आत्मा ततो विशेषो न भवति, एकत्वादात्मनः। अथोच्येत — नैकत्वान्यत्वविरोधदोषो, 'आत्मेष विशेषः' १६ इत्यनपादानादिप्रतिक्षानात्; यदि आत्मापेक्ष एव विशेषः, एक एव अन्य इत्यात्मनोऽन्यथाभवना-दनात्मत्वमित्यादिपूर्वोक्तदोषसम्बन्धिनी स्वविषयसामान्यविशेषापत्तिः।

अत्राह संसर्गवादी — यदि 'आत्मैव सामान्यम्, आत्मैव विशेषः' इति श्र्यां साङ्क्य-बौद्धवेंत् स्युरेते दोषा ममापि । न पुनरहमेवंपक्षः । मम तु सामान्यविशेषौ द्रव्यगुणकेर्मभ्योऽर्थेभ्योऽसन्तभित्रौ, नीगृहीतविशेषणा विशेष्ये बुद्धिरस्तीति 'सत्त्वाभिसम्बन्धात् सत्, द्रव्यत्वाभिसम्बन्धाद् द्रव्यम्' इसादि-20 सामान्यविशेषवादिनः कथं स्वविषयसामान्यविशेषपक्षदोषाः १ इति । अत्रापि परविषयसामान्यविशेष-वादिप्रसाख्यानात् का गतिः १ इसलं प्रसङ्गेन ।

तस्मादित्युक्तदोषोपसंहारार्थः, एतदोषापेतं सर्वथान्तरङ्गं वस्तु इति प्रतिपत्तव्यं घटादि इसि-सम्भन्त्स्यामः । सर्वेण प्रकारेण सर्वथा <sup>भ्</sup>यां तां गतिं गत्वा 'सामान्यमेव, विशेष एव' इसेवमादिना विचार्य <sup>११</sup>विचार्य अन्तरङ्गं वस्तु घटस्य केनचित् प्रतिविशिष्टेनाकारेण उदकाद्याहरणधारणादिसमर्थेन 25 भवनं समानेन चार्थान्तरैस्तदेवाश्रयणीयम्, न बहिरङ्गं सत्त्वद्रव्यत्वादि स्वपरविषयसामान्यविशेषवादि-

१ "गुणरूपत्वा" य०॥ २ "गुवृत्ति बुद्धि" य०॥ ३ प्रकल्पते य०। अत्र प्रकल्पते इति भा० पाठे 'सामान्यविशेषी न प्रकल्पेते' इत्यों होता प्रकल्पते इति इति य० पाठे तु 'सामान्यविशेषता न प्रकल्पते' इत्यभि-सम्बन्धो होयः॥ ४ मा० विनान्यत्र—इत्येतो प्रागुक्तौ विक" डे० ली०। इत्युतो प्रागुक्तौ विक" पा० रं० ही०। इत्युक्तौ विक" वि०॥ ५ दश्यता पृ० १९ पं० ६॥ ६ पृ० २२ पं० ६॥ ७ "दोषो ही० विना॥ ८ एक एक एव भा०॥ ९ "वावी य०॥ १० "वत्यपरेते मा०। "वत्परेते य०॥ ११ कर्मभ्योत्यंतभिन्नौ य०॥ १२ नागृहीतिविशेषणविशेषणविशेष्य भा०॥ १३ यां गतां गितं य०। "एवं यां तां गितं गत्वा कल्पयि-त्वापि सर्वेथा सर्वेप्रकारेण"—नयचकव० पृ० ९२-२॥ १४ विचारांतरंगं य०॥ १५ "पतादिपरि" य०॥

अनुवृत्त्यपेक्षा घटान्तरेषु । यदि स्यात् ततोऽनुवर्तेत स तेष्विप, ततश्च सर्वसामा-न्यात् स एव स स्यात्, तद्यथा – पूर्वीह्वापराह्वयोरेक एव घटः । तत्सन्निवेदाखरूपा-

परिकल्पितम् । यथोक्तम् — अन्तरङ्गबहिरङ्गयोरन्तरङ्गो विधिवेळवान् । य एष प्रेक्षापूर्वकारी पुरुषः स प्रातरुत्थाय प्रत्यङ्गवर्तीनि स्वानि कार्याणि कुरुते, ततः सम्बन्धिनाम्, ततः सुदृदाम्, ततः रोषाणाम् [पै।० म० भा० १११।५६] इति । तदन्तरङ्गत्वं कुतः १ स्वमृतिंस्थत्वान्, स्वा मृतिंपीवाद्यात्मिका, ठ तत्रस्थैत्वाज्ञलाद्याहरणसमर्थस्य भवनस्य । प्रधानत्वाच तेदेव प्राह्मम् । कुतः प्रधानम् १ तदर्थत्वात् सामान्यविशेषयोः, कन्यार्थवस्त्रालङ्कारवत्, घटार्थो हि सामान्यविशेषकल्पनाव्यापारः । ब्रीहिकणार्थ-पेलालादिवदप्रधानत्वात् सामान्यविशेषयोस्त्याच्यता । व्यवस्थितत्वाच तदेव घटमवनं प्राह्मम् । व्यवस्थितं च र्थात्मन्येव स्थितत्वान्, न यथा तौ सञ्चारिणौ सामान्यविशेषावव्यवस्थितौ परापेक्षत्वाद्यव-स्थितत्वाचावस्तु वन्थ्यापुत्रवत् । क पुनः सञ्चारिणौ १ सद्गव्यादिषु । सद्-द्रव्य-पृथिवी-मृद्-घटत्वा- १० भिसम्बन्धात् 'अस्ति द्रव्यं पार्थिवो मार्तिको घटः' इति घटे सम्प्रत्ययैः [ ] इत्युक्तं ह्याचार्थेण । घटभवनस्थोदकाद्यार्दरणासक्तात्मनः पुनः क सञ्चरणम् १

अनपेक्षत्वाच, 'तदेव वस्तु' इसिसम्भन्त्स्यते प्रसेकं सर्वत्र । तद्धि घटभवनं न घट इति वा पट इति वा पट इति वा घटपटादिद्रव्यान्तरमपेक्षते यथा अनुवृत्तिच्यावृत्तिसामान्यवादिमते तदर्थं घटपटाद्यर्थान्तरापेक्षा व्यावृत्तिविशेषवादिमते च तद्यं पटादिद्रव्यान्तरापेक्षा । क्षेकिकानुवर्तिच्यवहारनयवादिमते तु सिन्नहित- 15 साधीनवृत्तित्वाद् वंटात्मभवनस्य न तद्पेक्षास्तीति त दर्शयति — न हि तस्यानुवृत्तेत्व घटान्तरेषु । अर्थापत्त्या न व्यावृत्त्यपेक्षा पटादिद्रव्यान्तरेषु । यदि स्यादपेक्षा ततोऽनुवर्तेत स घटः तेष्विप २२-१ घटान्तरेष्वि। न पुनरपेक्षास्ति, तस्य स्वसामध्येनेव सिद्धत्वाद् घटात्मनः । वेवेपेक्षेत घटो घटान्तराणि, घटान्तरेष्वप्यनुवर्तेत । तत्रश्च सर्वसीमान्यात् स एव स स्यात् , 'घटान्तरमि घटात्मैव स्यात् , तत्तत्त्वानुवृत्तेः, घटात्मवत्' इति दोषः स्याद् देशिभन्नेष्विप घटेषु कालिभन्नघटवत्। तन्निदर्शयति — 20 तद्यथा — पूर्वाह्मापराह्मयोरेक एव घट इति । नापि घटस्तत्त्वानुवृत्तिमपेक्षते, घटात्मन्यसिद्धे तत्त्वानुवृत्तिस्यक्ष्याः तत्त एव च न पटादिव्यावृत्तिमपेक्षते, तदायत्त्वादिस्यत आह — तत्सिन्नवेदीस्वरूपान्वस्यसिद्धेः; तत एव च न पटादिव्यावृत्तिमपेक्षते, तदायत्त्वादिस्यत आह — तत्सिन्नवेदीस्वरूपान

१ "असिद्धं विहरक्रस्थणमन्तरङ्गस्रक्षणं इति। बहुप्रयोजनैषापरिभाषा। अवश्यमेवैषा कर्तव्या। सा चाप्येषा लोकतः सिद्धा। कथम् १ प्रसङ्गवती लोको लक्ष्यते। तथया — पुरुषोऽयं प्रातरुत्थाय यान्यस्य प्रतिशरीरं कार्याणि तानि तावत् करोति, ततः सुहृद्धाम्, ततः सम्बन्धिनाम्" – इति पाठः पातञ्जस्यमहाभाष्ये॥ २ मूर्तिग्रीया १ प्रशा ३ "स्थत्वाजला प्रन्॥ ४ प्रधानत्व। तदेव भान् । प्रधानत्वाच देव यन् ॥ ५ प्रसादि प्रन्॥ ६ आत्मन्यवस्थितत्वात् यन्॥ ७ एतच आवार्योयं वचनं नयचक्रवृत्तिकारः पुनरप्यप्रे उद्धरिष्यतीस्थम् — "यथोक्षम् — 'सद्रव्यपृथिवीमृद्धदादि(भि)सम्बन्धादित्ति द्वव्यं पार्थिवो मार्तिको घट इति घटे सम्प्रस्ययः' इति" – नयचक्रवृत् पृन् ४२२-१॥ ८ "हरणसक्ता" पान्॥ ९ रापेक्ष्या प्रन्॥ १० घटाताभव प्रन्॥ ११ वृत्त्य घटा यन्॥ १२ पद्यपेक्षेत् भान्। पटाद्यपेक्षेत् यन्॥ १३ भामान्याश एव भान्पान सामान्याश एव भान्पान विना। तुलना— "तत्रश्च सर्वविशिष्टतात्स एव न स्थात्" – नयचक्रवृत् पृन् ३४ पंन् १३॥ १४ श्वास्वर्क यन्॥

पेक्षत्वाच तस्यास्तदपेक्षा व्यथी, इतरेतराश्रयदोषापादनात्। तथा विशेषेऽप्यस्य नापेक्षा, तथाहि स एव न स्यात्, उक्तवत्। — पूर्वं यथालोकप्रसिद्धमनपेक्षितपूर्वापर-प्रभेदं 'प्रकृतिः' इति वा 'अन्यत्' इति वा वर्तमानं नित्यं न प्रलयभाकः सद् वर्तते भावो योऽसौ तदेव वस्त्विति प्रतिपत्तव्यम्। किं न एतेन? यदि कारणम्, यदि कार्यम्।

- 5 पेक्षत्वाच्च तस्याः तदपेक्षा व्यर्था । घटावयवसित्रवेशस्वरूपमपेक्षते घटान्तरानुवृत्तिः पटादि-वैयावृत्तिश्चेति युक्ता अनुवृत्तेर्घटापेक्षा वैयावृत्तेश्च पटादेः । घटस्य पुनरनुवृत्तिव्यावृत्त्यपेक्षा व्यर्था, स्वत एव सिद्धत्वात् । स्थान्मतम् – घटोऽपि घटत्वापेक्षात्मलाभः, तत्त्वानुवृत्तिरपि घटात्मलाभापेक्षेति । एतचायुक्तम्, इतरेतराश्चयदोषापादनात् । घट-घटत्वानुवर्तनयोरितरेतराश्चर्यत्वदोषमापादयस्येषा करूपना, इतरेतराश्चयाणि च कार्याणि न प्रॅंकल्पन्ते, तद्यथा – नौर्नावि बद्धा नेतरिश्चाणाय । 10 इत्युक्तम् – सामान्यं नापेक्षत इति । तथा विशेषेऽप्यस्य नापेश्चेति । यथा सामान्यापेक्षा नास्ति घटात्मलाभस्य तथाविशेषेऽपीति प्रोक्तदेतुविधिनातिदिशति । तथा च योजितमस्माभिरर्थतः । प्रन्थतो योजनापि – तथा हि स एव न स्यादुक्तयदिति । न हि तस्य व्यावृत्त्यपेक्षा पटादिषु । यदि स्यात्, स तेभ्योऽपि व्यावर्तेत । ततश्च सर्वविशिष्टत्वात् स एव न स्याद् घटोऽपि, घटपटयोरिव । तत्सिन्निवेशस्वरूपापेक्षत्वाच्च तस्याः तद्येक्षा व्यर्था, इतरेतराश्चयदोषापादनादिति सर्वमितिदेश्यम् ।

१ व्यावृत्तिरेवति भा०। व्यावृत्तिरेवति य०॥ २ व्यावृत्तेएव पटादेः प्र०॥ ३ थत्वादोष प्र०॥ ४ प्रकल्पंते भा० ही० कीं० विना॥ ५ भा० विनाग्यत्र – तरतारणाय ९डे० कीं०। व्यावर्णाय पा० वि० रं० ही०। "तिद्दिमितरेतराश्रयं भवति। इतरेतराश्रयाणि च कार्याणि न प्रकल्पन्ते। त्याया नौर्नावि बद्धा नेतरत्राणाय भवति" – इति पातञ्जलमहाभाष्ये ११९१९॥ ६ स्याद्रक्तविदिति प्र०॥ ७ दश्यतां पृ० ३२ पं० २॥ ८ पदादिषु प्र०॥ ९ पूर्वघट प्र०॥ १० लोकप्रसिद्धं भा० वि०॥ ११ भा० विनान्यत्र — सत्वार्थाः पा०। सप्तार्थाः डे० लीं०। सस्वार्थाः वि० रं० ही०॥ १२ व्यावस्था य०॥ १३ द्तरंगधत् प्र०॥ १४ द्रव्याविभावादेव भा०॥ १५ व्यादे व पा० वि० विना। व्यादेन वि०॥ १६ विरोभावाभावाभावाभावात् भा०। विरोभावात् वि० लीं०॥ १७ भूपेण भा०॥ १८ वर्तते सत्ता व०॥

### को हि वादानामन्तं कर्तुं शक्रुयात् ? आह च ---

णिययवयणिज्ञसञ्चा सञ्चणया परवियालणे मोहा। ते पुणअदिद्वसमयो विभजइ सञ्चे व अलिए वा॥ [सन्मति० ११२८] को होतद् वेद १ कि वाऽनेन क्षातेन १ [

वर्तत इति । भाव इति वृत्तिभवनयोः प्रागुक्तं पर्यायशब्दत्वं दर्शयति । योऽसाविति प्रैत्यामनति, य एवं <sup>5</sup> व्याख्यातो भावः सोऽसौ तदेव वस्तु नान्यदिति प्रतिपत्तव्यमिति निगमयति । तदन्तरङ्गं प्रधानमनपेक्षं पूर्वं वर्तमानं च तद् वस्तु । इतिशब्दः परिसमाप्यथोंऽवधारणार्थो वा, इयानेव पर्याप्तोऽधिः, नौतोऽधिको न्यूनो वा, येऽन्येऽन्यत् कल्पयन्ति – कारणमेव, कार्यमेव, सामान्यमेव, विशेष एव, तदुभयमेव, अन्यतरोपसर्जनप्रधानमेव, नैव वास्त्युभयमिति । किं न एतेन ? यदि कारणम्, यदि २३.१ कार्यम्, ततः को दोषः ? दृश्यते हि कारणमपि कार्यमपि, यथा – परमाणुकारणं द्रयणुकादि मृत्पिण्ड- 10 शिवकादीनां कार्यमपि, तद्भेदज्ञत्यात् । एवं द्रयणुकत्रव्यणुकादीनामपि कारणकार्यभावः सङ्घातभेदाभ्याम् । सामान्यं द्रव्यक्षेत्रकालभावानां स्वपरभवनसामान्यानतिवृत्तेः । स्वपरविशिष्टभवनात्मकँत्वाद् विशेषः । एवमुभयमन्यतरोपसर्जनप्रधानत्वं सहक्रमस्वातन्त्रयपारतेन्नयविवक्षावशात् । न चास्त्युभयम्, एकान्त-रूपस्य परस्पराविवद्यस्थासिद्धेरसिद्ध्यादिशून्यतानुभवनात् ।

स एव व्यवहारनयार्श्रयाङ्गीकिको त्रूते – को हि वादानामिति एकान्तवादानाम् अन्तं कर्तुं शक्कु 15 यात् – उच्छेदं शक्कुयात् कर्तुमिति । किं कारणम् १ न हि साङ्ख्याभिहिताः सत् कारणे कार्यम्,

> असद्करणादुपादानग्रहणात् सर्वसम्भवाभावात् । शक्तस्य शक्यकरणात् कारणभावाच सत् कार्यम् ॥ [साङ्ग्यका० ९]

इत्येवमादयो हेतवः, न वा वैशेषिकोक्ताः कियागुणव्यपदेशाभावादसत् [वै॰ सू॰ ९।१।१] इत्यादयः, 'क्षणिका घटादयः प्रत्ययायत्तजनमत्वात्' इत्यादयो वा बौद्धोक्ताः परस्परेणोच्छेत्तुं शक्यन्ते, अभियुक्त- ३८ बुद्ध्युत्कर्षपरम्पराया अदर्ष्टनिष्ठत्वात् । एतस्मिन्नर्थे ज्ञापकमाह — आह चेति, नाहमेव स्वमनीषिकया वैवीमि, किं तर्हि ? अन्येऽप्येवं झुवते ।

णिययवयणिजासचा सञ्चणया परिवयासणे मोहा। ते पुण अदिद्वर्संमयो विभज्ञ सचे व अस्तिप वा॥ [सन्मिति० १।२८]

स्वविषयसत्यत्वादेवाविचाल्या इति तचाळने मोघाः । तेषामनेकान्तस्थितिस्वतत्त्वानवबोधात् 'सत्यमेव, 25 असर्थमेव वा' इत्यद्दष्टसमयस्तान् विभजते इत्याचार्यसिद्धसेनः ।

१ 'म्ना अभ्याते' [पा॰ था॰ ९२९] इति धातोः प्रत्यापूर्वकस्य रूपमिदम् ॥ २ पूर्ववर्ते प्र॰ ॥ ३ नातो न्यूनोधिको वा मा॰ ॥ ४ 'कत्वा विशेषः प्र॰ ॥ ५ 'तन्त्र्याविवक्षा' मा॰ ॥ ६ 'याह्योकिका य॰ ॥ ७ 'हिता सत् य॰ ॥ ८ पा॰ विनान्यत्र – 'छनिष्ठत्वात् । 'छानिष्ठत्वात् पा॰ । निष्ठा समाप्तिरन्त इति पर्यायाः, तथा च अद्दष्टनिष्ठत्वात् अदृष्टपर्यन्तत्वादिस्तर्थः ॥ ९ ब्रूमि भा॰ ॥ १० 'समउं भा॰ ॥ ११ 'स्यमेवेत्यदृष्ट' य॰ ॥

तथा च कारणे कार्यसदसत्त्वानियमः, कारणे सत्येव भावाभावाभ्यामसति च सेवाद्युद्योगफलानियमात्।तद्यथा – वातकर्कोटकीपुष्पं दृष्टमसत्कार्यम्। अव्यक्त-

तथान्येऽपि ---

यत्नेनानुमितोऽप्यर्थः कुश्लैरनुमानुभिः । अभियुक्ततरैरन्येरन्यथैवोपपाद्यते ॥ [वाक्यप० १।३४] इति ।

२३-२ अनुमानान्तरैवाध्यत्वेऽनवस्थितानुमानत्वाह्योकप्रसिद्धिरेय प्रमाणमित्यर्थः । को ह्येतद् वेद इत्यशक्यप्राप्तिं द्रियति किं वानेन ज्ञांतेन इति प्रयोजनाभावं च । यस्मात् प्रतिज्ञाहेतुदृष्टान्तोपनयनिगमनानां जिज्ञासा-सेशय-शक्यप्राप्ति-प्रयोजनपूर्वाणां संशयव्युदासः फलमन्ते भविष्यतीति दशावयववादिनां मतम्, तथा च

व्यवहारप्रसिद्धिः। तस्मात् त्यञ्यन्तामद्यतनाञ्चाप्त्यतिप्रसङ्गागमकाक्षरदरिद्रकुस्तिकाररचितन्यायलक्षणानीति । तथा च कारणे कार्यसदसत्त्वानियमः । एवं च कृत्वानेन न्यायेन यथा 'कारणमेव, न कार्यम्; 10 कार्यमेव, न कारणम् ; सामान्यमेव, न विशेषः; विशेष एव, न सामान्यम् ; उभयम् ; अन्यतरोपसर्ज-नम्; उभयाभावो वा इत्ययं नियमो नास्युक्तविधिना तथा कारणे कार्यस्य सत्त्वमेव अँसत्त्वमेवेलय-मपि नियमो नास्ति । कथम् ? यदि काँगैं सत् ततः 'कारणमेव' इति नास्ति, कार्यस्थापि सत्त्वात् । कथम् ? क्रियानिमित्तकत्वात् कारणकार्यत्वयोः कार्याभावे कारणाभावः कारणाभावे कार्याभाव इति । 16 तथा यदि कारणं सत्, ततः कार्यमेव न भवति, कारणस्थापि सत्त्वात् । एवं सामान्यविशेषोभयान्यतरो-पसर्जनोभयाभावेष्विप भावनीयम् । तत्र तावत् कारणे कार्यं सदेव असदेव सदसचैव इति वा ये ब्रुवते तेषां नियमाभाव उक्तः अन्यतरोपर्धर्जनोभयाभावयोरप्युक्त एव भवतीत्रभिष्रायः। 'कारणे कार्यं सदेव, असदेव' इस्रनियम: । को हेतुः ? कारणे सत्येव भावाभावाभ्यामिस्रयथासक्ष्यं हेतू । सत्येव भावात् 'असत् कारणे कार्यम्' इत्यनियमः, 'सैत्येवाभावात् 'सदेव' इत्यनियमः । असति च 20 'कारणे कार्यस्य सदसत्त्वानियमः' इति वर्तते । कुतः ? सेवाद्युद्योगफलानियमात् । दृष्टो हि २४-१ लोके कुँषीवलवणियाजपुरुषशिरुपैयादीनां कृषिवाणि वैयसेवाशिर्देशदिषु कारणेषूयुक्तानां फलानियमः । स सत्स्वसत्सु च दृष्टः । तद्यथा – वात्तक्कीटकीपुष्पं फलकारणं सत्कार्यम्, पुष्पत्वात्, आम्रपुष्पवदित्यनु-मानप्रसङ्गेऽपि च दृष्टमसरकार्यम् । असत् कार्यं पुष्पफलमस्मिन्नित्यसत्कार्यम् । तस्याफलरवदर्शनाद्

अव्यक्तमिति चेत् । स्थान्मतम् – अव्यक्तानि वात्र्वैकौटकी-वञ्जळ-जपाकुसुमादीनां फलानि

25

दृष्टविरुद्धमनुमानम् । अतोऽसत्कार्यं तदिति ।

१ °रपाध्यत्वेऽनुवस्थिता भा०। °रपाध्यत्वेनुवस्थिता व०॥ २ ज्ञानेन प्र०॥ ३ °संदाय-सम्यद्भप्राप्ति व०। "प्रतिज्ञाहेत्दाहरणोपनयनिगममान्यवयवाः [न्यायस् ११९१३ ]। दशावयवानेके नैयायिका वाक्ये सम्बक्षते जिज्ञासा संशयः शक्यप्राप्तिः प्रयोजनं संशयव्युदास इति"— इति न्यायस्त्रभाष्ये ११९१३ ॥ ४ °व्याह्य-व्याह्यतिप्रस् व०। "व्याप्यतिप्रस् भा०॥ ५ कार्यस्वसत्त्वानिवसः य०। कार्यसत्त्वानिवसः भा०॥ ६ असत्वमेव त्ययमि भा० ली०। अत्र 'असत्त्वमेव वेत्ययमि ' दलि पाठः स्यात्॥ ७ कार्यात्सत्तिः प्र०॥ ८ कार्यमित स्थाने भा०॥ ९ °सर्जनाभावयो प्र०॥ १० °भ्यामिति यथासंख्यं प्र०॥ ११ सत्येवात् भा०। सत्येव भावात् य०॥ १२ क्ष्मिवल प्र०। एवमप्रेश्य॥ १३ °शिल्पादीनां प्र०॥ १४ °ज्यासेवा य०॥ १५ विल्पादिषुद्युक्तानां य०॥ १६ वातककोटिकी भा०। वातककोटिक थ०॥ १७ °क्कोटिकी प्र०॥

मिति चेत्, न, व्यक्तिकार्यस्य अव्यक्तकार्यत्वादसत्त्वतुल्यत्वात् । बीजादीनामप्य-कारणतैव क्रचिदकरणादिति कारणमप्यकारणमेव, कार्यकारणाव्यभिचारा भावात् । कार्यसदसत्त्वानियमात्तु कारणे कारणतायामेव करणाकरणे कार्यस्य, अविदित-वेदनार्थविधिपरतायां वाक्यप्रवृत्तेस्तस्यामवस्थायामनुपजनितविषयत्वादपवाद-

कार्याणीति । एतचायुक्तम्, व्यक्तिकार्यस्य अव्यक्तकार्यत्वादसस्वतुल्यत्वात् । व्यक्तिः कार्यमस्येति क् व्यक्तिकार्यम् । किं तत् ? कार्यम् । तस्य कार्यस्य अव्यक्तकार्यत्वात्, असत्त्वेन तुल्यम्, तद्भावोऽसत्त्व-तुल्यत्वम्, तस्मादसत्त्वतुल्यत्वान्नाव्यक्तं कार्यमस्तीति । अथवा व्यक्तिश्च सा कार्यं तद् व्यक्तिरेव कार्यम्, तद्व्यक्तं कार्यमव्यक्तकार्यम्, तस्थाव्यक्तकार्यत्वादसत्त्वतुल्य[त्व]म्, तस्मादसत्तद् वातकर्कोटक्यादि-पुष्पफलम्, नाव्यक्तं कार्यमिति ।

स्यान्मतम् – करोतीति कारणम् । यथोक्तम् –

10

ेष्ठिवसिक्योर्ग्युट्परयोर्दीर्घत्वं वष्टि भागुरिः । करोतेः कर्तृभावे च सौनागाः सम्प्रचक्षते ॥ [

तस्मात् स्वकार्यस्थांकरणादकारणत्वमेवति । एतद्पि नोपपद्यते, यस्माद् बीजादीनामप्यकारणतेव किचिदंकरणादिति प्राप्तम् । इतिशब्दो हेत्वर्थे । यस्मात् तेषामपि बीजानां त्रिवर्षपरमोषितानामङ्करा- युत्पादने शक्त्यभावः, आदिमहणाद् मृदादेर्घटायुत्पादने । ततः को दोषः ? कारणमप्यकारणमेवास्तु । क्वार्यकारणाव्यमिचाराभावादिति । एवं च सति कृषीवलादीनां सकृदृष्टवीजाङ्करादिकारणकार्यभाव- व्यमिचाराणां तेदर्थप्रवृत्तेः पुनरनारम्भात् कैरणाभावे कारणाभाव एव स्यात्, अनिष्टं चैतत् । लोके २४- पुनरुपद्यते – कैर्थसदसत्त्वानियमान्तु केरणे बीजादौ कारणतायामेव सत्यां करणाकरणे सिन्निहिते तन्त्वादौ कारणे कार्यस्य पटादेश्च, कादाचित्कयोः करणाकरणयोर्दर्शनात् ।

स्यान्मतम् – कारणे कार्यस्य सदसत्त्वयोः करणाकर्णयोश्चानियमे किमर्थं पुनः 'करोतीति कारणम्' 20 इति शब्दन्युत्पत्तिराश्चीयते ? ''इति । अत्रोच्यते – अविदित्तवेदनेत्यादि । अज्ञातज्ञापनमविदितवेदनमर्थो- ऽस्य विधेरिति अविदितवेदनार्थो विधिः, तत्परतायां वाक्यप्रवृत्तेः तस्यामवस्थायामनुपजनित-विषयत्वादपवादस्पर्शस्य । तदा हि 'करोतीति कारणम्' इति कारणत्वविधानमात्रं कियते देशकालादि-विशेषाविशेषणादसति स्वविषये कमर्थमपवादः स्पृशेत् – किं करोत्येष न करोत्यपि कचित् कदाचिदिति ?

१ व्यक्तिंच प्र०॥ २ अत्र 'तद्व्यक्तं कार्यमञ्चक्तकार्यं तस्याव्यक्तकार्यस्वादस्वतुल्यम्' इति योजनायां यथाश्रुतमपि समीचीनमेवेति भाति ॥ ३ ष्टिवसीव्योर्लुट्पर॰ य० । ष्टिवसीव्योर्लुट्पर॰ भा० । "ष्टिवु निरसने" - पा० धा० ५६०, १९९० । "ष्टिवु तन्तुसन्ताने" - पा० धा० १९०८ । "ष्टिविष्वयोर्ल्युटि वा वीर्षः" - इति अमरकोषटीकायां श्लीर-स्वामी ॥ ४ ॰स्याकरणात्कारणत्वमे॰ य० । ॰स्याकारणाकारणत्वमे॰ भा० ॥ ५ ॰दकारणा॰ प्र० ॥ ६ त्रिवर्षे परमोषितामंकुराद्युदत्पादनं । शक्त्यथ भा० । त्रिवर्षपरिमोषितामंकुराद्यदत्पादनाशक्त्य थ० । "विधिद्देव यक्ते धर्मसेतेषु महान्भवेत् । यज बीर्जः सहस्रक्ष त्रिवर्षपरमोषितैः ॥" - महाभा० आश्वमे० ९०११६ ॥ ७ मृदादिघटा प्र० ॥ ८ कार्यकरणाव्य भा० ॥ ९ तद्शि[याः १] प्रवृक्तेः प्र० ॥ १० कारणाभावे प्र० ॥ ११ कायसदसदसत्त्वानिय भा० । कासदसत्वानिय थ० ॥ १२ करणे प्र० ॥ १३ ॰णयोण्यानियमे प्र० ॥ १४ इत्युच्यते अविदित थ० ॥

स्पर्शस्य, नीलोत्पलवत् । तथा न्यग्रोधफलमसत्कारणं दृष्टम् । आम्रपुष्पफले सत्कार्यकारणे दृष्टे ।

सर्वसर्वात्मकत्वसर्वकारणत्वात् सेवादिकियाकलापो यथा अर्थप्राप्तेः कारणं तथा क्केशप्राप्तेरपि ।

तदा स मन्यते वक्ता — इदं तावत् प्रतिष्ठां यातु 'करोतीति कारणम्' इति । प्रतिष्ठिते चासिस्तत उत्तरकाछं सिद्धे सित कारणत्वे सँम्भवतः कार्यसत्त्वासत्त्वयोः तेन विशेषणप्रकारेण केरोद्धेव न करोद्धेवेति विकला-देशवालियमोपपत्तेविशेषणमाश्रीयते । को दृष्टान्तः ? नीलोत्पलम् । यथा हि 'नीलोत्पलं भवति' इति 10 तद्भवनमात्रं विधीयते 'नीलमेव, उत्पलमेव' इति वा नियमविशेषानाश्रयणात् , तथा 'करोतीति कारणम् इति कियाभवनमात्रं विधीयते 'करोत्येव, न वा' इत्यनाश्रित्य विशेषनियमम् । यथा वा नीलं तिल-कम्बला-दिविशेषानपेक्षम् उत्पलमपि रक्ततादिविशेषानपेक्षं परस्परविशिष्टमुभयमुच्यते तथा 'करोतीति कारणम्' इति करणमात्रं देशकालादिकार्यप्रतिवन्धामिरपेक्षमुच्यते । अथवा शवलोत्पलत्वे सत्यपि तस्य धर्मभेदानपेक्षं 'नीलोत्पलम्' इत्युच्यते, तथा करणभावाभावभेदधर्मनिरपेक्षं क्रियामात्रं 'करोतीति कारणम्' इत्युच्यते ।

तथा न्यग्रोधफलम् । तेन प्रकारेण तथा, यथा प्रागुक्तसदसत्त्वानियमानु कारणे कार्यस्य २५-१ कारणतायामेव करणाकरणे तथा कार्यकरणाकरणानियमानु कारणस्य कार्यस्य कार्यत्वानियमः । वटन्यप्रोधोदुम्बरादिफलानां फलत्वात् पुष्पकार्यत्वानुमानप्रसङ्गे फलमसत्कारणं दृष्टमिति पूर्ववद् व्यभिचारः । आम्रपुष्पफले सत्कार्यकारणे दृष्टे इत्यत्रापि कादाचित्कयोरेव कार्यकारणयोर्दर्शनात् कार्यकारणसदसँत्करणाकरणानियममेव द्र्शयति ।

इतश्च कार्यकारणसदसत्त्वानियमः – सर्वसर्वातमकत्वसर्वकारणस्वात् । स्थावरजङ्गमाभ्यवहता-न्योन्यरसरुधिरादिरूपादिपरिणामापिचैवश्वरूष्यदर्शनात् सर्वं सर्वात्मकम्, तत एव सर्वं सर्वस्य कारणं कार्यं चेति कृत्वा सेवादिकियाकछापो यथा अर्थप्राप्तेः कारणं तथा क्वेशप्राप्तेरपि प्रैकल्प्यत एव कारणम् । तदपि च फलमर्थक्वेशप्राप्त्यादि अनियतम्, उभयत्र व्यभिचारात् ।

इतर आह – नन्वत एव क्केशोऽपि कार्यसत्त्वादेव भवतीति 'नियतं कारणे कार्यम्' इत्यापत्रं 25 'चेदित्येवं चेन्मन्यसे । एवं सित ईप्सितेन तावद् भवितव्यम् । किं च तदीष्मितं फल्लम् ? अर्थ-प्राप्तिः, न क्केशः सेवकस्य । किं कारणम् ? सिन्निहिततच्छत्त्वयभीहितत्वात् । सिन्निहिता सा २५-२ शक्तिरस्य सोऽयं सेवकः सिन्निहिततच्छक्तिः अशोषितार्थप्राप्तिशक्तिः, ''सेवा वा सिन्निहिता, सा शक्ति-रस्याः सा सिन्निहिततच्छक्तिः, तया अभीहितत्त्वात् चेष्टितत्वादिति वृक्तिवृक्तिमतोरनन्यत्वात् सेवा-

१ सम्भवतः इति पश्चम्ययें 'तिसि'प्रत्ययान्तः शब्दप्रयोगः, कार्यसत्त्वासत्त्वयोः सम्भवादित्ययः ॥ २ करोत्येव वेति रं० ही० । करोत्येव न करोत्येवेवेति पा० । अत्र 'करोत्येव न करोत्येव वेति' इत्यपि पाठः स्वात् ॥ ३ कारणः भावा॰ य० ॥ ४ तथा तथा प्रागुक्त॰ य० । तथा प्रागुक्त॰ भा० ॥ ५ पृ० ३७ पं० ३ । अत्र 'प्रागुक्तं' इत्यपि पाठः स्वात् ॥ ६ दष्टवदिति पूर्ववद् प्र० ॥ ७ सत्करणाकारणनियम॰ प्र० ॥ ८ क्रिपदर्शनात् पा० विना ॥ ९ प्रकृत्यत प्र० ॥ १० वेदिव्यचेनमन्यसे य० ॥ ११ सवा वा य० ॥

तत्र देशकालाकारिनिमित्तावबद्धत्वान्नेष्ठमेव फलमवाप्यते, ज्ञाव्याख्यान-वत् । अथ देशादयः किम् ? यदि ते कार्यं ततस्तेषामकारणत्वादसर्व-त्वादतन्नत्वादप्रतिबन्धकत्वम् । अथ ते कारणं ततः सर्वकारणत्वसर्वात्मकत्वात् किमिति सर्वं न भवति, समुदितकारणत्वात्, संयुक्ततन्तुपटवत् ?

अथ वा सर्वं न भवति, अनिभव्यक्तत्वादेशादेः, प्रधानसाम्यावस्थानवद् व

सेवकयोर्यथेष्टं विग्रहसम्बन्धो । युक्तं हि ताभ्यामीप्सितार्थप्राप्तियुक्ताभ्यां भवितुम्, नानीप्सितक्वेशभाग्भ्याम्। को दृष्टान्तः ? सर्वशास्त्रज्ञान्यतरञ्याख्यानवत् । यथा सर्वशास्त्रज्ञः पुरुषो व्याकरणाद्यन्यतमच्छास्र-मीप्सितमेव व्याचष्टे तथैतदिति ।

अत्र ह्याः — तत्र देशकालाकारनिमित्तावबद्धत्वान्नेष्टमेव फलमवाष्यते सेवकेनेव प्रसन्ननृपादिष, स्वनगरभाण्डागारादिश्चेत्रप्रतिबन्धवैत् श्वःप्रभातादिकालप्रतिबन्धवत् प्रसाददानाभिमुख्याकारा- 10
वबन्धवत् द्वितीयकर्मण्यताप्रदर्शनादिनिमित्तावबन्धवत् । शैस्त्रज्ञदृष्टान्तस्थापि ताद्यग्विधावबन्धसद्भावे सित
अव्याख्यानवदनियम एव फलस्थेत्यत आह् — ज्ञाड्याख्यानवत् , सर्वशास्त्रज्ञोऽप्येभिरेवावबन्धेरीिष्सतं
न व्याचष्ट इति ।

लौकिको ब्रवीति — अथ देशादयः किम् ? इति । विकल्पद्धयान्तः पातेन निरोत्स्याम्येतदिख-भिप्रायः । ये देशादयोऽववन्धकाभिमतास्ते यदि कार्यतयेष्टास्ततस्तेषार्मकारणत्वादसर्वत्वम् । 15 कारणभावाद्धि सर्वं सर्वात्मकं स्थात्, तदभावादसर्वत्वं देशादीनां प्राप्तम् । असर्वत्वाच तेषामतन्त्रत्वं तेषु, कस्यचित् तद्धीनवृत्तित्वाभावात् । ततोऽतन्त्रत्वादप्रतिवन्धकत्वमपि ।

अधाचक्षीथाः — ते देशादयः कारणमिति । ततः कारणं चेत्, सर्वकारणत्वात् सर्वातम-कत्वात् किमिति सर्वं न भवति ? भवत्येवेद्यर्थः । कस्मात् ? समुदितकारणत्वात्, समुदितकारणत्वं सर्वकारणत्वात् सर्वात्मकत्वाच । अत्र प्रयोगः — सर्वं सर्वत्र स्थात्, समुदितकारणत्वात्, संयुक्ततन्तु- 20 पटवत् । यथा तन्तूनां परस्परसंयोगे सति नियमात् पटो भवति स्वकारण वसंनिधानादेवं सर्वकारणत्व- २६-१ सर्वात्मकत्वसद्भावे को देशादिप्रतिबन्धो नाम अन्य इति किमिति मुँधा सर्वं न भवेदिति ?

अथ वा सर्व न भवतीत्यादि स एव लौकिक आशङ्कते । अथ मतं भवतः साङ्कास्य — सर्व न भवति शरीरक्षेत्रसुखार्थानर्थप्राध्यादि । कृतः ? अनिभव्यक्तत्वात् । अञ्च व्यक्तिप्रक्षणगतिषु [पा० धा० १४५९], म्रक्षितमभिव्यक्तं रफुटीकृतम्, अनिभव्यक्तमस्फुटम्, अनिभव्यक्तत्वाद् देशादेः कारणस्य सर्वं 25 न भवति । को दृष्टान्तः ? प्रधानसाम्यावस्थानवत् । यथा प्रधानं सत्त्वरजस्तमस्त्रिगुणत्वसाम्यावस्थानेऽ-निभव्यक्तत्वात् सर्वकारणमेप सत् सर्वान् भावात्र प्रकरोति घटपटादीन्, अथ च प्रकरणात् 'प्रकृतिः' प्रधीयन्ते भावास्तत इति 'प्रधानम्' इत्यादिभिर्नामभिक्च्यते, तस्य चानभिव्यक्तत्वं तत्साम्यावस्थानात्म-

मयूराण्डकरसगतग्रीवादिवद्वा। ननु च देशादेः सर्वत्वात् सर्वात्मक्षत्वाद् वैषम्यावस्थैव इति लौकिकप्रकृतित्वमेव प्रकृतेः, सर्वात्मकत्वात्, देशादिवत्। अनिभव्यक्तिसाम्यावस्थाने चायुक्ते, अप्रयोजनत्वात्, निर्वृत्तानिर्वृत्तार्थ-क्रियौदासीन्यवत्। प्रकृतिकारणत्यागेन कारणान्तरस्य वा तथाप्रणेतुरापितः।

उ न्येथाः तथा हि देशादिकारणं साम्यावस्थानादनिभव्यक्तं प्रधानवत् सर्वं कार्यं न कुरुते । लोकप्रसिद्ध-मप्यत्रोदाहरणम् – मयूराण्डकरसगतप्रीवादिवत् । यथा मयूराण्डकरसावस्थायामेव मेचकवैर्णप्रीवा-चवयवानिभव्यक्तिः तत्साम्यावस्थानीत् , अतः सर्वं न भवति मयूराण्डकरसावस्थायामिव तद्गीवादीति ।

अत्रोच्यते – मैवं मंस्थाः, ननु चेत्यादि । निश्वत्यनुज्ञापने, त्वयाप्येतदिष्टम् – सर्वं देशादीति । २६-२ तस्माद् देशादेः सर्वत्वात् सर्वात्मकत्वम्, सर्वात्मकत्वाच वेषम्यावस्थैव । इतिशब्दो हेत्वर्थे, 10 यस्मालीकिकप्रकृतित्वमेव प्रकृतेः सृक्ताभिमतायाः । कथम् १ यथा हि लौकिकी प्रकृतिदेशादिर्विषमा- वस्थैव सती सर्वकारणात्मिका कार्यात्मिका विषमा समा च व्यक्ता चाव्यक्ता च तथा साङ्क्ष्यपरिकल्पित- प्रकृतिरिप स्यात् । किं कारणम् १ सर्वात्मकत्वात्, देशादिवद् मयूराण्डकरसवद् वा वैषम्यावस्थैवे- त्यर्थः । साम्यावस्थैव वा देशादेरपि, सर्वात्मकत्वात्, प्रकृतिवदिति ।

किक्चान्यत् — एते अपि च कल्पने नोपपन्ने — देशादीनामनभिव्यक्तिः प्रकृतेः साम्यादर्श्यान
15 मिति । कसात् ? अप्रयोजनत्वात् । न हि देशादीनामनभिव्यक्ते। प्रयोजनमस्ति, पुरुषिवमोक्षणहेतोव्येक्तरूपतया प्रवर्तमानानां तथा पुरुषार्थसिद्धेः, अनिर्वृत्तीर्दंनस्य पिनिर्क्रयायामीदासीन्यवत् । नापि निर्वर्तितार्थायाः प्रकृतेः पुनरात्मानमुपसंहत्य साम्यावस्थाने किक्चित् प्रयोजनमस्ति, सिद्धौदनस्य ओदर्नार्थरन्थनादिप्रवृत्तिवत् । अथवा प्रकृतेरेव अनभिव्यक्तिसाम्यावस्थाने न युक्ते, अप्रयोजनत्वात् । अप्रयोजनत्वं निर्वृत्तानिर्वृत्तार्थर्त्वात् । यदि निर्वृत्तार्था, सिद्धौदनरन्धनवद्युक्तं साम्यावस्थानम् । अविर्वृत्तीर्थं चेत्

प्रधानम्, असिद्धौदनौदासीन्यवद्युक्तं साम्यावस्थानम् । तथानभिव्यक्तिः । किं कारणम् ? प्रकाशनार्थं
प्रैवृत्ताया व्यक्तिवैषम्याभ्यां तद्र्धसिद्धेः, ताभ्यामृते चासिद्धेः, अनभिव्यक्तिसाम्यावस्थानयोरिष प्रवृत्तिविशेषत्वात्, द्विधाप्यप्रयोजनत्वादयुक्तमिति । अथवाऽप्रयोजना अनभिव्यक्तिः, निर्वृत्तार्थर्वात्, देशादिरूपेण प्रैकाशितात्मवृत्तिः किमर्थं नाभिव्यक्यते ? किमर्थं वा सर्वं पुरुषार्थमकृत्वा साम्येन अवतिष्ठते ?

२०-१ साङ्क्षिश्च द्विविधपुरुषार्थसिद्ध्वे प्रकृतिप्रवृत्तिरिष्टा, नाकस्थिकी यदच्छावादिमतवत् । न चेश्वरस्वभावादि
20 कारणवादिमतवद् वा कारणान्तरम् । यथासङ्कां चात्र दृष्टान्तद्वयं दृश्यति — निर्वृत्तानिर्वृत्तार्थ
क्रियौदासीम्यवदिति, पचनापचनवदोदनस्रोत्वर्थः । स्यान्मतम् — तस्याः प्रकृतेरव्यक्तिसाम्यावस्थाने कालनियतियदच्छास्वभावेश्वराचन्यतमकारणवशादिति । एतचायुक्तम्, प्रकृतिर्वर्भारानेन अभ्युपेतविरोधदोष-

१ °वर्णात्रीवा विश्व । २ °नादतः सर्वं न भवति मयूराण्डकरसादतः सर्वं न भवति मयूराण्डा-वस्थायामिव य० ॥ ३ प्रकृतेष्टकाभिमतायाः प्र० । तुलना – "समस्ततन्त्रार्थिवेष्ठनमेवेति किमवशिष्यते वार्षगणे तन्त्रे ? सुभाषिताभिमतस्त्याज्योऽयमनुपपन्नपरोक्षार्थवादः" – नयचक्रत्रृ० पृ० २३२-२ ॥ ४ °देशादिविषमा प्र० ॥ ५ विषमा च व्यक्ता चा भा० ॥ ६ °स्थानामिति प्र० ॥ ७ °षार्थसिद्धिः भा० ॥ ८ अनिवृत्तो प्र० ॥ ९ °वनस्पते कियाया वि० ॥ १० ओदनाथोरन्धनादि भा०। ओदनाथोरचनादि य० ॥ ११ °त्तार्था चेत् य० ॥ १२ प्रवृत्तयो रं० ही० विना ॥ १३ प्रकाशिका ता(वा १)त्मवृत्तिः प्र० ॥ १४ °कारणित्वत्यागेन भा० ॥

आत्मान्तरत्वप्रकाशनं हि ज्ञानार्थस्य खतन्त्रस्य अप्रतिहतसर्वगतत्वस्य प्रधानस्य धर्मः। अतस्तेन नित्यप्रवृत्तेनैव भवितव्यम्, तत्स्वभावत्वात्, यथा

सम्बन्धिनी यस्मात् कारणान्तरस्य वा तथाप्रणेतुरापत्तिः, कारणादन्यत् कारणं कारणान्तरम्, प्रकृते-रन्यत् कारणं यत् प्रैकृतिं तथा प्रणयति तदस्ति स्वभावनियतिकालयदृच्छेश्वरादीनामन्यतमदित्यापन्नम्, अनिष्टं चैतत् ।

कारणान्तरिनरपेक्षस्य कारणस्य स्वकार्याकरणं च युक्तिविरुद्धमित्यत आह — आत्मान्तरत्वप्रकाशनं हीत्यादि यावत् प्रधानस्य धर्म इति । आत्मनोऽन्य आत्मा आत्मान्तरम् , तस्य भाव आत्मान्तरत्वं परस्परिविभन्नमहदहङ्काराद्यवस्थान्तरत्वम् , तस्य प्रकाशनम् । हिश्रब्दो यस्मादर्थे, यस्मादनिभव्यक्तेः सान्यावस्थानस्य च प्रतिपक्षोऽवस्थान्तरप्रकारत्वेन आत्मप्रकाशनमयं प्रकृतेर्धर्मः । स्थान्मतम् — उपायानिभन्नत्वात् कारणान्तरं साचिव्यगुणोपेतमपेक्षत इति, एतचायुक्तम् , ज्ञानार्थत्वात् । उक्तं च — धर्मज्ञान- 10 वैराग्येश्वर्याणि बुद्धिधर्मः (र्मा) अधर्माज्ञौनावैराग्यानैश्वर्याणि च । तेषामष्टानां सप्तभिवधाति एकेन मोचयति [ ] इति तस्य प्रधानस्य ज्ञानार्थस्य परिणत्यवस्थात्मकस्यायुक्ता सचिवापेक्षा । स्थान्म-तम् — परतन्त्रत्वात् सहायान्तरमपेक्षते, तच्च न, स्वतन्त्रत्वात् । स्थान्मतम् – कचित् प्रधानं कारणं कचि-दन्यत् , अव्यापित्वात् , लौकिककालादिकारणवदिति । एतचायुक्तम् , अप्रतिहतसर्वगतस्वात् तस्य ।

अथवा औरमान्तरत्वप्रकाशनमिति आत्मा पुरुषः, आत्मनोऽन्य आत्मा आत्मान्तरम्, 15 तस्य भाव आत्मान्तरत्वं पुरुषाद्वित्रं त्रिगुणस्वभावं स्वमात्मानं प्रधानं पुरुषाय प्रकाशयति । पुरुषाद्वान्यः २७-२ पुरुष आत्मान्तरत्वं पुरुषाद्वात्रं त्रिगुणस्वभावं स्वमात्मानं प्रधानं पुरुषाय प्रकाशयति । पुरुषाद्वान्यः पुरुषान्तरत्वं, तस्य भाव आत्मान्तरत्वं पुरुषान्तरत्वम्, तस्य पुरुषाय प्रकाशयति, पुरुषान्तरत्वं वा चैतन्यस्वरूपमध्यस्यश्चद्धक्रेवलत्वैः परस्परभिन्नैः पुरुषान्तरस्यैः पुरुषान्तरस्यैः पुरुषान्तरेषु प्रकाशितेष्वपि अन्येषां पुरुषाणां यत् पुरुषान्तरत्वं तैरेव चैतन्यदिभिर्युक्तं प्रकाशयति । प्रकृतेर्वा स्वयमचेतनाया आचैतन्यस्वरूपस्य प्रकाशनम् । अयं हि धर्मस्तस्य ज्ञानार्थस्य स्वतन्त्रस्य २० अप्रतिहतसर्वगतत्वस्य प्रधानस्य ।

एवं तस्य स्वभावधर्मं समर्थ्य इदानीमनभिन्यक्तिसाम्यावस्थानप्रतिपक्षभूतं निस्त्रवृत्तत्वं प्रधानस्थातुमिमीते – अतस्तेन नित्यप्रवृत्तेनैव भवितव्यमिति प्रतिज्ञा । अत इत्यनन्तरोक्तधर्मत्वात् प्रधानस्य,
तद्धमेत्विमदानी हेतुत्वेन व्यापारियतुमाह सामान्यतः – तत्स्वभावत्वादिति, स स्वभावो धर्मी यस्य तत्
तत्स्वभावं प्रधानं पूर्वोक्तैहेतुभिविदोषितमतस्तन्निस्प्रप्रवृत्तं भवितुमहिति । इह येद् यद् यत्स्वभावं तत् तत् वत्

१ प्रकृति तथा य०॥ २ उपायानिभक्षत्वात् य०। उपयानिभक्षत्वात् मा०॥ ३ क्षानवैराग्या प०॥ ४ सयुक्तिविभाति प्र०। "रूपैः सप्तभिरेवं बधालात्मानमात्मना प्रकृतिः। सैव च पुरुषार्थं प्रति विभोचयलेकरूपेण॥ [साङ्क्ष्यका० ६३] । रूपैरिति सप्तभी रूपैः प्रकृतिरात्मानं बधाति । कतमैः १ तदुन्यते – धर्मीधर्माज्ञानवैराग्या-वैराग्याविधर्याणि एतानि सप्त रूपाणि। एतैः सप्तभी रूपैरात्मानं बधाति । ……। सैव च पुरुषार्थं विभोचयलेकरूपेण। कि तदेकरूपम् १ ज्ञानम् । तेन ज्ञानेन आत्मानं पुरुषाद् विमोचयति एकेन" – जे० साङ्क्ष्यका० वृ० वि॥ ५ अव्यासित्वात् प्र०॥ ६ आत्मान्तरप्रका प्र०॥ ७ प्रकाशाच्यात्मस्वरूपं भा०। प्रकाशाच्यात्मस्वरूपं थ०॥ ८ अचैतन्य व०॥ ९ यदात्स्वभावं तत्त्रेनैव य०॥

अग्निर्दहनप्रकाशनप्रवृत्तः।

ननु भस्मच्छन्नोऽग्निरिप न दहित न प्रकाशयति । अथ कथं जीवित ? कथं ज्ञायते 'अग्निः' इति अदहन्नप्रकाशयन् वा तावत् कोशकादि स्वाश्रयमात्रम्, गृहप्रदीपकवत् ? छादनाभावोऽपि च प्रधाने ।

तेनैव स्वभावेन नित्यप्रवृत्तं दृष्टम्, यथाग्निर्दहनप्रकाशनप्रवृत्तः । यत् पुनर्नित्यप्रवृत्तं न भवति न तत्
 तत्स्वभावम्, यथा न किञ्चित् तादिगिति ।

दहनादितत्स्वभावस्थाग्नेस्तथाप्रवृत्त्यदर्शनात् साध्यधमेवैकल्यं दृष्टान्तदोष इति तन्निदर्शयन्नाह् — ननु भस्मच्छन्नोऽग्निरि न दृहति न प्रकाश्ययतिति, दृहनतपनयोरभेदादिति । अत्रोच्यते — अथ २८-१ कथं जीविति ? इति । जीवनममेश्र्येतनत्वात्, चैतन्यमाद्दारलामालामयोः पुष्टिग्लान्यादिदर्शनाद् मनुष्य-10 वत् । सै चेन्धनं दृहन् जीविति, स्थितेर्जीवितपर्यायत्वात् स्थितेरिन्धनदृहनाविनाभावात् । अचेतनत्वमभ्युपग्यम्यपि स्थितिर्वकाशनेन्धनदृहनात्मकस्याग्नेः प्रस्यक्षानुमानविषयस्य सतस्तथा प्रस्यक्षानुमानाभ्यामग्रहणेऽ-सित्वे प्रमाणान्तरासिद्धेः कथं ज्ञायते 'अग्निः' इति अदृहन् अप्रकाशमानः अप्रकाशयन् वा दृष्ट्यान्तरं तावत् कोशकादि स्वाश्रयमात्रम् ? तत् पैरिमाणमस्य तावत्, स्वपरिमाणमात्रमि स्वाश्रयमुद्रव्यं कोशकादि अप्रकाशयन् कथम् 'अग्निः' इत्युच्यते ? कोशक इत्युच्यतेऽन्नपुलिका । दृष्टान्तो १७ गृह्मदीपकः । निक्र्वान्यत्, भस्मच्छन्नाग्निसाधन्यति । समाश्रयं प्रकाशयति प्रकाशास्तकः संस्ततो नास्तिति गन्यते । किञ्चान्यत्, भस्मच्छन्नाग्निसाधन्यत् प्रकृतेरावरणाभावाद् भस्मच्छन्नाग्नितुत्यत् । स्रानमते विशेष्य वृत्तः – निरा20 वरणाग्निदृहनप्रकाशनवत् तत्स्वभावत्वान्नित्यप्रवृत्तेनैव भवितव्यम् । इति तद्वस्था नित्यप्रवृत्तता । तत्रश्चानभिव्यक्तिसान्यावस्थानानुपपत्तिः ।

स्यान्मतम् – यद्यपि प्रधानं महदादिभावेनात्मान्तरत्वप्रकाशनार्थं पुरुषस्य प्रवर्तते तथापि केषाञ्चितः पुरुषाणां कृते प्रयोजनेऽन्येषामकृते कालक्रमेण व्यक्तयव्यक्तिसाम्यवैषम्यावस्थाः प्रतिपद्यते, सा चास्य

१ स चेनं भा० । स चेतनत्वनं य० ॥ २ °प्रकाशनेत्वमदहना °प० ॥ ३ अदहनप्रकाशमानः प्र० ॥ ४ परिणमस्य प्र० । "यत्तदेतेभ्यः परिमाणे वतुप्"—पा० ५।२१३९ ॥ ५ °च्यतेऽत्रपुलिका य० । च्यतेत्रपुलिका भा० । सर्वाखिप प्रतिवृत्वलभ्यमानस्य 'अत्रपुलिका' इति पाठस्यात्र कोऽर्य इति सम्यण् न विज्ञायते, तथापि भाजनविशेषोऽत्राभित्रेतः स्यादिति मत्वा अन्नपुलिका इति पाठोऽत्र सम्भाव्यते । 'अन्न' इति 'पुलिका' इति च पृथक् पदद्वयं तु नैवात्र जाघटीति। अग्रेऽपि गृहप्रदीपकोऽत्रपुलिकामान्नमपि [पं०१५] इति वचनात् तत्र च 'अन्न' इति पृथक् पदस्य सर्वथा अनावश्यकत्वादमङ्गतत्वाचेति ध्येयम् ॥ ६ गृहिदिपिकः प्र०॥ ७ °पकःऽत्रपुलिकां प्र०॥ ८ सायतेशिरिति वैधर्म्य य०। य०प्रतिपाठानुसारेणात्र 'ज्ञायते तथा न ज्ञायतेऽमिरिति । वैधर्म्यदृष्टान्तो वा' इत्यपि पाठः स्यात् ॥ ९ भन्नमं य०। एवमग्रेऽपि ॥ १० अग्निर्मं प्र०॥

कालादिकारणान्तरनिरपेक्षस्य तस्य स्वतन्त्रत्वात् सर्वपुरुषार्थप्रवृत्तत्वाच निरवशेषपुरुषविषये स्वान्यत्वज्ञापने कृते कृतकृत्यत्वात् किं साम्यावस्थानेन ? अकृतेऽप्यकृतकृत्यत्वात् किं प्रतिनिवृत्त्या प्रयोजनम् ?

अनिभव्यक्तिसाम्यावस्थानानुपपत्तेश्च किमिति सततसमवस्थितसमनु-प्रवृत्ति प्रत्यक्षकारणनानाभेदाभिव्यक्तिस्वभावमेवेदं जगन्नाभ्युपगम्यते? मृतिपण्ड- <sup>5</sup>

प्रवृक्तिः स्वभावाद् नियतेः कालाद् यैद्दच्छाया वेति। एतद्पि नोपपद्यते, कालादिकारणान्तरनिरपेक्षस्ये- २८-२ त्यादि। प्रधानं हि कारणं नियतिकालस्वभावेश्वरयद्दच्छाद्यन्यतमानपेक्षं कारणं जगतोऽभ्युपगतं भवता, न तु यथा लोकनये कचित् कालोऽपि नियतिरपीत्यादि। स्वतन्त्रत्वाच तस्य प्रकृतिपुरुषयोः स्वरूप-भेदपरिज्ञापनस्य स्वार्थस्यानुरूपश्रोत्राद्येकाद्रशेन्द्रियप्रामस्य शब्दबुद्धशदिविकरूपप्रामस्य वचनादानिवहरणा-नन्दोत्सर्गकर्मशब्दाद्यर्थप्रामस्य च निर्वर्तने स्वतन्त्रत्वाच्च कारणान्तरापेक्षास्ति। सर्वपुरुषार्थप्रवृत्तत्वाच्च 10 कृतार्थस्याकृतार्थस्य च यथासङ्कां साम्यावस्थाने निवृत्तौ च प्रयोजनाभाव इत्यत आह् – निरवशेष-पुरुषविषये स्वान्यत्वज्ञापने कृते कृतकृत्यत्वात् किं साम्यावस्थानेन श अकृतेऽप्यकृतकृत्य-त्वात् किं प्रतिनिवृत्त्या प्रयोजनम् , असिद्धौदनसूपकारनिवृत्तिवत् १ इति तदवस्यमप्रयोजनत्वम् । अत्र चोद्यम् – ननु प्रागुक्तम् – अनभिन्यक्तिसाम्यावस्थाने चायुक्ते, अप्रयोजनत्वात् , निर्वृत्तानिर्वृत्ता-र्थिक्रयौदासीन्यवदिति, अतः पुनदक्तिमति। अत्र बृ्मः – न, कारणान्तरापेक्षाप्रतिपेधपरत्वादस्य, प्रवृत्ति- 15 निवृत्त्योः प्रधानस्य अप्रयोजनत्वमात्रप्रतिपादनपरत्वात् तस्येत्यदोषः ।

अव्यक्तिसाम्यावस्थानानुपपत्तेश्चेति । अप्रयोजनत्वादिभिरनभिव्यक्तिसाम्यावस्थाने अनुपपन्ने, ततश्चाव्यक्तिसाम्यावस्थानानुपपत्तेः किमिति किं कारणं जगदेवंस्वभावमिति न गृह्यते ? इस्रभिसम्बन्धः । सततसमवस्थितसमनुप्रवृत्तीति, सततं सर्वकालं समवस्थिता निर्द्यानुपरता समनुप्रवृत्तिः कारण-कार्यप्रवृत्त्यात्मिका प्रकर्षेण वृत्तिर्यस्य तदिदं जगत् सततसमवस्थितसमनुप्रवृत्ति । प्रत्यक्षकारणनाना- 20 भेदाभिव्यक्तिस्वभावमिति, प्रसक्षाणि च तानि कारणानि च प्रत्यक्षकारणानि मृत्यिण्डदण्डचक्रोदकसूत्र- २९-१ कुलालादीनि घटादीनां कार्याणाम्, तानि नानाजातीयानि, तन्तुनुरीवेमकुविन्दादीनि पटादीनामिस्थेवं-प्रकाराणि, तेषां भेदाः प्रसक्षकारणनानाभेदाः, तैस्तेषां वाभिव्यक्तिर्घटपटादिकार्यक्रपेण, सैव स्वभावो यस्य तदिदं प्रसक्षकारणनानाभेदाभिव्यक्तिस्वभावम् । किं तत् ? जगत् । एवेसवधारणे, किमवधारयित ? प्रसक्षद्वप्रक्रशोणिताहारादिकारणान्येव ईसवधारयित । किमतो निरस्तम् ? अव्यक्तादि अँदृष्टं कारणा- 25 न्तरम् । तस्याद् दृष्टकारणनानाभेदाभिव्यक्तिस्वभावमेवेदं जगत् किमिति नाभ्युपगम्यते ? किमिस्यदृष्टं कारणान्तरं परिकस्यते ? इति । एवं तावत् कारणे कार्यसदसन्त्वानियम उक्तः ।

१ यहच्छायद्यतदिष प्र०॥ २ निवृत्ते च प्र०॥ ३ पृ० ४० पं० ३॥ ४ वायुक्ते य०॥ ५ मुप-पत्तिः प्र०॥ ६ नित्या अनुपं भा०॥ ७ प्रवृत्ति सकारणनानामेदादिन्यक्ति प्र०॥ ८ च तानि प्रत्यक्षं भा०॥ ९ इत्यवधारयंते भा० । इत्यवधार्यंते पा० डे० ठीं०। इत्यवधार्यते वि० रं० ही०। तुलना - "एवेल्यवधारणे, किमवधारयति १ लोकेऽर्थमवधारयति" - नयचऋतृ० प्र० ३९-२॥ १० अहष्टकारणा भा० वि० विना॥

शिवकस्थासकोसकुशूलघटकपालशकलशर्करिकापांशुवातायनरेणुपुनरूपचयप्राप्ता-नन्त्यस्कन्थपांशुमृतिपण्डादेरनियतादिसदसद्भूतकारणाध्यासाविमुक्तयनिर्मूलत्वं कार्यस्य ।

#### अतोऽवगम्यतां न किश्चिदन्यत् फलं तच्छास्त्रेण ऋियते यहोकव्यवहार-

कार्यानियमोऽपि च । कार्यमेव सद्सङ्क्तकालादिविशेषकारणमेवेत्यनियमः प्रधानादिशास्त्रकार-परिकल्पितकारणपूर्वकमेवेति वा । किं कारणम् ? तथानुगम्यमानदृष्टान्ताभावात् । किं तर्हि ? एतावा-न्नियमः - कारणाध्यासाविमुक्तयनिर्मूलत्वं कार्यस्येति, तथानुगम्यदृष्टार्थत्वात्, मृत्पिण्डशिवकेत्यादि-पांशुमृत्पिण्डादेरिकैन्तस्य दण्डकस्योपरि अनियतादिसदसद्भृतकारणाध्यासाविमुक्तयनिर्मूळत्वमिति वक्ष्यमाणसम्बन्धस्वात् । कार्यमेव, सदेव असदेव वाँ कारणं कालादि, सादिकारणमित्यस्य वाऽनियम-10 प्रदर्शनार्थमुदाहरणमाह - मृत्पिण्डशिवकेत्यादि यावत् पांशुमृत्पिण्डादेरिति, एषां मृत्पिण्डाद्यवस्था-२९-२ विशेषाणां वातायनरेणुपर्यन्तानामेव लोके दृष्टत्वात् पुनरुपचयात् प्राप्तमानन्त्यं येषां स्कन्धानां ते **पुनरुपचय**-प्राप्तानन्त्यस्कन्धाः वातायनरेणुभ्यः प्रभृति पुनरूपचयक्रमेण पांशु-मृत्पिण्ड-शिवक-स्थास-कोसँक-कुरूल-[घट-कपाल-]शकल-शर्करिका-पांशु-वातायनरेणव इति चक्रकक्रमेण कारणकार्यानियमो दृष्टः। उक्क्रमेणापि च सङ्घातभेदाभ्यां कार्यकारणसद्सत्त्वानियमो दृष्टः, पिण्डमुपमृद्य शिवककरणात् शिवकं चोपमृद्य पिण्ड-15 करणात् स्थासकादीनामन्यतममवस्थाविशेषमुपमृद्यापि पिण्डादिकरणात् क्रियाक्रियाफलक्रमेण च कदाचित् कारणकार्यानियमदर्शनादित्यनियतादि, इत्थमनियत आदिरस्येखनियतादि, जगदिति सम्बध्यते, तदेव अनियतसद्सद्भृतकारणकार्यम् , अ[नियतादिसद]सद्भृतं कारणम् , तस्य अध्यासस्तेर्नं वा कारणेन अध्यासोऽ-धिष्ठानम् । तेन कारणाध्यासेन अविमुक्तिरत्यागः कारणसामान्याविनाभावः, न तु अत्यन्तनिर्मूछो-त्पत्तिविनाशलक्षणकार्यत्वं लपुष्पवत्, तथैव लोके दृष्टत्वात्। तथा अविमुत्तया अनिर्मूलत्वं कार्य-20 भूतस्य जगतः ।

अतः प्रोक्तहेतोर्दृष्टकार्यकारणसदसत्त्वानियमात् परपरिकल्पितप्रधानाद्यदृष्टैककारणानुपपत्तेः कालादि-विशेषकारणेक्यानुमानाभावाच कारणसामान्यमात्रानुमानाचावगम्यताम् — त किश्चिदंन्यत् फलं तच्छास्त्रेण कियते, निरर्थकेंनि शास्त्राणीत्यर्थः । किं तत् ? यहोकव्यवहारफलादतिरिच्य वर्तेत, ३०-१ यदपेक्ष्य शास्त्राणि सार्थकानि स्युः । तस्मादवगम्यताम् — इदं जगहोकप्रसिद्धमेव अनियतानुपरतार्थन्त-25 दृष्टकारणकार्यप्रवन्धमिति । न तु यथान्यैः कल्पितम् — उपरतव्यापारं सन् प्रधानमतीन्द्रयं पुनरिन्द्रिय-प्राह्मत्वादिभावेन जगत् सृजति, पुनरात्मानं संहृत्य उपरतव्यापारं तिष्ठति । न चात्मन्तासःकार्यं क्षणो-त्यन्नविनष्टमसम्बद्धमूलं वैतदिति । इतिशब्दो हेत्वैर्थः । को हेतुः ? शास्त्रनैरर्थक्यम् । कस्मिन् साध्ये ?

१ कार्यमेव सद्भूतकालादि॰ प्र०॥ २ °ध्यासाधिमुत्त्य॰ प्र०॥ ३ °स्वंत्यस्य य०। °स्यस्य भा०॥ ४ वा कालादि कालादि सादि भा०॥ ५ °कोसकुर्भूलशकिरिका॰ य०॥ ६ °एांसु॰ भा०॥ ७ कारणाकार्या॰ भा०॥ ८ °स्तेन कारणेन प्र०॥ ९ °दन्यत्र फलं प्र०॥ १० °काणि शास्त्रा॰ य०॥ ११ °धन्तरदृष्ट॰ य०॥ १२ उपद्वतन्यापारं य०॥ १३ हेत्वर्थों भा०। अत्र हेत्वर्थे इति पाठः समीचीनतर इति भाति॥

फलादितिरिच्य वर्तेत इति वृथैवमादौ शास्त्रारम्भः। अत्र तु शास्त्रमर्थवत् स्यात् – इदङ्काम इदं कुर्यादिति। अथ्यों हि क्रियाया एवो पदेशः, चित्रादिवत्, न तु लैकिके एव गृह्यमाणेऽर्थे इदमेवं नैवं वेति विचारः। अनुपहतेन्द्रियमनः प्रत्यक्षेण लोके यथासौ

शास्त्रारम्भवृथाभावे, अत आह — वृथा एवमादौ शास्त्रारम्भः । क तर्हि शास्त्रमर्थवत् स्यादिति चेत्, अतीन्द्रिये पुरुषार्थसाध्यसाधनसम्बन्धे । कोऽसौ ? इत्यत आह — अत्र तु शास्त्रमर्थवत् स्यात् — व इदङ्काम इदं कुर्यादिति । इदं शब्देन सर्वनाम्ना सामान्यवादिना सर्वाः कियाः फलेच्छाप्रेरितास्तत्सा-धनीः सूचयति 'अग्निहोत्रं जुहुयात् स्वर्गकामः, पुत्रकामो यजेत, पशुकामो यजेत, अन्नाद्य-कामो यजेत' ईत्याद्याः, क्रियाकियाफलसम्बन्धस्यातीन्द्रियत्वात् । उक्तं च — अग्राप्ये शास्त्रमर्थवत् [मीमांसाद० ६।२।१८], प्रत्यक्षादिप्रमाणैरनिधगम्ये इत्यर्थः ।

अर्थ्यो हीत्यादि । अर्थादनपेतोऽर्थ्यः । हिशब्दो यस्माद्धे, यस्मात् कियाया एवो- 10 पेदेशोऽर्थ्यः ससाधनायाः फलादिसंकिन्धाः, चित्रादिवत् । आदिप्रहणाचित्रपुस्तकाष्ट्रकर्मादिवत् । यथावयवखानविन्यासवर्णसंयोगप्रविमागविषयविनियोगाद्युपदेश एवोपयोगात् सार्थकः, न कुड्यवर्णचित्र-कारादिसहपोपदेशः तत्र तदनुपयोगात्, तथा नित्यक्षणिकत्वादितस्ववर्णनं घटपटादेः त्रिगुणकारणपूर्वक-त्वादिवर्णनं जगतः सततसंप्रवृत्तिक्षणिकानुपाख्यत्वादिवर्णनं वा । स्थान्मतम् – प्रधानक्षणमङ्गादिवादा-रम्भोऽप्रद्यक्षविषयत्वात् सार्थकः, क्रियाक्रियाफलसम्बन्धोपदेशवदिति । एतदपि नोपपद्यते, यस्माद् न तु 15 लोकिक एव गृह्यमाणेऽर्थे इंदमेवं नैवं वेति सार्थको विचार इत्यमितम्बन्धः, प्रसिद्धार्थविषयस्य विचारस्थानिष्ठादोषनिष्ठत्वात् । नेति प्रतिषेषे, तुंविशेषणे लोके भवो लौकिकः, देशकालपुरुषकिया-३०-२ विशेषाद्यपेक्षहपादिभेद्धे कार्यकारणमृत्यण्डादिघटाचौकारादिके प्रत्यक्षत एव गृह्यमाणे 'इदं सर्वं सत्त्व-रजस्तमःसंर्वं त्रिगुणात्मकमेव, न चैतदेवम्; क्षणमङ्गजन्मात्मकम्, 'ने वैवम्' इत्यादिविचारः किसम्बन्धः ? किम्फलः ? को वात्र पुरुष्विधाधनपरिज्ञानोपयोगः ? इति विमृद्यतां भवद्विरेव ।

व्यवस्थितस्तथा गृह्यत एव। तत्र पुनर्वचनं प्रत्यक्षप्रसिद्धेर्बाधकमापचते 'अनु-बादादिभावाभावे सिद्धे सत्यारम्भो नियमार्थः' इति लोके इष्टत्वात् — न यथेदं लोकेन गृह्यत इति।

प्रत्यक्षाप्रमाणीकरणे सर्वविपर्ययापत्तिस्तर्कतः – अलोमा हरिणः, चतुष्पात्त्वे । सत्युत्षुत्य गमनात्, मण्डूकवत् । मण्डूकोऽपि लोमशः, तस्मादेव, हरिणवत् ।

स्यान्मतम् – छोकदर्शनैमप्रमाणम् , अच्युत्पन्नछोकप्रसक्षच्यभिचारात् , मृगतृष्णिकादिष्विवेति । अत्रोच्यते – तथा सति प्रतक्षस्य अवमाणीकरणं प्रमाणज्येष्ठस्य । मा च मंस्थाः – मृगतृष्णिकादिपँत्यक्ष्ज्ञान-व्यभिचारात् सर्वं प्रत्यक्षं व्यभिचरतीति । किं तर्हि ? अनुपहतेन्द्रियमनःप्रत्यक्षं यत् तम् व्यभिचर-तीति गृह्यताम् । तादृशा च प्रत्यक्षेण लोके घटपटादिर्थथासी येन प्रकारेण येन खरूपेण व्यवस्थित-10 स्तथा गृह्यत एव खरथेन्द्रियमॉनसैः, तत्र तादशेऽर्थे पुनर्वचनम् इदमेवं नैवं वेति, प्रत्यक्षप्रसिद्धे-बीधकमापद्यते यदि तद् वचनं प्रमाणं स्यात् । न पुनस्तत् प्रमाणम् , तया प्रसिद्धा स्वयमेव बाध्य-मानत्वात् । प्रसिद्धार्थं वचनं न नियमादनुवादाद् वा अन्यत्र प्रमाणं स्यादित्यते ज्ञापकमाह - अनुवादादि-भावाभावे यः सिद्धे सित आरम्भो नियमार्थः स इति परिभाषाया लोके दष्टत्वात , लोकव्यवहारा-सुवादि व्याकरणादिशास्त्रमपि लोकत एवेति कृत्वा । कीटक पुनस्तद् वचनम् ? इत्यत आह - न यथेदं 15 लोकेन मृह्यत इति । इतिशब्दः प्रदर्शने, इदं तद्वचनं प्रसिद्धेर्बाधकाभिमतमिति प्रदर्श्यते । कथम् ? ३१-१ नेति प्रैतिषेधे, येन प्रकारेण यथा, यथा मृत्यिण्डदण्डचक्रसूत्रोदककुलालपरित्यन्दनिर्वृत्तो घटः पृथुकुक्ष्यादि-एक एक उदकादाहरणसमर्थ इति टिलेकेन चक्षुरादिभिर्मृद्धते नायमेवंस्वभावः । कि तर्हि ? यथाहं शुने सर्वसर्वात्मकत्वात् पटकटरथादिह्रपोऽपि, गुणकर्मसामान्यविशेषसमवायाश्रयः परमाण्वाचस्पद्रसन्तापरोक्ष-पार्थिवद्रव्यारब्धस्तद्व्यतिरिक्तोऽवयवी, रंथाङ्गादिवद् बुद्धा विभज्यमानो विभज्यमानो न परमाँगुषु न 20 रूपादिषु न बुद्धिभात्रे वा तिष्ठति निरुपाख्यत्वादिति वा, तथा तथा भवतीति । शास्त्रविद्वचनं मा भदनर्थकमिति भैसिद्धेर्बाधकमापद्यते इति न्याय्यमुच्यते । यथोक्तम् -

प्रमाणानि प्रवर्तन्ते विषये सर्ववादिनाम् । संक्राभिप्रायमेदासु विधदन्ते तपस्विनः ॥ [सिद्ध० हा० २०।४] इति ।

तस्मादप्रमाणं प्रत्यक्षविरुद्धत्वाच्छास्नकारवचनम् ।

25 शास्त्रकारवचनप्रामाण्ये वा प्रत्यक्षाप्रामाण्यम् । एवं च सित को दोषः ? तत्र प्रत्यक्षाप्रमाणी-करणे सैवैविपर्यथापत्तिस्तर्कतः, सर्वभावानां प्रत्यक्षप्रमाणसिद्धानां विपर्यय आपादयितुं शक्यते । तथथा – अलोमा हरिणः, चतुष्पात्त्वे सत्युत्प्रुत्य गमनात् , मण्डूकवत् । मण्डूकोऽपि 'लोमशः, तस्मादेव हेतोः, हरिणवत् । यूका पश्चिणी, धेट्रॅपात्त्वात् , भ्रमरवत् । भ्रमरोऽपक्षः, धेट्रँपात्त्वात् ,

१°सगप्रमा प्रणा २°कादिष्वेवेति प्रणा ३ मा च मंस्थाः प्रणा ४ प्रस्यक्षं ज्ञान प्रणा ५ भानसेस्तत्र प्रणा ६ प्रमाणतया प्रणा ७ प्रतिषेध माणा प्रतिषेधः यणा ८ लोके चक्षु भाणा ६ रथाक्वादिषद्वद्धा प्रणा १० भाणापु न प्रणा ११ भान्रे या तिष्ठति प्रणा १२ अत्र 'प्रसक्षप्रसिद्धे- वीधकमापश्वते' इस्रपि पाठः स्यात् ॥ १३ स्रवैविषययापत्ति भाणा सर्वविषयापत्ति यणा १४ लोमश् शिशे वैतस्माण् भाणा १५ पद्यात्वात् यणा वर्षदत्वात् भाणा १६ पद्यात्वात् यणा

पृथिवी अवसुधा, पदार्थत्वात् महाभूतत्वात्, आकाशवत्। एवं शेषपदार्थेष्यपि दृष्टान्तभेदात्।

शास्त्रनिरूपणविपरीतमप्रमाणं न हरिणखरूपादि, निरपवादत्वात् । न,
यूकावत् । तथा 'पृथिव्यवसुधा, पदार्थत्वात्, आकाशवत् । असाधारणधर्मसम्बन्धेनापि रूपरसगन्धसर्ग्रधर्मसम्बन्धिनी न भवति । 'पृँथिव्यवसुधा, महाभूतत्वात्, आकाशवत् । आकार-गौरव- ठ
रौक्ष्यादिधर्मसम्बन्धिनी न भवति , तत एव, तहत् । तथा वौद्धमतेऽपि पृथिवी न भूः, महाभूतत्वाद्
रूपत्वाच, जलवतः, न कैक्खट-धारणधर्मा, तत एव, तहत् । एवं शेषपदार्थभेदेष्वपीति जलानला- ३१-२
निलेषु व्योमनीन्द्रियादिषु आत्मादिषु यथाप्रक्रियं यथासम्भवं च खरूपनिराकरणम्, असाधारणधर्मनिराकरणे च पदार्थत्वमहाभूतत्वरूपत्वादिहेतुकानि साधनानि योज्यानि महदहङ्कारतम्मात्रेन्द्रियशब्दादिषु
आत्मिन च द्रव्यगुणकर्मसामान्यविशेषसमवायेषु सप्रभेदेषु नामरूपयोः संज्ञाविज्ञानवेदनासंस्कारेषु 10
श्वित्युदकञ्चलनपवनेषु चक्षुरादिषु रूपादिषु च। दृष्टान्तभेदादिति भूमेराकाशदृष्टान्तवदाकाशस्य भूम्यादिदृष्टान्तेन तथा जलादेरपि परस्परतस्ते ते धर्मा निराकार्या इत्रसित्रस्य दृष्टान्तं कृत्वेति ।

तार्किक आह – शास्त्रनिरूपणविपरीतमप्रमाणिमिखावि । शास्त्रेण निरूपणं शास्त्रे निरूपणं वा शास्त्रनिरूपणम् । सन्दिग्धविपर्यस्ताव्युत्पन्नबुद्धनुप्रंहार्थं हि शास्त्रेण निरूपयन्ति सन्तो वस्तु अनुप्राह्मेभ्यः शिष्येभ्यः – प्रकृतिपुरुषावेव, क्षणभङ्गः, विज्ञानमात्रमेव, द्रव्यगुणादि वा, इति शास्त्रस्यापवादत्वा- 15 च्छास्त्रणापेदिताद् विपरीतं वैस्तूच्यमानमप्रमाणम्, शास्त्रस्य सन्देहाद्यपवादत्वात्। न हरिणादिस्वभावादि अप्रमाणम्, तत्र शास्त्रेण मोह एव व्यापार इति तिन्नरपवादं हरिणस्वरूपादि, तस्य निरपवादत्वात् तत्तु छोकेन यथा गृहीतं तथैव । औदिमहणाद् मण्डूकस्वरूपादि । तत् प्रमाणमेव, निरपवादत्वात्, अग्नेरिवौष्ण्यमिति । अत्रोच्यते – न, सैर्वस्यवापोदितत्वात् । यथा हि शास्त्रं घटादिवैसेतु परिकरूप्य अपवादप्रवृत्तं तथा हरिणादिस्वरूपं प्रसक्षतो छोकप्रसिद्धमप्यपवदित निरङ्करात्वात् । तत् कथमिति चेत्, 20 देशकीछकृतविशेषैकान्तिन इसादि ।

अथवा शास्त्रनिरूपणविपरीतमप्रमाणम्, 'निरपवादत्वात्' इति वक्ष्यते, शास्त्रनिरूपणं <sup>१</sup>ष्टैथिवीगन्धवत्त्वादि प्रकृतिपुरुषादि वा, तस्य वैाँ विपरीतं तर्कतः प्रतिपाद्यमानमप्रमाणम्, प्रस्रक्षतर्कयो-३२-९

१ पृथिव्यप्सुधा य०। पृथिव्यच्सुधा भा०॥ २ \* \* एति विहानतर्गतः पृथिव्यवसुधा इत्यत आरम्य न भवति इत्यन्तः पाठो य० प्रतिषु नास्ति॥ ३ करकट य०। दृश्यता १० १६ टि० ८। ''खरस्वभावा न मही, भृतत्वात, तथ्या अनिक इत्यादिषु हेत्वायसिद्धः स्वत एव योज्या।"—माध्यमिकन्नु० १० ३३॥ ४ करणं असाधा प्र०। अत्र 'सहपनिराकरणेऽसाधारणधर्मनिराकरणे च' इस्रपि पाठः स्थात्॥ ५ क्तात्युत्पश्चसुद्ध्यनु य०। क्तायुत्पश्चसुद्ध्यनु भा०॥ ६ श्रहार्थं कि शास्त्रण प्र०। अत्र पूर्वापरसन्दर्भानुसारेण 'किं स्थाने 'हिं इत्येव ग्रुदं प्रतीयते। प्राचीनिष्यां ककारहकारयोः समानत्रेखदर्शनात् 'हिं इत्यत्येव 'किं' इति विद्यति जीतित प्रतिभाति॥ ७ वस्तूभ्यमान-प्रमाणं भा०। वस्तूभ्यनुमानप्रमाणं य०॥ ८ नोह एव वि० विना। अस्मिन् पाठे तु 'न ऊह एव' इत्यर्थः स्थात्।। ९ ज्यादिग्रं य०॥ १० सर्वस्येवा वि० विना॥ ११ वस्तु परपरिकल्प्यापवा य०। कस्तु परिकल्पापवा भा०॥ १२ काळकृतविशेषकान्निकंत इत्यादि भा०। काळविशेषकान्निकंत इत्यादि य०॥ १३ पृथिवी-यत्ववत्वादि प्र०॥ १४ चा विप भा०॥

### सर्वस्यैवापोदितत्वादेशकालकृतविशेषैकान्तिनः । सर्वसर्वात्मकैकान्ते मण्डू-कोऽपि लोमश एव, अर्थानर्थविषयसामान्यविशेषनानात्वैकान्तेऽतदात्मकत्वात्

रैविषयार्थत्वाच्छास्त्रस्य केनापोयते शास्त्रम् ? न हरिणस्त्ररूपादि । 'विपरीतमप्रमाणम्' इति वर्तते, कस्य ? प्रेंसक्षप्रसिद्धेः । कस्मात् ? सापवादत्वात् । तद्धि हरिणालोमत्वादि प्रत्यक्षप्रसिद्धेन लोमशत्वादिना <sup>5</sup> निराक्रियमाणत्वादप्रमाणमेवेति । लौकिक आह — न, सर्वस्यैवापोदितस्वादिति । शास्त्रेष्वपि हि हरिणस्वरूपादि प्रत्यक्षसिद्धमपोद्यत एव, कथं निरपवादत्वं शास्त्राणाम् ? वरं हरिणस्वरूपादिविपरीतप्रतिपादनं तर्कतः तन्मात्रापवादात् , तार्किकेस्तु शास्त्रण सर्वमपोद्यते प्रत्यक्षतो लोकप्रसिद्धं कारणं कार्यं च । तत् कथिमिति चेत् , देशकालकृतविशेषेकान्तिः, 'देशकृतः कालकृतश्र विशेषो देशकालकृतविशेषः, स एवैकान्तः, स यस्यास्त्यसौ देशकालकृतविशेषेकान्ती, तस्य वादिनः प्रतिदेशं प्रतिसमयं च सर्वं विशि10 ष्टमेव न समानं किश्चित् । अतो यावदणुशो रूपादिशो विज्ञानमात्रशो निरुपाख्यत्वश्रश्च भेदात् कृतो हिरणः ? कुतस्तस्य लोमाद्यवतिष्ठते ? अतः सर्वमपोदितम् , 'किं वा नापोदितम् ? किं वात्र प्रत्यक्षममनुमानं चेति ?

तथा सर्वसर्वात्मकैकान्ते मण्डूकोऽपि लोमश एव, स्थावरस्य जङ्गमतां गतस्य स्थावरस्य स्थावरतां जङ्गमस्य स्थावरतां जङ्गमस्य जङ्गमतां गतस्य [ ] इति वचनादिति । नतु तेन विवादिना सर्वं समर्थितम्, नापोदितमिति चेत्, सर्वस्य सर्वात्मकत्वे सर्वेक्यात् किं तत् सर्वम् १ इत्यपोदित-मेवेति, भिन्नार्थसमृहवाचित्वात् सर्वशब्दस्य ।

३२-२ अर्थानर्थविषयसामान्यविशेषनानात्वैकान्ते । अर्थविषयं सामान्यम्, अर्थविषयश्च विशेषः । तद्यथा — द्रव्यस्य पृथिव्यादेरर्थविषयं सामान्यम् — रूपरस्तगन्धस्पर्शवती पृथिवी [वै॰ स्॰ २१९११], यत्रैतचातुर्गुण्यं सा पृथिवी, रूपस्पर्शरसद्रवस्नेहवस आपः, एवं यत्र रूपस्पर्शो तत् तेजः, यत्र स्पर्श एव स २० वायुरिति सामान्यम् । विशेषः पुनरितरेतरधर्मव्यावृत्तिभिरित्तरत्र चतुःपञ्चद्र्येकगुणत्वं यथासङ्क्षम् । तेषामेवानर्थसामान्यं पृथिवीत्वम्, तत्सम्बन्धलभ्यत्वात् पृथिवीबुद्धभिधानयोः, एवमप्रेजोवायुत्वानि सामान्यानि, विशेषाश्चेतरेतरेभ्यस्त एव, स्वसामान्यभेदा वा 'विशेषाः । तानि द्रव्याणि रीणाः कर्म सामान्यानि विशेषाः तत्समवायलक्षणश्च सम्बन्ध इस्येते पदार्था नौना, स्वतस्त्व-प्रयोजन-लक्षण-मैत्यभिधान-

१ °रविषयत्वार्थद्भशास्त्रस्य मा०। °रविषयार्थत्वाच्छाच्छास्त्रस्य य०। अत्र °रिवपर्ययार्थत्वाच्छा-स्त्रस्य इत्यपि पाठः सम्भवेत्॥ २ प्रत्यक्षसिद्धेः य०॥ ३ °त्वादिवा निरा॰ भा० डे०॥ ४ प्रदेश प्र०॥ ५ सर्वविशिष्ट डे० लीं० विना॥ ६ किं वा नापोदितम् इति पाठो भा० प्रती नास्ति॥ ७ विवयं च प्र०॥ ५ थित्यत्र भा०॥ ९ विशेषाण्वेतरे भा०। विशेषावेतरे य०॥ १० विशेषा प्रतानि य०॥ ११ गुणाक्षमी । सामान्यानि भा०॥ १२ नानात्वस्वतत्व प्र०॥ अत्र नाना, स्वस्वतत्त्व इत्यपि पाठः स्थात्॥ १३ °मित्य प्र०॥ भातिः बुद्धिः इत्यर्थप्रत्यवेक्षया अत्र भात्य इति शुद्धं प्रतीयते। भित्य इति यथाश्चतपाठेऽभिरुषो तु भानं मितिः इति व्युत्पाद्य मितिः प्रमितिः यथार्था बुद्धिरित्यर्थो ज्ञेषः। तुलना "अभिहाणबुद्धिलक्ष्वणभिन्ना वि जहा सदत्यओऽणत्रे। दिक्कालाइविसेसा तह द्वाओ गुणाइआ॥ [विशेषाव० भा० २९९०]। एतदेव हि विशेषाणं विशेषत्वं यत्ते परतो विश्वप्यन्ते। एतदेव लक्षणं मेदानां संज्ञा-स्वालक्षण्य-स्वतत्त्व-प्रयोजन-मितिमेदात्" – इति विशेषावव्यक्रभाष्यस्य कोष्टार्यगणिवादिमहत्तर्विरचितटीकाया हस्तलिखतत्रती प्र० १८८-२॥

कुतोऽणुहरिणमण्डूककारणकार्यधरणिसंयोगगुणोत्स्वनकर्मभवनव्यावृत्तितथासम-वायाः, द्रव्यादीनामितरेतरानात्मकत्वादत्यन्तमन्यत्वान्निमूलत्वात् सर्वथा तत्त्व-वृत्तिव्यतीतत्वात्, खपुष्पवत्; अन्यथा बालकुमारवत् ।

भेदादिति ये चदन्ति तेषां तन्नानात्येकान्ते अतदारमकत्वात् कुतोऽणुहिरणमण्डूककारणकार्यधरणिसंयोगगुणोत्प्रवनकर्मभवनव्यावृत्तितथासमवायाः? अणुमहणेन हरिणमण्डूकसमवायिकारण- 
इव्यमहणं परमतेन । हरिणमण्डूकमहणेन सँन्यद्वाणुद्धणुकाचारम्भनिर्वृत्तावयविद्रव्यं कार्यं गृह्यते । तस्य 
हरिणमण्डूकादिद्रव्यस्य धरण्यां संयोगो गुणः, उत्प्रवनं कर्म, भवनं भावः सत्ता, व्यावृत्तिर्न्यभवनविद्धक्षणो विशेषः, तेषां तथासमवायः सम्बन्ध इति षडप्यते पदार्था वृद्ध्यमाणस्वपुष्पदद्यान्ता न सन्ति । का 
तिर्हि भावना ? नास्ति परपरिकत्पितं द्रव्यम्, गुणकर्मसामान्यविशेषानात्मकत्वात्, वृद्धुष्पवत्, तेभ्योऽ- ३३-१ 
त्यन्तमन्यस्वभावत्वाद्वा । न गुणकर्मणी स्तः, अद्रव्यात्मत्वात्, स्वपुष्पवत् । एवं सामान्यविशेषसम- 10 
वायाः । न द्रव्यं सत्, अगुणकर्मत्वात्, खपुष्पवत्, असामान्यविशेषात्मत्वात्, स्वपुष्पवत् । न पृथिवी 
पृथिवी' इति व्यपदेश्या, पृथिवीत्वाद्त्यन्तमन्यत्वात्, जलवत् । पृथिवीत्वं 'पृथिवीत्वम्' इति न 
व्यपदेश्यम्, पृथिव्या अस्यन्तमन्यत्वात्, जलतावत् । न सन्ति गुणकर्मसामान्यविशेषसमवायाः, 
अद्रव्यात्मकत्वात्, स्वपुष्पवत् । एवमेकैकमपि इतरानात्मकत्वात् स्वपुष्पवन्नास्ति, इतरस्वरूपवद् वा 
न स्वात्मस्वरूपमिति शेषपदार्थद्यान्तमेनदादायोज्यमिति । द्रव्यं भव्यम्, द्रव्यं च भव्ये [पा० पाशा० ॥] 
इति वचनाद् भवतीति भव्यं द्रव्यम्, भवनं च भावः । भवनादन्यत्वाद् द्रव्याद्यो न सन्त्येव वन्ध्यापुत्रवत् । भवनमपि द्रव्यदन्यत्वाद् नास्येव वन्ध्यापुत्रवत् । न भवति वा द्रव्यम्, भवनस्वरूपानापत्तेः, 
वन्ध्यापुत्रवत् । एवं भवनमपि द्रव्यसरूपानापत्तेः तद्वत् । एवं गुणाद्योऽपि । एवं व्यावृत्तिः समवायश्चेति ।

अथवा 'कियागुणव्यपदेशामावादसदेव कार्यं पेश्वाज्ञायते' इति, तन्नोपपद्यते, निर्मूलत्वात्, खपुष्पवत् । त सन्ति गुणकर्मसामान्यविशेषसमवायाः, अद्रव्यत्वात्, खपुष्पवत् । एवमगुणत्वाद् 20 गुणादन्ये, असामान्यत्वात् सामान्यादन्ये, अविशेषत्वाद् विशेषादन्ये, अकारणत्वात् कारणादन्यत्, अकार्यत्वात् कार्यादन्यद् नास्ति । एतेभ्यो हेतुभ्यः कुतोऽणुहिरिणमण्डूककारणकार्यधरणिसंयोग-गुणोत्प्रवनकर्मभवनव्यावृत्तितथासमवायाः ? न सन्तीत्यर्थः । तैंदुपसंहत्योच्यते – सर्वथा तत्त्व-वृत्तितथासमवायाः , तत्त्वस्य वृत्तिस्यतीतत्वात् । तस्य भावसत्त्वम्, तत्त्वस्य वृत्तिस्यदत्तत्त्वेन तत्स्वरूपान्यस्वरूपेण च वृत्तिः, ३३-२

१ कुतोऽणुमण्डूकहरिणकारणकायधरणि॰ प्र०। अत्र पूर्वापरसन्दर्भपर्यालोचनेन कुतोऽणुहरिणमण्डू-ककारणकार्यधरणि॰ इति पाठ एव समीचीन इति प्रतीयते । दश्यतां पं० २२ ॥ २ ॰वाय । अणु॰ भा० । ॰वाय अणु॰ य० ॥ ३ संबंधाणु भा० वि० विना ॥ ४ ॰रप्यभचन॰ य० ॥ ५ अत्र विश्यमाणखपुष्पदद्यान्ताच सन्ति । इत्यपि पाठः स्थात् ॥ ६ \* \* एतादशचिहान्तर्गतः खपुष्पवत् इत्यत आरभ्य अगुणकर्मत्वात् खपुष्पवत् इत्यतः पाठो य०प्रतिषु नास्ति ॥ ७ अत्र अगुणाकर्मत्वात् इत्यपि पाठः स्थात् । तुलना — "अगुणाकर्मत्वादिभ्यो हेतुभ्यः पूर्वोक्तवस्थान एव" १० ५३ पं० ५ ॥ ८ स्वातमरूप॰ भा० ॥ ९ भेदाचोज्ये भा० ॥ १० द्रव्यं सव्यवद्भव्य इति भा० ॥ ११ पंचक्रोयत इति य० । पचाक्रायत इति भा० ॥ १२ ॰हरि-णामण्डूकाकारणकार्यधरणि भा० ॥ १३ तद्र्प॰ भा० ॥

हरिणादिस्वरूपविपरीतोक्तौ प्रसिद्धिविरुद्धप्रतिज्ञत्वादेवातथात्वमिति चेत्, न, उक्तवत् तुल्यत्वाछोकस्य चाप्रमाणीकृतत्वादेवं वचनेऽभ्युपगमविरोधात्। लोमशालोमशैक्ये सपक्षासपक्षावृत्तिवृत्त्योरतर्के इति चेत्, न, दृष्टान्तस्य

यथा द्रव्यमेव वर्तते तथा तथा रूपरसादिगुँणस्थितिगत्यादि क्रियाभवनव्यावृत्तिसम्बन्धि, एकपुरुषितृ-७ पुत्रत्वादिधर्मसम्बन्धित्ववदिति । तें। वृत्तिं सर्वथा व्यतीतत्वादणुद्रव्यादिषद्पदार्थानां सविकल्पानाम-सत्त्वम् । स्वपुष्पचिद्यन्ते दृष्टान्त उपदिष्टः सर्वत्र दृष्टव्यः, तथा च योजितम् । अन्यथेति वैधर्म्येण बालकुमारचत् । यदस्ति तत् तद्तत्स्वरूपतत्त्वव्यतीतं न भवति, यथा बाल एव कुमारः कुमार एव च बालः, अन्यो च तो अवस्थाभेदात्, बालत्वमूलं कुमारत्वं कुमारत्वान्यच बालत्वमिति तद्तत्त्वरूपा तत्त्व-वृत्तिः, तां व्यतीत्य न स बालः कुमारो वेति, स च संस्तत्त्ववृत्तिव्यतीतो न भवतीति ।

10 हरिणादिस्वरूपवितथोक्तौ प्रसिद्धिविरुद्धप्रैतिज्ञत्वादेवातथात्वमिति चेत्। चेदियाश्कायाम्, स्थादाशङ्का – हरिणस्वरूपं छोमशत्वम्, तस्य वितथोक्तिरछोमा हरिण इति, तस्यां वितथोक्तौ प्रसिद्धिविरुद्धा प्रतिज्ञा यस्य स प्रसिद्धिविरुद्धप्रतिज्ञः, तद्धावः प्रसिद्धिविरुद्धप्रतिज्ञत्वम्, तस्यादेव अतथात्वमिति । अत्रोच्यते – न, उक्तवत् तुस्यत्वात् । नेति प्रतिषेषे, नैतेंद् प्युपपद्यते । ''िक्तंवत् १ उक्तवत् ,
उक्तेन तुस्यमुक्तवत् । यथोक्तेम् – शास्त्रनिरूपणविपरीतमप्रमाणं निरपवादत्वादिति, तेनैतद्पि तुस्यम् –
16 'हरिणादिस्वरूपवितथोक्तौ प्रसिद्धिविरुद्धप्रैतिज्ञत्वादेव अतथात्वम्' इति, अत्रापि उत्तरस्थापि तुस्यत्वात् ।
३४-१ कथमिति चेत्, नें, सर्वस्थैवापोदितत्वादिस्यादि सर्वं तदेव यावत् स्वपुष्पवत्, अन्यथा बालकुमारवदिति । किञ्च, छोकस्य चाप्रमाणीकृतत्वात्तथा द्धतः प्रसिद्धिविरोधः १ कें वा तत् प्रसिद्धिमिति ।
किञ्चान्यत् – एवं वचनेऽभ्युपगमविरोधात् । ननु भवतामेकान्तवादिनां छोकमप्रमाणीकृत्य छोकप्रसिद्धिविरुद्धप्रैतिज्ञत्वदोषापीदनमभ्युपगमविरोधाय कस्पते, तस्मादयुक्तमेवं वक्तुमिति ।

स्थान्मतम् — 'प्रितिज्ञादोषद्वारेण हरिणखरूपादिविपरीतप्रतिपादनाप्रामाण्यं न शक्यते मयाभ्यु-'पेतविरोधात्, हेतुदोषद्वारेण शक्रोमीत्यत आह — लोमशालोमैक्ये सपक्षासपक्षांवृत्तिवृत्त्योरतके इति चेत् । 'चतुष्पात्त्वे सति उत्सुत्य गैमनाद् हरिणो ''निर्लोमा, लोमशो मण्डूकः' इत्युभयोरुभय-

१ "गुणास्थिति" य॰ । "गुणेस्थिति" भा० ॥ २ ता वृत्ति य० ॥ ३ "त्वात् गुणद्रव्यादि" य० । 'कुतोऽणुहरिणमण्डूककारणकार्यधरणिसंयोगगुणोत्व्रवनकर्मभवनव्यावृत्तित्यासमवायाः' [ पृ० ४९ पं० १ ] इस्त्र चिव्रक्षिता अणुद्रव्यादयः षट् पदार्था अन्नामिन्नेता इति बोध्यम् ॥ ४ बालत्वमृलं य० । बालत्वमलं भा० ॥ ५ "रत्वात्यं च मा० ॥ ६ "प्रतिक्षात्वा" प्र० ॥ ७ स्याद्गांक्यहरिकहरिण" प्र० ॥ ८ "प्रतिक्षात्वम् भा० ॥ ९ अतथातथात्व" य० ॥ १० "द्प्युपद्यते भा० । "द्प्युत्पद्यते य० ॥ ११ किंवद्रक्तवत् प्र० ॥ १२ हत्यतां पृ० ४० पं० ३ ॥ १३ "प्रतिक्षात्वादेव प्र० ॥ १४ हत्यतां पृ० ४० पं० ३ ॥ १५ हत्यतां पृ० ४० पं० ३ ॥ १५ द्र्यतां पृ० ४० पं० ३ ॥ १५ द्र्यतां पृ० ४० पं० ३ ॥ १५ प्रतिक्कात्वादेव प्र० ॥ १४ हत्यतां पृ० ४० पं० ३ ॥ १८ प्रतिक्किति य० ॥ १६ अत्र "कुतत्वात्त्वया कुतः इति पाठः स्यादिति सम्भाव्यते ॥ १७ क्ष्र चा प्र० ॥ १८ प्रतिक्किपत्यद्यदेषा पर ॥ १९ भा० विनात्यत्र—पद्यं वने वि० रे० ही० । प्रवं चने पा० डे० स्रांण स्वरूपादि पर ॥ २६ "पादाव" य० ॥ २२ प्रतिक्कात्वोषद्वारेण स्वरूपादि भा० । प्रतिक्कात्वोषद्वारेण स्वरूपादि य० ॥ २६ पित्रिधात् हेतु भा० । "पेतिविधात् हेतु य० ॥ २४ प्रमनाद् इति पाठः सर्वासु प्रतिष्ठ नास्ति ॥ २६ निलोमा प्र० ॥

#### प्रत्यक्षप्रसिद्धिविषयत्वाह्णोकस्याप्रमाणीकृतत्वात् प्रत्यक्षस्य च इहेव तवैव सर्वत्रापि सपक्षासपक्षवृत्त्यवृत्त्योरसत्त्वापत्तेः। अविद्योपैकान्ते तावत् कुतोऽन्यपक्षोऽसपक्षो

धर्मापत्तौ छोमशाछोन्नोरैक्ये सित अयं हेतुर्धर्मपरिकल्पकृताद्वेदाद् हरिणाछोमत्वे साध्ये सपक्षे निर्छोमन्यवृत्तेः असपक्षे च छोमशे वृत्तेविरुद्धो हेतुः 'चतुष्पात्त्वे सित उत्क्षुय गमनात्' इत्यापद्यते, सपक्षासपक्षवैर्तित्वात् साधारणानैकान्तिको वा, छोमशाछोमैक्ये पक्षाभेदाद् धर्माभेदे च सपक्षासपक्षामावादसाधारणानैकान्तिको वा। तस्मादेषोऽतर्कः। अतर्कत्वाचास्य हरिणादिस्वरूपविपरीतप्रतिपादनमप्रमाणम् ।
चेवित्याशक्कायाम्, एवं चेन्मन्यसे, तैन्न, हष्टाम्तस्य प्रत्यक्षप्रसिद्धिविषयत्वात् । दृष्टान्तो हि छोके
प्रत्यक्षप्रमाणप्रसिद्धो घटपटादिरधः, तद्विषयं च साध्यसाधनसमन्वयव्यतिरेकविभावनम्, सर्वानुमानस्य
सर्वावयवानां च तद्वछेन साध्यसिद्धौ सामध्यसिद्धेः। यथोक्तम् – दृष्टान्तखलाद्ध्यवयवसिद्धः, तदाश्चयत्वात् सर्वावयवानाम्। तेन दृष्टान्तस्वतत्त्वमन्विष्यते। प्रत्यक्षत्वाच तस्य तद्वद् वस्तुप्रतिपत्तेरशेषं <sup>10</sup>
तैव सिद्धान्तदर्शनमवभोतस्यते। प्रत्यक्षप्राहे च सिध्यति परोक्षप्राहः सिध्येत्, तद्सिद्धौ सम्भाव- ३४-२
नाऽभाव पव [ ] इति। ततस्यस्य दृष्टान्तस्यासिद्धिः, छोकस्याप्रमाणीकृतत्वात् प्रत्यक्षस्य
च । दृष्टान्तस्याभावे कृतो दार्ष्टान्तिकसाध्यसाधनसमन्वयव्यतिरेका इति प्रत्यक्षनिराकरणे त्विकेसिद्धिरेव,
कृतस्वर्कातर्वविचारः १ इति तद्वस्थो हरिणादिस्वरूपविपरीतापित्तदोषः।

किक्वान्यत् — इंहेन्नेत्यादि यावदसत्त्वापत्तेरिति । यँथा हरिणस्वरूपनिराकरणे भवान् ''यं यं दोषं 15 ममापादयति स स त्वैद्य, अत्र च वीष्सार्थो द्रष्टव्यः — तव तवैव ऐकान्तवादिनः, एवकारोऽवधारणे, यथास्मिन् साधने 'मम दोषो नास्ति, तवैव' इति त्वदभ्युपगमानुरूप्येणोपपादितं त्वैधा नात्रैव, किं तर्हि ? सर्वत्रान्यत्रापि पक्षहेतुदृष्टान्तेषु दोषास्तवैव न ममेत्यर्थः । अत्रमाणीकृतत्वाह्योकस्य प्रत्यक्षस्य च इति वर्तते, कारणान्तरोपन्यासोऽप्येषोऽभिधीयते — सपक्षासपक्षवृत्त्यवृत्त्योरसत्त्वापत्तेः । यदिष्टं भवता-मन्वयव्यतिरेकाभ्यामर्थानुमानम्, तौ च सपक्षासपक्षयोर्धृत्त्यवृत्त्योरसत्त्वापत्तेः । यदिष्टं भवता-मन्वयव्यतिरेकाभ्यामर्थानुमानम्, तौ च सपक्षासपक्षयोर्धृत्त्यवृत्त्यी, तद्वलेन साध्यसिद्धिः, तयोरेव चैं। 20 सत्त्वमापद्यते । तर्वस्तिस्याः सपक्षासपक्षवृत्त्यवृत्त्योर्यशासक्क्ष्ममसत्त्वापत्तेः तवैव अविशेषकान्तवादिनो 'पविशे-वैकान्तवादिनो विति हेत्देशमात्रमेतत् । तदिदानीं प्रत्येकं विधीयते — तत्र ताव-दिवशेषकान्ते कुतोऽन्यपक्षः, असपक्षः, व्यावृत्तिर्वा ? अविशेषः सामान्यम्, 'अविशेष एव' इत्येकान्तः सर्वं सर्वात्मकमिति, तैस्तिन्नविशेषकान्ते तव प्राहे कुतोऽन्यपक्षः, अन्यस्य पक्षोऽन्यपक्षः, प्रति-

१ वर्तित्वाधारणा॰ प्र०॥ २ भावसाधारणा॰ प्र०॥ ३ ॰पादनप्रमाणम् य०। ॰पादितप्रमाणम् मा०॥ ४ तत्र प्र०॥ ५ भन्वध्यते प्र०॥ ६ तत्सिद्धान्तद्र्शनमेवं भोत्स्यते य०॥ ७ संभावनाभाव एव प्र०॥ ८ तक्तिसिद्धेरेव कुतसुतकांतर्कत्व॰ भा०॥ ९ इष्ट्रेवे प्र०। अत्र पूर्वापरप्रस्ववेक्षया इष्ट्रेव इति पाठ एव साधुरिस्सामाति । तुरुना—"इति साधूच्यते – तवैव अविशेषकान्तवादिनः सपक्षासपक्षकृत्यवृत्त्योईरिणादिस्तक्ष्यविपरीता पादनसाधनेष्विव असत्त्वापत्तिरिति" – पृ० ५२ पं० १३॥ १० तथा हरिणः प्र०॥ ११ यं यं दोषं यं ममापाद्यति भा०। यं यं दोषमापाद्यति य०॥ १२ एकान्तरघादिनः प्र०॥ १३ तथा मात्रेष प्र०॥ १४ वासत्वमा॰ प्र०॥ १५ तस्याः इति पश्चम्यन्तमेतत् । तस्या असत्त्वापत्तेरिस्थमिसम्बन्धः॥ १६ विशेषकान्तवादिनः इति पाठो य० प्रतिषु नास्ति ॥ १७ तन्मित्रविशेषांते तव प्र०॥

व्यावृत्तिर्वा, तत्त्व एव तथाभिव्यक्तेः? विद्रोपैकान्ते कुतस्तत्पक्षः सपक्षस्तत्सत्त्वं वा, तथाऽस्थितेः? उभयानेकत्वैकान्ते साध्यसाधनधर्मधर्मिण एव कुतः, तथाऽपूर्वत्वात्?

३५-१ वादिनोऽन्यस्याभावात् तवापि चान्येनाविशेषात् सर्वसर्वात्मकैकत्वाविशेषात् । अथवा अन्यस्य वचनस्या-भावात् व्यद्वचनात्मकत्वादेव सर्ववचनानां त्वदन्यवैचनत्वविशेषाभावादेव वा । अथवा किं नः परवादि-<sup>5</sup> वेंचनयोरभावाभ्युपगम-निष्ठुरवचनाभ्याम् <sup>१</sup> अन्यश्चासौ पक्षश्चेत्यन्यपक्षोऽथोंऽस्तु, स कुतः, स्वत्पक्षसर्वे-काँत्मकत्वादर्थाविशेषैकान्तात् ? एवं 'निर्द्यः शब्दः, अकृतकत्वात् , आकाशवत्' इति वादिनोऽनित्यशब्द-पक्षवक्तवचनवाच्यानामभावः । तद्वत् तद्नित्यधर्मसामान्येन समानस्य घटादेरभावान्नित्यैकान्तवादिनोऽ-सपक्षाभावः । तद्भावाद् व्यावृत्त्यभावः । वाशब्दात् कुतः स्वपक्षः सपक्षः तद्वत्तिर्वा, सर्वसर्वात्मकैक-त्वाभेदादेव ? स्यान्मतम् – आविभीवतिरोभावयोरभूत्वा भावाद् भूत्वा चौभावादनित्यत्वकृतकत्वे स्त एव 10 अविशेषवादिनोऽपीति । एतचायुक्तम् , कुतः ? तस्व एव तथाभिव्यक्तेः । तस्वमेकत्वम् , तस्मिस्तस्व एव तथा तेन प्रकारेण तथा अभिव्यक्तेः । किमुक्तं भवति ? मृद एवाभिन्नाया अन्तर्जीनाविर्मावतिरोभाव-मात्रत्वादङ्गुलिवक्रप्रगुणावस्थयोरिव अवस्थाविशेषाभिव्यक्तेः किमन्या मृत् सा पिण्डशिवकधैटाद्यवस्थास ? तस्मात् तत्त्व एव तथाभिव्यक्तेः कुतोऽन्थेपैक्षोऽसपक्षो व्यावृक्तिस्तत्पक्षः सपक्षस्तत्सत्त्वं चेति साधूच्यते - ११ तवैव अविशेषैकान्तवादिनः सपक्षासपक्षेर्युं रयवृत्त्योईरिणादिस्वरूपविपरीतापादनसाधनेष्विव असत्त्वापत्तिरिति ।

15 तथा विशेषेकान्ते कृतस्तत्पक्षः सपक्षस्तत्सत्त्वं वी ? देशतः परमाणुशो रूपादिशो विज्ञान-मात्रकोऽनुपाख्यत्वशश्च भेदात् काछतोऽत्यन्तपरमनिरुद्धक्षणार्वीर्द्धमनवस्थानाच कुतस्तत्पक्षः, अत्रापि तस्य <sup>३५-२</sup> पैक्षो वक्तुर्वचनस्य वा, 'स एव पक्षः' इत्यर्थ एव वा, 'अनित्यः शब्दः' इति धर्मधर्मिणोर्विशेषणविशेषययो-श्चासम्भवात् । कुतः सपक्षः, अर्थान्तरसम्बद्धसामान्याभावात्, साध्याभावसामान्याभ्युपगमे र्संपक्षासपक्षा-विशेषप्रसङ्गात् । कुतः सत्त्वं तत्र, तद्भावात् कृतकत्वादिसविकरूपधर्मान्तराभावात् परस्परविलक्षणनिर्व्या-20 पारधर्ममात्रत्वात् सर्वधर्माणां निरुपीष्ट्यत्वशून्यत्वपरमार्थत्वा**ञ्च**। पूर्ववच<sup>्रे</sup>प्रतिवादिपक्षासपक्ष्ठयावृत्त्यभावो वाराब्दात् । <sup>१९</sup>पूर्ववचोपसंहत्य तदर्थाववोधनो हेतुरुच्यते – तथाऽस्थितेः । तेन प्रकारेण तथा क्षणिक-निवर्यापारशून्यत्वप्रकारेण अस्थितेः कस्यचिदर्थस्येति विशेषैकान्तेऽपि सर्वत्र सपक्षवृत्त्याद्यसत्त्वापित्तरित्यमिति । तथा उभयानेकत्वैकीन्ते । उभयमिति सामान्यविशेषौ, 'तदुभयभैनेकं भिन्नं परस्परतः'

इस्रेतसिम्नप्येकान्ते साध्यसाधनधर्मधर्मिण एव कुतः ? साध्यस्य तीवदनिस्यत्वस्याभावः, धर्ममात्रस्य

१ ° स्यस्यभावात् प्रन् ॥ २ ° यचनत्वंविशेषा ° यन् ॥ ३ किं न पर १ प्रन्॥ ४ ° रचनयो भान्॥ **५ °रभाषाञ्चपगमनिष्ठरवचनान्याम्** प्र०॥ ६ त्वत्पक्षं सर्वे° प्र०। अत्र त्वत्पक्षे सर्वे° इत्यपि पाठः स्यात् ॥ ७ कात्मत्वाद यह ॥ ८ नित्यशब्दः प्रहा ९ चाभावानित्यत्व प्रहा १० विशेषोभिन्यकेः यह ॥ ११ 'घटाव्यवस्थास प्र०॥ १२ 'न्यपक्षे । सपक्षे । व्यावृत्ति' भार । 'न्यपक्षे सपक्षाव्यावृत्ति' यर ॥ १३ ते चैब यः । दृश्यतां पृ॰ ५१ पं॰ १ ॥ १४ बृत्यबृत्त्याहरिणा॰ य॰ ॥ १५ वा देशतः पर॰ मा॰ । चादेशतः पर° य०॥ १६ दर्यतां पृ० २६ टि० ७॥ १७ पश्चे। वक्त भारता पश्चेवेक्त थरता १८ सपशासपश्चविशेष यरता १९ 'पाख्यशुस्यत्व' भा० ॥ २० प्रतिचादिपक्षज्यावृत्त्यभावो प्र० । यथा पूर्वं चाशब्दात् स्वपक्ष-सपक्ष-तद्वत्त्यभावो मिवक्षितस्तथात्रापि वाशब्दात् प्रतिवादिपक्षासपक्षव्यावृत्त्यभावो विवक्षित इति भावः । दश्यतां पं॰ ८ ॥ २१ पूर्वावश्ची य॰ ॥२२ 'कान्तेन उभयमिति य॰ ॥२३ "मनेकांभिन्नं भा०। "मनेकाभिन्नं य०॥ २४ तावनित्वस्याभावः प्र०॥

दृष्टान्ताभ्युपगमात् प्रत्यक्षप्रमाणीकरणाञ्चोकत्वापत्तेः प्रतिज्ञातव्याघातः। शास्त्रत्वादलोकत्वमिति चेत्, न, लोकाश्रयत्वात् तेषां शास्त्राणाम्। तानि हि शास्त्राणि सामान्यविशेषकारणकार्यमात्राणां सर्वत्राध्यारोपेण प्रणीतानि।

निर्मूल्यात्, खपुष्पवत्; तथा साधनस्यापि कृतकत्वस्य । कृतमिस्यनुकम्पितं कुत्सितमज्ञातं वा कृतकम् । निर्मूल्यं पुनर्द्रव्यादस्यन्तभिन्नत्वादिति धर्मयोरभावः । धर्मिणोरपि शब्दघटयोः अगुणाकर्मत्वादिभ्यो व हेतुभ्यः पूर्वोक्तवद्भाव एव । तत्सङ्ग्रहहेतुरप्युच्यते – तथाऽपूर्वत्वात् । अपूर्वत्वममूलस्यम् , द्रव्यगुणादीनां परस्परतोऽस्यन्तमन्यत्वात् । एवं तावत् सपक्षासपक्षवृत्त्यवृत्तिविपरीतत्वात् तवैव अतर्कत्वदोषो दृष्टान्तवलात् तर्कसिद्धेरिस्यविद्येषविद्येषविद्येषविद्येषविद्येषविद्येषविद्येषविद्येषविद्येषविद्येषविद्येषविद्येषविद्येषविद्येषविद्येषविद्येषविद्येषविद्येषविद्येषविद्येषविद्येषविद्येषविद्येषविद्येषविद्येषविद्येषविद्येषविद्येषविद्येषविद्येषविद्येषविद्येषविद्येषविद्येषविद्येषविद्येषविद्येषविद्येषविद्येषविद्येषविद्येषविद्येषविद्येषविद्येषविद्येषविद्येषविद्येषविद्येषविद्येषविद्येषविद्येषविद्येषविद्येषविद्येषविद्येषविद्येषविद्येषविद्येषविद्येषविद्येषविद्येषविद्येषविद्येषविद्येषविद्येषविद्येषविद्येषविद्येषविद्येषविद्येषविद्येषविद्येषविद्येषविद्येषविद्येषविद्येषविद्येषविद्येषविद्येषविद्येषविद्येषविद्येषविद्येषविद्येषविद्येषविद्येषविद्येषविद्येषविद्येषविद्येषविद्येषविद्येषविद्येषविद्येषविद्येषविद्येषविद्येषविद्येषविद्येषविद्येषविद्येषविद्येषविद्येषविद्येषविद्येषविद्येषविद्येषविद्येषविद्येषविद्येषविद्येषविद्येषविद्येषविद्येषविद्येषविद्येषविद्येषविद्येषविद्येषविद्येषविद्येषविद्येषविद्येषविद्येषविद्येषविद्येषविद्येषविद्येषविद्येषविद्येषविद्येषविद्येषविद्येषविद्येषविद्येषविद्येषविद्येषविद्येषविद्येषविद्येषविद्येषविद्येषविद्येषविद्येषविद्येषविद्येषविद्येषविद्येषविद्येषविद्येषविद्येषविद्येषविद्येषविद्येषविद्येषविद्येषविद्येषविद्येषविद्येषविद्येषविद्येषविद्येषविद्येषविद्येषविद्येषविद्येषविद्येषविद्येषविद्येषविद्येषविद्येषविद्येषविद्येषविद्येषविद्येषविद्येषविद्येषविद्येषविद्येषविद्येषविद्येषविद्येषविद्येषविद्येषविद्येषविद्येषविद्येषविद्येषविद्येषविद्येषविद्येषविद्येषविद्येषविद्येषविद्येषविद्येषविद्येषविद्येषविद्येषविद्येषविद्येषविद्येषविद्येषविद्येषविद्येषविद्येषविद्येषविद्येषविद्येषविद्येषविद्येषविद्येषविद्येषविद्येषविद्येषविद्येषविद्येषविद्येषविद्येषविद्येषविद्येषविद्येषविद्येषविद्येषविद्येषविद्येषविद्येषविद्येषविद्येषविद्येषव

किञ्चान्यत्, दृष्टान्तस्य प्रत्यक्षत्वात्, अनुमानत्वाद्धेतोः, उपनयस्य उपमानत्वात्, आगमत्वात् ३६ १ प्रतिक्षायाः, दृष्टान्ताभ्युपगमात् प्रत्यक्षप्रमाणीकरणमापन्नम् । तस्माच लोकत्वम्, दृष्टान्तसंवादित्व- 10 प्रतिपादनार्थत्वाच्छास्नार्थस्य तार्किकाणां तर्केरुपतिष्ठतां व्याख्यार्थम् । यथोक्तम् — लौकिकपरीक्षकाणां यस्मिन्नर्थे बुद्धिसाम्यं स दृष्टान्तः [न्यायस्० ११६१२३] इति । तथा लोको दृष्टान्तः, तद्विरुद्धं यद्भिषीयते तद् दृष्टान्तविरुद्धमिति । ततः को दोष इति चेत्, प्रतिज्ञातव्याघातः । कि प्रतिज्ञातम् ? रास्मिनस्य पणविपरीतमप्रमाणम्, न दृरिणस्वरूपादि, निरपवादत्वादिति, तद्व्याईन्यते शास्त्रमाणीकरणे, प्रत्यक्ष- वलाहोकस्य प्रवृत्तत्वात् ।

१ °वादेष्टका प्रन्॥ २ व्याख्यार्थयथोक्तलौकिक प्रन्॥ ३ यथा लोको यन्॥ ४ तद्विरुद्धपद्भिन् घीयते यन्॥ ५ दरयतां प्रन्थ ५० दंग्य ॥ ६ °हन्यते प्रमाणी भाग्॥ ७ लोकप्रत्यक्षीकर्तुं भाग्षिन । लोकं प्रत्यक्षीकर्तुं भाग्षिन ॥ ८ शास्त्रान्यलोकः प्रन्॥ ९ दिशकारण थन्॥ १० प्ताब्यारोपेण भाग्। प्राध्यारोपेण यन्॥ ११ प्राधित गुण भाग्। पर्धास्तेगुण यन्॥ १२ प्रार्थस्यानि यन्॥ १३ प्रापितानि प्रन्॥

अन्यत्र दृष्टस्याध्यारोपाद् घटतत्त्ववदलौकिकत्वमिति चेत्, न, व्यामोहस्य मृगतृष्णिकादिवदलौकिकत्वात्तथा।

तथाच तत्र प्रतिज्ञादीनामण्यनुपपत्तिः, यदि यथा लोकेन गृह्यते न तथा वस्तु, प्रतिज्ञा तावद् यथा गृह्यमाणा अविद्रोषादेने तथा स्यात्। ततश्चांद्रो

अंन्यत्र दृष्टस्याध्यारोपाद् घटतत्त्ववद्लौिककत्वमिति चेत् । स्थान्मतम् - 'लौिककम्' इति इन्द्रियमाद्यमुच्यते घटरूपादिवत् । येद्त्र घटे घटतैत्त्वं पृथुकुक्ष्याद्याकारिवशेषस्यदृन्यत्र घटान्तरेऽध्यारोप्यते, तच नास्ति अध्यारोपादेव । लोकसंवादात्तु प्रतिपादनार्थोऽध्यारोपः । एवं शास्त्राणा-मप्यध्यारोपादेवालौिककत्वमिति नास्ति प्रतिज्ञातव्याघातदोषो यं भवान् मन्यते लोकत्वापत्तेरिति । अत्र भूमः - न, व्यामोहस्य मृगतृष्णिकावद्लौिककत्वात् तथा । तेन प्रकारेण तथा, सत्यम्, 10 भवति तद्लौिककमिवशुद्धत्वाद् मृगतृष्णिकादिज्ञानवत् । विशुद्धलोकस्य न पुनरुपपद्यते, मृगतृष्णिकावदेव तस्य व्यामोहस्याप्रामाण्यप्रसङ्गात् । ईषरभूप्रदेशे श्रैष्मोष्मसन्तप्तचश्चषो रविकिरणाः पतिताः प्रत्युत्पतन्तो दूराद् व्यामोहहेतवस्तोयवद्यासासन्ते । तस्याच्छौस्रविज्ञानस्य मृगतृष्णिकाविज्ञानवदप्रामाण्यप्रसङ्गा-दसमञ्जसोद्वाहम् ।

किञ्चान्यत्—तथा च तत्र प्रतिज्ञादीनामण्यनुपर्यत्तिः । न केवलं शास्त्रविज्ञानागाण्यमेव, 10 किं तिर्हे ? तेन प्रकारेण तथा च एवं च कृत्वा तत्र सित तिस्मिन्नलौकिके मृगतृष्णिकावत् प्रतिज्ञादी- ३७-१ नामप्यवयवानामनुपपत्तिः । कथम ? यदि यथा लोकेन गृह्यते न तथा वस्तु । यदीति परा- भ्युपगमं दर्शयति, यदि प्रतिपादनकौशलेन प्रतिपादननुद्धिसंवादमात्रत्वेन दृष्टान्तमुपादाय यथाहं युक्तयो- पपादयामि शास्त्रेण च तथा तद् वस्तु न तु यथा लोकेन गृह्यते तथित भवतोऽभिन्नायः । तत्र प्रतिज्ञा तावद् यथोक्ता गृह्यमाणा अविशेषादेन तथा स्यात् । अविशेषकान्तवादे तावत् सर्वस्य सर्वात्मक- 20 त्वात् 'नित्यः शब्दः' इति प्रतिज्ञा यथा श्रोत्रेण गृह्यते न तथा भवितुमर्हति । किं कारणम् ? नेत्रादि- प्राह्मरूपाद्यात्मिकापि सेति कृत्वा । एवं विशेषकान्तवादेऽपि 'अनित्यः शब्दः' इति प्रतिज्ञा 'अ'कार- 'नि'कारादिवर्णविज्ञानानां देशकालकृतात्मन्तनानात्त्वक्षणिकत्वशून्यत्वनिरुपाख्यत्वात् परस्परापेक्षाभावे सर्व- भावामवे च यथा गृह्यते न तथा स्थात् । एवमुभयानेकत्वैकान्ते पूर्ववदन्यतरमाह्यस्य इतरपक्षनिरपेक्षस्था- भावात् ।

25 ततश्चांशे प्रत्यक्षविरोधः । ततश्चेति तस्मादेव हेतोळींके गृह्यमाणस्य विपरीतत्वादविशेषैकान्ते तावत् प्रत्यक्षविरोधः, अंशे भागे, तस्यैव वस्तुनः अविशेषैकान्तवादिपरिकल्पितस्य प्रत्यक्षोपळभ्यस्य विशे-

१ अन्यत्र दृष्टस्याध्यारोद् घटतत्वद्वलौकिक प०॥ २ यद् उघटे प०॥ ३ तत्वं धिकुक्याधा प०। अप्रेऽपि किसिरीहरा एव अग्रुद्धः पाठ इत्यं दृश्यते—"घटेनैव घटः कियत इति मृत्यिण्डघटेन उद्धेपीवकुण्डलौष्टपृथि(शु)कुक्षिबुप्रादिघटः कियते प्रकाश्यते, करोतेः प्रकाशार्यत्वात्" – नयस्वक्षसृ० ए० २१५-२। एतद्वसारेण अत्रापि पृथुकुक्या इति छुदं सम्भाव्यते। यथाश्रुताप्रहे तु विकुक्ष्या इति पाठः करूप्यः, 'विशाला कुक्षिविक्रिक्षः पृथुकुक्षिः' इति च तद्यों हेयः॥ ४ पाद्येव य०॥ ५ दृश्यतां पृ० ५३ पं० १॥ ६ जटरमू भा०॥ ५ व्हास्त्रविज्ञानस्य भा०॥ ८ पत्तिः केवलं य०॥ ९ एवं कृत्वा य०॥ १० नामुपपत्तिः भा०॥

प्रत्यक्षविरोधः, अंद्रो खवचनविरोधः, अंद्रोऽभ्युपगमविरोधः, खोक्तविपर्ययह्रपाभ्यु-पगमात् । अथ तथा ततो न तर्हि लोकगृहीतमन्यथा ।

किश्चित् तथा किञ्चिदन्यथा उन्मत्तप्रतिपत्तिवदिति चेत्, एवं तर्हि साक्षा-स्रोकपक्षापत्त्याभ्युपगमविरोधः, किञ्चिद्वहणात्तथाग्रहणादन्यथाग्रहणाच । भेदवद-

षत्वात् प्रत्यक्षविरोधः । अंशे स्ववचनविरोधः, तत्काले प्रतिपादनर्शेब्दविशेषत्वेष्टेः । अंशेऽभ्युपगम- 5 विरोधः, स्वशास्त्रे सर्वत्र प्रसिद्धेन पूर्वकालाभ्युपगतेन सर्वात्मकत्वेनाधुनातनधर्मधर्मिविशेषस्य विरोधात् । स्वोक्तविपर्ययरूपाभ्युपगमादित्यन्ते कारणमुक्तम्, प्रत्यक्षस्ववचनाभ्युपगमानामभ्युपगमाविशेषात् । रेउ-२ एवं विशेषकान्ते श्रोत्रेन्द्रियपाद्यस्य शब्दस्य तावन्मात्रकालार्वेस्थातुः पूर्वोक्तरवर्णसम्बन्धतद्भुद्ध्यवस्थानसोपा-स्वयत्वप्रस्थात् प्रत्यक्षविरोधः । तथेव स्वयचनस्थोपपत्तेः स्ववचनेन अनित्यशब्दप्रतिक्का विरुध्यते । अत एव चाभ्युपगमेन विरोधः । पूर्ववत् स एव हेतुरत्रापि । तथा उभयानेकत्वेकान्ते प्रागमिहितसाधना- 10 न्येवात्र व्यापार्याणि 'अद्रव्यत्वाद् वन्ध्यापुत्रवद् नानित्यत्वम् , न शब्दोऽस्ति' इत्यादिस्वरूपाभावः । अचाश्चप-प्रस्वस्थाणस्य सतोऽपवर्गः कर्मिः साधर्म्यम् , सतो लिक्काभावात् [वै० स्० २।२।२५-२६] कार्यत्वात् कारणतो विकारात् इत्यादिशास्त्रविहितहेतुव्याल्यानार्थं प्रतिपादनकाले तत्प्रयोगात् प्रसक्षीकरणाचा-नित्यत्वश्चरत्वाद्यभावात् प्रसक्षविरोधः । स्वचचनस्य तत्कालस्य तथावस्थानाभ्युपगमात् स्वचचनिरोधः । पूर्ववत् स्वोक्तविपर्ययरूपाभादिति 15 सर्वत्र हेतुरिति ।

अथ तथा । अथैते दोषा मा भूवन् वितथत्वाश्रया इति 'तथैव' इस्रभ्युपगम्यते परैः । ततो न तर्हि स्रोकगृहीतमन्यथा इस्रापन्नम् । स्रोकत्वाच प्रतिज्ञातच्याघातस्तद्वस्थ इति ।

किञ्चित् तथा किञ्चिदन्यथा, उन्मत्तप्रतिपत्तिवदिति चेत्। स्थान्मतम् — किञ्चिहोकेन गृहीतं तथैव भवति प्रतिज्ञादि, किञ्चिदन्यथा घटादि, लोकस्थापरीक्षकत्वात्। परीक्षकाश्च पद-वाक्य-प्रमाणविदः। 20 दृष्टान्त उन्मत्तप्रतिपत्तिः। यथोन्मत्तोऽपरीक्षकः पद्वाक्यप्रमाणानभिज्ञः किञ्चित् तथा प्रतिपद्यते किञ्चि-दन्यथा, तत्प्रतिपत्तिश्चाप्रमाणं सद्सतोरविशेषाद् यद्यच्छोपल्राच्येश्च, तद्वहोकप्रतिपत्तिरपीति। ३८-

अत्रोच्यते - एवं तर्हि सैंक्षिक्षाक्षेत्रपक्षापत्त्याभ्युपगमविरोधः । साक्षादिति प्रत्यक्षत एव लोकपक्षापत्तिः । कैंथम् ? किञ्चिद्गहणात् तथाग्रहणादन्यथाग्रहणाच्च । किञ्चित्त्वादेव न सैर्वं सर्वा-त्मकम्, सर्वासर्वत्वसिद्धिश्च विभागनिर्देशात् 'किञ्चित्' इति । एवं तेन प्रकारेण तथा इति स चान्य- 20

१ 'शब्दिनःशेषत्वेष्टेः भा०॥ २ सर्वातमकत्वेन्यधुना य०। सर्वातमकत्वेभ्यधुना भा०॥ ३ 'खवचन्तान्यपगमा' प्र०॥ ४ 'वस्थ्रास्तु प्र०॥ ५ 'नसोवाख्यत्व' प्र०॥ ६ प्रत्यविरोधः य०॥ ७ तथैच च तस्योपपत्तेः य०॥ ८ सतोपसर्गः प्र०॥ 'अवाक्षुषप्रस्वक्षगुणस्य सतोऽपवर्गः कर्मभः साधम्येम् । सतो लिङ्गाभावात् । निस्तवैधम्यीत् । अनिस्थायं कारणतः । न चासिद्धम् , विकारात् ।"— वै० सू० २।२।२५—२६॥ ९ कायत्वात् प्र०॥ १० भा० विनाम्यत्र— व्याख्यातार्थं प्रति पा० डे० लीं०। 'व्याख्यानार्थप्रति '० ही०। 'व्याख्यातार्थं प्रति 'व०॥ ११ साक्षाह्योकपद्याभ्युपगम प्र०। अत्र साक्षाह्योकपक्षापत्त्याभ्युपगम इस्तेव पाठो युक्तः, रीकायां तथैव व्याख्यात्वात् । दश्यतां पृ० ५० पं० १९॥ १२ कथिचिद्रहणात् प्र०॥ १३ सर्वसर्चात्म प्र०॥

## मेदपदार्थोपादानाच 'न तथा' इति पुनर्नवोऽभ्युपगमविरोधः।

स्तयोश्च कैश्चिद्धमेः प्रकारच्यपदेशमागेषितच्यः, तेषु त्रिष्वपि सिद्धेषु यस्मात् 'तथा' इति घटते । एवम् 'अन्यथा' इत्यपि, 'अयमन्यस्माद्न्यः, अन्यश्च अस्माद्न्यः' इति सर्वासर्वत्यसिद्धेर्लोकपक्षापत्तिः । एवं विशेषैकान्ते देशकालकृतात्यन्तमेदिनरुपाख्यश्च्यत्वषु किं तत् स्यात् 'किञ्चित्' इति विभन्य अन्यस्माद्वस्थिता
ठ दनवस्थितमसद्धान्यदिति 'वोच्येत विलक्षणमिति १ एवं तथा अन्यथा इति च न घटते । एवमुभयानेक-त्यैकान्ते पूर्ववद् द्वैव्यादीनामितरेतरानात्मकत्वात् सामान्यविशेषयोः कार्यकारणयोर्वा निर्मूलत्वादिभ्यो वा हेतुभ्योऽसत्त्वाद् वस्तुनः 'किञ्चित्त्यंथान्यथा' इत्यनुपपत्तेर्लोकपक्षापत्तिः । तथा च सह सर्वसर्वात्मकत्वादिश्यो वा हेतुभ्योऽसत्त्वाद् वस्तुनः 'किञ्चित्त्यंथान्यथा' इत्यनुपपत्तेर्लोकपक्षापत्तिः । तथा च सह सर्वसर्वात्मकत्वादिशास्त्राभ्युपगमो विरुध्यते । एवं तावत् प्रतिज्ञा दुष्टा । प्रतिज्ञावद्वेतुदृष्टान्ताविप दुष्टावेव, तदसाध-कत्वात् । उन्मत्त इति च दृष्टान्तो लोकपक्षपातादते न सिध्यति, उत्कृष्टो मद उन्माद इति मदान्तरापेक्षो । विवादत्वापेक्षो वा निर्देशः, स च लोकिक एव, तमभ्युपगम्य तैन्निराचिकीर्वव एवोन्मत्ततरा इति ।

रवं तावद् वाक्यविषयो दोषः । इदानीमेकपद्विषय उच्यते — भेदवदभेदपदार्थोपादानाच 'न तथा' इति पुनर्नवोऽभ्युपगमविरोधः । भेदोऽस्यास्तीति भेदवान् , नास्य भेद इत्यभेदः, भेदैंवांश्र अभेदश्च स एवेति भेदवदभेदः , कोऽसौ १ पदार्थः वृक्ष इत्यादिः स्वार्थ-द्रव्य-छिङ्ग-सङ्क्षा-कर्मादिकारक-रूपः । यदुक्तं क्रम-यौगपद्यचिन्तायाम् —

15

स्वार्थमिभधाय शब्दो निरपेक्षो द्रव्यमाह समवेतम्। सैमवेतस्य तु वचने लिङ्गं सङ्क्ष्यां विभक्ति च ॥ अभिधाय तान् विशेषानपेक्षमाणस्तु कृत्स्त्रमात्मानम्। प्रियकुत्सनादिषु तथा प्रवर्ततेऽसौ विभक्त्यन्तः॥ [पा॰ म॰ मा॰ पा३।७४]

इति न्याकरणे सर्वतस्त्रसिद्धान्ते । तत्र स्वार्थ इति जातिराकारो [वो]च्येते स्व एवार्थः स्वार्थ इति सोऽ-<sup>20</sup> न्यापेक्षत्वादन्येन विना <sup>१४</sup>न 'स्वः' इति स्यात्, अतो द्रव्यादिसिद्धेर्भेदवान् पदार्थः । तेषामेव च स्वार्थादीना-मत्यन्तभेदेऽन्योर्न्यानात्मकत्वात् स्वपुष्पवदभावः स्यात्, देशकाळाद्यभेदोपळच्येश्च अभेदसिद्धेरभिन्नः पदार्थः । तस्माद् भेदवदभेदपदार्थं उपात्तः पदं प्रयुक्षानेन शास्त्रविदा स्वार्थमात्रवादिनापि । तथा द्रव्ये

१ कंचिद्धमः प्र०॥ २ चोद्येत य०। वोद्येत मा०। "वद व्यक्तायां वान्ति" [पा० धा० १००९] इति धातोरत्र विवक्षायां तु प्रतिस्थो यथाश्रुतपाठोऽपि साधुरेव॥ ३ हर्यतां पृ० ४९ पं० २॥ ४ व्यथा अन्यथा मा०॥ ५ द्रष्टाः प्र०॥ ६ द्रष्टां वेव मा०। इष्टांवेव य०॥ ७ साध्यत्यात् य०॥ ८ माद् य०। "मदोऽनुपत्रों" [पा० ३।३।६७] इति स्त्रण 'अप्'प्रत्यस्य विधानात् मद् इति भा० पाठ एव साधुः। "मदनं मदः 'व्यधजपमद्भधः' [सिद्धहेम० ५-३-४७] इत्यत्वः" — अभि० चिन्ता० स्वो० २।२२६॥ ९ तस्माह्योकाभ्युपगमाह्योकप्रमाणीकृत प्रव किंचिद्विंतित्तथान्यथेत्यादिपरस्परविस्वक्षाश्वरां वि० । अत्र च वि०प्रतिपाठे "स्मा" इत्यत आरभ्य "विस्वसां इस्थन्तः पाठांशोऽप्रेतनात् [पृ० ५७ पं०१७] स्थानात् उत्पत्य इह आगतः सर्वथा निर्थकोऽग्रुदः परिस्वाज्य एव॥ १० व्वाण्व मा०॥ ११ वृक्ष हत्यादिस्वार्थं य०। अत्र वृक्षज्ञात्यादिः स्वार्थं इस्थिप पाठः स्वात्॥ १२ "समवेतस्य च वचने किंत्रं वचनं विभक्तिं च। अभिधाय तान् विशेषानपेक्षमाणश्च कृतसमात्मानम्। प्रियकुत्सनादिषु पुनः प्रवर्ततेऽसौ विभक्तयन्तः" — इति पातञ्चरमहाभाष्ये पाठः ॥ १३ व्येत भा०॥ १४ भा० विनान्यत्र — न भ्व इति पे०। न भू इति दे० सौं०। न त्य इति रे० ही०। नम्म इति वि०॥ १५ व्योन्यानात्मः य०॥

अथ प्रतिज्ञैवाभ्युपगमः, तस्या लोकाप्रामाण्यात्। नन्वविद्रोषादिष्व-सतः पक्षादेरुपादानाल्लोकाभ्युपगमात् 'लोकवदेव चार्थः' इति व्यवस्थाप्य राब्द-

लिङ्गे सङ्घायां कारके कुत्सादौ पदार्थे च योष्यं क्रमेण युँगपद्वा वाच्ये । तमभ्युपगम्याविशेषवादिनो विशेष-वादिन उभयानेकत्ववादिनो वा 'न तथा' इति तमेव पुनर्श्ववतो नैवोऽभ्युपगमविरोधः । नैव इति न स्वशास्त्राभ्युपगमेन, किं तर्हि ? तत्कालाभ्युपगमेनेत्यर्थः । स च सर्वत्राभ्युपगमविरोध इति ।

अथ प्रतिज्ञैदाभ्युपगमः । स्थान्मतम् — न हि पद्प्रयोगविषयोऽभ्युपगमोऽस्ति, पद्दार्थाभावात् , पद्दार्थस्य उत्प्रेक्षाविषयत्वाद् वाक्यार्थाधिगमोपायत्वेन उद्धृत्य वाक्यार्थाद् व्याख्येयत्वात् । वाक्यमेव ३०-१ शब्दः, तद्र्थ एव च शब्दार्थः । तस्मात् प्रतिज्ञैवाभ्युपगमः, तत्साधनार्थत्वाच्छेषवाक्यावयवव्यापारस्य । कस्मात् १ तस्या लोकाप्रामाण्यात् । ततः तस्याः प्रतिज्ञायाः हेतुभूतायाः, तद्वलादिस्र्थः, लोका-प्रामाण्यात् । ततः तस्याः प्रतिज्ञायाः हेतुभूतायाः, तद्वलादिस्र्थः, लोका-प्रामाण्यात् लोकस्याप्रमाणत्वसिद्धेः । 'निस्रः शब्दोऽकृतकत्वादाकाशवत्' इति निस्रत्वे सिद्धे तद्वलाद् १० निस्रानिस्रायोनेकरूपैकवस्तुप्रतिपत्तिर्लोकोऽप्रमाणीभवतीति ।

अत्रोच्यते - नैन्विद्देशपिद्व्यसतः पक्षादेरपादानाहोकाभ्युपगमादिति । 'सर्वं सर्वात्मकम्' इत्येतस्मिन्नविद्देषेकान्तेऽभ्युपगते पुनः 'नित्यः शब्दः' इत्यस्य पक्षस्य तद्धेतोर्द्देष्टान्तस्य चामावः पूर्वोक्तेभ्यो हेतुभ्यो निर्विद्देशपत्वादिभ्यः । तथा विद्देषेकान्ते पूर्वोक्तहेतुभ्य एव पक्षादीनामभावो निर्मूहत्वादिभ्यः । उभयानेकत्वेकान्तेऽपि परस्परविभिन्नस्वभावानां सामान्यविद्देषेकार्यकारणानामभाव इत्युक्तम् । तस्मादः 15 विद्देषादिष्वसतः पक्षादेर्छोकंभतसिद्धस्थोपादानाह्योक एव पुनरभ्युपगतो भवति अगतिभिः शास्त्रविद्धः । तस्माह्योकाभ्युपगमाह्योकः प्रमाणीकृत एव 'किञ्चिद्दिकञ्चित्तथान्यथा' इत्यादिपरस्परविद्यक्षणव्यवहाराभ्यु-पगमाद्ये । स्विध्यतीति ते यूयं सुदूरमि गत्वा छोकमेव शरणं गन्तुर्भेईथ शास्त्रविदः । एवं शास्त्रव्यवहारो छोकदर्शनमन्तरेण न सिध्यतीति वाक्यविषयः पद्विषयो वा ततः साक्षाह्योकपक्षापत्त्या-भ्युपगमविरोध इत्युक्तः ।

तथा तद्विषयः स्ववचनविरोधोऽपि प्रतिपत्तव्यः । कस्मान् ? लोकबदेव चार्थ इति व्यवस्थाप्य ३९-२ शब्दप्रयोगात् । लोकेन तुल्यं वर्तते लोकस्येव लोक ईव वा लोकवत् , एवेल्यवधारणे, किमवधारयति ? लोकेऽर्थमवधारयति नार्थे लोकम् , शास्त्रविदामपि लोकत्यान् । पूँथत्तवेऽप्यर्थलोकयोरुभयत्र वायमेव-कारो द्रष्टव्यः – लोकबदेवार्थः अर्थवदेव लोक इति, द्वयोरपि परस्पराव्यभिचारान् शास्त्रविदां लोकपृथक्तवे

१ युगपद्वाच्यां भा० । युगपद्वाच्यं य० । "अपोद्धारपरिकल्पनाल्यवस्थामाश्रिल 'स्वार्थमभिधायशब्दो निरपेक्षो द्रव्यमाह समवेतम्' इति प्रतिपत्तिकमनियमानुगममात्रं कियते । न हि शब्दस्य क्रमवती विरम्य विरम्य खार्थादेषु वृत्तिः सम्भवति, सकृदुचारणादर्थेन च निल्मवियोगात् । प्रतिपत्तिकमो द्ययं श्रोतुरभिधातुर्वा न व्यवस्थितः । सर्वविशेषणविशिष्टं हि वस्तु संसर्गिणीनां मात्राणां कलापं यौगपयेन एकस्या बुद्धिविषयतामापन्नमुत्तरकालिन्छन् बुद्ध्यन्तरैः प्रविभजते"-इति भितृह्वरितिरन्तितायां वाष्ट्रपदीयस्ववृत्तौ १।२६॥ २ नवाभ्यु य०॥ ३ नवित न शास्त्रा य०। म स्वशास्त्रा भा०॥ ४ वाष्ट्रपार्थद् रं० ही०। वाक्यार्थोद् रं० ही० विना ॥ ५ नत्विशेषा भा० पा० डे० लीं । तत्विशेषा वि० रं० ही०॥ ६ सर्वसर्वातमकत्वम् वि०। सर्वसर्वातमकम् वि० विना ॥ ७ वामावः भा०॥ ८ परोक्षादी प्र०॥ ९ वाक्यार्थे प्र०॥ १० व्लोक्सिस्द य०॥ ११ लोकप्रामाण्यं य०॥ १२ व्यक्तिस्य शास्त्र प्र०॥ १३ द्वा लोकवत् प्र०॥ १४ प्रथत्त्वत्यर्थं प्र०॥

प्रयोगात् तथासत्यत्वसिद्धे शब्दार्थे पुनः 'न यथालोकप्राहं वस्तु' इति विरुध्येत स्ववचनेन । लोकविरोधस्तु प्रस्तुत एव, तदविरोधेऽपवृत्तेः । लोकाप्रामाण्ये च सर्वत्र प्रत्यक्षानुमानविरोधानुपस्थितावेव, तत्स्थत्वात्तयोः ।

ठौकिकार्थपृथक्तवे च तत्किल्पतार्थानाम् । इतिशब्दः प्रकारे, अनेन प्रकारेण इत्थं व्यवस्थाण्य बुद्धाः ज्ञञ्चपृपान्य खिनिश्चतार्थप्रतिपादनार्थं परेषां शब्दप्रयोगात्, पदाविधको वाक्याविधको वा शब्दप्रयोग-व्यवहारो लोकानुपौतीत्थिमिष्टं तैरिप शास्त्रकारैः । तत्र च तथासत्यत्विसद्धे शब्दार्थे, तेन प्रकारेण तथा, येन प्रकारेण मृद्धपिष्ट्युकुक्ष्यादिकेऽथें घटशब्दो लोकेन प्रयुक्तस्तैनैव प्रकारेण सत्यत्वेन सिद्धे सैत्य-त्विसद्धे लोके शब्दं प्रयुक्षानैः शास्त्रविद्धः 'लोकोऽभ्युपगतोऽस्मािनः' इत्युक्तमेव भवत्यर्थात् । ततः पुनः 'न यथालोकप्राहं वस्तु' इति विरुध्यत । लोकस्य प्राहो लोकप्राहः, प्राह इव प्राहः, यो यो लोकप्राहो । यथालोकप्राहम् । किं तत् ? वस्तु । यथैवागोपालप्रसिद्धं वस्तु बुवाणो वादी 'यो यः प्रयुक्यते मया शब्दः स स न तथार्थः स्थात्' इत्यनेन स्ववचनेनैव विरुद्धमाह, स्वेन वचनेन तत्तद्वचनं विरुध्येत । विरुध्येत ४०-१ इति औशंसावचने लिङ् [ण॰ ३।३।१३४], कथं मुखनिष्ठुरं 'विरुध्यत एव' इत्यवधार्योच्यते ? 'कथ-क्विद् विरुध्येत' इति दाक्षिण्यमाचार्थः स्वकं दर्शयति । एवं तावत् स्ववचनितरोधः ।

छोकविरोधँस्तु प्रस्तुत एव । रूढिविरोधो छोकविरोधः, स तु प्रस्तुत एव । तद्विरोधेऽ-15 प्रवृत्तेः, तेन छोकेन अविरोधे शास्त्राणामप्रवृत्तेः, तस्या रूढेः शब्दप्रयोगादेवाभ्युपगताया विरोधमनुपपाद्य शास्त्राणामविशेषविशेषोभयानेकत्वैकान्तप्रतिपादनार्थोनामप्रवृत्तेः । कथमप्रवृत्तिः ? तानि रूढमेवार्थमनुब्र्युः, अँरूढं वा व्युत्पादयेयुः ? यदि रूढमनुँवदन्ति, व्यर्थानि । अथारूढं व्युत्पादयन्ति रूढिविरोधिनमर्थम्, विरुध्यन्त एव छोकेन निःसंशयमिति साधूच्यते – तद्विरोधेऽप्रवृत्तेर्छोकविरोधः प्रस्तुत एवेति ।

किञ्चान्यत् — लोकांप्रामाण्ये च शासकाराणां सर्वत्र पदे पदे वाक्ये वाक्ये प्रत्यक्षानुमानविरो
20 धावुपस्थितावेव । तत्र तावत् अंशे प्रत्यक्षविरोध इलाद्यभिहितं पूर्वम्, इदानीं सर्वत्र प्रत्यक्षविरोधो वाच्य इति विशेषः । अनुमानविरोधो या नोक्तः सोऽभिषेर्यः, तद्नुषङ्गेण पुनः प्रत्यक्षविरोधवचनं च तत्पूर्वकत्वादनुमानस्थेति । शास्त्रकारप्रवृत्तेलेकिविरुद्धत्वादेव प्रत्यक्षानुमानविरोधावप्युपस्थितावेव । एवेत्यवधारणे, न न भवतः, भवत एवेत्यर्थः । किं कारणम् ? तत्स्थत्वात् तयोः । लोकनाद्धि लोकोऽनुपहतेनिद्रयमनस्कः प्राणिगणो लोक इत्युच्यते । तयोः तस्मिहोके स्थितत्वात् प्रत्यक्षानुमानयोः "लोकश्चे
25 दप्रमाणं लोकस्थे प्रत्यक्षानुमाने प्रागेवाप्रमाणे । अथवी स एव स्थितस्तत्स्थः, सुषि स्थः [पा० ३।२।४]

४०-२ इति वचनात्, लोक एव प्रामाण्येन व्यवस्थितः । कः ? तयोः प्रत्यक्षानुमानयोः । स एव लोकः प्रत्यक्षानुमानज्ञानाधारत्वात् तद्भपपत्तेश्च प्रत्यक्षमनुमीनं च, ततस्तदप्रामाण्ये तयोरप्रामाण्यमिति ।

१ °पातीत्यमिष्टभैरपि भा०। °पातीत्यनिष्टभैरपि पा०। °पातीत्यनिष्टाभैरपि हे० लीं०। °पातीत्यनिष्ट-कैरपि वि०। °पातीत्यलिष्टकैरपि रं० ती०॥ २ सत्यसिद्धे प्र०॥ ३ आशंकावचने लिट् प्र०॥ ४ °धस्तुत एव प्र०॥ ५ अरूढं वा प्युत्पा भा०। अरूढ वा युत्पा व०॥ ६ °नुवंदिति य०॥ ७ °ध्यत एव य०॥ ८ लोकप्रामाण्ये य०॥ ९ पृ० ५४ पं० ४॥ १० °य तदनु व०॥ ११ लोकं चेद प्र०॥ १२ 'वा एव य०॥ १३ °मानश्च भा०॥

शास्त्रवदेव तयोरप्यलौकिकत्वकल्पनार्थं लक्षणान्तरं कल्प्यं सामान्यविशेषे-कान्तसंवादि । घटादिकल्पनापोढं प्रलक्षम् । अथ का कल्पना ? नामजातिगुण-

स्थान्मतं भवताम् – कथं प्रमाणज्येष्ठं प्रत्यक्षं न प्रमाणिक्रियेत ? इति । तत्र वः सैम्प्रधारिममं प्रयच्छामि – तदिष च प्रत्यक्षमेवं करूपं शास्त्रवदेवेत्यादि । शैक्षे ज्ञातेऽपि तदिहितक्रियासाध्यत्वात्तदिष्टफलस्य क्रियायाश्चान्यभिचाराज्ज्ञाने, यथोक्तम् –

जानानाः सर्वशास्त्राणि च्छिन्दन्तः सर्वसंशयान् ।

न च ते तत करिष्यन्ति गच्छ स्वर्गे न ते भयम ॥ ] इति । तस्मात् ज्ञानं फल्लस्याव्यभिचारि कारणं क्रियासाधनवादिनोऽपि, किमङ्ग पुनर्ज्ञानमात्रर्साधनवादिनः ? इति तदेव विचार्यते - शास्त्रवदेवेत्यारभ्य यावद् व्यञ्जनकाय इति । शास्त्र इत शास्त्रवत्, यथा शास्त्रेऽभिहिताः पैदार्था अत्यन्तविलक्षणास्त्रथा प्रसक्षमपि लै।किकप्रसक्षविलक्षणं तथानुमानं चौरत्, 10 तयोरप्यलीकिकत्वकल्पनार्थं प्रत्यक्षानुमानयोरप्यलौकिकत्वस्य कल्पनार्थं लक्षणान्तरं कल्प्यम् । किं तत् ? सामान्यविशेषैकान्तसंवादि, सामान्यं च विशेषश्च सामान्यविशेषौ, सामान्यविशेषौ च सामान्य-विशेषों च सामान्यविशेषा इत्येकशेषः सरूपत्वात 'सामान्यमेव, न विशेषः; विशेष एव, न सामान्यमः तौ परस्परविरुक्षणौ वा' इति त एव एकान्ता छौकिकपदार्थविरुक्षणाः शास्त्रेषु कल्पिताः । तैः संविद्ततं शीलमस्य तदिदं सामान्यविशेषैकान्तसंवादि । घट आदिर्यस्याः करपनायाः सा घटादिकलपना घट-15 सङ्ख्योत्क्षेपणसत्ताघटत्वाद्यध्यारोपात्, तस्याः ततः करुपनाया अपोढं प्रत्यक्षं करुपनीयम् । स्यादाशङ्का – ४१-१ कल्पनापोढं प्रत्यक्षं विशेषकान्तवादिन एव मतं नेतरयोः, तयोः कथमलौकिकत्वमिति चेत् , अत्रोच्यते – यत ताबद विज्ञेषमात्रं खळक्षणविषयमनिर्देश्यं प्रत्यक्षं तत् करूपनापोढत्वादळीकिकं तत् सामान्यानात्मकत्वात् खपुष्पवदसदिति सिद्धम् । तथा विशेषानात्मकत्वात् खपुष्पवत् सामान्यमात्रं सर्वे सर्वात्मकं करपनापोढं वस्तु तर्सत्, असत्त्वात् तज्ज्ञानमपि तद्वत्। तथोभयानेकत्वैकान्ते तयोरितरेतरानात्मकत्वात् खपुष्पवर्भाव 20 इसलौकिकत्वम् । यद्यपि सामान्यविशेषञ्यपाश्रयं लक्षणमभिहितम् - श्रोत्रादिवृत्तिः प्रत्यक्षम् [ पष्टित॰ ], श्रात्मेन्द्रियमनोऽर्थसन्निकर्षाद् यद् निष्पद्यते तदन्यत् [वै० स्० ३।१।१८] इलादि, तथापि सामान्य-विशेषैकान्तवादिनां बळात् तदेव कल्पनापोढमळीकिकं चेखापन्नम् , तस्य चोभयात्मकत्वाभ्यपगमे प्रतिज्ञा-हानिः । अथवा तेनैव दूरिकत्वात् कस्तौ हतौ हनिष्यति ? इति तस्यैवोपरि बध्यते परिकर इस्रनेनाभि-श्रायेण पूर्वमेव ताव[त्त]त्परिकल्पितप्रत्यक्षलक्षणमुपन्यस्य दूषियतुकामः **सूरि**रित्यलमतिप्रसङ्गेन ।

प्रकृतमुच्यते - अथ का कल्पना ययापोढं ज्ञानं प्रत्यक्षमिति ? अत्रोच्यते - नाम-जाति-गुण-

१ संप्रचारं भा०। संप्रचारं य०। "एवं तावत् किरियतभेव भविसद्धान्ते कि सम्प्रधारणया अत्र" - इति वश्यते परमतोपन्यासान्तेऽत्रैव नयचक्रवृत्तौ १०६२ पं०२६॥ २ शास्त्रे झानेपि य०। शास्त्रे । झानेपि भा०॥ ३ व्यास्त्र । द्वास्त्र । ५ कार्य इति पा०। कार्यति दे० लीं०। व्यास्त्र व्यास्त्र व०॥ ४ साधकचादिनः प्र०॥ ५ कार्य इति पा०। कार्यति दे० लीं०। कार्यति दे० लीं०। कार्यति दे० लीं०। कार्यति दं० ही० व०॥ ६ पदार्थात्यंत प्र०॥ ७ वास्तु प्र०॥ ८ स्वारमेन्द्रियार्थसिनिकर्षाद्" - इति सुद्रिते वैशेषिकसूत्रे पाठः, किन्तु अपपाठ एव सः। तुलना - "आत्मेन्द्रियमनोर्थानां सिक्वकर्षात्प्रवर्तते । व्यक्ता तदात्वे या बुद्धिः प्रस्त्रे सा निरुव्यते ॥" - चरकसं० १।११।२०॥ ९ ह्यितत्वात् य०। ह्यितत्वात् भा०॥

क्रियाद्रव्यस्वरूपापन्नवस्त्वन्तरनिरूपणानुस्परणविकल्पना। ततोऽपोढमक्षाधिपत्यो-त्पन्नमसाधारणार्थविषयमभिधानगोचरातीतं प्रत्यात्मसंवेदं ज्ञानं प्रत्यक्षम्। चक्ष-

किया-द्रव्यस्वरूपापन्नवस्त्वन्तरनिरूपणानुस्तरणविकल्पना । ततोऽपोद्धम् अपेतम् । 'नाम संज्ञा शब्दः' इत्यनर्थान्तरम्, तद्द्वारिका कल्पना । सा द्विविधा समासतः — थाद्दव्छिकी नैमित्तिकी च । व नामप्रहणाद् याद्दव्छिकी जात्यादिप्रहणाच नैमित्तिकी गृहीता । निमित्तनिरपेक्षं नाम याद्दव्छिकं 'दित्थो ४१-२ द्वित्थः' इत्यादि । शब्दद्वारत्वे सत्यपि जात्यादिनिमित्तापेक्षा भिन्ना। तत्र 'गौः' इति जात्या 'शुङः' इति गुणतः मतुब्लोपादभेदोपचाराद्वा विशेषणस्त्रक्ष्यपन्नं ततो विशेषणाद्द्यद् वस्तु तयोविशेषणविशेष्ययोरभेदसम्बन्धना-दिमक्त्रया कल्पनया पूर्वं मनसा निरूप्यते पश्चादनुस्पर्यते । तथा द्वित्थादिष्वपि 'अस्थेदम्, सोऽयम्' इति वा भिन्नयोर्थाभिधानयोरभेदसम्बन्धनया निरूपणानुस्तरणे, शब्दार्थयोर्निमित्तनैमित्तिकयोर्भिन्नयोरभेदाध्यारो-10 पात् । क्रियाशब्देषु 'पाँचकः' इत्यादिषु नामेदोपचारः अभिन्नरूपत्वात् क्रियाक्रियावतोः, अतो न निरूपणं किन्तु अनुस्तरणमेव । सर्वत्र च शब्दार्थाभेदोपचारान्निरूपणानुस्तरणे स्त एव । तथा द्रव्यशब्देषु संयोगस्त्रवायनिमित्ताद् 'दण्डी, विषाणी' इत्यादिषु । तस्याः कल्पनाया अपोद्धम् । अक्षाधिपत्योत्पन्नमिति, रूपालोक्भैनस्कारचक्षभर्यः सम्प्रवर्तते ।

विज्ञानं मणि-सूर्योग्रु-गोराकुद्भव इवानलः ॥ [

15 चक्षुः प्रतीत्य रूपं च आँछोकं च बाह्यं समनन्तरनिर्हेद्धं मनःसंज्ञितं चित्तं चित्तान्तरावकाशदानात्मकं प्रतीत्य चक्षुर्विज्ञानमुत्पद्यते, चतुर्भिर्ध्वित्तचेत्ताः [अभि० को० राइ४] इति सिद्धान्तात् । तथापि च अधिपतिना चक्षुषा व्यपदिश्यते 'चक्षुर्विज्ञानम्' इति, असाधारणकारणत्वात्, यथा यवाङ्कर इति 'वीजर्तुवारिमारुताकाशसंयोगे सत्यपीति । असाधारणार्थविषयमिति, चक्षुरादिज्ञानानां परस्परविविक्त- ४२-१ रूपादिनिर्विकैर्हेन्पस्तरुक्षणविषयत्वात् । अभिधानगोचरातीतम्, मनोनिरूपितार्थविषयत्वाद्भिधानस्य 20 तद्गोचरातीतम् । किं कारणम् १ प्रत्यात्मसंवेद्यत्वात् , आत्मानमात्मानं प्रति प्रत्यात्म, प्रत्यात्मना संवेद्यते नान्यस्म शक्यमाख्यातुं श्र्लादिवेदनास्तरूपवत् । ज्ञानमिति केह्यनाया अन्यत्रात्मस्थवात् सम्बन्धः । प्रत्यक्षम् , अक्षमक्षं प्रति वृत्तेः पञ्चेन्द्रयजम् ।

१ "तुस्मरणं विकल्पना य०। "निल्पणानुस्मरणिकिल्पेनाऽविकल्पकाः।" - अभि० को० ११३१॥ २ मा० विनाऽन्यत्र-याद्यत्तिकी पा०। यात्रृत्तिकी वि० डे० लीं० रं० ही०॥ ३ द्वारचे सत्यपि मा०। द्वाराच सत्यपि य०॥ ४ "सक्पायत्तं ततो प्र०॥ ५ मा० विनान्यत्र "काया कल्पनया पा० डे० लीं० वि०। "काया कल्पनाया रं० ही०॥ ६ पारकः प्र०॥ ७ "पणां भा० वि०। "पणां भा० वि० विना॥ ८ सर्वत्र च शब्दार्थमेदो भा०। सर्वत्र शब्दार्थमेदो थ०॥ ९ "नमस्कार्ण वि०॥ १० आलोकं वाद्यं य०॥ ११ "कर्द्वमनः य०॥ १२ "तवेत्ता प्र०॥ १३ बीजतुंवारि भा०। बीजतुंवारि य०। "यचासाधारणं तद्वपदेशभाग् भवति, तद्यथा-ऋत्वादिकारणात् प्रादुर्भवशंकरो न ऋत्वादिभिन्धपदिश्वते, अपि त्वसाधारणेन बीजेन व्यपदिश्यते 'यवाङ्करः' इति । तथेद्वापीलदोषः।"-न्या० घा० १११४, पृ० ९९। "जलकर्षणबीजर्तुसंयोगात् सत्यसम्भवः।"-चरकसं० ११९१२३॥ १४ कल्पस्य लक्षणः य०॥ १५ कल्पनायाऽन्यत्र भा०। कल्पनमन्यत्र य०। "स्कल्पविप्रतिपत्तिराकरणार्थमाद्द - प्रतक्षमित्यादि। अक्षं प्रतिगतं प्रतक्षम् । इदं लक्ष्यम् । कल्पनापोढिमितं लक्षणम् । कल्पनापोढिनिर्देशाच तज्ज्ञानात्मकमिति प्रतीयते। यसाण्जाने एव कल्पनासंसर्गोऽस्ति तस्मात् तत्यतिषेधेन तदेव प्रतीयते। यथा 'अवत्सा धेनुरानीयताम्' इति वत्यप्रतिषेधेन गोधेनुरेव प्रतीयते, नान्या।"-प्र० समु० दीका ११३। "कल्पनाप्रतिषेधाच ज्ञानस्य सामर्थ्यल्ब्यत्वात्, अवत्सा धेनुरानीयतामिति यथा वत्सप्रतिषेधेन गोधेनोः"-तत्त्वसं० पं० पृ० ३६०॥

विंशानसमङ्गी नीलं विजानाति नो तु 'नीलम्' इति अभिधर्मागमोऽपि। प्रकरणपादेऽप्युक्तम्-

नीलः स नाम नीलं न नीलाथोंऽनक्षरः स च । नीलमिति भाषमाणो नीलस्यार्थं न पश्यति ॥ एतस्यैवार्थस्य भावना तु – अर्थेऽर्थसंज्ञी, न त्वर्थे धर्मसंज्ञी [अभि॰ पि॰] । अर्थे रूपादिके

"चक्कुर्विज्ञानसमङ्गी नीलं विज्ञानाति नो तु 'नीलम्' इति" अभिधर्मागमोऽपीति व 'विश्वस्तमेव लोकिकप्रत्यक्षविलक्षणं कॅल्प्यमानमचीक्लपः, तवागमोऽप्येवमेवेति दर्शयति । चक्कुर्विज्ञान-समङ्गी चक्कुर्विज्ञानसमन्वयी सन्तानः, अगि रिग लगि गस्यर्थाः [पा॰ धा॰], चक्कुर्विज्ञानं समङ्गितुं शीलमस्येति चक्कुर्विज्ञानसमङ्गी, एवं श्रोत्रादिविज्ञानसमङ्गिनः । नीलं विज्ञानाति, रसादिविविक्तं रूपं स्वलक्षणं विज्ञानाति । नो तु 'नीलम्' इति विज्ञानाति, इतिशब्दस्य शब्दपर्यायत्वात् 'इदं तद् नीलम्' इति शब्दनिर्देश्यं न 'विज्ञानाति, अपदुत्वादिन्द्रियविज्ञानस्य कुतः शक्तिरेवं कल्पयितुम् । 10

प्रकरणपादेऽच्युक्तमिति भैवःसंमतागमन्यास्यानप्रन्थान्तरेऽप्येतदर्थानुवादिन्यभिहितमिति दर्शयति । नीलः सं नाम नीलं [ने]ित स्रोकः । यदेतन्नीलमेतिति नाम्ना 'निर्देशो नीलमस्य नाम
एतन्निरूपणिविकलपकृतम् । न नीलार्थः नीलस्य रूपस्य वैश्तुनश्चक्षुरिन्द्रियविषयस्य परमार्थः स्वरूपतोऽनक्षरः
अक्षरैर्व्यक्षन-पद-नामकायैरनिमलपनीयः । स च पुरुषो निरूपणैकीले स्वयं निश्चिन्वन्ननुस्मरणकाले वानुस्मरन् परं 'प्रैतिपिपाद्यिषन् वा नीलमिति वाचं भाषमाणो नीलस्यार्थमनभिलाप्यस्वरूपं स्वज्ञानांशैव- 15
दिवकल्पं न पद्यति, तदा तत्स्वरूपविषयस्यार्विकैल्पस्य नीलार्थविज्ञानस्य च निरुद्धत्वात् तदान्यस्य ४२-२
नीलशब्दाभिकीष्यस्थाध्यारोपितस्य सामान्यस्य इन्द्रियगोचरानागतेः ।

एतस्यैवार्थस्य भावना तु । तुशन्दो विशेषर्णार्थः, एनमेवार्थं भावनयाऽनया विशेषयति । भवति ऐषोऽर्थः, तं भवन्तं 'भव भव' इति बुद्धौ भावयति यया न्यास्त्रयया सा भावना । का पुनः सा <sup>१</sup> अर्थेऽर्थसंज्ञी, न त्वर्थे धर्मसंज्ञीति । एतस्य भावनावाक्यस्य पुनर्न्यास्त्रया – अर्थे रूपादिके प्रत्यक्षविज्ञानविषये 20

१ विश्वस्तमेत लौकिक भा०। विधेस्तमेत लौकिक य०। अत्र विश्वस्तमेत लोकिक इलि पाठः सम्भवेत॥ २ कल्प्यांमानचीक्रपः भा०। कल्प्यंमानचीक्रपः पा०। कल्प्यंमानचीक्रपः भा० पा० विना॥ ३ "१२८ उस १२९ उसि १३० वस १३१ वसि १३२ मस १३३ मसि १३४ णस १३५ णसि १३६ रस १३७ रसि १३८ लस १३५ लि १३० इस १४१ इसि १४२ ईसि १४३ वला १४४ रि १४५ लि १४६ अमि १४८ वि १४० हिस १४० वसे १४० हिस १४० ह

खरूपसंज्ञी, अर्थस्वरूपविशेषमात्रालम्बनया संज्ञ्या निर्विकलपया सम्प्रयुक्तं स्वलक्षणविषयमस्य सन्तानस्येति । न त्वर्थे रूपादिके यहच्छादिनामसंज्ञी । एव-मभिधमें उक्तम् – धर्मो नामोच्यते नामकायः पदकायो न्यञ्जनकायः ।

# कल्पितमपि त्विदमफलमलौकिकत्वात्। स्ववचनव्यपेक्षाक्षेपदुस्तरविरोधपरि-

5 रूपरसगन्धशन्दस्प्रष्टव्यलक्षणे स्वरूपसंजी रूपादिमात्रसंही, संजानातीति संही, खरूपसंहा अस्यासीति वा खरूपसंज्ञी । किमालम्बना सा संज्ञा किंखरूपा वा यैया सम्प्रयुक्तं तत् प्रत्यक्षं रूपादिचित्तं निर्विकरुपं चैतिसिक्या सम्प्रयुक्तिकथर्माख्यया योगात् 'संज्ञया संज्ञीत्युच्यते तत्सन्तानः ? इत्यत आ**ह – अर्थस्वरू**प-विशेषमात्रालम्बनया निर्विकल्पया रैसंज्ञया सँम्प्रयुक्तमिति गतार्थं व्याख्यातत्वाद् भाष्येण । तदेव स्वरुक्षणविषयम्, स्वमेव विशेष एव लक्षणम्, लक्ष्यत इति लक्षणम्, कृत्यल्युटो बहुलम् [पा॰ 10 ३।३।९७३ ] इति कर्मणि ल्युद्प्रत्ययः, स्वलक्षण[विषय]मनन्यविषयमित्यर्थः । अस्य सन्तानस्येति चक्षु-र्विज्ञानसमङ्गिनः, चक्षुर्विज्ञानवत् चक्षुरादिपञ्चविज्ञानकाया व्याख्याता इत्थं कल्पनापोढा इति प्रदर्श्यते । 'र्यंत् पुनरुक्तं कल्पनात्मकं ज्ञानं न तत् प्रत्यक्षम्, अर्थस्वरुक्षणाविषयत्वात्, गवि अश्वज्ञानवत्' इति साधनम् । इतश्च सविकल्पकं 'नीलमिदम्' इत्यादिज्ञानं न प्रत्यक्षम्, विशेषणाध्यारोपात्, उत्पलाधार-४३-१ सुरभ्यादिज्ञानवदिति । इति परिसमाध्यर्थः, 'अर्थेऽर्थसंज्ञी' इत्येतस्य व्याख्यानमिति परिसमाप्तम् । 'न त्वर्थे धर्मसंज्ञी' इत्यस्य व्याख्या – न त्वर्थे । नेति प्रतिषेधे, तु विशेषणे, तमर्थमध्यारीप-15 विशिष्टं प्रतिषेधति । तस्मिन्नेव रूपादिकेऽथें र्नं तु यहच्छादिनामसंज्ञी यहच्छा-जाति-गुण-क्रिया-द्रव्य-शब्दसंज्ञी, 'धर्म'शब्दस्य 'शब्द'शब्द(र्थपर्यायत्वात् धर्मसंज्ञी न भवति शब्दसंज्ञी न भवतीत्वर्थः । नैषा स्वमनीषिकोच्यते, किं तर्हि ? एवमैभिधर्म उक्तम् अभिधर्मेपिटकेऽभिहितम् । किमुक्तम् ? धैंमी नाम उच्यते नामकाय इत्यादि । नामैव नामकायः, कायवत् प्रतिक्षणं शराहत्वाचितुर्भूतसङ्घातत्वाच नाम्नां 20 वा विज्ञानादीनां सङ्घातत्वात् , संज्ञाञब्दानां क्षणिकानामपि संहतानामेव उत्पत्तिविनाशाभ्युपगमात् । यथोक्तम —

> वर्णो गम्घो रसः स्पर्शश्चत्वारोऽपि च घातवः । अँद्यवितेऽविनिर्भागाः सहोत्पादाः सहक्षयाः ॥ [ ]

इति सिद्धान्तात्। पदानि नामाख्यातोपसर्गनिपाताः, तत्कायः पदकायः । व्यञ्जनानि अक्षराणि, अर्थस्य 25 व्यञ्जकत्वात् । तत्कायो व्यञ्जनकाय इति ।

एवं तावत् करिपतमेव भवित्सिद्धान्ते, किं सम्प्रधारणया अत्र १ इदानीं परमार्थो विचार्यते — कल्पितमपि तु इदमफलमिट्यादि । नास्य फलमिति अफलम् । किं कारणम् १ अलौकिकत्वात् , खरविषाणकुण्ठतीक्ष्णादिकरूपनवत् । कस्मादलौकिकत्वमिति चेत् , स्ववचनव्यपेक्षाक्षेपदुस्तरविरोधपरि-

१ यथा सम्भ य॰ ॥ २ °युक्तधर्मा थ० ॥ ३ संज्ञाया भा० ॥ ४ संयुक्त वि० विना ॥ ५ भा० विनान्यत्र – इति प्रदर्शने वि० । इतिः प्रदर्शने पा० दे० औं ० रं० ही० ॥ ६ अत्र 'यत् पुनरक्तकल्पनात्मकं' इस्पि पाठः सम्भवेत् ॥ ७ अर्थेऽर्थः संज्ञी प्र० ॥ ८ मतु यहच्छा भा० । मनु यहच्छा थ० ॥ ९ भिभ-धर्मस्य उक्तम् वि० । भभिधर्मप्रक्तम् पा० ॥ १० धर्म्यो प्र० ॥ ११ अत्र 'नामैव कायो नामकायः' इस्पि पाठः स्थात् ॥ १२ व्यतुर्भूतीसङ्घातत्वाद्य प्र० ॥ १३ अष्टावेते विनि थ० ॥

हारं त्वदुक्तिवदेवेदमप्रत्यक्षम् , कल्पनात्मकत्वान्निरूपणविकल्पात्मकत्वादालम्बन-विपरीतप्रतिपत्त्यात्मकत्वादध्यारोपात्मकत्वात् सामान्यरूपविषयत्वात् तदत-द्विषयषृत्तित्वात् सदसदभेदपरिग्रहात्मकत्वात् सर्वथा साधारणार्थत्वादेः, अनुमा-नादिज्ञानवत् ।

हारम् । यस्मात् सं वचनं स्ववचनं प्रस्रक्ष्रसणवादिनो दिन्नभिक्षोः, स्ववचनस्य स्ववचने वा उयपेक्षा <sup>६</sup> प्रत्यवमर्शः स्ववचनव्यपेक्षा, सैव आक्षेपः, तेन आक्षेपेण दुस्तरो विरोधस्य परिहारोऽस्थेति स्ववचन- ४३१ व्यपेक्षाश्चेपदुस्तरविरोधपरिहारम्, स्वेनैवैतद्वचनेन पौर्वापरेण प्रत्यवसृश्यमानेन विरुध्यते 'सदाहं 'मौन-व्रतिकोऽस्मि, पिता मे कुमारब्रह्मचारी' इत्यादिवचनवत्, न तु अस्मदुपपत्तिवद् दूष्यमिदम्, तद्र्थे दृष्टान्तमाह - त्यतुक्तिवदेवेदम् , यथेयं त्वदुक्तिः कल्पनात्मिका सती न प्रत्यक्षं तथेवेदमप्रत्यक्षमिति प्रतिज्ञा । कल्पनापोढलक्ष्णलक्षितं ज्ञानमत्र धर्मि, तद्प्रत्यक्षत्वधर्मविशिष्टं सीध्यते । को हेतुः ? कल्पना- 10 त्मकत्वात् । नन्विदमसिद्धं कल्पनात्मेकत्वं तस्य ज्ञानस्य कल्पनापोढत्वात् । अत्रेदं तत्साधनार्थम-भिधीयते धर्मान्तरम् – तत् कल्पनात्मकं निरूपणविकल्पात्मकत्वात्, 'इदम् इत्थम्' इति ज्ञानं निरूप-णम् , स एव विकल्पः, तदात्मकं तत् प्रत्यक्षं घटत्वादिज्ञानवदिति । आह - निरूपणविकल्पात्मकत्वम-प्यसिद्धमिन्द्रियज्ञानस्येति, आँचार्योऽत्र तत्साधनार्थमाह – आलम्बनविपरीतप्रतिपत्त्यात्मकत्वात् । तैँत्रालम्बनं द्रव्यसन्तो नीलादिपरमाणवो न तत्समूहो नील्पीताद्याकारवान् , संवृतिसत्त्वात् । तस्यापि 15 नीलपीताशाकारस्य प्रत्येकं तारतम्यवत्त्वात् यथा प्रतिपत्तिर्न तथालम्बनमित्यालम्बनविपरीतप्रतिपत्त्यात्मकं तत् । यदास्रम्बनविपरीतप्रतिपत्त्यात्मकं न तत् प्रस्यक्षम् , यथा स्थाणौ पुरुषप्रतिपत्तिरिति । स्थान्मतम् – द्रव्यसतामेवाणूनां नील्पीताद्याकारत्वार्क्षं विपरीता प्रतिपत्तिरिति, एतश्वायुक्तम् , आकारस्य अध्यारोपा- ४४-१ त्मकत्वात् , माणवके सिंहत्वाध्यारोपवत् । र्सं चाध्यारोपित इति क्रुतो गम्यते ? सामान्यरूपविषय-त्वात् । तत्सामान्यं च कारीष-तौष-तार्ण-पार्णादिविशेषानाश्रितामित्ववत् । तद्षि असिद्धमिति चेत्, 20 सिद्धमेव, तदतद्विषयवृत्तित्वात्। सं च असश्च विषयस्तदतद्विषयौ, तत्र वृत्तिरस्थेति तदतद्विषयवृत्ति तद् ब्रानम्, अनेकपरमाणुसम्हजत्वात् तस्य समृहे तेषु च वृत्तत्वात्, सैमृहस्य असत्त्वात् समृहिनामेव द्रव्यसतामणूनां सत्त्वात् तयोश्च अभेदेन नीलाद्याकारपरिध्रहेण ज्ञानोत्पत्तेः । समूहासत्त्वं च तद्ध्रहे तद्भुद्धभावात्, बलाकापङ्कि-मुष्टि-प्रन्थ्यादिवत् । उक्तं च –

> गुणानां परमं रूपं न दृष्टिपथमूच्छति । यत् तु दृष्टिपथप्राप्तं तन्मायेव सुतुच्छकम् ॥ [षष्टित॰ ] इति ।

१ सेनैवेतद्वच थ०॥ २ यौनप्रतिकौसि प्र०॥ ३ त्विविशिष्टं य०॥ ४ साद्यते प्र०॥ ५ त्यकं तस्य य०॥ ६ आचार्योतु तत्साध प्र०॥ ७ अत्र \* \* एताहशिचिहान्तर्गतो यः तत्रालम्बनं इत्यत आरभ्य नीलपीताद्याकारत्वात्र इत्यन्तः पाठत्वत्स्थाचे सर्वास्वपि य० प्रतिषु एवंविधः पाठ उपलभ्यते – यथाप्रतिपत्तिरिति स्थान्मतं द्रव्यसतामेषाणूनां नीलपीताद्याकारत्वान् संवृतिसत्त्वात् तस्यापि नीलपीताद्याकारत्वा प्रत्येकं तारतम्यवत्त्वात् यथाप्रतिपत्तिरिति स्थान्मतं द्रव्यसतामेषाणूनां नीलपीताद्याकारत्वान् । अयं य० प्रतिस्थः पाठः खिवत्वात् परिश्रष्टत्वात् कविद्वभूतत्वाश्वासङ्गत इति परित्याज्य एव ॥ ८ सद्याध्यारोपित प्र०॥ ९ स च सक्ष भा०। स चासंश्च य०॥ १० समूहस्थात्सत्वात् प्र०॥ ११ सतुच्छकं वि०। समुत्थकं पा०॥

25

10

उक्तं वोऽभिधमें एव - सञ्चितालम्बनाः पञ्च विश्वानकायाः, रूपादिपरमाणोरेकस्या-सञ्चितस्यालम्बनस्य घटनीलादिष्वभावात् । तथा सम्भावनेऽपि तेषामतीन्द्रिय-त्वादालम्बनत्वानुपपत्तेश्रश्चरादिविज्ञानानां रूपादिपरमाणुसङ्घात एवालम्बनम् । ततः प्रत्येकमालम्बनपरमाणुनां परमार्थसतामेषामविषयता ।

े अतः सदसदभेदपरिग्रहात्मकत्वात् तैमिरिकंकेशोण्डुकादिज्ञानवत् तदतद्विषयत्वमस्य । किञ्चान्यत् — सर्वथा साधारणार्थत्वात् । साधारणोऽर्थोऽस्य ज्ञानस्येति साधारणार्थम् । तत्साधारणार्थत्वमभेदपरि-ग्रहात्मकत्वात् । आदिग्रहणात् 'अन्वयव्यतिरेकार्थविषयत्वात् सामान्यविशेषात्मकार्थविषयत्वात्' इत्या-दिभ्यो हेतुभ्यः । दृष्टान्तोऽनुमानादिज्ञानानि त्वयैवोदाहृतानि —

> भ्रान्तिसंत्रृतिसँज्ज्ञानमतुमानातुमानिकम् । स्मार्ताभिलाषिकं चेति तैदाभासं सतैमिरम् ॥ [ ४० समु० १।८ ] इति ।

तस्माद्वेतुपारम्पर्येण करपनात्मकत्वसिद्धेरेकैकस्माद्वोक्तहेतोरशत्यक्षमिदं करूपनापोढलक्षणलक्षितं ज्ञानम्, अनुमानादिज्ञानवदिति, यथा अनुमानादिज्ञानं करूपनात्मकत्वादप्रत्यक्षं तथा भवतेष्टमिन्द्रियज्ञानम्। ४४-२ मा मंस्थाः 'प्रोक्तकरूपनात्मकर्त्वादिहेत्वसिद्धिः' इति । यस्मादुक्तं वोऽभिधर्म एव अभिधर्मपिटक

पत्र बुद्धवचनेऽभिहितम् – सिञ्चतालम्बनाः पञ्च विज्ञानकाया इति । 'नित्यं सम्प्रयुक्तकधमैर्युक्तनिः । कार्या इत्युच्यन्ते पञ्च चक्षुरादिविज्ञांनानि । कपादिपरमाणोरेकस्य असिञ्चितस्य अन्यैः समानजातीयैरसङ्गतस्य आलम्बनंस्य विषयेसैनेह्यवुद्धिर्माह्यत्वस्य घटादिषु घटपटरथादिषु नीलादिषु रूपरसगन्धरपर्शश्चदेषु तहुणेषु प्रत्यक्षाभिमतेषु संवृतिसत्स अभावात् सञ्चिताणुघटनीलाचाकार एव गृह्यते चक्षुरादिभिः । तस्यां चावस्थायां परमाणुत्वेन अवस्थानम् आईतान् प्रत्यतिद्धम्, 'परिणामान्तरापत्त्यभ्युपगमात् । वैशेषिकाणां परमाण्वारब्धावयविद्वव्यम् । साङ्क्ष्यानां समवस्थानविशेषा
20 पत्राः सत्त्वादयो गुणाः । लौकिकानां तु स्यूलकार्यानुमिततज्ञातीयसूक्ष्मकारणमात्रसम्भावनम् – सन्ति केचित् सूक्ष्मा बह्वः स्यूलस्य कारणभूताः पटस्येव तन्तव इति । सम्भावितानां तथासम्भावनेऽपि तेषां सङ्घात-परिणामाभ्यामृते चाक्षुवत्वाद्यमावो लोकवर्याताणुवत्, अतोऽतीन्द्रियत्वाद्यान्यनिः । अतश्चालम्बनस्यानुपपत्तिः । अतश्चालम्बनस्यानुपपत्तिः । अतश्चालम्बनस्यानुपपत्तिः । अतश्चालम्बनस्यानुपपत्तिः । आद्म्यस्य एतिपत्तव्यम् – चक्षुरादिविज्ञानानां रूपादिपरमाणुर्सङ्घात एव आलम्बनमिति । आदिमहणाद् रसादिपरिमण्डलादिपरमाणुसङ्घात एव आलम्बनम् ।

25 ततः किमिति चेत्, ततः प्रत्येकमालम्बनपरमाणूनाम् , आलम्बनार्थाः परमाणव आलम्बनपरमाणवः, तेषां परमार्थसतामेषाम् , व एव हि परमार्थसन्तो न समूहो नीलादिर्घटादिश्च संवृतिसत्त्वात् , भव-

१ 'केशोंडुका' य०। 'केशोंदुका' भा०॥ २ आविग्र भा० वि० विना ॥ ३ 'क्कानानि तथैवोदाहृतानि प्र० ॥ ४ 'संक्षाम' प्र० ॥ ५ साभिलाषिकं य०॥ ६ 'प्रस्थामं सतैमिरम्' - प्र० समु०॥ ७ भवतीष्ट 'प्र० ॥ ८ 'त्वादिहेस्तिद्धि भा०। त्वादिहेतुसिद्धि य०॥ ९ नित्यसंप्र य०॥ १० 'नानि तानि हि रूपादि- परमाणो य०॥ ११ असंचितस्थान्मेः समान भा०। असंचितस्थत्मेः समान य०॥ १२ 'नस्याविषय' य०॥ १३ 'यसेंद्रिय' प्र०॥ १४ अत्र ''त्राह्यस्थ' इति पाठः सम्भाव्यते॥ १५ परिमाणांतरा' य०॥ १६ 'व्यास्याणु य०॥ १७ 'त्वाद्यलंबन' भा०। 'त्वाद्यालंबन' य०॥ १८ 'संबोधत प्र०॥

तत्र प्रतिविविक्तरूपान्तराविविक्तस्वतत्त्वे रूपसङ्घाते इन्द्रियसिकृष्टे आलम्बनविपरीता येयं प्रतिपत्तिरव्यपदेश्यैकात्मक्षनीलरूपविषया ननु हेत्वपदेश-व्यपदेश्यैव सा । यतः सञ्चयग्रहणापदेशेन व्यपदेश्यं धूमेनेवाग्निरिव यद्यते ततोऽन्यत् कल्पितमेकं सामान्यं नीलरूपं तद्वारेण।

तंत्र प्रतिविविक्तरूपान्तराविविक्तस्वतत्त्वे, प्रयेकं विविक्तानि रूपान्तराणि प्रतिपरमाणु वा 5 रसादिभेदेन वा, तेषामेव रूपान्तराणामविविक्तं स्वतत्त्वं यस्य सोऽयमविविक्तंस्वतत्त्वः । कोऽसौ १ रूप-सङ्घातः, रूपधातुभेदपरमाणुसङ्घातः अधिकृतचक्षुर्विषयाभिमतरूपसङ्घातो वा । तस्मिन् रूपसङ्घाते इन्द्रिय-सिन्निकष्टे स्वैविषय्याभिमुख्येन उपस्थिते आलम्बनविपरीता परमार्थत आलम्बनभूतेभ्यः परमाणुभ्यः 'नीलम्' इति वा 'घटः' इति वा येयं प्रतिपत्तिः सा विपरीता, तदमहे तद्बुद्धभावात्, बलाकासु पङ्कि-ज्ञानवत्, **अँव्यपदेरयैकात्मकनीलरूपविषया**, व्यपदेश्यानेकपरमाण्वालम्बनेभ्योऽन्योऽव्यपदेश्य एक 10 आत्मा अस्थेति अञ्यपदेरयैकात्मकम् , किं तत् ? नीलरूपम् , तद् विषयोऽस्या इति अञ्यपदेरयैकारमक-नीलरूपविषया अभिमता 'प्रतिपत्तिः' इति वर्तते । सैव वा प्रतिपत्तिरव्यपदेश्या एँकात्मकानेकपरमाण्-<sup>९</sup>नील्रह्मपविपरीतैकनील्रह्मपविषया, तद्भ्याख्यानार्थमभिधर्मपिटके भवतां यथोच्यते – नीलं विज्ञानाति, मो तु 'नीलम्' इति । नाव्यपदेश्या सा प्रतिपत्तिरित्यभिप्रायः, तं प्रदर्शयति – ननु हेत्वपदेशव्यपदेश्यैव सा । यस्मादुक्तम् – हेतुरपदेशो निमित्तं लिङ्गं प्रमाणं कारणमित्यनर्थान्तरम् [वै० सू० ९।२।४] 15 इति । न चावद्यं शब्दाभिचेयमेव व्यपदेश्यम्, किं तर्हि ? यंधदर्थान्तरेणाधिगम्यते तत्तद्वयपदेश्यम्, अर्थान्तरस्य हेत्वपदेशनिमित्तादिपर्यायत्वात् । तैवापि च यतः सञ्चयग्रहणापदेशेन निमित्तान्तर्वजन्यमि-४५-२ न्द्रियज्ञानिमष्टं तस्माद् व्यपदेश्यं तत्। तथा चोक्तम् – सञ्चितालम्बनाः पञ्च विज्ञानकायाः [अभि॰ षि॰ ] इति, न सञ्चयालम्बना इति । एतस्यार्थनिदर्शनार्थमुदाहरणमाह – धूमेनेव अग्निरिव गृह्यते, यथा धूमेन अर्थान्तरभूतेन 'अग्निरत्र' इति ज्ञानमुत्पद्यमानं न्यपदेरयं दृष्टं तथैतद्पि नीलरूपादिविषयं 20 चक्षुरादिविज्ञानं परमाणुभिरर्थान्तरैर्जनितत्वाद् व्यपदेश्यम् । ततोऽन्यदित्यादि । तत एव यथा व्यपदेश्यं तथा धूमादमिरिव तद् नीलुरूपं ततः परमाणुभ्यः परमार्थसङ्घः अँन्यत् कल्पितमकल्पितेभ्य एकं बहुभ्यः सामान्यं विशेषेभ्यः, न साक्षादिन्द्रियैरव्यवहितं गृह्यते, किं तर्हि ? व्यवहितमेवार्थान्तरैः परमा-णुभिः तद्वारेण परमाणुद्वारेण गृह्यते, न स्वत एवेति ।

१ तच प्रति॰ भा॰ ॥ २ कस्य तत्वे य॰ ॥ ३ स्वं तत्वं भा॰ । स्वतंत्वं वि॰ ॥ ४ ॰ कं स्व॰ य॰ ॥ ५ स्विषयामि॰ य॰ ॥ ६ अध्यपदे॰ प्र॰ ॥ ७ भवनेभ्योन्येन्यपदेइय प्र॰ ॥ ८ एकातिमकानेक॰ य॰ । एकाठिनेक॰ भा॰ । अत्र यद्यपि य॰ प्रतिषु एकात्मिका॰ इति पाठ उपलभ्यते तथापि प्रतिपत्तेरेकात्मकत्वस्य आलम्बन-विपरीतप्रतिपत्तित्वासाधकत्वात् एकात्मकनीलरूपविषयत्वस्यैव तत्साधकत्वाच एकात्मकानेक॰ इस्येव पाठोऽत्र समीचीन इति भाति ॥ ९ नीलविपरीतै॰ भा॰ ॥ १० "हेतुरपदेशो लिक्नं प्रमाणं करणमिस्रनर्थान्तरम्" –वै० स्व० ॥ ११ यदर्था॰ ३० स्व० वि॰ । मदर्था॰ रं॰ ही० ॥ १२ तथापि च प्र॰ ॥ १३ ॰ जनामि॰ प्र॰ ॥ १४ अन्यकस्थित प्र० ॥

नतु च सश्चयस्य कारकहेतुत्वेनापदेशः प्रत्यक्षप्रतिपत्तेर्ने धूमवज्ज्ञापकहेत्वप-देशतया अग्नेरिवार्थान्तरस्यैकरूपत्वस्य । निन्वदमस्यैवार्थस्य प्रदर्शनार्थं प्रस्तुतम-स्माभिः, यदीदं प्रत्यक्षं स्यात् कारकादेव खार्थादालम्बनाद्धेतोर्जायेत दाहानुभवनवत् प्रत्यक्षत्वादव्यवहितप्रतिपत्त्यात्मकत्वात् प्रत्यक्षस्य खलक्षणविषयत्वादनध्यारोपा-ऽत्मकत्वादिति यावत् ।

अत्राह — ननु च सञ्चयस्येत्यादि यावदर्थीन्तरस्यैकरूपत्वस्येति । नन्वित्यनुज्ञापने, च्याब्दः प्रसिद्धमेदसमुख्ये, नन्विदं प्रसिद्धम् — अन्यः कारको हेतुरन्यो ज्ञापक इति । तस्मादणूनां तत्सञ्चयस्य नीलस्य च कारकर्सम्बन्धाद् धूमस्याग्रेश्च ज्ञापकसम्बन्धात् प्रत्यक्षानुमानप्रैतिपत्त्योवैषम्यमतः साध्यर्धमन् वैकल्यं दृष्टान्तस्य इष्टविघाताद् विरुद्धता हेतोरिति वाक्यार्थः । अक्षराण्युत्तानार्थान्येवेति न विवृष्महे ।

10 अत्राचार्यो दोषद्वयं परिहरन्नाह — निवदमस्यैवार्थस्य प्रदर्शनार्थं प्रस्तुतमस्माभिः । नैतदिनष्टमस्माकं न वा साध्यधर्मवैकल्यं यत् सञ्चयस्य ज्ञापकत्वप्रसङ्गात् प्रस्रक्षप्रतिपत्तेस्तहोषद्वयमस्मान् प्रैंत्यापाद्येत । न पुनरेवँमेतत्, अस्यैव प्रतिपिपादयिषितत्वात् । तदुच्यते — यदि भवन्मतिमदं प्रत्यक्षं स्थात् ,
धद-१ कारकादेव निष्पादकादेव चक्षुरादिविज्ञानस्य नील्पीतादेः स्वार्थाभिमतादालम्बनभूताद्धेतोर्जायेत
सञ्चयाख्यात् संवृतिसतः, न परमार्थसतोऽण्वादेरिप स्थात्, भवति तु । तस्मान्न प्रत्यक्षम् , ज्ञापकधूमाद्य15 पेक्षाप्रिज्ञानवत् , वैधम्येण दाहानुभवनवत् । स्वार्थमात्रालम्बनं वा स्थात् प्रत्यक्षत्वाद् दाहानुभवनवत् । यथोक्तम् —

र्थंन्यथा दाहसम्बन्धाहाहं दग्धोऽभिमन्यते । अम्यथा दाहराब्देन दाहार्थः सम्प्रतीयते ॥ [वान्यप० २।४२१]

अञ्चवहितप्रतिपत्त्यात्मकत्वात् प्रत्यक्षस्येति तस्यैवोपचयहेतुः, अर्थान्तरेणाव्यपेतस्यार्थस्य प्राहकं 20 प्रत्यक्षं दृष्टम्, यथा दाहानुभवः, तथा तस्य खलक्षणिवषयत्वात् प्रत्यक्षस्यार्थान्तरिनरपेक्षता स्यात्, न पुनरस्तीति स्वलक्षणिवषयत्वादनध्यीरोपात्मकत्वादिति यावत्, सर्वत्रार्थान्तराध्यारोपष्टत्त्यर्थान्तरेहेय- तयोत्पन्नं न ज्ञानमिति यावदुक्तं भवति तावदुक्तं भवति स्वलक्षणिवषयत्वीदव्यवहितप्रतिपत्त्यात्मक- त्वात् प्रत्यक्षत्वादिलादि । अर्थान्तरिनिमत्त्रमाद्यं चेंप्रस्यक्षं दृष्टम्, यथा दाहराज्यजनितज्ञानमिति । एवं तावत् कारकतां सञ्जयस्याभ्युपगम्य दोष आपादितः ।

१ श्वीन्तस्यैक भा० वि० विना । दश्यतां पृ० ७७-२ ॥ २ व्संबद्धाधूमस्य प्र० ॥ ३ प्रतिपत्त्योधेषगम्यतः साध्य य० ॥ ४ धर्मविकलं प्र० ॥ ५ न्तस्य वि० विना ॥ ६ प्रत्यापाद्येव स० । प्रत्यापाद्येव य० ॥ ७ भा० विनान्यत्र - वमेवदस्यैव पा० वि० । वमेवचस्यैव छे० छीं० । वमेवचस्यैव रं० ही० ॥ ८ भा० विनान्यत्र - स्यादकारका वि० छे० छीं० । स्यावकारका रं० ही० । स्यावकारका पा० ॥ ९ व्यावत् भा० विना ॥ १० "अन्यथैवाग्निसम्बन्धाद्याहं दग्धोऽभिमन्यते । अन्यथा दाहरान्देन दाहाद्य प्रतियते ॥" - वाक्यप् ॥ ११ व्यावित्यादिति य० ॥ १२ व्यावित्यात्पन्नं तञ्चानामिति य० । व्यावित्याह्य । पत्योसन्नं तञ्चानमिति भा० ॥ अत्र 'अर्थान्तराध्यारोपवृत्ति अर्थान्तरहेयत्योत्पन्नं न ज्ञानम् र इत्ययं प्रतिभाति । अर्थान्तरहेयत्या अर्थान्तरगम्यतयेख्यंः, 'हि गती' [पा० धा० १२५८] इति 'हि'धातोर्गस्यर्थेवात् सर्वेषां गल्यर्थान्तरनिमित्त्वाह्यं चाप्रसक्षं दष्टम्" [पं० २३] इति च वक्ष्यते ॥ १३ व्यादेव्येष्व भा० ॥ १४ वा[ऽ]प्रत्यक्षं प्र०॥

कारकतापि च सञ्चयस्य नैव तस्य, परमार्थतोऽसस्वादलातचऋवत् प्रस्रवयवव्यवस्थानमात्रत्वात्। लोकवत्तु सश्चयसत्त्वे विशिष्टोऽपदेशो व्यपदेशो ग्राह्यादन्यः, तेन व्यपदेशेन व्यपदेश्यं प्रमेयमनुमेयं न प्रत्यक्षम् , धूमानुमिताग्निवत् ,

इदानीं कारकतामि दूषियतुकाम आह - कारकतापि च सञ्जयस्य नैवास्ति तस्येति प्रतिज्ञा, परमार्थतोऽसत्त्वादिति हेतुः । अलातचक्रवदिति दृष्टान्तः । परमार्थतोऽसत्त्वं संवृतिसत्वाद् भवन्मतेन ६ घटवत् । यथोक्तम् -

यैस्मिन् भिन्ने न तद्वद्धिरैन्यापोहे धिया च तैत्। घटाम्बुवत् संवृतिसत् परमार्थसदन्यथा॥ े [अभि० को० ६।४] इति । यथा उल्मुकं भ्रमद् भ्रान्तदृष्टेश्चकवदे।माति, न तचकमस्ति, अग्निकणानां नैरन्तर्याभावात्, चकस्य पर-४६-२ र्मार्थतोऽसत्त्वाच चक्रविज्ञानस्य अकारकता एवं सञ्चयस्य संवृतिसत्त्वात्रीलविज्ञानस्य अकारकता । तथा 10 अतीन्द्रियत्वादणुनीलानाम् । इतश्च सञ्चयस्य अकारकता, प्रत्यवयवश्यानमात्रत्वात् , अवयव-मर्वयवं प्रति प्रत्यवयवम् , अवयवा नीलादिपरमाणवः, तेषामेव <sup>१९</sup>संहत्यैकत्र परस्परासत्त्या व्यवस्थानमात्रं सक्रयो न तेभ्योऽर्थान्तरिष्टं भवताम् । अतः परमार्थतो नास्येवासौ सक्क्रयो नीम कश्चित् । तस्य असतः वैरिविषाणस्येव का कारकता ?

अभ्युपेत्यापि सञ्चयस्य सत्त्वं दोषं त्रूगः – लोकवत्तु सञ्चयसत्त्वे, यथा लोकस्य अव्युत्पन्नस्यापि ।ठ समुदायिव्यतिरेकेण सन्नेव अवयवी वैरिणामान्तरं तत्समुदायो वा योऽस्तु सोऽस्तु परैवर्यत्पादितः सँन्नेवासौ तन्तपटादिषु बुद्धि-शक्ति-कार्या-ऽभिधान-सङ्घादिभेददर्शनादिष्टैः, तत्राक्षरार्थानुसारेण व्यपदेशोऽस्टोवेति र्पृँद्यताम् । ततश्च 'अञ्यपदेशयो विषयः प्रत्यक्षस्य, प्रत्यक्षं चाञ्यपदेश्यम्' इत्युभयमनृतम् । तत् कथमिति चेत्, विज्ञिष्टोऽपदेशो व्यपदेश इति विशव्दस्य विशिष्टार्थताम् अपदेशशब्दस्य <sup>रण्</sup>हेत्वर्थतां च दर्शयति । विशिष्टोऽन्य इत्यर्थः । कुतोऽन्य इति चेत् , उच्यते – ग्राह्यादन्यः, प्राह्यो नीलादिः, तस्मा-२० दर्न्यः सञ्चयस्तद्वयपदेशः । तेन सञ्चयेन व्यपदेशेन हेतुना व्यपदेश्यम् , किं तत् ? प्रैमेयं नीलादि त्वद्भिमतप्रस्रक्षप्रमाणगम्यम् । किं भवति तन्नीलादिरूपम् ? अनुमेयं प्राप्नोति, व्यपदेशव्यौपदेशयत्वात्, न प्रत्यक्षम् । तस्य ज्ञेयस्यास्मादेव हेतोः प्रत्यक्षत्वाभावोऽनुमेयभावश्च साध्यते, तेर्द्वच्ज्ञानस्य अप्रत्यक्षता ४७-१ अनुभीनता च साध्यते । को दृष्टान्तः ? धूमानुमिताग्निवत् । यथा धूमेन व्यपदेशेन साधितोऽग्नि-

१ "यत्र भिने" - इति अभिधर्मकोशे पाठः ॥ २ °रन्यापोद्द्धिया य० ॥ ३ यत् प्र० । अत्र 'तत्' इति अभिधर्मकोहो पाठस्त्रवैव च व्याख्यातो चसुवन्धुना तङ्गाच्ये । नयचक्रवृत्तिकृत।मपि 'तत्त्' इति पाठ एव सम्मतः, यतस्त्रदेव अस्य श्लोकस्य विवरणावसरे इत्थं व्याख्यास्यते – "यस्मिन् घटे भिन्नेऽवयवशो न तहुद्धिर्भवति तह् घटवत् संइतिसत्" - नयचऋवृ० ५० ६६-१॥ ४ अबुचृत् भाव विव विना ॥ ५ व्हाहाति भाव॥ ६ मार्थतो-सत्याचक्र° पा॰ रं॰ ही॰ । °मार्थसतोस्रत्याच चक्र° भा॰ ॥ ७ °त्यान्नीस्रंविज्ञा° य॰ ॥ ८ °प्रत्यवयवस्थान° प्रना ९ °मवयं प्रति यन ॥ १० संहतैकत्र प्रना ११ नाम कंचित् मान। न मे कंचित् यन ॥ १२ खर-विषाणस्यैव भा॰। रसविषाणस्यैव य॰॥ १३ परिणामान्तरत्। तत्समु भा॰। परिमाणान्तरवत्। तत्त्तम् व । दश्यतां पृ० ६४ पं० १९ ॥ १४ सम्नेवासौ मा०॥ १५ ° ष्टस्त्राक्ष १ प्र० ॥ १६ गृह्यतान् । मा० ॥ १७ हेत्वर्थतां त दर्श यन । हेत्वर्थतां दर्श भान ॥ १८ व्य सञ्च प्रन ॥ १९ अमेर्य प्रन ॥ २० पदेश । त्वात् भान । पदेशत्वात् यन ॥ २१ तद्वज्ञानस्य भान । तज्वज्ञानस्य यन ॥ २२ व्यानस्य साध्यते प्रन ॥

कारकतायामकारकतायां वा वस्तुनः पितृधूमादिवत्।

अभिधानाव्यपदेइयतैकात्मकत्वे अपि च नैव, अनुमिताग्निवर् बहुविषयत्वाद् नीलस्य ।

तद्धि नीलरूपनिरूपणं विकल्पः, प्रतिपरमाणुपरस्परप्रतिभिन्नखतत्त्वानेक-

<sup>₿</sup> रतुमेयोऽप्रत्यक्षश्च तथा <sup>र</sup>नील्ररूपम् । यथा च धूमालम्बनोत्पादिताग्निज्ञानमनुमानमप्रत्यक्षं च तथा नीलज्ञानं संयोगोत्पादितमिति ।

किञ्चान्यत् — सर्वथा तद् नीलादिज्ञानं तेन सञ्चयेन व्यपदेश्यं तदिवनाभावात् तस्य, कारकतायामकारकेतायां वा न कश्चिद् विशेषो व्यपदेश्यत्वसिद्धौ वस्तुनः । कुतः ? अर्थान्तरिनमित्तादेव,
पितृधूमादिवत् , यथा पिता पुत्रस्य जनकः, तेन व्यपदिश्यते कारकेण पुत्रः धूमेन ज्ञापकेन अग्निः,
10 अविशिष्टत्वाद्वस्तुनः । ततस्तुँ त्ये व्यपदेश्यत्वहेतौ अप्रत्यक्षत्वानुमीनत्वसाधनसमर्थे सत्यव्यपदेश्यिनिरोधकोऽयमनर्थको विचारः कारको ज्ञापक इति कारकत्वमभ्युपेत्याप्येष दोषोऽभिहितः । एवं तावदर्थकृतोऽस्य
नीलस्य व्यपदेशः सिद्धो यित्सद्धेरप्रत्यक्षानुमेयत्वे सिद्धे । तित्सद्धेश्च तुँ ज्ञानस्य अनुमानत्वं सिध्येत्
अव्यपदेश्यत्वादिलक्षणविरोधश्च । एवं तावदर्थतो व्यपदेश्यमेव ।

यदपीष्टम् — अभिधानतो न व्यपदेश्यं तन्नीलादिपरमाणुरूपं परमाणुसमूहाभेदादेकं 'चेति, एते द्वे अभिधानाव्यपदेश्यतैकात्मकत्वे अपि च नैव स्तो नीलरूपस्य इति प्रतिज्ञा । दृष्टान्तोऽनुमिताग्नि-विति प्रतिपत्तिसौकर्यात् प्रागेव हेतोर्दृष्टान्त उक्तः, तद्वलावयवसिद्धेः । हेतुसमर्थनार्थत्वात् दृष्टान्तस्य ४७-२ हेतुस्तर्हि क इत्यत्रोच्यते — बहुविषयत्वात् । यथा धूमझानानुमितोऽगिर्रवादिविनिवृत्त्युपलक्षितो देश-कालादिभेदभिन्नोऽपि अभिधानव्यपदेश्योऽनेकात्मकत्वापन्न एव गृह्यते तथा नीलार्थोऽपि स्याद् बहुपरमाणुविषयत्वात्, तथा ज्ञानमपीति ।

20 इदानीं प्रागभिहितकल्पनात्मकर्शंदिभिहेंतुभिरनुमानात् पापीयस्त्वं तस्य प्रस्यक्षस्य प्रतिपादयितुकाम आह — तिद्ध नीलरूपिनरूपणिमत्यादि । तिदिति प्रागपिदष्टं विकल्पात्मकत्वम्, हिशब्दो यस्मादर्थे, यस्मान्नीलरूपस्य निरूपणमुक्तन्यायेन अर्थव्यपदेशेन शब्दव्यपदेशेन वा दृष्टम्, स च विकल्प एवेत्यविकल्पकत्वं नास्ति, अतः 'कल्पनापोढम्' इति दुष्टं लक्षणं ज्ञानार्थयोः । अध्यारोपाच निरूपणं तस्य, तत् कथमिति चेत्, उच्यते — प्रतिपरमाणु परमाणुं परमाणुं प्रति प्रतिपरमाणु परस्परतः प्रतिभिन्नानि स्वानि 25 तत्त्वानि । यो यस्य भावः स तस्य तत्त्वम्, 'नैं सोऽन्यत्र भवति, भवनमेव हि तत्त्वम्, आतो विभिन्नानि प्रतिपरमाणु तत्त्वानि, एक्षेकस्य परमाणोः परमाण्वन्तरेभ्योऽत्यन्तभिन्नं स्वं तत्त्वम्, भावान्तर्भनेत्रेक्ष्य

१ नीलं रूपम् य०॥ २ कतया वा य०॥ ३ थथा भा०॥ ४ म्तुस्यो प्र०॥ ५ मानसाधर्म य०॥ ६ निरोधिकोऽयम प्र०॥ ७ तद्ज्ञानस्य य०। तज्ञानस्य भा०॥ ८ वेति प्र०॥ ९ तद्ज्ञा चासौ अवयवसिद्धिक्षेति तद्वलावयवसिद्धिः' इति समासे यथाश्रुतपाठः सङ्गच्छते। 'तद्वलादवयवसिद्धेः' इत्यपि सम्भवेदत्र पाठः, दश्यतां प्र०५ ५० ५॥ १० रपादि प्र०॥ ११ त्वादिभिष्टे य०। त्वादितिहे भा०॥ १२ दृष्ट् य०॥ १३ दृष्टं य०। दृष्टं यं भा०॥ १४ नासो प्र०॥ १५ भनंवेक्ष रं०। भनंवेक्ष ही०। भनवेक्ष्य रं० ही० विना॥

रूपैकतत्त्वैकरूपाध्यारोपाद् रूपान्तरसामान्यरूपविषयत्वात् तदतद्विषयवृत्तत्वा-दतदनपोहाद् नाष्ट्रयनुमानवत् तत्सामान्यात्मकतैव, प्रज्ञप्तिपरमाथिस्थितसश्चय-परमाणुपरिग्रहाभेदात्मकत्वात् सर्वथा साधारणार्थता, कल्पनात्मकत्वान्न प्रत्यक्षम्, अप्रत्ययप्रत्ययात्मकत्वात्, शब्दाश्रावणत्वप्रत्ययवत्। संवृत्यतीन्द्रियत्वाभ्यां हि

स्वैरसेनैव भवनाद् भावानामेकवच(द)साधारणभवनत्वात् परमाणूनां स्वानि तत्त्वानि भिन्नानि । तैथा ६ तेषां परमाणूनां नीलादिरूपाण्यप्यनेकरूपाण्येव । तेषां च स्वतत्त्वानां तेषां च नीलादिस्वरूपाणामनेक-रूपाणामेकदित्रिगुणादिभिन्नानां यथासङ्क्षम् एकतत्त्वेकरूपाध्यारोपात् सर्वपरमाणुतत्त्वानामेकस्वतत्त्वा-ध्यारोपात् सर्वपरमाणुरूपाणामेकनीलरूपाध्यारोपादर्थान्तरनिरूपणम् । स चाप्यध्यारोपो रूपान्तरसामान्य- ४८-१ रूपविषयत्वात् , रूपादन्यद् रूपं रूपान्तरम् , परमाणुरूपात् परमाण्यन्तररूपं रूपान्तरम् , एवं सर्वाणि परमाण्यन्तररूपाणि, तेषां रूपं नीलिमल्यभेदेन यत् सामान्यं बुद्धा गृह्यते सोऽध्यारोपसदिष्वयः । तदिष १० सामान्यं तदत्तदिषयवृत्तत्वात् सामान्यमित्युच्यते, स चान्यश्चार्थो विषयोऽस्थेति कृत्वा । ततश्चात्र प्रत्यक्षेऽन्यस्वानपोहः, अनुमाने त्वेनग्नेरग्नेरन्यस्वापोहः । तस्माद्तत्दनपोहात् प्रत्यक्षमविक्तिविषयं स्वविषयाभिमतेऽन्यत्र चापरित्यागेन अभेदेन च वृत्तेः, नानुमानं स्वविषयं सामान्यमात्र एव वृत्तेः । अतोऽनुमानात् परपरिकल्पितं प्रत्यक्षं पापीयः सङ्कीर्णतरविषयत्वादिति । तस्माद् नाद्यनुमानर्वदिति तत् अप्यन्तुमानतुल्यमपि तत्र भवति, अपोह्यार्थापोह्यिक्त्रज्ञ्यस्वात् । तस्मात् तत्सामान्यात्मकतेव प्यतु- 15 मानस्य, न प्रत्यक्षस्थेति तस्य नीलादेरर्थस्य प्रत्यक्षविषयस्य तैन्द्वानस्य च तदवस्था सङ्कीर्णरूपता ।

किञ्चान्यत्—तदतिद्वषयवृत्ततापि न नील्ल्पादेस्तज्ज्ञानस्य वोपपद्यते। किं कारणम् ? सदसतोः सम्बन्धाभावात्, घटखपुष्पवत्। तत उपचैरितमेव तदतिद्वषयवृत्तत्वभपीति तत्प्रदर्शनार्थमाह् — प्रज्ञप्ति-परमार्थस्थितसञ्चयपरमाणुपरिधैहाभेदात्मकत्वात्। प्रज्ञप्तिसन् सञ्चयः, परमार्थसन्तस्तु तथास्थिताः परमाणवः, तेषां परिग्रहः सदसदभेदात्मकः, तस्मात् सदसत्परिग्रहाभेदात्मकःवात् तदतिद्वषयवृत्तता । 20 सा च सर्वथा साधारणौर्थता, सर्वथा एतेष्वनन्तरोक्तेषु हेतुषु। ततो मूल्लहेतुः 'कल्पनात्मकत्वात्' 'ईति स एवैतः साधितः, तस्मान्न तत् प्रत्यक्षं न चानुमानवदसङ्कीर्णस्वविषयमित्रेतदर्थभावनार्थाः ४८-२ पुनस्त एव हेतवो व्यापारिताः प्रत्येकमपि पूर्ववदेतस्मिन्नर्थे योज्याः। इतश्च तज्ज्ञानमप्रत्यक्षम्, अप्रत्यय-प्रत्ययात्मकत्वात्, दाब्दाश्चावणत्वप्रत्ययवदिति। प्रत्ययः कारणं हेतुरित्यर्थः, न प्रत्ययोऽस्थेति अप्रत्ययः,

१ स्वरक्षेनेव य० ॥ २ भावनामेकवचसाधारणभवनत्वाद्भवनत्वत्वात्पर भा० । भावानामेकवचसाधारणभवनत्वाद्भवारणभवनत्वात् परमाणूनाम् कवचसाधारणभवनत्वात् परमाण्नाम् वर्षेष पाठः य० प्रतिपाठानुसारेण सम्भाव्यते । एकैकवत् सर्वेषां परमाणूनामसन्तिभां स्वतत्त्वसिस्धिभधातुम् 'असाधारणभवनत्वादसाधारणभवनत्वात्' इति वीष्सया प्रयोग इति भाति । अथवा 'भावानाम्, एवं चासाधारणभवनत्वात् परमाणूनाम्' इत्यपि पाठोऽत्र स्यात् ॥ ३ तथा तथा तेषां भा० ॥ ४ स्थामान्यबुद्ध्या य० ॥ ५ त्वनग्नेरन्यस्या भा० ॥ ६ व्यनपोण् भा० ॥ ५ त्वनग्नेरन्यस्या भा० ॥ ६ व्यनपोण् भा० ॥ ७ नामुमानं प्र० । 'यथा प्रस्थभविकक्तविषयं तथा नानुमानमविकिकस्विषयम्, स्विषये सामान्यमात्रे एव वृत्तेः' इत्यावयोऽत्र भाति ॥ ८ व्यवदि तत् य० । अत्र 'वदिप तत्' इत्यपि पाठः स्थात् ॥ ९ तज्ञानस्य प्र० ॥ १० व्यतिसम्वत्वेष प्र० ॥ १२ व्यतिसम्वत्वेष स्थ ॥ १३ इति एवैतैः य० ॥

नाणुषु न सश्चये प्रत्ययता तथाप्रतिपत्तिं प्रति । अनुमानज्ञानमपि च तन्न प्रति-पूर्यते सम्बद्धगृहीतस्यान्यथाप्रतिपत्तेः, विरुद्धादिज्ञानवत् ।

तिष्ठतु ताबत् प्रत्यक्षविधिविधानाभ्युपगमेन खलक्षणमात्रविषयप्रत्यक्षत्वस्य

कोऽसौ १ प्रत्ययः, प्रत्ययो विज्ञानम्, द्वितीयस्य प्रत्ययशन्दस्य विज्ञानार्थत्वात्, अकारणज्ञानत्वादित्युक्तं भवति । कथं पुनरकारणं तब्ज्ञानम् १ संवृत्यतीन्द्रियत्वाभ्यां यस्मान्नाणुषु न सञ्चये प्रत्ययता तथा-प्रतिपत्तिं प्रति, द्रव्यसतामविषयत्वात् तस्य, द्रव्यसन्तो हि परमाणवोऽतीन्द्रियत्वादेव न प्रत्यश्चनात्वेतवः; तथा नीस्त्वादयः संवृतिसन्तः, तत्सञ्ज्ञयोऽसत्त्वादेव अकारणम् । तस्मादुभयथापि अप्रत्ययः स प्रत्ययः 'नीस्रं रूपम्' इति । को दृष्टान्तः १ यथा 'अश्रावणः शब्दः' ईति प्रत्ययोऽप्रत्यथोऽप्रत्यक्षं च तथेदमपीति ।

स्थान्मतम् – कल्पनात्मकत्वादिभ्य एव हेतुभ्योऽनुमानज्ञानं तर्हि चक्षुरादिविज्ञानं भविष्यतीति ।

10 अत्रोच्यते – अनुमानज्ञानमपि च तँम प्रतिपूर्यते । कर्मकर्तयात्मनेषदं यक् च, तत्प्रतिषेधाद् 'न प्रतिपूर्यते' इति रूपम्, यथाऽयमोदनो विपन्नत्वात् पूर्तिमांसवदात्मानं न भोजयति न भुज्यते स्वयमेव तैथेदमपि ज्ञानमात्मानं न प्रतिपूर्यति न प्रतिपूर्यते । कस्माद्धेतोः ? सम्बद्धगृहीतस्थान्यथाप्रतिपत्तेः । सम्बद्ध एव गृहीतः, तस्य सम्बद्धगृहीतस्थान्यथाप्रतिपत्तेः, तस्य ज्ञानस्य अन्यथाप्रतिपद्यमानसम्बद्धगृहीता- ४९-१ र्थत्वादित्यर्थः । यद् ज्ञानं सम्बद्धमेवार्थं गृह्वत् तमेवार्थमन्यथा प्रतिपद्यते तैद् ज्ञानं नानुमानमपि सम्पूर्णं 15 भवति । तद्यथा – विरुद्धादिज्ञानम् । यथा 'कृतकत्वान्नित्यः शब्दः' इति पक्षधर्मज्ञानं शब्दंसैन्बन्धि घटादिष्वनित्यानुगमसम्बद्धं गृहीत्वा नित्यं श्रेंब्दं प्रतिपद्यमानं विरुद्धहेत्वाभासज्ञानं भवति, आदिप्रहणात् प्रमेयश्रावणत्वद्वारं नित्यज्ञानं वा शब्दविषयमनैकान्तिकाभासं यथा तथेदमपि न सम्पूर्णमनुमानज्ञानमपीति।

अथवा तिष्ठतु ताविदियादि यावत् प्रत्यक्षविषयत्वाभ्युपगमविरोध इति । स्थितं तैविदस्तु विदूरस्थेन आगमेनाभ्युपगतेन प्रत्यक्षविषयत्वस्य दिरोध इत्येतत् । इदमेवास्मिन् प्रकरणे यदुदाहृतं 'पूर्वं 20 चक्षुविशानसमङ्गी इत्यादि तदेव न घटत इति वाक्यार्थः । प्रत्यक्षस्य विधिः प्रत्यक्षस्य जन्म, तस्य विधानं व्याख्यानम् — सैक्षितालम्बनाः पश्च विश्वानकायाः [अभि० पि०] इति, स एव अभ्युपगमः प्रत्यक्षविधिविधानाभ्युपगमः । स्वलक्षणमात्रविषयप्रैत्यक्षत्वमेव, स्वलक्षणमात्रं विषयो यस्य तत् स्व-लक्षणमात्रविषयम्, किं तत् ? प्रत्यक्षम्, तस्य भावः स्वलक्षणमात्रविषयप्रत्यक्षर्विम्, तस्य प्रत्यक्षविधि-

१ पुनः कारणं तद् झानम् य०। पुन कारणं तक्षानम् भा०॥ २ इति प्रत्ययोऽप्रत्यक्षं च प्र०॥ ३ ॰त्वादिभ्यो हेतुभ्यो य०॥ ४ तत्र प्रति य०॥ ५ यक तत्प्रति० प्र०। "भावकर्मणोर्यन्विधाने कर्मकर्तर्यु- प्रम्ह्यानम्"-पा० वा० २।११६७। "कर्मवत् कर्मणा तुल्यिकयः [पा० ३।११८७]। कर्मस्थया कियया तुल्यिकियः कर्ता कर्मवत् स्थात्, कार्यातिदेशोऽयम्, तेन यगात्मनेपदिचण्चिण्विद्यः स्युः। कर्तुरिभिहितत्वात् प्रथमा। पच्यते ओदनः। भियते काष्ठम्।"-पा० सिद्धान्तकौ० २।११८७॥ ६ तथ्यदमपि भा०॥ ७ सम्बद्धायृही य०॥ ८ यद्भानं भा०॥ ९ सम्बद्धमर्थं भा० छे० ली०। सम्बद्धमवार्थं भा० छे० ली० विना॥ १० यद्भानार्थं भा०॥ ११ तक्षानं भा०॥ १२ ॰संबंधे घटादिस्वनित्या प्र०॥ १३ शब्द प्रति य०॥ १४ ताववस्तु य०॥ १५ प्रविद्यानेविद्या पा०॥ १३ शब्द प्रति व०। दश्यतां पृ० ६० पं० २॥ १५ प्रविद्यानेविद्या पा०। अत्र 'प्रत्यक्षत्वम्, एवं खलक्षणमात्रं विषयो यस्य भा०। अत्र 'प्रत्यक्षत्वम्, एवं खलक्षणमात्रं विषयो यस्य भा०। अत्र 'प्रत्यक्षत्वम्, एवं खलक्षणमात्रं विषयो यस्य भा०। अत्र 'प्रत्यक्षत्वम्, एवं खलक्षणमात्रं विषयो यस्य भा०।

विरोधः प्रत्यक्षविषयत्वाभ्युपगमविरोधः। 'चक्षुर्विज्ञानसमङ्गिनीलविज्ञानम्' इत्ये-तदेव तु न घटते प्रत्यक्षलक्षणोदाहरणम्।

एवं ते सश्चयस्य रूपमात्रत्वात् तद्वहणे तत्प्रत्यक्षत्वात् सश्चितालम्बनकल्पना-वैयथ्यीदतन्मात्रत्वे संवृतिसत्त्वादरूपत्वाच चक्षुर्नैव चक्षुः स्यात् , उभयथापि रूपाग्राहित्वात् , घटादिवत् ।

विधानाभ्युपगमेन विरोधः समनन्तरप्रन्थोपपादितोऽसौ स्थित एव। चैश्वविज्ञानसमङ्गिनीलविज्ञानमित्येतदेव तु न घटते । तुशक्दो विशेषणे, किं विशिनष्टि १ पूर्वस्मालक्षणवाक्यादागमस्यास्याद्युद्धतरतां विशिनष्टि । चश्चषः चश्चषि चश्चषा वा विशिष्टं ज्ञानं विज्ञानमसाधारणविषयम्, तत् समङ्गति
समन्वेतीति चश्चविज्ञानसमङ्गी, कः १ सन्तानः, विज्ञानस्य तद्र्थेकगमनात् तद्वारेण तत्सन्तानोऽपि
समङ्गतीत्युच्यते । तत्समङ्गिनो नीलविज्ञानम् । तदेव 'अत्यक्षं कल्पनापोढमनिर्देश्यं स्वलक्षणविषयम्' 10
इत्यादि वचनं तेन लक्षितस्य उदाहरणम् 'इदं तत्' इति अत्यक्षीकरणं प्रदर्शनम्, यथा वृद्धिरादेच् ४९-२
[पा० ११९११] इत्युपलक्षितस्य 'आश्वलायनः' इत्युदाहरणम् ।

कथं तन्न घटते ? तत आह — एवं ते सञ्चयस्यत्यादि यावत् सञ्चितालम्बनकरपनावैयर्थ्या-दिति । एवं ते उदाहरणत्वेष्टौ सत्यां सञ्चयस्य रूपमात्रत्वात्, किं भवति ? सञ्चितालम्बनकरपना-वैयर्थ्यं स्थादित्यभिसम्भन्तस्यते । रूपमात्रत्वं सञ्चयस्य कृत इति तद्धहणे तत्प्रत्यक्षत्वात्, यद्धहे यस्य 15 प्रत्यक्षत्वं तत् तावन्मात्रमेव दष्टम्, यथा दाहमहे दाहप्रत्यक्षत्वे दाहमात्रमेव नातोऽन्योऽर्थ ईष्ट एवं सञ्चयमहे नीलरूपमात्रमेव । अतः किम् ? सञ्चितालम्बनकरपनावैयर्थ्यम्, सञ्चयाभावात् । सञ्चयाभावो रूपमात्रत्वात् । सञ्चितालम्बनकरपनावैयर्थ्यासोदाहरणमेव तु न घटते 'चक्षुविज्ञानसमङ्गी' इत्यादि ।

अतन्मात्रत्वे संवृतिसत्त्वादिलादि यावदुभयथापि रूपामहित्वाद् घटादिवत्। अथ मा भूदेष दोष इति न रूपमात्रं सक्षयः, स एव च गृह्यत इतीव्यते, ततः सक्ष्यस्य संवृतिसत्त्वाद्रूपत्वं 20 सरविषाणवत् । संवृतिसत्त्वं प्रागुपपादितम् । अरूपत्वाच न चक्षुप्रीह्यः स्थात् सक्षयः, रूपादन्य-त्वात्, शब्दवत् स्वपुष्पवद्या। ततः को दोष इति चेत्, उच्यते — चक्षुर्नीव चक्षुः स्थात्, रूपस्थात्राहक-त्वात्, घटवत् जिह्वावत् त्वग्वदिलादि । कथं 'रूपस्थामाहकं चक्षुः' इति दृष्ट-प्रसिद्धिविरुद्धमुच्यत इति ५०-१ चेत्, तवैव दृष्टप्रसिद्धिविरोधावापाद्येते मया । किं कारणम् १ उभयथा रूपामहित्वात्तस्य । यदि सम्बयस्त्रशाध्यसम्भूत्वे त्वत्राद्वस्त्रुर्विषयो रूपम्, ततो रूपस्थामाहकत्वाचश्चरुर्वश्चः श्रोत्रवत् । अथा- 25 सिद्धतमेव परमाणुनीलरूपमिष्टं तथाप्यतीन्द्रियत्वादचश्चरिषयो रूपम्, अतो रूपस्थामाहकत्वाच चश्चर्न चश्चः स्थादुक्तवदिति सूक्तम् – उभयथापि रूपस्थामाहकं चश्चरिति । एवं तावत् 'चश्चरिक्चानसमङ्गी' इत्यत्र चश्चरोऽचश्चरुद्वाचश्चर्यकृप्रहणमनर्थकम् ।

१ चक्कुर्विकानमित्येतदेव तु घटते प्र०॥ २ °तस्याण्यलायन मा०। °तस्याप्यलायन य०। अञ्चलो नाम मुनिः, तस्य अपल्यमाञ्चलायनः । नडादिषु परिगणितात् 'अञ्चल'शब्दात् "नडादिभ्यः फक्" [पा० ४११९९] इति सूत्रेण 'फक्'प्रल्यये विहिते "तद्धितेषु अचामादेः" [पा० ०१२१९७] इति सूत्रेण "शृद्धिरादेच्" [पा० ११९११] इति वृद्धौ 'आञ्चलायनः' इति हपम् ॥ ३ °न्टस्यंते भूपमात्रत्वं भा० ॥ ४ द्रष्ट य० ॥ ५ रूपादिमाहि पा० वि० ॥ ६ °प्यासम्बद्धण एवेत्यक्त य० ॥

विज्ञानमिप न विज्ञानं स्यात्, अन्यथार्थप्रतिपत्तेः, अलातचकादिज्ञानचत्। न च चक्षुर्विज्ञानं समङ्गति, रूपादन्यत्रासम्भवात्। न हि सश्रयो रूपम्। यदिष च तद्रृपं तद्विषयमिष चक्षुर्विज्ञानस्य समङ्गनं नास्ति, अविषयत्वात्, अन्येन्द्रिय-विषयवत्। सश्रयविषयमिष संवृतिसत्त्वात् खपुष्पवत्।

नीलविज्ञानसम्बन्धी न भवति तत्सन्तानः, तदाकारज्ञानोत्पत्तिहेत्वभावात् , अदग्धस्य दाहाज्ञानवत् ।

विज्ञानप्रहणमप्यत एवानर्थकमित्यत आह - विज्ञानमपि न विज्ञानं स्यादित्यादि यावत् ख-पुष्पवदिति। 'विशेषेण ज्ञानं विज्ञानं तद्भवदिममतं प्रत्यक्षं मुख्यं विज्ञानं न स्थात्, इतरथा कथमाचार्यश्री-मुख्यादी 'विज्ञानं न स्थादिति स्ववचनविरोधं मायेय-दिन्नाविव ब्रूयात् १ किं कारणं पुनर्विज्ञानं तन्न 10 स्थात् <sup>१</sup> अन्यथार्थप्रतिपत्तेः, अरूपस्य सञ्जयस्य रूपत्वेन प्रतिपत्तेः सञ्जयत्वेन वा रूपमात्रस्य प्रतिपत्तेः । को दृष्टान्तः <sup>१</sup> अलात्चैकादिज्ञानवत् । यथोल्मुकाग्निकणमात्रमर्थं 'चक्रम्' इति प्रतिपद्यमानं न विज्ञानमेवं तदपि । आदिप्रहणात् स्थाणौ पुरुषज्ञानमित्यादि । एवं तावचक्षुरिति विज्ञानमिति च द्वयं दूषितम् । 'चक्कुर्विज्ञानसमङ्गी' इस्रत्र समङ्गित्वमि दूषियतुकाम आह – मै च चक्कुर्विज्ञानं समङ्गतीति, तद्दारेण पुरुषाख्यसन्तानैकगमनं समङ्गनं ततस्तन्निषेधः । कस्मान्न समङ्गति ? चक्षुर्विज्ञानस्य रूपादन्यत्रा-18 सम्भवात, न वा तत्सन्तानोऽन्यत्र सम्भवति, उक्तं हि - स्रति सम्भवे व्यभिचारे च विशेषण-५०-२ विशेष्यभावः [ ] इति । सन्त्रयापेक्षो व्यभिचारोऽस्यतो विशेष्यत इति चेत्, तन्न, यस्मास्त सञ्चयो रूपम् । अरूपत्वाचक्षुर्विज्ञानसङ्गत्यभावः । स्थान्मतम् –नील्ररूपाव्यभिचारादेव तदेकगमनात् समङ्गीत्युच्यते चक्षुर्विज्ञानमिति, एतचायुक्तम् , तस्याप्यतीन्द्रियत्वाचक्षुर्विज्ञानाविषयत्वादरूपत्वम् । अभ्यु-पेखापि व्यन्मतेन यदपि च तद्रूपम्, रूपत इति रूप्यम्, चक्षुर्विज्ञानेन किल रूप्यत इति, तद्विषयं स 20 विषयो यस्य तत् तिहिषयम्, किं तत् ? एकगमनम्, कस्य ? चक्षुविंज्ञानस्य, तदिप नास्ति । कस्मात् <sup>१</sup> अविषयत्वातु । अविषयत्वमतीन्द्रियत्वात् प्रस्तुतप्रत्यक्षस्य । अन्येन्द्रियविषयवत् , यथा शब्दोऽन्येन्द्रियविषयश्रक्षुर्विज्ञानेन न समक्काते तथा तदपि रूपमिति । स्यान्मतम् – सञ्चयश्रक्षुर्विज्ञान-सङ्गतियोग्यः स्थादिति, अत्र त्रृमः – सञ्चयविषयमपि 'चक्षुविश्वानस्य समङ्गनं नास्ति' इति वर्तते । कस्मादसत्त्वम् <sup>१</sup> संवृतिसत्त्वात् खपुष्पवदिति सङ्गमनाभावसाधर्म्येण दृष्टान्तः । एवं तावद् 'रूपम् , चक्षुः, 25 विज्ञानम्, समङ्गी' इत्येतानि दूषितानि ।

इदानीं 'नीलम्, विजानाति' इति च दृष्यम् । तत्र नीलं पदार्थतो दूषितमेव, विजानातीति च दूषितमेव पदार्थतः, रूपचक्षुर्विज्ञानानां सङ्गतेश्च दूषितत्वात् । मा भूदक्षरस्थानं दूषणशून्यमिति कृत्वा वाक्यार्थतोऽपि दूष्यते — नीलविज्ञानसम्बन्धी न भवति तत्सन्तानः, तदाकारज्ञानोत्पत्तिहेत्व-भावात् । स आकारोऽस्पेति तदाकारं ज्ञानं नीलाकारम्, तस्योत्पत्तिस्तदाकारज्ञानोत्पत्तिः, तस्या हेतुः अस्त्रक्षयो नीलक्ष्यं वा स्थात्, उभयमपि तत्र भवत्युक्तविधिनैव, अतस्तदाकारज्ञानोत्पत्तिहेत्वभावात् ।

१ विशेषणझानं प्र०॥२ स्यादितिरथा प्र०॥ ३ चक्रझान थ०॥ ४ स्थाणुपुरुष य०॥ ५ वज्ञान थ०॥ ६ न चक्षु भा०॥ ७ रूपाधन्यज्ञा प्र०॥ ८ सद्गमना प्र०। 'समङ्गनाः' इलपि पाठः स्वादत्र ॥ ९ अस्तदाः प्र०॥ नीलं च सश्चयं च प्रत्येकसमुदितकारणत्वाद् विज्ञास्यतीति चेत्, न, युगप-ज्ज्ञानासम्भवात्, ज्ञानस्य क्रियावैधम्यीत्।

तयोरेकज्ञानत्वादेकज्ञेयत्वे इतरेतरत्वे सर्वसर्वात्मवादिता। सर्वनीलैक्ये हि समवायग्रहणे प्रत्येकैकनीलग्रहणं स्यात्। ततश्च यथात्र सन्द्रावात् सर्वनीलैकता

को दृष्टान्तः <sup>१</sup> अद्ग्थस्य दाहाज्ञानवत् , यथा अद्ग्थस्य दाहानुभवज्ञानं तदाकारज्ञानोत्पत्तिहेत्व- 5 भाषात्रास्ति तथा नीलविज्ञानसम्बन्धी न भवति तत्सन्तान इति । एवं नीलक्ष्यतत्सञ्ज्ञययोरैन्यतरविषय- <sup>५१-९</sup> त्वेष्टौ दोषा उक्ताः ।

इदानीं प्रत्येकं त एव समुदिता इत्युभयैकविषयत्वे दोषं वक्तुकामः पक्षान्तरं प्राह्यति – नीलं च सञ्चयं च प्रत्येकसमुदितकारणत्वाद्विज्ञास्यतीति चेत्, स्यान्मतम् – त एव हि नीलपरमाणवः प्रत्येकं शिविकोद्वाहन्यायेन समुदिताश्च कारणं न चैकैकः, न च समुदायस्तद्भ्यतिरिक्तोऽस्तीत्युभय- 10 कारणत्वं ज्ञानस्य, तस्माञ्ज्ञानोत्पत्तिहेत्वभावासिद्धिरिति । एतन्न, युगपञ्ज्ञानासम्भवात्, द्वयोरर्थयो-र्थुगपँदेकज्ञानाभावाँदेकैकस्मिश्चार्थे युगपञ्ज्ञानयोरभावाद्भवतः । यथोक्तम् –

### विजानाति न विज्ञानमेकमर्थद्वयं यथा।

पकमर्थे विज्ञानाति न विक्षानद्वयं तथा ॥ [चतुःश० २६८] इति । स्थान्मतम् - हस्तेन अनेकबदरामलकाद्यर्थप्रहणवत् स्थादिति । एतश्चायुक्तम्, ज्ञानस्य क्रियावैधम्यात् । 15 ज्ञानं च प्रत्यक्षमुच्यते, केल्पनाया ज्ञानाव्यभिचारात्, प्रत्यक्षं कल्पनापोढं यज्ज्ञानमर्थे रूपादी [न्यायप्र०] इति वचनात् । एवं रूपरूपसमुदाययोनीनात्वे दोषः ।

यद्यपि स्यात् तयोरेकज्ञानत्वादेकज्ञेयत्वम्, एकं ज्ञानमनयोरित्येकज्ञाने, तयोरेकज्ञानत्वात् एकमेव क्षेयं तद्भाव एकज्ञेयत्वं दाहानुभववत्, तिसम्नेकज्ञेयत्वं इतरेत्ररत्वे अन्योन्यात्मापन्नत्वे सित सर्वसर्वात्मवादिता । कथम् १ समुदायानर्थान्तरत्वाद् रूपं समुदाय एव समुदायस्वरूपवत्, समुदायो २० वा रूपमेव रूपानर्थान्तरत्वाद् रूपस्वरूपवत् । एवं रसादि-घटादि-रूपादिसमुदायान्तराभिमतार्थानाम-नर्थान्तरत्वात् सर्वसर्वात्मकत्ववादिता । तस्मात् सर्वपरमाणुनीलानां सञ्चयानर्थान्तरत्वादेक्ये सित समवाय-५१-२ महणे युवतिकेशपाशसमुदाये गृह्यमाणे, हिशब्दो यस्मादर्थे, यस्मात् सर्वनीलैक्यं तस्मादेकमेव नीलं रूपमेककेशगतं गृह्येत, एकमेकं प्रति प्रत्येककनीलग्रहणं स्यात् , एकनीलवीलग्रहणेऽपि च सर्वनीलकेश-पाशमहणमेकनीलात्मकत्वात् समुदायस्य । ततश्च यथात्र संन्द्रावात् सर्वनीलकता, गुँणसन्द्रावो २६ द्रव्यम्, नार्थान्तरम्, सन्द्रत्य सर्वनीलगुणा एकतामापन्नाः, तथा रूपादिपञ्चकस्यापि रूपरसँगन्ध-सर्थशब्दपञ्चकस्यापि 'सन्द्रावादेकता स्यात्' इति वर्तते । कस्माद्वेतोः १ गुणत्वात् , धर्मत्वादित्यर्थः, न हि वैशेषिकयद् द्रव्यगुणभेदोऽस्तीति कृत्वा । दृष्ठान्तो नीलैकत्ववत् , यथा सर्वनीलानां गुणत्वाद्वर्मत्वा-

१ 'अन्यतर विषयत्वस्य इष्टो' इत्यंः ॥ २ 'स्तीत्युरुषकार' मा० । 'स्तीतियुरुषकार' य० ॥ ३ 'परेदर्काना' प० ॥ ४ 'वादेकस्मि' भा० ॥ ५ दरयतां प्र० ६० टि० १५ ॥ ६ "आत्मप्रत्यायनार्थं तु प्रत्यक्षमनुमानं च द्वे एव प्रमाणे। तत्र प्रत्यक्षं कल्पनापोढं यण्जानमर्थे रूपादौ नामजात्यादिकल्पनारहितं तद्क्षमक्षं प्रति वर्तत इति प्रत्यक्षम् "नम्यायप्र० ५० ७ । ७ क्षेयत प० ॥ ८ प्रति प्रति प्रत्येकै भा० ॥ ९ व्वाल प० ॥ १० सद्भावात् प्र० ॥ १२ दर्यतां प्र० १५ पं० २० ॥ १२ सद्भावा य० ॥ १३ भ-ध्याब्दस्पर्याशाब्द्रपंचक प० ॥ १४ सद्भावा य० ॥

तथा रूपादिपश्चकस्यापि, गुणत्वात्, नीलैकत्ववत्। ततश्च गुणसन्द्रावद्रव्यत्वात् सर्वथा पृथिव्यादीनाम्, तेषामपि रूपादिपरमार्थत्वात् सर्वसर्वातमकत्वम्।

अयं तु सन्द्रावातिशयो मायेयीयः, सश्चितालम्बनाभ्युपगमाद् रूपादिपर-माणूनां सश्चितानामसञ्चितानां प्रागनभ्युपगमात्। आगम एवोक्तं हि वः – सङ्घाता १ एव सङ्घातान् स्पृशन्ति, सावयवत्वात् [ ]। तत्र परस्परस्पर्शनिरूपणे सर्वीतम-

देकत्वं तथा रूपरसाद्येकत्वम् । तत्रश्च सैन्द्रावसिद्धौ गुणानां रूपाद्येक्ये सित को दोष: १ उच्यते -गुणसन्द्रावद्गव्यत्वात् गुणानां सेन्द्रतिमात्रमेव यस्माद्रव्यं तस्मात् सर्वथा पृथिव्यादीनां पृथिव्यप्तेजी-वाच्यादीनाम् 'एकत्वम्' इति वर्तते । किं कारणम् रे तदेव रूपाद्येकत्वं कारणम् , तत आह - तेषामपि रूपादिपरमार्थत्वादिति, रूपादय एव परमार्थी गुणसन्द्रावद्रश्यत्वात् , तेषा चैक्यम् , अतः पृथिव्यप्तेजी-10 वायुघटपटसरित्समुद्रज्योतिरादेः सर्वस्य लोकस्य तदात्मकत्वादैक्यं प्राप्तमिति । तदुपसंहृत्यैवाह -- सर्व-सर्वात्मकत्विमिति। अतः साधूच्यते – सर्वसर्वात्मवादितैव विशेषेकान्तवादिनोऽप्यविशेषेकान्तवादिन इवेति। अविशेषैकान्तवादिनमतिशेते च विशेषैकान्तवादीति तद्वयाचिख्यासुराह गुणसन्द्रावात्मकद्भव्यत्वा-५२-१ पादनाय - अयं स्वित्यादि यावलें स सञ्चयाहते सम्भवतीति। तुशब्दो विशेषणार्थः, किं विशिनष्टि ? रूपादीनामैक्यापत्तेः त्राक् पृथकस्वरूपैर्स्तन्मात्रैः शब्दादिमिराहङ्कारिकैराकाशाद्यारम्भाभ्युपगमवादिनाम-15 विशेषेकान्तवादिनां कदाचिदसश्चिताः सन्यपि रूपादय इति प्रक्रिया, विशेषेकान्तवादिनां तु संश्चिततथै-क्यापत्तिरेव कचित् पृथगसञ्चितरूपाद्यनभ्युपगमात् सर्वसर्वात्मकवादातिशय इति विशिमष्टि व्याख्यातार्थं सन्द्रावातिर्शयोऽयं मायेयीयः सञ्चितालम्बनाभ्युपगमाद्रूपादिपरमाणूनामिति भैन्धम् । तत्स-ख्रवैरेवकारणप्रदर्शनार्थमाह - सक्चितानामसिख्चतानां प्रागनभ्युपेगमात् , प्रागसिख्वताः परमाणुरूपादयः र्पैश्चात् र्सैक्कित्य आलम्बनीभूता इति नाभ्युपगम्यते यस्माद् मायासृनवीयै: । अवद्यं चैतदेवं भवद्भिरभ्युप-20 गतमेतदिति तदर्थीपप्रदर्शनार्थम् आगम् एवोक्तं हि वः । हिशब्दो यस्माद्र्थे, यस्मादुक्तं हि वः सिद्धान्ते, किमुक्तम् ? सङ्घाता एव सङ्घातान् स्पृशन्ति सावयवत्वादित्युक्तम् । कि परमाणवः परस्परं स्प्रशन्ति ? न स्पृशन्ति ? स्पृशन्तोऽपि कि देशेन देशं स्पृशन्ति ? सर्वे वा ? सङ्घातं वा ? सङ्घाता वा सङ्घातान् स्पृशन्तो देशेन वा देशं सर्वे वा स्पृशन्ति ? [ ] इति परिप्रओपक्रमं तत्र परस्परस्पर्शनिरूपणे इत्यादि, सर्वात्मस्पर्शनास्पर्शनयोर्दोषापादनेन निर्द्धारितम् – सङ्घाताः सङ्घातान् 25 देशेन स्पृशन्ति देशमेव [ ] इति । यदि पैरमाणुः परमाणुं स्पृशेद् देशाभावात् सर्वात्मना ५२-२ रष्ट्रशेत् , ततश्च स तत्त्रवेशेन पिण्डोऽणुमात्रकः स्थान् सप्रतिघत्वहानं चास्य स्थात् । तथा सङ्घातोऽपीति

१ सद्भाव प्र । एवमप्रेऽपि ॥ २ संहृति व ॥ ३ वाचितेव प्र ० ॥ ४ नाया वि० ॥ ५ अ संचया भा० ॥ ६ स्तन्मात्रेः भा० । स्तर्मात्रे वि० । स्तर्मात्रे भा० वि० विना ॥ ७ वादिनाविशेष प्र ० ॥ ८ सिञ्चत्य प्र ॥ ९ वादिनाविशेष प्र ० ॥ ८ सिञ्चत्य प्र ॥ १० प्रायोग्य प्र ० ॥ १० मायेर्यायः प्र ० ॥ ११ प्रंथां प्र ० ॥ १० प्रत्वेका प्र ० ॥ १३ पंचात् प्र ० ॥ १४ संचितालम्बनी य० ॥ १५ संघातं वा इति पाठो भा० प्रतौ नास्ति ॥ १६ परमाणु ऽपरमाणुं स्पृशेद् मा० । परमाणुं स्पृशेद् य० ॥ १७ स्यात्मप्रतिपद्यत्यहानं प्र० ॥ "सन्दिक्षन एकोऽत्र रूपं सप्रतिघा दश । रूपिणोऽन्याकृता अष्टौ त एवारूपशन्दकाः ॥ ११९ ॥ सप्रतिघा दश रूपिण इति रूपिप्रहणमरूपिनिरासार्थम् , रूपणं रूपम्, तदेषामस्त्रीति रूपिणः । दशेति चक्षुर्घात्यादयः पश्च तद्विषयथातवश्च पश्चेति ।"—अभि० को० स्फुटा० १।२९॥

स्पर्शनास्पर्शनयोः पिण्डाणुमात्रकत्वसमतिघत्वाभावादिदोषापत्तेर्देशस्पर्श एवो-पात्तः। न स सश्चयादते सम्भवति।

यस्कं नो नीलमिति एतदेवैकं संवदति, कदाचिदपि नीलपरमाण्वाकारनियत-ज्ञानोत्पत्तिहेत्वभावात्, समुदायस्यानीलत्वात्। भेदतत्त्वाभिमतप्रत्येकसमुदाय-परिग्रहेऽपि तेषामितरेतरनीलत्वेनानीलत्वादतद्रपत्वाजात्वाकारादिना अनन्यत्व- ह

सर्वात्मना स्पर्शाभावः । अस्पर्शनेऽपि सप्रतिघत्वाभावः । परमाणुषु चैविद्यमानः प्रतिघातः सिकता-स्विवासन् तैलं तत्सङ्घातेऽपि न स्यात्, स च दृष्टः सङ्घाते, तस्मान्नाध्यस्पर्शनं परमाणूनां सङ्घातानां च । तस्मात् सङ्घाता एव सङ्घातान् देशेन स्पृशन्ति । आदिप्रहणाद् गतिप्रतिबन्धाभावदोर्षस्तेषां स्यात्, ततश्च सङ्घाताभावादालम्बनाभावः स्यादित्यादिदोषापत्तेः देशस्पर्श एवोपात्तः । सोऽपि च स्पर्शो न च सञ्चयाहैते स सम्भवति कथञ्चिदिति साधूच्यते – सन्द्रावातिशयो मायेयीय इति । एवं 'नीछं 10 विजानाति' इति वाक्यार्थोऽपि न घटत इत्युक्तम् ।

एतत्त तस्मिन्नभिधमें प्रसक्षस्रणोदाहरणवाक्ये संवदसर्थतः । केनार्थेन कतमत् १ यत्तक्तं मो 'नीलमित 'विजानाति' इति वर्तते । अ-मा-नो-नाः प्रतिषेधे, 'नीलं न विजानाति' इति एतदेवैकं संबद्दति नान्यत् किञ्चित् । किं कारणम् ? कदाचिदपि नीलपरमाण्याकारनियतज्ञानोत्पत्तिहेत्व-भावात् । ये तावत् परमाणवो नीला उच्यन्ते तेषां कदाचिदपि नीलाकारे नियतस्य ज्ञानस्योत्पत्तौ हेतुत्वं 15 न भूतं न भवति न भविष्यति चातीन्द्रियत्वात्, अतोऽसौ त्वद्भिमतचक्षुर्विज्ञानसमङ्गी न कदाचित्रीलं विजानातीति सुनिश्चितोपपत्तिकं वचः । स्थानमतम् सञ्चयस्येन्द्रियविषयत्वान्नीलात्मकत्वाच तस्य नीलं विजानातीति, एतशायुक्तम् , समुदायस्यानीलत्वात् । यदि समुदाये संवृतिसति नीलत्वं स्यात् ५३-१ र्सांदेतदेवम् , न पुनरभावस्य नीळतास्तीति 'न विजानाति नीळम्' इत्येतदेवात्र सुभाषितमिति ।

स्यान्मतम् – न विजानीय। त्रीलं यैद्येकैकं परमाणुमतीन्द्रियं पद्यतीति त्र्यात् तत्समुदायं वा खपुष्प- 20 स्थानीयमिति, किं तर्हि ? तानेव परमाणून प्रत्येकं भिन्नान् संहतान् सर्षपप्रचयवदेकस्थान् पश्यतीति । एतचायुक्तम्, भेदतत्त्वाभिमतेत्यादि । भेदा एव तत्त्वं भेदतत्त्वम्, तद्भावस्तत्त्वम्, 'भेदतत्त्वम्' इस्रभिमताः प्रत्येकं त एव समुदायः, न समुदायप्राधान्यम्, किं तर्हि ? भेदप्रधान एव समुदायः प्रत्येकसमुदायः सैः, तत्परिग्रहेऽपि भेदस्बरूपपरस्परविशिष्टसमुदायपरिग्रहेऽपि, शिबिकोद्वाहक-न्यायेन प्रसेकमसामध्येंऽपि तत्प्रधानसमुदाये नीलज्ञानोत्पत्तिहेतुसामध्येमस्त्वितेतस्मिन्नपि च पक्षे परिगृह्य- 25 माणे नीलाभावात्र नीलं विजानाति । कस्मात् ? तेषामितरेतरनीलःवेनानीलस्वात् । तानि नीलस्वानि प्रतिपरमाणु भिन्नानि स्वाश्रयपरमाणुतोऽन्यत्र न वर्तन्ते, स्वैरसोत्पत्तिभङ्गवत्त्वादर्थान्तरासम्बन्धाच भावानाम्। तस्मादितरस्य नीलस्वमितरत्र नास्ति, वैस्यापि नीलस्वमितरत्र नास्ति । किं कारणम् ? अतद्भपत्वात्,

१ चा[s]विद्य° प्र॰ ॥ २ °पतेषां स्यात् ततं च प्र॰ ॥ ३ °द्दते संभवति भा॰ ॥ ४ नीलविजानाति पा॰ डे॰ लीं॰ रं॰ ही॰। नीलं विजानाति वि॰ ॥ ५ °कारनियत° य॰ ॥ ६ स्थान्मतं चयस्ये° य॰ ॥ ७ तस्या प्र॰ ॥ ८ स्यातेदेवम् य॰ ॥ ९ यद्येकं य॰ ॥ १० °माणू प्रस्येकं प्र॰ ॥ ११ सस्तत्परि॰ य॰ ॥ १२ स्वर-स्थोत्प भार । स्वरस्योत्प थर ॥ १३ तस्यापि नीलत्वसितरत्र नास्ति इति पाठो यर्धातेषु नास्ति ॥

करस्यानुपपत्तेरत्यन्तव्याषृत्तार्थत्वाद्रव्यसद्रूपत्वाद् ग्रहणाभावात्र नीलं विजानाति। अत एव प्रत्यक्षविधिविधायकवाक्यस्यैषोऽर्थ आपचते - चक्षुर्विज्ञानसमङ्गी सञ्जितालम्बनः सन्तानः सञ्चयं संवृतिसन्तं नीलं विजानाति, तस्यासतश्रक्षण तदेव रूपं तद्भुम, नै तद्भुमतद्भुम, तद्भावोऽतद्भुप्त्वम्, तस्मादतद्भुप्त्वात् । न हि तन्नीलमितरनील-ठ रूपं भवति । यदि भवेत् तदेव तैत् स्यात् , तद्रपत्वात् , तद्वत् ; न तु भवति । अथवा तद्रपमस्य तद्रपम् , न तद्रूपमस्य रूपमित्यतद्रूपम्। केन रूपेण ? जात्याकारादिना, न हि तन्नीलमितरनीलरूपं जात्या नीलत्व-५३-२ छक्षणया सामान्यभूतया आकारेण वा संस्थानविशेषेण वृत्तपरिमण्डलादिना, जातिरूपेणाकाररूपेण वा यत् स्थाद् नन्यत्वकरं तयोनीं छयोः परमाण्योस्तस्य त्वन्मतेन कस्यचिद् नुपपत्तेरतद्वपत्वम् । श्रतो न नीछं नीलान्तररूपेणास्ति, तद्वनीलान्तरमपि तद्र्पेण नास्ति । आदिमहणात् प्रथमक्षणदृश्यं द्वितीयक्षणदृश्यरूपं 10 न भवति, तदपीतरुक्षं न भवतीति । देशतोऽपि देशान्तरदृश्यं देशान्तरहृश्यरूपं न भवति । अतोऽनन्य-त्वकरस्यानुपपत्तेरतद्रपत्वम् । अनन्यत्वकरस्यानुपपत्तिरत्यन्तव्यावृत्तार्थत्वात् । अर्थ इति परमार्थ-सन् नीलपरमाणुरेव, ते च परमाणवोऽत्यन्तमितरेतरव्यार्वृत्तासाधारणरूपाः । कस्मात् ? द्रव्यसद्भपत्वात् , द्रव्यसतो होतद् रूपं यद्न्यनिरपेक्षविविक्तस्वरूपत्वम्, तत्र यथा तद् रसरूपेण गन्धरूपेण वा नास्ति द्रव्यसद्भुपत्वात् तथा नीलान्तररूपेणापि नास्ति । तदपि च द्रव्यसद्भुपभाणीषाद्यभावे रथाभाववत् नीला-15 न्तररूपाभाववद्वा तद्भावेऽपि न भवत्येव, नीलत्वशून्यत्वाद्वा नीलान्तरनीलवत् । तद्पि परनीलं तद्वद-नीलम् । अतः कतरत् तन्नीलं स्थायद्विज्ञायेत चक्षुषा चक्षुर्विज्ञानसँमङ्गिना ? इति **ग्रहणाभावात्र** नीलं विजानाति चक्षविज्ञानसमङ्गी । अनन्यत्वकरस्य जात्यादेरभावादेव वा रूपमिति वा रस इति वात्यन्तभिन्नानां परमाणूनामभेदेन द्रव्यसतां प्रह्णाभावान्न नीछं विजानाति । इतरेतराभावपरमार्थःवा-होक्तन्यायेनैव न नीलं नीलान्तरं चास्ति रूपरसादिवद् निनयरूपमिति 'न नीलं विजानाति' इत्येतदेव <sup>20</sup> संवदतीति स<del>्रेक</del>िमिति ।

अत एवेत्यादि । अत इत्यनन्तरनिर्दिष्टनीलार्थचक्षुर्विज्ञानसमङ्गनाभावात्, एवेत्यवधारणे, वक्ष्य-माणवाक्यार्थापत्तिः, प्रत्यक्षविधेः प्रत्यक्षजन्मनो विधायकस्य वाक्यस्येषोऽर्घ आपद्यते, 'नो तु नील-५४-१ मिति' इत्यत्र 'इति'शब्दस्य प्रकारार्थवाचित्वादेवंप्रकारो वाक्यार्थ आपद्यत इति । कतमस्य वाक्यस्येति स्फुटीकरणार्थं प्रस्तुतमेव प्रत्यक्षलक्षणोदाहरणवाक्यं प्रत्युचार्य प्रदर्शयति — चक्षुर्विज्ञान इत्यादि तदेव । १५ चक्षुर्विज्ञानसमङ्गी सञ्चितालम्बनः पूर्वोक्तः सन्तानः चक्षुर्विज्ञानसमङ्गी सञ्चितमालम्बनमस्येति सञ्चितालम्बनः सञ्चयं संवृतिसन्तं नीलं रूपं ''विज्ञानात्यसद्वस्तु नीलाभिमतं जानाति, न सत् किञ्चिदित्ययमर्थो जायते । कि कारणम् १ तस्य नीलस्य सञ्चयस्य असतः चक्षुषा चक्षुरिन्द्रियेण

१ न तद्र्यं तद्भावो॰ य०॥ २ °तरस्य नीखि॰ य०॥ ३ त स्यात् मा०॥ ४ स्याद्नत्वकरं तयो॰ भा०। स्याद्नत्वकरतयो॰ य०॥ ५ तन्मतेन य०॥ ६ अत्ये न मा०। अन्ये न य०॥ ७ °तरूपं प्र०॥ ८ °वृत्ताऽसाधा॰ भा०। "वृत्त्यासाधा॰ रं० ही०॥ ९ °माणीयाधभावे प्र०। "अक्षाप्रकीले त्वच्याणी। अक्षस्य माभिक्षेप्यस्य काष्ठस्योग्रेऽन्ते बन्धार्थं कीलस्तत्र, अणित शब्दायते अणिः, आणिः 'कृश्कुति' [उणादि०६१९] इति वा णिदिः" – अभि० चिन्ता० स्वो० ३।४२०। ईषा रथावयवः॥ ६० "समंगिने प्रहणाभावान्न नीलं भा०। "समंगिनेति नीलं य०॥ ११ दश्यतां पृ० ५५ पं० ३॥१२ व्स्थोशं प्र०॥१३ विज्ञानात्यत्य भा०। विज्ञानात्य य०॥

ग्रहणात्। नो तु नीलमेवं भवति, परमार्थसत्परमाणुनीलत्वात्।

भावना त्वस्य - अनर्थेऽर्थसंज्ञी, न च कदाचित् कश्चिदप्यर्थे धर्मसंज्ञी। अनर्थे संवृतिसति समुदाये द्रव्यसन्नीलसंज्ञी, न त्वर्थेऽर्थसंज्ञी, न त्वर्थे एव द्रव्यसति अर्थसंज्ञी तस्यातीन्द्रियत्वात्। न च कदाचित् कश्चिदप्यर्थे धर्मसंज्ञी, अतीन्द्रिय-त्वादत्यन्तं सर्वकालमग्राह्यत्वात्। अनर्थे एव धर्मसंज्ञी, अनर्थे एवासति नामादि-ह धर्मसंइयपि, सश्चयस्य नामादीनां च कल्पनात्मकत्वात् कल्पनापोहासम्भवात्।

ग्रहणात् । नो तु नीलमेवं भवति, एवम्प्रकारमसद्र्षं नीलं न भवति, सदेव हि तन्नीलं न जानाति परमार्थसत् । किं कारणं तन्नीलं न भवतीति चेत्, परमार्थसत्परमाणुनीलत्वात्, परमार्थसन्तो हि परमाणव एव नीला न सञ्चयः । तस्मान्न नीलं विजानाति चक्षविँज्ञानसमङ्गीति ।

भावना त्वस्येखादि । उक्तोपपत्तिबछादेव त्वैदुक्ता भावना नै घटते – अर्थेऽर्थसंझी, न त्वर्थे धर्म- 10 संज्ञी [अभि॰ पि॰] इति । कथं तर्हि घटते ? इत्यत्राह - भावना त्वस्य अनर्थेऽर्थसंज्ञी, न च कदाचित् कश्चिदप्यर्थे धर्मसंज्ञीति। तद्भ्याचष्टे - अनर्थे संवृतिसति समुदाये। अनर्थो हि संवृतिसत्त्वात् समुदायः, तदम्रहे तहुद्ध्यभावात्, यथोक्तं यस्मिन् भिन्ने न तहुद्धिः [अभि०को०६१४] इति श्लोकः, पङ्कथादिवत्। इति त्वन्मतेनैव तस्मित्रसङ्क्षणे समुदाये द्रव्यसन्नीलसंज्ञी परमार्थसत्परमाणुनीलसंज्ञी, तेषामेवार्थत्वात् । 'अनर्थेऽर्थसंज्ञी' इत्येतस्माद्भावनावाक्याद्थाक्षिप्तमेतस्रभ्यते – न त्वर्थेऽर्थसंज्ञीति । तद्रवाचष्टे – न त्वर्थ <sup>15</sup> एव द्रव्यसित परमाणुनीले एव अर्थसंज्ञी भवति । कस्मात् <sup>१</sup> तस्यार्थस्यातीन्द्रियत्वादित्येतत् कारणं ५४-२ पुष्कलमस्यस्मित्रस्मत्कल्पितभावनावाक्य इति दर्शयति । यद्येवमर्थे धर्मसंज्ञी भवतु, नेत्युच्यते, न च कदाचित् कश्चिद्प्यर्थे धर्मसंज्ञी । कदाचिदिति समुदायस्यैवेन्द्रियविषयत्वात् तद्वहणकाले इतरकाले वा न धर्मसंह्यप्यर्थे भवितुमहीते । अथवा प्रसन्धकालेऽनुमानकाले वा । किं कारणम् ? अतीन्द्रिय-त्वात् , अत्यन्तं सर्वकालं 'कदाचित्' इत्यस्य व्यास्यानम् , अग्राह्यत्वात् । कस्य ? परमाणुनीलादेः । 20 ततोऽर्थादेतद्प्यापत्रम् – अनर्थ एव धर्मसंज्ञीति । तद्वयाचष्टे – अनर्थ एवासति नामादिधर्मसंज्ञैपि । किं कारणम् ? सञ्चयस्य नामादीनां च कल्पनात्मकत्वादैनर्थेऽनर्थसंज्ञीति यावत् , कल्पनात्मके सञ्चयेऽनर्थेऽनर्थकल्पनात्मकशब्दादिधर्मसंज्ञी । कस्मात् ? कल्पनापोहासम्भवात् समुदाये समुदाया-श्रयनामादिषु वा, नामजात्यादियोजना च कल्पना, तदपोहस्तस्य ज्ञानस्य कल्पितसमुदायतन्नामादि-विषयस्य न सम्भवत्येव।तस्मादस्मदुक्तेषा भावना घटते।अथवा त्वदीयैरेवाक्षरैरेषोऽर्थो भाव्यते – अर्थेऽ- 25 र्थसंक्षी न, अर्थे नीलादौ परमार्थसत्यर्थसंज्ञी न भवत्यतीन्द्रियत्वात् तस्य। तुशब्दो विशेषणे, अर्थे धर्म-संज्ञी 'न' इति वर्तते, यस्तावदर्थ एवार्थसंज्ञी न भवतीति स कुतोऽर्थे धर्मसंज्ञी भवति ? इति विशेषस्तु-शब्दातः। अर्थापत्त्या पूर्ववदन्थेऽर्थसंज्ञी तस्मिन्नेव च धर्मसंज्ञीति ।

१ दश्यतां पृ० ६१ पं० ४॥ २ न द्यते प्र०॥ ३ दश्यतां पृ० ६७ पं० ७॥ ४ °कालेऽत्तइत्तर° भा०। °<mark>कालेत्तदस्वर°</mark> य० । अत्र °'काळे उत्तरकाले वा' इत्यपि पाठः स्थात् ॥ ५ °**संज्ञाप्यर्धे प्र०** ॥ ६ °**संज्ञपि** प्र० ॥ ७ °दनर्थे ऽनर्थ यावत य॰ ॥

# ततः श्र्न्यश्र्न्यप्रत्युत्पादनावदसद्विषयत्वाभिर्मृलक्ष्म्पनामात्रसत्यता । यचाप्यभिहितमभिधर्मकोशे – यदेतदनेकप्रकारभित्रं रूपायतनं तत्र कदाचिदेकेन

५५-१ ततः किं जातम् ? शूँ न्यशू न्यप्रत्युत्पादनावद्सद्विषयत्वं दोषजातमपि तस्याः कर्यनायाः । यथा शून्यं शून्येन गुणितं जातं शून्यमेवेति यथा गणकानां किचित् कर्पनमसद्विषयं शिष्यमतिपरिकर्मार्थं <sup>5</sup> तथेदमसद्विषयम् । ततश्च असद्विषयत्वाश्चिमूलकर्पनामात्रसत्यता, निर्वीजा समुद्यकर्पना तद्धर्म-कर्पना च, निर्मूले द्वे अपि कर्पने, ते प्रमाणमस्य तन्मात्रम्, तन्मात्रमेव सत्यम्, नान्यत् किश्चित्तः सत्यं भवत्कर्पिते प्रत्यक्षे । तस्मान्निर्मूलकर्पनामात्रसत्यत्वाङ्गौकिकेर्ष्टसत्सिललादिवीजमृगत् विणकादिकरपना-भ्योऽपि पापीयस्यौ प्रत्यक्षातुमानकरुपने युष्मदीये ।

# यचाप्यभिहितमभिधर्मकोशे यदेतदनेकप्रकारभिन्नमिलादि याबदनेकवर्णसंस्थानं प्रयत

१ शृत्यशूत्यप्रत्युपादना य०। शृत्यप्रत्युपादना भा०। अत्र प्रत्युत्पादना गुणनिस्थि ॥ २ तथा य०॥ ३ निर्वीजात्समु य०॥ ४ ष्टमत्सिलला भा०। ष्टमंसिलला य०॥ ५ यतद्नेक प्र०। अभिधर्मकोशस्य तद्भाष्य च चसुबन्धुपणीतत्वादिभिधर्मकोश्वाक्यन्ते अभिधर्मकोशभाष्यमेवात्र विवक्षितम्। तत्र च विद्वहर्ष्णीयासुदेवविश्वनाथगोस्रलेमहोदयानां प्रयासेन भदन्तश्रीशान्तिभिक्षुमहोदयसाहाय्येन च विद्वहर्रश्रीप्रह्मादयानां सौजन्यात् ससुपलच्ये हस्तलिखितेऽभिधर्मकोशभाष्ये एवन्विधः पाठः—

"रूपं द्विधा विंशतिधा शब्दरस्वष्टविधो रसः । षोढा चतुर्विधो गन्धः स्पृर्वमेकादशारमकम् ॥ १।१० ॥ निर्दिष्टानि पश्चिन्द्रियाणि । अर्थाः पश्च निर्देर्याः । तत्र तावद् ऋपं द्विधा - वर्णः संस्थानं च । तत्र वर्णश्चतुर्विधो नीलादिः, तद्भेदा अन्ये । संस्थानं सप्तविषं दीर्घादि विसातान्तम् । तदेव रूपायतनं पुनरुच्यते विशातिधा, तद्यथा-१ नीलम्, २ पीतम्, ३ लोहितम्, ४ अवदातम्, ५ दीर्घम्, ६ हूलम्, ७ वृत्तम्, ८ परिमण्डलम्, ९ उन्नतम्, १० अवनतम्, ११ सातम्, १२ विसातम्, १३ अभ्रम्, १४ धूमः, १५ रजः, १६ महिका, १७ छाया, १८ आतपः, १९ आलोकः, २० अन्धकार्मिति । केचिद् नसश्चैकवर्णमिति एकविंशतिं सम्पठित्त । तत्र सातं समस्थानम्, विसातं विषमस्थानम्, महिका नीहारः, आतपः सूर्यप्रमा, आलोकः चन्द्रतारकास्योषधिमणीनां प्रभा, छाया यत्र रूपाणां दर्शनम् , विपर्ययाद-न्यकारम् । शेषं सुगमत्वान्न विपश्चितम् । अस्ति रूपायतनं वर्णतो विश्वते न संस्थानतः नीलपीतलोहितावदातच्छासा-तपालोकान्धकाराख्यम् । अस्ति संस्थानतो न वर्णतः दीर्घादीनां प्रदेशः कायविज्ञप्तिस्वभावः । अस्त्युभयया परिश्विष्टं स्पा-यतनम् । आतपालोकावेव वर्णतो विद्येते इत्यपरे, दृश्यते हि नीलादीनां दीर्घादिपरिच्छेद इति । कथं पुनरेकं द्रव्यमुभयथा विद्यते ? अस्ति उभयस्य तत्र प्रज्ञानात्, ज्ञानार्यो होष विदिः, न सत्तार्थः । कायविज्ञप्ताविप तर्हि प्रसङ्गः । उक्तं रूपायतनम् । दाङ्यस्त्वष्टविधः उपात्तानुपात्तमहाभूतहेतुकः सत्त्वासत्त्वाख्यश्चेति चतुर्विधः । स पुनर्भमोज्ञासनोज्ञमेदाद्वष्टविधो भवति । तत्रोपात्तमहाभूतद्देतुको यथा इस्तनावछब्दः । अनुपात्तमहाभूतहेतुको यथा वायुवनस्पतिनदीशब्दः । सत्त्वाख्यो वाग्विज्ञप्ति-शब्दः । असत्त्वाख्योऽन्यः । उपात्तानुपात्तमहाभूतहेतुकोऽप्यस्ति शब्द इसपरे, तद्यथा – हस्तमृदङ्गसंयोगज इति । स तु यथैक-वर्णपरमाणुर्न भूतचतुष्कह् यमुपादायेष्यते तथा नैवेष्टब्य इति उक्तः शब्दः । रसः घोढाः मधुराम्लव्यणकहुकतिक्तकपाय-मेदात् । चतुर्त्विधो गन्धः, सुगन्धदुर्गन्धयोः समविषमगन्धत्वात् । त्रिविधस्तु शास्त्रे – सुगन्धो दुर्गन्धः समगन्ध इति । स्प्रस्यमेक[दशात्मकम्, स्प्रश्व्यमेकादशद्रव्यस्वभावम् -- चत्वारि महाभूतानि श्वक्ष्णत्वं कर्कशस्यं गुरुत्यं लघुत्वं शीतं जिघत्सा पिपासा चेति । तत्र भूतानि पश्चाद् वक्ष्यामः । श्रव्यातं मृदुता । कर्कशत्वं परुषता । गुरुखं येन भावास्तुल्यन्ते । लघुत्वं विपर्ययात्। श्रीतमुष्णाभिलाषकृत्। जिघत्सा भोजनाभिलाषकृत्, कारणे कार्योपचारात्, यथा - 'बुद्धानां सुख उत्पादः सुखा धर्मस्य देशना । सुखा सङ्घस्य सामशी समग्राणां तपः सुखम् ॥' इति । तत्र रूपधातौ जिघत्सापिपासे न स्तः, शेषमस्ति । यदापि तत्र वस्त्राध्येकशो न तुल्यन्ते सम्बितानि पुनस्तुल्यन्ते । शीतमुपघातकं नास्ति, अनुप्राहकं किलास्ति । यदेतद बहुविध रूपमुक्त तत्र कद्।चिदेकेन द्रव्येण चक्षुर्विज्ञानमुत्पद्यते यदा तत्प्रकारव्यवच्छेदो

द्रव्येण चश्चिंशानमुत्पाद्यते यदा नीलादितत्प्रकारव्यवच्छेदो भवति, कदाचिदनेकेन यदा न तत्प्र-कारव्यवच्छेदः, तद्यथा दूरान्मणिसमूहमनेकवर्णसंस्थानं पश्यतः। अन्नापि कथमनेकप्रकारिमन्न-

इति बुद्धवचनं प्रत्यक्षलक्षणानुषङ्गागतं चक्षुर्विज्ञानसमङ्गिनीलिविज्ञानोदाहरणसभावनवाक्यवन्नीपपचते एवेत्युपपादिविध्यन्नपन्यस्ति । इदं पुनर्बुद्धवचनं 'प्रमाणम्' इति अभिधर्मकोशे निद्धितं तद्धिचार्यम् । तत्रानेकः प्रकारः प्रकृष्टः कारः, कोऽसौ श अन्योन्यातुल्यत्वम् । केन प्रकारेण भिन्नं रूपायत्नम् १ ठ नीलपीतादिप्रकारिभन्नम् । तत्र तस्मिन् रूपायतेनेऽनेकप्रकारिभन्ने कदाचिदेकेन द्रव्येण चक्षुर्विज्ञानं मुत्पाद्यते । कदा पुनरेकेन द्रव्येणोत्पाद्यते श यदा नीलादितस्त्रकार्व्यवच्छेदो भवति, 'नीलमेवेवं न पीतादि, पीतमेवेदं न नीलादि' इस्रेकप्रकारव्यवच्छेदो यदा मवति तदा चक्षुर्विज्ञानमेकेन द्रव्येणोत्पाद्यते । कदाचिदनेकेन, कदा पुमरनेकेन ? यदा म तत्प्रकारव्यवच्छेदो भवति, नीलादिप्रकारव्यवच्छेदो यदा न भवति तदा चक्षुर्विज्ञानमनेकेन द्रव्येणोत्पाद्यते । अस्मिन्नर्थं उदाहरणमण्याह — तद्यथा 10 द्रुरान्मणिसमूह्मत्यादि । विष्ठकृष्टदेशस्थितं मणीनां समूह्मनेकवर्णसंस्थानमनेकेन वर्णेन संस्थानं प्रयत्वः, अनेकवर्णमनेकसंस्थानं च पद्यत इति वा। यो नीलपीताद्यनेकवर्णो वृत्तप्रकार्यस्थानेकसंस्थानो वर्षेन्द्रनीलमरकतसस्यकपुष्परागपद्यरागस्पितम्बादिमणिसमूहोऽनेकप्रकारिभन्नस्तं पर्यतः पुरुषस्य द्राम व्यवच्छेदो भवति, आरात्तु व्यवच्छेदो भवति—अयमिनद्रनीलो वन्नादीनामन्यतमो वेति।

तत्र करपनापोढस्वलक्षणविषयप्रत्यक्षलक्षणचोद्योपक्रमप्रसङ्गेन यैस्तर्हीदं 'सञ्चितालम्बनाः पञ्च 15 विकामकायाः' [मिभि॰ पि॰] इति तत् कथं यदि तदेकतो न विकर्ल्यति १ इति, यच्चोक्तमनेकप्रकार-भिन्नैकानेकप्रव्योत्पाद्यक्षानतेत्वत्र करूपनात्मकत्वप्रसङ्गोऽस्वलक्षणविषयत्वप्रसङ्गञ्चेति चोदिते तत्परिहारार्थम्— 'आयतनस्वलक्षणं प्रत्येते स्वलक्षणिवषया न द्रव्यस्वलक्षणम्' [अभि॰ को॰ भा॰ भा॰ ] इति कथं तत् करूपनापेतम् १ इत्यत्र विचारः करिष्यते । ईदमेव ताविद्वचारयामो बुद्धवचनम् – कदाचिदेकेन द्रव्येण ज्ञानमुत्पाद्यते कदाचिदनेकेनेति । अत्रापि कथमनेकप्रकारभिन्नसामान्यवृत्तिरूपायतनतायां 20

भवति । कदाचिद् बहुभिर्यदा न व्यवच्छेदः, तद्यथा-सेनाव्यूहमनेकघर्णसंस्थानं मणिव्यूहं चा(वा) दूरात् प्रयतः । एवं श्रोत्रादिवज्ञानं वेदितव्यम् । कायविज्ञानं तु एरं पश्चभिः रप्रष्टव्यैरूप्यते इत्येके चतुर्भिर्महाभृतैरेकेन च श्रुक्णावादिना । सर्वेरेकादशिमिरत्यपरे । नमु चैवं समस्तालम्बनत्वात् सामान्यविषयाः पञ्च विज्ञानकायाः प्रामुवन्ति, न स्वलक्षणविषयाः । आयतनस्वलक्षणं प्रत्येते स्वलक्षणविषया इष्यन्ते न द्रव्यस्वलक्षणमित्यदोषः । इदं विचार्यते – कायजिह्वेन्द्रययोर्थुगपद् विषयप्राप्तो सत्यां कतरद् विज्ञानं पूर्वमुत्पद्यते १ यस्य विषयः पटीयान् । समप्राप्ते तु विषये जिह्वाविज्ञानं पूर्वमुत्पद्यते भोकतृकामतावर्जितत्वात् सन्ततेः । उक्ताः पञ्चन्द्रियार्था यथा च तेषां प्रहणम् ।" १।१०॥

१ व्यक्ष पद्यति यन। व्यक्त पद्यति मान । अत्र व्यक्त पटित इसपि पाटः स्थात् ॥ २ व्तने नैक प्रन॥ ३ क्य पुन विन विना । क्षयं पुन विन ॥ ४ यदा तत्प्रकार यन ॥ ५ तृत्यं प्रद्या परित दे मध्यं स्थिति । अर्थेऽर्थसं ती ७ ''एवं प्रस्थ कल्पनापोद्यमुपपत्रम् , अभिधर्मेऽप्युक्तम् – 'चक्कविंज्ञानसमङ्गी नीलं विज्ञानाति नो तु नीलिमिति । अर्थेऽर्थसं ती न त्वर्थ धर्मसंज्ञी' इति । यक्तिंदं 'सिवतालम्बनाः पत्र विज्ञानकायाः' [अभिन पिन] इति तत् कथं यदि तदेकतो न विकल्प्यति ! यचोक्तम् – 'आयत्नस्वलक्षणं प्रते' [ अभिन कोन भान ११९० ] इति तत् कथम् १ इति चेत् , तत्रामेकार्थज्ञन्यत्यात् स्वार्थे सामान्यगोचरम् । अनेक्द्रव्योत्पाद्यत्वात् तत् स्थातने सामान्यगोचरमित्युच्यते न तु भिन्नेष्वभेदकल्पनात् ।" – इत्युक्तमिदं चोद्यतत्परिहारादिकं दिङ्गामविर्यितायां प्रमाणसमुखयस्त्रम् । ८ व्ययंतीति यश्चो भान । व्यवति यश्चो यन ॥ ९ व्ह्रानेत्यत्र यन ॥ १० इत्मेताविद्वि यन् ॥

सामान्यवृत्तिरूपायतनतायां तद्गूपायतनं पर्यतस्तस्य तद्विषयत्वात् स्रलक्षणविष-याः पश्चविज्ञानकायाः पट्यन्ते इति वक्तव्यम्। कथं चेति सश्चितालम्बनतायामविभा-गसमवस्थसम्हात्मकत्वादेकप्रकारावच्छेदो मणिसम्हप्रभानुविद्धवर्णसंस्थानवत् ?

एकस्य च द्रव्यस्य कदाचिदग्रहणादेकेन द्रव्येण कथं चक्षुर्विज्ञानमुत्पाद्यते, इरसानास्वादनरसाज्ञानवत् । एकद्रव्यज्ञानोत्पादने तु सश्चितालम्बनकल्पना निरर्थिकैव, तदभ्युपगमविरोधः ।

यावत् पैठ्यन्त इति वक्तव्यम् । कथं वक्तव्यमिति सम्बन्धः । अनेकप्रकारे भिन्ने सामान्ये वृक्तिरस्य रूपायतनस्य तदनेकप्रकारभिन्नसामान्यवृक्तिरूपायतनम्, तद्भावस्तादृष्पायतनता, तस्य सक्षामनेकप्रकारभिन्नसामान्यवृक्तिरूपायतनतायां तद्भ्यायतनं परयतः समूहात्मकं तदालम्बन्त्वात् तस्य चक्षु10 विज्ञानस्य तद्भिष्यत्वात् सामान्याल्यसमूहरूपायतनविषयत्वात् कथं स्वलक्षणविषयं तसुड्यते ? तथा

पद्भ सर्वरूपादिपञ्चविज्ञानकाया रूपायतनतद्भिज्ञानयोरुदाहरणमात्रत्वात् कथं स्वलक्षणविषयाः पञ्च

विज्ञानकायाः पैठ्यन्त इति वक्तव्योऽत्र समाधिः । आयतनस्य सामान्यरूपत्वात् स्वलक्षणतेत्वर्थः ।

कथं चेतीत्यादि यावदेकप्रकारावच्छेद इति । कथमिति हेतुपरिप्रश्ने, चशब्दो दोषसमुचये,
केन हेतुना तस्यामनेकप्रकारभिन्नसामान्यवृत्तिरूपायतनतायाम्, इतिशब्दः प्रकारवाची, इत्थं नीनारूपं

16 रूपायतनं पश्यतः सञ्चितालम्बनतायामविभागसमवस्थसमूहात्मकत्वात्, अविभागेनैक्यापत्त्या

समवस्या यस्य समूहस्य सोऽयमविभागसमवस्थसमृहः, तदात्मकत्वाद्भपायतनस्य कथमेकप्रकारावच्छेदः ?

न भवितुमईतीत्यर्थः । किमिव ? मणिसमूहप्रभानुविद्धवर्णसंस्थानवत् , यथा नानावर्णानां मणीनां समूहे तत्प्रभयानुविद्धे वर्णसंस्थाने नारत्येकप्रकारावच्छेदस्तथैकद्रव्यावच्छेदाभाव इति ।

किञ्चान्यत् — एकस्य च द्रव्यस्य कदाचिद्यहणात् एकस्य च द्रव्यस्य परमाणोः सर्वदाप्यती20 न्द्रियस्य महणाभावादेकेन द्रव्येण कथं चक्षुविज्ञानमुत्पाद्यते? न कदाचित् कथ ज्ञिद्धत्पाद्यत इत्यर्थः ।
तस्मात् 'कदाचिदेकेन द्रव्येण ज्ञानमुत्पाद्यते यदा नीलादिप्रकारव्यवच्छेदो भवति' इति किमेतदबुद्धवचनं बुद्धवचनम् ? इति चिन्त्यताम् । किमिव पुनरेकस्य द्रव्यस्य कदाचिदभँहणा श्रुविज्ञानं नोत्पाद्यते
५६-२ इति चेत्, उच्यते — रसानास्वादनरसाज्ञानवत्, रसनेन्द्रियेणानास्वादिते यथा रसज्ञानं नोत्पद्यत
एवं चक्षुषा न गृहीते चक्षुविज्ञानं नास्ति । यदि चास्य बुद्धवचनस्य बुद्धवचनत्वसिद्धार्थमेकेन द्रव्येण
विज्ञानमुत्पाद्यत ईत्यभ्युपगर्भ्यते तत एकद्रव्यज्ञानोत्पादने तु सिञ्चतालम्बनकल्पना निरिधिकेव ।
यदा चेत्रं प्रत्येकं चक्षुविषयता अणूनामिष्यते तदेदमपरं बुद्धवचनमञ्जद्भवचनं निरर्थकं च जायते।कतमत् ?
सिञ्चतालम्बनाः पञ्चविज्ञानकायाः [अभि० पि०] इति । एतस्य वी सत्यत्वे तदसत्यता स्थितैविति
परस्परते वचनद्वयविषयोऽभ्युपगमविरोध इत्यत आह — तदभ्युपगमविरोधः ।

१ पच्यंत प्रवास अनेकप्रकारिभेन्ने इसिप पाठः स्थात् ॥ ३ प्रस्यंत भाव ॥ ४ त्वान्न च स्वस्याः भाव । १ त्वान्त च स्वस्याः भाव । १ त्वान्त च स्वस्याः प्रवास च स्वस्याः स्वस्याः प्रवास च स्वस्याः प्रवास च स्वस्याः स

प्रकारावच्छेदानवच्छेदानेकप्रकारिभन्नत्वज्ञानान्यपि न स्युः, रूपायतनस्य सिन्नतगतेरेव, नरसिंहवत्। नरसिंहानेकप्रकारगतिरिप हि नरत्वसिंहत्वसञ्चययोः पूर्व भेदेन दर्शनात्। असञ्चये तु तद्दव्येष्वणुषु प्रकारग्रहणमेव नास्ति, असिञ्चत-स्यादर्शनात्; क्रुत एव तद्व्यवच्छेदादि ?

'अनेकेन' इति वचनात् संवृतिसत्सामान्य।सत्कल्पनविषयाः पश्च विज्ञानकायाः, ह

किञ्चान्यत् — प्रकारावच्छेदेखादि यावत् सञ्चितगैतेरेव । न 'प्रकारः, अवच्छेदः, अनय-च्छेदः, अनेकप्रकारभिन्नत्वम्' इत्येतान्यि ज्ञानानि भवितुमईन्ति । कस्मात् १ रूपायतनस्य सञ्चित-गतेरेव, सञ्चितमेव हि रूपायतनं गैन्यते नासञ्चितम् । अतो न 'प्रकारः' इति ज्ञानं घटते प्रकृष्टः कारः प्रकारः नीलः पीत इति, अयमस्माद्विशिष्ट इति परस्परतोऽत्यन्तभेदाभावे प्रकाराभावान्, अभेद-गतेः सामान्ये न तु प्रकारज्ञानं घटते, तथावच्छेदोऽन्यस्मादन्यस्य भेदाभेदविकल्पनात्, तथानवच्छेदः, 10 'अनेकः' इति, 'अनेकेन च प्रकारेण भिन्नः' इति भिन्नानामभेदगतिः । सँख्रितगतेरभेदगतेश्च न प्रकारादि-ज्ञानानि अकल्पनात्मकानि स्वलक्षणविषयाणि च भवितुमईन्ति । किमिव १ नरसिंहवत्, यथा नरस्था-कारोऽधस्त्यः सिंहस्याकारः शिरोभागः, तदुभयाभेदगतेर्नरसिंह इत्युच्यते एवं प्रकारादिज्ञानान्यि भिन्ने-५०-१ प्रक्रियत्वस्यादेव स्युर्नान्यथेति । नरे सिंहे च नरसिंहाविति भिन्नयोरभेदगत्यभावाददृष्टान्ततेति चेत्, न, सञ्चययोरेवाभेदरूपत्वात् । नरसिंहानेकप्रकारगतिरिष द्वीत्यादि, तयोहिं प्रत्येकं नर इति सिंह इति च 15 भिन्नयोरिष प्रकारगतिर्यस्थान्तरत्वसिंहत्वसञ्चययोः, नीलादिपरमाण्वादिद्रव्याणां पूर्वं भेदेन दर्शनादभेद-कल्पनात्मिका भेदगतिरिति युँका, न तथा तु ।

र्अभ्युपेखापि नरसिंहप्रकारगतिमेव च असञ्चये तु तहृदयेष्वणुष्टिखादि । सिश्चितालम्बनाः पञ्च विद्यानकाया इति यदुक्तं त्वया तद्विस्मृत्येदमुक्तम् — यदेतदनेकप्रकारिभन्नं रूपायतनं तत्र कदाचि-देकेन द्रव्येण ज्ञानमुत्पाद्यत इति । 'चक्षुविद्यानसमङ्गी नीलं विज्ञानाति नो तु नीलमिति' एतदपि 20 विस्मृत्येदमुक्तम् — केदाचिदनेकेन यदा तद्व्यवच्छेदो न भवति, तद्यथा — मणिसमृहमनेकवर्णसंस्थानं पश्यत इति, नीलपीताद्यनेकरूपस्य युगपदृहणाभ्युपगमे नीलैकरूपविज्ञानविरोधादिखलं प्रसङ्गेन । प्रकृत-५७-२ मुच्यते — द्रव्यसत्सु अणुषु नीलपीतादिप्रकारमहणमेच नास्ति तदसञ्चये । किं कारणम् १ असिद्यति-स्यादर्शनात् । असिद्धतानामदर्शनमतीन्द्रयत्वादित्युक्तम् । कुत एव तद्व्यवच्छेदादि १ सिति हि दर्शने तद्वयवच्छेदानवच्छेदप्रकारभिन्नत्वज्ञानानि सम्माव्येरन् , असित दर्शने दूरादेव तानि न स्यः । एवं तावत् 25 'एकेन द्रव्येण' ईर्स्यक्रम् ।

यदिष चोक्तम् 'अनेकेन द्रव्येण कदाचिज्ज्ञानमुत्पाद्यते' इति, एतस्मात् 'अनेकेन' इति वचनात् तैस्थानेकद्रव्यस्य संवृतिसत्त्वात् सामान्यता, सामान्यत्वादसत्कल्पनं तत्, तिद्वपयाः पश्च विज्ञान-कायाः, असत्कल्पनविषयत्वादनुमानतदाभासज्ञानवदप्रस्यक्षमप्रमाणं वा दूरान्मणिसमृहदर्शनवद्वेति

१°गतेरिव य०॥ २ गम्यते वासंचितम् य०॥ ३ प्रकारभावात् प्र०॥ ४ संस्विगते° य०॥ ५ नरसिंह इति च य०॥६ पूर्वभेदेन प्र०॥ ७ युक्तां रं० ही०॥ ८ अभ्युपेखादि नर° भा०। अभ्युपेख्यादि नर° भा०। अभ्युपेख्यादि नर° भा०। अभ्युपेख्यादि नर° य०॥ ९ दश्यतां पृ० ६४ पं० १॥ १० दश्यतां पृ० ७८ पं० १॥ ११ दश्यतां पृ० ६९ पं० १॥ १८ दश्यतां पृ० ७८ पं० १॥ १९ तस्यनेकद्वयसंवृति° य०॥

46-9

न खलक्षणविषयाः, एकविज्ञानानेकविषयतापि ।

यदिष च बुद्धे नोक्तम् – इयं प्रतील विक्षानस्योत्पत्तिर्भवति। कतमर् इयं प्रतील १ चक्षः प्रतील क्षाणि चोत्पद्यते चक्षुविक्षानम्। श्रोत्रं प्रतील दान्दांश्चोत्पद्यते श्रोत्रविक्षानम्। प्राणं प्रतील गन्धांश्चोत्पद्यते प्राणविक्षानम्। जिह्वां प्रतील रसांश्चोत्पद्यते जिह्वाविक्षानम्। कायं प्रतील स्पष्टव्यां- श्चोत्पद्यते कायविक्षानम्। मनः प्रतील धर्माश्चोत्पद्यते मनोविक्षानम् [ ]। अत्रापि यदि व्यक्त्यपेक्षो निर्देशः सश्चयवचनाय ततोऽयमेव दोषः। अथ द्रव्योक्तये तत इहाभ्युपगमविरोधः। बुद्धादेरिष चैन्द्रियकत्वम्, अतीन्द्रियत्वादनुम।निरोधः। यश्चात्र विरोधः स तुल्यः परमाण्यैन्द्रियकत्वन्। अतीन्द्रियत्वादनुम।निरोधः।

न स्वलक्षणविषयाः प्रसक्ताः । न च <sup>१</sup>केवलमस्वलक्षणविषयतैव दोषः, किं तर्हि <sup>१</sup> एकविज्ञानानेक-10 विषयतापि दूरदैर्शनवदेवेति ।

बुद्धवचनासमञ्जसँत्वप्रतिपादनप्रसङ्गेनेदमप्युपन्यस्तम् — यदिष च बुद्धेनोक्तमित्यादि यावद् धर्माश्चोत्पद्यते मनोविज्ञानमिति । यद्यनेकेन द्रव्येण ज्ञानमुत्पाद्यते, साक्षाद् बुद्धेनोक्तं यदिष च द्वयं प्रतीत्येत्यादि विरुध्यत इत्यभिसम्बन्धः । आध्यात्मिकमायतनं बाह्यं च द्वयं प्रतीत्य विज्ञानस्योतपत्ति-भवति इत्युक्तवा स्वयमेव पुनः प्रतिष्टच्छ्य व्याकरोति – कतमद्वयं प्रतीत्य ? चक्कुः प्रतीत्य रूपाणि च । प्रतीत्य इत्यादि विभव्य वाच्यं गतार्थमेव तत् । द्वयषद्वाद् विज्ञानषद्वमुत्पद्यत इति पूर्वपक्षः । तथा चाह —

विजानाति न विज्ञानमेकमर्थेद्वयं यथा।

एकमर्थं विजानाति न विज्ञानद्वयं तथा ॥ [चतुःश० २६८] इति ।

अत्रोत्तरमाह — अत्रापि 'चक्षुः प्रतीत्य रूपाणि च प्रतीत्य चक्षुर्विज्ञानस्योत्पत्तिभेवति' इति द्वयी गितर्बेहुवचनिर्देशस्य — सम्ब्रयापेक्षयातीन्द्रियाणामिष रूपाणां व्यक्तिपदार्थाश्रयः स्थात् ? जात्याख्याया
20 मेकसिन् बहुवचनमन्यतरस्याम् [ण॰ ११२१९] इति जातिपदार्थाश्रयो वा ? तत्र यदि व्यक्त्यपेक्षो निर्देशः सम्बयवचनाय ततोऽयमेव 'संवृतिसत्सामान्यासत्कल्पनिषयाः पश्च विज्ञानकाया न स्वलक्षणविषया इति दोषः । अथ द्रव्योक्तये तज्ञातीयाः परमाणव एकरूपनिर्देशेन सर्वे निर्देष्टव्या इत्येकस्मिन् बहुवचनं तत्त इहाम्युपगमविरोधः, अभ्युपगतं त्वया 'अतीन्द्रियाः परमाणवः' इति, तेन विरोधः । अस्मिश्चाभ्युपगमेऽन्यद्प्यनिष्टापादनमुच्यते – बुद्ध्यादेरिप चैन्द्रियकत्वम् , अतीन्द्रियत्वात् , १०० रूपविति । बुद्धिसुखदुःलेच्छाद्वेषवेदनादयो धर्माश्चाक्षुषाः स्त्रभैवत्परिकल्पिताः, अतीन्द्रियत्वात् , रूपवत् । रूपं वा न चक्षुर्योद्धं स्थात् , अतीन्द्रियत्वात् , बुद्ध्यादित्रत् । ब्रूयास्त्वम् – नन्वतीन्द्रियत्वं चक्षुर्माद्यत्वं च परस्वरतो 'विरुध्यते इति । तन्मा मंस्थाः, भवतोऽनिष्टापादनपरत्वाद् भवद्वुद्धिनिवर्तनफलत्वाचास्य प्रयोगस्थेति । अथापि यश्चात्र विरोधः सम्भाव्येत स तुल्यः परमाण्वेन्द्रियक्तवेन, परमोऽणुः परमाणुः,

१ केवल अखलक्षण प्रना अत्र केवलोऽखलक्षण इलिप पाठः सात्॥ २ व्दर्शनमवदेवेति प्रना ३ सिखप्रति यन ॥ ४ कतद्वयं प्रना ५ चहुः यन ॥ ६ णामपिक्षपाणामक्षपाणां प्रना ७ संचयवरनाय ततो यन संचय ततो भान॥ ८ दश्यतां प्रन ८१ पंत्र ५॥ ९ विरुध्येतेति यन॥ १० भाणवेद्विय प्रना ॥ ११ परमाणुः परमा

### उक्तभावनावत् खवचनविरोघोऽपि।

वादपरमेश्वरसंश्रयश्चैवम्। न च नस्तेन सह विरोधः, तस्य लोकनाथत्वात्। स हि विलुप्यमानस्य लोकतत्त्वस्य त्राता। कथं संश्रय इति चेत्, अनेकात्मक-रूपायतनाभ्युपगमात्।

अणुशन्दः सूक्ष्मपर्यायः, परमशन्दस्तद्विशयवाची, स चातीन्द्रियत्वे घटते, तस्यातीन्द्रियस्थैन्द्रियकत्वं चाक्षु- 5 षत्वं यथा विरुद्धमेवित्मपि बुद्धारोन्द्रियकत्वं तुल्यमिति समानदोषतया विरोधोद्धावनमस्तु को दोषः ? किञ्चान्यत्, 'चक्षुः प्रतीत्य रूपाणि च प्रतीत्य चक्षुर्विज्ञानमुत्पद्यते' इति चातीन्द्रियत्वादनुमान- ५८-२ विरोधः, स्थूलानां सूक्ष्मपूर्वकत्वात् कार्योत्तमानसिद्धाः परमाणवः, तस्मान्नित्यात्तुमेयानां तेषां चक्षुर्विषयत्वा- भ्युपगमे वैचनयोरतुमानविरोधिता । किञ्चान्यत् — उक्तभावनावत् स्ववचनविरोधोऽपि, [ उक्ता भावना] उक्तभावना, तद्वदुक्तभावनावत्, अनयैव परमाणुरतीन्द्रियत्वाचाक्षुपश्चेत्यतुमानविरोधमावनयोक्तया 10 तुल्यत्वात् 'अतीन्द्रियाभिमतः परमाणुश्चक्षुर्विषयतामायाति' इति बुद्यतः स्ववचनविरोधोऽपि ।

वादपरमेश्वरसंश्रयश्चेवम् । एवं च भवत एकान्तवादिनस्तत्त्वागेनानेकान्तवादाश्रयः । वादाः सर्व एव लोकं स्वसात्कर्तुं समर्थत्वालोकस्य ईशते एकान्ता अपि । तेषां तु सर्वेषामनेकान्तवादः परमेश्वर-स्वद्वश्चविनामीष्टे । तेषां स्वार्थोन्नयनसमर्थानामपि परस्परविरोधदोषवतासुदासीनमध्यमनृपतिवत् सैन्ध्यादिषाङ्गुण्यान्यतमगुणाश्रयिणां विजिगीषूणां परार्पणलक्षणसंश्रयगुणाधारः परमेश्वरः स्याद्वादः, 15 तत्संश्रयेणेव स्ववृत्तिलाभात् तदसंश्रये परस्परकार्थविलोपात् स्वयं विनाशाच तेषाम् । लोकिको व्यवहारनय आह — न च नस्तेन सह विरोधः । कस्मात् ? तस्य लोकनाथत्वात् । "लोको हि व्यवहारनयस्तद्वश्चवितित्वेन तन्मतविलोकनात्, तस्य लोकस्य नाथत इति लोकनाथः स्याद्वादः । कस्मात् ? स हि इतोऽमुतो विलुप्यमानस्येकान्तवादिभिलीकतत्त्वस्य लोकसारस्य सम्यग्दर्शनरत्नस्य त्रीता त्राणशीलस्नाणधर्मा साधु त्राणकारी वेति । कथं त्रातेति चेत्, सर्वत्राद्मेदेत्यादि, लोकभूतानां सर्ववादानां भेदाः सर्ववादभेदा २० नित्यानित्याद्येकान्ताः, तेषां वाथार्थानि यथार्थभावाः स्वविषयसैमर्थनानि, तेषां लोकसंवादेनोपभौहियित्- परन्-१ त्वात् परस्परसाम्यावस्थापैनेन परिपालनात् त्रातेत्युच्यते ।

इतर आह — **कथं संश्रय इति चेत् ।** अस्तु तावद्वादपरमेश्वरत्वं छोकर्त्रीणात् स्याद्वादस्य छोकत्राणं च परस्पराविरोधोपपादनेनैकीकरणाच तेषाम् , वादपरमेश्वरसमाश्रयः कथमेकान्तवादानाम् ? इत्यत्रोच्यते — अनेकात्मकरूपायतनाभ्युपगमात् । अनेक आत्मा यस्य तदिदमनेकात्मकं रूपायतनं यत् तदेकेन 25

१ 'अतीन्द्रियश्वाक्षुषश्च' इति वचनयोः ॥ २ अत्र 'उक्ता भावना, तद्वदुक्तभावनावत्' इत्यपि पाठः स्यात् ॥ ३ व्याक्षुष्व भा० । 'यत्वाक्षुष्व रं० ही० ॥ ४ भायोक्तया प्र० ॥ ५ संव्यादि प्र० । ''पाडुण्यस्य प्रकृतिमण्डलं योनिः । 'सन्धि-विप्रहा-ऽऽसन-यान-संश्रय-द्वैधीभावाः षाडुण्यम्' इत्याचार्याः ।……तत्र पणवन्धः सन्धः १, अपकारो विप्रहः २, उपेक्षणमासनम् ३, अभ्युश्चयो यानम् ४, परार्पणं संश्रयः ५, सन्धि-विप्रहोपादानं द्वैधीभावः ६ इति पड् गुणाः । परसाद्धीयमानः सन्दिधीत १ । अभ्युश्चयो यानम् ४, परार्पणं संश्रयः ५, सन्धि-विप्रहोपादानं द्वैधीभावः ६ इति पण्णातिशय-युक्तो यायात् ४ । शक्तिहीनः संश्रयेत ५ । सहायसाध्यकार्ये द्वैधीभावं गच्छेत् ६ इति गुणावस्थापनम् ।"—इति कोटिस्त्रीयार्थशास्त्रे अ९८-९९ ॥ ६ कायविस्त्रो य० । कार्यावस्त्रो भा० ॥ ७ कस्त्रोको य० ॥ ८ व्यादिनेभि य० ॥ ९ तात्ता य० । ताता भा० ॥ १० यथार्थ्यानि भा० । यथार्थानि य० ॥ ११ समर्थभानिस्रा तेषां य० ॥ १२ व्याह्योत्वारपर प० ॥ १३ विनन पास्त्रनात् य० ॥ १४ अग्राणास्याद्वादस्या प० ॥

अत्र चैकरूपायतनाधारतया 'तत्र'शब्देन अनन्तरनिदिष्टमेव रूपायतनमुक्तं तस्यैवोभयरूपता पुनर्दर्शिता। एवं च तस्यैवैकानेकता, तथाऽविभक्ततत्त्वेन ज्ञानो-त्पत्तेः। ततश्च स्यादेकं रूपायतनं स्यादनेकं रूपायतनम्, उक्तहेतुवत्।

द्रैंव्येण कदाचिज्ज्ञानमुत्पादयित कदाचिदनेकेनेति तद्वयवच्छेदाव्यवच्छेदाभ्यामिति, तदभ्युगगमात् स्याद्वाद-5 समाश्रयः। स्याद्वादैकदेशाश्च नया एकान्तवादाः, यथोक्तम् — भदं मिच्छदंसण [सन्मति॰ ३।५९] गाहा। नैताः स्वमनीषिकाः, छक्षणमपि तथैव नयानाम्, उक्तं हि — द्रव्यस्यानेकात्मकत्वेऽन्यतमात्मकैकान्तपरि-ग्रहो नयः स्वप्राधान्येनार्थनयनाश्चयः [ ], स च मिध्यादृष्टिरनेकाकारार्थस्य विपरीतप्रतिपत्ति-त्वात्, अनेकात्मकवस्तुप्रतिपत्तित्वात् स्याद्वादस्य याथाध्यम्। कथं पुनर्लोकभूतेन व्यवहारनयेनैकान्तवादिनो निगृह्यन्त इति चेत्, लोकनाथसमाश्रितत्वात् तेषां लोकनाथपक्षसमाश्रय एव प्रतिवादिपक्षाभ्युपगमः, स 10 निग्रहस्थानमेकान्तवादिनामभ्युपगमसमकालमेवावसितो वाँद इति।

५९-२ अत्र चैकरूपायतनाधारतयेत्यादि । त्वयापि स्याद्वाद्यभ्युपगतानेकात्मकवस्त्वेकानेकत्वानेकान्तवादोऽभ्युपगत एव, यस्माद्दंनेकप्रकारिभन्नमित्यादि यावद्नेकवर्णसंस्थानं पश्यत इत्यत्र च वाक्ये एकमेव
रूपायतनं ज्ञानाधार इतिष्टम्, यस्मात् तदाधारतया पुनः तत्र इत्यधिकरणवाचित्रत्ययानतेन 'तन्न'शब्देनानन्तरनिर्दिष्टमेव रूपायतनमुक्तमव्यतिरेकमभेदं तस्य वस्तुन आगृह्योक्तम् । तस्यैवोभयरूपता
15 पुनदिशिता 'कदाचिदेकेन द्रव्येण कदाचिदनेकेन ज्ञानमुत्पाचते' इति ज्ञवता । रूपायतनस्यैवैकानेकसङ्ख्यानिर्देश्यत्वमनभ्युपगच्छता कथं 'तत्र'शब्दसामानाधिकरण्यमापादयितुं शक्यते ? यदि तदेकमनेकं च
न स्यात्, तथा इतरथा तत्र च रूपायतनेऽन्यत्र वेति स्यात्, न तु भवति ।

तस्मादेवं चेत्यादि । एवं चोक्तविधिना तस्य त्वयैवोक्तस्य रूपायतनस्यैकस्यैवैकतानेकता च अतस्त्वयैवोक्ता । कस्मान् ? तथाऽविभक्तेत्यादि । तेन प्रकारेण तथा, अविभक्तं तन्त्वं तद्भावस्तन्त्वं व्याय तदिदमविभक्ततत्त्वम्, तद्भावस्तन्त्वमेकानेकत्वाचिभक्तर्वस्तुतत्त्वम्, तेन तथाऽविभक्ततत्त्वेन ज्ञानोत्पत्तेरिति हेतुः । कस्मिन् साध्ये ? तस्यैवैकानेकतायाम् । दृश्यते हि तदेव रूपायतनमेकमनेकं च परमाणवस्तत्समृहश्चेति ज्ञानोत्पेक्तिः । दृर्रानमणिसमृहमनेकवर्णसंस्थानं पश्यत इत्युदाहरणमध्येवमेवै-कानेकरूपद्रव्यरूपायतन्त्वे साध्ये चश्चविज्ञानाधारस्य वस्तुनः साधम्यद्दष्टान्तत्वं भजते, न एकान्तैकानेकरूपदेव । तत्तश्चावश्यमेषोऽर्थ आपद्यते – स्थैदिकं रूपायतनं स्यादनेकं रूपायतनमिति । कस्मान् ? किम्पस्यस्थत्वीभ्यां वन्धैक्यपरिणामापत्तेस्तत्समृहभाद्यत्वादेकम् , द्रव्यार्थावस्थानात् परमाणूनां स्वरूप-६०-१ भिन्नानां भेदादनेकम् । तत एव द्रव्यम् , रूपादिगुणपर्यायपरिणामापत्तेरद्रव्यम् । प्रतिस्वमसाधारणरूपादि-परिणामापेक्षया स्वरुक्षणविषयम् । साधारणीभृतभेदसमृह्यीयक्षचाक्षुपत्वादिपरिणामापत्तेः सामान्यविषयम् ,

१ यथार्थो भा॰। यथार्थे य॰॥ २ वादिभिगृह्यन्त य॰। वादिभिगृह्यन्त मा॰॥ ३ वाद प्रति य॰॥ ४ दश्यता पृ॰ ५८ पं॰ २॥ ५ इतिष्टं रं॰ ही॰। इमिष्टं रं॰ ही॰ विना॥ ६ तस्यैवोरूपरूपता य॰। तस्यैवोरूपरूपता भा॰॥ ७ अत्र व्णयमुपपादियतुं शक्यते इति पाठः स्मादिति भाति॥ ८ वस्तुत्वम् भा॰॥ ९ व्यक्ति प्र०॥ १० दश्यता पृ॰ ५९ पं॰ २॥ ११ स्यादेकं पररूपा य॰॥ १२ व्याभ्यां चवे-क्यपरि॰ प्र०। "क्षिन्यरूक्षत्वाद् बन्धः"—तस्वार्थसू० ५।३२॥१३ वह्योक्षं चाक्षुष् य॰॥

ननु कदाचिच्छब्दः कालान्तरवचनः, न, एककाल एवोभयरूपत्वात् स्यात् तत् तत् स्यान्न तत् तत्, ग्रहणापदेशविशिष्टार्थत्वात्, अनेकवर्णमणिरूपवदेक-पुरुषितृपुत्रत्वादिवद्वा।

अतोऽनपेक्षितस्वाभ्युपगममनेकान्तदृषणम।पद्यते । अविभावितैवमर्थ्यपूर्वा-

यथोक्तम् - भेदसङ्घाताभ्यां चौक्षुषाः [तत्त्वार्थः पारद] इति । उक्तहेतुवदिति, तथाऽविभक्ततत्त्वज्ञानो- ठ त्पत्तेभेदाभेदात्मकज्ञानोत्पत्तिवैदेतदपि वस्तु भेदाभेदात्मकमिति ।

इतर आह — ननु कदाचिच्छब्दः कालान्तरवचनः । तस्मिन्नेव हि वस्तुनि कदाचित् कालान्तरे ज्ञानमेकाकारमुत्ययते कदाचिद्नेकाकारम्, ज्ञानस्वेवाकारवत्त्वान्निराकारबाह्यवस्तुपक्षे इति । अत्रोच्यते—तन्न, एककाल एवोभयरूपत्वात् । एकस्मिन्नेव हि काले नीलपरमाणुसम्हाकारज्ञानस्य भेदाभेदात्मकत्वं दृष्टम्, अतो न सम्यगुक्तम् — 'कदाचिच्छब्दः कालान्तरवचनः, तस्मादेकाकारं कदाचित् कदाचिद्नेकाकारं <sup>10</sup> ज्ञानमुत्यते तस्मिन्नेव वस्तुनि' इति । तस्माचैककाल एवोभयरूपत्वात् स्यात् तत् तत्, तदेव तद्वस्तु परमाणुद्रव्यसमूहाभेदात्। स्यान्न तत् तत्, रूपादिपरिणामभेदात्। हेत्वन्तरमप्यत्रोच्यते — प्रह्णापदेशा-विशिष्टार्थत्वात्, प्रहणं ज्ञानम्, ज्ञानमेवापदेशो हेतुः, तेन हेतुना विशिष्टो प्रेंहणापदेशविशिष्टश्चासी-वर्धश्च, तद्भावे प्रहणापदेशविशिष्टार्थत्वम् । यसाचश्चरिज्ञानाद्धेतोविशिष्टोऽर्थो रूपं समुदायसमुदाय्यात्मकं गृह्यते तस्मादनेकात्मकं तद्वस्तु । को दृष्टान्तः ? अनेकवर्णमणिरूपवत्, एक एव वा मणिर्मेचैकरफिटका- <sup>15</sup> चन्यतमस्तद्द्ववत्, नानावर्णानां वा मणीनां समूहस्य रूपवत् । यथा तद् प्रहणापदेशविशिष्टं ज्ञानपरि- ६०-२ चिछन्नं विभिन्नरूपं तथा चश्चविषयाभिमतं वस्तु। एकपुरुषितृपुत्रादिवद्वेति प्रहणापदेशविशिष्टत्वसाधम्थे-दृश्यत्वं भजते न चास्य विरोध-सङ्करा-ऽनवस्थाप्रसङ्गदोषा प्रहणापदेशविशिष्टार्थत्वादेवं चश्चविज्ञानविज्ञेयं वस्तु प्रतिपत्तव्यम् ।

अतोऽनपेक्षितेत्यादि । अत एव कारणाद् येऽत्र चोदयन्ति परस्परविरुद्धानां कथमेकत्र सम्भवः
[ ] इति, तेषां तदनपेक्षितस्वाभ्युपगममनेकान्तदूषणमापद्यते, स्वोऽभ्युपगमः स्वाभ्युपगमः,
स नैंगिक्षितो यस्मिन् दूषणे तेदनपेक्षितस्वाभ्युपगममनेकान्तदूषणम् । तद्यथा – सर्वं सर्वात्मकमविशिष्टं
प्रतिज्ञाय परिणामभेदव्याख्यानं चानपेक्ष्यानेकान्तदूषणम् , देशकालकृतात्यन्तविशिष्टत्वं प्रतिज्ञाय सन्तानाविशेषव्याख्यानं चीनपेक्ष्यानेकान्तदूषणम् , असत्कार्योत्पत्तिं प्रतिज्ञाय सुल्यजातीयद्रव्यगुणान्तरारम्भनियम- 25
व्याख्यानं चानपेक्ष्यानेकान्तदृषणं च । कस्माद्धेतोः ? अविभावित्वमर्थ्यपूर्वाभ्युपगमत्वात्त्वेकान्तवादिनाम् । उक्तानेकान्तस्वरूपोऽर्थ एवमर्थः, तद्भाव ऐवैमर्थ्यम् , अविभावित्वेषमर्थ्यं पूर्वाभ्युपगमश्च यैस्त ६१-१

१ चाक्षुष इति भा०॥ २ वदेपद्षि चस्तु भेदात्मकमिति प्र०॥ ३ काळ नीळ° प्र०॥ ४ ग्रहणा-विशिष्ट य०॥ ५ भाधर्थश्च प्र०॥ ६ दायात्मकं य०॥ ७ चकः स्फटिका य०॥ ८ शाविशिष्टं इतं परिच्छिन्नं विभिन्नरूपं भा०। शाविशिष्टक्षानं परिच्छिन्नविभिन्नरूपं य०॥ ९ खाभ्युप प्र०॥ १० नापेक्षतो भा०। नापेक्षते य०॥ ११ तदान य०॥ १२ सानपेक्ष्या प्र०॥ १३ एवमर्थ्यम् प्र०॥ १४ भातमे थ०॥

भ्युपगमत्वात्त्वेकान्तवादिनां न विशेषदोषः कस्यचिदपि।

आयतनस्वलक्षणं प्रत्येते स्वलक्षणिविषयाः, न द्रव्यस्वलक्षणं प्रति [ धिमि॰ को॰ भा॰ १।१० ] इत्येतत्तु प्राक्ष चोदितमेत्र दोषं प्रतिष्ठापितवानिस । यत्तु 'समस्तालम्बनं विश्वानं सामान्य-विषयं प्राप्नोति, न स्वलक्षणविषयम्' इत्येतत् प्रतिष्ठापितमेव कृतम् । एष तु विद्रोपदोषः ५ - अज्ञानत्वप्रसङ्गः स्फुटतरकः ...........कृतः प्रत्यक्षत्वम् ?

योऽपि चैकाकारपरिकल्पनात् प्रत्यक्षस्य कल्पनात्मकत्वशसङ्गोऽखलक्षण-विषयत्वप्रसङ्गश्च सश्चितालम्बनतायामिति चोदिते समाधिरभिधीयतेऽखलक्षणत्व-दोषपरिहारः –

अनेकार्थजन्यत्वात् स्वार्थे सामान्यगोचरम्।

10 अनेकद्भव्योत्पाद्यत्वात् तत् 'स्वायतने सामान्यगोचरम्' इत्युच्यते, न तु भिन्नेष्वभेदकल्पनात् [ प्र॰ सम्छ॰ वृ॰ ११४] तेषु पृथक् पृथग्ग्रहणाभावात् । यथा हि शमीशाखापत्रेषु सर्वइमेऽविभावितैवमध्येपूर्वाभ्युपगमा एकान्तवादिनः, तद्भावादविभावितैवमध्येपूर्वाभ्युपगमत्वादुनमुग्धभ्रान्तमत्तादिवदनपेक्षितस्वाभ्युपगममनेकान्तदूषणम्। तस्मात् कस्य वयं विशेष्य 'अयमेव उन्मुग्धो भ्रान्त उन्मत्तो वा' इति दोषं ब्रूमः १ सर्व एव यूयमेवं 'दोषदुष्टाः, किं तपस्विना विशेषिकान्तवादिनैवापराद्धं वादपरमेश्वर-

15 परिरक्ष्यछोकतस्वविछोपनोद्यमिना<sup>?</sup> इत्यत आह – न विशेषदोषः कस्यचिदपीति प्रागभिहितम् ।

सम्बन्धागतकल्पनात्मकत्वापादनचोद्यदूषणमनुक्तवा तद्भ्युपगमेन परिहारोक्तिः 'आयतैन-स्वलक्षणं प्रत्येते स्वलक्षणविषया न द्रव्यस्वलक्षणं प्रति' इत्येतक्तु व्याख्यानं प्रागुचार्य चोदितमेव दोषं चलवित्वा प्रतिष्ठापितवानिस स्थिरीकृतवानसीत्यर्थः । यक्तु समस्तालम्बनिमत्यादि यावदित्ये-तत् प्रतिष्ठापितमेव कृतमिति । एष तु विशेषः कल्पनात्मकत्वदोषादन्यो दोषः । कतमः ? अज्ञान-20 त्वप्रसङ्गः । तद्यथा – स्फुटतरक इत्यादि यावत् कुतः प्रत्यक्षत्विमत्येतदुपदिशेतमिति गतार्थम् ।

योऽपि चैकाकारेत्यादि चोद्यप्रत्युचारणमेतद् यावत् सश्चितालम्बनतायाम्। एतदुक्तं र्भवति — यदि तदेकतो न विकल्पयति कथं सञ्चितालम्बनता ? कल्पनानान्तरीयिका हि सा कल्पनामन्तरेण न सम्भवतीति चोदिते तत्रोत्तरो वक्ष्यमाणो यः समाधिरभिधीयते स एव च किल अस्वलक्षणत्वदोष-६१-२ पिरहारोऽभिँमंतोऽर्थद्वयवाचित्वाविरोधादस्य वीक्यस्येति तत् प्रत्युचारयति सव्याख्यानम् — अनेकार्थजन्य25 त्वात् स्वार्थे सामान्यगोचरमित्यादि यावत् तेषु पृथक् पृथम्प्रहणाभावादिति गतार्थम्। पिण्डार्थस्तु—
यद्यपि परमाणुसमूहजन्यत्वात्र ज्ञानमर्थतः सामान्यगोचरं तथापि रूपं रसो वा स्वीर्थोऽन्याप्रक्तत्वादर्थान्तरकल्पने तस्य ज्ञानस्यापदुत्वात्, तच विज्ञानमुत्पादयितुं शिविकोद्वाहवत् संहत्य समर्थाः परमाणवो नान्यथेति सामान्यगोचरतास्तु, को दोषः। यदि तद् भिनेष्वभेदं कल्पयदुत्पदेत स्थात् कल्पना-

१ °गमनेकान्त ° प्र०॥ २ दोषद्रष्टाः भा०। दोषद्रष्टारः य०॥ ३ °परात्वं य०॥ ४ वादिपर-मेश्वर ९ प्र०। इश्यतां पृ० ८३ पं० २॥ ५ °तमं खल ९ प्र०। इश्यतां पृ० ७९ पं० २४॥ ६ दश्यतां पृ० ७९ पं० २३॥ ७ दश्यतां पृ० ७९ टि० ७॥ ८ भवता भा०॥ ९ 'नन्तरी ९ प्र०॥ १० °मतोर्थयद्वाचित्वा ९ य०॥ ११ वाकस्रोति य०। वावस्रोति भा०॥ १२ स्तार्थोऽन्यापृथक्तवाद १ वि०। स्तार्थोन्यापृक्तत्वाद १ वि० विना॥

पत्रालम्बनं ज्ञानमविवेकेनोत्पद्यते, न च सङ्घातः कश्चिदेकोऽस्ति तेषामनारच्य-लक्षणकार्यत्वात्, एवमणुष्वपि । अयमसमाधिरेव, अङ्गीकृतार्थविनाशित्वात्, शब्दकृतकत्वाभिव्यक्तिस्थापनार्थप्रवृत्तवैशेषिकवत् स्वविषयतां प्रतिज्ञाय तदतद-भूतसामान्यगोचरोपसंहारात् । नन्वत एव न तत् प्रत्यक्षम्, स्वार्थे सामान्य-गोचरत्वात्, अनुमानवत्। अनुमानमपि वा न।

त्मकम्, न तु भिन्नेष्वभेदैकाकारपरिकल्पनात् तदुत्पद्यते इति। अस्यार्थस्य दृष्टान्तः – यथा हि दामीशाखा-पन्नेष्वित्यादि। यथा सर्वपत्रालम्बनं ज्ञानमन्तादिमध्याविवेकेनोत्पद्यते एवं प्रत्यक्षमपि। स्थान्मतम् – तद्भविदेकेण पन्ने समुदाये च यथा ज्ञानं प्रत्यक्षमपि\* तथा स्थादिति। एतचायुक्तम् – न च सङ्घातः कश्चिदेकोऽस्ति, तेषामनार्ष्व्धलक्षणकार्यत्वात् । न हि समुदायो वैशेषिककल्पितकार्यद्रव्यवत् पृथगस्ति। नापि परिणामान्तरमापन्नम्, तेषां कारणभूतानां क्षणिकत्वादारम्भनिष्ठाकालभेदावस्थाना- 10 भावादिति। एवमणुष्वपीति दार्शन्तिकं विदर्शयति।

अत्रोत्तरमुच्यते – अयमसमाधिरेव । छुतः ? अर्थस्यास्य जरत्कुटीरवैदारोटनाक्षमत्वात् त्वद्वाक्य-जिनतस्य प्राक्चोदितदेषस्यायं समाधिरत्यसमाधिरेव, अङ्गीकृतार्यविनाज्ञित्वात्, ज्ञाव्दकृतकत्वा-भिव्यक्तिस्थापनार्थपृत्त्तवेदोषिकवत् । वैदोषिकस्येव वैदोषिकवत्, 'अचाक्षुपप्रत्यक्षस्य गुणस्य सतोऽपवर्गः कर्मिभः साधर्म्यम्, सतो लिङ्गामायात् [वै॰ स॰ २१२१२५-२६] कार्यत्वात्' इत्यादिमि- 15 रिनत्यत्वं वैदोषिकत्वात् सिद्धं कृतकत्वं च, तस्याभिव्यक्तिस्थापनार्थं प्रवृत्तस्य वैदोषिकस्येवाङ्गीकृतार्थ-नाशित्वमेवम् 'अनेकार्थजन्यत्वात् स्वार्थं सामान्यगोचरम्' इत्यर्थवचनयोदोषः। तद्व्याच्छे, कुतस्तत्वाधन्य-नाशित्वमेवम् 'अनेकार्थजन्यत्वात् स्वार्थं सामान्यगोचरम्' इत्यर्थवचनयोदोषः। तद्व्याच्छे, कुतस्तत्वाधन्यम् स्वारात् । स चासश्च विषयोऽस्य स तदतद्विषयः, तद्वावस्तद्विषयत्या तदतद्वभूतं सामान्यगेचरोप-संहारात् । स चासश्च विषयोऽस्य स तदतद्विषयः, तद्वावस्तद्विषयत्या । तदतदस्त्तसमान्यम्, तद् गोचरोऽस्य विषय उपसंहारस्य, तस्मादुपसंहारात् । स चान्यश्च विषयः सामान्यस्येति तदन्यतरत्रेव न २० प्रवर्तते एकतरत्रादृष्टत्वात्, त्वन्यतर्वेनव प्रतिक्रायः भवति । ततस्तदत्वस्त्रत्वे च तत्र वृत्तं न चातोऽन्यत्र । तत्रावृत्तत्वात् तत्र भवति, अतत्रावृत्तत्वादतन्न भवति । ततस्तदत्वद्भूतं सामान्यगोचरोपसंहारस्य यः स तदतद्विषयतया त्वयेदानीं कियते । तस्मात् तदत्विषयत्या तदत्वस्त्रसमान्यगोचरत्वाद्गमानवत् । स्वार्थे इति स्वविषये स्वप्राह्ये वस्तुनि, वित् स्वप्राह्ये वस्तुनि सामान्यगोचरत्वाद्वम्मानवत् । स्वार्थे इति स्वविषये स्वप्राह्ये वानेति, नानुमानमिण तत् स्वात् , स्वार्थे सामान्यगोचरत्वात्, प्रत्यक्षवत् ।

१ \* \* एतिबहान्तर्गतः स्थान्मतम् इत्यतं आरभ्य प्रत्यक्षमिष इत्यन्तः पाठो भा॰ प्रतौ नास्ति ॥ २ °काय° प्र॰ ॥ ३ निर्द्(दिं?)शति भा॰ ॥ ४ °वादा प्र॰ । इट प्रतिषाते, प्रतिषाताक्षमत्वादित्यर्थोऽत्र भाति ॥ ५ °तपेषस्यायं प्र॰ ॥ ६ °कायत्वात् प्र॰ । दश्यता पु॰ ५५ पं॰ १२॥ ७ तदभावस्तदतिहि थ॰ । तदतिहि भा॰ ॥ ८ तदतहि पाठो प्र॰ ॥ ९ तत्र य॰ ॥ ११ न तप्रत्यक्षं य॰ ॥ १२ यत् स्वप्नाहो वस्तुनि इति पाठो य॰ प्रतिष्ठ नास्ति ॥ १३ °वरात्तद् शासम प्र॰ ॥

स्वचनविरोधि कुमारब्रह्मचारिपितृवचनवचैतत् 'अस्वार्थविदिष्टि सार्थे स्वविषये रूपादिप्रकारे सामान्यगोचरम्' इति, यस्मादर्थविषयशब्दौ लक्षणा-र्थावेव, उक्तं हि त्वयैव – प्रत्यक्षमनुमानं च प्रमाणे । यस्माल्लक्षणद्वयं प्रमेयम्। न हि स्वसामान्यलक्षणाभ्यामन्यत् प्रमेयमस्ति । स्वलणक्षविषयनियतं प्रत्यक्षम्, सामान्यलक्षणविषय-

<sup>5</sup> 'स्वार्ये सामान्यगोचरम्' इस्रेतत् स्ववचैनविरोधि । किमिव ? कुमारब्रह्मचारिपितृवचनवर्धि तत्, यथा कश्चिद् ब्र्यात् 'पिता मे कुमारब्रह्मचारि' इति, तस्य तद्वचनं स्वत एव विरुध्यते – यदि पिता कथं कुमारब्रह्मचारी ? अथ कुमारब्रह्मचारी कथं पिता ? इति, तथेदमपि यदि तज्ज्ञानं स्वार्थे कथं हिर-२ सामान्यगोचरम् ? अथ सामान्यगोचरं कथं तत् स्वार्थे ? स्वार्थ इति च त्वया न चक्षुषोऽन्यस्य वेन्द्रियस्य विषय इति विशेषमाश्रित्य लक्षणमभिषीयते, किं तर्हि ? प्रमेयमुच्यते सामान्यतो वस्तु 'स्लक्ष्मणं स्वार्थः' विषय इति विशेषमाश्रित्य लक्षणमभिषीयते, किं तर्हि ? प्रमेयमुच्यते सामान्यतो वस्तु 'स्लक्ष्मणं स्वार्थः' प्रतिपादनार्थमाह स्वार्थलक्षणमिति न धूमानुमेयाग्निमात्रम्, किं तर्हि ? लिङ्गगन्यं सर्वम् । एतस्यार्थस्य प्रतिपादनार्थमाह स्वार्थलक्षणमेव निरूपयन् — अस्वार्थविशिष्टे, स्वोऽधः स्वार्थः, न स्वार्थोऽस्वार्थः स्वार्थादन्यः, ततो विशिष्टैः स्वार्थः, तस्मिन् स्वार्थे, तमेवार्थं पर्यायेणाह — स्वविषये, किमुक्तं भवति ? एकस्मिन् रूपादिप्रकारे प्रकृष्टे कारे रूपे रसेऽन्यस्मिन्नेव सामान्यगोचरमिति, सामान्यविषयं च स्वार्थे ज्ञानमिति च विस्पर्धितमेतन् परस्परतो द्वयम् । यसमाद्यविषयश्चर्दौ लक्षणार्थावेच लक्षण
15 शब्दपर्याययाचिनौ तस्मात् स्वार्थः स्वविषयः स्वलक्षणमित्यतिद्वविष्यं मवतः, तिहस्त्रस्य भ्रान्तेन नेन्द्रिय- प्राह्मस्विषयमान्यभेदकँरम्मात् परिहारो युज्यते वक्तुम् । कस्मात् ? प्रस्तैक्षव्यास्व्याविषयस्वात् स्वार्थ- स्वलक्षणस्विषयश्चर्वान्यः ।

मा मंस्थाः – नैतेदेवं भवतीति, उक्तं हि प्रमाणसङ्क्षानिरूपणे स्वयैर्वं – प्रांत्यक्षमनुमानश्च प्रमाणे इत्यादि । प्रमाणद्वित्वं नियम्यते, प्रमेयद्वित्वात्, परिमेयद्वित्वनियतप्रस्वतुलादिपरिमाणद्वित्ववत् । तद्दर्शयति – 20 यस्मालक्षणद्वयं प्रमेयम् । स्थान्मतम् – प्रमेयान्तरं स्वसामान्यदिहरूपलक्षणम् , तदपेक्षया प्रमाणान्तरं स्थादिति । तिश्ववारणार्थमाह – न हि स्वसामान्यलक्षणाभ्यामन्यत् प्रमेयमस्ति, प्रत्यक्षानुमानाभ्याम-प्रहणात् , खरविषाणवत् । स्थान्मतम् – तत्रैव विषयद्वये विकल्पसमुश्चयाङ्गीङ्गिभावैः प्रत्यक्षानुमाना-६३-९ गमादीनां प्रमाणानां वृक्तिभीविष्यतीति, तन्न भवति, यस्मात् स्वलक्षणविषयनियतं प्रत्यक्षं सामान्य-लक्षणविषयनियतमनुमानमित्युक्तम् । कथं पुनर्लक्षणशब्दोऽर्थपर्यायः ? अर्थते गन्यत इत्यर्थः । तथा 26 लक्ष्यत इति लक्षणं कर्मसाधनत्वालक्षणशब्दस्य । तश्च लक्षणं वस्तु स्वभावः स्वरूपमर्थः प्रमेयमिति पर्यायाः । तत् पुनर्दिरूपं परिच्छेषं द्वीभ्यां प्रमाणाभ्यां परिच्छेष्यत्वात्, प्रमाणं परिच्छेदकं प्रमेयं परिच्छेष्यमित्वर्थः ।

१ °चनविरोधे प्र०॥ २ सामान्यं लक्ष्ण प्र०॥ ३ °ष्टः तस्मि मा०॥ ४ एकसिमपादि प्र०॥ ५ साधे प्र०॥ ६ °प्य स्वलक्षणमित्येतद्विपक्षितं प्र०॥ ७ °कल्पना परि प्र०॥ ८ \* \* एतिच्छान्तर्गतः प्रत्यक्षण इस्तर आरभ्य त्वयैव इस्तनः पाठो मा० प्रतौ नास्ति ॥ ९ नैतदेवं न भवतीति य०। अत्र 'नैतदेवं संभवतीति' इस्पि पाठः स्यात् । मा० प्रतौ तु अत्र सर्वोऽपि पाठो नास्स्येव ॥ १० ''प्रस्यक्षमनुमानं च प्रमाणे द्वे एव । यसालक्षणह्यं प्रमेयम् । न हि स्तामान्यलक्षणभ्यामन्यत् प्रमेयमस्ति । सलक्षणविषयं हि प्रस्यक्षम् , सामान्यलक्षणविषयं सानुमानम्'-प्र० समु० वृ० १।२ ॥ ११ वन्यद्वित्वरूप य०॥ १२ वन्ताभावैः प्र०॥ १३ अयते प्र०। 'ऋ गती' [पा० धा०] इति धातोः 'अयते इति रूपम्। "अर्थवेऽसौ अर्थः"— अभि० चिन्ता० स्वो० २।१०६ ॥ १४ स्वाभ्यां भा०॥

नियतमनुमानम् [१० तस् १० ११२]। प्रमेघाधिगमनिमित्तं हि प्रमाणम्। न चैतददृष्टार्थम्। न च प्रमाणयोर्विषयसङ्कर इत्यधिगम्यस्य द्वित्वात् तदधिगमनिमित्तं द्विरूपमित्येवं व्यवस्थापिते सामान्यगोचरव्यावृत्तार्थेन स्वार्थेन भवितव्यम्। ततः 'स्वार्थे सामान्यगोचरम्' इत्येतद् विरुध्यते।

सामान्ये स्वविषये प्रत्यक्षं ज्ञानमुत्पचते इति चेत्, सामान्यमेव व् स्वविषयः, स्वलक्षणं नास्ति। अतो लक्षणद्वयाभावात् प्रमेयप्रमाणद्वित्वावधारण-कल्पना व्यर्था, प्रमाणयोवी विषयसङ्करः प्राप्तः। प्रत्यक्षमपि वानुमानभेद एव स्यात्, अनेकार्थजनितसामान्यगोचररूपादिप्रकारपरिप्रहात्, धूमबलाकालिङ्ग-

यसाहोके दृष्टं प्रमेयाधिगमनिमित्तं प्रमाणम् , हिशब्दस्य हेत्वर्थत्वात् , प्रमेयाधिगमनिमित्तं हि प्रमाण-मिति । न चेतत् 'अग्निहोत्रं जुहुयात् स्वर्गकामः, दानं दद्याद्धर्मकामः' [ ] इत्येवमाद्यागमर्थ- 10 दृदृष्टार्थम् , प्रत्यक्षदृष्टार्थमेवैतदुपलम्भकत्वादुपलभ्यस्य द्विविधस्य दृष्टत्वात् । न च प्रमाणयोविषयसङ्कर् इति प्रागुक्तयुक्तिकां विविक्तविषयतां दर्शयति । इतिशब्दः प्रदर्शने, एतावानत्र सङ्क्षेपेणार्थः, तद्विस्तरोऽ-परो प्रनथ इति सूचयति ।

इदानीं व्यवस्थापिताथोंपसंहारार्थमिदं वाक्यमाह — अधिगम्यस्य द्वित्वात् तद्धिगमनिमित्तं द्विरूपिमत्येवं व्यवस्थापिते लक्षणशब्दोऽर्थपर्यायवाची नेन्द्रियमाह्यविशेषार्थप्रकृत इत्येतस्मिश्चार्थे स्थिते १६ प्रतिक्षानुमानयोः स्वरूपामावः स्ववचनविरोधैश्च दोषाः 'स्वार्थे सामान्यगोचरम्' इति ब्रुवतः प्रोक्तविधिनेति स्थितम् । पुनश्चात्र दोषः — एवमवस्थिते सामान्यगोचरव्यावृत्तार्थेन स्वार्थेन भवितव्यम् । ततः को दोषः ? 'स्वार्थे सामान्यगोचरम्' इत्येतद्विरुध्यते, न हि तादशः स्वार्थस्य सामान्यता- सम्बन्धोऽस्ति, नापि सामान्यस्य स्वार्थसम्बन्ध इति ।

मा भूदेष दोष इति तस्मिन्नेव सामान्ये स्वविषये स्वार्थे प्रत्यक्षं ज्ञानमुत्पद्यत इति चेत्, 20 तत एवं सामान्यमेव स्वविषयः स्वलक्षणं नास्ति । अतः परिभाषितासाधारणस्वलक्षणविषयाभावादेवं कल्प्यमाने लक्षणद्वयं नास्ति, एकमेव सामान्यलक्षणम्, द्वयाभावात् तद्विषयमेकमेवानुमानं प्रमाणं स्वात् । ततश्च प्रमेयप्रमाणद्वित्वावधारणकल्पना व्यर्था, मा भूदवधारणवैयर्ध्यमिति, स्वार्थे सामान्ये च प्रत्यक्षं प्रवृत्तं तथानुमानं चेति प्रमाणयोशी विषयसङ्करः प्राप्तः । वाशव्दादेकस्य ज्ञानस्य द्वयर्थता वा । प्रत्यक्षमपि वा परपरिकल्पितमनुमानभेद एव स्वात् । कस्माद्वेतोः १ अनेकार्थजनितसामान्य- 25 गोचररूपादिप्रकारपरिमहात् । मा ज्ञासीदसिद्धोऽयं हेतुरिति, त्वयैद्योक्तं हि —

तत्रानेकार्थजन्यत्वात् स्वार्थं सामान्यगोचरम् । [प्र० समु० ११४] इति । अनेकेन भिन्नेनार्थेन अभिन्नमेकं सामान्यं रूपं रस इत्यादिप्रकारं परिगृह्योत्पद्यमानं ज्ञानं तेन जनितं तत्, तस्मादनेकार्थजनितसामान्यगोचररूपादिप्रकारपरिष्रहात् तस्य ज्ञानस्य । को दृष्टान्तः <sup>१</sup> धूम-

१ °वहृष्टार्थं य ।। २ प्रत्यक्षं दष्टार्थं प्र ।। ३ °प्राकृत प्र । अत्र °प्रवृत्त इसपि पाठः स्मात् ॥ ४ °धा च प्र ।। ५ °त्तार्थेन भवितव्यम् य ।। ६ स्वार्थेस्य प्र ।। ७ °स्क्षणद्वया °य ० ॥ ८ °धारणे य ० ॥ नय ९२

# जनितज्ञानवत्। अखलक्षणविषयत्वं चोभयत्र।

अनेकैकत्वापत्तिसामान्यगोचरखलक्षण एवासावर्थ इति चेत्, न, आरात्प-रान्तमध्यवर्णप्रमाणसंस्थानविविक्तवृत्त्यवस्थपत्रविद्येषखलक्षणविषयसामान्याना-तमकत्वात्।न च सङ्घातः कश्चिदस्ति, तेषामनारब्धलक्षणकार्यत्वात्। एवमणुष्वपि,

व्राकालिङ्गजनितज्ञानवत्, 'धूमादत्रामिः, बलाकाभ्योऽत्र जलम्' इति लिङ्गजनितयोरमिजलङ्गानयोरिष खरूपतोऽनुमानत्वाभेदः, एवं रूपादिषूत्पद्यमानानां प्रत्यक्षाभिमतानामनुमानत्वाभेदः। एतस्मादेव हेतो- ६४-१ रस्वलक्षणविषयत्वं च, अस्वलक्षणविषयं प्रत्यक्षम्, अनेकार्थजनितसामान्यगोचररूपादिप्रकारपरिप्रहात्, अनुमानवत्। उभयत्रेत्यनेन अनुमानेऽप्यस्वलक्षणिवषयत्वम्, तत एव हेतोः, अनन्तरभावितप्रत्यक्षवत्। अथवा उभयत्रेति स्वलक्षणे सामान्यलक्षणे चास्वलक्षणिवषयत्वम्। कथम् १ स्वलक्षणाभिमतमस्वलक्षणम्, अथवा उभयत्रेति स्वलक्षणे सामान्यन्यपि न स्वलक्षणम्, अत एव, अनन्तरोक्तसमुदायवत्। सामान्यास्वलक्षणस्, अत एव, अनन्तरोक्तसमुदायवत्। सामान्यास्वलक्षणत्वं सिद्धं साध्यत इति चेत्, न, 'स्वार्थ एव सामान्यगोचरम्' इति वचनात् स्वार्थत्वेनाभ्युपगत-त्वादिति । अवश्यं चैतदेवँमभ्युपगन्तव्यम्, यतः शमीशाखापत्रसङ्घाताविशेषदर्शनोदाहरणेन च स्फुट-मेव दर्शितमप्रस्वलक्षल्वमेननुमानत्वमप्रमाणत्वमस्वलक्षणविषयत्वं विषयसङ्कर इत्येवमादि दोषजातम्।

'अँनेकैकत्वापत्तिसामान्यगोचरस्वलक्षण एवासावर्थ इति चेत्। स्थान्मतम् — अनेकसैकत्वा
15 पत्तिः सामान्यम्, स एव गोचरोऽस्थेति\* अनेकैकत्वापत्तिसामान्यगोचरः, स एव स्वलक्षंणः सामान्यगोचर एव स्वलक्षणः, असावेवार्थः प्रत्यक्षस्थेत्येषा भवत औशंसा चेत्, न, आरात्परान्तमध्येत्यादि

यावत् स्वलक्षणविषयसामान्यात्मकत्वात् । नैतदुपपचते, पूर्वपरादिपरस्परविविक्तार्थस्थपत्रविषयसामान्यात्मकत्वात् । आरादन्तः, परान्तः, मध्यः, नीलप्रकषीदिर्वर्णः, हस्वैदीघील्पमहत्त्वादि प्रमाणम्,

श्वादि संस्थानं च, तैर्विविक्ता श्वायोऽवस्थाश्च येषां पत्रविशेषाणां ते तैर्विविक्तवृत्त्यवस्थपंत्रविशेषाः,

श्व एव स्वलक्षेणाः, ते विषयोऽस्य सामान्यस्य तत् स्वलक्षणविषयं सामान्यमात्मा स्वरूपमस्य, तद्भावः

१४-२ सामान्यात्मकत्वम्, तस्मात् सामान्यात्मकत्वात् । एतदुक्तं भवति – देशार्क्वैतिवर्णप्रमाणसंस्थानादिमि
रत्यन्तविशिष्टानां सलक्ष्मणानामेव सामान्यात्मकत्वम्, नान्यत् सामान्यमस्ति, अतोऽनुपपन्नम् — अनेकैकापत्तिसामान्यगोचरस्वलक्षण एवार्थ इति । ननूक्तमनेकैकापत्तिसामान्यगोचरमिति, तन्न, यस्माद् न च

सङ्घातः कश्चिदस्ति । चशब्दान्नावयवी, न च परिणामान्तरं तद्ववतिरिक्तं त्वन्मतेन । कस्माद्धेतोः ?

१ विप्रत्य प्रि. ॥ २ च ख प्रि. ॥ ३ खार्थत्वेचाभ्यु प्रि. ॥ ४ वभ्युप भा० ॥ ५ मनुमानत्व प्रि. । प्रत्यक्षमि वानुमानमेद एव स्यात् [ पृ० ८९ पं० ७ ] इति वचनानुसारेण 'मनुमानत्व' इति सर्वप्रतिषु दृश्यमानस्य पाठस्यात्र सङ्गतत्वेऽपि शमीशाखापत्रसङ्घाताविशेषोदाहरणानन्तरम् 'नन्वत एव न तत् प्रत्यक्षम् , सार्थे सामान्य-गोचरत्वात् , अनुमानवत् । अनुमानमि वा न' [ पृ० ८७ पं० ४ ] इत्यमिहितत्वात् 'मननुमानत्व' इति पाठोऽत्र समीचीनतर इति प्रतिभाति ॥ ६ \* \* एतिचहान्तर्गतः अनेकैकत्वा इत्यत आरभ्य 'ऽस्येति इत्यन्तः पाठो य०प्रतिषु नास्ति ॥ ७ व्यं गोचरः प्र० ॥ ८ क्षण सामा य० ॥ ९ आसं चेत् भा० ॥ १० आचात्परान्तं प्र० ॥ ११ पूर्वापरा भा० ॥ १२ वस्थापत्रवि भा० । वस्थापन्नवि य० ॥ १३ दिर्घाभ्यमह य० ॥ १४ प्रतियोवर्णं भा० ॥ १६ कितयोवर्णं य० । व्यत्यापत्रवि भा० ॥ १६ कितयोवर्णं य० । व्यत्यापत्रवि भा० ॥ १६ कितयोवर्णं य० ।

न हि तदनेकद्रव्योत्पाद्यम् । न च सञ्जयः कश्चिदस्ति, अत एव न प्रत्ययस्यालम्बनं युज्यते, अनालम्बनत्वाचाभासार्थोऽपि न तत्रास्ति वन्ध्यापुत्रपुत्रत्वानाभासनवत्।

स्वाभासां हि विज्ञप्तिं जनयदालम्बनं युज्यते । अस्वत्वात्त्वस्य अद्रव्यत्वात् कुत आभासविज्ञापनम् ? स्वे तु परमाणवो नाभासमुत्पादयितुमलम् , अतीन्द्रिय-त्वात् । इति प्रसक्षज्ञानं नोत्पचते, निरालम्बनत्वात् , खपुष्पवत् ।

तेषां पत्राणामनारैट्धलक्षणकार्यत्वात् । न हि पत्रविशेषेरारव्धं किञ्चित् कार्यान्तरमस्ति, ते एव हानारव्धलक्षणाः पत्रविशेषाः सञ्चित्य कार्यीभूताः, तस्मात्र तेष्वन्यत् सामान्यमस्ति । एवमणुष्वपि, परमाणुष्वपि तथा न किञ्चित् सामान्यमस्ति । तस्मात्र खार्थे सामान्यगोचरं तँब्ज्ञानमिति ।

यद्पि चोक्तम् – अनेकद्गव्योत्पाद्यत्वात् तत् स्वायतने सामान्यगोचरमित्युच्यते न तु भिन्नेध्वभेदकल्पनात् [प्र० समु० दृ० ११४] इति, सा त्विदृष्टा सामान्यगोचरतापि च न घटते, यस्माञ्च 10
तदनेकद्गव्योत्पाद्यम् । कुतस्तर्ज्ञुत्पद्यते ? सञ्चयात् । न च सञ्चयः सामान्यम्, ततो न च स
स्पादिभ्यो भेदेन कश्चिद्स्ति रूपादिसञ्चयः । अत एव न प्रत्ययस्यालम्बनं युज्यते, प्रत्ययो ज्ञानम् ।
किं कारणम् ? अभूतत्वाद् वन्ध्यापुत्रवत् । स्वादाशङ्का — स्वाभासज्ञानोत्पत्तेरालम्बनं भविष्यति समुदायोऽकारणत्वे सत्यपीति । एतत् कुतः ? अकारणत्वादेवालम्बनत्वाभावे का प्रत्याज्ञा आभासार्थस्य ? इत्यत आइ—
अनालम्बनत्वाच्च आभासार्थोऽपि न तत्रास्ति । किमिव ? वन्ध्यापुत्रपुत्रत्वानाभासनवत् । 15
यथा ग्रसत्त्वादनालम्बनं वन्ध्यापुत्रोऽनालम्बनत्वाचानाभासस्तथा सञ्चय इति ।

स्वाभासां हीत्यादि । विषयो हि नाम यस ज्ञानेन र्कंभावोऽवधार्यते [जाळम्बनपरीक्षावृ॰ १] इति स्वदुक्तोपपित्तरेवात्र व्यापार्यते । तत् पुनः कुतः ? अस्वत्वादनात्मकत्वात् । यस्त्वात्मना समावेना-सिद्धः स विषयः स्याञ्ज्ञानस्येति का युक्तः ? अस्वत्वाक्त्वस्याद्रव्यत्वात् परमार्थसक्त्वाभावात् कुत आभार्सेविज्ञापनं परवाचोयुक्त्या, विज्ञीपनं विज्ञप्तिर्बुद्धिरिति पर्यायाः, दूरत एव नास्तीत्वर्षः । एवं 20 तिर्हे स्वे तु परमाणव औत्मानः ते विषयतां यान्तु, नेत्युच्यते, ते नाभासमुत्पाद्यितुमलमती-निद्रयत्वात् । अतीन्द्रयत्वं निराभासत्वाद् वियद्धिति । इतिर्शेव्द उपसंहारे, इतित्थमनालम्बनत्वं सम्बयस्याणूनां च सिद्धं प्रत्यक्षज्ञानस्य, तस्मात् प्रत्यक्षज्ञानं नोत्पद्यते, निरालम्बनत्वात्, स्वपुष्प-वत् । अतः प्रत्यक्षस्य निरालम्बनस्य खपुष्पवदनुत्पत्तेक्कोपपत्तिविधिना कल्पनापोदस्य सविषयस्य प्रत्यक्षस्य क्षीनस्य वाऽभावे प्रतिपादिते स्ववचनव्यपेक्षाक्षेपदुस्तरिवरोधप्रस्तुतेश्च 'कल्पनापोदं प्रत्यक्षम्' 25 इत्येतक्षक्षणमनर्थकं स्वात्, लक्ष्यस्याभावात्, स्वरविष्णकुण्ठतीक्ष्णादिनिर्णयवत् ।

१ °रब्धस्त्र क्षणकायस्वात् प्र०। तुलना—"तेषामनारब्धलक्षणकार्यस्वात्" पृ०८७ पं०१॥ २ त ए स्नानः य०॥३ कायीभूताः वि० विना ॥ ४ तक्षानः प्र०॥ ५ दश्यतां पृ०८६ पं०१०। पृ०७९ दि०७॥६ स्यादंशंका य०॥ ७ आभार्थोपि मा०॥८ °पुत्रे प्र०॥९ स्वाभासं ही १ य०॥१० स्वाभावोववायत इति मा०। स्थावोववाय इति य०॥११ श्वाविक्षानं भा०॥१२ विक्षपनं रं० ही ० विना ॥१३ आत्मनः य०॥१४ १० विना ॥१३ आत्मनः य०॥१४ विक्षपनं प्र०॥१५ क्षानस्योनावेऽप्रति भा०॥

अभ्युपेतेऽपि तु सिश्चतालम्बनप्रत्यय्दे नैवास्य प्रत्यक्षता, तदाभासत्वात् कल्पनात्मकत्वाद् भ्रान्तिज्ञानात्मकत्वात् संज्ञासंस्थानसङ्ख्यावणीन्यथाकल्पनात्, स्गत्विणकाप्रत्ययवद् आन्तिज्ञानात्मकत्वात् स्विचन्द्रप्रत्ययवत् कामलोपहतचक्षुषो नीलरूपपीतप्रत्ययवत्। अत इदं नैव प्रत्यक्षम्, अतथाभृतार्थोध्यारोपात्मकत्वात्, अप्रान्तिवत् संवृतिसज्ज्ञानवत्, यथा गोपाल.....तथा संवृतिसति......। यथोक्तम्—

यसिन् भिन्ने न तद्बुद्धिरम्यापोहे धिया च तत्। घटाम्बुवत् संवृतिसत् परमार्थसदन्यथा ॥ [अभि० को० ६।४]

अभ्युपेतेऽपि तु विषये दोषः । स चाभ्युपगम्यमानोऽपि विषयः सञ्चय एव सम्भाव्येत, न परमा10 णवोऽतीन्द्रियत्वात् । स चालम्बनप्रत्ययो ज्ञानस्य सञ्चयः, तस्मिन्नभ्युपेतेऽपि तु सञ्चितालम्बनप्रत्ययत्वे नैवास्य प्रत्यक्षता सिध्यति त्वन्मतेनैव, तदाभासत्वात् । तदाभासत्वं कल्पनात्मकत्वात् ,
६५-२ उक्ता च कल्पनात्मकता । तदुभयमपि भ्रान्तिज्ञानात्मकत्वात् । भ्रान्तः 'संज्ञासंस्थानसञ्च्यावर्णान्यथाकल्पनात् , 'संज्ञा च संस्थानं च सङ्ख्या च वर्णश्च, तेषां तैर्वान्यथाकल्पनात् । अन्यथाप्रतिपत्तिरेवात्र कल्पनाभिमता । संज्ञासंस्थानसङ्ख्यावर्णानामन्यथाप्रतिपत्तेमृगतृष्णिकाप्रत्ययवद्लात15 चक्तप्रत्ययवद् द्विचन्द्रप्रत्ययवत् कामलोपहतचञ्जपो नीलक्ष्पपीतप्रत्ययवदिति यथासङ्क्षं हेष्टान्ताः
यथाकमं चे हेतवो भ्राग्तिज्ञानात्मकत्वे साध्ये तत्तश्च प्रत्यक्षत्वामावे साध्ये । तत्समर्थनार्थ उत्तरो
प्रन्थः । तदर्थमुपसंहत्यान्ते साधनम् — अत इदं नैव प्रत्यक्षम् , अतथाभूतार्थाध्यारोपात्मकत्वात् ,
भ्रान्तिवत्, नावाक्तत्स्य तीरवृक्षधावनदर्शनात्मिकामेकां कियार्थाम् मुक्त्वा प्रोक्तचतुर्विधभ्रान्तिवत् ।
उपनयस्तु व्यवहारप्रसिद्धस्य परमाणुनीलत्वप्रहणस्य सर्वत्रातथाभूतार्थप्रतिपत्तिसाधम्योत् । अथवा तत एव
20 हेतोः संवृतिसज्ज्ञानवदप्रत्यक्षम् । तद्वयाख्या — यथा गोपालेत्वादिना दृष्टान्तं समध्ये तथा संवृतिसतीत्यादिना दृष्टान्तिकसमर्थनम् ।

संवृतिसङ्क्षणे ज्ञापकमाह – यासिन् भिन्ने श्लोकः । यस्मिन् घटे भिन्ने कपालशकलशर्करादि-भावेन घटाभिमताद्वस्तुनोऽन्येर्ध्वप्यपोढेषु कपालादिषु न घटबुद्धिरस्ति, तदप्रहे तद्बुद्ध्यभावात्, अङ्गुल्य-

१ संश्वासंख्यासंस्थानवर्णा विश्व । २ संश्वा च संस्थानं च वर्ण च प्र० ॥ ३ वात्कल्पना प्र० ॥ ४ द्वात्तः य० ॥ ५ हेतोवा भांति य० ॥ ६ भान्तिमुक्त्वा प्र० ॥ ७ दश्यता ए० ६७ पं० ७ । "चरवार्यपि सत्यान्युक्तानि भगवता हे अपि सत्ये – संवृतिसत्यं परमार्थसत्यं च । तयोः कि लक्षणम् १ यत्र भिन्ने न तद्बुद्धिरन्यापोहे थिया च तत् । घटाम्बुवत् संवृतिसत् परमार्थसदन्यथा ॥ ६१४ ॥ यत्मित्रवयवशो भिन्ने न तद्बुद्धिर्भवति तत् संवृतिसत् तद्यथा – घटः । तत्र हि कपालशो भिन्ने घटबुद्धिर्ने भवति । यत्र चान्यानपोद्धा धर्मान् बुद्धा तद्बुद्धिर्भवति तत् संवृतिसत् वेदित्यम् , तद्यथा – अम्बु । तत्र हि बुद्धा हपादीन् धर्मानपोद्धा अम्बुबुद्धिर्ने भवति , तेष्वेव तु सा संवृतिसंशा कृता इति संवृतिकशाद् घटश्व अम्बु चेति द्वुवन्तः सत्यमेवाहुः न मुषेति एतत् संवृतिसत् । अतोऽन्यथा परमार्थसत्यम् । यत्र भिन्नेऽपि तद्बुद्धिर्भवत्येव अन्यधर्मपोहेऽपि बुद्धा तत् परमार्थसत् , तद्यथा – हपम् । तत्र हि परमाणुशो भिन्ने वस्तुनि रसादीनपि च धर्मानपोद्धा बुद्धा हपस्यभावबुद्धिर्भवति । एवं वेदनादयोऽपि इष्टव्याः । एतत् परमार्थने भावात् परमार्थसत्यमिति । यथा लोकोन्तरेण ज्ञानेन गृह्यते तत्पृष्ठलञ्चेन वा लौकिनेन तथा परमार्थसत्यम् , यथान्येन तथा सत्यं संवृतिसत्यमिति पूर्वाचार्याः । उक्तानि । । १० विद्वहरशीमह्यादमधानमहोदयैः सौजन्यतः प्रदत्तेऽभिधर्मकोशभाष्ये ६।४ ॥ ८ विद्वराद्धाः । ४० विद्वरद्धाः । ४० विद्वराद्धाः । ४० विद्व

5

रज्ञ्वां सर्पे इति शानं रज्जुदृष्टावनर्थकम् । तदंशदृष्टौ तत्रापि सर्पवद् रज्ज्विभ्रमः ॥ [हस्रवालव १]

यचोक्तम् - 'आयतनस्वलक्षणं प्रत्येते स्वलक्षणविषया न द्रव्यस्वलक्षणं प्रति' इति तत् कथमिति चेत्,

तत्रानेकार्थजन्यत्वात् स्वार्थं सामान्यगोचरम् । अनेकद्रव्योत्पाद्यत्वात् तत् स्वायतने सामान्यगोचरमित्युच्यते, न तु भिन्नेष्वभेदैकाकारपरिकरूपनात् [प्रवस्तुव्यविषये अत्राप्यनेकार्थविषयेकप्रस्ययत्वात् सामान्यरूपत्वादस्वस्रक्षणविषय-

भावे मुष्टिबुद्धियत् । अतोऽङ्कुिठ्यतिरेकेण मुष्टाभाववत् कपालादिव्यतिरेकेण घटाभाव इति संवृतिसन् घटः । एवं कियासम्भवे कियया अपोहे । यत्रापि किययाऽपोहो न सम्भवति तत्रापि धियाऽपोहेऽन्येषां रूपादीनां घेटस्य समुदायाद् न तद्बुद्धिरस्ति । रूपादिसमुदायस्य च परमाणुरूपाद्यपोहे 'न तद्बुद्धिरस्ति' 10 इति वैर्तते, दृष्टान्तः — अम्बुवत्, एकस्मिन्नपि जलविन्दौ जलबुद्धिदर्शनात्, रूपादिषु पुनर्बुद्ध्यापोहेषु न ६६.१ तोयबुद्धिरस्तीत्येतत् संवृतिसतो लक्षणम् । अथवा यस्मिन् घटे भिन्नेऽवयवशो न तद्बुद्धिभैवति तद् घट-वत् संवृतिसत् । यत्र चाम्बुबुद्धाऽर्थान्तरापोहे न तद्बुद्धिरर्थान्तरनिवृत्तिरूपस्य वस्तुनः स्वरूपाभावाद-प्रिवायविनिवृत्तिमात्रं व्यवहारप्रसिद्धाम्बुवत् तद्पि संवृतिसत् । परमार्थसद्म्यथा, एतद्विपरीतलक्षणं 15 स्वत एव विविक्तरूपं यद्विद्यते रूपं रस इत्यादि तत् परमार्थसत् प्रसक्षगोचरमिति ।

एतद्पि परमार्थसिद्यमिमतं संवृतिसङ्क्षणानितृत्तेरसदेव, यथोक्तविधिना संवृतिसदेव सर्वमपीत्यत्रापि ज्ञापकोदाहरणं तत्संवाद्यभिहितम् – रज्ज्वां सर्प इति ज्ञानम्, तावदेव रज्ज्वां सर्प इति विपर्ययज्ञानं भवित यावदेस्पन्दादिविशेषिक्षङ्गादर्शनम् । विशेषतस्तु तदवधारणहृष्टो सत्यां प्राक्तनं सर्पदर्शनं
जायतेऽनर्थकम् । सापि रज्जुबुद्धिस्तद्वयवे हृष्टौ सत्यां यथा सर्प इति ज्ञानमनर्थकं तथानिर्थका, तत 20
आह् – तृदंशहृष्टौ तत्रापि सर्पवद् रज्जुविश्चम इति । एवमनया कल्पनया सर्वपिण्डज्ञानानां संवृतिसद्विषयतैवेति साधूक्तम् – अश्रत्यक्षं नीलादिविषयं चक्षुरादिविज्ञानं शाक्यपुत्रीयं श्चान्तिवदिति । एवं
तावत् कल्पनापोढप्रसक्षलक्षणसञ्चितालम्बनपञ्चविज्ञानकायम्ब्यविरोधोद्धावनचोद्योपक्रमायातपरिहारार्थस्थानेकार्थजन्यस्वार्थसामान्यगोचरवाक्यस्य सप्रसङ्गो दोषोऽभिहितः ।

अधुना यद्तदनेक[प्रकारभिन्न]रूपेत्यादिप्रनथचोद्यद्वारायातकरूपनात्मकपरिहारार्थ यैच्चोक्तम् 25 'आयतनस्वलक्षणं [प्रत्येते स्वलक्षणविषया न द्रव्यस्वलक्षणं ] प्रति' इति तत् कथमिलेतत्परि- १६-१ हारार्थस्य तस्य वाक्यस्य दोषं वक्तुकामः परपक्षमेव तावत् प्रत्युचारयन् व्याच्छे सूरिष्टीकाकारलिखितं लिखन् यावदेकाकारपरिकल्पनादिति गतार्थम् । उत्तरं तु अन्नापि, 'अपि'शब्दात् पूर्वस्मिन्नर्थविकल्पे व्याख्याता दोषास्तेऽत्रापि सम्भवन्ति । कथमिति चेत्, अनेकार्थविषयेकप्रत्ययत्वात् , अनेकोऽर्थः परमाणवः, तद्विषय एक इति प्रत्ययः सोऽनेकार्थविषयेकप्रत्ययः, तद्वावादनेकार्थविषयेकप्रत्ययत्वात् ।

१ अपोढे प्रन् ॥ २ घटास्य(रूप?)समु भान ॥ ३ वर्तते प्रन् ॥ ४ हाराप्रसि भान ॥ ५ व्दस्पंद- स्पंदादि भान ॥ ६ तद्दश्यै यन ॥ ७ दोसिहितः यन ॥ ८ दश्यतां प्रन् ७८ पंत्र २ ॥ ९ दश्यतां प्रन् ७६ पंत्र ४ । प्रन् ४ । १ ।

त्वात्। प्रत्यक्षस्याप्रत्यक्षत्वसाधने च द्वे छेरोनोन्नीते त्वयैव - त्वदिभमतप्रत्यक्ष-मप्रत्यक्षमनेकार्थजन्यत्वादनुमानवत्। अनुमानम्पि हि पक्षधर्माचनेकार्थजन्यम्।

ज्ञापकः स हेतुरिति चेत्, कारकादपि अनेकस्पादर्थाज्ञायते साध्यसाधन-धर्मान्वयैकान्तवतः।

े न, असश्चितानेकार्थजन्यत्वादनुमाने । ननु धूमादिरपि सश्चय एव गृहीतोऽ-

तेषु परमाणुषु प्रत्येकमतीन्द्रियेषु समुदितेष्वसमुदितेषु वा प्रत्ययाभावात् तत्समृहेऽनेकार्थविषयः स एवैकः प्रत्ययः, समृहालम्बनतदाभासज्ञानोत्पैत्त्यभ्युपगमात् । अर्थभेदविषयज्ञानाभ्युपगमे च विजानाति न विज्ञानम् [चतुःश्व २६८] इत्यादि विरुध्येत । तस्मादेकः प्रत्ययोऽनेकार्थविषय एकार्यरूपः । तत एव सामान्यरूपस्तदतद्विषयतया तदतदभूतसामान्यगोचरः । तत्रश्च अस्वलक्ष्यणविषयः, त एव १० हि परमाणवः स्वलक्षणं न तत्समूहः सामान्यत्वात् । अत एव संवृतिसंश्च सः । तस्मादस्वलक्षण-विषयत्वात् कल्पनात्मको निर्देश्यश्चेत्वमाद्यसाभिः प्राक् प्रश्चान्तं तत् सुतरामशेषं त्वयेष भावितम् 'अनेकार्थजन्यत्वात् स्वार्थे सामान्यगोचरम्' [४० समु० ११४] इति परिहारं श्ववता ।

किक्चान्यत्, भवदिभमतप्रत्यक्षस्याप्रत्यक्षत्वसाधने च द्वे 'हेरोनोन्नीते त्वयेव, मा भूत् साभ्युपगमदोषव्यक्तिरिति कुशलजनतर्कर्गम्ये, न रक्तुटे । कतमे हे ? अनेकार्थजन्यत्वात् सार्थे सामान्यगोचरः

15 त्वादिति चैते हे । तत्र तावत् प्रथमं साधनम् — त्वदिभमतप्रत्यक्षमप्रत्यक्षम् , अनेकार्थजन्यत्वात् ,

६७-१ अनुमानवत् । दृष्टान्तेऽनुमानेऽनेकार्थजन्यत्वमसिद्धमिति मा मंस्थाः, यस्मादनुमानमपि पक्षधमीदनेकार्थजन्यम् , पक्षधमः सपक्षानुगमो विपक्षव्यावृत्तिरित्यनेकार्थेन जन्यतेऽम्यनित्याद्यनुमानज्ञानं तथेदमिष प्रत्यक्षमनेकपरमाण्वर्थजन्यमिति । ज्ञापकः स हेतुरिति चेत् । स्वान्मतम् — अनुमाने पक्षधमीदिरनेकोऽप्यर्थो धूमकृतकत्वादिरैश्यनित्यादिज्ञानस्य न कारकः, किं तिर्हे ? पूर्वप्रसिद्धमेवाविनामाविनं

20 सम्बन्धं स्मारयतीति ज्ञापकः स हेतुः, इतरस्तु प्रत्यक्षज्ञानस्य कारकोऽर्थः, तस्माद्दैधन्यीदृष्टप्टान्त इति ।

एतचायुक्तम्, अत्रापि तुल्यत्वात् , कारकादपीत्यादि, 'अनुमानमिप' इति वैर्तते, अनुमानमिप स्वार्थं

कारकादनेकस्मादर्थाज्ञायते । कैतमस्मात् ? साध्यसाधनधर्मान्वयैकान्तवतः पक्षधर्मसपक्षानुगमविपक्षव्यावृत्तिमत ऐकान्तिकात् , 'अग्रिमान् प्रदेशो धूमवत्त्वाचुहीमूल्वत् , अनित्यः शब्दः कृतकत्वाद्

घटवत् , न नदीवजाकाशवत्' इति कारकहेतुतैवानुमानेऽपि तदर्थस्य ।

इतर आह - न, असश्चितानेकार्यजन्यत्वादनुमाने । नैतत् साधर्म्यमुपपचते, कस्मात् १ असिक्चितानेकार्यजन्यत्वादनुमानेकार्यजन्यत्वादनुमानस्य सिक्चितानेकार्यजन्यत्वाच प्रसक्षस्य । देशकालभिन्नसिन्निहितार्थविषयं हानुमानम् , तिहिपरीतविषयं प्रसक्षिमिति । अत्रोच्यते - ननु धूमादिरिप सम्बय एव गृहीतोऽ-

१ °त्वस्युवनमात् भा०॥ २ दृश्यतां पृ० ७३ पं० १३ ॥ ३ °त्रक्षणाविषयः प्र०॥ ४ °मूहसामा प्र०॥ ५ °संचय स तस्मा पा० दे० लीं० रं० ही० । "संचयः स तस्मा वि०॥ ६ लेशेकीते प्र०॥ ७ व्यतिरिति प्र०॥ ८ श्वास्यते न स्फुटे भा०। अत्र "गम्ये ते, न स्फुटे इस्रिष पाठः स्यात्॥ ९ तद्भिमत प्र०॥ १० °रिज्ञिनित्यादि प्र०॥ ११ वर्तते भा०॥ १२ कतस्मात् य०॥ १२ धूमत्वा है प्र०॥

#### इयादिमणूनिव गमयति।

हेतुपत्ययोऽसी, अनिधपतिप्रत्ययः कल्पनाया इति चेत्, कारकादप्यनेकस्मा-दर्थोज्ञायते साध्यसाधनधर्मान्वयैकान्तवतः।

अथ कथमसावनधिपतिः १ इन्द्रियाविषयत्वात् । ननु सञ्चयहेतुप्रत्ययोऽप्यन-धिपतिरिन्द्रियाविषयत्वात् । तथा खार्थे सामान्यगोचरत्वादनुमानवदप्रत्यक्षम् । १ अनुमानं वा प्रत्यक्षं स्यात् , अनेकार्थजन्यत्वात् खार्थे सामान्यगोचरत्वात् , प्रत्यक्ष-वत् । द्वयमप्येतदेकमेव, एकलक्षणत्वात् ।

प्रयादिमणूनिव गमयति । नन्विति प्रसिद्धानुज्ञापने, ननु धूमोऽग्निमत्त्वविशिष्टप्रदेशधर्मश्चतुर्भूत-सङ्गातोऽन्वयव्यतिरेकसहितोऽग्निमत्त्वविज्ञानं प्रदेशे जनयत्यणुसमुद्य इव रूपविज्ञानम्, गमयत्यिग्निं ६७-२ तश्ज्ञानं जनयतीति ज्ञानोत्पत्तौ कारकत्वाव्यभिचारादुभयत्रेति ।

हेतुप्रत्यय इयादि । स्थान्मतम् - 'हेतुः प्रत्ययो 'निमित्तमनालम्बनमित्यर्थः, असौ धूमोऽतुमाने निमित्तम् । अनिधिपतिप्रत्ययः, कल्पनाया हेतोः, निर्विकल्पं हि ज्ञानमधिपतिप्रत्ययं प्रत्यक्षम्, न तथानुमानम्, अतो वैधर्म्यात्र दृष्टान्त इति चेत्, एवं चेन्मन्यसे ।

अत्र परेणैवोत्तरं वाचिवतुकाम आह - अथ कथिमित्यादि । ईदमित त्वं प्रष्टव्यः - कथिमसावन-धिपतिर्धूम इति, अनालन्वनिमत्यर्थः । इतर आह - इन्द्रियाविषयत्वाद्धेतुप्रत्येयसार्थस्याप्र्यादिलक्षणस्य । 15 आचार्य आह - ननु संश्चयहेतुप्रत्ययोऽप्यनिधपतिरिन्द्रियाविषयत्वात् । परमाणुसश्चय एव प्रत्यक्षेऽ-प्यनिधपतिः, तस्मादेव हेतोरिन्द्रियाविषयत्वात् , सञ्चयस्य परमाणुन्यतिरिक्तस्यासत्त्वादिति विस्तरेण प्रागिभिहित्तमेतत् । तस्मात् सर्वथा तुस्यमुभयं कारकत्वेनेति। तथा स्वार्थे सामान्यगोचरत्वादनुमान-वद्मत्यक्षमित्रोतिस्मन् साधने कारकहेतुत्वप्रतिपादनार्थः प्रपञ्चरतुस्य इत्यतिदिशति ।

अनुमानं वेद्यादि । वाशब्दो विकल्पार्थः, यदि प्रतिपादितमिदं युक्तिवशात् प्रत्यक्षस्य त्वद्भिमत- 20 स्थानुमानत्वं मया तत् त्वया स्वप्राहरक्तमनसा स्वसमयप्रसिद्धानुपातिना नेष्यते प्रत्यक्षत्वमेवेष्यते ततस्त-स्मात् साधम्यीदनुमानं वा प्रत्यक्षं स्यादनेकार्थजन्यत्वात् स्वार्थे सामान्यगोचरत्वादिसेताभ्यामेव हेतुभ्यां प्रत्यक्षवदिसेते अपि हे साधने छेशेनोन्नीते, न स्फुटमिति ।

किञ्चान्यत्, एतस्मादेव हेतुद्वयाद्विषयैक्यापत्तेः प्रमाणैक्यमित्यतः आह — द्वयमप्येतदेकसेव, एक- ६८-१ त्रक्षणत्वात् । स्वसामान्यलक्षणं क्षेकसेव वस्तु विषयोऽस्य प्रमाणद्वयस्थेत्युक्तविधिना प्रसक्तत्वात् प्रसक्ष- 25 मेवैकं प्रमाणं तदुभयं स्थात्, अनेकार्थजन्यसामान्यैकगोचरत्वात्, चक्षुरादिद्वारजन्मप्रसक्षभेदप्रसक्षत्ववत् । अनुमानमेव वा स्थात्, तत एव कारणात्, धूमकृतकत्वाद्यनुमिताद्वयैनिस्थादिज्ञानानुमानवत् ।

१ °त्यांग्नं न झानं जनयतीति प्र०॥ २ अत्र 'हेतुप्रखयो' इसपि पाठः स्यात्॥ ३ निमित्तमालम्बन प्र०। अत्र 'निमित्तं नालम्बन' इसपि पाठः स्यात्॥ ४ इदमिति द्वं द्वष्टव्यंः कथं साधनधिनऽधिपतिधूमः भा०। इदमिति द्वं द्वष्टव्यं कथं साधनधिपतिधूमः य०॥ ५ संचयनदेतु य०॥ ६ व्यविषयत्वात् प्र०॥ ७ प्रत्यक्षोप्यन प्र०॥ ८ व्यविषयत्वात् प्र०॥ ७ प्रत्यक्षोप्यन प्र०॥ ८ व्यक्तिवक्तात्प्रस्य भा०। युक्तिवक्तात्प्रस्य थ०॥ ९ व्यमित्यादि प्र०॥

अनेकार्थजन्यत्वाच स्वार्थसामान्यगोचरतायां यदाभासं तेषु ज्ञानमुत्पचते तथा त आलम्बनम्, प्रत्येकं परमाणुरूपस्य बुद्धावसन्निवेद्यात् समुदयकृततिन्नभी-सत्तयालम्बनमिति प्राप्तम् । एवं च सति अर्थसन्निक्वर्षदक्षं प्रति यदुत्पचते तज्ज्ञानं

इदानी वैसुबन्धोः स्वगुरोः 'ततोऽर्थाद् विश्वानं प्रत्यक्षम्' [वादिषः] इति ब्रुवतो यदुत्तरम
ि भिहितं परगुणमत्सरिवष्टिचेतसा तत्त्वपरीक्षायां परमोदासीनचेतसा तु येन केनचिदिभिप्रायेण स्वमतं दिश्तिमेव दिन्नेन वसुबन्धुप्रस्रक्ष्वक्षणं दृषयता, तस्य पुनर्र्थो योऽस्तु सोऽस्तु किं नोऽनेन ? इदमेव तावदस्तु — स्पादिष्वासम्बनार्थो वक्तव्यः [प्रः समुः वः भाष्य] इति विकल्प्य विकल्पद्वये दोषजातं तस्त्रक्षणे प्रकान्तं तत् तवापि समानमिति प्रतिपादिष्यम् नयचक्रकारः सिवशेषं तैन्मतिवरिषदेतुं स्वयचनजितमाह — अनेकार्थजन्यत्वाच्च स्वार्थसामान्यगोचरतायामित्यादि शिष्याचार्ययोख्तरयोत्तर
10 त्वात् । स्वार्थ इति नीलादिः, स एव किल सामान्यमनेकार्थजन्यत्वाच स्वार्थसामान्यगोचरतायां यदामासं तेषु ज्ञानमुत्पद्यते तथा त आलम्बनं रूपादय इति नीलपीतादित्वेन यथवामासन्ते तथवालम्बनमित्रेत
६८-२ दिष्टम् । किं कारणं त एव नीलादिपरमाणवो नालम्बनमिति चेत्, उच्यते — प्रत्येकं परमाणुरूपस्य बुद्धावसिन्नवेशात्, एकमेकं प्रति प्रत्येकं परमाणुनां यन्नीलादिरूपं तस्यातीन्द्रियत्वाद्वद्वौ न

15 सिन्नवेशः, तस्मात् किं प्राप्तम् १ समुदयकृततिन्नभीसतयालम्बनमित्येतत् प्राप्तम्, नीलादिरूपस्य तरसमुदायात्मकत्वात् ।

एवं च सित परमाणुसञ्चयनीलादिनिर्भासतयालम्बनत्वे सित प्रसक्षार्थं एवं जायते, तद्यथा-अर्थसन्निकर्षादक्षं प्रति यदुत्पद्यते तज्ज्ञानं प्रत्यक्षमिति ज्ञानमर्थेन विशेष्यते, अर्थेनेन्द्रियस्य सन्नि-

१ 'ततोऽर्थाद् विज्ञानं प्रलक्षम्' इति प्रलक्षलक्षणं वाद्विधी बौद्धाचार्येण वसुवन्धुनाऽभिहितम् । वसुवन्धोः शिष्यो दिशः। 'दिशः' इति च दिङ्गागस्यैव नामान्तरम् । दिन्नेन स्वगुरोर्वसुबन्धोः प्रस्यक्षलक्षणं दृषयितुकामेन प्रभाण-समुचये तहुन्ती च विस्तरेण प्रकान्तमित्थम् - "ततोऽर्थाद्विज्ञानं प्रलक्षम् [वादवि० ] इलात्र ततोऽर्थादिति सर्वश्चेद येन तत् तत एव न । यदि 'ततः' इखनेन सर्वः प्रख्य उच्यते, यज्ज्ञानं यस्माद्विषयाद्भवति तस्य व्यपदिश्यते, तते एव तु न भवति, आलम्बनप्रत्ययादेव ज्ञानं न भवति 'चतुर्भिश्चित्तचैत्ताः' [अभि०को० २।६४] इति सिद्धान्तात्। आलम्बनं चेत् स्मृत्यादिश्वानं नान्यद्पेक्षते ॥ १५ ॥ यदि 'ततोऽर्थात्' इत्यनेन विषयमात्रम् , स्मृत्यनुमानाभिलापादिज्ञानसपि आलम्बनान्तरं नापेक्षते, अस्यादिशानं हि न भूमाद्यालम्बनम्। रूपादिन्वालम्बनार्थो वक्तव्यः - कि यदाभासं तेषु शानमुत्पवते तथा ते आलम्बनम्, अथ यथा विद्यमाना अन्याभासस्यापि ज्ञानस्य कारणं भवन्ति ? ततः किमिति चेत्, यदि यदाभासं तेषु ज्ञानमुरपद्यते तथा पञ्चानां विज्ञानकाय।नां सञ्चितालम्बनत्वात् संवृतिसदेवालम्बनमितीष्टं नीलाद्याभासज्ञानेषु ततोऽर्थाद् विज्ञानत्वात् प्रत्यक्षत्वं भवति, तथाहि - तेषु तत्समुदायाध्यारोपे सत्यपि द्रव्यसदाकारो लभ्यते। द्रव्यसङ्ग्रधादाकारोऽपि लप्स्यते, त एव हि द्रव्यादित्वेनाभासन्ते । अथ यथा विद्यमाना अन्याभासस्यापि ज्ञानस्य कारणं भवन्ति तथा सति द्रव्यादिप्रसङ्गदोषो नास्ति तथा तेषामसत्त्वात्, तथापि येन तस्य व्यपदेश इखेतन्न लभ्यते, प्रखेकं च ते समुदिताः कारणं न समुदायो व्यवहार-सत्त्वात्। एतदेवाह - यदाभासा न सा तसाचितालम्बं हि पञ्चकम् । यतः सा परमार्थेन तत्र न व्यपदिश्यते ॥ १६ ॥ इत्यवसरकारिका । चक्षुरादीनामप्यालम्बनत्वप्रसङ्गः, तेऽपि हि परमार्थतोऽन्यथा विद्यमाना नीलायाभासस्य द्विचन्द्रा-द्याभासस्य च ज्ञानस्य कारणीभवन्ति' - प्र० समु० वृ० १।१५-१६ ॥ २ तन्मतविरोधं हेतुं य० ॥ ३ एव विकलं य० ॥ ध अनेकार्थः यन ॥ ५ एकमेकं प्रत्येकं प्रने ॥ ६ ज्ञायते प्रन । दश्यतां पुरू ७६ पंत्र २७ ॥ ७ विशिष्यते यन ॥

प्रत्यक्षम्। न तदुपपचते, तस्यार्थस्याभावात्। न च सश्चयोऽर्थः, संवृतिसत्त्वात्। अतो नासावुत्पत्तिप्रत्यय इष्यत इति विशेषणविशेष्यत्वाभावाज्ज्ञानत्वप्रत्यक्षत्वाभ्युप-गमहानिः।

चक्षुरादिज्ञानेष्वतः स्वनिभीसव्यतिरिक्तप्रमेयाभावादसत्सत्प्रतिपत्तेरप्रत्यक्ष-त्वेन प्रसिद्धेन प्रत्यक्षत्विनराकरणादनुमानविरोधः ।

यथा चात्र समानानेकार्थजन्येन्द्रियखार्थाचदुत्रपद्यते तदिप च तैमिरकवद-

कर्षादुत्परामानं ज्ञानमक्षं प्रति वृत्तेः प्रत्यक्षमिति ज्ञानेऽर्थस्य विशेषणता । सन्निकर्षाद्वा अक्षं प्रति यो वर्ततेऽर्थः स प्रत्यक्षः, अर्थेन्द्रियसन्निकर्षाद्धं प्रति वृत्तेः प्रत्यक्षमितत्वादुपचितिवृत्तिरथेंऽक्षेण 'विशेष्यते इति ।
अत्रोत्तरमुच्यते – न तदुपपद्यते प्रत्यक्षं तस्यार्थस्याभावात् । 'एवं च सिते' इत्युचार्य सम्र्र्यः प्रसक्त
इत्यभ्युपगेन्य दृष्यति – यस्मान्न च सञ्चयोऽर्थः । किं कारणं नार्थः सम्र्र्य इति चेत्, संवृतिसत्त्वात् । 10
संवृतिसत्त्वमद्रश्यत्वाद् वान्ध्येयवत् । अत एतस्मान् कारणाद् नासावुत्पत्तिप्रत्यय ईष्यते, उत्यत्तौ
प्रत्यय आत्रम्यनप्रत्यय इत्यर्थः, सोऽसत्त्वान्नेष्यते । इतिशब्दो हेत्वर्थे, एतस्मान् कारणात् सोऽर्थो न
विशेषणेन विशेष्यस्यस्याद्धिशेषणविशेष्यत्वाभावाद्जानत्वप्रत्यक्षत्वाभ्युपगमहानिः, 'ज्ञानं प्रत्यक्षम्'
इत्येतदभ्युपगतं विशेषणस्य विशेष्यस्य चार्थस्याभावान् किम्विषयं ज्ञानं प्रत्यक्षं च स्यादिति हीयते ।

किञ्चान्यत् — चश्चरादिज्ञानेष्वत इत्यादि यावदनुमानविरोधः । चश्चरादीिश्यबुद्धयः स्वविषय- 15 निर्भासस्त्रह्मपात्रा एव , ज्ञानत्वात् , वस्तुत्वात् , सत्त्वात् , तैमिरिकादिज्ञानवत् । अतश्चश्चरादिविज्ञानेषु ४६९-१ स्वनिर्भासन्यतिरिक्तप्रमेयाभावः । ततश्च तैमिरिकस्य केशोन्दुक-मशक-मिश्चरा-द्विचन्द्रादिदर्शनवत् सा तु असत्सत्प्रतिपत्तिरेव, 'असदवस्तु सद्वस्तु' इति प्रैतिपत्तिः । तस्माद्धेतोरसत्सत्प्रतिपत्तेर्विपर्ययप्रतिपत्ते-स्तस्य ज्ञानस्यात्रत्यक्षत्वं प्रसिद्धमळातचकादिज्ञानवत् , तेन अप्रत्यक्षरवेन प्रसिद्धेन त्वया प्रतिज्ञातं तत्प्रत्यक्षरवं प्रसिद्धमळातचकादिज्ञानवत् , तेन अप्रत्यक्षरवेन प्रसिद्धेन त्वया प्रतिज्ञातं तत्प्रत्यक्षरवं निराकियते, तिज्ञराकरणादनुमानविरोधः । नतु प्रत्यक्षनिराकरणात् प्रत्यक्षविरोधोऽयं 20 कथमनुमानविरोधः ? इत्यत्रोच्यते — त्वन्मतेन प्रत्यक्षधर्मस्य विकल्पस्योक्तानुमानेन निराकरणात्रिर्विकल्पक-प्रत्यक्षत्वाभावात् कतमत् तत् प्रैत्यक्षं येन निराक्रियेत यद्वा निराक्तर्यात् १ अतोऽनुमानविरोध एवायम् ।

किञ्चान्यत् – घटसङ्क्ष्मोत्क्षेपणसत्ताघटत्वाद्याकारज्ञानानामि प्रत्यक्षत्वप्रसङ्गः । कथिमति चेत्, उच्यते – यथा चात्रेत्यादि दीर्ष्टान्तिकं मुक्तवा दृष्टान्तं तत्साधर्म्यं च वर्णयति । यथा चात्र भवन्मतेन समानानेकार्यजन्येन्द्रियस्वार्थात् , समानेन नीठवर्णेनाऽनेकेन परमाणुसङ्घातठक्षणेनार्थेन जन्य इन्द्रिय- 25 स्वार्थः, नासाधारणो वस्त्वभिमतस्वठक्षणस्वार्थः, कस्मात् १ तैर्त्तेयक्तवा तत्रानेकार्थजन्यत्वात् स्वार्थे सामान्य-गोचरं ज्ञानम् [प्र० समु० ११४] इति वचनादन्याद्यः स्वार्थस्थेष्टत्वात् , ताद्यः स्वार्थेद् यदुत्पद्यते

१ विष्यते प्रणा २ °गमप्य दूष' भाणा ३ नासाधूरपत्ति यणा नासारपत्ति भाणा ४ हीष्यते विणा ५ °रादिषु द्वाने यणा ६ प्रतिपत्तितस्तसा यणा ७ "न सरपक्षधर्मस्य विकल्पस्यो भाणा "न सरपक्ष-धर्मस्य विपक्षस्यो यणा ८ 'प्रत्यत्वाभावात् भाणा ९ प्रत्यक्ष येन यणा १० दार्षान्तिकमुक्तवा यणा ११ समानासमानानेका प्रणा १२ अत्र 'तन्त्यक्ता' इत्यपि पाठः स्यात् ॥ १५ स्वार्थसामान्य यणा

प्रमाणम्, समानानेकार्थातथाभ्तार्थान्नीलादिसङ्घातात् प्रज्ञप्तिसत आलम्बनात् परमार्थसदाकारो लभ्यते, त एव हि परमाणवो नीलादित्वेनाभासन्ते इति तद्विषयं ज्ञानं प्रत्यक्षमिष्टं तथा घटसङ्क्ष्याचाकारेभ्यः प्रत्यक्षज्ञानजनकार्थसधर्मभ्यः समानानेकार्थतथाभ्तार्थभ्यः परमार्थसदाकारो लप्यते कित्रार्थजन्येन्द्रियकार्थभ्यः समानानेकार्थातथाभ्तार्थभ्यः परमार्थसदाकारो लप्यते इति घटादिज्ञानं प्रत्यक्षं स्यात्, संवृतिसदालम्बनत्वात्, नीलादिज्ञानवत्। नीलादिज्ञानं वा न प्रत्यक्षं स्यात्, घटादिज्ञानवत्। त एव हि ते परमाणव आभासन्ते। एवमुभयोस्तुल्ये जनकत्वे कुत एतत् – नीलाद्याभासं ज्ञानं प्रत्यक्षं न घटाचाभास-मिति। यथैव हि परमाण्ववयवसमुदाये त एवाभासन्ते तथा घटादिज्ञानेष्विप समुदितास्त एवाभासन्ते, तथास्थेष्वेच घटबुद्धिः प्रवर्तते प्रज्ञप्तिश्च एवं तथास्थेष्वेच विलादिक्षपबुद्धिः प्रवर्तते प्रज्ञप्तिश्च।

'ज्ञानम्' इत्यमिसम्भन्त्स्यते, तद्िष च तैसिरंकवद्रप्रमाणम्, तिसिरे भवं तैसिरम्, यथा द्विचन्द्र
^६९-२ दर्शनं तथा समानेनाप्यनेकवर्णमणिसमूहेन जन्य इन्द्रियस्वार्थो मेचकस्तसादुत्यद्यमानं तद्षि च

तैसिरंकवद्रप्रमाणम्। कुतः ? यस्मात् समानानेकार्थात् तस्माद्यथामूतार्थात् तंत्रीलादिसङ्घाताच्ज्ञानमुत्यद्यते,
अत्तथाभूतार्थव्यमस्य संवृतिसत्त्वमत आह — सँमानानेकार्थातथाभूतार्थाचीलादिसङ्घातात् प्रज्ञप्तिसत

10 आलम्बनात् संवृतिसतः परमार्थसदाकारो नीलादिको लभ्यते, यतस्त एव हि परमार्थसन्तः परमाणवो

नीलादित्वेनाभासन्त इति तद्विषयं ज्ञानं नीलादिको लभ्यते, यतस्त एव हि परमार्थसन्तः परमाणवो

नीलादित्वेनाभासन्त इति तद्विषयं ज्ञानं नीलादिप्रत्यक्षमिष्टम् । तथा निरार्कृतेभ्यः प्रत्यक्षवेन घटसङ्ख्याद्याकारेभ्यो घटसङ्क्ष्योत्क्षेपणसत्ताघटत्वाद्याकारेभ्यः प्रत्यक्षज्ञानजनकार्यसधर्मभ्यः । किमुक्तं
भवति ? समानानेकार्थातथाभूतार्थभ्यः, परमार्थसदाकारो लप्यते नीलादिसङ्गातवदित्यतसादुप20 संहत्य साधनमाह — घटः संयुक्तो वियुक्तः परोऽपरः स्पन्दत इत्यादि ज्ञानं प्रत्यक्षं स च तद्विषयः
प्रत्यक्षः स्यात् , संवृतिसदालम्बनत्वात् , नीलादिज्ञानवत् । नीलादिज्ञानं तदर्थश्च न प्रत्यक्षे वा
स्याताम् , संवृतिसदालम्बनत्वात् , घटादिज्ञानार्थवत् । त्राव्यस्य विकल्पार्थत्वादुभयत्र ज्ञानोत्पादकार्थाविशेषात् । तत् समर्थयति — त एव हि ते परमाणवो य एव घटादित्वेनाभासन्ते य एव नीलादित्वेनाभासन्त
इति । एवमुभयोर्नीलादिघटादिज्ञानयोस्तुस्ये जनकत्वे तत् कुत एतत्—नीलाद्याभासं ज्ञानं
प्रत्यक्षं न घटाद्याभासमिति ? स्वरुविमात्राईन्यत् कारणं नास्तीत्यर्थः ।

यथैव हीत्यादि यावत् समुदितास्त एवाभासन्त इति बुद्धावाभासनसामर्थ्याविशेषाः जनक-हेत्वविशेषमेव दर्शयति । अत्र च यथा परमाण्ववयवस्मुदाये त एव नीलप्रत्यवभासत्वाज्ज्ञानस्या-ष्ट्र-१ कारसन्निवेशविशिष्टाः सामान्यत आभासन्ते तथा घटादिज्ञानेष्वपि आकारविशेषेण समुदितास्त एैवाभासन्ते, नान्यो घटो नामास्ति यस्तथाभासेत । तथास्थेषु तेन प्रकारेण स्थितेषु रूपादिष्वेव घट

१ °रिकवद° य॰ ॥ २ तन्नादिसंघातजनमुत्पाद्यते प्र॰ ॥ ३ समानासमानानेका प्र० ॥ ४ कृतेभ्यः सत्पक्षत्वेन घट य॰ । °कृतेभ्या घट भा॰ ॥ ५ साधर्म्येन य॰ ॥ ६ समानासमानानेका य॰ ॥ ७ °दन्यत्र प्र॰ ॥ ८ °समुदायनाव नीलप्रस्य प्र॰ ॥ ९ एव मासंते य॰ ॥

अधोच्येत - नीलादिसमुदाये द्रव्यसदाकारो विद्यते, तदण्वात्मकत्वात् तथा-सत्त्वात् तत्त्रत्यक्षत्वं न्याय्यम्। न तु घटाद्याकारः, अतत्परमाणुत्वात् तथाऽस-त्वात्। एतच तुल्यमुभयत्राविशेषात्। यथैव तिस्मिन् घटाद्यनाकारता तदनणु-त्वात् तथाऽसत्त्वात् एवं रूपाद्याकारस्थानाकारता सश्चितस्थैन्द्रियकत्वादालम्बन-त्वात् तदनणुत्वात् तथाऽसत्त्वादन्यथाऽविषयत्वादनालम्बनत्वादप्रस्थक्षत्वात्। पक्षान्तरापत्तिश्चैवं यथा ते विद्यन्ते तथा त आलम्बनमिति। यथा चोक्तं प्रसेकं

इति बुद्धिः प्रवर्तते प्रज्ञप्तिश्च एवं तथास्थेष्वेव परमाणुषु नीलादिरूपबुद्धिः प्रवर्तते प्रज्ञप्तिश्चेति सर्वमुभयत्र तुल्यम् ।

अत्र परेणोभयोर्वेधर्म्यप्रदर्शनार्थमथोच्येत — नीलादिसंमुदाय इत्यादि यावत् तद्ण्वात्मकत्वात् तथासत्त्वादिति । नीलादिसमुदाये नीलादिद्रव्यसदाकारः परमार्थसदाकारः स विद्यते । किं 10 कारणम् ? तदण्वात्मकत्वात् तेषां नीलादीनामण्वात्मकत्वात् अणूनां द्रव्यसत्त्वात् । तत्प्रत्यक्षत्वं न्याय्यम्, न्यायादनपेतं न्याय्यं युक्तमित्यर्थः, तद्विषयस्य च ज्ञानस्य प्रत्यक्षत्वं तत्प्रत्यक्षत्वम् । न तु घटाद्याकारो न त्वस्ति घटसङ्क्ष्योत्क्षेपणाद्याकारः, अतत्परमाणुत्वात्, तस्याकारस्य परमाणुत्वं तत्परमाणुत्वम्, न तत्परमाणुत्वम्तत्परमाणुत्वम्, अतोऽतत्परमाणुत्वात् । ततः किम् ? तथाऽसत्त्वात् , तेन प्रकारेणासत्त्वात् परमाणुत्वेन तेषां घटाद्याकाराणामसत्त्वात् ।

अत्राचार्य उत्तरमाह—एतच्च तुस्यमुभयत्राविशेषात् , परमाणुजन्यत्वादेव नीलादिघटाचाकार-प्रत्यक्षयोः । यथैव तस्मिन् रूपादिसमुदाये घटाचनाकारता तदनणुत्वात् , तस्य घटाचाकारस्था-नाकारता तस्थाकारस्थानणुत्वात् , तथाऽसत्त्वादनणुसत्त्वेन घटाचाकारेणासत्त्वादेणुत्वेनैवासत्त्वात् । एवं रूपाचाकारस्थानाकारता अनन्तरोक्तहेतोः सिञ्चत्रस्थिन्द्रियकत्वात् परमाणुसमुदायस्थैन्द्रियकत्वात् तस्थैवालम्बनत्वात् , असिञ्चतस्थातीन्द्रियत्वादत एवानालम्बनत्वात् , तदनणुत्वात् तस्य सिञ्चतंस्थै- 20 न्द्रियकस्थालम्बनस्थानणुत्वात् तथाऽसत्त्वादनणुत्वादेवासत्त्वात् , अन्यथा[ऽ]विषयत्वात् परमाणुत्वेना- <sup>४६९-२</sup> विषयत्वात् , अविषयत्वादेव अनालम्बनत्वात् , अत एव अप्रत्यक्षत्वात् ।

किञ्चान्यत् — पक्षान्तरापत्तिश्चेवम् । यदाभासं तेषु झानमुत्पद्यते तथा त आलम्बनम् [प्र० समु० व० ११३५] इत्येवं पक्षं परित्यच्य यथा ते विद्यन्ते तथा त आलम्बनमित्ययं पक्ष आश्रितो भवति, पक्षान्तरगमनं च वादावसानायेति । किञ्चान्यत् , अस्मिन्नपि च पक्षे त्वयेव वसुबन्धुं प्रत्युक्ता ये 26 दोषास्ते तवापि स्युः । यस्मात् त्वयापि चायं पक्षोऽङ्गीकृत एव । कथमिति चेत् , तद्दर्शयति — यथा च प्रत्यक्षोत्पत्तिवीजसञ्चननार्थमुक्तम् — प्रत्येकं च ते समुदिताः कारणमिति । तत्रानेकार्थजन्यत्वात् स्वार्थे सामान्यगोचरम् [प्र० समु० ११४] इत्यस्य व्याख्यायां पुनर्वसुबन्धुं दृषयितुकामेन विकल्पितः स एवार्थः — 'किं" यथा विद्यमाना अन्याभासस्यापि विद्यानस्य कारणं भवन्ति तथा प्रत्यक्षस्यालम्बनं रूपादयः' इति पूर्वपक्षत्वेन । एतयोश्च वचनयोरेकाकारार्थत्वादसाविष पक्षोऽभ्युपगतस्त्वया । ततः को

१ °समुद्येत्यादि प्र॰ ॥ २ °द्णुत्वेनैव सत्वात् भा० ॥ ३ °स्पैन्द्रियिकत्वात् य० ॥ ४ °स्पैन्द्रियिक° भा० ॥ ५ दश्यतां पृ० ९६ पं० २५ ॥ ६ ज्याख्याया य० । ज्याख्यया भा० ॥ ७ दश्यतां पृ० ९६ पं० २६ ॥

च ते समुदिताः कारणम् [ प्र॰ समु॰ व॰ १।१५ ]। एवमपि न त आलम्बनमतीन्द्रियत्वात्। एवम्बिधालम्बनतायां च धूमोऽग्निप्रत्यक्षज्ञानालम्बनं स्यात्, तथा विद्यमानत्वेऽ-न्यथाभासस्यापि ज्ञानस्य कारणीभवनात्, त्वदुक्तप्रत्यक्षालम्बनवत्। चक्षुराचिप वालम्बनं स्यात्।

न च ग्राह्मस्य नीलादेर्विषयस्य चक्षुरादिविज्ञानस्य नीलादिपरमाणव आल-दोष इति चेत्, एवमपि न त आलम्बनमतीन्द्रियत्वादिन्द्रियगोचरातीतत्वाद् गैगनवदिन्द्रियज्ञाना-लम्बनं न भवन्ति परमाणवः।

किश्चान्यत्, उत्तरदोष उच्यतेऽभ्युपगम्यापि एवंविधालम्बनतायां चेतादि यावत् त्वदुक्तप्रत्यक्षालम्बनविति । 'अन्यथा विद्यमानाः परमाणवोऽतीन्द्रियत्वेन विद्यमानाः समूहाभासस्यापि

10 ज्ञानस्य कारणं भवन्ति' इत्येवंविधालम्बनतायां सत्यां धूमोऽग्निप्रत्यक्षज्ञानालम्बनं स्यात्, तथा

५०-१ विद्यमानत्वेऽन्यथाभासस्यापि ज्ञानस्य कारणीभवनात् । धूमत्वेन विद्यमानो धूमोऽद्याभासस्यान्याभासस्यास्वाभासज्ञानस्य कारणीभवन्नुपलभ्यत इति पक्षधर्मत्वमस्त्यस्य । त्वदुक्तप्रत्यक्षालम्बनविति

दृष्टान्ते तस्य सपक्षानुगमनं दर्शयति । यथा त्वदुक्तस्य प्रत्यक्षस्यालम्बनं परमाणवोऽन्यथा विद्यमानाः परमाणुत्वेन विद्यमानाः समूहाभासज्ञानस्य कारणं भवन्ति तथा धूमोऽपि तत्साधम्यात् तज्ञनितज्ञाना
15 लम्बनस्याग्नेः प्रत्यक्षालम्बनतया व्याप्तत्वात् प्रत्यक्षालम्बनतामात्मनः साधयति । धूमनिमिक्ताग्निज्ञानं वा

प्रत्यक्षं स्यात्, तथा विद्यमानत्वेऽन्याभासविज्ञानजनकार्थालम्बनत्त्वात्, त्वदुक्तप्रत्यक्षवत् । तत्साधम्यादेवै

वा त्वदुक्तप्रत्यक्षं सहार्थेनाप्रत्यक्षं स्याद् धूमजनिताग्न्यर्थज्ञानवत् ।

किञ्चान्यत्, तस्मादेव हेते अक्षुराँ चिप वालम्बनं स्यात्, एवमयमितप्रसङ्गदोष एवंवादिनः । यदि कारणमालम्बनं विज्ञानस्यान्यामासस्यापीष्टं ततश्चक्षुरादीन्द्रियाणि चक्षुरादिविज्ञानानामालम्बनानि स्युः, २० अन्यथा विद्यमानत्वे ऽन्याभासस्यापि विज्ञानस्य कारणीभवना चक्षुरिन्द्रियं चक्षुर्विज्ञानस्यालम्बनं स्याद् रूपोदिपरमाणुवत् । तज्ज्ञानं वा चक्षुरिन्द्रियालम्बनं स्यात्, तज्जन्यत्वे सत्यन्याभासत्यात्, परमाणुजन्य-रूपविज्ञानवत् । एवं श्रोत्रादिज्ञानानि । परमाण्वालम्बनत्वमभ्युपगम्यायं दोष उक्तः ।

५०-२ न च प्राह्मस्य नीलादेविषयस्येत्यादि । चक्षुरादिभिर्घाद्यस्य नीलादेः समूहात्मकस्य, विषयो गोचरः, सम्बन्धि चक्षुरादिविज्ञानम्, तस्य नीलादिपरमाणवो न आलम्बनम्, अन्यथा परमार्थतो 25 विद्यमानत्वात् । औँन्यथेति स्वाभासादन्यथाभासन्ते न तथा परमार्थतो विद्यन्ते परमार्थतस्तु स्वलक्षणा अप्यमाह्या विद्यन्ते, तस्मादन्यथा परमार्थते विद्यमानत्वात् चक्षुरादिवन्नीलादिम्राह्यविषयज्ञानालम्बना न भवन्ति परमाणवः । यथा चक्षुरादीन्द्रियाण्यन्यथा परमार्थतोऽनीलादिपरमाण्यात्मकानि सन्ति अन्यथा नीलादिज्ञानोत्पत्तौ हेतुभावं विश्राति नालम्बनानि तथा परमाणव इति । इतश्च परमाण्यालम्बनं न भवति

१ गमनव प्र ॥ २ म्यादिव वा तदुक भा० । म्यादिव तावदुक य० ॥ ३ मा० विनान्यत्र— सहारसहार्थेन वि० । सहारमहार्थेन पा० । सतारमहार्थेन दे॰ ठीं० । रं॰ ही॰ प्रत्योस्तु अयं पाठ एव नास्ति ॥ ४ प्रादिष प्र० ॥ ५ स्यामास प्र० ॥ ६ अम्बनमभ्यु य० ॥ ७ १ एति बहान्तर्गतः अन्यश्रेति इत्यत आरभ्य मानस्वात् इत्यन्तः पाठो य० प्रतिषु नास्ति ॥ ८ परमानस्वात् मा० ॥

म्बनम्, अन्यथा परमार्थतो विद्यमानत्वात् तदसाधारणविषयत्वाद्वा, रसज्ञानवत्।
ननु च प्रत्येकमेव ते समुदिताः कारणम्, तथासन्त एव समुदिताः परमाणवश्रक्षुरादिज्ञानोत्पत्तिहेतुत्वादालम्बनम्, तदवस्थानां ज्ञानोत्पादनशक्त्यभिव्यक्तेः,
चक्षुरादिपरमाणूनामिव। न ह्येक इन्द्रियपरमाणुर्विषयपरमाणुर्वा विज्ञानमुत्पादयितुमलम्, न तत्समुदायः प्रज्ञप्तिसत्त्वात्। प्रत्येककारणतायामणूनां समुदाये व दर्शनशक्तिव्यक्तिः, शिविकावाहकसमुदायवहनशक्तिवत्, अन्धपङ्किवत् प्रत्येकादर्शनवैलक्षण्येन।

चक्कुर्विज्ञानम्, तदसाधारणविषयत्वाद्वा, तैस्यासाधारणविषयत्वाञ्चक्कुर्विज्ञानस्य । असाधारण एकैको नीलपरमाणुर्विषयोऽस्येति तदसाधारणविषयत्वम्, तच सिद्धम्, प्रत्येकं च ते समुदिताः कारणम् [प्रं॰ समु॰ दृ॰ ११९५] इति वचनात् । तस्यादसाधारणविषयत्वाद्वा रसज्ञानवत्, यथा रसज्ञानम- 10 साधारणविषयत्वाज्ञीलपरमाण्वालम्बनं न भवत्येवं चक्कुर्विज्ञानमिष् । वाशब्दात् तत्रीलपरमाण्वश्चक्कुर्विषया न भवन्ति, असाधारणविषयत्वात्, असाधारणाश्च ते विषयाश्च, रसज्ञानवत्, रसज्ञाने इव रसज्ञानवत्, यथा रसज्ञाने रसलक्षणोऽर्थोऽसाधारणविषयत्वात् त्वन्मतेनैव चक्कुर्विज्ञानविषयो न भवति एवं नीलपरमाणव इति ।

इतर आह - ननु च प्रत्येकमेव ते समुदिताः कारणिमत्यादि याँवदन्धपिङ्कवत् प्रत्येका- 15 दर्शनवैलक्षण्येनेति । ननु मया विशेष्योक्तम् – प्रलेकमेव ते समुदिताः कारणमिति । किमुक्तं भवति ? ७१-१ तथासन्त एव परमाणुत्वेन परमार्थसन्त एव समुदिताः परमाणवश्चश्चरादिज्ञानोत्पत्तिहेतुत्वादा-लम्बनम् । किं कारणम् तदवस्थानां ज्ञानोत्पादनशक्त्यभिवयक्तेः, समुदाय अवस्था येषां ते तदवस्थाः, तद्वस्था एव हि ज्ञानमुत्पाद्यितुं शक्ताः, सा हि ज्ञानोत्पादनशक्तिः प्रत्येकं विद्यमानापि नाभिव्यज्यते, समुदायेऽभिन्यस्यते । को दृष्टान्तः ? चक्षुरादिपरमाणूनामिव प्रत्येकं रूपदर्शनशक्तानामपि न सा 20 शक्तिरभिव्यज्यते समुदाये त्वभिव्यज्यते, तद्वदालम्बनपरमाणूनामपि । विषय-विषयिपरमाणूनां प्रत्येकं तच्छक्तीनामध्यसमुदितानां शक्तयभावं तुल्यं दर्शयति – न ह्येक इन्द्रियपरमाणुर्विषयपरमाणुर्वा विज्ञान-मुत्पाद्यितुमलमिति । न तत्समुदायः प्रज्ञप्तिसस्वात् , नापि तेषामिन्द्रियविषयपरमाणूनां समु-दायो विज्ञानमुत्पादयितुमलं प्रज्ञप्तिसत्त्वात् परमार्थतोऽसत्त्वादित्यर्थः । तस्मादेकमेकं प्रति कारणभावः प्रत्येककारणता, तस्यां सत्यामेव प्रत्येककारणतायामणूनां समुदाये दर्शनशक्तिव्यक्तिः । किमिव <sup>१ 25</sup> शिविकावाहकसमुदायवहनशक्तियत्, यथा शिविकावाहकानां प्रत्येकं विद्यमानैव सा बहनशक्तिः समुद्रायेऽभिन्यक्यते तथेन्द्रियविषयपरमाणूनां द्र्वनदृश्यशक्तिः । वैधर्म्येण अन्धपङ्किः प्रत्येकाद्शीन-वैलक्षण्येन, यथान्यानां प्रलेकमसती देशेनशक्तिव्यक्तिस्तत्पङ्कावपि न भविष्यति वैथेहेन्द्रियविषयद्रष्ट्र-दृश्यक्तयो नाभविष्यन् , भवन्ति तु । तस्मात् प्रत्येकं विद्यमानशक्तय एवेन्द्रियविषयपरमाणवः समुदायेऽ-७१-२ भिव्यक्तशक्तयो भवन्तीति । 30

१ तस्य साधा<sup>°</sup> प्र०॥ २ द्द्यतां प्र० ९६ पं० ३० ॥ ३ यावद्त्वपंक्तिय प्रत्येका<sup>°</sup> भा०। यावद्त्वपंक्ति च प्रत्येका<sup>°</sup> य० ॥ ४ °मानाभिन्यज्यते य०॥ ५ दश्नीशक्ति<sup>°</sup> प्र०॥ ६ तथेन्द्रि<sup>°</sup> य०॥

नन्वेवमभ्युपगतनिराकरणफलैवेयं प्रत्यक्षव्यवस्था, असञ्चितपरमाण्वालम्बन-श्रयणात् प्रत्येकदर्शनराक्तिख्यापनाज्ञनकानन्यथात्वात् सञ्चयाभावात् ।

आदिप्रतिज्ञानवत् खलक्षणविषयत्वप्रतिसमाधानेन निर्वहणमेतदनेकार्थ-जन्यखार्थसामान्यगोचरनिरसनम् । प्रत्यवेक्षितपूर्वापरानुमतनिगमनपरिग्रहेण वा

कत्रोच्यते — नन्वेवमभ्युपगतिराकरणफलैवेयं प्रत्यक्षव्यवस्था । अभ्युपगतं सञ्चितालम्बनाः पञ्च विज्ञानकायाः [अभि० पि०] इति, तस्याभ्युपगतस्य निराकरणं फलमस्याः प्रत्यक्षव्यवस्थायाः । कृतः ? असञ्चितपरमाण्वालम्बनश्रयणात् , प्रत्येकं दर्शनशक्तिमतामिन्द्रियविषयपरमाणूनां दर्शनशक्तिव्यक्तिरत्यस्यां कल्पनायां नन्वसञ्चिताः परमाणवश्चश्चश्चिज्ञानोत्पार्दनशक्ता इत्येतदाश्चितं भवति पञ्चानां विज्ञानकायानामसञ्चितालम्बनत्वम् । तच्चाभ्युपगतं निरुणिद्ध सञ्चितालम्बनत्वमिदं कल्पनान्तराश्चयणम् । किं कारणम् ? प्रत्येकदर्शनशक्तिस्यापनात् , शिविकावाहकसाधम्योत् त एव हि दर्शनशक्तियुक्ताः प्रत्येकमिति भवति । स्थान्मतम् — नतु प्रत्येकशक्तानामेव सञ्चये तच्छक्तस्यभिव्यक्तिरित्युक्तम् । आचार्ये आह् — संत्यम् , उक्तमेतत् , अयुक्तम् , किं कारणम् ? जनकानन्यथात्वात् , न हि ज्ञानस्य जनकेभ्यः परमाणुभ्योऽन्यः सञ्चयोऽस्तीति प्रागेतद् विस्तरेण प्रतिपादितम् , तस्माज्ञनकानंन्यथात्वात् सञ्चया-भावात् प्रत्येकं दर्शनशक्त्यभिव्यक्तिप्रत्यक्ष्यथ्यस्था अभ्युपगतिराकरणफलैवेयम् । अथवा जनकानामन्यः । प्रकारोऽन्यथा, तद्रावोऽन्यथात्वम् , तत्प्रतिषेधो जनकानन्यथात्वम् , तस्माज्ञनकानां परमाणूनामतीन्द्रियाणामनन्यथात्वांदैन्द्रियकत्वव्यवस्थानाभीवात् सञ्चयस्थार्थन्तरम् । सञ्चयस्थार्थन्तरस्थामावार्वैसञ्चितपरमाण्यालम्बनश्चरणं तद्यस्थम् ।

अथवा युक्तैषा कल्पना त्वयाश्रयितुं 'स्वलक्षणविषयं प्रस्रक्षम्' इस्रेतत्प्रतिज्ञानसंवादित्वात् तनि७२-१ वींदुकामेन । यस्मात् प्रत्येकं ते समुदिताः कारणम् [पैन समु॰ इ॰ ११९५] इस्रेतत् प्रस्रक्षविषयसमर्थन20 वचनमादिप्रतिज्ञानेन तुल्यं वर्तत इति आदिप्रतिज्ञानवत्, आदिप्रतिज्ञानानुरूपम्, या हि प्रतिज्ञा
'स्वलक्षणविषयं प्रस्रक्षम्' इति सैतेन वचनेन निरुद्धते, यस्मात् स्वलक्षणविषयत्वप्रतिसमाधानेन
निर्वहणमेतत् 'स्वलक्षणविषयं प्रस्रक्षम्' इति आदौ प्रतिज्ञाय प्रत्येकं ते समुदिताः कारणमिति श्रुवताऽणूनां स्वलक्षणत्वात् प्रत्येविक्षितपौर्वापर्यसाधनसम्बन्धं हि वक्तव्यम् । अहो साधु, किन्तु पुनरत्र
देवानांप्रिय भवतो दोषजातम् । किं तत् ? अनेकार्थजन्यस्वार्थसामान्यगोचरनिरसनम्, तत्रा25 नेकार्थजन्यत्वात् स्वार्थे सामान्यगोचरम् [प्र॰ समु॰ ११४] इति चोद्योत्तरपक्षपरिप्रहेण प्रस्तविक्षितपौर्वापर्यसौक्षित्यार्थनिगमनवचनमनेन तु निरस्यते। अथ मा भूदेष दोष इति प्रत्यवेक्षितपूर्वापरानुमत-

१ दश्यतां पृ० ६४ पं० १ ॥ २ 'द्नशस्या य०। 'द्ननशक्ता भा० ॥ ३ निरुद्धि प्र०॥ ४ 'लंबनन-त्विमिदं य०। 'लंबमनत्विमिदं भा० ॥ ५ 'सत्यम्, उक्तमेतत्, अयुक्तं तूक्तम्' इत्यपि पाठः सम्भवेदत्र ॥ ६ 'नन्यथात् प्र० ॥ ७ 'नन्यत्वात् य० ॥ ८ 'व्यक्तप्रत्यक्ष' वि० । अत्र 'व्यक्तः प्रत्यक्ष' इति सम्भवेत् पाठः ॥ ९ 'न्यथान्यथा भा०। 'न्यथा २ य० ॥ १० 'त्वादैन्द्रियिकत्व' भा० ॥ ११ 'भावा संचय' प्र० ॥ १२ 'दस-तिपरमाण्वा' प्र० ॥ १३ दश्यतां प्र० ९६ पं० ३० ॥ १४ प्रत्यवेश्वितण्योधीपर्यसाध्य' भा० । प्रत्यवेश्वित-व्योधीपर्यसाध्य' य० ॥ १५ प्रत्यवेश्वितयाथाप्यं सौस्थित्या' प्र० ॥

#### आदिप्रतिज्ञातार्थनिरसनम् ।

अनेकान्तवद्वयोरन्तयोरवस्थातव्यम् - प्रत्येकतायां चावस्थेयमस्यमभोवच तदशक्यशक्ते समुदाये, साक्षात् त्वदुक्ततक्त्वत्वादनेकैकत्वभृशगत्वर्थसमुदाय-परिग्रहाच ।

इतरथापि चैषां समुदाय एव न स्यात्, प्रत्येकमभूतत्वात्, वन्ध्यापुत्रवत्। व बौद्धैरेवोक्ता त्रयातिरिक्तसंस्कृतक्षणिकानित्यत्वाभ्युपगमेन सहासङ्गतिरस्य, प्रत्येक-

निगमनपरिग्रहेण वा आदिप्रतिज्ञातार्थनिरसनम् । वाशब्दस्य <sup>र</sup>विकरूपत्वात् स्वलक्षणविषय-प्रत्यक्षत्वं वा निरस्यते, अनेकार्थजन्यस्वार्थसामान्यगोचरता वा, उभयं वा निरस्यत इति ।

किञ्चान्यत्, प्रेत्येकं ते समुदिताः कारणिमित वचनाद्व्यस्ता इत्येतद्र्यादापन्नमिति तैदेव पुनः 10 स्माँरयित दोषान्तरैः — अनेकान्तवद् द्वयोरन्तयोरवस्थातव्यम्। द्वावन्ती द्वी देशी, द्वयोदेशयोरवस्थेयं तैः परमाणुमिरेकतः प्रत्येकसमुदितैः । किमिष ? अनेकान्तवत् । अनेकान्तेन तुस्यं वर्तत इत्यनेकान्तवत्, यथा द्रव्यान्तर्पर्यायान्तयोरविष्ठमानाः परमाणवस्त एव तत्समुद्रायश्चेति व्यपदिश्यन्ते तथा प्रत्येकतायां चावस्थेयमित्यनेकान्तसाधम्यं द्र्शयित । चशब्दः समुच्चये, किं समुच्चिनोति ? समुद्रायमुपरितनम्, ७२-२ प्रत्येकतायां च समुद्राये चावस्थातव्यमिति । अश्वयम्भोवच्च तदशक्यशक्ते समुद्राये, अभेः शक्यं दहनादि हादनस्नेहनायशक्यम्, अम्भसस्तु स्नेहन्हादनादि शक्यमशक्यं दहनादि, तदशक्ये शक्तस-15 दशक्यशक्तः प्रत्येकाशक्ये शक्तः समुद्रायः । वाक्यार्थस्तु लोकव्यापिनोऽपि परमाणवः सङ्घातभेदपैरि-णामापेक्षा एव चाक्षुष्तवादिभाजो भवन्ति नान्यथेत्युभैयान्तात्यागवादिनो जैना यद् वदन्ति तदेव तवाष्याप्त्रम् । कृतः ? साक्षास्त्रकृतत्तत्त्वत्वात्, त्वयेव साक्षादुक्तं तत्त्वभेषां परमाणृनाम् 'प्रत्येकं चक्कुर्विज्ञानोत्पादने न शैकाः, समुदिताः शकाः' इति । एवं तावत् साक्षादनेकान्ताभ्युपगमः । अर्थापैत्त्या वाभ्युपगत एव, अनेकैकत्त्वभृद्रागत्यर्थसमुद्रायपरिग्रहाच । समित्येकीभावे, स चैकीभावोऽनेकस्य, 20 इण् गतौ [पा० धा० १०४५], अथनं गमनं गतिराय इति पर्यायाः, उत्कटाय उद्दायः, सङ्गतो भूश-मायः, समुदायशब्दस्य तत्यरिग्रहात् 'प्रत्येकं ते समुदिता अनेकैकीभृतभृश्वशत्त्रयः' इत्यर्थः कृतः, तस्माचा-नेकान्तवादाभ्युपगमः ।

किञ्चान्यत्, इतरथापि चैषां समुदाय एव न स्यात्, न्यायतोऽपीत्यर्थः, एतत् प्रतिज्ञानम् । समुदाय एव न स्यात्, प्रत्येकमभूतत्वात्, वन्ध्यापुत्रवदित्येष न्यायः, यथा प्रत्येकमभूतानां वन्ध्या- 25 पुत्राणां समुदायो नास्ति तथा परमाणूनामिति । नन्वयमन्यायः प्रत्येकमभूतत्वासिद्धेः परमाणूनामिति चेत्, नेत्युच्यते, बौद्धैरेवोक्ता त्रयातिरिक्तसंस्कृतक्षणिकानित्यत्वाभ्युपगमेन सहासङ्गतिरस्य ।

१ विलक्षणत्वात् खलु य०॥ २ दश्यतां पृ० ९६ पं० २०॥ ३ तदेवं य०॥ ४ सारयति प्र०॥ ५ द्वयो-रन्तरयो य०॥ ६ पर्यायांतरयो य०॥ ७ वावस्था प्र०॥ ८ अश्यंभावश्य भा०। अश्यभावश्य य०॥ ९ परिमाणापेक्षा य०॥ १० भ्ययानां त्याग प्र०॥ ११ साक्षात्ततुक्ततत्वत्वात् तयेव प्र०॥ १२ शकः प्र०॥ १३ पत्यवाभ्यु वि० भा०। पत्यु वाभ्यु वि० भा० विना॥ १४ उदाय संगतो भृशं आयः प्र०॥

त्वप्राप्त्यनन्तरमेव विनष्टत्वात् । प्रत्येकत्वप्राप्तिरिप चैवं नैव, असत्त्वात्, वन्ध्या-पुत्रवत् । सहोत्पादाददोष इति चेत्, न, तुल्यत्वात् । किं भूतस्य सहता? अभू-तस्य? यदि भूतस्य भवनानन्तरविनष्ठत्वात् कुतः सहता, उक्तवदसत्त्वापत्तेरेव?

यदुक्तं वः सिद्धान्ते –

वृद्धिबोध्यं त्रयाद्नियत् संस्कृतं क्षणिकं च तत्। [ ] इति।

७३-१ आकाश-प्रतिसङ्क्या-ऽप्रतिसङ्क्यानिरोधाख्यात् त्रयादन्यत् प्रत्ययजनितत्वात् संस्कृतस्म्, संस्कृतत्वाच् क्षणिकानित्यम्, क्षणोऽस्थास्तिति क्षणिकम्, क्षणमात्रमेवास्य कालो न परत इति क्षणिकानित्यमेव न काला-न्तरावस्थाय्यिनत्यत्वं लौकिकाभिमतघटादिवदित्येतेनाभ्युपगमेन सह प्रत्येकं ते समुदिताः कारण-मित्यस्थाभ्युपगमस्य सङ्गतिनास्ति । किं कारणम् १ प्रत्येकत्वप्राष्ट्यनन्तरमेव विनष्टत्वात् , एकैकस्य १० परमाणोः स्वरूपलाभसमनन्तरमेव विनष्टत्वात् कः प्रत्येकसमुदायः १ को वा देशतोऽत्यन्तं रूपादिभेदेन यावदनिमलायवव्यावस्थानां भिद्यमानानां प्रत्येकं भावः १ इति सिद्धं प्रत्येकमभूतत्वं देशतः कालतन्त्राव-स्थानतराप्राप्तेरिति । प्रत्येकत्वप्राप्तिरिप चैवं नैव, निर्मूलत एव परमाणूनां यापि प्रत्येकत्वप्राप्तिः सापि चैवमुक्तविधिना नैवास्ति, स्वरूपप्राप्तिमात्रदेशकालाप्रैतीक्षित्विनाशित्वादसत्त्वात् , वन्ध्यापुत्रवत्, यथा वन्ध्यापुत्राणां प्रत्येकत्वप्राप्तिनीस्ति तथा परमाण्वभिमतानां तथानवस्थानामभावान्न प्रत्येकत्वप्राप्तिरिति ।

महोर्द्गादाददोष इति चेत् , तेषां परमाण्नामसत्त्वमसिद्धं तथानवस्थानामपि देशैक्येन कालैर्क्वेन च सहोत्पादाभ्युपगमात् , तस्मादस्ति प्रश्लेकत्वप्राप्तिरिति । एतच न, तुरुयत्वात् परमाण्वसत्त्वस्य , देशकालभेदोत्पादासत्त्वेन सहोत्पादासत्त्वस्य तुरुयत्वात् , विकरपद्वयेऽपि यौगपद्यासिद्धेरिदैमिसि त्वं प्रष्टव्यः – किं भूतस्य सहता ? अभूतस्य ? इति विकरपद्वयानित्वै तेरेष प्रश्ल उभयथापि न घटत ७३-३ इत्युत्तरं वक्तुमनसः । इतर आह – अभूतस्य सहतेत्ययुक्ते विकर्त्पः, क एवं ब्रूयात् 'अभूतस्य खपुष्प७० स्थेव सताऽसता वा सहता' इति यतः स विकरुपः पूर्वपेद्देयते ? तस्माद्भृतस्य सहतेति ब्रूमः । अत्राचार्य आह – त्वमेवैतद्विकरपद्वयं 'तथावस्थाः प्रत्येकं समुदिताः कारणं परमाणवः' इति ब्रुवाणश्चिन्तय क एवमाहेति । किं न 'एतेन ? यो ब्रवीति स व्रवीतु , यदि भूतस्य यदि तावद् भूतस्य सहोत्पादः, भवनानन्तरिवनष्टरवात् क्षणिकवैदे कुतः सहता ? नास्त्यत्र कारणं सहत्वे कस्यचित् केनचिदित्यर्थः । उक्तवित्यतिदेशादेशकालाभ्यामत्यन्तमेदे निरिभेलाष्यस्वभावानां प्रत्येकत्वप्राप्तिरेव नास्तीत्युक्तं तथा तेषा 

25 मसन्त्वापैत्तेरेवाणुनां 'कुतः सहता' इस्रभिसम्बन्धः । प्रतिलब्ध्यसहत्वस्य चोत्पाद इच्यते त्वया, तत्तु

www.jainelibrary.org

अथाभूतस्य वन्ध्यापुत्रसमुदायोऽपि स्यात्, अभूतत्वादस्थितत्वात्, अणुसमुदाय-वत् । सन्तानादिति चेत्, सोऽप्येवमेव ।

अथोच्येत – बाह्यवस्तुस्वतत्त्वप्रतिपत्तिजनितः सर्व एवैष विरोधसंक्केशः । विज्ञानमात्रकमिदं त्रिभुवनम् । न द्रव्यसंवृत्यादि ततो भिन्नमस्ति ।

ननु देवानांप्रिय! त्वन्मतवदेव विज्ञानवादविध्वंसनार्थ एवायमारम्भः । <sup>5</sup>

सहत्वं यौगपद्यमप्रतिलब्धमसत्त्वापत्तेरेव । तस्मात् 'सहोत्पादीददोषः' इत्यपिरहारः । अथाभूतस्यो-त्यादो यौगपद्येनेष्यते सापि सहता नोपपद्यतेऽनिष्टप्रसङ्गात् । किमनिष्टम् १ वन्ध्यापुत्रसमुदायोऽपि स्या-दित्यनिष्टम् । कुतः १ अभूतत्वादस्थितत्वादणुसमुदायवदितीदं साक्षादिनेष्टापादनम् । अणुसमुदौयोऽपि न स्यादभूतत्वादस्थितत्वादन्ध्यापुत्रसमुदायवत् । अभूतत्वमस्थितत्वं च हेतुद्वयं सून्यक्षणिकवादिनोः सिद्धत्वादुक्तम् । सन्तानादिति चेत् , स्थान्मतम् — अभूतत्वमस्थितत्वं चेष्यते तेषाम् , तथापि जन्म- 10 विनाशर्सन्तानस्थाव्यवच्छेदात् स्थितत्वमस्थतः सहोत्पादाददोष इति । एतचायुक्तम् , यस्मात् सोऽप्येव-मेव, सोऽपि सन्तानो भूतो वा स्थादभूतो वा १ थेदि भूतः कुतः संहता, उक्तवद् भवनानन्तरिवनष्टेभ्योऽ-न्यस्य सन्तानस्थाभावात् १ अस्ति चेत् तद्विलक्षणो निस्योऽन्य इति सर्वक्षणिकप्रतिज्ञाहानिः । अथाभूतः, ७४-१ वन्ध्यापुत्रवदिसाद्यमिहितदोषाकाङ्कमेव ।

अथोच्येत - बैं।ह्यवस्तुस्वतत्त्वेत्यादि यावत् ततो भिन्नमस्तीति । अथेत्यधिकारान्तरे, अथ 15 सैंख्रितालम्बनविषयज्ञानपश्चे किल्पताः किल्पता उपपत्तयो विफला भवन्ति सदोषाश्चेति तं परिलक्ष्येद्मु-च्येत - सर्व एवेष विरोधसंक्षेत्रो बाह्यवस्तुतत्त्वप्रतिपत्तिज्ञिन्तः, 'विज्ञानाद् बाह्यं वस्तुतत्त्वमित्ति' इति प्रतिपत्तौ सत्यां जायतेऽयं संक्षेत्रः । यदि परमाणव आलम्बनं ततोऽतीन्द्रियत्वसिद्धतालम्बनत्वाचभ्युपगमविरोधः; अथ समुदायः, असत्त्वात् खपुष्यवदनालम्बनमेवः प्रत्येकं ते समुदिताः, स्ववचनविरोधादिदोषः प्रोक्तन्यायेनेत्येवमादिविरोधोद्घावनजनितेन चित्तसंक्षेत्रोन किमर्थं विध्यामहे १ एवं तु सर्वदोष- 20 विनिर्मुक्तिमदं कल्पनान्तरमाश्रयामहे - विज्ञानमात्रकिमदं त्रिभुवनम् । यदुक्तम्---

द्योः क्षमा वायुराकाशं सींगराः सरितो दिशः ।

अस्तःकरणतत्त्वस्य भागा बहिरिव स्थिताः ॥ [वाक्यप० ३।७।४९] इति ।

न द्वेंड्यसंवृत्यादि, न पुनरेतस्यां कल्पनायामेविन्वधः संक्षेशोऽस्ति वैत् इदं संवृतिसदिदं परमार्थसदि-द्मैन्द्रियकमतीन्द्रियमित्यादि विकल्प्यमानं विज्ञानादृश्वतिरिक्तमर्थजातिमच्छतां स्यात्, न तु तत् ततो <sup>25</sup> भिन्नमस्ति । तस्मादनर्थको विचार इति ।

अत्रोच्यते - नन् देवानांप्रिय त्वन्मतवदेव विज्ञानवादविध्वंसनार्थ एवायमारम्भः । यथेदं

१ दावदोषः य०॥ २ सहिता य०॥ ३ दायापि य०। दापि भा०॥ ४ स्यादतो त्वादस्थित प०॥ ५ ततत्व य०॥ ६ सन्तानसाध्यवच्छे प०॥ ७ यवि य०॥ ८ सहेतोक्तवद् प०॥ ९ नित्यान्य य०॥ १० वाक्यवस्तु प०॥ ११ संहिताल वि० विना । सहिताल वि० ॥ १२ वाच्यामहे प्र०॥ १३ सागरः य०। "वौः क्षमा वायुरादित्यः सागराः सरितो दिशः। अन्तः करणतत्त्वस्य भागा बहिरवस्थिताः॥"-इति सुद्दिते वाक्य-पवीये पाठः॥ १४ द्रव्यं संवृत्यादि न भा०। द्रव्यसंवृत्या न य०॥ १५ अत्र 'य इदं' इत्यपि पाठः स्थात्॥

तिष्ठतु तावद् बाह्यार्थाभावे विज्ञेयत्वाभावो विज्ञेयत्वाभावे च विज्ञानत्वाभावः। विज्ञानं हि प्रत्यक्षादि। तत्र कतमद् विज्ञानमात्रमिदं सर्वं त्रैधातुकम्? न तावत् प्रत्यक्षविज्ञानमात्रम्, तस्यैवमवस्थत्वात्। नानुमानविज्ञानमात्रम्, तस्यापि तत्पूर्वकत्वात् तदसिद्धावसिद्धेरतन्त्वपटवत्। न संशयभ्रान्त्यादिकलपनाविज्ञानमात्रं

5 करपनापोढं प्रसक्षमित्येतस्य त्वन्मतस्य तत्संवादिनो बुद्धवचनस्य च विध्वंसनार्थोऽयं ममारम्भस्तथा <sup>७४-२</sup> विज्ञानमात्रवाद विध्वंसमार्थोऽप्ययमेवारम्भः, त्वत्तीर्थकराभिहितत्वात् तस्यापि । अथवा तत्परमार्थत्वात् तरप्रतिपादनार्थःवाच सर्वदेशनानां बेंद्रिनां तद्विध्वंसनार्थं एवायमारम्भः । एतदपि प्रमाणाभावादयक्तमिति प्राह्मम्, प्रमाणाभावश्च प्रमेयाभावादिति स दोषः स्थित एवेति द्शैयति - तिष्ठत तावदित्यादि । तं चोपायेन दशियिष्यन्नाह - बाह्यार्थाभावे विज्ञेयत्वाभावः, तस्य विज्ञानमात्रत्वात्। विज्ञेयत्वाभावे च 10 तस्य विज्ञानत्वमपि नास्ति, विजानातीति हि विज्ञानम् , किं विजानाति विज्ञेयामावे ? ततः प्रमेयत्वा-भावात् प्रमाणत्वाभावः प्रत्यक्षस्थेति ज्ञेय-ज्ञान प्रमाण-प्रमेयत्वविलक्षणं खपुष्पवत् किं तत् प्रत्यक्षं नाम ? इसेष दोषो दुर्निवारः, स तावत् तिष्ठतु । इदं तावदस्तित्वाभ्युपगैमेनैवान्यथा विचार्यते – विज्ञानं हीत्यादि । हिशब्दो दृष्टान्तार्थे, दृष्टं हि छोके विज्ञानं प्रत्यक्षादि, प्रयक्षमनुमानं च प्रमाणे विज्ञाने । आदिप्रहणात् संशयविपर्ययानध्यवसायलक्षणानि च विज्ञानानि प्रमाणाभासाभिमतानि । इद-15 मसि व्वं प्रष्टव्यः — तत्र निर्धार्यं **कॅतमद् विज्ञानमात्रमिदं** से**र्वे त्रैधातुक**मिति, नैकमपि विज्ञानमात्रं भवतीत्रभित्रायः । श्रृयास्वम् – प्रत्यक्षविज्ञानमात्रमिति, तन्न तावत् प्रत्यक्षविज्ञानमात्रं तस्यैवमव-७५-१ स्थरवात् , तस्य प्रत्यक्षविज्ञार्नस्यैवमवस्था यथास्माभिन्योख्याता न रूपादिविषया न समुदायविषया न चक्षुरादिनिमित्ता संवृत्या परमार्थेन वा युज्यते इति तस्मान्न प्रत्यक्षविज्ञानमात्रम् । स्थान्मतम् – अनुमान-विज्ञानमात्रमिति । तद्पि नानुमानविज्ञानमात्रम् । किं कारणम् ? तस्यापि तत्पूर्वकत्वात् , तस्याप्य-20 नुमानँस्य तत्पूर्वकत्वात् प्रत्यक्षपूर्वकत्वात् । प्रत्यक्षपूर्वकं हि स्वानुभयोत्तरभाविविकल्पात्मकमविकल्पज्ञान-समनन्तरजन्माऽनुमानं मानसमैन्द्रियमयोगिमानसप्रैत्यक्षपृर्वकमेवेष्यते, तस्यैव प्रत्यक्षर्यासिद्धौ कुतोऽनु-मानसिद्धिः <sup>१</sup> अतो नानुमानमात्रमत आह् – तदसिद्धावसिद्धिरतन्त्वपटवत् । यथा तन्तुपूर्वकस्य पटस्य तन्त्वसिद्धावसिद्धिस्तत्पूर्वकत्वात् तथा प्रत्यक्षासिद्धावसिद्धिरनुमानस्य । एवं तावत् प्रमाणविज्ञानमात्रत्वा-सिद्धिः । एवं तर्हि संशयभ्रान्यादिकल्पनाविज्ञानमात्रमस्तु, तैदैपि न संशयभ्रान्त्यादिकल्पनाविज्ञानमात्रं 25 वा. न संशयमात्रं न भ्रान्यादिमात्रम्, आदिप्रहणात्र स्वप्नानुभवानुभूतानुकारमात्रं न तैमिरिककेशोन्दुका-द्याकारमात्रम्, सर्वस्यास्य कल्पनात्मकस्य प्रमाणाभासस्य अति एव प्रस्यक्षपूर्वकत्वादेव तदसिद्धाव-

१ °राभिहत प्रवाद निवासिक्य विश्वासिक्य प्रवाद निवासिक्य प्रवासिक्य प्रवासिक्य प्रवासिक्य विश्वासिक्य प्रवासिक्य प्रवासिक

वा, अत एव । नानध्यवसायमात्रम् , अनवग्रहात्मकत्वात् तस्य । तस्मान्न विज्ञान-मात्रमिखलमतिविकाशिन्या सङ्कथया ।

अनयैव च दिशा स्वचनव्यपेक्षेवाक्षेपोऽविशेषेकान्तवादिनोऽपि । सर्वसर्वा-त्मकतायां श्रोत्रादिवृत्तिः प्रत्यक्षम् [षष्टितः] इति ब्रुवतो निर्विकल्पत्वाद्विभागाभावात्

सिद्धेः । स्यान्मतम् — अनध्यवसायमात्रमस्त्विति । तदिष नानध्यवसायमात्रम् , न असञ्चेतिताव्यक्तसुख- ठ दुःखादिस्वरूपिमदार्थः । किं कारणम् श अनवप्रहात्मकत्वात् तस्य, न हि तद्यन्तासञ्चेतितं नाम ज्ञानमस्ति । वैद्यप्यव्यक्तज्ञानमस्ति अपदुःवात् तदर्थावप्रहात्मकं न भवत्यतो विज्ञानमेव न भवति, यसाद् विज्ञानातिति विज्ञानमिष्टम्, तच न किञ्चिद् विज्ञानातिति नानध्यवसायविज्ञानमात्रम् । तस्मान्न विज्ञानमात्रम् , प्रमाणप्रमाणाभासविज्ञानेष्वनन्त्रभीवात् कतमद् विज्ञानमात्रमदं सर्वम् १ ७५-२ एतेभ्यश्च विज्ञानेभ्यो व्यतिरिक्तस्यान्यस्य विज्ञानस्याभावान्न किञ्चिदेतद्विज्ञानमात्रं सर्वम् । इत्यस्यमित- १० विकाशिन्या सङ्कथयेति सङ्कित्योपसंहरति प्रस्यक्षस्यस्य सर्वथा दूषितत्वात् , इतरथा ह्यापि दूषण-वचनप्रस्वस्यानेकस्यावकाशोऽस्तीति । एवं तावद्विशेषकान्तवादिना किन्पतं स्वैकिकप्रसक्षविस्रक्षणं प्रसक्षं न घटते, स्ववचनव्यपेक्षाक्षेपदुस्तरिवरोधस्यात् ।

अनयेव च दिशा स्ववचनव्यपेक्षेत्राक्षेपो द्रष्टव्य इति वाक्यशेषः । एषोऽतिदेशः कस्य चित् , अविशेषकान्तवादिनोऽपि । अपिशब्दादनन्तरोक्तस्य विशेषवादिनोऽपि । अपिशब्दादनन्तरोक्तस्य विशेषवादिनोऽपि । विशेषवादिनः प्रागुक्तं दोषजातं 'कल्पनापोढं प्रस्यक्षम्' इच्छतः कल्पनात्मक [त्व]मेव हेतुपर-म्परवाऽऽपाद्य 'अप्रस्यक्षत्वम् , अनुमान[त्व]म् , उभयेक्यम् , सङ्करः, अभावः, निर्देश्यवम् , अस्वस्य्य-णता चै, कारकज्ञापकाविशेषापदनादिभधानार्थव्यपदेश्यता च' पश्चाच कल्पनापोढतामभ्युपेश्रीपि 'स्वसामान्ययोर्लक्षणयोरभावार्चक्षुषो रूपस्य तिष्टज्ञानस्य वाभावः' इस्यादि स्वक्षणवाक्यमुद्दिश्य तिद्वानी-मुत्कमेण वाच्यमिति तिद्दशं दर्शयति – सर्वसर्वात्मकतायामित्यादिना यावदनक्षमिति । एवं हि स्वक्षण- 20 दूषणातिदेशः – 'सर्वं सर्वात्मकम्' इस्यविशेषमिच्छतः साङ्क्ष्यस्यापि सर्वार्त्मकस्य वस्तुनो रूपरसादि-भिदेन कोत्रादिभेदेन च विकल्पयितुमशक्यत्वाद् विशेषकान्तवादिन इव निर्विकल्परमार्थपरमाणुमात्र- ७६-१ साधम्यादिविक्तेल्पतत्वम् । अविकल्पकत्वाद् यथा पूर्वं प्रस्यस्रस्यस्याद्वाद्तिक्तं श्रोत्राः 'चैक्कुर्नेव चक्षुः, रूपं नेव रूपम् , विज्ञानं नेव विज्ञानम्' इस्यादयस्तथा श्रोत्रादिवृत्तिः प्रस्यक्षं श्रोत्रत्वक्त्यस्यक्षिति 25 स्वतः सर्वसर्वात्मकत्वे निर्विकल्पत्वाद्विभागाभावात् कि श्रोत्रं यत् त्वगादिभ्यो विभक्तम् १ स्वात्मश्रीत्रं त्वगादि यच्छ्रोत्राद्वभक्तम् १ यबोक्तं 'श्रोत्रादि' इति, तत्र क आदिः सर्वात्मक्षक्रवस्तुत्वे

१ असंचेतिवाञ्यक्त य॰ ॥ २ तस्या न हि तदत्यंचासंचेतितं प्र॰ ॥ ३ अत्र 'यदप्य' इत्यपि पाठः स्यात् ॥ ४ °णंप्रमा प्र॰ ॥ ५ °भाविद्याने प्र॰ ॥ ६ °कासिन्या मा॰ ॥ ७ मेद्यापि मा॰ ॥ ८ चित् प्र॰ ॥ ९ °सम्भवत उमें भा॰ ॥ १० अभावं प्र॰ ॥ ११ च इकारक भा॰ वि॰ विना ॥ १२ °त्यादि य॰ ॥ १३ °स्येचाभावः मा॰ । ॰स्येवाभावः य॰ । १० ७२ पं॰ १ ॥ १४ °त्मकैकस्य य॰ ॥ १५ °कल्पकम् प्र॰ ॥ १६ ह्ययता पृ० ७१ पं॰ ४ ॥

5

किं श्रोत्रम्? किमश्रोत्रम्? क आदिः? कोऽनादिः? का वृत्तिः? का वाऽवृत्तिः? किं प्रति? किमप्रति? किमक्षम्? किमनक्षमित्यादि?

लोके शास्त्रे च हि वस्तुस्रतत्त्वसाक्षात्प्रतिपत्तिः प्रत्यक्षम् । तत्तु त्वन्मतवन्न त्वेवंलक्षणम् प्रत्यक्षम् , निर्विकल्पत्वासिद्धेः कल्पनात्मकत्वादिभ्यो भ्रान्त्यादिवत् ।

सश्चितालम्बनस्थान उक्तवद् रूपादेरेकस्यासर्वस्थालम्बनस्यासश्चितवद् घट-

प्रथमद्वितीयाद्यन्योन्यापेक्षविभागाभावात् १ कोऽनादिर्मध्योऽन्तो वा १ का वृत्तिस्तेषां श्रोत्रादीनां पूर्वम-प्रवृत्तानां पश्चाद्वृत्तिः कालभेदेनावस्थान्तरत्वेन च विशिष्टा १ का वाऽवृत्तिर्वृत्त्युपरमलक्षणा विभागाभावा-देव १ किं प्रति, कतमोऽन्यो भावो यमपेक्ष्य तं प्रत्यक्षमित्युच्यते १ नपुंसकलिङ्गस्थाव्यक्तगुणसन्देहविषय-त्वात् 'किं प्रति' इति प्रश्नः । किमप्रति, सर्वसर्वात्मकैकत्वे कैः किं नापेक्ष्यते १ किमक्षमिन्द्रयं यद् 10 विषयव्यतिरिक्तं श्रोत्रादि परस्परव्यतिरिक्तं वा १ किमनक्षमिन्द्रियव्यतिरिक्तं विषयो रूपादि परस्पस्तो वा १ इति प्रदर्शने, इत्थं विभागाभावाद् विभागेन लक्ष्मणप्रणयनं स्वयचनवैयपेक्षाक्षेपदुस्तरविरोधम् । आदिप्रहणात् किं शब्दादि १ किं मनः १ किमधिष्ठेयं केन १ इति ।

किञ्चान्यत्, त्वन्मतेनैव प्रसक्ष्वश्रणायोगादयुक्तम् । लोके शास्त्रे च हि वस्तुस्वतत्त्वसाक्षात्प्रतिपत्तिः प्रस्यक्षम् , वस्तुनः स्वं तत्त्वमसाधारणमात्मीयं रूपम् , या तस्य साक्षात्प्रतिपत्तिनं व्यवहिता

15 सा प्रस्यक्षम् । तृत्तु त्वन्मतवन्न त्वेवंलक्षणं प्रस्यक्षम् , त्वन्मत इव त्वन्मतवत्, यथा सर्वसर्वात्मकत्वे 
प्रद-२ त्वन्मते श्रोत्रादिवृत्तिः सर्वसर्वात्मकवस्त्वेकदेशशब्दाविविषयत्वात् समुदायरूपत्याद्वस्तुस्वतत्त्वस्य

विभागाभावाच्छ्रोत्रादिवृत्तिनं सम्भवतीत्युक्तं तथा तस्य निर्विकरुपस्वासिद्धेः, नैव तिर्विवैदेनं 
प्रस्यक्षं शब्दादिविभागविकर्वविषयत्वात् , अविभागरूपं च सर्वसर्वात्मकं यस्तुस्वतत्त्वम् , तद्विषयं च तन्न

20 भवति, ततन्न कर्णनात्मकम् , कर्णनात्मकत्वादिभ्यो भ्रान्त्यादिवद् 'न प्रस्यक्षम्' इति वर्तते, 
कर्णनात्मकत्वान्निरूपणविकर्णार्थमेकत्वादास्त्रम्बनविपरीतप्रतिपत्त्यात्मकत्वाद्वस्यारोणात्मकत्वादसामान्यरूपविषयत्वात् तद्तदिषयवृत्तित्वात् सदसदभेदपरिग्रहात्मकत्वात् सर्वथा साधारणार्थत्वात् , भ्रान्तिसंशयानुमानादिज्ञानवदिति ।

सञ्चितालम्बनस्थान उँक्तवित्यादि यावन्नीलादिष्वभावादित्यनेनाऽतिदिष्टन्रन्थार्थभावनोपाय-25 दिक्प्रदर्शनं करोति मा भूद् व्यामोह इति । यादक् सञ्चितालम्बनस्थानेऽस्माभिरुक्तम् 'परमाणुनीलादीनां सञ्चयः सामान्यं संवृतिसत्त्वादसत्' इति, इह तु ति द्विपरीतं समुदायपरमार्थत्वं नीलादिसंवृतिसत्त्वम् ।

१ भावोन्यमपेक्ष्य य०। भावोऽन्यमपेक्ष्य भा०॥ २ °त्मकत्वकैकत्वे के कं नापेक्ष्यते भा०। १ °त्मकत्वकैकत्वे के कं नापेक्ष्यते य०॥ ३ °व्यपेक्षदुस्तर व०॥ ४ °धनादिश्र प्र०॥ ५ °णायोगायदुकं लोकशास्त्रे य०॥ ६ विह प्र०॥ ७ रं० विनान्यत्र – प्रत्यक्ष ही०। प्रत्यक्षा पा० डे० ली वि० भा०॥ ८ तत्तु त्वन्मत रं० ही०॥ ९ °त्वात्सिद्धेः प्र०॥ १० °कल्पकं य०॥ ११ °विषयित्वात् प्र०॥ १२ °त्मकवत्वा व०। १३ दश्यतां पृ०६४ पं०१॥

नीलादिष्वभावात् तथासम्भावनेऽपि तस्यातीन्द्रियत्वादालम्बनत्वानुपपत्तेश्रक्षरा-दिविज्ञानानां रूपादिसङ्घात आलम्बनमिति प्राप्तम्। ते च प्रत्येकं परमार्थतोऽसन्त इति तेषामविषयतेत्वाद्यद्येषं यथाभागमत्र योज्यं भेदाभेदसंवृतिपरमार्थस्थानव्य-वस्थापनया ।

संवृतिसन्तो नीळाद्य ऐन्द्रियाः, न परमार्थसत्समुदायः । किं कारणम् ? तस्य रूपाद्यात्मकत्वात् तदेकदेश- ऽ भूतस्य रूपादेरपरमार्थसतोऽप्येविभागावस्थस्य एकस्यासर्वस्यासम्बनस्यासिक्वतवत् न होकोऽसर्वः कदाचिदालम्बनं रूपं रसः शैंब्दो वा यथाऽसञ्चिताः परमाणवः पूर्वस्मिन् वादे नैन्द्रियका एवमसञ्चित-७७ १ बदस्मिन् बादे लोकलोकोत्तरव्यवहारप्रस्यक्षाभिमतेषु **घटा**दिषु नीलादिषु चाभावान्न प्रस्रक्षं तिहृषयं ज्ञानमित्यभिसम्बन्धः । किमुक्तं भवति <sup>१</sup> रूपादयः सर्वेकात्म**रू**पा एव सन्ति न पृथक्खरूपाः। ततस्तद्विषयं ज्ञानमभावविषयत्वादप्रत्यक्षं वन्ध्यासुतादिविषयज्ञानप्रत्यक्षवदिति । अनया दिशा 'यदाभासं प्रत्यक्षं न 10 सोऽस्ति विषय:, योऽस्ति न तदाभासं प्रत्यक्षम्' इत्यादि विशेषैकान्तवादिनं प्रति योऽभिहितः प्रपद्धः स सर्वो योज्यः। तथासम्भावनेऽपि चेद्यादि, रूपादेरेकैस्य सत्त्वरजस्तमोगुणसाम्यावस्थानळक्षणप्रधानाख्य-पदार्थत्वसम्भावनेऽपि । नैव तत्साम्यावस्थानं शब्दादिभेदैकसर्वात्मकत्वाभावरूपं सम्भाव्यते, सम्भाव्य-मानेऽपि च तस्मिन्नव्यक्ते तस्याऽव्यक्तस्यातीन्द्रियत्वादालम्बनत्वानुपपत्तेश्रक्षुरादिविज्ञानानां रूपादिसङ्घात आलम्बनमिति प्राप्तम् । ते च रूपादयः प्रत्येकं परमार्थतोऽसन्तः, इतिशब्दो 15 हेरवर्थे, इत्यतः कारणाद्रपादिसङ्घातालम्बनत्वात् तेषां प्रत्येकं परमार्थसत्त्वाभावा**न्न विषयता ।** रूपादयो न चक्षुरादिविषयाः, परमार्थतोऽसत्त्वात् , वन्ध्यासुतवत् । रूपादिविषयं वा न प्रत्यक्षम् , परमार्थतोऽस-द्विषयत्वात् , वन्ध्यासुतज्ञानवत् । तस्माद् योनि-बीज-प्रकृति-बहुधानक-प्रधाना-ऽव्यक्तादिपर्यायाख्यं यद् वस्तु तद्तीन्द्रियत्वादप्रस्यक्षम् । यदिन्द्रियविषयं तत्परिणामभेदे सङ्घाते रूपादि न तत् परमार्थसत् । इत्या- ७७-२ द्यहोषं विशेषकान्तवादिमते यथाभागं यो यो मागो यथाभागं तद्विपर्ययेणाविशेषकान्तवादेऽत्र यद् 20 यत्र भजते तत् तथानुसृत्य योज्यमित्यतीतं प्रम्थार्थं स्मारयति । तद्योजनोपायदिङ्यात्रप्रदर्शनार्थमप्याह— भेदाभेदसंवृतिषरमार्थस्थानव्यवस्थापैनयेति । ये तत्र भेदरूपाः परमाणवः परमार्थसन्तस्तेऽत्र संवृति-सन्तः सर्वसर्वात्मकपरमार्थवादे, यस्तत्राभेदः परमाणुसमुदायः संवृतिर्सन् सोऽत्र परमार्थसन्निद्यनया व्यवस्थापनया योज्यम् ।

पुनरुत्तरोऽपि ग्रन्थो योज्यः । तद्यथा – सर्वसर्वात्मकैकरूपान्तराविविक्तस्वतैस्वे रूपादिसस्वादि- 25 सङ्घात इन्द्रियसैनिकृष्ट आलम्बनविपरीतैकरूपेयं प्रतिपैत्तिः व्यपदेश्यानेकात्मकनीलरूपविषया, न च हेत्वपैदेशाव्यपदेश्येषा, यतः सर्वोत्मकग्रहणापदेशेन धूमेनेवाग्निसामान्यवद् गृष्टाते नानिर्देश्यरूपम् ।

१ भार्थसमु भार ॥ २ प्यवि(व?)भासावस्थस्य प्ररु ॥ ३ शब्दो यथा यर ॥ ४ कस्या प्ररु ॥ ५ भुष्टस्य यर । भुष्वस्य भार ॥ ६ प्यवायेति प्ररु ॥ ७ न्तः । तत्र भार रंर पार । न्तःतत्र डेर लीर विरु हीर ॥ ८ सत् सोत्र यर । १ सत्तिष्ठ स्व भार ॥ ९ तथे प्ररु । इत्यतां प्ररू ६५ पंरु ९ ॥ १० सिन्नष्ट यर ॥ ११ अत्र पत्तिर्द्यप इति समीचीनं भाति ॥ १२ पदेश । व्यप भार । पदेशक्यप यर ॥

नानात्वैकान्तवादेऽपि आत्मेन्द्रियमनोऽर्थसन्निकर्षाद्यन्निषयते तद्रन्यत् [ वै॰ स॰ ३१११४] द्रव्यादिनिर्मूलत्वात् किमात्मादि ? इति न प्रत्यक्षम् , द्रव्यरूपादि भवनविद्रोषकारण-

10 अभिधानाव्यपदेश्यानेकात्मकत्वे अपि च नैव, अनुमिताग्निवदेवैकानेकविषयत्वान्नीलस्य । तिम्न नीलस्पनिस्पणं विकल्पः, प्रतिपरमाणुपरस्परप्रतिभिन्नस्वतत्त्वानेकर्स्पैकतत्त्वैकस्पाध्यारोपात् सर्वन्तिन्तर्मकेकस्पवस्तुरूपाचनेकरूपाध्यारोपाद्वा रूपान्तरसामाग्यरूपविषयत्वात् तदतद्विषयवृत्तत्वादन-पोहाद्वाऽश्च्यनुमानवत् तत्सामान्यात्मकत्व परमार्थस्थितसञ्चयप्रश्चित्तिलाणुभेदपरिम्रहात्मकत्वात् साधारणार्थविविक्तकल्पनात्मकत्वान्न प्रत्यक्षम्परत्ययप्रत्ययात्मकत्वाच्छल्दाश्चावणत्वप्रत्ययवत् । संवृत्य15 तीन्द्रियत्वाभ्यां हि न नीलादिषु न च सञ्चये कारणता तथाप्रतिपत्तिं प्रति । अनुमानज्ञानमपि च तन्न प्रतिपूर्यते, सम्बद्धगृहीतस्यान्यथाप्रतिपत्तेः, विरुद्धादिज्ञानवदिति समानमेतत् कल्पनात्मकत्वात् । अन्यदिषे यथासम्भवं तत्प्रक्रियापतितं मुक्त्वा यदुभयोः सामान्यं तत् सर्वं योज्यम्। एवं तावद्विशेषाविशेषे-कान्तवादयोः स्वयचनन्यपेक्षाक्षेपदुस्तरिवरोधत्वाङ्गोकिकप्रयक्षविलक्षणं प्रत्यक्षं किरिपत्मैषि त्वयुक्तमित्युक्तम् ।

नानात्वैकान्तवादेऽपि सामान्यविशेषयोः 'अयुक्तं प्रसक्षम्' इति वर्तते । कीद्दर्शं वा तत् 20 प्रस्थक्षं कथमयुक्तं वा १ इति, औरमेन्द्रियमनोर्धसिन्नकर्षाद् यन्निष्पद्यते तदन्यत् , आत्मा मनसा ७८-२ मन इन्द्रियेण इन्द्रियमर्थेनेति चतुष्ट्रयत्रयद्वयसिन्नकर्षादुत्पद्यमानं प्रस्रक्षमित्येतद्पि नानात्वैकान्तर्यौदिमतं द्रव्यादिनिर्मूळत्वात् 'किमारमादि ? इति न प्रत्यक्षम् , द्रव्यमादिर्येषां त इमे द्रव्यादयो द्रव्यगुणकर्मसान्यविशेषसम्बाया अद्रव्यद्यात् [द्रव्येभ्योऽन्ये] खपुष्पवन्न स्युः, एवं गुणेभ्योऽन्ये न स्युरगुणत्वात्, अकर्मत्वात् कर्मणोऽन्ये, असामान्यत्वात् सामान्यतोऽन्ये, अविशेषत्वाद् विशेषभ्योऽन्ये, असमवायत्वात् १ समवायादन्ये, निर्मूळत्वाच खपुष्पवत् सर्वे । तस्य निर्मूळत्वं चापरिणामित्वाद् वन्ध्यापुत्रवत् । अतोऽसत्त्वान् दात्मादीनामात्ममनोऽक्षार्थाभावे किमारमादि, यत्सन्निकर्षाञ्ज्ञानमुत्यदेत ? कस्य तत्, आत्मद्रव्याभावात् १ किं तत्, गुणाभावात् १ इतिशब्दो हेत्वर्थे, 'राजपुरुषोऽस्मीति न विभेमि' इति यथा तथा इति न प्रत्यक्षम्, आत्मादिद्रव्याणां ज्ञानादिगुणानां चिंभावान्नास्ति प्रतक्षमित्यर्थः । तेषां चात्मादीनामन्यथा परमार्थतो विद्यमानानामनेकान्तात्मकानामेकिन्तात्मतया करुपनाद्वस्त्रस्यादीसादि यावत्कर्यनात् । विभेषे हेतुभ्यो भ्रान्यादिवन्न प्रतक्षमिति पूर्वोक्तं तदेव व्याचष्टे – द्रव्यस्त्पादीसादि यावत्कर्यनात् ।

१ °न्यत किया प्रत्या स तुलना पृत्त ६६ पंत्र १ ॥ ३ भवत् यत्र ॥ ४ तुलना पृत्त ६७ पंत्र १ ॥ ५ तुलना पृत्त ६८ पंत्र १ ॥ ६ ० ६८ पंत्र १ ॥ ६ ० ६६ पंत्र १ ॥ ६० ६६ पंत्र १ ॥ ६० ६६ पंत्र १ ॥ ६० ५६ पंत्र १ ॥ ६० ६६ पंत्र १ ॥ ६० ६६ पंत्र १ ॥ ६० ६६ पंत्र १ ॥ ६० ५६ पंत्र १ ॥ ६० १ व्यक्ति प्रत्या १ व्यक्ति प्रत्या १ १ व्यक्ति प्रत्या १ १ व्यक्ति प्रत्या १ व्यक्ति प्रत्या १ व्यक्ति प्रत्या १ व्यक्ति प्रत्या १ १ व्यक्ति प्रत्या १ १ व्यक्ति प्रत्या १ व्यक्ति प्रत्या १ १ व्यक्ति प्रत्या १ व्यक्ति प्रत्या १ १ व्यक्ति प्रत्या १ १ व्यक्ति प्रत्या १ व्यक्ति प्रत्य १ व्यक्ति प्रत्या १ व्यक्ति प्रत्या १ व्यक्ति प्रत्य १ व्यक्त

कार्यतदतत्पदार्थानेकान्तस्वतत्त्वान्यतमैकान्तकल्पनात् कल्पनात्मकत्वादिभ्यो भ्रान्त्यादिवत्।

अतः सर्वप्रमाणाविरोधितत्त्वव्यवहारसमवस्थलोकपरिग्रहवदेव सामान्य-विशेषौ घटादिविषयाविति विधिः।

एष च वेदवादिभिरपि लोकप्रमाणक आज्ञानिकवाद उपजीव्यते यस्याय-६

द्रव्ययहणेन पृथिव्यादीनां तत्किल्पितानां सर्वगुणानां गुणग्रहणेन भवनग्रहणेन सत्तायाः विशेषग्रहणेन गोत्वादीनां यावदन्त्यविशेषस्य कारणग्रहणेनाययवादिद्रव्याणां संयोगादिगुणानां कर्मणां च ग्रहणम् । ७९-१ कार्यग्रहणेन द्रयणुकाद्यवयदिद्रव्याणां चित्रादिगुणानां च ग्रहणम् । तत्र परमार्थतः स च असश्च पदार्थो- ऽनन्तेरोक्तो द्रव्यादिः, तस्यानेकान्तः स्वतत्त्वं द्रव्यमपि रूपाद्यपि भवनमपि विशेषोऽपि कारणमपि कार्यमपीति । तस्य तस्यान्यतमैकान्तकल्पनाद्वत्त्वं द्रव्यमेव गुण एव कर्मेव भवनमेव विशेष एव १० नेतरस्वतत्त्वमपीति । तस्यात् कल्पनात्मकत्वं सिद्धम् । ततः कल्पनात्मकत्वादिभ्यो भ्रान्त्यादिव-द्रम्यक्षम् । कल्पनात्मकत्वादयः ग्रागुक्ताध्यारोपात्मकालम्बनविपरीतप्रत्ययत्वादयः ।

अतः सर्वप्रमाणाविरोधीत्यादि यावद्विधिरिति । अत इत्यनन्तरोक्तसर्वोपपत्तिप्रपञ्चतो यत् प्रार्क् प्रतिज्ञातं 'यथाछोकप्राहमेव वस्तु' इति तिन्नगमयति सोपपत्तिकं सर्वप्रमाणाविरोधितस्त्रव्यवहारसमवस्थछोकपरिग्रहवदेवेति, प्रत्यक्षानुमानागमप्रमाणैरनवधारितकारणकार्योभयानुभयात्मकं तस्य 15
तस्य वस्तुनो भावस्तर्त्वमविरोधि, तिस्मिस्तर्त्वे तत्त्वस्य तत्त्वेन वा व्यवहारः, तिस्मिन् समवस्था यस्य छोकस्य तस्य छोकस्य परिग्रहः स सर्वप्रमाणाविरोधितस्त्वव्यवहारसमवस्थछोकपरिग्रहः, तद्वत् तेन तुल्यं वर्तत इति । एवेत्यवधारणे, ताद्वग्छोकपरिग्रहवदेव सामान्यिद्येशेषो, न तु सामान्यमेव विशेष एव परस्परतो भिन्नाविभन्नावेवेति वा यथा शास्त्रेषु कल्पिताविति । अथवा सर्वप्रमाणाविरोधिन तत्त्वव्यवहारे समवस्था यस्य स छोकः सर्वप्रमाणाविरोधितस्त्वव्यवहारसमवस्थः, तस्य परिग्रहवदेव सामान्यिद्येशेषो 20 नान्यथेति यथा प्रतिपादितं छोकवदेव घटादिविषयाविति, यथा छोके घटादिभवनमेव सामान्यं विशेषश्च ५९-२ द्रव्यक्षेत्रकाछभावरूपभवनाविशेषविशेषाभ्यामुक्तविधिना कार्यकारणादिभेदेन वा नियतौ सर्वत्र न मर्यादये-त्यनवर्थृतस्वभावौ । इति ११विधः, 'इति' प्रदर्शने, एव विधिरित्थं विचारितो यः पृथ्वगुदिष्टः ।

एष च <sup>1</sup>वेदवादिभिरिप लोकप्रमाणक आज्ञानिकवाद उपजीव्यत इति । नयानामेकैकस्य शतथा भेदात् सप्तनयशतानि आँपि व्याख्यायन्ते, तेषां पुनश्चतुर्धा सिंद्क्षेपः क्रिया-ऽक्रिया-ऽज्ञान-विनय- 25

१ न्तरोक्तो व्यादिः मा०। न्तरोक्ता व्यादिः य०॥ २ नतर य०॥ ३ काऽध्यारो य०॥ ४ पृ० ११ पं० ३॥ ५ १ स्थालोक प्र०॥ ६ स्थालोकेप प्र०॥ ७ १ स्थालोक प्र०॥ ८ १ स्थालोक प्र०॥ ६ स्थालोकेप प्र०॥ ७ १ सम्भा प्र०॥ ८ १ स्थालोक प्र०॥ १० ध्रुतेस्वभावो प्र०॥ अत्र '१४तेकस्वभावो' इत्यपि पाठः स्थात्॥ ११ विघेः प्र०॥ १२ प्रथिष्टाः भा०। अत्र 'प्रथम उद्दिष्टः' इत्यपि पाठः स्थात्॥ १३ वेदनादिभि प्र०॥ १४ आर्थे भा०। अर्थे य०॥ १५ संक्षेपः कियाबान प्र०॥ "चत्तारे वाइसमोसरणा पण्णता, तं जहा - किरियावाई अकिरियावाई अण्णाणियवाई वेणइयवाई" - इति स्थानाइस्त्रे चतुर्थस्थाने॥

मन्यो भेदः - सर्वमिदमज्ञानप्रतिबद्धमेव जगत् पृथिव्यादि। इन्द्रियाण्यपि च तन्म-यान्येवाचेतनानि । तत्करणत्वात् तैः प्रकाशितं स्थूलम्जं प्रतिपयेत ज्ञः । तस्यापि चेन्द्रियसन्निकृष्टस्यासाधारणस्वरूपस्य न निरूपणोपायोऽस्ति, प्रत्येकं समुदाये वा

वादसमवसरणवचनात् तैत्रोक्तः, आज्ञानिकवादः 'किश्चित्र ज्ञायते, को ह वैतद् वेद ? किं वाऽनेन कातेन ? इत्यशक्यप्राप्त्यफलत्वाभ्यां वस्तुतत्त्विचारो न युज्यते, कियाया एवोपदेशोऽतः श्रेयान्' इति लेशोनाभ्युँपगतत्वात् । यस्यायमँक्यो भेद् इति तस्यैवाज्ञानवादस्थान्योऽयं भेदः । कतमोऽसौ भेदः ? सर्विमिर्दमज्ञानप्रतिबद्धमेव जगत् पृथिव्यादीति । कथम् ? रूपादिमत्त्वाद् घटादिवत् । आदि-प्रहणात् पृथिव्यतेजोवायवः । नन्वेते पदार्था अज्ञा एव, किमर्थमज्ञानप्रतिबद्धं जगत् पृथिव्यादीत्युच्यते ? उच्यते — आकाश्वकालदिगात्मेन्द्रियमनःप्रभृतीनामिष तद्व्यतिरेकेणानुपलव्येनं सन्ति तन्मयत्वादेव च १० तद्वदचेतनान्यत आह् — इन्द्रिर्याण्यपि च तन्मयान्येवाचेतनानीति । तन्मयत्वानुमानं च भूयस्त्वाद् ८०-१ गन्धवत्त्वाच्च पृथिवी गन्धक्षाने । तथापस्तेजो वायुश्च रसरूपस्पर्शेषु रसरूपस्पर्शविद्योषात् [वै० स्० ८१२।५-६] इति ।

स्यान्मतम् – प्रस्वभिज्ञानाहङ्कारेच्छादिविशेषिक्षद्वर्शनादात्मा तद्वुणस्तद्वयतिरिक्तोऽस्तिति । एतश्चायुक्तम्, गुणगुणिनोर्भेदमिच्छतां ज्ञानाद्व्यत्वसम्यात् पृथिव्यादिगुणत्वेऽपि तुल्यानुमानत्वात् । अभ्यु15 पेत्यापि आत्मादिव्यतिरेकं तत्करणत्वात् तेषामिन्द्रियाणां करणत्वात् तानि वाऽस्य करणानि तर्त्करणो 
ज्ञाः, तैः करणेः प्रकाशितं घटादिस्थूलम्ज्ञं प्रकाश्यत्वादेव चान्यमप्यर्थं प्रकाश्य प्रतिपद्यमानोऽपि 
प्रतिपद्येत ज्ञाः, सम्भाव्यमानप्रतिपत्तिरिष पुरुषः स्थूलमेवार्थं प्रतिपद्येताज्ञानात्मकम् । कर्रेणानि 
चाज्ञानि । अचेतनकरणप्रकाशितमप्यचेतनं प्रदीपप्रकाशितघटादिवदेव स्थात् स्थूलं च, न परमाण्वादि 
सूक्ष्मं ग्रुद्धं चेततस्वरूपपुरुषादि वा स्थाद्धौनाप्रतिबद्धम् । तस्यापि चेन्द्रियसिन्निष्ठप्रस्यत्वादि । 
20 सत्यपि च तस्य स्थूलस्य प्राह्मत्वे तत्स्वरूपाज्ञानादज्ञानसम्बद्धमेव । तस्येन्द्रियसिन्निर्कृष्टस्येत्वादि । 
वस्यितिकमसाधारणं यत् स्वरूपमात्मादेवीतीन्द्रियेस्य तस्य कचित् कदाचिद्दष्टस्वात् 'इदमिदम्' इति 
न निरूपणोपायोऽस्ति । निरूपणं निर्णयज्ञानमिष्टम् । किं कारणं न निरूपणोपायोऽस्ति 'इदमिदम्' इति 
चेत्, उच्यते – प्रत्येकं समुदाये वा तद्वृष्टीनुपपत्तेः, तस्यासाधारणरूपस्यापूर्वस्यापूर्वत्वादेव दर्धिनुपपत्तिनिर्णयानुपपत्तिश्च । प्रत्येकं तैवन्न हि घट एकैकः कृष्णादिरूपोऽपूर्वत्वाद्दृश्यते स्वरूपतः, तत एव 
25 प्रत्येकमनिरूपितस्वरूपणां कुतो निरूपणं ससुदाये, स्वितासु प्रत्येकमनिरूपितस्य समुदाये तैलस्य निरूपणम् ], तदुपायाभावात् 'अज्ञानप्रतिवद्धमेव सर्वम्' इति साधूक्तम् ।

१ तत्रोक्तं तेज्ञानिकवादः यः । तत्रोक्तान्तज्ञानानिकवादः भार ॥ २ कोहं यः ॥ ३ दृश्यतां पृर ३५ पंर ४, पृर ४५ पंर २ ॥ ४ भन्ये डेर लींर । भन्य पार रंग हीर विर ॥ ५ तस्येव ज्ञान पर ॥ ६ दृज्ञान भार । "दं ज्ञान यः ॥ ७ अज्ञान एव यः ॥ ८ याद्योपि च तन्मयानेवा पर ॥ ९ तथा तेजो प्रर । "तथापत्तेजो वायुश्च रसहपरपर्शाविशेषात्" – इति मृद्रिते वैशेषिकस्त्रे पाठः ॥ १० भोऽज्ञः भार ॥ ११ प्रतिपद्यमानेपि प्रतिपद्येत ज्ञः यः । प्रतिपद्यत ज्ञः भार ॥ १२ कारणानि च ज्ञानि यः ॥ १३ ज्ञानादिप्रति यः ॥ १४ क्ष्यद्वयान्तर पर ॥ १५ विद्यस्य कचित् पर ॥ १६ ध्रानुष यः ॥ १७ तावंत हि पर ॥

www.jainelibrary.org

तदृष्ट्यनुपपत्तेः। स्वसंवेदनेनोच्छ्वसनाभ्यवहृतपरिणतिसुप्तादिचलनकण्डूयनस्पुरण-घाणरसनादिकिया असश्चेतिताः। इत्यं कल्पिताकल्पिततथाभूतप्रत्ययानुपपत्तेर-ज्ञानानुविद्धमेव सर्वं ज्ञानम्। परिच्छेदार्थश्च प्रमाणव्यापारः। न चेत्यं तत्परि-च्छेदोऽस्ति।

न च 'अज्ञानम्' इत्युक्तिविरोधः, राधकपूर्णकमातृब्यपदेशवद्विशेष्यप्राधान्या- इ दनवधारणाज्ज्ञानाज्ञात्रयोरविशेषात् संशयविपर्ययानध्यवसायनिर्णयावगमाव-बोधार्थत्वात् ।

स्यान्मतम् — अनुभवितुर्बोद्यविषयम् 'इदिमदम्' इति निरूपणं मा भूद् यदि न भवति, स्वसंवेदनं ८०-२ त्वान्तरं सुखदुःखादिषु किं निरूपणं न भवति ? इति । उच्यते — स्वसंवेदनेनोच्छ्वसनौभ्यवहृतपरिणती-त्यादि, व्यभिचारात्र भवति, प्राणापानावसञ्चेतयन्नेव हि कुस्ते सर्वो छोकः, अभ्यवहृतमपि खलरसभावेन 10 रसरुधिरादिभावेन च परिणमयन्न सञ्चेतयति स्वयमेव । तथा सुप्तादीनां चलनकण्डूयनस्पुरणादिकियाः कुर्वतामसञ्चेतयमानानामेव ताः क्रिया दृश्यन्ते । सुप्त-मत्त-मूर्च्छित-गर्भाः सुप्तादयः । तथान्यमनसाम-व्यक्तचलनकण्डूयनमशकदंशस्पर्शसंवेदनं गन्धादिज्ञानं सुप्तादीनां चाम्लद्रव्यास्वादनमसञ्चेतितम् । रैसन-मास्वादनमित्यर्थः । आदिप्रहणात् क्षुतजृन्भितकाँसितादयः । यथैताः क्रिया असञ्चेतितास्तथा स्वसंवेदन-मपि । इत्थं किल्पताकित्याभूतप्रत्ययानुपपत्तः, किल्पतस्वावत् किल्पतत्वादेव तथाभूतो न 15 भवति प्रत्ययः, अकल्पतांऽपीत्यमुक्तविधिना नोपपद्यते तथाभूतः प्रत्ययः शुद्ध इत्यर्थः । तस्मात् कल्पता-कल्पिततथाभूतप्रत्ययानुपपत्तेर न्नानानुविद्धमेव सर्वं ज्ञानमिति । परिच्छेदार्थश्च प्रमाणव्यापारः, प्रमाणं हि व्याप्रियमाणं यथार्थपरिच्छेदार्थमिष्यते, न चेत्थं तत्परिच्छेदोऽस्तीति वैधर्वं दर्शयति ।

स्थानमतम् - 'अज्ञानप्रतिबद्धम्' इत्यज्ञानशब्दोशारणादेव ज्ञानाभ्युपगमः कृतो भवति प्रतिषेधस्थाऽत्राह्मणवदन्यत्र प्रसिद्धविषयत्वात्, अन्यथा प्रतिषेधानुपपत्तेः स्ववचनविरोधाः । तदपि न चाज्ञानमि- 20
रयुक्तविरोधः । 'किमिव ? राधकपूर्णकमातृव्यपदेशवत् । कृतः ? विशेष्यप्राधान्यार्द्नवधारणात्, ८१-१
का भावना ? यँथा राधकस्य पूर्णकस्य वैकैव माता विवक्षिता भवति तदा 'राधकमाता' इति राधकेन विशिष्यमाणा 'पूर्णकमाता' इति पूर्णकेन वा अथ 'राधकपूर्णकमाता' इत्युभाभ्यां वा, सर्वथा राधकस्यैव पूर्णकस्यैव वा मातेत्यवधारणं नास्ति, विशेष्यप्राधान्यात्, तथा ज्ञांनाज्ञानाभ्यां तदेव विशिष्यते वस्त्विति विशेष्यप्राधान्यात्रोक्तिविरोधो ज्ञानाज्ञानयोरविशेषात् । न तु यथा विशेषणप्राधान्याद्वधारणं 'नीलमुत्प-25 लम्' इति । अतस्त्रेषामवबोधार्थाभेदाज्ञानत्वमज्ञानत्वं चाविशिष्टमिति तत् प्रदर्शयत्राह — संशयविपर्ययान्मध्यवसायनिर्णयायमावबोधार्थत्वात् । गम्ल सप्त्य गती [ण० धा० ९८२-९८३], अव पूर्णगमनमव-गमः, अवगमश्चाववोधः, अबुध वगमने [ण० धा० ८५८, १९७२] इति वचनात् । सर्वेषां संशयविपर्यय-निर्णयानध्यवसायानामवगमार्थत्वादवगर्मस्य चावबोधपर्यायत्वात् ।

१ नायवहत प्रणा २ पानार्थसञ्चेत प्रणा ३ रसेन प्रणा ४ काशिता यणा ५ किमव प्रणा ६ दन्यव यणा ७ यथा यथा यणा ८ राधकपूर्णकस्य प्रणा ९ ज्ञानाभ्यां प्रणा १० मस्य बाधवोधपर्या प्रणा

# तसादेतसिन्नयभङ्गेऽज्ञात एव शब्दस्यार्थः। यथा चाहुः —

अस्त्यर्थः सर्वशब्दानामिति अत्याय्यलक्षणम् । अपूर्वदेवताशब्दैः सममाहुर्गवादिषु ॥ [वाक्यप० २।१२१]

सर्वाणि च पदानि वाक्यार्थः।

# व्यवहारदेशत्वाचास्य द्रव्यार्थता । द्रव्यशब्दो द्वर्गतिर्यात्रा व्यवहारो लोकस्य

तस्मादेतस्मिन् नयभक्नेऽज्ञात एव शब्दस्यार्थः । भक्नभहणं भक्नान्तरसूचनार्थम्, पैरस्परिनरपेक्षाणां भक्नानां वृत्तेर्मृषात्वात् तेद्विपर्ययायाः सत्यत्वात् तेषां च विधिनयमयोरेय भक्नत्वान्नयानाम् ।
तस्मादस्मिन्नेय नयभक्ने शब्दस्याज्ञातोऽर्थः, नान्येषु, तेष्वप्यन्येऽन्येऽर्था इति । एतस्य दर्शनस्य ज्ञापकमाह —
यथा चाहुः — अस्त्यर्थः सर्वशब्दानामिति ऋोकः । सत्तामात्रमर्थः सर्वशब्दानाम् , कोऽप्यस्यार्थोऽस्ति,

10 न निर्ध्यकः शब्दः, स पुनर्थों न निरूपयितुं शक्यः 'अयमयम्' इति, एतत् प्रत्याय्यस्यक्ष्मणम् । तत्र दृष्टान्तोऽपूर्वदेवतास्वर्गशब्दानामर्थाः, यथा तेषामत्यन्तार्परिदृष्टत्वात् 'ईदृशोऽपूर्वः स्वर्गो देवता वेदृशी' इति न

८१-२ प्रतिपद्यामहे निरूपणेन तथा गवादिशब्दानामप्यश्चेस्तत्समेरेव भवितव्यम् , न हि गैमनगदनगर्जनादिप्वर्थव्यवस्था विशेषरूपेति 'कश्चिदस्यर्थः' इत्येतावत् प्रतिपत्तव्यम् । एतस्मिन्नेय नयभक्ने सर्वाणि च

पदानि वाक्यार्थः । तद्यथा — 'देवदत्तः ! गामभ्याज शुक्षां दण्डेन' इत्यत्र परस्पराविवेकेत सङ्कीर्णरूपाणि

15 पदानि एकार्थानि अन्वयव्यतिरेकाभ्यामनुगम्यमानं सन्पिण्डितमेर्वार्थं ब्रुयुनं पृथग्यूतम् । तस्मान् सर्वाणि

वैदानि वाक्याय वाक्यार्थः, पदान्येव वाक्यार्थः, नैकैकं न तद्वयतिरिक्तम् । यथोक्तम् — अर्थेकत्वादेकं

वाक्यं स्नाकाक्कं चेदिभागे स्यात् [मीमांसास् । ११११६ ] इति । न तु यथान्यः कर्त्यतेऽन्यथा —

आख्यातराद्यः सङ्घातो जातिः सङ्घातवर्तिनी । एकोऽनवयवः राद्यः क्रमो बुद्ध्येनुँसंहतिः ॥ पदमाद्यं पृथक् सर्वे पदं सापेक्षमित्यपि । वाक्यं प्रति मतिर्भिन्ना बहुधा न्यायदर्शिनाम् ॥

[बाक्यप० २।१-२]

इति, अलौकिकत्वाद्शक्यप्राप्त्यफलत्वाभ्यामेव ।

क पुनरयं नयोऽन्तर्भाव्यते, किं द्रव्यनयभेदे १ पैर्यायनयभेदे १ उच्यते – व्यवहारदेशत्वाचास्य द्विव्यार्थता, लौकिकसम उपचारप्रायो विस्तृतार्थो व्यवहारः [तत्त्वार्थभा० ११३५] इति वचनात् तस्य

१ परस्पर (प्र)तिनिरपेक्षाणां य० ॥ २ तद्विपर्यायाः प्र०॥ ३ यथा वहुः प्र०॥ ४ परहप्र प्र०॥ ५ °प्यथां तत्समे व०॥ ६ गमनागदन प्र०॥ 'कैश्विविवेचनं भिन्न गिरतेर्गर्जतेर्गमेः । गवतेर्गदते विषि गौरिस्य जातुर्द्शितम् ॥ २१९०५ ॥ यथैव हि गमिकिया जात्मन्तरै वर्ष्य मवायिनी भ्यो गमिकियाभ्योऽस्य भिन्न त्र विषय गमिकियाभ्योऽस्य भिन्न त्र विषय प्रति निर्मत विषय प्रति गर्जति गर्जति वर्ष्य प्रति वर्ष्य प्रति गर्जति गर्जति वर्ष्य प्रति प्रति वर्ष्य प्रति वर्ष्य प्रति वर्ष्य प्रति वर्ष्य प्रति प्रति प्रति वर्ष्य प्रति वर्ष्य प्रति वर्ष्य प्रति वर्ष्य प्रति वर्ष्य प्रति वर्ष्य प्रति वर्ष प्रति वर्ष्य प्रति वर्ष प्रति वर्ष वर्ष प्रति वर्ष्य प्रति वर्ष्य प्रति वर्ष प्रति वर्ष वर्ष प्रति वर्ष प्रति

20

तस्या अवयव एकदेशोऽसमस्तवृत्तिरन्यथावृत्तित्वात् । लोके हि तदेकदेशवृत्तिता मृदघटादिसामान्यविशेषत्वद्रव्यत्वानामिति दिक् ।

तस्मादन्यत्त्ववस्तु, अलौकिकत्वात् , खकुसुमवत् , व्यतिरेके घटवत् ।

निबन्धनं चास्य - आता भंते ! जाणे, अज्जाणे ? गोतमा ! जाणे जियमा आता, आता पुण सिया णाणे सिया अण्णाणे | [ भगवतीसू० १२।३।४६७ ] 5

द्रैठयार्थभेदत्वात् । छोकन्यवहारविषयो हि न्यवहारः, तदेकदेशो विधिनयः, तस्माद्रव्यार्थभेदः । यथा –

दःवद्वियणयपैगती सुद्धा संगहपैह्नवणाविसञ्जो । पडिस्त्वं पुण वयणत्यणिच्छ्यो तस्स ववहारो ॥ [सन्मति० १।४]

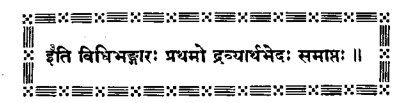
तस्य शब्दार्थव्युत्पत्तिदर्शनार्थमाह - द्रव्यशब्द इति, 'द्रोरवयवो द्रव्यम्' इति व्युत्पादितत्वात् अथ द्रः कः ? दु दु गतौ [पा० घा० ९४४, ९४५], तत्तुल्यार्थमञ्युत्पन्नं प्रातिपदिकम्, र्युदुभ्यां मः [पा० 10 पारा१०८] इति निवातितत्वात् , तस्यार्थो द्वर्गतिर्यात्री व्यवहारो लोकस्येति । तस्या यात्राया अवयव ८२-१ एकदेश इत्यर्थकर्थंनम् । स एकदेशः क इति चेत् , उच्यते - एकदेशोऽसमस्तवृत्तिरन्यथावृत्तित्वात , समस्तलोकव्यवहारविपरीतवृत्तित्वान्मिण्यादृष्टिरित्यर्थः । सा पुनरस्या विधिवृत्तेरेकदेशवृत्तिता कुतः परिच्छि-द्यत इति चेत्, लोकत एव परिच्लिद्यत इत्यर्थः । यस्मा**लोके तदेकदेशवृत्तिता मृत्घटादिसामान्य**-विशेषत्वद्भव्यत्वानाम् , मृत् सामान्यम् , घटो विशेषः, मृदः सामान्यं द्रव्यत्वम् , घटविशेषिरछद्रबुष्न- 15 खण्डौष्ठ-सम्पूर्ण-रक्त-कृष्णतादिः । सर्व एवैषोऽपरिखाज्योऽर्थकलापः समस्तवृत्तौ नयानां र्यथास्त्रं च प्रमाणवशाद्वयवस्थाप्यः । तस्याज्ञानासुविद्धत्यैकान्ताद्वक्यमाणदोषसम्बन्धाः छौकिकस्याप्यस्याऽयक्तिः । इति परिसमाप्ती, विधिनयशैतभेदे दिगिति ।

तस्मादन्यत् त्ववस्तु, अलौकिकत्वात्, खकुसुमवदिति गतार्थम्। अभिश्रायार्थः – स तु मन्यते ''लोकोऽलोकिकैकान्तं साङ्ख्यादिपरिकल्पितमवस्त्विति । व्यतिरेके घटवदिति, यद्वस्तु तहौकिक- 20 मेव यथा घट: कैंर्य वा कारणं वा सामान्यं वा विशेषो वा यो वा स वास्तु यथालोकप्रसिद्धि पृथु-बुधादिप्रागुक्तसामान्यविशेषभेवनात् स च छौकिक इति । व्यतिरेके वैधर्म्ये ।

सर्वनयानां जिनप्रयचनस्यैव निबन्धनत्वात् किमस्य निबन्धनमिति चेत्, उच्यते, निबन्धनं चास्य -र्आता भंते! णाणे, अण्णाणे? इति स्वामी गौतमस्वामिना पृष्टो व्याकरोति <sup>ध</sup>गोतमा! णाणे

१ द्रव्यार्थभेदात् प्र०॥ २ °पगई य०॥ ३ °परूपणा भा०॥ ४ दुद्रभ्यां प्र०॥ ५ °र्घत्रा प्र०॥ ६ °कथनां मार्गिकथना यर ॥ ७ °रीतवर्त्तित्वान्मि पर ॥ ८ यथास्व च प्रमाण भारा यथास्त्रप्रमाण । य०॥ ९ °व्यन्या[य्या १] युक्तिः य०। °व्यत्यायुक्तिः भा०॥ १०° श्रातमेदो रं० ही० विना । °शतमेदा रं० ही ।। ११ लोकोकान्तं प्र०॥ १२ कार्यं कारणं वा य०॥ १३ भावनात् प्र०। अस्मिन् पाठे तु स्वारसे "भावितत्वात्" इत्यर्थमभित्रेत्व सङ्गमनीयम् ॥ १४ आया भेते नाणे अञ्चाणे य० ॥ १५ गो० नाणे नियमा अतो य०॥

८२-२ णियमा आता, ज्ञानं नियमादात्मा ज्ञानस्यात्मव्यतिरेकेण वृत्त्यदर्शनात् । आता पुण सिया णाणे सिया अण्णाणे, आत्मा पुनः स्याब्ज्ञानम्, स्यादज्ञानमण्यसौ ज्ञानावरणीयकर्मवशीकृतत्वात् संशय-विपर्ययानध्यवसायबाहुल्यादित्यस्मात् सूत्रादेतद् मिथ्यादर्शनं निर्गतमज्ञानोक्तिविरोधसमाधिमदिति ।



१ आया पुण सिय नाणे सिअ अन्नाणे य०॥ २ "मचदिति प्र०। अत्र '"मबददिति' इत्यपि पाठः स्थात ॥ ३ इति य० प्रतिषु नास्ति॥



# अथ द्वितीयो विधिविध्यरः।

अयमपि तु विधिवृत्त्पेकान्तो विप्रतिषेधादयुक्तः । तद्यदि लोकतक्त्वमज्ञेयमेव लोकतक्त्वव्यावर्तनं तर्ह्यप्रत्ययमेव । यदि तज्ज्ञानमफलमेव किमिति शास्त्रविहितार्थ-

अयमपि तु विधिवृत्त्येकान्तो विप्रतिषेधादयुक्त इति । कः पुनः सम्बन्धः ? स्वविषय- 5 संम्पातनेनार्थानां भावनात्मिभिविधिनियमर्वृत्तिभिविदितप्रत्येकतत्त्वाभिः समिधिगम्या जैनसत्यत्वसाधनवृत्ता विविश्वतद्वादशिवकल्पविशेषणैकैव वृत्तिरिधकृतेत्वनन्तरोक्ताया विधिवृत्तेरिष प्रत्येकवृत्ताया मिध्यादृष्टित्वा-द्वयमि तु विधिवृत्त्येकान्तस्त्याज्यः । कस्मात् ? अयुक्तत्वात् , अयुक्तत्वं विप्रतिषेधात् । विरुद्धः प्रतिषेधो विप्रतिषेधः, 'सर्वमुक्तं मृषा' इति प्रतिषेधवत् । अपिशव्दात् सामान्यविशेषोभयवादैकान्तः प्रथमनयदृषि-तोऽनुमत इत्ययमिससम्बन्धः ।

कथं विप्रतिषेध इति चेत्, उच्यते – यदुक्तं त्वया 'संवैमहानानुविद्धमेव हानम्, नै च हानाहानयोः कश्चिद्विशेषोऽस्ति संशयविपर्ययानध्यवसायनिर्णयानामववोधैकार्थस्वात्, न लोकतत्त्वं हातुं शक्यम्, विषैक्षश्च विवेकयनः शास्त्रेषु' इति । तद्यदि लोकतत्त्वमज्ञेयमेव सर्वशास्त्र-विदितलोकतत्त्वव्यावर्तनं तद्यप्रस्थयंमेव अशक्यप्राप्त्यफलत्वं म्याम्, प्रतिषेधस्य प्रतिषेध्य- १८३-खरूपहानविषयत्वाच किं त्ययैवेदं 'विदित्वाऽविदित्वा वा सामान्यविशेषो स्वविषयो परविषयो वा 15 स्यातामित्यादि लोकतत्त्वं शास्त्रान्तरेषु कल्पितं दृषितम् ? विदित्वा चेत्, न ति ति तन्मतं न विदितम् । अथाविदित्वा ततः कथं दृषितम् ? इत्युभयथापि न युज्यते प्रतिषेधो विरुद्धत्वात्, प्रतिषिध्यते भितिषेधं च न हायत इति हास्यमेतन् । स्थान्मतम् – प्रतिषेध्यं हायते, 'देतस्तस्य वस्तुनः सत्त्वादिगुणत्रयात्मक- क्षेणसद्द्रप-द्रव्यादिषद्दर्शात्मकादितया बहुधा कल्पितस्थानुपपत्तेरिति । एतद्पि विप्रतिषिर्द्धम्, तेषामपि मतानां भित्रेकतत्त्वान्तः पातिनां मिध्याविधिकत्वं हातमज्ञातं वा स्थात् ? इति तुल्यविकल्पत्वात्, हाता- 20

१ कान्तो पिप्रति प्रवा २ संघात प्रवा ३ भावानान्मि पाव डेव लींव रंव हीव । भावान्मिभी विव । दश्यतां प्रव १० पंव ५ ॥ ४ बृत्तिभिविदित पाव डेव लींव । बृत्तिभिरिविदित रंव हीव । धृतिभिरिनेकान्तिविदित विव ॥ ५ तत्ताभिः यव ॥ ६ वैषेषैकेव प्रव ॥ ७ इस्प्रति प्रव ॥ ८ दश्यतां प्रव ११३ पंव ३ ॥ ९ दश्यतां प्रव ११३ पंव ३ ॥ ९ दश्यतां प्रव ११३ पंव ३ ॥ ९ दश्यतां प्रव ११३ पंव ४ ॥ ११ यमेवमशक्य प्रव ॥ १२ त्वाभ्यां प्रतिषेध्यस्वस्प व ॥ १३ वेदित्वा प्रव ॥ १४ दश्यतां प्रव १९ पंव ५ ॥ १५ प्रतिषेधं यव ॥ १६ तैःस्तस्य यव ॥ ॥तेस्य भाव ॥ १७ अभातदूष यव ॥ अभावदूष भाव ॥ १८ इस्तेषामिष यव ॥ १६ लोकसत्वान्तः प्रव ॥

प्रतिषेधप्रयासः ? क्रियोपदेशन्याय्यत्वाभ्युपगमोऽपि चैवं विघटेत, संसेव्यविषयस्व-तत्त्वानुपातिपरिणामविज्ञानविरहितत्वात्, अवैद्यौषधोपदेशवद् बालकाहिग्रहणवत्।

ज्ञातत्त्रयोश्च तहोषाविमोक्षात् । सामान्यं स्वविषयं परिवषयं चेत्थमित्थं च न युज्यते तथा विशेष इति प्रपिक्चितत्वादज्ञातं <sup>१</sup>चेत् तत् सर्वम्, अप्रत्ययत्वान्न प्रतिषेध इत्युक्तम् । ज्ञातं चेत् कयं ज्ञातुमशक्यं उलोकतत्त्वम् १ इत्यप्रत्ययमेव । स्वयमसमीक्षितवाच्यवाचकसम्बन्धत्वात् ते वचस उन्मत्तवदेव तावत् 'अशक्यं प्राप्तुं लोकतत्त्वम्' इत्युक्तम्, 'विप्रतिषेधात् ।

यद्युक्तम् - अनर्थको विवेकयतः शास्त्रेष्विति, तत्रापि विप्रतिषेधात्, यदि तज्ज्ञानमफल-मेव किमिति शास्त्रविहितार्थप्रतिषेधप्रयासः ? शास्त्रविहितार्थज्ञानं तत्प्रतिषेधोपायज्ञानं चैविधार्यम् - किं सफलम् ? अफलम् ? यद्यफलं विज्ञानम्, शास्त्रविहितार्थान् प्रतिषिषेधिपतः १८३-२ प्रयासोऽप्यफल ईवाज्ञातत्वात् पूर्ववत् । अथ सफलम्, 'अफलमेव लोकतत्त्वज्ञानम्' इति व्याहन्यते । अतः को ह वेतद्वेद ? किं वाऽनेन ज्ञातेनें ? इत्येतद्युक्तमुक्तम्, विप्रतिषेधात् ।

यद्प्युक्तं 'वस्तुतत्त्वाशक्यप्राप्तेः किंयाया एवोपदेशो न्याय्यस्तत्पूर्वकत्वात् सुसायाप्तः' इस्रवोच्यते — कियोपदेशन्याय्यत्वाभ्युपगमोऽपि चैवं विघटेत, 'विघटत एव' इति कथं निष्ठुरमुच्यते ? 'विघटेत' 'ईति तत्सम्भावनयोच्यते दाक्षिण्यलोकज्ञानाभ्याम् । को हेतुर्विधैटने ? ''संसेन्यविषयस्वतत्त्वानुपाति-15 परिणामविज्ञानविरहितत्वात् । 'सम्' इस्रोकीभावे, आत्मसाद्भावेन सेन्यमानस्य विषयेस्य स्वतत्त्वमा-हारादेः शब्दस्पर्शरसरूपगन्धात्मकस्य स्वरूपं वातादिप्रकोपश्मोपचयप्रलयावहम् —

### नागरातिविषामुस्ताकाथः स्यादामपाचनः । [ चरकसं० ६।१५।९८ ] इति ।

तत्तत्त्वानुर्पाती परिणाँमः, तदनुपतितुं शीलमस्येति, किमुक्तं भवति ? आसेव्यमानस्य वस्तुनस्तित्रयात एव स्वरूपानुपतिन विपाकः परिणामः । तद्विज्ञानविरहितत्वम् । स इत्यं विपाकः सुखाय दुःखाय वेत्येतदिज्ञानं 20 हिताहितप्राप्तिपरिहारार्थम्, तिन्तु भवतां नास्येव । अतस्तद्विरहितत्वात् क्रियोपदेशोऽपि 'अग्निहोत्रं जुहुयात् स्वर्गकामः, तण्डुलान् पचेद्रोक्तुकामः' इत्यौदिर्दृष्टारृष्टार्थो न घटते, अज्ञौतसंसेव्यवस्तुतत्त्वपरिणौमत्वात्, अवैद्योषधोपदेशवत्, यथा कस्यचिदविज्ञातरसवीर्यविपाकप्रभावद्रव्यगुणविशेषभीगामागसंयोगस्य देश-

१ चेत्तार्ह् सर्वम् य०॥ २ त्वाच मा० । त्वाच य०॥ ३ ते नचस य०॥ ४ विप्रति विधात् यद्यन्युक्तमनर्थको विवेकयतः शास्त्रेष्विति तत्रापि विप्रतिषेधातु तद् झानमफरुमेव रं० ही० हे० तीं० । विप्रतिषेधोत्युक्तमनर्थको विवेकयतः शास्त्रेष्विति तत्रापि विप्रतिषेधात् । यद्ययुक्तममर्थको विवेकयतः शास्त्रेष्विति तत्रापि विप्रतिषेधातु तद् झानमफरुमेव पा० वि०॥ ५ ह्यतां पृ० १९ पं० ४॥ ६ च वधार्यम् मा० । च वधार्थम् य०॥ ७ प्रतिषिधित्सतः मा० । प्रतिषेधित्सतः य०॥ ८ एव झातत्वात् य०॥ ९ को हं य०। ह्यतां पृ० १९२ पं० ४॥ १० ह्यतां पृ० ३५ पं० ४॥ ११ ह्यतां पृ० १५ पं० ४॥ १० ह्यतां पृ० ३५ पं० ४॥ ११ ह्यतां पृ० १५ पं० ४॥ १० ह्यतां पृ० ३५ पं० ४॥ ११ ससेव्य मा०॥ १५ ससेव्य प्र०॥ १६ ससेव्य प्र०॥ १५ ससेव्य प्र०॥ १५ त्वात्वात् य०॥ १६ पाति य०॥ १७ णामतद् पा० रं० ही०। णामं तद् हे० तीं०। नतु य०॥ १९ दिईष्टार्थो प्र०॥ २० तसंवेव्य भा०। तवैव्यद्य पा०। तविव्यद्य पा०। तविव्यद्य पा०। तवैव्यद्य पा०। तविव्यद्य पा०। तवेव्यद्य पा०। तविव्यद्य पा०। तविव्यत्य पा०। तविव्यद्य पा०। तविव्यत्य पा०। तव्यत्य पा०। प

### उपदेशादेव तज्ज्ञानयोग इति चेत्, न, उभयथापि पौरुषेयत्वाद्वेद-

काळातुरप्रकृतिसात्म्याग्निवळावैळवातादिरोगसमुत्थानिदानादिळक्षणानिभज्ञस्यौषधोपदेशो न घटते तथा 'अग्निहोत्रं जुहुयात् स्वर्गकामः' इत्याग्नुपदेशः । अथवा हिताहितप्राग्निपरिहारार्थत्वात् सर्वोपदेशानां तद-<sub>ए८२-१</sub> भावात् क्रीडितमेवास्त्वितीदं **बाळकाहिग्रहणवत्** तज्ज्ञानिवरहितस्योपदेशश्रवणग्रहणधारणतैर्कणानुष्ठानादि अनर्थानुबन्ध्येव स्यादितीदमर्थप्रदर्शनार्थं द्वितीयमुदाहर्रणम् । 5

उपदेशादेव तङ्ज्ञानयोग इति चेत् । स्थान्मतम् – पुरुषस्थातीन्द्रियार्थद्र्भन्शक्तर्यत्वात् स्वर्गापूर्वकर्मसम्बन्धाने पूर्वविज्ञानकारणाभावाद्वन्ध्याया दौहित्रस्मरणवत् । द्रव्य-गुण-रस-वीर्य-विपाकादिज्ञानस्थानुमानं पूर्वविज्ञानकारणं सम्भाव्येत । तस्मादुपदेशादेवाप्रिहोत्रकर्मस्वर्गफेलाभिसम्बन्धादिज्ञानमिति । एतच्ययुक्तम् , उभयथापि पौरुषेयस्वात् , दृष्टादृष्टार्थत्वेनोपदेशज्ञानस्यापि पौरुषेयस्वात् ,
ज्ञानतो वैचनतश्च पुरुषायीनस्वादिति वाः यथा स्वमतीन्द्रियेष्वर्थेषु पूर्वविज्ञानकारणाभावं मन्यसे पुरुषस्य 10
पुरुषज्ञानवचनानां तद्विषयाणां चाप्रामाण्यं रागादियोगीत्तथा सेवीपदेशस्योपदेष्टृज्ञानस्य श्रीतृत्रानुषदेशस्यातीन्द्रियार्थस्य
ज्ञानस्वचचनस्वाभ्यां पौरुषेयस्वानिवृत्तेभीरतर्गमायणादिवदप्रमाण्यम् । अग्निहोत्रानुषदेशस्यातीन्द्रियार्थस्य
प्रामाण्यवत् साङ्क्ष्याचतीन्द्रियार्थोपदेशप्रामाण्यं वा । वानरमूलिकादिपरिज्ञानवित् कस्यित् किञ्चिद्विषयं
तित्त्वज्ञानं स्थात् , न तु सर्वौषधादिविषयेकपुरुषज्ञानम् , अतो वैचकादिष्यपि पूर्वज्ञानकारणाभावः । तद्विषयैकपुरुषिज्ञानवर्वतिनिद्रयेन्द्रियमाह्यसर्वपदार्थविषयेकपुरुषविज्ञानाभ्युयगमो वावद्यस्मावी, किं कारणम् ?

वेदवचनयोरन्यथानुपपत्तः, पुरुषमन्तरेण वेदनं वेदो ज्ञानमित्यर्थः तेन च ज्ञातस्य वचनं परप्रस्यार्थनं वदुभयं प्रस्ययनं प्रस्ययनं च नोपपद्यते, तयोः पुरुषर्वसम्वादित्यात् । उक्तं च —

र्रुपं निवन्धः सम्बन्धः प्रामाण्यं प्रत्ययः किया । शब्दस्य पुरुषाधीना श्रानं चानन्यदात्मनः [ ] इति ।

१ विलयतोरोगं य० ॥ २ णाभिक्षं य० ॥ ३ बालकादियं य० ॥ ४ तर्कमानुं प्र०॥ ५ ध्वानादि भा० । धानादि पा० वि० । धानादि रं० ही० । धानादि हे० ली० ॥ ६ हरणार्थ-मुपदेशादेव न ज्ञानयोग प्र०॥ ७ दर्शनां शून्यत्वात् य० ॥ ८ अत्र खर्गाप्वी-प्रमियन्व ध्वान विश्वाया दीहित्रस्मरणवत् पूर्वविज्ञानकारणाभावात् उपदेशादेव तज्ञानयोगः इस्थ्यमभिष्रेस्य सङ्गमनीयोऽयं पाठः । अन्यथा 'पूर्वविज्ञानकारणाभावो वन्ध्याया दौहित्रस्मरणवत् हति पाठः स्यात् । 'धर्मस्य श्वर्म्ललवादशब्दमनपेश्यं स्थात् । ११३१९ । 
...... शब्दलक्षणोऽथों धर्म इस्युक्तम्, चोदनालक्षणोऽथों धर्म इति, अतो निर्मूललवादशब्दमनपेश्यं स्थात् । ११३१९ ।
..... शब्दलक्षणोऽथों धर्म इस्युक्तम्, चोदनालक्षणोऽथों धर्म इति, अतो निर्मूललवादशब्दमनपेश्यं स्थात् । तन्तु ये विदुः 'इस्थमसा पदार्थः कर्तव्यः' इति कथमिव ते विद्य्यन्ति 'अकर्तव्य एवायम्' इति श्वरणातुषपत्त्या । न ह्यननुभूतोऽश्वतो वा पदार्थः स्थतेते । न वास्य वैदिकस्य अलीकिकस्य च स्मरणमुपवंद्यते पूर्वविज्ञानकारणाभावादिति । या हि वन्ध्या स्मरेदिदे मे दौहित्रकृतमिति न मे दुहितास्तीति मत्या न जातुचिदसौ प्रतीयात् सम्यगेतज्ञानमिति''-मी० शावरभा० ११३१९ ॥ ९ "फलांमिसम्ब य० । "फलादिसम्ब भा० ॥ १० वचनश्च प्र०॥ ११ थोगास्तथा प्र०॥ १२ सर्वक्रोणं व० । अत्र सर्वस्योपं इस्थि पाठः स्थात् ॥ १३ धदेष्टक्षां वि० विना० । "पदिष्टक्षां वि० ॥ १४ वन् तस्यत्त-द्विष्यं य० ॥ १५ तत्तद्वानं वि० । तत्तद्वानं पा० ॥ १६ द्वतिन्द्रियप्राह्यं य० ॥ १७ धनं च तर्वं य० ॥ १८ समायित्वात् पा० डे० ली० । सामायित्वात् भा० ॥ १९ स्वित्वन्धः प्र०॥

# वचनयोरन्यथानुपपत्तेः । उपदेशाप्रसिद्धिरपि चैवं भवतः, सर्वस्योपदेशस्य साङ्ख्याद्युपदेशवल्लोकतत्त्वान्वेषणादृते सम्भवाभावात् । तस्यापि त्वनवस्थाने

औषधोपदेशाज्ञानवदग्निहोत्राद्युपदेशाज्ञानम् , तज्ज्ञानवत् तदिप वा प्रमाणान्तरगम्यमिति । एवं तावत् क्रियोपदेशमभ्युपगम्य दोष उक्तः ।

अनभ्युपर्गैम्यापि उपदेशाप्रसिद्धिरपि चैवं भवतः, त्वन्मतेनैवेति वाक्यशेषः, सर्वस्योपदेशस्य साङ्क्ष्यासुपदेशस्वलोकतत्त्वान्वेषणादृते सम्भवाभावात्, उपदेशो व्याख्या, असौ च व्याख्या पद्विषया वाक्यविषया प्रमाणविषया तैद्विषयवस्तुविषया वा वेदव्याकरणसाङ्क्ष्यादिशास्त्रविकल्पिता यथास्यं प्रक्रियाभिः । तत्र यथा साङ्क्ष्यादिप्रक्रियाभिर्वस्तुतत्त्त्वं घटादेलींकतत्त्वान्वेषणपरया व्याख्या विना नाधिगर्म्यतेऽतस्तथा व्याख्यायते एवमग्निहोत्रादि संज्ञासांज्ञिसम्बन्धव्युत्पादनेन व्याख्यायते, प्रकृतिप्रत्ययादि
10 विभागेन पद्विषयं वाक्यविषयं प्रमाणविषयं च प्रत्यक्षानुमानागमवाधाभ्युचयविकल्पाङ्काङ्किभावविकल्पादि लोकतत्त्वान्वेषणमन्तरेण नाधिगन्तुं शक्यप्रसित्युपदेशस्तत्त्वान्वेषणपरः सर्वः प्रवर्तते । तत्र यथा साङ्क्ष्यान्युप-८४-१ दिष्टार्थेष्वश्चश्चयप्राप्तिरुपदेशानर्थक्यं च तथा वेदव्याकरणमीमांसान्नुपदेशानामपीत्युपदेशाप्रसिद्धिः । अथ लोकतत्त्वान्वेषणपराणां तेषामुपदेशानां शक्यप्राप्त्यर्थोपदेशसांफल्ये शक्यते, कः पराभ्युपगमे प्रद्वेषः ? इहापि च यथा लोकत एव प्रत्यक्षानुमानगम्यघटपटादितत्त्वपरिच्छेदः शक्यते कर्तुमेवं पदवाक्यप्रमाणपरि
15 च्छेदोऽपि शक्यः, घटादिपद्दाच्छव्दार्थप्रत्ययविषयस्य लोकत एव वर्णानुपूर्वादिनियतवाच्यवाचकप्रत्ययान्व्यभिचारस्य प्रसिद्धेः । एवं वाक्ये प्रमाणे च योज्यम् । उक्तं च —

प्रमाणानि प्रवर्तन्ते प्रिमेयैः सर्ववादिनाम् । संज्ञाभित्रायभेदानु विवदन्ते तपस्तिनः ॥ [सिद्ध० द्वा० २०।४] इति ।

तस्मादुपदेशानां त्वन्मतेनैव सर्वेषामप्रामाण्यसिद्धिः, लोकतत्त्वान्वेषणपरत्वे सित अश्वन्यप्राप्त्यफलत्वेना20 भ्युपगतत्वात्, साङ्ख्यादिशास्त्रकारोपदेशवत् । अतो दृष्टादृष्ट्यर्थिक्रयोपदेशे पद्वाक्यप्रमाणिविषयविषयव्याख्यावैयर्थ्यप्रसङ्गात्र वेदशास्त्रोपदेशसिद्धिलीकतत्त्वान्वेषणपरत्वानितृत्तेः, तर्कशास्त्रयाच्यलोकतत्त्वविचारविज्ञानसाफल्यं वा । उपदेशाप्रसिद्धौ परीक्षकत्वद्दानिः, पद्वाक्यप्रमाणिविषयविषयाव्यभिचारज्ञानार्थत्वात्
परीक्षायाः । परीक्षेव चोपदेशः, परीक्षाव्याख्ययोरनर्थान्तरत्वात् । स चोपदेशस्त्वनमतेनैवैवं नावितिष्ठते,
लोकतत्त्त्वान्वेषणात्मकत्वात् ।

<sup>25</sup> स्यान्मतम् – पदवाक्यप्रमाणानामपि सामान्यविश्लेषादिघटादिजगत्तत्त्वविचारवद्व्यवस्थैव, प्रमाणा-नामपि प्रमाणान्तराधिगम्यत्वेऽनवस्थादोषप्रसङ्गादिति । अत्रोच्यते – प्रमाणानवस्था तावन्नास्ति, चन्द्रार्क-८४-२ मणिप्रदीपादिवत् स्वपरावभासित्वात् प्रमाणानाम् । पदादीनामभ्युपगम्यापि त्वन्मतेनीऽनवस्थामाह – **तस्यापि** 

१ शमस्यापि य०॥ २ वया वा प्रमां भा०॥ ३ तद्वस्तुविषया य०॥ ४ यादिवेस्तुं प्र०॥ ५ व्याख्याया प्र०॥ ६ भ्यते इतं प्र०॥ ७ साफलो वाक्येते प्र०॥ ८ दात् शब्दाधिं य०। १ दाशब्दाधिं भा०॥ ९ चायोज्यम् भा०॥ १० दश्यतां प्र० ४६ पं० २२। "प्रमाणान्यनुवर्तन्ते विषये सर्ववादिनाम्।" - सिद्ध० द्वा०॥ ११ णविषयव्याख्यां प्र०। दश्यतां प्र० १२० पं० ७॥ १२ णविषया- व्यभिं भा० रं० ही०। दश्यतां प्र० १२० पं० ७॥ १३ नावस्थां य०॥

क्रियाविधाय्यपि शास्त्रं नावतिष्ठेतेति तत्त्राप्यपुण्याद्यभावः, यथा अग्निहोत्रं बुहुयात् स्वर्गकाम इति विधेरप्रसिद्धार्थविषयविधायितयाऽसंव्यवहार्यत्वात्तद्विहितिक्रियाफल-सम्बन्धाभाव आरोग्यार्थिडित्थभक्षणोक्तिवत् ।

अथोच्येत - कर्तव्यतां विधाय इतिकर्तव्यताविधानात् 'एवम्प्रकारमेवाग्निहोत्रं नाम कर्म भवति' इति प्रसिद्धं भविष्यति तस्येतराश्रीविचारेण ।

त्वनवस्थाने जगत्तत्वस्य प्रमाणिवचारस्य वा कियाविधाय्यपि शास्त्रं नाविष्ठित, तस्यापि लोकतत्त्वान्वेषणात्मकत्वानिविद्येत्रभांणित्वात् । इतिशव्दो हेत्वर्थे, अयं हेतुः 'क्रियाविधायिशास्त्रान्वर्थानात्'
इति, अतस्तत्प्राप्यपुण्याद्यभावः, कियाविधायिशास्त्रोपितृष्ठक्रियामिव्यक्क्ष्यापूर्वामाव इत्यर्थः । कतमत्
पुनस्तत् कियाविधायि शास्त्रम् ? उच्यते, यथा — 'अपिहोत्रं जुहुयात् स्वर्गकामः' इत्येतच्छास्त्रम् । ईदं
तु पुनः किं विधिः, अनुवादः, अर्थवादः ? उच्यते — विधिः । कथमुपलक्ष्यते विधिरिति ? अप्रसिद्धार्थ- 10
विषयविधायितया लक्ष्यते । अत्राप्रसिद्धमित्रसम्बद्धानं हवनं विधीयते, स्वर्गस्य सुखसंक्षस्य तत्प्राप्याअयस्य विशिष्टदेशाद्यात्मकस्य वा तद्मिलाषस्य च कर्तरि सिद्धत्वात् 'स्वर्गावाप्तावुपायोऽप्तिहवनम्' इत्युपायस्यापूर्वत्वात् । कथं पुनस्तिक्रयाभिव्यक्क्ष्यापूर्वाभावः ? त्वन्मतादेवोक्तवत् । इतश्च तर्कोत्थापितलोकतत्त्वक्रानानपेक्षत्वात् तस्य विधेरसंव्यवहार्यत्वम्, असंव्यवहार्यत्वात् तद्विहितक्रियाफलसम्बन्धाभावः,
द्वान्त आरोग्यार्थिडित्थमक्षणोक्तिवत्, यथा आरोग्यार्थिने पुंसे 'हित्थं भक्षय' इत्युक्तिस्तिक्रया च वि- 15
फले अप्रसिद्धत्वादेवं त्वैदिक्तिये अशक्त्यप्राप्यर्थे चेत्यशक्त्वप्राप्त्यादिमत्साङ्क्ष्यादिविवेक्रयत्नतुल्यत्वं तवापि ।

अथोच्येतेत्यादि । अत्राह — मा मंस्थाः साङ्क्षयादियत्नतुत्यत्वमेतस्य, किं कारणम् ? वैधर्म्यात् , ८५-१ तद्यथा — कर्तव्यतां विधाय इतिकर्तव्यताविधानात् , तत्र 'अभिहोत्रं जुहुयात्' इति कर्तव्यतयाग्नि-होत्रं विधीयते, ततः धुनरुत्तरत्र <sup>१९</sup>विशेष्य इतिकर्तव्यता विधीयते 'तद् ग्निहोत्रेमेवमेवं च कर्तव्यम्' इति यद्यथाग्निष्टोमादिसंस्थाविशेषेर्द्रव्य-गुण-देवता-कैंर्त्-काम-काल-देशादिविशेषेश्च, वैसन्ते ब्राह्मणो यजेत, 20 ब्रीष्मे राजन्यः, शरदि वैज्ञिपयेन वैश्यः । ''होलाका प्राच्यः, उद्दृषभयञ्च उदीश्यः [

ननु चैवमपि कर्तव्यताप्रतिपत्तिलैंकिककर्तव्यताद्यर्थतत्त्वानुसृतेरेव, कर्तव्यता-विधानानन्तरं चेतिकर्तव्यतावसरः, यथा घटादिकर्तव्यतायां विहितायां 'घटं कुरु' इति ततः पुनरितिकर्तव्यताक्रमः – एवं निर्वर्तयेरिति । न तु घटवदग्निहोत्रशब्दः

बायव्यं श्वेतमालमेत भूतिकामः, वायुर्वे श्लेपिष्ठा देवता, वायुमेव खेन भागधेयेनोपघावतिः हसं पवास्मिन् भूतिं निधत्ते [त्रै॰ सं॰ २१९१३] इत्यादि त्वया प्रतिपत्स्यत इति शिष्यमनुशास्ति । तत उत्तर-कालम् 'एवम्प्रकारमेवाग्निहोत्रं नाम कर्म भवति' [इति ] विशेषविधायिनार्थप्रतिपत्तिबलेन प्रसिद्धं भविष्यति तस्य शिष्यस्य साङ्ख्यादिविवेकप्रयत्नवैलक्ष्णयेन इतराधीविचारेण घटपरमाण्यादिकार्य-कारणक्षामान्यविशेषादिस्वरूपाविचारेणेति ।

अत्रोच्यते - ननु चैवमपीत्यादि । नन्त्रित्यनुज्ञापने, 'कर्तत्र्यता' इति या कर्तव्यताप्रतिपत्ति 10 रमिहोत्रादिविषया सा प्रतिपत्तित्वा**हीकिककर्तव्यताद्यर्थत**त्त्वानुसृतेरेव, प्रत्येकं पतनं प्रतिपैत्तिः, सा द्विविधा - आध्यात्मिकी बाह्या <sup>१°</sup>चेति, तत्राध्यात्मिकी 'इदं कर्तव्यमिदं न कर्तव्यम्' इत्यादिका बुद्धि-रेव, बाह्या तु द्विपद्चतुष्पद्धनधान्यादार्थं ममीकिया । सा द्विविधापि लोकप्रसिद्धमेवार्थमनुसृत्य भवितु-८५-२ महिति नावसिद्धम् , तस्मादिप्रहोत्रादिव्रतिपत्तिरपि लोकतत्त्वानुसृतेरेव, नान्यथा । अन्यथा किम्विषया सा स्थानालिकेरद्वीपजातवृद्धस्यै गोधेनुप्रतिपत्त्यभाववत् ? इति तद्शीयति – कर्तव्यैताविधानानन्तरं 15 चेतिकर्त् व्यतावसरः. 'लौकिककर्तव्यताद्यर्थतत्त्वानुसरोरेव' इति वर्तते । प्रसिद्धकर्त<sup>53</sup>ताप्रतिपत्त्यनन्तरं व्यसिद्धेतिकर्तव्यताव्यतिपत्त्यवसर इति न्यायः, तदुभयम्हौकिकत्वाद्विहोत्रसामान्यस्याविष्टोमादिविशेषस्य द्रव्यमन्त्रदेवतीर्विमियमाद्यात्मनश्चाप्रसिद्धेरयुक्तम् । किञ्चान्येत्, तत्र्यायासम्भवश्च । तद्वयावर्तनीर्थं छोक-प्रसिद्धकर्तव्यतेतिकर्तव्यतावैधर्म्यं दर्शयत्राह - यथा घटादिकर्तव्यतायां विहितायां घटं कुर्विति ततः पुनरितिकर्तव्यताक्रमः, एविमिति प्रकारिनिर्देशं दर्शयति, मृत्यिण्डं चक्रमूर्द्धनि संस्थाप्य दण्डेन 20 भ्रमयित्वा द्वाभ्यां पाणिभ्यां शिवकाद्याक<sup>१</sup>र्रविशेषक्रमेण **निर्वर्तये**रिति प्रसिद्धकर्तव्यताविधानोत्तरकाळं प्रसिद्धेतिकर्तव्यताविधानं घटादिविषयमुपपन्नं प्रसिद्धार्थत्वात्, नै त्विप्रहोत्रकर्तव्यतायाः पेशुवधादीति-कर्तव्यतायाश्च प्रसिद्धिः, अप्रसिद्धत्वाद्भिहोत्रशब्दस्य काञ्चिद्पि इतिकर्तव्यतां कर्तव्यतां वा वक्तुम-शक्तत्यान्, अत आह - न तु घटवदग्निहोत्रशब्दः काश्चिदपि कर्तव्यतां ब्रदीति, 'अपि'शब्दादिति-कर्तव्यतामपीति ।

१ स एवासि प्र०॥ २ भूमिं निधत्ते पा० डे० लीं० रं० ही० । भूमिं विधत्ते वि०। भूमिं धत्ते भा० । 'स एवेनं भूतिं गमयति" – इति कुल्णयजुर्वेदस्य तैतिरीयसंहितायां पाठः २१९११। 'स एनं भूलै निनयति" – इति कुल्णयजुर्वेदस्य मैत्रायणीसंहितायां पाठः २१५११॥ ३ रमग्नि भा०॥ ४ विधानार्थप्रति य०॥ ५ सुसिद्धं प्र०॥ ६ क्षाप्येन भा०। १६ व्यानु प्र०॥ ५ कार्या य०। कार्या भा०॥ ८ तथानु प्र०॥ ९ पित्तस्या प्र०। पत्तिः स्या भा०॥ १० चे तत्रा य०। वेक तत्रा भा०॥ ११ स्य धेनु य०॥ १२ व्यानिधा य०॥ १६ व्यानिधा य०॥ १६ विशेषाक्रमेण प्र०॥ १६ विशेषाक्रमेण प्र०॥ १६ विशेषाक्रमेण प्र०॥ १६ विशेषाक्रमेण प्र०॥ १८ त्विशेषाक्रमेण प्र०॥ १८ तविशेषाक्रमेण प्र०॥

काश्चिदपि कर्तव्यतां ब्रवीति । जुहोतेहिं धातोरयं प्रत्यय उत्पन्नः स तत्कर्तव्यतां हित्वा पदान्तरकर्तव्यतायां कथं प्रवर्तेत? अथ तदेव तत्, प्रसिद्धिविरुद्धं पुनरुक्तं च।

पदान्तरकर्तव्यतायां तावत् परिहारः—हवनं पदान्तरकर्तव्यतामपेक्षते वाक्य-न्यायेन सामर्थ्यात् । सामर्थ्यं घटवदग्निहोत्रशब्दस्याप्यर्थवत्त्वायेष्यते । न चेदेवं

स्यान्मतम् — 'जुहुयात्' इत्ययं तर्हि त्रवीति, हु दानादनयोः [पा० भा० १०८३] इत्यस्याः ज्ञ प्रकृतेः क्रियावाचिन्या विध्यर्थिछिङ्श्रत्ययान्तत्वात्, तच इवनमित्रविषयम्, अतस्तत्कर्तव्यतां 'जुहुयात्' इत्येष शब्दो त्रवीति । अत्रोच्यते — एवमित्र तद्वस्थम्, सत्यमयं त्रवीति तत्कर्तव्यताम्, किन्तु इवन-८६-१ मात्रस्य, तस्याप्यप्रसिद्धस्यैव, न त्विमिह्नेत्रकर्तव्यताम्, 'जुहुयात्' इत्याख्यातस्य पूर्वापरीभूतानिष्पन्नावयव- क्रियार्थवाचित्वात्, नाम्नां विण्डितनिष्पन्नार्थवाचित्वात् । किं कारणम् १ विविक्तार्थवाचित्वाभिमतानां शब्दानां पदान्तरार्थावृत्तेः । तत आह् — जुहोतेहिं धातोरयं प्रत्यय उँत्पन्नः स तत्कर्तव्यतां 10 हित्वा पदान्तरकर्तव्यतायां कथं प्रवर्तेत १ प्रत्ययमहणं प्रकृतिप्रत्ययौ प्रत्ययार्थं सह त्रृतः [पा० म०भा०३।।६७] इति परिभाषितत्वादाप्तैः ।

स्यान्मतम् – अथ तदेव तत् , यदेवाग्निहात्रं तदेव हवनं यदेव हवनं तदेवाग्निहोत्रभिति । एतत् तावदनयोरैकार्थ्यं प्रसिद्धिविरुद्धम् , नामाख्यातयोर्भिन्नार्थत्वप्रसिद्धेः । अभ्युपेत्याप्येकार्थ-वाचित्वमनयोः पौनरुक्तयपरिहारार्थं छाघवार्थं च 'जुहुयात् ' इत्येवास्तु, किम् 'अग्निहोत्रम् ' इत्यनेन ? ।।

ईतरोऽप्रसिद्धिपौनरुक्तयपरिहारार्थमाह - पदान्तरकर्तव्यतायां ताविद्यादि । तावच्छव्दः कमाँथें, यन् तावदुक्तं पदान्तरकर्तव्यतायां कथं प्रवर्तेत इस्त्र परिहारः । अस्मिन् परिहारेऽभिहिते पौनरुक्तयाप्रसिद्धिदोषावि 'तदेव तत् ' इस्रेतत्पक्षगतौ परिहतेंविवेस्यभिप्रायः । तत्र हवनं पदान्तर-कर्तव्यतामपेक्षते, केन न्यायेन ? वाक्यन्यायेन, को वाक्यन्यायः ? ''भेदसंसर्गाभ्यां परस्पराकाङ्का सम्बन्धः, तथौंकाङ्क्रया पदान्तरार्थे ''वर्तते पदम्, यथा 'सब्रह्मचारिणा सहाधिते' इस्युक्तं येन समानो २० ब्रह्मचारी सेंब्रह्मचारी तेन सब्रह्मचारिणा य एवाधीते तेनैव समान इस्राकाङ्का भवति सामर्थ्यात्, नान्येन केनचित् । सामर्थ्यमपेक्षेत्यर्थः । वै तु यथा पदार्थे परिच्छिन्ने घट इति न पदार्थान्तरमपेक्ष्यते ८६-२ पदेन । सा पुनरपेक्षा घटवत् घटशव्दवत्, अभेदनिर्देशाद् घटार्थत्वेन वेटशव्द उक्तः, घटशव्दर्शार्थ- वक्त्यवदिग्नहोत्रेशव्दस्याप्यर्थवर्त्ववायेष्यते, अन्यथाग्निहोत्रशब्दोऽनर्थकः स्थान्, तन्मा भूदानर्थक्य-

१ लिट्प्रत्यया प्रणा २ होत्रे कर्त प्रणा ३ विवक्ता प्रणा ४ उत्पन्नः सत्कर्तव्यतां भाण्याण्डेण्लीं उत्पन्नः सकर्तव्यतां विष्ट रंग्हीण । अत्र 'उत्पन्नस्तर्क्तं व्यताम्' इसिप पाठः स्यात् ॥ ५ प्रत्यया सह यण्या ६ इतराप्र यण्या ७ क्रमार्थो यण्या ८ प्रवर्तेते उत्यत्र भाण्याण्डेण्लीं । प्रवर्तेते उत्यत्र विष्या १ हितो प्रणा १० हितवेवे भाण्या हितं चेवे यण्या ११ मेदः सं यणा १२ तयादूकां क्षया यण्या १३ वर्तेते भाण्या १४ स्वत्रस्वाति यण्प्रतिषु नास्ति ॥ १५ चारिणो प्रणा १६ नतु भाण्ये विष्यार्थवस्वविद विष्या १६ नतु भाण्ये विष्यार्थवस्वविद विष्यार्थवस्य विष्यार्थवस्य विष्यार्थवस्य भाण्या १६ होत्रसर्वस्याप्यर्थवस्या भाण्या हेण्यार्थवस्य भाण्या १० होत्रसर्वस्याप्यर्थवस्या भाण्या हेण्यार्थवस्य स्थाप्यर्थवस्य भाण्या हेण्यार्थवस्य स्थाप्यर्थवस्य भाण्या हेण्यार्थवस्य स्थाप्यर्थवस्य भाण्या हेण्यार्थवस्य स्थाप्यर्थवस्य स्थाप्य स्थाप

ततोऽग्निहोत्रशब्दः प्रमादाधीत आपचेत । तत एवं वचनव्यक्तिर्भवति 'अग्नि-होत्राख्यं हवनं कुर्यात्' इति, यथा घटं कुर्यादित्युक्ते घटित्रयां कुर्यादिति ।

एतदयुक्तं दृष्टान्तवैषम्यात् । न हि किश्चिदग्निहोत्रं नाम हवनं घटवत् प्रसिद्धं यदन्योच्येत यदग्निहोत्रसंज्ञकं हवनं तत् कुर्यादिति, नापि हवनं यत् कुर्यात् इतदग्निहोत्राख्यमिति, वाक्यान्तरेण प्रमाणान्तरेण वाऽप्रसिद्धत्वात् । अत एव तूभय-

मित्यांकाङ्क्षेच्यते । न चेदेवं ततो दोष इति, यदि तु निर्पेक्षोऽग्निहोत्रशब्दो हवनप्रकृत्यर्थमात्र एव वर्तते ततः को दोषः ? ततोऽग्निहोत्रशब्दः प्रमादाधीत आपद्येत, अग्निशब्दस्य च न पृथक् कश्चि-दर्थो हवनप्रकृत्यर्थमात्रत्वात् स्थात्, ततश्च दशदाडिमादिस्कोकावयववत् प्रमादाधीत आपद्येत निराक्षिद्वत्वात्, न पुनरेविम्ध्यते । तत एवं वर्चनव्यक्तिभवति – अग्निहोत्राख्यं हवनं कुर्यात् अग्नि10 होत्रसंज्ञित्रयाकाङ्कृहवनं कुर्यादिति । किम्बिव ? यथा 'घटं कुर्यात्' इत्युक्ते सामान्यचोदनायाः प्रवनाद्
विशेषाभिसम्बन्धमन्तरेण नैरर्थक्यं स्थात्, तन्मा भूदिति घटं कुर्याद् घटिकियां कुर्यादिति वचनव्यक्ति-स्थाग्निहोत्रं जुहुयादिति ।

आचार्य आह — एँतदयुक्तं दृष्टान्तवैषम्यात्, अर्थभेदासिद्धेः, अभ्युपेत्यापि आँकाङ्क्षाकृतमर्थभेदमिन्निक्षेत्रहवनयोरप्रसिद्धेर्दृष्टान्तेन प्रसिद्धेन घटेन वैषम्यमिति तद्र्शयित — न हि किश्चिद्मिहोत्रं नाम हवनं

15 घटवत् प्रसिद्धं यदनूचोच्येत, यथा घंटं लोके प्रसिद्धमनूच तिष्ठषयं कर्म कुर्याद् घटं कुर्यादित्युच्यते न तादृगनुवदनभैत्रोपपन्नमप्रसिद्धत्वादिमहोत्रहवनयोर्नाप्याकाङ्कांकृतमैक्यमस्तीति तद्र्शयित<sup>११</sup> वैधर्म्यण — यदप्रिहोत्रेंसंज्ञकं हवनं तत् कुर्यादिति, अग्निहोत्रहवनयोर्षेक्येन प्रसिद्धौ सत्यां तिष्ठषयं करणमनुविधीयेत ।

टिण-१ नापि हवनं यत् कुर्यादिति हवनिक्रयामनूच तद्गिहोत्राख्यमित्रैक्येन विधानं युँज्येत वाक्यान्तरेणाग्निहोत्रस्य हवनस्य वा अविहितत्वाङ्कोके आस्त्रान्तरेषु वा प्रमाणान्तरेण वाऽप्रसिद्धत्वादि्रहोत्र
20 हवनिक्रययोः कथमनूच विधानं घटते ?

अत एव तूभयमप्यशक्यम्। अत इत्येतस्मादनन्तरोक्ताद्धेतोर्वाक्यान्तरेण प्रमाणान्तरेण वाऽप्रती-तत्वादुभयमप्यशक्यं विशेषणं विशेष्यं च प्रधानमुपसर्जनं च विधिरनुवादश्च शेषः शेषी च उत्सर्गोऽपवादश्च, अन्यतरस्याप्यर्थाप्रतीतेः। किं हवनक्रियाविशेषणमग्निहो[त्रं विशेष्यम् १ अग्निहो]त्रविशेषणं हवनं विशेष्यम् १ एवं विध्यनुवादप्रधानोपसर्जनोत्सर्गापवादशेषेशेषिभावादिषु खपुष्पखरविषाणयोरिवायुक्तमिति। तुशब्द ऐव-

१ "कांक्षज्यते पा० डे० लीं०। "कांज्यते रं० ही०। "कांक्षते वि०॥ २ वर्तेते" मा०॥ ३ आपद्यते य०॥ ४ "चनं मा० पा० डे० लीं०। "चने वि०॥ ५ "संज्ञाकियाकांक्षा( १४१) हवनं प्र०॥ ६ पतदुक्तं य०॥ ७ आकांक्षतमधी य०॥ ८ घट य०। घटा मा०॥ ९ "मात्री प्र०॥ १० "क्षाज्णक पा० डे० लीं० रं० ही०। "क्षात्मक वि०॥ ११ वे हि धम्येण डे० लीं०। ने हि धम्येण पा०। नाहि धम्येण रं० ही०। न हि धम्येण वि०॥ १२ "त्रं संज्ञिकं य०॥ १३ युज्येत रेणांशिहोत्रस्य प्र०॥ १४ विधान प्र०॥ १५ "त्रेपीमावादिषु य०। अत्र "शेषिभाव दि खपुष्प" इस्यपि पाठः स्यात् ॥ १६ एचकार्थत्वे विशेषेण पा० डे० लीं० वि०। एकार्थत्वे विशेषेण भा०॥

मप्यशक्यम्, यदि विशेष्येत एवं विशेषणीयम् – हवनं कुर्यात् तचाग्निहोत्रसंज्ञक-मग्निहोत्रं वा हवनमिति, एतद्युक्तम्, अनुवादविधिविषयत्वे वाक्यभेदापत्तेः । नापि घटादि कर्तव्यतायामिव काचित् क्रिया प्रसिद्धा ययाग्निहोत्राख्यता हवन-स्यातिदिश्येत हवनाख्यता वाग्निहोत्रस्य ।

कारार्थिविशेषणे, प्रोक्तवदेव विशेषणत्वादि न घटत इति विशिनष्टि । कथमशक्यिमिति चेद्दर्शयति — यदि १ विशेष्येत एवं विशेषणीयम् — हवनं कुर्यात् तच्चािमहोत्रसंज्ञकमिति हवनिक्रययामिहोत्रं विशेष्येत, अमिहोत्रं वा हवनिमिति 'यदिमिहोत्रं तंद्धवनं कर्म' इत्यमिहोत्रण हवनं विशेष्येत । इति प्रदर्शने, इत्यं विशेष्येत यदि विशेषणविशेष्यतया प्रयोजनमवश्यम्, तच्च नैवं शक्यमप्रसिद्धार्थत्वात् । यद्प्युक्तम् 'अन्या-प्रिहोत्रं हवनिक्रया विधीयते, हवनं वान्याप्रिहोत्रं विधीयते' इति, एँतद्युक्तं वाक्यभेदापत्तेरित्यत आह — अनुवादविधिविषयत्वे वाक्यभेदापत्तेरिति, तत्रैकॅमनुवादकमेकं विधायकम्, तयोरन्यतरद् यथेष्टं 10 तेऽस्तु, ततो भिन्नार्थत्वाद् वाक्यभेदोऽनयोरापद्यते, यथा 'कुँशलोऽयं देवदत्तो ह्रोयः' इति प्रसिद्धमर्थमन्त्य ८७-२ 'आनयैनम्' इत्यानयनं विधीयते, 'देवदत्तमान्य' इति देवदत्तानयनं वा विधाय अविदुषे 'यः कुशलतरोऽनयोः' इत्यनुवादे प्रसिद्धाप्रसिद्धार्थानुवादविधिविषये द्वे वाक्ये, एवमेकस्यानुवादत्वेऽन्यस्य च विधित्वे वाक्यभेदा-पत्तिः, अतो नैषोऽपि व्याख्यानै।क्वा शोभन इति ।

स्यानमतेंम् — न वाक्यभेदायत्त्यादिदोषाः सम्भवन्ति, क्रियाया एव विधेयत्वात् । यथोक्तम् — नैतिहि- 15 चार्यते - अनिद्धान् नानद्वानिति । किं तिर्हि ? आलब्धव्यो नालब्धव्य इति [पा॰ म॰ भा॰ ११११६३], तथा स्वभावसिद्धं द्रव्यम्, क्रिया चैव हि भाव्यते [पा॰ म॰ भा॰ ११३११] इति । तस्मादिग्निविषया हवनिक्रयेव विधीयते, अतो दृष्टान्तवेषम्यं नास्ति द्रव्यस्याविधेयप्रतिषेध्यत्वात् 'घटं कुर्यात्, मा कार्षीत्' इति, किं तिर्हि ? घटिक्रयां कुर्यादिति, तथा हवनं कुर्यादे गिर्होत्रं कुर्यादिति हवनाग्निहोत्र किंग्येयोरतिदेशो न्याय्य इति । अत्रोच्यते — नैंगि घटादिकर्तव्यतायामिलेवमादि । यथा घटादिविषया कर्तव्यता मृदानयनमर्दनिद्युप- 20 कमात्मिका लोके प्रसिद्धा न तथा काचिद्विष्ट्रवनकर्तव्यता नाम प्रोक्षणविद्यासरणाज्यप्रक्षेपाद्युपक्रमात्मिका मन्त्रपूर्विक्रया क्रमवती प्रसिद्धा यया कर्तव्यतयातिदिश्येत हवनाख्ययाग्निहोत्राख्यता अग्निहोत्राख्यया वा हवनाख्यतातिदिश्येतेति ।

र्केश युनिरित्यादि । अथेत्यधिकारान्तरे, पक्षान्तरमधिकारान्तरम् । अनन्तरोक्तविधिना न निर्वहिति 25 'हवनं कुर्याजुहुयात्' इति हवनविधाविमहोत्रानुवाद इत्यस्मिन्नर्थेऽप्रसिद्धत्वाद्विशेषणविशेष्यतास्यभावाद्वाक्य-८८-१

अथ पुनरेवमनिर्वहत्युच्येत – नैव हवनं क्वर्यादिति पक्षः, किं तर्हि ? अग्निहोत्रं क्वर्यादिति पक्षान्तरमाश्रीयते, अग्निहोत्रशब्दे जुहोतेर्घातोर्दर्शितार्थत्वात् कर्तृप्रत्य-यार्थे च कुञः ।

एवमपि कर्तृप्रलयकुष्दर्शनेन जुहोत्यर्थत्यागभेदाभ्यां जुहोत्यर्थत्यागभेदवत् <sup>5</sup>सर्वधात्वर्थविद्रोषत्यागात्तत्त्यागापत्तिरपि, विद्रोषाभावे निराश्रयस्य सामान्यस्या भावात्।

भेदापत्तेश्च द्रव्यस्य किंयाया वा विधाने निशें हुमशक्ये परेणोच्येत – नैय हवनं कुर्यादिती त्यादि कर्तव्यता-याक्यतात्यागेन परिहारं मन्यते । पश्चान्तरसंश्रये सोपपैत्तिकं निदेंषि च कतमन् पुनः पश्चान्तरम् ? इत्यत आह – किं तिर्हे ? 'अग्निहोत्रं कुर्यात्' इत्येतत् पश्चान्तरमाश्रीयते । उपपत्तिश्चात्र – अग्निहोत्रशब्दे 10 जुँहोतेर्घातोदिर्शितार्थत्वात् कर्तृपत्ययार्थे च कुर्जो दर्शितार्थत्वात् । अयं हि 'जुहुयान्' इति 'हु'धार्तुं लिंङ्प्रत्ययान्तः, स च लिङ् कर्तरि विहितः, कर्तिर कृष्णः कर्मणि च [पा० ३।४।६०,६९] इति, कर्तृशब्दश्च कृष्पकृतिर्मत्तान्तः, कर्तिरि कियाया निर्वर्तकेऽर्थेऽभिषेये कृतो लकाराश्च भवन्तीति । तथा कर्मणि विहितोऽपि कृष्णकारो वा कुँष्यर्थं नातिवर्तते । भावे विहितस्तु क्रियामात्रार्थत्वात् कुँचर्थे एव । 'किं करोति ?' इति सर्वक्रियाविशेषेषु पचत्यादिषु ''विशेषणप्रश्चप्रदर्शनात् 'जुहुयात्' इत्ययं कुर्यादर्थं एव, तथा 15 'भूयते देवदत्तेन सुप्यते देवदत्तेन' इत्येवमाद्यकर्मकेष्वपि स्विपिति भवतीति । अग्निहोत्रशब्देन पुनस्तिहिशेष-भूतो जुहोतेरर्थोऽभिहित एव, तस्मात् 'अग्निहोत्रं कुर्यात्' इत्ययमर्थ इति ।

अत्रोच्यते — एवमपि कर्तृ प्रत्ययर्श्वेष्ट द्वानेनेति परोक्तं प्रत्युचारयति। एवमिदानीं कुर्यादग्निहोत्रमित्येतत् पक्षान्तरं होत्रशब्दोक्तहवनार्थता कर्तृष्ठस्ययान्तकृजर्थता च जुहोत्तेरित्येतत् त्वयोक्तं मया युक्त्या सहाव८८-२ धारितं तथापि जुहोत्यर्थस्य त्यागोऽर्थभेदश्च, जुहोत्यर्थत्यागस्तावत् कर्तृविशिष्टक्रियासामान्यमात्रवाचि२० त्वाभ्युपगमात् जुहोतेश्च क्रियाविशेषत्वात् सामान्यविशेषयोश्चान्योन्यतो भिन्नत्वात् 'कुर्याच्छव्दार्थं जुहुयाच्छव्दो त्रवीति' इति वचनाद् होत्रशब्देन दिशेतार्थत्वार्जुहोतिरनर्थक इति त्वयैव त्यक्तत्वात् । ततश्च जुहुयाच्छव्दोऽपि होत्रशब्दार्थं होत्रशब्दोऽपि जुहुयाच्छव्दार्थं त्रवीतीति नामाख्यातयोः प्रत्येकं द्वयर्थवृक्तित्वाद्वेदश्च
होत्रशब्दः क्रियावाची नामवाची च तथा जुहुयाच्छव्दोऽपीति । ''एवं सति शब्दार्थसङ्करः प्रसिद्धिवरोधश्च
जायते, यथा — पूर्वापरीभृतं भावमाख्यातेनाऽऽचेष्टं न्नेंजित पचतीत्युपक्रमप्रभृत्यपवर्गपर्यवसानं मूर्तं

25 सत्त्वं नामभिर्वज्या 'पैक्तिः [निरुक्तः १।१] इति । तैंतश्च जुहोत्यर्थत्यागभेदाभ्यां हेतुभ्यां

१ कियया य० ॥ २ पत्तिके प्र० ॥ ३ जुहोतिधातो भा० ॥ ४ कुच्छो य० ॥ ५ अयं जुहु य० ॥ ६ लिंद् प्र० ॥ ७ "कर्तर कृत् राष्ट्र । भव्यगेयप्रवचनीयोपस्थानीयजन्यास्थाया वा राष्ट्र । ए कर्मणि भावे नाकर्मकेम्यः राष्ट्र । १४ ६९।" नहित पाणिनीयन्याकरणे ॥ ८ "स्त्वजन्तः प्र० । "ज्वुल्तृचौ"—पा० राभावर ॥ ९ कृत्सर्चे प्र० ॥ १० कर्तर्थे भा० । कर्त्रेथे वि० । कर्त्तर्थे रं० ही० । कन्नार्थ डे० लीं० ॥ ११ विशेषेण भा० । अत्र अविशेषेण इत्यपि पाठः स्थात् ॥ १२ कृह्र्स् प्र० ॥ १३ कुह्र्से प्र० ॥ १३ प्रविशेषेण भा० । अत्र अविशेषेण रत्वात भा० डे० लीं० पा० । प्रेजित वि० । परंजित रं० ही० ॥ १६ पत्तिः य० । पंक्तिः भा० । "पूर्वापरीभृतं भावमाख्यातेनाच्छे वजति पचतीत्युपकमप्रमृत्यपवर्गपर्यन्तं मूर्वं सत्वनामभिर्वज्या पक्तिः"—इति यास्कनिक्के पाठः ॥ १७ तत्रश्च य० प्रतिषु नास्ति ।

# आसन्नश्रुताग्निहोत्रकर्तव्यत्वान्नेति चेत्, न, आसन्नतरश्रुतजुहोत्वर्थत्यागात्। परपदार्थविधानेऽपि च पदान्तरपरिश्रुतहोत्रमात्रवृत्तत्वाजुहुयादर्थमात्रमेवेति

जुहोत्यर्थत्यांगभेदवत् सर्वधात्वर्थविशेषत्यागः, यथा जुहोतिः कर्तृत्रत्ययान्तक्रैञ्प्रकृत्यर्थवाच्येवं पचितपठत्यादयः सर्वे धातवो धातुत्वात् तद्वाचिनः, तस्मात् सर्वधात्वर्थविशेषास्यक्ताः, विशेषशब्दस्य भेदार्थत्वान्नामा- ख्यातद्वयर्थवृक्तित्वात् पूर्वोक्तकरोत्यर्थवद् भिन्नार्थता च । ततश्च सर्वधात्वर्थविशेषत्यागात् तत्त्यागा- 5 पत्तिरिष्, तस्य क्रैंबर्थस्य सर्वधात्वर्थसामान्यभूतस्यापि त्याग आपद्यते । किं कारणम् १ विशेषाभावे निराश्रयस्य सामान्यस्याभावात्, 'करोति' इत्युक्ते 'किं करोति १ जुहोति पचित पठिति' इत्यादिविशेष- संश्रयेण विना करोतेरर्थाभावात् । अपिशब्दात् सङ्कर-प्रसिद्धिवरोध-पौनर्रक्त्यदोषाश्च ।

आसन्नश्रुर्ताग्निहोत्रकर्तव्यत्वान्नेति चेत्। स्थान्मतम् – संसंगीदिभेदभिन्नात् सामर्थ्यार्च्छव्दार्थ-८९-१ व्यवच्छेदो विशेषिकज्ञाद् भवति । यथाह —

> संसर्गो विषयोगश्च साहचर्यं विरोधिता । अर्थः प्रकरणं लिङ्गं शब्दस्यान्यस्य सिष्ठिधः ॥ सामर्थ्यमौचिती देशः कालो वैयक्तिः स्वरादयः । शब्दस्यार्थव्यवच्छेदे विशेषस्मृतिहेतवः ॥ [वाक्यप० २।३१७-३१८] इति ।

तत्र यच्छन्दसन्निधिसंज्ञकं सामर्थ्यं तद् न्यवच्छेदकारणिमहाप्यस्ति, तद्यथा – आसन्नश्चेंतोऽग्निहोत्रश्चेदेः, 15 तच्चोदितकर्तन्यतेवात्र सम्बध्यते । तस्मान्न जुहोत्यर्थस्यैक्तस्तत्कर्तप्रत्यर्थक्वँ नर्थादर्शने सत्यि 'अग्निहोत्रं कुर्यात्' इति हवनविषयस्येव करणस्योपादानात् । चेदित्याशङ्कात्याम्, एवं चेन्मन्यसे, तदिप न, आसन्नतरश्चत-जुहोत्यर्थत्यागात्, थेद्यासन्नश्चताग्निहोत्रसान्निध्यात् तदर्थोपादानं न्याय्यं मन्यसे ततोऽप्यासन्नतरश्चत-जुहोतिशब्दार्थोपादानं न्याय्यं संन्यसे ततोऽप्यासन्नतरश्चत-जुहोतिशब्दार्थोपादानं न्याय्यतरं किं न मन्यसे श स चार्थस्यक्तस्वया, तदुपादानेऽपि चाप्रसिद्धतादिदोषा-स्तदवस्थाः, स्वपदार्थं त्यक्त्या पदान्तरार्थे कथं वैतेतेति चोक्तम् ।

अभ्युपेर्संगि पदान्तरार्था भिधानं दोष उच्यते — पैरपदार्थविधाने ऽपि च पदान्तरपरिश्चतहोत्र-मात्रवृत्तत्वाज्जुहुयादर्थमात्रमेवेति कुर्यादर्थोपादानमभेदकम् । पदान्तरे ऽप्रिहोत्रपदे परिश्चतं परि-गतं ज्ञातम्, किं तत् ? ''होत्रमात्रम्, न तद्वयतिरिक्तमर्थान्तरं गम्यते, अतो जुहुयादिर्येतस्य शब्दस्य योऽर्थ-स्तन्मात्र एव वृत्तः कुर्याच्छब्दः, इतिशब्दो हेत्वर्थे, अस्माद्धेतोर्जुहुयाच्छब्दार्थमात्रर्श्वाद्धोत्रं कुर्यादिरास्यार्थ-

१ त्यागमेदत्यागवत् प्र०॥ २ कृत्सप्र भा०। त्तत्सवेप्र य०॥ ३ वान्येवं प्र०॥ ४ कृत्स-वेस्य प्र०॥ ५ कृत्तद्दो प्र०॥ ६ अतोऽग्नि पा० वि०। अतिग्नि रं० ही० डे० लीं०॥ ७ गामेद य०॥ ८ च्छप्छद्यार्थ डे० लीं०। च्छव्दपृद्धव्दार्थ पा०। च्छव्द पृच्छार्थ वि०। कृष्टव्दार्थ रं० ही०॥ ९ व्यक्तिस्व य०॥ १० स्यार्थस्यव्य य०॥ ११ अताग्नि पा० डे० लीं०। अताग्नि रं० ही०॥ १२ श्राव्दास्त्रचो य०॥ १३ स्त्यक्तसत्कर्त भा०। स्तकसात्कर्त डे० लीं०। क्तिकस्तत्कर्त वि०। स्तकस्तत्कर्त वि०। स्तकस्तत्कर्त वि०। स्तकस्तत्कर्त वि०। १४ कृत्सविद्द्यी प्र०॥ १५ यथासन्न प्र०॥ १६ वर्तिति प्र०। दश्यता पृ० १२३ पं० २॥ १७ त्यादि प्र०॥ १८ परपदान्तरपरिश्रुत भा०। अत्र 'परपदार्शिभानेऽपि' इत्यपि पाठः स्यात्॥ १९ होत्मात्रं य०॥ २० त्वाह्रो कुर्या प्र०॥

### कुर्यादर्थोपादानमभेदकं तिङ्प्रत्ययार्थेकीभूतप्रकुलर्थत्वादग्निसमासासन्वात्, अप-दान्दश्चायमस्मिन्नर्थे।

८९-२ स्रोपादानमभेदकम्, नास्ति भेदोऽस्थेत्यभेदकमभिन्नार्थम् । कुतो भिन्नार्थं न भवतीति चेत्, 'हवनं कुर्यात्' इत्यस्माद्वाक्यार्थात् । तस्मात् त एव दोषाः । स्यान्मतम् – मात्रघहणीसिद्धिरप्रिपदिविशिष्टसमासत्वात् । 5 न हि<sup>्</sup>होत्रमात्रमेव श्रूयते, किं तर्हि ? अग्नेरग्नावग्नये वा होत्रमग्निहोत्रम् , तत् कुर्यादिति भिन्नोऽर्थ इति । एँतचायुक्तम्, <sup>१</sup>तिङ्प्रत्ययार्थैकीभूतप्रकृत्यर्थत्वाद् होत्रमात्रवृक्तत्वं सिद्धमेवेत्यर्थः । यत्र तिङ्प्रत्ययार्थेनैकी-भूतः प्रकृत्यर्थस्तत्र प्रकृत्यर्थमात्रवृत्तिर्देष्टा, यथा प्रलम्बतेऽध्यागच्छतीति । वैधर्म्यण कुम्भकारवत् काण्ड-ळाववत् समासत्वात् । कुम्भकारवदेव विशिष्टार्थत्विमति चेत् , तदिष नोपपद्यते, अँग्निसमासासत्त्वात् . न ह्यस्ति अग्निशब्दस्य होत्रशब्देन 'तिङ्शत्ययार्थसाकाङ्क्षेण समासः, सुप् सुपा समर्थेन सह समस्यते 10[पा॰ म॰ भा॰ २।१।४] इति वचनात् । तिङन्तेन अस्तिश्लीराश्लीतपिवतादिषु समासदर्शनाददोष इति चेत्, न, परिगणितेभ्योऽन्यत्राभावात् तिङन्तप्रतिरूपर्वनियातर्सुवन्तत्वाच तेषाम् , अस्ति नास्ति दिष्टं मतिः [पा॰ धाधा६॰] इति प्रातिपदिकवत् । अन्यथा 'देवदत्तः पचति' इत्यत्रापि समासः स्यात्, न तु भवति । सामर्थ्यामावाच समासानुपपत्तिः, समर्थः पदविधिः [पा॰ २।५।१ ] इस्रधिकारात् । असामर्थ्यं च सापेक्ष-त्वात् , यथा रैंङ्केलाखण्डप्रातिपैँक्ष्येण 'परय शङ्कलया खण्डः' इति समासानुषपत्तिस्तद्वत् । न च प्राधान्या-15 भावात् 'देवदत्तस्य गुरुकुलम्' इत्यनेन तुल्यम् , तत्र तु प्रधानत्वाद्भवति समासः । उक्तं तु – भवति हि प्रधानशन्दस्य सापेक्षस्यापि समासः [पा॰ म॰ भा॰ २।१।१] इति । न चात्राग्निशन्दस्य होत्रशन्दस्य वा प्राधान्यमस्ति, कुर्याज्ञुहुयादिति तिङन्तस्य क्रियावाचिनः प्राधान्यात् साधनानां साध्यसिद्ध्यर्थप्रवृत्तित्वात् । ९०-१ औपशब्दो हि नाम अर्थविशेषविवश्चायां तदभिधायित्वरूपातिक्रमात् । यथा गोणीशब्दो हि सास्नादिमटैंथैंऽ-पञ्चदः, स तु आवपने शन्द एव । तथा गावीशन्दोऽपि गन्यैर्वसेयेऽशक्तिः 'गावी' इत्यस्मिन्नर्थे शन्द 20 एव । तथा चोक्तम -

> यस्तु प्रयुक्के कुंशलो विशेषे शब्दान् यथायद्वयवहारयुक्ते । सोऽनन्तमाप्नोति जयं परत्र वाग्योगविहुष्यति चापशैव्दैः ॥ [ पा॰ म॰ भा॰ १।१।१ ]

तस्मादपरार्द्धश्रायमस्मित्रर्थे कुर्यादर्थीपीदानं चाभेदकमिति साधूक्तम् ।

१ जात्सिद्धिः य०॥ २ होममात्र य०॥ ३ एवतचा य०॥ ४ तिष्प्रत्य भा०॥ ५ वृत्तिर्वा हष्टा य०॥ ६ रैस्वनेट्यागच्छ प्र०॥ ७ समासस्त्वात् भा०। समासत्वात् य०॥ ८ तिद् प्र०॥ ९ "सह सुषा॥ २१११४॥ " योगविभागः करिष्यते – 'सह त पातज्ञलमहाभाष्ये पाठः २११४॥ १० अस्तिक्षीरास्तीतिष्वता य०॥ ११ "निपातंत्वाच दे० ली०॥ १२ "सुपंतत्वाच भा०। मुपातंत्वाच पा० वि० । "नुपातंत्वाच र० ही०॥ १३ संकुला प्र०॥ १४ "पक्ष्यण परय संकुलया प्र०॥ १५ "भवति च प्रवानस्य सापेक्षस्यापि समासः" इति पातज्ञलमहाभाष्ये पाठः २१९११ ए० १९, ४८॥ १६ अपिशब्दो हि नामार्थ प्र०॥ १७ त्यर्थे सत्वधेयनो शब्द एव य०॥ १८ वसेयंसिक्तः प्र०॥ १९ "शब्दः य०॥ २० वसेयंसिकः प्र०॥ १९ "शब्दः य०॥ २० वसेयंसिकः प्र०॥ १९ श्वाव्यः य०॥ १८ वसेयंसिकः प्र०॥ १९ श्वाव्यः य०॥ १८ वसेयंसिकः प्र०॥ १९ श्वाव्यः य०॥ २० वसेयंसिकः प्र०॥ १९ श्वाव्यः य०॥ २० वसेयंसिकः प्र०॥ १९ श्वाव्यः य०॥ २० वसेयंसिकः प्र०॥

त्यक्तजुहोतिकर्त्रथंग्रहे तु निष्क्रियकर्तृत्वात् कुर्यादर्थाभावः। जुहोतिप्रयोगा-सत्त्वम्, लाज्यत्वात्, व्याधिवत् । क्रियानामखवृत्तित्यागोपादानाभ्यां घातु-प्रातिपदिकप्रकृतिभेदोऽपि, न पद्भेद एव पदान्तरविषयत्वात् , अज्ञातस्याग्निहोत्रस्य क्रियाविशेषणत्वेनानुवादात् ।

त्यक्तजुहोतिकर्त्रर्थग्रहे तु 'निष्क्रियकर्तृत्वात् कुर्यादर्थाभावः । अथाचक्षीथाः – एतद्दोषभयात् क त्यक्त्वा जुहोत्येर्थं निष्कियं कर्त्रर्थमात्रमेव गृह्यते 'कुर्यात्' इति कर्तव्यतामात्रचोदनार्थः । एवं च सति त्यक्तजुहोतिकर्त्रर्थप्रहे तु, तुशब्दो विशेषणे, अत्यन्तमर्थाभावेनैव विशेषयति, 'करोति, कुर्यात्' इत्येवमादि-शब्दानां कुञ्प्रकृतीनां घटादिकर्मापेक्षामन्तरेण 'किं करोतु, किं कुर्यात्' ईत्यनिर्णीतार्थत्वात् कोऽर्थः स्यात् ? कुँ अर्थाभावे कर्त्रर्थस्य निःसाध्यस्य वाऽकर्तृत्वं स्यात् । अतः कुर्याच्छन्दो निरर्थकः, त्यक्तस्वप्रकृत्यर्थत्वात् ताद्दिषधस्य क्वॅभ्वादिशकृतिरहितस्य यादादिशत्ययान्तस्य प्रयोगस्यादर्शनात् । अभ्युपेत्यापि प्रयोगं जुहोति- 10 प्रयोगासस्यं ब्र्मः, असत्त्वमप्रशस्त्रत्वम्, कृतः <sup>१</sup> त्याज्यत्वात् , त्याज्यत्वं त्वया त्यक्तत्वाव्स्मन्मतेनाऽ-र्थाभावात् । अर्थाभावश्चोक्तविधिना सिद्ध एव । तस्मात् त्याज्यत्वादसत्त्रं 'जुहुयात्' इत्यस्य प्रयोगस्य । दृष्टान्तो **ट्याधिवत् ,** यथा व्याधिस्याज्यत्वादप्रशस्तस्तथा जुहोतिशब्दोऽपि सार्थ इति । किञ्चान्यत् , ९०:२ कियानामस्ववृत्तीत्यादि । आख्यातस्य कियार्थत्वरूढस्य स्वार्थं विश्वकीर्णावयवकलापं त्यक्ता पिण्डितहोत्रं-सत्त्वार्थोपादानम् , न च तमप्युपादाय तत्रैवावतिष्ठते, किं तर्हि ? पुनरिप सत्त्वार्थं त्यक्त्वा क्रियार्थोपादानम् । 15 एवं नामशब्दस्यापि सैंत्ववृत्ति स्वां त्यक्त्वा क्रियार्थोपादें।नं क्रियार्थं त्यक्त्वा सत्त्वार्थोपादानमिति । ताभ्यामेव च त्यागोपादानाभ्यां 'कुर्यात् , जुहुयात्' इत्येतयोरिष शब्दयोः सामान्यविशेषार्थयोरितरेतरार्थ-वृत्त्या भेदः स्वप्रकृतिवलेन पिण्डनविप्रकिरणैति तङ्केदवत् तद्वलेनाऽस्यापि । तथा तैद्वाचिन्योः प्रकृत्योरपि भेदस्ताभ्यां लागोपादानाभ्याम् । कयोः प्रकृत्योरिति चेत् , धातुप्रातिपदिकैयोः, अत आह - धातुप्रातिपदि-कंप्रकृतिभेदोऽपि, र्नं पदभेद एव, स कुतः पदभेद इति चेत्, पदान्तरविषयत्वात्, पदान्तरस्य 20 विषयोऽस्थेति पदान्तरविषयं तत् पदमाख्यातं नाम वा, तद्भावात् पदान्तरविषयत्वात् कुर्याज्ञहुयादिति । अथवा वाक्यार्थविचारप्रधेानस्य मीमांसकस्य यदुक्तं र्थीक् 'वाक्यभेदो विध्यनुवादत्वापत्तेः' इति, स तु न केवलो बाक्यभेदः पदभेद एव वा, किं तर्हि <sup>१</sup> **धातुप्रातिपदिकभेदोऽपी**त्यभिसम्बध्यते, '<sup>1</sup>नै' इत्यतुवर्त-़ नात् । तत्र को हेतुरिति चेत्, **अज्ञातस्याग्निहोत्रस्य क्रियाविशेषणस्वेनानुवादात्**, अज्ञातार्थो

४ इत्यनिर्णिकार्थस्वात् कार्थः स्यात् भार । इत्यनिर्णिकार्थस्वात् कार्यः स्यात् यर ॥ ५ कृत्सर्वा-भावे प्र०॥ ६ ध्यस्यंककर्तृत्वं मार्गा ध्यस्ववाकर्तृत्वं रंगा ध्यस्वधाकर्तृत्वं हीर्गा ध्यस्वककर्तृत्वं पार्ग वि॰। "ध्यस्वकर्तृत्वं डे॰ लीं॰॥ ७ कृद्वादि अ॰॥ ८ कियार्थं च रूढस्य रं॰ ही॰ विना। कियार्थनरूढस्य रं॰ ही॰ ॥ ९ °त्रसस्वार्थों भा॰ । °त्रस्यस्वार्थों ° य॰ ॥ १० सत्त्वावृत्ति रं० ही॰ विना । सत्तावृत्ति रं० ही॰ ॥ ११ दानं क्रियार्थोपादानुं क्रियार्थ य॰ ॥ १२ °प्रकरणात् प्र॰ ॥ १३ तद्वाधिन्योः भा॰ । तद्वा-धिन्याः यर्गा १४ °योर्निरत डेर्र्स् डॉर्र्ग 'योर्निस्ता रंर्ग्हीरु विर्गा 'योर्निस्तं पार्गा १५ °प्रकृतिप्रकृति वर्गा १६ न प्रदुमेद रं० ही ॰। न लदमेद डे॰ लीं॰। न तदमेद वि॰। न मेद पा॰॥ १७ धानमीमां ° य०॥ १८ दृश्यतां पृ० १२५ पं० २ ॥ १९ **नत्यन्** य०॥

एवं च श्रुतेर्यासी प्रतिपत्तिस्तस्या अभावः। खप्रत्यवेक्षानुवादन्यायेन च तत्त्यागात् कत्रीद्यर्थप्रतिपत्तिवदोन शब्दार्थस्थापनाद् नृज्ञानमेव प्रमाणीकृतम्।

एवं तर्हि यथाश्रुति अग्निहोत्रवद्धवनमपि ग्रहीष्यते । नन्वर्थद्वयविधानम-राक्यमेकेन वाक्येन ।

्ठ विधिः, ज्ञातार्थोऽनुवादः, अग्निहोत्रमज्ञातत्वाद् विधीयते, 'तत् कुर्यात्, जुहुयात्, हवनं कुर्यात्' इति जुहोतिक्रियया विरोष्य प्रसिद्धस्य विहितस्यैवानुवदनादिति प्रागुदितमर्थमुपपत्तित्वेनोपदर्शयति ।

ततश्च किम् १ एवं चेत्यादि यावत् तस्या अभावः । एवं चेत्यनन्तरनिर्दिष्टकियानामस्ववृत्ति११-१ त्यागोपादानाभ्यामेव श्रुतेयांसौ प्रतिपत्तिर्जुद्धयादित्यस्याः पदश्चतेईवनिकयाविधानमर्थो जुद्धयाद् हवनं क्रुर्यादिति तस्या अभावः, सा न भवति, अन्यथार्थाधिगतेः, यच्छन्द आह तन्नः प्रमाणम् [पा॰ म॰ १० मा॰ ११३१३] इति च हीयते । नामाख्यातयोर्थ्यभेदत्यागेपादानदोषेभ्यश्च शब्दाव्यवस्थानात् पुरुषबुद्धिवशेन शब्दार्थावस्थानम्, कृतः १ स्वप्रत्यवेक्षानुवादन्यायेन च तत्त्यागात्, स्वयं प्रत्यविक्षतोऽर्थस्वया 'अयमस्य शैब्दोऽस्यार्थ एवं भवति न वेति दोषवत्त्वाद्यं त्याज्योऽयं गुणवत्त्वादाश्रयणीयः' इति विचार्य स्वमतिप्रमाणीकरणेन श्रतिप्रमाण्यत्यागः कृतः । ततस्तत्त्यागात् क्रिश्चर्यप्रतिपत्तिवशेन शब्दार्थं-स्थापनाद् नः पुरुषस्य ज्ञानमेव प्रमाणीकृतम्, तस्येव विध्यर्थवद्वस्थितस्यानुवद्नात् । अतश्च भाषानाद् नः पुरुषस्य ज्ञानमेव प्रमाणीकृतम्, तस्येव विध्यर्थवद्वस्थितस्यानुवद्नात् । अतश्च विद्यर्थवद्वस्थितस्यानुवद्नात् । अतश्च विद्यर्थवद्वस्थितस्यानुवद्नात् । अतश्च विद्यर्थवद्वस्थितस्यानुवद्नात् । अतश्च विद्यर्थवद्वस्थितस्यान्यस्यान् प्रतिज्ञात्याग्वर्थिन चर्वात्यस्य प्रतिज्ञात्याग्वर्थिन वर्वातः स्थान्यस्य स्थानते, कस्मात् १ स्वप्रत्येवेक्षानुवादेन च तत्त्यागात् कर्वाद्यर्थनियतप्रतिपत्तिवशेन शब्दार्थ-स्थानम्य समकृतिप्रत्य एवान्निहोत्रश्चित्रव्योऽवव्योध्यते शब्दप्रमाण्यत्याने स्वमतिप्रामाण्यावरुन्वतात् ।

एवं तर्हि यथाश्रुति अग्निहोत्रवद्भवनमि ग्रहीष्यते । आह — न शब्दार्थं त्यजामि, उक्तदोष-20 भयात् । किं तर्हि ? या या श्रुतिर्थयाश्रुति, यथाग्निहोत्रशब्दश्रवणात् तद्थों गृह्यते तथा हवनमि जुहुयाच्छब्द-२१-२ श्रवणाद्भहोष्यते, ततो न दोषोऽस्तीति । तदेकत्र हवनमित्रसम्प्रदानविशिष्टकर्मकारकतयोच्यते, अन्यत्र स्वविशिष्टकर्त्तकत्येति । अत्रोच्यते — नन्वर्यद्वयविधानमदाक्यमेकेन वाक्येन अग्निसम्प्रदानकस्य कर्म-भूतस्य हवनस्य तद्विशिष्टस्य च वैर्तृत्वस्य, यथा ब्राह्मणसम्प्रदानकहिवर्दानवाक्येन ग्रुङ्गवानयनमि ।

१ तस्य प्रभावः प्र०॥ २ तस्याभावः प्र०॥ ३ अन्यर्थार्थाधि य०। अर्थाधि भा०॥ ४ "शब्द॰ प्रमाणका वयम्, यच्छन्द आह तदस्माकं प्रमाणम्"-इति पातक्षलमहाभाष्ये पस्पशाहिके 'समर्थः पदिविधः' [पा० २१९१९] इति स्वस्य भाष्ये च पाठः॥ ५ "स्थानात् तद्व्यवस्थानात् वि० । "स्थात् तद्व्यवस्थानात् पा० हे० लीं० रे० ही०॥ ६ "स्थानु प्र०॥ ७ "वादेन्या य०॥ ८ "स्यपेक्षि प्र०॥ ९ शब्दो(च्द?)स्यार्थ प्र०॥ १० "र्थास्थापनां नुः मा० । "र्थास्थापनां नु य०॥ ११ देशिवाक्यो भा०॥ देशकत्वस्य य०॥ १२ स्यपेक्षा प्र०॥ १२ कर्त्वकत्वस्य य०॥

नैय हवनं विधीयते, किं तर्हि ? अग्निहोत्रशब्देन विहितं हवनमन्यते। प्राप्तमन्यते वाक्यान्तरेण, अप्राप्तं च विधीयते। न च प्राप्तिरस्ति हवनस्य, अविहित्तत्वात्। यदग्निहोत्रं हवनमेव तत्, पुनरुक्तं तर्ह्यंवम्, अनयोरविशेषात्। विधिविहितस्य ह्यनुवदनमनुवादः। अग्निहोत्रहवनविधेयत्वादनुवादायोग्यता।

अथ त्विच्छयैवानुवादो यथाकथित् स्यात् ततः पुनरुक्तदोषाभाव एवः स्यात्। उक्तं हि—

> अनुवादादरवीष्साभृशार्थविनियोगहेत्वस्यासु । ईषत्सम्भ्रमविसायगणनासारणेष्वपुनरक्तम् ॥ [

इदं त्वनुवादाक्षमम्, विधीयमानत्वात्, आख्यायमानपण्डितत्ववत् । विहित-

इतर आह — नैय हवनं विधीयत इत्यादि । जुहुयाच्छर्वदेन नैय हवनं विधीयते, किं तिहें ? 10 अग्निहोत्रशब्देन विहितं हवनमनूद्यते, विध्यनुयादयोभित्रलक्षणत्वात् । किं तयोर्लक्षणमिति चेत् , उच्यते — प्राप्तमनूद्यते वाक्यान्तरेण, यथा 'पण्डितस्तिष्ठति' इति 'शास्त्रहाः पण्डितः' इति वाक्यान्तर-विहितपण्डित्यस्य स्थानानुयादात् । अप्राप्तं च विधीयते, यद् वाक्यान्तराप्रीपितमविज्ञातं प्रमाणान्तरेण तद् विधीयते, यथा स्वर्गकामो जुहुयादिति । अत्रोच्यते — यदोतिहध्यनुयादयोर्लक्षणं नानुवादो हवनस्य युज्यते, यस्मान्त च प्राप्तिरस्ति हवनस्य, अविहितत्वात् । इतर आह — अस्ति प्राप्तिर्हवनस्य, अग्निहोत्रस्य हवन- 15 त्वात् तस्य च विहितत्वादित्यत् आह — यदिग्नहोत्रं हवनमैव तत्, पुनरुक्तं तहींवमनयोरिप्नहोत्र-हवनविधानयोरिविहोत्तस्य हि अनुवदनमनुवाद इति, हिशब्दो यस्मादर्थे, यस्माद् विधिवाक्य-विहितस्यार्थस्य पश्चादर्थविशेषप्रापणार्थो वादोऽनुवादः । तदत्र लक्षणं न घटते, अग्निहोत्रहवनविधेयत्वात् , ९२ १ अग्निहोत्रस्य हवनस्य चैकीभूतयोविधेयत्वात् । तिन्नगमयति — अनुवादायोग्यतेति ।

अँथ त्विच्छयेवानुवादो यथाकथि द्वित् स्यात् । स्थान्मतम् – वक्तुर्विविश्वितपूर्विका शब्दप्रति-पत्तिरित्यस्य हवनस्य विधानं न विवक्ष्यते, अनुवादो विवक्ष्यत इति। एतदपि यथाकथि द्वित्त स्याद् विहितार्था-भावात्, विवक्षेच्छयोरनर्थान्तरत्वादिच्छामात्रतश्च निरुपपत्तिकस्यार्थस्यासिद्धेन स्यादित्यभिप्रायः । यद्यपि यथाकथि द्वित्त स्यात् ततः पुनरुक्तदोषाभाव एव स्यात्, इष्यते च पौनरुक्तयं शब्दतोऽर्थतश्च, उक्तार्थ-शब्दार्थकथनमिवशेषेण पुनरुक्तमन्यत्रादरादिभ्यः [ ] इति पौनरुक्तयाभावः ।

उक्तं हीति पुनरुक्तापवादमर्थविशेषापेक्षं दर्शयति अनुवादादर । 'पण्डितमानय' इत्युक्ते पण्डितो देवदत्त इत्यनुवादो न पुनरुक्तम् । एवमादरे स्वामिन् स्वामिन्निति । वीप्सायां प्रामो प्रामो रमणीयः ।

१ ँब्दे नेव य०॥ २ ँप्राप्तितमवि भागा भाषिमतवि य०॥ ३ ँममेतत् य०॥ ४ ँकं च नाजुवाद ँ य०॥ ५ ँणार्थानुवादोऽनुवादः य०॥ ६ ँवादयो ँ प्र०॥ ७ अर्थात्वच्छदौवानु ँ भागा अर्थात्वच्छब्दोवानु ँ य०॥ ८ विधान विव ँ भागा विधानं विव ँ य०॥

मेव त्वनूचते च विशेषविधानार्थम् । न चात्र कश्चिज्जहोतिपुनर्वचनेन विशेषो जन्यते । ततश्च प्राक्तनमेव सञ्जातम् । सर्वथा किमतिरिच्यते पौनरुक्तयदोषव्यपेतम् ? विधिलिङ्कर्ता आस्ते । अतो नानुवादः, उत्तरविशेषासम्बन्धनात्, विधीयमान-पण्डितत्ववत् ।

अथोच्येत – विधिलिङ्कर्त्रथें प्रस्पयार्थेऽविशाष्यमाणेऽवर्यवाच्ये प्रकृतिपरव्यव-

भृशार्थे धैनं घनं मृदु मृदु शनैः शनैरिति । विनियोगे घटं कुरु घटं कुर्विति । हेतौ कृतकत्वादिन्सो घटः, तस्मान् कृतकत्वादिति । असूयायां विपर्यस्थाऽऽस्यं हसति हसतीति । ईषदीषिति, स्तोकं स्तोकमिति । सम्भ्रमे स्वागतं स्वागतमिति । विसाये विद्याधरो विद्याधर इति । गणने एकमेकं दे दे इति । स्मरणे आ ! विदितो विदितः पाटितपुत्रे दृष्टो दृष्टोऽसीति । एवमाद्यर्थविशेषामावे पुनरुक्तदोषावश्यम्भावाद् न चेदनु10 वादत्वमस्य पौनरुक्तयमेवास्य । पौनरुक्तयामावे नानुवादत्वम् । तस्मादिदं त्वनुवादाक्षममयोग्यमित्यर्थः, 
९२-२ कतमन् १ जुहुयादिस्रेतत् पदम् । कृतः १ विधीयमानत्वात्, योऽथों विधीयते न सोऽन्द्यते, आस्त्यायमानपण्डितत्ववत्, यथायं पण्डितो देवदक्त इति विधीयमानपण्डित्यो देवदक्तो नानूद्यते तथा जुहुयादिस्रेतदिष अपूर्वोपदेशत्वादनुवादवैधम्याचास्य तँह्यक्षणाभावान् । किं तह्यक्षणाभावान् किम् १ तह्यक्षणाभावान् किम् ।

एवं तर्हि विशेषविधानादनुवादोऽस्तु तद्वदिति चेत्, तन्न भवति, यसाद् न चात्र कश्चिज्ञुहोतिपुनर्वचनेन विशेषो जन्यते, 'जुहुयात्' इत्यनेन शब्देन अग्निहोत्रशब्दाभिहितादर्शन कश्चिदन्यो
विशिष्टोऽर्थोऽभिधीयते यतोऽनुवादः स्थात् । ततश्च प्राक्तनमेव सञ्जातं यावदेव 'अग्निहोत्रं कुर्यात्' इति
वाक्यविकल्पेऽभिहितं तावदेव 'अग्निहोत्रं जुहुयात्' इत्यन्नापि वाक्ये, ततोऽधिकं न किश्चिदस्ति । एवं यां
20 तां गतिं गत्वा कल्पयित्वापि सर्वथा सर्वश्रकारेणं 'अग्निहोत्रं जुहुयात्' इत्यस्मिन् वाक्येऽग्निहोत्रकर्मण्येवान्तर्भावितहवने जुहुयाच्छव्दश्रष्टत्यथे किमतिरिच्यते पानरुक्तयदोषव्यपेतम् शविधिलिङ्कर्तास्ते,
विधो विहितस्य लिङ्श्रत्ययस्य कर्तृकारकस्य तन्मात्रार्थ आस्ते न दूषितः, अन्यत् सर्वं पुनरुक्तादिदोषदुष्ट२३-१ मेवेत्यर्थः 'अग्निहोत्रं कुर्यात्, अग्निहोत्रं जुहुयात्' इत्येतयोर्शक्त्यार्थिकल्पयोरुक्तदोषस्वात् । अतो नानुवादः, उक्तदोषसम्बन्धादित्यर्थः । कथमिति चेत्, उत्तरिवेशेषासम्बन्धनाद् विधीयमानपण्डितत्वव25 दित्येतदनन्तरोक्तार्थसमाहारार्थं साधनं गतार्थम् । तस्मात् कर्त्रर्थमात्रमवशिष्यते, शेषं पुनरुक्तम् ।

अथोर्च्येतेति परमतमाशङ्कते । अथ त्वयोच्येत – विधिलिङ्कर्त्रर्थः प्रत्ययार्थोऽनुक्तत्वादविशिष्यते, अवश्यं च वाच्योऽसौ, तस्मिन् प्रत्ययार्थेऽविशिष्यमाणेऽवश्यवाच्ये, प्रकृतिपरव्यवस्थाया इति

१ द्यूनं द्यूनं पार् डे॰ लीं॰ वि॰। दानं द्यनं भार्। द्यतद्यूनं रं० ही०॥ २ विपर्धयस्थास्यं य० । विपर्ध्यस्था भार्षा ३ तरहुक्षं पार्श्वर ही०॥ ४ द्यंते च वि॰ विना॥ ५ द्यादो द्यन्न न य०॥ ६ विघे प्र०॥ ७ णाहोत्रं य०॥ ८ च्यतेति य०॥

स्थाया आवश्यके प्रकृत्युपादाने प्राप्ते वरमासन्ना प्रकृतिरुपात्ता, अर्थः पुनरस्या न विवक्ष्यते गतार्थत्वात् । एवं तर्हि वरतरकं प्रत्यासन्नतराऽविवक्षितार्था कृष्प्रकृतिरु-पात्ता, वचनस्योपात्तार्थप्रत्यायनार्थत्वात् । सापि चापक्षिप्तवाच्यार्थस्थितिरुक्तवत् ।

अस्मिस्तु न्यायेऽतिलङ्घयमाने क्रियोपदेशवादोऽपि तत्त्ववादवदेव स्वक्तः स्यात्, तत्रापि यद्दच्छाभ्युपगमात्। क्रो ह वैतद्वेद बालप्रलापवद् व्यवस्थापेतमु-६

हेल्वर्थे पश्चमी, प्रकृतेः परः प्रत्ययः प्रयोक्तव्यः [पै० म० मा० ३।११२] इतीयं व्यवस्था, तस्या व्यवस्थाया मर्यादायाः स्थितेहेंतोरावर्यकं प्रकृत्युपादानम्, तस्मिश्चावर्यके प्रकृत्युपादाने प्राप्ते 'कतमा प्रकृतिरुपादातुं योग्या' इत्येत्रं विचारयत इदं मे योग्यमिति प्रतिभाति – वरमासन्ना प्रकृतिरुपात्ता, अर्थः पुनरस्या न विवश्यते गेंतार्थत्वात्, तस्माद्विविश्वतार्था सा, सत्यपि नान्तरीयकत्वे प्रत्यासन्नप्रकृत्यु-पादाने विवश्यणामन्यां परित्यज्याऽविवश्यणा जुहोतिप्रकृतिरेवोपात्तेत्ववस्यम्, प्रयोगोऽग्निहोत्रं जुहुर्यादिति । 10 अत्रोच्यते — एवं तिर्हें वरतरक्रमित्यादि । "चेन्मन्यसे घरमासन्नप्रकृत्युपादानं नान्तरीयकत्वादिति, तत्राहमेव ते वरतरकं साहायकं ददामि बुद्धेः — कर्तृप्रत्ययार्थसमार्थेत्र प्रत्यासन्नतरा पोनरुत्त्यपरिहारार्थमविवश्चिता- ९३-२ र्थाऽनुक्तार्था कृत्रवृत्तिरुपात्ता । किं कारणम् श वचनस्योपात्तार्थप्रत्यायनार्थत्वात् , अर्थं प्रत्याययि- ष्यामिति हि शैवदः, कर्तृप्रत्यवान्तया कृत्रप्रकृत्या प्रत्याप्यते स्कृत्वत्तरम्, अतोऽग्निहोत्रं कुर्योदित्येवास्तु । इतर आह् — तैवैयेव समर्थितत्वादेवमेवास्तु । आचार्य आह् — स्यादेवं यदि सापि चौर्थस्थितिर्निदेशिष स्थान्, 15 किन्तु सापि चापश्चिपत्रवान्वेत उक्तवद् यथाश्चतार्थाभावादिदोषात् पौरुषेयत्वादिप्रसङ्गाच । एवं तावश्या- त्यागमेदाभ्यामें इत्यादिप्रवन्वेत उक्तवद् यथाश्चतार्थाभावादिदोषात् पौरुषेयत्वादिप्रसङ्गाच । एवं तावश्या- येन परीक्ष्यमाणमेतद्वाक्यं न युज्यते पुरुषतर्कछळ्छोन ।

यद्यपि पुरुषतर्कलक्षणं न्यायमैतिलङ्क्षयापोरुषयो नित्यो वेदाख्यः क्रियोपदेशः पुरुषेगतरागादिदोषा-शङ्काहेतुनिर्निर्मुक्तः प्रमाणम् , पुरुषेकृतानि हि वाक्यानि अनिद्यारागाद्यनियुक्तपुरुषवद्धैमाणानि अफला-20 शक्यधौँ प्रिनित्यानित्यादिवस्तुतत्त्वविचारिनषयाणि, सफल्लशक्यप्राप्तिपुरुषहितोपार्ये क्रियोपदेशात्तु वेदबादः श्रेयानितीष्टम् , तथापि "त्वद्वचनादेशस्मिस्तु न्यायेऽतिलङ्कचमाने क्रियोपदेशवादोऽपि तत्त्ववादव-देव त्यक्तः स्यात् । किं कारणम् <sup>१</sup> तत्रापि यद्दच्छाभ्युपगमात् , अनिद्यारागाद्यनियोगादेव सर्वपुरुषाणां ९४.१ वक्तृश्रोतृपुरुषाथीनत्वाचोपदेशपरम्पराया न कश्चिद्धुद्धिपूर्व उपदेशः, अतः सुप्तमत्तादिनिप्रलापवद् यद्दच्छया-

१ 'प्रकृतिपर एव प्रत्ययः प्रयोक्तव्यः'' इति पातज्ञत्महाभाष्ये पाठः ॥ २ प्रत्युपा य० ॥ ३ इत्येव प्र० ॥ ४ गतार्थात्वात् य० ॥ ५ अत्र 'विसेयं प्रयोगेऽप्रिहोतं जुहुयादिति' इत्यपि पाठः स्यात् ॥ ६ 'दितिऽचोच्यते भा० । 'दिति चोच्यते य० ॥ ७ त्वन्मस्यसे भा० । त्वनान्यसे य० ॥ ८ वरवरंक प्र० ॥ ९ समार्थेव य० । 'समर्थेव भा० ॥ १० कृतसप्रकृ प्र० ॥ ११ अत्र कश्चित् पाठज्ञुटित इव प्रतिभाति । तुलना — ''अर्थगत्यर्थः शब्दप्रयोगः । अर्थ संप्रत्यायिष्यामीति शब्दः प्रयुज्यते । तत्रैकेनोक्तवात्तस्यार्थस्य द्वितीयस्य प्रयोगेण न भवितव्यम्, उक्तार्थानामप्रयोग इति'' – इति पातज्ञलमहाभाष्ये ॥ १२ त्वयैवं भा० ॥ १३ चार्यस्थि प्र० ॥ १४ वाष्यर्थः प्र० ॥ १५ द्रस्थतां पृ० १२६ पं० ४ ॥ १६ 'मिति' प्र० ॥ १७ 'षं प्र० ॥ १८ 'प्रामाण्यानि प्र० ॥ १९ 'प्रातिनित्यादिवस्तु' य० ॥ २० 'क्रियार्थोपदे' भा० ॥ २१ तद्वचना' प्र० ॥

दितम् ? किं वाऽनेन ज्ञातेन यदेतज्ज्ञा एवमुक्तवन्तोऽत्यक्तं यद्यज्ञानाद् यदि द्वेषादेः ?
को वाऽऽह ज्ञवचनमेतत् ? यदि संशयादियोगान्न ज्ञः प्रमाणं तहींदमज्ञोक्तत्वादुन्मत्तवाक्यवत् । अचेतनत्वात् क्रतोऽस्य प्रामाण्यम् ? कुतोऽस्य
वचनम् ? काष्ठशब्दवदितथमचेतनत्वेऽपि न घटते वेदवाक्यप्रामाण्यम् ।

5 भ्युपगतो वेदो वैदिकै: । अत इदमापन्नम् – को ह वैतद्वेद 'अग्निहोत्रं जुहुयात् स्वर्गकामः' इत्येतद् वाक्यं सार्थकं निर्धकं वेति ? । 'किमिव न ज्ञायते ? वालप्रलापवत्, यथा हि बालैरनियतिकयाकारक-सम्बन्धमुक्तमबुद्धिपूर्वत्वाच्ज्ञातुमशक्यं 'केनार्थेनाऽर्धप्रत्यायनार्थवत् ?' इति । किं कारणम् ? व्यवस्था-पेतत्वात्, शब्दप्रयोगो ह्यर्धप्रत्यायनार्थः स्वनिश्चितार्थप्रतिपादनसमर्थनियतवर्णानुपूर्वीकः प्रत्यपेक्षितवाच्य-वाचकसम्बन्ध इतीयं लोकशास्त्रव्यवस्था, ततोऽपेतं ब्रह्मादिसर्ववेदवादिवचनमविद्यारागाद्यवियोगात्तेषा-10 मित्यशक्यप्राप्तिरिप्तिह्वनविधानादिवाक्यार्थस्य । तस्मात् को ह वैतद् वेद बालप्रलापवद् व्यवस्थापेत-मुदितम् ? किञ्चान्यत्, अफलं चैतदित्यत् आह – किं वाऽनेन ज्ञातेन यँदेतज्ज्ञा वेदज्ञा अग्निहोत्रकर्मिण्ञा एयमुक्तवन्तः 'अग्निहोत्रं जुहुयात्' इति वाक्यमव्यक्तमव्यक्तर्थमस्पुटार्थम्, यस्माद्व्यक्तज्ञाना एव ते पुरुषत्वाद्विद्यायोगाच दशदाडिमादिश्लोकवादिवत् । अविद्यायोगं दर्शयति – यद्यज्ञाना-दिति । रागादियोगं च दर्शयति – यदि द्वेषादेः ।

अत्राह - यदुक्तं प्राक् 'को वाऽऽह ज्ञवचनमेतत्' इति <sup>१९</sup>द्वितीयो विकल्पो न ब्रूमः सर्ववक्तृवचना-प्रामाण्यमिति, स्ववचनविरोधदोषात् । किं तर्हि ? सर्वज्ञवीतरागाद्यभावाद् प्रन्थस्य सर्वभावस्वभावविषयस्य कर्तुरप्रामाण्यम्, न तु वक्तुरनादिनिधनस्य वक्तृपरम्परागतस्य, वक्तृवचनयोः कचित् प्रामाण्यादिति ।

१ किमिव बायते प्रवास २ कारकसम्बद्धमुक्त प्रवास अत्र 'कारकमसम्बद्धमुक्त' इस्रिप पाठः स्मात्॥ ३ प्रत्युपे ववा ४ यदेतक्षा प्रवास ५ यद्धद् क्षाना यवा ६ इत्यतां प्रवास १० १३ पंत्र १॥ ७ भावति भाव॥ ८ इत्यतां प्रवास १० १३० टिव ४॥ ९ अत्र 'भवताम्' इस्रिप पाठः स्यात्॥ १० 'पूर्वकं तत् यव॥ ११ भावेनुक्ति भाव। भावे उक्ति यव॥ १२ अत्र 'द्वितीये विकल्पे' इस्रिप पाठः स्यात्, इत्यतां पंव १६-१७॥

#### आदिवक्तृवचोत्तरवक्तर्यपि वातिकमन्त्रादिवज्ज्ञवचनानाश्वासतुल्यता ।

कचिचार्थे सत्येव अर्थाविवक्षा न्याय्या दृष्टा, तयोः कार्थवन्त्र्वेन दृष्टयोस्तद्वि-वक्षया च सार्थकत्वं दृष्टम् ? अतोऽन्याय्यमेतदुक्तम् 'अविवक्षितार्थस्य नान्तरीय-कत्वात् प्रयोगः' इति, प्रयुक्तस्यानर्थकत्वाभावप्रसङ्गात् । विवक्षाविवक्षयोरिनय-मेन शब्दप्रवृत्तौ सत्यामप्रयोजनायां चाविवक्षायामस्याचिवक्षाऽभावे विशेष-

अत्रोच्यते — आदिवकृतृवैचोत्तरवक्तर्यपि । यथाऽऽदिवकारोऽप्रमाणमसर्वज्ञत्वाद्यीतरागत्वाच शास्त्राणां सर्वभीवस्वभावविषयाणां यथार्थज्ञानवचनहीनास्त्रथाऽऽदिमदनादिप्रसिद्धीनां शास्त्राणामध्येतारो यथार्थज्ञान-१५-१ वचनहीनाः, तस्मादुभयेषां ज्ञातृत्ववकृत्वैयोरयथार्थयोरनाश्वासस्तुल्यः । किमिव ? वातिकमन्त्रादिवत् , यथा धातुविषयवलादिवातिकानां ज्ञानानि मन्त्रवचनानि च विष्रलम्भभूयिष्ठत्वादनाश्वासनानि, आदिप्रहणाद् वशीकरणमन्त्रयोगादिवत् । तत आह — आदिवकृतवचोत्तरवक्तर्यपि वातिकमन्त्रादिवज्ञवचना-10 नाश्वासतुल्यतेत्रलमित्रसङ्किन्या कथया ।

किञ्च, यदुक्तम् – अविविश्वतार्थानिर्धिकापि कर्षप्रययसाहायककारिणी जुहोतिप्रकृतिरुपात्ति । एतद्पि न्यायविरोधाद्युक्तम्, कथम् १ किच्छेतादि । किचिछोति न सर्वत्र, यथा 'नक्षत्रं दृष्ट्वा वाचो विस्जनित' इति, 'कतरदेवद्त्तस्य गृहम् १ अदो यत्रासौ काकः' इति निक्षत्रेक्षणे पश्चिणि वैचोप्युक्तार्थयोरेव [नक्षत्रं]दृष्ट्य-काकशब्दयोः सार्थकयोः काल-गृशेपलक्षणेऽर्थे सत्येव नक्षत्रदर्शन-काकार्थ्येविवक्षा न्यायादन- 15 पेता न्याय्या दृष्टा नानर्थकस्यैनोनमत्त्रप्रलपितादेस्तथा त्योरिष्ठिशेत्रह्वननयोः केंग्रियत्त्वेन दृष्ट्योस्तद-विवर्श्वया च सार्थकत्वं दृष्टम् १ अतो न्यायापेतमेतदुक्तम् – अविविश्वतार्थं यत्यापेतस्त्रात् प्रकृतेः प्रयोगो जुहुवाच्छव्दस्यति । किं कारणम् १ प्रयुक्तस्यानर्थकत्वाभावप्रसङ्गात् , यद्येष न्यायः शब्दसानं प्रयोगे नियतो न स्यात्तान्तरीयकत्वाद्यपि प्रयोगे साधुत्वमेत्र स्थात् ततश्च प्रमादाद्वप्रमादाद्वा प्रयुक्तस्य शब्दस्थानर्थकत्वाभाव एव स्थात् प्रमत्ताप्रमर्त्तवक्षत्वास्य स्थात् , न त्वेत्रं भवति दृष्टशिष्टेष्टविरुद्धत्वात् । 20 स्यान्मतम् – उपलक्षणादिप्रयोजनायां विशेषविद्धायां किमनया स्वर्धाविवक्षया १ सर्वस्य शब्दर्वर्थयोगस्य ९५२२ वक्तुविविश्वर्तेतं तृत्वेत्रस्यात् प्रवृत्तरिविवक्षाः विविवक्षायां विशेषविवक्षायां विशेषदित्रभावेत्रस्यार्था स्थान्ते विश्वश्वरादिनयमेन शब्देन्यक्ति सत्यामप्रयोजनायां चाविवक्षायामप्रयाद्यविवक्षाऽभावे विशेषहेतुर्वाच्यः, अग्निशव्दस्यापि जुहोतिवैकृत्युवादानवन्नान्तरीयकत्वात् प्रयोगोऽश्वीऽस्थाविवक्षित इति प्राप्तम् । ततस्य 'मस्महोत्रं जुहुयात्'

१ श्वोतुरवक्तुर्विष प्रवा २ भासस्व प्रवा ३ स्तथाहिमद् प्रवा ४ त्वयोर्यथार्थयो प्रवा ५ धातिक प्रवा ६ थावलादिवादिकानां यव। धावलादिवादिकानां भाव। ७ तास्थासनानि विव भाव विना ॥ ८ वत् जुवचना प्रवा। ९ किंच दुक्तम् प्रवा। १० क्वाय प्रवा। ११ नक्षत्रेच्छान् णपक्षिण प्रवा। १२ वापयुक्ता भाव। वोवयुक्ता यव। १३ थ्वापिवक्ष्या प्रवा। १४ कार्थवस्वेन प्रवा। १५ क्ष्या त्वसार्थ रंव हीव ॥ १६ नयायोपेत यव। १५ तार्थस्थानन्ति प्रवा। अत्र 'अविविक्षित्राथीया नान्तिरीयक्ष्यात् प्रकृतेः' इत्यपि पाठः स्यात् ॥ १८ त्तवस्त्रवि प्रवा। १९ प्रयोगवक्त यव। २० पूर्विकत्वात् प्रवा। २१ विवक्षयेति यव। विवक्षचेति भाव॥ २२ राब्दासंवृत्तौ प्रवा। अत्र 'शब्दानां वृत्तौ' इत्यपि पाठः स्यात् ॥ २२ प्रत्युपादा यव।।

हेतुर्वाच्यः। युक्ततरी तु तदविवक्षा वश्यमाणन्यायदर्शनादर्थतत्त्वतस्रत्वात्तस्याः। एवं तावदप्रत्यायकत्वमस्य, अप्रत्यवेक्षितार्थयाथातथ्योक्तेः, बालप्रलापवत्। त्वदिभप्रायवत्तु हवनानुवादिविशिष्टाग्निहोत्राभ्युपगमेऽपि चाग्निहोत्रस्य आत्मादिवस्तुतत्त्ववदप्रसिद्धस्वरूपत्वात् करणासिद्धिः।

अथोच्येत – विध्यन्तरविधानशैल्या तत्सिद्धिः, यथा यूपं छिनत्ति · · ·

इत्येतद्वाक्यं साधीयः 'अग्निहोत्रं जुहुयात्' इत्येतत् साधीय इति केन हेतुना परिच्छेद्यम् ? किब्रान्यत्, युक्ततरी तु तदिविक्षा अभ्याद्यविवक्षा । किं कारणम् ? वक्ष्यमाणन्यायदर्शनात्, वक्ष्यमाणे हि विधिविधिनयेऽयं न्यायो द्रक्ष्यते भवता पुरुष एवेदं सर्वम् [ऋग्वेदः १०१८।९०] इत्यादि, तद्दर्शनाचेदमप्रयादिविकल्पासत्त्वान्नाग्निहोत्रं न होतेत्यर्थाभावादेवाऽविवक्षा न्याय्या, किं कारणम् ? अर्थन् वितक्त्यतस्त्रात्त्वतस्त्राः, अर्थवैशाद्धि विवक्षाऽविवक्षा वा भवितुमईति, नान्यथेति ।

तदुपसंह्रसाह — एवं ताँचिदिसादि । एवमनन्तरोक्तोपपत्तिविधिना 'अग्निह्वनं कुर्यात्' इसेन्तिस्त्रेशें प्रदर्शितदोषत्वाद्यवा 'अग्निहोत्रं कुर्यात्, अग्निहोत्रं जुहुयात्, हवनं कुर्यात्, अग्निहोत्रं हवनं कुर्यात्, जुहुयात्' इसेवमाद्यथेषु प्रदर्शितदोषत्वात्। तावच्छन्दः क्रमार्थः, दोषान्तराभिधानमपि ९६-१ भविष्यति, एष तावदोष इति । अग्नत्यायकत्वमस्य वाक्यस्य, कुतः ? अग्नत्यवेक्षितार्थयाथातथ्योक्ते
15 बीलप्रलापवत्, यथातथाभावो याथातथ्यम्, अर्थस्य याथातथ्यमर्थयाथातथ्यम्, तस्मादर्थयाथातथ्यात् तस्माप्रस्रवेक्षितस्पार्थस्याविचारितस्य 'किंस्त्रह्योऽयमर्थः ? प्रमाणम् ? प्रमेयः ? केन वा रूपेण प्रमाणं प्रमेयो वा ?' इत्यप्रस्रवेक्षितस्पार्थस्योक्तः शब्दस्सार्थस्य वा प्रत्यायकस्वरूपमप्रत्यवेक्ष्योक्तत्वात् तद्प्रत्यायकत्वम् । अर्थत्वच शब्दस्तदंभिवेयो वा प्रत्यवेक्षितयाथातथ्योक्तरेवं प्रत्यायकः प्रधानादिवदिति वैधर्म्यण । तस्मादप्रस्रवेक्षितार्थयाथातथ्योक्तर्यवि शब्दद्वारेण यद्यर्थहारेणोभयथाप्यप्रत्यायकत्वं सिद्धम्, अत्रश्चाप्रस्याय
20 कत्वाद्तुपदेशस्यं बालप्रस्रापवदेव ।

किञ्चान्यत् — 'अग्निहोत्रं हवनं कुर्यात्' इसस्मिन्नेशानन्तरोक्तेऽर्थे दोषान्तरं ब्रूमः — त्वेदिभिन्नायव-दिसादि । त्यदिभिन्नायेण तुरुयं त्वदिभिन्नीय इव त्यदिभिन्नायवत्, यथा त्यदिभिन्नेते 'अग्निहोत्रं हवनं कुर्यात्' इस्रेतस्मिन्नर्थे हवनानुवादेन विशिष्टेऽग्निहोत्रेऽभ्युपगम्यमानेऽग्निहोत्रस्य त्वदिष्टस्य कर्मणः सौंक्ष्मादिपरपरिकरिपतात्मादिवस्तुतत्त्वस्यास्त्रोक्तिकस्याप्रसिद्धस्य दुर्ज्ञानत्ववदस्रोक्तिकत्वाद्मसिद्धस्यरूप-25 त्वाद् दुर्ज्ञानत्वम्, अविज्ञातस्य च करणासिद्धिः, सा हवनिक्रया न सिध्यतीत्यर्थः ।

अत्र परेणाथोच्येत परिहारः – विध्यन्तरविधानशैल्या तत्सिद्धिरित । अभिहोत्रं जुहुया-दिखेतस्माद्वियेरन्यो विधिर्विध्यन्तरं 'यूपं छिनित्त' इत्यादि । तस्य विधीनमविवक्षितनिरूपणं पूर्वं पश्चादिति-

१ °च्छेद्यां य०। °च्छिद्यां भा०॥ २ भाणे हि भा०॥ ३ वशाद्वितिक्षा अवितुमईति मा०॥ विद्याद्वा विवक्षा वा भवितुमईति य०॥ ४ ताविसत्यादि प०॥ ५ ँत्याविश्वितार्थयथा प०॥ ६ भ्यावस्या प०॥ ५ ँत्याविश्वतार्थयथा प०॥ ६ भ्यावस्या प०॥ ५० देवी भा०। देवा य०॥ ११ द्व्यता प० १०८-९॥ १२ प्राये भा०॥ १३ भिषेताक्षिहोत्रं प०। भिषेतऽक्षिहोत्रं भा०॥ १४ सांख्यादिपरिकल्पि भा०॥ १५ भविव य०॥

""" पीलाशमष्टाश्रिमित्यादि । एतदपि न, वैषम्यात् । कालतस्तावन्न हि स छेदनिक्रयाकाल एव यूपः, छेदनादिभिः संस्कृतः सन् भविष्यति यूपः, तस्य तदा यूपत्वेनासतो युक्तं यूपस्वरूपं कालान्तरभाव्युपेक्षितुं न पुनरग्निहोत्रस्य तदैव सतः।

नतु तच्छब्दता तादथ्यीत्, यथेन्द्राथी स्थूणा इन्द्रः । छेदनस्य संस्कारता न विहिता स्यात्, यूपस्य निर्वृत्तत्वात् । असत्यां च संस्कारतायां छिदिरविवक्षितार्थः 5

कर्तन्यतामिर्निरूपणम्, शैली स्वभावः, शैल्या रष्ट्या 'विधित्यादस्यापि विवेरेषा शैली' इत्यनुमानात् ९६-२ सिद्धिर्भवति। कस्य पुनर्विधेर्विध्यन्तरविधानशैल्या सिद्धिर्रष्टा १ यथा यूपं छिनसीत्यादि यावत् पालाश-मष्टाश्रिमित्यादीति शैल्यनुमाँने रष्टान्तमाह । यथात्र पूर्वमविविध्यतिश्चयायधारणात्मिका कर्तव्यता चोदिता पश्चात् 'अष्टाश्चिं पालाशं बैल्यं या' इत्यादीतिकर्तव्यताचोदनया स्वरूपे व्यवस्थाप्यते तथेहापि । आचार्य आह — एतदिप न, वैषम्यात्, रष्टान्तदार्ष्टान्तिकयोः शैलीवैषम्यान् । तद्वैषम्यं कालतः 10 प्रसिद्धितोऽवधारणतश्च । तत्र कालतस्तावन्न हि स च्छेदनिकयाकाल एव यूपः, भवतीति वाक्यशेषः, छेदनायानर्थक्यप्रसङ्गात् । किं तिर्हि शेट्यादिकियाभिः संस्कृतः सन् भविष्यति यूपः । इत्थंस्वरूपस्य तस्य काष्टस्य तदा यूपत्वेनासतो युक्तं यूपस्वरूपं कालान्तरे भाव्यपेक्षितुम्, न पुनरिप्तहोत्रस्य तदैव सतः संस्कारिनरपेक्षस्य कालानतराभाव्यथींपेक्षणमिति वैषम्यम् ।

इतर आह — नैनु तच्छव्दतेयादि यावत् स्थूणेन्द्र इति । यथात्र तादर्थात् ताच्छव्यमेवं 15 यूपर्थं दारु यूप इति तत्कालत्वात् । अत्रोच्यते — छेदनस्य संस्कारता न विहिता स्याद् यूपस्य निवृत्तत्वात् , तिन्नर्वर्तनाथों हि च्छेदनसंस्कारः, तस्यामसत्यां च संस्कारतायां छिदिरविवक्षितार्थः स्यात् , असंस्कारार्थत्वेऽनर्थक एव च्छिदः स्यादित्यर्थः । तस्माद् यावदेव यूपं स्वीकरोति स्वैत्वेन परिगृह्णातीत्युक्तं भवति तावदेव छिनत्तीत्युक्तं भवति, छिनत्तेः संस्कारार्थरहितत्वात् । मा भूदयं दोषो दृष्टविरुद्धत्वात् , अदृष्टार्थो वा 'स्यात्' इति वर्तते । न चादृष्टेशैर्यस्तत्फलत्वात् । एवं तावत् 20 कालतः शैलीवैपन्यादयुक्तमुक्तम् — विध्यन्तरविधानशैल्या तिस्सद्धिः, यूपं छिनत्ति पालाशमष्टाभ्रिमि-९७-१ त्यादिवदिति ।

१ 'यथा यूपं छिनति इति अविवक्षितनिरूपणं पूर्वं पश्चादितिरुर्तव्यतामिनिरूपणं बैल्वं पालाश्चमष्टाश्चिमित्यादि' इत्येवं मूलमत्र सम्भाव्यते ॥ २ विधेरेपा मः । विधेरया पा० ॥ ३ "आज्यशेषमत्याय सतक्षा गच्छित यूपम् ।ः।१।५। पालाशं बहुलपणंमशुष्कात्रमूर्ध्वशकलशालं मध्यात्रोपनतमत्रणम् ।६।१।८। अभावे खिदरिनिल्वरौहितकाः ।६।१।९। अष्टाश्चि करोत्युपरवर्त्रम् ।६।१।२६।" इति कात्यायनश्चौतस्त्रे "यूप्या वृक्षाः पलाशखिदरिनिल्वरौहितकाः ।७।१।१६। अष्टाश्चिरनुपूर्वोऽत्रतोऽणीयान् प्रज्ञातात्रिष्ठाश्चिरस्थूलोऽनणुः ।८।३।२।" इति आपलतम्बश्चौतस्त्रे च विस्तरेण वर्णितं यूपलक्ष्पम् ॥ ४ "माहने य०॥ ५ "ताचोदितापिश्चात् पा० डे० लीं० रं० ही० । "ता पश्चात् भा०॥ ६ पलाशं य०॥ ७ दश्यतां पृ० १०८-२॥ ८ यूपत्वेनामतो य०। यूपत्वनामतो भा०॥ ९ "न्तरो प्र०॥ १० नतु वत्स- द्वत्तेत्यादि भा०। नतु वत्सहत्तत्यादि य०। "तादथ्यात् ताच्छ्ञ्चं भविष्यति, यथा इन्द्रार्था स्थूणा इन्द्र इति" इति पातज्ञलमहाभाष्ये ६।१।३७॥ ११ तिन्वर्वर्त्थो प्र०॥ १२ सत्वेन य०॥ १३ "र्थस्ततफलत्वात् पा० रं० ही०। "र्थस्तफलत्वात् डे० लीं०॥ १४ दश्यतां पृ० १३६ पं० ५॥

स्याद् यूपं छिनत्ति स्वीकरोतीति यावत्, अदृष्टार्थो वा।

अवधारणवैषम्यमप्यतः। इयं भावना – या तत्र भावना यूपं छिनत्ति च्छेदनेन यूपं स्वीकरोतीति, न च च्छेदनमेवेत्यवधार्यतेऽष्टाश्रिकरणादीनामसंस्कारत्वप्रसङ्गात्, किन्तु करोत्येवेत्यवधार्यते, सेह न शक्त्याश्रयितुमवधारणासम्भवात्, हवनेन इद्याग्निहोत्रं करोति न प्रवच्यादिना, न च करोत्येवेत्यवधार्यते स्वर्गादिकामाभावे करणाभावात्।

अत एव प्रसिद्धिवैषम्यमपि, तस्याप्रसिद्धस्य क्रियाकलापाभिमतार्थनामधेय-मात्रत्वात् । क्रौलीप्रामाण्ये चास्य क्रैल्या यूपिकयाऽयाथार्थ्यात् ।

अवधारणवैषम्यंमप्यत इयमित्रादि । अनन्तरोक्ता येयं मावना, अनयेव भावनयावधारणवैषम्ये10 मिप भावयिष्यामि, अत आह — या तत्र भावना यूपं छिनत्ति च्छेदनेन यूपं स्वीकरोतीति
छिदेः संस्काराभावे यूप्स्वीकरणार्थताया उक्तत्वात् । तत्र च कथमवधार्थम् १ उच्यते — न च च्छेदनैमेवेत्यवधार्यते, करोतीति वर्तते । कस्तत्र दोष इति चेत्, यत एवकारस्ततोऽन्यत्रावधारणम्,
अँष्टाश्रिकरणादीनामसंस्कारत्वप्रसङ्गः, तदत्र प्रसक्तम्, तत् तु नेष्यते । किन्तु करोत्येवेत्यवधार्यते स्वत्वेनापरित्रहमात्रप्रतिषेधार्थम् । एपावधारणभावना यूपे । सेह हवनविधिवाक्ये न शक्त्या15 श्रयितुम् । किं कारणमशक्येति चेत्, अवधारणासम्भवाद्भवनेनाग्निहोत्रं करोतीति । कथं पुनरसम्भवः १
यस्माद्भवनेनाग्निहोत्रं करोति न प्रत्रज्यादिना, न च करोत्येवेत्यवधार्यते स्वर्गादिकामाभावे
करणाभावादित्यवधारणवैषम्यम् ।

हवनेनाभिक्षेत्रं करोतीति हवर्नांदन्यस्याभिक्षेत्रस्यामाया**दत एव प्रसिद्धिवैषम्यमपि, तस्या**-20 भिक्षेत्रस्याप्रसिद्धस्य क्रियाकलापाभिमतार्थनामँधेयमात्रत्वात् प्रसिद्धयूपद्रव्यच्छेदनादिवैषम्यम् । ९७-२ मात्रप्रहणं नामधेयत्वसामान्यमेवानुमीयेत नार्थविशेषः 'इदं तद्भिह्नेत्रं नाम वस्तु' इति । तस्मात् प्रसिद्ध्यप्रसिद्धिभ्यामपि वैषम्यमिति ।

अतस्तदर्थत्रयमुनसंहत्य हेतुहे यैनिगमनार्थमाह — शैलीप्रामाण्ये चास्य शैल्या यूपिकयाऽया-थाथ्यीत् । शैलीप्रैंमाण्ये चावलम्ब्यमानेऽस्यामिहोत्रस्य शैल्या यूनिकयाया उक्तविधिनैवायाथाध्यीत् , यथार्थमावो याथाध्येम् , न याथाध्येमयाथाध्येम् , तस्मादयाथाध्यीद् यूनिकयया अमिहोत्रिक्रियायाः 25 शैलीसाम्यं नास्ति । अतो न युक्तम् — विध्यैन्तरिवधानशैल्या तिस्तिद्विप्र्यपिक्छन्यादिविति । अथवा 17\*शैलीप्रमाणं शैल्यनुमानम् , तस्मिश्च \* शैलीप्रैमिण्येऽभ्युनगम्यमाने चामिहोत्रस्य शैल्या यूनिकयाया

१ म्यप्यत भा०। म्येप्यत य०॥ २ म्यपि य०॥ ३ नमवेध्यवधार्य य०। नमवेध्यर्यते भा०॥ ४ अत्र अतोऽष्टाश्रिकरणारीनामसंस्कारस्वप्रसङ्घः इत्यपि पाठः स्यात्॥ ५ स्वत्वेन परि प्र०॥ ६ नाद्यन्य प्र०॥ ७ मवेयत्रस्वात् प्र०॥ ८ नामस्त्विति य०॥ ९ हि गतौ [पा० घा० १२५८], सर्वेषां गत्यर्थानां ज्ञानार्थत्वाद् हिनोति गमयतीति हेतुर्किङ्गसित्यर्थः, तथा च हेयं गम्यं साध्यमित्यर्थः॥ १० प्रमाण्यं य०॥ ११ भानस्याग्निहोत्रस्य यूपिकियाया प्र०॥ १२ दृश्यतां पृ० १३६ पं० ५॥ १३ भा० प्रतौ \* एतिच्छान्तर्गतः पाठो नास्त्येव॥ १४ प्रमाण्ये भा०॥

ननु सेवादिवत् कियामात्रत्व इतिकर्तव्यताभ्यः प्रतिपत्तिः, न, भजनार्थसेवा-ज्ञातत्वे तासां सेवार्थत्वात् । इतस्था प्रतिक्रियं पृथक्त्वापत्तेः ।

नात्रापि दानाद्यर्थत्वाद्वैषम्यमुत्तरिक्षयामात्रत्वाच । एतदपि न, लोकविदित-दानाद्यर्थानुबद्धेतिकर्तव्यतामात्रार्थतापत्तेरग्निसम्प्रदानविरोधात् 'न तु लौकिक एव

अयाथाध्यात् कथङ्कारं विधिविध्यन्तरशैल्योस्तुंल्या प्रसिद्धिः, अछौकिकत्वादनुमानानुपपत्तः ? छोके हि इ दृष्टमनुमीयते, न तु यूनकरणमृष्टैाश्र्यादिरूपमग्निहोत्रकर्मधर्मस्वरूपपृथम्भूतं प्रसिद्धमस्ति यतस्तच्छैल्याग्नि-हवनशैल्यनुमीयेत । तस्माच्छैळीप्रामाण्ये चास्य शैल्या यूपिकियाऽयाथाध्यात् तत्सिद्धिरयुक्तैत्र । हवनाग्नि-होत्रयोर्भेदेऽपि हवनानुवादविशिष्टाग्निहोत्रविधित्वे 'चोक्तन्यायेन दृष्टान्तवैषम्यात्र शैल्यनुमानमिति ।

आह — ननु सेवादिवत् क्रियामात्रत्व इतिकर्तव्यताभ्यः प्रतिपत्तिः । यद्यप्यितिहोत्रक्रियामीत्रत्वे यूपच्छेदादिशैलीवैषम्यं तथापि सेवादिक्रियावदेव तद्भविष्यति। यथा हि सेवेत्युपस्थानाञ्जलिकरणादि- 10
स्वाम्याज्ञानुवृत्तिभजनार्था विशेषे[ण] मनोवाक्कायपरिस्पन्दभेदास्मिका एकेव स्वामिचित्तानुरोधलक्षणा
सेवा एवमग्निहोत्रारुथैका क्रिया, न सा स्वावयवकलापव्यतिरिक्ता काचिदस्ति । तस्मात्ता एव पश्चालम्भन- ९८-१
प्रोक्षणादिक्रियाः 'अग्निहोत्रम्' इत्यभेदेनोच्यन्ते । आदि्महणात् कृषित्राणिज्यादिक्रियामात्रत्वे स्वाभ्य एव
इतिकर्तव्यताभ्यः प्रतिपत्ति स्त्रथेहापीति ।

अत्रोच्यते – तन्न, भजनार्थसेवाज्ञातस्वे तासां सेवार्थस्वात्, अत्रापि दृष्टान्तदार्ष्टान्तिकयो- 15 वैर्षम्यादित्यभिसम्बन्धः । तद्दर्शयति – भजनं भक्तिः, सैवार्थः सेवाया इति भजनार्था सेवा, तस्याः सेवाया ज्ञातत्वे तासां तद्वयवाभिमतानामुप्रधानाञ्जठिकरणादीनां सेवार्थरवात्, अज्ञातत्वे तद्र्याप्रतिपादनात्, ज्ञाता एव हि ताः 'सेवा' इति प्रतिपत्तिं जनयन्ति, नान्यथा । न त्वेवमग्निशोत्रावयविकया ज्ञाताः, तस्माद्वैषम्यम् । अवश्यं चैतदेवम्, इत्रथा प्रतिक्रियं पृथक्तवापत्तेः, यथा कृषिसेवयोः परस्वरं तदङ्ग- कियाणां च पृथक्तवं तदङ्गत्वेनाज्ञातत्वादेवमग्निशोत्रस्य तदङ्गिकयाणां च स्थात्, न तु भवति तदङ्गभावेना- 20 ज्ञातत्वादिग्रिप्टोमादीनामिति ।

आह - नात्रापि दानाद्यर्थत्वाद्वैषम्यम् । किं कारणम् ? अत्रापि हु दानादनयोः [पा॰ घा॰ १०८३] इति दानाद्यर्थत्वाद्ववनादीनां ज्ञातत्वम्, अतोऽग्निहोत्रस्यापि ज्ञातदानाद्यङ्गिक्रयत्वात् साम्यमेव सेवादिभिः । किञ्चान्यत् – उत्तरिक्रयामात्रत्वाच्च, यथा सेवाया उत्तरिक्रयामात्रत्वमुगस्थानादीनामेव- मग्निहोत्रस्थाग्निष्टोमादीतिकर्तव्यतानामिति । एतदपि न, लोकविदितदानाद्यर्थानुवद्धतिकर्तव्यता- २५ सात्रीर्थतापत्तेः । एवमपि लोकविदितैर्दानाद्यर्थेरनुवद्धाया इतिकर्तव्यताया योऽर्थस्तन्मात्रार्थत्वमापन्न- ९८ २

१ 'स्तुस्या प्रसिद्धैरलैंकि' भाव । 'स्तुस्यार्थी प्रसिद्धौरलैंकि' यव ॥ २ 'द्याश्चादि' विव विना । 'द्याश्चादि' विव ॥ ३ यूपिकयायायाथार्थ्यात् यव । यूपिकयायायाथ्यात् माव । दश्यतां प्रव १०८-२ ॥ ४ वोक्त' भाव ॥ ५ दश्यतां प्रव १०९-१ ॥ ६ 'मात्रत्व प्रव ॥ ७ स्ताभ्य यव ॥ ८ दश्यतां प्रव १० १३७ पंत १ ॥ ९ प्रतिक्रियां प्रव ॥ १० 'त्रार्थापत्तेः भाव ॥

यृद्यमाणे' इत्याद्यक्तदर्शनवत् । नैव सा तथाभूतार्था हवनिकया, तदाभत्वात् । प्रधानादिवादसाधुता च, प्रसिद्धिविपरीततत्त्वस्थितार्थत्वात्, वेदवादवत् । वेदवादा-साधुता वा तद्वत् ।

अथ 'अग्निहोत्रम्' इत्यस्यापूर्विविद्योषाभिधानार्थतैव कल्प्येत तथा सति इअपूर्वाभिधाने कोऽर्थः कृतः स्यात् ? यः स्वर्गकामः स हवनेन स्वर्गं भावयेदित्ययमर्थः

मिन्नहोत्रस्य । लोके हानुमहार्थं स्वस्थातिसर्गो दानम्, सङ्गत्य श्रीत्या दानमस्मिस्तत् सम्प्रदानम्, तस्मै दानं यत्र स्वपरानुमहो विद्यते तादृशस्त्यागो दानम्, न तु यत्र कचन मूत्रपुरीषादिविसर्गयद् द्रव्यविसर्गो भस्मिन वा सीर्पेःप्रक्षेपवत् । तस्मात् स्वपरोपकारकमेव अग्नौ सिर्पेरादिविसर्जनं सर्वं स्थात्, न चैतदिष्टं दृष्टं वा । किं कारणम् ? अग्निसम्प्रदानविरोधात्, तस्यामेर्न्द्रनात्मकस्य सर्वद्रव्याणां विनाशकस्य 10 सम्प्रदानत्विरोधात्, छिन्नपाणेर्मत्स्याभयदानवत् मुषितस्य वा चौरामयप्रदानदानवत्, 'अग्नये' इति सम्प्रदानविरोधात्, छिन्नपाणेर्मत्स्याभयदानवत् मुषितस्य वा चौरामयप्रदानदानवत्, 'अग्नये' इति सम्प्रदानविरोधोक्तेर्छोक्वयज्ञतुल्यत्याँहौकिक एव गृह्यमाणेऽर्थे इदमेवं नैवं चेति विचारोऽर्थवान्न भवति, यदि भवेचतुष्टपात्त्वे सत्युत्धुत्य गमनाहोमशो हरिणवद् मण्डूकस्तत एव निर्लोमा हरिणो मण्डूकवत् स्यादिति प्रसिद्धिविपरीतं सिध्येहोकाँप्रमाणीकरणे इति तत् प्रसक्तिमहापीत्यत आह — न तु लोकिक एव गृह्यमाणे इत्याद्यस्यत्र्यान्वदिति ।

15 नैवं सेतादि अत्राप्यनिष्टापादनसाधनम्, नैवं सा तथाभूतार्था हवनिक्रया तदाभत्वात्, तदाभत्वमस्याः परमार्थेन अदानात्मिकाया दानत्वेनादानात्, तच सिद्धम् । यथा बाल्ररमणकादिकियायां स्वाद्धन्नादिसंज्ञादिसंज्ञादिकियायामन्योन्यदानभोजनादिकियास्तदौभा एव एवमिदमपि दैं।नमग्री प्रक्षेप इति । १९-१ इदं चात्रानिष्टापादनम् – प्रधानादिवादसाधुता च प्रसिद्धिविपरीतेत्यादि, प्रसिद्धिविपरीतं तत्त्वम्, तद्भावस्तत्त्वम्, प्रसिद्धिविपरीते तैत्त्वे स्थितोऽर्थोऽस्य वादस्य, तद्भावात् प्रसिद्धिविपरीततत्त्वस्थितार्य20 त्वाद् वेदवीदवत् साधुता स्यात् प्रधानसंसर्गक्षणभङ्गाद्यात्मकादिवादानाम् । प्रधानादिवादानां वा असाधुताभ्युगगमवदुक्तहेतोर्वेदवादीसाधुता वा स्यादित्युभयथाप्यनिष्टापादनम् ।

अथाग्निहोत्रमित्यादि । अथेत्यिकारान्तरे, अथैतेषु विकल्पेष्यग्निहोत्रशब्दस्य क्रियावाचिःवे सर्वथा दोषोत्पादभीतेन परेण 'अग्निहोत्रम्' इत्यस्यापूर्वविशेषाभिधानार्थतैव कल्प्येत । न पूर्वोऽ''पूर्वोऽदृष्टो धर्मविशेषः, तद्भिधानमर्थः प्रयोजनं व्यापारः, तद्भावोऽपूर्वविशेषाभिधानार्थतैव कल्प्येत ।
25 विशेष्वैष्टदात् परस्परविशिष्टाभिर्यज्ञसंस्थाभिरिम्रष्टोभादिभिरिष्टिभिक्ष्याभिव्यक्तव्यापूर्वा अपि 'विशेष्यन्ते द्रव्य-

१ सिर्पिः निश्लेष भार ॥ २ चौरभय यर । चौरभठय भार । अत्र 'चौराभयप्रदानवत' इसिष पाठः सात् ॥ ३ विशेषोर्ठोक यर ॥ ४ त्वादलौकिक पर । इस्यतां प्ररूप पर १५ पर २ ॥ ५ होममो यर । हिलोमनो भार ॥ ६ काप्रामाण्यक पर । तुलना प्ररूप पर ४ ॥ ७ नैव स्येत्यादि प्ररू ॥ ८ नैवं साय ॥ ९ दाभाव प्विमदमपि पर ॥ १० दानमन्ये प्रेक्षे इति यर । दानमन्येः प्रेक्षे इति भार ॥ ११ तथे भार । तथेव यर ॥ १२ रीतत्वस्थि पर ॥ १३ वादत् भार । वादात् यर ॥ १४ इस्तां प्ररूप १८ १० । १५ वादत् भार । व्यादात् यर ॥ १४ इस्तां पर १० १० १० भार १६ विशेष्यते हेर लींर । विशिष्यते विरुप्त हीर ॥

कृतः स्यात्, किम्नुनीकृतमर्थाविद्यायाः ? यावदेव खर्गकामो जुहुयादित्युक्तं भवति तावदेव अपूर्व जुहुयात् स्वर्गकाम इत्युक्तं भवति, ततो भावनस्य गतार्थत्वात्। न च स प्रत्यक्षोऽपूर्वी यतस्तेन निरूपणमारभ्येत - येन हवनेनापूर्वी निर्वर्तते तदनुष्ठातव्यम् ।

मन्नदेवतादिविशिष्टाभिः । मा भूद् यज्ञसंज्ञायाः कियाया एव धर्मत्वं यथा कैश्चिनमीमांसैकेरेवं व्याख्या- 5 यते – यज्ञेन यज्ञमयजन्त देवास्तानि धर्माणि प्रथमान्यौसन् [ऋग्वेद० १०।९०।१५] इति, किं कारणम् ? तस्मिन्नर्थे प्रस्यक्षत एवानिस्ययाः क्रियाया अनन्तरं फलसम्बन्धादर्शनात् क्रियावैफल्यदोष्यैसङ्गाच 'अग्नि-होत्रम्' इति धर्मः कियाभिवर्यैङ्ग्य उच्यते कार्ये कारणोपचारादग्निहोत्राभिव्यङ्ग्योऽग्निहोत्रमिति । ततः 'अग्निहोत्रं धर्मं जुहुयाद् मावयेत् स्वर्गकामः' इत्येष वाक्यार्थो निर्दोष इेत्येतमर्थं स्पष्टीकारयितुं विधिविधिनयः पुच्छति - तथा सति अपूर्वाभिधाने कोऽर्थः कृतः स्यात्? अर्थशब्दस्य प्रयोजनाभिषेययोर्दष्टस्वात् 10 कोऽर्थः साधितः, किं प्रयोजनं कृतं स्यात् ? कोऽभिषेयः समर्थितः स्यात् ? विधिनयो व्रवीति – यः ९९-२ स्वर्गकामः स हैवनेनेतिकर्तव्यताँविशेषेण स्वर्ग भावयेदित्ययमर्थः कृतः साधितः समर्थितः स्यादित्यर्थः । विधिविधिनय आह् – विद्यापर्यायतत्त्रज्ञानोत्पादनार्थत्त्रीदविद्यानिराकरणार्थत्त्राच अब्द्रवैयो-गस्य किमूनीकृतमर्थाविद्याया इति, न किञ्चिदूनीकृतमित्यभिष्रायः । तत् समर्थयति - यावदेवेत्यादि, यदुक्तं भवति यः स्वर्गं कामयते स जुहुयादिति तदुक्तं भवति अपूर्वं जुहुयात् स्वर्गर्कीम इति, 15 नापूर्वोऽर्थोऽधिकोऽग्निहोत्रशब्देन लभ्यते, हयनेनैय तस्याभिव्यङ्ग्यत्यात् 'जुहुयात् स्वर्गकामः' इत्येतावतैव गतार्थत्वात् 'जुहुयाद् धर्मं भावयेत् स्वर्गकामः' इत्येतस्यां वाक्यार्थव्यक्तौ कोऽग्निशब्देन होत्रशब्देन चार्थः ? इसत आह – ततो भावनस्य गतार्थत्वात् , भवन्तं धर्मं भावयतो हेतुकर्त्तसाधनसाध्यस्य धात्वर्थस्य भावनस्य जुहुयाच्छब्दप्रयोगादेव गतार्थत्वान्नार्थः कश्चिदिन्नहोत्रमित्सनेन ।

एवं तावद्रमिहोत्रशब्दस्य प्रयोगो निरर्थकः। प्रसिद्धिनिरुद्धा चेयं कल्पना, छोके वेदे वा तस्य 20 तदर्थाभाषात् । अभ्युपेत्यापि अपूर्वविशेषाभिधानमप्रत्यक्ष्<sup>र्या</sup>त् तन्निरूपणं हवनेन नोपपद्यत इति त्रूमः, निरूपणवैधर्म्यात् । इह हि यद् घटादि वस्तु मृदानयनमर्दनादिकियया निरूपणार्थं प्रत्यक्षत उपक्रियचरं [तद्] व्यविद्यते 'अनया कियया घटो निर्वर्तते, अस्यास्तत् कार्यम् , इदं कारणम्' इति, दृष्टकारणकार्यसम्ब-न्धत्वात् । न तु जात्वरष्टपूर्वस्थै सैाधमर्थरष्टान्याभावेऽनुमानाभावात् । अत आह - न च स प्रत्यक्षोऽ- १००-१ पूर्वी यतस्तेन निरूपणमारभ्येत हवनस्य कार्य स इदं चीस्य कारणमिति । निरूपणं व्याख्येत्यर्थः 125 सा कथं व्याख्येति चेत्, उच्यते – येन हवनेन दृष्टापूर्वनिर्वर्तनशक्तिना निर्वर्त्योऽग्निहोत्राख्योऽपूर्वो

१ °कैरेव भा०॥ २ °न्यासंति प्र०॥ ३ °प्रसंणत्व भा०। °प्रसंगत्व य०॥ ४ °व्यंग्य इत्युच्यते य॰ ॥ ५ इत्येवमर्थ प्र॰ ॥ ६ अत्र 'अपूर्वाभिधानेन' इत्यपि पाठः स्यात् । दश्यतां पृ० १५२ पं० १४ ॥ ७ 'जनं कर्थ स्यात् प्रणा ८ विधेः नयो प्रणा ९ हवतेनं वेतिकर्तं भाणा १० विशेषणेन प्रणा ११ साधितः साधितः स्यादित्यर्थः य०॥ १२ °त्वादिविद्या° प्र०॥ १३ °योगसाकिमनी° भा० । °योगेः स किमनी° य०॥ **१७ °कामयति** प्र०॥ १५ °त्वातन्निरू° मा० । °त्वान्निरू° य०॥ १६ °ऌ**िधचरं** प्र०॥ १७ निरूपणसिति शेषः ॥ १८ साधर्म्या(र्म्य १)द्दष्टान्ता थन । साधर्म्याद्द्यान्ता भान ॥ १९ वास्य भान ॥

अथोच्येत – अस्यास्तावत् प्राप्तेः प्रसिद्धिर्भविष्यति, तदनुवन्धाचेतिकर्तत्र्यतैव कर्तव्यता । न तर्हि पुनः 'जुहुयात्' इति वाच्यं स्यात् ।

## अपि चैवमुत्तरोत्तरविरोधपरिहारविचारप्राप्यार्थपरिग्रहात् पुरुषप्रमाणकस्तर्क

निर्वर्तते तैत् त्वयानुष्ठातव्यं हवनम्, यथा मृदानयनादिक्रिया घटनिर्वर्तनार्थमिति । तैत्तु न युज्यते, ज्ञ अत्यन्तमदृष्टकारणकार्यसम्बन्धत्वादनयोः ।

सम्भावनयैतदिष कृत्या कल्यनात्मिकयोक्तमि न सम्भवतीति येऽभिहिता दोषास्तवित्तारसमाहत्य परेण प्रैसिद्धमात्रव्रतिपदनार्थमथोच्येत — अस्यास्तावत् प्राप्तेः प्रसिद्धिभविष्यतीति ततो दोषपरिहारो मविष्यतीति । प्राँसेरिति, स्त्रियां किंन् [पा॰ ३। ३। ९४ ) इत्यत्र 'आवादीनां च' इति वक्तव्यं ग्ररोश्च हलः [पा॰ ३। ३। १०३ ] इति 'अ'प्रत्ययेनापवादेन मा भूद् वाघेति प्रापणात् प्राप्तेर्वक्यानतर10 प्रापिता प्रसिद्धिभविष्यति । अग्नये होत्रमितिहोत्रमिति चतुर्थासमासः, योगविभागादैश्वघासाद्युपसङ्क्ष्यानाद्वा स्व्यसिद्धिस्तद्र्यप्रसिद्धिश्च, ततः करणं तत्कलसम्बन्ध्य कर्तुरिति सर्वमुपपत्रम् । कतमस्माद्वाक्यात् प्रापिता प्रसिद्धिरिति चेत्, वक्ष्यमाणे वाक्यान्तरे यदमये च प्रजायतये च सायं जुहोति [मै॰ 'सं॰ १०८०॰ ] इति, घृतेनं पयसा दभा जुहुयात् [ ] इति । तदनुवन्धाच्च इतिकर्तव्यतेच कर्तव्यता, तस्याः प्राप्तेर्वक्यनत्पप्रापिताया अनुवन्धात् सम्बन्धादनुपरताकाङ्कादुत्तराः सर्वा इतिकर्तव्यता एव कर्त15 व्यताः । तासां चेतिकर्तव्यतानां प्रसिद्धिरिवहोत्रस्य प्रसिद्धिस्तदात्मकस्थिति । अत्रोच्यते — तहिं पुनः
१००-२ 'जुहुयात्' इति वाच्यं स्यात्, अग्निहोत्रश्चदेनैव अग्निप्रजापत्यादिसम्प्रदानजुहोत्यादीतिकर्तव्यतोनोक्तार्थ-त्यात् पुनरपि प्रागमिहितो यो नैं हि कश्चिज्जहोतिपुनवैचनेन इत्यादिग्रन्थार्थः स एव दोषप्रपञ्चोऽस्मिन्नपि च्याख्याध्वन्युपस्थितः ।

अपि चैवमित्यादि । किञ्चान्यत् , अत्रापि पुरुषप्रमाणकवादापत्तिः । किं कारणम् ? उत्तरोत्तरविरोध-

१ दस्यतां पृ० १५२ पं० १५॥ २ तत्र न प्र० । अत्र 'तच न' इत्यपि पाठः स्यात् ॥ ३ अत्र 'प्रसिद्धिमात्र' इत्यपि पाठः स्यात् ॥ ४ प्राप्तिरिति प्र० ॥ ५ किरित्यत्र अपादीनां प्र० । "िक्षयां कि निलत्र आवादिम्यश्चेति वक्वयम्" इति पातज्ञलमहाभाष्ये ३।३।९४ ॥ ६ 'दस्त्रमाद्युप' प्र० । "िक्ष्मितः प्रकृत्येति चेत् , अश्वघासादीनामुपसङ्ख्यानं कर्तव्यम्" इति पातज्ञलमहाभाष्ये २।१।३६ ॥ ७ यद्श्रये र प्रज्ञा' प्र० । "शास्त्रान्तरेण प्राप्तत्वात् । कि तच्छा-स्वान्तरिति चेत् , 'यद्शये च प्रजापतये च सायं जुहोति' इति केचित्" इति अर्थसङ्कृहे प्रवस्परित्चेदे ॥ ८ "प्रथमेथा वै सर्वे सह ब्रह्माविदुः, तेऽभिहोत्रेण समराधय" स्वेषां विरेकोऽजुहोद् दिरेकः सकृदेकः सेवां यित्रजुहोत् तमपृच्छन् कस्मै त्वमहौषीरिति, सोऽज्ञवीत् – त्रेषा वा इदम् अभये प्रजापतये स्यायिति । अथ यो द्विरजुहोत् तमपृच्छन् कस्मै त्वमहौषीरिति, सोऽज्ञवीत् देषा वा इदम् अभये च प्रजापतये च सायं सूर्याय च प्रजापतये च प्रातिति । अथ यः सकृदजुहोत् तमपृच्छन् कस्मै त्वमहौषीरिति, सोऽज्ञवीद् देषा वा इदम् अभये च प्रजापतये च सायं सूर्याय च प्रजापतये च प्रातिति । अथ यः सकृदजुहोत् तमपृच्छन् कस्मै त्वमहौषीरिति, सोऽज्ञवीद् एकधा वा इदं प्रजापतय एवेति । तेषां यो द्विरजुहोत् स आधीत् सस्येतरे साजात्यसुपायन् ऋगोति य एवं विद्वानिप्रहोतं जुहोति उपास्य समानाः साजात्यः यन्ति ।" इति कृष्णयजुवेदस्य मैतायणीसंहितायां पाठः ॥ ९ "आज्येन जुहुयात् तेजस्कामस्य, तेजो वा आज्यम्, तेजसी एव मवति । प्रसा पशुक्तमस्य, एतदै पश्चनं हपम्, रूपेणवास्म पश्चवरुवेद ॥ १० दश्चतां प्र० १३२ पं० १ ॥

आश्रितो भवति सामान्याद्यर्थैकान्तवदेव । स चानिष्ठः, पौनरुत्तयादेरसत्कार्य-वादाभ्युपगमात् पुनस्तत्त्यागात् ।

एकावस्थामात्रविच्छिन्नपूर्वापरतत्त्वाद्भयादिभिन्नवस्तुत्वाभिनिवेदाविधानाच कु-र्यादिति कारणे कार्यस्यासत्त्वैकान्ताभ्युपगमात् सर्वगतसत्कार्यकारणवृत्तित्वे

परिहारविचारप्राप्यार्थपरिग्रहात्, अग्निहोत्रहवनयोः पौनरुक्तयादिरोध इत्युक्ते 'अनुवाद-ठ विधित्वे न' इति परिहारः, पुनरप्रसिद्धत्वाद्विरोध इत्युक्ते 'क्रुँगीदर्थो जुहुयाच्छव्दः' इत्येवमादिविचारैः प्राप्योऽर्थस्वया परिगृहीतः, अतः स्वबुद्धिप्रामाण्यावलम्बनात् पुरुषप्रमाणकस्तर्के आश्रितो भवति, तर्कलक्षणं च अविज्ञाततस्वेऽर्थे कारणोपपत्तितस्तत्वज्ञानार्थमूहस्तर्कः [न्या० स्० ११११४०] इति । किमिव ? सामान्याद्यर्थेकान्तवदेव, यथा 'सामान्यमेव, विशेषा एव, सामान्यं विशेषाश्च' इत्येकान्तार्थपरिग्रहे प्रागुक्तविधिना पूर्वोत्तरिवरोधपरिहारप्राप्योऽर्थोऽशक्यप्राप्तिरफलः पुरुषप्रमाणत्यात् तथाऽ-10 यमपि तर्कः । स चाँनिष्ठ इति, अपि च तर्कोऽप्रतिपूर्णो यदि न भवेदाश्रीयेत, किन्तु न प्रतिपूर्णः । कस्मात् ? दोषत्रयात् । कतमस्मादोषत्रयात् ? पौनरुक्तयादेरसत्कार्यवादाभ्युपगमात् पुनस्तत्त्यागात् । जुहुयादुक्तेः पौनरुक्तयादिदोषाः प्रागुक्तवत् ।

असत्कार्याभ्युगगमप्रदर्शनार्थमाह — एकावस्थामात्रविच्छिन्नेत्यादि यावत् कुर्यादिति कारणे कार्यस्थासत्त्वेकान्ताभ्युगगमात् । एकावस्थामात्रविच्छिन्नपूर्वापरतत्त्वाद्यादिभिन्नवस्तुत्वाभिनि- 15 वेदाविधानाचेति, चँशव्दाज्जुहुयादुक्तेश्च, एकस्वैवावस्था एका च सावस्था च एकावस्था, तत्परिमाणमेका-वस्थामात्रं तिमितसरःसिष्ठछवद्विच्छिन्नम्, तस्यैव पुनस्तत्त्वं विच्छिन्नं पूर्वस्थापरस्य चैन्धनादेरम्यादेन् १०१-१ भेस्मादेर्घट्रश्च परविवयसामान्यवादिमतवत्, सर्वैक्यापन्नस्य सतोऽप्रयादेभिन्नवस्तुत्वेनाभिनिवेशस्तदभ्यु-पर्गमोऽप्रिरिति परमाणुह्यणुकादिर्भून्यवादिसंयोगसम्भूतवनस्पतीभूताप्रिमस्मान्नुदिवरमाणवादिविच्छिन्नावस्था-मात्रत्वे सति अग्निरिते भवति कमेण परिणामभेदाभ्युगगमात्, तस्य विधानात्, 'अग्निहोत्रं जुहुयात्' इति 20 च ह्वनिक्रियानुष्ठानं तत्कछाभिमतः स्वर्गस्त्योश्च सम्बन्ध इति परस्परं विधिटतत्वान्नोर्थययेत पूर्वपराभ्युग-गमयोः । किं कारणं विधिटतत्वमिति चेत्, उच्यते — कारणे कार्यस्यासत्त्वेकान्ताभ्युगगमादिति विधटनप्रदर्शनम् । एवं हि कारणे घृतादौ कार्यस्याग्नहवनकर्मणस्तत्कार्यस्य च स्वर्गादेरसत्त्वे सति करण-गुपपद्यते, तच सति नोपपद्यते सिद्धौदनपचनवत्, विधिष्टैकाग्र्याद्यवस्थाभ्युगगमे च पुरुषादिकारणात्मकसर्वै-क्याभ्युगगमविरोधिनि सत्युग्वते नान्यथेत्यत आह् — सर्वगतसत्कार्यकारणवृत्तित्वे भेदविधिनिर्विषय- 25 स्वात्, सुप्तसुप्रवर्गोगिरततुरीयावस्थाक्रमेणैकमेव युगपद्या सर्वगतं पुरुषाख्यं कारणम्, तच सत्कार्यम्,

१ दश्यतां पृ० १२४ पं० २ ॥ २ पुनप्रसि वि० विना । पुनः प्रसि वि० ॥ ३ दश्यतां पृ० १२६ पं० २ ॥ ४ चानिष्ट प्र० ॥ न वियते निष्ठा प्रतिपूर्णताऽस्मेलनिष्ठोऽप्रतिपूर्ण इत्यर्थः ॥ ५ किन्तु र प्रतिपूर्णः प्र० ॥ ६ पर-त्वाइयादि प्र० ॥ ७ तशब्दा भा० । तत्शब्दा पा० डे० ली० रं० ही० । तच्छब्दा वि० ॥ ८ ''तिम ष्टिम ष्टीम आदांभावे'' पा० धा० ॥ २ वंधनादे य० ॥ १० भमे य० ॥ ११ भूम्यत्वादि प्र० ॥ १२ त्रुटि-तपर य० ॥ १३ पपयेत भा० ॥ १४ विघटितमिति प्र० । अत्र 'विघटनमिति' इत्यपि पाठः स्यात् ॥ १५ भितत्वदीयावस्थंत्रमेणै य० । शितत्वदीयावस्थंत्रमेणै भा० । दश्यतां प्र० १३२-२ ॥

भेदविधिनिर्विषयत्वात् सर्ववस्तुसन्निधिसङ्गृतैव सा भेदसाधनसम्बन्धाभिनिर्वर्धेति विधीयते, तदनु यथाभागकारकविन्यासात्मिकयेतिकर्तव्यतयानुष्ठीयते । अतोऽसी प्रायः नासीत्, कार्यत्वेन परिगृहीतत्वात्, विशेषैकान्तिवस्तुवत्। स चाप्रतिपूर्ण-स्तर्कः, असिद्धहेतुकत्वात् प्रतितर्केण बाध्यत्वाच ।

न तु तत्त्वमेवं वस्तुनोऽसत्कार्यत्वम् व्यङ्गयत्वात्, पिण्डकालघटवत्, तत्त्व

सर्वगतं च तत् सत्कार्थकारणं च तदिति विग्रहात्, यक्ष्यमाणविधिविधिनयदर्शनेन तैद्वृत्तित्वे 'अग्निहोत्रं कुर्यात्' इति भेदैविधिनिर्विषयत्वमम्याद्यभावात् । यथोक्तम् —

नै कर्मणा न प्रजया धनेन त्यागेनैके अमृतत्वमानशुः । परेण नाकं निहितं गुहायां विभाजते यद् यतयो विशन्ति ॥ [कैक्ल्योप० ३ ]

10 तथा —

१०१-२

पुरुष एवेदं सर्वं यद् भूतं यच भाव्यम् । उतामृतत्वस्येशानो यदन्नेनातिरोहति ॥ [ ग्रुक्कयद्धःसं० अ० ३५।२ ]

इत्यादि, एतद्दर्शनं प्रतिपाद्यिष्यते । अतः सर्वयस्तुसिन्धीत्यादि, सर्ववस्तूनां सिन्धी सद्भूतेव सा हवनिक्रया तथापि मेदाः साधनान्यस्याः, 'घृतेनं पयसा जुहुयात्' इत्यादिभेदिक्रया एवाप्रिहवनिक्रयायाः 15 साधनानि तान्यन्तरेण तदभावात् साधनसम्बन्धाभिनिर्वर्त्यति विधीयते, '\*केन ? उपदेश्न स्वर्गकामं पुरुषं प्रति वचनेन त्वया कर्तव्येति विधीयते\* । तद्नु अनुष्ठात्रापि तदुपदिष्टभेदसाधननिष्पाद्यत्रभ्युपगम्य यो यो भागो यथाभागं कारकाणां विन्यास आत्मा यस्या इतिकर्तव्यतायाः सा यथाभागकारकविन्यासा- ित्मका, तथा इतिकर्तव्यतया गवालम्भर्नां ज्यप्रक्षेपादिष्रकाररूपयानुष्ठीयते, सामध्यादतोऽसौ प्राय् नासीदित्याश्रिता । कस्मात् ? कार्यत्वेन परिगृहीतत्वात्, 'कुर्याज्ञुहुयात्' इत्यादिवचनात् कार्य- 20 त्वेन निर्वर्त्यत्वेन परिगृहीतैव सा । दृष्टान्तो विशेषकाँनित्वस्तुवदिति, यथा विशेषकान्तवादिना 'कार्यमेव, न कारणम्' इति प्रतिक्षणोत्पत्तिविनाशात्मकत्वात् प्रतिवन्नं वस्तु तन् प्राग् नास्ति, तच त्वयाभ्युपगतं क्रियाभ्युपगमादिति त्वां प्रति साध्यसाधनधर्मान्त्रितो दृष्टान्तः, मयापि च तद्दभ्युपगम्योक्तत्वादिति साध्यसाधनम् । एवमनेन तर्वेणासत्कार्यवादोऽभ्युपगतस्वया भवति । स चाप्रतिपूर्णस्तर्कः, असिद्धहेतुकत्वात् प्रतितर्केण बाध्यत्वाच्च ।

25 न तु तत्त्वमेवं वस्तुनोऽसत्कार्यत्वम् , किं कारणम् ? व्यङ्गग्रत्वात् , व्यङ्गग्रा हि सा किया न कार्या, अविवक्षितप्रत्येकसमुदितघृतादिद्रव्यधर्मत्वेनामिव्यक्तेः । को दृष्टान्तः ? पिण्डकालघटवत् , यथा १०२-१ मृत्यिण्डकाल एव घटो विद्यमानोऽपि साधनान्तरापेक्षाभिव्यक्तित्वान्नोपलभ्यते , शुक्रशोणितावस्थायामिव

१ तहित्तित्वेनाग्निहोत्रं य०॥ २ विधिर्निर्वि भा० वि० विना ॥ ३ न कर्मणा प्रजायन धनेन त्यागे-नैकेन अमृतत्वमानसः प्र०॥ ४ दश्यतां पृ० १४२ टि०९॥ ५ \* \* एतिबहान्तर्गतः पाठो य०प्रतिषु नास्ति ॥ ६ 'नाजप्रक्षे भा० पा०। 'नातप्रक्षे भा० पा० विना ॥ ७ 'कान्तव' य०॥ ८ त्यद्भ्यु प्र०॥ ९ 'व्यक्तत्वा य०॥

एवातथाभूतेर्घटस्वात्मवत् । अत एव च कारणमात्रमसौ सह फलेनापि, तदात्म-त्वात् तन्निर्वृत्तत्वात्, घटमृत्त्ववत् ।

वा देवदत्तरतद्वस्थाविशेषान्तरत्वे सति उत्तरकालमुक्लभ्यत्वात्, कार्यत्वादेव वा प्रकादयघटवद्भिव्यञ्जन-स्यैव करणाख्यत्वात् । इतरथा वन्ध्यापुत्रोऽपि 'कियताम् , असत्कार्यत्वात् , घटवत् । एवं तर्हि सत्त्वरज-स्तमसां साम्यवैषम्यवद् व्यक्ताव्यक्तता एककारणखस्य वाधिका स्यादिति चेत् , नेत्युच्यते, कुतः <sup>१</sup> तस्व <sup>5</sup> एवातथाभूतेः, न ह्यव्यक्तावस्था नाम काचिदस्ति, किं तर्हि ? तत्त्य एवान्यथाभावोऽस्ति, तस्य भाव-स्तत्त्रम् , तस्मिस्तत्त्र एव तद्भावावस्थायामेवान्यथाभवनात् , तदेव हि वस्तु स्वरूपावस्थायामेवान्यथा भवति, यद्यन्यदन्यथा भवेद् मृत्यिण्डोऽपि पटो भवेत्, न तु भवति । साधम्येदृष्टान्तश्च **घटस्वात्मवत् ।** यथा घटो घटस्वात्मन्येव स्थितो नवः पुराणतयोत्यद्यते तथा स एव मृत्यिण्डोऽन्यो घटो भवति, न तु साह्याभिमताऽच्यक्तता नाम काचिद्रस्ति, यदि स एव घटो नवः पुराणतयाऽन्यो न भवेद न पुराण: 10 स्यात्, नव एव स्थात्, ततोऽन्यो वा पटादिः पुराणघटः स्यात्, नैव वा कश्चिद्पि भवेत्, तस्मात् तत्त्र ऐवातथाभूतेर्नाव्यक्तावस्था नाम काचिद्स्ति । अत्राह् – 'घटस्वात्मवत्' इत्ययं दृष्टान्त उपपद्यते नवत्वावस्थानन्तरं पुराणत्वावस्थानुभैवात्, 'मृत्यिण्डकालघटवत्' इति न युज्यते तत्त्व एवान्यैथा-भावामावात्, पिण्डानन्तरं हि शिवको भवति न घटो न स्तूपकच्छत्रकस्थालककोशैककुशूलका इति । अत्रोच्यते – तुरुवशत्यासत्तित्वाद् यथा घटो भवति कुशूळकात् तथा कुशूळकः कोशकात्, 15 कोशकः स्थालकात्, स्थालकरलन्यकात्, लत्रकः स्तूपकात्, स्तूपकः शिवकात्, शिवकः पिण्डात्, पिण्डो १०२० मृदः, इति मृद एव तथा तथा भूतेः । अथवा किमनया साङ्क्ष्यसृष्टिक्रमकाँकनुमत्या ? तस्यामेव मृत्यिण्डावस्थायां घटो भवतीति प्रतिपद्मस्य स्तिमितसरःसिळ्ळैयत्तरङ्गयत् तत्त्र एयान्यथाभवनान्नास्त्यत्रापि कम इस्रतस्तर्दुं १दर्शनार्थमाह – मृं सिण्ड[काल]घटवदिति । अथवा तत्त्व एव तथाभूतेरिति पाठः, तत्त्व एव तद्भाव एव सैंति तेन तेन प्रकारेण भवनात्, पिण्ड एव मूर्तिस्वभावरूपाद्यात्मके शिवकाद्यात्मना 20 नीलरक्ताद्यात्मना च भवनादिति ।

अत एव च कारणमात्रमसों, तत्त्व एवातथाभूतेस्तथाभूतेर्वा कारणप्रमाणमसों हवनिक्रया घृतादि-कारणभ्यो न व्यतिरिक्ता, उक्तहेतोरसत्कार्याभावात् 'कारणमात्रमसों क्रिया' इति प्रतिवक्तव्यमवश्यम् । न केवलं क्रियेव कारणमात्रम्, सह फलेनापि सा कारणमात्रम्, फल्लमप्यस्थाः स्वर्गाख्यं सुखादि घृतादि-कारणान्यथाभवनमात्रम् । अत्रोत्रचयहेत् प्रतिगदितार्थावेव तदारमत्वात् तिन्नित्तत्वादिति, तस्थातमा स 25 आत्मास्येति वा तदात्मा, तेन तिस्मित्तस्य स एव वा निर्वृत्तः, तद्भावस्तनिर्वृत्तत्वं तदात्मत्वं च, तस्मात् तदा-दमत्वात् तिन्निर्वृत्तत्वाद् घटमृत्त्ववत्, घटस्य मृत्वं घटमृत्त्वं 'मृदेव घटः, घट एव मृद्' यथा प्रतिपादितं

१ क्रियतांमसत्का रं० ही०। क्रियतां सत्का पा० वि०। क्रिय(ये?)तासत्का भा०। क्रियसत्का है० लीं०॥ २ एवतथा य०॥ ३ भवनात् भा०॥४ म्यथाभावात् प्र०॥ ५ कोशकशूलका भा०। केर्काशकुरुका य०॥ ६ कात्कमु य०। कात्कमु भा०॥ ७ लववत्त पा० हे० लीं०॥ ८ दुपप्रद् य०॥ ९ इसतां प्र० १४४ पं० ५॥ १० सति तेन प्रकारेण भा०॥

5

एकान्तवादस्वाभाव्यादितिकर्तव्यताकर्तव्यताभ्युपगमात्तु पूर्वोत्तरावस्थातु-बन्धात् सर्पस्कदादोपमुकुलप्रसारणकुण्डलीकरणवद् यज्ञोपवीतसूत्रतन्तुत्वपदत्व-बद्धाः संस्थानमात्रभिन्नकारणकार्यत्वाभ्युपगम् आपद्यतः इति कार्यत्याग इति स्वदाब्दार्थोपत्तिविषयविपरीतार्थत्वाद् विवक्षाभेदव्याघातः ।

यदीतिकर्तव्यता जनयति ततः सा तज्जन्या न, जनकत्वात् कारणत्वात्

तत्त्व एवातथाभूतेस्तथाभूतेर्वेति तद्वत् । तस्मान् कारणमेव क्रिया क्रियाफलं च । एवं तावदैप्रतिपूर्ण-स्तर्कः 'बाग् नासीत् क्रिया कार्यत्वेन परिगृहीतत्वात्' इति, असिद्धहेतुत्वात् प्रतितर्केण बाध्यत्वाचेति सुष्टुच्यते ।

किञ्जान्यत् , स्वयमेव त्रया परित्यक्तत्त्राचात्रतिपूर्ण एव , कस्मात् ? एकान्तवादस्वाभाव्यात् , 10 एवंस्वभावा ह्येकान्तवादाः सर्वेक्तिमृषात्ववादवत्, यथोक्तं त्वया 'तदनुबन्धाचेतिकैर्तव्यतैव कर्तव्यता' इति ब्रवता कारणे कार्यस्य सत्त्वमभ्युनगर्यासत्त्रं चैं त्यक्तं भवति , अतो ब्रुमः - इतिकर्तव्यताकर्तव्यता-भ्युपगमात्त्रिवत्यादि । इतिशब्दस्य प्रकारार्थवाचित्यादित्थमित्यं च कर्तव्यं 'घृतेर्नं जुहुयात् पयसा जुहु-यात्' इत्यादिश्रकारा कर्तव्यता इतिकर्तव्यता, सैव कर्तव्यता कारणभूतास्ता एव प्रोक्षणादिक्रियाः 'अग्निहोत्रम्' इसम्युगगमात् , **पूर्वोत्तरावस्थानुबन्धाद्** विच्छिन्नपूर्वोत्तरावस्थस्य कस्यचिद्मावात् कारणमेव 15 कार्यं सर्पस्फटाटोपमुकुलप्रसारणकुण्डलीकरणवद् यज्ञोपवीतसूत्रतन्तुत्वपटत्ववद्वा, सूत्रमेव यथा यज्ञोववीताख्यां लभते तथासमवस्थानात् तथा तन्तव एव पटस्तद्वत् संस्थानमात्रभिन्नस्य कारण-सौव कार्यत्विमत्ययमभ्युपगम आपद्यते इति, इतिशब्दो हेत्वर्थे, एतस्मात् संस्थानमात्रभिन्नकारणकार्थ-त्वाभ्यपमापत्तेहेंतोः कार्यस्य त्यागः कार्यत्यामः, 'कुर्यात्' इत्ययं हि शब्दः कार्यार्थे सित अर्थवान् भवति, नान्यथा । पुनरितिशब्दो हेर्त्वर्थे, ततश्च कुर्यादर्थत्यागान् स्वराब्दार्थापत्तिविषयविपरीतार्थत्वाद् 20 विवक्षाभेद्व्याधातः, 'अप्रिहोत्रं जुहुयात्' इत्यनेन स्वशब्देनैवासत्कार्यवादोऽभ्युगगतः, 'तदनुबन्धाचेति-कर्तव्यतेव कर्तव्यता' इत्यर्थापत्त्या कारणात्मककार्यवादोऽभ्युपगतः, तयोरन्योन्यविपरीतार्थत्वाद्विरुद्धत्वाद् १०३-२ विवक्षाभेदो व्याघातश्च । विवक्षाभेदस्तावदसत्कार्यवाचिनः शब्दस्य कारणात्मककार्याभिधानाभ्युगगमात् कारणात्मककार्यवाचिनश्चासत्कार्याभिधानाभ्युगगमात् । अत एव च परस्वरतो विरोधाद् व्याघातोऽनयोः । अथवार्थद्वयस्य स्वशब्दार्थापत्तिविषयस्याभ्युगामाद् विवक्षाभेदोऽयं पुरुषबुद्धिवशाद् वेदवादशामाण्यमगैरुषेयं 25 व्याहन्तीति विवक्षाभेदव्याघातः, स च त्वया तत्त्वानपेक्षणदोषान्नेक्ष्यते वस्तृतत्त्वविचारप्रद्वेषिणा यः कार्यकारणस्वरूपानपेक्षिणोऽपि बलादयं कारणकार्यतत्त्ववाद आपद्यतेऽनेकान्तरूपो वस्तुनस्तादाल्यादन-पेक्ष्यमाणोऽपि स्वमतव्याघातीति ।

एवं कारणात्मकत्वेऽभ्युपगतेऽपि यदीतिकर्तव्यता जनयतीति इष्यते ततो न सा कर्तव्यता घृतादि-

१ हर्यतां पृ० १४४ पं० ३, ४ ॥ २ कर्तव्यतेच प्रतिषु नास्ति । दश्यतां पृ० १४२ पं० १ ॥ ३ म्य स्त्वं प्र० ॥ ४ च तत्यक्तं भा०॥ ५ कर्तव्यत्वाभ्युपगमास्त्वित्यादि प्र० ॥ ६ दश्यतां पृ० १४२ टि० ९ ॥ ७ कार्यत्यागः य० प्रतिषु नास्ति ॥ ८ विणये कार्यः प्र०॥

पूर्वत्वाद् विधायकत्वात्, मातृवद् वचनवत् । अथ जन्या सा, एवं तर्हि न जनिका, जन्यत्वादिभ्यः, पुत्रादिवत् ।

प्रतीतिकर्तव्यतं च कर्तव्यतासमाप्तेरितिकर्तव्यतान्तरानारम्भः । प्रत्येकं त्वसमाप्तावकारणभावादतथाता च । समुदायस्यापि च तन्मात्रत्वात्, उक्तवत् ।

कारणेतिकर्तव्यताव्यतिरिक्ता काचिद स्ति ततः सा तज्जन्या न भवति किया, नात्मनैवात्मानं जनयती- 5 त्यर्थः । कस्मात् ? जनकत्वात् कारणत्वात् पूर्वत्वाद् विधायकत्वाद् मातृवत्, यथा माता नात्मानं जनयति, किं ति शि ततोऽन्यां दुहितरं जनयति, एविमयिमितिकर्तव्यता जनिका सती । तथा कारणत्वात् पूर्वत्वाद् विधायकत्वादिति व्याख्येयानि । वच्चनविद्यत्र यथा वचनमिप नात्मानं जनयति बुद्धं तु ततोऽन्यां वाच्यविषयां जनयति तथा इतिकर्तव्यतेति । अथ मा भूदेष दोष इति जनकत्वमसिद्धं तस्या जनयत्वात्, जन्या हि सेत्यत्रोच्यते – अथ जन्या सा एवं ति न जनिका न कारणम्, 10 जन्यत्वादिभ्यः, जन्यत्वात् कार्यत्वाद् विधेयत्वात्, पुत्रादिवत् । आदिप्रहणाद् वाच्यार्थ- ज्ञानवन् । तस्मात् स्वविहितदोषत्वाज्ञन्यत्वे जनकत्वे वा दोषानितवृत्तेरयुक्तम् – इतिकर्तव्यतेव कर्त- १०४-१ व्यता तदनुबन्धादिति ।

किञ्चान्यत्, कारणमात्रत्वे सित कर्तव्यता प्रतीतिकर्तव्यतं परिसमाप्ता वा स्यात्, अपरिसमाप्ता वा श तत्र तावद् यदि प्रत्येकमितिकर्तव्यतासु कर्तव्यता परिसमाप्ता ततः प्रतीतिकर्तव्यतं च कर्तव्यता-15 समाप्तेरितिकर्तव्यतान्तरानारम्भः, एकया 'घृतेनं जुदुयात्' इत्यत्येव इतिकर्तव्यतया तन्मात्रपरिसमाप्तायाः कर्तव्यतायाः कृतत्वात् 'प्यसा द्वा' इत्यादीनामितिकर्तव्यतान्तराणामारम्भो निर्धिकः प्राप्तः । अनारम्भ एव वा तस्या अपि कारणमात्रत्वात् 'ईतिकर्तव्यतेव कर्तव्यतां' इति त्वयेवाभ्युपगतत्वात् न्यायतश्च घृतादिकारणद्रव्यमात्रत्वस्य क्रियायाः प्रतिपादितत्वात् सिद्धौदनपचनवदनारम्भ एव प्राप्तः । एवं तावत् प्रत्येकपरिसमाप्तौ दोषः । प्रत्येकं त्वसमाप्तावकारणभावादतथाता च, यदि शिविकावादकैकारणत्ववत् २० प्रत्येकमसमाप्तौ च कर्तव्यता इतिकर्तव्यतासु तथाप्यकारणता, प्रत्येकमकारणत्वात् , सिकतातिलवत् । 'इति'शब्दस्य एवमर्थत्वात् 'एवं'शब्दस्य च प्रकारार्थत्वादेवं कर्तव्यमितिकर्तव्यम्, घृतादिप्रक्षेपस्कर्पकर्तव्यता तथाता अतिथाता, तत्तथात्वं न प्राप्नोति प्रत्येकमकारणत्वादिर्देतथाता च । नन्तुक्तं शिविकावाद्ववन्यमात्रत्वाद्वन्त्वदिति, उक्तं हि तैर्त्व एवातथाभूतेस्तथाभूतेचेति, अवयवा एव हि समुदायीभैवन्तो २५ इरयन्ते, नो चेत् सिकतातेलवदेव न स्यात् तिलसमुदायन्तिलम्ति। ।

१ त्वादित्य जन्यत्वात् य०॥ २ वाक्यार्थं य०॥ ३ युक्तम् य०॥ ४ दश्यतां पृ० १४२ पं० १॥ ५ वर्कतव्यंता पा० । कर्तव्यता वि० डे० लीं० रं० ही०॥ ६ व्यतासमाप्ते य०॥ ७ दश्यतां पृ० १४२ टि० ९॥ ८ इतिकर्तव्यतेति त्वयैवां य०॥ ९ णमावातथाता च यदि भा०। णमावात्तथातावः चिद् वि० । णामावात्तथातावचदि भा० वि० विना॥ १० काकारणत्ववत् प्र०॥ ११ ता कर्तं भा०॥ १२ यथाता भा०॥ १३ अतथात् प्र०॥ १४ त्यतथातावक्षन्तुकं प्र०॥ १५ सति व०॥ १६ दश्यतां पृ० १४५ पं० १, १९॥ १७ भवन्तो नो चेत् य०॥

अभिमतविध्यनुवादवैपरीत्यदोषप्रसङ्गश्च । तन्मात्रहवनार्थत्वाद् घृतादिवर् हवनस्य विधायकता, अनुवादता च घृतादेः कारणमात्रवृत्तित्वाद् हवनवत् । एवं चावाक्यत्वम्, अननुवादत्वादविधायकत्वात्, विच्छिन्नार्थपदवत् काकरुत-वत् । ज्ञाताज्ञाताविशेषाचैवं घटज्ञानवज्ज्ञाताज्ञातात्रम्यनविध्यनुवादार्थयुगपद्वि-

किञ्चान्यत्, अभिमतिविध्यनुवाद्वैपरीत्यदोषप्रसङ्गश्च । तत्र तावत् 'पृंतेन जुहुयात् पयसा जुहुयात् ' इत्यादिवाक्येषु वृतादेविधेयत्वाभिमतस्य कारणमात्रस्य हवनकार्यस्यात्म्यस्य तन्मात्रेतिकर्तव्यतामात्र-हवनार्थस्यात् 'अग्निहोत्रं जुहुयात्' इत्यत्र श्चतहवनानुवादाभाँवोऽपि, हवनस्य वृतादिव्यतिरिक्तस्याभावात् । तत्रश्च वृतादिविधानवज्ज्ञातार्थाभिमतस्य हवनवाक्यस्य विधायकतेव स्यान्, नानुवादता । अनुवादता च वृतादेव्ज्ञातार्थविधायकाभिमतस्यापि, कारणमात्रवृत्तित्वाद् हवनवदिति, कारणमात्रवृत्तित्याद् हवनवदि वृतादे हवनं च, उक्तविधिना कार्याभावस्य प्रतिपादितत्वात् । तस्मात् कारणमात्रवृत्तित्वाद् हवनवद् वृतादेरनुर्वादता वृतादिवद्भवनस्य विधायकतेति । एवं चेति, विध्यनुवादयोरन्योन्यस्वभावसङ्कराव्यवस्थितात्मस्वभावत्वात्र विधिनीनुवादोऽस्ति, अत एवमुक्तप्रकारेणावाक्यत्वम् , अँननुवादत्वादिधा-यकत्वात् , विच्छन्नार्थपदवत् । यथा विच्छन्नार्थमेकं पदमिषक्रतपदार्थान्तर्रासम्बन्धं 'गाम्' इत्येतन्न वाक्यमत एव विध्यनुवादत्वाद्वाद्वाद्वाभावात् तथा 'अग्निहोत्रं जुहुयान् स्वर्गकामः, वृतेन पयसा जुहुयात' विद्यादीनि । यस्यापि पदार्थो नास्येव तं प्रति काकरुत्वदिति दृष्टान्तः । वैथा काकरुतमर्थान्तराकाङ्का-रिहतमवाक्यमविध्यनुवादत्वात् तथेदमपि ।

द्याताज्ञाताविशेषाचैवं घटज्ञानवत्। एविमिति कारणमात्रकार्यत्वाभ्युगगमे साधुतासाधुतयोः १०५१ साधुता तावत् 'गौः' इत्यादेः पदस्य 'अग्निहोत्रं जुहुयात्' इत्यादेर्वाक्यस्य 'विधित्वमनुवादत्वं च नोपपद्यते। शब्दो हि ज्ञातार्थोऽज्ञातार्थो वा प्रयुष्यते, ज्ञातार्थोऽन्याज्ञातार्थविधानार्थं प्रयुष्यते, स पुनर्कातार्थः स्वत २० एव प्रत्यक्षादिना प्रमाणेन ज्ञातेऽर्थे प्रयुष्यते वाक्यान्तरेण वा परेणे ज्ञापितेऽर्थे, यथा 'अयं देवदत्तः' इति अयंशद्दस्य प्रत्यक्षद्रष्टार्थवाचित्वादन्य देवदत्ततः विधीयते, वाक्यान्तरवेदितार्थानि वा पदान्यन्य अभ्यान्तनं विधीयते 'देवदत्तः! गामभ्याज शुक्राम्' इति ज्ञाताज्ञातार्थता पदानां वाक्यानां च साधुत्वाभिमतानां प्रत्येकं सर्वेषां द्वयर्थता दृष्टा। को दृष्टान्तः ? घटज्ञानवत् । यथा घंटेस्यारातीया भागाश्रक्षुरागुपलभ्या ज्ञाताः परान्तर्वुश्वादिभागा न ज्ञाताः । ''सैषा लोकप्रसिद्धा साधुता पदवाक्यशब्दानां कारणात्मकार्यवादेऽ
25 स्मिन्न घटेत, सर्वस्थैकात्मकत्वे ज्ञाताज्ञातमेदानुपैयत्तेः, एकस्यैव वा तदुभयाभावाद्विध्यनुवादत्वाभार्यस्थोक्त-त्वात् काकरुतादिवदिति । नाष्यसाधुता वाक्यभेदानर्थक्यादिदोषसम्बद्धा घटते, यस्मात् कारणात्मककार्य-वादेऽर्थान्तराभावाज्ञाताज्ञाताज्ञाताज्ञाताक्वनविध्यनुवादार्थयुगपद्विवक्षावृत्तिवाक्यभेददोषपरिकल्पनापरि-

१ हरयतां पृ० १४२ टि०९॥ २ "त्वादिमतस्य प्र०॥ ३ "कार्यश्चान्यस्य तन्मा" भा०। "कार्यस्वा-तन्मा" डे० लीं०॥ ४ भावो हवनस्य भा०॥ ५ हवनघृतादे प्र०॥ ६ "वादकता य०॥ ७ अनुवाद प्र०॥ ८ रसंबंधं प्र०॥ ९ अत्र इत्यादीति इत्यपि पाठः स्यात्॥ १० तथा प्र०॥ ११ ज्ञातावि भा०। ज्ञाताज्ञातवि य०॥ १२ विधेत्व भा०। विधेयत्व य०॥ १३ "ण पिते भा० पा० डे० लीं०। "णापिते वि० रं० ही०॥ १४ घटज्ञानस्या य०॥ १५ शेषा भा०॥ १६ "पत्तिः य०॥ १७ स्योक्तेः य०॥

वक्षावृत्तिवाक्यभेददोषपरिकल्पनापरिश्चथता । श्रुतिभेदोऽपि वृथैवं साध्वसाधुत्वा-भ्याम्, एकार्थत्वात्, घटकुटवत् । इदं चाज्ञातमपि सत् त्वया तत्त्वमेवैवं विवे-क्तारं प्रति प्रदर्शितं घुणाक्षरवत् ।

अथोच्येत – कारणमात्रकार्यदर्शनमिह निर्मृलापविद्धित्रयावाक्यप्रवन्धमिति

श्रुथता, यशासङ्क्ष्येन ज्ञातालम्बनोऽनुवादः, अज्ञातालम्बनो विधिः, तयोरर्थयोर्युगपदक्तुमिच्छा युगप- दिवक्षा, एकस्मिन्नर्थे तस्या वृत्तिः, असौ द्वयर्थता वाक्यभेदः, देवदत्ताख्यानवाक्यस्यैव गवानयन-चोदनायां देवदत्तान्वाख्यानवदनुवादो गवानयनविधानवाक्यस्य वा देवदत्ताख्यानवाक्यवद् देवदत्त- १०५-२ विधानमिति 'येयमेकस्य शब्दस्य युगपदर्थद्वयाभिधानशक्त्यभावाद्वाक्यभेददोषपरिकल्पना तस्याः परि-श्रुथता, अर्थभेदाभावात् । अतोऽसाधुतापि शब्दानां नास्ति, सर्वे साधवोऽसाधवो वा शब्दाः प्रसक्ता इति ।

किञ्चान्यत्, न केवलं वाक्यभेददोषो भेदाभावदोपश्चापदार्थारमँकः, श्रुतिभेदोऽपि वृथैवं साध्यसाधुत्वाभ्याम्। एविमिति कारणात्मककार्यवादाभ्युपगमप्रकारेणोक्तमतिदिश्य सङ्किष्य साधनमाह सोदाहरणम् – एकार्थत्वाद् घटकुटविदिति, यथा प्रतीतार्थयोघेटकुटशब्दयोरेकार्थत्वाद्न्यतरप्रयोगो वृथा साधुत्वाभिमतयोः, असाधुत्वाभिमतस्य गोशब्दमात्रस्य वाँचा-दिशा-सास्त्रादिमदर्थेषु वुँगपत् प्रयुक्तस्य चैकार्थत्वात् 'अर्थभेददोषपरिकल्पनापरिश्वथता' इति वर्तते । तस्मात् पदवाक्यशब्दयोः साधुत्वासाधुत्वा- 15 विशेषाच्छिष्टेतरलोकव्यवहाराविशेषः । एवं ते जुहुयादुक्तेः पौनरुक्तयस्यवचनविरोधौ स्वशब्दोक्तास्त्कार्य-वादत्थागः कारणात्मकसत्कार्यवादाभ्युपगमश्चेत्वप्रतिपूर्णतर्कता सदोषत्वादित्युक्तम् ।

र्यंदप्येतत् त्वयाभ्युपगतं कारणात्मकसत्कार्थत्वं तद्य्यसमीक्ष्याबुद्धिपूर्वकमेवोक्तमित्यतस्तत्प्रदर्शनार्थ-माह – इदं चाज्ञातमि सत् त्वया तत्त्वमेवैवं विवेक्तारं प्रति प्रदर्शितं घुणाक्षरवत् । यथा घुणः काष्ट्रमुत्किरन्नक्षराकारामि रेखामुत्किरति यहच्छया तथा त्वयेदं तत्त्वमेवैवं कारणात्मकसत्कार्यत्वं 20 प्रदर्शितम् 'दैतिकर्तव्यतेव कर्तव्यता' इति जुवता । तत् पुनर्विवेक्तारं प्रति प्रदर्शितम्, 'इत्थमसत्कार्यं १०६-१ भवति, इत्थं सत्कार्यम्' इति यो वाच्यवाचकसाधनस्वह्रवैविवेक्त्रस्तं प्रत्येव प्रदर्शितं नात्मतुल्यबुद्धीन् प्रति, दर्शयन्निष स्वयं तद्विवेकं नै चेच्छिति ।

अथोच्येत – कारणमात्रकार्यदर्शनमिहेत्यादि यावद्वचनच्छलादिति । अथ त्वयैवसुच्येत – न मया कारणमात्रकार्यदर्शनैकान्तोऽभ्युपगम्यते यतस्त्वयैते दोषा मां प्रत्यापाद्यन्ते । किं तर्हि १ मयाभ्युपगम्यते 25

१ येतयमेकस्य भा० । यद्ययमेकस्य भा० डे० ली०। यत्तयमेकस्य वि०। यद्ययमेकस्य रे० ही०॥
२ तमकश्रुति भा० डे० ली० वि० भा०॥ ३ वाचादिसाग्नादिमदर्थे भा० डे० ली० वि०। वाचादिसाग्नादियमद्थे भा०। वाचादिग्नादितमद्थे रे० ही०॥ ४ युगद्प्रयुक्तस्य चैकार्थत्वात् भा०। युगपद्प्रयुक्तचैकार्थत्वात् भा० डे० ली०। युगपद्प्रयुक्तावेकार्थत्वात् रं० ही०। युगपदं प्रयुक्तं चैकार्थत्वात्
वि०॥ ५ हारवि प्र०॥ ६ यद्यप्ये ४०॥ ७ तकार्थात्व रं० ही० पा० वि०॥ ८ तमसत्का ४०॥
९ ह्र्यतां पृ० १४२ पं० १॥ १० विधिकक्ष प्र०॥ ११ न वे प्र०॥

असत्कार्यं विवक्ष्यते, अलब्धवृत्तित्वात्, खपुष्पवत् । तद् द्विविधम् – अनितिकर्त-व्यतात्मकमितिकर्तव्यतात्मकं च । तत्रानितिकर्तव्यतात्मकं घटादि यूपादि च । इतिकर्तव्यतात्मकं पुनः प्राप्तिसंवादि, यथा सेवादि । तच न कारणमात्रम्, कुर्या-त्प्रतिपादितादसत्कार्यवादादादौ मध्येऽन्ते च कर्तव्यताभ्युपगमाद् यदुच्यते त्वया इदोषजातं तद् वचनच्छलात् ।

न कारणमेव न कार्यमेव नोभयमेव नानुभयमेवेत्यविचार्य वस्तुतत्त्वैकान्तपरिष्रहमकृत्वा कारणं कार्यमु-भयमनुभयं वाभ्युयगम्यते । अस्मिन् 'अग्निहोत्रं जुहुयात् स्वर्गकामः' इति वाक्ये यत् कारणमात्रकार्य-प्रदर्शनमर्नुपात्तापरित्यक्तमिह विधिनये सदपि यत् तदत्र निर्मूलापविद्वक्रियावाक्यप्रवन्धम् , निर्मूछ-मपविद्धः कियाप्रबन्धो वाक्यप्रबन्धश्च यस्मिस्तदिदं निर्मूलापविद्धक्रियावाक्यप्रवन्धम् । \* इतिशब्दो हेत्वर्थे, 10 यस्मान्निर्मूळापविद्धक्रियावाक्यप्रवन्धं \* तस्मात् कारणमात्रकार्यदर्शनस्य तद्दोषपरिहारार्थमि<sup>है</sup>यते विवक्ष्यतेऽ-नवधारितैकान्तदर्शनत्वात् कारणमात्रत्वं त्यक्त्वा यत् कार्यासत्त्वं तदेव 'अग्निहोत्रं जुहुयात्' इति वाक्ये कारणमात्रकार्यदर्शनमेव सत् 'असत् कार्यम्' इति विवश्यतेऽभ्रुंपगम्यते च । किं कारणम् ? अलब्ध-वृत्तित्वात्, अलब्धा वृत्तिरनेनेललब्धवृत्ति कार्यम्, तसादलब्धवृत्तित्वात् खपुष्पवत्, यथा खपुष्प-१<sub>०६-२</sub> मलब्धवृत्तित्वादसत्तथा कार्यं स्वर्गापूर्वादि अलब्धवृत्तित्वादसत् । लब्धवृत्तित्वे 'कुर्याज्जुहुयात्' इति न ो 15 चोचेत, सिद्धौदनार्थं 'पचेत्' इसचोदनावत् । अतोऽसत् कार्यमागृह्य स्वर्गादि तत्प्राप्त्रयर्थं क्रियाश्रीयते – अग्निहोत्रं कुर्यादिति । तद् द्विविधम्, तच कार्यं द्विविधम् - अनितिकर्तव्यतात्मकमितिकर्तव्य-तात्मकं च । तत्रानितिकर्तव्यतारमंकं कार्यं घटादि यूँपादि च लोके वेदे च दृष्टम्, मृदानयन-मर्देनदण्डमहणचक्रभ्रमणादीतिकर्तव्यतात्मकं घटाख्यं कार्यं न भवति तदुपरमेऽपि प्रथगुपलब्धेः, तथाष्टाश्रि-करणादीतिकर्तव्यतात्मको न भवति यूपः । इतिकर्तव्यतात्मकं पुनः कार्यं प्राप्तिसंवादि, प्राप्त्या 20 संवदितुं शीलमस्य प्राप्तिसंवादि, **यथा सेवादि**, उपस्थानाञ्जलिकरणादिरूपैव सेवा दीभ्यः पृथगनुपलब्धेः । तैच कार्यं न कारणमात्रं 'नेतिकर्तव्यतात्मकं घटादियूपादिवत्, कुर्यात्प्रतिपादितादसत्कार्यवादात्, कुर्याच्छव्दशतिपादितात् 'अमिहोत्रं कुर्यात् ' इत्यत्र कुर्याच्छव्देन प्रतिपादितात् 'घटं कुर्यात्' इति प्रति-पादितघटासत्कार्यार्थवाक्यवदिदमपि वाक्यं स्फुटतीरासत्कार्यार्थम् । किं कारणम् ? आदौ मध्येऽन्ते च कर्तव्यताभ्युपगमात्, अतोऽसत्कार्यवादस्य उपक्रमप्रभृत्यपर्वापर्यवसानेषु क्रियाविशेषेष्वभ्युपगतत्वाद् 25 यदुच्यते त्वया दोषजातं तत् 'त्वद्वचनात् प्रांधिप्रापितेतिकर्तव्यतेव कर्तव्यता' इति वचनच्छलात् , कारणमात्रकार्यत्वापत्तिस्ततो विध्यनुपपत्तिरित्यादि सर्वं दोषजातं नास्तीति ।

१०७-१ एतदपि नोपपचते, विधिविधिनयदर्शनोपपादयिष्यमाणकारणमात्रत्ववादात् । अभ्युपेत्यापि अस-

१ ैनुयात्वापरि थ०॥ २ \* \* एतिच्छान्तर्गतः पाठो य० प्रतिषु नास्ति ॥ ३ भिष्टतो विवक्षते प्र०॥ ४ भ्युपगमे च प्र०॥ ५ भवत् भा० वि० डे० लीं०॥ ६ हैमकं च कार्य थ०॥ ७ यूपादिव लोके प्र०॥ ८ ताभ्य इतिकर्तव्यताभ्य इत्यर्थः॥ ९ तत्कार्य य०॥ १० नेवेतिकर्त डे० लीं० रं० ही०॥ ११ वर्त वि०॥ १२ ह्रयतां पृ० १४२ पं० १॥

असत्कार्यवादोक्तावपि नैवास्य वाक्यता, इतिकर्तव्यतावाक्यासिद्धी तद-सिद्धेस्तित्सद्धैः तित्सद्धेः । इतिकर्तव्यतावाक्यमवाक्यम् , अननुवादत्वात् , उन्मत्त-प्रलापवत् । 'जुहुयात्' इत्यस्योक्तवदेव सर्वप्रयोगपरीक्षायामर्थाभावादितिकर्तत्र्यता-वाक्यप्रत्ययापि न कर्तव्यतागतिः।

केदमभिहितं 'जुहुयात्' इति ? हवनापूर्वकरणार्थतयोः प्रधानाग्निहोत्रश्चिति- ह

त्कार्यवादोक्तावि नैवास्य वाक्यता प्राप्त्यनुबन्धप्रापितेतिकर्तव्यताकर्तव्यंतार्थस्याभिदोत्रहवनकरणार्थस्य वाक्यस्य वाक्यता । कुतः ? इतिकर्तञ्यतावाक्यासिद्धौ तदसिद्धेस्तत्सिद्धौ तत्सिद्धेः, तत् पुनरिति-कर्तव्यतायाक्यम् , तद्वाकयत्वे तद्भुळप्रतिष्ठाप्यकर्तव्यतायाक्यमप्यवाकयम् । तत्र तावत् 'घृतेन जुहुयात्' इत्येत-दितिकर्तञ्यतावाक्यमवाक्यम् , अँननुवादत्वात् , उन्मत्तप्रठापवत् । यथा कामोन्मत्तस्य 'पक्षी' इति देशेने भ्रान्ते: 'हा त्रिये! हा त्रिये!' इत्यादिर्विप्रलापो न वाक्यं प्रसिद्धार्थानुवादाभावादेवं 'घृतेन 10 जुहुयात्' इत्यस्यापि तदभावात् तत्कर्तव्यतावाक्याभावः । ॲननुशदःत्रं चैास्य घृतसम्प्रदानकड्वनविधानाद् विधिवाक्यस्य, विध्यनुवादयोश्चान्योनप्रनिराकाङ्कयोरन्यतराभावः । स्यान्मतम् – विधिमात्रस्य 'द्वाँरं द्वारम्' इति अनुवादमात्रस्य 'उद्घाट्यताम्' इति दृष्टत्वाद् र्नापेक्षेतेति चेत्, न, तत्रापि वहिरङ्गस्थितप्रकरणादिभ्य-स्तत्सिद्धेरपेक्षेव । तस्मादिह 'ईतिकर्तव्यतैव कर्तव्यता' इति वचनात् कर्तव्यतावाक्यस्यैवैासिद्धेः 'घृतेन जुहुयात्' इत्यस्य प्रेंसिद्धार्थस्यानुवादत्वाभावादवाकयस्त्रम् , तद्वाक्यस्त्रात् तद्वलप्रतिष्ठाप्यामिहोत्रह्यन- 15 कर्तव्यताविधिवाक्यासिद्धिः, अत आह—'जुहुयात्' इत्यस्य उक्तवदेवेत्यादि, 'जुहुयात्, अग्निहोत्रं कुर्यात्, हवनं कुर्यात्, अग्निहोत्रं हवनं कुर्यात्, प्राप्त्यनुबन्धप्रापितघृतादीतिकर्तव्यतात्मककर्तव्यतामिहोत्रं कुर्यात्, अग्निहोत्रमपूर्वं कुर्यात्' इत्युक्तविकल्पेषु प्रागभिहितदोषसम्बन्धादेतैः **सर्वेः** प्रकारैः **प्रयोग**स्य १०७-२ परीक्षायां निर्मूळार्थत्वमविषयत्वात्, अविषयत्वमपूर्वार्थत्वात्, अपूर्वार्थत्वमज्ञातार्थत्वात्, अज्ञातार्थत्वं प्रैमा-णान्तरेण वाक्यान्तरेण वा प्रागविहितस्वादिति । तमुपसंहत्याह – इतिकर्तव्यतावाक्यप्रत्ययापि न 20 कर्तब्यतींगतिः ।

केदमभिहितं 'जुहुयात्' इति ? यदुच्यते त्वया 'यज्जुहुयात् तद् घृतादिना' इति हवनमनूद्य घृतादिना तद्विधानं क्रियेत यथा 'घटं कुर्यात्' इति प्रसिद्धं घटमनूश तत्करणविधानम् , तत्तु न प्रसिद्धम् । कथं न प्रसिद्धम् ? 'अभिहोत्रं जुहुयात्' इस्तत्र हवनस्योक्तत्वादिहानुबद्नं ननूपपन्नमिति चेत्, न, तस्यैव सैर्वेश्योगपरीक्षायामर्थाभावात् । तत्र ताबद् **हवनापूर्वकरणार्थतयोः प्रधानाग्निहोत्रश्चतित्यागा**- 25

१ ° ज्यत्वार्थं प्रव्रा १ इत्यतां पृष्ट १४६ पंत्र १९॥ २ ° कारणा भेष्या । ३ अनुवादत्वात् यव ॥ ध दर्शनभान्तेहीप्रिये इत्यादिप्रलापो य०॥ ५ अनुवादत्वं य०॥ ६ चाद्य( चोय १ चाप्रौ १ चाज्य १ )घृत ध भा० पा० डे० छीं**०। चावाद्यवृत**े वि**०। चयद्यपृत**े रं० ही**० ॥ ७ द्वारंमिति भा०॥ ८ नेपेक्षेतेति** य**०।** अत्र 'नापेक्षेति' इस्रपि पाठः स्थात्॥ ९ दश्यतां पृ० १४२ पं० १॥ १**० वासिन्दे** पा० डे० टीं० वि० भा० । वासिद्धो रं० ही० ॥ ११ प्रसिद्धार्थानुवादत्वाभावादिति भावः ॥ १२ क्रयीच य० । क्रयी भा० ॥ १३ प्रमाणाः न्तरेण वा प्रागवि य०॥ १४ °तामतिः भा०॥ १५ दश्यतां पं० रे॥

## त्यागाचापत्तेरित्रहोत्रोभयकरणार्थतयोरिप जुहोतित्यागाचापत्तेः । शैलीप्रसिद्धौ छिदिवदहवनात्मकाग्निहोत्रत्वादनग्निहोत्रत्वप्रसङ्गात् प्रधान-स्वर्गकामानभिसम्बद्धजुहोत्यर्थानुवादेन किं प्रयोजनम् ?

द्यापैत्ते: 'अँथांभावात्' ईंद्याद्यभिसम्बध्यते, क्रमोहङ्खनेन विकल्पद्वयोपन्यासस्तुल्योत्तरस्यत्, 'हवनं कुर्यात्, ज्ञानित्ते अप्रिहोत्राख्यमपूर्वं कुर्यात्' इत्यत्योरर्थविकल्पयोः प्रधानस्याग्निहोत्रश्च्यः तदर्थस्य च त्याग आपद्यते । 'घृतेन जुहुयात्' इत्यत्विषु अनुवादसफलीकियार्थम् 'अग्निहोत्रं जुहुयात्' इत्यत्र जुहुयाच्छव्दस्य स्वश्रक्तवर्थस्य सार्थकत्वेऽप्निहोत्रश्च्यः पौनरुक्तवात्रिर्शकं आपद्यते । अथ प्रधानत्वादग्निहोत्रस्य मा भूदग्निहोत्रशब्दो "क्षेतर्थकं इति जुहुयाच्छव्दों निर्धकं इष्यते ततो जुहुयाच्छव्दनेर्थक्यात् प्रयोगो नोपपद्यते विहितार्था-श्वर्थः भावेऽजुवाद्देत्वामावात् । प्रधानत्वं चाग्निहोत्रस्य साक्षात् स्वर्गादिकाम्यपुरुषार्थसाधनत्वेन विधानात्, जुहोति-10 प्रधान्ये च तदनुपपत्तः । अत्र च 'च तु घटवदग्निहोत्रशब्दः काञ्चिद्यि कर्तव्यतां व्यतिते' ईत्यादिः सर्वो प्रन्थः पूर्वोत्तरपक्षप्रसङ्गतो योज्यो यावत् 'नौषि घटादिकर्तव्यतायामिव काचित् किया प्रसिद्धा ययाग्निहोत्राख्यता हवनस्यातिदिद्येत हवनाख्यता वाग्निहोत्रस्य' इति 'हवनं कुर्यात्' इत्ययमुक्तोत्तरीऽर्ध-विकल्यः । अपूर्वोर्थपक्षेऽपि अग्निहोत्रशब्दस्य जुहुयाच्छव्दंत्रस्य चैकार्थत्यात् प्रधानापूर्ववीच्यप्रिहोत्रशब्दस्य त्रागस्त्रयेव । विशेषस्तु अथ 'अग्निहोत्रशब्दस्य जुहुयाच्छव्दंत्रस्य चैकार्थत्यात् प्रधानापूर्ववीच्यप्रहोत्रशब्दस्य त्रागस्त्रयेव । विशेषस्तु अथ 'अग्निहोत्रश्चर्यस्य योज्यः । आदिग्रहणात् पुरुषप्रमाणकता शब्द-गीमाण्यत्याग इत्यादिदोषः । ततः प्रधानान्निहोत्रश्चतित्यागाद्यापत्तर्थभावात् केदमभिनिहतिस्यादि ।

अग्निहोत्रोभयकरणार्थतयोरिप जुहोतित्यागाद्यापत्तेः, 'अग्निहोत्रं कुर्यात्, अग्निहोत्रं हवतं कुर्यात्' इत्येतयोरिप विकल्पयोस्तुल्योत्तरत्यात्, उभयार्थविकल्पस्य 'अग्निहोत्रं कुर्यात्, हवनं कुर्यात्' इत्येत्योः पक्षयोरुक्तदोषदुष्टत्यात् समानोत्तरत्यौदिति । अत्रापि 'अथ पुनरेवमनिर्वहति' इत्यादिप्रन्थो योज्यः 20 सप्तपन्नो यावत् त्वदभिप्रायवत्तुं हवनानुवादविशिष्टाग्निहोत्राभ्युपगमेऽपि चाग्निहोत्रस्यातमादिवस्तुंतस्व वदप्रसिद्धस्वरूपत्वात् कैरणासिद्धः ।

दीलीप्रसिद्धौ छिदिवदित्यादि, छिदाविव च्छिदिवत्, यथा छिदौ दष्टलौकिकयूपमात्रफलत्वं नाद-ष्टालौकिकहवनात्मकैँ। मिहोत्रत्वं तथा, 'अमिहोत्रं जुहुयान्' इत्यस्यापि तच्छैल्यैवामिहोत्रमहवनात्मकम्,

प्राप्तिप्रतिपाद्यप्रसिद्धावग्निहोत्रे जुहोतिप्रयोगो दानादिप्रसिद्धयुपरोधेन दाहन एव तावद्विधेय इति तथाऽप्रसिद्धरविधायक एव, कुतस्तदनुवादः ?

तथाभूतार्थाभ्युपगमे च प्राप्तेर्ब्युदासो जहोतिप्रयोगादप्रमत्तप्रयुक्तत्वात्, इषे त्वादिवदक्षरविद्यावत् ।

अहवनात्मकाग्निहोत्रत्वाचै।निप्रहोत्रत्वं प्रसक्तं छिदिनिर्वर्त्ययूपवत् । अत्र च 'प्तैद्िष न वैषम्यात्' इत्यादित्रन्थो योज्यो यावत् ''शैलीप्रामाण्ये चास्य शैल्या यूपिकियाऽयाथार्थ्यात्' इति । ततश्चानग्नि-होत्रत्यप्रसङ्गाद् यद्मये होत्रं तदिग्नहोत्रमिति तावन्मात्रार्थत्वात् प्रधानस्य स्वर्गसाधनताभिमतस्यानग्नि-होत्रत्वाद् 'धृतेन जुहुयात्' इत्यनेनानुवादेन प्रधानस्वर्गकामानभिसम्बद्धजुहोत्यर्थानुवादेन किं प्रयोजनम् ? इतिकर्तव्यताकर्तव्यतया प्रधानेन स्वर्गकामेन विना किं तया श्योक्तम्—

कातरसैंतेण सूरं सुरसहस्सेण पंडितं भरसु । अलसं जेण व तेण व णवर कतग्वं परिहराहि ॥ [

10

इति प्रधानार्थमप्रधानत्यागद्रशनात् ।

प्राप्तिप्रतिपाद्यप्रसिद्धां विद्वाहोत्रे, प्राप्ता प्रतिपाद्या प्रसिद्धिरस्य तदिदं प्राप्तिप्रतिपाद्यप्रसिद्धि, तस्मिन् प्राप्तिप्रतिपाद्यप्रसिद्धी, कः अप्तिहोत्रे, 'यदमये च प्रजापतये च सायं जुहोति' इस्मया प्राप्त्या प्रतिपाद्यप्रसिद्धी तु तिस्मिन् जुहोतिप्रयोगो दानादिप्रसिद्ध्यपरोधेन दाहन एव तावद् 15 विधेयः, तावच्छव्दः क्रमार्थे, 'जुहोति' इस्यं धातुर्लेकप्रसिद्धदेगादनार्थो न भवति, किं तर्हि ? 'दहनेनाग्निना दाहयेद् घृतादि द्रव्यम्' इस्युक्तं भवति 'अप्तिहोत्रं जुहुयात्' इस्येतदिति परिभाव्य प्रश्चात् प्रसिद्धे दैं।हने 'घृतेन जुहुयात्, घृतं दाहयेदे ग्रिम्, अग्निना घृतं दाहयेत्, अग्निर्धृतं दहेत्' इति १०९०१ ज्ञातार्थमन्य इतिकर्तव्यताविधियोंक्ष्यते लोकप्रसिद्धिवैपरिसेन व्युत्पैदिनात्, नान्यथा । अन्यथा तु लोक दाहनादिष्वदृष्टस्यात् कथं दे हैनमन्य घृतादीतिकर्तव्यता विधीयते ? [इति] तथाऽप्रसिद्धेरविधायक 20 एव, कुतस्तदनुवादः ? इतिशब्दो हेत्वर्थे, इस्रेतस्मात् कारणात् तथा तेन प्रकारेण दे हैनार्थत्वेनाप्रसिद्धेः 'अग्निहोत्रं जुहुयात्' इस्प्रैव तावञ्जहुद्याच्छव्दो दाहनस्याविधायकः, दे र्देत एवानुवादः । अत्रैव 'नेतः सेवादिवत् कर्तव्यताप्रतिपत्तिरित्तर्वव्यताभ्यः' इस्युपक्रस्य प्रन्थो योज्यो यावत् 'वेदवादासाधुता वा तहत्' इति । एवं तावञ्जुहुयाच्छव्दस्य दाहनार्थत्वामावादर्युक्तत्वं होत्रशब्दस्य वा ।

तथाभूतार्थाभ्युपगमे <sup>१८</sup>चेति, अभ्युपेत्यापि दाहनात्मकमेव दानमिति दोषं ब्रूमः, कोऽसौं <sup>१</sup> 25 प्राप्तेर्व्युदासः, येयं प्राप्तिः 'यदसये च प्रजापतये च सायं जुहोति' इति यया प्रापितमप्रौ प्रक्षेपो दानमिति तस्याः प्राप्तेर्व्युदासः, कस्मात् <sup>१</sup> 'घृतेन जुहुयात्' इत्यत्र जुहोतिप्रयोगात् , अन्यथा प्राप्तौ

र बाग्निहों य०॥ २ द्रयतां पृ० १२७ पं० १॥ ३ द्रयतां पृ० १२८ पं० ८॥ ४ त्वाप्रधानस्य स्वर्गासाध प्र०॥ ५ इतिकर्तव्यतया भा०॥ ६ सतेन य०॥ ७ द्रयतां पृ० १४२ टि० ८॥ ८ तस्मिन्न प्र०॥ ९ "हु दानादनयोः" इति पाणिनीयधातुषाठे १०८३॥ १० दहने प्र०॥ ११ दिश्चि । भा०। द्राप्ति (देशी १) य०॥ १२ त्यादनान्यथा य०। त्यादा (त्यादने १) नान्यथा भा०॥ १३ दह प्र०॥ १४ द्रति प्रवा प्रवा प्रवा प्रवा । १५ द्रयतां प्र० १३९ पं० १॥ १४ द्रयतां प्र० १४० पं० १॥ १६ द्रयतां प्र० १४० पं० १॥ १६ द्रयतां प्र० १४० पं० १॥ १६ द्रयतां प्र० १४० पं० १॥ १८ वित डे० लीं० रं० ही०॥

एवं तर्हि प्राप्तिवाक्यवृत्तजुहोत्यनुवाद इति चेत्, न, तत्र विधिलिङ्विषय-स्यावृत्तेरज्ञातत्वात्।

व्यत्ययादस्य तद्विषयतेति चेत्, न, अज्ञातत्वादेवाननुवादत्वात् कोश-

श्रुतेन जुहोतिनोक्तत्वात् तदर्थस्य गतत्वादप्रयोगार्हत्वात् पौनरुक्त्यस्य स्थात्, प्रयुक्तस्तु अयम्, 5 अतो ज्ञायते प्राप्तिश्रतजुहोतिरनर्थक इति । तस्मात् प्राप्तेर्व्युदासो जुहोतिप्रयोगात् । यैदा वायं 'पृतेन जुहुयात्' इति प्रयुज्यते तदा ह्ययमगतार्थ इति विज्ञायेत यद्यन्येन शब्देनास्थार्थोऽनिमिहितः स्यात् । कि १०५-२ कारणम् ? अप्रमत्तप्रयुक्तत्वात्, अप्रमत्तेन हि वेदेन प्रमत्तात् पुरुषाद्विछक्षणेन सगाविद्यादियोग्र रिहेतेन प्रयुक्ततेशद्यन्तेन, छोकिकेनैव वा पुरुषेणाप्रमत्तेन विदुषा प्रयुक्तत्वादस्मन्मतेन, मा भूत् सर्वपुरुषाप्रामाण्ये शब्दानां च पुरुषाधीनोपछिधवादप्रामाण्यमेवेति । अयं हि 'पृतेन जुहुयात्' इत्यत्र १० जुहोतिशब्दोऽप्रमत्तप्रश्रुक्तः, न येन केनचिद् बालगोपाछादिप्रयुक्तकल्पेन तुल्यः काकरुतादिकेल्येन वा तुल्यः । क इव ? इषे त्वादिवत्, यथा इथे त्वोजें त्वा वायवः स्थोपायवः स्थ देवो वः सविता प्रापेयतु श्रेष्ठतमाय कर्मणे [यज्ञुकेद० १११ ] इत्यादिशब्दा अगतार्था इति विज्ञायन्ते तथार्य 'पृतेन जुहुयात्' इति वाक्ये जुहोतिरप्रमत्तप्रयुक्तत्वादगतार्थ इति विज्ञायेत, नान्यथा । अथवा अक्षरविद्यावत्, यथा द्वे विद्ये वेदितक्ये - परा चापरा च । अथ परा यया तद्धरमधिगम्यते यत् तददद्यमग्राह्यमगोत्रमवर्णमः विश्वात्योगं तदपाणिपादम् । नित्यं विभुं सर्वगतं पुरुषं पुराणं विश्वातमानं तद्वययं यद् भृतयोनि परिपश्चन्ति धीराः [ गुण्डको० १११ ] इतीयमक्षरविद्या कचिदगतिर्थेति विज्ञायतेऽप्रमत्तप्रयुक्तत्वात् तथाऽ- यमपि जुहोतिप्रयोगः, नान्यथा । तद्यदि प्राप्तिप्रापितदानार्थः 'अग्निहोत्रं जुहुयात्' इत्यत्र होत्रशब्दो जुहोतिश्ववेत्र वा ततोऽयं 'पृतेन जुहुयात्' इति पुनर्जुहोतिर्व प्रयुज्येत, प्रयुक्तरुत, तस्मान् प्राप्तिर्युद्वरतेति ।

१०-१ एवं तर्हि प्राप्तिवाक्यवृत्तजुहोत्यनुवाद इति चेत्। स्यान्मतम् – प्राप्तिवाक्ये 'अमये जुहोति' २० इति श्रुतस्याग्निसम्प्रदानर्कस्य दानार्थस्य जुहोतेरनुवादोऽयं 'घृतेन जुहुयात्' इति जुहोतिरिति। एतच न, तत्र विधिलिङ्विषयस्यावृत्तेरज्ञातत्वात्। नैवमण्युपपद्यते, तत्र प्राप्तिवाक्ये 'जुहोति' ईत्यस्याव्यापार्य-माणकर्तृसाधनदानार्थजुहोतिधातुप्रयोगस्य विधिलिङ्गो विषये व्र्व्यापार्थे वृत्त्यभावात् अस्य च जुहुया-च्छव्दस्य विधिलिङ्विषयस्य नियोगार्थस्य नियोगरिहते जुहोतिशब्दार्थे तत्रावृत्तेरयं विधानार्थो न विदित एव, तस्मादज्ञातत्वात् प्राप्तिवाक्यवृत्तजुहोत्यर्थानुवादायोग्यता, प्रीप्तमनूद्यतेऽप्राप्तं विधीयते [ ] २० इति वचनात्। तस्मादनुवादायोग्यत्वाद्युक्तमुक्तम् – प्राप्तिवाक्यवृत्तजुहोत्यनुवाद इति।

र्व्यत्ययादस्य तद्विषयतेति चेत् । स्थान्मतम् – लक्षणशास्त्रेऽभिहितं व्यत्ययो बहुलम् [पा॰ ३। ११८४]।

१ यदायं भाव ॥ २ ँयुक्तैन येन भाव । ँयुक्तेन येन यव ॥ ३ ँकल्पेन तुरुषः प्रव ॥ ४ वावय-वस्थोपायवस्य प्रव ॥ ५ अवगतार्था प्रव ॥ ६ जुहोतिप्रमक्त थव ॥ ७ "तद्देश्यमप्राह्ममगोत्रम-वर्णमबक्षःश्लोशं तद्पाणिपादं निस्तं विश्तं सर्वगतं सुस्क्षमं तद्व्ययं यद्" इति मुण्डकोपनिषदि पाठः ॥ ८ ँकस्यादानार्थ-स्याजुहोतिरनु प्रव ॥ ९ इत्यथ्याव्यापा प्रव ॥ १० व्यापारेणार्थे भाव । व्यापारेणार्थं यव ॥ ११ दश्यतां प्रव १३९ पंव २ ॥ १२ विद्याविधिव्य? )त्ययादस्य भाव । विध्यत्ययादस्य यव ॥

पानप्रसाय्यार्थत्वाच, हवनाच भावनमेवमनवगमितमेवाभिषेतस्य स्यात्।

प्राप्तिविहितस्वरूपसिद्धेरग्निहोत्रस्य स्वर्गकामकर्मत्वाभिधानादवगमितकामानु-रूपकर्मोक्तेस्तद्विधिकयाविद्योषगतेः क्रियाप्राप्यत्वाच कामस्य अन्धलकावगमित-

> सुप्तिङ्गपत्रहालिङ्गनराणां कालहलच्च्यरकर्त्यङां च । व्यत्ययमिञ्छति शास्त्रकृदेषां तद्दपि च सिध्यति बाहुलकेन ॥ [पा० म० मा० ३।१।८५]

अत्राह — प्रागमिहिताग्निहोत्रकरणवाक्यार्थविकल्पातदोषपरिहारार्थमियमर्थव्याख्याश्रीयते प्राप्ति-विहितस्वरूपसिद्धेरिग्निहोत्रस्येत्यादि । इदं तायद् व्यवस्थितं यँद्मये च प्रजापतये च सायं जुहोति इत्यनया प्राप्त्या विहितमग्निहोत्रस्य स्वरूपं सिद्धम्, अतः प्राप्तिविहितस्वरूपसिद्धेरिग्निहोत्रस्य कर्मत्वेन च श्रवणात्, कस्य १ कर्तुः स्वर्गकामस्य कर्मत्वाभिधानात् । ततः किमिति चेत्, स्वर्गशब्दाभिहित-20 विशिष्टकर्मविषयकामाभिधायिशब्दश्रवणात् कर्मापि तद्गिहोत्राख्यं तद्गुरूपं विशिष्टमेवेत्युक्तं भवति, अतः स्वर्गकामकर्मत्वाभिधानाद्वगमितकामानुरूपकर्मोक्तेः स्वर्गकामशब्दावबोधितकामानुरूपस्यैव कर्मण १११-१ उक्तत्वादेव तैद्विधिकयाविद्रोषगतेः, विशिष्टफलविषयकामः पुरुषः कर्ता, कर्मापि तद्गुरूपत्वाद् विशिष्टमेव, तद्विधेव क्रियापि, अप्रसिद्धफलविषयकामसंम्विधि कर्माप्रसिद्धं यथा तथा तद्गुष्टानव्यापार-विशेषोऽपि विशिष्टोऽप्रसिद्ध एवेति गम्यते । किं कारणम् १ तत एत्र शब्दात् तस्य क्रियाविशेषस्य गते-25 र्वाक्यान्तराभावात् तद्विशेषगतिः, अतः क्रियाविशेषगतेः क्रियाप्राप्यत्वाच कामस्य, न ह्यन्यः कश्चि-

१ °दर्शनान प्र० । अत्र °दर्शने न इत्यपि पाठः स्वात् ॥ २ \* \* एतिच्छान्तर्गतः °र्थप्रतिपत्तिर्युक्ता इत्यत आरभ्य प्रत्याय्या इत्यन्तः पाठो य० प्रतिषु नास्ति ॥ ३ अत्र 'एवं ज्ञायते' इत्यपि पाठः स्वात् ॥ ४ वा प्रतिषु नास्ति ॥ ५ अत्र भीत्येतद्र्थे हि इति पाठः समीचीनो भाति ॥ ६ °त्तमंतेनैव पा० । °त्तमतेनैव डे० लीं० वि० र० ही० ॥ ७ दश्यतां पृ० १४२ पं० १२ ॥ ८ °क्सोक्तः प्र० ॥ ९ तद्विध्य प्र० ॥ १० °संबद्धि प्र० ॥

कामरटनवत् 'जुहुयात्' इत्यर्थापन्नार्थानुवाद इतीयं व्याख्या न्याय्या आदिवाक्ये प्रधानश्रुत्यत्यागगुणकृदपीति चेत्, तन्न, अर्थापन्नस्वशब्दार्थपुनरुक्तत्वादनुवादा-

दुपायोऽस्ति कामप्राप्तौ कियातः कियया शब्देन वा तदर्थावगमनान्, यथा अन्घलकस्य वीथीमध्यपिततस्य हस्तं प्रसार्य कपर्दिकां कपर्दिकां देहि देहि भो इति वा रारट्यमानस्य कामोऽवगमितः क्रियया शब्देन वा ग्रं प्रकरणिवशेषसम्बन्धान्, सा च क्रिया नोपदेशमन्तरेण सिध्यति, अन्धलकावगमितकामरटनवत् 'अग्निहोत्रं स्वर्गकामः' इत्युक्ते 'कुर्यान्' इत्यर्थादापन्नो विध्यर्थोऽवगमितकामत्वान्, यथा तस्यान्धलकस्य याच्यार्थः । स च विशेषसम्बन्धो वाक्यन्यायेन भवति, यथा सब्रह्मचारिणा सङ्गयीत इति समानेन ब्रह्मचारिणा सहाथीते, केन सामान्येन समानेन १ प्रकृतिविशेषणत्वान् प्रकृताध्ययनिकयेणेति गम्यते एविमदमि वाक्यम्, अनेन वाक्यन्यायेन प्रकृतस्वर्गकामाग्निहोत्रकर्मानुरूपविध्यर्थक्रियोपदेशताऽ
10 स्थेति गम्यते, अतो हेतुहेतुमद्भावप्रतिपादितं प्राप्तिविहितस्वरूपसिद्धेरग्निहोत्रस्येत्यादि यावज्जुहुया
१११-२ दित्यर्थापँन्नार्थानुवादः 'अग्निहोत्रं स्वर्गकामः' इत्येतावता क्रुर्याद्वाक्यशेषण वाक्येन गतार्थत्वान् ।

तदेवं 'जुहुयान्' इत्यनुवादो न ंविधिरितीयं व्याख्या न्याय्या, व्यक्तार्थोपपत्तित्वात् प्रागभिहितव्याख्याविकल्पसमुत्यदोषाभावाच न्याय्योति मन्तव्या, यस्माद।दिवाक्ये प्रधानश्चत्यत्यागगुणकृदपीति, यद भिहितं प्राक् 'अप्रिक्षेत्रं जुहुयान्' इत्यस्य वाक्यस्य 'अप्रिक्षेत्रं कुर्यान्' इत्यर्थव्याख्या15 विकल्पे विध्यर्थवाचित्वाभिमतश्चतप्रधानंजुहोत्यर्थत्यागस्ततः पुरुषप्रमाणकता, तदत्यागे वाक्यभेदापत्तिः 
पीनरुत्त्यादिदोषजातम्, तद्प्यत्र नास्ति जुहुयाच्छव्दस्यानुवादत्वादेव, 'इवनं कुर्यात्' इत्यत्राप्यप्रिक्षेत्रप्रधानत्याग इत्यादिदोषजातं तदिप नास्ति, तस्मादियं व्याख्या आदिवाक्ये प्रधानश्चत्यत्यागगुणकृदपीति, 
तस्य जुहोतेरनुवादत्वेन पौनरुत्त्य-त्याग-भेदायभावान् । चेदित्याशङ्कायाम्, एवं चेन्यन्यस इत्येवं परं 
पृष्ट्वाचार्य उत्तरमाह — तन्न, अर्थापन्नेत्यादि । एषापि व्याख्या नोवपयते, किं कारणम् ? पुनरुक्तत्वातः 
20 प्रयोगायोग्यत्वम्, ततस्यानुवादत्वासम्भवः, तस्मादनुवादासम्भवात् तन्नेत्यभिसम्वन्धः । इदं च पुनरुक्तमर्थापर्भेस्वशब्दार्थं पुनर्वचनलक्षणे पुनरुक्ते निम्रहस्थानविकल्पे । द्विविधं पुनरुक्तं निम्रहस्थानम्, तत्यथा — 
११२-१ शब्दार्थयोः पुनर्वचनं पुनरुक्तम्, अर्थादापन्नस्य स्वशब्देन पुनर्वचनं च [न्या० स्० पा राध-१५] इति । 
तस्मादिदमर्थादापनस्य पुनर्वचनम्, विशेषविधानमन्तरेणार्थापन्नार्थस्य स्वशब्देनोचारणात् । 'घृतेन जुहुयान्' 
इत्यत्र न स्यात् पुनरुक्तम्, घृतविशिष्टहवनविधानात् । इहं तु स्वर्गकामानुरूपकर्मानुरूपक्रियाविशेषविध्यर्थ25 ताया उपदेशकृतेरेव गतार्थतयाभ्युपगतत्वाद् घृतविशिष्टहवनविधानजुहोत्यन्वाद्वादात्वायश्च मूल्वाक्यगतजुहोत्य-

१ चा प्र०॥ २ त्वातस्थान्धलकस्य याचार्थः पा० विना। "त्वात्स्थान्धलकस्य याचार्थः पा०॥ ३ णा अहाधीते भा०। "णाऽधीते य०॥ ४ आर्थोनुवादो प्र०॥ ५ विवे प्र०॥ ६ दश्यतां प्र० १३० पं०२॥ ५ दश्यतां प्र० १३० पं०२॥ ९ दश्यतां प्र० १५० पं०२॥ ९ दश्यतां प्र० १५० पं०१॥ १० दश्यतां प्र० १५० पं०१॥ १० दश्यतां प्र० १५० पं०१॥ १० दश्यां प्र०॥ १६ अस्वशब्दार्थपुन वि० पं०ही०॥ १२ अनं विति प्र०॥

सम्भवात् साक्षान्छ्वतविधिज्ञहुयात्त्यागेन चार्थापन्नार्थाश्रुतान् दितज्ञहुयात्कल्प-नाद् विधीयमानवाक्यार्थविषयानुवदनाच वाक्यभेदपुनरुक्तदोषाङ्गीकरणादनुवादा-नुवादस्य च प्राप्तविद्योषणपरार्थविषयार्थत्वाद्विधिविषयविप्रकृष्टीभृतार्थत्वात् । इति

र्थासिद्धेरननुवादतैव । किञ्चान्यत् , जघन्यतरा चेयं व्याख्या । कस्मात् <sup>१</sup> साक्षाच्छुर्तविधिजुहुयात्त्यागेन चार्थापन्नार्थाश्रुतानूदितर्जुह्यात्कल्पनात् स एव पुरुषप्रमाणकत्वदोषः शब्दाप्रामाण्यदोषश्च । ह 'जुहुयात्' इत्यस्य क्रियाशन्दस्य विध्यर्थस्य साक्षाच्छ्रतस्य प्रत्यक्षस्य त्यागं कृत्वा अर्थापन्नार्थस्य अर्थादाप-न्नोऽर्थोऽस्येत्यर्थापन्नार्थः, कोऽसौ ? स एव जुहुयाच्छब्दोऽनुवादाभिमतः, तस्य **अश्रुत**स्यर्थापन्नार्थस्या**नृदित**-विकल्पनादनुवादकल्पनात् 'तत्र' इति वर्तते । किञ्चान्यत् , विधीयमानवाक्यार्थविषयानुवदनाच , विधीयमानो वाक्यार्थो विधीयमानवाकपार्थः, स विषयोऽस्येति विधीयमानवाक्यार्थविषयः स एव जुहुया-च्छब्दः, तस्यैवानुवदनं से एवानुवादः, तस्माद् विधीयमानवाक्यार्थविषयानुवदनाच किं संवृत्तम् ? 10 वाक्यभेदस्य पुनरुक्तस्य चाङ्गीकरणम्, न हीर्दंमेव वाक्यं स्वर्गकामाभिसम्बद्धामिहोत्रविधानं तदनु-वदनं च कर्तुं शक्कोति स्वर्गकामकर्तृकस्याग्निहोत्रकर्मणो वाक्यान्तरेणाप्रापितत्वात् । यथा 'अयं देवदत्तः' ११२-१ इस्रत्र न देवदत्त एवानूखते विधीयते च, प्रत्यक्षसिद्धस्तु इदमो विषयोऽनूचते, एवमिह प्रसिद्धार्थोऽपेक्ष्यः, स तु नास्ति। तस्मादुभयार्थकल्पनादेकस्य वाक्यस्य तदसम्भवाच वाक्यभेददोषः। पौनरुक्त्यं तु विशेषविधाना-भावात्, विशेषविष्यर्थो हानुवादो युक्तः, यथा 'अयं देवदत्तः' इति अँयंशब्दशत्यक्षप्रसिद्धार्थमनूख देवदत्त-15 विधानम् , न तु तथात्र कश्चिद् विशेषो विधीयते, तस्मादविशेषाभिधानान् पौनरुक्त्यम् । तस्मात् 'अप्रि-होत्रं जुहुयात्' इत्यस्य वाक्यस्य प्रथमत्वादेकवाक्यगतत्वाचानयोर्विध्यतुवादयोरर्थापन्नाग्निहोत्रकर्मविधित्वे जुहोतेरनुशँदत्वे [वा] वाक्यभेदपुनरुक्तदोपाङ्गीकरणाद् न इत्येवाभिसम्बध्यते । एवं तावत् 'अप्रिहोत्रं जुहुयात्' इत्यत्र जुहुयाच्छब्दो नानुवादो घटते, न च 'अप्रिहोत्रं स्वर्गकामः' इति विधिः । किञ्चान्यत्, अनुवादानुवादस्य च प्राप्तविशेषणपरार्थविषयार्थत्वात् । अनुवादत्वं हि प्राप्त- 20 विषयार्थम् , यथा 'अयं देवदत्तः' इति 'अयं'शब्दार्थः प्राप्तार्थोऽप्राप्तो देवदत्तार्थोऽधुना प्राप्णीयः । एवं प्रसिद्धप्रसिद्धिभ्यां विशेषणविशेष्यौ, तावेबोपकारकोपकार्यत्वाभ्यां परार्थस्वार्थौ । न तथा 'अमिहोत्रं प्राप्तविशेषणपरार्थविषयत्वमैप्तिहोत्रंजुहुयाच्छब्दयोः, अतोऽप्राप्ताविशेषणापरीर्थत्वात् साम्यादनुवादत्वाभावः । अभ्युपगम्यापि प्राप्तादि दोष उच्यते – यत् पश्चादुच्यते कर्तव्यताप्रसिद्ध्यर्थमिति-११३-१ कर्तव्यतावाक्यं 'घृतेन जुहुयात्' इति तस्य विधिविषयविप्रकृष्टीभूतत्वं जुहुयाच्छव्दस्यानुत्रादाभिमतस्य । 25

१ "विधे" प्र०॥ २ "जुहुयाकल्पनात् प्र०। अत्र "जुहुयाद्विकल्पनात् इस्थि पाठः स्थात् ॥ ३ अत्र 'स एव वातुवादः' इस्थिप पाठः स्थात् ॥ ४ हीदमेव वा स्वर्ग प्र०॥ ५ वाक्यस्य य० प्रतिषु नास्ति ॥ ६ अयंशब्दः प्रत्यक्ष प्र०॥ ७ "वाद्कत्वे डे० ठीं० वि० रं० ही०॥ ८ प्राह्यर्थप्राप्तो पा० डे० वि०। प्राप्त्यर्थः प्राप्तो र् छी०। प्राप्त्यर्थं प्राप्तो रं० ही० । प्रर्थप्राप्तो भा०। अत्र 'अयंशब्दार्थः प्राप्तः, देवदत्तार्थोऽधुना प्रापणीयः' इस्यपि पाठः स्थात् ॥ १ "प्रिहोत्रजुहु भा०॥ १० "रार्थत्वासाम्या" प्र०। अत्र "रार्थत्वसाम्या" इस्यपि पाठः स्थात् ॥

घटितविघटितप्रतिसमाधेये तत्प्रतिसमाधानार्थमुद्यतेन त्वया चिकित्सयैव गण्ड-स्योपरि स्कोट आपादितः।

लैकिकजुहोत्यर्थानुष्ठानप्रवृत्तोपदेशविषय एव त्वयं परमनुवादः स्यात्, स चानुपपन्ननियमार्थ उपदेशः प्राप्तिविहितेतिकर्तव्यतानतिरिक्तहवनित्रयानाम-

<sup>5</sup> किं कारणम् ? प्राप्तिविशेषणपरार्थविषयत्वाद्गुवादस्य अप्राप्तिविशेष्यस्वाधिवेषयत्वाद्वियेरादिवाक्यगत एव तावज्जुहुयाच्छव्दोऽनुवादो न घटते प्राप्तत्वाद्यभावात्, तस्यानुवादस्तु 'घृतेन जुहुयान्' इस्त्र जुहुयाच्छव्द इष्टः स्यात् तस्प्रतिरूपकस्तस्यार्थः प्रतिशव्दकस्येवेस्यापन्नोऽप्राप्ताविशेषणपर्यायत्वाद् विधिविषयविष्रकृष्टीभूतार्थक्षेति । तत्रश्च विधिविषयविष्रकृष्टीभूतार्थत्वान्न कर्तव्यताविषयत्वमितिकर्तव्यतायाः, यथा दशदािक्षादिक्षोकावयवानाम् । किञ्चान्यत्, इति [घटित]विघटितेसादि यावद् गण्डस्योपिर स्फोट

10 आपादितः । इतिशव्दो हेत्वर्थे, यस्मादित्यं 'कर्तव्यविषयविष्रकृष्टत्वमितिकर्तव्यतायाः' इत्यादि दोषजातं विध्यनुवादत्वाभावात् तस्माद् घटितविघटितम्, प्रागीषद् घटितमासीत् 'सेवादिवदितिकर्तव्यतेव कर्तव्यता' इति, तद्यवनया 'प्राप्तिविहितस्वरूपसिद्धः' इत्यादिकया करूपनया विघटितमुक्तविधिनेष् । तत्रश्च प्रतिसमाधेये 'विरुद्धतरदोषापादनं 'विश्विविषयविष्रकृष्टीभूतार्थत्वादिति । तत्रश्च प्रतिसमाधेये तस्मिन्नेव । तत्रश्च प्रतिसमाधेये 'विरुद्धतरदोषापादनं विश्विविषयविष्रकृष्टीभूतार्थत्वादिति । तत्रश्च प्रतिसमाधेये तस्मिन्नेव । तस्माद्रश्याद्वयान्वाद्याभावादवाक्यत्वादिवोषद्वेष तत्रप्रतिसमाधानार्थमुँचतेन त्वया अहो परमविद्वषा चिकि
15 त्सकेनानपेश्चितपूर्वापरक्रियाविधिविपाकेन चिकित्सयेव गण्डस्योपरि स्फोट आपादितः । तस्मादप्रसिद्धार्थत्वान्न मौत्यो जुहोतिनोत्तरो वानुवादो घटते ।

यदि र्भवतो घृतेन जुहुयादित्यस्वानुवादत्विषष्टं ततोऽइमेव ते बुद्धिसंविभागं करोमि, श्रूयताम् — लौकिकजुहोत्यर्थानुष्ठानप्रवृत्तोपँदेशविषय एव त्वयं परमनुवादः स्यात्, लौकिको हि दाना-दनार्थो जुहोतिः, तदर्थानुष्ठानप्रवृत्तोपदेशो यद्यस्य विषयः स्याद् 'दद्यात्, अद्यात्' इति तदर्थप्रसिद्धेस्तद्विषयो-20 ऽनुवादो युज्यते विधिवां । यस्मै कस्मैचिद्यदि किश्चिर्देद्यात् घृतं दद्यात् तेन जुहुयात्, यदि भुञ्जीत घृतेन जुहुयादित्येतस्मिन्नर्थेऽनुवादो घटते । स चानुपपन्नियमार्थं उपदेशः, समीकृत्य व्याख्यातोऽर्थोऽस्य शब्दस्य ते मया तथापि तु पुनस्त्वदिष्टविष्ठद्धार्थमेतदायद्यते, लोकेऽनुपन्ननियमोपदेशार्थत्वदर्शनाद् विचिन्त्रयोद्गिनभोजनयोः स्वपर्वितिहेतुत्याद् यथोपपत्ति घृतेन पयसा दन्ना गुडेन च भुञ्जीत तान्येव च बुभुक्षवे दद्यादिति । न तु यथा अक्षिवैद्यके त्रिफलां घृतेनैव भक्षयेत्, न गुडेन, गुडस्य चाक्षुष्यत्यात् । 25 यथोक्तम् ——

प्रभूतकृमिमज्ञासङ्मेदोमांसकरो गुडः । [चरकसं० ११२७'२३८] चक्षुस्तेजोमयं तस्य <sup>१९</sup>विशेषाच्छ्रेष्मणो भयम् । [चरकसं० ११५११६] इति ।

१ बादो घटते य०॥ २ स्यार्थप्रति प्र०॥ ३ दृश्यतां पृ० १३९ पं० १॥ ४ दृश्यतां पृ० १५५ पं० १॥ ५ विरुत्य प्र०॥ ६ दृश्यतां पृ० १५७ पं० १॥ ७ मुच्यतेन य०॥ ८ भवते य०। भवति भा०॥ ९ प्रकृतो भा०। प्रकृतो य०॥ १० पदेश एव य०॥ ११ दृशात्त भा०। दृशास्त्र य०॥ १२ पित्रोपाच्छ्रेष्मतो दृशास्त्र स्वरंक्षितायाम् ॥

मात्रार्थः । तन्मात्रत्वात्तु तस्याः प्रकरणानुबन्धनाद्धित्वा जुहोतिप्रयोगबाहुस्यं कृञ्पकृतिलिङ्कर्तृता प्रदर्शयितव्या – यदग्रये च प्रजापतये च सायं जुहोति तद् घृतादिना स्वर्गकामः कुर्यादिति ।

त्वद्वचनात्त्वप्रमाणनियमागमोऽनुपदेशकश्च विवेक्तुरपीति सम्भान्येत, अप्रत्य-वेक्षितार्थत्वात् पौर्वापर्ययोगाप्रतिसम्बद्धार्थत्वाद् घटितानुमतविध्वंसनादुन्मत्त-इ

किञ्चान्यत्, इदं चीन्निहोत्रं जुहुयात् [काठकसं० ६१७] यदंशयं च प्रजापतये च सायं जुहोति [मै० सं० ११८१७] घृतेन जुहुयात् [काठकसं० ६१६१५] शूँपेण जुहोति तेन हात्रं कियते [तै० बा० ११६१५] इत्येवमादिविध्यनुवादार्थवादवाक्यगतो जुहोतिः शूयमाण उपस्थानादीतिकर्तव्यतानतिरिक्तसेयनिकयानाम-धेयमात्रार्थत्यवत् प्राप्तिविहितेतिकर्तव्यतानितिरिक्तह्वनिकयानाममात्रार्थः, विप्रकीर्णाव्यवकलापा-११४-१ कारा किथैवास्थार्थोऽसिद्धरूपः, न सिद्धरूषो यथा यूपघटादि । तन्मात्रस्वात् तु तस्याः कियायाः 10 प्रकरणानुबन्धनात् प्रकरणेन अनुबन्धयन् वक्ता ब्रूते श्रोता च प्रतिपद्यते – कियामात्रमवद्यमनेन शब्देन कर्तव्यमित्येतावचोद्यत हति । तस्मात् कियामात्रस्वात् प्रकरणानुबन्धनाद् हित्वा त्यक्त्वा जुहोतिप्रयोग-बाहुत्यं सर्वजुहोतिप्रयोगान्, कियामात्र प्रतिपद्ये नान्तरीयकत्वात् कृञ्प्रकृतिलिङ्कतृता प्रदर्श- यित्रद्येति तत्प्रतिपादनार्थम्, अभिमत्याक्यार्थतास्य स्थादेवं कल्प्यमाने । तन्निदर्शयति – यदशये च प्रजापतये च सायं जुहोति तद् घृतादिना स्वर्गकामः कुर्यादिति, एतावता तदर्थस्य सुगमत्वा-15 बजुहोतिप्रयोगवाहुत्यमप्रत्ययरितनेव पुनरन्यत्रान्यत्र 'जुहुयात्, जुहोति' इत्यादि ।

किञ्चान्यत्, त्यद्वचनासु अप्रमाणनियमागमोऽनुपदेशकश्च विवेक्तरपीति सम्भाव्येत । योऽप्यज्ञत्रयुक्तशब्दार्थोन्नयनसमर्थो विवेक्ता पुरुषः पद्वाक्यप्रमाणज्ञस्तं प्रत्यप्ययं वाक्यप्रयोगोऽप्रमाणनियमा-गमोऽनुपदेशकश्च । अप्रमाणनियमागमः प्रत्यक्षानुमानगम्यार्थासंवादात् । अनुपदेशकश्च । अप्रमाणनियमागमः प्रत्यक्षानुमानगम्यार्थासंवादात् । अनुपदेशकश्च । इत्यवधार्थेवोच्यत इति । 20 कृतः ? अप्रत्यवेक्षितार्थस्वात् पौर्वापर्ययोगाप्रतिसम्बद्धार्थस्वाद् घटितानुमंतिवध्वंसनात् । अप-११४-२ त्यंवेक्षितार्थता जुहोतिबाहुत्यप्रयोगनिर्विवयत्वादिभिः । पूर्वापरसम्बन्धरिहतता प्रथगर्थाभिमतानां विध्यादि-शेषाभावात् । घटितविध्वंसनम् 'इतिकर्तव्यंतिव कर्तव्यता' इति घटितस्य आदिवाक्यगतजुहोत्यनुवादाभ्यु-पगमाद् घटितानुमतविध्वंसनम् । इत्येतेभ्यो हेतुभ्योऽप्रमाणनियमागमोऽनुपदेशकश्च वाक्यप्रयोगः । दृष्टान्त उन्मत्तप्रलापवत् , यहाक्यमुन्मत्तादिप्रलपितं पुरुषोद्यारितशब्दसामान्यात् सद्वाक्यवदाभासमानमप्रमाण- 25 नियममगमकं च, यथा —

शङ्खः कदस्यां कदली च भेर्यां तस्यां च भेर्या सुमहद् विमानम् । तच्छङ्कभेरीकदलीविमानमुनमत्तगङ्गाप्रतिमं वभूव ॥ [

१ वाग्नि पा० ॥ २ द्रयतां पृ० १२३ टि० ३ ॥ ३ द्रयतां पृ० १४२ टि० ८ ॥ ४ द्रयतां पृ० १४२ टि० ८ ॥ ५ सूर्येण प्र० ॥ ६ त्यक्तवा होति प्र० ॥ ७ कर्तृता च दर्श य० ॥ ८ पुनरन्यन्न जुद्ध भा० ॥ ९ द्रयतां प्र० ॥ १० त्यपेक्षिता जुद्दोति प्र० ॥ ११ द्रयतां प्र० १४२ पं० १ ॥

प्रलापवत्, प्रत्यवेक्षाप्रामाण्ययोज्ञीनविषयत्वात्, त्वन्मतात्तु वेदो न ज्ञानं ततोऽ-प्रमाणनियमोऽनुपदेशकश्च, अचेतनत्वात्, आकाशवत्।

यदिप च प्रसद्य कारणेषु फलस्य खपुष्पवदसत्त्वमुख्यते एवंविधेष्वेकान्तेन तदिप चान्याय्यमेव । यदेतदसत्त्वं नाम त्वया क्रचिन्मन्यते ततोऽन्यत् कार्यम्,

5 इति, तथेदमि विवेक्तुरप्यर्थप्रितिगद्दनसमर्थं न भवतीति । एवं विचार्यमाणिमदं वाक्यं दोषेभ्यो न मुच्यते । अथवा नैवायं दोषो न च विचारयोग्योऽयमुद्राहः प्रंत्यवेक्षाप्रामाण्ययोज्ञानविषयत्वात् , ११५-१ ज्ञानं हि प्रमाणमप्रमाणं वेति विचार्यते प्रत्यवेक्ष्यते च तत्र प्रामाण्यस्य मुख्यत्वात् , न ह्यत्र कुँदुवादिप्रामाण्य-वत् प्रामाण्यमङ्गीकियते । तस्मात् प्रंत्यवेक्षायाः प्रामाण्यस्य च ज्ञानविषयत्वात् त्वन्मतादेव वेद्स्याज्ञाना-मिमतत्वात्र विचारो न प्रमाणमायो वास्ति अज्ञानत्वादेदस्य । त्वया हि प्रागेवोत्यततोक्तम् – न हि किञ्चि10 ज्ञानं निश्चितं विद्युद्धं चास्ति सर्वस्य संशयाद्यज्ञानानुविद्धत्वादिति । तद्दर्शयत्राह् – त्वन्मतात्तु वेदो न ज्ञानं न ज्ञानत इति, न यथा ज्ञानकार्यत्वाज्ञानात्मात्मप्रयुक्तशब्दचैतन्यमि कार्ये कारणोपचारादत्रकार्य-प्राणात्रत्ववदिति वा । ततः किमिति चेत् , अप्रमाणनियमोऽनुपदेशकश्च वेदः, अचेतनत्वात् , आकाशवत् । यथा आकाशमचेतनत्वादप्रमाणं कूटस्थनित्यत्वाच न ज्ञानवद्वचनमेवं वेदोऽपीति प्रामाण्यो-पदेशाभावः ।

परिभूयास्मन्मतं यदिष च 'अमिहोत्रं जुहुयात्' इत्यत्र कारणेषु घृतादि वितक्तिव्यतात्मसु स्वर्गादिफलस्य परिभूयास्मन्मतं यदिष च 'अमिहोत्रं जुहुयात्' इत्यत्र कारणेषु घृतादि विविक्तिव्यतात्मसु स्वर्गादिफलस्य खपुष्पवदसत्त्वमुच्यते एवंविधेष्वित सर्वेतिकर्तव्यतानामादिमध्यायसानेषु, तत् पुनरसत्त्वमेकान्तेन 'कथित्र्वत् कार्यादिसत्त्वमि' इत्येतत्पक्षनिरपेक्षं 'सर्वथा नास्त्येव' इति त्वयेष्टं तदिष चान्याय्यमेव । यतो यदेतदसत्त्वं नाम त्वया कचिन्मन्यते, नामेति मिथ्याक ल्पितनाममात्रमेव तद् यत् त्वया कचित 20 सत्त्वनिरपेक्षमसदिति चिन्त्यते । कथं पुनरन्याय्यं तदसत्त्वमिति चेत्, उच्यते, न्यायेन बाध्यत्वात् । कतमो ११५-२ न्याय इति चेत्, एवं तिर्हे बूमः -ततोऽन्यत् कार्यम्, असतोऽन्यदित्यर्थः । कृतः ? तेदसमर्थविक-ल्पत्वात्, असङ्गतार्थोऽसमर्थाऽसम्बद्धो विकेल्पः, तेनासता सहासम्बद्धो विकल्पोऽस्थेति तदसमर्थविकल्पं कार्यम्, तस्य कार्यस्यासमर्थविकल्पत्वात् ततोऽन्यत्वम् । किमिव ? घटपटवत्, यथा घटविकल्पाः पृथुबुन्नोर्ध्वनीवादयो मृदुचतुरस्नादिभिः पटविकल्पैरसङ्गताः पटविकल्पाश्च तैरित्वेन्यौ घटपटौ परस्परत एव25 मसद्विकल्पैरसङ्गतं कार्यं तस्मात् ततोऽन्यदिति ।

र प्रत्यपे प्रवा । २ थोर्निर्विषयत्वात् यव ॥ ३ तुदुपादि यव । अत्र 'कुडपादिवत्' इखिप पाठः स्थात् ॥ ४ वेदस्य ज्ञाना थव ॥ ५ दस्यतां एव ११३ पंव ६ ॥ ६ त्वन्मतात्तवेदो न ज्ञानम्न ज्ञानव इति नऽव इति भाव । त्वन्मतात्तदो न ज्ञानम्न ज्ञानव इति यव ॥ ७ त्वाज्ञानात्मप्रयुक्त यव ॥ ८ प्राणेम्नत्व भाव ॥ ९ मवग यव ॥ १० वीरम प्रव । "आत्ममाने खश्च ।३।२।८३ ॥ स्वक्रमेके वर्तमानान्मन्यतेः स्रपि खश् स्थात् । वाण्णिनिः । पण्डितमात्मानं मन्यते पण्डितंमन्यः ।" - पाव सिद्धान्तकौव ॥ ११ कान्तेन न कथंसित् यव ॥ १२ तसमर्थ प्रव । इस्यतां एव ४७८-२ ॥ १३ विकल्पतः तेना यव ॥ १४ तसमी घट प्रव ॥

तदसमर्थविकल्पत्वात्, घटपटवत् । विकल्पासामर्थ्यं चासत्कार्ययोः सिद्धमेव । चतुर्षु विकल्पेषु कार्यखपुष्पयोरुभयोरसत्त्वं कार्यासत्त्वमेव वेखेतद् विकल्पद्वयं स्यात्, उभयसत्त्वकार्यसत्त्वयोः प्रतिपक्षाभ्युपगम एवेति वादाभावात् ।

तद्यदि तावदुभयासत्त्वं ततोऽसत्त्वाविशेषादेवाविशेषे कार्याविभीववत् खपुष्पाविभीवोऽप्यायत्यां स्यादसत्कार्यवत् ।

अथ न कार्यपादुर्भाववत् खपुष्पपादुर्भावोऽसच कार्यमिति निश्चितम्, तद्वै-लक्षण्यात्र तश्चेसत् खपुष्पम्, सदसद्विलक्षणत्वाद् घटवत्, इतर उदुम्बरपुष्पवत्। ननु घटासत्त्वं पटासत्त्वविलक्षणम्, न, सतो वैलक्षण्यात्।

स्थान्मतम् — असिक्ष कर्षासङ्गतः वं कार्यस्थासिद्धम्, तैन्न, सिद्धमेव, यस्माद् विकल्पासामध्यै चासत्कार्ययोरसतः कार्यस्य च सिद्धमेवेति गृहाण, विकल्यचतुष्ट्ये द्वयोरेव सम्भवात्। असत् खपुष्पम्, 10 कार्यमङ्कुरादि, तयोविकल्पाश्चरआरः — १ खपुष्पमसत् कार्यमप्यसत्, २ खपुष्यं सत् कार्यमसत्, ३ खपुष्पमसत् कार्यं सत्, ४ खपुष्यं सत् कार्यमपि सत्, इत्येषु चतुष्ठं विकल्पेषु कार्यखपुष्पयोरुभयो-रसत्त्वं कार्यासंत्त्वमेव वेत्येतिद्धकल्पद्धयं स्थात् सम्भवेत्। किं कारणम् १ उभयसत्त्वकार्यसत्त्वयोः प्रतिपक्षाभ्यपाम एव, सत्कार्यवादः प्रतिमक्षोऽसत्कार्यवादस्य, इतिशब्दो हेत्वर्थे, इत्यस्माद्धेतोर्वादान्मावः, तस्माद् वादाभावादुभयाभावकार्याभावविकैल्यावेव सम्भवेताम्, नेतरौ ।

ततश्च तयोरुभयासत्त्रकार्यासत्त्रविकरायोस्तद् यदि तावदुभयासत्त्वं ततोऽसत्त्वाविशेषादेवा-विशेषः खपुष्पकार्ययोः, असत्त्राविशेषादेवाविशेषे कार्याविभीववत् खपुष्पाविभीवोऽप्यायत्यां १९६-१ स्यात् , एष्यति कालान्तरेऽस्माद् वर्तमानात् क्षणादन्यस्मिन् क्षणे भवेत् । दृष्टान्तः – असत्कार्यवत् , बीजादङ्कुरवत् । न चैतदृष्टमिष्टं वा 'खपुष्पप्रादुर्भावः' इति ।

अधैतस्मादनिष्टावित्तदोषाद् दृष्टेष्ट्रविरोधादगसर्वन् व्रूथास्त्रम् – न कार्यप्रादुभीववत् स्वपुष्प-20 प्रादुभीव इष्यते, असच्च कार्यमिति निश्चितम् । ततः को दोष इति चेत्, उच्यते – तद्वैलक्षण्यास्त्र तद्वीसत् खपुष्पम्, असत्कार्यवैलक्षण्यान्नेदानीमसत् खपुष्पम्, किन्तु सिद्ति प्राप्तम् । असत्कार्यवैलक्षण्यं खपुष्पस्यायत्यामप्रादुर्भावः, तस्मादसत्कार्यवैलक्षण्यादायत्यामप्रादुर्भावान्न तद्वीसत् खपुष्पम्, किं तार्हे ? सत्, को हेतः ? असद्विलक्षणस्वात्, असता कार्यणं सह विलक्षणत्वात् । दृष्टान्तो घटवत्, यथा घटोऽसिद्दिलक्षणत्वात् सत्नेत्रं खरविषाणमप्यायत्यां प्रादुर्भवता कार्यण वैलक्षण्यात् सत् प्रसक्तम् । इतर् ३५ उद्मवर्षुष्पवत्, हेतर इति वैधर्म्बद्दशन्तः, यदसत् तदसिद्वलक्षणं न भवति यथोदुन्बरकुसुममिति परस्थानिष्टायादनार्थत्यादसद्वैथर्यं खपुष्पस्येति । ननु घटासत्त्वं पैटासत्त्वविलक्षणम् । स्थान्मतम् – घटस्था-

१तत्र य०॥ २ "सत्त्वमेनेत्येतद्वि" प्र०। द्याता प्र० २०५-२॥ २ "कल्पामावनेत संभवेतां नेतरो प्र०॥ ४ "ष्ट्रविरुद्धाद" मा०॥ ५ इतरे प्र०॥ ६ पक्षासत्त्व" मा०। पुष्पसत्त्व" य०॥

अथैवमिप वैलक्षण्ये खपुष्पासत्त्वनिश्चयो न निवर्ततेऽप्रादुर्भावात्मकं च तत्, न तर्हि प्रादुर्भावात्मकत्वात् कार्यमसद् निर्वृत्तघटवत्। असत्त्व आयत्यां न प्रादुर्भवेत्, असत्त्वात्, खपुष्पवत्। दोषं पूर्ववदेव विपर्ययेण।

सत्त्रं पटात्मना, पटासत्त्वं घटात्मनेति तथोरितरेतराभावलक्षणासत्त्रं बैलक्षण्यं च परस्परतो दृष्टम्, तौ च घटपटौ सन्तौ, तस्माद्सद्वैलक्षण्यस्य सत्यपि दर्शनीदनैकान्तिकतेति चेत्, उच्यते — त, सतो वैलक्षण्यात् । ११६-२ नीनैकान्तिकतास्य हेतोः, सतो बैलक्षण्यात् । सत एव बैलक्षण्यम्, तद्धीतरेतराभावात्मकं बैलक्षण्यं सत एव, नासतः । तस्माद्सतो बैलक्षण्यं न भवति, किं तर्हि ? सद्वैलक्षण्यमपि तेत् सत एवेतरापेक्ष्या तद्द्र-पेणासत्त्वात् । अयं तु कार्यस्यायत्यां प्रादुर्भावोऽसता खपुष्पेणात्यम्तविलक्षणोऽप्रादुर्भावश्च खपुष्यस्य कार्येणासतेति नास्ति सतो बैलक्षण्यं सता तद्विशेषधर्मत्याद् ह्वादिविशेषधर्मावैलक्षण्यवत् । अथवा १० स्तिरेवैलक्षण्यात्, सतः अवैलक्षण्यात् । सतस्तु घटादेः पटादिना सह बैलक्षण्यं नास्त्येव, सत्त्वान्वया-विशेषद् देशकालाकारादिमात्रविशेषस्याविशेषत्वात्, अङ्गल्यादिविशिष्टांकाञाविशेषवत् ।

अथवा न तहीसत् खपुष्पम् । कस्माद्धेतोः ? सदसद्विरुक्षणस्वात् , सताऽसता च विलक्षण-त्वात् । सच द्विविधम् — तुल्यजातीयं घटस्य घट एव, अतुल्यजातीयं पटादि । असच कार्यमायत्यां भावादक्रुतादि । खपुष्पमत्यन्ताप्राद्धर्मावात् कार्येणासता विलक्षणं सता च घटपटादिना त्वन्मतेन इतरेतराभाव15 वैलक्षण्येन तुल्यजातीयेन [ अंतुल्यजातीयेन ] च भावानां परस्परयैलक्षण्येवद्, दृष्टान्तो घटवदिति, यथा
घटस्तुल्यजातीयेभ्यो घटान्तरेभ्योऽतुल्यजातीयेभ्यश्च पटादिभ्यैः सद्भयो विलक्षणोऽसतश्च खपुष्पादेः संश्च
११७-१ दृष्टस्तथा खपुष्पं घटवत् सदसद्विलक्षणत्वान्त्रीसत्, सदेवेत्यर्थः, द्विः प्रतिषेधः प्रकृतिं गमयतीति कृत्वा ।
इतर उदुम्बरपुष्पवत्, वैदैसत् तन्न सदसद्विलक्षणम् , यथोदुम्बरपुष्पम् । त्वन्मत्यैवात्रापि वैधम्येदृष्टान्तः, खपुष्पयतिवाणोदुम्बरपुष्पादीनामसत्त्वाविशेषादिनष्टापादनसाम्यात् साध्यान्तःपाति । तस्माद्
20 वैधम्येन्द्रप्रान्तेन नार्थः । अस्तु तदा सद्विलक्षणत्वमितरेतराभावापेक्षत्वात्, कथमसद्विलक्षणं खपुष्पमिति
चेत्, आयत्यां प्रादुर्भवता कार्येणासता वैलक्षण्यस्य त्वयैवाभ्युपगतत्वात् त्वन्मतिनवारणार्थत्वादस्य प्रयासस्य
नास्माकं दोष इति ।

अथैवमपीत्यादि । अथ ते प्राहुर्भावाप्राहुर्भाववैरुक्षण्ये सत्यपि कार्यखपुष्पयोः 'असदेव खपुष्पम्' इत्यवं निश्चयः 'असद्वैरुक्षण्याद् घटवत् सद् भवतु' इत्यस्मान्यायान्निवर्त्यमानोऽपि न निवर्तते, 'अप्रादु-25 भीवात्मकं च तत् खपुष्पम्' इत्येतच वैरुक्षण्यमिष्यत एव, प्रादुः प्राकादये जन्मनि च, तथाऽऽविः

१ नादिकैकान्तिकतेति नि॰। "नादेकैकान्तिकतेति नि॰ विना॥ २ नामैकान्ति नि॰ विना॥ ३ तस्सत्त डे॰ छी॰। तत्सतं पा॰। तदाशं रं॰ ही॰। तत्सतं नि॰॥ ४ द्यन्तं नि॰ वि॰ रं॰ ही॰॥ ५ कार्येण सतेति प्र॰॥ ६ सतोवै प्र॰॥ ७ ष्टकोगाविशेषवत् नि॰ विना। "ष्टकांताविशेषवत् नि॰॥ ८ असचर कार्य प्र॰॥ ९ अतुल्यजातीयेन इति पाठो यद्यपि छत्रापि प्रतिषु नास्ति तथाप्यावश्यक इति भाति॥ १० "ण्यवद दृष्टांतो भा॰ नि॰। "ण्यवच दृष्टांतो पा॰ डे॰ छीं॰ रं॰ ही॰॥ १२ "भ्यश्च सङ्ग्रो य॰॥ १२ "भ्यश्च सङ्ग्रो य॰॥ १२ "भ्यश्च सङ्ग्रो य॰॥ १२ "भ्रस्त प्र०॥ १३ यदसत्तंत सिद्धछक्षणम् प्र०॥ १४ "पाति प्र०। अत्र 'साध्यान्त पातित्वात' इत्यपि पाठः स्थात्॥ १५ "तविचारणार्थ" भा॰॥

अतः कार्यं सत्, आविर्भावात्मकत्वात्, निर्वृत्तघटवत्; वैधर्म्येण आकाश-घटवत् । असच खपुष्पम्, अनाविर्भावात्मकत्वात्, खघटवत्; वैधर्म्येण निर्वृत्तघटवत्।

तुल्ये बाऽसत्त्वे विद्रोषो वक्तव्यः, अविद्रोषे वैलक्षण्यानुपपत्तेर्घटघटस्वातम-

[ ], प्रादुर्भवित प्रैकाशं भवित गृद्यते ज्ञायते उत्पद्यते जायत इति वा तैथाविभेवतीति, एवं 5 वाप्रादुर्भावात्मकृत्य खपुष्यसासत्त्वेऽर्थाद् प्रम् — न तिर्द्ध प्रादुर्भावात्मकृत्वात् कार्यमसत्, सदेवे-त्यर्थः । को दृष्टान्तः ? निर्वृत्तघ्टवत् , यथा निर्वृत्तो घटः प्रादुर्भावात्मकृत्वात् प्रकाशात्मकृत्वात् सम्भेव तथा कार्यमपि सत् । अस्याश्चार्थापत्तेरिकान्तिकृत्वान्त्र ज्ञात्त्र ज्ञात्त्र ज्ञात्त्र ज्ञात्त्र ज्ञातिवादः । अस्माकं त्वन्नामिष्रायः — सदेव कदाचिद्धप्रकृत्यते ज्ञायते ११७-२ वा नात्मत्तासदिति, दर्शनादर्शने च सद्विषये नात्मतासद्विषये इत्येतदुत्तरत्र दर्शयिष्यामो विचारस्यास्य तत्फल- 10 त्वात् । अथवमिष त्वया कार्यस्य सत्त्रं नेष्यते ततोऽसत्त्वे कार्यस्यास्यातं न प्रादुर्भवेत् कार्यमसत्त्वात् खपुष्पवत्, प्रादुर्भवित तु, तस्मात् स्त् । द्रोपं पूर्ववदेव विपर्ययेणेत्वतित्रमन्थमतिदिशति । विपर्ययेणे-त्यर्थतः शब्दतस्तद्वयोर्विपर्थयेण योज्यः । तद्यथा — अथ न खपुष्पप्रादुर्भाववत् कार्यप्रादुर्भाववित्रति । विपर्ययेणे-त्यर्थतः शब्दतस्तद्वयोर्विपर्थयेण योज्यः । तद्यथा — अथ न खपुष्पप्रादुर्भाववत् कार्यप्राद्वर्भावोऽसच कार्यमिति निश्चितम्, न तर्वसत् कार्यम्, सदेव तत्, असद्विलक्षणत्वाद् घटवत्, इतर उदुम्बरपुष्पवत् । नतु घटासत्त्वं पटासत्त्वविलक्षणम् , न, सतो वैलक्षण्यात् । अथवमिष वैलक्षण्ये कार्यासत्त्वविनिश्चयो न विवर्तते प्रदुर्भावात्मकृत्वादसत् कार्यं निर्वृत्तघटवत् , असत्त्वे आयत्यां न प्रादुर्भवेदसत्त्वात् खपुष्पवदिति ।

तदुपसंहारार्थमाह – अतः कार्यं सत्, आविभीवात्मकत्वात्, निर्वृत्तघटवत्; वैधर्म्यण आकाशघटवत्, आकाशमेवाकाशस्याकाशे वा घट आकाशघटः, स खनाविभीवात्मकत्वात्रास्ति, न तथा कार्यमनाविभीवात्मकत्व, तस्मात् तत् सदिति । असच्च खपुष्पम्, अनाविभीवात्मकत्वीत्, 20 खघटवत्; वैधर्म्यण निर्वृत्तघटवदिति तथोः सदसतोः कार्यखपुष्पयोत्रैलक्षण्यं दर्शयति ।

यदि भैवन्मतेन कार्यखपुष्पयोरसत्त्वमेव तुरुवं तुरुवे वाऽसत्त्वे विशेषो वक्तव्यः — अस्माद् विशेषहेतोः कीर्यमसत्त्वे सत्यपि प्रादुर्भवति न तु खपुष्पमिति । नोच्यते चेद् विशेषहेतुः, अविशेषोऽनयोः ।११८-१ अविशेषे च वैद्यक्षण्यानुप्यत्तिः खपुष्पखरविषाणयोरिवासतोः, दृष्टं च वैद्यक्षण्यमायत्यां प्रीदुर्भावाप्रादुर्भावा-भ्याम्, तत्तु अविशेषे तयोनीवपयते । तस्माद्धेतोरविशेषे वैद्यक्षण्यानुप्पत्तेर्घटघटस्वात्मवत् , यथा घट 25 एव घटस्वात्मेति तयोनीविद्यक्षण्यमविशिष्टत्वादेवमविशेषः स्यात्, न तु भवति दृष्टत्वादुक्तत्वाचौविभीवाना-विभीवयोः । तस्मात् तयोर्थथासङ्क्षयं सत्त्वमसत्त्वं चावश्यमेषितव्यम् । इतर आह — नैवास्यविशेषोऽसतोऽपि,

१ प्रकाशां मा०॥ २ उद्यते य०॥ ३ तेथाविँ पा० रं० ही०। तेष्वाविँ वि० डे० ली०॥ ४ कस्य-पुष्पँ मा०॥ ५ पनम् प्र०॥ ६ मतो हिभावानुँ य०॥ ७ नात्यन्तासिद्वषये य० प्रतिषु नास्ति॥ ८ सतत् मा०॥ ९ तुलना ए० १६१ पं०६॥ १० ैत्वात्त्वघटवत् मा०। ैत्वात् घटवत् य०॥ ११ भवन्मने मा०। अत्र 'भवन्मते' इत्यपि पाठः स्यात्॥ १२ कार्यमत्वे प्र०॥ १३ प्रादुर्भावात्य तत्तु भा०। प्रादुर्भवत्यां तत्तु य०॥ १४ व्याविर्भावयोः प्र०॥

वत्। विशेषोन्नयनेऽपि तु विशेषस्य सदाश्रयत्वात् सत्तवं घटवदिति सामान्यमेव। अधैतत् साम्यमुभयासत्त्वान्मा भूदित्यन्यतरासत्तवं कार्यसत्त्वाभ्युपगमपरि-हारेण कार्यमेवासदिति, अत्र कार्यसमीप एवकार इत्यन्यत्र प्रतियोगिन्यसत्त्वे नियमः – असत्तवं कार्ये एव नान्यत्रापीति। ततश्च न खपुष्पमसत्। तथा च सतो-

वसाचतुर्विधोऽसिन्निष्यते प्रांतनप्रधंसेतरेतरात्मन्ताभावाख्यो घटस्य मृत्यिण्हादिकपालादिपटादित्यरविषाणादि-वदिति । अत्रोच्यते – विशेषोन्नयनेऽपि तु विशेषस्य सदाश्रयत्वात् सत्त्वं घटवदिति । अपि-शब्दोऽनभ्युपगमं दर्शयति, नैवाभावस्य खरविषाणवन्ध्यासुतादेः परस्वरतो विशेषोऽस्यवस्तुत्वात् त्वन्मतेनैव, अस्मन्मतेन तु वस्तुत्वमभावस्यापि कस्यचित् प्रमेयत्वसामान्यविशेषवत्त्वादिहेतुभ्यस्वदभ्युपगतेभ्यः प्रमाणवत् । अतस्वन्मतेनैवाभावस्य भावाद् विशेषः परमार्थतो नास्ति । अभ्युपेत्यापि ब्रूमः – विशेषोन्नयनेऽपि तु येन 10केनचित् प्रकारेण सदाश्रयोऽसावभावस्ववत्परिकल्पितश्चतुर्विधोऽपि विशेषत्वाद् स्वपदिवद् घटवत् । ततश्च विशेषस्य सदाश्रयत्वात् सत्त्वं घटवत्, यथा घटः सन्तं पृथिव्याद्यर्थमाश्रित्य वर्तमानः सन्नेव स्वमेव वातमा-नमाश्रित्य वृत्तेः सन्नेवं विशेषोऽपि सदाश्रयत्वात् सन्निति । इतिशब्दो हेतुदृष्टान्तदार्ष्टान्तिकोपसंहारे, इत्थं ११८-२ भावाभावयोः सामान्यमेव, न विशेष इति । एवं तावत् कार्यखपुष्वयोक्त्ययोरसत्त्वमेव वेति साम्यमापादितम्।

द्वितीयविकल्गे विचार्यते — अथेतत् साम्यमित्यादि । अथेतदापादितं सामान्यमिन्द्र्छता कार्य15 सत्त्रपरिहारेण उभयासंत्र्याभ्युगगमादायातिमदमन्यतरासत्त्रं कार्यसत्त्वपरिहारेणाभ्युगगम्यते प्रतिपक्षवादादन्यत् पूर्वोक्तद्वयान्यत्रंरैविशिष्टम्, किं तत् ? कार्यमेत्रासदिति, अवद्यं द्वयोरन्यतराभ्युगगमेऽवधारणमापचते, तचावधारणं यत एवकारस्ततोऽन्यत्रावधारणम् [ ] इति परिभाषितत्वाच्छाखेषु
लोके च दृष्टत्वाद्वधारणफल्टत्याच वाक्यस्थैतदुगपचते — कार्यसमीप एवकार इति 'कार्यमेवासत्'
इति कार्यशब्दसमीप एवकारप्रयोगात्, इतिशब्दस्य हेत्वर्थत्यात्, अन्यत्र प्रतियोगिनि असत्त्वे नियमः,
20 असच्छब्दवाच्येऽर्थे खपुष्पादौ नियमस्तत्र एवकाराभावात्, न कार्यशब्दार्थे । यथा वृक्षेश्चृत इत्यत्र चूतो
नियमादृक्षः, वृक्षस्तु चूतोऽन्यो वा स्यादित्यनियमः, तथेहापि कार्यमेवासत्, न खपुष्पाद्यकार्यमसत्, किं
तिर्धि सेत्, न तु 'असदेव कार्यम्' इति नियम्यते, यदि सदपि कार्यं स्यादस्तु, को दोषः ? इति तद्दर्शयति —
असत्त्वं कार्य एव, नान्यत्रापीत्यकार्ये खपुष्पादाविति । इतिशब्दो हेत्वर्थे, अस्मादवधारणाद्वेतोरित्यर्थः ।
एवं सित को दोष इति चेत्, उच्यते — ततश्च न खपुष्पमसदिति प्रसक्तं ह्रेष्टविरुद्धं सत्त्वं खपुष्पस्येत्यर्थः

१ दश्यतां पृ० १६७ पं० २६॥ २ प्राक्प्रध्वंसेतरात्यन्ता पृ०॥ ३ विशेषोस्यवस्तृत्वात् प्र०॥ ४ भावाभावाद् मा०॥ ५ अथाभावस्त्व य०॥ ६ स्व(ली १)यमेष प्र०॥ ७ अथैव तत्साम्य प्र०॥ ६ स्व(ली १)यमेष प्र०॥ ७ अथैव तत्साम्य प्र०॥ दश्यतां पृ० १६० पं०२६, ३०६-२॥ ८ च्छत प्र०॥ ९ सत्वभ्युप भा०। अत्र 'अथ कार्यसत्त्वपिद्दारेण उभयासत्त्वाभ्युपगमादायातमेतदापिदां सामान्यमिनच्छता' इत्यन्वयिवक्षायाम् 'उभयासत्त्वाभ्युपगमात्' इति य०प्रतिपाठः साधरेव । 'कार्यसत्त्वपिद्दारेण उभयासत्त्वाभ्युपगमादायातिमिदमन्यतरासत्त्वं कार्यसत्त्वपिद्दारेण' इत्यन्वयिवक्षायां तु 'उभयासत्त्वामभ्युपगमात्' इत्येव पाठोऽत्र कल्पनीयः, स एव च छद्ध इति ध्येयम्॥ १० "तर्(रा १)विशिष्टम् भा०॥ ११ वृक्षश्च इत्यत्र भूतो य०॥ १२ सत्तवसदेव कार्यम् प्र०॥

ऽसदिति असतश्च सदिति संज्ञा कियते, कार्यासत्त्वं खरविषाणविपरीतघटादीना-मसत्त्वेन तुल्यम्, नाममात्रे विसंवादः। कार्यसत्त्वनिवृत्त्येकान्तत्यागाच स्ववचनादि-विरोधापत्तिः । असदेवकारे त्वसदनवधृतेः पूर्वदोष एव ।

अथोच्येत - असस्वादेव तयोः कारणकाले न कश्चिद् विद्योषोऽस्ति, यदेव

तथा चेत्यादि यात्रद् नाममात्रे विसंवादः । एतं च फ़ुत्त्रा कार्यमसत् खरविषाणं सदिति सङ्गीत्या 5 सतोऽसदिति असतश्च सदिति संज्ञा कियते। कार्यासत्त्वमिति ततः खरविषाणविपरीता ये निर्वृत्ता घटादयस्तेषां घटादीनामसत्त्वेन तुल्यम् , कार्यस्यासत्त्वं सतामेवासत्त्वेन तुल्यं विषरीतं नाम-मात्रमप्रेमीङ्गलनामवत्, न चीत्र कश्चिद्रर्थस्य सत्त्वे विसंवादोऽसत् कार्यमिति । किञ्चान्यत्, कार्यसत्त्व-निवृत्त्येकान्तत्यागाच्य स्ववचनादिविरोधापत्तिः। कार्यसत्त्वनिवृत्तिः कार्यासत्त्वम्, तद्वधारणमेकान्तः, कार्यमेवासदिति तस्य द्यागोऽनन्तरोक्तविधिना प्राप्तः, ततश्च कार्यसत्त्वनिवृत्त्येकान्तत्यागाच स्ववचनादिविरोधा- 10 पत्तिः । स्वयचनविरोधस्तावत् तदेव कार्यमसदित्युक्त्या तस्यैवकारसामध्यात् सत्त्वापादनात् तदेव सत् तदेवासिदिति बुवतः । अथवा यदि कार्यं कँथमसत् ? अथासत् कथं कार्यम् ? कियते घटो घटतया व्यज्यते 'दीपेनेव किययेति बक्ष्यति । तथाभ्युगगमादभ्युगगमविरोधः । तथा छोके प्रसिद्धत्वाह्नोकविरोधः । तत्त्व एव तथाभूतेरनुमानविरोधः। तथा मृश्यिण्डघटादिकारणकार्यदर्शनात् प्रत्यक्षविरोधः । एवं तावत् 'कार्यमेर्वासत्, न खपुष्पादि' इत्यवधारणदोषः । 15

'कार्यमेवासत्, न कारणम्' इत्यस्यावधारणस्य प्रतिपक्षवादापत्तेरथैवमवधार्यते 'कार्यमसदेव' इति । तत्रापि यत एव का रस्ततो ८ न्यत्रावधारणमित्यसत्समीय एवकारात् कार्यमसत्त्वेनावधार्यते नियमादसन्, असन्त कार्यं वा स्थात् खपुष्पादि वा' इत्येवमैसदेवकारे त्वसदनवधृतेः पूर्वी दोषो योऽसंत्वाविशेषादित्यादिः स एव, कार्यखपुष्ययोरसत्त्वे आयत्यामाविभीवानाविभीवक्कतो विशेषो न स्यादित्यविशेषापत्तिदोषः प्रागुक्तः स एवात्रापि । 20

अंथोच्येतेत्यादि । अविशेषापत्तिदोषस्य च परिहारार्थर्मेथोच्यते त्वयेति पैरैमतमाशङ्कते, कथम्, असत्त्वादेव तयोः कार्यखपुष्ययोः कारणकाले विशेषासम्भवः, यथा खपुष्पमसत् तथा कारणकाले कार्यमप्यसदेवेति नानयोः कश्चिद् विशेषोऽस्ति, न ह्यसतो निरुपारुयस्य खपुष्पस्य वृन्तफलकेसराद्यवयव-सौरभादिविशेषाः खरविषाणकुण्ठतीक्ष्णत्वादिभ्यो भिन्नछक्ष्णाः सन्त्युभयेषामवस्तुत्वान्निरुपाख्यत्वाचेत्यस्मा-

१ संगत्या यः । दश्यता प्रः ५०९-१ ॥ २ चाच प्रः । ३ कारणसाँ माः ॥ ४ प्रथमसत् विः । प्रथमंसत् वि॰ विना ॥ ५ दीत्यमेव कियेति प्र॰ । दर्यतां पृ॰ १२४-३ ॥ ६ वसत् य० ॥ ७ अवधारणकृतो दोष इलर्थः। तुलना पृ० १६६ पं०९ ॥ ८ कार्यनयमासदत् भा० । कार्यनयमासत् य०॥ ९ इत्यतां पु० १६८ पं० ५, ३०६-२, ५०९-२ ॥ १० दश्यतां पु० १६१ पं० ४ ॥ ११ दश्यतां पु० १६३ पं० ७ ॥ १२ अन्नो-च्येत्येत्यादि सविशेषा<sup>०</sup>यः । अत्रोच्येत्योदि सविशेषा<sup>०</sup> भाः । इत्यतां ए० ३०६-२ ॥ १२ <sup>०</sup>मथोच्य-तेत(तेऽत्र १) त्वयेति भाष् । "मर्थोच्यतेतत्वयेति यण्॥ १३ परमार्थमाशङ्कते यण्॥

क्रार्यासत्त्वं तदेव खपुष्पासत्त्वमपीति नावधारणकृतो दोषो नापि पूर्वस्तुल्यत्वा-पत्तिदोषः, अनेकविषयत्वात्तुल्यत्वस्य ।

एवमप्येकत्वाद्विरोषाभावः । यथैव हि खपुष्पमनुपादानमबुद्धिसिद्धं निःसा-मान्यं निर्विरोषं च एवं कार्यस्योपादानं बुद्धिसिद्धत्वं सामान्यविरोषवत्त्वं ∍च न स्यात्।

अथ सामान्यविशेषोपादानबुद्धिसिद्धत्वसङ्गावासङ्गावी कार्यखपुष्पयोरिष्येते खपुष्पवदभवदपि तदसदेव, निर्वृत्तमपि तश्चेसत् सामान्यविशेषवत्त्वात् कारण-

द्विशेषात् कारणकाले यदेव कार्यासत्त्वं तदेव खपुष्पासत्त्वमपीति । ततः किं परिहृतमिति चेत्, नावधारणकृतो दोष इत्यवधारणदोषः परिहृतो भवति । 'कार्यमेवासत्, असदेव कार्यम्' इत्यवधार्यमाणे 10 खपुष्पसत्त्वं कार्यखपुष्पयोरिवशेष इत्येतौ दोषौ तयोरिवशेषाभ्युगगमात्र स्त इति । नापि पूर्वस्तुल्यत्वा- १२०१ पत्तिदोषः कार्यस्यायत्यामनाविभीवः खपुष्पत्याविभीव इत्यविशेषः । अस्यापि तुल्यत्वापत्तिदोषस्या- भावोऽसतो विशेषाभावादनेकविषयत्वात् तुल्यत्वस्य, 'अयमनेनाभ्यामेभिरिमाविमे वार्थास्तुल्याः' इति हि तुल्यत्वमनेकविषयं दृष्टम्, न हि तदेव तेन तुल्यमिति ।

अत्रोच्यते — एवमप्येकत्वाद् विशेषाभाव इति, त्वयैव कार्यस्रपुष्पयोरसत्त्वाविशेषोऽभ्युगगत

15 एकरूपत्वादवस्तुन इति तदबस्य एवाविशेषदोषः । तस्यैवेदानीमविशेषदोषस्यापादनार्थं विकल्प्यतेऽन्यदिनिष्टापादनम् — यथेव हीत्यादि । यथेव स्वपुष्पस्योपादानं पूर्वदृष्टश्रुतानुभूतं बुद्धौ सिद्धं वाकारादिविशिष्टत्वं
नास्तीस्नुपादानमबुद्धिसिद्धं च खपुष्पम् , ततः किम् ? अनुपादानाबुद्धिसिद्धत्वाभ्यां तद् निःसामान्यं निर्विशेषं चेति सिद्धमेवं घटादेः कार्यस्य मृदागुपादानं बुद्धिसिद्धत्वं सामान्यंविशेषवत्त्वं
च न स्यात् , तच मृद एव 'येनाकारेण भवनं देशकालनवपुराणकृष्णरक्तत्वादिघटभेदेऽपि तुल्यतया

20 सामान्यं विशेषश्च पटादिभ्यः । तँच खपुष्पस्योपादानबुद्धिसिद्धत्वसामान्यविशेषवत्त्वं च स्यात् , उभयोरिक्षाख्यत्वात् । न त्वेतदिष्टम् । तस्मादस्यनयोर्विशेष इति सत् कार्यम् ।

अथ सामान्यविशेषोपादानबुद्धिसिर्द्धत्वसद्भावासद्भावो कार्यखपुष्पयोरिष्येते त्वया १२०-२ विशेषो, खपुष्पवदभवदपि तदसदेव । खपुष्पवदिति येन प्रकारेण खपुष्पं न भवति नोत्पद्यते तेन प्रकारेणाभवदपि अन्यथा भवदपि उत्पद्यमानं कदाचिद्दृश्यमानमपीद्यर्थः, उपादानबुद्धिसिद्धत्वसामान्य- 25 विशेषवत्त्वप्रकारेण भवदपि तत् कार्यमसदेवेष्यते, ततश्चैयं सति अयमपरो दोषः – निर्वृत्तमपि तद्धीसत् 'कार्यम्' इति वर्तते, सोपादानबुद्धिसिद्धत्वसङ्गावेऽपि । कस्मात् ? सामान्यविशेषवत्त्वात् कारणकाल-कार्यवत्, यथा कारणकाले कार्यमसत् त्वन्मतेन सामान्यविशेषवदपि सोपादानं बुद्धिसिद्धमपि तथोत्तर-

१ दश्यतां पृ० १६२ पं० २ ॥ २ दश्यतां पृ० १६१ पं० ५ ॥ ३ तुरुपस्य प्र० ॥ ४ धादाबुद्धि य० ॥ ५ धिशोषत्वं च प्र० ॥ ६ अत्र तेनाकारेण इत्यपि पाठः स्यात् ॥ ७ वच्च प्र० । अत्र 'तच खपुष्पस्योपादानं बुद्धिसिद्धत्वं सामान्यविशेषवत्त्वं च स्यात्' इस्यपि पाठः स्यात् । ८ द्धत्वसद्भावौ कार्य प्र० ॥

कालकार्यवत् । कार्यवचाभवदपि खपुष्पमसन्न स्याद् निःसामान्यनिर्विशेषत्वात् सामान्यविद्रोषवत् , कार्यासत्त्ववैलक्षण्याद्वा कारणवत् ।

अथ न कार्योपादानादिमत्त्ववत् खपुष्पस्याप्युपादानादिमत्त्वमसच कार्यमिति निश्चितमित्यादि पूर्ववचक्रकद्वयप्रवर्तनम् । उपादानादिमत्त्वविरोषणकृतो विरोषः।

कालं निर्वृत्तमपि तदसदेव स्थात् कारणकालबदिति । कार्यवचाभवदपि खपुष्पमसन्न स्थात्, कार्य- 5 प्रादुर्भावप्रकारेणाभवद्पि तस्मिन्नभवनप्रकारिवशेषे सत्यपि सत् प्राप्नोति खपुष्पं निःसामान्यनिर्विशेष-त्वात् , तद्धि खपुष्पं निःसामान्यं निर्विशेषं चेति सिद्धम् , अतस्तस्य निःसामान्यनिर्विशेषत्वात् सत्त्वं स्यात् । को दृष्टान्तः ? सामान्यविशेषवत् । कार्यवदिति सिद्धे वैशेषिकमतार्लेम्बनेन सामान्यविशेषदृष्टान्तो निःसामान्यनिर्विशेषाणां सामान्यविशेषाणां वस्तुत्वं खपुष्पतुल्यमेवेति काका दर्शितं भवति । प्रकृतार्थीप-नयस्तु यथा सामान्यविशेषो घटत्वादिनिःसामान्यो निर्विशेषश्च संश्चेति सिद्धस्तथा खपुष्पमपि सत् 10 स्यात् । किञ्चान्यत् , कार्यासत्त्ववैलक्षण्याद्वा कारणवत् 'असन्न स्यात् खपुष्पम्' इति वर्तते । कार्यस्य घटादेरसत्त्वेन खपुष्पस्याप्रादुर्भावानुपादानाबुद्धिसिद्धत्वनिःसामान्यविशेषैत्ववैलक्षण्यात् खपुष्पमपि सत् १२१-१ स्यात् कारणवत् । एतैश्च प्रकारैः सिद्धमेव कार्यासत्त्ववैलक्षण्यमिति सिद्धो हेतुः । निर्वृत्तत्वादिप्रकारेण च कारमस्य तद्वैलक्षण्यं सिद्धमिति साधर्म्यं कारणखपुष्पयोः । कारणं वा खपुष्पवन् कार्यासत्त्ववैलक्षण्यादसत स्यात् कार्यस्यासत्त्वं वा त्याज्यमित्यभिप्रायः । 15

**न कार्योपादानादिमत्त्वव**दिखादि । अथ भवता खपुष्यसत्त्वप्रसङ्गदोषभयाद् कार्योगदानादिमत्त्ववत् खपुष्पस्याप्युपादानादिमस्वं नेष्यते, आदिभहणाद् युक्तप्रतिभादनम्बि बुद्धिसिद्धसामान्यविशेषवत्त्वानि नेष्यन्ते, इदं कार्यस्यासाधम्धं खपुष्पेण सहेष्यते, असच कार्यमिति **अन्थमतिदिशति तमेव । कथं** पूर्ववच्चऋकद्वयप्रवर्तनमिति निश्चितमित्यादि कार्योपादानादिमत्त्ववत् खपुष्पस्योपादानादिमत्त्वं नेष्यते कार्ये चासदिति निश्चितम्, 20 तद्वैलक्षण्यादनुपादानादिवैलक्षण्याद् न तर्ह्यसत् खपुष्पम्, सँदसद्विलक्षणत्वाद् घटवत्, इतर उदुम्बरपुष्पवत्। ननु घटासन्धं पटासन्वविलक्षणम्, न, सतो वैलक्षण्यात्। अथैवमिष वैलक्षण्ये खपुष्पासत्त्वविनिश्चयो न निवर्ततेऽजुपादानादिमत्त्वात्, न तर्द्युपादानादिमस्वात् कार्यमसत्, असत्त्वे नोपादानादिमत् स्वात् खपुष्पवत्, एतद्विपर्ययचककम् । शेषं पूर्ववदेव विपर्ययेण । अतः सत् कार्यमु-१२१-२ पादानादिमस्वाद् निर्वृत्तघटवत्, वैधम्येणाकाशघटवदिद्यादिर्षि यावत् सँदाश्रयत्वात् सन्त्रं घटव 25 दिति, एतद्विपर्ययचक्रकमेवमुभयासत्त्वे । अन्यतरासत्त्वे तु अधैतत् साम्यमुभयासत्त्वान्मा भूदित्यन्य-तरासस्वं कार्यसस्वाभ्युपगमपरिहारेण कार्यमेवासदिति, अत्र कार्यसमीप इद्यादि यावत् स्वचनादि-

१ दरवतां पृ० १६८ पं० ५ ॥ २ ँळम्बनसाभान्य<sup>°</sup> प्र० ॥ ३ <sup>°</sup>षवैळ<sup>°</sup> प्र० ॥ **४ अन कार्यो<sup>°</sup> प्र० ॥ ५ ैयुरफप्रति भारता ६ तदस्रद्धिल**े प्रराहस्यता पृरावक्षिण एव १६१ पंराक्षा **७ ैमत्कार्यमसत्** भारता ९ इत्यादिरिप प्रन्य इत्यासयः ॥ १० दृश्यतां पृ० १६४ पं० १ ॥ ११ दृश्यतां पृ० ट एतदपिपर्यय<sup>े प्र</sup>०॥ १६४ पं० २ ॥

तसात् कार्यं सत् कारणवत्। नन् सत्त्वेऽपि कारणवत् प्रत्यक्षत्वं प्रसज्यते, न, अव्यक्तत्वाद् वितटीखातहस्तीव पूर्वं खननाद् भूगन्धवत्। अत एव च प्रकरणचिन्ता – किं घटादि कार्यं सत्? असत्? अप्रत्यक्षत्वस्य सत्यसति च दर्शनादनेकान्तात्।

क्षिरोधापत्तिः । पुनरिव असदेवकारे त्वसदनवृष्टतेः पूर्वदोषः । अधोच्यत इत्यादि यावत् काँगांसस्ववैल-सण्याद्वा कारणविदिति स एव प्रन्थः । उपादानादिमस्वविद्रोषणकृतो विद्रोष इति, अतः कांर्यं सदु-१२१-२ पादानादिमत्त्वात् कारणस्वात्मवत्, वैधर्म्येणाकाशघटयत् । असच खपुष्यमनुपादानत्वात् खघटवत्, इतरो निर्वृत्तघटवत् । तथा सत् कार्यं बुद्धिसिद्धत्वाद् निर्वृत्तघटवत्, इतरो नभोघटवत् । असच खपुष्यं बुद्ध्य-सिद्धत्वात् खघटवत्, इतरो निर्वृत्तघटवत् । एवं सामान्यविशेषाभ्यामिव योज्यम् । तस्मात् कार्यं सत् 10 कारणवत्, न तु खपुष्पमित्यर्थः ।

आह — ननु सस्वेऽिप कारणवत् प्रत्यक्षत्वं प्रसज्यते । त्वत्यिकि विवतं मृश्विण्डावस्थायां कार्यं घटाख्यं प्रत्यक्षं स्यात्, सत्त्वात्, कारणवत् मृश्विण्डविद्यर्थं इति । अत्रोच्यते — न, अव्यक्तत्वात् । नैष दोषः, कस्मात् ? अव्यक्तत्वात् , तस्यां हि मृश्विण्डावस्थायां घटोऽनिभव्यक्तत्वादिन्द्रियैनेंविष्ठभ्यते वितटी-खातहस्तीव पूर्वं सननीत्, त एव हि मृश्वयया भित्तिगताः स्वनतात् प्रागिपि विद्यमानाः स्वननोत्तर
15 काळं हस्त्याकारव्यपदेशं लभन्ते, न च ते प्रागमिव्यक्तेरमुपलब्धत्वात्र सन्ति । अथया कार्ये सत्यि

१२२-१ द्याव्यक्ते भूगन्धवद्यवस्त्रस्त्रस्तं कार्यस्य, यथा भुवो गन्धो विद्यमानोऽपि न प्राणेन्द्रियगोत्तरमागच्छत्य-व्यक्तत्वात्, सिलिलसिकस्तृत्तरकालमभिव्यक्त उपलभ्यते, तथा मृश्वस्थायामप्रत्यक्षो घटः कुलालप्रयत्नदण्ड-चक्तस्त्रात्, सिलिलसिकस्तृत्तरकालमभिव्यक्त उपलभ्यते, अतस्तस्य प्रसिक्षत्वां भवतीति को दोषः ? अत एव च प्रकरणिचन्तोति प्रकरणसमित्तवेश्वर्ते अतस्तस्य प्रसिक्षत्वस्य हेतोः । यत एव प्रकरणिचन्ता स्व प्रकरणिचन्तोति प्रकरणसमित्रवेशिःनतात्, उक्तमनैकान्तिकस्त्रमस्य हेतोः । यत एव प्रकरणिचन्ता स्व वित्ता समुत्यन्ना — विद्यादि कीर्यं सत् ? असत् ? इति, अप्रत्यक्षत्वस्य सति असति च दर्शनाद् मूलो-दक्तदौ स्वरविष्याणादौ भवते व्यभिचरत्वैप्रसक्षत्वं तथा सत्त्वमिष प्रसक्षाप्रसक्षत्वेत्त्वात् सतोऽप्रसक्षस्य मेरूक्तरकुद्धीपत्रहगृहीतप्रहादेः स्वरिविष्णादेश्वासत इस्यनेकान्तादिति। एवं तर्हि दर्शनादर्शनयोः प्रादुर्भावा-प्रादुर्भावयोश्च समानः प्रकरणसमदोष इति चेत्, न, जन्मप्रकाशिविषयिवशेषसोक्तत्वात् । उपादानादि
25 मत्त्वविशेषाच त्वरपक्षे न समानो दोष इति ।

१ दस्यतां पृ० १६५ पं० ३॥ २ अथोच्यतेत्यादि य०। अत्र 'अथोच्येतेत्यादि' इति पाठः स्यात्। दस्यतां पृ० १६५ पं० ४॥ ३ दस्यतां पृ० १६७ पं० २॥ ४ "त्वात् घट प्र०॥ ५ "तात् एव हि भा०। "नात् एवं हि य०॥ ६ त्वननेनोत्तरकालं भा०॥ ७ "कान्तत्वात् य०। अत्र 'अनैकान्तिकत्वात्' इत्यपि पाठः स्यात्॥ ८ ससोद्सदिति अप्रत्यं य०। ससोद्सति अप्रत्यं भा०। ९ वेत्यतो पा० ही० रं० भा०॥ १० "त्यप्रत्यक्षणं तथा पा० रं० ही० भा०। "त्यप्रत्यक्षणं तथा डे० ठीं० वि०॥

एवं तर्हि मयापि शक्यं वक्तुम् – यदेतत् सन्नाम ततोऽन्यत् कार्यं तद्विकल्पा-सामध्यीद् घटपटवत् । चतुर्षु विकल्पेषु द्वयोः प्रतिपक्षवादापत्तेस्त्यागादुभयसत्त्व-मन्यतरसत्त्वं च स्यात् । तद्यदि तावदुभयसत्त्वं ततः सत्त्वाविशेषादेवाविशेषे सर्वत्वैकत्वभेदो न स्यात्, कार्येकत्ववत् कारणैकत्वमपि स्यात् । अथ न कार्येकत्व-वत् कारणैकत्वं सच कार्यमिति निश्चितं तद्वैलक्षण्यान्न तर्हि सत् कारणम्, असत्, इ सद्विलक्षणत्वादुदुम्बरगुष्पवत्, इतरो निर्वृत्तघटवत् । ननु घटसत्त्वं पटसत्त्वविल-क्षणम्, न असतो वैलक्षण्यादितरेतरासत्त्वात् । अथैवमपि वैलक्षण्ये कारणसत्त्व-निश्चयो न निवर्ततेऽनेकात्मकं च तत्, न तर्ह्येकात्मकत्वात् कार्यं सत् । सत्त्व एका-त्मकं न भवेत्, सत्त्वात्, कारणवत् । शेषं पूर्ववद्विपर्ययेण । तथानुवृत्तिव्यावृत्त्या-

एवं तहींत्यादि यावत् तथोपसंहारमेव । इतर आह् - त्वदुक्तसाधनप्रवश्चस्य कार्यासत्त्वेऽि 10 तुल्यत्वाद् मयापि शक्यं वक्तुम्, कार्यसत्त्वस्य कारणे त्वन्मतस्य निवारणे कृते कार्यासत्त्वं भवितुमर्हति । तत्साधनं श्रूयताम् - यदेतत् सैन्नाम कारणं ततोऽन्यत् कार्यम् , तद्विकल्पासामर्थ्यात् , घटपटवत् । अत्रापि १ कारणं सत् कार्यं सत्, २ कारणं सत् कार्यमसत्, [३ कारणमसत् कार्यं सत्, ] ४ कारण-मसत् कार्यमसदिति चतुर्षु विकल्पेषु द्वयोः पूर्ववत् प्रतिपक्षवादापत्तेस्त्यागादुभयसत्त्वमन्यतर-१२२-१ सस्वं च स्थात्। तत्रोभयसस्वे तावत् तद् यदि तावदुभयसस्वं ततः सन्वाविशेषादेवाविशेषे सर्व- 15 त्वैकत्वभेदो न स्यात्। मृदेव सर्वं विण्डशिवकादिघटपिठरकपालादि, कार्यं त्वेकमेव पिण्ड इति वा शिवक इति वाऽनन्यदेकम् । एवं तु कार्यैकत्ववत् कारणैकत्वमपि स्यात् । अथ न कार्यैकत्ववत् कारणैकत्वं सच कार्यमिति निश्चितम्, तद्वैलक्षण्यात्र तिहं सत् कारणम्, असत्, सद्विलक्षणत्वादुदुम्बर-पुष्पवत्, इतरो निर्वृत्तघटवत् । ननु घटसन्त्वं पटसन्त्वविरुक्षणम्, न , असतो वैरुक्षण्यादि-तरेतरासत्त्वात् । अर्थेवमपि वैलक्षण्ये कारणसत्त्वनिश्चयो न निवर्ततेऽनेकात्मकं च तत् सर्वा-20 त्मकमित्यर्थः, न तर्ह्येकात्मकत्वात् कार्यं सत्। सच्व एकात्मकं न भवेत् सच्वात् कारणवत्, एतम् प्रथमचक्रकम् । **होषं पूर्ववद्विपर्ययेणे**त्यादि यहुक्तं तद्दिः, अथ न कारणसर्वत्ववत् कार्यसर्वत्वं सच कारणिमति निश्चितम्, तद्वैलक्षण्यात्र तिहें सत् कार्यम्, असत्, सद्विलक्षणत्वादुदुम्बरपुष्पवत्, इतरो घटवत् । ननु र्घंटसत्त्वं पटसत्त्वविलक्षणम् , न, असतो वैलक्षण्यादितरेतँरासत्त्वात् ; एतद् द्वितीयं चक्र-कम् । अतः सर्वात्मकत्वसतः कारणादन्यत् कार्यमेकात्मकत्वात् कुम्भादिव एककणः । एकात्मकत्वसतश्च 25 कार्योदन्यत् कारणं सर्वात्मकत्वात् कणादिव कुम्भ इति ।

तथानुवृत्तिक्यावृत्ती, अनुवृत्तिः 'मृद् मृद्' इति पिण्डशिवकादिषु, व्यावृत्तिः 'घटः पिठरः'

१ समानकारणं य०। इत्यतां पृ० १६० पं० ४॥ २ अससतद्विलक्षं पा० मा०। असतद्विलक्षं हे० लीं० रं० ही०। असकृद्विलक्षं वि०॥ ३ घटत्वं प्र०॥ ४ कारणकार्यसत्वं प्र०॥ ५ कार्यमसद्विलक्षं प्र०॥ ६ घटसत्त्वविलक्षणं प्र०॥ ७ तरात् सत्वात् मा०। "तरातसत्त्वात् य०॥ नय० २२

## दिविचारेण पूर्ववचत्रकद्वयप्रवर्तनं तथोपसंहारमेव । न, असिद्धत्वात् । यदि हि घटो मृत्पिण्डादन्यः, तद्वदेव पिण्डादेरप्यसर्वत्वं

१२३-१ इति । तद् यदि तायदुभयसत्त्वं सत्त्वाविशेषादेवािषशेषे कार्यव्यादृत्तियत् कारणव्यावृत्तिरिप स्यात् सत्त्वाद् घटवत् । अथ न कार्यव्यादृत्तिवत् कारणव्यादृत्तिः सच्च कार्यमिति निश्चितम्, तद्दैलक्षण्यात्र विलक्षणम्, असत्, सद्दिलक्षणत्यादुदुभ्वरपुष्पवत्, ईतरो निर्वृत्त्तघटवत् । ननु घटसत्त्वं पटसत्त्व-विलक्षणम्, न, असतो वैलक्षण्यात् । अथैवमिप वैलक्षण्ये कारणसत्त्वविनिश्चयो न निवर्ततेऽनुवृत्त्या-त्मकं च तत्, न तिर्हे व्यावृत्त्यात्मकत्वात् कार्यं सत्, सत्त्वे न व्यावर्तेत सत्त्वात् कारणवत्; द्वितीयं चैककमविपर्ययेण । शेषं पूर्ववद् विपर्ययेणेत्यादि, अथ न कारणानुवृत्तिवत् कार्यानुवृत्तिः सच्च कीरणमिति विश्चितम्, तद्वैलक्षण्यात् तिर्हे सत् कीर्यम्, असत्, सद्विलक्षणत्वादुदुभ्वरपुष्पवत्, इतरो घटवत् । ननु विश्वसत्त्वं पटसत्त्वविलक्षणम्, न, असतो वैलक्षण्यात्; प्रथमं विपर्ययचक्रकम् । अथैवमिप वैलक्षण्ये तत्सत्त्वविनिश्चयो न विनिवर्ततेऽनुवृत्त्यात्मकं च तत्, न तिर्हे व्यावृत्त्यात्मकत्वात् कार्यं सत्, सत्त्वे न व्यावृत्तित सत्त्वात् कारणवत्; एतद् द्वितीयं चैककं विपर्ययेण । अतोऽनुवृत्तिसतः कारणादन्यत् कार्यम्, व्यावृत्तत्वात्, पक्कसादिव पिक्कः । व्यावृत्तत्वात्, पक्कसादिव पिक्कः ।

आदिमहणादसद्तुक्रान्ताविर्मावानाविर्मावचक्रकद्वयमि "योज्यम् । यदि तावदुभयसत्त्वं ततः 15 सत्त्वाविशेषादेवाविशेषे प्राक् कार्यानाविर्माववत् कारणानाविर्मावोऽि स्वात्। अथ न प्राक् कार्यानाविर्माव-१२३-२ वत् कारणानाविर्मावः सच कार्यमिति निश्चितम्, तद्वैलक्षण्यान्न तिर्हं सत् कारणम्, असत्, सिद्वलक्षण-त्वाद् "घंटवत्, इतर" उदुम्बरपुष्पवत् । नतु घटसत्त्रं पटसत्त्वविलक्षणम्, न, असतो वैलक्षण्यात् । अथैवमि वैलक्षण्ये कारणसत्त्वविनिश्चयो न विनिवर्तते नित्याविर्मावत्त्मकं च तत्, न तिर्हं सैततानाविर्मावात्मकत्वात् कार्यं सत्, सत्त्वे प्रागण्याविर्मवेत् सत्त्वात् कारणवत्; प्रथमम् । शेषं पूर्ववदेव विपर्ययेण - अथ न 20 कीरणसतताविर्माववत् कार्यसतताविर्मावः सच कारणमिति निश्चितम्, तद्वैलक्षण्यात् तिर्हं सत् कार्यम्, असत्, सिद्वलक्षणत्वादुदुम्बरपुष्पर्यत्, इतरो घटवत् । नतु घटसत्त्वं पटसत्त्वविलक्षणम्, न, असतो वैलक्षण्यात्; द्वितीयं चक्रकम् । इत्येवमाविर्मावानाविर्माविच्चारेण द्वे चक्रके मते इति ।

अत्रोच्यते - न, असिद्धत्वात् । नैतदुपपचतेऽस्मत्पक्षसाधनवत् त्वत्पक्षसाधनम्, किं कारणम् ? असर्वत्वादिहेत्नामसिद्धत्वान्, यस्मादस्माकं 'सर्वमेव अनुवृत्तिरेव कारणमेव उपादानमेव बुद्धिसिद्धमेव'

१ वृत्तिस्तत् प्रवाश २ इतरो वृत्तः भाव। इतरो वृत्तः यव।। ३ चक्रमिवे प्रवाश ४ कारमिति प्रवाश ५ कार्यमसद्भिळ प्रवाश ६ चक्रकं पर्ययेण प्रवाश ७ योज्यम प्रवाश ८ कारणमसद्भिळ प्रवाश ९ सं १ ति विहानतंगीते घटवत्, इतर इति पाठे यथपि सर्वाखिप प्रतिषु दृश्यते तथापि नायं कथि वृद्धि सङ्गतः प्रतीयते ततः परिसाज्य एव । वस्तुतस्तु सद्भिलक्षणत्वादुदुम्बरपुष्पवत्, इतरो घटवत् इस्पेवात्र वक्तुमुन्तितम्, दृश्यतं पृव १६९ पंव १८,२३, पृव १७० पंव ५,५,२१ ॥ १० सतताविभीवात्मकत्वस्थाभावादिस्थः॥ ११ प्रथमं चक्रकमित्यर्थः॥ १२ कारणसतताविभीवः सच कारणिसिति प्रवाश १३ वत् इतरो घटसत्विस्रक्षणं भाव। वत् नतु घटसत्वं पटसत्विस्थणं यव।।

सर्वस्मादन्यत्वात् । तसात् सर्वस्याप्यसर्वत्वात् सर्वत्वैकत्वभङ्गचतुष्टयाभावः । तथानुवृत्त्याद्यभावश्च तत एव नास्ति ।

स्वोक्तिविरोधादि च । यदि कार्यं कथमसत् ? अथासत् कथं कार्यम् ? मृदेव हि घटः कियते घटनया व्यज्यते दीपेनेव कियया । तथा च विद्रोषणविद्रोष्या-प्रसिद्धिरि ।

इतीष्टं तस्माद्मर्वत्वादेरसिद्धत्वात् तद्विकल्गभावात् तद्समर्थविकल्पत्वासिद्धिः । ततः कारणात् कार्यमन्य-दिखेतत्र सिध्यतीति । तत्रासर्वत्वासिद्धौ प्रतिपादितायां व्यावृत्त्यादीनामण्यसिद्धिरापादितैय भविष्यतीख-सर्वत्वाभावमेवापाद्यितुमाह — यदि हि घटोऽसर्वकार्यत्वाभिमतो मृत्पिण्डात् सैत्वाभिमताद्दन्य इतीष्यते तद्वदेव घटवदेव कार्यवदेव पिण्डादेरण्यसर्वत्वं विष्रकृष्टस्थापि, किमुत सिक्कृष्टस्य शिवकादेः ? सर्वस्मादन्यत्वाद् घटवत् । तस्मादेकैकस्यासर्वत्ववत् सर्वस्याप्यसर्वत्वात् सर्वत्वाभाव इति सर्वत्वैकत्व- 10 भङ्गचतुष्टयाभावः । तदसमर्थविकल्पत्वमण्यत एव नास्ति । तथानुवृत्त्याद्यभावश्च तत एव नास्ति, १२४-१ यथैकस्य घटस्य मृदनुवृत्त्यभावस्तथा सर्वघटेषु तथा शिवकादिष्वप्यभाव इत्यनुवृत्त्यभावादनुवृत्तिव्यावृ-त्तिकृतविकल्पाभावश्च । एवं कारणोपादानबुद्धिसिद्धसामान्यैः सँप्रतिपश्चैर्विकल्पचतुष्टयासिद्धिस्तदसमर्थ-विकल्पासिद्धिश्चापादनीया । ततः कारणादन्यत् कार्यमित्येतन्न सिध्यति ।

किञ्चान्यत्, स्वोक्तविरोधादि च, स्वयचनाभ्युगगमलोकन्यवहारप्रस्यश्चानुमानविरोधा आदिप्रहणात्। 15
प्रॅमाणप्रहणात् प्रसक्षानुमानप्रहणम् । विशेषस्रह्णविरोधौ च कण्ठोक्तौ वक्ष्यति । तत्र स्वयचनविरोधसावद्
स्वेदि कार्यं घटवत् कियते तत् कथमसत् खपुष्पवत् कार्यं च १ स्वेन वचनेन स्वमेव वचनं विरुध्यते ।
अधासत् खपुष्पवत् कथं कार्यं घटवत् १ इति सैव स्वयचनविरोधभावना विपर्ययेण तयोरेव शब्दयोविरोधदर्शनार्था । यस्माद् मृदेव हि घटः कियते । हिश्च्दो यस्माद्र्ये, यस्मात् सर्पस्फटाटोपकुँण्डलीभवनवद् मृद् एव घटीभवनं तथा प्रकार्शनं व्यक्तिर्विमलता कियते । करणं यथा 'पृष्ठं कुरु पादौ कुरुं 20
इति । तद्दर्शयनाह — घटः कियते घटतया व्यज्यते विद्यमान एव व्यक्तिभवति । को दृष्टान्तः १ स
एव घटो दीपेनेव कियया व्यज्यते दण्डादिव्यापारणात्मिकया । तथा च विशेषणविशेष्याप्रसिद्धिरिप, 'कार्यमसत्' इति व्यार्घातात् प्रोक्तस्ववचनविरोधभावनात एव खपुष्पनिर्वृत्तघटयोरिव न कार्यमसता विशेष्यं नाप्यसत् कार्येणेति न परस्परतो विशेषणं विशेष्यं १ विति विशेषणविशेष्याप्रसिद्धिरस्मादेव 25
कारणात् ।

१ सत्वाभि प्रवासि प्रवासि इति पाठः समीचीनतर इति भाति ॥ २ विदेव दण्डादेरप्य प्रवासि प्

अत एव यक्षेन महता प्रतिपादनार्थं न क्रियायां खेदः कर्तव्यो भवति । अज्ञानप्रतिबद्धैकान्तेऽपि च स्ववचनविरोधः । प्रमाणविरोधस्तु प्रस्तुत एव । ज्ञापकत्वाद्विद्रोषविरोधः । अप्रयोगप्रसङ्गात् स्वरूपविरोधः ।

अतः पूर्वोदितदोषासम्बन्धेनेदं प्रतिपत्तव्यम् – आत्मैव सामान्यं स्वावस्था-

अत एवेत्यादि यावत् खेदः कर्तव्यो भवति । यत् त्वया व्याख्यानमनुष्ठितम् 'इतिकर्तव्यतैव कर्तब्यता' इति यहेन महता पूर्वोत्तरचोद्यवरिहारपक्षाव्यवच्छेदवता प्रतिपादनार्थं न क्रियायां क्रिया-व्याख्यानार्थः खेदः कर्तव्यः । किं कारणम् ? सामान्यादिवस्तुविचारखेदस्याव्यवस्थितपरमार्थत्वात् सर्वस्य क्रियाया **एवोपरे**शो न्याय्य इत्यस्याभ्युगगमस्योगरोधात् । एवं तावज्ज्ञानपूर्वकक्रियोपरेशपक्षे स्ववचनविरोध उक्तः । यस्मिन्नपि 'अग्निहोत्रं जुहुयात्' इत्यादिकियोपदेशोक्जीवनं नास्ति 'अँज्ञानप्रतिबद्धमेव सर्वम्' 10 इत्येकान्तस्तस्मि**न्न ज्ञानप्रतिबद्धैकान्तेऽपि चाँ**ज्ञानप्रतिबद्धत्वे स्ववचनस्य विरोधः, 'असत् कार्यम्' इति ज्ञात्वोक्तं चेन्न तर्हि सर्वमज्ञानप्रतिबद्धमेशस्य ज्ञानप्रसिद्धत्वात् । अथाज्ञात्वा कथं प्रतिपादकं साधकं च ? इति स्ववचनविरोधः । त्वयापि 'एतदेवम्' इति निश्चित्याभ्युगाम्योक्तत्वादज्ञानप्रतिबद्धाभ्युगामस्य च तेन विरोधात् 'एवम्' इत्यवगमादभ्युगगमविरोधः कृतः । लोके ज्ञानव्यवहारात् तद्विरोधः, ज्ञानपूर्वको हि लोकव्यवहारः, ततस्तस्याज्ञानप्रतिवन्धाभ्युगगमाप्रतीतेर्लोकरूढिविरोधः । प्रमाणविरोधस्त् प्रस्तृत 15 **एवे**ति, प्रत्यक्षविरोधस्तावत् तथा लोके दृष्टत्वात् , क्रिययामिन्यज्यमानस्य घटादेः कार्यस्य दीपेनेव सत उपलब्येरनुमानविरोधः । **ज्ञापकत्वाद् ंविशेषविरोध** इति, अस्य 'असत् कार्यम्' इति ज्ञापकयाक्यस्य १२५-१ ज्ञापकत्यिक्रोषेष्टेः प्रत्यक्षस्वयचनादिविरोधेषु धर्मविशेषविपर्ययसिद्धेर्विशेषविरोधः । तेष्वेयाप्रयोगप्रसङ्गाद् धर्मस्वरूपस्य प्रतिपिपादयिषितस्य निराकरणाद् धर्मस्वरूपविरोधः । एवं धर्मिस्वरूपविरोधंसादुभय-खरूपविरोधश्च यथायोगमार्पाद्य इखलमतिप्रसङ्गिन्या कथया । तस्माद्युक्तोऽसत्कार्यवादः 'अग्निहोत्रं 20 जुहुयात् , इतिकर्तन्यतैव कर्तन्यता, कुँर्यात्' इति चाभ्युपगतः परेणेति ।

अत इत्यादि । अत एतेभ्यो दोषेभ्यो निःसृत्य किं प्रतिपत्तव्यम् ? उच्यते — अतः पूर्वेदितदोषा-सम्बन्धेन, ये पूर्वमुदिता विधिवादिना सामान्यैकान्तवादे विशेषैकान्तवादे सामान्यविशेषनानात्ववादे दोषा मयापि च ये दोषा उक्ताः सामान्यादिविचारप्रत्याख्यायिनः क्रियोपदेशवादिनोऽज्ञानवादिनश्च तेषा-मुभयेपामि दोषाणामसम्बन्धेन इदं प्रतिपत्तव्यम् — आत्मैव सामान्यमिति । ननु पूर्वत्र दूषितमेवैतद् 25 मतम् 'औत्मैव सामान्यम्' इति 'सुँखं सुखं च सुखादिसमुदयश्च' इत्यादिपूर्वेत्तरपश्चप्रपञ्चेनेति, अत्रो-च्यते — न, आत्मशब्दस्य पुरुषपर्यायत्वादवयवानभ्युपगमात् समुदायवादपरिहारेणास्य पुरुषसामान्यस्या-वस्थावतोऽवस्थाभ्योऽनन्यस्य तत्स्वरूपावस्थानात् 'तैद्वैधम्योत् । 'आत्मा' इति न वस्तुस्वरूपपर्यायवाचिनोऽत्र

१ याचलेदः वि० विना ॥ २ दर्यतां पृ० १४२ पं० १ ॥ ३ दर्यतां पृ० ४५ पं०२ ॥ ४ दर्यतां पृ० ११२ पं० १ ॥ ५ च श्वान<sup>०</sup> प्र० ॥ ६ दर्यतां पृ० ४७८ – २ ॥ ७ धास्तद्भयस्य रूपविरोधाश्च प्र० ॥ ८ पाद्या भा० ॥ ९ दर्यतां पृ० १४२ पं० १ ॥ १० दर्यतां पृ० १२६ पं० २ ॥ ११ दर्यतां पृ० १२ पं० ३ ॥ १२ दर्यतां पृ० १३ पं० १ ॥ १३ पूर्वविवक्षितात्मतो वैधम्यादित्यर्थः ॥

नाम्, घटग्रीवादिरूपादिनवादिभेदाभेदसमवस्थावत्। एवं च करूप्यमानं सर्वसर्वी-त्मकत्वसत्कार्यत्वमूलरहस्यानतिक्रमेण कल्पितम्। अविचारोऽपि च तत्त्वेनैक्य-माश्रिख न्याय्यः, नाज्ञानप्रतिबन्धात्।

अयं तस्य प्रवृत्तिपर्यायस्य विधेर्विधिः, एवं प्रवृत्तिरित्यर्थः। विधिना भवतीति

प्रहणम् , किं तर्हि <sup>१</sup> अति सततं गच्छति तांस्तानवस्थानविशेषान् स्वरूपापरित्यागेनेति आत्मा, स एव 5 सामान्यं चैतन्यलक्षणम् । एवं तर्हि विशेषाभावे कस्य सामान्यम् ? इति सामान्याभावप्रसङ्गः, स मा १३५-२ भूदिति विशेषा वक्तव्याः । उच्यते – सामान्यं पुरि शयनात् पुरुषः, विशेषासु तस्यैवावस्थावतोऽवस्था जात्रत्सुप्तसुषुप्ततुरीयाख्याः । तासां स्वावस्थानां पुरुषः सामान्यमिति । किं निदर्शनमिति चेत्, घटग्रीवा-दिरूपादिनवादिभेदाभेदसमवस्थावत् , यथा घटस्य स्थूला त्रीत्राबुघ्नमध्यावस्थाः स्क्ष्माश्च रूपादयो देशभेद्भिन्नाः कालभेद्भिन्नाश्च नवपुराणावस्थाः, तेषामेवावस्थाभेदानामभेदेन समवस्था घट इति तद्वदा- 10 हमैव खावस्थानां सामान्यम् । एवं च करूपमानं सर्वसर्वात्मकत्वसत्कार्यत्वमूलरहस्यानतिक्रमेण कल्पितमिति गुणश्चात्र विद्यते, एवं हि 'सर्वं सर्वात्मकं सच कार्यम्' इति मूळरहस्यमेतन्नातिकान्तं भवति पुरुषात्मकत्वात् सर्वस्य तद्विकारमात्रत्वाच भेदानां तत्रैवान्तर्रुयाविभीवात् सर्वकार्याणां फुकलासवर्ण-विशेषाणामिव कुकलासे ।

अविचारोऽपि चेत्यादि । यदपि च 'अंनर्थको विवेकयत्तः शास्त्रेषु' इत्यविचार इब्यते सोऽप्यने-15 नैव युक्तिमार्गेण तस्त्रेनैक्यमाश्रित्य न्याय्यः, तस्य भावस्तत्त्वम्, आत्मनो भावेनैक्यमाश्रित्य न्याया-दनपेतो न्याय्यः, नाज्ञानप्रतिबन्धात् । यदाज्ञानप्रतिबन्धाद्विचारस्ततः स्वयमविज्ञाते प्रमाणप्रमेयभावा-भावादयुक्तमित्युक्तम् । इह तु ज्ञानात्मकपुरुषस्यरूपैनयापित्तसैन्निश्चये निश्चितमेवैतन्, किं विचारेण गतार्थत्वात् , न तु ज्ञातुमशक्यत्वादिति । १२६-१

अयं तस्य प्रवृत्तिपर्यायस्यं विधेविंधिः। विधिः स्थितिराचारः प्रवृत्तिर्मर्यादा इत्रस्य विधि-20 नयस्यायमेव विधिराचारः स्थितिरित्यादि । **एवं प्रवृत्तिरित्यर्थः,** या चैतन्यात्मस्वरूपा प्रवृत्तिः सा 'विषेविधिरित्येतमर्थं न्याचष्टे । यः पुनर्विधिः प्राक्तनः स न युज्यते, यस्माद् विधिनेत्यादि । भैवतीति भावो भूँप्रकृतिः कर्त्रर्थः, प्रकृतिप्रत्ययौ प्रत्ययार्थे सह ब्रूतः [पा० म० भा० ३।१।६७] इति वचनात् । भावे घन्यो विहितत्वाद् भूयत इति भावः, न 'भवति' इति कर्त्रर्थ इति चेत्, तत्रापि येन भूयते समानेन समानो भवतीति भावो पैप्रकरणे भुवश्चोपसङ्ख्यानमिति वा कर्ता सामान्यमित्येवं व्यवस्थितेऽर्थे सर्वतन्त्र-25

१ इह्यतां पृ० १९ पं० ४ ॥ २ °र्श्याष्यते य० । 'रद्वयि(रस्त्वये ? )ध्यते भा० ॥ ३ °सन्निश्चये भा० ॥ ও 'स्य विधिविधिविधिः स्थितिः य॰। 'स्य विधिः स्थितिः मा॰॥ ५ दश्यता पृ० १० पं० १॥ ६ विधेविंधिरि° वि० विना॥ ७ भवती भावः भा० पा० । भवति भावः भा० पा० विना॥ ८ भूप्रकृति-कर्जर्थः भा० ॥ ९ "विभाषा ग्रहः [पा० ३।१।१४३] व्यवस्थितविभाषा चेयम् । एतज्जरुचर इत्यादिना स्पष्टीकरोति । भवतेश्वेति वक्तव्यम् । भवतेश्व विभाषा णो भवतीस्रेतदर्थरूपं व्याख्येयम् । व्याख्यानं तु विभाषेति योगविभागात् कर्तव्यम्।" इति पाणिनीयव्याकरणस्य जिनेन्द्रवृद्धिवरिचतायां काश्विकावृत्तौ ॥

भावो भेदाभेदनानातासु न भावो भवितुरभाव इति विविच्यते, न च विविच्यते च। तथा न भवत्येव विधित्वं विधेः, लोकविद्ति विधानाद्विधिरुत्सर्ग एवं न भवति। यथा तत् तथान्यथा च भवति तथा वक्तव्यमिति विधिर्विहितो भवत्युतसृष्टः।

सिद्धान्तेन व्याकरणेन तत्र विशेषमात्रवादे देशकालभेदे परस्परविविक्तद्रव्यदेशकालभावभिन्ने भवनेऽभेदे च 5 द्रव्यादितया भवनमात्रे सामान्यवादे नानाभावे च सामान्यविशेषयो**र्भेदाभेदनानातासु** यथासङ्खयं बौद्धसाङ्खयवैशेषिकमतासु दोषाञ्च भावः, भवितुरभावात् तत्प्रकृत्धर्थकर्तुरभावात् , इतिशब्दस्य हेत्वर्थ-त्यात् पञ्चमीमप्रयुज्य भवितुरभाव इत्युक्तं प्रागुक्तन्यायेन भवितुरभावात् । भवतीति भावो घटादिरिति व्याकरणदृष्टेन निरुक्त्यर्थेन समार्थितो विधिना 'विविच्यते च सादृश्यासादृश्याभ्याम् । सादृश्यात समानो भवतीति पृथक् प्रतिज्ञायते, तेषु विकल्पेषु दोषाणामभिहितत्वादु निर्दोषभवनोक्तेश्च विविच्यते 10 विधिना । किमेवं विविच्यत एव ? नेत्युच्यते, [ न च विविच्यते ] चेति, प्रतिज्ञा सा पुनरविविक्तैव कृता १२६-२ 'को ह वैतद्वेद, किं वानेन झातेन' इति वचनात् । स एष विधेर्विधिन भवति विविच्यमानार्थविधानात् स्ववचनविरोधदोषुदिशेन विवेकादविवेकाच । यत्राप्यंशेन विवेकस्तत्र विविच्यमानांशेऽपि च यथा भवता विधिनयवादिनाभिहितं तद्वद् त्रिविच्यते न च विविच्यते चापि परमतदूषणात् स्वमतसाधनाच घटादि-र्भावो विविच्यते न च विविच्यते तथा न भवत्येव विधित्वं विधे:, न विधिर्विहित एवमित्यभिप्रायः। 15 कथं पुनर्विधीयते इति चेत्, लोकवत्, 'लोक इव लोकवत्, लोकवदिति विधानाद यदि लोकवदेव विधीयते विधिरुत्सर्ग एँवं न भवति । कथं न भवति ? "किं न एतेन यदि कारणम् ? यदि न च विवि-च्यते प्रतिज्ञापि तॅदंशद्वारिका न कार्या इत्यायविचार्य विधानान्न भवति । किं तर्हि ? यदुक्तसूक्ततया सर्वात्म-कत्वेन 'विधिकत्सर्गः सिध्यति, तद्यथा यथा तत् तथान्यथेत्यादि । अथवा यथा लोके दृष्टं तथा ''विधे-र्विधिर्भवति । कथं पुनर्लोके <sup>१९</sup>वियेर्विधिः <sup>१</sup> उच्यते – इति विधिरित्यादि । इति इत्थमनन्तरं वक्ष्यमाणो 20 ''विधिर्विधिर्भवति लोके, यथा तत् तथान्यथेलादि, मृत्विण्डशिवकादिप्रकारेण तथान्यथा च भवति यथा तथा वक्तव्यम्, तचातच ययोपपत्त्या भवति तथा वक्तव्यम्, एष <sup>श्</sup>विधेर्विधिः । एवं सोऽविव-श्चितव्याच्चत्तिरनङ्गीकृतभेद स्तिरकृतविशेषो निव्याचित्तिरेव विधिविहितो भवत्युँतसृष्ट इति पर्यायशब्देनो-त्सर्गो विधिरिति सर्वत्रीस्य विधिलक्षणस्य दर्शयति ।

१ विविद्यते च साद्द्याभ्यां साद्द्या समानो भवतीति प्रवाशित विविद्यते च साद्द्यासाद्द्याभ्याम् । समानो भवतीति' इत्यपि पाठः स्यात् ॥ २ द्द्रयतां पृष्ट ३५ पंष्ट्र ॥ ३ दंदोनविवेकात् २ च यत्राप्यंदोन विवेकस्तत्र पाष्ट्र है। विवेकस्तत्र पाष्ट्र है। विवेकस्तत्र पाष्ट्र है। विवेकस्तत्र पाष्ट्र है। विवेकस्तत्र विवेकस्तत्र विवेकस्तत्र विवेकस्तत्र द्र्यपि पाठः स्थात् ॥ ४ च्यते विपे प्रवाणा ५ लोके भाष्या ६ एव यवणा ७ द्र्यतां पृष्ट ३४ पंष्ट्र ॥ ८ तद्र्यद्वारिका प्रवणा ९ विधिके यवणा १० विधिविधिः भाष्या १२ विधिविधिः भाष्या १२ विधिविधिः भाष्या १२ विधिविधिः भाष्या १२ विधिविधिः भाष्या १४ त्युत्स् इति प्रवणा १५ त्यास्या प्रवणा १४ त्युत्स् इति प्रवणा १५ त्यास्या प्रवणा

तद्यथा – पुरुषो हि ज्ञाता ज्ञानमयत्वात्। तन्मयं चेदं सर्वं तदेकत्वात् सर्वे-कत्वाच भवतीति भावः। को भवति? यः कर्ता। कः कर्ता? यः खतन्त्रः। कः खतन्त्रः? यो ज्ञः।

ननु क्षीररसादि दध्यादेः कर्ते, न च तज्ज्ञम्, न, तत्प्रवृत्तिशेषत्वाद् गोप्रवृत्ति-शेषक्षीरदधित्ववत्, ज्ञशेषत्वाद्वा चक्रभ्रान्तिवत् ।

ननु चक्रभ्रान्ताविष को भविता? इति प्रत्यपेक्षायां घटभवनव्यवहारवद् सृद्

कोऽसौ १ निदृश्वेतामिति चेत्, उच्यते – तद्यथा पुरुषो हीत्यादि । उक्तनिरुक्तः पुरुषशब्दः, १२७-१ हिशब्दो येस्माद्धें, यस्मादसौ ज्ञाता ज्ञानशिलो ज्ञानधर्मा साधुज्ञायी वा पुरुष एव । ज्ञानुत्वं च ज्ञानमयत्वात्, ज्ञानावयवो ज्ञानविकारो वा ज्ञानमयः स उपयोगलक्षणत्वात् । ततः किमिति चेत्, तन्मयं चेदं सर्व देवमनुजतिर्वञ्जनरकपृथिव्यादिषदादिभेदभिन्नं जगत्, तदेकत्वात् तस्य पुरुषस्थैकत्वात् 10 वस्तुत्वात् तदेकत्ववत् सर्वेकत्वम्, सर्वेकत्वाच्चैकं स च जगच सर्व भवतीति भावः, न तु घटपदादिभेदेन भवति ज्ञानमयपुरुषात्मकत्वात् । येन भूयते स एव भवतीति भावः । स आत्मैव सामान्यं समानो भवतीति । तित्रर्णयार्थं प्रश्लोत्तरक्रमेण वन्थः – को भवतीत्वादिर्गतार्थो यावत् कः स्वतन्त्रः ? यो ज्ञा इति, अज्ञस्यास्वातक्रयादेव कैनृत्वामावात्, काष्टादिविप्रकीर्णपचननिर्वर्तनवत्, यथा काष्टैः स्थाल्यामोदनं देवदत्तः पचतीत्वत्र देवदत्त एव पचनस्य निर्वर्तको ज्ञानुत्वात् न काष्टादिनि तथा पुरुष एव भवतीति भावः । 15

इतर आह – ननु क्षीररसादि दध्यादेः कर्नृ । क्षीराइधि भवत्येज्ञात् कर्नृणः, रसाद् गुडः, न च तत् क्षीरं रसो वा ज्ञमिति ज्ञकर्नृत्वमनैकान्तिकमिति । एतच न, तत्प्रवृत्तिशेषत्वात्, तस्यव ज्ञस्य प्रवर्तमानस्य प्रवृत्तेरपरिसमाप्तायाः शेषत्वात् । कालक्षमभेदकृतस्तु विशेषो न निवार्यते । यथोक्तम् —

> र्द्यकरासमवीर्यस्तु द्न्तनिष्पीडितो रसः । द्न्तनिष्पीडितः श्रेष्ठो यान्त्रिकस्तु विदाहकृत् ॥ [ ] इति ।

गोप्रवृत्तिशेषक्षीरद्धित्ववत्, यथा गोर्थेनोः प्रवृत्तेरपरिसमाप्तायाः क्षीरद्धिनवनीतपृतनिष्पन्दनादि १२७-२ शेषस्तथा पुरुषप्रवृत्तिशेष एव जगदिति । ज्ञशेषत्वाद्वा चक्रश्मान्तिवत् । का वा सा प्रवृत्तिः प्रवर्तमानपुरुषव्यतिरिक्ता, सर्वस्य ज्ञशेषत्वात् ? दृष्टान्तश्चक्रश्नान्तिः, यथा कुळाळप्रयत्नश्रमितस्य चक्रस्य श्रान्तौ कुळाळप्रवृत्तिशेषत्वं ज्ञशेषत्वमेवं द्ध्यादेरपि ज्ञशेषत्वम्, गोर्ज्ञस्य शेषत्वं द्रश्नः, गोभुक्ततृणाद्याहारस्य रसरुधिरादिपरिणतस्य ज्ञमन्तरेण क्षीरद्ध्यादिभावो नास्ति ।

नन्विखनुज्ञापने, चक्रभ्ञान्ताविप को भविता? इति प्रत्यपेक्षायां जिज्ञासायां मूलभविता-

१ यस्माद्धें प्रतिषु नास्ति ॥ २ "त्यादिम" प्र० ॥ ३ कर्तृभावात् प्र० ॥ ४ काष्ट्रादिति वि० विना ॥ ५ "ज्ञादकर्तृणः भा० । "ज्ञाचकर्तृणः वि० डे० ली० । "ज्ञानकर्तृणः रं० ही० ॥ ६ "वक्त्रप्रह्रादनो हृष्यो दन्ति- विष्पीडितो रसः । गुरुर्विदाही विष्टम्सी यान्त्रिकस्तु प्रकीर्तितः ॥ १।४५,१५५० ॥" इति मुद्रितायां सुश्रुतसंहितायां पाठः । जेज्ञटविर्वितायां तहृतौ तु "शर्क(समवीर्षस्तु दन्तिनिष्पीडितो रसः ।" इति पाठः ॥

20

येन भूयते तदेव। इतरथासी नैव स्याद् भवितुरभावात्। ज्ञस्यैव सुप्तावस्थत्वाद् न च चक्रदण्डादि करणनिरीहत्वात्, दधीव पयसः, ज्ञरोषसुप्तावस्थत्वात्।

यथैव हि रूपादयोऽमूर्तत्वेन सुक्ष्मां वृत्तिमत्यजन्त एव खप्रवृत्तिप्रभावावबद्ध-मूर्तत्वप्रक्रमान् परमाणूनध्यास्य नानाप्रभेदपृथिव्यादिभेदस्थूलरूपा जायन्ते

<sup>5</sup> वरयापेक्ष्यो घटभवनव्यवहारवद् मृत्, यथा पिण्डशिवकाद्यवस्थाक्रमेण घटभवनव्यवहारे मृदेवाद्या भवित्री तथेहापि चक्रभ्रान्तौ भवनव्यवहारत्वाद् मूलभवित् द्रव्यमपेक्ष्यं परतः परतोऽपि येन भूयते यद् भवित तदेव, मौलं कारणं तदेवेत्यर्थः । तस्माद् घटभवने मृद्धद् भ्रान्तिभवने कुलालोऽपेक्ष्यः, कुलाल-शेषभ्रान्तिवच ज्ञशेषं सर्वम्, इतरथासौ नैव स्याद् भवितुरभावाद् वन्ध्यापुत्रवदमूलस्वादित्यर्थः ।

स्थानमतम् — अचेतनानामपि अञ्चादीनां चेष्टादर्शनाच्झप्रयोगमन्तरेण प्रवृत्तिर्दण्डादीनामिति । एतचा
10 युक्तम् , श्रस्येव सुप्तावंस्थत्वात् न च चऋदण्डादि करणिनरीहृत्वात् , न च चऋदण्डादि स्वत

एव भवति करणिनरीहृत्वात् , करणत्वािन्नरीहाणि, निरीहृत्वान्न स्वत एव झातुर्यन्नमन्तरेण तद्यन्नशेषं वान्तरेण

तस्येव सुप्तावस्था दण्डचकादि निष्यन्दभूता निश्चेतनीभूता भवितुमहिति । तस्मात् सापि सुप्तावंस्था झस्य

१२८-१ चेतनस्येव वृत्तिभवितुमहिते, दधीव पयसः, यथा दिष पयसोऽवस्था तथा दण्डचकादि झस्येव कुलालस्य ।

एतेन दध्याद्यपि झभवनमास्थातमेव, श्रद्योषस्थावंस्थत्वात् तस्यापि दध्यादेः कुलालयन्नशेषचक्रदण्डादिव
15 ज्ज्ञयनं झयन्नशेषं वान्तरेण प्रवृत्त्यभावाज्झप्रवृत्तिमात्रत्वमेवेत्थर्थः

एतस्यार्थस्य भावनार्थं दृष्टान्तमाह् — यथेव हीत्यादि । यथेव रूपरसगन्धरपर्शशब्दा अमूर्तत्वेन सूक्ष्मां वृत्तिमत्यजन्त एवेत्यादि, सूक्ष्मपूर्वकत्वात् स्थूलस्य सूक्ष्मतां निरूष्य स्थूलत्वं निरूप्यति, न हि ते रूपाद्यः प्रतिनियतचक्षुरादिविज्ञानप्रभावितस्वरूषा मूर्ताः स्थूला इति वा केनचिदिष्टास्तस्यादमूर्ताः, तद्वावो-ऽमूर्तत्वम्, तेन अमूर्तत्वेन वृत्तिः, सैव च सूक्ष्मां, तामत्यजन्तोऽज्ञह्त एव स्वप्रवृत्तिप्रभावावबद्ध्वित्तंत्वप्रक्रमान् स्वया प्रवृत्त्या प्रभावेन चाववद्धो मूर्तत्वेन प्रक्रमो येषां ते स्वप्रवृत्तिप्रभावावबद्धमूर्तत्वप्रक्रमाः परमाणवः, रूपादीनामात्मीयया प्रवृत्त्यावबद्धो मूर्तत्वेन प्रक्रमः परमाणूनां सभेदानाम्, तान्
परमाणूनध्यास्येति सृष्टेः क्रमं दर्शयति दृष्टान्तरूपेण । तत उत्तरकालं नानाप्रभेदपृथिव्यादिभेदस्थूलरूपा जायन्ते रूपादय एव । पृथिव्या अश्म-लोष्ट-सिकता-वज्ञादयः प्रभेदाः, हिमकरकादयोऽपाम्, ज्वालाङ्गारमुर्गुरादयस्तेजसः, उत्कलिका-मण्डल-गुङ्चा-झब्झादयो वायोः, वृक्षगुल्मवङ्गीलतावितानवित्रधो वनस्यतेः, कृमि-पिपीलिका-भ्रमरादि-मनुष्य-देव-नारका जङ्गमानाम् । एतत् प्रवृत्तेनिदर्शनम् ।
स्थ-विष्णामाः, तत्र निदर्शनम् —

ंचित्रकः कटुकः पाके वीर्योष्णः कटुको रसे । तद्भद् दन्ती, प्रभावात्तु विरेचयति सा नरम्॥ [चरकसं० १।२६।६८] इति ।

30 यथैते पृथिव्यादयः सूक्ष्मा मूर्तरूपादिपूर्वकाः स्थूलत्वात् तन्तुपूर्वपटवदेवं ततोऽपि परतोऽपि परं

१ वस्थात् भाष्याः २ वस्थान्यस्य चेतन यष्यान्यचेतन् भाष्याः ३ वस्थात्वात् भाष्याः ॥ ४ उन्नवृत्ति यष्याः ५ भूतेमूर्ते प्रष्याः ६ "कहुकः कहुकः पाके वीर्योष्णश्चित्रको मतः।" इति चरकसंहितायां पाठः ॥

एवं ततोऽपि परं कारणं रूपादिभावमापद्यत इति रूपादिप्रविभक्तमप्रविभक्त-खतत्त्वं यत् तद् भवति तदेव तत्त्वम् ।

तत् किम्? ननु ज्ञानस्वतत्त्व आत्मेति रूपादिभिरेव निरूपितं तत्, तद्धि रूपणं रूपं ज्ञानमेव विभक्ताविभक्तं ग्रहणमेव, न तु रूप्यते तत् तेन तस्मिन् वेत्यादि रू-पम्, रसादेर्गुणगणाद् द्रव्याद्वा विभक्तस्यानवस्थानाद्रूपस्य पुरुषभिन्नपुत्रत्वादिवत् । इद्यापि रूपस्याविभक्ततत्त्वात्मकतायामपि रूपादन्येषां रसादीनां प्रसक्षतो

रूपादिभ्यः परतोऽप्यपरमन्यत् परं विषष्ठं प्रधानं कारणं रूपादिभावमापद्यते इति प्रतिपत्तव्यम् । तच परं येत् कारणमात्मानममूर्तसूक्ष्मरूपादित्वेन स्थूलमूर्तपरमाणुद्विप्रदेशादिस्कन्धपृथिव्यादित्वेन च प्रविभजमानं प्रवर्तते । किञ्च, इति रूपादिप्रविभक्तमप्रविभक्तस्वतत्त्वं परमाणुद्विप्रदेशादिष्रथिव्यादिष्वप्रविभक्तस्वरूपादितत्त्ववत् । किं पुनस्तस्य स्वतत्त्वम् ? तस्य भावस्तत्त्वम् , स्वार्थिको भावप्रत्ययः, तद्दरीयति — यत् 10 तद् भवति तदेव तत्त्वम् । स्वं च स्वप्रभेदापेक्षया, तत्त्वता अनुस्तत्वात् , परतत्त्वाभावेन विशेष्यते स्वतत्त्वमिति परमतापेक्षया चिति ।

इतर आह — तत् किमिति निरूष्यम् । आचार्य आह — ननु ज्ञानस्वतत्त्व आत्मेति रूपादिभिरेव निरूपितं तत् परं कारणम् । आत्मा ज्ञानस्वतत्त्वः, सँ पुना रूपादिभिरेव निरूपितः, रूप रूपकियायाम् [पा॰ धा॰ १९३४], रूपितं निर्णातं तु ज्ञातम्, निर्णयो रूपणमित्येकोऽर्थः । तद्धि रूपणं 15
रूपमिति यसात् कारणाद् रूपणं रूपमित्येकोऽर्थः । आदिश्वहणाद् रसनमास्वादनं रसः, एवं शेषाणामपि
रूपणञ्चतात्मलाभनिरुक्तत्वाद् रूपणता, ज्ञानमेव रूपणपर्यायत्वाच्ज्ञानस्य, विभक्ताविभक्तं ग्रहणमेव, १२९-१
विभक्तग्रहणं रूपं रसो गन्थः शब्दः रपर्शे इति ज्ञानम्, रूपमित्यविभक्तं सर्वेषु, तद् द्विविधमपि ग्रहणमेव
रूपं भावसाधनत्वाद् रूपशब्दस्य । न तु रूप्यते तत् तेन तिसान् वेत्यादि रूपम्, न तु कर्मकर्तृकरणाधिकरणसाधनत्वाद् रूपशब्दस्य । न तु रूप्यते तत् तेन तिसान् वेत्यादि रूपम्, न तु कर्मकर्तृकरणाधिकरणसाधनत्वाद् रूपशब्दस्य [ न तु रूप्यते तत् तेन तिसान् वेत्यादि रूपम्, न तु कर्मकर्तृकरणाधिकरणसाधनत्वाद् रूपशब्दस्य । तु रूपयते तत् तेन तिसान् वेत्यादि रूपम्, न तु कर्मकर्तृकरणाधिकरणसाधनत्वाद् रूपशब्दा [ न तु तस्मै तस्माद् रूपमिति सम्प्रदानापादानकारकभेदेभ्यो २०
रूपमिति भवितुमर्हति । कि कारणम् १ रस्यते सप्टश्यत इत्यादेरपि तत्रैव दर्शनाद् रूपणोपलक्षितस्य ज्ञानात्मनो
वस्तुनो रसादेर्गुर्णगणाद् द्रव्याद्वा गुण्णणव्यतिरिक्ताद्विभक्तस्यानवस्थानाद् रूपस्य पुरुविभन्नपुत्रत्वादिवत्, अनेकसम्बैन्धिनः पुरुषात् पितृपुत्रश्चात्वभागिनेयमातुलत्वादिधमाः पृथग् नावतिष्ठने तथा
रूपणात्मकं रूपं रसादिगुणव्यतिरेकेण तद्वयतिरिक्तपरमाण्वादिद्वव्यव्यतिरेकेण वा नावतिष्ठते परमार्थतः ।
तस्मादविभक्तर्रूपणतत्त्वात्मका रसादिपरमाण्वादिपुरिव्यादिभेदाः ।

एवं तर्हि रूपणाविभक्ततत्त्वात्मकानां रूपवद्विभक्तप्रहणं चक्षुवैव स्थात्, रसनादिभिश्च प्रहण-दर्शनात् प्रत्यक्षविरुद्धेयं करूपनेति चेत्, न, तस्य तत्त्वस्थानेकार्त्मैकत्वाभ्युपगमाद् द्विधापि रसाद्यभेदेन द्रव्याभेदेन या रूपस्याविभक्ततत्त्वात्मकतायामपीत्यादि यौबद्रव्या(द्रसा?)दीति दाक्यं वक्तुम्,

१ यच य०॥ २ स्वतंत्रं प्र०॥ ३ अत्र वेति इत्यपि स्यात् ॥ ४ स्वपुनरूपा प्र०॥ ५ निर्णीतं य० प्रतिष्ठ नास्ति ॥ ६ अथवा 'न तु कर्मकर्तृकरणाधिकरणसाधनस्वमादित्रहणात्तरमें तस्साद्भूगमिति' इति यथाश्रुतपाठोऽपि 'न तु' इत्यस्य अनुवृत्तिं विवक्ष्य सङ्गमनीयः ॥ ७ रूपेणो प्र०॥ ८ र्गुणनण्य द्र प्र०॥ ९ र्मबन्धेन प्र०॥ १० रूपेण य०॥ ११ त्मत्वाभ्यु य०॥ १२ यथपि सर्वास्त्रपि प्रतिष्ठ यावद्रव्यादीति इति पाठ उपलभ्यते तथापि यावद्रसादीति इति पाठश्चेत् स्यात् तिहं समीचीनमिति भाति । दश्यतां प्र० १७८ पं० १९ । अथवा कश्चित् पाठोऽत्र ब्रुटित इति भाति ॥ नय० २३

दर्शनाद् 'रूपमेव न रसादि' इति शक्यं वक्तुम्, न रूपादिभ्यो भिन्नमिदमेकं द्रव्यमेवेति, रूपादिव्यतिरिक्तादर्शनात् । आत्मतत्त्वाविभक्तग्रहे तु प्रत्यक्षाविरोधः । वैतन्यमेकमेव रूपादिविभक्तमप्यविभक्तम्, तथा तदनुभवदर्शनात् । स एव तु व्यतिरेकस्यानुपपत्तेर्ज्ञानस्रतत्त्वात्मैव ग्राह्यो ग्राहकश्चैषितव्यः, अभिमतात्मप्रति
गित्तवत् । बुद्ध्यादिरूपादीनां सुक्षमस्थूलत्वादि क्षीराद्यत्यन्तापरिदृष्टतत्त्वप्रविभाग
व्यवस्थावत् तत्त्व एव ।

रूपं रस इति प्रत्यक्षं भेदेन दर्शनात् तस्यानेकात्मकस्य स्वप्रवृत्तिप्रभावावबद्धस्य प्रभेदानामुक्तत्वात् । एवं १२९-२ तावद् रसादिगुणगणसमुदायो नीस्यन्यः परस्परतस्ते चान्ये रूपादयः, किन्तु रूपणस्वरूपभेदा एवेत्युक्तम् । स्वान्मतम् — रूपादिभ्यो भिन्नमेकं द्रव्यं पृथम्प्रहणापदेशादिति, एतच न रूपादिभ्यो भिन्नमिदमेकं द्रव्य10 मेवेति, शक्यं वक्तुमिति वर्तते । कस्मात् १ रूपादिव्यतिरिक्तादशनात् । पूर्वत्र रूपादन्येषां रसादीनां प्रत्यक्षतो दर्शनाद् रूपमेव न रसादय इति शक्यं वक्तुम्, इह तु रूपादिभ्यो भिन्नं द्रव्यमिति प्रत्यक्षेणा-दर्शनादशक्यमिति ।

कस्यां पुनः करूपनायां प्रत्यक्षविरोधो नास्ति ? उच्यते — आत्मतत्त्वाविभक्तप्रहे तु प्रैत्यक्षा-विरोधः । तत् कथम् ? भाव्यते — चैतन्यमेकमेव रूपादिविभक्तमप्यविभक्तं चैतन्याव्यवच्छेदान्वयाद् १५ ह्रपणसामान्येनाविभक्तमेवैकत्वात् , रूपादिरूपेण प्रहणविभागाद् विभक्तमिप सत् तदेकमेव । अनेकात्मकत्वाद् विभक्तमविभक्तं चेति प्रत्यक्षदर्शनं रसादिभेदरूपं रूपणाभेदरूपं च न विरुध्यते रूपादिरूपत्वाचैतन्यस्य । थॅस्माच यथा परेः परिकल्पितं भिन्नमिति तत्र च रूपादि चैतन्येभ्यो भिन्नमत्र दर्शनविरोधकारि सम्भवति बाह्यं रूपरसादिगुणसमुदायात्मकं तदाश्रयद्रव्यात्मकं वा । किन्तु तदेव रूपादि चैतन्यात्मतत्त्वाविभक्तप्रहे तु दर्शनाविरोधकारि, चैतन्यस्यैव विभक्ताविभक्तात्मकत्वात् तथा तदनुभवदर्शनात् र्र्षपरिच्छेदे ततोऽन्यस्य २० प्रमाणस्यासम्भवात् । किं तर्हि ? स एव तु व्यतिरेकस्यानुपपत्तेर्ज्ञानात् पृथग्भूतार्थस्यानुपपत्तेर्ज्ञानस्य-तत्त्वात्मेव प्राह्यो प्राहकश्चेषितव्योऽभिमतात्मप्रतिपत्तिवत् , यथा र्वद्भिमतः प्रतिश्ररीरं शरीरादि-१३०-१ व्यतिरिक्तमात्मेव आत्मानं शरीरादीश्च बाह्यानर्थान् प्रतिपद्यमानोऽपि स्वात्माधिगमे प्रमाणान्तराभावाद् प्राह्यो प्राहकश्च [ तथा ] रूपादिभेदेन ज्ञानसुखादिभेदेन च स्वयमेव विपरिवर्तमान इति ।

निदर्शनमध्याह — बुद्धादीयादि, बुद्धिसुखदुः खेच्छाद्वेषादिकालाकाशदिगात्माद्यमूर्तं सूक्ष्मगुच्यते, 25 रूपादयस्तु स्थूला एव प्रस्यक्षत्वात् । सूक्ष्मस्थूलत्वादि च तेषां यथासङ्खयं बुँद्धादीनां रूपादीनां च तत्त्व एवेत्यभिसम्भन्त्यते । श्लीराद्यत्यन्तापरिदृष्टतत्त्वेत्यादि, युगपद्माविनः श्लीरावस्थायामत्यन्तापरिदृष्टा धर्मा-

१ नास्त्यन्यो प्र०॥ २ द्रव्यमेवेति डे॰ लीं॰ ॥ ३ प्रत्यक्षविरोधः प्र०॥ ४ यसाम्र भा॰ प्रतौ मास्ति ॥ ५ दर्शनाविरो° प्र० ॥ ६ स्व[ह़्र]पपरिच्छेदे वि॰ विना ॥ ७ 'स्यसम्भ प्र० ॥ ८ त्वभि व०॥ ९ बुद्ध्यादीनां रूपादीनां रसतत्व पवे भा॰ । बुद्ध्यादीनां रतत्व पवे व०॥

एवं च सार्वेद्रयमयक्षेन लब्धं पुरुषात्मकत्वात् सर्वस्य । ज्ञत्वमेवोत्कर्षपर्यन्त-वृत्तं तारतम्यात् पर्वतोन्नतिवत् क्षेत्रप्रमाणवत् प्रत्यवगमकात्मकत्वात् खद्योतादि-तारतम्यवृत्तोद्द्योतवत् ।

नतु वक्तृत्वादीनामसार्वेद्याव्यभिचारादसर्वज्ञतैव, न, वक्तृत्वस्यापि तार-

स्तैत्त्व एव दृश्यन्ते, तद्यथा – आ द्रवो रसः, आ कठिनं द्रिः, मूँलमद्दुः कठिनः, मस्तु द्रवमेव । आदि- 5 प्रहणात् क्षीरमपि घेनावत्यन्तापरिदृष्टम् , घेन्वभ्यवहृततृणगोरक्तादावत्यन्तापरिदृष्टा घेनुगतरसक्षिरादिपरि-णितिवशेषक्रमागतप्रश्रवादयस्तत्त्व एव प्रविभागेन व्यवस्थिताः, तेषां व्यवस्थावत् सर्वत्य चेतनाचेतनस्य जगतश्चेतनात्मिन पुरुषेऽत्यन्तापरिदृष्टस्य व्यवस्था युगपदेव । यथा च तस्यैव कममुवोऽन्ये धर्मा माधुर्या-म्लादयस्तथा पर्यायास्तत्त्व एव ज्ञानात्मके तस्यैव चावस्थाः । नैताः स्वमनीषिका उच्यन्ते, किं तर्हि १ जिनवचनार्णविवश्रुष एवताः, तद्यथा – से किं भावपरमाण् भावपरमाण् वण्णवंते गंधवंते रैसवंते 10 फासवंते [भगवतीस्० २०।५६००] इति वर्णादीनां तत्त्व एवानेकात्मके तदात्मनां भावात् ।

एवं चेतादि । अस्मिन् ज्ञानात्मकैककारणविवर्तमात्रभेदवादे युक्त्यन्तरप्रतिपाद्यं सार्वज्ञ्यमयलेन रुड्यं पुरुषात्मकत्वात् सर्वस्य, न हि पुरुषः कश्चिदात्मानं न वेत्ति, यथा तृणादिष्वत्यन्तापरिदृष्टं द्धित्वं तत्कारणत्वात् तदात्मकं तथा सर्वज्ञताप्यस्य । का सा सर्वज्ञता ? ज्ञत्वमेनोत्कर्षपर्यन्तवृत्तम्, तदेव १३०-१ ज्ञत्वमुत्कर्षपर्यन्तं निरित्ययं कचिन् प्राप्नोति, तारतम्यात्, तरतममावस्तारतम्यं ज्ञतरो ज्ञतम इति परस्परत 15 उत्कर्षभेदः, तेन तारतम्येन युक्तत्वात् तत्पर्यन्तेन निरित्ययेन विना न भवितुमर्शति । पर्वतोन्नतिवत्, यथा पर्वतानामुन्नतिस्तारतम्ययुक्तत्वाद् विन्ध्यसद्योज्जयन्तपारियान्नेन्द्रपदमलयमहेन्द्रहिमवत्केलाञादीनामन्यतमस्य उत्कर्षपर्यन्तं प्राप्तया निरित्यययोन्नत्या विना न भवलेवं ज्ञत्वमि । योऽपि कैलाशं मन्दरं वा नाभ्युपगच्छति तस्थापि द्युषिरस्थावकाशदानसमर्थस्य पृथिव्याचाश्रयस्य क्षेत्रस्य सद्भावात् तस्य च समन्ततोऽन्नत्वाद् महद् महत्तरं महत्तममिति प्रमाणोत्कर्षस्य तत्र निरित्ययस्य दर्शनात् क्षेत्रप्रमाणविदिति २० दृष्टान्तः । अस्थामेय प्रतिज्ञायां हेत्वन्तरम् – प्रत्यवगमकातमकत्वात्, प्रत्यवगमकति प्रस्थानकं तदेव ज्ञत्वम्, तत्वश्च निरित्ययोत्कर्षपर्यन्तं तत् । दृष्टान्तः स्वद्योतादितारतम्यवृत्तोद्द्योत्वदिति, यथा स्वद्योत्तर्योत्वरदिति, व्या क्रित्रदिति ।

इतर आह — **ननु वक्तृत्वादीना**मित्यादि । ननु वक्तुत्वशरीरित्वनामवत्त्वजातिमत्त्वादीनां धर्माणा- 25 मसार्वद्रयाज्यभिचारादसर्वज्ञतेव । किञ्चान्यत्, अत्रैवेन्द्रियप्रत्यक्षानुमानयोर्विषये प्रकर्षनिकर्षदर्शनाचा-

१ स्तत्तत्व भा०॥ २ मूलमदुः भा० वि० विना ॥ ४ प्रतिभा व०॥ ५ तावस्थाः प्र०॥ ६ रसवंते प्रतिषु नास्ति । "भावपरमाण् णं भंते ! कइविहे पण्णते ? गोयमा ! चउविहे पण्णते, तं जहा वण्णमंते गंधमंते रसमंते फासमंते" इति भगवतीस्त्रे पाठः ॥ ७ तदात्मना भा० ॥ ८ स्पर उत्के प्र० ॥ ९ पर्वतानुन्नति प्र०॥ १० भप्यम् थ०॥ ११ हष्टः यथा प्र०॥

तम्यादुत्कर्षवृत्तेः सातिशयपरिमाणकं वस्तु सप्रतिपक्षं भावविशेषत्वाद् घटवत् । असर्वातथ्याभिधायिताभ्यां विपर्ययेण भवितव्यम्, असर्वज्ञताया वक्तृत्वासर्वज्ञ-ताया वा अवस्थात्वाद् वस्तुत्वाद् विशेषत्वात्, ज्ञत्वाज्ञत्वावस्थावद् नीलोत्पल-रक्तोत्पलत्ववत् ।

धूमवत्त्वाग्निमत्त्वावस्थाविपर्ययेणापि तर्हि भवितव्यं तत्त्वतः। को विचारः? निश्चितमेवैतत्, तेनापि तत्त्वतो भवितव्यम्। तेन तु ज्ञानात्मकत्वादात्मनस्तद्वि-जृम्भितविकल्पत्वाच शब्दस्य पुरुषस्वरूपस्यैव तस्य वचनं युज्यते उक्तत्वाद्

सर्वज्ञतैवेति । एतच न, वक्तृत्वस्यापि तारतम्यादुःकर्षमृत्तेविंपर्ययेण भवितव्यमिद्धभिसम्बध्यते । १३१-१ वक्तृत्वादेव सार्वज्ञयं तावद् ब्रूमः, वक्ता वक्तृतरो वक्तृतम इःयुत्कर्षपरम्भराया निरित्वश्यनिष्ठत्वात् सर्वस्य 10 वक्ता तथ्यस्य चेत्यवश्यमेषितव्यम् । तच्च सर्वस्य तथ्यस्य च वक्तृत्वात् तज्ज्ञ इति वक्तृत्वादेव सार्वज्ञ्यो-कर्षपिद्धेरयुक्तः सार्वज्ञ्यपितिष्यः । यदिष चेन्द्रियविषये तत्पूर्वकानुमानविषये चोत्कर्षतारतम्यमुक्तं तदिष नित्तानुमेयमदापरिमाणाकाशदृद्धान्तसाधम्याददोषाय । स्थान्मतम् — आकाशासिद्धेरदृष्धान्तमिति, एतचायुक्तमनुमानसङ्गवात्, सातिशयपरिमाणकं वस्तु संप्रतिपक्षं भावविशेषत्वाद् घटविति विभक्तपदार्थवादिमतापेक्षयेत्वतुमानम् । अविभक्तेककारणविवर्तनाद्भेद्रवादे वक्ष्यत्युत्कर्षनिरित्वश्यस्यामिधायिताभ्यां विपर्ययेण भवितव्यमसर्वज्ञताया वक्तृत्वासर्वज्ञताया वा अवस्थात्वात्, वक्तृत्वाद्यभिचारिण्या असर्वज्ञताया वाक्यरूपेणानुमानाँत्मकतया स्थिताया इत्रस्याः पदार्थतयेष्ठाया वा अवस्थात्वात्, सा दिविधाप्यसर्वज्ञता अवस्थेव, तथा वस्तुत्वाद् विशेषत्वादित्यादि हेतुसौलभ्यं दर्शयति । निदर्शनं ज्ञत्वाक्त्वावस्थावत्, ज्ञं चेतनं स्थावर्त्वज्ञतम्, अज्ञमरण्यकाष्ठादि, तद्वत्, विधिविधिनयदर्शनेन जामसपुपुपा
20 वस्ये ते च, एतन् पदार्थविषयं निदर्शनम्, वाक्यविषयं नीलोत्पलरक्तेत्रस्थात्वत् । यथा ज्ञमञ्चन्त्रस्थात्वे च क्राव्यत्वे ते च, एतन् पदार्थविषयं निदर्शनम्, वाक्यविषयं नीलोत्पलरक्तेत्त्वा व भवित तिद्वपर्ययेण वाक्यविंन तथा सार्वज्ञ्यमसार्वज्ञ्यन्ति विना न भवित निलोत्पलस्मनिलेन व सार्वज्ञत्वेति ।

इतर आह — धूमवत्त्वाग्निमत्त्वावस्थाविपर्ययेणापि तर्हि भवितव्यं तत्त्वतः, धूमस्यावस्थात्मकार्यस्याप्र्यव्यभिचारिणः कचित् कदाचिद्रप्यनप्तावदर्शनादवस्थात्वं संशयहेतुरिस्यभिष्रायः । आचार्य आह —
25 को विचारः ? निश्चितमेवैतत् , अनिप्तरिप भवत्येवेत्यर्थः । तेनापि विपर्ययेणापि तत्त्वतो भवितव्यम् ,
निवदमेव वर्तते ज्ञानात्मकैककारणस्याव्यनप्त्यादिस्वावस्थात्मकत्वप्रतिपादनस्य प्रस्तुतत्वात् , एवमिं
व्यभिचारियष्यामः, परमते तावत् प्रतिज्ञार्थं भावयामः—तेन त्वित्यादि, ज्ञानात्मकत्वादात्मनस्तद्विज्विमित्विकत्पत्व। च शब्दस्य यदुच्यते यच्छव्द आह तदस्माकं प्रमाणम् [पाँ० म० भा० २।१।१ ] इति

१ दृष्टान्तरहितमित्यर्थः ॥ २ स्तिपक्षं य० ॥ ३ धत्वं भावतारतम्य थ० । दृश्यता पृ० १७९ पं० २ ॥ ४ तमतया य० ॥ ५ वस्तुतत्वाद् य० ॥ ६ जङ्गमं [अज्ञमचेतनम् १] अरण्यकाष्ट्रादि तद्विधिविधि प्र० ॥ ७ तथा सार्वश्येनासार्वश्यं विना य० । तथा सार्वश्येनासवैद्धं विना भा० । अत्र 'तथाऽसार्वश्येन सार्वश्यं विना न भवति' इत्यपि पाठः कथिवत् सङ्गच्छेत ॥ ८ दृश्यता पृ० १३० दि० ४ ॥

व्याकरणवत् पौरुषेयं सर्वस्य तदात्मकत्वात् तदवस्थामात्रत्वाद् वस्तुत्वादपि । इतस्था स नैव स्यात् ।

ननु तस्यैवैकस्य वस्तुनोऽग्नित्वमनग्नित्वं च प्रत्यक्षादिविरुद्धम् । ननु प्रत्यक्षत एव ब्रीह्यादि एकं वस्तु एकस्मिन्नेव काले भूम्यवादि, सर्वोत्मकत्वाद् ब्रीहेः ।

तत्काले तथाऽग्रहणादप्रत्यक्षतेति चेत्, सर्वाप्रत्यक्षता तर्हि सदापि। न हि । यद् यथा भवति तथेन्द्रियेर्गृद्यते, तुषकणादिरूपादिमात्रग्रहणवृत्तत्वाद् बीह्यादि-चक्षुरादिप्रत्यक्षस्य यावद्रूपग्रहणवृत्तत्वाद्रूपादिप्रत्यक्षस्य।

सोऽपि शब्दो न पुरुषप्रवृत्तिमन्तरेण भवितुं वक्तुं वाईतीति पुरुषस्वरूपस्यैव तस्य वचनं युज्यते नान्यथेत्यस्मिन्नथें कारणमाह — उक्तत्वाद् वचनत्वाद् व्याकरणवत् पौरुषेयमिति \*सैर्वस्य पुरुषात्मकत्वं दर्शयति । हेतुत्तौळेभ्यं च यावद् वस्तुत्वादपीत्यनेन दर्शयति । सर्वस्य तदात्मकत्वात् तदवस्था- 10 मात्रत्वादित्यादि सर्वो हेतुरस्मिन्नथें भवित । इतरथा स नैव वचनं स्थाच्छब्दोऽपौरुषेयत्वात् सरविषाणवत् । किं वा वचनं न वचनमित्यनेन ? नैव वा स्थादपुरुषात्मकत्वाद् वन्ध्यापुत्रवत् ।

आह - निन्दिलादि । यदुच्यते त्वया एकस्मिन्नेय काले तस्यैवैकस्य वस्तुनोऽग्नित्वमनिन्नत्वं चेति [तत् ] प्रत्यक्षादिविरुद्धं सामस्येनाभावात् । आदिप्रहणादनुमानागमलोकव्यवहारविरुद्धमिति । आचार्य आह - ननु प्रत्यक्षत इलादि, सर्वप्रमाणच्येष्ठमूलप्रत्यक्षत एव त्रीह्यादि, 'आदि'प्रहणादाम्रजम्बूफलादि <sup>15</sup> एकं वस्त्येकस्मिन्नेव त्रीह्यवस्थानकाले भूम्यवादि, सर्वात्मकत्वाद् त्रीहेः । कतमोऽसौ त्रीहिः <sup>१३१-१</sup> श्चित्युदंकत्रीजादिगतवर्णगन्धरसस्पर्शादिधर्मपरिणतिमन्तरेण १ इति भूम्यादेः परस्परधर्मापन्तेः सर्वात्मकत्वम् । सर्वात्मकत्वात् तन्मयस्य व्रीहेरप्यवादिवत् सर्वात्मकत्वम् । तस्मादवादिरेव त्रीहिस्तेन विनाऽभावात् तस्य तथा भवनात् व्रीहिस्वात्मवत् । तस्मान्नास्ति प्रत्यक्षादिवरोधः ।

तत्काले तथाऽग्रहणादप्रत्यक्षतेति चेत् । स्थान्मतम् – त्रीहिकाले भूँम्यवाद्यात्मकस्य वस्तुनस्तथा २० भूँम्यवादित्रकारेणाप्रहणात्र ति तद्वस्तुप्रत्यक्षं स्थात् , न हि तद्वस्तु त्रीहिमात्रमेवेति । उच्यते – सर्वाप्रत्यक्षता ति सदापीत्यादि, सर्वस्य वस्तुनः सदापि सर्वेणात्मस्वरूपेण प्रहणाभावाद् न कस्यचित् प्रत्यक्षत्वं स्थात् । तद्दर्शयति – न हि यद् यथा भवतीत्यादि । त्रीहेरपि प्रत्यक्षत्वं नास्ति यथा विद्यते त्थेन्द्रियप्रेष्टणा- भावात् , इन्द्रियेण तु तुषमात्रदर्शनात् तन्मात्रस्थात्रीहित्वात् कणाद्यदर्शनात्, कणमात्रस्थाप्यत्रीहित्वात् कुण्डकाद्यदर्शनादित्यादि, रूपरसगन्धस्पर्शनामन्यतमस्यैवेन्द्रियविषयत्वात् , अत आह – तुषकणादि- २५ स्थादिमात्रग्रहणवृत्तत्वाद् त्रीह्यादिश्रत्यक्षस्य । स्थान्मतम् – रूपस्य रूपमात्रत्वात् तिहि प्रत्यक्षत्वमिति, एत्वायुक्तम् , यावद्रूपग्रहणवृत्तत्वाद् रूपादिप्रत्यक्षस्य , रूपरसगन्धशब्दस्यशं

१ \* \* एतिबहान्तर्गतः पाठो भाव प्रती नास्ति ॥ २ °ळभ्यं च यावप्रस्तुत्वा ° डेव ठींव रंव हीव । °ळभ्यं वयोवद्वस्तुत्वा ° पाव । °ळभ्यं यथावद्वस्तुत्वा ° विव ॥ ३ किंचा पाव डेव ठींव विव ॥ ४ °पादि प्रव ॥ ५ °दक्गतवर्ण ° भाव ॥ ६ भूम्यावाद्या ° यव । भूम्यावाद्या ° माव ॥ ७ भूम्यांवा(म्यम्ब्वा १)दि प्रव ॥ ८ तथेन्द्रिय ° यव ॥

तस्य च चतस्रोऽवस्था जाग्रत्सुप्तसुषुप्ततुरीयान्वर्थाख्याः । ताश्च बहुधा व्यवतिष्ठन्ते । सुखदुःखमोहशुद्धयः सत्त्वरजस्तमोविमुक्लाख्या अर्ध्वतिर्यगधोलोकाविभागाः संज्ञ्यसंज्ञ्यचेतनभावा वा। नियता एवैता विमुक्तिक्रमात्, सर्वज्ञता वा तुरीयं निरावरणमोहविद्यं निद्रावियोग आत्यन्तिको निद्रासम्बन्धिजाग्रदाचवस्थाविलक्षणमातमस्तत्त्वम्। स एव परमातमा।

१३२-२ रूपादयः, ते हि परस्पराविनिर्भागद्यत्तयः, तेषु रूपमात्रग्रहणं कथं यथार्थं प्रत्यक्षं स्यात् ? इति नास्ति प्रत्यक्षम् । तस्मात् स्थितमेतत् – सर्वं सर्वात्मकं ज्ञानस्वतत्त्वैककारणविज्ञम्भितमात्रं चेति ।

तस्यैवेदानीं स्वरूपोपदर्शनार्थमुच्यते – तैस्य च चतस्रोऽवस्थाः । तस्य अनन्तरप्रतिपादितचैतन्य-तत्त्वस्य इमाश्चतस्रोऽवस्था जाञ्चत्सुप्तसुषुप्ततुरीयान्वर्थाख्याः, जाञ्चदवस्था सुप्तावस्था सुष्प्रावस्था तुरीया-10 वस्था, एताश्चान्वर्थाः । ताश्च बहुधा व्यवतिष्ठन्ते, चतुर्थीमवस्थां मुक्तवा तिसृणामेकैकस्याः प्रतिप्रक्रियं संज्ञादिभेदाङ्ोकव्यवहारभेदाचानेकभेदत्वात् । चतुर्थी पुनरेकस्वरूपैय विशुद्धत्वात् , अथवा सापि स्वरूप-सामध्यीत् सर्वात्मतैवानेकधा विपरिवर्तते, तद्यथा —

> जं जं जे जे भावे परिणमति पैयोगवीससादव्वं। तं तह जाणाति जिणो अपज्जवे जाणणा णित्थ ॥ [आव॰ नि० ७९४]

ाठकास्ताः ? उच्यन्ते — सुख-दुःख-मोह-शुद्धयः सत्त्व-रजस्-तमो-विमुक्त्याख्याः । कार्याणि चासां यथासङ्क्ष्यं तिस्णां तद्यथा — प्रसादलाघवप्रसवाभिष्वङ्गोद्धर्षप्रीतयो दुःखशोषतापभेदापस्तमोद्धेगपद्धेषा वरणसद्नापध्वंसनवीभत्सदैन्यगौरवाणि । चतुध्वांस्तु शुद्धं चैतन्यं सकलस्वपरिवर्तप्रपञ्चसर्वभावावभासनम् । अथवा उद्ध्यंतिर्यगधोलोकाविभागा वा, यथासङ्क्ष्यमेव, उध्वंलोको जायदवस्था, तिर्यग्लोकः सुप्तावस्था, सुषुप्तावस्था अधोलोकः, अविभागावस्था तुरीयावस्था । "संइयसंइयचेतनभावा वा, संज्ञिनः 20 समनस्का देवमनुष्यनारकपञ्चेन्द्रियतिर्यञ्चो जाय्रति, सुप्ता असंज्ञिनः पृथिव्यविभागा तुरीयावस्थित । १३३-१ चतुरिन्द्रियामनस्कपञ्चेन्द्रियाः, काष्ठकुड्यादयः सुषुप्ताः, भवनमात्रं भावः सर्वत्राविभागा तुरीयावस्थित ।

र्जनाह — अविभागत्मनस्तस्यैवात्मनश्चतुरवस्थत्वात् कालभेदाभावाच चतस्रोऽपि प्रथमद्वितीयतृतीय-तुरीयाख्याः स्युरिति, एतदयुक्तम् , यस्मा**न्नियता एवता विमुक्तिक्रमात् , सर्वज्ञता वा तुरीय**मिति, सुषुप्तावस्थायाः स्थिरीभूतचैतन्यायाः सुप्तावस्था विमुक्तमलल्बाद् द्वितीया मिध्यादृष्ट्यादिका, तृतीया 25 सम्यग्दर्शनज्ञातचारित्रात्मिका मुक्तिप्रत्यासत्तेः, सैर्वज्ञता चतुर्थी । तत् पुनस्तुरीयं निरावरणमोहविद्मम् , निर्गता ज्ञानदर्शनावरणमोहविन्ना अस्मिन्निति निरावरणमोहविन्नम् , मोहस्यैव महास्वापत्यात् , एकेन्द्रियादिषु

१ तस्य चतस्रो य०॥ २ देकरूपैव मा०॥ ३ अथवापि स्वरूप प्र०॥ ४ प्रश्नोग य०॥ ५ दश्यनां ए० १२ पं० १९॥ ६ लोकाअविभागा प्र०॥ ७ संज्ञिअसंज्ञिअचेतनभावा प्र०॥ ८ अत्राह विभागा य०॥ ९ सुषुप्तावस्था प्र०॥ १० त्वाद्वितीया २ य०। त्वाद्वितीयाद्वितीया भा०। अत्र विमुक्तमलत्वाद् द्वितीया, द्वितीया मिथ्यादृष्ट्यादिका इत्यपि पाठः स्यात्॥ ११ सर्वता य०॥

महामोहिनद्राक्षयोपशमशक्ला निर्वृत्त्युपकरणेन्द्रियप्रत्ययं चैतन्यं प्रत्यक्षादि-प्रत्यवेक्षणात्मकत्वाजाग्रदवस्था करणात्मा चेतनात्मा द्रव्यपुरुषवत्, अर्थस्य च तथा तथा तत्त्वाङज्ञानमेव । तथा सुप्तावस्थापि ज्ञानमेव संशयादि ईषत्सुप्तता वस्तुनस्तथा तथा तत्त्वात् । तथा विपर्ययोऽपि ज्ञानमेव तथा तथा तत्त्वात्,

स्यानद्धर्युदयसद्भावाद्विशेषेण स्वापः, अविशेषेण तु सर्वप्राणिनां समोहानां मिथ्यादृष्ट्यचारित्राणां स्वापात्, 5 यथोक्तम् — सुत्ता अमुणी संया, मुणिणो संया जागरंति [आवाराङ्गस्० ११३११] इति । तच तुरीयं कैवल्यं विगतायरणमोहविद्यं रागद्धेषमोहप्रतीघातेभ्यो विविक्तता दर्शनं विशुद्धं प्रतिपूर्णमेकैत्वमिति तत्पर्यायाः । किंह्रं तदिति चेत्, निद्रावियोग आत्यन्तिकः । तद्वयाल्यानम् — निद्रासम्बन्धिजायदाद्यवस्था-विरुक्षणमारमस्वतत्त्वम् , निद्रासम्बन्धिन्यस्तिस्रोऽवस्था जायत्सुप्रसुषुप्राल्याः, तत्त्वद्विरुक्षणमात्मनः स्वं तत्त्वं शुद्धं चैतन्यम् । स एवानेन व्याल्याविकल्पेन प्रमातमा विमुक्तः सर्वज्ञ एव व्याल्यातो 10 वेदितव्यः ।

करणात्मानं कार्यात्मानं च व्याख्यास्थामः, तत्र तावन्महामोहेत्यदि यावत् करणात्मा । दर्शन-१३३-२ चारित्रमोहोदये यस्मात् सुप्ता मिध्यादृष्ट्योऽचारित्राश्च प्राणिनस्तस्माद् महामोह एव निद्रा, तदुद्ये स्वापः, तत्क्ष्ये विवोधः । यथोक्तम् –

> यदा तु मनसि क्लान्ते वुँद्यात्मानः श्रमान्विताः । विषयेभ्यो निवर्तन्ते तदा स्विपित मानवः ॥ [चरकसं० १।२१।३५] इति ।

तस्या निद्रायाः क्षयोपश्चमोऽनन्तानां पुरुषपरिणयापश्चाष्ट्राद्यधातिकर्मणामुदितानां क्षयादनुदितानामुपश्चमास्रविधशक्तिरूपयते तस्मिन्नेय पुरुषे ज्ञानदर्शर्मवीर्यविकल्पा, तया यातिकर्मक्षयोपश्चमशक्त्या निर्वर्तितानि कृष्णसारश्वरूपक्षमपुटाकारेण चक्षुः शेषेन्द्रियाणि च यथास्त्रमाकारैः, तान्येय चोपकृतानि उपकरणत्वेन मसूरकक्षुरप्रातिमुक्तचन्द्रकयवनातिकानेकसंस्थानैः, ततस्तरप्रत्ययं रुव्धिजनितनिर्वृत्त्यु-20
पकरणेन्द्रियप्रत्ययं चैतन्यमुपयोगो जायते, रुव्ध्युपयोगो भावेन्द्रियम् [तत्त्वार्थ० २१९८] इति वचनात् ।
तच्च प्रत्यक्षादिप्रत्यवेक्षणात्मकत्वात् , 'आदि'प्रहणादनुमानागमात्मकत्वाज्ञाग्रदवस्था, सैव
करणातमा । सुप्तजाग्रदवस्थयोश्चान्तरावस्था सुप्तजागरिका, तत्र स्वप्नदर्शनं भवति । यथोक्तम् – णो सुत्ते
सुमिणं पासति, सुत्तजागरियाय वद्दमाणे सुमिणं पासति [भगवतीस्० १६१४।५७०]। सा चापि जाग्रद-

15

१ सदा मा० ॥ २ कस्विमिति य० ॥ ३ एवान्येन प्र० ॥ ४ "कर्मात्मानः हमान्विताः" इति चरकसंहितायां पाठः ॥ ५ काष्ट्रविध मा० । काष्ट्रविध य० । "य उक्तः क्षायोपश्चिमो भावोऽष्टादश्चिकत्पतः द्वेदनिहत्पणार्थन्माह — ज्ञानाज्ञानदर्शनलब्धयश्चतु लिनिपश्चमेदाः सम्यक्तवारित्रसंयमासंयमाश्च ॥२।२॥ चत्वारि ज्ञानानि त्रीणि दर्शनानि पश्च लब्धय इति । सर्वधातिस्पर्धशानामुदयक्षयात् तेषामेव सदुपशमाद् देशधातिस्पर्धशानामुदये श्वायोपश्चमिको भवति" इति तत्त्वार्थाधिगमस्त्रस्य पूज्यपादाचार्यदेवनन्दिविरचितायां सर्वार्थितिद्वित्रतौ २।५ ॥ ६ वीर्याविकत्प प्र०॥ ७ त्यपेक्ष प्र०॥ ८ पासइ सुत्तजागरिआए य०॥ ९ "स्तर्ते णं भंते ! सुविणं पासति, जागरे सुविणं पासति, स्तजागरे सुविणं पासहै , स्तजागरे सुविणं पासहै । विषणं पासहै । विषणे । विषणे विषणे । विषणे । विषणे विषणे । विषणे विषणे । विषणे विषणे । विषणे विषणे ।

## चेतनात्मा सुप्तत्वाद् द्रव्यपुरुषवत् । तथानध्यवसायोऽपि विशिष्टस्वापो ज्ञानमेव चेतनात्मकत्वाज्ञागरितवत्, चेतनाचेतनात् संशयादिवत् सुप्तवत् ।

वस्था करणात्माख्या चेतनात्मा 'चेतना एवातमा, तस्थैवार्थस्य जागरणात्मत्वात् । द्रव्यपुरुषवत् , द्रव्यपुरुषो भूतो भावी वा यथायं राजासीद् भविष्यति वेति 'राजैव' इत्युच्यते करचरणगतचक्रपद्याद्या
कृतिरेखादिलक्षणदर्शनात्, तदेव हि हि शरीरमनुभूतराष्ट्रयं भविष्यद्राष्ट्रयं वा राजा तथा करणात्मौनः स्वयन्तो जाम्रतो वा 'चेतनात्मैव । अनुभ्युक्तो वा द्रव्यपुरुषः, तस्मिन् क्षेयेऽनुभ्युक्तत्वात्, यथानुपर्युक्तः ओदनेऽनात्मत्वेन परिणमित आत्मस्वरूपज्ञानत्वेनापरिणमितो द्रव्यपुरुषो द्रव्यात्मैव तथा करणात्मा ज्ञानो-पयोगरहितोऽपि चेतनात्मैवति । एवं तहिं परमात्मनः शुद्धचेतनात्मत्वात् सर्वात्मकत्वाच तस्य करणात्मावस्था-नुपपत्तिरिति चेत्, नेत्युच्यते, चैतन्यस्य सर्वात्मकतायामपि सनिद्रमहणान् सुन्नोत्थितस्य सावशेषानिर्दृस्येव 

10 यज्ज्ञानं सा जागरावस्था करणात्मा, व्यपगतिनद्दैस्येव सर्वज्ञावस्था, इत्यनयोः करणात्मपरमात्मावस्थयोविशेषः । स्थान्मतम् – अर्थस्वरूपमहणान् करणात्मावस्थायाः परमात्मात्यन्तवैरूप्यमिति, एतचायुक्तम्, कस्मात् ! अर्थस्य च तथा तथा तत्त्वाज्ञानमेव, स द्याः पुरुषसप्टेरनेकरूपतायाः प्रतिपादितत्वा-देकात्मविपरिवर्तोऽप्यनेकरूप एव तेन तेन प्रकारेण तस्य भवनात् तथा तथा तत्त्वात्, तदिप करणज्ञानं ज्ञानमेव करणात्मि ज्ञानमेव वा ज्ञानविपरिवर्तवान्। एवं तावज्ञाप्रदवस्था करणात्मा ज्ञानमेव ।

पथा चेदं ज्ञानं तथा जाप्रदवस्थाशेषः सुप्तावस्थाप्तरम्भमात्रं सुप्तावस्था, साँपि ज्ञानमेव संशयादि ईपत्सुसता, अयमपि करणात्मा संशयादि ज्ञानम्, आदिष्रहणाद् विपर्ययानध्यवसायौ । सा च सुप्तावस्थापि सतीषत्मुप्तता ज्ञानमेव, पूर्ववदेव सर्वात्मकतायां वस्तुनस्तथा तथा तत्त्वात् । स्थाणुः १३४-२ स्थात् पुरुषः स्थात् ? इत्यूर्ध्वतासामान्यस्य वग्तुत्वात्, यदि स्थाणुर्वयोनिल्यनादिविशेषात् यदि उत्थायो-पिवष्टत्वकरचरण्यैंलनादिविशेषात् पुरुष इत्युभयथापि तस्य वत्तुनस्तथा तथा तत्त्वात् स्थाणुत्वपुरुषत्वा-20 भ्याम् । तथा विपर्ययोऽपि ज्ञानमेव तथा तथा तत्त्वादर्थस्य स्थाणुपुरुषत्वाभयां विपर्ययेण चेति सेव व्याख्यात्रापि, साधनम् — चेतनातमा सुप्तत्वाद् द्रव्यपुरुषवत्, पूर्ववदेव व्याख्या सुप्तत्वं ज्ञायत्वं वा चेतनस्थेव भवति नाचेतनस्य कस्यचित् । यथा चैतज्ञानं तथानध्यवसायोऽपि, न अध्यवसायोऽनध्यवसायोऽनिभव्यक्तवोधः, सोऽपि संशयविपर्ययाभ्यां विशिष्यमाणः स्वापः सुप्तत्वाज्ञानमेव, चेतनात्म-कत्वाज्ञागरितवत्, यथा जागरितावस्था ज्ञानमेव चेतनात्मकत्वात् तथानध्यवसायोऽपि । चेतना-25 चेतनात्, यस्मात् वदेव चेतनमचेतनं च तस्यैव "वह्नचेतनत्वादल्यचेतनत्त्राचेतनं च तद्वेतनं चेति विग्रहाचेतनाया एवाचेतनाद्वा, संशयादिवत्, 'आदि'ग्रहणौद्विपर्ययनिणयौ गृह्यते तद्वचेतनाचेतनाज्ञान-वितनाद्वानः

१ चेतनाः एवात्मा चेतनैवात्मा भाष्या २ यथा राजा यथ्य। ३ व्हमनः यथ्य। ४ चेन्नात्मैव यथ्य। ५ व्युक्त उंदनो(उन्दनेऽ १)नात्मत्वेन भाष्य। व्युक्त पुदनोनात्मत्वेन यथ्य। ६ थ्यैव रंश्हीय्य। ७ द्वस्यैव प्रथ्य। ६ भात्मतवै यथ्य। ९ स्रोपि प्रथ्य। अस्मिस्तु पाठे स्वारस्य 'सोऽपि करणात्मा' इत्यर्थी होयः॥ १० विल्लानिदे भाष्ये वर्षे रंश्हीयः॥ १९ वहूचेतन भाष्या वहुचेतन यथ्य। १२ भात् पर्यय प्रथ्या

यथा चैतत् तथानध्यवसायमपि द्रव्येन्द्रियपृथिव्यादि कार्यात्मा ज्ञानमेव, सुषुप्तावस्थात्मकत्वात् हालाहलानुविद्धमदिरापानापादितनिद्राप्रसुप्तवदनध्यवसाय-वत् । योऽसी पुरुषस्तदेव तत्, तेनात्मत्वेन परिणमितत्वात् तद्वव्यत्वाद् भूम्य-वादिवीहित्ववत्, तत्कार्यत्वात् पटतन्तुवत्, तेन विनाऽभूतत्वात् तद्व्यतिरेकेणा-

मेवानध्यवसायः । अथवा सुप्तवत् , यथा हि सुप्त उच्छ्वासनिःश्वासादिकियासु अव्यक्तं चेतयमानोऽपि ह ज्ञातैवमनध्यवसायोऽपि करणात्मैव व्यक्ततरः स्वापः विशिष्टस्वाप इत्यर्थः । एवं करणात्मा व्याख्यातः ।

इदानीं कार्यातमा व्याख्यायते — यथा चैतिदिसादि । यथा चैतदनन्तरव्याख्यातमनध्यवसाय-विपर्ययसंशयावितथप्रसक्षादि ज्ञानं चैतन्यं तथानध्यवसायमपगताध्यवसायमनध्यवसायमनध्यवसायमन्तर्व द्वानं वैद्यन्ते । सा १३५-१ च सुप्तावस्था द्रव्येन्द्रियम् , निर्वृत्त्युपकरणद्रव्येन्द्रिये व्याख्याते प्राक्, ते च पुरुषेणात्मत्वेन परिणमिते । 10 भावेन्द्रियं त्वात्मैव लिर्ध्ययुक्त उपयुक्तो वा । प्रथिव्यादि च विपरिवर्तमानात्मत्वपरिणामापत्रमेव, प्रथिव्य-प्रेजोवायुवनस्पतिद्वीन्द्रियादि तन् कार्यात्मा सुप्तावस्था, तदिप ज्ञानात्मकमेव सुप्तावस्थात्मकत्वात् , हालाहलानुविद्धमदिरापानापादितनिद्रांप्रसुप्तवत्, यथा हालाहलंविषेण संशोमारकेणानुविद्धां मिदरां पीत्वा तदापादिताया विद्राया वश्मप्रगम्य सुप्तप्तवत्, यथा हालाहलंविष्य संशोमारकेणानुविद्धां मिदरां पीत्वा तदापादिताया विद्राया वश्मप्रगम्य सुप्तप्तवत्, यथा जागरादिपूर्वव्याख्यातावस्थाभ्यो विशिष्टा 15 सुप्तावस्थानध्यवसायवत् , यथा जागरादिपूर्वव्याख्यातावस्थाभ्यो विशिष्टा 15 सुप्तावस्थानध्यवसायाख्या ज्ञानमेव तद्वत् कार्यात्मावस्था द्रव्येन्द्रयप्रथिव्यादि ज्ञानमेव । वैथा निद्रा-निद्रा-प्रचला-प्रचलापचला-स्यानर्द्ववेदनीयानामुत्तरोत्तरोत्कर्षभेदाँदाञ्चज्ञानशक्तराचैतन्यविशेषस्तदाय-रणापगमिवशेषपादितचैतन्यविशु त्कर्षपर्यन्तप्राप्तसौक्यवद्वा चैतन्यावरणप्रकर्षपर्यन्तप्राप्तं प्रथिव्यादि ज्ञान-मेव । कर्मणश्चाद्वविधस्य सप्तभेदस्य पुरुषपरिणामैक्यापत्तिज्ञान्तत्विति चैतन्यमेव पृथिव्यादेः ।

अत आह - योऽसौ पुरुषस्तदेव तद् द्रव्येन्द्रियपृथिव्यादि, तेनात्मत्वेन परिणमितत्वात् । 20 को वात्र भेदः परिणामकपरिणन्ययोः ? इत्याह - तद्र्व्यत्वात् , स एव द्रव्यं तद्रव्यं सप्रभेदं कर्म, तस्मात् तद्रव्यत्वात् । भूम्यबादिन्नीहित्ववत् , यथा भूम्यम्ब्यांचेव न्नीहिन्नीहित्वेन परिणतत्यात् तद्रव्यत्वाद् न्नीहिर्भूम्यादिरेव भूम्यादिभिरेवात्मत्वेन परिणमितत्वाद् न्नीहिर्भूम्यादिरेव तथा पृथिव्यादि पुरुष एव वेतनात्मकः । इतश्च योऽसौ पुरुषस्तदेव तत् तत्कार्यत्वात् , यद् थेस्य कार्यं तदेव तत् पटतन्तुवत् , यथा तन्तूनां कार्यत्वात् पटस्तन्तुरेव तथा पुरुष एव पृथिव्यादि, पुरुषपूर्वकत्वप्रतिपादनस्य कृतत्वात् । 25 इतश्च तेन विनाऽभूतत्वात् , तदेव तत् तेन विनाऽभूतत्वात् , यद् येन विना न भवति तदेव तत् ,

१ अत्र °निद्रासुषुप्तवत् इसिप पाठः स्वात् ॥ २ °सायोपि प्र० ॥ ३ °सायचेतना ° प्र० ॥ ४ दस्यता प्र० १८५ पं० १ ॥ ५ °विशेषण वि० विना । °विशेषण वि० ॥ ६ यथा निद्रानिद्राप्रचलाप्रचलास्त्यानिर्दे प्र० ॥ ७ °मेदावृत वि० ॥ ८ अत्र °वस्तथावरणा ° इसिप पाठः स्वात् ॥ ९ °सार्वञ्चवद्वा प्र० ॥ १० भूम्यपादि प्र० ॥ ११ °द्येव बहुनीहित्वेन परि प्र० ॥ १२ यस्य न कार्यं नदेव प्र० ॥ नय० २४

भावात् तद्देशत्वाच घटस्वतत्त्वप्रत्यप्रादित्ववत्।

चैतन्यादातमा पृथिव्यादिसुषुप्तावस्थाया विपर्ययेण वृत्तो रागाद्युपयुक्त उपयोगस्वातस्येण बद्धात्मनात्मानमस्वतस्त्रीकरोति, कर्मबन्धेन रूपादिमक्त्वमना-द्यनन्तदा आपद्यते । अनाद्यनन्तदाः सुक्ष्मस्थूलदारीरादिरूपादिमक्त्वं प्रतिपद्यते

5 यथा रूपाद्य एव पृथिव्याद्यः पृथिव्याद्य एव रूपाद्यः, तेऽन्योन्यैर्विना न भूतत्वाद्न्योन्यात्मकास्तथा पुरुष एव काष्टाद्यपि । किञ्चान्यत्, तद्वयतिरेकेणाभावात् , यद्धि यद्व्यतिरेकेण न भवति तदेव तत् , यथा घटस्वतत्त्वप्रत्यप्रादित्वम् । तदेशत्वाच्च , तस्य देशस्तदेशः, तत्पुरुषस्यैव देशोऽवयवः स्वात्मा रथ्या-पुरुषपाण्यादिवत् , तदेशत्वं सृष्टेस्तत्पूर्वकत्वादिति हेतुः । यो यदेशः स तत्स्वतत्त्व एव, किमिव ? घटस्वतत्त्वप्रत्यप्रादित्ववत् , यथा घटस्य प्रत्यत्रयुवमेध्यमपुराणता च घटस्वतत्त्वमेव तथा पृथिव्याद्य । वित्तन्ति चेतन्त्रपृरुषस्वतत्त्वमेव । यदुक्तमैचिन्त्यप्रभावामूर्तस्व्रक्षमाज्ञकारणरूपादिमूर्तस्थूळविपरिवर्तवत् पुरुष-विपरिवर्तमात्रं पृथिव्यादीति युक्त्योपपादितम् ।

तत्रैव पुनः संसारसिद्धयै युक्त्योपपादनार्थं प्रस्तूयते — चैतन्यादात्मेखादि यावद् विपरिवर्ता१३६-१ नन्त्यवत् । चेतनभावश्चैतन्यम्, तस्माचैतन्यादात्मा पृथिव्यादिसुषुप्तावस्थाया विपर्ययेण वृत्तस्तत
ईषिद्विशुद्धावस्थ इत्यर्थः, चैतन्यस्य रागादिविपरिणामाद् रागादेर्वन्थकारणत्वात् तदुपयुक्त उपयोगस्वा15 तन्त्र्येण, उपयोगो हि चेतना, तस्य स्वातन्त्र्यं कर्तृत्वात्, मिथ्यादर्शनाविरतिप्रमादक्षप्रयोगा वन्धहेतवः [तस्वार्थ० ८११ ] इति वचनाद् रागाद्यात्मकक्षपायविकत्पात्मकत्वान्मिथ्यादर्शनादीनां तेन स्वातन्त्र्येण
बद्धात्मनात्मानमस्वतन्त्रीकरोति, तेनैय च स्वयं कृतेन बन्धेन अस्वतन्त्रीक्रियते मद्येनेव स्वयं पीतेन
मद्यपः, स्वयं पूरितवेगया डोल्येव वा पुरुषो भ्रम्यते कर्मडोल्या, कर्मबन्धेन रूपादिमत्त्वमनाद्यनन्तरा
आपद्यते । एवमेतदुभयं सन्तत्याऽनाद्यनन्तं च द्रव्यार्थतया, यथोक्तम् — पुर्वि मंते ! कुक्कडी पच्छा
20 अंडए ! पुर्वि अंडए पच्छा कुक्कडी ! रोहा ! जा सा कुक्कडी सा कैतो ! अंडगातो । जे से अंडए से कैतो !
कुक्कडीतो । एवं रोहा ! पुर्वि पि एते पच्छा वि एते, दो वि एते सासता भावा, अणाणुपुच्बी एसा
रोहित्ते [भगवतीस्० ११६१४] । तथा सच्यजीवा णं भंते ! एक्कमेक्कस्स मातत्ताए ''पितित्ताए भातित्ताए
भज्जताए पुत्तत्ताए धीतित्ताए ! गोतमा ! असिति अदुवा अणंतसुक्तो [भगवतीस्० १२१०४४८]
इत्यादि । तच द्विविधं रूपादि – सूक्षमं स्थूलं च । कर्मादि सूक्ष्मम्, आदिप्रहणादुच्छासनिःश्वास25 भाषामनस्त्वादिकार्मणतैजसाहारकञरीरादि च तदात्मत्वगत्या । स्थूलं पृथिव्यादि औदारिकवैक्रिय-

१ घटवस्त्रतत्वप्रत्ययादि प्रिणा २ मध्यपुरा यण ॥ ३ पुरुषत्वमेव प्रणा ४ द्रयतां पृण्ण १७६ पंत्र १॥ ५ सूक्ष्मक प्रणा ६ कुतो प्रणा (पुट्टिंग मंते! अंडए पच्छा कुक्कुडी १ पुट्टिंग कुक्कुडी पच्छा अंडए १ रोहा ! से णं अंडए कओ १ भयवं ! कुक्कुडी आ । सा णं कुक्कुडी कओ १ भंते ! अंडयाओ । एवामेव रोहा ! से य अंडए सा य कुक्कुडी पुट्टिंग पेते, पच्छा पेते, दुवेते सासया भावा, अणाणुपुच्यी एसा रोहा "इति भगवतीस्त्रे पाठः ॥ ७ कुतो कुक्कुडीओ यण ॥ ८ सास्या यण ॥ ९ द्रयतां पृण्ण ४ टिण्ण २ ॥ १० पितत्ताए भाणा ॥ ११ असई भाण ॥ १२ असई भाण ॥ १२ असई भाण ॥ १२ असई भाण ॥ १३ असंत ॥ १४ असई भाण ॥ १४ असंत ॥

चैतन्यं कार्यात्मत्वाद् मृद्धटकपालशकलशकराध्रिलपांशुत्रुटिपरमाणुरूपादिपरमा-ण्वादिद्रव्यादित्वविपरिवर्तानन्त्यवत् ।

नन्वेवमनाद्यनन्तत्वे सित अविवेके चैतन्यरूपादिमत्त्वयोस्तुल्ये किमर्थं ज्ञाना-त्मकमित्युच्यते, किं रूपादिमदात्मकमिति नोच्यते सर्वम्? नैवं परिग्रहेऽपि कश्चि-दोषः, अस्यैवार्थस्य सिसाधयिषितत्वात्। तथाहि – ज्ञस्यैव भवनस्योपपत्तेस्तदन्वयाच<sup>5</sup> देशकालाभ्यां भवनं सिध्यति। तद्भिन्नपदार्थपरिग्रहे तु घटभवनं न सिध्यति।

शरीरौरमकत्वगत्या तदारमैरवात् । एतत् प्रक्रिययैव प्रतिपादितमपि सुखप्रहणार्थं प्रतिज्ञायते — अनाचनन्तदाः १३६-२ सूक्ष्मस्थूलशरीरादिरूपादिमत्त्वं प्रतिपद्यते चैतन्यमिति । कृतः ? कार्यात्मत्वात् , कार्यात्मत्वं च तस्य सिद्धं रूपादिप्रथिव्यादिभेदरूपेण विपरिवृत्तेः साधितत्वात् , इह त्वनाद्यनन्तदाः सेति साध्यते, यो यः कार्यात्मा स सोऽनाद्यनन्तदाो विपरिवर्तमानो दृश्यते, तदाथा मृद्घटेलादि, द्रव्यं मृद् भवति, मृद् घटो 10 भवति, घटः कपालानि, ततः क्रमेण शक्तल-शक्तरा-धूलि-पांशु-श्रुटि-परमाणवः, ततो रूपादयः, रूपादिभ्यः पुनरुत्कमेण परमाण्यादयो यावद्रव्यादित्वविपरिवर्तानन्त्यम् । 'आदि'प्रहणाद् गुणकर्मसत्ता-दित्वेन विपरिवर्तवत् । एवंप्रकारस्य भवनस्य स्वजात्यपरित्यागरूपस्य देशकालभेदैकान्ताभ्युगगमेऽनन्तरं वेक्ष्यमाणदोषस्वान्नान्ययैतदिति प्रतिपत्तव्यम् ।

अत्राह — तन्वेविमित्यादि । नैन्वेवमनादित्वात् कुकुट्यण्डकयोरिवानन्तत्वाच कृत्सिता कुटिः कुकुटि- 15 रित्यर्थे कुकुटिशब्दस्य शरीरार्थव्याख्यानाच मुक्तस्यापि रूपाद्यर्थज्ञानपरिणामादिविवेके चैतन्यरूपादि- मस्त्रयोस्तुरुये किमर्थ ज्ञानात्मकमित्युच्यते, किं वा कारणं रूपादिमदात्मकमिति नोच्यते सर्वम् ? विशेषहेतुर्या वाच्य इति तद्श्यन्नाह परः — तन्वेवमनाद्यनन्तत्वे सतीति गतार्थम् । आचार्य आह — नैयं परियहेऽपि कश्चिद्दोषः, किं कारणम् ? अस्यैवार्थस्य सिसाधियिषितत्वाचतुरवस्थात्मकत्वात तस्य, तत एव रूपादिद्रव्येन्द्रियपृथिव्यादिरूपः स एवोच्यते, तथा च सष्टेः पूर्वमुक्तत्वात् ।

आह — चेतनाचेतनथोरैकयापादनप्रस्तुतेः 'ज्ञः पुरुषः, तन्मयं चेदम्, स एय स्वतन्त्रो भवति' इति १३७१ च विशेष्य ज्ञग्रहणं स्वतन्त्रग्रहणं च किमर्थमिति । आचार्य आह — तथाहीत्यादि, भाविष्यते । भवतीति भाव इत्युक्तम्, भावस्वरूपप्रदर्शनार्थं तु यो भवति स वाच्य इति ज्ञग्रहणम्, तदिप तथा-हीत्यादिना च एवं च कृत्वा यन् प्राँगुक्तं 'देशकार्ळभेदे भवनाभावदोषो वक्ष्यमाणः' इति तत्परिहारेण श्रस्यैव भवनस्योपपत्तेस्तदन्वयाच्च सर्वदेशकालारभैसान्निष्याद् देशकालाभ्यां भवनं सिष्यति, 25 तथा हि वस्तु भवतीति शक्षं वक्तुम् । तिज्ञित्रोत्यादि, देशकालभिन्नष्ट्रियव्यादिभेदभूतपदार्थपरिग्रहे तु अन्यथा तु घटभवनं यदेतन् प्रस्रक्षसम्प्रसिद्धं तदिष न सिध्यति ।

१ रातमगत्या भारण २ तमत्वा प्ररक्षा ३ तुर्दि भारण ४ दश्यता प्ररूप १०१८ पंरका ५ निवद- (त्य?)मनादित्वात् प्ररूण ६ (भाव इष्यते,) १ ॥ ७ दश्यता पंरत्य ॥ ८ भेद्भवनाभावदोषे यरण ॥ ९ तमस्यिन्नव्याद् भारण क्रिमस्यन्निव्याद् भारण क्रिमस्यन्निव्याद् यरण ॥

देशभेदप्रत्ययेन तावर् ग्रीवादिभेदभावे घटभवनं न । श्वेतिकाचेकदेशभावे न मृत् । अश्मादिभेदान्न पृथिवी । पृथिव्यादिभेदान्न द्रव्यं गुणकर्मभेदाद्वा । द्रव्या-दिभेदान्नेकं सत्त्वम् । कालभेदप्रत्ययेनापि प्रतिक्षणमव्यपदेश्यभवनात् कतरद् घटभवनम् , मृद्गुतत्रीह्याचम्ब्वादिकालभिन्नभावभेदे मृदभावात् परतोऽपि कपालादि-ग्रांशुत्रीह्यादिभृतेः । घटादिसर्वात्मकस्यकस्य सत्त्वस्याभावात् प्रत्येकत्वस्य चेतरे-तरासत्त्वात्मकत्वात् कृतो भवनं भवितुर्घटादेः ?

यथा तु रूपादिभेदेन सर्वभेदपर्यन्तं भेदं विधाय विज्ञानमात्रमेव व्यवस्थाप्यते

तत् कथम् १ देशभेदप्रत्ययेन ताविद्यादि, ग्रीवाष्ट्रश्रुश्चिषुष्ठौष्ठादीनां देशभिन्नानां कपाल-शकलादीनां च यावत् परमाणुशो रूपादिशो निरुपाल्यत्वश्च भेदभावे घटभवनं न, सिध्यतीति 10 वर्तते । एवं न श्वेतिकापीतिकाद्येकदेशभावे मृत् । अश्मादिभेदान्न पृथिवी । पृथिन्यमेजो-वाद्यादिभेदान्न द्रव्यं गुणकर्मभेदाद्वेति, तदेव हि द्रव्यं रूपगमनादिगुणकर्मभेदाद् यावित्ररूपाल्यत्व-भेदात् समुदायाभावार्चासम्बन्धान्न द्रव्यम् । द्रव्यादिभेदाद् द्रव्यगुणकर्मनानत्वाद् नैकं सत्त्वम् । एवं तावद् देशभेदे घटभवनं न स्यात्, द्रव्यादीनामनुपपत्तेः ।

कालभेदप्रत्ययेनापि प्रतिक्षणमन्यपदेश्यभवनात् कतरद् घटभवनं क्षणे क्षणेऽत्यन्तमसम्बद्धा15 यःशलाकाकल्परूपाद्यात्मकत्वानुपपत्तेः ? किं कारणम् ? मृज्यूत्रविद्याद्यम्ब्यादिकालभिन्नभावभेदे मृद१३०-२ भावात् , अस्मन्मतेन मृज्यूतो ब्रीह्यादिरम्ब्यादिश्चेक एव कालान्तरावस्थाने सति तत्परिणामोपपत्तेः, त्वन्मतेन तु कालभिन्नभावभेदे क्षणे [ क्षणे ] नवनवार्थासम्बन्धाद् भावभेदे ब्रीहिरेव विनष्टो मृन्न भवति, न
चैदकादि विनष्टं मृद् भवतीति निर्वीजत्वानमृदमावः । मृदमावाच को घटः ? भवनं वा किं स्थात् ?
अस्माकं तु सामान्यान्वयाद् ब्रीह्यादय उदकादय एव वा मृद् भवति घटो भवतीत्यादि युज्यते, परतोऽपि
20 कपालादिपांशुव्रीह्यादिभूतेः, घटभवनात् परतोऽपि घट एव कपालादि भवति, कपालदेरपि परतो यावच्छर्कराभवनात् , पैंश्वादेरपि परतो ब्रीह्याँदर्भवनात् । तस्माद् घटादि सर्वात्मकमेव भवति । न
चेदेतदिष्यत एवन्प्रकारकं भवनं तत एवं घटादिसर्वात्मकत्योकस्य देशकाल्ज्यापिनः सत्त्वस्याभावात् त्वन्मतेनैव प्रत्येकत्वस्य चेष्टस्य त्वया इतरेतरासत्त्वात्मकत्वात् कुतो भवनं भवितुर्घटादेः ? घटः पटात्मना नास्ति पटोऽपि घटात्मनेति देशतः कालतश्च प्राक् पश्चाद्धा [ न ] स एवेति न पटोऽस्ति न घट 25 इति प्रत्येकं भिन्नत्वे भावानामभावात् को घटः ? किं वा भवनम् ?

यथा तु रूपादीखादि यावदसमदुपवर्णनवदेवाभिहितं भवति । यैश्च वर्ण्यते विज्ञानमात्रत्वं देशभेदाद् घटो भिद्यमानो रूपादिभेदेन भिद्यते यावद् निरुपाख्यशः कालभेदेन च भिद्यमानः परम-निरुद्धक्षणोत्यत्तिविनाशनिरुपाख्यशो भिद्यत इति तैः सर्वभेदपर्यन्तं भेदं विधायापि विज्ञानमात्रमेव

१ ° श्वसंबंधाद्रव्यम् प्र०॥ २ बोद्कादि भा०॥ ३ पांस्वा भा०॥ ४ बीह्यादिर्भ (मः)वनात् मा०॥ ५ चेष्ट्य य० प्रतिषु नास्ति॥

तथासादुपवर्णनवदेवाभिहितं भवति । ज्ञानस्यापि त्वभावाभ्युपगमे रूपाद्यपलाप-बीजनिरूपणादिनिर्मूलत्वात् प्रत्यक्षादिविरोधाः ।

अत एवोक्तवत् सर्वत्र सन्निपत्याराद्द्रादुपकारित्वेभ्य आत्मबुद्धीन्द्रिय-प्रकाशरूपघटौषधाहारादिषु ज्ञानवृत्तिर्भवति । अन्वाह च —

> पुरुष एवेदं सर्वे यद् भूतं यश्च भाव्यम् । उतामृतत्वस्थेशानो यदन्नेनातिरोहति ॥ [ शुक्कयज्ञ० सं० ३९१२ ]

5

नान्यत्कि ख्रिदिति व्यवस्थाप्यते । यथा तु तद् व्यवस्थाप्यते तथास्मदुक्तवदुपवर्णितमभिन्नमेकं विज्ञान-१३८-१ मित्युक्तं भवति, ततश्च रूपरसादिघटपटादिविश्वभेदात्मकत्वात् तस्य, रूपादिपरस्परविविक्तत्वे तु तद्धि-ज्ञानान्वयाभावाद् रूपरसादिभेदपरिकल्पनाभावस्तदंशकल्पनाभावो निरुपाख्यत्वकल्पनाभाव इति विज्ञान-मात्रता न भवति ।

अथ कश्चिद् श्रूयात् – तदिष 'विज्ञानमसत् सर्वभावशृत्यत्यादिति, एतश्चायुक्तम्, ज्ञानस्यापि त्वभावाभ्युपगमे रूपाद्यपठापवीजनिरूपणादिनिर्मूळत्वात् प्रत्यक्षादिविरोधाः, रूपादयो न सन्तीति यदपठापवीजं निरूपणं तदिप नास्तीति रूपादिप्रतिषेधो न सिध्यति, प्रत्यक्षतश्च स्वानुभवेन रूपस्य निरूपणमुपलभ्यते प्रतिस्वम्, आदिग्रहणादास्वादनधाणस्पर्शनश्रवणानुभवा उपलभ्यन्ते, अतः प्रत्यक्षविरोधः। तदनुस्मरणदर्शनादनुमानविरोध आदिग्रहणात्, अनुस्मरणं हि स्वयमनुभूतस्यार्थस्य नाननुभूतस्य। तस्माद-15 वर्यमात्मा ज्ञानस्वभाव एकः सर्वभावव्यापी विपरिवर्तमानोऽवस्थितः कारणमिति सिद्धम्।

अत एवोक्तविद्यादि । एतस्मादेव आत्मव्याप्तिविपरिवृत्तिव्यवस्थितैत्वाद्वेतोरुक्तेन तुल्यमुक्तवद् रूपादीनां तत्त्वाद् रूपणात्मकत्वाष्ट्रशानस्वभावात्मावस्थाविशेषमात्रत्वात् सर्वत्र सर्वभावेषु एष विशेषस्तस्यैव कारणपदार्थस्योपकारिविशेषभ्योऽपरो द्रष्टव्यः — सन्निपत्योपकारिणी बुद्धिरात्मनः साक्षाद्व्यविद्वता भावानां १८२.२ स्वपरिवर्तिवशेषाणामुपभोगे, भोक्ता तु स्वयमेव स्वपरयोः । आरादिन्द्रियाणि करणत्यात् दूरात् प्रकाशाद- 20 योऽनुप्राहका इन्द्रियाणां दवीयांसो रूपादयो दविष्ठा घटादय और्षेषव्यञ्जनादीनि इन्द्रियाणां पाटवजनना-दुपकार्युपकारित्वेन तदुपोद्धलकराश्चाहाराः सर्वभावगतासु ज्ञानवृत्तिष्वित्रत आह — सर्वत्र सन्निपत्यारा-दूरादुपकारित्वेभ्यो हेतुभ्य आत्मबुद्धीन्द्रियप्रकाशरूपघटौषधाहारादिषु ज्ञानवृत्तिभैवतीति ।

अँन्वाह चेति ज्ञापकम्, एतस्मिन्नर्थे पूर्वोक्तमेव जैनैर्वक्ष्यमाणज्ञापकार्थम् 'एकोऽप्यहमनेकोऽप्यहम्' [भगंबतीस्॰ १८१९०१६४७] इत्यादिकम्, अतोऽपि छौकिकस्तदनुसारेणाह न स्वमहिन्नेति । पुरुष एवेद- 25 'मित्यादि, एवेत्यवधारणे, भवितुरन्यस्याभावादुक्तवत् तस्यैव च भवनात् । इदमिति दृश्यस्पृश्यादि इन्द्रिय-

१ विश्वानसत् य०॥ २ "स्थितत्वा(त्व?)हेतो" प्र०॥ ३ औषधाव्य(त्य?)श्वनादीनि प्र०॥ ४ अत्राह् य०॥ ५ "एगे भवं दुवे भवं अक्खए भवं अव्वए भवं अविद्युए भवं अणेगभूयभावभविए भवं शे सोमिला । एगे वि अहं जाव अणेगभूयभावभविए वि अहं" इति भगवतीसूत्रे पाठः १८।१०।६४०। "एगे भवं दुवे भवं अणेगभूयभावभविए भवं अव्वष्टए भवं अणेगभूयभावभविए वि भवं ? सुया । एगे वि अहं दुवेवि अहं जाव अणेगभूयभावभविए वि अहं" इति झाताधर्मकथासूत्रे पद्यमाध्ययने पाठः ॥

अत एव तस्य सर्वत्वसम्प्रसिद्धा आत्माद्याख्यता, मृदनुत्तीर्णघटपिठरादि-वद् भ्वस्त्यर्थोद्भयः सर्वस्यानुत्तरात् सर्वस्यासावातमा खरूपं तत्त्वमित्यर्थः।

गोचरं लिङ्गगम्यं वा निर्दिशति । सर्वमित्यशेषं तस्यैव सामान्यविशेषभेदप्रभेदानन्येऽपि सङ्गृहीतं बुद्धा । इदं च देशतः प्रदर्शनम् – इदं सर्वमिति । कालतस्तु भूतं भाव्यमिति अतीतानागतवर्तमानानां प्रदर्शनम्, 5 भूतराब्दस्य वर्तमानातीतवाचित्वात् । **उत** पर्य प्रेक्षस्वेत्यर्थः । अमृतत्वस्य अक्षयत्वस्य **ईशानः** प्रभविता, स ह्यक्षयोऽजरोऽमरः पुरुषो ज्ञानस्याविनाशित्वात् सोऽक्षयत्वमनुभवतीत्यर्थः । यथोक्तम् -अक्खरस्स अणंतभागो णिश्चुग्धाडितओ सञ्वजीवाणं [ मन्दिस्० ४२] ति<sup>र</sup> । तद्ववाख्याननिदर्शनं च

> तं पि जदि आवरिज्ञिज्ञ तेण जीवो अजीवंयं पावे। सुटु वि मेहसमुद्ये होइ पभा चंद्सूराणं ॥ [नन्दिस्० ४२] ति<sup>र</sup>।

10 **यदि**ति यस्मात् कारणा**दन्नेनातिरोहति,** अद्यते भुज्यतेऽश्यत इत्यन्नं पुद्गलद्रव्यं तेनैवात्मनानाद्यनन्त-१३९-१ शोऽपि विपरिवर्तितत्वात्, तेनान्नेनासावतिरोहति वर्धत उपचीयते तत्स्वारूप्याद् बालक इव नवनीताहारेण तेन ज्ञानिकर्ययोरुषष्टम्भोपलम्भात् करणकायविवृद्धेश्च । यथोक्तम् – अत्रं वै प्राणाः, अन्नमयो ह्ययं पुरुषः, पुरि शयनात् पुरुषः [ ], नाँ इस्थैतत् सर्वं घटतेऽतिरोहति भूशं रोहतीति ।

किञ्चान्यत्, अत एवेत्यादि । एतस्मादेव कारणात् सर्वत्वसिद्धिस्तस्य तत्त्वज्ञानस्वरूपस्य, तया च 15 पुनः सर्वत्वसम्प्रसिद्ध्या आत्माद्याख्यता । सततमतति गच्छति जानीते परिणर्मतीति चात्मा । सतो भावः सत्त्वम्, स एव सन् भवति चेट्यर्थः । भूतस्तथा सदा भवतीति वा । पुरि शयनात् पुरुषः शरीरे जगित वा स्वविजृम्भितविकस्पातमके। पूरणाद् गलनाच पुद्रलः पुमांसं गिलतीति वा पुद्रलः, जीवशरीरतया विभज्य भोक्तुँभोग्यभावाद् वृद्धिहानिभ्यामुत्पन्तिविनाशाभ्यां पूर्णगळनाभ्यामित्यर्थः । जायते तैस्तैर्भावै-रिति जन्तुः । पञ्चेन्द्रियमनोवाकायवलायुरुच्छ्वासनिःश्वासाख्यदशप्राणधारणात् प्राणी जीव इति चोच्यते 20 इत्येवमाद्यभिख्याः सर्वत्वे सति घटन्ते तेन तेन धर्मेण व्यपदेशाविरोधात् । मृदनुत्तीर्णघटिपटरादिवत् , यथा मृदोऽनुत्तीर्णा घटपिठरादयो भवन्ति सन्ति वर्तन्त इत्यादिभयो भवस्याद्यर्थेभयो नोत्तरन्ति भवनानु-त्तरात् सर्वधातृनां च भ्वाचर्थत्वादेवं ज्ञानस्वरूपः कर्ता भवति अस्ति वर्तते ज्ञानस्वरूपभवनानु तर्रात् । <sub>१३९-२</sub> अत आह - भ्वस्त्यर्थादिभ्यः सर्वस्यानुर्त्तरात्, अस्तिभवतिविद्यतिपद्यतिवर्ततयः सत्तार्थाः, भ्यादयश्च सर्वधातवस्तदर्थं नातिवर्तन्त इति यावदेव किञ्चिद्धत्यसे विनश्यति व्यवस्थितं वा 25 तस्य **सर्वस्यासाचारमा स्वरूपं तत्त्वमित्यर्थ** इति पर्यायै: खरूपोर्धनेय: ।

स्यान्मतम् - स्वात्मनि वृत्तिविरोधात् कथमात्मनात्मानं सृजत्युपसंहरति च बध्यते मुच्यते च ? न. ह्यैङ्कुल्यममङ्गुल्यमं स्प्रशति नासिरात्मानं छिनत्तीति, एतचायुक्तम् , शक्तिभेदात् कारकभेदोपपत्तेः, **तस्र**-

१ इस्यता प्र० ४ टि० २ ॥ २ °वअं भा० ॥ ३ °शोविपरिवर्त्तत्वात् भा० ॥ ४ °योप्छ ° य० ॥ ५ ''अन्नं वै चन्द्रमाः, अनं प्राणाः, उभयमेनोपैत्यजामित्वाय'' इति तैतिरीयबाह्मणे ३।२।३।१९॥ ६ नान्यस्यै भा०॥ **७ द्याख्याता प्र०॥ ८ मिति चात्मा य०॥ ९ भोज्यभावाद्** रं० ही० विना ॥ १० °तारात प्र०॥ ११ दश्यतां प्र० २४ पं० २०॥ १२ पनय भा०। पनयं य०। १३ ह्यंगुल्यमं स्पृशति पा० भा० रं० ही०॥

तश्रवायककोशकारककीटवच तदात्मका एवैते संहारविसर्गवन्धमोक्षाः। यथा च सुदीप्तात् पावकाद्विस्फुलिङ्गा भवन्ति ....।

स एवं कलनात् कालः । प्रकरणात् प्रकृतिः । रूपणादिनियमनान्नियतिः । स्वेन रूपेण भवनात् स्वभावः । येन यत्र यथा यस्माद् यदा यदर्थं च प्रवर्तितव्यं

वीयककोशकारककीटवस्त तदात्मका एवेते संहारविसर्गवन्धमोक्षाः, यथा तन्नवायकीटः 5 स्वश्रीरजयैव लाल्या तन्नं प्रसारयत्युवसंहरति च न चान्यतः कुतिश्चित् तथात्मन एव संहारविसर्गौ । उक्तं हि —यथोर्णनाभिः स्वतं गृहीते च यथा पृथिःयामौषधयः सम्भवन्ति । यथा सतः पुरुषात् केशलोमानीति वा, यैथा सुदीप्तात् पावकाद्विस्फुलिङ्गा भवन्ति तथाक्षरात् सम्भवतीह विश्वम् [मुंग्डकोप॰] इति । वन्धमोक्षाविप यथा कोशकारकीटक आत्मानं वेष्टयति स्वश्रीरविनिर्गतेन कोशेन पुनश्च तत्रैव प्रलीयते कश्चिम् कोशकं छिद्रीकृत्य निर्गच्छत्येवमात्मनो बन्धमोक्षौ नान्यत इति । किञ्चा-10

न्यत्, यथा च सुदीसादित्यादि, अयमपि दृष्टान्तोऽग्निस्वतत्त्वार्नैतिवृत्त्याग्निरूपसम्भवात् पुरुषस्य तत्सा-धर्म्यप्रदर्शनार्थम्, र्यथाऽन्वाह — यथा सुदीसात् पावकादित्यादि । एवं तावत् पुरुष एव सर्वमित्युक्तम् ।

स एवोच्यते कालोऽपि, स एव इंत्वात् कलनात् कालः, कल सङ्ख्याने [पा० घा० ४९७, १८६६], कलनं ज्ञानं सङ्ख्यानमित्यर्थः । वैथा चाहुरेके – कालः पचित भूतानि [ ] इति श्लोकः । प्रकरणात् प्रकृतिः स एवेति वर्तते । सत्त्वरजस्तमः खतत्त्वान् प्रैकाशप्रवृत्तिनियमार्थान् गुणा- 15 नात्मस्वतत्त्वविकल्पानेव भोक्ता प्रकुरुते इति प्रकृतिः, यथाहुरेके —

अजामेकां लोहितैशुक्क कृषणां बह्धीः प्रजाः सृजमानां सैंरूपाः । अजो होको जुषमाणोऽनुशेते जहात्येनां भुक्तभोगामजोऽन्यः ॥ [श्वताश्व० ४। १।५५५] इति । रूपणाँदिनियमनान्नियतिः, रूपणाञ्चश्चषो विषयो रूपमेव न रसादयः, रसनाद् रसो रसन-विषयो न रूपादय इत्यादि नियमनान्नियतिः । स्वो भाव आत्मनैव स्वेन रूपेण भवनात् 20 स्वभावः । यथाहुरेके —

> <sup>रर\*</sup>कः कण्टकानां प्रकरोति तैक्ष्ण्यं विचित्रभावं मृगपक्षिणां च । स्वभावतः सर्वेमिदं प्रवृत्तं न कामचारोऽस्ति कुतः प्रयत्नः ॥ [

] इति\* ।

१ वायकाश भा०॥ २ नामः य०॥ ३ अथा प्र०॥ ४ "यथोर्णनाभिः सजते गृहते च यथा पृथिव्यामोषधयः सम्भवन्ति । यथा सतः पुरुषात् केशलोमानि तथाक्षरात् सम्भवति । निश्चम् ॥ ११९१७ ॥ "तदेतत् सत्यम् – यथा सुदीप्तात् पावकाद्विस्फुलिङ्गाः सहस्रशः प्रभवन्ते सरूपाः । तथाक्षराद् विविधाः सोम्य मावाः प्रजायन्ते तत्र चैवापियन्ति ॥२१९१९॥" इति मुण्डकोपनिषदि पाठः ॥ ५ अत्र 'यथा च सुदीप्तात् पावकाद् विस्फुलिङ्गा भवन्ति तथाक्षरात् सम्भवतीह विश्वम् ।' इति मुण्डकोपनिषदि पाठः ॥ ५ अत्र 'यथा च सुदीप्तात् पावकाद् विस्फुलिङ्गा भवन्ति तथाक्षरात् सम्भवतीह विश्वम् ।' इति मूलं सम्भाव्यते ॥ ६ "निविद्यत्याविरूप" प्र०॥ ७ "नार्थ भा०॥ ८ यथात्वाह प्र०॥ ९ झात्वा कर्रुष्ठ प्र०॥ १९ "कालः पचित भूतानि कालः संहरति प्रजाः । कालः सुप्तेषु जागिर्ति कालो हि दुरतिकनः ॥" इति संपूर्णः श्लोकः ॥ १२ प्रकाशवृत्ति प्र०॥ १३ "तक्रष्णशुद्धां प्र०॥ १४ विरूपाः प्र०॥ १५ "दिश्वय" प्र०॥ १६ \* एतिचिद्वान्तर्गतस्य पाठस्य स्थाने कः कण्डकानामित्यादि इत्सेच य० प्रतिषु पाठः॥

तेन तत्र तथा तसात्तदा तदर्थं च प्रवृत्तिः । तदन्तरेव तस्य, न ततो व्यतिरिक्तम्, सं एव हीदं वृत्तमविवृत्तं च बहुधानकं चेतनाचेतनादिप्रभेदरूपम् । अन्वाह च —

तदेजति तन्नैजति तद् दूरे तंदुपान्तिके । तदन्तरस्य सर्वस्य तदु सर्वस्यास्य बाह्यतः ॥ [ ग्रुक्रवजु॰ वा॰ सं॰ ४०।५ ]

 अर्हणबोधनेत्यादेर्विद्युद्धिप्रकर्षविद्योषाद् देवता अपि स एव, यावदर्हन्निप भवतीति सम्भाव्यते ।

सलम्। भवनं कर्तुः, भवनस्य कियात्वात्, पचिवत्। यत्तु स ज्ञ इति

येन हेतुना यत्र क्षेत्रे यथा येन प्रकारेण यस्मादाश्रयाद् वस्तुनो यदा यस्मिन् काले यदर्थं च यन् प्रयोजनमुद्दिश्य प्रवर्तितव्यं तेन तत्र तथा तस्मात्तदा तदर्थं च प्रवृत्तिः, तद्यथा – राज्ञाज्ञमः 10 सूपकारः स्थाल्यामोदनं कुरूलात् तँण्डुलानाहृत्य मृदुविशदमोदनं पेयात्येपूर्वकं क्षुत्प्रशमनार्थं च पचतीति । तत् पुनः प्रवर्तनं तदन्तरेव तस्य पुरुषस्थ, न ततो व्यतिरिक्तं विहर्भूतम् । स एव हीदम्, स एव पुरुषो यस्मादिदं सकलं जगद् वृत्तं ततः प्रसतं नानाभेदेन विवर्तमानम्, अविवृत्तं च तत्त्वरूपापरिन्त्यागात् । बहुधानकं बहूनामाश्रयः । चेतनाचेतनादिप्रभेदा रूपमस्थेति चेतनाचेतनादिप्रभेदरूपम्, र्यच चेतनं नरतिर्थगमरनारकादि तत्प्रभेदाश्च रूपमस्थ काष्टकुड्यघटपटादाचेतनं च सप्रभेदमस्य रूपम्।

- 15 अन्त्राह चेति जैनमतानुसारेणैवेत्यर्थः । तदेजिति चलित सन्दते, नैजिति न चलित न सन्दते । १४०-२ तद् दूरे तिर्यग्लोकेऽघोलोकेऽछोके च । तैदुपान्तिके 'तदेवास्मिन् प्रदेशे दृश्यग्पृश्यादि । तद-न्तरस्य घटपटादेः सर्वस्य वन्तुनः साकारानाकारोपयोगलक्षणस्यात्मनस्तत्परिणतेरप्रतिघातात् । तदु सैर्यस्यास्य बाह्यतः, तस्यैवालोकेऽपि सङ्गावात्, 'सर्वस्यास्य' इति लोकगतभावनिर्देशात् तस्य बाह्यमलोक इति ।
  - 20 अर्हणबोधनेत्यादेविशुद्धिप्रकर्षविशेषाद् देवता अपि स एव, अर्हति सर्वलेकातिशयपूजा इत्यर्हन्, बुध्यत इति बुद्धः, वर्धनाद् बृह्ण्वाद् ब्रह्मा वर्धमानो वा, व्याप्नोतीति विष्णुर्ज्ञानात्मनैव सर्वान-र्थान्, ईशनादीश्वरः, एतेभ्यश्च ज्ञानविशुद्ध्युत्कर्षभेदेभ्यस्तत्वर्यन्तप्राप्तेयीवदर्द्दन्निप भवतीति सम्भाव्यते, दुष्प्रापत्वादार्हन्त्यस्य सम्भावनयोच्यते, शेषपदप्राप्तिस्तु सुलभैवेति, तामपि च दुरापां सर्वज्ञावस्थां परम-विशुद्धां परमर्घ्यांख्यां स एव प्राप्तुमर्हतीति । एवं विधिविधिनयविकल्पः पुरुषवादः ।
  - 25 अधुना नियतिवादो विधिविधिनयदर्शनाश्रयोऽभिधीयते सत्यम् , भवनं कर्तुरिलादि । सत्यं युक्तमेतदुच्यते त्वया – तन्न भवतः स्वातन्त्र्यमुपलभ्यमानं पचानिव शक्यमपह्रोतुम् । किं कारणम् ?

१ "अथापरे विवृत्ताविवृत्तं बहुधानकं चैतन्यमित्याहुः ।" इति अर्तृहरिविरचितायां वाक्यपदीयवृत्तौ १।८॥ २ प्रवृत्तिस्तथा प्र०। अत्र 'प्रवृत्तिः, यथा राज्ञाज्ञासः' इत्यपि पाठः स्थात् ॥ ३ तंदुलाकृत्य मृदुविदाद् य०। तंदुविदाद् भा०॥ ४ अत्र 'पेयापूर्वकम्' इति पाठः सम्भाव्यते ॥ ५ 'रेचेतस्य प्र०॥ ६ पुरुषस्य य० प्रतिषु नास्ति ॥ ७ बहुधानामां श्रयः भा०। बहुधानाश्रयः य०॥ ८ यचेतनं य०॥ ९ अत्र तद्वन्तिके इति यजुर्वेदे पाठः, एवं चात्र नयचत्रवृत्तौ तदु चान्तिके इत्यपि पाठः स्थात्॥ १० तदेकस्थिन् प्र०॥ ११ सर्वस्य वा प्र०॥

सम्प्रधार्यमेतत्। स यदि ज्ञः स्वतस्त्रश्च, नात्मनोऽनर्थमनिष्टमापादयेद् विद्वद्राजवत्।

न, निद्रावदवस्थावृत्तेः पुरुषताया एवास्वातन्त्रयात्, आहितवेगवितटपातवत्। ननु तज्ज्ञत्वाचयुक्ततैवैषा समर्थ्यते, युक्तत्वाभिमतत्वेऽपि चायमेव नियमः कर्न्न-न्तरत्वापादनाय। भवति कर्ता ......अचेतनोऽपि भवति । तन्नियमकारिणा

भवनस्य कियात्वात्, या किया सा भिवतुरेव घटादेः परमाण्वादेवी, यथा पिवकिया पक्तरेव भवति कित्रा स्वतन्नस्य । भवनमि च किया, कियात्वाद् भवित्रा विना न भवित, पिचिवत् । भविता च कर्ता, कर्ती च स्वतन्नः, कर्तृत्वादेव न केनचिदसौ भाव्यते कीर्यते वा स्वातन्त्र्यात् कर्तृत्वात् । यत्तु स इ इति सम्प्र-धार्यमेतत्, यत् पुनरुच्यते 'स्वातन्त्र्यात् कर्ता इ एव' इत्यवधार्य तत्र त्वया सहैतत् सम्प्रधार्यं विचार्य-१४९-१ मिस्त, 'सर्वज्ञमेव' इत्ययुक्तमित्यभिप्रायः । किं कारणमयुक्तम् ? सर्वज्ञस्यैव भवनाभ्युपगमे दोषदर्शनात्, कर्तृत्वात् स्वातन्त्र्यमेस्तु, को वारयति ? स यदि इः स्वतन्त्रश्चेत्युभयगुणसम्पन्न इष्यते यदि इः सन् 10 स्वतन्नोऽपि स्याद् नारमनोऽनर्थमनिष्टमापादयेत् इत्वे सित स्वतन्नत्वात् । को दृष्टान्तः ? विद्वद्वा-जवत्, यथा हि दैवपौरुषगितिज्ञो देशकालसहायसाधनसम्पन्नः पराक्रमवान् राजा नात्मनोऽनर्थमनिष्टमरण-पराजयादिमापादयत्वेवमसावैषि नात्मनोऽनर्थमनिष्टमापादयेत्, दृष्टस्वयमनर्थोऽनिष्ठो जन्मजरामरणरोग-शितोष्ठणादिः शारीरो मानसन्न शोकमयविषादेष्यीस्थादिः, तस्मादयुक्तमस्य इत्वमिति ।

एतच न, निद्रावदवस्थावृत्तेरित्यादि । नैततुपपद्यते 'अनर्थानिष्टापादनानुपपित्रईस्यातमः' इति, 15 कस्मात् ? निद्रावदवस्थावृत्तेः, निद्रावत्यस्था निद्रावदवस्था, तया वृत्तिर्निद्रावदवस्थावृत्तिः, तस्या वृत्तेः पुरुषताया एवास्वातन्त्रयात्, इस्यापि स्वकृतनिर्द्रावदवस्थावृत्तिवशादस्यातश्वात् । आहितवेगवितट-पातवत्, यथा कश्चित् पुरुषः स्वयमेव पूरितवेगस्तं वेगं निवर्तयितुमशक्तो वितर्दे पतित तथा स्वतन्त्रमपि इमिप तत् परं कारणमात्मनोऽनिष्टमनर्थमापादयेत्, को दोषः ? इति अत्र दोषकुत्ह्हं चेत् द्रूमः – ननु त्रकृत्वेत्यादि, नन्वेवं त्यया 'निद्रावद्वस्थावृत्तिवशादाहितवेगीवितटपातवद्वस्थाऽस्वातश्व्यादनर्थानिष्टानयनम्' 20 इति अवत्र तत्रकृत्वाद्ययुक्ततैवेषा समर्थ्यते, तेन 'अनया पूरितवेगया शीव्रगमनिक्रयया वितरपातो भविष्यति' इत्यज्ञातत्वात्, ज्ञातत्वे वितरपातः स्वतन्त्रस्य नोपपद्यत इति स एव दोषः । तस्मात् तद्वस्थमयुक्तत्वम् ।

युक्तत्वाभिमतत्वेऽपि चेत्यादि। यद्यपि स्वातन्त्र्यज्ञत्वाविनाभाविभवनवलोपबृहितमात्ममयत्वमेवास्य १४१-२ सर्वस्य मन्यसे तथापि तु अयमेव नियमः कत्रेन्तरत्वापादनाय भवतीति वाक्यशेषः। कथं कृत्वा तद् 25 भाव्यत इति चेत्, उच्यते — भवति कर्तेति धाँगभिहिताक्षरार्थन्यायं तदीयमेवोचारयति यावदचेतनोऽपि भवतीति त्वयव कारणान्तरास्तित्वमेवं ब्रुवता समर्थितं भवति किश्चिदासामवस्थानाम्, पचाविव ब्राज्ञ- स्वतन्त्रास्वतन्त्रस्वविषयनियतकर्तृकरणाधिकरणकर्मादिनियतशक्तिदर्शनाद् देवदत्तकाष्ठस्थालीर्तन्दुलोदकादीनां

१ कार्यते कियामे (कियते ?) वा भाष्य। २ भस्त प्रष्या ३ विषय यव । विषया भाष्य। ४ द्वाव-स्थावृत्ति प्रष्या ५ विपतटे प्रष्या। ६ विटपात प्रष्या। ७ दश्यतां प्रष्य १ ५५ पंष्य २ ॥ ८ अत्र तैनदुरुष्टीदनादीनां इति पाठः स्थात्॥

कारणेनावर्यं भवितव्यं तेषां तथाभावान्यथाभावाभावादिति नियतिरेवैका कर्त्री। न हि तस्यां कदाचित् कथित्रत् तदर्थान्यरूप्यमेकत्वव्याघाति। अन्वाह च –

प्राप्तन्यो नियतिवलाश्रयेण योऽर्थः सोऽवश्यं भवति नृणां शुभोऽशुभो वा । भूतानां महति कृतेऽपि हि प्रयत्ने नाभान्यं भवति न भाविनोऽस्ति नाशः ॥ [ ] इन च मूर्ताभूतोदितथातथाप्रविभक्ताप्रविभक्तसर्वार्थयाथातथ्यस्थापनैकरूपत्वान्निय-

तिश्रयमकारिणा कारणेनावर्यं भिवतव्यम् । किं कारणम् ? तेषां तथाभावान्यथाभावाभावात् , देवैदत्तोऽधिश्रयणोदकसेचनतन्दुळावपनेधोऽपकर्षणादिव्यापारस्वातन्त्र्य एव नियतो न उवळनसम्भवनधारणविक्कित्त्यादिव्यापारस्वातन्त्र्ये, एवं शेषाणामिष काष्ठादीनां करणादिस्वव्यापारविषयस्वातन्त्र्यनिणमस्पथाभावः । तेषामेव कारकाणां स्वव्यापारविषरीतशक्तिः परस्परतोऽन्यथाभावः । तयोस्पथाभावान्यथा10 भावयोरभावादभावश्रसङ्गादिति यावत् । दृष्टौ चेमौ तथाभावान्यथाभावौ । तस्मान्नियत्वान्नियमकारिकारणापेक्षनियमा एव भावाः, तच कारणं नान्यदतो भवितुमईति नियतेरित्यत आह — इति नियतिरेवैका
कत्रीं, 'इति'शब्दो हेत्वर्थे, अस्माद्धतोनियमकारिकारणाविनाभावाद् भावनियमस्य 'नियतिरेवैका कर्त्री'
१४२-१ इत्यस्तु निर्दोषा कल्पना । कथम् ? यस्माद् न हि तस्यां कदाचित् कथित्रत्व व्याधातोऽवस्थासु चतत्त्वर्यमेकत्वव्याधाति । ज्ञानात्मकैककारणवादे पृथिव्याद्यचेत्तनमकारणानुरूपमित्यस्ति व्याधातोऽवस्थासु चतत्त्वर्योक्त्य्यभेदेऽपि व्याधातोऽस्ति । कदाचिदित्यवस्थान्तरेऽपि, कथित्रितियममात्रस्य कर्व्या भावानां सारूप्यवैरूप्यभेदेऽपि व्याधातोऽस्ति । कदाचिदित्यवस्थान्तरेऽपि, कथित्रिति प्रकारान्तरेऽपि । तस्मात् कारणैकत्वेऽपि
वैरूप्यदोषपरिद्यासमर्थत्वान्नियतिकारणकल्यना श्रेयसीति । अन्वाह चेति जिनवचनोपक्वीवनमेतदिषि ज्ञापकं
पूर्ववत् । प्राप्तव्यो नियतिबल्लेखादि, कृतेऽपि यत्ने कार्यविपत्तिदर्शनादक्रतेऽपि निध्यादिदर्शनसम्पत्तिदर्शनात् कार्यस्य कारणात्रहूष्टित्रस्यक्तिः

20 किमयमेव गुणः ? अन्योऽप्यस्ति ? अस्तीत्युच्यते । कतमोऽसौ ? अयत्वप्रतिपाद्यतागुणः, स च मूर्तामूर्ताद्ययुक्तविरुद्धधर्मापत्तिपरिहारेणेति तर्द्शयति — न च मूर्तामूर्तेत्यादि यावद् यत्वप्रतिपाद्य[त्व]- मस्तीति । तत्रोपपत्तिः — उभयथा तथातथाप्रविभक्तत्यादि यावद् नियतेः । तेन तेन प्रकारेण तथा तथा मूर्तत्वेन अमूर्तत्वेन चेतनत्वेन अचेतनत्वेन सौक्ष्म्येण स्थौल्येन च ऐश्वर्येण दारिद्येण चेत्यादिना प्रविभक्तानामर्थानां 'सर्वं वस्तु झेयं सदर्थः' इत्यादिना चाप्रविभक्तानां सर्वेपामर्थानां यथातथामायो याथा-

१ "कोऽसौ प्रतिकारकं कियामेदः पचादीनाम् १ अधिश्रयणोदकासैचनतण्डुलावपनैधोऽपकर्षणिकयाः प्रधानस्य कर्तुः पाकः । अधिश्रयणोदकासैचनतण्डुलावपनैधोऽपकर्षणादिक्तियाः कुर्वकेष देवदत्तः पचतीरयुच्यते । तत्र तदा पचिवैतिते । एव प्रधानस्य कर्तुः पाकः । एतत् प्रधानकर्तुः कर्तृत्वम् । होणं पचलाढकं पचतीति सम्भवनिकया धारणिकया चाधिकरणस्य पाकः । होणं पचलाढकं पचतीति सम्भवनिकयां [=प्रहणिकयां ] धारणिकयां च कुर्वती स्थाली 'पचति' इत्युच्यते । तत्र तदा पचिवैतिते । एषोऽधिकरणस्य पाकः । एतदिधश्रयणस्य कर्तृत्वम् । एथाः पश्यिनत आ विक्रित्तेर्प्तविष्यव्यात्रि ज्वलनिकयां कुर्विन्त काश्यानि 'पचन्ति' हत्युच्यन्ते । तत्र तदा पचिवैतिते । एतत् करणस्य कर्तृत्वम् ।" इति पातज्ञलमहाभाष्ये ३।४।२३ ॥ २ क्वियत्ववा भाष्य प्रती नास्ति ॥ ३ क्विदिति व्यवस्था य० ॥ ४ जीविनमे प्र० ॥ ५ अत्र हत्यमुण इति पाठः स्थात् ॥ ६ मूर्ताद्यक्त प्र० ॥ ७ तथाप्रवि प्र० ॥

तेर्यक्षप्रतिपाद्यत्वमस्ति । प्रयक्षसाध्येष्वर्थेषु कृतकेष्वपि च तद्विपयित्रयाफलस्य तथानियतेर्व्यापिता नियतिकारणत्वस्य ।

परमार्थतोऽभेदासौ कारणं जगतः, भेदबहुद्धयुत्पत्ताविष परमार्थतोऽभेदात्, बालादिभेदपुरुषत्ववत् । कथम् १ अभेदबुद्धयाभासभावेऽप्यभेदाभ्यनुज्ञानाद् भेद-बुद्धयाभासभावेऽप्यभेदाभ्यनुज्ञानादेव व्यवच्छिन्नस्थाणुपुरुषत्ववत् ।

तथ्यम्, तेन याथातथ्येन तस्य तस्यार्थस्य सर्वस्य नियमेन तिष्ठतः प्रयोजकत्वं <sup>१</sup>हेतुकर्तृत्वं स्थापनम्, तचै-करूपमेव सर्वत्र तस्या नियतेः, तस्माद्धेतो**स्तथातथाप्रैविभक्ताप्रविभक्तसर्वार्थयाथातथ्यस्थापनैकरूप-**स्वान्नियतेर्नेदानीं नियमनमात्रैकव्यापाराया नियतेर्हेतुत्वप्रतिपादनाय यत्नः कश्चिदास्थेयः ।

<sup>१४२-२</sup>

प्रयत्नसाध्येष्यथेषु कृतकेष्विप च तद्विषयिक्रयाफलस्य तथानियतेर्च्य पिता नियति-कारणत्यस्य । स्थान्मतम् — नियतिनिबद्धत्यात् सर्वभावानां क्रियाक्रियाफलयोरिनयम इति, तन्न भवति, 10 तद्विषयस्य घटादिविषयस्य मृत्पिण्डदण्डचक्रादिसाधनस्य प्रयक्षसाध्यस्य घटात्मनिर्वृत्तिरूपस्य क्रियाफलस्य तेन प्रकारेण नियतेर्नियतिरेवात्र कारणमिति ।

इदानीं तस्या नियतेः स्वरूपं चिन्सते — किं तावत् तेषामेव भावानां हैंबं स्वं रूपं प्रतिभावं भिन्नं नियतिरुच्यते, उत अभेदा सा ? इति । अत्र परमार्थतोऽभेदासौ कारणं जगतः, नास्या भेद इसमेदा । कस्मात् ? भेदवहु द्व्युत्पत्ताविष परमार्थतोऽभेदात् । अथवा कोऽसौ भेदो नाम 15 नियतेरिष ? किंयासाध्यासाध्यार्थरूपत्वाद् भावानां नियम इति चेतनाचेतनत्वादिशुद्ध्युत्पत्तांविष सत्यां परमार्थतो नियतिरित्येवाभिन्नत्वादभेदा, भेदबुद्धिस्तु तद्विकल्पमात्रभावापेक्षा । किमिव ? बालादिभेदपुरुष-त्ववत्, यथा बाल्यकौमारयौवनमध्यमावस्थाभेदबुद्ध्युत्पत्ताविष पुरुषत्वमभिन्नमेवं नियतिरिष कियाकिया-नियतफलभेदबुद्ध्यादिभेदेष्वभिन्नतेति ।

आह - कथं परमार्थतो नास्ति भेदो भेदबुद्धाभासभावेऽस्याः १ दृश्यमाने हि भेदबुद्धाभासभावे 20 किश्चित् कियया साध्यं किञ्चित्रेति किञ्चित् स्वत एव किञ्चित् परत इति। अथवा परमार्थतस्तु भेद एवास्तु सत्यप्यभेदबुद्धांभासभावे सतीति आचार्यो द्विधापि चोदिते परिहारमाह - कथिमत्यादि । यदि भेदोऽभिमतस्तत्र कथं परमार्थतो भेदः १ अभेदबुद्धाभासभावेऽप्यभेदाभ्यनुज्ञानात् त्वयैव, १०३-१ अभेदवदाभासते भेद एवति । अथाभेद इष्टः कथमभेदः १ भेदबुद्धाधाससभावेऽप्यभेदाभ्यनु- ज्ञानादेव । यद्येकान्तबुद्धिस्वन्मतेन परमार्थविषयत्वे तदा तदाभासाद् द्विधापि चाभेदस्थाभ्यनुज्ञानादेवा- 25

१ "तत्प्रयोजको हेतुश्र । १ । ४ । ५५ ॥ कर्तुः प्रयोजको हेतुसंज्ञः कर्तृसंज्ञश्र स्थात् ।" इति पाणिनीयव्याकरण-सिद्धान्तकौमुद्धाम् ॥ २ प्रविभक्तसर्वार्थे प्र० ॥ ३ स्वं स्वरूपं पा० डे० ली० । स्वस्वरूपं वि० । स्वरूपं रं० ही० ॥ ४ कियासाध्यसाध्यार्थे भा० पा० । कियाकियासाध्यसाध्यार्थे भा० पा० विना ॥ ५ तावसत्यां प्र० ॥ ६ वि० रं० ही० विनान्यत्र कियाकियाकियानियते पा० डे० ली० । कियानियते भा० ॥ ७ द्वावभासे प्र० ॥ ८ नमते परमार्थविषयत्वे तद् । तद्भासा द्विधापि य० । नमतेन परमार्थविषये तद्।तद्।तद्।भासा द्विधापि भा० ॥

सा च तदतदासन्नानासन्ना, तस्या एव तदतदासन्नानासन्ननानावस्थद्रव्यदेशा-दिप्रतिबद्धभेदात्, मेघगभेवत् । नाभाविभावो न भाविनाशः ।

न कालादयं विचित्रो नियमः, वर्षारात्रादिष्वपि कचिदयथर्तुप्रवृत्तेः। न च स्वभावात्,बाल्यकौमारयौवनस्थविरावस्थाः सर्वस्वभावत्वाद् युगपत् स्युः,भेदक्रम-इनियतावस्थोत्पत्त्यादिदर्शनान्न स्वभावः कारणम्। तथा तु तत् तथानियति वस्तु।

भेदा सेति गृह्यताम् । किमिव ? ठयविच्छन्नस्थाणुपुरुषत्ववत्, परमार्थतः स्थाणुरेव वा पुरुष एव वेति ठयविच्छन्ने वस्तुनि यथोर्ध्वतासामान्यस्थाभेदस्य दर्शनादभेद एवं सर्वनियतिषु क्रिया-क्रियाफलरूपास्विति ।

सा पुनर्निर्वंतिर्भेदाभेदरूपा, कस्मात् ? इति सकारण स्वरूपिनरूपणमस्या उच्यते — सा चेत्यादि । सा च नियतिस्तदेव, सर्वनियतिषु तस्या एवाविशेषात् । अत्व निर्माति क्रियाऽिक्रयानियत्यादिवैलक्षण्यात् । अनासन्ना, कार्यानुमानागमगम्येषु दूरत्वात् । इह च स्वर्गादिषु च तथानियतेरासन्नानासन्ना च । किं कारणम् ? तस्या एव तदतदासन्नानासन्नाना-वस्थद्वव्यदेशादिप्रतिर्वेद्धभेदात् , सा च असा च आसन्नानासन्ना च नानावस्था येषां ते तदतदासन्नानासन्नानावस्था द्रव्यदेशादयः, तैः प्रतिवर्द्धायासस्या एव नियतेर्भेदाद्वव्यदिवेत । आदिमहणात् कालमान्याम्यां च । सैव नियतिर्द्धव्यतो घटरूपेण सा भवति, पटरूपेणासा । घटान्तरस्थासन्ना आकारप्रत्यासत्त्या, १६ पटाकारेणाप्रत्यासन्ना । क्षेत्रतो व्यस्मश्रकमूर्धनि क्रियते तस्मिन्नेय यत्र वा भूपदेशे तिष्ठति प्रीवादिदेशे वा तत्रैव नान्यत्रेति, कालतो याँवत्कालेन निर्वर्तते यावन्तं वा कालं तिष्ठति सा कालनियतिः, भावतो यैर्वर्णा-१४३-२ क्रत्यादिभिर्यथा भवति त्रथैवेति नियतिः, एवं द्रव्यदेशादिप्रतिवद्धभेदाद् वस्तुविरचना नियत्येकत्वेऽपि । किमिव ? मेघगभेवत् , यथा मेघा गर्भ गृह्णन्तो याद्यग् यावच वलं गृह्णन्ति यथा च तादक् नावत् तथैव च विस्वनित द्रव्यतः, क्षेत्रतो यत्र गृह्णन्ते देशे तत्रैव विस्वनित सत्त्वौषियनत्त्वतिशोषपोष-करादिति । तदुपसंहरति — नाभाविभावो न भाविनाश्च हित प्राक्तनेन कृत्तेन गतार्थम् ।

स्थानमतम् — अयं नियमः कालात्, कालस्य क्रमाख्यत्वात् पूर्वोत्तरादिकालक्रमनियतपरिणामत्वाञ्च भावानामिति । एतच्च न कालादयं विचित्रो नियमः । कस्मात् ? वर्षोरात्रादिष्विप क्रचिदर्यथर्तु-प्रवृत्तेः । दृश्यते ह्यङ्करिकशलयपत्रपुष्पफलगर्भप्रसवादिव्यभिचारो वनस्पत्यादीनां सत्त्रानां च खतः प्रयोगतश्च 25 वर्षाशरद्धेमन्तशिशिरवसन्तनिदाघेषु स्वपरिणामकालेष्वप्रवृत्तिदर्शनादस्वकालेषु च क्रचित् प्रवृत्तिदर्शनात् ।

यद्यपि मन्येत स्वमावादिति, तन्न च स्वाभावादित्यादि यावदभ्युपगमविरोधः । वनस्पति-सत्त्वादेबोल्यकौमारयौवनस्थविरावस्थाः सैवींऽसावस्य स्वो भावः स्वभाव इत्यतो वालादिकाल एव

१ पवेति प्र०॥ २ तिर्भेदाद्भेद्रूपा वि० विना ॥ ३ क्रियाक्रियानि प्र०॥ ४ वंध भा० वि० । वैध भा० वि० विना ॥ ५ असा च प्रतिष्ठ नास्ति ॥ ६ द्धाया एव य०॥ ७ यावकालेन भा० पा० रं० डे० ॥ ८ तत्रैवेति प्र०॥ ९ दर्यता ए० १९४ पं० ३ ॥ १० त्वाच पूर्वी प्र०॥ ११ थयातुप्रवृत्तेः प्र०॥ १२ दर्यता ए० २०६ पं० १४ ॥

तदनभ्युपगमे सर्वाविवेकेऽवस्थास्त्रभावाद्यभावादभ्युपगमविरोधः।

यथा लोक इत्येकत्व एव पर्वताचाकारावग्रहो यथा ज्ञानमेकत्वेऽप्यनेक-बोध्याकारं भवति अन्यथा ज्ञानात्मलाभाभावात् तथा नियमात्मकत्वात् सा बीहि-रित्येकस्मिन् वस्तुन्येका अनेका चाङ्करादि भवति ।

उत्पातादिष्वनियमदर्शनादिनयतिकारणत्वम्, इष्टं हि प्रसवादिवैकृतमिति । चेत्, न, अत्रापि तथानियतिवद्शेन ""प्रसवादिधर्मव्यतिकम उपलभ्यते ।

युवताद्यवश्या युगपत् स्युः, न च भवन्ति । तस्माद् बालकाल एव युवादियुगपदभावे भेदक्रमेण नियता यास्तासामवस्थानामृत्पत्तेः स्थितेश्र्युतेश्च दर्शनान्न स्वभावः कारणम् । किं तर्हि ? नियतिरेव कारणम-१४४-१ भ्रयुगगन्तव्यम्, तथा तु तेन हेतुना तेन प्रकारेण दृष्टोत्पत्त्याद्यवस्थाभेदक्रमनियमेन तत् तथानियति वस्तु । तदनभ्युगगमे सर्वाविवेके सर्वावस्थानामविवेकेऽभ्युगगन्यमाने स्वभावाद्यभ्युगगमे सति ता 10 अवस्था न स्थुः, ते चावस्थारूषाः स्वभावा न स्युर्ववदत्तादेविवेश्याद्याः सुप्ताद्या वा, ततोऽवस्थास्वभावा- द्यभावादभ्युगगत एव स्वभावो न स्थात् । ततोऽभ्युगगमिवरोधस्ते जायते स्वभाववादिनः । आदिमह- णात् तत्तदवस्थासहवर्तिनः पाण्याद्यवयवस्वभावस्य रूपादिवाद्यगुणस्वभावस्य पदुजदताद्यान्तरगुणस्वभावस्य वैाऽभावादभ्युगगमिवरोधः । अथवा आदिमहणात् कालस्थापि पूर्वोक्तन्यायेन युगपदभावेन वाऽभावादभ्युगगगमिवरोधः । तस्मादिदं प्राप्तमभ्युगगन्तुं तद्विनियमो नियतेरन्येतो नावतिष्ठत इति ।

तस्या एव नियतेरेकत्वानेकत्वविरोधपरिहारार्थं दृष्टान्तमाह — य्या लोक इत्येकत्व एव पर्वताद्याकारावग्रहः । एक एव लोकः सरित्समुद्रमहीमहीध्रमामारामादिभिराकारैरवगृह्यमाणो भिद्यते [ तथा ] १४४-२
भेदाभेदरूपेण नियतिः, एतद् वाह्यं निदर्शनम् । आन्तरं तु यथा ज्ञानमेकत्वेऽप्यनेकबोध्याकारं
भवति । किं कारणम् श अन्यथा घटपटाद्याकारमन्तरेण ज्ञानात्मलाभाभावात् । एतस्योदाहृतस्यार्थस्य
भेदाभेदस्वरूपभावनेयमुच्यते — तथा नियमात्मकत्वादित्यादि यावदङ्कुरादि भवतीति । सा नियति- २०
व्रीहिरित्येकस्मिन् वस्तुन्येका मूलादिभेदे वाङ्कुर इत्येवाभिन्ना । अङ्कुरिकशलयपत्रकाण्डादित्वाद्यवस्थाभेदाद्
भिन्ना रूपरसादिभेदाद्वा भिन्ना । अनेकस्मिश्र गृथिव्यम्बुवाय्वादिस्वरूपेऽर्थे पृथिव्यादीनामेव तद्भावापत्तेव्रीहिरित्येकत्वादभेदा । एकापि सती भिन्ना, अनेकापि सैती न भिन्ना तथातथानियतार्थवशात् ।

द्रव्यदेशकालभावाना**मुत्पातादिष्यनियमदर्शना**र्दैनियतिकारणत्वम् , दृष्टं हि प्रसवादि-वैकृतम् , 'आदि'प्रहणात् प्रसवनिलयाहारिकयाप्रकृतिवैक्षतानि, नरितरश्चः विपर्थयेण सङ्ख्याकृतिवर्णावयवा- 25

१ स्युः न खाव वि विना। स्युः न वाव वि ॥ २ ह्यादौ य । ह्यादोः भा० ॥ ३ खाभावा भा० वि० ॥ ४ चाभावा भा० है० लिं० ॥ ५ ह्यतोवतिष्ठत भा० हैम्यतावतिष्ठत वि० रं० ही० ॥ ५ ह्यतावतिष्ठत पा० है० लिं० ॥ ६ एकत्वस्थाविरोधेन शब्दतत्त्वे ब्रह्मणि एमुचिता विरोधिन्य आत्मभूताः शक्तयः । तव्यथा – भिन्नार्थप्रत्यवभासमात्रायामेकत्यामुपलब्धावर्थाकारकप्रत्यवभासमात्राः पृथिवीलोक्ष इति । न हि श्चेयगतो इक्षावाकारावप्रहो ज्ञानस्यैकत्वेन विरुध्यते, नास्यकारात् तदाकारस्यात्मभेदोऽस्ति तेषामेकज्ञानतत्त्वानतिकमात् । इति भर्तृहरिविर्वितायां वाक्यपरीयवृत्तौ ११२ ॥ ७ अत्र भिग्नते, भेदामेद्रहर्षण नियतेरेतद् बाह्यं निदर्शनम् । इत्यपि पाठः स्यात् ॥ ८ नियतात्मक भा० ॥ ९ ह्यप्ये भा० । हर्षण्या भा० ॥ १० सती भा० ॥ ११ वियतकार भा० ॥

वस्तुस्वभावव्यतिक्रमश्च नियतिवशादेव । किञ्चित् सदसाध्यम्, किञ्चिदसद-साध्यम्, किञ्चिदसत् साध्यम्, किञ्चिच सत् साध्यम् । सदिष चाकाशं भूगन्ध-वदनिभभवं सन्तमसस्थघटवत् प्रदीपादिनेव अध्यङ्गम् । इदं तु तद्व्यवस्थाविप-रीतिनयति वन्ध्यापुत्राद्यसाध्यमेव, किया हि साधनेषु वर्तमाना सन्तमर्थं साध्यमा-विशाति प्रत्यर्थनियतत्वात् साधनानुषङ्गस्य, साध्यस्याभावाद्वन्ध्यासुतादेः स्त्रीपुंस-सम्प्रयोगिकिया किमाविशतु ? इदं पुनरसत् साध्यं घटादि प्राक् तथाऽवृत्तम् । इदम-

दिजन्मानि अभक्ष्यमिक्षत्वं प्राम्यारण्यकजलखलजन्मनां तचारिणां च वसत्यादिविपर्ययः । रोषक्षमादिशील-विपर्ययः । पलितस्यैवोत्पत्तिरित्याद्यवस्थाविपर्ययः । <sup>२</sup> वर्णगन्धादिस्वभावविपर्ययः । इत्येवमादिवैकृतदर्शनान्न नियतिरेव कारणमिति चेत् , नेत्युच्यते, अत्रापि तथानियतिवद्दोनेत्यादि यावद्वचित्रम उपलभ्यत 10 इति सापि तादृशी नियतिरेव कारणमिति ।

किञ्चान्यन्, न केवलं प्रसवादिधर्मन्यितिकम एव, किं तिहें ? वस्तुस्वभावन्यतिक्रमश्च नियति-वशादेव । किञ्चित् सदसाध्यमित्यादि चतुर्भेङ्गी स्कुटार्थत्वात्र विव्रियते, सा चोदिष्टा निर्देक्ष्यमाणा चैं । १४५-१ तथा च पुरुषो नियतेरेव तथा वृक्तत्वात् तत्साध्यासाध्यत्वे प्रतिपचते । तत्र सदसाध्यत्वे निदर्शनम् – सदिपि चाकाशं भूगन्धवदनिभिभवम्, नास्याभिभवोऽस्तीत्वनिभभवं साल्लेलसेकेनेव न साध्यमित्यर्थः । सन्त
15 मसस्थपटवत् प्रदीपादिनेवार्व्येङ्गम्, किं तत् ? आकाशादि, सत्त्वात् साध्यं भूगन्धवदिति प्राप्तेऽध्य-साध्यमेव । इदं तु श्लीपुंसयोगात् साध्यमवन्ध्यापुत्रवदिति प्राप्ते तद्वयवस्थाविपरीतिनयति वन्ध्या-पुत्राद्यसाध्यमेव नियतिवशादेवासत्त्वात् । तत्र नियत्या सत् नियत्येवासत् साध्यतामहिते । किं कारणम् ? साधनाविष्टक्रियासाध्यत्वात् साध्यानां साधनाविष्टायाः क्रियायास्त्रत्रावेशामावः, तत्साधनानां साधनशक्ति-श्रत्यत्वात् । तस्माद् वन्ध्यापुत्रादीनामसाध्यत्वं श्लीपुंसयोगँक्रिययाप्यसाध्यत्वेन नियतत्वात्, साध्यार्थाभावे च २० साधनानां साधनत्वाभाव इति तदर्शयति – क्रिया हीत्यादि, हिशव्दो यस्मादर्थे, यस्मात् क्रिया साधनेषु काष्टादिषु वर्तमाना सन्तमर्थं साध्यं विक्षेत्रवत्वात् काष्टादिसाधनानुषङ्गस्य, साध्यस्याभावाद्वन्ध्यासुत्रादि । सा स्त्रीपुंससम्प्रयोगिकया किमाविशतः ? तस्मात् तैंद्र्यवश्चाविपरीतनियति असाध्यं वन्ध्यापुत्रादि ।

इदं पुनिरित्यादि, असत् साध्यं घटादि । इतर आह् – यद्यसत् कथं साध्यं खपुष्पयदुक्तासद-

१ अत्र 'अभस्यभस्यत्वम्' इति पाठः समीचीनो भाति "अभस्यो ग्रामग्रुकरः, पञ्च पञ्चनखा भस्याः" इत्यादिप्रिषद्धः, अथवा 'नरा अभश्याः, तिर्यश्चो भस्याः' इत्यथों होयः॥ २ \* \* एतचिहान्तर्गतः पाठो य० प्रतिषु
नास्ति ॥ ३ च भा० प्रतौ नास्ति ॥ ३ स्मेनेच प्र० ॥ ४ निधदिति प्र० ॥ नास्य व्यङ्गो व्यक्तिरस्तीत्वव्यङ्गम् ।
५ (नियलाऽसत्) १ ॥ ६ 'द्यायास्तत्रा' य० ॥ ७ 'क्रियाया' प्र० ॥ ८ 'दिमर्थ' भा० ॥ ९ अत्र 'निधानाद्ययेषु
इत्यपि पाठः स्यात् ॥ १० 'स्यासाध्यस्याभावा' भा० । 'स्यासाध्यत्वाभावा' पा० वि० रं० ही० । 'स्य साध्यन्त्वाभावा' दे० लीं० ॥ ११ तद्विपरीत' य० ॥

न्यत् सततोपलव्धिनियतं यष्टिसाधनवहज्जत्वेन सृद्रव्यम्ध्वीदित्वक्रमापाद्यघटत्वेन भेदेनैव वा सत् साध्यं पुरुषादि स्थाण्वादिपरिग्रहापनयनेन ।

एतच साध्यमानमनयैव कियया साध्यते, एतस्याश्च एतान्येव कारकाणि, एवं नियतिस्थितेः कारकान्तरसमवस्थितितुल्यतायामपि पुरुषस्तथा प्रतिपद्य प्रत्यर्थ

साध्यविकरूपानतिष्टत्तेश्चेति । अत्रोच्यते — तैष दोषः, 'सतोऽन्यद्सत्' इत्यतोऽन्यत्रविधानप्रतिषेधपक्षाश्रयणाद् उ द्रव्यार्थविकरूपत्यान्नियतेरसत्त्वाभावादित्यत आह — प्राक् तथा अवृत्तं तेन घटत्वप्रकारेणावृत्तम् , सच्छ-ब्दस्य वृत्त्यर्थत्वात् , अस्तिभवतिविद्यतिपद्यतिवर्ततयः सन्निपातषष्टाः सत्तार्थाः [ ] इति वच-१४५२ नादसदित्यवृत्तमित्यर्थः, मृत्विण्डाद्यवस्थानकाले तत्कालेऽञ्च्यक्त्या नियतं साध्यम् । आदि्ष्रहणात् पटकटा-दीति, एतत् कालभेदेन उपलब्ध्यनुपलव्धिभयां नियतम् ।

इदमन्यत् सततोपल्रिक्धिनियँतिमिलादि, तद्वदिदं च सदाव्यक्तिनियति सत् साध्यमिलमि-10 सम्बन्धः । किंवत् १ यष्टिसाधनवद्दजुत्वेन, यष्टिर्हि विद्यमानैरेबावयवैः सदा व्यक्ता संस्थानिवशेषेण साध्यते सत् साध्यते ऋजूकियते । इदमन्यत् सततोपलभ्यमेव सत् साध्यं मृद्दुव्यम्ध्वीदित्वक्रमापाद्यघटत्वेन, पूर्वसिम्नुदाहरणे मनागाकृत्यन्तरभेदेन इह त्वत्यन्तिभन्नाकारभेदेनेति विशेषः, तद्दर्शयन्नीह—
मृद्ध्वीदित्वेन भेदेनैव वा सत् साध्यमिति । अथवा भेदेनैव वा सत् साध्यम्, इदं चान्यदिति वर्तते । यद् बुद्धयेव साध्यते न कियवा परिसन्दातिमकया विद्यमानं पुरुषादि स्था[ण्वादि]-15 परिग्रहापनयनेन तद्विषयसंशयविपर्ययपरिम्रहापनयनेन, नात्र किञ्जिन्नवर्तते पुरुषादि, किन्तु विद्यमानमेवानुपल्य्यमुग्लब्य्या साध्यते, एषा तु नियतिर्ज्ञानरूषैवेति पूर्वविल्क्षणा ।

एतासां क्रियाणां तत्साध्यानां च नियतिकृतत्वप्रतिपादनार्थमाह — एतच्च साध्यमानमित्यादि । ओदनविषयेयं पचिकिया घटादिविषयिक्रयाविछक्षणा, एतचोदनादि साध्यमानमध्यन्यविषयगमनादिक्रिया-विछक्षणयाऽनयेव पचिक्रियया साध्यते नान्ययेति क्रियानियत्या साध्यते । एतस्याश्च पचिक्रियाया २० एतान्येव काष्ठादीनि कारकाणि न मृत्यिण्डदण्डादीनीति साध्यसाधनार्थनियतिः । एवमित्यादि । एवं च १८६-१ कृत्वा यथा अर्थगतप्रतिविधिष्टसाध्यसाधननियमाभित्र्यङ्ग्वाया नियतेः स्थितिवर्थवस्था तथा तस्याः स्थिते-हेतोः कारणगुणपूर्वकतामनुमानप्रसिद्धां कार्यस्य प्रतिपद्य बुद्धा कारकान्तरसमवस्थितितुल्यतायामपि दण्डादिकारकान्तराणां साध्यनिर्वर्तनसमवस्थितेस्तुल्यतायामपि सत्यां पचिक्रियासमवस्थिता सह नियति-प्रसिद्धेरेव वलान् पुरुषस्तथा प्रतिपद्य प्रत्यर्थं कारकाणि प्रयुङ्के, यथास्वर्साध्याधीनित्यर्थः । तानि च २३ कारकाणि नियतानि तस्या एव नियतायाः क्रियायाः । यथाप्रयोगनियमम्, 'यो यः प्रयोगनियम इति

१ द्रयतां पृ० ३४ पं० २०॥ २ ँस्ने अव्यक्त्या भा०॥ ३ भियमित्यादि प्र०॥ ४ किंतत् प्र०॥ ५ भाह मूर्धादित्वं घत्वेन भेदेनैव पा० डे० खाँ० रं० ही०। भाह मूर्धादित्वं घत्वेन भेदेनैव पा० डे० खाँ० रं० ही०। भाह मूर्धादित्वं घत्वेन भेदेनैव पा० डे० खाँ० रं० ही०। भाह मूर्धादित्वं घटत्वेन भेदेनैव वि०। अत्र 'मृद्धांदित्वधत्वेन भेदेनैव' इस्पि पाठः स्यात्॥ ६ किंचिनिवर्तते प्र०॥ ७ एषा मु नियति भा०। एषामनियति य०॥ ८ साध्यार्थेः तानि भा०। भाष्यार्थोय-मिस्पर्थः तानि य०। अत्र 'यथास्वसाध्यार्थोप्यमिस्पर्थः दस्यि पाठः स्थात्॥ ९ पौर्यः प्रयोगः प्र०॥

कारकाणि प्रयुद्धे नियतानि यथाप्रयोगनियममेकविमर्दप्रवृत्तानि परस्परिनयतानुग्र-होद्भावनवृत्तानि । न तु तदुपायसिद्धेरन्यथा तिसिद्धिरस्ति । सिद्धिर्हि नियमेनानुद्भू-तानां सम्मूर्छितानां खनियतेरेवाभिव्यक्तिः । तच्च स च तानि च नियतेरेव प्रवर्तन्ते न वा । तथा च दृश्यन्ते कियाणां विपत्तयोऽप्रवृत्तयश्च । अतस्तत् कृतमपि पूर्व-व्वियतिस्थत्वादकृतं विनष्टमप्यविनष्टं तथानियतिस्थत्वात्, एवं तु विनश्येद् यदि

'स्वे स्वे विषये देशकालविशिष्टे प्रयुक्तानीत्यर्थः। एकविमर्दप्रवृत्तानि ऐकप्रयोजनेनान्योन्यापेक्षेण व्यापारेण प्रवृत्तानि परस्परापेक्षं नियतं परस्परानुप्रहमुद्धावयन्ति प्रवर्तन्ते, अत उच्यते – परस्परनियतानुप्रहोद्धौ-वनवृत्तानीति स्वविषयित्रयाप्रसाध्यमर्थमभिनिर्वर्तयन्ति । तेषां वृत्तिर्विषयस्तानि तत्फलं च सर्वं नियतमेव, ततो नियतिरेव सर्वस्य कारणम् । न तु तदुपायसिद्धेरन्यथा तत्सिद्धिरस्ति, काष्टज्वलनादिसायन10 पैचिकियानिर्वर्श्वस्यौदनस्य न दण्डचक्रभ्रमणादिसाधनात् तत्सिद्धिने वा घटाद्यर्थस्य काष्टज्वलनादि-साध्यतास्तीति ।

का सिद्धिसाई ति चेत्, उच्यते – सिद्धि हीं सादि । नियमेनो कलक्षणेन अनुद्धतानामनिभव्यक्त-व्यापाराणां वीजावस्थायामङ्करादित्वेन रूपादीनां सम्मूर्ण्छितानां साङ्गस्येन समुदेस स्थितानां स्विनयतेरे-१४६-२ वाभिव्यक्तिर्वर्णाक्तसादिनियसा जिन्यां पूर्वमनिभव्यक्तानामिभव्यक्तिः सा सिद्धिरिधुच्यते । तैत्रायं 15 मिथ्यामिमानः 'इदं मया कृतम्' इति पुरुषस्य । आह – किं कारणं मिथ्यामिमानो नतु मया कृतो घट इति ? तिक्तयाविनाभावासिद्धजन्मत्वाद् घटस्य युक्तोऽभिमान इति । अत्रोच्यते – तम्च स चेत्यादि, तस्य-वृत्त्यप्रवृत्त्योः सिद्ध्यसिद्ध्योश्च व्यभिचारदर्शनात् तम्च कार्यं घटादि स च कर्ता कुलालः तानि च कारकाणि दण्डादीनि नियतेरेव प्रवर्तन्ते न वा, तस्य चिकीर्षा कदाचिद्र भवति कदाचित्र, चिकीर्षर-प्यालस्थादिभिः प्रवर्तते न वा, प्रवृत्तोऽप्यकृत्वैव घटं विनिवर्ततेऽन्यद्वा करोति विद्रो वास्य भवति । 20 तथान्यकारकाण्यपि वाच्यानि, तच्च कार्यं कदाचित् सिध्यति कदाचित्र, अन्यार्थप्रवृत्तावन्यत् सिध्येत्र वा सिध्येत् । तथा च इद्यन्ते क्रियाणां विपत्तयोऽप्रवृत्त्त्वस्थिते लोकप्रसिद्धं व्यभिचारं दर्शयति ।

अतस्तत् कृतमि छोकप्रतीत्म पूर्विनियतिस्थत्वादकृतं पूर्वमेव नियत्म तथा स्थितत्वात् । विनष्टमप्यविनष्टं तथा नियत्योत्तरकाछं कपाछादित्वेनावस्थितत्वात् कपाछादित्वेनैव घटस्य विनाशात् तँन्त्वादित्वेनाविनाशात् । एवं तु विनद्येदित्यादि, यदि प्रविद्यीणों विशीर्यं विशीर्यमाणो विशीणों वा विनद्येदि कपाछादिकमापित्तरूपघटविनाशां नापद्यते खरविषाणवदत्यन्ताभावीमवेत्र वा विनद्येद् घटत्वेनैव तिष्ठेत् । ततो विनद्येत्, न त्वेवमस्ति । तस्मान्न विनाशः । छक्षणतो ह्यन्यथाता विनाशः, स च नियतेरङक्षयत्वात् कपाछाद्यवस्थानरूपायाः । एवमुत्पत्तिरिपे ।

१ खेस्वविषये य०। स्वविषये भा०॥ २ एकप्रष्यहेनान्योन्यापेक्षेण भा०। एकप्रष्याहनान्योन्यापेक्षेण य०॥ ३ द्भावमवृत्तानीति य०। द्भावमवृत्तानीति य०। द्भावनवृत्तीनीति भा०॥ ४ पचिनिर्वे भा०॥ ५ अनुद्भ- (द्र१) ताना प्र०॥ ६ तत्र यस्मिन् मिथ्या थ०॥ ७ नंत्वादित्तेविनाशात् भा०। य० प्रतिषु तु अयं पाठो नास्सेन ॥

प्रविद्यीर्णस्तां नियतिं नापचते । तथा चाम्रबीजाङ्करादीनां व्यवस्थावकादाक्रमेण व्यवस्थितपूर्वरूपा एव प्रवृत्तयस्तेषां तेषां मायाकारपताकिकावत्, यावदन्ते नियतिप्रवृत्तफलावस्थामनुभूय पुनर्वीजमेव, तस्मादिप वीजात् पुनरिप तथैव। अन्यथा च तथा तथा प्रादुर्भीववृत्तयो यवतिलभसादीनाम् । ताश्च पुरुष-कारेणाप्यलङ्ख्याः । पाककालस्यापि नियतिदर्शनात् षष्टिकाः षष्टिरात्रेण पच्यन्ते 🗥 🛭 5

एवं च व्यवस्थित एवार्थेऽव्यक्तस्यैवार्थस्य व्यक्तेः सर्वं नियतमेव।तस्य खञ्चक्तेः सर्वकालं ज्यवस्थितादर्थोदन्यो मया कृत इति मिध्याभिमान एषः। न तु नियतौ किश्चिन्नास्ति।

तथा चास्रबीजेत्यादि, देश्यन्त इति वर्तते । स्वया नियत्या लीनानां मूलाङ्करपत्रनालकाण्डशासा- १४७-१ प्रशाखास्कन्धपुष्पादीनां व्यवस्थावकार्वेऋमेण व्यवस्थितपूर्वरूपैंग प्रवृत्तिः, रक्तरयामादिवर्णानामाम्रफलस्य 10 तुवराम्छषाडवादीनां च रसानां तेषां तेषामिति अवस्थायामवस्थायां ये ये भवन्त्यन्येऽन्ये तेषां तेषां विद्य-मानानामेव नियतानाम् । किमिव<sup> १</sup> **मायाकारपताकिकावत्** , यथा मायाकारः पताकिका गुलिकादिरूपीकृत्य पूर्वप्रसाः क्रमेण स्ववद्नान्निष्काशयति नानावर्णनानाकारास्त्रथेहाप्याम्नबीजे, यावदन्ते नियतिप्रवृत्त-फलावस्थामनुभूय पुनर्वीजमेव, तस्मादिप बीजात् पुनरिप तथैवेखङ्करादिष्रवृत्ति प्रागमिहितां दर्शयति । सेयं व्यवस्थिता नियतिसन्ततिरनाद्यनन्ता । 15

स्यान्मतम् - नतु दग्धे बीजेऽङ्कराचत्यन्ताप्रादुर्भावान्त्रियतिकृतप्रादुर्भावतिरोभावव्यभिचार इति । अत्रोच्यते – दाहनियत्युदयेऽपि सा प्रतिनियतैव, अन्यथा च तेथा दश्यन्त इति वर्तते, कास्ताः ? तथा तथा प्रादुर्भाववृत्तयः, केषाम् ? यवतिरुभस्मादीनाम् , अन्याद्यम् यवभस्म अन्यादक् तिरुभस्मस्पत्रापि प्रादुर्भावतिरोभाववृत्तयो नियता एव । ताश्च पुरुषकारेणार्प्यंलङ्गयाः, तत्त्वान्तरेण सिद्धाः पुरुषकारं चान्तरेण सिद्धाः । किं कारणम् ? पाककालस्यापि नियतिदर्शनात् पष्टिकाः पष्टिरात्रेण पच्यन्त 20 इत्युदाहरणानि गतार्थानि देशकालकर्ष्टकरणादिनियत्यैव पाकादिदर्शनात् ।

एवं चेलुपनयति, अनेनोक्तविधिना व्यवस्थित एवार्थेऽव्यक्तस्यैवार्थस्य तत्र व्यक्तेः सर्वे नियतमेव तत् तत् । तस्य स्वर्धकेर्व्यतिरेकमतेः पुरुषस्य सर्वकौरुं व्यवस्थितानियतादर्थादन्यो मद्भव्याद् घटो मया कृत इति मिथ्याभिमान एष षष्टिकादयो वा केदारादिसंस्कारविधिना पाचिता १४७-२ इति, यसान्न तु नियतौ किश्चिन्नास्ति, सर्वं विद्यमानमेव तिरोभूतं ''कियया विना वा किययाभि- 25 व्यज्यते कालादिनियसमुगृहीतम् ।

१ अवलोक्यतां पृ० २०० पं० ४ ॥ २ °शाक्रमेण प्र०॥ ३ प्रवृत्ते(तेः १) भा०॥ ४ अन्यथान्यथा च दृश्यन्त मा०॥ ५ अवलोक्यतां पृ० २०० पं०४॥ ६ °प्युहांच्याः य०॥ ७ °णासिद्धाः पा० डे० ळीं०। भा० प्रतौ तु तस्वान्तरेण सिद्धाः इति पाठो नास्खेव॥ ८°कोडर्यतिरेकमतिः भा० वि० रं० ही०। °केर्च्य**तिरिकमतिः** पा०डे० ठीँ०॥ **९ काले** पा०॥ **१० कियया विना वा** य०प्रतिषु नास्ति ॥

कथमस्ति यदा भूम्यम्ब्वादेविना न भवति केवलाया एव बीजनियतेराम्र-फलपाकादि ? कालातपवातादिभ्यः पाकः, भूमिखननादिभ्यः फलादीनामप्राप्तेऽपि काले पाकदर्शनात्, काले चापि न भवति पाको द्रव्यान्तरसंयोगस्तम्भनादिभ्यः। अन्यच, तथा तथा ज्ञातुरिच्छानुविधानेन वस्तुनियतिमतील पुष्पादीनां वर्णसंस्था-इनादिवैपरील्यम्। योनिप्राभृतादिभ्यश्चान्यथैव सर्वयोन्युत्पत्तय इति नियमाभावः। नियमाभावात् कृतकत्वानिल्यत्वाभ्यां नियल्यभाव इति।

न, तथानियतित्वात्। बीजादिनियतिरेव हि उदकादिषु वर्तते, तन्नियमानु-

अत्राह - कथमस्तीत्यादि यावन्नियत्यभाव इति । यदुक्तं त्वया 'नियतौ सर्वमस्ति' इति तत् कथमिल यदा भूम्यम्ब्वादेविंना न भवति केवलाया एव बीजनियतेराम्नफलपाकादि? रूपरस-10 गन्धस्पर्शसङ्ख्यासंस्थानानि आदिप्रहणात् । भूमिरम्बु वायुरातपः काल इत्येतानि भूम्यम्ब्यादीनि, तद् व्याचष्टे - कालातपवातादिभ्यः पाकः, तस्माद् भूम्यम्बुकालवातातपाद्यपेक्षत्वात्र वीजनियतावस्यङ्करादि तत्फलपाकादि <sup>र</sup>चेति । तथा अकालेऽपि कालनियतेर्न्थभिचारो दृश्यते भूमिखननादिभ्यः फलादीना-मप्राप्तेऽपि काले पाकदर्शनात् , आदिमहणात् कोद्रवपलालवेष्टनव्रणकरणादिभिः । काले चापीति प्राप्ते Sपि पाककाले न भवति पाको द्रव्यान्तरसंयोगेन स्तम्भितानाम्, यथा शास्त्रायां बद्धायां 15 वृक्षायुर्वेदविधानेन द्रव्यान्तरसंयोगेनैव द्रावणाद्वा सहकारतैलप्रहणार्थं कोमलस्य प्राप्तगन्धावस्थस्य द्रवीभावात् तैलत्वेन, **आदि**यहणात् पक्षिखञ्जरीटादिसत्कभक्षणात् । अन्यचेत्यादि, न केत्रलमात्मस्वरूपापरित्यागेनैव पाकाभावः, किं तर्हि **अन्यञ्च तथा तथा,** यथा यथा पुरुषो ज्ञाता स्वयमिच्छति तथा तथा तस्य ज्ञातुरिच्छानुविधानेन वस्तुनियतिमतीत्य पुष्पादीनां वर्णसंस्थानादिवैपरीत्यम्, यॅथोत्पलस्य पार्श्वे रक्तता पार्श्वे नीलता, मातुलिङ्गफलस्य रक्ततादिवर्णता तद्वासितवीजस्य, तथा कूष्माण्ड-<sup>20</sup> फलस्य घटवर्धितस्य घटाकारता । योनिप्राभृतादिभ्यश्चान्यथैव सर्वयोन्युत्पत्तयः, द्विविधा योनि-<sup>१४८-१</sup> र्योनिप्राभृतेऽभिहिता – सचित्ता अचित्ता च । तत्र सचित्तयोनिद्रव्याणि संयोज्य भूमौ निखाते दन्तरहित-मनुष्यसर्पादिजात्युत्पत्तिः । अचित्तयोनिद्रव्ययोगे च यथाविधि सुवर्णरजतमुक्ताप्रवालागुत्पत्तिरिति । इति नियमाभावः, इत्थं काले चापाकादकाले च पाकादर्थान्तरापेक्षत्वात् पुरुषेच्छायत्नातुविधानाच 'नियमाभावः, नियमाभावात् कृतकत्वं पाकादेः, कृतकत्वाचानित्यत्वम् , अभूत्वा भावो भूत्वा पाभाव इत्यर्थः। 25 ताभ्यां च नियत्यभावः । इति परिसमास्यर्थः । एष पूर्वपक्षः ।

१ भूम्यंत्वादीनि भाष्ण २ चेत् प्रष्ण ३ शाखायां चाह्ययां भाष्ण शाखायां चाह्ययां पाष्ण डेव लींव विवाद शाखायां बाम्रयां एवं हीवण ४ यथोलस्य प्रवण ५ नियमाभावः भाष्ण प्रती नास्ति॥ ६ वियतत्वात् भाष्ण ७ सापेक्षं प्रवण ८ नियत्याः भावः भाष्ण । नियत्या भावः यवण

रोधेन हि तेषां सर्वेषां नियता प्रवृत्तिः। तथा ह्याह – सभावकं निर्भावकं वोदकं पतितमिति। यदा हि बीजनियतिरिभ तदा तस्या देश उदकस्थ एव अङ्करोद्भावने प्रवर्तमानः सभावक इत्युच्यते, तद्भावांशापेक्षयोदकमि सभावकमित्युच्यते, अन्यदा तु विपर्ययः। एवं भूमिवायुकालप्रभृतिष्विपे सभावकाभावकत्वे।

पुरुषो व्यग्रोऽव्यग्र इत्यादि नियतेरेव । करणादीनां क्षमत्वाक्षमत्वसान्निध्या- 5

सैव हि बीजादिनियतिरेकैव **उदकादियु वर्तते**, काले वायावातपे पुरुषे तदिच्छाप्रयत्नयोश्च वर्तते, आदि-प्रहणादुदकादिनियतिश्च बीजादिषु वर्ततेऽन्योन्यव्यतिहारेण, तिल्लायमानुरोधेन हि परस्परिनयमानु-रोधेन, हिशब्दो यस्मादर्थे, यस्मादेवंरूवा तेषां सर्वेषां नियतिस्तस्मात् तेषां सर्वेषामितरेतरिनयत्मा 'नियता प्रवृत्तिरन्योन्याविनाभाषात् तथैव प्रवर्तन्त इत्यर्थः।

तथा ह्याहेति छोकसिद्धं ज्ञापकं दर्शयति। सह भावेन वर्तत इति सभावकम् , निर्गतो भावोऽस्मा-10 दिति निर्भावकम् , किं तत् ? उदकं पतितमिति । तद्भावना – यदा हि बीजनियतिरैमि अङ्कुराभि- व्यक्तर्थद्गैभिमुखीभूता वीजनियतिभैवति तदा तस्या नियतेर्देशोंऽशो भागोऽवयवः स उदकस्य एव सन्न- क्रुरोद्भावने प्रवर्तमानः सभावक इत्युच्यते, तद्भावांशापेक्षया उदकमि सभावकमित्युच्यते १४८-२ भेदविवक्षायां बहुश्रीहिसमासाश्रयणात् मतुब्छोपाद्या अभेदोपचाराच्च भाव एवोदकमिति । स च भावोऽ- क्रुरादिर्वनस्पत्योषध्यादेः, मतुष्श्रत्ययनिर्देशोऽपि भेदेनोपपद्यते, तद्यथा – अस्ति अस्मन्नस्य वा भावोङ्करस्त-15 स्मिन्नुदके तस्मात् तत् सभावकमिति । अन्यदा तु विपर्ययः, क्षाराम्छाद्युदकेऽङ्करादयो न सन्तीति नियतत्वाद् विपर्ययः, तस्मादभावकमुच्यते तज्ञछिमिति ।

एवं भूमिवायुकालप्रभृतिष्विप सभावकाभावकत्वे । उत्तरभूमावभावः सस्यादेः, पादसौक्कवा-र्यादेर्भावः, सुक्रुष्टे केदारादौ वा सर्ववीजानामङ्करादिभावः । पूर्ववायावभावोऽङ्करादेः, भावस्तु महिषीकर्पास-प्रसूत्यादेः; अन्यस्य पुष्पादेरन्यस्य फलादेर्मनुष्याणां च पूर्ववायात्रभावः, तद्यथोक्तम् —

दिवास्त्रप्रमवद्यायं प्राग्वातं चाँत्र वर्जयेत् । [ ] सस्यानामुक्तरे वायौ न भावः, प्रावृष्युप्तानां भावः, वैशाखादिष्वभावः । प्रभृतिप्रहणेन आतपेऽतिमृदावित-तीक्ष्णे चाभावः, समे भावः, आतपामावेऽप्यभाव एवेति । एवं तावद्बुद्धिप्रवृक्तेषु कालाङ्कुरादिष्वचेतनेषु नियतिरुक्ता ।

बुद्धिमत्स्विप नियतिरेव । यदुक्तं श्राँक् त्वया 'पुरुषस्य श्नातुरिच्छानुविधानेन वस्तुनियतिवैपरी-25 त्यम्' इति तन्नोपपद्यते, तन्नापि नियतेरेव कारणत्यात् । कुतः १ पुरुषो व्ययोऽव्यय इति नियतेरेव यतो भवति, साप्यापेक्षिकी ताद्यशी नियतिरेव । आदिप्रहणात् कुशलोऽकुशलः पुरुष इत्याद्यपि नियतेरे-वेति । एवमप्रयुक्तेषु स्वातन्त्रयादेव परनियोगानपेक्षप्रवृत्तिषु नियतिः । प्रयुक्तेष्विप नियतिरेव, करणादीनां

१ नियत्यप्रवृत्ति प्रणा २ रित प्रणा ३ दाभितुररीभूता प्रणा ४ द्भावेन प्रणा ५ भेदनोप प्रणा ६ वात्र प्रणा (क्षारं दिवास्त्रप्रं प्राग्वातं चात्र वर्जयेत्।" इति चरकसंहितायाम् १।णा४५॥ ७ दश्यतां पृण्यत्य प्रणा १० २०२ पंण्या

सान्निध्यादेरङ्कराद्यत्पत्त्यनुत्पत्त्योर्नियतिरेवकारणम् । एतेन पाकादिदोषाः प्रत्युक्ताः ।

सर्वज्ञोऽपि च तामेवाखिलामनादिमध्यान्तां स्वरूपेणाविपरिणामां वस्तुनियति-मेकामनेकरूपां बन्धमोक्षप्रक्रियानियतिस्क्ष्मां पद्यन् नियतेरेव भवतीति।

१४९-२ करणाधिकरणकर्तृकर्मसम्प्रदानापादानानां क्षमत्वं तिक्षयासाधनसमर्थत्वमक्षमत्वमसमर्थत्वम्, यथो5 क्तम् — पतत् परशोः सामर्थ्यं यन्न तृणेन [पा० वा० ११४१२३] इत्यादि । तेषामेव सान्निध्यं कर्ता प्राप्तिः,
असान्निध्यमप्राप्तिः । आदिप्रहणात् प्राप्तानामपि करणादीनामन्तरे विद्रा इत्येवमादेः कारणादङ्कराद्युत्पत्त्यनुत्पत्त्योनियतिरेव कारणं तथानियतत्वादिति । एतेन पाकादिदोषाः प्रत्युक्ताः प्रतिषिद्धाः,
यदुक्तं त्वया काले न पाकोऽकाले पाक इत्यादयो दोषा इति तद्पि 'तैथानियतित्वात्' इत्येतेनैव न दोषाय
कालाकालयोरपाकेन पाकेन च तेषां तेषां भावानां नियतत्वात् सैव नियतिर्स्तंथा तथा नियतं भवतीति ।

किञ्चान्यत्, सर्वज्ञोऽपि चेत्यादि । यदपि च 'सम्यग्दर्शनज्ञानचारित्रतपोमिर्ज्ञानावरणाद्यशेषकर्मक्षयात् केवलज्ञानप्राप्तिः सार्वज्ञयं पौरुषेण' इति मन्यसे तदिप मा मंस्था नियतिमन्तरेणेति । कथं तिर्दे

मन्तव्यम् ? सार्वज्ञयं नियतेरेव भवतीति, तामेवासौ नियतिमित्तिलां पश्यन् सर्वज्ञो भवतीति तयैव च

नियत्या नान्यथेति । स हि भव्याभव्यसिद्धौदिभेदेषु पुरुषेषु गतिस्थित्यवर्गाहवर्तनारूपरसादिशरीरवाङ्मैनःप्राणादिपरिणतिरूपामसङ्कीर्णामनादिमध्यान्तां कालत्रयेऽपि अनुत्पत्तिमविनाशां स्वेन रूपेणाविपरिणामां

15 लोकस्थित्यनतिक्रमेणाशच्युतस्वरूपं वस्तुनियतिं बीजादिनियताङ्कुरादिवस्त्वात्मिकामेकां सर्वभेदेष्वभिन्नाम
१४९-२ नेकरूपां तेषु तेषु भेदेषु तद्रपनियतित्वादनेकां वन्धमोक्षप्रक्रियानियतिस्वृक्षमां जीवकर्मणोरनाद्येन

सम्बन्धेन सम्बद्धयोः कार्यकारणभूतैर्मिथ्यादर्शनादिभिर्नियतिवशात् सन्तत्यानाद्यो वन्धो भव्येषु वन्धोद्वर्तन
समर्थसम्यग्दर्शनादिभावनियतिविवर्ताद् मोक्षहेतोरमूर्तस्वभावस्य ज्ञानदर्शनविर्यस्वात्माः स्वात्मिन

अवस्थानं मोक्ष इत्येतां वन्ध-वन्धक-बन्धनीय-बन्धविधानायनेकभेदशभेदां बन्धपक्रियां व्रतसिमितिगुप्तिधर्मा-

१ "उद्यमननिपातनानि कर्नुहिछदिकिया [पा० वा०] । उद्यमननिपातनानि कुर्वजेव देवदत्तरिङ्गतीत्युच्यते । तत्र तदा छिदिवंतिते । एव प्रधानकर्नुहेख्दः । एतत् प्रधानकर्नुः कर्नृत्वम् । यन्न तृणेन तत् परशोरछेदनम् [पा० वा०] । यत् तत् समाने उद्यमने निपातने च परगुना छियते, न तृणेन, तत् परशोरछेदनम् । अवश्यं चैतदेवं विशेयम् । 'इत्तरथा हासितृणयोरछेदनेऽनिशेषः स्थात्' [पा० वा०] । यो हि मन्यते उद्यमननिपातनादेवैतद् भवति च्छिनत्तीति, असितृणयोरछेदने न तस्य विशेषः स्थात्, यदसिना छियते तृणेनापि तिच्छयेत ।" इति पाणिनीयव्याकरणे कात्यायनविरचितवार्तिकोपिर पातज्ञलमहाभाष्ये १।४१२३॥ २ दृश्यतां पृ० २०२ पं० २॥ ३ दृश्यतां पृ० २०२ पं० ७॥ ४ स्तथा नियतं भा०॥ ५ विविभागेषु भा०॥ ६ गाहे प्र०॥ ७ भनसःप्रा प्र०। "गतिस्थित्युपप्रहो धर्माधर्मयोहगकारः ।१०॥ आकाशस्यावगाहः ।१८। शरीरवाद्यानःप्राणापानाः पुद्रलानाम् ।१९॥ सखदुःखजीवितमरणोपप्रहाश्च ।२०। परस्परोपप्रहो जीवानाम् ।२९। वर्तना परिणामः किया परत्वापरत्वे च कालस्य ।२२। स्पर्शरसगन्यवर्णवन्तः पुद्रलाः ।२३। इति तत्त्वार्था- धिगमस्त्रे पद्यमाध्याये॥ ८ "हिंसानृतत्वेयान्रह्मायाद्यस्त च ।९।२। स्वित्विभानित्रहेशापरीषह्णवन्तः ।९।२। स गुप्ति- समितिभमिनुप्रेक्षापरीषह्णवन्तः साध्याः ।१०। कृत्लकर्मक्षयो मोक्षः ।९०।३। अस्ववनिरोधः संवरः ।९।१। स गुप्ति- समितिभमिनुप्रेक्षापरीषह्णवन्तः साध्याः ।१०।७। कृत्लकर्मक्षयो मोक्षः ।१०।३।" इति तत्त्वार्थाधिगमस्त्रे ॥

एवं तर्हि त्वदुक्तभावनयैव युगपदयुगपन्नियतार्थवृत्तेः काल एव भवतीति भावितं भवति । इह युगपदवस्थायिनो घटरूपादयो न केचिदपि वस्तुप्रविभक्तिनो युगपद्वृत्तिप्रख्यानात्मकं कालमन्तरेण । एवं घटो ग्रीवादयस्तथावृत्तेस्तथाभवनात्, मृल्लोष्टादयः, पृथिवी मृदादयः, द्रव्यं पृथिव्यादयः, द्रव्यादयो भावः । अयुगपद्गा

नुप्रेक्षापरीषहजयचारित्रसंवरां द्वादशविधतपोऽनुष्ठानिर्जरां क्षेत्रकालगितिङ्कतीर्थप्रत्येकनुद्वनुद्वनोधितज्ञाना- 5 वगाहनान्तरसङ्ख्याल्पबहुत्वानुपायव्याख्येयां फुत्क्रकर्मक्षयाव्याबाधात्यन्तैकान्तसुखात्मिकां च मोक्षप्रक्रियां परमसूक्ष्मां पश्यन्ननन्तकालमव्याबाधसुखं तिष्ठति । एषा च बन्धमोक्षप्रक्रिया दिख्यात्रमुपदर्शिता अति-सूक्ष्मत्वाद् बहुवक्तव्यत्वाच नात्र परीक्षाकाले शक्या वक्तुम् । यथोक्तम् —

लोगम्मि जीवर्चिता सव्वागमकी(को ?)सिया दुरोगाहा । तत्तो वि कोसियतरी चिंता बंधे य 'मोक्खे य ॥ [

10

इति परिसमास्यर्थः, इत्थं नियतिवादः परिसमाप्तः ।

## 338K

अपरो द्रव्यार्थो विधिविधिनयविकरूप आह - नायमपि नियतिवादः परितोषकरः, एत्रं तहींत्यादि । १५०-१ येयमुक्ता 'ज्ञाज्ञं स्वतन्त्रास्वतन्त्रं वा न ज्ञमेव भवितुमर्हति, किं तर्हि ? नियत्यैव युगपद्युगपचानेकथा क्रिया-दिकार्यकारणभावनियतमेतन्' इति भावनाऽनयैव त्वयोक्तया युगपद्युगपन्नियतरूपादिबीजाङ्कराद्यर्थेष्टेर्न नियतिरेव भवति, किं तर्हि ? काल एव भवतीति भावितं भवति, अपरस्मिन परं युगपद्युगपिंधरं 15 क्षिप्रमिति काललिङ्गानि [वै०सू० २।२।६] इति वचनाद् युगपद्युगपन्नियतार्थानां वैत्तेर्भवनार्थत्वादः वर्तनस्य कालर्लंक्षणत्वादिति । तद्भावनार्थमाह – इह युगपदवस्थायिनो घटरूपादयः, ते किं परस्पर-प्रविभक्तितः स्वेनैव भवन्ति उत कालसामर्थ्यात् ? इति । वस्तुरूपेण ताविचन्त्यते – तत्र तावन्न केचिदपि वस्तुप्रविभक्तितो भवन्तीति वाक्यशेषः, रूपरसगन्धस्पर्शशब्देभ्यः प्रविभक्ता प्रविभागेन तद्र्पेण प्रवि-भक्तितो वा कारणात्र भवति तैः सहोपऌभ्यमानमपि तद्भवतिरेकेणाभावात् । भिन्नेन्द्रियप्राह्यत्वादेव चै 20 ते[षाम्] ऐक्याभावाद् यौगपद्यं नानात्वं च सिद्धम्, न ह्यभिन्नस्य यौगपद्यम्, युगस्य स्कन्धयोः पतनं युगपदेवमन्यत्रापि अनेकाश्रयं यौगपद्यम् , अतो रूपादयो युगपद् वर्तन्त इत्येषा वृत्तिप्रख्यातिर्द्रष्टा अर्थतः । शब्दतोऽपि च वर्तनं कलनं सङ्ख्यानं प्रथनं बुद्धाः शब्देन वा निरूपणमिति वृत्तिरेव । तस्मात् कलनं काल इसक्षरार्थानुसारेण वर्तनं काँलः, तं कालात्मानं युगपद्वृत्तिप्रख्यानात्मकमन्तरेण न ते केचि-द्रपादयो युगपद् भवितुमईन्ति, तस्माद् रूपादयो युगपदिस्रेतत् कालसामध्यीत्। एवं सूक्ष्मा रूपादय 25 उक्ताः । स्थूला अप्येवं घटो ग्रीवादयः, तथावृत्तेर्युगपद्वृत्तेः, कस्य ? कालात्मन एव । वृत्तिश्च भवन-मिलत आह - तथाभवनादिति । मृह्लोष्टादयः, मृदिति लोष्टादय एव युगपद्भत्तेः । पृथिवी मृदादय

१ कासिया प्रवास र मुक्खे यवास ३ ब्रुक्तिर्भ यवास ४ लक्ष्यत्वा प्रवास ५ स्परं प्रविष्य यवास ६ चाते ऐक्या यवास ने ऐक्या भावास ७ इत्यतां प्रविष्ट १५८-१॥ ८ एवं भाव रंव ही वास

विनोऽपि भवितुकामस्य वर्तनादितिरिक्तस्य कस्यचिदप्यनुपपत्त्यापत्तेः कालात्मकता । नियतेस्तु सर्वात्मकत्वात् सर्वाकारता स्यात् सदा सर्वस्य, कालाभावेऽतीता-नागतवर्तमानाविद्योषात् । अपि च तथापि नैव कालातिक्रमः । इति स्वीक्षितमपि

१५०२ एवं तथावृत्तेः, एवं मृहोष्टवज्राहमसिकतादयः। एवं द्रव्यं पृथिव्यादयः, पृथिव्यप्तेजोवाय्वाकाशादयो <sup>5</sup> युगपद्गृत्तयो द्रव्यम्। द्रव्यादयो भावः, द्रव्यगुणकर्मणां सप्रभेदानां भाव इत्याख्या युगपद् भवनात्। एवं तावद् युगपद्गृत्तिः काल एव भवतीति भावितम्।

क्रमष्ट्रित्तिविरिषि काल एव भवतीति भाव्यते, तत आह — अयुगपद्माविनोऽपीलादि यावदा-पत्तेः । अयुगपद् भवितुं शीलमस्येल्ययुगपद्भावि, तस्यायुगपद्भाविनो भवितुकामस्य भवनाभिमुखस्य बीजाङ्करादेविस्तुनो यदि बुत्त्यात्मककालभावो नाभ्युगगम्यते ततो वर्तनादितिरिक्तस्य कस्यचिद्प्यनुप-10 पत्तिरापद्यते वर्तनाभावाद् वन्ध्यासुतवत् । ततश्चानुपपत्त्यापत्तेः सैति च वर्तनात्मके काले तदुपपत्तेः कालात्मकता । एवं ताविश्वयतार्थाभ्युगगमः कालमन्तरेण न भवतीति युगपदयुगपैद्वृत्त्यात्मकः काल एव भवतीत्युक्तम् ।

इदानीं नियतिवादिनो दोषोऽभिधीयते — नियतेस्त्वित्यादि यावत् सदा सर्वस्य । यँ उक्तस्त्रया स्वभाववादिनं प्रति 'बाल्यकौमारयौवनमध्यमाद्यवस्था युगपत् स्युः सर्वाकारस्वभावत्वादेवदत्तादेः, अङ्करपत्र15 काण्डाद्यवस्थाश्च युगपत् स्युव्रीह्यादेः' इत्युपालम्भः स एव 'नियतेः सर्वात्मकत्वात् कस्मात् सर्वाकारनियतैव न भवति' इति स्वभावोपालम्भवन्नियत्युपालम्भोऽपि त्वामिष प्रति नियतिवादिनं समानः, सदा सर्वकालं सर्वस्य वस्तुनस्तस्य तस्येति, कालाभावेऽतीतानागतवर्तमानाविशेषात्, दृष्टा चातीतानागतानाकारता वर्तमानाकारता च, वृत्त्यात्मककालाभावाद् नियतेश्चाविशेषादतीतानागतानाकारतावद् वर्तमानानाकारता स्थात् वर्तमानाकारतावदतीतानागताकारतापि स्थात्, न च दृष्टा अतीतानागताकारता वर्तमाना20 नाकारता वा ।

१५१-२ स्थान्मतम् — अतीतानागताकारता वर्तमानाकारतावद् नियतौ विद्यमानैव तिरोभूतत्वान्नोपलभ्यते, वर्तमानाकारता त्वाविर्भूतत्वाद्धपलभ्यत इत्युक्तत्वाद्दँनुत्तरमिति । अत्रोच्यते — अपि च तथापि नैव कालातिकम इति । एवमपि ज्याकारताया युगपद्भृत्तायाः क्रमेणाविर्भावतिरोभावावतीतमनागतमिति वितत् सर्वं कालवाचिशब्दार्थसामध्येप्रतिपादितं कलनं वर्तनं भवनमन्तरेण न स्यात्, अतः कालस्था25 नतिक्रमणीयता ।

इति स्वीक्षितमपीत्यादि । एतेन प्रकारेण सुष्ठु परीक्षितमपि कालादते नान्यत् कारणमयस्थानां बाल्यादीनामङ्कुरादीनां च क्रमेणावस्थापकं रूपादीनां वा युगपदवस्थापकमालक्ष्यते । तस्मान्त्वया नियतान-

र द्वाविनो भाविनो भवितु भाव विवयात् ॥ २ सति वर्त यव ॥ ३ पद्यातृत्या भाव । अत्र पद्या वृत्या इत्या स्थित । ४ यत उक्त प्रवा ५ ६ १ पद्याता पृव १९६ पंव ४ ॥ ६ भताकारता प्रवा ७ ( दनन्तरमिति ) १ ॥ ८ चेत्तत् हेव लींव ॥ ९ णवस्थानां प्रव ॥

नियतानन्तरव्यक्लैवाभ्युपगतमपि कालं नियतिमात्रग्राहदोषेणानिच्छता त्वया आत्मा गुणवत्कालपक्षपातकृतगुणेभ्योऽपनीयते ।

यदि नियतिकृतैवार्थानां प्रवृत्तिः, इदं पूर्वमिदं पश्चादिदमिदानीमिदं युगप-दिति न युज्यते सर्वेषां बीजादौ नियतः सन्निहितत्वात्।

नियतेरेवेति चेत्, न, आनर्थक्यात् । किमिह पूर्वादिभिः ? एवमादिविकल्प- 5

न्तरञ्यक्त्येवाभ्यूपगतः कालः, 'सप्ताहं कललं भवति, ततः सप्ताहमर्बुदम्, एवं पेशी घनम्' इलेव-मादिक्रमेण गर्भादिषु पूर्वोक्तावस्थानां पूर्वस्था अनन्तरावस्था अभिव्यक्यत इत्यनथैव नियताभिव्यक्ता काल-मभ्यपगतमपि नियतिमात्रबाहदोषेण स्वपक्षरागाचै।निच्छता त्वया आत्मा तेभ्यो गुणवत्कालपक्ष-पातकृतगुणेभ्योऽपनीयते । मा भूद् भाह इत्युक्तेऽतिनिष्ठुरत्वाचित्तपीडेति श्राहवद् श्राह इति प्राग्व्या-ख्यातगौणशब्देनोच्यते । अथवा बाहोऽभित्रायः, बाहयतीति बाहः, तस्याभित्रायस्य दोषेण स्ववचनाभ्युप- 10 गतमपि कालमपदयन् कालतत्त्ववादित्वावाप्ययशोधर्मादिगुणगणादातमानमपनयसि ।

यदि नियतिकृतेत्यादि यावद् न युज्यते । नैवमभ्युवगन्तुं शक्यं नियतिकृतैवार्थानां प्रवृत्ति-रिति, अनन्तराभिहितदोषसम्बन्धात् कॅालकृतत्वस्थोक्तत्वच । अभ्युपेत्यापि नियतिकृतत्वं दोषं बूमः **– इदं** १५९-२ पूर्वमिदं पश्चादिदमिदानीमिदं युगपदिति न युज्यते, पूर्वादयः कालत्रथवाचिनः, 'युगपत्' इसमिन्न-काळवाची शब्दः, तत्तु कालमन्तरेण लोकप्रसिद्धं व्यवहारजातं न युज्यते । कारणान्तरमप्याह **– सर्वेषां** 15 तियां तेषां **बीजादी नियतेः सन्निहितत्वात्** , बीजे मूलाङ्करपत्रनालादीनां नियतेः सन्निहितत्वात् ग्रुऋ-शोणितावस्थायामेव कललार्बुदर्गंभीर्भकादीनां नियतेः सन्निहितत्वात् पूर्वादिक्रमवृत्तिता युगपद्गृत्तिता वेति न युज्यते।

नियतेरेवेति चेत्, न, आनर्थक्यात् । स्थान्मतम् – एतदपि नियतेरेव युगपद्वर्तनं पूर्वादिक्रम-वर्तनं चेद्यादि, **एव**कारात् कालादिनिराक्षरैंणम् । नेति, एतचायुक्तम् , नेरर्थक्यात् , नियतेः पूर्वादीनां वा 20 नैरर्थक्यात् । यदि नियतिरेव कैंारणं पूर्वं पश्चादिदानीं युगर्धदिति कालवाचिशब्दोपादानं तदर्थाश्रयणं चानर्थकम् , तदर्थाभावे सति नियद्यैव कृतप्रयोजनत्वात् । तदुपादाने वा नियद्यानर्थक्यम् । इह तु नियत्या-नर्थक्यमेवेति मन्यस्व, कीलं प्रत्येकार्थव्यापाराशीनां पूर्वादीनामवश्याभ्युपगम्यत्वात् <sup>र</sup>ैतैरेव च कृतप्रयोजन-त्वात् किं नियत्या प्रयोजनम् ? किमिह पूर्वोदिभिः ? इत्याद्यक्षरैभीवितार्थत्वाद् यदर्थं नियतिरुपादीयेत तन्नास्तीत्यभिप्रायः, तत्तु पूर्वादिभिः कृतमेव, 'यत् पूर्वं तद् बीजादि यत् पश्चात् तदङ्करादि' इत्येतयोः 25 र्पूर्वापरशब्दयोः क्रमात्मकालवाचित्वादिति । तन्निदर्शयति – एवमादिविक**ल्पव्यवहारेषु काल** 

१ श्याऽनन्तरा प्रणा २ वनिरुखता प्रणा ३ ग्रह प्रणा ४ कालस्वस्योक्तस्वावच यणा कालत्वास्योक्तत्वावच मा०॥ ५ तेषां बीजादौ य०॥ ६ ँगर्भाभेकादीनां प्र०॥ ७ ँरणं रेति य०। भा ॰ प्रतौ तु \* गैं एतचिह्नान्तर्गतः पाछो नास्ति । अत्र 'कालादिनिराक्तर्ण चेति, एतचायुक्तम्' इस्रिप पाठः स्यात् ॥ ८ दित्या[दि ?]कार्ल भा०। दित्यकार्ल रं० ही० । दित्यत्कार्ल पा० वि० डे० लीं०॥ ९ कालप्रत्ये-(कालकृत्ये ?)कार्थ प्रना १० तैरेच कृत यन ॥ ११ पूर्वपर प्रना

व्यवहारेषु काल एव भवतीति भावितं सर्वसङ्कहेणैव वा। ऋमव्यवहारसिद्ध्यर्थं पूर्वोदय आश्रयणीया एव, नियतेरेवासिद्धेव्यवहारासिद्धिरन्यथा, पूर्वोदेषु तु समा-श्रितेषु नियत्या किं ऋियते?

त्वत्र्यायेन तु विदुषां हिताहितप्राप्तिपरिहाराथीवाचारोपदेशावनर्थकौ स्वातां व्यक्षूरूपग्रहणनियतिवत्, अयत्नत एव तथासिद्धेः । यत्नोऽपि नियतित एवेति चेत्, ततः सर्वलोकशास्त्रारमभप्रयोजनाभिधानानर्थक्यास्लोकागमविरोधौ

भवतीति भावितम् । किश्चान्यत्, सर्वसङ्घहेणैव वा, यत् [कारण तत्] पूर्वम्, यत् कार्यं तत् १५२-१ पश्चात्, क्रमवर्तिनां भावानां कारणकार्यत्वेन सङ्गहात् पूर्वापरयोः कारणकार्यत्वेत् कालत्वाच काल एव भवतीति । एतस्य क्रमव्यवहारस्य सिद्ध्यर्थं त्वयानुक्रमार्थं पुरुषं स्वभावमन्यद्वा कारणं तत्कार्यं चाश्रित्या10 प्यवश्यं पूर्वाद्य आश्रयणीया एव, नियत्यादिमात्रेण पूर्वाद्यनपेक्षेण व्यवहारीसिद्धेः । नियतेरेवासिद्धेद्यवहारासिद्धिरन्यथेति, पूर्वादिभिर्विना बीजादीनामनियतत्वात् स्वभाववद् नियत्यभावः, नियत्यभावाद्
व्यवहारासिद्धिरिति । मम पुनः कालवादिनः पूर्वादिषु तु समाश्रितेषु नियत्या किं कियते ? सिध्यत्येव
नियत्या विनापि क्रमव्यवहारः पूर्वादिभिरेव कृतत्वादित्यर्थः ।

किक्चान्यत्, नियतिवादे त्वहयायेन तु त्वदीयेनैव न्यायेन विदुषां हिताहितेखादि, हित15 प्राप्त्यर्थ आचारो ठौकिकः कृषिवाणिक्यसेवादिरोदनपचनमोजनादिश्च दृष्टार्थः, तदुपदेशश्च 'एतत् कुरु, इदं ते श्रेयः' इति । ठोकोत्तरश्चादृष्टार्थो यमनियमादिः । अहितप्रतिषेधार्थश्च ठौकिकः क्षारविषकण्टकाप्रिश्चाद्याः दिपरिहारार्थः, तदुपदेशश्च वाठादीनां 'मा कार्षीः' इति । ठोकोत्तरश्चादृष्टार्थो हिंसानृतस्तेयाब्रह्मादिभ्यो विरतिः श्रेयसीति । तावेतावाचारोपदेशावनर्थकौ स्याताम्, नियत्वव यद्यवश्यम्भावी अर्थोऽनर्थो वा किमाचारोपदेशाभ्याम् ? किमिव ? चश्चूरूपग्रहणनियतिवत्, यथा चश्चुषा रूपं पश्यन्तं पुरुषं नियत्या 20 स्वभावतोऽन्येन वा केनचित् कारणेन त्वदभिमतेन सिद्धत्वात् पुरुषकाराहते यो ब्रुयात् 'चश्चुषा रूपं पश्य मा द्रोश्चीर्जिह्मया' इति किं तेन कृतं स्थात् ? तथा नियत्या सिध्यत्सु असिध्यत्सु वा किं यत्नोपदेशाभ्याम् ? १५६२-२ किं कारणम् ? अयत्वत एव तथा 'सिद्धरोदनकवलाचास्यप्रवेशोऽपि प्रक्षेपयत्नाहते त्वन्मतेन सिध्येत्, अप्रक्षिते कवले क्षुत्प्रतीकारः स्थादित्यादि योज्यम् ।

यत्नोऽपि नियतित एवेति चेत् । स्यान्मतम् – योऽप्यसौ यत्नो नियतित एवैषोऽपि आचारोप-25 देशरूपस्तृप्तिप्रयोजनौदनपचनास्प्रश्लेपादिरूपश्च तथा तथा नियतित्वादित्येवं चेन्मन्यसे, ततः सर्वछोक-शास्त्रारम्भप्रयोजनाभिधानानर्थक्याङ्कोकागमिवरोधौ, यथासङ्क्ष्यं छोकविरोध आगमविरोधश्च, सर्व-छोकस्य सर्वशास्त्राणां चारम्भप्रयोजनयोस्तदभिधानस्य चानर्थक्यम् , बुभुक्षाप्रतीकारप्रयोजन ओदनपाकारम्भः

१ °त्वाश्च काल एव य०॥ २ °रासिद्धिः मा०॥ ३ °त्याभावः मा०॥ ४ °ज्यां(ज्या १)सेवा° मा०। °ज्यं सेवा य०॥ ५ द्राक्षीजिह्नया प्र०॥ ६ सिद्धेवोदन प्र०॥ ७ प्रतिका थ०॥

भावस्यान्यथाभावाभावात्, क्रियाया एवौदनतृश्यादिफलप्रसूतेः प्रत्यक्षविरोधः।

एवंनियतेरेवैवमिति चेत्, न, कालानर्थान्तरिकयाया एवैवं कियानियतिरिति संज्ञामात्रे विसंवादात्, कालानर्थान्तरत्वात् कियायाः।

नियतिप्रतिपादनपरिक्केशाभ्युपगमाच तेऽवश्यमभाव्यव्यभिचारदर्शनविपर्य-

सह प्रयोजनेन तृह्यदिना तदुपदेशवचनारम्भप्रयोजनानि चानर्थकानि लोके, शास्त्रेषु च धर्मार्थकाममोक्षास्त- 5 दर्शाश्च शास्त्रारम्भास्तदुपदेशाश्चानर्थकाः प्राप्नवन्ति । किं कारणम् १ भावस्यान्यथाभावाभावात् , वैस्तात् तेनैव भाविनो नाभावः, अभाविनश्च न भावः, तस्माद् भावस्यान्यथाभावाभावात् सर्वलोकशास्त्रारम्भप्रयोजना-भिधानानर्थक्यम् , तस्माच लोकागमविरोधौ लोके सर्वागमेषु चारम्भप्रयोजनाभिधानानां प्रसिद्धत्वात् । किञ्चान्यत् , कियाया एवीदनतृह्यादिफलप्रसृतेः प्रत्यक्षविरोधः । किर्यात एवीदनसिद्धः, नौदासीन्येन आसितुः कदाचिन्नियतेरेव केवलायाः । सिद्धस्य चौदनस्य फलं तृतिः सापि मुखे कवलप्रक्षेपप्रसनादि- 10 कियात एव भवन्ती दृष्टा, ओदनजन्यतृप्तिवलवर्णारोग्यादि फलं चान्तर्गतात्मरसरुधिरादिविभागपरिर्णमन-कियातः । तस्याश्च कियाप्रसाध्यतृह्यादिहेत्वोदनसिद्धौदनजन्यतृप्तिवलवर्णारोग्यादिफलप्रसृतेः प्रत्यक्षत्वाद् 'नियतित एव' इति वादे प्रत्यक्षविरोधः ।

एवंनियतेरेवैवमिति चेत्। एवंविधेवैषा नियतिः क्रियानियतिरित्युच्यते, अस्याः क्रियानियतेरो-१५३-१ दनतृत्यादिफलप्रसूतिनियतिरिति । एतचायुक्तम्, कालानर्थान्तरिक्रयाया एवैवं क्रियानियतिरिति 15 संज्ञामात्रे विसंवादात्, अभ्युग्गतं तावत् त्वया 'एवंनियतेरेवैवम्' इति ब्रुवता काष्ट्रादिसाधन-सन्दर्भया लौकिक्या पचिकिययेव ओदनसिद्धितृत्यादिफलप्रसूतिनियतिरिति, 'एवं'शब्दस्य तदर्थत्यात् । सा च क्रियानियतिः कालिक्यापर्यायत्वात् कालिनयतिः, नियतिर्क्रिययोश्चेकार्थत्वात् । तस्मादावयोः संज्ञामात्रे विप्रतिपत्तिनीर्थे । अत्राह – एवमपि क्रियासिद्धौ कालासिद्धिरिति, अत्रोच्यते, तन्न, कालानर्थान्तरत्वात् क्रियायाः, क्रिया काल इत्यनर्थान्तरम्, कालेनैव क्रियास्थेन एवंनियतिरिति ज्ञवता स एव काल इत्युक्तं 20 भवति, कालिक्ययोरनर्थान्तरत्वात् कालिनयतिः क्रियानियतिरिति संज्ञामात्रे विसंवादात् पूर्ववदिति ।

किञ्चान्यत्, नियतिप्रतिपादनपरिक्केद्धाभ्युपगमार्च तेऽवश्यम्भाव्यव्यभिचारदर्शनविपर्य-यार्थप्रवृत्तेरभ्युपगमविरोधः । पुरुषकालस्वभावादिदर्शनानां नियत्येवाव्यभिचारिण्या तदविनाभाविनाम-व्यभिचारादेव त्वयाभ्युपगतानां परवादिभिश्च स स एवेत्यभ्युपगतानां त्वया पुनस्तद्विपर्ययः 'नियतिरेव कारणं न कालादयः' इति प्रतिपादनार्थं प्रवृत्तिरङ्गीकृता । यदि तानि दर्शनान्यनया त्वदीयया प्रवृत्त्याप- 25 नीयन्ते नावश्यम्भावीनि तानि, अथावश्यम्भावीन्येव नापनीयन्तेऽनयापि प्रवृत्त्या ततो नियत्यर्थं परदर्शन-विपर्ययमापादयामि इत्ययमभ्युपगमो निवर्तते इत्युभयथाभ्युपगमविरोधः ।

१ यसाम्न तेनैव रं॰ ही॰ विना। यसाम्न तेवैव रं॰ ही॰ ॥ २ किया एवीँ भा॰ पा॰ ॥ ३ एवा-भवन्ती य॰। एवं भवन्ती भा॰ ॥ ४ णामन प्र॰ ॥ ५ सिद्धो(लिख्डो १)द्दन य॰ ॥ ६ यायाख्रै प्र॰ ॥ ७ च्यतेतेन(च्यते, न, १)काला प्र० ॥ ८ वानेवइयंभावाव्यभि प्र० ॥ नय॰ २७

यार्थप्रवृत्तेरभ्युपगमविरोधः । स्ववचनपक्षधर्मत्वादीनां च प्रवृत्त्यैव निराकरणम् । एवं दृष्टान्तोऽपि ।

अतो धर्मार्थकाममोक्षाः कालकृता उक्तभावनावत्। तथा ब्राह्मणस्य वसन्तेऽ-द्रयाधानम्, वणिजां मद्यस्य, ईश्वराणां क्रीडादीनाम्, निष्कमणं कृत्वा यावद्वि-इमोक्षं विमोक्षणस्य कालो यतीनाम्।

स्ववचनपक्षधर्मत्वादीनां च प्रवृत्त्येव निराकरणम् । येयं पक्षहेतुदृष्टान्तायवयवोच्चरिणे प्रवृत्तिस्तया स्वैवचनं परमतिनराकरणसमर्थमिति मतं प्रवृत्त्युपल्थ्भ्यं स्वत एव नावश्यं भवँतीति निराक्रियते । अथावश्यं स्वत एव भवति, प्रवृत्तिरनर्थिका प्रतिपादनासमर्थवचनिका प्रवृत्तिवचनयोरिनयतार्थत्वात् । हेतुः पक्षधर्मो हेर्यार्थप्रतिपत्तिनियतोऽवश्यम्भावी प्रवृत्तिमन्तरेण चेत् प्रवृत्तिरनर्थिका, नावश्यम्भावी चेत् 'नियत्य-10 भावः । एवं दृष्टान्तोऽपीति व्याख्येयम् । अतः प्रवृत्त्यैवाभ्युयगत्तया वचनहेतुदृष्टान्तानां निराकरणं प्रमाणान्तरमन्तरेणापीति ।

कथं पुनराचारोपदेशानर्थक्यदोषामावो लोकागमादिविरोधामावश्च ? इत्येतत्प्रतिपादनार्थमाह – अत इत्यादि । अतः प्रागमिहितकालकार्यत्वाद्धेतोः सर्वलोकशास्त्रारम्भप्रयोजनाभिधानानां सर्वशास्त्रार्थत्वायेयं पुनर्भावनोच्यते – धर्मार्थकाममोक्षाः कालकृताः, एवं वैतुर्वर्गसाध्यसाधनसम्बन्धार्थाः सर्वशास्त्रारम्भाः 15 कालसामध्यदिव सफला नान्यथेति प्रतिपद्यस्व । कथम् ? उक्तमावनावत् , उक्ता भावना रूपादिघटादि-युगपद्गुन्त्यात्मककालरूपं बीजाङ्कुरादिपूर्वोत्तरक्रमद्गुन्त्यात्मककालरूपं च जगदनियतपरिणति चेति । तस्मादुक्त-भावनावदनियतेर्धर्माद्यर्थनामाचाराणां पूर्वापरीभूतिक्रयात्वात् क्रियार्थत्वाचोपदेशानां कालस्य च पूर्वापरी-भूतस्य क्रियात्वात् सार्थकाः शास्त्रारम्भाः ।

१५४-१ तथा ब्राह्मणेत्यादि । एवं च कृत्वा कालकृतत्वात् क्रिया-क्रियाफलानां धर्मार्थकाममोक्षार्थैः

20 शास्त्रेरेवे विहिताः क्रियाः, तद्यथा यथाक्रमं धर्मादिषु, ब्राह्मणस्य वसन्तेऽप्रयाधानम्, वैसन्ते ब्राह्मणो

यजेत, प्रीष्मे राजन्यः, शरदि वाजपेयेन वैश्यः [ ] इत्यादिवचनात् । तथा वणिजां मद्यस्य,

आधानमिति वर्तते । ईश्वराणां क्रीडादीनाम्, उद्यानगमनं वासन्तिकवस्त्रालद्वारमाल्यगन्धभोजनादिसेवनं

रमणित्यादीनाम्, आदिप्रहणात् सन्धिविष्रहासनयानादिगुणानुष्ठानमित्यादि । निष्कमणमित्यादि यावद्

यतीनाम्, निष्कमणकालादारभ्य यावद् विमोक्षं विमोक्षणस्य आत्मकर्मवियोगफलस्य मोक्षस्य कालो

१ दीनां बृत्येव य०॥ २ बारणं प्र०॥ ३ स्वबंधनं प्र०॥ ४ तीति क्रियते य०॥ ५ दश्यतं प्र० १३८ टि०९॥ ६ नित्यभावः प्र०॥ ७ त्वा(त्व ? )हेतोः प्र०॥ ८ अत्र सर्वशास्त्रार्थत्वायेयं इस्यस् स्थाने सार्थकत्वायेयं इस्यपि पाठः स्थात्॥ ९ कृताः एवं चतुर्थवर्ग प्र०। अत्र कृता एव, चतुर्वर्ग इस्यपि पाठः स्थात्॥ १० रेवं भा० वि० विना ॥ ११ दश्यतां पृ० १२१ पं० २०॥ १२ दश्यतां पृ०८३ टि०५॥

# अनियतचेतनाचेतनत्वपृथिव्यादित्वेन अनाद्यनन्तवर्तनात्मखतत्त्वानां वृत्तेः

यतीनां निष्क्रमणादेः काल इति, यथोक्तम् – अष्पणो निक्खमणकालं श्रीभोएत्ता चइत्ता रज्जं [क्ल्पस्॰ ११२] इत्यादि । तथा दण्डकपाटरुचकमन्थलोकपूरणिकयोभिस्तत्काले कर्मत्रिकस्यायुवा समीकरणिमत्यादि ।

अनियतचेतनाचेतनत्वेत्यादि यावत् कलनं कालः, स्वरूपतदात्मकत्वभावनैव वर्तते । अनि-यतं चैतन्यमुपयोगैरूपादित्वेन रूपे चेतनाया उपयुक्तत्वात् । अचेतनत्वेमप्यिनयतं चैतन्योपयोगापत्त्योप- 5 युक्तत्वात् । अथवा तृणादेर्गवाद्यभ्यवहृतस्य मुखदुःखादिचैतन्यापत्तेर्द्रव्यस्य प्राणाद्यापत्तेर्द्रव्यप्राणातिपातादि-भावः कालक्रमागतपरिणातिवशात् उपशमक्षयक्षयोपशमोदयपरिणामभावैश्च जीवपुद्गलयोरनाद्यनन्तशो वर्तनात् ।

१ आभोप २ त्ता वि॰। अत्र 'आभोएइ आभोएता' इखिप पाठः स्यात् । "तए णं समणे भगवं महावीरे अप्पणो निक्खमणकालं आभोएइ, आभोइना चिचा हिरण्णं चिचा सुवण्णं चिचा धणं चिचा रजं चिचा रहं एवं बल वाहणं कोसं को हागारं चिचा पुरं अतेष्ठरं चिचा जणवयं चिचा विपुलधणकणगर्यणमणिमोत्तियसंखसिलप्पवालस्यणमाइअं संतसारसानइजं विच्छड्डता विगोवइता दाणं दायारेहिं परिभाइता दाणं दाइयाणं परिभाइता" इति करपस्त्रे पाठः । "तते वं समणे भगवं महावीरे तेवं अलुतरेवं आहोधिएवं नागदंखवेवं अप्पणो निक्खमणकालं आभोएति । अप्पणो २ ता चेचा हिरण्णं चेचा सुवर्णं चेचा धणं चेचा धणं चेचा रहं एवं बस्तं वाहणं कोसं कोहागारं चेचा पुरं चेचा जणवर्य चेचा विउलघण रूणगरत्तणमणिमोत्तियसंखसिलध्यवालरत्तरयणमातीयं संतसारसावतेजां विच्छडुइता विग्गोवइत्ता दाणं दांइयाणं परिभाएता'' इति दशाश्रुतस्कन्यसूत्रे पाठः ॥ २ "केवलिनः समुद्धातः केवलिसमुद्धातः । तस्करणसमये च भगवान् केवली अन्तर्भृहत्तेमुदीरणावलिकायां कर्मप्रक्षेपव्यापाररूपमावजीकरणं करोति, ततः समुद्धातं गच्छति, तस्य चायं कमः, तद्यथा-प्रथमसमये तावत् खदेहविषक्षभवाहत्योपेतम् आयामतस्तु कर्ध्वाघोलोकान्तगामिनं जीवप्रदेशसंघातरूपं दण्डं केवलज्ञानाभोगतः करोति, द्वितीयसमये तु तमेव दण्डं पूर्वापरदिग्द्वयप्रसारणात् तिर्यग्लोकान्तगामिनं कपाटमिव कपाटं विद्धाति, तृतीयसमये तमेव कपार्ट दक्षिणोत्तरदिग्द्वयत्रसारणात् तिर्थग्लोकान्तगामिनमेव मन्थानमिव मन्थानं करोति, एवं च लोकस्य प्रायो [ पृ० १८८ ] बहु पूरितं भवति, मध्यन्तराणि च अपूरितानि प्राप्यन्ते जीवप्रदेशानामनुश्रेण-गमनादिति । चतुर्थंसमये तान्यपि सह लोकनिष्कुटैः पूरयति, तथा च समस्तोऽपि लोकः पूरितो भवति । नतु लोकमध्ये स्थितो यदा केवळी समुद्धातं करोति तदा तृतीयेऽपि समये लोकः पूर्यत एव, कि चतुर्थसमयेऽन्तरपूरणेनेति ? नैतदेवम् , लोकस्य मध्यं हि मेहमध्य एव सम्भवति, तत्र च प्रायः समुद्धातकर्तुः केवलिनोऽसम्भव एव, अन्यत्र च समुद्धातं कुर्व-तत्त्वस्य तृतीयसमयेऽन्तराणि उद्धरन्त्येवेति परिभावनीयम् । तदनन्तरं च पद्यमसमये यथोक्तकमात् प्रतिलोमं मध्यन्तराणि संहरति, प्रस्तान् जीवप्रदेशान् सङ्कोचयतीसर्थः । षष्टे समये मन्थानमुपसंहरति । सप्तमे तु समये कपाटं सङ्कोचयति । अष्टमे तु समये दण्डमिप संहरा शरीरस्थ एव भवति । तदेवमष्टसामयिकः केवलिसमुद्धातः । [ पृ० १८९ ] ...... दंड कवाडे रुपए लोए चडरो य पहिनियत्तेते । केवलिय अद्वतमए भिन्नमुहत्तं भवे सेसा ॥ १९४ ॥ पूर्वोक्तन्यायेन प्रथमे समये दण्डः, द्वितीये कपाटः, तृतीये रुचको मन्था इखर्थः, चतुर्थे तु लोकः सर्वोऽप्यापूर्यत इखेनं चत्वारः समयाः । प्रति-निवर्तमानेऽपि समुद्घाते पूर्वोक्त्युक्त्येव चत्वार एव समया भवन्ती खेवं केवलिसमुद्घातोऽष्टसामयिकः । श्रेषास्तु समुद्• घाताः सर्वेऽप्यन्तर्मोहर्तिका इत्येतत् सर्वे प्रागेव भावितार्थमिति गाथार्थः ।" [ पृ० १९० ] इति मलघारगच्छीयश्रीहेमचन्द्र-सूरिविर्चितायां जीवसमासप्रकरणवृतौ । "केवलिसमुद्धातस्वरूपमभिधीयते —तत्र सम्यगपुनर्भावेन उत्प्राबल्येन कर्मणो हुननं घातः प्रलयो यस्मिन् प्रयत्नविशेषे स समुद्धातः । अयं च केवलिसमुद्धातोऽष्टसामयिकः । . . . . . अयं कृतकृत्योऽपि केवली किमर्थं समुद्धातं करोतीति चेत्, उच्यते —वेदनीयनामगोत्राणामायुषा सह समीकरणार्थम् ... उक्तं च—'आयुषि समाप्यमाने शेषाणां कर्मणां यदि समातिः । न स्यात् स्थितिवैषम्याद् गच्छति स ततः समुद्रघातम् ॥ १ ॥ स्थित्या च बन्धनेन च समीकियार्थं हि कर्मणां तेषाम् । अन्तर्मुहूर्वशेषे तदायुषि समुज्जिषांसति सः ॥ २ ॥" इति देवेन्द्रसूरिविरचितायां चतुर्थकमेप्रन्थवृत्तौ ४।२९ ॥ ३ कालस्वरूपातदात्मकत्वाँ प्र०॥ ४ गादिरूपाँ वि० डे० लीं० रं० ही० । **ैगारूपा**ँपा०॥ ५ **ैत्वेनाप्य**ँय०॥ ६ कालाक्रमा<sup>ँ</sup> प्र०॥

कलनात्मकं रूपं भूयो भूयो विपरिवर्तते ध्रुवादिसर्वनित्यलक्षणम् । तसाद्विश्व-विकल्पविवर्तवर्तनायाः कलनमस्मदाचसर्वज्ञं प्रति अनुमानमात्रगम्यमविविक्तम-मितपूर्णकोष्ठागारधान्यवत् सर्वज्ञं च प्रति विविक्ताया वर्तनायाः कलनं कालः । स तथाभूतेन कलनार्थेन वर्तनामेव सामान्यमत्यजन् भूतो भवति भविष्यं-

ठन केवळं चेतनाचेतनयोः परस्परह्णापं त्तिकृतेव वृत्तिः, किं तर्हि ? अचेतनस्थापि पृथिज्यादित्वेनापि तथा, तद्यथा — एकजातित्वात् पुद्रळानां पृथिज्युद्वकञ्चळनपवनवनस्पत्यादित्वेन विपरिवर्तमानपरिणतीनाम-१५४-२ नाद्यनन्तर एव वृत्तिर्वर्तनम्, तस्यात्मा स्वं तत्त्वं येषां परमाण्नां ते परमाणवः, तेषामनाद्यनन्त-वर्तनात्मस्वतत्त्वानां वृत्तेः कळनारमकं रूपं भूयो भूयो विपरिवर्ततेऽभ्यावर्तते, हृपस्यादिभेद-परिवर्तनैवद्वणभेदेनाप्येकद्वित्रसङ्खयेयासङ्खयेयानन्तगुणभागहीनवृद्धकृष्णशुक्रस्वादिना वाभ्यावृत्तिः, एकांश-10 स्थापि परमस्कृत्मस्पादिभावपरमाणोरपि अनाद्यनन्तगोऽभ्यावृत्तिः । अतस्तदतीतानागतवर्तमानात्मकमेकं कृटस्थमविचाळि अनपायोपजनविकारि अवृद्धि वययायोगीत्यादि आदिभहणात्, श्रुवादिसर्वनित्यळक्षणभेतदेव कळनात्मकङ्कारणमुपपदाते, नाणुपुरुषित्रयत्यादिनित्यत्वम्, पूर्वपरीभावात्मकविपरिवर्तकळनस्य आदिमध्यावसानादर्शनादेवळक्षणस्य नित्यत्वस्य । तस्माद् विश्वविकृत्यविवर्तवर्तनायाः कळनं कळ इत्यभसम्भन्तस्यते । तच कळनं द्विवधम् , अस्मदाद्यसर्वज्ञं प्रति अनुमानमात्रगम्यमविविक्तं । क्वं कळनं द्विवधम् , अस्मदाद्यसर्वज्ञं प्रति अनुमानमात्रगम्यमविविक्तं । क्वं कळनं द्विवधम् , अस्मदाद्यसर्वज्ञं प्रति अनुमानमात्रगम्यमविविक्तं । क्वं कळनं द्विवधम् , अस्मदाद्यसर्वज्ञं प्रति अनुमानमात्रगम्यमविविक्तं । प्रतिवस्त्वसामान्यमात्रप्रहणम् , अमितपूर्णकोष्ठागारधान्यकळनवत् , यथा धान्यममित्वा कोष्ठागरे पृत्रितं 'कुम्भत्रतसहस्राद्यन्यतमपरिमाणम् ' इत्युदेशतो गृह्यते तथोदेशमात्रतोऽतीतानागतवर्तमानवर्तनाकळनम् मस्पदादिभिः । सर्वज्ञं च प्रति परमनिरुद्धे काळे समये समये वृत्तायाः विविक्ताया वर्तनायाः सङ्घरानं कळनं तत् काळनं तत् काळः, कळ सङ्क्याने [पा० धा० ४९७, १८६६ ] इति प्रतीतेः । यथोक्तम् —

जं जं जे जे भावे परिणमित पयोगवीससाद्व्वं। तं तह जाणाति जिणो अपज्जवे जाणणा र्णत्थि॥ [अव मनि ७९४] इति । एतद् वर्तनस्वतत्त्वकालनिरूपणम् ।

स तथेखादि । स एव कालसथाभूतेन वैर्तनारूपेण कलनार्थेन समाधिकँरंणेन तां वर्तनामेव १५५-१ सामान्यमभिन्नामत्यजन् 'भूतो भवति भविष्यंश्च' इति विशेषव्यपदेशं लभते, नान्यः कश्चिद-कलनार्त्मैकः पदार्थो नियत्यादिरसत्त्वात् । स एव तु कलनलक्षणो भावस्त्रिधा भिद्यते तत्समाधिकरण-25 त्वात् सत्त्वात्मकत्वाद् घटवत्, न व्यधिकरणो भूतो भवति भविष्यंश्चाकाल एव व्यधिकरणोऽतद्रूप एव ।

20

१ 'तिनृतैय वृत्तेः भा०। 'तिः वृतैय वृत्तेः पा० डे० ठीं० वि०। 'तिः मृतैय वृत्तेः रं० ही०॥ २ 'तमकरूपं य०॥ ३ 'नतहुण' प०॥ ४ अवृद्धियययोगी' भा०। अत्र 'अवृद्धयव्ययोगी' सा०। अत्र 'अवृद्धयव्ययोगी' स्वाचिन इति भाति, द्रश्वतां पृ० २१ पं० २२। 'अथवा नेदमेव निखलक्षणं ध्रुतं कूटस्थमविचाल्यनपायोपजनविकार्यनुत्प- स्ववृद्धयव्यययोगी यत् तिच्छामिति। तदिप निख्यं यस्मित्तत्वं न विहन्यते। किं पुनस्तत्त्वम् १ तद्भावस्तत्त्वम् ।' इति पातप्रकल्महाभाष्ये पर्पशाहिके॥ ५ 'कष्डारण' भा०। 'कः चङ्गारण' पा० डे० ठीं० रं० ही०। कष्डहारक' वि०॥ ६ 'विकरण' य० प्रतिषु नास्ति॥ ७ सर्वे च प्रति भा०। सर्वं प्रति य०॥ ८ नत्थि य०॥ ९ वर्तमाना' प्र०॥ १० 'रण्येन प्र०॥ ११ 'तमकप' य०॥

श्रेति विशेषव्यपदेशं लभते। स एव तु त्रिधा भिद्यते, अन्यथान्यस्याभावात्। स एव तथा कलयन् वर्तनेन कलयति, स एव कल्यते, तेन तसी चेलादि।

एवमेव च स वर्तमानातीतयोः कारणावस्थयोरेव कार्याख्याभिमुख्येन गृह्यते एकत्र मेघादिरेकत्र पटादिः। ग्रहणवच स एव कियते तथा वृत्तेः कियया कल्यते।

किं कारणम् ? अन्यथान्यस्थाभावात्, इह ह्यन्यदन्यथा न भवति, यथा कुसुमं खपुष्यं न भवति 5 खपुष्यं वा कुसुमं न भवति, घटो वा पटतया न भवति घंटतया पटो वा न भवति । किं तिहें ? तदेव तद् भवति, कुसुममेव कुसुमम्, तदेव चान्यथापि भवति यथा कुसुममेव मुकुलिताधेविकसितसमस्त-विकसितजरत्ताम्लानादित्वादिना । एवं तावत् काल एव भाव इत्यमेदेन भवनं व्याख्यातम् । कारणभेदेनापि स एव तथा कलयन् वर्तनेन कलयतीति कलनस्य कर्तृत्वमनुभवतीति कैलनं भवतीत्यर्थः । स एव कल्यते कियते कर्म भवतीत्यर्थः पूर्वापरतया कार्यकारणभावात् । तेन च तस्मै चेत्यादि तस्यैव कल्लनस्य १० शक्तिभेदात्, तेन कियत इति करणता, तस्मै कियत इति सम्प्रदानता । [आदि]प्रहणात् तस्मात् तस्मिन्निति अपादानाधिकरणँभावायपि ।

तस्वैदानीं कालस्य त्रिधा भिन्नस्थाप्यभेदोपदर्शनार्थं ज्ञानेन कियया चैक्यमुच्यते — एवमेव चेतादि ज्ञानेन ताबदेकत्वं हरयते यावदेकन्न मेघादिरिति । एवमेवित यथैव कर्तृकर्मकरणादिशक्ति-भेदेऽप्यभिनः कालस्तथा स वर्तमानातीतयोः कारणावस्थ्यीरेव सप्तम्यन्तोऽयं निर्देशः कार्याख्याभि-राष्ट्र-मुख्येन गृह्यते कार्याङ्गीकरणेन तत्प्राधान्येन तादाल्येनेति यावत्, वर्तमानावस्थायां कार्याख्याभिमुख्येन अतीतावस्थायां चोत्तरावस्थाभिमुख्येन स एव कालो गृह्यते, किमुक्तं भवति ? कल्यते ज्ञायते । यथासङ्क्ष्य-मेकन्न पटादिरेकन्न मेघादिः, वर्तमाने पटादिरतीते मेघादिः । तद्यथा — पुरुषो हि पूर्वोह्वे पटं पश्यन-पराह्वेऽपि पट एवायं खोऽप्यपरेषुक्तरेश्वरपि पट एवेति वर्तमानकालेऽपि पटमेष्यत्कालेऽपि पटमेष मन्यते । मेघे चोन्नतमात्रे वर्षति अयं 'ततः प्रलहीवीजमुत्यस्ते, मूलाङ्करादि भवति, ततः प्रलहीपोण्डम्, ततः 20 कर्पासः, ततः सूत्रम्, ततः पटः' इत्यतीतकाल एव एष्यत्कालं पटं मन्यते इत्यतः कार्याख्यामिमुख्येन स एव कालोऽतीतो वर्तमानश्चाभेदेन गृह्यमाणो हष्टस्तस्माद्भिन्नः । एवं ज्ञानेनैक्यमापा क्रिययाप्यैक्यमापा-दयति अतिदेशेन — ग्रहणवच्च स एव क्रियते । किं कारणम् ? तथा वृत्तेः, एवं हि वर्तनम्, सैव हि क्रिया यथा गृह्यते तथा क्रियतेऽप्यतावेवाभेदेनेति तत्कारकार्थं दर्शयति — क्रियया कर्यतः इति । एवं तावदतीतवर्तमानयोः कारणयोः कार्याख्यामिमुख्येन प्रहणकरणाभ्यामैक्यम्, आख्याशब्दः शब्दमान्निणव 25 भेदात् । तयोरप्यनागते, तथोः कार्याख्याभिमुख्येन

१ पटतया घट समभवति पा० डे० लीं०। पटतया घटतया न भवति वि०। पटतया घट्योम भवति रं० ही०। भा० प्रतौ तु इदं वाक्यमेव नास्ति ॥ २ कारकमेदेनापीलार्थः ॥ ३ कलन य०॥ ४ पूर्वेपर प्र०॥ ५ तस्य चे प्र०॥ ६ करणकार[क श]ता य०॥ ७ धमावपि प्र०॥ ८ थोरेघं पा० रं० ही० भा०॥ ९ तदात्मनेनिति य०॥

तयोरप्यनागते कारणाख्याभिमुख्येन कल्यमानता दृश्यते संयोगतन्त्वाद्यदकगर्भ-सर्जनपाचनादिवर्तनपटत्ववत् ।

अत एव च कलनमेव ह्येकं कार्यकारणवृत्तित्वेन विपरिवर्तितुं क्षममपुरुषकार-मखभावमनियति संसारि अनादि । कालवृत्तेरेव पुरुषवाद्युक्तमुक्तिकमार्थतुरीय-वचनादेव कालसामध्यीत् क्रमात्मलाभो घटते । मिथ्यादर्शनादिभिस्तत्प्रदोषनिह्न-वादिभिश्च कर्मवन्धप्रक्रियोपपत्तेः संसारानादिता सन्तानाव्यवच्छेदायुज्यते । पुरुषवादिनः पुनः परमात्मनः शुद्धान्न युज्यते संसारो बन्धाभावात् । बन्धाभावः

कार्योख्याभिमुख्यकारणैक्यवद् प्रैह्णकरणयोः समाना कल्यमानता हश्यते, ततोऽप्यैक्यमेव । तद्यथा – संयोगतन्त्वाद्युदकगर्भसर्जनपाचनादिवर्तनपैटत्ववत् , यथा तन्तूनां संयोगं हृष्ट्वा रुतकर्पासप्रछहीपोण्ड-१५६-१ प्रछहीमूलाङ्कुरादिजलसर्जनपाचनधारणमेघकलनानि वृत्तानि तथा च कियन्त इति तान्येव वर्तनानि पट इत्येष्यत्पर्ट एव तथा तन्तुवायस्य प्रहणकरणाभ्यां प्रवृत्तत्वाद् वर्तमानातीतपटता हृष्टा इत्यैक्यमेव ।

अत एव चेत्यादि । एतस्मादेव कारणाद् वर्तनस्वाप्रतीघाताद् व्यापित्वाच कारणान्तरापेक्षा नास्ति, करूनमेव होकमनन्यसाधनं स्वयमेव कार्यकारणवृत्तित्वेन विपरिवर्तितुं क्षमम्, अपुरुषकारं चेतनाचेतनेषु वृत्तेरमेदात्, अस्वभावं जीवाजीवात्मकपरिणतिकमिववृत्त्यजसत्वात्, अनियति तथान्यथाभाव15 विपैरिवर्तवर्तनात्मकत्वादेव, संसारि रूपद्रयणुकव्यणुकादिभूम्यम्बुद्रीद्याद्याद्यारस्क्षिरादिविपरिवर्तनस्वभावानतसङ्कमणलक्षणत्वात् संसारस्य, अत एवानादि, अनादित्वेन दूरमपक्षिमा नियत्यादिकारणान्तरापेक्षा
अनेन कलनेन । तस्मादनादित्वात् कालवृत्तिः, अस्या एव कालवृत्तेरेव केवलायाः कारणान्तरापेक्षाया
हेतोः यद्यपुच्यते पुरुषववादिना 'पुरुषिकयात एव सर्वम्' इति तदस्मादेव कालव् भवित न पुरुषकारात्,
अनादीनां योगर्पद्याद्यिमतां योर्वापर्ययुक्तवृत्तित्वात् तयोश्च कालत्वात् किल तेनेव पुरुषवादिना कालस्य
20 समर्थितत्वादित्यत् आह — पुरुषवाद्यक्तमुक्तिकमार्धनुरीयवचनादेव, सुषुप्तावस्था विद्युध्यन्ती सुप्रावस्था
भवित, सुप्तावस्था च जावद्वस्था भविति, जावद्वस्था विद्युद्धा सती नुरीया मुक्तवस्था भवतिति कालसामर्थ्यात् कमारमलाभो घटते, तस्मात् सुपुप्तादेरवस्थाविशेषव्यवस्थानस्य अनादिकालप्रवृत्त्यात्मकत्वं
१५६-९ परमात्मनो वर्तनतत्त्वस्य अस्तन्यत एवमेव घटते, न पुरुषवादे, क्रमाक्रमविकल्पाभावात् । अन्यथा
अवस्थाचतुष्टयस्य एकसर्वगतिनत्याक्रमकारणात्मकस्य कतमावस्था प्रथमा द्वितीया नृतीया नृरीया चेति ?

25 किञ्चान्यत् , वृत्तिक्रमापादितकार्यकारणावस्थयोः कार्यकारणमावोपपत्तेपिर्थादक्शनादिभिः सामान्यहेनुभिः
तैत्यदोपनिह्नवादिभिश्च विशेषदेनुभिः कर्मवन्धप्रक्रियोपपत्तेः संसारानादिता सन्तानाव्यवच्छे-

१ प्रहकरणयोः प्र०॥ २ °पटवत् य०॥ ३ कायंते य०॥ ४ सप्तम्यन्तोऽयं निर्देशः॥ ५ कंपर-णति थ०॥ ६ °रिवर्तनात्म भा०॥ ७ °वर्तनस्य भावा प्र०॥ ८ पुरुष एवादिना प्र०॥ ९ °पद्या-दिमतां प्र०॥ १० "मिथ्यादर्शनाविरतिप्रमादकषाययोगा वन्धहेतवः ।८।१।" इति तत्त्वार्थाधिगमसूत्रे॥ ११ "काय-वाष्यनःकर्म योगः ।१। स आसवः ।२। ग्रुभः पुण्यस्य ।३। अग्रुभः पापस्य ।४। तत्प्रदोषनिह्वमात्सर्यान्तरायासादनोपपाता ज्ञानदर्शनावरणयोः ।११। दुःखशोकतापाकन्दनवधपरिदेवनानि आस्मपरोभयस्थानि असद्वेशस्य ।१२। मूतव्रस्यक्षकम्पा दानं

कारणाभावादशरीरत्वादकरणत्वाच । प्रदोषाभावात् कर्माभावः'''''संसारा-' नादिता ।

नापि तस्य नियतेः संसारानादिता, अतत्त्वात्। यद् यदतत् तत् तन्न तन्निः यति दृष्टम्, घटपटवत्। एवमेव तस्य स्वभावात्।

तस्मात्त्वनादिवर्तनात्मकत्वात् कालस्य पृथिव्यादिवीह्यादिवृत्तिविवृत्तिप्रवन्ध-ॐ

दाद् युज्यते । पुरुषवादिनः पुनः परमात्मनः शुद्धात् कृटस्थादिनित्यात् कार्यकारणे हे अपि व्यतीतान्न युज्यते संसारो बन्धाभावात्, बन्धाभावः कंगरणाभावादशरीरत्वादकरणत्वाच्च, 'च'शब्दात् सर्वगतत्यादेकत्वान्नित्यत्वाचेत्यादयोऽपि हेतवः, प्रदोषादिकारणाभीवे प्रदोषाभावात् कर्माभाव इत्यादि गतार्थं यावत् संसारानादिता ।

अत्राह नियतिवादी — तस्य संसारस्थैय तथानियतेः संसारो भयति पुरुषपुद्रलयोरिति । अत्र 10 त्रृमः — नापि तस्य नियतेः संसारानादिता, कस्माद्धेतोः ? अतस्वात् , तद्भावस्तस्यम् , न तस्व-मतस्वम् , तस्मादतस्वात् तित्रयँतेने भवति संसारः, अतस्वं चाँस्य संसारस्य क्रन्विदुपरमाभ्युपगमात् , स्वहेतोः साध्याविनाभावित्वोपप्रदर्शनार्थमाह — यद् यदतत् तत् तत्र तित्रयति दृष्टम् , यथा घटः पटनियतिने भवति पटोऽपि घटनियतिने भवति, तस्माद् घटपटवदतस्वान्नापि तस्य नियतेरिति साधूक्तम् । किञ्चान्यत् , एवमेव तस्य स्वभावात् । यदि त्रूयात् — तस्य स्वभावात् संसारानादितेति, एतच नापि 15 तस्य स्वभावात् , अतस्वात् । अतस्यमस्य पूर्ववद् मुक्त्यवस्थाभ्युपगमात् सिद्धम् । यद्यदतत् तत् तन्न १५७-१ तत्स्वभावं घटपटवदिति । एवं तावदनादिसंसारिता नोपपचते नियत्यादिवादे कालमन्तरेणेत्युक्तम् ।

इदानीं कालवादे तदुपपत्तिरुपवर्ण्यते — तस्मात् त्वनादिवर्तनात्मकत्वादित्यादि यावन्न न युज्यत इति । तस्मादिति प्रसुतात् कालात् संसारानादिता न न युज्यत इति सम्भन्त्सते । तुशब्दो विशेषणे, कालवाद एवैतदुपपदातेऽनादिसंसारित्वम् , यौगपद्यपर्यायत्वादनादित्वस्य यौगपद्यस्य च 20 कालप्रमावाविनाभावित्वात् कैलनप्रतिपर्यायत्वाच कालस्थेति तत्प्रदर्शनार्थं हेतुमाह — अनादिवर्तनात्मक-त्वात् कालस्य , कालो हि युगपदनादिवृत्त्यात्मकः । निन्वदं प्रागुक्तेन विरुद्धं पूर्वपरादिवृत्तेरयौगपद्यादिति चेत् , न, वर्तनस्य यौगपद्यात् , तद्यथा — पृथिव्यादिवृत्तिह्यादिवृत्तीर्त्यादिर्वृत्तिर्वादिर्वृत्तिर्वादिर्वृत्तिः

सरागसंयमादियोग क्षान्तिः शौचमिति सद्वेयस्य १९३। केविल्रिश्रुतसङ्घर्मदेवावर्णवादो दर्शनमोहस्य १९४। कषायोदयात् तीव्रात्मपरिणामश्चारित्रमोहस्य १९४। वहारम्भपरिग्रहत्वं च नारकस्यायुषः १९६। माया तैर्यग्योनस्य १९७। अल्पारम्भपरिग्रहत्वं स्वभावमार्दवार्जवं च मानुषस्य १९८। निःशीलवतत्वं च सर्वेषाम् १९८। सरागसंयमसंयमसंयमात्रमानिर्जरावालतपांधि दैवस्य १२०। योगवकता विसंवादनं चाशुभस्य नान्नः १२९। विपरीतं शुभस्य १२२। दर्शनविश्चद्धिविनयसम्पन्नता शीलवतिष्वान्रोऽमीक्ष्णं शानोपयोगसंवेगौ शक्तितस्त्यागतपसी सङ्घसाधुसमाधिवयावृत्यकरणमर्हदाचार्यवहुश्चतप्रवचनभक्ति रावस्यकापरिहाणिर्मार्गप्रमावना प्रवचनवत्सलत्वमिति तीर्थङ्गरवस्य १२३। परात्मनिन्दाप्रशंसे सदसद्धणाच्छादनोद्भावने च नीचैगौत्रस्य १२४। तद्विपर्ययो नीचैर्थर्त्यवृत्सेकौ चोत्तरस्य १२५। विश्वकरणमन्तरायस्य १२६। १६६। तत्त्वार्थिगमस्त्रे षष्टाध्याये ॥

१ करणा भा० ॥ २ भावा व० ॥ ३ थितिर्न प्र० ॥ ४ चास्य न भवित संसारस्य प्र० ॥ ५ प्रभाविनाभावित्वात् य० । प्रभावित्वात् भा० ॥ ६ कळनावु य० ॥ ५ दिविवृत्ते भा० ॥ ८ दि दृष्ट्या भा० व० ॥

खात्मविषयित्रयावन्धसंसरणवजीवपुद्गलयोरिभन्नवर्तनखतत्त्वयोः खत एव बन्ध-क्रिया संसारिक्रया च वर्तनाभेदेन रूपभेदेन च कालस्यात्मखात्मन्येव क्रिया अनात्मखात्मिन वा युगपदेव बन्धसंसरणविहिता बन्धसंसारानादिता न न युज्यते।

्र इत्यनादिवर्तनाप्रभेदपूर्वापरादिकमाद् भावान्तराणि क्रमेण प्राप्तानि भूम्यम्ब्वा-दियोगो बीजोद्भेदो मूलमङ्करः'''' कुण्डकतन्दुलीदनः । जीवपुद्गलवृत्तिपरि-वृत्तिभेदेन वर्तनैव आरम्भपवृत्तिनिष्ठाः । तदेव हि वर्तनं परिवृत्त्यपरिवृत्तिषु ।

म्बुवाय्वाकाशपुरुषादयो युगपत् समेता लोकाख्यां लभमाना अनादयः, त एव च व्रीहियवगोधूमचूत-पनसादित्वेन स्विपुरुषमहिषाजगवयगवादित्वेन च वर्तन्ते सहैव, भूम्यादिब्रीह्यादित्वेन तादृश्योर्वृत्तिविष्ट10 स्थोरव्यवच्छेदेन स्व एवारमा विषयोऽस्याः क्रियायाः सा तेषां ब्रीह्यादिभूम्यादीनां वृत्तिविवृत्तिप्रवन्धेन आत्मस्वरूपविषया क्रिया, सैव च वन्धः क्षिग्धरूक्षवृत्त्या तेषां संस्रेषात्, अन्यान्यरूपापत्तिः
संसरणम्, तच अनादि युगपदुभयं वन्धनं संसरणं दृष्टम्, तथा जीवपुद्गलयोरिमञ्चवर्तनस्वतन्त्वयोः
स्वसाध्येभ्य एव साधनात्मभ्यः हेतुकार्यभूतेभ्यः कारणभ्यः परस्परसंस्रेषवर्तनेभ्य इव भूम्यादिब्रीह्यादीनां
स्वसाध्येभ्य एव साधनात्मभ्यः संसारक्रिया च वर्तनाभेदेन रूपभेदेन चेति दृष्टान्तप्रसिद्धार्थ१५ व्याख्यानम् । दार्ष्टोन्तिकव्याख्यानं तु कालस्यात्मस्वात्मन्येव क्रिया अनात्मस्वात्मनि वेति, कालस्य
अभिनवर्तनस्वतत्त्वस्य भूम्यादिब्रीह्यादिवन्धसंसरणवदेव आत्मस्वात्मनि जीवस्वरूपे क्रिया अनात्मस्वात्मनि
पुद्गलस्वरूपे वा युगपदेव वन्धसंसरणविहिता कालकृतवन्धसंसारविहिता तत्कृता विधातुरन्यस्यामावात्
सेषा संसारिता युगपदिमिन्नानादिवृत्त्यात्मका जीवपुद्गल्योः परसरं स्वात्मपरात्मवृत्तिकृतवन्धसंसारानादिता ।
नादिता न युज्यते विरोधाभावादित्यभिप्रायः । एवं तावद् यौगपदालिङ्गकालकृतसंसारानादिता ।

पूर्वपरादिलिङ्गकालकृतसंसारानादिताप्यस्मिन् दर्शने न विरुध्यत एवेत्यत आह – ईंत्यनादिवर्तनाप्रभेदेत्यादि । इतिशब्दार्थ इत्थमर्थे, ईंत्थमुपपादितानादिताया एव वर्तनायाः प्रभेदास्ते पूर्वापरादिर्कमात्,
त एव भावान्तराणि क्रमेण प्राप्तानि । कानि तानीति चेत्, भूम्यम्ब्वादियोगो बीजोद्धेदो
मूलमङ्कुर इत्यादि गतार्थं यावत् कुँणडकतन्दुलीदन इति । ओदनाद्प्यभ्यवहृताद् रसादि यावत्
कडेवरम्, कडेवराद् मृत्, मृदो मृत्यिण्डः, मृत्यिण्डाच्छिवकः, पुनर्यावद् भूम्यादित्वेन परमाणुद्धवणुका25 दिसङ्घाताः, जीवपुद्गलवृत्तिपैरिवृत्तिभेदेन वर्तनेव आरभते प्रवर्तते नितिष्ठतीत्यारम्भप्रवृत्तिनिष्ठाः
पुनर्विपरिणामोऽन्यरूपेणाविभावः स आरम्भः, प्रवर्तनं स्थितिः, निष्ठा तिरोधानम्, इत्येतदनुपरतं धर्मश्रयचक्रकमयुगपद्वृत्ताविष युगपद्वृत्ताविष, पूर्वाभिहितवन्धसंसरणवदुत्यत्तिस्थितिमङ्गा अपि वर्तनस्वात्मैव, तदेव
१५४८-१ हि वर्तनं परिवृत्त्यपरिवृत्तिष्वित्यविरोधं कालकारणवादस्य दर्शयति । तत्प्रसिद्धिप्रदर्शनार्थमाह – ननु

१ स्वत एवातम य०॥ २ "लिग्धरुक्षत्वाद् वन्धः" तस्वार्थस्० ५।३२॥ ३ अन्योन्ये रूपाँ य०। अन्योरूपाँ भा०॥ ४ "स्परं भा०॥ ५ "दिवत्वसं प्र०॥ ६ इत्यादिनावर्तनाँ य०॥ ७ इत्थमुपपा-दिताया एव भा०। इत्थमुपपादिता अनादिताया एव य०॥ ८ अमास् त एव पा० डे० लीं०। (कमास्त एव) १॥ ९ भवाँ प्र०॥ १० अत्र 'कुण्डकतन्दुलौदनाः' इलिप पाठः स्वाद् ॥ ११ "परिवर्त्ति" रं० ही० विना। "परिवर्त्ति" रं० ही०॥

ननु कृषीवलादिभिरपि पर्युपास्यते तथा तथा आविर्भूतश्रूताङ्करकालो न तावदा-विर्भूत इति ।

तसादेव चावगमितद्रव्यक्षेत्रभावात्मनः सुषमादिभेदात्मकात् भावभेदाः सम्भवन्ति कालस्य प्रभुविभुत्वाभ्याम् । एकसमायामपि संवत्सरवर्तनात् सुभिक्ष-दुर्भिक्षादिभावभेदाः .........एकमुहूर्तेऽपि लग्नवर्तनात् भावभेदाः । तसादेव 5

कृषीवलादिभिरिप पर्युपास्यत इति, किं पुनर्विद्वद्भिरित्यर्थः, तथा तथा यथा यथासौ कालो व्यवतिष्ठते तथा तथा पुरुषः पर्युपास्ते, आविभूतश्चृताङ्करकालो न तावदाविभूत इत्याविभूता- नाविभूतात्मा ।

तस्मादेव चेत्यादि । तस्मादेव च वर्तनालक्षणात् कालादवगमितद्रव्यक्षेत्रभावा आत्मानोऽस्य तस्माद्वगमितद्रव्यक्षेत्रभावात्मन अवगमितद्रव्यक्षेत्रभावात्मकादित्यर्थः । प्राग् निमित्तं द्रव्यं भूम्यादि-10 ब्रीह्मादि, द्रव्यात्मा काल इति, घटो ब्रीवाद्य इति क्षेत्रम्, भावो रूपादयः, नै केचिद् युगपदात्मिकां वृत्तिप्रख्याति कालमन्तरेण इति कालत्वावगमनं वर्तत एव । तैसाद्रव्याद्यात्मकात् कॅलात् सुषमसुषमा-दिभ्य उत्सर्विण्यवसर्विण्याख्यकाळभेदेभ्यः परमनिरुद्धसमयत्वेनाभिन्नादपि सुषमादिभेदात्मकाद् भाव-मेदाः सम्भवन्ति, तद्यथा – सुषमसुषमायां सुषमायां सुषमदुष्वमायां चात्रैव भारते क्षेत्रे देवलोकवद् भवन्ति प्रतनुकोधमानमायालोभास्त्रिद्वयेकगञ्यूतोच्छितदेहास्तावत्यल्योपमजीविन्यो मिथुनधर्मिकाः प्रजा 15 मण्यङ्गादिकल्पतरुकल्पितोपभोगविधयः, स्वादुसुरभिजला चैंतुरङ्गलहरिततृणा निम्नोन्नतवर्जिता सुरभिस्वादु-रसा सुखरपर्शादिगुणा भूमिरित्यादि । स एष पुनरनुभावः कालस्य प्रभुविभुत्वाभ्याम् , काल एव हि प्रभवति विभवति च सर्वभावभेदानामुत्पत्ति स्थितिप्रलयेष्वातमप्रभेदमात्राणाम् । तथा दुँष्यमसुपमायां १५८-१ र्सुखदुःखसमत्वाद् भूयिष्ठसुखत्वाद् धर्माचारभूयिष्ठत्वाच मनुष्यलोकवद् भावभेदाः । दुःषमायामाहारभय-मैथुनपरिग्रहसंज्ञाशाचुर्यादधर्मकर्मोन्मार्गप्रस्थानभूयिष्ठत्वाच तिर्यग्लोकवत् । दुःषमदुःषमायां नरकलोकवद् 20 दुःखैकरसत्वात् । तथा कृत-त्रेता-द्वापर-कलियुगसंज्ञाविभागेषु व्याख्याविकस्पमात्रभेदेषु युगेषु । किख्रान्यत् – एकसमायामपि भावभेदास्तत्रभुविभुत्वाभ्यामेव, संवत्सरवर्तनादु सुभिक्षदुर्भिक्षादिभावभेदाः, एवमुत्तानार्था भावभेदा नेया यावदेकमुहूर्तेऽपि लग्नवर्तनात् नालिका-लवादिभेदेन च भावभेदा नेया यावत् परमिनरुद्धे समयवर्तनेऽन्यस्मिन्नन्थैस्मिन्निति । एकस्मिन्नपि काल उत्पातादिवर्तनाद् भावभेद-

१ 'प्रागमिहितं द्रव्यं भूम्यादिवीद्यादि' इत्यपि पाठोऽत्र स्थादिति भाति॥ २ दश्यतां पृ० २०५ पं० २ ॥ ३ एतस्माद् भा०॥ ४ कालायुषमसुषमसुषमादिभ्य पा० डे० लीं०॥ ५ अत्र सुषमसुषमादि इत्यपि पाठः स्थात्॥ ६ "विष्फुरिदपंचवण्णा सहावमउया य मशुररसजुता। चउरंगुलपरिमाणा तणित जाएदि सुरहिगंधडुः॥३२२॥' इति तिलोयपण्णात्तिप्रन्थे चतुर्थे महाधिकारे॥ ७ दुःषमः य०॥ ८ सुखसमत्वाद् भा०। सुखमदुःखसमत्वाद् य०॥ ९ भूयिष्यसुः पा० डे० लीं० रं० ही०। भूयिद्यासुः वि०। भूयिद्यासुः भा०॥ १० भूयिष्यस्थास्य य०॥ ११ हेन्द्रं प्र०॥ १२ भ्यासिमिति प्र०॥

δ

मुहूर्तजातानामपि पुरुषाणां तन्मात्रभेदप्रभेदस्वामिभृत्यादि । तस्यैव च व्यापित्वात् तथा तथा युगपदेव पद्यतामहेतां प्रवचने कालज्ञानमवितथं दृद्यतेऽच्यतनेष्विप केषुचित् पुरुषेषु । अतिसीक्ष्म्याचास्य तज्ज्ञानाभिमुखानां कचिद् वचनविसंवदन-मिष । अत एव च सादाङ्कमन्वाहुरन्ये—

कालः पचित भूतानि कालः संहरति प्रजाः। कालः सुतेषु जागर्त्ति कालो हि दुरतिक्रमः॥[

व्यभिचार इति चेत्, न, कालदोषामावात्, उत्पातोषघातस्यापि कालफ्रतत्वात् कस्यचिद् भावस्य वैयाध्युप-घातात् कालेऽपि ह्युनो मैथुनाभाववत् तस्य व्याधिकालमरणकालादीनां तथाभावात्।

तसादेवेद्यादि । तसादेव आविकादिस्वरूपवर्तनभेदादेव मुहूर्तजातानामपि पुरुषाणां 10 तन्मात्रभेदप्रभेदस्वामिभृत्यादि, कश्चित् स्वामी कश्चिद् भृत्यो भवतीति जन्मकालभेदाद् भावभेदा अनुमातव्या धूमादिववत् । आदिमहणात् सुरूपदूरूषसुमगदुर्भगप्राज्ञाप्राज्ञादिभावभेदाः । तस्यैव च व्यापित्वात्, चशब्दात् प्रभविष्णुत्वाच, एवं हि कालकारणस्य प्रभुता व्यापिता च, यत एतद्वर्तनावर्त- १५९-१ विपरिवर्तभेदप्रभेदास्तथा तथा युगपदेव पश्यतां विश्वदश्वनामर्हतां प्रवचने कालज्ञानमवितथं प्रमाणीभूतं तद्विषयं दश्यतेऽद्यतनेष्वपि केषुचित् पुरुषेषु कलिवलमलीमसप्रज्ञेष्यपि । स्थान्मतम् — १५ कचिद् विसंवदनदर्शनात् कालज्ञानाप्रामाण्यमिति, एतचायुक्तम्, अतिसीक्ष्म्याँच्यास्य तज्ज्ञानाभि- मुखानां कचिद् वचनविसंवदनमपि प्रणिहितधियामपि पुंसां कचिज्ञानविसंवादात्, कालसीक्ष्मयं दुरुपलक्ष्यत्वात् कारणम् , लद्यस्थानां ज्ञेयानन्त्यादज्ञानबहुत्वाज्ञानपरिमितत्वाच सर्वस्य सरागस्य ज्ञानाद- ज्ञानं बहुलमिति । तथा च —

केई णिसित्ता तहिया भवंति केसि चै तं विष्यडियति णाणं। [सूत्रकृताङ्ग. १२।१०]

अत **एँव च साशङ्कमन्वाहुरन्ये**, न विनिश्चितं प्रसह्य, यथा **कालः पचती**त्यादि, भूतानां वर्तनात्मकात् काळादन्यत्वाभ्युपगमादनन्यत्वेन काळवर्तनात्मकत्वेनैव न विनिश्चितम् । तथा प्रजानामन्यत्वे संहरणं र्सुप्तानां जायतां वा तदन्यत्वेन निर्देशादविनिश्चितत्वात् साशङ्कमेव भेददर्शनानुपातेनोक्तवात् ।

१ व्यव्युपद्या थ०। व्यत्युपद्या भा०॥ २ भेद्रप्रभवातस्वामि भा०॥ ३ दुरूप प्र०॥ ४ ध्रम्या सस्य य०॥ ५ केयं णिमित्ता तिथ्या प्र०। 'केई निमित्ता तिह्या भवंति केसिन्व तं विष्पिडिएति णाणं। ते विज्ञभावं अणिहज्जमाणा आहं छ विज्ञापिरमोक्खमेव ॥ १२।१०॥ नतु व्यभिचार्यप श्रुतमुपलभ्यते, तथा हि-चतुर्दशपूर्वविदामपि वद्स्थानपतितत्वमागम उद्घुष्यते, विं पुनरष्टाङ्गनिमित्तशास्त्रविदाम् १ अत्र चाङ्गवर्षितानां निमित्तशास्त्राणामानुष्टुभेन छन्दसा अर्घत्रयोदश शतानि स्त्रम्, तावन्त्येव सहस्राणि शृतिः, तावत्यमाणलक्षा परिभाषेति । अङ्गस्य त्यंत्रयोदश सहस्राणि सूत्रम्, तत्परिमाणलक्षा वृत्तः, अपरिमितं वार्तिकमिति । तदेवमष्टाङ्गनिमित्तवेदिनामपि परस्परतः वद्ध्यानपतितत्वेन व्यभिचारित्वमत इदमाह—केईस्थादि, छान्दसत्वात् प्राकृतशैल्या वा लिङ्गव्यत्ययः, कानिचिन्निमित्तानि तथ्यानि सत्यानि भवन्ति । केषाञ्चित्त निमित्तविद्यां वा युद्धिवैक्रस्यात् तथाविधस्रयोपशमाभावेन तद् निमित्तज्ञानं विपर्यासं व्यस्ययमेति । दित द्यालङ्गचार्यविद्यितायां स्त्रकृताङ्गवृत्तौ ॥ ६ च ण वि य०॥ ७ एव साद्या य०॥ ८ सुप्तानां जाता वा प्र०॥

ये पुनर्विनिश्चितिधयस्त एवं वदन्ति-

काल एव हि भूतानि कालः संहारसम्भवी। खपन्नपि स जागार्ति कालो हि दुरतिकमः॥

नतु तैः सर्वैः 'स्रभाव एव भवति' इति भाव्यते । यत् पुरुषादयो भवन्ति स तेषां भावः, तैर्भूयते यथास्त्रम् । तथा च स्रभावे सैर्वस्रभवनात्मनि भवति 5

ये पुनर्विनिश्चितिध्यस्ते प्रसङ्घैवं वदन्ति, तद्यथा – काल एव हि भूतानि भूतत्वेन कालस्थव वर्तनात् । कालः संहारसम्भवा, यथोक्तं प्राक् 'ईपादयो न केचित् कालमन्तरेण' इति भूम्यादिश्रीह्या-दिवदात्मन्येव सम्भवसंहारिक्रये इति च वैन्धसंसारी इति वचनाच । स्वपन्निप जागति, स एव स्विपति जागिति च, न तु स्वपद्भयो जागद्भयो वा व्यतिरिक्तः कश्चित् ते वा ततः, स्वप्रभेदक्रमसहवृक्ति-मात्रत्वाज्ञाप्रत्स्वपदवस्थयोः, सुप्तवृक्त्यानाविर्भूतात्मनस्तस्यैव कालस्य जागद्भुत्त्याभिव्यक्तविक्रमत्वात् कचित् 10 कमेण भेदवृक्तिविजृम्भितत्वात् सामान्यवर्तनस्य सुप्तविबुद्धादिस्वप्रभेदेषु अव्याघातादिति कालकारणवादो विधिविधिविकस्य एव समाप्तः ।

### 4

१५९-२

तिव्रक्ष एव स्वभावभावोऽधुना – ननु तैः सर्वेरित्यादि । ज्ञः स्वतन्नश्च पुरुष एव भवतीति स्वातन्न्ये सत्यपि ज्ञाज्ञरूपारूपिक्रयाऽक्रियादिनियमान्नियतिरेवेति सर्वत्र वर्तनतत्त्वः प्रभुविभुत्वाभ्यां काल एव भवतीति च एतैर्वादैनेनु स्वभाव एव भवतीति भाव्यते, भवन् भाँव्यते तैरेव प्रतिपाद्यते । किं 15 कारणम् १ द्रव्यार्थप्रसवाद् यत् पुरुषादयो भवन्ति स तेषां भावः, यथा सर्वभावाः स्वेन भावेन भवन्ति स तेषां भावः [पा॰ वा॰ ५।४।११९] इति वचनाद् चेन भावेन यो भवति स तस्य भाव-सत्त्वमात्मीयो भावः स्वभाव इत्यनर्थान्तरम् , तंतश्च तत्र ते भवन्तीति तँदात्मानोऽभिसम्बध्यन्ते पुरुषादी-नामात्मानो भवन्ति, तैर्भूयते यथास्विमिति भावेन तेषामिभसम्बन्धः । ते भवनस्य कर्तृत्वमनुभवन्ति ज्ञानस्वातन्त्र्य-नियम-वर्तनात्मकं तत् तदिति वदद्धिः स स स्वभाव एव परिगृहीतो भवति ।

एवं च स्वभावपरित्रहें सित कारणान्तरपरिकल्पना व्यर्थेखत आह – तथा च स्वभावे सर्वेखादि यावत् के ते? सर्वभावानां पुरुषादीनां स्वं स्वं भवनमात्मा यस्य सोऽयं सैवंस्वभवनात्मा, तस्मिन स्वभावे भवति भवनस्यानुभवितरि कर्तरि स्वतन्त्रे भवति भवतेर्वा कर्तरि सित सिद्धे स्वभावे

१ द्रथतां पृ० २०५ पं० २ ॥ २ द्रथतां पृ० २१६ पं० २ ॥ ३ स्थायाः प्र० ॥ ४ भाव्यते रेव प्र॰ य०। भाव्यते रेव प्र॰ भा० ॥ ५ अत्र यद्वा इति पाठः समीचीनो भाति पातक्षलमहाभाष्यानुसारेण । "यद्वा सर्वे भावाः खेन भावेन भवन्ति स तेषां भावस्त्रस्थाने [पा० वा०] । किमेभिल्लिभिभीवप्रहणैः क्रियते १ एकेन शब्दः प्रतिनिर्दिश्यते, द्वाभ्यागर्यः । यद्वा सर्वे शब्दाः खेनार्थेन भवन्ति स तेषामर्थं इति तद्भिधाने त्वतलौ भवत इति वक्तव्यम्।" इति पाणिनीयशब्दातृशासनस्य कात्यायनविरचितवार्तिकोपरि पातक्षलमहाभाष्ये पाठः ॥ ६ येन येन य० ॥ ५ तद्दात्मनो प०॥ ९ कर्तृमनु॰ प्र०॥ १० अत्र सर्वभावस्व इत्यपि पाठः स्यात्॥

सिद्धेऽर्थान्तरिनरपेक्षे के ते? तेषामिष हि स्वत्वं स्वभावापादितमेव, अन्यथा ते त एव न स्युरनात्मत्वाद् घटपटवत् । एवमेव तत्र तत्र पुरुषादिस्वभावानितकमात् सर्वैकत्वमिन्नं तद्भाववत्त्वादेव वर्ण्यते इति स्वभावः प्रकृतिरशेषस्य ।

पुरुषादीनां च खत्वे सत्त्वानपोहात् तुल्ये काल एव भवनात्मा न पुरुषादय इंहति न खभावाहते सिध्यति ।

सिद्धस्थासाध्यत्वात् सिद्धौदनवद्रथान्तरिनरिषेश्चे तैरेव वादैः प्रतिपादिते के ते पुरुषादयः? न ते भवन्तीत्यर्थः, कि तैर्विना स्वभावस्य न प्रतिप्राप्तं कार्यम्?। स्वान्मतम् – तेषां स्वो भाव आत्मीयः स्वभाव इति तानपेक्षत इति, एतश्चायुक्तम्, यस्मात् तेषामिष स्वत्वं स्वभावापादितमेव, ते ह्यात्मानः स्वे, तद्भावः स्वत्वम्, तद्धि तेषां स्वत्यं पुरुषादीनां केनापादितम् ? स्वात्मिभेरेव। यद्येवं स्वः स्वो भावः स्वभावः १६०-१ पैरस्परिविवक्तः स्वभाव एवेत्यापादितं स्वात्मिभेरेव तत्। अन्यथा यदि तदात्मत्वं तेषामात्मभावापादितमेव विन स्थात् ततस्ते त एव न स्युरनात्मत्वाद् घटपटवत्, यथा घटः पटानात्मत्वात् पटो न भवति पटोऽपि घटानात्मत्वाद् घटो न भवति एवं पुरुषादयोऽप्यात्मानात्मत्वादात्मानो न स्युः, न स्युरेव वा अनात्मत्वात् स्वपुष्पवत् । तैस्य स्वभावकारणत्वस्य व्याप्तिप्रदर्शनार्थमाह – एवमेवेत्यादि, इत्थमेवैतत्, अवश्यमैत्रेव तत्र तत्र तत्र यथात्र स्वभाववादे स्वभावानितिक्रमात् स्वभाव एवेत्यमित्रं स्वभावव्यतिरिक्तार्था
15 भावात् तस्य चाभिन्नत्वात् तथा तत्र तत्र पुरुषिनयितिकालादिवादेषुक्तविधिना पुरुषादिस्वभावानितिक्रमात् सर्वैकत्वमभिन्नं तद्भाववत्त्वादेव वर्णयते, ज्ञात्मभवनस्य नियमात्मभवनस्य वर्तनात्मभवनस्यान्यस्य वीति तस्य स्वभावादेव वर्णनात्। इतिशव्दो हेत्वर्थे, अस्मादुक्तहेतोः स्वभावः प्रकृतिरशेषस्य योनि-वर्षितं प्रभवः कारणमित्वर्थः।

किञ्चान्यत्, पुरुषादीनां च स्वत्व इत्यादि, द्रव्यार्थस्य कञ्चिदगरित्यज्य वृत्तेनियानां पूर्वविरोधि20 त्वादुत्तरानुवृत्तेश्च कालस्य पुरुषाद्यपरित्यागेन वृत्ति ताबद् दर्शयित, कालबादे पुरुषादीनां स्वत्वं सँत्त्वानपोहात्, कथं सत्त्वमनगेढम्? संसार्थनादित्वाभ्युगमात् पुरुषत्वम् । तस्मिन्नेव काले नियतेरप्यात्मत्वं
सत्त्वानपोहात्, सत्त्वानपोहश्च युगपदयुगपित्रयतार्थाभ्युगगमात् । एवं कालवादे नियतिपुरुषयोः सत्त्वाभ्युपगमः । तथा पुरुषवादे नियतेः कालस्य चात्मत्वं सत्त्वानपोहात्, कथं सत्त्वानपोहः ? मुक्तिकमाभ्यु१६०-२ पगमात् कालसत्त्वानपोहः, अवस्थानियमाभ्युगगमात्रियतिसत्त्वानपोह इत्यादि । एवं नियतिवादे काल25 पुरुषयोः स्वत्वमात्मत्वं सत्त्वानपोहात्, कालसत्त्वानपोहः 'अनादिमध्यान्तां नियतिम्' इति कालसत्त्वाभ्युपगमात् तां संभ्यपश्यन् सर्वेश्च इति पुरुषसत्त्वाभ्युगमात् । एष द्रव्यार्थस्य सर्वेत्र सर्वसत्त्वात् स्वभाव
इत्युद्धाहः कृतो भवति, तत्र सत्त्वानपोहात् संत्त्वे तुल्ये काल एव भवनातमा न पुरुषादय इति न

१ परिच भारा । २ भावादि प्रत्या । ३ षस्य पार हेर छीं । विर्धा भारा । परस्य रंर हीर ॥ ४ भनेव प्रत्या । ५ वादे व स्व यर ॥ ६ च तस्य यर ॥ ७ सतत्वान प्रत्या ८ पुरुषसत्वम् । इस्पि पाठोऽत्र स्वात् ॥ ९ नेपोहात् यर ॥ १० दश्यतां प्रत्य २०४ पंत्र २ ॥ ११ अत्र स्वत्वे इस्पि पाठः स्वात् ॥

न, अतुरुयत्वात् सत्त्वस्य, कालस्यैवैकस्य बीहिवत् तथा तथा भवनात् पुरुषा-देश्च पृथक् पृथग्भिन्नभावात्मकभवनात् । नन्वेवमपि 'कालस्यैव नान्यस्य' इति स्वभाव एव परिगृहीतो भवति, तथा च पुरुषादीनां कारणकार्यनियमात् ।

कालस्यैव तत्त्वात् कारणकार्यविभागाभावात् सामान्यविद्योषव्यवहाराभाव एवेति चेत्, एवमपि स एव स्वभावः। पूर्वादिव्यवहारलब्धकालाभावश्चैवम्, अपूर्वा-ग

स्वभावाद्दते सिध्यति तत्स्वतत्त्वस्य सत्त्वाविनाभावात्, कालोदाहरणं तु कालवादिदूषितपुरुषादिवादा-नामपि तदूषणेन दूष्यत्वात् तत्प्रतिपादनवत् प्रतिपाद्यत्वाच । यथोक्तम् —

समनन्तरानुलोमाः पूर्वविरुद्धा 'निवृत्तनिरनुशयाः । [ ] इति ।

कालवाद्याह — न, अतुल्यत्वात् सत्त्वस्य, कालसत्त्वपुरुषसत्त्वयोरन्योन्येनातुल्यत्वात्। कथमतुल्यता ? कालस्यैवैकस्य व्रीहिवत्तथा तथा भवनात् पुरुषादेश्च पृथक् पृथिग्भिन्नभावात्मकभवनात्, यथा 10 व्रीहिरेवैको मृलाङ्कुरादिभावेन भवति तथा काल एव तथा तथा वर्तनात्मा भवति व्रीहिवद् मृलाङ्कुरादित्वेन, न तथा पुरुषाद्यो भिन्नात्मभवनादिति । अत्रोच्यते — नन्वेवमि कालस्यैव नान्यस्येति 'कालस्यैव भवनं न पुरुषादेः' इति वचनात् सुतरां कालस्यासौ भवनात्मेति स्वभाव एव परिगृहीतो भवति । यथा च त्वयोच्यते सत्त्वातुल्यता कालस्यैव व्रीह्यादिवदङ्कुरादिवच पुरुषादीनां भवनमिति तथा च पुरुषादीनां कारणकार्यनियमादि चैवंस्वभावः कालः कारणं ब्रीह्यादिवत्, कार्यं पुरुषादयोऽङ्करादिवत्, 15 नियमात् स स तस्य स्वभाव इति स एव स्वभावः परिगृह्यते परैः । पूर्वत्र सत्त्वस्य हेतुत्वेन १६१-१ विविश्वतस्य सँत्त्वाविनामावित्वेन भावना, इह सिद्धस्यैव स्वभेदेष्वभेदेन व्यवस्थितस्य सामान्यविशेषव्यव- हारप्रसिद्धिभावनेति विशेषः ।

कालस्येव तत्त्वादिलादि यावदभाव एवेति चेत्। स्वान्मतं भवतः – त्रैकाल्यैककूटस्वतात् कालस्येव तत्त्वात् कालवादे 'कारणं कार्यम्' इति विभागाभावादसौ सामान्यविशेषव्यवहाराभाव एव, 20 मिण्यात्वाश्वास्य व्यवहारस्यासद्विषयत्वादिति चेत्, एवमपि स एव स्वभावः भवतीति वाक्यशेषः, कालस्येव हि स स्वभावो यदसौ भवतीति स्वभावपरिग्रहः। किन्नान्यत्, व्यवहारप्रत्याख्याने प्रागभिहित-कालास्तित्वानुमानप्रत्याख्यानदोषः, तद्यथा – पूर्वादिव्यवहारलब्धकालाभावश्वेवमपूर्वादित्वान्नियति-वत्। यथा पूर्वपरादिकारणकार्यव्यवहारभावाद् नियतिर्नास्तीत्वुच्यते तथा कालोऽपि तदभावान्नास्तीति प्राप्तम्। यदपि च कालानुमानं युगपदयुगपदृत्त्वाद्वाद्वात्वां त्रीह्यङ्कुरादीनां चोच्यते तदपि स्वभावानु- 25 मानमेव सम्पद्यते, यस्माद् युगपदयुगपदित्यादि, 'युगपद्वर्तनात् क्रमवर्तनाश्वातिरिक्तस्य कस्यचिदभावात् काल एव' इत्युद्दिश्य निर्देशार्थं घटरूपादि वीह्यङ्कुरादि चोदाहतं तस्योदेश्यस्य निर्देशस्य च भावस्य तेन तेनात्मना भवतो भवनादेव हु विशेषेणैय स्वभावोऽभ्युपर्गत इति दर्शनार्थम्।

१ निवृत्तिनिर थ०॥ २ दित्वेन तथा य०॥ ३ मात्म(मात् १) स तस्य प्र०॥ ४ स(ख १)त्वावि प्र०॥ ५ तुर्विशेषणैव भा०। अत्र 'तुर्विशेषणे, विशेषणैव' इस्विप पाठः स्यात्॥ ६ वाम प्र०॥

दित्वात्, नियतिवत्। युगपद्युगपद् घटरूपादीनां बीश्चङ्करादीनां च तथा तथा भव-नादेव तु स्वभावोऽभ्युपगतः।

तथा च दृश्यते तेष्वेव तुल्येषु भूम्यम्ब्यादिषु भिन्नात्मभावं प्रत्यक्षत एव कण्टकादि । तदेव तीक्ष्णादिभूतम्, न पुष्पादि तादृग्गुणम् । तच वृक्षादीनामेव । इतथा मयूराण्डकः मयूरादिवर्दाण्येव विचित्राणि । अन्वाह च—

र्कः कण्टकानां प्रकरोति तैक्ष्ण्यं विचित्रभावं मृगपक्षिणां च । स्वभावतः सर्वमिदं प्रवृत्तं न कामचारोऽस्ति कुतः प्रयत्नः ॥ केनाञ्जितानि नयनानि मृगाङ्गनानां को वा करोति रुचिराङ्गरुहान् मयूरान् । कश्चोत्पलेषु दलसन्निचयं करोति को वा करोति विनयं कुलजेषु पुंसु ॥ [

यदि स्वभाव एव कारणं किं न स्वभावमात्रादेव भूम्यादिद्रव्यविनिर्वृत्तिनिर-पेक्षा कण्टकासुत्पत्तिर्भवेत्? किमन्यथापि न स्यात्? कण्टकः किमर्थं विध्यति?

अथवा नैतद् युक्तिगम्यं स्वभावकारण्यम्, तथा च दृश्यते तेष्वेव तुल्येषु भूम्यम्ब्वादिषु १६१-३ हेतुषु भिन्नात्मभावं प्रत्यक्षत एव कण्टकादि, कण्टकस्य मूलतः कमहीनतनुरायता, आदिप्रहणात् पत्राङ्करादि संस्थानवर्णादि भिन्नात्मभावम् । पुनस्तदेच कण्टकादि तीक्ष्णादिभूतम् तीक्ष्णं तीक्ष्णतरं कुण्ठं 15 कुण्ठतरं सविषं निर्विषमित्यादि, न पुष्पादि तादृग्युणं सुकुभारादिस्वभावं सुरभिदुर्गन्धादिस्वभावं च । तस्य वृक्षादीनामेव, तस्र कण्टकादि वृक्ष-वही-स्रुपादीनामेव, तत्रापि वर्वलादीनामेव न न्यत्रोधादीनाम् । न चैषा मयूरचन्द्रकादिता वृक्षादीनाम्, न च वर्हिणपारापतादीनां कण्टकादि । तथा मयूराण्डकेत्यादि यावद् विचित्राणि, वर्हादीनामेव पञ्चवर्णता नोदकादीनाम्, तान्यपि च मयूरादिबर्हाण्येव विचित्राणि न शुकादिवर्हाणीति । अन्वाह चेति पूर्ववज्ञिनवचनानुसारेणैव । कः कण्टकानामित्यादि केनाञ्जितानी- 20 स्वादि च गतार्थे वृत्ते ।

इतर आह — यदि स्वभाव एव कारणिमत्यादि यावत् किश्चिच नेति। अर्थान्तरव्यपेक्षोत्यत्तिदर्श-नाम स्वभाव एव कारणम्, आस्ये कवलप्रक्षेपवत्। दृष्टा च कण्टकादेरुत्यत्तिर्भूम्यादिद्रव्यविनिर्वृत्तिव्यपेक्षेवा-नपह्नवनीया । सा च न स्याद् भूम्यादिद्रव्यनिर्वृत्तिव्यपेक्षोत्यत्तिः स्वभावादेव, स्वभावस्यार्थान्तरिनरपेक्ष-कारणत्यात् । यदि च स्वभाव एव कारणं किं कारणं न स्वभावमात्रादेव भूम्यादिद्रव्यविनिर्वृत्तिनि-25 रपेक्षा कण्टकासुरपत्तिर्भवेत् ? किं च कारणमन्यथापि न स्यात् ? भूम्याद्यन्तरेण निर्वृत्तिः कण्टकस्य किं न स्यात् ? किं वा कण्टकस्य सौकुमार्यं कुसुमस्य वा तैक्ष्ण्यं न स्यात् ? सोऽपि कण्टकः किमर्थ

र दस्यतां पृ० १९९ पं० २२ ॥ २ "बृक्षो महीरहः शाखी '''। ४। ४। ''। हस्वशाखाशिकः क्षुपः । ४। ८। ''ं विक्षो सहीरहः शाखी '''। ४। ४। ''ं हस्त आरभ्य बहादी विक्षा विक्षात्वा के स्वाप्त आरभ्य बहादी विक्षा विक्षात्वा विक्षा विक्ष

किमर्थं च कदाचिद् विध्यति? किमर्थं किश्चिदेव विध्यति किश्चिच न ? नन्,त्पातादि-स्वभाविनयमवद्यादनपेक्षितद्रव्यकालादिरिप इष्टैव कण्टकाद्युत्पत्तिः । अपि च भूम्यादिद्रव्यविनिर्वृत्त्यपेक्षेव कण्टकिनिर्वृत्तिरिति ब्रुवता स्वभाविसिद्धिस्त्वयैव वर्ण्यते, भूम्यादिभ्य एव कण्टको भवतीति तत्स्वभाववर्णनात्।

यथा पृथिच्यादिखभावो विश्वथा कण्टकादिरेवं निमित्तानामपि निमित्तता

विध्यति ? कुसुमं किं न विध्यति ? किमर्थं च कदाचिद् विध्यतीति, तीक्ष्णोऽपि विध्यसभावोऽपि सर्वकालं किं न विध्यति कण्टकः ? किमर्थं किञ्चिदेय विध्यति, न सर्वम् ? तेंदपि किं किचेदेय प्रदेशे विध्यति न सर्वत्र ? इत्यत्र विशेषहेतुर्वाच्यः । दृष्टश्चायं नियमोऽर्थान्तरापेश्चः, स तु स्वभावस्यार्थान्तरिनर-१६२.१ पेक्षत्वात्रोपपद्यते इति ।

अत्रोच्यते — **नन्**रपातादिस्वभावेत्यादि यावद् **दृष्टेव** । यदुच्यते 'भूम्यादिद्रव्यविनिर्शृत्यंपेक्षेवो- 10 लक्तिर्दृष्टा' इत्येतत्तदुपेक्षोत्पत्तिदर्शनात् स्वभावाव्यभिचाराच स्वभाव एवेति मन्तव्यम् । तद्यथा — उत्पातादिषु अकण्टकानां वृक्षादीनां कण्टकाः कण्टकिनां चाकण्टका निध्यादिलिङ्कात्वेन दृष्टाः । यथोक्तम् —

> अकण्टकाः कण्टकिनः कण्टकाश्चाध्यकण्टकाः। विपर्ययेण दश्यन्ते वद्ग्ति निधिलक्षणम्॥ [ ] इति ।

इत्थं सत्यामि भूम्यादिद्रव्यिनिर्शृत्तौ कण्टकाभावादसत्यामि एतद्रव्यकालादिनिर्शृत्तौ कण्टकदर्शनाच नापे-15 क्षास्ति स्वभावस्य । किन्तु उत्पातादिस्वभावनियमवशादनपेक्षितद्रव्यकालादिरिप दृष्टैव कण्टकाद्युत्पत्तिः, न पुनस्तं तं स्वभावमन्तरेण सा उत्पत्तिरस्तीति स्वभाव एवाव्यिभिचाराद् व्यापित्वाच कारणमेषितव्यम् । किञ्चान्यत् , अपि चेत्यादि । अपि च त्वया भूम्यादिद्रव्यिविनिर्शृत्यपेक्षेत्र भूम्यादीन्येव वृ्ष्ट्यत्वेन कण्टकद्रव्यत्वेन तेक्ष्ण्यादित्वेन च निर्वर्तन्ते, तत्समायोगनिर्शृत्त्यपेक्षा कण्टकनिर्शृत्तिरिति व्यता नतु सैव स्वभावसिद्धिस्त्वयेव वर्ण्यते । किं कारणम् १ भूम्यादिभ्य एव भूम्यम्बुक्षेत्रवीजाङ्करादिद्रव्य-20 निर्शृत्तिभ्य एव कण्टको भवतिति तत्स्वभाववर्णनात् , अन्यथा स्वभावात् किमन्यदत्र शक्यं वक्तुं कारणम् १ भूम्यम्बुक्षेत्रवीजाङ्करादिद्वय एव कण्टको भवति न मृत्यिण्डादिभ्य इत्येव तेषां स्वभाव इति स्वभावस्यैव समर्थनं तदिप तेषां तत्तत्स्वभावयात् ।

किञ्चान्यत् , यथा पृथिव्यादीत्यादि याविज्ञिमित्तानामि निमित्तता स्वाभाविकीति । यथैवायं १६२-२ विश्वया सर्वथानेकप्रकारं बीजाङ्करादिक्रमनिर्वृत्तः कण्टकादिः पृथिव्यादिस्वभावः पुरुषप्रयत्ननिरपेक्षोऽप्रयत्नैत <sup>25</sup> एव भवति, अथवा पृथिव्यादीनामेव प्रागभिहितन्यायेन वृक्षघटादिस्वभावाभ्युपगमाद् यथा स्वभाव एव एवं निमित्तानामि घटपटाद्युत्पत्तौ पुरुषकारसाध्याभिमतायां मृत्पिण्डदण्डचक्रसूत्रोदककुळालादि-निमित्तानां निमित्तता सापि स्वाभाविकी, ततो न स्वभावव्यतिरिक्तं किञ्चित् । एवं च सर्वस्य स्वाभा-

रै व्यवस्व विश्व । व्यवहृस्व भाष्य । २ तमपि प्रष्या ३ किंचित्कचिदेव यथ्य ४ पेक्षोवोत्प भाष्य विश्व विश्व । १ स्वभावव्य प्रष्या ६ बृक्षत्वे कण्ट प्रथ्या ७ किंः कंटकादि यथ्य ८ भाष्य विनान्यत्र विश्वभावः पाष्य । दिश्वभावः देव् कींव्विव रेव्हीय्या ९ किंक एव यथ्य

खाभाविकी, तत्र कुत उत्पत्तिरिप ? प्रतिवस्तु खभाव एवायं वयःक्षीरादिवत् । यदि चासौ न स्यात् तत उत्तरत्रापि न भवेदेव अभूतत्वाद् वन्ध्यापुत्रवत् । एवं मृदादिषु विद्यमानानां घटादीनां निमित्तापेक्षखभावैवोत्पत्तिः, नाकाद्यादिषु ।

दृष्टा घटादीनां क्रियाया उत्पत्तिरिति चेत्, न, प्रागनभित्यक्तेः। सा सति ऽअग्रहणनिमित्ताभावे किमिति चेत्, खभावादेव अतिसन्निकृष्टमतिविप्रकृष्टं वा

विकैत्वेन तत्र कुत उत्पत्तिरि ? या प्रागुक्ता त्वया भूम्यादिद्रव्यविनिर्शृत्यपेक्षेवोत्पत्तिरित सा कुतः ? नास्त्रेय कारणम्, तैस्मान्नास्ति सा, प्रागेवाभिव्यक्तये विरचितलीनावश्यत्वात् । तस्मात् सोत्पत्तिः प्रति-वस्तु स्वभाव एवायम्, वस्तु वस्तु प्रतिवस्तु स्वो हि भावः स्वभाव इति निरुक्त्या प्रतिवस्तु आत्मीयं भावमाच्छे । वयःश्लीरादिवदिति दृष्टान्तः, यथा बाल्यकौमारादिवयोऽवश्याः पूर्वविरचिता एव आवि10 भवन्ति यथा श्लीरद्ध्युद्स्वन्नवनीतघृताद्यवश्यास्तथा घटादयो निमित्तस्वमावापेश्लाभिव्यक्व्यविरचितस्वभावा आविभवन्ति । यदि चासावित्यादि यावद् वन्ध्यापुत्रवत् । यदि चासावुत्पत्तिस्वभावोऽस्मद्भिहितो न स्यादित्थं पूर्वावश्यायामेव तत उत्तरत्रापि न भवेदेव अभूतत्वाद् वन्ध्यासुतवत् । अस्यैवार्थस्य भावनार्थमाह – एवं मृदादिष्वत्यादि गतार्थं यावन्नाकाशादिषु ।

दृष्टा घटादीनां कियाया उत्पत्तिरिति चेत् । स्थान्मतम् – दृष्टविरुद्धमुक्तं त्वया विद्यमानानां 15 घटादीनां निमित्तापेक्षस्वभावेवोत्पत्तिरिति, कियाया एव कुळाळस्य घटादेर्श्यस्थोत्पत्तेर्दर्शनादिति । एतच १६३-१ न, प्रागनभिव्यक्तेः, कियायाः प्राक् सोत्पत्तिरनभिव्यक्ता अपवरकघटवत् प्रदीपेनेव किययाभिव्यक्यते नोत्पाद्यत इत्यदोषः । सा सति अग्रहणनिमित्ताभावे किमिति चेत्, सा सति अर्थेऽनभिव्यक्तिरग्रहणनि-मित्तानामत्त्यासम्भविष्ठकृष्टव्यवहितसमानाभिहाराभिभवसौक्ष्मयेन्द्रियदौर्वस्यमनोवैयग्र्यपत्तोपघातादीनामभावे सति किमर्थं भवतीति चेन्मन्यसे, वयमत्र ब्रूमः – स्वभावादेवेत्यादि यावचक्षुरादिना न गृह्यते ।

१ दस्यता पं० १४ ॥ २ °कत्वे तत्र भा० ॥ ३ तस्यासमात्रास्ति भा० । अत्र 'नास्स्येव कारणं तस्याः, तस्मात्रास्ति' इलापि पाठः स्पात् ॥ **४ "पेक्ष्यभिव्यंग**" भा० । "पेक्ष्याभिव्यंग्य" पा० डे० लीं० रं० ही०॥ ५ वासा प्र०॥ ६ "अतिद्रात् सामीप्यादिन्द्रियवाताद् मनोऽनवस्थानात् । सौक्ष्म्याद्वयवधानादभिभवात् समानाभिहाराच ॥ ७ ॥ इह सतोऽर्थस्मातिद्रादनुपलन्धिर्देष्टा यथा वित्रकृष्टेऽध्वाने वर्तमानः शकुनिनौपलभ्यते । न च यस्मान्नोपलभ्यते किमसौ नास्तीति ? अतिद्राचोपलभ्यते । अशह—यनातिद्रे तत् कस्माचोपलभ्यते ? अशोच्यते —सामीध्यात् , यदा देवदत्त आत्मचक्षुःस्थ-मझनं नोपलभते किं तचास्ति ? अत्राह - यन्नाति दूरे नातिसामी प्ये तत् कथं नोपलभ्यते ? अत्रोच्यते - इन्द्रियघातात्, यथा बिधरः शब्दं न राणोति अन्धो रूपं न पस्यति, किं ते शब्दरूपे न स्तः ? अत्राह—यस्य अनुपहतमिन्द्रियं स कस्मान्नोपलभत इति १ अत्राह—मनोऽनवस्थानात् , अनवस्थितममा हस्तिनं परिकामन्तं न पर्यति, अस्ति चासौ, वक्तारो भवन्ति – व्यप्रमनसा नावधारितमिति । यस्याव्यर्थ मनः ''स कस्मान्नोपलभते ? अत्रोच्यते — सौक्ष्म्यात् , धूमोष्णनीहारा आऋशागता नोपलभ्यन्ते, किं ते न सन्तीति ? अत्राह—ये नातिसूक्ष्मास्त कस्मान्नोपलभ्यन्ते ? अत्रोच्यते — व्यवधानात्, कुड्येन घंटादयो ब्यवहिताः । ये चाव्यवहिताः ते कस्माचोपलभ्यन्ते ? अभिभवात् , यथा आदित्यप्रकाशेन ग्रहनक्षत्रचन्द्रताराणां प्रकाशा अभिभूतत्वाद् नोपलभ्यन्ते, किं ते न सन्तीति ? अत्राह—ये नाभिभूतास्ते कस्मान्नोपलभ्यन्त इति ? अत्राह— समानाभिहाराच, समानाः सदशा इखर्यः, तेषां समभिहारो राशिः, तस्मात् ..... एवं सतामर्थानां अष्टविधानुपलव्धिः।" **जै॰ साह्यका॰ A । "अ**त्राह—ये नाभिभूतास्ते कस्मान्नोपळभ्यन्ते १ अत्रोच्यते—समानाभिहाराच, समानाः सहशा इलार्थः, यथा माषराशौ माषाः प्रक्षिप्ता मुद्रराशौ मुद्रा कपोतगणमध्यनो वा कपोतः । किं ते माधादयो न सन्ति ? समानाभिद्वाराक्षोपलभ्यते । तदेवं सतामप्यर्थानामष्टविधा ह्यनुपलव्धिः।" जे० साक्ष्यका०  ${f B}$  ७ ॥

अञ्जनमन्दरादि चक्षुरादिना न गृह्यते, यथा स खभावस्तथायमपि । तथा किश्चिद-त्यन्तानुपलिधस्वभावमेव भवति आत्मादि । तन्न पुरुषकामचारप्रयत्नादिभ्यः किश्चिदपि निर्वर्तते । तन्न कुतः कस्यचिदर्थिनोऽप्येवं वा विपर्यय एव वारम्भिकया-निर्वृत्तयः ? तथा चाहुः —

> केंद्रकः कटुकः पाके वीर्योष्णश्चित्रको मतः। तद्वद् दन्ती, प्रभावात्तु विरेचयति सा नरम्॥ [चरकसं० १।२६।६८]

5

नै त्वस्माभिरेव तद् वक्तव्यम् — स्वभावादेव, अग्रहणहेतुषु असत्स्विष सतोऽर्थस्यानभिव्यक्तौ स्वभाव एव कारणिमिति । कस्मात् ? त्वयैवाभ्युत्गतत्वात्, 'अतिसिन्निकृष्टमितिविष्ठकृष्टं व्यवहितं वा चक्कुरिन्द्रियं रूप-मञ्जनम्दरादि न गृह्णात्यत्यन्तम्' इत्यत्र केन त्वया एतत् कारणेन प्रतिपन्नम् ? इति पृष्टेनावश्यं स्वभावादिति वक्तव्यम्, अयं हि चक्कुषः स्वभावो यदितसिन्नकृष्टमञ्जनादि न पश्यति अतिविष्ठकृष्टं वा मेर्वादीति 10 शेषेन्द्रियाणामपि स्वभावादेवातिविष्ठकृष्टाद्यग्रहणं स्वविषयनियमश्चेति । किञ्जान्यत्, यथा स स्वभाव-स्तथायमपि, यथा चक्कुरादीन्द्रियाणामार्त्मनोऽत्यन्तमितसिन्नकृष्टाद्यग्रहणं स्वभावस्वानभिव्यक्ताग्रहणं स्वभाव इति किं न गृह्यते ?

किन्नान्यत्, यथैतत् तथा किन्निद्धत्यन्तानुपलिन्धस्यभावमेव भवति आत्मादि, आत्माकाशकालिदगादयः कार्यत एव नित्यमनुमेयाः पदार्थाः सौक्ष्म्याद् वाह्योन्द्रियाविषयास्तत्स्यभावाः । तत्र नास्तातमा 15
नास्ति कालः धर्माधर्माकाशिदगादयो वार्था न सन्तीति वृथैव विवदन्ते शाक्यादयः स्वभावभेदमिवद्वांसः ।
तस्माद् यदुच्यते त्वया क्रियातो घटादि निर्वर्तत इति तन्न पुरुष-काम-चार-प्रयत्नादिभ्यः किन्निद्दिषि
निर्वर्तते, पुरुषात् तदिच्छातस्तत्मप्रवृत्तेस्तत्मयन्नाद् वीर्यादित्यर्थः । आदियहणान्न तद्वुद्धेः न स्वामिनियोगादिभ्यः सर्वत्र व्यभिचारदर्शनात् । किं तिर्हे १ भूर्म्यम्ब्यादिश्रीह्यङ्कुरादिमृद्घटाद्यभिव्यक्त्यनभिव्यक्तिस्वभावो
घटोऽपि पृथिव्यादिस्वभाव एव वस्तुत्वात् तदात्मत्वात् , यथा – आपो द्रवाः, स्थिरा पृथिवी, चलोऽनिलः, 20
भूतिहीनमाकाशम् , उष्णोऽग्निरित्यादिषु स्वभाव एव, तत्र कुतः कस्यचिद्धिनोऽप्येवं वा विपर्यय
एव वारम्भ-किया-निर्वृत्तयः, 'आपो द्रवा भवन्तु, स्थिरा पृथिवी, चलोऽनिलः, अग्नरुष्णः, वियदमूर्तं
भवतु' इत्यवमिथैनोऽपि पुरुषस्य नारम्भो न चेष्टा न च निर्वृत्तिर्वा तथा विपर्ययेऽपि 'मा भूद् द्रवं
जलम्, स्थिरा भूः, चलोऽनिलः, अग्नरुष्णः, अमूर्तमाकाशम्' इत्यारम्भः किया निर्वृत्तिर्वा स्वभावस्यान्यथाकर्तुमशक्यत्वात् । एवं घटादिष्विप योज्यं स्वाभाविकत्वम् ।

तथा चाहुरिति स्वाभाविकत्वे ज्ञापकमाह । कटुकरसः केंद्रविपाक उष्णवीर्थश्चित्रकः, तद्वद् दन्ती कटुकरसा कटुविपाका उष्णवीर्या, विशेषस्वस्थाश्चित्रकात् प्रभावेन विरेचयति, प्रभाव इति स्वभावपर्याय- त्याद् रसादेरिप स्वभावत्वात् स एव सामान्यविशेषाभ्यां तथा तथा वर्ण्यत इति, तस्माद् यत् त्वयोक्तं 'कियातो घटाद्यत्पत्तिः' इति तत्र पृथिवीमृत्यिण्डशिवकादिकमापत्तव्यघटात्मनः स्थैर्यात्मवन्न स्त उत्पत्ति-१६४-१

१ मा० विना **न चस्मा** पा० रं० ही०। **न चास्मा** वि० डे० छीं०॥ २ तमषोत्यन्त प्र०॥ ३ णात्त-हुदेः प्र०॥**४ भूम्यांत्वादि** भा०॥ ५ दश्यतां पृ० २५६-१, पृ० १७६ टि० ६॥ ६ दश्यतां पृ० २२४ पं० ४॥ नय० २९

इति कथं घटोत्पत्त्यादि सम्भाव्यते ? प्रवृत्तिमृदां स खभाव एव । फलखभावा-नुरूपाः प्रवृत्तयोऽत एव व्यवस्थिता इति प्रयासोऽनर्थकः । खभावादेव प्रवर्तितव्य-मिल्येव प्रवर्तन्तेऽप्रतर्कतो वस्तूनि, अक्षिनिमेषधातुकण्टकादिवत् ।

विनाश्रीवुक्तहेतुत्वात् । इतिशब्दो हेत्वर्थे, अस्माद्धेतोः कथं घटोत्पत्त्यादि सम्भाव्यते ? आदिग्रहणाद् इवक्ष्यमाणौ विनाशविपरिणामाविप कथं सम्भाव्यते ? नैव सम्भावनीयं तत्रवमित्यर्थः ।

स्थान्मतम् — कुळाळप्रयह्मप्रवृत्तिदण्डचक्रसूत्रोदकमृदादीनां पुरुषाभिसैन्ध्यनुरूपघटायुत्पत्तिविनाश-विपरिणामफळैः सम्बन्धदर्शनात्र स्वभाव एवेति । एतचायुक्तम् , यसात् प्रवृत्तिमृदां स स्वभाव एवे , यथोक्तं प्राक् 'निमित्तानां निमित्तता स्वाभाविकी' इति, तसात् स्वभाव एव । किञ्चान्यत् , फळस्वभा-वानुरूपाः प्रवृत्तयोऽत एव व्यवस्थिताः, स्वभाववळादेव मृत्विण्डदण्डादिभिरेव घटो भवतीति ज्ञात्वा १० चक्रमूर्भि मृत्विण्डं संस्थाप्य दण्डप्रहणचक्तभ्रमणादिव्यापारा घटफळयोग्याः कियासादनुरूषा व्यवस्थिताः । तथा तुरीवेमशळाकादिसाधनाः सूत्रोपादान-तन्तुसन्तान-पायन-त्रयनिक्रयाः पटफळस्वभावानुरूषा व्यवस्थिताः । एवं कृषिसेवावणिज्यापरित्रज्यादिप्रवृत्तयः स्वभावमेव हेतुं समर्थयन्त्यो दृश्यन्ते लोके व्यवस्थिताः, आसां नाप्युत्कर्षे नाप्यपक्रवः कश्चित् । फळानुरूषाः प्रवृत्तयः प्रवृत्त्यन्ते स्वभावादेवेति ।

15 स्थान्मतम् – ज्यवस्थितप्रवृत्तिफलस्यमावे भावे पुरुषप्रयासस्तर्ह्धनर्थक इति चेत्, सत्यमेतत्, **इति** १६४-२ प्रयासोऽनर्थकः, यथा त्वं बूषे तथैव स्वभावसामध्यीदेव प्रवृत्तेर्निवृत्तेश्च फलसिद्ध्यसिद्धयोरनर्थक एव प्रयास इति त्वया सदोषाभिमतोऽप्ययं पक्षो मया तत्त्ववादश्चेशभयान्न त्यञ्यते । इत्थमनर्थकोऽप्यसौ प्रयासः पुरुषस्थास्त्येव, सन्नेव स्वभावादेव । यथोक्तम् –

स्वभावतः प्रवृत्तानां निवृत्तानां स्वभावतः । नाहं कर्तेति भावानां यः पश्यति स पश्यति ॥ [

इति प्रवृत्तिनिवृत्त्योर्भावानां स्वभावस्वातन्त्र्यमेव, स हि स्वो भाव आत्मा वैस्तूनां निर्वृत्तानामित्युक्तत्वात् । प्रवृत्तिनिवृत्त्योरानर्थक्ये किङ्कृता किम्फला वा प्रवृत्तिः ? अतः स्वभावानुरूपप्रवृत्तिप्रतिज्ञाव्याघात इति चेत् , न व्याघातः, तत्स्वाभाव्यादेव यस्मात् प्रवर्तितव्यमित्येव प्रवर्तन्तेऽप्रतर्कतो वस्तूनि, प्रकृष्टस्तर्कः प्रतर्कः, 'अनेनोषायेनार्थस्य सिद्धिः' इति य ऊहः स तर्कः, न प्रतर्कोऽर्व्रतर्कः, अप्रतर्कत एव वस्तूनि 25 प्रवर्तितव्यमित्येय प्रवर्तन्ते स्वभावैदिव, तद्यथा — अक्षिनिमेषधानुकण्टकादिवत् , यथा अक्षिनिमेषोन्मेषा-

20

१ उत्पत्तिविनाशाभावे हेतुः पूर्वमुक्तः, दृश्यतां पृ० २२४ पं० १ ॥ २ "संबध्य" भा० । "संबंध्य" य० ॥ ३ पृ० २२३ पं० ५ ॥ ४ सन्ता( नत १ )ननपा य० । "इह यत् तन्तुवायैकभयपार्श्वयोः कीलकपुगलं निखाय तानकरूपतया तन्तवस्तन्यन्ते तत् तननम्, यत् पुनरधस्तनोपरितनयोस्तानकतन्तुमन्तानयोर्न्तराले नलकप्रयोगेण तन्तव उभयतो वितन्यन्ते व्यूयन्ते तद् वितननम्, " यद् वस्तं कृचिकेण खलिकां पाष्यते तत् पायनम् ।" इति बृहरकलपस्त्रस्य भाभा० प्रतौ, गा० ६२५ ॥ ५ वृत्तेश्च भा० वि० ॥ ६ यस्तुनां निवृत्तानामित्युक्तः य० । वस्तूनामित्युक्तः भा० । अत्र वस्तूनां प्रवृत्तिवृत्तानामित्युक्तः वस्त् । ६ यस्तुनां निवृत्तानामित्युक्तः वस्त् । अप्रवर्तन्ते स्वभावप्रतकतो पा० वि० रं० ही० । प्रवर्तन्ते स्वभावप्रतकतो पा० वि० रं० ही० । प्रवर्तन्ते स्वभावप्रतकतः इस्यपि पाठोऽत्र स्थात् ॥ ८ "ऽप्रतकत्त एव भा० डे० सी० । "ऽप्रतक्तं एत एव पा० वि० रं० ही० ॥ ९ दे तद्यथा प्र० ॥

एवं च यदि हेतुतो यद्यहेतुतो घटकण्टकादि उभयथापि खभावानतिवृत्तिः। आत्मभवनमनादिपवृत्तं कारणं जगतः।

एवं च तत्रानादिप्रवृत्तस्वभावविपर्ययेण यसुत्पिर्तिवनाशो विपरिणामो वा ततोऽनादिप्रवृत्तकारणस्वभावव्यत्यासे हिनाहितप्राप्तिपरिहारार्थशास्त्रव्यर्थता पुरुषस्य क्रियायाः फलस्य च तथाऽस्वभावत्वात्। अन्यथोत्पादविनाशविपरिणा- मिभ्यो घटार्थं प्रवृत्तेषु तत्पट उत्पचते तद्विनाशार्थं प्रवृत्तेष्वविनाशो विपरिणामार्थं प्रवृत्तेष्वविपरिणामश्च । अतः शास्त्रार्थवत्त्वाय वरमिदमेव कारणं स्व एव भावः

वनर्थकायबुद्धिपूर्वौ च पुरुषस्याहताहाररसरुधिरमांसमेदोस्थिमज्जशुक्रादित्वेन विभजनं कण्टकतीक्ष्णभवनं चेत्येवमादिप्रवृत्तयस्तथा घटादिफलस्वभावानुरूपाः प्रवृत्तयोऽप्रतर्कत एवेति ।

एवं चेखादि । एवं च कृत्या लोकप्रसिद्धिवशाद् यदि हेतुतो यद्यहेतुतो यथासङ्क्षं घटकण्ट- 10 कादि बुद्धबुद्धिपूर्वनिर्धृत्ताभिमतं यदस्तु तदस्तु उभयथापि स्वभावानितवृत्तिः । एवमेतदात्मभवन-मनादिप्रवृत्तं कारणं जगतः, पृथिव्यव्यीजाङ्कुरादिषु स्थिरद्रवादिस्वभावाविभीवतिरोभावादिरूपेण एकं नित्यं १६५-१ च नोत्यद्यते न विनद्यति न चान्यथा भवतीति प्रतिपत्तव्यम्, उत्पादविनाशविपरिणामानामनादिप्रवृत्त-स्वभावकारणविरोधित्वात् ।

एवं च तत्रानादिप्रवृत्तस्यभावेत्यादि यायद् विपरिणामो वेति पूर्वपक्ष उत्तानार्थः । उत्तर-15 पक्षस्त ततोऽनादिप्रवृत्तकारणस्यभावव्यत्यासे इति प्रत्युचारणम् , आत्ममयनविपर्यये दोषः, हिता-हितप्राप्तिपरिहारार्थशास्त्रव्यर्थता, धर्मार्थकाममोक्षफळप्रास्त्रपायविधानार्थानि तदपायपरिहारार्थानि च शास्त्राणि व्यर्थानि स्युः । किं कारणम् १ पुरुषस्य कियायाः फलस्य च तथाऽस्वभावत्वात् , कर्तृकरणकर्मादिसाधनानां तदज्जसम्पन्नायाः कियाया धर्मार्थकाममोक्षाणामन्यत्तमस्य तत्फलस्य चान्योन्यानु-रूपेण अनात्मत्वादित्यर्थः । परस्परानुरूपानभ्रयुपगमेऽन्यथोत्पादोऽन्यथा विनाशोऽन्यथा विपरिणामश्चाननु-20 रूपेणिति यायत् । ततोऽन्यथोत्पादविनाशविपरिणामभ्य इति पुरुषादिसाधनिक्रयाफळानां तथाऽना-त्मत्यं समर्थयित , घटार्थं प्रवृत्तेषु घटोत्पत्त्यर्थं प्रवृत्तेषु तृत्यद उत्पद्यते तिद्वनाशार्थं प्रवृत्तेष्व-विनाशो विपरिणामार्थं प्रवृत्तेष्वविपरिणामश्चेति, स्वभावानियमान्नोत्पादविनाशविपरिणामाः सन्ति, यदि सुरयथाभित्रेताः स्युः स्वभावानियमादिति स्वभावापरिप्रहे शास्त्राणामर्थवत्ता न युज्यते । अतस्तस्मात् सिद्धशास्त्राणामनतिशङ्कयत्वादनिष्टत्वाचार्थक्यस्य शास्त्रार्थवत्त्वसिद्धयर्थं च घटादेः कारणमन्वेषणीयम् , 25 तच कारणमन्विष्यमाणं शास्त्रार्थवत्त्वाय वरमिदमेव कारणं स्वभावः, नातोऽन्यद् विमर्दरमणीयतर-मस्ति । कृतोऽन्यन्नास्ति १ यत्तर्कारणं स्त्र एव आत्मीय एव आत्मीव वा भावः, कतमोऽसौ १ सङ्गहेण १६५-१

१ च प्रतिषु नास्ति ॥ २ वत्पर वि॰ । अत्र 'च पट उत्पद्येत' इत्यपि पाठः स्यात् ॥ ३ **'भिप्रेतास्युः** भा॰ वि॰ विना ॥

द्विधा प्रतिवस्तु जीवाजीववदवस्थितः, योऽस्ति स भावः य आत्मा स भावः स्वभावः।

स चैकोऽपि कारकमेदं खशक्तिभेदादेव लभते, स एवानुभवति सोऽनु भूयते। खद्रव्यसंयोगविभागखाभाव्येन स एव भवतीति संसारमोक्षी खभावतः।

द्विधा प्रतिवस्तु जीवाजीववदवस्थितः, योऽस्ति स भावः य आत्मा स भावः स्वभाव इति 5च परभावनिराकरणार्थमुच्यते । यथोक्तम् – किमिदं मंते! अत्थित्ति बुच्चति? गोयमा! जीवा चेव अजीवा चेव अजीवा चेव [स्थानाङ्गस्॰], तथा किमिदं मंते! समर्गत्त बुच्चति? गोतमा! जीवा चेव अजीवा चेव [स्थानाङ्गस्॰], एवमाविठकोच्छ्वासनिःश्वासप्राणस्तोकलवमुहूर्ताहोरात्रकालविभागा रत्नप्रभादिभूमयो द्वीपाः समुद्राः पर्वतादाश्च नेयाः।

स चैकः स्वभावः पूर्ववद्शेषनित्यस्वलक्षणयुक्तोऽिष कर्तकर्मकरणादिकारकभेदं स्वशक्तिभेदादेव

10 लभते, तद्यथा — स्वसाधनविशेषस्वभावादेव विशेषो भवति, स एँवानुभवित सोऽनुभूयते, एतद्व्याख्याथोंदाहरणत्वेन कारकद्वयं कर्तकर्मकारकभेदा एव शेषकारकाणीति दर्शनार्थम् । सोऽनुभवित कॅरवा फलमनुभवित कर्मफलं भुङ्के । सोऽनुभूयते स्वभावभेदेनात्मनैव भुज्यतेऽिष । स एव कथमनुभवित अनुभूयते च ?

इति तद्र्थप्रदर्शनार्थमाह — स्वद्रव्येतादि । स्वयमेव द्रव्याणि आत्मेव कर्मकर्मित्वस्वभावानि द्रव्याणि संयुज्यन्ते
वियुज्यन्ते च, तेषामेव स्वभावभेदानां द्रव्याणां संयोगिवभागौ बन्धमोक्षौ देशसर्वविकल्गौ, तद्विकल्प
15 विचित्रसुखदुःस्वजन्ममरणवैषम्ये, तयोः स्वाभावयेन स एव भवतीति संसारमोक्षौ स्वभावतः, यथा

श्रीहरेव अङ्करत्वाद्यनुभवनात्मानुभवित अनुभूयते च । अन्योन्यसंयोगवियोगविपरिवर्तेन कर्मकर्मिस्वाभा
१६६-१ व्येन विपरिवर्तमानोऽिष स्वभावत्मा वर्षायेः साध्यासाध्यद्वैतरूपवत् स्वजात्यपरित्यागाद्वैतत्वाद् व्यवस्थित

एव सर्वत्र भव्याभव्यजीवराद्योः । को दृष्टान्तः ? यथा कनकादमिन सुवर्ण द्विधाविभवत् क्रिया-ऽक्रियाभ्यां

तत्स्वभावः, क्रिवित्रास्त्रिव कनकमिति सोऽिष स्वभावः, तथा केषाञ्चित् स्वयमेवापर्गमादात्मविद्यद्वाविभीवः

१ "जद्दिय णं लोगे तं सब्बं दुपओ आरं, तं जहा-जीव चैव अजीव चेव, तसे चेव थावरे चेव, सजोणिय चेव अजोणिय चेव, साउय चेव अणाउय चेव, सईदिय चेव अणिदिए चेव, सवेयमा चेव अवेयमा चेव, सहिव चेव अहिव चेव, सपोग्गला चेव अपोग्गला चेव, संसारसमावन्नमा चेव असंसारसमावन्नमा चेव, सास्या चेव असास्या चेव, आगासे चेव, सम्मे चेव अधम्मे चेव, बंधे चेव मोक्खे चेव, पुण्णे चेव पावे चेव, आसंवे चेव संवरे चेव, वेयणा चेव णिजरा चेव।" इति स्थानाइस्त्रे २१९१५७-५९॥ २ "समयाति वा आविल्याति वा जीवाति या अजीवाति या पत्रुच्ह, आणापाण्ति वा थोवाति वा जीवाति या अजीवाति या पत्रुच्ह, खणाति वा लवाति वा जीवाति या अजीवाति या पत्रुच्ह, एवं मुहुनाति वा अहोरत्नाति वा पक्षाति वा मासाति वा उउति वा अयणाति वा संवच्छराति वा व्यव्हिलि वा अतीवाति या पत्रुच्ह, स्थानाति वा अयणाति वा संवच्छराति वा व्यव्हिलि वा उदहीति वा चित्रवाति वा समुद्दाति वा वा वासहरपव्याति वा कृडाति वा कृडाति वा कृडाति वा विजयाति वा रायहाणीति वा जीवाति या अजीवाति या पत्रुच्ह ।" गामाति वा कृडाति वा कृडागाराति वा विजयाति वा रायहाणीति वा जीवाति या अजीवाति या पत्रुच्ह ।" इति स्थानाइस्त्रे २१४१९५। "किमियं मंते ! पाईणित पत्रुच्ह ? गोयमा! जीवा चेव अजीवा चेव।"भगवतीस्० १०११३९४। ३ एवानुभूयते एतं य०॥ ४ छत्वा फलमनुभवति य० प्रतिषु वास्ति ॥ ५ आतमव य० । आतमव भा०॥ ६ व्याधः साध्यद्वैतं भा०। व्याधः साध्यासाध्याद्वैतं य०॥ ७ गमात्म( गमात् ! ) विद्यु पर्वा पर्वा चेव। भमात्म( गमात् ! ) विद्यु पर्वा पर्वा चेव। भमात्म( गमात् ! ) विद्यु पर्वा पर्वा चेव।

अन्तरेणापि धातुवादं कनकाविभीवस्तथा कर्मविवेकस्वाभाव्यादेव भव्यजीवाना-मात्माविभीवः, सम्यग्दर्शनज्ञानपूर्विकया तु कियया प्राचुर्येण कैवल्यप्राप्तिधीतु-वादिकययेव कनकोत्पत्तिः, केषाश्चिदनाविभीव एव क्रमीविवेकस्वाभाव्यात्।

एवं च तदुभयखभाववर्णनादभव्यंजीवकर्मणोः "" । भव्यस्य तु विद्युद्धि "" । यदि हेतुरन्यो मृग्येत तेनानन्त्यमस्यापि स्यात्, अनादित्वात्, अं आकाशवत् । तदन्तवत्त्वे वाकाशमपि सान्तं स्यात्, अनादित्वात्, भव्यकर्मवत् । अथाप्यस्यानादित्वेऽहेतुरन्तो भवति तथा आदिः सिद्धकर्मसन्तानस्य कस्मान्न भवति ? इति स्वभाव एव शरणं तदुपायस्वभावो मोक्ष इति । एवं सर्वचोद्येषु ।

कैवल्यं यथा भरतमरुदेन्यादीनामित्यत आह तहृष्टान्तत्वेन — अन्तरेणापि धातुवादं कनकाविभीवस्तथा कर्मविवेकस्वाभान्यादेव भन्यजीवानामात्माविभीवः, सम्यग्दर्शनज्ञानपूर्विकया तु कियया प्राचुर्थेण कैवल्य-10 प्राप्तिधीतुवादिकययेव कनकोत्पत्तिरिति स्वभाववैचित्र्यादेव, तथा केषाश्चिदनाविभीव एव कर्माविवेक-स्वाभाव्यात्।

एवं च तिद्यादि । एवं च कृत्वा स्वभावनयवलेन आम्नाता जीवा द्विविधाः – भवसिद्विकाश्च अभवसिद्विकाश्चेति तदुभयस्वभाववर्णनात् अभव्यजीवकर्मणोरित्यादि भव्यस्य तु विद्युद्धीत्यादि च गतार्थं वाक्यद्वयम् । अनादेर्जीवकर्मसन्तानस्य व्यवच्छेदाव्यवच्छेदौ स्वभावादेवेति नाम्न कश्चिद् 15 भव्यकर्मसन्तानसान्ततायामभव्यकर्मसंन्तानानन्ततायां वा हेतुः शक्यो वक्तुमन्यः स्वभावात् । यदि हेतुरन्यो मृग्येत तेन आनन्त्यमस्यापि स्यात् , कस्य ? भव्यकर्मसन्तानस्याप्यनन्तव्यं स्यात् । कस्मात् ? अनादित्वादाकाश्चवत् , स्वभावमनिच्छद्धिरनादित्वहेतुरभ्युपगन्तव्यो जायते सोऽनिष्टानन्तत्वसाधनाय भवति । अधुनाऽनादित्वहेतुसद्वावेऽपि तत्सान्ततेष्टावाकाशसान्ततेस्यत आह – तदन्तवस्ये वाकाशमपि सान्तं स्यादनादित्वाद् भव्यकर्मविदित स्वभाव एवान्तवस्ये कारणम् , न हेतुरन्योऽस्ति हेतुवादेन 20 विमृग्यमाणः । अथाप्यस्य भव्यसंसारस्यानादित्वे सति अहेतुरन्तो भवति निर्हेतुकहेतुकान्तवस्यवद् भव्यकर्मसन्तानस्य भवति संसारस्याहेतुरन्तो भवति तथा कस्मात् तस्य विरोधी पुनर्निर्हेतुकहेतुकान्तवस्यवद् भव्यकर्मसन्तानस्य "निर्हेतुकहेतुकादिः सिद्धकर्मसन्तानस्य कस्मान्न भवति ? इति वाच्यमत्र विशेष-कार्णमस्वभावहेतुवादिना, भँम तु पुनः स्वभाववादिनः स्वभाव एव सर्वत्र कारणं व्यापित्वात् । इतिशब्दो हेत्वभें, इत्यतः कारणादित्यं स्वभाव एव शरणं कारणवादिनाम् । कथं कृत्वा ? तदुपायस्य-25 भावो मोक्ष इति सम्यव्दर्शनादिरस्रत्रयोपायसम्पन्नभव्यकर्मसन्तानास्यन्तोच्छेदस्यभावो मोक्ष इति । एवं तावद् भव्यसंसारोच्छन्तावभव्यसंसारानुच्छन्तौ च हेतुवादे चोदिते स्वभावाश्येण परिहार उक्तः । एवं

१ 'अभव्यजीवक्षमें णोरनादिसन्तानस्याव्यवच्छेदः स्वभावादेव । भव्यस्य तु विश्वदिस्वभावादेव अनादिक्षमेसन्तानस्य व्यवच्छेदः' इत्याशयक्षमत्र किमिप मूलं स्थादिति सम्भाव्यते ॥ २ संततामन्ततायां प्र० ॥ ३ अधुनादित्व प्र० ॥ अत्र 'भवति । अनादित्वहेतुसद्भावेऽपि' इत्यपि पाठः स्थात् ॥ ४ 'क्ष्यहे' प्र० ॥ ५ निहेतुकादिः भा० ॥ ६ 'णस्व' य० ॥ ७ मेम प्र० ॥

स्वभावानभ्युपगमे तु न साधनं न दूषणं च स्वभावापेतावयवार्थवादित्वा- दिति वादहानं ते ।

अयं सर्वोऽपि यत्नः सोऽन्यभिन्नखरूपोपादानेनैव खाभिमतिनिराकरणाय भवति । पुरुषवादे तावज्ज्ञानमयो न रूपादिमयः, रूपादीनां तन्मयत्वात् । कार्या-

<sup>5</sup> सर्वचोर्द्योष्ट्रित्यतिदेशः, यथा 'भव्याभव्यसंसारीच्छत्त्यतुच्छित्त्योर्विशेषहेतुर्वाच्यः' इति चोदिते स्वभावा-देवेति व्यवस्थोक्ता तथा 'जीवाजीवरूष्यरूपिसैकियाकियत्त्रादिविशेषाः कुतः' इति चोदिते स्वभावादेव व्यवस्थावैद्यमाश्रयणीया ।

स्वभावानभ्युपगमे त्वित्यादि यावद् वादहानं ते इति । यदि स्वभावो नाभ्युपगम्यते ततः साधनदूषणाभावस्ततो वादत्यागः, तद्यथा – पश्चहेतुदृष्टान्ताद्यः स्वेन भावेन सम्पन्नाः साधनम् , पश्चः 

10 साध्यत्वेनेष्मितो यदि विरुद्धार्थानिराकृतः, हेतुः पश्चधर्मः सपश्चे सन् विपश्चाद् व्यावृत्तः, दृष्टान्तः साध्यातुगतहेतुँप्रदर्शनमसति साध्ये हेत्वसत्त्वप्रदर्शनं च । तद्विपर्यये तदाभासा इति साभासं साधनं स्वेन भावेन

१६७-१ भवति । तत्साधनदोषोद्धावनं दूषणं तदन्यथोक्तिर्दूषणाभास इति च स्वेन भावेन व्यवस्थितमभ्युपगम्य

साधनं दूषणं च साभासं विवदिषुरसि संवृत्तः, अन्यथा न साधनं न दूषणं च स्वभावापेतावयवार्थवादित्वादिति वादत्यागस्ते प्राप्तः । तस्मात् स्वभाव एव प्रभुविभुत्वाभ्यां कारणं जगत इति । एवं तावत्

15 स्वभाववादः ।

### **\*\*\*\*\***

अनया च दिशा शब्दब्रह्मतत्त्वभेदसंसर्गरूपविवर्तमात्रमिदं जगदिति । यथोक्तम् -

अनादिनिधनं ब्रह्म राज्दतत्त्वं यदक्षरम् । विवर्ततेऽर्थभावेन प्रक्रिया जगतो यतः॥ [वाक्यप० १४१]

इत्यादिकारणवादा मिद्यन्ते संज्ञादिभेदात् । ते पुनः सर्वेऽपि परमार्थद्रव्यार्थस्य विधिविधिनयस्य स्वरूपम
20 स्पृशन्त एव प्रवर्तन्ते, यस्मात् सङ्क्षेपेणायं सर्वोऽपि यत्नः सोऽन्यभिन्नस्वरूपोपादानेनैय स्वाभिमिति
निराकरणाय भवति, तद्यथा —पुरुषवादिनः पुरुषादुन्यद्यस्तु अपुरुषत्याद् वन्ध्यापुत्रवत् तथा नियतेर
न्यदिनयित्याद् वर्तनादन्यद्वैर्तनत्वात् स्वभावादन्यदस्त्रभावत्वाद् वन्ध्यासुतवद्वस्तु इति श्रुवतां पुरुष
नियतिकालस्यभाववादिनामात्मात्मवस्तुनो द्रव्यार्थयुत्तस्य तत्परमार्थस्य तत्त्वानां सर्वैकत्वित्यत्वकारणमात्रत्व
सर्वगतत्वानां धर्माणां प्रतिपादनार्थमुद्यतानां वादिनाम् 'अन्यद्वस्तु' इति स्वतो भिन्नान्यार्थाभ्युपर्गमेनैव

25 तत्प्रतिपादनं नान्यथेति तत्प्रतिपादनार्थो यत्रः सोऽयमन्यभिन्नरूपोपादानमन्तरेण नास्तीति स यत्रः स्वाभि
मतपुरुषाद्यर्थनिराकरणायैव भवत्यन्यभिन्नार्थाभ्युपगमात् ।

१६७-२ कथम् १ इति तद्दरीयति – पुरुषवादे तावज्ज्ञानमयो न रूपादिमय इति, रूपादीनां तत्सुषुप्रा-वस्थामात्रत्वाभिमतानां तन्मयत्वात् ज्ञानात्मकपुरुषमयत्वात् । तानि च रूपादीनि कार्योत्मानः, कार्यो-

१ °रोच्छित्त्योर्वि प्रणा २ °सिकियाक्रियत्वाद्विरोषः माणा श्सिकियत्वाद्विरोषाः यणा ३ °वस्पमा । डेण्लीणा ४ °तुद्दीन प्रणा ५ °भासाप्रणा ६ °वर्तनात्वात् माण्याणा ७ °मेनैव प्रणा

त्मनां तन्मयत्वे कार्यत्वानेकत्वानित्यत्वासर्वत्वानि पुरुषस्यैव प्राप्तानि । अवस्थावच पूर्वादिनियत्यादिष्वपि ।

स्वभाववादे तु अतिशयश्चायम्, आदावेव भेदोपादानात् सम्भववद्व्यभिचार-वृत्त्यनुमत्या भावविशेषणस्वशब्दोपादानात् तथैव चार्थस्य निरूपणात् । यदयं भवति भूयतेऽनेनेति वा भावः । स्वैशब्दोऽस्रव्यावर्तनार्थे इतरेतराभावमात्रविष-१

तमनां तन्मयत्वे चेतनैककारणात्मत्वे कार्यत्वानेकत्वानित्यत्वासर्वत्वानि पुरुषस्यैव प्राप्तानि तन्मय-त्वात् प्रत्येकपरिसमाप्तत्वाच तेषां प्रत्यक्षत उपलम्यत्वाच । तस्मात् पुरुषस्यैकनित्यकारणसर्वत्वानि निराक्तिय-न्तेऽवस्थानां कार्यकारणात्मनां पुरुषमयत्वादित्युक्तः पुरुषात्मकत्वप्रतिपादनयन्नस्य द्रव्यार्थवृत्तसर्वेकत्वाचिम-मतिनिराकरणदोषोऽयस्थाश्रयणात् । अवस्थावच्च पूर्वादिनियंत्यादिष्वपीत्यतिदेशेन नियतिकालस्वभावेष्वपि स्वामिमतिनिराकरणं तेषामपि दर्शयति । अवस्थावच्चेति यथा सुप्तसुषुप्रजामद्विमुक्त्यवस्थाभेदेन भिन्नान्य-10 रूपोपादानेनैव स्वाभिमतिनिराकृतिः पुरुषवादेऽभिहिता तथा बाल्यादिपूर्वोत्तरावस्थासु तथानियतिवर्तना-स्वभावादिभेदाभ्युपगमादेव स्वाभिमतनियत्यादिनिराकरणम् ।

स्वभाववादे तु, 'तु'शब्दो विशेषणे, 'विशेषोऽस्य स्वमतनिराकरणदोषादितशयश्चायम् । किं कारणम् श्रादावेव मेदोपादानात् , इतरे सृष्टिप्रदर्शनद्वारेण दूरं गत्वा पश्चाद् मेदमुगाद्दते, स्वभाव- वादी पुनरुत्थान एव भेदमुपादत्त इत्ययमितशयः । कृतो भेदोपादानमिति चेत् , सम्भववद्वयमिचार- 15 वृत्त्यनुमत्या भावविशेषणस्वशब्दोपादानात् । सति सम्भवे व्यभिचारे च विशेषणम् , यथा नीलमु- त्रलमिति नीलत्वं चेदुत्पले सम्भवित व्यभिचरित च कदाचित् , रक्तमपि तद् दृष्टमुत्पलं श्रमरादिषु च १६८-१ नीलत्वम् , अतो विशेषणं मैवति नीलं च तदुत्तलं च तदिति एवं भेदगृत्त्यनुमत्या विना विशेषणोपादाना- भावात् , तथेहापि भावशब्दवाच्यस्यार्थस्य स्वशब्दाभिष्ठयविशेषणार्थं स्वशब्दोपादानं भेदाधारसँग्भववद्वय- भिचारगृत्त्यनुमत्येव सिहतम् , यथा सम्भवानुमत्या विना न विशेषणं तथा नान्तरेण व्यभिचारमि विशे-20 षणं भवति । तत्र व्यभिचारो विरुध्यते द्रव्यार्थवादस्यैक्यादित्यमिष्रायार्थः । तथेव चार्यस्य निरूपणा- दिति, न केवलं स्वशब्दोपादानमात्रादेव भेदोऽङ्गीकृतः, किं तर्हि ? अर्थोऽपि भूम्यादिकण्टकादित्वेन तथा निरूप्यते उत्तरेण प्रन्येन भेदग्रधान्येनैर्वं भावीकृतेनार्थोऽपि भिन्नो विशेषणंत्वेनोपादातुं योग्यः, तद्यथा— यदयं भवतीत्यादि, तत्र स्वशब्दमावशब्दयार्थव्युर्थन्त्योभीवशब्दार्थव्युर्थनित्तावद् भाववादिनः स्वभाव- वादिनश्चावयोः शब्दार्थव्युर्थन्तिर्मावकृति वा भाव इति तुत्या, तस्यां 25 च तुत्यतायां न कश्चिद् विसंवादः । स्वैशब्दीऽश्रीं वा विशेषणत्वेन प्रवर्तमानश्चिन्तः, ''सोऽस्वव्यावर्त-

१ भिंयत्या भाष्य २ विशेषास्य प्रष्य ३ भवतीति यथ्य ४ सम्भवद्वयभि प्रष्य ५ भेदेन प्राप्य १ ६ वाभावीकृतेना थ्रष्य । वाभावीकृतेना भाष्य । ७ णत्वेन नोपा थ्रष्य । ८ त्पस्योभा भाष्य । १० अत्र खोऽस्वन्यवर्तनार्थः इस्यपि पाठः स्यात् ॥

योऽथीभावार्थत्वादखाभवने वर्तेत, स तत्रोपक्षीणशक्तित्वात् खभवनस्य न प्रयो-जकः । एतदिष चाखभवनव्यावर्तनं खशब्दस्य नैवास्ति, अखस्याभृतत्वात् । न चाभृतो व्यावर्तनाय । अथ स तथाभृत एव ततः स भाव एव, किं व्यावृत्त्या अनर्थिकया? तद्भावत्वप्रसङ्गात्, अब्राह्मणवचने ब्राह्मणत्ववत् । यदिष व्यावर्त्यते वितदिष च भवेदेव, असतोऽप्रसक्तत्वादप्रसक्तस्य चाव्यावर्त्यत्वात् खपुष्पवत्,

नार्थः, स्वो भावोऽस्वो भावो न भवतीत्यस्वव्यावर्तनं तस्यार्थः, स्वशब्दश्च भावस्यैवात्मपर्यायस्य वाचकः, तस्माद् विशेषणत्वादस्वव्यावर्तनार्थः सम्पद्यते । तदर्थत्वाच इतरेतराभावमात्रविषयः, स्वः परो न भवति परोऽपि स्वो न भवतीति स्वपराभावादितरेतराभावोऽर्थाभावो भावाभाव इति यावत् । ततश्चार्था- १६८-२ भावार्थत्वादस्वाभवने वर्तेत 'अस्वो न भवति' इत्येषोऽस्य मुख्योऽथों जायते न तु भावस्वरूपप्रतिपाद- 10 निमित्त भावार्थासंस्पर्शात्र किश्चिदनेन ।

स्थानमतम् — भावमपि त्रूत इति, एतच्चायुक्तम्, यस्मात् स तत्रोपक्षीणशक्तित्वात् स्वभवनस्य न प्रयोजकः, अतिभार एप हि शब्दस्य यदेकः स्वशब्दः परभवनव्यावृक्तिं स्वभवनश्रतिपादनं च युगपत् सकृदुचरितः कुर्यात्, अतो न प्रयोजको न वाचक इत्यर्थः । अर्थो वीस्य स्वशब्दस्य स्वशब्दं न प्रयोजयित शब्दवृक्तिविरोधात् । तस्मादस्वभवनव्यावर्तनमेवार्थः । एतदिप चास्वभवनव्यावर्तनं स्वशब्दस्य । किनविरोधात् । तस्मादस्वभवनव्यावर्तनमेवार्थः । एतदिप चास्वभवनव्यावर्तनं स्वशब्दस्य । किनविरास्ति । किन्तवर्थाद्भतेरभ्युपेत्य एतद् विचारितम् । किमर्थं नास्तीति चेत्, उच्यते — अस्वस्याभूतत्वात् स्वस्येव भूतत्वाद् भावस्येव भूतत्वादित्यर्थः । स्वशब्दार्थाभावात्र स्वशब्दं प्रयोजयित वन्ध्यापुत्रवत् । तद्भावाद् भावशब्दव्यतिरिक्तार्थविषयाभिमतः स्वशब्दोऽपि नास्तीत्यत आह् — न चाभूतो व्यावर्तनाय प्रभवतीति वाक्यशेषः, अभूतत्वाद् वन्ध्यासुतवत् ।

अथ 'सोऽर्थोऽस्वस्तथाभृत एव ततः स भाव एव, भावादेव तस्य स्वशब्दवाच्यार्थस्य भाव20 शब्दवाच्यार्थवत् किं व्यावृत्त्यानिर्धिकया ? इति स्वशब्दस्य व्यावर्त्याभावाद् व्यावृत्तिरनिर्धिका, व्यावर्वार्थाभावश्च तस्य भावत्वाद् भाववित्युक्तः । स्थान्मतम् — तस्य व्यावर्त्यस्याभावाद् व्यावर्त्यता विशेषणार्थवक्ता चेति, एतचायुक्तम्, तद्भावत्वप्रसङ्गात्, न ह्यसतः प्रसङ्गोऽस्ति, अप्रसक्तस्य च व्यावर्त्यता नास्ति
अब्राह्मणवचने ब्राह्मणत्ववत् , न ह्यब्राह्मणवचने ब्राह्मणोऽप्रसक्तो व्यावर्त्यते, यथोक्तं नाभविवयुक्तमः
न्यसद्दशाधिकरणे तथा हार्थ[गितिः ] [पा० वा० ३।१।१२] इति । भावशब्दार्थव्युत्पत्त्यर्थं कर्त्रथीपादा25 नाद् 'यद्यं भवति' इति भावशब्दस्य अयंशब्दविशिष्टस्य स्वरूपोक्तः स्वशब्दोऽप्यनर्थकः । तस्माद् यद्पि

१ भावार्थाभावो प्र०॥ २ वाभ्य य० । वाच्य मा०॥ ३ वृत्तवि प्र०॥ ४ भूतत्वाद् भावस्यैव य० प्रतिषु नास्ति॥ ५ सोश्वस्तथा य०॥ ६ भाववादित्युक्त प्र०॥ ७ "निववयुक्तमन्यसदशाधिकरणे तथा हार्थमतिः [पा० वा०]। नञ्चुक्तमिवयुक्तं वा यत् किञ्चिदिह दश्यते तत्रान्यस्मिस्तःसदशे कार्यं विज्ञायते, तथा हार्थो गम्यते, 'अज्ञाह्मणमानय' इत्युक्ते ज्ञाह्मणसदश एवानीयते, नासौ लोष्टमानीय कृती भवति।" इति पातज्ञलमहाभाष्ये पाठः ३।१।२ ॥

किञ्चित्त्वाद् वस्तुत्वादर्थत्वादिभ्यः स्ववत्।

अयं च खभावः किं व्यापी प्रतिवस्तु परिसमाप्तो वा ? व्यापित्वे त्यक्तखपर-विशेषणः स्यात् । प्रतिवस्तुत्वे किं तेन किल्पितेनाभिन्नफलेन लोकवादात् । प्रत्येक-मात्रशृत्ति च वस्तु घटाचेव घटादीतीतरेतराभावात् परस्परमस्त्रभवनपरिग्रहात् कृतः क चासौ स्वभावः स्यात् ? भावविषयैकार्थे स्तत्वे न किश्चिदन्यत् स्वं नामेति 5 किमन्न भेदेन कियते घटादिना पटादिभावविशिष्टेन ? सोऽपि यदि भाव एव कोऽयं

वैयावर्त्यते तदिप च भवेदेव व्यावर्त्यत्वादबाह्मणवत्, वैधर्म्येण नासत् तत्, कुतः ? असतोऽप्रसक्त-१६६०१ त्वादप्रसक्तस्य चाव्यावर्त्यस्वात् खपुष्पवत् । व्यावर्त्यस्य सत्त्वेऽनुमानान्तरमध्याह — किश्चित्वाद् वस्तुत्वादर्थत्वात् आदिप्रहणात् प्रमेय-झेय-सत्त्वादिभ्योऽपि । दृष्टान्तः स्ववदिति, यथा स्वं व्यावर्त्याद् विभक्तत्वात् किश्चिद् वस्तु अर्थः प्रमेयं झेयं सच तथा व्यावर्त्यमपि सञ्झेयं प्रमेयमर्थी वस्तु 10 किश्चिद्वा प्रसक्तवादेव, तस्माद् भवेदेव ।

किन्नान्यत्, अयं च स्वभाव इत्यादि । अयं च त्वदिष्टः स्वशब्दविशिष्टो भावः स्वभावः किं व्यापी प्रतिवस्त परिसमाप्तो वा? यदि व्यापी सर्वगत एक एव तस्मिन् व्यापित्वे त्यक्तस्वपर-विशेषणः स्यात् , एकरूपत्त्रात् तस्य पररूपाभावात् स्वशब्दोपादानं परशब्दोपादानं च निरर्थकमेव । अथ वस्तुनि वस्तुनि परिसमाप्तः प्रतिवस्तु ततः प्रतिवस्तुरवे किं तेन कल्पितेनाभिन्नफल्लेन लोकवादात् ? 15 लोकवादो हि 'घटस्य घटत्वमेव स्वभावो नान्यः, पटस्य पट एव' इति श्रूयते, घटादिष्टथग्मूतो न कश्चिदेक इति । स यदि तथा प्रतिवस्तु कल्प्यते नै कश्चित् तेन छोकवादाभिन्नफलेनार्थः कल्पितेन । तस्मान्नेकः कश्चित् स्वभावो यथा पूँर्वं स्वभाववाद्युपवर्णितः सिध्यति । किं तर्हि ? छौकिक एव सिध्यति । किञ्चान्यत्, स्वभावाभाव एव प्रसक्तः, तद्यथा - प्रत्येकमात्रवृत्ति च वस्तु घटाद्येव घटाँदीति, घट एव घटः पट एव पटः पटे घटो नास्ति न घटे पट इतीतरेतराभावात् परस्परमस्वभवनपरिग्रहः 20 कतो भवति, ततः परस्वरमस्वभवनपरिग्रहात् कुतः क चासी स्वभावः स्यात्? यद्युपपत्ति-द्वारेणार्थः तत इदमुक्पित्तमुखमस्य, भावविषयैकार्थे स्वत्वे स्वत्वादनन्यो भावः, य एवं भावः <sup>१६९-२</sup> स एय स्व इत्यनयोरनर्थान्तरत्वमेवेति सत्यं न किञ्चिदन्यत् स्वं नामेति, 'इति'शब्दो हेत्वर्थे, ततः किमत्र भेदेन कियते घटादिना पटादिभावविशिष्टेन ? द्रव्यार्थस्वरूपस्याभित्रत्वात् । भेदेन यहुच्यते घट इति पटादिना भावव्यावर्तनार्थं भेदेन 'घटस्य भावो न पटस्य' इति 'स्वो भावो न 25 परभावः' इति च पुरुषादिवाद्वद् भेदाँधारं तेन किं कल्पितेन द्रव्यार्थस्वरूपविरोधिना भेदाधारेणेति । सोऽपि यदीति सोऽपि च घटाँदिर्भेदो भावो वा यदि भावः भवतीति भाव एव भावस्वरूपादभित्र

१ व्यावर्त्यत तद्षि य०। व्यावर्त्यत तद्षि भा०॥ २ अत्र 'व्यावर्त्यत्व ब्राह्मणवत्' इस्रिप पाठः स्थात्॥ ३ न किंचित्तेन प्र०॥ ४ पूर्वस्त्रभाव प्र०॥ ५ वस्तु य० प्रतिषु नास्ति॥ ६ दीनि प्र०॥ ७ मेदावारं तेर किं कल्पतेन प्र०॥ ८ दिभेदो य०॥ ९ भावो वाष्यदे भावो वा यदि प्र०॥ नय०३०

भेदो नाम घटादिर्भावव्यतिरिक्तः ? अथ न भवति तदस्तित्वमेव न। ननु घटस्य भाव इति पटादिव्यतिरेकेण घट एव, न, भावस्यैव तथा तथा भवनात् । न हि इस्तादौ भवति कुर्वति वा देवदक्तो न भवति न करोति वा। अतो भावत्वेऽभावत्वे वा नास्त्येव भेदो घटादिः। यं तं भुवोऽर्थमभिद्यति सर्वधातवः।

त्र प्रत्यवस्तमितनिरवद्येषविद्येषणं भवनं सर्ववस्तुगर्भः सर्वविम्यसामान्यम-भिन्नं बीजम् । तदेव हि भवनं व्रीह्यादि सृदादि च साध्यं साधनमेकमहेयमप्रच्युतं

एवं अतः कोऽयं भेदो नाम घटादिभीवन्यतिरिक्त इति स्वयमेवोक्तो भेदाभावः । अथ न भवति भेदः भावो न भवति नानुभवति भवनं न या भाव एवाभ्युपगम्यते तदस्तित्वमेव नाभ्युपेमः, अभवनात् खरविषाणात्मवत् तंत् ।

10 इतर आह -ननु 'घटस्य भावः' इत्रव्यतिरेकषष्ठया व्यपिदश्यमानत्वात् पटादिव्यतिरेकेण घट एवेति स्वतोऽप्रथम्भूतेन भवनेन, ततः पटादिभेदेन भवनस्य कर्ता घट एवेति । अत्रोच्यते -न, भावस्यैव तथा तथा भवनात्, न बूमो घटस्य भवनं न पटस्येति भेदव्यपदेशो नास्तीति, स पुनरुप्परितो घटादिभिरभिन्नस्यैकस्य भावस्यैव तथा तथा तेन [तेन] प्रकारेण घटपटादिना भवनात्, अन्यथा पटादयो न भवन्येव भवनव्यतिरिक्तत्वादित्युक्तम् । स एव हि भावो घटपटादिभेवति हस्तादिभवनकरणयोः 

15 पुरुषभवनकरणवत् घटादीनां भावाव्यतिरेकात् पुरुषाव्यतिरिक्तहस्तादिभवनवदिति । तद्दर्भयति -न हि 
१००-१ हस्तादौ भवति कुर्वति वा देवदत्तो न भवति न करोति वा, हस्तादौ भवनकरणयोः कर्तृत्वं 
प्रतिपद्यमाने तत्तमुदायस्यावश्यं तत्प्रतिपत्तेः समुदयसमुद्दिनोश्चानन्यत्वात् । तदुपसंहरिते - अतो 
भावत्वेऽभावत्वे वा नारत्येव भेदो घटादिरिति । भवने प्रस्तुते 'करोति'प्रहणं किमर्थम् १ सर्वधातूनां 
भवनार्थत्वप्रदर्शनार्थम्, तत आह - यं तं भुवोऽर्थमभिद्घति सर्वधात्व इति । एतस्माद् भावात्र 
20 घटादिर्भिन्न इति ।

तच्च प्रत्यस्तमितनिरवशेषविशेषणं भवनम्, निमग्नानि निलीनानि प्रत्यस्तमितानि तत्रैव भावे निरवशेषाणि विशेषणानि स्व इति पर इति वा चैटः पट इत्यादि वा । तैंच सर्ववस्तुगर्भः, तदेव भवनं सर्ववस्तुनां मूँखदिलकम् । सर्वविश्वसामान्यम्, मुद्राप्रतिमुद्रान्यायेन भिद्यमानानामात्मरूपाणां स्फिटिक-वदनेर्कथा दृश्यमानानां विम्बभूतानां प्रतिविश्वभूतानां च सामान्यम्, अभिन्नं बीजिमित्यादितस्वरूप-25 वर्णनानि एवम्प्रकाराणि निर्विशेषणस्याँ प्यंशपरिकल्पनयेति । तत् कथं भाव्यते इति चेत्, उच्यते – तदेव हि भवनं त्रीह्यादीत्यादि थावत् साधर्ममेकम् । भवनमेव त्रीहिबीजम्, आदिप्रहणादम्बुक्षेत्रकालादि अङ्करौदि वा । तदेव च मृदादि मृहोष्टवज्ञारमसिकतादि च 'भवनमेव' इति वर्तते, साध्यं साधनं च भवति, पुरुषवादिव्याख्यानन्यायेन स्वयमेव विश्वमादि वर्तते, यथा तदिभन्नकर्तृकरणादि साधनं साध्यं च

१ तत् य॰ प्रतिषु नास्ति ॥ २ इति व्यति पा॰ डे॰ लीं॰ वि॰ ॥ ३ घटपट प्र॰ ॥ ४ तत्र सर्वेव-स्तुदामा तदेव प्र॰ ॥ ५ मूलकंदली सर्व य॰ ॥ ६ कताधा( कथा वा १ ) दृश्य य॰ । कवा दृश्य मा॰ ॥ ७ स्याद्यश प्र॰ ॥ ८ मेव भवन य॰ ॥ ९ दि च पा॰ डे॰ लीं॰ वि॰ ॥

सदा, हस्त्यादिप्रपञ्चेन पुरुषस्यैव हस्त्यादिमृदादिभवनवत्। घटादेरभवनस्य भेदस्या-सत्त्वमेव, भावाद् भिन्नत्वात् खरविषाणवत्, अघटत्वादात्मनाऽभावात् पटवत्।

विकल्पो हि भेदसंसर्गपरिणामै भेवेत्। न चास्य भेदो न संसर्गो न विपरि-णामः, एकतत्त्वात्मकत्वात्, प्रतिस्वत्ववत्। विकल्पेन च भाव एव, नाभावः

तथा भवनमेव आत्माव्यितिरिक्तं साधनं साध्यं चैकमेव तथा तथा, अहेयमपिरत्याज्यं भवनमेव ब्रीह्यादि- विकल्पानन्त्येऽपि तद्वस्थमेव, अग्रच्युत्मात्मस्वरूपाद् भवनात् सदा सर्वकालम् । को दृष्टान्तः ? हैस्त्यादि यावद् भवनवत्, यथा नैटादिरिभनयपुरुषो हस्त्यश्चपर्वतसिरित्समुद्रादिष्ठपञ्चानभिनयित स्वतः सजल्युप- १७० २ संहरित च तथा तथा भवनात्, 'ते च न हस्त्याद्योऽन्ये ततः केचिद् भेदेन भवन्ति, हस्त्यादिष्ठपञ्चेन तु पुरुष एव हर्स्त्यादिर्मृदादिश्च भवति, 'आदि'प्रहणाचित्रलेप्यकाष्ठपुस्तादिर्भवति, तथा भवनमेव पृथिव्यम्बु- मृदाँदि भवति, न भेदः कश्चिद् भवनाद् घटादेः, किं कारणम् ? एकत्रैवोपयुक्तार्थतात् । घटादेरभवनस्य 10 भेदस्यासत्त्वमेव भावाद् भिन्नत्वात् स्वरविषाणवत् । भावाद् भिन्नोऽपि घटो भवत्येव चेत्, तस्य भवने वन्ध्यापुत्रोऽपि भवेत् । एतस्य दिख्यात्रत्वाद्घटत्वादात्मनाऽभावात् पटवत्, घटाभवनं हि घटः, तद्भावो भावाभावश्चाघटः, तस्माद्घटत्वाद् घटात्मनाऽभावात् । एतस्य पटवत्, यथा पटो घटात्मनाऽभावा- दिति, साधनान्तरमेव वा अन्यात्मना भावादिति यावत् । पटवत्, यथा पटो घटात्मनाऽभवन् घटो न भवत्येवं घटोऽपि घटात्मना अभवनाद् घटो मा भूत्, घटात्मना अभवनं च भावाद् भिन्नत्वाभ्युपगमात् 15 सिद्धम् । न चेदेवम्, वन्ध्यापुत्रोऽपि भैवेद् घटात्मनाऽभवनात् पटवत् । घटवदेव वा तद्भावाद् रिनेदा-भावः, घटादिभेदाभावाच भाव एवाविकल्योऽत्र सत्यः ।

इदानीं भेदकारणदिशमुद्राह्य दूषयिष्यन्नाह — विकल्पो हीत्यादि । विकल्पो <sup>13</sup>न सत्यः, स तु भवनेभिक्षिभिः कारणैर्भवेद् भेद-संसर्ग-परिणामैः । तत्र भेदेन घटाद् भिद्यमानात् कपालानि परस्प-रतो भिन्नानीति गृह्यन्ते । संसर्गेण तन्तूनां सङ्घातेन पटस्तन्तुभ्योऽन्य उत्पन्न इति । परिणामेन क्षीरं दिध-20 त्वेन परिणतम्, दिध क्षीरादन्यत्, एतेषां चान्यता उक्तिप्रयोजनादिनानात्वाल्लोके प्रसिद्धेति, एता भेदवाद्य-पपत्तयो भवन्त्यो भवेयुः । तत्र न चास्य भेदो न संसर्गो न विपरिणाम इत्येतास्तिन्नः प्रतिज्ञा एक-१७१-१ हेतुसाध्याः । कोऽसौ हेतुः ? उच्यते — एकतत्त्वात्मकत्वात्, तस्य भावस्तत्त्वम्, एकं तत्त्वमनन्यत्, स एवार्त्भास्य भाव इत्येकतत्त्वात्मा, तद्भावादेकतत्त्वात्मकत्वात्, प्रतिस्वत्ववत्, यथा स्वं स्वं प्रति प्रतिस्वं त्वन्मतेन भिन्नानामसाधारणः स्वात्मा यः स तु भाव ईत्येवैकतत्त्वात्मकत्वान्न भेदसंसर्गपरिणामात्मक-25

१ तथा अहेय रं ही । । २ हस्तादि यावद् मा । हस्ता यावद् य । । ३ नघटादि भा । घटादि य । । ४ चेतन हस्ता प्र । । ५ हस्ताप्र प्र । । ६ दिमृदा प्र । । ७ दिभवति भा ।। ८ ना घटादे प्र ।। ९ घटादिरभवनस्य भेवनस्य भेदस्या भा । घटादिरभवनस्तस्याभवनस्य भेदस्या य ।। १० एवमेवार्थं प्र ।। ११ भवति भा ।। १२ भेदभाव घटादि भेदभावाच य ।। भेदभावाच भा ।। १३ नरात्य प्र । नारात्य भा ।। १४ दिमा भाव य ।। १५ इत्येचैक भा ।। १० हो । इत्येत्वैक रं ही । इत्येत्वैक वि । अत्र इत्येकैक इत्यपि पाठः स्थात्॥

खपुष्पादिरसत्त्वात् । इति तत्त्वादेव कुतोऽत्र विकल्पः?

ननु भेदः प्रत्यक्षत एव गृह्यते पूर्वोत्तरादिदिकालोत्पत्तिविनाशवस्तुप्रविभक्त-त्वात्, अभेदश्च न गृह्यते ।

अस्ति किञ्चिदिति भावन्यतिरेकेण पूर्वोत्तरादिदिकालोत्पत्तिविनाशवस्तुप्रवि-5भागाभावात् स एव ह्युत्पाताद्युदकाग्नित्ववदन्यथा वर्तमानोऽन्यथापि वर्तत एव, न

स्तथा भागोऽपीति नास्ति विकल्भो भावस्य । अथापि स्याद्विकल्यः सोऽस्मन्मतेनैव न भेदाभ्युपगमेनेत्यत आह — विकल्पेन चं भाव एव, नाभावः खपुष्पादिरसत्त्वादिति भागवदेवासौ भाव एकनित्यसर्वगत-त्वादिधर्मा, तस्थैव घटपटादिना भवनम्, नास्य भेदः कश्चित्, भेदश्चाभावो भावानात्मकत्वादित्युक्तम् । तस्मादसत्त्वादसौ न विकल्प्येत भेदः खपुष्पवत् । अतः सम्भाव्यमानश्च स्वभाव एव विकल्पितः त्वन्म10 तेऽपि तस्थापि भावस्य इति तस्वादेव प्रागुक्तहेतुप्रकारेण तत्त्वादेव कुतोऽन्न भावे विकल्पः ।

इतर आह — ननु भेदः प्रत्यक्षत इत्यादि यावदभेदश्च न गृह्यते । पूर्वे। पूर्वे। यद्वे विग्मे-देन, आदिमहणादूर्ध्वाधोदक्षिणापरभेदेन च गृह्यते घटादिः, तथा उत्यन्नो विनष्ट इत्युत्पत्तिविनाशाभ्याम्, वस्तुतोऽपि घटपटादिरूपरसादिस्वरूपभेदेन कृष्णो रक्तः खण्डः शकल इत्यादि, एभिः कारणैः प्रविभक्तत्वा-दर्थानां भेदेन गृह्यमाणानां कथं भेदाभावः १ पूर्वोक्तरशब्दाभ्यां देशकालपरिणामक्रमा अपि गृहीताः । 15 एवं प्रत्यक्षतो महणं भेदानाम्, अभेदश्च न गृह्यते 'प्रत्यक्षत एव' इति वर्तते ।

१७१-२ अत्रोच्यते — अस्ति किश्चिदिलादि । पूर्वोत्तरादिभेदाभावं प्रतिपाद प्रत्यक्षत्वाभावं च प्रतिपादयिष्यन् भेदाभावप्रतिपादनार्थं तावदाह — अस्ति किश्चिदिति भावन्यतिरेकेण पूर्वमुत्तरं या नास्त्येव
प्रागुक्तकारणत्वान्, ततः किं तदपूर्वं यद्धत्पद्यते पूर्वं वा विनद्यति ? इति पूर्वोत्तरयोरभावादेवोत्पत्तिविनाशौ
न स्तः, तत एव वस्तुप्रविभागोऽपि नास्ति । तस्मात् पूर्वोत्तरादिदिक्कालोत्पत्तिविनाशवस्तुप्रविभागा20 भावात् किं तत् प्रविभक्तं प्रविभक्ष्यते वा ? यत् तदेवंधर्म तदेव नास्तीति नापूर्वं भावादन्यत्
पूर्वोत्तराद्यस्ति, अतो नाभावो भेदो भवति । कथं तिर्दि भेदप्रत्यक्षतेति चेत्, उच्यते — स एव
स्वाद्यताद्यस्तित्ववित्तादि यावदन्यथापि वर्तत एव । यथोत्पाते ज्वलनमुदकस्य शीतद्रवादिगुणस्य,
स तोये तिर्दिशेच्यप्रित्वधर्मापत्त्या दृष्टो भेदोऽन्यथा वर्तमानस्थान्यथा वर्तनम् । आदिग्रहणाद् निध्युपलिङ्गत्वेन भूम्यबादिवर्तनं भेदेन । तद्यथोक्तम् — महाकालगत ऊष्मा सहस्रसङ्क्ष्ये धूमो लक्षे ज्वलनं कोटौ
[ ] इति । तथा चित्रकर्मादिहसनरोदनस्थानसङ्कान्त्यादिभेदरूपेण स एव भावो भवतीति तस्मा25 न्नास्ति भेदः । भिद्यमानं हि वस्तु एवं भिद्यते स्वरूपाद् विपर्ययगत्या र्यद्यभावो भवेद् भावः, स तु न

१ च नाभाव एव नाभावः भा०॥ २ स्वस्वभाव भा०। 'सम्भाव्यमानश्च स भाव एव' इस्तिप पाठोऽत्र स्यात् ॥ ३ 'प्रतिभागोऽपि नापि तस्मात् य०। 'प्रतिभागोऽपि तस्मात् भा०॥ ४ 'पादि' प्र०॥ ५ महाकालगतो ऊष्मा वि० रं० ही०। महाकालमतो ऊष्मा भा० पा० है० ली०॥ ६ यद्यभावो भावो भवेद्भावः भा०॥

भियते कथि अदुपचितापचितभवनो वेति न काचिदवस्या दिधिघटादिरादिनिधन-विभागवती। यदि स्यात्, खपुष्पावस्थापि तश्रयधर्मा स्यात् सर्वतो व्यावृत्तत्वाद् दिधिघटवत्। घटो वा आदिनिधनविभागरिहतः स्यात्, अत एव, खपुष्पवत्। महाष्टिथिवीवियदवस्थे सादिनिधनविभागे स्याताम्, इतरेतरासत्त्वात्, घटवत्। घटोऽपि वा अनाद्यादिः, अत एव, आकाशमहाष्टिथिवीवत्।

ग्रहणमपि नैव भेदस्य, भेदस्याभावादेव, खपुष्पग्रहणवत् कल्पनात्मक-त्वात् । देशकालभेदग्रहणमसदध्यारोपात्मकं देशकालभेदाभावात् खपुष्पवत्।

'भिरोऽहमिति कथिक्किदभावोऽपि भवति, भावादभावो हि भिन्न उपिचतापिचतभवनो वेति स एव भावो न भिरात इति कथिक्किदुपिचतापिचतभवनो वेति सम्बन्धः, यावद् भवितव्यं तावदेव न न्यूनो नाधिको वा भवति स भावः । इतिश्रव्दो हेत्वर्थे, उपिचतापिचतभवनाभावे दिधिघटाद्यवस्थानामादिनिधन-१० विभागाभावदर्शनादिति हेतुः, तं दर्शयितुमाह — इति न काचिदवस्था दिधिघटादिरादिनिधनविभाग-वती, आदिः प्रागविद्यमानस्थोत्पत्तः, निधनं विद्यमानस्य विनाशः, विभागोऽन्यत्वम्, एते चादिनिधन-१७२१ विभागा दिधिघटाद्यवस्थानां न सन्ति पूर्वोत्तरोत्पत्तिविनाशवस्तुप्रविभागाभावस्य प्रतिपादितत्वात् । ततस्तद-भावान्नोपचीयते नापचीयते चासौ भावः क्षीरद्ध्याद्यवस्थास्व विभागाभावस्य प्रतिपादितत्वात् । ततस्तद-भावान्नोपचीयते नापचीयते चासौ भावः क्षीरद्ध्याद्यवस्थास्व स्थादित्यादि, आदिनिधनविभागवती १६ यदि स्थात् सा दिधिघटाद्यवस्था स्वपुष्पावस्थापि तेत्र तन्नयधर्मा स्थात् सर्वतो व्यावृत्तत्वाद् दिध-घटवत्, सर्वतो व्यावृत्तत्वाद् दिध-घटवत्, सर्वतो व्यावृत्तत्वाद् दिध-घटवत्, सर्वतो व्यावृत्तत्वाद् दिध-घटवत्, सर्वतो व्यावृत्तत्वाद् पर्यत्व गत्तर्थ साधनद्वयम् । महापृथिवीवियद्वस्थ सादिनिधनविभागे स्थाताम्, इतरेतरासत्त्वाद् घटवत् । घटोऽपि वाऽनाद्यादिः अनादिरनिधनो निर्धिभागश्च स्थादत एव इतरेतरासत्त्वादेव आकाशमहापृथिवीवदिति घटभेदाभ्युगगमेनैवैतत् साधनमनिष्ठापादनमिति । एवं २० तावदुपचितापितमेदाभावः।

यद्धुंकं प्रत्यक्षत एव भेदो गृह्यत इति तद् ग्रहणमि नैव भेदस्य, भेदस्याभावादेव, खपुप्याहणवत् । अभावः कल्पनात्मकत्वात् तस्य, भावैक्यस्य साधितत्वाद् भेदः कल्पनात्मकः, कल्पनातमकं चासद् वस्तुनोऽन्यथात्वात् । सा च कल्पना देशतः कालतो वा स्वरूपत एव वा भिन्नेष्वर्थेष्वभेदकल्पनाद्वा स्थात्, देशकालाद्यभेदे वा भेदकल्पनात् स्थात्, उभयथाप्यसद्भपत्वात् कल्पनायाः, इह तु त्वन्मतेन १७२-२
देशकालाभ्यामभेदो नास्ति, भेद एव, घटादेः कपालादित्वेन भिद्यमानस्य यस्तुनो यावत् परमाणुशो रूपादिशोऽनभिलाप्यत्यश्रश्च भेदादभेदाभावः कालतश्च क्षणे क्षणेऽन्यत्वात् । तस्मादनभिलाप्यपरमार्थस्य च
वस्तुनो घट इति रूपादि इति वा ग्रहणमसदध्यारोपात्मकं देशकालभेदाभावात् खपुष्पवत्,

१ भिद्यहमिति य०॥ २ प्रागिसद्ये प्र०॥ ३ श्थाद्येकरू प्र०॥ ४ तत्र तत् त्रयं पा० डे० लीं०। तत्र वत् त्रयं भा० वि० रे० ही० । अत्र 'खपुष्पावस्थापि तत्रप्रधर्मा स्थात्' इस्यपि पाठः स्थात्॥ ५ दश्यतां प्र० २३६ पं० २॥ ६ श्र्मात् प्र०॥ ७ रूपादिरिति भा०॥

अभेद एव तु गृह्यते प्रत्यक्षतः, भावस्याभिन्नत्वाद् गृह्यमाणस्य च भावत्वात्।

अथ समस्त एव कस्माद् भावो न गृह्यते ? अथ भेदपक्षे किं समस्त एव घटो न गृह्यते ? समानदोषत्वादचोद्यमेतत् । खपक्षे विद्योषं पद्म्यत एतग्रुज्येत वक्तुम्, न तु सर्वत्रैवादर्शनभाक्पक्षस्य ।

ित्तु अदर्शनमत्रैव निवर्तते, नान्यत्र । इहामेदे भावे य एकदेशस्तस्य ग्रहणे तस्यैव ग्रहणम्, ततोऽभिन्नत्वात् तद्भावत्वात्, देशखात्मवत् । तस्य ह्येकोऽपि प्रथनं

खपुष्प इव खपुष्पवत् तत् प्रत्यक्षाभासमेवेत्यर्थः । यद्प्युंच्यते 'अभेदश्च न गृहाते प्रत्यक्षतः' इति तद्पि न, यस्मादभेद एव तु गृह्यते प्रत्यक्षतः । किं कारणम् १ भावस्थाभिन्नत्वाद् गृह्यमाणस्य च भावत्वात्, नाभावो गृह्यते यतः खपुष्पादिः ।

ाण ब्रूयास्त्वम् — अथ समस्त एव कस्माद् भावो न गृह्यत इति । अत्र तु समस्त्रप्रहणं वक्ष्यामः सकारणम्, त्वद्वाहविनिवृत्त्यर्थं तावत् त्वां किश्चित् पृच्छामो नाऽनाहतमुँखो मूर्खस्तिष्ठतीति — अथ भेदपक्षे पर्यता त्वया घटं किं समस्त एव घटो न गृह्यत इति, परानतिशागाः किं न प्रत्यक्षाः ? आराद्धागाः एव किं प्रत्यक्षाः ? इत्यत्र विशेषकारणं कॅथयेति । किश्चान्यत्, समानदोषत्वादचोद्यमेतत्, उभयोः समानो दोषो नासावेकतश्चोद्यते — भावस्य सर्वगतस्याप्रत्यक्षत्वदोषो मम नास्तीति । स्वपक्षे भेदस्य प्रत्यक्ष15 त्वाँदिविशेषं पश्यत एतद् युज्येत वक्तुम् 'इत्यं भवति तथा न भवति' इति । एतद्दि सम्भावनयो१७३-१ च्यते, न तु सर्वत्रिव अदर्शनभाक् पक्षो यस्य तव तस्य न तु युज्यत एवेद्यर्थः, सर्वत्रैव न घटे न
रूपादौ वा न कचित् प्रत्यक्षता युज्यत इत्यर्थः । अथवा स्वपरपक्षयोः सर्वत्रैव । एतदुक्तं भवति — एतं हि
स्वपक्षरागाविष्टो भवान् परमत्सरेण स्वदोषं नैव पश्यित स्वचरणलग्नपाशादर्शी प्रयोजनावस्थितामिषदर्शी
इव शक्किः, त्वत्यक्षेऽत्यन्तदर्शनासम्भवादेव घटादेः प्रत्यक्षत्वामावः ।

20 इदानीमभेदपक्ष एव दर्शनं सम्भवति नान्यत्र इति वक्ष्याम इति यदुक्तं तद्शियिष्यन्नाह् — तन्तु अदर्शनमिति । तत् पुनरदर्शनम् , तु विशेषे, विशेषेणात्रैय अभेदपक्ष एव निवर्तते, नान्यत्रेति न भेदपक्षे यावन्निरिमलाप्यत्वशो भेदादित्युक्तम् । दर्शनं ति कथम् ? इति तत् समर्थयति — इहाभेदे भावे यदेतत् सर्वं तद् भाव एवाभिन्नत्वात् , तस्याभिन्नस्य भावस्य य एकदेशो घटस्तस्य ग्रहणे घटस्य ग्रहणे तस्यैव ग्रहणम् भावस्यैव ग्रहणं समस्तस्य । किं कारणम् ? ततोऽभिन्नत्वात् , ततो भावाद् घटस्या25 भिन्नत्वात् घटाद्वा भावस्याभिन्नत्वात् । तद् व्याचष्टे — तद्भावस्वात् , तस्यापि भावत्वात् तद्भावत्वात् पर्यायानतरेण हेत्वन्तरं वा, घटोऽपि भाव एव चाभिन्नत्वात् , यो यो भावः स स तद्कहणे गृह्यते । दृष्टान्तो देश-

१ दश्यतां पृ० २३६ पं० १ ॥ २ भुखोर्म् स्तिष्ठत इति य० । भुखोर्म् (मुखो मूक १)स्तिष्ठति भा० ॥ ३ दश्यतां पृ० ९० पं० १८ ॥ ४ कथयति प्र० ॥ ५ त्वादि विशेषं डे० लीं० । त्वादिति विशेषं भा० पा० वि० रं० ही० ॥ ६ तद (तद्द १) र्शनं भा० ॥ ७ स एकदेशो प्र० । दश्यतां पृ० २४० पं० ६ ॥

प्रति देशः सर्वाविभक्तभवनवृत्त्यात्मकत्वात् सार्वरूप्यमनतिकान्तः, न चास्यो ध्वीधिस्तर्यग्दिश्च मूर्तिविवर्तप्रसङ्कानामेकत्वाभिमतभेदवत् कचिदवच्छेदो विद्यते। इति स ध्रुवः क्रूटस्थोऽविचाल्यनपायोपजनोऽविकार्यनुत्पत्तिरवृद्धिरव्यय उक्तवत्।

स्वात्मवत्, <sup>१</sup>देशस्य स्वात्मा देशस्य भावः स्वं तत्त्वं भावादभिन्नत्वात् तद्भावाद् गृह्यते भाववत् तथा देशप्रहणे समस्तो भावस्तद्भावत्वाद् गृह्यते ।

एतद्भावनार्थमाह - तस्य ह्येकोऽपि प्रथनं प्रति देशः, हिशब्दो यस्मादेर्थे, यस्मात् तस्यैकोऽपि देशः प्रख्यान् सर्वाविभक्तभवनवृत्त्यात्मकत्वात् सर्वेण समस्तेन भावेनाविभक्तः 'भवनम्' इत्येवैकां वृत्तिमनुभवत्यात्मरूपामिति सोऽपि देशः सर्वभावात्मा प्रागुक्तप्राण्याद्यवयवपुरुषात्मत्ववत् , अत आह -- तस्य ह्येकोऽपि प्रथनं प्रति देशः सर्वाविभक्तभवनवृत्त्यात्मकत्वात् सौर्वरूप्यमनतिक्रान्तः । तैतोऽनेन १७३-२ न्यायेन देशग्रहणे समस्तप्रहणमित्यभेदपक्ष एव दर्शनं नान्यत्रेति । नन्वेकदेशश्च स एव चेति विप्रतिषिद्ध- 10 मिति 'चेत् , तन्न, ज्ञायमानत्वापेक्षयोक्तत्वात् , त्वन्मत्या सावयव इव निरवयवोऽपि प्रख्यातीति मया तथो-क्तम् , परमार्थतस्तु निर्विमाग एवासावुक्तो वक्ष्यते च । अथवा प्रथनं विस्तारः, विस्तीर्णत्वात् तस्य भावस्य प्रथनं देशं प्रति इत्यदोषः । तस्मार्ज्ञाविभक्त इत्युक्तम् । अत आह – नं चास्योध्वीधस्तिर्यग्दिश्च मूर्ति-विवर्तप्रत्यङ्गानामेकत्वाभिमतभेदवत् कचिदवच्छेदो विद्यते दक्षिगोर्त्तरमथुरयोरिष, किमु घटपटयो-र्भयतेकमूर्तिविवर्तानवच्छेदादिति । यथैकत्वाभिमतस्य भेदस्य घटादेर्मूर्तेः शरीरस्य विवर्तानां विभागाना-15 मूर्ध्वोधस्तिर्विग्दिक्तयाङ्गावयवतया नापरः किन्तु प्रसङ्गतया च पुरुषपाण्यादिवत् कपालादित्वेन आभासमा-नानामेकोऽन्त्याभेदश्चक्षुरादिप्राह्याभिमत एकत्वाद् निर्विभागस्तथा भावविवर्तप्रत्यङ्गानां तदेकत्वाद् निर्विभागः । तस्माद् भावस्य न कचित् रैवैद्भिमतभेदवदेकत्वादवच्छेदो विद्यत इति यदि घटादित्वेन यदि रूपादित्वेन त्वदिष्टभेदवदेव । इतिशब्दो हेत्वर्थे, यसाद् विभागावच्छेदाभावाद्वेतोः स भावो ध्रुविक्षिष्वपि कालेषु, कूटस्थो माषराशिस्थमाषवत् सर्वेणैकीभूत एव, अविचाली न स्थानात् स्थानान्तरं सङ्कामति, अनपायो-20 पजनः कोष्टागारैधान्यवद् निर्गमप्रवेशावपायोपजनौ भावस्य न स्तः, अविकार्यपि स्वस्थानस्थस्यापि नर्तकी-भ्रुक्षेपादिवद् विकाराभावात् , अनुत्पत्तिः प्रागभूत्वा घटादिवदुत्वत्त्यभावात् , अ**वृद्धि**रङ्कुरपत्रवदुवच्या- १७४-१ भावात् , अञ्ययो वृक्षादिपत्राद्यवययखण्डादिवद् व्ययाभावात् । एतानि हि नित्यविशेषणानि भावस्थैव घटन्ते न पुरुषादीनाम्, अत्र भावे भ्रुवादिनित्यलक्षणयोगः परपरिकल्पितभेदासम्भविधर्मत्वेन व्याल्यातः स्वरूपतो निदर्शनाभावात् । उक्तवदिति च पूर्वीत्तरीत्यत्तिविनाशवस्तुप्रविभागाभावाद् युक्तो नित्यैकसर्वात्म-25 कत्वातिदेशः ।

१ तस्य देशस्य पा॰ डे॰ ठीं॰ रं॰ ही॰ ॥ २ देशों भा॰ । ३ "अपि खलु ब्रह्मविद आहुः - प्रदेशोऽपि ब्रह्मणः सार्वहरयमनतिकान्तश्चाविकत्पश्च इति ।" इति अर्तृहरिविरिचितायां वाक्यपदीयकृतौ १।९ ॥ ४ ततोन्येन प्र० ॥ ५ चेतत्र क्षां भा० । चेनत्र क्षां य० ॥ ६ श्वापि विं भा० ॥ ७ "न चास्योध्वेमधस्तिर्यग्वा मूर्तिपत्वितप्रखङ्गातौ किचिदवन्छेरोऽभ्युपगम्यते ।" इति अर्तृहरिविरिचितायां वाक्यपदीयकृतौ १।१ ॥ ८ तर्योरिप य० ॥ ९ भेकोंत्या-(मेकोऽन्लो १) भेद् भा० । भेकोत्याभेद् पा० डे॰ ठीं० रं० ही० । भेकोत्यभेद् वि० ॥ १० तद्भि प्र० ॥ ११ हश्यतां पु० २९ पं० २२, पु० २९२ टि० ४ ॥ १२ रधावद् प्र० ॥ १३ व्याख्यातो स्व प्र० ॥

अस्य प्रत्यक्षप्रमाणसिद्धिरिहैव, अन्यत्रानुमानतैव सम्बन्धेकदेशप्रत्यक्षत्व-प्रत्ययशेषसिद्ध्यात्मकत्वात् । कुतोऽनुमानतापि? सम्बद्धयोः कदाचिदग्रहणात् प्रत्यक्षपूर्वकत्वे तत्समभवात् तदभावे तदसिद्धेः। कुतोऽज्ञानमपि? प्रत्यक्षपूर्वका-

किञ्चान्यत्, अस्य प्रत्यक्षप्रमाणसिद्धिरिहेव, अभिन्नभावपक्षे प्रत्यक्षत्वाद् भावस्य प्रत्यक्षं प्रमाणं 

िसध्यति, 'उक्तवत्' इति वैर्तते । यथोक्तं तैस्य ह्यकोऽिष प्रथनं प्रतिदेशः सर्वाविभक्तभवनवृस्यात्मकत्वात् 
सार्वक्ष्यमनतिकान्तः, ततस्तद्भौवत्वात् ततोऽभिन्नत्वात् तस्य य एकदेशस्तस्य प्रहणं तस्येव प्रहणं 
देशस्वात्मवदित्युक्तं भावप्रत्यक्षत्वम् । ततः सर्वप्रैमाणच्येष्ठप्रत्यक्षप्रमाणसिद्धिरिहेव यथार्थवस्तुविषयत्वात् । 
अन्यन्नानुमानतेव, भावकवस्तुपक्षादन्यत्र भेदपक्षेऽनुमानतेव प्रत्यक्षाभिमतस्यापि । किं कारणम् १ सम्बन्धकदेशप्रत्यक्षत्वप्रत्ययशेषसिद्ध्यात्मकत्वात् , ह्योः सम्बद्धयोः सम्बन्धे तदेकदेशप्रत्यक्षत्वे तत्प्रत्यया
10 च्छेषसिद्धिरात्मा अनुमानस्येति तदात्मकं तत्, सम्बद्धैकदेश इति वा पाठः, यथोक्तम् —

## सम्बद्धादेकसात् प्रत्यक्षाच्छेषसिद्धिरनुमानम् । [

सम्बद्धानां भावानां स्वेस्वामिभावेन वेद्यादिना सप्तिविधेन कश्चिद्धः कस्यचिदिन्द्रियस्य प्रद्यक्षो भवति । तस्मादिदानीमिन्द्रियप्रद्यक्षाच्छेषस्य अप्रद्यक्षस्यार्थस्य या सिद्धिरनुमानं तत्, यथा धूमदर्शनात् १७४-२ 'अग्निः' इति ज्ञानम् । तथा औत्मेन्द्रियमनोऽर्थसन्निकर्षजपूर्वकं त्रिविधं पूर्वविद्यादिछक्षणमेव तत्र 15 सम्भवति । देशग्रहणस्य आराङ्गागविषयस्याशेषतद्वस्त्रसंस्पर्शादेकदेशग्रहणेन शेषग्रहणमनुमानमेव । तस्यानुमानत्वेऽपि मा स्थिरां बुद्धिं कार्षीरित्यत आह — कुतोऽनुमानताऽपि प्रोक्तन्यायेन प्रत्यक्षत्वासिद्धेः । कथमिति चेत्, सम्बद्धयोः कदाचिद्यग्रहणात्, प्रत्यक्षकाले हि सम्बद्धयोर्युगपद् प्रहणादुक्तरकालमेकदेशग्रहणाद् विषाणाँदिव गवि अनुमानं स्थात्, तदेव तु प्रत्यक्षदर्शनं नास्तीत्युक्तम् । प्रत्यक्षपूर्वकत्वे तस्सम्भवात् प्रत्यक्षसिद्धौ तद्वलेन अनुमानसिद्धिः र्शम्भाव्येत, तदभावे तदंसिद्धेः प्रत्यक्षत्वासिद्धेर- 20 नन्तरोक्तत्वादेव क्रुतोऽनुमानतापि ? ।

इतरो निराशीभूत आह – तत् किमज्ञानमेवापद्यते ? आचार्य आह – कुतोऽज्ञानमपीति, अज्ञान-मपि तन्न भवति त्वद्भिमतं प्रत्यक्षम् । कुतः ? प्रत्यक्षपूर्वकाज्ञानत्रयेऽन्तभीवाभावात् , संशयविपर्यया-नध्यवसाया अज्ञानविकल्पाः, ते च प्रत्यक्षज्ञानपूर्वकाः, संशयस्तावत् सामान्यप्रस्यक्षाद् विशेषाप्रत्यक्षाद्

१ वर्तते य॰ प्रतिषु नास्ति ॥ २ दृश्यतां पृ० २३८ पं० ६ ॥ ३ °प्रमाउयेष्ठ प्र० ॥ ४ यथावस्तु य० ॥ ५ 'सिस्सामिभावेन वा प्रकृतिविकारभावेन वा कार्यकारणमावेन वा निमित्तनैमित्तिकभावेन वा मात्रामात्रिकभावेन वा वध्यधातकभावेन वा कश्चिद्धं कस्यचिदिन्द्रियस्य प्रस्यक्षो भवति' इति वश्यतेऽत्र मयचकवृत्तौ ए० ४४५-२ । "एतेनैव 'मात्रानिमित्तसंयोगिविरोधिसहचारिभिः । स्रस्तामिवध्यधातार्थैः साङ्क्ष्यानां सप्तथातुमा ॥ १ ॥ इस्यि पराकृतं विदित्वयम् ।" इति न्यायवार्तिकतात्पर्यरीकायाम् १।११५ ॥ ६ "इन्द्रियार्थसिक्तकर्योत्पत्रं ज्ञानमव्यपदेश्यमव्यभिचारि व्यव-सायात्मकं प्रस्यक्षम् । अथ तत्पूर्वकं त्रिविधमनुमानं पूर्ववच्छेषवत् सामान्यतो दृष्टं च ।" न्यायसू० १।११४,५ ॥ ७ °णदिच वि० विना । "णादेच वि० ॥ ८ सम्भाव्यते य० ॥ ९ तद्सिद्धेरनन्तरो भा० । तद्सिद्धेः प्रस्यक्षत्वात्सिद्धेरनन्तरो वि० ॥

# ज्ञानत्रयेऽन्तर्भावाभावात् संदायनीयविपर्येतव्यविषयप्रत्यक्षात्यन्ताभावादाधिक्या-वसायासम्भवाद्यानध्यवसायासम्भवात् ।

### अन्वाह च--

'यथा विद्युद्धमाकारां तिमिरोपस्तो जनः।
सङ्कीर्णमिव मात्राभिश्चित्रामिरभिमन्यते॥
तथेदममृतं ब्रह्म निर्विकारमविद्यया।
कलुष्रत्वमिवापक्षं भेदरूपं प्रकाराते॥
तस्यैकमिष चैतन्यं बहुधा प्रविभज्यते।
अङ्गारिकतमुत्पाते वारिराशेरिवोदकम्॥
प्रसृतित्वमनापन्नान् विकारानाकरोति सः।
ऋतुधामेव ग्रीष्मान्ते महतो मेघसम्भ्रवान्॥

10

5

विशेषस्मृतेश्च संशयः [वै॰ स्॰ ११२१९०], तथा समानानेकधर्मोषपत्तेविंद्रतिपत्तेरुपरुद्ध्यनुपरुद्ध्यन्यव-स्थातश्च विशेषापेक्षो विमर्शः संशयः [न्यायस्॰ ११९१२] इति सामान्यविशेषयोः प्रसक्षपूर्वकत्वे समाना-नेकधर्मत्वादीनि विशेषणानि स्युनीन्यथा स्थाणुपुरुषादिष्विति संशयनीयार्थाभावान्न संशयः । तत एव विपर्यत्वय्यभावान्न विपर्ययस्वन्मतेनैवेस्यत आह् — संशयनीयविपर्यत्व्यविषयप्रत्यक्षात्यन्ताभावात् । 15 अनध्यवसायोऽध्यवसायपूर्वः, स चाधिकोऽवसायोऽध्यवसायः प्रसक्षज्ञानम्, एतदभावस्योक्तत्वाद् नाध्यव-सायोऽनध्यवसाय इत्याधिक्यावसायासम्भवाच् तद्वयावृत्तिविषयानध्यवसायासम्भवाद् कृतोऽनध्यव-१०५० सायः ? तसाद् यदुक्तं पुँढविकायिकादी जीवा अन्धा मूढतमपविद्वा [भँगवतीस्० ७।७।२९२] इत्यादि तत् सत्यम् ।

1

अन्त्राह चेति तस्मिन् जिनप्रवचनप्रसिद्धाभेदभावनिर्विकत्पविधिविधिनयदर्शने भेदाभासप्रस्रक्षा-20 तुमानसंशयविपर्ययानध्यवसायासम्भवमनुवर्तमानिऽन्योऽप्याह । यथा विशुद्धमाकाश्चामिति दृष्टान्तसमर्थनम् , तिमिरोपष्ठतदृष्टेविशुद्धे नभसि केशोन्दुकमशकमिक्षकामयूरचिन्द्रकादिमात्राभिरवयवैर्विततिमिति निरवयवेऽप्य-सङ्कीर्णे सङ्कीर्णदर्शनं भवति । तथेदिमिति दार्ष्टान्तिको भावैकपरमार्थः, अमरणादमृतमविनाशाद् बृहत्त्वाद्

१ "तथा ह्युकम्—यः सर्वपरिकल्पानामाभासेऽप्यनवस्थितः । तर्कागमानुमानेन बहुधा परिकल्पितः ॥ १ ॥ व्यतीतौ मेदसंसर्गो भावाभावौ कमाकमौ । सत्यानृते च विश्वातमा प्रविवेकात् प्रकाशते ॥ २ ॥ … प्रकृतित्वमपि प्राप्तान् विकाराना-करोति सः । ऋतुधामेव ग्रीब्मान्ते महतो मेघसम्प्रवान् ॥ ४ ॥ तस्यैकमपि चैतन्यं बहुधा प्रविभज्यते । अङ्गारिकतमुत्पाते वारिराशेरिवोदकम् ॥ ५ ॥ … यथा विशुद्धमाकाशं तिमिरोपष्ठतो जनः । सङ्कोणीमव मात्राभिश्वित्रागिरिममन्यते ॥ १० ॥ तथेदमप्ततं बद्धा निर्विकारमविद्या । कछपत्वमिवापणं मेदरूपं विवर्तते ॥ १० ॥ इत्युद्धतिमदं कारिकाचतुष्ट्यं भर्तृहरिणा वाक्यपदीयवृत्तो १।९ ॥ २ विपर्ययेण(विपर्ययि ?)तव्यामावास विपर्ययस्त्वन्मतेनैवेत्यत आह संश्वाचीयविपर्यये(यि ?)तव्य प्रवः प्रवः । विपरिपूर्वकोऽय्वातुश्वेदत्राभिष्ठेतस्ताईं विपर्ययितव्य इति पाठः सङ्गच्छेत ॥ २ पुढवी य० ॥ ४ "इमे भंते असिष्ठणो पाणा तं जहा-पुढविकाइया जाव वणस्सङ्काइया छद्वा य एगइया तसा, एए णं अंवा मृद्धा तमंपविद्वा तमपडळमोहजलपडिच्छण्णा अकामनिकरणं वेयणं वेदेंतीति वत्तव्वं सिया ? हंता गोयमा । जे इमे असिष्ठणो पाणा पुढविकाइया जाव वणस्सइकायिया छद्धा य जाव वेयणं वेदेंतीति वत्तव्वं सिया ? हंता गोयमा । जे इमे असिष्ठणो पाणा पुढविकाइया जाव वणस्सइकायिया छद्धा य जाव वेयणं वेदेंतीति वत्तव्वं सिया ।" इति भगवतीस्त्रे पाठः जाजर २ ॥ ५ भानोनोष्याह डे० र्खी० विना । भानोऽष्याह डे० र्छी० ॥

एषु विधिविधिषु अविकल्पः शब्दार्थः, न त्वज्ञातः सर्वस्यैकत्वाद् यस्य कस्यचिज्ज्ञाने सर्वस्य ज्ञातत्वात् । अन्वाह—

> शास्त्रेषु प्रक्रियामेदैरविद्यैवोपवर्ण्यते ॥ अनागमविकल्पा तु स्वयं विद्योपवर्तते ॥ [ वाक्यप० २।२३५ ]

5 त्रह्म निर्विकारं 'स्तिमितं 'च्योमवदेव स्थितम्, नपुंसकैनिर्देशः सर्वभेदाभिमतासद्विकारसाधारणत्वादंच्यके गुणसन्देहे नपुंसकिलङ्गप्रयोगवचनात्, भवनापेक्षया वा नपुंसकम् । अकलुषमि सद्विद्यया ज्ञानामासेन कलुषत्विमवापन्नमापन्नमिप अभेदरूपं सद् भेदरूपमाभाति । एवं तावदमलं मलरूपेणाभातित्युक्तम् । इदानीमेकं सदनेकधा प्रविभव्यत इति बूमः – तस्येकमपीत्यादि । यथा उदन्वतां तोयमुत्यातेऽङ्गारराशिवत् प्रव्वलद्धपलक्ष्यते तथास्थानेकरूपता मिध्येव । प्रकृतित्विमिति, प्रकर्षेण कृतिः प्रकृतिर्घटपटादिप्रकारो 10 भेदः, तद्भावमनापन्नानेव विकारांस्तानेव घटपटादीनात्मभावादप्रच्युतानेव र्नतंकहस्तभ्रूक्षेपादिकल्पाना-करोति स स्वतः स्वात्मानं भाव एवाकाररूपेण सजति उपसंहरति च, को दृष्टान्तः ? ऋतुधामेव, ऋतूनां १७५२ धाम इन्द्रः, इन्द्र इव । निर्मलमाकाशं दृष्टा वक्तारो भवन्ति – महावर्षस्य गर्भ इति, कृतो निर्मल नभसि वर्षसम्भवः ? तथापि तन्नैर्मल्याविनाशनेनैव शकः शक्कार्मुक-शतहदा-महाचन-स्तनित-वर्षित-करका-धारा-वर्षादीन सजत्युपसंहरति चेत्युच्यते क्षणेनैव पुनस्ताहग्वैमल्यदर्शनान्नभसः । यथेयं ऋतुधान्नः सृष्टिः शुद्ध
15 गगनापृथग्भूतजलप्रकृतित्वाभिमतमेघादिरूपा तथा सर्वघटादिगवादिरूपा सृष्टिर्भावादेवोपसंहारश्चिति भाव-विधिविधनयः समाप्तः ॥

\*\*

एवं तावद् वस्त्वर्थतो विधिविधिनयिवक्तराः पुरुष-नियति-काल-स्वभाव-भावा व्याख्याताः । अनया दिशा शब्दब्रह्मविधिविधिनयग्रहासेककारणवादा उन्नयनीयाः । इदानीं तेषु शब्दार्थो वक्तव्यः, स च सामान्येनोच्यते सर्वेषां तुल्यत्वात् । स च द्विविधः — पदार्थो वाक्यार्थश्च । तत्र पदार्थस्तावत् — एषु 20 विधिविधिष्वविकल्पः शब्दार्थः, उक्तेषु पुरुर्षांदिवादेष्वत्रस्थाद्युपचरितप्रक्रियाभेदकल्पितविकल्पासत्त्वात् तद्वस्तुनिर्विकल्पत्वात् । न त्वित्यादि, नाज्ञातः, सर्वस्थिकत्वाद् यस्य कस्यचिष्णाने सर्वस्य ज्ञातत्वात् । एतेन वेक्तित्वाद्यसमन्वयो व्याख्यातो दृष्टान्ताभावात् सर्वस्य सर्वज्ञत्वेदं भेदाभावात् । एतमर्थमन्योऽप्यन्वाह् — शास्त्रेषु प्रक्रिया । साङ्क्ष्ययोगवैशेषिकवेदशिरःप्रभृतिषु नृप्रकृतिपुरुषद्रव्यगुणादिनित्यानित्याद्वेतद्वैतत्रैतादि- पदार्थप्रक्रियाभेदैर्विकल्पात्मकपदार्थप्रणयने यथाप्रक्रियमविद्यवोपवर्ण्यते विकल्पस्यावस्तुत्वात् । विद्या तु पदार्थप्रक्रियाभेदैर्विकल्पात्मकपदार्थप्रणयने यथाप्रक्रियमविद्यवोपवर्ण्यते विकल्पस्यावस्तुत्वात् । विद्या तु तत्त्वज्ञानं सा आगमविकल्परूपा न भवितुमहति, वागोचरातिकान्तत्वात् तत्त्वज्ञानविषयानन्तात्मकैकपर-

र स्तिमिरं प्र०॥ २ व्योमदेव भा०। व्योमादवि य०॥ ३ विर्देश सर्व भेदा य०। विर्देश सर्व भेदा य०। विर्देश सर्व भेदा सर्व भेदा सर्व भेदा सर्व भेदा सर्व भेदा सर्व भेदा सर्व स्थान स्यान स्थान स्यान स्थान स

ये त्वेते घटादिशब्द। मेघस्तनितवदेते शब्दा एव केवला नार्थस्वरूपस्य वाचका मयूरविरुतवत् सङ्केताद् व्यवहारानुपातिनस्तस्यैव चैकस्य ब्रह्मणो लक्ष-णार्थाः तदेकदेशत्वात् प्रागमिहितप्रसक्षसिद्धिवत् । एवं च कृत्वाहुः—सर्वधातवो भुषोऽर्थमिद्धिति ] इति ।

मार्थस्य । यथोक्तम् – पंण्णविणिजा भावा [ नाव॰ नि॰ ४८८ ] इत्यादि । आगमाभ्यासाचु सम्यग्दर्शन-ज्ञान- 5 चारित्र-तपोविशेषैविशेषिताविद्यस्य सर्वभावविषया विद्या स्वयमेव स्वात्मनैव उपवर्तते, नाविद्यमाना कुत- श्रिदानीयते, सा चानागमविकल्पेत्यत आह – अनागमविकल्पा तु स्वयं विद्योपवर्तते । तथा चान्यः--

विकल्पयोनयः शब्दा विकल्पाः शब्दयोनयः । तेषामत्यन्तसम्बन्धो नौर्थाञ्शब्दाः स्पृशन्त्यपि ॥

शब्दा इति शब्दगैंडुमात्रप्रतिपत्तिहेतव इत्यत आह् - ये त्वेते घटादिशब्दा मेघस्तनितवदेते 10 शब्दा एव केवलाः, नार्थस्वरूपस्य वाचकाः, घटादिप्रतिपादनसमर्थाभिमता न प्रतिपादका इत्यर्थः । नन्विदं प्रसिद्धप्रस्तुतव्यवहारविरुद्धं त्वयोक्तम् – अर्थस्याप्रतिपादका घटादिशब्दा मेघस्तनितवच्छोत्रप्राह्यत्वा-दिति, घटादिशब्दा इति च त्बद्धचनादेव तेषां घटादार्थप्रतिपादनदर्शनादिति । अत्रोच्यते – न ब्रमः 'अप्रति-पादकाः' इति । 'किं तर्हि ? अवाचका इति ब्रमः, प्रतिपत्तृसङ्केतवशात् तदुपळक्षणत्वेन प्रतिपादकत्वं विक-ल्पात्मार्थविषयं न विरुध्यते, यस्माद् मयूरविरुतवत् सङ्केताद् व्यवहारानुपातिनः, यथा मयूरविरुतं 15 त्रासमर्दं हर्षस्थानगमनाद्यन्यतमावस्थाविशेषसहचरं श्रुतचरं तथोत्तरकाँ छतसङ्गीतेः पुरुषस्य ताद्दग् विज्ञा-नमाद्धाति एवं पुरुषोऽपि घटपटादिशब्दोश्चारणेन पूर्वसङ्केतवशात् पुरुषान्तराय स्वाभिप्रायमर्पयतीति न प्रसिद्धिन्यवहारिवरोधी, तथैव अचेतनशब्देष्वपि कालाकालमेघस्तनितादिषु सङ्केतादेव शुभाश्चभादिपरिज्ञानं १७६.२ दृश्यते । अथवा किमनेन प्रसिद्धिच्यवहारविरोधपरिहार्एरिक्केशेन ? नन्वयमेव सुश्लिष्टः परिहारो व्यापी च, तद्यथा – ते सर्व एव शब्दास्तस्यैव चैकस्य ब्रह्मणः पुरुषाद्यन्यतमविधिविधिनयविकल्पस्य यथोपपा- 20 दितं त्वया रुचितस्यान्यतमस्य लक्षणार्थाः तदेकदेशत्वात् प्रागभिहितप्रत्यक्षसिद्धिवत् । यथा 'गौ-र्विषाणी ककुद्मान् प्रान्तेवालिधः सास्नावान्' इति यथैते विषाण्यादिशब्दा गोरेकदेशवाचित्वात् तदुप-लक्षणार्थाः प्रसिद्धसङ्केतवशाद् गोरेव वाचकास्तद्वयवानां तस्माद्भिन्नत्वादेवं सर्वशब्दास्तद्वयवानां ततोऽ-पृथक्त्वात् तस्यैव ब्रह्मणो वाचका इति वाचकत्वेऽप्युपपन्नः प्रसिद्धिव्यवहाराविरोधः । अभिन्नैकभवनब्रह्मो-पलक्षणार्थत्वे सर्वशब्दानां शब्दलक्षणविन्मतिसंबादि ज्ञापकमाह – एवं च कृत्वाहः शब्दलक्षणविद इति <sup>25</sup> वाक्यशेषः । सर्वधातवो भवोऽर्थमभिदधतीति तेषामप्यस्मिन्नेव दर्शने करोत्यादिधातूनां सत्तार्थानति-

१ द्दर्यतां पृ०६ पं० ११ ॥ २ विशेषिताविद्यस्य विनाधिताविद्यस्य विशेषिताविद्यस्य विशेषिताविद्यस्य स्थाध्याः ॥ ३ नार्थाशब्दाः प्र०। द्दर्यतां पृ० ४९८-१ ॥ ४ भतुमात्र प्र०॥ ५ किं तर्हि अवाचका इति य० प्रतिषु नास्ति ॥ ६ दर्षस्था य० । द्वस्था भा० ॥ ५ कालं भा० ॥ ८ रिक्केशेनत्वयमेव प्र०॥ ९ वादे भा० ॥

१७७-१

10

स एकोऽनवयवः शब्दो वाक्यार्थः, न तु सर्वाणि । सङ्ग्रहदेशत्वाचास्य द्रव्याः र्थता । भवति भवनं भावो द्रवतीति द्रव्यम् , न विकारावयवौ ।

क्रमे भ्वेर्थवचनमुपर्पेद्यते, 'भुत्रं वदन्ति' इति भूँवादयः, वादिशब्दस्य श्रीणादिकेञन्तत्वात् तथा भूवादि-शब्दव्याख्यानात्, नान्यथा । इत्युक्तः पदार्थः ।

ह्यानीं वाक्यार्थ उच्यते **– स एकोऽनवयवः शब्दो वाक्यार्थः,** वाक्यं च वाक्यार्थश्च वाक्यार्थः, वाक्येन युक्तोऽर्थो वाक्यार्थः, वाक्यसँम्बद्यी वाक्याद् वाक्यस्यैवार्थः । यथाहुः –

> आख्यातराब्दः सङ्घातो जातिः सङ्घातवर्तिनी । एकोऽनवयवः राब्दः क्रमो बुद्ध्यनुसंहतिः ॥ पदमाद्यं पृथक् सर्वे पदं साकाङ्क्षमित्यपि । वाक्यं प्रति मतिर्भिन्ना बहुधा न्यायदर्शिनाम ॥

वाक्यं प्रति मतिभिन्ना बहुधा न्यायदर्शिनाम् ॥ [वाक्यप॰ २।१,२] इति ।

तत्र यै: 'पकोऽनवयवः राज्दः' इत्युक्तं तैर्विनिश्चित्योक्तं भवनस्यानवयवत्वात् तथैव पदवाक्यशब्दंतदर्थाद्या-त्मत्वादिति । न तु सर्वाणि एकस्यैव सर्वत्वादिति चैरितार्थ एष द्रव्यार्थो विधिविधिनयः, हेतोर्वास्मात् सङ्गहदेशत्वाचास्य द्रव्यार्थतेति, सङ्गहो द्रव्यार्थः, स पुनर्द्विविधः – सैर्वसङ्गहो देशसङ्गहश्च, इत्येवमादि-शतप्रसारोऽसावार्षे शतभेदश्चतेर्नयानाम् । यथोक्तम् – एकिको य सैतेविधो सत्त णयसता हैवंत्येवं [ माव॰ 15 नि॰ ७५९ ] इति । सङ्गहस्यापि द्रव्यार्थता

> तित्थकरवयणसंगहविसेसपत्थारमूळवाकरणी । दब्बट्टिओ य पज्जवणयो य सेसा विकप्पा सिं ॥ [सन्मति॰ १।३] <sup>१३</sup>तिवचनात् ।

द्रव्यार्थसमासश्च औंदिनये व्याख्यातः । तस्मात् सङ्गहदेशत्वात् तद्वयवत्वादस्य द्रव्यार्थतेति ।

द्रव्यशब्दस्य कोऽर्थः ? द्रवतीति द्रव्यम् , गुणसन्द्रावो द्रव्यम् [पा० म० भा० ५१३१३१९], द्रव्यं २० भव्यं योग्यं भू प्राप्तौ [पा० घा० १८४५] इति प्राप्तियोग्यमिष्टार्थप्राप्तियोग्यं दारु, ''क्रियावदादिलक्षणं द्रव्यम् , इत्येवमादि यथासम्भवं लक्षणं वाच्यम् । इह तु भवित भवनं भावः । 'भवित' प्राच्यचतुष्ट्ये पुरुषादिस्वभावान्ते, भवनं भावोऽन्त्ये पूर्वोक्तवत्, पूर्वविरुद्धत्यान्नयानां द्रवित भैवित गच्छित सत्तमिति द्रव्यं गत्यात्मकत्वात् द्रव्यं च भव्ये [पा० पा३१९०४] इति वचनात्, न विकारावयवीविति विधिनया- युक्तत्वाद् गतार्थम् ।

१ स्वर्ध थ । स्वार्थ भा । । २ थय भुंच प्र ।। ३ "भ्वादयो घातव इति । कथम् १ नेदमादिग्रहणम् । वदेरयमौणादिक इल् कर्तृसाधनः – भुवं वदन्तीति भ्वादय इति ।" इति पातक्षलमहामाध्ये ॥ ४ "वसिविषयिष्ठिराजिक्रजि-सिद्दिहिनवाशिवादिवारिभ्य इल् ।५७४ ॥" इति पाणिनीयव्याकरणे उणादिषु चतुर्थपादे ॥ ५ "संबंधा प्र । ॥ ६ 'वाक्याये वाक्यस्य वाक्यस्य वाक्यः' इत्यपि पाठोऽत्र स्थात् ॥ ७ व्दः तद् य ० ॥ ८ न तु सर्वाणि पदानि वाक्याये इत्याच्या ॥ ९ चितार्थे भा ० ॥ १० सर्वे प्रतिषु नास्ति ॥ ११ विहो सत्त नय य ० ॥ १२ हवंत्येवमिति प्र ॥ १३ हक्यतां प्र ० ५ ५ ० । १५ क्याव्य गुणवत् समवायिकारणिमिति प्र ॥ १३ हक्यलक्षणम् ।" वै० स् ० ११११५ ॥ १६ भवति भा ० प्रतौ नास्ति ॥ १७ वाविधिविधिनयाः य ० ॥

निबन्धनमस्य-किं भवं ऐके भवं, दुवे भवं, अक्खुए भवं, अव्वए भवं, अविष्टिए भवं अणेकभूतभन्वभविए भवं ? सोमिला ! एके वि अहं दुवे वि अहं अक्खुए वि अहं अव्वए वि अहं अव-द्विते वि अहं अणेकभूतभन्वभविए वि अहं [ भैगवतीस्० १८। १०। ६४७]।

किमेतत् सामर्थ्यवादिना स्वमनीिषकयोच्यते त्वया, आहोस्विदार्षेऽपि निवन्धनमस्य दर्शनस्यास्ति यत एतद् निर्गतमिति ? अत्र 'अस्ति' इत्युच्यते, निवन्धनमस्य सोमिलबाह्मणप्रश्ने किं भवं ऐके भव-5 मिलादिके व्याकरणे सोमिला! एके वि अहं, दुवे वि अहं, अक्खुए वि अहं, अब्वए वि अहं, अवद्विते वि अहं, अणेकभूतभव्वभविए वि अहमिलादि निवन्धनमिति।





## अथ तृतीयो विध्युभयारः।

अथ किं भवता पुरुषादिवादेषु प्रतिखं तथा तथा या एता अवस्था उक्ताः पुरुषादि तक्त्वं तल्लक्षणम्, उत पुरुषादिलक्षणास्ताः ?

ग्यावस्थास्त्रात्मैव पुरुषादि, न पुरुषाद्यातमा अवस्थाः, ततः पुरुषो नाम न कश्चिचतुरवस्थाव्यतिरिक्तः, समुद्यिमात्रसमुदायाभ्युपगमाद् रूपादिसमुदायवत्

कमलदलविपुलनयना कमलमुखी कमलगर्भसमगौरी। कमले स्थिता भगवती ददातु श्रुतदेवता सिद्धिम्।।

इदानीं विध्युभयारावसरः । यद्ययं विधिविधिनयारोक्तो भावो निर्दोषः स्थादरान्तरारम्भोऽनर्थकः 10 स्थात्, स तु सदोष एवेति प्राप्तावसरं तदोषमुक्त्वोक्तरत्र विध्युभयारं निर्दिक्षः प्राच्यदोषाभिधानार्थमेव तायदाह — अथ किं भैयता इत्यादि । अथेत्यधिकारोपन्यासे, अनन्तरोक्तपुरुषादिवाददूषणाधिकारोपन्यांसार्थोऽथशब्दः । किंशब्दः प्रश्ने, सामान्येन पुरुष-नियति-काल-स्वभाव-भावेषु अनन्तरोक्तेषु प्रतिस्वमान्त्रमनो प्राहे तथा तथा तेन तेन प्रकारेण पुरुषः सुप्तादिचतुरवस्थः, नियतिरेव पूर्वपरादिक्रियाऽक्रियादिन्तियावस्थारूपा, काल एव क्रमयौगपयभूतभवद्भाविक्यवस्थातत्त्र्यः, स्वभाव एवात्मप्रविभागमात्रप्रतिविविक्त15 भवनभेदतत्त्वः, भाव एव स्त्वास्त्रत्वाद्यविद्याविकत्पविनिर्मुक्तसत्तामात्रव्याप्यनञ्जनशब्दार्थज्ञानाद्यवस्थाविशेषजगक्तत्त्व इति या एताः प्रतिस्वेमशेषा व्रीह्यङ्करादिघटपटादिवस्तुव्याप्तिष्टृत्तयोऽवस्थास्तस्य तस्य पुरुषादि१७८० दर्शनस्य व्यापित्वप्रदर्शनार्थमुक्तासासु किं पुरुषादि तत्त्वमवस्थालक्षणं 'तैस्वक्षणम् ? तानि च लक्षणं\*
तस्याः, न सोऽस्ति तद्वयतिरिक्तः, यथा रूपादय एव घट इति । उत पुरुषादिलक्षणास्ताः ? पुरुषादेव सत्यम्, न ताः काश्चिद्वस्थाः, यथा घट एव रूपादयः न रूपादयो नाम केचिद् घटव्यतिरेकेण, इति द्वयो20 विंकरपयोरन्यतरोऽवधार्यः ।

ँकिञ्चातः <sup>१</sup> यद्यवस्थास्वात्मेत्यादि यावत् समुदयमात्रवाद एवायमन्यः । यदि पुरुषादि न किञ्चिदस्ति, अवस्थास्वात्मैव तह्नक्षणम् , ता एव सत्याः, न पुरुषाद्यातमावस्थाः पुरुषादिस्वरूपास्ता अवस्था न भवन्ति इत्येवमभ्युपगतं भवति ततः पुरुषो नाम न कश्चिचतुरवस्थाज्यतिरिक्त इत्येतदा-

१ भवत रं० ही०॥ २ ँन्यासोधेँ भा०। ँन्यासोधोँ य०॥ ३ ँद्भाविविवस्थात्ततः य०। ँद्भाविवृवस्थात्ततः भा०॥ ४ ँप्रतिविवक्ताँ य०॥ ५ ँस्वनशेषः प्र०॥ ६ \* \* एतचिहान्तर्गतः पाठो य० प्रतिषु नास्ति॥ ७ किं वातः प्र०॥

समुदायमात्रवाद एवायमन्यः, तुरीयत्वप्रतिपादनार्थाभ्युपगतमुक्तिकमवत्तु अयुग-पदवस्थावृत्तेः क्षणिकवादः वासोवत्, चतुर्ज्ञानमात्रत्वात् कल्पनाज्ञानमात्रसत्यं न किञ्चित् तदाभासज्ञानवहिर्भृतं स्वप्नवदिति विज्ञानव्यतिरिक्तार्थग्रुन्यवादः।

अचिन्त्यमेवेदं चिन्त्यते । ऊर्ध्वमधस्तिर्यक् कचित् तत्त्वैक एव व्यवस्थितः पुरुषः, अनितिरिक्तपरापराणीयोज्यायोरूपात्मकत्वात्, वृक्षवत् ।

प्**न्नम् । पुरुषादि** इति सामान्येनोपऋम्य **पुरुषो नाम** इति पुरुषस्यैवाभाववचनं विधिविधिनयविकल्पानां पुरुषस्य प्रथमत्वात् तदूषणेनातिदेक्ष्यमाणत्वात् । पुरुषवादे प्रस्तुते कथं पुरुष एवासन्नित्यापाद्यत इति चेत्, उच्यते – यस्मात् स**मुदयिमात्रसमुदायाभ्युपगमाद् रूपादिसँमुदायवत् समुदायमात्रवाद ऐवायमन्यः**, स एवायं बौद्धपरिकस्पितरूप-वेदना-विज्ञान-संस्कार-संज्ञास्कन्धसमुद<sup>क्ष</sup>यः पुरुषोऽङ्गुिसमुष्टिवत् बलाकापङ्किवत् अक्षोद्धिचऋपञ्जराँणीषाक्षपरयुगसमिलादिरथवदिति समुदयवाद ईघन्मवीम्नक्षितकुकुटवत् 10 पुरुषप्रत्याख्यानफलोऽन्यवदाभाति सुप्तसुषुप्तजायन्त्ररीयावस्थासंज्ञाभेदात् । युगपद्भाविरूपादिगुणसमुदायवाद-तुल्यो युगपदवस्थाचतुरवस्थाससुदयवाद इति एष देशभिन्नरूपादिससुदयवादतुल्यः । नायं देशभिन्नरूपादि-१७८-२ समुद्यवादतुस्य एव, किं तर्हि ? कालभेदभिन्नायुगपद्भाविसततसंवृत्तजनननिधननामरूपवादर्तुंस्यः क्षणिक-वादोऽपि, यस्मात् तुरीयत्वप्रतिपादनार्थाभ्युपगतमुक्तिकमवत्त्वयुगपदवस्थावृत्तेः क्षणिकवाद इति, सुषुप्तसुप्तजायत्परमिनिद्रावस्थाविद्युद्धिक्रमान्यथावृत्त्यभ्युगगमादवस्थाक्षयोऽन्यथात्वम् , अन्ते च क्षयदर्शना-15 दादौ क्ष्मचोऽनुमेयोऽवस्थानामिति क्षणिकवादः । को दृष्टान्तः ? वासोवत्, यथा वस्त्रं क्षणे क्षणे जीर्यजीर्यदन्ते विशीर्यते तथावस्था अपि । न केवलं समुदयक्षणिकवादावेव, किं तर्हि ? शून्यवादोऽपि, तद्यथा – चतुर्णा(ज्ञा?)नेत्यादि, यथा पुरुषवादिना चतस्रोऽवस्थाः पृथक् परिगृह्य तास्वपि ज्ञानमेव सुप्तत्वात् सुप्तपुरुषवत् सुपुप्तत्वाद् मदिरामत्तवदित्यादिना प्रतिपादितम्, तैथा तथा रूपाद्यमूर्तमूत्र्योपत्त्या त्वयैव 'रूपणाद् रूपम्' इति च ज्ञानात्मना चैतन्यस्वरूपाद्नपेता रूपरसाद्घिटादिसृष्टिश्चानेकघोपपा-20 दिता, सा च कल्पनाज्ञानम्, तन्मात्रमेव सत्यम्, न रूपादि किञ्चित् तदाभासज्ञानबहिर्भूतं स्वप्नवत्, यथा स्त्रप्ते सिंहाद्याभासज्ञानमात्रम् न सिंहादिः कैश्चित् तद्वहिर्भूतस्तथा जायद्विज्ञानमपि ज्ञानमात्रमेव श्रामारामस्त्रीपुरुषादिरूपाद्याकारज्ञानमात्रं तद्वथतिरिक्तार्थर्शून्यस्वप्नविज्ञानवद्वेत्येतदापन्नम् । अतः कल्पनाज्ञान-मात्रसत्यमिति चिज्ञानव्यतिरिक्तार्थशून्यवादः, विज्ञानमात्रर्वीदस्थापि प्राह्मप्राहकविकल्पातीतनिर्विकल्पत्वाश्रयस्य शून्यत्वापत्तेः । 25

पुरुषवाद्याह — अचिन्त्यमेवेदं चिन्त्यत इत्यादि । मद्वचनापरिज्ञानादसम्बद्धं दूषणम् , मया हि 'पुरुष एवेदम्' इत्यवधार्योक्तम् , नोक्तम् 'इदमेव पुरुषः' इति प्रत्यक्षाः सुप्ताद्यवस्था उद्दिश्येति । अत्र १७९-१

१ समुद्दायवत् य॰ प्रतिषु नास्ति ॥ २ एव एवायमन्यः प्र० ॥ ३ दाय पु प्र० ॥ ४ णीयाक्ष भा० । णीयोक्ष य० । इत्र्यतां प्र० ७६ टि० ९ ॥ ५ वस्यदि (वस्थायि?) चतु भा० ॥ ६ तुल्य क्ष प्र० ॥ ७ अन्ते क्षय य० ॥ ८ क्षयोनुमयावस्था प्र० ॥ ९ तथा तथा तथा भा० ॥ १० कश्चिक्तद्वहि भा० । कश्चिद्वहि य० ॥ ११ ( शूर्य १ ) ॥ १२ वास्यापि प्र० ॥

नन्वयमेकावस्थामात्रखतत्त्व एव व्यवस्थापितः, चैतन्यानितवृत्तिवर्णनात्। तच विनिद्रावस्थातोऽनन्यदिति 'विनिद्रावस्थालक्षण एव पुरुष आत्यन्तिकनिद्रा-विगमरूपनिरूप्यत्वाद् विनिद्रावस्थास्वात्मवत् । न ह्यसावितरात्मिका, स्ववृत्ति-स्यागापत्तेः। तन्मात्रत्वे तु पुरुषस्थापि तद्वज्ञाग्रदाद्यवस्थानात्मकत्वादसर्वगतत्वम्।

<sup>5 प्रयोगः – ऊर्ध्वमधस्तिर्थक् कचित् तैस्वैक एव ब्यवस्थितः पुरुष इति प्रतिज्ञा, अनितरिक्तपरा-पराणीयोज्यायोरूपारमकत्वाद् वृक्षवदिति, यथोक्तम् —</sup>

यसात् परं नापरमस्ति किञ्चिद् यसाम्नाणीयो न ज्यायोऽस्ति किञ्चित्। बृक्ष इव स्तब्धो दिवि तिष्ठत्येकस्तेनेदं पूर्ण पुरुषेण सर्वम् ॥ [श्वेताश्व० ३।९] इति ।

यस्माद्द्यत् परं नौस्यनन्यदद्वैतमेवेत्यर्थः । अथवा यस्मात् परं प्रधानं प्रकृष्टम् अपरमप्रकृष्टमन्यद्वा 10 नास्ति ऊर्ध्वाधस्तिर्थक्परापरविभागामावादविभागात्मना तस्यैव व्यवस्थानात् । नाणीयो न ज्यायोऽस्ति किञ्जिदिति सूक्ष्मस्थूलविभागाभावात् ताँद्रूप्येणाविभक्तस्यापि तस्यैवावस्थानादिति । शेवं गतार्थम् ।

अत्रोच्यते — नन्ययमित्यादि । ननु त्वयायं पुरुषोऽवस्थात्मकत्वमनतिकामन्नेकावस्थामात्रस्वतत्त्व एव व्यवस्थापितश्चतुरवस्थास्वरूपोपवर्णनद्वारेणैव तिन्नरूपणादवस्थास्वात्मक एवासाविति, तत्रापि च विशेषेण एकावस्थामात्रस्वतत्त्वस्तुरीयावस्थातत्त्व इत्यर्थः । तत् कुत इति चेत्, चैतन्यानितवृत्ति
15 वर्णनात्, 'सर्वत्र ज्ञानमयोऽसौ पुरुषः, इति प्रतिज्ञाय तद्वयाप्तिप्रदर्शनार्थं 'चैतन्यमेव वृक्षतृणकुट्यपुरुषादि, सुप्तत्वात् सुषुप्रत्वाज्ञागरितृत्वात्, सुप्तादिपुरुषवत्' इति वार्णितं चैतन्यमेव । तच्च विनिद्रावस्थातोऽनन्यत्, तच्च चैतन्यं विनिद्रावस्थातोऽनन्यत्, तच्च चैतन्यं विनिद्रावस्थाते , यथोक्तम् —

पुरुषस्य न केवलोद्यः पशवश्चाप्यनिवृत्तकेवलाः।

१७६-२ न च सत्यिप केवले प्रभुस्तव चिन्त्येयमिचिन्त्यवद् गितः ॥ [सिङ् हा १४२२] इति । 20 इतिशब्दो हेत्वर्थे, अस्माद्धेतोर्विनिद्वावस्थालक्षण एव पुरुषः, एतदेवास्य लक्षणम्, उपयोगो लक्षणम् [क्वार्थः २८८] इति वचनात् । एतत् प्रतिज्ञामात्रम् । अत्र हेतुरुच्यते — आत्यन्तिकिनद्वा-विगमरूपिनेरूप्यत्वात्, सर्वत्र सर्वदा वान्तमतीतोऽत्यन्तः, तत्र भव आत्यन्तिको निद्राविगमः, स एव रूपं तत्त्वम्, तेन तत्त्वेम निरूप्यत्वात्, यथा निरूपितं पुरुषवादिनैव सर्वं सर्वत्र सदा सर्वथा चेतनात्म-कमेवेति सिद्धो हेतुः । को दृष्टान्तः ? विनिद्रावस्थास्वात्मवत्, यथा विनिद्रावस्थां चैतुर्थी शुद्धचैतन्या- 25 त्मानं नातिवर्तते प्रोक्तरूपेण निरूप्यत्वात् पुरुषस्तथा शेषावस्थास्विप तैर्द्धमेतानतिवृत्त्यैवेति एवमेषा विनिद्रावस्था सर्वत्रापादिता । न ह्यसावितरात्मिका, यथा सुप्ताद्यवस्थात्रियावस्था न तथा सा तदात्मिका । कस्मात् ? स्ववृत्तित्यागापत्तः, यदि सा विनिद्रावस्था सुप्ताद्यवस्थापि स्थात् ततस्तया "विशुद्धावस्था सवृत्ति- स्यक्ता स्थात्, न त्वस्ति सवृत्तित्यागोऽवस्थासङ्करस्वरूपनिर्णयाभावादिदोषात् । अतः सा तन्मात्रैव, तस्याश्च तन्मात्रत्वे तु पुरुषस्थापि तदवस्थामात्रत्वमतो विनिद्रावस्थामात्रत्वम्, तद्धज्ञापदाचवस्थानात्मक-

१ तत्वैक एव भा॰। तत्वैक एक एव य॰॥ २ नास्त्यनन्यद्वैत भा॰। भास्त्यन्यत् वैत य॰॥ ३ पर-विभागाभावादिग्विभागात्मना य॰। परविभागात्मना भा०॥ ४ ताद्व्येणा भा०॥ ५ वर्तनात् प्र०॥ ६ वृक्षानृशकुट्य प्र०॥ ७ दश्यतां प्र० १८३,१८४॥ ८ दश्यता प्र० २०१-१॥ ९ चतुर्थ प्र०॥ १० तद्धर्मतामनिवृत्यवेति य॰। तद्धर्मत्यवेति भा०॥ ११ विशुद्धा स्ववृत्ति य॰॥ अंथ विनिद्रावस्थालक्षणोऽपि पुरुषः सर्वत्वान्न विनिद्रावस्थामात्र एव, विनिद्रा-वस्थापि विनिद्रावस्थात्मिका सती सर्वत्वान्न विनिद्रावस्थामात्रैव स्याद् विनिद्रा-वस्थालक्षणत्वात् पुरुषस्वातमवत् । ततश्च प्रत्यवस्थं तस्या एव सर्वातमकत्वात् तृणाद्यपि सर्वगतमिति किं पुरुषेकत्वप्रकल्पनया ? अतल्लक्षणत्वाद्वा विनिद्रावस्थाया अभावः, ततश्च तत्तत्त्वचतुरवस्थसर्वात्मकपुरुषाभावः ।

अंथ विनिद्रालक्षणविपरीतोऽपि पुरुषः पुरुष एवावधारणभेदात् , विनिद्रावस्था-

त्वम्, तस्मा**ज्ञाग्रदाद्यवस्थानात्मकत्वाद्** विनिद्रावस्थामात्रत्वात् सुप्तादिद्वैष्टशेषावस्थासु अवृत्ते**रसर्वगत-**त्वमिति चाव्यापित्वदोषः पुरुषकारणवादस्य ।

अथ विनिद्रेत्यादि । मा भृत् पुरुषासर्वगतत्वदोष इति विनिद्रावस्थालक्षणोऽपि सन् पुरुषैः सर्वत्वान्न विनिद्रावस्थामात्र एव, किं तर्हि ? सुप्तादिष्टि त्तिरंपीतीष्यते, ततो विनिद्रावस्थापि विनिद्रा-10 वस्थात्मिका सती सर्वत्वादेव न विनिद्रावस्थामात्रेव स्थात्, सुप्ताद्यवस्थापि स्थादित्यर्थः । हेतुः १८०-१ विनिद्रावस्थालक्षणत्वात् पुरुषस्वातमवत्, यथा पुरुषो विनिद्रावस्थालक्षणत्वात् सर्वगत इष्यते तथा विनिद्रावस्थालक्षणत्वात् सर्वगता स्थात्, विनिद्रावस्थालक्षणा हि सापीति । तत्रश्चेत्यादि, एवं च सत्य-न्योऽपि दोषः, अवस्थामवस्थां प्रति प्रत्यवस्थं विनिद्रावस्थात्रक्षाः स्वत्तसुष्ठप्रजापद्वस्थास्यपि तस्या एव विनिद्रावस्थाया एवाविश्वेषेण सर्वगतत्वात् सुषुप्तावस्थापि तृणादि सर्वगतं स्थात् सर्वात्मकत्वाद् विनिद्राव-15 स्थावत्, सर्वात्मकत्वं विनिद्रावस्थालक्षणत्वान् पुरुषयदित्युक्तम् । तस्मात् तृणाद्यपि सर्वगतमिति किं पुरुषकत्वप्रकल्पनया श्वः पुरुषवादिवशेषाभिमानः ? 'तृणभेवेदं सर्वं यद् भृतं यच भाव्यम्, यस्मात् परं नापरमस्ति किञ्चित्' इत्यादि 'तेनेदं पूर्णं तृणेन सर्वम्' इति च कस्मान्न प्रव्यते ? इति ।

किञ्चान्यत्, अत्तल्लक्षणत्वाद्वेत्यादि । लक्षणं विशेष्य अर्थान्तरादवन्छिद्य स्वरूपेऽवस्थापकं नीलो-त्पलवत्, तत् पुनः स्वात्मन्वंस्थितत्वात्रास्ति लक्षणं प्रत्यवस्थं सर्वात्मसु वृत्तत्वात् । ततोऽतल्लक्षणत्वाद्या <sup>20</sup> विनिद्रावस्थाया अभावः स्थात् स्थात्मन्यस्थितत्वात् स्वपुष्पवत् । तत्थ तत्तस्वे, तासां तत्त्वं चतस्णा-मवस्थानां सैव, तत्तत्त्वे चतुरवस्थाऽभावः, ता एव च सर्वम्, तदभावात् सर्वाभावः, सर्वाभावात् तदात्मकस्य सर्वात्मकस्य पुरुषस्थाप्यभाव इत्यत आह — तत्थः तत्तत्त्वचतुरवस्थसर्वात्मकपुरुषाभावः, चैतन्यमेव हि पुरुषस्थावस्थानां च लक्षणम्, तदभावे पुरुषस्थावस्थानां चाभावे किमवशिष्यते ? १८०

अथ विनिद्रालक्षणेत्यादि । अथ मतं भवतः — विनिद्रावस्थापुरुषाभावदोषयोः परिहारे सर्वदोष- 25 परिहारः, स चावधारणवैपरीत्येनेति, तद्यथा — पुरुषस्तु पुरुष एव <sup>१</sup>\* विनिद्रावस्थालक्षणविपरीतोऽपि, किं कारणम् ? अंवधारणे भेदात् । कथमवधारणभेदः ? उच्यते — विनिद्रावस्थास्वात्मनि अंवधार्यमाणे \*

१ दृश्यता पृ० २०१-१॥ २ दृश्यता पृ० २०१-१॥ ३ दृष्टमेषावस्थास्ववृत्तेरसर्वगतत्वमिति प्र०॥ ४ वः श्चासर्वं वि० विना । षश्चासर्वं वि० ॥ ५ रपीष्यते भा०॥ ६ न्यवस्थि प्र० । अत्र स्वातमन्यवस्थितत्वा इत्यपि पाठः स्थात् ॥ ७ स्वातमन्यवस्थितत्वात् भा० । दृश्यतां टि० ६॥ ८ स्थासर्वां भा०॥ ९ \* एतिच्छान्तर्गतः पाठो य० प्रतिषु नास्ति ॥ १० (अवधारणभेदात् १)॥ ११ अवधारमाण भा०॥

खात्मिन विनिद्रावस्थैव लक्षणम्, पुरुषे तु लक्षणमेव अन्यासामप्यत्यागात्, स स्थनेकरूपो मेचकवत्। न, उक्तवदवधारणभेदस्यान्याय्यत्वात् प्रतिज्ञातव्याघाताद् घटरूपादित्ववत्, पुरुषत्वं प्रागुक्तमवस्थानाम्, अधुना तु पृथक्खात्मानस्ता उच्यन्त इति तक्त्वं पुरुषस्य रूपादिघटत्ववत्। यदा च तासामेव तक्त्वं ततस्तासां

<sup>5</sup> विनिद्रावस्थैव लक्षणं नान्या काचिद्वस्थिति स्वात्मनो लक्षणत्वमवस्थाया नियतम्, सा त्वन्यावस्थात्मनोऽपि लक्षणत्वान्न नियतेति न विनिद्रावस्थायास्तावद्भावोऽस्ति । पुरुषस्थाप्यभावो नास्ति, पुरुषे तु लक्षण-मेवेखवधारणाद् विनिद्रावस्था लक्षणमेव पुरुषस्य नालक्षणमिति पुरुषो लक्ष्यत्वेनानियतोऽन्याभिरप्यवस्थाभि- लेक्ष्यत्वादन्यासामप्यत्यागालक्षणत्वेन पुरुषस्थेति भेदेनावधारणम् । यस्मात् स ह्यनेकरूपो मेचकवत् पुरुषः, वर्णसङ्करो हि मेचकः, स नीलोऽपि पीतोऽपि शेषवर्णोऽपि तथा पुरुषो विनिद्रावस्थालक्षणोऽपि 10 स्त्राव्यत्मावस्थालक्षणोऽपीति ।

अत्रोच्यते — न, उक्तवित्यादि । नैतदुपपन्नम्, उक्तवद्वधारणभेदस्यान्याय्यत्वात्, उक्तेन सुल्यमुक्तवत् तेनैव प्रागुक्तप्रकारेण तेनैव न्यायेनावधारणभेदस्यावसर एव नास्ति, न्यायादनपेतं न्याय्यम्, न न्याय्यमन्याय्यम् । कृतः ? प्रतिज्ञात्तव्याधातात्, यद्यवधारणं भिन्नार्थविषयमान्नीयते 'चैतन्यात्मकैक-१८१-१ पुरुषमयमिदं सर्वम्' इति प्रतिज्ञा हीयते, अथैकपुरुषमयत्वप्रतिज्ञा परिपाल्यते भिन्नार्थविषयाधारावधारावधाराणोप
15 पैत्तिर्विद्यिते, कथम् ? घटरूपादित्ववत्, यथा 'घट एव रूपाद्यः' इत्येतस्मिन् पक्षे न रूपाद्यो नाम केचित् सन्ति घटादर्थान्तरभूताः, तत्र 'रूपस्वात्मनो रूपावस्थेव उक्षणं न रसाद्यवस्थापि, घटात्मनस्य रूपावस्था उक्षणमेव इतरासामत्यागात्' इति कोऽर्थः स्याद् रूपाद्यभावात् ? तथेहापि विनिद्रैकावस्थारुश्चणपुरुषव्यतिरिक्तार्थाभावादितरासां सुप्ताद्यवस्थानामभावादेव कोऽवधारणार्थावकाशः ? इत्यवधारणाभावः प्रतिज्ञाच्याधातो वेत्येतदुभयं प्रदर्शयति — पुरुषत्यं प्रागुक्तमवस्थानाम् अधुना तु पृथवस्थात्मानस्ता २० उच्चनत्तेऽवस्था इति प्रागुक्तवद्यधारणमेदस्थान्याय्यत्वं प्रतिज्ञाच्याधातश्चेति । इति तत्त्वमिति अस्मा- द्वेतोः प्रतिज्ञाच्याधाताद्वधारणभेदान्याय्यत्वाचोभयथापिष्टविपरीतं तत्त्वमवस्थात्यं पुरुषस्य 'अवस्था एव पुरुषः, न पुरुष एवावस्थाः' इत्येवत् प्राप्तं रूपादिघरश्चवत् , यथा 'रूपादय एव घटः' इत्येतस्मिन् पक्षे 'न घटो नाम कश्चित्' इत्ययमर्थः, तत्र 'रूपमेव, न रसः' इत्याद्यवधारणमुपपद्यते भिन्नार्थविषयत्वात् तथा यद्यवस्था एव पुरुष इत्युच्येत युज्येतावधारणं पुरुषाभावेऽवस्थानामेव भिन्नानामितरावस्थानिवृत्त्यर्थमेका
25 वस्थात्रधारणम्, तत् तु न युज्यते चैतन्यात्मकैकपुरुषमयत्वप्रतिज्ञाव्याघाँतादिति ।

किञ्चान्यत्, यदा च तासामेय तत्त्वमित्यादि यावल्लोकवदेव तत्त्वापत्तिरिति । यदा च तासां १८१-२ भावस्तत्त्वम्, भाव एव ताः, ताभिरेव भूयते, भेदेनौवधार्यमाणत्वाद् विनिद्रावस्थैव विनिद्रावस्थार्सात्मिन छक्षणम्, पुरुषे तु सा छक्षणमेव, न तु सैव छक्षणं पुरुषस्थान्यासामप्यवस्थानां तल्लक्षणत्वात्यागात् । तथा

१ ँत्तिर्विशीर्थं कथम् प्र०॥ २ प्रतिव्याघातो प्र०॥ ३ ँघातादि प्र०॥ ४ ताव एव प्र०॥ ५ ँनवधा प्र०॥ ६ ँस्वात्मेति प्र०॥

तथा तथेतरेतरात्मसु अभावादवधारणभेदाद् भिन्नभिन्नार्थत्वान्नतु तदेव सर्वासर्व-गतत्वमिति लोकवदेव तत्त्वापत्तिः।

अंथाविकल्पशब्दार्थत्वादलक्षण एव न त्वज्ञाततत्त्वत्वात्, कथं तर्हि चतुर-वस्थावर्णनमनेकात्मकसर्वगतत्वभावनं च? यद्यस्यैकेका प्रत्येकमवस्था न भवति ततोऽसत्त्वात् कुतोऽस्य तदेकत्वापत्त्यात्मिका अविकल्परूपता? न हि पृथगवृत्ते <sup>5</sup>

तथा तासामितरेतरात्मसु अमावः, अवधारणभेदात् । 'तथा तथा' इति वचनादुत्तरोत्तरभेदानामपीतरेतरात्मसु नास्ति भावः, तद्यथा — रूपावस्थास्वात्मनि रूपावस्थेव लक्षणम् घटस्वात्मनि तु रूपावस्था लक्षणमेव रसाद्यवस्थानामपि तल्लक्षणत्वात्यागात्, तथा पृथिवीलोष्टादीनामितरेतरात्मसु अभावालेष्टावस्थास्वात्मावधारणे लोष्टावस्थेव लोष्टावस्थास्वात्मा, पृथ्वीस्वात्मावधारणे तु सा लक्षणमेव, न तु सैव वैज्ञादीनामप्यत्यागादिति सर्वत्रौत्त्यवधारणभेदः । ततोऽवधारणभेदात् त्वदुक्तादेव तथा तथेतरेतरात्मसु अभावादवधारणभेदा- 10 दत्यन्तं भिन्नार्थत्वम्, अतो भिन्नभिन्नार्थत्वात् सामान्याभावः, सामान्याभावाद् विविक्तानेकभेदावस्था-मात्रत्वात् सर्वमसर्वगतम् 'घटो घट एव, रूपं रूपमेव, रसो रस एव, पटः पट एव' इत्यादि प्राप्तम् । ततो ननु तदेव दर्शनमेतद्य्यापत्रं यदुक्तं 'वैधालोकन्नाहमेव वस्तु, शास्त्रेष्वनर्थको विवेकयत्नः' इत्यादि स्वपरविषयसामान्यविशेपनिराकरणेन लोकिकमेव यथाद्रव्यक्षेत्रकालभावभवनमेव च वस्त्वित तदेव तत्त्वम् इति लोकवदेव तत्त्वापत्तिरिति ।

अथाविकल्पशब्दार्थत्वा[द]लक्षण एव, ने त्वज्ञाततत्त्वत्वात् । तस्य निर्विकल्पस्याविभागस्य संसर्गभेदपरिणामशून्यस्य मेचस्तनितादिकल्पशब्दगोचरातीतस्य मयूरिवस्तवत् सङ्केताद् व्यवहारानुपातिभिर्वा शब्दैरनुपलक्ष्यस्य गोविषाणादिवत् स्वांशकल्पनामात्रभिन्नशब्दार्थाभिमानविकल्पस्य — न तु लौकिकवदज्ञात-१८२-१ सामान्यविशेषव्यवस्थाविचाररूपस्य — तत्त्वस्य कुतो वा लक्षणम् ? कुतोऽवस्या ? इति । एतज्ञायुक्तं चतुर-वस्थावर्णनात्, यदि ताश्चतस्रोऽप्यवस्था असत्या एव तद्वर्णनं स्वपुष्पसौरभवर्णनवत् कथ्यमुपपद्यते ? इति । कश्चान्यत्, सर्वगतत्वभावनाऽभावश्मद्भात्, तदर्शयनाह — अनेकात्मकसर्वगतत्वभावनं च 'कथम्' इति वर्तते । सर्वं गतं सर्वगतत्वभावनाऽभावश्मद्भात्, तदर्शयनाह — अनेकात्मकसर्वगतत्वभावनं च 'कथम्' इति वर्तते । सर्वं गतं सर्वगतम्, स् गतौ [पा० घा० ९३५, १०९५], 'सर्वम्' इत्ययमेव सर्वशब्दो गमनार्थदेशा-न्तरप्राप्तिलक्षणां कियां भिन्नविकल्पार्थविषयामाह 'वदन्यच अन्यच तद्शेषं सर्वम्' इति, ततश्च तत् तद्शेषं गतं सर्वगतम् , तद्भावः सर्वगतत्वमर्थानेकात्मकत्याविनाभावि, अनेकात्मकं हि सर्वम्, भिन्नानेकविकल्पकृत्सा-र्थातं सर्वगतिमत्येषा भावना निर्विकलेपकात्मकत्व न युज्यत इति ।

किञ्चान्यत्, निर्विकर्भरवाभावप्रसङ्गात्, यद्यस्यैकैकेत्यादि यावद् मेचकात्मके भवतः । यदि अस्य पुरुषस्य एकैका पृथक् पृथगेकामेकां प्रति प्रत्येकं समाप्ता सुप्ताद्यवस्था न भवति ततश्च एकैकस्या अभावात् ता न सन्त्येवेति कृत्वा तासामसत्त्वात् कुतोऽस्य पुरुषतत्त्वस्थ तासामेव भिन्नानामेकत्वाप-

१ दश्यतां पृ० २०१-२ ॥ २ च ज्ञानादी य० ॥ ३ ज्ञास्त्रावधारण प्र० ॥ ४ दश्यतां पृ० १९ पं० ३ ॥ ५ त त्वज्ञाततत्व भा० । तत्वज्ञानतत्व य० ॥ ६ दश्यतां पृ० २४३ पं० ११-२४ ॥ ७ भावक य० । भावकं भा० ॥ ८ यद्यत्यच्च प्र० ॥ ९ हणकत्वा थ० ॥

रूपे मेचकात्मके भवतः । असन्नेव त्वसावेवम्, अनवस्थात्वेऽचतुरात्मकत्वात्, खपुष्पवत् । त्वदुक्तेरेव च न स लक्ष्यो नार्थो न वस्तु, अलक्षणत्वात्, खपुष्पवत् । अथात इतश्चान्यतरोपादानपरित्यागायुक्तत्वादस्यावाच्यतेव । तथा स नैव

स्याहिमका 'तत् पुरुषतत्त्वमेकमिवकल्पम्' इत्यविकल्पता स्यात् ? भिन्नविकल्पैकापत्त्यात्मेकत्वादिविकल्प5 रूपतायाः सा वाऽविकल्परूपता छुतः ? नास्येवेत्यर्थः । को दृष्टान्तः ? पृथक् पृथगृष्टत्तसितासितादिवर्णै१८२-२ क्यापत्त्यात्मकमेचकवर्णाभाववत् , पृथिकसद्धवर्णाभावे मेचकवर्णाभावात् । तद्दर्शयति – न हि पृथगृत्ते
स्रुपे द्वे अपि सितासिते स्वेन रूपेण मेचके भवतः , मेदात्मलाभाविनाभाव्येकापत्त्यभावात् । एवमवस्था
अपि पृथक् स्वरूपेणासिद्धा निर्विकल्पैकरूपा न भवितुर्मर्हन्तीति । एवं तावद्वस्थानामभावे चतुरवस्थावर्णनानेकात्मकसर्वगतत्वभावनिर्विकल्परूपत्वाभावदोषाः ।

किं वा पार्श्वशरक्षेपेण भयजननानुवृत्त्या ? तमेव पुरुषं निराकुर्महे, तद्यथा — असन्नेव त्यसौ एवमवस्थानामसत्त्वे, कुतः ? अनवस्थात्वाद्वस्थातोऽन्यत्याद्वनवस्थात्मकत्वाद्वस्थात्वामावात् पुरुषो वन्ध्यापुत्रवत् । स्थान्मतम् — रूपाद्यवस्थाऽनात्मकस्थ घटस्य अवस्थावतोऽस्तित्वयत् सुप्ताद्यवस्थाऽनात्मकस्य सुप्तादिचतुरवस्थावतः पुरुषस्थास्तित्वमिति, एतचायुक्तम्, अनवस्थात्वे सति अचतुरात्मकत्वात् । अवस्थाचतुष्टयाभावादेवानवस्थात्मनस्त्वातुरात्म्याभावः सिद्धः । तस्मादनैकान्तिकाशङ्कानिवृत्त्यर्थमाह — अनवस्थात्वेऽ15 चतुरात्मकत्वादिति । स्वपुष्पवदिति दृष्टान्तो गतार्थः । अथवा किमनेन प्रयासेन उपपत्त्यन्तरैस्तदसत्त्वप्रतिपादनेन ? नतु त्वदुक्तरेव च म स लक्ष्यर्तत्वत्यरिकल्पितः पुरुषो नासौ लक्ष्यः, अलक्षणत्वात् ।
अलक्ष्यत्विषिष्टवादसाध्यमिति चेत्, लक्ष्यत्वित्राद्वतेरर्थनिराकरणार्थत्वाद् नार्थः इति त्रूमः, अर्थोऽपि
श्रियंते इत्यलक्षणत्वाच्छब्दाभिष्येयो ज्ञानज्ञेयो वा नेति विनिद्रावस्थाऽविनिद्रावस्था वा स्याद् न स पुरुष१८३-१ स्तहक्षणस्तद्वभयाभावात् । निर्विकल्पत्वादेवार्थोऽपि नैवेति चेत्, 'निर्विकल्पज्ञानवद् वस्तुत्वमिप न भवति'
20 इत्येतत्प्रतिपादनार्थत्वादिदमेव गृहाण — अवस्त्वेव तत् त्वदिष्टं तत्त्वमिल्रक्षणत्वात् स्वपुष्पवत् ।

अथात इत्यादि यावदस्यावाच्यतेवेति । अथाचक्षीथाः — अतः इति पुरुषतः इतश्चेत्यवैस्थातः अन्यतरस्य पुरुषस्यावस्थानां वा परित्यागैकान्तो न युक्तः, अवस्थात्यागे छक्षणाभावात् पुरुषाभावप्रसङ्गात् , अवस्थावतः पुरुषस्य वा त्यागेऽवस्थानामभावप्रसङ्गात् । न चैकतरस्योपादानं युक्तम् , उपादीयमानस्येतरा-भावेऽभावप्रसङ्गादेव अवस्थावस्थावद्वर्णनिनिर्विकरुपत्यसर्वगतत्वाभावप्रसङ्गात् प्रतिज्ञाञ्याचाताच । तस्मादन्य25 तरोपादानपरित्यागायुक्तत्वादस्य पुरुषस्थावस्थालक्षणत्वमधैस्थाऽसत्त्वं वा न शक्यं वक्तुम् । किं तिर्हि ? तैद्धक्षणत्वातहक्षणत्वाभ्यामवाच्यः स पुरुष इति । एतचायुक्तम् , यस्मात् तैथा स नैव स्थात् , एत-

१ इस्रता पृ॰ २०१-२॥ २ "तिमकत्वा" प्र॰॥ ३ "भाव्यैका(क्या ?)पत्त्य प्र॰॥ ४ "मईतीति प्र॰॥ ५ "स्तत्परि" प्र॰॥ ६ अर्थत इत्वरस्रकाण य॰। अर्थत इतारस्रकाण भा॰॥ ७ वा निति विनिद्रा व॰। वा विनिद्रा भा॰॥ ८ "मक्षण प्र॰॥ ९ पुरुष इत्रक्षे प्र॰॥ १० "वस्थात्यः भा॰॥ ११ अवस्थावद्वर्ण य॰॥ १२ "स्थासत्वं भा॰॥ १३ तस्थात्यः याम प्र॰॥ १४ तत्वा प्र॰॥

स्यात्, विनिद्रावस्थया सहैकत्वान्यत्वे प्रत्यवचनीयत्वात्, खपुष्पवत् । न तदेकं नान्यद्वा वाच्यं निरुपाख्यत्वात्। यत्तु सत् तद् विनिद्रावस्थया सहैकत्वान्यत्वे प्रति वचनीयम्, यथा विनिद्रावस्थास्वात्मा जाग्रदाद्यवस्थास्वात्मानो वा । अत एव अन्यतरस्थागोपादानायुक्तत्वादपि च नन्भययुक्तत्ववाच्यत्वाभ्युपगम एव पितृपुत्रवत्।

यंद्यपि च पुरुषस्वात्मैव अवस्था न तर्हि ना, अनवस्थत्वात् ; खपुष्पवत् । अभ्यु-

स्वामिष कल्पनायां स पुरुषोऽसन्नेय, कस्मात्? विनिद्रावस्थया सहैकत्वान्यत्वे प्रत्यवचनीयत्वात् स्वपुष्पवत्, 'विनिद्रालक्षणः पुरुषो न विनिद्रालक्षणो वा' इत्येते हे अन्यत्वानन्यत्वे प्रति अवचनीयत्वाद-सन् पुरुषः । त तदेकं नान्यद् वा वाच्यं खपुष्पं विनिद्रावस्थया सह, किं कारणम् १ 'एकम्' इति तावदवाच्यमसत्त्वात्, 'अन्यत्' इत्यत्यवाच्यमविनिद्रावस्थात्वे सत्यत्यसत्त्वे निरुपाख्यत्वाद् वाग्बुद्धि-<sup>10</sup> गोचरातिकान्तत्वादिति खपुष्पे दृष्टान्ते हेतोः साध्येनाविनामावित्वप्रदर्शनम् । यतु सत् तद् विनिद्रा-वस्थयेत्यादि वैधर्म्यदृष्टान्तः साध्यामावे हेत्वभावोषप्रदर्शनम्, मा मंस्थाः 'अस्मदिष्टसमुद्य्यवस्थास्वात्मनि १८३-२ सति अवचनीयताया दर्शनादनैकान्तिकता' इति विनिद्रावस्थास्वात्मानं जाप्रदृष्ट्यवस्थास्वात्मनश्च निदर्शयति अन्यानन्यत्वे प्रति वचनीयत्वात्—यथा विनिद्रावस्थास्वात्मानं विनिद्रावस्थातोऽनन्या जाप्रदृष्टसा-दिस्वात्मभ्योऽन्या, तथा ता अपि तस्या अन्याः स्वात्मभ्योऽनन्याः सत्यश्च, न तथा पुरुषः, तस्मादसन्निति । 15

किञ्चान्यत्, अत एव त्वद्मिहितात् कारणादन्यतरत्यागोपादानायुक्तत्वादिप च नन्भय-युक्तत्ववाच्यत्वाभ्युपगम एव पितृपुत्रवत्, यथैकः पिता पुत्रश्चावैद्यं नासौ स्विपतुः पुत्रत्वमन्तरेण स्वपुत्रं प्रति पितृत्वमनुभवतीति न पुत्रत्वं त्यज्ञति नापि पुत्रत्वमेवोपादक्ते नापि पितृत्वमेव, ततोऽसौ पिता च पुत्रश्चेति वक्तव्यस्तह्वयधर्मयुक्तश्च दृष्टस्तथा स पुरुषो विनिद्रालक्षणालक्षणान्यतरत्यागोपादानायुक्तत्वादेव तल्लक्षणातल्लक्षणधर्मद्वययुक्तस्तद्वर्मद्वयवाच्यश्चावद्यं भवितुम्हति तद्ग्यतरत्यागोपादानायुक्तत्वस्य तद्विना-20 भावात्। एवं तावत् 'पुरुष एव अवस्थाः' इत्येतद्युक्तम्, अवस्थानामभावेऽनेकदोषप्रसङ्गात्।

अभ्युपेत्यापि पुरुषस्वात्मत्वमवस्थानां चतस्णां पुरुषासत्त्वदोषं ब्र्मः - यद्यपि चेत्यादि । यद्यपि च पुरुषस्वात्मेव चतस्रोऽप्यवस्थास्तथापि न तर्हि ना, नेदानीं पुरुषोऽस्ति, अनवस्थत्वात् , नास्या-वस्थाः सन्तीत्यनवस्थः, तद्भावोऽनवस्थत्वम् , तस्मादनवस्थत्वादवस्थास्वरूपव्यतिरिक्तत्वात् तच्छून्यत्वात् खपुष्पवत् । अथवा नावस्थाऽनवस्था, पुरुषोऽवस्था न भवति, योऽवस्था न भवति स नास्ति यथा 25 खपुष्पम् , अवस्थाश्च त्वयाभ्युपगताश्चतुरवस्थावर्णनानेकात्मकसर्वगतत्वभावनैकैकावस्थाभेदाभेदापत्त्यात्मका-१८४-१ विकल्परूपाभ्युपगमात् ततोऽन्यस्य खपुष्पस्थानीयत्त्वात् । प्रागवस्थानामेव सत्त्वमभ्युपगम्य 'र्थंनवस्थात्वे-ऽचतुरात्मकत्वात्' इत्युक्तम् , अधुना तु पुरुषमेवाभ्युपगम्यानवस्थात्मकं परपरिकल्पितमेष दोष उक्त

१ दृश्यतां पृ० २०१-२ ॥ २ पितृत्रपुत्र भा० । पितृप्रपुत्र<sup>°</sup> पा० वि० रं० ही० ॥ ३ °वश्यमास्त्रौ प्र० ॥ ४ स्वं भा० ॥ ५ एकैकावस्थाभेदानामभेदापत्त्यात्मकस्य अविकल्पहपस्याभ्युपगमादित्यर्थः ॥ ६ दृश्यतां पृ० २५२ पं० १ ॥

पगमेऽपि नुः अवस्थानां चनसृणामप्येक्यं स्थात् पुरुषस्थात्मत्वात् पुरुषवदिति। सर्व-त्वसम्भाव्याभावात् सर्वाव्यापिता पुरुषस्य। विनिद्रावस्थैव हि जाग्रदवस्था विनि-द्रावस्थास्थात्मत्वाद् विनिद्रावस्थावत्, एवमितरे अपि। जाग्रदवस्थैव विनिद्रावस्था जाग्रदवस्थास्थात्मत्वाज्ञाग्रदवस्थावत्, एवमितरे अपि। सुप्तावस्थैव विनिद्रावस्था उसुप्तावस्थास्थात्मत्वात् सुप्तावस्थावत्, एवमितरे अपि। येवान्यावस्था सैवान्यापि सुपुप्तावस्थास्थात्मत्वात् सुपुप्तावस्थावत्, एवमितरे अपि। येवान्यावस्था सैवान्यापि

इति व्याख्ययोभेद इससन् पुँरुषोऽनवस्थत्वात् खपुष्पवत् । अनवस्थस्य तस्य अभ्युपगमेऽपि नुः पुरुषस्य अवस्थानां चतसृणामप्येक्यं स्यात् । कृतः १ पुरुषस्वाहमत्वात् , ह्वया ह्यक्तं 'पुरुषस्वाहमत्वात् वस्था नान्याः' इत्यतस्तासामैक्यं तत्स्वाहमत्वात् पुरुषवत् , यथा हि पुरुषस्वाहमत्वात् पुरुष एक एव १० तत्रश्चेकत्वात् सर्वत्वेन सँवंथा सम्भाव्यो न भवति पुरुषः, स्र गतौ [पा० धा० ९३५, १०९५] इति सर्वत्वस्थानेकाश्रयत्वात् 'पुरुष एव सर्वम्' इति यदाश्रयादुच्यते तत् सर्वं किमाश्रयं यदुक्त्वा सर्वं पुरुषस्य सर्वव्यापिता वर्ण्यते १ तत आह् — सर्वत्वसम्भाव्याभावात् सर्वाव्यापिता पुरुषस्य प्राप्ता व्याचिक्यासितसर्वव्यापित्वविरोधिनी ।

15 तत् पुनरेकत्वं विनिद्रावस्थास्थात्मत्वात् तासाम्, पुरुषस्वात्मत्वात् परस्परात्मकत्वं च सिद्धम् । तिदिदानीं भाव्यते – विनिद्रावस्थेव हि जाग्रदवस्था, विनिद्रावस्थास्वात्मत्वात्, विनिद्रावस्थास्वात्मत्वात् । यथा विनिद्रावस्था विनिद्रावस्थास्वात्मत्वाद् विनिद्रावस्थायाः । विनिद्रावस्थापि विनिद्रावस्था१८४-१ स्वात्मत्वाद् विनिद्रावस्थेवेतीत्थं विनिद्रावस्थाया सहैक्यं जाग्रदवस्थायाः । विनिद्रावस्थास्वात्मत्वां च सर्वावस्थानां पुरुषस्वात्मत्वात् त्वयैवाभ्युपगतम् । एवमितरे अपीति, विनिद्रावस्थास्वात्मत्वाद् विनिद्रावस्थावत् । तथा

प्रवादमस्थेव विनिद्रावस्था जाग्रदवस्थास्वात्मत्वाज्जाग्रदवस्थास्वत्मत्वाद् विनिद्रावस्थावत् । तथा

एवं जाग्रदवस्थया सहैक्यं विनिद्रावस्थाया व्याख्येयम् । एवमितरे अपीत्यतिदेशः, जाग्रदवस्थेव

सुप्तावस्था जाग्रदवस्थास्वात्मत्वाजाग्रदवस्थावत् , जाग्रदवस्थेव सुपुप्तावस्था जाग्रदवस्थास्वात्मत्वाजाग्रदव
स्थावत् । तथा सुप्तावस्थिव विनिद्रावस्था, सुप्तावस्थास्वात्मत्वात्, सुप्तावस्थावत् । एवमितरे

25 अपीत्यतिदेशः, 'सुप्तावस्थास्वात्मत्वात् सुप्तावस्थास्वात्मत्वात् सुप्तावस्थावत् । एवमितरे

विनिद्रावस्था, सुप्तावस्थास्वात्मत्वात् सुप्तावस्थावत् । एवमितरे अपीत्यतिदेशैः, सुप्तावस्थेव जाग्रत्सुप्तावस्थे सुपुप्तावस्थास्वात्मत्वात् सुप्तावस्थावत् । एवमितरे अपीत्यतिदेशैः, सुप्तावस्थेव जाग्रत्सुप्तावस्थे सुप्तावस्थास्वात्मत्वात् । स्वेति ।

१ पुरुषोवस्थात्वात् प्र०॥ २ तुः प्र०॥ ३ चतुष्काभा<sup>० य० ॥</sup> ४ सर्वेचा प्र०॥ ५ सर्वेत्रस<sup>०</sup> य०॥ ६ \* \*एतचिह्नान्तर्गतः पाठो य० प्रतिषु नास्ति ॥ ७ एवमेवमव<sup>०</sup> य०॥ ८ ये चान्या भा० रं० ही० विना ॥

एकस्वात्मत्वात् सा इवेति 'पुरुष एवेदं सर्वम्' इत्यतिदेशाभावो भेदाभावात् ।

उंपवर्णनभिन्नरूपव्यतिकरसङ्कराभ्यां त्वेवमतथात्वमासामस्य च तत्तत्स्वात्म-त्वादिति पुरुषावस्थाव्यवस्थावभावः । उक्तवद्वा व्यवस्थानुमतौ पुरुषातिदेश-

अथवाबस्थानामि प्रत्येकं भेदेषु परस्परात्मत्वापादनेन मनुष्यतिर्यगमरादिषु घटपटतृणादिषु चैक्यमुन्नेयम् 'इतरात्मकमितरत्, इतरात्मत्वात्, तत्स्वात्मवत्' इति । इति पुरुष एवेत्यादि यावद् भेदाभावादिति । इतस्मात् कारणादेकत्वाद् यत् शोक्तं संवित्वसम्भाव्याभावात् सर्वाव्यापिता पुरुषस्येति तदुपनयति — 'पुरुष एवेदं सर्वम्' इत्यतिदेशाभावो भेदाभावादिति । अतिदेशोऽतिसर्जनं पुरुषात्मकत्वव्यास्या १८५-१ तद्भावनेत्यर्थः । पुरुषेण वास्याप्रत्यक्षेण इदंशब्दवाच्यस्य प्रत्यक्षस्यातिदेशः, अनेन वा तस्याप्रत्यक्ष- स्यातिदेशः 'सर्वमेव तन्मयम्' इति ।

किञ्चान्यत्, उपवर्णनेत्यदि यावद् व्यवस्थाभाव एवेति । उप सामीप्ये, सामीप्येन वर्णनमुप-10 वर्णनं विशेषधर्मण न सामान्यधर्मण, सामान्यधर्मस्य दूरत्यात् । यथा — पुरुषोऽयम् , समुत्थायोपिवष्टत्यात् पाण्यादिसञ्चलनाच्छिरःकण्डूयनादिति नोर्ध्वत्यादिति । उपवर्णनेन भिन्नानि रूपाण्यासां विनिद्राजाप्रस्तुप्त-सुषुप्रत्यादिविशेषवर्णनेन, तैश्च रूपैर्भिन्नैव्येतिकरः सङ्करश्च तासां प्रौप्तावित्यमुक्तैकत्यात् । व्यतिकरो विनिद्रावस्थास्वात्मत्वं जाप्रद्यस्थास्वात्मनः, जाप्रद्वस्थास्वात्मत्वं विनिद्रावस्थास्वात्मनः, एवमितरयोरवस्थयो-रपीतरेतरस्वात्मत्वप्राप्तिरेतयोश्च तैत्स्वात्मत्वप्राप्तिस्तयोरेतत्स्वात्मत्वप्राप्तिः । ततश्च दानशीळतपोविशेषै- 15 निरकावाप्तिः, हिंसादिभिः स्वर्गावाप्तिः, स्वर्गे दुःखानुभवनम् , नरके सुखानुभवनम् , पुरुषतत्त्रवानान् मुक्तिरिति । सङ्करस्तु क्षीरोदकसंयोगवद्विवेचनीयविनिद्रावस्थास्वात्मत्वम् । इस्रेतौ व्यतिकरसङ्करो प्राप्तो, ताभ्यां च व्यतिकरसङ्कराभ्यां हेतुभ्यामतथात्वं विनिद्रावस्थात्या अविनिद्रावस्थात्वम् , एवं शेषाणामप्ययथास्वस्करत्वमासामयस्थानाम् , तत्स्वात्मत्वात् पुरुषस्वात्मत्वात् पुरुषस्वात्माभिन्नविनिद्रावस्थास्वात्मत्वात् पुरुषस्वात्मत्वात् पुरुषस्वात्मत्वम् । अस्य चेति रुप्रुषस्थाप्यतथात्वमेव अपुरुषद्वमेव तत्स्वात्मत्वात् तत्स्वात्मविति ।

एतमर्थमुपसंहरति – इति पुँरुषावस्थाव्यवस्था[Sभावः], इत्थं पुरुषस्थावस्थानां च व्यवस्था विशेष्य असाधारणेन छक्षणेनावधृत्य व्याख्या व्यवस्था, तस्या अभावः स्वरूपसिद्धेरभावात् । मा भूदेष दोषः 'पुरुषस्थावस्थानां च व्यवस्थाया अभावः' इति यदि पूर्वोक्तवद् व्यवस्थां पृथक् पृथग् मन्यसे पुरुषस्थापि सर्वावस्थानां च चैतन्यसमवस्थानाविभावतिरोभावोत्कर्षापकर्षभेदभिन्नानां प्राग्व्याख्यात- 25 सृष्टिवत् ततश्च उक्तवद् वा व्यवस्थानुमतौ सत्यां पुरुषातिदेशस्त्याज्यः, 'पुँरुष एवेदं सर्वम्' इत्येक-पुरुषमयत्वातिसर्गस्यक्तव्यो जायते पृथक् पृथक् पुरुषस्थावस्थानां च स्वरूपव्यवस्थाभ्युपगमे पुरुषककारण-

१ दश्यतां पृ॰ २०२-१॥ २ दश्यतां पृ॰ २५४ पं॰ २॥ ३ प्राप्तमित्थ प्र०॥ ४ तत्स्वातमप्राप्ति-स्तयोरेतत्स्वात्मप्राप्तिः प्र०॥ ५ "तमत्वचदिति भा०॥ ६ 'पुरुषाचस्था ऽब्यवस्था, इत्थं' इस्पि पाळेऽत्र स्यात्॥ ७ दश्यतां पृ॰ १८९ पं॰ ५॥

स्त्राज्यः । तदत्यांगे यदर्थमयमितदेशोऽद्वैतैकान्तार्थस्तस्यैवासिद्धिः । योऽसावेक एव पुरुषः सम्भाव्यते तस्याप्यनेकतैवमापद्यते, यत्खरूपाव्यतिरिक्तलक्षणा अवस्था विना भेदेनोच्यन्ते स पुरुषोऽपि पुरुषेणाभिव्याप्तत्वादनवस्थितैकत्वतत्त्वप्रतिष्ठः 'पुरुषः' इत्यतिदेश्यः स्थात् पुरुषस्वात्मत्वादवस्थावत् । प्रत्यक्षार्थदंविषयतायां वा

्रमयत्विवरोधादिति । एष दोषो मा भूदिति तदत्यागे यदर्थमयमितदेशोऽतिसर्गः प्राग् व्याख्यातः 'पुरुष एवेदं सर्वम्' इति, किमर्थमसावितदेश इति चेत्, अद्वैतेकान्तार्थः 'अद्वैतमेकपुरुषमयम्' इत्येत-त्प्रतिपादनार्थः, तस्यैवासिद्धिरद्वैतैकान्तस्य । किं कारणम् १ यस्मादेकपुरुषाभ्युपगमोऽयमेकपुरुषा-सिद्धिमेव ते करोति ।

तत् कथमिति चेत्, योऽसावेक एव त्वया पुरुषः सम्भाव्यते तस्याप्यनेकतैवमापद्यते । 10 एवमिति स्वद्भिहितेनैव पुरुषस्वात्मातिदेशाह्रैतेन, का पुनर्भावना ? उच्यते – यत्स्वरूपेत्यादि यावद्व-स्थावदिति । यस्य स्वरूपं यत्स्वरूपम् , कस्य स्वरूपम् ? पुरुषस्य, किं स्वरूपम् ? नित्यसर्वगतसर्वात्मकत्य-<sub>१८६-१</sub> कारणस्यादि, तद्दव्यतिरिक्तं लक्षणमासां ता **अवस्था**स्तद्व्यतिरिक्तलक्षणास्तत्स्वरूपपुरुषाव्यतिरिक्तलक्षणा-स्वया विना भेदेनोच्यन्ते तस्मात् पुरुषादमिन्ना एवोच्यन्ते इत्यर्थः, तद्यथा – 'पुरुष एवावस्थाः, नावस्था एव पुरुषः' इत्यवधारणभेदादेव भेदोषदर्शनेन च भेदोऽभ्युपगम्यते, तत एव तस्य ताभ्यो 15 नानात्वं तासां च त्वद्वचनादेव सिध्यति, यथा 'ऊर्व्वग्रीवादिलक्षणो घटः, घट एव ऊर्ध्वग्रीवादयः, न पटो न पटचातुरश्र्यादयः' इति तस्य तासु तासां च तस्मिन्नवधारणानत्रधारणाभ्यां भेद एव सिध्यति । न त्वभेदेऽवधारणभेदोऽस्ति, यथा 'घटस्वात्मैव घटः, न घट एव घटस्वातमा' इति । तस्मादवस्थानां विनिद्रा-दीनामवस्थावतश्च पुरुषस्य भेदस्त्वद्वचनादेवेति । किञ्च, स पुरुषोऽपीत्यादि, एवं च सति एकपुरुष-मयत्वातिदेशात्वागे सोऽपि पुरुषः पुरुषान्तरेणाभिन्याप्तः पुरुषस्वात्मत्वादवस्थावदिति प्राप्तः । यथा विनि-20 द्राद्यवस्थाः पुरुषस्वात्मैव नावस्थान्तरात्मिका इति कृत्वा पुरुषेणाभिन्याप्तास्तथा पुरुषोऽपि पुरुषस्वातमत्वात् ः तद्विनाभावात् पुरुषान्तरेणाभिव्याप्तः स्यात् , तथा तद्पि पुरुषान्तरं पुरुषस्यात्मत्वात् तद्वदेवेति पुरुषाने-कत्वं स्थात्, तस्थापि तथैवेत्यनवस्था च, ततश्च पुरुषेणाभिन्याप्तत्वादनवस्थितैकत्वप्रतिष्ठः पुरुष इति प्राप्तम्, अनवस्थिता एकत्वेन एकत्वे वा प्रतिष्ठाऽस्य सोऽयमनवस्थितैकत्वप्रतिष्ठः पुरुषः स्यान् पुरुषस्वा-१८६-२ त्मत्वादवस्थावत् , यथावस्थाः पुरुषस्वात्मत्वादनवस्थितैकत्वप्रतिष्ठास्तथा पुरुषोऽपि स्यादिति । तथा <sub>25</sub> अनवस्थिततत्त्वप्रतिष्ठः, तस्य भावस्तत्त्वमात्मस्वरूपम् , अनवस्थिता तत्त्वेन तत्त्वे वा प्रतिष्ठाऽस्य सोऽय-ं मनवस्थिततत्त्वप्रतिष्ठः, न स्वरूपे प्रतिष्ठितः स्यात् पुरुषः, पुरुषस्वात्मत्वादवस्थावत् । यथावस्थाः पुरुष-स्वार्त्मानोऽनवस्थितात्मस्वरूपन्यवस्थाप्रतिष्ठाः पुरुषस्वरूपन्यवस्था एवेष्यन्ते, तत्रैव तासां प्रतिष्ठा, न स्वारमसु, तथा पुरुषोऽपि स्यात् । पुरुषान्तरातिदेश्यश्च पुरुषः स्यात्, पुरुषस्वात्मत्वात्, अवस्थावत् । यथेमाः सुप्ताद्यवस्थाः पुरुषस्वात्मत्वात् 'पुरुष एवेदं सर्वम्' इत्यतिदिश्यन्ते तथा पुरुषः पुरुषस्वात्मत्वात् 30 'पुरुषान्तरमेवायम्' इत्यतिदेश्यः स्यात् ।

१ यमर्थं प्रन्ता २ यस्य प्रन्ता ३ दिति तद्भवा ४ त्मनो प्रन्ता

अचेतनव्यक्तमूर्तानित्यादिरूपार्थपुरुषपरमार्थता ।

अवस्थास्त्वन्यत्वानेकत्व एव पुरुषः । अवद्यमन्यास्तास्तस्मात्, तद्रूपापत्त्य-निष्ठत्वात्, अवस्थान्तरवत्, यतोऽवस्थास्नात्मत्वमस्य नेष्यते । पुरुषातिदेशात्तु पुनः स्वपरविषयकृतभेदद्वारान्यत्वासम्भवात् कस्यचित् कथिश्वदण्यन्यस्यानुपपत्तौ ता अपि अन्यत्वापत्तिवत् पृथक् पृथक् पुरुषः ।

स्यान्मतम् — एतद्दोषभयदिदंशब्दवाच्यप्रस्यक्षार्थाद्द्यं पुरुषमभ्युपगम्य 'एता एवावस्थाः पुरुषः' इति प्रस्यक्षार्थेदंविषयतया 'पुरुष एवेदं सर्वम्' इति द्देश्यस्पृश्यादि अतिदिश्यात्, यथा 'अयं देवदत्त एव' इति अयंशब्दवाच्यो हि देवदत्तः प्रस्यक्षाप्रस्यक्ष्यव्योः स एव तथा 'पुरुष एवेदम्' इति । एतचायुक्तम्, यस्मादस्यां प्रत्यक्षार्थेदंविषयतायां सत्यामचेतनव्यक्तमूर्तानित्यादिरूपार्थपुरुषपरमार्थता प्राप्नोति , आदिप्रहणादसर्वात्मककार्यानेकत्वादिरूपार्थपुरुषपरमार्थतापि, न चेतनाव्यक्तामूर्तिनित्यसर्वात्मकसर्वगतकारणै- 10 करूपार्थपुरुषपरमार्थतापि स्मादिति प्रसङ्गतोऽयं दोष आपादितः । एवं तावदन्यानेकत्वः पुरुष इति पुरुष-स्वात्मापरित्यागेन अवस्थाभेदं तहुरिणोक्त्वा उक्तः ।

इदानीमवस्थान्यत्वद्वारेणैव पुरुषानेकत्वं त्वदुक्तवद् ब्रूमः — अवस्थास्तु अन्यत्वानेकत्व एव १८७०१ पुरुष इत्येतत् व्रैत्या(त्य?)भेदोपन्यासवाक्यम्, तद्वचनस्मारणेन विचारार्थोपन्यास इत्यर्थः । अवस्थारतु पुरुषोऽन्यत्यानेकत्वे सति एव, यतोऽवस्थास्वात्मत्वं पुरुषस्थेष्यते ततस्तासामन्यत्वेनानेकः अन्योऽनेकश्चेति 15 वा । तत् कथमिति चेत्, त्वदुक्तरेवावद्यमॅन्यास्ताः पुरुषादन्या विनिद्राद्यवस्थाः ताभ्यश्च सोऽन्य इति परस्पराविधकमन्यत्वं साध्यते । तद्वृपापस्यानिष्टत्यादिति हेतुः, तयोश्चावस्थावस्थावतोस्तद्वपापस्य-निष्टत्वं सिद्धम्, अन्यथावस्थानां विशेषितानामन्यत्वे साध्ये पुरुषपृथक्त्वेन तदसिद्धराश्रयासिद्धिस्तद्वपापस्यनिष्टत्वं वाऽसिद्धमार्शेङ्कयेत । अथवा पुरुषोऽवस्था इति चाविशेष्य पराभिमतं वस्तूभयमपि परस्परतोऽन्यदिति सामान्येन साध्यते इतरस्थेतररूपापत्त्या अनिष्टत्वादित्यर्थः, अवधारणभेदाचेतररूपापत्त्य-20 निष्टत्वमापादितम् । किमिव श अवस्थान्तरवत्, यथा विनिद्रावस्था सुप्तावस्थारूपापत्त्या नेष्टा तथा स्वतोऽन्याश्चेति । 'तद्वपापत्त्यनिष्टत्वासिद्धः' इति मा मंस्था इत्यत आह—यतोऽवस्थास्वात्मत्वमस्य नेष्यते पुरुषस्य, एतद्वस्थारूपापत्त्या पुरुषानिष्टत्वाद्वस्थाद्वारेण पुरुषस्य अवस्थानां चान्यत्वानेकत्वं त्वदुक्तौ चैवसुपपादितम् ।

पुरुषातिदेशात् तु पुनिरिखादि । 'पुरुष एवेदं सर्वम्' इति पुरुषत्वेनावस्थानामितदेशेऽन्यत्वं न 25 सम्भवसेव, कथम् ? स्वपरिवषयकृतभेदद्वारान्यत्वासम्भवात् , स्विषयकृतो घटस्य रूपादीनां प्रधानस्य सत्त्वादीनां चैकवस्तुगतानामेव धर्माणां भेदः, परिवषयकृतस्तु तथोरेव वस्त्वन्तरात् पटादेः पुरुषाच भेदः, तदुभयभेदद्वारमन्यत्वं सम्भाव्येत । तत्तु अनभ्युपँगतमन्यत्वद्वारद्वयं भेदद्वयासम्भवात् । ततोऽन्यत्वानुपपत्तिः १८७-१ कस्यचिदिति वस्तुनः कथिश्चिदिति रूपादिसत्त्वादिप्रकारेण तद्वारानभ्युपगमादेव । ततः पुरुषादन्यस्यानु-

१ दृश्यतां पृ० २०१-२॥ २ दृश्यतां पृ० १८९ पं०२६॥ ३ (प्रकृत्या मेदो°१ तदुक्त्या भेदो°१)॥ ४ भन्यस्ताः प्र०॥ ५ दोकेत भा०। शांकत य०॥ ६ नामेक ध य०॥ ७ प्रामान्यस्य प्र०॥ नय०३३

अंथ पुरुषलक्षणापि विनिद्रावस्था न पुरुषः, पुरुषोऽपि न तर्हि पुरुषः पुरुष-लक्षणत्वाद् विनिद्रावस्थावत् । एवं दोषा अपि । इति पुरुषाभाव एव, कुतोऽस्य सर्वगतता? तदभाव एव त्वदभिषाय एव एवं प्रतिपाद्यते, तदात्मत्याभिमत-निरसनात्, उष्णत्वनिरसनेन अग्न्यभावप्रतिपादनवत् ।

🔈 यत्तु यत्नेन अलक्षणत्वर्युक्तमतो नमूक्तवत् त्वयैव स्फुटीकृतमसत्त्वं सर्व-

पपत्ती सत्यां ता अपि चतस्रोऽवस्था अन्यत्वापत्तिवत् पृथक् पृथक् पृश्वः, चत्वारः प्रैभेदाः खुः पृश्वः। इदमपि त्वदुक्तिवदेव, तत् कथम् १ इति तेंदुच्यते – यथा केनचिदुपपत्तिप्रकारेणासम्भाव्यमप्य-व्यत्वमुच्यते तथा ता अप्यवस्थाः सम्भावनापादितान्यत्वाः पृथक् पृथक् स्युः। ततश्च ताः पुरुषस्वात्मत्वात् परस्परतोऽन्यत्वाच पुरुषाः पृथक् पृथक् , विनिद्रावस्था प्रत्येकं पुरुषः, एवं शेषा अपि प्रत्येकं पुरुषाः। 10 केन पुनरुपत्तिप्रकारेणान्यत्वम् १ अवधारणभेदादेव। एवं पुरुषातिदेशात् पुरुषबद्धत्वं विनिद्राद्यवस्थानां पुरुषस्वात्मत्वादिति।

अथेलादि । अथ पुरुषलक्षणापि विनिद्रावस्था न पुरुषः यदि प्रत्येकं पुरुषतं तद्वहुतं च दोषौ रष्ट्रा पुरुषलक्षणापि विनिद्रावस्था पुरुषो नेष्यते ततः पुरुषोऽपि न तर्हि पुरुषोऽस्तु पुरुषलक्षणा-त्याद् विनिद्रावस्थावत् । एवं शेषा अपीति, यथा विनिद्रावस्था पृथक् पुरुष इलापाच तत्परिहारार्थं 15 पुरुषलक्षणत्वे सति अपुरुषत्वमाशङ्कथ 'पुरुषस्थापुरुषत्वं तद्वन्' इलापादितं तथा प्रत्येकं सुप्ताचवस्था अपि पुरुष इलापाच तत्परिहारार्थं पुरुषलक्षणत्वे सति अपुरुषत्वमाशङ्कथ सुप्ताचवस्थानां तद्वत् पुरुषस्थापि पुरुषान्यन्यने वत्परिहारार्थं पुरुषलक्षणत्वे सति अपुरुषत्वमाशङ्कथ सुप्ताचवस्थानां तद्वत् पुरुषस्थापि पुरुषान्यन्यने । इति पुरुषाभाव एव, इत्थं पुरुषस्थामाव एव प्रसक्तः । कुतोऽस्य सर्वगतता? विद्यमानस्य हि सर्वत्वमसर्वत्वं सर्वगतत्वमसर्वगतत्वं वेति विचार्यं स्थात् । अथवा त्वदिमप्रतमेवैतत् तद्मावप्रतिपादनम्, नास्मदिमशायः, एविमित्येतेन विधिना । कुतः ? तदात्मत्वाभिमतिनर्वर्थः सनात्, यो यदात्मत्वेनाभिमतोऽर्थस्तं निरस्यन् वादी तमेवार्थं निरस्यन् दष्टः, यथा 'उष्णो न भवत्यिः' <sup>20</sup> इति बुवन्नौष्णयेनाविनाभाविनमौष्णयात्मानमग्निमेव निरस्यति तथेहापि विनिद्राद्यवस्थालक्षणं पुरुषसुक्त्वा 'पुरुषस्वात्मेताः पुरुषात्र भिन्नाः सन्ति' इति ता निराकुर्वस्तात्मानं पुरुषमेव त्वं निराकरोविति त्वदिभिम् प्राय एवायं पुरुषानवः । एवं तावत् प्रवृत्त्योपलक्षितस्वदीयोऽभिप्रायो व्याख्यातः ।

नाभिप्रायमात्रादेवाभावः, किं तर्हि ? स्फुटमेव त्वयोक्तं 'नास्ति पुरुषः' इति, तद्यथा – यसु यक्षेने25 त्यादि । सामान्येनायं न्यायोऽवतार्यते, भावना त्वस्य विशेष्य वक्तव्या – यथा अवस्थालक्षणः पुरुषः पुरुषलक्षणा अवस्था इति वातिदिश्यमानानां परस्परमेकत्वमन्यत्वमवक्तव्यत्वमसत्त्वं चेति विकल्पाः त्युः सविकल्पत्वे, न पुनरेते सन्ति कल्पनाऽविषयत्त्राद् विकल्पातीतनिर्विकल्परमार्थत्वाचालक्षणत्वं त्वयोक्तं प्राक्,
अतो ननूक्तवत् त्वयैव स्फुटीकृतमसत्त्वं प्रतिपादयितुमिष्टं वचनेनैव सर्वस्थापि, न केवलं पुरुषस्थैव,

१ दस्यता पृ० २०२-१ ॥ २ °न्यथापत्ति प्र० ॥ ३ सप्रभेदाः भा० ॥ ४ 'चेदुच्यते' इखिप पाठोऽत्र स्थात् ॥ ५ °स्य तथेहापि प्र० ॥ ६ ( 'खात्मैव ताः ? ) ॥ ७ °नावि प्र० ॥

स्यापि, वयमपि च ब्र्मः -कुतोऽस्यापत्तिभवनम्, भेदत्वेनाभूतत्वात् परिणामि-त्वेनाभूतत्वात् वन्ध्यापुत्रवत् । अव्यभिचरितानेकत्वैकगतिर्हि भेदभावः

अवस्थानामवस्थावतः पुरुषस्य चेति । वयमपि च ब्रूमः, न केवछं त्वद्वचनादेवासत्त्वं पुरुषस्य, त्वैद्वचन-समर्थनाय वयमप्यसदेव सर्वं त्वदिष्टमिति त्रूमः । कुतः ? त्वन्मते सर्वस्थाभावात् , भवनं हि द्विविधं मया वक्ष्यमाणम् – इतरेतरापेक्षद्वैतवृत्ति सन्निधिभवनमापत्तिभवनं च । सन्निधिभवनमापत्तिभवनाभावे न भवितु- 5 मईति। तिष्ठतु सन्निधिमवनम्, इदमपि कुतोऽस्यापत्तिभवनं पुरुषस्य ? कथं नास्ति? भेदत्वेनाभूतत्वात् परिणामित्वेनाभूतत्वाद् वन्ध्यापुत्रवत्, यथा वन्ध्यापुत्रो भेदत्वेन परिणामित्वेन वा अभूतत्वान्नास्ति तथा त्वदिष्टं सर्वमापत्तिं नानुभवतीत्यसत् । किमर्थमित्थं विशेष्यते रेभेदेन परिणामित्वेन वाभूतत्वात् इति, न पुनः 'अभेदत्वादपरिणामित्वात्' इत्युच्यते ? उच्यते – भेदो न भैवतीत्यभेदो भेदादन्यो वा १८८ २ स्यादेवमपरिणामीत्यभेदत्वादपरिणामित्वादिति, नास्य भेदोऽस्तीत्यभेदः नास्य परिणामित्वमित्यपरिणामित्वा- 10 दभेदत्वादिति बहुवीहिसमासो वा स्यात् । बहुवीहिस्तावन्न घटते एव अन्यपदार्थत्वादन्यस्यार्थस्यामावात् , अतः समन्वयामावः, समन्वयाभावात् तदभावः । तत्पुरुषोऽपि प्रसज्यप्रतिषेधपक्षे न घटते नन्नः क्रिया-पदसम्बन्धिनोऽसमर्थत्वात्, तस्माद् भेदादन्य इति पर्युदासः स्यात्, स च बहुबीहितुत्य एवार्थत इति 'भेदत्वेनाभूतत्वात् परिणामित्वेनाभूतत्वात्' इति सुखग्रहणार्थं शङ्कापोहार्थं चेत्युक्तम् । भिन्नानां हि भावाना-मन्यभिचरितैकत्यापत्तीनां सर्वत्वं भवति, न त्वदिष्टस्यैकस्याभित्रस्येति, तद् व्याचष्टे – अन्यभिचरिते- 15 त्यादि यावद् भेदभावः सर्वत्वम् । अञ्यभिचरितमनेकत्वं यस्य तदिदमञ्यभिचरितानेकत्वमेकम्, तस्य गॅितिः परिणामस्तदापत्तिः, सैकत्वापत्तिरनेकेन विना न भवतीति, यथा शुक्रशोणितादेरनेकस्थैकत्वापन्नस्या-ध्यात्मिकस्य । यथोक्तम -

र्मातुओयं पितुसुकं तं तदुभयसंसिद्धं कलुसं किव्विसं तत्पढमं आहारमाहारेत्ता जीवो गन्भत्ताए वक्कमति । सत्ताहं कललं होति सत्ताहं होति अन्बुदं ।

अञ्बुदा जायते पेसी पेसीतो जायते घणं ॥ [तन्दुल्वै० १७] इत्यादि ।
भिन्नानां वैषम्येण परिणतानां शुक्रशोणितसंसृष्टाहारादीनामैक्यापत्त्या हि सर्वत्वं शरीरेन्द्रियादेः । तथा १८९-१ बाह्ममि स्वित्वं, भूम्यम्ब्यादिश्रीहितोयदेशकालादिभिन्नार्थानां वैषम्येण विपरिणाममापन्नानामैक्यापत्त्या सर्वत्वं हश्यते, नान्यथेति । हिशब्दो यस्मादर्थे, यस्मादित्थं भिन्नार्थाव्यभिचरितैकगितिः सर्वत्वम्, स हि भेदभावः सर्वत्वम्, तस्मान्नाभिन्नस्थैकस्य सर्वत्वं कस्यचित् । तस्मात् सर्वत्वाभावाद्युक्तमुच्यते 'पुरुष १५ एवदं सर्वम' इति ।

१ त्वद्वचनमनर्थनयना वयम प्रिण्णा २ भेदत्वेन इखिप पाठोऽत्र स्यात् ॥ ३ भवत्यभे प्रण्णा ४ गतिपिर प्रण्णा ५ स्तत्त्वापित्तः भाण्णा ६ मातुं तेयं पितुं प्रण्णा खल जीवो अम्मापिउसंयोगे मास्त्रओयं पिउसुकं तं तदुभयसंसद्धं कछसं किन्विसं तप्पटमयाए आहारं आहारिता गन्भताए वक्षमः । सत्ताहं करुलं होइ सत्ताहं होइ अन्बुया जायए पेसी पेसीओ वि घणं भवे ॥ १७ ॥" इति तन्दुलवैचारिकप्रकीर्णके पाठः । "जीवे णं भंते गन्भं वक्षममाणे तप्पटमयाए किमाहारमाहारेइ ! गोयमा ! माउओयं पिउसुकं तं तदुभयसंसिद्धं कछसं किन्विसं तप्पटमयाए आहारमाहारेइ।" इति भगवतीस्त्रे पाठः १।८।६१ ॥ ७ वाक्यमपि प्रण्णा ८ (सर्वत्वं भूम्यम्न्वादेः, व्रीहिं ? )॥

सर्वत्वम् । त्वदुक्तैकसर्वतायां तु प्रत्यक्षानुमानस्ववचनाभ्युपगमलोकविरोधाः, अविकल्पशब्दार्थादभ्युपगतधर्मधर्मिस्वरूपविशेषोभयविरोधाः, असिद्धादिहेतुता च, साध्यसाधनोभयधर्मधर्मिस्व्यादयो इष्टान्तदोषाः।

यथा च पुरुषे तथेतरद्रव्यार्थेष्वपि प्रतिखं योज्यं विनिद्रावस्थास्थानेऽभेदैकत्वं इसामान्यलक्षणं क्रमयौगपद्यादयो निद्रादिवद् विशेषलक्षणमिति व्याख्याय ।

किश्चान्यत्, त्वदुक्तैकसर्यतायां विल्लादि । 'एक एव सर्वम्' इलेतस्वामेकसर्वतायाम्, 'सर्वेकतायामिति वा पाठात् सर्वेकपुरुषमयतायां प्रलक्षत एव भिन्नानेकैकसर्वताया दर्शनात् प्रलक्षिवरोधः ।
प्रहणमेदादनुमानिवरोधः, प्रहणमेदे हि न्याय्यो प्राह्ममेद् इति, मेदल्वपरिणामित्वादिमावामावे सर्वत्वापत्तिभवनाभावाद्वानुमानिवरोधः । त्वदुक्तास्मदुक्तैकार्थ्यामावे मेदाभ्युरगमात् स्ववचनाभ्युपगमिवरोधः,
10 लोके घटपटादिभेदप्रतीतेलींकविरोधः । अविकल्पशब्दार्थादिलादि, 'अविकल्पः शब्दार्थः' इल्लम्युपगम्य
विकल्पव्यवहाराङ्गीकरणाचाभ्युपगमविरोधः, 'सर्वमेकम्' इति विकल्पधमित्वे धर्मित्वेन च तदुभयविशेषत्वाभ्यां चेष्टस्य तेनैवाभ्युगगमेन निराकरणादिकिल्पशब्दार्थस्वाभ्युपगतधर्मधर्मिस्त्ररूपविशेषोभय१८९-२ विरोधाः । असिद्धादिहेतुता च, हेतोः 'अनितिरिक्तपरापराणीयोज्यायोक्तपत्मकत्वात्' इल्लादेः
प्रतिज्ञातैकपुरुषाभेदात् त्वया अस्माभिश्चोक्तेन न्यायेन पुरुषाभावाद् धर्म्यसिद्धराश्रयासिद्धिः, त्वन्मतेना15 र्थान्तराभावेऽसाधारणता, अस्मन्मतेन विपक्ष एव भावाद् विरुद्धता साधारणानैकाँन्तिकता वा, सपक्षमभ्युपगच्छतो वा ते चैटाखवस्राभेदाद् वृक्षादिद्धान्तं 'वृक्षः' इति पुरुषच्यतिरिक्तवृक्षाधवस्थाभेदाभावे साध्यसाधनोभयधर्मधर्मिद्धयो दृष्टान्तदोषाः, आदिग्रहणाद् यथासम्भवं कल्पनां कृत्वा वैधर्म्यदृष्टान्तदोषा योज्याः ।

एवं तावत् पुरुषमयत्वं सर्वस्यायुक्तमित्युक्तम् । अधुनातिदेशेन नियर्द्धादिवादेष्विप दोषांस्तानेवाह — 20 यथा च पुरुषे तथेतरद्रव्यार्थेष्वपीति नियति-काल-स्वभाव-भावेष्विप स्वं स्वं प्रति प्रतिस्वं प्रतेषं योज्यम् । तमितिदेशोपायमाच्छे, तद्यथा — विनिद्रावस्थास्थानेऽभेदैकंम्, विनिद्रावस्था सामान्यलक्षणं पुरुषस्य पुरुषवादे सुप्ताद्यवस्थाल्यापित्वात्, सुप्ताद्यवस्था अपि विशेषाक्तस्य तदात्मत्वादिति यथा व्याख्यातं तथा नियत्यादावभेदैकत्वं नियत्यादेः सामान्यलक्षणमतीतानागतवर्तमानवास्यकौमारयौवनक्रमयौगपद्यादयो निद्रादिवद् विशेषलक्षणमिति व्याख्याय विकल्पद्रयप्रतिषेधस्तथेव कर्तव्यः — अथ किं या एता अवस्थास्ता एव 25 नियत्यादिः ? उत नियत्यादिरेवावस्थाः ? यदि ता एव नियत्यादिः, समुद्यवादः क्षणिकवादो विज्ञानमात्रता-१९०२ वादः श्रीन्यतावाद इत्यादि । अथ नियत्यादय एवावस्थाः, तथाऽभेदैकत्वावस्थालक्षणत्वादिः स एव प्रपञ्चो

१ सत्वेक प्र०॥ २ विरोधा छोके प्र०॥ ३ दश्यता प्र० २४७ पं० ५॥ ४ कान्तिका चा प्र०॥ ५ वा न घटा य०॥ ६ (वटायव १)॥ ७ "दशस्तामासो द्विवियः – साधमर्थेण च । तत्र साधमर्थेण तावद् दशस्तामासः पश्चप्रकारः । तदाया—साधमधर्मासिद्धः १, साध्यथमीसिद्धः २, उभयधर्मासिद्धः ३, अनन्वयः ४, विपरीतान्वयश्चेति ५। " वैधमर्थेणापि दशस्तामासः पश्चप्रकारः, तदाया—साध्याव्यावृतः १, साधनाव्यावृत्तः २, उभयाव्यावृत्तः ३, अव्यतिरेकः ४, विपरीतव्यतिरेकश्चेति ।" इति न्यायप्रवेशे ॥ ८ त्यादिदेष्विप प्र०॥ ९ अत्र ५ मेदैकत्वम् इत्यपि पाठः स्यात्॥ १० तुलना पृ० २४६ पं० ३ - पृ० २४७ पं० ४॥ ११ शून्यवाद् य०॥

इत्यतस्तन्त्रं तावत् संवदति यदयं भवति सोऽस्य भाव इति, सर्वगतत्वनित्यत्व-देशकालाभेदात्।

यस्तु भवति स कर्तैवेति सम्प्रधार्यम्, भवतेः सन्निध्यापत्तिभवनद्वर्यार्थत्वा-दैस्तिभवतिविद्यतिपद्यतिवर्ततीनां सन्निपातषष्टानां सत्तार्थत्वात् । अस्त्यादिभवनं सन्निधिमात्रवृत्त्येव आपत्तिभवनपृथग्भृतम्, यदुपादानमेतदिभिधीयते – अस्तिर्भवन्ती व परः प्रथमपुरुषेऽप्रयुज्यमानोऽप्यस्तीति गम्यते, वृक्ष इत्यस्तीति गम्यते [पै० म० मा० २।३।१] ।

योज्यः । इत्यतोऽस्मात् तैन्त्वं तावत् संवदित, शेषं न संवदित सर्वं त्वदुक्तम् । कतमत् संवदिति चेत्, यदयं भवित सोऽस्य भाव इत्येतत् संवदित, तस्य भावस्तन्त्वं येन भूयते यो भवित स एव भावः, कर्तृ छक्षणां षष्ठीं कृत्वा तस्य भावः स भावः, इतीदमस्मद्दर्शनेन सह संवदित । किं कारणम् ? सर्वगतत्व- 10 नित्यत्वदेशकालाभेदात्, सर्वगतत्वेन नित्यत्वेन च यथासङ्ख्यं देशकालाभ्यामभेदात्, तद्धि भवनं देशे कैंचिन्न न भवतीति सर्वगतत्वादिभन्नम्, कालतः सततं भवित न कदाचिन्न भवतीति नित्यत्वाद-भिन्नम् । तस्मादभेदादिष्यत एतत् ।

इदं पुनर्न ताबदिच्छामः सम्प्रधार्यत्वात्, यस्तु भवति स कतैंवेति सम्प्रधार्यम्, न हि कर्तरि-विहिततिष्प्रत्ययान्तभवतिशब्दश्रवणादेव कर्तृत्वम् , अकर्तुराकाशादेरपि भवनादभवनव्यावृत्तिमात्रसत्तार्थत्वादु 15 भवनस्य, कारणपर्यायत्वात् करोतेरकारणकार्यमपि भवत्येव भवतेः सन्निध्यापत्तिभवनद्वयार्थत्वादस्ति-भवति-विद्यति-पद्यति-वर्ततीनां सन्निपातपष्ठानां सत्तार्थत्वादित्येतद्खतत्रस्याँव्यापृतस्यापि कारणमाह । भैवतेः सन्निध्यापत्तिभवनार्थत्वम् , अस्ति-विद्यति-सन्निपातानां सन्निधिमात्रभवनार्थत्वम् , पद्यति-वर्तत्योरापत्तिभवनार्थत्वमिति "भागः सब्यापारत्वाद् निर्व्यापारत्वाच त्रयाणां भवतेः सामान्यभवनवाचित्वादिति अपरिणामिर्स्तत् परिणामिरगैदकर्तृत्वात् कर्तृत्वाच विशेषः । असतो भवनाभावादस्त्यादिभवनं सन्निधि-20 मात्रवृत्त्येव, सन्निधिमात्रा वृत्तिरस्येति सन्निधिमात्रवृत्ति तदस्तिभवनमापत्तिभवनपृथग्भूतं ततोऽन्य-दीषद्भिन्नभैन्यापृतमित्यर्थः । स्थान्मतम् – सर्वतन्त्रसिद्धान्तेन व्याकरणेन विरुद्धमस्वतन्त्रभवनम् , भवतेः कर्रुविहितितिष्यत्ययान्तत्यादिति । एतचायुक्तम् , तत्रैवानुज्ञातत्वात् , यदुपादानमेतदभिधीयत् इत्यादि, १९०६-इदं तु सन्निधिमात्रवृत्तिभवनमेवोपादायाभिहितं यत्राप्यन्यत् कियापदं न श्रूयते तत्राप्यस्तिभवन्तीपरः प्रथमपुरुषेऽप्रयुज्यमानोऽप्यस्तीति गम्यते । 'भवन्ती' वर्तमाना विभक्तिः पूर्वाचार्यसंज्ञयोक्ता लडिलार्थः, 25 तत्परोऽस्तिः असिः, अस् भुवि [पा॰ घा॰ १०६५] इति धातुः, इक्दितपौ धातुनिर्देशे [पा॰ वा॰ ३१३१९०८], प्रथमपुरुषे न मध्यमोत्तमयोः, अत्रयुष्यमानोऽपि गम्यतेऽर्थसङ्कावादविनाभावादर्थेन । तदु-दाहरति - वृक्ष इत्यस्तीति गम्यते, किमुक्तं भवति ? अस्ति भवति सन्निहितमित्यर्थः । निर्दिष्टं सन्निधि-भवनसभयोः समानलक्षणस्वादादौ ।

१ दृश्यतां पृ० २४ पं० २० ॥ २ "अस्तिर्भवन्तीपरः प्रथमपुरुषोऽप्रयुज्यमानोऽप्यस्तीति गम्यते । 'बृक्षः' 'हृक्षः' अस्तीति गम्यते ।' 'इति पातञ्जलमहाभाष्ये पाठः ॥ ३ तत्वे प्र० ॥ ४ कचित्र भवतीति प्र० ॥ ५ "स्याव्या- वृत्तस्यापि प्र० ॥ ६ दृश्यतां पृ० २३३-१ ॥ ७ 'विभागः द्वयोः सन्यापारत्वाद्' इत्यपि पाठोऽत्र सम्भाव्यते ॥ ८ "त्वाद्कत्ते य० ॥ ९ "द्कतित्वाच्च विशेषः भा० रं० ही० ॥ १० "मव्यावृत प्र० ॥ ११ अस प्र० ॥

आपत्तिभवनं तु अस्तिभवनं सन्निहिततथावृत्ति कारणे कार्यस्य सत्त्वात्, यथा घटो भवति निर्वर्तते आपचते ।

सा च भोक्तुभोग्यद्वैतभूततायां सन्निधिसिद्धिः, न ततो न्यूनतायामधिक-तायां चा व्यतिरेकाभावात्। न ज्ञेयमन्तरेण ज्ञातृत्वम्, ज्ञेयासत्त्वात्, खपुष्प-ज्ञात्ववत्, वैधर्म्येण इतरकुसुमज्ञत्ववत्। एवं हि ज्ञातुर्ज्ञातृत्वम्। न ज्ञातारसुप-

आपित्तभवनं तु अस्तिभवनिस्यादि यावदापद्यत इति । इदमपि चेषद्भित्रं सिन्निधिभवनमेव तथाष्ट्रित्ते, सिन्निहितस्य तथा प्रृत्तेरापित्तभवनम् । अथवा तथा वृत्तिरस्य तथाष्ट्रित्ते, सिन्निहितं च तथावृत्ति च तदिति सिन्निहिततथावृत्ति, किं तत् ? आपित्तभवनम् , कुतः सिन्निहितमेव तथा वर्तत इत्युच्यते ? उच्यते – कारणे कार्यस्य सस्वात् , कार्य ह्यङ्करादि बीजादौ सिन्निहितमेव तथा तथा देशकालाकार10 निमित्तवशाद् व्यक्त्यव्यक्तिरूपेण वर्तते इति । तन्निदर्शयति – यथा घटो भवतीति, पूर्वमघटत्वेन मृत्त्वेन दृष्टं सिन्निहितमेव मृदि घटभवनं व्यक्तिमित्यर्थः । तत्पर्यायकथनम् – निर्वर्तत आपद्यत इत्यर्थः, सिन्निधिभवनमेवापत्तीभवति । उक्तमापत्तिभवनमिष ।

- १९१-१ अँनयोरन्यूनाधिकरूपतया सिद्धिरुच्यते सा चेत्यादि । सामान्यत्वात् सिन्निधिमवनसिद्धिस्तावत् सा च मोक्तृभोग्यद्धैतभूततायां सिन्निधिसिद्धिः सिन्निधिमवनसिद्धिः, तद्धि सिन्निधिमवनं द्वैतभूत15 तायां सिध्यति नाद्वैततायां दिशितेकभोक्तृभोग्यत्वायुक्तँत्वादिदोषाद् न ततो न्यूनतायां सिद्धिरधिकतायां वा द्वैतात्, तृतीयस्याभावात् । न्यूनाधिकानुपपत्तौ कारणमाह व्यतिरेकाभावादिति, व्यतिरेकः पृथक्त्वेन एकस्येव वृत्तिः, विनापि भावः । तदभावाद् न्यूनतायामसिद्धिः, यथा स्वामिना विना भृत्यस्य भृत्येन विना वा स्वामिनः । आधिक्येऽपि व्यतिरेकः, यथा भावव्यतिरिक्तं नास्तीति तथेह भोक्तृभोग्यव्यतिरेका-भावात् । अतो न्यूनाधिकाभावात्त्वेत्ते सिन्निधिभवनं सिध्यति, नाद्वैतत्रैतादितायामिति ।
- 20 तत्त्रतिपादनार्थमुपपत्तिरुच्यते र्न ज्ञेयमन्तरेण ज्ञातृत्वम्, भोग्यस्य ज्ञेयत्वाच्छब्दादिगुणपुरुषो-पछिबद्धयपुरुषोपभोगार्थत्वात्त्वज्ञ्ञेयमापत्तिभवनम्, तदन्तरेण न ज्ञातुर्ज्ञातृत्वम् । कुतः ? ज्ञेयासत्त्वात् । ज्ञेयस्यासत्त्वादिति वैयधिकरण्यात् ज्ञस्याधर्मत्वादिसिद्धो हेतुरिति चेत्, न, ज्ञातृज्ञेययोः सँम्बन्धित्वेन साध्ययोस्तदसत्त्वस्य धर्मत्वात् । अथवानुपपन्नं ज्ञातृत्वमसज्ज्ञेयत्वीदिति प्रयोगकालेऽर्घव्याख्या, तच्च ज्ञेयस्यासत्त्वादगृहीतज्ञेयत्वादिति । दृष्टान्तः स्वपुष्पज्ञत्ववत्, यथा स्वपुष्पविषयं ज्ञातृत्वमसज्ज्ञेयत्वादनुपपन्न-25 मेवमसज्ज्ञेयं ज्ञातृत्वम् । वैधम्येण इतरकुसुमज्ञत्ववत्, यथा चूतादिखपुष्पेतरकुसुमज्ञत्वं सज्ज्ञेयत्वादु-१९२-२ पपद्यते तथा वैवेदभिमताद्वैतज्ञत्वं द्वैते सत्युप्पैवेत, तैर्त्त्रोतस्य ज्ञातृज्ञेयव्यतिरेकाभावात् तदन्तःपातित्वाद-

१ वृत्तिराँ इस्रिप पाठोऽत्र स्थात् ॥ २ अनयोरेव(वा १)न्यूनाँ य० ॥ ३ मोक्तुँ प्रतिषु नास्ति ॥ ४ °क्तित्वाँ प्र० ॥ ५ पृथक्त्वनैकस्यैव पा० डे० लीं० रं० ही० ॥ ६ अधिकेँ य० ॥ ७ °वात्त द्वेते प्र० ॥ अत्र °वात् द्वेते इस्रिप पाठः स्थात् ॥ ८ तज्ञेय भा० । तद् ज्ञेय थ० ॥ ९ °त्वात्त् (त्वात् १) ज्ञेय भा० । त्वात्तद् ज्ञेय थ० ॥ १० संभिन्नत्वेन य० ॥ ११ °त्वादिप्रयोग प्र० ॥ १२ तद्भिम प्र० ॥ १३ °प्राते रं० ही० ॥ १४ तत्रेतस्य प्र० ॥

द्रष्टारमन्तरेण ज्ञेयत्वम् , ज्ञातुरसत्त्वात् , वन्ध्यासुतज्ञेयघटत्ववत् , वैधर्म्येण इतर-सुतज्ञेयघटत्ववत् । एवमेव हि ज्ञेयस्य ज्ञेयता। न भोग्यमन्तरेण भोक्तृत्वम्, भोक्तुरसत्त्वात्, खपुष्पमकरन्दभ्रमरवत्, वैधर्म्येण इतरकुसुममकरन्दभ्रमरवत्। एवमेव हि भोक्तुर्भोक्तृत्वम्। न भोक्तारमन्तरेण भोग्यम्, भोक्तुरसत्त्वात्, वन्ध्यासुतायौवनवर्धितकवत्, वैधम्येण इतरसुतायौवनवर्धितकवत्। एवमेव हिं भोग्यस्य भौग्यत्वम् । तत्सम्बन्धित्वात् ।

यदपि च तथा तथा वर्तनं भवनं रूपादौ तदपि नैकैकसमादपरिणामिनो वा

सत्त्वमिति । अथवा पृथक् साधनम् – ज्ञानुत्वमुपपदाते सञ्ज्ञेयत्वादितरकुसुमज्ञत्ववत् । वैधर्म्येणानुपपन्नम-सञ्ज्ञेयत्वात् खपुष्पैज्ञत्ववदिति । एवं हि ज्ञातुर्ज्ञातृत्वम् , यो हि सञ्ज्ञेयं जानीते स तु मुख्यो ज्ञाता, यथा सिललं 'सिललम्' इति विद्वान्।यः पुनरसङ्झेयं विजानीते सितु न ज्ञाता, यथा मृगतृष्णिकां 'सिलि- 10 लम्' इति विद्वान् । एवं तावत् 'ज्ञातैष, न ज्ञेयम्' इत्येतद् दर्शनं निरस्तमद्वेतम्, अधुना 'ज्ञेयमेव, न ज्ञाता' इत्येतन्निरस्यते - न ज्ञातारमिलादि, ज्ञातारमन्तरेण, तत्पर्यायं दर्शयति - उपद्रष्टारमिति, ज्ञात्रा विना न ज्ञेयत्वं ज्ञातुरसत्त्वात्, अत्रापि पूर्ववत् 'असज्ज्ञातृत्वात्' इति वा हेतुः । साधर्म्यदृष्टान्तो वन्ध्यासुतज्ञेयघटत्वम् , वैधर्म्येण इतरसुतज्ञेयघटत्वम् । विपर्ययेण वा पूर्ववत् साधनद्वयम् , पर-स्परापेक्षज्ञातृज्ञेयत्वसाध्यतया या वैयधिकरण्यपरिहारेण हेतुर्वाच्यः । एवमेव हि ज्ञेयस्य ज्ञेयता भवितु- 15 महीति यदि केनचिद्नुपहतेन्द्रियज्ञानेन ज्ञायते, यथा अनुपहतेन्द्रियबुद्धिपुरुषज्ञेयघटवत् मध्यस्थेन तर्कागमञ्ज्ञालेन विपश्चिता प्रमात्रा वा ज्ञेयं साधनं यथेति । तथा न भोग्यमन्तरेण भोकतृत्वम् , असङ्कोग्यत्वात् खपुष्पमकरन्दभ्रभरवत्, वैधर्म्गेण इतरकुसुममकरन्दभ्रभरवत् सङ्कोग्यत्वाद् भोक्तृत्वमिति तत्साधर्म्येण वा. वैधर्म्येण खपुष्पश्चमरवत् , परस्परावधिकं वा पूर्ववद् भोक्तुभोग्यत्वसाधनम् । अत्रापि च एवमेव हि भोक्तुर्भोक्तृत्वमिति बन्धो द्रष्टव्यः । तथा न भोक्तारमन्तरेण भोग्यमसद्भोक्तृत्वाद् 20 वस्थासुतायौवनवर्धितकवत्, सङ्कोक्तुकं भोग्यत्यादितरस्तायौवनवर्धितकवत्, पूर्ववदेवात्रापि व्याख्या १९२-१ यावदेवमेव हि भोग्यस्य भोग्यस्वमिति । युगपद्वा परस्परसम्बद्धसत्ताकौ भोक्तृभोग्यौ, तत्सम्बन्धित्वात् तयोः सम्बन्धित्वादिति अयमर्थप्रदर्शनहेतुः, प्रयोगहेतुस्त 'सम्बन्धित्वातृ' इत्येव । यथा सम्बन्धी भ्राता सम्बन्धिना इतरेण श्रात्रा विना न भवति कनीयान् ज्यायसा ज्यायान् वा कनीयसा तथा भोक्तृभोग्यौ, यथा [स]दछङ्कारौ दम्पतीखेबमादिदृष्टान्तैर्भोक्तुभोग्यसम्बन्धित्वसिद्धिरन्थोन्याविनाभाविनीति प्रागुक्तं 25 सन्निधिभवनं देते सति सिध्यतीति ।

अधुनेतँरत - यदिष च तथा तथा वर्तनं भवनं रूपादी तेन तेन प्रकारेण अन्यथान्यथा चौप-त्तिभवनं रूपे रसे गन्धे स्पर्शे पृथिव्यादौ गवादौ घटादौ च सकलजगद्वर्तविवर्तरूपं तद्रिप नैकैकस्मात्, एकमेव एकमेकैकं पुरुषादि, तस्मादेकस्माद्र भवति । किं तर्हि ? यदनेकमेकं तस्मादनेकस्मादेकस्माद्

१ °ष्पञ्चवदिति मार्। °ष्पवदिति यर ॥ २ ज्ञातुज्ञत्वम् भार ॥ ३ 'सुत यर ॥ ४ 'तरद्यपि च भा॰। "तरद्यदि च य॰॥ ५ व्यापत्ति" प्र॰॥

सिन्निधिमात्रभवनात्, आपित्तत्वात्, ब्रीहिवत्। नाप्यद्वैते, अनर्थकापत्त्यभावात्। किन्तु सङ्घातात्मकत्वात् गृहघटपृथिव्यादिवत् परार्थत्वम्। तथा चक्षुरादयोऽप्या-ध्यात्मिका इति आ चक्षुरादेः परार्था यावच रूपादिद्व्यणुकादयः।

भेदातमकेन चानेन भवितव्यं कारणत्वात् तन्त्वादिवत्, परार्थार्थेन च ब्राब्दासुपलब्ध्यर्थत्वात् । किं हि कारणं रूपादि दृष्टमेकं खार्थं च?

भवति । अपरिणामिनो वा सन्निधिमात्रभवनात् 'न' इति वर्तते । किं तर्हि ? परिणामिन एवापत्ति-भवनयोग्याद् भवति । कुतः ? आपत्तित्वात् आपत्तिभवनत्वाद् ब्रीहिवत्, यथा ब्रीहेरनेकैकस्य रूप-रसादिपरमाणुद्र्रयणुकादिसङ्घातायङ्कुराचापित्तरङ्कुरादेर्वा भूम्यम्ब्यदिदेशकालादिसँङ्घातस्वाद् ब्रीह्मापित्तस्वै-तदनेकारमकैकमापत्तिभवनम् । नाप्यद्वेते, इत्यं तावत् स्वविषयद्वेते सति आपत्तिभवनम्, परविषयद्वेते १९२० सत्येवापत्तिभवनमिद्मुच्यते – नाप्यद्वेते परविषयद्वेताभावे भवत्यापत्तिभवनम्, अनर्थकापस्यभावादे-वैकस्पाद्वितीयस्य कसौचिद्र्धमकुर्वतः । किन्तु सङ्घातात्मकत्वात् परार्थत्विमिति सम्बन्धः, सङ्घातात्मक-भवनात् पारार्थ्यम्, संहत्यकारिणां हि पारार्थ्यं नानर्थक्यं न स्वर्थत्वं नान्योन्यार्थत्वं च केवलम् । दृष्टान्तो पृह्चटपृथिक्यादिवत्, यथा गृहचटपृथिक्यादयः सङ्घातात्मकाः स्वतः पृथग्भूतपुरुषार्थाः नानर्थका न स्वार्था नान्योन्यार्थाः पुरुषार्थमेव चान्योन्यार्थाः स्वीशोभनार्थालङ्कारवत् । तथा चक्षुराद्योऽप्याध्या-किका इति दृष्टान्तवाद्वत्यात् परार्थव्यापितां दर्शयति, इत्या चेक्षुरादे्रिति चक्षुराद्योऽपि सूँक्माध्या-त्मिका विवेच्या यावत् परार्था यावच रूपादिद्वचणुकाद्यः, किमङ्ग पुनर्गृहघटपृथिक्यादयः स्थूला प्रामारामाद्यश्चेति ?

यत् पुनिरिष्यत 'एकं कारणं पुरुषादि' इति तन्न वयमभ्युपेमः । त्वन्मतेनाप्येकं चेत् किञ्चित् पारार्थ्यकारणिमिष्यते तद्भयुपगम्य भेदारमकेन चानेन भवितव्यमिति प्रतिज्ञानीमहे, कारणत्वात् 20 तन्त्वादिवत् , तन्तुकपालाद्यो हि कारणत्वात् पटघटादीनां कार्याणां रूपादितुँ ट्यांश्वादिसङ्घातरूपा अनेकात्मका एव कारणभावं विभ्रतो दृष्टा नान्यथा तथा तेनापि त्वदिष्टेन कारणेन मिवतव्यमनेकात्मकेन । परार्थार्थेन च 'मिवतव्यम' इति वर्तते, परसौ परार्थः, परार्थोऽर्थः कार्यं वैस्य कारणस्य तेन कारणेन परार्थकार्येण भवितव्यम् । स कतमोऽर्थ इति चेत् , उच्यते — शब्दाद्युपलव्यर्थात्वात् , आदि- कारणेन त्वदिष्टेन भिवतव्यम् । स कतमोऽर्थ इति चेत् , उच्यते — शब्दाद्युपलव्यर्थात्वात् , आदि- व्यर्थार्थः । तस्माच्छव्दायुपलव्यप्यात्वात् परार्थार्थेन तेन कारणेन भवितव्यम् । कि हि कारणं रूपादि दृष्टमेकं स्वार्थं च ? इति कारणस्यानेकैकत्वाविनाभावं पारार्थ्यविनाभावं च स्वार्थेक्याभावं च दर्शयित, विपक्ष एव नास्तीत्यभिप्रायः । रूपादिमहणं तु पक्षत्वाद् रूपादीनां सङ्घातपारार्थ्यपरिणामित्वैः सन्निधि-भवन्य परार्थोयः दर्शयित ।

१ सङ्घाताद् भाष्या २ चश्चरादेरिति भाष्यती नास्ति॥ ३ सूक्ष्मा ऽ(आ १)ध्यात्मिका भाष्या ४ "उणादी नाम्युपान्तेति [ उ० ६०९ ] किदि तुटिः ।" इति हैमधातुपारायणे ६।१२४॥ ५ (तथानेनापि १)॥ ६ तस्य प्रण्या ७ इस्यतां पृष्क १४ टि० ८॥

तदित्थं द्वैते त्वनेकात्मिकायाः प्रकृतेरात्मिभः सुखदुःखमोहैः परिणामानुकमेणार्ब्धाः शब्दादयोऽपि तदात्मका एव, तदात्मकत्वाभिव्यक्तकार्यत्वात्, मृत्पिण्डकार्यशिवकादिमृत्त्ववत् । सुखात्मकानां च शब्दादीनां प्रसादलाघवाभिष्वक्षोद्वर्षप्रीतयः कार्यम्, दुःखात्मकानां शोषतापभेदोपष्टम्भोद्वेगापद्वेषाः, मोहात्मकानां वरणसदनापध्वंसनवैभत्स्यदैन्यगौरवाणि, तस्मात् सुखादीनामात्मत्वेनाभिव्यक्तं कार्यमेषां शब्दादीनाम्। यानि तैरारब्धानि शरीरादीन्याध्यात्मिकानि

तदित्थं द्वैते त्वित्यादि । द्विविधपुरुषोपमोगार्थमनेकात्मिकायाः प्रकृतेरित्यादिना प्रन्थेन तदापत्ति-भवनस्वरूपवर्णनम् । प्रक्रियन्ते विकारास्तव इति प्रकृतिः, प्रधीयन्तेऽस्मिन् महदादय इति प्रधानम् , बहूनां धानं बहुधानकम्, अमरणाद्विनाशादमृतम्, इत्याद्यन्त्रर्थनामिकायाः प्रकृतेरनेकात्मिकाया आत्मिभः सुखदुःखमोहैः प्रकाशप्रवृत्तिनियमात्मकैः प्रागमिहिताचार्यप्यनपाषाणवत् स्वपरेषां नर्तिकापर्णनावामा- 10 टमनश्च प्रतिपत्तिचळनधैरणकरणैरिवेति । ते हि 'वैकारिकतैजसभूतादिविकाररूपाः सुखदुःखमोहाः प्रकाश-[प्र]ष्टक्तिनियमात्मकाः सत्त्ररजस्तमोलक्षणा गुणाः साम्यावस्थायां 'प्रकृतिः' इत्युच्यन्ते, वैषम्येण तु परिणामा-ुऋषमापन्नाः परस्पराविनिर्भागवृत्तयोऽङ्गाङ्गिभावेन परिणामाद् विकारीभवन्तः शब्दादीनारभन्ते, तै**र्महद्-**१९३-२ दिना परिणामानुक्रमेणारब्धाः शब्दादयोऽपि तदात्मका एव, 'र्क्षेव्दादिपरिणामानुकर्म सीधनानु-षङ्गेण स्वयमेव बक्ष्यति, तदारमकरवं तावत् साध्यते, तदारमका एव\* सुखाद्यारमका एव शब्दाद्यः, 15 तदारमकत्वाभिव्यक्तकार्यत्वात् , ते सुखादय आस्मा तदारमा, तद्भावस्तदारमकरवं सुखाद्यारमकरवम् , तदात्मकत्वेनाभिव्यक्तं कार्यं येषां [ते] तदात्मत्वाभिव्यक्तकार्याः शब्दादयः, तद्भावात् तदात्मत्वाभि-व्यक्तकार्यत्वात्, मृत्पिण्डकार्यशिवकादिमृत्त्ववत्, यद् यदादर्मत्वेनाभिव्यक्तकार्यं वस्तु तत् तदात्मकमेव दृष्टम् , यथा मृदः कार्यं पिण्डः, तस्य कार्यं शिवकः, एवं क्रमेण स्तूर्यक्कुशूलकादि यावद् घटः कपालानि वा भुदातमकान्येव कार्याणि, मौलस्य कारणस्यातमना विना उत्तरोत्तरेषां कार्याणामभावादादौ मध्येऽवसाने ३० च मुदात्मकत्वं रष्टमेवं शब्दादयः सुँखादीनां कार्यम्, शब्दादिकार्यं त्वाकाशादि, तत्कार्यं च गवादि घटादि, सैर्वं सुखाद्यात्मकत्वेनाभिन्यक्तं तदात्मकिमिति प्राह्यम् । कथं सुखाद्यात्मकत्वेन शब्दादि कार्यम-भिन्यक्तमिति चेत्, सुखासुपलब्बेः । सुखात्मकानां चेलादिना तद्दर्शयति यावदातमत्वेनाभिव्यक्तं कार्यमेषां शब्दादीनामिति गतार्थम् । एवं तावद् भूतादिनाहङ्कारेणारव्धाः शब्दादयः ।

यानि तैरारब्धानीत्यादि यावत् सुखादिमया एव, परिणामानुक्रमेण भूतानामाकाशादीनां 25 शब्दादिभिः सुखादिमयेरारम्भं दर्शयति । तत्र शरीरादीन्याध्यात्मिकानीति शरीरीभूतानि शब्दाद्यारब्धानि

१ दस्यतां पृ० १२ पं० १९ ॥ २ दस्यतां पृ० १३ पं० २० ॥ ३ अत्र धारणकारणे इखिप पाठः स्वात् ॥ ४ "सास्विक एकादसकः प्रवर्तते वैकृतादहङ्कारात् । भूतादेस्तन्मात्रः स तामसस्तैजसाडुभयम् ॥ २५ ॥ – साङ्ख्यका० ॥ ५ \* एतिब्रह्मन्तर्यतः पाठो य० प्रतिषु नास्ति ॥ ६ साधुना भा० ॥ ७ "तमत्वेना य० ॥ ८ "तमनेनाभि प्र० ॥ ९ स्तूपकुत्रू य० ॥ १० सुस्वानां प्र० ॥ ११ सर्वे च सुस्वा भा० ॥ नय० ३४

भ्तादीनि वैकारिकारच्धानि चेन्द्रियाणि त्रयाणां सुखदुःखमोहानां सन्निवेद्याविद्योषाः सुखादिमया एव, तथा पृथिव्यादयस्तन्मयकारणारच्धत्वात् । यद् यन्मयैः कारणैरारच्धं तन्मयं तत्, कार्पासिकपटवत् । भूतैरारच्धानि पुनः द्यारीरादीनि पटकुटिवत् परम्परारच्धत्वात् । अनेकात्मकैकपूर्वकं द्यारिमन्वितविकारत्वाद्यन्दन- इञ्चलवत्, नैकैकपूर्वकं नापूर्वकमन्वितत्वात् । अन्वाह च—

अजामेकां लोहितशुक्ककृष्णां वहीः प्रजाः सजमानां सरूपाः । अजो ह्येको जुषमाणोऽनुरोते जहात्येनां भुक्तभोगामजोऽन्यः ॥ [ श्वेताश्वर धाप ]

भूतादीनि भूँतादिमयानि त्रिगुणानि वैकारिकार्डधानि च श्रोत्रादीन्येकादशेन्द्रियाणि सर्वाण्येव त्रयाणां सुखदुःखमोहानां सन्निवेशविशेषाः, ततस्तन्मयता । वाह्यानि घटादीनि रूपादिसमूहत्वात् 10 तेषां च सुखाद्यात्मकत्वात् तन्मयानि तदात्मकान्येव । तथा पृथिज्यादयस्तन्मयकारणार्डधत्वादिति १९४-१ महदादेः सकलस्य विकारस्य ब्रह्मादिस्तम्बान्तस्य च जगतः सुखादिमयकारणार्डधत्वात् । यद् यन्मयै-रित्युपनयः, तन्मयं तदिति निगमनम् । दृष्टान्तः कार्पासिकपटवदिति, कार्पासिवकारस्त्रनुभिरार्डधः पटोऽपि कार्पासिक इति यथोच्यते तथा भूतानि सुखाद्यार्डधश्चदाद्यार्डधानि सुखाद्यात्मकानि । भूतरार्द्धानि पुनः शरीरादीनि, घटादीनि आदिमहणात्, पटकुटिवत् परम्परार्डधत्वात्, यथा गृत्वार्विकतन्त्वार्डधगटमयी कृटिरपि 'कार्पासिकी' इत्युच्यते तथा सुखाद्यार्डधश्चदाद्यार्वधभूताद्यार्वधन्यप्रिवादिगवदिगवदिगवदिसरित्ससुद्रमन्दरादीन्यपि तदात्मकानि ।

अनेकात्मकैकपूर्वकं शरीरमिति प्रतिज्ञा । किं पुनः कारणमेवं प्रतिज्ञायते १ प्रोक्तपुरुषाधेककारणपूर्वकत्वनिराकरणार्थं वक्ष्यमाणेश्वरादिकारणपूर्वकत्वनिराकरणार्थं च । को हेतुः १ अन्वितविकारत्वात् ,
अन्विता विकारा यस्य तदन्वितविकारम् , हस्ताकुर्द्धैनप्रसारणाङ्गुल्युरुषेपणापश्चेपणपादप्रश्चेपाङ्गँविवर्तनादि20 विकाराः शरीरावयवाश्च सुखादिभिः शब्दादिभिश्चान्विता विकारैः, तस्मादन्वितविकारत्वाच्चन्दनश्चरुरुवत् , यथा मृदुसुरभिशीतहरितरक्तश्चेतादिभेदस्पर्शरसरूपगन्धादिविकाराणि चन्दनशक्रलानि सुखाद्यन्विन्
तानि परमाणुद्रयणुकाद्यनेकात्मकैकचन्दनतरुपूर्वकाणि तथेदं शरीरमपि सुखाद्यनेकात्मकैककारणपूर्वकमिति
नैकेकपूर्वकम् यथा पुरुष एव इत्यादि, नापूर्वकम् न निर्हेतुकं नासत्पूर्वकं वैनाशिकाद्यभिमतवित्येरूप्क साधनस्य व्यावर्त्यार्थोद्देशार्थम् , अन्वितत्वादिति सामान्येनास्यैवोक्तस्य निगमनार्थम् , अथवा
25 एकैकपूर्वकत्वादिनिराकरणसाधनं वा पृथगेव ।

अन्वाह चेति पूर्ववत् । अज्ञामिति न जायत इत्यजा नित्या, अथवा पुनः अज गतिक्षेपणयोः [पा० धा० २३०] इति श्चिप्रगमनादजा, ईयं प्रकृतिः श्चिप्रपरिणतिगतिसाधम्यीद् बहुप्रसवसाधम्यीद्वा अजेवाजा । एकामद्वितीयां सर्वगताम् । मा भूदेकैकेति अनेकात्मकैकां लोहितशुक्ककृष्णां दुःखसुख-मोहात्मकरजःसत्त्वतमोमयीम् । बह्धीः प्रजा अनन्ताः, प्रजायन्त इति प्रजाः, महदहङ्कारतन्मात्रादि-

१ दस्यतां पृ० २५७ टि० ४ ॥ २ ब्रह्मास्त प्र०॥ ३ श्चित्रसा प्र०॥ ४ मिवर्तना वि० रं० ही०॥ ५ दस्यतां पृ० १८९ पं० ५॥ ६ ईर्यप्रकृतिः य०। ऽर्यप्रकृतिः मा०॥ ७ तमकैकी प्र०॥

र्फुंखं च दुःखं चानुशयं च वारेणायं सेवते तत्र तत्र । विशन्ति योनिं व्यतिरेकिणस्त्रयः अजस्तु जायामितमत्यशुद्धः ॥ [ ] उभा सखायौ सयुजा सपणौं समानं वृक्षं परिषस्यजाते । तयोरेकः पिष्यस्रं स्वाद्वस्यनश्चन्नत्योऽभिचाकशीति ॥ [ मुण्डको० ३।९।१ ]

ऋमेण ब्रह्मादिस्तम्बान्ताः सृजमानामुत्पदयन्तीं सरूपाः सुखाद्यात्मिका आत्मरूपा आत्मस्रूपाः, 5 येतो ह्यजा बहुवर्णिकात्मस्वरूपप्रजासर्जिनी प्रैधानीति गण्यते। तामजो ह्येको जुषमाणः सेवमानः प्रीयमाणः, स हि न जायत इत्यजो नित्यत्वात्, एकः सिन्निधिभवनस्याभिन्नस्वैकरूपत्वात् सर्वगतत्वाच्च, तामेव जुषमाणोऽनुदोते अनुशयमनुबन्धं च तस्या न मुख्चिति अनुधावतीत्यर्थः, यथा वत्सोऽजामनुधावति तथा तां प्रकृति पुरुषः। जहात्येनां मुक्तभोगामजोऽन्यः, असावेव पुरुषोऽन्य एव तस्या उपरतः संवृत्तो मुक्तभोगां दृष्टद्वयां विदिवात्मानात्मविशेषः प्रकृतिपुरुषोन्तरक्ञो नर्तक्या इव विकारान् 10 बाह्यान् श्रूक्षेपक्रमकरवलनादीननुशयहेत्नन्तःकरणशरीरादिसमुद्भृताननात्मभूतानुपलभ्य भिक्षुरिव स्वभावा-विन्तिनाद् विरक्तोऽहमनया वृथा क्वेशितो बहिरन्तरशुद्धयेति विरमति, सापि दर्शितविकारा 'दृष्टाहमनेन' १९५-१ इति व्रीडितेव विनिवर्तत इति । तथैतदर्थसम्बन्धिनी व्याख्यातैव द्वितीया गाथा—

सुर्वं च दुःखं चानुरायं च वारेणायं सेवते तत्र तत्र । विश्वानित योनिं व्यतिरेकिणस्त्रयः अजस्तु जायामतिर्मत्यशुंद्धः ॥ इति । 15

उभा उभो, सुँगां डादेशादुमा। सखायौ अन्योन्यसिहतावेव विभुत्वनिस्रवाभ्याम् । सयुजा पूर्ववद् डादेशात् समानयुजौ समानस्य सकारादेशात् । सह पर्णाभ्यां सपर्णो सपक्षौ शुद्धशश्चिष्ठि । सुयुजौ सपर्णाविति वा पाठः, सुष्ठु अतीव युक्तौ सर्वगतत्वाद्विभागेन सदा युक्तौ शोमनपर्णो च परस्परवन्धैक्या-पित्तजनितविचित्रवर्णसुखासुखपक्षौ । एकं वृक्षं लोकाख्याश्वत्थम्, स्थैत्वादचलत्त्राद् वृक्षोऽश्वत्थसाध-मर्यात्, परिषस्वजाते परिष्वक्तवन्तौ । तयोरेकः तयोः शकुन्योरेकवृक्षपरिष्वङ्गिणोरेक एव शकुनिर्मोग-20 समर्थसस्य पिष्पलस्य पिष्पलं फलं स्वादु भोग्यविकारविशेषं विचित्ररसमित्त खादति सुङ्के पुरुष एव भोक्तत्त्राज्ञत्वात् । अनश्चन्नन्यः प्रकृतिसंज्ञः शकुनिरमुञ्जानः अभिचाकशीति आभिमुख्येन तस्या-सर्थं काशते, शकुनिप्रसुतेः <sup>१९</sup>पुँहिङ्गम् ।

१ "द्वा सुपर्णा संयुजा संखाया" इति मुण्डकोपनिषदि पाठः ॥ २ प्रत्या य० । पत्या भा० । अत्र प्रकृत्या इत्यिष पाठः स्थात् ॥ ३ प्रधानेति भा० ॥ ४ दृष्टदृश्या य० । दृश्या भा० ॥ ५ "पांरक्षो भा० । "पांरक्षो य० ॥ ६ "सुस्रकेशस्य तद्वामत्वाद् यावदिदं लितं न निवर्तते तावद्वस्यं दुःखेन भवितव्यम्, पर्यायेण संस्कारस्य सामध्यक्षिकान्तरोपपत्तेः । तथा चाह — सुखं च दुःखं च हि संशयं च वारेणायं सेवते तत्र तत्र ।" इत्येवमस्था गाथायाः पूर्वार्थमात्रमुद्धतं युक्तिदीपिकाख्यायां साक्ष्यकारिकाइत्ती ५५ ॥ ७ योनिव्यति भा० वि० रं० ही० ॥ ८ "सत्य पा० हे० ली० ॥ ९ "ऽशुद्धः हे० ली० रं० ही० ॥ १० सुपी डा प्र० । "सुपा सुलुक् पूर्वसवर्णाच्छेयाडाच्यायाजालः ।७।१।३९।" इति पाणिनीयव्याकरणे ॥ ११ स्तत्वाद भा० । स्तत्वत्वाद य० ॥ १२ पुर्लिगम् प्र०॥

अथ कथमेककारणत्वप्रतिषेधानन्तरं शब्दैकगुणप्रवृत्ति वियदभ्युपगम्यते ? न प्रवर्तेतैवम्, असन्द्रुतेः, पुरुषवद् वन्ध्यापुत्रवद्गा ।

शब्दे त्रेगुण्यमस्येवेति चेत्, अत्रिगुणं सुखादि एकखात्मत्वाव्यतिरिक्ततत्त्वं

एतद्धुना परीक्ष्यते — अथ कथिमिलादि यावद् वियद्भ्युपगम्यतः इति । यद्यनेकात्मकैककारणइत्विमिष्यते एनमेककारणत्वप्रतिषेधानन्तरं पुरुषाद्येककारणत्वप्रतिषेधाहितसंस्कारितरोधानकालमण्य१९५२ प्रतीक्ष्य त्वया कथं दाव्देकगुणप्रवृत्ति वियद्भ्युपगम्यते ? अभ्युपगम्यतां तावद् रूपादिसृष्टी व्यवहारानुपातिनामेषां लोके दृष्टानां 'द्वित्र्याद्यनेकस्पर्शरसगन्धगुणानामनेकैकत्वात् तदात्मकवाय्यादिसृष्टिरस्तु नाम,
त्वन्मतेन सह घटमानिमदं तु न युष्यते शैव्देनैकगुणा प्रवृत्तिरित्थम्भूतेनास्य तच्छव्दैकगुणप्रवृत्ति वियत्
'गैण गुण सङ्क्ष्याने' [ ] शव्देकसङ्क्ष्यानप्रवृत्ति एकस्मात् कारणाद् भवत् त्वन्मतिवरोधात्, नानेका10 त्मकैकस्माच्छव्दस्पर्शोदिद्वित्रिचतुःपञ्चगुणाद् भवद् वाय्यादिवत् त्वेन्मताविरोधात् । प्रयोगश्चात्र — न
प्रवर्तेतेवम्, शब्दैकगुणाकाशं तन्न भवेदिद्यर्थः, असन्द्रतेः, गुणसन्द्राचो द्रन्यम् [पा० म० मा०
५१९१९९ ] इति लक्षणाभावात्, बहूनां हि गुणानामेकीभवनमैक्यगमनं सन्द्रतिः, तद्भावोऽसन्द्रतिः,
ततोऽसन्द्रतेनं प्रवर्तेत, पुरुषवद् वन्ध्यापुत्रवद्वेत्येतदिन्द्यापादनमिति ।

अत्राह – शब्दे त्रेगुण्यमस्त्येवेति चेत्। सर्वस्योक्तसुखदुःखमोहमयत्वाच्छब्दोऽपि तदात्मा त्रिगुण

१ "तेभ्यो भूतानि पञ्च पञ्चभ्यः । "तत्र शब्दतन्मात्रादाकाशम्, स्पर्शतन्मात्राद् वायुः, रूपतन्मात्रात् तेजः, रसतन्मात्रादापः, गन्धतन्मात्रात् पृथिवी । 'तेभ्यो भूतानि' इति वक्तव्ये 'पञ्च पञ्चभ्यः' इति प्रहणं सम-सङ्ख्याकतस्तदुरपत्तिज्ञापनार्थम्, तेन एकैकस्मात् तन्मात्रादेकैकस्य विशेषस्योत्पत्तिः सिद्धा । ततश्च यदन्येषामाचार्याणामिन-प्रेतम् - एकलक्षणेभ्यस्तन्मात्रेभ्यः परस्परानुप्रवेशादेकोत्तरा निशेषाः सङ्यन्ते इति, तत् प्रतिषिद्धं भवति । कि तर्हि १ अन्त**रे**-णापि तन्मात्रानुप्रवेशमेकोत्तरेभ्यो भूतेभ्य एकोत्तराणां भूतविशेषाणामुत्पत्तिः । तत्र शब्दगुणाच्छब्दतन्मात्रादाकाशमेकगुणम् । शब्दरूपर्श्वगुणात् स्पर्शतन्मात्राद् द्विगुणो वायुः । शब्दरूपर्शरूपगुणाद् रूपतन्मात्रात् त्रिगुणं तेजः । शब्दरूपर्शरूपरसगुणाद् रसतन्मात्राबतुर्गुणा आपः । सब्दस्पर्शरूपरसगन्धगुणाद् गन्धतन्मात्रात् पत्रगुणा पृथिवी ।''न्साक्क्यका०स्यक्तिदीपिका, का० ३८ । "शब्दतन्माश्रादाकाश्रम् , स्पर्शतन्मात्राद्वायुः , रूपतन्मात्रात् तेजः , रसतन्मात्रादापः , गन्धतन्मात्रात् पृथिवी । एवं पश्चभ्यः तन्मात्रेभ्यः पत्र भूतान्युत्पद्यन्ते ।" जे**० साङ्कायका० वृ०** ४, का० २२ । एवं मौडपादभाष्येऽपि, का० २२ । "पञ्चभ्यः पञ्च महाभूतानि शन्दतन्मात्रादाकाशम् , तदेकलक्षणम् । स्पर्शतनमात्राद्वायुः, स द्विगुणलक्षणः । रूपतनमात्राद् तेजः, तत् त्रिगुणलक्षणम् । रसतन्मात्रादापः, ताश्वतुर्गुणाः । गन्धतन्मात्रात् पृथिवी, सा पद्यगुणा । एवं पत्रभ्यः पत्र महाभूतान्युत्पचनते ।" जे**० साङ्ख्यका० सृ**० B, का० २२ । "शब्दतन्मात्रादाकाश्चम् , स्पर्शतन्मात्राद्वायुः , रूपतन्मात्रात् तेजः, रसतन्मात्रादापः, गन्धतन्मात्रात् पृथिवी, इलादिकमेण पूर्वपूर्वातुप्रवेशेन एकद्वित्रिचतुष्पश्रगुणानि आकाशादिपृथ्वी-पर्यन्तानि महाभूतानीति सृष्टिकमः।'' साह्वयका० माठरवृ०, का० २२ । "शब्दतन्मात्रादाकाशं शब्दगुणम्, शब्द-तन्मात्रसहितात् स्पर्शतन्मात्राद्वायुः शब्दस्पर्शगुणः, शब्दस्पर्शसहिताद्भपतन्मात्रात् तेजः शब्दस्पर्शहपगुणम्, शब्दस्पर्शन ह्रपतन्मात्रसहिताद्रसतन्मात्रादायः श्रब्दरूपर्शह्रपरसगुणाः, शब्दरूपश्रेह्रपरसतन्मात्रसहितादु गन्धतन्मात्राच्छब्दरूपश्रेह्रपरस गम्बगुणा पृथिवी जायते ।" साङ्ख्यतत्त्वकौ०, का० २२॥ २ "इत्थंभूतलक्षणे" [पा० २।३।२१] इति सूत्रेण तृतीया ॥ ३ ''१८५४ गण संख्याने, ''' १८९३ न्नाम १८९४ कुण १८९५ गुण चामन्त्रणे ।'' इति पाणिनीयधातुपाठे । ''गणण् संख्याने, कुण गुण केतण् चामस्त्रणे'' इति हिमधातुषाठे १०।३०६-३०९ ॥ **४ नानैका**ँ य० । **नानैकैका**ँ भा०॥ ५ (त्वन्मतविरोधात् १)॥ ६ शुण[मा १]कारां प्र०॥

प्रकाशाद्यात्मना मा प्रवर्तिष्ठ निर्गुणत्वादेकत्वाद् वैषम्यानुपपत्तेरपरिणामित्वाद-नापत्त्यात्मकत्वात् पुरुषवत् । दाब्दादि वाप्येकात्मकायेव, आपद्यमानत्वात्, सुखादिवत् । अनेकात्मकं वा सुखादि, तत एव, दाब्दादिवत् ।

नैव प्रवर्तते सुखादि, अप्रवृत्तिलक्षणत्वात्, पुरुषवत् । त्रयमपि न न प्रवर्तते, अविभक्तस्वतत्त्वस्य तथा प्रविभक्तत्वेन व्यवस्थानात्, मयूराण्डकरसगतग्रीवादि- भाववत्, यत इह भाव एव यतः ।

एवेति चेदिलाशङ्काथाम्, एवं चेनमन्यसे, साधूक्तम्, एतदेव त्वा वाचियतुभैदोचम् -- शब्दैकगुणवियदप्रवृक्तिप्रसङ्क इति । ततश्च यत् पुनरित्रगुणं सुखादि सुखमेव पृथक् प्रधानावस्थायां सत्त्वं तदित्रगुणम्,
एकसुखस्वात्मत्वाद्व्यतिरिक्तं तस्य भावस्तत्त्वं यस्य तत् सुखमेकस्वात्मैत्वाव्यतिरिक्ततस्वम्, प्रकाशादिश्च
तस्य तत्त्वस्थात्मा सर्वत्राभेदभावात्, तेन प्रकाशाद्यात्मना मा प्रवर्तिष्ट मा आपित्तभवनमनुभूत्, निर्गु-10
णत्वात् गुणसन्द्रावानात्मकत्वात्, एकत्वात् अननेकात्मकैकत्वात्, वैषम्यानुपपत्तेरपरिणामित्वात्, १९६-१
वैषम्यापित्ततो हि परिणामित्वं स्थात्, साम्यावस्थायां तु गुणानां तदभावाद् वैषम्यानुपपत्तिः, अतोऽपरिणामित्वम् । अनापत्त्यात्मकत्वात् रूपान्तरप्राप्त्यात्मकत्वात्, तस्यां द्यवस्थायामेवंस्वरूपं सत्त्वम् । दृष्टान्तः
पुरुषवत्, यथा पुरुषोऽपि निर्गुणत्वादिधर्मत्वान्न प्रवर्तते तथा सुखाद्यपि मा प्रवर्तिष्ट । निर्गुणत्वादिधर्मत्वे
सत्यपि सुखावि प्रवर्तत एव चेत् तथा तद्धर्मत्वान्त प्रक्षोऽपि प्रवर्ततामेभ्य एव सुखादिवत्, गुणस्या-15
न्यतमस्येव वा श्वयशुरकस्मात् कृत उत्पन्नः ? । किञ्चान्यत्, शब्दादि वाप्येकात्मकाद्येव निर्गुणमेकं
स्वमनपरिणामि चैवमादि, आपद्यमानत्वात् प्रधानावस्थायां प्रवर्तनानत्वात्, सुखादिवत् । अनेकारमक्रमित्यादि विपर्यथधर्मापादनं गतार्थं तैत एवेति ।

आह - नैवेद्यादि । सिद्धसाधनिमदं 'मा प्रवर्तिष्ट' इति, न प्रवर्तत एव सुखादि, अप्रवृत्तिलक्षणत्वात्, न हि सुखं मोहो वा प्रवृत्तिलक्षणम्, किं तिर्हि ? रज एव प्रवृत्तिलक्षणम्, प्रत्येकं हि 20
सत्त्वादयः प्रकाशप्रवृत्तिनियमलक्षणास्त्रयोऽपि, ततोऽप्रवृत्तिलक्षणत्वात्र प्रवर्तते सुखं पुरुषवत् । वैषम्यावस्थायां तु रजः प्रवर्तते पवर्तयति च सुखं मोहं च अप्रवृत्तिलक्ष्णत्वात् तयोरिति । अत्रोच्यते——त्रयमि
न न प्रवर्तते, प्रवर्तत एव, अविभक्तस्वतत्त्वस्य तथा प्रविभक्तत्वेन व्यवस्थानात्, यदिभक्तस्वतत्त्वं तेन तेन प्रकारेण प्रविभक्तत्वेन व्यवतिष्ठते तत् प्रवर्तत एव, यथा मयूराण्डकरसणतप्रीवादिभावाः, मयूराण्डकरसावस्थायां प्रीवावहादयोऽविभक्तस्वतत्त्वा प्रीवादित्वेन प्रविभक्तत्त्वा व्यवतिष्ठमानाः १९६-२
प्रवर्तमाना एव, नाप्रवर्तमानाः । यत्र प्रवर्तते तद्विभक्तस्वतत्त्वं सत् कर्दाचित् प्रविभक्तत्वेन न व्यवतिष्ठते 
यथा पुरुषो यथा वा मयूराण्डकरसे हंसादिग्रीवादय इति । किं कारणम् ? द्रव्यार्थनयविकल्पानां सत्कारण-

१ त्वाम् ॥ २ °मयोच शब्दै° भा० । °मयोचत शब्दै° य० ॥ ३ °त्वात् व्यति ९००। अत्र 'स्वाद्व्यति' इखिप पाठः स्वात् ॥ ४ °स्वं दृष्टान्तः भा०॥ ५ °काद्येव भा०॥ ६ समनपरिणामि चैवमाद्यपद्यमानस्वास्त्रधानावस्थानां प्र०॥ ७ त एवेति प्र०॥ ८ °चित्तत्त्रवि' भा०॥

नन्वविभक्तरसयीवाद्यापत्तिवत् प्रधानस्यैव च सापत्तिः। कस्य वा न मनो-रथः "अरूपना। अविभक्तानेकार्थकारणमेवेदं विभक्तवृत्ति पृथिव्यादि मयूर-ग्रीवादि दध्यादि बीह्यादि, उक्तवक्ष्यमाणवत्।

भिन्नात्मकतायां तु सत्त्वं न प्रकादोत, अपवृत्तत्वात्, पुरुषवत् पूर्वव-ब्दनग्निप्रकादावद्वा ।

वादिनामसदार्थेत्तिप्रवृत्तेर्यतो यस्मादिह एतेषु वादेषु भाव एव यतः नियतः 'नि'शब्दलोपात् । तस्माद-प्रवृत्तिलक्षणं चेत्, न स्यात् सुर्खांदि इति ।

आह — नॅन्यविभक्तरसग्रीवाद्यापत्तिवत् प्रधानस्यैव च सापत्तिः। त्वदुक्तमयूराण्डकरसगताविभक्त-श्रीवादिश्रविभागापत्तिभावदृष्टान्तसामध्यदिव त्रिगुणसाम्यावस्थैकप्रधानापत्तिरेव सा [सि]ध्यति, न सुखा-10 द्यापत्तिरिति । अत्रोच्यते — कस्य वा न मनोरथः कथं भवान् 'एकमेव कारणमनेककार्यतया विपरिवर्त-मानम्' इत्येतद् दर्शनं श्रतिपाद्येतेति । तस्य च कारणस्य 'प्रधानं पुरुषो नियतिः शब्दब्रह्म' इत्यादिसंज्ञा त्वयेष्टा यास्तु सास्तु, किं नो विवादेन ? तद्यं एव मे प्रयास एककारणमयत्वं त्वं प्रतिपाद्यितव्य इति, एष प्रतिर्मादितोऽसि, त्वमेव तु न वेत्येति गतार्थं यावत् कल्पनेति ।

तदुप्पाश्चसे—अविभक्तानेकार्थकारणमेवेदं पृथिव्यादि, अविभक्तोऽनेकार्थो यस्मिस्तद्विभक्तानेका15 र्थम्, किं तत् ? कारणमस्य पृथिव्यादेः तद्विभक्तानेकार्थकारणं पृथिव्यादि, न विभक्तसुखाश्चनेकार्थात्मकैककारणपूर्वकम् । विभक्ता शृत्तिरस्य पृथिव्यादेस्तद् विभक्तवृत्ति पृथिव्यादि, सा शृत्तिः पृथिव्युदकघटादित्या१९७-१ पत्तिः । मयूरप्रीवादीति, प्रीवावर्दशिखर्णडादिशृत्तिविभक्ता तदात्मानेकार्थाविभक्ताण्डकरसगतकारणैव ।
दथ्यादिशृत्तिः क्षीरपूर्वा, आदिप्रहणात् पुनः शुक्ररसरुधिराङ्गोपाङ्गादि । प्रीह्यादि पूर्वोक्तम्, आदिप्रहणादाम्रयनसमातुलुङ्गादिपत्रपुष्वफलादिशृत्तिस्तदात्माविभक्तपूर्वा । दश्चन्तवाहुत्यं व्यापित्वप्रदर्शनार्थम् । उक्त20 वक्ष्यमाणवत् , वत्करणं प्रत्येकमभिसम्बध्यते उक्तवद् वक्ष्यमार्णवत् । पुरुषिनयत्याद्यभिन्नैककारणवदित्युक्तवत्, 'घट एव सर्वम्' इति विधिनियम ऐवं वक्ष्यमार्णवत् । एवं तावत् कारणमयवादो यथास्माभिरिष्टस्तथा घटते, न यथा त्वयेष्ट इत्युक्तम् ।

इदानीं त्वत्पक्षे दोषा वक्ष्यन्ते — प्रकाशप्रवृत्तिनियमानां तु भिन्नात्मकैतायां सत्त्वं न प्रकाशित इति प्रतिज्ञा दिब्बात्रत्वेन, अप्रवृत्तत्वात्, पुरुषवत् । त्वयैव हि प्रधानावस्थायामप्रवृत्तीः समा इतीष्यन्ते 25 गुणाः सत्त्वादयः, तस्मात् सिद्धमप्रवृत्तत्वम् । पूर्ववद्वेति प्रधानावस्थायामिवेत्यर्थः, यथा प्रधानावस्थायाम- प्रवृत्तत्वात्र प्रकाशते सत्त्वमेवसुत्तरकालमपि । तथा रजस्तमसोः प्रवृत्तिनियमनिषेधः कार्यः । अनिश्नि- प्रकाशवद्वा, यथाग्निरपृत्वत्तोऽप्रवृत्तिलब्धात्मा अनिष्नः, अनिष्निर्धं न प्रकाशते, तथा सत्त्वमलब्धप्रवृत्ति

१ 'कस्य वा न मनोरथः कथं भवानेकमेव कारणमनेककार्यतया विपरिवर्तमानमिखेतत् प्रतिपाद्येतेति ? तस्य च वयेष्टमस्तु संज्ञाकल्पना' इत्याज्ञयको मूलपाठोऽत्र सम्भाव्यते ॥ २ इज्यतां पृ० २७८ पं० ८, पृ० २०५-२, २२३-१, २ ॥
२ 'पत्तिप्रं(तेः, प्र?)वृत्ते भा० पा० विना । अत्र 'पत्तिप्रसक्ते इत्यपि पाठः स्थात् ॥ ४ 'दिरिति प्र० ॥
५ मनु विभ प्र० ॥ ६ 'पादिपासि त्वामेव न तु वे भा० ॥ ७ स्य देस्तद् प्र० ॥ ८ 'ण्डकादि'
भा० ॥ ९ पुरा प० ॥ १० 'णत्वात् प्र० ॥ ११ एव य० ॥ १२ 'कत्या प्र० ॥ १३ 'तः प्र० ॥
१४ 'अ प्रकाशते तथा य० । 'अ प्रकाशते । त । तथा भा० । अत्र 'अ 'प्रकाशते न, तथा' इत्यपि पाठः स्थात् ॥

ननु प्रकाशात्मकत्वादेव सत्त्वस्य रजसा प्रवर्धत्वम्, अग्नेरिव सन्धुक्षणेन । यद्यप्रवृत्तोऽसावसंस्तर्हि अप्रवृत्तस्वात्मत्वाद् वान्ध्येयवत् । ऐवं हि कार्य कारणे सद् यदि तद् वर्तते प्रवर्तते, अनारम्भात्, वर्ततेरस्त्यर्थत्वात् ।

न, प्रकर्षेणावृत्तत्वात् । रजोनुग्रहात् तद्रूपव्यक्तिः प्रकर्षेण वृत्तिः । न, रज-सोऽपि सत्त्ववदपरिसमाप्तरूपत्वात् । रजसोऽपि हि तथा काशनं व्यक्तिरिति । प्रकाशात्मकसत्त्वानुग्रहाद् भवति, अप्रवृत्तं च कथमन्यप्रवर्तने प्रवर्तेत ?

अप्रवृत्तत्वात्र प्रकाशेत । आह् - **ननु प्रकाशात्मकत्वादेवे**त्यादि, अप्रवृत्तत्वमसिद्धं सत्त्वस्य रजसा प्रवर्त्यत्वात् अग्नेरिव सन्धुक्षणेन, यथाग्निर्भसम्ब्बन्नः सन्निष न प्रकाशते, तुषचीवरेन्धनादिभिस्तु सन्धुक्षितः प्रकाशते, न चाप्रकाशमानोऽप्तिर्न भवतीति । अत्रोच्यते – यद्यप्रवृत्तोऽप्रिस्तस्यामवस्थायाम-१९७२ सन्नेवासी, अतोऽस्मदिष्टमप्रकाशत्वमेव गमयति, अप्नेहिं एषा काचित् प्रकाशनस्य मात्रा सैवात्मा, प्रका-10 शतात्मप्रवृत्त्यभावात् तदासौ तह्यसन् वन्ध्यापुत्रवत्, तथा सुखमप्यप्रवृत्तत्वादिति । एवं हीत्यादि, कारणे कार्यस्य सत्त्रमेत्रं हि स्याद् यदि तत् सत्त्रं प्रकाशातमना प्रवर्तते, अनारम्भात् । ईतरथा अर्थान्तरसम्बन्धा-रभ्यत्वादसत्कार्यवाद एवायमपि स्यात्, यथाहुरसत्कार्यवादिनः "क्रियागुणव्यपदेशाभावादसत्, समवाय्य-समवायिकारणसम्बन्ते सति द्रव्याणि द्रव्यान्तरमारमन्ते, येषां चाधिकृतमारम्भसामधर्यं तैरारब्धे कार्यद्रव्ये तत्समवेता नियमत एव गुगाश्च गुगान्तरमारभन्ते' इत्यारमभवादः प्रसञ्यते, स चानिष्टः । तस्मादनारमभाद् 15 वर्तते सत्त्वं प्रकाशनात्मना, यस्मादेवं हि कार्यं कारणे सद् यदि 'सत्त्वं वर्तते प्रवर्तते । किं कारणम् ? अनारम्भात् आरम्भवादपरिद्यागात् । कुतो वर्तते प्रवर्तते इति पर्यायकथनमिति चेत्, उच्यते 🗕 वर्ततेरस्त्यर्थत्वात् , वर्ततेऽस्ति भवति प्रवर्तत इति पर्यायाः । इतर आह - न, प्रकर्षेणावृत्तत्वात् । न हि वर्ततिः प्रवर्ततिपर्यायः प्रकर्षार्थेन 'प्र'शब्देन विशिष्टाया ईंत्तेरन्यार्थत्यात् वर्तनमात्रस्याविवक्षितत्वात् प्रकृष्ट्यक्तिविवक्षितत्वात् । सा च रजोऽनुम्रहात् तद्भूपव्यक्तिः प्रकर्षेण वृत्तिः, रजसानुगृहीतस्य 20 सत्त्वस्य वीर्जस्येवाबाद्यनुगृहीतस्योच्छूनाङ्करत्वादिवृत्तिः सृष्टयभिमुखी सृष्टिरेव वा सात्र विविक्षितेति। अत्रोच्यते – न, रजसोऽपि सत्त्ववद्परिसमाप्तरूपत्वात् । तस्यां ह्यवस्थायां रजःप्रवृत्तिस्रभ्यप्रकाशात्म-रूपव्यक्तिसत्त्ववद् **रजसोऽपि हि** स्वरूपव्यक्तिरसमाप्तरूपैव सत्त्वात् प्रतिलभ्यत्वात् । लब्धात्मवृत्ति हि १९८-१ खयं सद् रजः सत्त्वे प्रकाशनपवर्तनाय समर्थं स्थात्, अप्रकाशितस्य सत्त्वेन तस्य खरूपव्यक्तिरेव नास्ति, कुतः सत्त्वप्रकाशात्मप्रवर्तना रजसः ? तथा काशनं प्रवर्तकत्वेनाभिन्यक्तिः, काशनमेव हि स्वरूप-25 व्यक्तिरिति प्रकाशात्मकेत्यादि यावत् प्रवर्तेतेति गतार्थम्, अप्रतिलब्धात्मनाननुप्रहात् ।

१ दश्यता पृ० २७५ पं० १९ पृ० २०६-२ ॥ २ दश्यता पृ० २०६-१ ॥ ३ शिभेव य० ॥ ४ इतरथांतर प्रवास ५ "कियागुणन्यपदेशामाबादसस्कार्यम् ।९।१।१। इन्याणि इन्यान्तरमारमन्ते गुणाश्च गुणान्तरमारमन्ते ।१।१।१०।" इति वैशेषिकस्त्रे ॥ ६ तस्वं य० । तस्व (तप्र १) भा० ॥ ७ प्रवर्ततिः प्रवर्ततिपर्यायः मा० । प्रवर्तति प्रवर्ततिपर्यायः य० ॥ ८ प्रवृ य० ॥ ९ वर्तमानमात्र प्र०॥ १० स्थैवाद्यसुग् प्र०॥

एवं तु नानयोरितरेतरानुग्राहिता उत्थाप्यसाहायकशक्तित्वाद् वाताहतनौ द्वायवद् ग्लानशिविकावाहकवत् । असम्पूर्णशक्तिता वाऽप्रकर्ष इति कारणतैव न स्यात् तस्य असम्पूर्णशक्तित्वावुपहतवीजवत् । असदकरणादितश्चान्यतो न तत्स्व- रूपव्यक्तिः । यदा च सुदूरमि गत्वा प्रागवृत्तेरसत्कार्यत्वं मा भूदिति प्रकर्षः । परिणामादेव तदा युवत्ववदातममात्रवृक्तित्वमेव परिणामस्यान्यत्र वृत्तस्यान्यत्रा- परिणामकत्वात्, नान्यत्र वृत्तोऽन्यदन्यथा करोति ।

एवं त्वित्यादि। नानयोः सत्वरजसोरितरेतरानुग्राहिता उत्थाप्यसाहायकशक्तिता , सहायभावः साहायकम्, तस्मिलेन तदेव वा शक्तिः, सा उत्थाप्या ययोक्तदानीमेव ते वस्तुनी उत्थाप्यसाहायकशक्तिनी, तद्वा- वादुत्थाप्यसाहायकशक्तित्वाद् वाताहतनौद्वयवत्, यथा जलेऽन्योन्यावद्धे द्वे नावौ नेतरेतरत्राणाय तथा 10 सत्त्वरजसी । शिविकावाहकवदितरेतरानुमाहिता किं न भवेदिति चेत्, न, 'उत्थाप्य विशेषणात्, अयमेव हि दृष्टान्तो ग्लानशिविकावाहकवत्, यथा ग्लानोऽनुत्थापितो न शक्तोति वोद्वमुत्थाप्यसाहायकशक्ति- वात् तथानुत्थापिते सत्त्वरजसी न शक्तुतः परस्यरं प्रवर्तयितुं स्वयमल्व्यातमेकं इति प्रकर्षवृत्तरभावः, प्रकर्षवृत्त्यभावादसम्पूर्णशक्तित्वरत्यत आह — असम्पूर्णशक्तिता वाऽप्रकर्ष इति दृश्यं कारणतेव न स्थात् तस्य सत्त्वस्य असम्पूर्णशक्तित्वादुपहृतचीजवत्, यथोपहतं वीजमसम्पूर्णाङ्करोत्पादनशक्ति- १५ व्यात् तस्य सत्त्वस्य असम्पूर्णशक्तित्वादुपहृतचीजवत्, यथोपहतं वीजमसम्पूर्णाङ्करोत्पादनशक्ति- शान्यतो सत्त्वस्य असम्पूर्णाद्वर्तिकत्वादुपहृतचीजवत्, वर्षाम्यावस्थायां सत्त्वस्य असदकरणादित- श्वान्यतो न तत्स्वरूपव्यक्तिः, तस्य सत्त्वस्य प्रकाशनस्वरूपकर्षोऽन्यतो रजस्तमसोः पुरुषतोऽन्यतोऽन्यतो श्वान्यतो न तत्स्वरूपव्यक्तिः, तस्य सत्त्वस्य प्रकाशनस्य प्रवादितः प्रवादितः सत्त्वर्तिः विश्वते न स्वपुष्पादि, स च मृदः स्वात्मनियतो घटात्मस्वरूपव्यक्तिप्रकर्षो नान्यतः पुरुषादेक्तन्त्वादेवीपत्तिकारणाद् भवति, किं तर्वः श्वान्यत्वाद्यात्वर्तिः स्वतः एव । एवम् उपादानप्रहृणात् सर्वस्यम्यवाभावात् । शक्तस्य शक्तरणात् कारणभावाच सत् कार्यम् [साङ्क्यक्व १ वि प्रह्मम् । एवं सत्त्वस्य प्रकाशनं तमसा सह योव्यं रजसश्च प्रवर्तनिमिति ।

किञ्चान्यत्, यदा च सुदूरमँपीत्यादि यावत् परिणामकत्वात् । सुदूरमपि विचारींध्वना गत्वा न प्रागवृत्तेरसत्कार्यपरिहारेण प्रकर्षः परिणामवादाँहते, अतः परिणामः प्रकर्षेण वृत्तेः कारणमेषित25 व्यम् । यदा चैवं तदा परिणामाभ्युनगमेन पुनरप्येतदेवापन्नम् – परिणामादात्मन्येव वर्तते युवत्ववत् ,
अन्यत्र वृत्तस्य परिणामस्यान्यत्रापरिणामकत्वात् , जिनदत्ते वृत्तः परिणामो न साधुदत्ते कौमारयौवनादि प्रवर्तयति कौमारं वा यौवनं वा, किं तहिं श जिनदत्त एव करोति, नां[न्यत्र वृत्तोऽ]न्यदन्यथा करोति यथा, तथा न सत्त्वे प्रवृत्तिं कश्चिदन्यः कुर्यात् , स्वत एव प्रवर्ततेति ।

१ दश्यतौ पृ० २०७-१ ॥ २ अन्योन्यमाबद्धे इत्यर्थः । दश्यतो पृ० ३४ टि० ५ ॥ ३ °त्यादि कारणस्वे सावस्थायां प्र० ॥ ४ "असदकरणादुपादानग्रहणात् सर्वेसम्भवाभावात् । शक्तस्य शक्यकरणात् कारणभावाच सत् कार्यम् ॥ ९ ॥ "—साञ्चयका० ॥ ५ स्यक्ष्प प्र० ॥ ६ चान्यत् किं य० ॥ ७ मपीति य० ॥ ८ रात्वना प्र० ॥ ९ दादतेनः परि भा० । दादतेन परि य० ॥ १० दश्यतां प्र० २०७-१ ॥

पूर्ववदुदाहरणादेवाप्रवृत्त्यात्मकत्वं सुखस्य, को हि विशेषो रजःप्रवर्तनाहते क्षीरदिधपरिणामकालवत् पश्चात् प्रवृत्तं पूर्वं च न प्रवृत्तमिति ? न, परिणामस्य तत्रैवोक्तत्वात् प्रकाशात्मैव वृत्तिः, इतस्था स प्रकाशो न स तथाऽप्रवृत्तत्वात् तथाऽभूतत्वाद् घटपटवत् । यैव च प्रवृत्तिः स एव प्रकाशः, तथावृत्तत्वात्, घटघटखात्मवत् ।

प्रवर्त्धेप्रवर्तकत्वात् पञ्चवपवनवन्नेति चेत्, न, तदात्मन एव प्रवृत्तत्वात् सन्निधिमात्रात् पूर्ववदपवर्तनात् । य एवासी सत्त्वस्यात्मा प्रकाशः स पवर्तकस्तथा-

एवं तावदप्रवृत्तप्रवृत्तिप्रतिषेधादैनग्निप्रकाशदृष्टान्तप्रसङ्गागतवादमँवतार्थ पूर्ववदुदाहरणे प्रसङ्ग-मुस्थापयिष्यन्नाह – पूँवेवदुदाहरणादेवेत्यादि यावन्न प्रवृत्तमिति । नन्वेतत् त्वयाभ्युरगतं पूर्वावस्थो-दाहरणादेव 'पाश्चात्त्यावस्था विशिष्टा' इति । अन्यथा हि को विशेषः पूर्वपरावस्थयो रजःप्रवर्तनाहते ? १९९-१ तस्मात् स विशेषो रजःप्रवर्तनादेव । को दृष्टान्तः ? क्षीरद्विपरिणामकालवत् , यथा श्रीरावस्थातो द्धिःवपरिणामावस्था विशिष्टा पूर्वं श्लीरकाले न दृध्यासीत् पश्चाद् भूतमिति दृष्टम् , प्रकर्षवृत्त्या च विना न भवत्ययं विशेषस्तथा सोऽपीति । एतन्न, परिणामस्य तत्रैत्रोक्तत्वात् , नायं विशेषः परतः सिध्यति, कुतः <sup>१</sup> परिणामस्य तत्रैव सुखेऽभ्युपगम्यास्माभिरुक्तत्वात् । यस्मात् **प्रकाशात्मैव वृत्तिः,** प्रकाशस्य यः स्वात्मा स एव वृत्तिः, प्रकाशस्थैव च वृत्तिः कालः, स च ततोऽनन्यः, क्षीरद्धिपरिणामावस्थयोः काला- 15 स्यत्वात् क्षीरद्धित्वापत्तिः कालभेदात्, स च परिणामः सुखस्वात्मेति नान्यत् कारणं मृग्यं स्वात्मन एव परिणामात्। इतरथा स प्रकाशो न सः, स प्रकाश एव यदि प्रवृत्तिविशेषो न स्यादन्यात्मा स्यात् स एव प्रकाशात्मा न स्थात्, तथाऽप्रवृत्तत्वात् तेन प्रकाशात्मप्रकारेणाप्रवृत्तत्वात्, पर्यायेण तमर्थं सुदी-कुर्वन्नाह – तथाऽभूतत्वादित्यर्थः । दृष्टान्तो घटपटवत् , यथा घटः पटो न भवति तेन प्रकारेणाभूतत्वात् पटोऽपि घटो न भवति तथा स प्रकाशोऽप्रकाश एव स्यादिति । विपर्ययेण तत्स्वरूपसाधनमुच्यते – येव 20 च प्रवृत्तिः स एव प्रकाशो नान्यः कश्चिदर्थ इति प्रतिज्ञा, तथावृत्तत्वात् तथाप्रयृत्तत्वादित्यर्थः घँटघटस्वात्मवत्, यथा घटप्रकारेण घटात्मनैव वृत्तत्वाद् घट एव घटस्वात्मा नान्यत् किञ्चित् तथा प्रवृत्तिरेव प्रकाश इति ।

प्रवर्त्यप्रवर्तकत्वात् प्रख्वपवनवन्नेति चेत् । स्थान्मतम्-'थैव प्रवृत्तिः स एव प्रकाशः' इस्र-१९९-२ युक्तं प्रवर्त्वप्रवर्तकयोर्भेदात्, प्रवर्त्वं हि सत्त्रं प्रवर्तकं रजः, तस्मात् प्रवर्त्वप्रवर्तकत्वात् तयोर्भेदः पञ्चव- 25 पत्रनवत्, यथा पह्नवपत्रनौ प्रवर्त्यप्रवर्तकौ परस्परतो भिन्नौ तथा सत्त्वरजसी इति । एतच न, तदारमन एव प्रवृत्तत्वात् , तस्यात्मा तदात्मा, तदात्मनः प्रकाशात्मन एव प्रवृत्तत्वात् , सत्त्वरजसोर्भेदासिद्धेः पह्नव-पवनवद् भेदसाधर्म्याभावादयुक्तोऽयं दृष्टान्त इति वंक्ष्यति । तद्वयाख्यानार्थमाह् – सन्निधिमात्रात पूर्ववद-

१ दृश्यतां पृ० २०७-१ ॥ २ दृश्यतां पृ० २०७-२ ॥ ३ °दृश्चित्र° प्र० । दृश्यतां पृ० २७० पं० ५ ॥ **४ भव( प ? )सार्थ** प्र० ॥ ५ दश्यतां पृ० २७० पं० ४ ॥ ६ प्रवैक्षी प्र० ॥ ७ घटपट प्र० ॥ ष्ट्र० २७४ पं० ४ ॥

प्रवर्त्यव्यक्तिस्वरूपः, तथाव्यापारणाद् रजःप्रवृत्त्यात्मरूपापादनादितरतथात्मरूपा-पादनाद् रजोवत् । रजोऽपि हि इतरतथास्वरूपापादनाहते किमन्यत् करोति ?

एवं च पछ्छववर् रज एवापचते तथा प्रकाशस्य प्रवर्धत्वात् । तथाप्रकाशा-नतिरिक्ततत्त्वरूपत्वाद्वा प्रवृत्तेः कुतोऽपछ्छवपवनभेदसाधम्येम् ? युज्यते हि पछ्छवः

<sup>5</sup> प्रवर्तनात्, इह रजः सन्निहितमि प्राक् सन्निधिमात्रादेवाप्रवर्तकं स्वयमप्रवृत्तं सत्त्वाधीनप्रवृत्तिस्वात्, किन्तु प्रवर्तमप्रवर्तनात् । कसि प्रवर्तकः ? उच्यते – य एवासौ सत्त्वस्यात्मा प्रकादाः । कथिमित चेत्, उच्यते – तथाप्रवर्त्यक्तिस्वरूपः, तेन तेन प्रकारेण शब्दादिनिर्वर्त्यकारेण प्रवर्तव्यक्तिस्वरूपः प्रकाशो नर्तकचार्य इव अद्भेषणादिप्रवर्तनाभिव्यञ्जनात्मना नर्तकयौः प्रवर्तमानः प्रवर्तकः । किं कारणप् ? तथाव्यापारणात्, तेन व्यक्तिरूपेण प्रवर्तमानस्य रजसो व्यापारणात्, सत्त्वेनैव हि प्रकाशनरूपेण प्रवर्त10 मानेन रजः प्रवर्त्यते, तस्मात् सँत्त्वस्थात्मा प्रकाशस्थाव्यापारणाद् रजसः प्रवर्तक इति त्वदिभमतप्रवर्तकत्विपर्थयापत्तिरेव रजसः प्रवर्तकत्वं रजःप्रवृत्त्यात्मरूपात्मत्वात् , रजसो हि प्रवृत्तिरात्मा, तदेव रूपं
विपरीतता चेति । तच सत्त्वस्य प्रवर्तकत्वं रजःप्रवृत्त्यात्मरूपापादनात्, रजसो हि प्रवृत्तिरात्मा, तदेव रूपं
रजःप्रवृत्त्यात्मरूपम्, तदापाद्यते सत्त्वेन सत्त्वाप्रकाशिते प्रवृत्त्यसावात्, सत्त्वापादितं प्रवृत्त्यात्मरूपं रजः,
२००-१ तस्माद् रजःप्रवृत्त्यात्मरूपापादनात् सेत्त्वं प्रवर्तकम् प्रवर्तकम्याद्मात् रज्ञावत् । रजोऽपि हि

15 इत्यादि, रजसोऽपि हि प्रवर्तकत्वमित्यमेव युज्यते, रजोऽपि हि यस्मात् त्वन्मतेन प्रवर्तकमितीष्यते,
नान्यथा । यथा तत् पूर्वं प्रकाशनियमात्मभ्यामप्रवृत्तयोस्त्योः प्रवर्तनादेव प्रवर्तकमेवं सत्त्वमितर्त्तथास्रह्णापादनात् प्रवर्तकमस्तु, को दोषः ?

एवं च पछववद् रज एवापद्यते, एवं च कृत्वोक्तविधिना पह्नवस्थानीयं प्रवर्तं रज एव न प्रवर्त20 कम्, सत्त्वमेव च प्रवर्तकं पवनस्थानीयं न प्रवर्त्तमित्यापत्रम् । किं कारणम् १ तथा प्रकाशस्य प्रवर्त्यस्वात्, यस्मात् तेन प्रकारेण प्रवर्त्तत्वं रजसः प्रकाशेन तस्माद् रजसः प्रकाशेन प्रवर्त्तत्वादित्यर्थः, उक्तं
हि – रजसः प्रवृत्तिरात्मरूपम्, तद्दापाद्यति प्रकाशः प्रकाशाप्रकाशिते रजसोऽप्रवृत्तेः [ ] इति ।
तस्मात् प्रकाशेन तथा प्रवर्तत्वाद् रजसः साधूक्तम् – तद्दात्मन एव प्रवृत्तत्वादिति । एवं तावत् सत्त्वरजसोभेदमुपगम्य हेतोरसिद्धिविषयेयत उक्ताः, नैव वा सत्त्वव्यतिरिक्तं र्रजोऽभ्युपेम इत्यत आह – तथा25 प्रकाशानतिरिक्ततत्त्वरूपत्वाद् वा प्रवृत्तेः, व्याख्यातप्रकारस्य प्रकाशस्य तत्त्वमतिरिच्य नास्ति प्रवृत्तेः
स्वरूपम्, तत एव हेतोः कुतोऽपह्यवपवनभेदसाध्यर्यं सत्त्वरजसोरभिन्नत्वात् पह्नवपवनयोभिन्नत्वात् १

१ इस्यतां पृ० २०८-२॥ २ क्याः प्रवर्तमानप्रवर्तकः छे० ठीं० रं० ही०। क्याः प्रवर्तकः भा०॥ ३ सतस्यात्मा प्र०॥ ४ त्वात्मत्वेन भा०॥ ५ सर्वे प्र०॥ ६ इतरथात्म प्र०॥ ७ किमि य०॥ ८ रथां य०॥ ९ 'कियानां कर्तित वा'' [पा० २।३।७१] इति स्त्रेण उभयोरिष षष्टीतृतीयाविभक्योन्यित्वाद् वृत्तिकृता अस्य पदस्य 'प्रकाशेन' इति व्याख्यानेऽपि न दोषः । दश्यतां पृ० २०८-२॥ १० 'शितरजसो' रं० ही०॥ ११ दश्यतां पृ० २७३ पं० ६॥ १२ रजोञ्यपेम प्र०॥

त्र्यतिरिक्ततत्त्वरूपः पवनः प्रवर्तयति पछवं न तु तथाप्रकाशातिरिक्ततत्त्वरूपा प्रवृत्तिरस्ति ।

नै तद्रूपत्वमतद्वृत्तित्वादिति चेत्, न, रजःखप्रवृत्तिवत् तदात्मन एव प्रवृ-त्तत्वात्, अन्यथा हि न प्रकाद्योतेत्युक्तत्वादन्यथा तु प्रवृत्त्यभावात् ।

स्यानमतम् - प्रकर्षेण कार्शनं प्रकाशनं .....प्रवृत्तिवत् । न, व्र सत्त्वस्यापि रजोवदपरिसमाप्तरूपत्वात् ....प्रवर्तकाभावस्य चापयीप्तत्वेनोक्तत्वात्।

एवं चैकेव विनिद्रावस्थापुरुषत्ववत् प्रवृत्तिः प्रधानमिति तन्मात्रमेव तत् प्रवृत्त्यापत्तिरूपनिरूप्यत्वात् प्रवृत्तिस्वात्मवदित्यादि भङ्गचकावर्तनम्,

इति दृष्टान्तदार्ष्ट्रान्तिकयोर्वेषम्यं दर्शयति — यथेहापञ्चवलक्षणः पवनो लोके भिन्न इति दृष्टः अपवनलक्षणश्च २००२ पञ्चः, युज्यते हि पञ्चव्यतिरिक्ततत्त्वरूँपः पयनः पञ्चवमान्नन् प्रवर्तयति पञ्चवं पञ्चश्च तेनाहतः 10 प्रवर्त्यते तद्वयतिरिक्ततत्त्व इति न तु तथाप्रकाशातिरिक्ततत्त्वरूपा प्रवृतिरिक्त उभयोः शब्दाद्या-विभावमात्रफल्यात्, अतो वैषम्यमिति ।

न तद्भुपत्वमतद्भृत्तित्वादिति चेत्। स्थान्मतम् – प्रकाशनमात्रं सत्त्वस्य प्रवृत्तिर्निर्वर्तनं तु रजसः, तस्मात् सत्त्वस्याप्रवर्तकत्वादतद्भृत्तित्वात् प्रवृत्तिरूपत्वमिति। एतच न, रज्ञःस्वप्रवृत्तिवत् तद्दात्मन एव प्रवृत्तत्वात्, यथा रजसः स्वा प्रवृत्तिः प्रागृष्ट्रतापि पश्चात् स्वत एव रज्ञःस्वात्मनः प्रवर्तमाना रजसाऽविना-15 भूतत्वात् तद्यागेन वृत्तेस्तद्यीनत्वात् तद्र्येव तदात्मन एव प्रवृत्तत्वात्, तथा सत्त्वप्रकाशप्रवृत्त्यनिति-रिक्ततत्त्वस्त्या रजःप्रवृत्तिर्नांन्या प्रकाशाधीनत्वात् तद्विनाभावात् तद्विर्यागेन वृत्तेस्तदात्मन एव प्रवृत्ति-त्वादिति । किञ्चान्यत्, अन्यथा हि न प्रकाशेतेत्युक्तत्वात्, उक्तं प्राक् सत्त्वं न प्रकाशेत अपवृत्तत्वात् पृवेवत् पृद्ववं तपुष्ठववं निप्नकाश्चवत् अपवृत्तत्त्वात् वान्त्ययेयवत्, इति तथेव, अन्यथा तु प्रवृत्त्वस्तात् प्रकाशायकाशिते रजसोऽप्रवृत्तेः, तस्माद् रजसोऽप्यन्यथा वृत्त्यभावात् प्रकाश एव प्रवृत्ति-20 रिति । स्यान्मतम् प्रकर्षेण काशनं प्रकाशनिनित्ति तदेव यावत् प्रवृत्तिवदिति प्रासङ्गिकम् । तन्नापि च सत्त्वस्यापि रज्ञोवद्परिसमाप्त[रूप]त्वादित्यादि अक्षरपरिवर्तेन यथायोगं यावदुत्थाप्यसाहायकः शक्तित्वाद् वाताहतनौद्धयवद् ग्लानशिविकावाहकवद् यावच उपहत्तबीजवदिति वाच्यम् । तस्मादिदं व्याख्यातार्थं प्रवर्तकाभावस्य चापर्याप्तत्वेनोक्तत्वादिति ।

एवं 'चैकैव विनिद्रावस्थापुरुपत्ववत् प्रवृत्तिः प्रधानमिति तन्मात्रमेव तत्। एवं च छत्वा 25 विनिद्रावस्थायाः पुरुषत्ववत् प्रवृत्तेरेव प्रधानत्वमिति तन्मात्रमेव तत् प्रधानं प्रवृत्तिमात्रमेव । किं कारणम् ? प्रवृत्त्यापत्तिरूपिनिरूप्यत्वात् प्रवृत्तिस्वात्मविद्रत्यादि भङ्गचकावर्तनमिति विनिद्रावस्थापुरुषत्वापादन- प्रम्थमर्थसाद्दयादि शति । तद्यथा – यथा विनिद्रावस्थैकलक्षण एव पुरुष आत्यन्तिकनिद्राविगमन-

१ दरयता पृ० २०९-१॥ २ दरयता पृ० २०९-२॥ ३ क्ष्यः पवनः पह्नचमा भा० डे० लीं०। क्ष्यः पह्नचमा पहन्मा पा० वि० रं० ही०॥ ४ क्षिनिर्वर्तनं भा०। क्षिनिवर्तनं य०॥ ५ क्षादि प्र०॥ ६ वद्शि प्र०। दरयता पृ० २७० पं० ५॥ ७ दरयता पृ० २७१ पं० २॥ ८ दर्यता पृ० २७१ पं० ५, पृ० २०९-१॥ ९ क्षेक्षकि य०। दर्यता पृ० २०९-२॥ १० दर्यता पृ० २४८ पं० २॥

## प्रवृत्तिस्वात्मैव वा त्रीणीति पुरुषावस्थावत्।

रूपनिरूप्यत्वाद् विनिद्धावस्थास्वात्मवदिति तथा प्रवृत्त्येकळक्षणमेव प्रधानं प्रवृत्त्यापत्तिरूपनिरूप्यत्वात् प्रवृत्तिस्वात्मवत्, '\*न ह्यसावितरात्मिका स्ववृत्तित्यागापत्तेः । तन्मावत्वे तु प्रधानस्यापि तद्वत् प्रकाशाद्यनात्मकत्वादसर्वेगतत्वम् ।

ं अंध प्रवृत्तिस्रशणमि न प्रवृत्तिमात्रमेव प्रयानं सर्वत्वात् , नै तु सर्वाणि एकस्यैव सर्वत्वात् , प्रवृत्तिरिप सर्वत्वात् प्रवृत्त्यात्मिका सती न प्रवृत्तिमात्रैव प्रवृत्तिस्रक्षणत्वात् प्रधानस्वात्मवत्\* । ततस्र प्रतिगुणं तस्याः सर्वोत्मकत्वात् तृणाद्यपि सर्वगतिमिति किं 'प्रधानैकत्वम् इति कश्पनया ? अतस्रक्षण-त्वौ[द्वा] प्रवृत्तिगुणाभावः, ततस्र तत्तस्विगुणसर्वात्मकप्रधानाभावः ।

अँथ प्रवृत्तिलक्षणविपरीतमपि प्रधानं प्रधानमेव अवधारणभेदात्, गुणस्वात्मिन 'गुण एव लक्ष10 णम्' इत्यवधारणम्, प्रधाने तु 'प्रवृत्तिर्लक्षणमेव' इतरयोरप्यत्यागात्, तद्ध्यनेकरूपं मेचकवत्। न,
२०१-२ उक्तवदवधारणस्यान्याप्यत्वात् प्रतिक्षातव्याघाताद् घटरूपादित्ववत्, प्रधानत्वं प्रागुक्तं गुणानाम्
'श्र्वजामेकां लोहितशुक्कष्णाम्' इत्यादि, इदानीं पृथक्स्वात्मानस्त उच्यन्ते इति तस्वं प्रधानस्य, न
प्रधानत्वं तेषाम्, रूपादिघटत्वपक्षवत्। यदा च तेषामेव तस्वं ततस्तेषां [तथा] तथेतरेतरात्मसु
अभावादवधारणभिन्नभिन्नार्थत्वाद् ननु तदेव सर्वास्वगतत्वमिति लोकवदेव तत्त्वापत्तिः।

े अथ सर्वसर्वात्मकत्वाद्विकल्पशब्दार्थत्वाँ[द]लक्षणमेव कथं तर्हि त्रिगुणवर्णनमनेकात्मकसर्वे-गतत्वर्भावनं च ? यदि अस्पैकैकः प्रत्येकं गुणो न भवति ततोऽस्य कुतोऽस्त्वात् तदेकत्वापत्त्यात्मिका अविकस्परूपता ? न हि पृथगवृत्ते रूपे मेत्रकात्मके भवतः । असदेव तु तदेवम् , अगुणत्वेऽज्यात्म-कत्वात् , खपुष्पवत् । त्वदुक्तेरेव च [न] तह्यस्यं नार्थों न वस्तु, अलक्षणत्वात् , खपुष्पवत् ।

अथात इतश्चान्यतरोपादानपरित्यागायुक्तत्वात् तह्वश्चणाभावादस्यांबाच्यतेव, तथा तन्नैव स्यात् 20 प्रवृत्या सहैकत्वान्यत्वे प्रत्यवचनीयत्वात्, न तदेकं नान्यद् वाच्यम्, निरुपाख्यत्वात्। यत्तु सत् तत् प्रवृत्या सहैकत्वान्यत्वे प्रति वचनीयम्, यथा प्रवृत्तिखात्मा प्रकाशनियमात्मानो वा अन्यतरोपप्राह-परित्यागायुक्तत्वादपि च नर्नभ्ययुक्तत्ववाच्यत्वाभ्युपगम एव पितृपुत्रेववत्।

प्रवृत्तिस्वात्मैव वा त्रीणीति पुरुषावस्थाविति । यथैव हि यदि पुरुषस्वातमा अवस्थाः न तीर्हे ना अनवस्थैत्वात् खपुष्पविति तथैव यदि प्रधानस्वातमा गुणा न तिर्हे प्रधानम्, अँगुणत्वात्, विरु-१ विष्ठ अभ्युष्पमेऽपि तु प्रधानस्य गुणानां त्रयाणामप्यैत्रयं प्रधानस्वात्मत्वात् प्रधानविति सैर्व-त्वसम्भाव्याभावादेव सर्वाव्यापिता । प्रवृत्तिगुण एव हि प्रकाशगुणः प्रवृत्तिस्वात्मत्वात् प्रवृत्तिवत् , एवमितरोऽपि । प्रकाश एव प्रवृत्तिः प्रकाशस्वात्मत्वात् प्रकाशवत्, एवमितरोऽपि । नियम एव च प्रवृत्तिः नियमस्वात्मत्वाद् नियमवत्, एवमितरोऽपि । य एव चान्यो गुणः स एवतरोऽपि एकस्वात्मत्वात् स इव [इति] 'प्रकृतिरेवेदं सर्वम्' इत्यतिदेशाभावो भेदाभावात् ।

30 उपवर्णनभिन्नरूपव्यतिकरसङ्कराभ्यां त्वेवमतथात्वमेषामस्य च तर्त्तत्स्वात्मत्वादिति प्रधानगुण-

१ \* \* एति बहान्तर्गतः पाठो य० प्रतिषु नास्ति ॥ २ दश्यतां पृ० २४९ पं० १ ॥ ३ वाक्यमिदं पृ० २४४ पं० १२ इस्यतां पृ० २४९ पं० ६ ॥ ६ दश्यतां पृ० २४९ पं० ६ ॥ ६ दश्यतां पृ० २५९ पं० ६ ॥ ६ दश्यतां पृ० २६६ पं० ६ ॥ ७ त्वालक्ष्म भा० । त्वालक्ष्म य० । दश्यतां पृ० २५१ पं० ३,१६ ॥ ८ भावगं च प्र० ॥ ९ स्यादतेव भा० । स्यदतेव य० । दश्यतां पृ० २५२ पं० ६ ॥ १० ननुरूष्यु य० ॥ ११ पुत्रत्ववत् य० ॥ १२ तर्हि ता ना अन प्र० । दश्यतां पृ० २५३ पं० ६ ॥ १३ स्थात्वात् भा० ॥ १४ अ प्रतिषु नास्ति ॥ १५ सर्वत्रस्य प्र० ॥ १६ ततस्यात्म प्र० । दश्यतां पु० २५५ पं० २ ॥

## एवं चैकैकपूर्वकवादापत्तरेव किमनेकात्मकैककल्पनया? सङ्घातपारार्थ्यादि-भिस्तस्य चेतनादन्यत्वे स्थिताचेतनत्वैकत्वपरिणामित्ववृत्ति उक्तवत् स्थापितात्म-

व्यवस्थाऽभाव एव । उक्तवद्वा व्यवस्थानुमतौ प्रधानातिदेशस्त्याज्यः । तद्त्यागे यद्रश्रमयमितदेशोऽ-द्वैतैकान्तार्थस्तस्यैवासिद्धिः, यत् तदेकमेव सम्भाव्यते प्रधानं तस्याण्यनेकंतैवैवमापचते, यत्त्वरूपा-व्यतिरिक्तलक्षणा गुणा विना भेदेनोच्यन्ते तत् प्रधानमि प्रधानेनाभिव्याप्तत्वादनवस्थितैकत्वतस्व- 5 प्रतिष्ठं 'प्रधानम्' इत्यतिदेश्यं स्यात् प्रधानस्वात्मत्वाद् गुणवत् । प्रत्यक्षार्थेदंविषयतायां वा व्यक्त-मूर्तानित्यादिरूपार्थप्रधानपरमार्थता ।

गुंणास्त्वन्यत्वानेकत्व एव प्रधानम् । अवश्यमन्ये ते तसात्, तद्रूपापत्यनिष्टत्वात्, गुणान्तरवत् । यतो गुणस्वात्मत्वमस्य नेष्यते । प्रधानातिदेशात् तु पुनः खंपरविषयकृतभेदद्वारानभ्युपगमे कस्यचित् कथिश्चद्वप्यन्यस्यानुपपत्तौ तेऽप्यन्यत्वापत्तिवत् पृथक् पृथक् प्रधानम् । अथ प्रधानलक्षणापि प्रवृत्तिर्न १० प्रधानं प्रधानमपि तिर्दे न प्रधानं प्रधानलक्षणत्वात् प्रवृत्तिवत् । एवं शेषावपीति प्रधानाभाव एव, कुतोऽस्य सर्वगतता ? तदर्भाव एव त्वयाभिष्राय एवं प्रतिपाद्यते तदात्मत्वाभिमतनिरसनादुष्णत्व- निरसनेनाकृयभावप्रतिपादनवत् ।

कृतं भङ्गचकावर्तनम्, आपादितं चैकैकपूर्वकिमदं 'नानेकैकपूर्वकम्' इत्येतदापन्निमत्याह – एवं चैकैकपूर्वकवादापँत्तेरेवेति अवधारणार्थत्वादेवकारस्य, ततश्च त्रिगुणप्रधानकारणकल्पनानर्थक्यमित्यत 15 आह – िकमनेकात्मकैककल्पनया ? यदि प्रवृत्तिलक्षणं प्रधानमेवैकं प्रकाशनियमप्रवृत्तिरूपेण प्रवर्तते प्रवृत्ति-रेव वैका त्रिगुणरूपा ततश्चोमयथाप्येकैककारणवाद एवेति पृथगात्मकत्रिगुणकारणकल्पनाव्यार्ख्या आयासमात्रम् । तस्मादेकात्मकैकमेव व्यक्त्यन्तरसहस्रकैरणायानेकाकारं भवति, यथा प्राग्वर्णितपुरुषादि-कारणपूर्वकानन्तप्रभेदजगत्सिष्टसमर्थं यत् तदेवास्तु अनेकाकारम्, किं 'त्रिगुणम्' इत्येतावता ? इति ।

किञ्चान्यत्, यद्यपि त्वदुक्तेंहेंतुभिः सङ्घातपाराध्योदिभिः प्रकृतेरन्यः पुरुषः सिध्यति

सङ्घातपरार्थत्वात् त्रिगुणादिविपर्ययादिधष्ठानात् । पुरुषोऽस्ति भोक्तभावात् कैवर्ल्यार्थप्रवृत्तेश्च ॥ [ साङ्घका० १७ ] इति,

तथापि च तस्य कारणस्य चेतनादन्यत्वे सत्येवैतानि स्वरूपाणि स्थितानि, चेतनस्य परस्यार्थे प्रवृत्ते''रचेतनस्य भोक्तृत्वाद् रूपादिपरिणामिनोऽचेतनर्त्वोच्च तेनैवाचेतनत्वेनैकत्वं स्थितम्, न ह्याचैतन्यस्य भेदोऽस्ति, परिणामित्वं चास्य तत एव स्थितम्, आपत्तिभवनस्य रूपादिरूपस्य परिणामाख्यत्वात् तस्य च सन्निधि-25
भवनाद्वित्रत्वात्, यथोक्तं'' तेचेव ते पोग्गला सुव्भिगंधत्ताए परिणमंति ते चेव ते पोग्गला दुव्भिगंध-

20

१ दश्यता पृ० २०९-२॥ २ °कतैचेवमा प्र०॥ ३ गुणस्त्व प्र०। दश्यता प्र० २५७ पं० २॥ ४ °नवस्य प्र०॥ ५ स्विवयकृत प्र०॥ ६ भाव एव त्वया (त्वदिभ १)प्राय एवं य०। भाव एवं भा०। दश्यता पृ० २५८ पं० ३॥ ७ °पत्ति भा०॥ ८ व्यायाममात्रं प्र०॥ ९ कार प्र०॥ १० "त्वार्थप्र" जे० साक्ष्यका० А,В। "ल्यार्थ प्र" मुद्दितसाक्ष्यका०॥ ११ चेतनो हाचेतनस्य भोक्तित चेतनेऽचेतनस्य भोक्तृत्वं निर्वाधमेव॥ १२ त्वाचं तेने य०। त्वा तेने भा०॥ १३ कां तच्चेव ते पोग्गल परिणमंति ते भा०। कं तच्चेव ते पोग्गल परिणमंति ते भा०। कं तच्चेव ते पोग्गल परिणमंति ते य०। दश्यता पृ० २५७-१, २५८-२॥

खतत्त्वप्रवृत्तित्वात् किमिति न गम्यते मया वा किमिति नोच्यते सुखादनन्यदेव दुःखम्, अनात्मत्वेऽवरणाद्यात्मकत्वात्, अवधारणेन च वश्यमाणसाधनान्तरा-पक्षिप्तान्यत्वो विपक्षाभावः सूच्यते, सुखखात्मवत्, अन्यस्याभावात्।

मोहेऽन्यत्वमिति चेत्, तशिवर्तियष्यते । अवरणाचात्मकत्वात् कुतोऽन्यत्व-

्र त्ताप परिणमंति [ ज्ञीताधर्म ॰ ] 'ति । ततस्तस्य सङ्घातपाराध्यादिभिश्चेतनौदन्यत्वे स्थिताचैतन्यैकत्व-परिणामित्वानि वृत्तयोऽस्य तदिदं कारणं स्थिताचेतैनत्वैकत्वपरिणामित्ववृत्ति, तत्र सुस्रमिति वा दुःखमिति वा मोह इति वा परमाणव इति वा कारणमित्येव वा। उक्तवत्, उक्तेन तुल्यमुक्तवत्, यथोक्तं भिन्नात्मकतायां तु सत्त्वं न प्रकाशेत अप्रवृत्तंत्वादित्यतः प्रभृति यावदेषोऽवधिः, तद्रदुक्तवदेव स्थापितारमस्वतत्त्वप्रवृत्तित्वात् , आत्मस्वतत्त्वेन स्थापिताऽस्य प्रवृत्तिरित्यतः किमिति न गम्यते त्वया 10 वक्ष्यमाणसाधनवत् 'अनन्ये सुखदुःखे' इति, किं स्वपक्षरागाद् मोहाद्वा ? मया वा किमिति नोच्यते ? तत्त्वकथायां प्रख्तायां किमनुवृत्त्याँ आयतिलोपायशोभयादितो वा ? इति । किं पुनस्तत् साधनमिति चेत् , दुःखम्, अनात्मत्वेऽवरणाद्यात्मकत्वात्, वरण-सदना-ऽपध्यंसन-वैभत्स्य-<u>स</u>ुखादनन्यदेव दैन्य-गौरवाणि वरणादीनि, वरणादीन्यस्यात्मा कार्यं तदु वरणाद्यात्मकं तमः, न वरणाद्यात्मकमवरणाद्यात्म-कम्, किं तत् १ दुःखम्, तस्यानात्मत्वे सति अवरणाद्यात्मकत्वात् सुखादनन्यत्वमेव । किमर्थं पुनः 'अनन्य-15 देव' इत्यवधार्यते <sup>१</sup> उच्यते – अवधारणेन च 'सुखादनन्यदेव' इत्यनेन वक्ष्यमाणसाधनान्तरापक्षिप्ता-न्यत्वो विपक्षाभावः सच्यते. वक्ष्यमाणं साधनं सुँखादनन्य एव मोह इति, तेनापक्षिप्तमन्यत्वं तमसो-२०३-२ ऽपीति विपक्षाभावः सोऽनेनावधारणेन सूच्यते । पुरुषस्तु स्यात् सुखादन्यत्वाद् विपक्षः, ततो व्यावर्त-नार्थम् 'अनात्मत्वे सति' इति विशेषणम् । सुखस्वात्मवदिति दृष्टान्तः । यथाऽवरणाद्यात्मकत्वात् सुख-स्वात्मा सुखादनन्य एवं दुःखमध्यवरणाद्यात्मकत्वात् सुखादनन्यदिति । अन्यस्याभावादिति हेतोरच्यभि-20 चारच्याख्यानम् , सुखादनन्यत्वेन दुःखे साध्येऽनात्मत्वविशेषणेन आत्मनि निरस्ते साधनान्तरनिरस्ते तमसोऽन्यत्वे न किञ्चित् सुखादन्यद्स्ति, तस्मादन्यस्य कस्यंचिद्भावाद् विपक्ष एव नास्ति । विपक्षाभावा-देवावृत्तिरसपक्षेऽस्य हेतोरित्यव्यभिचारी हेतः।

मोहेऽन्यत्वमिति चेत्, तन्निवर्तयिष्यते, व्याख्यातार्थस्कृटीर्क्वयायै चोद्योत्तरपक्षौ गतार्थौ न वित्रियेते । अवरणाद्यात्मकत्वात् कुतोऽन्यत्वनिवृत्तिरिति चेत्, स्यान्मतम् – वरणाद्यात्मकमोह-

१ "एवं खलु सामी! सुन्भिसद्दा वि पोग्गला दुन्भिसद्द्ताए परिणमंति, दुन्भिसद्दा वि पोग्गला सुन्भिसद्ताए परिणमंति । सुन्भा वि पोग्गला दुन्भिसद्द्ताए परिणमंति । सुन्भा वि पोग्गला दुन्भिगंथा वि पोग्गला दुन्भिगंथा वि पोग्गला दुन्भिगंथा वि पोग्गला सुन्भिगंथताए परिणमंति । सुर्सा वि पोग्गला दुरस्ताए परिणमंति, दुरसा वि पोग्गला सुरस्ताए परिणमंति । सुद्द्याता परिणमंति । सुद्द्याता परिणमंति । सुद्द्याता परिणमंति । सुद्द्याता वि पोग्गला दुद्ध्याता वि पोग्गला परिणमंति । प्रश्नोमिक्यास्त्रे पाठः १२१६ ॥ परिणमंति । प्रश्नोमिक्यास्त्रे पाठः १२१६ ॥ २ द्द्याता पृ० ४ टि० २ ॥ ३ ना इत्यत्वे य० । भासि इत्यत्वे था० ॥ ४ तिक्तत्वा प्रण्या दिति प्रण्या दित्य स्रण्या दिति प्रण्या दिति प्रण्या दिति प्रण्या दिति प्रण्या दित्य स्र

निवृत्तिरिति चेत्, न, अवरणाद्यात्मकदाब्दस्य विधिप्रधानपर्युदासात्मकत्वात् अन-पुंसकवचनादप्रतिषेषेऽनपुंसकसुटि सर्वनामस्थानत्ववत् तटस्तटंतटीस्त्रीपुंनपुंसका-स्त्रीपुंनपुंसकत्ववदेतत् स्यादेकस्मिन्नेच लिङ्गत्रयदर्शनात्, अवरणाद्यात्मकत्वेऽप्यन-

प्रतिषेधादेव अवरणाद्यात्मकाभ्यां सत्त्वरजोभ्यां मोहस्य प्रतिषेध्यस्थान्यत्वं सिद्धम्, तस्मान्न तद्नयत्विवृत्तिरिति । एतच न, 'अवरणाद्यात्मकत्वात्' इति अवरणाद्यात्मकशब्दस्य विधिप्रधानपर्युदासात्मक- इ
त्वात् । नचो हि द्वयी गतिः — प्रसञ्यप्रतिषेधः पर्युदासञ्च, यथा ब्राह्मणो न भवत्यब्राह्मण इति ब्राह्मणस्य
निवृत्तिप्रधानः प्रसञ्यप्रतिषेधः, ब्राह्मणाद्वन्योऽब्राह्मणः क्षत्रियादिरिति क्षत्रियादिविधानप्रधानः पर्युदासः,
तथेहापि 'अवरणाद्यात्मकत्वात्' इति वरणाद्यात्मकाद् मोहादन्यद्वर्यणाद्यात्मकं शोषादिष्रसादाद्यात्मकं विधीयते,
वरणाद्यात्मकत्वस्य तुं न विधिने प्रतिषेधः पर्युदासात्मकत्वात्, न तु प्रसञ्यप्रतिषेध इति । तद्र्थसमर्थनार्थं दृष्टान्तमाह — अन्युंसकवैत्त्वादप्रतिषेधेऽनयुंसकसृति सर्वनामस्थानत्ववत्, यथा नपुंसकादन्यत्र सुद् 10
सर्वनामस्थानसंज्ञं भवतीति स्त्रीपुंसयोः सुटः सर्वनामस्थानसंज्ञा विधीयते, नपुंसके तु 'द्रिाः सर्वनामस्थानम् २०४-१
[पा० १।१।४१] इति विध्यन्तरविहिता सुटः सर्वनामस्थानता न विहिता न निषद्धा, तथेहापि वरणाद्यात्मकत्वस्य न विधिन प्रतिषेधः शोषप्रसादाद्यात्मकत्वविधानादिति ।

स्यान्मतम् – वैषन्याददृष्टान्तोऽयम्, सम्वेन्धिनः सुटः सर्वनामस्थानविधाने नपुंसकानपुंसकविषय-त्वाविरोधाद् युज्येत सर्वनामस्थानसंज्ञा, विषयस्य तु नपुंसकानपुंसकत्वविरोधवद् वरणावरणाद्यात्मकत्वातु- 15 पपत्तिरिति। एतदिष च न वैषम्याय, अत्रापि तैत्तुल्यत्वात्, तटस्तटंतटीःस्त्रीपुंनपुंसकास्त्रीपुंनपुंसक-त्ववदेतत् स्यात् एकस्मिन्नेव लिङ्गन्नयदर्शनात्, दृष्टं हि तटे लिङ्गन्नयं 'तटं तटस्तटी' इस्रेकस्मि-न्नेव, यदा च नपुंसकलिङ्गं तदा न स्त्रेणं न पौंस्नम्, पुंस्त्वे न स्त्रीता न नपुंसकता, स्त्रीत्वे नेतरद्वयता, इस्राह्मीपुंनपुंसकत्वं च तथा वरणावरणाद्यात्मकत्वमस्तु, को दोषः श सस्त्रीकशेषाकरणमनुकरणत्वाद् लिङ्ग-त्रयन्यक्तर्थिमित्यदोषः।

एवं तर्हि सुखदुःखयोरिप वरणाद्यात्मकत्वादवरणाद्यात्मकत्वासिद्धिरेवं अवरणाद्यात्मकत्वसिद्धौ वाऽनन्यत्वासिद्धिरिति चेत्, नेत्युच्यते, **अवरणाद्यात्मकत्वेऽध्यनन्यत्वाद् वरणाद्यात्मकत्वस्य,** अवर-णाद्यार्त्मके अपि सुखर्दुःखे वरणाद्यात्मकत्वतोऽनन्ये, तस्मादिभन्ने वरणाद्यात्मके एव प्रसादशोषादिकार्य-भेदेऽपि कारणत्वानात्मत्वपरिणामित्वादिभ्यः । किमिव <sup>१</sup> अवरणसदनादिमोहात्मकत्ववत्, यथा

१ "णात्मकं भा०। "णात्मक य०॥ २ तु वि प्र०॥ ३ वचनाप्रति वि० विना य०। भा० प्रतौ तु \* \* एतिबहान्तर्गतः पाठो नास्त्येव ॥ ४ "चि सर्वनामस्थानम् ।१।१।४१। सुडनपुंसकस्य ।१।१।४२। "चि सर्वनामस्थानं सुडनपुंसकस्यति चेज्ञित हैः प्रतिषेधः प्राप्नोति, कुण्डानि तिष्ठन्ति चनानि तिष्ठन्ति । " चनावदुच्यते 'बि सर्वनामस्थानं सुडनपुंसकस्यति चेज्ञित विप्रतिषेधः दित न अप्रतिषेधात्। नायं प्रसच्यप्रतिषेधो नपुंसकस्य नेति, कि तिर्हि १ पर्युदासोऽयं यदन्यवपुंसकादिति, नपुंसके न व्यापारः, यदि केनचित् प्राप्नोति तेन भनिष्यति, पूर्वेण च प्राप्नोति । ' इति पातक्षलमहाभाष्ये । "जश्वासोः शिः।" पा० ७।११०॥ ५ "निधना भा०॥ ६ त तुस्य भा० रे० ही० । न तुस्य पा० डे० ली० वि०॥ ५ स्त्रीनपुंसकास्त्रीनपुंसकत्व य०॥ ८ वरणाद्यात्मकत्व प्र०॥ ६ व वरणाद्यात्मकत्व भिष्णाद्य स्वयोः व व वि०॥

न्यत्वाद् वरणाद्यात्मकत्वस्य अवरणसदनादिमोहात्मकत्ववत्, वश्यमाणवच वरणा-द्यात्मकत्वेऽप्यनन्यत्वादवरणाद्यात्मकत्वस्य प्रापितत्वात् ।

असाधनमिदं सर्वतुल्यत्वात् प्रसिद्धिविरुद्धसिद्ध्यतिप्रसंगात् । शक्यते हि वक्तुं घटः कटादनन्यः, तन्त्वनात्मकत्वात्, कटस्वात्मवत्, वैधम्येण पटवत्।

5 मोहात्मकानि वरणादन्यानि सदनादीनि वरणात्मकमोहात्मकान्यपि अवरणात्मकानि, यथा वा मोहो वरणर०४-२ विलक्षणसदनापथ्वंसनवैभत्स्यदैन्यगौरवधर्मापि वरणात्मक एव कार्यकारणयोरभेदाद् भेदाच, अन्यथा पौनरुक्त्यानर्थक्ये प्रनथदोषौ व्यपदेश्यव्यपदेशामावदोषैश्च स्युः, नेष्यन्ते च तथा । तस्माद् वरणावरणाद्यात्मकत्वं मोहस्य सदनादीनां चैषितव्यम् । यथा चैतत् तथा सुखदुःखे प्रसादशोषाद्यश्च वरणावरणाद्यात्मकाः
स्युः । तस्मात् सुखदुःखयोरनन्यत्वदेतुव्यभिचारप्रदर्शनाय नासपक्षोऽस्तीति । किञ्चान्यत्, वश्यमाणवच्च
10 वरणाद्यात्मकत्वेऽप्यनन्यत्वादवरणाद्यात्मकत्वस्य प्रापितत्वात्, वैक्ष्यति हि सुखादनन्यत् तमः
प्रकाशादनन्यो नियम इति च, तत्र तमसो वरणाद्यात्मकत्वे प्रसादशोषादिकार्यादेकस्मादेव सुखादनन्यत्वं
साधियष्यते, तमसोऽप्यतस्तस्मादनन्यत्वाद् वरणाद्यात्मकमप्यवरणाद्यात्मकं तमः सत्त्वरजोवत् । किञ्चान्यत्, अवरणाद्यात्मकत्वस्य वरणात्मके सत्येवानन्तरं प्रापितत्वात् तथा वक्ष्यमाणत्वादिति ।

इतर आह - असाधनमिदं सर्वतुल्यत्वात् प्रसिद्धिविरुद्धसिद्ध्यतिप्रसङ्गात् , प्रसिद्धिविरुद्धा15 नामप्यर्थानां सिद्धिरेवं सित प्रसञ्यते, अर्थान्तरधर्मनिवृत्त्या तदात्मत्यापादनात्, तद्यथा-द्यान्यते हि
वक्तुं घटः कटादनन्यः, तन्त्वनात्मकत्वात् , यस्तन्त्वनात्मकः स कटादनन्यः, यथा कटस्वात्मा,
२०५-१ यः कटादन्यः स तन्त्वनात्मको न भवति यथा पट इति वैध्यर्थेण पटविद्युक्तम् । आचार्य आह - अथ
सर्वतुल्यता कथं दोषः, स्वमतेन परमतेन ? इति प्रशः 'उभयथाप्यदोषः' इति मन्यमानस्य । यदि ते
स्वस्मिन्नेव मते दोषस्ततस्तव प्रसिद्धिवरोधदोषासक्तिर्ममाभिमतेव त्वत्प्रतिवादिनो मम तु सर्वानन्य20 त्वापादनमभिमतमेव भायपक्षवत् , यथा भावविधिविधिनयमतेऽनन्तरातीते सर्वानन्यत्वमिष्टम् , एतस्योदाहरणमात्रत्वादुक्तमेण स्वभावकालनियतिपुरुषपक्षवच वक्ष्यमाणविधिनियमवच यथास्वमभिमतौ एव । एवं
तावत् परवाद्यभिप्रायवशात् त्वन्मते दोषासक्तिरिष्टा । न केवलं पराभिमतेरेव, कि तर्हि ? अपि च स्वमतेऽपि सर्वानन्यत्वम् , सुखाद्यन्वयमात्रत्वात् सर्वस्य ननु घटः कटादनन्यः, सुखदुःखमोहान्वितमेतद्
बाह्याध्यात्मिकभेदरूपं जगदिच्छतस्ते त्रेगुण्यजात्मतुच्छेदेन सँवं सर्वात्मकमेव त्रेगुण्यान्वयानतिरेकात्

25 को हि सत्त्वाद्यतिरिक्तः ? यदि सत्त्वरजस्तमोतिरिक्तं किश्चित् स्थात् सर्वसर्वात्मकवादे दोषः स्थात् , व त्वस्ति, तस्मात् तवैवादोषः ।

१ शिक्षा यण्या २ वरणाद्यातमकाः प्रण्या ३ दश्यतां पृष्ट २०५-२ ॥ ४ किंबान्यत् भाष्याः ५ घटःस्वातमा प्रण्याः ५ ती व लींब्लिंगा ७ सर्वेसर्वा प्रण्याः

अथ सर्वतुल्यता कथं दोषः, स्वमतेन परमतेन? तव दोषासक्तिरभिमतैव त्वत्प्रतिवादिनः, भावपक्षवत् । स्वमतेऽपि सुखाद्यन्वयमात्रत्वात् सर्वस्य ननु घटः कटादनन्यः, को हि सत्त्वाचितिरिक्तः? सत्कार्यवादत्यागो वा तत्राभावात् समु-दयक्षणिकज्ञून्यवादापत्तेः । रूपादीनां चाप्यनेन न्यायेन अनन्यत्वात् प्रत्युदा-हरणाभाव एव ते।

तथा नियमोऽप्यभिन्नः प्रकाशात्। प्रकाशस्वात्मत्वप्रतिलम्भ एव हि तन्नियमः प्रकाशानन्यता। 'भिन्नात्मकतायां सत्त्वं सत्त्वमेव न स्यात् प्रकाशो वा प्रकाश एव, तथाऽनियतत्वात् अन्यथा प्रकाशानाभावात्, रजोवत् प्रवृत्तिवत्। मूलत एव

स्यान्मतम् – घटः कटे त्रिगुणोऽपि नास्तीति । ततश्च सत्कार्यवादत्यागो वा तत्राभावात् , यदि सत्त्वादिगुणे मृदादौ कटादिर्न स्थात् त्रिगुणोऽपि तथा घटोऽपि मा भूत्, अतोऽसन् घटः पश्चादुत्पन्न-१० स्तत्र प्रागभूत इति असत्कार्यवादः सत्कार्यवादत्यागश्च प्राप्तः । किञ्चान्यत् , प्रकाशादिविविक्तस्वरूपगुण-समुद्याभ्युगामाद् रूपादिस्कन्धसमुद्यवाद् एवायमपि देशभिन्नयुगपद्भाव्यनिर्देश्यगुणसमुद्यमात्रस्वात् । क्षणिकवादश्च, अयुगपद्भाविषण्डिञ्चिकाद्यनिर्देश्यनिर्विकल्पार्थमात्रत्यात् । अत एव च शून्यवादापित्तः,ः अनिर्देश्यस्वभावत्वात् , खपुष्पवत् ।

रूपरसगन्धस्पर्शसङ्ख्यासंस्थानादीनां घटादिषु दृष्टानामन्यत्वादु विपक्षोऽस्ति इत्याबङ्केथाः, तत्रापि 15 रूपादीनां चाप्यनेनेत्यादि यावत् प्रत्युदाहरणाभाव एव ते । रूपं रसादनन्यत् अगन्धाद्यात्मकत्वाद् २०५२ रूपस्तरूपविद्यादि प्रसिद्धिविरुद्धंसिद्ध्यतिष्रसङ्गोऽपि, ते त्वत्प्रतिवादिनो दोषासक्तिरभिमतैवेति तदेव यावदु भौवपक्षवदिति, पुनश्च खैमतेऽपि सुखाद्यन्वयमात्रत्वादित्यादि यावत् सैमुदायक्षणिकशून्यवादा-पत्तेरिति समानश्चर्यः ।

एवं सुखादनन्यद् दुःखमिखेतद् भावितम्, 'तमोऽनन्यत्' इति भाव्यम्, तदपि यथा च प्रकाशा-20 दभिन्ना प्रवृत्तिस्तथा नियमोऽप्यभिन्नः प्रकाशात् । प्रकाशानतिरिक्तताप्रदर्शनार्थं नियमलक्षणमाह— प्रकाशस्वौत्मत्वप्रतिलम्भ एव हि तन्नियमः, प्रकाशस्य स्वात्मा प्रकाशनमेव, तङ्कावः प्रकाशस्वात्मत्वम्, तत्प्रतिलम्भ एव हि तदारमलाभ एव हि तिन्नियमः, रूपस्य रसस्य वा प्रैकाइयस्वरूपन्यक्तिर्नियमः, न हि छिन्नाभ्रनभसीव निराश्रयः कश्चित्रियमोऽस्ति ? तत्पर्यायक्यमं नियमः प्रकाशानन्यता प्रकाशस्वरूपमात्रम् , एतन्नियमलक्षणं निर्हेच्यते, नान्यः प्रकाशाद् भिन्नो नियम इति, तत्र दोषदर्शनात् । को दोष इति चेत्, 25 उच्यते - भिन्नात्मकतायां प्रकाशाद नियमस्य सत्त्वात् तमसश्च सत्त्वं सत्त्वमेव न स्यात प्रकाशो वा प्रकाश एव न स्थादिति वर्तते, तथाऽनियतत्वात् , गुणान्तररूपापत्तिरहितस्य सत्त्वस्य प्रकाशस्य चागुणा-न्तरात्मनोऽगुणान्तरात्मापत्तिरहितत्वादित्यर्थः । शब्दो हि शब्दतया प्रकाशमानो रूपाद्यात्मव्यावृत्तस्यरूपेण नियत एव प्रकाशते, अन्यथा प्रकाशनाभावाद् व्यक्त्यभावादित्यर्थः । दृष्टान्तौ यथासङ्ख्यं रजोवत्

१ दृस्यतां पृ० २७० पं० ४ । पृ० २८६ पं० १०॥ । २ दृश्यतां पृ० २८० पं० ३, पृ० २८१ पं० १,२,३,४ ॥ ३ °त्मप्र प्रवा ४ प्रकास्यस्वरू भाव । प्रकास्यस्यस्वरू यव ॥ ५ कथं नियमः प्रवा। भा०। निरुद्धा( ध्य ? )ते य०॥

तद्वा प्रकाश इति न स्यात्, अनियतत्वात्, वैनध्यापुत्रवत् पुरुषवत्।

नैनु प्रकाशात्मकत्वादेव सत्त्वस्य अग्नेरिव कुड्यादिना तमसा नियम्यत्वम-नन्यथावृत्तता । यद्यनियतोऽसावसंस्तर्हि अनियतत्वाद् वान्ध्येयवत् । एवं हि कार्य कारणे सद् यदि तत् तत्र नियतमनन्यथावृत्ति, तत्र सन्निधिवर्ततेः सत्तार्थत्वात् ।

न, आधिक्येन अयतत्वात् । अधिको यमस्तमोनुग्रहादनन्यथाव्यक्तिरूपता ।

२०६-१ प्रवृत्तिवत्, यथा प्रकाशात्मना अनियतत्वाद् रजः सत्त्वं न भवति प्रवृत्तिश्च प्रकाशो न भवति तथा सत्त्वं सत्त्वं न स्थात् प्रकाशः प्रकाशो न स्थादिति । न केवलं गुणान्तरह्नपापत्तिरहितस्य स्वात्माप्रतिलम्भ एव, किं तर्हि ? मूलत एव सत्त्वमेव तद्वा प्रकाश इति न स्थादित्यस्तित्वमेव निराक्तियते, अनियतत्वात्, यदि तत् स्वत एवानियतं ततो नास्ति तत् सत्त्वं वन्ध्यापुत्रवत् न च तत् प्रकाशात्मकं पुरुषवदिति 10 पूर्ववद् यथासङ्क्षयं दृष्टान्तौ ।

इतर आह — निव्यादि यावदनन्यथावृत्तता । निव्याद्यक्षापने, प्रकाशात्मकत्वादेव प्रदीपवत् सत्त्वस्य सर्वतोदिग्गैतानियतप्रकाशस्य महद्दङ्कारादिस्पर्शरूपादिपिण्डशिवकाँदिपूर्वोत्तरच्यक्त्यमिमुखतायां सत्यां प्रकाशनस्य सित नियामके कुँड्यादो अमेरिव कुड्यादिना आवरणेन नियम्यत्वम्, नाय इव वा सर्वदिग्गमन-रोधिना लम्बनपाषाणेन गुरूणेव द्विधापि प्रदेशान्तरप्राप्तिरोधिना तमसा प्रकाशस्य दृष्ट्वनियम्यत्ववद् नियम्यत्वम्, तच अनन्यथाप्रवृत्तता, एवँमेव ते प्रवर्तितव्यं नातोऽन्यथेति । दृष्टत्वाचानपह्नवनीयो मेदो नियम्यनियामकयोः । तस्मादन्यो नियमः प्रकाशादिति ।

अत्रोच्यते – यद्यनियतोऽसावसंस्तर्हि यदि स्वयमेवानियतः प्रकाशोऽसंस्तर्हासौ अनियतत्वाद् वान्ध्येयवत् । एवं हीत्यादि एतस्यैव व्याख्यानमनिष्टापादनद्वारेण । 'कार्यं कारणेऽस्ति' इत्येतद् दर्शनमेवमेव घटते यदि तत् तत्र नियतमिति, किमुक्तं भवति ? अनन्यथावृत्तीत्युक्तं भवति, यथा 20 वर्तितव्यं तथेव वर्तते नान्यथा, स्वात्मनैव च वर्तते नान्येन केनचिद् वर्त्यते । तत्र अनन्यथा वृत्तिरस्य २०६-२ तदिदमनन्यथावृत्ति कार्यं कारणे सदिति शक्यमभ्युपगन्तुम् । किं कारणम् ? तत्र सन्निधिवर्ततेः सन्तार्थ- त्वात्, तत्र कारणे सन्निध्यर्थो वर्ततिः सन्तार्थः 'सैन्निहितो वर्तते' इति, अस्ति-भवति पद्यति विद्यति- वर्ततयः सन्निपातपष्टाः सन्तार्थाः [ ] इत्यत्र वर्ततेः सन्निधिभवनार्थवाचित्वाद् वर्तते नियतः सन्निहितोऽस्तीत्यर्थः ।

25 इतर आह – न, आधिक्येन अयतत्वात् । 'नि'शब्दस्याधिकार्थत्वादिधिको यमो नियमः सोऽत्र विवक्षितः, न सन्निधिमात्रवृत्तिः । कोऽसाविधिको यमः ? तमोऽनुग्रहाद् यः, स चीनन्यथाव्यक्ति-रूपता, तमसानुगृहीतस्य सत्त्वस्य शब्दादिरूपेण रूपान्तरिनृत्यानन्यथावृत्तिरूपता 'शब्दोऽयं न रसो न

१ दश्यतां पृ० २७१ पं० १,२ ॥ २ दश्यतां पृ० २७० पं० ४ ॥ ३ दियतानि प्र० ॥ ४ कापू प्र० ॥ ५ कुट्या प्र० ॥ ६ णेख भा० ॥ ७ दृष्टि य० ॥ ८ मेते य० । ( भेव तेन १ ) ॥ ९ स्वित्रयतो प्र० ॥ १० दश्यतां प्र० ३४ पं० २० ॥ ११ चनन्यशाध्यक्तिरूपता प्र० ॥

नं, तमसोऽपि सत्त्ववत् पृथगपरिसमाप्तरूपत्वात्, तमसोऽपि हि तथा प्रकाशनं व्यक्तिरिति प्रकाशात्मकसत्त्वानुग्रहाद् भवति, अनियतं च कथमन्यनियमने प्रवितः १ इत्यादिः पूर्ववद् ग्रन्थो यावद् 'नं, परिणामस्य तत्रैवोक्तत्वात्'।

प्रैकाशात्मैव तु नियमः । इतरथा स प्रकाशो न सः, तथाऽनियतत्वात् तथाऽभूतत्वात्, घटपुरुषवद् घटपटवद्वा । य एव नियमः स एव प्रकाशः, ह तथानियतत्वात् तथाप्रवृत्तत्वात्, घटघटखात्मवत् ।

हतं नौऽनाकाशादियों इति । तस्मान् सन्यं तमोनुगृहीतं तथा प्रकाशते न स्वत एव तस्मादन्यः प्रकाशात्रियम इति । एतचासन्, तमसोऽपि सन्ययत् पृथगपिरसमाप्तरूपत्यात्, सन्यप्रकाशनियमने खयं
सन्वप्रकाशनाकाङ्कित्वात् तमस्वन्यतेनापिरसमाप्तमेव तमोनियमनापेश्यप्रकाशात्मकसन्त्यत् । तद्ववाख्यानं
तमसोऽपि हीत्यादि, तैमः सन्वप्रकाशरूपव्यक्तिं सन्वप्रकाशनप्रतिल्ब्ब्यानेयति कुर्याद् नाप्रकाशिततथा- 10
नियतिव्यक्ति । किं कारणम् १ तस्य तथा व्यक्तेः सन्वप्रकाशनप्रतिल्ब्ब्यत्वात् । यस्मात् तथा प्रकाशनं
व्यक्तिरिति 'इति'शव्दस्य हेत्वर्थत्वाद् नियमनयोग्यतया हि तमसः प्रकाशनं सन्त्यस्य व्यक्तिः, सा च
प्रकाशात्मकसन्त्वानुग्रहाद् भवंति नान्यथेति सन्त्वप्रकाशिततमोनियमनापिरसमाप्तरूपत्वम्, प्रकाशा-२००१
ननुप्रहे सत्यनियतत्वात् । न च स्वयमनियतं नियमयितुमन्यं समर्थं वन्ध्यापुत्रविद्यत आह —
अनियतं च कथमन्यनियमने प्रवर्तेति १ इत्यादिरत उत्तरः प्रागतीतग्रन्थातिदेशः एवं तु नानयोरित्यादि- 15
पृशेत्तरप्रभपञ्चात्मको यावन्न परिणामस्य तत्रैवोक्तत्वादिति । तद्यथा — एवं तु नानयोरितरेतरानुः
प्राहिता, उत्थाप्यसाहायकशिकत्वात्, वाताहतनौद्यवद् ग्लानशिविकावाहकवत् । असम्पूर्णशक्तिता
वाऽप्रकर्षः अनियम इत्यद्धः, इति कारणतेव न स्यादसम्पूर्णशक्तित्वादुपहत्वीजवत् । असम्पूर्णशक्तिता
वाऽप्रकर्षः अनियम इत्यद्धः, इति कारणतेव न स्यादसम्पूर्णशक्तित्वाद्वपहत्वीजवत् । असम्पूर्णशक्तिता
वाऽप्रकर्षः अनियम इत्यद्धः, इति कारणतेव न स्यादसम्पूर्णशक्तित्वाद्वपहत्वीजवत् । असम्बक्तरणादिभ्यक्षान्यतो न तत्त्वरूपप्रकर्षः । यदा च सुदूरमिष गत्वा प्रागवृत्तेरस्तकार्यत्वं मा भूदिति प्रकर्षः
परिणामादेव तदा परिणामस्यान्यत्र वृत्तस्या[न्यना]परिणामकत्वाद् युवत्वदुद्वाहरणादेवाप्रवृत्त्यात्मकत्वं
सुखस्य नियतरूपेर्णाप्रवृत्त्यात्मकत्वमित्यश्चः, को हि विशेषस्तमःप्रवर्तनादते क्षीरद्धिपरिणामकालवत् पूर्वं न प्रवृत्ते प्रधाद्य प्रवृत्तमिति १ न परिणामस्य तत्रवोक्तवादित्यप्त प्रन्थः समानोऽत्रपि ।

अत उत्तरस्तु प्रन्थोऽर्थतः समानगमनिकोऽपि विशेष्य लिख्यते भावनार्थं विशेषणातुल्यत्वात्, तद्यथा — प्रकाशारमैव तु नियमः इतरथा स प्रकाशो न सः, तथाऽनियतत्वात्, तथाऽभूतत्वादिल्यस्यैवा- 25 र्थकथनं प्राक्तनव्याख्यानवत् । रूपादिस्वरूपनियतार्थप्रकाशनात् प्रकाशः [ प्रकाशः ] स्याद् नान्यथेति, त्वन्मतेन घटपुरुषवत्, यत् तथा अनियतं तन्न प्रकाशः, यथा घटः पुरुषे न नियतो घटे च पुरुषः, २०७-२ यो यः प्रकाशः स तथानियत एव यथा रूपरसादि । लोकप्रतीतोदाहरणमेव घटपटवद्वेति। एवं तावत्, प्रका-

१ दश्यतां पृ० २७१ पं० १-पृ० २७३ पं० ५ ॥ २ नाकाशा भा०। शब्दस्य आकाश्यगुणस्वात् 'नाऽनाकाशा-दिवीं' इति य० प्रतिपाठः समीचीनोऽत्र भाति ॥ ३ तमासत्व भा०। तमसोसत्व य० ॥ ४ ति सत्वा य०॥ ५ प्रवर्ततेत्यादि प्र०॥ ६ दश्यतां पृ० २७२ पं० १॥ ७ स्थानिय प्र०॥ ८ णात्मप्र य०॥

निर्यम्यनियामकत्वाद् नौलम्बनपाषाणवश्चेति चेत्, न, तदातमन एव तथा-नियतत्वात् सिश्चिमात्रात् पूर्ववदिनयमनात् । य एवासौ सत्त्वस्यातमा प्रकाशः स नियामकः, तथानियमविषेः, इतरकतृवत्, तमोनियमात्मरूपापादनादितरतथा-

शस्य रूपान्तरनिवृत्तिरूपं नियममन्तरेण प्रकाशनाभावप्रदर्शनाद् नियमात्मकत्वमुक्तम्, इदानीं य एव नियमः हस एव प्रकाशः इति तयोरनन्यत्वापादनम्, तथानियतत्वात् तेन प्रकारेण नियतत्वात् रूपप्रकाशन-रूपेण रसाद्यात्मनिवृत्त्या प्रकाशस्य नियतत्वात्, तथाप्रवृत्तत्वादित्यस्यैवार्थकथनं वृत्तिनियतिव्यक्तीना-मैकार्थ्यात्, घटघटस्वात्मवत्, यत् तथानियतं यत् तथावृत्तं यत् तथाव्यक्तं तदेव तत्, यथा घट एव घटस्वातमा । यत् पुनस्तदेव न भवति न तत् तथानियतं तथावृत्तं तथाव्यक्तं वा, यथा पुरुषः ।

नियम्यनियामकत्वाद् <sup>१</sup>नौलम्बनपाषाणवन्नेति चेत् । स्थान्मतम् – नियम्यं प्रकाशतत्त्वं 10 सत्त्वम् , तमो नियामकम् । तस्माद् नियम्यनियामकत्वभेदाद् नैकत्वं सत्त्वतमसोः नौलम्बनपाषाणवत्, यथा नौः प्रवर्तमाना नियम्यते लम्बनपाषाणेन नियामकेन, तयोख्यान्यत्वमेवं सत्त्वतमसोरिति । एतच न, तदात्मन एव तथानियतत्वात् , तस्यैवात्मा स एव वात्मा तदात्मा, तस्यैव प्रकाशात्मनी नियतत्वात् , तस्मादेव तेनैव वात्मना प्रकाशात्मन एव नियतत्वाँत्, सत्त्वतमसोभेंद्राभावाद् नौलम्बनपाषाणबद् भेद-साधर्म्याभावाद्युक्तो दृष्टान्त इति वक्ष्यते । तद्ववाख्यानार्थमाह - सन्निधिमात्रात् पूर्ववदनियमनात् , <sup>15</sup> इह तमः सन्निहितमपि प्राक् सन्निधिमात्रादेवानियामकं स्वयमनियतत्वात् सत्त्वाधीननियतित्वात्, किन्तु नियम्यमनियमात्, कस्तर्हि नियामकः १ उच्यते - य एवासौ सत्त्वस्यातमा प्रकाशः स नियामकः । कथमिति चेत्, उच्यते – यस्मात् तथानियम्यव्यक्तिस्वरूपः, तेन प्रकारेण शब्दादिनियैतिनियम्यव्यञ्जन-स्तरूपः स एव प्रकाश एव । कुतः <sup>१</sup> तथानियमविधेः, तेन हि प्रकारेण नियमस्य विधिः शब्दस्वरूपेण प्रकाशमानस्य शब्दस्य रूपाद्यनार्संना नियता प्रकाशमानता नियमविधिः, तस्माद्धेतोः प्रकाश एव नियमः। 20 दृष्टान्त इत्रकर्तृवत कुम्भकारादिवत् , यथा मृद्रव्यं पिण्ढशिवकादिभावेनाभिव्यज्यमानं तथा तथा प्रकाश-यता कर्जा क्रम्भकारेण नियमकारिणा निर्वर्ट्यते नियम्यते नियते रूपेऽयस्थाप्यते नाप्रकाशमानमप्रवर्तमानं च सत्कार्यवादाभ्युपगमादसदकरणादिहेतुसामध्याच्, तस्मात् स कर्ता प्रकाशस्थानीयो नियामकः पिण्डशियकादे-र्नियँम्यस्य तथा प्रकाशस्तमसः । कुतः ? तमोनियमात्मरूपापादनात , सत्त्वेनैव हि तथा तथा प्रकाशमा-नेन तमसो नियमरूपमापाद्यते मृद इव तथा प्रकाशयता कर्जा कुम्भकारेण तदात्मलाभहेतुःवात् । ततस्वद्भि-25 मतनियामकत्वविपर्थयापत्तिः, तमसो नियम्यत्वात् सत्त्वाधीननियतित्वात् सत्त्वस्थैव नियामकत्वात् पक्षधर्म-विपरीतता सत्त्वापाद्यनियमात्मरूपता प्रसक्ता, सत्त्वाप्रकाशिते नियमाभावात् । सत्त्वापादितं हि तमसो नियमात्मरूपम्, तस्मात् तमोनियमात्मरूपापादनात् सत्त्वं नियामकम्, इत्रत्थारूपापादनात् तमोवत् ।

१ दश्यतां पृ० २७३ पं० ६-पृ० २७४ पं० १॥ २ रूपरस्मप्र<sup>°</sup>य०॥ ३ \* \* एतचिहान्तर्गतः पाठो य०प्रतिषु नास्ति॥ ४ त्वात्मकत्वतमस्रो प्र०॥ ५ नियतितंनियम्य य०। नियतियम्य भा०॥ ६ तमाना प्र०। (तमाने १)॥ ७ थमस्य प्र०॥

रूपापादनात् तमोवत् । तमोऽपि हि इतर[तथा]स्ररूपापादनादते किमन्यत् करोति ?

एवं च नौवत् तम एवापचते तथा प्रकाशस्य नियम्यत्वात् तथाप्रकाशानति-रिक्ततत्त्वरूपत्वाद्वा नियमस्य कुतोऽनौलम्बनपाषाणभेदसाधम्यम्? भेदे लम्बन-पाषाणो नावं निरुणद्वीति युज्यते, न तु तथाप्रकाशातिरिक्ततत्त्वरूपो मोहोऽ नियामकोऽस्ति।

नै तद्र्पत्वमतद्वृत्तित्वादिति चेत्, न, तमःखनियमवत् तदात्मन एव नियत-त्वात्। अन्यथा सत्त्वं सत्त्वमेव न स्यादित्युक्तत्वादन्यथा तु नियत्यभावात्।

तमोऽपि हि इत्यादि, तमसोऽपि हि नियामकत्वमेषमेव युज्यते त्वन्मते यदीतरयोः सत्त्वरजसोरात्मरूपा- 10 पादनं कुर्यात्, अन्यथा इतर्तत्था]स्वरूपापादनाहते तमः किमन्यत् करोति ? तयोर्हि सत्त्वरजसो- २०८-२ रात्मरूपापादनमेव, आत्मरूपमापादयित्रयामकिमत्युच्यते । यथा तमः पूर्वं प्रकाशश्वत्त्यात्मभ्यामनियतयोः सत्त्वरजसोत्त्वयानियमनाद् नियामकमेवं सत्त्वमधीतरतथानियमात्मरूपापादनाद् नियामकमस्तु, को दोषः ?

एवं च नौवत् तम एवापद्यते । एवं च सत्त्वस्थैवोक्तविधिना नियामकत्वाद् नौस्थानीयं नियम्यं तम एव स्थात्, न नियामकम् । लम्बनपाषाणस्थानीयं सत्त्वमेव नियामकम्, न नियम्यं स्थात् । किं कारणम् १ तथा प्रकाशस्य नियम्यत्वात्, यस्थात् तेनोक्तप्रकारेण प्रकाशेन नियम्यत्वं मोहस्य तस्थात् तमसः १५ सत्त्वेन नियम्यत्वादिद्यर्थः । तस्थात् प्रकाशाप्रकाशिते तमसो नियस्थभावात् तमसः प्रकाशेन तथा नियम्यत्वात्तिस्थन्ति साधूक्तम्। एवं तावत् सत्त्वतमसोभेदमभ्युपेत्य विपर्यपापत्त्या नियमयः नियामकत्वादित्यस्य हेतोरसिद्धिक्ता । नैव वा सत्त्वव्यतिरिक्तं तमोऽभ्युपेम इत्यत आह् — तथाप्रकाशा-नितिरक्तित्त्वरूपत्वाद् वा नियमस्य शब्दश्कारेणाऽरूपादिप्रकारेण च यः प्रकाशस्तदनितिरक्तितत्त्वरूप-त्वावियमस्याभिव्यक्तेः कुतोऽनौलम्बनपाषाणभेदसाधम्यम् १ न नौरनौः, कः १ लम्बनपाषाणः, तस्य २० नावो भेदः, तत्साधम्यम्नौलम्बनपाषाणभेदसाधम्यम् , तस्त्र कुतः सत्त्वतमसोभेदसाधम्यम् १ भेदाभावादि-त्यर्थः । ततो हष्टान्तदार्ष्टान्तिकयोः साधम्यभावादयुक्तमिति वैषम्यं दर्शयति — भेदे सति लम्बन-पाषाणो नौविलक्षणो नावं प्रवर्तमानां निरुणद्वीति युज्यते । न तु तथाप्रकाशातिरक्ततत्त्वरूपो २०९-१ मोहो नियामकोऽस्ति एतयोः शब्दायाविर्भावमात्रफल्यात्, अतो न युज्यते ।

न तद्भूपत्वमतद्भृत्तित्वादिति चेत्। स्थान्मतम् – प्रकाशनमात्रं सत्त्वस्य वृत्तिर्नियमनं तु तमसः, 25 तस्मात् सत्त्वस्थानियमनादतद्भृत्तित्वाद् वृत्तिभेदाच न नियमनं सत्त्वस्थ तमसश्च न प्रकाशनमित्यस्ति भेद इति। एतच न, तमःस्विनयमवत् तदात्मन एव नियतत्वात्, यथा तमसः स्वो नियमः प्रागवृत्तः पश्चात् स्वत एव तमःस्वात्मनः प्रवर्तमानस्तमसा विना अभूतत्वात् तदस्यागेन वृत्तेस्तद्यीनत्वात् तद्रूप एवं तदात्मन एव प्रवृत्तत्वात् तथा सत्त्वप्रकार्शंप्रवृत्त्यनतिरिक्ततत्त्वरूपस्तमोनियमः सत्त्वाव्यतिरिक्तः प्रकाशा-

र हर्यतां पृ० २७४ पं० १- पृ० २७५ पं० ४॥ २ करोति' इति वाक्यशेषः ॥ ३ दिश्चिया प्र०॥ ४ हर्यतां पृ० २७४ टि०९॥ ५ हर्यतां पृ० २८४ पं०१॥ ६ श्वावृत्य भा०॥

स्यानमतम् - प्रकर्षेण काशनं प्रकाशनं ......पृष्टितवत् । न, सत्त्वस्यापि तमोवदपरिसमाप्तरूपत्वाद् ..... नियामकाभावस्य चापर्याप्तत्वेनोक्तत्वात् ।

एवं चैक एव विनिद्रावस्थापुरुषत्ववद् नियमः प्रधानमिति तन्मात्रमेव तत्, नियमापत्तिरूपनिरूप्यत्वात्, नियमस्वात्मविद्यादि भङ्गचक्रावर्तनं 'नियमस्वात्मैव व व व्रीण्यपीति पुरुषावस्थावद् यावत् सुखादनन्यद् दुःस्वमिति। अत्र तु सुखादनन्य एव मोहः, अनात्मत्वेऽशोषाद्यात्मकत्वात्, सुखस्वात्मविद्यादि साक्षेपपरिहारं पूर्ववत् प्रवृत्तिस्थाने नियमं कृत्वा।

न चापीदमेकत एव तत्त्वम् । सामान्यविशेषभावात् स्यादेकत एव तत्त्वम्।

धीनत्वात् तदविनाभावात् तदपरित्यागेन प्रवृत्तेस्तदातमन एवं प्रवृत्तत्वादिति । किञ्चान्यत्, अन्यथा १० सत्त्वमित्यादि, यदि स्वत एवं नियमो न स्थात् ततोऽन्यथा सँखं सत्त्वमेव प्रकाशो वा प्रकाश एवं न स्थात् तथाऽनियतत्वाद् रजोवत् प्रवृत्तिवत् । मूलत एवं तद्वा प्रकाश इति न स्थादिनयतत्वाद् वन्ध्या पुत्रवत् पुरुषविदित्युक्तत्वादिति तथा । अन्यथा तु नियत्यभावात् , प्रकाशाप्रकाशिते तमसो नियत्य-भावादिनयतस्य चौभावात् प्रकाश एवं नियम इति ।

स्यान्मतम् – प्रकर्षेण काशनं प्रकाशनिम्यादि यावत् प्रवृत्तिवदिति प्रासङ्किकं तदेव चोद्यम्, 15 तत्रोत्तरमि सत्त्वस्यापि तमोवदपिसमाप्तरूपत्वादित्यादि अक्षरिविषयीसेन यथायोगाक्षरोपन्यासं यावत् २०९-९ उत्थाप्यसाहायकशक्तित्वाद् वाताहतनौद्धयवद् ग्लानशिविकावाहकवद् यावच उपहतबीजवदिति वाच्यम्, तस्मादिदं व्याख्यातार्थम् – नियामकाभावस्य चापर्याप्तत्वेनोक्तत्वात्।

एवं चैक एव विनिद्रावस्थापुरुषत्वविद्यादि यावद् भङ्गचकावर्तनमिति प्रागुक्तं भङ्गचँकमावर्त्व व्याख्येयमिति तदेवातिदिशति समानत्वात्। तत्र तु प्रवृत्तिस्व प्रधानं प्रवृत्त्यापत्तिस्पनिरूप्यत्वात् 20 प्रवृत्तिस्वात्मवदिति प्रवृत्तिमात्रत्वे प्रधानभङ्गचक्रकमावर्तितम्, इह तु प्रवृत्तिस्थाने नियमं कृत्वा प्रधानस्थाने प्रधानमेव च कृत्वा भङ्गचक्रावर्तनं तद्वदेव कार्यम्। पुनश्च निर्धमस्वात्मैव वा त्रीण्यपीति पुरुषावस्थावद् भङ्गचक्रावर्तनं द्वितीयं लिखितं यथा तथात्र प्रवृत्तित्रैगुण्यवद् नियमत्रैगुण्यं लिखितं द्रष्टव्यमिति। भङ्गयन्थपरिवृत्तिपरिमाणमप्याह — यावत् सुखादनन्यद् दुःखमितीयदूरम्। अत्र तु विशेषः सुखादनन्यो मोह इति प्रतिज्ञा, हेतुः — अनात्मत्वेऽशोषाद्यात्मकत्वादिति, दृष्टान्तः सुखस्वात्मवदिति। इत्यादि क्षित्रपरिहारं पूर्ववदिति अवधारणेन चोक्तसाधनान्तरापिक्षितान्यत्वो विपक्षाभावः स्च्यत इत्यादि सर्वोतीतव्याख्यानप्रपञ्चातिदेशः। तद्वथाख्यानोपायदिङ्यात्रप्रदर्शनं चैतत् — प्रवृत्तिस्थाने नियमं कृत्वेति।

न चौंपीदमेकत एव तस्विमित्यादीत्युत्तरस्य विकल्पोत्थापनग्रन्थस्य सम्बन्धः । सुखतो दुःख-मोहयोरैनेन्यत्वं तत्त्वमुक्तम्, तत्त्वनेकतः । सामान्यविशेषभावात् सामान्यविशेषभेदभावात्, यथा वृक्ष इति सामान्यं कदम्ब इति विशेषः, यथात्र कदम्बो नियमाद् वृक्षः, वृक्षस्तु स्थात् कदम्बोऽन्यो <sup>१९</sup>वेत्येकतस्तत्त्वं

१ दृश्यतां पृ० २७५ पं० ५—२७६ पं० १॥ २ दृश्यतां पृ० २७८ पं० १॥ ३ दृश्यतां पृ० २७८ पं० १६॥ ४ प्र २९ पं० ७॥ ५ वा प्र १ चंद्रक्रमा थ०॥ ७ दृश्यतां पृ० २७५ पं० ७॥ ८ दृश्यतां पृ० २७६ पं० १॥ ९ दृश्यतां प्र १० वापी प्र०॥ १९ र्न्यत्वं प्र०॥ १२ वेत्यनेकत प्र०॥

किन्तूभयतोऽनन्यत्वादभिन्नत्वादेकत्वात् ''''' सन्निहितापत्तिभवनसत्तार्थ-त्वमयथार्थं स्यात्'''' ।

एवं त्वनभ्युपगमे इदं निरूप्यम् – 'अस्ति प्रधानं भेदानां कार्यकारणभावात् । एतत् कथं निरूप्यते ? इति अनेकात्मकत्वकारणकल्पना असद्वाद एव, समभाव्य-विकल्पानुपपन्नार्थत्वात्, तदुक्तसत्यत्वानुपपन्नार्थसर्वोक्तानृतत्वपक्षवत् ।

तथा यदि सामान्यविशेषभावः स्यात् स्यादेकत एव तत्त्वम्, न तु तथेह सुखदुःखमोहानां सामान्य-<sup>२१०-१</sup> विशेषभावोऽस्तीति । किन्तूभयतोऽनन्यत्वादभिन्नत्वादेकत्वादित्यादिना सत्त्वरजस्तमसामेकत्वापादर्नौर्थः पूर्ववत् सर्व एव प्रक्रमभेदैः स एव तथैव प्रन्थः प्रवृत्त्या प्रकाशविशेषितया मोहविशेषितया [च] नेयः, तथा च भाष्य एव सुलिखितत्वान्न विवियते । सन्निहितापत्तिभवनसत्तार्थत्वमयथार्थे स्यादिस्त्र दु विशेषः, आपत्तिभवनं सन्निधिभवनाविनाभावे युज्यते, नान्यथा, यदि तद्रूपादि बीजे न सन्निहित ततोऽ-<sup>10</sup> ङ्करस्यासत्त्वाद्यापत्तिः स्यात् , सत् कार्यं कौरणे चेति द्वैविध्यं च भवनस्यैवमेव युज्येत आपत्त्यनापत्तिभेदादिति, शेषं पूर्ववत् । सत्त्वेन तमसा च सह भावनायां कृतायां पुनश्च तथैव तमसोऽपि सत्त्वेन रजसा तद्वदेव भावनाप्रन्थो निरवरोपो लिखित आचार्येणैवेति न विवृण्महे, स एवानुसर्तव्यः । सर्वत्र च भेदचोचेषु प्रैवर्त्यप्रवर्तकत्वात् पछवपवनवन्नेति चेत् , न, तदात्मन एवेत्यादि तदेव सत्त्वरज्ञःसंयोगेऽपि, प्रका-शार्थिप्रकाशभेदाद् नर्तकीनर्तकाचार्यवन्नेति चेत्, न, तदात्मन एवेत्यादि सत्त्वरजः संयोगे सँत्व-15 तमःसंयोगे च, [ नियम्यनियामकत्वाद्] नौस्त्रम्बनपाषाणवन्नेति चेत् , न , तदात्मन एवेट्यादि सत्त्वत-मःसंयोगे\* रजस्तमःसंयोगे च तत्र प्रकाशनप्रवर्तननियमनवचनानि च यथोपवित्त योज्यानि । कुतोऽप्रख्वपवन-मेदसाधर्म्यम् , कुतोऽनर्तकीनर्तकाचार्यमेदसाधर्म्यम् , कुतोऽनौलम्बनपाषाणमेदसाधर्म्यम् १२९०२ इति चोपनयेषु द्वयं द्वयं द्वयोर्द्वयोर्गुणयोः सम्भवित्वाचोद्वयित्वा परिहार्यमिति । एवं तावत् सुखदुःख-मोहानां प्रकाशप्रवृत्तिनियमात्मकानामनन्यत्वात् 'एँकात्मकैककारणपूर्वकत्वम्' इति साध्वभ्यधामेति । 20

एवं त्वनभ्युपगम इदं निरूप्यमिलादि। एवंमेकात्मकैककारणानभ्युपगमे साङ्क्ष्यैरिदं निरूप्यम्, कतमत् ? यत् तद् मिन्नात्मकत्वं परिगृद्ध प्रयुक्ते कार्यकारणवितिऽमिहितम् — अस्ति प्रधानं भेदानां कार्यकारणभावात्, आध्यात्मिकानां बाह्यानां च भेदानां कार्यकारणभावाे हष्टः, आध्यात्मिकानां कार्यात्मिकानां वैद्ध्यामः सत्त्रराजस्तमांसि त्रीणि शब्दाद्यात्मिभव्यंवतिष्ठमानाि परस्परार्थं कुवैन्तितेवमादि, एतत् कथं निरूप्यते ? वद्ध्यमाणेषु विचारविकल्पेषु यथा यथोच्यते तथा तथानुपपत्तिरेवेति 'इति'- 25 शब्दहेत्वर्थत्याद् निरूपणाभाव एवेत्यिमिन्नायः। तद्विचारोदेशार्थं साधनमाह — अनेकात्मकत्वकारणकल्पना असद्वाद एव सम्भाव्यविकल्पानुपपन्नार्थत्वात्, अनुपपन्नसम्भाव्यविकल्पार्थत्वादिल्यंः, येऽत्र सम्भाव्यन्ते विकल्पासेऽनुपपन्नार्थो इति वद्धयति, तस्मादयमसद्वाद एव । दृष्टान्तः — तदुक्तसत्यत्वानुपपन्नार्थं-सर्वोक्तानृतत्वपक्षवत्, तेनैवोक्तसदुक्तः 'सर्वमनृतम्' इति पक्षः, स एवोक्तसदुक्तो वा। असौ सल्यश्चेद्

१ नार्थ पूर्वेचत् सर्वमेव प्रवा २ कारणं विवा ३ हत्यतां पृष्ठ २७३ पंष्ट्र । ४ \* \* एतचिहा-न्तर्गतः पाठो यव प्रतिषु नास्ति ॥ ५ हत्यतां पृष्ठ २८४ पंष्ट्र ।। ६ हत्यतां पृष्ट २७७ पंष्ट्र ।। ७ एवं स्वऽन-यव। एवं चन भाष्ट्र। ८ भेकेकातम यव।। ९ हत्यतां पृष्ट २८८ पंष्ट्र ॥

यदुच्यते सैत्त्वरजस्तमांसि त्रीणि शब्दाद्यात्मभिव्यवतिष्ठमानानि परस्परार्थं कुर्वनित, सत्त्वं शब्दकार्यं प्रख्याय शब्दात्मना व्यवतिष्ठमानं रजस्तमसोः शब्दात्मभावाय प्रवृत्तिं ख्यापयति । अत्र प्रकाशात्मकेन सत्त्वेन प्रकाशात्मकयोरेव रजस्तमसोः शब्दात्मना व्यवतिष्ठमानेन शब्दात्मभावाय प्रवृत्तिव्यक्तिः प्रख्याप्यते, उताप्रकाशात्मकयोः ? यद्यप्रकाशात्मके रजस्तमसी शब्दात्मभावाय प्रख्याप्यते ततः सत्त्वं पुरुषस्यापि तर्हि शब्दात्मभावाय प्रवृत्तिं प्रख्यापयिष्यति शब्दत्वायैनं प्रवर्तियिष्यति, अप्रकाशात्मकेन तेनापि शब्दभावाय प्रवर्तितव्यं प्रकाशकारको-पपत्तेः रजस्तमोभ्यामिव।

न तर्हि सर्वमुक्तमनृतम् , अस्य सद्यत्वात् सैर्वोक्तान्तःपातित्वाच्च, अथासत्यमिदं न तर्हि सर्वस्योक्तस्यानृत
10 त्वमनेनानृतेन प्रतिपाद्यतेऽस्यानृतस्याप्रमाणत्वादित्युभयथाष्यसद्वादस्तृतीयविकल्पामावाच्च तथेयमपि 'त्रिगुण२११-१

मेकं कारणम्' इत्यनेकात्मकैककारणकल्पना असद्वाद इति ।

तत् पुनः कतमद् वचनम् १ इति तत् प्रदर्शयन्नाह – यदुच्यते सच्यरजस्तमांसीत्युदेशवाक्यं यावत् परस्परार्थं कुर्वन्तीति, निर्देशवाक्यं च सत्त्वं शब्दकार्यमित्यादि यावत् प्रवृत्तिं प्रख्यापयतीति एतदसद्वादधर्मेण पक्षीकृतं वाक्यम् । अत्र च द्वयं सम्भाव्यते तृतीयामावात्, तद्दर्शयति – प्रकाशात्मकेने
15 त्यादि यावत् प्रख्याप्यतः इत्ययमेको विकल्पः । सत्त्वं प्रकाशात्मकं सत् तदात्मकयोरेव रजस्तमसोः शब्दात्मना व्यवस्थाऽनेनेति स्वयं शब्दात्मना व्यवतिष्ठमानं तेनात्मनोपकुर्वत् तयोः शब्दात्मभावाय [प्रवृत्तिं प्रख्यापयति, ]प्रवृत्तिः प्रख्याप्यते । का सा प्रवृत्तिः १ ट्यक्तिरित्यर्थकथनम् । 'प्रवृत्तिं प्रख्यापयति' इत्येतदेव स्फुटीकर्तुकामः प्रवृत्तिः प्रख्याप्यते इति विभक्तिविपर्यासेन विवृणोति आख्यातेनाभिहितकर्मकत्वात् प्रथमया । एष प्रथमः प्रश्नविकल्पः । द्वितीयस्तु उताप्रकाशात्मकयोरिति रजस्तमसोरप्रकाशात्म
20 कयोर्था तत् सत्त्वं शब्दक्यार्थं प्रख्याय शब्दात्मना व्यवतिष्ठमानं शब्दात्मभावाय प्रवृत्तिं ख्यापयति ? इति प्रश्नः । प्रकाशात्मकयोरितेय विकल्यो न घटत एय, सत्त्वरजस्तमसां जात्यन्तरत्वाभ्युपगमान् प्रकाशप्रवृत्तिन्यमकार्यत्वमेदात् सुखदुःसमोहार्त्मकभेदाच रजस्तमसी न प्रकाशात्मके इति ।

अत्रोच्यते – यद्यप्रकाहोत्यादि यावद् रजस्तमसी इवेति । यद्यप्रकाह्यात्मके रजस्तमसी शब्दात्मभावाय प्रवृत्तिं प्रख्यापशब्दात्मभावाय प्रख्याप्येते ततस्तद्वत् सत्त्वं पुरुषस्यापि तिर्हे शब्दात्मभावाय प्रवृत्तिं प्रख्याप25 यिष्यति, तदर्थनिवरणम् – शब्दत्वायैनं प्रवर्तयिष्यति, शब्दत्वपरिणामेनैनं परिणमयिष्यतीत्यर्थः ।
सत्त्वेन शब्दकार्थप्रख्यातिना शब्दात्मना व्यवतिष्ठमानेन पुरुषः शब्दात्मभावाय प्रवर्त्तेऽभिव्यक्यते व्यवस्थाप्यते च, अप्रकाशात्मकत्वात्, यद् यद्भकाशात्मकं तत् तत् सत्त्वेन शब्दकार्थप्रख्यातिना शब्दात्मना
व्यवतिष्ठमानेन शब्दात्मभावाय प्रवर्त्यं व्यद्भवाशात्मवं च दृष्टं यथा रजस्तमश्च, विषक्षाभावाद् व्यावृत्तिर्याच्या । तत्साधनव्याख्यानद्वारेण साधनान्तरोपन्यासद्वारेण वा प्रन्थः अप्रकाशात्मकेनेत्याँदिः यावद्

१ दरयतां पृ० २८७ पं० २४॥ २ दरयतां पं० २०, पृ० २९० पं० २१, पृ० २९१ पं० ६॥ ३ पूर्वोक्ता प्र०॥ ४ तमकत्वभेद्रश्च इस्रपि पाठोऽत्र स्यात्॥ ५ व्यंज्यं य०। ज्यं भा०॥ ६ वाज्यौ प्र०॥ ७ त्यादि य०॥

अथोच्येत - अप्रकाशत्वाक्षैकान्तः शक्यते कर्तुम् । पुरुषः सत्त्वात्र प्रकाशते, अप्रकाशकत्वे सन्निहितप्रकाशकारकत्वात्, प्रदीपेनेव वियत् । रजस्तमसी च प्रकाश्येते, अप्रकाशकत्वात्, प्रदीपेनेव पृथिवी । पुरुषोऽप्रकाशः, रजस्तमसी च प्रकाशे ।

एवं तावद् विकल्पसमजातित्वादनुत्तरमेव। अपि च नैव वियतोऽप्रकाशकत्वम् , यसाद् रूपादिष्टथग्भृतपृथग्विपरिणतिषु पृथिव्यादिषु नाप्रकाशनं घटते बोध्य-६

रजस्तमोभ्यामिवेति । अपिशब्दाद् रजस्तमोभ्यामपि तेनापि च पुरुषेणाप्रकाशात्मकेन शब्दभावाय प्रवर्तितव्यं प्रकाशितव्यं व्यवस्थातव्यमित्येते प्रवृत्तिप्रकाशिनयमाः पुरुषकार्याः स्युः, स प्रवर्तते प्रकाशते व्यवतिष्ठते परिणमतीत्यर्थः । कृतः ? प्रकाशकारकोपपत्तेः, तस्याप्रकाशकत्वे सित उपपन्नप्रकाशकारकत्वा-दित्यर्थः । यद् यदप्रकाशकत्वे सत्युपपन्नप्रकाशकारकं तेन तेन शब्दभावाय प्रकाशितव्यं प्रवर्तितव्यं व्यव-स्थातव्यं यथा रजसा तमसा च । अथवा रजस्तमश्च यथा प्रवर्तत इत्यादि यथाभिव्यक्तार्थानुरूपं व्याख्या-10 तव्यमिति ।

एतस्य साधनस्यानैकान्तिकत्वोद्धावनार्थं साधनद्वारेण परमतमाशङ्कयाह, अथोच्येत – अप्रकाश-त्वाद् नैकान्त इत्यादि सोपसंहारहेतुकप्रकाशनाप्रकाशनसाधने यावत् प्रकाशे इति । अप्रकाशत्वाद् २१२१ नैकान्तः शक्यते कर्तुमिति, अयं हेतुर्न शैक्य ऐकान्तिकः कर्तुम्, यस्माच्छक्यते वक्तुमित्थमपि – पुरुषः सत्त्वाद् न प्रकाशते न व्यञ्यत इति । कस्मात् श अप्रकाशकत्वे सिन्नहितप्रकाशकारकत्वात्, 15 यदप्रकाशकत्वे सिन्नहितप्रकाशकारकं तदप्रकाशमानं दृष्टम्, यथा प्रदीपेनेव वियत् । रजस्तमसी च प्रकाशँयते अप्रकाशकत्वात् प्रदीपेनेव पृथिवीत्येतत् पूर्वेण साधनेन व्याख्यातार्थं सत् सिन्नहितप्रकाश-कारकत्वादिति न विशेष्यते । यथा च वियत्पृथिव्योरप्रकाशत्वसामान्ये सत्येव कारकसान्निध्येऽपि प्रकाशा-प्रकाशै दृष्टावेयं पुरुषस्याप्रकाशात्मकत्वेऽप्यप्रकाशतैव रजस्तमसोः सत्त्वस्य प्रकाशतैवेति विशेषोऽस्त्यित ।

अत्रोच्यते – एवं तावद् विकल्पसमजातित्वादनुत्तरमेव, 'प्रयक्षानन्तरीयकत्वे सस्येव मूर्तामूर्तत्वा- 20 दिविशेषयद् घटशब्दयोरिनस्यो निस्रश्चेति विशेषः स्थात्' इति वचनवत्। किञ्चान्यत्, एतद्दिप च नैव वियतो- ऽप्रकाशकरवं त्वन्मतेनैव शब्दात्मना प्रकाशमानत्वादिक्ता। यदिष च रूपविषयाप्रकाशनं पृथिव्यादिष्वेतदिष च नैवाप्रकाशनं घटते यस्माद् रूपादीत्यादि यावन्नाप्रकाशात्वे प्रकाशानिति । यस्मादिति हेतुर्वक्ष्यमा- णार्थः, नाप्रकाशनं घटत इति साध्यम्, रूपादिरिति रूपरसगन्धास्तेजोम्मोभूमिषु, तेभ्यः पृथग्भूतावाकाशा- निस्रो शब्दरपर्शात्मकौ, रूपादिपृथग्भूताभ्यां ख-बाताभ्यां पृथग्भूता विपरिणतिर्थेषां तेषु रूपादिपृथग्भूत- 25 पृथिवयादिषु पृथिव्यादिषु पृथिव्यादिषु तेजोरिहतेषु विद्यमानः प्रकाशकत्वप्रकाशः व्यातो विपरि- २१२-२ णतस्तिरोभूतः, किन्तु प्रकाशयप्रकाशोऽस्साविभूतत्वात्, अतस्तेषां प्रकाश्यतेव । कचिदसन्तमितरोभूतत्वाद्

१ "च्येत। प्रका" भा०। "च्यते[ s? ]प्रका" य०॥ २ "शकत्वाद् भा० वि०॥ ३ शक्यमैका प्र०॥ ४ "इयतेऽप्रका" प्र०॥ ५ "साधनधर्मयुक्ते दृष्टान्ते धर्मान्तरविकल्पात् साध्यधर्मविकल्पं प्रसजतो विकल्पसमः । कियागुणहेतुकं किश्चिद् यथा लोष्टः, किश्चिच लघु यथा वायुः। एवं कियाहेतुगुणयुक्तं किश्चित् कियावत् स्थात्, यथा लोष्टः, किश्चिद्कियम्, यथा आत्मा, विशेषो वा वाच्यः।" इति स्यायभाष्ये ५।१।४॥ ६ स्वगतोतो वि प्र०॥

बोधकमनुष्यप्रकादयप्रकादाकत्ववत् । हेतुहेतुमत्त्वेऽपि तयोनीप्रकादात्वे प्रकादानम् ।

वियत्पृथिवीविशेषोपपत्तिवच ते एव प्रवर्तेते न पुरुष इत्यस्तु नाम, प्रकाशा-त्मके तर्हि रजस्तमसी शब्दभावाय प्रष्टतेः सत्त्ववत्, वैधर्म्येण पुरुषवत्।

असत्कार्यवादिता चातिस्फुटैव, सत्त्वे प्रवृत्तिनियमयोरभूतयोः शब्दात्मव्यव-इस्थानवचनादभ्युपगमात्, रजस्तमसोः प्रागसतो जात्यन्तरकार्यभूतस्य प्रकाशनस्या-

वज्ञादिषु 'क्रॅंकाशता च दृश्यत एव, तस्मात् खरपृथिव्यादिषु प्रकाशता स्वगतप्रकाशिवपरिणामाद् विद्यमानप्रकाशकतेव बोध्यबोधकमनुष्यप्रकाश्यप्रकाशकत्ववत्, ज्ञानस्वभाव एव हि मनुष्यः प्रकाशातमा
प्रकाशयो बोध्यो बोधकश्च दृष्टः, न कुट्यादिरचेतनः, तथा पृथिव्यादयः । मनुष्यप्रहणमस्यैव रथ्यापुरुषस्थोदाहार्थत्वात्। स्थानमतम् – बोधकबोध्ययोर्देनुहेनुमद्भावान्नोभयोरुभयधर्मतेति दृष्टान्तदार्ष्टान्तिकवैषम्यमिति ।
10 एतचायुक्तम्, यस्माद्धेनुहेनुमत्त्वेऽपि तयोः स्रिशिष्ययोर्द्धयोरिष प्रत्येकं नाप्रकाशत्वे प्रकाशनमिति ।
तैस्माद् वियत्पृथिव्योरिष प्रकाशकत्वसाम्याद् दृष्टान्ताभावे पुरुषस्य रजस्तमसोश्च विशेषापादनासिद्धिः ।
अथापि त्वदनुवृत्त्या वियतपृथिवीविशेषोपपत्तिमभ्युपेमः पुरुषस्याप्रकाशकत्वे सति अप्रवर्तनादि रजस्तमसोश्च
प्रवर्तनादि तथापि ते वियतपृथिवीविशेषोपपत्तिमभ्युपेमः पुरुषस्याप्रकाशकत्वे सति अप्रवर्तनादि रजस्तमसोश्च
प्रवर्तनादि तथापि ते वियतपृथिवीविशेषोपपत्तिमभ्युपेमः पुरुषस्याप्रकाशकत्वे सति अप्रवर्तनादि रजस्तमसोश्च
प्रवर्तनादि तथापि ते वियतपृथिवीविशेषोपपत्तिवैच ते एव प्रवर्तते रजस्तमसी न पुरुष इत्यस्तु नाम,
नेवास्तीत्यभिप्रायः । किन्त्वयमन्यस्ते दोषोऽनिष्ट आपद्यते – प्रकाशात्मके तिर्हं रजस्तमसी, सत्त्वविलक्षणे

15 न भवत इत्यर्थः, कुतः ? शब्दभावाय प्रवृत्तेः, सत्त्ववत् , यच्छन्दभावाय प्रवर्तते तत् प्रकाशात्मकं

२१३-१ दृष्टम् , यथा सत्त्वम् , वैधम्येण पुरुषविदित्, यत् प्रकाशात्मकं न भवति न तच्छन्दितमभावाय प्रवर्तते
यथा तव पुरुष इति ।

किञ्चान्यत्, — असत्कार्यवादिताऽत्यन्तानिष्टा प्रसक्ता 'एवमनभ्युपगमे' इति वैर्तते, सा चास-त्कार्यवादिताऽतिस्फुटैव, कथम्? सत्त्वे प्रवृत्तिनियमयोरभूतयोः शब्दात्मव्यवस्थानवचना-20 दभ्युपगमात्, सत्त्वस्य कार्यं प्रकाश एवेष्टो न प्रवृत्तिनियमौ जात्यन्तरभूतरजस्तमस्कार्यत्वात्, तो तत्रा-सन्तौ पुनस्तस्य कार्यावभ्युपगती, कृतः ? व्यवस्थानवचनात् संत्वं शब्दकार्यं प्रस्थाय शब्दात्मना व्यव-तिष्ठमानिति श्रुवताभ्युपगमौदितीति । तदा यदि तत् सत्त्वमप्रवृत्तमनियतं वा पूर्ववद्प्रवृत्तत्वादनियत-त्वाच तयोस्तथारूपां शब्दात्मिकां प्रवृत्तिं न प्रख्यापयेद् नैव वा स्याद् वन्ध्यापुत्रवदित्युक्तत्वात् व्यवस्था-नस्य च प्रकाशप्रवृत्तिनियमात्मकस्य प्रागसतः सत्त्वविषयस्थारम्भावस्थायां साम्यावस्थाविलक्षणायामभ्यु-25 पगतत्शदसतोः प्रवृत्तिनियमयोः सत्त्वाभ्युपगमादितिस्कुटैत । किञ्चान्यत्, रजस्तममोरित्यादि यावत् प्रका-श्वनस्थाभ्युपगमादिति, असत्कार्यवादिताऽतिस्कुटैविति वर्तते । तस्मिन्नेव सत्त्वप्रकाशात्मव्यवस्थानोपकार-

१ प्रकाशकाशता भा०। \* \* एतिबिह्नान्तर्गतः पाठो य० प्रतिषु नास्ति ॥ २ दितुमत्त्वेऽिष प्र०॥ ३ तस्मान्न विय प्र०॥ ४ विच त एव प्रवर्तते य०। विच एव प्रवर्तते भा०॥ ५ व्दाभा य०॥ ६ दिनोत्यन्ता प्र०॥ ७ प्रवर्तते प्र०॥ १ अत्र दिति इस्रिप पाठः स्थात्॥ १० दृश्यतां पृ० २५० पं० ४, पृ० २८१ पं० ८॥ ११ स्फुटः प्र०॥

भ्युपगमात्, पृथग्भूततत्त्वकारणाश्रयाभिव्यक्तेः वैद्येषिकाभिमततन्त्वाश्रयपटवत् । तैर्यथास्त्रमकारणसद्भिः प्रकाशादिभिरारव्धं कार्यमपि श्रान्तिमात्रम्, त्वदुक्तहेतु-सामर्थ्यादेव तन्मयारव्धत्वादसदात्मकं हि तत् कार्पासिकतन्त्वारव्धपटकार्पासिक-त्ववत् । तन्मयतन्मयं च असदात्मकं तन्मयतन्मयारव्धत्वात् कार्पासिकपटकुटेरपि कार्पासिकत्ववद् रूपादिसुखादिमयत्ववत् ।

वाक्ये रैजस्तमसीः शब्दभावाय प्रवृत्ति प्रख्यापयतीति वचनात् तयो रजिस तमिस च प्रागसतः प्रकाशस्य जात्मन्तरकार्यभूतस्य तदानीं प्रख्यापनादसतोऽभिव्यक्तिरूपित्तर्वभ्युपगता, यदि ते रजस्तमसी तथा प्रतिपद्येते व्यवैतिष्ठेते प्रैवर्तेते वा ततः सत्त्वेन प्रकाशितं स्थान् आचार्येणेव नर्तक्याः प्रागप्रतिपन्नायां अप्रवृत्ताया अव्यवितिष्ठमानायाः । तस्मात् प्रकाशोऽपि तयोः प्रागसन् पश्चाज्ञात इत्यत्तकार्यवादिता । सेदानीं वैशेषिका-२१३-२ सत्कार्यवादितया तुल्येति भाव्यते — पृथाभूततत्त्वेत्यादि, पृथगभूतं तत्त्वमात्मा कार्यं तद्भावो यस्य स 10 पृथगभूततत्त्वो गुणः, स एवाश्रयः कारणं च, तस्मिस्तस्मिन् गुणे सत्त्वे रजिस तमिस च वैशेषिककल्पित-पटादिकार्यस्य च तन्त्वादिषु परस्परसंयोगापेक्षेष्ववसतो भवनवन् प्रकाशप्रवृत्तिनियमानां कार्याणां सत्त्वे प्रवृत्तिनियमयोरसतोः प्रकाशनियमयोश्च रैजिस प्रवृत्तिप्रकाशयोश्च तमस्यसतां परस्परपेक्षप्रवृत्तिषु सत्त्वादि-पूर्विभवनमुक्तं भवति । प्रागसन्तः प्रकाशप्रवृत्तिनियमाः शब्दाद्यारम्भकाल उत्पन्ना इति प्रतिपैद्यस्व पृथगभूततत्त्वर्कारणाश्रयाभिवैद्यक्तेः वैशेषिकाभिततन्त्वाश्रयपटवत् ।

किञ्चान्यत्, तैर्यथास्विमित्यादि । वैशेषिकाभिमतकार्याद्येतत् पापीयो आन्तिमात्रत्यात् । उक्तन्यायेन ते सत्त्वादिषु प्रकाशादयः कारणेष्यसन्तः, यथास्वम् यो यः स्वो यथास्वम्, प्रकाशः सत्त्वे नास्ति इतरापेक्ष उत्पन्नः, एविमतरावपीति तैरकारणसद्धिः प्रकाशादिभिरार्ढधं परस्पराश्रयणेन व्यक्तं प्रवृत्तं नियतं च यत् कार्यं त्रिगुणं शब्दादि तद्प्यलातचकत्रव् आन्तिमात्रं न परमार्थतोऽस्तीसापत्रम्, त्वदुक्तहेतुसामध्यादेव तन्मयार्ढधत्वादसदात्मकं हि तत्, त्वयैवोक्तं हि यंश्व यन्मयैरार्ढधं तदा- 20 तमकं तदिति शब्दादीनां सुखायात्मकत्वं शब्दाद्यार्द्धधानां भूतानां भूतार्वधानां च शरीरादिधटा-दीनाम्, तस्माद् वयमपि तथैव त्रूमः – शब्दादि असदात्मकं तन्मयैरार्द्ध्यत्वात् कार्पासिकतन्त्वार्द्धः पदः कार्पासिकत्ववत्, यथा कार्पासिकैस्तन्तुभिरार्द्धः पदः कार्पासिक इत्युच्यते तथा शब्दाद्यसन्मयं २१६-१ तन्मयतन्मयार्द्धात्वात् कार्पासिकपदकुरेरिय कार्पासिकत्ववदिति । तच्छास्त्रप्रसिद्धमेव वोदाहरणं 25 रूपादिसुखादिमयत्ववदिति । शब्दस्थासन्मयत्वे साध्ये ह्यादिसुखादिमयत्वसुदाहरणम्, रूपादीनामपि तथैवासन्मयत्वं शब्दादिसुखादिमयत्ववद्वादिस्यत्वद्धान्तेनापाद्यमिति ।

१ दश्यतां पृ० २८८ पं० २ ॥ २ तिष्ठते प्र० ॥ ३ प्रवर्तिते भा० । प्रवर्तते य० ॥ ४ तस्यात् प्र० । अत्र तत् स्यात् इलिप पाठो भवेत् , 'तत्' इति शब्देन च रजलामो वा प्राह्मम् ॥ ५ व्याः प्रध्ये डे० लीं० । व्याऽप्र<sup>०</sup> रं० ही० । व्याः प्रध्ये भा० पा० वि० ॥ ६ रजसि प्रकाशयोश्च प्र० ॥ ७ प्रयस्या प्र० ॥ ५ करणा प्र० ॥ ९ व्यक्तैः भा० ॥ १० दश्यतां पृ० २६६ पं० २ ॥ ११ दि च य० ॥

अथोच्येत - एवमेव तत्कारणत्वं तत्र च शब्दादिकार्यसत्त्वम्, शुक्करक्तकृष्ण-तन्त्वात्मिकाया रज्ञोः कार्यायास्तन्तुकारणत्ववत् । नन्वेवं यथास्मदुक्तवद्वैकत्वं रजस्तमसी अपि सत्त्वमेव, प्रकाशकारणत्वात्, सत्त्वस्वात्मवत् । अथ त्वन्मतेन, सर्वव्यक्तव्यापि चासत्कार्यत्वं प्रतिगुणं प्रकाशाद्योद्वयोः कार्यात्मनोः प्रागभूतत्वात्। बौद्धवद्वा असत्कार्यत्वम्, तथाभूतवस्तुनिर्मूलोत्पत्तित्वात्, द्वितीयक्षण -घटवत् ।

अथोच्येत — एवमेव तत्कारणत्वम्, तेषां सत्त्वादीनां कारणत्वमेवमेव युज्यते । तत्र च तेषु सत्त्वादिषु कारणेषु शब्दादिकार्यसत्त्वंमेवमेव युज्यते प्रतिस्वं प्रकाशादिकार्याणां शुक्करत्तकृष्णतन्त्वात्मि-काया रज्जोः कार्यायास्तन्तुकारणत्ववत्, यथा प्रत्येकं शुक्कादिगुणास्तन्तवस्त्रयोऽपि त्रिगुणामेकां रज्ज-10 मारममाणाः कारणत्वं नातिवंतिन्ते ततस्तेषु सत एव त्रैगुण्यस्याविभीवाद् रज्जोः सत्कार्यत्वं तथा सत्त्वादि-कारणत्वं शब्दादिसत्कार्थता चेति ।

अत्रोच्यते — नन्वेविमित्यादि यावत् सत्त्वस्वारमविति । 'एवमेव' इति यदेतद् वचतं तस्य द्वयी गितः, यैथास्मदुक्तवदेकात्मकं कारणमनेकाकारिविपिवृत्ति पुरुषविद्यभ्युपगमादिति तद्दर्श्यति सकारणम् — यथास्मदुक्तवदेकात्मकं कारणमनेकाकारिविपिवृत्ति पुरुषविद्यभ्युपगमादिति तद्दर्श्यति सकारणम् — यथास्मदुक्तवद्वेकात्मं रजस्तमसी अपि सत्त्वमेव, प्रकाशकारणत्वं च तयोर्थथाप्राग्व्याख्यातं सिद्धम्, 15 अत एव तस्यां गतौ दोषः स एव पुरुषाद्यन्यतमैककारणवादाभ्युपगम इति । अथ त्वन्मतेन जात्यन्तर-सुखादित्रयकारणतदात्मककार्याभ्युपगमेन 'एवमेव' इत्येषा गतिरिति । इतर आह — एषा गतिरस्तु, को दोषः ? इति, अत्र दोषकुत्हलं चेद् बूमः — सर्वव्यक्तव्यापि "चेत्यादि, तदेव ह्यसत्कार्यत्वमित्यं भावनान्तरेणापाद्यते, सर्वव्यक्तं शब्दादि तन्तुपटादि च व्यापितुं शीलमस्य तदसत्कार्यत्वं सर्वव्यक्तव्यापि, कस्माद्धेतोः ? प्रतिगुणं प्रकाशाद्योद्देयोः कार्यात्मनोः प्रागभूतत्वात् , गुणं गुणं प्रति प्रतिगुणं सत्त्वे 20 द्वयोः [प्रवृत्तिनियमयोः ] प्रागभूतत्वादेव कार्यात्मनोः तथा रजसि प्रकाशनियमयोः तमसि प्रकाशप्रवृत्त्योः कार्यात्मनोरभूतत्वात् अन्यगुणकारणकार्यात्मनामन्वत्र व्यक्तिप्रवृत्तिनियतिकार्याणामसतामुत्वत्रवर्यवस्थानवचनान्त्र प्रव्यापनवचनान्त्र अभ्युपगतत्वात् । तसादः वैशेषिककार्यवदसत्कार्यत्वम् ।

न केवलं वैशेषिकवदेव, किं तर्हि ? बौद्धवद्वा असत्कार्यत्वम्, वरं हि वैशेषिकासत्कार्यतुस्यत्वं तँदसत्कार्यत्वस्य कारणेः सह कश्चित् कालं तिष्ठत इति तैरिष्टत्वात् । इदं बौद्धासत्कार्यतुल्यमेव ते प्राप्तम्, व्ह कुतः ? तथाभूतवस्तुनिर्मूलोत्पत्तित्वात्, तेन प्रकारेण भूतं वस्तु 'शब्दो रूपम्' इत्यादिना, तथाभूत-वर्सुनो निर्मूला उत्पत्तिः, तद्भावात् तथाभूतवस्तुनिर्मूलोत्पत्तित्वादिति सिद्धे तथाभूतवस्तुप्रहणम् ? दृष्टान्तद्वयेनार्थद्वयप्रदर्शनार्थम्, तद्यथा – द्वितीयक्षक्षघटवत्, यथा क्षणः क्षणान्तरेऽतुत्वन्नं एवोत्तरस्मिन् पूर्वो निरुध्यते उत्तरश्च तदनन्तरमुत्यद्यते निर्मूलः नामोन्नामौ तुलान्तयोरिव

१ 'स्वमेच युज्यते प्र०॥ २ 'तैन्ते [s ?]तस्तेषु भा०॥ ३ यद्वासमें प्र०॥ ४ वेत्यादि य०॥ ५ 'णपाद्यंते प्र०॥ ६ 'न्यत्रा प्र०॥ ७ (तदसत्कार्थस्य ?)॥ ८ 'स्तुना प्र०॥ ९ सप्तम्यन्तोऽयं निर्देशः॥

असत्कार्याः शब्दादयः, कारणत्वात्, अन्यगुणात्मकसुखप्रवृत्त्यादिवत् इतरा-नुपकृताविद्यमानप्रकाशादित्रयसुखादिकारणवत् । प्रत्येकमितरानुपकृतविद्यमान-प्रकाशादित्रयस्वकार्यो वा सुखादयः, कारणत्वात्, शब्दादिवत् तन्त्वादिवद्वा।

अर्थं प्रकाशात्मकयोरेच रजस्तमसोः शब्दभावाय व्यवतिष्ठते सत्त्वं ततः एकात्मकैककारणत्वम्, तच नेष्यते ।

ततो यथैव कारणे कार्यस्य सत्त्वाद् घटेनैव घटः क्रियते तदात्मव्यक्तिप्रति- २१५-१

[ ] इत्युक्तत्वात् । तत्सहचरितं च घटादि वस्तु पूर्वस्मिन् निरुद्धे पाश्चात्यस्य पाश्चात्यस्योत्पादा-भ्युपनमाद् निर्मूळोत्पर्नेयेवेति उभयं दृष्टान्तः साध्यं चोभयम्, तत्साधर्म्यादिदमपि सत्त्वादिप्रकाशादिकार्यं शब्दादि साङ्क्ष्यमतमिति योज्यम् । तस्माद् निर्मूळोत्पत्तिसाधर्म्याद् बौद्धासत्कार्यवादतुरुयतेति ।

एवं प्रकाशाद्यस्कार्यत्वे सिद्धे सर्वव्यक्तास्तकार्यत्वसाधनम् — असरकार्याः शब्दाद्यः कारणस्वात्, 10 यद् यत् कारणं तत् तद्सत्कार्यं दष्टम्, अन्यगुणारमक्सुखप्रवृत्त्यादिवत्, अन्यो गुणः सत्त्वाद् रजः, तस्यात्मा सुखम्, तच्च स्वयं साम्यावस्थायामेकप्रकाशात्मैकार्यमपि सद् जात्मन्तररजस्कार्यप्रवृत्त्यात्मक-मारम्भावस्थायामिष्टं त्र्यात्मकञ्चद्धात्मव्यवस्थानवचनात्, तथा नियमात्मकमपि आदिम्रहणात् । अतः सुखं सत्त्रगुणं प्रागसत्प्रवृत्तिनियमकार्यं पश्चात् तत्कार्यं दष्टं कारणं च तद्वच्छव्दाद्योऽसत्कार्याः कारणतां च विश्वतीति, एवमन्यगुणदुः स्वप्रकाशनियमवत् अन्यगुणमोहप्रकाशप्रवृत्तिवदित्येकैकमेव दृष्टान्तं कृत्वा योज्यम् । 15 एतस्यार्थस्य स्फुटीकरणार्थमाह — इतरानुपकृताविद्यमानप्रकाशादित्रयसुखादिकारणविति, इतरेण रजसा तमसा चानुपकृतौ प्रागसन्तौ प्रवृत्तिनयमौ पश्चात् तदुपकारजनितौ सुखे कारणे दृष्टौ, आदिप्रह-णादेवं दुः से प्रकाशनियमावितरानुपकृती प्रागसन्तौ पश्चात् तदुपकारजी तथा मोहेऽपीति । यद्येवं नेष्यते ततः प्रत्येकिमितरानुपकृतविद्यमानप्रकाशादित्रयस्वकार्या वा सुखादयः, कारणत्वात्, शब्दादि-२१५-२ वत् तन्त्वादिवद्वेति, 'स्व'शब्दादेकस्यैव सत्त्रगुणस्य त्रयोऽपि प्रकाशादय आत्मीया एव कार्यास्तथे-20 तरयोश्चेति पुरुषादिवाद एवेष संज्ञामात्रविप्रतिपत्तेरिति । एवं तायद्यप्रकाशात्मकयो रजस्तमसोः शब्दात्मना व्यवतिष्ठमानेन तत्र्यस्थातिना सत्त्वेन तद्यस्थापने दोषा उक्तः ।

यदि 'चैत्रं सत्कार्यवादस्थोत्खातमूळत्वप्रसङ्गभयादसत्कार्यवादस्य प्रतिष्ठितमूळत्वप्रसङ्गभयाच नेष्यते-ऽयं विकल्पः 'अप्रकाशात्मैंकयोः' इति ततः 'प्रकाशात्मकयोः' इत्यस्तु, तत्रापि च दोषं वक्तुकाम इदमाह – अथ प्रकाशात्मकयोरित्यादि यावन्नेष्यत इति गतार्थम् ।

ततो यथैवेद्यादि दृष्टान्तमेव तावत् प्रक्रियाप्रसिद्धमुपवर्णचित । कारणे कार्यस्य सत्त्वाद् घटेनैव घटः कियते इति, मृत्विण्डघटेनोर्द्धप्रीवकुण्डलौष्ठपृश्वँकुश्चिनुप्नादिघटः कियते प्रकारयते, करोतेः प्रकाशार्थत्वात्, यथा पृष्ठं कुरु पादौ कुरु, तच करणं विमलीकरणं प्रकाशनमित्यर्थः, कारणे कार्यस्य सत एय प्रकाशनात् सर्वरफटाटोपमुकुलत्ववद् दीर्घकुण्डलकीभाववच, तत्र यथा सर्वेणैव सर्वः कियते तथेहापि

१ दश्यतां पृ० २८८ पं० ३, पृ० २९५ पं० ९ ॥ २ °त्येवेत् पुरुषदृष्टान्तः य० ॥ ३ °त्मका(त्मकका?)-र्यमपि भा० ॥ ४ \* \* एतिच्छान्तर्गतः पाठो य० प्रतिषु नास्ति ॥ ५ चेवं प्र० ॥ ६ °त्मयोः प्र० । दश्यतां पृ० २९५ टि० ३ ॥ ७ थिकुक्षि भा० ॥ ८ दश्यतां पृ० १७१ टि० ९ ॥ ९ भावच भा० । भावत्व य० ॥

नियतस्वसाधनक्रमसमावेदात् कारणघटेन कार्यघटोऽभिव्यउघते तथाभूतव्यक्ति-दाक्तिस्थूलतापस्या सृद एव घटत्वात् तथैव सत्त्वेन सत्त्वमेव प्रकाइयते दाब्दादिप्रका-दोन अष्टथरभूतप्रकाद्यादितत्त्वमाकाद्यादि प्रकाइयते द्याव्दादिप्रवृत्त्या दाव्दादिनियमेन प्रवर्लते नियम्यते च। अष्टथरभूततत्त्वेनैव सत्त्वेन प्रकादोन प्रवृत्तिसत्त्वेन अनपेक्षया

5 घटेनैव मृदा घटः पृथुकुक्ष्याद्याकाराः क्रियन्तेऽत्यन्तभिन्नेनान्येनान्यस्याकरणात् । किञ्चान्यत्, तदात्म-**व्यक्तिप्रतिनियतस्वसाधनक्रमसमावेद्यात्** , घटात्मत्वस्य व्यक्तिः प्रागनुवलभ्यस्य पश्चादुवलव्धिः, सा प्रतिनियतानामात्मीयानां कुलालदण्डादीनां तत्क्रमस्य च कालाख्यसाधनत्वात् पिण्डशिवकादिभावेषु यथावस्यं व्याप्रियमाणानां क्रमेण व्यापारादित्यर्थः । तद्दर्शयति – कारणघटेन कार्यघटोऽभिव्यज्यत इति । कथं व्यवयते इति चेत्, उच्यते – तथाभूतव्यक्तिशक्तिस्थृलतापत्त्या, पृथुकुक्ष्यादिप्रकारेण व्यक्तिशक्तिरस्यां 10 मृदि शक्तिमत्यां सूक्ष्मावस्थानादुत्तरकालं देशकालाद्यवबन्धापगमात् स्थूलतापत्त्या इन्द्रियप्राह्मतया विमीर्ज्य दर्पणस्वरूपोपल्रब्धिवत् कर्मैव सद् वस्तु कर्र भवति, मृद एव घटत्वात्, मृदेव हि घटो भवति, घटमा-त्मानमात्मैना अवस्थान्तरमात्रविशिष्टमवस्थान्तरमात्रविशिष्टेन करोति, कर्तुरेव कॅर्मत्वाभ्युपगमात् । कुळाळ-२१६-१ दण्डादीनां तर्हि साधनत्वाभावः स्वयमेव मृदः कर्तृकर्मत्वाभ्युपगमाद् घटस्यैवेति चेत्, न, अत एव तत्साधनत्वादु वीरणादितोऽकरणादसदकरणादिहेतुभ्यो मृरोव सन्तं घटं कुलालचक्रदण्डादयोऽभिव्यञ्जयन्तः 15 कर्तृकरणसम्प्रदानापादानाधिकरणादिभावं प्रतिलभनते तद्विषयमेव न वीरणादिविषयं न तन्त्वादिविषयम्, तदारमगतव्यक्तिशक्तिप्रतिनियतस्वसाधनक्रमसमावेशादेव तानि कारणानि च साधनशक्तीनि एकप्रबेन्धेन प्रवर्तमानानि 'काँरकाणि' इत्युच्यन्ते, नान्यविषयाणि । तस्मात् कुछाछादीनामपि तथैव कर्तृत्वादिभावोपपत्तेः 'घटेनैव घटः कियते' इति साधूक्तम् ।

एवं दृष्टान्तमात्मनेवात्मानं प्रकाशयित करोतीति प्रतिपाद्य दार्ष्टान्तिकं प्रतिपादयित — तथैव सत्त्वेने २० त्यादि । यथा काँरणे कार्यस्य सत्त्वाद् घटेनैव घटः क्रियत इःयुक्तं तथा कारणे कार्यस्य सत्त्वात् सत्त्वेन सुखप्रकाशादिकारणात्मना तदात्मकं सत्त्वमेव प्रकाश्यते मृद्घटावस्थावत् , तद्दर्भयति — शब्दादि-प्रकाशादिकारणात्मना तदात्मकं सत्त्वमेव प्रकाशादि, रूपाद्यप्रथम्मृततत्त्वाया मृदो घटे तद्पृथगर्भूततत्त्वघटादिप्रकाशवत् प्रकाशाप्रथग्मृतेन प्रकाशाप्रथग्मृततत्त्वं प्रकाश्यत इत्यर्थः, प्रकाशाप्रथग्मृतावेव प्रवृत्तिनियमावपीति तद्दर्भयति — शब्दादिप्रवृत्त्या शब्दादिनियमेन, तद्प्याकाशादि यथा प्रकाशाप्रथ25 गमावात् प्रकाश्यते तथा प्रवत्यते नियम्यते चेति । तद् विस्तरेण पर्यायशब्दान्वास्थानेन भावयति — अपृथाभूततत्त्त्वेनेत्यादि, अपृथगभूततत्त्वत्वादेव तेन सत्त्वेन प्रकाशेन प्रवृत्तिसत्त्वेनेति प्रकाशप्रवृत्तयो स्थन्यदे दर्शयति, एवकारेणावधारणार्थेन ततः पृथगभूतार्थाभावं च दर्शयति । अत एव चाह — अनपेक्षया

१ मृदशक्ति प्र०॥ २ निर्म्यज्य य० । निर्मज्य भा०॥ ३ तमानावस्था भा०। श्रेतमानावस्था भा०। श्रेतमानावस्था थ०॥ ४ कर्त्तत्वाभ्यु प्र॥ ५ विद्येन प्र०॥ ६ कारणानि य०॥ ५ दश्यतां ए० २९३ वं०६॥ ८ म्मूतत्वधटा प्र०॥ ९ प्रेक्स्यया प्र०॥

खराक्त्या व्यक्तिराविभीवः। आविभीवेन प्रवृत्त्या प्रवृत्तिसत्त्वेन प्रवृत्तिसत्त्व-मेवानपेक्षा खव्यक्तिराविभीवः प्रवृत्तिः । तथा नियमसत्त्वेनानपेक्षेण खराक्त्या आविभीवेन खनियत्या नियमसत्त्वमेवानपेक्षा खव्यक्तिः। प्रकारा एव प्रवृत्ति-र्नियमश्च, प्रवृत्तिरेवेतरद्वयम्, नियम एवेतरद्वयम् । अत एषामेकपुरुषवृत्तद्यामाय-ताक्षप्रसम्बद्याहुत्ववदेकवस्तुखतत्त्वभूतानामव्यतिरेकैकवृत्तिता ।

सत्त्वसत्त्वेनैव सत्त्वसत्त्वं प्रकाइयते व्यक्तिपरिणामेन व्यक्तीभवतीत्युक्तं

स्वद्दाक्त्या, यद्धक्तं भवति 'प्रकाशेनापृथग्भूँततत्त्वेन सत्त्वेन' इत्यादिवैर्यीयैस्तदुक्तं भवति प्रवृत्तिसत्त्वेन प्रवृत्त्या स्वश्वक्त्या व्यक्तिराविर्भावः, जनी प्रादुर्भावे [पा० घा० ११४९], प्रादुः प्राकाशये, प्रकाशो जनम अभिव्यक्तिरित्यनर्थान्तरम् 'प्रकाशौरमक्योरेव रैंजस्तमसोः' इति वचनादपृथग्भूतं तत्त्रं प्रकाशादीनामर्थान्तर्रनिर्पेक्षमिति । यथा प्रकाश एव प्रवृत्तिरिति दर्शितं तथा प्रवृत्तिरेवैं प्रकाश इति दर्शयति — आवि- 10 भविन प्रवृत्तिसत्त्वेन प्रवृत्तिसत्त्वमेवानपेक्षा स्वव्यक्तिः, स्वतःपृथग्भूतप्रकाशनियमानपेक्षा स्वात्माभिव्यक्तिरित्यर्थः । तत्पर्यायकथनम् — आविर्भावः प्रवृत्तिरिति । तथा नियमसत्त्वेन अनपेक्षेणेन्त्यादिना प्रन्थेन प्रकाशप्रवृत्त्यनर्थान्तरभूतो नियम एव सत्त्वं रजश्चेत्यत आह् — स्वश्वक्त्याविभावेन स्वनियत्या, का च सा ? नियमसत्त्वमेवानपेक्षा स्वव्यक्तिः पूर्ववत् स्वप्रवृत्तिः स्वनियम इत्येकोऽर्थ इति प्रागुपपादितत्वात् प्रकाश एव प्रवृत्तिनियमश्च, यसात् प्रकाशमानः प्रवर्तते नियतश्चार्थं इति । एवं 15 प्रवृत्तिरेवेतरद्वयम्, यसात् प्रवर्तमानं प्रकाशते नियतं च, नियम एवेतरद्वयम्, नियतो हार्थः प्रकाशते चित्रेत च, तसादिहापि तदेव भावितमैक्यमिति ।

कथं तर्होकमेव प्रकाशप्रयृत्तिनियमभेदप्रत्ययवयपदेशभाग् भवति ? इत्यत्रोच्यते — अत एषामेकपुरुष-वृत्तरयामायताक्षप्रत्यस्त्रवाहुत्ववत् , यथैकस्मिन् पुरुषे प्रयृत्तानि तद्वयतिरिक्तानि श्यामत्वमायताक्षत्यं प्रत्यस्ववाहुत्वमित्येतानि भिन्नानीव तद्भेदप्रत्ययवयपदेशभाञ्जि भवन्ति तथैकवस्तिवत्यादिनोपसंहरेति, एकस्य २०७-१ वस्तुनः स्वतत्त्वभूतानां तद्भिधानप्रयोजनानां सत्त्वरजस्तमसां तत्कार्याणां च प्रकाशनप्रयृत्तिनियमाना- २१ मव्यतिरेकैकवृत्तिता । इति परिसमाप्त्रयथः, एवं तावदेतया भावनयापादितैक्यानां सत्त्वादीनां सत्त्वस्वात्मत्वेनैव कर्तृकर्मत्ववृत्तिरुक्ताः वैरस्परस्वरूपापादनेन भेदमभ्युगण्य ।

इदानीं फलाभेदान्नैव भेद इति प्रतिपादयिष्यन्नाह—सत्त्वसत्त्वेनैव सत्त्वसत्त्वं प्रकाश्यते, त्रयाणा-मिष सत्त्वरूपत्वस्थापादितत्वात् सत्त्वसत्त्वं रजःसत्त्वं तमःसत्त्वमिति भिद्यते, तस्थाभेदः फलाभेदादापाद्यते- 25 ऽधुना । यत् तत् सत्त्वं सत्त्वमेव भवति नान्यद् भवति रजस्तमो वा तत् सत्त्वसत्त्वं तेन सत्त्वसत्त्वेनैव प्रकाश्यते व्यज्यते तदेव सँत्वसत्त्वस्थैव भवनं व्यज्यते स्फुटीिकयते, पूर्ववत् कर्तृकर्मभावोऽवस्थावशात् । तद्दर्शयति — व्यक्तिपरिणामेन, मृत्सत्त्वे यद् विद्यमानं सत्त्वसत्त्वं घटप्रकाशसत्त्वं तेनैव तद् व्यज्यते

१ रभूतत्वेनासत्वेने प्र०॥ २ पर्यायास्त प्र०॥ ३ तमयोरेव प्र०। द्वयता प्र० २८८ पं० ३, पृ० २९३ पं० ४॥ ४ \* \* एतिच्छान्तर्गतः पाठो य० प्रतिषु नास्ति ॥ ५ रितिति एकस्य भा० । रिति त एकस्य य०॥६ परस्वरूपा भा०॥ ७ सत्त्वस्य सत्वस्यैव य०। सत्वस्यैव भा०॥ ८ व्यक्ति व०प्रतिषु नास्ति ॥

भवति, सतो हि भावः सत्त्वम् । रजःसत्त्वेन सत्त्वसत्त्वम्, व्यक्तिव्यक्तिप्रवृत्ति-परिणत्या व्यक्त्यैवेत्युक्तं भवति । तमःसत्त्वेन सत्त्वसत्त्वम्, व्यक्तिव्यक्तिनियम-परिणामेन व्यक्त्यैवेत्युक्तं भवति । एवमेव च रजःसत्त्वं तमःसत्त्वं च । एवमेव च सत्त्वप्रकारोन सत्त्वप्रकाराः प्रकार्यते रजःप्रकारास्तमःप्रकाराश्च रजःप्रकारोन

ँ खपरिणामेन, सदेव हि सत्त्वेन परिणमति नासत्, यथोक्तम् - अत्थित्तं अत्थित्ते परिणमति [ भैगवतीस्॰ १।३।३२] इति । यदुक्तं भवति 'व्यक्तीभवति 'इति तदुक्तं भवति 'सत्त्वसत्त्वेन सैत्त्वसत्त्वं प्रकाद्यते' इति । 'सत्त्वसत्त्वम्' इति च विशेषणं रजःसत्त्वतमःसत्त्वाभ्याम् , तयोरपि त्वनमतप्रसिद्धाः सत्यपि भेदेऽस्मदुक्त-बद्भेद एँवेखभिन्नफल्क्वादैक्यमापाद्यम् । किं कारणम् ? यस्मात् सतो हि भावः सत्त्वम् , यँस्मात् सदेव <sup>२१७-२</sup>सद् भवति तस्मात् तदेवे सत्त्वसत्त्वं तत्त्वं तद्भावः परिणाम इत्यनर्थान्तरम्, तद्भावः परिणामः [तन्त्रार्थः पाषः ] इति वचनात् । तद्धि प्रवर्तमानं न किञ्चिदपेक्षत इति प्रवृत्तिनियमानपेक्षेण सत्त्वसस्वेनेति । 10 एवं रजःसत्त्वेन सत्त्वसत्त्वं प्रकारयर्तं इति वर्तते। पूर्ववद् व्यक्तिरिति प्रकाशैकाध्यम्, किमुक्तं भवति ? **च्यक्तिप्रवृत्तिपरिणत्या** प्रकाशनप्रवर्तनपरिणामेनं तथैव प्रवृत्त्यात्मिकया **च्यक्त्यैवेत्यक्तं भवती**सैक्यं दर्शयति । एवं तमःसरवेनेत्यादि 'ब्यक्तिनियमपरिणामेन' इत्यक्षरविपर्यासमात्रेण भेदाद्धैक्यापादनं गतार्थं यावद् व्यक्त्येवेरयुक्तं भवतीति, सत्त्वेनैव व्यक्त्यात्मना प्रयूत्तेन भनियतेनायद्यं भवितव्यम्, 15 अन्यथा तत्स्वरूपाभावादित्युक्तत्वात् । एवमेव च रजःसत्त्वेन सत्त्वसत्त्वं प्रकाइयते, व्यक्तिव्यक्ति-प्रवृत्तिपरिणत्या प्रवृत्त्यैवेत्युक्तं भवति, सतो हि भावः सत्त्वम् । तथा रजःसत्त्वेन रजःसत्त्वं प्रकाइयते, व्यक्तिप्रवृत्तिपरिणतिर्व्यक्तिप्रवृत्तिपरिणत्या प्रवृत्त्यैवेत्युक्तं भवतीति तथैव गमनीयम् । तथा रजःसत्त्वेन तमःसत्त्वं प्रकार्यते, व्यक्तिनियतिपरिणतिव्येक्तिष्रवृत्तिपरिणत्या प्रवृत्त्यैवेत्यक्तं भवतीति । तथा तमःसत्त्वेन र्भैत्वसत्त्वं प्रकार्यते व्यक्तिनियतिपरिणत्या नियमेनवेति, नियतो हि भावो व्यज्यते प्रवर्तते । तथा 20 तमःसत्त्वेन रजःसत्त्वं प्रकाइयते, व्यक्तिप्रवृत्तिनियतिर्पियतिप्रवृत्तिपरिणत्या नियत्यैवेत्युक्तं भवति । तथा [तमःसत्त्वेन] तमःसत्त्वं प्रकाश्यते व्यक्तिनियतिपरिणत्या नियत्यैवेत्युक्तं भवतीति तदेव भावितम् । एवमेव २१८१ चेत्यादि, यथा सत्त्वरजस्तमसां नवधा विकल्पा उक्तास्तथा सत्त्वप्रकाशेन सत्त्वप्रकाशः प्रकारयत इति सत्त्वप्रकाशेन रजःत्रकाशस्त्रमः प्रकाशश्चेति त्रयः रजः त्रकाशेन सत्त्वप्रकाशो रजः प्रकाशस्त्रमः प्रकाशश्चेति त्रयः तमः प्रकाशेन सर्वश्रकाशो रजः प्रकाशस्त्रमः प्रकाश दृहति त्रयो विकल्भाः, 'प्रकाश्यते प्रवर्धते नियम्यते' इत्यनेनैव

१ "से नूणं भंते! अध्यत्तं अध्यत्तं परिणमइ निध्यतं निध्यतं परिणमइ ! इंता गोयमा! जाव परिणमइ ! जं णं भंते अध्यितं अध्यितं परिणमइ निध्यतं परिणमइ तं किं प्योगसा वीससा ? गोयमा प्योगसा वि तं वीससा वि तं । जहा ते भंते ? अध्यितं अध्यते परिणमइ तहा ते निध्यतं निध्यतं परिणमइ ? जहा ते निध्यतं निध्यतं परिणमइ तहा ते अध्यतं अध्यतं परिणमइ ? हंता गोयमा! जहा मे अध्यतं अध्यतं परिणमइ तहा मे निध्यतं निध्यतं परिणमइ तहा मे निध्यतं निध्यतं परिणमइ तहा मे निध्यतं निध्यतं परिणमइ ।" इति भगवतीसूत्रे पाठः ॥ २ सत्त्वं सत्वं य० । सत्वं भा० ॥ ३ प्येत्विमि य० । प्वेतत्विभि भा० ॥ ४ यसात्त्वं य० ॥ ५ व सत्वं स्ति भा० ॥ १० हि० ॥ ६ ति प्यतं त्वावद्यं य० । अत्र निययित नावद्यं हत्वपि पाठः स्ति । ५ विष्यरि भा० ॥ ६ निययित नावद्यं स्ति भा० ॥ १० भिनात्येव भा० ॥ ६ निययि नावद्यं सत्वं भा० । सत्वं य० ॥ भत्र नियतेन नावद्यं इत्यपि पाठः स्ति ॥ १० भावि(यः १)भावा प० ॥ ११ सत्वं सत्वं भा० । सत्वं य० ॥

सत्त्वप्रकाशो रजःप्रकाशस्त्रमःप्रकाशश्च तमःप्रकाशेन सत्त्वप्रकाशो रजःप्रकाश-स्तमःप्रकाशश्च प्रकाश्यते प्रवर्त्वते नियम्यते इति त्रयोऽप्यर्था ऐक्यमापादनीयाः । सर्वाप्येषा मृद्घटव्यक्तिस्थूलतेव सत्त्वप्रकाशादिप्रपञ्चा व्यक्तिरेकैव एकार्थविषयेति ।

तथा यदुच्यते – रजः शब्दकार्यम् '''''प्रकाशस्थाने प्रवृत्तिं कृत्वा''' '''वायुम् । तथा तमः शब्दकार्यम् '''''''लम्बनपाषाणम् ।

अतस्त्रीण्यप्येकम्, अपृथगभूतसमवस्थानस्वरूपभेदात्मकत्वात्, वरणादि-तमस्त्ववत्।

प्रन्थेन त्रयोऽप्यर्था ऐक्यमापादनीयाः, प्रत्येकं नवस्विप योज्या इत्यर्थः । एव दार्ष्टान्तिकोऽप्येथीं व्याख्यातः, स इदानीं द्रष्टान्तेन साधर्म्यणोपसंद्वियते — सर्वाप्येषा मृद्घटव्यक्तिशक्तिस्यूलतेत्र यथा प्रागुपवर्णिता कारणे कार्यस्य सत्त्वाद् मृद्यनभिव्यक्तीया घटव्यक्तिशक्तेः स्थूलता ऊर्ध्वप्रीवादिव्यक्तेन्द्रियप्राह्यता सा एकैव 10 तथा सत्त्वप्रकाशादिप्रपञ्चा व्यक्तिरेकेत्र, एकार्थविषया सत्त्वभिति वा रज इति वा तम इति वा प्रधानिमिति वा यथेच्छसि तथास्त सर्वशाय्येकस्य कारणाख्यस्य वस्तुनः सूक्ष्मस्य स्थूलतेच व्यक्तिरिति तद्विषया व्यावण्येते । इति विचारपरिसमान्यर्थः, यत् प्रतिज्ञातं स्तर्वं प्रकाशात्मकयोश्चेद् रजस्तमसोः शब्द-भावाय व्यवतिष्ठते तत एकात्मकैककारणत्वमिति तत् साध्यभ्यधामेति ।

तैथा यदुच्यते रजः शब्दकार्यमियादियन्थस्यापि समानदौष्ट्यापादनार्थोऽतिदेशः भाष्ये एय 15
सुलिखितातिदेशोपायत्याद् न निवियते । निशेषणिवन्यासोपायश्च सुलिखित एव प्रकाशस्थाने प्रवृत्तिं
कृत्वेत्यादि सर्वमनुगन्तवयं यायद् वायुमिति । तथा तमः शब्दकार्यमियादि तथेयानुगन्तवयं यायद्
लम्बनपापाणमिति । एवं समापितप्रसङ्ग इदानीं साधनमाह — अतस्त्रीण्यप्येकमियादि [ यायद्
वरणादि]तमस्त्रव्यदिति । सत्त्वरजस्तमांसि त्रीण्यपि प्रकाशप्रवृत्तिनियमात्मकानि जात्यन्तराभिमतान्येकं
वैनेतुतः त्रित्वस्थातन्त्रत्याद् भिन्नमध्यभिन्नमिति पक्षार्थः । परमतापेक्षया त्रयाणामैक्यासिद्धेः साध्यम् । २० त्रित्वः त्रित्वस्थातन्त्रत्याद् भिन्नमध्यभिन्नमिति पक्षार्थः । परमतापेक्षया त्रयाणामैक्यासिद्धेः साध्यम् । २१८८-२ त्रीण्यपि च पैरैस्य सिद्धानि धर्मित्वेन अस्माकं च वस्तुशक्तित्वभेदेनेतीत्यं साध्यते, अन्यथा 'त्रीणि चैकं च' इति विरुद्धं स्थात् । अपृथ्यभूतसमवस्थानस्वरूपमेदात्मकत्वात् , भूतं भवनं भावो भूँतिरिति भावे निष्ठाविधानादपृथग्भवनमस्य सङ्गत्या एकीभावेनावस्थानस्य तदिदमपृथग्भूतसमवस्थानम्, तदेव स्वरूपं भेदाश्चात्मा येषां तानि सन्त्वादीनि अपृथग्भूतसमवस्थानस्वरूपभेदात्मकानि, तद्भावात् । क्षीरोदकवद्

१ 'तथा यदुच्यते — रजः शब्दकार्यं प्रवर्त्त शब्दात्मना व्यवतिष्ठमानं तद्भावाय इत्रयोः प्रवृत्तिं करोति प्रवर्तयति । अत्रापि तथैव अनुगन्तव्यं प्रकाशस्थाने प्रवृत्तिं कृत्वा सत्त्वस्थाने रजः प्रख्यापनस्थाने प्रवर्तनं नर्तकाचार्यस्थाने च वायुम् । तथा तमः शब्दकार्यं नियम्य शब्दात्मना व्यवतिष्ठमानं तद्भावायेत्रयोः प्रवृत्तिं व्यवस्थापयित नियमयिति । अत्रापि तथैव दोषापादनमनुगन्तव्यं प्रकाशस्थाने नियमं कृत्वा सत्त्वस्थाने तमः प्रख्यापनस्थाने नियमनं नर्तकाचार्यस्थाने च लम्बनः पाषाणम् ।' इखाश्चयकोऽत्र मूळ्वाठः स्थादिति सम्माव्यते ॥ २ "प्याख्यातः भा० ॥ ३ स्थूळतेच प्र० ॥ ४ "क्तया प्र० ॥ ५ "ति च रज प्र० ॥ ६ "न इति प्र० ॥ ७ "स्य तः स्थूळ" प्र० । अत्र "स्य स्वतः स्थूळ" इखापि पाठः स्थात् ॥ ८ दश्चतां पृ० २९३ पं० ४ ॥ ९ "कारत्विमिति प्र० ॥ १० त्वया यदु "य० ॥ ११ प्रमाताितप्रक्षाः प्र० ॥ १२ (वस्तुनः १)॥ १३ परस्परितद्रानि प्र० ॥ १४ मूतिनिति प्र० ॥

देशकालाभेदेन सहभवनेऽपि सङ्गत्यैक्यावस्थानस्तरूपत्विदेशेषणात् कचित् कदाचित् पृथर्गमवनाभावादिखुक्तं भवति । तत्स्वरूपभेदात्मकत्वं च वादिशतिवादिश्रसिद्धम् । दृष्टान्तः — वरणादितमस्त्ववत् , यथा वरणसद्नावध्यंसनवैभर्त्स्यदैन्यगौरवाणां परस्परतो भिन्नानां छाद्नस्तम्भनविशरणारोचनविषादाधोगमन- धर्माणां भेदात्मकत्वे सत्यपि मोहात्मकतमः स्वारूप्यानितिक्रमेणैक्यमपृथग्भवनसमवस्थानस्वरूपभेदात्मकत्वात् । तथास्मादेव हेतोः सत्त्वादीन्येकमिति ।

अत्राह — अपृथाभवनसमवस्थानेत्यादि जात्यन्तरत्वसाधनानि यावद् गुरुरित्युभाभ्यामन्य इति, ननूक्तमन्त्रयवीत एव, अत्राह — कथं पुनरेतदुपलम्यते सुखःदुखमोहा जात्यन्तराणि इति, अत्रोच्यते — सुखं लक्ष्यप्रवृक्तिशीलं प्रकाशकं दृष्टम्, सुखाश्च करणप्रकाशाः, तस्मात् प्रवृक्तिनियमाभ्यामन्ये । तथा दुःखं चलमप्रकाशकं प्रवृक्तिशीलं दृष्टम्, दुःखाश्च करणप्रवृक्तयः, तस्मात् प्रकाशनियमाभ्यामन्याः । तथा मोहो गृरुरप्रकाशको दृष्टः, मूढाश्च करणनियमाः, तस्मात् प्रकाशप्रवृक्तिभ्यामन्य इति । एतेनाध्यात्मिकानां कार्यकारणात्मकानामित्यादिनोत्तरेण प्रन्थेन तैर्थग्योनादिसंसारगताध्यात्मिककार्यकारणात्मकभेदानां सुख-

१ <sup>°</sup>स्यादिगौर<sup>°</sup> प्र∘ ॥ २ "सत्त्वं लघु प्रकाशकामिष्टमुपधम्भकं चलं च रजः । गुरु वरणकामेव तमः⋯⋯ ॥ १३ ॥" साङ्ख्यका । ३ अत्र नयचककृतौ साङ्ख्यकारिकाकृतियुक्तिदीपिकादिशाचीनप्रत्येषु च साङ्ख्यमतनिरूपणप्रसङ्गे 'कार्यकारणा-तमक'शब्द प्रयोगो बहुबु स्थानेषु दश्यते । किन्तु पूर्वापरसम्बन्धिबचारणया तद्वयाख्यावलोकनेन च तत्र 'कार्यकरणारमक' इति पाठः समीचीन इति भाति, दश्यतां पृ० १२ पं० १७, पृ० २२८२ । स्ताक्ष्यमते हि प्रकृतेर्विकारभूताः पदार्थाः कार्य-करणभेदेन द्विधा विभक्ताः । तथा च तद्भन्थः---"आह - कर्णं प्रत्याचार्यविष्रतिपत्तेः, एकादशविधमिति वार्षमणाः, दशविध-मिति तान्त्रिकाः प्रशाधिकरणप्रमृतयः, द्वादशविधमिति प्रतज्ञिलः, तस्माद् भवतः कतिविधं करणमभिष्रेतमिति वक्तव्यमेतत् । उच्यते - करणं त्रयोदः राविधं तदाहरणधारणप्रकाशकरम् । पत्र कर्मेन्द्रियाणि पञ्च बुद्धीन्द्रियाणि मनोऽहङ्कारो बुद्धिश्चेत्येतत् सर्वं पुरुषार्थोपयोगि करणम् ....। आह - करणिमिति कियाकारकसम्बन्धमर्भोऽयं निर्देशः । कथम् ? येन [कियते] तत् करणमिति । तत्र वक्तव्यम् का किया किं च तत् कियते यदपेश्य बुद्ध्यादीनां करणत्वमिति? उच्यते, यदुक्तं 'का किया' इत्यत्र नमः - न तिन्नवैर्शमिहाभिष्रेतम् दण्डादिवत् । किं तिहैं ? तदाहरणधारणप्रकाशकरम् । तत्राहरणं कर्मेन्द्रियाणि कुर्वन्ति, विषयार्जनसमर्थत्वात् । धारणं बुद्धीन्द्रयाणि कुर्वन्ति, विषयसन्निधाने सति श्रोत्रादिवृत्तेस्तद्वपापत्तेः । प्रकाशमन्तःकरणं करोति निश्चयसामर्थ्यात् । अपर आह-आहरणं कर्मेन्द्रियाणि कुर्वन्ति, धारणं मनोऽहङ्कारश्च, प्रकाशनं बुद्धीन्द्रियाणि बुद्धिश्चेति । एतदभिसन्धाय बुद्ध्यादीनां करणत्वमुच्यते इति । यतुक्तं किं कार्यमिति, उच्यते - कार्यं च तस्य दश्धा, दशेति पद्य विशेषाः पश्च अविशेषाः । तद्यत एव कार्यशब्दं लभते - आहार्यं धार्यं प्रकाश्यं च, तद्धि आहर्तव्यं घारणीयं प्रकाशयितव्यं च अतः कार्यमित्युच्यते, न निर्वर्धित्वात् । का० ३२, प्र० १३२-१३३ । . . . . . व्याख्यातं करणपर्व, कार्यपर्व इदानी वक्तव्यम्, तस्य च पुरस्तादुदेशः कृतः - कार्यं च तस्य दशधा पत्र विशेषाः पत्र अविशेषा इति । साम्प्रतं तु निर्देशं कारेष्यामः । आह-यथेर्न तस्मादिदमेव ताबदुच्यतां के विशेषाः केऽविशेषा इति । उच्यते — तन्मात्राण्यविशेषाः । यानि तन्मात्राणि **तेभ्यो भूतानि पञ्च पञ्चभ्यः** उत्पद्धन्ते **एते स्मृता विशेषाः** [ का० ३८, पृ० १४० ]।" इति साङ्क्षकारिकाया युक्तिदीपिकायां वृत्तौ । माठरादिपरम्पराष्ट्र तु "करणं त्रशोदशविधं तदाहरणधारणप्रकाशकरम् । कार्यं च तस्य दशधाऽऽ हार्यं धार्यं प्रकारमं च ॥ ३२ ॥" इति साक्क्ष्यकारिका अन्यया न्याल्याता दर्यते, तद्यथा-"त्रयोदशविध करणं कि करोतीलात्री-च्यते-आहारकं घारकं प्रकाशकं च । अत्राहारकमिन्द्रियलक्षणम् , घारकमिमानलक्षणम् , प्रकाशकं बुद्धिलक्षणम् । अत्राह-किं तदस्ति यस्याहरणं धारणं प्रकाशनं च कियते ? अत्रोच्यते – कार्यं च तस्य दशधाSSहार्यं धार्यं प्रकाश्यं च । शब्दस्पर्श-रूपरसगन्धाः पञ्च बचनादानविहरणोत्सर्गानन्दास्तु पञ्च, एते दश विषयाः कार्यमित्युच्यते । तं दशविधं विषयं बुद्धीन्द्रियैः प्रकाशितमर्थं कर्मेन्द्रियाणि आहरन्ति धारयन्ति च । तराथा-तमःस्थितं घटं दीपेन प्रकाशितं हस्त आदत्ते अप्रथम्भवनसमवस्थान ""एतेनाध्यात्मिकानां कार्यकारणात्मकानां भेदा-नाम् ""मोहो गुरुरित्युभाभ्यामन्यः । ननु लक्षणभेदाहेतुत्वम्, अप्रथम्भूत-समवस्थानस्वरूपलक्षणभेदात्मकत्वात्, वरणादिभिन्नलक्षणतमस्त्ववत्।

दुःखमोहमयत्वातिदेशः कार्यकारणात्मकत्वात् तेषामपीति । अस्य प्रन्थस्वार्थव्याख्यानं साधनैरेव क्रियते — सत्त्वरजस्तमांसि जात्यन्तराणि, लक्षणभेदात्, चेतनशरीरवत् । लक्षणभेदः सत्त्वं लघ्वप्रवृत्तिशीलं दष्ट- ह मित्यादि तत्साधनैर्माष्ये सुलिखितमिति न विवृण्महे । तथा रजस्तमसोरन्यत्वापादनसाधनान्यनुगन्तव्यानि यावद् गुरुरित्युभाभ्यामन्य इति ।

आचार्य उत्तरमाह — ननु लक्षणभेदाहेतुत्विमत्यादि यावत् तमस्त्ववत् । लक्षणभेदहेतूनां लघुत्वा-दीनामप्यहेतुत्वम् , एतेनैव प्रत्युक्तत्वात् । कथम् ? लघुत्वप्रकाशप्रवृत्तिशीलत्वान्यप्येकम् , अपृथरभूत-समवस्थानस्वरूपलक्षणभेदात्मकत्वाद् वरणादिभिन्नलक्षणतमस्त्ववत् , तथैव व्याख्येयं लक्षण-10 शब्दाधिक्येन, विग्रहस्तु तत्स्वरूपमेव लक्षणम् , स एव भेदो यस्येति । तस्मात् ताद्दक्सरूपलक्षणभेदात्मकत्व-मप्यहेतुः । अतो नान्यत्वं सत्त्वादीनामिति ।

धारयति । तदेवं यथा घटं तथा श्रेषाण्यपि ।"—जे० साङ्ख्यका० वृ० B, माठरवृत्तावपि एतदर्थक एव पाठः । ''त्रयोदश्वविधं करणं किं करोतीत्यत्रोच्यते—(?) धारणं कर्मेन्द्रियाणि कुर्वन्ति, प्रकाशं बुद्धीन्द्रियाणि कुर्वन्ति । तदाहरण-धारणप्रकाशकरं किं तदस्ति यस्याहरणं धारणं प्रकाशं करणं करोतीत्यत्रोच्यते--कार्यं च तस्य दशधाSSहार्यं धार्य प्रकाश्यं च । कार्यमिति शब्दस्पर्शक्षरसगन्धाः पश्च वचनादानविहरणोत्सर्गानन्दास्तु पत्र, एते दश विषयाः कार्यमित्युच्यते । तं दशविधं विषयं बुद्धीन्द्रयैः प्रकाश्चितं कर्मेन्द्रियाणि आहरन्ति धारयन्ति चेति ।" जे० साङ्क्रयका० वृ० 🛦 ।"तत्राहरणं भारणं च कर्मेन्द्रियाणि कुर्वन्ति प्रकाशं बुद्धीन्द्रियाणि । कतिविधं कार्यं तस्येति तदुच्यते — कार्यं च तस्य दशधा। तस्य करणस्य कार्यं कर्तव्यमिति दशया दशप्रकारं शब्दस्परीहपरसगन्धाख्यं वचनादानविहरणोत्सर्गानन्दाख्यमेतद् दशविधं कार्यम् । बुद्धीन्द्रियैः प्रकाशितं कर्मेन्द्रियाणि आहरन्ति धारयन्ति चेति ।" इति गौडपादभाष्ये । "शब्दादयः पञ्च विषयाः वचनादयः पद्य वृत्तयः एतानि दश तत्कार्याणि । िकिस्र वित्कार्यं त्रिविधम्-आहार्यं प्रकाश्यं धार्यमिति । तत्र त्रिभिराहतं पश्चिमिर्बुद्धीन्द्रियैः प्रकाशितं पद्य कर्मेन्द्रियाणि धारयन्ति ।" इति सुवर्णसप्ततिशास्त्रव्याख्याभिधानायां साङ्ख्यकारिकावृत्तौ [ चीनभाषानुबादानुसारेण ] । "तत्र कर्मेन्द्रियाणि वागादीनि आहरन्ति यथाखपुषाददते खब्यापारेण ब्याग्रुदन्तीति यावत् । बुद्धयहङ्कारमनांति तु खब्दत्या प्राणादिलक्षणया धार्यन्ति । बुद्धीन्द्रियाणि च प्रकाशयन्ति । . . कार्यं च तस्य त्रयोदशविधस्य करणस्य दशघा—आहार्ये घार्यं प्रकाश्यं च । आहार्यं व्याप्यम् । कर्मेन्द्रियाणां वचनादानविहरणोत्सर्गानन्दा यथायथं व्याप्याः, ते च यथायथं दिव्यादिव्यतया दशेति आहार्यं दश्या । एवं धार्यमप्यन्तःकरणत्रयस्य प्राणादिरुक्षणया वृत्त्या शरीरम्, तच पार्थिवादिपाधभौतिकप्, शब्दादीनां पञ्चानां समूद्रः पृथिवी, ते च पश्च दिव्यादिव्यतया दशेति धार्यमपि दशधा । एवं बुद्धीन्द्रियाणां सन्दर्रपर्शरूपरसगन्धा यथायथं व्याप्याः, ते च यथायथं दिवसदिव्यतया दशेति प्रकाश्यमपि दशघेति ।" इति साक्क्षकारिकायाः वाचस्पतिमिश्ररचितायां साक्क्ष्यतत्त्वकौमुद्यां वृत्तौ । "कलविकरणाय नमः [पाश्रपत-स्० २४ ] । अत्र कला नाम कार्यकरणाख्याः कलाः । तत्र कार्याख्याः पृथिग्यापस्तेजो वायुराकाशः । आकाशः सन्दगुणः । 'शब्दस्पर्शगुणो वायुस्तौ च रूपं च तेजसि । ते रसश्च जले हैयास्ते च गन्धः क्षिताविप ॥' शब्दस्पर्शरसरूपगन्धाः । तथा करणाख्याः श्रीत्रं त्वक् चल्लः जिह्ना घाणं पादः पायुः उपस्थः हस्तः वाक् मनः अहङ्कारः बुद्धिरिति ।" इति पाञ्चपतस्त्रस्य पद्मार्थभाव्ये Trivandrum Sanskrit Series, No 143. ॥

१ 'अप्रथमननसमवधानस्वरूपमेदातमकःवेऽपि सुखदुःखमोहा जात्यन्तराणि लक्षणमेदात् । एतेन आध्यात्मिकानां कार्यकारणात्मकानां भेदानां सुखदुःखमोहमयदां बोध्यं समन्वयदर्शनात् । सुखं लच्च अप्रवृत्तिशीलं दृष्टमित्युमाभ्यामन्यत् । दुःखं चलमित्युमाभ्यामन्यत् । मोहो गुक्तित्युमाभ्यामन्यः ।' इत्याशयको मूलपाठोऽत्र स्मादिति सम्भाव्यते ॥ २ लक्ष्मण-मेदहेतुनव प्रः । अत्र लक्ष्मण सेदहेतुनामप्यहेतुनव इत्यपि पाठः स्मात् ॥

नाष्ट्रथरभूतता। सुखं मोहाद् गुरोरन्यत्, लघुत्वात्, लोहपिण्डादिव अर्कतृलः
....। पुनश्च सुखत्वदुःखत्वमोहत्वादयोऽण्यन्यत्वहेतवः स्युः। शरीरेन्द्रियगत
आत्मैकदेशस्तदेकदेशभूताभ्यां रजस्तमोभ्यामन्यः, सुखत्वात्, लोष्टवत्। एवं
दुःखमोही।

सर्वेऽप्येते हेतवोऽप्रसिद्धसाध्यधर्मसमन्वयव्यावृत्तयः स्वत एवानुमाननिरा-

इतर आह — नापृथाभूतितादि हेत्वसिद्धिप्रतिपादनसाधनानि लोकप्रसिद्धदृष्टान्तानि यावत् प्रदीर १९-२ पादिव घट इति । लोष्टदृष्टान्तो वक्ष्यते सुखदुःखमोहैः पुरुषभोग्यैरन्योन्यतोऽन्यैरुपेत इत्यतिदेशसाधनोक्तिकाल उत्तरत्र । अपृथग्भूतसमयस्थानस्वरूपमसिद्धम्, तत् कथमिति चेत्, साधनैरेवोच्यते — सुखं
मोहाद् गुरोरन्यदित्यादि सुनोधत्वात्र व्याख्येयं परस्परान्यत्वसाधनकदम्बकं यथाभाष्यिलितमनुगन्तव्यम् ।
10 पुनश्चेत्यादि, एतस्माद्दंन्ये साधनप्रपञ्चात् सुखत्वात् दुःखत्वाद् मोहत्वादित्यादयोऽप्यन्यत्वहेतवः
स्यः, आदिश्रहणात् प्रसादादयोऽपीति । तत्प्रयोगदिगुपप्रदर्शनार्थमाह — शरीरेन्द्रियगत आरमैकदेशस्तदेकदेशभूताभ्यां रजस्तमोभ्यामन्यः, कार्यभूतस्य शरीरस्य कारणभूतानां चेन्द्रियाणामाध्यात्मिकानामेकदेशस्तदात्मभूतत्वं गतस्तदात्मभूताभ्यां रजस्तमोभ्यामन्यः, सुखत्वात्, लोष्टवत्, यथा लोष्टो
भोग्यो हि पुरुषस्य भोकुरुपयोगार्थप्रवृत्तेः कैपोतोन्नयनार्थक्षेपणादानादिषु सुखं दृष्टं चलनपीडनादिषु दुःखं
15 'लोष्टो तु कपोतो तु' इत्यादिसंशयविपर्ययादिषु मोहः । तस्मात् सुखं दुःखमोहाभ्यामन्यद् लेष्टिवत्, लोष्ट
इव लोष्टवत् । एवं दुःखमोहावित्यतिदेशः, दुःखं शरीरेन्द्रियगतं तदात्मैकदेशभूताभ्यां सत्त्वतमोभ्यामन्यद्
दुःखत्वाहोष्टवत्, मोहः सत्त्वरजोभ्यामन्यो मोहत्वाहोष्टविति ।

अत्र तृ्मः — सर्वेऽण्येत इत्यादि । सर्वेषहणाद् लघुत्वादयो मोहत्वपर्यन्तास्त्वयोक्ता अन्यत्वहेतवोऽप्रसिद्धसाध्यधर्मसमन्वयव्यावृत्तयः । 'एते हेतवोऽसिद्धा एवावधारणे' इति वृंक्ष्यति, सिद्धत्वेऽपि
20 अवसिद्धसाध्यधर्मसमन्वयाः पृथग्भूतसुखाद्यात्मकसत्त्वादिल्ध्वादित्तूंललोष्टादिवस्त्वभावात्, सर्वस्य त्रेगुण्याव्यतिरेकाच । न चैषां विपक्षाद् व्यावृत्तिरस्ति, तूललोष्टादेवे विपक्षत्वेन व्यवस्थानात् । विविक्तेकसुखात्मभेरे०-१ काद्धि वस्तुनोऽन्यद् विविक्तदुःखाद्यात्मकं स्थाद् 'विपक्षः, तत्तु नास्ति सर्वस्य त्रिगुणैकात्मकत्वात्, न
पुरुवोऽसत्त्वात् तस्यापि सुखादन्यत्वादिति । ततश्च तूललोष्टादेरपि विपक्षत्वात् ततश्च लघुत्वादिहेत्नांमव्यावृत्तेरअसिद्धसाध्यधर्मव्यावृत्त्त्यस्ते हेतव इति विरुद्धत्वं हेतुदोषः । साध्यसाधनोभयानन्वयो धर्म्यसिद्धिश्च
25 साधर्म्यदृष्टान्तः, साध्याव्यावृत्त्वादिदोषश्च वैधर्म्यदृष्टान्त इति द्शियति ।

१ 'शुखं मोहाद् गुरोरम्यत्, लशुस्वात्, लोहपिण्डादिवार्कत्लः, दुःखादन्यत् प्रवृत्तिशीलात्, अप्रवृत्तिशीलस्वात्, आकाशादिव वायुः । दुःखं मोहादन्यद्चलात्, चलस्वात्, पर्वतादिव घटः । मोहः सुखदुःखाभ्यामगुरुभ्यामन्यः, गुरुत्वात्, पृथिव्या इव अभिः । दुःखमोहौ सुखात् प्रकाशकादन्यौ, अप्रकाशकस्वात्, प्रदीपादिव घटः ।' इत्यासयको मूलपाठोऽत्र स्यादिति सम्भाव्यते ॥ २ "म्मूतेत्यादि" य० ॥ ३ पुनर्श्चे य० । पुनर्श्वे भा० ॥ ४ "दृन्य सा प्र० ॥ ५ "गुपद् मा० ॥ ६ कपोतीनयना प्र० ॥ ७ लोष्ट इव लोष्ट्यत् य० प्रतिषु नास्ति ॥ ८ दृश्यतां पृ० ३०९ पं० २ ॥ ९ "कुल प्र० ॥ १० विपक्षतस्तु नास्ति सर्वस्य त्रिगुणैकत्यात्मक य० ॥ ११ मण्यावृत्ते प्र० ॥ १२ वृत्त्यादि य० । दृश्यतां पृ० २६० दि० ७ ॥

5

कृतस्वपक्षप्रत्यक्षीकरणार्थाश्च । अनवधृतलघ्वादिधर्मतायामितरात्मक्रमपीति अतथा-तैव । असजातीयलक्षणव्यावृत्तार्थविषयतायामसिद्धं पक्षधर्मत्वमस्मान् प्रति भवन्तं च । तद्यथा—

> <sup>र</sup>णिच्छयतो सब्बलहुं सब्वगुरुं वा ण विज्ञए दब्वं । ववहारतो तु जुज्जति बायरखंधेसु ण इतरेसु ॥ [ बृहत्कल्प० ६५ ]

किञ्चान्यत्, स्वत एवानुमानिराकृतस्वपक्षप्रत्यक्षीकरणार्थाश्च 'एते हेतवः' इति वर्तते, 'अस्ति प्रयानं मेदानामन्वयदर्शनात्' इति प्रक्रम्य सुबदुःखमोहान्वितः अध्यात्मिका बाह्याश्च राब्दादयः कार्यात्मकास्त्रयाणामेककार्यभावात्, तदारब्धाश्चाकारावाय्वनलाम्भोभूमयो भूताख्यास्तर्यग्योनमानुषद्वानि रातिराणीन्द्रयाणि च तैदात्मकानि त्रयाणामेककार्यभावात् सुखाद्यन्वितान्येव चन्दनशकलादिवत् के हेलेवमाद्यनुमानसिद्धं त्रैगुण्यम् 'अन्यत् सुखं दुःखमोहाभ्यां लब्वेव च' इत्येवमादिपक्षं 10 निराकरोति तस्य स्वपक्षस्यानुमाननिराकृतस्यान्याविदितस्य सर्वलोकाप्रस्यक्षस्य सतः प्रस्यक्षीकरणार्था एते हेतवः संवृत्ता इतीत्थमनुमानविरुद्धप्रतिज्ञादोषोद्धाँवनवक्रोक्तिरेषा ।

किञ्चान्यात्, अनवधृतेसादि यावदतथातेव । 'छघुत्वात्' इसादयो हेतवः किमवधारितार्था उतानवधारितार्थाः ? इति सम्प्रधार्यमेतत्, छघ्वेव सुखं न गुरु न चलं वा, तथान्येषामि चलत्वादीनां चलमेय गुर्तेव प्रवृत्तिशीलमेवेति । तैत्रानवधारितलघ्वादिधमंतायां सलामितरात्मकमपीति छघुचल- 15 गुर्वादिज्यात्मकतयेव पक्षधमंता स्वादेषां तथा सति इत्यतथातेव अनन्यतैवेस्पर्थः, इतिशब्दहेत्वर्थत्वात् २२०-२ ज्यात्मकैकत्वादिस्पर्थः । असजातीयेस्यादि यावदस्मान् प्रति भवन्तं चेति । अथावधारितार्था एते लघ्वादि- हेतवो गुर्वाचसजातीयलक्षणव्यावृत्तार्थविषयात्तिव्यास्ततस्तेषामसजातीयलक्षणव्यावृत्तार्थविषयत्तायां विशेष- तोऽपक्षधमंतेव, मूलतस्तत्रास्मान् प्रति तावदपक्षधमंत्वम् । तद्यथा – णिच्छयतो सव्वलहंति गाथा,

१ "पुनरिप शिष्यः प्राह—कथमेतदवसीयते 'एकैक आकाशप्रदेशोऽनन्तैरगुरुलघुपर्यायैरुपेतः ? उच्यते —इह द्विविधं वस्तु, हापिद्रव्यमहापिद्रव्यं च। तत्र हापिद्रव्यं चतुर्था, तयया-गुरु, लयु, गुरुलयु, अगुरुलयु च। एतद्युच्यते व्यवहारतः, निश्चयतः पुनर्द्विविधमेव गुरुलघु अगुरुलघु च । तथा चाह—णिच्छयतो सन्वगुरुं सन्वलहुं वा ण विजाप दन्त्रं । ववहारतो तु जुजाति बादरखंधेलु ण ८०भेलु॥ ६५ ॥ 'निश्वयतः' निश्वयनयमतेन न किचिद् द्रव्यं 'सर्वगुरु' एकान्तगुर, यदि स्यादैकानतगुर तत एकान्तेनैव पतनयर्मि स्यात्, न च पतति तस्मान विद्यते सर्वगुर, नापि 'सर्वलघु' एकान्तलयु, यदि स्यादेकान्तलयु ततो न कदाचित् पतित, अय कदाचित् पतित तस्मान्न सर्वलघ्यपि । 'न्यवहारतः' व्यवहारनयमतेन पुनर्युज्यते सर्वेगुरु सर्वेलघु च । केतु ? इत्याह—'बादरस्कन्धेषु' बादरस्वपरिणामपरिणतेषु अनन्त-प्रादेशिकेषु स्कन्षेषु, 'नान्येषु' सुक्ष्मपरिणामपरिणतेषु । तत्र गुरु द्रव्यं यथा—अयस्पिण्डः, लघु यथा—अर्कतूलम्, गुरुलयु यथा—बायुः, अगुरुलयु परमाण्यादि । निश्चयतः पुनरेवं द्विविधद्रव्यभावना—परमाण्यादेरारभ्य सङ्ख्यात-प्रदेशात्मकोऽसङ्ख्यातप्रदेशात्मको यश्चानन्तप्रदेशात्मकः सुस्मस्कन्धः कार्मणप्रसृतिक पते अगुरूलवनः, बादराः स्कन्धा औदारिक्षेकियाहारकनैजसरूपा गुरुलबदः ।" इति श्रीमलयगिरिसूरिविर्वितायां बृहत्कलपसूत्रनिर्देक्तिष्टतौ । "ओरा-लियवेउवियमाहारगतेय गुठलहू दवा । कम्मगमणभासाई एयाई अगुठलहुयाई ॥ ६५८ ॥ गुठयं लहुयं उभयं नोमयमिति वाबहारियनयस्य । दर्व, छेट्ठं दीवो वाऊ वोमं जहासंखं ॥ ६५९ ॥ निच्छयओ सवगुरुं सबलहुं वा न निजए दवं । बायरमिह गुरुळहुयं अगुरुळहुं सेसर्यं सबं ॥ ६६० ॥" इति श्रीजिनभद्रगणिक्षमाश्रमणविरचिते विशेषावश्यक्रभाष्ये ॥ २ °तश्चप्रत्यक्षी भाषा ३ तदाथानि यर । तदानि भाषा ४ °द्भवन भाषा ५ उतानधारि पर ॥ ६ तत्वानवे प्रन्या ७ कत्रयेव प्रन्या ८ भवन्तंसि अर्था भान्य भवन्तसि अर्था वन्य । इस्पतां प्रन्य ३०३ पं॰ १२,१३ ॥ ९ °दहेतवो प्र० ॥ १० 'ताया विशेषतोः पक्ष भा० । 'ताया विशेषहेतोः पक्ष य० ॥

अत्यन्तगुरुतायामेतदेव पतेत्, संयोगभावेऽपि पतनप्रतिबन्ध्यविषद्यगुरु-त्वात्, तन्तुप्रतिबन्धानिवार्यपातोपलवत् । योगिनोऽपि च सुतरां पतनमेव स्यात्, शिलाबद्धशिलावत् । अत्यन्तलघुतायां न कदाचिदपि पतनं स्यात् । कन्यानुद्रवत्तु व्यवहारोऽयमपेक्षाकृतो बादरस्कन्धविषयः । एवमेवापेक्षिकलोहपिण्डकार्कतृल-इगुरुत्वलघुत्वेऽनवस्थितैकत्वे ।

निष्क्रध्य अवधार्य चयतः ज्ञानतः परमार्थनयतो वा सर्वथा छघु सर्वं वा छघु न विद्यते तथा सर्वगुरु द्रव्यम्, परमाणुद्धिप्रदेशाद्यसङ्ख्येयान्तानां केषािद्धदनन्तप्रदेशानां च स्कन्धानां शेषेद्रव्याणां चागुरुछघु-त्यात्, ततः परमनन्तानन्तप्रदेशानां बादराणामापेक्षिकछघुगुरुपरिणामित्यात्, व्यवहारनयेन तु युज्यते छघुत्वं गुरुत्वं वा अन्योन्यसमात् छघुर्गुरुवेति । वातं रातीति वातरा बदरप्रमाणा बादरा वा स्कन्धाः स्थूछा 10 इसर्थः । ण इतरेसु, नेतरेसु, प्रागुक्तपरमाण्यादिषु सूक्ष्मेष्वगुरुछघुत्वमेवेसर्थः ।

अत्यन्तगुरुतायामित्यादि निरपेक्षैकान्तगुरुतार्यामेतदेव पतेत् पतनिक्रयमेव स्थात् न तिष्ठेद् नोर्द्धं गच्छेद् गुरुत्वात्, दृष्टान्तो वक्ष्यमाणः । स्थान्मतम् – पतेदेव गुरु यदि प्रतिबन्धी न स्थात् , अस्ति तु संयोगः प्रतिबन्धी पतनस्य फलस्येव वृन्तमिति, अतो विशेषयामः – संयोगभावेऽपि पतनप्रतिबन्ध्य-विषद्यगुरुत्वादिति, प्रतिबन्धिना थद् विषद्यं न भवति गुरु तत् पतेदेव, स चास्य नास्ति प्रतिबन्धी 15 त्वयैकान्तगुरुत्वाभ्युपगमात् । तन्तुप्रतिबन्धानिवार्यपातोपलवत् , एकेन तन्तुना प्रतिबन्धिना सत्यपि २२१.१ संयोगभावे तदविषद्यगुरुत्वात् पतत्येव यथोपलस्यैतत् पतेदेव सुखं लघुत्वशून्यगुरुत्वादिति । योगिनोऽपि चेखादि, योऽपि चास्य योगी प्रतिबन्धकस्तस्यापि च योगिनः प्रतिबन्धिनो गुरुत्वात् तत्पतनोपचयहेतुत्वात् **सुतरां पतनमेव स्यात्** पतेदेव तेनापि हि सह **ँशिलाबद्धशिलाव**दिति पातहेतुत्वं द्रढयति । एवं तावदसन्तगुरुत्वे पतनमेव प्रसक्तम् । अथवा मा भूदेष दोष ईसस्यन्तलघुःविमिष्यते ततोऽस्यन्तलघुतायां 20 न कदाचिदिप पतनं स्यात् , पाताख्यो भाव एव न स्यात् तस्योत्पत्तिकारणाभावात् , तश्च कारणं गुरूत्वं पतनस्य, तदभावात् खपुष्पवत् न स्यात् । स्यान्मतम् – दृष्टविरुद्धमुच्यते गुरुलघुत्वदर्शनात् 'अर्कतूलो लघुर्गुरुलीहपिण्डः' इति दृष्टत्वादिति । एष न दोषः, यस्मात् वैवहारतो तु र्जुजाति इत्युक्तत्वादिखत आह – कन्यानुदरवत्तु व्यवहारोऽयमपेक्षाकृतो बादरस्कन्धविषय इति, यथा 'अनुदरा कन्या' इसन्यासा-मुद्रवतीनामुद्रेण सदृशमुद्रमस्या नास्तीत्युद्रवत्येव 'अनुद्रा' इत्युच्यते व्यवहारतस्तथा बादरस्कन्वेषु 25 लघुगुरुत्वे । यदिष च लोहिषण्डार्कत्लोदाहरणं तदिष तत्तुल्यापेक्षिकलघुगुरुत्वे एव साधयतीत्यत आह 🗕 एवमेवापेक्षिकेत्यादि यावदनविश्वतैकत्वे । अन्यवाचिनि कनि लोहपिण्डकः पलमात्रप्रमाणोऽर्कतूल-

१ शेषद्रव्याणां धर्मास्तिकायादीनासित्यर्थः ॥ २ लघुगुरु प्र० । अयमपि लघुगुरु इति पाठः कथित् सङ्गच्छत एव, इस्यतां प्र० ३०१ टि० १ ॥ ३ वातं वातं रातीति भा० ॥ ४ भाण प्र० ॥ ५ नतरेषु प्र० ॥ ६ मेतेदेव पतेत् भा० । अत्र मेतत् पतेदेव इत्यपि पाठः स्यात् ॥ ७ शिलाबद्धशिलाबद्ध य० ॥ ८ अत्र अध्य मा इत्यपि पाठः स्यात् ॥ ९ इत्यन्तल प्र० ॥ १० व्यव य० ॥ ११ युज्यतीत्युक्त प्र० । दश्यतां प्र० ३०१ पं० ५ ॥ १२ अस्पवाधिनि किन प्र० । 'लोहपिण्डकः' इत्यं शब्दः 'कन्'प्रत्ययान्तः, स च 'कन्'प्रत्ययः 'अल्प'वाची ''अल्पे'' [पा० ५१३।८५] इति सूत्रेण विधीयमानत्वादित्याशयः ॥

अथ ममात्र किम्? द्रव्यं चैतदेवं लघुगुरुत्वापेक्षया तदेव दृष्टम्, न गुणाः। सत्त्वादयो गुणास्त्विमे लघुत्वादिलक्षणा मयोच्यन्ते, द्रव्यता तेषां सन्द्रावे एकत्वा-पत्तौ भवति।

आ अद्यापि यदि गुणसन्द्रावो द्रव्यमिष्यते ततस्तवाप्येतद्र्व्यमेव, क्कतोऽस्या-सन्द्रावः ? सत्त्वादयो गुणा लघुत्वादिलक्षणास्तत्सन्द्वतिलक्षणं द्रव्यमेव, द्राब्दादि-भावेन व्यवस्थानात्, चाब्दादिस्वात्मवत् ।

अनापन्नतद्रूपस्य असन्द्रुतस्य शब्दादिभावापत्तिकालो व्यवस्थानशब्देनोच्यत

भाराह्मघीयान् 'पैलशतिका तुला, विशतिस्तुला भारः' [ ] इति परिभाषितत्वात् । अयस्पिण्डो गुरुरपि लघुरकेतूलो लघुरपि गुरुर्दष्ट इत्यनवैस्थितैकगुरुत्वलघुत्वतत्त्वे गुरुलघुत्वे, आपेक्षिकत्वादस्मान् <sup>10</sup> प्रति न गुरुत्वलघुत्वे परस्परतोऽन्ये, ततो नायस्थिण्डार्कतूलदृष्टान्तोऽस्ति । २२१-२

इतर आह — अथ ममात्र किमियादि यावदेकत्वापत्तौ भवतीति । यदि युष्मत्सिद्धान्तेनानव-स्थिततत्त्वे लघुगुरुत्वे युज्येते ततो युक्तमुक्तम् — अस्मान् प्रत्यसिद्धं 'लघुरेव' इति । ततो ममात्र किम् ? यत् पुनरेतदुक्तं 'भवन्तं च प्रत्यसिद्धम्' इति तद्युक्तमुक्तम् । यद्पि च भवत्सिद्धान्तेनोक्तं तद्पि नोपप-चते, यस्माद् द्रव्यं चैतदेवं लघुगुरुत्वापेक्षया तदेव दृष्टमिति न गुरुल्ज्वादयो गुणाः सत्त्वरजस्तमांसि च, लञ्जादिशकाशाद्यात्मका गुणास्त्विमे तल्लक्षणा मयोच्यन्ते, तेषां गुणानां सन्द्रावे सङ्गमे, तदर्थव्यक्तिः 15 एकत्वापत्ताविति, तत्रैतस्मिन् गुणकगमने द्रव्यता भवति गुणसन्द्रावो द्रव्यम् [पा० म० भा० पाशाः १९] इति लक्षणान्, ते च गुणाः परस्परतोऽन्ये, तस्मान्नासिद्धमित्रायः ।

आचार्य आह — आ अद्यापीत्यादि यावच्छ्रब्दादिस्वात्मवदिति । नन्वेतत्यितपदनमेव वर्तते 'अनन्यत्वं गुणानाम्, तस्मादेकैककारणम्' । यदि भवता गुणसन्द्रावो द्रव्यमिष्यते ततस्तवाऽप्येतद् द्रव्यमेव, न गुणाः पृथक्, सैन्द्रतानामेवावस्थानात् कुतोऽस्यासन्द्रावः ? न प्रधानावस्थायां नापि 20 व्यक्तावस्थायामसन्द्रावः, यतोऽस्यासन्द्रावाद्दव्यत्वं स्थात् । तसाद् द्रव्यमेव, न पृथग् लघ्वादयो गुणा इति । तत्रापि च प्रतिज्ञायते — सत्त्वादयो गुणा लघुत्वादिलक्षणाः तत्सनद्वतिलक्षणं द्रव्यमेव, शब्दादिभावेन व्यवतिष्ठते स सोऽथों लघ्वादिलक्षणगुणसन्द्रति द्रव्यमेव, शब्दादिस्वात्मवत्, यथा शब्दादिस्वात्मानः सत्त्वादिगुणसन्द्रतिलक्षणं द्रव्यमेव शब्दादि-भावेन व्यवस्थानात् तथा लघुगुरुत्वादिलक्षणाः सत्त्वादय इति ।

अनापन्नतद्भृपेखादि यावदुच्यत इति चेदिति । शब्दादिरूपमनापन्नस्य संस्वस्यासम्द्रुतस्य गुणान्तरासङ्गतस्य तदनात्मकस्य स्वेनैव रूपेण स्थितस्य प्रागारम्भादारभमाणस्य च यः शब्दादिभावा-पत्तिकालो यावदनिष्पन्नशब्दादित्वकाल इत्यर्थः सा ह्यवस्था 'संस्वं शब्दकार्यं प्रस्याय शब्दात्मना व्यव-

१ "तुला श्रियां पलशतम्, भारः स्वाद् विंशतिस्तुलाः ।" इति अमरकोषे २।९।८७। "पंचपलसङ्या तुला, दस तुलाओ अद्धभारो, वीसं तुलाओ भारो।" इति अनुयोगद्वारस्त्रे, स्० १३३॥ २ वस्थिकगु य०। वस्थिकगु भा०॥ ३ रतोनन्ये प्र०॥ ४ दश्यतां पृ० ३०१ पं०२॥ ५ प्रसिद्धम् प्र०॥ ६ संभूताना प्र०॥ ७ कुतास्या भा०। कुतस्या य०॥ ८ सत्वस्यासत्वस्या प्र०॥ ९ दश्यतां पृ० २८८ पं०२॥

इति चेत्, न, पूर्वतुल्यत्वात् नान्तरेण प्रवृत्त्याचेकत्वगतिं व्यवस्थापत्तेः।

अतो यथाहेत्वैकान्तिकत्वत्पयुक्तलक्षणवैलक्षण्यविशेषणपक्षविरचनया त एवान्यत्वहेतवो विपर्यसनीयाः – सुखं मोहाद् गुरोरनन्यत्, लघुत्वात्, लोहपिण्ड-वदर्कतृलवत् राज्दभावव्यवतिष्ठमानसुखादिवद्वा । तथा दुःखात् प्रवृत्तिशीलादन-ग्रन्यत्, प्रवृत्तिशीलत्वात्, वायुवदाकाशवदिखादि । मुक्त्वापि वा लक्षणभेदवैल-

तिष्ठमानम्' इति व्यवस्थानशब्देनोच्यते, अन्यथा व्यवस्थितमेव शब्दादिमावेन स्यात् सत्त्रमिति। एतच न, पूर्वतुल्यत्वात्, यथा प्रांगुक्तं लच्नादिलक्षणसत्त्राधैक्यापत्तिर्द्रव्यम्, तच कदाचित् सत्त्वादि- पृथैगवस्थानाभावात् तत्सन्द्रतिलक्षणमेवोक्तम्, तथेहापि न स कश्चित् कालोऽस्ति यः प्रवृत्तिनियमविरहित- प्रकाशमात्रावस्थानोपलक्षितो यदि\* प्रधानावस्थायां यदि व्यक्तावस्थायामिति, अत आह — नान्तरेण विप्रवृत्त्याद्येकत्वगतिं व्यवस्थापत्तेरिति। आदिश्रहणान्नियमो गृह्यते, प्रवृत्तिनियमावन्तरेण न व्यवस्था- पत्तिरस्ति, अतो हेतोनोन्तरेण प्रवृत्त्याद्येकत्वगतिं व्यवस्थापत्तेः पूर्वेण तुल्यत्वम्, इति नास्ति सत्त्वादिपृथक्त्वं तवापीति।

अतो यथाहेत्वैकान्तिकेत्यादि यावद् विपर्थसनीयाः । एतस्मादेव सत्त्वाद्येकत्वाद् यो वो हेतुर्वथाहेतु 'सुखं मोहाद् गुरोरन्यद् छद्वत्वात्' इत्यादि त्वत्प्रयुक्तः स स हेतुर्विशेषेणास्मत्पक्षं साध्यक्षेका15 न्तिको भवति । तं प्रति यथैकान्तिको भवति तथोच्यते — सुखं मोहाद् गुरोरनन्यछपुत्वात् , यद् यछ्यु तत् तद् गुरोर्गन्यत् , छोहपिण्डवद्कंतूळवत् , यथा प्रान्वर्णितमापेक्षिकमर्कतूळगुरुत्वं छोहपिण्डलपुत्वं चेति तर्द् इयं सहितं दृष्टान्तः । शब्दभावव्यवतिष्टमानसुखादिबद्वेति छौकिकार्था१२२२-२ तिक्रमेऽपि त्वन्मतेनैव दृष्टान्तान्तरमिति । तथा दुःखात् प्रवृत्तिशीलादनन्यत् , सुखमिति वर्तते । कृतः ? अप्रवृत्तिशीलत्वाद् वायुवदाकाशविति पृथक्त्वाभावाद् दर्शयति, यथा वायुराकाशं वर्ण
20 सुखात्मकं दुःखात् प्रवृत्तिशीलत्वाद् वायुवदाकाशविति पृथक्त्वाभावाद् दर्शयति, यथा वायुराकाशं वर्ण
पुर्विशीलत्वात् , यदात् प्रवृत्तिशीलं तत् तर्देपवृत्तिशीलादनन्यद् वाय्वाकाशवत् । तथा सुखं दुःस्वमोहाभ्यामप्रकाशकाभ्यामनन्यत् , प्रकाशकत्वात् , घटप्रदीपादिसुखवत् । तथा दुःखं मोहादमन्यदचलात्, घळत्वात् , [घट]पर्वतादिदुःखवत् ; तथा सुखात् प्रकाशकादनन्यत् , अप्रकाशकत्वात् , प्रदीपघटादिदुःखवत् । तथा मोहः सुखदुःखाभ्यामगुरुभ्यामनन्यः, गुरुत्वात् , पृथिव्यग्न्यादिगुरुत्ववत् । एवं च सुखत्वाद्
25 दुःस्तवाद् मोहस्वात् प्रसादादिकार्यत्वादित्वाद्याद्याद्वस्त्वान्यत्वहेतव एव । प्रस्वेकिनतरगुणस्वरुपानन्यस्व प्रतिक्राय तेत्त्वद्रपविनिवृत्तिहेतुतो यत् किब्रिद् वस्त्वाहृत्य साध्यम् , सर्वस्य लोष्टादेलेपुप्रकाशेतरादिपरसरगप्रथग्रूतगुणात्मकत्वात् । तद्यथा – शरीरेन्द्रयत्वात आस्त्रेकदेशस्तदेकदेशभूताभ्यां रजस्तमोभ्यामनन्यः सुखत्वा-

१ दश्यतां पु० २०२ पं० २॥ २ \* \* एतिचिह्नाम्तर्गतः पाठो य० प्रतिषु नास्ति ॥ ३ दश्यतां पु० २०३ पं० ५॥ ४ स्वर्यतां पु० २०० पं० ५॥ ५ सुर्खं नोहरो प०॥ ६ रम्यत् प्र०॥ ७ प्रागुवर्णि भा०॥ ८ तह्यं प्र०॥ ९ पीति आदि प०॥ १० \* \* एतिचिह्नाम्तर्गतः पाठो भा० प्रतौ नास्ति ॥ ११ लाद्-प्रवृत्तिशीळत्वात् यद्यप्रवृत्ति य०॥ १२ ततद्वृपं प्र०॥

क्षण्यविशेषणपक्षविरचनां भेदलक्षणाभिमतेभ्य एव हेतुभ्योऽभेदसिद्धिः शक्या आपादयितुं स्फुटेनैव न्यायाध्वना – सुन्वं मोहादनन्यत्, अपुरुषत्वेऽचलत्वात्, मोहस्रात्मवत् । दुःखादनन्यत्, अनियमशीलत्वात्, दुःखस्रात्मवत् । दुःखं सुखात्… दुःखस्रात्मवत्।

नन्वेवं विरुद्धाव्यभिचारिवदुभयानिश्चयः, न, उक्तत्वात्, भावितत्वाच सदा 5

होष्टवत्, सत्त्ररजोभ्यामनन्यो मोहत्वाहोष्टवत् । तथा शरीरेन्द्रियगत आत्मैकदेशस्तदेकदेशभूताभ्यां रजस्तमोभ्यामनन्यः प्रसादकार्यत्वाहोष्टवत्, एवं लाघवप्रसवादिभ्यः। तथा सत्त्वतमोभ्यामनन्यः शोषत्वा- होष्टवत् । एवं तापादिभ्यः । तथा सत्त्वरजोभ्यामनन्यो वरणत्वात्, एवं सदनादिभ्य इति । एवं ताबद् यथाहेत्यैकान्तिकत्वं प्रति त एवान्यत्वहेतवः 'अनन्यत्वहेतवः' इत्युक्तास्वत्प्रयुक्तलक्षण्यविशेषणपक्ष-२२३१ विर्चनया लघ्वादय एव ।

अथवा मुक्त्वापि वा । लक्षणभेदहेतूनां 'सुखं मोहाद् गुरोरन्यल्युत्वाद् महालोहिषण्डार्कतूलवत्' इतादिविशेषणमन्तरेण भेदो न शक्यः साधियतुमिति तद्रचनाकुस्तिर्यथा त्वया क्रियते तथैव मया कृता, किन्तु तां मुक्त्वापि लक्षणभेदवैलक्षण्यविशेषणपक्षविरचनां सत्त्वादिभेदलक्षणाभिमतेभ्य एव त्वदु-केभ्यो लब्बादिहेतुभ्योऽभेदिसिद्धिः शक्या आपादियतुं स्फुटेनैव न्यायाध्वना भ्रान्तिजननेन विनेत्यर्थः । तद्यथा – सुलं मोहादनन्यत्, अपुरुषत्वेऽचलत्वात्, मोहस्वात्मवत्, ं भे अपुरुषत्वविशेषितः 15 'अचलत्वात्' इति हेतुः पुरुषादचलाद् व्यावर्तते मा भूदनैकान्तिक इति । दुःखादनन्यत् सुखमिति वर्तते, अनियमशीलत्वात्, अन्नापि भे अपुरुषत्वविशेषणं द्रष्टव्यमधिकारात्, दुःखस्वात्मवदिति । तथा दुंःखं सुखादित्यादि साधनचतुष्टयं सुखादनन्यत्वसाधनद्वयवद्पुरुष[त्व]विशिष्टं दुःखमोहयोः संयोग-निष्पन्नमिति साधनपट्कं गतार्थं यावद् दुःखस्वात्मवदिति ।

इतर आह — नन्वेवं विरुद्धान्यभिचारिवदुभयानिश्चयः । यथोक्तम् — यैथोक्तलक्षणयो- 20 र्द्धयोर्विरुद्धयोर्नित्यानित्यसाधकयोरेकत्र सन्निपतितयोर्देत्वोरेकसिन् धर्मिणि राब्दे परस्परनिवारित-व्याप्योः श्रावणकृतकत्वयोः राब्दत्वधटादिदशन्तयोरुभयत्र संशयो भवति [ ] इति, तथेह आवाभ्यामुक्तैरन्यत्वानन्यत्वहेतुभिरुभयानिश्चयोऽस्तु, मा भूत् त्वत्योक्तानामेवैकान्तिकत्वमिति ।

अत्रोच्यते – न, उक्तत्वात् , नैष उमयानिश्चयो युज्यते, <sup>श्ल</sup>स्माभिः <sup>१३</sup>भिन्नात्मकतायां तु इत्यादि <sub>२२३-२</sub> प्रक्रम्य सुँखं दुःखादनन्यत् अनातमत्वे सत्यवरणाद्यात्मकत्वात् दुःखस्वात्मवदित्यादिभिरैकान्तिकैईतुभिर- 25 नन्यत्वस्य लिखितत्वात् । अथवा नोक्तत्वादिति त्वत्प्रयुक्तानामन्यत्वहेतूनां लघुत्वादीनामुक्तदोषत्वात् <sup>१</sup>सेवेंऽ-

१ 'दुःखं कुलादनन्यदिनयमशीलत्वात् मुखलात्मवत्, मोहादनन्यदप्रकाशात्मकत्वात् मोहलात्मवत् । मोहः मुखादनन्यः अचलत्वात् मुखलात्मवत् । द्वा सुलं सम्माव्यते ॥ २ 'कदेशमूताभ्यां प्र० ॥ ३ सत्वतमोभ्यां प्र० ॥ ४ 'चना लं य० ॥ ५ 'पि चापलक्षणं य० ॥ ६ सदादिमेद् प्र० ॥ ७ १ एतिचहान्तर्गतः पाठो य० प्रतिषु नास्ति ॥ ८ दुःखादीत्यादि य० ॥ ९ \* \* एतिचहान्तर्गतः 'साधनः' इस्रत आरभ्य 'वदिति इस्रन्तः पाठो य० प्रतिषु नास्ति ॥ १० ( मुखानन्यत्व ) ? ॥ ११ 'एकस्मिश्च द्वयोहेत्वोर्यथोक्तलक्षणयोविष्द्वयोः सिन्नपाते सित संशयदर्शनाद्यमन्यः सिन्दम्ध इति केचित् ।'' इति प्रशस्तपादभाष्ये बुद्धिनिरूपणे ॥ १२ तस्माभिः प्र० ॥ १३ दृश्वतां पृ० २६० पं० ४ ॥ १४ दृश्यतां पृ० २७८ पं० ९ ॥ १५ दृश्यतां पृ० २०० पं० ५ ॥

गुणेषु सन्द्रावस्य । विरुद्धाव्यभिचारिणि चोक्तम् – प्रत्यक्षागमवळीयस्त्वात् तत एव निश्चयोऽन्त्रिष्यते [प्रे॰ सत्तु॰ वृ॰ ] इति । बलीयस्त्वं चासाद्धेतृनामाद्यहेतुभावनात् ।

प्येतेऽत्रसिद्धसाध्यधर्मसमन्वयव्यावृत्तयः, अनुमाननिराकृतपक्षाः, अनवधारणे विपर्ययहेतवः, अवधारणे चापक्षधर्मा एवेति । तस्मादनैकान्तिकाः । तेषां चैकान्तिका अस्मदुक्ता निवर्तका एवेति न <sup>5</sup>तुल्यमावयोः।

इतश्चातुल्यमावयोः — भावितत्वाच्च गुणेषु सदा सन्द्रावस्य, वहुधा भावितं हि सदा सत्त्वादयो गुणाः सन्द्रता एव प्रधानमहद्दहङ्कारादिसर्वावस्थासु न जातु पृथग्भूतसमवस्थाश्चेति । किञ्चान्यत्, विरुद्धा-व्यभिचारिणे चोक्तम्, विरुद्धाव्यभिचारिण्यपि न परस्परनिवारितव्याप्तित्वमात्रात् संशय एव, किं तहिं ? प्रत्यक्षागमवलीयस्त्वात् तत एव निश्चयोऽन्विष्यते इति ह्युँक्तम्, तयोर्विरुद्धाव्यभिचारिणोः पक्षधॅर्म- १० योर्थः प्रत्यक्षीकृतार्थेनागमेन वलीयान् प्रत्यक्षसंवादिना प्रत्यक्षेणागमेन च जनितवलाद्धा प्रत्यक्षेणैवागमेनैव वा यथाप्रसिद्धि यो बलीयांस्तत एव निश्चयोऽन्विष्यत इत्यादिव्याख्याविकल्पेषु प्रत्यक्षागमेन घटादिषु प्रसिद्धसाध्यानित्यत्वान्वयस्य कृतकत्वहेतोर्वलीयस्वात् ततोऽनित्य इति निश्चयः स्यात्, न तु श्रावणत्वस्य शब्दत्वे प्रत्यक्षीकर्तुं शक्योऽन्वयः शब्दत्वस्याप्रसिद्धत्वादिति, तेद्वत् किमिह साधर्म्यमिति चेत्, उच्यते — बलीयस्त्वं

१ बौद्धाचार्यदिङ्कागविरचि ॥याः प्रमाणसमुचयक्तेर्भीटभाषानुवादे परार्थातमानपरिन्छेदेऽधोनिर्देष्टः उपलभ्यते — ''गर् गि-छे स्प्र-जिद् तैग् परु अस् छेन् पर् ब्येद् प देि छे प्रदि ग्तन् छिगुस् विद् दु प्रयुर् रो होन्। गर्-ते Sदि ल य<del>ङ् म-तीग् प-जिद् किय ग्नन्-छिग्स</del> बगस् प-जिद् ल सोग्स् प SगS-शिग् स्तोन्-पर् मि बयेद् न नि Sग्युर् न । ग्बिग् द्मिग्स्-प न ऽगल्ब दङ दोन् ग्चिग् ल मि क्षिद् पिऽ पियर् थे-छोन् ग्यि ग्युं थिन् नो । ऽदि ल यङ् म्लोन् सम् दक् छक् स्तोब्स दक् ल्दन-पिंड फिर् दे-खोन लस् केस्-प ब्युल्पर् ब्यडो ।"[Tanjur, Mdo, Narthang Edition, No. 95. p. 134 B] अस्य चायमर्थः—"यदा अब्दार्व निखमम्बूपगम्यते तदा अयं [=शब्दो निखः श्रावणत्वात् शब्दत्ववत् ] हेतुरेव स्यादिति चेत् , स्याद् यदि अत्रापि अनित्यत्वस्य हेतुः कृतकत्वादिः कश्चित्रः प्रदर्शेत । उभयोरुपलब्धौ विरुद्धगोरेकस्मिन्नर्थेऽसम्भवात् संशयहेतुः । अत्र च प्रत्यक्षागमबलीयस्त्वात् तत एव निश्चयोऽन्विष्यते ।" दिङ्गाग-विरचिते न्यायमुखेऽपि एतदर्थक एव पाठ उपलभ्यते । यद्यपि न्यायमुखप्रन्यः संस्कृतभाषायां नोपलभ्यते सम्प्रति तथापि Yuen-Chwang इलानेन १३०० वर्षेभ्यः पूर्व विहितं चीनभाषानुवादमवलम्ब्य Giuseppe Tueci इलानेन विहिते English भाषानुवादे निम्नलिखितः पाठ उपलभ्यते -- Some object: "the reason: because it is audible" is not असाधारण, as you assume, but it must be a valid reason when we discuss against a [ वैशेषिक who ] thinks that soundness is eternal". [ My reply is ] that this argument can be valid until the opponent has not indicated that the reason of non-eternity is the fact of being product etc. But if validity can be reached in either way, since contradiction regarding one and the same object is inadmissible, this kind of reason proves to be a doubtful reason. Moreover in this world the force of direct perception and of authority of the scripture [ AGAMA ] is stronger than any argument and therfore we must search after truth on the basis of these [two means of knowledge], p. 34, 35. ॥ २ न्वेष्यते प्र॰ । द्युक्तम् भा॰ । द्युक्तम् डे॰ लीं॰। त्युक्तम् वि॰। युक्तम् पा॰ रं॰ ही॰॥ ४ भिथर्यत्पत्यक्षी भा॰। भियोर्यत्यक्षी वि॰॥ ५ तद्वकिमिद य० । तद्वकिमिखाइ मा०॥

मा मंस्थास्त्वदीया हेतवो बलीयांसः, अस्पत्पक्षसाधनत्वायेतो विपरिवर्तयितुं शक्यत्वात् । तद्यथा – सुखादनयद् दुःखम्, प्रसादाद्यनात्मकत्वात्, पुरुषवत्। मोहश्च दुःखादन्यः, तत एव, तद्वत् । मोहादन्ये सुखदुःखे, वरणाद्यनात्मकत्वात्, पुरुषवत्।

किं त्वान्मात्रादेव विपरिवर्तनम्? त्रैलक्षण्यात्? त्रैलक्षण्याचेत्, आदिलक्षण- **व** 

चास्मद्भेतूनामाद्यहेतुभावनात्, भिन्नात्मकतायां तु इत्यादि प्रक्रम्य अनातमत्वे सति अवरणाद्यात्म-कत्वादित्यादिभिराद्यहेतुभिः प्रत्यक्षायमबळीयस्वमापादितम् । तस्मान्न समं नैाविति ।

इतर आह – मा मंस्थास्त्वदीया हेतवो बलीयांसः 'अवरणाद्यात्मकत्वादयः' इति । तदबलत्वं २२४-१ च अस्मत्पक्षसाश्चनत्वायेतो विपरिवर्तयितुं शक्यत्वात् । तद्यथा – पूर्वहेतवस्तावदबलाः, यतः शक्यन्ते त इतोऽपि सुतरां पुरुषनिवृत्त्यर्थमनात्मत्वविशेषणाहतेऽपि विपरिवर्तयितुम् । तद्यथा – सुलादन्यद् दुःखं 10 प्रसादाद्यनात्मकत्वात् पुरुषवत् , असमर्थसमासेनागमकेनाप्यर्थं गृहीत्वा नैकिवोक्त्यनुसारेणोक्तम् । मोहश्च दुःखादन्यः, तत् एव, तद्वदिति । चशब्दाद् दुःखादन्यौ सुखमोहौ शोषाद्यनात्मकत्वात् पुरुषवत् , तथैव व्याख्या, द्वे साधने समस्योक्ते मोहादन्ये सुखदुःखे वरणाद्यनात्मकत्वात् पुरुषव-दिति तथैवेति । अत्रोच्यते – किं त्वान्मात्रादेव विपरिवर्तनम् ? त्रैलक्षण्यात् ? इति प्रशः । प्रतारणार्थ-भाववाचित्रत्ययसहितपञ्चन्यन्तशब्दप्रयोगमात्रात् पक्षधर्मसाहश्यात् त्रैलक्षण्यशृत्यात्र परिवर्तनमित्यभिप्रायः । 15 स्थान्मतम् – न त्वान्मात्रात् , किं तर्हि ? त्रैलक्षण्याच्चेदेवं चेन्मन्यसे, तदयुक्तम् ; यस्मादादिलक्षणमेव नास्ति, इद्द पक्षधर्मत्वमेव तावत्रास्ति यदार्धारेण शेषद्वयम् । कथं पक्षधर्मो नास्तीति चेन् , यस्माद् न

१ °तायास्तु प्र०। दश्यतां पृ० २७० वं ४॥ २ दश्यतां पृ० २७८ पं०२॥ ३ नौ आवयोरिलर्थः ॥ **४** 'कृत्तिस्तर्हि ऋसान भवति ? अगमकत्वात् । इह समानार्थेन वाक्येन भवित्वयं समासेन च । यश्वेहार्थो वाक्येन गम्यते 'महत्कष्टं श्रितः' इति नासौ जातुचित् समासेन गम्यते 'महत्कष्टश्रितः' इति । एतस्माद्वेतोर्ब्रूमः —अगमकत्वादिति । न ब्रूमः 'भवशन्दः स्यात' इति । यत्र च गमको भवति, भवति तत्र वृत्तिः, तद्यथा—'देवदत्तस्य गुरुकुलम्, देवदत्तस्य गुरुपुत्रः, देवदत्तस्य दासभार्या' इति । यद्यगमकत्वं हेतुः, नार्थः समर्थप्रहणेन, इहापि 'भार्था राज्ञः, पुरुषो देवदत्तस्य' इति योऽर्थो वाक्येन गम्यते नासौ जातुचित् समासेन गम्यते 'भायां राजपुरुषो देवदत्तस्य' इति, तस्मानार्थः समर्थप्रहणेन । इदं तर्हि प्रयोजनम् - अयमस्यसमर्थसमासो नव्समासो गमकः, तस्य साधुत्रं मा भूत् 'अकिश्चित्कृवणिम् , अमार्ष हरमाणम् , अगाधाः दुस्ष्ष्टम्' इति । एतदपि नास्ति प्रयोजनम्, अवस्यं कस्यचिद् नञ्यमासस्यासमर्थसमासस्य गमकस्य साधुत्वं वक्तव्यम्— 'असूर्यं ५३ गानि मुखानि, अपुनर्गेयाः श्लोकाः, अश्राद्धमोजी ब्राह्मणः, अलवणभोजी ब्राह्मणः' इति । सुडनपुंसकस्येलेतिनयः मार्थं भविष्यति - एतस्य वा अतमधेसमासस्य नन्समासस्य गमकस्य साधुत्वं भवति नान्यस्थेति ।" इति पातज्जलमहाभाष्ये २।१।१। "अश्राद्धभोजी । कि योऽश्राद्धं भुक्के सोऽश्राद्धभोजी ? कि चातः ? यदासावश्राद्धं न भुक्के तदास्य वतलोपः स्यात्, तद्यथा — स्थायी यदा न तिष्ठति तदास्य व्रतलोपो भवति । एवं तर्हि णिन्यन्तेन समासो भविष्यति, न श्राद्धभोजी अश्राद्ध-भोजीति । नैवं शक्यम् , खरे हि दोषः स्थात् 'अश्राद्धभोजी' [६।२।२] इत्येवं खरः प्रसज्येत 'अश्राद्धभोजी' [६।२।१३९] इति चेब्यते । एवं तर्हि नत्र एवायं भुजित्रतिषेत्रवाचिनः श्राद्धशब्देनासमर्थसमासः न भोजी श्राद्धस्येति । स तर्हि असमर्थसमासो वक्तन्यः । यद्यपि वक्तन्यः अववैतर्हि बहूनि प्रयोजनानि । कानि ? असूर्यंपरयानि मुखानि, अपुनर्गेयाः श्लोकाः, अश्राद्धभोजी ब्राह्मणः, सुडनपुंसकस्य [१।१।४३] इति ।'' इति पातज्ञलमहाभाष्ये ३।२।८० ॥ ५ तहीकोक्य<sup>°</sup> भा० । तहीकोक्स्य<sup>°</sup> य० । इस्पतां पृ० २३२ टि० ७॥ ६ सुलाद्यास्म य०॥ ७ °ण्यान्वेदेवं मा० । °ण्यान्वेदेवं य० ॥ **८ °धारणज्ञिष**° प्र० ॥

मेव नास्ति, न ह्यनात्मनां नाम धर्मः कश्चिदस्ति, न दुःखं न सुखं नान्यत्।

नन्वन्यपदार्थविषयत्वाद् बहुवीहेः नास्ति प्रसादाद्यातमा वरणाद्यातमा वा स कोऽप्यन्यः स्यात् सद्धर्मवान् । एवमपि यथा 'स्थूलिशरा राहुः' इत्यत्र असत आख्या राहोः शिरोव्यतिरिक्तस्य । असदाख्यया व्यपदेशिवद्भावं कृत्वा व्यवहारो दृष्टस्त-व्यवसापि स्यात् । तदनभ्युपगमे धर्मधर्मिखरूपविरोधौ । धर्मिखरूपविरोधस्तावत् – आत्मनोऽनन्यदेव दुःखम् ,प्रसादाद्यनात्मकत्वात् , आत्मखतत्त्ववत् , अन्यथा सुखा-न्यत्वप्रसादाद्यनात्मकत्वानुपपत्तेः । धर्मखरूपविरोधोऽपि चैवमेव । ततश्च प्रकृति-

ह्यनात्मैनां नाम धर्मः कश्चिद्स्ति, यदि प्रसादाद्यात्मा न भवतीत्यनात्मकं दुःखमुच्यते, अथ आत्मैव नास्तीत्यनात्मकमित्युच्यते, द्विधाप्यसिद्धं दुःखस्यानात्मकत्वं धर्म्थसिद्ध्यापत्तेः । कथमिति चेत्, उच्यते – 10 न दुःखं न सुखं नाम्यद् मोहः पुरुषो वा, त्वत्परिकल्पितं दुःखं प्रसादाद्यनात्मकत्वात् खपुष्पवत् स्यादिति धर्म्थभावादपश्चधर्मत्वम् ।

२२४-२ इतर आह — **नम्यन्यपदार्थे**खादि यावत् सद्धर्मवान् । ननु बहुव्रीहेरन्यपदार्थविषयत्वात् तैतसू-चनसमासान्तकप्रत्ययान्तत्वादनात्मकर्श्वतेः नास्ति प्रसादाचात्मा [ वरणाचात्मा ] वा चित्रगुदेवदत्तवत् स कोऽपि वरणादिभ्यः प्रसादादिभ्यश्चान्यैः सन्नेव, नासद्धर्मवान् धर्मी पक्षो भवितुमर्हतीति ।

15 अत्रोक्यते — नैतदुपपश्चते, बहुब्रीहेरप्यन्यपदार्थविषयत्वानैकान्यात्, एवमपीखादि यावद्धर्मधर्मिस्वरूपविरोधाविति । स्यूलं शिरोऽस्य स्थूलिशारा राहुः, कपोऽतस्रत्वाद् बहुब्रीहेरेव तस्रत्वात्, तस्य
चान्यपदार्थत्वव्यभिचारं दर्शयति तहुणसंविज्ञानपक्षाश्रयणेन, भवति बहुब्रीहो तहुणसंविज्ञानमपि [गाँ० म०
भा० २१११६६, २१२१२४] इति यचनात्, न हि स्थूलिशिरोळक्षितस्तद्भयतिरिक्ता राहुरस्ति चित्रगयविशिष्टदेवदत्तवत्, तदेव हि स्थूलं शिरो राहुः, तहर्दंसत आख्या राहोः शिरोव्यतिरिक्तस्य । आख्या व्यपदेशः
20 स्थूलेन शिरसा व्यपदेशेन "चित्राभिरिव व्यपदेशिनो देवदत्तस्य व्यतिरिक्तस्य, तहदव्यतिरिक्तस्यापि
राहोस्तयाख्यया व्यपदेशिवद्भावं कृत्वा व्यवहारो दृष्टोऽसतोऽपि तथेदमपि स्यात् । तस्य व्यपदेशिवद्भावव्यवहारस्यानभ्युपगमे उक्तोपपत्त्या दृष्टमिमसदाख्यया व्यपदेशिवद्भावव्यवहारमनभ्युपगच्छतस्ते धर्मधर्मिस्वरूपविरोधो दोषो भवतः । धर्मिस्वरूपविरोधस्तावदात्मनोऽनन्यदेव दुःखं पुरुपादिसर्थः । प्रसादाद्यनात्मकत्वात्, बहुब्रीहिसामध्यात् प्रसादाद्यात्मनोऽन्यत्वादिसर्थः । आत्मस्वतत्त्ववत्, पुरुपस्वात्मव25 दिसर्थः । पुरुपत्वापत्तिश्चे दुःखस्य धर्मिस्यरूपवैपरीस्यम्, अतो धर्मिस्वरूपविरोधः । किं कारणम् ? अन्यथा
२२४-१ सुखान्यत्वप्रसादाद्यनात्मकत्वानुपपत्तेः, पुरुपत्वापित्तमन्तरेण क्षुवस्य दुःखादन्यस्यं वरणाद्यनात्मकत्वं

१ "तमनं प्र०॥ २ "द्धापत्तेः प्र०॥ ३ (तत्स्चक" ?)॥ ४ "श्रुते प्र०॥ ५ 'नास्य [ वरणाद्यातमा ] प्रसादाद्यातमा वा' इत्यपि पाठोऽत्र स्थात्॥ ६ "न्यः सद्धमेवान् भा०। "न्यः सन्नेव, नासन्, धर्मवान् 'इत्यपि पाठोऽत्र स्थात्॥ ७ "ध्यन्यर्थविष "य०। "ध्यनर्थविष "भा०॥ ८ "धादिति य०॥ ९ "भवति बहुनीहौ तहुणसंविज्ञानमपि। तद्यथा—'शुक्रवाससमानय' 'लोहितोष्णीषाः प्रचरन्ति' इति तहुण आनीयते तहुणाश्च प्रचरन्ति।" पा० म० भा० २।१।६६, २।२।२४। "भवति हि बहुनीहौ तहुणसंविज्ञानमपि। तद्यथा—'चित्रवाससमानय' 'लोहितोष्णीषा ऋत्विजः प्रचरन्ति' इति तहुण आनीयते तहुणाश्च प्रचरन्ति।" पा० म० भा० १।१।२६॥ १० "दस्स आख्या प्र०। ११ अत्र चित्राभिगोभिरिव इत्यपि पाठः स्थात्॥ १२ "श्च सुखस्य धर्मि प०॥ १३ सुखदुःखाद प०॥

पुरुषयोरप्येकतैव । एवं दुःखमोहयोरपि ।

अथ मा भूदेष दोष इत्यनात्मविशेषणत्वात् तद्वत्, तथा सित यथा किम्? दृष्टान्तः 'इदं तत्' इति निदर्शयितुं न शक्यते। न हि सुखादन्यदस्ति किश्चिदुक्तवद-पुरुषम्। यच सुखादनन्यत् तदनात्मत्वे न प्रसादाद्यनात्मकं न लघ्वाद्यनात्मकं चेति निदर्शयितुं न शक्यते।

दुःखस्य वा सुखादन्यत्वं प्रसादाद्यनात्मकत्वं मोहस्य ताँभ्यामन्यत्वं प्रसादादिशोषाद्यनात्मकत्वं च नोप-पर्यते भावितन्यायत्वात् सुखदुःखमोहानां मैक्यवृत्तित्वस्य । तस्मात् पुरुषस्वरूपापत्तेः प्रसादादिशोषादि[वर-णादि]कार्याणां सुखदुःखमोहानां धार्मस्वरूपवियरीततेति । किञ्चान्यत्, योऽपि धर्मस्वरूपविरोधः सोऽपीत्थ-सुच्यते, तद्यथा – धर्मस्वरूपविरोधोऽपि चैवमेव, यथा पुरुषत्वापत्तौ सुखादीनां सुखाद्यात्मपरित्यागेन धर्मिस्वरूपविरोधः तथा पौंस्वापत्तौ त्रयाणामैक्यापत्तौ चान्यधर्मस्वरूपविरोधश्च । ततश्च प्रकृतिपुरुषयो- 10 रप्येकतेव, तस्माद्वेतोः पुरुषत्वापत्तेरनन्यत्वापत्तेश्च प्रकृतिः पुरुषादन्या पुमान् वा प्रकृतेरन्य इति नोप-पद्यते । ततोऽस्मद्मीष्टम् 'एकमेव कारणम्' इत्येतद् दर्शनं साधीयः । एवं दुःखमोहयोरिप, यथा 'सुखं दुःखादन्यत्' इत्येतत् 'किं त्वान्मात्रात् ? त्रैलक्षण्यात् ? इत्यतः प्रभृति यावत् प्रकृतिपुरुषयोर्थ्येकतैव इत्युक्तं तथा 'दुःखं सुखमोहाभ्यामन्यत् , मोहः सुखदुःखाभ्यामन्यः' इत्येतेष्विप चतुर्षु 'सुखं मोहादन्यत्' इति च साधने स एवं प्रन्थो योज्य इति ।

अथ मा भूदेष दोष इत्यनात्मविशेषणत्वात् त्वद्वत् । एतद्दोषपरिहारार्थं यथा त्वया 'अँनातमत्वे सति अवरणाद्यात्मकत्वात् सुखं दुःखाद्दनन्यद् मोहवत्' इत्याद्यभिहितं तथाहमपि 'अनातमत्वे सति अवर्गाद्यात्मकत्वात् सुखं दुःखादन्यद् मोहवत्' ईत्याव्यमिति, अतो धर्मधर्मिस्वरूपविरोधौ प्रकृति-पुरुषदोषश्च नेति । अत्रोच्यते — तथा सति यथा किम् ? इति । एवं सति 'यथा' किं सुखादन्यत् १२५५२ आत्मानं मुक्त्वेति । दृष्टान्तः 'इदं तत्' इति निदर्शयितुं न शक्यते इदं तत् सुखात् पुरुषाचान्यद् 20 विस्वित समन्वयस्थाभावः, यैदंनातमत्वे सति अधुत्वादिधर्म तत् सुखात् पुरुषाचान्यदिति वस्त्वन्तराभावात् । तद्दर्शयत्राह — न हि सुखादन्यदस्ति किञ्चिदुक्तवद्पुरुषम् ? पुरुषव्यतिरिक्तं हि सर्वं परस्पराविविक्त-सुर्खादिस्वतत्त्वमेवेत्युक्तम् । तस्मादन्यत् सुखमेव सर्वमिति समन्त्रयाभावैः । अत एव चान्यत्वेन पक्षीकृते सुखादौ पुरुषव्यतिरिक्तसपक्षाभावात् सुखादेरिष सुखादन्यस्य विषक्षत्वाद् विपक्षाद्वेतोव्यावृत्त्यर्थं यदुच्यते यच्च सुखादनन्यत् तदनात्मत्वे न प्रसादाद्यनार्त्मकं न लध्वाद्यनारमकं चेति निदर्शयितुं न 25 शक्यते, न च मोहादि सुखादन्यन्त भवतीत्यराक्यं दर्शयितुमिति विपक्षाव्यावृत्तिरिप । अतो विपक्ष एव सक्ताद् विरुद्धान्न ते हेतव इत्यभिप्रायः ।

१ त्वाभ्या वि । (वाभ्या १) ॥ २ धार्मस्व प्र०॥ ३ दत्यतां पृ० ३०७ पं० ५॥ ४ एवं प्र०॥ ५ अनात्मकत्वे स्तवरणा प्र०। दत्यतां पृ० २७८ पं० २॥ ६ (इलादि अवीमि १)॥ ७ यद्या-नात्मत्वे भा०। (यथानात्मत्वे १)। \* \* एति बिह्यान्तर्गतः पाठो य० प्रतिषु नास्ति॥ ८ दिभ्यतत्व भा०॥ ९ सुखादिपुरुष य०॥ १० तमकत्वं भा०॥ ११ तमकत्वं प्र०॥

अथ तु यद् विभक्तस्वतत्त्वं दुःखमोहाभ्यां सुखादन्यन्न भवति तत् प्रसादाद्य-नात्मकमपि न भवति यथा सुखम् । तथा सति तथानियमवत् तथाप्रवर्तनात् तथाव्यक्तेश्च नियमप्रवृत्तिप्रकाशात्मकं सुखमेवेति ऐक्यं मोहादीनामभ्युपगतं त्वयैवेति को वादार्थ उभयोरपि? तत्रैव त्ववरणाद्यात्मकत्वादिवद् विदोषा लघ्वादि-इहेतवोऽपि सुखादावपि च विपरिहारपक्षीकृतेऽपि च ।

परधर्मेणापि सुखं दुःखादनन्यत्, चलाप्रकाशकत्वात्, अविभक्ताशेषगुणा-त्मकलोष्टवत्। एवं च स्थिते सुखं दुःखादनन्यत्, लघुत्वादधवृत्तिशीलत्वात् प्रका-

अथ स्वित्यादि यावत् सुख्मिति । अथ मतं तव यद् विभक्तस्वत्त्वं दुःखमोहाभ्यां तत् सुखं सुखाद्ग्यन्न भवति तत् प्रसादाद्यनात्मकमपि न भवतीति विविक्तस्वरूपस्य सुखस्य दुःखाद्ग्यत्वात् प्रसादा10 द्यात्मकत्वाच तदेव शक्यते वैधम्येण निदर्शयितुम् । अत एव च तमः सुखाद्ग्यद् विविक्तस्वरूपमप्रसादातमैकमपुरुषं चेति साधम्येद्दष्टान्तश्च स्थादिति । एवमितरसाधनेष्वपि उभयदोषपरिहार इति । अत्रोच्यते —
तथा सतीत्यादि यावत् को वादार्थं उभयोरपि? इति । एवं सति तेन प्रकारेण नियमोऽयं यत् सुखादृश्यत्र भवति तत् प्रसादाद्यनात्मकमपि न भवत्येवेति एतेन प्रकारेण नियमयत् सुखमेवान्यत् प्रसादाद्या२२६-१ तमकं भवति चेति तथा तस्य वस्तुनः प्रवर्तनात् तथाव्यक्तेश्च नियमप्रवृत्तिप्रकाशात्मकं सुखमेवेति

15 तद्रस्युपगमेनैवैकयं मोहादीनामापत्रमस्मिन् साधने, एतद्भ्युपगमवच शेषसाधनेष्वपि 'दुःखाद्ग्यत् सुखं
मोहश्च' इत्येवमादिषु 'यद् यद्नात्मेत्वे दुःखाद्ग्यत्र भवति तच्छोषादिवरणाद्यनात्मकमपि न भवति' इत्येवं
नियमाद् व्यक्तेः प्रवृत्तेश्चेषयं मोहादीनामभ्युपगतं त्वयैवेतीतरेतरैकत्वाभ्युपगमः । इतिशब्दो हेत्वर्थे, इत्यतः
को वादार्थः वादप्रयोजनमुभयोरावयोः ? त्वयैवैक्याभ्युपगमात्र वादार्थस्वव ममापि प्रतिपन्नार्थप्रतिपाद्नवैफल्यादिति । एवं तावद्वरणाद्यात्मकत्वादिहेतवः प्रथमोक्तानन्यत्वपक्षस्यैव साधका अनात्मत्वविशेषणा

20 अपि नान्यत्वपक्षस्थेति प्रतिपादिताः ।

तत्रैवानन्यत्वपक्ष एव त्ववरणाद्यात्मकत्वादिवद् विदोषा लघ्वादिहेतवोऽपि, नान्यत्वपक्षे, तत्र सदोषा एवेत्सिभप्रायः । ननु लघ्वादयोऽनन्यत्वहेतव उक्ताँ एव, किं पुनरनुशयेन १ इति, अत्रोच्यते — सुखादाविप च न सत्त्वादिष्वेव, तत्रापि च विपिरहारपक्षीकृतेऽपि च, न यथा त्वया 'सुखं मोहाद् गुरोरत्यन्' इति परिहारपक्षीकृते चैव ।

25 परधर्मणापि 'दुखं सुखादनन्यत् छघुत्वात्' इस्रेतेनापि, न केवलम् अनातमत्वे चलत्यादेवेतीत्थं विशिष्टेन प्रतिपादनविधिना अनन्यत्वहेतव इति । अपिशब्दात् स्वधर्मेण 'सुखं दुःखादनन्य- छघुत्वात्' इस्रादिभिः सुकरप्रतिपादनमेवस्यर्थः । परधर्मेण तावत् सुखं दुःखादनन्यत् चला- प्रकाशंकत्वात्, चलमप्रकाशकं प्रवृत्तिशीलं दुःखम् [ ] इति वचनाद् दुःखधर्मेण सुखं रुक्तः ततोऽनन्यदिति साध्यते । अविभक्ताशेषगुणात्मकलोष्टवदिति दृष्टान्तः प्रागुपवर्णितः, अविभक्ताः सुख- अदुःखमोहात्मकसत्त्वरजस्तोगुणात्मको लोष्ट इति त्रित्वैक्यानतिक्रमाच त एवाशेषगुणाः, तदात्मको लोष्टः

र "तमकपुरुषं प्र०॥ र "तमकत्वे य०॥ ३ दृश्यतां पृ० ३०४ पं० ३॥ ४ "कृताचेव भा०। "कृतात्वेय य०। अत्र 'कृतेष्वेव' इसपि पाठः स्यात्॥ ५ "शत्यात् प्र०॥ ६ "कः सुख" भा०। "का सुख" य०॥

शकत्वात् । तत्संयोगाच, एवं मोहादपि । परधर्मेण चलत्वादप्रकाशकत्वात् प्रषृत्ति-शीलत्वात् तत्संयोगाच, एवं मोहादपि । एवं गुरुत्वादप्रकाशकत्वात् तत्संयोगाच, एवं मोहादिप । द्वाभ्यामप्यनन्यत् सहिताभ्याम् । एत एव सर्व इत्यनया दिशा अभ्यूह्याः स्वपर्धमीः प्रसादादयश्च । इतरेतरसंयोगेन च भङ्गविकल्पाः सङ्कल-नीयाः। एवमेव चैत एव दुःखमोहयोरि । अन्येऽप्यचेतनत्व " शारीराचापित्त-त्वादिप्रकृतिधर्मैः । इत्यतः कुतः सङ्गलना प्रत्येकद्वित्रिचतुरादिसंयोगधर्मानन्त्यात् ।

चलाप्रकाशात्मकत्वाद् दुःखादनन्यै इति स एव लोष्टो द्रष्टान्तो भावितसुखाद्येकात्मकत्वात् । एवं तावत् परधर्मेण । एवं च स्थितेऽस्वधर्मेणापि लोष्टाद्यर्थानां सुखाद्येकात्मकत्वे स्थितेऽनन्यत्वे लघुत्वादिहेत्वोऽपि साधका इति तद्दर्शयति – सुखं दुःखादनन्यछघुत्वात् 'छोष्टवदिति वर्तते । एवमप्रवृत्तिशीलत्वात् प्रकाशकत्वात् । एतानि च चत्वारि साधनानि, प्रत्येकं त्रीणि तान्येव समुदितान्येकमिति । अत्र द्विक-10 संयोगेतापि त्रीणि - लघ्यप्रवृत्तिशीलस्यात् , लघुप्रकाशात्मकस्वात् , अप्रवृत्तिप्रकाशात्मकस्वादिति । एवं मोहादपीति, 'मोहात् सुखमनन्यत्' इत्यत्रापि त एव हेतवस्तावन्तः । परधर्मेण सुखस्य दुःखधर्माभ्यां प्रत्येकं द्वे समुद्रायेतैकमिति त्रीणि - चल्रत्याद्रप्रकाशकत्वाचलाप्रकाशकत्वादिति । प्रवृत्तिशीलत्वादित्यपि, तत्संयोगेनेतराभ्यामपि सप्त साधनानि । एवं मोहादपीति मोहादनन्यचळत्वादित्यादिभ्यस्तेभ्य [ एव ] । एवं सुखं दुःखादनन्यद् गुरुत्वादप्रकाशकत्वात् तत्संयोगाचेति मोहधर्मेभ्यस्विभ्यः । एवं मोहादपीति 15 तेभ्य एव मोहधर्मेभ्यस्त्रभ्यो मोहाद्प्यनन्यत् सुखमिति। द्वाभ्यामप्यनन्यत् सहिताभ्यामिति दुःखमोहाभ्या-मनन्यत् सुखं लघुत्वादित्यादिभ्यस्तेभ्य एव हेतुभ्यो द्वित्रिचतुरादिसंयोगेन तत् प्रत्येकं चानुगन्तन्यमित्यत आह – एत एव सर्व इत्यनया दिशाभ्यूह्याः, न केवलमेत एव लघुत्वादयश्चलत्वादयो गुरुत्वादयो २२७-१ वा स्वपरधर्मी हेतवः, किं तर्हि ? स्वपरधर्माः प्रसादादयश्च, प्रसादलाघवादयः शोषतापभेदादयो वरण-सदनापथ्वंसनादयश्च । इतरेतरेखादि, द्वित्रिचतुरादिसंयोगेन चैं भङ्गविकरगः सङ्कलनीयाः । 20 एवमेव चैत एव दुःखमोहयोरपीति सुखात् परस्परतश्चानन्यत्वं योज्यं प्रतिज्ञानां च प्रत्येकं द्वित्रि-संयोगेनैं चेति सुखस्य दुःखाद् मोहाद् द्वाभ्यां चानन्यतया तिस्रः, एवं दुःखस्य तिस्रः, मोहस्य तिस्रः, त्रयाणां परस्परतोऽनन्यतयैकैवेति दश प्रतिज्ञाः । एतासु सुखधर्मा छन्त्रादयः, दुःखधर्माश्चलादयः, मोहधर्मी गुर्वप्रकाशो, प्रत्येकं द्विकादिसंयोगेन सप्तत्यधिकं शतं साधनानाम्। छाघवगौरवे त्वपनीय प्रसादादि-शोषादिवरणादीनां च हेत्वम्नं पञ्जवष्टिसहस्राणि पञ्ज शतानि च षट्त्रिंशानि । किञ्चान्यत् , न केवलमेत एव <sup>25</sup> हेतवः, अन्येऽप्यचेतनत्वेद्यादि समासदण्डकमध्ये यावच्छरीराद्यापत्तित्वादिप्रकृतिधर्मेः सामान्यभूतै-

१ ° स्यदिति प्रणा २ स्थिते स्वधं यणा ३ लोग्नादिवदिति यणा ४ तत् यण् प्रतिषु नास्ति ॥ ५ \* \* एतिच्छान्तर्गतः पाठो य० प्रतिषु नास्ति ॥ ६ 'लघुत्वात्, अप्रवृतिश्वीलस्वात्, प्रकासकत्वात्, लध्वप्रवृत्ति-शीलत्वात्, लष्वप्रकाशकत्वात्, अप्रवृतिप्रकाशात्मकत्वात्, लष्वप्रगृतिप्रकाशात्मकत्वात् इति सप्तानां सुखधर्माणां 'चलत्वात्, अप्रकाशकत्वात् , प्रयुत्तिशीलत्वात् , चलाप्रकाशकत्वात् , चलप्रयृत्तिशीलत्वात् , अप्रकाशकप्रयृत्तिशीलत्वात् , चलाप्रकाशक-प्रवृत्तिशीळत्वात' इति सप्तानां दुःखधर्माणां 'गुस्त्वात्, अप्रकाशकत्वात्, गुर्वप्रकाशकत्वात्' इति मोहधर्माणां च त्रयाणां सङ्कलनया सप्तदशानां हेत्नां 'सुखं दुःखादनन्यत्' इत्यादिभिर्दशिमः प्रतिश्चामिर्गुणने सप्तत्यधिकं शतं साधनानां लभ्यते ॥ ७ "सुखानां शब्दस्पर्शसहपगन्यानां प्रसादलाधवप्रसवाभिष्वङ्गोद्धर्षप्रीतयः कार्यम्, दुःखानां शोषतापभेदोपष्टम्भों-द्वेगापद्वेषाः, मूहानां वरणसदनापथ्वंसनवैभस्स्यदैन्यगौरवाणि ।'' इति पूर्व [ पृ० १२ पं० १८-२० ] ब्यावर्णितेभ्योऽष्टादशभ्यो धर्मेभ्यो लाववगौरवशोरपनयने कृतेऽविश्वानां भोडशानां धर्माणां प्रत्येकं द्विकादिसंयोगेन च इयं हेरवप्रसङ्ख्या बोध्या ॥

नन्वेवं खवचनविरोधादि, न, तवात्मन एवोपालम्भात्, प्रधान ........अभ्यु-पगमात् । हेतुविरुद्धतोक्तावप्येवमेव । इति स्फुटमेव सुखं सदा व्यक्तशब्दस्पर्श-रूपरसगन्धमेवेत्यभ्युपगम्यतां तेभ्य एव लघ्वादिहेतुभ्यो वियदादिवत्। खमतेन तु व्यक्तशब्दस्परीरूपरसगन्धवत्प्रतिज्ञायां वियद्वजीन्युदाहरणानि ।

<sup>5</sup>रिवशेषितैश्च अपुरुषत्वे सित सत्त्रात् प्रमेयत्वात् सर्वगतत्वादक्ठतकत्वादित्यादि वा यावत् किश्चिदिहास्ति २२७-२ सर्वं तदनन्यत्वे त्रिलक्षणतां प्रतिपद्यते धर्मजातिमत्यतः कुतः सङ्कलनाः? न शक्यमेव सङ्कलियतुं प्रत्येकद्वित्रिचतुरादिसंयोगधर्मानन्त्यादिति स्वपक्षसाधनहेतुसौलभ्यं दर्शयति भावितत्रैगुण्यैकात्मक-लोष्टादिवस्तुन्यायव्यापित्वादिति ।

इतर आह — नन्त्रेवं स्ववचनित्रोधादीति, 'मुखं दुःखादनन्यत्' इति प्रवश्चं मुखदुःखयोः 10 प्रतिपुरुषं खानुभवेन पृथक्त्वसिद्धेः शरीरिविकारिद्दिभिरनुमेयत्वाच लोकप्रसिद्धेरभ्युगगतत्वाच त्वयापि स्ववचनेन च 'मुखं दुःखम्' इति पृथगुचारणात् स्ववचनाभ्युगगमलोकप्रसिद्धिप्रव्यक्षानुमानितरोध-दोषा अनन्यत्वप्रतिज्ञाया इति । एतचायुक्तम् , तैवारमन एवोपौलम्भात् , यसादेव पुनः स्वसिद्धान्त एव स्ववचनौदिविरोध उन्नीयते त्वया आत्मन एव, नै मम, मामुद्दिश्यात्मनेोऽपरिहारेण वचनवक्रतयो-च्यते । कुत इति चेत् , उच्यते — प्रधानेद्धादि यावदभ्युगगमात् । प्रधानमेकं मुखदुःखमोहात्मकर्त्यौ-15 दिभन्नगुणात्मकं साम्येन चावस्थितमिति कस्यायं स्ववचनितरोधः ? तथा परस्परमुपकुर्वन्ति सत्त्वादयः शब्दादिभावेन च व्यवतिष्ठन्ते प्रत्येकं मुखाद्यात्मनिति मुखादित्र्यात्मकर्त्यं न घटादावेकस्मिन्नेय चेति त्वयैवाभ्युगगतत्वादैक्यं नान्यत्वोक्तेश्चेति कस्य स्ववचनादिविरोधदोषाः ? इति स्वस्थेन चेतसा चिन्त्यताम् , मम तु त्वदोषोद्धावनपरश्रयासत्वाददोषः , एवमसमदोषोत्कीर्तनद्वारेण स्वदोषोत्कीर्तनमेवैतद् भवत इति ।

किञ्चान्यत् , हेतुविरुद्धतोक्तावण्येवमेव , यथोक्तमेते हेतवः सप्रपञ्चाः सविशेषणनिर्विशेषणाः <sub>२२८-१</sub> <sub>१२८-१</sub> प्रतिज्ञादोषोद्गावनद्वारेण विरुद्धाव्यभिचार्युद्धावनद्वारेण चैतेऽस्मत्यक्षस्यानन्यत्वस्य साधका इति तथा हेतु-विरुद्धताप्यन्यत्वपक्षे प्राग्व्याख्यातसमन्वयव्यावृत्त्यभावविधिना अनन्यत्वपक्ष एव दर्शनादिति ।

तदुपसंहारार्थमाह — इति स्फुटमेवेसादि यावद् वियदादिवदिति, इतिशब्दोपसंहारार्थत्वात्। यद्भिल्डयते त्वया प्रधानं नाम गुणसाम्यावस्थानं किञ्चिदस्तीति तन्नाभिल्डणीयम् । सुखं सदा व्यक्त- शब्दस्पर्शरूपरसर्गन्धमेवेत्यभ्युपगम्यतां स्फुटमेव, किमन्यापदेशेन परदोषाभिधानेन वा ? तत्त्व- 25 वादिनेव भवितव्यमृजना । तेभ्य एव लघ्नादिभ्यो हेतुभ्यो वियदादिवत्, यथा आकाशवाय्यग्यब्भुवः पञ्च महाभूतानि व्यक्तशब्दादिभावानि तथा सुखमिति लघ्नादिभ्य एव हेतुभ्यः पृथिव्यामिव शब्दादयः पञ्चापि शेषेडविप चतुर्षु भूतेषु व्यक्ता इत्यभ्युनगम्यताम् । परिणतिविशेषात्त हिङ्गगम्धवत् सूपे लवणरसव- चाप्स कस्यचिदेव प्रसक्षता शब्दादेन शेषस्याभिभवादिभिरिति । परमतेनैवैतदुक्तम् । स्वमतेन तु व्यक्त- शब्दास्यर्थक्तरस्यर्थक्तरस्यन्थवत्र्यतिज्ञायां वियद्धर्जान्युदाहरणानीति, स्पर्शरसगन्धवर्णवन्तः पुद्रलाः

१ तदात्मन मा॰ वि॰ ॥ २ °पल पि॰ ॥ ३ °दितिविरोध प्र०॥ ४ न मन मोमुहिइय प्र०॥ ५ °त्मनोपरि पा॰ रं॰ ही॰ । "त्मने परि वि॰ । "त्मनपरि डे॰ लीं॰। "त्मपरि भा०॥ ६ त्वादिभिन्न भा०॥ ७ यद्यभि प्र०॥ ८ °गन्धं वे मा॰। "गन्धवे य०॥ ९ °त्यापादनेन य०॥

## त्रयविषयसमन्वय'''''वीतानां व्यवहारसम्प्रसिद्ध''''रहेतुँत्वाव-धारणार्थानां चावीतानामतथार्थत्वात् समस्ततन्त्रार्थविघटनमेव ।

[तस्वार्थः पारः ] इति सामान्येन अणवः स्कन्धाश्च [तस्वार्थः पारपः] मूर्तःवात् पृथिवीवद् वाय्वाद्-योऽपि । रैब्दिवन्धसौक्ष्म्यस्थौल्यादर्येस्तु स्कन्थेष्वेव पुद्रलेष्विति । आकाशस्यावगाहोर्वेकारस्य नैते धर्माः सन्तीति वादपरमेश्वरमतम्, अतो वियद्वर्जान्युदाहरणानि इत्युक्तम् ।

इत्थं सुखदुःखमोहानां जात्यन्तरत्यासिद्धिरापादिता । तस्मैंदिय च वीतावीतानां सुखादित्रैगुण्यकारण-पूर्वकत्वानुमानस्यानुमानाभासतेत्यत आह — त्रयविषयसमन्वयेत्यादि यावद् वीतानाम्, व्यवहारसम्प्र-सिद्धेत्यादि यावच हेतुत्वावधारणाधीनां चावीतानामतथार्थत्वादिति । तेषां वीतावीतानां लक्षणं तद्यथा — प्रागनुमानं सप्रभेदं व्याख्याय तेषां यदेतत् सामान्यतो हष्टं शेषवदेष हेतुरतीन्द्रियाणां भावानां समिष्णमे, तस्म प्रयोगोपचारविशेषाद् द्वैविष्यम्, वीत इति सामान्येन, विशेषेण तु स्वरूपाद् वीतसिद्धिः, यदा हेतुः 10

**१ शब्दसम्बद्ध**े प्रवः । ''रूपरसगन्धवर्णवन्तः पुद्रलाः । ५१२३ । शब्द**बन्ध**सौक्ष्म्यस्थौल्यमेदतमञ्ज्ञायातपो-द्योतवन्तश्च । पार४ । अगवः स्कन्धाश्च । पारप ।" इति तत्त्वार्थसूत्रे ॥ र थवस्तु प्र०॥ ३ "गतिस्थिः त्युपप्रहो धर्माधर्मयोहपकारः ।'५१३७। आकाशस्यावगाहः ।'५११८।' इति तत्त्वार्थसूत्रे॥ **४ देव व वीता** प्र०॥ ५ दश्यतां पृ० २३२-१ ॥ ६ "प्रतिविषयाध्यवसायो दृष्टं त्रिविधमनुमानमाख्यातम् । तिहिङ्गलिङ्गिर्वकमाप्त श्रुतिराप्तवचनं तु ॥ ५ ॥ सामान्यतस्तु दृष्टादतीन्द्रियाणां प्रसिद्धिरनुमानात् .....॥ ६ ॥'' स्वाङ्कयका० ॥ 😉 "तस्मात् सिद्धं सामान्यतो दृष्टादतीन्द्रियाणामर्थानां समधिगमः । तस्य प्रयोगमात्रभेदाद् द्वैविध्यम् – वीतः अवीत इति । तयोर्रुक्षणमामनन्ति-— 'यदा हेतुः खरूपेण साध्यसिद्धौ प्रयुज्यते । स वीतोऽर्थान्तरक्षेपादितरः परिश्लेषितः ॥ १ ॥' खरूपं हि साधनस्य द्विविधम् — साधारणमसाधारणं च । तत्र साधारणं साध्यसह्माविःः। असाधारणं पुनः परिमाणमन्वयः सङ्घात-परार्थस्विमित्सादि । तत्र यदा हेतुः परपक्षम[न]पेश्य यथार्थेन स्वरूपेण साध्यसिद्धावपदिश्यते तदा वीताख्यो भवति । यदा तु खसाध्यादर्थान्तरभूतानां प्रासङ्गिकाणां क्षेपमपोहं कृत्वा परिशेषतः साध्यसिद्धावपदिश्यते तदाऽवीताख्यो मवति । तद्यथा—न चेत् परमाणुप्रवेश्वरकर्मदैवकालखभावयदच्छाभ्यो जगदुत्पत्तिः सम्भवति परिशेषतः प्रधानादिति तदा पुनर्-वीताख्यो भवति । तत्र यदा वीतो हेतुः " वाश्यभावमुपनीयते "तदा अवयविवाक्यं परिकल्प्यते । तस्य पुनर्वयवाः — ·····साध्यावधारणं प्रतिज्ञा । साधनसमासवचनं हेतुः । साध्यतेऽनेनेति साथनं लिङ्गम् , समासः संक्षेपः, साधनस्य समासवचनं साधनसमासवचनम् । साधनग्रहणं तदाभासप्रतिषेधार्थम् , न हि तानि साधनं संशयविपर्ययहेतुत्वात् । समास-महणमवयवान्तरावकाशप्रदानार्थम् । लिङ्गानिर्देशमात्रं हेतुः । यस्तु तस्य साध्यसहभावित्वलक्षणः प्रपन्नः सोऽवयवान्तराणीत्युक्तं .भवति । उदाहरणं स्वन्न नि(तिन ?)द्रश्नेनं दृष्टान्तः, तस्य साधनस्य साध्येन सहभावित्वनिदर्शनं दृष्टान्तः, तदाथा— संहत्यकारिणां परार्थत्वं दर्ष्टं यथा क्षयनासनरथचरणानाम् । "साध्यद्दष्टान्तयोरेककिया उपसंहारः उपनयः, साध्यस्य चक्षरादि-पारार्थ्यलक्षणस्य दृष्टान्तस्य च शयनादेरेकिकया उपसंहारः । तत्रार्थान्तरभूतत्वात् साध्यदृष्टान्तयोर्ज्ञसा नैकिकिया उपपद्यते, तेनैव तस्यानिदर्शनादिखतो धर्मसामान्याद् यथेदं तथेदमिखेकितया उपचर्यते । यथा शयनादयः संहतत्वात् परार्था एवं चक्षुरादिभिरपि परार्थैभवितव्यम् । योऽसौ परः स पुरुषः । तद्वशात् प्रतिज्ञाभ्यासो निगमनम् । हेतुदृष्टान्तोपसंहारापेक्षया पुनरभ्यासस्तन्त्रिगमनम्, तद्यथा--तस्मादस्ति पुरुषः । इत्येषामनयनानां निशिष्टार्थसमुदायो वाक्यमित्यतिदित्यते । ..... वीतः, तस्य पुरस्तात् प्रयोगं न्याय्यमाचार्या मन्यन्ते । किं कारणम् ? अवीतलक्षणाविरोधात् , अवीतस्य हि लक्षणं परिशेषतः साध्यानुबहः । तत्रान्वयादिना खरूपेणान्धिगते प्रधानलक्षणे धर्मिणि परपक्षप्रतिषेधमात्रेण उपसंहारे कियमाणे परिशेषलक्षणं बाध्यते । कस्मात् ? इह प्रतिषेधमात्रमादावच्यते, तेन यथा हेतुनिरोधात् परमाण्वादिभ्यो न व्यक्तमुरपद्यते तथा हेत्वभावात प्रधानादिष नोत्पद्यते इति शक्यं कल्पयितुम् , अतस्तद्भवच्छेदोऽिष चाबीताद् गम्यते, तथा सति कः परिशेषः स्यात् ? सहपेग तु परिच्छिने धर्मिणि उपसंहारी यथावदवकल्पते — न चेत् पर्माण्वादिभ्य उत्पद्यते परिशेषतः प्रधानादेव व्यक्तः मुल्पयते । परिशेष इति यथोक्तेभ्योऽन्वयादिभय इत्युक्तं भवति । तस्मात् प्राग् वीतप्रयोगः । इति सिद्धं सामान्यतो हष्टादं-नुमानादतीन्द्रियाण।मर्थानां समिधगम इति ।" इति साञ्चकारिकाया सुक्तिधीपिकावृत्तौ, का० ६ ॥

२२४-२ परपक्षमर्थंपेक्ष्य खेनैव रूपेण कार्यसिद्धावपदिश्यते तदा वीताख्यो भवति । परिशेषादीवीतसिद्धिः, यदा नेदमतोऽन्यथा सम्भवति अस्ति चेदम् तस्मात् परिशेषतो 'हेतुरेवायम्' इत्यवधार्य कार्यसिद्धावपदिश्यते तदा आवीताख्यो भवतीति प्रयोगलक्षणम्, स्वलक्षणं त्वस्य परपक्षप्रतिषेषेन स्वपक्षपरिग्रहिकया आवीत इति । वीतस्य [ आवीतस्य ] वा भावः पञ्चप्रदेशः — प्रतिज्ञा हेतुः दृष्टान्त उपसंहारो निगमनमिति । तत्र साध्या-वधारणं प्रतिज्ञा, साधनसमासवचनं हेतुः, तिन्नदर्शनं दृष्टान्तः, साध्यदृष्टान्तयोरेकिक्रयोपसंहारः, प्रतिज्ञा-भ्यासो निगमनमिति । पुरस्ताद् वीतस्य प्रयोगं न्याच्यं मन्यन्ते पश्चादावीतस्येति ।

प्रयोगश्च — अस्ति प्रधानं भेदानामन्वयदर्शनात्, आध्यात्मिकानां भेदानां कार्यकारणात्मकानामेकजातिसमन्वयो दृष्ट इति चन्दनशकलादिदृष्टान्तं वक्ष्यति । सामान्यपूर्वकाणां च भेदानामित्यादि एकजातिसमन्वयप्रदर्शनार्थसुखादित्रिगुणैकजातिसमन्वयं कार्यात्मकानां तत्सिन्नवेशविशेषत्वं पक्षीकृत्य 'एककार्य10 त्वात्' इति हेतुमाह तथोत्तरत्रोपसंहारात् । पश्चानां पश्चानामित्यादिवीप्सया व्याप्तिं दर्शयति । तथा
करणात्मकानां नेयम् । प्रसादादिशोषादिवरणादिकार्यात्मकं दृष्टं गुणत्रयैकजातिसमन्वितम् । तैरारव्धान्याकाशादीनि भूतानि एकोत्तरगुणवृद्ध्या तत्कार्यत्वात् तत्समन्त्रयाच तत्पूर्वकाणि । तथा बाह्यानामपि तैर्यग्योनमानुषदैवानां तत्पूर्वकतेति । तस्मात् त्रैगुण्यसमन्वितत्वाद् भेदास्त्रिगुणपूर्वकाश्चन्दनशकलादिवत् । शक्तल३२९०१ कपालामत्रभूषणप्रभृतीनामिति व्याप्तिदर्शनार्थं साधनस्य दृष्टान्तवाहुल्यम् ।

इतश्च अस्ति प्रधानं भेदानां परिमाणात् । आध्यात्मिकानां कार्यकारणात्मकानां परिमाणं दृष्टम् । सामान्यतस्त्रयः सुखदुःखमोहाः, कार्यकैरणविशेषतः षोडश भावाः पञ्च भूतानि एकादशेन्द्रियाणि चेत्यादि

१ °व्यपेक्षश्चेन्नेव रूपेण प्र०॥ २ वयपि प्रायः सर्वत्र साक्ष्यादिदर्शनप्रन्थेषु अवीतशब्दस्यैव प्रयोगो दर्यते नयचकनृत्तौ तु सर्वत्रापि आवीतशब्दप्रयोग एवोपलभ्यते तथापि आवीतशब्दप्रयोगः शुद्ध एव प्रतीयते कुमारिलमङ् विरचिते मीमांसाश्लोकवार्तिकेऽपि आवीतशब्दस्यैव प्रयोगात्, तद्यथा—''ततोऽप्यावीतहेतुभिरतैकान्तिक इति अक्षर-चतुष्टयाधिकेनार्घश्लोकेनाह - पक्षीकुर्याद यदा सर्वास्तदाप्यावीतहेतुभिः। अनैकान्तः इति । ये हि विपक्षव्यतिरे-केणैवार्थं प्रतिपादयन्ति तेऽत्रावीतहेतवोऽभिधीयन्ते, यथा प्राणादयो निरात्मकेभ्यो घटादिभ्यो निवृत्ता जीवच्छरीरे दश्यमानाः स्त्रह्मवच्छेदेनैव सात्मकत्वमवगमयन्तीत्वर्थः ।" इति मीमांसाश्लोकवार्तिकत्य ज्ञयमिश्रभद्यविरचितायां **द्याकेरिका**वृत्तौ अपोहर बादे, का० १६६ ॥ 🗦 ''आध्यात्मिकानां भेदानां कार्यकारणात्मकानां चैकजातिसमन्वयो दष्ट इत्येवमादिः साधनप्रश्वः ।" इति साक्ष्यकारिकाया युक्तिदीपिकावृत्ती, का० ६, पृ० ४९ पं० १९॥ ४ दश्यतां पृ० १२ पं० १७॥ ५ ''मेदानां परिमाणात् समन्वयाच्छक्तितः प्रशृतेश्व । कारणकार्यविभागाद्विमागाद् वैश्वहृष्यस्य ॥ १५ ॥ अधान्यत् , समन्वयात् । इह येन भेदानां समनुगतिस्तस्य स<del>रवं</del> दष्टम् । तद्यथा-मृदा घटादीनाम् । अस्ति चेयं सुसदुःसमोहैः शब्दादीनां समनुगतिः । तस्मात् तेऽपि सन्ति । ये च छुखादयोऽस्तमितविशेषास्तदन्यक्तम् । तस्मादस्यन्यक्तम् । ःइह शन्दस्पर्श-रूपरसगन्धानां सिवधाने खसंस्कारविशेषयोगात् सुखदुःखमोहाकाराः प्राणिनां बुद्धय उत्पद्यन्ते । यच यादशीं बुद्धि-मुत्पादयति तत् तेनान्वितम् । तद्यथा-चन्दनादिभिः शकलादयः ।" साङ्ख्यका० युक्तिदीपिका । "इतश्चास्ति समन्वयद्शीनात्। कस्य समन्वयात्? मेदानामेव समन्वयात्। अस्मादेव कारणात् पूर्वकारणात् शकलकपालामत्रसुवर्ण-समन्वयः । भूषणादीन् दृष्टाः तर्रवेन दर्शयति । सामान्यप्रकरणाहोके भेदानामेकजातिसमन्वयो दृष्टः । तेषां धर्मा(मींऽ १)-न्वयः, तस्मात् समन्वयदर्शनात् पश्यामोऽस्ति प्रधानम् ।'' जे० साञ्चका० ३० B, ऋ० ३५, माठरवृत्ताविप किञ्चिः त्पाठमेदेन एवमेव ॥ ६ °कारणं विशेषतः प्र०। दश्यतां प्र० २९८ टि० ३॥

हैपपरिमाणम् । प्रवृत्तिपरिमाणं द्विधा हिताहितप्राप्तिपरिहारार्थत्वात्, धर्मादिप्रयोजनत्वाचतुर्धा, खृति-सदाचार-कामसुख-कुतूहल-विनिवृत्तिप्रयोजनं पञ्चथा प्राणादिलक्षणाँचेति प्रवृत्तिपरिमाणम् । फलपरिमाणं द्विविधम् – दृष्टमदृष्टं च । अदृष्टं कार्यकर्षरणसामध्यं प्रभुशक्तिः साधनसान्निध्यं विभुशक्तिश्चेति द्विधा । एवमशक्तिस्तद्विपरीता द्विधेव । शक्तिदेव-गन्धर्व-यक्ष-रक्षः-पितृ-पिशाचाः, अशक्तिमानुष-पशु-मृग-पिक्ष-सरीस्य-स्थावराणि । शक्तेः प्रकृतिः शरीरिनिमित्तम्, अशक्तेर्जराँ व्यण्डोद्वित्संशोकाः । मातापितृभ्यां जराय्वण्डं 5 च, तत् पद्मकोशिकम्, पृथिव्या इद्विज्ञम्, पृथिव्युद्कसंशोकात् संशोकजिमस्यदृष्टफलपरिमाणम् । दृष्टफल-परिमाणं करणानि प्रवर्तमानानि क्रियान्ते सामान्यतश्चतुर्णाः शैक्त्यादीनामन्यतमं प्रत्ययं कुर्वन्ति । शक्ति-

१ "तत्र रूप-प्रवृत्ति-फळलक्षणं व्यक्तम् । रूपं पुनर्महानहङ्कारः पद्य तन्मात्राणि एकादशेन्द्रियाणि पत्र महाभूतानि । सामान्यतः प्रवृत्तिर्द्विविधा - हित्कामप्रयोजना च अहितप्रतिषेधप्रयोजना च । विशेषतः पद्य कर्मयोनयो धृत्याद्याः प्राणाद्याश्र पश्च वायवः । फलं द्विविधं दष्टमदष्टं च । तत्र दष्टं सिद्धितुष्ट्यशक्तिविपयेयलक्षणम् । अदष्टं ब्रह्मादौ स्तम्बपर्यन्ते संसारे कर्मप्रतिलम्भ इलेतद् व्यक्तम् ।'' इति साङ्क्ष्यकारिकाया इत्तौ युक्तिदीपिकायाम्, का० २ ॥ २ साङ्क्ष्यः ग्रन्येषु प्राणादिवृतेर्हेनोर्निरूपणप्रसङ्गे धृत्यादीनां किविज्ञामभेदेन इत्थं निरूपणमुपलभ्यते — "प्राणाद्या वायवः पद्य ।\*\*\* प्राणाद्याः प्राणापानसमानोदानव्यानाः पद्य । ...कृतः पुनरियं प्राणादिवृत्तिः प्रवर्तत इति १ उच्यते – सा कर्मयोनिभ्यः । महतः प्रच्युतं हि रजो विकृतमण्डस्थानीयाः पद्य कर्मयोनयो भवन्ति - धृतिः श्रद्धा सुखा विविदिषा अविविदिषेति । ..... तासां लक्षणविषयसतत्त्वगुणसमन्वया भवन्ति । तत्र लक्षणं तावत्-व्यवसायादप्रच्यवनं घृतिः । फलमनभिसन्धाय शास्त्रोक्तेषु कार्येषु अवस्यकर्तेव्यताबीजभावः श्रद्धा । दशनुश्रविकफलाभिलाषद्वारको हि बुद्धेराभोगः सुखा । वेत्तुमिच्छा विविदिषा। तनिवृत्तिरविविदिषा। ... एतत् तावलक्षणसतत्त्वम्। आह च--- 'वाचि कर्मणि सङ्कल्पे प्रतिज्ञां यो न(नु?) रक्षति । तिबष्टस्तस्प्रतिज्ञश्च धृतेरेतिद्धि लक्षणम् ॥ १ ॥ अनसूया ब्रह्मचर्यं यजनं याजनं तपः । दानं प्रतिप्रहः शौचं श्रद्धाया लक्षणं रूमृतम् ॥ २ ॥ सुखार्था यर् ु सेवेत विद्यां कर्म तपांक्षि वा । प्रायश्वित्तपरो नित्यं सुखायां स द्र वर्तते ॥ ३ ॥ द्वित्वैकत्वप्रथक्त्वं नित्यं चेतनमचेतनं सूक्ष्मम् । सत्क्षर्यमसःकार्यं विविदिषन्त(पित)व्यं विविदिषायाः ॥ ४ ॥ विषपीतस्रप्तत्तवद्विविदिषा ध्यानिनां सदा योनिः । कार्यकरणक्षयकरी प्राकृतिका गतिः समाख्याता ॥ ५ ॥' विषयसत्तर्दं पुनः सर्वेविषयिणी घृतिः, आश्रमविषयिणी श्रद्धा, दृष्टानुश्रविकविषयिणी सुखा, व्यक्तविषयिणी निविदिषा, अव्यक्तविषयिणी अविविदिषा । गुणसमन्वयस्तु र जलामोबहुला पृतिः, सरवरजोबहुला श्रद्धा, सरवतमोबहुला सुला, रजोबहुला विविदिषा, तमोबहुला अनिविदिषेति।" इति साङ्ख्यकारिकाया इत्ती युक्तिदीपिकायाम्, का० २९॥ 🗦 "णाचेति प्र०॥ 😮 °कारण ९ प० ॥ ५ "अष्टविकल्पो दैवस्तैर्यस्योनश्च पद्यधा भवति । मानुष्यश्चैकविधः समासतो भौतिकः सर्गः ॥ ५३ ॥ ·····अष्टविकल्पोऽष्टप्रकारोऽष्टमेद् इद्धर्थः । तद्यथा-ब्रह्म-प्रजापती-न्द्र-पितृ-गन्धर्व-नाग-रक्षः-पिशाचाः । तैर्यस्योनश्च पश्चधा भवति पशु-मग-पक्कि-सरीस्प स्थावराः । मानुष्यश्चैकविधः जात्यन्तरानुपपत्तेः ।'' इति साक्क्षकारिकाया युक्तिदीपिकावृत्तौ ॥ ६ "सूक्ष्मा मातापितृजाः सह प्रभूतैिल्लिधा विशेषाः स्युः।" ॥ ३९ ॥ तत्र सूक्ष्मा नाम चेष्टाश्रितं प्राणाष्टकं संसरति । मातापितृजास्तु द्विविधाः-जरायुजा अण्डजाश्च । तेषां कोशोपहृताः कोशाः लोम रुधिर-मांसा-८स्थि-स्नायु-ग्रुक्षलक्षणाः । तत्र लोम-रुधिर-मांसानां मातृतः सम्भवः । अस्थि स्नायु-शुकाणां पितृतः । तत्रैव अशितपीताभ्यां सह अष्टौ कोशानपरे व्याच-क्षते । कथं पुनरेषां कीशत्वम् ? आवेष्टनसामध्यति । यथा कोशकारः कोशेनावेष्टितोऽखतन्त्रः एवं सुक्ष्मशरीरं सप्राणमेतैरा-नामपि चतुर्विधम्-'जरायुजं गवादीनामण्डजं चैव पक्षिणाम् । तुणादेश्रोद्भिजं श्वद्वजन्तूनां स्वेदजं स्मृतम् ॥ १ ॥' एवं त्रिविधा विशेषा व्याख्यालाः।"——साञ्च्यका० युक्तिदीपिका॥ ७ "अपि च शिष्टा वदन्ति – बहिःशरीरं पद्गोशिकः मिति।" जे॰ साङ्ख्यका॰ वृ॰ B, का॰ ३९ । प्रन्यान्तरेषु तु 'षाङ्कौश्विक'पाठ उपलभ्यते ॥ ८ उद्भिद्यं प्र॰॥ ९ ''एतच व्यक्तस्य रूपं प्रशृत्तिश्च परिकल्प्यते । फलमिदानीं वक्ष्यामः । आह् — किं पुनस्तत् फलमिति । उच्यते--यः लल्ल **एष प्रत्ययसर्गो विपर्ययाद्यक्तितृष्टिसिद्ध्याख्यः ।** तत् फलमिति वानगरीषः । **एष** इति वक्ष्यभाणस्य संमुखीकरणार्थमुच्यते । प्रत्ययसर्ग इति, प्रत्ययः पदार्थो लक्षणमिति पर्यायाः । प्रत्ययानां सर्गः

रुका । 'सिद्धिरूहेन साधनं तारकम्, अब्देन सुतारम्, अध्ययनेन तारयन्तम्, वातादीन्याध्यात्मिकान्य-भ्यतीत्य कियया तारक-सुतार-तारयन्तानामन्यतमेन प्रमोदम्, मानुषाद्याधिभौतिकात्ययेन तत्रयान्यतमेनैव २२९ २ प्रमुदितम्, शीताद्याधिदैविकात्ययेन तत्रयान्यतमेनैव मोदमानम्, यदा कुशलसंस्ष्टव्यपाश्रयात् सन्देहाति-कमात् तदन्यतमेन रन्यकम्, दौर्भाग्यातिक्रमेण सदाशमुदितमित्यष्टौ सिद्धयः । सैन्निहितविषयसन्तोषाचि-5 कीर्षितादर्थाद्नस्य निवृत्तिरेकैव तुष्टिरुपायनवत्त्वाद् नवविधा तुष्टिः । प्रकृत्युपादानकालभाग्यकारणपूर्वक-

प्रत्ययसर्गः पदार्थसर्गे लक्षणसर्ग इत्यर्थः । अथवा प्रत्ययो बुद्धः निश्चयोऽध्यवसाय इति पर्यायाः, तस्य सर्गोऽयमतः प्रत्ययसर्गः प्रत्ययस्य । त्येष्ठत्यः । त्येष्ठत्यः । त्येष्ठत्यः । त्येष्ठत्यः । त्येष्ठत्यः । त्येष्ठत्यः साधनं सिद्धः ।"—साङ्क्यंका० युक्तिदीपिका, का० ४६॥

१ "आह—प्रागपदिष्टमष्टथा सिद्धिरिति, तदिदानीमभिधीयतामिति । उच्यते—ऊहः शब्दोऽध्ययनं दुःखविघातास्त्रयः सुहृत्यातिः दानं च सिद्धयोऽष्टौ । तत्रोहो नाम यदा प्रसक्षानुमानागमन्यतिरेकेणाभिष्रेतमर्थ विचारणावलेनैव प्रतिपद्यते, सा आद्या सिद्धिः तारकमित्यपदिश्यते—तारयति संसारार्णवादिति तारकम् । यदा तु स्वयं प्रतिपत्तौ प्रतिहन्यमानौ गुरूपदेशात् प्रतिपद्यते सा द्वितीया सिद्धिः सुतारमित्यपदिश्यते । कथम् ? सुखमनेनावरवेऽपि भवसङ्कटात् तरन्तीति । यदा त्वन्योपदेशाद्ध्यसमर्थः प्रतिपत्तमध्ययनेन साधयति सा तृतीया सिद्धिः तारयन्त-मिलपदिस्थते । तदेतत् तारणिकयाया आश्रयत्वेऽपि अन्यावृत्तत्वाद् महाविषयत्वात् तारयन्तमिलपदिस्थते । त एते त्रयः साधनोपायैराब्रह्मणः प्राणिनोऽभिप्रेतमर्थं प्राप्नुवन्ति । . . . . । एषां तु साधनोपायानां प्रत्यनीकप्रतिषेषाय दुःखविधातु-त्रयम् । दुःखानि त्रीणि आध्यात्मिकादीनि । तत्र चाध्यात्मिकानां वातादीनां सिद्धिप्रत्यनीकानामायुर्वेदिकयानुष्ठानेन विद्यातं कृत्वा पूर्वेषां त्रयाणामन्यतमेन साधयति सा चतुर्थां सिद्धिः प्रमोदमित्यभिधीयते । कथम् ? निवृत्तरोगा हि प्राणिनः प्रमोदन्त इति कृत्वा । यदा त्वाधिभौतिकानां मानुषादिनिमित्तानां सिद्धिष्रत्यनीकानां सामादिना यतिधर्मानुगुणेन वोपायेन पूर्वेषां त्रयाणामन्यतमेन साधयति सा पन्नमी सिद्धिः प्रमुदितमित्यभिधीयते । कथम् ? अनुद्विम्नो हि प्रमुदित इति कृत्वा । यदा त शीताचीनि आधिदैविकानि द्वन्द्वानि सिद्धिप्रव्यनीकानि स्वधर्मानुरोधेन प्रतिहत्य पूर्वेषां त्रयाणामन्यतमेन साधयति सा षष्टी सिद्धिर्मीदमानमित्यभिधीयते । कथम् ? द्वन्द्वानुपहता हि प्राणिनो मोदन्त इति कृत्वा । शुहृत्प्राप्तिः, यदा तु कुशलं संस्पृष्टं सन्मित्रमाश्रिस सन्देहनित्रति लभते सा रम्यकमिति सप्तमी सिद्धिरपदिस्यते । रम्यो हि लोके सन्मित्रसम्पर्कः, तस्य संज्ञायां रम्यमेव रम्यकम् । दानम् — यदा तु दौर्भाग्यं दानेन अतीख पूर्वेषां त्रयाणामन्यतमेन साधयति सा अष्टमी सिद्धिः सदाप्रमु-दितमिखिभिधीयते । सुमगो हि सदा प्रमुदितो भवति, तस्माद् दौर्भाग्यिनश्चिः सदाप्रमुदितम् । इलेवमेताः सिद्धयोऽष्टौ व्याख्याताः । एतासां संश्रयेणाभिषेतमर्थं यतः संसाधयन्तीत्यतः पूर्वाचार्यागतं मार्गमारुरुश्चरतःप्रवणः स्यादिति ।'' साङ्ख्यका० युक्तिरीपिका, का॰ ५१॥ २ °द्याधिभौतिकात्ययेन प्र॰। "दुःखम्", आध्यात्मिकं द्विवियं शारीरं मानसञ्च। शारीरं तावद् वातपित्तश्चेष्मणां वैषम्यनिमित्तम् । तथा मानसं कामकोधलोभमोहविषाद्भयेष्याऽरत्वविशेषदर्शननिमित्तम् । मनुष्यपञ्चम्यपक्षिसरीसपस्थावरनिमित्तम् । आधिदैविकं शीतोष्णवातवर्षाशन्यवस्यायावेशनिमित्तम् ।" साङ्क्षका० युक्तिदीपिका, का० १ ॥ ३ यादाकुराँ प्र०॥ ४ "तुष्टिस्तु सन्निहितनिषयसन्तोषाचिकीर्षितादर्याद्तेन निवृत्तिः सामान्यत एकैव, प्रत्यर्थमनन्ता-भातेन तुष्टः सहक्षेणेति । शास्त्रे तु बाह्याध्यात्मिकानां सुखदुःखमोहानां प्राप्तिष्वपगमेषु वा व्यवस्थालक्षणा उपायनवरवात् नव तुष्टयो भवन्ति । तासाम् — आध्यात्मिकाश्चतस्रः प्रकृत्युपादानकाळभाग्याख्याः । आध्यात्मिका इति शरीरश्ररीरिणोर्विशेषमुपलिप्समानेन योगिना यदानातमनि आत्मबुद्धिरवस्थाप्यते सा खल्ज आध्यात्मिका सिद्धिः तुष्टिः सन्तोषः क्षेम इत्यर्थः ।" साङ्ख्यका० युक्तिदीपिका, का० ५० । "आध्यात्मिकाश्वतस्रः प्रकृत्युपादानकालभाग्याख्याः । बाह्य(ह्या?) विश्योपरमाश्च(च?) पत्र नव तुष्टयोऽभिमताः ॥ ५०॥ अध्यास्मानं ज्ञापयन्ति इलाध्यात्मिकाः, प्रकृत्याख्या उपादानाख्या कालाख्या भाग्याख्या चेति चतसस्तुष्टय आध्यात्मिकाः । युथा कथित् प्रकृतिमात्रं वेत्ति, न जानीते नित्या वा अनित्या वा चेतना वा अचेतना वा सगुणा वा अगुणा वा सर्वगता

पुरुषान्यत्वागरिज्ञानाद् माध्यस्थ्यलामोऽनैभःसिललौधवृष्ट्याख्याः शरीरशरीरिविशेषणोपायाश्चतस्त्र आध्या-त्मिकास्तुष्ट्यः । वेद्धाश्च विषयनिर्वेदजाः पञ्च विषयेष्वर्जनरक्षणक्षैयसङ्गिहसादोषदर्शनात् सुँतारसुपार-सुनेत्र[सु]मारीचोत्तमाभयाख्या इति नव तुष्ट्यः । ऐकादशेन्द्रियवधाः विधरान्धाच्चमूकजडोन्मादकुणिकुष्टि-क्वीबोदावर्तपङ्कताः । पूर्वोक्तेभ्यः सिद्ध्युपायेभ्यो विपरीतनामानोऽष्टावसिद्धयः । तथा तुष्टिविपरीतनामानोऽ-

वा असर्वगता वेति । एतान् धर्मान्न वेति, केवलमस्तित्वमात्रेण तुष्टः प्रवितः, तस्य नास्ति मोक्ष एषा प्रकृत्याख्या तुष्टिः । उपादानाख्या यथा कश्चित् त्रिदण्डकृष्डकमण्डलुकृष्णाजिनाक्षस्त्रादीनामुपादानं कृत्वा प्रवितीति सम मोक्षो भविष्यतीति, एवं तुष्टो ज्ञानागमं न करोति तस्य नास्ति मोक्ष इत्येषा उपादानाख्या द्वितीया तुष्टिः । कालाख्या यथा—कश्चिदनिमगत-तत्त्वज्ञो व्रवीति कालेन मोक्षो भविष्यतीति ज्ञानागमं न करोति, किं ज्ञानेन १ इति, एवं सन्तुष्टस्य नास्ति मोक्ष इत्येषा कालाख्या तृतीया तुष्टिः । भाग्याख्या यथा—कश्चिदनिमगततत्त्वज्ञो व्रवीति भाग्येन मोक्षो भविष्यतीति ज्ञानागमं न करोति, किं ज्ञानेन १ इति सन्तुष्टस्य मोक्षो नास्तीति एषा भाग्याख्या चतुर्थी तुष्टिः । एवमेता आध्यास्मिकाश्चतस्तुष्टयो भवन्ति ।''—जे॰ साङ्क्षया० वृ ि साङ्क्षया० युक्तिवीपिकायां तु आध्यास्मिकतुष्टयोऽन्यथा व्याख्याताः ॥

१ "आया तुष्टिरम्भ इलमिघीयते । कस्मात् १ अमितं हि प्रधानतत्त्वं भाति जगद्वीजभूतत्वात् । . . . . . दितीया तुष्टिः सलिलमिखभिधीयते । कथं पुनरैतत् सलिलम् ? सति उपादाने विकारो लीयत इति ।……तृतीया तुष्टिः 'ओघः' इखिभधीयते । कथं पुनरयं काल ओघ इत्युच्यते ? सलिलौघवत् सर्वाभ्यावहनात्।……चतुर्था तुष्टिईष्टिरित्यमिधीयते । कथं पुनर्श्वष्टिरित्युच्यते ? सर्वसत्त्वाप्यायनात् । यथा हि शीर्णानामपि तृणलतादीनां वृष्टिं प्राप्य पुनराप्यायनं भवति एवमेव सर्वेषां प्राणिनां भाग्यविषरि-णामात् पुनराप्यायनं भवति । तस्माद् वृष्टिसाम्याद् भाग्याख्या तुष्टिवृष्टितिस्यभिधीयते ।''—साक्क्षका**ः युक्तिवीपिका, का**० ५०॥ २ "बाह्या[स्तु पञ्च ] तुष्टयो भवन्ति । ताश्च व्याख्यात्वन्ते । बाह्यविषयोपरमाश्च पच । ताश्चमाः—अर्जनरक्षणक्षया-त्रप्तिहिंसादोषाः । तत्रार्जनं नाम शब्दस्परीहरारसगन्थान् निषयान् निमित्तं कृरवा कृषिपशुपालनवाणिज्यादिषु प्रवर्तते, तत्र विषयोगार्जने क्रेशप्रयासादि दुःखं मत्वा विषयेभ्य उपरमति, उपरतश्च तुष्टिं लभते, एषा पद्ममी तुष्टिः । रक्षणदुःखं यथा अर्जितानां धनधान्यानां राजनौरादिभ्यो यदु रक्षणं तदिप दुःखं कर्तुमित्यपरतश्च तुष्टिं लभते, एषा षष्टी तुष्टिः । क्षयदुःखं यथा अजितानां रक्षणे कृतेऽप्युपमुज्यमानाः क्षीयन्त इति मत्वा उपरतश्च तुष्टि लभत इखेषा सप्तमी तुष्टिः । यथार्जितरक्षण-क्षयादीनां प्रतीकारेऽपि कृते इन्द्रियामा वैत्रव्यं नास्तीति सिंबन्य विषयेभ्यो विरमति उपरतश्च तुष्टि लभते, एषा अष्टमी .तुष्टिः । अर्जनरक्षगक्षयातृतीनां प्रतीकारेऽपि कृते अर्जनादिइतेन हिंसामन्तरेण भूतोपरोधं विना न शक्यन्ते विषया उपार्ज∙ यितुमतो विषयेभ्य उपरतश्च तुर्धि लभते, एषा नवमी तुटिः । एवमेताभिस्तुष्टिभिरज्ञानाद् मोक्षो नास्तीति केवलेन वैराग्येण तुष्टिः । एवमेता आय्यात्मिकाश्वतस्त्रो बाह्याः पञ्च नव तुष्टयो व्याख्याताः । आसां तुष्टीनां नवानामिह संज्ञा भवन्ति — अम्भः सलिलम् ओवो वृष्टिः सुनारं सुनारं सुनेत्रं मरीचिकम् उत्तमाम्भसिकमिति ।" जे० साङ्क्यका० वृ० f B, का० ५०॥ ३ °श्रयासङ्ग<sup>े</sup> प्र० । "सन्दस्परीह्रपरसगन्धेस्य उपरतोऽर्जनरक्षणक्षयसङ्गहिसादर्शनात् । "विषयोपभोगसङ्गे कृते नास्तीन्द्रियाणामुपश्चम इति सङ्गदोषः ।" इति **सा**ङ्ख्यका० गौडपादभाष्ये, का० ५० ॥ **४ सुतारं सुपार सुनेत्रं** मारीचोत्तमारुयास्या प्रवा "धुखार्थं च प्रवृत्तस्य भूयिष्टं दुःखमेवेस्वेतस्माद् दर्शनाद् माध्यस्थ्यं रूभते सा पश्चमी तुष्टिः मुतारमिलाभिधीयते । कथं पुनः मुतारमित्युच्यते ? मुखमनेन उपायेन तरन्ति विषयसङ्कटमिति मुतारम् । "प्राष्ट्री तुष्टिः चुपारमिलाभिधीयते । कथं पुनः सुपारमित्युच्यते ? सुखमनेन पारं विषयार्णवस्य प्रयान्तीति । . . सप्तमी तुष्टिः सुनेत्रमित्युच्यते । कथं पुनः सुनेत्रमित्युच्यते ? सुखमनेन आत्मानं कैवल्यावस्थां नयन्तीति सुनेत्रम् । अष्टमी तुष्टिः सुमारीचिमित्युच्यते । कथं सुमारीचमित्युच्यते ? अर्च तेः पूजार्थस्य शोमनमर्चितं विषयसङ्गनिष्टत्तस्य योगिनोऽवस्थानं भवति । ...नवमी तुष्टिरुत्तमाभय-मि यपदिस्थते । कथम् ? उत्तमं हि प्राणिनां सर्वेभ्यो भयेभ्यो हिंसाभयमिति तद्पनमात् उत्तमाभयमिति ।" साङ्खयका० युक्तिदीपिका, का॰ ५०॥ ५ "एकादशेन्द्रियवया सह बुद्धिवधैरशक्तिरुद्दिष्टा । सप्तदश वधा बुद्धेर्विपर्ययात् दुष्टिशक्ती-नाम् ॥ ४९ ॥···३न्द्रियाणां स्रविषयप्रहणासामध्ये वध इव वधः।'' साङ्ख्यका० माठरसृ०। ''इह लोके कश्चिद् देवदत्तो ्वैराग्येण गृहीतो यज्ञदत्तमाङ्क्ष्य प्रज्ञवीति भो यज्ञदत्त दुःखितोऽस्मि, किं करवाणि १ इति । स<sup>े</sup>तेनोक्तः—**साङ्ग्य**ज्ञानस्याधिगमं कुर, त्वं दुःखान्तं यास्यसीति । एवं यज्ञदत्तेनोक्तो देवदत्तोऽत्रवीत्—नाहं शक्नोमि साङ्ख्यज्ञानस्याधिगमं कर्तुं यस्माद् विधिन नाम्भसिक्यादयो नव अतुष्ट्य इत्यर्शक्तिरष्टाविंशतिविधा । अश्रेयः प्रवृत्त्यहङ्कारममकारकोधमरणविषादा-स्त्रमोमोहमहामोहतामिस्रान्थतामिस्राः पञ्च विषयया इत्येतद् दृष्टफलपरिमाणम् । इत्थं रूप-प्रवृत्ति-फलपरिमाणमाध्यात्मिकानां कार्यकारणात्मकानां भेदानां निर्दिष्टम्, अनेन तैर्यग्योनमानुषदैवेष्वपि सप्रपञ्चेषु श्रेयम् । तस्मात् परिमितत्वात् 'संसर्गपूर्वका भेदाः, त्रीहाविव संस्ष्टाः मूलाङ्करपर्णनालकाण्डप्रसवतुषश्कर-५ पुष्पश्चीरतण्डलकणभावाः यथा वा श्रुक्तशोणितसंस्रष्टाः कललार्बुदमांसँपेशिशरीरव्यूह्वाल्यकौमारयौवन-स्थाविरा भावा इति ।

इतश्च अस्ति प्रधानं भेदानां कार्यकारणभावात् । शब्दाद्यातमना व्यवतिष्ठमानानि सत्त्वरजस्तमांसि २३०-१ प्रकाशप्रवृत्तिनियमैः परस्परार्थं कुर्वन्ति । र्सत्त्वं शब्दाद्यात्मना व्यवतिष्ठमानं तद्भावायेतरयोः प्रवृत्ति ख्यापयति, एवं रजः प्रवर्तयति, तमो नियमयति । शब्दाद्यारब्धानि पृथिव्यादीनि औरम्भोत्क्रमेण

रोऽस्मि गुरोर्वचनं न शृणोमि, ग्रुश्रूषायामसमर्थः कृतो ज्ञानस्याधिगमं करिष्यामीति ? एवमेवान्ध्यमूकत्वोनमादादयः इन्द्रियो पणाता विषया(य?)प्रहणे असमर्था बोध्याः । एवमेते एकाद्शेन्द्रियवधा अशक्तिरिख्युच्यते । सह बुद्धिवधैरशक्तिरुद्दिश । बुद्धिवधाः विषया(य?)प्रहणे असमर्था बोध्याः । अशह—के ते बुद्धिवधाः कियन्तश्रेति ? समदश वधा बुद्धिविपर्ययात् तुष्टिसिद्धीनाम् । ते च सप्तदश वधाः तुष्टिसिद्धितु व्याख्यायमानाष्ठ व्याख्यास्यन्ते ।" जे० साङ्क्षका० वृ० B, का० ४९ । "बाधिर्यमान्ध्यमप्रत्वं मूकता जडता च या । उन्मादकीष्ठ्यक्रीण्यानि क्रैव्योदावर्तपङ्कताः ॥ १ ॥ तत्र वाधिर्य श्रोत्रस्य, आन्ध्यं चक्षुषः, अग्रत्वं नासिकायाः, मूकता वाचः, जडता रसनस्य, उन्मादो मनसः, कीष्ट्यं त्वचः, कीण्यं पाणेः, क्रैव्यमुपस्थस्य, उदावर्तः पायोः, पङ्कता पादयोः, इत्यवमिन्दियवधा एकादशः।" साङ्क्षका० युक्तिरीपिका, का० ४९ ॥

१ ''अशक्तिश्च करणवैकल्यादष्टाविंशतिमेदा 'भवति' इत्यनुवर्तते । तत्र बाह्यकरणवैकल्यं सह मनसा एकादशप्रकारम्, सप्तदशनिधं बुद्धिवैकल्यम्, एतेऽशक्तिमेदाः ।" साङ्ख्यकाः युक्तिवीपिका, का० ४७॥ २ "वह विपर्ययमेदा भवन्ति तमोमोहमहामोहतामिस्नान्धतामिस्ना इति । तत्र अश्रेयसि प्रशृतस्य प्रस्थयावरे श्रेयोभिमान आद्यो विपर्ययस्तम इत्यभिधीयते भौतिकेषु आकारेषु श्विरःषाण्यादिषु आत्मप्रहो योऽयं व्यूबोरस्कः सितदशनस्ताम्राक्षः प्रलम्बबाहः सोऽहमिति । तथा श्रवणस्पर्शनरसन्त्राणवचनादानविहरणोत्सर्गानन्दसङ्कल्पाभिमानाध्यवसायलक्षणासु करण-वृत्तिषु अहं श्रोता द्रष्टा चेलेवमादिराद्यकालप्रवृत्तो ब्रहः पूर्वस्मादवरो मोह इत्युच्यते । । वाह्ये तु विषये ममेदमित्यभि-निवेशः पूर्वस्मादवरः [ महामोहः ] इत्युच्यते । कोधश्रत्यां विपर्ययः पूर्वस्मादवरः तामिस्न इत्यभिधीयते । कारणिवषादः पद्यमो विपर्यय पूर्वस्मादवरः अन्धतामिल इस्रिभिधीयते ।" साङ्क्षका० युक्तिदीपिका, का० ४७॥ र तामिश्रान्धता-मिआः प्र० ॥ ४ "संसर्गपूर्वकरवे हि संसर्गस्य एकस्मिन्नद्रयेऽसम्भवात् नानात्वैकार्थसमवेतस्य नानाकारणानि कल्पनीयानि । तानि च सत्त्वरजलमांस्येवेति भावः।"—त्रह्मसूत्रशाङ्करभाष्यभामती २।२।१। "तथा परिमितानां भेदानां मूलाङ्करादीनां संसर्गपूर्वेक्त्वं दृष्टा बाह्याध्यात्मिकानां मेदानां परिमितत्वात् संसर्गपूर्वेक्त्वमतुमिमानस्य सत्त्वरजस्तमसामिप संसर्गपूर्वेक्त्व-प्रसङ्गः, अनुमितत्वाविशेषात् ।"-इति ब्रह्मस्त्रशाङ्करभाष्ये २।२।१॥ ५ "भेदानां परिमाणात् । यत् परिमितं तस्य सत उत्पत्तिरेष्टा तद्यथा-मूलाङ्करपणेनालदण्डबुषतुषश्चक्रपुष्पक्षीरतण्डुलकणानाम् । परिमिता महदहङ्कारेन्द्रियतनमात्रमहाभूतलक्षणः मेदाः, तस्मात् कारणपूर्वकाः । यदेशां कारणं तदन्यक्तम् ।'' साङ्ग्यका ॰ युक्तिदीपिका, का ॰ १५॥ ६ ''किञ्चान्यत् , कार्या-श्रियणश्र कललावाः । यदा सूक्ष्मशरीरमुत्पत्ति हाले मातुहदरं प्रविशति मातुः हथिरं पितुः ग्रुकं तस्य सूक्ष्मशरीरस्य उपचयं कुरुते, मातुः कललार्बुद्धनमांसपेशीगर्भकौमारयौवनस्थाविरादयोऽचपानरसनिमित्ता निष्पाद्यन्ते, तेन उच्यते–कार्याः श्रंयिणथ कललाया इति ।" जे $oldsymbol{\circ}$  साक्ष्यका $oldsymbol{\circ}$  वृ $oldsymbol{\circ}$   $oldsymbol{\circ}$  oldsymप्रवा ९ आरंत्क्रमेण यव । पृष्ट २६० टि० १ मध्ये वर्षितं सुख्यारम्भक्रमं परिखज्य अत्र तु पृथिवया आदी उपादानात् आरम्भोत्क्रमेण इति पाठः सङ्गतः प्रतीयते । अत्र अखारस्ये तु 'आरम्भात् क्रमेण' इति पाठः कल्पनीयः, 'कमेण पृतिसङ्करपक्तिब्यूहावकाश्चरानैः' इति च योज्यम् ॥

र्धृतिसङ्ग्रह्पक्तिव्यूह्यवकाशदानैः पैरस्परार्थं कुर्वन्ति । इन्द्रियाण्यप्यन्योन्यविषयग्रहणसाहायकेनोपकुर्वन्ति । यश्च यस्य विषयं प्रख्यापयति अर्जयति पाति संस्करोति उपधत्ते वा तत् कारणमितरत् कार्यम् । स्थानसाधनातम- प्रख्यात्युपभोगैः करणार्थं करोति कार्यम् , करणं वृँद्धिक्षतभग्नसंरोहणसंशोकपरिपालनैः कार्यार्थं करोति । एवं बाह्याध्यात्मिकानां दैवंमानुषतैर्थन्योनानां सप्रपञ्चानामन्योन्योपकार्तरः रक्षा-सङ्ग्रह-सेवन-पूजन-पोषण- स्थिति-शुश्रूषांदिविकल्पा वर्णाश्रमादीनां योज्याः । एककर्तृका भेदाः, परस्परोपकारकोपकार्यत्वात् , शयनादि- इ वत् । तस्मादस्ति प्रधानमिति ।

इतश्च अस्ति शक्तिमद्बस्थामात्रत्वाच्छक्तीनाम् । कार्यकारणानामधिष्ठितानामनिविष्ठितानां वै स्वकार्यसमर्थासिषु कालेषु शक्तयोऽवितिष्ठन्ते । तैयथा — प्राक् प्रवृत्तेः शक्त्यवस्थानमनुमीयते प्रवृत्त्युपलब्वेः, प्रवृत्तिकालेऽवस्थानमपर्वगदर्शनात्, प्रवृत्त्युक्तरकालावस्थानं प्रवृत्तिकालेऽवस्थानमपर्वगदर्शनात्, प्रवृत्त्युक्तरकालावस्थानं प्रवृत्तिकयितरेकेणावस्थानदर्शनात् । एवमाद्यन्तवद् व्यक्तमुपलभ्य व्यक्तशक्त्यवस्थास्ति, अनवस्थितशक्तेराद्यवसानामावात् खपुष्पवत्, अवस्थितशक्तेरेव 10 तद्भावाद् मृदः पिण्डादिभाववत् । तस्माद् व्यक्तशक्तिप्रवृत्त्युपलब्वेरस्ति प्रधानमिति ।

१ वृत्तिस<sup>°</sup> प्र० । ''सहभावे तु तेषामुपकारो न प्रतिषिध्यते, तद्यथा पृथिव्यादीनां धृतिसङ्क्रहपक्ति व्यूहावकाश-दानै: ।"-साञ्चका० सक्तिदीपिका, का० १५, ए० ८० पं० २६ । "पृथिन्येव पृथिवीधातुः धृत्यादिधर्मधारणात् ।" -नयचकवृ०, पृ० २६७-१ । "पञ्च महाभूतानि कृतानि - आकाशमवकाशने, भूमिविंहरणे, आपः पिण्डीकरणे शुद्धौ च, अप्रिराहारपचने, वायुर्व्यूहने।" जे० साङ्क्र्यका० चू० B, का० ३९॥ २ "आह—कः पुनर्व्यक्तस्य परस्पर-कार्यकारणभाव इति । उच्यते —गुणानां तावत् सत्वरजस्तमसां प्रकाशप्रवृत्तिनियमलक्षणैर्धमैरितरेतरोपकारेण यथा प्रवृत्तिर्भः वित तथा 'प्रीत्यप्रीतिनिषादात्मकाः' [ साङ्ख्यका० १२ ] इत्येतिसन् सूत्रे व्याख्यातम् । तथा सन्दादीनां पृथिव्यादिषु परस्परार्थमेकाधारत्वम् । श्रोत्रादीनामितरेतरार्जनरक्षणसंस्काराः । करणस्य कार्यात् स्थानसाधनप्रख्यापनादिकार्यस्य करणाद् वृद्धिक्षतमङ्गसंरोहणसंञोषणपरिपालनानि प्रथिव्यादीनां भृतिसङ्कहपक्तिव्यृहावकाशदानैर्गवादिभावो देवमानुषतिरक्षां ययर्तु-विधानेज्यापोषणाभ्यवहारं संज्यवहारेतरेतराध्ययनं वर्णानां स्वथमंत्रवृत्तिविषयभावः । अन्यच लोकाद् यथासम्भवं द्रष्टन्यम् ।" साक्काका व्यक्तिवीपिका, कार १५ ॥ ३ कार वि वि । इस्यता पुरु २९८ टि० ३ ॥ ४ "देहस्य वृद्धिसत्भप्रसंरोहणादि-निमित्तरवात् [ प्रशस्त भा ० ] देहस्येति । वृद्धिरवयवोपचयः भमक्षतयोर्विघटितविश्विष्टयोरस्थिचर्मभासभागयोः संरोहणं पुनः सङ्घटनम् ।" इति प्रशस्तपादभाष्यिक्तरणावस्याम् आत्मनिरूपणे । हत्यतां ठि० २ ॥ ५ "तैर्यग्योनमानुषदैवतानि च परस्परार्थत्वात् । [ व्यासभा व ] । परस्परार्थत्वादिति । मतुष्यशरीरं हि पशुपक्षिमृगसरीसृपस्थावरोपयोगेन ध्रियते, एवं व्याघ्रादिशरीरमपि मनुष्यपञ्चमृगादिशरीरोपयोगेन, एवं पञ्चपक्षिमृगादिशरीरमपि स्थावराश्चपयोगेन, एवं दैवशरीरमपि मनु ब्योपहृतच्छागमृगकपिक्षलमांसाज्यपुरोडाशसहकारशाखाप्रस्तर।दिभिरिज्यमानं तदुपयोगेन, एवं देवतापि वरदानशृष्ट्यादिभिमेनु-ष्यादीनि घार्यतीलाति परस्परार्थत्वमिलार्थः ।'' इति पातञ्जलयोगदर्शनव्यासभाष्यस्य वाचस्पतिमिश्रप्रणीतायां तत्त्ववैशारखां वृत्तौ २।२८ ॥ ६ (काराः ?) ॥ ७ °सेचनपूजनपौषण भा० ॥ ८ °षादेर्विकल्पा य० ॥ ९ °श्रया( श्रम्या ? )० दीनां प्रवास ब्राह्मणक्षत्रियवैद्यानां वर्णानां ब्रह्मचारि-गृहस्थ-वानप्रस्थ-यतीनामाश्रमिणां च कार्याणि वर्णितानि वैशेषिक-दर्शनप्रशास्त्रपादभाष्ये द्रष्ट्रव्यानि धर्मनिरूपणे । स्मृत्यादिष्विप धर्मशास्त्रेषु तद्वर्णनमस्ति ॥ १० चा भा० । अत्र वा इत्यपि पाठः स्यात् ॥ ११ ''किञ्चान्यत् , शक्तितः प्रशृतेश्च । इह यावती काचिछोके प्रशृतिरुपलभ्यते सा सर्वा शक्तितः । तदाधा— कुम्मकारस्य दण्डादिसाधनविन्यासलक्षणायाश्च शक्तोः सन्निधानाद् घटकरणे प्रशृतिः, अस्ति व्यक्तस्य चेयं कार्यस्वात् तद्भानेन प्रवृत्तिरिति । अतस्तस्यापि शक्ता भवितन्यम् । यासौ शक्तिस्तद्व्यक्तिति । आह--प्राक् प्रश्तेः शक्त्यभादः प्रवृत्यतुष-लब्धेः । ..... अत्र ब्रूमः — न, अप्रसिद्धत्वात् । ...तस्मात् प्राक् प्रश्नतेः शक्तिः । यत् पुनरेतदुक्तं तावदेव प्रध्वस इति, अत्र ब्रुमः—न, कार्यनिष्ठादर्शनात् । यदि प्रवृत्तिसमकालमेव प्रध्वंसः स्थात् कार्यनिष्ठेव न स्यात् , तित्रमित्तत्वात् कार्यस्य । ······तस्मान्नास्ति शक्तीनां प्रवृत्तिकाळे विनाशः । प्रवृत्त्युत्तरकालमपि नास्ति । कस्मात् १ पुनः प्रवृत्तिदर्शनात् ।····· तसात् त्रिषु कारेषु शक्तयोऽवतिष्ठनते ।''--साक्क्षका० युक्तिरीपिका, का० १५ ॥

१३०-२ इतश्च अस्ति प्रधानम्, वैश्वरूप्यस्याविभागप्राप्तेर्देशकालप्रमाणवलरूपप्रत्यासत्तेरवर्यमभाव्युंच्छेदानुच्छेदाभ्यां च निवृत्तेः । जैलभूम्योः पारिणामिकं रसादिवैश्वरूप्यं स्थावरेषु दृष्टम्, तथा स्थावराणां
जङ्गमेषु, जङ्गमानां स्थावरेषु, स्थावराणां स्थावरेषु, जङ्गमानां जङ्गमेषु । जात्यनुच्छेदेन सर्वं सर्वात्मकम्,
देशकालाकारनिमित्तावबन्धात् तु न समानकालमात्माभिव्यक्तिः, ते मन्यामहे जलभूम्योरप्येतत् पारिणामिकं रसादिवैश्वरूप्यम्, अन्येषां च भूतानामन्यपरिणाम इति, एवं तद्प्यन्यस्थेत्यवर्यभावी अविभागः ।
यत्र चाविभागस्तत् प्रधानम्, वैश्वरूप्यस्थाविभागकारणपूर्वकत्वात्, मयूरवर्दवैचित्र्यस्थेव तदण्डकरसपूर्वकत्वम् । तस्मादस्ति प्रधानमिति एभिः पश्चभिर्यातैः समन्वयपरिमाणोपकारशक्तिप्रवृत्तिवैश्वरूप्यगत्याल्यैः
सामान्यसंसर्गैककर्तृशक्तिमच्छक्त्यविभागसंज्ञं प्रधानं सिद्धम् । अत एवैकत्वमर्थवत्त्वम्, परार्थत्वं संहत्य-

१ ''किञ्चान्यत्, अनिभागाद् वैश्वरूप्यस्य । इह यद् विश्वरूपं तस्याविभागो दृष्टः, तद्यथा—सिललादीनां जलभूमी, विश्वरूपाश्च महद्राद्यः, तस्मादेषामप्यविभागेन भवितव्यम् । योऽसावविभागस्तद्व्यक्तम् । तस्माद्रस्यव्यक्तम् । आह् – किं पुनस्तद् वैश्वरूपं को वा विश्वरूप इति ? उच्यते-वैश्वरूप्यमिति विशिष्टमवस्थानमाचक्ष्महे अस्तमितविशेषत्वमविभाग इति । विशेषस्य सामान्यपूर्वकत्वादिति योऽर्थस्तदुक्तं भवति अविभागाद् वैश्वरूप्यस्येति ।'' साङ्क्यका० युक्तिदीपिका, का० १५ ॥ **२ ° व्युच्छेदाभ्यां** प्र० ॥ 🗦 दश्यतां प्र० ११ पं० २७ । "यथा जलभूम्योरप्येतद् रसादिवैश्वरूप्यं स्थावराणां जङ्गमेषु जङ्गमाना स्थावरेष्विति । एवं जाल्यतुच्छेदेन सर्वं सर्वात्मकमिति । तेन मन्यामहे – अस्ति प्रधानं यत्र महदादि लिङ्गमविभागं गच्छति, इस्रेवमवश्यम्भावी अविभागः । यत्राविभागस्तत् प्रधानम् । तस्मादस्ति प्रधानम् ।'' इति जे**० साङ्ख्यका० वृत्तौ** B, किबिच्छब्दमेदेन माठरवृत्ती च, का॰ १५॥ "सर्वं सर्वात्मकमिति। यत्रो(शो?)क्तम्—'जलसूम्योः पारिणामिकं स्सादिवैश्वरूपं स्थावरेषु दृष्टम्, तथा स्थावराणां जङ्गमेषु जङ्गमानां स्थावरेषु इति । एवं जात्यनुच्छेदेन सर्व सर्वात्मकमिति । देशकालाकारनिमित्तापवन्थाच खलु समानकालमात्मनामभिन्यक्तिः' इति [ न्यासभा० ] । सर्वं सर्वात्मकमिति । यत्रोक्तमिति तदेवोपपादयति । जलभूम्योरिति । जलस्य हि रसहपस्पर्शशब्दवतः भूमेश्व गम्धरसहपस्पर्शशब्दवत्याः पारिणामिकं वनस्पति-लतागुलमादिषु मूलफलप्रसवपञ्चवादिगतरसादिवैश्वरूपं दृष्टम् । सोऽयमनेवमासिकाया भूमेरनीदृशस्य वा जलस्य न परिणामो मनितुसर्हति, उपपादितं हि नासदुत्पद्यते इति । तथा स्थानराणां जङ्गमेषु मनुष्यपञ्चम्यादिषु रसादिवैचित्रयं दृष्टम् । उपभुष्ताना हि ते फलारीनि रूपादिभेदसम्पदमासादयन्ति । एवं जङ्गमानां पारिणामिकं स्थावरेषु दृष्टम् , रुधिरावसेकात् किल दार्डिमी-फलानि तालफलमात्राणि भवन्ति । उपसंहरति ~ एवमिति । एवं सर्वं जलभूम्यादिकं सर्वरसाद्यात्मकम् । तत्र हेतुमाह ---जात्यनुच्छेदेनेति । जलत्वभूमित्वादिजातेः सर्वत्र प्रत्यभिज्ञायमानत्वेन अनुच्छेदात् । ननु सर्वं चेत् सर्वात्मकं हन्त भोः सर्वस्य सर्वेदा सर्वेत्र सर्वेथा सन्निधानात् समानकालीना भावानां व्यक्तिः प्रसज्येत, न खलु सन्निहिताविकलकार्णं कार्यं विलम्बितु-मईतीत्यत आह — देशकालेति । यदापि कारणं सर्वे सर्वात्मकं तथापि यो यस्य कार्यस्य देशः यथा कुङ्कमस्य कश्मीरः तेषां सत्त्वेऽपि पञ्चालादिषु न समुदाचार इति न कुङ्कुमस्य पञ्चालादिषु अभिन्यक्तिः, एवं निदाघे न प्रावृषः समुदाचार इति न तदा द्यालीनाम्, एवं न मृगी मतुष्यं प्रस्ते, न तस्यां मतुष्याकारसमुदाचारः इति । एवं नापुण्यवान् सुखरूपं भुद्धे, न तस्मिन् पुण्यनिमित्तस्य समुदाचार इति । तस्माद् देशकालाकारनिमित्तानामपबन्धादपगमाच समानकालमात्मनां भावानामभि-व्यक्तिरिति ।'' इति पातज्ञलयोगदर्शनस्य व्यास्तप्रणीतभाष्योपरि वाचस्पतिमिश्रविरचितायां तत्त्ववैद्यारयां वृत्तौ ३।१४ ॥ **४ ते इलव्ययं ततः** इत्यर्थे वर्तत इति भाति, दश्यतां पृ० ११ पं० २७। ते इलव्ययस्य ततः इत्यर्थे दश्यते बहुशः प्रयोगः पातज्ञलमहाभाष्येऽपि, तद्यथा—"अब्रह्मदत्तं ब्रह्मदत्त इत्याह । ते मन्यामहे ब्रह्मदत्तवदयं भवतीति ।" पा० म० भार ११११२२, ११२११, ७१९० ॥ ५ यथाकर्म समन्वयात् सामान्यं परिमाणात् संसर्गः उपकारात् एककर्ता सक्ति-प्रवृत्तेः शक्तिमच्छक्तिः वैश्वरूप्यगत्या च अविभागः सिध्यति ॥ ६ "[ दश मूलिकार्याः, तथाहि — ] अस्तिस्वमेकत्वमथार्थ-वर्त्वं पारार्थ्यमन्यत्वमथो निवृत्तिः । योगो वियोगो बहवः पुमासः स्थितिः शरीरस्य च शेषवृत्तिः ॥ ९ ॥ तत्र 'मेदानां परिमाणात्' [का० १५] इस्रोभिः पद्यभिवतिहेतुभिः प्रधानस्थास्तित्वमेवस्वमथार्थवत्त्वं च सिद्धम् । 'सङ्घातपरार्थस्वात्' [का॰ ९७] इति परार्थता सिद्धा । 'तद्विपरीतस्तथा च पुमान्' [का॰ १९] इति प्रधानपुरुषयोरन्यस्वं सिद्धम् । 'रङ्गस्य दर्शयित्वा' [का० ५९ ] इति निवृत्तिः सिद्धा । 'पुरुषस्य दर्शनार्थम्' [का० २१ ] इति संयोगः सिद्धः । 'प्राप्ते

कारिणां पारार्थ्याच्छयनादिवत् । अतः पुरुषास्तित्वमन्यत्वं तद्बहुत्वं च पुरुषाणाम् । प्रधानस्य आद्यान्त-पुरुषार्थोपलब्ध्यनन्तरं निवृत्तिः ब्रीह्यदकगत्या रैङ्गनर्तकीवद्वेति प्रधानपुरुषसंयोगविभागावित्थम् । इयत्वैरि-ज्ञानफलं च शास्त्रम् ।

तथा संव्यवहारप्रसिद्धे रिखादि यावदावीतानामिति व्याख्यातं द्रष्टव्यम् । एतेषामेव पञ्चानां वीतानां परिशुद्धार्थाः पञ्जैव आवीताः । एवमेभिः पञ्चभिवीतैः प्रधानस्य परियहं छत्वा पुनरावीतैः व करिष्यामः । 'परपक्षप्रतिषेषेन स्वपक्षपरियहिकया आँवीतः' इत्यपदिष्टं पुरस्तात् । तस्यास्य प्रैतिपक्षाः सर्वै-कान्तिनः पुरुषेश्वराणुप्रवादाः विकारपुरुषा वैनाशिकाश्च । तेषां 'वैनाशिकप्रतिषेधमप्रे वक्ष्यामः, कस्मात् १ २३१-१ किश्चिद् 'वैनाशिका हीतर इत्यतः प्रभृत्युपक्रम्य अनुपल्रब्धेनीस्तीति द्वितीयस्य शिरसो[ऽन]भ्युपगत-स्यासत उत्पत्त्यमावाद् व्यभिचारप्रसङ्गे गते यावद्मागतेऽपि काले न भविष्यतीति ।

किञ्चान्यत्, यदि व्यक्तस्यासत उत्पत्तिभैवति अर्थार्थिभिस्तृणपांशुशालुकाः मुक्तामणिरजत-10 मुवर्णानि क्रियेरन्, कस्मात् ? अभाविक्रया गुरुकार्या भाविक्रया र्लघ्वीति । न त्वेवं क्रियते, तस्माद्युक्त-मित्यादि यावदुक्तोत्तरत्वादसम्यिग्विधः । किञ्चान्यत्, यदि व्यक्तस्यासत उत्पत्तिर्थोन्यभावादेकत्व-प्रसङ्गः, प्रधानाभावात् सामान्यमात्रमिदं व्यक्तं निर्विशेषमित्येतत् प्रसञ्येत । कस्मात् ? सामान्यपूर्वकत्वाद् विशेषाणाम्, सामान्यपूर्वका हि लोके विशेषा दृष्टाः, तद्यथा — क्षीरपूर्वका दिधमसुद्रप्रसन्वनीत- घृतारिष्टिकिलादकूर्विकाभावाः । न त्यसति भावः कश्चिद्रस्ति यत्पूर्वका व्यक्तविशेषाः स्यः । तस्मात् 15 सामान्यमात्रमिदं व्यक्तं निर्विशेषमित्येतंत्, न त्यदं तादक् । तस्माद् नेदं व्यक्तमसत उत्पद्यते । न चेदं सत उत्पद्यते । पारिशेष्यात् प्रधानादेवेदं व्यक्तमुर्वेद्यत इत्येतद् युक्तम् । तस्मादस्ति प्रधानमिति । एषोऽ-न्यवतिस्थावीतः ।

१ वार्थयो पल ये । "प्रधानस्य पुरुषार्था प्रवृत्तिः, स चार्थो द्विविधः—शब्दाद्युपलब्धिरादिर्गुणपुरुषान्तरोपल-विधरन्तः ।" जे० साङ्क्ष्यका० चृ० A, B, माठरवृ०, का० ६६ ॥ २ रङ्गमनते ये । "रङ्गस्य दर्शयित्वा निवर्तते नर्तकी यथा वृत्यात् । पुरुषस्य तथारमानं प्रकाश्य विनिवर्तते प्रकृतिः ॥ ५९ ॥"—साङ्क्ष्यका० ॥ ३ त्यरिमाण-फलं य० ॥ ४ दश्यतां पृ० ३१४ पं० ३ ॥ ५ पुरस्तावत् भा० ॥ ६ "प्रतिपक्षाः पुनन्तस्य पुरुषेशाणुवादिनः । वैनाबिकाः प्राकृतिका विकारपुरुषास्तथा ॥ तेषामिच्छाविघातार्थम। वार्थेः स्कृमवुद्धिः । रचिताः त्वेषु तन्त्रेषु विधमास्तर्कगृहराः ॥" इति साङ्क्ष्यका० युक्तिविपिकावृत्तौ प्रारम्भक्षोकेषु ॥ ७ हीतकर पा० रं० ही० ॥ ८ लिचति प्र० ॥ ९ अति सम्सन्तर्विभस्तु-नवनीत-वृता-ऽरिष्ट-किलाट-कृर्विकाभावेन परिणमित ।" जे० साङ्क्ष्यका० वृ० A, माठरवृ०, का० १६ ॥ १० भित्यतत न त्वदं य० । भित्यत (व१) न त्वदं भा० ॥ ११ त्यद इ प्र० ॥ १२ व्यक्तं य० ॥ नय० ४३

किश्चान्यदितादि तदेव योन्यभावादनवस्थाप्रसङ्गः, परिमाणस्य संसर्गपूर्वकत्वाविनाभावा-दित्यर्थः । प्रधानाभावाद् 'निष्परिमाणिमदं व्यक्तमव्यवस्थितिमित्येतत् प्रसष्येत । कस्मात् ? सतां ह्यर्थानां लोके परिमाणं दृष्टं तुल्पमान-हस्त-व्याम-रज्ञवात्मोपचयैः, न त्वसति भावः कश्चिदस्ति यः प्रतिपद्यमानः परिमाणेऽवितिष्ठत । तस्माद् 'निष्परिमाणिमद्भव्यवस्थितिमित्येतत् प्रसष्येत, न त्वदं ताद्वक्, तस्माद् नेदं ज्ञ्यक्तमसत् उत्पद्यते । न चेदं सत् उत्पद्यते । परिशेषतः प्रधानादेवेदम् । तस्मादस्ति तत् ।

भिक्रान्यत्, एकजातिसमन्वयाभावैप्रसङ्गादिति तदेव।स्थालीघटेखादि दृष्टान्तविशेषः सामान्य-विशेषोत्थाँपनार्थमुच्यते। अत्र परो त्र्यात् – विशेषमात्रस्य दर्शनादसत उत्पत्तिः, तद्यथा – ऑकारो गौरविमत्यादिधर्मभेदादिति। तत्रोत्तरम् – ताद्रूप्येणोपकाराददोष इति धर्मभेदपरिणखा लोकवृत्तान्त-नयनादित्युपकारभेदप्रदर्शनात् कार्यकारणभाववीतस्यावीतत्वलेशं च स्पृशतीति तस्मादेव प्रन्थादवगन्तव्यं १० यावत् पुरस्ताद् व्याख्यातम्, यथा – तैर्यग्योनमानुषदेवानि परस्परार्थं न कुर्वीरिक्तिते। तत्र यद्यक्तं 'भूतानां तत्समूहानां च व्यावृत्तेविशेषमात्रमिदं व्यक्तम्, तस्मादसत उत्पद्यते' इति, एतद्युक्तमिति

२ ''व्यामो बाह्रोः सकरयोस्ततयोस्तिर्यगन्तरम् ।'' इति अमरकोश्चे २।६।८७ ॥ १ नि:परि<sup>°</sup> प्र० ॥ **३ °वाप्र<sup>°</sup> प्र० ॥ ४ भा० विनान्यत्र−°स्थाप**ँ पा० । °स्वाप<sup>°</sup> डे० ळीं० । °त्वाप<sup>°</sup> वि० रं० ही० ॥ ५ "आकारो गौरवं रीक्ष्यं वरणं स्थैर्यमेव च । स्थितिर्मेदः क्षमा कृष्णच्छाया सर्वोपभोग्यता ॥ १ ॥ इति ते पार्थिवा धर्मास्तद्धि-शिष्टास्तथाऽपरे । जलाग्निपवनाकाशब्यापकास्तान् निबोधत ॥ २ ॥ स्नेहः सौक्ष्म्यं प्रभा शौक्ल्यं मार्दवं गौरवं च यत् । शैर्ल्यं रक्षा पवित्रत्वं सन्ता(न्धा)नं चौदका गुणाः ॥ ३ ॥ ऊर्ध्वगं पावकं दुग्तृ पाचकं लघु भास्तरम् । प्रध्वंस्पोजिस्त च ज्योतिः पूर्विभ्यां स्त(च १) विलक्षणम् ॥ ४ ॥ तिर्यग्गतिः पवित्रत्वमाक्षेपो नोदनं बलम् । रौक्ष्यमच्छायता शैखं वायोर्धर्माः पृथिनिषाः ॥ ५ ॥ सर्वतोगतिरच्यूहो निष्कम्भश्चेति ते त्रयः । आकाशधर्मा निश्चेयाः पूर्वधर्मनिरोधिनः ॥ ६ ॥ संहतानां त यत् कार्यं सामान्यं ते गवादयः । इतरेतरधर्मेभ्यो विशेषात्रात्र संशयः ॥ ७ ॥ तत्राकारादिभिर्धमैः पृथिव्या लोकप्य चोपिकयते भूतान्तराणां च । तत्र आकारात् तावद् गवादीनां घट।दीनां चाकारनिर्वृत्तिः, गौरवादेषामवस्थानम् । रौक्ष्यादपां सङ्कहो वैश्चयं च भूतानाम् । वरणादनभिष्रेतानां छादनम् । स्थैर्याद् वृत्तिः( घृतिः ? ) प्रजानां भूतान्तराणां च । स्थितेर्मात्रादिसन्नि-धानाशनुत्रहः, भेदाद् घटादिनिष्पत्तः व्युहश्चावयवानाम् । क्षान्तेरुपभोगयोग्यता । कृष्णच्छायस्वाद् रात्रिसम्पच्छायाकार्यः प्रसिद्धिश्व । सर्वोपभोग्यत्वात् सर्वभूतानुष्रहः । एवं स्नेहादिभिर्लोकस्योपकारः कियते भूतान्तराणां च । स्नेहादु स्वसम्पद् बायुप्रतीकारोऽभिश्वभनं सङ्घहश्च पृथिव्याः । सौक्ष्म्यादनुप्रवेशः । शौक्ल्याचन्द्रादिनिर्वृत्तिः । मार्द्वात् स्नानावगाहनमेकिकया कठिनानां चावनमनम् । गौरवात् सन्तानाच भूतानुग्रहार्थं स्रोतस्वम् । शैखादुन्मप्रतीकारः । रक्षातः प्रजासु भौरशमनम् । पवित्रत्वाद् धर्मोपचयः, शौचविधिरलक्ष्येऽपि घातश्च । सन्ता(न्धा)नाद् द्रव्यसङ्घातः । तथा ऊर्ध्वगत्यादिमिर्धर्ममात्रेऽपि तेजसा लोकस्य चोपिकयते भूतान्तराणां च । ऊर्ध्वगतेः पाकप्रकाशसिद्धिः, पावकत्वाद् द्रव्यशौर्धं च । दाहकत्वात् क्षारो-त्पत्तिः शीतप्रतीकारो नभसश्रोष्मत्वं शब्दनिष्पत्त्यर्थेम् । पाचकत्वात् खेदाखेदनमञ्जपक्तिः । पृथिव्यवयवानौ कियायोग्यता तथा बाह्यान्तरपरिणामो रसलोहितमांसस्नाय्वस्थिमजागुकाणाम् । लाघवाद् दाह्यातिकमः । भाखरत्वाद् द्रव्यान्तरप्रकाशनम् । प्रध्वंसिस्वाद् दम्धपकानामुपभोगः । ओजसः प्रजापालनम् । तथा तिर्यक्पातादिभिर्धमैः वायुना लोकस्य चोपकारः कियते भूतान्तराणां च । तिर्थक्पाताद् दृष्टिविक्षेशे गन्धसंवहनं च । पवित्रखात् पूर्तिद्रव्यपावनम् । आक्षेपनोदनाभ्यामुस्कर्षः, प्रथनं घर्माम्भसः, ब्यृहश्च शरीरे रसादीनां भातूनां च, अम्नेश्रोपध्मानमभिघातश्चाकाशस्य । बलात् समीरणं सर्वेषाम् । रौक्ष्यादः विशोषणम् । अच्छायत्वादहोरात्रप्रतिद्धिः । शैलादुष्मप्रतीकारः । तथा सर्वतोगला।दिभिर्धर्मैः नभसा लोकस्योपकारः कियते भूतान्तराणां च । सर्वत्र गतेः समन्तात् तुरुयदेशश्रवणानामेकश्रुतित्वम् । अव्युहविष्करमाभ्यां सर्वेषामवकाशदानिम-त्युक्ताः पृथिन्यादयः।"-साञ्चिका० युक्तिदीपिका, का० ३८ । एत एव "आकारो गौरवं रौक्ष्यम्" इत्यादयः प्रथमततीय-चतुर्थपद्यमषष्टकोकाः किञ्चरपाठमेदेन पातञ्जवगगदर्शनवैयासिकभाष्योपरि वाचस्पतिमिश्रविरचितायां तत्त्ववैशारगां वृत्ती विज्ञानभिक्षविरचिते योगवार्तिके च समुपलभ्यन्ते ॥

पुनरसत्समन्वयाञ्चक्कां निरस्य प्रपञ्चेन यावत् तस्माद् युक्तमेतत् — योन्यभावाद् भेदप्रसङ्ग इति । एषोऽन्वयवीतस्थावीतः प्रसङ्को व्याख्यातः । आचार्येणापि तथैव व्यवस्था-तुल्यजातिसमन्वयादीत्युक्तं तेनैव क्रमेण आदिप्रहणात् त्रयः रोषा अध्यावीताः सूचिताः ।

तत्र कार्यकारणवीतस्य आवीतस्तावत् - किञ्चान्यत् , कार्यकारणयोश्च व्यक्तमिदं द्विधा कृत्वा कार्यराशि कारणराशि च 'कृत्वा न असत उत्पत्तिः 'सम्भवति' इति वाक्यशेषः, ऋमयौगपद्य- 5 प्रवृत्त्यसम्भवात् । परस्परार्थात्मलाभत्वात् कार्यकारणयोरन्योन्यानुरूपात्मलाभावः । अतः प्रवृत्त्यभावेश्वकाक्षवत् असत्त्वादसद्वादिनः । तथा युगपद्ण्यभूतविनष्टयोरनपेक्षत्वात् खरविषाणवत् क्रियादिमध्यावसानेषु असत्त्वादेव प्रवृत्त्यसम्भवः । यदारभ्यते तत् क्रियते निष्ठां च गच्छतीति लोके दृष्टम्, तत् परस्परापेक्षामन्तरेण न सम्भवति चक्राक्षवदित्युक्तम् । तस्मात् क्रमयौगपद्मप्रवृत्त्यसम्भवा- २३२-१ दकार्यकारणत्वप्रसङ्गः । कार्यकारणभूतं चैतद् व्यक्तम् । तस्मान्नेदमसत उत्पद्यते । परिशेषतः प्रधाना- 10 देवेदमिति कार्यकारणवीतस्थावीतः । किञ्जान्यत् , निर्वीजमकस्मादुत्पद्यमानं ज्यक्तमनेकदेशत्वाद् भेदानाम-सम्बद्धमुखरोत, सम्बद्धं चोत्पर्यते, तस्मान्नेद्रमसत् इति शक्तिवीतस्य आवीतः । ैशेषस्त प्रसक्तानुप्रसक्त-विचारेण 'संस्थानमादिमद्समेमात्रं शब्दादीनां विनाश्यविनाशिनाम्, एवं लिङ्गेमादिमद्धर्ममात्रं सत्त्वादीनां विनाइयविनादिानाम्, तस्मिन् विकारसंका [ ], तत्र यदुक्तं 'विकारस्य विनाशित्वात् प्रधानस्य विनाशित्वम्' इति एतद्युक्तम् , गुणव्यतिरिक्तगुणप्रवृत्तिकारणाभावादाकस्मिक्याः 15 प्रकृत्तरभावाचेर्यांदिभिः प्रसमिज्ञानार्थिकयाहेतुकार्यनियमादिभिश्च हेतुभिरत्यन्तासदुत्पत्तिविनाशप्रतिषेधार्थः सर्वो प्रन्थो वैश्वरूप्याविभागगतिवीतस्यावीतो द्रष्टव्य इति । एवमेषां प्रधानास्तित्वैदयादिसाधर्नार्थं वीतानां तत्सद्भावस्य अन्यथा व्यक्तासम्भवस्य वा दर्शनेन ज्यात्मकयोनिहेतुत्वमवश्यमित्येतद्वधारणार्थानां चावी-

१ किंचाऽनसत् यः । किंचानसत् भाः ॥ २ वाश्व प्रः ॥ ३ शेषस्त सर्वो ग्रन्थो वैश्वरूप्याविभाग-गतिवीतस्यानीतो द्रष्टव्य इति वक्ष्यमाणेन अन्वयः॥ ४ "यथा — संस्थानमादिमद्धर्ममात्रं शब्दादीनां विनाश्यविनाः बिनाम्, एवं लिक्कमादिमद्धमेमात्रं सत्त्वादीनां गुणानां विनारयविनाशिनाम् । तस्मिन् विकारसंक्रेति ।" इति पातज्ञलयो-गर्दर्शनस्य व्यासप्रणीते भाष्ये २।१२। इदं च वाक्यं व्यासभाष्येऽपि कुतश्चिदन्यप्रन्थादुब्रुतमिव प्रतिभाति । अस्य वाचस्पतिमिश्रप्रणीता व्याख्या -- "विमर्दवैचित्र्यमेव विकारवैचित्र्ये हेतुं प्रकृतौ विकृतौ च दर्शयति -- यथेति । यथा संस्थानं पृथिव्यादिपरिणामलक्षणं आदिमद् धर्ममात्रं विनाशि तिरोभावि शब्दादीनां शब्दस्पर्शेह्रपरसगन्धतन्मात्राणां खकार्यमपेक्ष्य अविनाशिनाम् अतिरोभाविनाम् । प्रकृतौ दर्शयति — एवं लिङ्गमिति । तस्मिन् विकारसञ्ज्ञा । न त्वेवं विकारवती चितिशक्तिरिति भावः ।"-तत्त्ववै० । विज्ञानभिञ्जविरचितायां योगवार्तिकाख्यायां व्याख्यायां त्वित्थम् — "गुणिनित्यत्वेऽपि गुणानां विमर्दमुदाहरति — यथेति । यथेति न स्ष्टान्ते, किन्तुदाहरणे, संस्थानमिति, अर्थविनाशेना-विनाशिनां शब्दादितनमात्राणां पद्यभूतरूपं संस्थानं धर्ममात्रमादिमत् , इस्रतो विनाशीस्यर्थः । एवमिस्याद्यप्येवं व्याख्येयम् । लिक्सं महतत्त्वम् । एवमहङ्कारादयो घटादयश्च खिवनाशेनाविनाञ्चिनां कारणानां धर्ममात्राणि विनाबिन इति बोध्यम् । ••• तस्मिन् धर्मे विकारसंज्ञा परिणामसंज्ञेखर्थः।" इति योगवार्तिके॥ ५ "पूर्वोत्पन्नमसक्तं नियतं महदादि सूक्ष्मपर्यन्तम् । संसरति निरुपभोगं भावरिधिवासितं लिङ्गम् ॥ ४० ॥'' इति साङ्क्षकारिकाया माठरवृत्तौ साङ्क्ष्यतत्त्वकौमुदादिषु च 'पञ्च कर्मेन्द्रियाणि, पश्च बुद्धीन्द्रियाणि पञ्च तन्मात्राणि मनो बुद्धिरहङ्कारः' इत्येवमष्टादश्चविधं महदादि स्क्ष्मपर्यन्तं लिङ्गं वर्णितमस्ति, युक्तिः दीपिकादिव्याख्यास तु इयं कारिका अन्यथा व्याख्यातास्ति ॥ ६ °त्यादि प्रत्य° प्र० ॥ 👂 दश्यतां पृ० ३२० टि० ६ ॥ ८°नार्थी मा॰।(°नार्थानां?)॥

अन्यः पुनराह – न सर्वसर्वात्मकत्वपरिग्रहो न्याय्यः, अन्यथा भवनद्वैतपरि-ग्रहाद् विध्युभयनयैकान्तोपपत्तेः । सन्निधिर्न हि सन्निधिमात्रवृत्तिरस्ति अनापन्न-त्वादनाविर्भृतत्वादप्रवृत्तत्वादिनयतत्वात् । अनापन्नत्वादिभ्यो नास्ति वन्ध्यापुत्र-वत् सन्निधिः, पद्यतिवर्तत्वर्थप्रवृत्तत्वादेव सत्तायाः । न हि द्रव्यादिसद्भेदवत् उपद्यतिवर्तत्योः सत्ताविदोषत्वेन उपादानम्, 'सत्तार्थाः' [ ] इत्यविदोषेण वचनात्।

तानामतथार्थत्वमुक्तविधिना प्रतिपादितम्, एकत्वं पुरुषयद्परिणामित्वं 'कैं सुखादीनाम् । तत एकत्वात् पुरुषयद्परिणामित्वादतथार्थत्वं चेति । तस्मादतथार्थत्वादनुमानाभासत्वादेतेऽर्था नोपपन्नाः, तद्यथा — भिन्नगुणत्वं वैषम्यात्मकत्वं विपरिणामः पुनः साम्यापित्तश्चेति । तदनुपपत्तेर्जगत्सर्गसंहारकरपना निर्मूळा प्रधानाभावात् । तन्निर्मूळत्वात् पुरुषार्थेन हेतुना प्रयुक्ता प्रवृत्तिरित्येतदपि वितथम्, तद्वितथत्वात् तद्विषयः १० प्रत्ययोऽप्यद्यानमेव, तद्वानत्वात् ज्ञानप्राप्यपुरुषार्थाभावोऽपीति समस्ततन्त्रार्थविघटनमेवेति किमवशिष्यते वार्षगणे तन्ने १ सुभाषिताभिमतस्त्याच्योऽयमनुपपन्नपरोक्षार्थवादः । यद्यपपद्येत परोक्षार्थमपि तं गृह्णीयाम, न तूपपन्नः । तस्मात् सर्वसर्वात्मकत्वपरिग्रह एव न्याच्यः ।

अन्यः पुनिरित्यादि । न सैर्वसर्वातमकत्वपरिग्रहो न्याय्यः, अन्यथा भवनद्वैतपरिग्रहाद् विध्यभयनयैकान्तोपपत्तेः । तत्र 'भवति भावद्वैतम्, भवतो भावस्य भावयभविवृत्वाभ्यां भेदाभ्यां 15 माबोपपत्तिः' इत्येतत् प्रतिपादयिष्यते । न 'त्वेवं यथानन्तरदृषितं सन्निध्यापत्तिभवनद्वैतम् । तत्र ताबदु यः सन्निधिनं हि स सन्निधिमात्रवृत्तिरस्ति, कुतः ? अनापन्नत्वात् , आपत्तिरनाविर्भृतस्याविर्भावः, तत आह - अनाविभूतत्वात् , अनाविभेवनमप्रवर्तनम् , अप्रवर्तनं चानियमः । अथवा आपत्तिर्विपरिणामो भावान्तरेणोपलविधः, आविर्भावो वयक्तिः, प्रवृत्तिः सन्ततः परिणामप्रबन्धः, नियतस्बरूपत्वमविगतद्रव्यार्थ-भावस्थितिः, एभ्यो विपर्ययोऽनापन्नत्वादिः, तेभ्यो हेतुभ्योऽनापन्नत्वादिस्वरूपेभ्यो नास्ति वन्ध्यापुत्रवत् 20 सन्निधिः । आदिमहणादप्रकृत्तेरव्यक्तेरित्यादिभ्यः । अतः सन्निधेरसत्पर्यायत्वात् सन्निधिभवना-भावः । तनुक्तम् – र्कंस्तिभवत्यादिषु अस्ति वर्तती सन्निधिवाचिनौ, भवति विद्यती सामान्यभवन-वाचिनौ, पद्यतिरापत्तिभवनवाची [ ] इति, सत्यमुक्तम्, अयुक्तं तूक्तम्, सन्निपातषष्ठानां सत्तार्थवाचित्वात् सर्वेऽप्यमी सत्तार्थमेवाविशेषेण ब्रुवते । सा च सत्ता पद्यति-वर्तसे-काँथैंवेत्यत आह - पद्यति-वर्तत्यर्थप्रवृत्तत्वादेव सत्तायाः । स्थान्मतम् - सद्विशेषद्रव्य-गुण-कर्मवद् 25 वर्ततिपद्यत्योरुपादानं सत्ताविशेषत्वेनेति । एतचायुक्तम् , यस्माद् न हि द्रव्यादिसद्भेदेत्यादि यावदुपा-दानमिति गतार्थम् । किं तर्धुपादानम् १ उच्यते – अस्यादितुल्यार्थत्वेन । कुतो ज्ञायते इति चेत्, सत्तार्था इत्यविशेषेण वचनात् , अस्ति-भवति-विधति-पधति वर्ततयः अन्निपातषष्ठाः सँत्तार्थाः [ इत्यविशेषेणोक्तत्वात् सिद्धसेनसूरिणा ।

१ \* \* एतिबहान्तर्गतः पाठो य० प्रतिषु नास्ति ॥ २ "पुरुषार्थ एव हेतुर्न केनिवत् कार्यते करणम् [ साङ्क्ष्यका० ३१] ॥ पुरुषार्थः कर्तव्य इति गुणानां प्रवृत्तिः।"—जे० साङ्क्ष्यका० वृ० छ॥ ३ सर्वोस्त्रवीत्म प० ॥ ४ मन्यभवत् भा०॥ ५ त्वैवं प्र०॥ ६ हत्यतां पृ० २६१ पं०१८। पूर्ववर्णनादत्र मेदो हत्यते इत्यपि ध्येयम् ॥ ७ कार्थे चेत्यत् प्र०॥ ८ हत्यतां पृ० ३४ पं०११॥

यद्यपि चापत्तिभवननिरूपणं 'प्रधानमेव भवति महदादिविकारापत्त्या, तेन किल भूयत इति' तदिष न, तस्यापि भाव्यमानत्वाद् भावियतारमन्तरेणानुपपत्तेः अनापन्नस्य च असत्त्वात्, अखतन्नत्वात्, राब्दादिवत्।

भवति कर्ता यः खतस्रः, प्रवर्तनवृत्तत्वात् , तथाभवनवृत्तत्वात् तन्तुपटवत् ।

एवं तात्रत् सन्निधिभवनं नास्येव निरूपणानुपपत्तेः । आपत्तिभवनमपि नास्ति, कथमिति चेत्, 5 यदि चापत्तिभवननिरूपणं साङ्क्ष्यैः कियत इति वाक्यशेषः । प्रधानमेव भवति महदादिविकारा-पत्त्या, यस्मात् तेन किल भूयत इति, 'इति'शब्दहेत्वर्थत्वाद् महदादि<sup>भ</sup>गवमापचत इत्यस्मात् कारणात् प्रधानमेव भवति, तेनैव भूयते सत्त्रादिमयत्वाद् विश्वस्थेति । कि.लशब्दः क्षेपे, एवं किल तेषां मतिमिति, स च क्षेपोऽनुपपद्यमानत्वात् । कथमिति चेत्, उच्यते – तदिप न, तस्यापि भाव्यमानत्वाद् भाव-यितारमन्तरेण भाव्यत्वानुपपपत्तेः, स्वत एव न भवतीखर्थः । भाव्यमानत्वं च वक्ष्यमाणोपपत्तिक- 10 त्वात् सिद्धम् । तचेद् व्यौष्टतं द्वितीयेन व्याष्ट्रततरेण विना न प्रवर्तितुमईति, अनापन्नत्वात्, अनाप-न्नस्य च सन्निधिमात्रस्थापादितासत्त्वात् । तस्मादनापन्नस्य च स्वत एवापत्त्यभावात्त्वस्यभवात्त्रस्य नोपपचत इति । किं कारणमनुपपन्नमिति चेत्, अस्वतन्त्रत्वात्, अँन्यतत्रं हि तत् प्रधानाख्यमचेतन-त्वात् । को दृष्टान्तः ? शब्दादिवत् , यथा शब्दादयः सत्त्वरजस्तमोमयत्वादस्वतन्त्रास्तदात्मकेन प्रधानेन भाव्यन्तेऽन्येन व्याप्यता अपि व्यापारयित्रा तथा प्रधानमपि । 15

तस्मान् ततोऽन्यो भवति मुख्यः । कोऽसौ १ यः कर्ता । कः कर्ता १ अत आह – यः स्वतन्त्रः । २३३-२ कस्मात् ? प्रैवर्तनवृत्तत्वात् , प्रवर्तयतः क्रिया प्रवर्तनम् , तेन प्रवर्तनेन वृत्तत्वात् प्रवर्तयितृत्वेन वृत्तत्वा-दिखर्थः । प्रवर्तयद्धि कारणं तद्भावमापद्यते, शब्दादि यथा प्रवर्तयत् सत्त्वरजस्तमोलक्षणं कारणं शब्दादि-भावमापद्यते त्वन्मतेन । तथाभवनवृत्तत्वात् , तेन प्रवर्त्यमानरूपेण भवनम् , तेन वृत्तत्वात् प्रवर्तयितार-मन्तरेणाभवनादवृत्तत्वात्, तन्तुपटवत्, यथा तन्तवः पटं प्रवर्तयन्तः पटस्य कारणमित्युच्यन्ते पटश्च 20 तन्तुकार्यं तैः प्रवर्द्धत्वात् । नन्वेते प्रधानशब्दादिपटादिदृष्टान्ता अद्वैतवादं समर्थयन्तीति, उच्यते – प्रवर्त-यितृत्वमात्रसाधर्म्यात् तद्भ्युपगम्य भेदेन निदर्श्यते, अन्यथा पुरुषादिवदद्वैताभ्युपगमे विध्युभयैकान्तोत्थाना-भावात् । भाव्यभावकभेदप्रसिद्धेश्च अभावितस्यासत्त्वाद् वन्ध्यापुत्रवद्णुधर्मादयोऽपि भाव्यमाना एव स्युरित्येतत्साधर्भवीद् दृष्टान्ताः शब्दाद्यः ।

यद्येवं प्रस्तुतं धर्माधर्मायणयो वा कारणमस्त्येवेति सिद्धत्वात् किमनुमितेन कारणेन इति चेत्, नेत्यू-25

**१ भावनापद्यत मार्ग भावना इत्यादि भावनापद्यत यर्गा २ एव भव**ेष्ररा ३ ब्याव्यं प्र॰॥ ४ व्यावृतः भा॰। व्यावृत्तः य॰॥ ५ श्यपादिः प्र॰॥ ६ वारवदुक्ताः इसपि पाठोऽत्र सात् ॥ ७ अभ्य( अस ? )तन्त्रं प्र०॥ ८ तथा प्र०॥ ९ त्वास्वत प्र०॥ १० व्यावृता प्र०॥ ११ दश्यता प्र० २४३-१॥ १२ प्रवृत्तत्वात् य०॥ १३ भर्याद्यान्ताः मा०। भर्यद्यान्ताः य०॥

धर्माधर्माण्वादीनामि च तन्त्वंश्वादिवत् पूर्वपूर्वशक्ततारतम्येन सन्निहिततिद्विध-शक्तिः प्रतिविशिष्टबुद्धिः खतन्त्रोऽभिप्रायप्रवृत्त्यापत्तेः प्रवर्तियतृत्वात् कारणम्, शक्तिमत्प्रवृक्तिनिवृत्तिविनियोगेषु खातश्र्यात्, अधिकृतपक्तृवत् । सम्भवन-धारणज्वलनविक्केदनव्यापारेषु स्थालीकाष्ठतण्डुलादीनां प्रवृक्तिनिवृत्तिविनियोगेषु व्यातश्यादुच्यते – 'देवदत्त एव पचति, तेन पच्यते, स पचति, तेन पचनं क्रियते', प्रयोजनमात्रार्थत्वात् क्रियायाः । साक्षाद्वा भवितृवत्, यथा च सम्भवनधारण-

च्यते - धर्माधर्माण्वादीनामपि च तन्त्वंद्वादिवदित्यादि यावत् प्रतिविशिष्टबुद्धिः । यथा पटस्तन्तु-पूर्वकः, तन्तवोंऽञ्जपूर्वकाः, अंशवस्तुटिपूर्वकाः, तुटीनामपि प्रवर्तने शक्तास्ततः पूर्वे पूर्वे वावच्छताणुकः, ततोऽपि पूर्वे पूर्वे यावद् द्रवणुकः परमाणुरित्यनुमीयते शब्दादितो यावत् प्रधानम्, तथा अण्वादीनामप्यचेत-10 नानां प्रवर्तकौ धर्माधर्मौ । आदिप्रहणात् काल-स्वभाव-नियत्मादिवाद्यन्तरपरिकल्पिताः । एवं पूँर्वपूर्वशक्त-तारतम्येन ईश्वरः सन्निहिततिद्विधशक्तिः धर्माधर्माण्वादिप्रधानशब्दादेख्या तथा तथा विनिवेशने सन्निहिता यस्य शक्तिः सोऽस्ति । काँत्र तद्विधविनिवेशनशक्तिर्मुख्या तस्येति चेत् , उच्यते । प्रतिविशिष्टा बुद्धिः, अतोऽसौ प्रतिविशिष्टबुद्धिविशिष्टबुद्धिभ्योऽपि स्थवतिकुलालादिभ्यः, प्रतिकर्तृ विनिवेशनप्रवृत्तिनिवृत्ति-विनियोजनेषु ज्ञत्वात् स्वातश्र्याच तेषां भावानामीष्टे, न ते तस्येशते नाष्यात्मनः न च परस्परम्, अज्ञास्वतन्त्र-15 त्वाभ्याम् । स तु प्रतिविशिष्टबुद्धित्वात् स्वतन्त्रः, तस्याभिप्रायेणैव प्रवृत्तिमापद्यन्ते धैर्माधर्माण्यादयः । सोऽपि चाभिप्रायप्रवृत्त्यापत्तेर्ने सम्निधिमात्रवृत्तिः, अतस्तेषां प्रवर्तयिता, प्रवर्तयितृत्वात् कारणं शक्तिर्मत् स एव, तेषां राक्तिमतामपि भाव्यत्वेनास्वातक्यात् तस्यैव तस्प्रवृत्तिनिवृत्तिविनियोगेषु स्वातन्त्रयात् जगरसर्गस्थित्यन्तराखप्रलयमहाप्रलयेषु, प्रवर्तनं प्रागौदासीन्येन स्थितानां धर्मादीनां सृष्टेः प्रवर्तनम् , प्रवृत्तानां पुनरुपसंहाराद् निवर्तनम् , विनियोगो दैव-मानुष-तैर्थग्योन-सरित्-समुद्रादि-तनु-करणाद्यवयवविभागविन्यासः, 20 विष्णुमन्वादीनामधिकृतपुरुषाणामपि इहत्यपरमेश्वराभिप्रायानुरोधेन प्रवर्तमानाधिकृतराजस्थानीयादिपुरुषा-णामिव तस्यैव प्रवर्तयितृत्वात् । अँतस्तत्साधम्येप्रदर्शनार्थमाह — अधिकृतपक्तृवत् । तद्र्याख्यानार्थम् --सम्भवनधारणेत्यादि यावत् प्रयोजनभात्रार्थत्वात् क्रियाया इति । यथा हि राज्ञा नियुक्तः सूपकारः स्थालीकाष्ठतण्डुलादीनां सम्भवनधारणाँचैलनविक्वेदनव्यापारेषु <sup>५3</sup> प्रवृत्तिनिवृत्तिविनियोगेषु तत्तदात्मा भवति तथेश्वर इति । अथवा कर्तृकर्मकरणाधिकरणसम्प्रदानापादानानि प्रतिकारकं पचादीनां २३४-२ क्रियाभेदाद् यथास्वशक्ति स्वातत्रयात् कर्तॄणि, यथा अधिकरणं स्थाली निदर्शनमात्रं सैँम्भवनधारणे कुर्वती 'पचित' इत्युच्यते, ज्वलनं कुर्वन्ति कार्षानि 'पचन्ति' इत्युच्यते, अधिश्रयणोदकासेचनतण्डुलावपनीधोऽप-

१ दरयतां ए० २४३-१ ॥ २ धर्माण्वा प० ॥ ३ धरे (यन्ते १) भा० ॥ ४ पूर्वपूर्वपूर्व भा० । दरयतां ए० २२९ टि० ५ ॥ ५ तद्विविध भा० । दरयतां ए० २४३-१ ॥ ६ कारा तद्विध प० ॥ ५ कारण प० ॥ ५ कारा तद्विध प० ॥ ५० कारण प० ॥ ८ मत्। भा० । अत्र 'कारणं शक्तिमतां स एव' इस्यपि पाठः स्यात् ॥ ९ नात्सरित् प० ॥ १० इत प० । अत्र इस्यतं ६ स्थपि पाठः स्यात् ॥ ११ भात्रत्वात् प० । दरयतां ए० ३२७ पं० ९ ॥ १२ उचा प० ॥ १३ प्रवृत्तिविनियो प० ॥ १४ दरयतां ए० १९४ टि० १ ॥

रोहणादिसमर्थं तथा भवत् पृथिव्युदकादि बीहिजीयते भवति च भवति । सत्त्वतमः-प्रकाशनियमप्रवृत्तिसत्त्वेऽपि प्रवर्तियतृत्वाद् रजोभवनवद्वा । हष्टान्तबाहुल्यपदर्शनं प्रतिसिद्धान्तपरिदृष्टादृष्टादेः प्रवर्तियतृत्वख्यापनार्थम् ।

कर्षणादिकियाः कुर्वन् देवदत्तः पचित इत्युच्यते, इत्यादि प्रतिकारकं स्वातन्त्रये सत्यि उपक्रमप्रभृत्यपर्वरा-पर्यवसानासु क्रियासु तस्येव स्वातन्त्रयात् सम्भवनादिप्रत्यक्षतायामि पचनशक्तिमतामध्यधिकरणादीनां देव-5 दत्तस्य प्रवर्तियित्तवादेवीच्यते 'देवदत्त एव पचिते' इति, नौन्यानि अनीश्वरत्वात् । तां मुख्यां कर्तृशक्तिं दर्शयति – तेन पच्यते तृतीयया कर्तिरि विहितया स पंचतीति वा प्रथमया तत्र विहिततिष्प्रत्ययसमाना-धिकरणतया। पुनरिष स्कुटीकरणार्थमाह— के तेन पचनं कियत इति याबदुक्तं भवति [ ताबदुक्तं भवति ] 'तेन पच्यते स पचिति' इति । कृतः ? प्रयोजनमात्रार्थत्वात् कियायाः, प्रयोजनं परव्यापारणम्, विक्वेदव्यापारणार्थाः सम्भवनञ्चलनादिकियाः, तासां च सर्वासां देवदत्तायत्तत्वात् स पचिति तेन 10 पच्यत इत्युक्तम् ।

दृष्टान्तान्तरमाह स्फुटीकरणार्थं व्यापित्वप्रदर्शनार्थं च – साक्षाद्वा भवितृवत् । तद्वर्णनम् – यथा च सम्भवनेखादि यावद् भवित च भवित, न केवलं पचलादिवाह्यक्रियाविषयमेव प्रयोज्यत्वँम्, किं तिर्हि श्रीह्यादिभवेनाचन्तः क्रियाविषयमपि प्रयोजनम् । तथा भवत् पृथिद्युदकादि बाह्यं ब्रीहिजीयते भवतीलन्तर्भवनम् । सम्भवनधारणसमर्था पृथिवी, रोहणसमर्थमुदकम्, आदिग्रहणाद् वैर्द्धनसमर्थी 15 वायुकालादयः, तैः कारितस्य ब्रीहिभवनस्य प्रत्यक्षतायामपि सत्यां ब्रीहिजीयते भवित अन्तःसिन्नविष्ट-स्वातक्र्यात् तस्यैवेश्वरस्य प्रयोजकत्वादुच्यते – भवित च भवतीति, भवनमपि भवदेव भवतीति स्वरूपमात्र-२३५-१ लाभोऽपि तद्वशादित्वर्थः ।

अथवा प्रस्तुतप्रधानकारणवादिसिद्धमेवेदं निदर्शनम् — सस्वतमः प्रकाशेखादि यावद् रजोभवनं-वहा । यथासङ्कृषं सत्त्वस्य प्रकाशप्रवृत्तिस्तमसो नियमप्रवृत्तिर्श्चास्त्येवेत्युक्तं सैन्वं शब्दात्मना २० प्रवर्तमानमित्यादिवरस्गरोपकारवीते, प्रकाशादिलक्षणस्य सत्त्वस्य प्रवृत्तिर्गुरुवरणलक्षणस्य तमसश्च प्रवृत्तिर्यथासङ्क्षयम् 'इतरयोः स्थापयति व्यवस्थापयति' इति वचनात् । रजस्तु प्रवृत्तिलक्ष्मणमेव प्रवर्तकिमिष्टं विशेषतः, सत्यपि प्रवृत्तिसामान्ये 'करोति प्रवर्तयति' इति वचनात् । तथा अदृष्टाण्यादिभूतकालादिप्रवर्तमानसामान्येऽपीश्वर एव प्रवर्तयिवृत्वात् कारणमिति । दृष्टान्तवाहुन्यंप्रदर्शनं प्रतिसिद्धान्तपरि-दृष्टादृष्टादेः प्रवर्तयितृत्वस्थापनार्थम् , सिद्धान्तं सिद्धान्तं प्रति प्रतिसिद्धान्तं तेषु तेषु वैशेषिकादि- 25 सिद्धान्तेषु कल्पितानां परितोऽनुमानेर्दृष्टानामप्यदृष्टाणुप्रधानविष्ण्यादीनां प्रवर्तयिता ईश्वर इति दार्ष्टान्तिको-पनयनात् ।

१ सान्यनीश्वर भारा नान्यमीश्वर यर ॥ २ पचतीचा भारा पचतीच यर ॥ ३ \* \* एतिच्छान्तर्गतः पाठो यर प्रतिषु नास्ति ॥ ४ त्वां भारा श्वतात् यर ॥ ५ वननाद्य डेर ठीर विना ॥ ६ वर्तन यर ॥ ७ नद्वा भारा नाद्वा यर ॥ ८ श्वारवेत्युक्तं यर ॥ १ श्वरवेत्युक्तं भारा ॥ ९ दश्यता पुर ३१८ पंर ८ ॥ १० ल्यमप्रद भारा श्वरवेत्युक्तं यर ॥

5

इति स एव भवति, सर्वव्यक्तिप्रवृत्त्यात्मकत्वात् । एवमेव चास्याष्ट-मूर्तितोच्यते ।

इतरथा अदृष्टाणुप्रधानादेः प्रयृत्तिफलप्रकर्षापकर्षो न स्याताम् । दृष्टौ च तौ । तयोरतो न विमर्दक्षमं कारणमस्तीश्वरकामचारेरणादृते ।

तंनुकरणसुवनसाधनाय प्रवृत्तानि अदृष्टाणुप्रधानादीनि विश्विष्टेचेतनाधिष्ठिता-

इति स एव भवति, इत्थमीश्वर एव भवति परमार्थतः । सर्वन्यक्तिप्रवृत्त्यात्मकत्वात् , सर्वासां व्यक्तीनां प्रवृत्तय आत्माऽस्य सर्वव्यक्तिप्रवृत्त्यात्मकः तद्विशिष्टवृद्धिशक्त्यावासरूपत्वात् तासाम् , एवमेव चास्याष्टमूर्तितोच्यते श्विति-जल-पवन-द्वताशन-यजमाना-ऽऽकाश-सोम-सूर्याक्याष्टमूर्तितास्य स्वैशक्यावासरूपत्वात् तासु स एव भवति सा सा च ।

10 किञ्चान्यत्, प्रवृत्तिफलप्रकर्षापकर्षामावष्रसङ्गादीश्वर एव कारणं नाद्यष्टादि न प्रधानादीत्यत आह — इतरथेत्यादि यावद् दृष्टी च तौ । यद्यदृष्टण्यादेः प्रधानादेशी प्रवृत्तयः फलानि वा स्युः क्रियाणां पूर्वफृत-१३५-२ कर्मफलप्रेरितानां तदनुरूपत्यात् फलानां च फलप्रेरितकर्मानुरूपत्याद् मनुष्यनिर्वर्तनीया एव स्वैभावमादिवा-

१ कः पुनरिश्वरस्य कारणत्वे न्यायः ? अयं न्यायोऽभिधीयते-प्रधानपरमाणुकर्माणि प्राक् प्रवृत्तेर्बुद्धिमत्कारणाधिष्ठितानि प्रवर्तनते, अचेतनत्वात्, वास्यादिवदिति । यथा वास्यादि बुद्धिमता तक्ष्णा अधिष्ठितमचेतनत्वात् प्रवर्तते तथा प्रधानपरमाधु-कर्माणि अचेतनानि प्रवर्तन्ते । तस्पात् तान्यपि बुद्धिमरकारणाधिष्ठितानीति । तत्र प्रधानकारणिकास्तावत् पुरुषार्थमधिष्ठायकं प्रयानस्य वर्णयन्ति पुरुषार्थेन प्रयुक्तं प्रधानं प्रवर्तते, पुरुषार्थश्च द्वेधा भवति शब्दासुपलब्धः गुणपुरुषान्तरदर्शनं चेति, तद्भयं प्रधानप्रकृतेर्विना न भवतीति । न, प्राक् प्रकृतेस्तद्भावात् । यावत् प्रधानं महत्रादिभावेन न परिणमते तावन शब्दाः द्युपलिब्धरस्ति न गुणपुरुषान्तरोपलिब्धरिति हेत्वभावात् प्रधानप्रकृतिरयुक्ता । अथास्ति, नासदारमानं लभते न सन्निरुध्यत इति ? एवं च सति विद्यमानः पुरुषार्थः प्रधानं प्रवर्तयतीति न पुरुषार्थायः प्रधानस्य प्रवृत्तिः । न हि लोके यद् यस्य भवति स तदर्थं पुनर्यतत इति। सततं च प्रवृत्तिः प्राप्नोति कारणस्य सिन्नहितत्वादिति, पुरुवार्थः प्रवृत्तेः कारणमिति पुरुवार्थस्य निखरवात् सततं प्रवृत्त्या भवितन्यमिति । अथ विद्यमानोऽपि न प्रवर्तेयति न तर्हि पुरुषार्थः कारणमिति । यस्याभावात् प्रधानं न प्रवर्तते यस्य च भावात् प्रवर्तते तत् कारणमिति । .....यदा भवन्तः सत्त्वरजस्तमसां साम्यावस्थां प्रकृतिं वर्णयन्ति सा कुतो निवर्तत इति वक्तव्यम् । न चानिवृत्तायां साम्यावस्थायां वैषम्येण शक्यं भवितुम् । अथाङ्गाङ्गिभावस्यानियमाद् वैषम्यं भवति इति ? अत्रापि भवन्तं पर्यनुयुष्महे-कथं साम्येनावस्थितमधिकं हीनं च भवति, नापूर्वीपचयो विद्यते न पूर्वहानमस्तीति । · · · · सोऽयं प्रधानवादो यावद् यावद् विवार्यते तावत् तावत् प्रमाणवृत्तं वाधते इति । ये परमाणुन् पुरुवकर्माधिष्ठितान् जगतः कारणत्वेन वर्णयन्ति तान् प्रतीद्मुचयते—परमाणवः प्रवर्तन्त इति सततं प्रवृत्त्या भवितव्यम् । अथ कालविशेषापेक्षाः प्रवर्तन्ते, परमाः णुभिः कालो व्याख्यातः । यथा अचेतनत्वात् परमाणवो बुद्धिमन्तमधिष्ठातारमपेक्षन्ते तथा कालोऽपीति, न हि तत्राचेतनत्वं निवर्तत इति । क्षीरादिवदचेतनस्यापि प्रवृत्तिरिति चेत्, ... तत्र युक्तम्, साध्यसमत्वात् । यथैव परमाणवः स्वतन्त्राः प्रवर्तन्त इति साध्यं तथा क्षीराधचेतनं स्वतन्त्रं प्रवर्तत इति । यदि क्षीरादि स्वतन्त्रं प्रवर्तेत मृतेष्वपि प्रवर्तेत, न तु प्रवर्तते, अतो-Sवगम्यते बुद्धिमत्कारणाधिष्ठितं तदपि । न चायं हेतुस्तस्मात् निवर्तते । एवं यावद् यावद्चेतनं प्रवर्तते सर्वं तत् चेतना धिष्ठितमिति । अयमपरो हेतुः--बुद्धिमस्कारणाधिष्ठितं महाभूतादि व्यक्तं सुखदुःखादिनिमित्तं भवति रूपादिमत्त्वात् तुर्यादिवः दिति ।" इति उद्योतकरविरचिते न्यायवार्तिके ४।१।२१ । "उद्योतकरस्तु प्रमाणयति-भुवनहेतवः प्रधानपरमाण्वदृष्टाः स्वकार्योत्पसावतिशयबुद्धिमन्तमधिष्ठातारमपेक्षन्ते स्थित्वा प्रवृत्तेस्तन्तुतुर्यादिवत् ।'' इति बौद्धाचार्यकमलशीलविरचितायां तत्त्वसङ्गहपृष्ठिकायाम्, का०५०॥ २ एव चास्या<sup>०</sup>प्र०। दस्यतां पृ० २४३-२॥ ३ स्वराक्त्याव्यास<sup>०</sup>प्र०। अत्र 'सर्वशक्यावासरूपरवात्' इत्यपि पाठः स्यात् ॥ 😮 दश्यतां पृ० २१४ टि० ११ ॥

न्येव प्रवर्तन्ते, सम्भूयैकार्थकारित्वात्, तक्षाधिष्ठितरथदारुगणवत् । तथा अचेतनत्वात् स्थित्वा प्रयृत्तेः तुर्योदिवत्।

चेतनानिषष्टितक्षीरदिधमेघादिवदनेकान्त इति चेत्, न, अदृष्टकर्तृकविषय-प्रतिज्ञार्थोव्यतिरेकात् राब्दानित्यत्वसाधने प्रतिज्ञान्तर्नीतजलिष्टिचन्यनित्यत्ववत् ।

दिकियाः कृत्वा मनुष्य एव पुनरिष स्यात्, मा भूत् सैरागसंयमादिदेवगतिनिर्वर्तनीयिकयासम्बन्धी तद-5 नुरूपवैकियशरीरादिरुञ्धुदुरूर्वभावः, तथा वैद्वारम्भपरिष्रहादिनिरयायुःसंवर्तनीयकर्मभाक् तदनुरूपदुःसैक-रसनारकत्वनिकृष्टफलानुभावी वा मा भूत्, परस्परानुरूपशालिबीजाङ्कुरादिहेतुकार्यभावप्रवन्धवद् विशिष्ट-विशिष्टुबुद्धिस्ततस्त्रकारणप्रेरणाभावात् स्वानुरूपकार्यकारणानुबन्धसामध्यीभ्युपगमाच नादृष्टद् न प्रधानादेवैषम्यं स्यात्, दृष्टं च वैषम्यमध्ययनविद्यागमानिभगमादि, उत्कर्षापकर्षयोरन्यद्ती न विमर्दक्षमं कारणमस्ती-श्वरकामचारेरणादृते, तद्भिप्रायस्याप्रतिघातस्य प्रवृत्तिः कामचारः, तेन प्रेरणं भावानां प्रवर्तनं स्वाचा-10 राजामध्यनिष्टफलसम्बन्धो दुराचाराणामिष्टफलसम्बन्धः, तस्मात् सर्वमीश्वरप्रवर्तितं प्रवर्तते, नान्यथा ।

प्रयोगश्च — तनु-करण-भुवनसाधनायेखादि यावत् तक्षाधिष्ठितरथदारुगणयदिति । यथाप्रक्रियं शरीराणीन्द्रियाणि भुवनं च साधियितुमधितिष्ठद्धिरहष्टैः प्रेरिताः परमाणवो वैशेषिकाणां प्रवृत्तानि सत्त्वादीनि प्रधानेन साङ्ख्यानामन्येषां वा भूतानि काल-स्वभाव-नियसाद्यधिष्ठिताँनीत्यभिमतानि प्रवर्त्यानि सप्रवर्तकानि विशिष्टचेतनाधिष्ठितान्येव प्रवर्तन्त इति प्रतिज्ञा । सम्भूयेकार्थकारित्यादिति हेतुः, सम्भूयकारित्यं 15 पूर्वपूर्वशक्ततारतम्यकारणानुमानोक्तः, परमाणुसत्त्वादयः सम्भूय तन्वादित्वेनावस्थिताः परस्परेण सम्भूय त्रवन् गमनाभ्यवहरणसुखदुःखानुभवस्त्रागुपल्धियसत्त्वगुणाधारतादि कार्यं कुर्वन्तो दश्यन्ते, तत् सिद्धमेषां सम्भूयेकार्थकारित्यम् । तक्षाधिष्ठितरथदारुगणवत् , रथार्थो दारुसङ्घातो रथदारुगणः, स तक्ष्णा विशिष्ट-चेतनेनाधिष्ठितसथैतानि । तथाऽचेतनत्वात् , तथेति तस्यामेय प्रतिज्ञायां अचेतनत्वात् इत्युपचय-हेतुः, स एव रथदारुगणो दृष्टान्तः, वक्ष्यमाणो वा तुर्यादिवदिति । तनु-करण-भुवनानामचेतनत्वं च 20 सिद्धम् । अथवा स्थित्वा प्रवृत्तेसतुर्यादिवत् , थथा तुरिवेमशलाकानलिकार्षक्रवन्नतिम्त्रादीनि प्रागप्रवृ-तानि कंश्चित् कालं स्थित्वा प्रवर्तमानानि विशिष्टकुविन्दबुद्धयधिष्ठितानि पटनिष्यत्त्ये प्रवर्तन्ते तनुकरण-भुवनानि तथेति ।

चेतनानिषष्ठितक्षीरद्धिमेधादिवदनेकान्त इति चेत्। स्थान्मतम् – प्रतिविशिष्टबुद्धिना केनचिदनिषष्ठितेषु क्षीरद्धिमेधादिषु सम्भूयैकार्थकारित्वाचेतनत्वस्थित्वाप्रवृत्तिधर्माणां दर्शनादनैका- 25 न्तिकता संशयहेतुतेति । एतच न, अदृष्टकर्तृकविषयप्रतिज्ञार्थाच्यतिरेकात्, अदृष्टोऽस्थाः कर्ता विषयः सेयमदृष्टकर्तृकविषया प्रतिज्ञाः, तस्थाः प्रतिज्ञायात्तनुकरणभुवनधर्भिकायाः प्रतिविशिष्टबुद्धयधिष्ठित-त्वसाध्यधर्मणः क्षीरद्धिमेधादिधर्मिणामपृथक्त्वात् प्रतिज्ञान्तःपातित्वाद् विपक्षाभावे हेतुव्यभिचारामावाद्

१ द्द्यतां पृ० २१४ टि० ११॥ २ "माद्युत्कर्षा" प्र०॥ ३ "दतो विमर्द "प्र०॥ ४ "नीद्य प्र०॥ ५ पूर्वपूर्वपूर्व " भा०। द्द्यतां पृ० ३२६ टि० ४॥ ६ रङ्वंच (ज १ )निका प्र०॥ ७ किञ्चित् भा०॥ ८ स्थित्वा वर्त प्र०॥ नय० ४२

स्थित्वाप्रष्टृत्तचेतनानिधष्टितेश्वरवदनेकान्त इति चेत् ईश्वरस्य वा चेतना-धिष्ठितता तस्यापि चान्याधिष्ठिततेत्यनवस्था । न, चेतनाधिष्ठितप्रष्टृत्तित्व-साध्यधर्मत्वात् ।

देवदत्तादयस्तर्हि चेतनेश्वरानधिष्ठिताः प्रवर्तन्ते सोऽपि वेश्वरस्तद्वचेतनान्तरा-5िष्ठितः । उच्यते च त्वया चेतनानामपीश्वराधिष्ठानं पुरुषवादिनरसनाय—

> अक्षो जन्तुरनीशोऽयमात्मनः सुखदुःखयोः । ईश्वरप्रेरितो गच्छेत् स्वर्गे वा श्वभ्रमेव वा ॥ [ महाभा० वन० ३०।२८ ]

नानेकान्तः, शब्दानित्यत्वसाधने प्रतिज्ञान्तनीतं जलिधिध्वन्यनित्यत्ववत्, यथा 'अनित्यः शब्दः' इति प्रतिज्ञाते कृतकत्वं देशकालाभ्यामनवरते जलिधिध्वनौ पुरुषादिभेदेन चानवरते सामादिशब्दे च 10 २३६-२ दृष्ठत्वादनेकान्त इति वचनं तदाभासचोदनम्, उदन्यत्यौमादिशब्दानामप्युपादानभेदभिन्नानाम् 'शब्दः' इति श्रोत्रप्राह्यत्वाभेदेन प्रतिज्ञातानां शब्दत्वानतिक्रमात् पक्षान्तनीतत्वात्, तदनित्यत्वं कृतकत्वाविनाभावि शब्दादन्यस्य नित्यस्य कृतकस्यादर्शनाच जायते, देशकालोपादानभेदभिन्नस्याभेदेऽपि सत्युपलभ्यधर्मणोऽनु-पलभ्यत्वाच्छब्दव्यक्तिधर्मित्वाच जात्युक्तरं च, तस्मादनुक्तरमिति ।

स्थित्वाप्रवृत्तचेतनानधिष्ठितेश्वरवदनेकान्त इति चेत्। स्थान्मतम् – यथेश्वरः स्वयं प्राग15 प्रवृत्तान् स्थित्वा प्रवर्तयस्रपि चेतनान्तरेणानधिष्ठितः प्रवृत्तश्च तथा तन्वादीनि स्थित्वा प्रवृत्तानि स्युरित्यनेकान्तः। ईश्वरस्य वा चेतनाँधिष्ठिततेत्यादि, एवमनैकान्तिकत्वानिच्छायां वा चेतनाधिष्ठितोऽसाविश्वरः
प्राप्तः स्थित्वा प्रवृत्तेरदृष्टाणुप्रधानादिवत्, अतोऽन्येश्वरता प्रहाधिष्ठितस्रीपुरुषादिवत् । तस्यापि चाधिष्ठातुरन्याधिष्ठिततेत्यनवस्था स्थादिति। एतच न, चेतनाधिष्ठितप्रवृत्तित्वसाध्यधर्मत्वात्, नैष दोषः,
चेतनाधिष्ठितप्रवृत्तित्वं हि साध्यते धर्मः, स चाचेतनानामेव तद्धर्मिविषयत्वात्, चेतनानां सिद्धत्वात्
20 प्रयोजनाभावाच । तनुकरणभुवनसाधनप्रवृत्तादृष्टाणुप्रधानादीनि ह्यचेतनानि धर्मीणि चेतनाधिष्ठितत्वधर्मेण
विशिष्टानि साध्यन्त इति प्रतिज्ञाविषयाञ्चानाददोष इति ।

देवदत्ताँदयसार्हे चेतनेश्वराँनैधिष्ठिताः प्रवर्तन्ते, सामर्थ्यदचेतनधर्मिविषयं चेतनाधिष्ठानं साध्यत इति प्रतिज्ञाविषयव्यवस्थायां चेतनानां देवदत्तादीनां चेतनेश्वरेणौधिष्ठानं न प्राप्नोति, ततो देवदत्ता- दिवचेतनानिधिष्ठिर्तानां 'तैन्वादिसाधनार्थादृष्ठाणुप्रधानादीनामनेकान्तः । सोऽपि 'वेश्वरस्तद्वचेतनान्तरा- 25 धिष्ठित इति प्राप्तम् । उच्यते च त्वया इष्यतै एव त्वया चेतनानामपीश्वराधिष्ठानम्, यथा –

अञ्चो जन्तुरनीशोऽयमात्मनः सुखदुःखयोः । ईश्वरप्रेरितो गच्छेत् स्वर्गे वा श्वभ्रमेव वा ॥ [महामा० वनप० ३०।२८]

२३७१ पुरुषवादनिरसनायेति क्लोकवचनप्रयोजनमाह, मा भूत् पुरुषकारणवादप्रसङ्गः 'तदवस्थमात्रं तन्वदृष्ट-प्रधानाण्वादि' इति, अत उक्तं भवता अज्ञो जन्तुरनीयोऽयमिति ।

१ 'जलावि( 'जलादि ?)ध्वन्य' प्र०॥ २ 'त्सादिश' प्र०॥ ३ 'बृत्ति' य०॥ ४ 'धिष्ठितेत्यादि प्र०॥ ५ 'तनमेव प्र०॥ ६ 'त्तायस्तर्हि प्र०॥ ७ \* \* एतिबहान्तर्गतः पाठो य० प्रतिषु नास्ति॥ ८ 'तानि य०॥ ९ \* \* एतिबहान्तर्गतः पाठो भा० प्रतौ नास्ति॥ १० चेश्व थ०॥

न, प्राग् विशिष्टबुद्धिचेतनप्रतिज्ञानात्, विशिष्टबुद्धित्वमपि चास्यार्थोनामर्थिकया-योग्यत्वेन सन्निवेशकत्वात्।

तन्वादीनि न विशिष्ठबुद्धिना कृतानि पद्मनालकण्यकमयूरचन्द्रकादिवत् । न, दिधमेघादिवदुक्तोत्तरत्वात् । लघुप्रकाशगुरुवरणप्रवृत्तिनियमानां विशिष्ट-बुद्धिपूर्वकता, मिथःप्रत्यनीकसम्भूयेकार्थकारित्वात्, पाचकािधिष्ठितानलोदकौदन-साधनवत् । अन्योन्याभिभवनमिथुनवृत्तित्वविपरिणामादिति चेत्, न, परिणा-मस्यापि कार्यत्वात् । धर्मान्तरैकय .....।

अत्रोच्यते — न, प्राग् विशिष्टबुद्धिचेतनप्रतिज्ञानात्, प्रागस्माभिविशेषितम् — 'विशिष्टबुद्ध्य-धिष्ठितानि तन्वादीनि'। विशिष्टबुद्धित्वं चापराधीनं स्वातन्त्र्यम्। तत् कृतः सिद्धमिति चेत्, उच्यते — विशिष्टबुद्धित्वमि चास्यार्थानामर्थितियायोग्यत्वेन सित्तवेशकत्वात्, तन्वादीनि विशिष्टबुद्धि-10 पूर्वकाणि अर्थितियायोग्यत्वेन सित्तविशिष्टावयवत्वात्, स्थानगमनशयनासनाहारादिश्रयोजनानि हि तन्वादिषु क्रियन्ते तिकियायोग्याययसित्रवेशात् स्थपतिबुद्धिपूर्वकप्रासादवत्। तस्मादर्थितियायोग्यत्वेनार्थानां सित्न-वेशकः स स्थपतिवत्। तैस्माच विशिष्टबुद्धिरिति।

अनैकान्तिकतोद्भावनार्थमाह — तन्वादीनीत्यादि याँवत् पद्मनालकण्टकमयूरचेन्द्रकादिवदिति ।
निह प्रशस्तशुभवर्णगन्धरसस्पर्शस्य लक्ष्मीनिलयस्य जलाशयालङ्करणस्य कमलस्य प्रहणधारणोपभोगादिसाधन- 15
भूते नाले केनचिदस्यया 'मा प्रहीत् कश्चित्' इति कण्टकाः कृताः, नीलोत्पलनालादिष्वप्यतिप्रसङ्गात् ।
न च मयूरचैन्द्रकाणामिन्द्रचापवर्णप्रतिस्पर्धिविचित्रवर्णता कृता कुड्यादिषु चित्रकरेणेव केनचिद् विशिष्टबुद्धिना, चित्रकरवेतनदानाद्यभावप्रसङ्गादिति । अत्रोच्यते — न, दिधमेघादिवदुक्तोत्तरत्वात्, श्लीरदिधमेघादिवत् पद्मनालकण्टकमयूरचन्द्रकादीनां तन्वादिवश्चादृष्टकर्तृकविषयप्रतिज्ञार्थाव्यतिरेकादनैकान्तिक२३७-२
त्वाभाव इत्युक्तोत्तरमेतत् ।

एवं तावत् सामान्येन विशिष्टबुद्धिपूर्वकतोक्ता, प्रस्तुतकापिलमतापेक्षया चैवं प्रतिज्ञायते — लघुप्रकाशे-त्यादि यावत् पाचकाधिष्ठितानलोदकौदनसाधनविति । यथा परस्परप्रत्यनीकयोरम्प्युदकैयोरप्रत्यनीकत्व-विधायिना विशिष्टबुद्धिना पाचकेनाधिष्ठितयोः सत्यपि मिथः प्रत्यनीकत्वे तद्बुद्धिवशवर्तिनोः संहत्यकारित्वादो-दनसाधनं दृष्टं तथा लघुगुरुणोः प्रकाशवरणयोः प्रवृत्तिनियमयोश्च मिथो विरुद्धयोरिप संहत्य महदादि-भावेनैकार्थकारित्वाद् विशिष्टबुद्धिपूर्वकतेति । अन्योन्याभिभवनमिथुनवृत्तित्वविपरिणामादिति चेत् । 25 स्थान्मतम् — सत्त्वरजस्तमसामेवाङ्गाङ्गिभावः पुरुषार्थमुदिश्य प्रवृत्तानां वैषम्यविपरिणामाद् महदादि-

१ दश्यतां पृ० २५२-१ ॥ २ 'धर्मान्तरैक्यापित्तिहें परिणामः कार्यत्वाद् रथादिवद् विशिष्टबुद्धिमिद्धिहितः' इत्याशयको मूलपाठः स्मादिति सम्भादयते ॥ ३ "मुखं शाधतं नेतरेषाम्" इति श्र्वेताश्वतरोपनिषदि पाठः ॥ ४ तस्याश्च प्र० ॥ ५ यावत्पनारु भा० । यावत् नीलालत्पनार्ल् य० ॥ ६ विन्द्रका य० ॥ ७ वन्द्राकारणामि भा०॥ ८ रचेतन य० । है वेतन भा०॥ ९ कयोप्रत्य प्र०॥

## अन्वाह च —

पको वशी निष्कियाणां बहूनामेकं बीजं बहुधा यः करोति । तमात्मस्थं येऽनुपद्यन्ति धीरास्तेषां शौन्तिः शाश्वती नेतरेषाम् ॥ [श्वेताश्व० ६।१२]

साधनम्, नाँन्यः प्रयोक्तेति । एतच न, परिणामस्यापि कार्यत्वात् । तद्व्याचष्टे – धर्मान्तरैक्यादि, 5 परिणामो हि धर्मान्तरैनिषेधो धर्मान्तराविर्भवनं च, तद्वयभूतं कार्यम्, स तु परिणामः कार्यत्वात् पूर्ववत् प्रतिज्ञार्थाव्यतिरेकाद् रथादिवत् सोऽपि विशिष्टबुद्धिमद्विहितः । तस्माद्युक्तम् – स्वत एव परिणमन्ते सत्त्वाद्य इति ।

अन्वाह चेति जिनमतानुसारेण । एकोऽहितीयः प्रधानो वा वशी इत्वस्वातृष्ठयाभ्याम् निष्कियाणामङ्गास्वतृष्ठाणाम् , परतृष्ठा ह्या अपि हि निष्क्रिया एव । बहूनामनन्तानां प्रधानाण्वादीनां कर्म10 करणसम्प्रदानापादानाधिकरणप्रधानशक्तीनामनन्तानामपि प्रवर्तयितृत्वात् स्ववशीकर्तुं शक्तर्वाद् वशीति ।

रे३८-१ एकं बीजं प्रधानं महदादिविपरिणत्या बहुधा ब्रह्मादिस्तम्बान्तानन्तभेदिभिन्नजगत्त्वया यः करोति सजिति
अधितिष्ठति आत्माभिप्रायानुरूप्येण तथा तथा व्यवस्थापयित । तमिश्वरं स्वतो भिन्नस्य भाव्यभवनस्य
प्रधानादिसंज्ञस्य भावयितारमात्मस्थमात्मिनि स्थितं क्षित्याचष्ठमूर्तिसर्वगतं सर्वत्र तासां सङ्गावाद् येऽनुपत्रयन्ति तत्प्रसादादेव तञ्ज्ञानानुसारेण योगाभ्यासप्रसादक्रमेण । केऽनुपत्रयन्ति १ धीरा अविचित्रतयोग15 समाध्यः । को योगः ?

प्रत्याहारस्तथा ध्यानं प्राणायामोऽथ धारणा । तर्कः समाधिरित्येष षडको योग उच्यते ॥ [ भर्मृतनादोप० ६ ]

तत्रेन्द्रियाणां विषयेभ्यो मनसश्च प्रसाहरणं प्रसाहारः । प्राणायामस्तिविधः — रेचकः र्जुम्भकः पूरक इति । तत्र रेचक आन्तरं वायुं बहिर्निष्काशयित नासिकाद्वारेण । पूरकः बाह्यमन्तः प्रवेशय 20 पूरवित । कुम्भकः पूर्णकुम्भवदस्यन्दं वायुं सामीप्येनावस्थापयित । ध्यानिष्टदेवताचिन्तनं वा । धारणा यथाभ्यासं हृदयादिषु प्रदेशेषु मनसोऽवस्थापनम्, यथा पूर्वं नाभौ ततो हृदये कण्ठे नासिकात्रे श्रुवोर्मध्ये रूँस्तादे मूर्द्धनीति । तर्कः शून्यागारिगिरिकन्दरायेकान्ते शुचौ देशे शरीरमृजु आयस्य दन्ताप्राणि जिह्वाग्रेण सन्धाय पल्यङ्क-स्वस्तिक-वीरासनाद्यासनं समपादादिस्थानं वा आस्थाय ध्यायतो मे समाधिर्भवतीति तर्कयेत् 'अनेनेत्थं कृतेन क्रियाविशेषेण आहार-विहार-स्वाध्यायादिना ध्यानसमाधिर्भवति' इति तदुपायविचार 25 कहस्तर्कः । ध्यानयोगाभिरतिः समाधिरित्येष षडङ्को योगः । अनेन योगेन सर्वत्र क्षित्यादिमूर्तिमीश्वरं दृष्ट्वा पश्चाद् भावितात्मा तमात्मस्थमेव पश्चित – यदत्र मम शरीरे कठिनं सा पृथिवी परमेश्वरमूर्तिः, यद् द्रवं तज्जलम्, कष्मा तेजः, चलं वायुः, श्रुषिरमाकाशम्, यज्ञैतन्यं स यजमानः, चक्षुः सूर्यः, जिह्वा सोमो

१ "त्वपरि" य०॥ २ "मादि चेत् प०॥ ३ ताभ्यः प०॥ ४ अत्र धर्मान्तरेत्यादि इस्रिप पाठः स्यात् ॥ ५ "निषेधात्र धर्मा" प०। अत्र "निरोधो धर्मा" इस्रिप पाठः स्यात् ॥ ६ "त्वाशीति प०॥ ७ तर्कश्चैव समाधिश्च इति अपृतनादोपनिषदि अत्रिस्पृतौ च तृतीयचरणः । श्लोकोऽयम् अत्रिस्पृताविष विद्यते ॥ ८ कुंभकधारक इति प०॥ ९ अत्र वाशब्दस्य किं प्रयोजनिमिति न ज्ञायते । तस्य सार्थकत्वे कश्चन पाठोऽत्र त्रुटित इति सम्भाव्यते । "अथ ध्यानम् । तद् द्विविधं सगुणं निर्मुणं चेति । सगुणं मूर्तिध्यानम् , निर्मुणमात्मयाथात्म्यम् ।" इति शाष्टिस्योपनिषदि ॥ १० स्टलाट प०। "नाभिकन्दे च हम्मध्ये कण्ठमूले च तालुके । श्रुवोर्मध्ये ललाटे च तथा मूर्घनि धार्येत् ॥" इति जाबालदर्शनोपनिषदि ७।१२॥

अयं विधेरुभयभाक् । विधिव्योख्यातो लोकवदनपवादप्रवृत्तिः, तस्य उत्सर्गात् स विधीयते, सर्वसर्वात्मकत्वाद् निरपवादः प्रवर्तत एव । नियमः सन्निधिप्रयोज्यसतोरप्रवृत्तेः तयोरसत्सत्त्वात् ।

साहरयसामान्यं च राब्दार्थः, सर्वसर्वात्मकत्वेऽपि च सृष्टवर्थवत्त्वाद् नावि-कल्पः । वाक्यमपि च ष्टथक् सर्वपदम्, तस्मात् सर्वसर्वात्मकत्वादेव। द्रव्यार्थ- इ भेदोऽर्थः।

मनो वेत्यन्येष्वपि अवयवेषु यथासम्भवं येऽनुपश्यन्ति ते धीराः शाश्वतीं शान्तिमाप्नुवन्ति तेनैवेश्वरेण सायोज्यं निर्वाणं मोक्षमित्यर्थः । नेतरे प्रधान-पुरुष-नियत्यादिकारणिन इति ।

नयस्वरूपाल्यानार्थमाह — अयं विधेरुभयभाक्, उभयं विधि नियमं च भजत इत्युभयभाक् । विधिव्याल्यातो लोकविति पूर्वमिति स्मारयति । पुनः सङ्क्षेपेण व्याचष्टे — अनपवादप्रवृत्तिः, न 10 केंद्रिवर्थमयमपहरित 'किं न एतेन यदि सामान्यं यदि विशेषः ? इत्यादि, तस्य विधेरुत्सगीद् विधाननौत् स विधिविधीयते, कस्मात् ? सर्वसर्वात्मकत्वाद् निरपवादः प्रवर्तत एव, प्रवर्तते, न कचिद् व्याहन्यते, अयं हि नयः 'सर्व सर्वात्मकम्' इतीच्छति यँत् प्राक् सूचितं सन्निध्यापत्तिव्याख्याने तदेवात्रापि वक्ष्यते, नियमः सन्निधिप्रयोज्यसतोरप्रवृत्तेः, यावेतावनन्तरोक्तौ सन्निधिभवंति आपत्तिभवनसहाय ईश्वरप्रवर्त्यो वा प्रयोज्यः प्रधानादृष्टाण्वादिर्भावः तयोद्वयोरप्यप्रवृत्तेरसत्त्वम् । किं कारणम् ? तयोर-15 सत्सन्त्वात्, तदुभयं हासदेव सदित्युच्यते स्वतन्त्रस्य कर्त्वक्षयेव भवनात् तदिलक्षणस्याभवनापन्नस्याप्रवृत्तस्यान सत्त्वात् खपुष्पवत् । तस्माद् नियमश्चेति विधिविधीयते नियम्यते चेति । ततोऽयं 'विधेरुभयभागिति ।

शब्दार्थोऽश्वना — साह श्यसामान्यं च शब्दार्थः, वाक्यार्थस्य वक्ष्यमाणत्वात् पदार्थ इति गन्यते । २३५-१ सहशसिवेशमानैर्मीयत इति समानम्, समानं हक्त्वं यत्र द्रष्टृणां तत् सहशम्, सहशं समानम्, समानमानः सामान्यं जाति-लिङ्ग-प्रत्यया-ऽभिधाँनेष्विति, नान्यापोहो न समानवस्त्वतिरिक्ततत्तत्त्वादि वा 20 तद्गुपपत्तेः । एतत् सामान्यं शब्दार्थः । ननु सामान्यमविकल्पात्मकं पुरुषनियत्यादि सर्वसर्वात्मकत्वादिति पूर्ववादप्रसङ्ग इति चेत्, नेत्युच्यते, सर्वसर्वात्मकत्वेऽपि च सृष्ट्यर्थवन्त्वात्, जगत्सृष्टिलक्षणोत्सर्ग-व्यापित्वात् तदर्थवन्त्वादस्य नयस्य 'नाविकरुपः' इति सम्भन्तस्यते प्रकृतशब्दार्थः, अभिहितन्यायेन सन्त्वादिशब्दादिर्तन्वादिविकल्पप्रत्ययस्य सत्यार्थत्वादद्वैतप्रत्ययस्यासत्यार्थत्वादिति पदार्थ उक्तः । वाक्यार्थोऽश्वना — वाक्यमपि च पृथक् सर्वपद्मिति, वाक्येऽवधारिते तदर्थावधारणसौकर्यात् । आख्यातशब्दः सङ्घातो 25 जातिः सङ्घातवर्तिनी [वाक्यप० २।१] इत्यादिषु वाक्यलक्षणविकल्पेषु अस्य नयस्य मतेन पृथक् सर्व पदं वाक्यम्, वाक्यर्थः पृथक् पृथक् सर्वपदार्थं इति, यैथा 'देवदन्तः! गामभ्याज शुक्राम्' इत्यत्रैकैकं पदं वाक्यम्, वाक्यर्थः पृथक् पृथक् सर्वपदार्थं इति, यैथा 'देवदन्तः! गामभ्याज शुक्राम्' इत्यत्रैकैकं पदं

१ किश्चि प्रन्ता २ इस्यता प्रन्त ३४ पंत्रस्य ॥ ३ भातम विधि प्रत्या ४ यथाक स्चितं यन। यथाकः स्चितं भात्रा ५ भवत्यापत्तिभवनसहायमीश्यर प्रत्या ६ विधिरु प्रत्या स्त्यतां पंत्र ॥ ७ धाष्विति यन् ॥ ८ तत्वादि प्रत्या ९ इस्यतां प्रत्य १९ १९४ पंत्र १० ॥ १० यस्मा भाव्र ॥

सङ्गहदेशत्वाद् द्रव्यार्थः । द्रव्यमपि गुणसन्द्रावः, गुणानामेकीभावेन द्रवणं तेनापि तद्वशित्वात् ।

उपनिबन्धनमस्य दैविहा पण्णवणा पण्णत्ता — जीवपण्णवणा अजीवपण्णवणा च [प्रज्ञाः पनास्० १११]। किमिदं भंते ! लोपत्ति पवुधिति ? गोयमा। जीवा चेव अजीवा चेव, एवं रयणप्यमा ज्ञाव ईसीपन्भारा समयाविलयादि [ ]।

वाक्यम्, किं कारणम् ? तस्मात् सर्वसर्वात्मकत्वादेव, यस्मादेवदत्तोऽपि गवात्मकोऽभ्याजात्मकश्च तथा प्रवर्तनात् तत्तदापत्तेः, तान्यपि तथेति तस्मात् सर्वसर्वात्मकत्वात् पृथक् पृथक् सर्वं पदं वाक्यमिति । एतस्य विध्युभयनयस्य द्रव्यार्थभेदोऽर्थः पूर्वविरुद्धत्वान्नयानामविकल्पार्थाद् विधिविधिनयाद् विकल्पार्थ10 द्रव्यार्थतया भिद्यते ।

भेर-२ आँषोंक्तानां नयानां कस्मिन्नन्तर्भावः ? इत्यत आह — सङ्ग्रहदेशत्वाद् द्रव्यार्थः, सङ्ग्रहनयस्वापि शतधा भेदात् तदेशस्तदेकदेशो द्रव्यशब्दार्थः । कतमस्मिन् विष्रहे इति चेत्, उच्यते — द्रव्यमपि गुणसन्द्रावः । तद्वयाख्या — सम् एकीभावे, द्रु गतौ [पा॰ धा॰ ९४५], तस्माद् गुणानामेकीभावेन द्रवणम्, कारणे कार्यस्य सत्त्वात् सतामेव सुखादीनां रूपादीनां पृथक् पृथक् सिन्नहितानामैक्यगमना- जीवपुद्रस्वपरिणामः सङ्गमनम् । आह — विध्युभयनयत्वात् सिन्नहिततिद्विधशक्तिश्वरपृथक्त्वादण्वादीनां विश्वतिक्विक्तसर्वात्मकत्वाच तेषां भवतु एकीभावः, मा भूदीश्वरस्थेति । नेत्युच्यते, तेनापि तद्वशित्वात् सिन्निहिततच्छक्तिनापि सहेश्वरेणैकीभावे तच्छक्तिव्यक्तिनां श्वति । अत एव चास्य नयस्याद्वैतवादाद् भेदः ।

आह — किं स्वमनीषिकयैतदुच्यते ? आहोस्विदस्यस्य किञ्चिदुपनिबन्धनमार्षमिप ? इति । 'अस्ति' इतुच्यते, उपनिबन्धनमस्य — दुँविहा पण्णवणा पँण्णत्ता जीवपण्णवणा अजीवपण्णवणा चेति । अथवा किमिदं मंते ! छोएत्ति पवुच्चति ? गोयमा ! जीवा चेव अजीवा चेव, एवं रयणप्पभा 20 जाव ईसीपन्भारा समयाविष्यादि ।



१ "से कि तं पश्चवणा १ पन्नवणा दुविहा पश्चता, तं जहा – जीवपन्नवणा य अजीवपन्नवणा य ।" इति प्रज्ञा-पनासूत्रे पाठः ॥ २ अर्थोक्तानां भा० । अथोक्तानां य० ॥ ३ तदै प्र० ॥ ४ (व्यक्ति १) ॥ ५ एवास्य भा० ॥ ६ दुविध भा० ॥ ७ भा० वि० विना पन्नता ॥ ८ किमिदं छोएत्ति पबुद्धइ गोअमा य० ॥ ९ ईसि भा० ॥



## अथ चतुर्थो विधिनियमारः ।

नन्वेवं त्वदुक्ता एवोपपत्तयः सर्वप्राणीश्वरत्वं साधयन्ति, सुखाद्यात्मसंवेद्य-लक्षणत्वात् कर्मणः सुखाद्यदृष्टाणूनामपि च कर्मत्वात् कर्मप्रवर्तनाभ्युपगमात्

नन्वेविमिखादि । पूर्ववदस्मिन् दर्शने न परितुष्यंत उत्थानमिखिमसम्बन्धः । ननु इखनुज्ञापने, नैनु त्वदुक्ता एवोपपत्तयः प्रत्येकं सर्वप्राणीश्वरत्वं साधयन्ति, बाह्याध्यात्मिकसुखदुःखमोहमात्रत्वा- 5 ज्ञगतः सदसद्वेद्यमोहान्तरायभेदानां सुखादित्रयविपाकफल्त्वानतिष्टत्तेस्तदात्मसंवेद्यलक्षणत्वात् कर्मणः, सुखादिसंवेदनेनैव हि तत्कारणभूतं कर्म स्वकार्येण फलेन लक्ष्यतेऽनुमीयते सामान्यतोदृष्टानुमानेन देशान्तर- २४०-१ प्राप्त्या इव आदित्यगतिः । अतः कारणे कार्यस्य सत्त्वात् कार्ये कारणोपचारात् सुखादयः कर्म, अन्नप्राण-त्ववत् । अदृष्टं धर्माधर्माख्यं परैरिष्टमेव कर्मेति, आत्मापि कर्म, कथम् ? तच्चादृष्टमात्मनो रागादिकर्मविपाक-परिणत्ववस्थस्य प्रयोगपरिणामात् कर्मतामापन्नम् । पुनरपि सुखाद् रौगादि, ततः पुनः कर्म, ततः सुखादि 10 फलम् । तच जीवपरिणामात्मसात्कृतकार्मणयोग्यपरिमाणपरमाणुसमूह एवात्मस्थमेकीभूतं चाँत्मना, यथोक्तम्—

योगैः सकृत् स्वयोगाद् मूर्तः 'सन् बाह्यमर्थमादत्ते । आत्तस्य चानुभवनं बन्धं प्रति स च ततोऽनन्यः ॥ [

तम संवेद्यम्, कर्तुः संवेदनात् । ततः संवेद्यलक्षणत्वात् कर्मणः सर्वेश्वरतेति सम्भन्त्स्यते । कर्म 15 हि प्रतिप्राणि नियतकर्तृकं स्वविपाकसुखादित्वेन संवेद्यम्, तेनाणूनामेव कर्मत्वपरिणामापन्नानामात्मेकीभावेन वेदनं संवेदनम्, तेन च पुरुषेण तेषां तथा प्रयोजनात् कर्तृत्वम्, अतः सुखाद्यदृष्टाणूनामिप च कर्मत्वादिसाह । प्राक् प्रतिपादितं हि द्वयणुकत्र्यणुकादिसंयोगैः पृथिव्युद्कव्रीह्यङ्कुरादिपरिवृत्तिरूपेणात्मन- स्तेषां चैकत्वं सर्वसर्वात्मकत्वं च । तस्मात् कर्मकारणां जगत्प्रवृत्तिं साधयन्ति त्वदुक्ता एवोपपत्तयः । इतश्च कर्मपूर्वकं जगत्, कर्मप्रवर्तनाभ्युपगमात् सर्वप्राणिनाम्, कर्मवशादेव हि प्राणिनः शुभाशुम-20 जातिङ्गल्रूपायुत्कर्षापकर्षाः । यथोक्तम् —

१ °ध्यता प्र०॥ २ नम्ब त्व भ्र०॥ ३ रागादि फलं फलादि ततः पुनः कर्म य०॥ ४ वात्मना प्र०॥ ५ सत्वाह्यमर्थ भा०। सत्वाद्यमर्थ थ०॥ ६ °द्यं तेनाणू प्र०॥

10

380-3

सर्वप्राणिनां कर्तृत्वात् कर्तुरेव भवितृत्वाभ्युपगमात् तस्यैव भवितुश्च प्रयोजनात् सर्वेश्वरता ।

ईश्वरात्तु कर्मणः प्रवर्तनं किं सतः, असतः? तद्यद्यभूतस्य ततोऽद्वैतं तस्यापि तदात्मकत्वात् । भृतस्य चेत् प्रागपि तदस्ति, तच ईश्वरात्मैव तथाभूतेस्तथाप्रवृत्ते-इस्तदापत्तेः, तथापि सुतरामद्वैतम् तदात्मकत्वादेव । अथ यस्मै प्रवर्शते यथा तस्मात तर्हि तत् तथाभृतं तद्वशात् तथेश्वरप्रवृत्तेः, ततस्तस्य प्रवर्तने स एवेश्वरः ।

स्वकर्मयुक्त ष्वायं सर्वोऽप्युत्पद्यते नरः ।
स तथा क्रियते तेन न यथा स्वयमिच्छति ॥ [ ]
यथाहारः काले परिणतिविशेषक्रमवशात्
सुखं पथ्योऽपथ्योऽसुखमिह विधत्ते ततुभृताम् ।
तथा धर्माधर्माविति विगतशङ्कामपि कथां
कथं श्रोतुं <sup>१</sup>नेया विषयविषवेगक्षतिधयः? ॥ [ ]

किञ्चान्यत्, कर्तृत्वात् 'प्राणिनाम्' इति वर्तते । मा भूवत्रकृताभ्यागमकृतप्रणाञ्चकर्त्रन्तरफल-सङ्कान्त्यादयो दोषा इति सदसदाचाराः प्राणिन एव कर्तारो भोक्तारश्चाभ्युपगन्तव्याः, अन्यथा हिताहित-15 प्राप्तिपरिहारार्थानां शास्त्राणामानर्थक्यप्रसङ्गात् । ततः कर्तुरेव भिवतृत्वाभ्युपगमात् । कः कर्ता ? यः स्वतन्त्रः । येः स्वतन्त्रो भविताऽपि स एव । स्थान्मतम् – नन्वीश्वरः प्रयोक्तत्वात् कर्तेत्युक्तम्, नेत्युच्यते, तस्यैव भवितुश्च प्रयोजनात्, सर्वः प्राणी प्रत्येकं भविता प्रयोजयित आत्मना आत्मानं स्वकृतकर्म-विपाकात्मकरागद्वेषभयगौरवादिधर्मचोदितः । यथोक्तम् —

प्रयत्न एवापरजन्मजोऽयं सूर्यादयः श्राद्धजनप्रवादाः ।

20 उत्पश्यतामेव हि दैवसिष्द्रिमुत्साहिनं श्रीभंजते मनुष्यम् ॥ [ ] इति ।

तस्मात् तन्वादिप्रधानाण्वादिषु सत्स्विप प्रवर्शेषु तेवामेव कर्मसाद्भृतानां प्राणिनां भवितृत्वात् तत्तदापत्तेः

सर्वप्राणिनां स्वातङ्यात् कर्मवशेष्ठेरितकार्यकारणभावेन सततभवनात् तथाप्रवर्तकस्यैकैकस्य सर्वात्मकत्वात्

सर्वेश्वरता इति साधूक्तम् ।

इदानीं त्वदिष्टेश्वरकारणत्वे तु दोषा उच्यन्ते — ईश्वरात् त्वित्यादि । इदं चिन्त्यम् — ईश्वरात् अर्मणः प्रवर्तनं किं सतः, असतः? किं चातः? तद्यद्यभूतस्य कर्मण ईश्वरः प्रवर्तकः तत्रश्चाद्वैतं पुरुषादिवादवत् प्राप्तं तस्यापि तदात्मकत्वात् कर्मणोऽपीश्वरात्मकत्वादीश्वरस्थेव कैर्मत्वेनोत्पत्तेः । भूतस्य चेत्, अथ भूतस्य कर्मण ईश्वरात् प्रवृत्तिस्ता एतत् प्राप्तम् – प्रागपि तत् कर्मास्ति, कारणे कार्यस्य सत्त्वात् । तच्चेश्वरात्मेव, तनुकरणादिभाव्यवत् तथाभूतेस्तथाप्रवृत्तेस्तत्तदापत्तेरित्याँदिभिर्युक्तिभिः, तथापि सुतरामद्वैतं तदात्मकत्वादेव पुरुषावस्थावदीश्वरभाव्यतदात्मकाण्वादिभवनवद् वा । अथ यसी अपवर्त्यते यथा । अथाचक्षीथाः – न तत् कर्मेश्वरात्मकम्, किं तिर्दि थसी प्राणिने शुभमशुभं वा नर-नारकतिर्यगमरविचित्रभेदरूपेण येन येन प्रकारेण प्रवर्तते तेनेश्वरेण तत्तत्प्राण्यात्मकं तदिति । अत्रोच्यते – तस्मात् तिर्दि तत् तथाभूतम्, प्रत्येकं प्राणिनः कारणात् तस्मात् तस्मात् तथा तथा भूतमित्यर्थः,

१ नेमा प्र०॥ २ कः स्व<sup>°</sup> प्र०॥ ३ कर्मत्वेनोषपत्तेः य०॥ ४°दियुक्तिभिः भा०॥ ५ नरकतिर्थ<sup>°</sup> प्र०॥ अथ तत्कृतमपि पुरुषकारराजप्रसादवदीश्वरापेक्षं प्रवर्तते, कृततां प्रति तावत् स्वातन्त्रयं सिद्धं तस्यैव, तत्कृतं हि कर्मैव ईश्वरप्रसादमुत्पादयति । द्रव्यादिपञ्चका-पेक्षसेवादिकियाफलप्रत्यक्षवत् ।

त्वदभिमतेश्वरस्तु यदि खतन्त्रः कर्मानपेक्षश्च प्रवर्तयति ततः प्रतिपुरुषनिया-मककर्माभावेऽनुपपन्नस्थानविग्रहेन्द्रियोपभोगाभ्युदयप्रत्यवायापवर्गादिविशेषमिदं इ जगत् स्यात्, तुल्यकारणत्वात्, पटतान्तवत्ववत्।

तद्भशात् तथेश्वरप्रवृत्तेः, ततस्तस्य प्रवर्तने स एवेश्वरः, कृतं त्विष्टमीश्वराख्यमात्मवशेन तथा प्रवर्तयतस्तस्य तस्य प्राणिन ईश्वरत्वम्, नेश्वरस्य तथा प्रवर्तित्वात् कर्मकरवत् ।

अथ तरकृतमि पुरुषकारराजप्रसाद्वदिश्वरापेक्षं प्रवर्तते । अथ मतम् – प्राणिभिः कृतमि कर्म ईश्वरकृतमेव, ईश्वरवशात् अवर्तमानत्वात् । तद्यथा – द्वयोः पुरुषयोस्तुल्यपुरुषकारयोरिष राजा 10 एकस्येव प्रसीदिति नेतरस्येति फउं राजवशेन दृष्टं न पुरुषकर्मवशेन तथेश्वरवशात् तस्कर्मप्रदृत्तिरित । अत्रोच्यते – कृततां प्रति तावत् स्वातच्च्यं सिद्धं तस्यैव प्राणितोषितेश्वरेण प्राण्यनुष्टेयकर्मप्रस्वयप्रसादो-त्वतः, तत्र च राज्ञो निमित्तमात्रत्वात् । पुरुषकृतकर्मजन्यप्रसादराजवदेव ईश्वरस्थाप्यन्यतरपुरुषकृतकर्मप्रस्वय-प्रसादोत्तात्वात् कर्मस्थातक्व्यम् , तत्कृतं हि कर्मवेश्वरप्रसादमुत्पादयति अन्यतरेण कृतं नेतरेणेखर्थः, १४९९ २ अन्यतरपुरुषकृतकर्मप्रस्यस्थेश्वरप्रसादस्य तेनोत्वाद्यत्वात् तस्मात् पुरुषकर्मापेश्वरवादीश्वरप्रवृत्तेः कर्मप्रधान्यं 15 प्रवृत्ते फळे चेति । स्थान्मतम् – राजवदेव कर्मणः प्रवृत्ते तत्फळदाने चिश्वरोऽपेश्वरत्वात् प्रधानं कारण-मिति । एतच न, यस्माद् द्वव्यादिपञ्चकेत्यदि यावत् प्रस्यक्षतत् । द्रव्यं क्षेत्रं काळं मावं मवं चापेश्च्य हि कर्मणां प्रवृत्तिः कृतानां च फळं प्रसक्षत उपल्पभ्यते । स एव पुरुषः कर्ता द्रव्यं दाता देयं वा द्रव्यं वस्तसुवर्णीदि । क्षेत्रं प्रामनगरारण्यरणभून्यदि यत्र तत्त् प्राप्यते फळम् । कालः करिमश्चित् काले दिवा रात्रो पूर्वोद्देऽपराह्ने सद्यश्चरादेदि । भावः 'प्रसनः कुषतः' इत्यादि । भवो हस्तिमहामात्रयोः शरीरानु- २० रूपाह्यरामरणादिदानमिति । अत्र प्रयोगः – परत्रापि प्राणिकृतफलं प्रतिनियतद्रव्याचपेश्चम् , सुखादिकियायाः फलस्वात् , द्रव्यादिगञ्चकापेश्चसेवादिकल्यत्त् । तस्माद् द्रव्यादिपञ्चकापेश्चमि कर्म फलदाने स्वतन्त्र-प्राणिनयतेः प्रधानम् । नेश्वरं च कर्मापेश्चते, परतन्त्रत्वात् तस्यति ।

त्वद्रभिमतेश्वरस्त्वित्यादि । अस्तु तावदीश्वरस्य स्वातष्ठयं कर्मानपेक्षा च तस्य जगद्धत्पादनार्थं प्रधानादि प्रवर्तयतः, प्राणिनां कर्माकारणत्वे तदनपेक्षायां च दोष उच्यते – तद्यथा ततः प्रतिपुरुषेत्यादि, 25 पुरुषं पुरुषं प्रति द्रव्यादिपञ्चकत्वेन नियामकं नियतं यदि कर्म न स्यात् ईश्वर एवाविशिष्टो हेतुः स्यात् ईश्वराख्यस्य कारणस्याविशिष्टत्वाद्विशेषः स्यात् । कस्य ? दैव-मानुष-तैर्थग्योनाख्यप्राणिगणस्य । कीद्दग् विशेष इति चेत्, उच्यते – स्थानविश्रहेन्द्रयोपभोगलक्षणो विशेषो न स्यात् । कस्मात् ? तद्विशेषहेतो-

१ श्वतं य० । त्कंतं भा० ॥ २ ददीश्व भा० । दादीश्व य० ॥ ३ प्राणिनोषितेश्वरेण प्र० । अत्र 'प्राणिनो विनेश्वरेण' इत्यपि पाठः स्यात् ॥ ४ वेश्व प्र० ॥ ५ (इत्यादिः १) ॥ ६ स्वतंत्र । प्राणि भा० । (खतन्त्रं प्राणि १) ॥ ७ प्र प्रतिषु नास्ति ॥ ८ कर्मकारणत्वे य० । कारणत्वे भा० ॥ नय० ४३

अनपेक्षा च किं कर्मणः सतः, असतः ? यद्यसत एव, किम् ? क्रियाविलोपः । उक्तं च वः शास्त्रे – योगं साधिष्यत् ...... निदातन्द्राप्रमादालस्यरितश्च स्यात् [ ] इत्यादि । कर्माभावे च प्राणिनां सदा मुक्तत्वात् तन्वादिसृष्टिरीश्वरस्या- निर्धिका । ततश्च भाव्यभावकभेदाभावाद् द्वैतकल्पनानिर्मृलता । अथ तु विद्यमाना- वेवेव धर्माधर्मी नापेक्षते स ततोऽकृताभ्यागमकृतप्रणाशी दोषी स्याताम्, आक्षीणो- दितकर्माशयवन्धमोक्षाभ्याम् ।

रिश्वरस्य समानत्वात् । स तु विशेषो ईंच्य-क्षेत्र-काळ-माब-भवापेक्षनियतेः प्रतिपुरुषं च नियामके कर्मणि २४२१ तत्पञ्चकापेक्षविपाके सित विशिष्टे स्यात् । दृष्टश्च सोऽस्मद्मीष्टप्रतिनियतद्रच्यादिविपाककर्मप्राणिगणेश्वरत्वे सित युज्यते – केषाञ्चिद् भ्युद्यः केषाञ्चित् प्रत्यवायः केषाञ्चिद्दपर्वगं इति । अत्र प्रयोगः – अनुपपन्न10 स्थानविप्रहेन्द्रियोपभोगाभ्युद्यप्रत्यवायापवर्गादिविशेषिदं जगत् स्यात्, तुल्यकारणत्वात्, पटतान्तवत्ववत्, यथा पटत्तान्तुकारणत्वाविशेषात् तान्तवः न मार्तिकः सौवर्णो वेति जात्याकृतिवर्णाद्यविशिष्टत्तथेदं जगत् स्थात्, न तु भवति । तस्माद्युक्तम् । अथवा प्रतिनियतद्रव्याद्यपेक्षविपाकानेकेश्वरकारणपूर्वकमेवेदं जगत्, प्रतिविशिष्टजात्याकृतिवर्णादिमत्त्वात्, घटपटरथादिवत् । तस्मात् कर्मापेक्षमीश्वरत्वं सर्वप्राणिनामिति ।

अभ्युपेत्यापि कर्मानपेक्षां तत्र दोषं ब्रूमः – अनपेक्षा चेत्यादि । किमियमीश्वरस्य धर्माधर्मलक्षणस्य 15 कर्मणोऽनपेक्षा सतः ? असतः ? । किञ्चातः ? यद्यसत एव धर्माधर्मयोरसतोरेवानपेक्षा, किमिति प्रभः, ततः किमिति चेत्, उच्यते - क्रियाविलोपः, असतोर्हि तयोः खपुष्पखरविषाणयोरिव कापेक्षा ? ततत्र्य हिताहितप्राप्तिपरिहारार्थाः सर्वाः किया विछुप्येरन् , इष्यन्ते च ताः, यसातुक्तं च वः शास्त्रे-योगं साधियव्यित्रिखादि गतार्थं यावद् निद्रातनद्राप्रमादालस्यरहितश्च स्यादित्याँदि इखाचारविधायि-20 प्रन्थस्मारणम् । किञ्चान्यत् , कर्माभावे चेत्यादि यावद् निर्मूलता, अकर्मत्वात् प्राणिनः सदा मुक्ताः स्यः । ततश्च तन्त्रिनद्रयविषयसम्बन्धिनो न भवन्ति । ततश्च तन्त्रादिसृष्टिरीश्वरस्थानर्थिका । ततश्च <sub>२४२ २</sub> भाव्यभावकभेदाभावः । तस्माद् भाव्यभावकभेदाभावादीश्वरकर्मप्रधानाण्वादिद्वैतकस्पनानिर्मूलता । एवं तावदसतः कर्मणोऽनपेक्षा न युक्ता । अथ तु विद्यमानावेव धर्माधर्मीवभ्युदयप्रस्यवायनिःश्रेयस-क्रियायां नापेक्षते स ईश्वरः स्वतन्त्रत्वात् प्रयोजनामावाच तयोः विद्वद्वधारूयानादिकियासु बलीवदीनपेक्षण-<sup>25 वदिति मन्यसे</sup> ततोऽकृताभ्यागमकृतप्रणाशौ दोषौ स्थाताम् । कथम् <sup>१</sup> यथासङ्ख्यमाक्षीणोदित-कर्माशयबन्धमोक्षाभ्याम् । यावत्क्षीणकर्मणोऽपि बन्धाभ्युदयप्रत्यवायसम्बन्धी अक्रताभ्यागमः स्मात्, धर्माधर्मनिरपेक्षत्वात् स्वभावपुरुषादिवादिमतवत् । उदितात्यन्ताशुभकर्माशयस्य मुक्खभ्युद्यसम्बन्धी धृतप्रणाशः स्यात् धर्माधर्मनिरपेक्षत्वात् पुरुषस्वभावादिवादिमतवदेव, अनिष्टं चैतत् । एवं ताबदीश्वरस्य कर्मानपेक्षा अनिष्टापत्तेरयुक्ता ।

१ "उदयखयखओवसमोवसमा जं च कम्मुणो भणिया। दब्बं खित्तं कालं भवं च भावं च संपष्प ॥ ५०५ ॥" इति विशेषावस्यक्रमाध्ये ॥ २ जातिः पटत्वम्, आकृतिः संस्थानम्, वर्णो नीलादिः ॥ ३ केनेके य० ॥ ४ दिरित्या-चार प्र०॥ ५ "यतोऽभ्युदयनिःश्रेयससिद्धिः स धर्मः ।१।१।२।" – चै० सू०। "अधर्मोऽप्यात्मगुणः कर्तुरहितप्रस्यवाय-हेतः।" – इति प्रशस्तपादभाष्ये ॥

अथ कर्मापेक्षः प्रवर्तते ततस्तान्येव कर्माणि ईश्वराणि, तेषां तस्यापि तथा भावितृत्वात्। न स तानि तथा भावयति, तथा भाव्यमानत्वात्, अनापन्न-स्यासन्त्वात् खरविषाणवत्, अस्वतन्त्रत्वाच्छव्दादिवत् । भवति कर्ता स्वतन्त्रः, तथा प्रवर्तनम्रत्तत्वात्, तन्तुपटवत्।

ईश्वरस्यापि च कर्मणि वृत्तेः सर्व एव पुरुषः सन्निहिततद्विधशक्तिः प्रति-व विशिष्टबुद्धिप्रमाणीकृतिकियः खतस्रः तथाप्रवृत्त्यापत्तेः आ ईश्वरात् प्रवर्तयितृत्वात्

अर्थवंविधानिष्टापत्तिव्यावृत्त्यर्थं कर्मापेक्षः प्रवर्तते इति मन्यसे ततस्तान्येव कर्माणि कर्तृणि स्वतन्नाणि भवितृणि ईश्वराणि । कस्माद्धेतोः ? तेषां तस्यापि तथा भावयितृत्वात् , यस्मात् तमपी-श्वरं तेन तेन प्रकारेण भवन्तं भावयन्ति तान्येव कर्माणि, न स तानि कर्माणि तथा भावयति, कृतः ? तथा भावयमानत्वात् प्रधानेन शब्दादिवदिति वश्व्यमाणदृष्टान्तत्वात् । यैथा च पृथिव्युद्कादीन् व्रीहिरेव 10 तथा भावयति पृथिव्याद्यपेक्षोऽपि तथापत्तेः, न पृथिव्याद्यस्तथानापत्तेः; एवं कर्माण्येवेश्वराणि तथा भावयितृत्वात् , न त्वदिष्टेश्वरस्तथा भाव्यमानत्वादिति । स्वान्मतम् — पृथिव्युद्कादीन्यपि भावयन्ति एव श्वीहिं व्रीहित्वेनानापत्रान्यपीति । एतमायुक्तम् , तेषामसत्त्वात् , असत्तं च अनापत्रस्यासत्त्वात् स्वरं २४३-१ विषाणवदिति सिन्निधिभवनदूषणे प्रकान्तमेव न्यायं दर्शयति । अस्वतन्नत्वाच्छव्दादिवदिति एष दृष्टान्तः सर्वत्र प्रधानकारणत्वसाधन्येणोपात्तः कापिछान् प्रति, यथा प्रधानस्वात्व्यात् तत्कारणत्वं गमयति शब्दादि 15 आरातीयकारणत्वामावं चास्वातव्यात् तेषामिति नैव्यक्तमिति व्यक्तमित्येव वा प्रधानता भवतिति यथा त्वयैवोक्तं तथैवेश्वरोऽस्वतन्नस्वात् कर्मापेक्षत्वादकारणं तान्येव कारणानीति गमयति तामिरेव त्वदुक्ताभिरुष-पत्तिभः । अतो यद्वक्तं त्वदुक्ता प्रवोपपत्तयः सर्वप्रविणिश्वरतां साध्यन्तिति तत् साधु । तद्भावयन्नाह — भवति कर्तेत्यादि प्राग्व्याख्यातार्थान्येव भवत्यक्रार्थवत्ति यावत् तन्तुपटविति । यथा तन्तव एव पद्तिभवत्वनेन भवन्तस्तथाप्रवर्तनवृत्तत्वात् पटकारणानि तथा पुरुषा एव कर्तार इति ।

ईश्वरस्यापि चेतादि तासामेबोपपत्तीनामितोमुखतां भावयति अनेनापि प्रन्थेन । यथा त्वया प्रागुपपादितं श्रुवता पूर्वपूर्वशक्ततारतम्येन सिन्निहितति ह्विधशक्तिविशिष्टबुद्धिरिति तथेहापि ताभिरेवोप-पत्तिभिस्तैरेव च तन्त्वंश्वादिभिर्दृष्टान्तैः कर्मणि वृत्तेः कर्मनिष्ठत्वात् सृष्ट्यतिशयप्रकर्षस्य कर्मणां पुरुषत्वात् सर्व एव पुरुषः सिन्निहिततै ह्विधशक्तिः प्रतिविशिष्टबुद्धिप्रमाणीकृतिक्रियः, प्रतिविशिष्टबुद्धिना तेनैश्वरेणान्येश्व शास्त्रकारै विश्वदश्वभिरापे प्रमाणीकृतास्तिकर्यास्त्रव्याप्तरुपरिज्ञानार्थत्वाच्छास्त्रकारप्रभृतीनां अति सिद्धशास्त्राणामनितशङ्कयत्त्राच । स च स्वतन्त्रः, तथाप्रवृत्त्यापत्तेः तेन प्रकारेण कर्मिप्राणिप्रवृत्ति-२४३-२ वदीश्वरस्थापि प्रवृत्त्यापत्तेः, एश्वरात् प्रवर्तयितृत्वादिति, आ ईश्वरात् यावदीश्वरस्तावत् प्रवर्तयितृत्वा-

१ दश्यतां पृ० ३२५ पं० ३ ॥ २ तथा चा घ०॥ ३ वीहिवीहित्वेनमनाप<sup>०</sup> घ०॥ ४ नाध्यक्त-मित्यञ्यक्तस्येव वा भा०। नाज्यक्तमिव ज्यक्तस्येव वा य०। अत्र 'न ज्यक्तमिलज्यक्तमिलेव वा' इलिप पाठः स्थात्। अथवा 'नाज्यक्तमिलेव ज्यक्तमिलेव वा' इलिप पाठः स्थात्॥ ५ दश्यतां पृ० ३३५ पं० २ ॥ ६ 'त्येकचेकार्थ' भा०। 'त्येकचिकार्थ' य०॥ ७ 'तद्विविघ' भा०। दश्यतां पृ० ३२६ पं० १, टि० ५॥ ८ 'याफल' य०॥

कारणम्, शक्तिमत्त्रवृत्त्यप्रवृत्तिदर्शनात् "पक्त्रादिवत्, यावदे[वैमे]वास्य सर्वत्वात् सर्वमूर्तिता । अपि च उत्कर्षापकर्षदर्शनात् प्रवृत्त्यनुभवफल"""पुरुषादतेऽप्रवृत्ते-रेव उत्कर्षापकर्षौ न निर्वीजेश्वरकामचारेरणात् ।

कर्मापेक्षत्वेऽपि नेश्वरवैयर्थ्यम्, तदभावे प्रवृत्त्यभावात्, दार्वाद्यपेक्षरथ-कारविदिति चेत्, न, इतरत्रापि तुल्यत्वात्। तद्यथा – ईश्वरापेक्षत्वेऽपि न कर्म-वैयर्थ्यम्, तत एव, रथकारापेक्षरथदारुवत्। प्रवर्तयितृत्वाचेश्वरस्य तथा प्रवर्तकं कर्म, कर्मणः पुरुषः, इति पुरुष एवेश्वरः। एवं प्रतिघातप्रसङ्गोऽपीश्वरस्य, सापेक्ष-प्रवृत्तित्वात्, रथकारवत्। यथा रथकारे उपादानोपकरणासामर्थ्यवैकल्ययोः

दीश्वरस्य प्रवर्शत्वात् कारणानि सर्वपुरुषाः । शक्तिमत्प्रवृत्तीत्यादि, ईश्वरस्यापि तेषामेव शक्तिमतां पुरु10 षाणां शक्तिसाकल्यसैनिध्यसिन्नध्योः प्रवृत्त्यप्रवृत्तिदर्शनादिति तदेवोपपत्तिजातं स्मारयित यावत् पक्नादिवदिति, आदिग्रहणाद् र्रंजोवत् प्रवृत्तिवदित्यादि, पूर्ववदेव प्रन्थं चातिदिशति —यावदेवमेवास्य सर्वत्वात् सर्वमूर्तिता, 'पवमेव चास्य क्षित्याद्यष्टमूर्तितोच्यते' इत्येतस्माद्ववेरारातीयो प्रन्थः सर्वो द्रष्टव्यसाभिरेवोपपत्तिभिः सर्वप्राणिश्वरत्वे तद्वदेवति । पुनरि चोरकपीपकर्षदर्शनादित्यादिरीश्वरसर्गसाधनार्थो
प्रन्थः प्रवृत्त्यनुभवफलेत्यादिसाद्वदेव यावत् पुरुषाद्वतेऽप्रवृत्तेरेव उत्कर्षापकर्षौ न निर्वीजेश्वरकाम15 चारेरणादिति कर्मकारणत्वार्थो गतार्थः । तस्मात् कर्मापेक्षत्वात् सर्वसर्वारमकत्वात् सर्वेश्वरतेति ।

कर्मापेक्षत्वे इत्यादि यावद् रथकारवदिति चेत्। स्यान्मतम् – कर्मापेक्षत्वेऽपि न व्यर्थमीश्वर-कारणत्वम्, तदभावे प्रवृत्त्यभावात्। यत्र यदभावे प्रवृत्त्यभावः प्रवर्तकस्य तत्रेश्वरस्याप्येवैयध्यं दृष्टम्, यथा रथकारप्रवृत्तौ रैथार्थं दार्वाचपेक्षणमिति चेन्मन्यसे, तन्न, इतरत्रापि तुल्यत्वात्। तत् कथमिति चेत्, प्रयोगत एव दश्येते विपर्ययसिद्धिः, तद्यथा – ईश्वरापेक्षत्वेऽपि न कर्मवैयर्थ्यम्, तत एव 20 हेतोः, रथकारापेक्षरथदारुवदिति विरुद्धैकान्तिकः।

तदुपसंहत्याह — प्रवर्तयितृत्वाचेश्वरस्थेत्यादि यावत् पुरुष एवेश्वर इति । प्रवर्तयिता हीश्वरः, रु४४-१ दासस्य स्वामिवत् । तच प्रवर्तयित्वं कर्मणः सिद्धमुक्तविधिना प्रवर्त्वः चेश्वरस्य, तथा प्रवर्तकं कर्म, कर्मणः पुरुषः प्रवर्तते इति प्रकृतत्वाद् गम्यते, इतिशब्दो हेत्वर्थे, तस्मात् पुरुष एवेश्वरः सर्व इति । एवं कर्मेश्वरतापि तु यथैवं तथोत्तरत्र भावयिष्यते । पुरुषस्य तावत् सर्वस्थेश्वरत्वमुक्तमिति । एवं प्रतिधात- २५ प्रसङ्गोऽपीत्यादि । किञ्चान्यत्, प्रतिहन्यते च त्वद्भिमतेश्वरः सापेक्षप्रवृत्तित्वाद् रथकारवत् । अस्य साधनस्य व्याख्या — यथा रथकार इत्यादि, उपादानं दारु, उपकरणानि वास्यादीनि, तेषामसामर्थ्य चैगुण्यं सतामेव वैक्कत्यं त्वन्यतमाभाव एव, तत्र प्रतिधातो 'दृष्टः' इति वाक्यशेषः । तथेत्यादि दार्षः

१ दरयतां पृ० ३२८ पं० १ ॥ २ दरयतां पृ० ३२८ पं० ३ ॥ ३ °सिन्निध्योः प्र ॥ ४ दरयतां पृ० ३२७ पं० २ ॥ ५ चादिशति प्र० ॥ ६ °साद्वेरारा प्र० ॥ ७ °दप्रवृ प्र० ॥ ८ °कारत्ववदिति य० ॥ ९ °प्यवैषम्यं प्र० ॥ १० रथार्थदार्घा पा० रं० ही० ॥ ११ (प्रवर्तक इति ?) ॥

प्रतिघातस्तथा अपचितकुशलमनुजिघृक्षतः उपचितकुशलं चोपजिघांसतस्तस्य यद्यप्रतिघातः स्यात् स्यात् स्वातन्त्रयम्, न तु भवति, पुरुषकृतकर्मप्रत्ययेन ईश्वरप्रवृत्तिप्रतिघातदर्शनात्।

यत्तृच्यते – सर्गादौ अप्रतिहतस्वशक्तिवशादेव शरीरादीन्युत्पाद्य प्रैतिबुद्धानां प्राणिनां धर्माधर्ममर्यादामुपिदशति, मध्यकाले च तेषां स्वमर्यादानुष्ठानानुरूपेण ह फलेन इष्टेनानिष्ठेन वा अनुग्रहं करोति, अयमनुग्रह एव तेषां तहणमोक्षणवत्, मोक्षमार्गापसेविनश्च सायोज्यं गमयति, अन्तकाले च शरीरेन्द्रियभूतवत् कुशला-कुशले संहल प्रलयक्षपायां स्वापयति, यदिष चाकाङ्क्षयते तस्य सर्वज्ञत्वं सर्वकारि-

न्तिकम्, सापेक्षप्रवृत्तित्वसाधमर्थानुगमेनोषनयनं रथकारे कार्यम्, वैधर्म्यण तु दर्शयति — अपचितकुरालमनुजिधृक्षतः इत्यादिना । पुरुषमगिवतशुभकर्माणमनुष्रहीतुमिच्छतस्तद्विपरीतं चोपहन्तुमिच्छतस्तस्येश्वरस्य 10
यद्यप्रतिधातः स्यात् स्यात् स्वातच्यम्, न तु भवति, अपेक्ष्यस्य कर्मणः सकृतकर्मवशस्य प्रत्ययेन
तद्वशेन ईश्वरस्य प्रवृत्तिप्रतिधातदर्शनात् । न चेदेवमिष्यते, शुभकर्माणं दुःखेनेतरं च सुलेन योजयेत् ।
तथा च 'अंकृताभ्यागमकृतप्रणाशौ स्याताम्' इत्युक्तम्, तच नेष्टम् । तस्मात् पुरुषकर्मप्रत्ययेन ईश्वरप्रवृत्तिप्रतिधातोऽस्ति, प्रवृत्तिप्रतिधाताच नैश्वर्यं तस्य प्रतिधात्यत्वात् पृथम्जनवदिस्रनीश्वरः स इति ।

यत्त्यत इद्यादि यावत् प्रलयक्षपायां स्वापयतीति । कालभेदेन सापेक्षनिरपेश्वप्रवृत्तिपक्षयोर- 15 भ्युपामाद्वुभयथापि सिद्धः प्रवृत्तिप्रतिवातासम्भवाददोषः । तद्यथा — सर्गादी धर्माधर्मविकलानां शरीरे- निर्यविषयोत्पादने निरपेक्षोऽप्रतिह्तँ तस्वशक्तिवशादेव शरीराँदीन्युत्यादयित, तांश्रोत्पाद्य बुद्धानां सुप्तोत्थि- २४४- २ तानां धर्माधर्ममर्थादामुपदिशति 'तपोदानयज्ञादि कुरुत, माँ कार्ष्ट हिंसानृतत्तस्या[गम्या]गमनादीनि' इति, तयोश्र धर्माधर्ममर्थादामुपदिशतानुष्ठानानुरुपेण फल्टेनेष्टेन अनिष्टेन वा विषयोपमोगलक्षणेनानुष्यहं 20 करोति यदा तदा सापेक्षोऽप्रतिहतस्वशक्तिवशादेव । स्थान्मतम् – धर्मानुष्ठानफलोपभोगेन इष्टेनानुग्रहो युज्यते, कथमधर्मानुष्ठानफलोपभोगेनानिष्टेन युक्तः ? इत्यत्रोच्यते — अयमनुग्रह एव तेषां तद्दण-मोक्षणादिति । ये पुनस्तदुपदिष्टभोक्षमार्गप्रस्थितास्तांश्च मोक्षमार्गोपसेविनः सायोज्यं गमयति । कोऽसौ मोक्षमार्गः ? माहेश्वरो योगविधिः । तानात्मना सह युक्के इति सयुक्, तद्धावः सायोज्यं तेषानिश्चरसाद्धावः, तं गमयति नयति । एतद् मध्ये सापेक्षमैश्वर्थम् । पुनरण्यन्तकाले च शरीरेन्द्रियभूतवत्, यथा 25 शरीरेन्द्रियण्यां विषयानुगसंहरति तथा कुश्वरानुशत्रते तेषां धर्माधर्माविष संहत्य तान् पुरुषान् सर्गोहिन संस्तवततस्तेन धर्माधर्मफलेनेष्टानिश्चेपभोगात्मकेन दिवसव्यायामपरिश्रमाभिभूतान् वालकान् पुत्रकान्त्रविव पिता सर्वपुरुषान् संसारहेनुभूतवर्धानुत्रसंहर् प्रत्यक्षप्रस्तानां स्वीपयतीत्यन्तेऽपि निरपेक्षोऽप्रति-

१ दृश्यता पृ० ३४५ पं० २४ ॥ २ दृश्यता पृ० ३४३ पं० १७ ॥ ३ प्रतृत्तिघात प्र० ॥ ४ दृश्यता पृ० ३३८ पं० ५ ॥ ५ सापपती भा० । सायपती थ० । दृश्यता पृ० ३४४ पं० १४ ॥ ६ ह्तः प्र० ॥ ७ ( वीतृत्वा ?) ॥ ८ हिंसां मा कार्ष्ट्रे य० ॥ ९ ( धर्माधर्मावुवसंहृत्य ?) ॥ १० सापयती प्र० । दृश्यता पृ० ३४४ पं० १४ ॥

हवात् तदपि नैव, अस्यानर्थकार्थप्रवृत्तवालादिप्रवृत्तिवदज्ञकियासाधर्म्याद् धर्मा-धर्मीपदेशप्रवृत्तेरनर्थकार्थविषयत्वात्। यैस्याभावे यस्याभावो यस्य च भावे यस्य ध्रुवो भावस्तत् कारणम्, इतरत् कार्यम्। न च धर्माद्यभावे शरीरादेरभावः, सर्गादौ शरीरादिनिवृत्त्यभ्युपगमात्। न च धर्मादिभावे ध्रुवः शरीरादेभीवः, अदत्त-१ फलकुशलाकुशलसंहारादन्तकाले।

यथा चोपदेशेऽनभिज्ञत्वं तस्य तथा प्राणिनामप्यनुग्रहिकयाया अपि यदा

हतस्वातन्यः स एवेष्टः । तस्मादुभयथापि अपेक्ष्यानपेक्ष्य च तदैश्वर्यसिद्धेरदोष एव दोषाभिमला त्वयो-द्भावित इति परपक्षः ।

अत्र वयं श्रुमः — तत्कारित्वात् तज्ज्ञत्विमिति यत् सर्वज्ञत्वमाकाङ्क्ष्यते तद्पि नैव । कर्मणामेव तिन्नर्पक्ष 10 प्रवृत्तो तस्य प्रतिघाताद् नैश्वर्यं स्पृष्टप्राणिसंसारकाले सर्गाचन्त्रयोश्च अकृताभ्यागमकृतप्रणाशादिदोषौस्तद्वस्था २४५.१ एवेत्यगरिहृतदोषत्वाद् न किञ्चिदेतत् । अन्योऽपि च दोषः — यद्पि चाकाङ्क्ष्यते तस्य सर्वज्ञत्वं सर्वकारित्वात् करणस्य ज्ञाँनाविनाभावात् सर्वं चेत् करोत्येवश्यं सर्वमसौ वेत्तीति सर्वकारित्वात् सर्वज्ञ इति, तद्दिप नैवोपपचते, अस्यानर्थकार्थप्रवृत्तवालादिप्रवृत्तिवद्ज्ञित्वयासाधम्याद्ज्ञोऽसौ बालवद्मित्वादित्ववृत्तित्वादित्वेतद्वनया कल्पनयास्माकं त्वया प्रत्यक्षीक्रियते, किं कारणम् १ धर्माधर्मीपदेशप्रवृत्ते
15 रनर्थकार्थविषयत्वात् , अनर्थको धर्माधर्मावर्थौ ह्यस्य धर्माधर्ममर्थादेशस्य । न च तयोर्धर्माधर्माः शरीरादिकारणत्वम् , विनापि धर्माधर्ममर्थादया सर्गादौ प्रमुख्छेः शरीरादिनिर्वृत्त्यभ्युपगमात् , धर्माधर्म-मर्थादायां सत्यामेव च प्रत्यकाले शरीराचमावाभ्युपगमाक्षेत्रसामध्यीदेव । तस्मात् तयोर्गासित कारणता, कारणलक्षणायोगात् । किं तत् कारणलक्षणमिति चेत् , उच्यते — यस्याभावे इत्यदि गतार्थं यावदित्तरत् कार्यमिति । कथं तदयोग इति चेत् , उच्यते — च धर्माद्यभाव इत्यदिना प्रन्थेन तयोः कारणाभिमत
20 योरभावेऽपि शरीरादेः कार्यस्य भावं भावेऽपि चाभावमुपदेशसाफल्यानभिज्ञत्वं च दर्शयित यावद्वत्त्तपकल-कुक्कालुक्कालसंहाराद्वन्तकाले इति गतार्थत्वाद् न विव्रयन्तेऽक्षराणि ।

किञ्चान्यत्, यथा चोपदेश इलादि यावत् कियाया अपि अनिभन्नत्वमिति वर्तते । न केवल-मुपदेशानभिज्ञत्वमेव तस्य, किं तर्हि ? प्राणिनामनुप्रहिकयानभिज्ञतापि इति तदतिदिशति । तत् कथं

१ "सर्वकर्त्वसिद्धौ च सर्वज्ञत्वमयन्नतः । सिद्धमस्य यतः कर्ता कार्यह्यादिवेदकः ॥ ५४ ॥ अय सर्वज्ञत्वं कयं तस्य सिद्धं येनासौ निःश्रेयसाभ्युद्यकामानां भक्तिविषयते यायादिखाह — सर्वकर्त्वसिद्धौ चेलादि । तथा चाहुः प्रशस्तमितः प्रभत्तयः — "सकलभुवनहेतुत्वादेवास्य सर्वज्ञत्वं सिद्धम्, कर्तुः कार्योपादानोपकरणप्रयोजनसम्प्रदानपरिज्ञामात् । इह हि यो यस्य कर्ता भवति स तस्योपादानादीनि जानीते, यथा कुरालः कुम्भादीनां कर्ता तदुपादानं मृत्यिण्डमुपकरणानि च चक्रादीनि प्रयोजनसुदकाहरणादि कुदुम्बनं च सम्प्रदानं जानीत इत्येतत् प्रसिद्धम्, तथेश्वरः सकलभुवनानां कर्ता स तदुपादानानि परमाण्वादिलक्षणानि तदुपकरणानि धर्माधर्मदिकालादीनि व्यवहारोपकरणानि सामान्यविशेषसमवायलक्षणानि सम्प्रदान-संज्ञाकाश्च पुरुषान् जानीते इति । अतः सिद्धमस्य सर्वज्ञत्विति ।" इति कमलक्षीलरिचतायां तत्त्वसङ्कृहपिककाथाम्, पृरुषान् जानीते इति । अतः सिद्धमस्य सर्वज्ञत्विति ।" इति कमलक्षीलरिचतायां तत्त्वसङ्कृहपिककाथाम्, पृरुषान् उत्था २० ३४५ पं० १९ ॥ ३ "घः तद्द" प्र० ॥ ४ ज्ञानाभावात् प्र० ॥ ५ "त्येवहयं प्र० ॥

तदेदं व्याम् ख्यैव · · · · किम् · · · · · उपभोगविभाजनानुग्रहित्रयया अतिगरीयस्या ? इति अत्यन्तपरवद्यात्वमेवैश्वर्यमुच्यते । अनुग्रहोऽपि विपर्ययेणोच्यते, दुःखहेतु-दुःखात्मकत्वाभ्याम्, विषक्वतभोजनक्केद्यानवत् । तत्सायोज्यगमनेऽप्येवम् ।

एवं च तत् साध्वेच यक्त्वाशङ्कथते त्वया 'आद्यन्तवद् मध्येऽपि ईश्वरप्राधान्यादी-श्वरवशादेव प्रवृत्तौ फलसङ्करप्रसङ्गः, तत्प्रसक्तौ क्रियाविलोपः, ततश्च सर्वनिमीक्षः सर्वा- <sup>5</sup> निर्मोक्षो वा [ ] इति ।

भाव्यते इति चेत्, उच्यते —यदा तैदेदं व्यामू ह्यैवेखादिर्भावनायन्थः यावदुपभोगविभाजनानुग्रह-२४५-२ कियथाऽतिगरीयस्या किमिति वर्तते ? तस्मिन् हि काले प्राणिनामन्धलकवत् प्रवृत्तेरीश्वरस्यैव 'तेषां शरीराशुत्पादयामि, धर्माधर्ममर्यादां प्रणयामि, तत्र प्रवर्तयामि, तत्फलेरनुबन्नामि, तान् प्राणिनः फलानु- रूपमिष्टमनिष्टं चोपभोगं विभव्यानुगृह्णामि' इत्येवमादिका यानुग्रहिष्ठेया तयानुमहिकयया क्षित्रयमानस्थानेक-10 पुरुषक्षीनपुंसकजनसाधारणस्थेव भृतकस्यौतिक्षेशः। इति हेत्वर्थे, तस्मादितक्षेशत्वाद्त्यन्तपरवश्वरत्वमे- वैश्वर्यं शीतिलक्षापर्यायशब्दाभिधेर्येळ्तावदुच्यते इति।

किश्चान्यत्, अनुब्रहोऽपि विपर्ययेणोच्यते अननुष्रह एवं सन् 'अनुष्रहः' इति । किं कारणम् ? दुःखहेतुदुःखात्मकत्वाभ्याम् , दुःखहेतुत्वादिष्टोपभोगस्य हिंसाद्यात्मनोऽर्जन-रक्षण-क्षय-सङ्गदोषे दुःखात्मकत्वाच अनिष्टोपभोगस्य, दुःखात्मकत्वाचाननुष्रह एवासा । दृष्टान्तः — विषकृतभोजनक्ष्रश्चनवत्, 15 यथा कश्चित् कृरमूर्छनृपतिः स्वय्यान् भृत्यान् विषमिश्रमाहारं भोजयन् 'अनुगृह्णामे वः' इति ब्रूयात् तथा त्वदिभमतेश्वरोऽपीति । यचोक्तं 'दुँःखमपि तद्दणमोक्षणवदनुष्रह एव' इति, एतद्प्ययुक्तम् , संसारमोचक-व्याधचँण्डात्विमारितसत्त्वानुष्रहप्रसङ्गात् सत्त्वनिकायकत्विकञ्जष्यत्रतिपिनपार्तनेन अज्ञाबोधे सत्त्वानु-व्याधचँण्डात्विमारितसत्त्वानुष्रहप्रसङ्गात् सत्त्वनिकायकत्विकञ्जष्यत्रतिपिनपार्तनेन अज्ञाबोधे सत्त्वानु-व्यवद्यानप्रसङ्गाच । तत्सायोज्यगमनेऽप्येवम् , ईश्वरेण किल सायोज्यं मोश्चः, स्वात्मना सायोज्यं गमयन्नप्यसी प्राणिगणमतिक्षेशभाजनमेव करोति सृष्टसंसारिकष्टिश्वरत्वस्योक्तलक्षणस्याँमोक्षशब्दाभिधेयत्वादल-20 मैश्वर्येण मोक्षेण च ताद्या सद्य सर्वपुरुषव्यापारोद्वहनायासात्मना । तस्माद् वरमात्माधीनयथेष्टचेष्टं रुष्ट्र रिवस्थिति ।

एवं च तद् यस्वाराङ्कचते त्वया आद्यन्तविद्यादिना अन्थेन 'विनेश्वरेण किलैते दोषाः' इतीष्टास्ते सहापीश्वरेण तथैवैव भवन्तीति तद्रशयन्नाह — सीध्वेवेद्यादि गतार्थं हेतुहेतुमद्भावप्रतिपादनक्रमेण यावत् तत्प्रसक्ती कियाविलोपः । कुतः १ ईश्वरप्राधान्यादुक्तानन्तरदोषाचेति धर्माधर्मिकयाः प्राणिनां न 25 स्युः फलामावादीश्वरवशादेव आद्यन्तमध्येषु फलसङ्करात् । ततश्च सर्वप्राणिनां निर्मोक्षः निःशेषमोक्षस्त- इशादेव सर्वानिर्मोक्षो वा 'प्रोक्त इति ।

१ तदेवं ध्यामु व । तवेदं ध्यामू भाषा २ किया यानुग्रह भाषा किया याऽनुत्रह यणा ३ स्यापिक्केशः प्रणा ४ यहाता प्रणा प्रता तु रोगे पिपीलिकोर्णनाभयोः। दिते हेमचन्द्रस्यः॥ ५ भृत्याप्त प्रणा ६ इत्यता पृण्ये ४१ पेष्ट्र । ७ चाण्डाला यणा ८ तमेनाक्षाबाधे यणा ९ कृष्ट्रसं प्रणा ६ स्यता पृण्ये ४२ पंण्या (क्षिष्ट्रसं १)॥ १० स्य मोक्षण्य स्थात्॥ ११ साद्येवे यणा १२ द्र्यता पृण्ये ३२ पंण्या १३ अत्र प्रसक्त इत्यपि पाठः स्थात्॥

यत्तु सर्वशास्त्रित्राविलोपपरिहारार्धं कर्माद्युपसर्जनतया ईश्वरप्राधान्य-कारण्ये प्रोक्ते 'आदौ स एव खद्याक्तित एव साक्षाद् व्याप्रियते शरीराद्युत्पादने धर्माधर्ममर्यादां चोपदिशति, तंदनु ध्यानात् पुण्यमुत्पाच धर्माधर्ममर्यादायाः परिपालकान् ब्रह्मादीनाधिकारिकान् विनियुङ्क्त, अन्ते च धर्माधर्मी संह्रस्य ग्रशीरादिवत् कुशलाकुशलाशयकलङ्कशुद्धं खापयति' । इदमन्यथैवोद्राह्मते ईश्वरकर्मणोः प्रधानोपसर्जनभावाभ्युपगमाद् द्वैतम्, भाव्यते त्वन्यथा 'स पव खशक्ति पव' इत्यवधारणादद्वैतार्थभावनात् साक्षादेवाप्रयोजनेन कस्यचित् । एवंनिय-मनाययमपि भावना – तदनुध्यानात् पुण्यमुत्पाच इति । प्रत्युपसंहियते तु द्वैताद्वैते द्वे अपि स्वक्त्वा । अद्वैतस्य स्थागस्तावद् धर्माधर्ममर्यादास्थापनवचनेन । मर्यादा नाम १० अनितक्रमस्थानम्, सुखदुःखप्रवृत्तिसीमा । ततश्च सर्गादे स्थानाद्यात्मके सुख-दुःखेऽपि न स्थाताम्, अनियतविषयत्वात्, प्रलयवत् । अन्ते च स्थाताम्, अनियत-

यत्तु सर्वशास्त्रेसादि । एतद्दोषभरिहारार्थं कर्माद्युपसर्जनतया ईश्वरप्राधान्यकारण्ये प्रोक्ते । कथम् १ इति तद् भावयत्युत्तरेण प्रन्थेन – आदी स एव स्वशक्तित एवेत्यादिना यावच्छरीरादिवत् कुशालाकुशलाश्चयकलङ्कशुद्धं स्वापयतीति गतार्थः पूर्वपक्षः । धर्माधर्ममर्यादायाः परिपालकान् । अन्यथा तावत् प्रतिज्ञायते ईश्वरकर्मणोः प्रधानोपसर्जनभावाभ्युपगमाद् द्वैतम् , भाव्यते तु साध्यदेतु व्याख्यानं क्रियते अन्यथा । कथमिति चेत् , स एव स्वशक्तित एवान्यनिरपेक्ष इत्यवधारणादद्वैतार्थ-भावनात् , अदृष्टादीनां तच्छक्तीनां च स्वतो व्यतिरिक्तानां निरासेन साक्षाँदेवाप्रयोजनेन कस्यचित् कृष्टिवृद्धयन्यमप्रयोजयन् साक्षात् स्वशक्तित एव इत्यवधारयता चाँद्वैतमेव भाव्यते भवता । पुनरप्याह – 20 एवंनियमनायेति, अद्वैतनियमनायेयमि भावना । कतमा सा भावना इति चेत् , तदनु ध्यानात् पुण्यमुरपाद्य इत्येषाप्यद्वैतमावनैवेति । एवं तावत् प्रतिज्ञातं द्वैतम् , अद्वैतं भावितमित्युक्तम् ।

प्रत्युपसंहियते तु हैताद्वैते द्वे अपि त्यक्त्वेति प्रतिज्ञातभाविते हैताहैते अपि त्यक्त्वा । तत्राहैतस्य त्यागस्तावद् धर्माधर्ममर्यादास्थापनवचनेन कृत इति वाक्यशेषः । का मर्यादा ? उच्यते —
मर्यादा नाम अनितक्रमस्थानमिति मर्यादालक्षणमाह । विषयतस्तु सुखदुःखप्रवृत्तिसीमा, इयति विषये
कृ सुखमियति दुःखमिति धर्माधर्मयोः सीमनि स्वकं स्वकं व्यवस्थापनम्, धर्मस्य सुखप्रवृत्तिच्छेदेन अधर्मस्य
दुःखप्रवृत्तिच्छेदेन 'अयमस्मादन्यः, अयमितरस्मादन्यः' इति सीमाविभागः । ततः किमिति चेत्, ततश्च
सर्गादौ स्थानादीत्यादीति, स्थानविष्रहेन्द्रियविषयाः स्थानादयः, तदात्मके सुखदुःखेऽपि न स्थाताम् ।
कस्मात् श्विनयतविषयत्वात्, अनियतौ हि विषयौ तदा सुखदुःखयोः अविद्यमानस्थानादित्वादविद्यभानधर्माधर्मत्वाच । दृष्टान्तः – प्रलयवत्, यथा प्रलये धर्माधर्माभावादेवानियतविषये सुखदुःखे, ततश्चा30 सती, तद्वत् सर्गादाविप स्थातामिति । किञ्चान्यत्, अन्ते च स्थाताम् 'सुखदुःखे' इति वर्तते । इतः ?

१ दस्यतां पं०८॥ २ स्थाप अपा ३ इति होषः य०॥ ४ दिवा अपा ५ किंचिद अपा ६ धर्माभावा अपा

विषयत्वादः नियतविषयत्वाद्वा, मध्यवत् । मध्ये वा न स्याताम् , अन्तवत् ।

अथोच्येत-अत एव न सुखादिप्रवर्तनात्मिका धर्माधर्ममर्थादा, किं तर्हि? धर्मोऽयमधर्मोऽयमिति । एतदपि तुर्चं पूर्वेण, असत्त्वात् । धारणाद्धानाद्वा धर्म इत्यर्थस्याभावे कथमसौ धर्मः, तद्विपर्ययो वा कथमधर्मः ?

अथ तु तस्य रुचेरेव सुखं दुःखं वा ततो धर्माधर्ममर्यादावचनमनर्थकम्, 5 सदैव ईश्वरशक्तिमात्रवशादेव यथा तथा यस्य कस्यचित् सिद्धेः, आद्यन्तवत्।

अनियतविषयत्वात् , विषयानियमोऽपि च रूपादिपञ्चकत्वाद्यभावादुपसंहरणकाले , मध्यकालवत् । अथवा नियतविषयंवत्त्वात् , व्यवस्थापितधर्माधर्ममर्यादत्वात् सुखदुःखे तदा नियतविषये , तस्मात् तदापि २४७-१ स्थातां मध्यमकालवत् सृष्ट्युत्तरकालवदित्यर्थः । तद्विपर्ययेण वा साधनम् – मध्ये वा न स्थातां सुखदुःसे नियत विषयत्यादिति वर्तते , अन्तवदिति । 10

अथोच्येतेत्यादि यावद्धर्मे।ऽय[मधर्मे।ऽय]मिति । स्थान्मतम् — अत एवेश्वरस्थैव कारण-त्वाद् न सुखादिप्रवर्तनात्मिका धर्माधर्ममयीदा तत्समर्थनासमर्थेत्यर्थः, ईश्वरस्यैव सुखदुःखयोः प्रवर्त-कत्वात् । यदि सा न प्रवर्तयति सुखदुःखे धर्माधर्ममर्यादा किमर्थमसौ तां व्यवस्थापयतीति चेत् , उच्यते, स्वरूपसंज्ञाव्यवस्थापनमसौ तयोर्लोकव्यवहारार्थं करोतीत्यत आह - किं तहिं ? अयं धर्मोऽयमधर्म इत्येता-बदुपदेशेनेति । अत्राचार्य उत्तरमाह - एतदपि तुल्यं पूर्वेण, असत्त्वात् , सर्गादावन्तवन्न स्थाताम- 15 नियतविषयत्वात्, अन्ते च स्यातां नियतविषयत्वाद्वां मध्यवत्, मध्ये वा न स्यातामन्तविद्तीद्मेव दोषजालं प्राप्तम् । किं कारणम् १ धारणाद्धानाद्वा धर्म इति निरुक्तेर्यदि मर्यादां धारयति प्राणिनां सुखे चैतान् धत्ते ततो धर्म इत्येतस्यार्थस्याभावे कथमसी धर्म उच्यते ? तद्विपर्ययो वा कथमधर्म इति तद्विपरीतार्थाभावे ? तस्मात् सुखस्थानादिधारणाद्धर्मः, सुखकारणं ह्वव्यभिचारि तदिष्यते, यस्याभावे यस्या-भावो यस्य च भावे यस्य ध्रुवो भावस्तत् कारणमितरत् कार्यमिति कारणस्य धर्मस्य कार्यस्य च सुखस्या-20 व्यभिचारात् । एवमधर्मेऽपि व्याख्या विषरीतार्था कार्या । तस्माद्युक्तम्-संज्ञाकरणमात्रेण मर्योदेति ।

अथ त्वित्यादि । स्थान्मतम् – तैस्येश्वरस्य रुचेरेवेच्छातः सुखं दृःखं वा न धारणधान-२४७-२ प्रवृत्त्यात्मकत्वार्द्धर्मस्यान्यस्य वा कस्यचिदिति । अत्रोच्यते-धर्माधर्ममर्यादावचनमनर्थकम् , यदुक्तं र्पंतिबुद्धानां प्राणिनां धर्माधर्ममर्यादामुपदिश्योत्तरकालं स्वमर्यादानुष्ठानै। नुरूप्येण इत्यादि तत् सर्व-मनर्थकं संवृत्तम् । तत्साधनार्थं हेतुमाह सदृष्टान्तम् - सदैवेत्यादि यावद् यस्य कस्यचित् सिद्धेरा- 25 द्यन्तवदिति । सर्गस्यादौ मध्येऽवसाने च सदैव सर्वकालमीश्वरशक्तिमात्रवशादेवान्यस्य कारणस्या-भावेऽपि यथा तथा येन वा तेन वा प्रकारेण सुखस्य दुःखस्य वेष्टानिष्टशरीरादेरनियमेन यस्य कस्यचित् मारकर्स्याहिंसकस्य वा सिद्धेर्धर्माधर्माकारणत्वम् । तदकारणत्वादाद्यन्तवत् प्रथमावसानकालयोरिव तम्मर्यादावचनमनर्थकमिति । एवं तावदद्वैतत्यागः ।

१ °वत्वात् युर्वा अत्र 'नियत्विषयत्वात्' इस्रापि पाठः स्मात्, इस्मतो पंर १६ ॥ २ इस्मतां प्रश्राप पं० १०॥ ३ तस्यैव (वे१) श्वरस्य य०॥ ४ द्धर्मा य०॥ ५ स्यातस्य वाक्यस्यवदिति प्र०॥ ६ दश्यता पृ० ३४१ पं० ४॥ ७ तानुत्येण भा०। नानुष्येण य०। अत्र नानुक्रपेण इस्रिपे पाठः स्यात्। दश्यता पृ० ३४१ पं० ४॥ ८ स्यादि ॥ दश्यता पृ० ३४१ पं० ४॥ ८ स्यादि ॥ व्यादि ॥

तथा द्वैतमपि त्यक्तं साक्षाद्व्यापारवचनात्। साक्षाद्व्यापारो ह्यैश्वर्यम्, तस्मात् तदव्याहतवृक्तेः किं धर्मादिना, किमाधिकारिकैः ? अथ तैर्विना दाक्तिव्योहन्यते तस्य तर्हि व्याहतदाक्तित्वाक्वेवमनीश्वरता इतरवत्।

नतु प्रधानोपसर्जनद्वैतपितज्ञानात् तत्संवादेन भावनार्थं सर्गादी साक्षाद्व्या-गार उच्यते उपसर्जनेन विनापि प्रधानस्य प्रवृत्तिसद्भावात् चित्राचार्यस्येच शिष्येण विनापि तथाऽदृष्टाद्यभावेऽपीश्वरस्य । न, आदिकरस्य कर्तृत्वात् । अव्यज्य-मानप्रकारव्यक्तिरादिः, आदानात्, आदित्योदयादित्ववत् । प्रयोजनपरमार्थ-त्वाद् भवितृत्वस्य ।

न केवलमहैतलाग एव, कि तर्हि ? तथा हैतमि त्यक्तम् । कुतः ? साक्षाह्यापारवचनादि
10 त्यादि यावत् किमाधिकारिकैरिति । साक्षाह्यापारो ह्यैश्वर्यम्, तद् व्याचष्टे—तस्मात् तंदव्याहतवृत्तेः
तस्य सर्वैः प्रकारैः सर्वकालं सर्वदेशे वाऽव्याहता वृत्तिरस्य, अतस्तद्व्याहतवृत्तित्वात् किं धर्मादिना ?

आदिमहणाद्धर्मेण किम् ? स्थानविम्रहेन्द्रियविषयैर्वा प्राणिनां सुखदुःखाअयैः प्राणिभिर्वा किं क्रियते ? न

किश्चिदिसभिप्रायः । किमाधिकारिकैः ब्रह्ममनुविष्णवादिभिर्धर्माधर्ममर्यादापालनार्थं विनियुज्यमानैर्वेति ।

अथ मन्यसे तैर्विना शक्तिव्योहन्यते तस्येश्वरस्य ततस्तर्द्धस्य व्याहतशक्तित्वात् त्वेवमनीश्वरता

15 कार्यान्तराशक्तेः अमाद्वा इतरवदिति पृथग्जनवदिसर्थः ।

२४८-१ ननु प्रधानोपसर्जनेत्यादि यावत् तथाऽदृष्टाद्यभावेऽपीश्वरस्येति । आह—द्वैतमेबोद्वाहितं भावितं प्रैत्युपसंहतं च, नान्यथोद्वाहभावनोपसंहाराः । कथम् १ प्रधानमुपसर्जनं च द्वैतं प्रतिज्ञातम् , तस्थैवार्थस्य संवादेनेश्वरः प्रधानं न कर्मेत्येतद्भावनार्थं संगंध्यादौ स्वशक्तितः स एव साक्षाद् व्याप्रियते इत्युच्यते । कस्मात् १ उपसर्जनेन विनापि प्रधानस्य प्रवृत्तिसद्भावात् चित्राचार्यस्येव शिष्येण 20 विनापीति । यथा शिष्यमप्रधानं प्राह्यित्वा चित्रकर्माप्राह्यित्वा वा प्रायेण तेन विना सह वा चित्रकर्मणि चित्रकराचार्यः प्रवर्तत एव स्वप्रधान्यात् सन्निध्यसन्निध्योरिप शिष्यस्य प्रवर्तकत्वादेवमीश्वरोऽप्य- दृष्टादिसन्निध्यसन्निध्योः प्रवर्तते प्रधानत्वादिति भाव्यत्यादुद्वाहितद्वैतानुक्रपभावनोपसंहारात्मकत्वाद् न कश्चिहोष इति ।

एतच न, आदिकरस्य कर्तृत्वात् । आदि कॅरोलादिकरः, स एव च कर्ता, तस्यैव कर्तृत्वात् । 25 कोऽसावादिरिति चेत्, उच्यते — अव्यज्यमानप्रकारव्यक्तिरादिः, सत एवार्थस्थाव्यक्तस्य केनचित् प्रकारेण व्यक्तिरादिः । कुतः ? आदानादिति 'आदानमादिः' इत्यक्षरार्थनिरुक्तिमाह हेतुं दृष्टान्तं च आदित्योदयादित्ववदिति, यथा आदित्यस्योदयमध्याह्वास्तमयत्वप्रकारेण दिवसविभागानां विद्यमानानां व्यक्तिरेवं तत्र । प्रयोजनपरमार्थत्वादु भवितृत्वस्य, यः प्रयोजयति परमार्थतः स कर्ता भविता

१ तह्यावृत्तेः प्र०॥ २ "णाधर्मेण प्र०॥ ३ प्रत्युसंहतं प्र०॥ ४ "न उप प्र०॥ ५ व्यतां प्र० ३४४ पं०२ ॥ ६ "र्म प्राहचित्वा वा प्राणेयं तेन प्र०॥ ७ "दिति भाव्यत्वादिति भाव्यत्वा प्र०॥ ८ (करोतीत्या" ?)॥

5

आदिकरत्वं च यथा त्रीहाँ सम्भाव्यते, अत्रीहेर्मुदादेत्रीहित्वेन आदिकरत्वात् । तथा प्राक् पृथिव्यादीनामप्यादिकरत्वं पश्चादिप तथा, तदादित्वाद् त्रीहेः तथाभि-व्यक्तेः तत्प्रयुक्तत्वात् । कसात् पृथिव्येव न भूतो त्रीहिः १ को वा ब्रवीति पृथिवी न भूत उदकादिश्च त्रीहिरिति त्रीद्यादि वा पृथिव्यादि न भूतमिति, तत्प्रयुक्त-त्वात् १ इतश्चेतश्च तदात्मकत्वात् तदव्यतिरिक्तत्वात् तत् तदेव ।

भूकृचोः सर्वधात्वर्थत्वात्, न प्रयोज्यः, इत्यस्मात् कारणाद् य आदिकरः स कर्ता, यश्च कर्ता स भवति, भूकृचोः सर्वधात्वर्थव्यापित्वात् । एतदुक्तं भवति—यतः प्रकारान्तरेणाभिव्यर्श्वयन् भावान्तरस्यादिकरत्वाद् २४८-२ भवति वस्तु तत एकैकस्य सर्वत्वम्, न सर्वस्थैकत्वं परस्परापेक्षाभिव्यञ्जनेनादिकरत्वादिति ।

अस्मिश्रार्थे व्यापकं दृष्टान्तमाह स्कृटीकरणार्थम् — आदिकरत्वं च यथा व्रीही सम्भाव्यत इति । तद्व्याख्या — अव्रीहेर्मृदादेव्रीहित्वेनादिकरत्वादिति, मृत्सिलेलवाताकाशानामवीहीणां व्रीहिप्रकारेणा-10 भिव्यक्ति कुर्वन् व्रीहिरादिकरः, एतमर्थं हेतुत्वेन व्यापारयति सिद्धं कृत्वा पञ्चम्या व्रीहित्वेनौदिकरत्वा-दिति । तथा प्रागित्यादि, एवं च कृत्वा व्रीहित्वात् प्रागपि पृथिव्यव्याय्वाकाशानामण्यादिकरत्वं पश्चादिष तेन प्रकारेण तथा व्रीहिवदेव, तदादित्वाद् व्रीहेः, ते आदिः पृथिव्यादयो व्रीहेः प्राक् पश्चावेति तेषामादिकरत्वम् तेन प्रकारेणाभिव्यक्तेः । किञ्चान्यत्, तत्प्रयुक्तत्वाद् व्रीहेः, ते ह्यस्य प्रयोक्तारः, यो यस्य प्रयोक्ता स तस्य कर्ती यथा आदित्योदयादित्वैमित्यत आह — तत्प्रयुक्तो व्रीहिः ।

कस्मात् पृंथिव्येय न भूतो व्रीहिः, पृथिव्येय उदकमेय यायुरेय वा आकार्यमेय वा, तत्प्रयुक्तः . त्वात् आदिकरत्यादादित्योदयादित्वयत् १ इति । अत्रोच्यते – को या व्रवीति – पृथिवी न भूत उदका-दिश्च व्रीहिरिति तत्प्रयुक्तत्वात् व्रीह्यादि वा पृथिव्यादि न भूतमिति तत्प्रयुक्तत्वात् १ व्रीहिरिप पृथिव्यव्यायवाकाशादि भवति, पृथिव्युदक्षयाय्याकाशाद्यपि च व्रीहिमापाम्रजम्ब्यादि भवति, तत्कृताहारोऽपि पृथिव्यादि व्रीह्यादिः पृथिव्याद्यपि तत्कृताहारः, तत्कृताहारशरीरेन्द्रियबुद्ध्यादि तत्कृतमनुष्यतिर्यङ्नारक- 20 देवादि च, तत्कृताहारत्रीहिपृथिव्यादि च तत्कृताहारशरीरेन्द्रियबुद्धिमनुष्यादि सर्वं परस्परतः सर्वात्मकं भवति, २४९-१ वैत्प्रयुक्तत्वात् तथाभिव्यक्तेस्त्रदादिकरत्वादित्यादिहेतुमिः । क्रियद्वोदाह्वियते १ न्यायस्यास्य व्यापित्वात् सर्वं तदुदाहरणमेव । दिङ्मात्रप्रदर्शनार्थं वृत्व्यापित्वप्रदर्शनार्थं वाह – इत्येवत्थेति, यदि व्रीहितो व्रीहेरादिकरत्वम् अथ पृथिव्यादितः पृथिव्यादेरादिकरत्वमिति तान्येयोदाहरणानि । एयं तत्कृताहारशरीरेन्द्रि-यादिष्वपि द्रष्टव्यम् , सर्वस्यकेकस्य सर्वात्मकत्वात् । तत् आह – तदात्मकत्वात् तद्व्यतिरिक्तत्वात् तत् १ तद्विति तस्य तस्य प्रकारस्य हेतुत्वं दृष्टान्तत्वं चेति ।

१ °अयन् भवान्त भा०। °अयन्नवान्त व०। २ भादिति तथा प्र०॥ ३ भित्यक्तः आह प्र०॥ ४ (पृथिव्याचेव १)॥ ५ °मेवा तत्प्र व०। °मेव तत्प्र भा०॥ ६ तत्तत्प्र भा०॥ ७ °रत्वादिहेतुभिः प्र०॥ ८ ↑ ↑ एतिचहान्तर्गतः पाठो य० प्रतिषु नास्ति॥

पुरुषकर्मस्वष्येवमेव । पुरुषः कर्मयोग्यानां पुद्गलानां कर्मत्वेन आदिकरः, तथाविधोपयोगगतेः प्रयोजनपरमार्थत्वाद् भवितृत्वस्य । तदपि च कर्म आदि-करम्, बाह्यमपि घटादि आदिकरम् ।

पृष्ठं दृष्ठान्तभूतं प्रस्तुतन्यायप्रसाधितं सर्वसर्यात्मकवादं प्रथित्वा दार्ष्टान्तिकं पुरुषकर्मवादमीश्वर
कारणनिराकरणायाह — पुरुषकर्मस्वय्येवमेवेत्यादि । पुरुषः कर्ता कर्मयोग्यानां पुद्रलानां कर्मत्वेन आदिकरः । 'के कर्मयोग्याः पुद्रलाः ? उच्यते — परमाणुवर्गणा अग्रहणवर्गणा, अग्रहणवर्गणा द्विप्रदेश-वर्गणा, एवं दशप्रदेशादिसङ्क्षयप्रदेशवर्गणाः । समानजातीयानामेकशो बुद्धावस्थापितानां पिण्हो वर्गणा, कुंचिकर्णकाभीरसवर्णगोपिण्डवत् । अनन्तप्रदेशवर्गणा अपि काश्चिद् प्रहणयोग्याः काश्चिद्प्रहणयोग्याः । श्रहणयोग्यायोग्यत्वं चातिरथूलसङ्कायोग्यत्वात् 'स्वेदेनेव परमाणुशकरणां, योग्यत्वाच मध्यमपरिमाणानाम् । । एव तावदौदारिकयोग्याः पुद्रलतो वर्गणाः ताश्च मानेन सिद्धानामनन्ततमभागः अभव्यसिद्धीनामनन्तगुणाः । एव तावदौदारिकयोग्यस्य जद्यन्यस्य विधिः । तदुपर्येकपरमाणौ प्रक्षित्रे द्वितीयाप्यौदारिकयोग्या एवमेकैक-२४९-२ बुद्धान्यनन्तानन्तानि स्थानानि खानानि खानानि खानानि स्थानानि स्थानान्तर्यम्यानन्तर्यानेषु तेषु तेषु द्विगुणता भवति तस्मादसङ्क्षयगुणम्, यस्मात् परम्परोपनिधया प्रथमस्थानादारभ्यानन्तर्यानेषु तेषु तेषु द्विगुणता भवति तस्मादसङ्क्षयगुणं सङ्क्षयेयगुणं वा, अनन्तरोपनिधया तु रूपाधिकमेव । तस्मिन्नत्रकृष्टीदारिकयोग्यद्रव्ये रूपे प्रक्षिते जघन्यं वैकिय
15 शरीरस्याप्रहणयोग्यम् । एवं रूपाधिकवृद्धा तान्यप्यनन्तानन्तानि स्थानानि पूर्ववत्, जघन्यादुत्कृष्टमसङ्क्षयेयगुणम्, को गुणकारः ? श्रेण्यसङ्क्षयतमभागः । तेषामप्रहणानामुपरि वैक्रियस जघन्यं श्रहणयोग्यम् । तान्यपि

१ ाक कर्मयोग्याः पुद्रलाः उच्यते मा०। कर्मयोग्याः पुद्रला उच्यन्ते ४०॥ २ "कुङ्यण्णगो-विसेसोवलक्खणोवम्मओ विणेयाणं । द्वाइवग्गणाहिं पोग्गलकायं पयंसेंति ॥ ६३२॥ आह – किमर्थं पुनरेता वर्गणाः प्ररूपरते ? उत्त्यते – कुचिकर्णस्य गोमण्डलाधिपतेर्गावस्तासां परस्परं विशेषस्य यदुपलक्षणं परिज्ञानं तदौपम्यात् तदृष्टान्ताद् विनेयानामसंमोहार्थं द्रव्यादिवर्गणाभिः, आदिशब्दात् क्षेत्रवर्गणाभिः कालवर्गणाभिः भाववर्गणाभिश्र समस्तमपि पुदूलास्तिकार्य विभज्य तीर्थकर्गणधरादयः प्रदर्शयन्ति इति गाथाक्षरार्थः । अथ भावार्थं उच्यते – इह भरतक्षेत्रे मगधजनपदे प्रभूतगोमण्डलस्वामी कुचिकर्णो नाम गृहपतिरासीत् । स च तासां गवामतिबहुत्वात् सहस्रादिसङ्ख्यापरिमितानां पृथक् पृथगनुपालनार्थे प्रभूताम् गोपालांश्वके । ते च तासु परस्परं मीलितासु गोषु आत्मीया आत्मीयाः सम्यगजानन्तः सन्तो निस्यं कलहमकार्षुः । तांश्र तथान्योन्यं विवदमानानुपलभ्यासौ तेषामन्यामोहार्थं कलहन्यविच्छत्तये शुक्रकृष्णरक्तकर्बुरादिन भेदभिन्नानां गर्वा प्रतिगोपालं सजातीयगोसमुदायरूपा भिन्ना वर्गणा व्यवस्थापितवानिति एष दृष्टान्तः । अथोपनय उच्यते — इह गोमण्डलप्रभुकलपस्तीर्थकरो गोपतुल्येभ्यः खशिष्येभ्यो गोसमूहसमानं पुद्रलास्तिकायं तदसंमोहार्थं परमान ण्वादिवर्गणादिविभागेन निरूपितवानिति ।" इति श्रीमलघारिहेमचन्द्रस्रिविरचितायां विशेषावस्यकभाष्यटीकायाम् , पृ० ३२८। "प्रामः सुवोषो नामाभूनमध्ये मगधनीवृतः । कुचिकर्णाभिधानश्च प्रामणीस्तत्र विश्रुतः ॥ १ ॥ गवां शतसहस्राण तस्य संजज्ञिरे ऋमात् । बिन्दुना बिन्दुना हृन्त भ्रियते हि सरोवरम् ॥ २ ॥ गोपालानां पालनाय सोऽर्पयामास गास्ततः । भग्या मम न ते भन्या इत्ययुध्यन्त ते बहिः॥ ३ ॥ कुचिकणीं विभज्यैता आर्पयत् कस्यचित् सिताः । कृष्णाः कस्यापि कस्यापि रक्ताः पीताश्च कस्यचित् ॥ ४ ॥ पृथक् पृथगरण्येषु गोकुलानि न्यवेशयत् । भुजानो दिधपयती सोऽवसत् तेषु च कमात् ॥ ५ ॥ अन्बहं वर्षयामास गोष्टे गोष्टे स गोधनम् । अतृप्तो दुधिपयसोः सुराया इव दुर्मदः ॥ ६ ॥ तस्याभवद्धाः जीर्णमधर्अर्ध्वसरद्रसम् । प्रदीपनान्तःपतितस्येव दाहो महानभूत् ॥ ७॥ हा घेनवो हा नवतर्णकाश्च हा शाकराः वः क कदा च लप्से । स गोधनैरेवमतृप्त एव मृत्वाथ तिर्थम्गतिमाससाद ॥ ८ ॥" इति कलिकालसर्वज्ञहेमचन्द्रस्रिविरचिताया स्कोपज्ञयोगशास्त्रवृत्तौ २।११२ ॥ ३ खेदोरेव प्र० ॥ ४ तथ्य प्र० ॥ ५ औदारिककारत्वेन प्र० । अत्र औदारिकशरीरत्वेन इलापि पाठः स्यात् ॥ ६ °स्थानेषु तेषु द्वि° य० ॥

स्थानानि पूर्ववद्नन्तानन्तानि । पुनराहारकामहणानि, तथा तद्वपरि तद्वहणयोग्यानि तथैव । औदारिक-शरीरयोग्येभ्यो वैक्रियशरीरयोग्यान्यसङ्ख्येयगुणानि,ततोऽसङ्ख्येयगुणान्याद्दारकयोग्यानि, तावदसङ्ख्येयगुणानि महणामहणानि पूर्वस्मात् पूर्वस्मात् । तदुपर्याहारकोत्कृष्टे रूपे प्रक्षिप्ते जघन्यममहणं तैजसस्य, जघन्यादुत्कृष्ट-मनन्तगुणम् , को गुणकारः ? अभव्येभ्योऽनन्तगुणः सिद्धानामनन्ततमभागः । तदुपरि रूपाधिके तैजसक्षरीर्-योग्यं [ जघन्यम् ] । जघन्यादुत्कृष्टमनन्तराणम्, को गुणकारः ? सिद्धानामनन्ततमभागोऽभव्येभ्योऽनन्त- 5 गुणः । अनेन विधिनोत्तरेषां भाषाप्राणापानमनःकर्मयोग्यानामग्रहणान्तरितानां ग्राह्याणामुत्तरोत्तरानन्तगुण-मानेयाः । अन्तरं तु प्राह्माणां जघन्यादुत्कृष्टो विशेषाधिकः सर्वत्र, को विशेषः ? तस्यैवानन्तभागः । अन्ना-ह्याणां तु जघन्यादुत्कृष्टोऽनन्तगुणः, को गुणकारः ? सिद्धानामनन्ततमभागः अभव्येभ्योऽनन्तगुणः । एवं-२५०-१ विधैः पुद्रलैः सर्वत्र लोकेऽवैगाढगाढिनिचिते कर्मतया परिणमय्य तद्योग्यान् कायवाङ्मनःकर्मलक्षणानां त्रयाणां योगानां काययोगेन गृह्वाति तेनैव कार्मणशरीरतया परिणमयति पुरुषः स्ववीर्येण योगारूयेन, वाङ्-10 मनःप्राणापानतया परिणमय्य काययोगेनैव वाँख्यनःप्राणापानतयालम्ब्य विस्त्रज्ञति । यथोक्तम-

<sup>४</sup>जोगेहि तदणुरूवं परिणमयति गेण्हित्रण पंचतण् । पाउग्ने वालंबति भासाणमणत्त्रणे खंधे ॥ [ कर्मत्र॰ गा॰ १७ ] र्मंनसा वाचा कायेन वापि युक्तस्य वीर्थपरिणामः। तथा जीवस्थात्मनि यः खलु स योगसंज्ञो जिनैर्देष्टः ॥° [ तेजोयोगाद् यद्वद् रक्तत्वादिर्घटस्य परिणामः । जीवकरणप्रयोगे वीर्थमपि तथात्मपरिणामः॥[

कि कारणम् ? तथाविधोपयोगगतेः, बन्धनयोग्यपरिणामापन्नपुद्गलद्रव्यत्रहणपरिणतक्कतप्रयोगपरिणामापत्तेः पुरुषस्येत्यर्थः । यथोक्तम्-

अष्मगुणः सँन् दीपः स्नेहं वत्यी यथा समादत्ते। आदाय शरीरतया परिणमयति चौपि तं स्नेहम् ॥ [

ो इति ।

१ वगाढनिचिते डे॰ ठीं॰ रं॰ हीं॰। °वगाढं( ढे १ ) गाढनिचिते वि॰ ॥ २ कर्मणारा ° पा॰ डे॰ ठीं० ॥ ३ वाड्यतस्प्रपाणा प्रणा ४ जोगेहिं यणा ५ तुलना-"जोगणुह्दं जीवा परिणामेंतीह गेण्हिकं दिलयं। भासाणुष्पा-णमणोचियं च अवलंबए दव्वं ॥ [पञ्चसं० ६ | ९३ ] । खकीययोगानुरूपं कर्मदलमिह आसिंह्रोके निरन्तरं व्यवस्थितं खप्रदेशैः यहीत्वा जीवाः परिणमयन्ति स्वप्रदेशैरेकीकुर्वन्ति, यथा मृत्परमाणवः पर्याप्ति तद्भताः पूपकपरमाणवो घृताद्यात्मनि स्थापयन्तीस्यर्थः। भाषानपानमनस उचितं च द्रव्यजातं वर्गणारूपमवलम्बयन्ति योगानुरूपमेव, किमुक्तं भवति ? भाषायोग्यं द्रव्यमवलम्बय जीवः प्रदेशैस्ततो भाषां विस्जति, यथा सन्दशक्तिः करेण यष्टिमवलम्बय भ्रमति, नद्यां वा अलाब्वादि गृहीत्वा तरति, कूपाद्वा रजामबलम्ब्य समुत्तरति । एवमानपानमपि, तत्वद्गलावष्टमभतो जीवः प्रदेशैः खयोगानुरूपं विस्जति, मनोयोग्यानि द्रव्याण्य-वरुन्थ्य सप्रदेशेस्ततः स्वराक्यनुरूपं चिन्तयतीति गाथार्थः ।" इति चन्द्रमहर्षिविरचितायां स्वोपज्ञपञ्चसङ्कृद्वनृतौ ॥ ६ "आह च--'मणसा वयसा काएण वा वि जुत्तरस वीरियपरिणामो । जीवस्स अप्पणि जो स जोगसत्रो जिणक्खाओ ॥ ९ ॥ तेओजोगेण जहा रतताई घडरस परिणामो । जीवकरणप्यओए वीरियमवि तहप्पपरिणामो ॥ २ ॥' इति । मनसा करणेन युक्तस्य जीवस्य योगो वीर्यपर्यायो दुर्बलस्य यष्टिकाद्रव्यवदुपष्टम्भकरो मनोयोगः, ... एवं वाग्योगोऽपि, एवं काययोगोऽपि।'' इति अभय-देवसूरिविरचितायां स्थानाङ्गसूत्रटीकायाम् ३ । १ । १२४ ॥ 🙂 कारिकेयं समुद्रता सिद्धसेनसूरिविरचितायां तत्त्वार्थसूत्र-रीकायाम्, अ० ७, ५० ७० ॥ ८ संदीपः प्र० ॥ ९ वापि प्र० ॥

15

20

10

यथा चात्मिन अकर्मणां कर्मत्वेन आदिकरत्वं तथा कर्मणामिष आत्मन आदिकरत्वं तथाभिव्यक्तेः तत्प्रयुक्तत्वात्। कस्मात् आत्मैव न कर्मभूतः? को वा व्रवीति न कर्मभूतोऽसौ कर्माणि चात्मभूतानि नेति तथाविधोपयोगगतेस्तत्प्र-युक्तत्वात् .....।

ः अन्योन्यकारितादिक्ररत्वात् कर्मकर्मिणोः सर्वसर्वात्मकता अचेतनज्ञाना-वरण……पालनपूरणपुरुषत्वात् ।

तद्भद् रागादिगुणः सं योगवर्त्याऽऽत्मदीप आदत्ते।
स्कन्धानादाय तथा परिणमयति तांश्च कर्मतया॥[ ]
'क्षेद्दाभ्यक्तस्याङ्गे लगदेव रजो मलीभवत्यपि वा।
रागद्वेषक्षेद्दाभ्यक्तस्य तथा भवति कर्म॥ [ ]
क्क्ष्यति रुष्यतो ननु वक्गं क्षिद्यति च रज्यतः पुंसः।
'औदारिकोऽपि ननु भाववद्यात् परिणमति देहोऽयम्॥[ ]

२५०-२ तस्मादात्मा कर्ता करणयुक्तः कर्मत्वेन आदिकरः, पूँर्ववत् प्रयोजनपरमार्थत्वाद् भवितृत्वस्य । किमात्मैवादिकरः ? नेत्युच्यते, तदिप च कर्म आदिकरम्, तदिप च ज्ञानावरणादिकर्म प्रहणयोग्यमौ-15 दारिकादिशरीरभेदादिविपाकं पुँद्रलः, किं भवति ? नरनरकदेवतिर्यगातिसङ्ग्रहभवनवास्याँचनेकप्रभेद-सर्वात्मशरीराणां तत्सम्बद्धात्मनां चादिकरं भवति । यथोक्तम्-

> ँजीवपरिणामहेत् कम्मतया पोग्गला परिणमंति । पोग्गलकम्मणिमित्तं जीवो वि तहेव परिणमंति ॥ [ ] इति ।

न केवलमाध्यारिमकमेवादिकरम्, किं तर्हि ? बाह्यमि घंटादि [आदि]करं सर्वादिकरम्।

20 विपर्ययेणापि भावयितुकाम आह-यथा चात्मनि अकर्मणामित्यादि पूर्ववत् सचोद्यपरिहारं गतार्थं यावत् को वा त्रवीति न कर्मभूतोऽसौ कर्माणि चाँत्मभूतानि नेति तथाविधोर्पयोगगतेस्तत्प्रयु-क्तत्वादित्यादिभिर्हेतुभिः । तस्मात् सर्वसर्वात्मकत्वात् कोऽन्य ईश्वरः १ का वान्या प्रकृतिः १ इति ।

इतश्च अन्योन्यकारिताँदिकरत्वात् कर्मकर्मिणोः सर्वसर्वात्मकतेति । कारणमाह-अचेतन-ज्ञानावरणेत्यादि, अचेतनानि ज्ञानदर्शनावरणवेद्यमोहायुर्नामगोत्रान्तरायाख्यानि सप्रभेदानि कर्माणि 25 पुद्रखात्मकान्यत्युदीर्णान्यप्यात्मनोऽक्षरानन्ततमभागमुपयोगस्वाभाव्याद् नावृण्वन्ति, शेषं केषाश्चिदावृण्वन्ति एकेन्द्रियनिगोदसूक्ष्मापर्याप्तकादीनाम्, कर्मणां क्षयोपशमवैचित्र्यात् ।

१ "खयोगवर्खा" इति सिद्धसेनस्रिभिस्तरवार्थस्त्रटीकायामुद्धृतायामस्यां कारिकायां पाठः, अ० ५, ए० ३४३ ॥ २ "स्नेहाभ्यक्तशरीरस्य रेखुना श्विध्यते यथा गात्रम् । रागद्देषक्षित्रस्य कर्मवन्धो भवस्यवम् ॥ ५५ ॥" इति प्रश्नमरतौ ॥ ३ "औदारिकोऽपि देहो भाववशात् परिणमस्यवम् ।" इति मल्यगिरिस्रिभिरुद्धृतायामस्यां कारिकायां पाठः प्रज्ञापनास्त्रवृत्तौ, ए० ४५५ ॥ ४ दश्यतां ए० ३४६ पं० ७ ॥ ५ पुद्गस्त प्र० ॥ ६ "स्यादिनैक" प्र० ॥ ७ "जीवपरिणामहेषं कम्मता पोग्गला परिणमंति ।" इति मल्यगिरिस्रिभिः प्रज्ञापनास्त्रवृत्तासुद्धृतायामस्यां कारिकायां पाठः, ए० ४५५ ॥ ८ "मतीति य० । भत्तीति भा० ॥ ९ धटादिकं सर्वादिकरम् इत्यपि पाठोऽत्र स्यात् ॥ १० (वास्म १) ॥ ११ भनोग प्र० ॥ १२ वादिकरतादिकरत्वात् य० ॥

349-2

5

अथैवं नेष्यते ततो नैवातमा बध्येत कर्मणा तत्फलभूतैश्च तन्वादिभिर्न युज्येत विकर्मत्वाद् मुक्तवत्। प्रकृतीश्वरादिसृष्टिवशादेव न बध्येत न युज्येत च तन्वा-दिभिः, अमूर्तत्वात्, आकाशवत्।

संव्वजीवाणं पि य णं अक्खरस्स अणंततमो भागो णिचुग्घाडितओ ।
तं पि जैदि आवैरिजेज तेण जीवो अजीवतं पावे ।
सुडु वि मेहसमुद्दप होह पभा चंदसूराणं ॥ [नन्दीसू० ४२]
तथां स्वस्पं रजो हि कलुषं च नभः करोति राहुर्गृणोति शक्षिनं बलवांश्च सोमः ।
पङ्को विनाशयति वैरिगुणप्रकृष्टिं दोषा मुहूर्तरभसा बलवान् स्वभावः ॥ [
तस्मात् कर्मकर्मिणोरन्योन्यादिकरत्वम् । केथलिनस्त विगतसर्वावरणविन्नमोहत्वाद यद्यप

तस्मात् कर्मकर्मिणोरन्योन्यादिकरत्वम् । केवित्नस्तु विगतसर्वावरणविन्नमोहत्वाद् यद्यप्युपयोगावरणा-भावात् तथाविधोपयोगगतिरसिद्धाः तथापि वेद्यायुर्नामगोत्रकर्मचतुष्कतत्त्रयुक्तत्वादिहेतुसद्भावादन्योन्यादि- 10 करत्वं सिद्धम् । सिद्धानां तु कर्मनिर्मुक्ताव्यावाधपारिणामिकपरमसुखक्षायिकसम्यक्त्वज्ञानदर्शनवीर्येळ्ण्या-दीनां चाँदिकरत्वम् । नन्वात्मपुद्गळेक्यापत्तिवचनादेव वा भेदप्रतीतेः स्ववचनविरोध इति । एतन्न, कस्मात् , पालनपूरणपुरुषत्वात् , पृ पालनपूरणयोः [पा० धा० १०८६], पालयति सुखदुःखादिविपाकांस्तांस्तान् पुद्गलात्मभावेनेति पाल्यते तैस्तथाविधोपयोगगत्येति वा पुरुषः, पूरयित तांस्तैः पूर्यत इति वा पुरुषः । पुमांसं गिलति पुंसा वा गिल्यत इति पुँद्गलः, पूरणाद् गलनाद् वा पुँद्गल इति निरुक्तिभेदेऽप्यथैक्याँत् । पुरुषपुद्गलव्यव्योरिन्द्रशक्रवदेकार्थत्वाददोषः ।

अथैवं नेष्यते यथा मयोक्तं कर्मकर्मिणोरन्योन्यादिकरत्वं यदि न स्यात् ईश्वरवशात्, स्वभावादेः प्रकृत्यादेवी कुतश्चित् संसारवैचित्रयं स्यादितीष्यते ततो नैत्रातमा बध्येत कर्मणा संसारवीजभूतेन शुभाशुभेन, ततश्च तत्फलभूतैः शरीरेन्द्रियस्थानविषयैः शुभाशुभैन युज्येत विकर्मत्वाद् मुक्तवत् ।

१ "णाणं तु अक्खरं जेण खरति ण कयाइ तं तु जीवातो । तस्स उ अणंतमागो न वरिज्ञति सक्वजीवाणं ॥ ७२ ॥ येन कारणेन न कदाचिदिप तद् ज्ञानं जीवात् क्षरति अंशमुपयाति तेन कारणेन ज्ञानमक्षरमुच्यते । कथमेतदवसीयते 'न कदाचिदिप ज्ञानं जीवात् क्षरति 'हते १ अत आह—तस्य अक्षरस्य अनन्तमागोऽतिप्रबलेनापि ज्ञानावरणोदयेन संसारस्थानां सर्वजीवानां नात्रियते । उक्तञ्च—'सन्वजीवाणं पि य अक्खरस्य अनन्तमागोऽतिप्रबलेनापि ज्ञानावरणोदयेन संसारस्थानां सर्वजीवानां नात्रियते । उक्तञ्च—'सन्वजीवाणं पि य अक्खरस्य अगन्तमागोऽतिप्रबलेनापि ज्ञानावरणोदयेन संसारस्थानां सर्वजीवानां निल्लापाद्यतः ॥ ७२ ॥ केन पुनराच्छायते येन ज्ञानस्थानन्तमागो निल्लापाद्यतः १ इलाह—एकेको जियदेसो नाणावरणस्य हुंतऽणंतिह् । अविभागेहाऽऽवरितो सन्वजियाणं जिणे गोत्तुं ॥ ७३ ॥ जिनान् केवल्ञानिनो मुक्खा शेषाणां सर्वजीवानामेकेको जीवप्रदेशो ज्ञानावरणीयस्य कर्मणोऽनन्तैः 'अविभागैः' अविभागेपरिच्छेदैः, येषां ततोऽप्यथो विभागः कर्तुं न शक्यते तेऽविभागपरिच्छेदाः, तैरावृतः ॥ ७३ ॥ यद्येनं कथमनन्तमागो ज्ञानस्य निल्लापाद्यतः १ इल्लाह—जति पुण सो वि वरिज्ञेज तेण जीवो अजीवयं गच्छे । सुद्धु वि मेहसमुद्द होति पभा चंदस्राणं ॥ ७४ ॥ यथा सुष्ठु अतिशयेनापि मेवसमुद्दे जाते तथाखमावत्वात् चन्दस्याणां प्रमा मवति तथा प्रलक्षत उपलब्धः, एवमेकेकस्य जीवप्रदेशस्य अनन्तैर्जानावरणाविभागपरिच्छेदैरावरणेऽपि तथाखमावत्वात् ज्ञान्यस्थानन्तमागो निल्लोद्धाटित एव । यदि पुनः सोऽप्यातियेत तत एकान्ततो निश्चतन्त्वाजीवः 'अजीवतां गच्छेद' अजीवो भूयात्, घटवत् ॥ ७४ ॥'' इति मल्यगिरिस्रिविरचितायां खुहत्कस्थमाध्यवृत्ते ॥ २ जिन् आवं भाव । जिन याव यव ॥ ३ 'रिज्जिज्ञ य० ॥ ४ वि० विना वारिगुणावकृष्टिं प्र० । वारिगुणापकृष्टिं प्र० ॥ १० 'क्यान् पुद्रस्ठशब्दाव्यो पर ॥ १० 'प्रभोष' पर ॥ ८ पुद्रस्थाः पर ॥ ९ पुद्रस्थाः पर ॥ १० 'प्रभोष'

यदि त्वदृष्टाभावेऽप्यसावीश्वरस्ततस्ते मुक्तानामपि तन्वादीनि असी कुर्यात्, ईश्वरत्वात्, सर्गादिवत् ।

अत एव च सम्भूयकारित्वाचेतनत्वस्थित्वाप्रवृत्तीनामपक्षधर्मता । एवं च कृत्वा तदपि सर्वमसम्बद्धं यत् कर्मकारणैकान्तिन आहुः । त ग्रहत्थमाहुः – यदि प्रवर्तयितृत्वात् पुरुषकारः कारणं स्थात् ततः प्रधानमध्यमा-

२५९-२ मुक्तो वा बध्येत, तत एव, तद्वत् । स्थान्मतं मुक्तामुक्तविकल्पसम्भव एव परमार्थतः सृष्टिवशव्यवस्थानादिति । तदिप नोपपद्यते, प्रकृतीश्वरादिसृष्टिवशादेव न बध्येत तनुकरणदिभिः, न युज्येत भुवनेन च, अमूर्तत्वादाकाशवत् । आकाशं वा बध्येत युज्येत च तन्वादिभिः, तत एव, त्वदिभमतपुरुष इव । अनिष्टं चैवमादि भवत इति ।

10 किश्वान्यत्, यदि त्वष्टशभावेऽपीत्यादि । मया तावदित्थमदृष्टाख्यकर्मत्वापन्नसर्वपुरुषेश्वरत्वमुक्तं तस्य तस्य तन्वाद्यादिकरत्वात् । तेन्न चेदित्थमादिकरत्विमच्छिति ततोऽपि त्वद्नुवृत्त्याभ्युपगतेऽप्यदृष्टा-ख्यकर्माभावेऽपि मया दोष उच्यते—असावीश्वरस्ततस्ते मुक्तानामपि अभूततथाविधहेतूँनामकर्मणां तनुकरणानि भुवनानि चासी कुर्यात्, ईश्वरत्वात्, सर्गादिवत् । तथा प्रलयकालेऽपि सर्वेषां दुर्यात्, तत् एव, तद्वत् । मध्ये वा न कुर्यात्, ईश्वरत्वात्, प्रलयकालवत् । अनिष्टं चैतत् । अस्माभानिष्टात् कर्मात्मैक्यात् सर्वसर्वात्मकरवात् सर्वेश्वरता ।

अत एव चेसादि। कर्मास्मैक्यसर्वेश्वरत्वाभ्याम्, अणव एव कर्म, तै एव सुखादयः। तस्माददृष्टात् सृष्टिः प्रधानात् सृष्टिः प्रथगणुभ्योऽदृष्टचोदितेभ्यो वा सृष्टिः इति वादान्तरपरिकल्पं सक्त्वा अस्मदृक्त-कर्मात्मैक्यसर्वेस्वित्मकसर्वेश्वरत्वाभ्युपगमोऽवश्यम्भावी। तस्मात् त्वयोक्तसम्भूयकारित्वाचेतनत्वस्थित्वा-२५२२ प्रवृत्तीनामपक्षधर्मता । एकत्वात् कस्य द्वितीयस्य केन सह सम्भूयैकार्थकारिता ? किं तद्चेतनं चेतनात् 20 पृथग्भूतम् ? सततसम्प्रवृत्तपूरण-पालन-गलन-पुंगरणादिधर्मत्वाच का स्थित्वा प्रवृत्तिः ? इत्यसिद्धार्थत्वाद् विशिष्टचेतनाधिष्टितत्वं तन्वादीनां न साधियतुमलमिति। यदिष विशेष्योक्तं "मिथः प्रत्यनीकसम्भूयकार्य-कारित्वादिति तदसन्त्वं तु पूर्वोक्तमेव णिर्च्छयतो सञ्बलद्वसित्यादिगाथया। तस्मानेश्वरपूर्विका सृष्टिः, किन्तु अनेकेश्वरपूर्विकेति विशेष्य।

एवं च कृत्वेत्यादि । अनेनैकान्तेश्वरपूर्वकवाददोषप्रकाशनेन कर्मैकान्तवाददोषप्रकाशनमि छतं 25 वेदितव्यमसम्बद्धत्वात् तस्य कर्मैकान्तवादस्य । कथं पुनस्ते कर्मैकान्तवादिन आहुः ? कथं वा तदसम्बन्धः ? इत्यतस्त्रप्रदर्शनार्थं तावत् पुरुषकारं निराक्चर्वन्तः कर्म समर्थयन्तः त इत्थमाहुरिति तदुपपत्तीर्दर्शयित, यथा—यदि प्रवर्तयितृत्वात् पुरुष[कारः] कारणं स्यादिति पुरुषकार एव कारणं न कर्मापीति चेन्मन्यस इत्येकान्तं सूचयित तत इदमनिष्टं पुरुषकारकारणैकान्तिनस्ते प्राप्तम् । कतमदनिष्टम् ? उच्यते-प्रधान-

१ दृश्यतां पृ० २५६-२॥ २ मुक्तमुक्तिवि य०। मुक्तिवि भा०॥ ३ तिन्नविदित्था प्र०॥ ४ तूनां कर्मणां प्र०। अत्र तुकर्मणां इत्यपि पाठः स्थात् ॥ ५ एतद्वत् प्र०॥ ६ दृश्यतां पृ० ३३५ पं०८॥ ७ दृश्यतां पृ० ३३९ पं०४॥ ९ अनेकैकैश्वर प्र०। दृश्यतां पृ० ३३८ पं० १२॥

www.jainelibrary.org

धमभिन्नाः सिद्धयोऽसिद्धयो वा नाना न स्युः, उत्कर्षार्थिकारणैकत्वात् । उत्कर्षार्थ-पुरुषकारैकत्वात् प्रधानमध्यमाधमभेदभिन्नाः पुरुषकारा न सिध्यन्ति। सप्र-भेदास्ताः सिद्धयोऽसिद्धयश्च नानाजातीया न स्युः, अव्यतिरिक्तकारणत्वात्, तुल्यतन्तुपटवत् ।

कार्यातिरेकात्तु कारणातिरेक इति कर्मैंव प्रवर्तयितः। दिविधा च ..... 5 इतरस्य । तत्र त्वदिष्ठपुरुषकारव्यापारस्यावतार एव नास्ति खशक्याधानासमर्थ-त्वात्। चेतनामात्रसारो हि पुरुषकारः शक्तिः, न च स पशुत्वे वर्तमानो मनु-

मध्यमाधमभिन्नाः सिद्धयोऽसिद्धयो वा नाना न स्युः, ताश्च दृष्टाः, न हि दृष्टाद् गरिष्ठमन्यत् प्रमाणमस्ति । कस्मान्नाना न स्युरिति चेत् , उच्यते – उत्कर्षार्थिकारणैकत्वात् , आत्मोत्कर्षार्थी पुरुष एउँ कारणं न कर्भापि कारणमिति पुरुषकारकारणैकान्तवादमाशङ्कते, पुरुषकारस्यैकत्वमुरकर्पार्थिपुरुषकारैक-10 त्वम् , उत्कर्षार्थिनः पुरुषस्य किया कारः, तस्यैकत्वात् प्रधानमध्यमाधमभेदभिन्नाः स्वाचारदुराचार-विकल्पद्वयप्रभेदकृता लोकशसिद्धाः पुरुषकारा न सिध्यन्ति, एक एवोत्कृष्टः प्राप्नोति । ततश्च तस्सा-ध्यानामपि फलभूतानां प्रधानमध्यमाधमानां शुभाशुभानां भेदा न प्राप्नुवन्ति, एकैवोत्कृष्टा सिद्धिः प्राप्नोति, २५९-२ न मध्यमाधमे सभेदे सिद्धी स्थाताम् । नापि च पुरुषकाराणामसिद्धयः स्युः, ताश्च दृष्टा इति तदुपसंहृत्य साधनमाह –सप्रभेदास्ताः सिद्धयोऽसिद्धयश्च नानाजातीया न स्युरव्यतिरिक्तकारणत्वात् 15 तुल्यतन्तुपटवदिति पुरुषकारस्यैव कारणत्वात् तद्भ्यतिरिक्तकारणाभावाद् भवतः पुरुषकारैकान्तवादिनः कर्मानपेक्षत्वादिति ।

इत्थं परपक्षे दोषमुक्त्वा स्वपक्षसाधनमाह-कार्यातिरेकातु कारणातिरेक इति कर्मैव प्रवर्त-यितृ । इतिशब्दो हेत्वर्थे, कार्याणामनेकभेदानां सिद्धीनामसिद्धीनां च परस्परैंतोऽतिरिक्तत्वात् कारणातिरे-केणाब्रह्यं भवितव्यम् , तच कारणं **कर्मैव** पुरुषस्य त्वद् भिमतस्य **प्रवर्तयित्** प्रवर्तकमनेकभेद्मिति प्रहीतव्यम् । 20 तस्य कार्यनानात्वानुमितस्य कारणसामान्यस्य 'कर्म' इति संज्ञा क्रियते, पुरुषकारस्य पुरुषादीनां च कारणानां निराकृतत्यात्। तस्य सिद्धासिद्धिभेदकार्येलिङ्गादनुमानं देशान्तरप्राप्यनुमेयादित्यगतेरिव, **द्विविधा चे**त्यादिना तिङ्कासिद्धिपरिहारार्थं याविद्तरस्येति गतार्थम्, प्रसिद्धं लिङ्कामित्यर्थः । तत्रेत्यादि, तत्र एतस्मिन् कारण-वैचिच्यानुमानलिङ्गे कार्ये स्वदिष्टपुरुषव्यापारस्यावतार एव नास्तीत्यावयोर्लोकस्येव प्रसिद्धे कार्यलिङ्गे त्वद्भिमतकारणासम्भवोऽस्मन्मतकारणसम्भव एवेति च दश्चेयति । कस्मात् ? स्वशक्त्याधानासमर्थ-25 त्वात् । कस्य स्वशक्तिरिति चेत् , चेतनस्य पुरुषस्य । चेतनामात्रसारो हि पुरुषकारः शक्तिः, हिशब्दो यस्मादर्थे, यतोऽस्यैषा ↑ शँक्तिः एँतां चाधातुम ↑ शक्तोऽसाविष्टे मनुष्यत्वे पशुःवे वर्तमान इति २५३-१ स्वशक्याधानासामध्यै दर्शयति – न च स इत्यादि, सत्यपि चैतन्ये तां स्वां चैतन्यशक्ति कर्मबलाकुष्टनिकुष्ट-

१ 'द्विविधा च प्रकृत्तिः एकस्य पुरुषकारस्य साध्या असाध्या च इतरस्य ।' इत्याशयको मूलपाठोऽत्र सम्भाव्यते । तुलना-पृ०३६६ पं०१४॥ २ **धर्मभिन्नाः** य०। दृश्यतां पृ०३६५ पं०१७॥ ३ **एककारणं** य०। अत्र 'एक एव कारणम्' इल्रपि पाठः स्थात् ॥ **४°रतोरिक्त**ै प्र०॥ ५ प्रवर्तयितुः प्रवर्तमने भा० । प्रवर्तयितुः प्रवर्त्यमने° य०॥ ६ ի 🕆 एतचिह्नान्तर्गतः पाठो य० प्रतिषु नास्ति ॥ 🕠 एवां य० ॥

ष्यत्वे खबैतन्यराक्तिमाधातुं समर्थः, मनुष्यः सन्न तज्ज्ञानं पशौ, तस्यापि कर्म-लभ्यत्वात् । अपि तर्हि गङ्गायाः स्रोतस्य · · · · · ।

या(योऽ)पि च पुरुषः सोऽखतन्त्रः, कर्मपरवशत्वात्, वेतालाविष्टशवशरीरवत्, उपक्रमप्रभृति·····प्राणांश्च जह्यात्।

अतो यथाहारविद्योषाभ्यवहरणखलरसादिविभजनायसश्चेतितिकियासु अख-तन्न एव ताः कर्मकृताः पुरुषो मत्कृता इत्यभिमन्यते, तत्कार्यतायां हि तासां कदाचिदकरणाभावादिहैव अमृतत्वप्रसङ्गः तथा कायेन्द्रियनिर्वर्तनेऽप्यनिष्टशरीरे-न्द्रियादिने स्यात्, इष्टस्यैव करणं स्थात्रयात् स्यात्। तस्मात् सर्वमेव तत् कर्मण एव। तदतिरेकेण क आत्मनि प्रतिपद्येत ?

10 पश्चज्ञानकुशक्ती वर्तमानो न विशिष्टेष्टमनुष्यचैतन्ये स्थापयितुं शक्त इति, विपर्ययेण मनुष्यः सन्न तज्ज्ञानं पश्ची 'आधातुं समर्थः' इति वर्तते । तस्यात्मनो यत् 'स्वतस्वम्' इति त्वया प्रवर्कितं तन्न शक्नोति कर्म-वशिक्वतो योनिजासन्तरस्थो योनिजासन्तरेऽन्यन्नाधातुम्, कृतः ? तस्यापि कर्मस्त्रभ्यत्वात्, पशोर्मनुष्यस्य वा चैतन्यस्य कर्मवशादेय तथाभावात् मनुष्यः पश्चर्यां स्वजातिनामकर्मोदयादेय भवतीसर्थः, तदुद्यस्य कारणान्तरदुर्निवारत्वात् । तत्र दृष्टान्तमाह—अपि तर्हि गङ्गाया इस्रादि, सम्भावनयैतदुच्यते, अपि 15 चैतत् सम्भावयम् — 'देवविकियोत्पातादिना गङ्गास्रोतस्यन्यथा प्रवृत्तस्य कर्मणोऽन्यथा प्रवर्तनमिति । एवं तावदभ्युपगम्य स्वतन्त्रं चेतनं पुरुषकारं च तस्योक्तम् ।

नैव वाभ्युपगच्छाम एतत् सर्वं किञ्चित् कर्मव्यतिरिक्तम् , कुतः ? तत्त्वचिन्तायां कर्मव्यतिरिक्त-कारणानवस्थानादित्येतद् दर्शयति — या(योऽ)पि चेत्यादि यावद् वेतालाविष्टशवशरीरवदिति । कर्मवेतालाविष्टो हि पुरुषोऽस्वतन्त्र इष्टानिष्टतुल्यप्रवृत्तिः परवशत्वात् पुरुषस्य, उपक्रमप्रभृति इत्यादि 20 यावज्जह्यादिति तत्स्वातक्रयाभावप्रतिपादनार्थो निमेषोपक्रमादारभ्य मरणापवर्गावसान इति गतार्थः ।

२५३-२ पुनरि — अतो यथाहारिविशेषेखादि याविहेवामृतत्वप्रसङ्गः । मानुरोजः पितुः शुक्रक्ष प्रथमाहारः, ततः संत्ताहं कळळं भवति [ तन्दुळवै० १७ ] इत्यादिना क्रमेण शरीरेन्द्रियादिकारणाहारः प्राणनादियात्रासमर्थः, तस्य च खळरसादिभावेन विभजनम्, इत्याद्यसञ्चेतितान्यक्तित्रयासु अस्वतन्त्र एव गैर्भादिषु सुप्तश्च । तास्तु क्रियाः कर्मकृताः पुरुषो मत्कृता इत्यभिमन्यते , तथा भासमानत्वात् । 25 तत्कार्यतायां हि पुरुषकारकार्यतायां हि तासां क्रियाणां कदाचिदकरणाभावात् प्राणस्थितिहेत्वनुप-रमणाद् मरणाभावः, तस्मादिहैवाभृतत्वाय कॅल्पेतेति दृष्टेष्टविरोधदोषप्रसङ्गः । तथा कायेन्द्रियनिर्वर्तनेऽ-प्यनिष्टशरीरेन्द्रियादिर्न स्यात् काणकुण्टबिरादिः, सम्पन्नेन्द्रियज्ञातिसंस्थानसंहननादियुक्त एव स्यात् । पुरुषकारकार्यनिर्वर्तने च धर्माद्यनुष्ठानविषयोपभोगादौ इष्टस्यैव करणं स्वातच्यात् स्यात् ।

१ देविक्रयो विशास दस्यतां पृष्टिष्ट ॥ ३ गत्तीदिषु यव । गतार्थादिषु भाव । दस्यतां पृष्ट १९३ पंष्ट १२ ॥ ४ कल्पतेति प्रवास ५ कार्येन्द्रि प्रवास ६ थादि न प्रवास

अकारणमिष कर्म, सहायापेक्षत्वात्, भारोत्पाटवत् । एतदिष च न मन्तव्यम् 'अकारणमिष कर्म सहायापेक्षत्वात्, फलोपहाराय खामिनयोचोगावपेक्ष्यो अमाखादिपकृतिश्च' इति, यतस्तान्यपि हि खामिधर्माधर्मरज्ज्यतिनिबद्धानि, तदायत्तत्वात् तद्द्रोग्यत्वात् ""तन्तुपटवत् । यदि तानि खामिधर्माधर्मरंज्ज्यतिनिबद्धानि न स्युस्ततः सर्वाविद्रोषप्रसङ्गः ।

योऽपि स्वामिपुरुषकारः सोऽप्यधर्मफलत्वात् कर्मैव, क्वेदात्वात्, ज्वरवत्।

तैसात् सर्वमेव तत् कर्मण एव हेतोः, नात्मनः, 'कर्मणः' इति पञ्चम्या हेत्वर्थे विहितत्वात् । तदितरेकेण क आत्मनि प्रतिपद्येत ? तस्मादेवं विद्वान् क आत्मनि एतदनुपपद्यमानं कर्मञ्यतिरेकेण अभ्युपगच्छेत् ? नाभ्युपगच्छेत्येव विद्वानित्यभिप्रायः । तस्मादहेतुः पुरुषस्तत्कारश्च ।

स्थान्मतम्**-अकारणमपि कर्म, सहायापेक्षत्वात् । पुरु**षकारमकारणमपि कर्म सहायमपेक्षते 10 कवलास्प्रक्षेपादिवत् । यथोक्तम्-

> आल्स्याद् यो निरुत्साहः स किञ्चित्राशुते फल्प् । स्तनक्षीरादिपानं च पौरुषात्र विशिष्यते ॥ [

अतो भौरोत्पाटवत्, यथा भारं समुद्रहन् पुरुषः सहायमुत्क्षेप्तारं निक्षेपकं चान्तरेण स्वयमेव न शकोति वोहुमिति काँरणमकारणं च दृष्टस्तथा कर्म पुरुषकारमन्तरेणेति कारणमकारणं चेति।

एतदपि च न मन्तव्यंमकारणमपीत्यादिना तमेव पूर्वपक्षं व्याचष्टे । भारोत्यादापेक्षभारो-२५४-१ द्वाहवदत्र किं सहायं कर्मणोऽपेक्ष्यमिति चेत् , उच्यते -फलोपहारायेत्यादि, फलमुपहरिष्यतः कर्मणस्त-त्यामिनः कर्तुर्नयोद्योगावान्तरावपेक्ष्यो, बाह्या र्खामात्यादिप्रकृतिः । किं पुनः कारणम् 'एवं न मन्तव्यम्' श उच्यते —यतस्तान्यपि हि स्वामिधमधिमर्रे ज्ञुयतिनिबद्धानीत्यादि यावत् तन्तुपटवत् संहेतुदृष्टान्तकेन पैदवाक्येन अमात्यादीनां धर्माधर्मकार्यत्वमापाद्य कर्मकारणावधारणात् पुरुषकारं निराकरोति 20 तदायत्तत्यात् तन्नोग्यत्वादित्यादिना हेतुसौलभ्यं च दर्शयति । तन्तुपटवदिति तन्त्वायत्तपटवत् पटत्वेन तन्तुनामेव भोग्यत्ववत् । यदि तानीत्यादि एवमनभ्युपगमे सैर्वाविशेषप्रसङ्ग इत्यनिष्टापादनम् ।

योऽपीत्मदि । यदि<sup>प ११</sup>चोक्तं 'स्वामिनयोद्योगावपेक्ष्यौ' इति स्वामिपुरुपकारः सोऽप्यधर्म-फलत्वात् कर्मैव, न पुरुषकारो नाम कर्मातिरिक्तोऽस्तीत्मवधार<sup>6</sup>र्गर्थं प्राक्वितज्ञातं समर्थयति, क्केशात्वात् , क्वेशो हि चिन्ताव्यायामरूपः, मनःशरीरायासात्मकत्वात्, उवरवत् ।

१ तस्मात्तत् सर्वमेव तत्कर्मण एव य०॥ २ (°खेवं विद्वान् ?)॥ ३ भारोत्पाद् °प्र० । द्दयतां पृ० ३६३ पं० २०॥ ४ कारणकारणं प्र० ॥ ५ °व्यकार प्र०॥ ६ 'स्वाम्यमात्यसुहृत्कोषराष्ट्रदुर्गवलानि च । राज्याङ्गानि प्रकृतयः पौराणां श्रेणयोऽपि च ॥' इति अमरकोषे २ । ८ । ९०॥ ७ (°र्जुप्रतिनि °?)॥ ८ सहेतुक- दृष्टान्तेन य०॥ ९ पटवाक्येन प्र०॥ १० सर्वाशेष य०। सर्वाशेष भा०॥ ११ द्रयतां पं०२॥ १२ 'णार्थः मा०॥

अधैतमधर्मफलं नेच्छिस न तिहैं दुःखमधर्मफलिमिति प्राप्तम्, तत्कर्मणः प्राणाति-पातादेर्धर्मफलप्राप्तिरिष्टप्राप्तिरिति प्राप्तम्, धर्माधर्मफलविपर्ययात् । पुरुषकारनैर-र्थक्यं च।

स च ययहेतुको मुक्तानामपि स्यात् । सहेतुश्चेत् कर्मण एवाचेतनात्, युक्ति-इक्षमहेत्वन्तराभावात् ।

यदा च पुरुषस्य प्रवृत्तौ नास्ति कर्तृत्वं तदा द्रवतीति द्रव्यं कर्तृसाधनं न भवति । कर्मपरिग्रहविद्रोषस्तु द्रव्यं द्रूयते गम्यते इति । भोग्येन कर्मपुरुषेण

अथेतादि । अथैतं पुरुषकारसङ्केश्वीमधर्मफलं नेच्छिति प्रज्ञोतसाहयुक्तस्य प्रशस्तत्वेनेष्टत्वाल्लोके ततो न तर्हि दुःखमधर्मफलिमिति प्राप्तं शिरोरोगादि, क्षेशत्वात् , नयोद्योगपुरुषकारवत् । यथोक्तम्— अनर्थपाण्डित्यमधीत्य यन्त्रितः स्रतेषु दारेषु च नित्यशङ्कितः ।

२५४२ निशास जागित हिनस्ति बान्धवान नमोऽस्तु राज्याय वरं दरिद्रता ॥ [ ] इति । अथ प्रसिद्धिविरोधदोषभयाद् दुःखमधर्मफलमिति त्वयानुज्ञायते तत्साचिंव्यिक्रयायाश्च हिंसादेर्दुःखन्याप्य सम्यानेतां गतत्वात् तत्कर्मणो हेतोः प्राणातिपातादेर्धर्मफलप्राप्तिः, कासौ १ इष्टशरीरेन्द्रियविषयसुखन्सम्याज्ञानारोग्यादिप्राप्तिः इस्तेतत् प्राप्तम्; श्चमाशुभैयोरिष्टानिष्टविपर्ययफलभ्युपगमात् 'धर्माद् नयोद्योगो 15 दुःखं वा' इत्युक्तत्वादत एव प्राप्तम्, अधर्मफलाद् दुःखात् सुखं धर्मफलमिति प्राप्तम् । किं तत् १ इति विद्धात्रं प्रदर्शयति इष्टप्राप्तिरिति इष्टशरीरेन्द्रियादिप्राप्तिरित्येतत् प्राप्तम् । किं कारणम् १ धर्माधर्म-फलविपर्ययात् इस्तः पुरुषकारनैरर्थकयं च याद्दिस्तकत्वाविशेषात् । अतो यदुक्तं 'कर्मैव कारणं पुरुष-कारस्थापि कर्मफलत्वात्' इति श्रेयान् पक्षः । यथोक्तम्—

यथा यथा पूर्वेकृतस्य कर्मणः फलं निधानस्थमिवोपतिष्ठते । तथा तथा पूर्वेविधानुसारिणी प्रदीपहस्तेव मितः प्रवर्तते ॥ [

अभ्युपगम्यापि पुरुषकारं दोषं बूमः—स निर्हेतुकः सहेतुको वा स्यात् ? किञ्चातः ? स च पुरुष-कारो यद्यहेतुको मुक्तानामिप स्याद् नयोद्योगलक्षणः न चेष्टसोषाम्। अथ मा भूदेष दोष इति सहेतु-रिति ब्यात् ततः सहेतुश्चेत् कर्मण एवाचेतनात्, ग्रुभादिष पुरुषकारात् सेवादिकादनर्थावाप्तरग्रुभादिष प्राणातिपातादेरर्थावाप्तर्थर्भाधर्मफलसङ्करोक्तरसमातुं शक्यत एतत् अबुद्धिपूर्वकादचेतनकर्भवशादेवैतच्छुभा-25 ग्रुभवैचिष्टयम्। किं कारणम् ? युक्तिक्षमहेत्वन्तराभावात्, विचारितनिषद्धत्वात् पुरुष-नियति-काल-रुपप-१ स्वभावादिहेत्वन्तराणां नात्रान्यद् विमर्दक्षमं कारणमस्यन्यदत्तो दैवाख्यात् कर्मणः।

यदा चेत्यादि । यस्मिन् काले एवं च कृत्वा पुरुषस्य प्रवृत्तौ साध्यायां नास्ति कर्तृत्विमिति "सिद्धे कर्मण एवेति च सिद्धे तदा तस्मिन् काले द्रवतीति द्रव्यं कर्तृसाधनं न भवति स्वतन्त्रस्य कर्तुरनुपपत्तेः । कर्मपरिग्रर्हविशेषस्तु, तुशब्दो विशेषावधारणार्थः, कर्मसाधनमुपपन्नार्थं द्रव्यं द्रूयत

20

१ द्वाधर्म प्र॰ ॥ २ व्यक्ति (व्यक्ति ?)यायाश्च भा० ॥ ३ नतांगतत्वात्तत्वात्तत्वर्मणो य०। भनतांगतत्वात्तत्वात्तत्वात्तत्वर्मणो भा० ॥ ४ भयोरिष्टविपर्यय प्र०॥ ५ एवचे प्र०॥ ६ संकारोक्ते भा०। संस्कारोक्ते पर्णा ७ सिद्धेः प्र०॥ ८ हावि प्र०॥

द्रव्यं क्रियते, कर्मपुरुषेणैव कर्मपुरुषः क्रियते, यथा ब्रीहिणैव ब्रीहिः क्रियते, कार्येणैव बीजबीहिणाङ्करबीहिः।

यचापि पुरुषकारकारणैकान्तिन आहुस्तदपि सर्वमसम्बद्धम् । त इत्थमाहुः-एवंवादिनस्ते पुनः कार्यलक्षणत्वात् कर्मणोऽक्षरार्थाच कर्मव्यतिरिक्तः कर्ता अस्ति, घटस्येव कुलालः ।

ननु कर्मणैव करिष्यते । ननु सुदूरमपि गत्वा ब्रीहेरप्यावर्तकत्वात् स्वरूप-भेदादक्षरार्थाच निर्विवादकृतकत्वात् कर्मणः कर्तुरेव भावः तच्छक्तेः ।

इत्ययं विशेषोऽवधार्यते । तद्विमहं दर्शयति—द्भूयते गम्यत इत्यादि । तदिदानीं निरूष्यते—भोग्येन कर्मपुरुषेण तेन द्रव्यं कियते । किमुक्तं भवति ! कर्मपुरुषेणैव कर्मपुरुषः क्रियत इत्युक्तं भवति । तत्र दृष्टान्तः—यथौ व्रीहिणैव व्रीहिः क्रियत इति । कार्येणैव वीजव्रीहिणाङ्करत्रीहिरिति तद्व्याख्या, 10 एवं ताबद्वधारणेन कर्त्रथों निराकृतः, कर्मैकान्तवाद उपपादितः, चेतनाचेतनैक्यात् सँर्वसर्वात्तान्यक्तः युक्त ईश्वरोऽन्यो हेतुरिति चेति ।

यचापीत्यादि। न केवलं कर्त्तसाधन एव दोषः, किं तिहैं ? कर्मैकान्तवादोऽप्ययुक्तः। तत्प्रदर्शनार्थ-माह—एवंवादिनस्ते पुनः कार्यलक्षणत्वात् कर्मणः, कार्यं कर्म, यत् क्रियते तत् कर्म, कर्तुरी-पिसततमं कर्म [पा० १ । ४ । ४९] इति लक्षणादक्षरार्थाचानुमेयः कर्ता । तस्मात् कर्मणोऽन्यं कर्तारं 15 कर्मव्यतिरिक्तमन्तरेण कर्माभावाद् घटस्थेव कुलाँलोऽवश्यैष्यः कर्ता । प्रयोगश्य—स्वतोव्यतिरिक्तचेतन-कर्तृकं त्वदिष्टं कर्म, कार्यत्वात् क्रियमाणत्वात्, घटवदिति ।

अत्रोत्तरं परः ननु कर्मणैव करिष्यत इति स्वत एव कर्मणा कर्म क्रियते न तद्यतिरिक्तेन कर्नेत्युक्तं प्राग् दृष्टान्ते विहिण्य विहिः कार्येण वीजवीहिणा कार्योऽङ्करविहः क्रियत इत्युक्तं मयेति २५५-२ स्मारयति । इतर आह—ननु सुदूरमि गृत्वेद्यादि, विचार्य विचार्याप्यात्मव्यतिरिक्तपुरुषाविनाभावित्वात् 20 कर्मणस्वयाप्येतदभ्युपगन्तव्यं कर्मवादिना—कर्मव्यतिरिक्तः कर्ता पुरुषोऽस्तीति । कस्मात् ? विहेरप्या-वर्तकत्वात्, अस्यापि विहिद्दृष्टान्तस्य क्षित्युद्वकाकाशवाताङ्कराद्यावृत्तिरूपत्वात् तेषां च स्वरूपभेदात् स्वतःपृथग्भूतकैर्वविनाभूतं कर्म सिध्यति अतो विपर्ययसाधनत्विति । किञ्चान्यत्, अक्षरार्थाच्च, 'क्रियत इति कर्म' कर्तुरीप्सितत्तमं कर्म [पा० ११४१४९] इति कर्मशब्दाक्षरार्थः । ततस्तस्य कृतकत्वं निर्विवादम्, तस्माच निर्विवादकृतकत्वात् कर्मणः कर्तुरेव भावः स्वतत्रस्य, पुरुष एव भवति, कर्तुरेव भावः 25 सर्वस्थेति पञ्चमीनिर्देशाद् वा पुरुषादेव सर्वं भवति कारणात् । एवं च त्वदुक्तहेतोरेव कर्मव्यतिरिक्त-पुरुषसिद्धेः कर्मणश्च तद्यतिरिक्तस्य सिद्धेरावर्तकवैधन्येण कर्मणः कृतकत्वं केर्त्रशन्तरभूतस्यावधारणं च युक्तम् । कृतः ? तच्छक्तः, तस्मादेव हि कर्तुः पुरुषात् कर्मणः कृतकत्वशक्तः, कर्तुर्वा पुरुषस्य करणशक्तः, न वीहिणैव वीहिर्वदेवर्तकत्वेनेति ।

१ दर्यता पं १९, पृ० ३६५ पं ० १३॥ २ दर्यता पृ० ३५९ पं ० १७॥ ३ दर्यता पृ० ३५८ पं ० २४ ४ सवीसवीत्म भा ०॥ ५ लोवास्येष्यः प्र०॥ ६ दर्यता पं० १॥ ७ कर्तृवि य०॥ ८ द्वत्वत्वात् प्र०॥ ९ कर्तृवि भा ०॥ कर्त्रवि प्र०॥ १० वद्वर्त प्र०॥

15

न हि स कियमाणः, कैर्मणोऽस्वतन्त्रत्वे सति अलब्धात्मवृत्तित्वादभवनमा-भूतदेवदत्तवत्।

र्यास्त्रनिराकरणमेवं त्वदुपदेशादिकियानिराकरणं च, कर्मप्रवृत्तिमात्रत्वात् तत्प्रतिपत्त्यप्रतिपत्त्योः।

कर्मप्रवृत्तिमात्रत्वात् तथा शास्त्रार्थस्य असादुपदेशादिकियाणां च प्रति-

न हि स क्रियमाण इस्रादि यावदाभूतदेवदत्तविति तदेव भावयति । तस्याः कर्मशैक्तेरस्वतब्र-त्वमलञ्घात्मवृत्तित्वात् । अस्वातश्र्याच क्रुतो भवनम् ? दृष्टान्तः-आभूतदेवदत्तो गर्भोपक्रमावस्थायां कार्या-१५६-१ यामलञ्घात्मैवृत्तित्वादस्वतन्त्रः अस्वतन्त्रत्वादकर्ता, अकेर्तृत्वाच न भवति कार्यावस्थाव्यतिरेकेण यथा देव-दत्तः तथा कार्यावस्थायां कर्मापि क्रियमाणं न भवेत्, अनिष्टं चैतत् त्वयापि । तस्मात् कर्माभवति, तच्च 10 पृथग्भूतपुरुषभवनादृते न भवतीत्यस्ति पुरुषः ।

किञ्चान्यत्, पुरुषकारप्रत्याख्याने सर्वशास्त्रवैयध्येष्ठसङ्गः । कथम् १ यथाक्रमं हितप्राप्त्यहितपरिहारा-वथौं सर्वशास्त्राणाम्, ताभ्यां च हिताहितप्राप्तिपरिहारार्थाभ्यां निरुक्तीकृतसत्यत्वानि प्रमाणान्तरसंवादेन चिकित्सितादीनि शास्त्राणि, यथा—

> कैंद्रकः कद्रकः पाके वीर्योष्णश्चित्रको मतः। तद्भद् दन्ती, प्रभावात् तु विरेचयति सा नरम्॥ [चरकसं० १।२६।६८] नागरातिविषामुस्ताकाथः स्यादामपाचनः॥ [चरकसं० ६।१५।९८]

इत्यादीनि पुरुषतिक्रिययोरभावे कर्मकारणैकान्ते निराकृतानि स्युरिश्यम् । न चेष्यते तिन्नराकरणं कस्यचित् प्रमाणान्तरसंवादिनः शास्त्रस्य प्रामाण्यदर्शनात् । त्वदुपदेशादिकियाणां च दृष्टार्थानां निराक्तरणम् एवमिति वर्तते, कर्मकारणैकान्ते पुनः पुरुषस्य स्वतन्त्रस्य तिक्रयायाश्चाभावे परप्रतिपादनार्थं 20 तच्छक्तियुक्तशब्दोचारणिकया न स्यात् कर्मत एव प्रवृत्तेः । आदिप्रहणादोदनस्य मुखसंयोजनादिकियाश्च न स्युः, कर्मप्रवृत्तिमात्रत्वात् तंत्प्रतिपत्त्यप्रतिपत्त्योः, त्वदुपदेर्शार्थप्रतिपत्तिः कर्मत एव परस्य, स प्रतिपैद्यते विनाप्युपदेशेन, न प्रतिपद्यते वा सत्यप्युपदेशे ।

कर्मप्रवृत्तिमात्रत्वादिखादि यावत् कर्मण एवेति चेत् । स्यान्मतम्-यदुच्यते शास्त्रिनिराकरणमेवं त्वदुपदेशादिनिराकरणं च कर्मणोऽस्वतन्त्रत्वे सत्यलब्धात्मवृत्तित्वादाभूतदेवदत्तवदभवनम्,

25 निर्विवादकतकत्वात् कर्तुरेव भावस्तच्छक्तेः, ब्रीहेरप्यावैर्तकत्वात् खरूपभेदात् पुरुष एव भवति,

इत्यादि सर्वं नोपपद्यते, 'कर्मत एव भवति' इत्युपपद्यते कर्मप्रवृत्तिमात्रत्वात् तथा शास्त्रार्थस्या
२५६-२ स्मदुपदेशादिकियाणां च प्रतिपत्त्यप्रतिपत्त्योः कर्मप्रवृत्तिमात्रत्वात् प्राज्ञपुरुषप्रतिपत्तिवद् बलीवर्दाद्यप्रतिपत्तिवच । तस्मात् सर्वाण्येतानि कर्मण एव हेतोभवन्ति पूर्वोक्तन्यायविचन्ताव्यायामादिशारीर-

१ दृश्यतां पं २४॥ २ दृश्यतां पं २३॥ ३ शक्त्येस्व भा ०। शक्तेः स्व य०॥ ४ त्मकवृ प्र०॥ ५ तृंकत्वाच प्र०॥ ६ दृश्यतां पृ० २२५ दि०५॥ ७ तत्प्रतिपत्त्योः प्र०॥ ८ श्र्यार्थं भा ०॥ ९ पद्म विना प्र०॥ १० दृश्यतां पं०३॥ ११ तिकात प्र०॥

पत्त्यप्रतिपत्त्योः सर्वाण्येतानि कर्मण एवेति चेत्, अथ तदादिकर्म कुतः ? ब्र्या-स्त्वम्- ओं पुरुषादेवेति । कर्मत एव न, ब्रीहिवैधम्प्रेणाकर्तृकत्वात्, आत्मादिवत्, नोत्क्षेपणवत् ।

कथमसम्बद्धम् ? यस्मान्न शुभमशुभं वा रूपादि इष्टकारणमनिष्टकारणं वा एकान्तेन किश्चिदस्ति । तदेव शुभमशुभमिष्टकारणमनिष्टकारणं च । एक एव ह

मानसङ्केशफलत्वात् तस्य, इति चेदाशङ्कायाम्, एवं चेन्मन्यसे । ततस्विमदमसि तावत् प्रष्टव्यः-अथ तदादिकर्म कुतः ? इति । मम तावदिमश्रायः-कृतकत्वात् कर्मणः पुरुषादेव तदिति । तन्नेच्छता त्वया वक्तव्यम् -कुतस्तदादिकर्म यत एतत् सर्वं प्रतिपत्त्यप्रतिपत्तिङ्केशादि ? इति त्वदिमश्रायाकर्षणार्थः प्रशः, किं तदिप कर्मण एव उत पुरुषात् ? इति । ब्र्यास्त्वम्-ओं पुरुषादेवेति, एवं नामास्तु, को दोषः गत्यन्तराभावात् , 'कर्मत एव' इत्यभिष्रायः स्थादिस्यत्र ब्र्मः-न, ब्रीहिवैधर्म्यणाकर्तृकत्वात् , 10 ब्रीहेर्ययावर्तकत्वात् कर्तृत्वमुपयाति, नासावतो ब्रीहिरक्रतकः, अकर्तृकत्वात् , तत्रश्चाकियमाणत्वान्नो-पपद्यते कर्मणः कर्मत्वं तस्थादिकर्मणः । किमिव ? आत्मादिवत् , यथा आत्माकाशकालदिगादीनि न केनचित् क्रियन्त इत्यकर्माण तथा आदिकर्मापे स्थात् । नोरक्षेपणविति वैधर्म्यदर्शनम् , यथा उत्क्षेपणं कर्म तद्वयतिरिक्तेनोत्क्षेप्त्रा विना न भवति तथेदमिति ।

एवं पुरुषकारवादिना कर्मवादी दूषितः, कर्मवादिना च प्राक् पुरुषकारवादी। तस्माद् यदुक्तम् 15 'एवं च कृत्वा तदिष सर्वमसम्बद्धं यत् कर्मकारणैकान्तिन आहुः, यँच पुरुषकारकारणैकान्तिन आहु-स्तद्दिष सर्वमसम्बद्धं परस्परदूषितत्वात्' इति तदुभयमिदानीं नैकट्येनाप्यसम्बद्धमिति प्रतिर्पाद्यितुकामः प्रभयति—कथमसम्बद्धमिति परवचनेन स्ववचनेन चैकत्वात् तयोः पृथक् कर्मपुरुषकाराभावादेवासम्बद्ध-मिति तत्प्रतिपाद्यिष्यल्ञाह—यसमाद् न शुभमशुभं वेत्यादि यावत् काय इति । अयं तावद् दृश्यमानः कायः पुरुषो वास्तु यत्तेऽभिरुचितम् , न मे कश्चिद्वत्र पक्षपातः । तच्च यस्माद् न किञ्चिद्वत्र शुभमेवा- 20 शुभमेव वा बाह्यमपि कायाद् भिन्नमभिमतं रूपादि दृष्टस्य सुखस्य कारणं चित्र-मयूर-स्रक्-चन्दन-रेपण्य प्रमारं तवि अनिष्टस्य वा दुःखस्यातिविवर्णहुण्डसंस्थानीकारकण्टकशिवास्तादि । सर्वमप्येतदिष्टकारणमप्य-निष्टकारणमपि शुभमप्यशुभमपि इति गृहाण द्रव्यक्षेत्रकालभावपुरुषान्तरसंयोगविशेषाश्यपरिणाम-विशेषापत्तेः सुरभि-मधुर-सुखस्पर्थ-सुक्रप-सुशुव्देतरभावसुप्रक्रभते अभिन्नतादिश्चातिक्तादिवत् । यथोक्त- 25 मार्वे—तेचेव पोग्मला सुन्निगंधत्ताप्य परिणमंति ते चेव ते पोग्मला दुन्निगंधत्ताप्य परिणमंति [काताधर्मः ] इत्यादि । तस्माद् न शुभमशुभं वैकान्तेन किञ्चिद्दित्त मिन्नजाति । कि तर्हि ? [ तदेव शुभम् ] तदेवाशुभम्, तत एव च इष्टकारणमनिष्टकारणं च, यथा त्रिदेषप्रमोदकादि प्रमाणा-

स्तयं पुद्गलकायः। भोक्तभोग्यात्मकविपरिणामवृत्तित्वात्, अत आहारवच्छुभा-ग्रुभादिधर्मतास्य भोक्तृत्वाद् भोग्यत्वात्।

नन्वन्नोदकशुभाशुभते प्रतिविशिष्टापशदयोगकृते, न, एकैकस्य सर्वरूप-द्रव्यभवनपरमार्थत्वात् तदेव तत्, तत्परमार्थत्वात् , तद्वत् । अन्यथात्वेऽपि तद-व्वतिरेकात्मकत्वात् , तन्तुयज्ञोपवीतवत् ।

प्रमाणकालाकालाहारितमिति स्वस्थसर्पद्ष्टाहारितविषवद्वा तथैक एव ह्ययं पुद्गलकायः, पुद्गल उक्त-निरुक्तिकः, कायः शरीरं चितत्वाद् रोगादिदुःखनिवासत्वाद्वा सर्वोऽपि बाह्याभ्यन्तरो मूर्तद्रव्यसङ्घातः कायः रूपादिसङ्घातत्वात् परमाणोरपि । पुद्रलस्य पुद्रलस्येव वा काय इति विग्रह्-समासौ । अथवा पृथक् परि-कल्पनयानया <sup>२</sup>किम् १ इन्द्रियप्रत्यक्षाभिमतः शरीराख्यः पुद्रठकायः स्वसंवेद्यज्ञानात्मकः क्रियादिलिङ्गानुमित 10 आत्मकायो वा सोऽयमेक एव, न हात्र काचिद् भेदबुद्धिः कार्या बन्धपरिणामैक्यापत्तेरेतन्नयदर्शनात्। २५७-२ 'एक एव शुभाशुभाँदिधर्मा' इति साध्यस्य कायस्य वक्ष्यमाणाहारदृष्टान्तसाम्यमापादा हेतुत्वेन तत्साधर्म्य-माह-भोक्तृभोग्यात्मकविपरिणामवृत्तित्वादिति । यदि पुरुषकारवादिमतेन कर्मवादिमतेन भोग्यः, तस्मात् कायो भोक्तुभोग्यात्मकः, तस्य विपरिणामो वृत्तिरस्येति कायः सम्बध्यते भोग्यस्य भोक्तुर्वः विपरिणाम इति, शुक्रशोणितं जनन्याहृतात्ररसादि चाचुत्तरकारणमस्य शरीरस्य तदुभयं 15 भोक्त भोग्यं च अन्योन्यभावापत्तेः, तथा चतुर्विधोऽप्याहारोऽशनादिराहर्वार्धभावाद् भोक्त भोग्यं च, तच शुभाशुभेष्टानिष्टकारणमेवेति, कायचैतन्ययोर्वैक्यपरिणामापत्रस्यैव भोक्तुभोग्यपरिणामवृत्तित्वं सिद्धम् , अत आहारवच्छुभाशुभादिधर्मतास्येति, यथा आहारः शुभश्राशुभश्र दृश्यते संस्कृतासंस्कृतः, संस्कृतोऽप्यशुभ एवं संस्क्रियमाणान्नाद्यशुभत्वात्, संस्कार्रंकाभिमतकर्पूरादेरपि कालान्तरे दौर्गन्ध्यादिदर्शनात्, सर्वपुद्ग-लानां प्रागुक्तविधिना शुभाशुभत्ववत् पुद्रलत्वादाहारः शुभोऽशुभश्चेति तथा काय इति । अथवा चेतना- $^{20}$ चेतनयोरात्मञ्ररीरयोरैक्यपरिणामात् तदेवभोक्तु भोग्यं चेत्यनेनैवाहारदृष्टान्तेन सम्बद्धं प्रत्येकमपि साधयत्येतद् धर्मद्वयमित्यत आह-भोक्तृत्वाद् भोग्यत्वादिति । एवं कर्तृत्वात् कर्मत्वादाहारवच्छुभोऽशुभश्च काय २५४-१ इति । अथवा सुखोऽपि दुःखोऽपि स एव कायः, सुखस्तावद् दुःखःवादाहारवत्, दुःखः सुखःवादाः हारवत्, यत् परं प्रत्यसिद्धं तदितरेण सिद्धेन धर्मान्तरेण साध्यम् । एवमिष्टोऽप्यनिष्टत्वात्, अनिष्टोऽ-पीष्टत्वात् आहारवदेव ।

25 इतर आह—नन्वन्नोदकशुभाशुभते प्रतिविशिष्टापँशदयोगकृते । प्रतिविशिष्टकर्पूराधेकान्त-शुभद्रव्ययोगे सित जलादि अशुभगन्धमिष सत् सुरमीकियते अधिकगुणाभिभवभावनया, एवमशुच्य-पशद्रव्ययोगे सित तदुत्कृष्टगन्धाभिभवात् तद्भावनया कर्पूराद्यपि तद्गन्धीभवदुपलभ्यते । अथवा तदेव विनष्टं शुभतदाकादिगतमल्पं शुष्यच्छुष्यत् कर्पूरगन्धं भवदुपलभ्यते, नालिकेरफलानि सुरभीणि सिन्त पूतीभवन्ति दश्यन्ते । तस्मादुभयधर्मता सर्वद्रव्याणाम्, तथा कायोऽपीति । एतच न, एकेकस्य सर्व-30 रूपद्रव्यभवनपरमार्थत्वात् । विष्सया व्याप्तिं सर्वरूपद्रव्यभवनस्य भावकस्य भाव्यस्य च दर्शयति

प्रशास्त्र प्रस्ति प्रशास्त्र प्रति प्रशास्त्र प्रशास्त्र प्रशास्त्र प्रशास्त्र प्रशास्त्र प्रशास्त्र प्रशास्त्र प्रति प्रति प्रति प्रस्ति प्रति प्

यथा चात्र परिणाम्यपरिणामकभावादेकत्वं तथात्मकर्मणोरपि । आत्मा परिणमयति तथाभवनसामध्यीद् गतिजात्यादिना पुद्गलान् पुद्गलाश्चात्मानं मिध्या-दर्शनादित्वेन, अन्योन्यपरिणामकत्वादनादित्वमेकत्वम् ।

एकैकस्येति । सर्वशुभाशुभेष्टानिष्टकारणत्वादिरूपो हि द्रव्यभवनपरमार्थः, एवं हि भवदेव भैवद्रव्यं परमार्थतो भवति, नान्यथा । यथोक्तम् — एँगमेगस्स णं भंते जीवस्स एगमेगे जीवे मातित्ताए इस्रादिप्रशः यावत् 5 आजातपुष्वे । व्याकरणम् — गोतम ! असई अदुवा अणंतस्तुत्तो, एवं सव्वजीवाण वि एगजीवो, एगजीवस्स वि सव्वजीवा, तथा सव्वपोग्गला एगजीवस्स सव्वजीवाणं च आहारत्तार उसाँसत्तार भासन्तार सरीरत्तार इंदियत्तार मणत्तार आणापाणत्तार [ ] इस्राद्यार्थे ऐक्यापत्तौ ज्ञापकं सर्वज्ञोक्तत्वात् ।

अत्रानुमानम् – तदेव तदिति प्रतिज्ञा मानृत्यादिभावेन यद् भवति श्ररीरादिभावेन वाँ तदेकैकं 10 सर्वरूपिमत्यर्थः, तत्परमार्थत्वात् तद्भत्, एतदुक्तं भवति – तत् तत्त्वरूपापत्रभवनपरमार्थत्वात् तत् रूप्ट-र तत्त्वरूपामत्यर्थः, तत्परमार्थः पश्चीकृत्य साध्यम् । यत्त्वरूपामदं भवति कर्पूरं श्ररीरमत्रादि वा तत् तदेवे- त्यर्थः, भयच यदेव न भवति [ न तत् ] तत्परमार्थः यथा त्वपुष्णं त्यरविषाणं वा, भवन्मत्यान्यत् तत् तद्वन्यत्वरूपापत्तेः, स्यादहेयस्थान्तरङ्गस्य तत्त्वम् स्थाद् बहिरङ्गस्य चान्यत्वमिति तदेव द्यन्यताभिमतमस्माः भिस्तस्येव तद्वप् विष्वि साध्यते । तस्मात्रास्त्यन्यथात्वं न चासिद्धं तत्परमार्थत्वमिति । अभ्युपेत्यापि 15 अन्यथात्वेऽपि तदनितरेकात्मकरवात् 'तदेव तत्' इति वर्तते । तस्मात् तस्य वानितरेकः, स आत्मास्थिति तदनितरेकात्मकरवात् 'तदेव तत्' इति वर्तते । तस्मात् तस्य वानितरेकः, स आत्मास्थिति तदनितरेकात्मकरवात् यद्वापितरेकात्मकमन्यथात्वेऽपि तदेव तद् द्वयते । किमिव ? तन्तुयज्ञोपवीतवत्, तन्त्वनतिरेकात्मकत्वाद् यज्ञोपवीतस्य वितर्यान्यथात्वेऽपि तन्त्वात्मकरवमेव तथा सुखादिषु भावनीयम्, तदनितरेकात्मकत्वं च भावितार्थमेव ते चेव ते पोग्गला सुन्भिगंधत्ताप [ इत्वादिना ।

यथा चात्रेत्यादि । एवं च तदेव तदिति सर्वं सर्वस्य बाह्यस्य परिणामयस्य परिणमयितुश्च तत्त्वम् । योऽधिकैंगुणस्य ताद्वण्यं प्रतिपद्यते स परिणामी ''योऽधिकगुणो न्यूनगुणत्वमापादयति स परिणामक इत्युच्यते व्यवहारतः । निश्चर्यतस्तु परिणामिपरिणामकावाविभीवतिरोभावमात्रभेदौ स्वत एव इत्यस्य नयस्य दर्शनम्, परिणामश्च द्रव्यमात्रम्, द्रव्यं च भव्ये [पा॰ पा३।१०४], यद् यद् भवति स परमार्थोऽस्थेति, तैंद् प्येवं भावितं क्षीरादेर्यावच घटादेस्तावद् बोद्धव्यम् । तथाधिकृतस्याध्यात्मिकस्य कर्म-25 किंसिसंहस्य शरीरशरीरिसंहस्य वा भावनार्थमुपनयति – तथारमकर्मणोरपीति । तद् व्याचष्टे – आत्मा २५९-१

१ भवद्रव्यं प्रवा (तव द्रव्यं?) ॥ २ दश्यतां पृष्ठ १८६ दिव १२॥ ३ जसास यव । जस भाव । (रसताए?) ॥ ४ चा तदे भाव । च तदे यव ॥ ५ ह्रपापापात्तभ भाव । ह्रपात्तभ यव । (ह्रपापत्तभ १) ॥ ६ तत्तत्तदेवे भाव ॥ १० एतिबहान्तर्गतः पाठो भाव प्रती नास्ति ॥ ७ भार्थतत्विमिति प्रवा ८ त्मकत्वाद्यनिति यव ॥ ९ दश्यतां प्रव २७८ दिव १ । प्रव ३५९ पंव २६॥ १० जम्यस्य भाव ॥ ११ हिशुणस्य यव ॥ १२ योधिशुणो प्रव ॥ १३ तस्त्र यव ॥ १४ तथेदं भावितं भाव ॥ नयव ४६

यदिष च रूपादि तदप्यातमन एव तत्त्वम्, उपयोगात्मकत्वात् तदव्यति-रेकलभ्यरूपत्वात्, मत्यादिवत् । रूपादीनां देशकालादिभेदेन अगृह्यमाणत्वाद-

परिणयमतीत्यादिना यावदनादित्वमेकत्वमिति परिणाँम्यपरिणाँमकयोरिनयतदेशकालभावादिरूपतां दर्शयति तथाभवनसामर्थ्याद् गतिजात्यादिना पुद्गलानिति, उपयोगलक्षण आत्मा गतिजातिशरीरा
कृतेपाङ्गाद्यनुभवनोपयोगात्मतया तान् पुद्गलान् परिणमयतीति आत्मनः परिणामकत्वं तेषां परिणाँम्यत्वम् ।

पुद्गलाश्चात्मानं मिथ्यादर्शनादित्वेनेति मिथ्यादर्शनाविरतिश्रमादकषाययोगसुखदुःखोदयक्षयोपशमादिभावेन परिणमयन्ति, तद्भावेनात्मा परिणम्यते । स च मिथ्यादर्शनोदयादिभावो भवश्चान्तिहेतुः, तद्भश्च्य

संसरणात् । एतस्य कर्मकर्मिद्धयस्थान्योन्यपरिणामकत्वादनादित्वमेकत्वमेव, एकत्वशब्देन पर्यायभूतेन

तत्त्वं व्याचष्टे संसारस्य कर्मकर्मिसम्बन्धजत्वात् तस्य च सम्बन्धस्थानादित्वात्। यथोक्तम् — पुर्वि भंते ! अंडप

10 पच्छा कुक्कडी ? इत्यादि प्रशः । व्याकरणम् — रोहा ! पुर्वि पि पते पच्छा वि एते, दो वि एते सासता

भावा, अणाणुपुःनी एसा रोहा! [भगवतीस्० भादान्द्र] इत्यादि । मिथ्यादर्शनप्रहणं सर्वकर्मबन्धाधारभूतत्वाच्छेषस्थापि सर्वस्य सूचनम् ।

आह - यदुक्तं त्वया कॅर्पूरोदकाद्यचेतनानां परिणाम्यपरिणामकमावादेकत्वं चेतनाचेतनयोश्च जीवकर्मणोरिति तद्युक्तम् । किन्तु 'रूपादि उपयोगीभवदारमां भवति आत्मापि रूपादीभवति तत्परिणामात्'
15 इत्येतन्नोपपद्यते स्वभावाविनाशादिति । अत्रोच्यते - यदिप चेत्यादि यावद् मत्यादिवदिति । यदिप च
२५९-२ बहिभिन्नं विषयजातमुपयोगनिमित्तभूतं रूपादि तद्यात्मन एव तत्त्वम् । रूपादितत्त्वमार्त्मानं च वक्ष्यामः ।
कृतो रूपाद्यपि आत्मन एव तत्त्वमिति चेत् , उच्यते - उपयोगात्मकत्वात् , मत्यादिचक्षुर्दर्शनादिभेदप्रभेद उपयोग आत्माऽस्य रूपादेविषयस्य सोऽयं तदात्मकः । कथं रूपादेविषयस्योपयोगार्त्मकत्वमिति चेत् ,
उच्यते - तद्ववितरेकलभ्यरूपत्वात् , रूपं रसो गन्ध इत्यादिविषयस्वरूपाकारेणोपयोगेन अव्यतिरिक्तः
20 एकीभूत एवोपलभ्यते रूपादिविषयो नान्यथा, अँन्यथा विषयस्वरूपानवधारणात् । तस्मात् तदनितरेकलभ्यरूपत्वात् रूपादिविषय उपयोगात्मकः । यद् यदुपयोगात्मकं तत् तदात्मन एव तत्त्वम् , यथा मत्यादिचक्षुर्दर्शनादिभेद उपयोग इति ।

स्थानमतम् — रूपादीनां देशभेदेन युगपदवस्थायिनां रूपं रसो गन्ध इत्यादयः परस्परतो देशभिन्ना इति गृह्यन्ते । तैस्य देशस्य परमाणुशो भेदे न रूपं रसो गैन्धो बोपलभ्यते, देशसम्बन्धेन तैर्पलभ्यमाना 25 भवन्ति । देशतोऽर्दैन्तं भेदग्रहे तेषामभवनम् । तथा क्षणभेदे प्रथमक्षणेऽन्यद् रूपं द्वितीयक्षणेऽन्यदिति गृह्यते चेद् न रूपं नाम किञ्चित् स्थात् तैनिष्ठस्य कालस्य रूपग्रहणाश्रयसम्बन्धामावादित्यभवनात्मका

१ "णम्य प्रणा २ "णमक प्रणा ३ पुष्टिं एते या । पुषि एते भाग । इत्यता प्रणा १८६ पंत २१, टिल ६ ॥ ४ कर्षूरादेकाद्य प्रणा ५ ( "त्मीभवति १ ) ॥ ६ "तमनं च भाग । ( "त्मनश्व १ ) ॥ ७ "विंकस्य भाग । "विंकत्य या ॥ ८ "त्मकेणवि चेत् प्रणा ९ "दिवि या ॥ १० अन्यथा भाग प्रती नास्ति ॥ ११ इतः पूर्वे कश्चन पाठोऽत्र श्रुटित इति भाति ॥ १२ गम्धश्चो " यणा १३ क्ष्पळ प्रणा १४ "त्यन्तभेद" भाग ॥ १५ तिश्वष्ट्य प्रणा

भवनात्मकत्वाद् निर्वस्तुत्वापत्तेः द्रव्यमेव तथातथाभवनलक्षणं सत्वं चक्षुरादि-प्रत्ययोपयोगापदेशेन भवति भागिनेयाद्यपदेशविशिष्टैकत्वसत्यपुरुषवत् ।

यद्योपयोगखतत्त्वं मत्यादि तदिष पुद्गलात्मतत्त्वम्, रूपाद्यात्मकत्वात्, अण्वादिवत्। उपयोगलक्षण आत्मा रूपाद्यात्मकेषु पुद्गलेषु उपयुक्तः रूपाद्यात्मक एव, सर्वात्मना ग्राह्ये उपयोगमयान् मृतिपण्डः शिवकादितायामिव सोऽचेतन । एव स्थात् पटेऽनुपयुज्यमानघटादिवत्। आत्मा पुद्गलखतत्त्व एव आत्मखतत्त्व- ज्ञानावरणाद्युदयप्रवृत्त्यव्यतिरिक्तभावाव्यतिरिक्तरूपत्वाच।

रूपादयः स्युः । आदिमहणाद् भावभेदेन एकगुणिहगुणित्रगुणकृष्णादिभेदेन अगृह्यमाणित्याद् विशिष्टस्य सामान्यस्यैव महणात् । ततः किम् ? अभवनात्मकत्वाद् निर्वस्तुत्वापित्तर्वन्ध्यापुत्रवत् । ततस्य निर्वस्तु-त्वापत्तरेतत् प्रतिपत्तव्यम् — द्रव्यमेव तथातथाभवनलक्षणं सत्यं न रूपादयो नाम केचिदिति । 10 तथा तथेति रूपरसादिप्रकारेण भवति श्यामरक्ततादितद्भेदप्रकारेण चेति सैत्यम् , द्रव्यं च भव्ये [ पा० २६०-१ पा३। १०४], द्रविति भवतीति । कथं पुनस्तद् द्रव्यमिमन्नं सद् रूपादिभेदेन भवतीति चेत् , चक्षुरादि-प्रत्ययोपयोगपदेशेन भवति । चक्षुरादिप्रत्यया इत्यधिपत्यालम्बनहेतुसमनन्तरप्रत्ययाः, ते निमित्तमस्यो-प्रयोगस्य ज्ञानदर्शनास्यस्य स चक्षुरादिप्रत्ययोपयोगः, तद्पदेशेन रूपादि भवति ज्ञानापदेशेन चक्षुरूपादि-प्रत्ययेनत्यर्थः । यथोक्तम् —

रूपालोकमनस्कारचक्षुभ्र्यः सम्प्रवर्तते । विज्ञानं मणिसूर्योद्युगोदाकुक्त इवानलः ॥ [ ] इति ।

दृष्टान्तः – भागिनेयाद्यपदेशविशिष्टैकत्वसत्यपुरुषवत् , यथैक एव पुरुषोऽनेकस<sup>म्</sup>वन्धिश्लीपुरुषापेक्षा-पदेशविशिष्टो भागिनेयो मातुलो आता पतिः पिता देवरः श्वशुरः पुत्रो आत्रीय इत्यादिर्भवति देवद्त्त एक इत्येव च सत्यस्तथा द्रव्यमेकमेव रूपादि भवति चक्षुराद्यपदेशादिति साधूक्तमेकमेव सर्वात्मकमिति ।

एवमुपयोगात्मकत्वं पुद्गलस्य रूपादिश्रभेदस्योक्तम् । इदानीमुपयोगस्यापि पौद्गलात्म्यमुच्यते — यद्योपयोगस्वतत्त्वं मत्यादि तद्पि पुद्गलात्मतत्त्वनिति पक्षः । कस्मात् ? रूपाद्यात्मकत्वात् , अण्वादिवत् । स ह्यपयोगलक्षण आत्मा परमाणुव्यणुकत्र्यणुकादिषु रूपाद्यात्मकेषु पुद्गलेषु उपयुज्यते कृत्स्रो व्याप्तियते सार्वात्मवेन व्याप्त उपयुक्तः समाप्त इत्यर्थः, रे रूपाद्यात्मक एव, अश्रदेशसङ्ख्येयासङ्ख्येयानन्तप्रदेश-पुद्गल्यत्वत् तदुपयोगात् तत्परिणामात् तँदेव तदिति पूर्वोक्तन्यायाच । यद्येवं र्क्रपाद्यात्मकत्वमात्मनो नाभ्यु- 25 पगम्यतेऽसङ्ख्यातश्रदेशस्यापि ह रूपादिमंदेकद्रव्योपयोगे तादार्त्स्यं श्राह्ये यातीति ततोऽसङ्क्ष्यातश्रदेशोऽपि रहिण्य

१ सत्यम् य॰ प्रतिषु नास्ति ॥ २ द्रव्यित भवतीति भा० । भवति द्रव्यतीति य० ॥ ३ भवन्धेस्त्री व० ॥ ४ अश्वादि भा० । अंधादि य० ॥ ५ उपा प्र० ॥ ६ अतः परं रूपाद्यात्मकत्वमातमनो नाभ्युपगम्यतेऽसङ्ख्यातप्रदेशस्यापि इखिकः पाठो य० प्रतिषु अत्र उपलभ्यते, किन्तु भा० प्रतौ अयं पाठः पं० २५ मध्ये यद्येवं इलातः परं इश्यते, तत्रैव च स उचितः ॥ ७ इश्यतां प्र० ३६० पं० ४ ॥ ८० १ एतचिहान्तर्गतः पाठो य० प्रतिषु अत्र नास्ति । दश्यतां टि० ६ ॥ ९ भनेक भा० ॥ १० त्रम्यं प्राह्यो प्र० ॥

नन्वेवं पुद्गत एव आत्मा प्राप्तः, तस्योपयोगात्मनः पुद्गतत्वात्, कुतोऽस्य रूपाद्यात्मकता ? न, उपयोगात्मकत्वादेव रूपादीनामप्युक्तवत् ।

अनेन सर्वमपि कर्मकारणैकान्तवादिमतं पुरुषकारकारणैकान्तवादिमतं च असम्बद्धं बोद्धव्यम्, इतरेतरात्मकत्वात्।

सर्वातमना सार्वात्त्येन सर्वैः प्रदेशैर्प्राह्य द्रव्ये उपयोगमयान् उपयोगमगच्छन् अनुपयुज्यमानोऽचेतन एव पटानुपयुज्यमानघटादिवत् स्यादिति सम्भन्त्स्यते । कथं पुनरुपयोगं यान् यायात् १ मृत्पिण्डः शिवकादितायामिव, यथा मृत्पिण्डः कृत्स्नः शिवकादिभावे सार्वात्त्येन व्यापारं गच्छिति तथा यदि न गच्छेदातमा प्राह्ये ततस्तादात्त्यमप्रतिपद्यमानः सोऽचेतन एव स्यात् पटेऽनुपयुज्यमानघटादिवदिति यथाक्रमं वैधर्म्येण साधर्म्येण च दृष्टान्तौ । चेतनो ह्युपयोगळक्षणस्तदभावाद्चेतनः स्यादिति एष दोषो विक्षाद्यात्मकत्वामावे स्यादात्मन उपयोगळक्षणस्य । तस्मात् सिद्धं रूपाद्यात्मकत्वमात्मन उपयोगात्मकत्वात् । अतः पुद्गलस्वतन्त्वमेव मत्यादि इति साधूक्तम् । इतश्च आत्मा पुद्गलस्वतन्त्व एव, आत्मस्वतन्त्वेत्यादि यावद् भावाद्यतिरिक्तरूपत्वाच्च । आत्मनः स्वतन्त्वमौदियिको भावः, उदये भव औदियिकः, कस्य १ कर्मणो ज्ञानावरणीयादेरष्टविधस्यापि, स च तदुद्यप्रवृत्तितोऽप्रथग्भूतोऽव्यतिरिक्तो भावः स्वं तत्त्वमात्मनः, तदव्यतिरिक्तरूपश्चात्मा, तस्मादात्मस्वतन्त्वज्ञानावरणासुद्यप्रवृत्त्यव्यतिरिक्तरूपत्वाचात्मा

अत्राह — नन्चेविमित्यादि यावत् कुतोऽस्य रूपाद्यात्मकता ? इति । ननु भोः ! त्वदुक्तेन २६१-१ विधिना एतेनैन पुँद्गल एवात्मा प्राप्तः तस्योपयोगात्मनः पुद्गलत्वात्, योऽयं पुद्गलोपयोगः 'रूपं तसः' इत्यादिज्ञानात्मनः स चात्मोपयोग एव उपयोगव्यतिरिक्तस्य रूपादेरभावादुपयोगस्य रूपाद्यात्मकत्वा-दुपयोगस्य रूपाद्यात्मकता ? इति प्रस्तुतस्योपयोगस्य १ विधातः दुपयोगस्यत्वाचे रूपादीनाम् । तस्मात् कुतोऽस्य आत्मनो रूपाद्यात्मकता ? इति प्रस्तुतस्योपयोगस्य १ विधातः प्रति । अत्रोच्यते — एतन्न, उपयोगात्मकत्वादेव रूपादीनाम्यक्तवत् । नैष दोषः, रूपाद्यात्मकता आत्मनः, रूपादीनां चोपयोगात्मकता । यस्मादुपयोगात्मकत्वं रूपादीनामप्यनन्तरमेवोक्तम् । तस्माद् रूपादीनामप्यपयोगात्मकत्वादुक्तवत् पुद्गलोऽप्यात्मा आत्मापि पुद्गल एवेति रूपाद्यात्मकत्वमात्मनो न दोषाय ।

अनेन सर्वमपीत्यादि यावदितरेतरात्मकत्वात् । एवं च कृत्वा पुरुषस्य रूपादिमत्पुद्रळात्म-25कत्वात् पुद्रलस्यापि उपयोगात्मकपुरुषात्मकत्वात् तंदुच्यते 'कैमैंव कारणम्, पुरुषकार एव कारणम्' इत्य-वधारितमुभयमप्येकान्तगतमसम्बद्धं बोद्धव्यमिति । उभयोरपि पक्षयोः सह दोषोक्तिरेषा ।

१ यान्यात् मु प्रिणा २ उद्योग यणा ३ स्वतस्व यणा ४ ( क्तभावान्यतिरिक्तरूप ? ) ॥ ५ तावदात्म्य यणा त्तावदात्म्य भाणा ६ व्वादित्यर्थः प्रणा द्वयतां पृण्य ३६३ पंण्य २३ । ( व्वात्मकत्वा-दित्यर्थः ? )॥ ७ पुद्रस्या प्रणा ८ ( यदुच्यते ? )॥ ९ दृश्यतां पृण्य ३५२ पंण्या १५० ३५७ पंण्या ॥

प्रत्येकप्रत्युक्तिभावनादिक् तु प्रैवर्तियतृत्वात् पुरुषश्च कारणभुत्कर्षार्थी, तस्यैवोक्तवत् सर्वत्वात् कर्मापि । तस्यैव कर्मतापि । पुरुषकाराणां च तत्साध्यानां च सिद्धयोऽसिद्धयश्च नाना स्युरेव, पुरुषस्यैवाव्यतिरिक्तभिन्नकारणत्वात्, अहि-भोगविस्तरणकुञ्चनवत् ।

तथानितरेकातिरेकात् कर्मापि प्रवर्तयितः । स एव हि पुरुषश्चेतनोऽचेतनश्च । इष्टानिष्टविधिव्याप्रियमाणत्वात् । अथैवं नेष्यते ततोऽसौ भवेत् पद्मवद् मनुष्य- त्वेनापि ।

इदानीं प्रत्येकप्रत्युक्तिभावनादिक् तु, [तु]शब्दो विशेषणार्थः, युगपत्प्रत्युक्तिदिक्तः प्रत्येक-प्रत्युक्तिदिन् विशिष्यते । कर्मैकान्तवादप्रत्युक्तिदिक् तावत् प्रवर्तयितृत्वात् पुरुषश्च कारणमुत्कपीथीं, च्याबदात् कर्म चेति, एकान्तप्रतिषेधस्य वक्ष्यमाणत्वात् । उत्कर्षमर्थयतीत्युत्कपीथीं, उत्कर्ष एवार्थः 10 सोऽत्यास्तीति वा, अर्थाद्यासिन्निहिते [ पा० वा० पारा१३५ ] इति इनिः, स चोत्कपीं बाह्यो धनधान्यमित्र-भून्यादिसम्पत्, आन्तरस्त्रारोग्यज्ञानादिसम्पत्, कृतार्थस्य तदर्थारम्भोपरमादसिन्निहितार्थोऽर्थीति । कस्मात् पुरुषश्च कारणिमिति चेत्, उच्यते – तस्यैवोक्तवत् सर्वत्वात् 'वीहिणैव वीहिः कियते इत्यादिन्यायो-२६१-२ क्वदसावेव पुरुषः प्राणादिमांश्चेतनः कर्मापि, अपिशब्दाद् नोकर्मापि प्राणापानभाषामनोद्रव्यादिपुद्रल आध्यात्मिको बाह्योऽपि रूपादिपुद्रलश्चेतनो यस्मात् तस्मात् स एव प्रवर्तयिता । तस्यैवास्मिन् पक्षे 15 कर्मीदिसर्वसर्वत्वात् किं तदन्यत् कर्म ? इति तस्यैव कर्मतापि, 'अपि'शब्दात् पुरुषतापि पुद्रलतापि ।

तस्मादेव यदुक्तं 'प्रैधानमध्यमाधमाः पुरुषकारास्तेषां च सिद्धयोऽसिद्धयश्च प्रधानमध्यमाधमा नाना न स्युः' ईति तद्युक्तमुक्तम् । पुरुषकाराणां च तत्साध्यानां च सिद्धयोऽसिद्धयश्च नाना स्युरेव, न न स्युः । किं कारणम् ? उत्कर्षपरम्पराया बहुप्रभेदाया अपि आ मुक्तेः पुरुषस्यैवाव्यतिरिक्त-भिन्नकारणत्वात् । स एवाव्यतिरिक्तो भिन्नश्च कारणम्, तस्यैव सर्वप्रभेदात्मकत्वाद् भिन्नत्वम्, तेषां 20 च कैर्मनोकर्मबाह्यरूपादिभेदपुद्रलानां पुरुषोपयोगात्मकत्वाद्व्यतिरिक्तत्वम् । तस्मात् पुरुषकारनानात्वं तत्साध्यसिद्ध्यसिद्धिनानात्वानि च स्युरेव, स चैक एव कारणं स्यादेव । को दृष्टान्तः ? अहिभोग-विस्तरणकुश्चनवत्, यथा अहिः रफटाटोपकुण्डर्लंकीकरणाचयुगपदवस्थायिधमें रूपादिभिर्युगपदवस्थायिभिश्च भिन्नोऽप्यव्यतिरिक्तंभिन्नाहित्वसत्यस्तदव्यतिरिक्तभिन्नकारणत्वात् प्रवर्तयिता तथा पाण्यादिसङ्घात-सहवर्ती पुरुष उपयोगात्मा गत्याचुक्वर्षार्थी तेषु र्युगपदयुगपद्माविषु पुरुष एव सत्य इति ।

तथानितरेकातिरेकात् कर्मापि प्रवर्तयितः, यथा पुरुषः पुद्रलात्मकर्मधर्मप्रभेदभिन्नोऽप्य-व्यतिरिक्तः प्रवर्तयिता तथा कर्मापि तदनतिरिक्तातिरिक्तकारणत्यात् प्रवर्तयितः। किञ्च, चेतनाचेतन- २६२-१ परमार्थत्वाच पुरुषस्यैवेष्टानिष्टविधिं प्रति व्यापारः, स एव हि पुरुषश्चेतनोऽचेतनश्च, छुतः १ इष्टा-

१ दश्यतां पृ० ३६८ पं० ७॥ २ दश्यतां पृ० ३५८ पं० १॥ ३ दश्यतां पृ० ३५२ पं० ५॥ ४ इति व तद् भा०॥ ५ कर्मनोबाह्य प्र०। दश्यतां पं० १४॥ ६ लीकरणा य०॥ ७ (किमिन्न १)॥ ८ युगपद्भावेषु य०। अत्र 'युगपद्युगपद्भाविभावेषु' इत्यपि पाठः स्यात्॥ ९ एव विसत्य भा०॥ १० को प्रव प्र०॥

एवं च अविभक्तद्वयात्मकतायां द्विविधः कर्माख्यपुरुषकारस्य प्रवृत्तिप्रवन्धः साध्योऽसाध्यश्च तीव्रमन्दादिहेतूपसेवनसिव्धतत्वात् साध्यासाध्यव्याधिवत्, चल-नीयोऽविचाल्यश्च बद्धाबद्धम् लत्वाद् वृक्ष-हटवत्, निकाचितानिकाचितावयवत्वा-दयःशलाकाकलापवत्।

गिष्टविधिव्याप्रियमाणत्वात् । उत्कर्षापकर्षाविष्ठानिष्ठौ, तयोर्विधिः तत्प्राह्युपायः प्रमादाप्रमादौ, तौ च दृश्येते । तस्माद्यं पुरुषश्चेतनोऽचेतनश्च प्रमादाप्रमाद्योरिष्ठानिष्ठविध्योर्व्याप्रियमाणत्वात् । अतोऽ-चेतनकर्मानुभावोपल्रम्भाचेतनपुरुषानुभावोपल्रम्भाचांसौ तद्वयपरमार्थः । तस्माच कर्मापि प्रवर्तयितः । अथैवं नेष्यते त्वया, यदि च पुरुषश्चेतनशैक्तिरेवेष्यते ततोऽसौ भवेत् पशुवद् मनुष्यत्वेनापि गम्यागम्यभक्ष्याभक्ष्याद्यविशेषज्ञो यथा पशुर्भवत्यत्पचेतनस्तथा मनुष्यत्वेऽपि भवेत् । व्यक्तवर्णपद्याच्या-10 दर्थप्रत्याचनसमर्थशब्दोचारणादिशक्तिश्च मनुष्यस्तद्वत् पशुरपि भवेत् । क्रम्यादिवद् मनुष्योऽपि जदः स्यात्, मनुष्यवत् कृमिरपि पण्डितः स्यादित्यादि । तस्मात् कर्मापि चेतनं पुरुषोऽप्यचेतनः, तच्चोभयम-विभक्तमिति श्राह्यम् ।

एवं च कृत्वा तँस्वैव तु उदितवद्विभक्तद्व्यात्मकतायां चेतनाचेतनैकात्मतायां सत्यां द्विविधः प्रवृत्तिप्रवन्धः फलपरिणामप्रवन्धः प्राग्भवीयकर्माख्यपुरुषकारस्य साध्योऽसाध्यश्च, तत्सञ्चयहेतु
15 भूतोपादानकालपरिणामद्वैविध्यात् । तद्दर्शयति – तीव्रमन्दादिहेतूपसेवनसञ्चितत्वादिति, तीव्रेण योगपरिणामेन सञ्चितं कर्म तीव्रानुभावस्थितिप्रदेशं वैद्यपृष्टनिकाचितं सुखदुःखफलसुपक्रमितुमशक्यत्वाद
साध्यमवश्यं विपच्यते । मन्देन तु सञ्चितं मन्दानुभावादि शक्यत्वादुपक्रम्यम् । साध्यासाध्यव्याधिवत्, यथा व्याधिव्वरातिसारादिर्निदानमन्दतीव्रत्वाभ्यां साध्योऽसाध्यश्च भवति तथा कर्माख्यपुरुषकारप्रवृत्तिप्रवन्धः । साध्यासाध्यस्त्रभावव्याख्यानं च – चलनीयोऽविचाल्यश्च बद्धाबद्धमूलत्वाद्

20 वृक्षहैदवत् । यथासङ्खयं साध्यश्चलयितव्यः, इतरोऽविचाल्यो न कम्पयितव्यः । प्रथमो बद्धमूलो वृक्षवत्,
द्वितीयो विद्वदबद्धमूलः, दुःखविश्लेष्यः सुखविश्लेष्यश्चेर्र्थः, निकाचितानिकाचितावयवत्वात्,

१ चिति त य०॥ २ शक्तिय प्रोच्यते य०॥ ३ ष्योऽतिजङः भा० डे० ठीं० वि०। ध्योमिजङः पा० रं० ही०॥ ध्र तस्येव वत्दित प्र०॥ ५ शमकायां भा०॥ ६ "अहमे कम्मप्पवाए पु॰वे कम्मं पण्णविज्ञति, जीवस्स य कम्मस्स य कहं बंधो ? तत्य ते भणंति वहं पुट्टं णिकाइयं। वहं जहा सुइकठावो, पुट्टं जहा धणणिरंतरातो कथाओ, णिकाईयं जहा तावेऊण पिट्टिया, एवं कम्मं रागदोसेहिं जीवो पढमं वंधर, पच्छा तं परिणामं अमुंचंतो पुट्टं करेति, तेणेव संकिल्द्विपरिणामेण तं अमुंचंतो किंचि णिकाएति। णिकाईयं णिक्वक्रमं, उदएण णविर वेइज्जइ, अन्नहा तं ण वेइज्जति।" इति उत्तराध्ययनसूत्रस्य शान्तिस्रिविरिचितायां टीकायां तृतीयाध्ययने गोष्ठामाहिलनिहववादे; एतादश एव पाठो नेमिचन्द्रस्रिरिचितायामुत्तराध्ययनस्त्रशृत्ताविष, किन्तु तत्र "वहं जहा सुद्दकलावो तंतुबहो, पुट्टं जहा किट्टेण घणनिरंतराओं कथाओं" इति विशिष्टः पाठः॥ ७ रातीसाँ भा०॥ ८ वस्यश्च प्र०॥ ९ हट्टं पा०। "जह तं काहिसि भावं जा जा दिच्छसि नारिओ। वायाविद्धुव्व हटो अद्विअप्पा भविस्ससि॥ [ उत्तराध्यव २२।४४ ]। यदि त्वं करिष्यसि भावं प्रक्रमाद् भोगाभिलाष्ठपं या या द्रक्ष्यसि नारीस्तास्र तास्र इति गम्यते, ततः किम् ? इत्याह—वाताविद्धो हठः वनस्पतिविशेषः, स इव अस्थितात्मा भविष्यसि।" इति उत्तराध्ययनस्त्रस्य नेमिचन्द्राचार्यरक्तितायां वृत्ती॥ १० वस्त्रये व०॥ ११ हट्टं य०॥

परिणमनमपि च कर्मणः पुरुषकारस्य विषयो न च विषयः कचित्, अप्राप्त-प्राप्तविपरिणामावस्थत्वात्, पुष्पतुग्दढफलवत्।

एवं च कृत्वा कियासहायश्च स फलं प्रयच्छति एकश्च, सापेक्षानपेक्षशक्ति-त्वात्, भारोत्पाटवत् । सोपक्रमस्य कर्मात्मात्मनः पुरुषात्मना ...... तृणदाहवद्वा ।

निकाचिताः कर्मप्रदेशाः तीव्रकोधायग्रुभपरिणामेन, अनिकाचिता मन्दपरिणामेन । किमिव ? अय:- 5 शालाकाकायवत्, यथा सूत्रमात्रोपनिबद्धा अयःशलाका एकशलाकापकर्षमात्रप्रयासेन सर्वाः प्रच्यवन्ते, प्रतप्तसम्प्रक्तप्रदताः सङ्घर्षणाद्दते न शक्याः पृथक् कर्तुम्, तथा कर्मविधिः ।

परिणमनमिप चेत्यादि यावत् पुष्पतुँग्-दृढंफलवत् । तस्यापि पूर्वकर्मणः तीव्रमन्दादिहेत्यसेवनसञ्चितस्य फल्ट्रानमिह्स्यपुरुषकारस्य कृष्यभ्ययनसेवावाणिज्याद्यनुष्ठानस्य विषयो न च विषयः
किचिदिति, अप्राप्तप्राप्तविपरिणामावस्थत्वात्, यथासङ्क्ष्यं स्वयमप्राप्तविपरिणामावस्थं पुरुषकार-10
विपरिणाँग्यं पुरुषकारेण विपाच्यते विषयत्यमानीयते उदीरणाकरणेनोदीर्यते, प्राप्तविपरिणामावस्थं तु
वैयथ्यात्र विषयीक्रियते पुरुषकारेण न विपाच्यते नोदीर्यते स्वयमेव विपकत्वात् । किमिव १ पुष्पतुग्दृष्टफलवत्, पुष्पतोकं दृद्धफलं च यथासङ्क्षयं दृष्टान्तौ । यथा दृद्धफलं स्वयमेव विपच्यमानं न पाच्यते
पुरुषकारेण, पुष्पतोकं तु वृक्षायुर्वेदविधिना विपाच्यते । अथवा पुष्पतोकस्यैवोत्पत्रस्य दृद्धं फल्पमस्य १६३-१
भावीति दृद्धफलं ताद्यक्लक्स्यैवोत्पत्रमिति तस्यैय भवति तच्छक्तिवरिहतस्य न भवतीति तदेवाप्राप्तपाककालं 15
कदलकाम्रादिफलं कोद्रवपलालादिवेष्टितं निखातं वा पार्श्वधूमादिभिर्विपाच्यते, नेतरद्वश्यं विनाशीति ।
अथवा अप्राप्तविपरिणामावस्यं पुष्पतोकमितिमृदुत्वादुपक्रमेणापि न पाच्यते पाचनायोग्यत्वात् कुँध्यति
विलीयते वा, दृद्धफलं तु पाचनयोग्यं प्राप्तकालस्यात् पाच्यते ।

एवं च कृत्वा कियासहायश्च स फलं प्रयच्छिति एकश्च सहायीभूतायाः कियाया अपि तच्छिक्तिमात्रत्वात्, कियासहाँयंस्य पुरुषकारस्य फलप्रदानं सापेक्षानपेक्षशक्तित्वात्, भारोत्पाटवत्, 20 यथा भारमुत्पाटयन् कश्चित् पुरुषः स्वयमेवोत्पाटयति, कश्चित् पुनः सहायापेक्षः, एवं पुरुषकारोऽपि फलप्रदाने सहायां क्रियामपेक्षते कश्चित् कश्चित्ते सोपक्रमस्य क्रियापेक्षा न निरुपक्रमस्य। तत्र सोप-

१ "तोकम् तुगिति च तौतेः के किकि च" इति हैमधातुपारायणे । "भीण्शलिवलिकल्यतिमर्च्यविष्टिजिकुस्तुदाधाराग्निमान्त्रान्त्र्याः कः ॥ २१ ॥ एभ्यः कप्रलयो भवति । " "तेष्क् हिंतावृत्तिपूरणेषु, तोकमपल्यम् ॥ " ॥ २१ ॥ तोः किक् ॥ ८६९ ॥ तुंक् वृत्त्यादाविल्यस्मात् किक् प्रलयो भवति, ककारः कित्कार्याधः, इकार उचारणार्थः, तुक् अपल्यम् ॥ ८६९ ॥ दं ति सिद्धहेमशब्दानुशासनगृहद्वृत्तौ उणादिस्त्रेषु । एवं च पुष्पतुगिति फलविशेषः पुष्पजन्यं वा फलिन्थिं ॥ २ "हम्प प्रण्या प्रण्या

एवमनयैव दिशा पुरुषकारैकान्तवादः प्रतिषेध्यः। यत्रैकस्य खातच्यं तत्र तत्प्रदर्शिततत्त्वस्य इतरस्यापीति भावनीयम् । तथावगाहादिलक्षणैरस्तिकायैः

ऋमस्य कर्मीत्मात्मन इत्यादि यावत् तृणदाहवद्वेति तस्यैव सहैकीभूतस्य आत्मनश्चेतनाचेतनत्वेन पुरुषात्मनेत्यादिना सापेक्षान् उदयोगशमक्षयोपशमक्षयान् अवस्थाविशेषान् दर्शयति सोदाहरणान् ।

एवमनयेखादि याँवद्भावनीयमिति । एवं तावद् द्व्यात्मकतया आत्मकर्मेकान्तवादशत्युक्तिदिगियं प्रदर्शिता । अनयेव दिशा अनयेव पुरुषकार इत्यापाद्योक्तन्यायेन तदेव वस्तु कर्मसंज्ञामात्रेण भावयित्वा पुरुषकारेकान्तवादः प्रतिषेध्यः । तद्यथा — कर्म च कारणं प्रवर्तियत्वत्वात् सुखदुःखोत्कर्षापकर्षः विकल्यानुभवावस्यम्भावि, तस्य चैकस्य उक्तवत् सँवित्वादुपयोगत्वात् पुरुषतापि इत्यादि सर्वमशेषं योजनीयम्, यत् परेणानभ्युपगतमन्यतरदितरत् तदितरिस्मन्नापाद्यमिति, तत आह — यत्रैकस्य स्वातन्त्रयं 10 तत्र तत्प्रदर्शिततत्त्वस्य इतरस्यापीति भावनीयमिति भावनोषायं प्रदर्शयित सामान्येन । तथा विशेष्य भावितमेवास्माभिरिति ।

१ ''अत्राह — चतुर्गताविष संसारे कि व्यवस्थिता स्थितिरायुष उताकालमृत्युरप्यस्तीति । अत्रोच्यते — द्विविधानि आयंषि अपनर्तनीयानि अनपनर्तनीयानि च । अनपनर्तनीयानि पुनर्द्धिवधानि - सोपक्रमाणि निरूपक्रमाणि च, अपनर्तनीयानि तु नियतं सोपक्रमाणीति । तत्र 'औपपातिकचरमदेहोत्तमपुरुषासङ्ख्येश्वर्षायुषोऽनपवर्वायुषः ।' [तत्त्वार्थ० २।५२]। औपपातिकाश्वरमदेहा उत्तमपुरुषा असङ्ख्येयवर्षायुष इत्येतेऽनपवर्त्वायुषो भवन्ति । . . . . . . . . . . . . . . . . . सोपकमा निरुपक्रमाश्रापनत्यपुषोऽनपनत्यीयुषश्च भवन्ति । तत्र येऽपवर्त्यायुषस्तेषां विषशस्त्रकण्टकाम्युदकाद्यसिताजीर्णाशनित्रपातो-द्वन्धनश्वापद्वज्रनिर्घातादिभिः श्रुत्यिपासाशीतोष्णादिभिश्च द्वन्द्वोपक्रमैरायुर्पवर्खते, अपवर्तनं शीव्रमन्तर्मृहर्तात् कर्मफछोप-भोगः, उपक्रमोऽपवर्तननिमित्तम् । अत्राह --- यद्यपवर्तते कर्म, तस्मात् कृतनाशः प्रसज्यते यस्मात्र वेद्यते । अधास्त्यायुष्कं कमी मियते च तसादकृताभ्यागमः प्रसज्यते, येन सति आयुष्के मियते ततश्चायुष्कस्य कर्मण आकल्यं प्रसज्यते, अनिष्टं चैतत् । एकभवस्थिति आयुष्कं कर्म, न जात्यन्तरातुबन्धि । तस्मान्नापवर्तनमायुषोऽस्तीति । अत्रोच्यते — कृतनाशाकृताभ्यान गमाफल्यानि कर्मणो न नियन्ते, नाप्यायुष्कस्य जात्यन्तरानुबन्धः । किन्तु यथोत्तीरपक्रमैरभिहतस्य सर्वसंदोहेन उदयप्राप्त-मायुष्कं कर्म शीघ्रं पच्यते तदपवर्तनमित्युच्यते, संहतशुष्कतृणराशिदहनवत् । यथा हि संहतस्य शुष्कस्थापि तृणराशेरवयवशः क्रमेण दह्यमानस्य चिरेण दाहो भवति, तस्यैव शिथिलप्रकीर्णोपचितस्य सर्वतो युगपदादीपितस्य पवनोपकमाभिहतस्य आञ्च दाहो भवति, तद्वत् । यथा वा सञ्च्यानाचार्यः करणलाघवार्थं गुणकारभागहाराभ्यां राशि छेदादेवापवर्तयति न च सञ्चेयस्या-र्थस्याभावो भवति, तद्वदुपक्रमाभिहतो मरणसमुद्धातदुःखार्तः कर्मप्रत्ययममाभोगयोगपूर्वकं करणविशेषसुरपाद्य फलोपभोग-लायवार्थं कर्मापवर्तमति, न चास्य फलाभाव इति । किञ्चान्यत्, यथा वा घौतपटो जलाई एव संहतिश्चरेण शोषमुपयाति स एव च वितानितः सूर्यरिमवाध्वभिद्दतः क्षिप्रं शोषमुपयाति, न च संहते तस्मिन् प्रभूतक्षेहागमो नापि वितानितेऽक्रक्षशोषः, तद्वद् यथोक्तनिमित्तापवर्तनैः कर्मणः क्षिप्रं फलोपभोगो भवति न च कृतप्रणाशाकृताभ्यागमाफल्यानि ।" इति वाचकवर्श्री-उमाखातिप्रणीते तत्वार्थाधिगमसूत्रभाष्ये २।५२। "सोपकमं निरुपक्रमं च कर्म, तत्संयमादपरान्तज्ञानमरिष्टेभ्यो वा' ि १।२२]। आयुर्विपाकं कर्म द्विविधं सो किमं निरुपक्तमं च । तत्र यथा आर्द्रवस्त्रं वितानितं लघीयसा कालेन शुप्येत् तथा सोपकमम् । यथा च तदेव सम्पिण्डितं चिरेण संशुब्धेद् एवं निरुपक्रमम् । यथा चामिः शुब्के कक्षे मक्तो वातेन समन्ततो युक्तः क्षेपीयसा कालेन रहेत् तथा सोपकमम् । यथा वा स एवाप्तिस्तृणराशौ क्रमतोऽवयवेषु न्यस्तश्चिरेण रहेत् तथा निरुप-कमम् । तदैकभविक्रमायुष्करं कर्म द्विविधं सोपकर्म निरुपकर्म च ।′′ इति प्रात्तिकलयोगदर्शनस्य द्व्यासप्रणीते भाष्ये ३।२२ ॥ २ यावदानीय वन । याववानीय भान ॥ ३ दश्यतां पृत्र ३६५ पंत्र ॥ ४ सर्वादुष प्रत्य । दश्यतां पृ०३६५ पं०२॥ ५ रदितरसिन्नापाद्यमिति भा०॥ ६ तत्तत्प्रदर्शिं भा०। तत्तत्प्रतिदर्शिं य०। ( यचैकस्य स्वातक्यं तत् तत्प्रदर्शिततत्त्वस्य ? )॥

ऐक्यं प्रवर्तकप्रवर्श्वन्यायात्, तद्र्व्यत्वात्, पृथिव्याद्वित् । अवगाहादिद्रव्यं यथा वियदादि एवमात्माद्यपि, तस्यैव तथाभूतेः, उदकादिवीहित्वश्चावकादिघटत्ववत् । अविभक्तावगाहावगाह्यावगाहकमेकमेवेदं भवनं मिथ्याग्राहोत्थापितद्रव्य-गुणकर्मसामान्यविशेषसमवायप्रभेदं सर्वगतेतराभिमतद्रव्य[मात्र]सुत्क्षेपणादि तद-

न केवलं कर्मात्मनोरेगिभिन्नैक्यम्, किं तिई ? यथा चात्र तत्त्वं कर्मात्मनोः सर्वप्रभेदेषु वृत्तं <sup>5</sup> भावितमस्माभिस्तथा अंवगाहादिलक्षणेरस्तिकायः अवगाहगतिस्थितिलक्षणेराकाशधर्माधर्माख्येः सह कर्मात्मविचारोक्तात् प्रवर्तकप्रवर्त्यन्यायाद् भावनीयमिति वर्तते । यथा प्रवर्तक एव प्रवर्त्य इत्युक्तं तथा अवगाहादि प्रवर्तकं प्रवर्श्य चोभयमेकमेव कर्मात्मवदिति । पुनरिष तद्भावनार्थमाह — तद्भव्यत्वात् , यद् यद् यद्भव्यं तैत् तत् तत्तत्त्वम्, यथा प्राग् भावितं पृथिव्यादि ब्रीह्यादि । पृथिव्यादिवत् तद्भव्यत्वम-सिद्धमिति चेत्, नेत्युच्यते, अवगाहाँदिद्भव्यं यथा वियदादि एवमात्माद्यि, यथावगाहोपकार- 10 गुणमाकाशं गतिस्थित्युपकारगुणौ धर्माधर्मावेवमात्मपरमाण्यादिद्भव्यमि । कृतो हेतोः ? तस्येव तथा-भूतेः, तदेव द्यात्मपुद्भलद्भव्यं तथा तथावगाहगतिस्थितिरूपेण भवित । किमिव ? उद्कादिन्नीहित्व-शिवकादिघटत्ववत्, यथोदकपृथिव्याकाशयातवीजाङ्करादय एव व्रीहीभवन्ति युगपद्भाविनो भावाः यथा च कममाविनः शिवक-स्थासक-कुश्ल्यकादय एव घटीभवन्ति तथा आत्माद्यवगाहाँदि, अवगाहादि वियदादि, वियदाद्यवगाहादि, अवगाहाद्यात्मादि च भवतीति तस्य तस्य तद्भव्यत्वम्, तद्भव्य- वियदादि, वियदाद्यवगाहादि, अवगाहाद्यात्मादि च भवतीति तस्य तस्य तद्भव्यत्वम्, तद्भव्य- प्रभेदवृत्तमिति ।

किञ्चान्यत्, अविभक्तेस्यादि यावदेकमेवेदं भवनम् । अवगाहोऽवगाहमानादात्माण्यादेरिवभक्तः अवगाह्यमप्याकाश्यमयगाहधर्मस्य स्वलिङ्गस्य पृथगसिद्धेरवगाहकादिवभक्तं द्रव्यार्थविवक्षायां पर्यायस्था-भावात् । तस्मादेकमेवेदं भवनमिति साधूक्तम् । तत् पुनरन्यत्र प्रैतिवादिमते मिथ्याग्राहोत्थापितेस्यादि 20 यावत् सर्वगतेतराभिमतद्रव्यमिति । कार्यद्रव्यं पटादि कारणद्रव्यात् तन्त्वादेरन्यत् तन्त्वादि च कार्या-दन्यत्, एवं गुणाः पैटरक्तश्यामत्वादयः पटात् कारणकार्याख्याः परस्परतश्च, क्रमीप्युत्केषणादि क्रियाव-द्रव्यसमैवेतं सर्वगतासर्वगतद्रव्याद् गुणेभ्यः परस्परतश्च, द्रव्य-गुण-कर्मभ्यः परस्परतश्चान्ये सामान्य-विशेषसमवाया इतीत्थंप्रभेदं तदेवास्मदुक्तं भवनं मिथ्याग्राहोत्थापितं केश्चित् । यैश्चेत्थं विकल्पितं तान् प्रति सर्वगतेतराभिमतद्रव्यस्वरूपमुँत्क्षेपणादि, आदिग्रहणाद् रूपरसादिगुणगणः सामान्यविशेषसम-25 वायाश्च, तच सर्वगतासर्वगतद्रव्यं परस्परतोऽन्योन्यान्यतरस्वरूपमात्रमिति प्रतिज्ञार्थः । तद्व्यतिरिक्तत्वा-दिति हेतुः, अनन्तरोक्तविधिना च तद्व्यतिरिक्तत्वं सिद्धम् । 'तत्स्वरूपमात्रं तद्व्यतिरिक्तम्' अनयोः शब्दयोः कोऽर्थभेद इति चेत्, न कश्चिदेतन्नयदर्शनेन, अपरस्तु शब्दबुद्धादिभेदिमिच्छतीति तन्मता-

१ "गतिस्थित्युपत्रहो धर्माधर्मयोहपकारः ।५।१७। आकाशस्थावगाहः ।५।१८।"-तत्त्वार्थस्०॥ २ तत् तत्तत्त्वम् य०॥ ३ हादे द्रस्यं भा०। हादेव द्रस्यं य०॥ ४ हादिरवगाहादि व०। हादेव द्रस्यं य०॥ ४ हादिरवगाहादिर-वगाहादि भा०॥ ५ वर्स्यकास्याँ प्र०॥ ६ प्रवादि भा०॥ ७ पउरक्तक्यामत्वादयः पन्नात् प्र०॥ ८ कर्माद्युत्क्षे प्र०॥ ९ वेत प्र०॥ १० दश्यतां प्र० ३७० पं० ८, प्र० ३७६ पं० २२॥

व्यतिरिक्तत्वात् घटघटभवनवत् । एवं पचिक्रियापि पृथिव्यादिकाष्टादिखतत्त्व-प्रतिनियता क्रचिदप्यनतिकान्तद्रव्यखरूपा पृथिव्यादिकाष्टादिद्रव्यमात्रं भवनमेव ।

तच यदसौ भवति स तस्य भावः पुरुषादिनियमचेतनाचेतनविकल्पद्वैतविद्यो-षणविनिर्मुक्तः। तदेव हि भवनं यत् सर्वोत्मकमसद्भ्यावृत्तार्थम्। अनेन हि प्रवर्तिय-हतृत्वात् सर्वप्रभेदेन भूयते, न न भूयतेऽपि अभावेन प्रागभावादिना, तदात्मान-

पेक्षयैतदुक्तम् । दृष्टान्तः घटघटभवनवत्, यथा घट एव घटभवनं न ततोऽन्यत् ततस्तद्व्यतिरिक्तम् । यद्यन्यत् स्याद् घटो न भवेद् भवनादन्यत्वाद् भवनव्यतिरिक्तत्वात् खपुष्पवत्, भवनं वा तस्य न स्यात् ततो-ऽन्यत्वात् पटभवनवैदिति । अतो घटमात्रं घटभवनं तद्व्यतिरिक्तं च एवं सर्वगतेतरद्रव्यमात्र- मुक्क्षेपणादीति ।

10 एवं पिचिकियापीत्यादि । काष्ठादिपृथिव्यादिस्वर्तेन्वे प्रतिनियता पैचिकियाया वृत्तिः पूर्वोक्तसर्व-१६४-९ परिणर्त्यावृत्तिरूपत्वादन्योन्यस्वरूपापत्तेश्च तेषामैक्यापत्तिश्चेति अनतिकान्तं द्रव्यस्य स्वरूपं देशे काले वा यया पचिकियया सा क्वचिद्प्यनतिकान्तद्रव्यस्वरूपा । सा चोत्क्षेपणादिवदेव पृथिव्यादिकाष्ठा-दिद्रव्यमात्रं भवनमेव ।

'भवनं भावोऽस्तिता' इति पर्यायशन्दाः । तच्च भवनं यदसौ भवति सँ तस्य भावः, न
15 ततोऽन्यः, स्वभावसम्बन्धार्थस्तु षष्ठ्यपदेशः क्रश्ययस्वतसः [ ] इति वचनात् स्वार्थाभिधायिन्येवाभेदे कर्तृळक्षणा षष्ठी – द्रव्यस्य भवनं द्रव्यमेव भवतीति । स च भावः पुरुषादिनियमचेतनाचेतनिवक्तपद्वैतिवशेषणविनिर्भुक्तः, 'पुरुष एवेदम्, नियतिरेव, काळ एव' इत्यादि चेतनमचेतनं च भवतीत्यनेन विकल्पेन हैतिमदं मनुष्यादि घटादि चेति 'विशेष्यते यत् पुरुषादिवादे जापस्प्रमाद्यवस्थाभेदेन क्रमयौगपद्यादिभेदेन वा तेन विशेषणेन विनिर्मुक्तः स भावो निर्विशेषण एव सर्वात्मकः,
20 घटादि पटो भवति ब्रीहिरुदकम् मनुष्यो नैभो धर्माधर्मादि, पटोऽपि घटो ब्रीखुदकादि, इत्यविशेषेण सर्व
भवत्येवैकैकमिति तदेव हि भवनं यत् सर्वात्मक्रमसद्वचावृत्तार्थम्, न ह्यसन्नाम किञ्चदित्तः । किं
कारणम् १ यस्मादनेन प्रवर्तयितृत्वात् सर्वप्रभेदेन ब्रीखुदकाकाशाङ्करादिना भूयते, न न भूयतेऽपीति
द्रिः प्रतिषेधाद् भवनमेवाभावव्यावृत्त्यात् सर्वप्रभेदेन ब्रीखुदकाकाशाङ्करादिना भूयते, न न भूयतेऽपीति
द्रिः प्रतिषेधाद् भवनमेवाभावव्यावृत्त्यात् नियम्यते 'भवत्येत्र, न न भवति' इति । केन पुनर्न भवति १
अभावेन प्रागभावादिना, अस्मिन् हि नये न केनचित् प्रकारेण किञ्चित्र भवतीति प्रावप्रध्यसान्या१६५-१ त्यन्ताभावा न सन्त्येव । कुतः १ तदात्मानितिरिक्तत्वात्, स स आत्मा तदात्मा तस्यात्मा भवत्येवेत्रर्थः ।
ततोऽनितिरिक्तत्वात् । यद् यद् यदात्मानितिरिक्तं तस्य तस्य प्रागभावाद्यभावः, तेनाप्यारमना भवत्येवेत्रर्थः ।

१ वत्। अतो भा०॥ २ तत्त्वो य०। "तत्त्वेतत्त्वो भा०॥ ३ 'पचिक्रियावृत्तिः पूर्वोक्तसर्वपरिणलावृत्तिहपत्वादन्योन्यसहरूपापत्तेश्च तेषामैक्यापत्तिश्चेति अनितकान्तं द्रव्यस्य सहरूपं यया पचिक्रियाया वृत्तिः पूर्वोक्तसर्वपरिणलावृत्तिहपत्वादन्योन्यसहरूपापत्तेश्च तेषामैक्यापत्तिश्चेति अनितकान्तं द्रव्यस्य सहरूपं यया पचिक्रियया' इति द्विर्भूतो
भा० प्रतौ पाठः॥ ४ "त्याव्यतिह्रू य०॥ ५ स चस्य भावः भा०। स च स्वभावः य०। इत्यतां ए० १८
पं० २२। ए० २१९ पं० १६, टि० ५॥ ६ विशिष्यते य०॥ ७ नसोध य०। नसौध भा०॥
८ "त्यर्थम् प्र०॥ ९ भावस्वेनाप्यात्मना य०॥

तिरिक्तत्वात् बालकुमारादिवत्। भृत्वा न भवति अभृत्वा च भवति, अन्यथाऽ-भावत्वापनेः।

अचेतन इति च चेतनादन्य आत्मैवोक्तः पर्युदासवाचित्वान्नजः, नोच्यते चेतनो न भवलचेतन इति चेतना न भवलचेतना इति ज्ञानादि न भवलज्ञाना-दिर्वा इति। 5

किमिव ? बालकुमारादिवत् , यथा 'बाल: कुमारो युवा मध्यम: स्थविरो वा' इति देवदत्त एव तेन तेन प्रकारेण भवति बाळकाळे कौमाराभावेन कौमारे[S]बाळभावेन यज्ञदत्ताद्यन्याभावेन खरविषाणाद्यसन्ता-भावेन च सेर्वः सर्वदा सर्वत्र सर्वथा च भवति स एव देवदत्तस्तत्तदात्मकस्तथा सैर्वद्रव्यभवनमिति । भूत्वा न भवत्यभूत्वा च भवतीति, मृत्यिण्डकाले न न भवति घट[स्तद्]व्यतिरिक्तात्मकत्वाद् देव-दत्तबालकुमारादिवत्, कपालकाले न [ न ] भवति घटः तद्व्यतिरिक्तात्मकत्वाद् देवदत्तवालकुमारा-10 दिवत् । कस्मात् ? अन्यथाऽभावत्वापत्तेरसत्त्वापत्तेः । यद्येवं नेष्यते त्वया 'प्रागभावादिनापि भवत्येव' इति, ततसास्य देवदत्तादेर्वस्तुनो बालक्रमारादिसर्वावस्थात्मपरिखागे किं तद् देवदत्तारूपं वस्तु ? कास्तास्त-द्वयतिरिक्ता बालाद्यवस्थाः ? इत्यभाव आपद्यते । न सन्त्यवस्थाः परस्पर्रसम्बन्धाभावाद् वन्ध्यापुत्रवत् । नै।स्यवस्थवत् , अवस्थाव्यतिरेकेणानवधारणात् , वन्ध्यापुत्रवत् ।

अत्राह - 'न चेतनोऽचेतनः' इति नञा प्रतिषेधवाचिना सम्बन्धादचेतनरूपेण चेतनस्य भाँवाभाव 15 इति । अत्र हूमः – अचेतन इति च चेतनादन्य आत्मैवोक्तः पर्युदासवाचित्वाद् नञः, नात्यन्ता-भाववाचित्वात् । स कोऽन्यश्चेतनादन्य आत्मैव इति चेत् , उच्यते – स्पर्शास्पर्शादिधँर्मणस्तस्यैवोपयोगाद्य-स्पर्शरूपादन्येन रूपेण स एव स्पर्शादिमान् ज्ञानावरणादिकर्मरूप आत्मा, तेन चेतनादन्येनाचेतन इति चेतन एवोक्तः, न तु भवन्मतात्यन्तचेतनाभावरूपेण, प्रसच्यत्रतिषेधाख्यस्य विकल्पान्तरस्थाभावाद्<sub>रुद्धय</sub>ू नोच्यते 'चेतनो न भवत्यचेतनः' इति । तथा 'चेतना न भवत्यचेतना' इति नोच्यते [ऽ]ज्ञानादि 20 ज्ञानदर्शनवीर्यादि न भवतीति, किं तर्हि ? चेतनाया अन्याऽचेतना, का सा ? स्पर्शादीति । तथा ज्ञानादि न भवतीत्यज्ञानादि नोच्यते, किं तर्हि ? ज्ञानादेरन्यद्ज्ञानादि स्पर्शारोर्वं । अचेतना [ऽ]ज्ञानयोर्भूय उदा-हरणं चेतनात्मनो द्रव्यस्य निर्देशेनापरितृष्टस्य परस्य तद्भिप्रेतपर्यायनिर्देशेन प्रतिपादनार्थम् , अज्ञानादि-र्वेति, कियती बोदाहरणमाला क्रियते ? योऽप्यज्ञान-संशय-विपर्ययज्ञानादिर्ज्ञानादु भिन्न इत्यभिमतो धर्म-कलापः सोऽपि क्रै।नाज्ञानात्मात्मरूपादेभिन्न एवेति तत्रापि न तु ज्ञानादिने भवत्यज्ञानादिरित्युच्यते. कि 25 तर्हि १ ज्ञानादेरन्य एवाज्ञानादिरित्यात्मैव अज्ञानादिरूपेणोच्यते इति ।

१ अत्र 'बालकालेऽकौमारभावेन' इलिप पाठः स्वात् ॥ २ **सर्वसर्वदा** प्र० ॥ ३ सर्व वि० ॥ ४ **रास** प्र० ॥ ५ तास्पर्वे भा॰ । नास्पाव<sup>ेय० ॥</sup> ६ भाषाभावाभाव य० ॥ **७ धर्माण** प्र०॥ ॥ नाशानयो<sup>९ प्र० ॥</sup> ९ शानातमातमातमरू भा० ॥

ययेष न्यायो नेष्यते ततः तथा सर्वतो व्यावृत्तेरयुक्तः प्रसज्यप्रतिषेधः, खतोऽपि व्यावृत्तेः खपुष्पवदसत्त्वात्। अन्यत्वाच तत्त्व एव प्रागभावादिव्या-वृत्तेबीलकुमारादिवत् तत्त्व एव चेतना।

सा पुनर्ज्ञानदर्जनादिसंवेदना निर्वृत्त्युपकरणलब्धितत्त्व उपयोगात्मा। अतो क्रिपादिमदण्यात्मा, चेतनत्वात्, अभिमतात्मवत्, तस्यैव तथाभूतत्वादा मुक्तेः। एवं च कृत्वा ज्ञानं न ज्ञानं पुद्गलात्मकत्वाद् रूपादिवत्, अज्ञानमपि च ज्ञानं तत एव तद्वत्, चेतनोऽचेतनः, अचेतनश्चेतन इत्यादि।

यद्येष न्यायो नेष्यतेऽन्यः स प्रसञ्यप्रतिषेधं इष्यते चेतनो न भवत्यचेतन इत्यादिरिष्यते स्वया तत एवं सित तथा तेन प्रकारेण सर्वतो व्यावृत्तिः, घटः पटो न भवतीति पटोऽपि घटो न भवतीति १० परस्परव्यावृत्तिवत् सर्वभावव्यावृत्तेश्चेतनाचेतनयोव्यावृत्तिः । ततश्च सर्वतो व्यावृत्तेरयुक्तः प्रसज्य-प्रतिषेधो निर्विशेषव्यावृत्त्रयर्थत्वाद् नम्भ इति । स्थान्मतम् – स्वतस्वव्यावृत्तिभविष्यति घटवैदिति चेत्, उच्यते – स्वतोऽपि व्यावृत्तेः, स्वतोऽपि तर्हि व्यावृत्तं तत् परपरिकल्पितं वस्तु प्राप्नोति सर्वतो व्यावृत्तत्वात् स्वपुष्पवत् । तस्माचावस्तुत्वं स्वपरतो व्यावृत्तत्वात् स्वपुष्पवदेवेति । तत आह – असत्त्वादिति । तस्मात्त् स्थितमेतत् – असत्त्वप्रसङ्गात् प्रसञ्यप्रतिषेधाभावाच प्रागभावादिव्यावृत्तेरन्यत्वमर्थः 'वालः स्वरुर्शनरो न भवति' इत्यादिषु । तत उपसंह्रियते मौल एव अन्यत्वाच्च तत्त्व एव प्रागभावादिव्यावृत्ते
15 वीलकुर्कमारादिवत् तत्त्वमेव चेतनेति ।

सा पुनिरदानीं चेतना किंस्वरूपा ? इति वाच्या, उच्यते – ज्ञानदर्शनादिसंवेदना, साकारानाकारोपयोगौ सप्रभेदौ ज्ञानदर्शनप्रहणेन गृहीतौ, आदिप्रहणेन सुखदुःखरागद्वेषभयादिसंवेदना गृहीता ।
सापि च निर्वृत्युपकरणलिधतत्त्व उपयोगात्मा, इन्द्रियाणां चक्षुरादीनां निर्वृत्तिः पक्ष्मपुटकृष्ण20 सारादित्वेन निष्पत्तिः, उपकरणं तु मसूरकातिमुक्तककदम्बक्षुरग्रानेकाकारत्या प्रदेशानां निष्पत्तिः, एतन्नयदर्शनेन वाञ्चनपादाभ्यङ्गप्रदीपाद्यप्रुपकारकमुपल्यां सर्वमुपकरणम्। ल्याः पुनिर्नेर्वृत्तेः प्राक् पश्चाचात्ममा
पूर्वोपात्तं तद्योग्यनामकर्मोदयजं द्रव्यं ज्ञानदर्शनावरणयोर्श्वान्तरायस्य च क्ष्यक्षयोपश्मो, तक्तत्त्व उपयोगो
ज्ञानदर्शनस्वतत्त्वव्यक्तिः, स एव चात्मा । ततः किमिति चेत्, अतो रूपादिमदप्यात्मा, यदेतद्
रूपरसादिधमं मूर्तपौद्गलमाध्यात्मिकमिन्द्रियपाण्याद्यवयवात्मकं शरीरं तदिष आत्मेव । कुतः ? चेतन25 त्वात् , चेतनत्वं चास्यानन्तरं प्रतिपादितम् । किमिव ? अभिमतात्मवत्, यथा शुद्धोपयोगलक्षणः केवली
आत्मा चेतनत्वात् वथेन्द्रियाद्यपि रूपादिमदिति । तत् समर्थयति – तस्यैव तथाभूतत्वादा मुक्तेः, स
एव हि द्रव्यकेवली संसारावस्य उपयोगात्मा तथाभूतो निरावरणज्ञानदैर्शनः संवृत्तोऽभिमतात्मा, तस्मादा
मुक्तेस्तस्यैव तथाभूतत्वादिद्दापि संसारे स एवेति रूपादिमतः पुरुषस्य मुक्तस्य चोपयोगात्मकत्वादिवशेष
२६६-२ एव । एवं च कृत्वा ज्ञानं न ज्ञानं पुद्गलात्मकत्वाद् रूपादिवत्, पुद्रलात्मकत्वं च ज्ञानस्थानन्तरं

र यद्येव कन्यायो प्रणा २ धारूयंते चेतनो यणा ३ वचेत् यणा ४ कुमारादिरूपादिवत् यणा ५ प्रागनेका प्रणाद्यतां प्रणादिवत् वणा ५ प्रागनेका प्रणाद्यतां प्रणाद्या प्रणाद्यतां प्रणाद्या विकास वास्या यणा ७ अभिहिता माणा ८ तथातथा माणा ९ दर्शनसंव प्रणा

एवं चायं सङ्ग्रहेषु द्रव्यप्रकृतिनयः। स च सङ्ग्रहेकदेशत्वाद द्रव्यार्थः। द्रव्यशब्दोऽपि कर्तृसाधनः। द्रव्यमपि द्रवति याति न विविध्यते भिन्नरूप-व्याप्त्या । ननु कर्मणि कर्मसाधनत्वमुदितम् । ननु कर्मसाधनव्याख्यानेन तेनैव कर्तृसाधनत्वमेव व्यवस्थापितम्, 'द्रव्येणैव द्रव्यं क्रियते ब्रीहिवत्' इति कर्तरि तृतीयया कर्तसाधनत्वाभ्यपगमात्।

एतसिंश्च नये द्रव्यमेव शब्दार्थों नित्यः सर्वोत्मकः। अन्वाह च — पृथिवीघातौ किं सत्यम् ? विकल्पः । विकल्पे किं सत्यम् ? ज्ञानम् । ज्ञाने किं सत्यम् ? ओम् । तद् ब्रह्म । [

प्रतिपादितम् । अज्ञानमपि च ज्ञानं तत एव तद्भत् , चेतनोऽचेतनः, अचेतनश्चेतन इलनेकथा सर्वसर्वात्मकतां भावयति । इत्यादिग्रहणात्रिदर्शनमात्रमेतद् भावितम्, अनया दिशा सर्वत्र भावनीयमिति ।

आह - आर्षोक्तेषु नयेषु कतमोऽयम् १ इति, अत्रोच्यते - एवं चायं सङ्कहेषु । सङ्गहः शत- 10 विकल्पः, एकेको य सतविधो सत्त जैयसता हैवंति ते चेवं [आवित ७५९] इति वचनात् । तेषु सङ्गहेषु अयं विधिनियमनयो द्रष्टव्यो य एवं वर्णितः । तेऽपि च सङ्घहाः सङ्गहेण त्रिविधा भवन्ति द्रव्य-स्थित-नयप्रकृतयः । , द्रॅव्यप्रकृतयः , कर्म-पुरुषकाराचेकान्तवादाः, स्थितप्रकृतयः पुरुष-काल-नियत्यादिवादाः, नयप्रकृतयः प्रकृतीश्वरादिकारणवादाः । तेषु चायं नयः स्थितप्रकृतीनां पुरुष-कालः नियति-स्वभावनयानां विरोधिनोरीश्वरतयस्य प्रधाननयस्य चाधिष्ठातृप्रधानाख्ययोर्विपक्षो द्वव्यप्रकृतिनयो विधिनियमभङ्गो 15 द्रष्टव्यः । स च सङ्घहैकदेशत्वाद् द्रव्यार्थः, नियमात्मकत्वात् ५पर्यायांशस्पर्शत्वेऽपि सङ्गहैकदेशत्वाद द्रव्यार्थ एवायमिति ।

द्रव्यशब्दोऽपि कर्तृसाधनः, द्रव्यमंपि द्रवतीत्यादिपर्यायशब्दैस्तदर्थं व्याचष्टे, द्रवति याति न विच्छिद्यते भिन्नरूपैन्यास्या भिन्नानि रूपाणि <sup>१</sup> चेतनाचेतनानि श्रीहिष्टथिन्यादीनि देवमनुष्यादीनि च साकर्येन व्याप्रोत्येव न किञ्चिदिप त्यजतीति । चोदक आह - नन कर्मण कर्मसाधनत्वमुदितम् , 20 कर्मकारणव्याख्यानेऽयं द्रव्यशब्दः कर्मसाधन एवोक्तः 'द्वैयत इति द्रव्यम्' इति, कर्मवादश्च विधिनियमभङ्ग इत्युक्तम् , तत् कथमधुनाऽवधार्यं द्रवतीति द्रव्यं कर्तृसाधनमुच्यत इति । अत्र विधिनियमनयो वृते पूर्वोक्तमेव स्मारयन् – नन् कर्मसाधनव्याख्यानेन तेनैव कर्तृसाधनत्वमेव व्यवस्थापितमिति । तत् २६७-१ कथमिति चेत्, उच्यते – द्वें द्वेणेव द्रद्यं ऋियते ब्रीहिवदिति कर्तरि तृतीया 'द्रव्येण' इति, तया कर्तृसाधनत्वाभ्युपगमात् प्रागस्माभिः पुरुषकर्मष्टृथिवीत्रीह्यादीनामात्मनैवात्मनः कर्तुः कर्मत्वस्य च 25 विस्तरेण वर्णितवत् सत्यां कर्मतायामपि कर्तृत्वं द्वैव्यत्वादिति सामान्यार्थस्याविच्छेदात् स्वातन्त्र्यात् ।

एतसिंश्च नये द्रव्यमेव शब्दार्थः, न पर्यायार्थः पदार्थ इत्यर्थः । स च नित्यो विच्छेदा-

१ °णान निद् भा०। °णाञ्च निद् य०॥ २ °नय व०॥ ३ हवंतेवमिति य०। दश्यतां पृ० २९५-१॥ ४ 🖍 १ एतदन्तर्गतः पाठो य॰ प्रतिषु नास्ति ॥ ५ नयस्थित ९० ॥ ६ पर्यायाणां शस्प भा० । पर्यायायांसेस्प वन् । अ मिति द्व वन् । ८ विच्छेचते प्रन् । ९ पमुपन्या वन् । १० चेतनानि प्रवा ११ दर्यतां पृष्ट ३५६ पंष्या १२ दर्यतां पृष्ट ३५७ पंष्या १३ ( द्रव्यत्वादिसामान्या १) ॥

इति । स एष परमार्थः । एतदुक्तं भवति — अतः परं शब्दार्थव्यवहारो निवर्तते निर्विकल्पत्वात् , व्यवहारातीतोऽयमर्थः । अत्रानुवृत्तिव्यावृत्ती अनन्तरोक्तपृथिव्या-दिधातुविकलपज्ञानसत्यत्वानुप्रबन्धसामध्यीपहितरूपे यथाभागं प्रसिद्धिं गच्छतः । अत्र उत्पादविनाशशब्दावपि तत्स्थितरूपावेव, कर्ध्वपदनम् — अनित्य-घटादिशब्दा अपि स्वतत्त्ववीजं द्रव्यमेवाविच्छिन्नमाहुः ।

भावादवस्थितत्वाद्वा सर्वात्मक एकैकस्य सर्वार्थरूपातुस्यूतत्वात्। अन्वाह चेति ज्ञापकमाह, एतमेव नयमतु-वर्तमानोऽन्योऽप्याह । पृथिवीधातावित्यादि यावत् तद् ब्रह्मोति । पृथिव्येव पृथिवीधातुः, धृत्यादिधर्मधारणात् । तत्र किं सत्यम् ? विकल्प इति स्वयमेव पृष्ट्वा व्याचष्टे । न कदाचिदण्यत्र पृथिवी नामास्ति अञ्मसिकतामृह्रोष्ट्वत्रादीन् विमुच्य, त एव हि विकल्पाः पृथिवी, न पृथिव्येव ते । विकल्पे किं 10 सत्यम् ? ज्ञानम्, तेऽपि च विकल्पा ज्ञानादन्ये न सन्ति ज्ञानमेव आत्मकर्मलक्षणं चैतन्यं तथा तथा विजृम्भते, चैतन्यस्येव व्यवहारमार्गपातित्वात् । ज्ञाने किं सत्यम् ? ओम्, अवति रक्षति पाति प्रीयते तृष्यति चेतनाचेतनभेदे सैत्यप्येवमादिधात्वर्थात्मनः विपरिणममानं कर्मात्मतयैकं भवति येन यथा परिकल्यते तत् तथानुवर्तत इत्योम् । तँदेतद् ब्रह्म । स एष परमार्थः, तदेतत् तत्त्वं परमं ब्रह्म बृहदिति । तस्यार्थं कथयति एतदुक्तं भवति – अतः परं शब्दार्थव्यवहारो निवर्तते निर्विकल्पत्वादिति, इयं विव्यवहारगतिर्थवित्रिविकल्पं ज्ञानमेवैतदिति, अतः परं 'ब्रह्म' इति यत् परं तत्त्वं तंत्र ज्ञानमपि वर्वयति ।

कथम् 'ओम्' इत्येषोऽन्वयव्यतिरेकरितः शब्दार्थो भवितुमईतीति चेत्, को ब्र्तेऽन्वयव्यतिरेकरित इति ? यस्मादत्रानुवृत्तिच्यावृत्ती अनन्तरोक्तपृथिव्यादिधातुविकल्पज्ञानसत्यत्वानुप्रवन्धसामध्यो-20 पिहतरूपे, पृथिव्यादिधातूनामचेतनाभिमतानां विकल्पसत्यानां चेतनकर्मात्मनोकर्मामिमतानां च ज्ञान-सत्यस्वरूपपुरुषत्वेन वाँन्वितव्यतिरिक्तानाम् 'ओम्' इति कर्मात्मैक्यापत्त्या तत्सत्यत्वानुप्रवन्धेन शक्त्युपधानं नित्यमेवेत्यन्वयव्यतिरेकवानेवायं शब्दार्थ इति । ते चानुवृत्तिव्यावृत्ती यो यो भागो यथाभागं प्रसिद्धिम-भिधानाभिषेयव्यवहारात्मिकां 'कर्म' इति 'पुरुषः' इति 'कर्मपुरुषकार इति एक एव' इति वा प्रसिद्धि गच्छत इति ।

स च शब्दार्थोऽनाच[नु]प्रवन्धसामध्योपिहतानुप्रवृत्तित्वाद् नित्यः । अत्रोत्पादविनाशशब्दाविप तिस्थतरूपावेव नासदुद्भवात्यन्तिवनाशरूपाविति, तद्वयाचष्टे – ईंट्यपदनिमत्यादि गतार्थम् , यथासङ्ख्य-माविभीवितरोभावस्वरूपयोरिप भावाभिधायित्वादयस्थित एवार्थ उत्पचते विनश्यतीति चोच्यते तथा

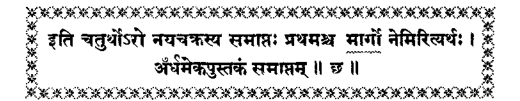
१ 'ऊर्ध्वपदनमुत्पादः आविभाव : त्यर्थः, विनवानं विनाशस्तिरोभाव इत्यर्थः।' इत्याशयको मूलपाठः सम्भाव्यतेऽत्र।
"'ऊर्ध्वपत्तिरूपित्तिरात्मलाभः प्रत्यक्षोपलव्धः, विविधमदर्शनं विनाशोऽनुपलव्यिरभावः।' इति वक्ष्यते स्यचकृतृतौ,
पृ० २९७-१॥ २ "तुर्वेषृत्यादि" प्र०॥ ३ सत्येवमादि" य०॥ ४ तद्तद् य०। तद्यतद् भा०॥ ५ तत्वश्रान प्र०॥ ६ कमोत्मनेकमो य०। कत्तीत्मनेकमो भा०॥ ७ (चान्वित"?)॥ ८ ऊर्ध्ववदन प्र०॥

## वाक्यार्थोऽपि च पृथक् सर्वे पदम्, सर्वसर्वातमकत्वात् । निबन्धनमप्यस्य आर्षम् — जे एकणामे से वहुणामे [क्षाचाराङ्गस्० १।३।४] इति ।

तथा परिणममानः । अनित्यघटादिशब्दा अपीति, 'अनित्यः प्रध्वस्तः' इत्यादयो 'घटः पटः' इत्यादयश्च शब्दाः पृथिव्यादिलक्षणा अपि नात्यन्तमुत्पन्नमभूतं वैार्थे ब्रुवते, किं तर्हि है स्वतस्त्वबीजं द्रव्यमेवावि- विक्रन्नमाहुः, स्वतस्त्वं यदभूत्वा भवति भूत्वा च न भवति तदनित्यम्, सैमानकर्तृकयोः पूर्वकाले क्त्वा- इत्ययविधानात् । स एव तु हैक्याहश्यपरिणामाभ्यां भवति न भवतीति स्वतस्त्वस्य अनित्यत्वस्य बीजं २६८-१ द्रव्यमेवार्थः । घटादि ताँवत्तदनित्यत्वम्, तस्य बीजमवस्थितं द्रव्यं सामान्यमेव अङ्करादेवीहिवत् । तदेवा- विच्लिन्नं महापृथिवीवदनुत्पादव्यययोगि अवृद्धम् अविचालि कृ्टस्थं श्रुवं नान्यदिति पदार्थः ।

वाक्यार्थोऽपि च पृथक् सर्वं पदम्, प्रत्येकं पदं वाक्यम् 'देवदत्त गामभ्याज शुक्राम्' इत्यत्र देवदत्त एवेतरपदार्थपरिसमाप्तेः कर्मविभक्त्यन्ते गोशब्दे च तथापरिसमाप्तेरितरपदार्थानाम्। तच सर्वसर्वा-10 त्मकत्वादुक्तन्यायादुपपन्नम्।

न चैताः स्वमनीषिका उच्यन्ते, किन्तु निबन्धनमप्यस्य दर्शनस्य आर्षमस्ति यतोऽस्य दर्शनस्य विनिर्गम इति तद्दर्शयति — जो एकणामे से बहुणामे, यदेकस्य भाँवः तत् सर्वस्यापि यत् सर्वस्य तदेकस्यापि ।



१ चार्ध भाव विवा २ "समानकर्तृकवोः पूर्वकाले" इति पाणिनीयव्याकरणे शाशाशा ३ दृश्यपरि प्रवा ४ तावतद् भाव ॥ ५ विच्छन्नं प्रवा ६ भावा प्रवा (भवेत् १)। अत्र यदेकस्य नाम तत् सर्वस्यापि इस्रिप पाठः स्यात् ॥ ७ अर्धमेकमेकपु पाव रंव हीवा अर्धमेकमेकं पु विवा अर्धमेकं एकपु भाव॥



॥ णमो त्थु णं समणस्स भगवओ महावीरस्स ॥

॥ नमः श्रीअन्तरिक्षपार्श्वनाथाय ॥ न्यायागमानुसारिणीवृत्त्यलङ्कृतस्य

नयचऋस्य

## टिप्पणानि

सिद्धचकं नमस्क्रत्य हृद्ये प्रणिधाय च। नयचक्रमहाशास्त्रे टिप्पणं क्रियते मैया॥

पृ० १ पं० १२. भगवन्तः श्रीमह्नवादिक्षमाश्रमणपूज्यपादाः 'विधिनियमभङ्गवृत्ती'त्यादि [ पृ० ९ पं० ६ ] वह्यमाणैककारिकामात्रं गाथासूत्रं व्याचिख्यासवो यं प्रन्थं विश्वयामातुः स सर्वोऽपि मह्नवादिप्रणीतो प्रन्थो 'विधिनियम-10 भङ्गवृत्ती'त्यादिकारिकया सिहतो नयचक्रनान्ना प्रसिद्धः। 'अर'संज्ञकद्वादशप्रकाणविभक्तत्वात् प्राचीनसप्तदातारनयचक्र-प्रत्थव्यावृत्त्यर्थं चायं मह्नवादिप्रणीतो प्रन्थो 'द्वादशारनयचक्र'नान्नापि क्रचिद् व्यपदिश्यते, तथापि प्रामुख्येन प्राचुर्येण च नैयचक्रनान्नैवास्य शास्त्रेषु प्रसिद्धिः। मह्नवादिनापि 'नयचक्राख्यम्' [ ए० ९ पं० ४ ] इत्यभिहितत्वात् स्वयं प्रन्थकृतोऽपि 'नयचक्रम्' इत्येव नामाभिमतं प्रतीयते। नयचक्रवृत्तिकृतापि प्रायः सर्वत्र 'नयचक्रम्' इत्येव नाम निर्दिष्टम्। अतोऽस्माभिरपि तदेव स्वीकृतम्।

इदं पुनर्धेयम् न्यायागमानुसारिणीइत्यलङ्कृते नयचके वृत्तेरधस्तनभागेऽि बहूनि टिप्पणानि बहुषु स्थलेषु तत्र तत्र योजितानि मया। इमानि तु टिप्पणानि सप्तमार् पृ॰ ५५२ ]पर्यन्तं नयचकस्य मुद्रणानन्तरं मया समार्क्थानि पृथग् मुद्रयित्वा च नयचकप्रन्थेनैव सह संयोजितानि । अतो यत्र कस्यचिदिप प्रन्थस्य नामनिर्देशं विना 'पृ॰ पं॰ टि॰' इत्यभिहितं भवेत तत्र नयचकप्रन्थस्यैव ययाकमं 'पृष्ठं' 'पंक्तिः' 'टिप्पणं' वा वैदितन्यम् , यत्र तु 'टिपृ॰ पं॰ टि॰' इत्यभिहितं भवेत तत्र पृथग् मुद्रयित्वा नयचकप्रन्थेन सह संयोजितानामेतेषां 'टिप्पणानां पृष्ठं' 'पंक्तिः' 'टिप्पणं' वा यथायोगं वेदितन्यम् । यत्र तु 'पृ॰' इत्यस्य पुरस्तात् स्थूलाक्षरेः पृष्ठाङ्को निर्दिष्ठः तत्र मुद्रितनयचकवन्ये पार्श्वभागे [În the margin] निर्दिष्ठो हस्तलिखिताया 'भा॰'प्रतेः पृष्ठाङ्को हेयः ।

२ "तथाहि पूर्वविद्धिः सकलनयसङ्क्राहीणि सप्त नयशतानि विहितानि यस्प्रतिबद्धं ससशतारं नयचकाध्ययनमासीत् । तस्त्रप्राहिणः पुनर्द्वादेश विध्यादयो यस्प्रतिपादकमिदानीमपि नयचकमास्ते ।" – इति वादिवेतालशान्तिस् विकृतायाम् उत्तराध्ययन-स्त्रबृहहृतौ पृ० ६८। "तथाहि — पूर्वविद्धिः सकलनयसंप्राहीणि सप्त नयशतान्युक्तानि यस्प्रतिपादकं सप्तशतारं नयचकान्य ० दि० १

१ पूज्यपादाचार्यमहाराजश्रीमद्भिजयसिद्धिस्रीश्वरपदृश्चिष्याचार्यमहाराजश्रीमद्विजयमेघस्रीश्वरशिष्यमुनिराजश्रीभुवन-विजयान्तेवासिमा मुनिजम्बूविजयेन ।

5

इदं त्ववधेयम् – मह्नवादिविरन्वितमिदं नयचककान्धं बहुतरमस्माभिः प्रयतितेऽपि न कुत्रचिद्रप्युपलब्धम् । न केवलं सम्प्रत्येन, अपि तु अतीतेषु सससु वर्षकातेष्वपि प्रन्थोऽयं लुसप्राय आसीदिति प्रतीयते । तथा चामिहितं प्रभाचन्द्राचार्यैः वैक्रमे १३३४ तमे<sup>र</sup> वर्षे विरम्बिते प्रभावकचरिते मह्नवादिप्रबन्धे—

"गुरुणा गच्छभारश्च योग्ये शिष्ये निवेशितः । मह्नवादिष्रभौ को हि स्वौचित्यं प्रविलङ्क्येत् ॥ ६८ ॥ नयचक्रमहाग्रन्थः क्षिष्याणां पुरतस्तदा । व्याख्यातः परवादीभकुम्भभेदनकेसरी ॥ ६९ ॥ श्रीपद्मचरितं नाम रामायणमुदाहरत् । चतुर्विशतिरेतस्य सहस्रा ग्रन्थमानतः ॥ ७० ॥ तीर्थं प्रभाव्य वादीन्द्रान् किष्यान् निष्पाद्य चामलान् । गुरुक्षिष्यौ गुरुग्रेमबन्धेनेवेयतुर्दिवम् ॥ ७९ ॥ बुद्धानन्द्स्तदा मृत्वा विपक्षक्यन्तरोऽजनि । जिनशासनिषद्वेषिप्रान्तकालमतेरसौ ॥ ७२ ॥ तेन प्राग्वैरतस्तस्य ग्रन्थद्वयमधिष्ठितम् । विद्यते पुस्तकस्यं तद् वाधितुं स न यच्छिति" ॥ ७३ ॥ प्रभावकच० ।

10 एतदुक्ठेखदर्शनात् प्रभाचन्द्राचार्यकालेऽपि अस्य नयचकप्रम्थस्य लुप्तप्रायत्वमनुमीयते । तथापि सिंहस्रिगणिवादि-क्षमाश्रमणैविरिचिता न्यायागमानुसारिणी वृत्तिरस्य उपलभ्यते । अस्यां च वृत्तौ मूलनयचक्तप्रन्थस्य कानिचित् प्रतीकानि तत्र तत्र उपलभ्यन्ते, कियांश्चिदंशश्च औतिदेशादिशसक्तेषु निद्शितोऽस्ति वृत्तौ । एतत् सर्व यथायोगं सन्धाय किञ्चिष्ठ पूरियत्वा अन्यांश्च नानाविषयसम्बन्धिनो बहुतरान् प्रन्थानवलोक्य इदं मूळं नयचकं स्वमत्यनुसारेण अस्माभिः संकल्पितमस्ति । अस्मत्कल्पनासहायकं प्रमाणमपि बहुषु स्थानेषु तत्र तत्रोपदर्शितमस्माभिरुपदर्शयिष्यते च ।

अतो 'द्याप्येकस्थम्' इलाचसाकल्पितमूळसंवादार्थं पृ० ६ पं० १८-१९ इलाज द्रष्टव्यम् ।

पृ० १ पं० १६ न्यायागमानुसारिणी नयचक्रवाळवृत्तिः। प्र्याः श्रीसिंहसूरिगणिवादिक्षमाश्रमणा वृत्तिमिमां विरचयामासुः। यद्यप्येभिः स्वविरचिताया अस्या वृत्तेः [ "टीकायाः ] विशेषतः किमपि नाम नामिहितं तथापि नवमारपरिसमाप्ती "इति नियमभक्षो नवमोऽरः श्रीमल्लवादिश्रणीतनयचक्रटीकायां न्यायागमानुसारिण्यां सिंहसूरिगणिवादिश्लमा-श्रमणदृष्यायां समाप्तः।" इत्युल्लेखदर्शनादस्मामिरत्र 'न्यायागमानुसारिणी' ईत्यमिहितमिति ध्येयम् । 'नयचक्रवाळवृत्तिः' 20 इति शब्दस्तु नयचक्रटीकायां न कापि प्रयुक्तः सिंहसूरिगणिवादिक्षमाश्रमणैः, किन्तु अस्माभिः संशोधनार्थं संगृहीतासु नयचक्रवृत्तेर्हस्तिलिवितासु सर्वासु प्रतिषु पत्राणां पार्थभागे [ In the margin] 'नर्यचक्रवाळवृत्तिः' इति लेखो दृश्यते। अत उभयमपीदमनुसन्धाय 'न्यायागमानुसारिणी नयचक्रवाळवृत्तिः' इत्यमिहितमत्रास्माभिरिति ध्येयम्।

ध्ययनमासीत् । उक्तं च-'एकेको य सर्यविहो सत्त नयसया हवंति एमेव' [आव॰ नि॰ गा॰ ७५९] । सप्तानां च नयशतानां संप्राहकाः पुनर्पि विध्यादयो द्वादश नयाः यत्प्रस्पकमिदानीमिप द्वादशारं नयचकमस्ति ।'' इति मलधारिहेमचन्द्रस्रिविरचिता-याम् अनुयोगद्वारस्त्रवृत्तौ पृ॰ २६०। ''अधुना तु शास्त्रप्रयोजनमुच्यते – सत्स्विप पूर्वाचार्यविरचितेषु सन्मति-नयावतारादिषु नयशास्त्रेषु अर्हत्प्रणीतनैगमादिप्रत्येकश्रतसंख्यप्रमेदात्मकसमञ्चतारनयचकाध्ययनानुसारिषु तस्मिश्र आर्षे समञ्चतारनयचकाध्ययने च सत्यपि द्वादशारनयचकोद्धरणं विस्तरप्रनथमीरून् संक्षेपाभिवाव्छिनः शिक्षकजनाननुप्रहीतुं 'कथं नामाल्पीयसा कालेन नयचकमधीयेरत् इमे सम्यग्दष्टयः' इत्यनयानुकम्पया संक्षिप्तप्रनथं बहुर्थिमिदं नयचकशास्त्रं श्रीमच्छ्वेतपटमह्नवादिक्षमाश्रमणेन विहितं स्वनीतिपराक्रमविजिताशेषप्रतिवादिविजिगीषुचक्तविजयिता।'' इति वक्ष्यते नयचक्रवृत्तौ प्रन्थान्ते ।

१ "वेदाँ नैलिशों खिशशर्थर वर्षे नैत्रस्य धवलसप्तम्याम्। शुके पुनर्वस्विते सम्पूर्ण पूर्वऋषिवित्तम् ॥ २२ ॥"—प्रभावकच० ॥ २ सुद्धानन्दो नाम बौद्धवादी, स च वादे पराजितो मह्यवादिना । "श्रीविरात्सराद्य शताष्टके चतुरसीतिसंयुक्ते । जिग्ये स मह्यवादी बौद्धांस्तद्वयन्तरांश्वापि ॥ ८३॥ " इति प्रभावकचिरते विजयसिंहस्रिश्वन्धे । ३ दश्यतां पृ० २० पं००-१०, पृ० ३२ पं० ९-१६ हत्यादि । ४ वृत्तिः टीका चेलोकोऽर्य इति ध्येयम् । ५ बौद्धाचार्यमेत्रेयप्रणीतस्य असङ्ग्व्याख्यातस्य वसुवन्धु-विरचितभाष्यसिहतस्य मध्यान्तविभागस्य स्थिरमतिविरचिता टीका 'आगमानुसारिणी' इति नाम्ना प्रसिद्धा इति ध्येयम् । ६ "३६०. नयचकचालवृत्तिमंह्यवादीयद्वादशारनयचकतुम्बस्त्रव्याख्याख्या सस्त्रा १८००० ।" इति वृह्दिपनिकायां पृ० १० । इदं तु ध्येयम्—यदा मह्वादिप्रणीतो नयचक्तप्रन्थो छप्तप्रायः केवलं सिंहस्रिगणिविरचिता वृत्तिरेवोपलभ्यमाना आसीत तदा संजातेर्गुणरत्नस्रिप्रभृतिभिः 'नयचक्रवाल'शब्दः प्रयुक्तोऽस्ति, तथाहि—'श्वेत।म्बराणां सम्मितः नयचक्रवालः स्यादादरलाकरः स्वाकरवतारिका तत्वार्थः प्रमाणवार्तिकम् … इत्यवमादयः ।" इति षहदर्शनसमुच्यस्य बृहद्वतौ गुणरत्नस्रस्यः । "वन्दे

पृ० २ पं० ५. द्रव्यार्थादेशात् । द्रव्यार्थी द्रव्यास्तिकनयः, दृश्यतां पृ० ७ पं० ८-११ । द्रव्यार्थीदेशाद् द्रव्यास्तिकनयव्यवदेशाद् द्रव्यास्तिकनयविवक्षयेति भावः । "इह ओष्ठतः सप्त नया भवन्ति नैगमादयः । उक्तं च - 'नैगमसङ्ग्रह्व्यवहार- ऋजुसूत्रशब्दसमिमरूढैवंभूता नयाः' [तत्त्वार्थं० ११३४] । एते च द्रव्यास्तिकपर्यायास्तिकलक्षणे नयद्वयेऽन्तर्भाव्यन्ते । द्रव्य- मेव परमार्थतोऽस्ति न पर्याया इत्यभ्युपगमपरो द्रव्यास्तिकः । पर्याया एव वस्तुतः सन्ति न द्रव्यामित्यभ्युपगमपरः पर्याया- स्तिकः । तत्राद्यास्त्रयो द्रव्यास्तिकाः, शेषास्तु पर्यायास्तिकाः ।" इति अनुयोगद्वारसूत्रस्य मलधारिहेमचन्द्रसूरिरचितायां 5 वृत्तो सू० ७२ । विस्तरार्थिभिर्देश्यतां तत्त्वार्थराजवा० ११३३।

पृ० २ पं० अ. एकपरमाणुः '''' । "स्पर्शेरस्तगन्धवर्णवन्तः पुद्रस्ताः । 'र्पर्शः स्तः गन्धः वर्णः' इत्यंबस्त्रशाः पुद्रस्ताः । प्रविधः स्तः गन्धः वर्णः' इत्यंबस्त्रशाः पुद्रस्ताः प्रविधः स्तः पञ्चविधः स्तः पञ्चविधः स्तः पञ्चविधः स्तः पञ्चविधः स्तः । सः पञ्चविधः सिक्तः कटुः कपायः अस्तः मधुर इति । गन्धो द्विविधः सुरिभरसुरिभश्च । वर्णः पञ्चविधः हः । से सिक्ते स्रोहितः पीतः गुक्तः इति । '''' सर्वे एवते स्पर्शादयः पुद्रस्रे वेव भवन्तीति । अतः पुद्रस्तद्वन्तः । ''''' तत्त्व प्रविधः समासतो १० द्विविधा भवन्ति, तद्यथाः अणवः स्कन्धाश्च । पश्चिषः । समासतो १० द्विविधा भवन्ति, तद्यथाः स्वाधः स्कन्धाश्च । पश्च। पश्च। पश्च। पश्च। समासतो १० द्विविधा भवन्ति, तद्यथाः स्वाधः स्कन्धाश्च । ।

पृ० २ पं० ६. स्वाभाविकैः । "कथं पुनरेकस्य वस्तुनो युगपदनन्तधर्मात्मकत्वम् ? अत्रोच्यते–सर्वमेव वस्तु तावत् सपर्यायम् । ते च पर्याया द्विविधा रूपरसादयो युगपद्वाविनः, नवपुराणाद्वयस्तु क्रमभाविनः । पुनः शब्दार्थपर्यायमेदात् सर्वेऽपि द्विविधाः । तत्र 'इन्द्रो दुश्चयवनो हरिः' इत्यादिशब्दैर्येऽभिलण्यन्ते ते सर्वेऽपि शब्दपर्यायाः । ये व्यभिलपितुं न शक्यन्ते श्वतज्ञानविषयव्यातिकान्ताः केवलादिज्ञानविषयास्तेऽर्थपर्यायाः । पुनरेते द्विविधाः स्वपर्यायाः परपर्यायाश्च । पुनस्तेऽपि 15 केचित् स्वाभाविकाः, केचित्तु पूर्वापरादिशब्दवत् आपेक्षिकाः । पुनरेतेऽपि अतीतानागतवर्तमानकालभेदात् त्रिविधा इत्यादिना प्रकारेण समयानुसारतः सुधिया वस्तुनो युगपदनन्तधर्मात्मकत्वं भावनीयम् ।"─विशेषाव० भा० मलधारिष्ठ० पृ० ८९४─७, का० २१८० ।

पृथ्व १ पं १ व. पुरस्कृतैः पश्चात्कृतैश्च । 'पुरस्कृतैः' अनागतकालमाविभिः 'पश्चात्कृतैः' अतीतिरित्यर्थः । तुलना-''प्गमेगस्स णं भंते ! नेरह्यस्स केवह्या वेदणासमुग्धाया अतीता ? गोयमा! अणंता । केवह्या पुरेक्खडा ? गोयमा! कस्सइ अत्थि 20
कस्सई नित्य ।'' -प्रज्ञापनास् १ ३६१३२, अत्र ''पुरस्कृता अनागतकालभाविन इति तात्पर्यार्थः'' इति व्याख्यातं मलयगिरिसूरिभिः । "जता णं उत्तरहे वासाणं पढमे समए पिडवज्जित तता णं जंबुद्दीचे दीवे मंदरस्स पव्ययस्स पुरिच्छमपन्नत्थिमेणं अणंतरपुरक्खडकालसमयंसि वासाणं पढमे समए पिडवज्ज्द ...जया णं पन्नित्यमेणं वासाणं पढमे समए पिडवज्ज्वद्
तता णं जंबुद्दीचे दीवे मंदरस्स पव्ययस्स दाहिणेणं अणंतरप्रच्छाकडकालसमयंसि वासाणं पढमे समए पिडवण्णे भवति ।"स्थ्यश्चिति स्०२९।

पृ० २ पं० ६. द्वधणुकादिभिः सांयोभिकैः ...... चैस्नसिकैः । अत्र सांयोगिकैः संयोगजन्यैः संघातजन्यै-रिल्यथैः । "स्कन्धास्तावत् संघातभेदेभ्य उत्पद्यन्ते ।पा२६। संघाताद् भेदात् संघातभेदादिति एभ्यश्विभ्यः कारणेभ्यः स्कन्धा उत्पद्यन्ते द्विप्रदेशादयः । तद्यथा–द्वयोः परमाण्योः संघाताद् द्विप्रदेशः, द्विप्रदेशस्याणोश्च संघातात् त्रिप्रदेशः, एवं संख्येयानामसंख्येयानामनन्तानामनन्तानन्तानां च प्रदेशानां संघातात् तावद्यदेशाः । एषामेव भेदाद् द्विप्रदेशपर्यन्ताः । एत एव संघातभेदाभ्यामेकसामयिकाभ्यां द्विप्रदेशादयः स्कन्धा उत्पद्यन्ते अन्यस्य संघातेन अन्यतो भेदेनेति ।"-तत्त्वार्थभाः ।

महास्कन्धपर्यन्तैवैस्नसिकैः । "कंधो वि वीससाए…॥ ३९४ ॥ स्कन्धः अचित्तमहास्कन्धः, सोऽपि 'विस्नस्या' केवलेन विस्नसापरिणामेन भवति, न तु जीवप्रयोगेण ।"-विशेषाव०भा०मलधारिशः । "बन्धस्निविधः प्रयोगः

विशेषणवतीं सम्मति नयचक्रवाल-तत्त्वार्थाम् । ज्योतिष्करण्ड-सिद्धप्राभृत-वसुदेवहिण्डीश्च ॥ ४२ ॥" इति जिनागमस्तवे जिनप्रमस्त्रयः । एतेषां प्रन्थकाराणां समये महवादिप्रणीतनय्चकस्य अनुपलभ्यमानस्वात् केवलं सिंहसूरिगणिक्षमाश्रमणविर्चित-नयचक्रवृत्तेरेव उपलभ्यमानस्वाच 'एतैर्प्रन्थकृद्धिः नथचक्रं मनसिकृत्य नयचक्रवाल इत्यमिहितमाहोस्विद् नयचक्रवृत्तिं मनसि निधाय' इति तु सुधीभिः स्वयमेव विचारणीयम् । यदा तु महवादिकृतं नथचक्रमुपलभ्यमानमासीत् तदानीन्तनेषु केषुचिदिप प्रन्थेषु 'नयचक्रवाल'शब्दोक्केशे नास्माभिः कचिदिप दष्ट इत्यपि ध्येयम् ।

१ "बन्धनं बन्धः परस्पराश्चेषलक्षणः । प्रयोगो जीवन्यापारः, तेन घटितो बन्धः प्रायोगिकः औदारिकादिशरीरजतु-काष्टादिनिषयः । विस्नता स्वभावः । प्रयोगनिरपेक्षो विस्नताबन्धः … विद्युदुल्काजलधराश्चीनद्रधनुःप्रसृतिः विषमगुणविशेषपरि-णतपरमाणुप्रभवः स्कन्धपरिणामः ।"—तत्त्वार्थं । सिद्धसेनवृ ५।२४ । बन्धो विस्तराबन्धो मिश्र इति । "स्थैलियमपि द्विविधम् — अन्त्यमपिक्षिकं च संघातपरिणामापेक्षमेव भवति । तत्रान्त्यं सर्वेळोकव्यापिनि महास्कन्धे भवति । आपेक्षिकं बदरादिश्य आमलकादिष्विति ।"—तत्त्वार्थभा० ५।२४। "उप्पाको दुवियप्पो प्रजोगजणिको अ वीससा चेव । "॥३।३२॥ द्विभेद उत्पादः पुरुषेतरकारकव्यापारजन्यतया।"—सन्मतिवृ० पृ० ६४९ ।

पृ० २ पं० ६-७. प्रायोगिकैश्च कार्मणशरीरादिभिः । "औदारिकवैक्रियाहास्कतैजसकार्मणानि शैरीराणि ।२।३७। 5 भौदारिकं वैक्रियम् श्राहारकं तैजसं कार्मणमित्येतानि पञ्च शरीराणि संसारिणां जीवानां भवन्ति"—तत्त्वार्थभा० २।३७।

पृ० २ पं० ८. एकद्वियमिम .....। "यत् तदन्यतो विभक्तेन स्वरूपेण एकमनेकं च वस्त्कं तदनन्तप्रमाणमित्या-स्यातुमाह —एगद्वियमिम के अत्थपज्जया वयणपज्जया वा वि। तीयाणागयभूया तावद्यं तं हवद्द द्व्वं ॥१।३१॥ एकस्मिन् जीवादिद्वव्ये अर्थपर्याया अर्थमाहकाः सङ्गह-स्यवहार-ऋजुस्त्रास्याः तद्वाद्या वा अर्थमेदाः, वज्यनपर्यायाः शब्दनयाः शब्द-समिम्ह्ह-एवम्भूताः तत्परिच्छेद्या वस्त्वंशा वा, ते च अतीतानागतवर्तमानरूपतया सर्वदा विवर्तन्ते विवृत्ताः 10 विवर्तिष्यन्त इति तेषामानन्त्याद् वस्त्वपि तावद्यमाणं भवति। तथाहि—अनन्तकालेन सर्वेण वस्तुना सर्वावस्थानां परस्परानु-गमेन आसादितत्वात् अवस्थातुश्चावस्थानां कथिज्ञदनन्यत्वात् घटादिवस्तु पटपुरुषादिरूपेणापि कथिज्ञद् विवृत्तमिति सर्वे सर्वात्मकं कथिज्ञदिति स्थितम्। दत्रयते चैकं पुद्रस्वद्यमतीतानागतवर्तमानद्रवयगुणकर्मसामान्यविशेषपरिणामात्मकं युगपत् कमेणापि तत् तथाभूतमेव, एकान्तासत उत्पादायोगात् सतश्च निरन्वयविन।शासम्भवादिति प्रतिपादितत्वात्।"—सन्मतिवृ० पृ० ४३०।

१ "प्रयोगगतिः जीवपरिणामसम्प्रयुक्ता शरीराहारवर्णगन्यरसस्पर्शसंस्थानविषया"-तक्त्वार्थं शिद्धसेनवृ० ५।२२ । २ दश्यतं टिपृ० ३ पं० १६ । ३ अस्य व्याख्या— "जीवपुद्गलाः कियावन्तः, यत्र च गतिः तत्रावश्यत्या स्थित्यापि भवित-व्यम्। अथवा धर्मद्रव्यस्य सिन्धित्तित्वात् किमित्यव्याहता गतिरेव सततं न भवति ! अविकलकारणकलापसिन्धाववश्यंभाविनी कार्योन्तिः। एवं स्थितिरपि वाच्या । इत्याक्षिते गतिमतामित्याह । स्वत एव गतिपरिणतिर्येषां द्रव्याणां स्थितिपरिणतिश्व तेषामुपप्राहकौ धर्माधर्मावपेक्षाकारणमाकाशकालादिवत्, न निर्वर्तकं कारणम् । निर्वर्तकं हि तदेव जीवद्रव्यं पुद्गलद्रव्यं वा गतिस्थितिकियाविष्टम् , धर्माधर्मौ पुनक्पप्राहकौ अनुपातकौ अनुप्राहकावित्यर्थः । स्यभावत एव हि गतिस्थितिपरिणतानि द्रव्याणि तानुपगृक्षीतः । यथा च सरिक्तावागहदसमुद्रेष्ववगाहित्वे सित्त मत्त्यस्य स्वयमेव सञ्चातिज्ञगमिषस्योपप्राहकं जलं निमित्तत्योपकरोति दण्डाविवद् गृदः परिणामिन्याः, नभोवद् वा अपेक्षाकारणम् , हेतुरिति कारणसामान्यप्रतिपत्तिकारि । । पुनस्तज्ञल्दव्यं गतेः कारणमावं विश्राणमणच्छन्तमिप झणं वलात् प्रेयं गमयति । क्षितिर्वा स्वयमेव तिष्ठतो द्रव्यस्य स्थानभूयमापनीपद्यते, न पुनरतिष्ठद् द्रव्यं वलादवनिरवस्थापयति । व्यमेव वाद्यमानस्य स्वत एव द्रव्यस्य हेतुतामुपैत्यवमाहं प्रति, न पुनरनवगाहमानमयगाहयति स्थायस्यते । स्थमेव व कृषीवलानां कृष्यारम्ममनृतिष्ठतां वर्षमपेक्षाकारणं दष्टम् , न च नृनकुर्वतत्तांत्वदर्थमारम्भयद् वर्षवारि प्रमितम् । । । अपेक्षाकारणं धर्माधर्मौ दण्डादिवदेवं सल्पेक्षाकारणतेव हीयते, यतो निव्यापारमपेक्षाकारणमुच्यते, नैतदेवम् अपेतयुक्तित्वात्, न हि निक्यापारं कारणम् , कि तिर्वः कुर्वेत् कारणम् । अपेक्षाकारणं वैतावतित्वते धर्मीद द्रव्यगतिकयापरिणाममपेक्षमाणं जीवादिगत्यादिक्रयापरिणति पुष्णाति । एवं तिर्वे निमिक्तावर्यापरिक्षाकारणयोनं किथा, धर्मीदिषु वैह्यतिक्येति ।"—तत्त्वार्वंतिस्वसेनवृ०।

अत्रोच्यते—वर्तना परिणामः क्रिया परत्वापरत्वे च कालस्य ।५।२२। तद्यथा—सर्वभावानां वर्तना कालाश्रया वृक्तिः । वर्तना उत्पक्तिः स्थितिः प्रथमसमयाश्रया इत्यर्थः । परिणामो द्विविशः —अनादिरादिमांश्च । तं परस्ताद् वक्ष्यामः । क्रिया गतिः, सा त्रिविधा — प्रयोगगतिः विस्नसागतिः मिश्रिकेति । परत्वापरत्वे त्रिविधे — प्रशंसाकृते केत्रकृते कालकृते इति । तत्र प्रशंसाकृते 'परो धर्मः, परं ज्ञानम्, अपरोऽधर्मः, अपरमज्ञानम्' इति । क्षेत्रकृते एकदिकालावस्थितयोविधकृष्टः परो भवति सिन्नकृष्टोऽपरः । कालकृते द्विरष्टवर्षोद् वर्षशतिकः परो भवति, वर्षशतिकाद् द्विरष्टवर्षोऽपरो भवति । तदेवं प्रशंसाक्षेत्रकृते परत्वापरत्वे वर्जयित्वा 5 वर्तनादिनि कालकृतानि कालकृतानि कालस्थोपकार इति ।''-तत्त्वार्थमा० । विस्तरतस्त्वस्थार्थः सिन्दसेनगण्यादिविरचितवृत्तिभ्योऽवगन्तव्यः ।

पृ० २ पं० ११. द्वट्यार्थादिष्टस्य । द्वव्यार्थिकनयापेक्षया विवक्षितस्येति भावः । दश्यतां टिप्ट० ३ पं० १ ।

पृ० २ पं० ३२. द्रव्यपर्यायाणां । "प्रमाणस्य विषयो द्रव्यपर्यायात्मकं वस्तु । १। १। १ २०। ....... प्रमाणानां प्रसक्षादीनां विषयो गोचरो द्रव्यपर्यायात्मकं वस्तु । द्रवित तांस्तान् पर्यायान् गच्छित इति द्रव्यं धौव्यलक्षणम् । प्रैंक्तिविवर्तवर्त्त्यव्यव्यस्ययसमिति यावत् । परियन्ति उत्पादविनाञ्चधर्माणो भवन्तीति पर्याया विवर्ताः । तच ते चात्मा स्वरूपं 10 यस्य तद् द्रव्यपर्यायात्मकं वस्तु परमार्थसदिसर्थः । यद् वाचकमुख्यः—'उत्पाद-च्यय-धौव्ययुक्तं सत्' [तत्त्वार्थ० ५।२९] । ........'द्रव्यपर्याय'ग्रहणेन द्रव्येकान्त-पर्यायेकान्तवादिपरिकल्पितविषयव्युदासः । 'आत्म'ग्रहणेन चात्यन्तव्यतिरिक्तद्रव्यपर्यायवादिकाणादयौगाभ्युपगतविषयनिरासः । यच्छ्रीसिद्धसेनः—'दोहि वि नएहि नीयं सत्थमुख्युण तहवि मिच्छत्तं । अं सविषयपहाणक्तणेण अस्रोज्ञनिरविक्त्वा ॥' [सैन्मति० ३।४९] इति ।" इति हेमचन्द्रसूरिप्रणीतायां प्रमाणमीमांसायाम् । अत्र 'गुणपर्यायवद्रव्यम्' [ ए० १७ पं० २२ ] इत्यस्य वक्ष्यमाणं टिप्पणमपि द्रष्टव्यम् ।

यु० २ पं० १२. सद्विशेषात् । "सर्वमेकं सद्विशेषात्" इति तत्त्वार्थभाष्ये संग्रहनयाभिप्रायनिरूपणे १।३५। अस्य सिद्धसेनगणिकृता न्याख्या—"सकलं जगदनेकावयवात्मकमपि सत्तामात्रन्याप्तेरविशेषादेकमुच्यते ।" इति ।

पृ० ३ पं० १. अभिधान · । अभिधानस्य फलं व्यवहारः, प्रत्ययस्य फलं विनिश्चयः ।

पृ० ३ पं० ३. एकमेकमेव । ( एकमेव?)।

पृ० ३ पं० ४. अर्घणात् । अर्पणं व्यपदेश आदेशो विवक्षा अपेक्षा इत्येकार्थिकानि ।

20

पृ० ३ पं० ६. द्र्व्यः । द्रव्य-क्षेत्र-काल-भावापेक्षामिरित्यर्थः । जैनदर्शनानुसारेण वस्तुनोऽनन्तधर्मात्मकत्वादनेका-भिरपेक्षामिर्वस्तुतत्त्वं विचार्यतः इति ध्येयम् । द्रव्य-क्षेत्र-काल-भावस्वरूपं पृ० १५–१७ इत्यत्रावलोकनीयम् ।

पृ० ३ पं० ७-११. एयं दुवालसंगं ......सपज्जवसितमेव ! "से किं तं साइश्रं सपज्जविस्शं भणाइश्रं भपज्जविस्शं च १ इस्वेयं दुवालसंगं गणिपिडगं वुच्छित्तिनयट्टयाए साइश्रं सपज्जविस्शं । अवुच्छित्तिनयट्टयाए अणाइश्रं अपज्जविस्शं । तं समासओ चउिवहं पण्णतं, तं जहा—द्व्वओ वित्तओ कालओ भावओ । तत्थ द्व्वओ णं सम्मसुश्रं एगं पुरिसं 25 पद्ध साइश्रं सपज्जविस्शं, वहवे पुरिसे य पद्ध अणाइयं अपज्जविस्शं । खेत्तओ णं पंच भरहाइं पंचेरवयाइं पद्ध साइश्रं सपज्जविस्शं, पंच महाविदेहाइं पद्ध अणाइयं अपज्जविस्शं । कालओ णं उस्तिपणीं ओसिपणीं च पद्ध साइश्रं सपज्जविस्शं नोउस्तिपणीं नोओसिपणीं च पद्ध अणाइयं अपज्जविस्शं । भावओ णं जे जया जिणपसत्ता भावा आविज्ञंति पण्णित्वंति पंक्षिज्ञंति तिदंसिज्ञंति उवदंतिज्ञंति ते तया पद्ध साइश्रं सपज्जविस्शं खाओवसिमयं पुण भावं पद्ध अणाइशं अपज्जविस्शं । अहवा भवसिद्धियस्स सुयं साइशं सपज्जविस्शं च, अभवसिद्धियस्स सुयं अणाइयं अपज्जविसेयं च।" 30 [स्० ४२ ] इति निद्सूत्रे पाठः । अस्य मलयगिरिसूरिविरचिता व्याख्या—"अथ किं तत् सादि सपर्यवसितम्, अनादि अपर्यवसितं च श तत्र सह आदिना वर्तत इति सादि । तथा पर्यवसानं पर्यवसितम्, भावे क्तावस्थः, सह पर्यवसितेन वर्तत

इति सपर्यवसितम् । आदिरहितमन।दि, न पर्यवसितमपर्यवसितम् । आचार्य आह--इत्येतद् द्वादशाङ्गं गणिपिटकं 'बोच्छित्ति-नयद्वयाए' इत्यादि, व्यविष्ठित्तिप्रतिपादनपरी नयो व्यविष्ठित्तिनयः पर्याय।स्तिकनय इत्यर्थः, तत्यार्थी व्यविक्ठित्तिनयार्थः पर्याय इत्यर्थः, तस्य भावो व्यवच्छित्तिनयार्थता, तया, पर्यायापेक्षयेत्यर्थः । किम् ? इत्याह – सादिसपर्यवसितम् , नारकादिभवपरिणत्य-पेक्षया जीव इव । अबुच्छित्तिनयट्टयाएति, अन्यवच्छित्तिप्रतिपादनपरो नयोऽम्यवच्छित्तिनयः, तस्यार्थोऽन्यवच्छित्तिनयार्थो 5 द्रन्यमित्यर्थः, तद्भावस्तत्ता, तया, द्रव्यापेक्षयेत्यर्थः । किम्? इत्याह-अनादि अपर्यवसितम्, त्रिकालावस्थायित्वाजीववत् । अधिकृतमेवार्थं दृश्यक्षेत्रादिचतुष्टयमधिकृत्य प्रतिपादयति-'तत्' श्वतज्ञानं 'समासतः' संक्षेपेण चतुर्विघं प्रज्ञसम्, तद्यथा-द्रव्यतः क्षेत्रतः काळतो भावतश्च । तत्र द्रव्यतो, णमिति वाक्यालङ्कारे, सम्यक्श्वतमेकं पुरुषं प्रतीत्व सादि सपर्यवसितम् । कथमिति चेत्, उच्यते-सम्यक्त्वावासौ ततः प्रथमपाठतो वा सादि । पुनर्मिथ्यात्वत्वासौ, सति वा सम्यक्त्वे प्रमादभावतो महाग्लानत्वभावतो वा सुरलोकगमनसम्भवतो वा निस्मृतिमुपागते, केवलज्ञानोत्पत्तिमावतो वा सर्वथा विव्रनष्टे सपर्यवसितम्। 10 बहून् पुरुषान् कालज्ञयवर्तिनः पुनः प्रतीत्व अनादि अपर्यवसितम्, सन्तानेन प्रवृत्तत्वात्, कालवत् । तथा क्षेत्रतो, णमिति वाक्यालङ्कारे, पञ्च भैरतानि पञ्चेरवतानि प्रतीत्य सादि सपर्यवसानम्। कथम् ? उच्यते—तेषु क्षेत्रेषु अवसर्विण्यां सुषमदुष्यमापर्यवसाने उत्सर्पिण्यां तु दुष्यमसुषमाप्रारम्भे तीर्थकरधर्मसङ्घानां प्रथमतयोत्पत्तेः सादि, एकान्तदुष्यमादी च काले तदभावात् सपर्यवसितम्। तथा महाविदेहान् प्रतीत्य अनादि अपर्यवसितम्, तत्र प्रवाहापेक्षया तीर्थकरादीनामव्यवच्छेदात्। तथा कालतो, णामिति वाक्यालङ्कारे, अवसर्विणीमुत्सर्विणीं च प्रतीत्य सादि सपर्यवसितम् , तथाहि अवसर्विण्यां तिसृद्वेव समासु 15 सुषमदुष्यमा~दुष्यमसुषमा—दुष्यमारूपासु उत्सर्पिण्यां तु द्वयोः समयोः दुष्यमसुषमा—सुषमदुष्यमारूपयोर्भवति, न परतः, ततः सादिसपर्यवसितम् । ..... भावत्यपर्यवसितम्, महाविदेहेषु हि नोत्सर्पिण्यवसर्पिणीरूपः कालः, तत्र च सदैवावस्थितं सम्यक्श्चतमित्यनाद्यपर्यवसितम् । तथा भावतो, जामिति वाक्यालङ्कारे, 'ये' इत्यनिर्दिष्टनिर्देशे, ये केचन यदा पूर्वाह्नादौ जिनैः प्रज्ञसा जिनप्रज्ञसा भावाः पदार्थाः 'आघविजंति'क्ति · · · · · आख्यायन्ते, सामान्यरूपतया विशेषरूपतया वा कथ्यन्ते इत्यर्थः। 'प्रज्ञाप्यन्ते' नामादिमेदप्रदर्शनेन आख्यायन्ते…। 'प्ररूप्यन्ते' नामादि-20 भेदस्बरूपकथनेन प्रख्यायन्ते .....। तथा 'दर्श्यन्ते' उपमानमात्रोपदर्शनेन प्रकटीकियन्ते, यथा गौरिव गवय इत्यादि। तथा 'निदर्शन्ते' हेतुदृष्टान्तोपदर्शनेन स्पष्टतरीकियन्ते । 'उपदर्शन्ते' उपनयनिगमनाभ्यां निःशङ्कं शिष्यबुद्धी स्थाप्यन्ते; अथवा 'उपदर्शन्ते' सकलनयाभिप्रायावतारणतः पदुप्रज्ञिरिज्यबुद्धिषु व्यवस्थाप्यन्ते । 'तान्' भावान् 'तदा' तस्मिन् काले तथा आल्या-यमानान् प्रतीत्य सादिसपर्यवसितम्। एतदुक्तं भवति-तस्मिन् काले तं तं प्रज्ञापकोपयोगं स्वरविशेषं प्रयत्नविशेषमासनविशेषम-25 प्रतीत्व अनावपर्यवसितम्, प्रवाहरूपेण क्षायोपशमिकभावस्य अनावपर्यवसितत्वात् । …अथवेत्यादि, ……भवसिद्धिको भन्यः, तस्य [श्रुतं ] सम्यक्श्रुतं सादिसपर्यवसितम्, सम्यक्त्वलाभे प्रथमतया भावात् भूयो मिथ्याल्यप्राप्तौ केवलोत्पत्तौ वा विनःशात । . . . . . अभवासिद्धिको ऽभव्यः, तस्य श्चतं मिथ्याश्चतमनाद्यपर्यवसितम्, तस्य सर्देव सम्यक्त्वादिगुण-हीनत्वात्।" इति मलयगिरिविरचितायां नन्दिसूत्रवृत्तौ ए०१९५-१९८ । दश्यतां नन्दि० हारिभद्री० ए० ८४-८६ ।

पृ॰ ३ पं॰ १४-१६. **इमा णं** <sup>...</sup>अस्तासता । दश्यतां पृ॰ ४५१ टि० १ ।

30 पृ० ३ पं० १९. आभिनिबोधिकभेदानाम् । 'आभिनिबोधिकं' मितज्ञानमित्यर्थः । मत्यादिज्ञानपञ्चकस्वरूपं चेत्थमवगन्तस्यम्—''नाणं पंचविहं पन्नतं, तं जहा—आभिणिबोहियनाणं सुअनाणं ओहिनाणं मणपज्जवनाणं केवलनाणं [ निन्दस्० १ ] । ज्ञातिर्ज्ञानम्, भावे 'अनट्'प्रत्ययः । अथवा ज्ञायते वस्तु परिच्छिद्यतेऽनेनित ज्ञानम्, करणे 'अनट्'।…'पञ्च' इति सङ्ख्यात्राचकम्, विधानं विधा,…पञ्च विधाः प्रकारा यस्य तत् पञ्चविधं पञ्चप्रकारं प्रज्ञसं प्ररूपितं तिर्थकरगणधरैः…… । 'तद्यथा' इत्युदाहरणोपदर्शनार्थः, आभिनिबोधिकज्ञानं श्रुतज्ञानम् अवधिज्ञानं मनःपर्यायज्ञानं केवल- अर्थाभिमुखो नियतः प्रतिनियतस्यरूपो बोधो बोधिवहोषोऽभिनियोधः, [ अभिनिबोधः ] एवाभिनिबोधिकम् ः स्वार्थे 'इकण्' प्रत्ययः,……आभिनिबोधिकं च तद् ज्ञानं च आभिनिबोधिकज्ञानम्, इन्द्रियमनोनिमित्तो योग्यदेशावस्थितवस्तु-विषयः स्फुटप्रतिभासो बोधिवहोष इत्यर्थः १ । तथा श्रवणं श्रुतम्, वाच्यवाचकभावपुरस्सरीकारेण शब्दसंस्पृ(स्)ष्टार्थप्रहण-हेतुरुपल्डिधविशेषः, 'एवमाकारं वस्तु जलधारणाद्यर्थिकयासमर्थं घटशब्द्वाच्यम्' इत्यादिरूपतया प्रधानीकृतिविकालसाधारण-

१ भरतैरवतमहाविदेहादिक्षेत्रस्वरूपम् उत्पर्विण्यवसर्पिणीसुषमसुषमादिकालखरूपं च बृहत्संग्रहणी-श्लेत्रसमास-तत्त्वार्थ-सूत्रप्रमृतिग्रन्थेभ्योऽवसेयम् । २ ''नोउत्सर्पिणीं नोअवसर्पिणीं च प्रतीत्य अनाद्यपर्यवसितम् ।''–नन्दि० हारिभदी० ।

समानपरिणामः शब्दार्थपर्योङोचनानुसारी इन्द्रियमनोनिमित्तोऽवगमिवशेष इत्यर्थः । श्रुतं च तद् ज्ञानं च श्रुतज्ञानम् २ । तथा अवसब्दोऽधःशब्दार्थः, अव अधोऽधो विस्तृतं वस्तु धीयते परिच्छिद्यतेऽनेनेत्यवधिः, अथवा अवधिर्मर्यादा रूपिव्वेव द्रव्येषु परिच्छेदकतया प्रवृत्तिरूपा, तदुपछक्षितं ज्ञानमण्यवधिः । । अवधिश्वासौ ज्ञानं चावधिज्ञानम् ३ । तथा परिः सर्वतोभावे, अवनम् अवः, …अवनं गमनं वेदनमिति पर्यायाः, परि अवः पर्यवः, मनसि मनसो वा पर्यवः मनःपर्यवः, सर्वतो मनोद्रव्य-परिच्छेद इत्यर्थः । अथवा मनःपर्यय इति पाटः, ……सर्वतः तत्परिच्छेद इत्यर्थः, स चासौ ज्ञानं च मनःपर्ययज्ञानम् । अथवा 5 मनःपर्ययज्ञानमिति पाटः, ततः मनांसि मनोद्रव्याणि पर्येति सर्वात्मना परिच्छिनत्ति मनःपर्यायम्, ……मनःपर्यायं च तद् ज्ञानं च मनःपर्ययज्ञानम् । यद्वा मनसः पर्याया मनःपर्यायाः, पर्याया भेदा धर्मा बाह्यवस्त्राखोचनप्रकारा इत्यर्थः, तेषु तेषां वा सम्बन्धि ज्ञानं मनःपर्यायज्ञानम् ४ । तथा केवलमेकमसहायं मत्यादिज्ञाननिरपेक्षत्वात् । ……अथवा छुद्धं केवलम्, तद्वावरणमरुककछङ्कस्य निःशेषतोऽपगमात् । सक्छं वा केवलम्, प्रथमत एवाशेषतदावरणापगमतः सम्पूर्णोत्पत्तः । असाधारणं वा केवलम्, अनन्यसद्शत्वात् । अनन्तं वा केवलम्, ज्ञेयानन्तत्वात् । केवलं च तद् ज्ञानं च केवलज्ञानम् ५ ।" इति 10 मलवगिरिविरचितायां निद्दसूत्रवृत्तौ पृ० ६५-६६ । दश्यताम् अनुयोगद्वारस् १ ।

"ज्ञानं वक्ष्यामः – मतिश्रुतावधिमनः पर्यायकेवळानि ज्ञानम् ।११९ मितज्ञानं श्रुतज्ञानम् भविश्चानं मनः-पर्यायज्ञानं केवळ्ज्ञानिमलेतद् मूलविधानतः पञ्चविधं ज्ञानम् । प्रभेदास्त्वस्य पुरस्ताद् वक्ष्यन्ते । … मितः स्मृतिः संज्ञा चिन्ताऽभिनिवोध इत्यनर्थान्तरम् ।१।१३। मितज्ञानं स्मृतिज्ञानं संज्ञाज्ञानं तथा आभिनिवोधकज्ञानमित्य-नर्थान्तरम् । तदिन्द्रियानिन्द्रियनिमित्तम् ।१।१४। तदेतद् मितज्ञानं द्विविधं भवति–इन्द्रियनिमित्तमनिन्द्रयनिमित्तं च । १५ तत्रिन्द्रयनिमित्तं स्पर्शनादीनां पञ्चानां स्पर्शादिषु पञ्चस्वेव स्वविषयेषु । अनिन्द्रियनिमित्तं मनोवृत्तिरोधज्ञानं च । १५ तत्त्रवार्थमा ।

पृ० ४ पं० १. ततथाभिनिबोहिअनाणंति। "इतेः स्वरात् तश्च द्विः १८।१।४२। पदात् परस्य इतेरादेर्छुंग् भवित स्वरात् परश्च तकारो द्विभैवति। किं ति। तं ति। दिट्टं ति। न जुत्तं ति। स्वरात् तह ति। झ त्ति। पिओ ति। पुरिसो ति।" इति आचार्यदेमचन्द्रकृतप्राकृतन्याकरणानुसारेण अत्र इतेरिकारस्य लुग् ज्ञातन्यः।

पृ० ४. पं० १. श्रुतज्ञानः । श्रुतज्ञानस्य विस्तरेण स्वरूपं 'पृ० ९ पं० ३ पूर्वमहोद्धिसमुत्पतितनयप्राश्रुत' इत्यस्य 20 टिप्पणादवगन्तव्यम्। तथा दश्यतां टिपृ० ६ पं० ३१।

पृ० ४ पं० २. घटादेः । यदि हि एकान्तेन नित्यो घटसादा तस्य सर्वदावस्थितत्वात् कुम्भकारप्रयक्षजन्यत्वाभावात् कुम्भकाराय घटादेवेंतनप्रदानं निरर्थकमिति भावः । "एवंविधवस्तूपनिवन्धनैव च वर्णाश्रमप्रतिनियतस्या यमनियमगम्यागम्य-भक्ष्याभक्ष्यादिन्यवस्था कुम्भकारादेश्च मृदानयनावमर्दनशिवकस्थासकादिकरणप्रवृत्तौ वेतनकादिदानस्य साफल्यम् ।"-तत्त्वार्थ० सिद्धसेनवृ० १।३४।

पृ० ४ पं० ३. चिकीर्षा ः। "एकान्तनाशिनि च कृतनाशाकृताभ्यागमें। स्याताम्, स्मृति-प्रत्यभिज्ञान-निहितप्रत्युनमार्गणप्रमृतयश्च प्रतिप्राणिप्रतीता व्यवहारा विशिषेरन् ।"-प्रमाणमी० १।१।४२। "पदार्थास्थैर्यपक्षे ः ः "पृत्रदेदष्टस्य स्मरणम्, स्मृतस्य
कस्यचित् प्रत्यभिज्ञानम्, प्रत्यभिज्ञातस्य गृहादेर्धकृतस्य समापनम्' इत्यादयश्च व्यवहारा विलुप्येरन् ।" इति न्यायमञ्जयी
क्षणभङ्गनिराकरणे। "सर्वथा भेदे हि बद्ध-मुक्तपर्याययोः अन्यो बद्धः अन्यश्च मुच्यते इति बद्धस्येव मोक्षार्था प्रवृक्तिनं स्मृत् ।
सन्तानापेक्षया बद्धस्य मोक्ष इत्यपि अनव्यतमोविलसितम्, सन्तानस्यवोक्तप्रकारणासम्भवात् । तथा निहितमन्त्रिताधीतस्मृतिः 30
दक्तप्रदार्थाक्ष एकात्मापह्ववे दुर्घट इति।"-न्यायकुमु० पृ० २०।

पृ० ४ पं० ३-४. स्वरूपानवधारणे ·····नावक्तव्यः । ''अवक्तव्येकान्तोऽपि असद्वादः, स्ववचनविरोधात्, सदासैनविकवत्।''-तत्वार्थराजवा० ११६।

पृ० ४ पं० ९,१५. कालः " "ॐ बहावादिनो वदन्ति—किं कारणं बहा कुतः सा जाता जीवाम केन क च सम्प्रतिष्ठाः । अधिष्ठिताः केन सुखेतरेषु वर्तामहे बहाविदो व्यवस्थाम् ॥ १ ॥ कालः स्वभावो नियतिर्यदच्छा भूतानि योनिः <sup>35</sup> पुरुष इति चिन्त्यम् । संयोग एषां न त्वात्मभावादात्माप्यनीशः सुखदुःखहेतोः ॥ २ ॥" इति श्वेताश्वतरोपनिषदि । "कालो सहाव णियई पुटवक्यं पुरिस कारणेगंता । मिच्छतं ते चेव समासओ होति सम्मतं ॥"-सम्मति ० ३।५३। अस्य व्याख्या — "काल-स्वभाव-नियति-पूर्वकृत-पुरुषकारणरूपा एकान्ताः सर्वेऽपि एकका मिथ्यात्वम् । त एव समुदिताः परस्पराजह- वृत्तयः सम्यक्तरूपतां प्रतिपद्यन्ते इति तात्पर्यार्थः ……।" इत्यादिविस्तरेण अभयदेवस्तरिचितायां सन्मतिवृत्तौ अवलो-

कनीया । कालादीनां स्वरूपं तृतीयचतुर्थारयोविंस्तरेण वक्ष्यतेऽत्रैव । सांख्यकारिकामाठरवृत्ति[का॰ ६१]-शास्त्रवार्तासमुखय-[का॰ २।५२-८१]प्रमृतिग्रन्थेष्वपि कालादिस्वरूपं तदेकान्तिमराकरणं च प्रकारान्तरेण वर्णितमस्ति ।

पृ० ४ पं० १०. एकपुरुषितृपुत्रत्वादिवत् । "एकोऽपि सन् देवदत्तो लोके खरूपं सम्बन्धिरूपं चापेक्ष्य अनेकराब्दप्रत्ययमाग् भवति 'मनुष्यो ब्राह्मणः श्रोत्रियो वदान्यो बालो युवा स्थितरः पिता पुत्रः पौत्रो आता जामाता' इति ।

5 एकापि सती रेखा स्थानान्यत्वेन निविश्तमाना एक-दश-शत-सहस्नादिशब्दप्रत्ययमेदमनुभवति ।"—त्रह्मसृत्रशांकरमा० २।२।१०।
"अपैणाभेदाद्विरोधः पितापुत्रादिसम्बन्धवत् ।११। उक्ताद्पणाभेदाद् एकत्र अविरोधेन अवरोधो धर्माणां पितापुत्रादिसम्बन्धवत् । तद्यथा एकस्य देवदत्तस्य जातिकुलरूपसंज्ञान्यपदेशविशिष्टस्य 'पिता पुत्रो आता भागिनेयः' इत्येवंप्रकाराः सम्बन्धाः
जन्यजनकत्वादिशक्त्यपंणाभेदान विरुध्यन्ते । न ह्येकापेक्षया पितेति शेषापेक्षयापि पिता भवति, शेषापेक्षया वा पुत्रादिन्यपदेशाई इति उक्तापेक्षयापि पुत्रादिन्यपदेशभाक् । न च पितापुत्रादिकृतं संबन्धबहुत्वं देवदत्तस्थैकत्वेन विरुध्यते । तद्वदिस्तत्वा10 दयोऽपि न यान्ति विरोधमेकत्र ।"—तत्त्वार्थराजवा० १।६।

ए० ५ पं० १- अननुविषयप्रइत्वात् । अत्र 'अनन्तविषयप्रज्ञत्वात्' इति शुद्धः पाठः ।

पृ० ५ पं० ६. स्थूलमत्त्र्ये…। तुलना—"सविसयमसद्दंता नयाण तम्मत्त्रयं च गिण्हंता। मण्णंता य विरोहं अप-रिणामातिपरिणामा॥ २२९२॥ गच्छेज हु मा मिच्छं परिणामा य सुहुमाइबहुमेए। होजाऽसत्ते घेतुं न कालिए तो नय-विभागो॥ २२९३॥"—विशेषाव० भा०।

15 पुरु ५ पं ० ८. बौद्धे । बुद्धदर्शने इत्यर्थः । एवमग्रेऽपि ।

पृ० ५ पं० ९. स्मृत्य ·····सन्तानकल्पना । "यत्र सन्ताने पटीयसा अनुभवेन उत्तरोत्तरिविश्वष्टतत्तमक्षणोत्पादात् समृत्यादिनीजमाहितं तन्नैय स्मरणादयः समुत्यचन्ते, नान्यन्न, प्रतिनियतत्वात् कार्यकारणभावस्य । ····· सारणादिपूर्वकाश्च प्रत्यभिन् ज्ञानादयः प्रसूयन्ते इत्यविरुद्धम् [ पृ० १८४ ] ······सन्तितशब्देन क्षणा एव वस्तुभूताः सन्तानिनो व्यवहारलाघवाय सामस्त्येन युगपत् प्रकाश्चन्ते 'वन'शब्देनेव धवादयः ।''-तत्त्वसं०पं० पृ० ५२३-४ । "सन्तानो नाम न कश्चिदेकः परमार्थतन् 20 सम्भवति । किं तिर्हि ? कार्यकारणभावप्रवृत्तक्षणपरम्पराप्रवाहरूप एवायम्, ततो व्यतिरिक्तस्य अनुपलम्भात् । तसादितेषामेव क्षणानामेकपदेन प्रतिपादनाय संकेतः इतो बुद्धैः व्यवहारार्थं 'सन्तानः' इति ।''-वोधिचर्याव० पृ० ३३४ । टिपृ० ७ पं० २६ ।

पृ० ५ पं० ३०. क्रियावत् ः । पुण्यनामध्यमुनिराजश्रीपुण्यविजयमहोदयसके बहु पुरातने इस्तिल्विते सन्नृत्तिके वैशेषिकसूत्रमन्थे इदं सूत्रम् अत्रवदेव वर्तते, इश्यतां ए० ४४० टि० ५ । अस्य प्रन्थस्य श्रीपुण्यविजयमुनिराजसकत्वाद् व्यवहारलाघवार्थमसाभिः P इति संज्ञा कृतास्ति । इदं पुनरत्रावधयम् − वाराणसी-कलिकातादिनगरमुद्रितेषु शंकरमिश्रादि25 व्याख्यातेषु सम्प्रति प्रसिद्धेषु सर्वेष्यपि वैशेषिकसूत्रपाठेषु अस्मात् Pपुस्तकाद् मृयान् पाठमेदो वर्तते । प्राचीनप्रन्थेषु उद्गति बहूनि वैशेषिकसूत्राणि वाराणस्यादिमुदिते सूत्रपाठे न सन्ति अतीव अन्यथारूपेण वा उपलभ्यन्ते, अस्मित्तु Pपुस्तके प्रायः सर्वाण्यपि सूत्राणि यथावत् सन्ति स्वल्पिष्ठेन वा पाठमेदेन उपलभ्यन्ते । इदं तु Pपुस्तकं पञ्चमारपर्यन्तमस्य प्रन्थस्य मुद्रणानन्तरं मम दृष्टिपथमायातम्, अतो बहूनि बहूनि सूत्राणि सबृत्तिकानि Pपुस्तकादुद्धस्य तत्र तत्र टिप्पणेषु मया उपन्यस्तानि । तद्दर्शनाद् वाराणस्यादिमुद्धितसूत्रपाठस्य तद्व्याख्यानां च बहुषु स्थानेषु अष्टलमसम्बद्धसं च Pपुस्तकसूत्रपाठस्य तद्व्याख्यानां च बहुषु स्थानेषु अष्टलमसम्बद्धसं च Pपुस्तकसूत्रपाठस्य तद्व्याख्यानां विद्विद्धः ।

पुस्तकस्त्ररूपं त्वित्थम्—अत्र ३४ पत्राणि सन्ति, प्रतिपत्रं पृष्ठद्वयम्, प्रॅतिपृष्ठं १२ पैक्तयः । तत्र आद्येषु पञ्चसु पत्रेषु केवलं वैशेषिकस्त्रपाटः, ततः परं सार्देषु अष्टाविंशतौ पत्रेषु 'सूत्रं तद्व्याल्या, सूत्रं तद्व्याल्या' इत्यवंक्रमेण सर्वेषामिष स्त्राणां चन्द्रानन्द्विरचिता वैशेषिकस्त्रवृत्तिः । एवं च 'एकः केवलः स्त्रपाटः, अपरश्च वृत्त्यन्तर्गतः स्त्रपाटः' इति द्वौ सूत्र-पाटावत्र । उभयत्रापि प्रायः साम्यमेव, तथापि कचित् किञ्चिद्रैषम्यमिष वर्तते, तद्पि च यथायोगं तत्र तत्र प्रदर्शितं मया । 35 'सू्०'शब्देन प्रिवदेन वा केवलः स्त्रपाटो शेयः, 'वृस्क्रं रेश्वदेन तु वृत्त्यन्तर्गतः स्त्रपाटो श्रेयः। वृत्ताविष बहुत्राशुद्धिर्वर्तते,

१ अर्पणानां विवक्षाणां भेदात् । २ संप्रहः । ३ एतच श्रष्टत्वमसम्बद्धत्वं च विद्वद्भिरिप खीकियत एव, दश्यतां न्यायकन्दल्याः प्रस्तावना [ विज्ञापनम् ] ए० ११, तथा चन्द्रकान्ततर्कालङ्कारलिखिता चैशेषिकदर्शनस्य भूमिका ए०३ । ४ प्रतिपत्रं मानं ९३"×२३" ईच्च[Inch]प्रमितं ज्ञेयम् । ५ प्रथमपत्रस्य उपरितनं पृष्ठं तु लेखरहितमिति ध्येयम् । ६ Т=Text मूलमित्यर्थः ।

सापि मया प्रमार्जिता, वृत्तिस्थः पाठश्च 'वृ॰'शब्देन प्रदर्शितः । वृत्तिकारः चन्द्रानन्दः कदा जात इति निश्चितं वयं न जानीमः, किन्तु शङ्करिमश्चात् प्राचीन एवेति प्रत्ययोऽस्माकम् । Pपुस्तकमि बहु प्राचीनमिति ध्येयम् ।

पृ॰ ५ पं॰ ११. तद्व्याप्ति · । भाकाशादिषु कियावस्वाभावाद्व्याप्तिर्ज्ञातव्या ।

पृ० ५ पं० १२-१३. अद्भव्यमः । अद्भव्यानेकद्भव्ययोः स्वरूपं पृ० २२ पं० ८ इत्यत्र द्रष्टव्यम् । द्रव्यपर्यायनय-स्वरूपं दिपृ० ३ पं० २-५ इत्यत्र द्रष्टव्यम् । काणभुजे कणभुजा कणादेन प्रणीते वैशेषिकदर्शने इति भावः ।

पृ॰ ६ पं॰ १. 'रोषशासनन्यग्भावेन वा जेष्यस्येव तद् यदेवंविधम्' इति मूलपाठोऽत्र शोभन एव य॰प्रतिपाठामु॰ सारी च। दृश्यतां टिप्ट॰ १० पं॰ ३४।

पृ०६ पं०३. सदिति ...। दश्यतां टिप्ट०८ पं० २२—टिप्ट०९ पं० २। "एवं विशेषा न्याख्याताः। सत्ता तु सदिति यतो द्रव्यगुणकर्मसु [वै० सू० ११२१७], भिन्नेषु द्रव्यादिषु त्रिषु यतो जायते 'सत् सत्' इति बुद्धिः सा सत्ता । भाश्रयविनाशादस्या विनाश इति चेत्, न, यतः द्रव्यगुणकर्मभ्योऽर्थान्तरं सत्ता वै० सू० १।२।८ ।, 10 यसाद् द्रव्यादिभ्यो व्यतिरिक्ता सत्ता तसान्न द्रव्यादिविनाशे सत्ता विनश्यतीति । द्रव्यादिव्यतिरेके युक्तिः-ऐक्तुद्रद्य-वरवान द्रव्यम् वि॰ स्॰ ११२१९ है, परमाण्याकाशादि द्रव्यमद्रव्यं कारणद्रव्याभावात्, अनेकद्रव्यं वा घटादि समयायि-कारणद्रव्ययुक्तत्वातः सत्ता पुनः प्रत्येकं परिसमाध्या वर्तमाना एकद्रव्यवत्त्वानः द्रव्यम् । गुणकर्मसु च भावान्न कर्म न गुणः [बै॰ सू॰ १।२।९०], गुणानां गुणेब्बवृत्तेः कैर्मसु कर्मणाम्, गुणेषु कर्मसु च सत्ताया वर्तमानत्वाक गुणकर्मणी सत्ता। सामान्यविशेषाभावाश्च [ वै० सू० ११२१९ ], यदि सत्ता द्वयादीनामन्यतमा स्यात् एवं द्रव्यादिष्त्रिव सत्तायामपि 15 सत्तात्वादयः सामान्यविशेषा वर्तरन् । न चैवम् । तस्मान्न सत्ता द्रच्यगुणकर्माणि । एकद्वव्यवस्वेन द्रव्यत्वमुक्तम् [ वै० सू० १।२।१२ ], यथा प्रतिद्रव्यं साकल्येन वर्तमानत्वान्न द्रव्यं सत्ता तथैकद्रव्यत्वान्न द्रव्यं द्रव्यत्वम् । सामान्यविशेषाभावेन च [वै० सू० १।२।१३], ईंन्यादिष्विय द्रव्यत्वादीनां मध्यात् कश्चित् सामान्यविशेषो द्रव्यत्वे वर्तेत यदि द्रव्यं गुणः कर्म वा स्थात्। तस्मान द्रव्यादीनि द्रव्यत्वम्। गुँगे भावाद् गुणत्वमुक्तम् [ वै० स्० ११२।१४ ], गुणेषु गुणानामवृत्तः, गुणत्वं च गुणेषु वर्तते, तस्माब गुणः । सामान्यविशेषाभावेन च [वै० सू० १।२।१५], यदि गुणत्वं द्रव्यं कर्म वा 20 स्यात् तस्मिन् इस्यत्वं कर्मत्वं वा सामान्यविशेषो स्याताम् । न चैवम् । तस्मान्न इत्यं कर्म वा गुणत्वम् । कर्मणि भावात् कर्मत्वमुक्तम् वि० स्० १।२।१६ ], कर्मणि कर्मत्वस्य वृत्तेः कर्मणः कर्मणि चावृत्तेः [कर्म न ] कर्मत्वम् । स्तामान्य-विशेषाभावेन च [वै० सू० ३।२।३७], द्रव्यत्वं गुगत्वं वा कर्मत्वे स्थातां यदि द्रव्यं गुगो वा स्थात् । तस्मान द्रम्यगुणौ कर्मत्वम् ।" इति चन्द्रानन्दविरचितायां चैशेषिकसूत्रवृत्तौ 🏱 पृ० १० ।

पृ० ६ पं० ९-१४ जं चोद्सः पण्णवणिजाः अक्खरलंभेणः । इदमत्रावधेयम् पण्ण- 25 वणिजाः ॥१४१॥ जं चोद्सः ॥१४२॥ अक्खरलंभेणः ॥१४३॥' इत्येवंक्रमेण इदं गाथात्रयं जिनभद्रगणिक्षमाश्रमणिक्ति विशेषावश्यकभाष्येऽवलोक्यते, किन्तु तदीयमेवेदं गाथात्रयमन्यतो वा कुतिश्चद् प्रन्थात् तैः संगृह्ण स्वप्रन्थे प्रथितिमिति विचारणीयम् । यतः अकलक्षविरचिते तत्त्वार्थराजवार्तिके ११२६ सूत्रे 'पण्णवणिजाः अणंतभागो सुदणिबद्धो ॥' इति गाथा 'उक्तं च' इत्युक्षित्य उद्धृता दृश्यते । किञ्च, वृहत्कल्पभाष्येऽपि 'पक्षवणिजा भावाः ॥१६४॥ जं चउदसपुव्यघराः ॥१६४॥' इत्येवंक्रमेण अत्रत्यं गाथाद्वयं दृश्यते, व्याल्यातं च तद् वृहत्कल्पभाष्यवृत्तिकृद्धिः क्षेमकीर्तिस्रिमः । मैलयगिरिस्रिचचनानु 30 सारेण वृहत्कल्पमृत्रिमेश्वतः भाष्यं चैको प्रन्थो जातः, अतोऽनयोगीथयोः मिश्चिक्तशरश्रीभद्रवाहुस्वामिरचितत्वमाहोस्विद् भाष्यकारश्रीसंघदासगणिक्षमाश्रमणरचितत्वमिति न ज्ञातुं पार्यते । तथापि संघदासगणिवरचितत्य बृहत्कल्पमाष्यय जिनभद्र-गणिक्षमाश्रमणरचितव्वमिति व ज्ञातुं पार्यते । तथापि संघदासगणिवरचितत्य बृहत्कल्पमाष्यय जिनभद्व-गणिक्षमाश्रमणरचितव्यक्षितः भाषाद्वयं न

नय० दि० २

१ न द्रव्यमेकद्रव्यवत्त्वात्—स्०। २ कमें छ कर्मणामञ्ज्ञिति सम्बन्धः । ३ सलस्वादयः-बृ०। ४ द्रव्यादि द्रव्यादिष्त्रिव—बृ०। ५ गुणाभावाद्—स्० वृस्०। ६ दश्यतां बृहत्कल्पवृ० पृ० २०४। ७ दश्यतां बृहत्कल्पवृ० पृ० २ पं० १२। - ८ बृहत्कल्पभाष्यस्य "सामन्न विसेसेण य……॥ ४५॥" इत्यत आरभ्य "ओसन्नेण…… । असनीण……॥ ५४॥" इत्येतत्पर्यन्तास्र गाथास्र वर्णितं मतं विशेषावश्यकभाष्यस्य "अण्णे सारिक्खाई पभासंति॥ ४६९॥" इत्यत आरभ्य "जीवत्तमिविदियाणं ॥ ४०५॥" इत्येतत्पर्यन्तास्र गाथास्र जिनभद्रगणिक्षमाश्रमणेः निराकृतम् । अतो संघदासगणिवरिवृतस्य बृहत्कल्पभाष्यस्य विशेषावश्यकभाष्यात् प्राचीनत्वं प्रतीयते ।

जिनभद्रगणिश्चमार्श्रमणरिवतिमिति विज्ञायते । 'अक्खरलंभेण समाः ।' इत्यस्या गाथाया व्याख्यायां 'सुयनाणव्भेतरे जाण' इत्यस्य विवरणशैलीं दृष्ट्वा 'इयमपि गाथा जिनभद्रगणिश्चमाश्रमणैः कुतश्चिद्रन्यग्रन्थात् संगृहीता स्यात्' इत्यपि सम्भाव्यते । अतो नयचक्षत्रृत्तिकृत्तिः (सिंहसूरिगणिवादिश्चमाश्रमणैः कुतो ग्रन्थात् क्रमभेदेन गाथात्रयमित्मुदृतमिति निश्चितं वकुं न पायते ।

आसां गाथानां जिनभद्रगणिक्षमाश्रमणादिविरचिता व्याख्या—''कत्तो एत्तियमेत्ता भावसुयमईण पज्जया 🌣 जेसिं। भासइ अणंतभागं भण्णइ जम्हा सुएऽभिहियं ॥१४०॥ कत्तो० गाहा। बाह—कुत इयन्तो भावश्रुतस्य मत्याश्च पर्योया येषामनन्तभागमात्रं भाषतः इति । उच्यते – यसादभिहितं पण्णवणिज्जा भावा अणंतभागो उ अण-भिलप्पाणं । पण्णविणिज्ञाणं पुण अधंतभागो सुयनिवद्धो ॥१४१॥ पण्णत्रणिज्ञा० गाहा । अनमिलाप्यानामनन्त-भागाः(गः) प्रज्ञापनीयाः, तदनन्तभागश्च श्रुतोपनिबद्धः। कथं पुनः? जं चोद्दसपुद्यधरा छट्टाणगया परोप्परं होति। तेण उ अणंतभागो पण्णयणिज्ञाण जं सुत्तं ॥१४२॥ जं चोइसपुव्यधरा०[गाहा]। यसाश्चतुर्दशपूर्वेवि(पूर्व्येपि) चतुर्दश-10 पूर्वविदोऽनन्तभागहीनोऽनन्तगुणहीनोऽभ्यधिको वा, इत्यतः प्रज्ञापनीयानामनन्तभागः श्रुतोपनिबद्ध इति। आह—यदि चतु-र्दशपूर्वविदः, कथमनन्तगुणभागहीनाधिक्यं च ? इति, उच्यते—अक्खरलंभेण समा ऊणहिया हों ति म**इविसेसेहिं।** ते वि य मईविसेसे सुयनाणब्भंतरे जाण ॥१४३॥ भक्तर० गाहा। अक्षरलाभसामान्यमात्रतश्चतुर्दशपूर्वविदः, तन्मति-विशेषाक्षयूनाधिकत्वं तेषाम्। मतिविशेषग्रहणात् 'मतिज्ञानविशेषा एव' इति मा भूवन्, अतो विशेष्यते—तेऽपि हि श्रुतज्ञा-नान्तर्भाविन एवेति । आह—यद्येवं श्चतज्ञानमेवेति किं नोच्यते त(कु ?)तोऽभ्यन्तर इति, न, विशेषाद[ङ्गा]भ्यन्तरादिख्यपदेशवत् । <u>१६ मथना श्वतज्ञानमिति चतुर्दशपूर्वोक्षरलाभमधिकुरुते, चतुर्दशपूर्वोक्षरलाभाभ्यन्तरान् जानीहीत्युक्तं भवति।''—विशेषाव०भा०</u> स्त्रोपज्ञरः । ''कत्तो० इत्यादि । कुत एतावन्तो भावश्रुतमत्योः पर्यायाः उपरुब्धार्थविशेषाः येषां सर्वेणाप्यायुषाऽनन्तभाग-मात्रं भाषते ? इति। भद्मति, यसात् श्रुते भणितमिति गाथार्थः ॥१४०॥ पञ्चवणिज्ञाः० इत्यादि । प्रज्ञाप्यन्त इति प्रज्ञापनीयाः, वचनपर्यायत्वेन श्रुतज्ञानगोचरा इत्यर्थः । के? 'भावाः' ऊर्ज्जाधिस्तर्यग्लोकनिविष्टभू-भवन-ग्रह-नक्षत्र-तारकार्केन्द्रादयः। किम्? भत माह—अनन्तभाग एव वर्त्तन्ते, न संख्येयभागे नाप्यसंख्येयभाग इति । केषाम्? इत्याह—अनभिरुाप्यानाम्, मर्थपर्यायत्वेन <u>१८ मत्यवधिमनःपर्यायगोचराणामित्यर्थः, अनभिन्छ।प्यवस्तुराहोरभिन्छ।प्यवस्तुराहोरनन्तभागे वर्तत इति भावः । पुनश्च प्रज्ञाप-</u> नीयानां द्रव्याणामप्यनन्तभागोऽनन्तभागमात्रं श्रुतनिबद्धः चतुर्दशसु पूर्वेषु साक्षाद् प्रथितो भगवदिर्गणधेरीरिति गाथार्थः ॥१४१॥ कुतः प्रत्ययः? इति, अत आह—-जमित्यादि । 'यद्' यस्मात् चतुर्दशपूर्वघराः षद्स्थानपतिताः परस्परं भवन्ति, न्यूनाधिक्येनेति होषः । तथाहि—सकलाभिलाप्यवस्तुवेदितयोत्कृष्टचतुर्दशपूर्वविदः प्रतियोगी उक्तः 'अणंतभागहीणे वा असंखेजभागहीणे वा संखेजभागहीणे वा संखेजगुणहीणे वा असंखेजगुणहीणे वा अणंतगुणहीणे वा, एवं अञ्महिए वि'। 25 अतो येन कारणेनैयं तेन यत् सूत्रं चतुर्दशपूर्वेळक्षणं तत् प्रज्ञापनीयानामनन्तभाग एवेति स्थितमिति गाथार्थः ॥१४२॥ आह— केवलिनामिवामीषामयं तारतम्यकृतो विशेषो न युक्तः, युक्तश्चेद् उच्यतां कारणमित्यत आह—अवन्खरेत्यादि। 'अक्षरलाभेन' चतुर्दशपूर्वसूत्रलक्षणेन 'समाः' तुल्याः, चतुर्दशपूर्वधरत्वात् । कैस्तु न समाः ? इत्याह—न्यूनाधिका भवन्ति उक्तवत् 'मतिविशेषैः' **क्षक्षर**राभगतबुद्धिविकरपैः, तैसीर्व्याख्यानकरणैरिसर्यः, क्षयोपशमवैचित्र्यात्, केवलिनां त्वविशेषः क्षायिकत्वात्। इह च मतिविशेषप्रहणाद्राभिनिबोधिकविशेषास्तेमा भूबन् इत्यतो विशेष्यते—तानपि च मतिविशेषान् तरुयूनाधिक्यनिबन्धनान् गम्यान् 30 श्रुतज्ञानान्तर्भाविन एव 'जानीहि' विद्धि । यद्येवं 'ते वि य मतीविसेसे सुयणाणं चेव' इत्येवमेव प्रगुणमस्तु, तम्न, अस्यापि न्यायस्य दृष्टत्वाद् , अङ्गादिन्यपदेशवत् , यथा ह्यङ्गमेवाङ्गाभ्यन्तरम् , एवं श्रुतमेव श्रुताभ्यन्तरमेवेत्युक्तं भवतीति भावः । छन्दोभङ्गभयाद्वा अभ्यन्तरग्रहणमिति । अथवा 'सुतनाण' इत्यनेन चतुर्दशपूर्वाक्षरलाभमधिकुरुते । 'ते वि य मतीविसेसे सुतनाणब्भंतरे जाण'ति तानपि मस्यान् पर्यायानेतद्धिकरणेनैव विद्धि, श्रुतप्रन्थानुसारित्वादिति गाथार्थः ॥१४३॥''-विशेषाव०भा० कोट्याचार्यपृ० ।

पृ० ६ पं० १५. होष ः । अत्र 'होषशासनन्यमावेन वा' इति य०प्रतिपाटः साधुरेव । दश्यतां टिप्ट० ९ पं० ६ ।

प्र० ६ पं० १८-१९. गम्यम् ......स्पदं । दस्यतां पृ० १ पं० १२-१४।

पृ० ७ पं० १. अवबोधः । अत्र भा०प्रतिपाठानुसारि 'अवबोधससुद्रावयविभूतम्' इति साधु। टिप्ट० ११ पं० ११। पृ० ७ पं० १२. द्वित्वं न, तदाः । अत्र 'द्वित्वम्, तदादयोऽनन्तान्ता विकल्पाः' इसेवं पाठः साधुः प्रतीयते । 'अनन्तान्त'विषये दृश्यतं पृ० ५०५ टि० ६ ।

पु॰ ७ पं॰ १४. जावङ्या। "अपरिशुद्धश्च नयवादः परसमयः, स कियन्नेदो भवतीत्याह—जावङ्या वयणवहा तावङ्या चेव होति णयवाया। जावङ्या णयवाया तावङ्या चेव परसमया॥३१४७॥ अनेकान्तास्मकस्य

35

बस्तुन एकदेशस्य यद् अन्यितरपेक्षस्यावधारणम् अपरिशुद्धो नयः, तावन्मात्रार्थस्य वाचकानां शब्दानां याधन्तो मार्गाः हेतवो नयाः तावन्त एव भवन्ति नयवादाः तथितिविक्षः शब्दाः । यावन्तो नयवादासावन्त एव परसमया भवन्ति स्वेच्छा-प्रकल्पितिकरुपनिवन्धनत्वात् परसमयागं परिमितिनं विद्यते । ननु यद्यपरिमिताः परसमयाः कथं तिश्ववन्धनमूतानां नयानां संख्यानियमः 'नैगमसंग्रहच्यवहारर्जुसूत्रशब्दसमिमरूवैवनभूता नयाः' [तत्त्वार्ध० ११३३ ] इति श्रूयते ? न, स्थूळतस्तच्छुतेः । अवान्तरभेदेन तु तेषामपरिमितत्वमेव स्वकरपनाशिल्पघटितविकरपानामनियतत्वात् तदुःथप्रवादानामपि तत्संख्यापरिमाणत्वात्।" 5 -सन्मतिष्ठ० पृ० ६५६। "अथवा किमनेन स्त्रोकभेददर्शनेन । उत्कृष्टतोऽसंख्याता अपि नया भवन्ति । तेऽपि च 'अपि'-शब्दाद् द्रष्टच्या इति दर्शयत्राह—जावन्तो वयणपहा तावन्तो वा नया विसद्दाओं । ते चेव य परसमया सम्मत्तं समुदिया सब्वे ॥२२६५॥ 'वा' अथवा यावन्तो वचनपथा वचनमार्गा वचनप्रकाराः तेऽपि इह 'अपि'शब्दात् सङ्गृहीताः । य एव च मयास एव च सावधारणाः सर्वेऽपि परसमयाः तीर्धिकसिद्धान्ताः । समुदिवास्तु निरवधारणाः स्याच्छद्दलाव्छताः सर्वेऽपि नयाः सम्यक्तं जिनशासनभावं प्रतिपद्यन्त हृस्यथः ।''—विशेषाव०भा०मलधारिष्ठ० पृ० ९२२ ।

पृ० ७ ५० १७. अवयवीभूतोःः। अत्र 'अवयवी भूतो यःसिस्तद्वनोधसमुद्रावयविभूतं' इति भा०प्रतिपाठः समीचीनतरो भाति । इत्यतां टिपू० १० ५० ३६ ।

पृ० ७ ५० १९ सङ्ग्रह्मप्रस्तारः । सङ्ग्हप्रस्तारयोजिशेषतः स्वरूपज्ञानार्थमत्र टिप्पणेषु वक्ष्यमाणं 'दञ्चद्वियणय• पगती' [ ५० ११५ ५० ७ ] इत्यस्य टिप्पणं द्रष्टन्यम् ।

पृ० ७ पं० २०. अनिभभवनीयम् । "प्रन्थार्थवचनपटुभिः प्रयत्नविद्वसिरिवादिभिर्तिपुणैः । अनिभभवनीयमन्यैर्भास्करः <sub>15</sub> इव सर्वतेजोभिः ॥"-तत्त्वार्थमा० संबन्धका० २० ।

पृ० ८ एं० १-२. शेषशासनि "" "अथवा एकान्तवादिनां सर्व एव हेतुस्त्रयीं दोषजातें नातिकामतीत्याह—
असिद्धः सिद्धसेनस्य विरुद्धो मह्यवादिनः । द्वेधा सामन्तभद्दस्य हेतुरेकान्तसाधने ॥५३॥ असिद्धः सिद्धसेनस्येत्यादि ।
सिद्धसेनस्य सूत्रकर्तुः साकल्येनासिद्धत्वात् सकल एव हेतुः असिद्ध इति । तथाहि सामान्यं वा हेतुः स्यात् विशेषो वा ?
[ पृ० १०७ ] "" नैकान्तसामान्यक्षे हेतुः साकल्येन सिद्धः । नापि विशेषरूपः । "" मह्यवादिनस्त नयक्षियातुर्मतेन २० सकल एवकान्तसाभाने हेतुर्विरुद्ध इति, अनेकान्तात्मकवस्तुविपर्वयसाधनादिति । अनेकान्तिकासिद्धावपि साध्यिनश्चयविपर्वयसाधनाद् विरुद्धाविति । तथाहि—निश्चयेन सह अप्रतिपत्तिसन्देहावपि विरुद्धावेव । तद्विनाभूतौ चासिद्धानेकान्तिकाविति सकल एव हेतुर्विरुद्ध इति । द्वेधा सामन्तभद्दस्येति, स हि प्रतिबन्धविकलानां सर्वेषामेव हेत्नां व्यभिचारित्वं मन्यते, न
चैकान्तसामान्ययोविशेषयोर्वा प्रतिवन्ध उपपद्यते ।" इति शान्तिसूरिविश्चितायां न्यायावतारवार्तिकवृत्तै। ए० १०७-१०८।

पृ० ८ पं० ५. कपिलः ः क्षिप्तः सांख्यशासनस्य प्रणेता। व्यासः ब्रह्मसूत्राणां स्वयिता, अयं च बाद्रायण <sub>25</sub> इस्विप प्रसिद्धः। क्षणादः वैशेषिकदर्शनसूत्राणां प्रणेता। इष्टिदेदिनः वौद्धदर्शनप्रवर्तकः सिद्धार्थे। गौतमबुद्धः। मस्करी परिव्राजकसम्प्रदायाप्रणीः।

पृ० ८ एं० ६. प्रत्यक्षानुमानः । "द्विविधं सम्यक्तानं प्रत्यक्षमनुमानं च। तत्र प्रत्यक्षं कस्पनापोदमञ्जानतम्। अभिकापसंसर्गयोगयप्रतिभासा प्रतीतिः कल्पना, तया रहितम् । तिमिरा-ऽऽशुभ्रमण-नौयान-संक्षोभाद्यनाहितविभ्रमं द्यानं प्रत्यक्षम् । तक्षतुर्विधम्—इन्द्रियज्ञानं १ स्वविषयानन्तरविषयसहकारिणा इन्द्रियज्ञानेन समनन्तरप्रत्ययेन जनितं तद् मनो-३० विज्ञानं २ स्विचित्तवैक्षानामारमसंवेदनं ३ भूतार्थभावनाप्रकृषेपर्यन्तजं योगिज्ञानं ४ चेति । तस्य विषयः स्वेळक्षणम् । यस्यार्थस्य सिक्षधानासिक्षधानाभ्यां ज्ञानप्रतिभासभेदः तत् स्वळक्षणम् । तदेव परमार्थसत् , अर्थिक्षयासामर्थ्यळक्षणस् । सन्यत् सामान्यळक्षणम् , सोऽनुमानस्य विषयः । … अनुमानं द्विधा स्वार्थं परार्थं च । तत्र स्वार्थं त्रिरूपाळिकाद् यदनुमेये ज्ञानं तदनुमानम् । अर्थेक्ष्यानुमेये सत्त्यमेव, सपक्ष एव सत्त्यम् , असपक्षे चासन्त्यमेव निश्चितम् । अनुमेयोऽत्र जिज्ञासित-विशेषो धर्मी । साध्यधर्मसामान्येन समानोऽर्थः सपक्षः । न सपक्षोऽसपक्षः ततोऽन्यस्तदिरुद्धस्तदभावश्चेति । त्रिरूपाणि च ३५ त्रीण्येव ळिक्नानि अनुपळ्डिधः १ स्वभावः २ कार्य ३ चेति । तत्रानुपळ्डिधर्यथा – न प्रदेशविशेषे कविद् घटः, उपळ्डिय- रक्षणप्राप्तस्यानुपळ्डधेरित् । उपळ्डियळक्षणप्राप्तिः उपळ्रभप्रस्यान्तरसाक्ष्यं स्वभावविशेषश्च । यः स्वभावः सत्तु अन्येषूप- रक्षणप्राप्तस्यानुपळ्डधेरित् । उपळ्डियळक्षणप्राप्तिः उपळ्रभप्रस्यानन्तरसाक्ष्यं स्वभावविशेषश्च । यः स्वभावः सत्तु अन्येषूप-

१ अस्य खलक्षणस्य तन्त्रान्तरेषु 'विशेषः' इति संज्ञा।

लम्भप्रत्ययेषु सन् प्रत्यक्ष एव भवति स स्वभावः १। स्वभावः स्वसत्तामात्रभाविनि साध्यधर्मे हेतुः, यथा वृक्षोऽयं शिशपात्वा-दिति २। कार्यं यथाप्रिरत्र धूमादिति ३।" इति बौद्धाचार्यधर्मकीर्तिरचिते स्यायबिन्दौ ।

पृ० ८ पं० ११-१२. **एतेन ····कार्यानुमानविनिश्चेये ऽपि ।** धूमस्य अक्षिकार्यत्यात् धूमेन कार्येण कारणस्य अभ्नेर्यदनुमानं तत् कार्यानुमानमुख्यते, कार्यलिङ्गजत्वात् । दश्यतां टिपृ० १२ पं० २ ।

पृ० ८ पं० १२. **न विशेषा एव**ः। "निर्विशेषं न सामान्यं भवेच्छशविषाणवत् । विशेषोऽपि च नैवास्ति सामान्येन विना कृतः ॥" इति न्यायावतास्वार्तिकवृत्तौ ए० ९०। "निर्विशेषं न सामान्यं भवेच्छशविषाणवत् । सामान्यरहितत्वाच विशेषास्तद्वदेव हि ॥१०॥" इति कुमारिङविरचिते स्ट्रोकवार्तिके आकृतिवादे ।

पृ० ८ पं० १४. 'रूपादय एव घटः' इति बौद्धमतं, 'घट एव रूपादयः' इति सांख्यादिमतं, 'रूपादयश्च घटश्च' इति वैद्योषिकमतं रूपादिगुणवतोऽवयिवनः स्वीकारात्, 'न रूपादयो न घटः' इति च शून्यवाद्यादिमतं भाति। अन्यतरोभयानुभय-10 पक्षमेदेन उदाहरणचतुष्टयमत्र दक्षितमिति ध्येयम्।

पृ० ८ पं० १९. परातमः । परमतविशेषप्रतिपत्तिनिराकरणं स्वमतविशेषतत्त्वप्रतिपादनं च कर्तव्यमित्याशयः ।

पृ॰ ९ पं॰ १. प्रमाणद्वयः। इत्यतां टिपृ० ११ पं० २८॥

पृ० ९ पं० ३. पूर्वेमहोद्धिसमुत्पतितनयप्राभृततरङ्गागमप्रभ्रष्टश्विष्ठ द्यार्थकणिकमात्रम् · · । "पूर्विर्षि-भिस्तथा ज्ञानप्रवादाभिधपञ्चमात् । नयचक्रमहाग्रन्थः पूर्वीञ्चके तमोहरः ॥१४॥"-प्रभावकच० महत्रादिप्र० । द्वादशस्य 15 दृष्टिबादाख्यस्य अङ्गस्य विभागविदेशेषः 'पूर्वे'नाम्ना व्यपदिदयते, नयप्राभृतं च नयस्क्रपनिरूपणपरो ग्रन्थविदेशेषः। तथाहि—

"श्रुतं मितपूर्वं द्रघनेकद्वादशमेदम्। १।२०। श्रुतज्ञानं मित्ज्ञानपूर्वकं भवति। श्रुतमाप्तवचनमागमः उपदेश ऐतिह्यमान्नायः प्रवचनं जिनवचनिमत्यनर्थान्तरम्। तद् द्विविधमङ्गवाह्यमङ्गप्तविष्टं च। तत् पुनरनेकविधं द्वादशिवधं च यथा-सङ्क्षयम्। भङ्गबाह्यमनेकविधम्, तद्यथा—सामिकं चतुर्विशिव्यमङ्गवाह्यमङ्गप्तिः प्रातिकमणं कायच्युत्वर्गः प्रत्याख्यानम् द्श-वैकालिकम् उत्तराध्यायाः दशाः कल्पव्यचहारौ निशीधम् ऋषिभाषितानि एवमादि। अञ्जप्तविष्टं द्वादशिवधम्, तद्यथा—20 आचारः स्वृत्रकृतं स्थानं समवायः व्याख्याप्रज्ञितः ञ्चातिश्चावश्चाद्याः अन्तकृद्दशाः अनुत्तरौपपातिकदशाः प्रश्नव्याकरणं विपाकसूत्रं हृष्टिपत हृति। अत्राह—मितज्ञानश्चत्रज्ञानयोः कः प्रतिविशेष हृति। उत्यते—उत्पन्नाविनप्रशिद्याहकं साम्यतकालविषयं मितज्ञानम्, श्चित्रज्ञानं तु त्रिकालविषयम् उत्पन्नविनप्रश्चाद्वर्ग्वश्चरते—वन्तृविशेषाद् हृतिध्यम्। यद् भगविद्यः सर्वदर्शिमः परमितिसर्वद्वरः तत्स्वाभान्यात् परमञ्जभस्य च प्रवचनप्रतिष्टापनफलस्य तीर्थकरनाम-विक्रवाद्वरः सर्वदर्शिमः परमितिसर्वदिः तत्स्वाभान्यात् परमञ्जभस्य च प्रवचनप्रतिष्टापनफलस्य तीर्थकरनाम-विक्रवाद्वरः भगविद्यश्चरत्रत्वाद्वर्वद्वरत्वाद्वरः सर्वदर्शिमः परमार्वभिरहिदः तत्स्वाभान्यात् परमञ्जभस्य च प्रवचनप्रतिष्टापनफलस्य तीर्थकरनाम-विक्रव्ययन्तिक्षयात्रकृतिः परमञ्जष्टवाद्वातिशक्तिमराचार्यः कालसंहननायुर्वेषादृद्धस्यक्षेणाण्यर्रहेच्यं तद्वप्रविष्टम् । गणधरानन्तर्यादिभिरत्व-व्यविद्यस्यक्षेणात्त्वादानन्त्याच त्रेपस्य श्चतद्वावाद्वरं कालस्यवाद्वर् स्थाद्वर्यस्थानिक्षय्यस्थानिक्षयम् । तस्य च महाविष्ययत्वात् तांस्तानर्थानिक्षस्य प्रकरणसमाहयपेक्षमङ्गोपाङ्काः समुद्रप्रतर्यवद्व वृद्ध्यवसेयं स्थात्। ऐतेन पूर्वाणि वस्त्वि प्राभृतानि प्राभृत्वाम्यान्ति अध्ययनाति उद्देशाश्च व्याख्याताः।"—तत्त्वार्यभाः।

१ द्विष्टिपातस्यैव 'द्विष्टिवादः' इत्यपरमिभधानम् । अयं च द्विष्टिवादः पञ्चविधः—परिकर्म १, सूत्रम् २, अनुयोगः ३, पूर्वगतम् ४, चूलिका ५ चेति । तत्र पूर्वगतं चहुर्दशप्रकारम्—उत्पादपूर्वम् १ अप्रायणीयपूर्वं २ विर्धयप्रवादपूर्वम् ३ अस्तिनास्ति-प्रवादपूर्वं ४ ज्ञानप्रवादपूर्वं ५ सल्यप्रवादपूर्वम् ६ आत्मप्रवादपूर्वं ७ कर्मप्रवादपूर्वं ८ प्रत्याख्यानप्रवादपूर्वं ९ विद्यानुप्रवादपूर्वं १७ कल्याणपूर्वं १९ प्राणावायपूर्वं १२ कियाविशालपूर्वं १३ लोकविन्दुसारपूर्वं १४ चेति । एतेषां विस्तरेण स्वरूपं तु नित्द्रस्त्व [सूत्र ५६]तत्त्वार्थराजवार्तिक् ११२० ]प्रमृतिप्रन्थेभ्योऽवसेयम् । 'पूर्व'शब्दस्य 'आदिः' इत्यर्थः, तथा च आदौ तीर्थक्तद्वर्थितोऽभिधानाद् गणधरौर्वं आदौ सूत्रतो विरचनादेतेषां पूर्वस्ता, तदुक्तम्—''इह तीर्थकरस्तीर्थप्रवर्तनकाले ज्ञणधरान् सकलश्रुतार्थावगाहनसमर्थानधिकृत्य पूर्वं पूर्वगतं सूत्रार्थं भाषते ततस्तानि पूर्वाण्युच्यन्ते, गणधराः पुनः सूत्ररचनां विदधतः आचारादिकमेण विदधति स्थापयन्ति वा । अन्ये तु व्याचक्षते— पूर्वं पूर्वगतस्त्रार्थमर्हन् भाषते, गणधराः अपि पूर्वं पूर्वगतस्त्रं विरचयन्ति पश्चाद् आचारादिकम् ।'' इति निन्दस्त्रस्य मल्यिगिरीयकृतौ स्० ५६ । २ "एतेनेत्यादि । पृत्वेगाक्तमेवप्रयोजनेन सुखप्रहणादिना । पूर्वाणि दृष्टिपातान्तःपातीनि, पूर्वं प्रथनतार् । वस्तुनि पूर्वस्वांशोऽत्तरः ।

पृ० ९ पं० ५. गाथासूत्रम् । 'गाथा'छन्दसि निबद्धत्वादस्य सूत्रस्य 'गाथासूत्रम्' इत्युक्तम्।

पृ० ९ पं० ६. विधिनियमः "तदेवं गुणत्रयवैकल्यात्रागमान्तराणां प्रामाण्यम् । "तदेवं गुणत्रयवैकल्यात्रागमान्तराणां प्रामाण्यम् । "तदेवं गुणत्रयवैकल्यात्रागमान्तराणां प्रामाण्यम् । स्वाद्यान्यभ्यत्र्यात्रम् । स्वाद्यान्यभ्यत्र्यम् । स्वाद्यान्यभ्यत्र्यम् । स्वाद्यान्यभ्यत्र्यम् । स्वाद्यान्यभ्यत्र्यम् । स्वाद्यान्यभ्यत्र्यम् । स्वाद्यान्यभ्यत्र्यम् । तद्यापकाभावाद् व्याप्याभावप्रतिपादनं वैध्वप्यप्रयोगः । विधिश्च नियमश्च भङ्गश्च ते ६ तथोक्ताः । तेषु वृत्तिस्तद्यभ्यानम् । तद्वयतिरिक्तत्वात् । तद्विद्यस्य प्रद्यान्यम् । तद्वयतिरिक्तत्वात् । तद्विद्यस्य प्रद्यान्यम् । तद्वयतिरिक्तत्वात् । तद्विद्यस्य प्रद्यान्यम् । तद्वयतिरिक्तत्वात् । त्विद्यस्य प्रद्यान्यम् । तद्वयतिरिक्तत्वात् । त्विधिश्चन्यप्रयोगः । विधिश्च नियमश्च भङ्गश्च ते जीवाद्योऽनेनेति शासनमान्नायो जिनप्रणीतः, तसादन्यद् वेद्यदि अनृतम् असल्यार्थं भवति, अनर्थकव्यवित् , अनर्थका उन्मत्तकाः, तद्वयनमिव । यद्वा अनर्थकं च तद्वचश्च दशदाडिमादिवाक्यवत् । विधिश्ल्यादः, भङ्गो व्ययः, नियमो प्रोन्यमिति, तदात्यकं स्वक्तमेव वस्तु, तस्य साकल्येनाप्रतिपादनाद् आगमान्तराणां न प्रामाण्यमिति । [ पृ० ११३ ] ………।

एवं सप्तनयाम्बुधेजिनमताद् बाह्यागमा येऽभवन् , स्थित्युत्पाद्विनाशवस्तुविरहात् तान् सत्यतायाः क्षिपन् । 10 यो बौद्धाविधबुद्धतीर्थिकमतप्रादुर्भविद्विक्रमः, मल्लो मल्लमिवान्यवादमजयच्छ्रीमल्लवादी विभुः ॥" [ ए० १२२ ] इति शान्तिस्तिरिवितायां न्यायावतारवार्तिकवृत्तौ । "अत एव तदागमाद्परागमानामनृतत्वम् । उक्तं च मल्लवादिना—'विधिनियमभङ्गवृत्तिव्यवितिरक्तवादनर्थकवचोवत् । जैनादन्यच्छासनमनृतं भवतीति वैधर्म्यम् ॥१॥' एतस्कारिकाविशेषसावार्थः स्थानादवसेयः ।" इति चनद्वसेनस्तिरिवरिवताया उत्पादादिसिद्धेः स्थोपज्ञवृत्तौ ए० २२२ ।

पृ० ९ पं० ९–१०. परपक्ष……आवीतेनेति । दृश्यतां पृ० ३१४ पं० ३ दि० २ ।

15

पृ॰ ९ पं॰ ११. स्थितास्थित ।। द्यातां पृ० १० पं॰ २५।

प् ९ ५० १३. मेरूत्तरकुरुः । जैनमतानुसारि मेर्वादिस्वरूपं बृहत्सङ्क्षहणी-क्षेत्रसमास-तत्त्वार्थसूत्र[ ४० ३-४ ]-प्रभृतिग्रन्थेभ्योऽवसेयम् ।

पुरु ९ पैरु १५. प्रत्यक्षत्राहे 😶 ह्वयतां पुरु ५१ पंर ११ ।

ए० ९ पं० २२. 'भवति'शुद्धपदोश्चारणवत् । "जीवो ति सत्थयमिणं सुद्धत्तणत्रो घडाभिहाणं व । जेणत्थेण सद्श्यं 20 सो जीवो ः । २०५४ ॥ जीवो इत्यादि । जीव इत्येतत् पदं सार्थकं सगर्भम्, श्रुद्धपद्त्वात् असमासपद्त्वात् घटाभिधान- वत् । तत्रैतत् स्यात् –अनैकान्तिको हेतुः, श्रूत्यमित्यस्य श्रुद्धपद्त्वेऽन्यनर्थकत्वात् , तन्न, न्युत्पत्तिमस्वे सत्येवं हेतुविशेषणस्ये ध्यायासन्वात् , 'अन्यथा वेत्ति को नैतत् न्यायमार्गिवचक्षणः ।' व्यतिरेकेण स्वरविषाणिडत्थादिवचनवत् ।"-विशेषाव । भा कोव्याचार्यश्च ए० ४९१ । "जीव इत्येतद्भिधानमर्थवद् , ब्युत्पत्तिमस्वे सति श्रुद्धपद्त्वात् । इह यद् ब्युत्पत्तिमत् श्रुद्धपदं च तद्येवद् दृष्टम् । यदनर्थकं न तद् ब्युत्पत्तिमत् श्रुद्धपदं च, यथा डित्थः खरविषाणं च । येनार्थेनार्थवदिदं जीवाभिधानं स 25 जीवः, तसात्साति ।"—विशेषाव भा व् स्रोपज्ञश्च ।

पृ० १० पं० १. विधिराचारः ....। "विधेरेकार्थिकान्याह—अणुपुव्वी परिवाडी कमी य नायो ठिई स मजाया। होइ विहाणं च तहा विहीए एगट्टिया हुंति॥ २०८॥ आनुपूर्वी परिपाटी ऋमी न्यायः स्थितिः मर्यादा विधानमित्येतानि विधेरेकार्थिकानि भवन्ति।"—बृहत्कल्प० मलयगिरिष्ठ० पू० ६७।

पु• १० वं ५. स्त्रविषयः''। दश्यतां पु० ११७ वं• ५-७।

30

वस्तुनः प्राभृतमल्पतरम् । प्रापृतात् प्राभृतप्राभृतमल्पतरम् । ततोऽध्ययनं प्रन्थतोऽल्पतरम् । तत उद्देशकोऽल्पतर इति । ध्याख्यातानीति, सुखग्रहणादि यदेवाक्कोपाङ्गादिकरणे फलं तदेवात्रापीति ।"—तत्त्वार्थ० तिद्धसेनवृ० १।२० ।

१ 'आर्या' छन्दस एव 'गाथा' इति नामान्तरम् । चुगौ षष्ठो जो न्छौ वा पूर्वेऽधे परे षष्ठो छ आर्या गाथा। नौजे ज इति वर्तते । नृगौ चगणसप्तकं गुरुश्वाधे यस्याः सा आर्या । अत्रापवादः -पूर्वेऽधे षष्ठो जगणो न्छौ वा । परेऽधे षष्ठो गणो लघुः कार्यः । अध्यवहणादार्यादिषु पादव्यवस्था नास्ति । '''''। आर्येव संस्कृतेतरभाषाष्ठ गाथामंज्ञित गाथायहणम् । अत्र पूर्वाधे प्रथमे चे विकल्पाश्चत्वारः, यथा ऽऽ, ॥ऽ, ऽ॥, ॥॥, द्वितीये पञ्च ऽऽ, ॥ऽ, ।ऽ।, ऽ॥, ॥॥, तृतीये चत्वारः ऽऽ, ॥ऽ, ऽ॥, ॥॥, चतुर्थे पञ्च ऽऽ, ॥ऽ, ।ऽ।, ।॥, सप्तमे चत्वारः ऽऽ, ॥ऽ, ।॥, चतुर्थे पञ्च ऽऽ, ॥ऽ, ।॥, सप्तमे चत्वारः ऽऽ, ॥ऽ, ऽ॥, ॥॥, अष्टमे गुरुरेक एव । ''प्रमपरार्धेऽपि । नवरं षष्ठे लघुन्येकस्मिकेक एव विकल्पः ।'' — छन्दोनुकासनवृ० पृ० २६। 'प्रस्थाः पादे प्रथमे द्वादश मात्राख्या द्वरीयेऽपि । अष्टादश द्वितीये चतुर्थके पञ्चदश सार्या ॥'' इत्यपरमि आर्योलक्षणम् ।

पृ० १० पं० २४. द्भटयंस्या '''। "नय इति किसुच्यते कितिभेदश्चीयमित्याह—एगेण बत्थुणोऽणेगधम्मुणो जमव धारणेणेव । नयणं धम्मेण तभी होइ नभी सत्तहा सी य ॥ २१८० ॥ अनेकधर्मणोऽनन्तधर्मात्मकस्य वस्तुनी यदेवेन धर्मेण नित्यत्वादिना अनित्यत्वादिना वा धर्मेणावधारणेनेव सावधारणं नयनं प्ररूपणं तकोऽसौ नयो भवति । ''''स्त च नयः सप्तविधः सप्तप्रकारः ।''—विशेषाव० भा० मलधारिव० । "स्वार्थैकदेशनिर्णातिलक्षणो हि नयः स्मृतः । [पृ० ११८]... 5 नीयते गम्यते येन श्रुतार्थाक्षो नयो हि सः।''-तत्त्वार्थश्चोकवा० ए० २६८। द्वयतां तत्त्वार्थस्० सिद्धसेनव० हारिभदीव० ११६।

पृ० १० पं० २६. पूर्ववत् स्थिता ::: । इत्यतां पृ० ९ पं० ११।

पृ० ११ पं० ३. यथालोक । 'व्यवहारस्त्रेवमाह—यथालोकप्राहमेव वस्तु अस्तु, किमनया अदृशन्यविद्वयमाण-वस्तुपरिकल्पनाकष्टपिष्टिकया ? यदेव च लोकव्यवहारपथमवतरित तस्त्रेवानुप्राहकं प्रमाणभुपलभ्यते, नेतरस्य । न हि सामान्यमनादिनिधनमेकं संप्रहाभिमतं प्रमाणभूमिः, तथानुभवाभावान् सर्वस्य सर्वदर्शित्वप्रसंगाञ्च । नापि विशेषाः परमाणु-10 लक्षणाः क्षणश्चयिणः प्रमाणगोचराः, तथाप्रवृत्तेरभावात् । तस्मादिदमेव निखिललोकाबाधितं प्रमाणप्रसिद्धं कियत्कालभावि स्थूलतामाविश्राणमुद्दकाद्याहरणाद्यर्थिकयानिर्वर्तनक्षमं वस्तुरूपं पारमाधिकम् ।''—स्याद्वादमं० का० २८।

ए० ११ पं० ४, १७. विवेकयताः शास्त्रेषु । दश्यतां ए० ११७ पं० १३, ए० ११८ पं० ७।

पू॰ ११ पं॰ ५, २१. सामान्यविशेषौ हिः। दृश्यतां पृ॰ ११८ पं॰ १५।

पृ० ११ पं० ६. यदि स्वविषयम् इस्रत आरभ्य एवं शेषाविष [पृ० १३ पं० २] इस्रेतत्पर्यन्तस्य मूलस्य १६ संवादः 'पृ० १९ पं० २३ –२४, पृ० २३ पं ११, पृ० ३२ पं० ९' इस्रादिषु अवलोकनीयः ।

पृ० ११ पं० ९. तस्वान्वाख्यानवत् । 'अन्वाख्यान'शब्द्धयोगः पातञ्जलमहाभाष्य[ १।२।३२, २।१।१, ४।१।१६ ]वाक्यपदीय[ २।२३३ ]प्रभृतिषु बहुषु ग्रन्थेषु दृश्यत इति ध्येयम् ।

प्र॰ ११ पं॰ २६−३०. सर्वे सर्वोत्मकम्ः। दृश्यतां प्र॰ ३२० टि० ३–४।

पृ० १२ पं० १७. आध्यात्मिकाः कार्यात्मकाः । दश्यतां पृ० २९८ टि० ३, पृ० ३१४ पं० ७। पृ० १२ पं० १९. प्रसाद्लाघवाभिष्वङ्गोः । अत्र प्रसाद्लाघवप्रसवाभिष्वङ्गोः इस्रेवं पदनीयम्।

प्रतिष्वपि तथैव पाठः ।

ए० १२ पं० १९. 'सेदोपष्टम्मोः''। अत्र 'सेदापष्टम्भो' इति वधाश्रुतः पाटः समीचीन एव भाति ।

पृ० १२ पं० २२. कार्य समन्वयद्शेनात् । अत्र कार्यसमन्वयद्शेनात् इति य० प्रतिपाठः शोभनो भाति । दर्यतां पृ० ३१४ पं० ९ । पृ० १२ टि० ५ इस्रत्र च य० प्रतिपाठानुसारी भन्वयोऽवलोकनीयः ।

पृ० १३ पं० १४ प्रकृतिर्महद्ः । "एवं कारणान्तरप्रतिषेधात् प्रकृतेः पुरुषार्थोऽयं व्यक्तभावेन विपरिणाम इति स्थितम् । तत्रेदानीं विप्रतिपत्तिराचार्थाणाम् । केचिदाहुः—प्रधानादिनिर्देशयस्त्रक्षं तत्त्वान्तरसुत्पद्यते ततो महानिति । पत्रअलि-पञ्चाधिकरण-वार्षगणानां 'प्रधानात् महानुत्ययते' इति । तदन्येषां पुराणेतिहासप्रणेतृणां 'महतोऽहङ्कारो [न?] विद्यते' उठ इति पक्षः, महतोऽस्प्रित्ययकर्तृत्वाभ्युपगमात् । 'अहङ्कारात् पञ्च तन्मात्राणि' इति सर्वे । 'महतः ष्डविशेषाः स्व्यन्ते—पञ्च तन्मात्राणि अहङ्कारश्च दित विम्ध्यवासिमतम् । तथा 'अहङ्कारादिन्द्रियाणि' इति सर्वे । 'भौतिकानीन्द्रियाणि' इति पञ्चाधिकरणमतम् । 'एकरूपणि तन्मात्राणि' इत्यन्ये । 'एकोत्तराणि' इति वार्षगण्यः । 'इन्द्रियाणि संस्कारविशेषयोगात् परिगृहीत-रूपणि' इति केचित्, 'परिच्छिन्नपरिमाणानि' इत्यपरे, 'विभूनि' इति विन्ध्यवासिमतम् । अधिकरणमपि केचित् त्रयोदश-

15

ए० १३ पं० १९-२२. आचार्यपवनपाषाणवत् ·····चमांसि । दृश्यतां पृ० २७३-५, २८४ । ए० १४ पं० ४-५. सामान्य ·····नियमपक्षापत्तिरपि । दृश्यतां पृ० २० पं० ५ ।

पृ० १४ पं० ६-७. पर ....अनवधृतैकतरकारणत्वाद् । दश्यतां पृ० १९ पं० १५, पृ० २७ पं० ६-७ ।

पृ० १४ पं० ११. शब्दतन्मात्रादिषु ..... । "तन्मात्राण्यविशेषाः । यानि तन्मात्राणि पञ्च अहंकारादुत्पद्यन्ते इति प्रागणिदिष्टं ते सल्विविशेषाः । कानि पुनस्तन्मात्राणीति उच्यते—शब्दतन्मात्रं स्पर्शतन्मात्रं स्पर्शतन्मात्रं रसतन्मात्रं रानधतन्मात्र- भिति । कथं पुनस्तन्मात्राणीत्युच्यते—तुल्यजातीयविशेषानुपपत्तेः । अन्ये शब्दजात्यभेदेऽपि सति विशेषा उदात्तानुदात्त- २० स्विरितानुनासिकाद्यः तत्र न सन्ति, तस्माच्छव्दतन्मात्रम् । एवं स्पर्शतन्मात्रे मृदुकित्नताद्यः । एवं रूपतन्मात्रे शुक्कतृष्णा- द्यः । एवं रसतन्मात्रे मधुराम्छाद्यः । एवं रानधतन्मात्रे सुरभ्याद्यः । तस्मात् तस्य गुणस्य सामान्यमेवात्र, न विशेषः ।" —प्राष्ट्यकाव् युक्तिदीपिका [का० १८] । भूतेषु एकगुणादिवृद्धेषु । दश्यतां पृ० २६८ टि० १ ।

पृ० १४ पं० १२. श्रोत्रादिष्वेकादशस्तिविद्रयेषु। इत्यतं पृ० १२ पं० २०। "वुद्धीन्द्रयाणि कर्ण-त्वक्-चक्क्-सक्-नासिकाख्यानि। "" एतानि वुद्धीन्द्रयाणि प्रत्यवगन्तव्यानि । वुद्धीरिन्द्रयाणि वुद्धीन्द्रयाणि । किं पुनरेतानि वुद्धिरिति? 25 उच्यते-शब्दादिविषयप्रितेपत्ते द्वारम् । कस्मात् शक्षात् शक्षात् नास्त्र विषयप्रकाशनसमर्थं कारणान्तरमपेश्वते । तद्यणालिकया तस्य विषयप्रहणम् । तस्मात् श्रोत्रादिलश्चणं साक्षाद् बाद्धविषयप्रकाशनसमर्थं कारणान्तरमपेश्वते । तद्यणालिकया तस्य विषयप्रहणम् । तस्माद् युक्तमुक्तं बुद्धेवाद्धाविषयद्वारभृतत्वाद् बुद्धीन्द्रयाणीति । आह कर्मेन्द्रियाणि पुनः कानीति? वाक्पाणिपादपायुपत्थाः कर्मेन्द्रियाण्याहुः ॥ २६ ॥ वाक् च पाणी च पादौ च पायुश्वोपत्थश्च वाक्पाणिपादपायुपत्थाः । एतानि कर्मेन्द्रियाण्याहुराचश्वते । "" अधिष्ठानादिन्द्रियप्रथन्तं शक्तिविशेषोपलम्भात् । "" आह—एकादशैन्द्रियाणि ३० क्षंकारादुत्यवन्द हति प्रागपदिष्टम् । इदानीं बुद्धीन्द्रियक्षमेन्द्रियाणि दशापदिश्यन्ते, तदिदं पदार्थन्युनमिति । उच्यते— स्वादेतदेवं वर्धेतावदिन्द्रियपर्वं स्वात् । किं तर्हि १ संकल्पकमत्र मनः, अत्र इन्द्रियपर्वणि मनो भवदिः प्रत्यवगन्तव्यम्, तत्र संकल्पकमिति लक्षणमाचक्ष्महे । संकल्पोऽभिलाष इच्छा "इत्याद्यन्त्यमुभयथेत्यर्थः । मनो न केवलं बुद्धीन्द्रयम्, अपि कृष्तिमित्रयमिति । "-सांल्यका० युक्तिदीपिका का० २६-२०।

पृ० १४ पं० १६. दाञ्दाशुपलिधः । ''शब्दाशुपलिधरादिः गुणपुरुषान्तरोपलिधरन्तः । यावदस्याविभक्तः प्रत्ययः श्रोत्रादीन्द्रयवृत्तिषु श्रवणादिषु 'अहं श्रोता' इत्येवमादिः पाञ्चभौतिके च शिरःपाण्यादिसमूहे शरीरे 'अहं पुरुषः' इति प्रत्ययो भवति ताबदप्रतिबुद्धत्वात् संसारः । गुणपुरुषान्तरोपलिध्यरन्तः, यदा पुरुषवर्षं सर्वं प्रकृतिकृतं त्रिगुणमचेतनं

भोग्यमिति जानाति भोक्तारमकर्तारं चेतनं च पुरुषमन्यं प्रधानादवैति अचेतनांश्च गुणान् तदा तस्य गुणपुरुषान्तरोपछिध्यस्ताः संसारस्य इति ज्ञानाद् मोक्षः, विपर्ययाद्वन्थः ।"—तत्त्वार्थराजवा० १।१।

पृ० १४ पं० १८. प्रधान-पुरुष-संयोगित्रित्वःः। "तस्मात् तत्संयोगाद्वेतनं चेतनावदिव लिङ्गस् । गुणकर्तृत्वे च तथा कर्तेव भवत्युदासीनः ॥ २० ॥ पुरुषस्य दर्शनार्थः कैवल्यार्थस्तथा प्रधानस्य । पङ्ग्वन्धवदुभयोरपि संयोगस्तकृतः सर्गः 5॥ २१ ॥—सांख्यका० । अनयोः कारिकयोविस्तरेण त्वर्थो युक्तिदीपिका-माठरवृक्तिप्रसृतिन्याख्याग्योऽवसेयः ।

पृश्वित्र प्रविद्धानि । स्वार्षे स्वार्षे निर्धारणे । इदमत्रावधेयम् अस्मिन् अन्ये नयचकवृत्तिकृता सर्वत्र पाणिनीयच्याकरणसूत्राण्येवोल्लिखितानि, सम्प्रति तु 'किंयतदो निर्धारणे' इति 'अन्य'सब्दरहितमेव पाणिनीयसूत्रमुपळभ्यते । अते नयचकवृत्तिकृतां सिंहसूरिगणिवादिक्षमाश्रमणानां समये 'अन्यकिंयतदो निर्धारणे' इत्यपि अस्य सूत्रस्य पाठान्तरमासीदिन् स्वमुमीयते । चान्द्रव्याकरणे "यत्तदिकाद् द्वाभ्यां निर्धारणे इतरच् ।४।३।०५। जातौ इतमज्यहुभ्यः ।४।३।०६। तौ किमः । १०४१,०००" इति सूत्राणि। ह्याक्ट्रयाचे "यत्तिकमन्याद् द्वयोर्निर्धार्ये इतरः ।३।४१००५। वैकात् ।३।४१००६। बहुनां प्रश्ने इतमश्च । ३।४१०००" इति सूत्राणि। सिद्धहेमशब्दानुशासने "वैकाद् द्वयोर्निर्धार्ये इतरः । ७।३।५२। यत्तिकमन्यात् ।७।३।५३। बहुनां प्रश्ने इतमश्च वा ।७।३।५४।" इति सूत्राणि । भोजिवरचिते सरस्वतीकण्डाभरणे "किंयत्तदेकान्येभ्यो द्वयोरेकस्य निर्धारणे इतरच् । वा बहूनां जातौ इतमच् । किमो इतरच् । ५।३।१२५–१२७।" इति सूत्राणि । कातन्त्रे "आख्याताच तमादयः । २।६।४०।" इति सूत्रम् । "द्वयोर्वहूनां चैकस्य निर्धारणे किमादिभ्योडतरहतमौ वक्तव्यौ । किमादिभ्य इति किम् १ यत्तद्वयो १ विकायतः । अन्यतः । अन्यतमः । "इति सारस्वतव्याकरणे । अत्र 'सर्वादीनि सर्वनामानि' [पा० ०।९।५२] इति सृत्रस्य सिद्धान्त-कीमुदी ध्याख्या विलोकनीया । 'सर्वादेः सै स्मातौ' [सिद्धहेम० १।४।७ ] इति सृत्रस्य चृद्दवृत्तिरि अवलोकनीया ।

पृ० १५ पं० १०-११. आतिशयिकः ..... । अत्र आतिशायिकः इति भा० प्रतिपाठ एव शुद्धः । अत्र च 'अतिशायने तमिष्ठभूनौ ।५१३।५५। द्विचनविभज्योपपदे तस्वीयस्नौ ।५१३।५७। इति पाणिनीयस्त्रहयस्य पातः अलगहान् 20 भान्यमपि विलोकनीयम् ।

पृ० १४ पं० १६. द्रव्यमपि। "तम्र द्रव्यं भवनलक्षणम् "भवनमात्रमेवेदं कृत्स्नम्।" –तत्त्वार्थ० सिद्धसेनवृ० ५।२९। पृ० १५ पं० १७. सर्वतन्त्रसिद्धान्ते । "सर्वतन्त्राविरुद्धस्तन्त्रेऽधिकृतोऽर्थः सर्वतन्त्रसिद्धान्तः।१।१।२८। यथा आणादीनीन्द्रियाणि, गन्धादय इन्द्रियार्थाः, पृथिन्यादीनि भूतानि, प्रमाणैरर्थस्य ग्रहणमिति।"—त्यायभा०।

पृ० १५ पं० १७. द्वर्यं च भन्ये । "होर्भन्ये । १११११५। द्वृशन्दात् तस्य तुल्ये भन्येऽभिधेये यः प्रत्ययो भवति । 25 विशिष्टेष्टपरिणामेन भवति इति भन्यम् , अभिवेतानामर्थानां पात्रम् । द्वृतुल्यः दृश्यमयं माणवकः । दृन्यं कार्षापणम् । यथा द्वु अग्रन्थि अजिश्चं दारु उपकल्प्यमानं विशिष्टेष्टरूपं भवति तथा माणवकोऽपि विनीयमानो विद्या-लक्ष्म्यादिभाजनं भवतीति दृन्यमुत्यते । कार्षापणमपि विनियुज्यमानं विशिष्टेष्टमाल्याद्युपभोगापलं भवतिति दृन्यमुत्यते । द्विति दृन्यं राजपुत्रः । यथा द्वुमः पुष्पप्तलादिभिर्थिनः कृतार्थयति एवमन्योऽपि यः सोऽपि दृन्यमुत्यते । भन्य इति किम् १ द्वुतुल्योऽयं न चेतयते ।"-सिद्धहेम० वृह्दु० ।

30 पृ० १५ पं० १८-२०. द्रवति ....। 'दवए दुयए दोरवयनो विगारो गुणसंदानो। दन्नं भन्नं भावरस भूअभानं च जं जोग्गं॥ २८॥ 'दु द्रु गतौ' [ पा० घा० ९४४-९४५ ], द्रवतीति द्रन्यम्, स्वपर्यायान् प्राप्तोति क्षरति चेत्वर्यः। तथा द्र्यते गम्यते तैरिति द्रन्यम्। तथा द्रुः सत्ता, तत्था विकारोऽवयको वेति द्रन्यम् । तथा गुणानां सन्दानो द्रन्यम्। गुणा रूपाद्यः, सन्द्रनणं सन्द्रावः, समुदाय इत्यर्थः। तथा 'द्रन्यं च भन्ये' [पा० पा३।१०४ ] इति द्रन्यं भन्यं भावत्य योग्य-मित्यर्थः। यद् भाविभृतभावं चेति ।''-विशेषाव० भा० स्तोपज्ञवृ०।

35 पृ० १५ पं० २०. गुणसन्द्राचो द्रव्यम्। एतच सांख्यादीनां मतिमिति हेयम्, दृश्यतां पृ० ३०३ पं० २। "सिद्धं तु यस्य गुणस्य भावाद् द्रव्ये शब्दिनवेशस्तदिभिधाने त्वतलै। सिद्धमेतत्। कथम् ? यस्य गुणस्य भावाद् द्रव्ये शब्दिनवेशस्तदिभिधाने त्वतलै। सिद्धमेतत्। कथम् ? यस्य गुणस्य भावाद् द्रव्ये शब्दिनवेशस्तदिभिधाने तिस्मिन् गुणे वक्तव्ये प्रत्ययेण भवितव्यम्, न चाभिश्रायादीनां भावाद् द्रव्ये देवदत्तशब्दो वर्तते । किं पुनर्द्वयं के पुनर्गुणाः ? शब्दस्पर्शस्त्रपस्तग्नधा गुणाः, ततोऽन्यद् द्रव्यम् । किं पुनर्त्यच्छव्दादिभ्यो द्रव्यमाहोस्विदनन्यत् ? गुणस्यायं भावाद् द्रव्ये शब्दिनवेशं कुर्वन् स्थापयित अन्यच्छव्दादिभ्यो द्रव्यमिति । अनन्यच्छव्दादिभ्यो द्रव्यम्, न ह्यन्यदुपलभ्यते । ४० पश्चीः वश्विपे विशक्तिः स्थापयित अन्यच्छव्दादिभ्यो द्रव्यम्, तत्त्वमनुमानगस्यम्

तथया-भोषधिवनस्पतीनां वृद्धिहासाँ, ज्योतिषां गतिरिति। कोऽसौ अनुमानः ? इह समाने वर्ष्मणि परिणाहे चान्यत् तुलाग्रं भवति लोहस्य, अन्यत् कार्पासानाम्, यत्कृतो विशेषस्तद् द्रव्यम्। तथा कश्चित् स्पृशक्षेव व्लिनित कश्चिल्लम्ब-मानोऽपि न चिल्लनित, यत्कृतो विशेषसतद् द्रव्यम्। तथा कश्चिद्देनेव प्रहारेण व्यपवर्गं करोति कश्चिद् द्राम्यामपि न करोति यत्कृतो विशेषसत् द्रव्यम्। अथवा यस्य गुणान्तरेषु प्रादुर्भवत्स्वपि तत्वं न विहन्यते तद् द्रव्यम्। किं पुनस्तत्वम् ? तद्भावसत्त्वम्। तव्यथा—आमलकादीनां फलानां रक्ताद्यः पीतादयश्च गुणाः प्रादुर्भवन्ति आमलकं वदरमिलेव भवति। अभवधि खल्वपि निर्वचनम्—गुणासन्द्राचो द्रव्यमिति।" इति पातज्ञलमहाभाष्ये ५।१।११९। पातञ्चलमहाभाष्यस्य सांख्यमतानुसारितं 'लियाम्' [पा० ४।१।३। ] इति सुत्रे पातञ्चलमहाभाष्यस्य उद्योतात् प्रदीपाचावगन्तव्यम्।

पृ० १५ पं० २०. कियावद् '''। दश्यतां पृ० ४४० टि० ५। दश्यतां टिपृ० ८ पं० २२ ।

पृ० १५ पं० २२. भवितुं शीलाःः। "भा केस्तम्छीलतद्दर्मतत्साथुकारिषु"-पा० ३।२।१३४।

पृ० १६ पं० ८. क्षेत्रमिषः । "खेत्तं मयमागासं सम्बद्ध्वावनाहणालिंगं । तं दृष्वं चेव निवासमेत्तपज्ञायभो 10 क्षेत्तं ॥ २०८८ ॥ … इह दृब्वं चेव निवासमेत्तपज्ञायभावओ खेत्तं । … ॥ ३३४३ ॥" – विशेषाव० भा० । अर्थस्वासां गाथानां कोहार्यादिविस्वितवृत्तिभ्योऽवसेयः ।

पृष्ठ १६ पं १३. रूपरसगन्धस्पर्शवती पृथिवी । वैशेषिकदर्शनस्त्रीमिदम् । दश्यतां दिपृष् ८ पं १२ ।

१ "एवं द्रव्यादीनां नानात्वे सिद्धे पृथिव्यादीनां द्रव्यलक्षणाविशेषादेकत्वे प्राप्ते लक्षणमेदेन वैधम्र्यमाह – रूपरस-**गन्धस्पर्शवती पृथिवी** [ वै॰ स्॰ २।१।१ ], एतेऽस्या रूपरसगन्धस्पर्शा विशेषगुणाः, अन्ये तु सङ्ख्या-परिमाण-पृथक्तव-संयोग-विभाग-परत्वा-८परत्व-गुरुत्व-नैमित्तिकद्रवत्व-संस्काराः । रूपं ग्रुकादि, रस्रो मधुरादिः, गन्यः सरमिरसर्भिश्च, स्पर्शोऽस्या अनुष्णाशीतत्वे सति पाकजः, कार्यं बाह्यमाध्यात्मिकं च । रूपरस्तस्पर्शवत्य आपो द्रवाः स्निग्धाश्च [वै० स्० २।१।२], शुक्त-मधुर-शीता एव रूप-रस-स्पर्शाः । द्रवा इति सांसिद्धिकं द्रवत्वम् । स्निग्धा इति आसामेव स्नेहः । सङ्ग्रया-परिमाण-पृथक्त्व-संयोग-विभाग-परत्वा-प्रपत्व-गुरुत्व-संस्काराश्च । कार्यं पूर्ववत् । तेजो रूपस्पर्शवत् [ वै॰ स्० २।१।३ ], रूपं भास्तरं छक्रं च, स्पर्श उष्ण एव । सङ्ग्रया-परिमाण-पृथकत्व-संयोग-विभाग-परत्वा-ऽपरत्व-नैमित्तिकद्रवत्व-संस्काराश्च । कार्यं पूर्ववत् । वायः **रुपर्शवान्** [ वै॰ स्॰ २।१।४ ], अनुष्णाश्चीतोऽपाकजः स्पर्शः । सङ्ख्या-परिमाण-पृथक्तव-संयोग-विभाग-परत्वा-ऽपरत्व-संरका-राश्च । कार्य पूर्ववत् । भौमादिदेहा भूम्यादिलोकेषु । त आकाको न विद्यन्ते [वै० सू० २।१।५], ते रूपरसगन्धस्पर्शा न सन्त्याकाशे । तस्य गुणाः शब्द-सङ्ख्या-परिमाण-पृथक्त्व-संयोग-विभागाः । सर्विर्जनुमधृच्छिष्टानां पार्थिवानामग्निसंयो-मा**द् द्रचताऽद्भिः [ P. ए० ११ A ] सामान्यम्** [ वै॰ स्॰ २।१।६ ], [ मधूच्छिष्टं ] सिक्थकम् । सर्पिषो जतुनो मधूच्छिष्टस्य चामिसंयोगाद् इवता या सज्जायते तद्भिः समानस्वं प्रथिव्याः । त्रपुसीसलोहरजतसुवर्णानां तैजसानाः मग्निसंयोगाद् द्वताऽद्भिः सामान्यम् [वै॰ स्॰ २।९।७], एषां च तैजसानां यदप्तिसंयोगाद् द्रवत्वमुपजायते तद्द्भिः सामान्यं तेजसः । विषाणी ककुद्मान् प्रान्तेवालधिः सास्नावानिति गोत्वे दृष्टं लिङ्गम् [वै० स्० २।१।८], रष्टान्तार्थं सूत्रम् । गोत्वे इति <sup>क</sup>गोत्वावच्छित्रा व्यक्तिः, विषाणं ककुदं सास्ना च अस्यास्तीति विषाणी ककुदान् साम्नावान् । प्रान्तशब्देन कटिभागः, वाला अस्मिन् धीयन्त इति बालधिशब्देन पुच्छः, प्रान्ते वालधिरस्येति प्रान्तेबालधिः । विषाण्या-दिभिः शन्दैस्तद्वरप्रतिपादकैरपि अर्थव्यापाराद् धर्मा एव व्यपदिस्यन्ते । यथा अप्रत्यक्षायां गोव्यक्तौ कथिंद् गृहामाणा विषाणादयो लिङ्गं दृष्टमनुमापकास्तथा स्पर्शश्च [वै० स्० २।१।९], स्पर्श उपलभ्यमानो निराश्रयस्यानुपपत्तेर्वायुमनुमापयित । **न च इष्टानां स्पर्श इत्यहप्रक्रिङ्गो वायुः** [बै॰ स्॰ २।१।९०], यदि खल्वयं क्षित्यादिस्पर्गोऽभविष्यद् गन्धरसरूपैः सहोपलभेगहि, न चैवम्, तस्मात् पृथिव्यादिव्यतिरिक्तस्य वायोर्जिङ्गम् । अद्रव्यवस्वाद् द्रव्यम् [वै० स्० २।१।११], यः **-गरमाणुक्तभावो वासुः स खल्ल अद्र**व्यवस्त्वात् समवायिकारणरहितत्वाद् द्रव्यम् । द्रव्यं ह्यद्रव्यमनेकद्रव्यं च । क्रियावस्त्वाद् गुणवस्वाच [वै० स्॰ २।१।१२], 'कियावद् गुणवत्' [१।१।१४] इति द्रव्यलक्षणाद् यत्र किया गुणाश्च समवेताः सोऽपि म**रा**न् वायुर्वन्यम् । अद्रश्यवस्वेन नित्यत्वमुक्तम् [ वै० स्० २।१।१३ ], परमाणुलक्षणस्य वायोरद्रन्यवस्वेन समवायि-कारणरहितरवेन नित्यत्वमुक्तम् । वायोवीयुसम्मूर्ण्डनं नानात्वे लिङ्गम् [वै॰ स्॰ २।१।१४ ], तिर्यग्गामिनो वायोवीयु-

<sup>1</sup> सिविधने कुर्ा "मधून्छष्टशब्देन सिवधकाभिधानम्"—न्यायकन्द्स्ती ए० २९ । 2 गोरवाविन्छित्रा∸वृ• । वय० दि॰ ३

सम्मूर्च्छनेन बाय्वन्तरसंक्षेषेण ऊर्ध्वगमनं प्रवर्तते, तत[P. ए० १२ B] ऊर्ध्वगमनात् संक्षेषः, संक्षेषाद् वायोरनेकत्वमनुमीयते। नतु च **वायुरिति \*सन्निकर्षे प्रत्यक्षाभावाद् दृष्टं लिङ्गं न विद्यते\*** [बै॰ स्॰ २।१।१५], [ चक्षुषा गोः ] सिन्नकर्षे सति प्रत्यक्षेण विषाणादीनि तद्योगितया दृष्टानि कदाचिल्लिक्षम् , नैवं त्वचा वायोः सन्निकर्षे सति अयं वायुरिति प्रत्यक्षेण तद्भणतया स्पर्श उपलब्धो येनानुपलभ्यमानं कदाचिद् वायुमनुमापयेत् । क्षित्यादिस्पर्शविधमैत्वाद्**स्य** स्पर्शस्य निराश्रयस्य चाभावादु वायुराश्रय ईंति चेत्, सामान्यतो दृष्टाचाविशेषः वि० सू० २।१।१६], आकाशादीनामपि परोक्षत्वात् प्रतिषेधेन वायोरेवायं स्पर्श इस्पर्यं विशेष एतस्पात् सामान्यतो दृष्टान्नावगम्यते । विभूनां स्पर्शवत्वे भावप्रतिघात इति चेत्, एवं तर्हि वायोरेवायं भवस्त्रसिद्धस्य स्पर्शो न दशमस्य द्रव्यस्येति कथं ज्ञायते ? तस्मादागिसकम् [वै० सू० २।१।१७], तस्माद् वायुरस्तीति वाक्यमागमिकं प्रवादमात्रमिखर्थः । नैतत्, संज्ञाकमे त्वसाद्विशिष्टानां लिङ्गम् [वै॰ स्॰ २।१।१८], अस्पदादीनां सकाशाद् यो भगवान् विज्ञानादिभिविंशिष्टो महेश्वरस्तदीयं संज्ञाप्रणयनं नवानामेव द्रव्याणां भावे लिङ्गम्, दस्रमस्य संज्ञानभिधानात् । तस्मान्नवैव द्रव्याणि । अतो वायोरेव स्पर्शः । 'अस्मद्विशिष्टानाम्' इति पूजायां बहुवचनम् । स कथं ज्ञायतं इत्युच्यते - प्रत्यक्षपूर्वकत्वात संज्ञाकर्मणः वि० स्० २।१।१९ ], प्रत्यक्षेण हि पदार्थमालोचयन्तः संज्ञाः प्रण-यन्ति, दृष्टं च दारकस्य नामकरणे, प्रणीताश्वेमाः खलु संज्ञाः, तस्मान्मन्यामहे – अस्ति भगवानस्मद्विशिष्टो योऽस्मदादिपरोक्षाणा-मिष भावानां प्रत्यक्षदर्शी वेनेदं संज्ञादि प्रणीतिमिति । निष्क्रमणं प्रवेशनिमत्याकाशस्य लिङ्गम् [वै० सू० २।९।२०], यदेतद् निष्क्रमणं प्रवेशनं च पुरुषस्य द्वारादिना भवति न मित्त्यादौ तदाकाशकृतम्, [ ${f P}$ . पृ॰ १२  ${f A}$ ] अतो निष्क्रमणप्रवेशने आकाशस्य लिङ्गमिति । मूर्ताभावो ह्याकाशम् । तत्र तद् लिङ्गमेकद्रव्यवस्वात् कर्मणः [वै० स्० २।१।२१], निष्कमणादि कर्म पुरुषे वर्तमानम् 'एकद्रव्यं कर्म' इत्युक्तत्वाधिकियत्वाचाकाशस्य आकाशावृत्ति कथं तद् गमयेदसम्बन्धात् । यथा लोष्टवृत्ति पतनं गुरुतस्य लिङ्गमेवं पुरुषवृत्ति निष्कमणमाकाशस्य लिङ्गमिति चेत्, न, **कारणान्तरान्<b>ङक्तिवैधम्यांच** [वै॰ सू॰ २।९। २२ ], गुस्त्वं कर्मणोऽसमवायिकारणमुक्तम् , तदनुमीयताम् , न त्वाकाशस्यासमवायिकारणत्वं युज्यते नित्यत्वद्रव्यत्वानाश्रित-त्वैराकाशस्य गुरूवादिना असमवायिकारणेन वैधर्म्यात् । यदुक्तं 'निष्कमणं चाकाशकैतं द्वारादिना' इति, एतज, संयो-**गादभावः कर्मणः** [ वै॰ सू॰ २।१।२३ ], भित्त्यादिना स्पर्शवह्रव्येण शरीरादेः कर्माधारस्य संयोगाद् निष्कमणं निवर्तते, न त्वाकाशाभावात् , तस्य सर्वगतत्वात् तत्रापि भावः, तस्माच्छन्दलिङ्गमेवाकाशम् । मेर्यादीनामेव निमित्तानां शब्दो गुण इति चेत् , न**, कौरणगुणपूर्वः कार्यगुणो दष्टः, कार्यान्तराप्रादुर्भावाच राब्दः स्पर्शवतामगुणः** [ वै० स्० २।१।२४ ], इह ये स्पर्शवतां विशेषगुणा एकैकेन्द्रियप्राह्मास्ते कारणगुणैः कार्ये निष्पाद्यन्ते । न च भेर्यवयवेषु ह्यादय इव कश्चिच्छब्दभागः समवेत उपलभ्यते । तस्मादकारण[गुण]पूर्वत्वात्र मेर्यादेः स्पर्शवतो विशेषगुणः शब्दः । यश्च स्परीवतो विशेषगुणः स कार्ये यावत्कार्य-मुपलभ्यमानो दृष्टः । न चैवं शब्दः, ततो न स्पर्शवद्विशेषगुणः । किञ्च, स्पर्शवद्विशेषगुण आरब्धे कार्ये कारणगुणैरारभ्यते, न lpha यदा शब्देन शब्द आरभ्यते तदा किश्चित् कार्यमुत्पन्नं परयामः । तस्मात् कार्यान्तराप्रादुर्भावाच  $\lceil P.$  पृ० १२ B 
ceil न शब्दः स्पर्शवतो विशेषगुण इति । पैरत्र समवायात् प्रत्यक्षत्वाद्य नात्मगुणो न मनोगुणः [वै॰ स्॰ २।१।२५], परत्र बहिरिसर्थः । ये खल्वात्मगुणास्ते सुखादय इवान्तःशरीरमुपलभ्यन्ते । न चैवं शब्दः, बहिर्बहाभरुपलभ्यमानत्वात् । न चात्मगुणो बाह्येन्द्रियग्राह्यः, अयं तु श्रोत्रप्रसक्षः, तस्मान्नात्मगुणः । अत एव बहिरूपलभ्यमानत्वाद् बाह्येन्द्रियप्रसक्षत्वाच न मनोगुणः । श्रोत्रप्रत्यक्षत्वाच न दिक्कालयोः । तस्माद् गुणः सन् **लिङ्गमाकादास्य** [ वै० सू० २।१।२६ ], तस्मादुपलभ्यमानः शब्द आकाशं गमयति । द्रव्यत्वनित्यत्वे वायुना व्याख्याते [ वै० स्० २।१।२७ ], यथा अद्रव्यवत्त्वात् परमाणुभूतो बायुईच्यं नित्यश्च एवमाकाशं कारणद्रव्याभावाद् द्रव्यं नित्यं च । तीरवं भावेन [वै० सू० २।१।२८], यथा सिहक्राविशेषाद् विशेषिज्ञाभावाचैको भावः एवं शब्दिलङ्काविशेषाद् विशेषिज्ञाभावाचैकमाकाशिमिति द्वितीयस्याद्यमाहिकम् ।

यदुक्तं 'स्पर्शविद्विशेषगुणा आर्ब्धं कार्यद्रव्यं गुणानारभनते, शब्दस्त्वनारब्धं द्रव्यं शब्दमारभते' इति, तद्युक्तम्, अनारब्धः कृतेऽपि पुष्पवस्त्राभ्यां द्रव्यान्तरे पुष्पगन्धस्य बस्ने गन्धारम्भात् तथा अप्तु उष्णतायाः । उच्यते - पुष्पवस्त्रयोः सित सिन्निः कर्षे गन्धान्तराप्रादुर्भावो वस्त्रे गन्धाभावितङ्गम् [ वै० स्० २।२।१ ], पुष्पेण खल्ल संयुक्ते बस्ने न पुष्पगन्धेन गन्ध आरभ्यते, वस्त्रगन्धस्यापि सम्भवात् पुष्पवस्त्रगन्धान्यां द्वाभ्यां विलक्षणं गन्धान्तरसुपजनितसुपलभेमहि, न चैवस्, अपि तु

पुष्पगन्धमेवोपलभागहे । तस्मात् 'अवारच्ये कार्ये पुष्पपन्धेन गन्ध आरभ्यते' इल्युक्तम् , गन्धान्तरप्रसङ्गात् । एतेनाप्सुष्पता **व्याख्याता** [ वै॰ सू॰ २।२।२ ], अपां तेजसा संयोगे सति विलक्षणस्पर्शानुत्पत्तिरीष्ण्यामानस्य लिङ्गम् , [  ${f P}$ . पृ॰ १३  ${f A}$  ] अयाबद्रव्यभावित्वं च सिठिले औष्ण्यस्य । सूक्ष्माणां पुष्पावयवामां चन्ने तेजोवयवानां चाप्सु सङ्कान्तेः संयुक्तसम्बायाद् गन्धरपर्शोपलब्धिः । नै यावद्वक्राविनो रूपादयः, वस्रोदक्योः पुष्पगन्धोष्णरपर्शोपलम्भकाले खगन्धसीतस्पर्शानुपलब्धेः, व्यवस्थितः पृथित्यां गम्धः [ वै० स्० २।२।३ ], पार्थिवे वाससि व्यवस्थितोऽपि खगन्धः पुष्पगन्धामिसवा-न्नोपलभ्यते । किञ्च, तेजस्युष्णता [ वै० स्० २।२।४ ], तेजस्थेत्रोष्णता व्यवस्थिता, नाप्तु संकामित । तथा औष्णयोपलन्धि-काले अपसु शीतता [ वै० सू० २।२।५ ], तेजोवयवानुप्रवेशात् संयुक्तसमवायात् उच्णोपळच्यावपि अनुपळभ्यमानापि सिललकीतता व्यवस्थितैव अभिभवान्नोपलभ्यते । काल इदानीं कथ्यते - अँपरस्मिन् परं युगपद्युगपचिरं क्षिप्रिमिति कालिङ्जानि [ वै० स्० २।२।६ ], .....। किन्न, द्रव्यत्वनित्यत्वे वायुना व्याख्याते [ वै० स्० २।२।७ ], अद्वय-वत्त्वात् परमाणुवायोरिव द्रव्यत्वनिखत्वे कालस्य । तत्त्वं भावेन [वै० सू० २।२।८], यथा सिल्लङ्गाविशेषाद् विशेषिलङ्गामा-वाचैको भावस्तथा [ P. पृ० १३ B ] काललिङ्गाविशेषाद् विशेषलिङ्गाभावाचैकः कालः । कालस्यैक्टवे कथमारम्भकालादिञ्यपदेश इस्रत्राह - कार्यविशेषेण नानात्वम् [ वै० सू० २।२।९], कार्यं किया, कियाविशेषेण आविष्टस्य वस्तुन आरम्भ-स्थिति-विनाशकिया दृष्ट्वा एकस्यापि कालस्य नानात्वोपचारादारम्भकालादिव्यपदेशः । ननु क्रियामात्रं कालः, कृतः ? काललिङ्गाना **नित्येष्वभावादनित्येषु भावात्** [ वै० स्० २।२।१० }, यदि क्रियान्यतिरिक्तः स्थानित्यः कालः एवं नित्येष्वपि आकाशादिषु काललिङ्गानि प्रतिभासेरन् । अनिलेष्वेचेत्र तु भवन्ति । तस्मादभिनिर्वर्त्धमानेष्वेवाविधः कालः । तस्मात् क्रियैव काल इति । नैतत् र्वेस्तुनिर्वृत्त्युत्तरकालभावित्वात् काळलिङ्गानि अनित्येषु भवन्ति, न तु क्रियायाः कालत्वात् । तेषां तु **कारणे कालाख्या** िवै० सू० २।२।११], एषां काललिङ्गानां निर्निमित्तानामसम्भवात् । क्रियानिमित्तत्वे 'क्रुतम्' इति स्यात् , न 'युगपत्' इति । तस्मादेषां यत् कारणं तस्मिन् कालाख्या । इत इदिमिति यतस्तिहिशो लिङ्गम् [ वै॰ स्॰ २।२।१२ ], मूर्तद्रव्यमविष कृत्वा यत एतद् भवति 'इदमस्मात् पूँर्वेण' इत्यादिप्रत्ययस्तद् दिशो लिङ्गम् । गुणाः संख्या-परिमाण-पृथक्त्व-संयोग-विभागाः । किञ्च, द्रव्यत्वनित्यत्वे वायुना व्याख्याते [वै० स्० २।२।१३], अद्रव्यवत्त्वाद् वायुवद् द्रव्यत्वनित्यत्वे दिशः । तत्त्वं भावेन [वै॰ स्॰ २।२।१४], दिग्लिङ्गानिशेषाद् विशेषलिङ्गाभावाचैका दिगित्यर्थः । सत्येकत्वे कार्यविशेषेण नानात्वम [बै॰ स्॰ २।२।१५], पूर्वेण देवयजनं दक्षिणेन पितृयजनिमत्यादिना कियाधिशेषेण नानात्वस्य दिशः पूर्व-दक्षिणादेखनारः । इतरेतराश्रयमिति चेत्, एवं तर्हि आदित्यसंयोगाद् भूतपूर्वाद् भविष्यतो भूताच प्राची [ वै॰ स्॰ २।२।१६ ], सबितुरहरादौ येन कल्पितदिक्प्रदेक्षेन संयोगोऽभूद् भवति मिवि॰यति वा [  ${f P}$ . पृ॰ १४  ${f A}$  ] तस्मादादित्यसंयोगात् 'प्राची' इति व्यपदेशः, प्राञ्चलत आदित्यमिति । तथा दक्षिणा प्रतीची उदीची च वि० सू० २।२।९७], अस्मादेनादित्यसम्प्रयोगाद् दक्षिणादिव्यपदेशः । एतेन दिगन्तराणि व्याख्यातानि [ वै० सू० २।२।९८]. अनेनैव प्रकारेण ऊँघादीनि दिगन्तराणि व्याख्यातानि । तत्रेदानीमात्मा करणैरियगन्तव्यः, करणानि शब्दादिभ्यो गुणेभ्यः । ननु [गुण]त्वमसिद्धं शब्दादीनां सिद्धं ऋवोच्यते । ननु गुणत्वे कुतः संशयः ? आह –िकं संशयोऽपि हेतुमान् ? एवमेतत् । को हेतुः ? तदाह् – सामान्यप्रत्यक्षाद् विशेषाप्रत्यक्षाद् विशेषस्मृतेश्च संशयः [ वै॰ सू॰ २।२।१९], स्थाणुपुरुषयोहर्ध्वतां सामान्यं पश्यन् विशेषहेतून् पाण्यादिकोटरादीनपश्यन् स्मरति च विशेषान्, अतः संशयः 'किमयं स्थाणुः पुँरुषो नु वा' इति । स द्विविधः—बाह्योऽभ्यन्तरश्च । बाह्योऽपि द्विविधः—प्रत्यक्षोऽप्रत्यक्षश्च । अप्रत्यक्षे तावत् **दण्मदण्म्** [ वै० सू० २।२।२० ], प्राप्तो मनुष्य इत्युक्ते किमिमं दृष्टं पश्चेयमदृष्टमिति अवणमात्रादेव संशयः । प्रत्यक्षे तु दृष्टं च दृष्टवत् [वै० स्० २।२।२१ ], सम्प्रति दृष्टुः पुरुषं तमेव दृष्टमालोचयतः किमयं मया दृष्टपूर्वः कदाचिदुतादृष्ट इति संशयः। दृष्टं यथादृष्ट्रमयथादृष्ट्रम्भ-यथा दृष्टत्वात् [ वै॰ स्॰ २।२।२२ ], आदौ कुन्तली देवदत्तो दृष्टो मध्ये मुण्डः तृतीयस्यामवस्थायां कुन्तली चतुर्ध्यामाला-पादिभिर्दंगतः, आलापमात्रेण च सन्ध्यादौ 'किमयं कुन्तली स्माद् मुण्डो वा' इति संशयः । पूर्वसूत्रेऽनेकार्थानुस्मृतेः संशयः, अनेन त्वेकार्थे विशेषानुस्मरणात् । अभ्यन्तरस्तु विद्याविद्यातश्च संशयः [ वै० सू० २।२।२३ ], विद्या सम्यग्ज्ञानम् . अविचा मिथ्याज्ञानम् । दैवहोन शुभमादिष्टं सत्यमभूत् , द्वितीयमसत्यम् , तृतीयस्यामवस्थायां संशयः—[ P. पृ० १४ B ] किमाद्यावस्थावत् सत्यमुतः द्वितीयावस्थावदसत्यमिति । एवं कथितः संशयः । तत्र शब्द एव तावत् कथ्यताम्-श्रोत्रग्रहणो

<sup>1 (</sup>ननु न यानद्रन्यमानिनो?)। 2 अस्य स्त्रस्य चन्द्रानन्दन्धित्विता वृत्तिः ५० ४५३ टि० २ इत्यत्र अवलोकनीया। 3 पूर्वे-त्यादि<sup>°</sup>-वृ०। 4 पूर्वोदीनि-वृ०। (दक्षिणपूर्वोदीनि?)। 5 पुरुषो न वा-वृ०। 6 °वगतो आरूपमात्रेण च-वृ०।

पृ० १६ पं० १४-१५. राज्दस्पर्शः। सांस्थमतिमदम्। कक्खटलक्षणा वेति बौद्धमते। प्रवं घटोऽपीत्यादि मतत्रयं यथाकमं वैशेषिक-सांस्थ-बौद्धानामिति ह्रेयम्।

पृ० १७ पं० १. अमेकप्रभेदोः। ह्ययतां पृ० २७ पं० १४।

पृ० १७ पं० ५-६. परिणामवती ः। "कलणं पज्ञायाणं कलिज्ञए तेण वा बुक्को वल्था। कलयंति तयं तिम व 5 समयाइकलासमूहो वा ॥ २०२८ ॥ ः स्पृत्ति त्यं तिम व किसम विकार किसम समयाइ ॥ २०३५ ॥ सो वत्तणाइल्बो कालो दन्त्रस्य चेव पज्ञाओ । किंचिम्मेत्तविसेसेण दन्त्रकालाइववएसो ॥ २०३६ ॥ — विशेषाव० भा०। व्याख्यानं त्वस्य कोष्ट्रार्यादिविरचितटीकाभ्योऽवगन्तन्त्रयम् । दृश्यतां तत्त्वार्थराजवा० ४।१४, ५।२२। दृश्यतां टिपृ० १९ पं० १३ ।

योऽर्थः स इन्दरः [ वै० सू० २।२।२४], श्रोत्रेण यो गृह्यतेऽर्थः स शब्दः । श्रोत्रेण यो गृह्यते सामान्यादीनामर्थशब्दस्या-सङ्केतितत्वाच्छब्दत्वं शब्दो मा भूदिखर्थप्रहणम् । तिस्मिन् द्रव्यं कर्म गुण इति संशयः [वै० स्० २।२।२५], साधारणरूपत्वाद् द्रव्यादिरवेन शब्दे संशयः । तदाह-तुरुयजातीयेष्वर्थान्तरभूतेषु विशेषस्योभयथाद्दृष्ट्वात् [बै॰ स्॰ २।२।२६], पृथिवीत्वं सजातीयात् सिललादेः पृथिन्या विशेषो दृष्टः असजातीयाभ्यां [च गुणकर्मभ्याम्], ततः शब्देऽपि किमयं श्रोत्रप्राह्मत्वं विशेषो गुणैस्तुल्यस्यार्थान्तरभूतस्य वेति संशयः, नैतत्, एकद्रव्यवत्त्वास्न द्रव्यम् [ वै० सू० २।२।२६], एकस्मिन् द्रव्ये आकाशे वर्तमानत्वात्र द्रव्यमयं शब्दः, द्रव्यं हाद्रव्यं परमाण्वादि अनेकद्रव्यं वा घटादि। अंचाक्षुषत्वाच न कर्म [ वै॰ स्॰ २।२।२७], द्रव्यं कर्म वा यदिन्द्रियान्तरप्रस्यक्षं तचाक्षुषमपि दृष्टम्, अयं तु शब्दः श्रोत्रप्रसक्षोऽपि सन्न चाक्षुषः । एवं स्थितो गुणः । किन्तु **गुणस्य सतोऽपवर्गः कर्मभिः साधर्म्यम्** [ वै० स्० राशर८ ], कर्मभिरस्य पुनर्गुणभूतस्यापि साधर्म्यमपवर्गो विनाशः, उत्पत्त्यनन्तरमग्रहणाद् विनाशोऽनुमीयते । सतोऽपि निमित्तादग्रहणमिति चेत्, न, सतो लिङ्गाभावात् [ वै॰ सू॰ २।२।२९ ], यत् सदिप निमित्तात्र गृह्यते तस्य लिङ्गं सद्भावप्राहकं भवति, शब्दस्य त्सारणादृर्ध्व संयोग्यादेलिंक्सस्याभावादसत्तेव । किञ्च, नित्यवैधम्यीत् [वै० स्० २।२।३०], उच्चरितप्रथ्वंसो निरीवैंधर्म्यम्, तस्मादिनेलः । किञ्च, कार्यत्वात् [वै० सू० २।२।३१], कार्यश्च शब्दः संयोगादिभ्य उत्पत्तः । तस्मादिनेलः । किञ्च, अभावातः वि० सु० २।२।३२ ], प्रागभावादित्यर्थः । प्रागभाववतो विनाशात् । प्रागभावश्वास्य कारणेभ्य उत्पत्तेः । न च [P. पृ० १५ A] तानि व्यक्षकानि, कुतः ? कारणतो विकारात् [ बै० सू० २।२।३३ ], यस्माद् भेर्यादिकारणेभ्यः शब्दस्य विकारोऽवगम्यते, महति भेर्यादौ महान् अल्पेऽल्पः । अभिव्यक्तौ तु दोषात् [ वै० स्० २।२।३४ ], निखत्वेनाभि-व्यक्तौ शब्दोऽन्येन यहौ प्रयुक्तो नान्येन प्रयुज्येत दर्भादिवद् यातयामत्वादिदोषात्। तस्मादनित्यः। कुतः कार्यत्वम् ? इत्याह् -संयोगाद विभागाउँछब्दाश शब्दनिष्यत्तेः [ वै० सू० २।२।३५ ], भेरीदण्डसंयोगाद वस्रदलविभागाच्छब्दाच शब्दस्य वीचिसन्तानविश्वष्यत्तेर्मन्यामहे - कार्यः शब्द इति । लिङ्गाचानित्यः [ वै० सू० २।२।३६ ], 'तेभ्यस्रयं(थो?) वेदा अजायन्त' इति वचनाद् वैदिकालिङ्कादानित्यः । ननु नित्यः शब्दः, द्वयोस्तु प्रवृत्त्योरभावात् [ वै० सू० २।२।३७], कार्याणां हि भावानां दे प्रवृत्ती - ऐका निर्वृत्तिः, अन्या कार्यविनियोगरूपा । शब्दस्य पुनरर्थप्रतिपत्त्यर्थेव प्रवृत्तिरुचारणाख्या, नात्मार्था, तस्मान्नित्यः । **संख्याभावात्** [वै॰ सू॰ २।२।३८], उचारितप्रध्वंसित्वे शब्दस्य 'द्विरयमान्नातः' इति विनष्टत्वात् <sup>4</sup>संख्याभ्यावृत्तिर्न भवेत् , अस्ति च , तसान्निसः । **प्रथमाशब्दात् [** वै० सू० २।२।३९ ], प्रथमाशब्दादिति 'त्रिः प्रथमामन्<del>वाह'</del> इति वाक्यम् , उचरितविनाशित्वे शब्द[स्य] प्रथमाया ऋचोऽभ्यार्त्वतिगणनं न स्थात् , अस्ति च , तस्मान्नित्यः । **सैम्प्रतिपत्ति** भावाद्य [ नै॰ सू॰ २।२।४० ], विनाशित्वे शब्दस्य '[स ] एवार्य गोशब्दः' इति सम्प्रतिपत्तिः प्रत्यभिज्ञा न स्यात्, तस्मान्निसः । नैतत् सारम् , स्निन्दग्धाः सति बहुत्वे [ वै० सू० २।२।४१ ], प्रदीपादाबद्विप्रकृतत्वं दृष्टम् , द्विर्विद्यन्निःस्ततेति संख्याभावः, सम्प्रतिपत्तिर्ज्वालादौ । तस्मादनिखेष्वपि भावाद् बह्वोऽप्यमी हेतवः संशयिताः । तस्मादनिखः । **संख्याभावः सामान्यतः** [ वै० सू० २।२।४२ ], प्रथमाशब्दः सम्प्रतिपत्तिभावश्चेति सादस्यादेते द्रष्टव्याः । इति द्वितीयोऽध्यायः ।" — **बै० सू० चन्द्रा०** P. पृ० १० - १५। द्यतां टिपू॰ ८ पं० २२।

1 अत्र स्० पाठानुसारेण 'अचाक्षुपत्वात्र ।२।२।२७। प्रत्यक्षस्य गुणस्य सतोऽपवर्गः कर्मभिः साधर्म्यम् २।२।२८।' इति सद्भयमिमतम् । वृस्०पाठानुसारेण तु अचाक्षुपत्वात्र न कर्म २।२।२७। गुणस्य सतोऽपवर्गः कर्मभिः साधर्म्यम् ।२।२।२८।' इति पाठोऽभिष्रेतः । नयचक्रवृत्तौ तु [ ए० ८७ पं० १४. ए० ५५ पं० ११. इत्यत्र ] 'अचाक्षुपप्रत्यक्षस्य गुणस्य सतोऽपवर्गः कर्मभिः साधर्म्यम् ' इति पाठ इष्ट इति ध्येयम् । 2 °च्छव्दाच निष्यतेः—वृत् । 3 एका निवृत्तिः—वृ० । (एका आत्मिव वृत्तिः ? ) । 4 संस्थाषावृत्तिन-वृ० । 5 ( वृत्तिर्गणनं ? ) । 6 सम्प्रतिपत्तिभावाश्च । द्वितीयोऽध्यायः ।—सू० । 7 स्त्रमिदं नास्ति स्० ।

पृ० १७ पं० ८. पृथिचीबोहिकणौदनाः । अत्र सर्वासु इस्तिखितप्रतिषु 'पृथिचीवोहिनरौदनादिवद' इति पाठ उपलभ्यते । (बोहिनाळौदनां १ °बीहिनुषौदनां १ °बीहिनुषौदनां १ °बीहितपडुलौदनां १ इत्यादयः सम्भवन्तः पाठा अपि अत्र चिन्त्याः ।

पुरु १७ पंर ९. धर्माधर्माः । दश्यतां टिपृरु ४ पंर १७।

पृ० १७ पं० १२. आदानीयास्त्रयो ····ं। ''गर्भोधानादि ये मासास्ते च मासा अवधारिणः । विपाचनत्रयश्चापि 5 त्रयः कालाभिवर्षणाः ॥ १२।७ ॥''—भद्रबाहुसं० ।

पृ० १७ पं० १४. इदान्याः पूर्वे उत्तरः ....। अत्र 'आदानीयाः पूर्व उत्तरः' इति पाठश्चेत् सम्भवेत् तदा समी-चीनम् । "भादानाचैव पाताच पत(च)नाच विसर्जनात् । मास्तः सर्वगर्भाणां बळवाद्यायकः स्मृतः ॥ ९१३ ॥ .....पूर्वे वातः समृतः श्रेष्ठः तथा चाप्युत्तरो भवेत् । उत्तमस्तु तथैशानो मध्यमस्त्वपरोत्तरः ॥ ९१२८ ॥ .....पूर्वामुदीचीमैशानीं ये गर्भा दिशमाश्रिताः । ते सस्यवन्तस्तोयाद्यास्ते गर्भास्तु सुपूजिताः ॥ १२।१२ ॥ ....मास्तप्रभवा गर्भा धूर्येन्ते मास्तेन च । १० वातो वर्षे तु गर्भाश्र करोत्यपकरोति च ॥ १२।२२ ॥ ....महवाहुसं० ।

पृ० १७ पं० १५. धूमज्योतिः ....। तुलना—"धूमज्योतिःस्रलिलमस्तां सन्निपातः क्र मेघः ....।। ५॥" इति मेघदूते ।

पृ० १७ पं० १६. देववैक्तियादेरपि । (देवविक्रियादेरपि?)।

प्रवेशः । तहुमयं यत्र विद्यते तद् द्रव्यम् । गुणपर्याययद् द्रव्यम् । ५।३०। गुणान् लक्षणतो वक्ष्यामः । भावान्तरं संज्ञान्तरं च 15 पर्यायः । तहुमयं यत्र विद्यते तद् द्रव्यम् । गुँषपर्याया अस्य सन्ति अस्मिन् वा सन्तीति गुणपर्यायवत् ।"—तत्त्वार्यभा० ५।३० ।

पृ० १७ पं० २३. क्षेत्रकालौ 🗥 दश्यतां दिपृ० २० पं० ४।

पृँ० १८ पं० ३. अत **एतानि**ःः। दृश्यतां पृ० २७ पं० ८−१०।

पु० १८ पं० ८. आवीतेनाह । दश्यतां पृ० ३१४ पं० १ टि० २, पृ० ३१३ टि० ७।

पृ० १८ पं० १६. साङ्क्ष्यादिषु साहद्याः । अत्र साङ्क्ष्यादीष्टसाहद्याः हति भा० प्रत्यनुसारी शोभनः 20 पाठः । साहर्य सांख्यानाम्, अन्यापोहो बौदानाम्, तत्त्वं वैशेषिकाणां मते हति ध्येयम् ।

पृ० १८ पं० २२. यद् भवन्ति । "सिद्धं तु, यस गुणस्य भावाद् इब्ये शन्दनिवेशस्तद्भिधाने स्वतलौ । यद्वा सर्वे भावाः स्वेन भावेन भवन्ति स तेषां भावः, तद्भिधाने ।" इति पाणिनीयन्याकरणवार्तिके ५ । ३ । ११९ ।

ए० १९ पं॰ ७, ९, ११ विशिष्यते । अत्र सर्वत्र 'विशेष्यते' इति शुद्धः पाठः ।

पृ० २९ पं० २२. सामयिकः .....। वैशेषिकस्त्रे सप्तमाध्याये द्वितीयाह्विके २४ तमं सूत्रमिदम् । दश्यतां शिष्ठ० 25 ८ पं० २२। तुलना—"शब्दार्थव्यवस्थानाद्यतिषेधः ।२। १।५४। शब्दादर्थे सम्प्रत्ययस्य व्यवस्थादर्शनादनुमीयते शब्दार्थ-

१ मुद्रितभद्रशहुसंहिताया अतीवाशुद्धत्वाद् 'गर्भाधानाक्षयो मासास्त्रयो मासाश्र्यो प्राप्तः । विपायनास्त्रयश्चिष त्रयः काला-भिवर्षणाः ॥' इत्यपि पाठः स्यादिति संभाव्यते । २ (धानाच ?)। ३ 'ध्रियते' इति पाठान्तरम् । (ध्रियन्ते ?)। ४ 'व्यवहार-नयसमाश्रयणेन तु 'गुणाः' 'पर्यायाः' इति वा मेदेन व्यवहारः प्रवचने, युगपद्वस्थायिनो गुणा ह्पाद्यः, अयुगपद्वस्थायिनः पर्यायाः। वस्तुतः पर्याया गुणा इत्येकात्म्यम्।''—तत्त्वार्थभाष्यसिद्धसेनवृ० ५१३ ७ दृश्यतां तत्त्वार्थराजवा० ५१३ ७ स्तन्मिति ३१८-१५। ५ "परिमाणमिदानीं वश्यामः-अणोर्महृतस्त्रो पळव्ध्यनुपळव्धी नित्ये व्याख्याते [ वै० सू० ७१११५ 1], 'नित्ये' इत्यध्यायनाम, 'यदुपळ्थ्यते तत्रावश्यं महत्त्वम्, अणुत्वे तु परमाणुद्वयणुकमनसा[म]नुपळव्धः' एवं नित्याख्येऽध्याये उपळ्य्यनुपळव्धोः कारणे महत्त्वाणुत्वे कथिते भवतः, उपळव्धौ महत्त्वस्य नियमात् । त्र्यणुकस्य महत्त्वेऽप्यनुपळव्धः, कारण-बहुत्वात् कारणमहत्त्वात् प्रचयविशेषास्य महत् [ वै० सू० ७१११६ ], वैयणुके तत्कारणक्षणुकगता बहुत्वसंख्या महत्त्वं जनयति कारणानाममहत्त्वात् । क्रबहुळे कारणाङ्खिलमहत्त्वं महत्त्वं करोति । प्रशिथिकः संयोगः प्रचयः । द्वित्ळके तृळिपण्डयोवेर्तमानः प्रचयः स्वाधारावयवप्रशिथिळसंयोगापेक्षो महत्त्वमारभते । तिद्वपरीतमणु [ वै० सू० ७१११० ],

<sup>1</sup> इतः पूर्वं चन्द्रानन्दीयवृत्तिसहितानि चतुर्देश स्त्राणि १० ४५२ टि० ८ इत्यत्र विलोकनीयानि। 2 व्यणुकेन तत्कारण<sup>०</sup>-वृ० ।

सम्बन्धो व्यवस्थाकारणम् । असम्बन्धे हि सञ्द्रमात्रादर्थमात्रे प्रत्यप्रसङ्गः । तस्मादप्रतिषेधः सम्बन्धस्थेति । अत्र समाधिः न्त, स्नामयिकत्वाच्छ्छद्वाद्र्थे प्रत्ययस्य ।२।१।५५। न सम्बन्धकारितं सञ्दार्थव्यवस्थानम् । किं तिर्हे ? समयकारितम् । यत् तद्वोचाम 'अस्पदम्' इति पष्टीविशिष्टस्य वाक्यस्यार्थविशेषोऽनुज्ञातः शब्दार्थसम्बन्ध इति समयं तमवोचाम इति । कः पुनर्यं समयः ? अस्य शब्दस्यव्यवस्याभिवेष्यमिति अभिधानाभिधेयनियमितियोगः । तस्मिन्नुपयुक्ते शब्दाद्र्ये प्रत्ययो क्वितिति । विपर्यये हि शब्दअवणेऽपि प्रत्ययामावः । सम्बन्धवादिनोऽपि चायमवर्जनीय इति नन्यायमावः ।

एतस्मात् त्रिकारणाद् महतो यद् विपरीतं द्वयणुकपरिमाणं तदणु प्रत्येतन्यम् । अणु महदिति तस्मिन् <sup>1</sup>विशेषभावाद् विशेषाभावाच [वै॰ स्॰ ७१९१९८], तस्मिन् महति वस्तुनि कुनलादावामलकापेक्षया अणुव्यवहारः, आमलके तु बिल्वापेक्षया। एवं प्रकर्षस्य भावाभावाभ्यामेकस्मिन्नेव अणुमहद्वयत्रहारो भाकः । कुतः १ एककास्टरवात् [वै० सू० ७।१।९९], यत एकस्मिन्नेव वस्तुनि अन्यापेक्षया द्वौ पुरुषावणुमहद्वयवहारं विरुद्धं कुर्वाते अतो जानीमहे 'भाक्तोऽयम्' इति । तत्रापेक्षि-काणुबस्तुनि दृष्टान्ताच्य [ वै॰ स्॰ ७।१।२० ], यथा छुक्रतन्तुजनिते कार्ये छुक्रतैव, न कृष्णता, एवमतो दृष्टान्ताद् महद्भि-रारच्धे महत्त्वमेव, नाणुःवम् । [ P पृ० २६B] अणुत्वमहत्त्वयोरणुत्वमहत्त्वाभावः कर्मगुणैव्यस्थातः [ वै० स्० अ१।२१], यथा गुणकर्माण निर्गुणानि कार्यस्य स्पादेरवयवगुणैरेकार्थसमवायाभावात् एवं कारणबहुत्यादिभिरेकार्थसमवाया-भावादणुश्वमहत्त्वयोस्तदभावः । अणुत्तमहत्त्वाभ्यां कर्मगुणा अगुणाः [वै० स्० ७११२२], कारणबहुत्वादिभिरेकार्थ-समवायाभावादणुरवमहत्त्वे यथा अणुरवमहत्त्वशूर्ये एवं कर्मगुणा अणुत्वमहत्त्वशूर्याः । एतेन दीर्घत्वहस्वत्वे व्याख्याते [ वै० सू० अ१।२२ ], उपलब्ध्यनुपलब्धी महत्त्वाणुत्ववत् , कारणमहत्त्वादिम्यश्च जायते दीर्घत्वम् , विपरीतं हस्वत्वम् । तैस्मिन् विशेषभावादित्वौ(त्यौ १)यचारिकत्वम् । तथैव तयोदींर्घत्वहस्तत्वाभाव इत्या[खःश]तिदेशः। कर्मभिः कर्माणि गुणैर्गुणाः [ वै॰ सू॰ ७।१।२४ ], यथा कारणबहुत्वाद्येकार्थसमवायाभावादणुत्वमहत्त्वस्तत्या एवं दीर्घत्वहस्वत्वस्तत्या एते कर्मगुणाः । पि?]-तर्दं नित्येऽनित्यम् [बै॰ स्॰ जा११२५] एतचतुर्विधं परिमीणमनित्ये वर्तमानत्वादनित्यम् । जाराभावादण्य **मतः** [ वै॰ सू॰ ७११३॰ ], विभवस्थाभावाद् मनसोऽणुत्वं ज्ञानायौगपद्याच । गुंगैदिंग् व्याख्याता [ वै॰ सु॰ ७।१।३१ ], यत्र यत्रावधि करोति तत्र तत्र 'इदमस्मात् पूर्वेण' इत्यादिव्यवहारो मूर्तेषु प्रवर्तते, अतो मूर्तेसंयोगार्ख्येर्गुणैर्दिम् व्याख्याता महत्त्ववती। तथा [ P पृ०२७४] **कारणेनँ का**लः [बै॰ स्० ७।१।३२] इति, येर्नै कारणेन परापरव्यतिकरादिना कालोऽनुमीयते तस्य सर्वत्र भावात् तेनैव कारणेन कालो विभुव्यीख्यातः । सप्तमस्याद्यमाहिकम् ।

क्ष्यस्मान्धस्पर्शव्यतिरेकाद्धान्तरमेकत्वम् । तयोर्नित्यत्वानित्यत्वे तेजसो क्ष्पस्पर्शाभ्यां व्याक्याते।निर्धित्तिश्च।एकैत्वपृथ्वत्वयोरेकत्वपृथ्वत्वाभावोऽणुत्वमहस्वाभ्यां व्याक्यातः [वै॰ स्॰ णरा१-४],
एकत्वैकपृथक्त्वयोरवयवगुणैकार्थसमवायाभावात् कर्मगुणा नैकत्वपृथक्त्वातः। कर्मभिः कर्माणि गुणैर्गुणाः [वै॰ स्॰ णरा५],
तथैवावयवगुणैकार्थसमवायाभावात् कर्मगुणा नैकत्वपृथक्त्ववन्तः। ननु सर्वेषामेव पदार्थानामेकत्वं सद्धिशेषात्, निःसंख्यत्वात् कर्मगुणानां सर्वेकत्वं न विद्यते [वै॰ स्॰ णरा६], कर्मणां गुणानां च [१ पृ०२०४] संख्यारहितत्वात्
सर्वैकत्वं नास्ति। भाक्तमेकत्वं गुणादिष्विति चेत्, एकत्वस्याभावाद् भाक्तं न विद्यते [वै॰ स्० णरा७], मुख्यस्य
एकत्वस्याभावाद् गुणादिषु भाक्तमित्यत् एतीप्रसंगात् (भाक्तमिति न, अतिप्रसङ्गात्?)। ननु कार्यकारणयोरेकत्वं प्राप्तं द्वैक्ये
संख्यानिर्विशेषात् एकत्वभावादेव पृथ्यमावः स्यात्, नैतत्, कार्यकारणैकैत्वपृथक्त्वाभावादेकत्वपृथक्त्वे न विद्यते
[वै॰ स्० णरा८], द्वित्वात् कार्यकारणयोर्नेकत्वं कार्यस्य कारणव्यतिरिक्ताश्रयाभावाद् नापि पृथक्त्वम् । धैतद्नित्ययोवर्धाद्यातम् [वै॰ स्० णरा९], एतत् पूर्वसृत्रमनित्यविषयमिष 

तथाहि — शब्दाकाशयोः कार्यकारणयोरेकत्वं [न], नापि पृथक्त्वम्। अन्यतरकर्मज उभयकर्मजः संयोगजश्च
संयोगः। एतेन विभागो व्याख्यातः। संयोगविभागयोः संयोगविभागभावोऽणुत्वमहत्त्वाभ्यां

<sup>1</sup> विशेषाभावाद्य-सू०। विशेषाभावाद् विशेषाभावाद्य-सू०। 2 ° भ्यामेतसिन्नेव-वृ०। 3 वै० सू०७।१।१८। 4 तदिने इतिस्य सू०। अनित्ये-वृस्०। 5 परिमाणं नित्ये निवर्तमानवादिनित्यम्-यृ०। 6 इतः परं चन्द्रानन्दीयवृत्तिसिहतानि चलारि स्वाणि पृ० ४४६ टि० १ इत्यत्र द्रष्टव्यानि । 7 गुणैर्व्याल्याताः-सू०। 8 कारणेन कालः ॥ सप्तमस्य प्रथममाहिकम्-सू०। 9 येन कालेन परापर -वृ०। 10 एतरस्त्रप्रथस्य चन्द्रानन्दविरचिता वृत्तिः पृ० ४५३ टि० ४ इत्यत्रवलोकनीया । 11 निवृत्तिश्च-वृ०। 12 स्वभिदं नास्ति वृस्०। (पकरवैकप्रथम्वयो १)। 13 यकस्यभावाद्-सू०। 14 द्रव्ये-वृ०। 15 °कत्वाप्थ -वृस्०। 16 तदिन वृत्त्या । 17 नित्येष्वत्याकाशादिषु-वृ०। 18 एतरस्ववयक्षकस्य चन्द्रानन्दकृता वृत्तिः पृ० ५१६ टि० ४ इत्यत्र द्रष्टव्या।

पृ० २१ पं० १३. बृद्धव्यवहारं । अयं बृद्धव्यवहारो न्यायवार्तिकतात्पर्वटीका[२।१।५५ ]प्रभृतिभ्योऽवसेयः। पृ० २१ पं० १६. संज्ञाकर्मः । इत्यतां टिप्र० ८ पं० २२ । इत्यतां टिप्र० १८ पं० ८ ।

ए० २९ पं॰ २४. प्रतिपादसप्रत्याख्याना॰ । इत्रयतां ए० २४३ पं॰ १९ । ए॰ २२ पं॰ ६. तथा विद्योषोऽपि .....दनात्मत्वं [ ए॰ २३ पं॰ ५ ] । इत्रयतां ए॰ ३२ पं॰ १२–१६ । १५

व्याख्यातः । कर्मभिः कर्माणि गुणैर्गुणाः । युतसिद्ध्यभावात् कार्यकारणयोः संयोगविभागौ न विद्येते [बै॰ सू॰ अशा९०-१४]। [P पृ॰ २८ A] शब्दस्यार्थेन सम्बन्ध इति चेत्, न, गुणत्वात् [बै॰ सू॰ अशा९५], आकाशस्य गुणत्वाच्छब्दो नार्थेन सम्बथ्यते । **गुणे च भाष्यते** [ वै० स्० जरा१६ ], गुणे च रूपं रस इत्यादिषु प्रयुज्यते कियायां च, न च गुणकर्मणां गुणैः सम्बन्धः । निष्कियत्वात् [ वै० सू० ७।२।१७], अर्थसंयोगे सति शब्दोऽर्थं प्राप्नुयात्, निष्कियत्वाच गुणस्य गमनाभावः । अस्तिति नास्तीति च प्रयोगात् [वै० स्० पारा१८ ], अर्थसंयोगे सित शब्दः असति अभावे 'नास्ति' इति न प्रयुज्येत । न ह्यसता संयोगः । तस्मात् संयोगस्याभावात् दाब्दार्थायसम्बद्धौ [ वै० सू० णराष्ट्र] । ननु च संयोगिनो दण्डात् समयायिनो विषाणाश्च [ वै० सू० जरार० ], संयोगिसमवायिभ्यां दण्ड-विषाणाभ्यां दण्डिविषाणिनोः प्रत्ययो दृष्टः । अस्ति च शब्दा[द]र्थप्रत्ययः, तस्मादस्यापि सम्बन्धोऽस्तीति । नैतत् , **दृष्टत्वाद**-हेतः प्रत्ययः [ वै० सू॰ अरार१ ], दण्डिविषाणिनोर्दष्टलाददोषः, इह तु सन्दार्थयोः सम्बन्धस्योक्तेन न्यायेनादष्टलाद-**हेतुरर्थ**प्रत्ययः सम्बन्धे, **तथा प्रत्ययाभावः** [ वै॰ सू॰ ७।२।२२ ], यदि शब्दोऽर्थेन सम्बद्धः स्यात् अगृहीतसङ्केतोऽपि ततोऽर्थं प्रतिपर्येत । तस्मादसम्बद्धौ । **सम्बन्धसम्बन्धादिति चेत् सन्देहः** [वै० स्० ण२।२३], ननु शब्देनाकाशं सम्बद्धम्, आकाशेन चार्थाः, एवं सम्बन्धसम्बन्धाद्र्येन सम्बन्ध इति । नैतत्, सर्वार्थानामाकाशेन सम्बन्धात् कसिलार्थे शन्दः प्रयुक्त इति सन्देहादप्रतिपक्तिः स्यात् । अतो न सम्बन्धः । तस्मात् [ P पृ० २८ B ] सामयिकः शन्दादर्थप्रत्ययः [ वै॰ सू॰ अशश्य], तस्मात् सङ्केतिनिमत्त[ः] शब्दा[द]र्थे प्रखयो न सम्बन्धात् । **एकदिकालाभ्यां सन्निकृष्टविप्रकृ**-ष्ट्राभ्यां परमपरम् । कारणपरत्वात् कारणापरत्वाच [वै० स्० अशस्प-२६]। परत्वापरत्वयोः परत्वा-परत्वाभावोऽणुत्वमहत्त्वाभ्यां व्याख्यातः [ वै० स० ७।२।२७ ], परापरदिक्कालप्रदेशसंयोगाः परत्वापरत्वयोः कारणम् । अनयोश्र वृतसिक्ष्यभावेन संयोगाभावात् परत्वापरत्वाभावः । कर्माभाः कर्माणि गुणौर्गुणाः [वै० सू० अ२।२८], यथा कमैगुणा अणुत्वमहत्त्वश्चरया एवं कमिगुणा युत्तसिद्ध्यभावेन दिकालप्रदेशसंयोगाभावात् परत्वापरत्वश्चरयाः । इँहेति यतः कार्यकारणयोः स समवायः [ वै॰ स्॰ जशरू ] । द्रंट्यत्वगुणस्वप्रतिषेधो भावेन व्याख्यातः । तैस्वं च [ वै॰ सू॰ **७**।२।३०-३१ ]" इति **चन्द्रानन्द**विरचितायां **चैद्रोषिकसूत्रवृत्तौ** P. पृ॰ २५-२९ ।

<sup>1</sup> असित नास्तीति प्रयोगः—वृस्० । 2 एकदिकाभ्यां सित्र —वृस्० । अस्य स्वद्भयस्य चन्द्रानन्दिविता वृक्तिः ए० ५५२ दि० १ रत्यत्र द्रष्टन्या । 3 अस्य स्वस्य चन्द्रानन्दीया वृक्तिः ए० ४४५ दि० १४ हेत्यत्र द्रष्टन्या । 4 एतत्स्वद्भयस्य चन्द्रानन्दीया वृक्तिः ५० ४४५ दि० १४ हेत्यत्र द्रष्टन्या । 4 एतत्स्वद्भयस्य चन्द्रानन्दीया वृक्तिः ५० ५२६ दि० १ रत्यत्र द्रष्टन्या । 5 तक्त्वं च । सप्तमोऽध्यायः—स्०।

15

पृ० २२ पं० १४. सद्भावासद्भाव .....। सद्भावासद्भावस्थापनास्वरूपज्ञानार्थं दृश्यताम् अनुयोगद्वारस्० १०। "सन्मावमसन्भावे ठवणा पुण इंदवे उमाईया। इत्तरमणित्तरा वा ठवणा नामं तु भावकहं ॥ १३ ॥"-विशेषाव० भा०। "र्तत्य पुण तयस्थसुनं तयमिप्पाएण तारिसागारं। कीरह व निरागारं इत्तरमियरं व सा ठवणा ॥ २६ ॥"-विशेषाव० भा०। "तत्थ भागास्वंतए वर्श्विम सन्भावट्टवणा, तिववरीया भसन्भावट्टवणा"-धवलाटी० ए० २०। "वस्तुनः कृतसंज्ञस्य प्रतिष्ठा ठ स्थापना मता। सद्भावेतरभेदेन द्विधा तत्त्वाधिरोपतः ॥ स्थाप्यत इति स्थापना प्रतिकृतिः। सा चाहितनामकस्य इन्द्रादेवीस्त-वस्य तत्त्वाध्यारोपत् प्रतिष्ठा 'सोऽयम्' इत्यमिसम्बन्धेनान्यस्य व्यवस्थापना स्थापनामात्रं स्थापनेति वचनात्। तत्राध्यारोप्य-माणेन भावेन्द्रादिना समाना प्रतिमा सद्भावस्थापना, मुख्यदर्शिनः स्वयं तस्यासाहुद्धिसम्भवात् कथिक्चित् सादश्यसन्नावात्। मुख्याकारश्चन्या वस्तुमात्रा पुनरसद्भावस्थापना परोपदेशादेव तत्र सोऽयमिति सम्प्रस्थयात्।"—तत्त्वार्थश्लोकवा० ए० १९१। दृश्यतं न्यायकुमु० ए० ७९९, ८०५।

10 पृ० २२ पं० १६ "मात्रोक्ति"। अत्र "मात्रे उक्ति" इति शोभनः पाटः । पृ० २३ पं० ५. अत्र मूळे 'रूपादिरूपेण' इति परिहर्तुं शक्यम् ।

पृ० २३ पं० ७. आत्मा न, अन्यत्वाद् । अत्र आत्मनोऽन्यत्वाद् इति प० प्रत्यनुसारिपाठस्वीकारे तु 'आत्मनः' इति पञ्चम्यन्तं पदं बोध्यम् । 'आत्मनोऽन्यत्वाद् विशेषस्य · · · · कस्तदास्मा ?' इत्यन्वयो हेयः ।

पृ० २३ पं० १२. स्विद्रोषः । अत्र 'स विशेषः' इति पृथगपि भवेत् । तथा तु 'स झात्मा विशेषः' इत्यर्थी हेयः । पृ० २४ पं० १, ७. प्राःः। दृश्यतां पृ० २६ पं० २१ ।

पृ० २४ पं० २, १६. अथ वा....। अत्र 'अथ पार्थिवत्वादपेक्षा' इति साधु प्रतीयते ।

पृ० २४ पं० २५. अपेक्षा<mark>भावात् । अ</mark>पेक्षाया नभावादित्यर्थः ।

पृ० २४ पं० २६. क्रियागुण ः । दृश्यतां पृ० ४८९ टि० ६।

पृ० २५ पं० १६, १९. द्रव्यत्वं ···। अन्यत्रा ·····। दृश्यतां पृ० ४४६ दि० २ । दृश्यतां दिपृ० ८ पं० २२ ।

20 पृ० २५ पं० १८. एकाकाशदेशातीतप्राप्तेषु । ''तुल्लगङ्गुणिकरिएगदेसतीयागएऽणुद्व्वस्मि । अञ्चलबुद्धिकारण-मंतविसेसोत्ति से बुद्धी ॥ २१९२ ॥''-विशेषाव० मा० । अस्या स्याख्यानं कोट्याचार्यादिरचितवृत्तिस्योऽवसेयम् ।

पृ० २५ पं० २०. सदिति यतो…। इत्यतां टिप्ट० ९ पं० ८-९०।

पृ० २६ पं० १०-११. क्षेत्रतो ···। 'क्षेत्रतोऽप्यूर्घभागस्थितमेकमपरमधोभागस्थितम्' इति भा०प्रत्यनुसारी पाठः समक्षसः ।

25 पृ० २६ पं० १७. स्याज्या । अन्त्यविशेषखण्डनं तत्त्वसंग्रह-सन्मतिवृत्ति-प्रमेयकमस्यार्तण्ड-न्यायङ्गुर्वचन्द्र-स्याद्वाद-रबाकरादिषु विस्तरेणावस्रोकनीयम् ।

पृ० २८ पं० १. उपात्तत्यागोः । दश्यतां पृ० २९ पं० १२ ।

पृ० २९ वं० ५-६. द्रव्यगुण ः । दश्यतां प्र० ३१ वं० १२ ।

पृ० २९ पं० १४. प्रामुक्त ः। दृश्यतां पृ० २७ पं० २ ।

पृ० ३० पं० १०. सद्नित्यंःः। दश्यतां पृ० ४५८ टि० ८, टिपृ० ८ पं० २२ ।

ए० ३० पं० १२. द्वायाणि .....। कर्म .....। वैशेषिकस्त्रे प्रथमाध्याये प्रथमाद्विके यथाक्रमं नैतमं देशमं चेदं स्वह्यम् । दश्यतां टिपू० ८ पं० २२ ।

१ अस्य चन्द्रानन्दकृता वृत्तिः पृ० ४३७ दि० ५ इत्यत्र द्रष्टव्या । २ "कर्म कर्मसाध्यं न विदाते [वै० स्० १।१।१०], न कर्मणा कर्म जन्यसे कर्मणामुपरमदर्शनात्, कर्मारम्मे हि कर्मणा निष्कर्मणो द्रव्यस्थानुपलम्मात् । एवं कानिचिद्र द्रव्याण्यारम्भकानि, वानिचित्रेव । गुणाः केचित् कारणम्, केचित्रेव । कर्माणे नैव कर्मकारणमित्येतद् वैधर्म्यम् ।" इति चनद्रानन्द्विरचितायां वैशेषिकस्ञवृत्तौ Р पृ० ७ В ।

30

10

पृ० ३० पं० १३--१५. ऋयावद् ....। हत्यतां पृ० ४४० टि० ५, टिपृ० ८ पं० २२ ।

पृ० ३० पं० १६. कार्याविरोधि द्रव्यं कारणाविरोधि च · · कर्म । इमानि त्रीण्यपि वैशेषिकदर्शनसूत्राणि, इस्पतां पृ० ४४० टि० ६, टिपृ० ८ पं० २२ ।

पु॰ ३० पं॰ २०. सदिति ....। दृश्यतां टिपृ॰ ९ पं॰ ८-१०।

पृ० ३१ एं० १,५. अण्बोरेब । दक्ष्यतां० पृ० ३१ एं० १३ ।

पृ० ३१ पं० ८-९. पार्थिवः 'पार्थिव'शब्देन तुल्यजातित्वं द्योतयति 'शुक्कु'शब्देन तुल्यगुणत्वं गति-समद्यायिनोरित्यनेन तुल्यिक्रियात्वं चेति ध्येयम्।

पृ० ३१ पं० १७. अर्थ हति ....। हस्यतां पृ० ४८० टि० १, टिपृ० ८ पं० २२।

पृ० ३१ पं० १८. क्रियाचत् । दृश्यतां पृ० ४४० टि० ५, टिप्ट० ८ पं० २२ ।

**४० ३१ पं**० १८-२०. **रूपरस्म ····**ो इत्यतां टिप्ट० १७ पं० १३।

ए० ३१ पं० २१. द्रव्याश्रस्यादि ·····। दश्यतां ए० ४४० टि० ५, टिए० ८ पं० २२ । श्रोत्रग्रहणो ·····। दश्यतां टिए० १९ पं० ३८।

पृ० ३२ पं० २, २२. अन्तरङ्कं ....। दश्यतां पृ० ३४ पं० ४, पृ० ३५ पं० ६-७।

पृ० ३२ पं० २. न हि तस्य ः इतरेतराश्रयदोषापादनात् [ पृ० ३४ पं० १ ]। द्यतां पृ० ३४ पं० १२-१४।

**४० ३२ पं० ४. गुणसमुद्दायद्भव्यवादिभिश्च । सां**ख्यैरित्यर्थः । दृश्यतां दिपृ० १६ पं० ३५ ।

ए० ३२ पं० ६. प्रकल्पते । अत्र प्रकल्पेते इति परितल्यम् ।

पृ॰ ३३ पं॰ १३. तदेव वस्तु । इत्यतां पृ॰ ३४ पं॰ ४ ।

ए० ३४ पं० २. पूर्वम् .....। 'पूर्वम्' इत्यादि प्रथमान्तम् 'अन्तरङ्गम्' [ ए० ३२ पं० २ ] इत्यादिना सम्बन्धनीयम् ।

ए० ३४ पं० ४. यदि कार्यम् । अत्र 'यदि कार्यम् यदि सामान्यम् यदि विशेषः ।' इति पाठोऽवगन्तस्यः, इङ्यतां ए० ३३३ पं० ११ ।

ए० ३४ पं० ६. ब्यावृत्तेश्च पटादेः । अत्र 'पटादेः' इति पञ्चन्यन्तं पदं ज्ञातस्यम् ।

४०३४ पं॰ ९,२८. न प्रकल्पन्ते । "न प्रकल्पन्ते न सिध्यन्तीत्यर्थः । कर्णधाररहितं नौकाद्वयं मिथः संबद्धं परस्परं परतीरप्रापणे समर्थं न भवतीत्यर्थः ।"–पा० म० मा० राजलक्ष्मी पृ० १७४ ।

ए॰ ३४ पं॰ २०. अस्तिभवति ....। वचनमिदम् आचार्यसिद्धसेनस्य, दश्यतां ए० ३२४ पं० २८।

ए० ३५ पं० २,२३. णिययवर्यणिक्तस्याः ""उत्पाद्व्ययश्रोब्यात्मकत्वे वस्तुनः स्थिते तद् वस्तु 25 तत्त्वरेश्वया कार्यमकार्यं च, कारणमकारणं च, कारणे कार्यं सम्वासया, कारणं कार्यकाले विनाशवद्विनाशवय, तथेव प्रतिति-रम्यथा चाप्रतितेः । अत एकान्तरूपस्य वस्तुनोऽभावात् सर्वेऽपि नयाः स्वविषयपरिच्छेदसमर्था अपि इतरनयविषयव्यवच्छेदेन स्वविषयं वर्तमाना मिथ्यात्वं प्रतिपद्यन्त इत्युपसंहरस्नाह—णिययवयणिकासचा सन्वनया परविषयलणे मोहा । ते उण ण दिट्ट-समओ विभज्ञ सचे व अलिए वा ॥ १ । २८ ॥ निजकवचनीये स्वांशे परिच्छेचे सत्याः सम्यग्जानरूपाः सर्वे एव नयाः सङ्ग्रहा-द्यः परविषयत्वाके परविषयत्वात् मोहा मुद्धन्तिति मोहा मिथ्याप्रत्ययाः परविषयस्यापि सत्यत्वेनोन्मूलयितुमशक्यत्वात् 30 तदमाचे स्वविषयस्याप्यस्यवस्थात् तत्त्रस्थस्य मिथ्यात्वमेव तद्वयितित्तः प्राहक्त्रमाणस्य चाभावात् । तस्मात् तानेव नयान् 'पुनः'शब्दस्थावधारणार्थत्वात् तत्रस्यस्य मिथ्यात्वमेव तद्वयतितिकः प्राहक्त्रमाणस्य चाभावात् । तस्मात् तानेव नयान् 'पुनः'शब्दस्थावधारणार्थत्वात् , न इति प्रतिपेधो विभजनिक्तयावाः, दृष्टः समयः सिद्धान्तवास्यमनेकान्तात्मकं वस्तुतत्वं येन पुंसा स तथा स न विभजते सत्येतरत्वा । स्वेतरविषयमवधारयमाणोऽपि तथा तान् न विभजते, अपि वितरनयसन्यपेश्चमेव स्वनयामिप्रेतं विषयं सत्यमेवावधारयतीति यावत् । प्राह्यसत्यासस्याभ्यां प्राहक्तस्यासत्वे इत्येवमभिधानम् । तथा दृष्टानेकान्ततत्त्वस्य विभजनं 'स्यादस्त्येव दृष्यार्थतः' इत्येवंरूपम् ।''-सन्मतिष्ट ।

पृ० ३५ पं० ११. सङ्घातभेदाभ्याम् । दृश्यतां दिपृ० ३ पं० २७-३०।

प्रवादिश्वर्यादिश्वरातिम् । अत्र नयचके द्वादरोऽरे विस्तरेण वश्यमाणः शून्य-वादोऽकोकनीयः । दश्यतां पृष्ठ ४८८ टि॰ ९ । पृ० ३५ पं० १७. असदकरणा अस्याः सांख्यकारिकाया व्याख्या—"इह लोके सदेव सद् भवति, असतः करणं नास्ति । यदि स्यात् तदा सिकताभ्यसँवं कूर्मरोमभ्यः पटप्रावरणं वन्ध्यादुहिनुश्रृदिलासः शश्चिषाणं खपुणं च स्यात् । चास्ति । तस्यादनुमीयते प्रधाने प्रागुत्पत्तेमंहदादिकमस्त्रेव । उपादानप्रहणात्, इह लोके यो येनाथीं स तदुपादानप्रहणं करोति तिनिमत्तमुपादने, तद्यथा दध्यथीं श्रीरस्योपादानं कुरुते, यदि चासत् कार्यं स्थात् तदा दध्यथीं उदकस्याप्युपादानं कुर्यात्, व च कुरुते, तस्मात् प्रधाने महदादि कार्यमस्त्रीति । किञ्च, सर्वसम्भवाभावात् । इह लोके यद् यस्मिन् विद्यते तस्मादेव तदु-त्ययते, यथा तिलेभ्यस्त्रेलं दक्षो शृतम्। यदि चासत् कार्यं कुर्यात् तदा सर्व सर्वतः सम्भवेत्, ततश्च तृणपांसुवालुकादिभ्यो रजतसुवर्णमणिमुक्ताप्रवालादयो जायरत् । न च जायन्ते। तस्मात् पश्यामः सर्वसम्भवाभावादि महदादि कार्यं प्रधाने सदेव सद्ग(म्भ) वतीति । अतश्चास्ति, शक्तस्य शक्यस्त्रणात् । इह लोके शक्तः शिल्पी करणादिकारणोपादानकालोपायसम्पन्नः शक्यादेव शक्य कर्म आरमते, नाशक्यमशक्यात् । तद्यथा—शक्तः सुम्भकारः शक्यादेव मृत्यिण्डात् शक्यस्त्रस्त्रहादकविदलतलादिभिः विसम्पन्नो घटशरावोद्ञ्चनादीनि आरममाणो दष्टः, न मणिकादि, अशक्यस्त्रात् तावता पिण्डेन तस्य । यदि पुनः करणतियमो न स्यात् अशक्याद्यवस्त्रात् वावता पिण्डेन तस्य । यदि पुनः करणतियमो न स्यात् अशक्याद्यक्यमारम्येत । तस्मात् सत् कार्यं स्थात् , नासत् । किञ्च, 'कारणभावाच कार्यं सदेव स्थात् । इह लोके यस्त्रस्त्रणं कारणं तस्त्रक्षणं कार्यं स्थात् , यथा कोङ्गवेभ्यः कोद्रवाः झीहिभ्यो झीहयः स्थुः । यदि चासत् कार्यं स्थात् तदा कोङ्गवेभ्यः शालीनामपि निष्पक्तिः सत् कार्यम् ।''-सांख्यकाण्माठरवण् काण्य प्रवास्त्र प्रवासे प्रवासे स्वलेकिनीयाः ।

पृ० ३५ पं० १९. क्रियागुण ः। दस्यतां पृ० ४८९ टि० ६, टिपृ० ८ पं० २२-३५।

पृ० ३५ पं० २० अभियुक्त · · निष्ठत्वात् । "अन्येन अन्यथा प्रतिपादितोऽर्थः पुनरभियुक्ततरेण अन्यथा प्रतिपाद्यत इत्यनिष्ठा ।"-तत्त्वसं० पं० पृ० ४२७ ।

पृ० ३६ पं० १२. उक्तविधिना। द्यातां पृ० ३५ पं० ९-१४।

20 प्र ३६ पं १७ नियमाभाव । ( नियमाभावे उक्तेऽन्यतरो । ? )

पृ॰ ३७ पं॰ २, १६. कार्यकारणाः । अत्र 'कार्यकरणाट्यभिचाराभावात्' इति भा॰प्रतिपाठोऽपि 'कार्य-करणनियमाभावात्' इत्पर्थविवक्षायां समीचीन एव भाति ।

पृ० ३७ पं० ३. कार्यसदसत्त्वानियमात्तुःः। इत्यतां पृ० ३८ पं० १५।

पृ० ३७ पं० १६. बीजानां त्रिवर्ष ः । "अह भंते ! सालीणं वीहीणं गोधूमाणं जवाणं जवजवाणं एएसि णं धन्नाणं 25 कोट्ठाउत्ताणं पहाउत्ताणं मंचाउत्ताणं मालाउत्ताणं कोलिताणं लिताणं लिलियाणं मुद्दियाणं पिहियाणं वेबह्यं कालं जोणी संचिट्ठह ? गोयमा ! जहन्नेणं अंतोमुहुत्तं उक्कोसेणं तिन्नि संवच्छराई । तेण परं जोणी पिमिछायह पिद्धंसह विद्ंसह, तेण परं बीए अवीए भवह, तेण परं जोणीवोच्छेदे पन्नते ।"—स्थानाङ्गस्० ३।२।१९७।

पृ० ३८ पं॰ २०. सर्वेसर्वातमकः। दृश्यतां पृ० ९९ पं० २६।

पृ० ३८ पं० २२. प्रकल्पत । (प्रकल्पते?)।

30 प्र• ३८ पं० २७. सेवा वा सन्निहिता, साः । अत्र 'सेवा वा सन्निहिता साः' इति योजनीयम् ।

पृ० ३९ पं० १, ९. देशकाला 😶 इस्पतां पृ० ३२० टि० ३।

पृ० ३९ पं० १०-११. प्रसाददानाभिमुख्या····। ( प्रसादानभिमुख्याकारावबन्धवत् १)। द्वितीयकर्मण्यता कार्योन्तरन्यापृततेत्याशयः ।

प्ट० ३९ पं० २७. प्रकरणात् । दश्यतां प्र० १९१ पं० ३।

35 **५० ४० ५० ३. अनभिन्यक्ति**ः । इत्यतां ५० ४**३ ५० १**४ ।

ए० ४० पं० २४. द्वित्रिधपुरुषार्थ ः। द्वयतां टिप्ट० १५ पं० ३६।

पृ० ४० पं॰ २७. प्रकृतिकारणत्यागेन । अत्र भा॰ प्रतौ 'प्रकृतिकारणिखत्यागेन' इति पाटः । सोऽपि समीचीनो

९ ''कारणभावाच सत् कार्यम् । इहासति कार्ये कारणभावो नास्ति यथा वन्ध्यायाः ।''-सांख्यका० युक्तिदीयिका ।

5

माति । प्रकृतिः कारणमभिमतमस्यास्तीति प्रकृतिकारणी प्रकृतिकारणवादीत्यर्थः, तद्भावः प्रकृतिकारणित्वम्, तथा च प्रकृति-कारणवादित्वत्यागेनेत्यर्थः । एतस्मिश्च पाठेऽभिरुचौ मूले [ पृ० ४० पं० ४ ] ''क्रियौदासीन्यवत् । कारणान्तरस्य वा…' इत्येवं रमणीयम् ।

पृ० ४९ पं० १, ६, १०. आत्मान्तर ''ञ्चानार्थस्य । इत्यतां टिप्ट० १५ पं० ३६ ।

पृ० ४१ पं० २. नित्यप्रवृत्तेनैवःः। दृश्यतां पृ० ४२ पं० २०।

पृ० ४१ पं० १०. धर्मञ्जानः । "अध्यवसायो बुद्धिधर्मो ज्ञानं विराग ऐश्वर्यम् । सास्त्रिकमेतद् रूपं तामसमसाद् विपर्यसम् ॥ २३ ॥''-सांस्वकार । अस्याः स्नांस्वकारिकाया युक्तिदीपिका-माउरवृक्ति-तत्त्ववैशारवादिक्यास्यान्यो धर्मोदी-नामद्यानां बुद्धिधर्माणां स्वरूपं विस्तरेण।वगन्तव्यम् ।

पृ० ४१ पं० १३-१४. स्वतन्त्रत्वात् '' सर्वगतत्वात् । ''हेतुमदनित्यमन्यापि सिक्रवसनेकमाश्रितं लिङ्गस् । सावयवं परतन्त्रं न्यक्तं विपरीतमन्यक्तम् ॥१०॥''-पाल्यका० । अत्या न्याल्यानं युक्तिदीपिकादिवृक्तिभ्योऽवसेयम् । 10

पृ० ४९ ५० १६. त्रिगुणस्वभावः । "त्रिगुणमविवेकि विषयः सामान्यमचेतनं प्रसवधर्मि । व्यक्तं तथा प्रधानं तिहुपरीतस्तथा च पुमान् ॥१९॥"—सांख्यका० । अस्य अर्थो माठरवृत्यादेकीतव्यः ।

पृ० ४१ पं० १८. न्हेतस्यस्वरूपमध्यस्थ ः । "चैतन्यं पुरुषस्य स्वरूपम्"-पोगमा० १।९। "तसाच विपर्यासात् सिद्धं साक्षित्वमस्य पुरुषस्य । कैवरुवं माध्यस्थ्यं द्रष्टृत्वमकर्तृभावश्च ॥ १९॥-सारुयका० । अस्याः कारिकाया च्याख्यानं युक्तिदीपिकादिवृत्तिभ्योऽवसेयम् ।

पु॰ ४२ पं॰ ८. दहनतपनयोः "। "तप १८१९ दाहे । तापयति, तपति ।"-पा॰ सिद्धान्तकौ॰ ।

पृ० ४२ पं० ९. चैतस्य ···। ''तेजोऽपि सात्मकम्, आहारोपादानेन वृद्ध्यादिविकारोपलम्भात्, पुरुषाङ्गवत् ''—स्याद्वा-दमं० का० २९ ।

ए० ४२ पं० १४–१५. अञ्चपुलिकाः । अत्र लिप्यनुसारेण अर्युलिका इति [ अर्मुलिका इति वा? ] पाठः शुद्धः सम्भान्यते, अद्याक्षयभूतं किमपि पात्रं स्थानं वा अत्राभिषेतं भाति, कोषेषु अर्मन्तकशन्दः 'चुल्ली'वाचक 20 उपलभ्यते । "अर्थान्तका सुद्धानमधिश्रयणी चुल्लिरन्तिका ।"—अमरको० २।९।२८ । "अथान्तिका चुल्ल्यस्मन्तकमुद्धानं स्याद्धि-श्रयणी च सा ।"—अभिधानचि० ४।८४।

पृ० ४३ पं० ८-९. स्वरूपमेदः । दृश्यतां दिपृ० १५ पं० ३६ । श्लोत्राः । दृश्यतां दिपृ० १४ पं० २४ । शान्यतुद्धधादिः "शैन्दादिषु पञ्चानामालोचनमात्रमिन्यते वृत्तिः । वचनादानविहरणोत्सर्गानन्दाश्च पञ्चानाम् ॥ २८ ॥"— सांख्यका । अस्याः कारिकाया विस्तरार्थो युक्तिदीपिका-तत्त्ववैद्यारद्यादिवृत्तिभ्योऽन्तसेयः । 25

पृ० ४४ पं० १२. पांशुमृत्पिणडः । "मृत्पिण्ड-शिवक-स्थासक-कोशक-कुञ्चल-घट-कपाल-शकल-शर्करा-पांग्रु-ब्रुटि-परमाणवः क्रमभुवः ।"-तत्त्वार्थमाष्यसिद्धसेनदृ० ५ । ३१ ।

पृ० ४५ पं० २. अथ्यों हि कियायाः "आस्रायस्य कियार्थस्वादानर्थक्यमतदर्थानाम् ।"-मीमांसाद० १।२।१। पृ० ४५ पं० ३, १६. नेवं वेति । अत्र नैवं चेति इति समीचीनः पाटः । दृश्यतां पृ० १४० पं० १९ ।

ए० ४५ ५० ७. पुत्रकामो यजेत । इदं सत्याषाढश्रीत्रसूत्रे [१३।२।४१,४४] ताण्डयबाह्मणे चोपलभ्यते । ३० पशुकामो यजेत । एतत् सत्याषाढश्रीतसूत्रे [१०।३।१] ताण्डयबाह्मणे च दश्यते । अन्ताद्यकामो यजेत । "अन्न-मत्तीत्यनादः प्रकृष्टान्न[स्त]स्य अन्नादस्य भावोऽन्नाद्यम्, तत्कामस्य यजमानस्य ।" इति सत्याषाढश्रीतसूत्रव्यास्याम् ए० १९४।

पृ० ४५ पं० ११. चित्रपुस्तकाष्ठःः। "कटुकमो वा पोत्थकमो वा चित्तकमो वा लेप्पकमो वा ।"-अनुयोगद्वारस्० १०। अस्य मलधारिहेमचन्द्रस्र्रिहता व्याख्या—"क्रियते इति कर्म, काष्ठे कर्म काष्टकर्म, काष्ठनिकुद्दितं रूपकमित्यर्थः। चित्रकर्म चित्रलिखितं रूपकम् । पोत्थकमो वित्त, अत्र पोतं वद्धमित्यर्थः, तत्र कर्म, तत्पञ्चविष्यत्रं चीउञ्चिकारूपकमित्यर्थः । अथवा ३५ पोत्थं पुस्तकम्, तबेह संपुटकरूपं गृह्यते, तत्र कर्म तन्मध्ये वर्तिकालिखितं रूपकमित्यर्थः। अथवा पोत्थं ताडपत्रादि, तत्र कर्म तब्छेदनिष्यत्रं रूपकम् । लेप्पकपे लेप्पक्तकम्'। — अनुयोगद्वारस्० ३०। "यः काष्ठपुस्तचित्रकर्माक्षनिक्षेपादिषु स्थाप्यते जीव

१ 'हपादिबु' इति पाठान्तरम् ।

इति स स्थापनाजीवः।"—तत्त्वार्थभा० १।५। अस्य सिद्धसेनगणिकृता व्याख्या—"काष्टं दारु । पुस्तं दुहितृकादि सूत्रबीध-रादिविरचितम् । चित्रं चित्रकराद्यालिखितम् । कर्मशब्दः क्रियावचनः प्रत्येकमभिसम्बध्यते 'काष्टक्रिया' इत्यादि"−पृ० ४६ । "काष्टपुस्तचित्रकर्मोक्षनिक्षेपादिषु सोऽयमिति स्थाप्यमाना स्थापना ।"−तत्त्वार्थसूत्रसर्वार्थसि० १ । ५ ।

पृ० ४५ पं० १९. न बैवम् । अत्र 'न चैवम्' इति ज्यायः । दृश्यतां दिपृ० २७ पं० २९ ।

० पृ० ४६ पं० ४–५, २७. अळोमाः । दश्यतां पृ० १४० पं० १२ । "सळोमाः मण्डूकः, <del>चतुष्पात्वे सति उत्प्कुल</del> गमनात्, मृगवत् । अळोमाः वा हरिणः, चतुःषात्त्वे सति उत्प्कुल गमनात्, मण्डूकवत् । इलादिवद् निर्मूलयुक्तेर्न साध्यसाधकत्वम् ।–'' उत्तराध्ययनसूत्रबृहद्दु० २ । १३ ।

पृ० ४६ पं० १०. नैचं वेति । अत्र नैवं चेति इति ज्यायः ।

पृ० ४६ पं० १३-१४. सिद्धे ····ःव्याकरणादिशास्त्रमि । 'सिद्धे सित आरम्भो नियमार्थः' इत्यर्थस्चकानि 10 भूयांसि नाक्यानि पातञ्जलमहाभाव्ये उपलभ्यन्ते, यथा-"सुबन्तं पदमित्येत्र सिद्धम् । नियमार्थेाऽयमारम्भः ।"-पा०म०भा० १ । ४ । १५ ।

प्र० ४६ पं० १८-१९. सर्वे ः । सांख्यमतम् । गुणकर्मः । वैशेषिकमतम् । रथाङ्गाः । बौद्धमतम् ।

पृ० ४६ पं० २२. प्रमाणानि प्रवर्तन्ते विषयेः । पृ० १२० पं० १७ इत्यन्न तु 'प्रमाणानि प्रवर्तन्ते विषयैः' इति पाठो इत्यते । 'प्रमाणान्यनुवर्तन्ते विषयेः'—सिद्ध० द्वा० ।

15 पृ० ४७ पं० ३. शास्त्रनिरूपण ः । दश्यतां पृ० ५३ पं० १३, पृ० ५० पं० १४। न · · · · · । दश्यतां पृ० ५० पं० १६। पृ० ४७ पं० ५. आकार-गौरच · · · · ।

पृ० ४७ पं० १७. मोह एव । अत्र यदि मोघ एव इति पाठः कल्प्येत तर्हि शोभनः । तथा च "मोघं निरथैकम्" इति अमरकोष[ ३ । १ । ८१ ]वचनात्, 'तत्र शास्त्रेण निरथैको व्यापारः' हत्वाशयो भाति ।

पृ० ४८ पं० १३. स्थावरस्य ः। दश्यतां पृ० ११ पं० २६-३१!

20 पृ० ४८ पं० १७. अर्थाः । चैशेषिकमते दृष्यगुणकर्मणामेव अर्थसंज्ञा । दृश्यतां पृ० ४८० टि० १ ।

पृ० ४८ पं० १८. रूपरसः ..... । दृश्यतां टिपृ० १७ पं० १३ ।

पृ० ४८ पं० २०. °रितरत्र । अत्र °रित्यत्र इति भा० प्रतिपाठोऽपि संगच्छते ।

पृ० ४९ पं० २. द्वञ्यादीमा ः। दश्यतां पृ० ५६ पं० ६।

पृष् ४९ पंष् ३. खपुष्पवत् ः। इत्यतां पृष् ५१ पंष् १६।

25 प्रथप प्रभाग अगुणकर्मत्वात् खपुष्पवर्त् । अत्र अगुणकर्मत्वात् खपुष्पवत् इति पठितम्यम् ।

पृ० ४९ पं० १९. क्रियागुण 🗥 इत्यतां पृ० ४८९ टि० ६, टिपृ० ८ पं० २२ ।

पृ० ४९ पं० २८. अगुणकर्मत्वात् खपुष्पवत् । अत्र खपुष्पवत् इति परित्याज्यम् ।

पृ० ५० पं० २०. म शक्यते .....। अत्र 'वकुम्' इति वाक्यशेषः ।

पृ० ५० पं० २१. हेतुदोष ः । "हेतुस्त्रिरूपः । किं पुनस्त्रेरूष्यम् ? पक्षधर्मत्वं सपक्षे सत्त्वं विपक्षे वासत्त्वमिति । कः 30 पुनः सपक्षः को वा विपक्ष इति ? साध्यधर्मसामान्येन समानोऽधः सपक्षः, तद्यथा अनिस्ये शब्दे साध्ये घटादिरिनित्यः सपक्षः । विपक्षो यत्र साध्यं नास्ति, यद् नित्यं तदकृतकं दृष्टं यथाकाशमिति । तत्र फृतकत्वं प्रयक्षानन्तरीयकत्वं वा सपक्ष एवास्ति विपक्षे नास्त्येव इत्यनित्यादौ हेतुः ।"—न्यायप्रवे० पृ० १ । विस्तरार्थिभिरस्य वृत्तिः पश्चिका न्यायिषन्द्वादयश्च प्रन्था अवस्त्रोकनीयाः ।

पृ० ५९ पं० ३. धर्मपरिकल्पःः। "तदात्मत्वे साध्यसाधनभेदाभाव इति चेत्, न, धर्मभेदपरिकल्पनादिति 35 बक्ष्यामः।"-प्रमाणवा० खवू० ९ १ २३ । अत्र च "साध्यसाधनभूतानां धर्मभेदानां परिकल्पनादारोपात् ।…आरोपितो धर्मभेदः। एतच वक्ष्यामोऽन्यापोहप्रस्तावे।" इति न्याल्यातं कर्णकगोमिना प्रमाणवार्तिकस्ववृत्तिटीकायां ए० २३ ।

प्र० ५१ पं० ११. प्रत्यक्षग्राहे चः । इत्यतां प्र० ९ पं० १५।

पृ० ५२ पं० ९. आविर्भावःः। सांख्यमते वस्तुन आविर्भावतिरोभावै। स्वीक्रियेते, न त्वत्यन्तोत्पत्तिविनाशौ। तथापि

'अभूत्वा भावः' इति आविर्मावलक्षणम्, तदेव च कृतकत्वम् । 'भूत्वा अभावः' इति तिरोभावलक्षणम्, तदेव चानित्यत्वम् । तथा च 'नित्यः राब्दः, कृतकत्वात्, आकाशवत्' इत्यत्र अन्यपक्षादेः सत्त्वादविशेषैकान्ते न दोष इत्याशक्कितुरिभमायः ।

पृ० पर पं० १८. सपक्षः । इत्यतां दिपृ० २८ पं० २९ ।

पृ० ५३ पं० १. लोकत्वापत्तेः । दश्यतां पृ० ५४ पं० ८ ।

पृष्ठ ५३ एंष्ठ ४. अनुकम्पितं · · · । ' प्रागिवात् कः । अब्ययसर्वनाम्नामकच् प्राक् टेः । कस्य च दः । अज्ञाते । कुल्सिते । इ संज्ञायां कन् । अनुकम्पायाम् । '' इति पाणिनीयव्याकरणे ५।२।७०-७६ । एतदर्थः सिद्धान्तकौसुद्धादिव्याख्याभ्योऽवसेयः ।

पृ० ५३ पं० ९. ह्यान्तस्य •• । "साधनीयस्य अर्थस्य यावति शब्दसमूहे सिद्धिः परिसमाप्यते तस्य पञ्च भागाः प्रति-ज्ञादयः समूहमपेक्ष्यावयवा उच्यन्ते । तेषु प्रमाणसमवायः । आगमः प्रतिज्ञा हेतुरनुमानम् उदाहरणं प्रत्यक्षम् उपमान-सुपनयः सर्वेषामेकार्थसमवाये सामर्थ्यप्रदर्शनं निगमनमिति । सोऽयं परमो न्यायः ।"-न्यायभा० उ. १ । १ । १ ।

पृ० ५३ पं० १०. °मापन्नम् । तस्साच्च लोकत्वम् , द् १ अत्र °मापन्नं तस्साच्च लोकत्वं द इति योजनीयम् । १० पृ० ५३ पं० ११. लोकिकः "। "लोकसामान्यमनतीता लोकिकः, नैसिंगिकं वैनयिकं बुद्ध्यतिशयमप्राप्ताः । तद्विपरीताः परीक्षकाः, तर्केण प्रमाणैर्धं परीक्षितुमर्हेन्तीति । यथा यमर्थं लेकिका बुध्यन्ते तथा परीक्षका अपि सोऽथों दृष्टान्तः । दृष्टान्त- विरोधेन हि प्रतिपक्षाः प्रतिवेद्धन्या भवन्तीति, दृष्टान्तसमाधिना च स्वपक्षाः स्थापनीया भवन्तीति, अवयवेषु चोदाहरणाय कस्पत इति ।"—न्यायभा० १ । १ । २५ ।

पृ० ५४ पं० ६. पृथुकुक्ष्या । अत्र विकुक्ष्या इत्येव छुद्धः पाठः प्र०पाठानुसारी च । "केवलनाणित्ति अर्ह० 15 गाहा ॥ ८ । २७ ॥ ७५० ॥ "इयाणि लक्षणित्ति दारं । तं च चोद्दसविहं । नामस्थापने पूर्ववत् । द्व्वलक्षणं जहा अग्निस्स उण्हता, णिंबस्स तित्तता, खंडस्स मधुरता एवमादि । अहवा आपो द्वाः, स्थैर्यवती च पृथिवी । सारिस्सलक्षणं यथा अस्मिन् देशे वटा कर्ष्यग्रीवा अधसात् परिमण्डला विकुक्षिणः तथान्येष्यपि देशेषु ।"—आवश्यकच्० ६. उ. पृ० ३७४ ।

पु० ५४ पं० ३०. अञ्चापि .... । दृज्यतां दिप्र० २९ पं० १५।

पृ० ५४ पं० ११. ऊषरभू ः। "ग्रीष्मे मरीचयो भै।मेनोध्मणा संस्रष्टाः स्पन्दमाना दूरस्थस्य चश्चषा सिक्कृष्यन्ते ।20 तन्नेद्मिन्द्रियार्थसिक्षकर्षात् उदकम् इति ज्ञानमुत्पद्यते किं तत् प्रत्यक्षम्? इत्यत शाह-अन्यभिचारीति ।"→ न्यायभा० रि. १।१।४।

पृ० ५५ वं० ९०. प्रामिसिहतः। दृश्यतां पृ० ४९ वं० ९।

ए० ५५ पं० ११-१३. असाक्षुष '''कार्यत्वात् कारणतो विकारात् । एतानि सर्वाण्यपि P वैशेषिकसूत्राणि । इत्यतां टिए० २० पं० १२-१९, ए० ८७ पं० १४-१५, टिए० ८ पं० २२ ।

पृ० ५५ एं० २२. सदसतो ः । "मतिश्चतावधयो विपर्ययश्च । ३ । ३ १ सदसतोरिवशेषाद् यहच्छोपलब्धेरूमस-वत् । १ । ३२ ।"-तत्त्वार्थस्० ।

पृ० ५६ पं० १५. स्वार्थः । "कुत्सिते । ५ । ३ । ७४ । इह कुत्सितकः अनुकम्पितकः इति स्वशब्देनोक्तवात् तस्यार्थस्य प्रत्ययो न प्राप्नोति । नैप दोषः । कुत्सितस्यानुकम्पायामनुकम्पितस्य कुत्सायाम् । अथवा स्वार्थमभिधायः ।"-पा० म० भा० । "वृक्षद्रच्यं हि वृक्षस्वजातिद्वारेण शब्दः प्रकाशयति, ततो लिङ्गं संख्यां चेति शाब्दी प्रतीतिः क्रमत एव । 30 तदुक्तम् स्वार्थमभिधायः । समवेतस्य तु वचने लिङ्गं संख्यां विभक्तीश्च ॥"-अष्टसह० का० १६ ।

१ अस्य श्लोकद्वयस्य व्याख्या—''स्वशब्दोऽत्र आस्मीयवचनः, अर्थशब्दोऽभिषेयवचनः। स्वोऽर्थः स्वाधः। स वानेक-प्रकारो जातिगुणिकयासम्बन्धस्वरूपलक्षणः गौः शुक्कः पाचको राजपुरुषो बिरथ इति । तं स्वार्थमिभ्याय तेन सार्थेन समवेतं सम्बद्धं द्रव्यमाह शब्दो निरपेक्षः इत्यनेन चैतद् दर्शयति यथा द्रव्येऽभिधातव्ये स्वार्थोऽपेक्ष्यते न तथा स्वार्थेऽभिधातव्येऽर्थगतं निमित्तान्तरमपेक्ष्यते । द्रव्यशब्देन च 'इदं तत्' इति परामर्श्योग्यं वस्त्विभिधीयते । ……समवेतस्य द्रव्यस्याभिधाने लिङ्गं वचनं विभक्तिं चाहेति सम्बन्धः । तान् विशेषानिति लिङ्गादीनामेव परामर्शः । लिङ्गं स्वीत्वादि, वचनं संख्या, विभक्तिः कारकं कर्मादि । ..... एतान् विशेषानिभिधाय स्वार्थादिष्श्रकवृत्तं कृत्समात्मानमपेक्षमाणः शब्दः प्रियकुत्सनादिषु विभक्त्यन्तः पुनः प्रवर्तते । 'पुनः'शब्दः 'तु'शब्दस्यार्थे वर्तते, विभक्त्यन्तिस्वत्यर्थः । ......कृतिसतत्वं यदा कृत्स्यते 'नास्य सम्यक्कृत्सितत्वम्' इति तदा प्रत्ययः।''—पा० म० भा० प्रदीपः ५। ३। ४४। अस्य पा० म० भा० प्रदीपस्य व्याख्या उक्कोते विलोकनीया।

पृ० ५६ पं० १९. जातिराकारोः । दृश्यतां टिपृ० २९ पं० २९, पृ० ४४६ टि० ११। ''आकृत्यिभधानाद्वैकं विभक्तौ वाजप्यायनः [पा० वा०]। यत् तर्हि भिन्नेष्वभिन्नं छिन्नेष्वचिक्तं सामान्यभूतं स शब्दः । नेत्याह । आकृतिर्नाम सा ।''—पा० म० भा० १।२।६४ । ''ब्यक्ताकृतिजातचस्तु पदार्थः ।''—न्यायस्० २ । २ । ६७ । अर्थस्त्वेषां व्याख्याभ्योऽवगन्तव्यः ।

पृ० ५७ पं० १, ९. 'तस्याः' इति पञ्चम्यन्तं पदम् । पञ्चमी हेती ।

5 पृ० ५७ ५० ६-८. न हि पद् स्वाब्दार्थः । "द्विधा कैश्वित् पदं भिन्नं चतुर्धा पश्चधापि वा । अपोबृत्यैव वाक्येभ्यः प्रकृतिप्रत्ययादिवत् ॥ ३ । १ । १ ॥ वाक्यस्यैव निरंशस्य वाचकत्वादन्तरा पद्मतिपत्तिर्विभ्रम इति किमसत्यपद्व्युत्पत्तिन १ इत्याशक्वय 'अपोबृत्ये वाक्येभ्यः' इत्याह । अपोबृत्यं कल्पनाश्चद्वया पृथक् पदं निष्कृष्य अल्ण्डवाक्यन्युत्पत्तावुपायः पद्व्युत्पत्तिः क्षित्वयवादिनाम् , अल्ण्डपद्व्युत्पत्ताविव परिकल्पित्रस्पप्रकृतिप्रत्ययागमादेशादिक्युत्पत्तिः पदवादिनाम् । आनन्त्यादि वाक्यानां स्वालक्ष्ये (क्षण्ये?) न अशक्या व्युत्पत्तिः कर्तुमिति सदशपदद्वारा तदुपपत्तिरित्यर्थः । उभयोरपि चापोबृत् [त ?]
10 त्वस्यासत्यत्वं समानम् । स्यान्य वाशादिकल्पनया अपोद्धारे कारकात्मा कियात्मा च प्रविभागाई इति सिद्धसाध्यलक्षणांशद्वयविषयः पदापोद्धारो द्विविधो नामाल्यातरूपः । स्थान्तित्रत्विवक्षात्यां नु निपातोपत्यर्गयोरपि कैश्वित् पृथक्करणम् ।

स्कर्मप्रवचनीयास्तु स्थानिकश्चराना उपसर्गेष्वेव अन्तर्भवन्तिति चतुर्धेव कैश्वित् पृदं भिन्नम् । साक्षात् कियाविशेषप्रकाशनाभावान् तदिष पञ्चमं पद्मिति कैश्वित् । नाक्यपदीयहेलाराजव् ३ । १ । १ ।

पृ० ५९ ५० २, १५, २६. घटादिकल्पनापोढं · · · । ''प्रत्यक्षं कल्पनापोढम्'' इति बौद्धाचार्यदिङ्कागमतं महता विस्तरेण अत्र परीक्षितं मञ्जवादिना । दिङ्कागविरचिताश्च प्रमाणसमुखयादयो प्रन्थाः सम्प्रति यद्यपि संस्कृतभाषायां नोपल-भ्यन्ते तथापि भोटि [पेंक्शवासिमिः भोटभाषायां विरचिताः तेषां प्रात्रीना अनुवादा उपलभ्यन्ते । अत एत20 सम्बन्धिनो विचारा असाभिभोटपरिक्षिष्टे संगृहीता इति तत्रैय द्रष्टन्यम् ।

"अपरे तु मन्यन्ते 'प्रत्यक्षं कल्पनापोडम्' [प्र० समु० ११३] इति । अथ केयं कल्पना? नामजातियोजना इति । यत् किल न नाम्ना अभिजीयते न जात्यादिभिन्धेपदिश्यते विषयस्य हैपानुविधायि परिन्छेदकमात्मसंवेदं तत् प्रत्यक्षमिति ।"—न्यायवा० १११४। अस्य व्याख्या—"सम्प्रति दिङ्गागस्य लक्षणमुपन्यस्यति अपर इति । दूषयितुं कल्पनास्यरूपं पृच्छति—अय केयमिति । लक्षणवादिन उत्तरं नामेति । यैदन्छाशब्देषु हि नाम्ना विशिष्टोऽर्थ उत्त्यते 'क्षियः' इति । जातिशब्देषु जात्या 25 'गौः' इति । गुणशब्देषु गुणेन 'शुक्तः' इति । क्रियशब्देषु किषया 'पाचकः' इति । द्रव्यशब्देषु द्रव्येण 'दण्डी, विषाणी' इति । सेयं कल्पना येत्र ज्ञाने नास्ति अर्थतः स्वरूपतो वा तत् कल्पनाया अपोढं प्रत्यक्षम् । तदिदमाह—यत् किल न नाम्ना अभिभियतेऽर्थतः स्वरूपतश्च न च जात्यादिभिन्धेपदिश्यते । अन्यभिचाराय विषयकारणत्वमाह—विषयस्वरूपानुविधायीति । प्रमाणत्वमाह—परिच्छेदकम् , व्यवस्थापकम् , । ज्ञानतामस्य दर्शयति—आत्मसंवेद्यम् , स्वसंवेदनादेव तस्य कल्पनारहितत्वमपि । यथाह— 'प्रत्यक्षं कल्पनापोढं प्रत्यक्षेणैव सिध्यति' [प्रमाणवा० ३।१] इति । तत् प्रत्यक्षमिति ।''—न्यायवा० तात्प० र्रे. १।१।४।

30 "तन्नायं न्यायमुखप्रन्थः—'यद् ज्ञानमर्थे रूपादै। विशेषणाभिधायकाभेदोपचारेण अविकल्पकं तदक्षमक्षं प्रति वर्तत इति प्रत्यक्षम्' [न्यायमु०] । विशेषणं जात्यादि, अभिधायकं नाम, तयोरभेदोपचारो जात्यादिमद्भिः संज्ञिना च।… तथा चायमर्थो भवति—यद् ज्ञानं नामाद्यभेदोपचारेण अविकल्पकं तत् प्रत्यक्षम् । यतु ज्ञानं तथा विकल्पकं तत् कल्पनात्म-कन्त्वाम् प्रत्यक्षमिति ।''—तत्त्वसं० पं० पृ० ३७२-३।

"As regards one's understanding there are two pramāṇas, I mean: in-35 ference and direct preception [ प्रस्थ and अनुमान], since the other pramāṇas [admitted by different schools] such as tradition [ शब्द ] analogy [ उपमान] etc. are included in these two. Thus there are only two pramāṇas, by which we can apprehend the

१ °रूपमेदानुविधायि-स्यायवा० र.। २ दश्यतां तस्वसं० पं० पृ० ३६९ । ३ न यत्र ज्ञानेऽस्ति - न्यायवा० ता० र.।

thing in itself [स्वस्था ] and its generality [सामान्यस्था ]. There is no other knowable besides these two, which can be apprehended by a pramāṇa different from those [already referred to]. A kārikā says:

Direct preception must be devoid of every construction of thought [करपना-पोड]. The other [knowledge] is derived from the reason already explained.

The expression used here: 'direct preception must be devoid' etc. means this: direct preception is called that knowledge of the object itself ह्य etc., which is devoid of every [determination] of class and name and which presupposes that all Vikalpas are not differentiated [from the thing itself]. Moreover [each direct preception] depends upon some conditions strictly peculiar to it, as its 10 sphere is limited to each seperate sense. Therefore it is called not a KARIKA says:

All the DHARMAS which are existent do not possess one and a single characteristic. Each sense does not function of all [the others also]. The inner consciousness [संवेदन] only is inexprimible and it corresponds to the sphere 15 of the material senses." इति दिङ्गानीवरिवतन्यायमुखस्य चीनभाषानुवादमवस्त्रम्य Giuseppe Tucci इस्यवेन विहिते English भौषानुवादे ५० ५०।

"आत्मप्रस्यायमार्थं तु प्रत्यक्षमनुमानं च द्वे एव प्रमाणं । तत्र प्रत्यक्षं कल्पनापोढं यद् ज्ञानमर्थं रूपादौ नामजात्यादिकल्पनारहितं तदक्षमक्षं प्रति वर्तत इति प्रत्यक्षम् ।"—न्यायप्रवे० ए० ७ । अस्य स्यायप्रवेशस्य विस्तरेण व्याख्या हरिभद्वस्रितिरचितवृत्तेः प्रार्थदेवगणिविरचितप्रश्चिकातश्चावगन्तव्या । "यद् ज्ञानमर्थं रूपादौ विशेषणाभिधायकामेदोपचारहारेण 20
अविकल्पकं तदसाधारणकारणत्वादक्षमक्षं प्रति वर्तत इति प्रत्यक्षम् । अक्षाणि चेन्द्रियाणि केनचिदंशेन शक्तिरूपेण धर्मेण
स्विषयं परिष्ठन्दन्ति, न सर्वधमेः सस्वद्रव्यत्वादिभिविद्यमानैरपि । रूपादेरनेकधर्मणः कञ्चिदेकं धर्ममन्यपदेश्यमसाधारणं
केषाञ्चित् कल्पनापोढत्वादविकल्पकं स्वरूपविकल्पेन स्वसंवेधेन विकल्पकं परिच्छिन्दन्ति न सर्वधमेः सत्त्वद्रव्यत्वादिभिः, यत
उक्तम् —अनेकधर्मणोऽर्थस्य नेन्द्रियात् सर्वधा गतिः । स्वसंवेधं त्वनिर्देश्यं हपमिन्द्रियगोचरः ॥ [न्यायमु० ए० ३०,
प्रैमाणसमु० १।५ ] । तस्माद् धर्मान्तरेण शक्त्यादिना रूपादेरसाधारणधर्ममात्रस्य ब्राहीणि इन्द्रियाणि । "—विशेषावभा० 25
कोद्यावृ० ए० ८५ ।

ए० ५९ पं० ३. प्रमाणज्येष्ठं ः। "प्रत्यक्षं पूर्वं प्राधान्यात् ः ः सर्वप्रमाणानां प्रत्यक्षपूर्वकत्वात् "—न्यायवा० ९।९।३। "सम्प्रति प्रमाणविशेषळक्षणावसरे प्रत्यक्षस्य सर्वप्रमाणज्येष्ठत्वात् तद्धीनत्वाद्यान्यानादीनां सर्ववादिनामविप्रतिपत्तेश्च तदेव तावक्षक्षयति "—सांख्यतत्त्वकौ० का० ५ ।

पृ० ५९ पं० ९. व्यञ्जनकाय । इत्यतां पृ० ६२ पं० ३ । पृ० ५९ पं० १३. एकहोषः स्वरूपत्वात् । "सरूपाणामेकहोष एकविभक्तौ "-पा० १।२।६४।

पृ० ५९ पं० १५-१६. घटसंख्यो । अत्र घटादिशब्दैर्यथाक्रममनयविद्वन्यगुणकर्मसामान्यादीनां परिग्रहः । ''एतेन समयामीगाचन्तरङ्गानुरोथतः । घटोत्क्षेपणसामान्यसंख्यादिषु धियो गताः ॥ २।६ ॥ रूपरसगन्धस्पर्शानामधिष्ठानं घटोऽनयविद्वन्यम् । उत्क्षेपणं क्रिया । संख्या गुणः । । प्रमाणवार्तिकालं पृ० १८७। प्रमाणवार् मनो० पृ० १९४।

१ JAHRBUCH des Instituts für Buddhismvs-kunde. [Year-book of the Institute for Buddhism's lore]. Vol. I. Hearavsgegeben Von Max Walleser 1930 Heidelberg इस्पन्न प्रकाशितोऽयमनुवादः। २ दस्यतां दिपृ० ३१ पं० १३। ३ "धर्मिणोऽनेकहपस्य नेन्द्रियात् सर्वथा गतिः। स्वसंवेदामनिर्देशं स्पमिन्द्रियगोवरः॥" इति प्रमाणसमुख्ये पाठः १।५।

30

पृ० ५९ पं० १६. 'तस्याः' इति पञ्चम्यन्तं यदम् । दश्यतां पृ० ६० पं० १२।

10 पृ० ५९ पं० २२. आत्मेन्द्रिय ···। वैशेषिकसूत्रे तृतीयेऽध्याये प्रथमाद्धिके त्रयोर्दकां सूत्रमिदम् । दश्यतां दिपृ० ८ पं० २२ ।

१ ''एवं दिगन्तानां वैधर्म्थमुक्त्वा आत्मानमुपक्रमते $+[\,P\,$ ष्ट $\circ$  १५ $\,B\,]$  प्रसिद्धा इन्द्रियार्थाः  $[\,$ वै $\circ$  स् $\circ$  ३।१११],शब्दादयो यस्माद् गुणादिस्त्रभावाः सिद्धाः, तेभ्यश्चेन्द्रियाणि, अत इदानीम् इन्द्रियार्थप्रसिद्धिरिन्द्रियार्थभ्योऽर्थान्तरस्ते हेत: [ वै० स्० ३।९।२ ], प्राह्माणामर्थानां राज्यादीनां येयं प्रसिद्धिः तया च श्रोत्रादीनां करणानाम् अनया इन्द्रियार्थप्रसिद्ध्या एभ्यो प्राह्मग्रहणेभ्यः इन्द्रियार्थेभ्यः परो ग्रहीता आत्मा अनुमीयते। सोऽनपदेशः [ वै० स्०३१९१३ ], प्राह्मग्रहणप्रसिद्ध्याख्यो महीतृसद्भावे यो हेतुरुक्तः सोऽनपदेशः, अकारणमिखर्थः । किमात्मकल्पनया ? कथमिन्द्रियाणि प्रहीतृण्येव न भवन्ति ? नैतत्, कारणाशानात् [ वै० स्० ३।१।४], भूतानामिन्द्रियकारणानामज्ञत्वात् तत्कार्याणीन्द्रियाण्यपि अज्ञानि । भूताज्ञानं कार्या-**ञ्चानात्** [वै॰ सु॰ ३१९१५], अन्यस्य भूतकार्यस्य घटादेरज्ञत्वाद् भूतान्यप्यज्ञानि । अ**ञ्चानाश्च** [वै॰ सू॰ ३१९१६], भूतानामज्ञानादिन्द्रियाण्यपि अज्ञानि इत्युपसंहारार्थमिदं सूत्रम् । अन्य एव हेतुरित्यमपदेशः [ वै० सू० ३।१।७ ], अन्यो हेतुलक्षणबाह्य इत्यर्थः, तथाहि-इन्द्रियार्थप्रसिद्धिरिन्द्रियार्थपर्मत्वादातमना असम्बन्धान्न तमनुमापयेत्, अतोऽनपदेशः । नैतत्, संयोगि समवायि एकार्थसमवायि विरोधि च कार्य कार्यान्तरस्य कारणं कारणान्तरस्य विरोधि अभृतं **भूतस्य भूतमभूतस्य अभूतमभृतस्य भृतं भूतस्य** [ वै॰ स्॰ ३।१।८ ], धूमोऽग्नेः संयोगि, विषाणं गोः समवायि, एकार्थसमवायि द्विधा-कार्य कार्यान्तरस्य, यथा रूपें स्पर्शस्य; कारणं कारणान्तरस्य, यथा पाणिः पादस्य। चतुर्धा विरोधि - अभूतं वर्षेकर्म वाय्वभ्रसंयोगस्य भूतस्य लिङ्गम्, भूतं वर्षेकर्म वाय्वभ्रसंयोगस्याभूतस्य लिङ्गम्, अभूता प्रसिद्धानामिन्द्रियार्थानां करणता कर्मता च समवायिनी आत्मिलिङ्गम् । न ते आत्मिनि समवायिनी इति चेत्, एवमेतत्, अन्यथा तु प्रयोगः—इन्द्रियाणि कर्तृप्रयोज्यानि करणत्वाद् वास्यादिवदिति । संयोग्यादीन्येव कथं लिङ्गमित्याह— प्रेसिडिपूर्वकत्वादपदेशस्य [ वै० सु० ३।९।९ ], प्रसिद्धो यः संयोग्यादिर्नासम्बद्धो येन सह ज्ञातः स तस्यार्थान्तर-स्मापि लिङ्गं सम्बद्धत्वात् नासम्बद्धम् । तथाहि-अप्रसिद्धोऽनपदेशः [वै॰ स्॰ ३।१।१०], अँप्रसिद्धो विरुद्धः यस्य साध्यधर्मेण सह नैवास्ति सम्बन्धः, अपि तु विपर्ययेण, असावनपदेशः अहेतुः । अस्तन् सन्दिग्धश्चानपदेशः [ बै॰ सू॰ ३।१।११ ], अँसन् , यः पक्षे नास्ति, तेनाशीदसन् असिद्ध इत्यर्थः, सन्दिग्धश्चानपदेशः सन्दिग्धोऽनैकान्तिक इत्यर्थः । उदाहरणमाह—विषाणी तस्मादश्वो विषाणी तस्माद गौरिति च [ वै॰ स्॰ ३।१।१२ ], 'अयं पदार्थोऽश्वः' इति साध्ये विषाणित्वं विरुद्धम्, अश्वविपर्ययेण विषाणित्वस्य न्याप्तेः। 'अयं पदार्थो गौः' इति साध्ये विषाणित्वसनैकान्तिकस् साध्यविपर्ययाभ्यां व्याप्तत्वात् । चशब्दोऽनुक्तसमुचयार्थः, 'शशो विषाणी' इति साध्येऽसिद्धं विषाणित्वम् , पक्षेऽवर्तमानत्वात् । प्रसङ्गादेतदुक्तम् । किन्च, आत्मेन्द्रियमनोऽर्थसन्निकर्षाद् यन्निष्पद्यते तदस्यत् [वै० स्० ३।१।१३], चतुष्टय-सिककर्षाद् यदुत्पयते ज्ञानाख्यं कार्यं तदन्यद् हेत्वन्तरमात्मज्ञापकमस्तीति । ज्ञानस्य समवाग्रिकारणापेक्षित्वं कार्यत्वाद् घटवत् । प्रवृत्तिनिवृत्ती च प्रत्यगात्मनि रष्टे पर त्रै लिङ्गम् [ वै॰ सू॰ ३।१।१४ ] इति । प्रैलगात्मेति शरीरम् । शरीरे प्रवृत्तिनिवृत्ती **९ष्टे आ**त्मानमनुमापयतः। शरीरं प्रयत्नवता अधिष्ठितं हिताहितप्रकृतिनिकृत्तिमत्त्वादु घटवत्। तृतीयस्याद्यमाहिकम्।[P ए० १६ Bी

<sup>1</sup> प्रसिद्धपूर्व - नृत्यू । 2 अप्रसिद्धां न विरुद्ध: - नृत । 3 असर्थः परो नास्ति - नृत । 4 लिङ्गम् । तृतीयस्य प्रथममाहि-कृम् । - सृत । 5 अन्यथारमेति शरीरश्रदृत्ति - नृत ।

उक्त आत्मेन्द्रियमनोर्थसिक्षकों ज्ञानहेतः, तत्सिद्धधर्यं मनः कथयति--आत्मेन्द्रियार्थसिक्षकेषे ज्ञानस्याभाचो भावश्च मनसो लिङ्गम वि॰ सु॰ ३।२।१ ], आत्मेन्द्रियार्थानां सन्निकर्षे यदभावाज्ज्ञानं न भवति यद्भावे च भवति तद् मनः । एवं ज्ञानोत्पत्त्यनुत्पत्ती मनसो लिङ्गप् । गुणाः संख्यापरिमाणपृथकत्वसंयोगविभागपरत्वापरत्वसंस्काराः । द्वव्यत्वनित्यत्वे वायुना ट्याख्याते [ वै० सू० ३।२।२ ], यथा अद्रव्यवस्वात् परमाणुवायोर्द्रव्यत्वं नित्यत्वं च एवं मनसः । प्रयत्नायौगप-द्याजनानायौगपदाञ्चेकं मनः [ वै० स्० ३।२।३ ], बहुषु कार्येषु त्रेयेषु च युगपत् प्रयत्ना ज्ञानानि वा न प्रादुर्भवन्तीखतः प्रयत्नज्ञानायौगपद्मादेकं मनः प्रतिशरीरं मूर्तमस्पर्शं निरवयवं निखमण् आञ्चारीति । प्राणापाननिमेपोन्मेषजीवनमनोः गतीन्द्रियान्तरिवकाराः सुखदुःखे इच्छाद्वेषौ प्रयत्नश्चेत्यातमिलङ्गानि [वै॰ स्॰ ३।२।४], प्राणापाननिमेषोन्मेषा मनोगतिश्व प्रयत्नकार्यत्वादात्मनो लिङ्गम् , जीवनमदृष्टकार्यत्वात् , इन्द्रियान्तर्विकाराः समृतिप्रभवत्वात् , सुखादयो गुणत्वात् । तिर्यक्पवनस्य वायोर्देहस्थितस्य यत् प्राणापानकमं तत् प्रयत्नकार्यम् , अरीरपरिगृहीतवायुविषयत्वे सति विकृतत्वात् , भस्नापरि-गृहीतवायुक्सवत् । निमेषोरमेषकियापि प्रयत्नकार्याः निमेषोरमेषकियाशब्दवाच्यत्वात् , दारुयन्त्रनिमेषोरमेषकियावत् । सनसा संयोग आत्मनोऽहष्टापेक्षो जीवनम् , शरीरवृद्धवादि तत्कार्यमपि जीवनम् , शरीरं प्रयत्नवताधिष्टितम् , वृद्धिक्षतभप्रसंरोहणनिमित्त-त्वात् , जीर्णगृहवत् । इन्द्रियानतरं प्रति मनसो गमनं मनोगतिः प्रयत्नकार्या, अभिमतप्रदेशसम्बन्धनिमित्तत्वात् , पेलकिक्यावत् ,  $[Pg \circ 9 \circ A]$  सा हि दारकप्रयत्नकृता । रूपालोचन-संस्कारव्यक्ति-रसस्मरण-प्रयत्त-मनःकिया-रसन्मनःसम्बन्ध-रसन्-विकाराणां पूर्वस्य पूर्वस्य कारणत्वादुत्पत्तिः, ज्ञप्तिस्तु वैपरीत्येन, उत्तरोत्तरस्मात् पूर्वस्य पूर्वस्य स्मरणेन आत्मा अनुमीयते । न स्मृतिरिन्द्रियाणामन्येन दृष्टेऽर्थेऽन्यस्य । न शरीरावयवस्य, अवस्थामेदेन भिद्यमानत्वात् । 'देवदत्तस्य रूपरसगन्धस्पर्शप्रस्यया एकानेकनिमित्ताः, 'मया' इति प्रस्ययेन प्रतिसन्धानात्, कृतसङ्केतानां बहूनामेकस्मिन् नर्तकीश्रुक्षेपे युगपदनेकप्रस्ययनत्' इति **उद्देशोतकरः ।** सुखादयश्च गुणिसापेक्षाः, गुणस्त्रात् , रूपवत् । द्रव्यस्वनित्यत्वे वायुना व्याख्याते [ वै० सू० ३।२।५ ], भद्रन्यवत्त्वात् परमाणुनायोरिव द्रव्यत्वनित्यत्वे । ननु च यज्ञ**द्त्त इति सति सन्निकर्षे प्रत्यक्षाभावाद् दष्टं लिङ्गं न** विद्यते [ वै० स्० ३।२।६ ], यथा चाँश्चिषार्थसन्निकर्षे सति यज्ञदत्तोऽयमिति प्रत्यक्षं मवति न तथा प्राणादिसुखादिसम्बद्धोऽय-मारमेति ज्ञानं जायते । अथ कथमदृष्टसम्बन्धं प्राणादि आत्मनो लिङ्गम् ? तदाह्-न प्राणादि दृष्टं लिङ्गम् । **सामान्यतो दृष्टा**-**श्वाधिशेषः** [ वै॰ स्॰ ३।२।७ ], प्राणादीनां निर्निमित्तानां सुखादीनां चानाश्रितानामनुत्पत्तिः, अत एषां केनापि निमित्तेनाश्रयेण र्भांव्यम् , इलातोऽपि सामान्यतो दृष्टादाकाशादीनामनिरासादविशेषः, तेषामपि हेतुत्वसम्भवात् । **तस्मादागमिकम्** [ वै॰ स्॰ ३।२।८ ], 'आत्मास्ति' इति प्रवादमात्रमिखर्थः । नैतत् , अहसिति राज्यन्यतिरेकान्नागमिकम् [वै० सू० ३।२।९ ], अहमिति शब्देन क्षित्यादिभिन्नातमद्रव्यविषयेण ऐकाधिकरण्यात् 'अहं प्राणादिमान्, अहं मुखवान्' इति । तस्मात् प्राणादि-लिङ्गालाशागिकम् । ननु च यदि चै ष्टप्रप्रस्थोऽहं देवदत्तोऽहं यङ्गदत्त इति [वै० स्०३।२।१०], [P ए० १७ B] यदि सल्वहं देवदत्तोऽहं यज्ञदत्त इत्यात्मनि दृष्टप्रत्यक्षमिदं भवेत् एवं युज्येत अहंशब्दस्यात्मव।चकत्वम् , यावता शरीराभि-धायकदेवदत्तशब्दैकार्थाधिकरणत्वादहंशब्दोऽपि शरीरवाचकः । तस्मान्न प्राणादिर्द्धंखादीन्यात्मनिर्णयहेतुः । देवदत्तशब्दः कयं शरीर इलाह—देवदत्तो गच्छति विष्णुमित्रो गच्छतीति चोपचाराच्छरीरप्रत्यक्षः [ वै० सू० ३।२।११ ], गमनवाचिना 'गच्छति' इति शब्देन सहप्रयोगाद् देवदत्तशब्दः शरीरवचनोऽवसीयते आत्मनो गत्यसम्भवात्। तस्मादहंशब्दोऽपि शरीर एव देवदत्तराब्देन सह दृष्टत्वात् । नैतत् , **सन्दिग्धस्तूपचारः** [वै० सू० ३।२।९२], देवदत्तराब्देन एकार्थाधिकरणत्वाद् योऽयमुपचारोऽहंशन्दस्य शरीरे स सन्दिग्धः, किं शरीरस्य आत्मोपकारकत्वादहंशन्द आत्मामिधायक उपचरित उत मुख्यतया शरीरस्याभिधायकः ? इति न शरीरात्मनोरहंशन्दस्य निश्चयः । खपक्षे निश्चयमाह-अहमिति प्रत्यगात्मनि भावात् परनाभावादर्थान्तरप्रत्यक्षः वि॰ स्॰ ३।२।१३], प्रत्यगात्मनीति आत्मिन, परत्रेति शरीरे। यदि अहंशन्दः शरीरवचनः स्यात् एवं सति तस्मिन् पिण्डे देवदत्तराब्द इव सवैंः प्रयुज्येत । न त्वेवम् , अत आत्मिनि अर्थान्तरे 'अहं'शब्दः प्रस्रक्षः । शरीरे इव आत्मन्यिप परैरत्रयोगात्र स्यादिति चेत्, अत आह—र्तं तु **रारीरविशेषाद् यज्ञदत्तविष्णुमित्रयोर्ज्ञानविशेषः** [ बै॰ स॰ ३।२।२४ ], यज्ञदत्तविष्णुमित्रसम्बन्धेन शरीरविशेषाद यथा दशाद न तदीये सुखादावस्मदादीनां जायते **ज्ञान**ं तथैव न तदीयाहङ्कारोऽस्माभिः संवेद्यते यतोऽहंशब्दः प्रयुज्येत । शरीरवाचकत्वे तु यथा शरीर दृष्टा तत्र देवदत्तं प्रयुक्षते तद्भदिममपि प्रयुजीरन् ,  $\lceil P$  पृ० १८ A ceil न त्वेवम् । तस्मान्न शरीरे । आत्मवृत्तित्वे ceilत र्पेरप्रयोगः । एवमहंशब्देन एकाधि-

<sup>1</sup> दृदयतां स्यायवा० १।१।१० । नयचक्रवृ० ५० ५४७ पं० १६ । 2 'चक्षुपा अर्धसिकिमें' इति पाठोऽत्र शोभनो भाति । 3 वाच्यम्-वृ० । 4 चादृष्ट°—सू० । 5 सुवादीनां निर्णयहेतुः-वृ० । 6 ननु शरीर°—सू० वृस्० । नय० टि० ५

करणत्वात् सुखादय आत्मविषयाः प्राणादयश्च तिविमिताः । नतु सुखादुःखञ्चाननिष्णस्यविशेषादेकात्म्यम् [वै॰ स्॰ ३।२९५], यथा सिहङ्गिविशेषाद् विशेषिविङ्गाभावाधिको भावः तथैत्र सुखदुःखज्ञानानां निष्पत्यविशेषाद् विशेषविङ्गाभावाधिकात्म्यम् । नैतत्, नाना व्यवस्थातः [वै॰ स्॰ ३।२।९६], अन्यस्य सुखादियोगेऽन्यस्य तदभावादनया व्यवस्था नाना आत्मानः । शौस्त्रसामध्याध्य [वै॰ स्॰ ३।२।९७] इति, 'प्रामकामो यजेत, वर्षणकामो यजेत' इखतोऽपि शाक्ष-सामध्याद् नाना आत्मानः । तस्य गुणाः बुद्धिसुखदुःखेच्छाद्वेषप्रयत्नादृष्टसंस्कारा वैशेषिकाः । अन्ये तु संख्यापरिमाणपृथवन्त्व-संयोगविभागाः । तृतीयोऽध्यायः ।

एवं द्रव्याण्युक्त्वा निलक्षमुपलब्ध्यनुपलब्धी च तेषु कथयति प्रसङ्गादन्यत् **- सदकारणवत् तश्चित्यम्** [ वै० सू० ४।१।१], अद्रव्यवस्वादित्यनेन यत् सत् कारणरहितं तद् नित्यमुक्तं परमाण्यादि । उपलब्धौ तु तस्य कार्यं लिङ्गम् [ वै॰ सू॰ ४।१।२ ], तस्य परमाण्वादेरिन्दियैरगृह्यमाणस्यापि शरीरमहाभूतादि कार्यं लिङ्गम् । यतः **कारणभावाद्धि** कार्यभावः [ वै० स्० ४।१।३ ], यस्पात् कारणेभ्यस्तन्त्वादिभ्यः पटादि कार्यमुत्पद्यते त[स्मा]त् कार्यस्य कारण-पूर्वकरवात् कारणस्य कार्यं लिङ्गम् । अनित्यंसिति च विशेषश्रतिषेधभावः [ वै॰ स्॰ ४१९१४ ], यदा खलु 'सर्व कार्यम-निखम्' इत्युच्यते तदानेन निखत्वस्य विशेषप्रतिषेषेन कार्यविषयेण किश्चित् कारणं निखमिति ज्ञायते । अविद्या च [ वै० सू॰ ४१९१५ ], अविद्या अग्रहणमतीन्द्रियत्वेन परमाण्नाम् , तदपि [अ]नित्यत्वं निवारयति । अदृश्यमाने हार्थे तद्गतमनित्यत्वं केन गृह्येत ? तस्मान्नानिखता वक्तुं शक्या । उपलब्धः कथमिति चेत् **, महत्यनेकद्रव्यवस्वाद्रपाञ्चोपलब्धः** [ वै॰ स्० ४।९।६], महत्त्वपरिमाणसमवायिनि [ P पृ० १८ B ] द्रव्ये समवायिकारणद्रव्यबहुत्वाद् रूपाच गुक्रादेर्ज्ञानं भवति । कुत एतत् ? यतः **अद्रव्यवत्त्वात् परमाणावन् पळिद्धः** [ वै॰ स्॰ ४।१।७ ], सखपि रूपे परमाणोः समवायिकारणद्रव्या-भावाबोपलब्धिः । रूपसंस्काराभावाद् वायावनुपलब्धिः [वै० स्० ४१९१८], सलपि अनेकद्रव्यवस्वे महत्त्वे च हपाख्यस्य संस्कारस्याभावाद् वायावनुपलियः । अनेकद्रन्यताया विशिष्टाया क्षेत्रहणात् झणुकेऽपि अनुपलियः तिद्धा । रूपे कथम् ? अनेकद्रव्येण द्रव्येण समवायाद् रूपविशेषाश्चोपलब्धिः [ वै० स्० ४।१।९ ], महता अनेकद्रव्यसमवायि-द्रव्येण पटादिना रूपगुणस्य समवायाद् रूपविशेषाच रूपत्वाख्यात् सामान्यविशेषादुपलब्धिः । **एतेन र्सगन्धर्परींष्र क्षानं व्याख्यातम्** [ वै॰ सू॰ ४।१।१० ], एतेन अनन्तरोक्तेन न्यायेन अनेकद्रव्येण द्रव्येण समवायाद् रसत्वादिसामान्य-विशेषेभ्यश्च रसादीनामुपलब्धिः । तदभावाद्वयभिचारः [वै० स्० ४।१।११], परमाणुरूपस्मानेकद्रव्येण द्रव्येण सम-वायाभावान्नोपलन्धिः, ततोऽनेकद्रव्येण [ द्रव्येण ] समवायस्य रूपोपलब्धेश्वाव्यभिचारः । **सं**ख्याः **परिमाणानि \*पर्थंक्त्वं** संयोगविभागौ परत्वापरत्वे कर्म च रूपिद्रव्यसमवायाञ्चाक्षुषाणि । वै० स्० ४।१।१२ ], [रूपेण ] विशिष्ट रूपि, तेन उपलब्धियोग्येन रूपिणा समदायादेतानि चाक्षुषाणि स्त्रसामान्यविशेषेभ्यश्च । कुतः ? अरूपिष्वचाश्चुषरवात् [ नै॰ स्॰ ४।१।१३], यस्माद् रूपरहितेषु मँहत्सु द्रव्यान्तरेषु स्थितानि न ज्ञायन्ते । **एतेन गुणत्वे भावे च सॅर्वेन्द्रियं ज्ञानं व्याख्यातम्** [ वै० सू० ४।९।९४ ], यथैव महत्यनेकद्रव्येण समवायाद् रूपादीनां समवेतानामुपलन्धिरेवं महति समवेतेषु गुणेषु समवेतयोर्गुणत्वभावयोः तैस्तैर्गुणैः हपादिभिः समवायाद् यथास्त्रं चक्षुरादीन्द्रियैरुपलब्धिः, मैं तु सामान्यविशेषेषूपलम्भकास्तदभावात् । एवं तर्ववादीनां खैरिन्द्रियैः, द्रव्ये तु भावस्य समवायात् । [P पृ० १९ A ] कर्मणि समवेतसमबायाद् गुणवत् । चतुर्थस्याद्यमाहिकम् ।

इदानीमाध्यात्मिकमेषां कार्यमुच्यते, तत्र प्रैत्यक्षाप्रत्यक्षाणामप्रत्यक्षत्वात् संयोगस्य पञ्चात्मकं न विद्यते [ वै॰ स्॰ ४।२।१ ], क्षित्यादिपञ्चकेन शरीरारम्भे त्रयाणां प्रत्यक्षत्वाद् वायोरप्रत्यक्षत्वाद् यथा तद्वती संयोगोऽप्यप्रत्यक्ष एवं शरीरमप्रत्यक्षं स्यात् प्रत्यक्षाप्रत्यक्षेरारञ्यत्वात् । प्रत्यक्षत्वातु मन्यामहे – न पञ्चिमरारञ्घमिति । नतु त्रिभिः प्रत्यक्षैरारम्येत,

<sup>1</sup> व्यादेक्यम्-वृस् । 2 शास्त्रसामध्यांच । तृतीयोऽध्यायः-सू । 3 सर्वकामो-वृ । 4 भिति न विशेषे प्रति - वृस् । अनित्यमिति च विशेषे प्रति - वृक्ष । अनित्यमिति च विशेषे प्रति - वृक्ष । अनित्यमिति च विशेषे भावः-वृक्ष । १२।१५। 5 व्यादे - वृ । 6 अप्रहणातुण्डकेऽपि - वृ । (अप्रहणात् च्यणुकेऽपि ? अहणात् च्यणुकेऽपि ? )। 7 अनेकद्रव्येण समवायाद्-सू । 8 \* \* पतिच्छान्तर्गतः पाठो नास्ति वृस् वृष्ण्यमध्ये । 9 महत्यु वायन्तरेषु-वृ । 10 सार्वेन्द्रियशानं - वृस् । 11 व्याख्यातम् । चतुर्थस्य प्रथममा-विशेषाः सामान्यविशेष्यः सामान्यविशेष्यः प्रथममा-विशेषः । 12 (न तु सामान्यविशेषाः सामान्यविशेष्यः प्रथममा-विशेषः । 13 तत्वादीनां - वृ । 14 प्रत्यक्षाप्रसक्षास्यामप्रत्यक्षत्वात्वं न विशेषे प्रति - वृ ।

गुणान्तराप्रादुर्भावाच ज्यातमकमि न [ वै० स्० ४।२।२ ], क्षितिसिल्लान्छैरारम्मे विलक्षणेभ्यो स्पादिभ्यः कार्ये विलक्षणानि स्पाणि गुणान्तराणि जायेरन् । न त्वेवम् । अपि तु पार्थिवानेव स्पादीनुपलमामहे । तस्मान्न त्रात्मकम् । आत्म-संयोगस्त्वविप्रतिषिद्धो मिथः पञ्चानाम् [ वै० स्० ४।२।३ ], आत्मशब्देन स्वस्पम्, स्वस्पेण पञ्चानामि भूतानां परस्परसंयोगो न प्रतिषिध्यते शेरीरे, नारम्भक्त्वेन । पार्थिवशरीरे जलादीनि संयोगीनि, न समवायीनि । जलादिमिरयोनिजमेव शरीरमारभ्यते वरुणलोकादौ । छुतः ? अनेकदेशपूर्वकत्यात् [ वै० स्० ४।२।४ ], अनेकदेशाः परमाणवः, तैरेवारभ्यते जलादिशरीरम्, न शुकशोणिताभ्याम् । तच धर्मविशेषात् [ वै० स्० ४।२।५ ], धर्मविशेषापेक्षाः परमाणव एव शरीरमारभन्ते न शुकशि । कथं हि पुण्यवतां शुकादिमयं शरीरं स्थात् । इतश्च, कार्यविशेषात् [ वै० स्० ४।२।६ ], शलमादिशरीराख्यात् कार्यविशेषाद् मन्यामहे – सन्त्ययोनिजानि । इतश्च, समाख्याभावात् [ वै० स्० ४।२।७ ], 'अङ्गारेभ्यो जातोऽङ्गिरः' इत्यवमादिसमाख्याभावाद् मन्यामहे – सन्त्ययोनिजानि । कृतः ? संज्ञादिमस्वात् [ वै० स्० ४।२।० ], अङ्गारेभ्यो जातोऽङ्गिरः' इत्यवमादिसमाख्याभावाद् मन्यामहे – सन्त्ययोनिजानि । कृतः ? संज्ञादिमस्वात् [ वै० स्० ४।२।० ], अतः प्रत्यक्षेण अङ्गारजन्मादिकमर्थं दृष्ट्वा [ Р. पृ० १९ ष्ठ ] पुरुषेः प्रणीयन्ते संज्ञाः 'अङ्गिराः' इत्यादयः । अतः संज्ञानामादिमस्त्वात् समाख्या यथार्था । अतः सन्त्ययोनिजा वेदिलङ्गाच [ वै० स० ४।२।९ ] इति, 'चन्द्रमा मनसो जातः' इत्यादिकाच वेदिलङ्गात् सन्त्ययोनिजाः शरीरविशेषाः । एवं जलादिशरीरमयोनिजमेव । पार्थितं तु योनिजमयोनिजं च । चतुर्थोऽध्यायः । समाप्तो द्रव्याधिकारः ।

ै......[P. पृ० २२ B] ...... दिक्कालावाकाशं च कियावद्भयो वैधर्म्यानिष्कियाणि [वै० स्० ५१२१२], आकाश-काल-दिशोऽमूर्ताः कियावतः पृथिव्यादेरमूर्तत्या वैधर्म्यानिष्कियाः, 'च'शब्दादात्मापि निष्कियः। एतेन कर्माणि गुणाश्च व्याख्याताः [वै० स्० ५१२१२४], एतेनामूर्तत्वेन गुणाः कर्माणि च निष्कियाणि, 'च'शब्दात् सामान्यादयः। निष्कियाणां समवायः कर्मभ्यः प्रतिषिद्धः [वै० स्० ५१२१५५], निष्क्रयाणामभिघातादीनां कर्म समवेतं न भवति स्वाश्रये कर्मजननात्। कारणं त्वसमवायिनो गुणाः [वै० स्० ५१२१६६], यस्य गुणाः कारणमुक्ताः तस्यासमवायिन एव कारणम्। गुणीर्दग् व्याख्याता [वै० स्० ५१२१२७], 'पूर्वेण निष्कमणम्' इत्यादेः प्रस्थयमेदस्य दिग् निमित्तकारणं व्याख्याता, कारणत्वेनातिदेशो नासमवायिन्वेन। कारणोन कास्तः [वै० स्० ५१२१२८] इति, येनैव कारणेन प्रस्थयमेदहेतुत्वेन दिग् व्याख्याता तेनैव 'युगपत् कृतम्' इत्यादिप्रस्थयमेदस्य कालो निमित्तकारणं व्याख्यातः। पद्मभोऽध्यायः। समाप्तः कर्माधिकारः।

कर्मणि व्याख्याय गुणा व्याख्यायन्ते । तत्र घर्म आदौ व्याख्यायते, शास्त्रादौ तस्योदिष्ठलात् । तस्य वैदिको विधिः साधनम् । वेदस्य सत्यता द्वतः इति चेत्, [ P. पृ० २३ A ] यतः बुद्धिपूर्वा वाक्यकृतिचेंते [ वै० स्० ६१९१९ ], 'अप्तिहोत्रं जुहुयात् स्वर्गकामः' इत्येवंभूता रचना भगवतो महेश्वरस्य वृद्धिपूर्वा या अतः प्रमाणम्, आप्तप्रणीतत्वस्य सत्यताव्याप्तेः । अतीन्द्रियमशक्यं ज्ञातुमिति चेत्, न चास्सद्धुद्धिभ्यो लिङ्गमृषेः [ वै० स्० ६१९१२ ], लिङ्गबतेऽनेनार्थं इति लिङ्गं विज्ञानम् । न हि यादशमस्मिद्धिज्ञानं वर्तमानाव्यवहितसम्बद्धार्थविषयं तादशमेव भगवतो विज्ञानम् । अतः सम्भवति भगवतोऽतीन्द्रियार्थविषयं विज्ञानम् । स कथं ज्ञायते? तथा ब्राह्मणे संज्ञाकमितिद्धितिङ्गम् [ वै० स्० ६१९१३ ], किनोपदेशेन ब्राह्मणादिकमर्थमसाकमालोचयतां प्रत्यक्षेण न 'ब्राह्मणोऽयम्' इति ज्ञानमुत्यवते । प्रत्यक्षेण चार्थमालोच्य संज्ञाप्रणयनं दष्टं पुत्रादिषु । सन्ति चैता ब्राह्मणादिसंज्ञात्ताः येन प्रत्यक्षमर्थमालोच्य प्रणीता इति सूत्रार्थं वर्णयन्ति । अतः वृद्धिपूर्वो ददातिः [ वै० स्० ६१९१४ ], यत एव परमेश्वरस्य कृतिवेदादौ वाक्यपदरचनाऽतोऽत्रं स्मातोऽपि दानादिविधिः तदीयमान्नायमनन्तताखाभित्रमालोच्य संक्षेपमतुमन्यमानानां भृगुप्रसतीनां बुद्धिपूर्वः । एवं दानादिविधयो धमेहेतवः । तथा प्रतिग्रहः [ वै० स्० ६१९१४ ], तथैव प्रतिग्रहोऽपि प्रक्षीणकृत्तरवदातजन्मनः प्रतिग्रहानुरूप्णयुक्तस्य धमीयैव भवति । तथाः प्रतिग्रहः क्ष्मणे अमेः कारणम् , अपि तु स्वावयवा एव, अथ च अरण्योरमेश्य कमः । एवमेतयोः पूर्वं दानधमः पश्चात् प्रतिग्रहधर्मः, न तु कार्यकारणभावः । इतः १ आत्मगुणेषु आत्मान्तरगुणानामकारणत्वात् [ वै० स्० ६१९१७ ], [ P.

<sup>1</sup> शरीरेणारम्भकत्वेन-मृ० । 2 पद्ममाध्यायस्य प्रथमाद्धिकं द्वितीयाद्धिकस्य चावानि १३ स्थाणि चन्द्रानन्द्कृतवृत्त्या सह 'पृ० ४८१ टि० १२' इत्यत्र विलोकनीयानि । १४ तः २२ पर्यन्तानि स्त्राणि तु 'पृ० ४३८ टि० ९' इत्यत्र विलोकनीयानि । 3 एतेन मृतैस्वेन-मृ० । 4 कारणेन कालः । पद्ममोऽध्यायः ।—सृ० । 5 बुद्धिपूर्वा साऽतः—मृ० । अत्र 'बुद्धिपूर्वा सतः' स्विप भवेत पाठः । 6 °नातीयं सार्तेपि—मृ० ।

पृ० २३ B] न ह्यन्यदीया आत्मगुणा अन्यदीयात्मगुणानां कारणं भवन्ति । तत्र अदुष्टभोजनात् समिभव्याहारतोऽभ्युदयः [वै० स्० ६१११८], अदुष्टं ब्राह्मणं भोजियत्वा तदीयादाशीर्वादिसमिभव्याहारात् पुरुषाभ्युदयः । तत्कारणं धर्मो भवतीत्थः । तद् दुष्टभोजने न विद्यते [वै० स्० ६१९१९], सत्यप्याशीर्वादादिवचने दुष्टं ब्राह्मणं भोजियत्वा अभ्युदयो न प्राप्यते । अथ को दुष्टः १ दुष्टं हिंसायाम् [वै० स्० ६१९१९०], परस्य हिंसायां शारीरमानसदुः वरूपायां प्रवृत्तं दुष्टं जानीच्व । हिंसाशब्द उपलक्षणम्, यतः समिभव्याहारतो दोषः [वै० स्० ६१९१९१], कृतमहापातकस्य संभाषणमात्रादेव दोषेण युज्येत, किमुत मोजनादिना १ ईह समिभव्याहारः सम्भाषणम्, पूर्वत्राशीर्वादः । तद् दुष्टं न विद्यते [वै० स्० ६१९१९२], तत् समिभव्याहारदृष्टणं हिंसादिरहिते ब्राह्मणे न विद्यते । अदुष्टेऽपि विद्याष्टं प्रवृत्तिः [वै० स्० ६१९१९२], न हिंसादिमात्ररहिते, अपि तु देशकालविज्ञानाचारैर्विशिष्टं ब्राह्मणेऽभ्युदयार्थिनः प्रवृत्तिः । ततः समे हीने वामवृत्तिः [वै० स्० ६१९१९४], अदुष्टो ब्राह्मणो देशादियुक्तो विशिष्टं उच्यते । एषामेकेन गुणेन युक्तः समः । तौ त्यक्त्वा अन्यो दुष्टे वा क्षत्रियादिर्वा प्राणिमात्रं वा हीन उच्यते । तत्राभ्युदयेत्सोमन्त्रपूर्वके सुवर्णादिदाने वैशाख्यादिनिमित्ते समहीनयोर-प्रवृत्तिः, अपि तु विशिष्टे । एतेन हीनसमिविशिष्टामार्मिकेभ्यः परादानं व्याख्यातम् [वै० स्० ६१९१९५], एतेन विपरीतेन क्रमेणापदि परस्वादानं व्याख्यातम् । उक्तं च

'हीनादादेयमादौ तु तदभावे समादिष । असम्भवे त्वाददीत विश्विष्टादिष धार्मिकात् ॥'

तथा विरुद्धानां त्यागः [वै० स्० ६१९१९६], अनेनैव विपरीतक्रमेण ब्राह्मण [P. पृ० २४ A] आत्मनो हीनै रिपुभिर्मारणायाक्षिप्तस्तानेव शत्रूनभिहन्यात् । सम आत्मत्यागः परत्यागो वा [वै० स्० ६१९१९७], आत्मनस्तुल्य-गुणेन रात्रुणा प्राप्तस्य ब्राह्मणस्य विकल्पः – आत्मनो वध आततायिनो वा । विशिष्ट आत्मत्यागः [वै० स्० ६१९१९८], आत्मनोऽधिकगुणेन रात्रुणा प्राप्तस्य आत्मन एव रिपुप्रयुक्तो वधोऽङ्गीकार्यः । इहात्मापेक्षया हीनादिव्यवहारः, प्रतिप्रहे प्रति-प्रहीतृणा अन्योन्यापेक्षयति षष्ठस्याद्यमाहिकम् ।

एवं श्रुतिस्मृतिविधिभयो धर्मो भवतीत्युक्तवा इदानीमेषां धर्मसिद्धौ प्रकारविशेषसाह । तथाहि - द्रष्टानां दृष्टप्रयोज-नातां दृष्टाभावे प्रयोगोऽभ्युद्याय [ वै॰ स्॰ ६।२।९ ], श्रुतिस्मृतिपरिदृष्टानां क्षानादीनां दृष्टस्य मलापकर्षादेरनभिसन्धाने प्रयोगोऽभ्युदयाय भवति । के ते ? अभिषेचनोपवासब्रह्मचर्यगुरुकुलवासवानप्रैस्थयबदानप्रोक्षणदिङ्गक्षत्रमन्त्र-कालनियमाश्चाद्यश्चाय [ वै॰ स्॰ ६।२।२ ], विशिष्टदेशकालापेक्षेण अम्मसा यः शरीरस्य संयोगस्तदभिषेचनं स्नानम् । नक्तंदिनं वासो नियमपूर्वोऽनाहाररूप उपवासः । ब्रह्मशब्देन आत्मा, ब्रह्मणि चरणमात्ममनसोर्यः संयोगः रूयादिपरिहाररूपो ब्रह्मचर्यम् । विज्ञानाद्यर्थिनो गुरुचर्यापरस्य तद्गृहेषु वसनं गुरुकुलवासः । शैक्षिविधिना निःसतोऽरण्यप्रस्थितो वानप्रस्थः, तस्य कर्म वैनिप्रस्थम् । यज्ञाः पाकयज्ञादयः । दानं सुवर्णादिदानसभयदानं च । प्रोक्षणं सन्ध्योपासनादि । दिङ्यिमादयोऽन्ये विशेषाः । दिन्त्रियमः - प्रान्धुखोऽन्नानि भुजीत । नक्षत्रनियमः - कृतिकाखादधीत । मन्त्रनियमः - देवस्य त्वेति निर्वपति । कालनियमः - वसन्ते ब्राह्मणोऽशीनादधीत । एवमेतत् सर्वं दृष्टप्रयोजनितरस्कारेण प्रयुज्यमानं धर्माय सम्पयत इति । तत्र चातुराश्रम्यभुपधाश्चानुपधाश्च [वै० स्० ६।२।३], यदिदं चतुर्णीमाश्रमिणां कर्म तदुपधया प्रयुज्यमानमधर्माय अनुपंधया तु धर्मीय भवति । का उपधा ? भावदोष उपधा वि० सू० ६।२।४ ], भावस्य अभिसन्धेर्दम्भादिदोष उपधे-खर्थः । काऽनुष्था ? अदोषोऽनुपधा [ वै० स्० ६।२।५ ], अभिसन्धेर्दम्मादिरहितत्वमनुष्धेत्यर्थः । इष्टक्रपरसगन्धः स्पर्श त्रोक्षितमभ्युक्षितं च तच्छुचि [ वै॰ स्॰ ६।२।६ ], रमृतौ यस हपादयो न निषिद्धास्तच्छुचि मन्नपूर्वकं त्रोक्षितं केवलाभिरद्भिरभ्युक्षितं च । एतद्विपरीतमञ्चि । किञ्च, अशुचीति शुचिप्रतिषेधः [वै० सू० ६।२।७], यस्य चास्रन्त-श्चित्रतिषेधस्तदःयशुनि वारदुष्टादिकम् । अर्थान्तरं च [६।२।८], मद्यादि च यत् साक्षाचिषिध्यते तद्यशुनि । ततः शुनि भोक्तव्यम् । नतु अयतस्य शुन्धिभोजनादभ्युदयो न विद्यते यमाभावात् [ वै॰ स्॰ ६।२।९ ], अयतस्य विशिष्टप्रयक्तरहितस्य शुचिमाहारं यहच्छ्योप्युजानस्य अभ्युदयो नास्ति विशिष्टस्याभिसन्धेरभावात् । नैतत् । विद्यते चान-र्थान्तरत्वाद्यमस्य [ वै॰ स्॰ ६१२१९० ], न प्रयक्षन्यतिरेकी यमः, प्रयक्षाभावे सर्वस्याः कियाया अभावाद विवते शुचि-

<sup>1</sup> सह-वृ० । 2 °प्रस्थायश्—वृत्सू० । 3 शास्त्रविधिनाभिःस्तारण्यप्रस्थितो वानप्रसः-वृ० । 'शास्त्रविधिना प्रामा-सिःस्तोऽरण्यं प्रस्थितो वनप्रस्थः' इत्यपि पाठः सम्भवेदत्र । 4 वानप्रस्थाम्—वृ० । 5 °मुपथाचानुपथाच-वृत्सू० । 6 °भ्युषितं— स्० वृत्सू० । 7 (°पभुषानस्य ?) ।

पूरु ५९ पंरु २४. तेनेव । विशेषैकान्तवादिना बौद्धेनैवेखर्थः ।

पृ० ६० पं० १. निरूपणानुसारणः। "सैवितर्कविचारा हि पञ्च विज्ञानधातवः । अन्त्याखयस्त्रिप्रकाराः शेषा उभयवर्जिताः॥ निरूपणानुसारणविकल्पेनाविकल्पकाः। तौ प्रज्ञा मानसी न्यया स्मृतिः सर्वैव मानसी॥"—अभिधर्मको० ११३२-३३। एतच्छ्रोकद्वयस्य व्याख्या तु स्वोर्वज्ञभाज्यात् तद्दीकातश्चावगन्तव्या।

पृ० ६० पं० ७. विहोषणविद्रोष्ययोः ''। ''विशेषणं विशेष्यं च सम्बन्धं लौकिकीं स्थितिम् । गृहीत्वा संकल्प्यैतत् ह तथा प्रत्येति नान्यथा ॥''—प्रमाणवा० २।१४५।

पृ०६० पं०१४. रूपालोकः । दश्यताम् अनेकान्तजयपताका वृ० पृ० १।२२८। प्रमाणमी० पृ० १६। "मनस्कारः कतमः ? चेतस आभोग आलम्यनचित्तधारणकर्मकः ।"—अभिधर्मसमु० पृ० ६।

पृश्च ६० पं० १५. चश्चुः प्रतीत्यः । "चत्वारः प्रत्यया हेतुश्चालम्बनमनन्तरम् । तथैवाधिपतेयं च प्रत्ययो नास्ति पञ्चमः ॥ ११२ ॥ तत्र 'निर्वर्तको हेतुः' इति लक्षणात् यो हि यस्य निर्वर्तको बीजभावेनावस्थितः स तस्य हेतुप्रत्ययः । उत्तरद्यमानो धर्मी येनालम्बनेन उत्तरद्यते स तस्यालम्बनप्रत्ययः । कारणस्यानन्तरो निरोधाः कार्यस्योत्पत्तिप्रत्ययः, तद्यथा बीजस्थानन्तरो निरोधाः कुरस्योत्पादप्रत्ययः । यस्मिन् यद् भवति तत् तस्याधिपतेयमिति त एते चत्वारः प्रत्ययाः ।"—
प्रध्यमकवृ० पृ० ५६-५७। दश्यतां ब्रह्मसूत्रशांकरभाष्यभामती २।२।१९ । सर्वदर्शनसं० । अभिधर्मसमु० पृ० २८।

पृ० ६० पं० १५. समनन्तरनिरुद्धं । "षण्णामनन्तरातीतं विज्ञानं यद्धि तन्मनः।"—अभिधर्मको० १।१०।

माहारमुंपयुज्ञानस्य प्रयक्षः । यदि प्रयक्षःः] प्रधानम्, विनापि याँगादिनाभ्युदयः स्यात् । नैतत्, असति चाभावात् वि स् स् ६१२१११ ], असिति याँगायनुष्ठाने प्रमेयमात्रस्य भावादभ्युदयः कियोपदेशवेष्यर्थात् (१) । इदानीं निःश्रेयसहेतुं धर्ममाह — सुखाद्वागः [ वै० स्० ६१२११२ ], स्त्र्यादिविषयजनितात् सुखादेव रागो वर्धते । तन्मयत्वात् [ वै० स्० ६१२११३ ], यर्षा वस्तो भवितं [ प. पृ० २५ 🗘 ] तन्मय इवास्ते । ततस्तन्मयत्वाद् रागः । किञ्च, तृक्षेः [ वै० स्० ६१२११ ], अपूर्वदृष्टेषु अनुपकारकेषु च कस्यचिद् रागो जायतेऽत्रादृष्ट एव कारणम् । किञ्च, जातिविशेषाच रागविशेषः [ वै० स्० ६१२११६ ], यथा तिरथां तृणादिभोजने एवं जातिविशेषादिष रागः । सुखादिभ्यो रागो दुःखादिभ्यो द्वेषः, तत इच्छाद्वेषपूर्विकां धर्माधर्मयोः प्रवृत्तिः [ वै० स्० ६१२११९ ], इच्छापूर्विका धर्मे प्रवृत्तिः, अन्येन धनमदादिभभूतस्य वा द्वेषपूर्विकां धर्माधर्मयोः प्रवृत्तिः [ वै० स्० ६१२११० ], सञ्चती यदा धर्माधर्मो भवतः तदा अरोरेन्द्रयेः संयोगो जनमस्यो भवति, क्षीणयोश्च तथोर्मरणकाले वियोगः । पुनरप्याभ्यां धर्माधर्माभ्यां शरीरादिसंयोगो विभागश्चलेवमनादिरयं घटीयन्त्रवदावर्तते जन्तः । एतद्विपरितकमेणोच्यते, तथाहि – आत्मकर्मसु मोक्षो वैयाख्यातः [ वै० स्० ६१२१९ ], आत्मेति मनः, मनःकर्मसु तद्मावे संयोगाभावोऽप्रदुर्भावश्च स मोक्षः इति मोक्षो व्याख्यातः । पष्ठोऽध्यायः ।" इति चन्द्रानन्दिरचितायां चैशेषिकः सूत्रन्तौ १. प्र० १५-२५ । दर्यतां टिप्र० ८ पं० २२ ।

१ "कित अवितर्का अविचाराः १ 'स्वितर्किवचारा हि पश्च विज्ञानधातद्यः' । नित्यमेते वितर्किवचाराभ्यां सम्प्रयुक्ताः । अवधारणार्थो हिराब्दः । 'अन्त्यास्त्रयस्त्रिप्रकाराः' । मनोधातुर्धमेधातुर्मनोविज्ञानधातुः सम्प्रयुक्तश्च धर्मधातुरम्यत्र वितर्किवचाराभ्यां कामधातौ प्रथमे च ध्याने सवितर्काः सविचाराः । ध्यानान्तरेऽवितर्किवचारमात्राः । द्वितीयाद् ध्यानात् प्रभृति आभवाग्राद् अवितर्का अविचाराः । । 'शेषा उभयवर्जिताः' ॥ १ ॥ ३२ ॥ दश रूपिणो धातवः शेषा नित्यमवितर्का अविचारा असम्प्रयोगित्वात् । यदि पश्च विज्ञानकायाः सवितर्काः सविचाराः कथमविकरूपका इत्युच्यते ? निरूपणानुस्तरणविकरूपेनाविकरूपकाः । त्रिविधः किल विकरूपः खभावाभिनिरूपणानुस्तरणविकरूपेनाविकरूपकाः । त्रिविधः किल विकरूपः खभावाभिनिरूपणानुस्तरणविकरूपः । तदेषां खमावविकरूपोऽस्ति, नेतरौ, तस्मादविकरूपका इत्युच्यन्ते यथा एकपादोऽश्वोऽपादक इति । तत्र खभावविकरूपो वितर्कः । स चैतेषु पश्चानिर्देक्यते । इतरौ पुनः किखमावौ १ यथाक्रमं 'तौ प्रज्ञा मानसी व्यत्रा स्मृतिः सर्वैव मानसी' ॥ १।३३ ॥ मनोविज्ञानसम्प्रयुक्ता प्रज्ञा मानसीत्युच्यते । असमाहिता व्यग्रेत्युच्यते । सा ह्यभिनिरूपणाविकरूपः ।

<sup>1 (&#</sup>x27;मुप्तुक्षानस्य ?)। 2 योगा°-वृ०। 3 असति भागत् – वृस् ०। 4 'असति यागाद्यमुष्ठाने न प्रयक्षमात्रस्य भागत्-युद्यः कियोपदेशवैयर्थ्यात्' इति पाठोऽत्र समीचीन इति भाति। 5 (यरापि मुखहेतुमिः ??)। 6 न्याख्यातः । षष्ठोऽध्यायः ।–स्०।

पृ०६० पं०१६. चतुर्भिः । "चत्वारः प्रत्यया उक्ता हेत्वाख्याः पञ्च हेतवः ॥२।६१॥ 'चिक्तचैत्ता अचरमा उत्पन्नाः समनन्तरः । आलम्बनं सर्वधर्माः कारणाख्योऽधिपः स्मृतः ॥ २।६२ ॥ निरुध्यमाने कारित्रे ह्रौ हेत् कुरुतस्वयः । जायमाने ततोऽन्यो तु प्रत्ययो तहिपर्धयात् ॥ २।६३ ॥ चतुर्भिश्चित्तचैत्ता हि समापत्तिद्वयं त्रिभिः । द्वाभ्यामन्ये तु जायन्ते नेश्वरादेः क्रमादिभिः ॥ २।६४ ॥" – अभिधर्मको० । अस्य व्याख्यानं तु अभिधर्मकोशभाष्यात् तट्टीकातश्चावगन्तव्यम् ।

5 पृ० ६९ पं० १, ५. चक्षुविज्ञानसमङ्गी ... अभिधर्मागमोऽपि । इश्यतां पृ० ७९ दि० ७। मध्यमकृ १० ५४ । अभिधर्मको० स्कुटार्था १।३३। तत्त्वसं० पं० पृ० १२। "अभिधर्मेऽस्ति— मनोविज्ञानसमङ्गी तु 'नीलिमिदम्' इति च ।"— प्रमाणवा० मनो० टि० पृ० १९२। "तत्र प्रत्यक्षं भगवतैवोपदिष्टम् — नीलज्ञानसमङ्गी पुद्रलो नीलं जानाति, नो तु नीलमेवेति।"— प्रमाणवार्तिकालं० पृ० १६६। अभिधर्मागमोऽपीत्यनेन संस्कृतभाषानिबद्धम् अभिधर्मपिटकं ग्रहीतन्यम् । "श्रूयते हि अभिधर्मशास्त्राणां कर्तारः, तद्यथा—ज्ञानप्रस्थानस्य आर्थकात्यायनीपुत्रः कर्ता, प्रकरणपादस्य स्थानस्य स्थानस्य महान्यस्य १० स्थानस्वर्यमां, धर्मस्कन्थस्य आर्थशारिपुत्रः, प्रज्ञप्तिशास्त्रस्य आर्थमोद्गत्त्वयायनः, धातुकायस्य पूर्णः, संगीतिपर्यायस्य महाकौष्टिलः । कः सौत्रान्तिकार्थः? ये सूत्रप्रामाणिकाः न तु शास्त्रप्रामाणिकास्ते सौत्रान्तिकाः । यदि न शास्त्रप्रामाणिकाः कथं तेषां पिटकत्रयन्यवस्था—सूत्रपिटको विनयपिटकोऽभिधर्मपिटक इति? सूत्रेऽपि स्वभिधर्मपिटकः पत्रवते — त्रैपिटको भिक्षुरिति । नैष दोषः । सूत्रविशेषाः एव हार्थविनिश्रयादयोऽभिधर्मसंज्ञा येषु धर्मलक्षणं वर्ण्यते । एतदाशङ्कानिभृत्वर्थमाहुः—स तु

मानस्पेन सर्वा स्मृतिः समाहिता चासमाहिता चानुस्मरणविकल्पः ।" इति [ विद्वहरश्रीप्रहादप्रधासमहाशयानां सीजन्यात् समुपलन्धे हस्तलिखते ] बस्चनन्धविरचितेऽभिधर्मकोशभाष्ये ।

**१ 'चित्तचैता अचरमा उत्पन्नाः समनन्तरः ।'** अर्हतः पश्चिमानपास्योत्पन्नाश्चित्तचैत्ताः समनन्तरप्रत्ययः । समक्षायम् 'आलम्बनं सर्वधर्माः' । यथायोगं चर्छार्वज्ञानस्य ससम्प्रयोगस्य हपम् श्रोत्रविज्ञानस्य शब्दः प्राणविज्ञानस्य गन्धः जिह्वा-विज्ञानस्य रसः कायविज्ञानस्य स्प्रष्टव्यम् मनोविज्ञानस्य सर्वधर्माः । . . . . . . आलम्बनप्रत्ययः । 'कारणाख्योऽधिपः स्मृतः' ॥२।६२॥ य एव कारणहेतुः स एवाधिपतिप्रत्वयः । अधिकोऽयं प्रत्यय इत्यधिपतिप्रत्ययः । आलम्बनप्रत्ययोऽपि सर्वधर्माः अधिपतिप्रत्ययोऽपीति किमस्त्याधिक्यम् १ न जातु सहभुनो धर्मा आलम्बनं भवन्ति, भवन्ति त्वधिपतिप्रत्यय इत्यस्मै(स्त्ये १)-वाधिक्यम् । अधिकस्य वा प्रत्ययः । सर्वः सर्वस्य संस्कृतस्य स्वभाववर्जस्य । । । अथैते प्रत्ययाः कारित्रं कुर्वन्तः किमवस्थे धर्मैं कुर्वन्ति ? हेतुप्रत्ययस्तावत् पञ्चविध उक्तः, तत्र 'निरुध्यमाने कारित्रं हो हेतू कुरुतः' । निरुध्यमानं नाम वर्तमानम् , निरोधासिमुखत्वात् । तत्र सहभू-सम्प्रयुक्तकहेत् कारित्रं कुरुतः।…'त्रयः जायमाने'। जायमानं नामानागतमुत्पादाभिमुखम् । तत्र सभाग-सर्वेत्रग-विपाकहेतवः कारित्रं कुर्वन्ति । एवं तावद्धेतुप्रत्ययः । 'ततोऽन्यौ तु प्रत्ययौ तद्विपर्ययात्' ।२।६३। · · · · · समन-न्तरप्रखयो जायमाने कारित्रं करोति, अवकाशदानात् । आलम्बनप्रखयो निरुध्यमाने, वर्तमानैश्चित्तचैत्तैर्प्रहणात् । अधि-पतिप्रत्ययस्तु सर्वस्थामनस्थायामनावरणभावेनावस्थितः · · · · । अथ कतमो धर्मः कतिभिः प्रत्ययेरुत्पद्यते ? **चतुर्भिश्चित्त**-**स्रेसः हि ।** तत्र हेतुप्रखय एषां सर्वे पञ्च हेतवः । समनन्तरप्रखयः पूर्वकाश्चित्तचैत्ताः अन्यैरव्यवहिताः । आलम्बनप्रखयः यथायोगं पञ्च विषयाः सर्वे धर्माश्च । अधिपतिप्रत्ययः खभाववर्जाः सर्वधर्माः । 'स्ममापत्तिद्वयं त्रिभिः'। निरोधा-ऽसंज्ञि-समापत्त्योरालम्बनप्रत्ययो नास्ति । न हि ते आलम्बिके । . . . 'द्वाभ्यामन्ये तु जायन्ते' । अन्ये तु विप्रयुक्ता रूपिणश्च धर्मा हेत्विधपतिप्रस्ययाभ्यां जायनते यथाविहितमेव । आह्-हेतुप्रस्ययेभ्यो भावा उपजायनते, न पुनः सर्वस्यैव जगत ईश्वर-पुरुषप्रधानादिकं कारणिमति कोऽत्र हेतुः ? यदि खछ हेतुकृतां सिद्धिं मन्यसे नतु च अत एवास्य वादस्य व्युदासः प्राप्तोति एकं कारणमीश्वरादिकं सर्वस्येति । अपि च 'नेश्वरादेः कमादिभिः' ।२।६४। यदि ह्येकमेव कारणमीश्वरः स्यादन्यद्वा युगपत् सर्वेण जगता भवितव्यं स्यात् । दृश्यते च भावानां ऋमसम्भवः । स तर्हि छन्दवशादीश्वरस्य स्यात् - अयमिदानी-मुत्पद्यताम् अयं निरुध्यताम् अयं पश्चादिति । छन्दभेदात् तर्हि सिद्धमनेकं कारणं स्वात् । स चापि छन्दभेदो युगपत् स्यात् तद्धेतोरीश्वरस्याभिन्नत्वात् । कारणान्तरभेदापेक्षणे वा नेश्वर एव कारणं स्यात् । तेषामपि च कमोत्पत्तौ कारणान्तरभेदा-पेक्षणादनवस्थाप्रसङ्गः स्थादित्यनन्तभेदायाः कारणपरम्पराया अनादित्वाम्युपगमाद्यमीश्वरकारणाधि( द्वि ? )मुक्तः शाक्य-पुत्रीयमेव न्यायं नातिवृत्तः स्थात् । यौगपथेऽपीश्वरच्छन्दानां जगतो न यौगपयं यथाच्छन्दमुत्पादनादिति चेत् । न ।

<sup>1</sup> Principal, Fakir Mohan College, BALASORE, Orissa.

प्रैकीणे उक्तो भगवतेनि विस्तरः । यथा स्थविरधर्मत्रातेन उदाना 'अनित्या वत संस्काराः' इत्येवमादिका विनेयवशात् तत्र तत्र सूत्रे उक्ता वर्गीकृताः एकस्थीकृताः, एवमभिधर्मोऽपि धर्मलक्षणोपदेशस्वरूपो विनेयवशान् तत्र तत्र भगवतोक्तः स्थविर-कात्यायनीपुत्रश्रभृतिभिः ज्ञानप्रस्थानादिषु पिण्डीकृत्य स्थापित इत्याहुः वैभाषिकाः ।"—अभिधर्मको०स्फुटार्था १।३।

पृ० ६१ पं० ४. अर्थेऽर्थसंज्ञी ःः। कमलक्षीलरचिते न्यायविन्दुपूर्वपक्षसंक्षेपेऽपि उद्धृतमेतत् । दश्यतां मध्यमयः-वृ० पृ० ७४ टि० ६।

पृ०६१ ५० १४. व्यञ्जनः "चित्तविश्रयुक्तसंस्काराः कतमे ? प्राक्षिरसंज्ञिसमापित्तिनैरोधसमापित्तरसंज्ञिकं जीवितेन्द्रियं निकायसभागता जातिर्जरा स्थितिरनिस्तता नामकायाः पदकाया च्यञ्जनकाया पृथग्जनन्वं प्रवृत्तिः प्रतिनियमो योगः जवोऽनुक्रमः कालो देशः संस्था सामग्री च । "नामकायाः कतमे ? धर्माणां स्वभावाधिवचने नामकाया इति प्रज्ञतिः । पदकायाः कतमे ? धर्माणां विशेषाधिवचने पदकाया इति प्रज्ञतिः । व्यञ्जनकायाः कतमे ? तदुभयाश्रयेष्यक्षरेषु व्यञ्जनकाया इति प्रज्ञतिः । व्यञ्जनकायाः कतमे ? तदुभयाश्रयेष्यक्षरेषु व्यञ्जनकाया इति प्रज्ञतिः तदुभयाभिव्यञ्जनतामुपादाय । "-अभिधर्मसमु० पृ० १०-११।

पृ०६१ पं०१८. भावनयाऽतयाः। ( भावनया विशेषयति? )।

पृ०६१ पं० १९. तं भवन्तं 11 "हेतुमति च [पा० ३।१।२६] प्रयोजकच्यापारे प्रेषणादी वाच्ये धातोणिच् स्यात् । भवन्तं प्रेरयति भावयति ।"-पा० सिद्धान्तकी० ।

पृ० ६२ पं० ३, १९. नामकायः । द्यातां टिपृ० ३९ पं० ८ ।

पृ० ६२ पं० ७. चैतसिक्या ···। "वैतसिका धर्माः वित्तविष्ठयुक्ताश्च संस्काराः संस्कारस्कन्ध इत्युच्यते ।"— 15 अभिधर्मसमु० पृ० ५।

पु० ६३ पं० १-४. कल्पना ः ज्ञानवत् । दश्यतां पु० १०८ पं० २१ ।

पृ० ६३ पं० ५. दिन्नभिक्षोः । दश्यतां पृ० ५४७ टि० ९।

ए० ६३ पं० २३. तद्ग्रहे तहुद्ध्यभावात् । समूहिनामणूनामग्रहे समूहबुद्ध्यभावादित्यर्थः । दृश्यतां ए० ९२ पं० २३। न्यायवा० १।१।१४। 20

पृ० ६३ पं० २६. गुरेणानां · · । ''तथा च शास्त्रानुशासनम्—गुणानां परमं रूपं · · · · ।'' इति योगभाष्ये ४।९३।

तेषां पश्चाद् विशेषाभावात् । कश्च तावदीश्वरस्य इयता सर्गप्रयासेनार्थः ? यदि प्रीतिः, तां तर्हि नान्तरेणोपायं शकः कर्तुमिति न तस्यामीश्वरः स्यात् । तथैव चान्यस्मिन् । यदि चेश्वरो नरकारिषु प्रजां बहुभिश्चेतिभिष्ठपस्ष्टां सृष्ट्वा तेन प्रीयते नमोऽस्तु तस्मै तादशायेश्वराय । सुगतिश्वायं तमारभ्य श्लोको भवति — 'यन्निर्दहति यत् तीक्ष्णो यहुग्रो यत् प्रतापवान् । मांसशोणितमज्ञादो यत् ततो कृद उच्यते ॥' इति । एकं खल्वपि जगतः कारणं परिग्रह्णता अन्येषामर्थानां प्रत्यक्षः पुरुषकारो निहुतः स्यात् । सहापि च कारणेः कारकमिश्वरं कल्पयता केवलो भक्तिवादः स्यात् , कारणेभ्योऽन्यस्य तदुत्पत्तौ व्यापारदर्शनात् । सहकारिषु चायेषु कारणेब्वीश्वरो नेश्वरः स्यात् । अथादिसर्ग ईश्वरहेतुकः, तस्याप्यन्यानपेक्षत्वादीश्वरवदनादित्वप्रसङ्घः । एवं प्रधानेऽपि यथायोगं वाच्यम् । तस्माद् न लोकस्यैकं कारणमस्ति । खानि एवैषां कर्माणि तस्यां तस्यां जातौ जनयन्ति । अकृतश्चद्वयस्तु वराकाः स्वं खं विपाकपलं चातुभवन्त ईश्वरमपरं मिथ्या परिकल्पयन्ति । गतमेतद् यत्तु खलु तदुक्तं 'द्वाभ्यामन्ये तु जायन्ते' इति ।" इति [ विद्वद्वर्थशीप्रह्वाद्वप्रधानमहोदयानां सौजन्यात् समुपलन्ये हस्तिलिखिते ] वस्यन्धिदिनतेऽिमधर्मकोशभाव्ये ।

१ धर्माणां प्रविचयमन्तरेण नास्ति क्रेशानां यत उपशान्तयेऽम्युपायः । क्रेशेश्व भ्रमति भवाणंवेऽत्र लोकस्तद्धेतोरत उदितः किलैष शास्त्रा ॥११३॥ यतो न विना धर्मप्रविचयेनास्ति क्रेशोपशमाभ्युपायः । क्रेशाश्व लोकं भ्रामयन्ति संसारमहाणंवेऽस्मिन् । अतस्तद्धेतोः तस्य धर्मप्रविचयस्यार्थे शास्त्रा किल बुद्धेन अभिधर्म उक्तः । न हि विना धर्मोपवेशेन शिष्यः शक्तो धर्मान् प्रविचेतुनिति । स तु प्रकीर्ण उक्तो भगवता, भदन्तकालायनीपुत्रप्रमृतिभिः पिण्डीकृल स्थापितो भदन्तभ्रमृतातेदानवर्गीकरणविद्याहुवैभाषिकाः ।" इति [विद्यहरशीप्रह्णाद्ममहाशयानां सौजन्यादिधगते हस्तिलिखिते ] अभिधर्मकोशभाष्ये । २ "गुणानां सत्त्वरजसमसां परमं प्रधानलक्षणं रूपं न दृष्टिपथमुच्छति । यतु रूपं महदादि दृष्टिपथप्राप्तं तद् मायेव सुतुन्छकम् ।" नयायसुम्० पृ० ६३०।

<sup>1</sup> Principal, Fakir Mohan College, Balasore, Orissa,

अस्य योगभाष्यस्य तैत्ववैशारयां ज्याख्यायाम् "अन्नैव पिछतन्त्रशास्त्रसानुशिष्टः" इति ज्याख्यातवान् दाचस्पतिमिशः, ब्रह्मसूत्रशाङ्करभाज्यव्याख्यायां भामत्यां [२१९१३] तु "तस्मात् प्रमाणभूतादिप योगशास्त्र प्रधानादितिहः । अत एव योगशास्त्रं व्युत्पादियता भाह स्म भगवान् दार्षगण्यः—'गुणानां परमं रूपं ……॥' इति, योगं ज्युत्पिपादियता निमित्तमात्रेणेह गुणा उक्ताः, न तु भावतः, तेषामतात्विकत्वादित्यर्थः । अलोकसिद्धानामि प्रधानादीनामनादिपूर्वपक्ष- उत्यायाभासोत्रेशितानामनुवाद्यत्यमुपश्चम् ।'' इत्याभिहितं तेनैव वाचस्पतिमिश्रेण। प्रमाणसमुचयेऽपोहपरिच्छेदे दिङ्कानेनापि उद्धतेयं कारिका सांख्यमतनिर्देशावसरे । दृश्यतां लघीयस्त्रयस्तृ १०५४। न्यायद्वमु १०६२८। प्रमाणवार्तिकालं १०५४०। तत्त्वोपप्तर १००८ । अष्टसहस्त्री १०९४४। सिद्धिवि शि १००४ । सांख्यका जयमं १००६३। अस्याः कारिकाया विस्तरेणार्थो योगभाष्यव्याद्ययाद्याद्याद्याद्याः ।

पृ० ६४ पं० १-४. रूपादि ..... मविषयता । दृश्यतां पृ० १०८ पं० ५-पृ० १०९ पं० १६।

10 पृ० ६४ पं० ६. केशोण्डुकादिः । "वेशोण्डुकं यथा मिथ्या गृहाते तैमिरैर्जनैः ।"-लंकावतारस्० पृ० २०४। कथमसित अर्थादौ विज्ञानं तदाभासमुत्यचते ? न हि पुरुषेऽसित स्थाणुः पुरुषाभासो भवति । नैष दोषः । अर्थाभासं हि विज्ञानम् । बाला विज्ञानात् पृथमर्थास्तित्वमभिनिविशन्ति तैमिरिकस्य केशोण्डुकादिवत् । तस्मात् तद्रभिनिवेशत्याजनार्थमुच्यते विज्ञानमेवेदमर्थाभासमुत्यचते तैमिरिकाणामिव केशोण्डुकाद्याभासं विनापि अर्थसत्त्वादिना इति ।"—मध्यान्तविभागदी० पृ० १५-१८। "केशोण्डुका नाम पक्षिणः ये केशमूलान्युत्पादयन्ति"—शिक्षासमु० पृ० ५० । "यथा चिरकालीनाध्ययनादि- । विक्रस्योत्यितस्य नीललोहितादिगुणविशिष्टः केशोण्ड्कात्यः कश्चिश्वयनाद्रे परिस्फुरति, अथवा करसंमृदितलोचनरिमषु येयं केशपिण्डावस्था स केशोण्ड्कः"-शास्त्रदीपिकायुक्ति० पृ० ९९।

पृ० ६४ पं० ९. स्नान्तिसंवृतिःः। "भ्रान्तिसंवृतिःः प्रत्यक्षामं सतैमिरम् ॥ द्विविधः प्रत्यक्षामो विकल्पो विष्ठवश्च । पुनश्चतुर्विधः, तदाह—त्रिविधं कल्पनाज्ञानमाश्रयोपप्लवोद्भत्रम् । अविकल्पकमेकं च प्रलक्षामं चतुर्विधम् । ३।२८९॥ स एव द्विविधो विकल्पस्य त्रिधा भेदाचतुर्विधः। कल्पनापोढं प्रत्यक्षम् । ततो विकल्पस्त्रिविधोऽपि प्रत्यक्षाभासः। तत्र 20 क्षञ्रीन्तिज्ञानं मृगतृष्णिकादिषु तोयादिकल्पनाप्रवृत्तत्वात् प्रत्यक्षाभासम्, संवृतिसत्सु अर्थान्तराध्यारोपात् तद्रूपकल्पनाप्रवृत्त-त्वात् , अनुमानतत्फलादिज्ञानं पूर्वानुभूतकल्पनयेति न प्रत्यक्षम् 🛞 । प्रभास्वरस्पन्दमानमरीचिनिचयप्रतिभासं प्रत्यक्षमेव । तोयादिकल्पना तु प्रत्यक्षाभासः, तोयेऽसाक्षात्करणाकारत्वात् । संवृतिसत्स्वपि रूपादिप्रहणमात्रमेव प्रत्यक्षम् । अवयविनि तत्समवायिकारणत्वाभिमते न साक्षात्करणम्, अर्थान्तरस्य पूर्वदृष्टस्याध्यारोपात् द्रव्यस्य वा पूर्वपूर्वप्रत्ययेन कल्पितस्य, नावयवी रूपादिन्यतिरेकेण कचित् प्रत्यक्षे प्रतिभासत इति । अनुमानज्ञानं लिङ्गज्ञानम् , तत्मलं लिङ्गज्ञानं न पूर्वानुभूति-25 मन्तरेण ।"— प्रमाणवार्तिकालं ९ पृ० ३३२। "नन्वविकल्पकं प्रत्यक्षम् , ततस्त्रयमपीदं सविकल्पकत्वादेकः प्रत्यक्षाभासः । तत् किं आन्तिज्ञानं मृगतृष्णिकायां जलावसायि, संवृतिसतो द्रव्यादेर्ज्ञानम्, अनुमानं लिङ्गज्ञानम्, आनुमानिकं लिङ्गिज्ञानम्, सातं स्मृतिः, आभिलापिकं चेति विकल्पप्रभेद आचार्यदिङ्गागेन उक्तः ? इत्याह—अनक्षजत्वसिद्धवर्धम् .....।''— प्रमाणवा॰ मनो॰ प्र॰ २०५। "Therefore in this way I [implicitly] assume that memory, induction, desire, doubt, confused knowledge etc. perception of water 30 in mirage etc. cannot be called direct perception, since those constructions of thought are present which are the result of previous experiences."-न्यायमुख. पु॰ ५१ । ह्रयतां प्रमाणवा० मनो० टि० पृ० २०५ । तत्त्वसं० पं० पृ० ३९४ । सन्मतिवृ० ५२७ ।

ए० ६४ पं० १०. सतैमिरम् तैमिरेण द्विचन्द्रादिज्ञानेन सहितं पूर्वीक्तं आन्त्यादिज्ञानं प्रत्यक्षाभासमित्यर्थः । ए० ६४ पं० १४. °नित्यं सम्प्र० । (चित्तसम्प्र° ???)।

१ "अत्रैव षष्टितन्त्रशास्त्रसानुशिष्टिः—माया इव, न तु माया, सुतुच्छकं विनाशि । यथा हि माया अहायैव अन्यथा भवति एवं विकारा अपि आविर्भावतिरोभावधर्माणः प्रतिक्षणमन्यथा । प्रकृतिर्नित्यतया मायावधर्मेण परमार्थेति ।"— योगभाष्यतत्त्ववैद्या० ४११३। २ "योगशास्त्रस्य हैरण्यगर्भपातस्रलादेः" इति भामत्याम् [२१९१३] अभिहितत्वात् तदानीं हिरण्यगर्भादिरचितान्यपि योगशास्त्राण्यासन् इति भाति । ३ \* \* एतदन्तर्गतः पाठः दिङ्गागविरचितायां प्रमाण-समुचयवृत्तावपि विद्यते । ४ दृश्यतां टिप्ट० ३९ टि० ९।

ए० ६४ पं० २२. सङ्घात •••। "मेद्सङ्घाताभ्यां चाक्षुषाः । ५ । २८ । भेदसंघाताभ्यां चाक्षुषाः स्कन्धा उत्पद्यन्ते । अचाक्षुषास्तु यथोक्तात् संघाताद् भेदात् संघातभेदाचेति ।"-तत्त्वार्थमा० । "परस्परस्पृष्टगतिभीवनापचया ध्वनिः । \*स्पृष्टप्राह्मश्रुते सम्यगर्थमानोपयोगतः ॥ १९।११ ॥ संघातभेदोभयतः परिणामाच सम्भवः । \* बद्धस्पृष्टग(सः?)मद्भ्यादिस्नेह-रोक्ष्यातिशायनात् ॥१९।१२ ॥ "-सिद्ध० द्वात्रिं० ।

पृ० इप पं० १-४. तत्र प्रतिविधिक्त ..... । इत्यतां पृ० १०९ पं० २५-२८, पृ० ११० पं० ३ ।

पृ० ६५ पं० ७. रूपधातु । "धातवोऽष्टादश—चक्षुर्घातुः, रूपधातुः, चक्षुर्विज्ञानधातुः, श्रोत्रधातुः, शब्दधातुः, श्रोत्रधातुः, श्रात्रधातुः, श्रोत्रधातुः, श्रोत्रधातुः, श्रोत्रधिज्ञानधातुः, प्राणधातुः, गन्धधातुः, द्राणविज्ञानधातुः, जिह्वाधातुः, रसधातुः, जिह्वाविज्ञानधातुः, कायधातुः, रप्रष्टव्यधातुः, कायविज्ञानधातुः, मनोधातुः, धर्मधातुः, मनोविज्ञानधातुश्च । [ पृ० १ ] । । । धात्वर्धः कतमः ? सर्वधर्मबीजार्थः स्वरुक्षणधारणार्थः कार्यकारणभावधारणार्थः सर्वप्रकारधर्मसंग्रहधारणार्थश्च । "-अभिधर्मसमु० पृ० १८ ।

पृ० ६५ पं० ८. स्वविषय्या .... । अत्र विषयि इन्द्रियमिलर्थः । दश्यतां टिपृ० ४६ पं० २८ ।

10

पृ० ६५ पं० १३. नीलं ..... । दश्यतां पृ० ६१ पं० १ ।

पृ० ६५ पं० १५. हेतुरपदेशो  $\cdots$  । वैशेषिकस्त्रस्य Pप्रेतौ नवसेऽध्याये आह्विकविभागाभावात् नवमाध्यायस्यै सप्तदशमिदं सुत्रम्, तत्र च 'हेतुरपदेशो छिङ्कं निमित्तं प्रमाणं कारणमित्यनर्थान्तरम्' इति पाठः ।

१ \* \* एतचिह्नान्तर्गतः पाठो यद्यपि मुद्रितायां द्वात्रिंशिकायां नास्ति तथापि पुण्यपत्तने भाण्डारकरप्राच्यविद्यामन्दिरे Bhandarkar Oriental Research Institute, Poona 4] विद्यमानायां इस्तलिखितायां विद्यते इति ध्येयम् । २ दृश्यतां टिपृ० ८ पं० २२ । ३ P चै० सू० नवमाध्यायस्य चन्द्रानन्दविरचितवृत्तिसहितानि आदितोऽष्टौ सूत्राणि पु॰ ४८९ टि॰ ६ इत्यत्रावलोकनीयानि । नवमं तु सूत्रं सवृत्तिकं पृ॰ ४६० टि॰ १ इत्यत्र विलोकनीयम् । अविशिष्टानि सूत्राणि वृत्या सह अत्र प्रदर्शन्ते—''[ P पृ० ३१ B ] प्रत्यक्षपरोक्षविषयत्वाद् योगिप्रत्यक्षं प्रत्यक्षानुमानयोर्मध्ये व्याख्यायते-आत्मन्यात्ममनसोः संयोगविशेषादात्मप्रत्यक्षम् [ वै० स्० ९।१० ], आहत्य विषयेभ्य इन्द्रियाणि तेभ्यश्च मन आत्मन्येव यदा समाधीयते तदा योगजधर्मापेक्षादात्मान्तःकरणसंयोगाद् विशिष्टात् तत्रभवतां स्वस्मिन्नात्मनि ज्ञानं प्रसक्षमुत्यवते । तथा द्रव्यान्तरेषु [ वै० स्० ९।११ ], प्रतिषिद्धारमसंयोगेषु व्यापकद्रव्येषु आत्मना असंयुक्तेषु अपति-विद्वात्मसंयोगेषु च परमाध्वादिषु उभाभ्यां संयुक्तेषु ज्ञानमुत्पयते । किञ्च, आत्मेन्द्रियमनोर्थसन्निकर्षाच [वै० स्० ९११२ १, सुक्ष्मन्यविद्वतिविप्रकृष्टेष्वर्थेषु तेषां चतुष्ट्यसिन्नकर्षादिप प्रत्यक्षं जायते । तथास्मदादिप्रत्यक्षेषु । तत्समवायात् कर्मगुणेषु [ वै० सू० ९११३ ], यथा अन्तःकरणसंयोगादु द्रव्यान्तरेषु ज्ञानमुत्पद्यते तथैव तद्रव्यसमवेतेषु कर्मगुणेषु ज्ञान-मुरपद्यते । यथा च चतुष्ट्यसिककात् स्कृमादिष्यसारप्रत्यक्षेषु च ज्ञानं तथैव तत्समवेतेषु गुणकर्मसु ज्ञानमुख्यते संयुक्तसम-वायात् । औत्मसमचायादात्मगुणेषु [ वै॰ स्॰ ९।१४ ], यथा आत्ममनःसंयोगात् स्वस्मिनात्मिन ज्ञानं तथैव स्वात्म-समवेतेषु सुसारिषु इ।नमुत्पराते । योगिप्रसाक्षं व्यास्यायानुमानं व्याचष्टे—अस्येदं कार्यं कारणं सम्बन्धि एकार्थ-समवायि विरोधि चेति लैक्किकम् [वै॰ स्॰ ९।९५], अस्पेदमिति सम्बन्धमात्रं दर्शयित्वा 'कार्थं कारणम्' इत्यादिना विशिनष्टि । 'कार्यकारण'प्रहणेन समवायिमात्रोपलक्षणाजात्यादेरपि ग्रहणम्; 'सम्बन्धि'शब्देन संयोगिनो प्रहणं धूमादेः । अन्यद् व्याख्यातं <sup>3</sup>संयोग्यादिस्त्रे। [ P पृ० ३२ A ] तत्र 'एवंविधप्रसिद्धसम्बन्धस्य अर्थेकदेशमसन्दिग्धं पर्यतः शेषानुव्यवसायो यः स लिङ्काहर्शनात् ( लिङ्कदर्शनात् ? ) सञ्जायमानो लैङ्किकम् 'इति ब्रुक्तिकारः । एतेन शाब्दं व्याख्यातम् [ वै० सू० ९।१६], यथा कार्यादिरमृतिसन्यपेक्षमनुमानं त्रिकालविषयमतीन्द्रियार्थं तथैव शान्दं सङ्केतरमृत्यपेक्षं त्रिकालविषयमतीन्द्रियार्थं च । अतोऽनुमानेनैकयोगक्षेमत्वादनुमानमेवेत्युक्तं भवति । कः शब्दोऽर्थस्य चेत्, तदुच्यते —हेतुरपदेशो लिङ्गं निमित्तं प्रमाणं कारणिसत्यनथीन्तरम् [ वै॰ स्॰ ९११७ ], हेत्वादिशब्दैस्तात्पर्येण कारणं कथयति । हेतुरपदेशः कारणिस्तर्थः । एवं शब्दः कारणं सदर्थस्य प्रतिपत्तौ लिङ्गं कुत इति चेत् , अस्येदमिति बुद्ध्यपेक्षत्वात् [ वै० स्० ९।१८ ], यथा 'अर्थस्य प्रतिपत्तावियं हस्तचेष्ठा कारणं प्रतिपत्तव्या' इति वृत्तसङ्केतः तां हस्तचेष्ठां रृष्ट्वा ततः शब्दात् कारणात् अर्थे प्रतिपद्यते एवम्

 <sup>&#</sup>x27;तथा' वृस्० मध्ये नास्ति । 2 स्त्रमेदं नास्ति स्० मध्ये । 3 वै० स्० २।१।८ । दृश्यतां टिपृ० २२ यं० २१ ।
नय० दि० ६

'अस्यार्थस्य प्रतिपत्तानयं शब्दः कारणम्' इति प्रसिद्धसङ्केतः ततः शब्दात् कारणाद्धै प्रतिपद्यते, यथा अभिनयादेरपि अर्थे प्रतिपद्यन्ते कौकिकाः एवं शब्दोऽर्थस्य सङ्केतवक्षेन व्यक्षकत्वात् कारणमिति **वृत्तिकारः ।** एवसुपर्मा[ना]रीनामन्तर्भादः । एवं द्वे एव प्रमाणे । प्रमाणत्वं च प्रमीयतेऽनेनेति प्रमाणं प्रमा प्रमाणमिति वा । अनुमानाङ्गं स्पृतिरैच्यते **—आत्ममनसो**ः संयोगविशेषात् संस्काराध स्मृतिः [ वै० सू० ९।१९ ], अम्यर्थिनो धूमदर्शनं यदुत्पनं तदपेक्षादात्मान्तःकरण-संयोगाद् विशिष्टाच भावनाख्यसंस्काराद् 'यत्र भूमस्तत्राप्तिः' इति स्मृतिस्तपद्यते । तैथा स्वप्नस्वप्नान्तिकम् [ वै० स्० ९।२० ], तथा स्वप्नः स्वप्नेSपि स्वप्नज्ञानं स्वप्नान्तिकं च । उपरतेन्द्रियस्य प्रकीनमनस्कस्यान्तःकरणेनैव ज्ञानं स्वप्नः, [ P पृ० ३२ 🛦 | स्वप्नेऽपि स्वप्नज्ञानं स्वप्नान्तिकम् , तदुभयं पूर्वप्रत्ययापेक्षादात्ममनःसंयोगविशेषाद् भावनासहायादुत्पराते । **धर्माञ्च** [ वै॰ सू॰ ९।२१ ], अननुभूतार्थविषयमिष खप्नज्ञानं शुभाशुभसूचकं धर्मात् 'च'शब्दादधर्माचेति । जाप्रतस्तु इन्द्रियदोषात् संस्काराचाविद्या वि॰ सू॰ ९।२२ ], वातादिदोषेणोपहतेन्द्रियस्य पूर्वरजतानुभवजनितात् संस्कारादात्ममनःसंयोगा<del>च</del> विशिष्टादधर्मापेक्षात् अतस्मिस्तदिति ज्ञानं यथा शुक्तिकायां रजतिमति । अनध्यवसायो यथा दाक्षिण। सस्योष्ट्रदर्शने । तद्दष्ट्रं **ज्ञानम** [ वै॰ सू॰ ९१२३ ], यदेतत् संशयनिपर्ययानध्यवसायस्त्रप्रस्थणं तद् दुष्टमप्रमाणिमति । अदुष्टं विद्या [ वै॰ स्॰ २३], यददुष्टं प्रत्यक्षानुमानार्ख्यं तद्विवेत्युच्यते । आर्षे सिद्धदर्शनं च धैर्मेभ्यः [ वै० स्०९।२४ ], तत्र यक्षिक्षनिरपेक्ष-मतीतानागतवर्तमानेषु धर्मादिषु अतीन्द्रियेषु अन्धैरनुपात्तेषु देवर्षाणां यत् प्रातिममुत्यवते विज्ञानं लौकिकानां कदाचिदेव 'श्वो में श्राता आगन्ता, हृदयं में कथयति' इति अनवधारणफलं केवलं तर्केण नीयते तदार्षमित्युच्यते । अञ्चनरसायनादिसिद्धानां तु सक्ष्मव्यवहितविप्रकृष्टार्थविषयं यद्वा दिव्यान्तरिक्षादिनिमित्तेभ्यः प्राणिनां धर्माधर्मविपाकपरिज्ञ।नं तत् सिद्धदर्शनम् । तच प्रत्यक्षा-नुमानाभ्यां न भिराते, आर्षे भिरात इति वर्णयन्ति । तदेतदार्षं सिद्धदर्शनं च विशिष्टाद् धर्मादात्ममनःसंयोगाचोत्परात इति नवमोऽध्यायः ।

बुँद्धिप्रसङ्ग एवं पर्यवसिते सुखदुःखबुद्धयोरालम्बने सुखदुःखे च कथयति । तथाहि – 'सुखदुःखमोहमयानि भूतानि' इलाहुः । तद्युक्तम् , आत्मसमवायः [ P. पृ॰ ३३ 🛦 ] सुखदुःखयोः पञ्चभ्योऽर्थान्तरत्वे हेतुस्तदाश्रयिभ्यश्च गुणेभ्यः [ वै० स्० <sup>6</sup>१०।१], आत्मन्येव यः समवायः मुखदुःखयोरसौ पश्चभ्यः क्षित्यादिभ्यस्तदाश्रयिभ्यश्च गुणेभ्यो गन्धरसरूपस्पर्शेभ्योऽर्थान्तरत्वे हेतुः, अन्यगुणानामन्यत्रासमवायात् । आत्मसमवायश्वैतयोरहङ्कारेण एकवाक्यभावात् । आत्म-समवायित्वेऽपि इष्टानिष्टकारणयिशेषाद् विरोधाच मिथः सुखदुःखयोरर्थान्तरभावः [वै० सू० १०१२], च्यादिकारणजन्यं सुखम् । परस्परविरुद्धे च सुखदुःखे, अन्योन्यविनाशेनोत्पत्तेः । अतोऽनयोर्भेदः, नैकत्वमेकार्थसमवायात् । संग्रयनिर्णयौ परस्पराभावमात्रस् न वस्तुसन्ताविति चेत्, संशयनिर्णययोरशीन्तरभावश्च झानान्तरत्वे हेतुः [ वै० स्॰ १०१३ ], अर्थान्तरात् परस्परिक्लक्षणात् कारणाद् भाव उत्पत्तिः संशयनिर्णययोः । तथाहि — विशेषं जिज्ञासीरगृहीत-विशेषस्य सामान्यालोचनात् संशयो जायते । संशयात् परतः प्रमाणान्तरेण विशेषप्रहणात् 'स्थाणुरेवायम्' इति निश्चयः । यदि चैतौ न वस्तुसन्तौ भवेतां नैतौ विरुक्षणकारणाम्यामुत्पयेयाताम् । अतो ज्ञानान्तरभूतौ संशयनिर्णयौ परस्परतः । निर्णयस्त प्रत्यक्षानुमानाभ्यां म भिवत इति केनित् । तयोर्निष्पत्तिः प्रत्यक्षलैङ्गिकाभ्यां झानाभ्यां व्याख्याता [ वै० स्० १०१४ ], यथा स्मृतिमत आत्मनः प्रत्यक्षं लिङ्गं दृष्ट्वा अप्रत्यक्षे ज्ञानमुत्यवते तथैव सामान्यमात्रदर्शनात् स्मृतिमतो विशेषं जिज्ञासोररहिते विशेषे 'स्थाणुः पुरुषो वा' इति जायते संशयः । यथा च भूतार्थसम्बन्धवशेन 'अयमेनंभूतोऽर्थः' इति प्रत्यक्ष-मुत्पदाते तथैन निशेषसम्बन्धनशेन निवृत्ते संशये 'इदमेवंभूतम्' इति निर्णयो जायते । [ P. पृ० ३३ B. ] इदानीं कार्यकारण-बुद्धी निरूपयति - **भृतिसिति प्रत्यक्षं व्याख्यातम्** [वै॰ सू॰ १०।५], खकारणेभ्य उत्पन्ने कार्ये भृतं निष्पन्नसिदं कार्येसिति कार्यज्ञानम्, 'विशेषणज्ञानाद् विशेष्यज्ञानम्' इति न्यायेन तद् व्याख्यातम्, तच मुख्यम्, अन्यत्र त्वीपचारिकं कार्यामाबात्, तथाहि — निष्यत्यमाने कार्ये भविष्यतीति कार्यान्तरे दृष्टत्वात [ वै० सू० १०।६ ], यथाभूतायाः सामम्या अनन्तरं पटादि कार्यमुत्पन्नं दृष्टं तथाभूतसामग्रीदर्शनादिदानीमनुत्पन्ने प्रिप कार्ये कार्यशब्दमुपन्नर्य 'भविन्यति कार्यम्' इति जायते कार्यसुद्धिः । निष्पद्यमानेऽपि तथा भैवतीति सापेक्षेभ्योऽनपेक्षेभ्यश्च [ वै० सू० १०१० ], यदा प्रैस्तारितांशूत

<sup>1 °</sup>तुम्बते—बु०। 2 'तथा स्वप्तस्त्रान्तिकम्'-वृत्त् । मध्ये नास्ति । 3 धर्मभ्यः । नवमोऽध्यायः ।—सू०। 4 बुद्धिप्रसंगा प्रगापर्ववसिते सुखदुःखबुद्धशोरालम्बनसुखदुःखे च-वृ०। 5 सू० मध्ये बृत्तू० मध्ये च दशमाध्याये आहिकमेदो नास्ति । 6 कार्यान्तरदृष्टस्तात्-सू०। 7 भवति-वृत्त् । एक्षिदं प्रशस्तवादभाष्ये संयोगनिरूपणे उद्भूतम्, व्याख्यातं च तद् योमवलां न्यायकन्दल्यां च । 8 प्रस्तारिताःशून्यपूर्वपूर्वं —वृ०।

ष्ट० ६६ पं० १ – ४. ननु चः ''यावत् । दस्यतां प्ट० १९० पं० ३–६ ।

प्रभाणुवत् घटवदिति साध्यक्षम्भभियविकलाः । "-यायवि० ।

पृ० ६६ पं० ९. इष्टविघाताद् ः । "इष्टविघातकृद् विरुद्धः, यथा परार्थाश्रक्षसुरादयः संघातत्वात् शयनासनाचङ्ग-वदिति, तदिष्टासंहतपारार्थ्यविपर्ययसाधनाद् विरुद्धः ।"—न्यायवि० ।

ए० ६६ पं० १७. अन्यथा दाह · । क्षोकोऽयं बहुषु ग्रन्थेषु उद्धतो दश्यते – शास्त्रवा० का० ६६७। अनेकान्तजय० १० १। ३९६। व्योमव० १० ५८४। तस्त्रसं०पं० १० २८०। त्यायकुमु० १० ५५३। न्यायमं०। द्वास्त्रवातीत्समुखये अनेकान्तजयपताकायां च अत्रवदेव पाटः। अस्य व्याख्या—"अन्यथा दाहसम्बन्धात् स्वलक्षणानुभवेन दाहं दग्धोऽभिमन्यते पुमान्। तथा अन्यथा दाहशब्देन सामान्यलक्षणाध्यवसायेन दाहार्थः सम्प्रतीयते।"—अनेकान्तजय० स्वो०। "यदि शब्देन यथावद् बाह्योऽर्थः प्रत्याय्येत तदा शब्दसिश्वापितोऽसौ तामर्थक्षियां कथं न कुर्यात्? यत्रश्चाग्निसम्बन्धाद् दग्धो दाहमन्यथा 10 अनुभवति दाहशब्देन च दाहमन्यथाऽवगच्छतीति शब्दार्थयोगीति कश्चिद् वास्तवः समन्वय इति बोद्धव्यम्। "-वाक्यप० पुण्य० श्लो० ४२५।

पूर्वपूर्वसंयोगापेक्षानुपळभमानः पश्चात् पश्चादुत्तरोत्तरतन्तुसंयोगे सति अनपेक्षानुपळमते तदास्य पष्टिकार्यवान्तरकार्ये पश्यत उत्पद्यमाने कार्यद्रव्ये निष्पञ्चानिष्पञ्चसंयोगपर्यालोचनया भवति कार्यमुरपद्यते कार्यमिति जायते दुद्धिः । यथा चोत्पत्तौ एवं विनाशेऽपि प्रयत्नानन्तरोत्पत्तीनां घटादिद्रव्याणां विनाशे 'अभूत्' इति प्रत्ययस्य 'भूँतप्रत्यक्षाभावात्' [९।९।६ ] इत्यादिना कथितत्वादिदानीं पारिणामिके शरीरादौ कथ्यते । तत्र विनष्टे अभूदित्यभूतात् [ वै० स्० १०।८ ], अभूताद् विनष्टा-दिखर्थः । पाणिपादगीवादीनवयवान् विभक्तानुपलभ्य विमष्टादसमबायिकारणात् संयोगाद् विनष्टे कार्ये 'बैभूत् कार्ये शरीराख्यम्' इति जायते बुद्धिः । विनश्यति पुनः सति च कार्यासमवायात् [वै॰ स्॰ १०।९ ], सति संयोगे 'च'शब्दादसति, घातकादिविनाशकारणग्यापारेऽपि केषासिद् प्रीवासवयवानामनिवृत्ते संयोगे विभागाच पाण्यादीनां विनिवृत्ते [ P. पू. ३४ 🛦 ] कार्यस्य शरीरादेरसमवायाद् विनाशकारणाघातत्वेन प्रचलितत्वाद् विनष्टाविनष्टसंयोगालोचनेन 'कार्यं नश्यति' इति ज्ञान-मुत्पद्यते । अन्ये तु 'अभूत् कार्यम्' इति व्याचक्षते तद्युक्तं तदभिप्रायेणैव कीर्यस्य विनष्टत्वात् । एषा च बुद्धिः एकार्थ-समवायिषु कारणान्तरेषु दर्शनादेकदेश ईत्येतस्मिन् [वै० स्० १०।१०], शरीरादौ कचिदेकस्मिन्नर्थे यदा पाण्यादयोऽवयवाः समवायिन उपलञ्घाः अथास्य तेषु एकदेशबुद्धिरुत्पन्ना इदानीं तान् विभन्त्य विभक्तानुपलभ्य एतिस्मिन्नेकः देशिनि 'अभूत् कार्यम्' इति ज्ञानोत्पत्तिः । के तेऽनयवाः ? इखाह — शिरः पृष्ठमुद्रं पाणिरिति तद्विशेषेभ्यः [ नै॰ सू॰ १०।११], खसामान्यविशेषेभ्यः शिरस्त्वादिभ्यो येषु ज्ञानं जायते [ते] शिरआदयोऽनयना इत्यर्थः । कारणबुद्धिस्तु कारणमिति दृद्ये कार्यसमवायात् [वै॰ १०।१२], कार्यं द्रव्यं गुणान् कर्मं वा समवेतं द्रव्ये पश्यतो 'द्रव्यं कारणम्' इति मुख्या बुद्धिः, कार्यस्य जातत्वात् । अजाते तु संयोगाद्वा [ वै० सू० १०।१३ ], जनिष्यमाणेऽपि कार्ये तन्त्वादीनां परस्परेण संयोगादस्य पटं प्रति तेषु कारणबुद्धिस्तपद्यते । **कारणसम्बायाँगृत् कर्मणि** [ वै० सू० ९०।१४ ], संयोगविभागेषु निरपेक्षकारणत्वात् तत्कारणद्रच्ये समवेतत्वात् कर्मोत्यन्नमात्रमेव कार[ण]बुद्धि जनयति । इदानीं गुणेवु, तथा रूपे कारण-कारणसमचायाश्च [ वै० सू० १०१५ ], कार्यरूपस्य समवायिकारणे पटादौ यत् समवायिकारणं तन्तवः तेषु कारण-कारणेषु समवेतत्वात् कारणं रूपादय इत्युच्यन्ते, 'च'शब्दादनुत्पन्नेऽपि कार्यरूपे कारणबुद्धिः । कारणसमवायात् संयोगे [ वै॰ सू॰ १०।१६ ], कार्यस्य पटादेः समवायिकारणेषु तन्त्वादिषु समवेतत्वात् संयोगे द्रव्यं प्रति कारणबुद्धिः । [ P. पृ० ३४ B] गुणकर्मारम्भे तु तथा कारणाकारणसम्बायाच [वै० सू० १०।१७], कारणे घटे अकारणे चामौ अप्ति-संयोगः समवेतत्वात् कारणं पाकजानाम् । अभिचात्ये कर्मकारणे समवेतत्वाद् वेगवद्रव्यसंयोगः कर्मणः कारणम् । पाकजारममै

<sup>1 °</sup> यवानतकार्य-चृ० । 2 दृश्यतां नयचक्रवृ० ए० ४८९ टि० ६ । 3 अभूतात्-वृ० । 4 अभूत-चृ० । 5 (कार्यस्थाविनष्टत्वात्?)। 6 इत्येकस्मिन्-सू० । अत्र 'इत्येकस्मिन्' इति पाठः समीचीनो माति, शङ्करमिश्राविभिरिष स एव पाठः स्वीकृतः। 7 (एकस्मिन्नेकदेशिनि?)। 8 द्रव्यगुणाः कमै वान्व०। 9 के ↑ एतदन्तर्गतः पाठो वृस्० मध्ये नास्ति। 10 'तथा' वृस्० मध्ये नास्ति। 11 (अभिघाते?)।

पृ० ६६ पं० २१. सर्वत्रा । (सर्वत्र अर्थान्तराध्यारोपवृत्ति अर्थान्तरहेयतयोत्पन्नं न तज्ज्ञानम् ? सर्वं नार्था-म्तराध्यारोपवृत्ति अर्थान्तरहेयतयोत्पन्नं तज्ज्ञानम् ??)।

पृ० ६७ पं० १–३. कारकतापिः धूमानुमिताग्निवत् । दश्यतां पृ० ११० पं० ६–९।

पृ० ६७ पं० ७. यस्मिन् · · । इत्रयतां पृ० ९२ दि० ७ ।

पु० ६८ पं० १–४. कारकताया ःःः । दृश्यतां पृ० १ ० पं० ९–११ ।

\_'पृ० ६९ पं० १-४. रूपैकः''। दश्यतां पृ० ११० पं० ११-१५।

पृ०६९ पं०५ भावानामेकवचसाधारण ःः। अत्र भावानां मेचकवत् साधारणभवनत्वाभवनत्वात् इति यण्प्रस्यनुसारी पाठः समीचीनो भाति ।

पृ० ६९ पं० १२. असरने ःः। अत्र 'अनग्नेरन्यस्य' इति भा० प्रतिपाटे 'अग्नितोऽन्यस्य अनग्नेः' इत्यर्थो हेयः, वृ∪'अनग्नेरग्नेरन्यस्य' इति य० प्रति पाटेऽपि स एवार्थो होयः।

ष्टु० ७० पं० १–२. नाणुषु ....। दश्यतां पृ० १९० पं० १५–१६ ।

**पृ० ७० पं० ३,२०,२३. प्रत्यक्षविधिःः। द्दय**तां पृ० ७६ **पं०** २ ।

पृ० ७० पं० १७. प्रमेय ः । "अनैकान्तिकः षद्प्रकारः – साधारणः, असाधारणः, सपक्षेकदेशवृत्तिर्विपक्षच्यापी, विप-क्षेकदेशवृत्तिः सपक्षच्यापी, उभयपक्षेकदेशवृत्तिः, विरुद्धान्यभिचारी चेति । तत्र साधारणः 'शब्दः प्रमेयत्वाद् नित्यः' इति, 15 तिद्ध नित्यानित्यपक्षयोः साधारणत्वादनैकान्तिकम् — किं घटवत् प्रमेयत्वादनित्यः शब्द आहोस्बिदाकाशवत् प्रमेयत्वाद् नित्यः ? इति । असाधारणः 'श्रावणत्वाद् नित्यः' इति । तिद्ध नित्यानित्यपक्षाभ्यां च्यावृत्तत्वाद् नित्यानित्यविनिर्मुक्तस्य चान्यस्या-सम्मवात् संशयहेतुः – किम्भूतस्यास्य श्रावणत्वम् ? इति ।"— न्यायप्र० ।

पृ० ७२ पं० ९. मायेयदिमानिव । मायाया अपत्यं मायेयो बुद्ध इत्यर्थः । "शाक्यमुनिस्तु यः ॥ १४ ॥ स शाक्य-सिंहः सर्वार्थसिद्धः शौद्धोदनिश्च सः । गौतमश्चार्कबन्धुश्च मायादेवीसुतश्च सः ॥ १५ ॥''-अमरको० । 'दिम्न'विषये दृश्यसां 20 पृ० ५४७ टि० ९ ।

पृ० ७२ पं० १५. स्ति सम्भवेः। "सम्भवन्यभिचाराभ्यां स्याद् विशेषणमर्थवत्। न शैर्त्येन न चौष्ण्येन विहः कापि विशि(शे)ज्यते ॥"—तन्त्रवा० पृ० २०८ । "सम्भवन्यभिचाराभ्यां विशेषणविशेष्ययोः। दष्टं विशेषणं लोके यथेहापि तथेक्ष्यताम् ॥"—वृहदा० वा० पृ० २०१२। "सम्भवे व्यभिचारे च विशेषणविशेष्यभावः।"—हेतुबि० टी० पृ० २९२। दश्यतां प्रमाणमी० १।२।

द्ध संयुक्तसमवायादश्चेंशिवकम् [वै॰ स्॰ १०१९], अण्नां पाकजरूपाद्यारम्भे अणुभिः संयुक्तेऽमौ समवेतमुष्णस्पर्धं वैशेषिकं गुणमपेक्षते संयोगः । द्रव्यं वर्जयित्वा अन्यत्र संयोगः सापेक्षः कारणम् । अतीन्द्रियं भूतादावर्थं हिक्के प्रमाणं व्याख्यातम् [वै॰ स्॰ १०१९], लैक्किं परोक्षमुच्यते, 'भैविष्यति' इत्यादि कार्याणं वेनावगम्यते तद्वुमानं प्रमाणं व्याख्यातम् । शास्त्रादौ धर्मौ व्याख्येयतया प्रतिशातः, अतस्तस्य श्रत्यान्नायानुंसन्यानार्थं स्नद्वयं गतमपि पुनरुव्यते - दृष्टानां दृष्ट्यमां स्थाजनस्यामावं प्रयोजनस्यामावे प्रयोजनस्यामाव्यामावे प्रयोजनस्यामावे प्रयोजनस्य स्थानिकं प्रयोजनस्य प्रयोजनस्य स्थानिकं प्रयोजनस्य प्रयोजनस्य स्थानिकं प्रयोजनस्य स्थानिकं प्रयोजनस्य स्थानिकं स्यानिकं स्थानिकं स्थान

जगतोऽस्यानन्दकरं <sup>®</sup>विद्याशर्वर्या सदैव यश्चन्द्रम् । आनन्दयति स वृत्तिं चन्द्रानन्दो व्यथदिताम् ॥"

इति चन्द्रानम्द्विरनितायां वैशेषिकस्त्रवृत्तौ P. पृ० ३१-३४। दश्यतां टिप्ट० ८ पं० २२।

1 दरयतां वै० सू० १०१६। 2 दृश्णतां वै० सू० ६।२।१। टिपृ० ३६ पं० १९। 3 दश्यतां वै० सू० १।१।३। ४० ४४४ टि० ४। 4 इसादिना वावयेश्यक्षोपासाक्षमेण विश्वानाव्याप्तेनिःश्रेयसाधिगमः-वृ०। 5 विधासवर्याः-वृ०।

10

पृ० ७२ पं० १९. रूपत इति रूप्यम् । अत्र 'रूप्यत इति रूपम्' इति पटनीयम् । पृ० ७३ पं० १,८. प्रस्रोकः । दश्यतां पृ० ९६ पं० ३० ।

पृ० ७३ पं० १३. विज्ञानाति । । दश्यतां तत्त्वार्थस्त्रसर्वार्थसिद्धः १।१२। शास्त्रवार्ताससुचये [श्लो० ३३२] अनेकान्तज्ञयपताकास्वोपज्ञकृतो [पृ० १।२३३, २।२०२] च 'एकमर्थ विज्ञानाति न विज्ञानद्वयं यथा । विज्ञानाति न विज्ञानमेकमर्थद्वयं तथा ॥' इति पाठो हरिभद्रसूरिभिः स्त्रीकृत इति ध्येयम् । "अयमत्र भावः—क्षणिकत्वाभ्युपगमे बौद्धस्य ५ न कदाचित् कचित् कश्चिदप्यर्थ एकसन्तानवर्तिभ्यां द्वाभ्यां ज्ञानाभ्यां ज्ञातुं शक्यः क्रमभावित्वादुमयोः । तथा द्वावर्थक्षणौ क्रमभावित्वविकेन ज्ञानक्षणेन न बोद्धं पार्थेते क्षणिकत्वादेवेति ।"-अनेकान्तजय० स्त्रो० वि० १० १।२३३ ।

पृ० ७३ पं० १६. प्रत्यक्षं कल्पना ः। इदं न्यायमुखेऽप्यस्ति, दश्यतां टिप्ट० ३० पं० ३०, टिप्ट० ३१ पं० ६।

पृ० ७३ पं० २५. गुणसन्द्वाचोः। दश्यतां दिपृ० १६ पं० ३५।

पृ० ७४ पं० ३. मार्येघीयः । मायेयो बुद्धः । मायेयीयो बुद्धसम्बन्धीत्यर्थः ।

पृ० ७४ पं० १३. °पादनाय [ अयं ] त्वित्यादि । ( °पादनादयं त्वित्यादि ? °पादनेऽयं त्वित्यादि ? ) ।

पृ० ७४ पं० १४. शब्दादिभिः। दृश्यतां पृ० २६८ टि० १।

पृ॰ ७४ पं॰ २१. संघाता एवः। "उमाभ्यामपि चक्षुभ्याँ पद्यति व्यक्तदर्शनात्। चक्षुःश्रोत्रमनोऽप्राप्तविषयं क्रथमन्यथा ॥ १।४३ ॥ तद्यदि च्छुः पश्यति किमेदेन च्छुषा हैपाणि पश्यति आहोस्बिदुमाभ्याम् ? नात्र नियमः । 'उभाभ्या-मपि चक्षुभ्यां पश्यति व्यक्तदर्शनात्' । उभाभ्यामपि चक्षुभ्यां पश्यतीति आभिधर्मिकाः । तथाहि-द्वयोर्विवृतयोः परिशुद्धतरं 15 दर्शनं भवति, एकस्मिश्चोन्मीलिते चक्षुषि द्वितीये चार्थनिमीलिते द्विचन्द्रादिग्रहणं भवति, नैकतरान्यथाभावात् । न चाश्रयविच्छेदाद् विच्छेदप्रसङ्गः, विज्ञानस्य देशाप्रतिष्टितव्वाद् रूपवदिति । यदि चक्षुः पश्यति श्रोत्रं शूणोति यावद् मनो विजानाति, किमेषां प्राप्तो विषयः आहोस्विदप्राप्तः ? 'चक्षुःश्रोत्रमनोऽप्राप्तविषयम्' । तथाहि-दृरादूपं पश्यति, अक्षिस्थमक्षनं न पश्यति । दूराच्छव्दं शूणोति । सति च प्राप्तविषयत्वे दिव्यं चक्षुःश्रोत्रमिह ध्यायिनां नोपजायेत घ्राणादिवत् । यद्यप्राप्त-विषयं चक्षुः, कस्मान्न सर्वमप्राप्तं पश्यति दूरं तिरस्कृतं च १ कथं तावद्यस्कान्तो न सर्वमप्राप्तमयः कर्षति १ प्राप्तविषयत्वेऽपि 20 चैतत् समानम्, कस्माद् न सर्वे प्राप्तं पश्यति अञ्जनं श्रकाकां वा ? यथा च घ्राणादीनां प्राप्तो विषयो न तु सर्वः सहभूगन्धा-द्यम्रहणात् एवं चक्षुषोऽपि अप्राप्तः स्याद् न तु सर्वः । मनस्तु अरूपित्वात् प्राप्तुमेव अशक्तम् । केचित् पुनः श्रोत्रं प्राप्ताप्राप्त-विषयं मन्यन्ते कर्णाभ्यन्तरेऽपि शब्दश्रवणात् । शेषं तु घ्राणजिह्नाकायाख्यं 'त्रयमन्यथा' प्राप्तविषयमित्यर्थः । घ्राणं कथं प्राप्तविषयम् ? निरुच्छासस्य गन्धाग्रहणात् । केयं प्राप्तिर्नाम ? निरन्तरोत्पत्तिः । किं पुनः परमाणवः स्पृशन्ति अन्योन्यमाहो-स्वित्त ? न स्प्रशन्तीति कारमीरकाः । किं कारणम् ? यदि तावत् सर्वात्मना स्वृशेयुः, मिश्रीभवेयुर्देव्याणि । अधैकदेशेन, 25 साबयबाः प्रसज्येरन् । निरवयवाश्च परमाणवः । कथं तर्हि शब्दाभिनिष्यक्तिर्भवति ? अत एवं । यदि हि स्पृशेखुः हस्तो इस्तेऽभ्याहतः सजेत उपलक्षोपले । कथं सञ्चितं प्रत्याहतं न विशीर्यते ? वायुधातुसन्धारितत्वात् । कश्चिद्धि वायुधातुर्वि-किरणाय प्रकृतो यथा संवर्तन्याम् । कश्चित् सन्धारणाय यथा विवर्तन्यामिति । कथमिदानीं निरन्तरप्राहया प्राप्तविषयं त्रयमुच्यते ? तदेवैषां निरन्तरत्वं यद् मध्ये नास्ति किञ्चित् । अपि खलु संधाताः सावयवरवात् स्पृशन्तीत्यदोषः । एवं च कृत्वा अयमपि ग्रन्थ उपपन्नो भवति विभाषायां 'किं नु स्पृष्टहेतुकं स्पृष्टमुत्पद्यते आहोस्विदस्पृष्टहेतुकम्' इति प्रश्नवित्वा 30 भाह्र÷कारणं प्रति कदाचित् स्पृष्टहेतुकम् ∗ अस्पृष्टमुत्पद्यते यदा विशीर्यते । कदाचिदस्पृष्टहेतुकं स्पृष्टं यदा चयं गच्छति । कदाचित् स्पृष्टहेतुकं स्पृष्टं यदा चयवतां चयः । कदाचिदसपृष्टहेतुकमस्पृष्टं यथा वातायनरज इति । यदि परमाणवः स्पृशेयु-रुत्तरक्षणावस्थानं स्यादिति भदन्तवसुमित्रः । न स्पृशन्ति । निरन्तरे तु स्पृष्टसंज्ञेति भदन्तः । भदन्तमतं चैष्टव्यम् । अन्यथा हि साम्तराणां परमाणूनां श्रून्येष्वन्तरेषु गतिः केन प्रतिबध्येत यतः सप्रतिवा इष्यन्ते । न च परमाणुश्योऽन्ये संघाता इति । त एव ते संशताः स्पृत्यन्ते यथा रूप्यन्ते । यदि च परमाणोर्दिग्मागभेदः कल्प्यते स्पृष्टस्यासपृष्टस्य वा सावयवत्वप्रसङ्गः । 35

१ अभिधमैकोशमाष्यस्थायमंत्रः श्रीप्रह्लाद्प्रधानमहोदयानां [ Principal, Fakir Mohan College, Balasore, Orissa ] सौजन्याद्धिगतः । \* एतचिह्नपर्यन्तोऽल्पीयानंशः श्रीचासुदेवविश्वनाथगोखलेमहोदयानां [ Poona ] सिवधेऽपि एकस्मिन् पत्रे विद्यते । प्र० पुस्तके चा० पत्रात् कचित् कचित् पाठमेदोऽस्ति । 'रूपाणि' प्र० पुस्तके मास्ति । २ 'अन्योन्यम्' प्र० पुस्तके नास्ति ।

नो चेत् स्पृष्टस्याप्यप्रसङ्गः ।" इति वसुबन्धुविरचितेऽभिधर्मकोशभाष्ये १।४३ । विस्तरेण त्वस्य व्याख्यानं यशोमित्रविरचितायां स्फुटार्थीयां न्याख्यायामवळोकनीयम् ।

पृत् ७४ पं २६. पिण्डोऽणुमात्रकः । ''न तदेकं न चानेकं विषयः परमाणुशः । न च ते संहता यस्मात् परमाणुर्न सिध्यति ॥ ११ ॥ इति, किमुक्तं भवति ? यत् तद् रूपादिकमायतनं रूपादिविज्ञसीनां प्रत्येकं विषयः स्यात् तदेकं विषयो अवस्थिरूपं कल्प्यते वैशेषिकैः ? अनेकं वा परमाणुशः ? संहता वा त एव परमाणवः ? न तावदेकं विषयो भवति अवस्थिरूपोऽन्यस्य अवस्थिरूपास्य कचिद्प्यग्रहणात् । नाप्यनेकम्, परमाणूनां प्रत्येकमग्रहणात् । नापि ते संहता विषयीभवन्ति, यस्मात् परमाणुरेकं द्रव्यं न सिध्यति । कथं न सिध्यति ? यस्मात्, षद्भेन गुगपद् योगात् परमाणोः षष्टंशता । पद्भ्यो दिग्भ्यः पद्भिः परमाणुभिर्युगपद् योगे सति परमाणोः षष्टंशता प्राप्नोति, एकस्य यो देशस्तन्नान्यस्थासम्भवात् । परमाणां समानदेशत्वात् पिण्डः स्थादणुमात्रकः ॥ १२ ॥ अथ य एवैकस्य परमाणोर्देशः स एव पण्णाम्, तेन सर्वेषां समान-10 देशत्वात् सर्वः पिण्डः परमाणुमात्रः स्थात् परस्पर्(रा ?)व्यतिरेकादिति न कश्चित् पिण्डो दृश्यः स्थात् ।" इति वसुवन्युविरित्तितायां स्वृत्तिसिहितायां विशतिकायां विज्ञप्तिमात्रतासिद्धौ ।

पूर्व ७४ पंत्र २६,३१. सप्रतिघत्व ः । 'सिनिद्द्यंत ः । "अपि खलु त्रिभिः कारणैः सप्रतिघं द्रष्टव्यम् । जाति-तोऽपि उपचयतोऽपि अपरिकर्मकृततोऽपि । तत्र जातितः यद्य(द)न्योन्यमावृणोति आग्नियते च । तत्रोपचयतः परमाणोरूर्थम् । तत्रापरिकर्मकृततो यद् न समाधिवशवर्तिरूपम् । अपि खलु प्रकोपपदस्थाततः सप्रतिघम् ।"-अभिधर्मसमुव पृत्र १७ ।

15 💮 पृ० ७५ पं० ८. गतिप्रतिबन्धाभावःः। दश्यतां टिपृ० ४५ पं० ३४।

पृ० ७५ पं० २३. प्रत्येकं ः। दश्यतां पृ० ९६ पं० ३०।

पृ० ७६ पं० १९. रूपरसाः । अत्र 'रूपरसादिवदन्यरूपम्' इति यथाश्चतपाठोऽपि कथञ्चित् सङ्गच्छते ।

पृ० ७७ पं० १३. यस्मिन् भिन्ने ...। दश्यतां पृ० ९२ टि० ७ ।

पृ० ७७ पं० २४. नामजात्यादिः। इश्यतां टिपृ० ३० पं० २१।

20 पृ० ७८ पं० ६. प्रमाण "प्रमाणे द्वयसज्दक्षव्मात्रचः"-पाणिनि० ५।२।३७ ।

पृ० ७८ पं० २,९,३८. यदेतद्ः। अस्य अभिधर्मकोशभाष्यस्य यशोमित्रस्विता रफुटार्था न्याख्या—''यदा तत्रकार-व्यवच्छेद इति यदा नीलादिप्रकारनिमित्ताभोगः। एवं श्रीत्रादिविज्ञानमिति। य एष बहुविधः शब्द उक्तः तत्र कदाचिदेकेन अन्येण श्रीत्रविज्ञानमुत्पचते यदा तत्प्रकारव्यवच्छेदो भवति कदाचिद्वहुभिर्यदा न व्यवच्छेदः। तद्यथा तूर्यशब्दसमूहमनेका-

१ ''ये पुनरिमे अष्टादश धातव उक्तास्तेषां कति सनिदर्शनाः कति अनिदर्शनाः १ **सनिदर्शन एकोऽत्र रूपम्** । स हि शक्यते निदर्शयितुम् 'इदमिहामुत्र' इति । उक्तं भवति अनिदर्शनाः शेषा इति । कति सप्रतिघाः कति अप्रतिघाः ? सप्रतिघा **दृश् रूपिणः ।** य एते रूपस्कम्धसंगृहीता दश धातव उक्तास्ते सप्रतिघाः । प्रतिघो नाम प्रतिघातः । स च त्रिविधः आवर-णविषयालम्बनप्रतिघाततः।तत्र आवरणप्रतिघातः खदेशे परस्योत्पत्तिप्रतिबन्धः, यथा हस्तो हस्तेन प्रतिहन्यते उपले वा, उपलोऽपि तयोः । विषयप्रतिचातश्रञ्जरादीनां विषयिणां रूपादिषु विषयेषु । यथोक्तं प्रज्ञप्ती – अस्ति चक्षुर्जले प्रतिहन्यते न स्थले, यथा मस्यानाम् । अस्ति स्थलै न जले, प्रायेण मनुष्याणाम् । अस्त्युभयत्र शिशुमारमण्डूकपिशाचकैवर्तादीनाम् । अस्ति नोभयत्र, एतानाकारान् स्थापयित्वा । अस्ति चर्ध्वयंद्रात्रौ प्रतिहन्यते, न दिवा, तद्यथा तितीलोल्ल्कादीनाम् । दिवा, न रात्रौ, प्रायेण मनुष्याणाम् । रात्रौ दिवा च, श्वरूगारुतुरमद्वीपिमाजीरादीनाम् । नोभयत्र, एतानाकारान् स्थापग्रित्वा । इत्ययं विषयप्रतिषातः । आलम्बनप्रतिघातश्चित्तचैतानां स्वेष्वालम्बनेषु । कः पुनर्विषयालम्बनयोर्विशेषः १ यस्मिन् यस्य कारित्रं स तस्य विषयः, **यश्चित्तचैत्तेर्गृह्यते तदालम्बनम् । कः पुनः [आलम्बनप्रतिघातः ] १ खस्मिन् विषये प्रवर्तमानमालम्बने वा प्रतिहन्यत इस्युच्यते** तसमात् परेणाप्रवृत्तेः । निपातो वात्र प्रतिघातः या स्त्रविषये प्रवृत्तिः । तदिहावरणप्रतिघातेन दशानां सप्रतिघतं वेदितव्यम् , इति भदन्तकुमार्कातः । उक्ताः सप्रतिघा अप्रतिघाश्च । एषामष्टादशधातूनां कति कुशलाः कति अकुशलाः कति अव्याकृताः ? अन्याकृता अधौ । कतमे अधौ ? य एते सप्रतिचा दशोक्ताः त एवारूपराध्वकाः । पश्चेन्द्रियाणि गन्धरसस्प्रष्टव्या धातम्थः, एतेऽष्टौ कुशलाकुशलभावेनाव्याकरणाद्वयाकृताः । विपाकं प्रति अव्याकरणादित्यपरे । एवमनास्रवेऽपि प्रसङ्गः ।" इति वसुबन्दुनिरचिते अभिधर्मकोशभाष्ये १।२९ [ श्रीप्रह्लादप्रधानमहोदयानां ] Principal, Fakir Mohan College, Balasore, Orissa [ सौजन्याद्धिगते हस्तिलिखते ]।

कारतारमन्द्रतादिशब्दरूपं श्रुण्वतः । एवं घ्राणजिह्वाविज्ञाने अपि स्वविषये योज्ये । कायविज्ञानं तु परं पश्चभिरिति । कथम् ? कदाचिदेकेन द्रव्येणोत्पद्यते यदा तलाकारच्यवच्छेदो भवति । कदाचिद् द्वाभ्यां यावत्पञ्चभिर्यदा न म्यवच्छेदः । एकेन च श्रक्ष्णत्वादिनेति । किमत्र कारणं ? कर्कशस्त्रादीनामन्यभूतचतुष्काश्रितत्वात् । ननु चैवम् इति **बिस्तरः । यथा चश्चःश्रोत्रघ्राणजिह्नाकायविज्ञानालम्बनान्यभिसमस्य मनोविज्ञानं गृह्णातीति कृत्वा सामान्यलक्षणविषयं** तद् व्यवस्थाप्यते तथा नीलपीतलोहिताबदातालम्बनानां चतुर्णी चक्षुर्विज्ञानानां तानि चत्वारि बहुतराणि चालम्ब-५ नान्यभिसमस्य चक्षुर्विज्ञानमेकं गृह्णातीति सामान्यलक्षणिवषयं तत् प्राप्नोति, रूपायतनसामान्यलक्षणमस्यालम्बनमिति कृत्वा। तथा श्रोत्रघ्राणजिह्यकायविज्ञानान्यपि स्वविषयेषु योज्यानि । आयतनस्वरुक्षणं प्रतीति । स्वं रुक्षणं स्वरुक्षणम् । बायतनानां खलक्षणमायतनस्वलक्षणम् चक्षुर्विज्ञानविज्ञेयत्वादि रूपायतनत्वादि वा । तत् प्रति एते पञ्च विज्ञानकायाः खलक्षणविषया इष्यन्ते प्रवचने । न द्रव्यखलक्षणं प्रति स्वलक्षणविषया इष्यन्त इति प्रकृतम् । द्रव्याणां नीलादिकानां स्वलक्षणं नीलाद्याकारचक्षुर्विज्ञानादिविज्ञेयत्वं नीलाकारादि वा । न तटात्येते पद्म विज्ञानकायाः स्वलक्षणविषया 10 इष्यन्त इत्यदोषः । युगपद्विषयसंप्राप्ताविति । कायजिह्नेन्द्रिययोर्युगपद्विषयसंप्राप्तिः संभवति । द्वयोश्च विज्ञा-नयोर्युगपटावृक्तिने संभवति । अतः प्रच्छति कतरद्विज्ञानं पूर्वमुत्यस्त इति । यस्य विषयः पटीयान् । यदि कायेन्द्रियस्य निषयः पटुतरः कायविज्ञानं पूर्वसुत्पद्यते । मथ जिह्नेन्द्रियस्य निषयः पटीयाञ्जिह्मानिज्ञानं पूर्वसुत्पद्यते । समे प्राप्ते तु निषये तुष्य इत्यर्थः । जिह्नाविज्ञानं पूर्वमुत्यवते, कस्मात् ? भोक्तुकामतावर्जितत्वात् संततेः, भोजनेच्छाप्रवणत्वादात्मभावस्थेत्यर्थः । पूर्व जिह्नाविज्ञानमुत्पचते इति वचनात् पश्चात् कायविज्ञानमुत्पत्त्यत इत्यर्थादुक्तं भवति तेनात्र विचार्यते । किं योऽसौ जिह्ना- 15 विषयक्षणेन सह प्राप्तः कायविषयक्षण आसीत् तत्र तत्कायविज्ञानमुत्पद्यते आहोस्विदन्यस्मिन्कायविज्ञानविषयक्षण इति । भम्यस्मिश्चित्वाह् । कथमालम्बननियमो न भिद्यते । नैष दोषः । यत्तद्विषयालम्बनं विज्ञानं तदप्रसंख्यानिरोधनिरुद्धम् । भन्यतु तत्सदरं कायविज्ञानमुत्पद्यत इति । अतः पश्चात् तदुत्पद्यतः इत्युज्यते जातिसामान्येनैकत्वोपचारात् ।"

पृ० ७८ पं० १६-३७. रूपं द्विघा ... किलास्ति । अस्य न्याख्या यशोमित्रविरचितरफुटार्थावृत्तितोऽवगन्तन्या ।

ए० ७९ पं० ३. बुद्धथन्तनं १०। यद्यपीदं वसुबन्धवन्तं तथापि तस्य बौद्धागमानुसारित्वाभित्रायेण बुद्धवन्तत्वेनी- २० हेस्बोऽत्र बिहित इति भाति ।

पृ० ७९ पं० १७. **झानतेत्यत्र । अ**त्र 'ज्ञानेत्यत्र' इति य० प्रतिपाठोऽपि साधुः ।

पृ० ८१ पं० ५. संबृतिसत्सामान्या । इइयतां पृ० ८२ पं० २१ ।

पृ० ८१ पं० १०. मेद्**गमेद्विकल्पनात् । (** भेदोऽमेदविकल्पनात् ? ? ) ।

पृ० ८२ पं० २. द्वयं प्रतीस्य ः । "कतमो च भिक्खवे दुक्खस्स समुद्यो ? चक्खुं च पटिश्व रूपे च उप्पज्जित 25 चक्खुं विश्वाणं । तिण्णं संगतिफासो । फासपश्चया वेदना । वेदनापश्चया तन्हा । अयं सो भिक्खवो दुक्खस्स समुद्यो । • • कतमो च भिक्खवे दुक्खस्स अत्थंगमो ? चक्खुं पटिश्व • • • मोतं च पटिश्व सहे च • • धानं च पटिश्व गन्धे च • • जिद्वं च • • पटिश्व ससे च • • कतमो च • • कतमो च • • कि च • कि च • कि च • कि च • • कि च • कि च • • कि च • • कि च • कि च • कि च • कि च • • कि च • कि

पृ० ८२ पं० १६. विज्ञानासि ....। दत्यतां पृ० ७३ पं० १३, टिपृ० ४४ पं० ३।

पृ॰ ८२ पं॰ १९. जात्याख्यायाः [पा॰ १।२।९]। अत्र 'पा० १।२।५८' इति पठनीयम् । अस्य व्याख्या─ 80 "प्कोऽप्यथां वा बहुवद् भवति । आह्मणाः पूज्याः आह्मणः पूज्यः ।"─पा० सिद्धान्तकौ० । "आकृत्यधिकरणन्यायेन घटादि-शब्दानां जातिवाचकत्वाजातेश्चेकत्वादेकवचनमेव स्यादित्यारम्भः । जातिशब्दे एकत्वे बहुवचनं वा स्यादित्यक्षरार्थः।"─ बालमनोरमा ।

ए॰ ८३ पं॰ ३. न्नाता । मन्न 'न्नाता सर्वेवाद मेदयाथार्थ्यपरिपालनात्' इति पठितन्यम् ।

४० ८३ पं० ३०. अतीन्द्रियत्वा**मा**श्चषश्च ः। भन्न 'अतीन्द्रियश्चाश्चषश्च' इति पाढः स्यात् ।

पृ० ८४ पं० ५. भदं ः। "भदं भिच्छादंसणसमूहमइयस्स अमयसारस्स । जिणवयणस्स भगवओ संविग्गसुद्वाहि-गम्मस्स ॥ [सन्मति० ३।५९] । भदं कल्याणं जिनवचनस्य अस्तु इति सम्बन्धः । मिथ्यादर्शनसमूहमयस्यः। न विद्यते मृतं मरणं यसिन् असौ अमृतो मोक्षः, तं सारयित गमयित प्रापयतीति वा, तस्य,ः। 'अमयसायस्स' इति वा पाठे अमृतवत् स्वाद्यते इति अमृतस्यादम् अमृततुल्यमिति यावत् । तथा रागाद्यशेषशञ्जेन्तपुरुषविशेषैरुच्यत इति जिनवचनम्, तस्यः।

35

भगवतः । संविधः 'इदमेव जिनवचनं तत्त्वम्' इत्येवं सुखेनावगम्यते यत् तत् संविधसुखाभि(धि श)गम्यम् । । । एवंविध-गुणाध्यासितस्य जिनवचनस्य सामायिकादिविन्दुसारपर्यन्तश्चताम्भोधेः कल्याणमस्तु ।''-सन्मतिवृ० ।

पृ० ८४ पं० ६. द्र्ह्यस्य ···। दश्यतां टिपृ० १४ पं० १। पृ० ८५ पं० ५. भेद ···। दश्यतां टिपृ० ४१ पं० १।

5 पृ० ८५ पं० १९. विरोध-सङ्कराःः। शास्त्रवार्तासमु० ७१३४-१८ । प्रमाणसं० पृ० १०३ पं० ४ । तत्त्वार्ध- श्लोकवा० पृ० ४३५ । अष्टसह० पृ० २२७ । प्रमेयक० पृ० ५२६ । न्यायकुमु० पृ० ३६० । सन्मतिष्ठ० पृ० ४५२ । स्याद्वादर० पृ० ७३८ । प्रमेयरलमा० ४११ । प्रमाणमी० ११९ । र साद्वादमं० श्लो० २४ ।— इत्यादिप्रनथेम्यो विरोधादि- दोषस्क्ष्यमवगन्तव्यम्, तत्त्वण्डनमपि तेषु वर्तते । पूर्वोक्तप्रनथेपु एते दोषाः क्वित् संख्यानिर्देशं विना निर्दिष्टाः, कवित्तु सस् कवित्व अष्टो परिगणिताः । "तदुक्तम्—'संशयविरोधवैयधिकरण्यसङ्करमथोभयं दोषः । अनवस्थाव्यतिकरमपि जैनमते 10 सप्त दोषाः स्युः ॥ १ ॥' इति ।"-स्याद्वादर० पृ० ७३८ । एतेषु कितपये दोषा ब्रह्मस्त्रशाङ्करभा० २।२।३३ । तत्त्वसं० का० १७२२-१७३० । हेतुबिन्दुटी० ।—इत्यादिप्रनथेषु आपादिता दश्यन्ते ।

पृ० ८५ पं० २१. परस्पर…। श्लोकार्धमेतदिति भाति ।

ं पृ० ८५ पं० २२-२५. सर्चे ः । अत्र यथाकमं सङ्ख्या-बौद्ध-वैशेषिकमतानि वर्णितानि ।

पृ० ८६ पं० ९~१०. अनेकार्थ ः। दश्यतां पृ० ८९ पं० २७, पृ० ९९ पं० ९। प्रमाणवार्तिकालं० ३।१९३ पृ० 15२७९, प्रमाणवा० म० २।१९४।

पृ० ८६ पं० २६. अन्यापृक्तत्वा···! (अन्यापृथक्तादः··?)।

पृ० ८७ पं० १२. आरोटनाःः। (आरोहणाःः?)।

पृ० ८७ पं० १४-१५. अचाक्षुषः। दश्यतां पृ० ५५ पं० ११-१२, टिपृ० २० पं० १५-१६।

ए० ८८ पं० १६. भेदः । अत्र 'भेद'शब्दस्य वस्तुविदोष इत्यर्थो भाति ।

20 पृ० ८८ पं० ३२. ह्यानुमानम् । अत्र 'अनुमानम्' इति पठितन्यम्, दश्यतां प्रमाणवार्तिकालं० पृ० १६९ । तत्त्वार्थराजवा० १।१२ पृ० ५६ पं० ३० ।

ए० ८९ पं० ११. अहष्टार्थम्, प्रत्यक्षहष्टार्थः । अत्र 'अहष्टार्थं प्रत्यक्षम्, हष्टार्थः ' इति प्रतिस्थः पाठ एव समीचीनः ।

.. पृ० ८९ पं० १३. तद्विस्तरोऽपरोः ( तद्विस्तरपरोऽपरो ? ) । अत्र अपरो ग्रन्थः प्रमाणसमुचयादिई्यः ।

25 पृ० ८९ पं० १८. ताहराः ! षष्ट्यन्तमेतत् ।

्र पृ० ९० पं० २,१२. आरात्पराः''! दश्यतां पृ० ८७ पं० १ ।

पृ० ९० पं० ३. सामान्यानात्मकत्वात् । अत्र 'सामान्यात्मकत्वात्' इति पठनीयम् ।

पृ० ९० पं० १३. °मनजुमानत्वःः। अत्र 'ःःमनुमानत्वःः' इति पाठः सङ्गत एव ।

पृ० ९० पं० २० ते विषयोः । अत्र 'स विषयो' इति भा० प्रतिपाठः समीचीन एव ।

30 पृ० ९१ पं० ३. स्वाभासां '''। ''आत्मधर्मोपचारो हि विविधो यः प्रवर्तते । विज्ञानपरिणामेऽसौ परिणामः स च त्रिधा ॥ १ ॥ ' ' कथमेतद् गम्यते — विना बाह्येनार्थेन विज्ञानमेवार्थाकारमुत्पद्यत इति ? बाह्यो ह्यर्थः स्वाभासिवज्ञानजनकत्वेन विज्ञानस्यालम्बनप्रस्य इन्यते; न कारणस्यमात्रेण, समनन्तरादिप्रस्ययादिविशेषाप्रसङ्गात् । सञ्चितालम्बनाश्च पञ्च विज्ञानकाराः, तद्कारत्वात् । न सञ्चितमवयवसंहितमात्रादन्यद् विद्यते, तद्वयवानपोह्य सञ्चिताकारविज्ञानाभावात् । तस्माद् विनेव बाह्येनार्थेन विज्ञानं सञ्चिताकारमुत्पद्यते । न च परमाणव एव सञ्चितास्तस्य बालम्बनम्, परमाण्नामतदाकारत्वात् । न ह्यसञ्चितावस्थातः सञ्चितावस्थायां परमाण्नां कश्चिदात्मातिशयः । तस्मादसञ्चितवत् सञ्चिता अपि परमाणवो नैवालम्बनम् । ' एवं बाह्यार्थोभावाद् विज्ञानमेवार्थाकारमुत्ययते ।'' — इति द्यसुवन्धुरचित्रत्वितिकाविज्ञप्रिकारिकाणां स्थिरमितिविरचिते भाष्ये ।

पृ० ९१ पं० ३,१७. स्वाभात्मां हि विश्वित्तं ः । अत्र 'स्वाभासं हि' इति य० प्रतिपाठानुसरणे तु स्वाभात्मं हि विश्वानं ः इति पाठो मुळे [ पं० ३ ] युक्तः ।

पृ० ९१ पं० १५. वनध्यापुत्रपुत्रत्वाः । ( वनध्यापुत्रत्वाः । ? )।

पूर्व ९१ पंत्र २५-२६. स्वत्यत्वन भी दश्यती पूर्व ६२ पंत्र ४ ।

पृ० ९२ पं० २५. चत्वार्यपि । अस्य व्याख्या—"अत्रार्थे हे अपि सत्ये इति सत्यप्रसङ्गेनेदमुच्यते । घटाम्बुवदिति ह दृष्टान्तह्रयोपन्यासो भेदह्रयोपप्रदर्शनार्थः । उपक्रमभेदिनश्च घटादयः । बुद्धिभेदिनश्च जलादयः, जलादिष्रपक्रमेण रसाध्य-कर्यणानुपपत्तः । अथवा द्विचा संवृतिः—संवृत्यन्तरच्यपाश्रया द्व्यमात्रच्यपाश्रया च । तत्र यासो संवृत्यन्तरच्यपाश्रया तस्यां भेदोऽपि सम्भवति अन्यापोहोऽपि । या त्वसो द्व्यमात्रच्यपाश्रया तस्यामन्यापोह एव सम्भवति, न भेदः । न हि परमाणोरष्ट-द्वय्यकस्य अवयवविश्लेषः शक्यते कर्तुमिति । संवृतिसदिति संव्यवहारेण सत् । परमार्थक्षिति परमार्थेन सत् स्वलक्षणेन सिद्दिल्यः । एवं वेदनादयोऽपि द्रष्टच्या इति वेदना-चेतना-संज्ञादयोऽपि द्वच्यसन्त एव द्रष्टच्याः । कथम् ? वेदनादीनां धर्माः 10 णाम(धर्मान ?)पोद्ध बुद्ध्या वेदनास्वभावे बुद्धिभैवतीति द्व्यसती वेदना । एवं संज्ञा-चेतनादयोऽपि योज्याः । घटश्चाम्बु चार्त्तीति बुवन्तः सत्यमेवाहः, न मृषेति संवृतिसत्यस्य वचने प्रयोजनं दर्शयति । 'हे सत्ये समुपाश्रित्य बुद्धानां धर्मदेशना । छोकसंवृतिसत्यं च सत्यं च परमार्थतः ॥ १ ॥' तथा परमार्थतस्यम् ज्ञानस्यार्थः परमार्थः, परमार्थन्न सत्यं च तत् परमार्थसत्यम् । यथान्येन ज्ञानेन गृह्यते तथा संवृतिसत्यम्, संवृत्यसद्यक्षः ज्ञानेन वा क्रिष्टेन बाह्यदेन वा गृह्यते हित संवृतिसत्यम् । द्विचेष्ठं हि योगाचाराणां सत् –परमार्थ[सत् ] संवृतिसत्य दृत्यसन्त, दृव्यसन्यः स्वलक्षणतः सद् द्वयसदिति ।" – 15 अभिधर्मकोशरस्युटार्था पृ० ५०४।

ए० ९२ पं० ३०. चेति .....संवृतिसत् । अत्र 'चास्तीति ...संवृतिसत्यम्' इति पठनीयम् ।

पृ० ९४ पं० ७. विजानाति ।।। इत्यतां टिपृ० ४४ पं० २१।

पृ० ९५ पं० २-३. कारकादः ...कान्तवतः । अयं पाटः प्रमाहादायात इति परित्याज्यः ।

पृ० ९५ पं० १५. हेतुप्रत्येयस्य । (हेतुप्रत्ययस्य ? ? )।

पृ० ९७ पं० ४, १७. स्वनिर्भासः। दश्यतां टिपृ० ४८ पं० ३०।

पृ० ९७ पं० ८. प्रत्यक्षमितत्वात् । प्रत्यक्षेण भवगतत्वादित्यर्थः ।

पृ० ९७ पं० १०. अभ्युपगम्य । अत्र अभ्युपगमय्य इति भा० प्रतिपाटः समीचीनो भाति ।

पृ० ९७ पं० २२. प्रत्यक्षत्वाभावात् । अत्र 'प्रत्यक्षाभावात्' इति भा० प्रत्यनुसारी पाठोऽपि रम्यः ।

पृ० ९९ पं० ६, २७. प्रत्येकं. । इत्यतां पृ० ९६ पं० ३०।

ए० १०४ पं० ६. आकाशः ''। ''अनास्रवं मार्गसत्यं त्रिविधं चाप्यसंस्कृतम् । आकाशं द्वौ निरोधौ च तत्राकाशः मनावृतिः ॥ प्रतिसङ्ख्यानिरोधो यो विसंयोगः पृथक् पृथक् । उत्पादात्यन्तविद्योऽन्यो निरोधोऽप्रतिसङ्खयया ॥ ते पुनः संस्कृता धर्मा रूपादिस्कन्थपञ्चकम् । त एवाध्वा कथावस्तु सनिःसाराः सवस्तुकाः ॥''-अभिधर्मको० १।५-७।

१ "अनासनाः कतमे १ अनास्त्रचा मार्गसत्यं त्रिविधं चाप्यसंस्कृतम् । कतमत् त्रिविधम् १ आकाशं द्वी विरोधो च । कतमत् त्रिविधम् १ अतिसंख्यानिरोधोऽप्रतिसंख्यानिरोधथेति । एतदाकाशादि त्रिविधमसंस्कृतं मार्गसत्यं चानास्त्रवा धर्माः । किं कारणम् १ न हि तेष्वास्त्रवा अनुशेरते इति । यदेतत् त्रिविधमसंस्कृतमृद्धिम् तत्राकाशमनावृतिः । अना-वरणसभावमाकाशं यत्र रूपस्य गतिः । प्रतिसंख्यानिरोधो यो विसंयोगः, यः सास्तवैधमैन्तिसंयोगः स प्रतिसंख्यानिरोधः । दुःखादीनामार्थसत्यानं प्रतिसंख्यानं प्रतिसंख्या प्रज्ञाविशेषः, तेन प्राप्यो निरोधः प्रतिसंख्यानिरोधः, मध्यपदलोपात्, गोरथ-वतं । किं पुनरेक एव सर्वेषां सास्रवाणां धर्माणां प्रतिसंख्यानिरोधः १ नेत्याह । किं तर्हि १ पृथक् पृथक् । यावन्ति संयोगः इत्याणि तावन्ति विसंयोगद्व्याणि । अन्यथा हि दुःखदर्शनहेयक्रेशनिरोधसक्षात्करणात् सर्वक्रेशनिरोधसक्षात्करणात् सर्वक्रेशनिरोधसक्षात्करणात् सर्वक्रेशनिरोधसक्षात्करणात् सर्वक्रेशनिरोधसक्षात्करणात् सर्वक्रेशनिरोधसक्षात्करणात् सर्वक्रेशनिरोधसक्षात्करणात् सर्वक्रेशनिरोधसक्षात्करणात् सर्वक्रेशनिरोधसक्षात्करणात् सर्वक्रेशनिरोधसक्षात्वनावैष्यर्थं स्थात् । यत् तर्बुक्षम् 'असभागो निरोधः' इति अस्य कोऽर्थः १ नास्य कश्चित् सभागहेत्रसत्ति नासौ कस्यचिदिखयमस्य वाक्यसार्थः, न तु नास्य कश्चित् सभागोऽस्तिति । उक्तः प्रतिसंख्यानिरोधः । उत्पादात्यन्तिम् नयः विर

20

्र १०४ पं॰ ११. अन्मिलाप्यतथावस्थानां । अत्र 'अन्मिलाप्यतयावश्यं' इति भा॰प्रत्यनुसारी पाठः समीचीनो भाति ।

पृ० १०५ पं० १४. दोषाकाङ्कमेव । (दोषाकान्तमेव ?)।

पृ० १०५ पं० २२. द्योः क्षमा "" । "तथा च यदैकलं काष्ठामनुप्राप्तं तदा सर्वत्र तदेव प्रकार इत्याह—ंद्योः क्षमा 5 वायुरादिलः सागराः सरितो दिशः। अन्तःकरणतत्त्वस्य भागा बहिरव(रिव ?) रिथंताः ॥ [ वाक्यप० ३।०१४१ ] अथवा आसां कितपयवस्तुनिषय एकत्वानेकत्विचारः । चरमे द्योश्च आकाशं पृथिवी च द्यावा-पृथिक्यो महत्यो महाभूतसंज्ञके जल-दुती तद्वतरे च वायुरिप तृतीयः। यदादित्यलक्षणमि सकलतेजसां प्रधानं दिक्यतेजः, आपः सरितः समुदः गौर्वाविततरा (?) सर्वाण्येव एतानि महाभूतानि सकलजगज्ञीवितभूतानि, दिशो वा लोकक्यवहारनियमितिमित्तभूताः, कालश्च वक्ष्यमाणः। तदेतत् सर्वमन्तःकरणतत्त्वस्योति । अन्तःकरणत्वेन अ( आ ?) ग्तरस्वपतया प्रतिभासमानं यत् तस्यैवेते भागाः 10 प्रतिविम्बकाः बाभासाः बहिरव(रिव ?) स्थिताः। परमार्थे तु कीदशोऽन्तर्बहिर्भावः, एकमेव सिचन्मयं परं शब्दब्रह्म यथा तथाऽवस्थितमिति कारिकार्थः। ''—वाक्यपदीयहेलाराजवृ० पृ० २००।

पृ० १०६ पं० २,१% विज्ञान ः। "रूपधातुररूपधातुः कामधातुरिति त्रैधातुकं जगत्" –त्यायवा० ता० १।१।१४। "महायाने त्रैधातुकं विज्ञासिमात्रं व्यवस्थाप्यते" –विंशतिकाविज्ञासिमात्रतातिद्धितृ० पृ० १। "विज्ञसिमात्रमेवेदं त्रैधातुकम्" – तत्त्वसं० पं० पृ० ५५०। विस्तरेण धातुत्रयनिरूपणम् अभिधर्मकोशस्य तृतीये कोशस्थाने विलोकनीयम् ।

पु० १०७ पं० ४,२४. श्रोत्रादिः। इत्यतां टिप्ट० ३२ पं० २।

पृ० १०८ पं० ८. नपुंसकः। इत्यतां पृ० २४२ टि० ४।

पृ० १०८ पं० ४-५. तत्तु ... प्रत्यक्षम् । एतत्स्थाने 'न तु स्वनमतवत्' इत्येतावन्मात्रमपि स्यात् ।

पृ० १०८ पं० १५ तत्तु प्रत्यक्षम्, प्राप्ता अत्र 'न तु त्वनमत्तवत्, न खेवं लक्षणं प्रत्यक्षं खन्मत इव त्वन्मतवत्' इत्येवमपि पाठो भवेत् । दश्यतां टिपृ० ५० पं० १७ ।

उन्यो निरोधोऽप्रतिसंख्या । अनागतानां धर्माणामुत्पाद्स्यात्यन्तविद्यम्तो विसंयोगाख्योऽन्यो निरोधः सोऽप्रतिसंख्यानिरोधः । न ह्यसी प्रतिसंख्या लभ्यते । किं तर्हि १ प्रत्ययवैकल्यात् । यथैकल्पव्यासक्तव्धुमैनसो यानि हपाणि शब्दगन्यस्तर्प्रध्व्यानि च अत्ययने तदालम्बनैः पञ्चभिविद्यानकार्यने शक्यं पुन रूपत्तुम् । न हि ते शक्ता अतीतं विषयमालम्बयितुन्मिति । अतत्तेव्यामप्रतिसंख्यानिरोधः प्रत्ययवैकल्यात् प्राप्यते । चतुष्कोटिकं च भवति—सन्ति ते धर्मा येषां प्रतिसंख्यानिरोध एव लभ्यते, तद्यथा – अतीतप्रत्युत्पन्नोत्पत्तिधर्माणां सास्रवाणाम् । सन्ति येषामप्रतिसंख्यानिरोध एव, तद्यथा अनुत्पत्तिधर्माणाम्मनास्रवसंस्कृतानाम् । सन्ति येषामुभयम् , तद्यथा – सास्रवाणामनुत्पत्तिधर्माणाम् । सन्ति येषां नोभयम् , तद्यथा – अतीतप्रत्युत्यनोत्पत्तिधर्माणामनास्रवाणामनित्र । उक्तं त्रिविधमसंस्कृतम् । यत्तुकं 'संस्कृता मार्गवर्जिताः सास्रवाः' इति कतमे ते संस्कृताः १ ते पुनः संस्कृता धर्मा रूपादिस्कन्धपञ्चकम् । स्वर्कत्वे वेदनास्कन्धः संज्ञास्कन्धः संस्कारस्कन्धो विज्ञानस्कन्धवेते संस्कृताः धर्माः , समेस्य सम्भूय प्रत्ययैः कृता इति संस्कृताः । न ह्यक्षप्रत्यजनितं किश्चिदस्तीति । तज्ञाती-यत्वादनागतेष्वविरोधो दुग्धेन्धनवत् । त एवाध्वा कथावस्तु सनिःसाराः सवस्तुकाः । त एव संस्कृता गतगच्छद्र-मिष्यद्वावाद्यनानः, अग्वन्तेऽनिस्यतेति वा । कथा वाक्यम्, तस्या वस्तु नाम, सार्थकवस्तुत्रहणानु संस्कृतं कथावस्तृत्यते, अन्यथा हि प्रकरणात्रन्धो विरुद्धतेति विरुद्धतात् सवस्तुकाः । हेतुवचनः किलार्थ(त्र?) वस्तुशब्द इति वेभाषिकाः । इस्तेते संस्कृतस्य नर्वायाः ।" इति वचन्यविरिति ऽभिधर्मकोश्चासाद्ये १।५-०। हस्तिवित्तेवादेशमिधर्मकोशभाष्यां विद्वद्वरश्रीप्रह्वाद्यः प्रधानमहोदयैः [ Principal, Fakir Mohan College, Balasore, Orissa ] सौजन्याद्य प्रदत्तः ।

१ "यथाह भर्तृहरिः – 'द्योः क्षमा नायुरादित्यः — बहिरिच स्थिताः' इति ।" इत्येवं महायानस्त्रालङ्कारदीकायामुद्धतेयं कारिका अस्वभावेच । दस्यताम् Tibetan citations of Bhartrihari's verses and the problem of his date by Hajime Nakamura, Professor, University of Tokyo, Japan, p. 122, 135. published in the Studies in Indology and Buddhology, Presented in Honour of Professor S. Yamaguchi, Kyoto: Hozokan, 1955, Japan. अत्र च अस्वमानस्य समयः 450−

530 A. D. अथवा 470-550 A. D. इति सम्भावितः।

पृ० १०९ पं० ५. न परमार्थसत्समुदायः । परमार्थसन् समुदायो नैन्द्रिय इति भावः।

पृ० १०९ पं० २६. ट्यपदेश्या ः । अयं पाटः संगत एव । तथा च पृ० १०९ इस्रत्र ११ टिप्पणं नादेयम् ।

पृ० ११० पं० १. आत्मेन्द्रिय ः। द्वयतां टिपृ० ३२ पं० ३५।

पृ० १११ पं० ६. सुणग्रहणेन । (रूपप्रहणेन ??)।

पृ० १११ पं० १२. <mark>प्रागुक्ता</mark>ःः। दश्यतां पृ० ६५ पं० १ ।

पृ० ११२ पं० ४. तत्रोक्तः, आज्ञानिकवादः । इह 'तत्रोक्तः, तेष्वाज्ञानिकवादः' इति पाटः समक्षसः । को ह वैतद् वेदः ः । इत्रयतं ए० ११८ पं० १२।

ए० ९९२ पं० ९०-९९. भूयस्त्वाद् ···विशेषात् । दश्यतां ए० ४८० पं० २५-२८ ।

पृ० ११३ पं० ६, २६. निर्णयाचगमाः। अत्र 'निर्णयानामनगमाः' इत्यपि भवेत् पाठः। दश्यतां पृ० ११७ पं० १२।

पृ० ११३ पं० २०. अब्राह्मणवत्ः। दृश्यतां पृ० २७९ पं० ६। न चाज्ञानः। दृश्यतां पृ० ११६ पं० ३।

पृ० ११३ पं० २३, २४. विज्ञिष्यः। अत्र 'विशेष्यः''इति शोभनम् ।

ए० ११३ पं० २८. अबुध वगमने । अत्र 'बुध अवगमने' इति पठितव्यम् ।

पृ० ११४ पं० २. अस्त्यर्थः .....। "सर्वशब्दानामपरामृष्टाकारविशेषमर्थमात्रं वाच्यमिति केचिदाहुः । एतत् सर्व- शब्दानां प्रत्याय्यलक्षणम्, प्रत्याय्यस्य वाच्यस्य लक्षणं बोद्धव्यम् । केन तुल्यमेतत् स्वादित्याह – अपूर्वदेवता इत्यादि । अपूर्व 15 देवतादिपदेषु हि नाकारप्रथनम् । यत्तु गवादिपदेषु आकारप्रथनं तद् नान्तरीयकतया बोद्धव्यम् । अन्यथा अपूर्वशब्दाद् देवताशब्दात् स्वर्गशब्दाद्श्यगवादिशव्यवदाकारादिप्रथनं स्वात् । यत्रश्च तेभ्यो नास्त्याकारादिप्रथनमतोऽर्थमात्रमेव तैः प्रत्याय्यत इति युक्तम् ।"-त्राक्यपदीयपुण्यराजवृ० २।१२०। श्लोकोऽयं तत्त्यसंप्रहेऽप्युद्धतो व्याख्यातश्च तस्य पिक्षकायां पृ० २८३ । तश्चवितिकेऽप्युद्धतः १।३।९ ।

पृ० ११४ पं० ५. द्रव्यशब्दो हुर्गतिःः। अत्र 'द्रव्यशब्दो द्रोरवयवे, दुर्गतिःः' इति पाठः शोभनः। पृ० ११४ पं० १३. प्रतिपत्तव्यम् । एतस्मिन्नेव । अत्र 'प्रतिपत्तव्यम् । अस्मिन्नेव' इत्यपि भवेत् पाठः ।

पृ० ११४ पं० १६. अर्थेकत्वाःः। "अथ प्रश्चिष्ठपिठतेषु यन्तःषु कथमवगम्येत 'इयदेकं यन्तः' इति ? यावता पदसमूहेन इन्यते तावान् पदसमूह एकं यन्तः। कियता चेन्यते ? यावता कियाया उपकारः प्रकाश्यते तावद् वक्तव्यताद् वाक्यमित्युच्यते। तेनामिधीयते—अर्थेकत्वादेकं वाक्यमिति। एतस्माचेत् कारणादेकवाक्यता भवति तस्मादेकार्थः पदसमूहो वाक्यम्, यदि च विभन्यमानं साकाङ्कं पदं भवति। किमुदाहरणम् ? 'देवस्य त्वा सवितुः प्रसवे' [तै० सं० ११९१४] 25 इति।"—मीमांसास्वशावरभा० २।११४६। अत्र आक्षेपपरिहारादिकं शावरभाष्यात् तन्नवार्तिकाच विज्ञातन्यम्।

पृ० ११४ पं० १८. आख्यात ः। दश्यतां पृ० ४४८ दि० २ ।

पृ० ११४ पं० २३. लोकिकसमः । अस्यार्थः सिद्धसेनगण्यादिविरचितव्याख्याभ्योऽवगन्तव्यः ।

पृ० ११५ पं० ५. [ मगवतीसू० १२।३१४६७ ]। अत्र '१२।३१४६७' इत्यस्य स्थाने '१२।१०।४६८' इति पठनी-यम् । सम्प्रति तु ''भौया मंते ! नाणे अन्नाणे ? गोयमा ! आया सिय नाणे सिय अन्नाणे, नाणे पुण नियमं आया।" इति ३० पाठो भगवतीसूत्रे दश्यते ।

१ अस्य व्याख्या-"अथात्मन एव स्वरूपनिरूपणायाह-आया भंते नाणे इत्यादि, आत्मा ज्ञानम्, योऽयमात्मा असौ ज्ञानम्, न तयोभेंदः, अथात्मनोऽन्यद् ज्ञानमिति प्रश्नः । उत्तरं तु-आत्मा स्याद् ज्ञानम्, सम्यक्तवे सति मत्यादिज्ञानस्थमावन्त्वात् तत्य । स्याद्ज्ञानम्, मिथ्यात्वे सति तस्य मत्यज्ञानादिस्थमावत्वात् । ज्ञानं पुनर्नियमादात्मा, आत्मधर्मत्वाद् ज्ञानस्य । न च सर्वथा धर्मो धर्मिणो भिद्यते, सर्वथा भेदे हि विप्रकृष्टगुणिनो गुणमात्रोपलब्धौ प्रतिनियतगुणिविषय एव संशयो न स्यात्, तदन्येभ्योऽपि तस्य मेदाविशेषात् । द्यते च यदा कश्चिद्धरिततहतहणशाखाविसररन्ध्रोदरान्तरतः किमपि छुद्धं पश्यति तदा 'किमियं पताका किमियं बलाका ?' इत्येवं प्रतिनियतगुणिविषयोऽसौ । नापि धर्मिणो धर्मः सर्वथैवाभिन्नः, सर्वथैवाभेदे हि संशयानुत्यत्तिरेव, गुणग्रहणत एव गुणिनोऽपि गृहीतत्वात् । अतः कथिवद्यनेदपक्षमाश्रित्व ज्ञानं पुनर्नियमादात्मेत्युच्यत इति । इह चात्मा ज्ञानं व्यभिचरति, ज्ञानं त्वात्मानं न व्यभिचरति खदिरवनस्पतिवदिति स्वरूगर्भार्थं इति ।"-इति अभयदेव-स्वरितायां भगवतीस्ववृत्तौ १२।१०।४६८, पृ० ५९२ ।

पृ० ११५ पं० ७. दञ्जद्वियणय । "अत्र च कुण्ठिथयोऽप्यन्तेवासिनो योग्यताप्रतिपादनार्थः प्रकरणारम्भः प्रति-पादितः । सा च विशिष्टसामान्यविशेषात्मकतदुपायभृतार्थप्रतिपादनमन्तरेणातः प्रकरणात्र सम्पद्यत इति प्रकरणाभिधेयं योग्य-**तोपायभूतमर्थ** तित्थयरवयणसंगहविसेसपत्थारमूलवागरणी । दृव्यद्विओ य पज्जवणयो य सेसा वियण्या सि ॥ ११३ ॥ **इत्यनया** गाथया निर्दिशति । अस्यश्च समुद्रायार्थः पातनिकयैव प्रतिपादितः। अवयवार्थस्तु—तरन्ति संसारार्णवं येन तत् तीर्थं 5 द्वादशाङ्गं तदाधारो वा सङ्घः, तत् कुर्वन्ति उत्पद्यमानमुत्पादयन्ति तत्त्वाभाग्यात् तीर्थकरनामकर्मीदयाद्वेतिः । तीर्थकराणां वचनम् आचारादि, अर्थतस्तस्य तदुपदिष्टत्वात् । तस्य सङ्गह-विशेषौ द्रव्य-पूर्यायौ सामान्य-विशेषशब्दवाच्यावभिधेयौ, तयोः प्रस्तारः, प्रस्तीर्यते येन नयराशिना सङ्ग्रहादिकेन स प्रस्तारः, तस्य सङ्ग्रह-व्यवहारप्रस्तारस्य मूळव्याकरणी आद्यवक्ता ज्ञाता वा द्रग्यास्तिकः, द्रुतिर्भवनं द्रब्यं सत्तेति यावत्, तत्र 'अस्ति' इति मतिरस्य द्रव्यास्तिकः, पद्रव्यमेव वार्थोऽस्येति द्रव्यार्थिकः, द्रन्ये वा स्थितो द्रव्यस्थितः । परि समन्तात् अवनम् अवः पर्यवो विशेषः तज्ज्ञाता वक्ता वा नयनं नयः नीतिः पर्यवनयः, 10 अत्र छन्दोभङ्गभयात् 'पर्यायास्तिकः' इति वक्तव्ये 'पर्यवनयः' इत्युक्तम्, तेनात्रापि पर्याय एव अस्ति इति मतिरस्येति द्रम्यास्तिकवद् ब्युत्पत्तिर्द्रष्टव्या । स च विशेषप्रसारस्य ऋजुसूत्रशब्दादेः आद्यो वक्ता । …शेषास्तु नैगमाद्यो विकल्पा भेदा अनयोः द्रव्यार्थिकपर्यायार्थिकयोः, सिं इति प्राकृतशैल्या । द्विवचनस्थाने बहुवचनम् । । । । (द्व्यद्विओ य पजनणओ य' **इत्यादिपश्चार्धेकदेशस्य विवरणायाह सुरिः—द**व्यद्वियनयपगढी सुद्धा संगहपरूवणाविसओ । पडिरूवं पुण वयणत्थनिच्छओ तस्स ववहारो ॥ १।४ ॥ इति गाथासूत्रम् । अत्र च सङ्ग्रहनयप्रत्ययः शुद्धो द्रव्यास्तिकः, व्यवहारनयप्रत्ययस्त्वशुद्ध इति तात्पर्यार्थः । 15 अवयवार्थस्तु द्रव्यास्तिकनयस्य व्यावर्णितस्वरूपस्य प्रकृतिः स्वभावः ग्रुद्धा इत्यसङ्कीर्णा विशेषासंस्परीवती सङ्ग्रहस्य अभेद्-माहिनयस्य, प्ररूपणा प्ररूप्यतेऽनयेति कृत्वा उपवर्णना पदसंहतिः, तस्या विषयोऽभिधेयः, विषयाकारेण विषयिणो वृत्तस्य विषयस्थनस्थापकत्वादुपचारेण विषयेण विषयिप्रकथनमेतत् । · · सर्वे सन्मात्रतया सङ्गह्वन् सङ्गहः शुद्धा द्रव्यास्तिकप्रकृतिरिति स्थितम् । तामेवाशुद्धां 'पडिरुवं पुण' इत्यादिगाथापश्चार्धेन दर्शयत्याचार्यः । प्रतिरूपं प्रतिबिन्वं प्रतिनिधिरिति यावत्, बिरोषेण घटादिना दृव्येण सङ्कीर्णा सत्ता । पुनरिति प्रकृतिं स्मारयति । तेनायमर्थः-विरोषेण सङ्कीर्णा सत्ता प्रकृतिः स्वभावः 20 'वचनार्थनिश्चयः' इति, हेयोपादेयोपेक्षणीयवस्तुविषयनिवृत्तिप्रवृत्त्युपेक्षालक्षणव्यवहारसम्पादनार्थमुच्यते इति वचनम्, तस्य 'घटः' इति विभक्तरूपतया 'अस्ति' इत्यविभक्तात्मतया प्रतीयमानो न्यवहारश्चमोऽर्थः, तस्य निश्चयः निर्गतः पृथाभूतः चयः परिच्छेदः, तस्य इति द्रव्यास्तिकस्य व्यवहारः इति लोकप्रसिद्धव्यवहारप्रवर्तनपरो नयः। सोऽभिमन्यते—यदि हि हेयोपादेयोपेक्षणीयस्वरूपाः परस्परतो विभिन्नस्वभावाः सद्र्पतया शब्दप्रभवे संवेदने भावाः प्रतिभान्ति ततो निवृत्तिप्रवृत्त्यु-पेक्षालक्षणो व्यवहारस्तद्विषयः प्रवृत्तिमासादयति, नान्यथा, न चैकान्ततः सन्मात्राविशिष्टेषु भावेषु संग्रहाभिमतेषु पृथक्सरूप-25 तया परिच्छेदोऽबाधितरूपो व्यवहारनिबन्धनं संभवतीति । अद्वाः प्रतिशब्दो बीप्सायाम्, रूपशब्दश्च वस्तुन्यत्र प्रवर्तते । तेनायमर्थः-रूषं रूपं प्रति वस्तु वस्तु प्रति यो वच्चनार्थनिश्चयः तस्य प्रकृतिः स्वभावः स व्यवहारः इति । तथाहि--प्रतिरूपमेव वचनार्थनिश्रयो न्यवहारहेतुर्न पुनरस्तित्वमात्रनिश्रयः, यतः 'अस्ति' इत्युक्तेऽपि श्रोता शङ्कामुपगच्छन् लक्ष्यते, अतः 'किमस्ति' इत्याशङ्कायां 'द्रव्यम्' इत्युच्यते । तद्रि किम् ? पृथिवी । सापि का ? वृक्षः । सोऽपि कः ? चृतः । तन्ना-प्यर्थित्वे यावत् 'पुष्पितः' 'फलितः' इत्यादि ताविश्वश्चिनोति यावद् व्यवहारसिद्धिरिति । व्यवहारो हि नानारूपतया सत्तां 30 व्यवस्थापयति, तथैव संव्यवहारसंभव।त् । अतो व्यवहरतीति व्यवहार इत्यन्वर्थसंज्ञां विश्रत् अशुद्धा द्वव्यास्तिकप्रकृति-भैवति ।"--सन्मतिवृ० ।

पृ ११५ पं ९. द्रोरवयवोः। "द्रोश्व"-पाणिनि ४।३।१६१ । दृश्यतां टिपृ १६ पं ३०।

प्ट• ११५ पं० २०. मन्यते लोकोऽलोकिकैकान्तं ःः। ( मन्यते – अलोकिकैकान्तं ःः? )।

पृ० ११६ पं० ३. अज्ञानोक्तिविरोधः। इस्यतां पृ० ११३ पं० ५।

35 पृ॰ १९७ पं॰ १९. क्षणसदूप । (क्षणबद्प ?)। 'क्षणतद्भप' इति य॰ प्रतिपाठोऽप्यन्न शुद्धो भाति ।

पृ॰ ११८ पं॰ १६. वातादिः । प्रकोपादिस्वरूपं चरकसंहितायां प्रथमे सूत्रस्थाने द्वादशे वातकलाकलीये-उध्यावे विलोकनीयम् ।

पृ० ११८ पं० २०. रसवीर्यः विद्योषः । स्सादिविशेषस्त्ररूपं चरकसंहितायां सूत्रस्थाने पिर्द्वशे आत्रेयभद्र-काप्वीयेऽध्याये विलोकनीयम् । भागाभाग । (भाव ?) (भावाभाव ?) । "यथास्त्रयुक्त्यवेक्षिणौ हि भावाभावौ"-चरकसं० 40 ११९१४४ । संयोग । "संयोगः पुनर्द्वयोर्वेहूनां वा द्रव्याणां संहतीभावः ''रतद्यथा मञ्जसर्विघोः ''')'-चरकसं० ३।९१३ । पृ० ११८ पं० २०, पृ० ११९ पं० २. देशकालाः। दृश्यतां चरक्सं० १।५-६, १।९-१०, ३।९ ।

पृ० १२० पं० १३. शक्येते । अत्र प्रतिषु वाक्येते इति पाठः तदनुसारेण 'वाच्येते' इत्यपि भवेत्।(उच्येते?)।

पृ० १२० पं० १७. प्रमाणानि । । इत्यतां टिपृ० २८ पं० १३ ।

पृ० १२१ पं० १०. विधिः, अनुवादः । "विधिर्विधायकः । स्तुतिर्निन्दा परकृतिः पुराकल्प इत्यर्थवादः । विधिर्विधायकः । स्तुतिर्निन्दा परकृतिः पुराकल्प इत्यर्थवादः । विधिर्विहितस्यानुवचनमनुवादः ।"-न्यायस्० २।१।६३-६५ । विस्तरार्थिभिन्यीयमाष्यादिकमवलोकनीयम् ।

पृ० १२१ पं० २०. अग्निष्टोमादि । "अष्टका पार्वणः श्राद्धं श्रावणी आग्रहायणी चैत्री आश्रयुजीति सेप्त पाक-यज्ञसंख्याः । अग्नयाधेयम् अग्निहोत्रम् दर्शपूर्णमासौ आग्नयणं चातुर्मास्यानि निरूदपञ्चक्यः सौत्रामणी इति सप्त हविर्यज्ञ-संस्थाः । अग्निष्टोमः अस्यिग्रेशमः उक्थ्यः पोड्यी वाजपेयः अतिरात्रः अप्तोर्याम इति सप्त सोमसंस्थाः ।"--गौतमधर्मस्० ८।१६-१८ । यज्ञशब्दो यागमात्रे वषद्भारप्रदाने रूद्धः । "वषद्भारप्रदाना । यज्ञतयः । स्वाहाकारप्रदाना जुहोतयः ।"--कात्यायनश्रीतस्० १।२।६-७ । "वेद्धत्तरे-अत्यिग्रिष्टोमः उक्थ्यः घोड्यी वाजपेयः अतिरात्रः अप्तोर्यामः"-कात्यायन- 10 श्रौतैस्० १०।९।२६ ।

पृ० १२१ पं० २०. **वसन्ते ब्राह्मणो**……वाजपे**येन वैद्यः** । दृश्यतां पृ० २१० पं० २०–२१ । पृ० १२२ पं० ३. न तु घटवदःः। दृश्यतां पृ० १५२ पं० १० ।

१ ''सप्त'ब्रहणमेकैकस्य गणनार्थम् । 'पाक'ब्रहणं स्थालीपाकसम्बन्धार्थम् । यज्ञब्रहणमन्निसम्बन्धार्थम् । संस्थाः समयक् स्थिता गृह्य एवोक्ता इत्यर्थः।"-मस्करिभा० पृ० १२९. Government Library Series, Mysore । २ षद्धत्तरे ि अप्तिष्टोमसंस्थायाः । षड् विकारा इत्यर्थः ।'' - कर्कभा० । ३ कात्यायनश्रीतसूत्रप्रस्तावनायां यज्ञादिखरूपं सम्यक् विचारितमस्ति, तथाहि — "सूत्राणां प्रस्थानत्रयम् -धार्मिकं विषयमवलम्ब्य स्त्राणि अौतसूत्र-पृह्यसूत्र-धर्मसूत्रात्मना प्रथितानि । तत्र वेदोक्तानां त्रेतासाध्यानां कर्मणामनुष्टानकमबोधकानि श्रौतसूत्राणि । जातकमीदिसंस्कारकर्मणामेकामिसाध्यानां कर्मणां प्रतिपादको ग्रन्थो गृह्यसूत्रम् । साधारणवर्णाश्रमधर्मप्रतिपादको ग्रन्थो धर्मसूत्रमिति ।" [ पृ० २८ ] ......'यद्वादि-स्वरूपम-तत्र श्रुतौ तावत् वैदिकानि कर्माणि पञ्चचा विभक्तानि । स एष यहाः पञ्चविधः-अग्निहोत्रं, दर्शपूर्णमासौ, चातुर्मा-स्यानि, पर्शः, <sup>1</sup>सोमः । स्पृतौ त औपासनहोमः, वैश्वदेवम् , पार्वणम् , अष्टका, मासि श्राद्धम् , श्रवणा, श्रृहणवः, इति सप्त पाक्यज्ञसंस्थाः । अप्रिहोत्रं, दर्शपूर्णमासौ, आग्रयणम् , चातुर्मास्यानि, निरूढपग्रवन्धः, सौत्रामणी, पिण्डपित्यज्ञादयो दर्वीहोमा इति सप्त हविर्यज्ञसंस्थाः । अग्निष्टोमः, अत्यप्तिष्टोमः, उक्ध्यः, षोडशी, वाजपेयः, अतिरात्रः, अप्तोर्यामः, इति सप्त सोमसंस्था इति श्रीतानि स्मार्तानि मिल्स्वि। एकविंशतिरुकानि । तत्र स्मार्ताः सप्त पाक्रयज्ञसंस्थाः स्मृतौ मृह्ये वा निरूपिता इति न सत्रकारेण तासामत्र निरूपणं ऋतम् । तथापि तेषामपि खरूपमतिसंक्षेपेण निरूप्यते किञ्चिदिव । तत्र या इमाः स्पार्ताः संस्थाः ता गृहीतस्मार्ताप्रिना पुरुषेण स्वाप्नावनुष्टेयाः । [ पृ. ३०-३१ ] ..................................ततः श्रौताः सप्त हिनिर्यज्ञसंस्थाः ॥ [ पृ. ३२ ] ... बाजपेययक्कः अथ वाजपेयखरूपमुच्यते - स च ब्राह्मण-क्षत्रियमात्रकर्तृकः, न वैश्याधि-कारिकः । एतदतिरिक्ते सप्तसंस्थान्तर्गते वाजपेये तु वैश्योऽप्यधिकारी । कालश्वास्य शरहतुः । [ पृ० ३८ ] ... अग्निहोत्रे द्भारत देवता च-एवमाधानसिदेषु वैतानिकामिषु अमिहोत्रादीनि कर्माण्यनुष्टेयानि । तत्रामिहोत्रं नाम अध्युरेशेन सायं प्रातः कियमाणो होमविशेषः । अत्र द्रव्याणि पयआदीनि बहुन्यान्नातानि । तत्र पयो मुख्यं द्रव्यं करवङ्गतया आन्नातम् , इतराणि च यवागृतण्डलद्धिष्टतस्पाणि द्रव्याणि काम्यानि श्रुतावाम्रातानि । गा। अत्रापि अग्निर्मुख्या देवता. प्रजापतिरङ्गदेवता स्विष्ट-क्रुत्स्थानीया सायंकाले । प्रातश्च सूर्यो मुख्या देवता, प्रजापतिरङ्गदेवता । अत एव च अग्निदेवताकरवं प्रवृत्तिनिमित्तमादाय अमिहोत्ररान्दः कर्मनामधेयम् । अस्पैद च श्रौतस्य कर्मणोऽग्निहोत्रमिति संज्ञा, न तु स्मार्तस्यौपहासनहोमस्य । अस्य च अभिहोत्रस्य महत् प्राशस्त्यम् ; अकरणे च महान् प्रत्यवायो जन्मनो वैयर्थ्यं च वह प्रतिपादितं श्रुतौ रमृतौ च । [पृ० ३३]·····अथ सोमयागनिरूपणम्—[अधिष्टोमः] अत्रानुष्ठाने कल्पद्वयम् । यदा सोमेन यियक्षति तदा कस्मिश्चिद् वसन्तेऽप्तीनाधाय समनन्तरमेव सोमेन इष्ट्रा दर्श-पूर्णमासादिकमनुतिष्टेदिखेकः । आधानादिकं दर्शपूर्णमासादिकम् इष्टे(ष्ट्रे)वानन्तरं सोमेन यजेतेखपरः । अत्र च द्रव्यं सोमरसः । सोमो नाम ळताविशेषः । तं कस्माचित् पुरुषात् कीला ततो रसं निष्कास्य तेन च होमः कियते, अत एवास्य सोमयाग इति व्यवहारः। इयं तु लता नेदानीं भारते देशे समुपलभ्यते, पूर्वमिप न सर्वत्रोपलब्धाऽभूत्, किं तर्हि ? पवित्रे देशविशेषे एव । तानि च स्थानानि पूर्वाचार्यैः संगृहीतानि । इदानीयस्या

१ दूरवताम् ऐतरेयद्वा० ।

पृ० १२२ पं० ४. वायद्यं "" " " तत्र च प्रथमानुवाकस्यादावैश्वर्यकामिनः पशुं विघत्ते — 'वायव्य श्वेतमालमेत भूतिकामः, वायुर्वे क्षेपिष्ठा देवता, वायुमेव स्वेन भागधेयेनोपधावति, स एवेनं भूतिं गमयित, भवलेव ।२।१।१। इति । वायुर्देवता यस्य पन्नोः सोऽयं वायव्यः । स च श्वेतवर्णः । तमालमेत संस्पृशेत् , विहिः प्रक्षशाखाभ्यां यागार्थमुपकुर्यादित्यर्थः । यद्यप्यत्र 'वजेत' इति न श्र्यते तथापि इन्व्यदेवतात्मकस्य यागरूपस्य श्र्यमाणत्वादम्यथानुपपस्या 'वायव्येन यजेत' इत्येवं ध्यागः कल्पनीयः । न च सत्सु सहस्रसंख्याकेषु देवेषु कुतो वायुरेवापेश्यत इति श्रङ्कनीयम् , वायोरितश्चयेन क्षिप्रगामिदेव-त्वात् । श्वेतपशुष्वतिप्रयत्वाद्वायोः स्वकीयो भागः, स्वार्थे 'धेय'प्रत्ययः । यद्वा वर्णव्यत्ययेन दातव्यत्वमुच्यते । तेन च भागधेयेनासाधारणेन वायुमेवोपधावति, समीपं प्राप्नोति, सेवत इत्यर्थः । इतरदेवानामस्मिन् प्रशावत्यन्तप्रियत्वाभावाद् 'वायुमेव' इत्यवधार्यते । यद्वा यजमानस्थानादर्ज्यावृत्यर्थम् , 'उपधावत्येव' इति योज्यम् । तेन तृष्टः स वायुरेवेनं यजमानमैश्वर्य गमयित, पूर्ववद् 'गमयत्येव' इति योज्यम् । तदनुम्रदाद्यं भवत्येव, ऐश्वर्यं प्राप्नोत्येव ।" इति तैत्तिरीयसंहितायाः 10 सायणभाष्ये २।१।१।

पृ० १२२ पं० १२. °धान्याद्यर्थं ममीऋिया । अत्र '°धान्याद्यर्थमयी ऋिया' इति शुद्धं भाति ।

पृ० १२३ पं० १९. भेदसंसर्गाभ्यां । "समर्थः पद्विधिः ।२।१।१। .....परार्थाभिधानं वृत्तिरिखाहुः। ... अथवा समर्थाधिकारोऽयं वृत्तौ कियते । सामर्थ्यं नाम 'भेदः संसर्गो वा । अपर आह—भेदसंसर्गो वा सामर्थ्यमिति । कः

अनुपलम्भात् तरस्थाने पूर्तीकसंज्ञकं छतान्तरं गृहीत्वा तत्रैव सोमे कियमाणान् संस्काराननुष्ठाय तद्रसेनैव यागः कियते । संस्थाकोऽप्तिष्टोम इत्युच्यते । अप्तिष्टोम इति साम्नः संज्ञा । सामवेदे 'यज्ञायज्ञा वोऽप्तये' इत्युचि गैयत्वेन विहितं साम अग्नि-ष्टोम इत्युच्यते । संस्थाशब्दः समाप्तियाची । एतदेवात्र ऋतौ अन्तिमं साम, न ततः सामान्तरमस्ति । इति अनेनैव समाप्यमान-त्वादयमेव ऋतुरप्तिष्टोमसंस्थाकोऽभिष्टोम इत्युच्यते । सोमयागस्य येन नाम्ना समाप्तिस्तेन नाम्ना व्यवहारः श्रुतौ बहुधा दृष्टः यथा [ पृ. ४२ ] उक्थ्यः षोडशीत्यादि । अतोऽप्तिष्टोमसाम्ना समाप्यमानत्वादस्य अग्निष्टोम इति युक्ता संज्ञा । इयं च ज्योति-ष्ट्रोमस्य प्रथमा संस्था । तस्य हि चतुस्यः संस्थाः-अग्निष्टोमः, उक्थ्यः, षोडग्नी, अतिरात्रश्चेति । अग्निष्टोमसाम्रा समाप्यमानस्य कतोर प्रिष्टोमशब्दवाच्यत्वमुक्तम् । अग्निष्टोमसामानन्तरं यत्र उक्थ्याख्यसामा स्त्यते न ततः परमस्ति किंचित् साम स उक्थ्यसंस्थाको ज्योतिष्टोमः । उक्थ्यस्तोत्रानन्तरं यत्र षोडश्याख्यं स्तोतं कियते स षोडशिसंस्थाको ज्योतिष्टोमः । षोडिश-स्तोत्रानन्तरं यत्र अतिरात्रसंज्ञकानि सामानि गीयन्ते सोऽतिरात्रसंस्थाको ज्योतिष्टोमः । एवं संख्याचतुष्टयविशिष्टस्य कतोज्योति-ष्ट्रीम इति संज्ञा । त्रिवृत् पञ्चदश सप्तदश एकविंश इति चत्वारः स्तोमा ज्योति:पदेन अभिधीयन्ते । ज्योतींषि स्तोमा यस्य स ज्योतिष्टोमः । एतत्पदनिर्वाचके ब्राह्मणे हि एवमेव निरुक्तमस्ति । 'त्रिवृत् पश्चदश सप्तदश एकविश एतानि वाव तानि ज्योतींणि य एतस्य स्तोमाः' [तै॰ ब्राह्म॰ १।५।११] इति । एतासामेव चतसःणां संस्थानां क्विदावापोद्वापादिना अपरास्तिसः संस्थाः सम्पायन्ते । अत्यिप्तिष्टोमः, वाजपेय अप्तोर्यामश्चेति । अप्तिष्टोमस्तोत्रानन्तरमुक्थ्यमकृत्वा यत्र षोडशी कियते सोऽत्यिप्तिष्टोमसंज्ञकः कतुः । [ पृ. ४३ ] ......इमा एव सप्त संस्थाः स्मृतौ नित्यतया विहिताः । [ पृ. ४४ ] ......कल्पोऽयं ब्राह्मण-यजमानके सोमयागेऽप्रिष्टोमसंस्थाके उक्तः । कर्मणां त्रैवर्णिकाधिकारित्वात् राजन्य-वैद्यावप्यत्राधिकियेते इति तु निर्विवादमेव । एवं च यदि राजन्यो वैश्यो वा अग्निष्टोममाजिहीषीति तदा न तत्र सोमो द्रव्यं भवितुमहीते, किन्तु न्यग्रोधवृक्षस्य अङ्कराणि फलानि वा आहत्य तानि च सम्यक् पेषयित्वा लौकिकेन दथ्ना साकं सम्मेल्य तदेव च द्रव्यं सोमस्थाने कृत्वा यजेरन् । सोमे कियमाणाः सर्वेऽपि संस्काराः क्रयादयोऽत्रापि भवन्त्येव । मन्त्राणामपि सोमपद्चितानामनुहेनैव प्रयोगः ।" [ पृ० ५४ ]-कात्यायनश्रीतसूत्रभूमिका [अच्युतग्रन्थमालायां प्रकाशिता, काशी]।

१ तेत्र भेदः संसगीविनासावित्वादनुमीयमानसंसर्गः सामर्थ्यम्, संसगीं वा भेदाविनामान्यनुमेयभेदः, उभौ वा यौगः पद्मेनाश्रीयमाणौ सामर्थ्यमित्यर्थः । ''तत्र भेदपक्षे राजा पुरुषं साम्यन्तरेभ्यो निवर्त्य सार्थं जहाति । पुरुषस्तु अजहदिष सार्थं सान्तरेभ्यो राजानं निवर्तयति । ''एवं संसर्गेऽपि योज्यम् ।'' इति कैयटविरिचिते पातज्ञलमहाभाष्यप्रदीपे । अस्य प्रदीपस्य विस्तरेण व्याख्यानं त उन्ह्योते विलोकनीयम् ।

<sup>1 &#</sup>x27;'मेदसंसर्गवदर्थप्रतिपादकत्वमेवैकार्थं भावसामर्थ्यमिल्यथं: । तत्र युक्तिरुक्तेव । तत्र भेद इति । स्वत्वसमानाधिकरणो राज-भिन्नस्वामिकमेदो राजसंसर्गव्याच्यः । एवं वृत्युपस्थाप्यराजसम्बन्धवद्वयक्तिगतराजसम्बन्धो राजभिन्नस्वामिकमेदव्याप्य इति मानः ।'' इति नागोजीभद्वविरचिते उद्योते ।

पुनर्भेदः संसर्गो वा ? इह 'राज्ञः' इत्युक्ते सर्वे स्वं प्रसक्तम्, 'पुरुषः' इत्युक्ते सर्वः स्वामी प्रसक्तः । इहेदानीं 'राजपुरुषमानय' इत्युक्ते राजा पुरुषं निवर्तयत्यैन्येभ्यः स्वामिभ्यः, पुरुषोऽपि राजानमन्येभ्यः स्वेभ्यः । एवमेतस्मिन्नुभयतो व्यवच्छिन्ने यदि स्वार्थे जहाति कामं जहातु, न जातुचित् पुरुषमात्रस्यानयनं भविष्यति ।'' इति पातञ्जलमहाभाष्ये २।१।१।

पृ० १२३ पं० २०. येन समानोः । (केन समानो ब्रह्मचारी ?)। "चरणे ब्रह्मचारिणि"-पा० ६।३।८६।

पृ० १२४ पं० १,७. प्रमादाधीत । 'प्रमादपाठः' [ शाबरभा० १।२।८ ] 'प्रमतगीतः' [ पातज्ञलमहाभा० १।९।५ पर्यक्षा० ] हत्यादयः शब्दप्रयोगा बहुलमुफ्लभ्यन्ते अन्धेषु ।

पृ० १२४ पं० १-२. अशिहोत्राख्यं । "तळाख्यं चान्यशाख्यम् १।४।४।" इति मीमांसादर्शनस्त्रस्य शानरमाध्ये कुमारिलमङ्किरिवते तल्लवार्तिके च 'अशिहोत्र'शब्दस्य कर्मनामधेयत्वं सिद्धान्तितम् । "अशिहोत्रं जुहोति [ तै० सं० १।५।६) १ मे० सं० १।८।६ ] इत्यत्र 'अशिहोत्र'शब्दस्य कर्मनामधेयत्वं तळाख्यशाखात् । तस्य गुणस्य प्रख्यापकस्य प्रापकस्य शाखस्य विद्यमानत्वाद् 'अशिहोत्र'शब्दः कर्मनामधेयमिति यावत् । नन्त्ययं गुणविधिरेव कुतो न इति चेत् , न, यदि 'अशौ 10 होत्रमस्मिम्' इति सप्तमीतमासमाश्रित्य होमाधारत्वेनाशिरूपो गुणो विधेयः तदा 'यदाहवनीये जुहोति' इत्यनेनैव अशेः शासत्वात् तिद्यमानव्यंक्यम् । 'अशये होत्रम्' इति चतुर्थीतमासमाश्रित्य अशिदेवतारूपगुणोऽनेन विधीयत इति चेत् , न, तदेवतायाः शाखान्तरेण प्राप्तत्वात् । किं तच्छाखान्तरिमिति चेत् , 'यद्शये च प्रजापतये च सायं जुहोति' [ मै० सं० १।८।७ ] इति केचित् । अपरे तु 'अशिज्योतिज्योतित्यीः स्वाहा' [ मै० सं० १।६।१० ] इति मञ्चर्ण एवाशिरूपदेवता-प्रापकः ।"—इति लौगाक्षिभास्करप्रणीते अर्थसंग्रहे । मीमांसान्यायप्रकाश पृ० ६० प्रसृतिग्रन्थेव्वपि चर्चितोऽयं विषयः । 15

पृ० १२४ पं० ८. द्रादाडिमादिस्रोकावयववत् । ''अनर्थकानि—'दश दाडिमानि षडपूपाः कुण्डमजाजिनं पळळ-पिण्डः । अधरोरकमेतत् कुमार्याः स्फैयकृतस्य पिता प्रेतिशीनः ॥' इति ।'' इति पातज्ञळमहाभाष्ये १।१।१।, १।२।४५ ।

पृ० १२५ पं० ३-४. नापि घटादिः। इत्रयतां पृ० १५२ पं० ११-१२ ।

पृ० १२५ पं० ९-१०. वाक्यसेदाः "भिन्नाविमावशैँ, उभयाभिधाने वाक्यं भिरोत ।"-शावरभा० १।२।७। "भावृत्त्या उभयविधावावृत्तिरुक्षणो वाक्यसेदः । एकवाक्यस्य प्रत्येकमुभयपदार्थे व्यापारभेदेनोभयविधायकत्वे वाक्यसेदो 20 भवति । " "विधेयस्योभयत्वे तद्विधायकवाक्यस्यापि व्यापारभेदेनैव तद्विधायकत्वं सम्भवति, नान्यथा ।" इति छौगाक्षि भास्करप्रणीतस्य अर्थसंग्रहस्य रामेश्वरभिद्युकृतायां कौमुद्यां व्याख्यायाम् ।

पृ० १२५ पं० १५. नैतद्ः। ''मेध्योऽनङ्गान् विभाषित इति । नैतद् विचार्यते अनङ्गान् नानङ्गानिति । किं तर्हि ? आलब्धय्यो नालब्धय्य इति ।''-इति पातञ्जलमहाभाष्ये १।१।४३। आलब्धय्यो हन्तन्य इत्यर्थो भाति ।

पृ० १२५ पं० १७. स्वभावसिद्धं ···। "एवं तर्हि कर्मसाधनो भविष्यति 'भाष्यते यः स भावः' इति । क्रिया चैव 25 हि भाव्यते । स्वभावसिद्धं तु द्रव्यम् ।" इति पातबलमहाभाष्ये १।३।१ । इश्यतां पृ० ३८३ पं० १२ ।

पृ० ६२५ पं० २५, पृ० ६२६ पं० १. अथ पुन् 🗥। दहयतां पृ० १५२ पं० १९।

- पृ० १२६ पं० २४,३२. पूर्वापरीभूतं · · । अत्र विस्तरार्थिभिर्वाक्यपदीयतृतीयकाण्डस्याष्टमः कियासमुद्देशो विलो-क्रनीयः । दृश्यतां पृ० ३८३ पं० १३, पृ० ४०६ पं० २२ ।

१ "भाष्ये 'अन्येभ्यः खामिभ्यो निवर्तयति' इत्युक्ता खल्लक्पलामितो न निवर्तयतील्यंलाभात् संसर्गो बोधितः । एतेन "मेदप्रतिपादनेऽपि संसर्गाप्रतिपादनाक्यूनतेल्यपास्तम् ।" इति उद्योते । २ कृषः । ३ "अपूर्वमनपरं सन्तमेकत्वात् पूर्वापरीभृतं पूर्वापरिमव पौर्वापर्येणावस्थितमेकमनेकासु कियास आश्रितम् "तद्भिनिर्वृत्तिवरोनाभिनिर्वर्लमानम् "आवष्टे – वजतीति । "उपकमअस्तिति । उपकम आरम्भः, तस्मादारभ्य अपवर्गपर्यन्तम्, यावदन्त्या कियेल्यंः । "उपकमादारभ्य यच व्रजितं यच व्रज्यते यच व्रजिष्यमाणं तत् सर्वमेकीकृत्य वक्तारो भवन्ति – वजति देवदत्त इति । "तस्मात् प्रसिद्धशाल्यसमयोऽपि लौकिकप्रसिद्धव पूर्वापरीभृतं भावमाख्यातेन आचष्टे 'वजति, पचति' इत्युपकमप्रभृत्यपर्वर्गपर्यन्तम् । तस्मादुपपन्नमनेकिक्रयाभिनिर्वर्लमानो भाव क्षाख्यातेनोच्यते । आह च "कियास बह्रीष्वभित्तंश्रतो यः पूर्वापरीभृतं इवैक एव । कियाभिनिर्वर्त्तवरोन सिद्ध आख्यातशब्देन तमर्थमाद्वः।' [ बृह० १४।४ ] इति । 'मूर्तं सत्त्वमृतं सत्त्वनामिनः'। कदाचित्तनेव भावं तथैव उपकमप्रभृत्यभिनिर्वर्लमानमपर्वर्गपर्यन्तं मूर्तं सन्त्वभूतं सत्त्वस्पणं लिक्कसंख्यायुक्तः सत्त्वनामिराचेष्टे । कथम् श्राव्यापक्तिति । तत्रोक्तो विरोषः – कृद्मिहितो भावो द्रव्यवद् भवति । … आह च – 'कियाभिनिर्वतिवरोपजातः कृदन्तराबद्याभिहितो यदा स्यात् । संख्याविभक्तिव्यालिक्क्ययालिक्क्या द्रव्यसिवोपलक्ष्यः ॥' [ बृह० १।४ ] इति ।" इति यास्कविरचितनिरक्तस्य दुर्गवृत्ती १।१।

पृ॰ १२७ पं॰ १५ आसम्बश्चतोऽग्निहोत्रशब्दः, तचोदित<sup>°</sup>। अत्र य॰ प्रत्यनुसारी 'आसम्बश्चताग्निहोत्र-शब्दान्तचोदित' इति पाठोऽपि समीचीन एव ।

पृ० १२८ पं० ७. प्रस्तम्बते ः । ''अर्थवद्धातुरप्रस्तयः प्रातिपदिकम् ।१।२।४५। ः ः निपातस्यानर्थकस्य प्रातिपदिक-संज्ञा वक्तस्या । सञ्जिति । निसञ्जिति । सम्बते । प्रस्तम्बते । किं पुनरत्र प्रातिपदिकसंज्ञया प्रार्थते ? 'प्रातिपदिका'दिति 10 स्ताद्धारपत्तिः । 'सुबन्तं पदम्' इति पदसंज्ञा । पदस्य पदादिति निघातो यथा स्यात् । ः ः ः अधिपरी अनर्थकौ ।१।४।-९३ । ः ः अथवा नेमावनर्थकौ । किं तर्द्धानर्थकावित्युच्यते ? अनर्थान्तरवास्विनावनर्थकौ धातुनोक्तां क्रियामाहतुः । तद-

१ ''बाक्यात् प्रकरणाद्धांदौन्विलाद् देशकालतः । शब्दार्थाः प्रविभज्यन्ते न रूपादेव केवलात् ॥ २।३१६ ॥ तत्र वाक्याच्छब्दार्थनिर्णयो यथा 'कटं करोति भीष्मभुदारं दर्शनीयम्' इति .....भीष्मगुणान्वितस्यैव कटस्य करणं वाक्यार्थः ।... तथात्र प्रकरणमप्यसञ्दं सञ्दार्थनिर्णयनिमित्तम् , यथा प्रामप्रस्तावे सैन्धवानां चोदनमञ्चानयनपर्यवसायि भवति । भोजनप्रस्तावे तु तदेव रुवणप्रतीतिमुपजनयतीति । अर्थस्तु शास्दरव।च्छन्दार्थनिर्णयं प्रकरपयति, यथा 'अङ्गलिना जुहोति, अञ्जलिना शब्दार्थव्यवस्थानं दृश्यते, यथा 'यश्च निम्बं परशुना यश्चैनं मधुसर्पिषा । यश्चैनं गन्धमाल्याभ्यां सर्वस्य कटुरेव सः ॥' इत्यत्र अनुक्तिकयापदानि साधनान्येव औचित्यवशात् खसमुचितिकयापदावगत्या .....वाक्यार्थस्य प्रतीतिमुपजनयन्ति । तथा च यो निम्बं परञ्जना छिनत्ति यश्चैनं गन्धेनानुष्टिम्पति सर्वेस्य तस्य 'दुस्त्यजा प्रकृतिः' इति कृत्वा कटुरेव, दौर्मनस्यदाननिपुण एव । इति कस्यचित् खलत्वप्रतिपादनमत्र तात्पर्यार्थः । . . . देशाच्छन्दार्थनिर्णयो यथा 'मथुरायाः प्राचीनादुदीचीनाद्वा नगरादा-'द्वारम्' इत्युक्ते 'पिधेहि' इति, श्रीष्मसमये विवसभिधाने 'समुद्धाटय' इति गम्यते । एतच शब्दार्थनिर्णयोपायानां दिब्हात्र-प्रदर्शनं बोद्धव्यम् । ... तथा चापरैः संसर्गादयः शब्दाधविच्छेदहेतवः प्रदर्शिता इत्याह - संसर्गो विप्रयोगश्च ..... ॥ २।३१७ ॥ .....विशेषसमृतिहेतवः ॥ २।३१८ ॥ ..... संसर्गादिभिरवन्छेदः क्रियते ..... संसर्गादिभिरर्थनिर्णयः कियते । ... सामर्थ्यमेव हि संसर्गादिभिन्धंज्यत इति । तत्र संसर्गाद् यथा 'सिकशोरा धेनुरानीयताम्' इत्यत्र नियतेन संसर्गिणा किशोरलक्षणेन विशेषावसायनिमित्तेन वडवाया एव सम्प्रत्ययः । यथा च 'सवत्सा धेनुः' इत्यत्र वत्ससंसर्गाद् गोधेनो-रेव सम्प्रत्यय इति संसर्गादर्थनिर्णयः । ... तथा संसर्गवद् विष्रयोगोऽपि अवच्छेदहेतुः । ... 'अकिशोरा घेतुः अवत्सा अकरमा वा आनीयताम्' इति किशोरादिवित्रयोगेन निशिष्टजातीयाया एव धेनोरवगतिरुपजायत इति ।…साहचर्याद् यथा 'रामलक्ष्मणौ' इत्युक्ते लक्ष्मणसाह्चर्याद् दाशरथेरेव प्रतीतिः । । वरोधादप्यर्थोऽवधार्यते, यथा 'रामार्जुनौ' इत्यत्र अर्जुनसिक्ष्याने निसर्ग-वैरिणो जामदम्यस्येव प्रतीतिः । अर्थप्रकरणदेशकालौचिर्श्लेविशेषेऽवस्थापनं प्राक् प्रदर्शितम् । लिङ्गाच वाक्यान्तरे दष्टादु मेदः प्रसिद्धः प्रतीयते, यथा 'अक्ताः शर्करा उपद्धाति' इत्यत्र अनेकस्पाजनहरूयस्य सम्भवे तेजोष्टतस्य स्तुतिकक्ता । एतस्मालिङ्गाद् <u> घृतसाधनत्वमिक्रियायाः शर्करावर्मिकाया निर्धार्यते । . . . शब्दान्तरसंनिधानादिप विशेषावगतिः, यथा 'अर्जुनः कार्तवीर्यः'</u> 'रामो जामदायः' इति । सामध्यीद् विशेषप्रतिपत्तिः, यथा 'अनुदरा कन्या' इति सामध्यीदुदरविशेषप्रतिषेधप्रतीतिः।… व्यक्तिर्लिङ्गम् । तसान्निर्णयो यथा 'तद् प्रामस्यार्थं लमेत' इत्यत्र समप्रविभागेऽर्धशब्दो नपुंसकेन परामशीत्। तस्याद् प्रामस्यार्धं सममेव प्रतीयते । 'तं ग्रामस्यार्धम्' इत्यत्र तु तसिति पुंलिङ्गेन परामर्शाद् ग्रामैकदेशमात्रं प्रतीयते । ' खराद् यथा 'स्थूलपृषती-मालमेत' इत्यत्रान्तोदात्तस्य श्रवणात् 'स्थूला चासौ पृषती' इत्येवंविधार्थश्रतीतिः । पूर्वपदश्रकृतिस्वरत्वदर्शने 'स्थूलानि पृषन्ति यस्याम्' इत्यन्यपदार्थप्रतीतिः । ... णत्वनत्वाभ्यां यथा प्रणायक इत्यत्र उपसर्गाश्रयणत्वसद्भावे प्रणयनकियाकर्तुः प्रतीतिः । णत्वाभावे तु प्रगता नायका अस्माहेशादसौ 'प्रनायको देशः' इत्यन्यपदार्थप्रतीतिरिति । तदेवमेते शब्दार्थस्य सन्देहनिराकरण-द्वारेण नियतार्थावसायहेतुत्वाद् विशेषस्पृतिहेतवो निर्णयहेतवः संसर्गादय इति बोद्धव्यम् ।" इति पुण्यराजविरचितायां बाक्यपदीयवृत्ती २।३१६ – ३१८।

निशिष्टं भवति । उक्तार्थानामपि प्रयोगो दृश्यते । तद्यथा—अपूपौ द्वावानय, ब्राह्मणौ द्वावानयेति ।" इति पातञ्जलमहा-भाष्ये । "अभिपरी अनर्थकौ ।१।४।९३। उक्तसंज्ञौ [=कर्मप्रवचनीयसंज्ञौ ] स्तः । कुतोऽध्यागच्छति । कुतः पर्यागच्छति ।"-पा० सिद्धान्तकौ० । "इदानीं संभूयार्थाभिधायकत्वमपि दर्शयितुमाह—अप्रयोगेऽधिपर्योश्च यावद् दृष्टं कियान्तरम् । तस्या-भिधायको धातुः सह ताभ्यामनर्थकः ॥ [ वाक्यप० २।९९१ ], .....समुदाय एव विशिष्टार्थाभिधायक इत्यिषपर्योः केवल-योधीतोश्चात्रानर्थकत्वमनर्थान्तरवाचकत्वमित्यर्थः ।" इति पुण्यराजविरचितायां वाक्यपदीयवृत्तौ ।

पृ० १२८ पं० ७. कुम्भकारवत् । "उपपदमतिङ् १२।२।१९ । उपपदं सुबन्तं समर्थेन नित्यं समस्यते । अतिङ-न्तश्चायं समासः । कुम्भं करोतीति कुम्भकारः । इह कुम्भ अस् कार इत्यङोकिकं प्रक्रियावाक्यम् ।"-पा० सिद्धान्तकी० ।

पृ० १२८ पं० १०-११. अस्तिश्चीराश्चीतिपवतादिषु ''तिङ्न्तप्रतिरूपकिनिपात ''। ''अनेकमन्यपदार्थे । २।२।२४। '' सुबिधकारेऽस्तिश्चीरादीनामुपसंख्यानं कर्तेच्यम् । अस्तिश्चीरा ब्राह्मणी । '' ' न वा कर्तेच्यम् । किं कारणम् ? अन्ययत्वात् । अन्ययमेषोऽस्तिशन्दः । नेषोऽस्तेर्लद् । कथमन्ययत्वम् ? 'उपसर्गविभक्तिस्वरप्रतिरूपकाश्च निपातसंज्ञा भवन्ति' 10 इति निपातसंज्ञा । 'निपातोऽन्ययम्' इत्यन्ययसंज्ञा ।'' – पा० म० मा० । ''अनेकमन्यपदार्थे ।२।२।२४। अनेकं प्रथमान्त-मन्यस्य पदस्यार्थे वर्तमानं वा समस्यते । स बहुव्रीहिः । अस्तीति विभक्तिप्रतिरूपकमन्ययम् । अस्तिश्चीरा गौः । मयूरव्यंस-कादय्थ ।२।१।७२। एते निपात्वन्ते । '' अश्वीत पिवत इत्येवं सततं यत्राभिषीयते सा अश्वीतिपिवता।'' – पा० सिद्धान्तकौ० ।

ए० १२८ पं० १४. **राङ्कुलाखण्डप्रातिपक्ष्येणः । "तृ**तीया तत्कृतार्थेन गुणवचनेन । उपादानविकलः, शङ्कुला-खण्डः, किरिकाणः । समर्थप्रहणं किमर्थम् <sup>१ १</sup>तिष्ठ त्वं, शङ्कुलया, खण्डो धावति मुसलेन । किं त्वं करिष्यसि शङ्कुलया, खण्डो 15 विष्णुमित्र उपलेन ।" इति पातक्षलमहाभाष्ये २।९।९।

पृ० १२८ पं० १५-१६. देवद्त्तस्य · · · · सापेक्षस्यापि समासः । ' 'विद् सापेक्षमसमं भवतित्युच्यते 'राज-पुरुषोऽभिरूपः' 'राजपुरुषो दर्शनीयः' अत्र वृत्तिनै प्राप्तोति । नैष दोषः । प्रधानमत्र सापेक्षम् । भवति च प्रधानशब्दस्य सापेक्षस्यापि समासः । यत्र तर्द्धप्रधानं सापेक्षं भवति तत्र वृत्तिनै प्राप्तोति – 'देवद्त्तस्य गुरुकुरुस्' 'देवद्त्तस्य गुरुपुत्रः' 'देवद्त्तस्य दासभार्या' इति । नैष दोषः । समुदायापेक्षात्र षष्टी सर्वे गुरुकुरुमपेक्षते ।'' – इति पातब्रलमहाभाष्ये २।१।१।२० विस्तरार्थिभिस्तु अस्य व्याख्यानं प्रदीपे उद्योते च विलोकनीयम् ।

पृ० १२८ पं० १८-१९. अपराब्दो हि नाम ..... । "सूर्यांसोऽपशब्दाः । ... तद्यथा - 'गौः' इत्यस्य शब्दस्य 'गावी, गोणी, गोता, गोणोतिलका' इत्यादयो बहवोऽपश्चंशाः ।" इति पातज्ञलमहाभाष्ये १।१। परपशाहिके । "तत्र 'गौः' इति प्रयोक्तव्ये अशक्त्या प्रमादादिभिर्वा गाव्यादयस्तप्रकृतयोऽपश्चंशाः प्रयुज्यन्ते । ते च साम्नादिमत्येव लब्धस्वरूपाः साधुत्वं विज्ञहित । अर्थान्तरे तु प्रयुज्यमानाः साधव एव विज्ञायन्ते । न होतेषां रूपमात्रप्रतिवद्यमसाधुत्वम् । अर्खगोण्यादयः शब्दाः 25 साधवो विषयान्तरे ।१।१४९। आवपने 'गोणी' इति स्वविप्रयोगाभिधाने च 'अस्तः' इत्येतयोगवस्थितं साधुत्वम् ।" इति भर्तृहरिविरचितायां वाक्यपदीयस्वृत्तौ १।१४९ ।

पृ॰ १२९ पं॰ ३. पदान्तरविषयत्वात्, अङ्गातः । अत्र 'पदान्तरविषयत्वात्, वाष्यभेद् एव वा अज्ञातः ।' इति पाठः समीचीनो भाति । दश्यतां टिप्ट॰ ५७ पं॰ ३५ ।

ए० १२९ पं० १४. कियार्थस्वरूढस्य । अत्र हस्तिलिखतप्रत्यनुसारी 'कियार्थं च रूढस्य' इति पाठः शोभन एव । 30 ए० १२९ पं० १४ – १६. आख्यातस्य · · । दश्यतो टिए० ५५ पं० २८ ।

पृ० १२९ पं० १९. धातुप्रातिपदिकः । "अर्थवदधातुरप्रत्ययः प्रातिपदिकम् ।" –पा० १।२।४५। "भूवादयो धातवः ।" –पा० १।३।९। "क्रियावचनो धातुः ।" –पा० म० भा० १।३।९। "सुसिङन्तं पदम् ।" –पा० १।४।९४ ।

पृ० १२९ पं० २३. 'न' इत्यनुवर्तनात् । 'न' इत्यनुवर्तनाद् 'न केवलो वाक्यभेद एव वा' इत्याशयः प्रतीयते । एवं च मूलेऽपि [पृ० १२९ पं० ३] 'न पदभेद एव पदान्तरविषयत्वात् , वाक्यभेद एव वा , अज्ञातस्याग्निहोत्रस्य क्रिया- 35 विशेषणत्वेनानुवादात्' इति पाठः समीचीनो भाति । दृश्यतां टिपृ० ५७ पं० २८ ।

१ "तिष्ठ त्वम्, शङ्कुलया न प्रयोजनम्, मुसलेन कृतः खण्डो धावतीलर्थः । 'शङ्कुलयेति सहयोगे तृतीया' इलापि किश्वतः । हे विष्णुमित्र त्वं शङ्कुलया किं करिष्यिति ? उपलेन पाषाणैन कृतः खण्ड इति द्वितीयार्थः ।'' इति उद्योते । नय० टि० ८

पृ० १३० पै० १०. **राज्दाव्यवस्थानात् ।** अत्र य०प्रतिपाठानुसारेण 'शब्दाव्यवस्थानम्, तद्व्यवस्थानात्, इत्यपि पाठः संभवेत् ।

पृ० १३० पं० १५-१६. प्रतिक्षात्यागप्रतिक्षान्तरगमनः। "प्रतिदृष्टान्तधर्माभ्यनुज्ञा स्वदृष्टान्ते प्रतिज्ञाहानिः। प्रतिज्ञातार्थप्रतिषेधे धर्मविकल्पात् तद्र्थनिर्देशः प्रतिज्ञान्तरम्।"-न्यायस्० ५।२।२-३ । विस्तरेण न्यायभाष्यादितो ज्ञेयम्।

<sup>5</sup> पृ**० १३१ पं० ७,२६. अनुवादादर । कारि**केयं विशेषावस्यकभाष्यकोञ्चर्यवृत्ति-कोट्याचार्यवृत्ति[ पृ० ९७३ ]-बृह्-त्कल्पसूत्रवृत्ति[ पृ० ४०१ ]-षड्दर्शनसमुचयबृहद्वृत्ति[ पृ० १२३ ]**प्रभृतिग्रन्थेषु उद्भृतास्ति ।** 

पृ० १३१ पं० १७,२४. अ**र्थापुनरुक्तं** । दृश्यतां पृ० १५६ पं० २२ । टिप्ट० ६२ पं० २४ ।

पृ० १३२ पं० १. न सात्र कश्चिः। दश्यतां पृ० १४२ पं० १७।

पृ० १३२ पं० ६. घनं घनं । (दानं दानं ? द्वुतं द्वुतं ? यूतं थूतं ? ? ? )।

10 पृ० १३२ पं० ६-७. हेतौ कृतकत्वाः । "अनित्यः शब्दः । कृतकत्वात् । कृतकमनित्यं दृष्टं यथा घटः । तथा च कृतकः शब्दः । तस्मात् कृतकत्वादनित्यः ।" इति चन्द्रकीर्तिविरित्वायां मध्यमकत्रृतौ पृ० २० ।

पृ० १३३ पं० ४. शब्दः, कर्तृःः। 'शब्दः प्रयुज्यते, स च कर्तृःः' इत्याशयकः पाठोऽत्रापेक्ष्यते ।

पृ० १३४ पं० ८. प्रत्यपेक्षितः। ( प्रत्यवेक्षितःः? )। दश्यतां पृ० १३० पं० ११ ।

पृ० १३४ पं० १३. द्शदाडिमादिश्लोकः । दश्यतां टिप्ट० ५५ पं० १६।

15 पृ० १३४ पं० २०. काकवाशितं…। "तिरश्चां वाशितं रुतम्।" इति अमरकोषे १।७१५।

पृ० १३५ पं० १,८,९०. वै**ातिकमन्त्रादिःः। अत्र सर्वत्र 'वातिक'स्थाने 'धातिके'** इति पाठः शुद्धो माति ।

पृ० १३५ पं० ७. आदिमदनादिप्रसिद्धीनां । आदिमयसिद्धीनामनादिप्रसिद्धीनां चेत्यर्थः । अत्र अस्वारस्ये तु 'आदिवद् अनादिप्रसिद्धीनाम्' इति कल्पनीयम् ।

पृ० १३५ पं० ९. <sup>°</sup>वातिकानां झानानि । अत्र प्रतिस्थः '°वादिकानां झानानि' इति पाठ एवादरणीयः ।

20 पृ० १३५ पं० १३. नक्षत्रं स्ष्ट्रा वाचो विस्वान्ति । "न पुरा नक्षत्रेभ्यो वाचं विस्वेत्, यत् पुरा नक्षत्रेभ्यो वाचं विस्वेत् यद्यं विस्वेत् । उदितेषु नक्षत्रेभ्यो वाचं विस्वेत् ।" इति तैत्तिरीयसंहितायाम् ६।१।४।२०-२८। "नक्षत्रं स्ट्वा वाचं विस्वेते ।" इति कठसंहितायाम् २३।५। "सँतोऽविनक्षा पारार्थ्यम् ……॥१।१३०॥ …… 'नक्षत्रं स्ट्वा वाचं विस्वेत्' इति काळोपलक्षणार्थं नक्षत्रदर्शनं तत् ।" इति भर्तृहरिविरचितायां वाक्यपदीयखकृतौ ।

पृ० १३६ पं० १,७. युक्ततरी तु । ( युक्ततरा तु ? )।

१ "तिरोऽश्वन्ति ते तिर्यश्चः, तेषां यद् स्तं तद् वाशितम् । 'वाशृ शब्दे' [पा॰ धा॰ दिवादि॰ ]। 'वासिता करिणीनार्योव्योस्तितं सुरभीकृते । ज्ञानमात्रे खगारावे वासितं वस्रवेष्टिते ॥' इति विश्वकोषादिदर्शनेन तु दन्त्यवानि । एकं पिस्तिश्वस्य ।" इति असरकोषसुधाव्यास्यायाम् । २ "तपोयुक्तं च श्रेयांसं अद्रवाहुं निरामयम् ॥४॥……प्रणम्य शिरसान्वार्यमूनुः शिष्या वचरपतिम् ।…॥६॥…विस्तीणं द्वादशाङ्गं तु भिक्षवश्चाव्यमेषसः । भिनतारो हि बहवस्तेषां चैवेदसुच्यताम् ॥१३॥ सुख्याहं लघुप्रत्यं स्पष्टं शिष्याहितावहम् । सर्वज्ञमितितं तथ्यं निमित्तं तु बविहि नः ॥१४॥ उल्कां समासतो व्यासात् परिवेषास्त्रथेव च । विद्युतोऽश्चाणि सन्ध्याश्च मेघान् वातान् प्रवर्षणम् ॥१५॥ गत्थवंनगरं गर्भान् यात्रोत्पातं तथ्येव च । प्रहचारं प्रथन्तेन प्रहयुदं च कृत्स्तः ॥१६॥ वातिकं चाथ स्वप्नांश्च मृहत्रांश्च तिर्थास्त्रथे। करणानि निमित्तं च शकुनं पाकमेव च ॥५७॥…वलावलं च सर्वेषां विरोधं च पराजयम् । तत् सर्वमानुपूर्वेण प्रव्रविहि महामते ॥१९॥ सर्वानेतान् यथोदिष्टान् मगवन् वक्तुमहिति । प्रश्चं ग्रुश्रूष्वः सर्वे वयमन्ये च साधवः ॥२०॥ इति नैर्यन्थे भद्रवाहुके निमित्ते गन्याङ्गसञ्चयो नाम प्रथमोऽध्यायः ।" इति भद्रवाहुसंहितायाम् । ३ अत्र धातिको नाम कश्चिद् धातुनिषयमन्त्रादिको धातुवादी सम्भाव्यते ।"सुवणस्त्यतान्नाणि हरितालं मनःशिला । गैरिकाजनकासीससीसलोहाः सहिङ्कुलाः । गन्यकोऽभ्रकमित्वाचा धात्वो गिरिसम्भवः ॥" इति अमरकोष्टस्त्राव्याख्याय्यम् २।४।८। ४ "सतोऽवियक्षा इति । शब्देनोपात्तस्याप्यर्थस्यविवक्षा पाराध्यमिति शब्दोपात्तस्याप्यर्थस्योगलक्षणता ।…पाराध्यस्त्रोदाहरणं नक्षत्रव्रमिति । शब्दोपात्तो हि वाग्विसर्गां नक्षत्रदर्शनपूर्वकः, तत्र नक्षत्रदर्शनेन काल उपलक्ष्यते, यदा नक्षत्रमुदिति तदा वाच्यमेन वाग्वसर्यः कर्तव्य इति ।"—वृष्मभदेवरि ।

पु० १३६. पं० ३-४,२१-२५. त्वद्भिप्रायवत्ः। द्वयतां पु० १५२ पं० २०।

पृ० १३६ पं० ८. पुरुष एवेदं । "पुरुष एवेद्धू सर्वे यद्भूतं यद्ध भैन्यम् । उतास्तृतत्वस्येशान्तो यदन्नेनातिरोहिति ॥" इति ऋग्वेदे पुरुषसूक्ते १०१९०। वचनमिदं यजुर्वेदेऽप्युपलभ्यते । दृश्यतां ए० १४४ पं० ११, ए० १८९ पं० ५।

पृ० १३६ पं० ५. विध्यन्तरविधानः मद्याश्चिमित्यादि [ पृ० १३७ पं० १ ] । 'विध्यन्तरविधानशैल्या तिसिद्धिः, यूपं छिनत्तिः । पालःशमद्याश्चिमित्यादिवत्' इत्यपि मूलं सम्भान्यतेऽत्र ।

पृ० १३७ पं० १,१०. **एतद्**षि · · । इत्यतां पृ० १५३ पं० ५ ।

पृ० १३७ पं० २,१२. संस्कृतः सन्ः। "संस्कारास्वावतेरन्, अर्थकालस्वात् । तत्कालास्तु यूपकर्मत्वात् तस्य धर्मविधानात् सर्वार्थानां च वचनादन्यकालत्वम् । सकृत्मानं च दर्शयति ।" इति मीमांसादर्शने १९।३।४।५-७ ।

पृ० १३७ पं० ४,१५. ननु तच्छब्दताः। "तद्यत्तादर्थात् ताच्छब्धं तस्येदं प्रहणम्।" इत्यपि पातञ्जनहाभाष्ये [ ११११२८,२९ ] उपलभ्यते पाटः। एवं च तदनुसारेण 'ननु तद्यत्तादर्थात् ताच्छब्धं तस्येदं प्रहणम्, यथेन्द्रार्थो स्थूणेन्द्रः।' 10 इत्यपि मूळं चिन्त्यम्। इस्तिलिखितप्रतिषु तु अञ्चद्धः पाठोऽत्र।

पृ० १३७ पं० २३. यथा यूपंः। दश्यतां टिप्ट० ५९ पं० ५ ।

पृ० १३८ पं० ३,११ न च च्छेदनमेत्रे ः। (न च च्छेदनेनैवे ःः?)।

पृ० १३८ पं० ८,२३. शैली · · । दश्यतां पृ० १५३ पं० ५ ।

पृ० १३९ पं० १,९. नतु सेवादिवत्ः। दृश्यतां पृ० १५३ पं० २२-२३।

पृ० १४० पं० २,१४. वेदवादासाधुताः। इत्यतां पृ० १५३ पं० २३।

पृ० १४० पं० ४,२२. अथ अग्निहोत्रः। दस्यतां पृ० १५२ पं० १४।

१ 'भाव्यम् इति यजुर्वेदे पाठः, तत्र चैवं व्याख्यायते — ''स एव पुरुषः, पूर्वपर्यायविशेषिते 'एव'शब्दः, नान्यः । इ**टं वर्तमानकं सर्वे** य**च भूतमतीतं यच भाग्यं भविष्यत् तस्य कालत्रयस्य ईशानः । न केवलं कालत्रयस्य ईशानः, उत** अमृतत्वस्थापि मोक्षस्यापि, 'उत'शब्दोऽपिशब्दार्थे । कस्मात् कारणात् ? यत् अन्नेन अमृतेन अतिरोहति अतिरोहं करोति सर्वस्थेश्वर इति ।" इति उवटविरचिते शुक्कयजुर्वेदभाष्ये ३९।२। "यत् इदं वर्तमानं जगत् तत् सर्व पुरुष एव । यद् भूतमतीतं जगत् यच भाव्यं भविष्यं जगत् तदपि पुरुष एव । यथास्मिन् कल्पे वर्तमानाः प्राणिदेहाः सर्वेऽपि विराट् पुरुषस्यावयवाः तथैवातीतागामिनोरपि कल्पयोर्द्रष्टञ्यमिति भावः । उतापि च अमृतत्वस्य देवत्वस्य ईशानः स्वामी स पुरुषः, यद् यस्मात् अनेन प्राणिनां भोग्येन अनेन फ्लेन निमित्तभूतेन अतिरोहति स्त्रीयां कारणावस्थामतिकम्य परिदरयमानां जगदवस्थां प्राप्नोति तस्मात् पुरुष एव । प्राणिनां कर्मफलोपभोगाय जगदवस्थास्त्रीकारान्नेदं तस्य वस्तुःत्वमित्यर्थः । यद्वा सर्वं पुरुषश्चेत् तर्हि परिणामी-त्याशङ्कवाह - अमृतत्वस्य अमरणधर्मस्येशानः मुक्तेरीशः। यो हि मोक्षेश्वरो नासौ स्नियत इत्यर्थः । किञ्च, यजीवजातमन्नेनाति-रोहति उत्पद्यते तस्य सर्वस्य चेशानः, ब्रह्मादिस्तम्बपर्यन्तो भूतम्राम उक्तः, तस्यान्नेनैव स्थितेः । 'इतः प्रदानाद्धि देवा उपजीवन्ति' इति श्रुतेः।" इति महीधरविरयितायां श्रुक्तयजुर्वेदवृत्तौ ३९।२ । महीधरनिरचितवृत्तिसदृश्येन व्याख्यात्र ऋग्वेदस्य सायण-भाष्ये । २ "संस्काराः । १ १ । ३ । ४ । ५ । यूपसंस्कारा ये पशुतस्त्रमध्ये कियन्ते तथा प्रोक्षणमञ्जनसुरूष्ट्रयणं परिव्याणं च, तेषु चिन्त्यते - किं तस्य तस्य पशोभेंदेन कर्तव्याः अथवा तन्त्रमिति । किं प्राप्तम् ? संस्काराह्त्वावर्तेरन् यूपस्य, न यथा यूपास्तन्त्रं तथा स्यः । किं कारणम् ? अर्थकालस्वात् । अर्थः पशोर्नियोजनम् । तत्काला एते संस्काराः । तत्र ग्रह्मते विशेषः । यस्य पशोर्नियो-जनकाले कृतास्तदर्भा इति । इतरयोरतु पश्चोरप्राप्तकालस्वात् तादध्यैन नास्ति प्रयोगः । तस्मादावर्तेरन् । यथा अप्नेः संमार्जनम् । तरकालास्तु ः ।११।३।४।६। सलमावर्तेरन् , यद्येते नियोजनकाला भवेयुः । तत्कालास्त्वेते दीक्षाकालाः । कथं ज्ञायते ? यूपकमेत्वात् । नैते नियोजनार्थाः । यूप एतैः कियते । यूपो नियोजनार्थः । स च दीक्षासु कर्तव्यः । 'दीक्षासु यूपं छिनत्ति' इति वचनात् । संस्कारैश्व स कियते । तस्माद् वीक्षाकाला एवैते संस्काराः । ननु छेरनमात्रं तत्र यूपस्य श्रूयते, न यूपकिया । उच्यते — न किश्चिद् द्रव्यं यूपाख्यमस्ति यस्य छेदनमुच्येत । तदेतदेवं ज्ञायते – दीक्षास छेदनादिभिर्यूपं करोतीति । छेदन-ब्रहृणं च मुख्यत्वात् प्रदर्शनार्थम् । यत् कारणम् । नासौ छेदनेन केवलेन यूपो भवति इति । ...तस्माद् यूपवत् संस्कारा अपि तस्त्रम् ।·····सकुनमानं च दर्शयति ।१९।३।४।७।··सकृनिमतं खातं यूपं दर्शयति ।···तस्मादपि तन्त्रं संस्काराः ।" इति शाबरभाष्ये ।

पृ० १४० पं० २५. य**हासंस्थाभिरग्निष्टोमादिभिरिष्टिमिख्या** । इत्यतां टिपृ० ५३ टि० ३ ।

पृ० १४१ पं० ४. तद्नुष्ठातव्यम् । दृश्यतां पृ० १५२ पं० १५।

पृ० १४९ पं० प. मीमांसकेरेवं । अत्र 'मीमांसकेरेव' इति भा० प्रतिस्थः पाठः समीचीनतरः ।

पृ० १४१ पं० ६. यज्ञेन यज्ञमः । "अथातो धर्मजिज्ञासा ।१।१।१। चोदनालक्षणोऽर्थो धर्मः ।१।१।२। तसा-ग्रेचिदनालक्षणोऽर्थः श्रेयस्करः । एवं तर्हि श्रेयस्करो जिज्ञासितव्यः, किं धर्मजिज्ञासया ? उच्यते—य एव श्रेयस्करः स एव धर्मशब्देनोच्यते । कथमवराम्यताम् ? यो हि यागमनुतिष्ठति तं धार्मिक इति समाचक्षते । यश्च यस्य कर्ता स तेन व्यपदि-श्यते, यथा पाचको लावक इति । तेन यः पुरुषं निःश्रेयसेन संयुनिक स धर्मशब्देनोच्यते । न केवलं लोके, वेदेऽपि 'यैशेन यज्ञमयजन्त देवाः तानि धर्माणि प्रथमान्यासन्' [ऋग्वेद० १०।९०।१५] इति यज्ञतिशब्दवाच्यमेव धर्म समाम-नन्ति ।" इति मीमांसादर्शनस्य शाबरभाव्ये ।

10 पृ० १४१ पं० १८ भावतस्य ......हेतुकर्तृसाधनसाध्यस्य । भावयतीति भावनः, तस्य भावतस्य, भवन्तं धर्मे भावयत इत्यर्थः। तथा च हेतुकर्तृसाधनोऽयं भावनशब्दः, "स्वतन्नः कर्ता। तखयोजको हेतुश्च।" [पा० १।४।५४-५५] इति हेतुसंज्ञायाः कर्तृसंज्ञायाश्च व्याकरणेन विधानात्।

पृ० १४२ पं० १. तद्नुबन्धाचे ···। दृश्यतां पृ० १४६ पं० १०,२०, पृ० १४७ पं० १२, पृ० १४९ पं० २१। पृ० १४२ पं० १०. योगविमागा ···। ''चतुर्थां तदर्थार्थविलिहितसुखरक्षितैः । [पा० २।१।३६।] ··· ··· योग
15 विभागः करिष्यते—'चतुर्था' । चतुर्था सुबन्तेन सह समस्यते । ततः 'तद्र्थार्थ' ।'' इति पातञ्जलमहामान्ये ।२।१।३६।

पृ० १४३ पं० १०. प्रागुक्तविधिना । प्रथमे विधिनये विस्तरेणाभिहितमेतत् । दृश्यतां पृ० ३५।

प्र• १४३ पं० ११. चानिष्ठःः। इत्यतां पृ० ३५ पं० २१ टि० ८, टिपृ० २६ पं० १७।

प्र० १४४ पं० ३-४. प्राग् नासीत् ः बाध्यत्वाचा । इत्यतां पृ० १४६ पं० ७ ।

प्रश्व १४४ पंत्र ८. 'न कर्मणा न प्रजया धनेन त्यागेनैके अमृतत्वमानशुः !' इति मुद्दितायां कैवल्योप20 निषदि महानारायणोपनिषदि च दर्शनादसाभिरण्ययं पाठः स्वीकृतः, तथापि "तथा च वेदेऽज्युक्तम्—न प्रजया न धनेन
त्यागेनैकेनामृतस्वमानशुः ॥'' इति उत्तराध्ययनसूत्रबृहहृत्तौ [ ४१९७, पृत्र ४०९ ] दर्शनात् सर्वासु हस्तलिखितन्यचक्रप्रतिषु
च 'न कर्मणा प्रजाय न धनेन त्यागेनैकेनामृतत्वमानसः' इति पाठोपळ्च्धेः नै कर्मणा न प्रजया न धनेन त्यागेनैकेन नामृतत्वमानशुः' इत्यपि पाठः पुरा प्रसिद्ध आसीदिति प्रतिभाति । तथा च 'नै कर्मणा न प्रजया न धनेन त्यागेनैकेनामृतत्वमानशुः' इति प्रत्यनुसारी पाठः शुद्ध एवात्र ।

<sup>25</sup> प्र०१४४ पं०११. **पुरुष एवेदं**ःः) दृश्यतां दिप्र०५९ पं०२।

प्र**ः १४५ पं ० १७. काक्कनुमत्या । "काकुर्धनिविकारः स्यात् ः।" इति** अभिधानचिन्तामणौ ६।४६ ।

पृ० १४७ पं० २०. °कारणभावादतथाता च। (°कारणभावोऽतथाता च?)।

पृ० १४८ पं० २४. परान्तर्बुधादिः। (परान्तन्तुधादिः)। दश्यतां पृ० ९० पं० ३,१६।

१ "देवाः प्रजापतिप्राणरूपाः यज्ञेन यथोक्तेन मानसेन यज्ञं यथोक्तयज्ञखरूपं प्रजापतिमयजन्त पूजितबन्तः । तस्मात् तानि प्रसिद्धानि धर्माणि जगद्भपविकाराणां धारकाणि प्रथमानि मुख्यान्यासन्" । इति सायणभाष्ये । २ "स्वतन्त्रः कर्ता राधापश्च कियायां खातक्येण विवक्षितोऽर्थः कर्ता स्यात् । तत्प्रयोजको हेतुश्च । राधापश्च कर्तुः प्रयोजको हेतुसंज्ञः वर्तृसंज्ञश्च स्यात् । हेतुमति च । ३।१।२६। प्रयोजकव्यापारे प्रथणादौ वाच्ये धातोणिच् स्यात् । भवन्तं प्ररयित भावयति ।" – पाठ सिद्धान्तकौठ । ३ हस्तविखतन्य वकप्रस्त्रम्यसरेण 'न कर्मणा प्रजया न धनेन त्यागेनैकेनामृतत्वमानशुः' इति सांख्यकारिकायुक्तिदीपिकायाम् इत्यपि शुद्धः पाठः स्यादत्र । "न कर्मणा न प्रजया धनेन त्यागेनैकेनामृतत्वमानशुः" इति सांख्यकारिकायुक्तिदीपिकायाम् [ १० १९ ] उद्धतः पाठः । ४ "कायत्यर्थान्तरं काकः पुंत्नीविक्तः, 'कौशिशमि' – [ हैमउणा० ७४९ ] इति कुः । ककते प्रकृतार्थातिरिक्तं वाञ्छतीति वा, इदयस्थवस्तुप्रतीतेरीषद्भूमिन्नं काकः, तद्यापारसम्पाद्यत्वाद्वा । ध्वनेविकारोऽन्यथापिक्तविनिकारः ।" इति हेमचन्द्रस्रिप्रणीतायाम् अभिधानिवन्तामणिस्त्रोपत्वन्तत्तौ ।

पृ० १४९ पं० १४: वाचादिशासासाः प्रयुक्तस्य चैकार्थत्वात्। (वाचादिक्सासाः प्रयुक्तस्य चैकार्थत्वात् ? वा वाग्दिक्सासाः प्रयुक्तस्यैकार्थत्वात् ?)। 'गौरुदके दृशि स्वर्गे दिशि पशौ रङ्मौ वज्रे भूमाविषौ गिरि।" इति अनेकार्थ-संप्रहे हैंमे, श्लो० ६। दृश्यतां पृ० ५२४ पं० ५।

पृ० १५० पं० ५,२५. वस्यम्च्छलात् । "वस्तनविधातोऽर्थविकस्पोपपस्या छलम् । तत् त्रिविधं वाश्छलं सामान्य-स्छलमुपचारच्छलं चेति । अविशेषाभिहितेऽर्थे वक्तुरभिन्नायादर्थान्तरकल्पना वाक्छलम् । संभवतोऽर्थस्यातिसामान्ययोगादसं- ५ मूतार्थकल्पना सामान्यच्छलम् । धर्मविकल्पनिर्देशेऽर्थसङ्गावप्रतिषेध उपचारच्छलम् ।" — न्यायस्० १।२।१०-१४ । अस्य विस्तरेणार्थो न्यायभाष्यादितोऽवगन्तव्यः ।

पृ० १५० पं० १०. "मिष्यते विवक्ष्यते। अत्र "मिष्टतो विवक्ष्यते इति प्रतिस्थः पाटः समीचीन एवेति स एवादरणीयः, तुलना — "इष्टतो न्यवस्था।" –पा० म० भा० ११३१६०। "इष्टतोऽवधारणार्थः।" –पा० म० भा० ११२१२०।

पृ० १५० पं० १९. प्राप्तिसंवादि । दत्रयतां पृ० १४२ पं० ७ ।

10

पृष् १५१ पंष् ३. सर्वे "श्रीभावा"। दश्यतां पृष् १५१ पंष २५, पृष् १५२ पंष ४,१६।

पृ० १५१ पं० ५. केदमभिहितं ....। दश्यतां पृ० १५२ पं० १६।

पृ० १५३ पं॰ ९. इतिकर्तव्यताकर्तव्यतया । इतिकर्तव्यतात्मिकया कर्तव्यतयेखर्थोऽत्र य॰प्रतिपाउस्वीकारे । 'इतिकर्तव्यतया' इति भा॰ प्रतिपाठोऽपि अत्र समीचीन इति ध्येयम् ।

पृ० १५३ पं० १०. कातरसातेन ःः। 'कातरशतेन शूरं शूरसहस्रेण पण्डितं भर । अलसं येन वा तेन वा नवरं 15 कृतन्ने परिहर ॥' इत्यर्थः ।

पृ० १५३ पं० १८. घृतं दाहयेदश्चिम् । अत्र 'वृतं दाहयेदश्ची' इति रम्यं भाति ।

पृ० १५४ पं० ११-१२. देंषे स्वोजें स्वाःः। कृष्णयजुर्वेदस्य तैत्तिरीयसंहितायां काठकसंहितायां चोपलभ्यमानो मञ्जपाठ उद्धृतोऽत्र नयचकवृत्तिकृता । शुक्कयजुर्वेदे तु 'ःःवायव स्थ देवो वःःः' इति पाठ इति ध्वेयम् ।

पृ० १५४ पं० १३. द्वे विद्ये ···। ''द्वे विद्ये वेदितस्ये इति ह स्म यद् ब्रह्मविदो वदन्ति–परा चैवापरा च ॥४॥ २० तत्रापरा। ऋग्वेदो यजुर्वेदः सामवेदोऽथर्ववेदः शिक्षा कल्पो न्याकरणं निरुक्तं छन्दो ज्योतिषमिति । अथ परा । यया तदक्षरम-

**१ "इचे त्वोजें त्वा । द**र्शयागं चिकीर्षुरमावास्यायां प्रातरिष्ठहोत्रं हुत्वा दर्शयागार्थ 'ममाग्ने वर्चः' इत्यादिभिर्मन्त्रे-र्वेहिषु समिदाधानरूपमन्नाधानं ऋत्वा वरसापाकरणार्थभन्त्रेग पठाशशाखां छिन्दात् ।\*\*\*। इडिखन्नम् , सर्वैः प्राणिभिरिष्यमाण-त्वात् । ऊर्गे बलहेत् रसः । 'ऊर्ज वलप्राणनयोः' [ पा० था० चुरादि० ] इति धातुः । ऊर्ज्यते बलं सम्पाद्यतेऽनया रसरूपयेति ऊर्क् । हे पलाश्वशाखे देवानां भागरूपदध्यर्थं त्वामाच्छिनद्यि । तस्य देवस्य बलयदरसार्थं त्वामाच्छिनद्यीति वाक्यार्थः ।… मातृसकाशादपेल लेच्छयैवारण्ये गन्तारो भवत । सायं पुनर्यजमानगृहे समागन्तारो भवत । . . . . देवो वः सविता प्रार्प-यत श्रेष्ठतमाय कर्मणे । हे गावः प्रेरको देवोऽन्तर्यामी परमेश्वरोऽखन्तश्रेष्ठाय इन्द्रद्धिरूपाय कर्मणे युष्मानरण्ये धासमत्तं प्रार्पयतु प्रेरयत्विति प्रथममन्त्रार्थः ।" इति सायणभाष्ये । २ "द्दे विदे वेदितन्ये ज्ञातन्ये इति एवं ह स किल यद् ब्रह्मविदो वेदार्थाभिज्ञाः परमार्थदर्शिनो वदन्ति । के ते इत्याह — परा च परमात्मविद्या, अपरा च धर्माधर्मतत्साधनफल-विषया । ...... उपनिषद्वेद्याक्षरविषयं हि विज्ञानांमह परा विदेति प्राधान्येन विवक्षितम् , नोपनिषच्छब्दराशिः । वेदशब्देन त सर्वत्र शब्दराशिर्विवक्षितः । शब्दराश्यधिगमेऽपि यल्लान्तरमन्तरेण गुर्वभिगमनादिरुक्षणं वैराग्यं च नाक्षराधिगमः सम्भवतीति प्रथकरणं ब्रह्मविद्यायाः — अथ परा विद्येति । . . अदेश्यमदृश्यं सर्वेषां बुद्धीन्द्रियाणामगम्यम् । . . अप्रास्यं कर्मेन्द्रियाविषयम् । . . . अगोत्रमनन्वयमित्यर्थः । न हि तस्य मूलमस्ति येनान्वितं स्यात् । ''वर्णो द्रव्यधर्माः स्थूलत्वादयः ग्रुहत्वादयो वा, अविद्यमाना वर्णा यस्य तदवर्णम् । . . चक्षुश्च श्रोत्रं च नामरूपविषये करणे . . अविद्यमाने यस्य तदचक्षुःश्रोत्रम् । . . . तदपाणिपादं कर्मेन्द्रिय• रहितम् । . . . निल्यमिनाशि । विभुं विविधं ब्रह्मादिस्थावरान्तप्राणिभेदैर्भवतीति विभुं सर्वगतमाकाशवत् । . . . शब्दादयः . . . स्थल-कारणानि, तद्भावात् सुस्क्षमम् । . . न व्येतीखव्ययम् । . . यदेवंलक्षणं भृतयोनि भृतानां कारणं परिपश्यन्ति . . धीरा धीमन्तो विवेकिनः । ईश्शमक्षरं यथा विशयाधिगम्यते सा परा विशेति समुदायार्थः ।" इति शंकराचार्यकृते मुण्डकोपनिषद्भाष्ये ।

धिगम्यते ॥५॥ यत् तदद्रेश्यमग्राह्यमगोन्नमवर्णमचक्षुःश्रोत्रं तदपाणिपादम् । नित्यं विशुं सर्वगतं सुसूक्ष्मं तद्व्ययं यद् भूतयोनिं परिपश्यन्ति धीराः ॥६॥" इति मुण्डकोपनिषदि ।

पृ० १५४ पं० २३. नियोगार्थस्य । "कोऽयं नियोगो नाम शनिशब्दो निःशेषार्थः, योगार्थो युक्तिः, निरवशेषो योगो नियोगः निरवशेषत्वम् अयोगस्य मनागण्यभावात् । अवश्यकतेब्यता हि नियोगः ।" – प्रमाणवार्तिकालं० ए० ८ । नियोगस्य किस्तरं मकारादिकं च विस्तरेण प्रमाणवार्तिकालङ्कारे [ ए० ८-१५ ] अष्टसहस्यां [ ए० ५-१० ] तत्त्वार्थक्षोकवार्तिकं [ ए० २६१ – २६५ ] न्यायकुमुद्दन्द्र [ ए० ५८२-५८८ ]प्रभृतिग्रन्थेषु च विलोकनीयम् । "प्रमाणान्तरागोचरः सब्दमात्रालम्बनो 'नियुक्तोऽस्मि' इति प्रस्तरमवेदनीयः सुखादिवत् अपरामृष्टकालत्रयो लिङ्गादीनामर्थो विधिः ।" इति विधिवविके ए० ४८ ।

पृ० १५४ पं० २५,२६. °जुहोत्यनुवाद इति । व्यत्ययाः । ''जुहोत्यनुवाद इति चेत् । व्यत्ययाः '' इत्यपि पाठः स्यादत्र । दश्यतां 'पृ०१५४ टि० १२' इत्यत्र भा० प्रतिस्थं पाठान्तरम् ।

10 पृ० १५५ पं० ४०५. सुप्तिङुः तदिष च ····। अत्र 'तद्षि च' इत्यस्य स्थाने 'सोऽपि च' इति पातञ्जल-महाभाष्ये पाटः । अस्याः कारिकाया विस्तरेण व्याख्यानं पातञ्जलमहाभाष्य-सिद्धान्तकौमुद्यादिभ्योऽवगन्तव्यम् ।

पृ० १५५ पं० ९. कोशपानः " "तुलाखापो विषं कोशो दिव्यानीह विद्युद्धे। महाभियोगेव्येतानि शीर्षकस्थेऽभि-योक्तरि ॥ २१९५ ॥ "देवानुप्राम् समभ्यर्च्य तत्त्वानोदकमाहरेत्। संश्राच्य पाययेत् तस्माजलं तु प्रसृतित्रयम् ॥२१११२॥ भर्वाक् चतुर्दशादह्वो यस्य नो राजदैविकम् । व्यसनं जायते घोरं स शुद्धः स्थान्न संशयः ॥२१११३॥" इति याञ्चवल्य-15 रमृतौ । "अतः परं प्रवक्ष्यामि कोशस्य विधिमुक्तमम् । शास्त्रविद्विर्यथा प्रोक्तं सर्वकालाविरोधिनम् ॥ पूर्वाह्वं सोपवासस्य स्नातस्याईपटस्य च । सश्क्रस्यास्यसिनः कोशपानं विधीयते ॥ इच्छतः श्रद्धधानस्य देववाह्यणसिन्नधौ ॥ यद्भक्तः सोऽभि-युक्तः स्यात् तदैवत्यं तु पाययेत् । अभ्यर्च्यं देवतां स्नाप्य जलस्य प्रसृतित्रयम् ॥ सप्ताहाभ्यन्तरे यस्य द्विसप्ताहेन वाऽशुभम् । रोगोऽग्निजीतिमरणमर्थश्रेशो धनश्चयः । प्रत्याव्यकं तु दश्येत सैव तस्य विभावना ॥" इति नारदस्मृतौ ४।३२७-३३०।

पृ० १५५ पं० १०. कुन एव ज्ञायते । ( कुत एतज्ज्ञायते ? ) ।

20 पुरु १५५ पंर १४. देशविशेषस्य वा। दश्यतां पुरु १२१ पंर ११-१२।

ए० १५६ पं० ८. प्रकृताध्ययनिक्रियेणेति । प्रकृता अध्ययनिक्रया येन स प्रकृताध्ययनिक्रयः, तेन प्रकृताध्ययन-क्रियेण सब्बह्मचारिणा इत्यर्थे यथाश्चतं साध्येत्र । अत्र अस्वारस्ये तु 'प्रकृताध्ययनिक्रिययेति' इति कल्पनीयमत्र ।

पृ० १५६ पं० २२. दाब्दार्श्वयोः ...... पुनर्वचनं च । अत्र 'पुनर्वचनं चा' इति प्रतिस्थः पाठोऽपि सङ्गत एव । "शब्दार्थयोः पुनर्वचनं पुनरुक्तमन्यत्रानुवादात् । [न्यायस्० ५।२।१४], अन्यत्रानुवादात् शब्दपुनरुक्तमर्थपुनरुक्तं वा । 25 'नित्यः शब्दः, नित्यः शब्दः' इति शब्दपुनरुक्तम् । अर्थपुनरुक्तम् 'अनित्यः शब्दः, निरोधधर्मको ध्वानः' इति । अनुवादे व्यपुनरुक्तम्, शब्दाभ्यासादर्थविशेषोपपत्तः । यथा 'हेत्वपदेशात् प्रतिज्ञायाः पुनर्वचनं निगमनम्' [न्यायस्० १।१।३९] इति । अर्थोदापत्रस्य खशब्देन पुनर्वचनम् [न्यायस्० ५।२।१५], पुनरुक्तमिति प्रकृत्वम्, निदर्शनम्-'उत्पत्तिधर्मकत्वाद-नित्यम्' इत्युक्त्वा अर्थोदापत्रस्य योऽभिधायकः शब्दस्तेन स्वशब्देन ब्रूयात् 'अनुत्पत्तिधर्मकं नित्यम्' इति । तच्च पुनरुक्तं वेदितव्यम् । अर्थसंप्रत्यार्थे शब्दप्रयोगे प्रतीतः सोऽर्थोऽर्थापत्येति ।" इति न्यायमाध्ये ।

ए० १५७ पं० ३. विधिविषयविप्रकृष्टीभृतार्थत्वात् । दश्यतां ए० १५८ पं० १३ ।

पृ० १५७ पं० १८. जुहोतेरनुवादत्वे [ वा ] । सत्र '[ वा ]' इति लाज्यम् ।

ए० १५८ एं० २४-२७. गुडस्य चाश्चष्यत्वात् ···चश्चस्तेजोमयं तस्य ···। अत्र 'गुडस्यार्चश्चष्यत्वात्' इत्येव गुद्धं प्रतीयते । गुडस्य चश्चिहितकरत्वाभावादित्यर्थः । एतच 'चैश्चस्तेजोमयं तस्य' इत्यादिना दर्शयति प्रनथकारः ।

पृ० १५९ पं० २७. शङ्कः कद्स्यां ... उस्मत्तगङ्गाप्रतिमं बभूव। 'उस्मत्तगङ्गप्रतिमम्' इति तत्त्वार्थश्लोकवार्तिके 35 [ पृ०२८९ ] प्रमेयकमलमार्तृष्डे [ पृ० ६६७ ] प्रमाणमीमांसायां [ पृ० ६८ ] चोद्धृतः पाठः ।

र "शरीरावयवाद् यत् ।"-पा० ५१९)६। २ "चञ्चरित्यादि । चञ्चरिन्द्रियस्य तैजसस्य स्रोध्यतः आप्यात् तैजसविरुद्ध-त्वेन हेतुना विशेषादिति वातपित्तभयाद्धिकरवेन भयं भवति ।" इति चक्रपाणिदत्तविरचितायां चरकसंहितावृत्ती ए० ३९ ।

पृ० १६० पं० १,१०. त्वन्मतासु वेदो ः । अत्र 'त्वन्मतासु वेदो न ज्ञानं न ज्ञानतः' इति पाठो मूछत्वेन बोध्यः । त्वन्मताद् वेदः स्वयं न ज्ञानम् , न च ज्ञानतो जायते वेदस्यापौरुषेयत्वाङ्गीकारात् । अतः परमार्थत उपचारतो वा वेदस्य चेतनत्वाभाव इत्याशयः ।

पृ० १६० पं० ३. कुदुपादि…। अत्र 'कुतुपादिः...' इत्यपि शुद्धः पाठः स्यात् । "कुत्रूः कृतेः स्नेहपात्रम्, सैवाल्पा कुतुपः पुमान्।" इति अमरकोषे २।९।३३।

पृ० १६० पं० ४. यदेतद्ः। इत आरभ्य पृ० १७१ पर्यन्तं चिहितया चर्चया कथञ्जित् समाना चर्चा पृ० ४३०-४३५ मध्येऽपि वर्तत इति तत्रापि विलोकनीयं यथायोगम्।

पृ॰ १६० पं॰ १२. ° प्राणाञ्चत्ववदिति । '°प्राणेऽञ्चत्ववदिति' इति भा॰ प्रस्रतुसारी पाठोऽपि समीचीन एकात्र । ''अत्रं वै चन्द्रमाः, अत्रं प्राणाः, उभयमेवोपैत्यज्ञामित्वाय ।'' इति तैत्तिरीयब्राद्याणे ३।२।३।१९ ।

ए० १६१ पं॰ ३, १३. उभयसस्वकार्यसस्वयोः । सप्तम्यन्तमेतत् । एतस्मिन् विकल्पद्वये इत्यर्थः ।

ए० १६१ पं० ८, २७. नमु घटसत्त्वं ःः । तुल्ताः - "सर्वमभावः, भावेष्वितरेतराभावसिद्धेः । न, स्वभावसिद्धेः भावानाम् ।" -न्यायस्० ४।१।३७-३८ । अर्थोऽस्य न्यायभाष्यादितोऽवगम्यः ।

पृ॰ १६२ पं॰ ६,७. सतो वैलक्षण्यात् । अत्र 'सतः' इति षष्ट्यन्तं ज्ञेयम् ।

प्र॰ १६२ पं॰ १५. तुल्यजातीयेन [ अतुल्यजातीयेन ] च । अत्र [ अतुल्यजातीयेन ]' इति परिहर्तुं शक्यम्।

पृ० १६३ पं० ८,९. जात्युत्तरताः जातिवादः । असदुत्तरं जातिः । "साधर्म्यवैधर्म्योभ्यां प्रत्यवस्थानं जातिः ।" 15 न्यायस् ११२।१८ । विस्तरेण त्वस्थाश्चतुर्विश्वतिर्भेदा न्यायस्त्रस्य पञ्चमाध्याये प्रथमाह्निके विलोकनीयाः ।

पृ० १६५ पं० ५. सङ्गीत्या । सङ्केतेनेत्यर्थः । तुलना – "सङ्गीतिमात्रमत्र प्रत्ययहेतुः, अकृतसङ्केतस्य घटादिष्रत्ययाः भावात् ।" इति विशेषावस्यकभाष्यस्त्रोपज्ञतृतौ पृ० ५ ।

पृ० १६५ पं० ८. अश्चेर्मञ्जलमामवत् । "तत्र नाममङ्गलं यजीवस्य श्वजीवस्य वा मङ्गलमिति नाम कियते, तद्यथा - सिन्धुविषयेऽग्निर्मङ्गलम् । लाडविषये द्वरकवलनकम् । उभयं वन्दनविषयं मालेत्यादि ।" इति विशेषा 20 वर्यकभाष्यस्थोपञ्चती ।

पृ० १६५ पं० ९. एकान्तः । 'कार्यमेव असत्' इत्युक्ती कार्ये सत्त्वं न निषिध्यते । तथा च कार्यं सदपि असदपि च सम्भवतीत्वतः 'कार्यमसदेव' इत्येकान्तस्य त्यागो बोध्यः ।

पृ० १६५ पं० १२. यदि कार्यं कथमसत् ...दीपेनेव क्रिययेति । दृश्यतां पृ० १७१ पं० ३-४।

ए० १६५ पं० २१. परिहारार्थमधोच्यते । (परिहारार्थमधोच्येत ?)।

पृ० १६६ पं० ३, १७. अनुपादानमधुद्धिसिद्धं ः। "नासत्, न सत्, न सदसत्; सदसतोर्वेधम्यात् । उत्पाद-व्ययदर्शनात् । बुद्धिसिद्धं तु तदसत् ।"-न्यायस्० ४।१।४८-५० । दृश्यतां पृ० ४६० टि० १, पृ० ५०४ टि० ३ ।

पु॰ १६८ पं॰ १९. यत एवःः। "यसात् प्रकरणचिन्ता स निर्णयार्थमपदिष्टः प्रकरणसमः ।१।२।७।" इति न्यायस्त्रे पाठः । 'पृ॰ ४३५ पं॰ ९' इत्यत्र च स एव पाठः स्वीकृतो सयचक्रवृत्तिकृद्धिः । दश्यतां पृ॰ ४३५ टि॰ ४ ।

ए० १७२ पं० १०. अ**ञ्चानप्रतिवद्धैकान्तेऽपि चाञ्चानप्रतिघद्धत्वे । दा**यतां ए० ११३ पं० १९–२०। 30 ए० १७२ पं० २३. सामान्यादिविचारप्रस्थाख्याचिनः । षष्ट्यन्तमेतत् ।

पृ० १७३ पं० १८. 'सिश्चियो । अत्र 'सिश्चियो इति भा० प्रतिपाठः समीचीनो भाति, 'तत्त्वेनैक्यम् आश्चित्य न्याय्यः' [ पृ० १७३ पं० २,१६ ] इत्यभिहितत्वात् ।

पृ० ९७३ पं० २४-२५ भावे घञो.....मिति वा। इत्यतां पृ० १८ पं० २१, पृ० ३८२ पं० १३-१५। पृ० ९७४ पं० १,१०. न च विवि...। अत्र 'न विवि...' इत्यपि पाटः समीचीनो भाति।

१ कृत्तिः वर्म । तथा च स्त्रीलिङ्गः 'कुतू'शब्दः चर्ममयस्य तैलघृतादिक्षेहपात्रस्य वाचकः । सैवाल्पा कुतूः पुंलिङ्गेन 'कुतुप'-शब्देन अभिधीयते । २ दश्यतां पृ० १९० पं० १२ ।

पृ० १७४ पं० २,१६,१७. विधिस्त्सर्गः ! (विधेरुलर्गः ?)।

पृ० १७४ पं० ८. विविच्यते च । (विविच्यते न विविच्यते च ? )।

पृ० ९७४ पं० ९०. चेति, प्रतिज्ञा सा । अत्र 'चेति प्रतिज्ञा, सा' इति सम्यग् भाति । दश्यतां टिपृ० ६३ पं० ३५।

पृ० १७४ पं० १३. विविच्यते चापि । (विविच्यतेऽपि ?)।

5 पृ० १७४ पं० २०. विधिर्विधिर्भवति लोके, यथा । 'विधिर्विधिर्भवति, लोके यथा' इति सम्यग् भात्मत्र ।

पृ० १७५ पं० २. कः कर्ता ? यः स्वतन्त्रः । इत्यतां टिप्ट० ६० टि० २ ।

ए० १७५ पं० ६. घटभवनन्यवहारचद् मृद् । अत्र 'घटभवनन्यवहारे मृद्धत्' इत्याशयो भाति ।

पृ० १७५ पं० ७. उक्तनिरुक्तः । दृश्यतां पृ० १७३ पं० ७ । दृश्यतां पृ० १९० पं० १२-१३ ।

पृ० १७५ पं० ८. ज्ञाता ज्ञानशीलो १११ अ। केस्तच्छीलतद्धर्मतसाधुकारिषु ।३।२।१३४। किपमिनव्याप्य वश्य-१० माणाः प्रस्यदाः तच्छीलतद्धर्मतस्माधुकारिषु कर्नृषु बोध्याः । तृन् ।३।२।१३५। कर्ता कटान् ।११–५० सिद्धान्तकौ०।

पृ० १७५ पं० ९. ज्ञानावययो ज्ञानविकारो वा ज्ञानमयः स उपयोगलक्षणत्वात्। "तस्य विकारः ।४१३११३४। अवयवे च प्राण्योषियवृक्षेभ्यः ।४१३११३५। ग्यादेतयोभीषायामभक्ष्याच्छादनयोः ।४१३१९४३। प्रकृतिमात्राद् मयड् वा स्याद् विकारावयवयोः । अश्ममयम् । आश्मनम् । अभक्ष्येत्यादि किम् १ मौद्रः सूपः । कार्पासमाच्छादनम् ।" – पा० सिद्धान्तकौ० । उपयोगलक्ष्मणत्वात् । दश्यतां टिप्ट० ४ पं० १६ ।

15 पृ० १७५ पं० १९. हार्करा ···। ''अथ इस्रुवर्गः – बृष्यः श्रीतः सरः स्निग्धो बृंहणो मधुरो रसः । श्रेष्मलो भक्षि तस्येक्षोर्यान्त्रिकस्तु विदाहकृत् ॥१।२७।२३७॥'' इति चरकसंहितायाम् ।

पृ० १७५ पं० २१. 'निष्पन्दनादि । द्यातां पृ० १७५ पं० १२ ।

पृ० १७६ पं० १. झस्यैव सुप्तावस्थत्व।त् । मूलमिदं परिहर्तुं शक्यम् ।

ए० ९७६ पं० १,२,१०,१४. सुप्तावस्थत्वात् । अत्र भा०प्रत्यनुसारी 'सुप्तावस्थात्वात्' इति पाठ एव साधुः ।

20 पुरु १७६ पंरु ३,४,१६. यथैवःः। दृश्यतां पुरु १८६ पंरु १०।

पृ० १७६ पं० २५. कृमि । "कृमिपिपीलिकाभ्रमरमनुष्यादीनामेकैकवृद्धानि ।" - तत्त्वार्थस्० १।२।२४।

पृ० १७६ पं० २६. रसवीर्यविपाकः। इत्रयतां टिपृ० ५२ पं० ३८।

पृ० १७६ पं० २८,३२. चित्रकः । अयमेव ब्रन्थकारः 'पृ० ३२५ पं० ६' इत्यत्र 'पृ० ३५८ पं० १४' इत्यत्र च चरकसंहितायां दृश्यमानं 'कदुकः बढुकः पाके वीर्योध्याधित्रको मतः ।' इति पाठमेवोद्धरति । दृश्यतां पृ० २२५ पं० २६ ।

25 पृ० १७७ पं० १०. स्त्रतस्वम् । अत्र 'स्वं तस्वम्' इत्यपि पाटः प्रत्यनुसारेण स्यात् ।

पृ० १७९ पं० ५. आ द्रवो ः । आ ईषदित्यर्थः । "दुःधं क्षीरं पयः समं, द्रैप्सं दिध घनेतरत् ॥ इतमाज्यं हिवः सर्पिः, नवनीतं नवोद्भवम् । तत्तु हैयङ्गवीनं यद् ह्योगोदोहोद्भवं धृतम् ॥ दण्डाहतं काळशेयमरिष्टमपि गोरसः । तक्रं ह्युद-श्विन्मश्रितं पादाम्ब्वर्धाम्बु निर्जेळम् ॥ मण्डं दिधिमवं मस्तु ।" इति अमरकोषे २।९।५१–५३ ।

पृ० १७९ पं० १० जिनवचना :: । "सुनिश्चितं नः परतन्नयुक्तिषु स्फुरन्ति याः काश्चन स्किसम्पदः । तवैव ताः 30 पूर्वमहार्णवोत्थिता जगत्ममाणं जिनवाक्यविभुषः ॥" इति सिद्धसेनस्रिप्रणीतायां द्वात्रिंशिकायाम् १।३० ।

पृ० १७९ पं० १०. से किं: '। 'अथ को भावपरमाणुः ? भावपरमाणुर्वर्णवान् गन्धवान् रसवान् स्पर्शवान्'

१ 'द्रप्सं शिश्विलद्धः 'द्गडा' इति ख्यातस्य नाम । दण्डेन मथाहतं विलोडितं दण्डाहतम्, कलस्यां मन्थपात्रे भवं कालशेयम्, अरिष्टमक्षेमं यस्मात् तदरिष्टम्, गोरसस्य दुग्धस्य विकारत्वादुपचाराद् गोरसः । एतानि चत्वारि घोलस्य नामानि । तकम् उदश्वित् मश्वितमिति त्रीणि नामानि चतुर्थाशजलघोल-अर्धजलघोल-निर्जलघोलानां नामानि । मण्डं वस्त्रनिःसतद्धि-नलस्य नाम, दध्न उपरिभागस्य इत्यन्ये ।' इति अभरकोशसुधाव्याख्यायाम् ।

इत्यर्थः । ''कैइविहे णं भंते ! परमाणुपोग्गले पण्णते ? गोयमा ! चउन्विहे परमाणुपोग्गले पण्णत्ते । तं जहा — दृब्वपरमाणु, खेत्तपरमाणु, कालपरमाणु, भावपरमाणु ।···'' इति भगवतीसूत्रे ।

ए० १७९ पं० १५ परस्परत उत्कर्षमेदः । अत्र 'परस्परमुत्कर्षभेदः' इति प्रस्ततसारी पाडोऽपि झुद्धः ।

पृ० १८१ पं० १५. सर्वेप्रमाणज्येष्ठःः। इत्यतां टिप्ट० ३१ पं० २७-२९ ।

पृ० १८**१ पं० २५. कुण्डकाःः। ''कॅणकुंडगं जहित्ता णंःः।'' इति** उत्तराध्ययनसूत्रे १।५ । ह

पृ० १८२ पं० २,१५,१८ सुखः ऊर्ध्वतिर्धगः । "अष्टविकल्पो दैवसैर्यग्योगश्च पञ्चधा भवति । मानुःयश्चैक-विधः समासतो मौतिकः सैर्गः ॥ ५३ ॥ "ऊर्ध्वं सत्त्वविशालस्त्रमोविशालश्च मूलतः सर्गः । मध्ये रजीविशालो ब्रह्मादिस्तम्ब-पर्यन्तः ॥५४॥" – सांस्यका ।

पृ० १८२ पं० १३. जं जं जे जे जे रा इश्यतां पृ० ४७८ पं० ४ टि० १, पृ० २१२ पं० १९।

ए० १८२ पं० १६. प्रसादलाघवःः। दृश्यतां ५० १२ पं० १९।

10

पृ० १८२ पं० १९. संक्षिनः समनस्काः । "संज्ञिनः समनस्काः ।२।२५। सम्प्रधारणसंज्ञायां संज्ञिनो जीवाः समनस्का भवन्ति । सर्वे नारकदेवा गर्भव्युकान्तयश्च मनुजाः तिर्यग्योनिजाश्च केचित् । ईहायोहयुक्ता गुणदोषविचारणात्मिका सम्प्रधारणसंज्ञा, तां प्रति संज्ञिनो विवक्षिताः । अन्यथा हि आहार-भय-मैथुन-परिग्रहसंज्ञाभिः सर्वे एव जीवाः संज्ञिन इति ।" →तत्त्वार्थभा० ।

पृ० १८२ पं० २४. मिथ्याद्यश्चादिका । दश्यतां टिपृ० ६६ टि० १ ।

15

ए० १८२ पं० २५. सम्यग्द्रीन ः। "सम्यग्द्रीनज्ञानचारित्राणि मोक्षमार्गः।" - तत्त्वार्थस्० १।१।

प्र• १८२ पं • २६. **ज्ञानदर्शनाःः। "आ**द्यो ज्ञानदर्शनावरणवेदनीयमोहनीयायुक्तनामगोन्नान्तरायाः।" – तत्त्वार्थ-स् • ८१५। विद्योऽन्तराय इत्यर्थः।

पृ० १८३ पं० ५. स्त्यानद्वर्श्यद्यः । "चक्षुरचक्षुरवधिकेवलानां निद्रा-निद्रानिद्रा-प्रचला-प्रचलाप्रचला-स्त्यान-गृद्धिवेदनीयानि ।" – तत्त्वार्थस्० ८।८। स्त्यानर्द्धिनीम तीबो निद्राविशेषः ।

पृ० १८३ पं० ६. सुत्ता '''। 'सुप्ता अमुनयः सदा, मुनयः सदा जाग्रति' इत्यर्थः । ''सुँता अमुणी मुणिणो सययं जागरंति ।'' इति आचाराङ्गसूत्रे सम्प्रति उपलभ्यते पाठः ।

<sup>1</sup> चौः अन्तरिक्षं भूःसमीपे भुवलोंकः, तथा च भुवःस्वर्भवस्तपःसत्यलोका अत्र गृहीताः। नय० टि० ९

ए० १८३ पं० १५,२५. येदा तुः अमान्विताः । अतिस्थौल्यकार्श्यचिकित्सायामयं चरकसंहितायां श्लोकः ।

पृ० १८३ पं० १७,२७. अष्ट।दशःः। "ज्ञानं चतुर्भेदं मितज्ञानं श्रुतज्ञानमविधिज्ञानं मनःपर्यायज्ञानमिति । अज्ञानं ५ त्रिभेदं मत्यज्ञानं श्रुताज्ञानं विभङ्गज्ञानमिति । दर्शनं त्रिभेदं चक्षुर्दर्शनमचक्षुर्दर्शनमविधदर्शनमिति । राज्यविधा दानलिब्धर्लाभलिबभाँगलिब्धरूपभोगलिब्धर्वार्यलेखिलिब्धिरिति । सम्यक्त्वं चारित्रं संयमासंयम इत्येतेऽष्टादश श्रायोपशिमका भावा भवन्तीति ।" – तत्त्वार्थमा ० २।५ ।

पृ० १८३ पं० १८. ज्ञानदर्शनवीये ः। दश्यतां पृ० ४७७ पं० १,९, पृ० ३७२ पं० २२।

पृ० १८३ पं० १९-२१. निवैतितानि स्मावेन्द्रियम् । दश्यतां पृ० ४७४ दि० १०, पृ० ४७६ दि० २ । पृ० १८३ पं० २३,३०. गी सुत्ते स्मानं सुप्तः स्वप्नं पश्यति, सुप्तजागरिकायां वर्तमानः स्वप्नं पश्यति' इत्यर्थः ।

पृ० १८५ पं० १६-१७. निद्रा ः औ चैतन्यविशेषः । द्ययतां टिप्ट० ६५ पं० १९ ।

पृ० १८६ पं० १,९. प्रत्यम्र ... । "प्रत्यम्रोऽभिनवो नन्यो नन्नीनो नृतनो नवः ॥ नृत्नश्च" - अमरको० ३।१।७७ ।

पृ० १८६ पं० ४. आपद्यते । अत्र 'आपद्यते कर्मादि पृथिन्यादि च' इत्यपि पाटः स्यात् । दश्यतां ५० १८६ पं० २४,२५।

15 पृ० १८६ पं० १५ – १६. मिर्थ्या : " "सकपायत्वाज्ञीवः कर्मणो योग्यान् पुत्रलानादते ।" - तत्त्वार्थस्० ८।२ । पृ० १८६ पं० १९ पुर्दियः । दश्यतां पृ० ३६२ पं० ९ – ११ । 'पूर्व भदन्त ! कुकुटी पश्चादण्डकम् ? पूर्व- मण्डकं पश्चात् कुकुटी ? रोह ! या सा कुकुटी सा कुतः ? अण्डकतः । यत् तदण्डकं तत् कुतः ? कुकुटीतः । एवं रोह ! पूर्वमि एते पश्चादप्वेते । द्वावप्येते शाश्वती भावो । अनानुपूर्वी एषा रोह !' इत्यर्थः ।

पृ० १८६ एं० २३. सञ्ज्ञीय · । इत्यतां पृ० ३६१ पं० ५ - ८। 'सर्वे जीवा भदन्त ! एकैकस्य मातृतया 20 पितृतया आतृतया भागीतया पुत्रतया दुहितृतया ? भौतम ! असकृत् अथवा अनन्तकृत्वः ।' इत्यर्थः ।

पृ० १८६ पं० २४ - २५. उच्छ्वासनिःश्वासभाषामनस्त्वादिकार्मणः । दश्यतां ए० ३४८ - ३४९ ।

अतो द्रव्यनिद्रोपगता अपि क्रन्विद् द्वितीयपौरुष्यादौ सततं जागरूका एव ।" इति आचाराङ्गस्त्रस्य **शी**लाङ्काचार्यरन्तितवृतौ । "या निशा सर्वभूतानां तस्यां जागर्ति संयमी । यस्यां जाग्रति भृतानि सा निशा परयतो मुनेः ॥" इति भगवद्गीतायाम् २।६९ ।

१ "सम्प्रति प्रस्तावागतं स्थौल्यकार्यचिकत्साप्रधानभृतं खप्नं निदार्लणं सर्वतो निरूपयति — यदा विद्यादि । मनसीति अन्तःकरणे, किंता मनोयुक्त आत्मा मन इत्युच्यते । तस्मिन् ह्रान्त इति निष्किये । कर्मात्मान इति इन्द्रियाणि । ह्रुमान्तिताः क्रियारहिताः । विषयेभ्यो रूपादिभ्यः । मनसोऽप्रशृत्या इन्द्रियाण्यपि न प्रवर्तन्त इति भावः । तदा खिषतीति खप्रगुणयुक्तो भवति । खप्रश्च निरिन्द्रियप्रदेशे मनोऽवस्थानम् । किंवा कर्मात्मानः संसायीत्मानः । मनसि क्रान्ते आत्मानः क्रान्ता भवन्ति, भनोधीनप्रशृत्तित्वादात्मनाम् । ततश्च मनोनिशृत्या आत्मानोऽपि न विषयान् गृह्णन्ति । इन्द्रियाणि चात्मनोऽप्रशृत्येव न प्रवर्तन्ते ।" – इति चक्रपाणिदत्तविर चितायां चरकसंहिताशृतौ पृ० १९८ । २ "खप्राधिकारादेवेदमभिधानुमाह — सुत्ते प्रमिखादि । सुत्तजागरेत्ति नातिजाप्रदिखर्थः ।" इति भगवतीस्त्रस्य अभयदेवस्रिर चितशृतौ । ३ अचेतनस्य भाव आचैतन्त्रम् । ४ "मिथ्यादर्शनम् अविरतिः प्रमादः कषाया योगा इत्येते पञ्च बन्धहेत्वो भवन्ति । तत्र सम्यग्दर्शनाद् विपरीतं मिथ्यादर्शनम् । तद् द्विष्यम् — अभिगृहीतमनभिगृहीतं च । तत्र अभ्युपैत्य असम्यग्दर्शनपरिप्रहोऽभिगृहीतमज्ञानिकादीनां त्रयाणां त्रिष्णानां कुवादिशतानाम् । शेषमनभिगृहीतम् । यथोक्ताया विरतेविपरीता अविरतिः । प्रमादः स्मृत्यनवस्थानं कुशलेक्वनादरो योगदुष्प्रणिधानं चैष प्रमादः । कषाया मोहनीये वक्ष्यन्ते [ ८१९० ] । योगक्षिविधः पूर्वोक्तः [ ६१९ ] । एषां मिथ्यादर्शनादीनां बन्धहेत्नां पूर्वस्मिन् एविस्वन् सति नियतमुक्तरेषां भावः । उत्तरोत्तरभावे तु पूर्वेषामनियम इति । सक्षा-यत्वाजीवः कर्मणो योग्यान् पुद्रलानादते । कर्मयोग्यानिति अष्टविधे पुद्रलप्रहणकर्मश्रीरप्रहणयोग्यानि । नामप्रस्थाः सर्वतो योगप्रस्थाविति वक्ष्यते [ ८१९५ ] ।" इति तत्त्वार्थभाष्ये ८१९-२ ।

पृ० १८८ एं० १०. श्वेतिका · । अत्र 'श्वेतिका'शब्देन श्वेतवर्णा 'पीतिका'शब्देन च पीतवर्णा मृद् विवक्षिता।

पृ० १८९ पं० ५. पुरुष एवेदं ... । इत्रयतां टिप्ट० ५९ पं० २ टि० १ ।

पृ० १८९ पं० २१, २७. औषघटयञ्जनादीनि । अत्र हस्तलिखितप्रत्यनुसारेण 'औषघाभ्यञ्जनादीनि' इति पाठः द्युद्धः प्रतीयते, पादाभ्यञ्जनादेनेत्रोपकारित्वात् । दश्यतां पृ० ४७५ पं० १, पृ० ३७२ पं० २१ ।

पृ० १८९ पं० २४, २८. एकोऽप्यहः । दत्यतां पृ० २४५ पं० १ -७।

पृ० १९० एं० ७-९. अक्खरस्स ···चंद्रसूराणं । ''सैन्नागासपएसमं सन्नागासपएसेहिं अणंतगुणिर्अं पज्ज-क्याक्खरं निष्फज्जइ । सन्वजीवागं पि अ णं अक्खरस्स अणंतभागो णिच्चुम्घाडिओ । जैति पुण सो वि वरिजेज तेण जीवो

१ "अयः भगवतो वस्तुतत्त्वज्ञानजिज्ञासयाह - एगे भवमिलादि । एको भवानिति एकत्वाभ्युपगमे भगवता आत्मनः कृते श्रीत्रादिविज्ञानानामवयवानां चात्मनोऽनेकतोपलब्धित एकत्वं दूषयिष्यामीति बुद्ध्या पर्यनुयोगः सोमिलभट्टेन कृतः। द्वौ भवानिति च द्वित्वाभ्युपगमे अहमित्येकत्वविशिष्टस्यार्थस्य द्वित्वविरोधेन द्वित्वं दूषियण्यामीति बुद्ध्या पर्यनुयोगो विहितः। अक्खुये भवमित्यादिना च पदत्रयेण नित्यात्मपक्षः पर्यनुयुक्तः । अणेगभूयभावभविष भवंति अनेके भूता अतीता भावाः सत्तापरिणामा भव्याश्र भाविनो यस्य स तथा । अनेन चातीतमविष्यत्सत्ताप्रश्लेन अनिचारमपक्षः पर्यनुयुक्तः, एकतरपरिग्रहे तसैव दूषणायेति । तत्र च भगवता स्याद्वादस्य निखिलदोषगोचरातिकान्तत्वात् तमवलम्ब्य उत्तरमदायि – एगेवि अह-मिखादि । कथमेतदिलाह - द्व्युटुयाप एगो Sहंति । जीवद्रव्यस्य एकत्वेन एको Sहम् । न तु प्रदेशार्थतया, तया हानेकत्वाद ममेलवयवादीनामनेकरवोपलम्भो न बाधकः । तथा च किंवत् खभावमाश्रिखः एकरवसंख्याविशिष्टस्यापि पदार्थस्य स्वभावान्तरः द्वयापेक्षया द्वित्वमपि न विरुद्धमिखत उक्तं नाणदंसणद्वयाय दुवेवि अहंति। न चैकस्य खभावभेदो न दरयते, एको हि देवदत्तादिः पुरुष एकदैव तत्तदपेक्षया पितृत्वपुत्रत्वभ्रातृत्वभ्रातृब्यत्वादीननेकान् स्वभावाँह्रभत इति । तथा प्रदेशार्थतया असंख्येयप्रदेशतामाश्रित्व अक्षतोऽप्यहं सर्वथा प्रदेशानां क्षयाभावात् । तथा अव्ययोऽप्यहम्, कतिपयानामपि च व्ययाभावात् । किमुक्तं भवति ? अवस्थितोऽप्यहम्, नित्योऽप्यहम्, असंख्येयप्रदेशिता हि न कदाचनापि व्यपैति, अतो निखताभ्युपगमेऽपि न दोषः । तथा **उवओगट्टयाए**ति विविधविषयान् उपयोगानाश्रिस अनेकभृतभावभविकोऽप्यहम् । अतीतानागतयोहिं कालयोरनेकविषयबोधानामात्मनः कथिवदिभिन्नानां भूतत्वाद् भावित्वाचेलानित्यपक्षोऽपि न दोषायेति ।'' इति अभयदेवसूरिरचितायां भगवतीस्त्रवृत्तौ । ज्ञाताधर्मकथास्त्रेऽपि पश्चमाध्ययने शुक्रपरित्राजकप्रश्ने एतादश्येव अभयदेवस्रिरिरचिता कृतिः। २ "सञ्जागासेलादि । सर्वं च तदाकाशं च सर्वोकाशम्, लोकालोकाकाशमिलयः । तस्य प्रदेशा निर्विभागा भागाः सर्वीकाशप्रदेशाः, तेषामग्रं परिमाणं सर्वीकाशप्रदेशायम् , तत् सर्वीकाशप्रदेशैरनन्तगुणितमनन्तशो गुणितमेकैकस्मिनाकाशप्रदेशेऽ-नन्तागुरुलघुपर्यायभावात् पर्यायात्राक्षरं निष्पद्यते पर्यायपरिमाणाक्षरं निष्पद्यते । इयमत्र भावना - सर्वाकाशप्रदेशपरिमाणं सर्वाकाशप्रदेशैरनन्तरो गुणितं यावत्परिमाणं भवति तावत्प्रमाणं सर्वाकाशपर्यायाणामप्रं भवति । एकैकस्मिनाकाशप्रदेशे यावन्तोऽगुरुलघुपर्यायास्ते सर्वेऽपि एकत्र पिण्डिता एतावन्तो भवन्तीत्यर्थः । एतावत्प्रमाणं चाक्षरं भवति । · · · · · ः इह यद्यपि सर्वे ज्ञानमविशेषेणाक्षरमुच्यते सर्वद्रव्यपर्यायपरिमाणं च भवति तथापि श्रुताधिकारादिहाक्षरं श्रुतज्ञानमवसेयम् । श्रुतज्ञानं च मतिज्ञानाविनाभूतं ततो मतिज्ञानमपि।…सञ्चजीचाणं पीत्यादि। सर्वजीवानामपि णमिति वास्यालङ्कारे अक्षरस्य श्रुतज्ञानस्य श्रुतज्ञानं च मतिज्ञानाविनाभावि ततो मतिज्ञानस्यापि अनन्तभागः अनन्ततमो भागो निस्पोद्धाटः सर्वदैवाप्राष्ट्रतः।…तथा चाह - जाइ पुण इत्यादि । यदि पुनः सोऽपि अनन्ततमो भाग आवियेत तेन तर्हि जीवोऽजीवत्वं प्रा**ग्नु**यात् । जीवो हि नाम चैतन्यलक्षणः, ततो यदि प्रबलश्चतावरणस्यानर्दिनिद्रोदयभावे चैतन्यमात्रमप्यावियेत तर्हि जीवस्य खखभावपरित्यागादजीवतैव संपनीपयेत । अत्रैव दृष्टान्तमाह - सुद्ववीत्यादि । सुष्ट्वपि मेघसमुदये भवति प्रभा चन्द्रसूर्ययोः । "यथा निविद्धनिविद्धतर-मेघपटलैराच्छादितयोर्पि सूर्याचन्द्रमसोर्नेकान्तेन तत्प्रभानाशः ... एवमनन्तानन्तैरपि ज्ञानदर्शनावरणक्रमेपरमाणुभिरेकैकस्थात्म-प्रदेशस्य आवेष्टितपरिवेष्टितस्यापि नैकान्तेन चैतन्यमात्रस्याप्यभावो भवति । अतः तिखोऽक्षरस्य अनन्ततमो भागो निस्रोद्धान टितः।" इति सन्दीस्त्रस्य मरुयगिरिरचितायां वृत्तौ । ३ दश्यतां पृ० ३५१ पं० ४,५,६,२८। "अहवा सन्वजहण्णो अणंतभागो निचुम्घाडो पुढविकाए, चैतन्यमात्रमात्मनः । तं च उक्कोसधीणिद्धिसहितनाणदंसणावरणोदए वि णो आवरिजति । जति पुण सो वि वरिज्ञेज तेण जीवो अजीवयं पावे । खुट्टः " इति जेसलमेरस्थायां जिनदासगणिमहत्तर-रचितायां नन्दीचूर्णो पाठं दृष्ट्वा 'पुरा अर्थ पाठो नन्दीसूत्रे प्रसिद्ध आसीत्' इखनुमाय निर्दिष्टोऽयमस्माभिः पाठः। सम्प्रति तु नन्दीसूत्रे 'जित पुण सो वि आविरिजा तेण जीवो अजीवत्तं पावेजा । सुद्धुः । ईदशः पाठ उपलभ्यते इति ध्येयम् । अजीवयं पावे । सुदुवि मेहसमुदए होइ पमा चंदस्राणं ॥ से तं साईयं सपज्ञवसियं, से तं अणाह्यं अपज्ञवसिअं।" इति नर्न्दास्त्रे [सू० ४२ ] पाठ उपलभ्यते । "तेन विज्ञानमविनामावित्वात् सिड्मेत्र, शब्दानुविद्धत्वं तु साध्यत इति । नैतत् स्वाभिन्नेतोपपत्तिबलदेव, किं तीर्हे ! भगवदाज्ञापि तथोपश्र्यते — सव्वजीवाणं पीलादि । 'अक्कराणक्करसुता'- दिमेदेन श्रुतज्ञानप्ररूपणायामेकेन्द्रियादिस्वामिकमुकं सुत्रे, तथा भाष्येऽपि — तं पि जित आवरिजेज तेण जीवो अजीवतं । पावे । सुदुवि मेहसमुदए होइ पभा चंदस्राणं ॥" इति अष्टमारे नयचक्रवृत्तौ वक्ष्यते [ ए० ३७४-१ ], तदनुसारेण नयचक्रवृत्तिकृतां समये नन्दीस्त्रं तद्वाव्यं च एथक् एथमासीदिति प्रतीयते । कस्मिश्चित् समये तु बृहक्करपस्त्रनिर्शेकिन भाष्यवत् तदुभयं परस्परं सम्मील्य एकीभृतं 'नन्दीस्त्र'नास्त्रेव च उभयमिष प्रतिद्विमापक्षमिति प्रतिभाति ।

पृ० १९० पं० १०. अद्यते । "अद्यतेऽत्ति च भूतानि तस्माद्तं तदुच्यते ।" -- इति तैत्तिरीयोपनिषदि २।२ ।

पृ० १९० पं० १०-११. अनाद्यनन्तशोऽपि विपरि<sup>०</sup>। अत्र 'अनाद्यनन्तशो विपरिवर्तितत्वात्' इति भा०--10 प्रत्यनुसारी पाठः साधुः प्रतिभाति ।

पृ० १९० पं० १३. नाङ्गस्यैतत् । अत्र 'नान्यस्यैतत्' इति भा०प्रति पाठःसाधुर्भाति, पुरुषादन्यस्यैतत् सर्वं न घटत इत्याशयः । दृश्यतां पृ० १८९ पं० २६ ।

पृ० १९० पं० १८. भोक्तृभोग्य । 'भोज्यं भक्ष्ये । अश्वरः भोग्यमन्यत् ।''-पा० तिद्धान्तकौ० । अत्र 'गिलति' इति शब्ददर्शनाद् भोज्यत्वं चेद् विवक्षितं तदा 'भोक्तृभोज्यभावाद्' इति हस्तलिखितप्रतिस्थः पाठोऽपि साधः ।

15 पृ० १९० पं० २५-२६. स्वातमि ···छिनत्ति । "स्वात्मिन वृत्तिविरोधात् । न हि तदेव अङ्गुरुययं तेनैवाङ्ग-स्यग्रेण स्पृश्यते सैवासिधारा तयैवासिधारया छिद्यते ।" - अभिधर्मकोशस्फुटार्था० १।३९। मध्यमकवृत्ति० पृ० ६२-६३ ।

पृ० १९१ पं० १,५. तस्त्रवायकः । अत्र भाष्प्रस्ततुसारी 'तस्त्रवायकोशकारक' इति पाठोऽपि साधः । ''छता स्त्री तन्तुवायोर्णनाभमर्कटकाः समाः ।२।५।१३। स्त्रस्त्रं तन्त्रत् वयति तस्त्रवायः इति स्वामी ।" – अमरकोषधुधारु ।

पृ० ५९९ पं० ७-८. थैथोर्णनाभिः ''केशलोमानीति वा यथा सुदीतात् '''तथाक्षरात् '''। मुण्डकोए-20 निषदि 'केशलोमानि' इत्यस्यानन्तरं 'तथाक्षरात् ''' इति षाठोपलम्भेऽपि तन्न वक्ष्यमाणे 'यथा सुवीतात् ''' इति चतुर्थमुदाहरणं लाघवायात्रैवोपन्यसं नयचक्रवृत्तिकृद्धिरिति भाति ।

पृ० १९१ पं० १७. अजामेकां लोहितशुक्क कृष्णां ः। इत्यतां पृ० २६६ पं० ६,२६।

पृ० १९१ पं० २२. कः कण्टकानां ः। आचाराङ्ग-सूत्रकृताङ्गसूत्रयोः शीलाङ्कार्यार्यकृतवृत्तौ उत्पादादिसिद्धिःषड्-दर्शनसमुच्यवृहद्वृत्तिप्रभृतिप्रनथेषु चोद्धृतेयं कारिका । "कण्टकस्य च तीक्ष्णत्वं मयूरस्य विचित्रता । वर्णोश्च ताम्रचूडानां 25 समावेन भवन्ति हि ॥" इत्यप्युद्धृतं पद्धं शीलाङ्कावार्यकृतायां सूत्रकृताङ्गवृत्तौ ।

पृ० १९२ पं० २, २७. "बहुधानमिति, धाना बीजानि, तदेवैकं सर्वबीजकम् ।" - वृष्भदेवटी० पृ० २० ।

१ दश्यतां टिपृ० ९ पं० ३१ टि० ७। २ दश्यतां पृ० ९९१ टि० ४। "यथा लोके प्रसिद्ध उर्णनाभिर्छताक्रीटः किञ्चित् कारणान्तरमनपेक्ष्य स्वयमेव स्वते स्वरित्तराच्यतिरिक्तान् तन्त्न् बहिः प्रसारयित पुनस्तानेव गृहते च गृहाति स्वारमभावमेषापाद्यति । यथा च पृथिव्यामोषधयो त्रीह्यादिस्थावराणीत्यर्थः, स्वारमाव्यतिरिक्ता एव सम्भवन्ति प्रभवन्ति । यथा च सतो विद्यमानाज्ञीवतः पुरुषःत् केशाश्च लोमानि च सम्भवन्ति विलक्षणानि । यथेते दृष्टान्तास्त्रथा विलक्षणं सलक्षणं च निमित्तान्तराद्यनपेक्षाद् यथोक्तलक्षणादक्षरात् सम्भवति समुत्यदात इह संसारमण्डले विश्वं समस्तं जगत् । अनेकदृष्टान्तोपादानं तु सुलार्थप्रबोधनार्थम् । स्वानक्ष्याद्यस्त्रात् सम्भवति समुत्यदात इह संसारमण्डले विश्वं समस्तं जगत् । अनेकदृष्टान्तोपादानं तु सुलार्थप्रबोधनार्थम् । स्वानक्ष्यत्रवेष्ठान्ति सहस्त्रवार्थप्रबोधनार्थम् । स्वानक्षया अधिलक्षणा एव, तथोक्तलक्षणादक्षराद् विविधा हे सोम्य । भावा जीवाः प्रजायन्ते तत्र चेव तस्मिन्नवाक्षरेऽपियन्ति देहोपाधिविलयमन् विलीयन्ते अक्षरस्यापि नामहपन्नतदेहोपाधिनिमित्तमेव जीवोत्पिक्तलय-निमित्तसम् । दिति द्रांकराचार्थरिति सुण्डकोपनिषद्भाचे ।

15

```
पृ० १९२ पं० ३,१६, ३१. तैदुपान्तिके । (तदु वान्तिके?)।
```

पृ० १९२ पं० १३. बहूनामाश्रयः । (बहूनां धानमाश्रयः ?)। दृश्यतां पृ० २६५ पं० ८।

पृ० १९२ पं० १४. यच्च चेतनं । अत्र यचेतनं इति य०प्रतिस्थः पाठः समीचीनः ।

पृ० १९२ पं० १६. अलोके । धर्माधर्मावच्छित्रमाकाशं लोकः, तदनवच्छित्रमाकाशमलोकः ।

पृ० १९३ पं० २, १७. वितट । "प्रपातस्वतटो मृगुः ॥"-अमरको० ।२।३।४।

पु० १९३ पं० ९. सर्वेज्ञमेव । (सर्वज्ञ एव?)।

पृ० १९४ पं० ३. प्राप्तट्यो· । आचाराङ्गस्त्रवृत्तिप्रभृतिषु उद्धृतेयं कारिका ।

पृ० १९४ पं० १०. जिनवचनोपजीवनम् । (जिवनवचनोपजीविनाम्?)। दश्यतां पृ० १९४ टि० ४।

ए० १९५ पं० १५-१६. कोऽसौ मेदो नाम नियतेरपि? कियासाध्यासाध्यार्थरूपत्वाद् । अत्र 'कोऽसौ मेदो नाम? नियतेरपि किया-कियासाध्यासाध्यार्थरूपत्वाद्' इति य०प्रत्यनुसारी पाठो योजना च 10 सम्यक् प्रतीयेते । दृश्यतां ए० १९५ पं० २९ ।

पृ० १९५ पं० २२. सत्यप्यभेदबुद्ध्याभासभावे सतीति । अत्र 'सखप्यभेदबुद्ध्याभासभावेऽसतीति' इति पाठः स्वात् ।

ए० १९५ पं० २३. परमार्थतो भेदः । अत्र 'परमार्थतोऽभेदः' इति पाठो रम्यो भाति ।

ए० ६९५ पं० २५. तदा तदाभासाद् । अत्र 'तदाऽमेदाभासाद्' इति पाठो रम्यो भाति ।

पृ० ३९६ पं० ४, २७. वाल्यकोमारः । दृश्यतां पृ० २०६ पं० १४।

पृ० ९९७ एं० ६ - ७. नियताया ... उत्पत्तेः । अत्र 'नियतायाः' इत्यस्य 'उत्पत्तेः' इत्यादिना सम्बन्धः ।

पृ० १९७ पं० २१ - २२. ब्रीहि ··· सेदाद्वा भिन्ना । ब्रीहिरिलेका अङ्करादिसेदाद् भिन्ना । अथवा अङ्कर इत्यभिन्ना रूपादिसेदाद् भिन्ना नियतिरित्याशयोऽत्र भाति ।

पृ० १९८ पं० ६,१६,१९,२३. स्त्रीपुंसः । अचतुरविचतुरस्त्रीपुंसधेन्वनडुहक्सीमवाखानसाक्षिञ्चवदारगवोर्वधीव- 20 पद्धीवनक्तन्दिवराविन्दिवाहर्दिवसरजसनिश्रेयसपुरुषायुषस्यायुषम्यायुषम्यायुषम्यायुषम्याद्वेक्षपद्धन्तेक्षोपश्चनगोष्टश्वाः [पा० ५।४।-७७] । एते पञ्चविंशतिरजन्ता निपात्यन्ते ..... ।" -पा० सिद्धान्तक्षौ०।

पृ० १९९ पं० १. मृद्भद्रयः । अत्र 'मृदूध्वीदित्वेन' इति 'मृदूध्वीदित्वघटत्वेन' इति वा पाडोऽपि स्यात् ।

पृ० १९९ पं० ४. एवं। अत्र 'एवं च' इति पठनीयम्।

पृ० १९९ पं० ५. अस्य त्रविधानप्रतिषेध<sup>°</sup>। अन्यत्र विधानं यस्मिन् प्रतिषेधे विवक्षितं सोऽन्यत्रविधानप्रतिषेधः। 25

पृ० १९९ पं० ७. अस्तिभवतिः। दश्यतां पृ० ३२४ पं० २७-२८।

पृ० २०० पं० ६. एकप्रयोजनेनान्योन्या । अत्र 'एकप्रवन्धेनान्योन्या'' इस्वेव शुद्धः पाठः । दश्यतां पृ० २९४ पं० १७, पृ० ४५३ टि० २ ।

पृ० २०० पं० २४. प्रविशीणों विशीर्थ विशीर्थमाणो । अत्र यदि 'प्र'शब्दस्चितं प्रकर्षं दर्शयितुं 'विशीर्थ' इति पदमुपात्तं तिर्दं यथाश्चतं साध्वेव । अन्यथा तु 'प्रविशीणों विशीर्थमाणो' इत्येतावतापि निर्वेहिष्यति । 30

पृ० २०१ प० १,१०. व्यवस्थावकाराक्रमेण । (व्यवस्थाविकाराक्रमेण?)।

१ "एवं कारणस्पमात्मानमुद्दिय अथेदानों कार्यस्पेणोद्दिशति – तदेजित । "तदेव सर्वप्राणिस्पेण वस्थितं सत् एजित कम्पवद् भवति कियावद् भवति । तक्षेजिति, तदेव च न चलित स्थावरस्पावस्थितं सत् । तद्दे च दूरे आदिस्यनक्षत्रा- दिस्पेणावस्थितम् । तत् उ अन्तिके, उः समुचये, तदेव च अन्तिके पृथिन्यादिस्पेणावस्थितम् । "तदन्तरस्य सर्वस्य, तदेव च अस्त सर्वस्य प्राणिजातस्य विज्ञानचनस्पेणावस्थितं सत् अन्तर्भन्यत आस्ते । तदु सर्वस्यास्य बाह्यतः, तदेव च सर्वस्यास्य प्राणिजातस्य बाह्यतः जडस्पेणावस्थितमास्ते । चेतनाचेतनस्पमनन्तं सर्वगं ब्रह्मेत्यर्थः ।" इति उवटिवरिचिते सुक्रयज्ञवेवसान्ये । ईशावास्योपनिषयपि दस्यते इयं 'तदेजिति "' इति कारिका ६ ।

पुरु २०१ पंर २,१२. मायाकार ११ दस्यतां पृरु ३७८ पंर ३,१७-२४। मीयाकार इन्द्रजालिकः।

पृ० २०१ पं० ५,२०. वेष्टिकाः " "पष्टिकाः षष्टिरात्रेण पच्यन्ते ।" - पाणिनि० ५।१।९० ।

पु॰ २०१ पं॰ ११. घाडव । षाडवो नाम मधुरो रस इति अर्थः शब्दकोषे दहयते ।

पृ० २०१ एं० १६. दुरुधे बीजे । "दुरुधे बीजे यथात्यन्तं प्रादुर्भवति नाङ्करः । । ।। । तत्त्वार्थमा० १०।७ ।

5 पृ० २०१ पं० १७. अन्यथा च तथा हङ्यन्ते । अत्र 'अन्यथान्यथा च दश्यन्ते' इति भावप्रतिस्थ-पाठोऽपि साधुः।

ए० २०२ पं० ३. द्रव्यान्तरसंयोगस्तम्भनादिभ्यः।अत्र 'द्रव्यान्तरसंयोगेन स्तम्भनद्रावणादिभ्यः' इत्यपि स्यात्।

पुर २०२ पंर ४,१८. ज्ञातुरिच्छा ।। इत्यतां पुर २०३ पंर २५।

पृ० २०१ पं० ७,२६. तथानियतित्वात् । दश्यतां पृ० २०४ पं० ८ ।

10 प्र २०२ पं १३. कोद्रवपलालः। फलपाचनविधिरयं बृहत्कल्पसूत्रभाष्येऽपि वर्णितः, गा० ८४२, पृ० २७१।

ए० २०२ पं॰ १४. शाखायां बद्धायां । ( शाखायां चार्द्रायां ? ) ।

पृ० २०४ पं० २-६. अनादिमध्यान्तां ...पद्यन् । द्दयतां पृ० २२० पं० २५-२६ ।

पृ० २०४ पं० १०. सम्यादर्शनः । सम्यादर्शनज्ञानचारित्राणि मोक्षमार्गः ।१।१। मोहक्षयाज्ञानदर्शनावरणाः स्तरायक्षयाच केवलम् ।१०।१। बन्धहेत्वभावनिर्धरायम् ।१०।२। कृत्यकर्मक्षयो मोक्षः ।१०।३।" – तत्त्वार्थस् ।

15 पृष्ट २०५ पंट २, २४. स केचि ः । दश्यतां पृष्ट २१७ पंट ११, पृष्ट २१९ पंट ७।

पुरु २०५ पंरु ९. छोगिस्मि । 'लोके जीवचिन्ता सर्वागमकाशिता (सर्वागमोत्कृष्टा ?) दुरवगाहा । ततोऽपि कृष्टतरी (उरकृष्टतरी ?) चिन्ता बन्धे च मोक्षे च ॥' इत्यर्थः प्रतिभाति ।

पृ० २०५ पं० १५. अपरस्मिन् … । दृश्यतां पृ० ४५३ दि० २, दिपृ० १९ पं० ८ ।

पूर्व २०५ पंत्र २३. कलनं ः । दश्यतां पृत्र २० पंत्र ४।

20 पृ ० २०७ पं ० ६. स्तसाहं कललं ः । इत्यतां पृ० २५९ पं० १९ – २१, पृ० ३५४ पं० २२, पृ० ३१८ पं० ५।

पृ २०७ पं ९. ब्राह्यद् ब्राहः । दश्यतां पृ० ११ पं० १५, पृ० १७३ दि० ५, पृ० ३८२ दि० ५।

पृ०२०८ पं॰ १, ७. भवतीति भावितम् । अत्र 'भवति' इत्येतावदेव मूरुम्, 'इति भावितम्' इति तु इत्यंश इति भाति ।

पृ० २०८ पं० १६. यमनियमादिः । दृश्यतां ए० ३३२ पं० १६ – २५ । "योगाङ्गानुष्ठानादविश्चिद्धिश्चये ज्ञान-\$5 दीसिरा विवेकस्यातेः । यम-नियमा-ऽऽसन-प्राणायाम-प्रत्याहार-धारणा-ध्यान-समाधयोऽष्टावङ्गानि । अहिंसा-सत्या-ऽस्तेय-बश्चर्या-ऽपरिप्रद्वा यमाः । एते जातिदेशकारूसमयानविष्ठिन्नाः सार्वभौमा महावतम् । शोचसन्तोषतपःस्वाध्यायेश्वरप्रणि-धानानि नियमाः ।" इति पातञ्जरयोगदर्शने २।२८ – ३२ ।

पृ० २०८ पं॰ १७. अहिंसानृता…। द्यतां पृ० २०४ टि० ८।

पृ० २०९ पं० ११. चान्तर्गतात्मरसः । (चान्तर्गतान्नरसः ?)।

30 पृष्ट २९० पंष्ट १, १९. तथा ब्राह्मः । अत्र 'तद्यथा ब्राह्मः' इस्रपिपाटः स्रात् । दश्यतां पृष्ट २९० पंष्ट २०। पृष्ट २९० पंष्ट ७ स्ववचर्मः । अत्र 'स्वं वचर्मः'' इस्रपि पाटः स्यात् ।

पृ० २११ पं० २,८. अप्पणो णिक्खमणकाळं · · । 'भारमनो निष्क्रमणकाळमाभोग्य [=विलोक्य] त्यक्त्वा राज्यम्' इत्तर्यः । सम्पूर्णस्यास्य सुत्रस्यार्थस्तु कल्पस्त्रस्य सुवोधिकादिष्याख्याभ्योऽवसेयः ।

पु॰ २११ पं॰ ७. उपदाम ··· । ''औपशमिकक्षायिकौ भावौ मिश्रश्च जीवस्य स्वतस्वमीद्विकपारिणामिकौ 35 द ।''--तत्त्वार्थस्॰ २।१।

**१ "मायाकारस्तु प्रातिहारिकः।"-अमर**को० २।१०।११। २ "शालयः कलमाद्याश्च षष्टिकाद्याश्च।"-अमरको० २।९।२४।

ए॰ २१२ पं॰ १,९० कलनात्मकं ···लक्षणम् । अत्र 'ध्रुवादिसर्वनित्यलक्षणमेतदेव कलनात्मकं कारणमुपपद्यते' इत्यपि मूलं स्यात् । दृश्यतां ए॰ २१२ पं॰ ११–१२ ।

ए० २१२ पं० १९. जं जं जे जे जे "। इक्ष्यतां ए० १८२ पं० १३, ए० ४७८ पं० ४ हि० १।

पु० २१२ पं० ११, २८. कूटैस्थम''' । इस्यतां टिप्ट० २३ पं० ३-१२ ।

ए॰ २१३ पं॰ ३-५. तेन तसी प्यकत्र मेघादिरेकत्र पटादिः। अत्र 'तेन च तसी प्यकत्र पटादि- ठ रेकत्र मेघादिः' इति पठितव्यम्।

पृ. २१३ पं० ८. जरता । जरहावो जरता इत्यर्थः ।

पृ॰ २१३ पं॰ २०. मेधे चोसतमात्रे वर्षति अयं 'ततःः। अत्र मेघे चोसतमात्रे 'वर्षत्ययम्, ततःः इति योजना समीचीना भाति ।

ए० २१५ पं० १,८. कर्माभावः ..... । कर्माभावे पुरुषवादिमते संसारानादिता न युज्यत इत्याशयः । 10

पृ० २१५ एं० ५. तस्मात्त्वनादिवर्तनात्मकत्वात् ...न न युज्यते [ पृ० २१६ एं० ४ ] । एतस्थाने 'तस्मास्वनादिवर्तनात्मकत्वात् कालस्य यथा पृथिन्यादिद्योद्धादिवृत्तिविवृत्तित्रवन्धेन स्वातमविषयित्रयाद्यसंसरणं जीवपुद्गक-योरभिन्नवर्तनस्वतन्त्रयोः स्वत एव बन्धिकया संसारिक्या च वर्तनाभेदेन रूपभेदेन च एवं कालस्य भात्मस्वात्मन्येव किया भनात्मस्वात्मने वेति युगपदेव बन्धसंसरणविहिता बन्धसंसारानादिता न न युज्यते ।' इत्याशयकमपि मूलमन्न स्वात्।

पृ० २१५ पं० १२. अतत्त्वं चास्य संसारस्य । अत्र हस्तिलिवितप्रतिषु 'अतत्त्वं चास्य न भवति संसारस्य' हित पाठः, तद्नुसरणे त्वत्र 'तत्त्वं चास्य न भवति संसारस्य' इति शुद्धः पाठो मन्तस्यः । 'अतत्त्वं चास्य भवति संसारस्य' इत्यपि पाठः स्यात् ।

पृ० २१५ पं० २२. पूर्वेपरा··· । ( पूर्वोपरा···? ) । एवसप्रेऽपि ।

ए० २१६ पं० १-४. स्वात्मविषय · । दश्यतां टिप्ट० ७१ पं० १२ ।

ए० २१६ पं० ५ प्रसेदपूर्वापरादिकमाद् भावाः । ( प्रसेदपूर्वापरादिकमा एव भावाः ? प्रसेदमावाः ? )। 20

पृ० २१६ पं० २३. कुणडक े । दश्यतां पृ० १८१ पं० २५, टिपृ० ६५ पं० ५ दि० ३ ।

ए० २१७ पं० ३,१३. सुषमादिः । सुषमादिस्यरूपं तत्त्वार्थसूत्र[ ४१९५ ]प्रभृतिप्रन्थेम्योऽनसेयम् ।

पृ० २१७ पं० ५,२३. लग्नवर्तनाद् । "राशीनामुदयो लग्नम् ।" –अमरको० १।३।२७ ।

ए॰ २९७ पं॰ १०,२५. द्रव्यं भूम्यादिक्षीह्यादि, द्रव्यात्मा । 'द्रव्यम्, भूम्यादिक्षीद्यादिव्यात्मा' इत्यपि योजना स्यादत्र ।

पृ॰ २१८ पं॰ १,३० तनमात्रभेद्मभेद्स्यामि॰ । अत्र भा॰प्रखनुसारी 'तनमात्रभेद्मभावात् सामि॰ । इति पाटः शोभनो भाति ।

पृ० २१८ पं० ५,२०. कालः पचितः । आचाराङ्गस्त्रवृत्तिप्रशृतिषु बहुषु प्रन्येषु उद्गृतोऽयं श्लोकः ।

१ दस्यतां पृ० २३९ पं० १९-२३। "भाष्ये कूटस्थेष्विति, कूटमयोघनः, तद्वत् तिष्ठन्ति ये तेषु । संसर्गिनाशेऽपि स्वयमनष्टेष्विल्यर्थः । "अथविति । निल्यत्वलक्षणे ध्रुवपदस्यैव व्याख्यानं कूटस्थमिति । रूपान्तरापितिविचालः, यथा पयसो द्रध्यादिरूपता । अनेन परिणामानिल्यता परास्ता । उत्पत्तेः सत्तापर्यन्तत्वाद् अनुत्पत्तिविचालः, यथा पयसो द्रध्यादिरूपता । अनेन परिणामानिल्यता परास्ता । उत्पत्तेः सत्तापर्यन्तत्वाद् अनुत्पत्तिविचालः, यथा पयसो द्रध्यादिरूपता । अनेन परिणामानिल्यता परास्ता । उत्पत्तेः सत्तापर्यन्तत्वाद् अनुत्पत्तीत्वनेन जन्मसत्तास्यौ भावविकारौ निरस्तौ । अनुद्विल्यनेन तृतीयो वृद्धिलक्षणः । अनुपत्तनेति चतुर्थः परिणामः । अनप्रयोति पद्यमोऽपचयः । एतद्रपविकाररहितमिति तद्रथः । अवययोति षष्ठो विनाशः । इदं च ब्रह्मविषयं निल्यतं यावद्वयवहारमेकरूपस्थितपदार्थविषयं च । अयमेव न निल्यत्वदार्थः, प्रवाहाविच्छेदेऽतादश्यपि निल्यत्वव्यवहारादिलाह भाष्ये – तद्पीति । यसिमस्तत्वमिति, यसिमन् विहतेऽपि तद्वति विद्वत्ति । यसिमस्तत्वमिति, यसिमन् विहतेऽपि तद्वति पातअलमहाभाष्यस्य उद्द्योते १।१। परपशाहिके । २ 'खत एव वन्धसंसारौ वर्तनामेदेन '' इलपि पाठः स्याद्य । दश्यती पृ० २१९ पं० ८।

पृ० २१९ पं० ३. स्वपन्नपि सः। (स्वपन्नपि च ?)।

पृ० २१९ पं० १३-१५. क्षः : स्वातन्त्रये : सर्वत्र : । क्रमेण पुरुषनियतिकारुवादा अत्र विवक्षिताः ।

पृ० २१९ पं० १६. द्रव्यार्थंप्रस्रवाद् । अत्र 'द्रन्यार्थप्रभवात् ।' इत्यपि सम्यग् भाति ।

पृ० २२१ पं० १,९,१४,१६. सस्यस्य प्रस्वस्य कालसस्यपुरुषसस्ययो सस्यान्स्यता पूर्वत्र इसस्यस्य । 'पं० १,९,१४,१६' इत्यत्र यथासङ्खयं स्थितेष्वेतेषु पाठेषु 'सस्य'स्थाने 'स्वत्य'शब्दः समीचीनः स्यादिसपि भाति । दृश्यतो पृ० २२० पं० ४, टि० ११ । प्रतिषु सर्वत्र 'सस्य'स्थाने 'सत्य'शब्द एव दृश्यते इत्यपि ध्येयम् ।

पृ० २२१ पं० ८. समनन्तरानुलोमाः पूर्वविरुद्धा निवृत्तनिरनुशयाः । दश्यतां पृ० ४५५ पं० ७ । उद्धृतमिदं विशेषावश्यकमाष्यस्य कोद्वार्यकृतो कोट्याचार्यकृती [पृ० ६५३] च ।

पृ० २२१ पं० १७. सत्त्वाविनाभावित्वेन । अयं पाठः शोभन एव भाति, दृश्यतां पृ० २२१ पं० ६ ।

10 पृ० २२२ पं० ५,१७,२९,३०. मयूराण्डकः। अत्र 'मयूरांगक' इति प्रतिस्थः पाटः शोभन एव भाति । एवं च 'तथा मयूराङ्गकबर्हादीनामेव पञ्चवर्णता, मयूरादिवर्हाण्येव च विचित्राणि' इत्यपि मूलमत्र सम्भान्यते ।

पृ० २२२ पं० ८,१९. केनाञ्चितानि ···। उद्धृतेयं कारिका शीलाङ्काचार्यकृतायाम् आचाराङ्गस्त्रशृत्तौ ।

**ए० २२२ पं० १७. मयूरःः। ''मयूरचिन्द्रकादिवी विचित्रः केन निर्मितःः॥''** – विशेषावस्यकमलधारिवृ० ५० ७०२ ।

पृ० २२२ पं० १८. नोदकादीनाम् । (नोदरादीनाम्?)।

15 पृ० २२३ पं० ७. तद्िष । इस्तलिखितप्रतिस्थः 'तिमिति' इति पाठोऽप्यत्र कथञ्चित् सङ्गच्छेत ।

पृ० २२४ पं० ४,१४. क्रियायाः । पञ्चम्यन्तोऽयं निर्देशः । दश्यतां पृ० २२५ पं० २९ ।

ए० २२४ पं॰ १० वृताद्यवस्थाः । भा॰ प्रतावयं पाठः, स च समीचीनतरः। य॰ प्रती तु वृतावस्थाः इति पाठः।

पृ० २२४ पं० १८. अत्यासन्तःः। "तत्र बुद्धिमान् नास्तित्रयबुद्धिं जह्याद् विचिकित्सां च । कस्मात् ? प्रत्यक्षं ह्यहपम्, अनस्यमप्रत्यक्षमस्ति यदागमानुमानयुक्तिभिरुपलभ्यते । यैरेव ताबदिन्दियैः प्रत्यक्षमुपलभ्यते तान्येव सन्ति 20 चाप्रत्यक्षाणि । सतां च रूपाणामितसन्तिकर्षादितिविप्रकर्षादावरणात् करणदौर्बल्याद् मनोनयस्थानात् समानाभिहारादिभिभवा-दितसौक्ष्मयाच प्रत्यक्षानुपल्कियः । तस्मादपरीक्षितमैतदुच्यते – प्रत्यक्षमैवास्ति, नान्यदस्तीति ।" – यरदसं० १।१९।७-८ ।

पु० २२५ पं० ५,२६. कदुकः ।। इत्रयतां टिप्ट० ६४ पं० २३।

पृ० २२६ पं० १९-२०.···नाहं कर्तेंति भावानां। "नाहं कर्तेति भूतानां" - आचाराङ्गस्त्रशीलाङ्गग्र० १० १

पृ० २२७ पं० ६. तत्पद्ध उत्पद्यते । (न घट उत्पद्येत ?)।

<sub>25</sub> प्र० २२८ पं० १,४ 'स्थितः, योऽस्ति…। अत्र ''स्थितो योऽस्ति' इति सम्बक्च ।

पृ० २२८ पं० ५,६. किमिदं ःः। 'किमिदं भदन्त ! अस्ति इत्युच्यते ? गौतम ! जीवाश्चैव अजीवाश्चैव । किमिदं भदन्त ! 'समयः' इत्युच्यते ? गौतम ! जीवाश्चैव अजीवाश्चैव' इत्यर्थः ।

पृ० २२८ पं० ७. आविलिको ः । ''तरकृतः कालविभागः ।४१९५।'''तत्त्र परमसूक्ष्मिक्षयस्य सर्वेजघन्यगतिपरिणतस्य परमाणोः स्वावगाहनक्षेत्रव्यतिकमकालः समय इत्युच्यते परमदुरधिगमोऽनिर्देश्यः ।''''ते त्वसंख्येया आविलिका । ताः 30 संख्येया उच्छ्वासस्तथा निश्वासः । तौ बलवतः पद्धिन्दियस्य कल्यस्य मध्यमवयसः स्वस्थमनसः पुंसः प्राणः । ते सप्त स्तोकः । ते सप्त लवः । तेऽष्टात्रिशदर्धं च नालिका । ते ह्रे मृहूर्तः । ते त्रिशदहोरात्रम् । तानि पञ्चदश पक्षः ।'''' इति तत्त्वार्थमान्ये ।

पृ० २२८ पं० ९. स्वशक्ति ः । "स्वाश्रये समवेतानां तद्वदेवाश्रयान्तरे । कियाणामिमिनिष्पत्तौ सामध्र्ये साधनं विदुः ॥ ३।७१ ॥ कियानिर्वृत्तौ द्रव्यस्य क्षक्तिः साधनं साध्यतेऽनेन कियेति भाष्यकारप्रभृतयो विदुः ।'' – वाक्यपदीयवृ० ।

पृ० २२९ पं० ९. भरत-मरुदेव्याः । ''अहो योगस्य माहात्म्यं प्राज्यं साम्राज्यमुद्धहन् । अवाप केवलज्ञानं भरतो 35 भरताथिपः ॥ पूर्वमप्राप्तधर्माऽपि परमानन्दनन्दिता । योगप्रभावतः प्राप मरुदेचा परं पदम् ॥'' इति योगशास्रे १।१०,११।

पृ० २२९ पं० १९. अधुनाऽनादित्वः । प्रतिस्थपाठानुसारेण 'अधानादित्व'' इति पाठः स्यादत्र ।

पृ० २२९ एं० २१,२२,२३. निर्हेतुकहेतुकः। भावप्रधानोऽयं 'निर्हेतुक'निर्देशः, तेन अन्तवस्वानुमाने आदि-मस्वानुमाने च निर्हेतुकत्वस्य हेतुत्वेन विवक्षितत्वात् 'निर्हेतुकहेतुक' इत्युक्तमत्र, दृश्यतां पृ० २२९ एं० १८।

पृ० २३० पं० ९. साधनदूषण[…] "साधनं दूषणं चैव साभासं परसंविदे । प्रत्यक्षमनुमानं च साभासं त्वातमसंविदे ॥ इति गास्त्रार्थसंग्रहः ।" इति न्यायप्रवेशके हेतुतत्त्वोपदेशे च । दिङ्गागिवस्विते न्यायपुर्वेशपे अवस्यं 'साधनं दूषणं चैव…' इदशी कारिका प्रन्थारम्भे आसीदिति 'साभासोत्त्रयाद्यपक्षेप…॥ [ ४१२७ ] ।' इति प्रमाणवार्तिककारिकाया 5 व्याख्याविलोकनेन प्रतिभाति । यद्यपि अस्य चैनिभाषानुवादमवलम्ब्य Prof. Giuseppe Tucci इलोभिविहिते Englishभाषानुवादे "I have compiled this book, because I desire to assertain what is the real nature of the arguments to prove [ a thesis as well ] as to refute it." [न्यायमुख. पृ० ५ ] इति दश्यते तथाप्ययं चीनभाषानुवादो बहुषु स्थलेषु संक्षिप्तोऽस्पष्टश्च भाति ।

पृ० २३० पं० ९. पक्षः । ''वैक्षादिवचनानि हि साधनं, तेंत्र तु स्वयम् । साध्येत्वेनेप्सितः पक्षो विरुद्धार्थानिरा- 10 कृतः ॥२॥ पक्षेत्यादि, पक्षहेतुदद्यान्तवचनै हि परेषामप्रतीतोऽर्थः प्रतिपाद्यते ।'' इति दिङ्कागरचिते नैयायमुखे प्रतीयते । ''परार्थमनुमानं तु स्वदद्यार्थप्रकाशनम् । तैत्रानुमेयनिदेशो हेत्वर्थविषयो मतः ॥३।१॥ स्वरूपेणैव निर्देश्यः स्वयमिष्टोऽ- निराकृतः । प्रत्यक्षार्थानुमानासप्रसिद्धेन स्वधर्मिणि ॥३।२॥'' इति दिङ्कागविरचिते प्रमाणसमुच्चये ।

१ "स्वयूथ्यानां [ = न्यायमुखटीकाकारादीनां ] पूर्वपक्षपरिहारोक्तिः - पक्षवचनं साधनं साभासत्वादिति चेत् , न, प्रख-क्षेगानेकान्तात् । प्रत्यक्षं साभासमपि न कस्यचित् प्रमाणस्य साधनम् । वचनात्मत्वे सति साभासत्वात् साधनत्वमिति चेत्, न, दूषणेनानेकान्तात् । दूषणं साभासवचनात्मत्वेऽपि न साधनम् ।" इति मनोर्थनन्दिरचितायां प्रमाणवार्तिकवृत्तौ पृ० ४२३, ४१२७ ''अन्यः पुनराह -- 'प्रतिज्ञा साधनं साभासत्वेनोक्तेः, साभासत्वस्य साधनत्वेन सह दर्शनात् । दूषणवादाह --प्रत्यक्षेण अनेकान्तः । वचनारमकत्वेन विशेषणाददोष इति परिहारः । दूषणेनानेकान्त इति चेत् , अदूषणरवे सतीति परिहारः ।' तदेतत् सकलमसत् । ....'' इति प्रमाणवार्तिकालङ्कारे पृ० ४९३ । इयं च साभासत्वोक्त्यादिचर्चा न्यायमुखे 'साधनं दुषणं चैव साभासं.....।' इलेताहज्ञपाठसम्भवे घटत इति ध्येयम्। २ हङ्यतां पृ० ३०६ पं० २२ । ३ "तव पक्षादिवचनानि साधनम् । पक्षहेतुरष्टान्तवचनैहिं प्राधिकानामप्रतीतोऽर्थः प्रतिपाद्यत इति । तत्र पक्षः प्रसिद्धो धर्मी प्रसिद्धविशेषणविशिष्टतया स्वयं साध्यत्वेनेप्सितः, 'प्रत्यक्षायविरुद्धः' इति वाक्यशेषः । [ पृ॰ १ ]…एषां [=पक्ष-हेतु-दश्चानतानां ] वचनानि परप्रत्यायनकाले साधनम् ।…एतान्येव त्रयोऽवयवा इत्युच्यन्ते ।"— न्यायप्रवेशः १० १-३। "वादिना खर्यं साधियतुमिष्टोऽर्थः साध्यः साध्यते येन तत् साधनं हेतोस्त्रिरूपवचनम्।"-**हेतु**तत्त्वोप० । **४ "न्या**यमुखप्रकरणे 'तत्र तु स्वयं……..हृतः' इति पाठात् ।''**-प्रमाणवार्तिकालं०** पृ० ५१०, ५९९,५२२,५६१ । प्रमाणवा० मनो० पृ० ४४३ । न्यायवार्तिकतात्पर्यटीका. १।१।३३ । ५ The proposition and the other terms are called the proof [ सावन ]. Here is called "proposition" only that particular argument that we want to prove in accordance with our own opinion. It must be such as no argument contradictory [to it] can exclude it. "The proposition etc."; this means that through the formulation of a proposition, a reason and an example, an argument which has not yet been understood by onother [man], is made evident to him. - न्यायमुख. पू॰ ५.। ६ प्रमाणवार्तिकालंकार पु॰ ४८६। प्रमाणवा॰ मनो॰ पृ॰ ४२०। ७ प्रमाणवार्तिकालंकार. पृ॰ ५४५, ५४६,५४९। प्रमाणवार्तिकमनोरथनन्दिकृति. **१०** ४२४,४४५,४५८,४५९ । ८ यद्यपि प्रमाणसमुखयो नेदानी संस्कृतभाषायामुपलभ्यते तथापि भोटभाषानुवादमवलम्ब्य प्राचीनेषु च यन्थेषु विद्यमानानि दिङ्कागवचनानि संग्रह्म समालोच्य च मया सङ्कलिता इमाः कारिका इति ध्येयम् । नय० टि० १०

पु॰ २३० पं॰ १०. हेतुः पक्षधर्मः । इत्यतां टिपृ॰ २८ पं॰ २९। "अनुमानं द्विधा, स्वार्धे त्रिरूपाल्लिङ्गतोऽ-र्थेटक् । पूर्ववत् फलमर्थः स्वरूपं चातुल्यमेतयोः ॥२।१॥ · · · · वैरार्थमनुमानं तु स्वदृष्टार्थप्रकाशनम् । तन्नानुमेयनिर्देशो हेत्वर्थविषयो मतः ॥३१९॥ ... सौध्यधर्मी यतो हेतुस्तदाभासश्च भूयसा । तस्मात् तहिस्तरः पूर्व हेत्वाद्यर्थात् प्रदर्श्यते ॥ ... र्संपक्षे सन्नसन् हेथा पक्षधर्मः पुनस्तिधा । प्रत्येकमसपक्षेऽपि सदसद्विविधत्वतः ॥…तत्र यः सन् सजातीये हेधा चासंस्तदस्यये।

१ प्रमाणवा • मनो • परिश्रिष्ट. पृ ॰ ५२४ । "अनुमानं द्विधा – खार्थं परार्थं च । तेत्र स्वार्थं चिरूपाछिङ्गतोऽर्थ-**៥क । व**श्यमाणत्रिळक्षणाहिङ्काद् यदनुमेयार्थदर्शनं तत् खार्थमनुमानम् । **पूर्ववत् फल**मत्रापि । यथा प्रसक्षे [ विषयसंवितिः खसंवित्तिश्वेति ] प्रतीतिद्वयमेव आश्रित्य फलमुक्तमेवमत्रापि । यद्यमयमपि प्रतीतिलक्षणम् कोऽनयोविशेष इति चेत् , अर्थः स्वरूपं चात्रुव्यमेतयोः । प्रखक्षानुमानयोरथों [=आलम्बनं] भिन्नः । तदाकारविशेषाच खहपमपि भिन्नम्।" इति दिङ्गगविरचितायां प्रमाणसमुचयवृत्तौ पृ० २८ B, पृ० १९१. Narthang edition. । अस्या वृत्तेः संस्कृतभाषाया-<sup>0</sup>ं मनुपलम्भात् भोटभाषानुवादानुसारेण कल्पितमेतद्साभिः संस्कृते अस्या भोटभाषानुवादोऽत्रैव टिप्पणेषु वश्यमाणे ैभोटपरिशिष्टे द्रष्टब्यः । २ प्रमाणवार्तिकालं ९ ५० ४६७ । प्रमाणवा ० मनो ० टि० ५० ४१३ । ''येथा स्वस्मिन् त्रिरूपाहिङ्गाद् लिङ्गिनि ज्ञानमुरपन्नं तथा परस्मिन् त्रिरूपाहिङ्गाहिङ्गिज्ञानोरिपपादयिषया त्रिरूपलिङ्गाख्यानं परार्थमनुमानम् , कारणे कार्योपचारात् ।" इति दिङ्कागविरचितायां प्रमाणसमुचयवृत्तौ पृ० ४४ A. १२६ A, Narthang edition. संस्कृतभाषायामस्या कृत्तरनपलक्षेरस्या भोटभाषानुवादोऽत्रैव टिप्पणेषु वक्ष्यमाणे भोटपरिशिष्टे द्रष्ट्वयः। **३ न्या**यवार्तिकतात्पर्यटीका. १।१।३५ । न्यायमुख. पृ० १९ । प्रमाणवार्तिकालंकारे त्वत्र 'पक्षधर्मः' [ पृ० ५१० ] इति पाठः तथापि भोटभाषानुवादेषु 'व्स्युव् व्यित्रि छोस्' इति पाठदर्शनात् 'साध्यधर्मः' इत्येव समीचीनम् । न्यायवार्तिक-सारपर्यटीकायामपि 'साध्यधर्मः' इस्रेव पाठः । ४ प्रमाणवार्तिकालं पृ० ५८०। Therefore I shall now in. dicate the various characteristics of this. - त्यायमुख पु॰ ११। ५ यवायत्र प्रमाणसमुचयस्य कनकवर्म वसुधररक्षितविरचितभोटभाषानुवादानुसारेण प्रमाणवार्तिकारुङ्कारे च 'हेत्वाद्यर्थात्' इस्रेव पाठः, तथापि प्रमाणवार्तिकालंकारे एव इत ऊर्ध्वम् ''अत एव 'हेत्वाभासात् पूर्वम्' इत्युक्तम् , हेतुश्वाभासश्च हेत्वाभासम् , आभासश्च प्रसासत्तेईत्वाभास एव, नामासमात्रम् ।" इस्रभिहितत्वाद् **'हेत्वाद्यर्थात्'** इस्रस्य स्थाने **'हेत्वाभासात्'** इस्रपि पाठः स्यादिति सम्भाव्यते । प्रमाणसमुचयस्य जिनेन्द्रबुद्धिविरचितायां 'विशालामलवती'टीकायां त्वेवं दृस्यते --- ''साध्ययमी यतो हेतुरि-त्यादि । 'भूयसा' इति पद्मू असिद्धस्य अपक्षधर्मस्यापि हेत्वाभासत्वज्ञापनार्थम् । अयं कारिकार्थः — यसात् हेनुस्तदाभासश्च भूयसा पक्षधर्म एव तस्मात् हेतु-विरुद्ध-अनैकान्तिकरवेभ्यः पूर्वे पक्षधर्मविस्तरः प्रदर्शते इति । एतदुक्तं भवति — यस्मात् पक्षधर्मत्व-मिदं बहुनां सामान्यं रूपं तस्मात् पक्षधमें प्रभेद एव हेत्वादेः पूर्व प्रदर्श्यते ।" - विशालामलवती. पृ० १५४ A. Derge edition. । संस्कृतभाषायामस्याः टीकाया अनुपलम्भादस्या भोटभाषानुवादोऽत्र संस्कृतेऽस्याभिः परिवर्त्य लिखित इति 

<sup>1</sup> धर्मकीर्तिराप दिङ्कागमेवानुस्त्य प्रमाणविनिश्चये लक्षणमत्र प्रणीतवानिति वादिदेवस्रिपणीतस्याद्वादरसाकरानुसारेण प्रतीयते । तथाहि — ''अपि च · 'धर्मकीतिरपि न्यायविनिश्चयस्य आध-हितीय-तृतीयपरिच्छेदेषु यथाक्रमं 'प्रत्यक्षं कल्पनापोढम-भान्तम्' इति 'तत्र स्वार्थं त्रिरूपालिङ्गतोऽर्थदक्' इति 'परार्थमनुमानं तु स्वदृष्टार्थप्रकाशनम्' इति र्वाणि लक्षणानि तिमिराञ्च-भ्रमणनौयानसंक्षोभाद्यनाहितविश्रममविकल्पकं ज्ञानं प्रत्यक्षम्' इति 'त्रिलक्षणालिङ्गादु यदनुमेयेऽर्थे ज्ञानं तत् स्वार्थमनुमानम्' 👫 'यथैव हि स्वयं त्रिरूपालिङ्गतो लिङ्गिनि ज्ञानमुत्पन्नं तथैव परत्र लिङ्गिज्ञानोत्पिपादिययया त्रिरूपलिङ्गाल्यानं परार्थमनु-शानम्' इति च न्याचक्षाणो लक्ष्यस्थैव विधिमन्वकीर्तयत्।'' इति स्याद्वादर्ताकरे पृ० २३। न्यायविनिश्चय इति प्रमाणविनिश्चयस्थैव नामान्तरं क्रेयम् । प्रमाणविनिश्चयस्य भोटभाषानुवादेऽक्षरज्ञः सर्वमेतदुपलभ्यते, पृ० २६१ B, २७६ A, २९९ A. Narthang edition. । ए० १५४,१६७ A, १८७ A. Derge edition. । अयं भोटभाषानुवादो 'बृस्तन्-ऽन्युर्' संग्रहे 'म्दो' वर्गे **'चे**' [=९५] पुटे द्रष्टव्यः ।

स हेतुः १ विपरीतोऽस्माद् विरुद्धोऽन्यस्वनिश्चितः ॥" इति प्रमाणसमुच्चये ।

पृ० २३० एं० १०-११. दृष्ट्यान्तः साध्यानुगतः । "त्रिरूपो हेतुरिखुक्तं पेक्षधमें च संस्थितः । केंद्धे केंपद्वयं होत्रं दृष्टान्तेन प्रदर्शते ॥ साँध्येनानुगमो हेतोः साध्याभात्रे च नास्तिता । स्याप्यते यत्र दृष्टान्तः स साधम्येतरो द्विधा ॥" — प्रमाणसमु० ४।१,२। "दृष्टान्तो द्विविधा – साधम्येण वैधम्येण च । तत्र साधम्येण तावत् यत्र हेतोः सपक्ष एवास्तित्वं स्थाप्यते, तद्यया – यत् कृतकं तदनित्यं दृष्टं यथा घटादिरिति । वैधम्येणापि यत्र साध्याभावे हेतोरभाव एव कथ्यते, तद्यथा – यक्तिस्यं ठृ तद्कृतकं दृष्टं यथाकासमिति । नित्यशब्देनात्रानित्यत्वस्थाभाव उच्यते, अकृतकशब्देनापि कृतकत्वस्थाभावः, यथा भावा-भावोऽभाव इति ।" – न्यायप्रवेश० पृ० १-२ ।

पृ० २३० पं० ११. तद्विपर्यये तद्मासाः । "साधियतुमिष्टोऽपि प्रत्यक्षादिविरुद्धः पक्षाभासः [पृ० २ ]।" असिद्धानैकान्तिकविरुद्धा हेत्वाभासाः [पृ० २ ]।" दृष्टान्ताभासो द्विविष्ठः साधर्म्येण वैधर्म्येण च [पृ० ५ ]।" पृषां पक्षहेतुदृष्टान्तानां वचनानि साधनाभासम् [पृ० ७ ]।" - न्यायप्रवेश० ।

पृ० २३० पं० १२. तत्साधनदोषोः । The refutation [ तूषण ] consists in showing that the formulation of a syllogism is defective [ न्यून ] etc. The fallacies of refutation [ तूषणभामाः ] are called Jātis – न्यायमुख. पृ० ५४। "साधनदोषोङ्गावनानि दूषणानि । साधनदोषो न्यूनत्वम् । पक्षदोषः प्रस्रक्षादिविरुद्धत्वम् । हेनुदोषोऽसिद्धानैकान्तिकविरुद्धत्वम् । दृष्टान्तदोषः साधनधर्माद्यसिद्धत्वम् । तस्योद्धावनं प्राक्षिकप्रत्यायनं दृष्णम् । अभ्नताधनदोषोद्धावनानि दूषणभासानि । सम्पूर्णे साधने न्यूनत्ववचनम् । अदृष्टपक्षे पक्षदोष- 15 वचनम् । सिद्धहेनुकेऽसिद्धहेनुकवचनम् । अवृष्टप्टान्ते दृष्टप्टान्तवचनम् । एतानि दृषणाभासानि । न होनिः परपक्षो दृष्यते, निरवद्यत्वात् तस्य ।" – न्यायप्रवेद्याः पृ० ८ । "वाद्युक्ते साधने प्रोक्तदोषाणामुद्धावनम् । दूषणं निरवद्ये तु दूषणा- भासनामकम् ॥२६॥" इति सिद्धसेनस्दिप्रणीते न्यायावतारे । "साधनदोषोद्धावनं दूषणम् । अभूतदोषोद्धावनानि दूषणाभासा जात्युक्तराणि ।" – प्रमाणमीमांसाः २।११२८-२९ । न्यायविन्दु [ ३।१३८-१४९ ]-हेतुतत्त्वोपदेश[ पृ० २५८ ]प्रमृति- प्रन्थवित्राचि दृषण-तदाभासा स्विताः ।

पृ० २३० पं० १६-१८. द्राब्द्ब्रह्मतत्त्वभेर्दंसंसर्गरूपविवर्तमात्रसिदंः असादिनिधनं ब्रह्मः। 'र्ज्जनादिनिधनं ब्रह्मः' इतीयं वाक्यपदीयकारिका कमलक्षीलेन तत्त्वसंब्रहपिक्षकायां [ पृ० ६७ ] अभयदेवसुरिभिः सन्मति-

१ "एतेन 'ग्राह्मधर्मस्तदंशेन व्याप्तो हेतुः' इति प्रत्युक्तम् ।" - न्यायवा० १।१।३५ । "दिङ्कागस्येव प्रदेशान्तरहेतुलक्षणम् — ग्राह्मधर्मः पक्षधर्मः तदंशेन तस्येव पक्षस्यांशेन साध्यधर्मसामान्येन व्याप्तो हेतुरिति । तदेव तद्धेतुलक्षणमुपन्यस्यास्मिन् पृवोक्तं दोषमतिदिशति - पतेनेति ।" - न्यायवार्तिकतारपर्यटीका. १।१।३५ । "आचार्यरिप निर्दिष्टमीहक् संक्षेपलक्षणम् । ग्राह्मधर्मस्तदंशेन व्याप्तो हेतुरितीहशम् ॥१३८५॥" - तत्त्वसंप्रह. । २ कारिकेयं वादन्यायस्य शान्तरिक्षतहत्वटीकायाम् [ ए० ९२ ] उद्धृता, तत्र च यद्यपि 'पक्षधर्मे च' इति पाठो दश्यते तथाप्यद्यद्धः सस्यादिति भाति । प्रमाणसमुचयस्य विशेषतश्च जिनेन्द्रबुद्धिरचितं विशालामलवती दिकाया भोटमाषानुवादानुसारेण [ ए० २१२ ष्ठ, Derge edition ] 'पक्षधर्मस्तु' इति 'पक्षधर्मो हि' इति वा पाठोऽत्र स्यादिति भाति । अयं च भोटमाषानुवादोऽत्रैव विष्यपणेषु वक्ष्यमाणे भोटपरिशिष्टे द्रष्टन्यः । ३ 'स्टेः' इति पञ्चम्यन्तं पदम्, 'स्टेः संस्थितः' इति अन्वयः । ध तत्त्व-संप्रहपित्रका. ए० ४९९ । ५ सम्पूर्णेयं कारिका दश्यवैकालिकस्त्रस्य हरिभद्रस्रिकृतवृत्तानुद्धता ए० ३४ ष्ठ । विशेषाः वश्यकमान्यस्य कोद्वार्यवृत्तौ [ ए० १५४ ष्ठ ] न्यायवार्तिक-तात्पर्यटीका[ ११९१३० ]प्रसृतिषु च अंशत उद्धृता उपलभ्यते । ६ 'सैर्वपरिकल्पातीततत्त्वं भेदसंसर्भसमितक्रमेण समाविष्टं सर्विभः शक्तिभिर्विद्याप्रविधाग्रविभागस्पमतिक्रमेण समाविष्टं सर्विभः शक्तिभिर्विद्याप्रविधाग्रविभागस्पमतिक्रमेण समाविष्टं सर्विभिः शक्तिभिर्विद्याप्रविधाग्रविभागस्पमतिक्रमेण समाविष्टं सर्विभाः शक्तिभिर्विद्याप्रविधाग्रविभागस्पमतिक्रमेण समाविष्टं सर्विभाः शक्तिभिर्विद्याप्रविधाग्रविभागस्पत्रप्रविभागं काल्यस्य सर्विका

<sup>1</sup> पतदनुसार्थेव प्रमाणवातिके [१।३] हेतुबिन्दी च धर्मकीर्तिना "पक्षधर्मस्तदंशेन व्याप्तो हेतुस्त्रियेव सः । अविनाभाव-नियमाद्, हेत्वाभासास्ततोऽपरे ॥" इति कक्षणं प्रणीतमिति ध्येयम् । 2 "आचार्येरिति तन्मताविरोधं प्रतिपादयति । प्राह्मधर्म इति प्राह्मस्य साध्यधार्मणो धर्मः पक्ष इति यावत् ।" – तत्त्वसंग्रहपिकताः ए० ४०९ । 3 "भेदसंसर्गसमितक्रमेणेति मेदो व्यतिरेकः, संसर्ग पक्तवम् । ध्यद्वयसमितक्रमेण तामिः शक्तिमिरध्यासितम् "विद्याप्रविभागरूपम् इति । । पत्तुक्तं भवति – विद्यास्य-मङ्गीकृत्योक्तं 'सर्वविकत्यातीततत्त्वम्' इति । अविद्यानिवन्धनरूपमङ्गीकृत्योक्तं 'समाविष्टं सर्वाभिः शक्तिभः' इति । अविद्यानिवन्धनरूपमङ्गीकृत्योक्तं 'समाविष्टं सर्वाभिः शक्तिभः'

वृत्तौ पष्टगाथाव्यास्यायां वादिदेवसूरिभिश्च स्याद्वादरत्नाकरे [ पृ० ९० ] उद्धृता व्यास्याता च । अन्येव्यपि न्यायमजरी-स्पन्दकारिकायन्द्वतिप्रन्थेषु उद्धृतेयम् ।

ए० २३१ पं० ३,१५. सम्भववद् व्यभिचारः । दश्यतां दिए० ४४ पं० २१-२४।

ए॰ २३३ पं॰ २३. भेदप्राधान्येनैव भावीकृतेनार्थोऽपि भिन्नो विशेषणत्वेनोपादातुं योग्यः, इत्यथा । अत्र 'भेदप्राधान्येनैव । अभावीकृतेनार्थोऽपि ......तद्यथा' इति भा॰प्रतिस्थपाठ एव समक्षसः ।

पृ० २३२ पं० २३-२४, २७-२८ निजव ः हार्थ[गितिः] इति । यद्यपि कात्यायनविर्विते पाणिनीयवार्तिके 'हार्थगितिः' इति पाठः सम्प्रति उपलभ्यते तथापि 'हार्थः' इति पाठान्तरस्याप्यत्र पूर्वं प्रचार आसीदिति प्रतीयते, "निजव-युक्तमन्यसदशाधिकरणे तथाहार्थं इति' इति विशेषावश्यकभाष्यस्य कोष्टार्यवृत्तौ [ ए० ९५ ] उद्घेखदर्शनात् । एवं चात्र हस्तिलिखतप्रतिस्थः 'हार्थः' इति पाठः समीचीन एव । अतो '[ गितिः ]' इति पूरणमनावश्यकमत्रेति केयम् ।

ा प्राप्ति । स्वयं स्वयं स्वयं स्वयं स्वयं । स्वयं साध्ये 'ख़पुष्पवत्' इत्यस्य वैधम्यं हष्टान्तत्वादत्र 'वैधम्यंण' इत्युक्तमिति ध्येयम् ।

.भेददर्शनाभ्यासेन मूर्तिविभागभावनया च व्यवहारानुपातिभिर्धर्माधर्मैः सर्वाखनस्थासु अनाश्चितादिनिधनं ब्रह्मेति ंप्रतिज्ञायते । न हि कार्यकारणात्मकस्य विभक्ताविभक्तस्थैकस्य ब्रह्मणः सर्वप्रवादेष्टरपूर्वापरे प्रवृत्तिनिवृत्तिकोटी परिसंख्यायेते । ैं। ने चास्योर्ध्वमधिक्तर्यम् वा मूर्तिपरिवर्तप्रत्यङ्गानां क्वचिदवच्छेदोऽभ्युपगम्यते । तत्तु भिन्नरूपाभिमतानामपि विकाराणां प्रकृत्यन्व-यित्वाच्छन्दोपश्राह्मतया शन्दोपश्राहितया च शन्दतस्यमित्यभिषीयते । स्थितिप्रवृत्तिनिवृत्तिविभागा हि शन्देनाकियन्ते । तचाक्षरनिमित्तत्वादश्चरमित्युस्यते । प्रत्यक्चैतन्येऽन्तःसंनिवेशितस्य परसम्बोधनार्था व्यक्तिरभिष्यन्दते । · · · · विवर्ततेऽर्थ-भावेन । एकस्य तत्त्वादप्रच्युतस्य भेदानुकारेण असत्यविभक्तान्यरूपोपप्राहिता विवर्तः, स्वप्नविषयप्रतिभासवत् । ..... प्रिकिया जगतो यतः । तत एव हि शब्दाख्यादुपसंहतकमाद् ब्रह्मणः सर्वेविकारप्रत्यस्तमये संवर्तादनाकृतात् पूर्वं विकार-🤼 त्रन्थिरूपत्वेनाव्यपदेस्थाज्जगदास्या विकाराः प्रकियनते । तथा ह्युकम्—यः सर्वेपरिकल्पानामाभासेऽप्यनवस्थितः । तर्कागमानु-.मानेन बहुधा परिकल्पितः ॥ १ ॥ व्यतीतो भेदसंसर्गौ भावाभावौ कमाक्रमौ । सलानृते च विश्वातमा प्रविवेकात् प्रकाराते ॥२॥ -•••• प्रैकृतित्वमिष प्राप्तान् विकारानाकरोति सः । ऋतुधामेव ग्रीष्मान्ते महत्तो मेघसंप्रवान् ॥ ४ ॥ तस्यैकमिष चैतन्यं बहुधा प्रविभज्यते । अज्ञारिकतमुत्पाते वारिराशेरिवोदकम् ॥ ५ ॥ ... .. यथा विशुद्धमाक्राशं तिमिरोपहुतो जनः । संकीर्णमिव मात्राभिश्चित्राभिरभिभन्यते ॥ १० ॥ तथेदममृतं ब्रह्म निर्विकारमविद्यया । क्ळुपत्वमिवापन्नं भेदरूपं विवर्तते ॥ ११ ॥ ब्रह्मोदं शब्दनिर्माणं शब्दशक्तिनिबन्धनम् । विवृतं शब्दमात्राभ्यस्तास्वेव प्रविलीयते ॥ १२ ॥" इति भर्तृहरिविरचितायां वाक्यपदीय--खन्नतौ । ''अनादिनिधनमिति कालप्रदेशकृतपरिच्छेदाभावप्रकाशनाय । ब्रह्मोति नामकथनम् । शब्दतत्त्वमिति खल्पकथ-नम् । यदक्षरं विवर्ततेऽर्थभावेन इत्यनेन ब्रह्मणः सकाशाच्छब्दार्थयोरभेदकथनम् । प्रक्रिया जगतो यत इति अस्य चिद्रपस्य विवर्तस्य प्रधानं परमाणवो वा अन्यद्वा न निभित्तम् अपि तु बह्मवैति दर्शयति ।"-इति वाक्यपदीयस्य वृषभदेवर्जित-्टीकायाम् ।

इति । कोटिर्मयादा । [अपूर्वा प्रवृत्तिमर्यादा ] यस्यां कार्योत्पादात् पूर्वं न किञ्चिदासीत् । अपरा निवृत्तिमर्यादा यस्याः परं नास्ति । ते प्रवृत्तिनवृत्तिमर्यादे अपूर्वापरे न संख्यायेते । ननु सर्वपरिकल्पातीततत्त्वं तत् कथं शब्दतत्त्वमित्युच्यत स्त्याह्—विकाराणां प्रकृत्यन्वयित्वादिति । विकारा हि प्रकृतिरूपेणान्विता दृष्टा यथा शकल-कपाला-ऽमत्रभूषणानि । रूपादयश्चेते शब्दरूपानुगता दृश्यन्त । इति प्रकृतिस्तृते महाणि शब्दापदेशः । " "स्वमविषयप्रतिभासविति यथा स्वमावस्थायां शनक्षण एक एव भिन्नजातीयानेकपदार्थाव-भासी जायते । " "प्रकृतित्वमपीति । य एते प्रधानपरमाण्यादयोऽपि कारणं महादादीनां प्रकृतित्वं प्राप्ताः तानप्यसावेव आकरोति जनयति । अत एव चैते विकारशब्दोनोक्ताः, न तु तैः सांख्यादिभिविकारस्वमिष्टं तेषाम् । ऋतुधामा इति, ऋतवो हेमन्तादयः पद् तेषां सारभूतं तेजो ऋतुषामा वर्षरात्रयः । संवत्सरो वा ऋतुः तस्य सारभूता वर्षा इति । व्यापिः संस्रवः । व्यापकमेधान् जनयति । तस्य इति व्यपदेशिवद्वावेन पृथनस्वापदेशः ।" इति वृषभदेवरिवितदीकायाम् ।

1 नयचक्र. १० २३९ पं० १। 2 "प्रकृतित्वमनापन्नान् विकास "" - नयचक्र. १० २४१।

पृ० २३४ पं० ४,१९. यं तं । एतादशः शब्दप्रयोगः 'पृ० ३२ पं० २३, पृ० १३२ पं० २०' इत्यत्रापि दष्टः ।

पृ० २३५ पं० ३,१९-२०. भेदसंसर्भपरिणामैः । द्यातां टिपृ० ४१ पं० ३ ।

ए० २३५ पं० ४. विकल्पेन च । 'विकल्प्येत च' इसिप पाठोऽत्र संभवेत्, इत्यतां ए० २३६ पं० ९ ।

पृ० २३५ पं० ९. चित्रलेष्यः। दश्यतां टिपृ० २७ पं० ३३ ः।

पृ० २३५ पं० १० एकत्रैयोपयुक्तार्थत्वाद् । घटादेरभवनस्यःः। 'एकत्रैयोपयुक्तार्थत्वाद् घटादेः । अभव- ५ नस्यःः' इत्यन्वयविवक्षायां तु मूले [ पृ० २३५ पं० १ ] 'घटादेः' इति न प्राह्मम् ।

प्र० २३५ पं० २१. उक्ति-प्रयोजनादिनानात्वाद् । दृश्यतां प्र० ४८ पं० २३,३०-३२।

पृ० २३५ पं० २४. स एवात्मास्य भाव । अत्र 'स एवात्मा भाव' इति य॰प्रतिपाठः समीचीन एव भाति । द्ययतां पृ० २६५ पं० १६। ( स एवात्मास्य भावस्य ? )।

पृ० २३६ पं० २-३,११. नजु भेदः प्रत्यक्षत एव न गृह्यते । इत्यतां पृ० २३७ पं० २२, पृ० २३८ पं० ७। 10

पृ॰ २३६ पं॰ ७. विकल्पेन च। (विकल्प्येत च?)। इत्यतां पृ॰ २३६ पं॰ ९, टिप्ट॰ ७७ पं॰ ३।

प्र॰ २३६ पं॰ २३. निध्युपलिङ्गत्वेन । दश्यतां प्र॰ २२३ पं॰ १२ ।

पृ० २३८ पं० ५. अमेदे भावे य…। अत्र 'अमेदे भावे तस्य य…' इति पठितव्यम् । दत्रयतां पृ० २४० पं० ६ ।

पृ० २३८ पं० ६. तस्य होकोऽपि ः नित्कान्तः [ पृ० २३९ पं० १ ]। दश्यतां पृ० २४० पं० ५ । 'धैत-श्रैते सर्वविकल्पातीते एकस्मिन्नथें सर्वशक्तियोगाट् द्रष्टृणां दर्शनविकल्पाः तत एव खल्ल – सत्या विशुद्धिस्तत्रोका विशेवैकपदा- 15 गमा। युक्ता प्रणवरूपेण सर्ववादाविरोधिना ॥ [ वाक्यप० १।९ ], इहैवैकस्मिन् सर्वरूपे ब्रह्मणि यः परिकल्पः स विरुद्धरूपा-मिमतेभ्यः परिकल्पान्तरेभ्यो न भिद्यते। अपि खल्ल ब्रह्मविद बाहुः – 'प्रदेशोऽपि ब्रह्मणः सार्वरूप्यमनितिकान्तश्चाविकल्पश्च' इति।" – वाक्यपदीयभर्तृहरिवृत्ति.।

पृ० २३८ पं० २५. पर्यायान्तरेण । 'तद् व्याचष्टे ... पर्यायान्तरेण' इति सम्बन्धोऽत्र भाति ।

पृ० २३९ पं० १,१३,२९. स चास्यो ः। दश्यतां टिपृ० ७६ पं० १४ ।

ए॰ २३९ पं॰ ३. ध्रुवःः। दृश्यतां टिपृ० २३ पं॰ ११, टिपृ० ७१ टि० १।

पृ॰ २३९ पं॰ १४. दक्षिणोत्तरमथुरयोरि । दक्षिणमथुरा सम्प्रति 'मदुरा' [ Madura ] इति व्यवहियते, सा च 'दक्षिणभारत'स्थत्वाद् 'दक्षिणमथुरा' इति गीयते, इयमेव 'पाण्डमथुरा' 'पाण्ड्यमथुरा' इत्यपि चोल्लिख्यते स्म शास्त्रेषु । उत्तरमथुरा तु उत्तरमथुरा इति भाति ।

**१०** २४० पं० ३,१९. तद्भावे तद्सिद्धेः । प्रत्यक्षपूर्वकत्वाभावेऽनुमानासिद्धेरित्याशयः ।

पृ० २४० पं० ११-१४, सम्बद्धादेकसात्ः। "एवं तावद् वैशेषिकस्यानुमानं दुर्घटम्। » सांख्यानामपि 'सम्बन्धादेकसात् प्रलक्ष्तच्छेषसिद्धिरनुमानम्' इति । तत्र सम्बन्धः सप्तविधः । तेन यथासम्भवं सम्बन्धात् » एकसात् प्रस्य-क्षात् शेषस्य अप्रत्यक्षस्यार्थस्यावश्यं सिद्धेः कारणं तदनुमानम्।" इति दिङ्गागरचितायां प्रमाणसमुचयन्नतौ द्वितीये खार्थानुमान-

१ "यतश्चेते इति । य एते दर्शनमेदा उपन्यस्तास्ते इति वक्ष्यति । यत एते भित्रह्णानुपातिनोऽसलाश्च ततः " अभिन्नत्तात् सल्यता विवैव वेदे उक्ता । तत्रेति वेदे । यनु अविद्यातमकं अह्य तत्प्राप्त्रपुपायमाह – एकपदागमा इति, एकं पदमागमो यस्याः । ततो हि पदात् सा गम्यते । तथाहि वेदे उक्तम् – 'शोमित्येकाक्षरमुद्रीयमुपासीत' । प्रदेशोऽपि इति, योऽयं प्रदेशस्तस्य प्रदेशान्तरेभ्यो भेदविकल्पः – अयमस्मादन्य इति, घट इति पटविलक्षणः । स नास्ति ।" – सृषमदेवटी० । र \* एतदन्तर्गतः पाठो विशालामवलतीटीकान्तर्गतप्रतीकानुसारेण प्रतीयते, प्रमाणसमुख्यविक्तमोटभाषानुवादानुसारेण तु तत्स्थाने "सांख्यास्तावद् 'सम्बन्धादेकस्मात् प्रलक्षाच्छेषसिद्धिरनुमानम्' इत्याहुः । "तेषु अन्यतमात्" इति पाठः प्रतीयते । "सांख्यानामपीलादि । अनुमानं विस्तरेण वेदितन्यमिति स्थिते तत्स्वरूपज्ञानाय परेण 'किमिदमनुमानं नाम' इत्युक्ते आह – सम्बन्धादेकस्मादिलादि । सम्बन्धः सप्तविध्य इति अर्थानां सम्बन्धस्य सप्तविध्यस्म्, 'ख्रालामिभावेन वा'

20

परिच्छेदे, Derge edition. ए० ३५ ४-३६ A। अत्र वहयमाणं मोटपरिविष्टं द्रष्टव्यम्। "एतेन सम्बन्धादेकस्मात् प्रत्यक्षाच्छेषसिद्धिरनुमानम्" इति छक्षणं प्रत्युक्तम्।" - न्यायवा० १।११५। "प्रत्यक्षादीन्यपि च तन्नान्तरेष्पदिद्यन्ते - श्रोत्रादिष्टक्तिः प्रत्यक्षाम्। सैम्बन्धादेकस्माच्छेषसिद्धिरनुमानम्। यो यत्राभियुक्तः कर्मणि चादुष्टः स तत्राप्तः, तस्योपदेश आप्त-वचनम् । इति।" - सांख्यकारिकायुक्तिदीपिकायु० पृ० ४। तुलना -- "अवगृहीते विषयार्थेकदेशाच्छेषानुगमनं निश्चय- 5 विशेषजिज्ञासा ईहा।" - तत्त्वार्थमा० १।१५।

पृ० २४० पं० १४. आत्मेन्द्रियः। इत्यतां टिपृ० ३२ पं० ३५।

पृ० २४० पं० १९. तदसिद्धेः प्रत्यक्षस्वाः । 'तदसिद्धेः । प्रत्यक्षत्वाः ' इति योजनीयमत्र। टिपृ० ७७ पं० २५।

पृ० २४० पं० २३. सामान्यप्रत्यक्षाद्ःः। दृश्यतां टिपृ० १९ पं० २९ ।

ए० २४० पं० २५. मात्रामात्रिकभावेन वा । एतदनन्तरं [ सहचारिभावेन वा ] इति पूरणीयम् ।

पृ० २४१ पं० १,१५. विपर्येतव्यःः। अत्र विपर्ययितव्य° इति ज्वायः प्रतिभाति, प्रत्यनुसारित्वात् ।

पृ० २४९ पं० ४-११ यथा ''तथेद ''तस्यैक ''अङ्गातकतम् ''प्रकृतित्व ''। दश्यतां टिप्ट० ७६ पं० २९ ''।

इलादिभीष्यवचनात् । 'सम्बन्धानामर्थानाम्' इति निर्देशात् सूत्रे कर्मसाधनः सम्बन्धान्दो हेयः । स्वस्थामिभावेन वेति, राजसेवकवत् प्रधान-पुरुषवच । उदाहरणद्वयं लोक शास्त्रप्रसिद्धिवशात् । एवमुत्तरत्रापि होयम् । स्वस्थामिभावेऽन्योन्यापेक्षः । स्वस्य स्वामिनं प्रति सत्त्वं तद्योग्यतं च, एवं स्वामिनोऽपि स्वं प्रति सत्त्वम् । प्रकृतिविकारभावेन क्षीरदृष्यादिवत् प्रधानमहदादिवच । प्रकृतिरिविभागं कारणम् । विकारः तस्याः परिणामिन्या धर्मः । कार्यकारणभावेन अन्यान्योपकारलक्षणेन रथाङ्गवत् सत्त्वादिवच शब्दादिभावेन परिणामे । निमित्तनैमित्तिकभावेन अन्यतरोपकारलक्षणेन कुम्भकारघटादिवत पुरुष-प्रधानप्रकृतिवच । मात्रामात्रिकभावेन च अवयवावयविभावलक्षणेन शासादि-वृक्षवत् शब्दादि-महाभूतवच । सहचारि भावेन चक्रवाकवत् सत्त्वादिवच । वध्यधातकभावेन अहिनकुलवत् अङ्गाङ्गिभृतस्तत्त्वादिवच । सत्त्वादीनां यस्य अङ्गित्वं तेन इत्यस्य अस्यभृतत्वात् । अयं सप्तविधः सम्बन्धः । तेन यथासमभयं सम्बन्धादेकस्मादिति । यथोक्तम् — 'कैश्विदर्थः कस्यचिदिन्द्रयस्य प्रत्यक्षो भवति । तस्मादिदानीमिन्द्रयप्रस्यक्षादर्थात् पृर्वं समुदाये कृतसम्बन्धात् वुद्धाः अविशिष्टस्यार्थसारितत्वं प्रतिपद्यते, यथा पूर्वं प्रमाम्योः सम्बन्धं दृष्टा धूमदर्शनादग्रेप्यरस्तित्वं प्रतिपद्यते । ' इति । सिद्धः कार्यम् । स्वते कारणमिति लिङ्गवानं सम्बन्धस्यरणापेक्षम् , तिहर्शे(तिहः शे)षस्य अपत्यक्षस्य लिङ्गवः सिद्धः कारणम् । सिद्धः कार्यम् । सृते कारणे कार्योगचारात 'शेषसिद्धिरनुमानम्' इत्युक्तम् ।''— विद्यात्वासत्यती० पृ० १९७ ४ -१९० ८ । Derge edition. अस्य भोटनमाषानुवादोऽत्र वक्ष्यमाणे भोटपरिशिष्टे द्रष्टव्यः । "तिहङ्गलिङ्गपूर्वकमनुमानं चिति । लिङ्गलिङ्गसम्बन्धत् खलामिप्रकृतिविकारकार्यकारकारिकारणमात्रिकारतिपत्ति (क्षि १)सह्यरितिनिमित्तनैमित्तिकभावैगिति ।"—सांख्यकारिकारिकारिकार ।

१ "सम्प्रित स्तांख्यीमनुमानलक्षणं द्वयति — एतेनेति । सम्बन्धोऽविनाभावः साधनस्य साध्येन । तस्मात् प्रत्यक्षाद् दृढतरप्रमाणावधारितात् । तथापि यत्राविनाभूते लिक्ने भवत एकस्मिन् धर्मिणि विरुद्धान्यभिचारिणी तथोरपि हेतुत्वं प्रसच्येतेस्यत उक्तम् — एकस्मादिति । शेषस्य अनुमेयस्य सिद्धिः ।'' — स्थायावार्तिकतात्पर्यदी० । २ 'श्रोत्रादिवृत्तिः प्रत्यक्षम्' इति वार्ष-गण्यरचितं लक्षणम् , दृश्यतां टिपृ० ३२ पं० २ । तेन सहोपात्तवादिदमपि लक्षणं वार्षगण्यरचितं भवेदिति सम्भाव्यते । ३ बृहद्दारण्यकोपनिषद्भाष्यवार्तिक. पृ० १२४६ । तत्त्वसंप्रहपित्रका. पृ० ७२ । शास्त्रवार्तासमुचयः ५४४-५४५ । सन्मतिवृत्तिः पृ० १८२ । प्रमेयकमलमार्तण्डः पृ० ४४-४५ । स्थायकुमुद्वन्दः पृ० १४९ । अष्टसहतीः पृ० ९३ । स्थाद्वाविनश्ययदीकाः पृ० ११३२ । स्थाद्वादरकाकरः पृ० ९ । — प्रभृतिप्रनथेषु उक्तोऽयं श्लोकः । ४ बृहद्दा० वा० पृ० १२४६ इत्यत्र उद्धतः । ५ अत्र 'अज्ञारिकतम् ' इति श्लद एव पाठः, तथा प्राचीनप्रनथेषु प्रयोगदर्शनात् । ''मैत्रक इव स्वगङ्गारिकतादिमेदपलाशस्वतत्त्वस्य … स्वन्मात्रः अङ्गारिकतः किशलियतः पत्रितः इत्यादि ब्रुवन् मैत्रकः पलाशं निर्वयवप्रमेदं तत्र निरावरणज्ञान इति प्रसिद्धः ।'' इति वश्यतेऽत्रैव नयचक्रवृत्ती पृ० ५७१-१ ।

<sup>1</sup> अत्र निर्दिष्टं सूर्वं भाष्यं च सांख्यप्रणीतमभिष्रेतमिति ध्येयम् । सूर्वं वार्षगण्यप्रणीतं भाति । 2 नयचक्रेऽष्टमारे [ ए० ४४६-१ ] उद्भतोऽयं पाठो मह्नवादिनापि ।

पृ० २४१ पं० १८. पुढिचिकाचि ः। 'पृथित्रीकायिकादयो जीवा अन्धा मूढा तमःप्रविष्टाः' इत्यर्थः ।

पृ० २४२ पं० ४. अनुगमः । ''यद्येवं किमविद्योपदर्शकशास्त्रप्रक्रियासमाश्रयेण प्रेक्षापूर्वकारिणामित्याह - अना-गमः। अविद्योपमर्देन द्युत्तरकालमागमविकल्परहिता शास्त्रप्रश्चित्रप्रमुख्या विद्योपावर्तते प्रकटीभवति । एतर्क्कं भवति -**अविद्येव विद्योपाय इति ।"** – वाक्यपदीयपुण्यराजदृ० ।

पृ० २४२ पं० ३०. नर्तकहस्तःः। ( नर्तकीहस्त १ ) ।

5

पृ० २४२ पं० २३. वेद्शिरः । 'वेद्शिरः'शब्देन उपनिषद्रहणम्, यथा अथर्वशिरः अथर्वेदेरस्रोपनिषत् ।

पृ० २४३ पं० ३. सर्वधातवोः। दश्यतां पृ० २३४ पं० ४।

पृ० २४३ पं० ५. पण्णवणिज्ञाःः। दृश्यतां दिपृ० १० पं० ६।

पृ० २४३ पं० ८,९. विकेल्प ः नार्थाञ् राज्दाः ः । दश्यतां पृ० ५४७ पं० ७ टि० ५ । 'नार्थान् शब्दाः स्पृत्तन्त्यमी' - न्यायकुमु० पृ० ५३७ । न्यायविनिश्चयदी० पृ० १।६७,३५१ । स्याद्वादरत्ना० पृ० ७०१ । 10

पृ० २४३ पं० १०. राज्दा इति राज्दगडुमात्रः । दश्यतां पृ० ५४७ पं० ६ ।

पृ० २४३ पं० ९५. मयूरविस्तःः। दश्यतां पृ० २५१ पं० १६-१७।

पृ० २४३ पं० १६. कृतसङ्गीतेः । दश्यतां टिपृ० ६३ पं० १७ ।

पृ० २४३ पं० २१-२२. गौर्विषाणी ः। दृश्यतां दिपृ० १७ पं० २७ ।

पृ॰ २४४ पं॰ १. न तु सर्वाणि । सङ्ग्रहः । 'न तु सर्वाणीति सङ्ग्रहः'' इति सम्यग् भाति ।

15

पृ० २४४ पं० २,२३. विकारावयत्रौ । दृश्यतां पृ० ११५ पं० १ ।

पृ० २४४ पं० ७-१०. आख्यातशब्दः…। दृश्यतां पृ० ४४८ दि० २ ।

पु॰ २४४ पं॰ ९४. एक्सिक्सो ः। हस्यतां पु॰ ५५० टि॰ १।

पृ० २४४ पं० १६. तित्थकर गा दश्यतां टिपृ० ५२ पं० ३।

पृ० २४४ पं० १९-२१. द्भवतीति : इत्येवमादि । दृश्यतां टिप्ट० १६ पं० २४—टिप्ट० १७ पं० ८ ।

पृ० २४५ पं० १-३. किं भर्नः । इत्यतां टिपृ० ६७ टि० १। 'किं भवान् ? एको भवान् द्वौ भवान् अक्षयो भवान् अव्ययो भवान् अवस्थितो भवान् अनेकभूतभव्यभविको भवान् ? सोमिल ! एकोऽप्यहं द्वावप्यहम् अक्षयोऽप्यहम अव्ययोऽप्यहम् अवस्थितोऽप्यहम् अनेकभृतभव्यभविकोऽप्यहम् ।' इत्यर्थः ।

पु॰ २४% पं॰ ३. ६४७]। अत्र '६४७]। इति द्वितीयो विधिविध्यरः।' इत्यपि पाठः सम्भवेत्।

पृ० २४५ पं० ८. समाप्तः। एतदनन्तरं प्रतिषु दश्यमाना 'कमलदलविषुलनयनाः'' [ पृ० २४६ पं० ७-८ ] 🦡 इति कारिका अत्र द्वितीयारसमासौ निवेश्यमाना अधिकं शोभते। इयमपि च न नयचकवृत्तिकारस्य, किन्तु केनचित् प्रक्षिमा, ब्रुत्तिकारस्य तथाविधशैल्यदर्शनादिति भाति ।

पृ० २४६ पं० ३. अथा किं. ा! तुकना, पृ० २६० पं० २४-२५ ।

पृ० २४६ पं० ३–४. उक्ताः । ( उक्तास्तासु पुरुषादि तस्त्रं तल्लक्षणम् ? उक्ताः तल्लक्षणं पुरुषादि तस्त्रम् ? ) ।

पृ० २४६ पं० ७. क.मलद्राः। दश्यतां टिप्ट० ७९ पं० २५।

**१ ''अं**धत्ति अन्धा इवान्धा अज्ञानाः । मूडत्ति मूडास्तत्त्वश्रद्धानं प्रति । एत एवोपमयोच्यन्ते-**त**मंपविद्वत्ति । तमःप्रविष्टा इव तमःप्रविद्याः । तमपडलमोहजालपलिच्छण्णति । तमःपटलमिव तमःपटलं ज्ञानावरणम् । मोहो मोहनीयम् , तदेव जालं मोहजालम् । ताभ्यां प्रतिच्छना आच्छादिता ये ते तथा ।" इति अभयदेवस्रिकृतायां भगवतीस्त्रवृत्तौ । 🛛 २ स्यायदिनिश्चयः टीका. पृ॰ १।३९२, ५३३, २।२५८, ३२४ । सिद्धिविनिश्चयटीका पृ॰ २६०  ${f B}$ , ३६५  ${f B}$ , ४८४  ${f B}$  । न्यायमक्ररी । म्यायावतारटीका । र्ज्ञाकरावतारिका । स्याद्वादमञ्जरी । — प्रमृतिग्रन्थेष्वपि अंशतः सम्पूर्णा वोष्ट्रतोऽयं श्लोकः ।

पृ॰ २४६ पं॰ १३. पुरुषः सुप्तादिः । अत्र सर्वासु इस्तलिखितप्रतिषु 'पुरुष सुप्तादिः' इति पाठः । वस्य-माणशैल्यनुसारेण 'पुरुष एव सुप्तादिः' इत्यपि पाठः स्यादत्र ।

पृ० २४८ पं॰ २. विनिद्राः प्रतिपादनवत् [ पृ॰ २५८ पं॰ ४ ]। एतत् सर्वं भूलं 'पृ॰ २५५ पं॰ २८-२७७ पं॰ १३' इत्यत्र वक्ष्यमाणेन प्रन्थेन संवद्ति ।

पृ० २४८ पं० ७. यसात् परं ११ कसात् पुनस्तमेव विदित्वाऽितमृत्युमेित इत्युच्यते । यसात् परं पुरुषात् परमुक्ट्रधमपरमन्यद् नास्ति । यसाद् नाणीयोऽणुतरं न ज्यायो महत्तरं वास्ति । वृक्ष इव स्तन्धो निश्चलो दिवि चोतनात्मिन स्वे महिन्नि तिष्ठत्येकोऽद्वितीयः परमात्मा । तेनाद्वितीयेन परमात्मनेदं सर्वं पूर्ण नैरन्तर्येण न्यातं पुरुषेण पूर्णेन ।" इति संकराचार्यकृते श्वेताश्वतरोपनिषद्भाष्ये ।

पृ० २४८ पं० १६. जागरितृत्वात् । अत्र 'जागरितत्वात्' इति खुद्धः पाठः ।

10 पृ० २४८ पं० १८ पदावश्चा ः । "एवम् ः अवध्यादिज्ञानप्राप्तिप्रसङ्गः ः 'पशवश्चाष्यनिवृत्तकेवलाः' इति वचनात् । ः नः , अवध्यादिज्ञानावरणानामक्षयोपशमादक्षयाच 'पशवः' इत्याद्यस्य च शक्तिमात्रोपवर्णनात् ।'' - विशेषावस्यकभाष्य-कोञ्चाचार्यवृ० पृ० ४८ ।

पृ० २५९ पं० १९. रूपस्य - तत्त्वस्य । 'रूपस्य तत्त्वस्य - ' इति योजनीयमत्र ।

पृ० २५२ पं० १८. 'अर्थते' इत्यलक्षणत्वाच्छब्दाभिधेयो ज्ञानज्ञेयो वा नेति विनिद्रावस्थाऽविनिद्राः
15 वस्था वा स्याद् । 'अर्थते इत्यरलक्षणत्वाच्छ्ब्दाभिधेयो ज्ञानज्ञेयो वा विनिद्रावस्थाऽविनिद्रावस्था वा स्यात्', इति
भा०प्रत्यनुसारी पाठ एवात्र समीचीनः । 'ऋ गतौ' इति धातुतः 'अर्थ'शब्दस्य निष्पत्तेः 'अर्'लक्षणत्वादिःयुक्तमन्नेति
ध्येयम् ।

पृ० २५२ पं० २१. इतश्चेत्यवस्थातः । भावप्रसनुसारी 'इतश्चेसवस्थाभ्यः' इसपि पाठोऽत्रचिन्सः ।

ए० २५३ पं० ५,१७. पितृपुत्रवत् । (पितृत्वपुत्रत्ववत् ? पितृपुत्रत्ववत् ? ) । इत्यतां ए० २७६ टि० ११ ।

20 प्र २५३ पं॰ २५. अथवा नावस्था…। एवं समासे तु 'अनवस्थात्वात्' इति पाठान्तरेणापि मूले [ पृ॰ २५३ ः पं॰ ६ ] भाष्यम् । दृश्यतां पृ॰ २५४ टि॰ १, पृ॰ २७६ टि॰ १३ ।

पृ० २५५ पं० १३. प्राप्तावित्थः । प्रतिष्वत्र प्राप्तमित्य<sup>°</sup> इति पाटः । लेखनदोषोऽयम्, दश्यतां पृ० २२ पं० १६ । पृ० २५७ पं० ७. अतिदिश्यात् । अत्र 'अतिदिश्यते' इति कुद्धः पाटः ।

**९० २५८ पं॰ ३. त्वद्भिप्राय एव एवं ।** 'खद्भिष्राय एवं' इत्यपि स्यादत्र, दश्यतां पृ॰ २७७ वं॰ १२ ।

25 पृ० २५९ पं० १९-२१. मातुओयं ···। 'मातुरोजः पितुः शुक्रं तत् तदुभयसंसृष्टं कलुषं किविष्यं तत्यथममाहार-माहार्यं जीवो गर्भतया ब्युत्कामित । सप्ताहं कल्लं भवति सप्ताहं भवत्यकुंदम् । अर्बुदाज्ञायते पेशी पेशीतो जायते घनम्।' इत्यर्थः । दश्यतां भगवतीस्० १।७१६१। स्त्रकृताङ्ग० २।३।५६।

पृ० २६१ पं० १,७, तत्त्वं तावत् । ( नन्वेतावत् ? ? ), दृश्यतां पृ० २६१ दि० ३ ।

१ अत्र नयचककृत्तिप्रस्यनुसारी 'मातुंतोयं पितुंसुकं' इति पाठः ग्रुद्ध एव माति । भगवतीस्त्रस्य [१।०११] अहमदाबादे 'स्वारनी पोळ' इस्वत्रस्थायां प्रताविष 'मातुंतेयं पितुंसुकं' इति पाठदर्शनादीदशस्य पाठस्यापि पुरा प्रचार आसीदिति माति । ''अयं जीवः ''मातापित्रोः संयोगे 'माउओयं'ति मातुरोजो जनन्या आर्तवं शोणितमिस्पर्थः, 'पिउसुकं'ति पितुः शुक्रम्, इह 'यत्' इति शेषः, 'तं'ति तदाहारं, तस्य गर्भव्युत्कमणस्य प्रथमता तस्ययमता तया 'आहारित'ति तैजसक्तमणश्य प्रथमता तस्ययमता तया 'आहारित'ति तैजसक्तमणश्यरित्रमयं भुक्तवा गर्भतया गर्भत्वेन व्युत्कामित उत्पद्यते इत्यर्थः । किम्भूतमाहारम् १ 'तदुभयसंसिष्टं'ति तयोः शुक्रशोणितयोरभयं तच तत् संसष्टं च मिलितं च तदुभयसंसष्टं कल्लषं मिलिनं 'किब्बिसं'ति कर्शुरमिति । ततः केन क्रमेण शरीरं निष्पायते १ इत्याह—'सत्ताहं मित्यादि यावद् 'मवें'ति पद्यम् । सप्ताहोरात्राणि यावत् शुक्रशोणितसमुदायमात्रं कललं भवति । ततः सप्ताहोरात्राणि अर्बुरो भवति, ते एव शुक्रशोणिते किश्चित् स्त्यानीभूतत्वं प्रतिपद्यते इति । ततोऽपि चार्बुदात पेशी मांसर्बण्डरूपा भवति । ततश्चानन्तरं सा धनं समचतुरसं मांसर्बण्डं भवति ।" इति तन्दुलवैचारिकवृतौ १० ७।

पृ० २६१ पं० ३. सन्तिभ्या · · । ''ज्ञः पुरुषः सन्निधिसत्तामात्रेण चुम्बक इव कोहस्य प्रवृत्तिकारणम् । अतः प्रधानस्य जडस्य प्रवृत्तिहेतुरयमसीति ।'' – सांख्यकारिकामाठरवृत्ति. पृ० ९ ।

पृ० २६१ पं० १९. भागः । (भावः ? विभागः ?) । पृ० ३२४ पं० २९ इत्यत्र खन्यथा वर्णनम् ।

पृ० २६२ पं० १. आपत्ति ' तथातृत्ति । एतत्स्थाने 'अस्तिभवनं सन्निहिततथातृत्ति आपत्तिभवनम्' इसपि स्यात् ।

पृ० २६३ पं० ७. **नैकैकस्मा**ःः। "कारणमस्त्यन्यक्तं प्रवर्तते त्रिगुणतः समुद्रया**च । प**रिणामतः सखिळवत् प्रति- <sub>ठ</sub> प्रतिगुणाश्रयविशेषात् ॥१६॥" – सांख्यकारिका. ।

पृ० २६४ पं० २,१०. संघातात्मकत्वात् । द्ववतां पृ० २७७ पं० २१ ।

पृ० २६५ पं० ३. प्रसाद्लाघवामि<sup>°</sup> । 'प्रसाद्लाघवप्रसवाभि<sup>०</sup>' इति पठनीयमत्र । दश्यतां टिप्ट० १४ पं० २८ ।

पृ० २६६ पं० २. यद् यन्मयैः। इत्यतां पृ० २९१ पं० २०।

पुरु २६६ पंरु ६. अजामेकां ...। दृश्यतां पुरु १९१ पंरु १७ १

ए० २६६ पं० २३. वैनाशिका :। वैनाशिका क्षणभक्तवादिनो बौद्धा ज्ञेयाः।

पु॰ २६७ पं॰ ३. उभा सखायौ सयुजा सपर्णौ ः न्योऽभिचाकशीति । ऋग्वेदे [१।१६४।२०] मुण्डकोपनिषदि [२।१।१] श्वेताश्वतरोपनिषदि [४।६] च दश्यते इयं कारिका, किन्तु तम्र सर्वत्र 'द्वैर सुपर्णा सयुजा सखाया' इति पाटः । मुण्डकोपनिषदि श्वेताश्वतरोपनिषदि च 'न्यो अभिचाकशीति' इति पाट उपलभ्यते ।

पृ० २६७ पं० ६. प्रधानीति । भा०प्रतिस्थः 'प्रधानेति' इति पाठ एवात्र शुद्धः ।

पृ० २६८ पं० ११. गुणसन्द्राचोःः। दश्यतां टिपृ० १६ पं० ३५।

पृ० २७० पं० २१. एवं वक्ष्यमाः । अत्र 'एव वक्ष्यमाः । इति य०प्रतिपाठः शोभनः।

पृ० २७९ पं० १३. ऋयागुण । । दश्यतां पृ० ४८९ टि० ६।

पृ० २७१ पं० १४. द्रव्याणि ∵येषां चाधिकृत ः। दश्यतां पृ० ४३७ पं० ११-१३, पृ० ४५२ पं० ४। ु

पुरु २७२ पं**० १. एवं तुः तत्रैवोक्तत्वात्** [पुरु २७३ पंरु ३]। सर्वमिदं मूळं पुरु २८३ पंरु १५–२३ इत्यत्र वक्ष्यमाणेन प्रन्थेन संवदति।

पुरु २७२ पंरु ३,९७,२०. असद्करणाः। दृश्यतां पुरु ३५ पंरु १७, टिप्टुरु २६ पंरु १-१५।

पृ० २७२ पं० ६. करोति । अत्र 'करोति परिणामित्वात्' इत्यपि स्यात्, दृश्यतां पृ० २८३ पं० २९ ।

पृ० २७३ पं० १. पूर्वेवदुः। अत्र 'एवं तर्हि पूर्वेवदुः।' इत्यपि स्यात्, दृश्यतां पृ० २८३ पं० २१।

१ "इदानी तेजोऽबन्नलक्षणा प्रकृति छान्दोग्योपनिषदप्रसिद्धामजारूपकरनया दर्शयति-अजामेकामिति। अजा प्रकृति लोहितग्रुक्रकृष्णो तेजोऽबन्नलक्ष्मणां बहीः प्रजाः सजमानामुत्पादयन्तीं ध्यानयोगानुगतदृष्ठा देवातमशक्ति वा सरूपाः समानाकाराः। अजो होको विज्ञानातमा अनादिकामकर्मविनाशितः स्वयमात्मानं मन्यमानो जुषमाणः सेवमानोऽनुशेते भजते । अन्य आचार्यो-पदेशप्रकाशावसादिताविद्यान्धकारो जहाति स्वजति ।" इति शंकराचार्थरचिते श्वेताश्वतरोपनिषद्भाष्ये । २ "द्वा ह्ये पुण्णी सुपणी श्वोभनपतनौ सुपणी पिक्षसामान्याद्वा सुपणी स्वयुजा सयुजी सहैव सर्वदा युक्ती स्वयाया सखायौ समानास्थानौ समानाभिव्यक्तिकारणावेवंभूतौ सन्तौ समानमिवशेषमुपलब्ध्यिष्ठानतया एकं वृक्षं वृक्षमिवोच्छेदनसामान्याच्छरीरं वृक्षं परिष्यकाते परिष्यक्तवन्तौ, सुप्रणीविद्याविद्याकामकर्मश्वसम् स्वयात्र अधिवन्नवन्तौ, स्वर्णाविद्येकं वृक्षं फलोपभोगार्थम् । अयं हि वृक्ष स्वर्थाक्षेत्रविच्यत्वेदनास्वाद्व्यक्तिमस्वर्थरस्व सेत्रसंज्ञकः सर्वप्राणिकर्मकलाश्रयः, तं परिष्यक्तौ सुप्रणीविद्याविद्याकामकर्मश्वसमात्रश्वलिक्त्रोपध्यात्मेश्वरौ । तथोः परिष्यक्त्रस्व स्वर्वा क्रित्रक्ते सर्वप्राणिकर्मकलाश्रयः, तं परिष्यक्तौ सुप्रणीविद्याविद्याकामकर्मश्वसनाश्चरति अपेक्षक्रते । तथोः परिष्यक्तस्व स्वर्व अस्वर्वति उपभुद्धेऽविद्यत्तः । अनश्चनन्यः इतर ईश्वरो निस्त्रसुद्धसुत्तस्वभावः सर्वज्ञः सत्त्वोपाधिरीश्वरो नाश्चाति, प्ररियता समानुभयोर्भोज्यभोक्त्रोनिस्यसिक्षत्तामात्रेण । स त्वनश्चनवन्योऽभिचाक्रसीति पर्यस्वर केवलम् । दर्शनमात्रं हि तस्य प्रेरिवर्यं राज्यत् ।" इति शंकराचर्यकृते श्वेताश्वतरोपनिषद्भाष्ये ।

पृ० २७३ पं० ६. प्रवर्त्यः ''उक्तत्त्वम् [ पृ० २७५ पं० ६ ] । सर्वेमिदं मूलं पृ० २८४ – पृ० २८६ पं० २ इत्यत्र वस्यमाणेन मूलेन संवदति ।

पृ० २७५ पं० ५-६. स्यान्मतम् ः उक्तत्वात् । 'स्यान्मतम् - प्रकर्षेण काशनं प्रकाशनम्, सत्त्वानुप्रहात् तद्रूप-भ्यिकः प्रकर्षेण काशनम्, रजोनुप्रहात् प्रवृत्तिवत् । तत्रापि सत्त्रस्यापि रजोवद्परिसमाप्तरूपत्वात् प्रवर्तकाभावस्य चापर्याप्त-इत्वेनोक्तत्वात् ।' इत्यपि मूळमत्र सम्मवेत् । दश्यतां पृ० २८६ पं० १४-१७, पृ० २७१ पं० ४-ए० २७२ पं० ३ ।

पृ० २७६ पं० २३-२४. न तार्हे ना । अत्र सर्वप्रतिस्थः 'न तार्हे ता ना' इति पाठः 'न तार्हे ता अवस्था ना पुरुषः' इत्यर्थवित्रक्षायां सङ्गच्छेतापि कथिब्रिदिति ध्येयम् ।

पृ० २७७ पं० २१. <sup>१</sup>संघातपरार्थत्वात् । दृश्यतां पृ० २६४ पं० १,१०-१७ ।

ए० २७७ पं० २३-२४. प्रवृत्तेरचेतनस्य । (प्रवृत्तेश्वेतनस्य ?)।

10 पृ० २७७ पं० २६. तेचेवः । 'त एव ते पुद्रलाः सुरभिगन्धतया परिणमन्ति, त एव ते पुद्रला दुरभिगन्धतया परिणमन्ति' इत्यर्थः । दश्यतां पृ० ३५९ पं० २६, पृ० ३६१ पं० १९ ।

ए॰ २७९ पं॰ ८. अवरणाद्यात्मकं शोषादिप्रसाद(द्यात्मकं । अत्र भा॰प्रतौ व॰प्रतौ च 'अवरणात्मकं शोषादिप्रसादाद्यात्मकं' इति पाठः । एवं च 'अवरणात्मकशोषादिप्रसादाद्यात्मकं' इति प्रत्यनुसारी पाठोऽप्यत्र समीचीनो भाति ।

ए० २८३ पं० ७. नाऽनाकाशादियो । अत्र यण्यतौ 'नानाकाशादियो' इति पाठः । शब्दादाकाशस्य 15 भेदात् 'नाकाशादियो' इति भाण्यतिपाठ एव आदरणीयो भाति ।

पृ० २८६ पं० १-२. स्थान्मतम् ... उक्तत्वात् । 'स्थान्मतम् -प्रकर्षेण काशनं प्रकाशनम् , सत्त्वानुम्रहात् तद्द्य-व्यक्तिः प्रकर्षेण काशनम् , रजोनुम्रहात् प्रवृक्तिवत् । तत्रापि सत्त्वस्थापि तमोत्रदृपरिसमासरूपत्वात् नियामकाभावस्य चापयासत्वेनोक्तत्वात् ।' इत्यपि मूलमत्र सम्भवेत् । दश्यतां दिपृ० ८२ पं० ३-५ ।

पृ० २८८ पं० २९ रवाच्या । तत्साधन<sup>°</sup> । ''रवाच्या । एतःसाधन<sup>°</sup>' इति प्रत्यनुसारी पाठ एवात्रादरणीयः ।

ष्ट० २९५ पं० ५. °बृत्तिता । अत्र 'बृत्तितेति' इति पटनीयम् ।

ए० २९५ पं० २७. सत्त्वसत्त्वस्यैव । अत्र 'सत्त्वस्य सत्त्वस्यैव' इति य०प्रतिपाठः सम्यगेव ।

पृ० २९६ पं० १. सतो हि भावः सत्त्वम् । रजःसत्त्वेन । अत्र 'सतो हि भावः सत्त्वं प्रवृत्तिनियमा-नपेक्षेण सत्त्वसत्त्वेन । एवं रजःसत्त्वेन' इति मूलं बोध्यम् ।

पृ० २९६ पं० ५,२५. अत्थित्तं ः। 'अस्तित्वमस्तित्वे परिणमति' इत्वर्थः ।

१ "संघातपरार्थत्वात् । इह संवाताः परार्था दृष्टाः, तद्यथा-शयनासनरथचरणाद्यः । अस्ति चायं शरीरलक्षणः संघातः, तस्मादनेनापि परार्थेन भवितन्यम् । योऽसौ परः स पुरुषः । तस्मादस्ति पुरुषः । [ पृ० ९३ ] …… त्रिगुणादिविप्येयात् । त्रिगुणमिविकि विषयः सामान्यमचेतनं प्रसवधिमें च बाह्याध्यात्मिकं तथा प्रधानम् । तत्र यद्येतावदेतत् स्यात्, किमपेश्य व्यक्ताव्यक्योस्त्रैगुण्यादि १ किद्यान्यत् , अधिष्ठानात् । इहाकसिन्यां प्रधानप्रवृत्तावर्थवशः सिनविशिवशिवियमो न स्यात् । …… तस्मादस्ति तद्यतिरिक्तो यदिधिष्ठितानां गुणानामयं चित्रहपो विपरिणामः । …… पुरुषोऽस्ति भोकत्रा मिवत्यम् । इह स्रवतुःखमोहात्मकत्वादचेतनं व्यक्तमव्यक्तं च । तस्मादस्य परस्परेण भोगो नोपपद्यते इत्यवश्यं भोकत्रा भवितव्यम् । योऽसौ भोका स पुरुषः । [ पृ० ९४ ] …… कैवत्यार्थं प्रवृत्तेश्चा । इह प्रवृत्तिमतां निमित्तमन्तरेण निवृत्तिनोपपद्यते । प्रधानमपि च प्रवृत्तिमत् , व्यक्तदर्शनात् । तस्माद् यस्य कैवत्यं प्रधानप्रवृत्तिहेतुः स पुरुषः ।" — सांव्यकारिकायुक्तिदिषिका पृ० ९३-९७ । २ "से नृणमित्यादि । अत्यक्तं अत्यित्ते परिणमहित्ति, अस्तित्यमङ्कत्यादेरङ्गल्यादिकार्यायाप्तिपर्यायव्यविपर्यायव्यविपर्यायव्यविपर्यायव्यविपर्यायव्यविपर्यायव्यविपर्याय इत्यवः , परिणमति तथा भवति । इत्यक्तं भवति – द्रव्यस्य प्रकारान्तरेण सत्ता प्रकारान्तरसत्तायादि सत्ते वक्तवादिपर्याये इत्यवः , परिणमति तथा भवति । इत्यक्तं नित्तिते परिणमइत्ति , नास्तित्वमङ्कत्यादेरङ्गश्चादिनसत्त्वम् सत्त्व पर्वाङ्गरेण सत्ता घटप्रकारसत्तायामिति । नित्यते नित्यते परिणमइति , नास्तित्वमङ्कत्यादेरङ्गश्चादिनसत्त्वम् तत्त्वाङ्गरेण परिणमति । यथा मदी नास्तित्वं तन्त्वादिक्पं मृत्रास्तित्वस्य परिणमिति । अथवा अस्तित्विति धर्मथर्मिणोरभेदात् सद्व परिणमिति । स्वाः वितिति वित्तमिति धर्मथर्मिणोरभेदात् सद्व परिणमिति । स्वाः वितित्वमिति धर्मथर्मिणोरभेदात् सद्व परिणमिति । स्वाः वितिति परिणमिति । यथा मदी नास्तित्वि वित्रवित्वस्व परिणमिति । स्वाः वितिति वित्ति व

पृ० २९६ पं० ९. सस्वसस्वं । य०प्रतिस्थः 'सस्वं सस्वं' इत्यपि पाठोऽत्र समीचीनः । दश्यतां पृ० २९५ पं० २६ । पृ० २९७ पं० १८. एवं समापितप्रसङ्गः । 'एवमैवसायितप्रसङ्गः' इत्यपि पाठोऽत्र प्रवासारेण स्थात् ।

पृ० २९८ पं० ७-११. नन्कामन्वयतीत एव, अँत्राह - ...गुरुरप्रकाशको दृष्टः । अत्र 'अन्वयवीते' इति ससम्यन्तो निर्देशो भाति । "अत्राह - कथं पुनः [ पृ० २९८ पं० ७] .... कार्यकारणात्मकानाम्" [पृ० २९८ पं० १९] इति पाटः कुतश्चित् सांख्यप्रस्थाद् [ वार्षगणतन्त्राद ] अत्र नयचक्रवृत्तिकृतिरुद्धतः इति भाति । अन्वयवीत- ५ प्रयोगः पृ० ३०१ पं० ७, पृ० ३१४ पं० ७, पृ० १२ पं० १७ इत्यत्र च दृष्ट्यः ।

पृ० २९९ पं० १–२. एतेनाध्यात्मिकानां कार्यकारणात्मकानां भेदानाम् । पाठोऽयं मूले न प्राह्यः । इर्यतां टिए० ८३ पं० ४–५ ।

ए० २९९ पं० ३४-३५. एतेन .....समन्वयदर्शनात् । इदं मूले न ब्राह्मम्, दश्यतां दिए० ८३ पं० ४-५,७ । ए० ३०० पं० १४. दृष्टुं । अत्र 'दृष्टुः' इति युक्तं भाति ।

् **पृ० ३०१ पं० ७-९. अस्ति प्रधानं ·····चन्दनदाकलादिवत् । इ**श्यतां पृ० २६५ - २६६; पृ० ३१४ पं० ७, पृ० १२ पं० १७ ।

पृ० ३०१ पं० ९. तदात्मकानि । अत्र य०प्रत्यनुसारी 'तदारब्धानि' इति पाठ एव समीचीनो भाति । पृ० ३०२ पं० ९. रातीति । "स दाने ।" – धा० अदादि० ।

वस्तु अस्तित्वे सत्त्वे परिणमति, सत् सदेव भवति, नाखन्तं विनाशि स्यात्, विनाशस्य पर्यायान्तरगमनमात्रस्पत्वात्, वीपादि-विनाशस्यापि तमिस्रादिस्पतया परिणामात् । तथा नास्तित्वमत्यन्ताभावस्यं यत् खरविषाणादि तद् नास्तित्वेऽत्यन्ताभाव एव वर्तते । नात्यन्तमसतः सत्त्वमस्ति खरविषाणस्येवेति । उक्तं च-'नासतो जायते भावो नाभावो जायते सतः ।' अथवा अस्ति-त्वमिति धर्म्यभेदात् सद्स्तित्वे सत्त्वे वर्तते यथा पटः पटत्वे एव । नास्तित्वं चेह नास्तित्वेऽसत्त्वे वर्तते, यथा अपटोऽपटत्वे एवेति ।'' इति अभयदेवस्रिरचितायां भगवतीस्त्रवृत्तौ १।३।३२ ।

१ 'धोऽन्तकर्मणि' [पा॰धा॰दिवादि॰] इति धातोण्यंन्तस्य रूपमिदम् । 'समापितप्रसङ्गः' इति भावः । २ "अत्राह—न खलु सत्त्वरजस्मांसि जाल्यन्तराणि, कुतः ? स्वभावेव्ववस्थानात् । ""तदेवसवस्थितस्थमावत्वादेकं सत्त्वरजस्मांसि । अत्रोन्यते – जाल्यन्तरममृनि त्रीणि, लक्षणपृथवत्वव्यवस्थानात् । कथिमिति चेत्, तदुच्यते – सत्त्वं लघु प्रकाशकासिष्टमुपप्रभकं खलं च रजः । गुरु वरणकमेव तमः प्रदीपचचार्थतो चृत्तिः ॥ [सांस्थकी॰ १२], अत्र यत् पूर्वस्थामार्थायामितिहेतं सत्त्वं तल्लकुत्वलक्षणं प्रकाशकलक्षणं च । यदा सत्त्वमुरकटं भवति देवदत्ते तदा लघूत्यङ्गानि विद्युद्धानीन्द्रयाणि स्वविष्यप्रहणसमर्थानि भवन्ति । तदा मन्तव्यमय मे सत्त्वमुरकटत्वेन वर्तते इष्टं च स्वरूप-साधनहेतुत्वात् । उपष्टम्मकं चलं च रजः। उपष्टम्मकं प्रेरकमुचािहित्यर्थः, यथा मत्तव्यो वृत्वं दृष्ट्या उद्धतो भवति तद्धत्, अथवा गर्वः चला(कलह)क्रियेत्यर्थः । एवं यस्मिन् देवदत्ते यज्ञदत्ते वा रज उत्कटं भवति स कलहं मृगयते । किञ्चान्यत्, चल-चित्रश्च भवति – प्रामं गच्छामि, स्त्रियं कामये, तपः करोमीत्यादि। एवं नित्यमुत्सुकमना भवति । एतद् रजोलक्षणम् । तम आह – गुरु वरणकमेव तमः । यद् गुरुत्वमात्ररणस्वं चास्ति तत्तमः । यदा गुरूष्यङ्गानि भवन्ति तदा मन्तव्यमेतत् तम उत्तव्यन्तवेत इति । तस्माजात्यन्तराण्येव सत्त्वरजस्तमासि । ""प्रदीपवत् अर्थतः कार्यवशात् परस्परविरद्धानामप्यमीषां वृत्तिदेषा यथा तैलाप्रवर्तिकासंयोगात् परस्परविरद्धा अपि पदार्थः संहत्य एकमर्थं प्रकारक्षं निष्पाद्यन्ति एवं गुणा अपि परस्परविरद्धाः संहत्य पुरुषार्थं कुर्वन्ति। " — सांस्थकारिकामाउरवृत्तिः।

<sup>1 &</sup>quot;यत् किञ्चित् कार्य-करणे लघु प्रकाशकं च तत् सस्वरूपमिति प्रत्यवगन्तन्यम् । तत्र कार्यस्य तावदुद्वमनहेतुर्थमों लघुत्वम्, करणस्य वृत्तिपदुत्वहेतुः । प्रकाशस्तु पृथिवीधमस्य छायालक्षणस्य तमसस्तिरस्कारेण द्रव्यान्तरप्रकाशनम्, करणस्यापि प्रहणसंकल्पा-भिमानाध्यवसायविषयेषु यथास्तं प्रवर्तनम् । "यः कश्चिदुपस्तम्भश्चलता चोपलभ्यते तद् रजोरूपमित्यवगन्तव्यम् । तत्रोपस्तम्भः प्रयतः, चलता किया । " यत् किञ्चिद् गौरवं वरणं चोपलभ्यते तत् तमोरूपमिति प्रत्यवगन्तव्यम् । तत्र गुरुतं कार्यस्याधोगमनहेतुर्धमः, करणस्य इतिमन्दता । वरणमपि कार्यगतं च द्रव्यान्तरितरोधानम्, करणगता चाद्यद्धिः प्रकाशप्रतिद्धन्द्वभृता । " " सांस्यकारिकायुक्तिदीपिकायुक्तिः पृ० ७० –७१ ।

पृ॰ ३०३ पं॰ ४. १६. गुणसम्द्राचोः। दश्यतां टिपृ॰ १६ पं॰ ३५।

पृ० ३०३ ५० २९. पंचपळसङ्या तुरुः । प्रायः सर्वासु प्राचीनासु अनुयोगद्वारस्त्रप्रतिषु 'पंचुत्तरप्रसितया तुला' इति पाठ उपलभ्यते । 'पंचपळसङ्या' इति पाठस्यापि 'पञ्चाधिकपळशतिका' इत्यर्थ उचितो भाति ।

पृ० ३०४ पं० २,१३ यथाहेत्येकान्तिकत्वत्प्रयुक्तलक्षणवैलक्षण्यविशेषणपक्षविरचनयाः । दृश्यतां 5 पृ० ३०५ पं० ९। लक्षणवैलक्षण्यं गुरुत्वादि विशेषणं यस्मिन् पक्षे साध्यनिर्देशे स तथा, तदिरचनयेत्यर्थः। 'सुखं मोहाद् गुरोरन्यत्' [ पृ० ३०० पं० १ ] इत्यादिषु मोहादेः गुरुवादिना लक्षणवैलक्षण्येन विशेषितत्वादेवमभिहितमत्रेति ध्येयम्।

पृ० ३०४ पं० ३,१३. विपर्यसनीयाः । दृश्यतां दिपृ० ११ पं० २० ।

पृ० ३०४ पं० प. प्रवृत्ति ···। अत्र 'अप्रवृत्ति ···' इति कुद्दम् । मुक्त्वापि ···। दश्यतां टिपृ० ८४ पं० ४-६ । पृ० ३०४ पं० २७. शरीरेन्द्रिय ···। दश्यतां पृ० ३०० पं० २ ।

10 पृ० ३०५ पं० ११,१३. मुक्त्वापिः। दृश्यतां टिप्ट० ८४ पं० ४-६।

<sup>1</sup> पार्श्वदेवरिवतायां न्यायप्रवेशकवृत्तिपश्चिकायामस्य व्याख्यानं विलोकनीयम् । 2 'विरुद्धार्थसाथनाद् विरुद्धौ च तावव्यभिचारिणौ चेति विरुद्धाव्यभिचारिणौ अवयवधर्मेण समुदाये निर्देशाद् 'विरुद्धाव्यभिचारी' इत्युच्यते । अथवा विरुद्धयोत्य्यभिचारः,
से प्रशासीति विरुद्धाव्यभिचारी । स विरुद्धकार्थासम्भवात् संशयहेतुः ।'' इति प्रमाणसमुच्यस्य जिनेन्द्रबुद्धिरिक्तित्यां 'विशालामकः वती'टीकायाम्, ए० १६८ B-१६९ A. Derge edition. । संस्कृतेऽस्या अनुपलम्भादस्या भोटभाषानुवादः संस्कृते परि-वर्षात्रासाभाशितिवतः । ''हेत्वन्तरसाधितस्य विरुद्धं यत् तम्न व्यभिचरतिति विरुद्धाव्यभिचारी । यदि वा विरुद्धशासौ साधनान्तरसिद्धस्य धर्मस्य विरुद्धसाधनात् अव्यभिचारी च स्वसाध्याव्यभिचाराद् विरुद्धाव्यभिचारी ।'' इति धर्मोत्तरःचितायां न्यायविन्दुटीकायाम

पृ० ३०६ पं० १,९,२१. प्रत्यक्षागमवलीयस्त्वात् । "यदि संशयहेतुः, क्रतोऽत्र निश्चय उत्पयत इति चेत्, अत्र चेत्यादि । 'अत्र शब्देन विरुद्धान्यभिचारिविषयसामान्यं दश्येते, न तु अयमेकः। प्रत्यक्षेण अविसंवादी आगमः प्रत्यक्षागमः मध्यमपदलोपात् शाकपार्थिववत् वन्नमुद्रिकावच । 'प्रत्यक्ष'वचनं प्रमाणोपलक्षणार्थम्, प्रमाणाविसंवाद्यागमक्तीयस्त्वादित्यर्थः । इद्मुक्तं भवति – क्षागमसिद्धं लिक्नमधिकृत्य विरुद्धान्यभिचारी उक्तः । स एतेरेव च आगमो बलीयानम्युपगम्यते ।
बलीयांश्च स प्रमाणेनानुग्रहाद् भवति । तसात् ततः प्रमाणाद् निश्चयोऽन्वेष्यते । तच्छव्देन गुणभूतमपि प्रमाणमभि- 5
सम्बध्यते । अथवा तत एव प्रमाणाविसंवाद्यागमाद् निश्चयोऽन्वेष्यते । तथोत्त्यापि 'प्रमाणादेव निश्चयोऽन्वेष्यते' इत्यर्थादुक्तं भवति।" इति प्रमाणसमुचयस्य जिनेन्द्रशुद्धिरिक्तायां 'विशालामलवती'टीकायाम्, परि० ३, पृ० १७२ ४. Derge edition.

पृ० ३०६ एं० २,९,११,२१. अन्विष्यते । अत्र प्रतिस्थः 'अस्वेष्यते' इति पाठ एवाङ्गीकार्यः ।

पृ॰ ३०६ पं॰ १० – ११. प्रत्यक्षीकृतार्थेनागमेन बलीयान् प्रैत्यक्षसंवादिना, प्रत्यक्षेणाः...., प्रत्यक्षे-जैवाः...व्याख्याविकल्पेषु । क्रमेणात्र त्रयो व्याख्याविकल्पा निर्दिष्टा इति भाति ।

पृ० ३०६ पं० १९. यदा हाङ्द्रत्वं ः । अत्र "र्येदा तर्हि शङ्द्वं निसम्युपैति तदायं हेतुरेव स्यात् , ययत्र अनिस्यत्वहेतुम् [अपि?] कृतकत्वादि कश्चिव दर्शयेत् । उभयोपलञ्घौ विरुद्धेकार्थासम्भवात् संशयहेतुः ।" ईदशः पाठः प्रमाण-समुचयवृतौ तृतीये परार्थोनुमानपरिच्छेदे ।

१ इस्पतां टिपृ० ८४ पं० १८। २ ''अन्वेष्यते स्म । 'एषु गतौ' [ पा० घा० स्वादि० ] । 'इषिः' [ पा० घा० दिवादि० ] ण्यन्तो वा ।" – अमरकोषसुधा. ३।१।१०५। 🛛 ३ इरयतां टिपृ० ८५ पं० २ । 😮 "यदा तर्हीत्यादि । अयमसाधारणत्वात संशयहेतुरित्युक्तम् । यदा शब्दत्वश्रायणत्वे नित्ये अभ्युपगच्छति तदा कृतोऽस्य संशयहेतुभूतमसाधारणस्वम् । कथम् ? तदाऽय-मिलादि । अनुभयाश्रितत्वावस्थायामसाधारणत्वात् संशयहेतुत्वमुक्तम् । यदा शब्दत्वमपि श्रावणमभ्युपगच्छति तदाऽयमुभयाश्रित एत स्थात्, न चायं तदा असाधारण इच्यते । तस्मात् तदाऽयं हेतुरेव स्थात् अनिखाद् व्यावृत्तत्वात् तक्क्यवच्छेदेन निलालगमकलाच । यद्यत्र अनित्यत्वहेतुमपि वैशेषिको न दर्शयेत् तदा हेतुःवमपि स्यादिति सम्बन्धः । विरुद्धैका-र्थासम्भवादिति विरुद्धयोर्नित्यत्वानित्यत्वधर्मयोरेकस्मिन् धर्मिण्यसम्भवात् । विरुद्धत्वं च तयोः परस्परपरिहारस्थितिलक्षण-त्वात् । विरुद्धस्यैकस्यार्थस्य।सम्भवादिति अन्ये । अनेको हि विरुद्धः सम्भवति । यथा आकारो निलमप्यनिलमिति एकत्र नास्तीति । तस्मात् संशयः स्यात्, विरुद्धार्थाभिषायिकथाद्वयवत् ।'' इति जिनेन्द्रबुद्धिरचितायां प्रमाणसमुचयटीकायाम्, पृ॰ १७१ B-१७२ A. Derge edition. ''यथाह-यदा तर्हि शब्दत्वं नित्यमभ्युपगच्छति तदायं हेतुरेव स्यात्, यद्यत्रानित्यत्वहेतुं कृतकत्वादि कश्चिद् न दर्शयेत् [प्र॰ समु॰ दृ॰] इति । ईदमप्रकास्यमसंवरणीयमिति वा।"-हेतुविन्दु. पृ॰ २५ B. Choni edition. "नतु 'अँन्यस्त्वनिश्चितः' इति पञ्चप्रकारोऽनैकान्तिक उक्तः, न चेदं युक्तम् , शेषवतो विरुद्धाव्यभिचारिणश्चापरस्याप्यनैकान्तिकःलात् । न, अभिप्रायापरिज्ञानात् । . . . . अप्रतिबद्धोऽनैकान्तिक इति बाक्यार्थः । श्लेषवद्विरुद्धाव्यभिचारिणोरपीदसेव लक्षणमिति तयोरप्यनैकान्तिकत्वं च निवार्थम् ।⋯⋯अव्यभिचारित्वं कथमिति चेत्, अभ्युपग[म]द्वारेणेति न दोषः । तथा चाह - यदा तर्हि शब्दत्वं नित्यमभ्युपैति तदायं हेतुरेव स्यात् । ·····आचार्यः प्राह – स्याद् गमकः यद्यत्र कृतकत्वमि कश्चिदनित्यत्वे हेतुं न ज्ञ्यात् । उभयं तु गमकसुपलभ-मानस्य खाभ्युपगमादेव संशयः । तस्माद् वैशेषिकस्यैवमभ्युपगच्छतोऽतिसङ्कटप्रवेशः । . . . . तस्मात् पराभ्युपगमेन विरुद्धा-ब्यभिचारी नान्यथेलाचार्यस्याभिप्रायोऽवगन्तन्यः, 'यदा तर्हि शब्दत्वं नित्यमभ्युपैति' इति वचनात् ।"-प्रमाण-वार्तिकालंकार. पृ० ६४६-७ ।

<sup>1 &</sup>quot;अयं च किल पक्षो दिङ्गागाचार्यसाध्यक्षिमत इति पर उपदर्शयन्नाह – यथाइ दिङ्गागाचार्यः । किमाह १ यदा तर्हीत्यादि । 'श्रावणत्वस्य हि न कथिन्नद् व्यवच्छेदहेतुत्व'मिति दिङ्गागाचार्येणोक्ते परेणाभितितम् — यदा तर्हि वैवाकरणः शब्दत्वं नित्यमभ्यप्र-गच्छित तदायं भावणत्वलक्षणः पक्षधमों हेतुरेव स्यात् 'नित्यः शब्दः श्रावणत्वात् शब्दत्ववत्' इति । एवं परेणोक्ते सित आचार्ये-णोक्तम् – यद्यत्र शब्दत्वाव्ये धर्मिणि अनित्यत्वहेतुं कृतकत्वप्रयत्नानन्तरीयकत्वादिलक्षणं कश्चिद् वैशेषिकादिनं दश्येत् तदायमप्रद-रितप्रतिहेतुरेतुं भवेत् इति ।" इति अर्चटकृतायां हेतुथिनदुवृत्तौ ५० २१८ । 2 हेतुबिनदुभोटभाषानुवादानुसारेणेदमसाभित्वि-स्वितम्, मृद्धिते हेतुबिन्दुभेटभाषानुवादानुसारेणेदमसाभित्वि-स्वितम्, मृद्धिते हेतुबिन्दुभे हेतुबिन्दुभोटभाषानुवादानुसारेणेदमसाभित्वि-स्वितम्, मृद्धिते हेतुबिन्दुभे हेतुबिन्दुभोटभाषानुवादानुसारेणेदमसाभित्वि-स्वतम् । अव्यव्यव्या हित्विन्दुभोटभाषानुवादानुसारेणेदमसाभित्वि-स्वतम् । अव्यव्यव्या हित्विन्दुभोटभाषानुवादानुसारेणेदमसाभित्वि-स्वतम् ।

पृ० ३०७ पं० ५,१४. किं त्वान्मात्रादेव । 'प्रसादाद्यनात्मकत्वात्' इत्यादिहेतुषु 'त्वात्' इति पञ्चम्यन्तश्रब्द-प्रयोगमात्राद् न परिवर्तनमित्याशयः । "तस्य भावस्वतलो" [पा० ५।१।१९९] इति सूत्रेण भावे 'त्व'प्रत्ययः । अत्र मूले [पृ० ३०७ पं० ५] 'किं त्वान्मात्रादेव, जैलक्षणयात् ?' इत्यपि पाठः स्यात्, दश्यतां पृ० ३०९ पं० १३ ।

पृ० ३०८ पं० ४, २१,२२. ध्यपदेशिवद्भावं । दस्यतां दिपृ० १४ पं० २० ।

5 पृ० ३०८ पं० प, १४. धर्मधर्मिस्वरूपविरोधी । इमी पैक्षरोषी । अनयोश्च स्वरूपं प्रैमाणसमुच्चयवृति[ ३।२ ]-प्रमाणवार्तिकमनोरथनन्दिवृत्ति[ ४।१५१-१६३]-प्रमाणवार्तिकालंकारा[ ४।१५१-१६३ ]दिभ्योऽवसेयम् ।

पृ० ३०८ पं० १२. बहुब्रीहेरम्यपदार्थविषयत्वात् । दृश्यतां दिपृ० ५७ पं० १९ ।

पु० ३०८ पं० ३३,३६. कपू । "उरःप्रश्नृतिभ्यः कप् । इनः स्त्रियाम् । नद्यृतश्च । शेषाद्विभाषा ।" --पा० ५।४।१५१-४।

10 पृ० ३०८ पं० १७. तहुणसंविज्ञान । "बहुवीहिसमासः । अयं च तैहुणसंविज्ञानोऽतहुणसंविज्ञानश्च भवति । तत्र तहुणसंविज्ञानो यथा 'रुम्बकणः' इत्यादि । रुम्बे कणौ सस्याते रुम्बकणः, रुम्बकणंत्वं तस्यैव गुणः । अतहुणसंविज्ञानस्त यथा 'पर्वतादि क्षेत्रम्' इत्यादि । पर्वत आदिर्थस्य तत् पर्वतादि क्षेत्रम् । न पर्वतः क्षेत्रगुणः, किं तिहै ? उपरक्षण-मात्रमिति भावना ।'' – न्यायप्रवेशकृ ए० १३ ।

पृ० ३०९ पं० २४. सुखादन्यस्य । अत्र 'मुखादनन्यस्य' इति शुद्धं प्रतीयते । पृ० ३०९ पं० २६. भवतीत्यदाक्यं । अत्र 'भवतीति दाक्यं' इति सम्यम् भाति ।

पृ० ३११ पं० २४-२५ लाघवगारिवे त्वपनीय ......पञ्चषष्टिसहस्त्राणि पञ्च शतानि च पट्तिशानि । प्राग् [ पृ० ३११ पं० २४ ] निर्दिष्टे ससत्यधिके साधनशते लघुत्व-गुरूत्वयोर-तर्भूतत्वाद् 'लाघवगौरवे त्वपनीय' इत्युक्तमत्र । एवं च अवशिष्टानां 'प्रसादात्, प्रसवात्, अभिव्वङ्गात्, उद्धर्षात्, प्रीतेः, शोषात्, तापात्, मेदात्, उपष्टम्भात्, उद्धेगात्, अपद्वेषात्, वरणात्, सदनात्, अपध्यंसनात्, वैभत्स्यात्, दैन्यात्' इति षोडशानां धर्माणां प्रत्येकं द्विकादिसंयोगेन

१ हेतुरोषा अपि एतादशा अन्ये सन्तीति ध्येयम्, तथाहि - "विरुद्धश्वःप्रकारः, तद्यथा - धर्मस्वरूपविपरीतसाधनः धर्मविशेषविपरीतसाधनः, धर्मिवशेषविपरीतसाधनः, धर्मिवशेषविपरीतसाधनः, धर्मिवशेषविपरीतसाधनः वया - विरुद्धः । धर्मिविशेषविपरीतसाधनो यथा - विरुद्धः शब्दः कृतकरवात् प्रयत्नानन्तरीयकरवाद्वेति । अयं हेतुर्विपक्षे एव भावाद् विरुद्धः । धर्मिविशेषविपरीतसाधनो यथा - परार्थाश्चः खुराद्यः, संधातस्वात्, शयनासनः व्यवस्विति । अयं हेतुर्यथा पाराध्यं चक्षुरादीनां साधयति तथा संहतस्वमि परस्थातमनः साधयति, उभयत्राव्यमिचारात् । धर्मिस्वरूपविपरीतसाधनो यथा - न द्रव्यं न कर्म न गुणो भावः, एकद्रव्यवस्त्वाद् गुणकर्मधः च भावात्, सामान्यविशेषविदिति । अयं हि हेतुर्यथा द्रव्यादिप्रतिषेधं साधयति तथा भावस्याभावस्वमि साधयति । उभयत्राव्यभिचारात् । धर्मिविशेषविपरीतसाधनो यथा - अयमेव हेतुरिस्मकेव पूर्वपक्षेऽस्यैव धर्मिणो यो विशेषः सत्प्रस्यकर्तृत्वं नाम तद्विपरीतमसप्परस्यकर्तृत्वमि साधयति उभयत्राव्यभिचारात् ।" - न्यायप्रवेशकः पृ० ५। २ द्रयतां टिपृ० ७३ पं० १३। ३ "तस्य बहुत्रीहेर्गुणा अवयवा आरम्भकविशेषा येबहुत्रीहिरारम्यते ते तद्भुणाः, तेषां संविज्ञानं यत्र । यद्वा तस्य बहुत्रीहिवाच्यस्य गुणस्तद्भुणः, तस्य संविज्ञानं यत्रिते स तथा । 'पर्वतादिकम्' इत्यत्र 'आदि'शब्दः समीपार्थः ।" - न्यायप्रवेशकर्तिपारिका. पृ० ४२।

च हेतुरवेन प्रयोगे सर्वसंख्यया ६५५३६ हेतवो भवन्ति । सांयोगिकभङ्गसंख्यानयनोपायः प्रैवचनसारोद्धारनुस्यादौ विस्तरेण वर्णितः । तदनुसारेणात्र पोडश पदानि इत्थं स्थाप्यन्ते —

| 3   5 | ३      | 8  | Ly. | Ę  | 9  | 6 | ९ | 30 | 33 | १२ | १३ | 3.8 | 300 | 38 |
|-------|--------|----|-----|----|----|---|---|----|----|----|----|-----|-----|----|
| 35 3  | 86   8 | 93 | 92  | 33 | 90 | 9 | 6 | છ  | Ę  | પ  | ક  | 3   | २   | 3  |

अत्र च प्रवचनसारोद्धारवृत्यादिवर्णितप्रिक्षयानुसारेण प्रत्येकं १६ भङ्गाः, द्विकसंयोगे १२०, त्रिकसंयोगे ५६०, चतुष्कसंयोगे १८२०, पञ्चकसंयोगे १३६४०, पञ्चकसंयोगे १३८७०, नवक-संयोगे १९४७०, दशकसंयोगे १३८७०, एकादशकसंयोगे १३६८, द्वादशकसंयोगे १८२०, त्रयोदशकसंयोगे ५६०, चर्तु- ५ दशकसंयोगे १२०, पञ्चदशकसंयोगे १६, षोदशकसंयोगे १, इत्येवं सर्वसंख्यया ६५५३५ भङ्गा भवन्ति । प्रवचनसारोद्धार- वृत्यादिवर्णनानुसारेण एतन्मध्ये एकस्य प्रक्षेपेण षोदशानां हेत्नां ६५५३६ भङ्गा रुभ्यन्ते । अतो 'हेत्वग्रं पञ्चषष्टि-सहस्राणि पञ्चशतानि च पट्तिंशानि' इत्यभिहितमत्र नयचकतृतिकृद्धिरिति ध्येयम् ।

? "इदानीं 'यंडिल्लाण चड़वीस उ सेंह्स्से'ति द्वारमेकनवितिममाह – अणावायमसंलोए परस्साणुवघायए । समे अञ्झुिसरे यावि अचिरकालकयंगि य ॥ ५०९ ॥ विच्छिके दूरमोगाढेऽनासके विख्विज्ञ । तसपाणवीयरहिए उचाराईणि वोसिरे ॥ ५१० ॥ अनापातमसंलोकम् १ परस्यानौपघातिकम् २ समम् ३ अञ्चिषरम् ४ अचिरकालकृतम् ५ विस्तीर्णम् ६ दूरमवगाढम् ७ अनासन्नम् ८ विज्विजितम् ९ त्रसप्राणवीजरिहतम् १० यत् स्थण्डिलं तत्र उचारादीनि पुरीषप्रश्रवणप्रभृतीनि व्युत्तस्त्रोत् । [पृ० २०४] ……अमीवां चानन्तरोदितानां द्शानां पदानामेकद्वित्रचतुःपञ्चवद्सप्ताष्टनवद्शकैः संयोगाः कर्तव्याः । तेषु च मङ्गाः सर्वसंख्यया चतुर्विश्वराधिकं सहस्रम् । अथ कस्मिन् संयोगे कियन्तो मङ्गकाः ? उच्यन्ते, इह मङ्गानामानयनार्थिसियं करणगाथा – 'उमयमुहं रासिदुगं हेहिलाणंतरेण भय पढमं । लद्धऽहरासिविभन्ते तस्सुविर गुणिनु संजोगा ॥' [पञ्चवस्तु ॥ ४०३ ॥ ], अस्या अक्षरगमनिका – इह दशानां पदानां द्यादिसंयोगभङ्गा आनेतुमभिष्रेता-स्ततस्त्रव्याणौ द्यौ राशी उभयमुखौ स्थाप्येते । किमुक्तं भवति ? एककादीन् दशकपर्यन्तानङ्कान् पूर्वानुपूर्व्या उपिर स्थापितवा तेषामथस्तात् पक्षानुपूर्व्या भूय एककादयो दशकपर्यन्ता अङ्काः स्थापनीयाः । स्थापना चेयम् —

| 9  | २ | 3 | ४ | ч | Ę | v | 4 | 8 | jo |
|----|---|---|---|---|---|---|---|---|----|
| 90 | 9 | < | y | Ę | ч | ४ | 3 | २ | 9  |

अत्राधस्तनराशिपर्यन्तवर्तिन एककस्योपरि यो दशकस्ते एककसंयोगे दश भङ्गा द्रष्टव्याः । न च तत्र करणगाथाया **ब्यापारः, ह्यादिसंयोगभङ्गानयनायैव तस्याः** प्रवृत्तत्वात् । ततोऽधस्तनराशिषर्यन्तवर्तिन एककस्यानन्तरेण द्विकलक्षणेनोपरितन-राशौ पश्चानुपूर्व्या प्रथममङ्कं दशकरूपं भजेत् . तस्य भागाकारं कुर्यात् । ततो लब्धाः पञ्च । यतो दश द्विधा विभक्ताः पश्चैव भवन्ति । 'लद्धऽहरासिविभत्ते'ति अधोराशिना द्विकलक्षणेनोपरितने प्रथमे अङ्के दशकलक्षणे विभक्ते सति लब्धेन अङ्केन पञ्चकेन तस्य द्विकलक्षणस्योपरितनमङ्कं नवकलक्षणं गुणयेत् ताडयेद् , जाताः पश्चचत्वारिंशत् । इत्थं च गुणयित्वा संयोगाः संयोगभङ्गा वाच्याः, यथा द्विकसंयोगे मङ्गाः पञ्चचःवारिंशदिति । ततो भूयोऽपि त्रिकसंयोगभङ्गानयनाय प्रथमपादरहिता करणगाथा व्यापार्यते यथा - अधस्तनराशिस्थितेन द्विकादनन्तरेण त्रिकेणोपरितनराशिन्यवस्थितं त्रिकोपरितनाष्ट्रकरूपाद्वापेक्षया आदं पञ्चचत्वारिंश-<mark>स्रक्षणमङ्कं भजेत् . ततो लब्धाः पञ्चदश्च. यतः पञ्चचत्वारिंशत् त्रिधा विभक्ताः पञ्चदशैव भवन्ति । तैश्चाधीराशिना उपरितने</mark> **अहे विभक्ते लब्धेः पञ्चदशभिश्चिकलक्षणस्याङ्कस्योपरितनमष्टकलक्षणमङ्कं गुणयेत्। गुणिते च सति जातं विंशस्यक्तरं शतम्।** एतावन्तिकिकसंशोगे भङ्गाः। ........ एवं चैककसंयोगे १० दश भङ्गाः, द्विकसंयोगे ४५ पश्चचत्वारिंशत्, त्रिकसंयोगे १२० विंशं शतम्, चतुष्कसंयोगे २१० द्वे शते द्योत्तरे, पञ्चकसंयोगे २५२ द्वे शते द्विपञ्चाशदधिके, षद्वसंयोगे २१० द्वे शते दशोतरे, सप्तकसंयोगे १२० विंशं शतम् , अष्टकसंयोगे ४५ पश्चचश्वारिंशत् , नवकसंयोगे १० दश, दशकसंयोगे १ एकः । सर्वेगीलने च त्रयोविंशत्युत्तरं सहस्त्रमञ्जद्भङ्गानां भवति । चतुर्विंशस्तु छद्धो भङ्गो यदापि करणेन नागच्छति तथाप्येतन्मध्ये तं प्रक्षिप्य भन्नसङ्ख्या पूरणीयाः यतः सर्वभन्नप्रसारे क्रियमाणे पर्यन्ते शुद्धभन्नस्यागतिः । उक्तं च [पञ्चवस्त्यन्ये]-दस पणयाल विसोत्तरसर्य च दो सय दक्षत्तरा दो य । बावश दो दक्षत्तर विस्ततरं पंचयत्ता य ॥ ४०४ ॥ दस एक्हो य कमेणं भंगा एगादिचारणाए सुं । सुद्धेण समं मिल्लिया भंगसहरसं चउन्दीसं ॥ ४०५ ॥" इति प्रवचनसारोद्धारवत्तौ

पृ० ३१२ पं० ६. त्रिलक्षणतां । दश्यतां टिपृ० ११ पं० ३४।

पृ० ३१२ पं० १३. आत्मनोऽपरिहारेण । अत्र आत्मपरिहारेण इति भाव्यतौ यव्यतौ [श्रीयशोविजयो-पाध्यायैकिंखितायां प्रतौ ] च पाठः । स एव च समीचीन आदरणीयश्च ।

पृ० ३१२ पं० १४. कत्वाद्भिन्न । भा०प्रतिस्थः कत्वादिभिन्न इति पाठोऽत्र समीचीनतरो भाति । 5 (कसत्त्वादिभिन्न ?)।

पृ० ३१२ पं० १५. परस्परमुपकुर्वन्तिः। इत्यतां पृ० २८८ पं० १, पृ० ३१८ पं० ८ ।

पृ० ३१२ पं० १६-१७. सुस्तादिज्यात्मकत्वं नः अन्यत्वोक्तेश्चेति । 'सुस्नादिज्यात्मकत्वं न, घटादावे-कस्मिन्नेव चेति त्वयैवाभ्युपगतत्वात् । ऐन्यं न, अन्यत्वोक्तेश्चेति' इति योजना अत्र ज्ञेया ।

पृ० ३१३ पं० १. व्यवहारसम्प्रसिद्धः । (व्यवहारसम्प्रसिद्धः । १)। दश्यतां पृ० ३२१ पं० ४।

10 प्र॰ ३१३ पं॰ २० विघटनमेव । अत्र 'विघटनमेव । तस्मात् सर्वसर्वात्मकत्वपरित्रहो न्याय्यः ।' इस्यपि मूळं स्थात् । दश्यतां प्र॰ ३२४ पं॰ १२ ।

पृ० ३१३ पं० ७-८. °सम्प्रसिद्धेत्यादि । ( °सम्प्रसिद्धेरित्यादि ? ) । दत्रवतां पृ० ३२१ पं० ४ ।

पृ० ३१३ पं० ९ प्रागनुमानं ः । अत्र वक्ष्यमाणं सर्वमिष स्तांख्यमतं वार्षगणतन्त्रानुसारेणाभिहितं भाति, दश्यतां पृ० ३२४ पं० ११ । तथा च वार्षगणे तस्त्रे पूर्वं सप्रभेदमनुमानं व्याख्याय अनन्तरं 'तेषां यदेतत् ः' इत्यादि तत्राभिहितं 15 भाति । तदनुसारेणात्र नयचऋवृत्तिकृतापि तथा अभिहितमिति भाति । सम्प्रति तु वार्षगणतत्रं नोपलभ्यत इति ध्येयम् ।

पृ० ३१३ पं० १०. वीत इति । अत्र 'वीत [ आवीत ] इति' इति पटितव्यम् ।

पु॰ ३१४ पं॰ १३-१४. राकलकपालामत्रभूषणः। दस्यतां टिप्ट॰ ७६ पं॰ ३१।

पृ० ३१८ पं॰ ८. हाब्द्राद्यात्मना । अत्र 'हाब्द्रात्मना' इति सम्यक् । दृश्यतां पृ० २८८ पं० २, पृ० ३२७ पं० २० ।

20 पृ॰ ३२१ पं॰ ८ द्वितीयस्य शिरसोः । "नतु प्रत्यक्षेण योऽर्थो नोपळभ्यते स सर्वथा नास्तीति मतं संगच्छते, यथा द्वितीयमनीश्वरिशरः, तृतीयो बाहुः, शशनिषाणादयो ना । एवं प्रधानपुरुषौ नोपळभ्येते तस्मात्ताविष न स्तः ।" – सांख्यकारिकामाठरवृत्ति. पृ॰ १४ ।

पृ० ३२९ पं० १०. यदि व्यक्तस्याः "। "यदि चासत् कार्यं स्थात् तदा सर्वं सर्वतः सम्भवेत्, ततश्च तृणगंसु-बालुकादिभ्यो रजतसुवर्णमणिसुक्ताप्रवालादयो जायेरन्।" – सांख्यकारिकामाटरवृत्ति. पृ० १७ ।

25 पृ० ३२९ पं० ४. असिद्धेरित्यादि। (असिद्धेत्यादि???)। दश्यतां पृ० ३९३ पं० ७। टिप्ट० ८८ पं० ९,९२। पृ० ३२१ पं० ११० कस्मात्? अभाविक्रया गुरुकार्या भाविक्रया लच्चीति। (कस्मात्? भाविक्रया गुरुकार्या, भाविक्रया लच्चीति। (कस्मात् भाविक्रया लच्चीति)। 'कस्मादभाविक्रया गुरुकार्या, भाविक्रया लच्चीति)। 'कस्मादभाविक्रया गुरुकार्या, भाविक्रया गुरुकार्या भाविक्रया लच्चिति' इति पाटः।

पृ॰ ३२३ पं॰ १६,१७. <sup>°</sup>प्रवृत्तेरभावाश्चेत्यादिभिः……सर्वो प्रन्थो । प्रतिस्थपाठानुसरिणात्र 30'<sup>°</sup>प्रवृत्तेरभावाश्चेत्यादिः……सर्वो ग्रन्थो' इत्यपि पाठः स्वात् ।

पृ० ३२४ पं० २७. अस्ति ः। दृश्यतां पृ० १९० पं० २३,१९९ पं० ७ ।

पृ० ३२५ पं० ४. भवति ···। दश्यतां पृ० ३३९ पं० १९। 'भवति कर्ता स्वतन्नः, प्रवर्तनवृत्तत्वात्, प्रधानशब्दाः दिवत् । तथाभवनवृत्तत्वात्, तन्तुपटवत् ।' इत्यपि मूलमत्र स्थात् ।

पृ० ३२५ पं० १८. शब्दादि यथा प्रवर्तयत् । अत्र 'शब्दादि' इति द्वितीयान्तं पद्म्, 'यथा शब्दादि प्रवर्तयत्' 35 इति चान्वयोऽत्र हेयः ।

पृ० ३२६ पं० १. पूर्वपूर्व ः। दृश्यतां पृ० ३३९ पं० २२।

पृ० ३२६ पं० ५. क्रियते । अत्र 'क्रियते इति यावत्' इत्यपि पाठः स्यात् ।

पृ० ३२८ पं० १,८. अपृष्टमूर्तिता । दश्यतां पृ० ३३२ पं० २५, पृ० ३४० पं० १२ । क्षितिर्जेलं तथा तेजो वायुराकाशमेव च । यष्टाऽर्कश्च तथा चन्द्रो मूर्तयोऽष्टौ पिनाकिनः ॥ १ ॥

पृ० ३२४ पं० ३. इतरथा अद्याणुःः। "ईश्वरः कारणम्, पुरुषकर्माफल्यदर्शनात् । ४।१।१९। न, पुरुषकर्माभावे फलानिष्पत्तेः । ४।१।२०। तत्कारितत्वादहेतुः । ४।१।२१।" - न्यायस्० ।

पृ० ३२८ पं० ५, पृ० ३२९ पं० २,१२,१९,२१. तनुकरण ''अचेतनत्वात् स्थित्वा प्रवृत्तेः ''। ''अविद्ध- 5 कणींपन्यस्तमीधरसाधने प्रमाणद्वयमाह - यत् स्वारम्भकेत्यादे । तदुक्तम् - 'हीन्द्रियप्राह्याप्ताहं विमत्यधिकरणभावापंतं बुद्धिमत्कारणपूर्वकम् , स्वारम्भकावयवसंनिदेशविशिष्टत्वात् , घटादिवत् , वैधम्बेण परमाणवः ।' इति । ''द्वितीयं च तदुक्तं प्रमाणं बोधयशाह - तन्वादीनामित्यादि । ''यथोक्तम् - 'तनु-भुवन-करणोपादानानि चेतनावद्धिष्टितानि स्वकार्यमारभन्ते इति प्रतिज्ञानीमहे, रूपादिमत्वात् , तन्त्वादिवत् ।' इति । उद्योतकरस्तु प्रमाणयति - 'भुवनहेतवः प्रधानपरमाण्वदृष्टाः स्वकार्योत्पत्तावितशयबुद्धिमन्तमधिष्ठातारमपेक्षन्ते, स्थित्वा प्रवृत्तेः , तन्तुनुर्यादिवत् ।' इति । ''तथा अपराणि उद्योत- 10 करोक्ताने प्रमाणानि - बुद्धिमत्कारणाधिष्ठतं महाभूतादिकं व्यक्तं सुखदुःखनिमित्तं भवति, अचेतनत्वात् कार्यत्वाद् विनाशित्वाद् रूपादिमत्वात् , वास्यादिवत् ।' इति ।'' इति तत्त्वसंग्रहपञ्चिकायां पृ० ४९-४३ । ''स्थित्वांप्रवृत्तिसंस्थान-विशेषार्थकियादिषु । इष्टिसिद्धरसिद्धिवी दृष्टान्ते संश्योऽथवा ।२।१०।'' इति प्रमाणवार्तिके ईश्वरनिराकरणप्रसङ्गे ।

पृ० ३३० पं० ९-१०. सामादि । 'साम'शब्देनात्र 'साम'गानं विवक्षितं भाति ।

पृ० ३३० पं० १०. °चोद्नम् । '°चोदनं <sup>...</sup> जायते' [ पृ० ३३० पं० १२ ] इत्यन्त्रयः ।

15

पृ० ३३१ पं० ६, २५. अन्योन्याभिभवःः। "अन्योन्याभिभवाश्रयजननमिथुनवृत्तयश्च गुणाः।"-सांस्यकाः १२।

पृ० ३३१ पं० १८. चित्रकरवेतनदान्। ः। दश्यतां टिपृ० ७ पं० २३ -२४।

पृ० ३३२ पं० २-३. एको वशी……तेषां शान्तिः शाश्वती नेतरेषाम् । अत्र "ऐको वशी……तेषां सुखं शास्तं नेतरेषाम् ।" इति पाटः श्वेताश्वतरोपनिषदि सम्प्रति दृश्यते ।

१ ''क्षिति-जल-पवन-हुताशन-यजमाना-ऽऽकाश-सोम-सूर्याख्याः । इत्येतेऽष्टी भगवति वीतरागे गुणा मताः ॥ ३४ ॥ क्षितिरित्युच्यते क्षान्तिर्जलं या च प्रसन्नता । निःसङ्गता भवेद् वायुर्हुताशो योग उच्यते ॥ ३५ ॥ यजमानो भवेदात्मा तपोदान-द्यादिभिः । अलेपकत्वादाकाशसंकाशः सोऽभिधीयते ॥ ३६ ॥ सौम्यमूर्तिरुचिधन्द्रो वीतरागः समीक्ष्यते । ज्ञानप्रकाशकरवेन आदिलः सोऽभिधीयते ॥ ३० ॥ पुण्यपापविनिर्मुक्तो रागद्वेषविवर्जितः । श्रीअर्हद्भयो नमस्कारः कर्तव्यः शिवमिच्छता ॥ ३८ ॥" इति हेमचन्द्रसूरिप्रणीते महादेवस्तोत्रे । २ "अथापर आह - ईश्वरः कारणम् ""। । । । । । । पुरुषोऽयं समीहमानो नावस्यं फलमाराञ्नोति । तेनानुमीयते - पराधीनं पुरुषस्य कर्मफलाराधनमिति । यदधीनं स ईश्वरः । तस्मादीश्वरः कारणमिति । म, पुरुष ....।४।१।२०।, ईश्वराधीमा चेत् फलनिष्पत्तिः स्याद् अपि तर्हि पुरुषस्य समीह।मन्तरेण फलं निष्यद्येतेति । तत्कारितत्वादहेतुः ।४।१।२१।, पुरुषकारमीश्वरोऽनुगृहाति । फलाय पुरुषस्य यतमानस्येश्वरः फलं सम्पाद-यति । यदा न सम्पादयति तदा पुरुषकर्माफलं भवतीति ईश्वरकारितत्वात् पुरुषकारफलस्थेत्यहेतुः –'पुरुषकर्माभावे फलानिष्यत्तेः' इति । गुणविशिष्टमात्मान्तरमीर्थरः । तस्यात्मकल्पात् कल्पान्तरानुपपत्तिः । अधर्ममिथ्याज्ञानप्रमादहान्या धर्मज्ञानसमाधिसम्पदा च विशिष्ट-मात्मान्तरमीक्षरः । तस्य धर्मसमाधिफलमणिमाद्यष्टविधमैश्वर्यम् । संकल्पानुविधायी चास्य धर्मः प्रत्यात्मवृत्तीन् धर्माधर्मसिन्नचयान पृथिक्यादीनि च भूतानि प्रवर्तयति । एवं च स्वकृताभ्यागमस्यालोपेन निर्माणप्राकाम्यमीश्वरस्य सकृतकर्मभलं वेदितव्यम् । आप्तकल्पश्चायं यथा पितुरपत्यानां तथा पितृभूतो हीश्वरो भूतानाम् । न चात्मकल्पादन्यः कल्पः संभवति । न ताबदस्य बुद्धिमन्तरेण कश्चिद्धमी लिङ्गभूतः शक्य उपपाद्यितुम् । आगमाच् द्रष्टा बोद्धा सर्वज्ञ ईश्वर इति । बुद्धयादिभिश्चात्मलिङ्गैर्निरुपा-ख्यमीश्वरं प्रत्यक्षानुमानागमविषयातीतं कः शक्त उपपादिवतुम् । स्वकृताभ्यागमलोपेन च प्रवर्तमानस्यास्य यदुक्तं प्रतिषेधजात-मकर्मनिभित्ते शरीरसर्गे तत् प्रसज्यत इति ॥" इति न्यायभाष्ये जेसलमेरस्थे। ३ दश्यतां पृ० ३२८ टि० १। ४ "यद् वस्तु स्थित्वा स्थित्वा प्रवर्ततेऽभिमतसाधनाय तद् बुद्धिमत्कारणाधिष्ठानाद् । यथा वास्यादि द्वैधीकरणादौ । न खलु वास्यादयः खयमेव प्रवर्तन्ते । प्रवर्तने वा सदा प्रवर्तनं मवेत् । स्थित्वा च प्रवर्तनम[भिमतम् , अतः ] केनचित् प्रवर्तकेन भवितव्यम् । तथा यत् संस्थानविशेषपारिमाण्डल्यादियोगि तत् चेतनावदुत्पादितम् , तद्यथा घटादिकम् । तथा यदर्थिकयाकारि तचेतनाव-त्पदार्थप्रेरितम्, तद्यथा घटादयः । अत्राह - स्थित्वाप्रवृत्ति .....। ५ "एको

पृ० ३३३ पं० ८. सायोज्यं ः । यद्यपि 'सायुज्यम् , इति शब्दप्रयोगः सम्प्रति प्रसिद्धः तथापि नयचकतृतौ 'सायोज्यम्' इति शब्दप्रयोगस्य पुनः पुनः [ पृ० ३४१ पं० २३-२४, पृ० ३४३ पं० १९ ] दर्शनात् स एवान्नाहतोऽस्माभिः ।

पृ० ३३३ पं० २५. आख्यातदाब्दः …। दृश्यतां पृ० ४४८ दि० २ ।

पृ० ३३३ पं० २७. यथा । अत्र भा०प्रत्यनुसारेण 'यस्माद्' इत्यपि स्यात् ।

5 प्र॰ ३३४ पं॰ १. गुणसन्द्रायः । एतच लक्षणं कस्पिश्चित् सांख्यप्रन्थे [वार्षगणतन्त्रे ? ] सम्भाष्यते । इश्यतां टिपृ० १६ पं० ३५ – ५० १७ पं० १६ ।

पृ० ३३४ पं० ३-५. दुविहा ''किमिदं '''। 'द्विविधा प्रज्ञापना प्रज्ञसा - जीवप्रज्ञापना अजीवप्रज्ञापना च । किमिदं भदन्त ! लोक इति प्रोच्यते ? गौतम ! जीवाश्चैव अजीवाश्चेव । एवं रत्नप्रभा यावत् ईषःप्राग्भारा समयाविष्ठकादि ।' इत्यर्थः । तुल्ला - पृ० २२८ पं० ५-६. टि० १-२ ।

। १० ६३४ पं० ५. समयाविलयादि [ ]। अत्र 'समयाविलयादि [ ]। इति तृतीयो विध्यु-भयारः ।' इत्यपि मूळं स्थात् ।

पृ० ३३५ पं० २. नन्त्रेयं 🗥 इत्यतां पृ० ६३९ पं० १८।

पृ० ३३५ पं० ६. सद्सद्वेद्याः। दर्यतां तत्त्वार्थस्० ८१५-१४ ।

पृ० ३३% पं० ७. सामान्यतोद्दष्टाःः । "अँथ तत्पूर्वकं त्रिविधमनुमानम् – पूर्ववत् शेषवत् सामान्यतोद्दष्टं 15 च ।" – न्यायस्० १९१९। "त्रिविधमनुमानमास्यातम् ।" – सांख्यका० ५ ।

पृ० ३३५ पं० ८. अञ्चप्राणत्ववत्। द्वयतां पृ० १९९ पं० १२। "अन्नं वै प्राणिनः प्राणाः" – न्यायभा० १।१।१। पृ० ३३६ पं० ७. स्वकर्मःः। तुरुना – "स्वकर्मणा युक्त एव सर्वो ह्यत्पद्यते जनः। स तथाकुष्यते तेन न यथा स्वयमिच्छति॥" इति शीलाङ्काचार्यकृतायां स्वकृताङ्कवत्तौ पृ० २१०।

पृ० ३३६ पं० १६. यः स्वतन्त्रो भवितापि स एव । अत्र प्रतिस्थपाठानुसारेण 'कः स्वतन्नः ? भविता यः स २० एव ।' इत्यपि पाठः स्थात् ।

पृ० ३३७ पं० २,१७. द्वव्यादिपञ्चः। दृश्यतां पृ० ३३८ टि० १।

पृ० ३३८ पं० ५. दोषौ । अत्र 'दोषौ' इत्यनावस्यकं भाति, दस्यतां पृ० ३४१ पं० १३ ।

पृ० ३३९ पं० ३,१९. भवति ।। इत्रयतां पृ० ३२५ पं० ४।

पृ० ३३९ पं० १०. यथा च....। दश्यतां पृ० ३२७ पं० १।

पु० ३४० पं० १,९,३०. शक्तिमत्प्रत्रृः पक्त्रादिवत् । इश्यतां पृ० ३२६ पं० ३ ।

पु॰ ३४० पं॰ १२. एवमेव चास्यः। दृश्यतां पृ॰ ३२८ पं॰ १,८। टिपु॰ ८९ पं॰ १ टि॰ १।

पृ० ३४० पं० २३. प्रवर्तत इति । अत्र 'प्रवर्तक इति' इत्येव पाठो युक्तः प्रतीयते ।

पृ० ३४९ पं० ६, २२-२३. तहणमोक्षणचत् । नयचकवृतौ अत्र 'तहणमोक्षणात्' इति पाठः, अप्रे तु [पृ० ३४३ पं० १७] 'तहणमोक्षणचत्' इति पाठो दश्यते । अत एकतर एव कश्चिदपि पाठ उभयत्राप्यादरणीयः । 30 'तहणमोक्षणात्' इति तु सम्यग् भाति ।

वशीति । एको वशी खतन्त्रो निष्कियाणां बहूनां जीवानाम् । सर्वा हि किया नात्मनि समवेताः, किन्तु देहेन्द्रियेषु । आत्मा तु निष्कियो निर्मुणः सत्त्वादिगुणरहितः कूटस्थः सन् अनात्मधर्मानात्मनि अध्यस्य अभिमन्यते – कर्ता, भोका, छखी, दुःखी, कृशः, स्थूलः, मनुष्यः, असुष्य पुत्रः, अस्य नप्ति । । । । एकं बीजस्थानीयं भूतं स्क्ष्मं बहुधा यः करोति । तमात्मस्यं बुदौ स्थितं येऽनुपत्यन्ति साक्षाज्ञानन्ति धीरा बुद्धिमन्तः तेषामात्मविदां सुखं शाश्वतम्, नेतरेषामनात्मविदाम् । । इति शंकराचार्यरियते श्वेताश्वतरोपनिषद्भाष्ये ।

१ "तत्पूर्वकिमित्यनेन लिङ्गलिङ्गिनोः सम्बन्धदर्शनं लिङ्गदर्शनं चामित्यम्बध्यते । लिङ्गलिङ्गिनोः सम्बद्धयोद्धिनेन लिङ्गित्यिमित्यम्बध्यते । स्मृत्या लिङ्गदर्शनेन चाप्रत्यक्षोऽयोऽतुमीयते । पूर्वविदिति यत्र कारणेन कार्यमनुमीयते यथा मेघोज्ञला भविष्यति बृष्टिरिति। शोषवत् तद् यत्र कार्येण कारणमनुमीयते । पूर्वोदकिषपितमुदकं नद्याः पूर्णत्वं शीप्रत्वं च दृष्ट्वा स्मोतसोऽनुमीयते - भूता बृष्टिरिति । स्नामान्यतोदृष्टम् - त्रज्यापृर्वकमन्यत्र दृष्ट्यान्यत्र दर्शनमिति, तथा चादिलस्य, तस्मादित्त अप्रत्यक्षापि आदिलस्य तज्या इति ।" इति न्यायभाष्ये । २ "अनुमानं त्रिप्रकारमाचार्यैः व्याख्यातम् - पूर्ववत् शेषवत् सामान्यतो दृष्टं च ।" इति साल्यकारिकायुक्तिदीिषकायां पृ० ४३ ।

25

15

पृ० ३४१ पं० ७, २३-२४. सायोज्यं । दश्यतां टिपृ० ९० पं० १।

पृ० ३४१ पं० ९. रथकारे । अत्र 'ईश्बरे' इति पाठो युक्तः प्रतीयते ।

पृ० ३४१ पं० १७. द्वारीरादीन्युत्पा<sup>°</sup>। अत्र 'शरीरादीनुत्पा<sup>°</sup>' इति सम्यग् भाति ।

पृ० ३४३ पं० ३,१९. तत्सायोज्यः । इत्यतां टिपृ० ९० पं० १।

पृ० ३४३ पं० १२. **शीतलिका** ···। यथा छता रोगत्वेऽपि 'शीतलिका' इति पर्यायेण लोकेरभिषीयते एवम् 5 भत्यन्तपरवशत्वमपि त्वया 'ऐश्वर्यम्' इत्यभिषीयते इत्याशयः ।

पृ० ३४३ पं० १४. हिंसा ... सङ्गदोषे । दस्यतां पृ० ३१७ पं० २ टि० २-३ । ( हिंसा ... सङ्गदोषैः ? ) ।

ए० ३४३ पं० १५. दुःखात्मकत्वाचाननुत्रहः । अत्र 'दुःखहेतुत्वाद् दुःखात्मकत्वाचाननुत्रहः' इसपि पाठः स्वात्।

पृ० ३४३ पं० २७. घोक इति । (प्राप्त इति १)।

पृ० ३४४ पं० २, १२,१३. कारण्ये प्रोक्ते। द्विवचनान्तमिदम्। आदौ स एवः। इत्यतां पृ० ३४६ पं० १८।

पु॰ ३४४ पं॰ १०, पु॰ ३४५ पं॰ १. सर्गादीः ... अन्तवत् । दश्यतां पु॰ ३४५ पं॰ १५-१६ ।

पृ० ३४५ पं० ३. **धारणाद्धानाद्वा धर्मः ।** "दुर्गतिप्रसृतान् जन्तून् यस्माद्धारयते ततः । धत्ते चैतान् ग्रुभे स्थाने तस्माद्धमे इति रसृतः ॥" इति प्रसिद्धा कारिकात्रानुसन्धेया ।

पृ० ३४७ पं० १−४. आदिकरत्वं ∵तत्प्रयुक्तत्वात् । इत्यतां पृ० ३५० पं० १−४, २०-२२ ।

पृ० ३४७ पं० ५,२६. तदेव । (तदिव ?) । 'दष्टान्तः वं च' [पृ० ३४७ पं० २६ ] इति वस्रनात् 'तिदिव' इत्यपि स्यादत्र ।

पृ० ३४७ पं० ७. अभिज्यञ्जयन् ः। 'अभिज्यञ्जयन् पदार्थं आदिकरत्वाद् वस्तु भवति' इत्याद्ययः । अत्रार्थेऽस्वारस्ये तु 'अभिज्यञ्जयस् ः भवति' इत्याद्ययः । अत्रार्थेऽस्वारस्ये तु 'अभिज्यञ्जयस् ः भवति वस्तु' इति करुपनीयम् ।

पृ० ३४८ पं० ६. परमाणुवर्गणा अग्रहणवर्गणा…। प्रहणयोग्यायोग्यवर्गणास्त्ररूपं कर्मप्रकृति[ गा० १८-२० ]-वृत्ति-तत्त्वार्थसूत्रसिद्धसेनीयवृत्ति[ ८।२ ]प्रभृतिग्रन्थेष्वपि निरूपितमस्ति । तेभ्यः कश्चिद् विशेषोऽण्यत्रत्यनिरूपणे विलोक्यते इति ध्येयम् ।

पृ० ३४८ पं० ९. स्वेदेनेच ··· । विशेषावश्यकभाष्यकोद्वार्यवृत्तावपीदश एव पाठः । "न स आदातुं स्कन्धानितसूक्ष्मान् बादरांश्व शक्रोति । स्वेदेन न बध्यन्ते जात्वणवः शर्कराश्व तथा ॥" इति सिद्धसेनगणिकृतायां तत्त्वार्थस्त्रवृत्तौ [८।२] उद्धृते 25 स्रोकेऽपि दृश्यते ।

पृ० ३४८ पं० १२. औदारिककारणत्त्रेन । अत्र प्रतिषु 'औदारिककारत्वेन' इति पाठः । तदनुसारेणात्र 'औदारिककायत्वेन' इत्यपि पाठः स्यात् ।

पृ० ३४९ पं० १२. जोगोहि ः। "जोगेहिं तयणुरूवं परिणमइ गिण्हिजण पंच तणू। पाउग्गे वालंबइ भासाणु-मणत्तणे खंधे॥ १७॥" इति शिवशर्मस्रिकृतायां कैमें प्रकृतौ ।

१ अस्या मलयगिरिकृता व्याख्या इत्थम् - "जोगोहिति । योगैरनन्तरोक्तखरूपैः प्रायोग्यान् स्कन्धान् पृहीत्वा यथायोगं पंच तणुत्ति पत्र शरीराणि परिणमयति औदारिकादिपत्र शरीरतया परिणमयतिव्यर्थः । कथं पुनर्ग्हातीति चेत्, अत आह - तद्मुरूपं योगानुरूपम् । तथाहि - जचन्ययोगे वर्तमानः स्तोकान् पुद्गलस्कन्धान् गृह्णाति, मध्यमे मध्यमान्, उत्कृष्टे च योगे वर्तमानः प्रभूतानिति । . . . . अथवा तच्छब्देन पश्च शरीराणि सम्बध्यन्ते । तत्रश्च तदनुरूपं पश्चशरीरानुरूपं शरीराणुरूपं शरीरपञ्चकप्रायोग्यतयेव्यर्थः, पुद्गलस्कन्धान् गृह्णाति । तथा भाषाप्राणापानमनस्वप्रायोग्यान् पुद्गलस्कन्धान् प्रथमतो गृह्णाति, गृहीत्वा च भाषादित्वेन परिणमयति । परिणमय्य च तिक्रसर्गहेतुसामध्यविशेषसिद्धये तान् पुद्गलस्कन्धानालम्बते । ततस्तद्वन् प्रम्भतो जातसामध्यविशेषः सन् विस्जति, नान्यथा । तथाहि - यथा वृषदंशः स्वानि अङ्गानि कर्ध्वं गमनाय प्रथमतः संकोचन्याजेनावलम्बते ततस्तद्ववृष्टम्भतो जातसामध्यविशेषः सन् तानि अङ्गानि कर्ध्वं प्रक्षिपति, नान्यथा शक्कोति, 'द्रव्यनिमित्तं वर्षे संसारिणामुयजायते' इति वचनप्रामाण्यात् । तथेहापि भावनीयमिति ।''

पृ० ३४९ पं० १६, २०, पृ० ३५० पं० ७-१०. तेजोयोगाद् ... ऊष्मगुणः ... तद्वद् ... स्रोहा ... । अस्य कारिकाचतुष्टयस्यार्थः सिद्धसेनगणिकृतायां तैत्वार्थस्त्रवृत्ती [ ८।३ ] दृश्यते ।

पृ० ३५० पं० १५. तरतरकदेवतिर्यग्गतिसंग्रहभवनवास्याद्यतेकप्रैभेदः । संग्रहेण समासतो नर-नरक-देव-तिर्यग्गतिभेदेन चतुर्धो जीवाः । भवनवासिप्रभृतयो देवादीनां प्रभेदाः ।

5 पृ० ३५० पं० १७. जीवपरिणामहेत् ...। जीवपरिणामो हेतुर्येषां ते जीवपरिणामहेतवः पुद्रलाः कर्मतया परिणमित्त । एवं पौद्रलिकं कर्म निमित्तीकृत्य जीवोऽपि तथैव परिणमित इत्याशयोऽत्र भाति । "जीवपरिणामहेदुं कम्मत्तं पोगाला परिणमिति । पोगालकम्मणिमित्तं तहेव जीवो वि परिणमिति ॥ ८६ ॥ ण वि कृष्विद कम्मगुणे जीवो कम्मं तहेव जीवगुणे । अण्णोण्णिमित्तेण दु परिणामं जाण दोण्हं पि ॥ ८७ ॥ एदेण कारणेण दु कत्ता आदा सर्णण मावेण । पुग्गलकम्मकदाणं ण दु कत्ता सन्वभावाणं ॥ ८८ ॥ णिच्छयणयस्स एवं आदा अप्पाणमेव हि करेदि । वेदयदि गुणो तं चेव जाण अत्ता दु अत्ताणं ॥ ८९ ॥" इति कुन्दकुन्दाचार्यरचिते समयसारे । "जोगणिमित्तं गहणं जोगो मणव्यणकायसंभूदो । भावणिमित्तो बंघो भावो रिदरागदोसमोहजुदो ॥ ७५ ॥ जीवपरिणामहेदू कम्मत्तण पोग्गला परिणमंति । ण दु णाणपरिणदो पुण जीवं(वो) कम्मं समादियदि ॥ ७६ ॥" इति मूलाचारे समयसाराधिकारे ।

पृ० ३५० पं० २०-२२. यथा चा '''तत्प्रयुक्तत्वात् । दृश्यतां पृ० ३४७ पं० १-४ ।

पृ० ३५० पं० २४. ज्ञानदश्नावरण ... सप्रमेदानि । दश्यतां टिग्न० ६५ पं० १७ ।

15 पुरु ३५० पंर २५, पुरु ३५१ पंर ४→६. अक्षरानन्त…सञ्बजीवाणं…। दृश्यतां टिप्टर ६७ पंर ६ टिरर ।

पृ० ३५१ एं० १५. पुमांसं गिलति ः। दश्यतां पृ० १९० एं० १७।

पृ० ३५२ पं० ३. सम्भूय "। इत्यतां पृ० ३२९ पं० १-२ ।

पृ० इपर पं० ४,२४. एवं च कृत्वाः। दृश्यतां पृ० ३५९ पं० १६, पृ० ३५७ पं० १३।

पृ० ३५२ वं० ५,२८. प्रधानमध्यमा 🗥 हत्त्र्यतां पृ० ३६५ वं० १७ ।

20 पृ० ३५२ पं० ६. °विकल्पसम्भवः''। अत्र "विकल्पासम्भवः'' इति सम्यग् भाति ।

पृ० ३५४ पं० १५. गङ्गास्रोतस्यान्यथा प्रवृत्तस्य कर्मणोऽन्यथा प्रवर्तनमिति । अत्र 'गङ्गास्रोतस्या-न्यथा प्रवृत्तस्यान्यथा प्रवर्तनम् , न त्वन्यथा प्रवृत्तस्य कर्मणोऽन्यथा प्रवर्तनमिति।' ईदशोऽपिपाठः सम्भान्यते।

पृ० ३५५ पं० १०. अकारणमि कर्म, सहायापेक्षत्वात् । पुरुषकारमः । 'अपि'शब्देन कारण-त्वमपि ब्राह्मम् । अत्र अकारणत्वे साध्ये सहायापेक्षत्वं हेतुः । तथा च यतः पुरुषकारं सहायमपेक्षते ततोऽकारणमि कर्म 25 इत्याशयो भाति ।

पृ० ३५६ पं० ७. गम्यते ा। 'गम्यते द्रव्येणीय द्रव्यं क्रियते''''' इत्यपि मूलं स्थादत्र, दश्यतां पृ० ३७३ पं० २४।

१ "यथा दीप ऊष्मगुणयोगाद् वर्ला क्रेह्मादाय अवीह्पेण परिणमयित तथा रागिदगुणयोगात् कायादियोगवर्ला आतमदीपः स्कन्धानादाय कर्मतया परिणमनमापादयति । कायादिकरणयोगाचात्मनो वीर्यपरिणितर्भवतीति योगहाब्देनोच्यते । त(य?)था मृण्मयघटस्याग्निसंयोगाद् रक्तत्वादिपरिणितर्घटस्थैव तथा आतमनः कायादिकरणयोगे वीर्यपरिणितरात्मन एव प्राहुरस्ति, न इव्यान्तरस्थेति । यथा च क्षेह्मयके वपुषि जलाईवासित वा परागो लगति मलीभवति च तथा रागादिक्षेह्मय- अनस्यात्मनः कार्मणशरीरपरिणामोऽपूर्वेकर्मग्रहणे योग्यतामास्कन्दति ।" इति तत्त्वार्थस्त्रवृत्तौ ८।३। २ प्रमेदिजिज्ञासुभिः तत्त्वार्थस्त्रवृत्तौ ८।३। २ प्रमेदिजज्ञासुभिः तत्त्वार्थस्त्रवृत्ति अथ्याय. २-४ ]प्रमृतिप्रन्या विलोक्तीयाः । ३ "अथ यद्यपि जीवपुद्रलपरिणामयोग्न्योन्यनिमित्तमात्रत्वमस्ति तथानिक्षयत्वरागादिपरिणामहेतुं लब्ध्वा कर्मकर्गणायोग्यं पुद्रलद्वयं वर्मत्वेन परिणमिति । पुग्गलः करमणिसित्तं गाः। ८६ ॥ यथैव च घटनिमित्तेन 'एवं घटं करोमि' इति क्रमकारः परिणमिति तथैवोदयागतपुद्रलक्षमें हेतुं कृत्वा जीवोऽपि निर्विकारचिचनत्वारपरिणतिमलभमानः सन् मिथ्यात्वरागिदिभावेन परिणमिति ।" इति जयसेनकृता व्याख्या । "यतो जीवपरिणामं विमित्तीकृत्व पुद्रला कर्मत्वेन परिणमित्ति पुद्रलक्षमें निमित्तीकृत्व पुद्रला कर्मत्वेन परिणमित्त पुद्रलक्षमें निमित्ताकृत्व व्याख्या । परिणमित्ति सह कर्तृकर्मभावो भोकतृभोग्य-भावश्र।" इति अमृतचन्द्रकृता व्याख्या । ४ प्रमेदिजज्ञासुभिः तत्त्वार्थस्त्र[अध्याय. ८]-कर्मप्रन्थादयो विलोक्षनीयः।

```
ए० ३५६ पं० १३. °साधनतां गतःचात् । ( साधनताङ्गस्वात् ? साधनताङ्गभूतस्वात् ? )।
```

ए० ३५६ पं० २०. पूर्वेविधानु । स्त्रकृताङ्गकृतयादिषु 'पूर्वकृतानुः' इति पाठ उद्धृतः ।

पृ० ३५७ पं० ६. कर्तुरेव भावः तच्छक्तेः । 'कर्तुरेव भावः सर्वस्य, तच्छकेः' इस्यपि मूलं स्यात् ।

पृ० ३५९ पं० ११ ब्रीहेरप्यावर्तकत्वात् । (ब्रीहिरप्यावर्तकत्वात् ??)।

पृ॰ ३५९ पं॰ ११. <sup>°</sup>मुपयाति, नासावतो बीहि॰ ( °मुखाति नभो, नातो बीहि॰ ११ )।

ए० ३५९ पं० १८. परवसनेन स्ववस्रतेन स्वैकत्वात् । (परवस्रतेन स्ववस्रेन वा? एकःवात् ) ?? ।

ए॰ ३५९ पं॰ २५. सुरादिवत् । अत्र सुरा मदिरा विवक्षिता भाति ।

पृ० ३६० पं० ६. उक्तनिरुक्तिकः । दृश्यतां पृ० १९० पं० १७, पृ० ३५१ पं० १५ ।

पृ० ३६९ पं० ९,२१. परिणाम्य<sup>°</sup>। अत्र परिणम्य<sup>०</sup> इति भा०प्रतिपाठः शुद्धः ।

पृ० २६१ पं० ५-८. एगमेगस्स ''' आणपाणत्ताए । दश्यतां टिप्ट० ६६ पं० १९ । 'एकैकस्य भदन्त ! 10 जीवस्य एकैको जीवो मातृतया '''' आजातपूर्वः ? गौतम ! असकृत् अथवा अनन्तकृतः । एवं सर्वजीवानामपि एकजीवः एकजीवस्यापि सर्वजीवाः । तथा सर्वपुद्रला एकजीवस्य सर्वजीवानां चाहारतया उच्छासतया भाषातया शरीरतया इन्द्रियतया मनस्तया प्राणापानतया ।' इत्यर्थः प्रतिभाति ।

पृ० ३६१ पं० २५. तद्व्येवं । अत्र भा०प्रतिस्थः 'तथेदं' इति पाठश्चेरुपादीयते तिहैं तदनुसारेण मूले [ पृ० ३६१ पं० १ ] 'तथात्मकर्मणोरपि । तथा क्षीरादेः……घटादेः ।' इति पाठः सम्भान्यते ।

ए० ३६२ पं० ३, ५. घरिणाम् ४°। अत्र प्रतिस्थः 'वरिणम्य'' इति पाठः क्रुद्धः ।

पृ० ३६२ पं० १३. परिणाम्य° । अत्र 'वरिणम्य'' इति सम्यक् ।

पृ० ३६३ पं० १३. अधिपऱ्यास्त्रम्बनः। दश्यतां टिप्ट० ३७ पं० ९ ।

पृ० ३६३ पं० १६. रूपालोकमनस्कारः। दश्यतां पृ० ६० पं० १४, रिपृ० ३७ पं० ७ ।

पु० ३६३ पं० १८. अनेकसम्बन्धिः। इत्यतां पृ० ८५ पं० १८, टिप्ट० ८ पं० ३।

20

पृ० ३६३ पं० २४. इत्यर्थः । अतः परं 'रूपाद्यात्मकत्वमात्मनो नाभ्युपगम्यतेऽसङ्ख्यातप्रदेशस्यापि' इत्यधिकः पाठोऽत्र यै॰प्रतिषु तदाधारभूतायां य०प्रतौ च उपलभ्यते, तथापि 'यद्येयं' [पृ० ३६३ पं० २५] इत्यतः परं स पाठो योजनीयः इत्येतत्सूचनार्थं य०प्रतौ सैङ्केतचिह्नं वर्तते इति तत्रैव स योजनीयः । भा०प्रतौ तु तन्नैव स लिखितोऽस्तीति ध्येयम्।

पृ० ३६३ पं० २५. यद्येवं ''यातीति । रूपादिमदेकद्रव्योपयोगकाले 'आत्मा ग्राह्ये तादात्म्यं याति' इति आस्मनो 25 रूपाचात्मकलं चेत्राभ्युपगम्यते ततोऽचेतन एव स स्यादित्याशयः ।

ए० ३६४ पं० १२. उद्ये भव औद्यिकः । 'तत्र भवः' [ पा० ४।३।५३ ] इति सूत्रेणात्र 'ठम्'प्रत्ययः ।

ए॰ ३६५ पं॰ २. तस्पैवोक्तवत् सर्वत्वात् कर्मापि । तस्पैव कर्मतापि । एतःस्थाने 'तस्पैवोक्तवत् सर्वत्वात् कर्मतापि' इस्रपि मूर्लं स्वात्, दश्यतां ए० ३६८ पं० ८ ।

ए॰ ३६५ पं॰ १२. कृतार्थस्य ःः। असन्निहितं 'इनि'विधानादसन्निहितार्थस्वं दर्शयति ।

30

पृ० ३६६ पं० ३,२०,२१. ह्रटवत् । "हठ इति चिरन्तनतडागोदकाच्छादि हरितद्रव्यसुच्यते । यथा तदुःसार्यमाण-मपि स्वच्छन्दतः पुनः पुनरुदकं छादयति एवं योऽन्योऽपि स्वच्छन्दव्यवहारः स हठ इति प्रसिद्धः ।" इति कुमारिकविरचिते तन्त्रवार्तिके ९।४।२।

्र पृ॰ ३६७ पं॰ ४,२०० भारोत्पाटवत् । प्रागपि [ ए॰ ३५५ पं॰ १,१४ ] उपात्तोऽयं द्रष्टान्तः । व्याख्यानं सु तत्र भिन्नमित्यपि ध्येयम् ।

<sup>ं</sup> १ अत्र एकवचनान्तेन 'य०प्रति'शब्देन श्रीयशोविजयोपाध्यायैर्लिखिता प्रतिर्विवक्षिता, बहुवचनान्तेन 'य०प्रति'-शब्देन तु तदनुसारिण्यः पा० डे० र्छी० रं० ही० वि० इत्यादयः प्रतयो विशक्षिता इति ध्येयम् । एवमुन्तरत्रापि क्षेयम् । २ य०प्रतीनां लेखकैस्तु इदं सङ्केतचिह्नमपरिज्ञातमिति भाति ।

पृ० ३६७ पं० ४. पुरुषात्मनाः ''तृणदाह्यद्वा । 'पुरुषात्मना सहैकीभूतस्य उद्योपशमक्षयोपशमक्षयाः '''' तृणदाह्यद्वा' इत्यपि मूळं स्यादत्र ।

पृ० ३६७ पं० ११. विपरिणाम्यं । अत्र प्रतिस्थः 'विपरिणम्यं' इति पाठः छुदः ।

ष्ट॰ ३६८ पं॰ १–२,१०. तत्र तत्प्रदर्शित ः। प्रखनुसारी 'तत्र प्रदर्शित ः' इति पाठोऽत्र युक्तो भाति ।

5 प्र॰ ३६८ पं॰ ४. उदयोपैरामक्षयोपरामक्षयान् ···स्रोदाहरणान् । दश्यतां प्र॰ ३६८ टि॰ १, प्र॰ ३३८ टि॰ १ । सापेक्षाणासुदयोपरामक्षयोपरामानासुदाहरणानि तु शास्त्रान्तरेषु सृग्याणि ।

पृ० ३७१ पं० ४, ५. शानादि न भवत्यशानादिर्वा इति । (श्रानादिर्ने भवत्यशानादिर्वा इति ? श्रानादि न भवत्यशानादि वा इति ?) ।

पृ० ३७३ पं० २५. ज्ञानाज्ञानात्मा<sup>°</sup>। अत्र भा०प्रतिस्थः 'ज्ञानात्मा<sup>°</sup>' इति पाठोऽपि संगच्छेतेति भाति ।

10 पृ० ३७२ पं० ३. तत्त्व एव चेतना । अत्र 'तत्त्वमेव चेतना' इति पठनीयम् ।

पृ० ३७२ पं० १९-२२ निर्वृत्युपकरण .....उपयोगो । दश्यतां पृ० १८३ पं० १८-२१, ए० ४७४ दि० १०, ए० ४७६ दि० २।

पृ० ३७३ पं० ४,२४. द्रव्येणैव द्रव्यं क्रियते । दृश्यतां पृ० ३५७ पं० १, टिपृ० ३५६ पं० ७ ।

पृ० ३७३ पं० २,१८. द्रुज्यमिषः। तुलना पृ० ३३४ पं० १।

15 पृ० ३७३ पं० ११. एकेको य .....। दस्यतां पृ० ५५० दि० १।

पृ० ३७३ पं० १२-१३. द्रव्यस्थितनयप्रकुतयः । दृश्यतां दिष्टु० ५२ पं० १३, तम्र च 'दृश्यद्वियनयपगडी' इति सन्मति[११४]गाथाया बृत्तौ अभयदेवसूरिकृतं व्याख्यान्तरमपि विलोकनीयम् ।

पृ० ३७४ पं० ११,१२. अविति रक्षिति पाति ..... । अत्र 'पाति'स्थाने 'याति' इति सम्यम् भाति, 'अव रक्षण-गति-कान्ति-प्रीति-तृहय-वगम-प्रवेश-श्रवण-स्वाम्यर्थ-याचन-क्रिये-च्छा-दीहयवाह्यालिङ्गनहिंसादहनभाववृद्धिषु' [पा० घा० 20 ६०० ] इति धातुपाठात् । हैमधातुपाठेऽपि [धा० ४८९ ] इमे एव एकोनविंशतिरर्था 'अव'धातोरुका इति ध्येयम् ।

पृ० ३७४ पं० २०. नोकर्मा ....। दश्यतां ३६५ पं० १४ ।

पृ० ३७४ पं० २१. चान्वित<sup>°</sup>। अत्र 'चान्वित<sup>°</sup>' इति स्म्यं भाति ।

पृ० ३७४ पं० २. जे एकणामे ....। ''जे एगं णामे से बहुं णामे जे बहुं णामे से एगं णामे ।'' – आँचाराङ्गस्०।

पृ० ३७५ पं० २. इति । अत्र 'इति चतुर्थोऽरः प्रथमश्च मार्गः ।' इलिप मूर्ल सात् ।

25 पृष्ट्रिश्य पृष्ट्र पृष्ट्र घटादि तावच्चदिनित्यत्वम् । अत्र भाष्प्रतौ 'घटादितावतदिनित्यत्वम्' इति पाठः । (घटादिभाववदिनित्यत्वम् ?)।

पृ० २७५ पं० १५. मार्गो नेमिरित्यर्थः । अत्र 'मार्ग'शब्दो 'नेमि'वाचकः; त्रिनेमि चेदं द्वादशारं नयचकम् । अत्रश्चतुर्धु चतुर्धु अरेषु एको मार्गो नेमिः परिसमाप्यत इति शेयम् । तुलना — "यस्मिन् समये तथागतः त्रिपरिवर्ते द्वादशारं धर्मचकं परिवर्तयति ।" इति वौद्धप्रन्थे दिग्यावदाने पृ० २०५ । "आर्थसत्यानां प्रथमपरिवर्तो दर्शनमार्गः । अर्थसत्यानां तृतीयपरिवर्तो शक्षमार्गः । इति महाव्युत्पत्तौ पृ० ६४ ।

पृ० ३७५ पं० १६. अर्धमेकपुस्तकं ः । अत्र य०प्रती 'अर्धमेकमेकपुस्तकं ः ' इति पाटः, भा०प्रती तु 'अर्ध-मेकं एकपुस्तकं ः ' इति पाटः । एतदनुसारेणात्र 'अर्धमेवमेकपुस्तकं ः ' इत्यपि पाटः स्यात् ।

१ "उपश्चमः कर्मणोऽनुद्यावस्था भस्मपटलावच्छन्नानिवत् । … क्षयोपश्चमाभ्यां निर्नृत्तो मिश्रः दरविध्या[ताव]च्छन्न ज्वलनवत् ।" इति सिद्धसेनगणिर चितायां तत्त्वार्थस्त्रवृत्तौ २।१। २ "जे एगिमित्यादि । यो हि प्रवर्धमानशुभाध्यवसायाधि-स्टकण्डकः एकमनन्तानुबन्धिनं कोधं नामयति क्षपयति स बहून् मानादीन् नामयति क्षपयति, अप्रत्याख्यानादीन् वा स्वभेदान् नामयति । मोहनीयं चैकं यो नामयति स शेषा अपि प्रकृतीर्नामयति । यो वा बहून् स्थितिविशेषान् नामयति सोऽनन्तानु-बन्धिनमेकं नामयति मोहनीयं वा । … यो बहुनामः स एव परमार्थत एकनाम इति क्षपकोऽभिधीयते उपशामको वा ।" इति आचाराङ्गस्त्रस्य शीलाङ्गार्थाग्रत्तायां वृत्तौ १।३।४।

## \*\*\*\*\*\*\*\*\*\* \* j zefq \*\*\*\*\*\*\*\*\*\*

॥ श्री ऋषभदेवाय नमः ॥

# भीटपरिशिष्टम् ।

शाचार्यश्रीम् स्वादिश्वमाश्रमणपूज्यपादैर्न् यस्रके वृत्तिकृद्धिः सिंह्सूरिवादिगणिश्वमाश्रमणेश्व नयस्कतृत्तौ बौद्धदर्शनिरूपणावसरे बौद्धाचार्यदिङ्कागमतं बहुषु स्थानेषु निर्दिष्टं सिंदंतं परीक्षितं च । श्रीजिनभद्रगणिश्वमाश्रमणादि-भिरिप विशेषावश्यकभाष्यवृत्त्यादिषु दिङ्कागमतम् सिंदिश्वानेष्ठ माण्यसमुख्य-नेयायमुख-नेतृतुं सुख-श्रालम्बनपरीश्वा-वृत्ति-विशेष्णामुक्ताराय भोटपरिशिष्टमिद्दमसाभिरारभ्यते । दिङ्कागेन प्रमाणसमुख्य-नेयायमुख-नेतृतुं सुख-श्रालम्बनपरीश्वा-वृत्ति-व्रेकंत्वपरीश्वा-स्यायपरिश्वा-स्यायपरिश्वा-हं स्तवालप्रकरण-वृत्ति-द्वाद्वश्वरातिका-न्यायप्रवेशक-नेतृत्वेसक्त्रस्वाचा नष्टा इति प्रतिभाति, पादानप्रह्मसित्रभृतयो बहुवो प्रन्था विरक्तिताः; किन्तु तेषु न्यायप्रवेशकं विना सर्वेऽपि संस्कृतभाषायां नष्टा इति प्रतिभाति, सम्प्रति कविद्विप तेषामनुपलन्धः । तथापि केषाखिद् प्रन्थानां परःशतेभ्यो वर्षेभ्यः पूर्वं विहिता भोटभाषानुवादाः चीन-भाषानुवादाश्च सम्प्रति उपलभ्यन्ते । एतेषु च सर्वेषु प्रमाणसमुख्यो मुख्यो प्रन्थः, स च कारिकात्मकः । अत्र दिङ्कागेन सृत्तिपि विरक्तितास्त । अयं च षट्सु परिन्छेदेषु विभक्तः । तत्र प्रथमे परिन्छेदे 'प्रसक्षमनुमानं च प्रमाणे' [११२ ] इत्यमिष्राय तदनन्तरं प्रसक्षलक्षणिवचारः, द्वितीये स्वार्थानुमानविचारः, तृतीये परार्थानुमानिवचारः, चतुर्थे दष्टान्तिवचारः, 10 पद्धमेऽन्यापोहिषचारः, पष्टे जातिविचारः । प्रमाणसमुखयस्य तद्वत्तेश्च वैद्यपरितिविद्वती कनकवमीवरिचती च भोटभाषानुवादौ सम्प्रति उपलभ्यते । सबुत्तिकस्य प्रमाणसमुखयस्योपरि ईश्वरसेन-जिनेन्द्वेबुद्धप्रस्तिभिर्वदुभिष्टीका विरचिताः, तासु जिनेन्द्वबुद्धिवरित्तिताया 'विशालामरुक्तत्यार्यार्थान्ति। भावनात्र विश्वरक्तिति वाद्या 'विशालामरुक्तत्यार्थानिक्तत्वार्वे सम्प्रति उपलभ्यते ।

१ 'भोट'शन्देन तिन्यत[ Tibet दिशीयभाषा विवक्षिताऽत्र, तिन्यतदेशे तथा न्यवहारात् । २ दश्यतां पृ० ३०६ पं॰ २२-२३, टिप्ट॰ ३१ टि॰ १। ३ तत्त्वसंप्रहपितका. पृ॰ ३१२ पं॰ २१, पृ॰ ३३९ पं॰ १५। ४ सवृत्तिकाया अस्या भोटभाषानुवादो 'ब्स्तन्-ऽग्युर'संप्रहे 'मृदो'वर्गे 'चे'[=९५]पुटे विद्यते । N. ed. पृ० १८० А-१८२४ । P. ed. go gova-gova i D. ed. go cha-cobi The Adyar Library Series. No. 32. Adyar, Madras.-इस्वत्र संस्कृतानुवादेन सह प्रकाशितेयम्। ५ ब्रान्-ऽन्युर् मृदो 🔁[=९५]। N. ed. पृ० १८२०-१८३। P. ed. पु॰ १७९४-१८०। D. ed. पु॰ ८७४-८८। C. ed. पु॰ ८७४-८८। तन्त्रालोकवृत्ती [ Kashmir Series XXIX. ९१११, पृ० १८ ] उहिस्तितेयम् । मोटभाषानुवादे तु 'त्रिकालपरीक्षा' इति अभिधानम् । ६ दिङ्कागेन प्रमाणसमुचयस्य षष्ट्रपरिच्छेदे उह्रिखितेयम् । ७ नयचकत्रूत्तौ उह्रिखितेयम् । ८ एतद्विषयेऽधिकमप्रे वक्ष्यते । ९ इस्यतां पृ० ५४८ पं० २४ । तत्त्वार्थस् त्रसिद्धसेनीयवृत्ति. ५।२४ । १० Gaekwad's Oriental Series. No. XXXVIII. Baroda इत्यत्र संस्कृतभाषायां प्रकाशितः। ११ ब्रतन् ऽस्युर् मुदो चे [=९५] इत्यत्र अस्या भोटभाषानुबादो विद्यते । N. ed. पृ० १९३८–१९४४ । P. ed. पृ० १८९४–१९०४ । D. ed. पृ० ९३४–अतु-सारेणास्य संस्कृते 'हेतुचकहमा(समा ?)र्थ' इति नाम । 'हेतुचकनिर्णयः' इत्यपि अस्य नाम मोटभाषानुवादानुसारेण प्रतीयते । १२ चीनमाषानुवादानुसारेण इदं नाम । संस्कृतेऽस्य किं नाम आसीदिति न सुष्ट ज्ञायते । अस्य चीनभाषानुवाद एबोपलभ्यते । तदनुसारेण Prof. Hidenori Kitagawa [ Nagoya University, Nagoya, Japan ] इत्येभिः सम्प्रति English भाषानुत्रादोऽपि विहितोऽस्ति । १३ 0. ed.-D. ed. मध्ये तु अस्य 'स्रधन-रिक्षत' इति नामोपलभ्यते इति ध्येयम् । १४ अनुवादा एते 'बुस्तन्-ऽग्युर्'संग्रहे 'म्दो'वर्गे चे [=९५] पुटे संग्रहीताः । १५ ईश्वरसेनमतस्य धर्मकीर्तिना बहुत्र निराकृतत्वात् धर्मकीर्तैः प्रागयं सजात इति प्रतीयते । १६ "धर्म-कीर्तेरन्येषां च मतेभ्यः किश्चित् संग्रह्मा' इति 'विशालामलवती'टीकाप्रारम्भे जिनेन्द्रबुद्धिना अभिहितत्वाद जिनेन्द्रबुद्धिः धर्मकीतैं: पश्चादेव जातः । १७ 'ब्रुलन्डरयुर्'संप्रहे 'मृदो'विभागे N. ed.-P. ed. मध्ये रे[ = ११५ ]पुटेडयं वर्तते, C. ed.-D. ed. मध्ये तु ये [ =998 ] पुटे विद्यते इति ध्येयम् । नवसहस्रश्लोकपरिमितेयं टीका । C. ed. पृ० १-३३६ । D. ed. पृ० १-३१४। P. ed. पृ० १-३५५ । N. ed. पृ० १-३६०। १८ केनचिद् भोटदेशीयविद्या भोटभाषायां रचिता एका प्रमाणसमुचयटीका A complete catalogue of the Tibetan Buddhist canons [ Published by Tohoku University, Sendai, Japan ] इत्येतद्वसारेण D.ed. मध्ये 5437 श्रन्था है विश्वते इति ध्येयम् ।

सम्यक् शास्त्रायापरिज्ञानात् अनुवादार्थमवलिन्तसंस्कृतप्रम्थस्याग्चद्वादेवी कारणात् प्रमाणसमुश्चयस्य तहृत्तेश्च भोटभाषानुवादौ अनुवादकाभ्यां न सम्यग् विहितौ अग्चहौ च इति भाति । बहुषु स्थलेषु शब्दश एव न अन्दितम्, किन्तु आशय एव वर्णित इत्यपि दश्यते । अतस्तदनुसारेण यथावत् संस्कृतेऽनुवदनमतीव दुष्करम् । यसुध्वररक्षितविरिचतानुवादयोः कनकर्यमरिचतानुवादयोश्च परस्परं साम्यमपि दश्यते कविश्व अरुपं बहुतरं वा वैषम्यमपि दश्यते । विशालामलदती विशेषा अनुवादस्त अतीव समीचीनः प्रायः ग्रुद्धश्च, किन्तु तत्र प्रमाणसमुश्चयस्य वृत्तेश्च कानिचिदेव पदानि प्रतीकतया उपादाय व्याख्यातानि, न तु सर्वाणि । अतस्तदनुसारेण प्रमाणसमुश्चयस्य वृत्तेश्च कानिचिदेव पदानि यथावत् संस्कृतेऽनुविदितुं शक्यन्ते इति ध्येयम् ।

एते चानुवादा अनेकेषु स्थानेषु उत्कीर्णकाष्ठपळकेमुँदिती उपलभ्यन्ते । अत्यतेषामनेकानि संस्करणानि सन्ति । अस्मा-भिश्चत्वारि ज्ञायन्ते - Narthang edition 1, Peking edition 2, Derge edition 3, Choni 10 edition 4 । तत्र N. ed - P. ed. मध्ये कैनकवर्मविहितः प्रमाणसमुद्ययकारिकानुवादः, वैसुधरॅरिक्षतविरचितः प्रमाणसमुच्चयवृत्त्यनुवादश्च इत्यनुवादश्च क्षेत्रकरणम्पत् । स्थि त्र व्यवस्थिति विद्यामनुभवः । एतेषां पत्राणां मानम् २२" × ६" ईच्च Inch ]प्रमितं त्रेयम् । 15 प्रतिपत्रं प्रष्ठद्वयम्, आद्यपृष्ठं विना प्रतिपृष्ठं च सप्त सप्त पञ्चयः प्रायशो दश्चन्ते ।

सर्वानेतानमुवादानवलम्ब्य अनेकेषु च प्राचीनग्रन्थेषु उह्णिबितं दिङ्गागमतं परिशील्य भोटभाषानुवादेभ्योऽस्माभिः

संस्कृतभाषायां परिवर्तितस्य प्रमाणसमुश्चयस्य वृत्तेश्च प्रसक्तानुप्रसक्तन्याजेन उपयुक्तोऽश इह उपन्यस्यते

्थितानां सङ्केतानां स्पष्टीकरणम् । C. ed.=Choni edition. D. ed.=Derge edition. N. ed.=Narthang edition. P. ed.=Peking edition. । Ps¹=प्रमाणसमुच्चयकारिकाणां व्याप्तरक्षित20 विरचितो भोटमाषानुवादः । Ps²=प्रमाणसमुच्चयकारिकाणां क्रनकवर्मरचितो भोटमाषानुवादः । Psv.¹=प्रमाणसमुच्चयक्वतेः व्याप्तरक्षितरचितो भोटमाषानुवादः । VT.=सन्नुत्तिकस्य प्रमाणसमुच्चयस्योपरि जिनेन्द्रबुद्धिरचिताया 'विशालामलवती'टीकाया भोटमाषानुवादः । तत्त्वसं०=तत्त्वसंग्रहः । तत्त्वसं० पं०=तत्त्वसंग्रहपिका । तत्त्वार्थरा०=तत्त्वार्थस्त्रस्थिपरि अकलङ्कप्रणीतं राजवार्तिकम् । न्या० र०=मीमांसा-क्षेकवार्तिकस्य पार्थसारियमिश्ररचिता न्यायरत्नाकराख्या व्याख्या । परि०=परिच्छेदः । प्र० वा०=धर्मकीर्तिरचितं प्रमाण25 वार्तिकस्य पार्थसारियमिश्ररचिता न्यायरत्नाकराख्या व्याख्या । परि०=परिच्छेदः । प्र० वा०=धर्मकीर्तिरचितं प्रमाण25 वार्तिकस्य । प्र० वार्तिकालं०=प्रकाकरगुप्तरचितः प्रमाणवार्तिकालंकारः Tibetan Sanskrit Works Series. [ Published by K. P. Jayaswal Research Institute, Patna ] इस्तत्र प्रकाशितः । प्र०वाणम०=
प्रमाणवार्तिकस्य मनोरथनन्दिकृता रिच्यतः । प्र० वा० म० टि०=प्र० वा० म० इस्तस्य विभूतिचन्द्रलिखितं टिप्पणम् ।
प्र० वा० म० परिशिष्टः =प्र० वा० म० इस्तस्य अन्ते विभूतिचन्द्रलिखितं परिशिष्टम् । भोटः = भोटभाषानुवादः । मी०
स्थो० वा० = कुमारिलरचितं मीमांसाश्लोकवार्तिकम् । विद्याला०=चित्रालामलवस्य भोटभाषानुवादाः [ एरः ]नुसारेणासमाभिः
30 संस्कृतभाषायां विहितोऽनुवादः , पृष्ठाङ्कास्तु तत्र भोटभाषानुवादस्यैव अस्माभिर्लिखता इति ध्येयम् । सं.=भोटभाषानुवादानु-सारेण विहितः संस्कृतेऽनुवादः । ]

१ Xylographs। २ N. ed. P. ed. पु० १-१३ त। ३ C. ed.-D. ed. इत्यत्र तु अस्य 'सुधन-रिक्षत' इति नाम। ४ C. ed.-D. ed. पु० १४-८५ в.। N. ed. पु० १३ त-५६ в। Р. ed. पु० १३ त-१६ वि. ed. पु० १३ त-१६ वि. ed. हित्तां ति हित्ताः। Dr. Yensho Kanakura [Professor in Indology and specialist in Jain Philosophy, Tohoku University, Sendai, Japan ], Prof. Hide: ori Kitagawa [Lecturer in Indian Philosophy, Nagoya University, Nagoya, Japan ] इत्यनयोगंहता सौहार्देन 'फोटो'[Photographs] प्रतिकृतिहपेण लब्धोऽयं D. ed. विश्वालामलवतीभोटभाषानुवादोऽस्साभिः। ८ भारतीयज्ञानपीठ, काशी - इत्यन प्रकाशितम्। ९ इदं तुः ध्येयम् - प्रमाणवार्तिकपिरच्छेदः १ प्रतिकृतः। इति एकः । अपरस्तु प्रमाण० १, प्रत्यक्षतः १, प्रमाणपिरच्छेदः २, प्रत्यक्षति १ इति । आद्यो धर्मकीर्तिना स्वयमेव सहेतुकं स्वीकृतः तद्यीकाकारैश्च देवेन्द्रबुद्ध-प्रज्ञाकरगुप्तादिभिरनुसतः । अतोऽयं मौलिकः कमः। मनोरथनन्दिना तु सुगमताये द्वितीयः कमः स्वीकृतः। अस्माभिरिप 'प्र० वाठ'सङ्केते 'प्र० वाठ मठ'सङ्केते च अयं द्वितीय एव कमोऽत्र श्लोकाङ्किते स्वाविताः, 'प्र० वार्तिकालंठ' सङ्केते तु प्रथमः कम इति ध्येयम्। १० Journal of The Bihar and Orissa Research Society, PATNA इत्यत्र प्रकाशिता।

## दिङ्गागविरचितः खदृत्तियुक्तः

# प्रमाणसमुच यः

#### [ तत्र प्रथमस्य प्रत्यक्षपरिच्छेदस्य कतिपयोंऽशः ] ।

भोट. छुँद् मद् म्युर् पर इम्रो ल फन् पर् ब्रेंद् ॥ स्तोन् प ब्रेंट ग्रोग्स् स्क्योब् ल फ्यग् इछ्ल् नस् छुद् म ब्र्म्य पर ब्रेंट योन् तन् चन् विय स्लोन् प ल्यद् पर हुद म ब्रम्य पर ब्रेंट योन् तन् चन् विय स्लोन् प ल्यद् पर हुद मर् स्म्रेंव पर हुद विय स्लोन् तन् विय स्लोन् प ल्यद् पर व्रेंट येन् ति म्युर व्रेंद ॥ स्लोन् प ल्यद् पर व्रेंट पर व्रेंद पर व्रेंद ॥ स्लोन् प लेक् व्रेंद पर व्

१ अस्योपरि जिनेन्द्रबुद्धिना विशास्त्रामस्वती टीका विरचितास्ति । तस्या भोटभाषानुवादादुद्ध्य संस्कृतेऽनूख च कतिपयोंऽश इह टिप्पणेषु वश्यते । सोऽप्यवस्यं द्रष्ट्रव्यः । २ भोटलिप्याः सीसकाक्षरा[ Types ]णामत्र देशे दुर्लभत्वात स**वृत्ति**कस्य प्रमाणसमुच्चगस्य कतिपयांशात्मको भोटभाषानुवाद इह देवनागरीलिप्यां मुखते । इदं पुनर्वधेयम्-प्रमाणसमुचय-वृत्ती प्रायः सर्वासामपि प्रमाणसमुच्चयकारिकाणां प्रतीहरूपेण अन्तर्गतत्वात् PSV<sup>1</sup> एवास्माभिरत्रोपन्यस्यते । यत्र तु कारिः काणां पृथम् निर्देशोऽप्यावश्यक इत्यस्माकं मतं तत्र  $PS^{1-2}$ . इत्यतो यथायोगमुद्भूत्य 🗗 🖫 एतादशन्विह्नमध्ये च निवेश्य पृथगपि विहितः कारिकाणां निर्देशः । C. ed. मुद्रित एव PS¹, असाभिरुपयुक्तोऽत्र । C. ed. मुद्रितौ PS¹, PSV1. Mr. Walter H. Maurer इत्येतेषां महता प्रयक्षेन सौजन्येन च The Library of Congress, Washington, 25. D. C. [ U. S. A. ] इत्यतः 'मायुकोफिल्म' Microfilm ] ह्पेणास्माभिकेन्धा । PS'. PSV<sup>2</sup>, च N. ed. मुद्रितावेबासाःभिरुपुक्तावन । तत्र PS<sup>2</sup>. 'फोटोस्टाट' Photostat हिपेण India Office Library, London,-इखतो लब्धः । अत्रPSV¹, इत्यस्य सम्पादने C. ed., D. ed., N. ed.-इति त्रयाणामपि यथायोगं विहितोऽस्माभिरुपयोगः, पृष्ठाङ्कस्तु C. ed. इत्यस्यवात्र दर्शितः । यत्र च  $PS^{1-2}..$   $PSV^{2}.,$  VT.-इत्यतेषु अखन्तमुपयोगी पाठमेदोऽस्माकमभिमतस्तत्र सोऽपि टिप्पण्यां दर्शितः। संस्कृतीकरणे तु PS1-2., PSV1-2., VT.-इस्रेतेषां सर्वेषामपरेषां चानेकसंस्कृतग्रन्थानामप्यत्र विहित उपयोगः ।  ${f D}$ , ed. सुद्रितः  ${f PSV^1}$ , अस्माभिः  ${f Dr}$ ,  ${f Su}$ sumu Yamaguchi [ President of the Otani University, Kyoto, Japan ], Dr. Jyosho Nozawa [ Prof. Koyasan University, Koyasan, Japan ], Dr. Hideo Kimura [ Prof. Ryukoku University, Kyoto, Japan ] इस्रेतेषां महता सौजन्येन प्रयक्षेन च लब्धः । N ed. मुद्रितौ PSV<sup>1-2</sup>. तु Dr. H. R. R. Iyengar [ Retired Director of the Oriental Research Institute, Mysore University, Mysore ] इत्येतेषां महाशयानां सौहादीदीदायीद महासौजन्याच लब्धौ । ३ "दोन् ग्सुम् पो ऽदि यङ् श्रेस्' प' ल' सोग्स् प' स्ते"-VT. पृ० ७ छ ।

सं. <sup>5</sup> प्रमाणभूताय जगद्धितैषिणे प्रणम्य शास्त्रे सुगताय तायिने । प्रमाणसिद्ध्ये समतात् समुचयः करिष्यते विशस्तादिहैकतः ॥ १ ॥

अत्र च भगवतो हेतुफळसम्पत्त्या प्रमाणभूतत्वेन स्तोत्राभिधानं प्रकरणादौ प्रसादजननार्थम् । तत्र हेतुराशयप्रयोग-

१ ''बतुस् नस्' शेस्' प' लः सोग्स' प' स्ते । · · · · छद्' म' र्नम्स्' किय' कुनः लस्' ब्तुस्' प' यङ्' दग्' पर् ब्स्टुस्' पर् ब्येडो ॥"-VT. पृ० ११ A । 🛛 🗙 प्र० वा० म० परिशिष्टे उद्भृतो ब्याख्यातश्चायं स्लोकः, पृ०५१८-५२१ । 🕏 ''अत्र भगवतो हेतुफलसम्पत्त्या प्रमाणभूतत्वेन स्तोत्राभिघानं शास्त्रादौ शास्त्रार्थत्वात् । भगवानेव हि प्रमाणभूतोऽस्मिन् प्रसाध्यते । तत्र हेतुराशयप्रयोगसम्पत् सांव्यवहारिकप्रमाणापेक्षया । आशयो जगद्धितैषिता । प्रयोगो जगच्छासनाच्छास्तृत्वम् । फलं स्वपरार्थसम्पत् । स्वार्थसम्पत् सुगतत्वेन जिविधमर्थमुपादाय, प्रशस्तत्वं(स्तार्थं ? ) सुरूपचत् , अपुनरावृत्त्वर्थं सुनष्ट-ज्वरवत्, निःशेषार्थं सुपूर्णघटवत् । परार्थसम्पत् जगत्तारणात् तायित्वम् । सन्तानार्थं चापरिनिर्वाणधर्मत्वात् । एवम्भूतं भगवन्तं प्रणम्य प्रमाणसिद्धिविधीयते । प्रमाणाधीनो हि प्रमेयाधिगमः । भगवानेत्र च प्रमाणम् । [ पृ० १ ] · · · · · नन्वाचार्वेण शासनमुपायत्वेन दुःखप्रशमस्य निर्दिष्टम् । तथा चोक्तम्-'प्रयोगो जगच्छासनाच्छास्तृत्वम् ।[ पृ० ११५ ]…हेतुरुक्तमिदं द्वयम्-'तत्र हेतुराश्चयप्रयोगसम्पत् । आशयो जगद्धितैषिता, प्रयोगो जगच्छासनाच्छास्तृत्वम् ।'…किं तत् सुगतत्वम् ?…तस्य हेतोः प्रहाणं त्रिगुणं प्रशस्तत्वात् अधुनरावृत्तेः निःशेषप्रहाणं(णात् ? ) चेति [ पृ० ११६ ] ।"-प्रव्वार्तिकालं० । "अत्रेति श्लोके, भगवत इति 'भग'शब्दोऽयमैश्वर्यादिषु वर्तते यथोक्तम्-'ऐश्वर्यस्य समप्रस्य रूपस्य यशसः श्रियः । [ ये शेस् दङ्'= ] ज्ञानस्याथ च वीर्यस्य षण्णां भग इतीरणा ॥ १ ॥' इति ।…तस्य स्तोत्राभिधानम्……स्तोत्रेणाभिधानं स्तोत्रवचनेन गुणवत्त्वप्रकाशन-मिखर्थः । केन गुणेन तथा प्रकाशनमिखाह-प्रमाणभूतत्वेनेति । स च गुणः केन हेतुनेत्याह-हेतुफलसम्पत्त्येति [ पृ० ४٨ ] ·····तच किमर्थमिखाह-प्रकरणादौ प्रसादजननार्थमिति [ 9० ४ В ]···तत्र हेतुराशयप्रयोगसम्पदिति । आशयं दर्शयति-आशयो जगदितैषिता इति ।…प्रयोगो जगम्छासनात् इत्यादि [पृ० ५B]।…जगम्छासनाच्छास्तृत्वमिति [पृ० ६A]। ···तस्य फलं स्वपरार्थसम्पत् ।···स्वार्थसम्पत् सुगतत्वेन इत्यादि । 'सु'शब्दोऽयमत्र प्रभूतत्वाद्यर्थप्रकाशको वेदाः । यदाह-त्रिविधमर्थमुपादाय इत्यादि [ पृ० ७A ] ।···अर्थत्रयं चेदमित्यादि । तत्र बाह्या वीतरागाः·····[ पृ० ७B ] ।······ ····'परार्थसम्पत् तारणार्थेन' इलनेन 'ताय'शब्दार्थमाह । तारणं खदृष्टमार्गोपदर्शनम् । स एवार्थः ।···सोऽत्रास्तीति तेनार्थेन भगवतः **ता**यित्वम् [ पृ० ८४ ]······भगवान् बाह्य-वैक्षा-ऽरैक्षेम्योऽधिकः [ पृ० ९८ ] ।···· स्वप्रकरणेभ्य इतीदं 'स्वमतात्' इल्रस्य विवरणम् । 'मुख'शब्देनैवापि पूर्वोक्त 'बिप्रसतं शब्दार्थो द्योतित एव प्रतीयते इति न व्याख्यातः । 'मुखं द्वारं दिख्यात्रप्रदर्शनं संक्षेपः ।……बहुध्वपि मतसामान्यात् श्लोके 'स्वमतात्' इत्येकवचनम् । वृत्तौ विशेष-विवक्षायां 'स्वप्रकरणेभ्यः' इति बहुवचनम् [ पृ० १०४ ] । उचित्येखादि, पूर्वकृतमन्यच किञ्चिदपूर्वं बुद्धौ स्थितमपि समादाय प्रमाणानां समुचयः सम्यक् संप्रहः करिष्यते । अत्र च प्रमाण-प्रमेय-तदाभासादयः ...... प्रमाण शब्देनाभिधी-यन्ते । परप्रमाणप्रतिषेधायेत्यादिना 'प्रमाणसिद्धि'शब्दार्थमाह । . . . . . स्वप्रमाणमेव गुणः अर्थार्थिभिर्गुण्यते इति कृत्वा अर्थ-प्रापकत्वाच । ''यस्मादित्यादिना प्रमाणस्य पुरुषार्थोपयोगित्वं दर्शयति । ''प्रमेथं चात्र हेयमुपादेयं च । यस्मात् तद्धिगमः प्रमाणाधीनः तस्मात् प्रमाणसिद्ध्यै प्रयक्षः सफल इत्याशयः । अत्र केचिदाहुः-प्रमाणानि स्वत एव सिद्धानीति । तन्मतानुयायि-ं नोऽपरे श्लोकं पठन्ति-'प्रसिद्धानि प्रमाणानि व्यवहारश्च तरकृतः । प्रमाणलक्षणस्रोक्तौ ज्ञायते न प्रयोजनम् ॥' [ **न्यायावतारे** श्लोकोऽयं दस्यते ॥ २ ॥ ] इति । तस्मात् तन्निरावरणायाह्-अत्र च [ पृ० ११४ ] विप्रतिपत्तिर्वहुधा इति ।···यस्मात् प्रमाणे वित्रतिपत्तयो बहुधा तस्मात् तासां निराकरणाय शास्त्रमिति [पृ० ९९४]।"-विशास्त्रा**ः। ४** १९४१-१. अनुसारेणा-स्माभिः 'च'शब्दोऽत्र लिखितः, विन्तु विशालामलक्यामध्यास्यातस्यादनर्थकोऽपि स्यादिति माति । 😉 ''तुलना–''मगवति प्रसादजनने श्रोतृजनानुग्रहार्थं च स्ुतिपूर्वकमाचार्यो नमस्कारश्लोकमाह ।"-प्र० वा० म० पृ० १ । ''शास्तृपूजाविधानं तु भगवति सर्वश्रेयोधिगतिहेतोः प्रसादस्य उत्पादनार्थम् ।"-तस्वसं० पं० पृ० ७ ।

सम्पत् । आश्चयो जगद्धितैषिता । प्रयोगो जगच्छासनाच्छास्तृत्वम् । फलं स्वपरार्थसम्पत् । सार्थसम्पत् सुगतत्वेन त्रिविध-मर्थमुपादाय, प्रैशस्तार्थ सुरूपवत् अपुनरावृत्त्यर्थं सुनष्टज्वरवत् निःशेषार्थं सुपूर्णघटवत् । अर्थत्रयं चेदं बाह्यैवीतराग-शैक्षा-ऽशैक्षेभ्यः स्वार्थसम्पद्विशेषात् । परार्थसम्पत् तारणार्थेन तायित्वम् । एैवंगुणं शास्तारं प्रणम्य प्रमाणसिद्धै स्वप्रकरणेभ्यो न्यायमुखादिभ्य इह एकत उचित्व प्रमाणसमुद्धयः करिष्यते परप्रमाणनिषेधाय स्वप्रमाणगुणाभिधानाय च, यसात् प्रमाणाधीनो हि प्रमेयाधिगमः, अत्र च बहुधा विप्रतिपत्तिः ।

मोट.

फ मृहोन् सुम् दङ् नि जैंस् सु द्पग् ॥ छद् म द्ग् नि मेछन् निद् ग्निस् ॥ ग्श्ल् ब्य दे ल रब् स्ब्योर् पियर् ॥ छद् म ग्श्न् नि योद् म यिन् ॥ २ ॥ यङ् यङ् शेस् पऽङ् म यिन् ते ॥ धुग् प मेद् ऽश्युर् दन् सोग्स् ब्श्नि ॥ फ Рऽै. पृ० १-२ ।

सं.

र्षत्यक्षमनुमानं च प्रमाणे, लक्षणद्वयम् । प्रमेयं, तत्र सन्धाने न प्रमाणान्तरं, नै च ॥ २ ॥ पुनः पुनरभिक्षानेऽनिष्ठासकेः स्मृतादिवत् ।

१ "सु'शब्दस्य त्रिविधोऽर्थः -प्रशस्तता सुरूपवत् । अपुनरावृक्तिः सुनष्टज्वरवत् । निःशेषता च सुपूर्णवटवत् ।"-प्र० वा० म० १० ५० । तुल्ना-प्र० वा० १।१४१-४४ । धर्मोत्तरप्रदीप. १० ३ । २ तुल्ना-"तायात् तत्त्वस्थिराशेषविशेष-श्रानसाधनम् । बोधार्थत्वाद् गमेः बाह्यशैक्षाशैक्षस्योधिकस्ततः ॥"-प्र० वा० १।२८२-८३ । "त च भगवान् ……- बाह्यशैक्षाशैक्षेम्योऽिधकः । ये लौकिकमावनामार्गेण वीतराणा बाह्या अतत्त्वदिश्तेनस्तेम्यस्त्रत्त्वदिश्तिः । ये च अशैक्षाः आवका अप्रहीणक्केशवासना असाक्षात्कृतसर्वाक्षार्वस्त्रवर्ततेम्यो तिःशेषप्रतीत्या।"-प्र० वा० म० १० १० । "परार्थकृत्तेः खङ्गादेविशेषोऽयं महामुनेः ।"-प्र० वा० १।१४०। "अयमेव वासनाहानिलक्षणः, खङ्गः प्रत्येकबुद्ध आदिर्थस्य आवकस्य तस्मात् सकाशात् महामुनेः सम्यवसम्बुद्धस्य विशेषः खार्यसम्पतः।"-प्र० वा० म० १० ५०। ३ "वृक्तो 'प्रत्युणं श्वास्तारं प्रणम्य' इति ।"-विशास्त्राण १० २ ॥ ॥ अ "कि पुनरस्य प्रमाणस्य फलम् १ प्रमेयाधिगतिः । उक्तं च - प्रमाणाधीनो हि प्रमेयाधिगमः"। -प्र० वार्तिकालं १० ३४०। ५ "शेस् पर्यः क्येत्रो ॥ गल् ते ऽदिः त्तर् ऽदिः"-PSV १ १ ९७ ४ । ६ "ऽति वस्त्रः वस्त्रवः देः ल रवः प्रस्थान् पियर् कृदः म ग्वतः नि योदः म यितः । उक्तं च - प्रमाणाधीनो हि प्रमेयाधिगमः"। -प्र० वार्तिकालं प्रत्यक्षमनुमानं च प्रमाण लक्षणद्वयं प्रमेयम् इत्राख्यायं 'तस्य सन्धाने न प्रमाणान्तरं न च पुनः पुनर-भिज्ञानेऽनिष्ठासकः स्मृतादिवत्' इत्यस्य वृक्तिः 'यत् तर्हि इदमनित्यादिमिराकारैवर्णादि गृह्यतेऽसक्त्रवः शिवाक्षते । च च पुनर् तर्हि व्यक्तिकालं ए ए १४२ ।

तत्र प्रैत्यक्षमनुमानं च प्रमाणे हे एव, यसाद् लक्षणद्वयं प्रमेयम्, न हि स्वसामान्यलक्षणाभ्यामैन्यत् प्रमेयमस्ति । स्वलक्षणविषयं हि प्रत्यक्षम्, सामान्यलक्षणविषयमनुमानमिति प्रतिपादिष्यामाः । यँत् तहीदमनित्यादिभिता-कारैर्वणीदि गृह्यतेऽसर्वृद्धा तत् कथम् ? तैद् प्रहणमस्ति, अपितु तत्र सन्धाने न प्रमाणान्तरम् । \*स्वसामान्यलक्षणाभ्यां हि अव्ययदेश्यवर्णस्वाभ्यां वर्णोदि गृहीत्वा, सामान्यलक्षणं वर्णोदि (अनित्यम्) इति अनित्यत्वादिना मनसा सन्धत्ते \* । तसाम्न

१ ''एवं सामान्यलक्षणमभिधाय विशेषलक्षणमाह – 'प्रत्यक्षमनुमानं च प्रमाणे ।'……यस्मालक्षणद्वयं प्रमेयम् । ··· ··· यदाह - 'न हि स्वसामान्यलक्षणाभ्यामप्रं प्रमेयमस्ति । स्वलक्षणविषयं प्रत्यक्षम्, सामान्यलक्षणविषयमनुमान-मिति प्रतिपादयिष्यामः । [ पृ० १७० ]। ..... उक्तं चाचार्येण - 'यस्माहक्षणद्वयं प्रमेयम्' इति [ पृ० २९३ ]। "-प्रविकालं १ १९९ । तुलना - नयचक्र-चृत्ति. १०८८ पं०३,४,१८ - २४, टि०१०। "तत्र फल-खल्प-गोचर-संख्यास चतस्रो विप्रतिपत्तयः, तासु संख्याविप्रतिपत्तिनराकरणार्थमाह - प्रत्यक्षमनुमानं चेत्यादि [ पृ० ११ B ] । · · · 'प्रत्यक्षमनुमानं च' इत्येकं वाक्यम् , 'प्रमाणे' इति च द्वितीयम् । एवं च विवियते - प्रमाणे एव, न प्रमाणानि एकं प्रमाणे वेत्सर्थः । तस्मादेव वृत्तौ अवधारणं **इ**तम् – द्वे एव इति । वाक्यस्य व्यवन्छेदफलत्वात् 'एव'शब्दाभावेऽपि तदशीं लभ्यते । ·····के ते दे इति ·····उच्यते - प्रत्यक्षमनुमानं चेति [ पृ० १२ B ] । ···अत्र कारणमाह - यस्माल्रक्षणद्वयं प्रमेयमिति । तद् वितृणोति – न हीत्यादिना [ ५० १३ 🛦 ]…प्रमेयद्वित्वात् प्रमाणद्वित्वमिति कथमित्याह – स्वलक्ष्णविषयं हीत्यादिना । 'हि'शब्दोऽक्धारणार्थः – खलक्षणविषयं प्रत्यक्षमेव सामान्यलक्षणविषयमनुमानमेव । प्रमाणान्तरं नास्ति । इमं चार्थं विस्तरेण 'खलक्षणमनिर्देश्यं श्राह्ममेदात्' [ प्र॰ समु॰ २१२ ] इलादिना प्रतिपादियाम इति दर्शयितुमाह **- प्रतिपादियाम** इति [प॰ १४ B]।" - विशास्त्रारः । २ "<sup>०</sup>मन्यत्"-नयचक्र वृत्ति. प्॰ ८८, प्र० वा० म० पु॰ १३२। "<sup>०</sup>मपरं" -प्र० वार्तिकारुं० ५० १६९ । ३ "खरुक्षणविषयं हि प्रत्यक्षम् , सामान्यरुक्षणविषयमनुमानम् ।" - तत्त्वार्थरा० ५० ५६ पं० ३०। ४ दर्यतां टिपृ० ९९ टि० ८ । "यत् तहींदमनित्यादिभिराकारैर्विर्णादि गृह्यते तत् कथम् ?"-प्र० वार्तिकारूं० पृ० २२७ । "यत् तहीं त्यादि । यदि प्रमेयनियमः 'स्तरामान्यलक्षणास्यामन्यत् प्रमेयं नारत्येव' इत्यभ्युपगम्यते तर्हि नीलादिषु कृतकरवादिलिङ्गदर्शनात् 'रूपमनित्यम्' इत्यादि प्रहणं न स्यात् । तथाहि - नीलादि स्वलक्षणम् , अनित्यत्वं च सामान्यलक्षणम् । . . तस्मादिदं सामान्यविशेषहपं प्रमेयान्तरमेव । . . तस्मात् 'हपमनिखम्' इत्यादि सामान्यविशेषविषयग्रहणं प्रामाणान्तरमेव । तथाहि-न तत् प्रत्यक्षं सामान्यस्यापि प्रहणात् । [पृ० १४ ४] । नाप्यनुमानम् , विशेषस्यापि प्रहणात् लिङ्काभावे**ऽपि तथाप्रतीतिसम्भवाच । तत् कथा**मिति **तद् प्रहणं कथं न प्रमाणान्तरमिलर्थः । अस्तकृदिति । अनेनापि विशेष-**दृष्टं नाम यदनुमानं तत् प्रमाणान्तरमिति दर्शयति । ......एकदा प्रत्यक्षेणाग्निधूमपरिच्छेदे पुनरपि परम्परया तेनैव धूमेन 'स एवायमिः' इति परिन्छिनत्ति तदा विशेषद्षष्टं नाम अग्निप्रहणं प्रमाणान्तरम् , अनुमानस्य सामान्यतो द्रष्टत्वात् । [ पृ० १५ 🛦 ]"—विद्यास्ताञ् । "प्रमेथनियमे वर्णानित्यता न प्रतीयते । प्रमाणमन्यत् तद्वुद्धिर्वना लिङ्गेन सम्भवात् ॥ २। ७६॥ विशेषदष्टे लिङ्गस्य सम्बन्धस्याप्रसिद्धितः । तत् प्रमाणान्तरं मेयबहुत्वात् बहुतापि वा ॥ २।७७ ॥ प्रमाणानामनेकस्य वृत्तेरेकत्र वा यथा । विशेषदृष्टेनैकित्रिसंख्यापोहो न वा भवेत् ॥ २।७८ ॥ विषयानियमादन्यप्रमेयस्य च सम्भवात् ।" इति प्रमाणवार्तिककारि-काणां मनोरथनन्दिवृत्तेः [ पृ० १३९ ] प्रमाणवार्तिकालङ्काराच [ पृ० २२७ ] अयं पूर्वपक्षो विस्तरेण वेदितव्यः । ५ "अस-कृदेति, [ प्रमाण]समुचयं व्याच्छे ।"-- प्र० वा० म० टि० ए० १३९ । ६ "तथा ब्रहणमस्ति"-PSV1-2 । "व्यादिः संख्या निरासश्च नास्ति, प्रमेयान्तरसंभवात् । यस्मात् प्रमेयद्वित्वेन प्रमाणद्वयोक्तौ यदा प्रमेयान्तरसम्भवः तदा तद्वमकं प्रमाणान्तरं स्यादिति न हे एव प्रमाणे इति चेत्, तह्रहणमस्ति इत्यत्र नावलायः कियते, अपितु तत्र सन्धानं(ने?) न प्रमाणान्तरम्  $[\ {f y}_{f o}\ \ {f N}^{f A}\ ]$ । इदं तावत् पूर्वस्य उत्तरम् । तत्र इति अनिखादौ वर्णादौ च, सन्धानं योजनम्, यत् तदोजने प्रवृत्तं तिश्वमित्तं ज्ञानं तद् न प्रमाणान्तरम् [ पृ० १५ B ] ।"-विशाला० । ७ st st  $PSV^{1}$  $^{2}$ . अनुसारेणेत्थमसाभिः संस्कृते-ऽन्दितम् । प्रमाणनार्तिकालंकारे त्वत्र अन्यथा पाठः । तथाहि "स्वसामान्यस्रक्षणाभ्यां हाव्यपदेश्य-वर्णस्वाभ्यां वर्णादि गृहीत्वा अनित्यतया च 'अनित्यं वर्णादि' इति मनसा सन्धत्ते' [इति ] यदुक्तमाचार्वेण तत्रायं क्रमो वर्णितः 'योजनाद् वर्णसामान्ये' [प्र० वा० २।७९ ] इत्यादिना । अनुमानेन वर्णत्वसामान्येऽनिखताप्रतिपत्तौ प्रमाणाः न्तरम् ।"—प्र**० वार्तिकार्ल०** ए० २३६ । "तद्योजनमपि कथमिखाह् — **स्वसामान्यरक्षण(भ्या**मिखाद्रि । आदौ ताबद् वर्णादि अव्यपदेश्यं खळक्षणं प्रत्यक्षेण गृह्णाति, पश्चात् [ दे: खो: नऽम् VT.=] तदेव वर्णत्वादिसामान्यलक्षणं वा सविकल्पेन मनोविज्ञानेन । तस्मात् सामान्यलक्षणमनित्यत्वाद्यपि 'यत् किञ्चित् कृतकं तत् सर्वमनित्यम्' इत्येवं गृहीत्वा ततः

प्रमाणान्तरम् । नै च पुनः पुनरभिक्षाने । यैद्सकृत् तत्रैवार्थे प्रत्यभिज्ञानं तैथापि (तत्रापि?) न प्रमाणान्तरम् । कस्मात् ? अनिष्ठासक्तेः । यदि सर्व ज्ञानं प्रमाणमिन्यते तर्हि प्रमाणानामनवस्था स्थात् , स्मृतादिवत् । स्मृतिरेव स्मृतम् । यथा स्मृतीच्छाद्वेषादि पूर्वाधिमतार्थे न प्रमाणान्तरम् , तद्वत् ।

भोट. ५ मुहोन्' छम्' तोंग्' प' दह्' ब्रल्' ब ॥ मिह्' दह्' रिग्स्' सोग्स्' प' स्नेस्' पडो ॥ ३ ॥ ५ PS².

सं. \*र्फत्यक्षं कल्पनापोढं, नामजात्यादियोजना \* ॥ ३ ॥

तत्र प्रत्यक्षं करुपनापोढम् । यत्र ज्ञाने करुपना नास्ति तत् प्रत्यक्षम् । भैथ केयं करुपना नाम ? नामजात्यादि- 15

'वर्णादि इदं कृतकम्, तत्मादिनित्यम्' इति मनसा वर्णत्वादिसामान्यमित्यत्वसामान्येन सह योजयति तद्युक्तं करोति । तस्मान्न प्रमाणान्तरम्, अपि त्वतुमानमेव।"— विशाला १० १५ छ। "योजनात् वर्णसामान्ये नायं दोषः प्रसज्यते ॥"—प्रव वा० १।७९। "विकल्पकेन ज्ञानेन अनित्यताया वर्णसामान्ये योजनात् अयं सामान्यिनशेषात्मकप्रमेयप्राहकप्रमाणान्तरलक्षणो दोषो न प्रसज्यते । न हि विशेषोऽनित्यतया योज्यते, विकल्पानामतद्विषयत्वस्योक्तेर्वक्ष्यमाणत्वाच ।" — प्र० वा० म० पृ० १४०।

१ दृश्यतां टिप्ट॰ ९९ टि॰ ८,९ । **"न च पुनः पुनरभिञ्चानम्( ने ? )** इति । अ**भिञ्चाने** फले कर्तन्ये यद्विहोष-दृष्टं ज्ञानं तद् न प्रमाणम् [ पृ० १६ B ] इत्यर्थः ।  $\cdots$  च शब्देन प्रत्यक्षेण गृहीते एव पुनरिप 'वर्णादि अनित्यम्' इति यद ग्रहणं तदिष न प्रमाणमिति दर्शयति । 'युनः पुनः' इत्यनेन 'असकृद्' इत्यस्यार्थमाह  $[ \ {f y} \circ \ {f y} \circ {f A} \ ]$ ।'' — विशालाः । २  $\mathrm{PSV}^{1,3}$ , अनुसारेण 'यदसकृत् स एवार्थः प्रत्यभिज्ञायते तथापि न प्रमाणान्तरम्' इत्यपि पाठः स्यादत्र । 🤰 "देः ल्त' न' यङ् "  ${
m PSV^{1}_{-}}^{2}$ .=तथापि ।  ${
m 8}$  "अनिष्ठासक्तेरिति । संख्या-रुक्षणाभ्यां प्रमाणानामियत्तापरिच्छेदो निष्ठा, तद-भावप्रसङ्ग इत्यर्थः । 'अनिधिगतार्थाधिगन्तृ प्रमाणम्' सामान्येन प्रमाणलक्षणम्, संख्या द्वे त्रीणि इत्यादि । तद् न स्यात् । **'यदि सर्वं ज्ञानं प्र**माणमिष्यते' इत्यनेन पूर्वपक्षविरोधमाह । अनिष्ठाया व्यवस्थया निराकृतत्वात् । स्मृतादिवदिरयुदाहरण-माह । विषयेऽप्येवं निर्देशोऽस्तीत्याह - स्मृतिरेव स्मरणमिति भावे 'क्त'विधानात् । यथेत्यादिना साध्येन हेतोरनुगमं दृष्टान्ते दर्शयति । तद्वत् इति प्रमाणस्य फलम् । 'यद्धिगतार्थविषयं [ पृ० १७ A ] तद् न प्रमाणम् , स्मृत्यादिवत् , विशेषदष्टमपि तथा' [ इति ] ब्यापकविरोधः [ पृ० १७  ${f B}$  ] ।'' — विशाला० । ५ ''यहुक्तं 'स्मृतीच्छाद्वेषादिवत् पूर्वाधिगत-विषयत्वात् पुनः पुनरभिक्षानं न प्रमाणम्' इति, तद् व्याहन्यते।"—तत्त्वार्थरा० पृ० ५६ पं० ८। ६ \* \* तत्त्वार्थरा० प्र० ५३ । तुलना - नयचेक्र १० ५९-६०। ७ तत्त्वसं० पं० १० ३६८,३६९,३७०। ८ दश्यतां स्थाचक. पृ० ६० टि० १५, टिप्ट० ३० पं० २१ - टिप्ट० ३१ पं० २५ । "स्वरूपविप्रतिपत्तिनिराकरणायाह -प्रत्यक्षमित्यादि । प्रतिगतमक्षं प्रत्यक्षम् , प्रादिसमासः । इदं छक्ष्यम् । 'कल्पनापोडम्' इति छक्षणम् । कल्पनया अपोढं [ ल्दन् प' मेद्' चिङ्' VT. = ] रहितम् कल्पनाया वा अपोढं रहितं [ ल्दन्' प' मेद्' चिङ्' VT. = ] कल्पनापोडम् ।'' **– विशाला०** पृ० १८**४। ९ मयचक-वृत्ति.** पृ० ५९ पं० २,२६। टिपृ० ३० पं० २१। "अथ केयं कल्पना नाम इति कल्पनानां बहुत्वादत्र का कल्पना विवक्षिता इति [ थे' छोम्' स'बिंS 'द्रि' वंडो ४४. = ] संशयभाजः प्रश्नः । नामजात्यादियोजना । 'नामादि'शब्देन संप्रहेऽपि जात्यादिभिरसमानसामर्थ्यात् [लोग्स् सः ब्यस् पडो vr =] पृथकृता । असमानसामर्थ्यं च नाम्नः सस्वात् जात्यादीनां च तद्विपरीतत्वात् । जात्यादयः परिकत्पिताः, तत्त्वतस्तु असन्तः । नामजात्यादीनां योजना नामजात्यादि-बोजना, 'कुद्योगा च पष्टी समस्यते [ पा० म० भा० २।२।८ ]' इति समासः ।'' - विशाला० पृ० १८४ ।

योजना । \*यैदच्छाशब्देषु नाम्ना विशिष्टोऽर्थ उच्यते 'डित्थः' इति । जातिशब्देषु जात्या 'गौः' इति । गुणशब्देषु गुणेन 'शुक्कः' इति । क्रियाशब्देषु क्रियया 'पाचकः' इति । द्रव्यशब्देषु द्रव्येण 'दण्डी, विषाणी' इति \* । क्रेन्न सम्बन्धविशिष्ट इति केचित् । क्रेन्ये त्वर्थश्चन्यैः शब्दैरेव विशिष्टोऽर्थ उच्यते इति । यँत्रैषा कल्पना नास्ति तत् प्रत्यक्षम् ।

भोट. ५ थुन् मोङ् म यिन् पिर पेर में यि फियर् ॥ दे यि थ स्वद् द्बङ् पोस् ब्यस् ॥ PS1-2.

१ \* \* टिप्ट० ३० पं० २४-२५ । "यहच्छाशब्देषु हि···नाम्ना·····विषाणीति ।" - न्यायवार्तिकतात्पर्यटीका [ जेसलमेरस्था] १।१।४। ''यदेवं कथमाचार्यायो वृत्तिग्रन्थो नीयते - यदच्छाशब्देषु नाम्नाः '' विषाणीति।'' -तस्त्रसं० पं० ५० ३६९। ''यरच्छाशब्देष्वित्यादि । जात्यादिप्रवृत्तिनिमित्तनिरपेक्षा यरच्छाशब्दाःः । यस्मात् कल्पना ज्ञानधर्मः म तु शब्दधर्मः तस्मात् नाम्ना विशिष्टोऽर्थो 'गृह्यते' इति वक्तव्ये कल्पनाया अभिधायकशब्देन समानविषयत्वदर्शनाय 'उच्यते' इत्युक्तं तद्पि 'अभिधानवत् कल्पनाज्ञानमपि न खलक्षणविषयम्, तस्माद्प्रलक्षमभीष्ट'मिति ज्ञापनार्थम् । डितथः इति डित्थशब्दस्वरूपात्मना सोऽर्थः तदभेदरूपः प्रतीयते इति प्रसिद्धम् । एवं जात्यादिभिः तदभेदोपचारभूतोऽर्थः·····। 'दण्डी विषाणी' इति संयोगिसमवायिद्रव्यमेदेनोदाहरणद्वयम् ।" - विशाला० पृ० १८८ । न्यायमञ्जर्यो तु प्रकारान्तरेण उपचार-वर्णनम् – ''पन्न चैताः कल्पना भवन्ति – जातिकल्पना, गुणकल्पना, क्रियाकल्पना, नामकल्पना, द्रव्यकल्पना चेति । ताश्च क्वचिद्रभेदेऽपि भेदकल्पनात् क्वचिच भेदेऽप्यभेदकल्पनात् कल्पना उच्यन्ते । 'जातिजातिमतोभेदो न कश्चित् पारमार्थिकः । भेदारोपणह्या च जायते जातिकरूपना ॥' इदमस्य गोर्गोत्विमिति न हि कश्चिद् भेदं परयति । तेनाभेदे भेदकरूपनैव । एतया सहसान्यायाद् मन्तव्या गुणकल्पना । तत्राप्यभिन्नयोर्भेदः कल्प्यते गुणतद्वतोः ॥ भिन्नसेदारोपणरूपैव गुणवत् कर्मकल्पना । तत्त्वरूपातिरिक्ता हि न किया नाम काचन ॥ "विभिन्नयोस्त्वभेदेन प्रकृता नामकत्पना । चैत्रोऽयमिल्रभेदेन निश्चयो नाम-नामिनोः ॥ ... एवं दः ज्ययमित्यादिर्मन्तव्या द्रव्यकल्पना । सामानाधिकरण्येन भेदिनोर्घ्रहणात् तयोः ॥ ...... एवं च पस्यता तासां प्रामाण्यामोदमन्दताम् । भिश्चणा लक्षणक्रन्थे 'तदपोढ'षदं कृतम् ॥" - न्यायमञ्जरी. ५० ८७-८८ । २ "ऽदिः ल ख चिग् न रे ऽब्रेल्. पस् ख्यद् पर् दु ब्यस् पिंडि यिन् नो शेस् सेर् रो" इति PSV अनुसारेण 'अन सम्बन्धविशिष्ट इति केचित्र' इति पाठो भाति । अयं च पाठः समीचीनो भाति । 'अत्र सम्बन्धविशिष्टोऽर्थ उच्यते इति केचिद् वदन्ति' इति तदारायः । PSV1. अनुसारेण तु 'अत्र सम्बन्धविशिष्टः शब्द इति केचित्' इति संस्कृतेऽनुवादो भवति । "अन्नेति कियाद्रव्यक्ष्टदेषु कियाद्रव्याभ्यां यस्तद्वतां सम्बन्धः स शब्दप्रवृत्तिनिमित्तम् । तथाहि - 'कारकत्वम् , दण्डित्वम्' इति भावप्रत्ययः कियाकारकादिसम्बन्धे भवति । यथोक्तम् – समासकृतद्वितेषु सम्बन्धाभिधानम् [ निमित्ते च भावप्रत्ययो भवति । तथा चोक्तम् - 'यस्य गुणस्य भावाद् द्रव्ये शब्दनिवेशः तदिभिधाने त्वतली' [पा० म० भा० ५१९१९९९ इति । 'पाचकः, [पृ० १८B] दण्डी' इति च कृत्तद्वितौ । तस्मादत्र सम्बन्धे भावप्रख्यः । अन्धे त्वर्धश्रार्योरित खमतं दर्शयति तदर्थजात्मादिविशेषरहितैरित्सर्थः [ पृ० १९४ ]।" - विशाला० । ३ "अन्ये त्वर्थश्रूरयैः शब्दैरेव विशिष्टोऽर्थ उच्यते' इलनेन प्रन्थेन पृथक् स्वमतसिद्धा बल्पना पश्चादुपवर्णिता आचार्येण । ... अन्ये इति बौद्धाः अर्थश्रुन्यैरिति जात्यादिनिरपेक्षेरपोहमात्रगोचरैः शब्दैरित्याचार्यप्रन्थस्यार्थः।"-तस्वसं० पं० पृ०३७१। ४ "प्रत्यक्षं कल्पनापोढमिलादिः यत्रेषा कल्पना नास्तीलन्तः [ प्रमाण ]समुचयो व्याख्यातः ।" - प्र० चा० म० दि० पृ० १७४। ''यत्रैवा कल्पना नास्ति तत् प्रस्यक्षम्' इस्रनेन प्रन्थेन लक्षणकारस्तादारम्यप्रतिषेघं करोति, एवम्भूतं कल्पनात्मकं यद् ज्ञानं न भवतीलर्थः ।"- तस्वसं० पं० पृ० ३७३ । ५ "Sदि Sयद् दो शेस् प रिग्स् प से"- VT, पृ० १९८। ६ ''छोस्' मूडोन्' पर यङ् शेस् प' छ सोगस् पदो" - VT N. ed. पृ० २५A।

सं.

#### असाधारणहेतुत्वादक्षेस्तद् व्यपदिइयते ।

अथ कस्माद् द्वयाधीन।यामुत्यत्तो 'प्रत्यक्षम्' उच्यते, न 'प्रतिविषयम्' ? असाधारणहेतुत्वादक्षेस्तद् व्यप-दिश्यते, नै विषये रूपादिभिः । तथाहि – विषयो हि मनोविज्ञानान्यसन्तानिकविज्ञानसाधारणः । असाधारणेन च व्यपदेशो दशे यथा 'भेरीशब्दः' 'यवाङ्करः' इति । ईंदमुपपन्नम् – प्रत्यक्षं कल्पनापोढम् । अभिधर्मेऽप्युक्तम् – 'चञ्च-विज्ञानसमङ्गी नीलं विज्ञान।ति नो तु नीलमिति । अथेऽर्थसंशी न त्वथे धर्मसंज्ञी' [अभिधर्मपिर्टकः ] इति । द. गल् ते [ दे PSV . ] ग्विग् तु मि तोंग् प न ने न्य पर् शेस् प ल्ड पो दे ऽदुस् प ल्ड द्मिग्स् प

मोट. गल् ते [ दे: PSV<sup>2</sup>. ] ग्चिग् तु: मि: तोंग् प: न' र्नम् पर् शेस् प: ल्ङ पो: दे: दर्स प: ल: द्मिग्स्' प: जि: ल्तर् ग्रीन् गङ् यङ् स्वये: म्छेद् विश: रङ् गि: म्छुन् विद् ल: सो: सो: रङ् गि: म्छुन्: विद् विय: युल्: चनः मिय: र्जस् विय: रङ् गि: म्छुन्: विद् ल: नि: म: यिन्: नो: शेस् क्यङ् जि: ल्तर् ग्सुड्स्: शे: न:।

देर् दोन् दुः मस्' ब्स्क्येद्' पिंड' क्यिर् ॥ रङ्' दोन्' स्प्ये' यि' स्प्योद्' युल्' चन् ॥ ४ ॥

दे' र्जस्' दु' मस्' ब्स्क्येद्' पर्' ब्य' बिंडि फियर्' न' रङ्' गि' स्क्ये' मुछेद्' छ' स्प्यिंडि' स्प्योद् युल्' चन्' शेस्' 10 ब्रोंद् क्यि । थ' दद्' प छ' थ' मि' दद्' पर्' र्जोग्स्' प' छस्' नि' म' यिन्' नो ॥ 'दोन्' डदि' खिद्' स्म्रस्' प ।

दु' मिं हो' बोटि' छोस्' चन् नि ॥ द्वङ्' पो' लस्' तींग्स्' स्निद्' म' यिन् ॥

<sup>१°</sup>रङ् दङ् रिग्' ब्य' थ' स्वद् क्थिस् ॥ ब्स्तन् ब्य' मिन्' न' द्बङ् पोटि' युरु ॥ ५ ॥

दे' ल्तर्' न' रे' किंग्' द्वङ् यो' ल्ङ' लस्' स्क्येस् पिटि' मूङोंन् सुम् ग्यि' होस् प' तोंग् प' मेद् प' यिन् यङ् ग्शनः ग्यि' प्रदोद् प' ल' ब्रेंन्' नस् प्रदिर्' ख्यद्' ५र् ब्यस्' पर् स्ते । दे' दग् नि' थम्स् चद् दु' तोंग् प' मेद् 15 प' प्रबद्ध शिग् गो ॥

यिद्' क्यङ्' दोन्' दङ्' छग्स्' ल' सोग्स् ॥ रङ्' रिग्' तोंग्' प' मेद्' प' यिन् ॥

यिद्' क्यङ्' युल्' ग्सुगस्' ल' सोगस्' प' ल' द्मिग्स्' शिङ्' जम्स्' सु' म्योङ्' बिंडि' र्नम्' पस् ऽजुग्' प' स्ते । तोंग्' प' मेद्' प' ऽबंड' शिग्' गो' ॥ इदोद्' छग्स्' द ङ शे' स्दङ्' दङ्' ग्ति' मुग्' दङ् ब्दे' ब' दङ्' स्दुग्' ब्स्ङल्' ल' सोग्स्' प' नि' द्बङ्' पो' ल' मि' ल्तोस्' पिंड' फियर् रङ्' रिग्' पिंड' म्होन्' सुम्' मो ॥ दे' ब्शिन्' दु । 20

१ \* \* प्र० वार्तिकालं ० ५० २७७ । प्र० वा० म० हि० ५० २७५ । ''अथ कस्मादिलादि" – विशाला० पृ॰ १९ ४ । दुलना – "अथ कस्माद् द्वयाधीनजन्म तत्तेन नोच्यते ।" – प्र० वा० २।१९१ । र प्र० वा० म० टि० पृ० १७७ । तत्त्वार्थरा० पृ० ५३ । न्यायप्रवेशकवृत्ति. पृ० ३५ । "असाधारणहेतुत्वादिति ···" - विशाला० पृ० १९  $\Lambda$  । ३ अत्र  $\mathrm{PSV}^{-1}$  अनुसारेण "न विषये रूपादौ" इति संस्कृतेऽनुवादो भवेत् । ४ "तथाहि-विषया मनो-विज्ञानात्यसन्तानिकविज्ञानसाधारणाः, अभिनवचन्द्रादिदर्शनेषु नानासन्तानिकचश्चविज्ञानकारणस्वात् तदनुप्राप्तमनोविज्ञान-कारणत्वाच ...तसाद् विषयैर्न व्यपदिस्यते।"-विशाला० पृ० १९४। ''तथा चाह्-विषयो हि मनोविज्ञानान्य-सन्तानिकविज्ञानहेतुत्वात् साधारणः।"-प्र० वार्तिकाळं० ५० २७८। ५ "अत एवाह - असाधारणेन व्यपदेशो हृष्टो भेरीशब्दो यवाङ्कर इति।"-प्र० वार्तिकारुं० प्र० २०८। "असाधारणेन व्यपदेशश्र हृष्टः" -PSV<sup>1</sup>-<sup>2</sup>. विशाला० १० १९४। ''असाधारणेन च लोके व्यपदेशप्रवृत्तिर्थया भेरीशब्दो यवाङ्कर इति ।'' - स्यायप्रवेशकः वृत्ति. १० ३५ । दश्यतां नयचक्र, १० ६० दि० १३ । ६ अत्र  $\mathrm{PSV}^{-1}$ -2, अनुसारेण तु "एवं प्रत्यक्षं करूपनाः **पोढमुपपञ्चम्**' इति पाठः स्यात् । **''इदमुपपञ्चा**मिति युक्तम् , यस्मात् प्रखक्षै कल्पनापोढं प्रखक्षेणैव सिध्यति । अत्र युक्तयन्तरेण किमिति प्रयोजनम् ।" - विद्याला० पृ॰ १९ छ । ७ दश्यतां नयचक्र. पृ० ६१, पृ० ७९ टि० ७, टिपृ० २८-२९ । "न केवरुं प्रत्यक्षेणैव कल्पनापोड:वं सिध्यति, अपि तु आगमादपि इति दर्शयत्राह - अभिधर्में Sपीत्यादि ।… चक्कुर्विज्ञानसमङ्गी : नीलं विज्ञानाति इति नीलमर्थस्वरूपेण जानाति नो तु नीलमिति तन्नाम्ना 'इदं नीलम्' इति न जानाति । इदमेव उत्तरेण वचनद्वयेन स्पष्टीकरोति – अर्थेऽथंसंज्ञीति अर्थस्वरूपसंज्ञी न त्वर्थे धार्मसंज्ञीति नार्थे नामसंज्ञीस्वर्थः ।'' – विशाला० प्र०२१ 🛦 । ८ वचनमिदम् अभिधर्मपिटकस्य विश्वानकाये विवते, Taisho Issaikyo, No. 1539, पृ॰ 559 b 27 । ९ "दोन् सम्रस् प" –  $ext{PSV}^2$  । "सम्रस् प यङ्" –  $ext{VT.}$  = 'उक्तं च' इल्रापि अस्य संस्कृतं भवेत । १० ''रङ् गिस् रिग् ब्य व्स्तन् मिन प ॥ ग्सुगस् नि ( हो वो PS.². ) द्बङ् पोटि स्प्योद् युल् स्निन्  $|| | | | | | | - PS^2 \cdot PSV^2 | | |$ 

सं.

10

र्नल् ' डब्बोर्' र्नम्स्' क्यि ब्ल' क्य ह्' छन् तो हो न । दे' नि' ब्देन् ते ।

र्नल् ' डब्बोर्' प' र्नम्स्' क्यिस्' क्यह्' छह्' लस् र्नम्' पर्' तोंग्' प' दह्' म' ऽद्रेस्' पिंड' दोन्' चम् मुशोन् सुम्' यिन्' न' सींग्' पिंड' होस्' पिंड' स्वेन् सुम्' यिन्' न' सींग्' पिंड' होस्' पिंड' स्वेन् सिम्' यिन्' न' सींग्' पिंड' होस्' पिंड' स्वेन् सिम्' यिन्' न' सींग्' पिंड' होस्' पिंड' स्वेन् सिम्' पिंड' सिग्' स

तोंग्' पडब्' रक्' रिग्' अद्' दु' डदोद् ॥ दोन्' ल' म' बिन्' दे' तोंग्' फियर् ॥

दे युल् ल नि ऽदोद् छग्स् ल सोग्स प विद् ब्हिन् दु मृङोन सुम् म यिन यङ् \*ैंङ् रिग् गो बेस् ब्य बिंड स्क्योन नि मेद दो ॥ दि स्तर प्राप्त प्राप्त मुंदोन सुम् मो ॥

कैथं तर्हि 'सैश्चितालम्बनाः पञ्च विज्ञानकायाः' [अभिधर्मपिटक] इति, यदि तद् एकतो न विकल्पयति । \*यैचोक्तम् - आयतनखलक्षणं प्रति एते खलक्षणविषया न द्रव्यखलक्षणम् [अभिधर्मकोशभाष्य. १।१०] इति तत् कयं ?\* तत्रानिकार्थजन्यत्वात् स्वार्थे सामान्यगोचरम् ॥ ४॥

\*अनेकद्रच्योत्पादात्वात् तत् स्वायतने सामान्यगोचामित्युच्यते, न तु मिक्नेश्वमेदकल्पनात् । भीह च —

\*धैर्मिणोऽनेकरूपस्य नेन्द्रियात् सर्वधा गतिः। स्वैसंवेद्यमनिर्देश्यं रूपमिन्द्रियगोचरः॥५॥\*

र "मस् वृत्तन् ॥ म' ऽदेस् प' यि' दोन् चृम् मृथोङ्" – PS² PSV¹-² । २ \* \* "रङ् रिग् प' ल म' यिन् पिऽ पियर्" - PSV<sup>2</sup> । ३ नयचकश्रत्यनुसारेण त्वत्र 'यत् तहींदं सिवतालम्बनाः पद्म विज्ञानकाया इति तत् कथं यदि तदेकतो न विकल्पयति' इति पाठ , पृ० ७९ पं० १५-१६ । ''[ डोन्' चि' ल्त्[ केस्' प' ल' सोग्स्' प VT=[ कथं तर्हीं स्थादि । सिन्नतालम्बनाः पश्च विज्ञानकायाः इत्ययं सिद्धान्तः, स कथं युक्तः यदि तदेकतः [ गृचिग्' त्रिद्' दु' द्मिग्स. प' ल  ${
m VT}_{-}$  = ] एक्टवेन आलम्बने **न वि**कल्पयति ।" - विशाला० पृ० २१  ${
m A}$  ।  ${
m 8}$  नयस्त्रवृत्ति. पृ० ६४ पं० १, १३। प्र० बा० प्र० १७६। ५ \* \* नयचक्रवृत्ति. १० ७९ पं० १६, १८, १९। "यच वसुबन्धुमोक्तम् — आयतनखरुक्षणं चक्षुप्रोद्यात्वादि, तत् प्रति ज्ञानानि स्वरुक्षणविषयाणि, न द्वव्यखरुक्षणं प्रति एकपरमाणुम्" । — प्र० वा० मo दिo पृ० १७६ । "यञ्चेत्यादि आयतनललक्षणं चक्षुर्योद्धत्वादि, तत् प्रति एते पञ्च विज्ञानकायाः स्वलक्षणविषयाः, न  $oldsymbol{g}$ च्यखलक्षणिमिति [ पू० २१  $oldsymbol{A}$ ्रे । इन्यं नीलादये। विशेषाः । नीलादिद्रन्यखलक्षणविषयस्वनिषेधेन सामर्थ्योत् यत् सामा-न्यमभिन्नं स तेषां विषय इत्युक्तं भवति । ततश्च कल्पनापोडत्वविरोधः । तस्य तच्छास्त्रं काथमन्यथा नेतुं शक्यते इति भावः [ पू॰ २१ B ]" — विज्ञाला॰ । ६ ''उक्तं च - आयतनखलक्षणं प्रखेते खलक्षणविषयाः न द्रव्यखलक्षणम् ।" - प्र० वार्तिकालं ० पृ० २८०। ७ नयचक्रवृत्ति. पृ० ७९ पं० २४। ८ नयचक्र-वृत्ति. पृ० ८६ पं०९, पृ०८९ पं०२७। प्र० वा० म० पृ० १७६ । प्र० वार्त्तिकालं० पृ० २७९ । विस्तरेण एतत्सम्बन्धिनी चर्चा प्रमाणवार्त्तिका २।१९४-२३० ]दिग्रन्थेभ्योऽवसेया। "तदुभयस्यापि [ लन्:चिन्: ग्सुङ्स्'प 📭 =]युमपदू[उत्तरम् ] आह – तत्रानेकार्थजन्यत्वादित्यादि । तत्रेति शास्त्रे अनेकार्थजन्यत्वादिति अनेकपरमाणुजन्यत्वादित्यर्थः । . . . . . यच 'आयतनखलक्षणं प्रति एते' इत्याधुक्तमत्रापि तैरेव यथोक्तैः संहतैः परमाणुभिश्रञ्जरादिविज्ञानं जन्यते न त्वेकेनैव, तस्मात् अनेकार्थजन्यत्वात् 'खार्थे सामान्यगोचरम्' इस्युच्यते । सामान्यं गोचरोऽस्येति विष्रहः। ननु सामान्यमारोपितोऽभेदः, इन्द्रियज्ञानविषयः परमाणुर्नाम अनेको भावः, तत्कथं सामान्यगोचरत्वं प्रतिपाद्यते इति चेत् , नायं दोषः, यः स 'सिंहत'शब्देन 'आयतनखलक्षण'शब्देन च परमाणुरनेको भाव उक्तः स एव प्रतिनियतविज्ञानजननसामध्येन साधर्म्येण परस्परापेक्षया [ धुन् मोङ् बस् ते VT.= ] समानः । समान एव च सामान्यम् । खार्थे तद्धितविधानात् । . . तेन एतदुक्तं भवति --- सिव्यतगोचरम् आयतनखळक्षणगोचरं चोच्यते इति । न तु भिक्षेष्वभेदकल्पनादिति, 'सामान्यगोचरमुच्यते' इत्यनेन सम्बन्धः ।" - विशाला० पृ० २१ 🛭 २२ 🗛 । 🥞 नयचक्र-बुत्ति. पृ० ९१ पं० ९। टिप्ट० ३१ पं० १२ । १० इस्यतां टिप्ट० १०३ टि० ९ । "आह चेति गोचरविप्रतिपत्तिं निराकुर्वन् तदेव अनिकल्पकर्त्वं [ गुकुङ्ः ऽजुग्स्ः ते  $\mathbf{VT}$ .= ] समर्थयति । धर्मिणोऽनेकरूपरेयति । $\cdots$ नेन्द्रियात् सर्वथा गितिरिति । $\cdots$ अथ कीर्रा तदालम्बनमिलाह – स्वसंवेदामिलादि । अनिर्देश्यमवाच्यम् [ पृ० २२ 🛭 ] । . . . . एवं स्वसंवेदामनिर्देश्यं हपं प्रत्यक्षस्य विषयः । ईदशे आकारे कल्पनाप्रवृत्तिश्च नास्ति [ पृ० २३ f B ]"  $\sim$  चिशाला० । ११  $^*$   $^*$  प्र० चार्तिकालं० पृ० २९८ । न्यायमुख. पृ० ५० । ''… … खसंवेद्यं त्वनिर्देशं…॥" — प्र० वा० म० टि० पृ० १८९ । "अनेकधर्मणो ऽर्थस्य …। खसंवेद्यं त्वनिर्देशं ……॥" - विशेषावद्यकभाष्यकोट्टार्यवृत्ति. १०८५ । दश्यतां टिपृ० ३१ पं० २४ । एतरसम्बन्धिनी चर्चा विस्तरेण प्रमाणवार्त्तिका[ २।२३१-८ ]देरवसेया । १२ तस्वसं० पं० १० २९३ ।

एवं तावत् पञ्चेन्द्रियजं प्रत्यक्षज्ञानमविकल्पकम् । अत्र विशेषणं परमतापेक्षम्, सर्वे त्वविकल्पका एव ।

\*मै(नसं चार्थरागादिस्वसंत्रित्तिरकल्पिका ।\*

मैं।नसमपि रूपादिविषय।छम्बनमविकल्पकमनुभवाकारप्रवृत्तं \*रीगादिषु च<sup>\*</sup>स्वसंवेदनमिन्द्रियानपेक्षत्वाद् मानसं पर्यक्षम् । तेद्वत् — ं

#### \*'योगिनां गुरुनिर्देशाव्यतिभिन्नार्थमात्रदक् ॥ ६ ॥**\***

5

१ ''प्वं ताबिदिखादिरुपसंहारः । अत्र 'एवं तावत् पञ्चेन्द्रियजम्' इति वचनात् तावच्छव्देन अपञ्चेन्द्रियजमपि अन्यदस्ति विशेषः विभाग इति पर्यायाः । स च प्रस्तुतत्वात् प्रत्यक्षलक्षणस्येति प्रतीयते । अत्रेति प्रकरणे । यदिदं लक्षणस्य पृथग् विशेषणं तत् परैर्यद् विप्रतिपन्नं लक्षणिष्टं तदपेक्षया । तत्र मनोविज्ञानप्रत्यक्षे इन्द्रियज्ञानेनानुभूतोऽर्थः स एव गृह्यते इति केषाञ्चिद् विप्रतिपत्तिः, रागादिखसंवेदनं तद् नास्ति । योगिज्ञानेऽपि इदमेव । यस्मादेवं परेषां विप्रतिपत्तिः तस्मात् तदपेक्षया 'प्रलक्षं कल्पनापोद्रम्' इसनेन संप्रहेऽपि अपन्ने न्द्रियजस्य प्रलक्षस्य लक्षणस्य विशेषणं पृथगुच्यते परविप्रतिपत्तिनिराकरणायेत्यासयः [ पृ ७ २४ A ] 1·····स्वें त्वविकल्पका एवेति तुशब्देन लक्षणिवशेषणस्य पृथगभिधानमिदं न खमतापेक्षया विप्रतिपत्त्यभाः बादिति अर्थः प्रकारयते । 'प्रत्यक्षं कल्पनापोढम्' इत्यनेनैव विशेषणेन सर्वं लक्ष्यं संगृह्यते [ पृ० २४ B ] ।" - विशाला० । प्रमाणवार्तिकालंकारे त्वस्य आशयोऽन्यथा वर्णितः – "परे तु सविकल्पकमपि साक्षात्करणाकारमञ्चान्तमिच्छन्ति तदनुरोधेन द्वयमेतदुच्यते । तथा चाह—विशेषणं लक्षणे परमतापेक्षम् , सर्वे त्वविकल्पका एव इति ।"-प्र० चार्तिकालं० पृ॰ ३३५, २५२। **२ प्र० वा० म० टि०** पृ॰ १९१। प्र**० वार्तिकालं०** पृ॰ ३०३। तुलना **-प्र० वा० म०** २।२३९।२८०। "मानसं चेत्यादि । चशन्दः समुचयार्थः । अर्थशन्दोऽयं ज्ञेयपर्यायः । समादीनां स्वं रागादिस्यम् । खशब्दोऽयमात्मवाचकः । अर्थश्च रागादिखं च, तत्संवित्तिरर्थरागादिखसंवित्तिः । संवैद्यते ज्ञायतेऽनयेति संवित्तिः । 'संवित्तिः' प्रखेकमभिसम्बन्धते । अविकल्पिका सा मानसं प्रखक्षम् ।" – विशास्ता० पृ० २४ в । 🗦 "मानसमपि रूपादिविषया-लम्बनमनुभवाकारप्रवृत्तमविकल्पकमेव रागद्वेषमोहसुखदुःखादिषु [च १ ] इन्द्रियानपेक्षत्वात् खसंवेदनं प्रत्यक्षम् ।"—  $\mathbf{PSV^{1}}$ - $^{2}$ . । "वृक्तिः – 'मानसमपि रूपादिविषयमविकल्पकमतुभवाकारप्रवृक्तम्' इति ।"-प्र $\circ$  वा $\circ$  म $\circ$  टि $\circ$  पृ $\circ$  १९१ । तुलमा**-प्र० वार्तिकालं०** पृ० ३०३ । "**मा**नसमपीत्यादि । **रू**पादयश्च ते [ पृ० २४ ८] विषयाश्चेति कर्मधारयः । . . . . . . रूपादिविषयाणां विकारः रूपादिविषयविकारः, स आलम्बनं यस्य तत् तथोक्तम् । 'समुदायविकारपद्माश्च बहुत्रीहिस्तर-पदलोपश्च' [ पा० म० भा० २।२।२४ ] इति वचनात् समास उत्तरपदलोपश्च, यथा सुवर्णालंकार इति ।……अनुभवाकार-प्रकृतिमिति [ पृ० २५ A ] । ...... रागादिषु च स्वसंवेदनमिति ... [ पृ० २५ B ] नतु इन्द्रियजस्थापि सर्वस्यैव ज्ञानस्य आश्रयोऽस्ति इति एष्टव्यं 'पञ्च विज्ञानकाया द्वीन्द्रियाश्रिताः' इति वचनात् , तत् कस्मादिदमेव मानसमुच्यते दूर्याह - इन्द्रियान-पेक्षत्वादिति । रूपीन्द्रियानपेक्षत्वादित्याशयः । यस्य आश्रयो मन एव न तु रूपि इन्द्रियं तदु 'मानसम्' अभिधीयते [ प्र॰ २६ в]।" - विशाला०। "समुदायविकारषष्ट्याश्च बहुत्रीहिर्वक्तव्यः उत्तरपदस्य च लोपो वक्तव्यः। केशानां समाहार-श्रुडा अस्य केराचूडः। सुवर्णविकारोऽलङ्कारो यस्य सुवर्णालङ्कारः।" - पातज्ञलमहाभाष्यः २।२।२४। ४ \* \* प्र० वा० म० दि० १० २२९,१९४। "अत्रापि मूलाचार्यवचनं विरुध्यते — रागद्वेषमोहसुखदुःखादिषु [च] स्वसंवेदन-मिन्दियानपेक्षत्वाद् मानसं प्रत्यक्षम् इति ।"extstyle extstyle extstylतद्वद् योगिनामिति । यथा मनोविज्ञानमविकल्पकं प्रत्यक्षं तद्वद् योगिन।मपि । योगः समाधिः, स येषामस्ति ते योगिनः । <sup>ि पु</sup>॰ २६ B] मुरुनिर्देशाञ्याति भिन्नामिति, अत्र विषयेण विषयिनिर्देशः, आगमविकल्पो 'गुरुनिर्देश'शन्देन अभिधीयते । तेन न्यतिभिन्नम् अपोढमित्यर्थः । अनेन स्पष्टावभासित्वमपि तत्र श्रूयते । अविकल्पकं स्पष्टत्वाव्यभिचारात् । 'मात्र'शब्द यारोपितार्थव्यवच्छेदार्थम् , तेन यत् सङ्ग्तार्थविषयमार्थसत्यदर्शनं तदेव प्रमाणम् , न तु असङ्ग्रतार्थविषयम् 'अञ्चभा कृरस्ना ोवी' इत्यादि [ पृ० २७ A ]।"——वि**द्याला०**। तुलना—प्र० वा० २।२८१–२८७। **६ प्र० वा० म० टि०** १९१ । **तस्वार्थरा**० १।१२, पृ० ५४ ।

\*'योगिनामप्यागमविकल्पान्यवकीर्णमर्थमात्रदर्शनं प्रत्यक्षम्\* । यदि तै।वद् रागादिस्वसंवित्तिः प्रत्यक्षं, कैल्पना-ज्ञानमपि प्रत्यक्षं स्यात् । सत्यमेतत् ।

#### \*कैरपनापि स्वसंवित्ताविष्टा नार्थे विकरपनात् ।\*

तद् विषये रागादिवदेव अप्रत्यक्षमपि स्वसंवित्ती न, इति न दोषः । एवं तावत् प्रत्यक्षम् । .

भोट. 5 ऽख़ुल दङ् कुन जींब योद् शेस दङ् ॥ जेंस छुम लतर स्वग् रद्पग लस ब्युङ् ॥ ७॥ द्रम दङ् मुडोन उदोद चेस ब्या ॥ मुडोन छुम लतर स्वग् रिव स्वस् ॥

रे' शिग् ऽख़ुळ् पिंड शेष् प नि स्मिग् र्यु ल सोग्स प ल खु ल सोग्य प्राप्त प्त प्राप्त प्राप्त

बयः दहः ब्चस् पर् तोंग्सः पिंडः पियर् ॥ छदः मिंडः ऽत्रसः बुः निदः दुः योद् ॥ ८ ॥

ऽदि: लः भियः रोल्॰ पः र्नम्सः क्यिः ब्हिनः दुः छदः मः लसः ऽत्रसः दुः स्क्येसः पः दङः ब्यः वः दङः ब्चसः पर्ः विया ऽत्रसः बुर् ग्युर् पिऽः श्लोसः पः देः त्रिद् युल्ः ग्यिः र्नम् पः चनः दुः स्क्येसः पः दङः ब्यः वः दङः ब्चसः पर् तोगसः पः देः त्रे व्यः क्लङ्सः नस्।

15 छुद्' म' त्रिद्' दु' ऽदोग्स्' प' स्ते ॥ ब्य' ब' मेद्' पऽङ्' म' यिन्' नो ॥

द्पेर्' न' ऽत्रस्' बु' र्यु' दङ्' केंस्' सु' म्थुन्' पर्' स्क्येस्' प' ल' र्युंडि' ग्सुग्स्' ऽजिन् शेस्' ब्कोंद्' दो ॥ ब्य' ब' मेद्' पर्' यङ्' मा यिन्' प' दे' ब्शिन्' दु' ऽदिर्' यङ्' यिन्' नो ॥

भियङ् न रङ् रिम् ८बस् बु यिन् ॥ दे यि को बो लस् दोन् केस् ॥ युक् मिय स्नब् ब विद् दे टिदिऽ । छद् म दे यिस् ८जल् बर् क्येद् ॥ ९ ॥ ५ Р९².

१ प्र० वा० म० टि० पृ० २०३। २ 'तावत्' PSV मध्ये नास्ति। ३ "कल्पनाज्ञानमपिति। अयमस्यार्थः – यत् खसंवेशं तत् खनेदनं प्रति प्रलक्षम्, रागादिज्ञानवत्, कल्पनाज्ञानमपि तथा इति खमावहेतुः। स्त्लमेतदित्यादिना इष्ट्रसाधनं दर्शयति। अयमाश्रयः – यस्मिन् विषये यद् ज्ञानं शब्दसंकेतप्राहि तत् तत्र शब्दहारेण विषयप्रहणात् सविकल्पकं स्यात्, खरूपं तु अशक्यसंकेतम्, पूर्वोक्तवत्। तस्मात् तस्मिन् अधिगम्ये सर्वं ज्ञानं प्रलक्षमेवेति।" – विशाला० पृ० २० ४। ४ \* प्र० वार्तिकालं ० पृ० ३३९। प्र० वा० म० २।२८७, पृ० २०४। न्या० र० पृ० १०५। मी० स्त्रो० वा० काश्रिका. पृ० २५८ १।१।४। ५ खसंविक्तिरिति न दोषः – PSV । ६ "[ दे लत्रः रे शिग् मृकोन् सम् श्रेस् प्रण्यः प्रतानत् प्रलक्षमित्यत्र 'तावत्'शब्दः कमे, प्रलक्षमुक्ता तदाभासाभिधानमिति कमः।" – विशाला० पृ० २०४-४। ७ "वृत्तेग्स् नस् ऽज्ञुग्पिऽ पियरः रो" – PSV । ८ "युक् दहः ब्चस् पः दोनः यिनः पः देऽ छे।" – PSV ।

गङ्' छे' र्नम्' प' [स्नङ्' ब' PSV2' ] दे' ग्शल्' ब्य ॥ छद्' म' दङ्' देडि' ८न्नस्' बु' नि ॥ ऽजिन्' र्नम्' रिग्' पडि' दे' यि" फियर् ॥ दे' ग्सुम्' ख' दद्' दु' म' ब्यस् ॥ १० ॥

सं.

#### \*भ्रान्तिसंवृतिसज्ज्ञानमनुमानानुमानिकम् ॥ ७ ॥ सार्ताभिळाषिकं चेति प्रैत्यक्षाभं सत्तैमिरम् ॥

र्तेत्र भ्रान्तिज्ञानं मृगतृष्यिकादिशु तोयादिकल्पनाप्रवृत्तत्वात् प्रत्यक्षाभासम् । संवृतिसत्सु अर्थान्तराध्यारोपात् तद्य- 5 कल्पनाप्रवृत्तत्वात् । अनुमानतत्कळादिज्ञानं पूर्वानुभूतकल्पनयेति न प्रत्यक्षम् । अंत्र च

स्वयापारत्रतीतत्वात् प्रमाणं फलमेव सत् । । ८ ॥

अत्र बाह्यानाभित्र प्रमाणात् फलमर्थान्तरभूतं नास्ति । तस्यैव फलभूतस्य ज्ञानस्य विषयाकारतयोत्पत्त्या र्सच्यापार-

**१** \* **\* प्र० वार्तिकालं०** पृ० ३३२ । दश्यतां टिप्ट० ४० पं० १७-३२ । तुलना **- प्र० वार०** २।२८८ - ३०० । २°लापिकं-प्र० वा० म० १० २०५, प्र० वा० म० टि० १० २०५, "व्जेंद् प लस् ब्युह् [=आभिला-पिकं ]"-प्र० वा० देवेन्द्रबुद्धिवृत्ति.भोट. पृ० २४७ 🛦 । 🗦 "तदाभासं" - नय चक्रवृत्ति. पृ०६४ पं० १०। **४ "भ्रा**न्तिज्ञानं तावत् मृगतृष्णिकादिषु तोयादिकल्पनया प्रवृत्तत्वात् प्रत्यक्षाभासम् । संवृतिसत्स अर्थान्तराध्यारोपात् तद्वप-कल्पनया प्रवृत्तत्वात् प्रत्यक्षाभासम् । अनुमानतत्फलादिज्ञानं पूर्वानुभूतकल्पनया न प्रत्यक्षम् ।" – PSV<sup>1\_2</sup> "अनेन चतुर्विषः प्रसक्षाभास उक्तः । **तत्र भ्रान्तिज्ञान**मिखनेन अर्थान्तरकल्पनाज्ञानं तावदुक्तम् ।·····**सं**वृतिसत्स इस्रानेन संकेताश्रयकल्पना-प्रवृत्तं द्वितीयम् । संवृतिसत्स्वि**पे** यज्ज्ञानं तत् प्रत्यक्षाभासमित्यस्य किं कारणमित्याह – अर्थान्तराध्यारोपादिति ।·····सो**ऽपि** क्यं ज्ञायत इत्याह - तद्भूपकल्पनाप्रश्वतत्वादिति । [ पृ॰ २७ B ]·····''अनुमानतत्फलादिज्ञानमिति । अनुमीयतेऽनेनेति अनुमानं लिङ्गम् । तत्र 'स 'एवायं भूमः' इति सबन्धकालानुभूतार्थंकल्पनाप्रवृत्तं ज्ञानम् । तत्फले लिङ्गिज्ञानेऽपि पूर्वानुभूत-कल्पना अस्ति, 'स एवात्राग्निः' इत्यनुमानात् । स्मरणेऽपि पूर्वानुभूताकारकल्पना [पृ० २८ 🛦 ] 'एवं मया [म्योङ्' ङो एर.=] अनुभूतः' इति । आभिलाविकमपि पूर्वानुभूतकल्पनानतिकान्तम् , तदभावेऽभिलावाभावात् । आदिशब्देन संशयज्ञान-ग्रहणम् । तत्रापि 'किं स एव आहोस्सिदन्यः' इत्येतादशाकारा पूर्वानुभूतकल्पना जायते इति इदं पूर्वानुभूतार्थं कल्पनाज्ञानं तृतीयम् । सतै सिरमिखनेन इन्द्रियोपघातजं तैमिरादिज्ञानं प्रत्यक्षाभासं चतुर्थमुक्तमिति [ पृ० २८ B ]।''- विशासार । ५ "अत्र चेति अस्पन्मते । स्वयापारप्रतीतत्वादिति व्यापारेण सह प्रतीतत्वादित्यर्थः । इदं प्रमाणत्वेषचारस्य कारणम् । प्रमाणं फल्समेव स्रदिति । प्रमाणस्य फलम् अधिगतिः, तच खयमेव तदात्मकमिति । तसादमेदः ।" - विश्वाला० पृ० ३०B। ६ \* \* प्र० वार्तिकाऌं० पृ० ३४९। सन्मतिवृत्ति. पृ० ५२५। न्यायमङ्गरी. पृ० ६६। ''सञ्यापार-प्रतीतत्वात् प्रमाणं फलमेव सत् । स्वसंवित्तिः फलं चात्र तद्गुरो द्यर्थनिश्वयः । विषयाभासतैवास्य प्रमाणं तेन मीयते ॥ यदाभासं प्रमेयं तत् प्रमाणफलते पुनः । ब्राह्मग्राहकः( ग्राहकाकार १ )संवित्ती त्रयं नातः पृथकृतम् ।" – प्र० वा० म० ठि० पृ॰ २२१। तुलना **- प्र॰ वा॰** २।३०१-३१९ । तस्वसं॰ ॥१३४४॥ स्यायनिन्दु, १।१८,१९। सांख्यकारिकायुक्ति-दीपिकावृत्ति पृ॰ ४०। "उभयत्र तदेव ज्ञानं फलम्, अधिगमरूपत्वात् । सन्यापारवत्र्यातेः प्रमाणत्वम् ।" - न्यायप्रवेशक. पृ॰ ७। ७ "अत्र बाह्यानामिव प्रमाणात् **फल्लमर्थान्तरं नास्ती**ति । अत्रापि तादश एव दोषो न भवति । **तस्यैवे**त्यादिना अयमर्थः प्रकार्यते [पृ० ३०छ] ....। ज्ञानस्याधिगतिरूपत्वात् साध्यत्वप्रतीतिरिति फलत्वमुपचर्यते । तस्यैन च विषयाकार-परिग्रहणकर्मणा व्यापारेण च सह प्रतीतिरिति प्रमाणत्वमुपचर्यते व्यपदिश्यते इत्यर्थः [ ३१ 🛦 ]" - विशासार । ८ इदं दिङ्गागवचनं देवेन्द्रवृद्धिना प्रमाणवार्तिकवृत्तौ उद्भृतम् । तस्य च "ऽब्रस् श्रुर् म्युर् पिंड शेस् प दे निद निय युरु थिया निम् पर्, स्क्येस् पिटि स्मो नस् [ब्या बा ?] तोंग् पा दङ् ब्चस् पा छा ब्रेंन् नस् छुद् मा निद् दु ने बद् ब्तग्स्' प' यिन्' नो'' इत्येवं भोटभाषानुवाद उपलभ्यते । तदनुसारेणेत्थमस्माभिः संस्कृतेऽनृदितम् । PSV<sup>1\_2</sup>' अनुसारेण 'ब्यापारेण च सह प्रतीतिः तामुपादाय प्रमाणत्वमुपचर्थते' इति 'ब्यापारेण च सह प्रतीततामुपादाय' इति वा संस्कृतं भवेदिति ध्येयम् । तुलना - ''तस्मिन्नधिगमरूपे फले सन्यापारप्रतीततामुपादाय प्रमाणोपचारः ।'' - तस्वार्थ-रा० पृ० ५६।

प्रतीततामुपादाय \*प्रैमाणत्वमुपचर्यते, नै न्यापाराभावेऽपि\*। यैथा फलं <sup>\*</sup>हेत्वनुरूपमुत्पद्यमानं हेतुरूपं गृह्णाति इत्युच्यते, न न्यापाराभावेऽपि, एवमत्रापि।

> र्वैसंवित्तिः फलं वात्र तद्रूपो ह्यर्थनिश्चयैः । 'विषयाभासतैवास्य प्रमाणं तेन मीयते ॥९॥

े **सँसंवित्तिः फलं वात्र ।** ईयाभासं हि ज्ञानमुत्पद्यते—स्वाभासं विषयाभासं च । तस्योभयाभासस्य येत् स्वसंवेदनं तत् फलम् । कस्मात् ? तेंद्रू**पो हार्थानश्चयः** । येदा हि सविषयं ज्ञानमर्थः तदा स्वैसंवित्त्यनुरूप इष्टोऽनिष्टो वार्थः प्रतीयते । येदौ

१ \* \* अयं पाठः PS<sup>1,2.</sup> PSV<sup>1,2.</sup> मध्ये "छुद् मः विद् दु Sदोग्स् प स्ते ॥ ब्या वा मेद् पSङ् मा यिन् नो ॥" इत्येवं श्लोकार्थरूपेण अनूदितोऽस्ति तथापि अनुवादकैः झृत्यंश एव म्रान्या श्लोकार्थरूपेण अनुदित इति प्रतिभाति । दृश्यतां टिपृ० १०७ टि० ६ । २ तुलना - ''सब्यापार्मिवाभाति व्यापारेण स्वकर्मण । तद्वशाद तद्वयवस्थाना**द कारकमपि** स्वयम् ॥ २।३०८ ॥ यथा फलस्य हेतूनां सदशात्मतयोद्भवात् । हेत्रूपप्रहो लोकेऽकियावत्त्वेऽपि दश्यते ॥ २।३०९ ॥" इति प्रमाणवार्तिके । ३ "यथार्थन्यापाराभावेऽपि कथं तदस्वाभासो भवतीति चेत्, आह - यथेखादि।" - विशाला० पृ० ३ १B। **४** तुलना – ''कार्यं *छ्रनेक*हेतुत्वेऽप्यनुकुर्वेदुदेति यत् । तत् तेनार्षिततद्भूपं गृहीतमिति चोच्यते ॥''**- प्र० वा०** २।२४८ । ५ \* \* ''यङ्' न' रङ्' रिग् ' ऽत्रस्' ब्लु' यिन् ''''''''''''' PSV र । टिपृ० १०७ टि० ६ । प्र0 चा० म० टि० पृ॰ २१५,२२१। प्र० वार्तिकाळं० पृ॰ ३४९। स्या० र० पृ॰ १५८। मी० स्लो० वा० काशिका. पृ॰ २३७। संस्कृतग्रन्थेषु सर्वत्र 'तद्रपो हार्थनिश्चयः' इति पाठः । यद्यपि PS1-2, PSV1-2, VT, अनुसारेण शाक्यमतिविरचितायाः प्रमाणवार्तिकटीकाया ''दोन्' ङेस्' प' नि' दे' ङोस्' यिन्'' [ पृ. २६७४ ] इति भोटभाषानुवादानुसारेण चात्र 'तद्द-पेणार्थनिश्वयः' इति पाठः प्रतिभाति तथापि तद्रूपो हार्थनिश्चयः इति पाठ एव भोटभाषायां शैल्यन्तरेण तथानूदित इति ध्येयम् । ६ प्र० वा० म० टि० पृ॰ २२१ । "विषयाकारतैवास्य ……" – प्र० वार्तिकालं० पृ॰ ३९३ । "विषयाकार एवास्य…" - मी० श्रो० वा० काशिका. पृ० २३७, न्या० र० पृ० १५८। ७ अत्र PSV -अनुसारेण 'खसंवित्तिः फलं चात्र' इति पाठः । केषुचिच संस्कृतग्रन्थेष्वपि 'चात्र' इति पाठ उपलभ्यते इति ध्येयम् । "स्वसंवित्तिः फलं वात्रेति । पूर्वं विषयसंवित्तिः फलमुक्तम् । तस्माद् 'वा'शब्दो विकल्पार्थः । अत्रेति पूर्वेक्तप्रखक्षे । स्वाभासं विषयाभासं चेति .....। तस्येसादि [ पृ॰ ३२ 🛦 ] । उभयाभासं विज्ञानमनुभ्यते । तस्य यत् स्वसंवेदनं स्वानुभवः तत **फ्**रं भवति । कस्मादिति, कया युक्त्या <sup>१</sup>···खसंवित्तेः फलस्वमनुपपन्नमित्याशयेन पृच्छति [ पृ० ३२ в ]" **– विद्याला० ।** ८ \* \* तस्वार्थरा० पृ० ५६ पं० १०-११। तुलना - प्र० वा० म० पृ० २२८। प्र० वा० २।३३७। प्र० वार्ति-काळं० पृ०३४९। ९ "संवेदनं" - तत्त्वार्थरा० पृ० ५६। प्र० वा० २१३३७। "स्वसंवेदनं" - प्र० वा० म० पृ० २२८। प्र० वार्तिकालं० पृ० ३४९। १० टिपृ० १०८ टि० ५। "तद्भूषो ह्यर्थनिश्चय इति हेतुः। "यदा हीत्यादि अस्यैव विवरणम् । हिशब्दो यस्माद्र्ये । यस्माद् यदा सविष्यं ज्ञानमर्थः तदा स्वसंवित्यनुहृपोऽर्थं इष्टोऽनिष्टो वा प्रतिपत्त्रा प्रतीयते तस्मात् स्वसंवित्तिः फलं युज्यते । स्विषयमिति विषयेण सहितं सविषयम् [ पृ० ३२ ४ ] । 'खसंवित्यनुरूप इष्टोऽनिष्टो वार्थः प्रतीयते' इसेतावन्मात्राभिधाने स्वसंवेदनप्रसक्षमेवाधिकृत्येयं फलव्यवस्थिति कस्यचिदाशङ्का स्यात् । इदं तु सर्वस्य प्रमाणस्य फलमिति । तस्मात् आशङ्कानिवृत्यर्थं 'यदा हि स्विषयं ज्ञानमर्थः' इत्युक्तम् । अयं च 'अर्थं'शब्दः प्रमेयवाची [पृ०३३ A]।"-विद्या**ळा०। ११** तुलना - "यदा सविषयं ज्ञानं ज्ञानंश्चेऽर्थन्यवस्थितेः । तदा य आस्मानुभवः स एवार्थविनिश्वयः ॥ यदीष्टाकार आत्मा स्यादन्यथा वानुभूयते इष्टोऽनिष्टोऽपि वा तेन भवत्यर्थः प्रवेदितः ॥"-प्र० वा० २।३३९-३४० । १२ एतदस्माभिः vT. अनुसारेणोपन्यस्तम् , ह्रयतां टिपृ० १०८ टि० १० । शाक्यमतिना विरचितायां प्रमाणवार्तिकटीकायामपि सङ्गृहीतमिदं दिङ्कागस्य वचनम् । तस्य च "देिऽ छे रङ् रिग् प दङ् जेंस् सु मृथुन् प" इति भोटभाषानुवाद उपलभ्यते । तदनुसारेणापि 'तदा खसंवित्यनुहपः' इति पाठ एव समीचीनः । १३ ''यदा तु बाह्य एवार्थः प्रमेयः" - प्र० वा० म० ठि० ५० २२४,२३६ । "अत्रापि फले विषयाहारतैव प्रमाणम् । यदाह आचार्यः -'यदा तु बाह्य एवार्थः प्रमेयः तदा विषयाकारतैवास्य प्रमाणम्, तथा(दा) हि झानं(न)स्वसंवेद्यमपि सरूपमपेक्ष्य अर्थाभासतैवास्य प्रमाणम् । यसात् सोऽर्थस्तेन मीयते । यथा हार्थस्याकारः शुभादित्वेन प्रतिभाति निविशते तद्रपः स विषयः प्रतीयते यावदाकारभेदेन प्रमाणप्रमेयत्वमुपचर्यते ।"-प्र० वार्तिकालं १ १९३। "यदा त्विलादि" - विशाला ० पृ० ३३ B। तुलना - प्र० वा० २।३४९।

तु बाह्य एवार्थः प्रमेयः तदा <sup>१</sup>विषयाभासतैवास्य प्रमाणम् । तदा हि ज्ञानस्वसंवेद्यमपि स्वैरूपमनपेक्ष्य अर्थाः भासतैवास्य प्रमाणम् । यस्मान् सोऽर्थस्तिन मीयते । वैधा यथा हि अर्थस्याकारः क्षेत्राग्रुआदित्वेन ज्ञाने निविश्यते तंत्रद्भूषः स विषयः प्रमीयते । वैधा ज्ञानस्य संवित्ति नानाकारामुपादाय तथा तथा प्रमाणप्रमेयत्वमुपचर्यते । विव्यापाराः [हि ? ] सर्वधर्मा इति । क्षाह च—

१ दश्यतां टिपृ० १०८ टि० ६ । ''बाह्ये प्रमेये स्वसंवित्तिफलस्थितावपि विषय।भासतैव ज्ञानस्य प्रमाणमिष्यते, न तु विज्ञप्तिमात्रतावय् ब्राहकाकारः । ......तदा हि **ज्ञानस्वसंवेद्यमपी**त्यादि । **ज्ञानस्य स्व**संवेद्यमिति विब्रहः । **य**स्मादित्यादिना-·····कारणमाह मीयते इति निश्चीयते । यथा यथेलादि ज्ञानस्य ज्ञेथाकारवशेन बाह्योऽर्थो निश्चीयते इलर्षः ।·····ययपि 'सोऽर्थस्तेन मीयते' इलिभिहितं तथापि 'तरमाधनया खसंवित्त्या' इति अवगन्तन्यम् । तथा हि – यथा यथा अर्थाकारः शुभा-शुभादिरूपेण ज्ञाने निविशते तथा तथा स्वसंवित्तिः प्रथते । यथा यथा स दश्यते तथा तथा शुभाशुभादिः रूपादिरथीं विनिश्चीयते [पृ० ३३ B] । · · तद्वशाद् विषयनिश्वयो भवति, नान्यथा, तस्माद् विषयामासता प्रमाणम् [''पृ० ३४ A] ।" – विशाला० । तुलना — "तस्मात् प्रमेये बाह्मेऽपि युक्तं खानुभवः फलम् । यतः खभावोऽस्य यथा तथैवार्थविनिश्चयः ॥ तदर्शभासतैनास्य प्रमाणं, न तु सन्नपि । प्राहकात्माऽपरार्थत्वाद् बाह्येष्वर्थेष्वपेक्ष्यते ॥ यस्माद् यथा निविष्टोऽसावर्थात्मा प्रत्यये तथा । निश्नीयते निविष्टोऽसावेवमित्यात्मसंविदः ॥ इत्यर्थसंवित् सैवेष्टा यतोऽर्थात्मा न दर्यते । तस्माद् बुद्धिनिवेश्यार्थः साधनं तस्य सा किया ॥ यथा निविशते योऽर्थः यतः सा प्रथते तथा । अर्थस्थितेस्तदात्मत्वात् खविद्प्यर्थविद् मता ॥" - प्र० वा० २।३४६-३५० । २ "रङ् डो॰ बो॰ ल' मि॰ ब्ल्तोस् पिंडे" – PSV । 🗦 "यद्याकारमनादृत्य प्रामाण्यं च प्रकल्प्यते । अर्थिकियाऽविसंवादात तद्रूपो हार्थनिश्चयः ॥ १३२८ ॥ इलादि गदितं सर्वं कथं न व्याहतं भवेत् । वासनापाकहेत्त्थस्तस्मात् संवादसम्भवः ॥ १३२९ ॥ नैव ह्यर्थेकियाऽविसंवादित्वमात्रेणाकारमनपेक्ष्य प्रामाण्यं कल्पनीयम्, विषयाकारस्याप्रामाण्यप्रसङ्गात् । तद्भूप इति ज्ञानस्थामासहयः । 'आदि'शब्देन यथा यथा हार्थस्याकारः शुभ्रादित्वेन सन्निविशते तद्रूपः स विषयः प्रमीयते इत्यादिकमाचार्यायं वचनं विरुध्यत इति दर्शयति । अधीकियासँवादस्तु पूर्वार्थानुभववासनापरिपाकादेव प्रमाणान्त-राद् भवतीत्यवसेयम् ।'' **- तत्त्वसं० पं० पृ० ३९५** । **४ "ग्रभ्राग्रभ्रा**दित्वेन" - PSV<sup>1</sup>-²: । "ग्र**भ्रा**दित्वेन" - **तत्त्वसं०** पंo पृ० ३९५। ''शुभादित्वेन" - प्रo चार्तिकाछं० पृ० ३९३ । [स्हुग् प' मि स्हुग् प' ल' सोग्स् प णा=] गुभाग्रभादि° – विशाला० पृ० ३३ চ। ५ "तत्तद्भूषः" – PSV<sup>1</sup>-१. । "तद्भूषः" – तत्त्वसं० पं० पृ० ३९५, प्र० चार्तिकालं ७ पृ॰ ३९३ । ६ "अभिन्नात्मकस्य ज्ञानस्य प्राहकाकारादिविभागः कथमिति चेत्, "आह - [ दे ल्तर् शेस् प' ल' सोग्स्' प' स्ते vT.= ] तथेत्यादि । अयमस्य संक्षिप्तोऽर्थः—तत्त्वतस्तद्विभागोऽसनेव । "यथादर्शनं प्रमाणप्रमेय-व्यवस्थेयं कियते, न तु यथावत् तत्त्वतः । [ पृ० ३४ 🖈 🗀 । तथेति यथोक्तोमयाभासस्य ज्ञानस्येति । **ञ्चानस्य संवित्ति**ः मिति कर्मभूतस्य ज्ञानस्य संवित्तिं दर्शयति । किम्भूताम् ? नानाकाराम् । नाना आकारो यस्याः सा तथोका । . . . उपादा-येति तां प्रमाणभूतां गृहीत्वा तथा तथा इलादौ अविकल्पके तावद् प्राहकाकारः कल्पनापोढः प्रत्यक्षप्रमाणम् , स्पष्टावभासि प्राह्माकारस्वलक्षणं प्रमेयम् । लिङ्गजेऽपि प्राहकाकारोऽनुमानप्रमाणम् । ···अस्पष्टाभं प्राह्माकारसामान्यलक्षणं प्रमेयमिति । उपचर्यते इति व्यपदिस्यते [पृ॰ २४B] ।"—विशाला०। ७ "अत एवोक्तम् - निर्व्यापाराः सर्वेधर्मा इति ।"-प्र० वार्तिकालं० पृ० ३६६ । "निर्वापाराः [हि १] सर्वधर्मा इति, अनेन तस्या ज्ञानसंवित्तेः आन्तत्वं प्रकास्यते ।" **- विशाला०** पृ॰ ३४ B । ''न, व्यवस्थाश्रयत्वेन साध्यसाधनसंस्थितिः । निराकारे तु विज्ञाने सा संस्था न हि युज्यते [ तत्त्वसं ० ॥ १३४६ ॥ ], नेत्यादिना उत्तरमाह । नीलखेदं संवेदनं न पीतस्यिति विषयाधिगतिब्यवस्थाया अर्थ-सारूप्यमेव निबन्धनम् , नान्यत् , इति व्यवस्थाप्यव्यवस्थापकभावेन साध्यसाधनव्यवस्था नोत्पाद्योतपादकभावेन । यस्मान्न पारमार्थिकः कर्तृकरणादिभावोऽस्ति क्षणिकत्वेन निर्व्यापारत्वात् सर्वेधर्माणाम् । ज्ञानं हि विषयाकारमुत्पद्यमानं विषयं परिच्छिन्ददिव सन्यापारमिवाभाति । .....तस्मात् साकारमेव ज्ञानं प्रमाणं न निराकारम् । " - तस्त्रसं० पं० पृ० ३९९ । ८ ''[ सम्रस् प यङ् · · · v र .=] आह चेखादिना प्रमेयादिन्यवस्थां तां दर्शयति । य आभासोऽस्येति विष्रहः । स्वांशप्रमाणत्व-साधनात् अत्र विषयाभासो प्राह्मः । प्रमेयं तदिति स विषयाभासः प्रमेयः । प्रमाणफळते पुनः प्राहकाकारसंवित्ती [ पृ० ३५ A ] इति । प्राहकाकारः प्रमाणता, संवित्तिः फलता । ... त्रयं नातः पृथकृतमिति [ पृ० ३५ B ] ।"-विशालाः । दर्यतां टिप्ट॰ १०३ टि॰ ९ । 'तदेव ( एतदेव PSV² ) कथयति'—PSV ।

#### ∗यैदाभासं प्रमेयं तत् प्रमाणफळते पुनः । प्राहकाकारसंवित्ती त्रयं नातः पृथकृतम् ॥ १० ॥∗

चि स्तो श्रेस् प छुल् ग्निस् सो श्रेस् जि ल्तर् तोंग्स् पर् ब्य शे न। युल् शेस् प दङ् देडि शेस् पडो ॥ द्ब्ये बस् ब्लो यि छुल् ग्निस् नि ॥

कः मेद् दे PSV² )। ग्सुग्स लः सोगस पिऽ द्रन प वृहिन नो।
प्रिक्ष के प्रमास के प्रमास प्रमास करा के सोगस परितर के स्ता प्रमास प्रमास प्रमास के प्रम

केथ द्विरूपं ज्ञानमिति कथं प्रतीयते ?

#### <sup>4</sup>† विषयज्ञानतज्ञ्ञानविशेषात्तु द्विरूपता । †

20 <sup>अ</sup>विषये हि रूपादें। यद् ज्ञानं तदर्थस्वाभासम् । विषयज्ञाने तु यद् ज्ञानं तद् विषयानुरूपज्ञानाभासं स्वाभासं च । अन्यथा यदि 'विषयरूपमेव सैंज्ञानं स्वात् स्वरूपं वा, ज्ञानज्ञानमपि विषयज्ञानाविशिष्टं स्वात्\* । नै चोत्तरोत्तराणि ज्ञानानि

१ \* \* प्र० वा० म० टि० ५० २२५, २२९ । "……ब्राह्मकाकारसंवित्योः……"-मी० स्हो० वा॰ भट्टोम्बेकवृत्ति. १० १३९, मी॰ स्ठो॰ वा॰ काश्चिका. १० २३८, न्या॰ र० १० १५९, तन्त्रास्टोकवृत्ति.। "प्राहक विषयाभास-संवित्तिशक्तित्रयाकारभेदात् प्रमाण-प्रमेय-फलकल्पनाभेद इति" - तत्त्वार्थरा० पृ० ५६ । **२ "अध द्विरूप**मिखादि ।" - विशाला० पृ० ३५ छ । तुलना - प्र० वा० २।३९८ । "विषयाकारता प्रकृता साधियतुम्, 'कथं पुनर्जायते द्विरूपं विश्वानम्' इति प्रकमात् । तत्रापि द्वाभासं हि विज्ञानं खाभासं विषयाभासं च । तत्र विषयतायामेव महत्वास्था।" **- प्र० चार्तिकालं०** ५० ४२५, ४०३। ३ † † प्र**० वा० म० टि०** ५० २३४, २३२, २४४ । प्र० वार्तिकारुं ० ५० ४२५ । "विषयज्ञानतज्ज्ञानविशेषात्त्वित्यादि" - विशास्त्रा० ५० ३५ в । "घटविश्वान-तज्ज्ञानविशेषातु ....।" - मी० श्लो० वा० मट्टोम्बेकवृत्ति. पृ० २६७, न्या० ए० पृ० २९८। "विषयज्ञानतज्ज्ञानभेदाद् बुद्धेर्द्धिष्पता" - PS. PSV. । 8 \* \* "विषये रूपादौ यद् ज्ञानं तदर्थस्त्राभासम्, विषयज्ञाने तु यद् ज्ञानं तदर्थानु-रूपझानाभासं स्वाभासं च । अन्यथा यदि विषयज्ञानमर्थाकारमेव स्वात् स्वाकारमेव वा विषयज्ञानज्ञानमेषि तदविशिष्टं स्यात्।''-प्र० वार्तिकालं ९ प्र० ४०३। ''विषये हि इति । हिशब्दोऽवधारणार्थः भिवकमश्च । तदर्थस्नाभासमिति इदं प्रमाणफलम् । तत्र अर्थाभासं विषयाकारस्वात्, स्वाभासमनुभवाकारस्वात् । विषयानुरूपशानाभासमिति ।···· **स्वाभास**मिति । · · · अम्यथेति द्विरूपत्वाभावे यदि विषयानुरूपमेव विषयज्ञानं स्यादिति नानुभवरूपमिष [ पृ० ३६ A ] · · · स्चरूपं वेति अनुभवाकारमेव वा, न विषयाकारमि । ज्ञानज्ञानमि विषयज्ञानाविशिष्टं स्यादिति । ज्ञानज्ञानं विषयज्ञानालम्बकं ज्ञानम्, तद् विषयज्ञानादविशिष्टं, विशिष्टं न स्यात् [ पृ० ३६ ।''-विशाला० | तुलना प्र० वा० २।३६८–४२२ । **५ '**'युष्ठ्' ग्यि' डो' वो विद्''=  $PSV^1$ - । ६  $PSV^1$ - अनुसारेण **'स्वज्ञानम्'** इसस्माभिरत्र लिखितम् । 'विषयझानम्' इति पाठश्वेत् तत्स्थाने स्यात् तदा सम्यग् भाति । ७ "यदाहाचार्यः - न चोत्तरोत्तराणि ज्ञानानि पूर्वपूर्वज्ञानविषयाभासानि स्युः, तस्याविषयत्वात् ।"-प्र० वार्तिकालं० पृ० ४०९। तुलना –''अन्यथा

पूर्वविद्रैकृष्टविषयाभासानि स्थः, कस्मात् ? तस्याविषयत्वात् । तैस्माद् ज्ञानस्य द्विरूपता सिद्धा ।

\*सैमृतेरुत्तरकालं च न ह्यसावविभाविते ॥ ११ ॥\*

स्मृतेरुत्तरकालं च 'द्विरूपता' इति सम्बन्धः । †वैसाद्यानुभवोत्तरकालं विषये इव ज्ञानेऽपि स्मृतिरूपचते तसादित द्विरूपता ज्ञानस्य† स्वसंवेद्यता च । कैसात् ? न ह्यासावविभाविते । न ह्यानुभूतेऽथें स्मृतिर्देश्यते, रूपादिस्मृतिवत् ।

फ़ होस्' प' ग्शृत्' भ्यिस्' अमृस्' म्योङ्' न ॥ थुग्' मेद्' दे' लऽङ्' द्रन्' प' स्ते ॥ दे' ब्हित्' युल्' ग्शृत्' ल' ऽफो' व ॥ मेद्' ऽग्युर्' दे' यङ्' मूँथोङ्' व' जिद् ॥ २२ ॥ फ़ि PS<sup>1</sup>

चि स्ते ग्तुग्स् छ सोग्स् प ब्हिन् हु यह बेस् प ग्रान् पियस् व्यस् पिट मुहोन् छम् ब्तिग् पर् व्य स्ते ॥

दे यह प्रान् प प्रान् ने ॥ दे हि जिस् छ ग्रान् पियस् व्यस् पर् प्रान् प्रान्य प्रान् प्रान् प्रान् प्रान् प्रान् प्रान् प्रान् प्रान् प्रान्य

चोंद्' स्मुब्' स्लोब्' द्पोन्' स्थिम्' म' यिन्' ॥ <sup>११</sup>डेस्' पर्' स्लिब्' पो' मेद्' पर्' द्गोङ्स् ॥

क्षारामेवैकं संयोज्येतार्थसम्भवात् । ज्ञानं नादष्टसम्बन्धं पूर्वार्थेनोत्तरोत्तरम् ॥" – प्र० वा० २।३८७। "उत्तरोत्तराणि वेषयादि । चकारोऽवधारणे । उत्तरोत्तराणि विषयज्ञानज्ञानादीनि, तानि पूर्वः अनुभवज्ञानस्य यो विषय उत्तरोत्तरज्ञानमपेश्य ज्ञानेन अन्तरितत्वाद् [ रिङ् ब ॰ ए॰ = ] विप्रकृष्ट् इति तदाभासानि न स्युरेव । क्षस्यात् १ तस्य अविषयत्वात् । तस्य यश्चोक्तस्य अर्थस्य उत्तरोत्तरज्ञानानामविषयत्वात् ।" – विशास्त्राठ ए० ३०४ । १९४१ । १९४ अनुसारेणात्र 'उत्तरोत्तराणि च ज्ञानानि पूर्वविप्रकृष्टविषयाभासानि न स्युः' इत्यपि पाठः स्यात् ।

१ "रिङ् ब" - vT. = विप्रकृष्ट । "रिङ् दु ऽदस् प" - PSv1-2 = अतिकान्त (१)। २ "तस्मात तस्यापि अर्थाभासत्वमेष्टन्यम् । तस्याच द्विरूपता सिद्धा" **– विशाला**० ५० ३० छ। ३ \* \* प्र**० वार्तिकालं०** पृ० ४२५ । मी० श्लो० वा० भट्टोम्बेकवृत्ति. पृ० २६७, *न्या० र*० पृ० २९८। **८ ''यस्माचानु**मवोत्तरकालं निषये इन ज्ञानेऽपि स्मृतिक्त्यवते **तस्मादस्ति द्विरूपता ज्ञानस्ये**खादि न्याचष्टे"-प्र० वा० म० टि० पृ० २४४। **"यस्माद् नु**भवोत्तरकालं विषये इव ज्ञानेऽपि स्मृतिरूत्पद्यते **तस्माच ज्ञानस्य द्विरूपता सिध्यति"**—PSV<sup>1\_2</sup> । "तदाइ - स्मृतेश्च द्विरूपता सिद्धेति ।" - प्र० वार्तिकाऌं० १० ४२५ । "सापि सिध्यति संस्मृतेः ।" -प्र० वा० २।४२३ । "स्मृतेहत्तरकालं चेलादि । असाद् यथा परस्परविलक्षणेषु रूपादिष्वतुभूतेषु अन्योन्यविवेकेन स्मृतिः भवति तथा ज्ञानेष्वपि । तस्मादस्ति द्विरूपता ज्ञानस्य । [पृ० ३८४] ......यतः भेदेन स्मृतिर्भवतीति ... अर्थसारूप्यमिष्यते । तस्माच ज्ञानं द्विरुपं सिध्यतीति । स्वसंवेद्यता चेति । .....उत्तरकालं रमृते**र्ज्ञानस्य द्विरूपता** केवला **न सिध्य**ति, अपि तु स्वसंवित्तिरपि या प्रमाणस्य फलस्वेन इध्यते [पृ० ३८B] ।"-**विशाला०। ५ प्र० बार्तिकालं०** १० ४२५,४२६। तुलना - प्र**० वा०** २।४२६,४८५ । ६ "कस्मादिति ··· [ ऽदि' ल' शेस्' प' ल' सोग्स्' प vण ≈] **न हास्ता**वित्यादि । अस्यायमर्थः – यत्र स्मृतिस्तत्र अनुभवः, रूपादिवत्, स्मृतिश्च [ अत्र ] अस्तीति कार्यहेतुः ।" – विशाला॰ पृ॰ ३८B। तुलना – प्र॰ वा॰ म॰ टि॰ पृ॰ २७१। ७ "ऽदोद् फियर् रो" – १९<sup>8</sup> । ८ "ब्य ब Sदि' होस्' प' होस्' प' गृश्न्' नियस्'' - PSV2 । ९ "गङ्' दग्' गिस्'' - PSV2' । १० ''Sदोद्' फियर्' रो'' - PSV2' । **११ ''बिद्' दे' दे**' स्त्र्र् न' म्डोन्' सुमृ' र्तोग् प' दङ् ब्रस्र्' व' शेस्' ब्य' द' ऽदि' ग्नस्' प' ग्रिन्' नो ।''– PSV<sup>2</sup>'। १२ "बिय" - PSv" vT । १३ "स्त्रिङ् पो डेस् पर् म द्गोङ्स् सो । छ शस् गृश्न् दु स्प्र बिंट पियर् ।" -PSV<sup>2</sup>ः। ''स्त्रिङ्' पो∴मेद्' चेस्' केस्' प' ८म् । गृश्न्' दु' न' छ' शस्' स्प्रस्' पिय**द्'' –** ए"।

ग्शन्' दु' छ' शस्' सु' ग्रुङ्स्' प्रयुद्ग् । देस्' न' खो' बोस्' ब्र्तग्' पर्' ब्यडो ॥ १३ ॥

चृंद् प' ब्रमुब् प' नि रलोब् द्पोन् द्बियग् ग्लेन् भिय' म' यिन् नो ॥ \* गैङ् गि' फ्यिर् चृंद् प' स्मुब् प' दे' ल' नि रलोब् द्पोन् भियस् स्विङ् पो' मेद् पर् द्गोङ्स् प' स्ते । दे' लत' म' यिन् न' छ' शस् चन् दु' मृज्द पर् रोश् ॥ देस् न' खो' बोस् क्यङ् छृद् म' ल' सोग्स प' चुङ् स्द् चिग् ब्र्तग् पर् ब्यडो ॥

क्षांनान्तरेणानुभवेऽनिष्ठा, तत्रापि <sup>३</sup>हि स्मृतिः । विषयान्तरसञ्चारस्तथा न स्यात् , सँ चेष्यते ॥ १२ ॥ क

स्यादेतत् — रूपादिवद् ज्ञानस्यापि ज्ञानान्तरेणानुभव इति । तज्ञायुक्तम् । यसाद् ज्ञानान्तरेणानुभवेऽनिष्ठा अँनवस्था ईति, अस्य ज्ञानस्य ज्ञानान्तरेणानुभवे । कथम् ? तञ्जापि हि समृतिः । १० अयेन ज्ञानेन तद् ज्ञानमनुभूयते । तञ्जापि पश्चात् समृतिर्देष्टा । तेन तज्ञापि ज्ञानान्तरेणानुभवेऽनवस्था स्यात् । विषयान्तरसञ्ज्ञारस्तथा न स्यात् सै चेष्यते । १० तस्मादवश्यं ज्ञौनस्य स्वसंवेदनमभ्युपगन्तव्यं तस्य च फरूत्विमिति स्थितमेतत् प्रस्यक्षं कल्पनापोद्धमिति । ततः परं परप्रणीतं प्रस्यक्षं परीक्ष्यते —

१ \* \* "बङ् न दे' ल स्लोब् द्योन् विवस् स्लिङ्गो म द्गोङ्ग् प ग्रिन् ते। गङ् गि फियर् चींद् प' ब्रमुब् पर्' छ' शस् ग्शन् दु' ब्कोद्' प' यिन् परि' फियर्' रो ।"- PSV2'। २ \* # मी० श्लो० वा॰ भट्टोम्बेक्यृत्ति पृ॰ २४७, न्या॰ र॰ पृ॰ २७७,३२१। प्र॰ वा॰ स॰ टि॰ पृ॰ २६१; २७१ । तुलना – प्र॰ वा॰ २१५१३-२१। **३ "च** स्पृतिः" - न्या० ए० पृ॰ २७७। **४ "स चेक्ष्यते"** - PS<sup>1</sup>. PSV<sup>1</sup>, प्र० चा० **म० टि० पृ**०२६१,२७१ । "गोचरान्तरसञ्चारस्तथा न स्यात् स चेक्ष्यते ॥ २०२६ ॥" – तस्वसं० पृ० ५६५ । ५ ''चि' स्ते: ग्सुग्स्' लः सोग्स्' पः बृश्निः दुः'' [=अधः रूपादिवत्···] PSV<sup>1</sup>-<sup>2</sup>। [ऽदि**र् ऽग्युर्** मोद्' चेस् प' ल' सोग्स्' पस् vT.=]। स्यादेतिदित्यादिना 'ज्ञानान्तरेणानुभवोऽभीष्ट एव, तस्मात् सिद्धसाघनत्वम्' इति पराभिप्रायं प्रकाशयति । **ज्ञानान्तरेणे**त्यादिना सिद्धसाधनत्वं परिहरति । येन ज्ञानेन ज्ञानमनुभूयते तत्रापि उत्तरकाले स्मृति-**र्ष्ट्रा, अननु**भूते च स्मृतेरयोग इति । तस्मात् तदालम्बनं ज्ञानान्तर्मुत्पचते, तत्रापि स्मृतिः, ततस्तत्राप्यन्येनेति । तस्माज्ज्ञा-नान्तरेणानुभवे ज्ञानानामनवस्था [ पृ० ३८฿ ] ।·····तथा सति को दोष इति चेदाह – विषयान्तरसञ्चार इत्यादि । विषयान्तरे ज्ञानप्रवृत्तिर्न स्यात्, इष्यते च ।"-विशाला० ए० ३९ 🛦 । "अथापि स्यात् – ज्ञानान्तरेण तस्य सिद्धि-र्भविष्यतीत्याह—ज्ञानान्तरेणेत्यादि" - तस्वसं० पं० पृ० ५६४। ६ 'ज्ञानमपि ज्ञानान्तरेणानुभूयते इति । तदप्य-युक्तम् ।' इत्यपि अत्र संस्कृतं स्यात् । 😉 ''किञ्च, यदि ज्ञानान्तरेणानुभवोऽङ्गीकियते तदा तत्रापि ज्ञानान्तरे स्पृतिरुत्यवते एव 'ज्ञानज्ञानं ममोत्पन्नम्' इति, तस्याप्यपरेणानुमयो वक्तव्यः, न ह्यननुभूते स्मृतिर्युक्ता । ततश्चेमा ज्ञानमालाः कोऽनन्यकर्मा जनयतीति वक्तव्यम् । . . . . . सेव पूर्वधीस्तरीत्तरां युद्धिं जनयतीति चेदाह - गोचरान्तरेखादि । एवं हि विषयान्तरसञ्चारो न प्राप्नोति । तथाहि - पूर्वपूर्वो बुद्धिरुत्तरोत्तरस्य ज्ञानस्य विषयभावेनावस्थिता प्रखासचा चोपादानकारणतया । तां तादशीमन्तर-ङ्गिकां त्यक्त्वा कथं च बहिरङ्गमर्थं गृहीयात् ।''-**तत्त्वसं० पं०** ५० ५६५ । ''यदि ज्ञानस्य **ज्ञाना**न्तरेणानुभवः, स कथं ज्ञातब्यः १ तत्रापि स्मृतिरेष्टेति, तद्देरनं तर्हि ज्ञानान्तरेणेति तत्रापि स्मृतिरेव प्रमाणम् । तदा चेमां मालां ज्ञानतद्देदनानां को हेतुरनुबन्धवर्ती जनयेत्।" – प्र**० जार्तिकार्ल०** पृ० ४५५-६। ८ "शेस् ब्य व" – PSV<sup>1</sup>-<sup>2</sup>। अत्र यथास्य **'इति'** इति संस्कृतं भवति तथा 'नाम' इखिप संस्कृतं भवेदिति ध्येयम् । ९ 'अस्य ज्ञानस्य' इति पाठः PSV1 मध्ये नास्ति । १० \* \* PSV अनुसारेण तु एतत्स्थाने 'ज्ञानान्तरेण तस्य ज्ञानस्यानुभने' इति पाठः प्रतिभाति । ११ दश्यतां टिपृ० ११२ टि० ४ । **१२ 'ज्ञानस्य स्वसंवेद्यत्वमभ्युपगन्तव्यम्'** इति पाठोऽप्यत्र संस्कृते स्यात् । "यदि प्राह्यन्यसिद्धा-विप व्यक्तं वस्तु ३६यते [पृ०३९४] सर्वेमिदं जगद् व्यक्तं स्यात्, अव्यक्तव्यक्तिकरवेन विशेषाभावात्। न च भवति । तसाद् ज्ञानस्य स्वसंवेद्यस्वमभ्युपगन्तव्यमिति [ ५० ३९ ४ ]" - विशाला० । तुलना-प्र० वा० म० २।५४१। ''तस्मात् स्ववेदनमेष्टव्यम् ।'' प्र० वा० म० टि० १० २८१।

नीचार्यस्य वादविधिरसारो वेति निश्चितम् । अन्यथांशस्य वचनात् तेनासाभिः परीक्ष्यते ॥ १३ ॥

वादविधिनीसार्थवसुबन्धोः, \*तैत्राचार्येण असारो वाभिन्नेतः, यैसाद् वाँदविधाने\* अन्यथा औरा उक्तः, तेनासाभिरपि प्रमाणादिषु किञ्चित् परीक्ष्यते ।

ैदोन्: दे: लस्: स्क्येस् 'पिंड' र्नम्' श्रेस्: ॥ मृडोन्: सुम्: बिन: श्रेस्: ब्य: ब: ऽदिर् ॥ कुन: ल: दोन: ऽदि: श्रेस्: ब्जोंद्: न ॥ गङ्: दे: दे: ऽबड: शिग्: लस्: सिन् ॥

गल्' ते' दे' लस्' शेस्' ब्य' ब' टिदस्' क्येंन्' कुन्' ब्जींद्' प' यिन्' न' नि' शेस्' प' गङ्' धुँल्' गङ्' ल स्क्येस्' प' देि: थ' स्वद्' दु' ब्यिट्' दे' टबट' शिग्' लस्' केशेस्' प' नि' म' यिन्' नो ॥ देमिग्स्' पिटे क्येंन्' टबट' शिग्' लस्' \* शेस्' प' नि' म' यिन्' नो ॥ सेम्स्' दङ्' सेम्स्' लस्' क्युं व्यिट्' नेम्स्' ब्शि' लस्' स्क्ये' बटो शेस्' ग्रुब्' पिटि: म्थट' लस्' - 10

द्मिग्स्' पडो' क्रे' न' द्रन्' सोग्स्' क्यि ॥ शेस्' पडङ्' ग्श्न्' ल' ल्तोस्' म' यिन् ॥ १४ ॥\*

गल्' ते' दोन्' दे' लस्' ब़ेस्' प' द्रिस्' युक्' वृम्' यिन्' न' नि' द्रन्' प' दङ्' । र्जेस्' स्र' द्र्पग्' प' दङ्' म्ङोन्' पर्' द्रदोद्' प' ल' सोग्स्' पिंट' श्रेस्' प' यङ्' द्रिगस्' पर्' ब्य' ब' ग्श्न्न' ल' मि' ल्तोस्' ते । दुद्' प' ल' सोग्स्' † प्' द्रिगस्' नस्' † मे ल' सोग्स्' पिंट' श्रेस्' प' स्कये' ब' नि' म' यिन्' नो ॥ ग्सुग्स्' ल' सोग्स्' प' निद्' ल' दिमिग्स'

१ "वादविधिर्नाचार्यस्य सारो वा नेति निर्णीतम् । अन्यथांशप्रणयनात् (उक्तवादन्ययांशस्य ? ) तेनास्माभिः परीक्ष्यते ॥" इस्रेवमपि अत्र संस्कृतं भवेदिति ध्येयम् । तथाच तदनुसारेण वृत्तौ विशाला-मलवत्यामपि च पठितव्यं संस्कृतम् । "अत्र 'आचार्यचसुबन्धोर्चीद्विधिः' इति लोकप्रसिद्धिरियम् । शास्त्रकारेण तु तेन कृतानां शास्त्रान्तराणां निर्दोषत्वमपेक्ष्य सदोषस्य बादविधेः तत्कृतत्वं न सम्भवतीत्याह - नाचार्यस्य वादविधि-रिति । ननु अदृष्टकर्तृकानां शास्त्राणां कर्ता प्रसिद्धीय निश्चीयते, अत्रापि सास्तीति कथं वादिविधिनीचार्यस्येति चेत्, [स्जिङ् पो' मेद्' चेस्' ङेस्' प' ऽम् ॥ शेस्' प' स्ते । VP.=] असारो चेति निश्चितमिति, प्रकृतस्वात् 'आचार्येण तत्र' इति गम्यते । अनेन अयमर्थः प्रकाश्यते - प्रसिद्धिमात्रेण तावदर्थनिश्रयो न भवति, अर्थाभावेऽपि तत्संभवात् । यद्यपि तेन स कृतः तथापि [दङ् पो' शेस्' रब्' फुल् दु' ब्युङ्' ब' म' स्क्येस्' पर् ग्युर्' प' स्ते । फियस्' ब्लो' बयङ् बर् ग्युर्' प' न' ऽदिस् दे' ल' रिजङ् पो' मेद्' फर्' डेस्' प' स्क्येस्' सो' शेस्' पडो VT = ] आदौ प्रकृष्टा प्रज्ञा अनुत्पन्ना, पश्चात्तु बुद्धी विशुद्धायाम् अनेन तत्र असारी निश्चित इति । [यङ् जि स्त बुर् पा = ] यथा पुनरनेन तत्र असारो निश्चित इदं कथं ज्ञायत इति चेत्, [ ग्रान् दु' न' छ' शस्' स्प्रस्' फियर्' गेस्' प' स्ते पा=] अन्यशांशस्य वचनादिति निर्दोषांशाभिधानादिलार्थः । यहोषदर्शनाद् आचार्येण [चूँद् प स्पुन् प ल पा = ] वाद्विधौ असारिनश्रयाद् [ चोंद्' प' स्मुब्' पर्' ब्येद्' प' छ' पा = ] वाद्विधाने अन्यर्थाशस्य वचनं त एव दोषाः [ खो' बो' चग्' गिस्' v1= ] अस्माभिः प्रकाश्यन्ते इति दर्शयितुमाह – तेनेत्यादि । तेनेति दोषवस्वेन । तथाहि – 'अन्यशं-शस्य वचनात्' इत्यनेन वादविधेः दोषत्रत्त्वं प्रकाशितम् । प्रमाणादिष्त्रिति प्रमाणांश-तदाभास-जाति-तदुत्तरेषु ।'' – विशाला० प् ३९ B। २ \* \* PSV2. अनुसारेणायं पाठोऽसामिर्लिखितः। ३ 'यसाद् वादविधाने अन्यर्थाशस्य वचनात्' इलापि संस्कृतमत्र भवेत् PSV<sup>2</sup> अनुसारेण। **४ 'वादविधान'**नामा प्रन्थो वादविधेर्भिन्नः, सोऽपि च वसुवन्धुना रचित इति ध्येवम् । दर्यता The Vādavidhi and the Vādavidhāna of Vasubandhu [ Advar Library Bulletin. Vol. XVII. Part I. Feb. 1953 pp. 9-19 ] by H. R. R. Iyengar 1 खादन्यायवृत्ति. पृ० १४२ । ५ ''दोन्' दे' लस्' स्क्रयेस्' पिंडि' र्नम्' पर्' शेस्' प' मृङोन्' सुम्' विन्' नो' शेस् व्यः व' ऽदिरु । दोन् दे' केस् पस् कुन् ब्जींद् न ॥ गङ् दे' दे' ऽबड' किग् लस् मिन् ॥"—₽8४° । ६ ''युल्' ल' गङ् लस"-PSV' । ७ \* \* "शेस प' स्क्ये व' नि' म' यिन् ते । ब्शि यि' सेम्स दङ् सेम्स ब्युङ् नेम्स शेस प्रव पिंड मुश्रं हुन हिंदा करें प्रति । दुनिग्स पंडी शे न इन् सोग्स किय । शेस् प ग्श्न छ ब्ल्तोस् म बिन्।"—PSV2 । ८ † † "प ल दुमिग्स प"—PSV2 ।

\* रदे स्ते जि स्तर् थोद् प र्युर् प्रयुर् न नि दे स्तर् र्यस् स स्वर् म कि थरु बिट वेस् पर् मि 10 प्रयुर् ते दे स्तर् न दे दग् मेद् पिट पियर् रो ॥ दे स्तर् न यङ् गङ् स थ स्वद् हु व्य व स्ते दे नि प्रयोब् पर् मि प्रयुर् ते। दे दग् सो सो सो सो सो सो प्राप्त प्रमा पिन् नो ॥ सो सो व दे दग् प्रदुस् प प्राप्त प्रमा पिन् वो ॥ सो सो व दे दग् प्रदुस् प प्राप्त प्रमा पिन् कि दे विद् स्प्रमा ।

> जिः त्तर् स्नब् ब दे योद् भिन् ॥ दे यि पियर् न दोन् दम् हु ॥ सेम्स् विय द्मिग्स् प ल्डः नेम्स् सो ॥ दे ल य स्त्रद् दु म ब्यस् ॥ १५ ॥\*

15 दमिगस्' (मिग्) प' ल' सोग्स्' प' यङ्' द्मिग्स्' पर्' ब्य' ब' बिद्' दु' थल्' बर्' ८म्युर्' ते। दे' दग्' नि' दोन्' दम्' पर्' योद्' पस्' सो ॥ ग्शन्' दु' न' थोद्' प' ग्रिन्' प' स्ल्' ब' ग्विस्' प' ल' सोग्स्' पर्' स्रङ्' ब' य(द)ङ्' स्ङोन्' पो ल' सोग्स्' पर्' स्रङ्' ब'टीं शेस्' पिट' म्युर्' रा ॥

#### "तैतोऽर्थाद् विज्ञानं प्रत्यक्षम्" [ वादविधौ ] इसव

१ \* \* "चि गङ् स्नङ् व दे र्नम्स् ल शेस् प स्क्येस् प दे ल्तर् दे दम् द्मिग्स् पर् व्जीद् प यिन् नम् । चि' स्ते' ग्शन्' स्नङ्' दु' सिन्' क्यङ्' जि' त्तर्' योद्' प' शेस्' पिट' र्खुर्' टायुर्' ग्रङ्' । दे' लस्' चिर्' टग्युर्' शे' न । गर्ल्' ते' जि' स्तर्' स्नङ्' ब' दे' दे' दग्' ल' शेस्' प' स्क्यें' न' नि' दे' स्तर्' न' र्नम्' पर्' शेस्' पिंडि' छोग्स्' ल्ड' नि ब्सग्स् प ल द्मिग्स् प यिन् पिट पियर् कुन् जोंब् तु योद् पर् जिद् द्मिग्स् प शेस् ब्य ब खस् ब्लब्स् नस्। स्डोन् पो ल सोग्स् पर् स्नङ् बिंदि होस् पा निम्स् दोन् दे लस् स्क्येस् पिंदि निम्स् पर् होस् पा बिन् पिंडि फियर् मूडोन् सम् जिद् हु ड्यूर् रो ॥ दे ल्तर् न दे दग् ल दे ब्सग्स प थ स्वद् हु योद् प यिन् यह अर्स सु योद् पिंड र्नम् प त्रिद् प्रथोब् स्ते ।"—PSV"। २ "र्जस दङ् प्रव्स् ल सोग्स् पिंड र्नम् प' ल' Sङ्'थोब्' बो'' — PSv². पृ० ९००A । ''र्जस्' दङ्' प्रङ्स्' ल' सोग्स्' पिंS' र्नम्' प' र्नम्स्' ल' यङ्' थोब्' बो' शेस् प" – VT. पृ० ४२४ । 🗦 \* \* "जि' स्ते' जि' ल्तर् योद् प' लस् ग्श्न् दु स्नङ् यङ् शेस् पिंड र्युर् ऽय्युर् न नि दे रुतर् न जेस् छ सोग्स् प ल थङ् बिंट बेस् पर् नि मि प्रापुर् ते। दे रुतर् दे दग् मेद् परि फियर् रो ॥ दे स्तर् न यङ् गङ् लस् गङ् शेस् थ स्बद् दु ब्य ब देनि थोब् पर् मि ऽग्युर् ते । दे दग् सो' सो' ब' ल' होस्' प' योद्' प' म' यिन्' नो ॥ दे' दग्' ब्सग्स्' प' न' यङ्' सो' सो' ब' र्र्यु' यिन्' ग्या दे' ब्सग्स्' पानि माबिनाते। थास्त्रद्दुयोद्पपि पियर् रो॥ देा बिद्स्स्प्रस्पान्। गङ्क्षिन् स्रङ्बादे लस्मिन्॥ हब् पो बसग्स् प द्मिग्स् पिं फियर् ॥ गर् लस् दे नि दोन् दम् प ॥ दे ल थ स्त्रद् दु म ब्यस् ॥ श्रेस् ब्य' ब' ति' बर्' स्कब्स्' क्यि' छिग्स्' सु' ब्चर्' पडो ॥"-PSv2.। ध "दे' दग्' क्यङ्' दोन्' दम्' पर्' ग्शन्' दु' योद्' पि: फियर्' रो ॥ स्ल. ब' ग्लिस्' ल' सोग्स्' पर्' श्रङ् ब' दङ् स्ङोन्' पो' ल' सोग्स्' पर्' श्रङ् ब' यङ्' शेस्' पि: र्ग्युः यिन्ः नो ॥" PSV 2: । ५ भोटभाषानुवादे PSV । मध्ये भ्रान्त्या श्लोकार्धरूपेणानूदितमिदम् । तुलना – नयचऋवृ० पृ० ९६ टि॰ १। "ततोऽर्थाद् विज्ञानं प्रत्यक्षमिति येन विषयेण विज्ञानं व्ययदिश्यते यदि तत एव तद् भव्ति नान्यस्मात्, न ततोऽन्यस्मादिष, तद् ज्ञानं प्रलक्षं रूपादिज्ञानसुखादिज्ञानबिदिति । अनेन भ्रान्तिज्ञानमपक्षिप्तम् , यथा शुक्तौ रजतज्ञानम् । तिद्ध 'रजतज्ञानम्' इति रजतेन व्यपदिश्यते, ततो रजता्च न जायते, शुक्त्यैव तजन्यते । संवृतिज्ञानमप्यनेनापक्षिप्तम्, तथाहि - 'घटज्ञानं घटज्ञानम्' इत्येवं तद् घटादिभिन्यपिद्ययेत, तेभ्यस्तद् नोत्पद्यते तेषां संवृतिसत्त्वेन अकारणत्वात् । रूपा-

### तैतोऽथीदिति सर्वश्चेद् येन तत् तत एव न।

यदि 'ततः' इस्रनेन सर्वः प्रस्य उच्यते, यद् ज्ञानं यसाद् विषयाद् भवति तस्य व्यपदिश्यते, तत् एव तु न भवति, बालम्बनप्रस्यादेव ज्ञानं न भवति 'चेतुर्भिश्चित्तचैत्ताः' [ अभिधर्मकोशे २।६४ ] इति सिद्धान्तात् । आलम्बनं चेत् स्मृत्यादिशानं नान्यद्धेक्षते ॥ १४ ॥

दिस्य एव तथा समुदितेभ्यस्तदुख्यते । अनुमानज्ञानमप्येतेनैवापक्षिप्तम्, धूमज्ञानसम्बन्धस्मरणाभ्यामपि तदुत्यवते, न वहेरेवेति । तत उत्पन्नमेव, न अनुस्पन्नम्, इखयमप्यथोंऽत्र अभिमतः ।" – विशाला १० १० ३९८ – ४०८ । "अपरे पुनर्वणयन्ति –
ततोऽर्थाद् विश्वानं प्रत्यक्षमिति । तत्र 'ततोऽर्थात्' इति यस्यार्थस्य यद् विज्ञानमपिद्ययते यदि तत एव तद् भवति
नार्थान्तराद् भवति तत् प्रत्यक्षम् । एतेनानुमानादिज्ञानमपिक्षिप्तं भवति, न हि तत एव तद् भवति, किं तिर्हे ? तत्रश्च अन्यतश्च
तद् भवति ।" – न्यायवार्तिक, १।१।४। "तदेवं प्रत्यक्षलक्षणं समध्ये वास्त्रवान्धवं तावत् प्रत्यक्षलक्षणं दूषितुमुपन्यस्पति – अपरे पुनरिति । लक्षणं व्याचष्टे – ततोऽर्थादिति । यत्तदोनित्याभिसम्बन्धाद् यस्पार्थस्य यद् विज्ञानं व्यपदिश्यते यदि
तत एव तद् भवति नार्थान्तराद् व्यपदेशासम्बन्धिनः तत् प्रत्यक्षम् । अत एव व्यपदेशासम्बन्धिनोऽर्थान्तरात् शुक्तिक्ष्याज्ञायमानं रजतेन व्यपदिश्यमानं शुक्तिज्ञानं न प्रत्यक्षम् , व्यपदेशकादनुत्पत्तेः, व्यपदेशकस्य रजतस्य तत्राभावात् ।" – न्यायवार्तिकतारपर्यतिका १।१।४।

१ "तदेवं ब्यवस्थिते इदं परीक्ष्यते – किमयं प्रत्ययापेक्षो नियम आहोस्विदालम्बनापेक्ष इति । ततः किम् १ उभयथापि दोषः । पूर्वनियममधिकृत्य तावदाह – ततोऽधीदिति सर्वश्चेदिति । यदि तत इत्यादि अस्पैव विवरणम् । ... अत्र सर्वधर्मात्मकत्वादालम्बनप्रत्यय एव 'सर्वे'शब्देनोच्यते । कथं धुनः तस्य सर्वधर्मात्मकत्वमिति चेत्, 'आलम्बनं सर्वधर्माः' [ अभिधर्मकोशे २।६२ ] इति लक्षणात् । ... ततश्चायमर्थो भवति - यदि सर्वधर्मखरूपः प्रत्यय उच्यते, यदि आलम्बनप्रत्यय उच्यते इति यानत् । ... येन आलम्बनप्रस्थयसम्बन्धित्वेन **झानं व्यपदिश्यते तत् तत एव न भवति**, किं तिर्हे ? प्रख्यान्तरादिप । 'चतुर्भिश्चितचैताः' [अभि॰को॰ २।६४] इति वचनात् । एवं प्रख्यनियमपक्षे सिद्धान्तविरोधः प्रकान स्यते ।" - विशाला० पृ० ४०A - ४०B। २ दश्यतां टिपू० ३८ टि० १। ३ "आलम्बननियममधिकुलाह् - आलम्बन चेदिसादि । अत्र लक्षणस्यातिन्याप्तिरुक्ता । 'निषयम।त्रम्' इस्तत्र यत् तदा सन्निहितं रूपादि न्यक्तं तद् विज्ञानालम्बनत्वेन 'विषय'शब्देनोच्यते । 'मात्र'शब्द आलम्बनान्तरव्यवच्छेदकः । रमृत्यादिज्ञानमपि रूपादिभिव्यपदिश्यते 'रूपस्मृतिः, आम्ला-भिलाषः, अध्यतुमानम् इति, आलम्बनान्तरानपेक्षं च । तस्मात् तदपि प्रत्यक्षं स्यात् । स्यादेतत् – अनुमेयविषयं ज्ञानमित्र-मात्रान जायते, अपि तु पक्षधर्मत्व-सम्बन्धज्ञानाभ्यामपि । ततः कुतोऽयं प्रसङ्ग इत्याह – अध्यादिज्ञानमित्यादि । यद्यपि तद्यीन्तरादिष जायते तथापि तद्यीन्तरं तेन नालम्ब्यते, ततश्च आलम्बनान्तरानपेक्षजन्मत्वात् शिसुः ( शेसुः ? ) दे vr.=] तद् ज्ञानं प्रत्यक्षं स्यात् । ननु यदि येन विषयेण यद् ज्ञानं व्यपदिश्यते तद् यदि ततो भवति, न न भवति' इलायमपि नियमोऽत्र अभीष्टः, स्मरणादीनां येनालम्बनेन व्यपदेशः तत उत्पत्तिरपि नास्ति तदभावादिति चेत्, असदेतत्, परम्परगापि तत उत्पत्तिरभीष्टत्वात् । अन्यथा कथमिदं युज्यते यद् चादविधावुक्तम् - अनुमानज्ञानमप्यत एव निराकृतम् , धूमज्ञानसम्बन्धसारणाभ्यामपि तद् भवति न तु अमेरेव' इति । अनेन 'धूमज्ञानसम्बन्धसारणाभ्याम् 'अपि'शब्दादमेरपि तदुत्पराते' इत्युक्तं भवति । तदिदं कथं युज्यते यदि व्यपदेशहेतोः परम्परयाप्यत्र जनकत्वं [न] इच्यते ? अन्यथा यदि स्मरणादीनां व्यपदेशहेतोर्विषयस्य तदानीमभावादजनकरवं तदिद्मजनकत्वमनुमानेऽपि समानसिति वाक्यसिद्मप्रयोक्तव्यं स्यात् । अथ स्मरणादीनां विषयः कल्पितं सामान्यं व्यपदेशहेतुः, तस्य च संत्रतिसत्त्वादजनकत्वमेव, तस्मात्तेषामप्रत्यक्षत्व-मितीष्यते, अत्रापि इदमेवोत्तरम् । तथाहि - अनुमानमपि संवृतिसदेव आलम्बते, ततश्च 'धूमज्ञानसम्बन्धस्मरणाभ्यामपि तद् भवति, न तु अमेरेव' इति यदुक्तं तत्र युक्तं स्थात् । तस्मादतिन्याप्तिदोषः स्थित एव ।" - विशाला० ए० ४०B--४१A । बाह्यार्थवादिनां परमार्थत एव बाह्यं प्रमेशं तद्विषयं च प्रमाणमपीष्टम् । तच यथा न युज्यते तथा साधनाय तदालम्बनमधि-कृत्य विचारणामात्रमाह – रूपादिष्वालम्बनार्थो चक्तव्य इति । . . . बाह्यार्थवादिषु स्वयूथ्या बलवन्तः, तेषां निराकरणे इतरे निराकृता एव भवन्ति ''इति तैरेव सह विचारयति । आलम्बनार्थं इति 'आलम्बन'शब्दार्थः । किं यदाभास्नमिलनेन रूपादिपरमाणूनां प्रत्येकं खरूपेणाभासाभावात् समुदायाकारे[ण] च तेषु विज्ञानप्रतिभासादाभासार्थं आलम्बनार्थो दर्शितः । अथ यथेखादिना हेत्वर्थः । यथा विद्यमाना इति नीलादिखलक्षणत्वेन । अन्याभासस्यापीति समुदायाभासस्यापि । 'यद्यपि खाभासं विज्ञानं न जनयति तथापि' इति **अपि**शब्दार्थः ।'' **– विद्याला**० पृ० ४१४ ।

यदि 'ततोऽथीत' इस्यनेन निषयमात्रम् [ उच्यते ] स्मृत्यनुमानाभिलाषादिज्ञानमपि आलम्बनान्तरं नापेक्षते । अध्यादिज्ञानं धूमीद्यालम्ब्य न जायते । रूपादिषु आलम्बनाधीं वक्तम्यः । किं यैदाभासं तेषु ज्ञानमुत्यव्यते तथा ते आलम्बनम्,
भैंथ यथा विद्यमाना अन्याभासस्यापि विज्ञानस्य कारणं भवन्ति ? ततः किमिति चेत्, यदि यथाभासं तेषु ज्ञानमृत्यव्यते तथा सिश्चितालम्बनत्वात् पञ्चानां विज्ञानकायानां संवृतिसदेवालम्बनमिति इष्टं नीलावाभासज्ञानेषु 'ततोऽर्थाद्
विज्ञान'त्वात् प्रत्यक्षत्वं भवति, तथाहि — तेषु तत्समुदाये प्रज्ञप्तिसत्यपि द्रव्यसदाकारो लभ्यते । द्रव्यसंख्याद्याकारेष्वपि
लभ्य(प्री ?)ते । तै एव हि द्रव्यादित्येनाभासन्ते ।

र्जंथ यथा विद्यमाना अन्यामासस्यापि ज्ञानस्य कारणं भवन्ति तथा सित द्रव्यादित्रसङ्गदोषो न भवति, तथा तेषाम-सस्वात्, तक्कंपि 'येन तस्य व्यपदेशः' इत्येतन्न रूभ्यते । न हि तेषु प्रत्येकं ज्ञानमस्ति । \*प्रैत्येकं च ते समुदिताः कारणम्,\*

**१ "धूमाद्यालम्बनम्"** - PSV<sup>2</sup> । २ नयवकशृति. पृ० ९६ पं० ७ । ३ नयचकवृत्ति पृ० ९६ पं० १, पृ० ९९ पं० २३ । ४ नयचऋदृत्ति. पृ० ९९ पं० २९ । ५ "सम्बितालम्बनत्वादिति समुदायालम्बनत्वात्, सिवतः सञ्चय इति कृत्वा, सञ्चयश्च समुदायः । सञ्चितालम्बनत्वं तेषां [पृ० ४१ B] समुदायाभासत्वात् । अथवा सञ्चितत्वेन आलम्बनत्वादिति समुदायाभासत्वादित्यर्थः । आलम्बयतेऽनेनेति करणकारकं कृत्वा आभास 'आलम्बन'शब्देनोच्यते । **संबृतिस देवालम्बन**मिति अपल्यक्षत्वम् इति शेषः । सं**बृ**तिसदालम्बनत्वं संघातस्यादव्यसस्वात् । अनेन 'यत् संवृतिसदालम्बनं तदप्रसम्, स्मृत्यादिज्ञानवत्, इन्द्रियज्ञानमपि तथा' इति न्यम्भकविरोधप्रसङ्ग उक्तः । ननु स द्रव्यसतामेव परमाण्नामाकारः, त एव हि परस्परोपकारकाः तथा प्रतिमासन्त इति नानाकारार्थवादे कदान्विद्सिद्धत्वमुच्येत इस्याशङ्कायामाह् — इष्टमिस्यादि। इष्टमिति अभ्युपगमे । नीलाद्यामासविज्ञानेषु 'ततोऽर्घात्' इस्यसाहक्षणाद् भवनमतेन प्रस्यक्षत्वं भवति । कस्मादिस्याद् — तथाहीस्यादि । तेष्विति नीलायाभासज्ञानेषु [दे छोगस् प स स्राप्त् पर् योद्' न' यङ्' शेस्' प' 💵 = ] तत्समुद्राये प्रज्ञप्तिसस्यपीति नीलादिपरमाणुसमुद्राये । यदापि स प्रज्ञप्तिसन् तथापि नीलपीतादिज्ञानेषु द्रव्यसदाकारो छभ्यते भवदभिमतन्यायेन । अथवा तेषु इति नीलादिपरमाणुषु द्रव्यसदाकारो लभ्यते । द्रव्यसंख्याद्याकारेष्वपि लभ्य( प्य ? )ते । यदि परमाण्वाकारत्वात् समुदायाकारस्य परमार्थसत्त्वं भासाभिमतान्यपि प्रत्यक्षाणि स्युः । तत्रापि अयं न्यायो वक्तुं शक्यते यः त एवेत्यादिरुक्तः [ ए० ४२  ${f B}$  ]।"— विशालाः । ६ तुलना — सयचक्रवृत्ति. पृ० ९८ पं० ४,१९ । ३ तुलना—सयचक्र-वृत्ति. पृ० ९८ पं० २,६,१५,२३ । **७ "अथ यथे**त्यादि पक्षान्तरमुपन्यस्यति । [ दे' ल्तर् ग्युर्' न'शेम्' प' ल' सोग्स्' प' नि'  $VT_{-}=$  ] तथा  $oldsymbol{\epsilon}$  सित इत्यादि । इन्यादिषु यद् ज्ञानं तस्य प्रत्यक्षत्वप्रसङ्गो नास्तीत्वर्थः । कसादित्याह् – [दे' ल्तर् दे' र्नम्स् शेस्' प' छ' सोग्स्' प' स्ते VT= **] तथा ते** इत्यादि । **तथा** इति घटादिरूपेण [ दे' र्नम्स्' शेस्' प' VT.= **] ते** इति द्रव्यादयः । ते नीलादिप-रमाणुबत् तत्त्वतोऽसन्तः । 'घटज्ञानम् , द्वित्वज्ञानम्' इति तैरपि ज्ञानं व्यपदिस्यते, ततश्च न तद्दत्पत्तिः, तेषां तत्त्वतोऽसत्त्वात् । तस्मान तज्ज्ञानस्य प्रत्यक्षत्वप्रसङ्घः । संवृतिसद्गलम्बनत्वमप्यसिद्धम् , यस्मात् स्वरूपेण परमाण्वालम्बनत्वे इन्द्रियज्ञानं संवृति-सदालम्बनं न भवति । तर्हि को दोष इत्याह – तार्हे इत्यादि । नेत्यादिना तत्रैकोपपत्तिमाह । यदि परमाणुषु प्रत्येकं ज्ञानं स्यात् तथा सित एकैकेन परमाणुना तद्वापदेशः स्यात् , ततश्च ते प्रत्येकं ज्ञानस्य कारणं तैश्च प्रत्येकं तद्वापदेशः स्यादिति तदाल-म्बनज्ञानस्य प्रत्यक्षत्वं लभ्येत । तथा च नास्ति । तसाद् येन तस्य व्यपदेश इत्येतन्न लभ्यते । अथ संघाताभासत्वाद 'तस्य व्यपदेशः' इष्यते, परमाणवोऽपि संघातावस्था एव परस्परोपकारका ज्ञानस्य हेतवः, तस्माद् येन तद्व्यपदेशः तत एव जन्म इति नीलादिज्ञानानां प्रत्यक्षरवं सिद्धमित्याह – प्रस्येकं चेत्यादि । संवातावस्थायामपि प्रत्येकमेव हेतुमावः, न समुदायस्य [ पृ० ४२ B ] इखर्यः । तेन 'येन तस्य व्यपदेश इस्तेतन रूभ्यते' इति स एव प्रसङ्गः । यदामासा न सा तस्मादिति समुदायाभासा । कस्मान्न भवतीत्याह - चितालम्बं हि पञ्चकमिति, समुदायाभासमित्यर्थः । करणकारकं कृत्वा आभास आलम्बनशब्देन उच्यते । [ गक्' लस्' दे' नि' दोन्' दम्' पर् VT.= ] यतः सा परमार्थेनेति परमाणुतः । [ दे' ल' थ' स्बद् हु' म' ब्यस् VT.=] तत्र(स्य!) म व्यपदिश्यते इति, अतदाभासत्वेन तदप्रतीतत्वात् ।" — विशाला० पृ० ४३ A । 🔾 \* \* तुलना – नयचक-खृति पृ० ९९ पं० ६,२७, पृ० १०१ पं० ९ Þ

नै तत्समुदायः प्रज्ञतिसत्त्वात् । तैदेवाह —

यदाभासा न साँ तसाचितालम्बं हि पञ्चकम् । यतः सा परमार्थेन तत्र न व्यपदिश्यते ॥ १५ ॥

[ इत्यान्तरश्लोकः PSV<sup>2</sup>. ] । चक्षुरादीनामप्यालम्बनत्वप्रसङ्गः । तेऽपि हि परमार्थतोऽन्यथा विद्यमाना नीलाद्याभासस्य द्विचन्द्राद्याभासस्य च ज्ञानस्य कारणीभवन्ति ।

> ५ दोन: स्थि: छुल् स्थिस् द्वेन: प' यह' ॥ व्जोंद: ब्या साथिन: युल् Sदिि: यहा ॥ स्पिय: यि: छुल्: स्थिस् ब्स्तन: पर: ब्या ॥ देस् नाथ: स्त्रृद: दु: मि: ब्या ॥ १६ ॥ ५ । १८ ।

दोन् िय छुल् ियस् द्वेन् प यङ् व्जीद् व्या म यिन् । शेम् प अर्थम्स चद् दोन् िय छुल् दङ् बल् न यङ् अपस्य दु दोन् प्या छुल् दङ् बल् न यङ् अपस्य दु दोन् प्या छुल् दङ् बल् न यङ् अपस्य दु हु व्या वर् मि नुस् सो ॥ युल् ऽदिऽ यङ् । स्प्या यि छुल् ियस् व्या व्या नेम् पर् शेस् प ल्डा नेम्स् विया युल् ियस् या स्वद् दु व्या वा निम् पर् शेस् पा ल्डा नेम्स् विया युल् ियस् या स्वद् दु व्या वा नि मा यिन् मो ॥ स्विप् या स्वद् दु व्या वा यिन् पिया रङ् पि छो वोऽि छुल् ियस् या स्वद् दु व्या वा नि मा यिन् मो ॥ स्विप् या स्वद् दु व्या वा नि मा यिन् मो ॥ स्विप् या स्वद् दु व्या वा नि मा प्या स्वद् दु व्या द् तेम् पर् शेस् पा ल्डा नेम्स् विया युल् नि या स्वद् दु व्या वर् (वस् PSV²) मि नुस् सो शेस् व्या वा नि नीद् प स्मुव् लऽो (पऽो N. ed.)॥

रिग्स् प अन् र्नम्स् नि द्बङ् पो दङ् दोन् फद् प छस् स्क्येस् पिंड श्लेस् प ध स्नद् दु ब्यस् प म 15 विन् प डख़्ल् प मेद् प श्लेन् पिंड ब्दग् निंद् नि मृङोन् छुम् मो श्लेस् सेद् रो ॥ ऽदि यङ् रिग्स् प म विन् ते स्वद् प इति प्राप्त नि मिं ग्राडो । गङ् गि पियर् ।

दुबङ् पो लस् ब्युङ् दोन् ब्लो लस् ॥ थ स्वद् ल सोग्स् हिद् म यिन् ॥ [पृ० १०४]। † 'Sख़ल्' प हिद् पिंट' युल् ल नि लयद् पर्' हु ब्य ग्रङ् न । थ स्वद् हु ब्य बिंट' युल् ल निः

🞙 PSV<sup>2</sup>. अनुसारेणैतत् । PSV<sup>1</sup> अनुसारेण तु 'न तत्समुदायः प्रज्ञप्तिसन्' इति संस्कृतं भवेदिति भाति । २ अत्र 'तदेव आहं इलस्य स्थाने 'आह च' इति यदा 'उक्तं च' इति सम्यक् सम्भाव्यते, तुलना—टिपृ० १०३ पं० ११ टि० ९, टिपृ॰ १०४ पं॰ १०। ३ ''ततोऽर्थाज्ज्ञानं प्रत्यक्षम्' इति तु लक्षणमेव । . . . . . कथं तर्हि आचार्येणोक्तं 'यदाभासा न सा तसाचितालम्बं हि पश्चकम् । न हि परमाणुभ्य उत्पद्यमानं तदाकारं चक्षरादिज्ञानम् । अन्याकारस्यापि विज्ञानस्य कारणत्वेनाळम्बनत्वे चक्षुरादिपरमाणूनामप्याळम्बनत्वप्रसङ्गः । तेऽपि हि तथाऽन्यथा वा भवन्तो द्विचन्द्रनीला-याभासिक्जानहेतुः' इति । परमार्थमधिकुलोक्तमेतत् । लोकप्रसिद्ध्या तु वाद्विवे(विधिव ?)वनम् । लोके हि न परमाण्वादिकल्पना ।" — प्र० वार्तिकालं० पृ० ३३९ । "मानसं तदपीलेके तेषां प्रन्थो विरुध्यते । नीलद्विचन्द्रादि-षियां हेतुरक्षाण्यपीखयम् ॥२।२९४॥ तद् द्विचन्द्रादिज्ञानं मानसं मनोभ्रम **इ**त्येके आचार्याः । तेषामेवंवादिनां नीलद्विचन्द्रा-दिषियामक्षाण्यपि हेतुरिलेतदर्थवाचको प्रन्थो विरुध्यते । प्रन्थः पुनरयं यान**ञ्चश्चरादीनामप्यालम्बनत्वप्रसङ्गः।** तेऽपि हि परमार्थतोऽन्यथा विद्यमाना नीलाद्याभासस्य द्विचन्द्राद्याभासस्य च ज्ञानस्य कारणीभव-न्तीति । सादेतत् – मानसस्य प्रत्यक्षस्येन्द्रियं पारम्पर्येण हेतुः, तेन विरोधाभावश्चेत्, **वादविधि**प्रकरणे इन्द्रियज्ञानस्य प्रत्यक्षस्य गोचरे विचार्यमाणे मानसस्य विकल्पस्येहावसरे कीह्याः प्रस्तावः येन परम्परया तद्धेतुरिन्द्रियमुच्यते ।"——प्र० वा० म० पृ० २०६-२०७ । ''तेषां प्रन्थविरोधः । 'यद्यपीन्द्रियविज्ञक्षेः कारणं परमाणवः । अतदाभतया नास्या अक्षवद् विषयोऽणवः ॥ ९ ॥ [ आस्त्रम्बनपरीक्षा ], त एव हि चक्षुरादिपरमाणवः तथाऽन्यथा च भवन्तो द्विचःद्रनीला-वाभासहेतवः ।' द्विचन्द्रप्रतिभासस्य हि मानसत्वे नेन्द्रियहेतुतोक्तिः समर्था ।"—-प्र० वार्तिकालं० पृ० ३३६। ४ सा विज्ञप्तिरित्थर्यः । इयं कारिका कुतश्चिद्ग्यस्माद् प्रन्थादत्रोद्भृता प्रतीयते । ५ \* \* "थम्स्" चद्" कियः दोन् वियः छोः बोः लम् गृञ्न् दु"-PSv2 । ६ PSv2 मध्ये "देिंड: पियर्" नास्ति । ७ "ब्स्युब् पंडि: डो: ॥"-Psv2: । ८ "डिद्र् यहः ख्यदः परः र्नम्सः रिग्सः पः मः यिनः ते । गङ् गिः फ्यरः ।" – PSV<sup>2</sup> । ९ "ऽख्रुलः पः स्निदः पः योदः पः लः नि' रूयद्' पर्' दु' ब्य' प्रङ्' न । द्बङ्' पोडि' ब्लो' ल' ब्स्तन्' पर्' ब्य' बडि' युल्' बिद्' सिद्' प' म' यिन्' ते । ब्स्तन्' पर् ब्यं वं नि जैस् सु द्पम् पिट युक् विन पिट पिसर् रो ॥ बस्तन पर् ब्यं वं विन पं विद् ल यङ् द्रख्नुल्

#### अँथैरूपविविक्तं च 'नोच्यते, विषयोऽस्य च । सामान्यरूपनिर्देश्यः, तैस्सान्न व्यपदिश्यते ॥ १६ ॥

अर्थक्रपविविक्तं च नोच्यते । सर्वं ज्ञानमर्थरूपरहितं व्यपदेष्टुं न शक्यते । विषयोऽस्य च सामान्यक्रप-निर्देश्यः तस्मान्न व्यपदिश्यते । पञ्चानां विज्ञानानां विषयः तत्सामान्यरूपेण व्यपदिश्यते, स्वरूपेण तु न व्यपदिश्यते । 10 सामान्यरूपेण रूपादित्वेन व्यपदिश्यते । तस्मात् पञ्चानां विज्ञानानां विषयो व्यपदेष्टुं न शक्यते इति चीदिशः।

<sup>९</sup>नैयायिकानाम् इन्द्रियार्थसम्निकर्षोत्पन्नं ज्ञानमन्यपदेश्यमन्यभिचारि व्यवसायात्मकं प्रत्यक्षम्

१ 'जेंस्' सु' द्पग्' पिंड' युल्' जिद्' किय' भियर्'' शेस्' प' ल' सोग्स्' प' से ।-VT, पृ० ४५ A। २ 'थ' स्जद्' दु' ब्या वा मा यिन् पा जिद् लऽङ् ऽलुल् पा मेद् पा स्ते' शेस्' पा स्ते'।"-४४. पृ० ४५ A। ३ 'खल्' पिऽ' युल् बिद् ल' यङ् म' यिन्। ते' ।' सिद्। प' योद्। प. शेम्। र्जेस् सु। ऽसुग् भो ॥ 'यिद्। नि। ऽसुल्। पिऽ। युल्। बिद्। किया फियर् ' शेम्' प' ल' सोग्स्' प' स्ते ।-vr. पृ० ४५ B। ४ तुलना-"घटज्ञानमिति ज्ञानं घटज्ञानविलक्षणम् । घट इस्यपि यज्ञानं विषयोपनिपाति तत् ॥ यतो विषयरूपेण ज्ञानरूपं न गृह्यते । अर्थरूपविविक्तं च स्वरूपं (तद्रपम्-इति पाठान्तरम् ) नावधार्यते ॥"-वाक्यपदीयः ३।१।१०५,१०६ । "अर्थरूपविविक्तमित्यादि । सर्वस्य ज्ञानस्य 'रूपज्ञानम्' 'शब्दज्ञानम्' इति विषयेण निर्देशो दृश्यते, [युल् ग्यि छुल् दङ् ब्रल् ब नि एा. ⇒] विषयह १रहितं तद् व्यपदेष्टुं न शक्यते । ननु ज्ञानस्य 'बुद्धिः' इति विषयाभावेऽपि व्यपदेशो दश्यते इति चेत् , न, आशयापरिज्ञानात् । अत्र च क आशय इति चेत्, विषयसम्बन्धित्वसर्थरूपेण विविक्तं वक्तुं न शक्यते इत्याशयः । तथाहि - येनार्थेन यद् ज्ञानं व्यपदिश्यते यदि तत एव तजायते' इति विषयेण निचारस्य प्रस्तुतत्वम्, अन्यथा 'ज्ञानम्' इति दर्शितमेव । अधैवं ब्रुवात् - तर्हि तदा विषयरूपेण अस्य व्यपदेशः स्मादित्याह - [ ऽदिः यङ् युरुः शेस् पः स्तेः ४७. = ] विषयोऽस्य चेति । सामान्यरूपेण रूपतादिना **निर्देश्यः ।** सामान्यं च आरोपबुद्धिस्थमेव, इन्द्रियविषयाभिमतवस्तुनि नास्ति, तत् ऋथं तस्मिन् ध्यपदिष्टे तद् व्यपदिष्टं स्यात् ? ततो 'येन व्यपदिश्यते' इति तन्न संभवतीति दर्शयितुमाह - [ देिंडि: फियर्' थ' स्वद्' दु' मि: व्य ॥ शेस् पडो  $\mathbf{VT}$ . = ] तस्मान्न व्यपदिइयते इति । [ ५० ४३ $\mathtt{A}$  ] । तत्रश्च बाह्यार्थाश्रिता प्रमाणादिव्यवस्था न युक्तेति स्थितमेतत् [पृ॰ ४३B]।''- विशालाः। ५ 'न वाच्यम्' इत्यपि संस्कृतं स्यात् । ६ PS<sup>1\_2.</sup> PSV<sup>1\_2.</sup> अनुसारेण 'तेन न' इति 'ततो न' इति वा संस्कृतमपि स्यादन । ७ 'रूपादि' P3V' । ८ "वादविधौ" ~ PSV' [c. ed.]। ९ "[रिग्स् प चन् र्नम्स् क्यि नि शेस् प पा चा वेसायिकानामिति । .....इन्द्रियार्थसचिकर्षोत्पन्न-मिलादि । इन्द्रियाणि [ पृ० ४३B ] घ्राण-रसन-चक्षुः-त्वक्-श्रोत्राणि । अर्थाः पञ्च गन्धादयः, तदाश्रिताः कर्मसत्तादयः । तेषां 🛦 ].....तत उत्पन्नं नाभिव्यक्तम् । ज्ञानं प्रत्यक्षम् । ज्ञानवचनं सुखादिव्यवच्छेदार्थम् । व्यपदेदयः [ स्व्योर् बर् रह् ब छ सोग्स्' पिंड' र्तग्स् वियस्' VT= ] प्रयोगयोग्यतादिलिङ्गेन (?) ज्ञेय इति व्यपदेश्यो विषयः । न विद्यते व्यपदेश्यो विषयोऽत्रेलन्यपदेश्यम् । अथवा तदेव ज्ञानमन्यपदेश्यमनिर्देश्यमिखन्यपदेश्यम् । मरीचिकादिर्विषयो न्यभिचारी, यथा जला-दिरूपेण गृह्यते तथाऽसत्त्वात् । न विद्यते व्यभिचार्यत्रेखव्यभिचारि । अथवा तदेव ज्ञानमतस्मिस्तद्वहणाद् व्यभिचारि । व्यवसाय आत्मा अस्प्रेति व्यवसायात्मकम् । आत्मराज्दः स्वरूपवाचकः [ Sब्रस्' बुः vː= ] फलवाचको वा । · · · · ः इन्द्रि-यार्थोद्भव इति । उद्भवत्यस्मादित्युद्भवः । इन्द्रियार्थं उद्भवोऽस्थेति विग्रहः । इन्द्रियार्थवचनं तत्सिवक्षेपलक्षणार्थम् । नास्ति

िन्यायस्य १।१।४ ] इति, भैत्रापि विशेषणान्ययुक्तानि । यसात्

#### हैन्द्रियार्थोद्धवे नास्ति व्यपदेश्यादिसम्भवः।

विरोषणं व्यभिचारसम्भवे सति क्रियेत । इन्द्रियबुद्धौ व्यपदेश्यविषयत्वस्य न सम्भवः, भैनुमानविषयत्वाद् व्यप-देश्यस्य । अध्यपदेश्यत्वेऽपि न व्यभिचारः, इन्द्रियबुद्धिः व्यपदेष्टं न शक्यते । तसाद् विशेषणवचनं नैव कर्तव्यम् । ब्यभिचारिविषयत्वेऽपि न, मैनोभ्रान्तिविषयत्वादु व्यभिचारिणः ।

भिक्षर दङ् ब्चस प ऽजिन् प दङ् ॥ शेस प ल्हग् पऽम् सि थोब् ऽग्युर् ॥ १७ ॥ 'र्तेन्' लस्' द्बङ्' पो' फियर्' मिन्' पर्' ॥ [ · · 'देर्' ग्सो' व' ल' सोग्स' प' ल' रव्' तु' स्ब्योर्' बिट' फियर्' रो॥ ·····िष्यः रोल्: तु: ८फो: ब: ब्देन्: तु: छुग्: न: यङ्: PSV ] युल्: ल: ८जिन्: पर्: नुस्: म: यिन् ॥ [ "ग्श्न् दु: न: तैन, ब्स्प्रिय्स, क्यङ, युल, प्रजिन, पर, प्रयुर, रो ॥ PSV ]

10

व्यपदेश्यादिसम्भव इति । 'आदि'वचनाद् व्यभिचारित्वं व्यवसायात्मकत्वं च । यदि नास्ति, विशेषणायोगः कस्मादिति चेत् · · · · विशेषणभित्यादि । यदि अव्यवदेश्यादित्वरूपमितरस्वरूपं च इन्द्रियार्थसिनकर्षोत्पन्नं ज्ञानं स्यात् ततो विशेषणत्रयमिदं षुज्येत । अथवात्र 'अन्यपदेश्यमन्यभिचारि' इति विशेषणद्वयं सम्भवत्येव, न न्यभिचरति । न्यनसायात्मकं न सम्भवत्येव । **तैदेव च विशेषणं भवति यत् तत्राश्रये भवति तत्रासत्त्वात् तत्र च व्यभिचरति यथा उत्पलनीलत्वादि।पृ० ४४B] न इन्द्रियवुद्धी** संस्पीति यदा बहुबीहिपक्षरतदेदमुच्यते । अनेन व्यपदेश्यत्वासम्भवेन अध्यपदेश्यत्वस्याव्यभिचारो दर्शते । कुत इत्याह -अवैमानविषयत्वादित्यादि । व्यवदेश्यं सामान्यम् , न तु खलक्षणम् तस्य पूर्वमदृष्टत्वात् । तच सामान्यमनुमानस्यैव विषयः, धुमारिभिः पूर्वदृष्टसाधारणस्याभ्यादेरनुमानात् : न प्रत्यक्षस्य, तस्यासाधारणविषयत्वात् । अथापि विषयोऽव्यपदेश्यो भवतु मा वा तथापि ज्ञानं व्यपदेश्यम् । अतो व्यपदेश्यत्वमस्ति. ततश्च व्यभिचारात् 'अव्यपदेश्यत्वं' विशेषणं युज्यते इति चेत्, अत्रापि तदेव ज्ञानं खरूपेण यदनिर्देश्यं, तस्य अन्यपदेश्यत्वं युज्यते इत्याह-अन्यपदेश्यत्वेऽपि न व्यभिचार इति । तसुरुषपक्षे**ऽ**पि दोष उक्तः [ पृ॰ ४५४ ] । ... च्यमिचारिविषयत्वेऽपि न सम्भव इस्रनुवर्तते । मनोभ्रान्तिविषय-स्वादित्यादि । व्यभिवारः तथा असङ्गावः । यथा अनेन उपलभ्यते तथा स नारत्येव, यथा मरीचिकादिर्विषयः । स च यस्मिन् ज्ञाने खरूपेण भासते तदपेक्षया अन्यभिचारिभूत एव । यस्मिन् ज्ञानेऽतथारूपेण प्रतिभासते तदेव प्रति तस्य व्यभिचारित्वम् । मनोविज्ञानभारती च स तथा प्रतिभासते । तथाहि-अजलादिलरूपभृतेऽपि समुदाये जलादिलरूपाध्यवसायिनी मनोभ्रान्ति-**रुपयते । तस्मात् तत्कित्पितत्वात् तस्या एव स**िवषयः, न इन्द्रियज्ञानस्य । तस्मात् तद्वयवच्छेदार्थम् [ sखुरु प मेद् प स्मोस् पर् ब्यः वः सः यिन् तो vr=] 'अन्यभिचारि'क्चतं न कर्तन्यम् । . . . इदं बहुनीहिमधिकृत्योक्तम् । यदा [ पृ० ४५ B ] तदेव ज्ञानं स्वयमध्यभिचारि इति तत्पुरुषः परैराश्रीयते तदा इत्थं वक्तव्यम्-अव्यभिचारित्वे न व्यभिचार इति । इन्द्रियार्थसिक्षकर्षोत्पन्नं ज्ञानं न व्यभिचारि, मनोविज्ञातस्यैत व्यभिचारित्वात् । द्विचन्द्रादिज्ञानं 'सन्निकर्षोत्पन्न'वचनेनैव निराकृतम् । आचार्येणात्र तत्पुरुषपक्षे दोषो नोक्तो दिन्नात्रदर्शनेनैव पूर्वानुसारेणावगम्यत इति कृत्वा [ पृ० ४६ 🛦 ]''-विशाला०।

१ अत्र PSV अनुसारेण "इद्मप्ययुक्तम् । इमानि विशेषणानि न युज्यन्ते" इति संस्कृतं स्यात् । २ "तथा चोक्तम् – इन्द्रियार्थोद्भवे नास्ति व्यपदेश्यादिसम्भवः ।" -प्र० वार्तिकालं० १० ३३८। ३ PSV² एम अनुसारेणाय-मनुवादः। **४** "तथा चाह-मनोभ्रान्तिविषयत्वाद् व्यभिचारिणः।"-प्र० वार्तिकालं० ५० २५३, ३३८। ५ "तेंन् लस् फियर् द्वह् उफो मिन् फियर्"—P58 PSV2 । ६ [ ी एताहश्रचिह्नान्तर्गतः पाठः Ps मध्ये नास्येव, PSV मध्येऽपि गरारूपेणैवोपलभ्यते, तथापि स्थायवार्तिकतात्पर्यटीकया 'तिचिकित्सादियोगतः सलापि च बहिर्भावे' इति कारिकांशस्य सूचितत्वादत्रास्माभिरुपन्थस्तः । PSV मध्ये कारिकांश एव श्रान्त्या गदावेनानूदितो भाति । यतश्च PSV' मध्यात् पृथकृत्य PS समुद्भतोऽत एव PS मध्येऽपि काचित् त्रुटिरत्रायातेति सम्भाव्यते । 🤒 🛭 चिह्नान्तर्गतः पाठः PSV मध्ये गद्यरूपेणैव वर्तते, तस्य च तत्त्रार्थराजवार्तिकानुसारेण 'अन्यथा अधिष्ठानिपथानेऽपि विषयग्रहणप्रसङ्घः' इत्येव संस्कृतं भवति तथापि न्यायवार्तिकतात्पर्यटीकायां 'यदि च स्यात् तदा परयेदप्युनमील्य

ब्दे: सोग्स्' ग्सल्' ब्य' मिन्' प' ऽम् ॥ द्बङ्' पो' ग्शन्' योद्' यिद्' द्बङ्' पो ॥ ब्कग्' प' मेद्' पिंड' फ्यिर्' थोव्' चे' न ॥ द्बङ्' पो' ग्शन्' गिय' स्प्र' दोन्' मेद् ॥ फ

सं.

5

×

सीन्तरग्रहणं न स्थात् प्रैप्तो झानेऽधिकस्य च ॥ १७ ॥ अधिष्ठानाद् बहिर्नाक्षं [तिचिकित्सादियोगतः । सत्यिप च बहिर्मात्रे ] न शक्तिर्विषयेक्षणे ॥ १८ ॥ [यदि च स्थात् तदा पश्येदप्युन्मील्य निमीलनात् । ] नै सुखादि प्रमेयं वा मनो वास्तीन्द्रियान्तरम् ॥ १९ ॥ अनिषेधादुपात्तं चेदन्येन्द्रियहतं बृथा ।

x x x x x x

निमीलनात्' इति भासमानस्य कारिकार्धस्य सूचकःवादेवात्रास्माभिरयं PSV पाठ उपन्यस्त इति ध्वेयम् । PS PSV मध्येऽत्र काचित् त्रुटिराशङ्क्यते ।

१ एतत् सार्घकारेकाद्वयं वृत्ति विना मूलमात्रमेशत्रात्रास्माभिरुपन्यस्तमिति ध्येयम् । तुलना-''यथोक्तं **दिङ्गागेत-सान्त-**रग्रहणं न स्यात् प्राप्तौ ज्ञानेऽधिकस्य च । बहि३तिंखादिन्द्रियस्य उपपन्नं सान्तरग्रहणमिति चेत्, अत उक्तम्-अधिष्ठानाद् बहिर्नाक्षम् , किन्तु 'अधिष्ठानदेश एवेन्द्रियन्' [ PSV ] । कुतः ? तिश्विकित्सादियोगतः । सत्यपि च बहिभीने न राक्तिनिषयेक्षणे । यदि च स्यात् तदा पश्येदप्युनमील्य निमीलनात् । यदि च स्यात् , उन्मील्य निमीलितनयनोऽपि रूपं परयेत्, उम्मीलनादस्ति बहिरिन्द्रियमिति ।"-न्यायवार्तिकतात्पर्यटीका १।१।४। पृ० ११८ । ''किञ्च, यदि प्राप्यकारि चश्चः स्यात् सान्तराधिकप्रहणं न प्राप्नोति <sup>1</sup>न **हीन्द्रियनिरन्तरे विषये गन्धादौ** सान्तरप्रहणं दृष्टम्, नाप्यधिकप्रहणम् । अथ मतम्-बहिरधिष्ठानाद् वृत्तिरिन्द्रियस्य, अत उपपन्नं सान्तराधिकप्रहणमिति तद्युक्तम्, यसाद् [ PSV ] न बहिरधिष्ठानादिन्द्रियम्, तत्र चिकित्सादिदर्शनात् । अन्यथा अधिष्ठानिष्यानेऽपि ग्रहणप्रसङ्घः [ PSV ] । मनसक्षाबहिर्भावात् । मनसाधिष्ठितं हीन्द्रियं खनिषये व्याप्रियते । न च मनो बहिरिषष्ठानादितः । तदभावादप्रहणप्रसङ्गः । अनुवृत्तौ च सम्भवाभावात् विष्रकीर्णं चक्षूर्रिमसमूहं कथमणुमनोऽिषष्ठास्यति ।" -तस्वार्थरा० १।१९, पृ०६८। २ इन्द्रियाणां प्राध्यकारित्वे सान्तरस्य विच्छितस्य इन्द्रियासम्बद्धस्य **अधिकस्य** पृथुतरस्य च ग्रहणं ज्ञाने न स्यादित्याशयः । 🗦 ''अहमादिषु सुलादिषु च प्रस्थक्षणं वक्तव्यम् । अनिन्द्रियार्थसिन्निकर्षजं न्तरमिति । तन्त्रान्तरसमाच।राचैतत् प्रत्येतन्यमिति । परमतमप्रतिषिद्धमनुमतामिति हि तन्त्रयुक्तिः ।"-न्यायभाष्यः १।१४। "तन्त्रान्तरसमाचाराच । तन्त्रान्तरे मन इन्द्रियमिति पठ्यते । तन्तेह न प्रतिषिध्यते । अप्रतिषेघादुपात्तं तदिति । न, शेषामिधानः वैयर्थात् । अनिषेधादिति । <sup>क</sup>अथ मतान्तरानिषेधेन सिद्धस्य मनस इन्द्रियत्वाप्रतिषेधादुपात्तं तदिति चेत्

2 "जि स्ते यह ग्शन भियं ऽदोद् प ल मं व्कग् प ब्स्युव् प ल यिद् क्यि द्वह पो निद् व्कग् प मेद् पिऽ फिथ्र थोव् प निद् दो हो न। गृश्न भियं ऽदोद् प ल नि यिद् क्यि द्वह पो योद्

<sup>1 &</sup>quot;फ़द् नस् स्वये ब म्होन् पुर रायुर रो ॥ देन न द्वह् पो खो नस् वर् दु व्यस् प्र रजिन् प दृ व्य । स्व व प्राप्त प स्व । द्वह् पो फिय रोल् तु प्राप्त रो ॥ देवह् पो खो नस् वर् दु व्यह् पो फिय रोल् तु प्राप्त रो ॥ व्यन् पो मिय रोल् तु प्राप्त रो ॥ व्यन् पा मिय रोल् तु प्राप्त रो ॥ व्यन् रो ॥ व्यन् रो ॥ व्यन् पा मिय रोल् तु प्राप्त रो ॥ व्यन् रा ॥ व्यन् व्यन् रा ॥ व्यन् रा ॥ व्यन् रा ॥ व्यन् रा ॥ व्यन् व्यन्या ॥ व्यन् व्यन् रा ॥ व्यन् व्यन्या ॥

सेर्' स्कथ व नम्स् कियस नि (किय यङ् PSV2) ने व ल सोग्स् पिट रजुग् प म्लोन सुम् दु रदोद् दो ॥ ने ब दह पग्स प दह मिग् दह ल्वे दह ल नेम्स् यिद् कियस कियन गियस क्लेब्स नस् युल् ल ल रजुग प स्ते । स्प्र दह रग् ब्य दह ग्सुग्स दह रो दह ल नेम्स् यिद् कियस कियन गियस क्लेब्स नस् युल् ल ल रजुग प स्ते । स्प्र दह रग् ब्य दह ग्सुग्स दह रो दह रो दह रो दह नियस प नेम्स् ल गो रिम्स ब्रिन् दु रहे र

केापिलानां \* श्रीत्रादिवृत्तिः प्रत्यक्षम् [वैषिगणतन्त्रे ] । श्रोत्रत्वक्चश्चार्जिह्नाद्याणानां मनसाधिष्ठिता 5 वृत्तिः राज्दस्पर्शरूपरसगन्धेषु यथाक्रमं प्रहणे वर्तमाना प्रत्यक्षं प्रमाणम् \* [वार्षगणतन्त्रे तद्वाच्ये ना ] इति।

#### × × × × × × × × × × × × ×

### [ अथ द्वितीयस्य स्वार्थोतुमानपरिच्छेदस्य कतिपयोंऽशः]

प्रजैंस्' द्क्य्' निम्' प्ञिस्' रह्' दोन्' नि ॥ छुल्' गद्धम्' र्तग्स्' लस्' दोन्' म्योङ् बडो ॥
प्रजस्' द्क्य्' व्हिन्' प्रिस्' रह्' दोन्' निय ॥ दोन्' (युल्' Рз 1. VT.) दह्' रह्' व्हिन्' म्छुङ्स्' म' यिन् ॥ १॥ प्रा 10

जैंस सु द्पम् नेम् ग्लिस् ते। रङ् भि दोन् दङ् ग्श्न भिय दोन् तो। दे हत् (ल' PSv²) रङ् दोन् नि। सुल् ग्रुस् तंग्स लप् तेंन् म्योङ् बद् प प्रिम् पिर दे न्या विद प्रम् पिर दे न्या विद प्रम् प्रम् लप् तेंन् स्था त्र्य प्रम् तेंग्स लप् तेंन् म्योङ् बद् प प्रिम् लप् तेंन् स्था द्पम् प्रम् लप् तेंन् स्था व्या विद प्रम् व्या विद प्रम् व्या विद प्रम् व्या विद प्रम् तेंग्स प्रम् तेंन् स्था तेंन् प्रम् प्रम् तेंन् स्था द्पम् प्रम् तेंन् स्था द्पम् प्रम् तेंन् प्रम् प्रम् तेंन् विद प्रम् प्रम् तेंन् प्रम् तेंन् प्रम् तेंन् प्रम् तेंन् ते प्रम् तेंन् तेंन् प्रम् तेंन् प्रम् तेंन् तेंन् तेंन् प्रम् तेंन् तेंन् प्रम् तेंन् तेंन् तेंन् प्रम् तेंन् तेंन्त् तेंन्त् तेंन् तेंन्त् तेंन्त् तेंन्त् तेंन्त् तेंन्त्वतेंन् तेंन्त्वतेंन्त

[ PSV ], अन्येन्द्रिये यादि । यदि परेण पठितस्य मनसोऽत्रतिषेधादिन्द्रियत्वं 'ब्राणादीनि इन्द्रियाणि' [न्यायस्त्र, ११९१९ ] इति यदुक्तं तद् वृथा [ PSV ]"—न्यायवार्तिक. ११९१४। ''तदिद्मुकं दिसागेन-न सुखादि प्रमेयं वा मनो वास्तीन्द्रियान्तरम् । न च तत् सम्भवति ब्राणादिस्त्रेण विभागपरेण निषेधादिति भावः । '''तन्त्रान्तरेति । तन्त्र्यते व्युत्पाद्यतेऽनेन तत्त्वभिति तन्त्रं ब्राह्मम्। तद्नेन 'मनस्रश्च' इञ्चादि भाष्यं व्याख्यातम् । तद्भितं दिङ्गागेन-अनिषेधादुपात्तं चेदन्येन्द्रियस्तं वृथा।"-न्यायवार्तिकतात्पर्यटीका.११११४, ए० १४६-१४०।

\*अंतुमानं द्विधा स्वार्थं त्रिरूपाल्लिङ्गतोऽर्थरक् । पूर्वेवत् फलमर्थः स्वरूपं चातुरयमेतयोः ॥ १ ॥\*

अनुमानं द्विधा स्वार्थ परार्थ च । तत्र स्वार्थ त्रिरूपाछिङ्गतोऽर्थद्दक् । वश्यमाणैत्रिरुक्षणाछिङ्गाद् [ यत् PSV<sup>2</sup>] अनुमेयार्थदर्शनं तत् स्वार्थमनुमानम् । अत्र च पूँवेवत् फलम् । यथा प्रत्यक्षेऽधिगतिद्वैविध्यमाश्रित्य फलमुक्त- किमनत्रापि । यद्यभयमपि अधिगतिलक्षणं कोऽनयोविंशेषः ? अर्थः स्वरूपं चातुल्यमेतयोः । प्रत्यक्षानुमानयो - विंषयो भिन्नः । तदाकारविशेषाच स्वरूपमपि भिन्नम् ।

x x x x x

भोट. प्रब्स् चन् प नेम्स् नि रे झिन् प्रेवेल् प म्बोन सुम् प ग्चिग् लस् लह्ग् पर् घुव् प नि जैस् सु द्वग् परो होस् स्र ते। दे ल (दे लतर् PSV²) प्रवेल् प नि नेम् प ब्हुन् ते। दे नेम्स् [नस् N. ed.] 10 गङ् यङ् रुङ् बिट म्डोन् सुम् प ग्चिग् पिस् लह्ग् पिट दोन् म्डोन् सुम् प म बिन् प डेस् पर् मुब् पिट ग्तन् हिंग्स् दे नि जैस् सु द्वग् पटो ॥ [पृ० ३६ ٨]

सं. सिङ्क्यानामपि 'सम्बन्धादेकस्मात् प्रत्यक्षाच्छेषसिद्धिर नुमानम्' [वैधिगण्यकृततन्त्रे ] इति । तत्र

१ \* \* ''अनुमानं द्विघा स्वार्थं त्रिरूपाहिङ्गतोऽर्थटक् । पूर्ववत् फलमर्थः खरूपं चातुल्यमेतयोः॥ १ ॥ अत्र प्रमाणसमुचये द्वितीयपरिच्छेदक्षोके पूर्ववदिति प्रत्यक्ष इव विषयाधिगतिरूपं प्रमाणादन्यतिरिक्तं फलमनुमानेऽपि ज्ञेयम् । अर्थस्त्वालम्बनं प्रत्यक्षस्य स्वलक्षणम् । इतरस्य तु सामान्याकारोऽन्यापोहो विषयः । स्वरूपं च स्पष्टास्पष्टप्रतिभासमतुन्यं प्रत्यक्षानुमानयोरिति ।"-२ **ेत्रिरूपा°** - PSV<sup>2</sup>। ३ तुलना - "यत्तु प्रवार्ग मर्परिव पृत्र ५२४। इङ्बतां टिपृत्र ४४ टिव् १। विषयैक्स्वतृष्णया भिक्षुण। ज्ञानमेव प्रभाणं फलं चेति प्रत्यक्षे दर्शयित्वा तदेवानुमानेऽप्यतिदिष्टं **पूर्ववत् फलमस्ये**ति तस्य निराकरणमपि प्रसक्षोक्तमेव ।" - स्था० र० ए० ३६९ । ४ "पूर्वचन् फलमिति । यथा प्रसक्षे फलं द्विविधमुक्तं विषयसंवित्तिः स्वसंवित्तिश्च [इति] एवमत्रापि । प्रत्यक्षवदनुमानस्याधिगत्यात्मकं फलमभिन्नमिति वचनेन अनुमानमपि अधिगतिखरूपमित्युक्तं भवति । तत आशङ्कते - यद्युभयभपीत्यादि । [ युळ्' दङ्' नि' एए = ] अर्थः स्वरूपं चातुल्य-मेतयोरिति । . . . . . . . यत् तस्य विषयसाहृत्यं प्रमाणव्यवस्थापकं तदतुल्शमित्युच्यते । तथाहि – प्रत्यक्षस्य स्पष्टम् , अनुमानस्य ५ 'युद्ध' इति शब्दस्य PS<sup>1</sup>. PSV<sup>1</sup>. VT. मध्येऽत्र प्रकरणे अर्थापर्यायत्वेन अस्पष्टम् ।"**~विशाला०** पृ० ८३८ । प्रयोगादत्र 'अर्थः' इलिप संस्कृतेऽनुवादः स्यात् । तथा च विशालामलवत्यामपि ज्ञेयम् । ''विषय इलादौ 'विषय'-शब्देनात्रालम्बनं विवक्षितम् । .....तसादालम्बनमेदात् प्रमाणयोर्विषयो भिन्न उच्यते । आलम्बनमेदोऽपि कथमिति चेत्, प्रतिभासभिन्नत्वात् ।···तदाकारविद्रोषाचेखत्र तदिति प्रत्यक्षानुमानयोर्विषयः [स्नेग् मो एप.] अनुकृष्यते । तस्य आकारः खरूपम् [पृ० ८३८], आकियते परिच्छियत इति कृत्वा । तदाकारस्य विशेषो भेद इत्यर्थः [पृ०८४٨]।"-विशालाः ! ६ "रे" शिगु" – PSv3. मध्ये नास्ति । ७ "दे" दग् स्र जि स्तर् प्रतेस् प ग्विग् स्स् ल्हग् प नि महोन्' सुम्' म' यिन्' पिंड' ऽब्रेल्' प' चन्' मुब्' पिंड' र्ग्युं' गर्ल्' यिन्' प' दे' जेंस्' सु' दपग्' पडो ॥" --- PSV2.। ८ दर्यतां टिपृ० ७७ पं० २६-२८। "[ ब्रब्स् चन् प' र्नम्स् क्यि यङ् शेस् प' ल' सोग्स् प' स्ते ४प.= ] सांख्या-नामपीत्यादि । अनुमानं विस्तरेण वेदितव्यामिति स्थिते तत्स्वरूपज्ञानाय परेण 'किमिद्मनुमानं नाम' इत्युक्ते आह--सम्बन्धादेकसादिलादि । सम्बन्धः सप्तविध इति । अर्थानां सम्बन्धस्य सप्तविधत्वं 'खलामिभावेन वा' [[र्शेस्' प' ल' सोग्स्' प' ब्शद्' प्रेप्नेल्' दु' ब्शद्' पिंड' फियर्' रो ४७:= ] इत्यादि**भाष्य**वचनात् । 'सम्बद्धानामर्थानाम्' इति विर्घनणतन्त्रभाष्ये ] निर्देशात् सूत्रे कर्मसाधनः सम्बन्धशब्दो होयः । खखामिभावेन चेति राजसेवकवत् प्रधान-

<sup>1 &#</sup>x27;सम्बन्धादेकस्मात् प्रसक्षाच्छेषसिद्धिरनुमानम्' इति वार्षगणतन्त्रस्त्रस्य 'सम्बद्धानामर्थानां खखामिमानेन वा प्रकृति-विकारभावेन वा कार्यकारणभावेन वा निमित्तनैमित्तिकभावेन वा भाजामात्रिकभावेन वा सहचारिभावेन वा बध्यधातकभावेन वा कश्चिदधः कस्यचिदिन्दियस्य प्रसक्षो भवति । तसादिदानीमिन्द्रियप्रसक्षादर्थात् पूर्वं समुदाये कृतसम्बन्धमतिरविशिष्टस्यार्थ-स्यास्तित्वं प्रतिपद्यते, यथा पूर्वं धूमाद्रयोः सम्बन्धं दृष्टा धूमदर्शनाद्मेरप्यस्तित्वं प्रतिपद्यते' इति भाष्यं प्रतीयते । दश्यतां न्यवकद्यति पृ० २४० पं० १२-१३ । तथा नयचकस्याष्टमेऽप्यरे [पृ० ४४६-१ ] द्रष्टव्यम् ।

सम्बन्धः सप्तविधः। 'तेषु यैथायोगमेकस्मात् प्रत्यक्षाच्छेषस्य अप्रत्यक्षस्यार्थस्य नियमेन सिद्धेः [यत् rsv²] कारणं तद्रनुमानम्।

### 

ग्शन् दोन् र्जेस् सु द्वम् प नि ॥ रङ् गिस् मुथोङ् दोन् रब् ग्सल् ब्येद ॥

भोट. <sup>5</sup>

दे ल दूपग् ब्य ब्स्तर् प नि ॥ तंग्स् क्यि दोन् ग्य युल् दु प्दोद् ॥ १॥

पुरुषत्रच । उदाहरणद्वयं लोकशास्त्रप्रसिद्धिवशात् । एवमुत्तरत्रापि होयम् [पृ० ११७ B] । खखामिभावोऽन्योन्यापेक्षः । [नोर् बृदग् पोडि झेर् योद् प दङ् । देर् रुड् ब अिद् दे । दे ब्रिन् दु नोर् चन् विय यङ् नोर् किय ओर् योदः पडो vT'=] खास्य स्वामिनं प्रति सत्त्वं तद्योग्यत्वं च, एवं स्वामिनोऽपि स्वं प्रति अस्ति । प्रकृतिविकारभावेन क्षीरदध्या-दिवत् प्रधानमहदादिवच । प्रकृतिरविभागं कारणम् , विकारस्तस्याः परिणामिन्या धर्मः । कार्यकारणभावेन अन्योन्योपकारलक्षणेन रथाङ्गात् सत्त्वादिवच शब्दादिभावेन परिणामे । निमित्तनैमित्तिकभावेन [ गङ' यङ्' रुङ्' बस्' VT.= ] अन्यतरोपकारलक्षणेन कुम्भकार-घटादिवत् पुरुष-प्रधानप्रवृत्तिवच । मात्रामात्रिकभावेन च अवयवायवविभावलक्षणेन वृक्ष-शाखादिवत् शब्दादि-महा-भूतवच । सहचारिभावेन [ ङुर्' व' स्त' ञु ४१=] चकवाक्यत् सत्त्वादिवच । वध्यवातकभावेन अहिनकुळवत् अङ्गाङ्गिभूतसत्त्वा-दिवच । सत्त्वादीनां यस्याङ्गित्वं तेन इतरस्य [ ग्नोन् पिऽ' पियर्' रो पा.= ] अभिभूतत्वात् । अयं सप्तविधः सम्बन्धः । [देस्' न' जि' हतर्' क्षिद्' प' ब्हिन्' ऐंग.= ] तेन यथासम्भवं सम्बन्धादेकस्मादिति । यथोक्तम्—'कश्चिदर्थः कस्यचिदिन्द्रियस्य प्रलक्षो भवति । तस्मादिदानीमिन्द्रियप्रलक्षादर्थात् [ स्डर्, छोग्स, प. छ. ८वेल, प. ब्यस, प. लस, ब्लोस, नि:=ए।= ] पूर्व समुदाये कृतसम्बन्धमतिरविशिष्टस्यार्थस्यास्तित्वं प्रतिष्यते, यथा पूर्वं धूमाध्योः सम्बन्धं दृष्ट्वा धूमदर्शना-द्रभेरप्यस्तित्वं प्रतिपद्यते' [ षष्टितन्त्रभाष्ये ] इति । सिद्धेः कारणमिति लिङ्गज्ञानं सम्बन्धस्मरणापेक्षम् । तिखे शेषस्य अप्रत्यक्षस्य तिदेः कारणम् । लिङ्गिनः तिद्धिः कार्यम् । [मृदो : रु: [पृ० ११८ 🛦 ] नि: र्ग्यु : लस् : ऽत्रस् : बुर् : ने : बर् ब्तग्स्' पिंड' फ्यिर्' ल्हग्' म' ऽप्रुब्' प' नि' जेंस्' सु' द्पग्' प' शेस्' ब्शद्' दो प्रा'=] सूत्रे कारणे कार्योपचारात् 'शेषसिद्धिरनुमानम्' इत्युक्तम् [ पृ॰ १९८ в ] ।" — विशाळा० । ९ नयचऋवृत्ति. पृ॰ २४० पं॰ ११ । टिपू॰ ७८ पं॰ १-५। १० दृश्यतां टिपू॰ ७८ टि॰ २।

१ PSV<sup>3</sup> अनुसारेण तु 'तेषु यथा[सम्मवं?] सम्बन्धादेकसात् शेषस्य अप्रत्यक्षस्य सम्बन्धिनः सिद्धेः यत् कारणं तदनुमानम्' इति संस्कृतेऽनुवादः स्यात् । विशालामलवत्यनुसारेण तु 'तेन यथासम्भवं सम्बन्धा-देकसात् प्रत्यक्षात् शेषस्य अप्रत्यक्षस्यार्थस्य सिद्धेः कारणं तदनुमानम्' इति पाठो भाति स च समीचीनतरः प्रतीयते । २ अत्र 'तेषु यथायोगम्' इत्यस्य स्थाने 'तेषामन्यतमात्' इत्यपि संस्कृतेऽनुवादो भवेत् । ३ "रङ् ल"—PSV<sup>1</sup>, N. ed. PSV<sup>2</sup> । ४ "र्युं ल"—VT. पृ० १३३ B । ५ \* \* "रङ् व म व्जीद् प िन म छृङ् व शेस् व्या व व्जीद् प विन न ॥"—PSV<sup>2</sup> । ६ "डोन् ते तोंग् गेडिः ब्रत्नः ब्वोस् र्नम्सः सु ग्शनः गिया दोन् पिया जीसः द्पग् प ल जीसः द्पग् प स्वः ब स्तोनः प दम् व्चऽः व ब्रत्नोद् प गङ् यिनः प दे चि लत् शेः स्वः व द्पग् प ल जीसः द्पग् प स्वः व स्तोनः प दम् व्चऽः व ब्रत्नोद् प गङ् यिनः प दे चि लत् शेः

5

\*रैन् छग् निम्स् नस् गङ् जैस् छ द्पग् पर् बय ब ब्रत्तन् प दे नि स्नो बो चग् गि स्पृत् ब्येद् जिद् दु मि ऽदोद् दे ॥ दे जिद् थे छोम् स्क्येद् पर् ब्येद पिऽ पियर् रो ॥ ऽोन् क्यङ् तेग्स् क्यि दोन् दु युक् ब्रत्तन् पिऽ पियर् दे नि दे नि देस् ब्र्युव पर् ब्येद पिऽ पियर् रो ॥ ऽोन् क्यङ् तेग्स् क्यः दोन् दु युक् ब्रत्तन् पिऽ पियर् दे नि देस् ब्र्युव पर् ब्येद पिऽ पियर् रो ॥

्रभः रङ् गि' डो' बो' खो' न' ब्स्तन् ॥ ब्दग् ऽदोद् रङ् गि' छोस्' चन् छ ॥ मृङोन्' सुम्' दोन्' दङ् जैस्' द्पग् दङ्॥ ब्रिद्' छेस्' प्रग्म्' पस्' म' ब्सल् बदो ॥ २ ॥ ५ २०००

दे यङ्। रङ् गि ङो बो दङ् त्रिद् बस्तन् ॥ रङ् दङ् ऽदोद् ऽग्युर् । रङ् गि ङो बो ैसो न ग्रेस् ब्य ब' नि' ब्स्युब्' पर्' ब्य' बिंडि' हो। बोस्' यिन्' पिया प्रुँच्' प' लस्' स्युब्' पिंडि' हो। बोस्' नि' म' यिन्' नो ॥ 'दे' ब्शिन दु 'तिग्स् म प्रुब्' प दङ् । द्पे लतर् स्नङ् ब दग् कयङ् योङ्स् सु स्पङ्स् पद् ब्जोंद् प स्ते । दे " दग् स्प्रुव् पर् डोस् पडि डो बो व्जोंद पर मि ब्यडो ॥ रङ् दङ् डरोद डम्युर शेस् सीस प डिदस नि रङ् गि 10 ब्स्तन् ब्योस् ल [ म PSvs. vr ]ब्ल्तोत् नस् खस् बलब्स् प्रह्म, पर् ब्स्तन् प यिन् नो ॥ दे यह म ब्सल् पड़ो ॥ मुझेन: क्षम्: दोन: दङ् जैस्: द्रम्। दङ् ॥ यिद्: छेस्: प्रग्स्: पस्: रङ् तैन: छड़ो ॥ गंङ्: स्प्रुब्: पर्: डदोद् पडि: छोस्' क्यिस्' ख्यद्' पर्' दु' बगस्' पिऽ' छोस्' चन्' दे' ल' ब्स्गुब्' पर्' ब्य' ब' नि' छोस्' दङ्' ऽगल्' पिऽ' म्ङोन्' सुम्' दङ्'। जैस्' सु' द्वग्' प' दङ्'। लुँङ्' दङ्' त्रग्स्' प' र्नम्स्' ते । छोस्' ग्श्न्' नियस्' म' ब्सल्' पडो ॥ \* <sup>१९</sup>दे' ल्तर् न ब्स्प्रुब् पर् ब्या बाखान माथो बामेद् पर् ब्स्तन् पाथिन् नो ॥ दे ल्तामाथिन् नानि अदे 15 लतर् स्नब् ब स्ते। द्पेर् नः स्थ म्लन् दु मि हब् बो ॥ बुम् प र्तग् गो ॥ छद् मस् ग्श्रं प्र बि बि दोन् स्प्रुब् पर् मि: ब्येद्ः दो: शेस् प: ल्त: बु: दम् ब्चंद: ब: ब्म् दङ् ऽगल्' ब: दङ् । क्रींक् यङ् थुन् मोङ् म बिन् पिS पियर् जैस् स द्वग् प नि [ पृ० ४० B ] बोद् प म बिन् शिङ् स्प्रर् अग्स् प दह Sगल् बिंदि दोन्: स्ब्योर्: ब: नि: [ द्पेर्: न: PSv²] रि: बोद्: चन्: नि: स्ल: ब: म: यिन्: ते: योद्: पंटि: फ्यिर्: रो: शेस्: च्या च ल्ता बु स्ते । \*<sup>११</sup>दे दग् गिस् नि छोस् क्यि रङ् गि डो बो ब्सरु बंटि स्गो चम् चिग् (शिग्  $_{20}$  N. ed. ) ब्रुत्तन् प सिन् नो ॥ प्योग्स् ऽदिस् नि छोस् दङ् छोस् चन् स्थि बये ब्रग् सि रङ् मि छो बो ब्सरु व यङ् म्छोत् पर् रिग् पर् ड्य स्ते । ऽदि स्तर् द्पेर् न \* यन् लग् चन नि यन् लग् लग् नस् ग्रान्. मा यिन् नो ॥ स्रङ् म्थोः द्मन् विया बये ब्रग् मा ग्सुङ् बिटि फियर् रो ॥ यन् लग् दङ् यन् लग् चन् दग् नी ग्रुन् म यिन् ते । म्बोन् सुम् म यिन् पर् थल् बर् प्रखुर पिंड फियर् रो ॥ जेंस् नि योद् प म यिन् ते । योन्

१ \* \* ''यन्' लग्' लः र्नम्स्' लः र्जेषुः द्वग् पद्ग ब्यः वः बस्तन् पः गङ् यिन् पः देः निः खोः वो चग् गिः स्प्रुब्' ब्येद्' जिद्' दु' ब्स्तन्' प' नि' म' यिन्' ते । दे' जिद्' लस्' थे' छोम्' स्क्ये' बिS' फियर्' रो ॥"-Psv" । २ दे' नि' देस्' स्प्रुब्' पर्' ब्येद' दो ॥'' - PSV ै। "दे' नि' देस्' ग्सल् बर्' ब्य' बटो'' - VT. पृ० १३६ 🛦 । ३ 'खो' न'' PSV ै मध्ये नास्ति । ४ 'प्रुव् प' दङ् स्प्रुव् पर् ब्येद् पिंड को बोस् नि म' यिन् नो शेस् प ।''-ए?. १० १३६ B। "स्प्रुब् पर् ब्येद् मा ग्रुब् पिंऽ ङो बोस् नि मा यिन् नो"-PSv² पृ० १२६ ∧ । ५ ''दे ल्ता मा यङ्'"-PSV<sup>2</sup>. VT.। ६ ''ग्तन् छि़ग्स्' म धुब् प दङ् द्पे लत्, क्षङ् ब ब्जींद् प योङ्स् सु स्पङ्स् प यिन् नो ॥"-PSv ै। "म प्रुब् पिंट ग्तन् छि़ग्स् दङ् द्पे हतर् क्षङ् ब दग् बर्जोद् प ओङ्स स स्पङ्स् पर् ऽरहुर् ते ।"-vr. पृ० १३६ B। ७ "दे दग् नि ब्स्पुब् पर् ब्या बिंड को बो जिद् दु ब्सान् प म यिन् नो ॥"-PSv"। "दे दग् ब्स्युब् पर् ब्या बिट छुल् नियस् ब्स्तन् पर् ब्या वा नि मा खिन् नो शेस् पा स्ते।"-VT. पृ० १३७ Å। ८ "स्मोस् प"-PSv VT. मध्ये नास्ति। ९ "छोस् चन् गङ् छोस् क्यिस् ख्यद्' पर् दु ब्यस्' प' क्रेस्' प"-vr. पृ० १४० A । १० ''लुङ्' दङ्' प्रग्स्' पिंड' छोस्' ग्रान्'"-PSv रे पृ० १२६ B । ११ \*\* ''दे' ल्तर् न' ब्र्युब् ब्य' ब्र्तन् ख' न' म्थो' ब' मेद्' प' यिन् ल । ग्श्न्' दु' नि'''-Psv<sup>8</sup>' पृ० १२६ छ । **१२** गङ्' रु धुन्' मोङ् म' यिन्' पिS' फ्यिर्' जेंस्' सु' द्वम्' प' मेद्' प' रु' यङ्' स्त्र' त्रम्स्' पिS' Sगरु' प' सेठ्' बर्' ब्येद्' प' स्ते"-PSV2. १२६ B। १३ "Sदि यह छोस किया रह मि हो बो दह Sमल पस सेल बिट स्गो चुम् शिग् ब्स्तन् प यिन् ल । फ्योग्स् प्रदिस् नि छोस् दङ् छोस् चन् ग्यि ख्यद् पर् दङ् रङ् गि छो बो सेल् बर् ब्येद् प रिग् पर् ब्य स्ते । द्वेर् न"-PSV2 पृ० १२६ B-१२७ A ।

सं.

तन् िया र्जस् नेम्स् विया र्जस् र्जस् मा यिन् पर् थल् बर् प्रायुर पिट पियेर् रो ॥ ग्विस् किट रह् गि छो बोिंट ब्ये ब्रग् नि । द्पेर् न † स्प्र बिट दोन् थ्रम्स बद् व्रुन् नो क्षेत् व्या ब लत बुडो । स्प्र व योद् मोद् वियम् क्ष्र व द् स्प्र व द व्र्म् विद् व्रुन् प विद् द् प्रायुर् विद द् प्रायुर् विद द् रायुर् विद द् रायुर् विद द् रायुर् विद स्प्र व द स्प्र व स्पर व स्प्र व स्प्र व स्प्र व स्पर व स्पर व स्प्र व स्पर व स्य स्पर व स्पर व

पैरार्थमनुमानं तु स्वदृष्टार्थप्रकाशनम् ।

श्येया स्वसिंखिरूपाछिङ्गतो छिङ्गिनि ज्ञानमुत्पन्नं तथा परत्र [त्रिरूपाछिङ्गतो PSV<sup>2</sup>] छिङ्गिज्ञानोत्पपादयिषया <sup>११</sup>त्रिरूपछिङ्गाख्यानं परार्थमनुमानम्,\* कारणे कार्योपचारात्। अत्र चान्यतमस्यैकस्यापि रूपस्यानुक्तौ न्यूनतेत्युक्तं भवति। नेर्नु

१ "फियर् रो' शेस् ब्य' ब' दङ् । दे' ब्शिन् दु' ङम् थम्स् चद् बर्जुन् पिंड दोन् चन् यिन् नो' शेस् ब्य' ब' sदि नि डम् दङ् डम् गि ब्दग् जिद् ब्र्जुन् पिंड दोन् चन् अद् दु डम् योद् प गङ् यिन् प दे नि वर्जुन प जिंद यिन न । गल ते छग् दङ वर्जुन प दग् थम्स चद् दु सेल वर् ब्येद् दे ल्त न ग्ञि गिंड रङ् गि हो' बो सेल् बर् ब्येद् प' यिन् नो ॥ चि' स्तं हग् गि बद्ग् अद् क्यि ब्र्जुन् प' अद् क्यि सेल् ब दे' हत न ग्वि गिंड स्यद् पर् सेह व यिन नो।'-PSV2 पृ० १२७ A। र 'इग् थम्स चर् व्रुन पिंड दोन' चन् नो शेस्"-vा. पृ० १४६ B । ३ "ङग् योद् दे । ङग् गि ब्दग् विद् वियस् दङ् ब्र्जुन् पिंडे दोन् चन् विद् क्यिस् क्यङ् शेस् प स्ति ।"-णा. पृ० १४६ B। ४ "sदिडि शेस् प"-णा. पृ० १४६ B। ५ "दे" ल गल् ते" क्ग् दर् ब्देन् मिन् जिद् दर् ल र्नम् प थम्स् चद् दु हेस् पर् ब्सल् ब खिन् न हेस् प।"-४४. पृ० १४७ A। ६ "दे ल्तर् ग्युर् न ग्जिस् किटि रङ् गि डो बो ब्सल् व शेस् पडो ॥"-४ग. पृ० १४७ A.। ७ "चि क्ते"-एर.। ८ "इम् ब्द्म् विद् किया होस् प।"-एर. पृ० १४७ 🛦 । ९ "ब्देन् प मिन् प दोन् चन् विद् क्यिस्' क्यङ्' होस्' प 1''-VT' पृ० १४७ A । १० "दे' ततर् ग् जिस्' क' दग्' गि' ख्यद्' पर्' ब्सल्' वडी' होस्' पडी ॥''vr. पृ॰ १४७ B। ११ \* \* प्रo वार्तिकालं० पृ॰ ४६७, प्रo वाo म० पृ॰ ४१३। ''खार्थपरार्थविभागेनानुमानं द्विविधमित्युक्तम् । तत्र खार्थमुक्तम् । इदानीं परार्थं निर्णेतुकाम आह - परार्थमित्यादि । खार्थस्य अनुमानत्वं वस्तुतः, इदं त्पचितिर्मिति निशेषार्थे तुशब्दः । खेन दष्टः खदष्टः, खदष्टश्चासावर्थश्चेति खदप्टार्थः त्रिरूपो हेतुः, स येन वचनेन प्रकारयते तत् परार्थमनुमानम्।" – विशाला० १० १३३ B। १२ 🛊 🕸 तुलना – प्रमाणविनिश्चय. D. ed. ५० १८७ A, N. ed. ५० २९९ 🛦 । अत्र 'यथा स्वयम्' इत्यपि पाठः स्यात् , दश्यतां स्याद्वादरत्नाकरः ५० २३ । दश्यतां टिपृ० ७४ टि० २ । "क्यं पुनस्तस्य परार्थत्वमित्याह – यथेत्यादि । नतु अनुमेयविषयं ज्ञानमनुमानम् , ज्ञानस्यैव प्रमाणत्वात् । तत् कथं वचनस्रातुमानत्वमित्याह – **कारणे कार्योपचारा**दिति ।" – विशा**ला० ए०** १३३ छ । **१३** तुलना –''त्रिरूपलिङ्गाख्यानं परार्थानुमानम् ३।९।९। कारणे कार्योपचारात् ।३।९।२।" - न्यायविन्दु । "त्रिरूपलिङ्गाख्यानं परार्थानुमानमिति प्रमाण-समुखयवृत्तिः ।[ पृ॰ ४६८ ]···'त्रिह्यलिङ्गाख्यानं परार्थमनुमानम्'···[ पृ॰ ४६९,४८५ ]''-प्र० वार्तिकालं०। "त्रिरूपिलक्कारूयानं परार्थमनुमानम्' इलादि आचार्यवचः ।" – वादन्यायवृत्ति [ विपश्चितार्था ] पृ० ६६ । १४ "अत्र चान्यतम्रह्मैऋयापि रूपस्यानुक्ती न्यूनतोका भवति"- PSV1. । "अत्र चान्यतमरूपस्यानुक्तिन्यूनतेत्युक्तं भवति" इति पाठ एव आदरणीयः प्रतिभाति । "अत्र च अन्यतमरूपस्यानुक्तिन्यूनतेत्युक्तं भवति इति पुनर्नोच्यते, अनेनैव निर्देक्षेन अर्थत उक्तत्वात् । यसाद् यथा 'त्रिरूपो हेतुः' इति वचनेन 'एकैकद्विद्धिरूपोऽर्थो न हेतुः' इति उक्तं भवति तथा 'त्रिरूपाख्यानं परार्थमनुमानम्' इति वचनेन एकैकद्विद्विरूपाख्यानं नानुमानम्, किं तर्हि ? न्यूनता साधनदोषः, ततः परस्य सम्यग् निश्चयानुत्पत्तेः।" - विशाला० पृ० १३५ A । तुलना - ''अनुक्तावपि पक्षस्य सिद्धेरप्रतिबन्धतः । त्रिष्वस्यतम-**रूपस्यैवानुक्तिन्यूनतो**दिता ॥"-प्र**० वा०** ४।२३ ॥ "त्रिह्पलिङ्गाख्यानं परार्थानुमानमित्युक्तम् । तत्र त्रयाणां हृपाणा-मेकस्यापि रूपस्यानुक्तौ साधनामासः।'' – न्याय विन्दु ३।५७। १५ [''ऽोन्' गङ्' शेस्' प' ल' सोग्स्' पस्' पा" ≂ ] नतु य इलादिना त्रिरूपलिङ्गाख्यानमात्रस्यानुमानत्वेनोक्तेः [ रिग्स्' प' फ्र' मो' ल' सोग्स्' प' VT. = ] न्यायस्त्रादितर्कशास्त्रेषु पक्षवचनस्वापि साधनत्वेन निर्देशादाशङ्कते । परार्थानुमाने प्रयोगः तदन्तर्भावः, साधनावयवत्वेन निर्देशात् । स **क्रथ**मिति तच्छान्नकृतां तत्र का उप4त्तिरिति । [ देः र्नम्स्' खोः न' ल' द्रि' बर्' ब्यडोः शेस्' प' ४४. = ] त एव प्रशृक्ष्या इति ये साध्यसिद्धि प्रति अञ्चलस्यापि पक्षवचनस्य साधनत्ववादिन इत्याशयः ।" – विद्यास्त्रा० पृ० १३५ 🛦 ।

5

यस्तर्केशास्त्रेच्चनुमेयनिर्देशस्य प्रतिज्ञायाः परार्थानुमाने प्रयोगः स कथम् ? त एव प्रष्टन्याः । श्रीस्माकं तु-

### तत्रानुमेयनिर्देशो हेत्वर्थविषयो मतः॥१॥

अवयवेषु योऽनुमेयनिर्देशः सोऽस्माकं न साधनत्वेन मैतः, तैत एव संशयोत्पत्तेः; भपि तुः हेत्वर्थविषयत्वेन । स तेन प्रैकास्यते ।

> सँरूपेणैव निर्देश्यः स्वयमिष्टोऽनिराकृतः । प्रत्यक्षार्थानुमानाप्तप्रसिद्धेन स्वधर्मिणि ॥ २ ॥

१ ''ततः पक्षानुकाविष सिद्धेरप्रतिबन्धात् त्रिषु रूपेष्वन्यतमस्यैत्रानुक्तिन्धूनतोका साधनदोषः, न तु पक्षानुक्तिः । ननु यदि पक्षवचनमसाधनं तदा साधनाङ्गावसरे भवतामपि अनुमेयलक्षणनिर्देशो न युक्त इखत आह – अस्माकं त्विस्यादि । निर्दिश्यतेऽनेन [ इति निर्देशः ] अनुमेयस्य निर्देशोऽनुमेयनिर्देशः, स चात्र लक्षणनिर्देशो वेदाः, न प्रतिज्ञावचनम् । हेतुस्त्रिरूपं लिङ्गम् , तस्यार्थः हेत्वर्थः, स विषयो यस्य स **हेत्वर्थविषयः ।** यसादनुमेयलक्षणनिर्देशेन हेत्वर्थे।ऽविपरीतः प्रकाश्यते तसात् तद्विषयत्वात् साधनप्रस्तावेऽपि तदुपन्यास इति वाक्यार्थः । अवयत्रेष्टिवृत्यादि । अवयवेषु प्रस्तुतेषु **योऽनुमेयनिर्देशः** सोऽसाकं न साधनत्वेन, कसात् ? तत एव संशयोत्पत्तेः । तत इति आधादित्वात् सप्तम्यर्थे तसिः । तत्रैव अनुमेये संशयोत्पत्तेः [ पृ० १३५ B ] इत्यर्थः । अथवा हेतुपञ्चम्यन्तादेवायं तसिः, तत एव अनुमेयोपलन्धिहेतोः संशयो-त्पत्तिरिखर्थः । एतेन अनुमेयस्य सन्दिरधत्व दर्शयित्रममर्थे प्रकाशयति – सिद्धः साधनम् , नेतरः । अनुमेयं च सन्दिरधम् । . . . . . अनुमेयस्य चासाधनत्वदर्शनेन तद्वाक्यस्थापि दर्शितं भवति । तथाहि - अर्थं एव साक्षाद् गमकः, न वचनम् । तत् शक्तार्थ सुचक्रत्वात् परम्परया साधनं भवति । यत्र अर्थे एव साध्यसाधनाशक्तिनिश्चिता तत्र वचने सुतरामशक्तिरिति व्यक्तमेव प्रतीयते । अपि त्विखादिना 'हेत्वर्थविषयो मतः' इखस्यार्थो व्याख्यायते । नतु हेत्वर्थव्याणनिर्देशः तर्कशास्त्रेऽन्यथा कृतः, स कस्मादत्र-कियत इखत आह — स तेन प्रकाइयते इति । यसादस्मदिष्टो [यो] ऽनुमेयः स एव तेन हेतुना साध्यते न परपरिकल्पितः तस्मात् तस्य लक्षणं निर्दिश्यते, 'एतादश एवार्थो हेतुना साध्यः, न तद्विपरीतः' इति यथा ज्ञातं स्यादित्याशयः । तस्मादत्र संक्षेपेण निर्देशः । बहुनां साध्यविषया विप्रतिपत्तिर्दश्यते, तस्मात् तन्निराकरणार्थं शास्त्रे पक्षलक्षणं दर्शितम् । न तु प्रयोगकाले स निर्देश्य उपयोगाभावात् [ पृ० १३६ 🛕] ।" - विशास्त्रा० । "ननु च विषयोपदर्शनाय प्रतिज्ञावचनमसाधनाङ्गमप्युपादेयमेत्र । न । वैयर्थ्यात् [ वादन्याय. १०६५] । समृचयटीकाकारास्त्वाहुः – नन्विलादि । नेलायुक्तरम् ।···· अप्रदर्शिते तु सम्बन्धे संशयोत्पत्तिहेतुत्वादिदमुक्तम् - तत एवं संशयोत्पत्तिरिति । " अस्माकं तृ तत्रानुमेयनिर्देशो हेत्वर्थविषयो मतः' इलापि वचनं विरुध्यते, यस्मात् 'तत्रेति तर्कशास्त्रस्य सम्बन्धोऽत्राभिधीयते । प्रयोगस्य तु सम्बन्धे बहु स्यादसमञ्जसम् ॥ १ ॥" - बादन्यायवृत्ति [ विपिवतार्था ] ए० ६५-६६ । "नन्वाचार्यस्य पक्षवचनमसाधनत्वेनेष्टमिति कथं ज्ञायत इत्याह — हेत्वर्थविषयत्वेन तदशक्तोक्तिरीरिता । हेतोरर्थः साध्यः, स विषयोऽस्येति हेत्वर्थविषयः, तत्त्वेन साध्यार्थोः पद्शेकरवेन तस्य पक्षवचनस्य साध्यसाधनं प्रति अशकस्योक्तिरीरिता निर्दिष्टा आचार्यण 'त्रत्रानुमेयनिर्देशो हेत्वर्थविषयो मतः' इत्यनेन प्रन्थेन । ततो ज्ञायते पक्षवचनमसाधनमिष्टमाचार्यस्थिति ।" - प्र० चा० म० ४।१८ । "नन्वाचार्यस्य पक्षवचन-मभिमतमेव, यदाह - स्वनिश्चयवदन्येषां निश्चयोत्पादने रुख्या । पक्षधर्मत्वसम्बन्धसाध्योक्तेरन्यवर्जनम् ॥ [ प्रमाणसमुचय ४।६ ] । नैतदस्ति । यतः हेत्वर्थविषयत्वेन तदशक्तोकिरीरिता ॥ [ प्र० वा० ४।१८ ], यदाह - 'तत्रानु-मेवनिर्देशो हेरवर्थविषयो मतः। अस्माकं तु योऽनुमेयनिर्देशः स हेरवर्थविषयत्वेन, न साधनस्वेन'।……… [ पृ॰ ४८८ ]…कर्थ तर्हि इरमुक्तम् - 'अस्माकं तु पक्षानिर्देशो यः स न साधनत्वेन अपि तु हेत्वर्थविषयत्वेन' इति [ पृ॰ ४९० ] ।" **- प्र० वा(र्तिकालं० । २ 'मतः'** PSV<sup>2</sup>. VT. मध्ये नास्ति, **प्र० वार्तिकालङ्कारे**ऽपि नास्ति । PSV<sup>2</sup> मध्ये 'मतः' इत्यस्य स्थाने 'निर्देशः' इति दरयते । 🗦 दरयतां टिप्ट॰ १२४ पं॰ १०। प्र० वार्तिकालं० पृ॰ ४८९। प्र० चा० ४।१६ । ४ "साध्यते" PSV<sup>1,2</sup> । 'उपदर्श्यते' इति 'ख्याप्यते' इति वा इखिप पाठोऽप्यत्र चिन्तः । "तस्म**द्युमेयस्योपदर्शनार्थ** सिद्धवर्थं **पक्षवचन**मुपादेयं नान्यदित्युपस्कारः ।" - **वादन्यायवृत्ति.** ५० ६६ । ५ प्र० वार्तिकालं १० ५४५,५४६,५४९ । प्र० वा० म० १० ४२४,४४५,४५८, ४५९ । तुलना —दिङ्कामप्रणीत-न्यायमुखस्य चीनभाषानुवादमवलम्बय Prof. Giuseppe Tucci इत्येभिविहिते English भाषानुवादे पक्षस्वरूप-मित्थमुपलभ्यते ---

I have compiled this book, because I desire to ascertain what is the real nature of the arguments meant to prove [a thesis as well] as to refute it. The proposition and the other terms are called the proof [सायन.] Here is called 'proposition' only that particular argument that we want to prove in accordance with our own opinion. It must be such as no argument contradictory [to it] can exclude it. "The proposition etc."; this means that through the formulation of a proposition, a reason and an example, an argument which has not yet been understood by another [man], is made evident to him. many terms represent the sadhana, syllogism, was already asserted by Vasubandhu in his Vādavidhi etc. but they are called here: "the sādhana" in the singular, in order to show that they have as a whole the nature of a syllogism. Therefore we must acknowledge that when [some terms] are defective there is an error of the syllogism. The word "here" (atra) is meant either to intro. duce the beginning [आरम्भ] of the sastra, or has the meaning of restriction (avadharana); that is: among these terms, such as: "proposition etc." Therefore [the author] uses the word: "here". "Only" is used in order to distinguish [the proposition from the other members of a syllogism]. "In accordance with our opinion" is used here in order to express that the proposition is independent of the sastra, but is established in accordance with one's own opinion. "That we want to prove" means that we do not want as a proposition [a sentence] having the nature of the proof (sadhana). Were not the probandum defined in this way, that is as a proposition that "one wants to prove", then even a fallacious reason or a fallacious example [hetvābhāsa, dṛṣṭānta-ābhāsa] could be called a proposition. In order to show that it must be devoid of any fallacy, [ such as those admitted ] by other schools, [ the author ] says: "it must be such as no argument contradictory [to it] can exclude [it]." [This can mean] also that it is not excluded by a sentence having a contradictory meaning. [A proposition is called a fallacious proposition] when one of the [five] following cases happens to be: 1. [ If it is self-contradictory: ] e. g. if one says: "all words are false." 2. If it is contradictory to the proposition that one has already assumed as the probandum; e.g. if a Vaisesika says: "sound is eternal." 3. If it is excluded by a statement generally accepted as true [prasiddha], when the proposition is concerned with some notion that cannot be the object of inference, because there is no other homogeneous thing, which can be referred to as a positive instance [ sapakṣa ]; e.g. if one says: "sasi an epitheton of the moon is not the moon, because it exists." 4-5. If [the particular attribute ] of the subject [dharmin], that one wants to prove, is contradicted either by an inference or by direct perception, the validity of which is generally admitted. E.g. if one says: "sound cannot be heard", this proposition is contradicted by the evidence of direct perception. [ If on the other hand somebody says]: "the pot is eternal", this proposition is

स च स्वैरूपेणैव निर्देश्यः स्वयमिष्टः । स्वरूपेणैवेति साध्यरूपेण, न तु सिद्धसाधनरूपेण । तथाच असिद्ध-

contradicted by inference.—न्यायमुख, पृ० ५-७। चीनभाषानुवादानुसारेणास्य संस्कृतमीहरां सम्भाव्यते "साधनदृष्णखरूपव्युरणदनार्थमिदमारभ्यते । पक्षादिवचनानीति साधनं तैत्र तु स्वयम् । साध्यत्वेनेष्सितः पक्षो
विरुद्धार्थानिराकृतः ॥२॥ पैक्षादीति, पक्षहेतुदृष्टान्तवचनीहिं परेषामत्रतीतोऽर्थः प्रतिपाद्यते । [ चष्टवन्धुना ] वादविध्यादौ
बहूनां वचनानां साधनत्वाभिधानेऽपि अत्रैकद्यवनिदेशः समस्तानां साधनत्वप्रतिपादनायः । तेनान्यतमस्य न्यूनतायां
साधनदोषः । 'तत्र'शब्दः शास्त्रोपन्यासार्थोऽत्रधारणार्थो वा 'तेव्वेव पक्षादिषु' इति । 'तु'शब्दो विशेषणार्थः [ पक्षमितरेभ्यो
व्यावर्तयति ] । स्वयमिति शास्त्रानपेक्षमभ्युपगमं दर्शयति । 'साध्यत्वेनेष्सितः' इति अनिभयाने असिद्धहेतुदृष्टान्ताभासयोरिष
पक्षत्वं स्यात् । ' विरुद्धार्थोनेराकृत इति । [ यदि विरुद्धार्थेन न निराक्रियते स पक्षः, अन्यथा तदाभासः ] । यदि विरुद्धार्थेन
वाचिना स्ववचनेन वाध्यते यथा 'सर्वमुक्तं मृषा' इति, पूर्वाभ्युपगमेन वा यथा औत्रृक्षयस्य 'नित्यः शब्दः' इति साध्यतः, यत्राष्यपाधारणत्वादनुमानाभावे शाब्दप्रसिद्धेन विरुद्धेनार्थेनापोद्यते यथा 'अचन्द्रः शक्षी सन्वात'
इति, यो वा धर्मी धर्मविश्रिष्टः साध्यतिनिष्टः तत्र यदि प्रसक्षानुमानप्रसिद्धेन वाध्यते यथा 'अश्रावणः शब्दः' 'नित्यो घटः' इति [ नासौ पक्षः ] ।"

१ "स्वरूपेणे नेत्यादि । अत्र रूप-निपात-इष्ट-खर्यपदैश्वतुर्भिर्यथाकमम् १ असिद्धः २ असाधनम् ३ इच्छाविषयीकृतः ४ साधनकर्त्रो सिसाधियिषितश्च गृह्यते । ततश्च चतूरुवं साध्यमिति दर्शितं भवति । न सिद्धसाधनरूपेणेति यथाक्रमं रूपनिपाताभ्यां व्यवच्छेयं दर्शयति । तथाहि - स्त्ररूपश्रब्देन असिद्धं युद्धते, तद्वयवच्छेयं सिद्धम् , [ यथा ] 'शब्दः श्रायणः' इति । खरूपेणैव इति निपातेन असाधनं गृह्यते, असिद्धमपि साधनत्वेनेष्टं तद्वयवच्छेयम् , यथा असिद्धहेतुदृष्टान्तौ 'शब्दो निरयः चाक्षपत्वाद् बुद्धिवत् इस्तेतादशरूपौ । तत्र सिद्धव्यवच्छेदफलस्य [गो' स्ल' ब' बिद्' किय' कियर VT = ] सुगमत्वात् साधनव्यवच्छेदफलमेव 'तथाच' इत्यादिना दर्शयति । तथाचेत्यवधारणे सतीत्यर्थः । हेतुश्र दष्टान्ताभासश्च, तौ असिद्धौ चेति विष्रहः । असिद्धहेतु दृष्टान्ताभासवस्रतं परिहृतं भवति । प्रतिज्ञात्वेन [ दोर् बर् ऽग्युर् एए=] प्रतिक्षिप्तं भवतीत्वर्थः ।·····[ पृ० १३६ B]··तौ साध्यक्षपेण न निर्देश्याविति, असिद्धयोरि साधनत्वेनाभिधानात् ।···[ पृ० १३७ A ]···शास्त्रानपेक्षांनिति शास्त्रनिरपेक्षांनित्यर्थः । अभ्यूपगम इति प्रतिज्ञार्थः, सोऽभ्युपगम्यत इत्यभ्युपगमः ।··· स्वयसिष्ट इत्यनेन शास्त्रानपेक्षमभ्युपगमं दर्शयति ···[ पृ० १३७ B ]···तस्मादनुक्तोऽपि इच्छया वपाप्तः साध्यः । तदन्वयाभावे साध्यवैकल्यादयो दृष्टान्तादिदोषा इति । अनिराष्ट्रतः इत्यादि । प्रत्यक्षश्वासावर्थश्रेति प्रत्यक्षार्थः, स चानुमानं चाप्तश्च प्रसिद्धश्चेति वित्रहं कृत्वा द्वन्द्वैकबद्भावेन तथा निर्देशः । स्वध्निमेणीति निमत्ते सप्तमी । खर्थार्मिनिमित्तेन अनिराकृत इस्तर्यः । एतदुक्तं भवति – स्वधर्मिणि बाधायां तद्वारेणायाता बाधा यदि साध्यधर्मेऽपि न भवतीस्पर्यः [ पृ० १३८ в ]"-विशास्त्राञ् । तुलना - "कीदशः पुनः पक्ष इति निर्देशः । खरूपेणैव स्वयमिष्टोऽनिराकृतः पक्ष इति । खरूपेणेति साध्यत्वेनेष्टः । म्ब्रह्मेणैवेति साध्यत्वेनैवेष्टो न साधनत्वेनापि । यथा शब्दस्यानिखत्वे साध्ये चाक्षुषत्वं हेतुः शब्देऽसिद्धत्वात् साध्यम् , न पुनस्तिदिह साध्यत्वेनैवेष्टं साधनत्वेनाभिधानात् । स्वयमिति वादिना । यस्तदा साधनमाह । एतेन यदापि क्रियच्छान्ने स्थितः साधनमाह तच्छास्रकारेण तस्मिन् धर्मिण अनेकधर्माभ्यूपगमेऽपि यस्तदा तेन वादिना धर्मः खत्रं साधियतुमिष्टः स एव साध्यो नेतर इत्युक्तं भवति । इष्ट इति यत्रार्थे विवादेन साधनसुपन्यस्तं तस्य सिद्धिमिच्छता सोऽनुक्तोऽपि वचनेन साध्यः । तद्धि-करणत्वाद् विवादस्य । यथा परार्थाश्रश्चरादयः, सङ्घातत्वात्, शयनासनाग्रङ्गवदिति, अत्रात्मार्थो इत्यनुकावपि आत्मार्थता साध्या, तेन नोक्तमात्रमेव साध्यमित्युक्तं भवति । अनिराकृत इति एतल्रक्षणयोगेऽपि यः साधियतुमिष्टोऽप्यर्थः प्रस्थानुमान प्रतीतिस्वचचनैर्निराकियते न स पक्ष इति प्रदर्शनार्थम् ।" – **न्यायबिन्द्र.** ३।३७-४८ । 🛛 **२** "असिद्धहेतुदृष्टान्ताभासवचनं परिहतम"-PSV. ।

<sup>1</sup> टिष्टु० ७३ पं० १०-११। 2 प्र० वार्तिकालं० प्र० ५१०,५१९, ५२२,५६१। प्र० वा० म० प्र० ४४३। स्यायवार्तिकतात्पर्यटीका. १।९।३३। टिष्टु० ७३ टि० ३,४। 3 तुलना - "पक्षादिवचनेन हेतुदृष्टुग्नत्योः परिप्रहः। बहूनामवयवानां साधनत्वाभिधानेऽपि 'साधनम्' इति चैकवचननिर्देशः समस्तताधनत्वख्यापनार्थम्।" - न्यायप्रवेशावृत्ति पृ० १३-२३। 4 "न्यायमुखे - यदिः स्माध्यतः।" - प्र० वार्तिकालं० ४।१०३, पृ० ५२६।

हेतुद्रष्टान्ताभासवचनं परिहृतं भवति । 'तौ [ हि ? ] साध्यरूपेण न निर्देश्यौ । स्वैयमिति शास्त्रानपेक्षमभ्युपगमं दर्शयति । स अनिराकृतः प्रत्यक्षार्थानुमानाप्तप्रसिद्धेन स्वधर्मिणि । 'यो हि धर्मी धर्मिनिशिष्टः साधियतिप्रिष्टसत्त्र यदि साध्यधर्मिविश्वदेन प्रत्यक्षानुमानागमप्रसिद्धेन धर्मान्तरेण अनिराकृतस्तिहिं साध्यनिर्देशो निरवदः । अन्यथा तदाभासः, पैथा – अश्रावणः शब्दः, नित्यो घटः, न सन्ति प्रमाणानि प्रैमेयार्थानीति प्रतिज्ञामात्रेण, यत्राप्यसाधारणस्वादनुमानाभावे

१ 'तौ हि साध्यह्रपेण न निर्दिश्येते' इस्यपि पाठोऽत्र भवेत् । २ "उक्तमाचार्येण - स्वयमिति शास्त्रानपेक्षम-भ्युपगमं दर्शयति इति ।" - प्र०वार्तिकालं० पृ० ४९५। "आचार्यो वृत्तौ आह - खयमिति शास्त्रानपेक्षम-भ्युपगमं दर्शयति ।" - प्र० वा० म० ४।३०, ए० ४२५ । "स्वयमिष्ट इत्यनेन [ वचनेन PSV1 ] शास्त्रानपेक्षम-भ्युपगमं दर्शयति ।"- PSV. VT. । ३ "अत एवाह - 'यो हि धर्मी धर्मविशिष्टस्तत्र यदि साध्यधर्मविरुद्धेन प्रत्यक्षानुमानागमप्रसिद्धेन म वाध्यते स पक्षः, अन्यथा तदाभासः' इति ।" - प्र० वार्तिकालं० ए० ५५१। तुलना - प्रo वाo ४।१३६-१४८। "यो धर्मी धर्मविशिष्टः" इल्पनेन साध्यधर्मनिशिष्टस्यैव धर्मिणः सौध्यता दर्शयन् केवलस्य धर्मिण उपरोधेऽपि बाधा न भवतीति प्रकाशयति । यदि तंत्रेति साध्यधर्मनिषेधनिमित्तेन तेन धर्मान्तरेण यदि निराकृतः, यदि तस्मिन् बाध्ये तद्वारेणायाता बाघा साध्यधर्मेंऽपि न भवतीखर्थः ।" - विशाला० पृ० १४० 🛦 । ४ 'तर्हिं' इसस स्थाने 'तद्।' इति 'एवं हि' इति वा पाठोऽपि भवेत् । ५ तत्राचार्येणेदमुक्तम्-स्यरूपेणैव निर्देश्यः स्वयमिछोऽनिराक्ततः पक्षः यदि प्रसक्षानुमानागमप्रसिद्धेन । तद्यथा अश्लावणः राज्दो नित्यो घट इति न सन्ति प्रमाणानि प्रमेयार्थानीति प्रतिक्रामात्रेण, यत्राप्यसाधारणत्वादनुमानाभावे शाब्दप्रसिद्धेन विरुद्धेनार्थेन अपोद्यते न स पक्ष इति।"-प्र० वार्तिकार्लं० पृ० ५४५. । ''आह चाचार्यः - यत्राप्यसाधारणत्वादनुमानाभावे शाच्दप्रसिद्धेन विरुद्धे-नार्थेनापोद्यते न स पश्च इति यत्र निषये प्रतिपक्षभृतस्यानुमानस्यासाधारणता तत एव तदभावः । अभावे शाब्दप्रसिद्ध-मनुमानं बाधकं न स पक्षः ।" [ पृ० ५३४ ]…अचन्द्रः **राशी सत्त्वा**दिति [ पृ० ५३५ ]……यत्राध्यसाधारणत्वादनु-मानाभावे .....प्रसिद्धेन विरुद्धेनार्थेनापोद्यते न स पक्ष इति [ पृ० ५३६ ] ... उक्तम् - 'असाधारणत्वादनुमानाभावे' इति ... अनन्दः शशी सत्त्वादिति ।"-प्र० वार्तिकालं० । "अनुमानवाधायामन्तर्भावादनयोरभ्युपगमप्रतीतिवाधयोः सिद्धयोरिप श्वयाख्याने प्रयोजनं दर्शयत्राचार्य एते अभ्युपगमप्रतीतिवाधे सहेतुके प्राह - न सन्ति प्रमाणानि प्रमेयार्थानी ति प्रति-**क्षामात्रेणे**ति । अत्र प्रतिज्ञामात्रं शास्त्रस्वचनयोः सिद्धयोरप्रामाण्यप्रतिज्ञाबाधकमुक्तम् । **यत्राप्यसाधारणत्वादनुमाना**-भावे शाब्दप्रसिद्धनापोद्यते न स पक्ष इति । अत्र शाब्दप्रसिद्धेन शशिनश्रन्द्रत्वेन अचन्द्रत्वप्रतिज्ञाया बाधनमुक्तम् । अनुमानाध्यक्षवाधने तु न सहेतुके प्राह 'अश्चावणः शब्दो नित्यो घटः' इति ॥ तसाद् विषयभेदोपलक्षणार्थं सहेतुत्वा-**हेतु**त्वदर्शनम् । प्रत्यक्षानुमानबाधे सर्वविषये, अभ्युपगमप्रतीतिबाधे तु नियतविषये इत्यर्थः ।" – **प्र० वा० म०** ४।१३०, ष्ट्र० ४५७। ''उदाहरणमप्यत्र सदृशं तेन वर्णितम् [प्र० वा० ४।९६] । अत्र शास्त्र-[स्त्र]वचनयोर्व्याघातेन आचार्येण उदाहरणमपि सहशमभिन्नं वर्णितम् , यथा **न सन्ति प्रमाणानि प्रमेयार्थानी**ति ।"-प्र० वा०म० पृ० ४४६। "योऽचन्द्ररवं शिशनि प्रतिजानीते तं प्रति चन्द्ररवसाधनाय लोकस्य ब्रुवतोऽनुमानाभाव आ**चार्ये**णोक्तः - **'यत्राप्य-**साधारणत्वादनुमानाभावे शाब्दप्रसिद्धेन विरुद्धेनार्थेनापोह्य(घ)ते यथा 'अचन्द्रः शशी सस्वात्' इति **नासी पक्षः'** इस्रेतेन ब्रन्थेन।" – **तत्त्वसं० एं०** ॥ १३९६ ॥ ५० ४११। **"अश्रावणः राब्द** इति ।…[५० १४० A]···इति प्रसक्षेण बाधनम् ।·····अनुमानविरोधस्थोदाहरणं निस्यो घट इति ।·····[ १० १४० B ] न सन्ति प्रमाणानीति आप्तबाधाया उदाहरणम् [ पृ० १४१ A ]। येनैवमेते समाने तेन उदाहरणमपि अत्र सदेशं दर्शितमा**चार्ये**ण-न सन्ति प्रमाणानि प्रमेयार्थसाधनानीति ।····प्रतिज्ञामात्रेषेति ।···[पृ० १४१ B] यत्रापीत्यादिना प्रसिद्धिबाधामुदाहरति । अत्र अचन्द्रः ससीति प्रतिज्ञा । 'शशिनश्चन्द्रवास्यत्वं नास्ति' इति अस्या अर्थः । स च शाब्दप्रसिद्धेन बिरुद्धेनार्थेनापोद्यते । शाब्दी प्रसिद्धिरनुमानम् , तेन प्रसिद्धो निश्चितः शाब्दप्रसिद्धः । [पृ० १४२ ⋏]…असाधारण-स्वादिति । · · सत्त्वादिवाधकस्य हेतोरसाधारणस्वात् । तस्माचानुमानाभावः । · · · [ पृ० १४२ ฿ ] ।" **- विशाला० ।** विस्तरार्थिभिः सकृत्तिकं प्रमाणवार्तिकम् [४।९२-१४८] अत्र द्रष्टव्यम् । "तत्र प्रत्यक्षनिराकृतो यथा अश्रावणः शब्द इति । अनुमाननिराकृतो यथा नित्यः शब्द इति । प्रतीतिनिराकृतो यथा अचन्द्रः शशीति । खवचननिराकृतो यथा नानुमानं प्रमाणम् । इति चत्वारः पक्षाभासा निराकृता भवन्ति । एवं सिद्धस्यासिद्धस्यापि साधनत्वेनाभिमतस्य स्वयं वादिना तदा साधियतुमनिष्टस्योक्तमात्रस्य निराकृतस्य च विपर्ययेण साध्यः तेनैव खरूपेणानिमतो वादिन इष्टोऽनिराकृतः पक्ष इति पक्षलक्षणमनवद्यं दर्शितं भवति ।''-- न्यायबिन्दु. ३।५०-५६। 🛮 ६ "प्रमेवार्थसाधनानि'' - PSV. VT. ।

www.jainelibrary.org

शाब्दप्रसिद्धेन विरुद्धेन अर्थेन अपोद्यते यथा अचन्द्रः शशी सस्वादिति । हैदं धर्मस्वरूपनिराकरणद्वारमात्रं दर्शितम् । अनया दिशा धर्मधर्मिविशेषस्वरूपनिराकरणमपि वेदितव्यम् । तैद्यथा – नान्योऽवयवी अवयवेभ्यः, तुलानतिविशेषाप्रहणात् ।

१ "अर्थेन" - PSv अनुसारेण नास्ति । २ "इदं च धर्मञ्जरपियोधेन निराकरणद्वारमात्रं दर्शितम्" - PSv । "एभिर्धर्मस्वरूपनिराकरणद्वारमात्रं दर्शितम्"-PSv । "इदं धर्मस्वरूपनिराकरणेन दिङ्मात्रमुक्तम्" इति पाठोऽपि णाः अनुसारेण भवेदिति भाति। "[ ऽदिः निः शेसः पः लः सोग्सः पः स्ते । ए४ = ] इदमित्यादि । अत्र धर्मधर्मिसमुदाय एव साध्यः । ततः सर्वथा समुदायनिराकरणादेव [ वे बरु प्राम् चिङ् vr = ] उपरोधः । स क्रचिद् धर्मद्वारेण धर्मिद्वारेण तदुभयद्वारेण तद्विशेषद्वारेण वा कियते इति तेन व्यपदिस्यते । इत्सुदाहरणचतुष्ट्यं धर्मस्यरूपनिराकरणेन धर्मखरूप-निराकरणमुखेन एकस्य प्रकारस्य दर्शनाद् दिङ्मात्रम् [ <sup>ब्</sup>शद् प vr = ] उक्तम् । अनया दिशा धर्मधर्मिविशेषाणाम् [ ने स्कब्स् सः बव् पि v: = ] उपस्थितसाध्याविनाभाविनां धर्मिस्वरूपस्य च निराकरणद्वारेण प्रकारान्तराणि वेदित-ब्यानि ।"-**विज्ञाला०** पृ० १४४ 🛦 । "ननु 'अश्रावणः सब्दः, नित्यो घटः, नानुमानं प्रमाणम्, अचन्द्रः **स**सी' इत्युदाहरणैरेभिर्धर्मखरूपनिर।करणेन बाधा दर्शिता यथाप्रतिज्ञातधर्ममात्रस्य विपरीतधर्मीपस्थापनेन धर्मिविशेषस्य धर्मिवेशेषस्य धर्मिस्तरूपस्य च वाधनेन पक्षवाधास्ति सा कथमवगन्तव्येलाह - 'धर्मिधर्मविशेषाणां स्वरूपस्य च धर्मिणः । बाधा साध्याङ्गमूतानामनेनैबोपदर्शिता' [प्र० बा० ४।१५१], धर्मिधर्मग्रोर्तिशेषाणां, व्यक्तिभेदा-पेक्षया बहुवचनम्, धर्भिणः स्त्ररूपस्य च, सर्वेषामेषां साध्यं प्रति अङ्गमूतानां बाधा अनेनैव धर्मस्त्ररूपनिराकरण-परेणोदाहरणेन साध्यतोपलक्षणत्वाद बाधा उपदर्शिता । 'तत्रोदाहृतिदिङ्यात्रमुच्यतेऽर्थस्य दृष्टये' प्रि० वा० ४।१५२ ], शब्दः' इलादिश्र उदाहरणदिज्ञात्रमुच्यते 'साध्याज्ञभूतस्य सर्वस्थैव बाधा भवति' इलार्थस्य दृष्टये दर्शनार्थम् ।" - प्र० वार् म० ४। १५१-२, पृ० ४६४-५ । तुलना - "कथं तर्हि धर्मधर्मितत्समुदायविशेषनिराकरणमेदः ? तद्भारेण निराकरणात् । यद्वारेण हि समुदायो निराकियते तेन व्यपदिश्यते । परमार्थतः समुदायनिराकरणमेव ।"-प्र० वार्तिकालं० ४।४०, पृ० ५०१। ३ "करणं वेदितव्यम्।" – PSV । ''रणमपि लक्षितं वेदितव्यम्'' – PSV । ४ "यथा"-PSv1 । ५ "अवयवी अवयवेभ्योऽन्यः" इति प्रतिज्ञायां कृतायां नान्योऽययवी अवयवेभ्यः तुला-निराक्ति । इदं [ सुन् प्रिक्ति । प्रदं [ सुन् प्रिक्ति । प्रदं [ सुन् प्रिक्ति प्राप्ति । प्राप्ति यो प्राप्ति प्रापति प्राप्ति प्राप्ति प्राप्ति प्राप्ति प्राप्ति प्राप्ति प्राप्ति मात्रम् । तथाहि · · · · । [ पृ॰ १४४ A ] · · · · · **नान्ये ऽवयवा अवयवित** इति धर्मविशेषनिराकरणम् । अवयवा अवय-विनोऽन्ये इति प्रतिज्ञा। अत्र अवयवा धर्मिणः, तेषामन्यत्वं धर्मः साध्यः। तेषां च केषाधित् प्रत्यक्षत्वं विशेषः परेणाभिमतः ततोऽन्यत्वे ततो भेदेन अभासनादनुपपन्नः । [ पृ० १४५ B ]·····नास्ति द्रव्यामिखादि ।····द्रव्यमस्तीति प्रतिज्ञा । द्रव्यं पृथिव्यादि, तदस्ति सदिखर्थः । सत्तायोगात् काणभुजस्य द्रव्यादि त्रयं सदिखिममतम् । ततो गुणानामपि द्रव्यतापत्तिः, इंग्यस्थितात्मसत्तासम्बन्धात् । पृ० १४६ ४] .....यत् सत्तावद् न तद्द्यम् , गुणवत् । द्रव्याभिमतं च वस्तु सत्तावदिति विरुद्धव्यप्तिन धर्मिखरूपनिराकरणात् प्रतिज्ञादोषः।"—विशालावः। तुलना-प्रव वाव मव टिव पृव ४६८-४६९। "पर-स्यावयवेभ्योऽवयविमो गुरुत्वादिगुणयोगिनोऽन्यत्वेऽभिमते यदोच्यते-"नान्योऽवयवी अवयवेभ्यः तुलानतिविशेषा-**अहणादिति,** एतद् धर्मविशेषनिराकरणेनोदाहरणं बोद्धन्यम् । तथाहि नात्रान्यत्वमात्रं निषेद्धुसिष्टम् , तथात्वे धर्मस्ररूपनिरा-करणोदाहरणमेतत् स्यात् । तस्यादन्यत्वस्य साध्यधर्मस्य नान्तरीयका गौरवादयो विशेषा निराकर्तुमिष्टाः । तथा च थर्मविशेषोदा-हरणमेव तत् । [४।१५२, पृ० ४६५ ] तत्र परेणात्रयविनः सकाशादवयवानामन्यत्वे प्रतिज्ञाते यदुच्यते नान्येऽवयवा अव-यविनः, अप्रत्यक्षत्वप्रसङ्गादिति तद् धर्मिविशेषनिराकरणोदाहरणम् । तथाहि-अवयवानां भेदमिच्छन् प्रत्यक्षतामपीच्छति । अन्यत्वे च निराकृते प्रत्यक्षतायाश्च निरासादवयवानां धर्मिविशेषनिराकरणोदाहरणत्वं व्यक्तम् । अभ्युपगम एव चात्र बाधकः, अवयवादर्शने इच्यादर्शनस्वीकारात् । गुणव्यतिरिक्तं द्रव्यमस्तीति परेणोक्ते यदोच्यते नास्ति द्रव्यं गुणद्रव्याणां द्रव्या-द्रय्यत्वप्रसङ्गात् तद् धर्मिखरूपनिराकरणोदाहरणम् । तथाहि-धर्मिण एव द्रव्यस्य खरूपमात्रं(पमत्र ? ) निराक्तियते । गुणद्रव्याणामन्योग्यं मेदः । गुणोऽपि द्रव्यं स्याद् द्रव्यं च गुणः मेदाविशेषादित्यभ्युपायस्य बाधकत्वम् [पृ० ४६८-४६९]।"— प्र० वा० म०। ''नान्योऽवयवी अवयवेभ्यस्त लान तिविद्येषाग्रह् णात् । नान्येऽवयवा अवयविनो ग्र, अप्रत्यक्ष-स्वप्रसङ्गात् । नास्ति द्रव्यं गुणद्रव्याणां द्रव्याद्रव्यत्वप्रसङ्गात् [पृ॰ ५५३]·····नान्येऽवयवा अवयविनः, तस्य अप्रत्यक्षत्वप्रसङ्गात्।अन्यत्वे हि तेषामप्रत्यक्षतायामवयविनोऽप्यप्रत्यक्षताप्रसङ्गात्। ................. नास्ति द्रघ्यमिति गुण-व्यतिरिक्तमिति सम्बन्धः । गुणद्रव्याणां द्रव्याद्रव्यत्वप्रसङ्गादिति गुणस्य वा द्रव्यत्वं द्रव्यस्य वा गुणत्वमित्यर्थः । तथाहि-

नान्येऽत्रयवा अवयविनः, अप्रत्यक्षत्वप्रसङ्गात् । नास्ति द्रव्यम्, गुणद्रव्याणां द्रव्याद्रव्यत्वप्रसङ्गात् । \*वैभयस्वरूपविशेषः [तिराकरणं] यथाः सर्वं वाक्यमनृतार्थभिति । यदेतद् वाक्यं 'वाक्यमस्ति वाक्यात्मना अनृतार्थत्वेन च' इति, अस्य अनृतावे

व्यतिरेके सति परस्परव्यावृत्तत्वाद्व्यं सत्त्याधिष्ठितं द्रव्यस्य ब्राह्यं गुणानामपि तथैवेति न्यायः । ततो द्वयोः परस्परपरिहारेण स्थितयोरेको गुणोऽन्यद् द्रव्यसिति कुतो विवेकः ? अपरस्परपरिहारेऽपि कुतो विवेकः ? [ पृ०५५४ ]"—प्र० वार्तिकारुं० । विस्तरार्थिभिः सव्याख्याः प्रमाणवार्तिककारिका [ ४१३५२-१६३ ] अत्र विलोकनीयाः । नयचकत्रवृत्ति. पृ०१७२ पं०१६-१९

१ क \* PSV मध्ये एतत्स्थाने 'एवम्' इति पाठः । \* \* एतचिह्वान्तर्भतपाठात् परतस्तु PSV अनुसारेण सर्वः संस्कृतानुवादः, PSV मध्ये तु तत्र विराह्मकोऽनुवादः । VT. अनुसारेण तु यादशः पाठः संभवति स विशासामस्वत्यन्त-र्गतप्रतीकत उन्नेयः । ''उभयखहपनिराकरणमुखेनोदाहरणं तद्यथा सर्वे वाक्यमनृतार्थिमिति । 'अनृतार्थं वचः सर्विमिति वाक्यानतत्वयोः । तत्खरूपविशेषस्य क्षेपे दोषो विवक्षिते ॥ २७५ ॥' वाक्यत्वमनृतत्वं च सामान्येन यदा निरा-कर्तुमभिष्ठेतं तदोभयखरूपनिराकरणम्, यदा तु वाक्यस्य धर्मिणो धर्मोऽनित्यत्व[मनृतत्व]बानृताभिधेयत्वं तदोभय-विशेषनिराकरणम्, सर्वस्य वाक्यविशेषस्यानृताभिधेयत्वस्य च निराकरणात् । प्रामाण्यं हि वचनसामध्यति, अतस्तेन वाक्यत्वा-नृताभिषेयत्वाभाव(त्वोभय ?)निराकरणं धार्मिविशेषश्चात्र कश्चिदनित्यत्वादिको द्रष्ट्व्यः । यदि ह्यनित्यत्वं न साध्यते व्यर्धकमेव ् वक्तप्रामाण्याङ्गीकरणम् । यदि निखता स्याच वक्त्रा किञ्चित् कियेतेति व्यर्थ एव वक्ता स्यादतः स्ववचनविरुद्धमेतत् । 'यदि नित्यं भवेद्वाक्यं वक्तुर्व्यर्थत्वमापतेत् । अवाक्यरूपोपकृतौ सिद्धोपस्थायितापतेत् ॥ २७६ ॥' वक्तुर्हि वाक्यस्वरूपमनुपकुर्वाणस्य न वाक्योपकारिता । अतर्हतोपकारे न तस्य किद्यिदलनुपकारी न वाक्येन वकापेक्ष्येत । अपेक्ष्यते च । तस्मादनिलता तस्य साधनीया । ततस्तद्विशेषनिराकरणमुखेनायं पक्षाभास इति कथितम् ।"-प्र० वार्तिकालं० प्र० ५५४-५ । २ "सर्वे वाक्यमनृतार्थमिति प्रतिज्ञा । अनेन च विस्मादन्यत् सर्व वाक्यमनृतार्थमिति प्रतिज्ञायते । परप्रतिपादनाय वचनमुचारयतैव वादिना स्वयचनं प्रमाणसभ्युपगतम् । तस्मात् तदत्राविवक्षितम् । तस्मात् 'सर्व'शब्दोऽत्र वाक्यैकदेशे परस्यत्र [वाक्ये] वर्तते । यच 'वाक्यम्' इत्यन्द्यते तद् वाक्यं कीदशमित्याह-वाक्यमस्ति वाक्यात्मना असृतार्थत्वेन च इति । लक्षणे इयं तृतीया । चाशब्दो धर्मिधर्मविशेषानुवादवाक्यसंग्रहार्थः । तत् पुनः कीदशमिति चेत्, 'वाक्यस्य विशेषो ऽनित्य-त्वादिरस्ति, अनृतार्थत्वस्य च अनृतपदाभिधेयत्वादिरस्ति' एवंविधम् । अस्योति अनुवादवाक्यस्य । अस्यापि प्रतिज्ञावाक्येन भारतादिवाक्यवद्तृतार्थत्वं प्रतिज्ञायते । तस्य चानृतार्थत्वे मारतादिवाक्यखरूपमवाचकमपि सत्यार्थं सम्भवति यचासत्यार्थत्वं तद्विशेषः सोऽपि हीयते । तस्मात् प्रतिज्ञा खवाच्ये निराकृता भवति तत्खरूपद्वारेण [ पृ० १४६ B ] निशेषद्वारेण था । तत्र यदि वाक्यासत्यत्वयोः सर्वेथा निराकरणमिति अनेन धर्मधर्भिस्वरूपनिराकरणद्वारेण प्रतिज्ञार्थनिराकरणं दर्खते । कथं कृत्वेति चेत्, वाक्यासत्यत्वयोरिति निमित्तार्था सप्तमी । तेनायमर्थी भवति—यदि वाक्येन धर्मिणा असत्यार्थेन साध्यधर्मेण च निमित्तेन सर्वेथा निराकरणं पक्षीभृतम् । इदमुक्तं भवति—यदि धर्मिरूपे धर्मरूपे वा बाध्यमाने तद्वारेण साध्ये समुदाये बाधा भवति तथा सति उभयस्वरूपनिराकरणमिति । 'सर्वथा' इखनेन सर्वप्रकारेण समस्तं साध्यं यदि उपरुध्यते तर्हि प्रतिज्ञादोषः न तु यथा केचिदाहुः धर्मिमात्रवाधयेति दर्शयति।.....एवं तावत् [ स्प्रः जिः ल्तः ब्शिन् पिऽः ङग् गि एप. = ] यथाशब्दं वाक्यस्यानृतार्थत्वे उभयस्यरूपद्वारेण निराकरणम् । [ द' नि' स्प्रस्' शिन्' प VT. = ] इदानीं शब्दितस्य अयथार्थत्वे विशेषद्वारेण प्रतिज्ञार्थनिराकरणप्रतिपादनायाह — अथेलादि । वाक्यात्मन इति । . . . . अथमपि क इति चेत् , धर्मि-वाक्यविशेषः । कुतोऽयमिति चेत्, यतः स वाक्यात्मभूतः । अपि च धर्मिधर्मविशेषनिराकरणप्रतिपादनं प्रकृतम्, यतस्त-दन-तरमेवोक्तम्-तथासति उभयविशेवनिराकरणमिति । तस्मादयं सामान्यशब्दोऽपि प्रकरणात् सामध्योच वाक्य-

<sup>1</sup> "रङ् जिद् लस्"—vr. । तुल्ना—"सर्व मिथ्या ब्रवीमीति नैतद् वाक्यं विवक्ष्यते । तस्य मिथ्याभिधाने हि प्रकान्तोऽथों न गम्यते ॥३।३।२३॥ न च बाचकह्येण प्रवृत्तस्यास्ति बाच्यता । प्रतिपाद्यं न तत् तत्र येनान्यत् प्रतिपाद्यते ॥३।३।२४॥ असाधिका प्रतिक्षेति नेयमेवामिधीयते । यथा तथास्य धर्मोऽपि नैव कश्चित् प्रतीयते ॥३।३।२५॥"— वाक्यपदीयः । प्र० वा० ४।९४,९०३। न्यायविन्दुरीका ३।५४। 2 'ङ्ग् प्योग्स् ग्निग् फ' रोल् बोऽ खो न' ल उजुग् गो ॥"—vr. । 3 'ङ्ग् गि ब्द्ग् जिद् कियस्-vr. = वाक्यात्मत्वेन १। 4 'क्यङ्'–vr. = आपि १। 5 'ब्र्जुन' छिग् गि ब्जाँद् पर् व्य च चन् जिद् रुग ल' सोगस् प'–vr. । (अनुताभिधेयत्वादिः ?) । 6 "ऽदिऽ श्रेस प''–vr. । 7 'ङ्ग् दङ् व्देन' सिन् जिद् दग् ल' vr. । (वाक्यानुतत्वयोः ?) ।

×

×

यदि वाक्यानृतत्वयोः सर्वथा निराकरणं तर्हि उभयस्वरूपनिराकरणम् । अथ वाक्यात्मन अनृतत्वेन निराकरणं तर्हि उभयविशेषनिराकरणम् ।

× × × × ×

## [ अथ चतुर्थस्य दष्टान्तपरिच्छेदस्य कतिपयोंऽशः ]

5 \* छुँठ्' ग्लम्' र्तग्स्' शेस्' व्जेंद्' प' लस् ॥ देयोग्स्' क्यि' छोस्' स्र छेग्स्' ग्नस् पिट ॥ ल्हग्' म' छुठ्' ग्विम्' सं प्रग्स्' प ॥ दपे' यिस्' रव्' तु' स्तोन्' पर्' ब्येद् ॥ १ ॥

तोंनैं गेडि' व्सत् व्योस् र्नम्स स' नि' प्योग्स क्यि छोस् चिद् चृम् ग्तन छिग्स किय स्व्योद् व ग्रिन् नो शेस् प्रग्स ते। द्पेट् न' डिंद व्यस् पडि' फियर्' शेस् पस् स्प्र मि र्तग् पर् गो बद् व्येद् प लत बुडो। मैंछून चिद् ल्हग् म नि स्व्योद् ब ल म व्जेंद् पस् देडि' दोन् दु द्पे व्जेंद् पद् व्यडो।

10 व्सप्रुवः वयिऽ जैम् सः ऽप्रोः विऽ तेग्स् ॥ व्सप्रुवः वयः मेदः नः मेदः विदः गङः ॥ छोसः मधुनः चिगः शोसः दङः व्चसः ग्विस् ॥ द्पे लः स्वः तुः व्सतनः परः वयः ॥ २ ॥

र्जेर्स् सु ऽप्रोः व थम्स् चद् दु ऽप्रोऽो ॥ गहुँ केस् प नि व्र्जेद् पर ब्यडो ॥ छोस् म्थुन् प नि रे हिग् स्प्रं मि तेग् स्ते ब्यस् पिऽ पियर् केस् ब्य व स्त बुडो ॥ गहु ते गहु सेंह व लस् ब्युङ् ब दे मि तेग् पर बुम् प ल सोग्स प ल म्थोङ् ब दे व्िकृत दु छोस् मि म्थुन् प ल यङ् तेग् प चेंह् ब लस् म ब्युङ् बर् 15 नम् म्खऽ ल म्थोङ् बिऽ पियर् [ पृ० ६१ ] \* 1...

विशेषे एव वर्तते । [ पृ० १४७ A ].....असत्यार्थत्वेनापि इति । असलोऽधोंऽभिषेयो यस्य, तद्भावोऽसैत्यार्थत्वम् । स च साध्यवर्मस्य विशेषः । इदं चानन्तरोक्तोपपत्यैव प्रतीयते । अपिशब्दात् केनचिद् विशेषान्तरेणापि । तृतीयेयं हेतौ । ततोऽयं वाक्यार्थो भवति—अय धर्मिविशेषेण अनित्यत्वादिना धर्मिविशेषेणानृतपदाभिषेयत्वादिना च निमित्तेन तिष्ठराकरण-द्वारेण सर्वथा प्रतिज्ञातार्थो निराक्तियते तिर्हं उभयविशेषिनराकरणमिति । एवमत्र प्रतिज्ञावाक्येन अनुविधानवाक्येन च अयथा-र्थत्वप्रतिज्ञयापि स्वार्थ एव निराकृतो भवतीति स्ववचनविरोधः प्रतिज्ञादोषः [ पृ० १४७ ४ ]"-विशास्त्राण ।

१ \*\*"छुल् गद्धम्' ग्तन् छिग्स् शेस् ब्शद्' पि ॥ प्रदिर् निः फ्योग्स् छोस् ब्स्तन् पः नि ॥ ग्नस् यिन् ल्हग् मिंडि छुल् ग्लिस् नि ॥ द्षे यिस् रब् तु स्तोन् पर् ब्येद् ॥ तोंग् गेंडि ब्स्तन् ब्चोस् र्नम्स् स स्ब्योर् ब ल ग्तन् छि़ग्स् शे़स् ब्य बस् प्योग्स् क्यि छोस् च़म् निद् ब्स्तन् प यिन् ते । द्पेर न ब्यस् पिंड फियर् शेस् व्यः व'ऽदिर् स्प्रिऽः शेसः व्यः वः तींग्स् पः यिन् नो ॥ म्छून् विद् ल्हग् मः नि स्व्योर् वः लः म ब्जींद् पिऽः क्यिर्' देडि' दोन' हु' द्पे' व्जींद्' पर्' ब्यडो ॥ ग्तन' छिग्स्' ब्स्प्रुब्' ब्यडि' जैस्' डग्रो' व ॥ ब्स्प्रुब्' ब्य' मेद्' छ' मेद्' प' शिद् ॥ द्पे' गङ्' ल' नि' ब्सान्' ब्य' ब ॥ दे' छोस्' म्थुन्' दङ्' चिग्' शोस्' ग्विस् ॥ गङ्' ल' शेस्' ब्जोंद्' पर' ब्यः बः लः थम्स्ः चद्ः लः ऽग्रोः बः निः जेंस्ः सः ऽग्रोः बऽो ॥ रे शिग्ः छोस् मथुनः पसः निः स्प्रः मिः र्तग्ः ते । चेंलिः ब लस् ब्युङ् बिंदि फियर् रो ॥ गङ् चृत्वि व लस् ब्युङ् ब दे नि मि र्तम् पर् म्थोङ् व स्ते । द्पेर् न बुम् प ब्ििनः शेसः ब्याबादङ् छोसः मिः म्थुनः पसः र्तगः पानिः चृतिः वालसः ब्युङ् वामा यिनः परः म्थोङ् स्रो। [द्पेर् न ?] नम् म्खंऽ शेस् ब्य व ल्त बुडो ॥''---- PSv² पृ० १४९ A-B। २ ''फ्योग्स्' छोस् सु नि छेग्स ग्नस प"—रा. पृ० २१२ छ। ३ "तोंग् गेडि व्सान् ब्चोस र्नम्स् सु नि शेस पछ सोगस्प स्ते।" ४४. पृ० २१२ छ। ४ "मूछ्न् अद्' ल्हग् म' नि' स्ब्योर्' ब' छ' मो' ब्जींद्' चेस्' प"—४४. पृ० २१३ ∧। ५ "देडिः फियर्' देडि' दोन् दु' द्पे' ब्जींद्' पर्' ब्य' बडो' होस्' प"—vr. पृ० २१३ A। ६ ''धम्स्' चद्' ल' डप्रो' ब' नि' र्जेस्' सु: ऽग्नो' बडो: शेस्' प"—vı. ष्ट० २१३ B। ७ "गङ् ल शेस्' प वर्जोद्' पर्' ब्य' ल शेस्' प"—vग. पृ० २९३ B। ८ "गङ् चेंक्' व' छस् ऽब्युङ् व' दे' नि' शेस्' प"—एग' पृ० २१३ B। ९ " द्पेर्' न' बुम्' प' ब्शिन्' केंस्' पSो ।"—-एТ. पृ० २१० छ । १० "र्तग्' प' नि' चौँल्' म' थग्' तु' च्युङ्' ब' म' यिन्' के़स्' प"—ए⊤. पृ० २१३ छ ।

<sup>1 &#</sup>x27;ब्देन्' मिन्' पिंडि' दोन्' ते' ब्र्जोद्' ब्य' चन्' नो ।-' vr. = असलार्थाभिधेयवत् । अस्माकं तु 'असलोडथोंडिमि-धेयो यस्य' इति विग्रहोडत्र समीचीनो भाति । 2 "ब्देन्' प' मिन्' पिंडि' दोन्' चन् जिद्' दो"-vr. ।

\*तेंकैशास्त्रेषु प्रयोगे पक्षधर्ममात्रमेव हेतुरिति रूढम् । यथा कृतकत्वादित्यत्र 'शब्दस्य' इति प्रतीयते । शेषं लक्षणद्वयं प्रयोगेऽनुक्तमिति तदर्थं दर्शस्त्रो वक्तस्यः ।

\*साध्येनानुगमो हेतोः साध्याभावे च नार्स्तिता । ख्याप्यते यत्र दृष्टान्तः स साधर्म्यतरो द्विधा ॥ ४।२ ॥\*

10

१ दर्यतां टिपृ० ७५ टि० २ । **वाद**न्यायवृत्ति. पृ० ९२। ''अत्र तादात्म्य-तद्त्यत्ति**लक्षणसम्बन्धकथनाय हेतोः** सजातीयविजातीययोः सत्त्वासत्त्वे दृष्टान्तप्रयोगेग वक्तव्ये । तयोश्च हेतुलक्षणादेव सिद्धिः । तस्माद् दृष्टान्तलक्षणं निर्धिकमित्यत आह - त्रिक्र**पो हेतु**रिलादि। यद्यपि त्रिक्र**पो हेतुरित्युक्तं** तथापि प्रयोगकाले **पक्षधर्मे तु संस्थितः।** [निऽि स्प्र' एप. = ] तुराब्दोऽतथारणे, पक्षधर्ममात्रसह्पेण स्थितो हेतुबचनेन दर्श्यते । पक्षधर्ममात्रमुच्यत इत्यर्थः । कुत इत्याह - रुहिरिति । कि पुनस्तया रूढ्या कियत इलाह - तर्कशास्त्रे विक्लादि । निमितार्थे सप्तमी । [रिग्स् फ मो ल सोग्स् प नेम्स् सु फ्योग्स छोस्' वृम्' ग्तन्' छिगूस्' सु' ब्शद्' दे VI=] न्यायस्त्रादिषु पक्षधर्ममात्रं हेतावुक्तम् । तस्मात् तद्वारेण लोकप्रयोगेऽपि पक्षधर्ममात्रं [ ग्तन छिग्स्' विद् रब्' तु प्रग्स्' सो VT.= ] हेतुरवेन प्रसिद्धम् । एवं तत्र हेतुवचनमुक्तम् । · · · [ पृ॰ २१२ B ]···तामेव रूढिं दर्शवत्राह -यथेखादि । 'शब्दोऽनियः कृतकत्वात्' इत्युक्ते कृतकत्वमात्रं(मत्र) हेतुः पक्षी-कृतराब्दस्य धर्म इस्रेतन्मात्रं प्रतीयते इसर्थः । शेषं स्रक्षणद्वयं प्रयोगेऽनुक्तमिति, 'कृतकस्वात्' इस्रेनेनैव सपक्षविपक्ष-थोरस्य सत्त्वासत्त्वे नोक्ते । तस्मात् तदर्थे दृष्टान्तो वक्तव्य इति 'दृष्टान्तेन प्रदर्श्यते' इति च वाच्यवाचकयोरमेदोपचारे[ण] एवमुक्तम् । अन्यथा 'यत्र इति अभिधेये' इति बचनात् अर्थस्यैव दृष्टान्तस्वम् , अर्थेन च प्रदर्शनं नास्तीति अयुक्तं स्यात् । तस्मादमेदोपचाराद् दृष्टान्ताभिधानरूपं वचनमत्र दृष्टान्तशब्देनोच्यते [ पृ० २१३ A ] ।''**-विशाला० ।** २ दश्यतां टिपृ॰ ৬५ टि॰ २। ३ 'रूढेः' इति पश्चम्यन्तं पदम्। 'रूढेः पक्षधर्मे तु संस्थितः' इत्यन्वयः। ४ तत्त्वसंप्रहपश्चिका. पृ० ४१९। ५ 'तर्कशास्त्रेषु प्रयोगे हेतुवचनेन पक्षधर्मत्वमात्रं दर्शयेते, यथा कृतकत्वादित्यत्र 'शब्दस्य' इति प्रतीयते' इसपि PSv<sup>2</sup> अनुसारेण संस्कृतेऽनुवादः स्यादत्र । \* \* PSv.² अनुसारेणायं संस्कृतेऽनुवादः । यद्यपि कचित् PSv² अपेक्षया PSv² समीचीनतरः । तथापि PSV<sup>1</sup> अपेक्षया PSV<sup>2</sup> एव बहुषु स्थानेषु समीचीनतर इलस्माकमनुभव इति ध्येयम् । PSV<sup>1</sup> मध्ये त्वत्र किञ्चिदसंगतो भोटभाषानुवादः प्रतीयते, तदनुसारेण तु 'तर्कशास्त्रेषु पक्षधर्मत्वमात्रस्य हेतोः प्रयोग इति प्रसिद्धम् । यथा इदं कृतकरवादिति 'शब्दोऽनित्यः' गम्यते' इत्यनुवादः संस्कृते स्यात् । ६ 'इष्टान्त उच्यते' इत्यपि पाठः स्यादत्र । ७ \* \* इत्यतां टिप्ट० ७५ टि० ५।द्शवैकालिकसूत्रहारिभद्रीवृत्ति. प्ट० ३४ **छ । न्यायमुख. ॥ ११ ॥ "साध्येना**-नुगमो हेतोरिति, साध्यशब्दोऽत्र जिज्ञासितधर्ममात्रे वर्तते । अनुगमो हेतोरन्वयः । अत्र हेतोर्मावस्तत्र साध्यस्य भाव एव, न सहभावमात्रम् । साध्येनैव हेतोः, न हेतुना साध्यस्य । साध्याभावे नास्तिता साध्याभावे एव हेतोर्नास्तिता, न हेत्वभावे साध्यसः । .... नास्तिता इति 'नास्ति'शन्दोऽयं वानयरूपं शन्दान्तरमभावप्रतिपादकं द्रष्टन्यम् । स साधम्यैतर इति, साथम्येदशन्तो वैधर्म्यदशन्तश्चेति कुञ्जलञ्जादिवद् विशेषणसमासः। अथवा साधम्येण इतरेण च सहित इति ससाधम्येतर इति बहुवीहिः । अस्मिन् व्याख्याने 'सः' इति सर्वनामपदमनुक्तमपि [ पृ० २१३ 🛦 ] यत्तदोर्निखसम्बन्धाद् लभ्यते । सर्वत्र गमनमनुगम इलनेन अनुशन्दोऽत्र न्याप्तियोतक इति दर्श्यते । यत्रेति अभिधेये इलनेन अर्थस्य दष्टान्तत्वमाह । पदं तु तद्वाचकत्वाद् उपवरितो दृष्टान्तः। इदं च **'दृष्टान्तेन प्रदृश्येते'** इत्यनेन पूर्वमेव [ टिप्ट० १३३ पं० २० ] आवेदितम् । यत् प्रयत्नजं तदीति हिशन्दी वीप्सार्थः । एवं हि हेतोः संपक्ष एव सत्त्वमुक्तं भवति यदि यद् यत् प्रयत्नानन्तरीयकं तत् तद्निखमिति दर्श्वते । नान्यथा । एवं सर्वोपसंहारेण व्याप्तिं दर्शयित्वा स्पष्टीकरणार्थमेकदेशे उदाहरति—यथा घट इति । नित्यमप्रयत्नानन्तयरीकामिति नित्यशब्देनानिखत्वाभावो लक्ष्यते । एवं हि हेतोः साध्याभावे नास्तित्वमुक्तं भवति । न प्रकारान्तरेण [ पृ॰ २१३ B ]।"—विशास्त्रा०। ८ विशेषावश्यकमाष्यको हार्यवृत्ति. पृ॰ १५४ B । न्यायवार्तिक-तात्पर्य-टीका. १।१।३७।

सैर्बन्न गमनमनुगमः । यन्नेति अभिषेये । असीषम्प्रैण तावत् शब्दोऽनित्यः प्रयत्नज्वात् । यत् प्रयत्नजं तिह्य अनित्यं दृष्टं यथा घट इति । वैधर्म्येण नित्यमप्रयतानन्तरीयकं दृष्टम् [ यथा ] आकासमिति ।\* ......

अन्यस ---

5

°नित्यताऽकृतकत्वेन नाशित्वाद्वा(चा ?)त्र कार्यता । स्यादनुका कृताऽव्यापिताऽनिष्ठा च समान्वये ॥ ४।४ ॥..... स्वनिश्चयवदन्येषां निश्चयोत्पादनेच्छया । पक्षधर्मत्वसम्बन्धसाध्योक्तरन्यवर्जनम् ॥ ४।६ ॥

× × × × × × × × × × × × ×

॥ इति भोटभाषानुवादात् संस्कृते परिवर्तितस्य सत्रृत्तिकस्य प्रमाणसमुचयस्य कतिपयोंऽशः ॥ अथ पूर्ववद् नयचक्रवृत्तिटिप्पणान्यारभ्यन्ते—

10 पृ० ६२ पं० २२. वर्णो गन्धो एसः …। कारिकेयं तै। मीलभाषानिबद्धे नीलकेशीनामके प्राचीने जैनप्रन्थेऽप्युद्धता।
पृ० ६३ पं० २५. गुणानां परमं रूपं …। कारिकेयं विङ्गागेनापि प्रमाणसमुचये पञ्चमेऽपोहपरिच्छेद उद्धृता।
तस्याश्रेटशो भोटभाषानुवादः —

र्ह्योद् चम् भि' यङ्। योन्' तन्' र्नम्स् क्यि' रङ्' ब्शिन् म्छोग् ॥ म्थोङ्' बिंदि'' लम्' दु' ऽग्नो' ब' मित् ॥ म्थोङ्' बिंदि' लम्' दु' गङ्' ग्युर्' व ॥ दे' नि' स्गु' म' ल्त' बुर्' गैसोग् ॥''-------------------------------

पृ० ७३ पं० १३. पृ० ८२ पं० १६. विजानाति न विज्ञानः। आर्थदेविवरिवत्यतुः वतकसँ पञ्जविंतित-15 श्लोकपरिमितेषु षोडशसु प्रकरणेषु एकादशे प्रकरणेऽष्टादशीयं कारिका । ईटश्रश्च तस्या भोटभाषानुवादैः—

१ PSV 1. अनुसारेणायं संस्कृतेऽनुवादः । २ तुलना न्यायप्रवेशक. पृ० १-२ । टिप्ट० ७५ पं० ४-६। \* \* "साधर्म्य तावत् शब्दोऽनिखः कृतकत्वादिति । यद् यद् प्रयत्वं तदिनिखं घटादौ दृष्टम् । एवं वैधर्म्येऽपि निखमप्रयत्वजमाकाशादौ दृष्टत्वात्"---PSV । ३ दिङ्गगरचितां वृत्तिं विना केवलमेवेदं कारिकाद्वयमत्रास्माभिरुपन्यस्यत इति ध्येयम् । "विपरीतप्रयोगेण [ न ] केन्नलं हेतोर्ग्याप्तिर्दर्शयितुं न शक्यते, दोषान्तरमध्यापयत इति दर्शयन्नाह-अन्यचेलादि । अकृतकत्वेन निलाता असुन्ता कृता स्यात्, नाशित्वाच कार्यतापि अनुक्ता कृता स्यात् , अन्यापिता चानिष्टा स्यादत्र समान्वये इति पदानां सम्बन्धो योज्यः । चकारः समुचयार्थः । कार्यतेति कृतता । अनुकेति अप्रतिज्ञाता । कृतेति साधिता ।"-विशाला० ५० २१५ 🛦 । ४ न्यायमुख. ॥ १२ ॥ वादन्यायवृत्ति. १० ६ । ५ न्यायमुख. ॥ १३ ॥ वादन्यायवृत्ति. १० ६६ । प्र० वार्तिका**उं०** पृ॰ ४८७। विशेषावश्यकभाष्यकोद्वार्यवृत्ति.। ६ दश्यतां Gleanings from the नीलकेशी, Journal of the Oriental Institute, Tirupati. Vol. II. by N. Aiyaswami Shastri.। ७ प्रायः सर्वेमपि साङ्ख्यमतं दिङ्गोन वार्षगणतन्त्रं मनसि निधाय वर्णितमत इयमपि कारिका दिङ्गोन वार्षगणन्त्र(दुस्ततेति भाति । दश्यतां टिपृ० ३९ पं० २१ - टिपृ० ४० पं० ८ । ८ भक्तामि - गुणानां पर्म रूपं न दृष्टिपथमृच्छति । यसु दृष्टिपथप्राप्तं तद् मायेव सुतुच्छकम् ॥' इति संस्कृतमस्य । "भवतामपीत्यादि । गुणानां परमं रूपं यत् साम्यावस्थायामविपरीतं खरूपं तदतीन्द्रियत्वाद् दृष्टिविषयभावं नोपयाति । व्यक्तावस्थायां तेषां रूपं तद् मायेव सुतुच्छकम् सरूपेण शून्यमिस्थर्थः । ततश्च भवतापि भावस्य तत्त्वतो निर्निमित्त एव व्यवदेशोऽभ्यपगम्यते इति समानो वादः ।"-विशास्त्रा० ए० २८३ छ। ९ "शिन् तु' ग्सोग्" - VT. पृ० २८३ B। "शिन्' तु' स्तोङ्" - PSV¹। १० हर्यतां टिपृ० ४५ पं० ३-७। **११** सम्प्रति अस्य चीन-भोटभाषानुवादावेवोपलभ्येते । अन्त्यस्य प्रकरणाष्ट्रकस्य [२०१-४०० कारिकाणां] तदुपरि धर्मपालविरचितवृत्तेश्व चीनभाषानुवादो यथाक्रमं B. Nanjio's Catalogue of the Chinese Translation of the Buddhist Tripitakas, Oxford University 1883 अनुसारेण No. 1189-1198 मध्ये उपलभ्यते । समग्रप्रन्यस्य भोटभाषानुवादो 'ब्रुतन् प्रसुरु मुदो'वर्गे छ [=१८] पुटे विद्यते. D. ed. No. 3846. पू॰ १-१८ 🗛 P. ed. पु॰ १-२० B। एतदुपरि चन्द्रकीर्तिरचिता टीका 'ब्ह्तन्' प्रयुद्ध म्दो'वर्गे ख[=२४]पुटे विद्यते. D. ed. No. 3865. पु॰ ३० B-२३९ A I P. ed. पु॰ ३३ B-२७३ B | अन्तिमस्य प्रकरणाष्ट्रकस्य भोटतः P. L.

जि स्तर् नम् होस् ग्चिग् गिस् नि ॥ दोन् ग्जिस् नम् पर् मि होस् प ॥ दे क्षिन् नम् पर् होस् ग्जिस् क्यस् ॥ दोन् ग्चिग् नम् पर् मि होस् सो ॥ २६८ ॥

ए॰ ९९ पं॰ १७ विषयो हि नाम...। दिङ्गागविरचिताया आर्छम्बनपरीक्षावृत्तेर्वाक्यमेतदुकृतमत्र तथाहि । -

गङ् दग् मिग् ल' से गस् पिट र्नम् पर् शेस् पिट द्मिग्स प फिय रोल् ग्यि दोन् यिन् पर् प्रोद् प दे मोट. दग् नि देटि र्म्यु पिन् पिट फियर र्हेल् फ रब् दग् यिन् पप्टम् देर् सङ् बिट शेस् प स्क्येस् पिट फियर दे के प्राप्त प्रम् देर् स्

द्बड्' पो' र्नम्' पर्' रिग्' पिंड' र्म्यु ॥ फ' रब्' र्डुळ्' दग्' बिन्' मोद्' किय ॥ देर' मि' सङ्' फ्यिर्' देडि' युळ्' नि ॥ र्डुळ्' फन्' म' यिन्' द्बङ्' पो' वृश्नि ॥ ९ ॥

युल् शेस् ब्या वा नि शेस् पस् गैड् गि रङ् गि छो बो छेस् पर् ऽजिन् पा यिन् ते । देऽि नेम् पर् स्क्ये बिऽ फियर् रो ॥ ईल् फ्रा मो दग् नि देऽ' र्यु लिद् यिन् दु सिन् क्यङ् दे लता मा यिन् ते। द्वङ् पो ब्शिन् 10 नो ॥ दे लतर् ना रे शिग् ईङ् फ्रा मो दग् दमिग्स् पा मा यिन् नो ॥ – छ. छते. छ० ८६ ४-छ ।

ये चक्षुरादिविज्ञानस्य बाह्योऽर्थं आलम्बनमिति मन्यन्ते ते तत्कारणत्यात् परमाण्त् तदाभासज्ञानजनकत्वात् तत्सञ्चयं ह्यं, धा कल्पयेयुः १ तत्र तावत्—

> यैद्यपीन्द्रियविज्ञक्षेः कारणं परमाणवः । अतदाभतया नास्या अक्षवद् विषयोऽणवः ॥ १ ॥

15

\*<sup>४</sup>विषयो हि नाम यस्य झानेन स्वभावोऽवधार्यते\* तदाकारोत्पत्तेः । परमाणवः तत्कारणत्वेऽपि न तथा इन्द्रियवत् । एवं तावत् परमाणवो नालम्बनम् ।

Vaidyaर्चितः संस्कृतानुवादः' Etudes sur Āryadeva et son Catuḥśataka, Paris, France, 1923 इलस्मिन् यन्थे वर्तते, तत्र ''विज्ञानाति यथा नैकं विद्यानं वस्तुयुग्मलम् । विज्ञानाति तथा नैकं वस्तु विद्यानयुग्मलम् ॥ १९१९ ॥'' ईश्श्मन्दितमिति ध्येयम् । चन्द्रकीर्तिप्रणीतन्नृत्तिसहितस्य अन्तिमस्य प्रकरणाष्ट्रकस्य भोटतः संस्कृते विधुशेखर-भ्राचार्यर्रितोऽनुवादः Visva-Bharati Series. No. 2 – मध्ये विद्यते, तत्र चेश्शोऽनुवादः – "इतश्च स्थिति-र्नास्ति । तथाहि – विज्ञानाति यथा नार्थद्रयं विद्यानमेककम् । विज्ञानद्वयमेवं न विज्ञानात्यर्थमेककम् ॥ १९१९८ ॥ यदि भावस्य स्थितिर्नाम भवेत् तदा क्रमेणानेकविज्ञानक्षेयो भवेत् । नास्य सम्भावनापि, ज्ञानक्षेययोद्दयोः क्षणिकत्वाद् यदेकेन गृहीतं न तदन्येन प्रहीतुं शक्यते । तस्मान्नास्ति स्थितिः । स्थितेरभावाच न भावो नापि काल इति सिद्धम् ।''-चतुःशतक-वृत्ति. पृ० १२५ । यस्तुतस्तु 'विज्ञानाति न विज्ञानमेकमर्थद्वयं यथा । एकमर्थ विज्ञानाति न विज्ञानद्वयं तथा ॥' इत्येवं यथा नयचकन्नता [ पृ० ७३ पं० १३, पृ० ८२ पं०१६ ] इयं कारिकोन्द्रता तथेव चतुःशतके पाठ आसीदिति ध्येयम् ।

१ अस्या मूलसंस्कृतं सम्प्रति नोपलभ्यते, प्राचीनौ चीन-भोटभाषानुवादौ केवलं प्राप्येते । इत्यतां टिपृ० ९५ टि० ४ । अत्र Prof. Dr. E. Frauwallner इस्रोभिमंहारायैर्विहिता स्चनाप्यनुसन्धेया-

As to the Alambanaparikşâ the following editions might be mentioned: Susumu Yamaguchi, Examen de l'objet de la connaissance, Journal Asiatique 1929 [Tibetan and Chinese texts with translation and notes]; E. Frauwallner, Dignâga's Alambanaparikṣã, Wiener Zeitschrift für die Kunde des Morgenlandes. Bd. 37/1930 [Tibetan text with translation and notes]; further Susumu Yamaguchi has added the Tibetan text and a translation into Sanskrit to his studies in Vijnaptimātratā, which were published in Japanese (Kyoto 1953).

२ "गङ् गि" N. ed. मध्ये नास्ति । ३ प्र० वार्तिकालं० पृ० ३३६। ४ \* \* नयचऋवृत्ति. पृ० ९१ पं० १७ ।

ए० ९३ पं॰ १. रज्ज्वां सर्पे इति ज्ञानं ···। आचार्यश्रीमहावादिश्रमाश्रमगैरियं कारिका हैस्तवालप्रकरणादत्रो-बृता प्रतीयते । अस्या भोटभाषानुवाद इत्थमुपरूभ्यते—

> थन् प' छ' नि' स्प्रुल् स्त्रम्' ऽज़िन्॥ थन् प' म्थोङ् न' दोन् मेद् दो ॥ दे' यि' छ' म्थोङ् दे' ल' यङ् ॥ स्प्रुल् ब्शिन् शेस् प' ऽख्रुल् प' यिन् ॥ ९ ॥

5 पृ० ३१३ पं० ९. प्रामनुमानं साप्रसेदं व्याख्याय तेषां यदेतत्…। इत आरभ्य पृ० ३२३ पर्यन्तं वर्णितं

१ सम्प्रति सन्नृत्तिकोऽयं ग्रन्थो मूलसंस्कृते नोपलभ्यते । चीनमोटभाषानुसारेण षदकारिकात्मकोऽयं मूलप्रन्थः। भृताविप सर्वाः कारिकाः प्रतीकरूपेणान्तर्गता एवेति मुद्रितेषु लिखितेषु च वृत्त्यनुवादेष्विप षडेव कारिका लभ्यन्ते । 'व्स्तन् ऽग्युर् मुदो'वर्गे चुपुटान्तर्गते प्रनथे तु सप्तम्यपि कारिका बृत्या सह उपलभ्यते तथापि सा पश्चात् प्रक्षिप्तेति भाति । P. Cordier's Catalogue du fonds Tibetain de la Bibliotheque Nationale, Troisieme partie, 1915 इसात्र कु [=१८ ]पुटवर्णनानुसारेण अस्य Tibetan index मध्ये 'मध्यमकहस्तवाल' इति नामदर्शना-दयं मध्यमकसम्प्रदायस्य ग्रन्थः प्रतीयते । एतद्वन्थाध्ययनादिष प्रतीयत एवैतत् । [ 557-569 A. D वर्षमध्ये ] परमार्थ-मिहितः [ 703 A. D. वर्षे ] इत्सिगाविहितश्च चीनभाषानुवादः B. Nanjio's Catalogue अनुसारेण यथाकमं Nos. 1255-6 मध्ये उपलभ्यते । अस्य द्वौ मोटभाषानुवादौ, [ 1000 A. D. निकटवर्षे ] एकः श्रदाकरवर्भरिचतः, अपरस्तु दानशीलरचितः। उभयमपि परस्परं समानप्रायमेव । तत्र श्रद्धाकरवर्मकृतौ मूलवृत्यनुवादौ 'ब्स्तन् ऽम्युर्' म्दो'वर्गे च् [=90] पुटे सथाकमं स्तः। D. ed. No. 3844. पृ० २८२ B, No. 3845 पृ० २८२ B-२८४ A। N.ed. पृ० ३१२ B, पृ० ३१२ B-३१५ A । P. ed. पृ० ३१९ A-B, पृ० ३१९ B-३२१ । दानशीलरनितौ तु छ [=१८ ]प्रटे स्त:-D. ed. No. 3848 पू॰ २२ B, No. 3849 पू॰ २२ B-२८ A. I N. ed. पू॰ २१ B, पृ० २९ B-२३ A । P. ed. पृ० २८ A-B, पृ० २४ B-२६ B । अख प्रन्थस्य किमिभधानमासीदिति निश्चेतुं न पार्यते । भोटानुबादेषु P. ed. M. ed. मध्येऽनयोर्मूलवृत्त्योः 'हस्तवालप्रकरणकारिका, हस्तवालप्रकरणवृत्ति' इति च यथाकमं संस्कृतं नामोपलभ्यते । C. ed. D. ed. मध्ये तु चुपुटे 'हस्तपास(श?)प्रकरण, हस्तपास(श?)प्रकरण-वृत्ति' इति नाम दर्वते, खुपुठे तु 'हस्ताभावप्रकरण, हस्ताभावप्रकरणवृत्ति' इति दस्यते । C. ed. D. ed. N. ed. P. ed. मध्ये चुपुटे मूलन।म्रो बुत्तिनाम्रश्च यथाकर्म ' छ' शस् क्यि यन् लग् चेस् ब्य' बिट रब् तु' च्येद्' प ।, छ शस् क्यि यन् लग् चेस् व्य बिंड रब् तु ब्येद् पिंड प्रेल् प । इति भोटानुवाद उपलभ्यते । क्कपुटे तु 'रब्' तु' ब्येद्' प' लग्' पिंड' छद्' क्यि' छिग्' लेड्रू' ब्यस्' प ।, लग्' पिंड' छद्' क्यि' डप्रेल्' प ।' इति भोटानुवादो हस्यते । चीनभाषानुवादेषु संस्कृतनान्नो न निर्देशः, तथापि कथिवत् चीननामसाहाय्येन 'इस्तवालप्रकरण' इति माम सम्भाव्यते । अनयोः कः कर्ता इस्प्रतापि विप्रतिपत्तिः । दिङ्गगग्रन्थानां चीनभाषानुवादेषु एतद्भाषानुवादस्थान्तर्गतत्वा**चीन**-परम्परानुसारेण उभयोरपि दिङ्मगो रचयिता । भोटप्रन्थेषु तु सर्वत्र उभयोरपि आर्यदेवः कर्ता इति स्पष्टमेव निर्दिष्ठम् । दिलागरचितमिदं हरतवालप्रकरणं मनसि निधाय 'अदेः राह्नं हरति पवनः किंखिदित्युन्मुखीभिर्देष्टोत्साहश्रकितचिकतं मुग्ध-सिद्धाङ्गनाभिः । स्थान।दस्मात् सरसनिचुलादुरपतोदञ्जलः खं **दिङ्गगानां** पथि परिहरन् स्थूल**हस्तावलेपान्** ॥ १४ ॥' इसेवं मेचदूते का लिदासेन अर्थान्तरं ध्वनयतोक्तमित्यपि केचिदैतिह्यान्वेषका विद्वांसर्क्तयन्ति । अन्ये तु विद्वांस ईरशमर्थान्तरकल्पनमन कालिदासवचने सर्वथैवानुचितमिति प्रतिपादयन्तीलपि ध्येयमत्र । उपरि निर्दिष्टाश्रीन-भोटानुवादाः काष्ट्रसुद्रित इस्तलिखित-ग्रन्थान्तर्गतपाठमेदैः सह महता परिश्रमेण सम्पादा Journal of the Royal Asiatic Society, London, April, 1918 इस्टन Dr. F.W. Thomas इस्ट्रेमिः प्रकाशिताः । तत्र च स्वीयः संस्कृतानुवाद आङ्ग्लभाषानुवादश्रापि तैयोंजितः । तत्र संरक्तते तैः प्रथमा कारिका इत्थमनूदिता-'रज्ज्वां सर्पमनस्कारो रज्जुं दृष्टा निरर्थकः । तदंशान् वीक्ष्य तत्रापि भ्रान्ता बुद्धिरहाविव ।'-पृ० २००। वस्तुतस्तु **'रद्धवां सर्प इति ज्ञानं रज्ज्द्द्यावनर्थकम् । तदंशदश्चै तत्रापि** स्तर्पेवदः रज्जुविभ्रमः।' इलोवं यथा नयचके [ ए० ९३ पं० १ ] इयं कारिकोद्भृता तथैव मूलसंस्कृतग्रन्थ आसीदिति ध्येयम्।

सर्वं सांख्यमतं वीर्षगणतत्रं मनसि निधायात्र तथचकवृत्तिकृतोपन्यसम् । तत्र कश्चिद् वार्षगणतत्रस्य पाठोऽश्चरश इहोपन्यसः कश्चित्तु संक्षिप्योपन्यस इति ध्येयम् । प्रमाणसमुश्चयवृत्ति-विशालामलवतीटीकयोर्दिङ्गाजिनेन्द्रबुद्धिभ्याम-पीदमेव वार्षगण्यप्रणीतं शास्त्रमवलभ्व्य सांख्यमतसुपन्यस्तम् । तथा च तद्नुसारेण वार्षगण्यप्रणीते तन्त्रेऽत्र निश्नलिखितः पाठ भासीदिति माति—

"अनुमानं द्विविधम्—विशेषतो दृष्टं सामान्यतो दृष्टं चै । शतत्र विशेषतो दृष्टं यदा अप्तिपूमयोः सम्बन्धं दृष्ट्वा तेनैव ठ धूमेन तस्यैव अप्तेः पुनः पुनः 'स एवायमितः' इति अस्तित्वं प्रतिपद्यते । सामान्यतो दृष्टं यत् क्रचिद् धूमाध्योः सम्बन्धं दृष्ट्वा उत्तरकालं धूममात्रदर्शनाद्विस्तामान्यमनुमिनीते । हुँदं च सामान्यतो दृष्टमनुमानं द्विविधम्-पूर्वेवत् शेषवद्य । तत्र पूर्वेवद् यदा अविकलं कारणं दृष्ट्वा कार्यस्य मेनिश्यत्त्वं प्रतिपद्यते यथा मेवं भूतं दृष्ट्वा वृष्टेमेनिश्यत्त्वम् । शेषवद् यदा कीर्यं सिद्धं दृष्ट्वा कारणस्य भूतत्वं प्रतिपद्यते यथा नद्या नवीनं जल्लोपचयं दृष्ट्वा मेवस्य भूतत्वम् । तत्र पूर्वेवदनुमानं व्यभिचारि । शेषवत् सविचारमन्यिनवारि । 'तेषां यदैतत् सामान्यतो दृष्टमनुमानं शेषवदेष हेतुँरतिन्द्रियाणां भावानां 10 समिधिगमेश्वः।

१ पृ० ३२४ पं० १९ इत्तत्र यद्यपि नयनकवृत्तिकृता वार्षगणतन्त्रस्थैव निर्देशो विहितस्तथापि वार्षगणतन्त्रस्थैव पष्टितन्त्रमिति संशा [ इत्यता दिपृ० ४० पं० १-५ ] आसीदिति Prof. Dr. E. Frauwallner [ Head, Indological Institute, University of Vienna, Austria ] इत्येतेषां महाशयानामित्रायः । अस्मिश्र विषये
तैमेहानुभावैमेहता विस्तरेण विश्वितः Die Erkenntnislehre des klassischen Sāṃkhya Systems
[=The Epestemology of The Classical Sāṃkhya System] इति निवन्ध एव इष्टन्यः । अस्मिश्र
निवन्धे संस्कृत-चीन-भोटादिभाषानिबद्धानेकप्राचीनार्वाचीनप्रत्थानुसारेण प्राचीनं सांख्यमतमिष महता विस्तरेण तैष्पदर्शितमिति । अयं च निवन्धः Wiener Zeitschrift für die Kunde Süd und-Ostasiens, Band II. 1958
इत्यत्र मुद्धितोऽस्ति । २ "यचोक्तम् 'अनुमानं द्विविधम्-सामान्यतो हष्टं विशेषतो हष्टं च' इति, तत्र विशेषतो हष्टं
तावदनुमानमेव नेष्यते ।" इति प्रमाणसमुचयवृत्तौ द्वितीयपरिच्छेदे १८४ ग. N.ed. १० ४१६, १८४ १० १२३ ॥
अतः परम् ३ एतिचिह्नान्तर्गतः पाठोऽस्माभिविशालामलवत्या भोटभाषानुवादानुसारेणेह संस्कृतीकृत्योपन्यसः । स चेदशो
भोटभाषानुवादः—

३ इदमिष सामान्यतो...(?) । ४ "सामान्यतो दृष्टं द्विविधम्"— $PSV^2$  पृ० N. ed. ४९ B,  $PSV^2$  पृ० १२३ । ५ तुलना-युक्तिदीपिका, पृ० ४४ । ६ कार्योत्पत्ति (?) । ७ "पूर्ववदनुमानं व्यभिचारि"— $PSV^2$  N. ed. पृ० ४२ A  $PSV^2$  पृ० १२४ A । ८ " "तेषां यदेतत् सामान्यतो दृष्टं शेषवदेष हेतुरतीन्द्रियाणां भावानां समिधगमे"— $\mathbf{auaxe}$  पृ० ३१३ पं० ६ । दृश्यतां टिपृ० ८८ पं० १३–१६ । ९  $PSV^2$  N. ed. पृ० ४२ B  $PSV^2$  पृ० १२४ । १० "ग्तन् किंग्स्"  $\mathbf{ar}$  ने"— $\mathbf{PSV}$   $\mathbf{V}$   $\mathbf{T}$ . पृ० १९३ A । "ब्येद् दो"— $\mathbf{PSV}$  ।

पृ० ३१३ पं० १०.-पृ० ३१४ पं० ४. तस्य प्रयोगो .. निगमनमिति । तुलना---

"कापिलानां परप्रतिपादनार्थं 'वीतावीतविशेषाद् द्विविधमनुमानम् । तत्र वीतस्य वाक्यभावः पञ्चप्रदेशः प्रतिज्ञादिभेदात् । ..........पैरिशेषादावीतसिद्धिः । परपक्षप्रतिषेधेन स्वपक्षपरिग्रहिकया आवीत [इति PSV<sup>1</sup>]।प्रतिषेधस्य [च PSV<sup>2</sup>] उपायद्वयम् लोकदृष्टान्तविरोधोऽभ्युपगमहानिश्च [इति PSV<sup>1</sup>]।"-इति 5 प्रमाणसमुखयनुत्तौ तृतीये परार्थानुमानपरिच्लेदे ।

पृ० ३१४ पं० ४. वीतस्य [आवीतस्य ] वा भावः । वस्तुतोऽत्र 'वीतस्य वाक्यभावः' इत्येव ग्रुद्धः पाठः । इत्यतां टिपृ० १३८ पं० २ ।

पृ० ३१४ वं० ४-५. साध्यावधारणं ...पसंहारः । तुलना - दिपृ० १३९ वं० १९-२७ ।

पृ० ३१४ पं० ७–१४. प्रयोगश्च द्रष्टान्तवाहुल्यम् । नयवकृतिकृता सर्वमिदं सांस्यमतं वार्षगणतन्त्रं 10 मनित निधायाभिहितम् । तथा च नयचकृति-PSV-VT-युक्तिदीपिकाधनुसारेण निम्नलिखितः पाठो वार्षगणे तन्त्रेऽत्र कासीदिति सम्भान्यते –

''प्रयोगश्च - अस्ति प्रधानम् , भेदानामन्वयद्रश्नेनात् । काँभ्यात्मिकानां भेदानां कार्यका(क ?)रणात्मकानामेक-

१ "वीतावीतविशेषादिति । तशेकम् - यदेतत् सामान्यतो दृष्टमनुमानं शेषवदेष हेतुरतीन्द्रियाणां भावानां समिथगमे । तस्य प्रयोगोपचारविशेषाद् द्वैविध्यम्-वीत आवीत इति । प्रयोगोपचारविशेषात् [ स्ब्योर्' ब' तोंग्स्' पिंड ब्ये' ब्रग्' लस् एप. = ] प्रयोगन्नतिपादनविशेषादिलर्थः । अन्ये वदन्ति-प्रयोगः परप्रतिपादनकालः, 'प्रयुज्यतेऽत्र' इति कृत्वा । उपचारोऽभिधानम् । तद्विशेषाद् द्वैविध्यम् , न पुनरर्थविभागः । कचित् स्वपक्षसाधनाय हेतु-रुपादीयते कचित् परपक्षप्रतिषेधाय । प्रतिपाद्यार्थस्य विशेषेण अधिगतिः वीतः । परपक्षनिषेधेन स एवार्थ आयातीति आवीतः । तत्र वीतस्य वाक्यभाव इति वाक्यभावो वाक्यखभावो वाक्यखरूपम् । पञ्चप्रदेश इति पञ्चावयवः । प्रतिज्ञा-दिसेदादिति 'आदि'शब्दो हेतुद्दष्टान्तोपसंहारनिगमनसङ्ग्रहार्थम् ।''-विशाला० १० १९३ । २ "स्क्येर्" स्क्य' व र्नम्स् न रे ग्शन् ल ब्स्तन् पर् ब्य बिंद दोन दु र्नम् पर् स्दन् प दङ् ब्सल् ते डोङ्स् पिंद ब्ये ब्रग् गिस् जेंस् सु द्वम् प'र्नम्, प' मृत्रिस् ते । दे' लस् र्नम् पर् ल्दन् पिंड ङम् मि' द्ङोस् पोडि युल् र्नम् प' ल्ङ' स्ते । दम् ब्चऽ व ल सोग्स पिऽ दुब्ये बस सो शेस सेर सेर रो ॥"-PSV N. ed. ए० ५९ b । "सेर् स्क्य ब नेम्स क्यड्. ग्शनः तींग्सः पिंडः दोन् ग्यः र्जेस् सः द्पगः पः निः ब्सलः तेः डोङ्सः पः दङ् ल्दनः पिंडः ख्यदः पर्ः ग्यिसः नेमः पः ग्बिस् सो ॥ दे ल ल्दन् प नि दम् ब्चट ब ल सोग्स पिट ख्यद् पर् ग्यिस् डग् गि रङ् ब्रिन् ल्डिट पयोग्स्' सो ॥"-PSv2 N. ed. १० १४२ b । ३ "परिशेषादाबीतसिद्धिरिति इदमावीतस्य लक्षणम् । [ Sदिडि. ब्हर् प नि VT=] अस्य भाष्यम् - यदा नेदमतोऽन्यथा सम्भवति, अस्ति चेदम् , तस्मात् परिशेषतो हेतु-रेवायमित्यवधार्य कार्यसिद्धावपदिश्यते तदा आवीताख्यो भवतीति । परपक्षप्रतिषेधेनेत्यादिना आवीतलक्षणार्थे संक्षिय्य कथयति । लो[क]शब्दोऽनभिमतनिराकरणार्थः । प्रतिषेधस्योपायद्वयमिति हो मार्गावित्यर्थः । उदाहरणे दृष्टान्तः प्रसिद्धः, तक्कवच्छेदार्थमुक्तं **लोकद्दश्नन्ते**ति । यद् लोकप्रसिद्धिविरुद्धं वचनं तद् दष्टान्तविरुद्धम् । तस्य तद्धिरुद्धाभिधानेनैव निराकरणे **'लोकष्ट छान्तः'** इति 'अनुमानम्' इत्यन्ये । ...शास्त्रस्य प्रमाणत्वमभ्युपेत्व यत् तद्विरुद्धाभिधानं सा अभ्युपगमहानिः ।''--विशाला पृ० २०० B-२०१ A । 8 PSV1 N. ed. पृ० ६१ B-६२ A । PSV2 N. ed. पृ० १४४ B । ५ तुलना—"अस्ति प्रधानं भेदानामन्वयद्शेनात्' इति । तत्र यदि प्रधानस्य अस्तित्वं साध्यते तदसम्यक्, प्रमाणविषयाज्ञानात् । असामान्यलक्षणविषयमनुमानमिति दर्शितम् ।"  ${
m PSV}^1$  ·  ${
m N.~ed}$  पृ० ५९  ${
m b, PSV}^2$  पृ० १४२  ${
m b}$  । "अस्ति प्रधानमिति प्रतिज्ञा।……प्रधानं सत्त्वरजस्तमसां साम्यावस्था। भेदानामन्वयदर्श्वनादित्यादिहेंतुः। परस्परं भियन्ते विभज्यन्त इति भेदा विकाराः । तेषामन्वयोऽनुगमः, सुखदुःखमोहारमकत्वात् ।·····तथोक्तम्-आध्यात्मिकानां बाह्यानां च मेदानामेकजातिसमन्वयोऽयमस्ति । ते मन्यामहे मेदात् पूर्वमेते कचित् सामान्यभूता इस्पादि [ ५० १९३ B ] । .....अस्ति प्रधानं मेदानामन्वयदर्शनात् । आध्यात्मिकानां मेदानां कार्यकारणभूतानामेक-जातिसमन्वयो दृष्टः । [जि सिद् दु vr = ] अवत् शब्द-स्पर्श-रूप-रस-गन्धाः पश्च त्रयाणां सुख-दुःखमोहानां सन्निवेशविशेषाः । कस्मात्? पञ्चानां पञ्चानामेककार्यभावात् इलादि विस्तरवाक्यं हेतुर्ने भवति ।

जातिसमन्वयो दृष्टः । बीध्यास्मिकाः कार्योध्यका मेदाः शब्दस्पर्शरसरूपगन्धाः पञ्च त्रयाणां सुखदुःखमोहानां सिक्षेवेशविशेषाः । कस्मात् १ पञ्चानां पञ्चानमेककार्यभावात् । सुखानां शब्दस्पर्शरसरूपगन्धानां प्रसाद्वाघयप्रस्वा-भिध्वङ्गोद्धप्रीतयः कार्यम् । दुःखानां शोषतापभेदोपष्टमभोद्धेगापद्वेषाः । मृहानां वरणसद्नापध्यंसनवैभःस्यदैन्यगौरवाणि । \*शैव्दाधारव्धानि चाकाशादीनि भूतानि सुखादिमयान्येव, तन्मयकारणारव्धवात् , यद् यन्मयैः कारणेरारव्धं तन्मयं तत् , कार्पासिकपटवत् । भूतैरारव्धानि भूतानि सुखादिमयान्येव, तन्मयकारणारव्धवात् । तथा करणात्मकाः श्रोत्रववचधुर्जिह्मा- । व्याणवाग्वस्तपादपायूपस्थमनांस्थेकादश तैर्ययोनमानुषदैवानि बाह्याश्च भेदाः सत्त्वरणस्तमसां कार्ये समन्वयदर्शनात् । एवं पृथिव्यादि गवादि घटादि । सामान्यपूर्वकाणां च भेदानां छोके एकजातिसमन्वयो दृष्टो यथा शक्ककपालामत्रभूषण-प्रभृतीनां चन्दनादिजातिसमन्वयः । आध्यास्मिकानां बाह्यानां च भेदानामेकजातिसमन्वयोऽयमस्ति, तर्रमाद् मन्यामहे — भेदात् पृथिनेते क्रवित् सामान्यभूताः । यच्च सामान्यं तत् श्रधानम् । तस्मादित प्रधानमिति ।"

इद्मत्रावधेयम् - अन्वय परिमाण-कार्यकारणभाव-शक्तितःप्रवृत्ति-वैश्वरूप्याख्याः प्रधानास्तित्वसाधकाः पञ्च हेतवो येन 10 क्रमेणात्र नयसकृत्तौ वर्णिताः स एव क्रमो दिङ्गागादिभिरप्यादतोऽतो वार्षगणतन्नेऽपि स एव क्रमः प्रत्येतन्यः । इत्यतां PSV<sup>1</sup> N. ed. ए० ४० b, PSV<sup>2</sup> ए० १२२ a । विशाखा० ए० १२१ b. । ब्रह्मसूत्रशङ्करभाष्यः २।२।१। ईश्वरकृष्णरिवितायां सांख्यसप्ततौ [का० १५] तु भिन्नः क्रमः, इत्यतां ए० ३१४ टि० ५ ।

पृ० ३१८ पं० ७. शब्दाद्यातमनाः । दृश्यतां पृ० २८७ पं० २४, पृ० २८८ पं० १ । तुलना - ''सत्त्वरजस्तमांसि परस्परोपकारकभावेन प्रवर्तमानानि शब्दाद्यातमना व्यवतिष्ठन्ते इति शब्दादि एकं 15 कार्यमुक्तम्, सत्त्वादीनां चैकजातिसमन्वयो नास्ति अत्यन्तं भेदात् । छोकेऽपि चक्षूरूपाछोकमनस्काराणामेकजातिसमन्वया-भाषेऽपि विज्ञानमेकं कार्यमस्ति । तस्माज्ञानिकान्तिकत्वादेकजातिसमन्वयोऽसिद्धः ।''-विशाला० पृ० १९७ ॥ ।

पृ० ३२० पं०७. इति एमिः पञ्चभिर्वीतैः । दृश्यतां टिपृ० १३९ पं० ३४।

कसात् १······'साधनसमासवचनं हेतुः' इति लक्षणात् । [ पृ० १ ४ ४ ٨ ]········'तिवदर्शनं दृष्टान्तः' इस्रत्राधिकरणसाधनमाश्रीयते 'ते साध्यसाधने निदर्शेते यस्मिन्' इति, करणं वा 'ते निदर्शेतेऽनेन' इति । ..... हष्टान्त-दोषान्तरमाह—अन्वयाभावादिति । साध्येन साधनस्य व्याप्त्युपदर्शनमन्वयः । अत्र साधनेन साध्यव्याप्तिरूच्यते-सामान्य-पूर्वेकाणां च भेदानां लोके एकजातिसमन्वयो दृष्ट इति । एवं साधनार्थः कश्चिदपि नास्तीति दृष्टान्ताभासत्वे हेतुः । ·····[ पृ॰ १९४ B ]·····उपसंहारो न युक्त इति । साध्यदृष्टान्तयोरेकिकिया [ उपसंहार इति ] उपसंहार-लक्षणम् । तद् वाक्यस्य द्दष्टान्तस्वेऽनुपपन्नम् । [ द्पेर्' न' दुम्' शोग्स्' दङ्' थोद्' प' दङ्' स्रोद्' स्ब्यद्' दङ्' गर्यन्' ल' सोग्स्' प' VT= ] **'यथा शकलकपालामत्रभूषणप्रभृतीनाम्'** इति यादशं वाक्यं न तथा प्रधानादि साध्यम् । **एवमवयवलक्षणं साक्षात् प्र**धानास्तित्वे इति 'अस्ति प्रवानम्' इस्पन्यव**हिते** साध्ये सर्वधाऽसम्बद्धम् । तथाहि-साध्याव-धारणं प्रतिज्ञा इति प्रतिज्ञालक्षणम् । .....तिन्नदर्शनं दृष्टान्त इति दृष्टान्तलक्षणम् । तयोरेकिकिया उपसंहार इत्युपसंहारलक्षणम् । तदुभयमध्यत्र नास्तीति प्रतिपादितम् । न्यायमुखदिशेति । तेन प्रधानमर्थतः साध्यते, न साक्षात् । साक्षाद् भेदा एव साध्यन्ते । 'मेदा एव तत्र एककारणत्वेन साध्यत्वात् पक्षः' इति वचनात् । ...... प्रातिज्ञार्थविरोधो भवती-लभ्युपगमविरोध उच्यते । .....यत् तत् **शकलकपालामत्रभृषणप्रभृतीनां** भेदत्वे सति [ पृ० १९५ ६ ] चन्दन-घट-मृत्पिण्ड-सुवर्णादिनानाकरणपूर्वकत्वमभ्युपगम्यते तेन एककारणपूर्वकत्वनिरासात् प्रतिज्ञार्थविरोधः । अथ सत्पूर्वकरवेनेति । 'अस्ति प्रधानम्' इति प्रतिज्ञायाः **तस्मादस्ति प्रधान**मिति निगमनाच सत्पूर्वका एव मेदाः साध्यन्ते दृष्टान्ताभावो नास्ति शकलादीनां सत्पूर्वकरवेन प्रतीतिरिति चेत्, न, एकरवेऽपीलादि । एकरवेऽपि प्रधानस्य साध्ये इदमेव साधनं दर्शते, 'एभिः पञ्चभिर्वितैः प्रधानस्यास्तित्वं सिद्धम्, अत एवास्यैकत्वमिष सिध्यति' इति वचनात् । ..... य(अ ?)थोक्त-दोषपरिहाराय पक्षान्तरमाश्रीयते [ पृ० १९५ b ]......तथाहि- यद् यन्मयैरारब्धं तन्मयमेव तद् इति शास्त्रं कार्य-कारणयोरेकखरूपत्वं प्रतिपादयति । इदमुक्तं भवति-यद् यजातिमत् तत् तन्मयकारणकम्, शकलादिवत् , भेदा अपि सुखादि-जातिमन्त इति [ पृ० १९६ ৪ ]।"-विशालाः। ६ सांख्यकारिकायुक्तिदीपिकावृत्ति, पृ० ४९ पं० १९।

१ नयचक्रवृत्ति पृ० १२ पं० १९-२३ । २ \* \* एतिच्छान्तर्गतः पाठो नयचक्रवृत्तेः 'पृ० २६५, पृ० २६६ पं० २-३, पृ० २९१ पं० २०-२१' अनुसारेण कल्पनयैवास्माभिरिहोपन्यस्तः, वार्षगणतन्त्रे तु यथावत् कीदशः पाठ इति निश्चित्य वक्तुं न पार्यते । ३ दश्यतां टिपृ० १४ पं० ३१-३२ । ४ तुलना-नयचक्रवृत्ति, पृ० ३२० पं० ४ ।

पृ॰ ३२० पं. ३४. [दश मूलिकार्थाः]। सर्वेषु सांख्यप्रन्थेषु 'मूलिकार्थाः' इति प्रयोगदर्शनेऽपि प्रमाणसमुखये तहुत्तै। विशालामलवत्यां च 'चूलिकार्थाः' इति पाठो दृश्यत इति ध्येयम्। तथाहि –

"दर्श च्रूलिकार्थाः" – प्र० समु० पृ० [परार्थानुमानपरिच्छेदे ] । ''एकत्वार्धवस्वपारार्थ्याद्यश्र्रेलिकार्थाः' – विशाला० पृ० १२९ b । ''दर्श च्रूलिकार्था इति 'अस्तित्वमेकत्वमथार्थवस्वं पारार्थ्यमन्यत्वमैंकर्तृभावः । योगो 5 वियोगो बहवः पुमांसः स्थितिः शरीरस्य च शेषवृत्तिः' इस्रेते वेदितव्याः ।" – विशाला० पृ० १२२ b ।

पृ० ३२१ पं० ५. एवमेभिः । तुलना - "ततश्च यदुक्तम् 'एवमेभिः पञ्चभिर्वातैः प्रधानस्य परित्रहं इत्वा पुनरावीतैः करिष्यामः' इति अयुक्तमेतत् ।" - विशाला० पृ० २०४ a ।

ए० ३२१ पं० १२-१६. निर्विशेषमित्येतत्। अत्र 'निर्विशेषमित्येतत् प्रसज्येत' इति शुद्धः पाठः । तुरूना -

''नायं दोषः, 'योन्यभावादेकत्वप्रसङ्गः' इत्युक्तमिति चेत् । अयुक्तमिदमुक्तम् ।'' इति प्रमाणसमुखयवृत्ती । 10 अस्या व्याख्या – 'नायं दोष इति नाभ्युपगमहानिः, एकजातिसमन्वयप्रसङ्गस्यापीष्टत्वात् । तदिष्टत्वं दर्शयति - उक्तमिति । शास्त्रे उक्तमेव –

'योन्यभावादेकत्वप्रसङ्ग इति । सामान्यपूर्वकत्वाद् विशेषाणाम् । सामान्यपूर्वका हि लोके विशेषा एकजाति-मन्तो दृष्टाः, तद्यथा - श्लीरपूर्वकाः [शोः दृष्ट्ः स्मिस् मः दृष्ट्ः वः दृष्ट्ः मर्ः लः स्रोग्स् पः नेम्सः अयुर् शिष्ट्ः पः=] दिश्वमस्तुवृप्सनवनीतादिभावाः । न त्वसति भावः कश्चिद्स्ति यत्पूर्वका व्यक्तविशेषाः स्युः । तस्मात 15 सामान्यमात्रमिदंव्यक्तं निर्विशेषमित्येवत् प्रसज्येत' इति'' - विशाला० पृ० २०२ b - २०३ ॥।

पृ० ३२२ पं० १३-१५. आ**कारो गौरवं**·····ः ईति ते···मिबोधत । उद्धते इमे कारिके विशाला-मलवलाम्, पृ० १९८ ६।

पृ० ३२३ पं० १. योन्यभावाद्ः । तुल्ना---"तत्र तावदन्त्रय[वीत]स्वावीतः - यैदि व्यक्तमसतत्पद्यते योन्यभावाद् भेदप्रसङ्गः ।" - इति प्र० समु० वृ० ।

20 पृ० ३२१ पं० १६. नेदं व्यक्तमसत उत्पद्यते… । तुल्ना-"असतो नोत्पद्यते, परिशेषात् [च VT.] प्रधानादेवोत्पद्यते" इत्यप्ययुक्तम् ।"-प्रै० समु० १०।

ए० ३२४ पं० ११. वार्षगणे तन्त्रे । दृश्यतां टिपृ० १३७ टि० १।

## वैशेषिकसूत्रसम्बन्धि परिशिष्टम्।

प्राक् 'टिप्ट॰ ८ पं॰ २२-दिप्ट॰ ९' इत्यन्नोपवर्णितस्त्ररूपां P. प्रतिमवलम्बय सन्द्रानन्दविरचितवृत्तिसिहतं सैमग्रमपि वैशेषिकसूत्रं नयचक्रवृत्तेष्टिप्पणेषु पृथक् पृथग् सुदितमन्त्रास्माभिः । तत्र यानि यानि सूत्राणि यस्मिन् यस्मिन् पृष्टे टिप्पण-रूपेण सुदितानि तदत्र दर्शयामः—

| वैशेषिकसूत्रम्                       | ³पृ०               | <sup>*</sup> टिपृ० | वैशेषिकस्त्रम्           | ⁴पृ०           | <sup>४</sup> टिपृ० |
|--------------------------------------|--------------------|--------------------|--------------------------|----------------|--------------------|
| * <b>१</b> ।१।१–६                    | 888                | •••                | ∗ <b>ધારા</b> ૧૪–રેર.    | ४३८            | •••                |
| १।१।७                                | ४५८                | •••                | <b>५</b> ।२।२३–२८ 🗎      |                |                    |
| <b>१</b> ।१।८–९                      | ४३७                |                    | <b>६।१।१−१८</b> }        | •••            | 34-30              |
| १।१।१०                               | ,                  | २४                 | ६।२।१-१९                 |                |                    |
| <b>१</b> 19199-9६                    | ४४०                | •••                | ७।१।११४.                 | ४५२–४५३        | ,                  |
| <b>१</b> 1919७–२९                    | <b>४ ₹ − ७ ₹ ४</b> | •••                | G19194-37.               | •••            | २९∸२२              |
| <b>१</b> ।२।१–२                      | ***                | 989                | <b>છ</b> ારા9−३.         | ४५३            | •••                |
| १।२।३-४                              | ४४५                | •••                | હારા૪–૬.                 | . ***          | २२                 |
| <b>१</b> ।२।५–६                      | 888                | •••                | ७।२।९०-१४.               | ५९६            | ***                |
| १।२।७१७                              |                    | 8                  | <b>७</b> ।२।१५–२८        | •••            | २३                 |
| शिरा१८                               | ५२६                |                    | <b>७</b> ।२।२९           | ४४५            | •••                |
| •                                    | 214                |                    | <b>७</b> ।२।३०—३१.       | ५२६            | •••                |
| <b>२</b> ।१।१–२८<br><b>२</b> ।२।१–४३ | •••                | १७–२०              | फ <b>८</b> ।१-१३.        | <b>४४२-४४३</b> | ***                |
| ₹1919-98 }                           |                    |                    | <b>८</b> ११४-१७          | ४८०            | •••                |
| ह।राज-१७<br>ह।राज-१७                 |                    |                    | <b>9</b> 19-6,           | ४८९-४९०        | •••                |
| 81919-98                             | ***                | 32-3V              | <b>९</b> ।९–११.          | 838-834        |                    |
| <b>४</b> ।२।१- ९                     |                    |                    | <b>९</b> ।१२.            | ४६०            | •••                |
| ષા૧ા૧–૧૮<br>ષા૨ા૧–૧ <b>૨</b> }       | ४८१-४८३            | •••                | ९।१३–२८. }<br>१०।१–२१. } | •••            | 89-88              |

१ केवलं द्वे एव सूत्रे ये प्रागमुद्रिते तेऽत्रोपदर्श्येते—

<sup>&</sup>quot;कारणामाचात् कार्याभावः [ वै॰ स्॰ १।२।१ ], कार्यकारणशब्दौ पूर्वमुक्तौ, तिश्वहपणार्थमाइ—यस्याभावात् तत्त्वादेः समवायिकारणस्य तत्संयोगानां वा असमवायिकारणानां कार्यप्रव्यं न जायते पटादिविनाशे वा विनश्यति तत् कारणाम्, अन्यत् कार्यम् । न तु कार्याभावात् कारणाभावः [ वै॰ स्॰ १।२।२ ], न पुनः पटादेरनृत्यतौ द्रव्यस्य तन्त्नां तत्संयोगानां वानुत्वितः ।"

२ एतदनन्तरम् Oriental Institute, Baroda [प्राच्यविद्यामन्दिरम्, वडोदरा] इत्यतोऽपि शारदालिप्यां लिखिता चन्द्रानन्दवृत्तेरेका प्रैतिरस्माभिर्श्वन्या, सा च यद्यप्यशुद्धिबहुला, तथापि कचित् कचित् P प्रत्यपेक्षयातीव शुद्धा, ते च शुद्धपाठाः शुद्धिपत्रके o सङ्केतसहिता प्रष्टव्याः । २ 'पृ०' शब्देन नयचकवृत्तेः पृष्ठाङ्को होयः । ४ 'टिपृ०' शब्देम नयचकवृत्तिमुद्रणानन्तरं पश्चाद् योजितानां टिप्पणानां पृष्ठाङ्को वेदितव्यः । \* अत्र प्रथमोऽङ्कोऽध्यायस्य, द्वितीय आहिकस्य, ततः परं तु स्त्रस्येति ध्येयम् । ५ अष्टम-नवम-दशमाध्यायेषु o.P.चन्द्रानन्दवृत्तौ P.स्त्रपाठे चाहिकविभागो नास्स्येव, अतः प्रथमोऽङ्कोऽध्यायस्य, ततः परं तु स्त्राङ्क एवेत्यवधयमतः ।

<sup>।</sup> अयं प्रन्यः 'Oriental Institute Collection No. 1831 तर्कभाषादिद्वादशपुस्तकानि' इलस्मिन् पुस्तके पश्चिंशतिपत्रात्मको [ पृ॰ २०३-२२८ मध्ये ] वर्तते । तत्र च प्रतिपत्रं पृष्ठद्वयम् , प्रतिपृष्ठं च पश्चिंशतिः सप्तविंशतिर्वा पश्चियः।

## य॰ प्रतिपाठपरिशिष्टम्।

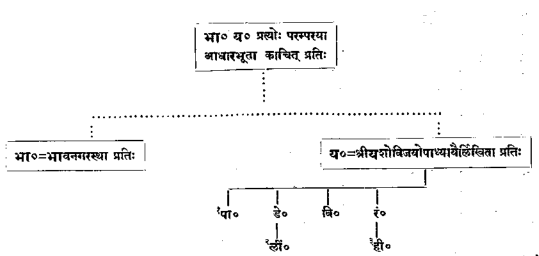
भगविद्धः श्रीयशोविजयोपाध्यायैर्नयेचकवृत्तेरतिदुर्छभं किञ्चित् प्राचीनं पुस्तकमवलम्बय [अणहिलपुर]-पैत्तननगरेऽनेकसाञ्चसाहारयेन एकपक्षाभ्यन्तरे एव नयचकवृत्तेरादशों लिखितः । असाभिरस्य य० इति संज्ञा व्यवहारार्थं कृता । एतद्रवेषणार्थं सुमहति प्रयक्षे कृतेऽप्यसाभिरियं य० प्रतिः नयचक्रमुद्रणारम्भसमये कविद्प्यनुपलब्धा । अतो निम्नलिखिताः प्रतीरवलम्ब्यासाभिरेतन्मुद्रणमारब्धम् –

#### <sup>र</sup>पा० डे० र्हीं० वि० रं० ही० भा० ।

भत्र पा० डे० लीं० वि० रं० ही० प्रतयः साक्षात् परम्परया वा य० प्रतिमनुस्खैव लिखिता इससाभिस्तत्स-मृहस्यापि य० इत्येव संज्ञा कृता। भा० प्रतिस्तु य० प्रतितः प्राचीनतरा विधिपक्षगच्छीयाचार्यश्रीधर्ममूर्तिस्रीणा-मुपदेशेन गोविन्दमम्नितनुजेन मुञ्जेन संवत् १६५० वर्षनिकटसमये लिखिता। तत्र तु य० प्रत्यपेक्षया बहवो विशिष्टाः पाठमेदा उपलभ्यन्ते। भत इत्थमत्र प्रतीयते –

- १ "महारकश्री**हीर विजयस्**रीश्वरिश्चमहोपाध्यायश्री**कस्याण विजयगणि**शिष्यपण्डितश्री**लाभ विजयगणि**शिष्य-पण्डितश्री**जीत विजयगणि**सतीध्र्यपण्डितश्री**नय विजयगणिगुरुभ्यो नमः ।** प्रणिधाय परं रूपं राज्ये श्रीविजयदेवस्रीणाम् । नयचकस्यादशे प्रायो विरलस्य वितनोमि ॥१॥ एँ नमः ॥"–य० पृ० १ ।
- २ 'इति श्रीमङ्गादिक्षमाश्रमणपादकृतनयक्तस्य तुम्बं समाप्तम् ॥ छ ॥ ग्रन्थाग्रं १८००० ॥ यादशं पुस्तके दृष्टं तादशं लिखितं मया । यदि सुद्धमग्रुदं वा मम दोषो न दीयते ॥ १ ॥ संवत् १०१० वर्षे पोसवदि १३ दिने श्रीपत्तनगरे ॥ पं० श्रीयदाविजयेन पुस्तकं लिखितं । सुमं भवतु ॥ उदकानलवीरेभ्यो मूख(=ष)केभ्यो विशेषतः । कष्टेन लिखितं शास्त्रं यक्षेन प्रतिपालयेत् ॥ १ ॥ भमपृष्ठकिटग्रीवा दृष्टिस्तत्र अधोमुखी । कष्टेन लिखितं शास्त्रं यक्षेन प्रतिपालयेत् ॥ १ ॥ पूर्वं पं. यदाविजयगणिना श्रीपत्तने वाचितम् ॥ छ ॥ आदशोंऽत्रं रिवतो राज्ये श्रीविजयदेवस्रीणाम् । सम्भूय यरमीषामिधानानि प्रकटयामि ॥ १ ॥ विश्वधाः श्रीमथिवजया गुरवो जयसोमपिखता गुषिनः । विश्वधाश्र स्त्रामित्रया गणयोऽपि च क्रीतिंरलाख्याः ॥ २ ॥ तत्त्वविजयमुनयोऽपि प्रयासमत्र स्म कुर्वते लिखने । सद्द रिविजयैवितुचैरलिखच यद्गोविजयविद्धधः ॥ ३ ॥ प्रम्थप्रयासमेनं दृष्ट्वा तुष्यन्ति सज्जना बादम् । गुणमत्सर्व्यवित्रित् दुजैनहक् वीक्षते नैनम् ॥ ४ ॥ तेभ्यो नमस्वरीयान् स्तुवे गुणांस्तेषु मे दृद्धा भक्तिः । अनवरतं चेष्टन्ते जिनवचनोद्धासनार्थं ये ॥ ५ ॥ श्रेयोऽस्तु ॥ स्महानप्ययमुक्षैः पश्रेणिकेन पूरितो ग्रन्थः । कर्णामृतं पट्टियां जयित चिरतं पिवत्रमिदम् ॥ ६ ॥ श्रीः ॥''—य० पृ० ३०९ ।

३ पा० = 'पाटण, तपागच्छजैनज्ञानसंडार'सत्का प्रतिः । डे० = 'डेलानो उपाश्रय, अमदावाद'सत्का प्रतिः । संवत् १०९९ वर्षे कार्तिकवि ० दिने शुक्रवासरे लिखितेयं प्रतिः । ली० = 'लींबडी जैनम्न्यसंग्रह'सत्का प्रतिः । ति० = 'चिजयानन्दस्रिज्ञानमन्दिर, जीरा'सत्का प्रतिः । संवत् १०५३ वर्षे पौषमासे कृष्णपश्चे ३ तिथौ शारषे (= खे) जमामे लिखिन्तेयं प्रतिः । रं० = 'रंगविमलजीगणिजैनमन्थमंडार, विजापुर'सत्का प्रतिः । संवत् १७२४ वर्षे फाल्गुने कृष्णपश्चे १ तिथौ भौमवासरे लिखितेयं प्रतिः । ही० = 'हीराचन्द्रजीयति, श्रीसुपार्श्वनाथजैनमन्दिर, काशी'सत्का प्रतिः । इमाश्च सर्वाः प्रतयः श्रीयशोविजयोपाध्यायलिखितप्रसनुसारिण्यः । भा० = 'भावनगर, डोसाभाई अभेचंदनी पेढी'सत्का य०प्रतेरिप प्राचीना प्रतिः ।



केषाश्चिदशुद्धपाठानामुभयत्र सर्वथा समानरूपेणोपलम्माद् भा०य०प्रसोः परम्परयाधारभूता काचिदेकैव प्रतिः प्रतिभाति । एते चोभयत्र समाना अशुद्धपाठा अस्माभिः 'प्रॅ०' सङ्केतेन टिप्पणेषु दर्शिताः । पा० डे० स्तिं वि० रं० ही० प्रतयस्तु साक्षात् परम्परया वा य० प्रतिमवलम्ब्येव लिखिताः, तत्र यशोविजयोपाध्यानां नामोह्नेखादिदर्शनात् । इत्यं पा०डे० लिं० ते० रं० ही० प्रतिनां य०प्रस्तुसारित्वात् प्राय एकरूप एव पाठस्तास्पुरूभ्यते । यस्तु कश्चित् स्वत्पीयान् पाठमेदस्तासु इश्यते स लेखकहर्स्तेन सङ्गातः । अतो नयचक्रहर्तेः सप्तारसुद्रभपर्यन्तं यः पाठभेदः पा॰ डे० लीं० वि० ठ रं० ही० प्रतिषु सर्वत्रेकरूप उपलब्धः सोऽस्माभिः 'य०' हति सङ्गेतेन टिप्पणेषु द्शितः । यत्र तु तासु परस्परं भेदः स 'पा॰' 'हे०' 'लीं०' इत्यादिसङ्गेतिष्टिप्पणेषु द्शितः । मूल'य०'प्रतौ तत्र कीदशः पाठोऽस्ति इति तु तदानीं निर्णेतुमशक्त्यमासीत् । इदानीं तु सप्तारसुद्रभणानन्तरमस्पद्धाग्येन मूल'य०'प्रतिरिप लेख्या । अतः सप्तार[ ए० १–५५२ ]- मुद्रभपर्यन्तं य०शब्देन पा०डे० लीं०वि०रं०ही० प्रतीनां समुहोऽवगन्तव्यः। अतः परं तु य०शब्देन श्रीयशोविजयो-पाध्यायौलिखिता मूल'य०'प्रतिरेवावगन्तव्या । एवं च पा० डे० लीं० इत्यादिसङ्केतैर्यत्र पाठभेदा नयचक्रवृत्तावधस्तात् 10 टिप्पणेब्दस्थाभिद्धितास्त्र मूल'य०'प्रतौ यादशः पाठो विद्यते तं दर्शिवत्तत्रत्र मूल'य०'प्रतौ यादशः पाठो वर्षते सोअन्ते। द्शिवस्तत्रत्र मूल'य०'प्रतौ यादशः पाठो वर्षते सोअन्नोपदर्श्यते —

१ पा० डे० वि० रं० - इमाश्रतसः प्रतयः साक्षात् परम्परया वा य०प्रतिमनुस्टल लिखिताः । २ लीं ०प्रतिः दे०प्रतिमनुस्टल लिखिता भाति । लीं ०प्रतिरपयोगोऽस्माभिररचतुष्टयमुद्रणपर्यन्तमेव कृत इति ध्येयम् । ३ ही० प्रतिः रं० प्रतिमवलम्ब्य लिखिता भाति । रं० प्रतितो ही० प्रतौ क्रनिद् दश्यमानः पाठभेदो लेखकहस्तेन जात इति अरषद्भुपुद्रणा-नन्तरं प्रायशो नास्माभिविहितो ही०प्रतेरपयोगः । ४ प्र०=सर्वासु प्रतिषु दश्यमानः पाठः । ५ पं० श्रीमहेन्द्रविमलजीजैन-ज्ञानभंडार, देवशानो पाडो, अमदावाद – इलात्र लब्धेयं प्रतिः ।

### य० प्रतिपाठपरिशिष्टम् ।

| ٤ | g, | 3 |
|---|----|---|
|---|----|---|

| တို့ဝ      | 'टि० | यै०                           | वृ०        | टि०     | य०                                       | वृ०          | टि०        | य०                                  |
|------------|------|-------------------------------|------------|---------|------------------------------------------|--------------|------------|-------------------------------------|
| २          | 99   | द्रव्यापर्या°                 | فبرنع      | 99      | साक्षाल्लोकपक्षाभ्यु-                    | 996          | 8          | विप्रतिषेधात् यद्यप्यु-             |
| ų          | ર    | गम्यत्वेनभि <sup>ः</sup>      |            |         | पगम <sup>°</sup>                         |              |            | क्तमनर्थको विवेकयहाः                |
| ч          | ४    | °मन्यभिध्या°                  | 46         | 98      | म ∓व इति                                 |              |            | शास्त्रेष्विति । तत्रापि            |
| ч          | ц    | बौद्धे ['सं०]                 | ष्ट        | 9       | <sup>°</sup> पातीत्यनिष्टन्तैरपि         |              |            | विप्रतिषेधातः । तद्                 |
| ч          | 90   | °बादंच                        | 48         | ч       | <sup>०</sup> कार्य इति                   |              |            | ज्ञानमफलमेव [सं०]                   |
| ৩          | 3    | किमे <b>वं</b>                | ६०         | 3       | यादस्छिकी                                | 996          | ૧ ૭        | °णामः तद° [ सं॰ ]                   |
| હ          | Ę    | <b>अनं</b> तान्नाविकल्पाः     | Ę۰         | ч       | <sup>०</sup> काया कल्पनया                | 996          | २०         | अज्ञातवैद्यवस्तु <sup>०</sup> [सं०] |
| ৩          | 98   | पदार्थावस्थोतमद्योत-          | ६१         | 3       | कल्प्यंमानचीक्ऌपः                        | १९९          | ч          | °ध्रानादि                           |
|            |      | मादनेका°                      | ६१         | 9 ৩     | भावनात् । तुशब्दो                        | 999          | 38         | वत् तस्य तद्धि-                     |
| 94         | v    | °तदोर्निर्घा°                 | ६२         | 9       | °मभिधर्मं उक्तं                          |              |            | षयं [सं०]                           |
| ું.<br>૧૫  | 90   | °तमबस्त्वित                   | ६३         | Ę       | आचार्यो नु तत्साध°                       | 998          | 94         | तत्त्वज्ञानं [सं०]                  |
| ٠.<br>٩٠   |      | °कमेगवाश्च                    | ÉR         | २       | आदिव्र°                                  | 998          | 96         | °समायित्वात्                        |
| <b>२</b> 9 | 99   | क्रमण्यास्त्र<br>प्रकल्प्यते  | ६५         | 99      | यदर्था°                                  | 999          | 9 ९        | रूपत्रिबंधः सम्बद्धः                |
|            |      |                               | ÉÉ         | 6       | स्यावकारका°                              | 929          | 99         | पुनह्°                              |
| २४         | 90   | अपेक्षाभावात्                 | Ęv         | 8       | °म्बुबत् [सं०]                           | 9२ <b>9</b>  | 38         | °क्र्तृकामाकाला°                    |
| <b>3</b> 9 | 3    | <sup>०</sup> शकलयोः           | ६९         | २       | मावनामेक <del>द</del> चसाधा-             | १२२          | 3          | भूमिं निधत्ते                       |
| ३१         | æ    | <sup>'</sup> तुख्योः          |            |         | रणभवनत्वार त् पर°                        | 353          | ૪          | उत्पन्नः सत्कर्त्तव्यतां            |
| ३२         | 8    | इल्पेतो प्रागुक्तौ विक°       | Vo         | 8       | सम्बद्धमर्थ [सं॰]                        | १२३          | ۵          | प्रवर्तेते । ऽन्यत्र                |
| ३२         | હ    | °दोषो                         | 98         | Ę       | °स्तसात्रै°                              | 9 2 3        | 98         | तयाकांक्षया [सं०]                   |
| ₹ ₹        | 6    | °हरणासक्ता°                   | ७५         | 8       | नील विजानाति<br>:                        | १२३          | 9 ६        | नेनु                                |
| <b>₹</b> ₹ | 93   | °सामान्यांश एव                | ده         | 99      | न तत् प्रत्यक्षं                         | १२३          | 96         | °स्यार्थवत्त्ववद°[सं०]              |
| 38         | ጳ    | प्रकल्प्यन्ते                 | <b>९9</b>  | ₹       | कार्यीभूताः                              | 923          | २०         | <sup>०</sup> त्वायेष्यते            |
| ३४         | 4    | <sup>०</sup> तरवारणाय         | ९२         | ۷.      | °हवप्यपो°<br>`०:                         | 938          | 9          | °कक्षिष्यते [सं०]                   |
| ३४         | 90   | लोके प्रसिद्धं                | ९४         | 4       | °संचय स तस्मा°                           | १२४          | ጸ          | वसनं                                |
| 38         | 99   | सत्वार्थाः                    | 900        | 3       | सहात्सहार्थेना°                          | 928          | 90         | °कांक्षाकृत° [सं०]                  |
| ३४         | 94   | वादेच                         | dod        | ₹       | यावदन्वपंक्ति च<br>प्रलेका°              | 928          | 49         | वैधम्र्येण [सं०]                    |
| ३८         | २    | करोत्येव न करोत्येव           | १०२        |         |                                          | 928          | 9 €        | एकार्थरवे विशेषेण                   |
|            |      | वेति                          |            | ون<br>خ | °नन्यथात्<br>°-रेन्यन्यस्य               | १२५          | 8          | °कं हानु° [सं०]                     |
| ३८         | 6    | <sup>'हर्</sup> यदर्शनात्     | 908        | Ę       | °स्थेयमवस्था                             | १२५          | 4          | कुशलयोदे°<br>कर्त्रथें              |
| 80         | १२   | प्रवृत्तयो                    | १०७        | 99      | चकारक°                                   | १२६<br>१२६   | વેલ<br>વેલ | कत्रथ<br>प्रजिति [सं०]              |
| ४३         | 9    | इखवधार्यते                    | 906        | ٠       | प्र <b>यक्षा</b>                         | 926          | 4 £        | श्रातः°                             |
| ४३         | 90   | अद्दर्ध कारणा <sup>o</sup>    | 306        | ک<br>و  | तत्तु त्वन्मत <sup>°</sup><br>°==: . === | १२७          | Ę          | °श्रुताग्नि° [सं॰]                  |
| ४५         | 9    | °वाचिना [ सं॰ ]               | १०९<br>१११ |         | ँन्तः । तत्र<br>अर्थो                    | 9 <b>२</b> ७ | 2          | °च्छन्दार्थं°[ले॰सं॰]               |
| 86         | ų    | सर्व विशिष्ट                  | 111<br>992 | 98<br>8 | अया<br><sup>°</sup> मन्यो                | १२७          | 99         | °श्रुतामि°                          |
| ४९         | Ę    | संबद्धाणु°                    | ৭৭ ড       | ą       | भावनात्मभि° [सं०]                        | १२७          | ,,<br>१३   | थ्रतात्र<br>°स्तक्तसत्कर्तृ° [सं∘]  |
| ५५         | 90   | व्याख्या <b>नार्थे</b> प्रति° | 996        | 8       | <sup>°</sup> वृत्तिभिविदित [सं०]         | १२८          |            | निपातमुपातंत्वा <del>च</del>        |

१ पृष्ठाङ्कः । २ टिप्पणाङ्कः । यत्र तु पूर्वत्राञ्चद्वष्टिप्पणाङ्को मुद्रितस्तत्स्थानेऽस्माभिरत्र संशोधितष्टिप्पणाङ्क उपदर्शित इति ध्येयम् । ३ श्रीयशोविजयोपाध्यायैर्लिखितायां प्रतौ विद्यमानः पाठः । ४ सं० = पूर्वमन्यथा लिखित्वा पश्चात् संशोधितः पाठः ।

## य० प्रतिपाठपरिशिष्टम् ।

| бo    | टि०         | य०                                         | पृ०         | टि॰     | य०                                        | पृ०        | टि०      | य०                                     |
|-------|-------------|--------------------------------------------|-------------|---------|-------------------------------------------|------------|----------|----------------------------------------|
| 939   | Ę           | <sup>०</sup> ध्यस्वकर्कतृत्वं              | १५५         | હ્      | °त्तमेतेनैव                               | २१३        | ٤        | °योरेव                                 |
| 929   | 6           | कियार्थ च रूढस्य                           | 940         | ও       | °वादत्वे [ सं० ]                          | २१६        | <        | <sup>0</sup> कमात्त एव [सं०]           |
| १२९   | 90          | सत्त्वात्रुत्ति                            | 940         | ۷       | प्रा <b>म्</b> यर्थप्राप्ती               | २१७        | 8        | <sup>0</sup> कालात् सुषमसुष-           |
| १२९   | 98          | °योरता [सं०]                               | १६२         | 3       | तत्सत                                     |            |          | मादि <sup>०</sup> [ सं॰ ]              |
| १२९   | 9 €         | न पदमेद [सं०]                              | १६२         | 90      | <sup>०</sup> ग्यवचदष्टान्तो               | २९७        | ٩        | भूगिष्यसुखत्वात्                       |
| 930   | 4           | °स्थात् तद्दयवस्था-                        | १६३         | 3       | तेष्त्रावि°                               | २२०        | ₹        | खस्य                                   |
|       |             | नात्                                       | १६८         | 90      | °त्यप्रत्यक्षाणां तथा                     | २२२        | Ę        | वैचित्राणि                             |
| १३०   | ي           | °वादन्य।° [सं०]                            | १६९         | ર       | अससतद्विलक्षण°                            | २२३        | ć        | °दिखभावः                               |
| 932   | 9           | द्यूनं द्यूनं                              | 908         | 3       | दिशेन विवेकात् र च।                       | २२४        | ૪        | °वेक्ष्याभिन्यंग्य°                    |
| 933   | ŧ           | तल्रक्ष <sup>°</sup>                       |             | -       | यत्राध्यंशेन विवेकस्तत्र                  | २२५        | 9        | न स्वस्साभि <sup>०</sup> [सं०]         |
| 933   | vs          |                                            | १७४         | 92      | विधि <b>वि</b> धि°                        | २२६        | ч        | °र्निवृत्तेश्व                         |
| १३९   | 3           | °मद्याश्वादि°                              | १७५         | Leg     | <sup>8</sup> त्यज्ञानकर्तृषः              | २२६        | <b>'</b> | प्रवर्त्तनते । प्रतर्कतो               |
| 980   | 96          | वशेष्यन्ते<br>वशेष्यन्ते                   | १७९         | २       | मूलमद्दुः                                 |            |          | [सं॰]                                  |
| १४३   | و.          | तत्शब्द।°                                  | 969         | ર       | ्र <b>उ</b><br>°ल¥यं च याबद्व-            | २२६        | ۷        | °sप्रतकेत एव [सं०]                     |
| 388   | Ę           | °नाजप्रक्षे°                               | •-•         | ,       | स्तुत्व।°                                 | २३०        | Ę        | वर्त्तन । त्वात्                       |
| १४५   | 9           | कियतां सत्का <sup>०</sup> [सं०]            | 969         | 3       | किं चा                                    | २३४        | 3        | इत्यन्यति <sup>°</sup> [ सं• ]         |
| ঀৼ৽   | ų           | कत्तेव्यतां                                | 980         | 93      | ह्यंगुल्यप्रमङ्गल्यप्रं                   | २३४        | Ę        | °कघा दृश्य°                            |
| 980   | દ્          | °व्यता । समाप्ते°                          |             | •       | ₹पृशित                                    | २३५        | ٩        | तथा २ अहेय <sup>०</sup>                |
| १४७   | ġ           | °णाभावात्तथा ताब-                          | १९५         | 3       | स्त्रं सहपं                               | २३५        | 94       | इस्पेचैक°                              |
|       | •           |                                            | <b>९९</b> ६ | 8       | <sup>့</sup> ရံမှ <sup>င</sup>            | २३६        | ٦        | महाकालमतो उष्मा                        |
|       |             | चिदि                                       | १९७         | ३-४     | चाभावा                                    | २३७        | R        | तत्र तत्। त्रय°                        |
| 385   | 33          | परेण पिते                                  | 98,0        | ેપ      | °रन्यतोवतिष्ठत                            | २३८        | ч        | °त्वादिति विशेषं                       |
| १४९   | 9           | यदायमेकस्य                                 | 986         | 90      | °स्यसाध्यत्वाभावा°                        | २३९        | ዳ        | °मेकोखाभेदः                            |
| १४९   | <b>3</b> -7 | ८ वाचा दिसामादिमदर्थे                      | 988         | પ       | °नाहमूर्द्धादित्वं घत्वेन                 | २४०        | ٩,       | तदसिद्धेः । प्रस्यक्ष-                 |
|       |             | युगपद्प्रयुक्तचैकार्थ-                     | 131         | 1       | भेदेनैव                                   |            |          | त्वात् सिद्धेरनन्तरो <sup>०</sup>      |
|       |             | त्वात्°                                    | २०१         | y.      | °ण सिद्धाः                                | २४१        | ч        | °मानो नोध्याह                          |
| 988   | ঙ           | स्कार्यत्व                                 | २०१         | ٠       | °केर्र्यतिरेकमतिः                         | २४६        | ٩        | भवता                                   |
| 940   | 4           | °नवत् [ सं० ]                              | २०६<br>२०६  | 9       | ्द्राविनो भाविनो                          | २५४        | 4        | यैवान्या°                              |
| १५०   | 90          | नेति कर्त्त <sup>०</sup> [सं०]             | 104         | •       | भवितु°                                    | २७०        | ₹        | °पत्तिप्रकृते° [सं०]                   |
| 949   | Ę           | त्वाद्य घृत°                               | २०६         | c       | भागपु<br>। चेत्तत्                        | २७०        | 48       | <sup>०</sup> श्च प्रकाशते । तथा        |
| 949   | 90          | <sup>०</sup> वासिद्धे ।                    | 200         | ٥       | °दित्यकाल <b>°</b>                        | २७४        | *        | °क्याः प्रवर्त्तमानः                   |
| १५२   | ٠,          | <sup>°</sup> क ईंष्यते                     | २०८         | É       | सिद्धेचोदन°                               |            | _        | प्रवर्त्तकः                            |
| 942   | Ę           | °च्छस्द°                                   | २०९         | `<br>२  | कियात एवोदन <sup>°</sup>                  | २७५        | 3        | °रूपः पवनः पळ्ळवः                      |
| १५२   | 9 €         | प्रामाणत्या [सं०]                          |             |         |                                           | 2          | •        | पल्लवमा <sup>°</sup> [सं॰]             |
| 342   | 98          | °त्वादिति [सं०]                            | <b>२</b> ११ | 9       | आभोएता<br>काम्या                          | २७९        | 9        | <sup>०</sup> णात्मकं                   |
|       |             | °मिहोत्रलं तथाप्रिहो-                      | <b>२</b> ११ | 8       | °गह्या° [सं०]                             | २७९        | 90       | <sup>°</sup> त्मकत्वे अपि सुख-         |
| १५२   | २४          | ामहात्रत्व तथा।भ्रहा-<br>त्रत्वं तथा [सं०] | २१२<br>२०२  | 9       | °त्तिः वृतैव वृत्तेः<br>अवृद्धिन्ययायोगी° |            |          | दुःखयो <b>वरणात्म-</b><br>कत्वतो [सं०] |
| nt- S |             | - "                                        | <b>२१२</b>  | ٧<br>'٠ | = -                                       | 2/0        | Ę        | कत्वता [ ७० ]<br>निरुध्यते             |
| १५३   | 38          | दूत एवाँ<br>केटा                           | २ <b>१२</b> | ų       | °कषद्वारण°<br>षटतया घटे समभवति            | २८१<br>३०६ | ۶<br>ع   |                                        |
| १५३   | ीट<br>नग्र  | चेति<br>टि॰ १९                             | २१३         | 9       | पटताया पट सम <b>म</b> य[त                 | रणक        | ₹        | ह्युकं                                 |
|       | -1-4-       | , J 3                                      |             |         |                                           |            |          |                                        |

## य० प्रतिपाठपरिशिष्टम् ।

| ãо         | रि० | य०                                             | वृ० | टि॰   | य०                                                          | ã٥  | टि॰      | य०                           |
|------------|-----|------------------------------------------------|-----|-------|-------------------------------------------------------------|-----|----------|------------------------------|
| ३०६        | ૪   | °मेयोर्यत् पक्षी°                              | ४२५ | Ę     | तवैव                                                        | 850 | ષ્       | वीरणोन्धिबद् घटो             |
| ३१२        | ч   | °त्मपरि [सं०]                                  | ४२५ | •     | <sup>०</sup> र्थेव्याख्यारा <del>ंक</del> ्य                | 853 | 3        | °क्त्वं प्रदर्शन             |
| ३२२        | 8   | °त्थाप°                                        | ४३० | હ     | स्यामहमतो वादा°                                             | ४९३ | ¥        | सत एवं चंपकस्य               |
| ३४०        | 90  | रथार्थं दार्वा°                                |     |       | [सं॰]                                                       | 886 | 8        | °र्रुभ्यखरूपं वास्येति       |
| ३४९        | 9   | <sup>०</sup> वगाढगाढनिचिते                     | ४३० | C     | °विभीववसरकार्या°                                            | 400 | 90       | लक्षणभेदां सहा <sup>0</sup>  |
| ३६६        | ₹   | °ब्बोऽपि जडः [सं०]                             | ४५६ | २     | किं करत्व                                                   | ५०३ | ¥        | °कृतकर्घटा°                  |
| ३७५        | ড   | अर्द्धमेकमेकपु°                                | 846 | Ę     | र्घटादिभिः सम्ब <sup>°</sup>                                | ५१५ | <b>ર</b> | सर्वेत्र [सं०]               |
| ३७८        | c   | तद्यक्तिः वस्तुत्वन्य-                         |     |       | [सं∘]                                                       | ५२२ | 8        | अत्र                         |
|            |     | क्तिः । वस्तुशक्तयभि-                          | ४६० | فع    | सन्तं                                                       |     | -        |                              |
|            |     | व्यक्तिः                                       | ४६१ | Ę     | °मतिना न शोच्येना°                                          | 450 | Ę        | <sup>०</sup> क्षभावभावगतं    |
| ३८९        | 9   | कटकर्त्तु <sup>०</sup> [सं०]                   | ४६२ | . 9 9 | ँमाने । प्रधा <sup>°</sup>                                  |     |          | गतार्थं                      |
| ३८९        | . २ | तत्तत्                                         | ४७१ | Ę     | सापेक्षऽनिर <sup>°</sup>                                    | ५३५ | ч        | °स्य बहु°                    |
| ३९४        | 8   | °रोक्तः                                        | ४७४ | 8     | °सिज्ञ्चर्थे खसाम।°                                         | ५३६ | Ę        | <sup>0</sup> र्थयोरभयोरभयो   |
| ३९५        | 8   | गन्त्राद्यु <sup>o</sup>                       | ४७६ | 9     | °णातद्यो°                                                   |     |          | नियमो                        |
| 808<br>4,, | Ę   | सावावा्ष्यस्तुस्थितिः<br>सावावा्ष्यस्तुस्थितिः | 808 | ч     | <sup>°</sup> सद्सत्त्वे स <del>त्त्</del> वेना <sup>°</sup> | 480 | 3        | इति न ताईं                   |
| ४०६        | જે  | मवन् भे°                                       | ४८३ | ર     | °शयिनः                                                      | ५४२ | ૪        | म <b>नॉ</b> तर्देशः          |
| 800        | 90  | तथातथासर्व <sup>°</sup> [सं॰]                  | ४८५ | 90    | तकारण <sup>°</sup>                                          | ष४६ | 9        | दत्विष्टा <sup>०</sup> [सं०] |

## नयचके वृत्तौ वा चतुर्वरेषृह्णिखितानां वाद-वादि-ग्रन्थ-ग्रन्थकृत्राम्नां सूचिः

**भ**क्षिवैद्यक वृ. १५८ भनेकान्तवाद मू. १०३, १११, वृ. १०३, १११ अभिधर्म-अभिधर्मागम मू. ६१, ६२, ६४, वृ. ६१, ६२, ६४, ६५, ७५ अभिधर्मकोश मृ० ७८, वृ. ७८, ७९ अभिधर्मपिटक वृ. ६२, ६४ असत्कार्यवादिनः वृ. २७१ आगम मू. ९, ६६, ७४, चृ. ९, ६६, ७४ आचार्ये वृ. ७, २९, ३५, ६६, ९६, ९९, १०२, १३३ १३४, ६३७, १८०, १८१, १९५, २६१, २८०, ३२३, ३४४, ३४५, ३४६ क्षाज्ञानिकवाद मू. वृ. ३११ आर्थ मृ. २४४, वृ. १११, ३५९ आईत वृ. १५, ६४ कणाद वृ. ८ कपिल वृ. ५, ८, ३३१, ३३९ कर्मवादी वृ. ३५९ क्षणिकवाद 🔰 मू. २४७, वृ. १०५, १४०, क्षणभंगवाद 🛭 २४७, २६० काणभुज वृ. ५ कालवाद वृ. ३७३ गाहा चृ. ८४ गुरु वृ. ९६ गोतमा-गौतमस्वामी मू, वृ, ३, ११५ चित्राचार्य चित्राचाये | मृ. | ३४६ चित्रकराचार्ये | वृ. | जिनप्रवचन वृ. ११५ जिनदचन वृ. १, १७९, १९४, २२२ जिनशासन मृ. १, ९, चृ. २, ४, ९ जैन मृ. वृ. १० वृ. ४, ११, ११७, १८९, १९२, ३३२, ३४९

जैनी प्रक्रिया वृ. ९ टीकाकार वृ. ९३ तर्कशास्त्र वृ. १२० तार्किक वृ. ४७ तीर्थकर मृ. वृ. ९ दिन्नभिक्षु (अपरनाम दिङ्गाग ) वृ. ६३,७२,९६ द्रव्यप्रकृतिनय मू. वृ. ३७३ द्वैत–अद्वैत मू. चृ. २६४,२६५,३४४,३४६ नयचक मू. ९, वृ. १,२,९ नयचक्रकार वृ. ९६ नयप्राभृत वृ. ९ नाटकाचार्य वृ. १३ नियतिबाद् वृ. ३७३ निरुक्ति वृ. १८,१७४,१७७,३४६ पतंज्जिल्डः वृ. २१ पुरुष सू. ह. २०३,२१४,२३५,२५३,२५४,२५४,२५६, २५७,२५८,३५६,३५७, ३५९ पुरुषकारवाद सू. ३५९,६०,३६७,३६८ पुरुषकारैकान्तवाद् वृ. ३६८ पुरुषवाद मू. २४६, वृ. २३०,२४७,३७३ पूर्वमहोद्धि वृ. ९ पूर्वीचार्य वृ. २६१ प्रकरणपाद मू. वृ. ६३ प्रधानकारणवाद वृ. ३२७ प्रधानमीमांसक वृ. १२९,१४१ ब्रुद्ध-बौद्ध मू. ८२,१०३,२९२ वृ.५,१९,३२,३४,३५, ६४,१९,८०,८२,१०३,१७४,२४७,२९२,२९३, 283 ब्रह्मन् मू. २४३,३४४ वृ. १३४,२३०,२४३,३४४,

३४६,३७४

भागुरि वृ. ३७

१ अस्यां सूचौ मू. नयचकमूलम् चु.=नयचकचुत्तिरिखर्थो होयः ॥ नय-टि. १९\*

## १४८ नयचके वृत्तौ वा चतुष्वेरेषृह्णिखितानां वाद-वादि-ग्रन्थ-ग्रन्थकृत्रामां स्चिः

भारत वृ. ११९ भाष्य वृ. ६२,२८७,२९७,३०० मनु चृ. ३४६ मछवादिसूरि वृ.१,७२ मस्करि वृ. ८ मायास्नवीयाः वृ. ७४ मायेयीय मू. वृ. ७४ माहेश्वरो योगविधिः वृ.३४१ मीमांसा वृ. १२० योनिप्राभृत मू. वृ. २०२ रामायण वृ. ११९ लौकिक मू. ८, यृ. ८,१५,३३,३९,६४,१८९ वसुबंधु वृ. ९६,९९ विज्ञानमात्रतावाद वृ. १८९,२६० विज्ञानवाद वृ. १०५ विष्णु वृ. ३४६ वृक्षायुर्वेद वृ. २०२,३६७ वेद सू. ११९,१३३,१३४, १४०, वृ. ११९–१२०, 128,180 वेदबाद मू. वृ. १११ वैदिक वृ. १३४ वैशेषिक मू. ८७, २९१, १. ३४,३५,६४,७३,८७,१७४, २९१,**२**९२,३२७,**३२**९

व्यवहारनयं वृ. १५,३३ व्याकरण मू. १८१, वृ. १२०,१८१,३६२ व्यास वृ. ८ शाक्यपुत्रीय वृ. ९३ शास्त्र मू. ४७,५३,५९,१०८,११७,१२१,२०८,३३८ ब्. २,४७,५०,५३,५४,५६,५७,५९,१०८,११७, ११८,१३५,२०८,२०९,२१० शास्त्रकाराः वृ. १५ शासन मृ. ६,७,९, वृ. १,४,६,७,९ शिष्य वृ. ९६ शून्यवाद मू. २४७, वृ. १०५,२४७,२६० शौद्धोदनि वृ. ८ श्चिति वृ. १३०, १५५,१५६ समुद्( दा )यवाद मू. २४७, वृ. २४७,२६० सामान्यवाद वृ. ३३ सार्वेज्य-सर्वज्ञता मू. वृ.१७९, १८०,१८२,२०४ सांख्य मू. १२०, वृ. ११,१८,३२,३४,३५,४०,६४, १०७,१९५,११९, १२०,१२१,१२२,१३६,१४५ १७४,२८७,२९३ सिद्धसेन वृ. ३५,३२४ सूरि खृ. ३०,५९,९३ सौनाग वृ. ३७



# संम्पादनोपयुक्तग्रन्थसूचिः सङ्केतादिविवरणं च



अनुयोगद्वारसूत्रम्, अागमोदयसमिति, सरत अनुयोगद्वारसूत्रवृत्तिः ,, अनेकान्तज्ञयप. स्वो. वृ. अनेकान्तज्ञयपनाकाःखोपश्चमृत्तिः Gaekwad's Oriental Series, Baroda. अनेकान्तजय, स्वो, बि. अनेकान्तजयपातकास्वोपज्ञशृतिविवरणम् अनेकार्थसंग्रहः हेमचन्द्र(चार्यरचितः अन्ययोगन्यवच्छेदद्वात्रिंशिका, आईतमतप्रभाकर कार्योलय. प्रना. अभिधर्मपिटकम् ( चीनभाषानुवादारमकम् ) अभिधर्मपिटकम् ( चीनभाषानुवादारमकम् ) अभि को. अभिधर्मकोशः, Royal Asiatic Society Journal, Bombay. अभि. को. भा. अभिधर्मकोशभाष्यम् अभि को. स्पुटा. अभि वर्मकोशभाष्यस्पुटार्थावृत्तिः (i) Bibliotheca Buddhica, Russia. (ii) Calcutta Oriental Series. (iii) The Publishing Association of अभिधर्मक्रोशन्याख्या, Tokyo, Japan. भिभवमदीपः सबृतिकः, काशीवसाद जायखाल रिसर्च इन्स्टीख्रुट, पटना अभिधर्मसमुखयः, शान्तिनिकेतन अभिधानचिन्तासणिः. यशोविजयजैन प्रन्थमालः, काशी क्षभि० चिन्ता० स्वो० अभिवानचिन्तामणिस्वोपज्ञवृत्तिः, यशोविजयजैनप्रन्थमाला, काशी समरकोशः, निर्णयसागर प्रेस, मुंबई अमरकोशरीका क्षीरखामिकृता, Oriental Book Agency, Poona.

अर्थसंग्रहकौमुदीवृत्तिः " अष्टशती, जैनसिद्धान्तप्रकाशिनी संस्था, कलकत्ता अष्टसहरू अष्टतहस्री, गांधी नाथारंग जैनग्रन्थमाला, मुंबई

अर्थसंग्रह:, Oriential Book Agency, Poona.

अष्टसहस्रीतात्पर्यविवरणम्, जैनमन्यप्रकाशकसमा, असद।बाद

**आचाराङ्गस्** आचाराङ्गसूत्रम् , आगमोदयसमिति, सुरत

**आचाराङ्गपुत्रवृत्तिः** शीलाङ्काचार्यरचिता, सुरत

अमरकोशसुधान्याख्या निर्णय सागर प्रेस, मुंबई

**अ**मृतनादोपनिषद्

अन्निस्मृतिः, आनन्दाश्रम, पुना

१ प्राक्षथने प्रस्तावनायां चोपयुक्ता अपि ब्रन्था अस्यां सूच्यां निर्दिष्टा इति ध्येयम् । किञ्चान्यत् , अकारादिक मेण सङ्कलितायामप्यस्यां सूच्यां तत्तद्भन्यानां व्याख्यानानि उपव्शाख्यानानि च कममुलङ्क्यापि यथायोगं तत्तद्भन्यानामधस्तादेव श्रायो दर्शितानीति ध्येयम् ।

भापसम्बन्नीतसूत्रम्, Adiyar Library महास आप्तमीमांसा. जैनसिद्धान्तप्रकाशिनी संस्था, कलकत्ता भारूम्बनपरीक्षा वृत्तिश्च, Adiyar Library, महास श्रायः तिः आवश्यकनिर्युक्तिः, आगमोदयसमिति, सुरत क्षावश्यकचू० आवश्यकचूणिः, ऋषभदेवजी केशरीमलजी, रतलाम क्षावश्यकसुत्रवृत्तिः हरिभद्रसूरिरचिता, आगमोदयसमिति, सुरत. आवश्यकस्त्रवृत्तिः मलयगिरिस्रिरचिता, देवचंद लालभाई जैन पुस्तकोद्धार फंड, सरत ईशावास्योपनिषद्, निर्णयसागर प्रेस, मुंबई. उत्तराध्य० उत्तराध्ययनसूत्रम्, आगमोदयसमिति, सुरत उत्तराध्ययनसूत्रचूर्णिः, ऋषभदेवजी केसरीमलजी, रतलाम उत्तराध्ययनसूत्रबृहद्वृत्तिः, आगमोद्यसमिति, सुरत. उत्तराध्ययनसूत्रशैका नेमियन्द्ररचिता, पुष्पचन्द्र क्षेमचन्द्र, वलाद उत्पादादिसिद्धिस्वोपज्ञवृत्तिः, ऋषभदेवजी केसरीमलजी, रतलाम ऋरवेदः, स्वाध्यायमण्डल, औंध कडसंहिता, स्वाध्यायमण्डल, औध कर्कभाः कर्कमाध्यम् कर्मप्रकृतिः, मुक्ताबाई जैनज्ञानमन्दिर, डभोई कर्मग्रन्थवृत्तिः, जैन आत्मानन्द सभा, भावनगर कल्पसूत्रस्, देवचंद लालभाई जैन पुस्तकोद्धार फण्ड, सुरत कल्पसूत्रसुबोधिका " काठकसं. क:ठकसंहिता, खाध्यायमण्डल, औध. कातन्त्रव्याकरणम् काल्यायनश्रीतसूत्रम् , अच्युतपटवर्धनग्रन्थमाला, काली कात्यायनश्रीत्रसूत्रप्रस्तावना कारणोषादानप्रज्ञक्षः दिङ्गगरचिता ( चीनमाषानुवादः ) कान्यप्रकासः, Bombay University Series काव्यप्रकाशबृत्तिः कैंबल्योप० कैंबल्योपनिषद्, निर्णयसागर प्रेस, मुंबई कौदिलीयमथंशास्त्रम्, Government Oriental Library Series, Mysore. क्षेत्रसमासः, जैनधर्मप्रसार्कसमा, भावनगर गुरुतस्ववितिश्चयदीका, जैन आत्मानंदसभा, भावनगर गौतमधर्मसूत्रम् चतुःशतकम् , विश्वभारती यन्यमाला, शान्तिनिकेतन चतःश० चतुशतकपृत्तिः चन्द्रकीर्तिरचिता चतुःशतकवृत्तिः धर्मपालरचिता चरकसं० चरकसंहिता, निर्णयसागर प्रेस, मुंबई चरकसंहितादृत्तिः चानद्रव्याकरणम् छन्दोनुशासनवृत्तिः हेमचन्द्राचार्थरचिता, मुंबई जाबालदर्शनोपनिषद्, निर्णयसागर प्रेस, मुंबई

```
जिनागमस्तवः (काञ्यमाला, सप्तमगुच्छकः) निर्णयसागर प्रेस. सुंबई
जीवसमासवृत्तिः, आगमोदयसमिति, सुरत
जीवाभि॰ जीवाभिणमसूत्रम्, आगमोद्यसमिति, सुर्त
शाताधर्मे शाताधर्मकथासूत्रम्
ज्योतिष्करण्डकः. ऋषभदेवजी केसरीमलजी, रतलाम
             ्रितत्त्वसंप्रह्वारिका Gaekwad's Oriental Series, Baroda.
तत्त्वसं० पं० तत्त्वसंग्रहपञ्जिका
तत्त्वार्थसूत्रम् , देवचं इ लालभाई पुस्तकोद्धार फण्ड, सुरत
तस्वार्थभाष्यम्
तत्त्वार्थः सिद्धसेनदृः तत्त्वार्थाधिगमस्त्रस्य सिद्धसेनगणिकृता वृत्तिः, देवचंद् लालभाई पुस्तकोद्धार ५०ड. सुरत.
तत्त्वार्थं हारिभदीवृ तत्त्वार्थाधिगमसूत्रस्य हरिभद्रसूरिकृता वृत्तिः, जैनानन्द पुरतकालय, सुरत.
तत्त्वार्थरा॰ तत्त्वार्थराजवार्तिकम्, भारतीय ज्ञानपीठ, काशी
तस्त्रार्थक्षोकवार्तिकम्, गांधी नाथारंग जैन प्रंथमाला, मुंबई
तत्वार्थसूत्रसर्वार्थसिद्धिवृत्तिः, कोल्हापुर
तस्वोपप्रवसिंह:, Gaekwad's Oriental Series, Baroda.
तन्त्रवा० तन्त्रवार्तिकम् , आनन्दाश्रम , पुना
तब्रालोकबृत्तिः Kashmir Series.
तन्दुरुवै॰ तन्दुरुवैचारिकपक्षीर्णकम्, आगमोदयसमिति, सुरत
तन्दुलवैचारिकवृत्तिः
तिकोयपण्णत्ति, जीवराज जैन प्रन्थमाला, सोलापूर
तैसिरीयब्राह्मणम्
तै, सं. तैतिरीयसंहिता, खाध्यायमण्डल, औंध.
तैतिरीयोपनिषद्, निर्णयसागर प्रेस. मुंबई
त्रिकालपरीक्षा दिङ्गगरचिता (भोटभाषानुवादात्मिका)
त्रिंशिकाविज्ञिसिकारिकाभाष्यं स्थिरमतिकृतम्, पेरीस.
दशबैकालिकसूत्रवृत्तिः हरिभद्रस्रिरचिता, आगमोदयसमिति, सुरत
दशाश्चतस्कन्धसूत्रम्
दिव्यावदानम् बौद्धप्रन्थः
इन्यालङ्कारः स्त्रोपज्ञवृत्तिसहितः मुनिराजश्रीपुण्यविजयमहोदयेभ्योऽधिगतः ( हस्तलिखितः )
द्वादशशतिका दिङ्गागरचिता
धर्मोत्तरप्रदीपः, काशीप्रसाद जायखाल रीसचे इन्स्टीक्वूट, पटना,
भवलाटी. बदखण्डागमस्य भवला टीका, जैनसाहित्योदारक फण्ड, अमरावती.
नन्दीसूत्रम् , आगमोदयसमिति, सुरत.
नन्दीसुत्रचूर्णिः
नन्दीसूत्रवृत्तिः इरिभद्रसृरिरन्वित।
नन्दीसुत्रस्य मरुयबृ० नन्दीसुत्रस्य मरुयगिरिएचिता वृत्तिः, आगमोद्यसमिति, सुरत
नारदस्मृतिः
निरुक्तम् थास्कनिरुक्तम्, निर्णयसागर प्रेस, संबई
निरुक्तस्य दुर्गवृत्तिः
नीलकेशी तामिलभाषानिवद्धो जैनप्रन्थः
```

नय. टि. २०

```
न्यायकुमुदचन्द्रः, माणिक्यचन्द्र दिगम्बर जैन प्रन्थमाला, मुंबई
न्यायकन्दली, Vizianagaram Sanskrit Series.
न्यायपरीक्षा दिङ्गगरचिता
न्यायप्र॰ न्यायप्रवेशकः Gaekwad's Oriental Series, Baroda.
न्यायप्रवेशकवृत्तिः
न्यायप्रवेशकवृत्तिपंजिका
न्यायबिन्दुः, चौखम्बा सीरीझ, काशी
न्यायविन्द्रटीकाः
न्यायबिन्दु पूर्वपक्षसंक्षेपः कमलशीलरचितः ( भोटभाषानुवादास्मकः )
न्यायमक्षरी, काशी संस्कृत सीरीझ
न्यायमु० न्यायमुखं दिङ्गगरचितम्,
न्यायविनिश्चयः, भारतीय ज्ञानपीठ, काशी
न्यायविनिश्चयटीका
न्यायसू० न्यायसूत्रम् , चौखम्बा सीरीझ, काशी
न्यायभाष्यम्
न्यायवा० न्यायवार्तिकम् चौखम्बा संस्कृत सीरीझ, काशी.
न्यायवा० ता० न्यायवार्तिकतात्पर्यटीका, कलकत्ता संस्कृत सीरोझ.
न्यायावतारः, जैन श्वेताम्बर कोन्दरन्स, मंबई
न्यायावतारटीका
न्यायावतारवार्तिकवृत्तिः, सिंघी जैन प्रनथमाला, मुंबई
पंचवस्तु हरिभद्रसूरिरचितम्, देवचंद लालभाई पुस्तकोद्धार फंड, सुरत
पंचसं० पंचसंप्रहः, मुक्ताबाई जैन ज्ञानमंदिर, डमोई.
पंचसंग्रहस्बोपज्ञबृत्तिः
पा॰ पाणिनीयव्याकरणम् , निर्णयसागर प्रेस, मुंबई
पा० भा० पाणिनीयधातुषाठः, निर्णयसागर प्रेस, मुंबई.
           पाणिनीयव्याकरणस्य वार्तिकम् , राजस्थान संस्कृत कोलेज ग्रन्थमाला, बनारस
षा० वा०
पा० म० भा० प्रदीपः पातज्ञलमहाभाष्यस्य प्रदीपः कैयटकृतः, राजस्थान संस्कृत कोलेज यन्थमाला, बनारस.
पा॰ म॰ भा॰ राजलक्ष्मीः पातजलमहाभाष्यस्य राजलक्ष्मीवृत्तिः, राजस्थान संस्कृत कोलेज प्रन्यमाला, बनारस.
पातञ्जलमहाभाष्यस्य उद्योतः, राजस्थान संस्कृत कोलेज प्रन्थमाला, बनारस.
पातअलमहाभाष्यस्य त्रिपादी वृत्तिः भर्तेहरिरचिता
पाणिनीयन्याकरणस्य काशिका वृत्तिः, चौखम्बा, काशी
पा० सिद्धान्त को० पाणिनीयव्याकरणस्य सिद्धान्तकौसुदी व्याख्या, निर्णयसागर प्रेस, मुंबई
पा० बालमनोरमा पाणिनीयहिद्धान्तकोमुदा बालमनोरमा व्याख्या, चौखम्बा काशी.
पातञ्जलयोगदर्शनम् चौखम्बा सीरीझ् बनारस
पातञ्जरयोगदर्शनभाष्यं व्यासप्रणीतम्
पातञ्जलन्यासभाष्यवृत्तिः तत्त्ववैशारदी ..
पाञ्चपतसूत्रस्य पंचार्थभाष्यम् Trivandrum Sanskrit Series
प्रज्ञापनासू अग्रमोदयसमिति, सुरत
प्रज्ञावनासूत्रवृत्तिः
प्रभावकचरितम् , सिंघी जैन ग्रन्थमाला
```

```
प्रभावक मह्नवादिप्र प्रभाकरचरिते मह्नवादिप्रबन्धः
प्रमाणनयतस्यालोकालङ्कारः,
प्रमाणमी० प्रमाणमीमांसा, सिंघी जैन प्रन्थमाला
प्र० वा० प्रमाणवार्तिकम्, पटना
प्रमाणवा० स्ववृ० प्रमाणवार्तिकस्य स्ववृत्तिः, बनारस हिन्दु युनिवर्सिटी
प्रमाणवार्तिकस्ववृत्तेष्टीका, किताब महाल, इलाहाबाद
प्र० वा० देवेन्द्र० प्रभागवार्तिकस्य देवेन्द्रबुद्धिकृता वृत्तिः ( भोटभाषानुवादः )
                  शाक्यमतिरचिता ( भोटभाषानुदादः )
प्रमाणवार्त्तिकटीका 👚
                   प्रमाणवार्तिकस्य मनोरथनन्दिनी टीका,
प्र० वा० म०
                   Journal of the Bihar and Orissa Research Society, Patna.
प्रमाण वाव मनोव
                  प्रमाणवार्तिकमनोर्थनन्दिनीटिप्पणम् ..
प्र• बा॰ स॰ टि॰
प्र॰ वा॰ म॰ परि॰ प्रमाणवार्तिकमनोरथनन्दिनीपरिशिष्टम्
                         प्रमाणवार्तिकालङ्कारः, काशीप्रसाद जायखाल रीसर्च इन्स्टिब्यूट, पटना
प्र॰ वार्तिकारूं०
प्रमाणवार्तिकार्छ ०
प्रमाणविनिश्चयः धर्मकीर्तिर्चितः (भोटभाषानुवादात्मकः )
                                                                  ,,
प्रवस्तु प्रमाणसमुद्ययः
प्र० समु० स्वयू०
                  प्रभागसमुख्यस्य दिङ्गगरचिता स्वरृत्तिः ( भोटभाषानुबादाहिमका )
प्रमाणसं० प्रमागसंग्रहः, सिंघी जैन प्रन्थमाला
प्रमारुक्ष्म जिनेश्वरसूरिरचितम्
प्रमेयकमलमार्तण्डः, निर्णयसागर् प्रेस, मुंबई,
प्रमेयरत्नमाला अनन्तवीर्यरचिता, अमरावती
प्रवचनसारोद्धारटीका, देवचंद लालभाई जैन पुस्तकोद्धार फंड, सुरत.
प्रशामरतिप्रकरणम् उमाखातिरचितम्
प्रशस्तपादभाष्यम्, चौखम्बा सीरीझ, काशी
प्रशस्तपादभाष्यकिरणायली, चौखम्बा सीरीझ, काशी
प्रा॰ व्या॰ प्राकृतव्याहरणम्, Bombay Government
बृहहिपनिका 'जैन साहित्य संशोधक' पत्रपरिशिष्टान्तर्गता
बृहस्करुप्रसृत्रम् , जैन आत्मानंद सभा, भावनगर
बहरसंग्रहणी जिनभद्रगणिरचिता
बृहदा० वा० वृहदारण्यकोपनिषद्भाष्यवार्तिकम्, आनन्दाश्रम, पुना
बोधिचर्यात्र बोधिवर्यावतारः, एशियाटीक सोसाइटी, कलकता.
बह्मसूत्रशाहरभाष्यम्, निर्णयसागर् प्रेस, मुंबई
ब्रह्मसूत्रशाहरभाष्यभामती वा चरपति मिश्रर चिता
भगवतीसु० भगवतीसूत्रम्, आगमोदयसमिति, सुरत.
भगवतीसूत्रस्य वृत्तिः
भगवद्गीता
भद्रबाहुसं० भद्रबाहुसंहिता, सिंघी जैन यंथमाला, मुंबई
मध्यमकतृ । मध्यमककारिकानृत्तिः, Leningrad, Russia.
मध्यान्तविभागरीका, जापान
मस्करिभा॰ मस्करिकृतभाष्यम्, Government Library Series, Mysore,
```

```
महादेवस्तोत्रम्, जैन आत्मानन्दसभा, भावनगर
सहानारायणोपनिषद्
महाभा० आश्व० महाभारत आश्वमेधिकं पर्व, चित्रशाला प्रेस. पुना.
महाभा० वनप०) महाभारतवनपर्वे.
महान्युत्पत्तिः जापानदेशे प्रसिद्धा टिबेटन-संस्कृतशब्दकोशह्या
मीमांसाद० ) मीमांसाद्श्वेनम् , आनन्दाश्रम् , पुना.
मीमांसासु०
मीमांसान्यायप्रकाशः, निर्णयसागर् प्रेस, मुंबई
मीमांसाश्चोकवा० }
                      मीमांसाक्षीकवार्तिकम् ,
                  चौखम्बा सीरीझ, काशी
मी० श्लो० वा०
मीमांसाश्लोकवार्तिकस्य शर्करिकावृत्तिः, मद्रास युनिवर्सिटी संस्कृत सीरीझ
मीमांसाश्चोकवार्तिकस्य भट्टोम्बेककृता वृत्तिः, मद्रास युनिवर्सिटी संस्कृत सीरीझ
मुण्डको० मुण्डकोपनिषद्, निर्णयसागर प्रेस, मुंबई
मुण्डको० भा० मुण्डकोपनिषद्धाध्यम्
मुलाचारः, माणिकचन्द्र जैन प्रन्थमाला, सुंबई,
मेघदूतम्, निर्णयसागर् प्रेस, मुंबई
मै॰ सं॰ मैत्रायणीसंहिता, खाध्यायमण्डल, औंघ
यजुर्वेदः
याज्ञवल्क्यस्मृतिः, निर्णयसागर प्रेस, मुंबई.
योगभाष्यम्, चौलम्बा संस्कृत सीरीझ, काशी.
योगभाष्यस्य तत्त्ववैशारदी वृत्तिः ,
योगवार्तिकम्
योगशास्त्रम्, जैनधर्मप्रसारकसभा, भावनगर
योगशास्त्रस्य स्वोपज्ञवृत्तिः "
रस्नाकरात्रतारिका, यशोविजय जैन प्रन्थमाला, काशी.
रुङ्गावतारस्० रङ्कावतारस्त्रम्
चसुदेवहिण्डी, जैन आत्मानंदसमा, भावनगर.
वाक्यप • वाक्यपरीयम् (i) रामलाल कपूर दूरद सोसाइदी, लाहोर (ii) चौखम्बा संस्कृत सीरीझ, काशी
वाक्यपदीयस्ववृत्तिः, रामलालं कपूर ट्रस्ट सोसाइटी, लाहोर
वाक्यपदीयस्ववृत्तेः वृषभदेवकृता वृत्तिः "
वाक्यपदीयस्य पुण्यराजकृता वृत्तिः, चौखम्बा संस्कृत सीरीझ, काञ्ची
वाक्यपदीयस्य हेलाराजकृता वृत्तिः
वादन्यायः, महाबोधि सोसाइटी, सारनाथ
बाद्न्यायवृत्तिः
वाद्विधानम् वसुबन्धुर्चितम्
बादवि० वादविधिः
वार्षगणतत्रम्
वार्षगणतत्रभाष्यम्
विधिविवेकः, लाजरस प्रेस, काशी
विशाला॰ प्रमाणसम्बयस्य विशालामलवती टीका (भोटभाषानुवादात्मिका)
विशेषणवती जिनभद्रगणिक्षमाश्रमणरचिता
```

विशेषाव॰ भा॰ विशेषावस्यकभाष्यम्, यशोविजय जैन प्रन्यमाला, काशी विशेषावस्यकभाष्यस्य स्वोपज्ञा वृत्तिः इस्तेलिखिता विशेषावस्यकभाष्यस्य कोटार्थवादिगणिरचिता वृत्तिः इस्तेलिखिता विशेषावस्यकभाष्यस्य कोट्याचार्थरचिता वृत्तिः

विशेषावस्यकमान्यस्य मलघारिहेमचन्द्रस्रिस्ता दृतिः, यशोषिजय जैन प्रथमाला, काशी विश्वतिकाविज्ञसिमात्रतासिहिद्यतिः Edited by Sylvain Levi, France.

वैशेषिकदर्शनस्य भूमिका, गुजराती ब्रिटिंग प्रेस, मुंबई.

वै॰ सू॰ वैशेषिकस्त्रम्, काशी संस्कृत सीरीझ.

वैशेषिकसूत्रस्य चन्द्रानन्दरचिता वृत्तिः, गायकवाड ओरिएन्टल सीरीझ, वडोदरा.

वैशेषिकसूत्रन्याख्या, मिथिला निद्यापीठ, दरभंगा

वै॰ सू॰ उप॰ वैशेषिकस्त्रस्य उपस्कारः, चौखम्बा संस्कृत सीरीझ, काशी

**शतपथबाह्मणम्** , स्वाध्यायमण्डल, औंध

शाकटायनन्याकरणम्

शाण्डिल्योपनिषद्, निर्णयसागर प्रेस, मुंबई

**शाबरभा**० शाबरभाष्यम् , आनन्दाश्रम्, पुना

शास्त्रदीपिकायुक्ति । शास्त्र रीपिकाया युक्तिस्नेहप्रपूरणी सिद्धान्तचन्द्रिका, निर्णयसागर प्रेस, मुंबई

**शास्त्रशार्तासमुचयः, देव**चंद लालभाई पुस्तकोद्धार फण्ड, सुरत.

शिक्षासमुचयः, Bibliotheca Buddhica, Russia

शुक्तयजुर्वेदस्य वाजसनेयी संहिता, स्वाध्यायमण्डल, औंध

<u> जुक्रयजुर्वेदभाष्यम्</u>

गुरूयजुर्वेदस्य महीधरकृता वृत्तिः

श्लोकवार्तिकम् मीमांसाश्लोकवार्तिकम्

**भेताथ०** श्वेताञ्चतरोपनिषद्, निर्णयसागर प्रेस, मुंबई

श्वेताश्वतरोपनिषद्भाष्यम् शहराचार्यरचितम्

षड्दर्शनसमुच्चयस्य बृहद्वृत्तिः, जैन आत्मानंद सभा, भावनगर्

षष्टितः षष्टितन्त्रम्

सत्याषाढश्रौतसूत्रम्

सत्याशदश्रीतसूत्रटीका

सन्मति । सन्मति । सन्मति तर्भप्रकरणम् , गुजरातपुरातत्त्वमंदिर , अमदाबाद

सन्मतिवृ० सन्मतिवृत्तिः,

समयसारः कुन्दकुन्दाचार्यरचितः

समयसारस्य व्याख्या अमृतचन्द्ररचिता

समयसारस्य च्याख्या जयसेनरचिता

सरस्वतीकण्ठाभरणम् भो तरचितम्

सर्वदर्शनसं० सर्वदर्शनसंग्रहः, आनन्दाश्रम, पुना.

संयुक्तनिकायः, Pali Text Society, London

सामान्यपरीक्षा दिङ्गगरचिता

सायणभाष्यम् ऋविदारीनां सायणविर्वितं भाष्यम्

सारस्वतन्याकरणम् , निर्णयस।गर् प्रेस, सुंबई

सांख्यका० सांख्यकारिका सांख्यसप्ततिः, सुवर्णसप्ततिः, चौखम्बा सीरीझ, काशी आदि

१ सांख्यकारिकाया एव 'सांख्यसप्ततिः' 'सुवर्णसप्तितः' इति च नामान्तरे॥

```
संख्यकारिकाया गौडपादभाष्यम्
सांख्यका० जयमं० सांख्यकारिकाया जयमंगलावृत्तिः
सांख्यका० जे. व. A. सांख्यकारिकायाः जेसलमेरस्था हस्तलिखिता वृत्तिः
सैंख्यकाः जे. व. B. सांख्यकारिकायाः जेसलमेरस्था हस्तलिखिता वृत्तिः
सांख्यका० माठर० सांख्यकारिकामाठरवृत्तिः, चौखम्बा संस्कृत सीरीझ, काशी
सांख्यका० युक्तिदीपिका सांख्यकारिकायुक्तिरीपिकावृत्तिः, कलकता संस्कृत सीरीझ
सांख्यतस्वकौ० सांख्यकारिकायाः सांख्यतत्त्वकौमुदीवृत्तिः
सिद्ध द्वा सिद्धसेनदिवाकररचिता द्वात्रिंशिका, जैनधर्म प्रसारक सभा, भावनगर
सिद्धप्राभृतम्
सिद्धहेम॰ सिद्धहेमशब्दानुशायनम्, यशोविजय जैन प्रन्थमाला, काशी.
सिद्धहेमशब्दानुशासनस्य बृहद्वृत्तिः
सिद्धहेमशब्दानुशासनस्य लघुन्यासः
सिद्धिविनिश्चयशैका इसलिखिता
सुवर्णसम्बद्धिः सांख्यकारिका सटीका, तिरुपति, मदास.
सुश्रुतसंहिता, निर्णयसागर प्रेस, मुंबई
सुत्रकृताङ्गम्, आगमोदयसमिति, स्रत
स्त्रकृताङ्गवृत्तिः ,,
सूर्वप्रहासिस्त्रम् ,,
स्थानाङ्गसूत्रम् ,,
स्थानाङ्गसूत्रटीका ,,
स्पन्दकारिका, काइमीर सीरिझ IV
स्याद्वादमं । स्याद्वादमंजरी, आईत । तप्रभाकरकार्योलय, पुना
स्याद्वादरताकरः वादिदेवस्रारेरचितः
हत्त्वालप्रकरणं सटीकम् Journal of the Royal Asiatic Society, London
हेतुचक्रह( ड )मरुः दिङ्गारचित ( भोटभाषानुवादात्मकः )
हेतुतस्वीपदेशः Seres Oriental Rome, Italy
हेन्नुविन्द्रः Gaekwad's Oriental Series, Baroda.
हेत्वि० टी० हेत्विन्द्रीका
हेतुमुखम् दिङ्गगरचितम्
हैम उणा॰ हैम उणादिः ( सिद्धहेमबृहद्दुत्त्यन्तर्गतः)
हैमकोशः हेमचन्द्रावार्यरचितः अनेकार्थसंप्रहः
हैमधा० हैमधातुषाठः
हैमधातुषारायणम् , Vienna, Austria, Europe.
अ.—अध्यायः अनुवाको वर । का.—कारिका । टि.--टिप्पणम् । टिप्र.—टिप्पणवृष्ठाः । पं.—पङ्काः । भोट.—
```

भोटभाषानुबादः । स्त्रो.—श्लोकः । सू.—पूत्रम् । सं.—संस्कृते विहितोऽनुबादः ।

 ${f A}=$  उपरितनं पृष्ठम् ।  ${f B}=$  अधस्तनं पृष्ठम् ।  ${f T}={f T}{f e}{f x}{f t}$  सूत्रपाठः

१ इवं वृत्तिः सुवर्णसप्ततिन्याख्यया (चीनभाषानुवादतः N. Aiyaswami Shastri इत्येभिः संस्कृतेऽनू-दितया ) वहुषु स्थलेषु समानप्राया इल्लाकमनुभवः ॥

२ इवं वृत्तिः माठरवृत्या बहुषु स्थानेषु समानप्राया इस्यस्माकमनुभवः॥

३ सम्प्रति भारतीयज्ञानपीठतः (काशी ) प्रकाशिता ॥

C. ed = Choni edition

 $\mathbf{D}$ , ed. = Derge edition

N. ed. = Narthang edition

O. = बन्द्रानन्दरचितवृत्तियुक्तस्य वैशेषिकस्त्रस्य Oriental Institute Baroda सत्का प्रतिः

P. = चन्द्रानन्दरचितवृत्तियुक्तस्य वैशेषिकस्त्रस्य मुनिराजश्रीपुण्यविजयमहोदयेभ्योऽधिगता प्रतिः

P. ed. = Peking edition

PS<sup>1</sup>—प्रमाणसमुचयकारिकाणां वसुधररक्षितविरचितो भोटभाषानुवादः, संस्कृते तत्परिवर्तनं वा

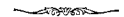
PS'-प्रमाणसमुचयकारिवाणां कनकवमैरिचतो भोटभाषानुवादः, संस्कृते तत्परिवर्त्तनं वा

 $\mathbf{PSV}^{\mathtt{I}}$ —प्रमाणसमुचयकृत्तेर्वेद्धधररक्षितविरिचतो भोटभाषानुवादः, संस्कृते तत्वरिवर्त्तनं वा

PSV2-प्रभाणसमुचयवृत्तेः कनकवर्भविरिचतो भोटभाषानुवादः, संस्कृते तस्परिवर्त्तनं वा

 ${f VT}$ —'विशाला मलवती' इत्यमिधाया जिनेन्द्रबुद्धिरचितायाः प्रमाणसमुचयटीकाया भोटभाषानुबादः, संस्कृते तत्मरिवर्त्तनं वा

WZKSO-- Wiener Zeitschrift für die Kunde Süd-und-Ostasiens.



## चन्द्रानन्दरचितवृत्तियुतस्य वैशेषिकसूत्रस्य अध्यायक्रमेण O. पुस्तके ग्रुद्धपाठाः

|                      | प्रथमोऽध्यायः                  | >                |       | भशुद्धम्                  | शुद्रम्                         | <b>क</b> ०      | पंक्तिः    |
|----------------------|--------------------------------|------------------|-------|---------------------------|---------------------------------|-----------------|------------|
| <b>ध</b> शुद्धम्     | <u> शु</u> द्धम्               | ફું <sub>૦</sub> | पंकिः | '' आनुषङ्गिकाः'           | 'उक्ता आनु∙                     |                 |            |
| हेतुत्वेनोप°         | हेतुत्वेनाप <b>े</b>           | ጸጸጸ              | 93    |                           | ष् <b>ङ्गिकाः</b> *             | ,, ४४५          | २४         |
| द्रव्याणि            | द्रव्यगुणकर्माणि               | ጸጸጸ              | २६    | सत्ता सामान्यमेव          | भावः सत्ता                      |                 |            |
| द्रव्याणि नाधिकानि   | द्रव्याणि पृथिवी-              | ጸጸጸ              | २७    |                           | सामान्यमेव*                     | ,, 884          | २७         |
|                      | त्वाभिसम्बन्धात्               |                  |       | कमेसु कर्मणाम्            | कर्मसुच                         |                 |            |
|                      | पृथिवी । एवमबादि-              |                  |       |                           | कर्मणाम्                        | टि. पृ॰ ९       | १४         |
|                      | संज्ञा। 'नवैव द्रव्या-         |                  |       | सत्तात्वाद्यः             | द्रव्या (व्यत्वा) द्र           | ı: , <u>.</u> « | 98         |
|                      | णि नाधिकानि                    |                  |       | तथैकद्रव्यखाज             | तथैकद्रव्यवस्यात                | ۶, ۹            | ঀ७         |
| °मर्थः               | °मर्थम्                        | ४४४              | ঽ৻৹   | चावृत्तेः [कर्मन]         | चावृत्तेर्न कर्म                |                 |            |
| अपोंबूनि             | अधोऽम्बूनि                     | 888              | ३४    | <b>कर्म</b> ःवम्          | कर्मस्वम्                       | ,, ٩            | २२         |
| '' द्रव्याणि         | '' त्रयाणामेकत्वे              |                  |       |                           | 000                             |                 |            |
|                      | प्राप्ते वैधर्म्यमुच्यते       |                  |       |                           | द्वितीयोऽध्याय                  | :               |            |
|                      | तथा हि-द्रव्याणि* टि.          | <sup>3</sup> ७२४ | ३४    | <b>ँपरत्व</b> संस्काराश्च | <sup>०</sup> परत्यगुरुत्वसंस्का | राखु, १७        | २१         |
| °नुपलम्भात् । एवं    | <sup>°</sup> नुपलम्भः स्यात् । |                  |       | पुच्छः                    | पुच्छम्                         | <b>,</b> ,      | ર્જ        |
| कानिचिद् द्रव्या-    | एवं च कानिचिद्                 |                  |       | वायुरिति सन्निकर्षे       | वायुरिति सति                    |                 |            |
| ण्यारम्भका <b>नि</b> | द्रव्याण्यारम्भकाणि            |                  |       |                           | स जिक्षे                        | ر, ۶۷           | ર          |
| काराणाविरोधि         | कारणाविरोधि*                   |                  |       | [चञ्जूषा गोः] सन्निक      | र्षे यथा 'अयं गौः' इ            | ति              |            |
|                      | 9 ०                            | 880              | २४    | परोक्षत्वात्              | गोश्रञ्जषा सन्निक               | Ĵ               |            |
| कारणः विरोधः         | कःरणविरोधः ,,                  | 880              | २८    |                           | परोक्षत्वात्                    | ر, ۶۵           | २          |
| रूपाद्यः कारणैः°     | रूपादयः कार्यो-                |                  |       | प्रतिषेधेन                | तत्प्रतियेघेन                   | ,, ۶۷           | 4          |
|                      | भयकारणै–° ,,                   | 8803             | ξ ς   | भावप्रतिघात               | भावानां प्रतिघात                | ,, ۶۷           | Ę          |
| तरैव                 | तदेव "                         | 880              | १६    | तत्र                      | त <b>न्न</b> *                  | ۰٫, ۶۷          | १५         |
| सापेक्षकारणम्        | सापेक्षः कारणम् "              | 880              | १९    | चाकाशकृतं                 | चःकाशकृतस्वाद्                  |                 |            |
| °दुत्पाद्या°         |                                | 880              | २३    | द्वारादिना                | द्वारादिना                      | ,, <b>१</b> ८   | १९         |
| °बेहूनां द्रव्याणां  | °बेहूनां वा द्रव्याणां ,,      |                  | १८    | कार्यगुणो                 | का(र्वे) गुणो                   | ,, १८           | <b>२</b> २ |

१ Oriental Institute, Baroda सत्कस्य O पुस्तकस्य निर्देशो वैशेषिकस्त्रसम्बन्धिपरिशिष्टे [टि॰ पृ॰ १४१ पं॰ ३०] बिहित एवास्माभिः । P प्रस्पेक्षया O प्रतौ ये ग्रुद्धाः पाठास्तेऽत्राध्यायक्रमेग संग्रहीताः । किन्न P प्रतौ विद्यमाना अपि ये ग्रुद्धपाठा अग्रुद्धा मुद्रितास्तेऽपि ग्रुद्धीकृता अत्र, तेषां च पुरतः \* ईदशं चिहं स्थापितमिति ध्येयम् ।

२ 'पूठ ' इत्यनेन सञ्चित्तकस्य नयचकग्रनथस्य पृष्ठं ज्ञेयम् ॥

३ ' टि॰ पृ॰ ' इल्पनेन नयचकस्य चतुर्णामराणामन्ते योजितानां टिप्पणानां पृष्ठं ज्ञेयम् ॥

| <b>अ</b> शुद्धम्          | <b>गु</b> ड्म्                   | पृ०            | पंक्तिः      | अशुद्रम्                   | शुद्धम्                       | •    | ã.    | पंक्तिः |
|---------------------------|----------------------------------|----------------|--------------|----------------------------|-------------------------------|------|-------|---------|
| अनार्ब्धकृतेऽपि           | अनार•घेऽपि                       | ٫, ۹۰          | ८ ३४         | °िमत्रसम्बन्धेन            | °मित्रयोः सम्बन्धिन           | ٠.,  | ३३    | . ३६    |
| न य(बहुव्यभा-             | नतु(न्व)याःस्                    |                |              | देवदुत्तं प्र°             | देवदत्तशब्दं प्र°             | -    | ३३    | ે ફેહ   |
| विनो                      | इब्यभा वेनो                      | ,, ۶۰          | <b>,</b> 8   |                            | ~                             | ••   |       |         |
| °तुपलब्धेः ।              | °नुपलब्धेः । न ।                 |                |              |                            | चतुर्थोऽध्यायः                |      |       |         |
| व्यवस्थितः                | व्यवस्थितः                       | ,, ۶           | ९ ४          |                            | °मुत्पद्यतेऽतः कार्यस्य       | i    |       |         |
| <b>स</b> ल्लेलशीतता       | <b>स</b> .छ <b>छे शी</b> तता     | ,, 3           | ९ ८          | कार्यरूप                   |                               | 13   | ३४    | १०      |
| त्यैक किया°               | तथैकं किया                       | <b>ब</b> ० ४.  | ५३ २०        | तुद्धि [अ]निस्रत्वं        |                               | ,    | ₹४    | १३      |
| <u>तु</u> ल्यकर्तरि       | तुत्ये कर्तरि                    | <b>ह०</b> ४    | ५३ २१        |                            | विशिष्टाया प्रहणा             | ,,   | ३४    | १८      |
| ऊर्वादीनि                 | पूर्वदक्षिणादीनि                 |                |              | द्वयणुकेऽपि<br>६           | त्र्यणुकेऽपि                  | 73   | ३४    | १८      |
| दिगन्तराणि                | दिगन्तराणि टि.                   | पृ० १          | ९ २७         | पटादिना                    | घटादिनाः                      | ,,   | ३४    | २०      |
| [गुण]त्वमसिद्धं           | गुणस्वमसिद्धं                    | ,, ۶۰          | ९ २८         | [रूपेण] विशिष्टं           | रूपीति विशिष्ट                | ,,   | ३४    | 38      |
| स्थाणुः पुरुषो नु वा      | _                                | ,, ,           |              | सर्वेन्द्रियं ज्ञानं       | सर्देन्द्रियज्ञानं            | ,.   | ३४    | २७      |
| - 5                       | पुरुषो न वा                      | ر ا            | ९ ३०         | सामान्यविशेषेषूप-          | सामान्यविशेषास्ते-            |      |       |         |
| बाद्योऽभ्यन्तरश्च ।       | बाह्य आम्यन्तरश्चेति ।           |                |              | लम्भु •                    | षू <del>१लम्भ</del> ०         | ,,   | ₹४    | २९.     |
| <b>ेर</b> बगतः आलाप-      | °रवगते आरूप-                     | "              | • -          | शरीरे, नारम्भक्रवेन        | शरीरेऽनारम्भकत्वेन            | ,,   | ३५    | ४       |
| मात्रेण च                 | मात्रेण च                        | ,, ۱۹          | र, ३५        |                            | _ >                           |      |       |         |
| अभ्यन्तरस्तु              | आभ्यन्तरस्तु                     | ,, ۲۰          | ९ ३६         |                            | पश्चमोऽध्यायः                 |      |       |         |
| श्रीत्रेण यो गृह्यतेऽर्थ  | ः श्रोत्रेण गृह्यते योऽर्थः      | ્ર<br>ર        |              | °संयोगादे [ व ]            | संयोगादेव                     | पृ०  | ४८२   | ۵       |
| स शब्दः । धोत्रेण यो      | । स शब्दः सामान्या०              | ,, `           | •            | च कर्मारम्भे               | च गुणकर्मारम्भे*              |      |       | . ११    |
| <b>र</b> ह्यते सामान्य।°  |                                  |                |              | वा अयस्कान्तं              | चायस्कान्तं                   |      |       | . २९    |
| °भूतेषु विशेषस्यो°        | ँभूतेषु च विशेषस्यो              | ,              |              | °विशेषात्कर्मान्यत्वे      | <b>ँ</b> विशेषः(षाः)          |      |       | . , -   |
|                           | टि.                              | पृ० २          | - ११         | _                          | कर्नान्यत्वं                  | ,,   | ४८२   | ३०      |
| असजातीयाभ्यां [ च         | असजातीयाभ्यां च                  |                |              | नोदनायभिषातःत्             | नोदनादभिघातात्*               |      | ४८२   |         |
| गुणक्रमेभ्याम् ] ततः      | गुगकर्मस्यां । ततः               | ,, ২০          | १२           | नोदनाद वेभागहेतोः          | नोदनात् प्रेरण।दवि-           |      |       |         |
| अचाञ्चपवाच न कर्म         |                                  | ,, २०          | १ ५          | - 0                        | भागहेतोः                      | ,,   | ४८३   | 88      |
|                           | तेभ्यस्त्रयो वेदा                | ,, २०          | २६           | पदादि <sup>°</sup>         | पादादि°                       | ,,   | ४८३   | १४      |
| शब्द[स्य] प्रथनाया        | शब्दस्य प्रथमाया                 | ,, २०          | ३१           | वभूषा                      | विरूपाः' [यजुर्वेदः           |      |       |         |
| शब्दस्य [स] एवायं         | शब्दस्य स एवायं                  | ,, ₹∘          | ३२           | ( 5 )                      | २।१३।३]                       | •    | ४८३   | २८      |
|                           | तृतीयोऽध्यायः                    |                |              | तरङ्गा(ङ्गी)भूतानां        |                               | 22   | ४८३   | ३०      |
| •स्वभावाः सिद्धाः         |                                  |                |              |                            | मनसि सशरीरस्य                 | ,,   | ४३९   | १८      |
| Confirmation Confirmation |                                  | or ab          | १३           | माडयानुप्रवि <b>ष्टे</b> न | नाडधनुत्रविष्टेन              | ,,   | ४३९   | રષ      |
| अन्य एवं हेत्रित्यतप-     | अ <sup>न्</sup> य एव हेतुरित्यनप | ट. ४९<br>-     | 14           | °संयोगाः ते तान्य°         | 0.15                          |      | ४३९   |         |
|                           | देशः ३।१।७। अर्थान्त             |                |              |                            | 0 - 5 - 14-                   |      | -     |         |
|                           | द्यर्थान्तरस्यानपदेशः            |                |              | _                          | • **                          |      | ४३८   |         |
|                           | ३।२।८                            | _              | १९           |                            | -गवरमाय<br><b>नि</b> ष्कियाणि | ,, ' | 0 4 2 | 1.7     |
| त्रैसिद्धिपूर्व°          | 8 ~ 60                           | ,, ३२<br>,, ३२ |              |                            | _                             | T    | ३५    | 9.5     |
|                           |                                  | -,             | <del>_</del> |                            | ×5-4111 15.8<br>-             |      | 47    | 14      |

१ चन्द्रानन्दरचितवृत्ताविदमेकमेव सूत्रं हरयते ॥ २ केवल्लं वैशेषिकसूत्रपाठेऽत्र सूत्रद्वयमुपलभ्यते । अतस्तद्वुसारेणोतरस्त्रेष्वेकोऽद्वः सर्वत्र वर्धनीयः ॥ ३ केवल्लं सूत्रपाठेऽयं पाठः ॥ ४ चन्द्रानन्दरचितवृत्तावयं पाठः ॥
नयः टि. २१

|                                 | षष्टोऽध्यायः                        |                | •          | भशुद्धम्                       | शुद्धम्                                    | पृ०            | पंक्तिः    |
|---------------------------------|-------------------------------------|----------------|------------|--------------------------------|--------------------------------------------|----------------|------------|
| अशुद्धम्                        | गुद्धम्                             | पृ०            | पंक्तिः    | एतीत्रसंगात्                   | करवं कल्यते तद्भा                          |                |            |
| द्धिपूर्वाया अतः                | बुद्धिपूर्वी सा ततः टि.             | <b>१०</b> ३५   | २५         |                                | एकरवसिद्धौ न पर्याप्रोर्                   |                |            |
| युज्येत                         | _                                   | , ३६           |            |                                | 'द्रव्येषु मुख्यम् , गुण                   | _              | •          |
| समः । तौ सक्ता                  | · •                                 | , .            |            |                                | भाकम्' इसत एव भे                           |                | . 54       |
| અન્યો°                          | विशिष्टः । तौ                       |                |            | एतदनित्ययोर्व्या-              | प्रसङ्गात् । टि॰ १<br>एतदनित्यनित्ययोन्यीख | _              | . २९       |
|                                 | त्यक्त्वान्यो°                      | ,, ३६          | ٩          | ख्यातम्                        |                                            | ,, २२          | ३१         |
| प्र तिप्रहीतृणा अग्यो-          | •                                   |                |            | <sup>°</sup> कारणयोरेकत्वं [न] | ं कारणयोनें करवं                           | "<br>,, २२     |            |
| न्यापेक्षश्चेति                 | न्यापेक्षयेति                       | ,, ३६          | 90         |                                | चाऽनित्ययोः त ( य)                         |                | **         |
| ँ वानप्रस्थयङ्गदान <sup>°</sup> |                                     |                |            | न्द्रिय°                       | घटपटयोः त्वगि-                             | , 41           |            |
| गुरुचर्यापरस्य                  |                                     | ,, ₹€          |            |                                | न्द्रिय° । पृ                              | ५ <b>१६</b>    | <b>३</b> o |
| °विधिना निःसृतो-                |                                     | "              |            | शब्दा [द] थं°                  |                                            | पृ०२ <b>३</b>  |            |
| sरण्यप्रस्थितो°                 |                                     | ,, ३६          | २४         | सम्बन्ध                        |                                            | ू,<br>,, २३    |            |
| वानप्रस्थम्                     |                                     | "<br>",\$\$    |            | चार्थाः                        |                                            | ूँ, २ <b>३</b> |            |
| °सुपधाश्चानुपधाश्च              |                                     | ",<br>,, ३६    |            | सङ्केतनिमित्त [ः]              | सङ्केतिनिमित्तः                            |                |            |
|                                 | यदि प्रयत्नः                        | ,, < <         | 70         | शब्दा [द] ये                   | शब्दादर्थे                                 | ,, २३          | २९         |
| यदि प्रयक्त [:]<br>प्रधानम्     | याद प्रयत्नः<br>प्रधानम् टि० पृ     | ra Ria         | १५         | °गुणत्वप्रतिषेधो               | °गुणत्वकर्मत्व-                            |                |            |
| प्रमेय-                         | त्रवानम् ।८० ४<br>न प्रयत्नमात्रस्य | ंट ५७          | 12         |                                | प्रतिषेधो १                                | io ५२          | ६ ३१       |
| मात्रस्य भावा <sup>°</sup>      |                                     | ,, ३৩          | १६         |                                | <b>.</b> .                                 |                |            |
| मानस्य माना<br>वैरध्यमुख°       |                                     | ,, ३७<br>,, ३७ |            | 3                              | अष्टमोऽध्यायः                              |                |            |
| भधर्मेऽपीच्छा-                  | अधर्मेंऽपीच्छा-                     | ,, , , ,       | ,,         | न तथा गुणादिषु                 | न तुगुणादिषु पृ                            | [0 88          | २ २६       |
| [पूर्विका] पर°                  |                                     | ,, ३७          | २३         | गुणादीनां यतः                  | गुणादीनां चेन्द्रियेण                      |                |            |
|                                 | •                                   | ,, ,-          | • • •      |                                | सन्निकर्षो नास्तीत्यत-                     |                |            |
| ;                               | सप्तमोऽध्यायः                       |                |            |                                | स्तिद्धानीं ज्ञान-                         |                |            |
| पार्थिवस्य विनाशात्             | पार्थिवस्य द्रव्यस्य                |                |            |                                | मुच्यते तेषामसन्नि-                        |                |            |
|                                 | विनाशात् पृ                         | ० ४५२          | <b>२</b> ५ | _                              |                                            | ,, ४४          | २ २७       |
| निस्या [ आ ]श्रय°               | निखा आश्रव <sup>°</sup>             | ,, 84          | २ ३०       | संयुत्तसमवायं ज्ञानम्          |                                            |                |            |
| °सनसा[ म ]नुप-                  | <sup>°</sup> मनसामनुपलब्धिः         |                |            |                                |                                            | ,, 88          |            |
| <b>ल</b> िधः                    | १ ० डी                              | हु० २१         | ३२         | प्रसिद्धयर्थशब्दः              | प्रसिद्धया अर्थशब्दः                       |                |            |
| एकस्मिद्येव वस्तुनि             | ६कि∓मजेव काले                       |                |            | आरम्भकानि                      | आरम्भकाणि*                                 |                | ° २४       |
|                                 | तस्मिन्नेव वस्तुनि                  | ,, २२          | ٠, ٩       | आ हा हो                        | <b>आ</b> काशं                              |                | ० ३१       |
| °दिस्बौ५च।रिकस्वम्              | । °दित्यौपचारिक्दवं                 | ,, ২২          | १६         | शष्कुल्याच चिछ <b>चं</b>       | ॅशष्ट्रस्यवाच्छ <b>न</b>                   | " 8c           | ० ३१       |
| इखा( स्य ) तिदेशः               | इलतिदेशः                            | ,, २२          | १६         |                                | नवमोऽध्यायः                                |                |            |
| द्रव्यस्या[स्यन्त]-             | द्रव्यस्यासम्भवः                    |                |            | भूतप्रस्ययाभावाद्              | भूतस्य प्रस्यक्षाभावाद                     | ٠, ٧٥          | ९ ३१       |
| ससम्भवः                         | •                                   | पृ० ४ <i>४</i> | ६ १६       | स असदिति                       | असदिति                                     | -              | .९ ३२      |
| °नि खदाचानिलौ                   | °निखत्वादनिखौ*                      | ,, 8h          | ३ ३४       | अन्यथा कथमिव                   | अन्यथा तत् कथमिव                           |                |            |
| निवृ (र्वृ) तिश्व               | निष्पत्तिश्च                        | ,, 8h          | ।३ ३४      | यथा हि                         | यदा हि                                     |                | ५० १८      |
| ए कत्वैकपृथक्त्वयो°             | एकत्वष्टश्यक्तवयो <sup>°</sup> डि   | ु पृ ० २       | १२ २५      | क्र.रणान्तरितसम्यक्            | बारणान्तरतः सम्यकू                         | ,, 8º          | ५० १९      |
| गु णादिषु भाक्तमित्यत           | ा गुणादिषु भाक्तं यदे-              |                |            | त[था] साँ                      | तथा <b>सा<sup>०</sup></b>                  | ,, 8°          | ,० २०      |

## वैशेषिकसूत्रस्य सवृत्तिकस्य ग्रुद्धपाठाः

१६१

| <b>अ</b> शुद्धम्                | शुद्धम्                                          | ão                | पंक्ति | अशुद्रम्                | शुद्रम्                   | <b>य</b> ०        | पंक्ति |
|---------------------------------|--------------------------------------------------|-------------------|--------|-------------------------|---------------------------|-------------------|--------|
|                                 | षे- घटादेः न स्त्रह्मतो                          |                   |        | °विति चेत् संशय°        | °विति चेत्, न,            |                   |        |
| धः किय[त] इति<br>लिङ्गादर्शनात् | । निषेधः क्रियत इति ।<br>लिक्षदर्शन।त् टि. इ     |                   |        | .*                      | संशय°                     | " ¥ <del>.</del>  | २३     |
| भतीन्द्रयार्थ                   | °मतीन्द्रयार्थं च                                | ., ४ <sup>:</sup> | १ ३२   | <b>इ</b> त्यतस्मिन्     | इस्रेकस्मिन्              | " ४३              | २२     |
| _                               | − तथास्त्रप्तः स्त्रप्तान्ति-<br>०]कंच[वै०सू०९।२ | ลไ                |        | कार[ ण ]बुद्धी          | कारणवृद्धि                | ,, ४३             | २९     |
| तथा स्वप्नः स्वप्नेऽ            |                                                  | <b>~</b> ]        |        | <b>कर्मकारणे</b> समवेत- | कर्मकारणेऽभिहःत <b>रि</b> |                   |        |
| स्वप्रज्ञानं स्वप्नान्ति        |                                                  |                   |        | स्वाद                   | च(चा)कारण(णे)             |                   |        |
| च । उपरतेन्द्रियस               | _                                                | ,, ४२             | ч      |                         | समवेतत्वाद                | ,, ¥ <sup>3</sup> | १ ३४   |
|                                 | ्दशमोऽध्यायः                                     |                   |        | लैङ्गिके                | लैङ्गिकं                  | , ¥ì              | १ २६   |
| सुखम् । परस्पर-<br>विरुद्धे     | सुखम् । विवादि कारण<br>जन्यं दुःखम् । परस्पर     |                   |        | °श्चोपसनाक्रमेण         | °श्चोपासाक्रमेण*          | ,, 87             | ४ ३२   |
|                                 |                                                  | ,, ४२             | २४     | विद्याशर्वियी           | विद्याशर्वियाः            | ,, ¥ì             | ४ ३४   |





## नयचक्रप्रथमविभागस्य शुंद्धिपत्रकर्मे

| पृ०      | पं०         | मुद्गितम्              | गुदम्                                 | पृ०         | पं०           | मुद्भितम्                  | गुढ़म्                       |
|----------|-------------|------------------------|---------------------------------------|-------------|---------------|----------------------------|------------------------------|
| <b>ર</b> | २२          | भावः ।                 | भाव इति भाति                          | ४२          | २८            | जाघटीति ।                  | जाघरीति,                     |
| ጸ        | es,         | स्यान्नित्यः           | 'स्यान्नित्यः                         | ४५          | ३, १६         | नैवं वेति                  | नैवं चेति                    |
| હ        | ও           | किमे <b>व</b>          | किसेवं                                | 84          | १९            | वैवम्'                     | चैवम्'                       |
| (G       | २, ५, १८    | एवम्विध                | एवंविध°                               | ४६          | १०            | नैवं वेति                  | नैवं चेति                    |
| 4        | ३०          | च                      | च                                     | ४६          | ३२            | लोमश [शो ?]                | लोमश (शो )                   |
| १०       | 8           | <b>स्थि</b> तिः        | स्थितिः प्रवृत्तिर्भर्योदा            | ४७          | १४ ैंस        |                            | रतोब्युत्पन्नबुद्धर्यर्नु    |
| १२       | 8           | °रात्मनश्च             | <sup>°</sup> रात्मनश्च,               | ४७          | १६            | वैस्तृच्य°                 | वॅस्तूच्य°                   |
| १२       | १९          | °लाघवाभिष्व°           | लाघ <b>वप्रस</b> वाभिष्व <sup>°</sup> | ४७          | १७            | "मोह                       | मीह                          |
| १५       | 90          | तर्ह्यातिशयिकः         | तर्ह्याति <b>द्याः</b> थिकः           | ४९          | ₹ <b>१</b> °∂ | *<br>बात् खपुष्पवत्        | ੂੰ<br>ਪ੍ਰਤਾਰ ਅ <b>ਧ</b> ਾਹਤਰ |
| २२       | ३०          | <b>उक्ति</b> प्र       | उक्तिप्र°                             | ४९          | २८            | ैत्वात् खपुष्पवत           |                              |
| २४       | <b>ે</b> ધ્ | जाते रिवाजाते:         | जातेरिवाजातेः,                        | 4,8         | १०            | °मन्धिष्यते                | °मन्वेष्यते                  |
| २५       | १           | तदात्मर्त्वं,          | तदात्मत्वं                            | 48          | Ę             | पृथुकुक्ष्या°              | विकुक्ष्या°                  |
| 50       | १८          | <b>সাম</b> ন্ত         | प्राप्तेषु                            | <b>પ</b> પ્ | २५            | 20                         | 25                           |
| २६       | १०          | क्षेत्रतो य्यूर्ध°     |                                       | પદ          | ર <b>ે</b>    | स्त्रण                     | सूत्रेण                      |
| २६       | १०-११       | °मर्वाग्भाग°           | <sup>°</sup> मधोभाग <sup>°</sup>      | ६१          | २१            | °ह्रोकिक°                  | °होकिक°                      |
| २६       | 3 8         |                        | अवीग्भाग                              | ६१          | ३०            | °नाभि° ॥                   | <sup>°</sup> नामि° य० ॥      |
| ३२       | Ę           | प्रकल्पते, प्र         | <b>क्रिये</b> ते                      | દ્ રૂ       | Ę             | <b>કર</b> ર                | <b>ઇરે</b> -ર                |
| ३२       | २५          | 25                     | २१-२ 25                               | ६३          | 38            | आँचार्योऽत्र               | र्जीचार्योऽत्र               |
| ३२       | २७          | प्रकल्पते, प्र         | किल्प्यते,                            | ६४          | २१            | इति ।                      | इति                          |
| ३३       | Ę           | प्रधानखाःच तेंदे       | व प्रधानत्वाच तदेव                    | ६७          | <b>પ</b>      | संवृतिसत्वाद्              | संवृतिसस्वाद्                |
| ३३       | २३          | <sup>0</sup> षापरिभाषा | <sup>०</sup> षा परिभाषा               | ६९          | १५            | ग्न्यनु-°                  | अम्यनु-                      |
| ३४       | K           | कार्यम् व              | <b>अर्थम्, यदि सामान्यं,</b>          | ७२          | १९            |                            | ाम् रूप्यत इति <b>रूपम्</b>  |
|          |             |                        | यदि विशेषः                            | ७८          | १४            | <b>एवम्बिधः</b>            | <b>एवं</b> दिधः              |
| ३४       | ११          | तथाविशेषे              | तथा विशेषे                            | ७८          | ३६            |                            | बहुविधं रूपमुक्तं            |
| ३५       | ş           | पुणअदिहु°              | पुण अदिहु°                            | ७९          | ३१            |                            | स्रलक्षणविष्या               |
| ३९       | २१          | स्वकारण वसं°           |                                       | 60          | २, २७         | पञ्चित्रज्ञान <sup>°</sup> | पञ्च विज्ञान <sup>°</sup>    |
| ४०       | v,          | देशादिकारणं            |                                       | ८२          | २०            | १।२।९                      | १।२।५८                       |
| ٧°       | २५          | 20                     | 25                                    | ८३          | ३             | त्राता ।                   | त्राता <b>सर्ववाद्भेद</b> -  |
| ४२       | १६          | ज्ञायते                | र्ज्ञायते                             |             |               |                            | गर्थ्वपरिपालनात्             |
|          |             |                        |                                       |             |               |                            |                              |

र यत्र वृद्धिरावस्थकी तत्र वृद्धिरिप अत्र शुद्धिपत्रके समावेशितेति ध्येयम्॥

२ ये पाठाः परित्याज्या अनावस्यका वा तत्र × एताटर्श चिह्नं वि**हितम**स्मिञ्च्छुद्धिपत्रके इति ध्येयम् ॥

| .Āo                  | पं०            | मुद्गितम्                      | गुद्रम्                       | g <sub>o</sub> | ψ̈́o       | सुद्गितम्                  | गुद्धम्                             |
|----------------------|----------------|--------------------------------|-------------------------------|----------------|------------|----------------------------|-------------------------------------|
| -66                  | ३ <i>१-</i> ३२ | विषयं हानुमाना                 | प्"विषयमनुमा <b>नम्</b> "     | १४८            | २५         | °वेष <del>ँ ते</del> :     | पैर्वते:                            |
| 44                   | 33             | अर्थंते                        | अर्थते                        | १४८            | २५         | °र्भीवस्यो°                | भाँवस्यो°                           |
| ۷٩                   | २१             | स्वदिषयः                       | खिष्यः,                       | १५०            | १०         | <sup>c</sup> मिष्यते       | °सिष्टतो                            |
| 80                   | ३,४            | सामान्यानात्म <sup>०</sup>     | सामा <b>न्यात्म</b> े         | १५२            | २२         |                            | १०८-२                               |
| ∘કર                  | ३०             | चेति                           | चास्तीति                      | १५६            | १९         | <b>पुनरु</b> क्तवात        | पुनरक्तत्वात्                       |
| ९२                   | ३०             | संवृतिसतम्                     | संवृतिसत्यम्                  | १५७            | १८         | [बा]                       | ×                                   |
| <b>.e</b> , <b>G</b> | २, ३           | क!रकादप्यने-                   | ×                             | १५८            | २४         | गुडस्य चाक्षु <sup>°</sup> | गुडस्याचक्षु                        |
|                      | ·              | <b>कस्मादर्था</b> जायर्        | i ×                           | १६२            | v          | र्तैत्                     | ³तत्,                               |
|                      |                | - साध्यसाधनधम                  |                               | १६३            | ч          | aī                         | वा,                                 |
|                      |                | न्वयेकान्तवतः                  | ۱ ×                           | १६५            | २८         | पृ० १६३ पं०                |                                     |
| <b>९</b> ६           | 8              | °मित्यादि                      | ँमिखादि,                      |                |            | 8. °_                      | पृ०्१६८ मं० ५                       |
| <b>९६</b>            | २७             | °ज्ञानेषु                      | °विज्ञानेषु                   | १६६            | १२         | वैं।र्थास्तुल्याः          | वार्थास्तुल्याः                     |
| <b>९</b> ६           | ३१             | तत्र                           | तस्य                          | १६६            | १७         |                            | <sup>°</sup> र्पादानाबुद्धि°        |
| 80                   | ₹o             | °ग∓य                           | °गम्ध्य                       | १६७            | 5,4        | घटव                        | ਬਟਰ-                                |
| ९९                   | २८             | <b>व्यारयायां</b>              | व्यस्याया                     | १६७            | २६         | चक्रकमेव°                  | चक्रकम्, एद°                        |
| 800                  | ર              | एबम्बिधा°                      | <b>एवं</b> विधा               | १७३            | ३१         | जिनेन्द्रबुद्धिवि          | े <mark>वामन</mark> वि°             |
| १०४                  | <b>? ?</b>     | °तथार्वस्थानां                 | °तयार्वंश्यं                  | १७६            | १, २, १    |                            | o                                   |
| १०४                  | २९,            | ४।२२                           | २।२२                          |                | _          | ँबस्थःबात्<br>             | <b>ंवस्था</b> त्वात्<br>— ९०        |
| १०५                  | २४             | °मेवविधः                       | <sup>°</sup> मेवंविधः         | १७६            | ₹०         | स्ङ्भा मूर्त्              | स्क्ष्मामूर्त°                      |
| ११३                  | २८             | अबुध वगमने                     | बुध अवगमने                    | 0.0            | _          |                            |                                     |
| ११४                  | ų              | द्रव्यशब्दो                    | द्रव्यशब्दो द्रोरवयवे         | १८१            | २०         |                            | तद्वस्तु प्रस्यक्षं                 |
| \$ \$8               | २६             | भि <b>त्र</b>                  | भि <b>त्रं</b>                | १८२            | ४, २३      |                            | विमुक्तिकमात्।                      |
| ११५                  | ų              | _                              | १२ । १० । ४६८                 | १८४            | 4          | हि हि                      | हि र                                |
| १२०                  | ٩,             | व्याख्यायते,                   | व्याख्यायते<br>-              | १८५            | १८         | °विञ्जुःकर्ष°              | ्विशुद्धयुत् <b>कर्ष</b> °          |
| १२१                  | ጻ              | बायव्यं                        | वायव्यं                       | १८६            | २५         | °मनस्रवादिकार              |                                     |
| १२१                  | ٩              | <sup>°</sup> प्रतिपत्ति        | प्रति॰ित-                     |                |            |                            | मनस्तादि कार्म                      |
| १२१                  | १३             | <b>किम्बिषया</b>               | किंविषया<br>-                 | १८७            | 4          | तथाहि-                     | तथाहि                               |
| ६२५                  | ३१, ३२         |                                | १०८-१                         | १८८            | २१         |                            | औषेंधाभ्यञ्ज <sup>°</sup>           |
| १२६                  | <b>ų</b>       | साम(न्यस्या                    |                               | १८८            | ર્હ        | ( <b>म्य</b> १)            | (भ्य)                               |
| १२८                  | १६             | पा० म० भा०                     |                               | १९१            | २९         | संहरति                     | संहरते                              |
| १२९                  | Ŗ              | °বোর্,                         | <sup>०</sup> त्यात् वाक्यमेद  | १९४            | ও          | देवंबत्तो                  | देवैद्तो                            |
| १३०                  | १३             | શ્રતિ°                         | एव बा,<br>श्रुति <sup>°</sup> | १९४            | १०         | त्रसी°                     | तस्मै।°                             |
| १३१                  | १५             | प्राप्तिरस्ति<br>प्राप्तिरस्ति | प्राप्तिरस्ति                 | १९४            | १६         | कैदाचि°                    | कैंदाचि°                            |
| <b>१</b> ३३          | , ,<br>१६      | जुहोख°                         | जुहोख <sup>°</sup>            | १९४            | १७         | °पैजीवनसे°<br>०.४०         | °र्देजीवितमे°                       |
| <b>१</b> ३३          | ३५<br>३०       | °भाष्ये                        | भाष्ये १।१।४४                 | १९४            | १९         | ૈનુર્ <mark>દે</mark> વ°   | <sup>°</sup> नु€्ष°<br><sup>९</sup> |
| ३२२<br>१३६           | ۶, v           | युक्ततरी                       | माध्य ६१६। ४४<br>युक्ततरा     | १९४            | २१         | मूर्ता°<br>इ               | र्मूर्ता॰                           |
| 288                  | ર્વ            | कार्य                          | कार्यं                        | १९४            | २२         | त्रधातथा <sup>°</sup>      | तेँथातथा <sup>°</sup>               |
| <b>१</b> ४४          | પ્             | <sup>°</sup> त्त्रम्           | त्वम्,                        | १९५<br>१९५     | २८<br>२८   | भा० पा०।<br>भा० पा०।       | भारा                                |
| १४७                  | १८             | कर्तव्यती                      | कर्तव्यता                     | १९५            | २८         | साञ्पाञ<br>विना॥           | य०॥                                 |
| १४८                  | २३             | धैटंस्या°                      | <sup>१</sup> र्वेटस्था°       | १९५            | <b>२</b> ९ | वि० <b>रं</b> ०ही०         | याणाविक                             |
| १४८                  | २४             | र सैवा                         | <sup>रभ</sup> सेष्            | 112            | ```        | विन न्यन्त्र<br>विन न्यन   | ×                                   |

| पृ०         | <b>पं</b> ०      | मुद्गितम्                       | शुद्रम्                      | पृ०                                     | र्पं०         | मुद्गितम् ं                           | गुदम्                            |
|-------------|------------------|---------------------------------|------------------------------|-----------------------------------------|---------------|---------------------------------------|----------------------------------|
| _           | २९               | पा॰ डे॰                         |                              | 2 8 3                                   | २०            | वर्षति अयं 'त                         | - ·                              |
| १९५         | 4.2              | लीं ।                           | ंय∘ ।                        | • • • • • • • • • • • • • • • • • • • • | ` -           |                                       | वर्षस्यम्, ततः                   |
| १९७         | v                | नियता<br>नियता                  | नियता-                       |                                         | २५            | आख्याशब्दः                            | आख्या ग्रब्दः                    |
| १९७         | <b>રે</b> લુ     | पृथिवीलोक्रा                    | पृथिती लोका                  | २१५                                     | २२            | पूर्वपरादि°                           | पूर्वापरादि <sup>०</sup>         |
| १९८         | 83               | हुर <b>र</b> । । । र । । र<br>च | च                            | २१६                                     | २०            | ,                                     | ور                               |
| -           | १४               | न<br>संठिउँ                     | संहिर्हें                    | २१६                                     | ३०            | इत्य≀दिना°                            | इत्यनादिना°                      |
| १९८         | १५<br>१५         | व्यं हम्                        | व्यं <u>ङ्</u> यम्           | २१८                                     | १०            | °त्रभेखामि <mark>°</mark>             | °प्रभावात् खामि°∕                |
| १९८         |                  | <sup>०५ तम्</sup><br>नियस्या    | निर्यंसा<br>निर्यंसा         | २२१                                     | ર             | पृथक् पृथ <sup>°</sup>                | ष्ट्रय <b>°</b>                  |
| १९८         | १७               | ्नाविद्याः<br>व्याविद्याः       | <sup>°</sup> नाविष्टाँयाः    | २२३                                     | १९            | <b>त्रव</b> ता                        | ब्रु≢ता                          |
| १२८         | १८               | ુવામું<br>°થોમું                | नापष्टायाः<br>°योर्ग°        | २३६                                     | २३            | भूम्यबैदि                             | भूम्यर्बेदि°                     |
| १९८         | १९               |                                 |                              | ,                                       | ,,            | महाकाल°                               | मेहाकाल <sup>०</sup>             |
| १९८         | २१               | °र्संदिक°                       | °नै।दिक°                     | २३८                                     | Ч             | भावे                                  | भावे तस्य                        |
| १९८         | २२               | °द्युंपनि°                      | °द्युपनि°                    | ,,                                      | १५            | <sup>°</sup> त्र्वै।दि°               | <sup>°</sup> हर्ने।दि            |
| १९८         | २७               | -                               | • >                          | २३९                                     | ć             | °श्राण्याद्य°                         | <b>°पा</b> ग्या <b>रा°</b>       |
| १९८         | २७               | ३<br>७ =पक्कि                   | स्त्रा ७                     | ,,                                      | ३१            | °मेको°                                | °मेको°                           |
| <b>.</b>    |                  | ४ <sub>,</sub> न्धदिति          | 70117                        | 280                                     | २६            | बन्ध (स                               | इचरिभावेन वा ] वध्य <sup>©</sup> |
| १९८         | २८               | ષ…દ્દ…હ                         | ८<br>६७८९                    | <b>२४</b> २                             | 4             | स्तिमितं -                            | निस्तिमिरं                       |
| 93 -        | २८-२९            | ९ भत्र निधा                     |                              |                                         | १२            | °ēययं°                                | °ंथव°                            |
| १९८         | 45.47            | इयपि पाठः <u>"</u>              | माध्यभु<br>स्यात X           | "<br>ጓሄሄ                                | २६            | °माप्ये ॥                             | भाष्ये शक्षा                     |
| १९९         | 8                | र्याय गठा <u>.</u><br>एवं       | एवं च                        | २५४                                     | 8             | °दिति । सर्वे°                        | <sup>°</sup> दिति सर्व           |
| 500<br>200  | Ę                | ए हप्रयोजनेन।                   |                              | २५७                                     | دي            | अति दिश्यात्                          | अति <b>दि इयते</b>               |
| 700         | •                | 7                               | एकप्रबन्धेना°                |                                         | ३०            | જાલભ્યસ્થા <i>ત્</i><br><b>૨૦</b> १–૨ | जातादश्यत<br><b>२०२</b> –१       |
| २०१         | १८               | तिलभस्मख                        | तिलभस्मेत्य°                 | <b>३</b> ५९                             | ď             | ँमाणम्—                               | °माणम्                           |
| २०२         | Ę                | शास्त्रायां                     | शाखायां                      | ર ૬ પ્                                  | ₹             | <sup>o</sup> लाप्रवा <sup>°</sup>     | लाघव <b>प्रसमा</b> ँ             |
| २०२         | રેંટ             | पा० डे०                         | य० ॥                         | રવે <b>દ</b>                            | 30            | રહહ                                   | २६५                              |
| <br>२०२     | રેલ              | लीं० वि०।                       |                              | २६७                                     | २३            | <sup>१२</sup> ५ँ हिङ्गम्              | <sup>१२</sup> पुहिँङ्गम्         |
| • •         | • •              | शाखायां बाम्र                   | ायां रं०                     | "                                       | २९            | <b>ेसत्य</b> े या ० डे०               | र्ली॰ ॥ °संस्य° य॰ ॥             |
|             |                  | ही० ॥                           | ×                            | ;,                                      | 3)            | ੳි∘ සි් ∘                             | य० ॥                             |
| २०३         | १५               | भा शेङ्कर <sup>०</sup>          | भागेऽङ्कर°                   |                                         |               | रं० ही ०                              |                                  |
| २०३         | ३०               | १।७।४५                          |                              | २७१                                     | १९            | °पर्यायः                              | °पर्यायः,                        |
| २०८         | Ġ                | िकारण                           | (कारणं                       | , ,                                     | ,,            | <sup>०</sup> त्व <b>ात्</b>           | ॅत्वात्,                         |
| २०८         | २०               | <b>बु</b> यात्                  | ब्रूगत्                      | २७३                                     | <b>ā</b>      | °क्तत्वात्                            | <b>े</b> कस्वात्,                |
| २०९         | १०               | <b>तृ</b> प्तिः                 | नृतिः,                       |                                         | १२            | विशिष्टा                              | विशिष्टा,                        |
| २०९         | ٦٠               | ध्रवतः                          | बर्गनर                       | ,,<br>২০४                               | १३            | सत्त्रेन                              | सत्त्वेन,                        |
| <b>२१०</b>  | १४               | चतुर्वेर्वर्ग°                  | चतुर्व र्ग <sup>०</sup>      | २७९                                     | 8             | <b>सुख</b> डुँ:खे                     | सुखरुःखे                         |
| २१०         | ٠ <u>-</u><br>٩٠ | शस्त्रदेव                       | शास्त्रेरेवें                |                                         | •             | णात्मक                                | णारमकं                           |
| २१ <i>०</i> | ٠<br>٤ ۰         | वैस् <b>न्ते</b>                | वैश-ते                       | "<br>२८२                                | ۶             | वैन्ध्या <sup>°</sup>                 | वन्ध्या                          |
|             |                  | सन्धि                           | भेंन्धि°                     | 464                                     |               | सं(० ॥                                | प्र०॥                            |
| <b>२१०</b>  | २३               | सान्य<br>अतेउ <b>र</b>          | सान्य<br>अंतेडरं             | "<br>२८ <b>३</b>                        | च् <i>ष</i> , | माणा<br>यं०१                          | , व<br>पं• ४                     |
| २११         | १०               | _                               | लेत च तस्मै                  | -                                       | "             | मा० ॥<br>१७ /                         | য়েও।}                           |
| २१३         | <b>ર</b>         | तेन तस्मै<br>रेक्टिकेटर         |                              | ,,<br>२८७                               | 3)<br>3)      | वात्                                  | वात्'                            |
| २१३         | ४                | मेघादिरेकत                      | पटादः<br>पटादिरेकत्र मेघादिः | २८७                                     | र<br>१०       | सन्निहित                              | स <b>चि</b> हितं                 |
|             |                  |                                 | नद्याः प्रभानः भवारप्र       | 700                                     | , ,           | 41.41.67.1                            | 21 - 12 6 20                     |

## नयचकप्रथमविभागस्य शुद्धिपत्रकम्

| .ãº           | पं०                  | मुद्रितम्                          | ग्रदम्                                           | पृ०        | पं०   | मुद्गितम्                   | <b>गुद्रम्</b>                                     |
|---------------|----------------------|------------------------------------|--------------------------------------------------|------------|-------|-----------------------------|----------------------------------------------------|
| २८७           | १५                   | सत्त्वरजः संयोग                    | ो सत्त्वरजःसयोगे                                 | ३३६        | 8     | चेत्- <del>-</del>          | चेत्,                                              |
|               | <b>३</b> १           | एवं त्वऽन-                         | एवं स्वऽन°                                       | ३३९        | २५    | तेनैश्चरेणा°                | तेनैवेश्वरेणा°                                     |
| રેંલ          | ३०                   | कि <b>चिद्</b>                     | किश्चिद् गुरु                                    | ३४०        | ११    | यावदेवमेवास्य               | यावदे[वमे]वास्य                                    |
| . <b>૨</b> ९૦ | १८                   | - `                                | ×                                                | "          | २४    | ਰੁ                          | ਰੁ,                                                |
| २९४           | २९                   | प्र॥                               | স্ত ॥                                            | ३४२        | Ę     | ँमप्यनुप्रहिक्याया          |                                                    |
| 394           | 4                    | वृत्तिता ।                         | वृत्तितेति ।                                     |            |       | अपि,                        | ब्रह्कियाया अपि                                    |
| २९६           | १९                   | नियमेनवेति,                        | नियमे <b>नै</b> वेति,                            | "          | ٩,    | तन्निरपेक्ष                 | तब्रिरपेक्ष-                                       |
| २९८           | १                    | ष्ट्रथम्भेवना <sup>०</sup>         | पृथग्भवना°                                       | ,,         | १०    | °नैश्वर्थ                   | °नैश्वर्यम्,                                       |
| ३००           | १४                   |                                    | दर्छ ( घः १ )                                    | ३४३        | હ     | प्रोक्त                     | प्रोक्त (प्राप्त १)                                |
| ३०१           | 8                    |                                    | तैद्थानि                                         | ३४४        | ۷     | त्दनुध्यानात्               | त्दनु ध्यानात्                                     |
| ३०३           | २८                   | इत्यर्थः                           | इत्यर्थः,                                        | ३४८        | २७    | टीकायां पाठः                | टीकाशाम्                                           |
| ₹०४           | 4                    |                                    | ( <b>अ</b> प्रवृत्तिशीलखात्                      | ३५२        | Ę     | <sup>०</sup> ल्पसम्भव       | °ल्प(ल्पा)सम्भव                                    |
| ३०६           | २,९,११               | न्विष्य ते                         | <b>न्त्रे</b> ष्यते                              | ,,         | १६    | <b>सुखादयः</b>              | सुखादयः,                                           |
| ,,            | ३३                   | । <sup>°</sup> द्युक्तम्           | ॥३°द्युक्तम्                                     | ,,         | २१    | मिर्थः प्रख्°               | मिथँःप्रत्य <sup>°</sup>                           |
| ३०८           | १८,३१                | २।१।६६                             | २। १।६९                                          | 27         | २२    | णिच्छँयतो                   | णि <del>र्</del> ड्यतो <sub>्</sub>                |
| ₹०९           | 3                    | तद्वत्                             | <b>त्व</b> द्वत्                                 | >5         | २३    | र्अनेके°                    | अ्नेके°                                            |
| ३११           | १७                   | हेतुभ्यो                           | हेतुभ्यः,                                        | ३५४        | १५    | स्रोतस्यन्यथा               | स्रोत <b>स्या</b> न्यथा                            |
| <b>३</b> १२   | १३                   | °त्मनोऽपरि°                        | <sup>°</sup> तमें परि <sup>°</sup>               | <i>३५९</i> | v     | इति मम                      | इति । सम                                           |
| 3 23          | १०                   | ्वीत_                              | बीत [ <b>आवीत</b> ]                              | ३६०        | 8     | °कायः।                      | °कायः,                                             |
| ३१४           |                      | तिस्य ] वा भावः                    |                                                  | ३६१        | 8     | <sup>°</sup> परिणाम्यपरिणाम | क<br><sup>°</sup> प <b>रिण</b> म्यप <b>रिणम</b> क° |
| <b>३</b> १६   | १                    | °नवत्त्वाद्                        | नवत्याद्                                         |            | 9.7   | °मतमस्मा—                   |                                                    |
| ₹१८           | ૮                    | शब्दाद्यात्मना                     |                                                  | ,,         | 98    | मतमस्य<br>परिणाम्यस्य       | मतम् , अस्मा <del> -</del><br>परि <b>जी</b> म्यस्य |
| ,,            | <b>३</b> ५           | २६० ६                              | २६८ ू                                            | "          | २१    |                             |                                                    |
| ₹ <i>१</i> ९  | १८                   |                                    | नादि कार्यस्य                                    | ३६२        | ₹     | षरि <b>णा</b> म्यपरिका°     |                                                    |
| 23            | १९                   | नानि                               | नानि ।<br>१ ः                                    | "          | 4     | परिणाम्यत्वम्               | परिणम्यत्वम्                                       |
| ,,,           | ₹°.                  | °हारं संव्य°                       |                                                  | ३६७        | ११    | विपरिर्थाम्यम्              | विपरिर्णम्यम्                                      |
| ",<br>₹२३     | २२<br>१६             | ।<br>°र्ल्यादिभिः                  | ्र,<br>°र्दादिः                                  | ,,         | २९    | (°किय।°                     | ( किया°                                            |
| चर्र<br>३३०   | (D                   | स्त्राह्य ।<br>ी                   | त्यादः<br>इति ।                                  | ३७२        | ₹     | तत्त्व एव                   | तत्त्व <b>मेव</b> ू                                |
|               | २८                   | ा<br>तद्वस्थमात्रं                 | तदबस्थामात्रं                                    | ३७३        | ११    | श्रावनि°                    | ্ পার্থ নি ০                                       |
|               | ۶ <b>۶</b>           |                                    | सिन्निविद्या°                                    | ३७४        | የ     | इति स एव परमा               |                                                    |
| 247           |                      | सामायादाहा<br>चित्रकर <sup>°</sup> | सामावश्रा<br>चित्रँकर <sup>°</sup>               |            |       |                             | स एव परमार्थ [ ]                                   |
| ,,            | १८                   |                                    |                                                  | ,,         | १०    | सन्ति<br>-                  | सन्ति,                                             |
| 3)            | २२                   | ँदक्योँ<br>१८०० १                  | °दर्कयो°                                         | 33         | ११    | पाति                        | याति                                               |
| ,77           | <b>२</b> .५          |                                    | ा रवैविपरि <b>णार्मी</b>                         | ,,         | २४–२५ | •                           | गच्छत इति                                          |
| *3            | २८                   | ३ सुखं शाश्वर                      | न नेतरेषाम् "<br>२-२-२                           |            |       |                             | स च नित्यः।                                        |
|               | 20 62                |                                    | रोपनिषदि पाठः ॥ ×                                | 8          | १३    | नैयचक                       | नैयचक                                              |
| ,,            | ર <b>્ છ</b><br>३૦ ૭ | <b>५ ६</b><br>८ ९                  | સુ છ <i>પ</i>                                    | २          | ११    | कानिचित् प्रतीक             | ।नि                                                |
| "             |                      | ٠ ٦                                | ६ ७ ८<br>९ <sup>°</sup> ट्वप्रि <sup>°</sup> य०॥ |            |       |                             | केचित् प्रतीकाः                                    |
| "             | ,,                   | 80                                 | ्रमादि सेन प्रता                                 | ર          | २७    | द्धरणं                      | द्धरणं                                             |
| <b>₹</b> ३२   | ,,<br>२८ <b>१</b>    | °त्वपरि° य०                        | °मादि चेत् प्र०॥<br>॥ १ "सुतं शावतं              | 8          | १५    | सत्तास्वादयः                | सैत्ताखादयः                                        |
| 2)            | " ર                  | ैमादि चेत <sup>्</sup>             | नेतरेषाम्।" इति                                  | 8          | ₹ €   |                             | ×                                                  |
|               | .,                   | श्येत                              | ाक्षतरोपनिषदि पाठः॥                              | १४         | २१    | बस्च्रति                    | वस्तुनि                                            |

| पृ०      | पं०              | मुद्रितम्                           | <b>ग्रुदम्</b>                            | ão         | पं॰        | मुद्दितम् शुद्रम्                                                  |
|----------|------------------|-------------------------------------|-------------------------------------------|------------|------------|--------------------------------------------------------------------|
| १४       | २२               | दमुख्यो                             | द् मुंख्यो                                | १००        | ३१         | संख्या निरासश्च संख्यानिरासश्च                                     |
| १४       | रे ३             | कार्यं                              | कार्य                                     | १०१        | ३८         | जासदिमिरसमान जासादयोऽसमान                                          |
| १४       | <b>३</b> २       | शोभनो भाति                          | ×                                         | ,,         | **         | पृथकृता पृथकृताः                                                   |
| १६       | १४               | ¥योड़तर                             | भ्यो डतर                                  | १०२        | ३४         | बिशेषरहिते विशेषणरहितै                                             |
| २१       | २                | )                                   | ब्रीहीक्षीरौदन।° १ )                      | १०४        | ٩,         | क्षं ? क्षम् ?                                                     |
| २३       | ३६               | ५५२                                 | ४५३                                       | १०५        | १६.२७      | प्रविश्व मुण् २८० घ्रुष्ट वाष्ट्र २८७                              |
| २६       | १४               | - तत्त्ववैशार <b>दा</b>             | त <b>त्वकोमु</b> द्या°                    | १०६        | لع         | नु॰ द्वम्॰ जेंस्॰ द्वम्॰ जेंस्॰ सु॰                                |
| २७       | ও                | "                                   | "<br>प्रमेयैः                             | १०८        | १६         | होस्° द्ङोस्°                                                      |
| २८       | १३               | विष्यै:                             |                                           | در         | ३८         | खहपमपेक्ष खहपम <b>न</b> पेक्ष्य                                    |
| ३०       | २६               | यैत्र                               | यैत्र                                     | ,,<br>۱۹۶۰ | 8          | हो डि                                                              |
| ३०       | ३५               | Preception                          | Perception                                |            |            | नि जिंद्                                                           |
| ३१       | ४, ६             | _,,                                 | ,,<br>,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,, | ,,         | ٠,<br>٩٠   | $Psv^1 Psv^2$                                                      |
| ्३२      | 8                | पृ०६२<br><del></del>                | पृ० ६३<br>प्रतिषेथानावः                   | ,,         | હ          | ब जिद् ॥ पियर् रो ॥                                                |
| ₹8       | રૂ પ             | प्रतिकेशमा <b>वः</b><br>सराज्या हरू | श्रातपवासामः<br>पत्राकृति                 | १११        |            |                                                                    |
| ३७       | ७<br>२१          | पताका दृ०<br>पं०२६                  | पताकाष्ट्रण<br>पं०२५                      | **         | १३         |                                                                    |
| ३९       | <b>२</b> ४       | सुगति ।<br>सुगति                    | सुगीत े                                   | ११२        | 8          | ग्सङ्स् गसङ्                                                       |
| ۶°       | ₹ <i>४</i>       | °नित्यं सम्प्र°                     | जु<br>नित्यं सम्प्र०                      | ;;         | 8          | म्युर ८म्युर                                                       |
| ४१       | १७               | नवमं तु                             | नत्रमं दशममेकाद-                          | ११३        | 8          | निश्चितम्। निश्चयः।                                                |
| 0 1      | ,,               | गवन यु                              | शंच पृ० ४३४                               | ,,         | २४         | प्रकृष्टा प्रज्ञा प्रज्ञातिसयी                                     |
|          |                  |                                     | ४३५ इस्त्र द्वादशं तु                     |            |            | अनुत्पन्ना, ऽतुत्पन्नः,                                            |
| ४१       | 93.09            | १०,११,                              | <b>१३,१४</b> ,                            | ११४        | १९         | स्क्वेस् प्रस्केषे व                                               |
| 0,7      |                  | १२,१३,                              | १५,१६,                                    | ११९        | २०         | व्यभिचारोऽपि व्यभिचारो                                             |
|          |                  | <b>₹</b> ४,₹५,                      | <b>१७,</b> १८,                            | १२०        | २४         | रारका राराका                                                       |
|          |                  | १६,१७,                              | <b>१</b> ९,२०,                            | ,,         | २५-२६      | , तन्त्रान्तरचेत् ×                                                |
|          | રૂપ.             | ₹ <b>&lt;</b> .                     | २१.                                       | १२१        | २०-२१      | [Psv] {1(1)8 ×                                                     |
| ४२       | 8,5,6,           |                                     | २२,२३,                                    |            | રહ         | विष्ठित विष्ठित्।<br>-                                             |
|          | ९,११,            | २१,२२,                              | ર૪,૨૫,                                    | "          | રૂર        | १९८१ १९८ A                                                         |
|          | १२.              | २३,२४.                              | २६,२७.                                    | ,,<br>१२६  | <b>{</b> ₹ | पञ्चग्यन्ता पञ्चम्यन्ता                                            |
| ,,       | ४०               | यो <b>मव</b> त्यां                  | व्योमवलां                                 |            | 4          | अत्रक अत्र साधनमिति चैक                                            |
| ४६       | 34               | ] [                                 |                                           | १२८        |            | समस्तानां साधनस्य- समस्तसाध-                                       |
| ,,       | 80               | [ ]                                 | \d\.                                      | "          | v          | <u> </u>                                                           |
| 8.0      | २९.              | 88                                  | 814                                       | ,;         | ,,         |                                                                    |
| 40       | १८               | त्वेवं सक्षणं<br>सौगाक्षि           | रवेवंळक्षणं<br>लौगाक्षि-                  | "          | ३६         | तुलना—'पक्षादि— तुलना—<br>बचनेन हेतद्यान्तयोः ''उक्तं च            |
| ५५       | २१               | लागाञ्<br>विरा <b>ट</b> पुरु        | लागान्न-<br>विराट्पुह                     |            |            | 4 1 1 1 6 6 2 2 2 1 1 1 1                                          |
| ५९       | २२               |                                     |                                           |            |            | परिश्रहः । बहूनामवश्रवानां दिङ्गागां⊸<br>साधनत्वाभिधानेऽपि चार्येण |
| \$ ¢     | ११               | प्रति पाठः साबु<br>४।२७             | प्रतिपाठः साधु<br>४।२७।                   |            |            |                                                                    |
| ७३<br>७५ | १७<br>३५         | कार्ड<br>प्राह्मवर्म                | ग्राह्यधर्म                               | साध        |            | साध- 'साधन <del>-</del><br>नमिति <b>मिति</b>                       |
| ७५       | ₹ <i>"</i><br>₹७ | श्राक्षत्रस<br>४४६                  | ्षि० ४४६<br>-                             |            | <b>3</b>   | नामात स्थापनार्थः<br>ख्यापनार्थम् ख्यापनार्थः                      |
| ٥٥       | १०               | 3                                   | 2                                         | 22         | ३७         | •                                                                  |
|          | १८               | <br>ऽत्रचिन्यः                      | ,<br>ऽत्र चिन्छः                          | ,,         | ३८         | १३–३३ १३, २३                                                       |
| ٠,<br>دی | <b>२</b> ३       | विरुद्धश्वासा                       | विरुद्धश्रीसा                             | १४१        | Ę          | ४३८ ४३८–४३९                                                        |
| عربع     | રે ૬             | Japan                               | Japan 1953                                | १४२        | ૮          | मुक्केन <b>पु</b> क्केन                                            |

