

प्रकाशिका- श्री जैन आत्मानंद सभा भावनगर

in Education International For Private & Personal Use Only

This edition will be of the greatest importance for the study of the older period of Indian Philosophy, which is relatively unknown, because many works have not been preserved. It would be difficult to mention another edition of an Indian philosophical text which has been edited with so much care. Already from the long list of books, consulted by the editor (cf. Part III F), it is obvious that he has spared no pains in preparing this edition. How many works, some only existing in manuscript form, have been consulted by him in order to trace the quotations in the text! The translation of complicated logical text from Tibetan into Sanskrit must have demanded great efforts as the editor states in his introduction : anekavarsani bhrsam parisramyasmabhih sankalitamidam Bhota parisistam (अनेकवर्षाणि भूषं परि-भम्यास्मामिः सङ्कलितमिदं भोट परिशिष्टम् ) ( P. 40 ). The reconstruction of the Nayacakram was perhaps even more difficult. In the first place Pratika-s have to be traced in the commentary. In many places the commentator quotes only the first and last words of a passage. Sometimes no explanation is given by the commentator who, in such cases, contents himself with stating that the text is Spastam (स्पष्टम्) or Sugamam (स्पामम्). An entirely correct reconstruction of the original is perhaps impossible, as long as no other materials are available. As Frauwallner remarks in his preface the reconstruction has been carefully considered and deserves our full attention. We are looking forward to the second volume of this magnum opus which does great honour to the Scholorship of Muni Jambuvijayji.

Australian National — J. W. de Jong University

#### श्रीक्षात्मानं द्जैनग्रं धरत्नमालायाश्चतुर्नं वतितमं रत्नम्

## ताकि कशिरोमणिजिनशास नवादिप्रभावका वार्य प्रवर -श्रीमञ्जवादिक्षमा अमणप्रणीत

# द्वादशारं नयचकम्

आचायश्रीसिंहसूरिगणिवादिक्षमाश्रमणविरचितया न्यायागमानुसारिण्या धृत्या समलंकृतम्

द्वितीयो विभागः

(५-८ अराः)

टिप्पणादिभिः परिष्कतः

संपादकः

प्ज्यपादाचार्यं महाराजश्रीमद्विजयसिद्धिसूरीश्वरपट्टालंकार— पूज्यपादाचार्यं महाराजश्रीमद्विजयमेचसूरीश्वरशिष्य— पूज्यपादप्रनिराजश्रीसुवनविजयान्तेवासी

मुनि जम्बूविजयः

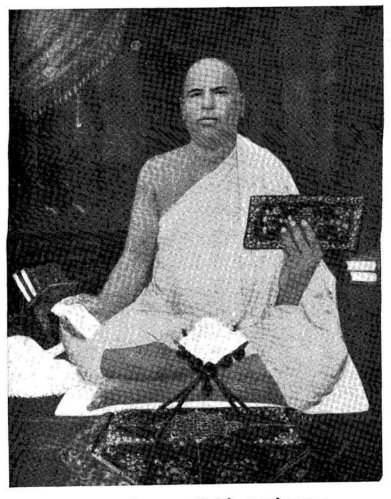
प्रकाशं प्रापयित्री

भावनगरस्था श्रीजैन-आत्मानं इसभा

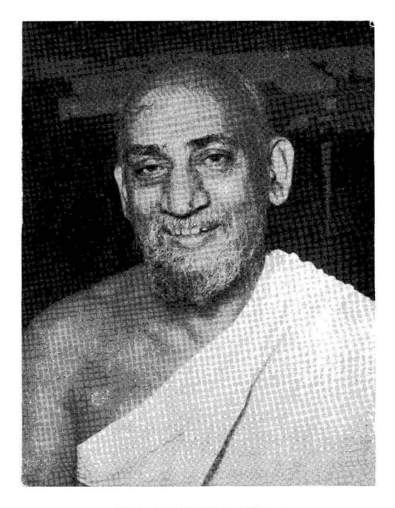
वीरसंवत् २५०२ ईस्वीसन १९७६ विक्रमसंवत् २०३२ आत्मसंवत् ८० अस्य शंयस्य ३७७-७४४ पृष्ठानि मुंबरयां **लक्ष्मीबाई**नारायण चौधरी इत्येताभि :
डॉ. एम्. बी. वेलकरवीध्याम्
२६-२८ तमे गृहे निर्णयसागरमुद्रणालये मुद्रापितानि
अन्यानि पृष्ठानि भावनगरे श्रीमद् हरिलाल देवचंद रोठ
इत्यनेन
स्टेशनरेाड सुतारवाड्यां-आन'द प्रिन्टिंग प्रेसे मुद्रापितानि

प्रयमातृत्तिः प्रतयः ७५० मृत्यं ४० रूप्यकाः

> स च श्री खीमचंद चांपशी शाह, एम्. ए. निवृत्त प्रमुख, श्री जैन आत्मानंद समा, भावनगर, इत्यनेन प्रकाशितः!



પરમપૂજ્ય યુગદિવાકર ન્યાયાંભાનિધ આચાર્ય મહારાજ શ્રી વિજયાનંદસૂરી ધરજ મહારાજ (આત્મારામજી મહારાજ)



પરમપૂજય આગમપ્રભાકર મુનિરાજ શ્રી પુષ્ટયવિજયજી મહારાજ

# DVĀDASĀRAM NAYACAKRAM

OF

Acarya Sri Mallavadi Ksamasramana

With the commentary Nyayagamanusarini

OF

Sri Simhasuri Gani Vadi Ksamasramana

PART II

(5 - 8 Aras)

Edited with critical notes by

Muni Jambuvijayaji

Disciple of

His Holiness Muniraja Šri Bhuvanavijayaji Maharaja

Grand Disciple of

H. H. Acarya Sri Vijaya Siddhisurisvaraji Maharaja

Srī Jain Atmanand Sabha-Bhavnagar

Vira Samvat 2502

Vikrama S. 2032

A. D. 1976 Atma S. 80 Pages 377-744 printed by Laxmibai Narayan Chaudhari, at the Nirnaya Sagar Press, 26-28, Dr. M. B. Velkar Street, Bombay 2.

Other pages by Shri Harilal D. Sheth at the Anand Printing Press, Bhaynagar.

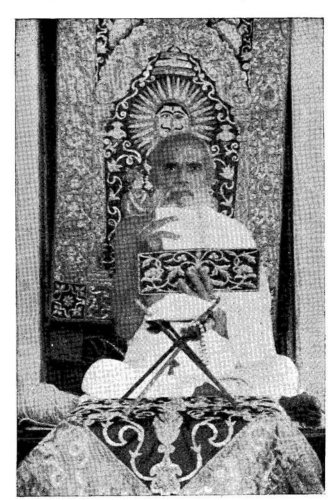
First Edition: 750 Copies
Price Rs. 40-00

Published by:

Khimchand Champshi Shah,
Ex-President, Shri Jain Atmanand Sabha,
Bhavnagar.



6, પૂજ્યધાદ સંધસ્થવિર અ. ભ. શ્રી વિજયસિહિસ્રીશ્વરજ મ. ના પટ્ટાલંકાર પૂ. પા. આ. શ્રી વિજયમેઘસૂરીશ્વરજ મ. ના શિષ્ય



પૂજ્ય ગુરુદેવ મુનિરાજશ્રી ભુવનવિજયજ મહારાજ

જન્મ : વિ. સં. ૧૯૫૧, શ્રાવણ વદિ ૫, માંડળ.

**દીક્ષા** : वि. सं. १८८८, क्रेंड विह ६, अमहावाह.

સ્વર્ગવાસ : વિ. સં. ૨૦૧૫, મહા સુદિ ૮, શંખેશરછ તીર્થ

॥ श्री सद्गुरुदेवाय नमः। श्री सद्गुरुः शरणम् ॥ पुरुषपाद अनन्तउपकारी गुरुदेव मुनिराजश्री १००८

# भुवनविजयजी महाराज !

बहुपुण्याश्रितं दत्त्वा दुर्रुमं नरजन्म मे। लालनां पालनां पुष्टिं कृत्वा चात्सम्यतस्तथा ॥ १ ॥ वितीय धर्मसंस्काराज्जमाश्च गृहस्थितौ । भवद्भिः सुपितृत्वेन सुबहुपकृतोऽस्म्यहम् ॥ २ ॥ तते। भवद्भिदी क्षित्वा भगवत्त्वागवतम नि । अहमप्युद्धृता मार्ग तमेवारोह्य पावनम् ॥ ३ ॥ शास्त्रोक्तपद्धत्या नानादेशविहारतः। ततः अचीकरन् भवन्ते। मां तीध यात्राः शुभावहाः ॥ ४ ॥ अनेकशासाध्ययनं मवद्भिः कारितोऽसम्यहम् । झानचारित्रसं स्कारैरुत्तमैर्वासितोऽस्मि च ॥ ५ ॥ ममात्मश्रेयसे नित्यं भवद्भिश्विन्तनं कृतम्। व्यापुताश्च ममोन्नत्यै सदा स्वाबिलशक्तयः ॥ ६ ॥ ममाविनयदे।पाश्र सदा श्रान्ता दयालुभिः । इत्यं भवदनन्तोषकारैरुपकृतोऽस्म्यहम् माक्षाध्वसस्यान्थ ! सुनीन्द्र ! हे गुरे। ! वचाऽतिगा वः खलु मय्युपक्रियाः।

#### असम्भवप्रत्युपकारसाधनाः

स्मृत्वाहमद्यापि भवामि गत्गदः ॥ ८ ॥ हे सत्पूरुष ! सर्व दश नसमाले चप्रमामासुरे। विख्यातो नयचक्रमित्यभिषया ग्रन्था महागौरवः । युष्मत्त्रेरणमार्ग दश नवलात् सम्पादितोऽयं मया कृत्वा दश नश्चास्रवोधममलं सम्पद्यतां श्रेयसे ॥ ९ ॥ —तत्रभवदन्तेवासी शिशुर्ज म्यूबिजयः

# \*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\***\***

अभारदर्शन

परम पूज्य आगमप्रभाकर श्रुतशोलवारिधि मुनिराज

स्व. पुण्यिविजयजी

महाराजशीना सदुपदेशथी गोरेगांव(मुंबई)ना

श्री जवाहरनगर जैन श्वेतांवर मृतिंयुजक संघ

श्री जवाहरनगर जैन श्वेतांवर मृतिंयुजक संघ

तरफथी आ ग्रंथ (द्वादशार नयचकम्-द्वितीये विभागः)ना प्रकाशन स्व

मदद अर्थे रु. ११०००) अगियार हजारनी आर्थिक सहाय अमने मर्व
आवी उदार सहाय माटे अमे ते श्री संघ अने तेमना ट्रस्टी साहेवाना अंतःकरण्य
आमार मानीअ छीजे.

श्री जैन आत्मानंद सभा-भाव प्रकाशन खर्चमां रु. ११०००) अगियार हजारनी आर्थिक सहाय अमने मळी छे. आबी उदार सहाथ माटे अमे ते श्री संघ अने तेमना ट्रस्टी साहेबाना अंतःकरणपूर्वक

श्री जैन आत्मानंद सभा-भावनगर.

\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*

# प्रकाशकनुं निवेदन

पूज्यपाद आचार्य महाराज श्रीमद् विजयसिद्धिस्रीश्वरजी दादाना पट्टालंकार प्ज्यपाद आचार्य महाराज श्रीमद् विजयसेघस्रीश्वरजी महाराजना शिष्य पूज्यपाद मुनिराजश्री भुवनिवजयजी महाराजना अंतेवासी अने जैन साहित्यना तेमज भारतीय समग्र दार्श निक् साहित्यना तलस्पर्शी ज्ञाता तथा पातानी अनुपम विद्वसावडे पूर्व तेमज पश्चिमना पौर्वात्य विद्याना विद्वानामां आगवुं स्थान घरावनार परम पूज्य मुनिराज श्री जंब्विजयजी महाराज संशोधित अने संपादित महातार्किक, शासनप्रभावक आचार्य प्रवर श्री मस्लवादिस्रीश्वरजी प्रणीत द्वादशारं नयस्त्रम् नामने। उच्च केटिने। दार्श निक लुप्तप्राय जेवे। आकर प्रथ प्रगट करवा अमे भाग्यशाली थया छीए, ते बाबतमां अमे गौरवनी लागणी अनुभवीए छीए.

आ प्रथमा मूळ वार अर छे तेना अकथी चार अर समावता पहेला भाग सं. २०२२मां अमे प्रसिद्ध कर्यो हता ते वस्तते पांचथी बार अर एकज भागमां समावी ते बीजा भाग रूपे जेम बने तेम जलदीथी प्रगट करवानी अमारी उमेद हती. पांचथी आठ अर छपाइ गया अने आठमा अर पूरे। थतां नवमा अर छापवानुं काम शरु थयुं. परंतु आठमा अरना छेल्ला पाना साथे नवमा अरना सात पानां छपायां पछी ते वसते अचानक अनिवार्य मुझ्केलीओ आवी पडी अने दिलगीरी साथे छापकाम मेाकुफ राखबुं पड्युं. मावी परिस्थितिमां जे चार अरे। छपाइ गया छे ते वधु बसत राखी न मूकतां तेना बीजो भाग तैयार करी विद्वानाना हाथमा मूकवा तेवा निर्णय लेवामां आव्योः ते प्रमाणे आ पांचथी आठ अर समावता बीजो भाग प्रसिद्ध करीण छीए. नवथी बार अर तथा अन्य उपयोगी परिशिष्टो समावता बीजो भाग प्रसिद्ध करीण छीए. नवथी बार अर तथा अन्य उपयोगी परिशिष्टो समावता जीजो भाग जलदीथी प्रगट करवानी अमारी उमेद छे नवमा अरनां जे सात पानां आ बीजा भागमां आपवामां आव्यां छे, ते फरीथी छापीने वाचकानी सुविधा खातर जीजा भागमां नवमे। अर पूरेपूरी आपवामां आवशे.

आ बीजा भागमां समाविष्ट अरोना परिशिष्टो वगेरे नवधी बार अरोना परिशिष्टो साथे जीजो भागमां आपवामां आवहो.

आ ग्रंथना प्रथम भागमां अंग्रेजीमां विद्वत्तापूर्ण प्रस्तावना जगतना एक उच्च केरिना दार्शिनक अने वियेना युनिवर्सिटीमां भारतीय दर्शनशास्त्रो तथा इरानियन तत्त्वज्ञाननी विद्याशाखाना अध्यक्ष विद्वान शेफेसर हो। अ. फाउवलनेरे लखी हती। आ बीजा भागनी प्रस्तावना एण तेओश्री पासे लखाववानी अमारी उमेद हती। एण गई साले दुर्भाग्ये तेमनुं शेकजनक अवसान थतां अमारी ते उमेद पूर्ण थई शकी नथी। अमे थ्री। हो। ए। फाउवलनेरनी अमारी तरफनी भली लागणीओने याद करी आ तके तेमना आमार मानीए छीए।

आवा धर्म अने संस्कृतिना पायाना ग्रंथा ए आपणा समाजनुं गौरव छे, अने तेमनुं प्रकाशन आपणा गौरवशाळी अस्तिस्य माटे आवश्यक छे. अमने कहेतां आनंद थाय छे के गोरेगांव (मुंबई)ना श्री जवाहरनगर जैन श्वेतांवर मूर्तिपूजक संघे रु. ११०००) अगिषार हजारनी उदार आर्थिक सहाय आपी आ बीजा भागतुं प्रकाशन सुलभ बनाव्युं छे पटलुं ज नहीं, पण तेमणे बीजा श्री संघेाने ज्ञानखातानी रकमोना सद्उपयोग केम करवा तेनुं सुंदर मार्गदर्शन आप्युं छे.

आ भागना मुख्य पाठनां पृ. ३७७ थी पृ. ७४४ सुधीनुं छापकाम मुंबईना सुप्रसिद्ध निर्णयसागर मुद्रणालये कर्यु छे अने बाकीनुं छापकाम भावनगरना आनंद प्रिन्टींग प्रेसे कर्युं छे

भावनगर

ता. १-२-१९७६

खीमचंद चांपशी शाह पम. प. श्री जैन आत्मानंद सभा

#### FOREWORD

It gives me great pleasure to bring out the Part II of the Dvadasaram. Nayacakram of Acarya Sri Mallavadi with the commentary of Sri Simhasuri by the grace of Arihanta and Gurudeva.

The Nayacakram contains twelve Aras i. e. modes of consideration. Of these the first four were published as Part I about nine years ago. At that time it was our intention to publish the remaining eight Aras in one volume as Part II. The Aras from five to eight were printed but then owing to some unforeseen difficulties the Aras from nine to twelve have not been printed as yet. However owing to the pressing demand for publishing the Book, we have decided to publish the Aras from five to eight now as Part II. We hope that the remaining four Aras will be printed and brought out as part III very soon.

The Fifth Ara considers both the Vidhi and Niyama i. e. Dravya and Kriya. The Vaiyakaranah follow this.

The Sixth Ara considers the Vidhi of both Vidhi and Niyama (i. e. Samanya and Visesa). The Vaisesikah follow this.

The Seventh Ara considers both the Vidhi and Niyama of both the Vidhi and Niyama. In this Ara old Vaisesika works which are not extant now-a-days, such as Vakya, Bhasya Tika by Prasastamati and Katandi Tika have been criticized at length. Also in this Ara, the meaning of the WORD is described according to the famous Buddhist Logician, Dinnaga, who is aptly called the Father of the Budhist Logic.

In the Eighth Ara, which is the longest of all the Aras, the doctrines of Bhartrhari, his teacher Vasurata, and Dinnaga and his commentators, have been fully repudiated.

At present almost all the works of Dinnaga have been lost in Sanskrta. But a few have been preserved in the Tibetan and Chinese translations. From the Tibetan translations many important portions have been restored into Sanskrta by me and are given in the foot-notes at the relevant places in this Ara.

This restoration of Tibetan portions into Sanskrta will be of great help, we hope, not only to the students of Nayacakram, but also to the students and scholars of many other Indian philosophies to understand the old Buddhist ideas.

The Eighth Ara considers the Niyama of both Vidhi and Niyama. With this Ara the second Nemi, containing the Aras from five to eight, is completed.

We are highly thankful to the late Professor Dr. Erich Frauwallner, the Head of the Department of Indian Philosophies at the University of Vienna, Austria (Europe), who described in a schoiarly manner the eontents of the first foti Aras in his introduction of the First Part of this work. We had also hoped that he would describe in the similar seholarly way the contents of this part also. But as, we are extremely sorry to say, he ezpired last year, we could not get his valvable introduction for this part.

We express our thanks to all those, who have helped us in preparing, printing and publishing this volume.

We are very much pleased that this work is being brought out in the 2501 st year from the Nirvana of Lord Mahavira.

1 pay homage at His Feet by this Flower.

15th Aug. 1975

Patri

(Kutch)

Muni Jambuvijaya

Disciple of Muniraja Śrī

Bhuvanavijayaji Maharaja

## ॥ ॐ हाँ अईं श्रीशङ्कोश्वरपार्थां नाथाय नमः ॥

आचार्यं महाराजश्रीमद्विजयसिद्धिस्रीश्वरजीपादपद्मेभ्ये। नमः । आचार्यं महाराजश्रीमद्विजयमेष्ठस्रीश्वरजीपादपद्मेभ्ये। नमः । सद्गुरुदेवमुनिराजश्रीभुवनविजयजीपादपद्मेभ्ये। नमः ।

# प्रास्ताविकं किञ्चित्

परमकृषालेः परमात्मनः सद्गुरुदेवस्य च कृषया न्यायागमानुसारिण्या वृत्त्या विभूषितस्य आचार्यंश्रीमञ्जवादिविरचितस्य द्वादशारस्य नयचऋस्य उभयम् ५ उभयविधिः ६ उभयोभयम् ७ उभयनियमः ८ इत्यरचतुष्ट्यात्मकोऽयं द्वितीया विभागो विदुषां पुरतः प्रकाश्यते ।

आदिममरचतुष्टयं बहेाः काळात् पूर्वं प्रकाशितम् । मध्यमिदमरचतुष्टयमि बहेाः काळात् प्रागेव मुद्रितम् , तथापि द्वितीयविभागे सम्पूर्णं नयचक्रम्-अवशिष्टानष्टावण्यरान् प्रकाशियतुमस्माकं समीहाऽऽसीत् , प्रथमे विभागे प्राक्तथनेऽपि तथैवास्माभिरावेदितम् . किन्तु विविद्येकारणवशादिन्तमस्यारचतुष्टयस्य मुद्रणमद्यावधि नैव सम्पन्नम् , अतो द्राघीयसा विळम्बेन मध्यमारचतुष्टयात्मक पव द्वितीया विभागः सम्प्रति प्रकृशिक्यते ।

नयचकस्य स्वरूपे, भगवतां प्रन्थकृतां मह्यादिस्रीणां वृत्तिकृतां सिंहस्रिगणिवादिक्षमा-भगणानां च विषये, पतद्ग्रन्थसम्पादनशैल्याश्च विषये यद् वक्तव्यं तत् प्रथमविभागे भाक्तथने विस्तरेणावेदितमेव । एतद्ग्रन्थसम्पादनाधारभूतानां हस्तिलेखितादर्शानां स्वरूपमपि तत्रैव विस्तरेण द्रष्टव्यम् । संक्षिप्तमेव किञ्चित् प्रास्ताविकमत्र लिख्यते ।

#### अरचतुष्यस्य विषयः

चतुर्थे'ऽरे 'सर्व' द्रव्यमात्रम् ' इति यदुक्तं तत् पश्चमेऽरे निरस्यते, 'न केवलं द्रव्यमेव भावः, क्रियाऽपि भावः, उभयारपि भवनाविशेषात्, यथा द्रव्यं भवति तथा क्रियापि भवति ' इति पश्चमेऽर उभयनयमतं वैयाकरणसिद्धान्तं मनसिकृत्य निरूपितं व्रन्थकृता । अयं नया नैगमवेशः।

षष्ठेऽरे उभयनयमतं निराकृत्य विधि-नियमयाः सामान्य-विशेषयाः विधिः वैशेषिकः मतानुसारेण वर्णितः । अयं नयो नैगमैकदेशः ।

इमे वह ब्रुव्यास्तिकनयाः । अतः वर्षं वण्णां पर्यं वास्तिकनयानां प्रारम्भः ।

तत्र सप्तमेऽरे वैशेषिकस्त्र-वाक्य-भाष्य-प्रशस्तमितटीका-कटन्दीटीकाद्यनुसारेण विस्तरेण वैशेषिकमतं निरूप्य उभयोभयनयेन निराकृतम् , उभयोविधि-नियमयोः सामान्य-विशेषयोः भवन-मभवनं चेत्युभयं वर्णितम् । बौद्धमतानुसारेण अपोहः शब्दार्थो वर्णितः। ऋनुसूत्रदेशोऽयं नयः।

सप्तमस्य उभयोभयनयस्य मतं निराकुर्वता अष्टमेन उभयनियमनयेन 'भाषाभावौ द्वाविष प्रधानौ, भाषः प्रधानं विशेष उपसर्जंनम्, विशेषः प्रधानं भाव उपसर्जनम्, उभयमुषसर्जंनम् दित चतुर्षु विकल्पेषु 'विशेषः प्रधानं भाव उपसर्जनम् दित स्वमतं विशेषः प्रधानं भाव उपसर्जनम् दित स्वमतं विशेषःम् । 'शब्दस्य कोऽर्थः' इति विचारणायां भर्वदेशेः भर्वद्वपुष्पाध्यायस्य वसुरातस्य च मतं नामग्राहं विस्तरेण चर्चितम् ।

ततः परं 'नाम-स्थापना-द्रव्य-भिन्नलिङ्गवाच्येष्टाकरणाद् भावयुक्तवाची शब्दः' इति सिद्धान्तितमनेन शब्दनयानुसारिणा नयेन दिङ्गागेन तद्दीकाकारैश्च बर्णिताऽन्यापेहः महता विस्तरेण उपन्यस्य निराह्नतः।

नयोऽयं राब्द्नयदेशः । विधिनियमयोर्गु णप्रधानभावेन नियमोऽत्र उपदर्श्यते । अस्मिश्च अष्टमेऽरेऽरचतुष्ट्यात्मको नयचकस्य द्वितीयो मार्गः समाप्यते ।

अष्टमेऽरे मह्नवादिस्रिक्ताः बौद्धाचार्यं दिङ्गागस्य मतं विस्तरेण चर्चितम् । दिङ्गागेन च प्रकरणशतं रचितमिति श्रूयते । प्रायः सर्वेऽपि तस्य प्रम्थाः संस्कृतभाषायां चिराद् विनष्टाः, तेषु केवलं कितपयानामेव प्रम्थानां मेाट [Tibetan] भाषायां चीनभाषायां चानुवादाः पुरातने काले विद्विताः समप्रति उपलभ्यन्ते । अष्टमेऽरे चर्चितं दिङ्गागमतं प्रमाणसमुख्याख्ये सवृत्तिके तदीये प्रम्थे भूयसांऽशेन विद्यत इति बात्वा देवगुरुकृपया भोटभाषामधीत्य दुर्लंभतमांश्च भोटभाषामयान् प्रम्थान् देशान्तरेभ्या लब्ध्वा भूयसा परिश्रमेण सम्पादिताऽस्या- एमोऽरः, माटप्रम्थेभ्यः संस्कृतभाषायां परिवर्तनं विधाय प्रमाणसमुच्चयस्य, तद्वृत्तः, जिनेन्द्रवृद्धिविर्विताया विशालामलवत्याश्च तद्दीकाया अनेकेंऽशाष्टिपण्यां तत्र तत्रोपन्यस्ता अस्मामिः ।

न केवलं जैनतर्कं ग्रन्थाध्येतृणां, बौद्ध-न्याय-वैशेषिक-मीमांसादिदशं नाध्येतृणामपि सङ्किपणोऽयमध्रमेऽशे नितान्तमुपये।गी भविष्यतीत्याशास्मद्धे ।

अवशिष्टमरचतुष्टयं शीव्रं मुद्रापित्वा प्रकाशियतुं प्रयत्यते, परमात्मनः कृपया तद्पि शीव्रं मुद्रितं प्रकाशितं च भवेत् ।

#### उपकारस्मरगम्

आगमप्रभावरैः स्व० मुनिराजश्री पुण्यविजयजी महोदयैरेतद्श्रम्थसम्पादने प्ररणया बहुविश्वदुर्लभसामग्रीप्रदानेन पतद्श्रम्थप्रकाशनन्यवस्थाविधानेन च महत् कार्यं विहितम्। स्व० परीख् फाउचाल्नर [Prof. Dr. Erich Frauwallner, Vienna, Austria, Europe]-पण्डितश्री वासुदेव विश्वनाथ गोखले [Poona]-पण्डित हिदेनोरी कितागावा [Prof. Dr. Hidenori Kitagawa, Nagoya University, Nagoya, Japan] इत्येमिविधभोद

प्रन्थप्रदानेन उपयोगिविविधस्चनाभिवां अत्र बहु साहायकं विहितम् । निर्णयसागर-मुद्रणालयस्य पण्डितः 'पं० नारायण राम आचार्यः' एभिश्च शास्त्रिमहोदयैरस्य मुद्रणादौ महता परिश्रमेण प्रभृतं प्रभृतं साहायकमनुष्टितम् ।

गुरुदेवस्तुतिरूपं क्षोक्रनवकं न्यायविद्यारदन्यायतीर्थस्व०मुनिराजश्री<u>न्यायविजयजी</u> महोदयः संस्कृते विरचितम् ।

पते सर्वे Sपि महानुभावा धन्यवादमह नित ।

#### गुरुदेवचरणेषु प्रणिपातः

सम्पूर्णस्वास्य प्रनथस्य संशोधने सम्पादने च प्राणरूपा सर्वरूपेण सहायकाश्च मम
गुरुदेवाः पिठ्वरणाश्च मुनिराजश्री१००८ भुवनविज्यजीमहाराजाः । परमपूज्यानां परमाराध्यानां
प्रातःसमरणीयानाममीषां गुरुदेवानां कृपचा साहाय्येनैव च कार्यमिदं सम्पन्नमिति भूयो भूयो
गुरुदेवानां चरणेषु प्रणिपातं करोमि ।

#### प्रभुप्जनम्

अनन्तोपकारिणः शासनपतेः परमाराध्यस्य श्रमणस्य भगवतो महावीरस्य चरणेषु अनन्तशो वन्दनापूर्वकं—२५०१ वीरनिर्वाणसंवत्सरे—ग्रन्थमिममं समर्पयन् परमं हर्षमनुभवामि।

वीरनिर्वाणसंबत् २५०१ विकमसंबत् २०३१ वैशाखग्रुक्टदशमी प्रसुश्री महाबीरस्वामिकेवटशानकस्याणकदिनम् मद्रे**धरतीर्थम् (कच्छ**) —इत्यावेदयति प्ज्यपादाचार्यं महाराजश्रीमद्विजयसिद्धि स्रोश्वरः पट्टशिष्य— प्ज्यपादाचार्यं महाराजश्रीमद्विजयमेघस्रीश्वरशिष्यः प्ज्यपादाचार्यं महाराजश्रीमद्विजयमेघस्रीश्वरशिष्यः पुज्यपादगुरुदेशमुनिराजश्रीभुवन्विज्ञयान्तेवासी

मुनिजम्बुवित्रयः

## ॥ ॐ हीँ अहँ भी शकेखेश्वरपार्श्वनाथाय नमः ॥

आचार्यं महाराजश्रीमद्विजयसिद्धिस्रीश्वरक्षीपादपद्मेभ्ये। नमः । आचार्यं महाराजश्रीमद्विजयमेयस्रीश्वरजीपादपद्मेभ्ये। नमः । सद्गुरुदेवसुनिराजश्रीभुवनविजयजीपादपद्मेभ्ये। नमः

# प्रास्ताविक

परम कृपालु जिनेश्वर परमातमा तथा सद्गुरुदेवनी कृपाथी आचार्य श्री मलवादिविरिचत द्वादशार नयचकना 'उभयम् ५, उभयविधिः ६, उभयोभयम् ७, उभयनियमः ८, आ चार अरना बनेला बीजो विभाग प्रकाशित करतां अमे अति आनंद अनुभवीप छीपः

प्रारंभना चार अरने। बनेले। प्रथम विभाग घणा समय पूर्वे प्रकाशित थई गये। छे. आ
मध्यम चार अर पण घणा समय पूर्वे छपाई गया हता. बीजा विभागमां संपूर्ण नयचकनेबाकी रहेला आठेय अरेने-प्रकाशित करवानी अमारी धारणा हती. प्रथम विभागनी
प्रस्तावनामां अमे आ बात जणाबी पण हती. छतां अनेक कारणेने लीधे छेला चार अर्जुं
मुद्रण हजु सुधी थई शक्युं नथी. पटले जेटलुं छपाई गयुं छे तेटलुं शीझ प्रकाशित
करवाना उदेशथी मात्र वचला चार अरने। बनेले। आ बीजा विभाग प्रकाशित करवामां आवे छे.

छेल्ला चार अरना शीध मुद्रण माटे अमारे। प्रयत्न चालू छे. देवगुरुनी कृपाथी ए पण शीघ मुद्रित-प्रकाशित थई वाचकाना हाथमां आवशे पवी अमे आशा राखीए छीए।

नयचकतुं स्वरूप केंचुं छे ते संबंधमां, मूल प्रंथकार आचार्य भगवान् मूल्लादी तथा टीकाकार सिहसूरिगणिवादि क्षमाश्रमणना संबंधमां तेमज आ श्रंथनी संपादनशैलीना सवंधमां प्रथम विभागनी प्रस्तावनामां अमे विस्तारथी जणाव्युं छे. आ संपादनमां आधारभूत मुख्य वे प्रति-पक आचार्यश्री धर्म मूर्तिस्रिजीए लखावेली प्रति तथा बीजी वाचकप्रवर उपाध्यायश्री बशोधिजयकी महाराजे बीजा अनेक मुनिवरेश साथे मळीने (पखवाडियामां ज १८००० क्षोक जेटली) लखेली प्रति-तथा उ० यशोविजय महाराजे लखेली प्रति उपरथी छखायेली प्रतिओने। परिचय प्रथम विभागनी प्रस्तावनामां विस्तारथी आपवामां आवेला छे। जिज्ञासुओने त्यां जोई लेवा विनंति छे।

#### ५ थी ८ अरोने। विषय

'द्रव्य ज परमार्थक्य छे' पत्नुं चतुर्थं अरतुं मन्तव्य छे. तेतुं खंडन करीने 'द्रव्य तथा क्रिया बंने स्वतंत्र रीते पदार्थं छे' आबुं उभयनयतुं मन्तव्य वैयाकरणोना विचारोने आधारे प्रथकारे पांचमा उभय अरमां वर्णंब्युं छे। आ उभय नय नैगमनयना पकदेश छे। छहा उभयविधि अरमां उभय नयनुं खंडन करीने वैशेषिक मतने अनुसारे उभयनो-विधि-नियमना सामान्य विशेषना उत्सर्ग-अपवादनो विधि स्वीकारणमां आध्या छे। आ विचारधारानुं मूळ आगमप्रंथामां क्यां मळे छे ते जणावतां जीवाजीवाभिगमसूत्रना एक पाठ अरना अंतमां उध्धृत करवामां आब्या छे।

आ नय नैगमने। मेद छे। प्रारंभना छ अरो द्रव्यास्तिक होवाथी छ द्रव्यास्तिक नयातुं वर्णन अहीं पुरुं थाय छे। हवे पछी पर्यायास्तिक नयना छ अर शह थाय छे।

सातमा अरमां वैशेषिकसूत्र, ते उपर जुं वाक्य, ते उपर भाष्य, ते उपर प्रशस्तमित्य रचेली टीका तथा वैशेषिकसूत्र उपर रचायेली कटन्दी नामनी टीकानुं विस्तारधी खडन करीने 'विधि-नियमना सामान्य-विशेषनो भाव तथा अभाव बंने छे' आ रीते सातमा उभयोभय नये पोताना मतनी स्थापना करी छे। वैशेषिकसूत्र उपरमी बाक्य आदि व्याख्याओ सेंकडो वर्षांधी 'नामशेष थई गई छे, तथी नयचक्रमां आवता उल्लेखा श्रैतिहासिक दृष्टिए घणा ज महत्त्वना छे। वैशेषिकसूत्र उपरना रावणभाष्यनुं वीजुं नाम कटंदी छे पम पण केटलाकनुं मानवुं छे।

आ नय ऋजुसूत्रनो मेद छे अने तेना मते अन्यापाह शब्दार्थ छे।

आठमा उभयनियम अरमां 'विधि गौण छे, नियम मुख्य छे ' आ रीते उभयने।-विधि नियमने। नियम स्वीकारवामां आब्ये। छे। अने सातमा अरनुं विस्तारथी खंडन करवामां आब्युं छे।

नाम, स्थापनाः द्रव्य आदि समर्थ न होवाथी ' शब्द माववाची छे ' एम शब्दनयमे अनुसारे जणावेलुं छे !

श्चार्थनी चर्चामां भर्त्रहिर अने तेना उपाध्याय (अध्यापक गुरु) वसुरातनो ते नाम पूर्वक करेला उल्लेख तथा तेना मतनी विस्तारथी चर्चा श्रैतिहासिक दृष्टिश्रे खास ध्यान खेंचे छे।

दिक्रनाग तथा तेना ग्रंथना टीकाकारोप वर्णवेला 'अन्यापोह 'शब्दार्थना खंडन-मंडनमां आ अरना घणा मोटा भाग रोकापला छे। नयबक्रना वधा अरोमां आ सीथी माटो अर छे। आ आठमा अर शब्दनयना भेद छे ते पूरा थाय पटले उभय नयना भेदाे पूर्ण थाय छे तथा नक्षकक्रेना ५ थी ८ अरना वनेला बीजो मार्ग (नेमि) पण पूर्ण थाय छे।

आठमा अरमां बौद्धाचार्य दिङ्गागना मत अन्यापोह विषे घणा ज विस्तारथी चर्चा छे। दिङ्गागे नाना-मेाटा से। प्रकरणप्रंथे। रचेला हता थेवी अनुश्रुति छे। तेमांना लगभग वधा ज ग्रंथे। संस्कृतमां अत्यारे नष्ट थई गया छे। के।ईक के।ईक ग्रंथे।नां टिबेटन तथा चीनी भाषामां से कहे। वर्षो पूर्वे थयेला अनुवादी मळे छे। आठमा अरमां आ. श्रीमल्लवादीप जे चर्चा करेली छे ते प्रमाणसमुखय नामना दिङ्गागना ग्रंथमां मळे छे एवं अमारा जाणवामां

१. जुओ पृ. ४९८ टि. ११, पृ. ५१२ टि. ७ वगेरे ।

आल्युं, प्रमाणसमुच्चय प बौद्धाचार्य दिङ्गागेना सौथी महत्त्वना सार्फ्रीही दार्शनिक प्रंथ गणाय छे। प्रमाणसमुच्चय उपर दिङ्गागे स्वापन्न वृत्ति लखेली छे, ते वधा उपर जिनेन्द्रबुद्धिप विद्यालामलवती नामनी मोटी टीका लखेली छे, आ बधानां लगभग सातसी-आठसी वर्षी पूर्वे थयेलां टिबेटन भाषांतरे। (टिबेटने 'भोट' देश कहेवामां आवे छे, पटले मोट भाषांतरो ) मले छे। तेथी टिबेटन भाषाना देव गुरुनी परम रुपाथी अभ्यास करीने, टिबेटन भाषाना अत्यंत दुर्लभ ते ते ग्रंथोने अमेरिका, इंग्लेन्ड युरोप तथा जापानमांथी माइकोफिल्म-फेटा आहि क्षे मेल्रजीने, ते ते टिबेटन भागोना संस्कृतमां अनुवाद करीने नयचक्रना आठमा अरने विशद करवा अमे प्रयत्न कथीं छे, ते ते टिबेटन अशिनो संस्कृतमां करेला अमारे। अनुवाद आठमा अरमां 'टिप्पणामां ते ते स्थले स्थले आपेला छे के जेथी नयचक्रना ते ते अशि शुद्ध अने स्पष्ट रीते समजी शकाय । मात्र जैन दर्शनशास्त्रना अभ्यासीओने ज नहि, परंतु बौद्ध, न्याय, वैशेषिक, मीमांसा आदि दर्शनाना प्राचीन प्रंथाना अध्ययनमां के ज्यां ते बौद्धसिद्धांतनी चर्चा आवे छे त्यां आ आठमा अर अने तेनां टिप्पणो घणां उपयोगी थशे पत्री अमने श्रद्धा छे।।

आगमप्रभाकर स्व. मुनिराजश्री पुण्यविजयजी महाराजे आ ग्रंथना संपादन माटे प्रेरणा करीने, तेमज संपादन उपयोगी विविध दुर्जंभ सामग्री पूरी पाडीने तथा आ ग्रंथना प्रकाशन अंगेनी वधी व्यवस्था करीने घणी ज महत्त्वनी कामगीरी करी छे। खरेखर आ ग्रंथनुं संशोधन, संपादन अने प्रकाशन पमने आभारी छे।

वियेनानी युनिवर्सीटिना प्राध्यापक महान् दर्शनशास्त्री स्व. डॉ. परीखू फाउवालनर [Prof. Dr. Erich Frauwallner, Vienna University, Vienna, Europe], प्राध्यापक श्री वासुदेव विश्वनाथ गोखले [पुना], प्राध्यापक हिरेनारी कितागावा [Prof. Dr. Hidenori Kitagawa, Nagoya University, Nagoya, Japan]-आ महानुमावीप टिवेटन प्रथा अगे विविध स्चना द्वारा अथवा टिवेटन प्रथा मने मेळवी आपवामां घणी ज सहाय करेली है।

निर्णयसागर मुद्रणालयना पंडित शास्त्रीजी श्री नारायण राम आचाये आ प्रंथना अत्यंत जटिल मुद्रणमां खूब ज सहाय घणा प्रेम अने घणी ज काळजीथी करी छे।

१. पृ. ६०७–६०९, ६१४, ६१७, ६२९–६३३, ६३८–६४०, ६५०–६५१, ६६३, ६८३– ६८५, ७०१, ७२४-७२९ ।

१. विषयानुक्रममां कंईक विस्तारथी आ बात जणावेली छे, जेथी ते ते विशिष्ट स्थाना शोधवामां अभ्यासीओने सरलता रहे ।

गुरुस्तुतिनां ९ स्ठोकाेेेनुं संस्कृतमां सुंद्र आयाेजन न्यायिक्शारद न्यायतीर्थ स्व॰ मुनिराकश्री न्यायिकवां महाराजे करी आपेछुं छे ।

आना प्रकाशनमां जैन आत्मानंद सभाना प्रमुख <u>शाह खीमचंदभाई चांपशीभाई</u> तथा अन्य कार्यंवाहकाक्षे घणे। घणे। रस लीघेला छे ।

आ प्रंथना संशोधन तथा सम्पादनमां प्राणरूप अने सव रीते सहायक पूज्यपाद मुनिराजश्री १००८ भुवनिवजयजी महाराज छे के जेओ मारी पूर्वावस्थाना परमपूज्य पिताश्री तथा अत्यारे श्रमण अवस्थामां मारा तारक गुरुदेवश्री छे। परम पूज्य गुरुदेवश्रीना शृंखेश्वरजी तीर्थमां (विक्रम सं. २०१५, माह सुदि ८ में ) स्वर्गवास थया त्यां सुधी पृष् ५२२ सुधी आ ग्रंथ छपाई गया हता, संपूर्ण ग्रंथनुं संशोधन अने संपादन तो तेथी पण घणा समय पूर्व थई गयुं हतुं। आ ग्रंथना संशोधन, संपादन अने मुद्रण समय तेओश्रीप जे चिता अने परिश्रमा कर्या छे तेनुं वर्णन शब्दा द्वारा माराथी थई शके तेम ज नथी। आ बधा ग्रसंगानुं स्मरण करतां गुरु परमात्माना चरणोमां हृद्य ग्रिणपातपूर्वक सुकी जाय छे।

अनंत उपकारी शासनपति परमाराध्य चरम तीर्थं कर <u>श्रमण भगवान श्री महावीरप्रभुना</u> करकमलमां प्रभुकृपाथी ज तैयार थयेला आ प्रथतुं — वीरनिर्वाणसंवत् २५०१ मां — समर्पण करीने अने प रीते प्रभुपूजन करीने अत्यंत आनंद अनुभवुं छुं।

#### ---निवेदक

वीरनिर्वाणसंवत् २५०१ विकमसंवत् २०३१ ज्येष्ठ कृष्ण षष्ठी, जेठ वदि ६ पत्री (कच्छ) पूज्यपादाचार्यं महाराजश्रीमद्धिजयसिद्धिस्रीश्वरपट्टिस्य-पूज्यपादाचार्यं महाराजश्रीमद्विजयमेघस्रीश्वरक्षित्य-पूज्यपादगुरुदेवमुनिराजश्रीग्रुवनदिजशन्तेवासी ग्रुनि जम्बृविजय



# न्यायागमानुसारिण्या वृत्त्यालङ्कृतस्य सटिप्पणस्य नयचक्रद्वितीयविभागस्य विषयानुक्रमः

| विषयः                                                         | <b>पृष्ठ</b> म्  | विषयः                                | पृष्ठम्                  |
|---------------------------------------------------------------|------------------|--------------------------------------|--------------------------|
| ० ५ पश्चम उमयारः ०                                            | ३७७–४१५          | <b>प</b> त अस्यभिहितकियालक्षणखण्डनम् | ४११-४१ <b>४</b>          |
| पकान्तेन द्रव्यमेव न भावः,                                    |                  | उभयनये पदार्थादिनिरुपणम्             | <b>४१५</b>               |
| किन्तु द्रव्यं क्रिया चोभयं                                   |                  | ० ६ उभयविष्यरः ०                     | ४१६–४५४                  |
| भाव इति प्रतिपादनम्                                           | ३७७-३७९          | द्रव्य-क्रियाद्वयखण्डनम्             | <b>४१६</b> –४ <b>१</b> ७ |
| द्रव्य-क्रियैकान्तवादनिरसनम्                                  | ३८०–३८२          | उत्पाद-विनाशैकाधिकरण्ये दोषाः        | <b>४१८</b> -४२३          |
| द्रव्य-क्रियोभयार्थप्रतिपादनम्                                | ३८२-३८४          | उत्पाद-स्थित्यैकाधिकरण्ये दोषाः      |                          |
| द्रव्य-क्रिययोभिन्नत्वसाधनम्                                  | ३८५–३८७          | उत्पाद-विनाश-स्थितीनामैकाधि-         |                          |
| द्रव्यस्य श्रेकाल्यम्                                         | <b>३८७</b> –३८८  | करण्ये दोषाः                         | <b>४२७-</b> ४२९          |
| नित्यस्य द्विविधत्वम्                                         | ३८८-३८९          | , _                                  | ४३०-४३४                  |
| सर्व स्य द्रव्य-कियोभयात्मकत्व                                | म् ३९०-३९२       | कारणकार्यं नानात्वम्                 |                          |
| क्रियानित्यत्वे भेद्झान−                                      |                  | सस्कार्यं वादिकृताक्षेपनिरसनम्       | <b>४३</b> ५              |
| व्यवहारापपादनम्                                               | ३९३-३९४          | सर्व वादनाथानेकान्तवादाश्रयणम्       | <b>४३६</b>               |
| द्रव्य कियामिधाने आनर्षक्य-                                   |                  | विधि नियमविधिस्वरूपम्                | <i>ध३७</i>               |
| पौनस्क्त्यपरिहारः                                             | <b>३१५-३</b> ९९  | वैयाकरणाभिमतद्रव्य-क्रियानिरास       |                          |
| [प्रत्यन्तरापेक्षयात्यन्तं ब्यवस्थि                           | _                | उभयविधिमतनिरूपणम्                    | ४४३–४४६                  |
| भा॰ प्रती पाठः                                                | <br>३९७-३९९]     | उभयविधिनये शब्दार्थ-वाक्यार्थी       |                          |
| भाग प्रता पाठः<br>भवनस्य द्रव्यक्रियारूपत्वाभिघा              | _                | [बाक्यपदीये पदार्थस्वरूपम्-टि॰]      | ४४६-४४८                  |
| भवनस्य द्रश्याभयाकपत्यास्यः<br>प्रवृत्तिसामान्यस्य कियात्वसाध |                  | [बाक्यपदीयेऽ <b>ष्टी</b> वाक्य-      |                          |
| मालवनगरे सप्त वर्षंशतानि अ                                    |                  | विकल्पाः-टि॰]                        | <b>୪୪</b> ८ ୪ <b>୪</b> ୧ |
| स्यैव घटस्य प्रदर्शनम्                                        | <br>४०१-४०२      | पतन्नयनिर्गं <b>मस्</b> त्रम्        | ४५०-४५३                  |
| गतिनिवृत्तेर्भावत्वोपपादनम्                                   | ४•२-४•५          | षण्णां नयामां द्रव्यास्तिकमेदत्वम्   | <b>ક</b> પ્ક             |
|                                                               | 000              | ० ७ सप्तम उभयोगयारः ०                | •                        |
| खपुष्पाद्यसत्तावाचिशव्दानां<br>                               | Unta_Un €        |                                      | , , ,                    |
| भावार्थत्वम्                                                  | ४०५-४०६          | पर्यायास्तिकनयेन पूर्वनयदृषण-        | • 25.6-                  |
| प्रवृत्तिसामान्यस्य कियात्वम्                                 | &• <b>७-</b> ४०८ | प्रारम्भः                            | <b>४</b> ५५              |
| द्रव्यक्रिययोरन्यत्वम्                                        | <b>%•</b> ९-४१०  | सत्तासमवायनिराकरणम्                  | ४५६-४५७                  |

## विषयानुक्रमः

| विषयः                                            | पृष्ठम्              | विषयः                                 | पृष्ठम्                  |
|--------------------------------------------------|----------------------|---------------------------------------|--------------------------|
| वैशेषिकस्त्रस्य कटन्यां टीकायां                  | <del>;</del>         | सत्तानिराकरणम्                        | ५२०-५६३                  |
| निर्दिष्टस्य पूर्वंपक्षस्य समर्थनम्              |                      | द्रव्यादीनां स्वतः सत्त्वम्           | ५२३                      |
| प्रशस्तमतिमतखण्डनम्                              | 8£0-830              | समवायस्यैकत्वे दोषप्रदर्शनम्          | ५२३–५२७                  |
| मालवनगरे सप्तसु वर्षशतेष्वपि                     | ī                    | (प्रशस्तपादभाष्य-त्त्वसं प्रह−        |                          |
| व्यतीतेषु स एव घटो वर्तत इति                     |                      | पञ्जिकान्तर्गंतः समवायः               |                          |
| वर्णनम् ]                                        | ४६८                  | विचारः∹टि०]                           | <i>५</i> ၃੪–५ <b>२</b> ५ |
| सत्तासमवायनिराकरणम्                              | <i>৬७१৬७३</i>        | प्रशस्तमतिमतखण्ड <b>न</b> म्          | ५२८-५३४                  |
| सत्ताया असत्सत्करत्व-सत्सत्कर-                   | -                    | समवायनिरासः                           | ५३५                      |
| त्वयोनि रासः                                     | ४७३–४८७              | उभयोभयनयस्वरूपम्                      | ५३६                      |
| सत्तायाः सदसत्सत्करत्वनिरासः                     | <b>४८७</b>           | वस्तुनो भावाभावात्मकत्वम्             | ५३६-५३८                  |
| सदसदैकात्म्योपपादनम्                             | ४८७-४९०              | भावाभावान्यतरैकान्तवादनिरासः          | ५३९                      |
| वैशेषिकेण स्याद्वादे दूषणाभिधानम्                | ( ४९०–४९१            | परस्परावबद्धभावाभावत्वसाधनम्          | ५४०–५४३                  |
| स्याद्वादे दूषणपरिद्वारः                         | ४९१–४९५              | लोकवादे क्रियाऽभावप्रदर्श <b>न</b> म् | ५४४–५४६                  |
| वैशेषिकसूत्रस्य टीकायां प्रशस्त-                 |                      | अन्यापोहः शन्दार्थः                   | 480                      |
| मतौ निर्दिष्टानां स्याद्वाददोषाणां               |                      | —बोद्धाचार्यं द्विंश्नागमतस्योल्लेखः  |                          |
| परिहारः                                          | ४९५-४९८              | [द्विं्नागमतस्य विस्तरेण              |                          |
| <b>क्</b> टन्दीकारविद्विताक्षेपनिरासः            | ४९८-५०३              | निदे <sup>°</sup> दाः दि०]            | 489-48C                  |
| प्राग् निष्पत्तेरसत्कार्यं वादनिरा <del>सः</del> | <b>ૡ૦૪</b> ५૦૭       | प्रतिभावाक्यार्थः                     | <b>486-489</b>           |
| निष्ठा-सम्बन्धयोरेककालत्वादिति                   |                      | ऋजुस्वदेशत्वात् पर्यायास्तिकत्वम्     | ५४९                      |
| वाक्ये दोषाः                                     | ५०८-५१२              | पर्यायास्तिकशब्दार्थः                 | ५५०                      |
| वैशेषिकस्त्रस्य वाक्यस्य भाष्यस्य                | Ī                    | आर्षे निबन्धनम्                       | ५५०-५५१                  |
| प्रशस्तमतिरचितटीकाया उल्लेखः                     | <i>५१२–५</i> १३      | ०८ अष्टम उमयनियमारः ० ५               | ,५३–७३७                  |
| प्रशस्तमतिमतखण्डन <b>म्</b>                      | <b>५१</b> ८-५१५      | पूर्व नयमतदूषणम्                      | <i>cid3-ddd</i>          |
| वैशेषिकसूत्र-दाक्य-माध्य-                        |                      | स्वसम्मतोभयनियममतवर्णनम्              | ५५६                      |
|                                                  |                      | नामद्रव्यार्थं भवनवादिनः पूर्व पक्षः  | ५५७–५६०                  |
| प्रदास्तमतिदीकाकृतां मतस्य                       | 1.50 1.50            | नामद्रव्यार्थं नयमतम्                 | ५६०-५६ <b>६</b>          |
| निरासः                                           | ५१६–५१७<br>५१६ - ५१७ | नामद्रव्यार्थं नयनिरासः               | d\$10-d126               |
| वैशेषिकमतखण्डन <b>म्</b>                         | <i>५१८-५१९</i>       | [ वैयाकरणमतस्रण्डनम् ]                |                          |

| विषयः                                        | <b>गृष्ठम्</b> | विषयः                                 | <b>પૃષ્ઠમ</b> ્                |
|----------------------------------------------|----------------|---------------------------------------|--------------------------------|
| <b>ळिङ्गाद्यमेदे तन्त्रार्थसंत्रहोल्लेखः</b> | ५७६            | भोटभाषानुवादानुसारेण संस्कृते         | •                              |
| पकशब्दस्यानेकाथं त्वे उदाहरणत्वे             | न              | परिवर्ति ताः कतिपया अंशाः             |                                |
| ' वाग्-दिग्-भू-रिम-वर्जे <b>षु</b> पस्व      | <b>क्षे</b> -  | —तत्सम्बद्धाश्च केचिद्नये             |                                |
| स्वर्गवारिषु । दशस्वर्थेषु मेघार्व           | Ì              | पाठाः —दि० ]                          | ६०७–६०९,                       |
| गोशब्दमुपधारयेत् ॥ ' इति क्शेक               | <b>?</b>       |                                       | ६११–६१४,                       |
| <del>स्</del> योपन्यासः                      | ५७६            |                                       | ६१७-६१८,                       |
| बाक्यपदीयानुसारेणाभिजल्प <del>स</del> ्य     |                | <b>६</b> २३                           | -६२९-६३ <b>४</b> ,             |
| शब्दार्थं त्ववर्णनम्                         | 460-468        |                                       | -६४०, ६५०,                     |
| भर्त हरेः, मर्त् हर्यु पाञ्यायस्य            |                |                                       | , ६६३, ६६५,                    |
| वसुरातस्य च मतम्                             | ५८१–५८३        | <b>६७८</b> -                          | -६८०,६८३–                      |
| भृतु हरि मतनिरासः                            | ५८३–५९४        |                                       | , ७०१–७०२,                     |
| [आचार्य सिद्धसेनवचनोद्धरणम्                  | ] ५८८          | ७२४                                   | -७२९, ७३१,<br>७३३ <i>-</i> ७३४ |
| भर्तः हर्यु पाध्यायस्य वसुरातस्य             |                | दिक्नागयचसा आप्तमीमांसाया-            |                                |
| मते दोषोपदर्शनम्                             | ष्ठ्ष          | ₹तुलना-टि०]                           | ६१५                            |
| शब्दनयस्य मतम्                               | ५९६            | दिश्रनागरचित ग्रन्थस्योपरि            | ,                              |
| आचार <sup>६</sup> तिद्वसेनस्य सम्मति-        |                | भाष्यस्य टीकायाश्चोत्लेखः             | ६१८, ६२८                       |
| प्रकरणान्तर्गंतगाथाया उद्धरणम्               | ५९ <b>६</b>    | दि≆नागरचितत्रन्थस्य टीका <sup>.</sup> | ५१८, ५५८                       |
| स्थापनाद्रव्यार्थं नयस्वरूपम्                | ५९६–६०२        | <u>_</u>                              |                                |
| दान्दनयानुखारेण भावनिक्षेपवर्णन              | म् ६०२-६०४     | काराणामुल्लेखः                        | ६२१                            |
| द्मब्द्नयानुसारेण असत्योपाधि                 |                | 'सामान्यपरीक्षा'कारस्य उल्लेखः        | ६२८                            |
| सत्यस्य शन्दार्थंत्ववर्णं नम्                | ६०४–६०५        | सटीका दिङ्नागस्य ग्रम्थः              | ६५२-६५३                        |
| बौद्धाचार्यं दिङ्नागप्रभीतस्य                |                | भा० प्रतावेच विद्यमानी                |                                |
| अन्यापोहवादस्य निरासः ६                      | ०६-७३५         | विशिष्टः पाठः                         | <b>६</b> ६०-६६१                |
| [द्र्यनागविरचितस्य सवृत्तिकस                 | य              | दिङ्गागरचितप्रन्थस्य टीकात            |                                |
| प्रमाणसमुचयस्य जिनेन्द्रबुद्धिः              |                | उद्धृतः पाठः                          | ६६२                            |
| विरचितायास्तद्दीकाया द्वितीय-                |                | भा० पा० प्रत्यारत्वन्तं व्यवः         |                                |
| तृतीय-पश्चम परिच्छेदानां                     |                | रियतः पाठः                            | 888                            |

### विषयानुक्रमः

| विषयः                          | पृष्ठम् | विपयः                                  | पृष्ठम्    |
|--------------------------------|---------|----------------------------------------|------------|
| सभाष्याद् दिश्रनागरचितप्रन्थाः |         | संघातः शब्दार्थः, पदसमूद्दो            |            |
| दुद्धृतः पाठः                  | ६७८     | वाक्यम्                                | ७३६        |
| द्यदिविधिकारस्योल्लेखः         | ६८०     | शन्दनयैकदेशस्वात् पर्यंवास्तिः         |            |
| दिश्न-वसुवन्धु-बुद्ध-काषिल-    |         | कत्वम्                                 | ७३७        |
| तन्त्राणामुल्लेखः 🕙            | ६९०     | उभयनियमनयस्य आर्षः                     |            |
| दिङ्नागरचितप्रन्थस्य भाष्यात्  |         | निग <sup>°</sup> मवा <del>क</del> ्यम् | <i>তইত</i> |
| टीकायास्त्रोद्धृतः पाडः        | ७१८     |                                        |            |

# नयचेके वृत्तौ वा पश्चम-षष्ठ-सप्तमा-ऽष्टमारेषु ल्लिखितानां वाद-वादि-ग्रन्थ-ग्रन्थकुन्नाम्नां सूचिः

|                                  | •               | 10/1                                   |             |
|----------------------------------|-----------------|----------------------------------------|-------------|
| अक्षपाद                          | ६६७             | भर्त हिर                               | ५८१, ५९४    |
| अनेकोन्तवादी                     | ५०१             | भर्तः हर्यु पाध्याय वसुरात             | ५८१, ५९५    |
| आचार्यसिद्धसेन ५८८,              | ५९६             | भाष्य (दिॐ्नागरचितग्रन्थस्य)           | ६२८, ६७८,   |
| आन्यापेाहिक ६८०,                 | ६८३             |                                        | ६९०, ७१८    |
| आर्ह्त                           | ६९८             | भाष्य (वैशेषिकसूत्रस्य)                | ५१२, ५१३,   |
| कटन्दी टीका                      |                 |                                        | ५१६, ५१७    |
| (वैशेषिकस्त्रस्य) ४५८, ४९८,      | ४९९             | भाष्यकार (पाणिनीयन्याकरणस्य            | ।) ४१२      |
| कापिलतन्त्र                      | ६९०             | भाष्य ( ,, )                           | 390         |
| गौतम रन्द्रभूति गणधर             | ५५१             | ਰਜੋਵਾਮ                                 | ६९०         |
| जैन                              | ४९७             | वाक्य (वैशेषिकस्त्रव्याख्या)           | ५१२, ५१३,   |
| जैनेन्द्र ५९०,                   | ६९८             |                                        | 488, 480    |
| टीका (दिङ्गागरचितप्रम्थस्य) ६१८, |                 | वादविधिकार                             | \$<0        |
| ६३२,                             |                 | 10 - 10                                | . ३८९, ४५९, |
| ^                                | ६२१             |                                        | , ४९७, ५०४, |
|                                  | ५१७             | أرره                                   | ५३५         |
|                                  | ५७९             | व्याकरण                                |             |
| ~ ~                              | ६९०             | साङ्ख                                  | ५८०<br>४९५  |
|                                  | ७३७             | ा-ख- <sup>-</sup><br>सामान्यपरीक्षाकार | -           |
| •                                | ४५०             | सिद्धार्थं सुत्मत                      | ६२८         |
| मचस्तमति ४६१, ४९२, ५१२,          |                 | सूत्रकार (वैशेषिक)                     | ४९०         |
|                                  | <del>४९</del> ५ | सेदार्थीय                              | ५१६         |
|                                  | <b>६९१</b>      |                                        | ४९०         |
| बुद्ध<br>बोधिस <del>स्</del> व   |                 | स्याद्राद                              | ५०२         |
| A11 A(1) 14                      | 545             |                                        |             |



## नयचऋद्वितीयविभागस्य शुद्धिपत्रकम्

| पृ०                 | पं० | मुद्भितम्                | गुद्धम्                | वृ०                | ψo | मुद्रितम्                  | शुद्धम्                    |
|---------------------|-----|--------------------------|------------------------|--------------------|----|----------------------------|----------------------------|
| ३९१                 | १७  | <sup>२</sup> यदात्मा−    | <sup>२</sup> यदात्मा   | *1                 | २६ | श्राना°                    | विज्ञाना <sup>°</sup>      |
| 800                 | Şо  | <b>२९२</b> -२            | २९३−१                  | 15                 | २७ | न्निग <sup>°</sup> ता(तोऽ) | निःसृत्ये।ऽ                |
| ४०८                 | १५  | ³आवनि∙                   | <sup>3</sup> आवनि० ७५५ | ध३२                | २८ | पं० १                      | पं० २                      |
| ४०८                 | ३०  | २२२                      | <b>७</b> ९५५           | ४३५                | २१ | घटादेः                     | घटादेन                     |
| ४०८                 | ३०  | २२३                      | <b>७५</b> ६            | ४३७                | २९ | हर्यतां                    | दृश्यतां पृ० २७१           |
| <b>अ</b> १५         | ۷   | आख्यात                   | ''आख्यात'              |                    |    |                            | पं० १४                     |
|                     |     | साब्ययकारक               | साब्ययकारक-            | 886                | १५ | वाचकर                      | वाचकरवं                    |
|                     |     | वाक्यमे³कमिति            | [ विशेषणं ]            | 59                 | २१ | लक्षण <b>व</b> ं           | लक्षण-                     |
|                     |     | वाक्यम् ,                | वाक्यमेक³तिङ्''        | યુષ્ધ              | ૮  | ब्रमः                      | ब्रूम:                     |
|                     |     | . [                      | पा० वा० २।१।           | "                  | २० | २ एं० ९॥                   | ર #                        |
|                     |     |                          | १।] इति                | ४५६                | C  | <sup>° ¹</sup> श्रयन्त्वा° | <sup>° ¹</sup> श्रयन्त्या° |
|                     |     |                          | धाक्यम् ।              | 19                 | ۷  | <sup>२</sup> ताकिङ्करत्व   | <sup>२</sup> तार्किकत्व    |
| <b>४१</b> ६         | १७  | <sup>७</sup> द्रव्यस्यैव | <sup>°</sup> द्रव्यस्य | "                  | २७ | भा०। (परमत-                | भाष्। °किंकरस्वं           |
| <b>ध</b> १६         | રૂષ | वेदा <sup>°</sup> य०।    | वेदा <sup>°</sup> भाषा |                    |    | किङ्गरत्वं ? )॥            | यव ॥                       |
| <b>કર</b> ૮         | 38  | अष्टमारे ।               | अष्टमारे पृ०           | <b>४६१</b>         | १७ | °मतिना                     | °म <sup>६</sup> तिना       |
| ,                   |     |                          | ६६६–६६७।               | ४६२                | 4  | चेत् ,                     | चेत् ,                     |
| કરે                 | २१  | ९।२।१।                   | ६।२११।                 | ४६४                | १७ | 'असत्¹                     | 'असत्'                     |
| <b>3</b> 1          | २३  | ९।२।२।                   | ६।२।२।                 | <del>ક્</del> ષ્ટ્ | २६ | सम्बन्धः                   | सम्बन्धः ।                 |
| . 22<br>. <b>22</b> | રક  | वासोऽ                    | वास्रो नियम•           | ५१६                | 4  | १                          | २                          |
| . **                |     |                          | पूर्वाऽ                | . 31               | ţo | 3                          | À                          |

#### शुद्धिपत्रकम्

| कि त्० | मुद्रितम्                  | गुद्धम्                                                 | ãо          | यं.०           | सुद्रितम्                                     | शुक्रम्                                   |
|--------|----------------------------|---------------------------------------------------------|-------------|----------------|-----------------------------------------------|-------------------------------------------|
| ,, ११  | ३                          | ષ્ઠ                                                     |             |                |                                               | दशस्वये पु                                |
| ,, ২ং  | १ प्रशस्तमते ।<br>रभिषाय इ |                                                         |             |                |                                               | मेघावी गोशब्दः<br>मुपधारयेत्॥             |
|        | भावः॥                      |                                                         | ६०६         | ३२             | °दोप्यऽत्रा°                                  | °दोऽप्यन्ना°                              |
| ५१७ १  | ¹प्राशस्त°                 | ∗प्रादा₹त°                                              | <b>७</b> ०३ | १८             | ³उक्त <sup>•</sup> च                          | ³आह च                                     |
| ,, ২ঙ  | १                          | ∗प्रश <del>स्</del> तमते-                               | 12          | २६             | °पात्रो°                                      | °मात्रो°                                  |
|        |                            | रभिष्राय इति                                            | ६१९         | ३२             | ११                                            | १२                                        |
|        | r .                        | भावः॥ १                                                 | ६२०         | १९             | स्थाणु°                                       | स्थाणु (ऊर्ध्वं?)                         |
| ५४८ ११ | -                          | वाक्या°                                                 | ६३२         | 38             | स्थाणु°                                       | स्थाणु(ऊर्ध्व?)°                          |
| ५७३ १२ |                            | का <i>ल</i> ∙<br>                                       | ६४०         | २९             | °नेच्छया                                      | °न तात्वये प                              |
| ५७२ ५  | वाग्दिग्भूरिस              | श्वाग्दिग्भूरदिम∙<br>चजे़्षुपश्चक्षि-<br>स्वर्गवारिषु । | ६७६<br>"    | <b>९</b><br>२२ | कन(ज्वल)त्स्वपि<br><sup>१९७</sup> अत्र' शब्द° | कनत्स्वपि<br><sup>(१७</sup> अत्र' दाब्द्° |

अभिधर्मकोशभाष्ये [२ । ४७] वसुक्रधुना उद्धृतोऽयं श्लोकः, किन्तु तत्र 'नवस्वर्ये षु' इति पाटः ॥

## **FOREWORD**

| Page | Line        | Printed               | Correct               | Page   | Line | Printed     | Correct      |
|------|-------------|-----------------------|-----------------------|--------|------|-------------|--------------|
| 10   | 15          | schoiarly             | scholarly             | 10     | 18   | seholarly   | scholarly    |
| ,,   | 16          | eontents              | Contents              | ,,     | 19   | ezpired     | expired      |
| ,,   | **          | foti                  | four                  | "      | ,,   | valvable    | valuable     |
|      |             |                       | <b>प्रास्ता</b> विके  | किञ्चि | त्   |             |              |
| यु०  | ψo          | मुद्रितम्             | शुद्धम्               | Ã٥     | a,o  | मुद्रितम्   | शुद्धम्      |
| ११   | १२          | मद्याबधि              | मद्यावधि              | 77     | ९    | विज्यजी     | विजयजी       |
| ,,   | १७          | तर्त्रेव              | तत्रैव                | 73     | १८   | महाबीर      | महावीर       |
| १२   | ક           | द्बावपि               | द्वावि                |        |      | प्रास्ताविक |              |
| ,,   | १०          | वर्णितो               | वर्णितो               | १४     | २७   | विचारोने    | विचारोने     |
| "    | १३          | चतुष्यात्मका          | चतुष्टयात्मको         | १५     | १५   |             | उभयनो−बिधि-  |
| 71   | <b>૨</b> ૧, | ब्यव <del>स्</del> था | ब्यव <del>स्</del> था | ,,     | १६   | शप्दार्थ नी | शब्दार्थ नी  |
| 99   | ••          | बिहितम्               | विहित्म्              | १६     | १८   | परीखू       | परीख्        |
| १३   | ક           | महोद्यः               | महोद्यैः              |        |      |             | <del>,</del> |



#### अथ पश्चम उभयारः।

सत्यमेतर् 'भवतीति भावः' इति । किन्त्विदं 'द्रव्यमेवार्थः' इति विरुध्यतेऽ-भ्युपगमेन खवचनेन वा तद्वयवेन वा, यत् तद् भवति तस्य भावत्वादपि, अतोऽ-न्यथाऽसत्त्वात् खपुष्पवत्, उभयम् – द्रव्यं भावश्च ।

एवमनन्तरनयेनाभिहिते कैवीत्युत्तरः — सत्यमेतद् यदुच्यते त्वया 'भैवतीति भावः' इति । 5 किन्त्वदं 'द्रैव्यमेवार्थः' इति विरुध्यते, द्रव्यं च भव्ये [पा० ५।३। १०४], द्रवतीति द्रव्यं द्र्यत इति वा द्रव्यमिति कैंर्तृकर्मसाधनव्युत्पत्तिमात्रभेदे सत्यपि अर्थभेदाभावात् सर्वसर्वात्मकत्वाच द्रव्यमेव ष्ट्रिथिन्यादिब्रीह्यादिभावेन भवति नान्यः कश्चिद्भावोऽस्ति इत्येतद्वधारणं विरुध्यते, केन सह विरुध्यते ? अभ्युपगमेन, यस्मात् त्वयैवाभ्युपगतं विशेषणं 'द्रव्यं भवतीति भावः' इति भवनलक्षणस्य प्रकृत्यर्थस्य साध्यस्य द्रव्यलक्षणेन प्रत्ययार्थेन साधनेन कर्त्रा विशेषणात् तद्ववर्थताभ्युपगतेति, विशेषणविशेष्ययोश्च 10 भेदात् 'द्रव्यमेवार्थः' इति पूर्वोऽभ्युपगमो विरुध्यते, इतरथा वैयर्ध्यं पौनरुक्यं वा स्याद् 'द्रव्यं भवति' <sup>२६८-२</sup> इति । अथवा प्रकृष्टकालेनाभ्यपगमेन विरुध्यते इति किं चित्रमायद्याम् ? किन्तु स्ववचनेन वा 'विरुध्यते' इति वर्तते, वाशब्दस्य विकल्पार्थत्वात् समुचयार्थत्वाद्वा अभ्युपगमेन स्ववचनेन च विरुध्यत इति, अत आह — तद्वयवेन वा, 'भवति' इति 'दूँच्यम्' इति वा विशेषणविशेष्यभेदानुपादानेऽपि एकस्मिन्नेव पदे प्रकृतिप्रत्ययार्थभेदोपादानात्, मूँ सत्तायां प्रकृतिः, छैदप्रत्ययः कर्तरि, तौ प्रैकृतिप्रत्ययौ प्रत्ययार्थं सह 15 ब्रुतः प्रधानोपसर्जनभावेन, यथा राजपुरुषौ पुरुषार्थमिति, तथा द्रव्यमित्यत्रापि द्रु गतौ [पा॰ घा॰ ९४५] कुरवत्युटो बहुलम् [पा॰ ३ । ३ । १ १३ ] इति कर्तृकर्माचन्यतमसाधने यैद्यसये प्रकृतिप्रस्ययभेदीभ्युपगमात् । किं कारणम् ? यत् तद्भवति तस्य भावत्वादिप, यत् तत् त्विदष्टं द्रव्यं तद् भावोऽपि कियापि, किया भावः प्रवृत्तिरिति पर्यायाः, भावस्यापि भावान् 'भवतीति भावः' इति व्युत्पत्तेः 'द्रव्यम्' इति 'भवति' इति च वचनाद् भवनस्य द्रव्याद् भिन्नत्वात् । अतोऽन्यथाऽसत्त्वात् , यदि द्रव्यं भावोऽपि न स्यात् 20 क्रियापि न स्थात् ततस्तदसत् स्यादभावत्वादिकयत्वात् स्वपुष्पवदिति । तस्माद् द्रव्यक्रिययोः सत्त्वाद् यदुक्तं त्वया 'द्रैवैयमात्रमुत्क्षेपणादि' इति तदसत् ।

१ प्रवी पि । २ दश्यतां पृ० ३७० पं० ३॥ ३ दश्यतां पृ० ३७३ पं० ६॥ ४ दश्यतां पृ० ३७३ पं० ३॥ ५ तद्यर्थे प्र० ॥ ६ भायत्यं । प्र० ॥ ७ द्रव्यमतीति वा प्र० ॥ ८ भू सत्तायाम् "-पा० धा० १॥ ९ "वर्तमाने लद्" -पा० ३।२।१२३ ॥ १० दश्यतां पातज्ञलमहाभाष्ये ३।१।६७ ॥ ११ "अचो यत्" पा० ३।१।९७ ॥ १२ दश्त् गमात् प्र० ॥ १३ दश्यतां प्र० ३६९ पं० ४, पृ० ३७० पं० ८ ॥ नय० ४८

तत्र सम्मूर्चिवतसर्वप्रभेदनिर्भेदं बीजं द्रव्यम्, तथाभवनविनाभूतसन्निधि-वस्तुत्वव्यक्तिः क्रिया, प्रवृत्तिः क्रिया भावः, वदनगतनियतक्रमाकाररूपपरिमाण-मायाकारकपताकिकासन्ताननिष्कालवत्, मायाकारकवर् द्रव्यादनुत्पादव्यया-त्मकात् पृथिव्यादेर्मुलादयः, यथाखं पताकिकामालावत् क्रियात्मानः । अद्रव्य-

- 5 तस्माच न 'एकं सर्वम्' अनन्तरनयदर्शनम्, न 'सर्वमेकं' पुरुषनियत्यादिविकल्पविधिविधिनयदर्शनम्, नापि विध्युभयदर्शनं केन्नेकर्तभूतं प्रकृतिपुरुषमिदम्, नाधिष्ठात्रधिष्ठेयमिदमितीश्वरकारणं प्रधानोपसर्जनभूतं प्राङ्गिर्दिष्टम्, किं तर्हि ? उभयं कर्त्त भवनस्य प्रधानं च तुल्यवल्रत्वादस्य भावो भवतीति सामान्येन, रेष्प-१ किं पुनस्तदुभयमित्यत आह द्रव्यं भावश्च । अत्र भावशब्दः क्रियावचनः किया भावो धातुः [पा॰ वा॰ १।३।१] इति लक्षणात् ।
  - 10 तसाहुँयं द्वयं सर्वं घटपटादि भवति पचत्यादिवत्। तत्र सम्मूर्छितसर्वप्रभेदँ निर्भेदम्, सम्मूर्छिताः संसृष्टाः अविनिर्भागेन सर्वे प्रभेदाः पचिपिठमुजिगेन्यासिशच्यादयः कृष्णगौरदन्तुरहस्वदीर्घतादयश्च यसिं-स्ति सम्मूर्छितसर्वप्रभेदं तत् सर्वत्र स्वरूप् सम्मयश्चानाद् निर्भेदं च तँदगृहीततरङ्गादिप्रभेदसरः सलिखवत् तत् तेषां बीजमाश्रयो द्वव्यमित्येतद् द्रव्यलक्षणम् । तथाभवनविनाभूत्रसन्निधिवस्तुत्वव्यक्तिः किया, तेन प्रकारेण पचिपिठगन्यादिना भवनं तथाभवनम्, तेन भवनेन विनाभूतः सन्निधिः शक्तिमन्मात्रावस्था । शक्तस्यनिभव्यक्तिर्यस्य वस्तुनस्तत् तथाभवनविनाभूतसन्निधिवस्तु, तस्य भावो वस्तुत्वम्, र्वद्वयक्तिः वस्तु-शक्त्यमिव्यक्तिः किया इत्येतत् कियालक्षणम् । प्रवृत्तिः किया भाव इति पर्यायकथनम् ।

तस्य द्वयस्य स्वतश्रस्य भावस्य निदर्शनम् — वदनगतेत्यादि यावद् निष्कालविदिति । मायाकारक-यदने न्यवस्थितः क्रमो यासामाकारा रूपाणि परिमाणानि च ता मायाकारकपताकिकाः, तासां सन्तानस्य निष्कालवत् । पृथक् तयोः स्वरूपन्याख्यानार्थमाह — मायाकारकेण समीकुर्वन् द्रन्यादनुरपादन्ययात्मकात् 20 पृथिन्यादेर्मूलाद्य इति जगद् दार्ष्टान्तिकं दृष्टान्तेन मायाकारकेण समीकुर्वन् द्रन्यं न्याचष्टे क्रियां च यथास्वं पताकिकामालावत् क्रियातमान इति च । या या स्वा यथास्यं पताकिकामाला अन्यवन्छेदेन नीलपीतादिवर्णा द्रस्वदीर्घादितनुस्थूलादिसंस्थानप्रमाणा नियता एव क्रमेण निष्कसन्ति तथा 'पचति गच्छति' इत्यादिकिया द्रन्याद् देवदत्तादेरिति । ततोऽन्या अपि च तास्तेन विना न भवन्ति, सोऽपि ताभिर्विना २६९-२ न भवति, अथ च नियताकाररूपपरिमाणास्ताः स च तत्परिणतन्यिक्तिरिति द्वयमपि भवतीति ।

एवं तस्मिन्नेच द्रव्यक्रियात्मिन वस्तुन्यन्तर्भावात् पदार्थान्तरकस्पनावैयर्थ्यम् क्रियामात्रत्वाद् गुणा-द्याश्रितपदार्थानाम् । द्रव्यजातिभेदपरिकल्पनावैयर्थ्यं च सर्वद्रव्याणां क्रियावत्त्वादिति तस्त्रदर्शनार्थमाह-

१ कर्तृकर्तृभृतं प्र०॥ २ "कियावचनो घातुः ।" भाववचनो घातुः ।" इति पाणिनीयवार्तिके ११३११ ॥ ३ वि० विना द्वयं द्वयं सर्चे य० । द्वयं सर्चे वि० ॥ ४ दं निर्भेदं य०॥ ५ भम्याशिशुपादयः प्र० ॥ ६ १ १ एतदन्तर्गतः पाठो भा० प्रतौ नास्ति ॥ ७ तदागृ थ०॥ ८ तद्वयक्तिः वस्तुत्वव्यक्तिः वस्तुशक्त्य-भिव्यक्तिः पा० डे० ली०॥ ९ पृथक तयोः प्र०। अत्र 'पृथक् च तयोः' इलिप पाठः स्यात् ॥

द्रव्यवद्रव्यसंयोजनवियोजनोत्क्षेपणापक्षेपणादितथाभवनविशेषणसमवयनादयो भवनमेव द्रवति जानाति इच्छति द्वेष्टि ध्वनति यतते संयुनक्ति वियुनक्ति श्वेतते इत्यादि।

पृथिन्यादिसंयोजनवियोजनोत्क्षेपणापक्षेपणतथाभवनविशेषणसमवयनादि-भवनेन विना न द्रन्यमेदाः सम्भवन्ति यावदन्त्यं द्रन्यम्, पृथिन्यादिना विना न इ संयोजनवियोजनोत्क्षेपणापक्षेपणतथाभवनविशेषणसमवयनादयो न मूलादिभावो वेति द्रन्यभावपरिग्रहः।

एवं च कृत्वोक्तम् - न हि किञ्चित् स्वसिन्नात्मनि मुहूर्तमप्यवतिष्ठते वर्धते यावदनेन

अद्रव्यद्रव्यस्वे जिनेत्यादयः, गुणादयस्तावत् क्रियेव इति प्रागुक्तम्, अधुनौष्युच्यते तद्वारेण जात्य-भेदश्च । द्विविधं हि द्रव्यम् — अद्रव्यमनेकद्रव्यं च । नास्य द्रव्यं समवायिकारणिमत्यद्रव्यमात्माकाशकाल-10 दिक्परमाण्याख्यम् । द्रव्यवद् द्रव्यं तु द्रयणुकादि महाप्रथिवीपर्यन्तम् । तस्य द्विविधस्यापि द्रव्यस्य जातिभेदाभावः, यस्मात् संयोजनं प्राप्तः क्रिया परिणतिलक्षणा, सैव संयोगो गुणोऽण्वाकाशादीनाम्, आत्माकाशादेरिप परिणमनिक्रयावस्त्वादुक्तवद्कियस्यासस्त्वात्। एवं वियोजनं विभागः क्रियामात्रं न गुणः । तथा रूप्यतेऽक्षिभ्यामिति रूपम्, रस्यते जिह्नयेति रसः, एवं गन्धस्पर्शशब्दा अन्ये च सङ्ख्यादयो नेया बुद्ध्या सङ्ख्यायमानत्वात् । उरक्षेपणाद्वेपणादीति उर्वक्षेपणादिकिया द्रव्यधमों द्रव्यप्रभेदः । तथाभवनमिति 15 सत्तासामान्यं द्रव्यस्येव समानस्य भवनम्, यत् समानेन भूयते । विशेषणमिति विशेषः क्रियेव येन नीलादिना गमनादिना क्रियामात्रेण द्रव्यस्य विशेषण भवनं स स विशेषः । समवयनं सम्बन्धः, सोऽपि संयोग एव, 'सम्' इत्येकीभावेनावयवानामवस्थानं तन्त्वादीनां पटादित्वेन समवाय इहेति कार्यकारणयोरेकीभवनम् । आदिप्रहणाद् यावस्तमवायिद्रव्यं भेदात् समवायानन्त्यं दर्शयति बद्यदार्थपैरिमाणाभावं [च] परिणाम-धर्मानन्त्यात् क्रियागुणादिपदार्थानन्त्याच । भवनमेव भाव एव क्रियेव, न गुणादयः सन्तीति भवनशब्देन २००० करियां दर्शयति । इदानीं द्रव्यं दर्शयितुकाम आह — द्रवितीत्यादि यावच्छ्रेतत इत्यादि कारकं तस्रकारेण कर्तृवाचिना द्रहोषिद्विध्वनियतिसंयुजिविद्युजिश्विनां साध्यानां क्रियाविशेषाणां सकर्त्वाणामभिधानात् ।

तयोरन्योन्यरहितयोर्द्रच्यिकययोरभावप्रदर्शनाथों प्रनथः — पृथिव्यादिसंयोजनेत्यादि क्षावद् द्रव्य-भावपरिग्रहः । आदौ ताबद् भवनेन किँयया भावेन विना न द्रव्यभेदाः सम्भवन्ति पृथिव्यादयो यावदन्त्यं द्रव्यं परमाणुद्रव्यमिति, पृथिव्यादिनेत्यादि यावन्न मूळादिभावो वेत्युक्तानामेव द्रव्यभेदा- 25 नामभावे संयोजनादयः क्रियाभेदा न सन्तीत्यादि तेनानिर्ष्टापादनम् । तस्माद् द्रव्यभावपरिग्रहो युक्त इत्युपनयति, इतिशब्दस्य हेत्वर्थत्वात् ।

एवं च कृत्वेत्यादि यावद्पायेन वा युज्यत इति भाष्यकारेण साङ्क्षादाहृत्योक्तो ज्ञापकप्रनथः

२ °ताद्युच्यते प्र०॥ २ "यावदवधारणे ।२।१।८। यावन्तः श्लोकास्तावन्तोऽच्युतप्रणामा यावच्छ्लोकम् ।" इति पा०सिद्धान्तकौमुद्याम् ॥ ३ परिणामाभावं प्र०॥ ४ द्रव्यती °प्र०॥ ५ दश्यतां पृ० १२६ टि० ७॥ ६ ♦ ♦ एतिच्छान्तर्गतः याठो य० प्रतिषु नास्ति ॥ ७ क्रियाया भा०॥ ८ °ष्टानपा °प्र०॥

वर्धितव्यमपायेन वा युज्यते [पाँ॰ म॰ भा॰ धराइ४]। न हि कश्चिदथीं द्रव्यं खिसाझात्मिनि निर्भेदनिरुपाइये मुहूर्तमपि अवतिष्ठते, अपिशब्दाद् यावत् समयमपि नावतिष्ठते, वर्धते यावदनेन वर्धितव्यम्, यावदनेन अपेतव्यं तावदेव अपायेन युज्यते, सिन्निहितव्यक्तियुक्तत्वात्।

यदि तु द्रव्यमित्येवाऋियमभविष्यत् ततो नाभविष्यत्, प्राक् तदा वा पश्चाच

सोऽयमस्मिन्नेव द्रव्यिक्रयात्मकवस्तुवादे घटते, न परमतैकान्तद्रव्यपरिणामवादे नापि सततप्रवृत्तक्षणिकवादे। तद् व्याचष्टे - न हि कश्चिदथीं द्रव्यम्, 'न हि किश्चित्' इति प्राप्तस्य सामान्यनपुंसकनिर्देशस्य 'अर्थः' इति पुँछिङ्गेन विशेष्य व्याख्यानम् , यथोक्तम् - अव्यक्ते गुणसन्देहे नपुंसक्रिङ्गं प्रयोक्तव्यम् , जायमानं हि ह्यमेव जायते - प्रमान् स्त्री वा, तथापि वक्तारो भवन्ति - किमस्य जातम् ? इति [ पौ॰ म॰ मा॰ शशह९ ]। 10 पुनरिप चार्थशब्दपर्यायमाह - द्रव्यमिति भाष्यकारमतेनैव, स्वस्मिन्नारमिन द्रव्यातमनीत्यर्थः, निर्भेद-२७० २ निरुपाख्ये गमनस्पन्दननिमेषोन्मेषादिभेदविरहिते तस्य भेदविरहितस्य निरुपाख्यत्वात् , तद्धि द्रव्यं धर्मरहित-मुपाख्यातुमशक्यम्, अनुपाख्यत्वाचासदेव स्यात्, अतस्तद् मुहूर्तमि नावतिष्ठते परिणति क्रियाविर हितम्। तद् व्याचष्टे - 'अपि'शब्दाद् यावत् समयमपि नावतिष्ठते नालिकालवस्तोकप्राणोच्छ्रासँनिःश्वास-क्रमहान्या, ततः परं सुक्ष्मकालाभावात् । एतेन स्वात्मन्यनवस्थानवचनेन वृद्धिहानिसततसँम्प्रवृत्तिरूपं सर्वं 15 वस्तु इति द्रव्यप्रसाख्यानमेव कृतम् । वर्धते यावदनेन वर्धितव्यमिति तु पुनः 'यत् परिमाणमस्य यावत्' इति नियतपरिमाणां वृद्धि पद्मादीनामिव साधिकसहस्रयोजनात् परतो न भूतां कदाचिदिति दर्शयता तस्यैव द्रव्यस्यावस्थितस्यावस्थाविशेष एव वृद्धिरिति दर्शितं भवति । तथापायोऽपि, यावदनेनापेतव्यं तावदेवा-पायेन युज्यत इति यावच्छब्दार्थमधिकृतं भावयति, यथा सूक्ष्मिनगोदापर्याप्तकजीवस्यावरणान्तरायक्षयो-पशमकृतयोगोपयोगस्वरूपस्याक्षरानन्ततमभागोपलम्भमात्रेऽवर्यमवतिष्ठते ज्ञानदृष्ट्यावरणवीर्यान्तरायोदय-20 जनितोपघातयोगोपयोगहानिः, न ततः परं हीयते, अन्यथा तस्याजीवत्वप्रसङ्गादिति । तस्माद् **याव**द्वचनाद् द्रव्यमेवावस्थितं वर्धतेऽपैति वा, न च युद्धायायरहितसमवस्थितत्वे सैद्यपि, इत्येषोऽस्य ग्रन्थस्यार्थः। तस्मादयमि प्रन्थो द्वयात्मकदरीनेनैव नेतुं शक्यते, नान्थैथेति प्रतिपत्तव्यम् । किं कारणम् ? सिक्नहित-व्यक्तियुक्तत्वात्, सन्निहितस्य अवस्थितशक्तेरेव व्यक्तिराविभीवः सिळेळसेकेन भूमिगन्धस्य, तस्या २७१.१ व्यक्तेर्युक्तत्वात् 'द्रव्यं च क्रिया च भवति' इति श्राह्मम्, अन्यथा तद्युक्तेरसत्कार्यवाद्यसङ्गादसम्भवाच । 'द्रवयमेव, क्रियैव' इत्यनयोर्वाद्योरयुक्तिरुच्यते । तत्र 'द्रव्यमेव' इति तावन्न युज्यते । कथम् ? 25 यदि तु 'द्रव्यम्' इत्येवािकयमभवनमभविष्यद् वृद्धिव्ययरिहतमपरिणामैकान्तरूपं यद्यभविष्यत् ततो नाभविष्यदिति कियातिपत्तौ र्रूङ, न भवनमेवापद्यत इति न भवत्येवेत्यर्थः, किया भवनं प्रवृत्ति-

१ दश्यतां पृ० २८४-२, २८५-१। "प्रवृत्तिः खल्विप नित्या। न हीदं कश्चिदपि खसिम्बात्माने मुहूर्तमप्यवनिष्ठते वर्धते यावदनेन वर्धितन्यमपचयेन वा युज्यते। तच्चोमयं सर्वत्र।" इति पातज्ञलमहाभाष्ये पाठः॥ २ दश्यतां पृ० २४२ टि० ४॥ ३ "निश्वास् प्र०॥ ४ संवृत्ति प्र०॥ ५ वि० विना "पस्त्याश्च" प्र० । "पस्त्वश्च वि०॥ ६ सिप मा०॥ ७ थेति पत्तव्यम् प्र०॥ ८ तद्भावन प्र० । "लिङ्किमिते लङ् क्रियातिपत्तो" पा० ३।३।१३९॥

अप्रवृत्तत्वात्, खपुष्पवत्। भवदेव हि भवति। खपुष्पमिष वाऽभविष्यत्, अभवद्भव-नात्, द्रव्यवत्। आत्माद्यपि च प्रवृत्तमेव, द्रव्यत्वात्, तन्तुवद् बीजवत्। तथा च चैतन्यादिलक्षणता आत्मादेस्तथाभवनप्रवृत्तिसामध्यति सत्यपि द्रव्यत्वतुल्यत्वे।

अथ तु प्रवृत्तिरित्येवाद्रव्या ततो नैव स्यात् सा प्राक् पश्चात् तदा वाऽद्रव्यत्वा-

रिखर्थः, यदि न प्रैयर्तेत न परिणमेत् न क्रियापि स्थात् द्रध्यं प्राक् केनचिद् गमनादिष्रकारेणावृत्तम् ५ 'तैदा वा' इति सामान्यकालयाचिना अब्देन इदानीमपि निर्देशकाले तदप्रवर्तमानम् पर्श्वाच्चिष्यत्कालेऽप्य-प्रवर्तिष्यमाणं न स्थादिखर्थः, अप्रवृत्तत्वात् । किमुक्तं भवति १ प्राग् नासीत् इदानीमप्रवृत्तत्वात् स्वपुष्पवत् । इदानीं न स्थात् प्रागप्रवृत्तत्वात् स्वपुष्पवत् , पश्चात्र भविष्यति इदानीमप्रवृत्तत्वात् स्वपुष्पवत् । इदानीं न स्थात् प्रागप्रवृत्तत्वात् स्वपुष्पवत् , पश्चात्र भविष्यति इदानीमप्रवृत्तत्वात् स्वपुष्पवत् । इदानीं न स्थात् प्रागप्रवृत्तत्वात् परिणामशून्यत्वादप्रवृत्तत्वादिखर्थः । भवदेव हि भवति, प्रवर्तमानमेव हि केनचिद्धर्मेण मृदिव शिवकादिना भवति, न निरुपाख्यम् । यदि निरुपाख्यमपि १० स्थात् स्वपुष्पमपि स्थात् , स्वपुष्पमपि वाऽभविष्यद् भवति भविष्यति [च] त्यदभिमतद्रव्यवत् अभवद्भवनादिति अक्रियभवनादित्वर्थः ।

स्थान्मतम्, अनैकान्तिकमेतत् — अभवद्भवनात् खपुष्पमि भवेद् द्रव्यवत्, द्रव्यमि मा भूदप्रवृत्तत्वात् खपुष्पवदिति । कस्मात् ? आत्माकाशादीनामप्रवृत्तिभवनानां सत्त्वदर्शनादपरिणामित्वादित्यर्थ
इति । एतम्रायुक्तम्, तद्विपश्चत्वासिद्धेः, वस्माद् आत्माद्यापि च प्रवृत्तमेव द्रव्यत्वात् तन्तुवद् २०१-२
बीजविति । यथा तन्तवस्तत्ववस्थायां पटावस्थायां च प्रवृत्तत्वाद् भवन्येव तथा आत्माद्यः, एँवं
वीजमेव खङ्करादिभावेषु प्रवृत्तमेव तथात्मादय इति दृष्टान्तद्वयोपादानाद् न्यायव्यापिता प्रदर्श्वते ।
यथोक्तम् — अस्ति भवति विद्यति-पद्यति वर्ततयः सिव्यातपष्ठाः सत्तार्थाः [ ] इति । तस्मात्
तेन तेन प्रकारेण परिणममानं प्रवर्तमानं वस्तु भवतीत्युच्यते, स्वेन स्वेन च पारिणामिकेन प्रकारेण भवति
परिणमतीति । अत्रीवच्यदेतुमाद् — तथा च चैतन्यादिलक्षणतेत्यादि यावत् तुत्यत्वे । सत्यपि तुत्ये २०
द्रव्यत्वेऽस्त्येव जीवद्रव्याणामजीवद्रव्याणां च भवनविशेषः । तद्यथा — जीवद्रव्यस्य चैतन्यविर्यामूर्यसङ्क्षातप्रदेशावगाद्दादिस्तथाभवनप्रवृत्तिसामध्यम्, अजीवद्रव्येष्वपि पुद्गलानं रूपरसादिक्षमदोषकर्मादि तथाभवनसामध्यम्, यथासङ्कयं च धर्माधर्माकाशकालानां गतिस्थित्यवगाह्यर्वतिविशिष्टलक्षणतोपपयते ।
स्मादेर्दव्यत्वतुत्त्यत्वे सत्यपि तथाभवनप्रवृत्तिसामध्याचैतन्यादिप्रतिविशिष्टलक्षणतोपपयते ।

एवं तावद् द्रव्यस्य क्रियाविरहितस्याभाव उक्तः, तयैव युक्या क्रियाया अपि विना द्रव्येणासत्त्व-25 मिस्रत आह — अथ तु प्रवृत्तिर्भूतिरित्येवाद्रव्या प्रतिक्षणप्रवृत्त्युपरमलक्षणा भूतिरित्येव, एवेत्यवधारणाह्-द्रव्या द्रव्यविरहिता क्रियैवेत्यर्थः, ततो नैव स्यात् सा पूर्ववत् प्राक् पश्चात् तदा वाऽद्रव्यत्वादभूत-त्वात् खपुष्पवदिति तथैव व्याख्येयं निर्धीजत्वादस्थितत्वादित्यादिपर्यायैक्षिष्वपि कालेषु साधनानि

१ प्रवर्तेन परिणामेत् मा०। प्रवर्तेत परिणामेत् य०॥ २ तदेवेति प्र०॥ ३ पश्चात्वै भा०। अत्र पश्चाद्वै इत्यपि पाठः स्यात्॥ ४ एवं य० प्रतिषु नास्ति॥ ५ दश्यतां पृ० ३४ पं०२०॥ ६ वि० विनान्यत्र कर्मदोषाकर्मादि य०। कर्मादि वि०॥ ७ हा वर्तना तथा प्र०॥ ८ दश्यतां पृ० ३८० पं०५॥

दभ्तत्वाद् निर्वीजत्वादिस्थितत्वात् " "खपुष्पवत् । भवदेव हि भवति द्रव्यार्थतः । खपुष्पमि वा स्यादद्रव्यत्वाद् भाववत् । भूतार्थसामर्थ्यादेव हि प्रवृत्तिः । गुणा-चिप च द्रव्यमेव वृत्तत्वात् तन्त्वादिवत् । एवं क्रियापि द्रव्येण विना नास्ति ।

भवतीति भावः । यतोऽसी भवतीति भावः तद् भवनम् । अत एव उभयनियमः-प्रकृतिपर एव प्रत्ययः प्रयोक्तन्यः, प्रत्ययपरैव प्रकृतिः ।

२०२१ योजयद्भिरिति विशेषः । भवदेव हि भवति द्रव्यार्थत इति स्थितिरूषं द्रव्यार्थभवनमाच्छे । एतदनिच्छ-तोऽस्थितभवनसाधर्म्यात् खपुष्पभि वा स्यादद्रव्यत्वाद् भाववत् क्रियावत्, अनिष्ठापादनमेतत् । भूतार्थसामर्थ्यादेव हि प्रवृत्तिः, द्रव्यार्थसामध्यादेव यस्मात् प्रवृत्तिः क्रिया, न निर्वीजेत्यर्थः । अत्रापि पूर्ववदनैकान्तिकत्याशङ्का — ननु निर्वीजगुणादिप्रवृत्तिर्देष्टेति । अत्रोत्तरमाह — गुणाद्यपि च द्रव्यमेव वृत्त-10 त्वात् तन्त्वादिवत् तन्तुवीजमृदादिवदिति प्राप्यत्, इह तु द्रव्यभवनमन्तरेण प्रवृत्त्यभाव इति प्रदश्यों-पनेयमिति विशेषः । एवं क्रियापि द्रव्येण विना नास्तीत्युक्तन्यायवदेव ।

इति द्रव्यक्रियालक्षणं द्वैतमुक्त्वा अक्षरार्थन्यायेनापि प्रतिपादियेष्यन्नाह — भवतीति भाव इति । अत्र भुँचश्च [ ] इतीष्ट्रया कर्तरि 'ण'प्रत्ययं केचिदाहुः, इह तु भूयत इति भावे घञ्प्रत्ययः, स च येन भूयते स भाव इत्यर्थसामर्थ्याद् यो भवति स एव सम्बन्ध्यत इति 'भवतीति भावः' इत्युक्तम् । 15स च कर्ता, कर्ता च द्रव्यम्, तस्माद् भावशब्दो द्रव्यवाची, क्रियार्थांचित्यमपि यतोऽसी भँवतीति भावः, यस्माद्धेतोर्थेन प्रकारेण यतो धर्मेण धर्माद् वा भवति तद्रव्यं स भाव इति, इतिशब्दस्य हेत्वर्थ-त्याद् 'भवति' इत्येतद् यतो भँवति भावः सा क्रिया । क्रुतः पुनर्भवतीति भवति ? भवनसम्बन्धाद् भव-तीति भवति तस्य द्रव्यस्य तस्मात् तद् भवनं भावः सा क्रिया प्रवृक्तिर्भवनमित्यर्थः ।

अत एवेत्यादि तस्योभयार्थत्वदर्शनस्य दृढीकरणार्थं यावत् प्रत्ययपरैव प्रकृतिरित्युत्तानार्थम् । 20 किप्प्रत्यये <sup>र</sup>ंचिदादीनां प्रथमैकवचने प्रकृतिमात्रप्रयोजनदर्शनात् 'अधुना' इत्यादिषु च प्रत्ययमात्रश्रवणाद्

🤻 ''किमर्थ प्रख्यानियमः — प्रकृतिपर एव प्रख्यः प्रयोक्तव्योऽप्रकृतिपरो नेति, आहोस्वित् प्रकृतिनियमः - प्रख्यपरैव प्रकृतिः प्रयोक्तन्या प्रखयपरा नेति ? । कथात्र विशेषः ? 'तत्र प्रखयनियमे प्रकृतिनियमाभावः ।' तत्र प्रखयनियमे सति प्रकृतेर्नियमो न प्राप्नोति, अप्रत्ययिकायाः प्रकृतेः प्रयोगः प्राप्नोति । अस्तु तर्हि प्रकृतिनियमः, 'प्रकृतिनियमे प्रत्यया-नियमः', प्रकृतिनियमे सति प्रव्ययस्य नियमो न प्राप्नोति, अपकृतिकस्य प्रव्ययस्य प्रयोगः प्राप्नोति । 'सिखं तूमय-नियमात्' । सिद्धमेतत्, कथम्? उभयनिथमात्, उभयनियमोऽयम् - प्रकृतिपर एव प्रत्ययः प्रयोक्तव्यः प्रत्ययपरैव च प्रकृति-रिति।" इति पातजलमहाभाष्ये ३।१।२॥ २ हि प्रवृत्तिः द्रव्यार्थसामर्थ्यादेव हि प्रवृत्तिर्द्रव्यार्थसामर्थ्यादेव प्रवा है दृश्यतां पृष्ट ३८१ पंष्ट १३॥ अ दृश्यतां पृष्ट ३८९ पंष्ट्र ॥ ५ दृश्यतां पृष्ट १७३ पंष्ट २५, टि॰ ९। ''विभाषा प्रहः ।३।१।१४३। णो वा, पक्षेऽच् । व्यवस्थितविभाषेयम् , तेन जलचरे ब्राहः, ज्योतिषि प्रहः । 'भवतेश्व' इति काशिका, भवी देवः संसारश्च, भावाः पदार्थाः । भाष्यमते तु प्राप्त्यर्थाकुरादिण्यन्तादच् भावः ।" इति सिद्धान्तकौसुयाम् ॥ ६ °वाचीत्वमंपि य॰ ॥ '७ भवति भावः य॰ ॥ '८ भवति स भावः य॰ ॥ ९ तीति भवनस ँय॰ ॥ १० विदा प्र । "पृथक् सर्वेषामिति चेत्, एकशेषे पृथिवभक्त्युपलिबस्तदाश्रयत्वात् । पृथक् सर्वेषामिति चेत्, एकशेषे पृथिविभक्त्यपुरुव्धिः प्राप्नोति । कि.मुच्यते 'एक्सेषे पृथिविभक्त्यपुरुव्धिः' इति ? यावता समयः कृतः 'न केवला प्रकृतिः प्रयोक्तव्या, न स केवलः प्रत्ययः प्रयोक्तव्यः' इति । तदाश्रयत्वात् प्राप्नोति, यत्र हि प्रकृतिनिमित्ता प्रत्ययनिवृत्तिः तत्राप्रत्ययि-कायाः प्रकृतेः प्रयोगो मवति - अमिचित् सोमछदिति यथा । यत्र च प्रत्ययनिमित्ता प्रकृतिनियृत्तिः तत्राप्रकृतिकस्य प्रत्ययस्य प्रयोगो भवति - अधुना इयानिति यथा ।" इति पातज्ञलमहाभाष्ये १।२।६४। "अधुना ।५।३।१७। इदमः सप्तम्यन्तात् कालवाचिनः खार्थे 'अधुना'प्रस्रयः स्यात् । इग्न्, 'यस्य' [ ६।४।१८४ ] इति लोपः, अधुना ।'' इति **पा० सि**खान्तकौमुद्याम् ॥

उभयार्थवत्त्वप्रदर्शनाय च कोऽसी भावो नाम? यत् तद् भूयते केनापि, नोच्यते - योऽसी भवति कोऽपि, अस्त्रशब्दोपादानसाध्यभावत्वाद् भावस्य। कस्य भावः?

₹७२-३

व्यभिचरतीति चेत्, अत एव तैद्र्थगतेरन्यत्र चोभयप्रयोगदर्शनादनुमीयते द्वयर्थतेति । व्युत्पादनकालेऽपि प्रक्रुत्यर्थव्युःपत्तिरन्यथा अन्यथा प्रत्ययार्थव्युत्पत्तिः शास्त्रेऽन्वैयव्यतिरेकाभ्यां कियते । तत् किमर्थमिति चेत्, उभयार्थवत्त्वप्रदर्शनाय चेत्यादि यावत् कोऽपीति । कोऽसौ भावो नाम १ इति प्रश्लोपक्रमं ह व्युत्पाद्यते क्रिया, यत् तद् भूयते केनापि, 'भूयते' इति भावे छकारविधानात् 'यत् तत्' इति च भवनमेव प्रकृत्यर्थी निर्दिश्यते । नोच्यते - योऽसी भवति कोऽपीति, येन भूयते योऽसी भवति कर्ता प्रत्ययार्थ: स नोच्यते तस्मिन् प्रश्ने । तस्मात् प्रकृत्यर्थपरा न्युत्पादनैवम्प्रकारा । किं कारणम् <sup>१</sup> अस्व शब्दोपादानसाध्यभावत्वाद् भावस्य । अस्मदुक्तानुकाराद् यथोक्तमन्यैर्द्रव्यभावयोरुक्तिक्रियाळक्षणे भेदोपप्रदर्शने 'स्वराब्दोपादानसिद्धभावं सत्त्वम्, अस्त्रराब्दोपादानसाध्यभावो भावः' इत्येतदुक्तिकिया 10 ोडति । प्रसिद्धं हि लोके शासेषु च – क्रियावाचकमाख्यातं द्रव्या-श्रयं सत्त्वभावयोः प्रथक्त्वम् [ भिधायकं नामेति, स्वभावसिद्धं द्रव्यं हि किया चैव हि माव्यते [पा० म० भा० १।३।१] तथा पूर्वापरीभूतं भावमाख्यातेन आचष्टे उपक्रमत्रभृत्यपवर्गपर्यवसानं परिनिष्पन्नं नाम्ना मूर्ते सत्त्वं यथासङ्क्ष्यं वजित पचित वज्या पिकें: [ निरुक्तः ११९ ] इति । तस्माद् घटपटादिशब्दाः द्रव्यस्य स्वशब्दाः, पचितगच्छ-खादयः क्रियायाः, भावशब्दश्च द्वयोरपि दृष्टः । तैत्रास्वशब्दस्य द्रव्यवाचिनो घटदेवदत्तादेरुपादानेन 15 साध्यो भावः साध्यत्वम्, यासावनुमानगम्या क्रिया न शक्या साधनात् पृथग् दर्शयितुं गर्भवद् निर्कुठिता सा परतः साधनत एव यथा आत्मानं लभते तथाभिधानेऽपीत्यस्वराब्दोपाद्रांनसाध्यभावो भावः क्रियेत्यर्थः। तद्भावादस्वशन्दोपादानसाभ्यभावत्वाद् भावस्य प्रवृत्तिल्क्ष्णस्यैवं प्रश्नप्रतिवचनसिद्धिरिति ।

१ अत्र उभयार्थरवप्रदर्शनाय इति पाठः समीचीनो भाति, दश्यतां पृ० २८२ पं० ९। २ एतरसमानार्थिकः चर्चा पातज्ञलमहाभाष्ये इत्थमुपलभ्यते — ''लुप्ताख्यातेषु चोपसङ्क्यानं कर्तव्यम् , निष्कौशाम्बिः निर्शाराणसिः। ..... सिद्धं तु काङ्खतिदुर्गतिवचनात् 'प्रादयः कार्थे' इति । तदर्थगतेर्वा । तदर्थगतेर्वा पुनः सिद्धमेतत् । किमिदं तदर्थ-गतेरिति ? तस्यार्थस्तदर्थः, तदर्थस्य गतिस्तदर्थगतिः, तदर्थगतेरिति यस्यार्थस्य कौशाम्ब्या सामर्थ्यं स निसोच्यते । अथवा सोऽर्थस्तदर्थः, तदर्थस्य गतिस्तदर्थगतिः, तदर्थगतेरिति योऽर्थः कौशाम्ब्या समर्थः स निसोच्यते।" पा० म० भा० २।१।९ ॥ 🗦 ''क्यं पुनर्कायते – अयं प्रकृत्यर्थः, अयं प्रत्ययार्थं इति 🖟 सिद्धं त्वन्वयन्यतिरेकाम्याम् । अन्वयाच न्यतिरेकाच । कोऽसावन्वयो व्यतिरेको वा ? इह 'पचति' इत्युक्ते कश्चिच्छब्दः श्रूयते पच्छब्दश्चकारान्तः, 'अति'शब्दश्च प्रखयः । अथोऽपि कश्चिद् गम्यते विक्रित्तिः कर्नृत्वमेकत्वं च । 'पठति' इत्युक्ते कश्चिन्छन्दो हीयते कश्चिदुपजायते कश्चिदन्वयी; पन्छन्दो हीयते पठशब्द उपजायते 'अति'शब्दोऽन्वयी । अथोंऽपि कश्चिद्धीयते कश्चिद्धपजायते कश्चिदन्वयी, विक्कितिहींयते पठिकियोप-जायते कर्तत्वं चैकत्वं चानवयी । ते मन्यामहे यः शब्दो हीयते तस्यासावर्थी योऽर्थी हीयते, यः शब्द उपजायते तस्यासावर्थी योऽर्थं उपजायते, यः शब्दोऽन्वयी तस्यासावर्थों योऽर्थोऽन्वर्या ।" इसि पातजलमहाभाष्ये १।३।१ ॥ ४ दर्यतां पृ० १२५ पं॰ ७ । ''एवं तर्हि कर्मसाधनो भविष्यति 'भाष्यते यः स भावः' इति । किया चैव हि भाष्यते, खभावसिद्धं तु द्रव्यम् ।" इति पातञ्जलमहाभाष्ये पाठः ॥ ५ दश्यतां पृ० १२६ पं० २४ ॥ ७ "किया नामेयमत्यन्तापरिदृष्टा अशक्या किया पिण्डीभृता निदर्शयित्रम् , यथा गर्मो निर्कृठितः । साऽसावनुमानगम्या । कोऽसावनुमानः ? इह सर्वेषु साधनेषु सन्निहितेषु कदाचित् 'पचिति' इत्येतद् भवति, कदाचित्र भवति । यस्मिन् साधने सिन्नहिते 'पचित' इस्तेतद् भवित सा नूनं किया। अथवा यया देवदत्त इह भूत्वा पाटलिपुत्रे भवित सा नूनं किया।'' इति पात्रज्ञलमहाभाष्ये ११३१९ ॥ ८ °दानासा भ ०॥

योऽसी भवति, नोच्यते - यत् तद् भूयते केनापि, खशब्दोपादानसिद्धभावत्वात् सत्त्वस्य ।

लिङ्गादिमद् द्रव्यम् , किया तद्रहिता । लिङ्गादिमत्त्वादलिङ्गादिमत्त्वाच भवतो भवनस्य च उभयमेव भावः । लिङ्गसङ्ख्यावतो द्रव्याद् वस्तुत्वैकत्वगतिः किया

5 तद्विपर्ययेण तु द्रध्यभावस्य प्रश्नप्रतिवचने दृष्टे ब्युत्पादनकाले । तद्यथा — कस्य भावः इति प्रशः, रू॰३-१ कस्य किया प्रवृत्तिः ? कर्तरि षष्ठीं कृत्वा । तद्तुरूपं प्रतिवचनमपि — योऽसो भवतीति यो भविता कर्तेव वा द्रध्यलक्षणः स उच्यते । नोच्यते — यत् तद् भूयते तद् भवनमेव । किं भूयते न भूयते केनापि ? इति अनिर्दिष्टकारकं हि भावसामान्यमेव भावस्याभित्रत्वात् । किं कारणम् ? स्वशब्दोपादानसिद्धभाव-त्वात् सत्त्वस्य, स्वशब्देनैव पृच्छ्यते — कस्य भावः ? को भवतीत्यर्थः । न पृच्छ्यते — किं भूयते ने भूयते वि । केनापि ? इति । प्रतिवचनमपि तथोच्यते — योऽसो कोऽपि भवतीति तस्य भावः स भवति तेन भूयते इति । नोच्यते — यत् तद् भूयते केनापीति, अविश्वदं भवनमात्रं न व्यक्तियते तस्यापृष्टत्वात् । किं कारणम् ? क्रिया-लक्षणभावन्युत्पादनविपर्ययेण प्रश्रव्याकरणदर्शनात् तथैवार्थप्रसिद्धेस्तद्वाचिशब्दप्रवृत्तेपपि तदनुरूपत्वादिति ।

किञ्चान्यत्, लिङ्गादिमदिलादि यावदुभयमेव भाव इति । द्रव्यं लिङ्ग-सङ्घा-काल-कारकयोगि, किया तद्रहिता । 'लिङ्गादिमत्वाद्रलिङ्गादिमत्त्वाच भवतो द्रव्यस्य भवनस्य च यथासङ्क्यं भिन्नं वस्तु 15 भेवद्-भवनभृतं द्विधा । तस्मादुभयर्वस्तुतश्चेकिमिति प्रतिपाद्यमुपपत्त्येत्यतः प्रतिज्ञायते – लिङ्गसङ्क्यावत इत्यादि । वस्तुत्वेनैकत्वं वस्तुत्वेकत्वम् , तस्य गतिः आपत्तिः, वस्तुत्वेनैकत्वमापन्ना किया स्वरूपतोऽन्येव, द्रव्यक्रियास्वरूपभिन्नमेकं वस्त्वित्यर्थः । कस्मात् ? अलिङ्गसङ्क्ष्यत्वात् , न लिङ्गसङ्क्ष्ये यस्य तदिदमलिङ्ग-रूव्यक्तियास्वरूपभिन्नमेकं वस्त्वित्यर्थः । कस्मात् ? अलिङ्गसङ्क्ष्यत्वात् , न लिङ्गसङ्क्ष्ये यस्य तदिदमलिङ्ग-रूव्यक्तियास्वरूपभिन्नमेकं वस्त्वत्वेनैकत्वं गतं सद् द्रव्येण सहानन्यद्यन्यदेव इति प्रतिज्ञार्थोऽनेन साध्यते 'अलिङ्गसङ्क्ष्यत्वात्' इति हेतुना । दृष्टान्तः – प्रक्षादिव भिन्नार्थानामेकसम्बन्धिविषयश्चार्थः, यथा १० 'प्रक्षश्च धवश्च' इत्यत्र 'च'शब्दः प्रक्षधवयोरन्ययोः समुचेतापि समुच्यमेकमेव सम्बन्धिनं विषयीकृत्य वृत्तत्वा-द्रमन्यत्वेऽपि सत्यन्यस्थैवार्थस्य वाचकस्तथा द्रव्यक्रियात्मकवग्तुत्वैकत्वान्यत्वमिति । अत्राह – द्रव्यादन्यत्वेन पश्चीकृतायां कियायां समुच्यनिक्रयेव यदि दृष्टान्तत्वेनोच्यते साध्यत्वाद्दष्टान्तः । अथ मा भृदेष दोष इति द्रव्यान्तरसमुच्यो यदि दृष्टान्त उच्यते तथापि द्रव्यार्थत्वादः प्रक्षधवसमुच्याख्यादिसर्वसैन्तार्थसङ्गहार्यत्वाद्

१ त भूयते भा ० प्रतौ नास्ति ॥ २ शब्दं प्र० ॥ ३ भावाब्यु प्र० ॥ ४ लिङ्गादिमत्वास प्र० ॥ ५ तस्ववनभूतं तद्विधा य० ॥ ६ वस्तुतश्चेवामिति प्र० । अत्र 'तस्मादुभयं वस्तु, तर्चेकमिति' इत्यपि पाठः स्यात् ॥ ७ संख्यादिति प्र० ॥ ८ प्रशादिवत् प्र० ॥ ९ 'अलिङ्गसङ्क्ष्यत्वात्' इति हेतोः साध्येनानुगमप्रदर्शनार्थं समुच्यश्वर्थों दृष्टान्तत्वेन अत्र विवक्षित इति भाति । दृश्यतां पृ० ३८५ पं० १३ । "चार्थं द्वन्दः" । २।२।२९ । चार्थं इत्युच्यते, चश्चाव्ययम्, तेन समासस्याव्ययसंज्ञा प्राप्नोति । नैष दोषः, पाठेनाव्ययसंज्ञा क्रियते, न च समासस्तत्र पत्र्यते । पाठेनाप्यव्ययसंज्ञायां सत्यामिष्यविद्ववचनानि भवन्ति । यश्चेहार्थोऽभिधीयते न तस्य लिङ्गसङ्क्ष्याभ्यां योगोऽस्ति । नैदं वाचिकम् – अलिङ्गताऽसङ्क्ष्यता वा, किं तर्हि १ खाभाविकमेतत्, तद्यथा — समानमीहमानानां चाधीयानानां च केचिद्र्योर्युज्यन्तेऽपरे नः, न चेदानीं कश्चिद्र्यंवानिति सर्वेर्यंवद्भः शक्यं भवितुं कश्चिद्वाऽनर्थंक इति सर्वेर्त्वकैः । तत्र किमस्मामिः शक्यं कर्तुम् यत् प्राक् समासाचार्थस्य लिङ्गसङ्क्ष्याभ्यां योगो नास्ति समासे च भवति । स्वाभाविकमेतत् ।" इति पात्रज्ञलमहाभाष्ये २।२।२९ ॥ १० (इत्यान्तरं समुच्यो १) ॥ ११ भन्तार्थं भा० प्रतौ नास्ति ॥

## खरूपतोऽन्यैव, अलिङ्गसङ्खयत्वात्, ह्रक्षादिव भिन्नार्थानामेकसम्बन्धिविषयश्चार्थः।

द्रव्यार्थस्य । अथ द्रव्यार्थं मा त्याक्षमित्येकमेवेष्यते पुनरपि दृष्टान्ताभावः द्रव्याद् भिन्नस्यार्थान्तर-स्याभावादिति । अत्रोच्यते – पदार्थानामिति पदार्थग्रहणादु नैष दोषः । प्रातिपदिकार्थी हि कियासम्बन्धी अन्तरङ्गत्वात् कियायाः, न पदार्थो बहिरङ्गत्वात् । यथा पुत्रमिच्छति पुत्रीयतीति द्वितीया बहिरङ्गकर्मा भिधायिनी पुत्रस्य इषिणान्तरङ्गेण सैन्बद्धत्वात् , उक्तं च - प्रातिपदिकानां कियाकृताः सम्बन्धा <sup>5</sup> भवन्ति [पाँ० म० भा० राशप०] इत्येषितुर्देवदत्तस्य पुत्रेणाभिसम्बन्धो न पदार्थेन विभक्त्यन्तेन, पदान्तर-सन्निधौ तु तद्वयक्तिः कारकाणां प्रवृत्तिविशेषः किया [पाँ० म० भाग्याः। रहित वचनात्, कियया सम्बन्धमित्वा कर्मादित्वमेतीति पूर्वमेव क्रियया सम्बन्धः । यदि च क्रियासम्बन्धवत् प्रातिपदिकावस्था-यामेव समुचयादिसम्बन्धोऽपि स्यात् ततः प्रातिपदिकार्थातिरेकात् सम्बोधनवद् यत्नान्तरविधेया प्रथमा 10 स्यात्, द्वितीयादयश्च न स्यः, कर्माद्यधिके हि प्रातिपदिकार्थे ता विधीयन्ते । यदि तु समुचयाद्याधिकये २७४.१ कमी चस्तीति द्वितीयादयः स्युस्ततः कमी चाधिकयेऽपि प्रातिपदिकार्थोऽस्तीति प्रथमैव स्यात् । अतः पदार्थो-त्तरकालभाविनि वाक्यार्थं उपर्जायमाने तस्योपकुर्वन्तश्चाद्यः पदैरभिसम्वध्यन्त इत्यत उच्यते – भिन्नानां पदार्थानामिति कियासम्बन्धव्यदसनार्थम् । स च समुचय एकसम्बन्धिविषयः । कोऽसावेकः सम्बन्धी ? वाक्यार्थः प्रक्षप्रवासेकदेशता अन्वाचयसमुँचययोरानयननयनादि । उक्तं च – चार्थे द्वन्द्वः [ पा० २।२।२९ ], चस्य च कोऽर्थः ? समुर्चयोऽर्थोऽन्वाचयः समाहार इतरेतरयोगश्च पदार्थोत्तरकाळभाविनः । तत्र 15 समुचय: गामश्रं पुरुषं शकुनिं पशुमहरहर्नयमानो वैशस्त्रतो न तृष्यति सुरया इत्र दुर्मदीति । अन्त्राचयो यथा - देवदत्त भिक्षामट यहादत्तं चानय । पाणिपादं ब्राह्मण-क्षत्रिय-विट-शूद्राः रामकेशवाविति समाहारे-तरेतरयोगौ । ये च द्रव्याणां गुणानां कियाणां च दृश्यन्ते थैथा घटश्च पटश्चेति रूपं च रसश्चेति हसति तिष्ठति रसते <sup>११</sup>वेत्यादयः पदार्थोत्तरकालभाविनः समुचयविकल्पार्द्यः न ते द्रव्यं न क्रिया न गुँणः, किन्तु द्रव्यस्यैव क्रियात्वादु <sup>१४</sup>वीरपुरुषविद्रोषणविद्रोष्ट्यैकात्मवदु वस्तुत्वैकत्वर्गस्यनन्यान्यत्वभाजो धर्माः प्रवृत्तिरेवेति 20

१ अ द्रव्यार्थ मा त्याक्षामि प्र०॥ २ सम्बन्धत्वात् प्र०॥ ३ "प्रातिपदिकानां कियाञ्चता विशेषा उपजायन्ते तत्कृताश्वाख्याः प्रादुर्भवन्ति -कमं करणमपादानं सम्प्रदानमधिकरणिमिति।" इति पातज्ञलमहाभाष्ये॥ ४ "न कृमः कारकाणि कियेति। कि तिर्हि शरकाणां प्रशृत्तिविशेषः किया।" इति पातज्ञलमहाभाष्ये॥ ५ "प्रातिपदिकार्थेलिङ्ग-परिमाणवचनमात्रे प्रथमा । सम्बोधने च।" पा० २।३।४६-४७। दश्यतां पा०म०भा० २।३।४६॥ ६ "ज्ञायते तस्यो प्र०॥ ७ "स्योरान प्र०॥ ८ "स्यार्थो य०॥ ९ "अहरहर्नयमानो गामश्रं पुरुषं पश्चम्। वैवस्ततो न तृष्यति सराया इव दुर्मदी॥ १॥" इति पातज्ञलमहाभाष्ये। २।२।२९॥ १० णत्वाच यथा य०॥ ११ (चेत्यादयः १)॥ १२ "दयः । म चेट्रद्यं प्र०॥ १३ गुणाः मा०॥ १४ "समानाधिकरणेषूपसङ्क्ष्यान-मसमर्थत्वात्। समानाधिकरणेषूपसङ्क्ष्यानं कर्तव्यम्, वीरः पुरुषो वीरपुरुषः। कि पुनः कारणं न सिध्यति १ असमर्थत्वात् । कथमसामर्थ्यम् १ 'द्रव्यं पदार्थ इति चेत्'। यदि द्रव्यं पदार्थः, न भवति तदा सामर्थ्यम् भेदाभावात्। अथ हि गुणः पदार्थः, भवति तदा सामर्थ्यम् । अन्यो हि वीरत्वं गुणः, अन्यो हि पुरुषत्वम् । नान्यत्वमस्तीतीयता सामर्थ्य स्वति, अन्यो हि देवदत्तो गोम्यश्राश्वेभ्यश्च, न चैतस्यैतावता सामर्थ्य भवति। को वा विशेषो यद् गुणे पदार्थे सामर्थ्य स्वति, अन्यो हि देवदत्तो गोम्यश्राश्वेभ्यश्च, न चैतस्यैतावता सामर्थ्य भवति। को वा विशेषो यद् गुणे पदार्थे सामर्थ्य स्वति, अन्यो हि पुरुषत्वम् । एव विशेषः – एकं तयोरधिकरणम्, अन्यश्च वीरत्वं गुणः अन्यः पुरुषत्वम् ।" इति पातञ्जलमहाभाष्ये २।१।१।॥ १५ "मस्यान" य०॥

साधु भवति देवदत्तादौ यत् त्रिलिङ्गं तन्न भवति भवने, तथा एकस्मिन् द्वयो-र्बेहुषु वा भवत्सु याः सङ्ख्यास्ता न भवन्ति । प्रत्ययपरप्रकृतिव्यवस्थया तु प्रथमैक-वचने, अतिक्रमकारणाभावात् । नपुंसकं च भवनस्याव्यक्तत्वात् , किमिप दृश्यते इति तथा त्रिकालविषयाद् द्रव्यादन्यो भावो न च तेन विना कारकः त्रिकाल-

5 सम्बन्धः । यथात्र वीरशब्दः पुरुषसामानाधिकरण्याद् वस्तुत्वेनैकत्वं गतस्तथा पुरुषशब्दोऽिव वीरसामाना२०४-२ धिकरण्यात्, अन्यथा वैयधिकरण्याद् घटपटादिवदसम्बन्धादिदोषाः स्युः । अथ च वीरो विशेषणं पुरुषो
विशेष्य इति परस्परतो भिन्नार्थत्वमनयोः, इतरथा सामानाधिकरण्यात् तादात्म्यात् पौनस्क्त्यादिदोषाः
स्युः । दृष्टं चानयोरैकात्म्यं सामानाधिकरण्यात्, विशेषणविशेष्यभावाचान्यत्वम् । एवं प्रश्लादिपदिवेदत्वेन
दृष्टान्तपरिपूर्णत्वे सत्युत्तरकालभाविनश्चार्थस्थैकसम्बन्धिविषयत्वं प्रश्लर्थवात्वुपात्तैकसमुचयगोचरत्विमत्यन10 न्यत्वम्, अन्यत्वं तु प्रश्लधवयोरेवासौ समुचय इति, तथा द्रव्यादलिङ्गसङ्ख्यो भावो वस्तुत्वैकत्वगतिरननयोऽन्यश्चेति । इत्थं वा व्याख्यानेऽन्यत्वैकान्तो द्रव्यार्थत्यागोऽन्वयत्यागश्चेति परिहृता दोषाः ।

अतः परमिलिङ्ग सङ्घयत्वप्रसाधनायोत्तरो प्रन्थः साधु भवती हा विष् भवत्सु याः सङ्घास्ता न भवन्ती ति । एकस्मिन् इयोर्बेहुषु वा देवदत्ता दिभवित् पु लिङ्ग सङ्घ्याभेदवैत्स यत् त्रिलिङ्गं सङ्घ्याश्चेक-त्वाचास्ता न भवन्ति भवने नपुंसकलिङ्गभेकवचनमेव चानुमीयते ति इशेषणे साधुशब्दे श्रूयते च 'साधु 15 भवन्तं परय' इत्यादि कारकादिव्यतिरेकेऽपि । तस्मादन्यद् भवनं भवद्भयो देवदत्ता दिभ्यः स्वरूपतः सत्यपि वस्तुत्वैकत्वे। स्यान्मतम् – किमर्थं नपुंसकलिङ्गं प्रथमैकवचनं च १ इत्यत्रोच्यते – प्रत्ययपरप्रकृतिब्यवैस्थया तु प्रथमैकवचने, किं कारणम् १ अतिक्रमकारणाभावात् । अवश्यं च प्रत्ययपरा प्रकृतिः प्रयोक्तव्या, प्रातिपदिकार्थलिङ्गपरिमाणवचनमात्रे प्रथमा [पा॰ २।२।४६] इति सत्तामात्रेऽपि प्रथमाविधानात् ततोऽति-रिक्तार्थासम्भवात् प्रथमातिलङ्कने फलाभावात् वचनस्यँ च नान्तरीयकत्वात् सत्तामात्रार्थकारणत्वात् कारणान्व्यन्तरात् त्रात्यात् कारणाद्धि तदतिक्रमः स्यात् । नपुंसकं च भवनस्याव्यक्तत्वात्, र्अव्यक्ते गुणसन्देहे नपुंसकलिङ्गं प्रयोक्तव्यमिति । किं तथा लोके दृष्टमिति चेत्, उच्यते – किमपि दृश्यते इति, यथा हस्त्यश्वनरादिसमूहं दृष्ट्वा वक्तारो भवन्ति – किमपि दृश्यते, इतिः प्रदर्शने, एतदेव वाक्यमुदाहरणत्वेन प्रदर्शयति ।

तथेयादि पूर्वसाधनवत् तस्मिन्नेव पक्षे हेत्वन्तरमुपचयरूपेणोच्यते । तेन प्रकारेण तथा यथा पूर्वं <sup>25</sup> 'वस्तुत्वेकत्वगत्यनन्यदन्यत्' इति पक्षीकृत्य साधितं तथात्रापि त्रिकालविषयाद् द्रव्यादन्यो भावो न च तेन विना कारक इति पक्षः, द्रव्येण विना न स्वयं कारको भावः, तत्सहयृत्तिरेवान्यत्वेऽपीत्यर्थः

१ पदत्तेन पा॰ डे॰ ठीं॰ रं॰ ही॰। ( पदं, तेन, ? )॥ २ धवादिउपा प्र॰॥ ३ (च ? )॥ ४ वस्तु पतित्रिलिङ्गं प्र॰॥ ५ भमेव वानु य॰। भमेवानु भा॰॥ ६ स्थापा य॰॥ ७ स्य वचनान्त प्र॰॥ ८ हस्यता पृ॰ २४२ पं॰ ४॥

त्वात्, द्रव्यं त्रिकालविषयम् किया तु त्रिकाला गमनगन्तृवत्, वर्तमान एव देवदत्ते गन्तरि गतित्रैकाल्यम् 'अगमद् गच्छति गमिष्यति' इति तथा 'अभृद् भवति भविष्यति' इति ।

भावस्य द्रव्यादन्यत्वेन तदपृथकारकत्वेन च साध्यत्वाद् भावगमनयोरेकार्थ-त्वाद् इष्टान्तः साध्यैकदेश इति चेत्, देवदत्तगमनयोस्त्रेकाल्यात्रैकाल्याभ्यां ह भेदसिद्धेर्द्रव्यभावयोरिय तद्वत्, युगपदयुगपत्तत्त्वखघटवत्।

अथ द्रव्यार्थभेदत्वादस्य कथमिदं प्रागभावप्रध्वंसाभावात्मकं त्रैकाल्यम्?

कस्मात् ? त्रिकालत्वात् , त्रयः काला अस्येति त्रिकालः, कोऽसौ ? भावः क्रियालक्षणः, 'अभूद् भवति भविष्यति' इत्युपनेष्यमाणत्याद् भेदेन त्रिभिरिप कालेरिभिसम्बन्धदर्शनाद् भावस्य त्रिकालत्वं सिद्धत्वा- बेतुः । द्रव्यं त्रिकालविषयमिति, भावस्य त्रिधा भिन्नकालत्वेऽपि एकरूपत्वाद् वर्तमानत्वेनाविष्ठमानं 10 तत्सम्बन्धि द्रव्यं तांक्षीनिप विषयीकरोतीति 'त्रिकालविषयम्' इत्युच्यते, त्रिष्विप कालेषु तदेव भवती- त्यर्थः । अत्रिकालं द्रव्यं त्रिकालविषयमिति क्रिया तु त्रिकाला वर्तमानविषयेत्युक्तं भवति । गमनगन्तृव- दिति दृष्टान्तः । तद्वथाचष्टे – वर्तमान एव देवदत्ते गन्तिर, 'एव'कारोऽवधारणे, त्रिष्विप कालेषु गन्तु- वर्तमानिककालतामवधारयति । गैतित्रैकाल्यम् , गमनस्य त्रयोऽपि काला अनवधारितैकरूपा दृष्टाः । वित्रदर्शयति – अगमद् गच्छिति गमिष्यतीति, तथाऽभूदित्यादिरुपनयो व्याख्यातार्थः ।

भावस्येत्यादि परमताशङ्का । स्थान्मतम् — भावस्य द्रव्यादन्यत्वेन तदपृथकारकत्वेन च साध्यत्वाद् भावगमनयोरेकार्थत्वाद् द्रव्याद् भवनपृथक्त्वासिद्धिवद् गन्तुर्गमनपृथक्त्वासिद्धेर्द्दशान्तः साध्यकदेश इत्येतस्यां विचिकित्सायां कथं साधनमिति चेत्, उच्यते — देवदत्तगमनयोस्त्रिकाल्यात्रैकाल्यात्रैकाल्याभ्यां भेदसिद्धेद्रव्यभावयोरपि तद्घदिति सामान्यविशेषयोः साध्यसाधनत्वाभ्यां विचिक्षितत्वाददोषः तद्विचिकित्सायामपि तुँस्यत्वात्, युगपदयुगपत्तत्त्वत्वघटवदिति दृष्टान्तः, तस्य भावसत्त्त्त्वम्, तदेव 20 भवतीत्यर्थः । नन्तुकं 'द्रव्यभेदे द्रव्यार्थत्याः, अत्यागेऽन्वयाभावः' इति, नैष दोषः, युगपदयुगपत्तत्त्व-विशेषणादात्मादिसवैक्याद् युगपत्तत्त्वं खं द्रव्यार्थातमभेदात् खादेः द्रव्यात्मेय वीऽयुगपत्तत्त्वो घटः, तथा त्रैकाल्यात्रैकाल्यवस्वन्यानन्यत्वे द्रव्यभावयोः ।

अश्वेत्यादि । अथ मतम् — द्रव्यार्थभेदत्वादस्य नयस्य द्रव्यार्थस्य च नित्रत्वात् कथिमिदं प्रागभावप्रध्वंसाभावात्मकं त्रैकाल्यं युष्यत इति वाक्यशेषः । यत् प्राग् नासीदधुना भवति तद् 25 वर्तमानमित्युच्यते, तच प्रागभूतम्, यद्विनष्टमतीतं प्रध्वस्तमभूतम्, यद् भविष्यति तदिप प्रागभूतिमदा- नीमभावात्, अङ्कुरघटकपालादिदर्शनात् । तच पूर्वापरकालमुल्यत्वाद् नित्यस्य न युक्तम्, नेर्धवे त्यांब्

१ इर्यतां पं० २, १५ ॥ २ क्षे प्र० ॥ ३ मतैत्रै भा० । मते त्रै (स्रै १) य० ॥ ४ तथाभूत्यादि प्र० । इर्यतां पं० २, ८ ॥ ५ काल्या भेद प्र० ॥ ६ तुल्यत्यते युगप प्र० ॥ ७ दर्यतां प्र० ३८४ पं० २४, प्र० ३८६ पं० ६ ॥ ८ (चायुग १) ॥ ९ वाक्यविशेषः प्र० ॥ १० त्यक्तित्य प्र० । "अन्ययात् त्यप् । ४।२।१०४ । स्थव् नेर्धुवे । त्यव् नेर्धुवे वक्तव्यः । नित्यः ।" इति पातज्ञलमहाभाष्ये ॥

न, प्रशृत्तिनिखत्वात् । निखत्वस्यापि द्वित्वम् । क्रूटस्थस्य द्रव्यस्य तं तमात्मानं पर्यनुभवतः धौव्यं कौटस्थ्यं च । इतरस्य तु तथा तथाभिव्यज्यमानस्य अकौटस्थ्यं सततसम्प्रशृत्तिरूपं निखत्वं च ।

अत एव भूताभूतभाक्त्वं 'द्रव्यादन्यो भावः' इत्यस्यार्थस्य साधनम् । व्यति-क्रान्त्यव्यतिक्रान्तिभाक्त्वाद् भिन्नौ क्रियाद्रव्यभावी, तद्यथा – कृतः कटो देव-दत्तेन, कृतः कर्मणा विभागः । क्रिया व्यतिक्रामति, विभागः कर्म च नव्यतिक्रामतः द्राब्दार्थस्य पिण्डितत्वात । न च व्यतिक्रमाव्यतिक्रमौ निर्निमित्तौ भवितुमईतः । दृष्टश्च कर्मविभागयोरव्यतिक्रमे करणस्य विभागविषयस्य व्यतिक्रमः । तत्र

नित्यमिति निरुक्तेः । तस्माद्सिद्धं भावस्य त्रैकाल्यम् , द्रव्यार्थाभ्युपगमात् । द्रव्यस्यैव वा त्रैकाल्याभ्युपगमे 10 भावस्य द्रव्यार्थवादत्याग इति । अत्रोच्यते – न दोषः, प्रवृत्तिनित्यत्वात् , नात्रापि द्रव्यार्थत्यागः प्रवृत्ति- १७६-१ नित्यत्वात् , भवनप्रवृत्तिभाव इत्यर्थः , सा च प्रवृत्तिनित्या सदा प्रवृत्तेर्वस्तुनो भावोऽपि नित्य एवेति न द्रव्यार्थत्यागो नात्रैकाल्यमिति ।

इतर आह - कुतो निस्नत्वस्य द्वैतम् १ इति । अत्रोच्यते - वस्तुनो द्रव्यभवनात्मकस्योभयत्वादेव नित्यत्वस्यापि द्वित्वं सिद्धं यथा प्रागुपवर्णितं ने हि तदेव नित्यमिस्यादि यावत् तदिष हि निस्यं यस्मि15 स्तत्त्वं न विहन्यते [पा॰ म॰ भा॰ १।१। पर्यक्षा॰ ] इति उक्तत्यात्, इदानीमपि तद्वित्वं प्रदर्शते - कूटरथस्येत्यादि, द्रव्यं हि कूटस्थं निस्यं पूर्वापरकालतुल्यत्वात्, तस्य कूटस्थस्य द्रव्यस्य सर्वप्रभेदनिभेदस्य वीजभूतस्य
गमनस्थानादिसर्वात्मकत्वेनावस्थितस्य तं तमात्मानं पर्यनुभवतः तत्पर्यनुभवनात्मत्वादेय प्रीव्यं कौटरभ्यं च
युज्यते । इतरस्य तु भावस्य तथा तथाभिव्यज्यमानस्य पर्यनुभूयमानस्य क्रमेण युगपद्धा सतत्वप्रवर्तनात्मनो
भावस्य प्रवृत्तेरकौटरभ्यं सत्ततसम्प्रवृत्तिरूपमव्यवच्छिनभवनात्मकं निस्तत्वं चेति 'निस्नत्वस्यापि द्वित्वम्'
20 इति साधूक्तम् ।

अत एवेसादि । एतस्मादेव निस्तविद्वित्वाद्न्यिदिमिष कारणं भूताभूतभाक्स्वं द्रव्याद्वैधर्म्यमस्याः प्रवृत्तेरन्यत्वकारि 'द्रव्यादन्यो भावः' इत्यस्यार्थस्य साधनम् , 'द्रव्यविरुक्षणो भावः' इत्यन्न हेतुरित्यर्थः । भूताभूता क्रिया, द्रव्यं भवदेव, वृत्ता वर्तमाना च क्रिया, द्रव्यं वर्तत एवेत्यर्थः । अथवा भूतं द्रव्यमभूतं करणं स्थितं गतं च यथासङ्क्षयं, व्यतिक्रान्त्यव्यतिक्रान्तिभाक्त्वाद् भिक्तो कियाद्रव्यभावौ, <sup>25</sup> तद्यथा — कृतः कटो देवदत्तेन, देवदत्तः कटकरणकाले करणोपरमे च कटस्थैकरूप एव, क्रिया तु वीरण- २०६-२ संयोगावस्थायामव्यतिक्रान्ता कटनिष्पत्त्युत्तरावस्थायां व्यतिक्रान्ता । तथा कृतः कर्मणा विभाग इति द्वित्यमुदाहरणं कँतृकर्मसमवायित्वात् क्रियायाः पचिभिदिवत्, वैयाकरणसिद्धान्तेन तु कर्तुरीप्तिततमं कर्म [पा॰ १-४-४९], क्रियैव तु वैशेषिकस्य, इहाविशेषेण विभागहेतुः क्रिया, विभागश्च सन्तत्यतुपरमाद

१ थिंत्यागः य०॥ २ (भवनं प्रशित्तर्भावः ?)॥ ३ नित्यस्यापि य०॥ ४ दश्यतां पृ० २१ पं• २२, पृ० २१२ टि०४॥ ५ द्रव्यं को भा०। द्रव्यको थ०॥ ६ मिन्नो कियाद्रव्यभावो य०॥ ७ दश्यतां पृ० २८३-२॥

देवदत्ते द्रव्ये कर्मणि वा करणलक्षणया प्रष्टुत्त्या भवितव्यमविच्छेदेन, सा च तदतद्भवनस्रह्मणा।

यथा च संयोगविभागफलं कर्म गमनं गन्तुः पदार्थान्तरम्, तत्सम्बन्धं चान्तरेण गमनं न भवति तथा गमनाद्यपि करणसम्बन्धमन्तरेण न भवति, अन्यतो भिन्नं स्वतत्त्वाद् द्रव्याद्वा न स्यात् कर्मेति न स्यात्। तथा भवद्वा 'कृतम्' इति व्यपदेशं व न जनयेत्, करणसम्बन्धाभावात्, आकाशादिवत्। तथा च तत् सद् असत्कारण-मिति नित्यं स्यात्।

द्रव्यवद्वस्थित इति विविक्षितं तस्य, विभागः कैटकर्तुश्चलनात्मकस्य कर्मण ईप्सिततमत्वात् कर्म चलनेन द्रव्यं देशान्तरं प्रापयता कियत इति सा किया व्यतिक्रामित, विभागः कर्म च न व्यतिक्रामतः, शब्दार्थस्य पिण्डितत्वाद् नामत्वादिसर्थः । न च व्यतिक्रमाव्यतिक्रमौ निर्निमित्तौ भवितुमर्दतः । दृष्टश्च वर्तमानयोः 10 कर्मविभागयोः द्रव्ययोरव्यतिक्रमे करणस्य कियाया विभागविषयस्य व्यतिक्रमः। न चैकस्मिन् व्यतिक्रमाव्यति-क्रमौ युगपद् भवतः विरोधात् प्रमाणान्तरापेक्षामन्तरेण, तस्मादेतदनुमेयं तेत्र देवदत्ते द्रव्ये कटस्य कर्तरि कर्मणि वा कर्तरि चलने वीरणानां कटे वा कर्मणि करणलक्षणया प्रवृत्त्या भवितव्यमविच्छेदेन । सा च प्रवृत्तिः किया तदत्रद्भवनस्वरूपा, तस्मिन् द्रव्येऽतिसंभ्ध करणे भवनमस्याः प्रवृत्तेः स्वरूपम्, तया च [व्यति-क्रमा]व्यतिक्रमविभागतया द्विरूपयाऽवर्यमाव्यवच्छित्रेया[ऽ]कृटस्थया प्रवृत्तिभवनात्मिकया भवितव्यमिति । 15

यथा च संयोगेत्यादि । इदमधुना गन्तुगमनदृष्टान्तयोभिवितृभवनदाष्ट्रीन्तकयोश्च प्रागुक्तवद् भेदानभ्युगमे दोषाभिधित्सयोच्यते । 'संयोगिवभागाः कर्मणां कार्यं सामान्यम्, गुरुत्वप्रयत्नसंयोगाः नामुत्क्षेपणं कारणं सामान्यम् [वै॰ र्षं॰] इति वचनाद् देशान्तरसंयोगं द्रव्यस्य देशान्तरिवभागं च गमनकर्मारसते गुरुत्वादिजनकं चोत्क्षेपणं कर्म । तसात् संयोगिवभागफ्ठं कर्म गमनं गन्तुः २००१ पदार्थान्तरम्, तयोः संयोगिवभागयोक्तत्कारणस्य च कर्मणो यावद्रव्यभावाभावाद् वैशेषिकमतवत् 20 पदार्थान्तरतायां सत्यां गन्तुर्गमनेन सम्बन्धः, तत्सम्बन्धं चान्तरेण गमनं [न] भवति, 'गच्छति देवदक्तः' इति हि गमनसम्बन्धाद् दृष्टम्, व्यतिछङ्कितगमनश्च 'गतः' इत्युच्यते, तस्मात् तद्वयतिक्रममन्तरेण 'गतम्' इति न भवति । एव विधिः कर्मविशेषे गमने दृष्टः । तथा गमनाद्यपि करणसम्बन्धमन्तरेण न भवतीति किया सिध्यति, अन्यतो भिन्नमिति स्वतत्त्वात् कर्मत्वात् दृब्याद्वा कर्मत्वस्य स्वतत्त्वस्याश्रयो न स्यात् कर्मिति न स्यात् , क्रियमाणत्वाद्धि तत् कर्म करणे सति, करणव्यतिक्रमे च 'कृतम्' इति न स्यात् । २५ कर्मणि तु भिन्ने द्रव्यात् स्वतत्त्वाद्वा स्यादिति । तथा भवद्वेत्यादिना करणं भवदिप स्वसम्बन्धव्यतिक्रम-मन्तरेण 'कृतम्' इतेतं व्यपदेशं न जनयेत् , तथ दृष्टम्, किं कारणं न स्यादिति चेत् , करणसम्बन-मन्तरेण 'कृतम्' इतेतं व्यपदेशं न जनयेत् , तथ दृष्टम्, किं कारणं न स्यादिति चेत् , करणसम्बन-

१ कमेंटकर्तु है लीं । कमेंचटकर्तु रं हीं । कमेंचमोटकर्तु पा । इश्यता पं ९ । विभागः कर्तु-श्रक्तात्मकस्य इत्यपि पाठोऽत्र स्यात् ॥ २ तत्त्व भा ० । तत्वत् है ० लीं ० रं ही ० । तत्वच पा ० । ते तत्वत् वि० ॥ ३ पतया य० ॥ ४ न्नयाक्ट भा ० । न्नक्ट य० ॥ ५ यथार संयो प्र० ॥ ६ "इन्यगुणकर्मणां इन्यं कारणं सामान्यम् । ११९१२८ । स्ट्रियाणां इन्यं कार्यं सामान्यम् । ११९१२३ । गुरुत्वप्रयत्नसंयोगानामुद्धेपणम् । ११९१२९ । संयोगविभागाश्च कर्मणाम् । ११९१२० । कारणसामान्ये इन्यकर्मणां कर्माकारणमुक्तम् । ११९१२९ ।" इति वैशेषिकस्त्रे पाठः ॥ ७ इति भवति भा ॥ ८ करणे सिति पा ० है ० लीं ० रं ० ही ० । (कर्म, करणेऽसति करणव्यतिकमे च १)॥

यथा च कर्म कियया विना न भवति तथा करणमपि भवनव्यक्तिमन्तरेण नैव भवेत्, तथा भवनसम्बन्धव्यतिक्रममन्तरेण भूतमिति न स्यात्। पूर्वः पूर्व उत्तरोत्तरकार्यकारणभावेन। ततश्च प्रागादिनिर्विद्येषणं नास्ति भवनसम्बन्धव्यति-क्रमाभावात् खपुष्पवत्, असत्कारणत्वाद्वा, अभूतभवनसम्बन्धव्यतिक्रमत्वात्। व्यतिक्रमश्च तृणकर्मादौ कटविभागादिभवनभूततायाम्। द्रव्यं किया च द्वयमेव

न्धाभावात् । किमिव १ आकाशादिवत् । ततः किं स्यात् १ तथा च तद् भैवत् कर्म सत्त्वात् केरणासम्बन्धाच सैदसत्कारणमिति नित्यं स्यात् , नित्यलक्षणयोगात् । किं नित्यलक्षणमिति चेत् , उच्यते — सदकारणैवत्तिन्नित्यम् [वै० स्० ११९११ ] इति नित्यलक्षणं वैशेषिकमतेनेति । एवं तावत् 'कर्म गमनादि करणसम्बन्धाद् भवति' इत्युषपादितम् ।

यथा च कर्मेत्यादि । यथा च गमनादि कर्म क्रियया विना न भवत्युक्तविधिना तथा करणमि भवनव्यक्तिमन्तरेण भवनिक्रयाविभीवेन विना नैव भवेत् , न भवितुमईतीत्यर्थः । तथा भवनसम्बन्धव्यतिक्रममन्तरेण भूतमिति न स्यात् , तत्सम्बन्धे 'भवति' इति भवति तत्सम्बन्ध-व्यतिक्रमे च 'भूतम्' इति । पूर्वः पूर्व उत्तरोत्तरकार्यकारणभावेनेति क्रियार्सम्बन्धप्रबन्धं प्रदर्शयति ततश्च प्रागादिनिर्विशेषणमित्यादि भवनसम्बन्धे तद्वयतिक्रमे चासति प्राकृप्रध्वंसेतरेतरशक्तिसंयोगाद्य-15 भावाभावादभावभेदरहितो नारत्यभाव इत्यनर्थान्तरमिति अविशेषेणैकोऽत्यन्ताभाव एव स्यादभावः भवन-सम्बन्धव्यतिक्रमाभावात् खपुष्पवदिति, यथा खपुष्यं भवनसम्बन्धाभावात् तद्वयतिक्रमाभावाच न भैंबेदेवं सर्वं घटादि स्यादिति । असत्कारणत्वाद्धाः, तदा हि वस्तुनो भवनकारणं योऽसौ करणसम्बन्धो भवनसम्बन्धश्च स नास्ति तद्रयतिक्रमो बेति सैंत्कारणाभावादकारणत्वादत्यन्ताभाव एव स्यात् खपुष्पवत् र्सैर्वं घटादि । तदुपसंहस्य हेतुमाह – अ**भूतभवनसम्बन्धव्यतिऋमत्वा**दिति, गतिस्थित्यादिकरणभवन-20 सम्बन्धव्यतिक्रमसद्भावाद् गच्छति तिष्ठति करोति भवति गतस्थितकृतभूतव्यक्यात्मकदेवदत्तवस्तु भवदु-परुभ्यते नीन्यथेति । स्थान्मतम् – भवनस्य सततसम्प्रवृत्तस्याव्यतिकम इति । अत्रोच्यते – व्यतिक्रम्श्र तृणकर्मादौ, तृणतन्त्वादीनां क्रियास्तृणकर्म, आदिग्रहणात् संयोगः, यथासङ्ख्यं कटविभागादिभवन-भृततायाम् , अत्रापि आदिप्रहणात् पटविभागसंयोगादयो गृहीताः, भवनस्य भूततायामेवंलक्षणस्य भवति व्यतिक्रमः 'तृणं कटो भवति, गमनकर्म विभागो भवति संयोगश्चान्येन' । स्थान्मतम् - कथं 'तृणं 25 कटो भवति, कर्म विभागो भवति' इत्येतदुच्यते ? इति । अत्रोच्यते , अत्रापि ननूक्तम् **- द्रव्यं क्रिया** २७८-१ च द्वयमेव सर्वमिद्मिति संयोगादि सैंर्व गुणिकयात्वप्रतिपादनात् तस्य भवनस्य भूतता व्यतिक्रम इति ।

१ भवकर्म प्रवा २ (करणास<sup>8</sup>?) ॥ ३ सदस्तकासिति यव । सद्त्ततःकसिति भाव॥ ४ णनत्तनित्यम् यव। "सदकारणविश्वसम्" इति वैशेषिकस्त्रे पाठः ॥ ५ कमन्त<sup>२</sup> प्रव ॥ ६ कम्बन्धन्यन्ध्वन्धन्यत्वर्यति यव। <sup>8</sup>सम्बन्धप्रवन्धप्रवन्धप्रवन्धप्रवन्धप्रवन्धप्रवन्धप्रवन्धप्रवन्धप्रवन्धप्रवन्धप्रवन्धप्रवन्धप्रवन्धप्रवन्धप्रवन्धप्रवन्धप्रवन्धप्रवन्धप्रवन्धप्रवन्धप्रवन्धप्रवन्धप्रवन्धप्रवन्धप्रवन्धप्रवन्धाः । ५ अविशेषण्याः वव। ८ (भवेदेवं?)॥ ९ कारण्यप्रवादाः इति पाठः समीनीनो भाति, असत्कारणत्वादः इत्यर्थः ॥ ११ सर्वे प्रव ॥ १२ नन्यथेति भाव । अन्यथेति यव॥ १३ क्यं व्यति प्रव ॥ १४ सर्वेगुणः विव रंव॥

# सर्वमिदम् । एवमेव च भाविकयाश्रयः कारकाणां कर्मादिभावः ।

यदि द्रव्यवत् क्रियापि वस्तुनस्तत्त्वं स्यात् ततस्तया विना नैव वस्तु स्यात् , तत्त्वात्, देवदत्तवालादिवत् घटरूपादिवत् । दृष्टं चैतद् गमनादिकियया विनापि देवदत्ताख्यं वस्तु । अन्तरेणापि तु क्रियां भवत्येव वस्तु, तस्मात् ततोऽन्यत् तदन्त-रेणापि भावात् घटपटवत् । दृश्यते हि देवदत्ते गच्छत्यधृतिं करोति यज्ञदत्तः । ध् यदि द्रव्यपारमार्थ्यवत् क्रियापि स्यात् गमनवत् क्रियात्वात् स्थानमपि परमार्थ

एवमेव चेत्यादि । एवं कृत्वा भाविक्रयाश्रयः, भाव एव क्रिया भाविक्रया । द्रव्यं भावः, स एव च क्रिया, द्रव्यस्य वा क्रिया । तदाश्रयो द्रव्यभवनाश्रयोऽयं कारकाणां कर्मादिभावः कर्मकरणादि-भावः, न नियतक्षः विचित्रक्रियाभयनसम्बन्धाद् भवति, 'देवदत्तः पचित ओदनं काष्ठेः स्थाल्याम्, ओदनो भवति, काष्ठानि ज्वल्लन्ति सम्धुक्षन्ति, स्थाली धारयतीत्यधिश्रीयते' इत्येवमादिद्शेनात् । न हि 10 किश्चिज्ञातिविशेषयोगाद् गोत्वादियोगादिवत् कर्मत्वकरणत्वाधिकरणत्वादियोगात् कर्मेवदं करणमेवाधि-करणमेव नियतं नान्यदिष भवतीति । किं तिर्हे ? अनियतशक्तिविषयम्, शक्तीनां कारकत्वात्, तदेव हि द्रव्यमन्यया क्रियया 'प्रमार्ष्टि नेत्रे' इति नेत्रादि कर्म भवति, अन्यया करणम् 'नेत्रेण पदयति' इति, अन्ययाधिकरणम् 'नेत्रेऽञ्चनं तिष्ठति' इत्यादि । तस्मात् सर्वप्रभेदनिभेदं वीजं वस्तु द्रव्यं तत्त्वम्, तद्भेदिभवनव्यक्तिः क्रिया ।

यदीखादि एवमनिच्छतो दोषः, यदि द्रव्यवत् कियापि वस्तुनस्तस्वम् आत्मा खरूषं स्यात् ततस्तया विना क्रियया नैव वस्तु स्यात्, तत्त्वात् तदात्मत्वात् खरूषत्वात्, यद् यत्तर्वं यैदात्मा- खरूषं वा न तत् तेन विना भवित देवदत्त्वालादिवत् , यथा देवदत्ततत्त्वा बालादयोऽवस्थाविशेषाः क्रमभाविनो न तेन विना भवित तथैतदिष वस्तु क्रियया विना न स्यात् , घटरूपादिवदिति घटतत्त्वा रूपादयो युगपद्भाविनस्तेन विना न भवित तथा कियया विना तद् वस्तु न स्थादिति विशेषः । दृष्टं चैतद् 20 गमनादिकियया विनापि देवदत्ताख्यं वस्त्विखनिष्ठापादनमेतत् । दोषदर्शनादिष वस्तु भवतित्ये- तदर्थं साधनमाह – अन्तरेणापि तु क्रियां भवत्येव वस्तु तस्माद् विना भावे दोषदर्शनात् ततोऽन्यत् पंक्रियातोऽन्यद् वस्तु' इति प्रतिपत्तव्यम् । न केवलं दोषदर्शनादेव, क्रिं तर्हि १ अन्यत्वहेषुरप्यस्तीत्यत आह – तदन्तरेणापि भावात् , यद् यदन्तरेणापि भवित तत् ततोऽन्यत् घटपटवत् , यथा घटः पटमन्तरेण भवन् पटादन्यः पटश्च घटमन्तरेणापि भवंसतोऽन्यस्त्या क्रियामन्तरेणापि भवद् वस्तु ततोऽन्यदिति । 25 तिन्रदर्शनान्तरं विचारान्तरास्यदमप्याह – हत्त्यते हि देवदत्ते गैच्छत्यधृतिं करोति यज्ञदत्त इति । अत्र यज्ञदत्तस्यापृतिकारणं गमनं देवदत्ताख्याद् वस्तुनोहर्ण्यत् पूर्वोत्तरकालतुल्येऽपि तस्मिन् यतोऽपृति-भवति, तस्माद् न क्रिया वस्तुनस्तत्त्वम् ।

यदि द्रव्यपारमार्थ्यविदिलादि । यदि यथा देवदत्ताख्यस्य वस्तुनो हव्यं परमार्थस्तथा कियापि स्यात् गमनवत् कियात्वात् स्थानमपि परमार्थ इति प्रागेव स्थानकियया गमनविरोधिन्या देवदत्तोऽ-³०

१ °योगादि ° भा ॰ प्रतौ नास्ति ॥ २ य आत्मा प्र॰ । अत्र यस्वातमा इत्यपि पाठः स्यात् ॥ ३ न गच्छ ° प्र॰ ॥ ४ 🛧 एतदन्तर्गतपाठो य॰ प्रतिषु नास्ति ॥

इति तस्य गमनं नैव स्यात्, देवदत्तावरुद्धदेशे यज्ञदत्तवत्। अथ गमनतत्त्व एव देवदत्त इष्यते तथापि गमनिकयापरमार्थदेवदत्तत्वात् स्थानं नैव स्यात् इति यानस्थानयोरभावात् पूर्ववद्धतिः सततमधृतिर्वा स्यात् तथा। तथा भवने[ऽपि] यथा देवदत्ते गच्छति अधृतिरस्य तथा तदात्मत्वाद् यावदेवदत्तमधृतिप्रसङ्गः तत्कालवत्, देवदत्त एवास्याधृतिनिमित्तमिति । स्थित्यात्मकत्वाद्वास्य गच्छत्यपि देवदत्ते यज्ञदत्तस्य धृतिरेव सदा स्यात् स्थानकालवत् । यज्ञदत्तः प्यान्तिधृतिवर्षाः धृतिरधृतिर्वा।

वरुद्धः स्थात् । ततश्च तथावरुद्धत्वात् तैस्य देवदत्तस्य गमनं नैव स्थात् , कदाचिदपि न गच्छेद् देवदत्त इत्यर्थः । देवदत्तावरुद्धदेशे यज्ञदत्तवत् , यथा देवदत्ताख्यं वर्त्तु देवदत्तत्वेनावरुद्धिमिति १० तद्विरोधिनो यज्ञदत्तत्वस्थानवकाशात् तत्र यज्ञदत्तत्वं नैय जातु भवति तथा देवदत्ते स्थानेनावरुद्धे गमनं नैय जातु स्थादिति । अथ मा भूद् यज्ञदत्ताधृतिकारणस्य देवदत्तगमनस्थाभाव इति गमनतत्त्व एव देवदत्त इष्यते तथापि गमनिक्रयापरमार्थदेवदत्तत्वात् स्थानं नैय स्थात् कदाचिदिपि, गमनेनाव-रुद्धत्वाद् देवदत्तस्य देवदत्तत्वावरुद्धदेवदत्ते यज्ञदत्तत्ववदेव । इतिशब्दो हेत्वर्थे, ततश्च हेतोर्यानस्थानयो-रभावात् , यानाभावात् तावत् पूर्ववैद्धृतिर्यथा प्राग् गमनोत्तत्त्वेगमनासर्त्वाद्युत्थभावः तथा गमना-१६ भावाद् गच्छत्यपि देवदत्ते यज्ञदत्तस्याधृत्यभावः देवदत्तस्य गमनकालेऽपि , गमनाभावे यथा यज्ञ-रुप्य-र्वे स्ततमधृतिर्या स्थादिति । एवं स्थानाभावेऽपि धृत्यधृती स्थातामुक्तन्यायेन । तथेति तेन प्रकारेण प्रोक्तोपपत्तिक्रमप्रापिताभावप्रकारेण यानस्थानयोरिति ।

तथा भवने[ऽपी]त्यादि । भँवतु वा गमनं स्थानं वेत्यभ्युपगम्यापि दोष उच्यते । तत्र गमने तावद् यथा देवदत्ते गच्छत्यधृतिरस्य तथा तदात्मत्वाद् यावदेवदत्तमधृतिप्रसङ्गः, यथा देव- 20 दत्तगमनकाले यज्ञदत्तस्याधृतिहेतुर्देवदत्तो गमनात्मत्वात् तथा यावज्ञीवम् आत्मनो यावदायुर्यज्ञदत्ताधृति- हेतुरेव स्थात् गमनात्मत्वात् तत्कालविदिति तस्य देवदत्तस्य गतिपरमार्थत्वाद् वस्तुःवावस्थानाच देवदत्तंस्य गमनात्मनः पूर्वोत्तरकालतुल्यत्वात् । अतस्तद्विवरणार्थमाह - देवदत्त एवास्थाधृतिनिमित्तमिति, 'इति'- शब्दो हेत्वर्थे, यतो देवदत्तो गमनात्मय तस्मात् सत्तमधृतिप्रसङ्गः । एवं तावदयं स्थानविरोधिन्या गतेर्भा- वेऽभिहितो दोषः । गतिविरोधिन्याः स्थितेरेव वा भावे स्थित्यात्मकत्वाद् वास्य देवदत्तस्य गच्छत्यिष 25 देवदत्ते यज्ञदत्तस्य धृतिरेव सदा स्थात् स्थानकालवद् देवदत्तसद्भावादिति ।

एवं तावद् देवदत्तगितिस्थितिविषययज्ञदत्ताधृतिविचारद्वारेण दोषा उक्ताः । इदानीं यज्ञदत्ताधृति-विषयोऽपि विचारस्तथैव कर्तव्यः । अत्रापि यैदि द्रव्यपारमार्थ्यविद्यादिग्रम्थो धृत्यधृतियज्ञदत्तशब्दो-श्वारणेन यथासम्भवं योज्यः । प्रकारान्तरेणापि तु यज्ञदत्तेत्यादि यावद् धृतिरधृतिर्वा । यज्ञदत्तद्रव्यत्वं

१ तस्या प्र॰॥ २ °रुद्धं(रुद्धे १) देव भा । °रुद्धत्वं देव भा । ३ वहत्तेर्यथा प्र०॥ ४ °त्वाहुत्यभावः प्र०॥ ५ °त्तस्यत्वात् य०॥ ६ भि भावे यथा य०॥ ७ भवमु वा भा । भवनमु वा य०॥ ८ ततस्यादत्तस्य भा ॥ ९ °त्तत्वस्य भा ॥ १० दश्यतां प्र०३९१ पं०६॥

## न, तदतद्भवनाविच्छेदात्मकप्रवृत्तिनित्यत्वस्याकूटस्थत्वाद् भवनमेवेदं गति-धृतिस्थित्यादि । भेदज्ञानव्यवहारी तु शब्दभेदद्रव्यप्रवृत्तितत्त्वानुरूप्यात्, शब्द-

हि वस्तस्वरूपम्, धृत्यधृतिक्रिये च तद्वयतिरिक्ते । ततो देवदत्त्तयानस्थानयोरिप देवदत्ताव्यतिरेकात् २७९-२ तद्वद् यावद्देवदत्तं गमनं स्थानं वेति धृतिरेवाधृतिरेव वा स्याद् यज्ञद्त्तंतत्त्ववत् , विरोधिनः क्रियान्तरस्या-भावात् पूर्ववत् । तस्मादेतेन क्रियाया अपि निखत्वादित्याह – नै, तदतद्भवनाविच्छेदात्मकप्रवृत्ति- 5 नित्यत्वस्याकृटस्थत्वात् , तद्भवनभैतद्भवनं तदतद्भवनं च सरूपैकशेषात् तदतद्भवनम् । तद्भवनं तावद-स्तिभवत्यादिविषयम्, पुनः पुनर्भवत्येवेति । अतद्भवनं स्थानाद् गमनं गमनाच स्थानमिति । तदतद्भवनं भवनसहिते ते एव स्थानगमने तथा भृद्धभृती । तस्याविच्छेद आत्मा यस्याः प्रवृत्तेरविच्छेदार्त्मिकायाः सा तदतद्भवनाविच्छेदात्मकप्रवृत्तिः, तेंस्या नित्यत्वम्, तद्कूटस्थं कूटस्थद्रव्यनित्यत्वविलक्षणम्, तद्भावात् तदतद्भवनाविच्छेदात्मकप्रवृत्तिनित्यत्वस्याकूटस्थत्वाद् भवनमेवेदं गतिधृतिस्थित्यादि, एता 10 यानस्थानभृत्यभृत्यादिकाः परस्परविरोधिन्यः क्रियास्ता एता भवनमेत्र सततसम्प्रवृत्तिरूपभवनात्मकत्वाद् र्भवद्भवनविलक्षणं नित्यं च प्रवृत्तिभवनमात्रमेवेत्यभिन्नं क्रियामात्रम् । अतो द्रव्यं क्रिया चोभयं नित्यं भावः। स्यान्मतम् – क्रियाभेदाभावाद् भेदज्ञानव्यवहाराभावः स्यात्, दृश्येते भेदज्ञानं भेदव्यवहारश्चेति । एत-**बायुक्तम्** , वँस्माद् **मेदज्ञानव्यवहारी तु** 'गच्छति तिष्ठति धृतिं करोत्यधृतिं वा न वा' इति द्वावप्येती शब्दभेदद्रव्यप्रवृत्तितत्त्वानुरूप्यात् , शब्दो भेदो यस्या द्रव्यप्रवृत्तेः सा शब्दभेद्द्रव्यप्रवृत्तिः, न 15 शब्दोऽन्यो द्रव्यात्, प्रवृत्तिः क्रिया गुणोऽपि क्रियेति प्रागुक्तम् । हृपरसगन्धस्पर्शभेदायाः प्रवृत्तेः शब्द- २८०-१ भेदा प्रष्टत्तिरन्या, तस्यास्तत्त्वं वैर्णात्मकत्वादि रूपम् , तदानुरूप्याच्छब्दभेदप्रवृत्तितत्त्वानुरूप्याद् भेदज्ञानं भेदन्यवहारश्च भवति । शक्तिमतो द्रन्यस्य शक्तयो युगपद्माविन्यो रूपरसादयः क्रिया एव, गमनस्थानादि-क्रियास्त क्रमभाविन्यः । यथोक्तम -

शक्तिमात्रासहायस्य विश्वस्याद्धतकर्मणः । <sup>१९</sup>सर्वथा सर्वदा भावात् कचित् किञ्चिद् विवक्ष्यते ॥ [वावयप० ३।७।२ ] इति ।

20

१ ततत्ववत् प्र०१ ( तत्ववत् १ ) ॥ २ दश्यता प्र० ३९५ पं० १० ॥ ३ मतद्भवतं च सस्पैकरोषात् तदतद्भवतं तावद् य० ॥ ४ का सा तद् प्र० ॥ ५ तस्यापि नि प्र० ॥ ६ भवनवद्भवनि य० ॥ ७ (यसाद् १) ॥ ८ द्वयत्तिर्व राज्यो भा० । द्वय्यत्तिर्व राज्यो य० ॥ ९ पंत्राव्यत्तिर्व । १० "क्ष्यं पुनरेतदवगम्यते 'शक्तिः साधनम्, न पुनर्व व्यम् इत्याशक्ष्याह — राक्ति-मात्रासमूहस्य विश्वस्यानेकधर्मणः । सर्वदा सर्वथा भावात् कचित् किश्चिद् विवक्ष्यते ॥ [वाक्यप० ३।७१ ] । घटादयो भावा विश्वशब्दवाच्याः, ते च तत्त दुदकाहरणादिकार्यसाधिकानां शक्तीनां समृहस्याः । अत एव ताः शक्तयः तत्र मात्रा मागाः इति शक्तिसमाहारमात्रं घटादयः । ताश्च शक्तयोऽनेकविधाः, कश्चित् खहेतोरेव दैवात् भवन्ति, आश्रयादिनाशं मत्तेव न च विनश्यन्ति यथा बोधप्रदीपानां प्रकाशक्तयः । कश्चित् पौरुषेऽप्यन्तःस्थिता एव आश्चयं निरुध्यन्ते यथा वा(वो?)धादिशक्यः, ता हि समभ्यासेन दष्टद्रव्योपयोगेन जायन्ते । अन्याः सत्यो वा अपरपुरुषप्रयक्षेन विध्वस्यन्ते, यथा विषस्य मारणशक्तिः बीजस्य अङ्करजननशक्तिः । अन्याः प्रभावातिशयवता विपरिवर्त्यन्ते, यथा योगिना सर्वभावानं रूपपरिवृत्तिराधीयते।कश्चित् कालपरिवासेन व्यज्यन्ते यथा धर्माधर्मशक्तिः फलदाने इत्यादानेकविधमुनेयम् । एव-मनेकस्वभावत्वे शक्तिसमुदायस्य विचित्रं कर्यं यथाशक्तिः मेदविवक्षायां प्रतिनियतसाधनमावोपपत्तिः । द्रव्यस्य तु साधनत्वे तस्यैकरूपत्वात् कर्यवैत्तिव्यं न स्यादित्यर्थः । तदुक्तं भाष्ये 'गुणसमुदायः साधनम् दित । प्रधानिक्रयाया एकैक्शिक्ताक्तसाध्यत्वान्यव प्रभूष्ट । तदुक्तं भाष्ये 'गुणसमुदायः साधनम् इति । प्रधानिक्रयाया एकैक्शिक्ताक्तिसाध्यत्वान्य प्रवानक्याया एकैक्शिक्ताक्तिसाध्यत्वान्य ।

शक्तीनां यथानुरूषं प्रतिविषयनियतप्रत्यायनष्टृत्तित्वात् नित्यप्रष्टृत्तिक्रमप्राप्तिविशिष्टवस्तुभागाभिनिवेशिभिरभिधानैः सर्वस्य वस्तुरूपस्याभिधातुमयोग्यत्वात् । यथा 'देवदक्तो गच्छति' इत्यत्र 'देवदक्तशब्दो द्रव्यांशविषयनियतशक्तिंत्वाद् गत्यादीन् नोपाक्ते न वा व्युदस्यति तथाख्यातमपि देवदक्तं नोपाक्ते न वा व्युदस्यति क्रियांशविषयनियतशक्तित्वात् नामाख्यातयोर्नियतवस्तुभागाभिनिवेशित्वात्, तदनुपात्ययं भेदप्रत्ययः । तथैव गतिस्थितिधृत्यधृत्यादिभेदव्यवहाराः सर्वभेदपर्यनुभवार्थत्वाद नित्यप्रवृत्तेः ।

देवदत्तवस्तुना गतिरुपात्तैव तदात्मत्वात् अग्निनेवीष्ण्यम्। गच्छतिदाब्देन

विवक्षापि च तासां शब्दशक्तीनां यथानुरूपं प्रतिविषयनियतप्रत्यायनवृत्तित्वात् , सत्यपि 10 सर्वसर्वात्मकत्वे द्रव्यार्थनयस्य वर्णात्मकघटशब्दशक्तेः पृथुकुक्ष्यूर्ध्वश्रीवाद्याकारप्रत्यायने नियता वृत्तिर्नान्यत्र, रूपादिद्रव्यशक्तिप्रवृत्तिभेदनियतेन्द्रियपाद्यत्वच्छव्दशक्तिप्रवृत्तिभेदाद् भेदज्ञानन्यवहारीवित्यर्थः तद्भ्याचष्टे - नित्यप्रवृत्तीत्यादिना. नित्यप्रवृत्तेः क्रमप्राप्त्या विशिष्टो यो वस्तुभागस्तद्भिनिवेशिभि-रभिधानैः सर्वस्य वस्तुरूपस्याभिधातुं शब्दैरयोग्यत्वादिति । तन्निदर्शयति - यथा देवदत्तो गच्छती-सादि यावद् न वा व्यवस्थतीति गतार्थम् । तथाख्यातमपीत्यादि तद्वदेव गतार्थं यावत् क्रियांदा-15 विषयनियतशक्तित्वादिति, नामाख्यातयोर्नियतवस्तुभागाभिनिवेशित्वादिति तदेव कारणम्, २८०-२ तदनुपात्ययं भेदप्रत्यय इत्युपसंहरति, द्रव्यशक्तंशनियतशब्दशवृत्त्यनुपाति भेदज्ञानमित्यर्थः । तथैव गतिस्थितिधृत्यधृत्यादिभेदव्यवहाराः सर्वभेदपर्यनुभवार्यत्वाद् नित्यप्रवृत्तेः यासौ सततसम्बवृत्तिः सा 'सर्वान् गमनादीन् भवनभेदान् पर्यनुभावयामि द्रव्यम्' इति प्रवर्तते, यदि तान् नानुभवेत् क्रियाभेदान् द्रव्यं ततो न ते स्युः तेनापर्यनुभूयमानत्वात् खपुष्पवत् । 'सर्वभेदं निर्भेदं बीजं द्रव्यम्' इति चेष्यते । तद्वा 20 द्रव्यं न स्थात् भेदापर्यनुभवनात् खपुष्पवत्, एवं तद् द्रव्यं वीजं स्थाद् यदि तान् भेदान् पर्यन्भवेत । आह - यथानन्तरोक्तं देवदत्तराब्दो गत्यादीन् नोपादत्ते न च व्यदस्यति अंशनियतत्वाः च्छब्दशक्तीनां प्रवृत्तत्वाच तथा वस्तुनापि देवदत्तेन गत्यादयः किमनुपात्ताव्युदस्ताः ? नेत्युच्यते विशेषः --देवदत्तवस्तुनेत्यादि, देवदत्तशब्देनानुपादीयमानापि हि गतिर्वस्तुना तेन उपात्तेव अंशनियत्यभावाद् विशेषहेतोश्च । को विशेषहेतुरिति चेत्, उच्यते - तदात्मत्वात्, गत्याद्यात्मको हि देवदत्तः तत्पर्यनु-25 भवनात्, यद् यदात्मकं तेन तदुपात्तम्, अश्निनेवीष्ण्यम्, यथा अग्नेरीष्ण्यमात्मेसिनिनोपात्तं तथा देवदत्तेन गतिरिति ।

भावात् समुदायग्रहणम्, गुणकियापेक्षया तु प्रत्येकं शक्तेः साधनता, तस्याश्च प्रधानिकयापेक्षया वैचित्र्यात् कर्माकर्मादि-विरूपताया चा प्रत्येकं साधनत्वेऽपि समुदायग्रहणं शक्तीनां साधनत्वेन आसां मेदात् एकस्य कार्यमेदोपपत्तित्र्याख्यापनार्थम् । तेन अनेकशक्तिरपि पदार्थस्य सत्येव तथा स्थानेऽपि काचिच्छक्तिः क्रचिदुद्भृता विवक्ष्यते इति 'घटं पदय, घटेनोदकमानय, घटे उदकं निधेहि' इत्यादिकर्मकरणादिभावो नियमेन उपपद्यत इति न कारकसाङ्क्ष्यप्रसङ्गः । द्रव्यस्य तु एकत्वभावत्वात् कर्मकरणादित्वं नोपपद्यते इति गर्मोञ्चतेयमत्र शक्तिः शक्तेः साधनत्वे वोद्धव्या ।" इति वाक्ष्यपदीयस्य तृतीयकाण्डे साधनसमुदेशे हेलाराज-कृतायां व्याख्यायाम् ॥ १ दश्यतां पं २१॥ २ "दादित्यर्थः प्र०॥ ३ हारः भा०॥ ४ दश्यतां पं ०३॥

च देवदत्त उपात्तः, शब्दस्य द्रव्यभेदपर्यनुभवनप्रवृत्त्यात्मत्वात् ।

अर्थोपनिपातित्वातु वचसो [देवदत्त] इाब्देनापि गत्यादि न नोपात्तम्, अर्थवत् तद्भवनार्थत्वात् । देवदत्तद्वाब्दो हि द्वितीयादिविनाभृतः केवले कर्तर्येव प्रयुज्यते, कर्ता च कियायाः साधनत्वात् क्रियासु तथा तथा वर्तमानस्तथा तथा दाब्दोऽपि तत्तदर्थवाची। यथाहुरन्ततः — अस्तिर्भवन्तीपरः प्रथमपुरुषेऽप्रयुज्यमानोऽप्यस्तीति उग्यते, 'कृक्षः' अस्तीति गम्यते [पा० म० भा० २।३।१]।

एवं तावद् देवदत्तवस्तुना गतिरुपात्ता न देवदत्तशब्देन इति विशेष उक्तः । किं गच्छितिशब्देन गच्छितथिन च देवदत्तार्थ उपात्तो न ? इत्यत्रोच्यते — गच्छितिशब्देन च देवदत्तार्थ उपात्ता इति, पुँछिङ्गं देवदत्ताभिसम्बन्धात् । शब्देन चेद्र्थ उपात्तोऽर्थेन गच्छितिरुक्षणेन देवदत्तार्थ उपात्त एव तदात्मत्वादिति विशेषः । यथा 'नै, तदतद्भवनाविच्छेदात्मकप्रवृत्तिनित्यत्वस्याकूरस्थत्वाद् भवनमेवेदं गतिस्थितिधृत्य-10 धृत्यादि' इति गम्यादिप्रवृत्तिभवनेन भवद्भवनमुगत्तमेव उभयात्मत्वाद् बत्तुनो द्रव्यक्रियात्तमद्दैरूप्यात् अर्थेन गैन्धानुपात्तं देवदत्तादि गमयतीत्युक्तं क्रियाया द्रव्यमेदपर्यनुभवात्मकत्वादिति तथा शब्देऽप्येष विधिः — गच्छितिशब्दे[ने]त्यादि, गच्छितिशब्देन च देवदत्त [ उपात्त ] उक्तबदुभयवस्तुत्वात् प्राक्र शब्दस्य द्रव्यमेदपर्यनुभवनप्रवृत्त्यात्मत्वादिति ।

एवं तायम् सर्वसर्वात्मकद्रव्यार्थनयत्वाद्सतो भेदान् कित्यतानाश्रित्य भेदज्ञानव्यवहारावुक्ती, 15 परमार्थतस्तु अर्थोपनिपातित्वात् तु वचस इत्यादि । [देवदत्त] इाव्देनापि गत्यादि न नोपात्तम्, उपात्तमेव, अर्थवत् । कृतः ? तद्भवनार्थत्वात् , तस्य भवनं तद्भवनं गत्यादिभवनमेवार्थो देवदत्तराव्दस्येति देवदत्तरार्थेन्य गत्याद्यर्थोऽप्युपात्त इति गृहाण । मा शिक्कष्ठाः – तद्भवनार्थत्वमसिद्धमिति, अत आह – देवदत्तराब्दो हीत्यादि । यदा 'स्वार्थ-द्रव्य-लिङ्ग-सङ्क्ष्या-कर्मादिवाचि प्रातिपदिकं, विभक्तयस्तद्दीभेव्य-द्रित्वत्तराव्दो हीत्यादि । यदा 'स्वार्थ-द्रव्य-लिङ्ग-सङ्क्ष्या-कर्मादिवाचि प्रातिपदिकं, विभक्तयस्तद्दीभेव्य-द्रित्वतः, विवक्षावद्याच्य कारकविशेषाश्रयणम्, कर्मादीनामपि कारकत्वात् कर्नृत्विमष्टमेव' इति सिद्धान्तस्तदा २० विशेषानार्श्रयणेऽपि द्वितीयादिविनामृतो देवदत्तराव्दः केवले कर्तर्येव प्रयुज्यते, कर्ता च क्रियायाः साधन-त्वात् क्रियामन्तरेण [ न ] भवति, क्रियाश्च आसिश्चितिष्ठत्याद्यः, तौष्ठ तासु स्वयमसौ कर्ता तेन तेन प्रकारेण वर्तमानस्त्रथा तथा शब्दोऽपि तत्तदर्थवाची । यथाहुरन्ततः इति ज्ञापकम्, विचारावसाने वैया-करणेरेतद् निश्चितम् – अस्तिभवन्तीपर इत्यादि । छङ्ग 'भवन्ती' इत्युच्यते । शेषं गतार्थम् । प्रथममध्यमो-त्तमान्तमन्यदपि क्रियापदं भैवत्येव दिष्क्षात्रोलिङ्गनात् 'त्वमसि अहमस्मि 'तिष्ठति तिष्ठसि तिष्ठामि' इत्यादीनां २५ नियमाभावात्, 'क्रियापदेन भवति । भवति' इत्येष हि नियमः ।

१ दृश्यतां पृ० २६१ पं० ६ टि० २ ॥ २ दृश्यतां पृ० ३९३ पं० १ ॥ ३ विनेत न भव भा० ॥ ४ गंस्वाद्युं वि० डे० लीं० । गत्वाद्युं रं० ही० पा० ॥ ५ भ्ययं दृष्यं प्र० । दृश्यतां पृ० ५६ पं० १३ ॥ ६ वाचिप्रातिपदिके भा० ॥ ७ भिष्विश्वकाः प्र० ॥ ८ श्रयाणामपि प्र० ॥ ९ तासु स्वयं य० ॥ १० दृश्यतां पृ० २६१ पं० ५ ॥ ११ भत्येव प्र० ॥ १२ ति तिष्ठसि प्र० ॥ १३ विना भवति प्र० ॥

देवदत्तराब्दो न देवदत्तकर्त्रर्थप्रत्यायनाथीं नानर्थकः, अर्थप्रत्यायनार्थत्वाद् वचनप्रवृत्तेः । देवदत्तराब्देन देवदत्तार्थो विज्ञायमान एवान् चते 'स गच्छति' इति विधानाय, गतिविधानं स्थानविपरीतदेवदत्तकर्तृकगमनप्रतिपादनाय 'यो गच्छति स देवदत्तः' इति तथा 'योऽसी स गच्छति' इति ।

तथा चेदमानर्थक्यं पौनरुक्त्यं च अविभक्तविध्यनुवादार्थे वक्तारं प्रति ।
 प्रथमपदोपादानसन्निहितार्थव्यञ्जनं द्वितीयपदं तत्सन्निधिमात्रेण तथा प्रतिपत्तुः
 श्रोतुरुपकारकं नान्यस्य ।

स एष उपात्तगत्यथीं देवदत्तराब्दो न देवदत्तकर्त्रर्थप्रत्यायनाथीं नानर्थकः सम्यक्प्रत्येन-क्षायामिति वैर्तते, तस्या अर्थप्रत्यायनार्थत्वाद् वचनप्रवृत्तेः 'अर्थ प्रत्यायिष्यामि' इति वचनं प्रवर्तते 10 तस्मान्नानर्थकम्, समीक्ष्यकार्युक्तित्वात् । प्रमाणान्तरोपळब्धत्वाच देवदत्तस्य न देवदत्तवाचकः, किं तर्हि ? देवदत्तराब्देन देवदत्तार्थो विज्ञायमान एवानूद्यते, ज्ञातार्थो खनुवादो विध्यक्षत्वात् । किमर्थोऽनुवाद इति चेत्, स गच्छतीति विधानाय, देवदत्तविश्वष्टगतिविधानाय । गतिर्ध्वज्ञातार्थत्वाद् विधीयते देवदत्तकर्तृका । देवदत्तानुवादो गतिविधानार्थोऽस्तु, गतिविधानं किमर्थमिति चेत्, उच्यते – स्थानविपरीते-त्यादि । अध्यारुढदेवदत्तकर्तृसाधनं स्थानविपरीतं गमनं विवक्षितम्, तत्प्रतिपादनाय 'देवदत्तं गतिकर्तृत्वेन १५ अध्यारोह्णामि' इति प्रयुज्यते । तिन्नदर्शयति – यो गच्छति स देवदत्त इति तथा "योऽसौ स गच्छति' १८१-२ इति देवदत्तो गतिक्रियायाः कर्तेति अज्ञातार्थस्य ज्ञातार्थेनानूद्यमानेन विधानाद् द्रव्यक्रियावाचिनोधा-मिन्नार्थत्वाच वस्तुतः ।

एवं सित पौनरुक्त्यमिति चेत्, अभ्युपगम्यते तथा चेद्मित्यादि । एवं च कृत्वा 'देवद्त्तः' इत्युक्ते विशिष्टिकियात्मककर्तृनिर्देशाद् गतेर्गतत्वाद् गच्छतिशब्दोऽनर्थकः पुनरुक्तं च तथा गच्छतिशब्दीदेव 20 विशिष्टकर्तृकगमनवचनाद् देवद्त्तार्थगतेर्देवद्त्त्तशब्दोऽपि । तौ च आनर्थक्यपौनरुक्त्यदोषौ न विभक्त-विध्यनुवादार्थं वक्तारं श्रोतारं वा प्रति भवतः, 'कं तिर्दे प्रति ? उच्यते — अविभक्तविध्यनुवादार्थं वक्तारं प्रति, अविभक्तो विधिर्यमविज्ञातार्थत्वाच्छब्दः अनुवादोऽयं विज्ञातार्थत्वाद् विध्यङ्गत्वाच इत्यविवेक्तारं वक्तारं श्रोतारं वाऽऽसाद्य आनर्थक्यं पौनरुक्त्यं वा स्यादन्यतरस्यैवानयोः, न विवेक्तारं वक्तारं श्रोतारं वा आसाद्य आनर्थक्यं पौनरुक्त्यं वा स्यादन्यतरस्यैवानयोः (विध्यनुवादार्थौ' इति ।

25 स्थान्मतम् — अस्तु स्वयं निश्चितद्रव्यिक्रयात्मकैकवस्तुविध्यनुवादार्थं वचनं वक्तारं प्रति, कथं पुनः श्रोतुरिति चेत्, उच्यते — तस्यापि प्रथमपदोपादानेत्यादि यावच्छ्रोतुरुपकारकमिति। प्रथमं पदमत्र 'देवदत्तः' इति 'गच्छति' इति वा यथाविवक्षं प्रयुक्तम् । प्रथमपदमुपादानमस्य सोऽर्थः प्रथमपदोपादानः,

१ 'त्यपेक्षाया' प्र०॥ २ वर्ततेस्या मा०॥ ३ स्त्यतां पातज्ञलमहाभाष्ये २१९१९। दश्यतां पृ० १३३ टि० १९॥ ४ 'कार्युक्ति' प्र०॥ ५ 'रीतीत्यादि प्र०॥ ६ तप्दा मा०॥ ७ योऽसौ गच्छति य०॥ ८ 'ब्दादेविद्यि' भा०। 'ब्दादेविद्यि' य०॥ ९ 'वादार्थ प्र०॥ १० किं प्र०॥ ११ 'तुवकारं य०॥

# प्रथमपदोपात्तार्थमेव द्वितीयपदम् उद्घाहितार्थविवरणार्थत्वाद् भाष्यग्रन्थवत्, नादित एव तदर्थज्ञानस्य कारकं तथाव्यक्तव्यञ्जनत्वात् प्रदीपवत्।

सिनिहितश्च द्वितीयपदाभिषेयाभिमतः, तस्य व्यैञ्जनशब्दो द्वितीयपदम्, तत्सिनिधिमात्रेण प्रयोगमात्रेण प्राक् प्रतिपन्न एवाभिव्यव्यते सोऽर्थस्तेनेत्यर्थः, तथा प्रतिपन्तः श्रोतुरिति वक्तुरभिप्रायमूहितुं समर्थस्य गृहीतसङ्केतस्येत्यर्थः उपकारकं प्रतिपत्त्याधानसमर्थं, नान्यस्येति अविभक्तविध्यनुवादार्थस्याञ्चतसङ्गीतेर्या । क स पुनः शब्दापराधो यदसौ तदर्थं न प्रतिपद्यते, यथा – न हि स सूर्यस्यापराधो यदेनमुद्धको न रूर्वरेश पद्यतीति । तस्मादैकार्थ्यं सत्यपि विध्यनुवादभिन्नार्थावेतौ ।

अत्र प्रयोगः - प्रथमपदोपात्तार्थमेन द्वितीयपदम्, उद्घाहितार्थविवरणार्थत्वात्, उद्घाहितो गमनभवनाभिसम्बन्धी देवदत्तः, तद्विवरणार्थी गच्छतिशब्दः, 'देवदत्तः' इत्युक्ते आगृहीतगतिरिप न परेण ज्ञायत इत्युक्तत्वात् । यदुद्वाहितार्थविवरणार्थं पदं तत् पूर्वपदोपात्तार्थमेव दृष्टम्, भाष्यग्रन्थवत्, यथा 10 वृद्धिरादेच् (पा॰ ११६१) द्वित सूत्रेणैवोपात्तमर्थं भाष्यग्रन्थे पदानि विवृण्वन्ति – 'वृद्धिः' इतीयं संज्ञा भवति 'आदैच्'वर्णानामिति, साँध्यनुशासनादिविचाराधारेण सूत्रेणैवोपात्तत्वात् । तथा चोक्तम् —

स्त्रेष्वेव हि तत् सर्वे यद् वृत्तौ यद्य वार्तिके।' उदाहरर्णमर्थस्य प्रत्युदाहरणं पशोः ॥ [ ] इति ।

स्थान्मतम् – प्रथमपदोपात्तार्थं चेत् प्रथमपदोश्वारणकाल एउवं तथा प्रतिपत्तः श्रोतुरुपकारकं स्थात् 15 तेनैव व्यक्तत्वादिति । अत्रोच्यते – कस्यचिद् भवत्यि, केषाश्चिद् नादित एव तंदर्थ[ज्ञान]स्य कार-कम्, तथाव्यक्तव्यञ्जनत्वात्, तेन प्रकारेण व्यक्तत्त्रथाव्यक्तः, देवदत्तराव्दोश्वारणमात्रेण श्रोतुः 'विशिष्टिक्रियाविषयकर्तृको देवदत्तः' इत्येतावत् तावदाधीयते बुद्धौ 'तैंस्मात् तथाव्यक्तैः, तस्य व्यञ्जनो गच्छतिशब्दः नापूर्वं किञ्चिदाह तदनुवादित्वात्, अतस्तथाव्यक्तव्यञ्जनत्वात् प्रदीपवत्, यथा प्रदीपः प्रागमिव्यक्तं वर्धमपवरकस्यं व्यक्तिति नादित एव तदर्यज्ञानस्य कारकः तथात्र वाक्ये गच्छतिशब्दोऽपीति । 20 अथवा द्रव्यार्थवादे कुम्भकारोऽपि विद्यमानमेव चटं तथाभिव्यक्ति नाविद्यमानमुत्पाद्यति प्रदीपवत् । तस्मात् कुम्भकारस्थापि व्यक्तव्यञ्जनत्वात् पिण्डाद्यवस्थायामपि व्यक्त एव चटः क्रियाक्रमाभिव्यक्तिप्रत्यक्ष-त्वात् प्रदीपाभिव्यक्तघटवत्, तथा 'देवदत्तो गच्छति' इत्यत्रापि व्यक्तव्यञ्जनत्वाद् नादित ऐव तदर्थज्ञानस्य कारक इति ।

१ (व्यज्ञनं शब्दो १) ॥ २ द्वियपदम् प्र० ॥ ३ आदैव (आदैज् १) वर्णा प्र० ॥ ४ साद्यनु य० ॥ ५ "न हि स्त्रत एव शब्दान् प्रतिपचते । किं तिर्हे १ व्याख्यानतः श्वेति । परिहृतमेतत् – तदेव स्त्रं विग्रहीतं व्याख्यानं भवतीति । नतु चोक्तम् – न केवलानि चर्चापदानि व्याख्यानम् – इद्धिः, आत्, ऐजिति । किं तिर्हे १ उदाहरणं प्रत्युदाहरणं वाक्याध्याहार इत्यतत् समुदितं व्याख्यानं भवतीति । अविजानत एतदेवं भवति । स्त्रत एव हि शब्दान् प्रतिपचते ।" इति पातञ्चलमहाभाष्ये परपशाहिके । एतदुपरि केयटिवरिचेते भाष्यप्रदीपोक्षोते पूर्वार्थमात्रमस्य श्लोकस्य उद्धृतं दृदयते ॥ ६ "णमंथस्य प्र० ॥ ७ १० एतिचिहान्तर्गतः "व तथा प्रतिपत्तुः इत्यत आरभ्य श्लोतुरिप भवन्ती दृष्या तः [ पृ० ३९९ पं० १० ] इत्यन्तः पाठो य० प्रतिषु इतश्चासिद्धिः स्ववि [ पृ० ४०० पं० १८ ] इत्यनन्तरं वर्तते ॥ ८ दृद्यतां पं० २३ ॥ ९ ३ एतदन्तर्गतः पाठो भा० प्रतौ नास्ति ॥ १० धटमस्यं भा० । घटमस्यं य० ॥ ११ पत्र च तद् य० ॥

तथा च विनापि तथाभृतदान्दसिन्निर्धि पूर्वश्चतदान्दोपात्तार्थवृत्तिरेव, तथा-नियतत्वात्, यथा प्रविद्या पिण्डीमिति । वक्तुर्विवक्षायामन्यथोक्त्यानर्थक्यात् अर्थ-प्रकरणाचापादनाच अन्ते नाम्नः कर्तृत्वप्रतिपत्तिः श्रोतुरपि भवन्ती दृष्टा । तस्माद् वक्तृवत् प्रतिपत्तिः श्रोतुरपि ।

मा च मंस्थाः — केवलोपपत्तिमात्रकमेवैतदुच्यते 'प्रथमपदोपात्तार्थवाचि द्वितीयपदम्' इति । किन्तु लोकव्यवहारेऽपि प्रसिद्धिस्था दृष्टेति तद् दर्शयितुमाह — तथा च विनापीतादि यावत् प्रविद्या पिण्डी-मिति इति । एवं च छत्वा तथाभूतस्यानुवादमात्र मिन्नार्थस्य द्वादस्य सन्निधिमन्तरेणापि पूर्वश्चतत्र राब्दोपात्तस्यार्थस्य 'वृत्तिरेव तथानियतत्वात् , तथा हि तच्छव्दवृत्तिर्तियता यथा कचिदश्चयमाण-द्वितीयपँदोऽपि तत्पदार्थविषयप्रतिपत्तिहेतुर्भवति तथेव च प्रतिपत्तारो दृश्यन्ते, यथा 'प्रविश पिण्डीम्' 10 इत्यत्र 'प्रविश'शब्दश्चयणात् प्रवेशयोग्यं प्रकरणादिभिः 'सुधिरं गृहादि कर्मपदमत्र' इति 'पिण्डीम्' इति च कर्मपदश्चयणादमन्तरोक्तर्भविश्चयसम्भवात् 'तद्योग्यभश्चिक्रियाकर्तृकर्मकम्' इति प्रतिपद्यन्ते । तस्मात् 'प्रथम-२८३-१ पदोपात्तार्थव्यञ्चनं द्वितीयपदम्' इति साधूक्तम् । यथा देवदत्तशब्दोपात्तार्थवाची गच्छितिशब्दस्था 'गच्छिति' इति च तिपा उपात्त एव कर्ता, किं कारणम् ? 'लंः कर्तरि च' इति कर्तरि विहितलकारादेशत्वात् तिपः । कोऽसौ कर्ता इति चेत्, उच्यते — स च देवदत्त एव विशिष्टः, विशिष्टकर्तृविषयगमनविविधित- । क्रव्यते कर्ता इति चेत्, उच्यते स्था प्रवृत्ति एव विशिष्टः, विशिष्टकर्तृविषयगमनविविधित- । क्रव्यत् । अथवा गच्छितिः स्वांशोपात्तार्थविषयक एव तच्छब्दव्यवस्थाप्यस्वरूपत्वात्, 'यो यच्छब्दव्यवस्थाप्यस्वरूपः शब्दः स स्वांशोपात्तार्थविषयक एव दृष्टः, यथा घटशब्दव्यवस्थाप्योर्ध्वतीदिरिति ।

एवमनिच्छतो दोष उच्यते - वैक्कुविवक्षायामन्यथोक्त्यानर्थक्यादिति, देवदत्तकर्रिविषयां गतिं 'प्रैतिपिपाद्यिषता हि वक्त्रा गच्छतिः प्रयुक्तो यदि तमेवार्थं न ब्र्यादुँक्तेर्वाच्यः कोऽर्थः स्मात् १ इत्यानर्थक्यं प्राप्तमिति । किञ्चान्यत्, अर्थप्रकरणाद्यापादनाच, ''संसर्गविप्रयोगसाहचर्यविरोधार्थप्रकरणलिङ्गशब्दा-

१ ''वाक्यैकदेशप्रयोगाद्वा ॥ अथवा दश्यन्ते हि वाक्येषु वाक्यैकदेशान् प्रयुक्षानाः पदेषु च पदैकदेशान् । वाक्येषु ताबद्वाक्यैकदेशान् 'प्रविश, पिण्डीम्, प्रविश, तर्पणम्' इति । पदेषु पदैकदेशान् 'देवदत्ती दत्तः, सलभामा भामा' इति । एविमहापि, संप्रसारणिवर्ष्टनात्संप्रसारणिवर्ष्टनस्थेखेतस्य वाक्यस्थार्थे संप्रसारणात्संप्रसारणस्थेखेष वाक्यैकदेशः प्रयुज्यते । ते निर्वृत्तस्य निधि विज्ञास्यामः 'संप्रसारणनिर्वृत्तात्संप्रसारणनिर्वृत्तस्य' इति ।'' इति पातज्ञलमहाभाष्ये १।१।४४ । अस्य व्याख्या — ''प्रविशेति । प्रवेशनकिया कर्म योग्यमाक्षिपति, तत्र पिण्ड्यां प्रवेशासंभवादं गृहप्रतिपत्तिः । एवं पिण्डीमिति कर्म योग्यां कियामाक्षिपद्भक्षणिकयां प्रकरणक्शात् प्रत्याययति, एवं संप्रसारणादित्येति निर्वतार्थमाक्षेप्यतीत्यर्थः । यथा च पदैकदेश-प्रयोगस्तथा 'सिद्धे शब्दार्थसंबन्धे' इत्यत्र प्रतिपादितम् ॥'' इति कैयटविरचितायां प्रदीपास्यायां पातज्ञलमहाभाष्यव्यास्यायाम् १।१।४४ । अस्य व्याख्या — "वाक्येष्विति । सार्थयोधनाय वाक्येषु प्रयोक्तव्येष्वित्यर्थः । योग्या क्रिया दर्शनादिरपीत्यत आह - प्रकरणेति । तत्तद्वाक्यस्य बाक्यार्थे शक्तिप्रहणकाले तत्तदेकदेशस्यापि तत्तद्वाक्यार्थे शक्तिप्रहः, पदैकदेशस्य पदार्थं इवेति शक्लीव बोधः । पूर्वपरिहारे संप्रसारणपदस्य तज्जन्यवर्णे उपचाराहप्रयोगः । अत्र त्वेकदेशेन शक्ला तदर्शप्रतिपत्तिरित भेदः । तदाह - आक्षेप्सतीति । आक्षेपोऽत्र बोधनमेव । भाष्ये 'इत्येतस्य वाक्यस्यार्थे' इति । अत्र 'वाक्य'पदं पदसमुदाय-परम् । इस्रोतस्य - इस्रोतदर्थकस्य, संप्रसारणादुत्पन्नो यस्तस्मादित्यस्येति संप्रसारणस्य यस्कार्यं तस्येति च 'वाक्यस्यार्थे' इत्यर्थः ।'' इति नागेशभद्रविरचितायाम् उद्योतामिथायां पातञ्जलमहाभाष्यप्रदीपस्य व्याख्यायाम् १।१।४४ ॥ ३ तथाहि भा॰ प्रती नास्ति ॥ ४ (°पदेऽपि?)॥ ५ तथा प्रविश प्र॰। (तदाथा प्रविश?)॥ ६ °प्रविशिस्तरभ प्र । ( "प्रवेशासम्भवात् ? ) ॥ ७ दश्यता पृ० १२६ टि० ७ ॥ ८ योग्यं यच्छ भा० ॥ ९ °त्वादिविति प्र०॥ १० वक्तवि° प्र०। (वक्तृवि° १) ॥ ११ प्रतिपादविष ता भा०। प्रतिपादविषयता य० ॥ १२ °द्क्तेर्वान्यः भा० पा० डे० ली० ॥ १३ दश्यतां प्र० १२७ पं० ११ । दश्यतां वाक्यपदीये २।३१७,३१८ ॥

अनया च शब्दार्थगतिभावनया भवनमेवेदमेकरूपं देवदत्तभेदं गतिस्थित्यादिभेदं वा भवति, तेन तथा भूयत इति ।

ननु कारकाणां प्रवृत्तिविद्योषः क्रिया । सर्वत्र प्रवृत्तिसम्भवे केनचित् फलोदेद्येन कारकवत्याः परिग्रहार्थे विद्योषग्रहणम् । सर्वभावेषु हि प्रवृत्तिरस्ति सहभाविभिरसहभाविभिश्च विद्योषैः प्रत्याश्रयं सहिता प्रादुर्भावितरोभावात्मिकाः

न्तरसिन्निध्यौचितीदेशकालव्यक्तिस्वरित्तामध्यभेदैरर्थस्यानवगम्यमानस्य वक्त्रभिप्रायानुवर्तिभिव्योख्यानृभि-विशेषेऽवस्थापनं दृष्टम्, तच तेनैव शब्देनोपात्तार्थत्वे घटते नान्यथेति । तथा श्रोत्राप्यश्रुतोऽपि गृह्यते स इति 'गच्छिति' इत्युक्ते को गच्छिति ? 'देवदत्तः' इति अन्तेऽवसाने नामः कर्तृत्वप्रतिपत्तिः, यद्यपि तिपा उपात्तं कर्तृत्वं तथापि यां तां गितं गत्या 'नामपदार्थ एव कर्ता' इति प्रतिपत्तिः श्रोतु-रिष भवन्ती दृष्टा, त्रस्माद्धेतोस्तस्या दृष्टायाः प्रतिपत्तेः, केव ? वक्तृवत्, वक्तरिव वक्तृवत्, यथा 10 वक्तरि प्रतिपत्तिः प्रागुपजाता 'गच्छौतं देवदत्तकर्तृविषयं प्रयुक्षेऽहम्' इति श्रोतुरपीति । एवम् 'अन्यो-न्याभिसर्मेवद्धद्रव्यक्रियावाचिनौ नामाख्यातशब्दौ' इति साध्कृतम् । एवमुपपत्त्यन्तरं शब्दार्थोऽपि द्रव्यक्रिया- रूट्नेन्थ स्मकवस्तुविषय इति भावितम् ।

अनया चेत्यादि । एतयापि शब्दार्थगतिभावनयासम्बद्धशाख्यातया लोके दृष्टया भवनमेवेदमेक-रूपं देवदत्तमेदं गतिभेदं स्थितिभेदं धृत्यधृतिहसनकथनादिभेदं वा भवित सर्वत्र व्यक्तेभेवति । यस्मात 15 तेन तथा भूयत इति, 'इति'शब्दहेत्वर्थत्वाद् यस्मादेकमेव भवनं देवदत्तद्रव्यरूपं गतिस्थित्यादिकियारूपं च भवित, तेनैव तेन तेन रूपेण भूयते, न भवनशून्यमन्यत् किञ्चिदस्ति, भवनमेव भवितीति ।

ननु कारकाणामित्यादि । 'भवनमेर्वाविशिष्टं सर्वत्र क्रिया' इत्यापादिते तदमृष्यता इदं वैयाकरणेन कियालक्षणमभिषीयते — प्रवृत्तिविशेषः किया इत्येतक्रयायः क्रियालक्षणम्, न सततसम्प्रवृत्तिमात्रम् । तत्र 'कारकाणाम्' इत्येतस्य व्याख्यानमुद्भृतशब्दैः कारकस्येव क्रियात्वं मा विद्यायि भवता, 'कारक-20 पृथग्भूता गृह्यताम्' इति भेददर्शनार्था षष्टी । विशेषग्रहणं पुनः किमर्थमिति चेत्, तत आह — सर्वत्र प्रवृत्तिसम्भव इत्यादि । केनचित् फलोद्देशेनेति सांव्यवहारिकमोदनादिफलमुहिश्यते, कारकैवत्या इति स्वाअयपृथग्भूतकरणादिसाधनवत्या इत्यर्थः, सर्वा हि क्रिया कर्नृसमवायिनी कर्मसमवायिनी वा स्यात् पचतिमिनत्तिवत् फलवतीति एवंह्रपायाः पचिपठिगम्यादेः परिग्रहार्थं भिद्यादेश्च विशेषग्रहणमिति ।

प्रवृत्तिमात्रपरित्रहे त्वत्पक्षे दोष उच्यते – सर्वभावेषु हि प्रवृत्तिरस्तीत्यादि, रूपादिभिः सह-25 भाविभिरसहभाविभिगेतिस्थित्यादिभिश्च विद्रोषैः प्रत्याश्रयं वस्तुनि वस्तुनि सहिता युक्तैय सा प्रवृत्तिः, प्रादुर्भावितरोभावारिमकेति रूपमस्याः कथयति, प्रैंचयापचयफलेति कार्यस्य प्रवृत्तिमाह क्रियायां २८४०१

१ दृष्टा तं य०॥ २ साद्धेतोस्तसा द्व भा०। वि० विना द्वतोस्तसा द्व य०। द्वतोसात्द वि०॥ २ तिदे प्र०॥ ४ म्बन्धद्रस्य प्र०॥ ५ त्यनन्तरं प्र०॥ ६ चाभवति प्र०॥ ७ व्यक्तिभवति य०। द्वात्ति भा०। (व्यक्ती भवति १ व्यक्तीभवति १)॥ ८ वाविशिष्टं प्र०॥ ९ कबृत्या प्र०॥ १० प्रचयाप्रचयफलेति कार्यसायबृत्तिमहि प्र०॥

प्रचयापचयफला इत्युक्तं भाष्यकारेण – सैर्वस्य मुहूर्तमप्यनवस्थानात् किं फलं लौकिकम् ? विशेषास्तूपजायमानाः स्वाश्रयात् कारकान्तराण्यपेक्षन्ते, यथा विक्केद-स्तण्डलाश्रयः काष्टादीन्यपेक्षते । तत्र या प्रवृत्तिः सा लोकव्यवहारानङ्गम्। तस्मात् प्रवृत्तिविशेषः क्रिया नै प्रवृत्तिसामान्यम्।

भावश्च किया इति यदुच्यते तन्न सिध्यति । प्रवृत्तिसामान्यस्य कुतः कियात्वं फलोदेशकारकसम्बन्धाभावात्, गच्छत्यादिव्यापिरूपता वा प्रवृत्ति-विशेषत्वेनाभृतत्वात् कारकवत्, वैधम्पं तद्भेदवत्। तथा च द्रैव्यद्वितीयतापि नैव प्रवृत्तिसामान्यस्य, असत्त्वात्, खपुष्पस्येव। असत्त्वं च अद्रव्यत्वे सति अगत्या-दित्वात् खपुष्पवत्।

10 गृहीत्वोक्तं भाष्यकारेणेति तत्थाः सर्वत्र वस्तुनि सम्भवन्याः खरूषणलसद्भावप्रदर्शनार्थमुक्तमिति प्रन्थं योजयति, सर्वस्य मुहूर्तमप्यनवस्थानात् किं फलं लौकिकं सांव्यवहारिकम् १ इति व्यवहाराक्षमतां दर्शयति । विशेषप्रहणसामध्यीत् पुनर्विशेषास्तूपजायमानाः पच्यादय ओदनादिफलानतरहेतवः स्वाश्रयात् कारकानतराण्यपेक्षनते । तत्रिदर्शयति – यथा विक्केदस्तण्डुलाश्रयः काष्ठादीन्यपेक्षते इति । तदुपन्यति – तत्र या प्रवृत्तिरित्यादि गतार्थं यावद् न प्रवृत्तिसामान्यमिति । इति विशेषप्रहणसाफल्यं विशेषप्रहणसाफल्यं भवति प्रवृत्तिसामान्यस्थाक्रियात्वं च ।

भावश्च कियेत्यादि यावत् कुतः कियात्वं फलोद्देशकारकसम्बन्धाभावात् ? यदुच्यते 'द्रव्यं च किया च' इति यक्यायबलेन त्वयोच्यते द्रव्यिक्यात्मको भाव इति तन्न सिध्यति त्वद्भिप्रेतिक्रया-भावासिद्धेरित्यर्थः । ईतश्चासिद्धिः स्वविशेषा्व्यापित्वाद् न प्रवृत्तिसामान्यं क्रियेति । तत्प्रतिपादनार्थमाह — गच्छत्यादिव्यापिरूपता वा इति 'कुतः' इति वर्तते । गत्यादिव्यापिनी न भवति त्विदृष्टप्रवृत्तिसामान्य
20 लक्षणा क्रिया प्रवृत्तिविशेषत्वेनाभूतत्वात् , यद् यत् प्रवृत्तिविशेषत्वेनाभूतं तत् तद् गच्छत्यादीन् न व्याप्रोति यथा कारकं कारकाणां प्रवृत्तिविशेषत्वेनाभूतमिकया, अिक्यात्वं चावयोः सिद्धमिति दृष्टान्तः साधर्म्येण । वैधर्म्यं तद्भेद्वदिति, या या क्रिया सा सा प्रवृत्तिविशेषत्वेन भूता यथा गच्छतितिष्ठर्त्वादिक्रियाभेदाः द्रवण-पतन-सर्पण-रिङ्गणाद्यो वा गमनविशेषाः । तस्माद् गच्छत्यायव्यापित्वाद्व्यिक्यात्वं व्यक्त्यात्वं क्रियाभेदाः द्रवण-पतन-सर्पण-रिङ्गणाद्यो वा गमनविशेषाः । तस्माद् गच्छत्यायव्यापित्वाद्व्यिक्रयात्वं व्यक्त्यात्वः क्रियाभेदाः क्रारक्विति ।

25 तथा चेत्यादि । एवं च कृत्वा द्रव्यं क्रिया च हो भावाविति 'द्रव्यस्य भावस्य द्वितीयो भावः क्रिया' इत्येतद्पि प्रवृत्तिसामान्यिकयावादिनो नोपपद्यते तस्याः क्रियायास्त्रविष्ठाया असत्त्वात् स्वपुष्पस्येव, यथा खपुष्पमसत्त्वाद् द्रव्यस्य द्वितीयं न भवति तथा प्रवृत्तिसामान्यमिति । असत्त्वमसिद्धं प्रवृत्तिसामान्य-स्येति चेत्, असत् तद्द्रव्यत्वे सति अगत्यादित्वात् खपुष्पवत्, अगत्यादित्वं च तद्व्यापित्वादिति । तस्मात् प्रवृत्तिविशेषः क्रिया न प्रवृत्तिसामान्यम् इति वैयाकरणपक्षः ।

१ दश्यतां पृ० ३७९ पं० ८, पृ० ३८० टि० ९ ॥ २ दश्यतां पं० २९, पृ० २८५-१, २९२-२ ॥ ३ दश्यतां पृ० २८५-२ ॥ ४ मिति विशेष भा० ॥ ५ क्रियत इति य० । क्रिच इति भा० ॥ ६ दश्यतां पृ० ३९७ टि० ७ ॥ ७ (वैधम्बें १) ॥ ८ त्याकियामेदः प्र० ॥ ९ दश्यतां पृ० ४०० पं० ३ ॥

अभ्युपगता तावदस्मदिभमतिवत् सर्वभावविषया प्रवृत्तिभीवानामात्मा फलान्तरहेतुहेतुभावाविभक्तवृत्तिः सर्वभावेष्वित्युक्तः । अनन्तरोक्तविशेषद्वय-सन्निधानात् फलान्तरहेतुत्वात् तेषामेव ।

यथा च विशेषाः फलनिर्वृत्तौ कारकान्तराण्यपेक्षन्ते तथा मृद्भवनस्यापि घटफलनिर्वृत्तौ कारकान्तरापेक्षा, कर्ता कुम्भकारोऽस्य दण्डादिना उदकाचाह्रत्यै । अततः शालायां घटं करोति । मालवनगरे सप्त वर्षशतानि आम एव घटो वर्षे

अत्रोच्यते – अभ्युपगता तावदस्मदिभमितविदिखादि । नतु त्वयापि प्रवृत्तिविशेषिकयावाँदिना 'प्रवृत्तिसामान्यमेव क्रिया' इत्येतदभ्युगततमस्मदिममितवत् । कथम् १ इति तद्दर्शयति – सर्वभाविषया प्रवृत्तिभावानामात्मेति, आदावेव तावदभ्युगतं त्वया नै हि किञ्चित् स्वात्मनि मुहूर्तमप्यविद्यवेत वर्धते यावदनेन वर्धितव्यमपायेन वा युज्यते इति ब्रुवता सर्वभावानां सत्तसम्प्रवृत्तिरात्मा स्वरूपमिति, स 10 वाभ्युपगमोऽस्मन्मतिसाम्यात् प्रवृत्तिसामान्यिक्रयात्वं समर्थयति, किं कारणम् १ फलान्तरहेतुहेतु-भावाविभक्तवृत्तिः सर्वभावेष्वित्युक्तेः, फलं बीजादिष्रवृत्तेहुँतुन्ँताया अङ्करादि, ततोऽन्यानि फलानि फलान्तराणि तद्मुक्यक्रमानि पर्ण-नाल-काण्ड-तुष-शूक्त-श्रीर-तण्डुलादीनि क्रमेण, हेतवः पूर्वे पूर्वे यथास्तम्, ततोऽपि पूर्वे पूर्वेऽन्तरिता हेतुहेतवः, त एव भावाः क्रियात्मानः, तैरेवाविभक्ता वृत्तिर्वर्तेनं विश्वाद्युक्तत्वात् । कथमुक्तम् १ नै हि किञ्चित् स्वात्मानः, तैरेवाविभक्ता वृत्तिर्वर्तेनं विश्वाद्युक्तस्यात् । कथमुक्तम् १ नै हि किञ्चित् स्वात्मानि इत्यादिवचनात् सर्वभावेषु २८५-१ बीजाङ्करस्यात्वित्ते फलोहेशेन प्रवृत्तिविशेषः कारकाणाम् इति 'स च विशेषः सहभाविनो रूपा-द्योऽसहभाविनो गमनस्थानात्त्यश्च तैः प्रसाश्चयं युक्ता तदात्मिका च' इत्यनेनापि वचनेन सामान्यप्रवृत्तेरेविति कियात्वमुक्तं भैवति । किं कारणम् १ अनन्तरोक्तिविशेषद्वयसित्रधानात् सर्वत्र तेषामेव च विशेषाणां सामान्यप्रवृत्त्त्वोत्ताने क्षियत्वमुक्त्रस्तानामोदनातुहेश्चरकरुत्यात्मकानामोदनातुहेश्चर्तत्वात्तिकापि सैव सामान्यप्रवृत्त्तितेति ।

यदिष चोक्तं 'विशेषास्त्पजायमाना इत्यादिस्तद्नन्तरोक्तो ग्रन्थो यावद् न प्रवृत्तिसामान्यं लोकव्यवहारानङ्गत्वादिति, अत्रोच्यते – इहापि समानकस्पत्वाद् न दोषः, विशेषग्रहणानर्थक्यं च परपक्ष इत्यत
आह् – यथा च विशेषा इत्यादि प्रवृत्तिविशेषसामान्यलक्षणयोः क्रिय्योरिवशेषापाद्नग्रन्थो गतार्थः । पचेरोदनफलनिर्वृत्तौ कारकान्तरापेक्षायत् मृद्भवनस्यापि घटफलनिर्वृत्तौ कारकान्तरापेक्षेति पिण्डादिषु 25
सर्वेषु भवनमेव कुम्भकारादीनि मृदोऽन्यानि कारकाण्यपेक्षत इत्यर्थः । तान्युदाहरति – कर्ता कुम्भकारोइस्येत्तादि कर्तृकरणसम्प्रदानापादानाधिकरणानि कुलालदण्डासुदकासाहत्यतच्छाला इति । कालोऽपि केपा- २८५-२
ख्वित् कारकमिति तद्रश्यन्नाह – मालवनगरे सप्त वर्षश्वानीति, तत्र आम एव घटो वैर्षे प्रदर्श्वते

१ बादि प्रतृ प्रनः । २ दश्यतां पृन ३७९ पंत ८ ॥ ३ भूतस्यां दुरादि प्रनः ॥ ४ सर्वे पूर्वे यन । पूर्वे भान ॥ ५ तत्स्वरूप्या प्रनः ॥ ६ द्वयतां पृत ३९९ पंत्र ३ ॥ ७ भवति यन प्रतिषु नास्ति ॥ ८ दश्यतां पृत्र ४०० पंत्र ॥ ८ च्छालाया इति प्रनः॥ १० वर्षे प्रदृष्यते प्रनः॥ । नय ५९

पदर्शते सङ्गोप्यते च गोदोहे वा तडागादौः तस्यैव क्षणमप्यनवस्थानमुदके प्रक्षिप्तस्य । प्रवृत्तिविरोषत्वेनाभूतत्वाद्यसिद्धतापि चैवमुक्तैव । अगत्यादित्वाच नासत्त्वम् । नन्वगमनस्थानं चाकादां भवति इति सन्देहहेतुता ।

गत्यभावोऽप्रवृत्तिर्गतिनिवृत्तिरिति चेत्, अथ निरुपाल्यमेव गत्यभावमात्र-व्यानं तत् प्राप्नोति अभावत्वादप्रवृत्तत्वात् खपुष्पवत् ।

सङ्गोप्यते च 'सङ्गोपितसाराणि द्रव्याणि' इति ख्यापनार्थं, 'गोदोहे वा तडागादाविति, तस्यैव आमस्य क्षणमप्यनवस्थानमुदके प्रक्षिप्तस्येति च कारकविशेषापेक्षाप्रदर्शनम् ।

यद्ण्युक्तं प्रवृत्तिसामान्यं प्रवृत्तिविशेषत्वेनाभृतत्वात् कारकवद् गच्छत्यादिव्यापि न भवति इति तद्पि नानुमानम्, असिद्धहेतुत्वात् । प्रवृत्तिसामान्यस्य प्रवृत्तिविशेषत्वेनाभृतत्वमसिद्धं प्रवृत्ति10 विशेषस्वरूपत्वादेव, तत्सामान्यस्य प्रवृत्तिविशेषस्वरूपत्वं च सर्वत्र भवनस्याविच्छिन्नत्वात् तद्विनाभावाच गत्यादिविशेषाणां भवनस्वात्मवदिति तथ्यायमनुस्मारयन्नाह — प्रवृत्तिविशेषत्वेनाभृतत्वाद्यसिद्धतापि चैवमुक्तेव । आदिप्रहणाद् विरोधाविरोधभावौ द्रव्यक्तिययोरेवमुक्तावेवेति । यद्प्युक्तम् —असत्त्वाद् द्रव्यद्वितीयतापि नैव प्रवृत्तिसामान्यस्यासत्त्वं च खपुष्पवदगत्यादित्वादिति, अत्रोच्यते — अगत्यादित्वाच नासत्त्वं हेत्वसिद्धरेवोक्तवद् गत्यादिस्वरूपत्वात् सततभवनस्येति ।

15 अभ्युपगम्यापि अगत्यादिहेतुसिद्धिमनैकान्तिकत्वं श्रूमः — तन्यगमनस्थानं चाकाशम् अगच्छ-दिष्ठच व्योम भवति अस्त्येव । तत्र किमगत्यादित्वादसत् स्यात् खपुष्पवत् ? उताकाशवत् सत् स्यात् ? २८६-१ इति सन्देहहेतुतेति । स्थान्मतम् — अगत्यस्तु, कथमस्थानमाकाशम् नित्यस्थितत्वात् ? तस्मात् 'अगतित्वात्' इति संशयहेतुता स्थात् , 'अस्थानत्वात्' इत्ययुक्तिति । अत्रोच्यते — अस्याप्यस्थानत्वमेव, यस्मात् पष्ट्यते ष्ठा गैतिनिवृत्तौ [पा॰ धा॰ ९२८], प्रवृत्ताया गतेर्यो निवृत्तिः प्रतिवन्धः सा स्थितिर्वक्ष्यमाणवत् । न चास्य 20 प्रवृत्तगतेराकाशस्य प्रतिवन्धो जातु प्रगतदेवद्त्तगतिनिवर्तनवत् । 'अस्थानम्' इति च स्थानादन्यद् गमनादि उच्यते न स्थानस्थात्यन्ताभाव एव, तस्मादाकाशमप्यस्थानगमनं सचेत्यनैकान्तिकहेतुता तदवस्थैव साधनयो-रनयोरिति ।

गत्यभावोऽप्रवृत्तिर्गतिनिवृत्तिरिति चेत्। स्थान्मतम् – नन्वभावो गतेर्गतिनिवृत्तिरप्रवृत्तिः, तस्माद्
गत्यभावमात्रत्वात् स्थितेरभावत्वाद् नास्थानं न स्थानवदेव चाकाशं गतेरेवाभावादिति । अत्रोच्यते – अथ
विरुपाख्यमेवेत्यादि । उपाख्या संज्ञाः, निर्गतोपाख्यं निरुपाख्यं त्वत्परिकल्पितगत्यभावभात्रस्थानं तत् प्राप्नोति,
अभावत्वात् । अभावत्वं चास्याप्रवृत्तत्वात् खपुष्पवत् । आकाशादि र्थं प्रवृत्तं स्थानवदस्थानं चेति वक्ष्यामः ।

१ गोदाहं वा तडागादाविति तथैव य॰। गोदोविति तस्यैच मा॰॥ २ दृश्यतां पृ॰ ४०० पं॰ ६ ॥ ३ \* \* एतिबहान्तर्गतपाठस्थाने प्रवृत्तिविशेषस्वेनाभूतत्वमसिद्धं प्रवृत्तिविशेषस्वरूपत्वादेव तत्सामान्यस्य प्रवृत्तिविशेषत्वेनाभूतत्वमसिद्धं प्रवृत्तिविशेषस्वरूपत्वात्सामान्यस्य इति द्विर्भूतः पाठः प्रतिषु ॥ ४ दृश्यतां पृ॰ ४०० पं॰ ७ ॥ ५ नन्वगमनं चाकाशम् भा॰। (नन्वगमनमस्थानं चाकाशम् १ नन्वस्थानगमनं चाकाशम् १)॥ ६ गतिनिवर्तनवदस्थानमिति वृत्तौ य॰॥ ७ प्रवृत्ता। प्रवृत्ताया भा॰। प्रवृत्ताऽप्रवृत्ताया य॰॥ ८ जातु य॰॥ ९ भावगत्ते भा॰। भागवते भा॰। १० स्थानतदेव प्र०॥ ११ व प्र०॥

गतिविद्रोषणसामर्थ्यादिति चेत्, तदेवेदमसादिष्टं स्थानस्य सत्त्वं गत्यभावस्य गतिविद्रोषणयोगात् सिद्धम् । गतिविद्रोषणसामर्थ्यापादितस्थित्याद्युत्तरभावसत्य-त्वात् अत एव च सर्वात्मकभवनस्वतत्त्वमालम्ब्य तत्स्वाभाव्यात् पूर्वोत्तरभावयोरे-कस्याभिव्यक्त्या इतरस्य अनिभव्यक्त्या च भवनं भावः। विरोधिभावप्रादुर्भावे हि भावान्तरिवृत्तिः भाव एव विरोधिभावप्रादुर्भावत्वादेव, यथा जागरणेन स्वमोऽ निवर्त्यते। न हि क्रियान्तरमन्यङ्गीय क्रियान्तरं प्रादुर्भवतीह किञ्चित् । इहापि च गतिभवनमन्यङ्गीय न स्थितिभवनं प्रादुर्भवति।

गतिविशेषणसामध्यादिति चेत् । स्थान्मतम् – यदि सर्वथा स्थानं निवृत्तिरभावः इत्यविशेष्य ब्र्यां खपुष्पवद् निरुपाख्यं स्थात्, किं तर्हि ? 'गत्या विशिष्टं स्थानं गतिनिवृत्तिः' इति ब्रूमः । तस्माद् 'गत्यभावः' इति सोपाख्यमिति । अत्रोच्यते – तदेवेदमसादिष्टं स्थानस्य सत्त्वं गत्यभावस्य स्थित्य-10 मावस्य गमनस्य सत्त्ववद् गतिविशेषणयोगाद् भवन्मतिवरुद्धं सिद्धम्, तस्मिश्चं सिद्धं स्थाने तद्धद् रूदः गतिस्थित्यादि सर्विक्रयापदाभिधेयं भावः सत्यमेव नासदिति सिद्धम् । तस्माच गतिविशेषणसामध्यीपादित-स्थित्याद्युत्तरभावसत्यत्वात् अत एव च सर्वीत्मकेत्यादि यावद् भवनं भाव इति । येयं निरुक्तिः 'भवनं भावः' इति साध्येतस्थादेव कारणाद् गतिस्थित्यादिसर्वात्मकमेव भवनंस्वतत्त्वमालम्ब्यं तद्परित्यागेन तत्स्वाभाव्यात् तत्तद्भवनानुभवस्थमावत्वात् पूर्वस्य गतिभावस्य उत्तरस्य च स्थितिभावस्य अथवा पूर्वस्य 15 स्थितिभावस्य उत्तरस्य च गतिभावस्य यथाविवश्चाक्रमं यथापरिणतिक्रमं चे यथासम्भवमेकस्याभिव्यकत्या इतरस्यानभिव्यकत्या च भवनं भाव इति निरुच्यते ।

स्थानमतम् — विरोधिनो भावस्य उत्तरस्य स्थित्यादेः प्राद्धभीवाद् गतेविनाशः गतेवी प्राद्धभीवे स्थितेः, स चाभावो विनाशः पाककोत्पत्तिवदिति । अत्रोच्यते — योऽण्यभावाभिमतो विनाशो विरोधिभावप्रादुभीवे हि भावान्तरिनवृत्तिरितीष्टंः, स च भावान्तरानभिन्यक्तिस्तस्य भावान्तरस्य स्थितेरन्यस्य गत्यादेः 20 गतेवीन्यस्य स्थित्यादेभीव एव नाभावः, विरोधिभावप्रादुर्भावत्वादेव । यथा जागरणेन स्वप्नो निवर्तते, किमुक्तं भवति १ निवर्त्यक्तेऽनभिन्यक्तं नीयत इत्युच्यते । यथा जागरणेन स्वप्नोऽनभिन्यक्तं नीयते तथा स्वप्नेन जागरणम्, जामतोऽपि च सुप्तवद् मन्द-मन्दतर-मन्दत्तभचैतन्यदर्शनात् सुप्तस्यापि जामत इवा-भिन्यक्त[व्यक्त]तरव्यक्ततमस्वर्गदर्शनात् तदेव हि चैतन्यं तीव्रमन्दावरणोदयक्षयोपशमापेश्चं निद्रा-निद्रा-[निद्रा]-मचला-प्रचला[प्रचला]दिभेदं पदु-पदुतर-[पदु]तमेन्द्रयादिभेदं च दृश्यते । तस्मादेकस्थेर्वं वस्तुनो-२००-१ ऽभिन्यक्त्यनभिन्यक्तिकृते स्वप्रजागरणे, अन्यतरन्यङ्गयनेनान्यतरभवनात् सर्वस्फटाटोपक्रण्डलकीभवनवत् । अत आह — न हि कियान्तरमन्यङ्गीयेत्यादि गतार्थं यावदिह किश्चिदिति । एषा दृष्टान्तवर्णना । इहापि च गतिभवनमित्यादि गतार्थं दार्ष्टान्तिकवर्णनमपि । तस्मात् क्रियान्तरप्रादुर्भाचे पूर्वभावनिवृत्तिः नाभाव इति ।

र श्यातस्व य०॥ २ रं० विना च यथासंख्यमे प०। (चायथासंख्यमे १)॥ ३ पिनाशः प०॥ ४ हि सा प्र०॥ ५ हे ई एतदन्तर्गतः पाठो य० प्रतिषु नास्ति॥ ६ प्रप्रद् प्र०॥ ७ तमैन्द्रि य०॥ ८ व च वस्तुनो भा०॥

स्यादेतत् — यथा भुक्तिकियाया निवृत्तिस्तृप्तिफलावसाना, प्रयोजनाभावे कारकानभिसम्बन्धाद् भुजेर्निवृत्तिर्न क्रियान्तरबाधनात् एवमेतदिष स्यात्। अत्रोच्यते — अत्रापि तु फलं तृप्तिः क्रियान्तरम्। बुभुक्षां हि बाधित्वा भुक्तिः प्रवर्तते, भुक्तिं च बाधित्वा तृप्तिः प्रवर्तते, क्रियाचककाण्येतानि।

े यदि स्थितिर्नाम अवस्तुकमिभधानं विवक्षाशब्दयोरप्रवृत्तिप्रसङ्गः । अथ द्रव्यमात्रं स्थितिः द्रव्यस्याविरोधाद् गताविष स्यात् । यतस्तु खलु विरोध्य-विरोधिभावा वाच्यवस्तुस्थितिः तस्माद् भवनानन्यत्व एव गतिविरोधिनी स्थितिः ।

अत्राह — स्यादेतिदियादि याबदेवमेतदिप स्यादिति । यथा तुं भुक्तिक्रियाया निवृक्तिस्तृप्तिफलाव-सीना तत् प्रयोजनमुद्दिश्य कारकप्रवृक्तेः, तिसंभ्र्यावितते प्रयोजने कारकाणि न प्रवर्तन्ते, तस्मात् कारकान-10 मिसम्बन्धाद् भुजेर्निवृक्तिः न क्रियान्तरबाधनात् । एवं गतिरिप प्राप्तिफलावसाना प्रयोजनाभावे कारका-निमसम्बन्धाद् निवर्तते न क्रियान्तरबाधनात् । अतः संशेमहे – किं स्वप्नजागरणवत् क्रियान्तरन्यकृष्ये क्रिया-नतरोद्धावस्तादात्म्ये सत्येव स्थात् ? उतात्यन्तिवृक्तिरेव गतेः फलावसानभुजिकियावत् ? इति । अत्रोच्यते — अत्रापि तु मा मंस्थाः 'भुजिनिवृक्तिरभाव एव' इति, किं तर्हि ? फलं तृप्तिः क्रियान्तरं प्रवृक्तेरेव क्रियात्वात्, बुभुक्षां हि बाधित्वेत्यादि यावत् क्रियाचक्रकाण्येतानीति । एतदुक्तं भवति — क्रियान्तर-15 प्रादुर्भावेन विना न क्रियानिवृक्तिनीपि पूर्विक्रयान्यकरणमन्तरेण क्रियान्तरप्रादुर्भावः, बुभुक्षाभुक्तिवृद्ति-क्रियाचक्रवत् पूर्वपूर्वबाधया उत्तरोत्तरप्रादुर्भावात् समानमेतद्पीति । तस्माद् नाभावो गतिनिवृत्तिः, भाव एव स्थितिरिति ।

१८७२ एतदनिच्छोदोंष उच्यते — यदि स्थितिनीमेलादि । स्थितेर्भावत्वानभ्युनगमे द्वयी गतिः स्थितिशब्दस्य स्थात् तृतीयविकल्पाभावान् — यद्वा स्थिलभिधानमवस्तुकम् १ यद्वा द्रव्यमात्रविषयं स्थात् १ किञ्चातः १ ३० इदमतो भवति दोषजातम् — अवस्तुकत्वे विवक्षाशाब्दयोरप्रवृत्तिप्रसङ्गः, यद्यवस्तुविषयं स्थितिशब्दवचनं वक्तुमिच्छा विवक्षा सा स्थिनिश्चतमर्थं परं प्रत्यायथामीति जायते, अर्थाभावाच न स्थात् । तथा च अभिधीयतेऽनेनेत्यभिधानं स्थितिशब्दः, तस्थाभावः स्थादर्थाभावान्, काकवासितादिवदनर्थकं वा तत्त स्थादिति । एवं तावदवस्तुकत्वे दोषः । अथ द्रव्यमात्रं स्थितिः द्रव्यस्थाविरोधाद् गताविष स्यात्, यथा देवदत्तसद्भावाद् गत्यविरोधाच 'देवदत्तो गच्छति' इत्यत्र देवदत्ताभिधानं प्रवर्तते तथा 'देवदत्तसिष्ठति ३० गच्छति च' इत्येतदभिधानं प्रवर्तेत, उभयत्र द्रव्यस्थैव सत्त्वात् विशेषाभावाच । एवं दोषदर्शनाद् न गत्यभावमात्रं स्थितिः । यतस्तु स्वस्वित्थादि, विरोध्यविरोधिर्भावा वाच्यवस्तुस्थितिः, गतिस्थितोः परस्यर-विरोधाद् देवदत्तद्वयेण सहाविरोधाद् भावावेच गतिस्थिती द्रव्यवत्, प्रन्थो गतार्थो यावद् भवनानन्यत्व एव गतिविरोधिनी स्थितिरिति । भवनानन्यत्व इति द्रव्यभवनादनन्येव गतिः स्थितिर्वेति प्रवृत्तिभवना-नन्यत्व एवति वथाप्रैकान्तमुपसंहरति ।

१ तु भा०॥ २ °सान प्र०॥ ३ °सानेभुजि ॰ य०॥ ४ (प्रवृत्तिरेव १)॥ ५ विरोधाविरोधि । प्र०॥ ६ भावाचाव्यवस्तुस्थिति भा०। भावावस्तुस्थितिः वि०। भावावाव्यस्तुस्थितिः पा० डे० छी० रे०॥ ७ °पकान्त प्र०॥

स्यादेतत् — स्थित्या विरोधवत् खपुष्पादिना गत्यभावेनापि विरोधः, तत्र तिद्वरोधित्वात् तदविनाभावित्वे कुत एतद् भावविषयमेव अभावविषयमेवैतदिति वा कुतः ? यद्यभावोऽपि भावेन अभावेन वा भावो विरुध्यते तावुभौ भावावेव तिहैं विरोधित्वात् यत्किश्चिद्वत् । अनुत्पद्यमानस्थितौ गतिनिवृत्तौ गतिस्थित्या- चेकभूतभवनाविनाभूतद्रव्यविनाशविषयं 'स्थानम्' इत्यभिधानं स्यात् । तस्माद् । गत्यभावलक्षितः । । तस्माद् । गत्यभावलक्षितः

एवं खपुष्पाद्यसत्तावाचिशब्दानां भावार्थत्वम्, यथा 'तिष्ठति पचति' इत्य-

स्थादेतिदयादि । स्थान्मतम् — 'विरोधित्वात्' इत्येतद्नैकान्तिकमभावत्वप्रसङ्गात् । गतेरभावो गत्या विरुध्यते प्रकाशाभावेनेव तमसा प्रकाशः, यथा त्वन्मंतेनैव नतु प्राग् गतिरेव क्रियान्तरप्रादुर्भावेनानभिन्यक्तिं नीयमाना भाव एव इत्युक्तम्, तत्र स्थित्या विरोधवत् त्वपुष्पादिना गत्यभावेनापि विरोधः । तत्र 10 तद्विरोधित्वात् तद्विनाभावित्वे इति गतिरभावाविनाभाविनी स्थात् तद्विरोधित्वात्, यश्च यद्विरोधि २८८-१ तत् तेनाविनाभावि दष्टम्, यथा — गतिः स्थित्या । स्युष्पादेवी भावत्वमेव स्थात्, गतिविरोधित्वात्, स्थितिवत् । एवं तद्विनाभावित्वे स्रति कुत एतद् भावविषयमेव एतदभिधानं 'स्थितिः' इति ? 'स्युष्पादिः' इत्यभावविषयमेवैतदिति वा कुतः ? विशेषो वात्र वाच्य इति ।

अत्र जूमः -यार्धभावोऽपीत्यादि । खपुष्पादेविपक्षं कृत्वा भावत्वाद् नानिष्टापादनम् । किं 15 विशेषेणोक्तेन ? यथा स्थितेरभावत्वायुक्तिस्तथा खपुष्पादेरपीत्यभिप्रायः । तत् कथं भाव्यते ? इति तदुच्यते - यद्यभावो भावेन अभावेन वा भावो विरुध्यते तावुभौ यो विरुध्यते येन च विरुध्यते भावावेव तर्हि विरोधित्वात् यत्किञ्चिद्धदिति उदाहरणसौळभ्यं दर्शयति अहिनकुला-दिवद् घटपटादिवद् घटकपालादिवद्धा सर्वत्र सहानवस्थानलक्षणविरोधदर्शनाद् देशतः कालतो वेति । तस्मात् खपुष्पादेरपि भावत्वाद् नानिष्टमिति ।

यदिष च त्वया खित्यभिधानमभावविषयमिति मन्यते तस्वापीयमुपपत्तिः स्याद् भवन्ती, तद्यथा — गत्यभावमात्रविषयत्वं चानुत्पद्यमानस्थितिर्गतिनिवृत्तिरिति, तथा च कल्प्यमानायामनुत्पद्यमानस्थितौ गितिनिवृत्ती, गतिस्थित्यादि एकभूतं भवनं प्रागुक्तन्यायकम्, तेनाविनाभूतं द्रव्यम्, तस्य विनाशोऽत्यन्त-मभावः, तद्विषयं 'स्थानम्' इत्यभिधानं स्थात्, न चैवं द्रव्यस्य कूटस्थनित्यत्वाद् भवितुमर्हति । तस्मादेव च तदनिवृभयात् प्रतिपत्तव्यम् — गतिनिवृत्तिः स्थितिर्गभावः, तथा खपुष्पादिश्चेति । तदुपसंहरति — तस्माद् १५ गत्यभावस्रक्षितेत्यादि गतार्थम् ।

अनन्तरं खपुष्पादिरिप प्रसङ्गतोऽभिहितो योऽसावभावाभिमतस्तत्रापि 'अभावः' इति च नापदार्थं उच्यते, किं तर्हि ? नबः पर्युदासवाचित्वाद् भावादन्यो भाव इति भावविशेषः, अत्राह्मणक्षत्रियादिवत् । १८८-२ एवं सपुष्पोद्यसत्तावाचिश्रब्दानां भावार्थत्वम् , एवमसङ्गावाभिमतेष्वपि सदर्थविषयत्वमिति न्याय-

१ °तेनेव प्र०॥ २ °भावत्वे भा०। 'भावत्ते य०॥ ३ वा ब्र्मः भा०॥ ४ 🛉 एतदन्तर्गतः पाठो भा० प्रतौ नास्ति॥ ५ भावाद् य०॥ ६ विद्रोषेणा वि० विना०॥ ७ धाद्दर्शनाद् प्र०॥ ८ पा० विना भानायामुखमानस्थितौ य०। भानायानुखमानस्थितौ पा०। भानस्थितौ भा०॥ ९ धाद्दर्शनाद् प्र०॥

न्यथाभवनं तथा 'विनइयति' इत्यादि । खपुष्पादीनामपि नतु तथा अभवनम्, अन्यथा न तु अभवनम् । अगतिस्थितिरन्यथाभवनमेवं खपुष्पादिरपि, सति निय-तत्वात् प्रकाराणाम् ।

एवं च एक एव पूर्वापरीभूतो भावः प्रवृत्तिरित्युच्यते स च एवान्तर्भावित-ब्स्वप्रभेदत्वात् प्रवृत्तिविद्रोष इत्युच्यते, भुजिविद्रोषवत्, यथा भुजावेव द्रव्यक्षेत्र-

व्यापितां दर्शयति । वक्ष्यते चास्योदाहरणमितदेशस्य । इदं तु तावत् प्रकृतं भाव्यते — यथा 'तिष्ठति, पचिति' इत्यन्यथाभवनम्, अन्येन प्रकारेण परिस्पन्दपरिणतस्य द्रव्यस्य ततः प्रकारादन्येन अपरिस्पन्दपरिणतिप्रकारेण भवनं तिष्ठति आस्ते शेत इत्यादि, तण्डुलादिकिवनद्रव्यमृदूभवनं पचत्यादि । यथैताः क्रियाः अन्यथाभवनमात्रभेदाः प्रवृत्तिसामान्यं भिवनं नातिवर्तन्ते तथा 'विनद्रचित प्रध्वंसते 'नितिष्ठति' इत्याद10 योऽपि भवनप्रकाराः प्रवृत्तिसामान्यं भावत्वं च नातिवर्तन्ते । एवं क्रियापदवाच्यस्यार्थस्य अन्यथाभवनमात्रता व्याख्याता । येऽप्यत्यन्ताभावाभिमताः खपुष्पादिशब्दवाच्यास्तेषामि नन्न तथा अभवनम्, अन्येन प्रकारेण न त्वभवनम्, भवनमेव, नात्यन्ताभवनिसर्यशः । कथम् १ अगतिस्थितिः, गतेरन्या स्थितिराति-स्थितिः, न तु गत्यभावमात्रम्, गतेरेव प्रकारान्तरता । यथा सा स्थितिरन्यथाभवनमेवं खपुष्पादिरिप् अन्यथाभवनम् । किं कारणम् १ सिति नियतत्वात् प्रकाराणाम्, प्रकारत्वात् सन्नेव खपुष्पादिः, यो यः । प्रकारः स सन्नेव, यथा गतिनिवृत्तः स्थितिरक्तन्याया सती । कथं खपुष्पादेः प्रकारता इति चेत्, उच्यते — खपुष्पस्य च समवायरूपेणानभिव्यक्तिः अशोककुसुमादिप्रकारेणाभिव्यक्तिरिति प्रकारत्वानतिवृत्तेः, द्रव्यक्रिययोः सर्वास्मकत्वादस्मिन् द्रव्यर्थनयभेदे सर्वं द्रव्यं क्रिया चैं गमनादि, द्रव्यभेदानां गमनादि-क्रियाभेदानां चोक्तवद् भवनद्वयाभेदात् कतमत् खं कतमेद्वा पुष्पाणां विकसनमन्यत् १ इति देवदन्तगमनभवनद्वयत्ववत्त्र तद्पीति खपुष्पादिरिप भावः ।

२०९-१ एवं चेत्रादि। एवं च कृत्वा गमनस्थानादिक्रमभाविनीनामि क्रियाणां सततसम्प्रवृत्तितादात्म्यानितक्रमादेक एव पूर्वापरीभूतो भावः प्रवृत्तिरित्युच्यते, एवमेव च तदुपपद्यते यदुक्तं पूर्वापरीभृतं
भावमास्थातेनाच्छे वजित पचिति [निरुक्तः १११] इत्यादीति सर्वधात्वैकाध्येस्य चानन्तरमाँपादयिष्यमाणत्वात्। कस्मात् स भावः प्रवृत्तिरित्युच्यते १ ब्रूमः - प्रकर्षेण वर्तनात्। स च प्रकर्षः सदा सर्वप्रभेदानुभवनरूपः, सँ च एवान्तर्भावितस्वप्रभेदत्वात् प्रवृत्तिविशेष इत्युच्यते रूपादिगत्यादीन् स्वप्रभेदान्
१४ अन्तर्भावयन्नेव भावः सामान्यमवनलक्ष्रणो भैवन्, भेदानां परत्परतो विशेषाँविशेषो "भेदानुस्यूतत्वात्, न
त्विदृष्टः कारकाणां प्रवृत्तिविशेषः सामान्यप्रवृत्तेभिन्नः कश्चिदिति। दृष्टान्तः - भुजिविशेषविति। तद्वयास्थानम् - यथा भुजावेवेत्यादि यावत् प्रकारमात्रं भिद्यतः इति। अशन-पान-खाद्य-स्वाद्यादिद्रन्यभेदेन

१ है एतदन्तर्गतः पाठो सा० प्रतौ नास्ति॥ २ निस्तिष्ठति य०॥ ३ वृत्तिस्थि प्र०॥ ४ चा भा० वि०॥ ५ भाषा य०॥ ६ दश्यतां पृ० १२६ पं० २४॥ ७ भाषायांतर्भाविद्यिष्य य०॥ ८स च एखान्त भा०। (स एव चान्त १)॥ ९ भच भे वि०। भाव भे डे० ली०। (भवेत् १)॥ १० विशेषो य०॥ ११ भेदानुभ्युतत्वात् भा०। भेदानुभ्युपगतत्वात् य०॥

एवं च भुजिगतिस्थितिपक्लादीनामपि तथा तथा सर्वभावव्यापिता, भाषित-जानातिश्वेतत्यादीनामपि पूर्वोत्तरव्यक्लग्यक्तिभवनैकत्वात्।

कांसपात्र्यां पाणौ शरावे वेति क्षेत्रभेदेन प्रथमद्वितीयमासादिना दिनराँ त्र्यादिना सायंप्रातराशादिना वा ठ काळभेदेन तीव्रमन्दश्चिषतग्छानौषधस्वँस्वरसायनादिभावेन च प्रकारमात्रेणैव भिद्यते न भुजित्वेन । न द्वि तेषु प्रकारभित्रेषु कश्चिद्मुजिभेवति अक्रिया वा । किन्तु सर्वोऽप्यसौ भुजिरूपानतिक्रमाद् भुजिरेव, अथ च परस्परतः प्रकारमात्रभेदाद् भिद्यन्ते तथा सामान्यप्रवृत्तिरेव प्रवृत्तिविशेषः, वर्ततेरस्वर्थस्य सर्वगति-स्थित्यादिभेदात्मकत्वात् । एवं गतिस्थित्योरस्तिश्चियत्योर्वेति विरोधिभावप्रादुर्भावोऽपि सामान्यभवनस्थैव प्रकारमात्रभित्रस्य विस्पन्दितमिति तन्निगमयति – सर्वेव वाऽसाविति यावत् क्रियेव । तस्मादस्ति-भवति न्रय्य-विद्यति-पद्यति-वर्ततीनामेकार्थत्वात् प्रकारभेदाच तंतो नासामान्यः प्रवृत्तिविशेषो भुजिसामान्यमात्रप्रकार-भित्रभुजिविशेषवदिति ।

किश्चान्यत्, एवं चेत्रादि । न केश्क्रमस्याद्य एव सर्वधात्वर्थव्यापित्वात् सामान्यप्रवृत्तिमात्रत्वभावनायां निदर्शनम्, किं तर्हि ? भुजिगतिस्थितिपक्त्यादीनामि तथा तथा सर्वभावव्यापिता,
भुक्तेस्तावद् भुँनेरभ्यवहरणार्थस्य उपयोगपर्यायद्यात् उपयोगस्यापत्त्यर्थत्वात् आपत्तेः परिणामार्थत्वात् परिणामस्य 15
वृत्तिसत्ताभवनार्थत्वात् । तथा गतिरि सर्वभावव्यापिनी गमन-चल्न-स्पन्दन-परिणामार्थकार्यत्वात् , द्रविति द्रोष्ट्रविति द्वः, द्रोविकारो द्रव्यम्, द्रव्यं च भव्ये [पा० पाशा १०४], द्रव्यं सदैव गत्यात्मकं विपरिणामात्मकमित्यर्थः । आर्थेऽपि यथा — परमाणुपोग्गले णं भेते ! किं पयित वेयति चलित फंदित स्वोभित
स्वभित तं तं भावं परिणमति ? हंता गोतमा ! तदेव जाव परिणमति [ र्मगवतीस्० पाणरा ? ] इति ।
स्थितिरिप तिष्ठत्यास्तेऽस्ति स्वरूपं न त्यजति परिणमति तथा तथा भवतीत्यर्थः । पचित-कृषित-लिखत्याद्यः 20
पक्त्याद्यः, तेषामपि पक्त्यादीनामस्याद्यविशेषः पाकस्य क्रियाफल्यात् क्रियायाञ्च हेतुफल्रूपाभिन्नपरिणितित्वात् 'पच्यते पचत्यात्मानं वीजमङ्करीभवति जायतेऽस्ति विपरिणमति' इँत्याद्येकार्थत्वात्। यथा ईपि-विठिखैती
तथात्मनः शिरां दर्शयति तैथा तथा सर्वभाववृत्तेः कण्डूयत ईत्याद्यकार्थम् । स्थान्मतम् — अस्तु भुज्यादीनां
सर्वभावव्यापिता गतिस्थितिसत्ताविपरिणामाद्यनतिक्रमात् , पिठ-हसि-विदि-धिति-गङ्यादीनां कथमिति चेत् ,
इच्यते — भाषतिज्ञानातिश्वेतत्यादीनामिष पूर्वोत्तरस्यक्त्यव्यक्तस्यक्तिकत्वात् (पवं च तथा तथा तथा न्वर्व-र

१ दात्रा प्रशा २ सायंप्रातराद्यादिना य॰ प्रतिष्ठ नास्ति ॥ ३ स्वस्वरेसायना य॰ । स्वर-सायंना भा० ॥ ४ ततोन्यसामान्यः य० । वतोन्यसामान्यः भा० । (ततोऽनन्यसामान्यः?) ॥ ५ "भुज पालनाभ्यवहारयोः" – पा० धा० १४५५ ॥ ६ "परमाणुपोग्गले णं भंते । एयइ वेयइ जाव तं तं भावं परिणमइ? गोयमा । सिय एयइ वेयइ जाव परिणमइ, सिय णो एयइ जाव णो परिणमइ ।" इति भगवतीस्त्रे पाठः ॥ ७ इत्यादि दोषार्थे य० । इत्यादोषार्थत्वात् भा० ॥ ८ "कुष विलेखने" – पा० धा० ९९० ॥ ९ स्वति प्र० ॥ १० तथा सर्वे भा० वि० रं० ॥ ११ इति आंद्यकार्थम् प्र० । (इत्यावैकार्थ्यम्?) ॥

15

यदप्यादिनैगमनयदर्शनमनवबुध्य पूर्वनयनिपाति स्थितिस्नरूपनिरूपणं क्रियते 'सा तु द्रव्यावस्थाविद्योषो गतिवत् प्रतिपत्तव्या' इति अत्रापि यत्नप्रसा-धितिक्रियार्थान्तरत्वत्यागः अव्यक्तद्रव्यावस्थात्वात् । यत् तद् द्रव्यं ततोऽनन्या क्रिया, तदवस्थात्वात्, देवदत्तवालक्कमारादिवत् । तथा चाभ्युपगमविरोधः।

<sup>5</sup> सर्वभावव्यापिता' इति वर्तते । भाष व्यक्तायां वाचि [पा० घा० ६१२] ह्या अववोधने [पा० घा० १५०८] श्विता धर्णे [पा० घा० ७४२] गडि वदनैकदेशे [पा० घा० ६५,३६१] इत्येवमादीनां पूर्वोक्तपूर्वोपरीभूत-व्यक्त्यव्यक्तिळक्षणभवनैकत्वात् । एकमेव हि पूर्वापरीभूतं भवनं गतिस्थित्यादिवत् क्रियात्वादित्युक्तम् । तथा भाषत्यादीनामपि पूर्वापरीभूतैकभवनव्यक्तयव्यक्तिळक्षणिक्रयात्वानतिवृत्तेः सर्वभावव्यापितैव । पूर्वमभाष-माणो गच्छंत्तिष्ठन्नुदासीनो वा पश्चाद् भाषते, तथा पश्चिति जानाति इच्छिति द्वेष्टि प्रयतते स्मरतीत्यादिषु 10 तुस्यश्चर्चः । तस्मान्न काचिदपूर्वापरीभूता क्रियास्ति, क्रियात्वाच 'सर्वधात्वर्थाः सर्वधात्वर्थव्यापिनः' इति साभूक्तम् ।

एवं तावत् प्रवृत्तिसामान्यमेव क्रिया प्रवृत्तिविशेष इत्युक्तम्, अधुना लक्षणान्तरं परीक्ष्यम्, अत आह् – यदप्यादिनैगमेसादि ।

> णेगेहिं मिणति माणेहिं णेगमो एस तस्स जेरुत्ती । संगहितपिंडितत्थं संगहवयणं समौसेण ॥ [ बौवनि॰

द्वेवमादिनयलक्षणे द्रव्यिक्रयात्मकद्वित्वार्यंनेकघा गमो नैगम इति निरुवंत्यपेक्षया द्रव्यिक्र्याद्वित्वान्त्रमकवस्तुवाद आदिनेगमनयदर्शनम्, त्रित्वादिदर्शनानां द्वितीयादिनेगमत्वात् । एतद् दर्शनमनवबुष्य पूर्वनयनिपाति संप्रहनयं निपतितुं शीलं यस्य निरूपणस्य तदिदं स्थितिस्वरूपनिरूपणं क्रियते सङ्गहनय-दर्शनानुपाति । प्रथमाद् विधिभङ्गाद् व्यवहारनयादारातीया येऽतीताः पूर्वनयस्ते सङ्गहनयभेदाः, तदनु-२० पाति यद्वत्तरं क्रियालक्षणं स्थित्युदाहरणद्वारेणोच्यते तत्स्वरूपनिरूपणाय तदविदितनयविषयविवेकेरेबोच्यते । कथं पुनस्तेः स्थितिस्वरूपनिरूपणं क्रियते ? उच्यते — सा तु द्रव्यावस्थाविशेषो गतिवत् प्रति-पत्तव्या इत्येवं निरूप्यते । यथा गतिर्द्रव्यस्थावस्थाविशेषो वालकुमारादिवद् द्रव्यादनन्या तथा स्थितिरिति । गतिस्थितिवच सर्विक्रया इति । अत्रापि लक्षणान्तरे दोष उच्यते अविकर्ल्यिते क इति चेत्, उच्यते — यस्त्रप्रसाधितिक्रयार्थान्तरत्वत्यागः, प्राक् त्वया यक्षेन प्रसाधितमुक्तिवस्त्रित्वालक्षणाभिधानेन 'द्रव्या
25 दर्थान्तरं क्रिया' इति तस्य त्यागो दोषः । किं कारणम् १ अव्यक्तद्वस्थात्वात्, इह द्यवस्थात्रव्येना
व्यक्तः क्रमभाविनो बालकुमारादयो धर्मा द्रव्यस्यैव देवद्त्तादेरंशा एवोच्यन्ते, ते चांशासदवयवत्वात् त्वितोऽनन्ये । तस्मान्न ततोऽर्थान्तरमित्येतदापन्नम् । स चाभ्युपगतद्रव्यार्थान्तरभूतिक्रयापदार्थत्यागो दोषः । एव प्रयोगेणेबोद्वाव्यते — यत् तद् द्रद्यं ततोऽनन्येत्यादि गतार्थं यावद्रस्युपगमविरोध इति ।

१ पश्चापते प्र०॥ २ °सेणं पा० वि०॥ ३ "णेगेहिं माणेहिं मिणइती णेगमस्स नेहती। सेसाणं पि णयाणे लक्क्लणमिणमो चुणह बोच्छं॥ २२२॥ संगहियपिंडियस्थं संगहवयणं समासओ बिंति। ' । । १२३॥' इति आवश्यक- निर्युक्तौ पाठः॥ ४ °द्यनेकमा गमो प्र०॥ ५ °त्त्यापे प्र०॥ ६ भा० रं० विनान्यव – विपतिक इति ॥ ७ ततो नान्ये य०॥

एवमिधानात्तु अन्युत्पत्ती स्युत्पत्ती वा खवचनादिविरोधः। तत्र तावद-न्युत्पत्ती अवस्थायास्ततोऽन्यत्वम्, तत्स्वादिविषयशब्दवाच्यत्वात्, देवदत्ताश्व-यत्। शिलापुत्रकशरीरवन्नेति चेत्, न, अवस्थाशरीरशब्दप्रयोगानर्थक्यात् अन्नापि शरीरावस्थािकयात्वात्।

च्युत्पत्तावपि कर्तरि षष्ठीयं 'द्रव्यस्यावस्था' इति, सा यद्विषयं द्रव्यस्य कर्तृत्वं ह तामात्मनोऽकियात्वात् तदन्यगतिविचलनप्रतिवन्धात्मिकामवस्थां दर्शयति ।

एवमिभधानात्त्ववैयुत्पत्तीं व्युत्पत्ती वेद्यादि । अत्र 'द्रव्यावस्था' इद्यस्य शब्दस्यार्थद्वयकरुपना स्थात् – राजवृक्षादिशब्दवद्वेयुत्पत्तिर्व्युत्पत्तिर्वा राजपुरुषशब्दवत् । उभयथापि स्ववचनविरोधः । तद्व्याषष्टे – तत्र तावद्वयुत्पत्ती अवस्थायास्ततोऽन्यत्वम् , द्रव्यादन्यावस्था, तत्स्वौदिविषयशब्दवाच्यत्वात् , तस्य स्वस्वामिसम्बन्धादिष्षिशिविषयेणावस्थाशब्देन वाच्यत्वं द्रव्यस्य, इत्ररथा द्रव्यशब्दोऽ- 10
वस्थाशब्दो वानर्थकः स्थात् , इह यद्विशेषवाचिनोऽपि शब्दस्य वाच्यार्थोऽन्य इत्यवश्यमभ्युपगन्तव्यम् ,
देवदत्ताश्ववत् , यथा देवदत्ताश्व इत्युक्ते देवदत्तस्य स्वमश्वः सोऽस्य स्वामीति 'तेन स्वामिविषयेण १९१-१
'अश्व'शब्देन तस्य देवदत्तस्य वाच्यत्वात् ततोऽन्यत्वं दृष्टमेवं द्रव्यावस्थेति ।

शिलापुत्रकश्चरीरवन्नेति चेत् । स्थान्मतम् – यथा 'शिलापुत्रकस्य शरीरम्' इस्रत्र शिलापुत्रकश्चरीर शरीरे स्वादिविषयशब्दवाच्यत्वदर्शनाद्मैकान्तिकतेति । एतच न, अवस्थाश्चरीर-15 शब्दप्रयोगांनर्थक्यात्, यद्यनन्यच्छिलापुत्रकाच्छिलापुत्रकशरीरं 'शिलापुत्रक एव शरीरं शरीरमेव शिलापुत्रकः' इति घटकुटशब्दवत् पर्यायमात्रत्वात् प्रतीतपदार्थकं श्रोतारं प्रति अन्यतरप्रयोगानर्थक्यं स्थाद् गतार्थत्वात् । तथा द्रव्यमेवावस्था द्रव्यावस्थेत्यन्यतरानर्थक्यम् । तस्मादन्यतरानर्थक्याद् नेद्मुप-पत्रम्, शिलापुत्रकशरीरवद् नानैकान्तिकतेति । किञ्चान्यत्, अत्रापि शरीरावस्थाक्तियात्वाद्युक्तम्, नन्वस्मामिरुपपादितम् — द्रव्यिक्रयात्मकं सर्ववस्तिवि । तस्मादत्त्वापि शिलापुत्रकेण शीर्यते, शरारुत्वाच्छ-20 रीरिमिति शरारु भवति, तेन शरारुणा भूयत इति द्रव्यिक्रयामिथानं नातिवर्तते । तथा च द्रव्यावस्था द्रव्य-मविष्ठते द्रव्येणावस्थीयते ईश्ववस्थानस्य क्रियात्वानतिवृत्तेस्ततोऽन्यत्वमेव । एवं तावद्युत्पत्तौ ।

•युत्पत्ताविष सामासिकपदत्वात् समासस्य च षष्ठीसमासत्वात् षष्ठयाश्च कर्तरि विहितत्वात् कर्तरि तु षष्ठीयं 'द्रव्यस्थावस्था' इति द्रव्यमयतिष्ठत इत्यादि प्राग्वत् । सा यद्विषयमित्यादि यावत् तदन्यगतिविचलनप्रतिबन्धात्मिकामवस्थां दर्शयति । सा षष्ठी यद्विषयं द्रव्यस्य कर्तृत्वं 25 यां कियां साध्यत् साधनं कर्त्र भवति तद् द्रव्यं ततोऽर्थान्तरभूतां तामवस्थानिकयां दर्शयतीति सम्भनत्स्यते । किं कारणम् शास्तमोऽक्रियात्वात् तस्य द्रव्यस्य स्वयमिक्रयात्वात् , क्रियामन्तरेण कर्त्रः १९१-२
कर्तृत्वामावात् कर्तरि विष्ठी न स्थात्, ततस्तसमाद् द्रव्यादैन्यत्र गतिरन्यस्य गतिर्द्रव्याद् विचलनं

१ ° व्युत्पत्तौ वे प्रवा २ ° व्युत्पित्त्वी प्रवा ३ ° दितिविष प्रवा ४ ° पष्ट्यविषयेणा भाव। श्वष्ट्य-विषयिणो थवा ५ इह द्विहोष भाव। (इह विशेष १ इह तिह्रोष १)॥ ६ तेन विषतेन स्वासि यव॥ ७ (सादिविषयेण १)॥ ८ ° गादान भाव॥ ९ ° पुत्रकाच्छिलापुत्रकश्रारीरं शरीरमेव यव। १ पुत्रकश्रीरं शिलापुत्रक एव शरीरं शरीरमेव भाव॥ १० इति वस्था प्रवा ११ पष्टी स्थात् प्रवा २२ ° दुन्यामन्यत्र यव॥ नयव ५२

त्वन्मनोरथानुषृत्तेस्तु षलादेव अल्याज्याभिमततत्त्वद्रव्यशब्दार्थवशाद् द्रव्या-दर्थान्तरभूताया गतिस्थित्यादिक्रियाया आपत्तिः, 'भवति भवनं वा द्रव्यम्' इति भव्यार्थत्वात् प्रकृतिप्रत्ययार्थव्युत्पत्तेर्द्रव्यिक्षययोः सिद्धिः कर्तृभावनानात्वात्।

यत् पुनरेतदुक्तम् 'अविशिष्टदेशसंयोगा वा स्थितिः' इति तन्न युक्तं व्याक्षाव्यक्तं व्याक्षाविष्ठे व्याक्षाव्यक्तं व्याक्षाव्यक्तं व्याक्षाविष्ठं विष्ठं विष्यक्रं विष्ठं विष्यं विष्ठं विष्ठं

परिसन्दंपरिणतिः पूर्वस्था औदासीन्यावस्थायाः प्रच्युतिः क्रियान्तरत्वावस्थातो वा । तयोरन्यगतिविचलन्योः प्रतिवन्ध आत्माऽस्या अवस्थानिकयायाः सान्यगतिविचलनप्रतिवन्धात्मका, तां दर्शयित षष्ठीति । अथवा तदन्यगतिरिति तस्मिश्चान्यस्मिश्च नियमेन गतिर्विचलनम्, शेषं पूर्ववत् । पूर्वस्मिन् व्याख्याने भेदोऽनयोः — गतिर्देशान्तरप्राप्तिः, चलनं स्वक्षेत्रेऽपि व्याप्रततेति । इह पुनरभेद इति विशेषः । तसाद् विव्युत्पत्तावव्युत्पत्तौ च यदि द्रव्यं ततः 'अवस्था' इति विरुध्यते । अथावस्था ततः 'द्रव्यम्' इति विरुध्यते । आदि्यहणाद् लोके तथा दृष्टत्वात् प्रत्यक्षविरोधः । तथानुमेयत्वादनुमानविरोधः । तद्रद्वेश्च स्विविरोधः । एवं 'द्रव्यावस्थाविशेषः' इति क्रियालक्षणमभ्युपगमादिविरोधादयुक्तम् । कालसाधनयोगी भाव इत्येतयोः क्रोदिष्वव्याप्तेरलक्षणमिति तैरेव निराकृतमिति ।

त्वन्मनोरथानुवृत्तेस्त्वित्वादि । 'द्रव्यस्थावस्थामात्रं किया, नार्थान्तरम्' इत्येष साङ्क्ष्ममतानु15 वर्तिनो भवतः परप्रत्ययो मनोरथः स नोपपयते, सर्वत्र द्रव्यक्रियात्मकभावापत्तिभावादुक्तवत् । अथापि त्वन्मनोरथमनुवृत्य द्रव्यमात्रदर्शनाभिमुस्तीभूयापि अवस्थात्रब्दं श्रूयमाणमपि उन्दित्ता यद्यपि त्वदुपर्यनुकम्पाद्रविक्वतचेतसो न किश्चिद् श्रूमः, तथापि बलादेवोपपत्तेरेव अत्याज्याभिमततत्त्वद्रव्यशब्दार्थ१९२१ वशात्, अत्यागाईमभिमतं तत्त्व तत्र साङ्क्ष्यस्य च द्रव्यमेवार्थः, तद्रभिधायिनो द्रव्यशब्दस्य वशात् तद्र्थवशाच पुनरपि सारं सारं द्रव्यादर्थान्तरभूताया गतिस्थित्यादिक्रियाया आपत्तिः, सा 
20 कियापन्ना, कस्मात् ? भवति भवनं वा द्रव्यमिति भव्यार्थत्वात्, द्रव्यं च भव्ये [ पा० पाशा०ध ], भव्यशब्दश्च कर्तरि भावे वास्तु, तथा द्रव्यशब्दोऽपि । तत्र द्रव्यशब्दस्य भव्यार्थत्वात् प्रकृतिप्रत्ययार्थव्युत्पत्तेद्रव्यक्रिययोः सिद्धिः, प्रकृत्विप्रत्ययार्थव्युत्पत्तिः रवश्यम्भाविनी, ततश्च प्रकृतिप्रत्ययार्थव्युत्पत्तेद्रव्यक्रिययोः सिद्धिः, प्रकृत्वर्थस्य क्रियात्वात् प्रत्यवार्थस्य द्रव्यत्वात् । कथं व्युत्पत्तिरिति चेत्, उच्यते – साध्यसाधनमेदात्, यद् भूयते सा क्रिया, यद् भवति तद् द्रव्यम्, यत् तद् भवता वस्तुना भूयते स प्रकृत्यर्थों भावः, यत् तद् भवति तत् कर्त्, तस्मात् कर्तृ25 भावनानात्वाद् द्रव्यक्रियानानात्वात् स्थात्, नान्यथा । तस्माद् नयोत्थानप्रकृताद् द्रव्यशब्दार्थवशाद्व भव्यभवत्वादिशब्दवशाच वळादेव द्वित्वसिद्धिरिति साधूक्तम् ।

यत् पुनरेतदुक्तम् 'अविशिष्टदेशसंयोगा वा स्थितिः' इति लक्षणं तन्न युक्तं 'वा'शब्दर्वंज्यम्, तत्रापि 'वा'शब्दस्यानर्थक्यं विकल्पार्थासम्भवात् । कस्मात् पुनस्तदयुक्तम् <sup>१</sup> द्वाभ्याम-

र ैन्दः प प्र०। द्दयतां प्र०४०६ पं०७॥ २ (सा तदन्यगित १)॥ ३ द्द्यतां प्र०४०९ पं०९॥ ४ भूतभिक्यद्वर्तमानादिकालयोगी भावः, कर्तृकर्मादिसाधनयोगी भावः' इति लक्षणद्वयमत्र कियाया विवक्षितम् ॥ ५ कादि प्र०॥ ६ वक्येम् य०। वक्षेम् भा०॥

यदपि च द्वितीयं विशेषग्रहणप्रयोजनमभिषीयते - सर्वदा सर्वभावानां प्रवृत्तिसमन्वयाद् 'देवदत्तः' इत्यपि नाप्रवृत्तिकं वस्तु, सर्वभेदसम्बन्धानुगुण्यात्तु नायं विशेषः तसान्न किया इत्येवमधं विशेषग्रहणम्। इदमपि त्यक्तद्रव्यार्थोत्थानम्। यथा तत्र प्रवृत्तिसामान्यनिवृत्त्यर्थे विद्येषग्रहणे तथेहापि देवदत्तादिधातुत्वनिवृत्त्यर्थे

विरोधात , 'किया द्रव्यादर्थान्तरम्' इस्रनेन द्शेनेनाविरोधात् , उक्तिवस्तुक्रियास्रक्षणेन द्रव्यक्रियाश्रयेण इ च प्रागुक्तेन च न्यायेन चाविरोधादिति ।

एवं तावत् प्रवृत्तिसामान्यिक्रयात्वनिवृत्त्यर्थविशेषप्रहणप्रयोजने दोषाभिधानं कृतम् , अधुनेदमपि विशेषप्रहणप्रयोजनं दृष्यते – यदपि च द्वितीयं विशेषग्रहणप्रयोजनमभिधीयते सर्वदेखादि । १९२२ 'सर्वदा' इति प्रवृत्त्यनिवृत्तिं द्र्शयति । सर्वभावानामिति व्याप्तिः । कुतः ? प्रवृत्तिसमन्वयाद्धेतोः देवदत्त इत्यपि नाप्रवृत्तिकं नाकियं वस्तु तेन शब्देनाभिधीयते, किं तर्हि ? सप्रवृत्तिकमेवोच्यते, यथा 10 पचत्यादीनां क्रियावचनत्वमेवं देवदत्तादीनां द्रव्यवाचित्वाभिमतानामपि वाच्यस्यार्थस्य प्रवृत्त्या सत्त्या गत्यादिसर्वभवनात्मिकया समन्वितत्वम् । ततः पचत्यादिवद् देवदत्तादयोऽपि शब्दाः कियावचनाः, तस्मात् क्रियावचनो धातुः [पा॰ वा॰ १।३।१] इति धातुसंज्ञास्तेऽपि स्युः, विशेषप्रहणसामध्यीत् पुनः विशेषो न भवतीति निवर्शते । कस्मात् पुनर्देवदत्तादयो विशेषा न भवन्तीत्युक्यते - सर्वभेदसम्बन्धानु-गुण्यात् तु नायं विशेषः, सर्वेईसिपठिगम्यादिभिभेदैर्देवदत्तभवनप्रवृत्तेः सम्बन्धेनानुगुणत्वात् प्रवृत्ति-<sup>13</sup> सामान्यमेवेदं भवनवत् सत्यपि भवद्भवनभावविशेषे तुशब्दस्य विशेषार्थत्वात् । तसाद् न क्रियेति देव-दत्तादेरिक्रयात्वमुपसंहरति इतिशब्दस्य समाप्त्यर्थत्वात्, एवमर्थं विशेषम्रहणमिति प्रकृतोपसंहारः, प्रवृत्तिविशेषः क्रिया न प्रवृत्तिसामान्यमिति न भवनमात्रं नापि देवदत्त इत्युपसंहारार्थः । अस्यापि विशेष-प्रहणस्य सदोषत्वमुच्यते – इदमपि त्यक्तद्भव्यार्थोत्थानम् , इदं हि विशेषप्रहणप्रयोजनव्याख्यान-मुत्थान एव द्रव्यार्थसागं कुरुते । अपिशन्दात् प्रागुक्तभवनसामान्यक्रियात्वनिवृत्त्यर्थं विशेषप्रहणमन्ते <sup>20</sup> कियामेव त्यजतीति स्मार्यति । 'सर्वदा सर्वभावानां प्रवृत्तिसमन्वयात्' इति हेतुवचनेन 'देवदत्त इति नाअवृत्तिकम्' इति नामवाच्यार्थस्वरूपवचनेन च प्रवृत्तिमात्रमेवेदं न द्रव्यं नामेति द्रव्यार्थस्य प्रागभ्यप-गतस्य त्यागः कृतो भवति अनेनापि विशेषग्रहणप्रयोजनवचनेन द्वितीयेनेति । २९३-१

न केवलं द्रव्यार्थत्याग एव दोषः, किं तर्हि <sup>१</sup> प्राग्व्याख्यातविदोषप्रहणप्रयोजनतुल्यदोषा**नुवन्**यं चैदम् । कथमिति चेत्, उच्यते – यथा तन्नेसादि प्रन्थ उपसंहते दोषासक्त्या चोद्यमेव उत्तरत्वेन समर्थ- <sub>१६</sub> षति । भाष्यकारेण कारकवत्याः फलोदेशिन्याः कियात्वं प्रतिपाद्य उपसंहतं तँसात् प्रवृत्तिविशेषः क्रिया, **न प्रवृत्तिसामान्यमिति, तत्र दोष आसे**ज्यते – यदि प्रवृत्तिविशेषः क्रिया 'प्रवर्तते, ईहते, चेष्टते' इत्या-दीनां धातुसंज्ञा न प्राप्नोति, कियावचनानामेव धातुत्वात् तेषां चाक्रियात्वात् प्रवृत्तिविशेषिकयात्वादिसेष दोषो यथा तत्र प्रवृत्तिसामान्यनिवृत्त्यर्थे विशेषग्रहणे तथेहापि देवदत्तादिधातुत्वनिवृत्त्यर्थे

१ "सर्वमेदानुगुण्यं तु सामान्यमपरे बिदुः । तदर्भान्तरसंसर्गाद् मजते भेदरूपताम् ॥"-वाक्यप० २।४४ ॥ १ °यतीति य॰ ॥ ३ प्रत्याख्यात° य० ॥ ४ दश्यता पु॰ ४०० पं॰ ३ ॥ ५ °संज्य° प्र० ॥ ६ वाक्रियत्वात् प्र॰ ॥

विशेषग्रहणे वृतादीनां धातुसंज्ञा नैव प्राप्तोति अित्रयावचनत्वाद् देवदत्तवत्, अस्तराब्दोपादानसाध्यभावादिलक्षणवचनं चानर्थकं स्यात् । यथा च तत्रोच्यते — नैष दोषः, विशेष इति भवतः क सम्प्रत्ययः ? य उपादीयमानोऽन्यं निवर्तयति । यथेवं वृतादयोऽप्युपादीयमाना विशेषान् निवर्तयन्ति, तथा चोक्तम् — सामान्यमपि विशेषस्तद्वत् [पा॰ म॰ मा॰ राशरिश्], तत्रश्चेषां सिद्धा धातुसंज्ञा । एवमिहापि प्रत्यु-

विशेषप्रहणे वृंतादीनां धातुसंज्ञा नैय प्राप्तोति । किं कारणम् १ अकियावचनत्वाद् देवदत्तवत्, तदर्थस्याकियात्वादिकियावचनत्वम् , तदर्थस्याकियात्वं सर्वभेदसम्बन्धानुगुण्यात् । स वा देवदत्तः क्रिया स्थात् सर्वभेदसम्बन्धानुगुण्यत् । स वा देवदत्तः क्रिया स्थात् सर्वभेदसम्बन्धानुगुणत्वात् वृतादिवत् , अनिष्टं चैतदिति । किञ्चान्यत् , प्रवृत्तिसामान्यनिवृत्त्यर्थे देवदत्तादिद्रव्यनिवृत्त्यर्थे च विशेषप्रहणे द्विधापि अस्वशब्दोपादानसाध्यभावादिलक्षणंवचनं चान
10 र्थकं स्थात् । यदुक्तम् 'अस्वशब्दोपादानसाध्यभावो भावः' इति भावलक्षणम् , भावादिष्रहणात् 'स्वशब्दोपादानसिद्धभावं सत्त्वम्' इति द्रव्यलक्षणम् कित एव पृथगिति, वस्तुतोऽपि लिङ्गसङ्ख्यादिमदलिङ्गर्सङ्क्ष्यत्वं च द्वयोः पृथक्त्वं तथा त्रिकालात्रिकालविषयत्वं भूताभूतभेद इत्यादि पृथक्त्वलक्षणयचनमनर्थकं द्वयोरपि कियात्वादिति ।

१९३२ यथा च तत्रोच्यते नैष दोष इसादि। एवं दोषेऽभिहिते स्थान्मतं प्रवृत्तिसामान्यनिवृत्त्यर्थ
15 विशेषप्रहणप्रयोजनदोषं परिहरामीति विशेष इति भवतः क सम्प्रत्यय इति प्रश्नोषकमं दोषवादिनैव परिहारमिधापयिष्यतस्ते, दोषवादी किल न्नूयात्—य उपादीयमानोऽन्यं निवर्तयतीति। परो न्रूयात्—यद्यं वृतादयोऽप्युपादीयमाना विशेषान् निवर्त्यन्तीति, तैर्हि गच्छत्यादयो विशेषा निवर्त्यन्ते न गच्छति न शेते न भुद्धे वर्तत एव अस्ति भवति विद्यत एव केवलमिति। तस्मादुपादीयमाना गमनादीन् विशेषान् निवर्तयन्ति वृँतादयः, तिष्ठतादिवत्। तथा चोक्तं भाष्यकारेण—सामान्यमिप २० यथा विशेषत्तद्वदिति ज्ञापकमिदम्, इति वर्तत्यादिविशेष एव उपादीयमानत्वे विशेषनिवृत्तिहेतुत्वात तिष्ठतादिनिवृत्तिहेतुगच्छत्यादिवत् । तत्रश्चेषां सिद्धा धातुसंज्ञा वृत्तदीनामिति यथैष सामान्यप्रवृत्तिनिवृत्त्तिहेतुगच्छल्यादिवत् । तत्रश्चेषां सिद्धा धातुसंज्ञा वृत्तदीनामिति यथैष सामान्यप्रवृत्तिनिवृत्त्त्यर्थे विशेषप्रहणे परिहार एवमिहापि प्रत्युंच्येत द्रव्यनिवृत्त्यर्थेऽपि विशेषप्रहणे परिहार उच्येत प्रत्युच्येत । सर्वदा सर्वभावानां प्रवृत्तिसमम्वयाद् 'देवदत्तः' इत्यपि नाप्रवृत्तिकं वस्तु, तस्मात् तिवृत्त्यर्थे सर्वभेदत्तम्बानुगुण्यात् तु नायं विशेषः इत्येतदर्थेऽपि विशेषप्रहणे देवदत्तस्य क्रियात्वं विश्वयर्थं सर्वभेदत्तस्य क्रियात्वं विश्वत्यर्थं सर्वभेदत्ताद्वा धातुसंज्ञा मा भूत्, स्वश्वदोपादानसिद्धतादिवचनानर्थक्यं ''चे[सा]दि-दोषपादनं छते स एव परिहार उच्यते त्वया—विशेषं इति भवतः क सम्प्रत्ययः ईत्यादि यावत् सिद्धा धातुसंज्ञा।

१ वृत्तादीनां भा॰ । बृत्तानांदी य॰ ॥ २ ° १४ अवै प्र॰ ॥ ३ ° णमुक्तिवचनं डे॰ रं॰ ॥ ४ दश्यतां प्र॰ ३८३ पं॰ २॥ ५ दश्यतां प्र॰ ३८४ पं॰ २॥ ६ ° सङ्ग्यत्वे च द्वयोः पृथक्त्वे प्र॰ ॥ ७ वृत्ता प्र॰ ॥ ६ ° सङ्ग्यते च॰ ॥ ५ दश्यतां प्र॰ ४९२ पं॰ २॥ १० ° त्वाद्वा संज्ञा भा॰ । ° त्वा संज्ञा य॰ ॥ ११ चेदि दोषा प्र॰ ॥ अत्र चेति दोषा इस्पि पाठः स्यात् ॥ १२ दश्यतां प्र॰ ४९२ पं॰ ३॥

च्येत। एवं चोच्यमाने नन्वसाहृदय एव दृष्टम्, नन्वसाभिरप्यभिहितं प्रवृत्तिरेव प्रवृत्तिविशेष इति। एवं च कृत्वा प्रवृत्तिमात्रस्य अनर्थकसुभयोरिष व्याख्या-विकल्पयोः। न चाफलमेव, अनिष्टकृदिष। एवं देवदत्तस्य क्रियात्वं स्यात्, अन्य-निवर्तनप्रवृत्तिविशेषत्वात्, पचादिवृतादिवत्। वृतादयोऽप्यक्रियाः, तच्छव्दानाम-धातुसंज्ञा च स्यात्, सर्वभेदसम्बन्धानुगुणविशेषत्वात्, देवदत्तवदेव। यत् पुनरुच्यते न वयं वस्तुन्यसहभावतां निवृत्तिं ब्रूमः, किं तर्हि ? पंचितः

एवं परिहारह्रयेऽपि सँमानमुत्तरमिदमुच्यते – एवं चोच्यमाने नन्यसमृद्वय एव दृष्टम्। 'ननु' इत्यनुज्ञापने, अनुज्ञातं त्वयतद् यदसमृद्वयक्षेत्र उप्तस्य दर्शनवीजस्य त्वद्वचनसिळ्लसेकेन फलमिम् व्यक्तम्। तद्विष्टणोति स्मारयन् – नन्यसमाभिरप्यभिहितं 'प्रवृत्तिरेव प्रवृत्तिविशेषः' इति, यदुच्यते २०४-१ वृँताविसामान्यमुपादीयमानं गमनादिविशेषं निवर्तयतीति तद्युज्येत यदि वृतादिसामान्यव्यतिरेकेण गमनादि- 10 विशेषः स्थात्, 'स तु सामान्यमेव' इत्युक्तम्। तस्माद् न सामान्यं विशेषाभावादुपादीयमानं विशेषान् निवर्तयितुमईति त्वपुष्पादिविशेषानिव। अतः प्रवृत्तिविशेषत्वाभावादुभयत्र परिहारे विशेषप्रहणानर्थक्य-देवद्त्तिक्रयात्व-वृताद्यक्रियात्वदोषास्तद्वस्था एवेति। तदुपसंहरति – एवं च कृत्वा प्रवृत्तिमात्रस्थेत्यादि गतार्थं यावदनर्थकमुभयोरपि व्याख्याविकल्पयोरिति।

एवं तावद् विशेषप्रहणमनर्थकम्, न केवलमनर्थकमेव, कि तहि ? अनर्थार्थमपीस्यत आह — न 15 चाफलमेव, अनिष्टकृद्पीति । तदनिष्टकृत्त्वं साधनेनैव भाव्यते — एवं देवदत्तस्य कियात्वं स्यात्, अन्यनिवर्तनप्रवृत्तिविशेषत्वात् प्वादिवृतादिविति, प्रवृत्तिविशेषत्वमन्यत्वं तित्रवर्तनं चेति द्रव्या-द्रन्यस्य प्रवृत्तिसामान्यव्यतिरिक्तस्यार्थस्याभावादेवायुक्तम्, अभ्युनगम्यापि दोषः — देवदत्तः किया स्यात्, अन्यनिवर्तनत्वे सति विशेषप्रवृत्तित्वात्, स गच्छत्यादिविशेषनिवर्तनो यझदत्तादिविशेषनिवर्तनश्च सामान्य-त्वात्, उपादीयमानत्वे सति अन्यनिवर्तनत्वात् प्रवृत्तिविशेषश्च । ततश्च पचत्यादिवद् वर्तत्यादिवच्च किया, 20 कियात्वात् तद्वाचिनः शब्दस्य धातुसंज्ञा, पूर्वप्रकान्तन्यायक्रमेण पच्यादिवद् वृत्यादयः, तद्वद् देवदत्तादय इति सर्वं क्रियोत्त्रम् । अनिष्टं चैतदावयोरिति । येऽप्यमी वृताद्यस्तेऽप्यकियाः, तच्छव्दानाम-धातुसंज्ञेत्तादि, सर्वभेदसम्बन्धानुगुणविशेषत्वाद् देवदत्तवदेव । पचादीनां च गमनादिसर्वधात्वर्थ- १९६ व्यापित्वस्य प्रागुपपादितत्वात् सिद्धहेतुत्वात् साधीयः साधनमिदमिष, चशब्दस्यितत्वादनन्तरोदाहृत- विविधिकर्याविकव्यक्रतत्वाच्च सर्वनामशब्दता च स्थात् ।

येत् पुनिरित्यादि यावद्यं च धर्मो वृतादीनामप्यविशिष्ट इति । 'पचादिविशेषनिवर्तकत्वाद् धृताद्यो धातुसंज्ञा भवन्ति' इत्युक्ते परस्याशङ्का स्यात् 'नैव निवर्तयन्ति पचादीन् वृताद्यः, विरोधाः भावश्र वृताद्यन्तर्भावात् पचादीनाम्, अतो विशेषनिवर्तकत्वाभावाद् न धातुसंज्ञा वृताद्यः स्युः' इत्या-

१ 'एवं च कृतवा प्रवृत्तिमात्रस्य प्रवृत्तिविशेषत्वाद् विशेषप्रहणमनर्थकमुभयोरिष व्याख्याविकल्पयोः ।' इत्याशयको मूल-पाठोऽत्र स्मात् ॥ २ 'पचिति' इत्युक्ते पचितिशब्दः कियान्तरिनवृत्तिविज्ञानमाद्याति, अयं च पमों वृतादीनामप्यविशिष्टः ।' इत्याशयकोऽत्र मूलपाठः सम्भाव्यते ॥ २ समानिमदमुत्तरिमद् य० ॥ ४ वृत्तादि प्र० ॥ ५ णार्थक्यं प्र० ॥ ६ वादेवेत्युक्तम् प्र० ॥ ७ (वृतादयः १) ॥ ८ याकविशब्दः प्र० ॥ ९ यत्र पुनः प्र० ॥ १० वृताद्यं (वंदा १वंदा १) भावात् प्र० ॥

अयं च धर्मो वृतादीनामप्यविशिष्टः। अत्र ब्रमः – वस्तुनः प्रवृत्तौ...... वैधर्म्येण।

#### एवमयं स उभयनयः । नैगमदेशत्वादृब्यार्थोऽयम् । द्रव्यमपि भावसाधनम् ।

शङ्कय तत्रितिसमाधानं पुनरुच्यते - न वयं वस्तुन्यसहभावतां निवृत्तिं ब्रूमः, निवृत्तिरत्रास्माभिь नीर्यधर्मप्रकल्पिता विवक्षिता, किं तर्हि ? शब्दधर्मप्रकल्पिता विवक्षिता, अर्थगता हि निवृत्तिरसहमावजनिता घटपटादिवदेकत्रासम्भवात् , शब्दगता तु विज्ञानप्रवृत्तिनिवृत्तिमात्रकृता सा, देवद्त्ते सन्निहितसत्ताद्रव्यत्व-गतिस्थितिवृत्त्यवृत्त्यादिसर्वधर्मसम्बन्धिन्यपि 'गच्छति देवदत्तः' इत्युक्ते 'तिष्ठति आस्ते शेते' इत्यादिक्रिया-फलापं निवर्स देवदत्तं 'गच्छति'शब्दो गमनेनैव सम्बन्धयति तद्विपयैकविज्ञानाधानहेतुस्वात्, न तथा बैस्तुनि निवृत्तिः सम्भवति सततसत्रिहितसर्वधर्मात्मकत्वाद् देवदत्तस्य । तदुदाहरति – किं तर्हि ? पचती-10 त्याबि गतार्थम्, उदाहतार्थसंबैदी दार्शन्तिकोऽर्थः -- अयं च धर्मो वृतादीनामप्यविशिष्टः, 'वर्तते, हैंहते, चेष्ठते' इत्यादयोऽपि शब्दाः क्रियान्तरनिवृत्तिविज्ञानाधानधर्मिणो न वरतुगतान् धर्मान् निवर्तयितु-

२६५-१ मलम् , शन्दानां बुद्धिप्रवृत्तिनिवृत्ति कियायां प्रभुत्वाद् वस्तुप्रवृत्तिनिवृर्त्योरप्रवृत्तत्वादिति ।

अत्र ब्रमः — वस्तुनः प्रवृत्तावित्यादि यावद् वैधम्येणेति । अवसितप्रयोजनिमदं वचः, त्वयैव षसुप्रवृत्तेः सर्वप्रवृत्तिविशेषसहिताया एवाभ्येनुज्ञातत्वाद् भावितत्वाच, सैन्भावनैव हि न, वस्तुप्रवृत्तिः 15 सर्वप्रवृत्तिविशेषात्मिकेत्यतीतविचारेषु विस्तरेण चरितार्थमेतत्। कथं ? विशेषवान् वाम्न्यवहारो विशेषा-<sup>व</sup>तरप्रवृत्तिनिवृत्तिविषयो न वस्तु÷यत्यन्तनिर्भेदात्मके प्रभवति इति भावयता भवतैव सुभाषितत्वात् किस-स्माभिर्वोच्यं युतादीनां पचादीनां वा घातुसंज्ञा प्राप्नोति न प्राप्नोतीति ? सर्वेषां घातूनामस्यद्भिमतप्रवृत्ति-सामान्यक्रियावचनत्वानतिवृत्तेर्वस्तुव्यवहारे शब्दव्यवहारे वेति न किञ्चिद् न प्रसिध्यति । त्वया तु पुनरस-दर्थविषयत्वादु आन्तिज्ञानं राज्दार्थविषयं व्यवस्थापितं वस्त्वसंस्पर्शादित्यलं प्रसङ्केन ।

प्रभृतमुच्यते - एवन्मयं स उभयनत्यो योऽसौ मया आदाबुदिष्टो विधिनियमात्मक उभयनय इति, 20 विधिश्च नियमश्च सर्वत्र द्रव्यं क्रिया चेति विधिनियमम्, द्रन्द्वैकवद्भावात्, स एष निर्दिष्टः प्रत्यक्षीकृतस्ते । कस्य पुनरयमार्पाभिहितानां नयानां भेद इत्यत्रोच्यते — नैगमदेशत्वाद् द्रव्यार्थोऽयम् , न पर्यायार्थः । द्रष्यपर्यायसङ्गृहीतानां बहुभेदानां मध्ये द्रव्यार्थभेदेषु नैगम-सङ्गह-व्यवहारेषु यो नैगमोऽनेकभेदस्तस्यैक-देशोऽयं तद्भेद् इत्यर्थः । एकेको य सतविधो सत्त णयसता ईवंति ते चेषं [ भावनि० २२६ ] इति 25 वचनात् ।

१ सप्तम्यन्तोऽयं निर्देशः॥ २ वस्तुनि विवृत्तिः प्र०॥ ३ °संभवादी प्र०॥ ४ °त्योत्तरप्र° प्र०॥ **५ भ्यकात** प्रणा ६ सभाव प्रणा ७ 🔥 एतदन्तर्गतः पाठो यण प्रतिषु नास्ति ॥ ८ भारमनः उतनय सार । मारमः उत्तनय यर ।। ९ हवंतेषं यर । दश्यतां प्ररूप १५ १९ ॥ १० "इक्किको य सयविहो सत्त भयसया इवंति एमेव । असी वि य आएसी पंचेष सया नयाणं तु ॥ २२६ ॥" इति आस्यस्यकिर्वृक्ती पाठः ॥

द्वर्यता उक्तवत्। पदार्थो द्रष्यिकिये। वाक्यमाख्यातशब्दः। तदर्थ उक्त उमयन् भाक्। नयविनिर्गमसूत्रम् - अत्थितं अत्थितं परिणमति [भेगवतीस्० ११३१२ ] इति।

द्रव्यशब्दः किंसाधनोऽत्राभिष्ठेत इति चेत्, उच्यते — द्रव्यमि भावसाधनम्, यत् तद् २९५-२ द्र्यते केनापि यो द्रवति गच्छिति सततं प्रवर्तते तस्य यद् द्रवणं गमनं सततप्रवृत्तिः स भावसाद् भवनम्, तत्साधनो द्रव्यशब्दः, कर्तृसाधनाविनाभाविभावसाधनव्याख्यानस्य सोपपत्तिकस्य विस्तरेण कृतत्वात् सैव ६ द्रयर्थता उक्तवत्, द्रव्यक्रियात्मैकद्वर्ययता परस्पराविनाभाविनी करणादीनां तद्व्यतिरिक्तस्यस्यस्य सभावितत्यादिति । पदार्थो द्रव्यक्रिये 'उक्तवत्' इति वर्तते । वाक्यमाख्यातशब्द इति, आख्यातं साव्ययकारकवाक्यमेकैमिति वाक्यम्, तद्र्यं उक्तः वाक्यार्थं उक्तः उभयभाक् द्रव्यक्रियाद्वयात्मकवस्तु भजते वाक्यार्थं इति विस्तरेणोक्तोऽनेन विधिनियम-भक्षेन नैगमैकदेशद्व्यार्थेन ।

नयविनिर्गमसूत्रम् - अस्थित्तं अस्थित्तं परिणमतीति, अस्तित्वं भावो भावेऽस्तित्वे परिण-मति । भावो भाव एव सततं वर्तते परितः समन्ताद् नमति परिणमति तं तं भावमापद्यते सेदा कर्छ-सिंहित एव ।



१ इस्पता ए० २९६ टि० १ ॥ २ "तमद्य" य०॥ ३ "किविति प्र०॥ ४ सप्तम्यन्तोऽयं निर्देशः॥ ५ तदा य०॥ ६ "सहित वेति उभयनयः पञ्चमोऽरः परिसमाप्तः प्र०। इस्पतां पं०५॥



# अथ पष्ठो विधिनियमविध्यरः।

नैन्वेवसुभयमप्यवस्तु, अनुपपन्नखावस्थत्वात्, खपुष्पवत्। खा अवस्थाः स्थित्युत्पत्तिविनाज्ञाः। ता यदि भावस्य ततो द्रव्यमनवस्थमिति द्रव्यप्रभेदा-सम्भवः। भाव एव तु स तथाभूत आपद्यते, तद्भेदस्य तदात्मकत्वात्, सद्धत्। ध्रमृत्तिभाववचनात् तु प्रवृत्तावेव व्यतिरेकसम्भवाद् भावादेव सर्वस्य कृतत्वाद्

एवं विधिनियमभङ्गारे द्रव्यक्रियात्मकबादे संहते षष्ठनय आह – तन्वेविमित्यादि विचाराश्रयं दोषापादनसाधनम् । उभयमपि 'द्रव्यं किया च' इत्यवस्तु अनुपपन्नस्वावस्थत्वात् , अनुपपन्नाः स्त्री अवस्था अस्य, तद्भावादनुपपन्नस्वावस्थत्वात् खपुष्पविति । कास्ताः स्वा अवस्थाः ? उच्यते – स्वा अवस्थाः स्थित्युत्पत्तिविनाद्याः । ताश्च द्रव्यस्य वा खुः क्रियाया वा ? किञ्चातः ? ता यदि भावस्य ताः स्थित्या10 दयः प्रागुक्ततथाभूतसन्निहितवस्तुत्वव्यक्तिछक्षणायाः क्रियाया ईंष्यन्तेऽवस्था इति ततो द्रव्यमनवस्थं
२९६-१ प्राप्तम् , अनवस्थाळक्षणत्वादुभयोरम्यतरकल्पनावैयर्थ्यादवस्थाव्यतिरिक्तिछक्षणाभावात् । भवतु द्रव्यमनवस्थम्, को दोष इति चेत् , उच्यते – द्रव्यमनवस्थमिति द्रव्यप्रभेदासम्भवः प्राप्तः, इतिशब्दस्य हेत्वर्थत्वादनवस्थत्वादित्यर्थः, द्रव्यप्रभेदा रूपादिगत्यादिविवर्ताः, ते न सम्भवन्ति अनबस्थत्वादसत्त्वात् खपुष्पस्थेव । ततश्च यदुक्तं द्रव्यस्य छक्षणं तस्य हानिः । कतमस्य इति चेत् , उच्यते, 'सर्वप्रभेदनिभेदं बीजम्'
15 इत्यस्य । तस्मान्नास्ति द्रव्यम् , अनवस्थत्वात् , खपुष्पवत् ।

ततः किं प्राप्तम् १ भाव एव तु स तथाभूत आपद्यते, द्रव्यभूता कियैव आपद्यते, कस्मात् १ तद्भेदस्य तदात्मकरवात्, स्थित्युत्पत्तिविनाशा हि द्रव्यभेदाभिमता द्रव्यस्यैव चेदात्मानो भवन्ति, तत एतदर्थादापन्नम् – क्रियाया आत्मेति, क्रियैव च द्रव्यं संज्ञामात्रभेदात् । मृद्धदिति दृष्टान्तः, यथा मृद्धेदाः पिण्डशिवकादयो मृदात्मकाः र्सन्तो मृद्धृता एव तथा स्थित्यादयो द्रव्यभूतभावभेदा एवेति द्रव्याभावेऽर्था- 20 पैत्त्या स्थित्यादयः क्रियाया भेदा इत्यापन्नाः ।

यद्पि च कैंस्पितं प्रवृत्तिसामान्यञ्यतिरेकेण कारकवत्या ओदनादिफलोइशिन्याः परिग्रहार्थं विशेष-ग्रहणं तद्पि न कार्यम् । कस्मात् श्रवृत्तिभाववचनात् तु मत्पक्षे प्रवृत्तावेव व्यतिरेकसम्भवः,

१ द्द्रयतां पृ० २०१-१॥ २ स्वाऽवस्था पा० डे० लीं० रं० ही० । स्वावस्था भा०॥ ३ उच्यंते भा० षा०॥ ४ इष्यंते अवस्था य०। इष्यंता अवस्था भा०॥ ५ वस्थात्वा प्र०॥ ६ द्द्रयतां पृ० २०८ पं० १॥ ७ द्रव्यस्य वेदा य०। द्रव्यस्यवे भेदा य०। (द्रव्यस्य भेदात्मानो १)॥ ८ सन्ति भा०॥ ९ थोंपन्या प्र०॥ १० द्द्रयतां पृ० २९९ पं० ४॥

द्रव्यभावत्यागाद् द्वयविभागवचनं व्यर्थम्, ततश्च तथाभवनविनाभृतसन्निधानमपि निर्मूलम्, सर्वनिर्मूलता चैवम्, अव्यक्तिरपि असन्निहितत्वात् खपुष्पवत् । अथोच्येत — सन्निहिततथाभृतवस्तुतत्त्वव्यक्ति द्रव्यमेव स्थित्यादिखावस्थमस्तु, एवं तर्हि सर्वप्रभेदनिर्भेदत्वमसत्यं द्रव्यस्य क्रियायाश्चाकियात्वमंव्यञ्जकत्वात् प्रागेव तथाभृतव्यक्तिव्यर्थत्वात् ।

अथैतचेदुभयं नेच्छति ततोऽविभागावस्थत्वाद् द्रव्यमविभागावस्थं तद्व्य-

'त्रवृत्तिसामान्यमेव भावः' इत्युक्तत्वाद् विशेषासत्रेव सम्भवेन्ति । अतोऽस्य व्यतिरेकसम्भवाद् यद्पि ओदनादि फलं तद्पि प्रवृत्तिसामान्यमेव । तस्माद् भावादेव कियाया एव सर्वस्येष्ट्रस्य कृतत्वाद् 'द्रव्यं भावः' इत्येतत् त्यक्तम् । तत्त्यागाद् द्वयविभागवचनं व्यर्थम् , 'द्रव्यं किया च वस्तु' इत्युभयाभ्युपगमो मूलत एव विघटते । ततश्च तथाभवनेन प्रवृत्तिलक्षणेन विनाभूतस्य सिन्नधानमपि निर्मूलम् । ततश्च विधटते । ततश्च तथाभवनेन प्रवृत्तिलक्षणेन विनाभूतस्य सिन्नधानमपि निर्मूलम् । ततश्च विधटते । वतश्च तत्रश्च तत्रश्च विभागेन लक्षणामावात् तयोरभावः व्यद्भियवत् । तदभावात् किया कृतः तथाभवनकियासिन्नधिलक्षणं द्रव्यं प्रवृत्तिसामान्यं वा कृतः तथाभवनविनाभूतत्वात् खपुष्पवद्वेति । सर्वनिर्मूलता चैयमिति सन्निधिनिर्मूलतात् कियाया अव्यक्तिभेदानाम-व्यक्तिश्च तया विनेत्यत् आह – अव्यक्तिरिप असन्निहितत्वात् खपुष्पवत् ।

अथोच्येतेत्यादि । स्थान्मतम् - भावस्य प्रागुक्तवत् स्थित्युत्पत्तिर्ह्या अकल्पमानाः समनन्तरोक्त-15 दोषदर्शनात्, सँनिहिततथाभूतवस्तुतत्त्वव्यक्ति द्रव्यमेव उक्तवत् सम्मूर्च्छितसर्षप्रभेदं स्थित्यादिस्वार्ष-स्थमस्तु, ताश्च स्थित्याद्यस्थाः क्रिययाभिव्यक्ति नीयन्त इति । अत्रोच्यते - एवं तिर्हे सर्वप्रभेदिनिभेदत्व-मसत्यं द्रव्यस्य, ते हि स्थित्यादिभेदा द्रव्यस्थेव संवृत्ता इति निभेदत्वोक्तिव्यहिन्यते । किञ्चान्यत्, क्रिया-याश्चाकियात्वम्, सन्तिहिततथाभूतवस्तुतत्त्वव्यक्तिः क्रियेष्यते, ते हि भेदाः क्रिययाभिव्यज्यन्ते चेद् भेदाः प्रागपि क्रियाभिव्यक्तेः सन्ति, तथाभूतत्वात् क्रियाया व्यक्तिकरत्वाभावः । तस्माचाव्यञ्जनात् क्रिया 20 द्रव्यवत् खरविषाणवद्वा न क्रियेति । ततश्च द्रव्यस्याद्रव्यत्वात् क्रियायाश्चाक्रियत्वादशेषपक्षभ्वंसित्वम्, अनुपपन्नस्वावस्थत्वाद् द्रव्यस्य क्रियायाश्च खपुष्पवदभाव इति ।

अधितचेदुभयं द्रव्यनिर्भेदासस्वादद्रव्यं सिन्निहिततथाभूतवस्तुव्यक्सभावादिकयास्वं च नेच्छिति भवान सर्ववस्तुत्यागभयात् तैतोऽविभागेत्यादि, अविभागावस्यत्वात्, विभागा भेदाः स्थित्याद्यवस्थाः, तदभावाद् द्रव्यमविभागमित्यसदापन्नम्, मा भूद् द्रव्यस्य भेदात्मकस्याद्रव्यत्वमिति क्रियायाश्चाकिषात्वम- 25 २९७० व्यक्षकत्वात् प्रागेव तथाभूतव्यक्तिव्यर्थत्वाद् मा भूदिति किमापन्नम् दृष्ट्यमविभागावस्थम् । तद्वय-

१ दश्णतां पं २५॥ २ वंत्यततोऽस्य य०॥ ३ प्रकृतत्वाद् प्र०॥ ४ प्रमतेतश्च प्र०॥ ५ था स्यक्ति प्र०॥ ६ छयाः कल्पमानाः भा०। अत्याः कल्पमानाः य०। (स्थित्युत्पत्तिस्यकल्पनायो ?)॥ ७ सिन्निहितत्वात् खपुष्पवत् तथाभूतवस्तुतत्त्वस्यक्ति य०॥ ८ स्थस्तु प्र०॥ ९ ऽतो भा०। (अतो ?)॥ नय० ५३

ज्ञिका किया, ततो यदेवोत्पचते तदेव विनद्दयति युगपदयुगपद्भाविष्टथिव्यादिभेदा-विभागद्रव्यस्वावस्थत्वात् ।

अस्तिवति चेत्, ततोऽङ्करोत्पत्तौ तस्यैव विनाशित्वादनुत्पन्नोऽविनष्टश्च सर्व एवेति खवचनादिविरोधाः, तथा चाङ्करपत्रादिनिराकरणादिष च ठोकादिविरोधाः।

5 खिका कियेति, क्रियायाश्चाविभागावस्वद्रव्यविषयर्पंथासन्निधिव्यक्तिक्रियात्वाद्विभागस्यैव सन्निहितस्य व्यक्षिका हि क्रिया। ततः किमिति चेत्, ततो यदेव उत्पद्यते तदेव विनश्यित, ऊर्द्धविक्तरपत्तिरात्म-लाभः प्रत्यक्षोपलिव्धः, विविधमदर्शनं विनाशोऽनुपलिधरभावः । एकरूपत्वाच वस्तुनस्तद्दभिव्यञ्चनाच क्रियाया उत्पत्तिविनाशयोर्ध्यभेदाद् यदेवोत्पद्यते तदेव विनश्यति । किं कारणम् १ युगपद्युगपद्मावि-पृथिव्यादिभेदाविभागद्रव्यस्थावस्थत्वात् । यदा चीविभागावस्थं द्रव्यम् क्रिया च तद्वयञ्जिका च विवस्मी युगपद्माविनः पृथिव्यप्रेजोवाय्याकाशकालादिभेदा रूपरसगन्धरपर्शसङ्ख्यासंस्थानादिभेदाश्च ये चायुगपद्माविनो मृत्यिण्डशिवकादिभेदास्ते सर्वेऽध्यविभागावस्थामात्रमिखापन्नाः । तस्मात् सर्वभेदानामविभागा-वस्थामात्रत्वादुत्पत्तिर्विनाश इखप्ययुगपद्माविनौ भेदौ तयोश्च अविभागावस्थाद्रव्यत्वम्, ततश्चेक्यम्, एक-त्वाच 'यदेवोत्पद्यते तदेव विनश्यति' इति साधूक्तं देशकालादिभेदाभावात् ।

अस्तित चेत् । स्यान्मतम् – एकत्वादुत्पत्त्यादिभेदैक्धाँद् यदेवोत्पद्यते तदेव विनर्यति इसस्तु, 15 ति को दोष इस्त्र दोषकुत्इलं चेद् मूमः – यदि वीजाङ्कराद्ययुगपद्राविनामिष पृथिव्यादियुगपद्राविभेद-मूल्याद् यदेवोत्पद्यते तदेव विनर्यति ततोऽङ्करोत्पत्तौ तस्यैव विनाशित्वमिति दोष उदाइरणेन स्फुटी-कियते, यसाद् वीजोच्छ्नमूलादिपूर्वभेदानां पत्रनालाँ सुत्तरमेदानां च विनाशावस्थतात् 'अङ्कुर एवेकः' इति सलं ततोऽङ्करोत्तेत्तावङ्कर एव विनर्यति, तत्रश्च दृष्टेष्टविरुद्धावनुत्त्यत्त्वविनाशदोषो स्थाताम्, अङ्कुरोत्पत्तौ तस्यैव अङ्करस्थेव विनाशित्ताद् न वीजं विनष्टं नाङ्कर उत्पन्नः, विनष्टं स्थाताम्, अङ्कुरोत्यत्ते तस्येव अङ्करस्थेव विनाशित्वाद् न वीजं विनष्टं नाङ्कर उत्पन्नः, विनष्टं स्थाताम्, अङ्कुरोत्यत्ते तस्यव अङ्करस्थेव विनाशित्वाद् न वीजं विनष्टं नाङ्कर उत्पन्नः, विनष्टं स्थानम् इत्युभया-व्यवस्थानाद् नोत्पन्नो न विनष्ट इति । अस्तु नामानुत्यनोऽविनष्टश्च, किनामको ममायं दोषो न्यायलक्षणोक्त इति चेत्, उच्यते – नैक एव, कि तिर्दे सर्व पैयेवित स्वयचनादिविरोधाः, उत्पद्यते चेद् न विनर्यति विनर्यति चेद् नोत्यत्वते, त्यया चोच्यते – यदेवोत्यत्वते तदेव विनर्यतिति, देशकालादिभेदाभावे कथमूर्द्ध-पद्मिविविधादर्शनभेदेन 'तेदेव' इति चाभेदेन निर्देशो विरुद्धार्थः । अत्यक्षत एवोत्पादविनाशभेददर्श-नात् प्रसक्षविरोधः । उत्पद्यमानर्थंटवदुत्पद्यमानत्वाद् न विनर्यति विनर्यत्त्व नोत्पद्यते भिन्नघटवदित्रसु-मानविरोधः । उत्पद्यमानविरोधः । उत्पद्यमानकरणादिनिराकरणादिपि च लोकादिविरोधा इति व्याख्यानमनन्तरोक्तस्यार्थस्य मानविरोधः । तैथा चाङ्करपत्रादिनिराकरणादिपि च लोकादिविरोधा इति व्याख्यानमनन्तरोक्तस्यार्थस्य

१ अत्र 'यथा'शब्दप्रयोगोऽपि साधुरेव भाति, हश्यतां पृ० ३१०-२॥ २ डे० विनान्यत्र वाविभागा प्र०॥ ३ वायुग प्र०॥ ९ 'गाद्यावस्था' प्र०। अत्र "गद्भवावस्था" इलिप पाठः स्वात्॥ ५ 'स्थाद्ग य०॥ ६ 'क्यादेवो' प्र०॥ ७ 'लादिउत्त प्र०॥ ८ (चाविभागावस्थात्वात् १)॥ ९ 'त्पत्यायंकुर एव प्र०। हश्यतां प्र० ४२१ पं० १७॥ १० विनष्टः प्रतिष्ठ नास्ति॥ ११ एवेति वचना प्र०॥ १२ विष्यनादर्शन प्र०। हश्यतां पं० ७॥ १३ तदेति चाभेदेन प्र०॥ १४ घटचदुत्पद्यमान य० प्रतिष्ठ नास्ति॥ १५ (तत्युवाक्करपत्रादिनिराकरणादिये १)। इश्यतां प्र० ३०३-२॥

क्षंणिकवादातिरायोऽतः, तद्यथा – तन्न हि उत्पादादन्यो विनाशक्षणः जातस्य विना-शात्, इह तु उत्पाद एव विनाशः प्रसक्तः क्रियार्थकालरहितद्रव्योत्पादादित्वात् । शून्यवादता वा, सर्वस्याविनष्टानुत्पन्नास्थितत्वात् खपुष्पवत् ।

नैनु पृथिवीद्रव्यत्वाभेदे स्त उत्पादविनाशी तत्काली च तदंशवीजाङ्करभेदा-

लोकप्रतीतिद्वारेण सुखप्रतिपाद्यत्वादिति गतार्थम् । वचनद्वारेण तु प्राँच्यं वाक्यम्, उक्त्याश्रयत्वादेषां 5 दोषाणामिति ।

एवं ताबद्धत्पाद्विनाशासँभावदोषः । न केवलमेत एव दोषाः, किं तर्हि ? 'अनिखतादोषश्च । स च क्षणिकवादं वातिलङ्क्षय अनिखन्त्रदोषोऽतिशयेन वर्तत इति । अतः इत्यस्मादेव हेतोः, कस्मात् ? 'यदेव २०८० उत्पद्मते तदेव विनर्यति' इत्यभ्युपगमात् । स चैवमनित्यत्वातिशयदोषः प्रदर्शते, तद्यथा – तत्र हीत्यादि । तत्र हि क्षणिकवादे न हि यदेव उत्पद्मते तदेव विनर्ज्यति, किं तर्हि ? क्षणोऽस्यास्तीति क्षणिक इत्यत्पादा-10 दन्यो विनाशक्षणः उँत्पत्तर्विनंष्टश्चेत्यभ्यपगम्यते, भिन्नस्य कालस्य क्षणास्यत्वात् , तस्मिश्च काले जातस्य विनाशादः, न जायमानस्य । स हि क्षणिकवादी नैकमेवोत्पादक्षणं विनाशक्षणं चेच्छति एकस्यो-सित्तमङ्गासिकभयात् । यथोक्तं यद्येकस्मिन् क्षणे जातः [ ] इत्यादि । क्षणानां क्षणवर्तिनां च भेदात् 'जातस्य' इति च नाशनंष्ट्रक्षणानां च भेदं सूचयति । इह तु 'यदेव उत्पद्यते तदेव विनश्यति' इति वादे उत्पादे एव विनाशः प्रसक्तः क्रियार्थकालरहितद्वब्योत्पादादित्वात . क्रियाशब्दवाच्योऽर्थः 15 क्रियेव वार्थः क्रियाप्रयोजनो वा काँलः क्रियार्थकालः, स एव "ते वैयाकरणस्पेष्टः, यद्यप्यन्येषामन्यथा, यथोक्तम् – पैरिणामवती क्रियेव कालः [ ] इत्यादि । तादृग्विधकाल्यहितं द्रव्यं क्रिया-रमककालविनाभूतं तदेव उत्पादो विनाशोऽवस्थानं <sup>१३</sup>चेतीष्टत्वात् क्षणिकवादातिशायी अयं क्षणिकवादस्त्वदीय इति साधूक्तम् । नानित्यवादेऽपि तिष्ठति अनवस्थानादुत्पादादीनाम् , किं तर्हि <sup>१</sup> **शून्यवादता वा,** वैथा प्रागुक्तं सर्वस्थाङ्करानुत्पादाविनाशवदनवस्थानमपीति शून्यतासाधनं गतार्थं यावत् स्वपुष्पविति ।

ननु पृथिवीत्यादि यावद्भेदस्य चाञ्याघात इति । स्यान्मतम् – पृथिवीद्रञ्यत्वं शिवकैतिदिष्व-भिन्नम् , तस्मिश्चाभिन्ने तदुत्पाद्विनाशयोश्चाभेदे सत्येव पृथिवीद्रञ्यत्वेनानुत्पन्नाविनष्टत्वे सैत्यैक्ये च स्त उत्पादविनाशौ तत्कालौ च, तस्यैव पृथिवीद्रञ्यत्वस्य चैत्राभ्यां वीजाङ्कुर्रीख्याभ्यां भेद इत्यस्ति २९८० भेदः कारकसद्भावादित्युत्पत्तिरस्ति तथा विनाशस्तत्कालौ च, इतिशब्दस्य हेत्वर्थत्वादेवं भेदस्या-भेदस्य च ज्याघातो नास्ति, तस्मात् तदेवोत्यद्यते तदेव विनश्यति पृथिवीद्रज्यत्वाभेदात् तदंशवीजाङ्कर- 25

१ दृश्यतां पृ० ३०३-२॥ २ दृश्यतां पृ० ३०३-२॥ ३ दृश्यतां पृ० ४२० पं० २३॥ ४ वाच्यं य०॥ ५ वदोषभावः य०॥ ६ नित्यता पृ० ॥ ७ द्रयतींति भा०॥ ८ उत्पतिस्तुर्वि भा०। उत्पत्तिस्तुर्वि य०॥ ९ उत्पति प्रव प्रव ॥ १० कालतः प्रव ॥ ११ ते वैद्या भा०। तैर्वेद्या य०॥ १२ दृश्यतां पृ० ९७ पं० ५॥ १३ चती प्रव ॥ १४ दृश्यतां पृ० ४९८ पं० ३॥ १५ दित्वभिन्नम् प्रव ॥ १६ सत्यैकेवस्त प्रव ॥ १७ पांशाभ्यां भा०। पाशाभ्यां य०॥ १८ द्राभ्यां भा० है०॥

दिति भेदस्याभेदस्य चाव्याघातः। एवं तर्हि षृथिवीत्वजातिमात्रमभिन्नं द्रव्यैकत्व-विघातकम्, वीजस्य अङ्करस्य च नानात्वम्। तस्मान्न तदेवोत्पद्यते तदेव विनद्यति। ततस्र यथा वीजमङ्करात् पृथगेवेष्यते तथा पांश्वादित्वमपि पार्थिवत्वाद् भिन्नमेषि-तव्यमिति भेदनिभेदद्रव्यनिर्मृलनम्।

अपि च त्वयैवापादितं भेदबहुत्वं द्रव्यैकत्वविद्याति, तत्परिहारार्थमुत्थितेन
पार्थिवत्वमपि नानैवोत्थापितम् । भेदकं चाभेदकादन्यदभेदकं च भेदकात्, भेदकत्वादभेदकत्वात्, यथा द्रव्यक्रिये ।

ननु घट उत्पद्यमान एव शिवकत्वेन पिण्डत्वेन विनश्यति इति स एवोत्पर्यते

मेदात् तत्काळी च स्त इति नानित्यश्न्यते दोषाविति । अत्रोच्यते — एवं तहींत्यादि यावद् न तदेशोत्प10 द्यते तदेव विनद्भयतीति । अयमिदानीमस्मत्यिकि लिपतो भेद एवापितितस्त्रवापि अद्मसिकतामृहोष्टवन्नादिभेदे सित पृथिवी नाम न कदाचिदन्यास्ति तद्वयतिरेकेण, किन्तु पृथिवीत्वजातिमात्रमित्रं तद्वेदव्यापि ।
तच 'द्रव्यमेकम्' इत्यस्य त्वत्यक्षस्य विघातकं जातिमात्रमित्रं शेषं सर्वं भिन्नमिति सिध्यति, वीजस्य
अद्भुरस्य च नानात्वम्, बीजाद् विनद्यतोऽन्योऽद्भुर उत्पद्यमानत्वात्, विनंष्टुर्मृतादन्य इव देवदत्तो
यहादत्त्वद्वमान इति । तस्याद् न तदेव उत्पद्यते तदेव विनद्भयति, अन्यनिष्टृत्त्यंश्वावधारणस्य भेद15 सत्यत्वे सित आनर्थक्यात् । ततश्च यथा वीजिमत्यादिदृष्टाग्तः । यथा अङ्कुरादिकालेषु भिन्नेष्वपि व्रीहित्वसामान्याभेदे सित पृथगेव वीजमङ्कुरादिष्यते मा भूत् पूर्वोक्तोऽतुत्यादादिदोष इति त्वया तथा पांश्वादित्वमि पांशुमृत्विण्डादित्यमि पार्थिवत्वाद् भिन्नमेषितच्यम् । ततः किमिति चेत्, त्र्मः — इति
भेदिन भेदद्वयिनमूलनम् , इत्यस्मात् पांधादित्वभेदाभ्युपगमात् सर्ववभेदनिभेदं द्रव्यं न भवति । ततश्च
लक्षणाभावाद् द्रव्यमेव निर्मृतितं त्वयेति ।

अपि चेत्यादि । त्वयैवापादितं भेदानां बहुत्वं द्रव्येकत्वविघाति । कतमेन वचनेन इति चेत्, 'पार्थिवत्वादेकत्वमुत्पत्तुर्विनंष्टुश्च नेतरद्रव्यांशाँभ्यां बीजाङ्कुराभ्याम्, ताभ्यां चानेकत्वम्' इत्यनेन वचनेना- १९९-१ पादितम् । किञ्चान्यत्, इदमप्यन्यदिनष्टं तत्परिहारार्थमुत्थितेन त्वयापादितम् । कथम् १ यचोदितोऽसि 'वीजाङ्करनानात्वं क्षेणिकातिशयः शून्यवादिता च भवतः' इति तत्परिहारार्थमृत्थितेन नैनु पृथिवीद्रव्यत्वाभेद् इत्यादिना वचनेन पार्थिवत्वमपि नानैवोत्थापितम् । कथमिति तदुच्यते – अभेदकं पार्थिवत्वम्, बीजादि विकं मेदकम्, भेदकं चाभेदकादन्यत् अभेदकं च भेदकात्, भेदकत्वादिति स्वभावभेदं हेतुत्वेनाह, इतश्च अस्मादन्यद्भेदकत्वादिति, उभयोर्द्यान्त्रों द्रव्यिकिये, यथा द्रव्यात् सर्वभेदनिभेदादन्या तथाभूत-वस्तुत्वव्यक्तिस्थणा किया कियातश्च द्रव्यम्, तथा च पार्थिवत्यमभेदकत्वाद् वीजादेभेदकाद् भिन्नस्वभावं तद्वद् भेदकत्वात् नाना स्थात् क्रियाया इव द्रव्यमिति ।

आह - ननु घट उत्पद्यमान इत्यादि याँबद् र्घटत्वेनोत्पद्यत इति । यत् त्वयोक्तं 'यदेव उत्पद्यते

१ भात्रभित्रं प्रच्या २ र स्थर्थन प्रच्या ३ शाशाभ्यां प्रच्या छ दश्यतां पंच २ ॥ ५ दश्यतां १०४९९ पंच १ ॥ ६ दश्यतां प्रच्या ५ ४ १९ पंच ४ ॥ ७ यावत् यच्या ८ दश्यतां प्रच्य ५२१ दिव १ ॥

स एव विनञ्चति, तथा घटत्वेन विनञ्चन् घंटत्वेनोत्पचते शिवकत्वेनेव विनञ्चं इछत्र-कत्वेन । अयमपरिहार उक्तोत्तरत्वात्, शिवकेनैवोत्पत्तौ शिवकेनैव विनष्टव्यं ततो-ऽभिन्नत्वात् घटोत्पादवत् । एवं त्वनुत्पत्तौ विनाशस्याप्यभावाद् घटादिभवनाभावः, भवनसम्बन्धव्यतिक्माभावात् सर्वमभूतं नास्तीत्येवमाद्यापद्यते ।

अथोच्येत - ऐक्य एव मृत्कुम्भावस्थयोः मृहुव्यस्यैव भवनस्य तथानियताः

तदेव विनश्यित' तत्रानुत्पत्त्यविनाशस्ववचनविरोधादिक्षणिकवादातिशयश्न्यतादोषा न सम्भवन्ति श्रस्रक्ष-वचनादीनां तथात्वात्, यस्माद् घट उत्पद्यमान एव शिवकत्वेनोत्पद्यमानः पिण्डत्वेन विनश्यित पूर्वोत्तरकालयोरिप सद्वव्यप्रथिवीमृत्त्वंभेद्वद् घटाभेदात् पिण्डावस्थायां शिवकाद्यवस्थायां मृदादियावत्पर-माण्ववस्थायां कपालादियावत्परमाण्ववस्थायां च घट एव हित स एवोत्पद्यते स एव विनश्यित, 'इति'-शब्दस्य देत्वर्थत्वात् उक्तहेत्वर्थत्वात् तस्माद् घट एव पिण्डत्वेनोत्पद्यमानः शिवकत्वेन विनश्यित, तस्माद् 10 नानुत्पत्त्यादिदोषाः । यथा च पिण्डत्वेनोत्पद्यमानः शिवकत्वेन घट एव विनश्यित तथा पुनर्घटत्वेन विनश्यत् देवत्यत्त्र, किमिव श शिवकत्वेनेव विनश्यंश्करत्रक्तत्वेन, यथा शिवकत्वानन्तरं १९६२ अत्रकत्वं जायमानं तदोत्पन्नं विनष्टं च तथा देशान्तरभावान्तरान्तरितघटविनाशर्षंटसम्भवयोरिप अभेदो वस्सुत्वादिभ्यः पिण्डशिवकत्ववदिति ।

अत्रोच्यते - अयमपरिहार उक्तोत्तरत्वात्, नन्यत्रोक्तमेव प्रागङ्करस्येव विनाशित्वादिदोषजातम्, 15 तस्य पिण्डश्विकंसंज्ञामात्रपृथकृतादुक्तिमात्रमेदाद् न परिहारो भवति, यस्मादर्थतो यदेव 'शिवकोत्पत्तौ शिवकेनैव विनाशः' इति तदेव 'अङ्करोत्पत्तावङ्करेणैव विनाशः' इर्त्युक्तम् । तैतोऽयं ते दोषो बलादापात्यते - शिवकेनैव विनाशः वित्तं शिवकेनैव विनाशः वित्तं शिवकेनैव विनाशः वित्तं शिवकेनैव विनाशः वित्तं कि कारणम् शततोऽभिन्नत्वात्, यतो यदभिन्नं तद्धत्पत्तौ तेनैव विनंशव्यम्, यथा त्वदुक्तानन्तरघटोरपाद्वं विति । एवं त्वनुत्पत्तावित्यादि । एवं चेदुत्पत्तिनेष्यते तस्येवावस्थितस्य घटस्य नैवोत्पत्तिरस्ति अत्यन्तं घटाख्याद् भावादन्यत्वात् स्वपुष्पवत्, अनुत्पन्नस्य च विनाशा- 20 भावः खपुष्पवदेव, विनाशस्याप्यभावाद् घटादिभवनाभावः, अपिशब्दादुत्पत्तेरप्यभावाद् घटादीना- मुरपत्तिविनाशशून्यत्वाद् भवनाभावः अस्तित्वाभावः, उत्पत्तिविनाशौ हि भवनर्थम्बन्धः, तद्वयतिक्रमस्य चामावात् सर्वमभूतं नास्तीत्येवमादि आपद्यते । आदिग्रहणादवस्तु असद् अभावो निरुपाख्यमित्यादि ।

अत्र पुनः परिहारः – अधोच्येतैक्य एवेत्यादि । यथा सत्येवैक्ये मृत्कुम्भावस्थयोः सैर्वसर्वात्म-

१ अत्र प्रतिषु 'घटत्वेनोत्पचते' इति पाठः प्रतीकत्वेन टीकायामुपलभ्यते, अग्रे तु यचपि 'घटत्वेन विनश्यन् पटत्वेनोत्पचते……देशान्तरभावान्तरान्तरितघटविनाशपटसम्भवयोरपि' इति पाठ उपलभ्यते तथापि तत्र 'पट'शब्दस्थाने
'घट'शब्द एवोचित इति भाति । यदि तु नेदं रोचते तर्हि अत्रापि पटत्वेनोत्पचते इति अग्रेऽपि च 'घटत्वेन विनश्यन्
पटत्वेनोत्पचते……देशान्तरभावान्तरान्तरितघटविनाशपटसम्भवयोरपि' इति पाठः स्वीकर्तव्यः ॥ २ "अभूतं नास्तीस्वर्मान्तरम्" – वै० स्० ९११९ । दश्यतां पृ० २०८-२ ॥ ३ भेदतद्धराभेदात् प्र०॥ ४ हेत्वर्थात् उक्तहेत्वर्थात् य०॥ ५ पटत्वे प्र०। दश्यतां टि० १॥ ६ पटस्य प्र०। दश्यतां टि० १॥ ७ कत्वसं य०॥
८ दश्यतां पृ० ४१८ पं० ३॥ ९ ततोऽयं । त दोषो भा० । ततोऽयं दोषो य०॥ १० दिविति य०॥
११ 'सम्बन्धतद्वचति' य०। सम्बन्धवद्वचिते भा०॥ १२ सर्वास्वात्म य०। सर्वात्म भा०॥

एव भवनभागा अभिव्यज्यन्ते तांश्च भावोऽपि तथाभिव्यनक्ति तथा उत्पत्ति-स्थितिविनाज्ञा अभिन्नस्थैवावस्थाः स्युः।

नन्वसाभिरपीदमुक्तम् — अनन्यत्वाद् द्रव्यस्नावस्थात्वे सित अविरोधात् पूर्वोत्तराभावादभिभवेक्यानापत्तेरविद्यमानपार्थक्यात् कस्यचिद् व्यक्त्यव्यक्ती इनोपपद्येते, क्रुत उत्पादादिः ?

अपि च लोकप्रतीतव्यक्तिधर्मविपरीतत्वादुत्पादाद्यभावः, क्रियास्वावस्था-

कृत्वाद् भिन्नयोरप्यभेदः तथा बीजाङ्करादिभेद इत्यभिप्रायः । यथा मृदः कुम्भावस्या युगपद्भाविनां रूपरसा३००-१ दीनामयुगपद्भाविनां च शिवकादीनां नियतानि भवनानि, मृद्धव्यस्यैव कर्तृभवनस्य रूपादिशिवकादित्वेन
तेन प्रकारेण नियता एव भवनभागा मायाकारकपतािककावद् नानियतािभव्यक्तयोऽभिव्यव्यन्ते प्रथमभवन10 शब्दस्य कर्तृभवनार्थत्वात् । तांश्च भवनभागान् क्रियापि तथािभव्यनक्ति नान्यथा, भावशब्दस्य द्वितीयस्य
क्रियावािचत्वात् । यदि भिन्नस्य मृत्कुम्भाद्ययुगपद्वस्था रूपादिपृथिव्यादियुगप्देवस्था वा स्युः तास्तस्य मृद्धव्यस्थैव न स्युः, कस्मात् १ अन्यतरेणायरुद्धावकाशत्वाद् घटपद्यदिवत् । भवन्ति चैकस्य । तस्मादिभन्नमृत्कुम्भावस्थावदुत्प्वत्तिस्थितिविनाशा अभिन्नस्थैवावस्थाः स्युः, को दोषः १ इति ।

अत्रोच्यते — तन्यसाभिरपीदमिलादि यावत् कुत उँत्पादादिरिति । नन्यस्माभिसे एव नोप15 पैरोते इत्युक्तं 'व्यवस्यव्यक्ती' इत्यभिसम्बध्यते तथानियतभवनभागद्रव्यावस्थाया व्यञ्जनमव्यञ्जनं वेति ।
कस्मात् ? अनन्यत्यात् सर्वस्य सर्वात्मकत्वाच । तचानन्यद् द्रव्यमेव, तस्य च स्थित्युत्पत्तिविनाशा अनन्ये,
किं कारणम् ? त्ययाभ्युपगतानां स्थित्यादीनां द्रव्यस्वावस्थात्यात् , 'द्रव्यस्थेव स्वावस्थाः स्थित्याद्यः पररपरतोऽनन्याः' इति हि समाश्रितस्वयायं पश्चः, परस्परभिन्नस्थित्यादीनां द्रव्यस्वावस्थात्वे सर्वपक्षार्थध्वंसित्वभयात् । तस्माद् द्रव्यस्वावस्थात्यादविरोधः स्थित्यादीनाम्, न यथा स्वप्नजागरणयोविरोधः ।
20 तस्माद् द्रव्यस्वावस्थात्वादविरोधः । अविरोधाचानन्यत्वमासाम् । अनन्यत्वाच 'पूर्वमिदम्, उत्तरमिदम्'
इति क्रमाभावः, ततः पूर्वोत्तराभावात् कः केनाभिभृतो येनैक्यमापयोरन् स्थित्यादयः यत एतत् स्थात्
३००-२ 'इयमनया क्रिययाभिव्यव्यतेऽवस्था नेयम्' इति च । कस्मात् ? अविद्यमानपार्थक्यात् , पृथक्तिसद्धानां हि
ऐक्यापत्तिः स्थात् सति अविरोधे तन्तुपटत्ववत् । तस्मादभिभवेत्वयानापत्तेः पूर्वोत्तराभावात् द्रव्यस्वावस्थात्वे सति अविरोधादनन्यत्वात् कस्यचिद् व्यकत्यव्यक्ती नोपपद्यते । कुतस्तदनुपपत्तेः
25 तथानियतभवनभागव्यक्तिभावाभ्यामुत्पादादिभेदः ? इति तद्यस्यो दोषः ।

किञ्चान्यत्, अपि चेत्यादि । अभ्युगम्याभित्रार्थेकयापित्तिविषये व्यवत्यव्यक्ती लोकप्रतीतव्यक्ति-धर्मविपरीतत्वादुत्पादाद्यभाव इति त्रूमः । लोके हि पूर्ववृत्तिव्यतिरिक्तो व्यञ्जकः प्रसिद्धोऽन्यः उदकाञ्जन-दीपादियोगो भूगन्धचश्चरित्रियशक्त्यभिव्यक्तिघटादिदर्शनहेतुर्यथासङ्ख्यम्, युँजिकियासाधनभूयोगि च

१ कियापि निक्त य०॥ २ 🛧 🛧 एतिच्छान्तर्गतः पाठो य० प्रतिषु नास्ति॥ ३ उत्पातादि प्र०। इत्यता पं०२५॥ ४ पंचते मा०। पंचते य०॥ ५ क्यान्यपत्तेः प्र०॥ ६ व्यक्तव्यक्ति प्र०॥ ७ भुजि य०॥

द्रव्यभेदनिषेधाद् द्रव्यमात्राभ्युपगमाद् व्यक्तिधर्मत्यागाद् व्यक्तिकारणाभावात्। अहेतुतो वा व्यक्तावव्यक्तेरपि तद्वतेति नित्यमेव व्यक्तिरव्यक्तियां सर्वस्य स्यात्। परिणामाद नैवमिति चेत् . न. उक्तदोषतुल्यत्वात् ।

भूदकादिद्रव्यजातमुग्छभ्यते यथा न तु तथा तद्दव्यव्यतिरिक्तम् , 'यदेवोत्पद्यते तदेव विनश्यति' इति द्रव्यं च स्वावस्थाऽविभागं बुवता त्वया न ततोऽन्यः संयोगः संयोगी वाभ्युपगम्यते द्रव्यक्रियापुथग्भतः द्रव्य- इ स्वावस्थामात्रत्वादुत्पादादीनाम् । किं कारणम् ? क्रियास्वावस्थाद्वव्यभेदनिषेधात् , 'उत्पादादयः क्रियायाः स्यावस्थाः' इत्येतं पश्चं 'द्रव्यस्यापि पैरस्परभिन्नाः सन्त्योऽवस्थाः' इत्येतं च पश्चं यस्माद् निषिद्धवन्तो वयं द्रव्यनिर्मूळत्यादिदोषात् । तस्मादभ्युपगतं त्वया न किञ्चिद् द्रैव्यव्यतिरिक्तमस्तीति । ततश्च तदभ्युपगमाद् व्यक्तिधर्मस्यक्तः, तद्विपर्ययधर्मणो द्रव्यमात्रस्याभ्युपगमात् । तत्त्यागाच व्यक्तिरनुत्तरमेव व्यक्तिकारणा-भावादिति । 10

स्यान्मतम् – निर्हेतुका व्यक्तिरव्यक्तिर्वा द्रैव्यधर्मः स्वभावः । यथोक्तम् —

सुँद्रमिष सन्धाय सङ्खीणासूपपत्तिषु । न स्वभावागमावन्ते कश्चित्र प्रतिपद्यते ॥

304.4 ] इति ।

एतचायुक्तम्, अहेतुतो वा वियक्ती अवियक्तरिप तद्वति, तेन तुरुषं तद्वत्, तद्वावस्तद्वता, व्यक्तिबद्भाव इत्यर्थः । कथम् १ यथा व्यक्तिनिहेर्तुंका तथैवाव्यक्तिरपि निहेतुका । ततः किमिति चेत् , 15 उच्यते - इति नित्यमेव व्यक्तिरव्यक्तिवी सर्वस्य स्थात् निर्हेतुकत्वात् मृदवस्थायां घटाव्यक्तिवद् घटावस्थायामन्यक्तिर्घटस्य स्यात्, घटावस्थायां घटन्यक्तियद् मृदवस्थायां न्यक्तिः स्यात्, मृतिण्डे घट-व्यक्तिबद् गगनेऽपि स्यात्, वियत्यव्यक्तिबद् मृद्यप्यव्यक्तिर्वा स्यादित्यादि ।

परिणामाद नैवमिति चेत् । स्थान्मतम् - यथा व्ययोक्तं न तथा भवितुमईति परिणामाभ्युप-गुमात , अवस्थितस्य द्रव्यस्य धर्मान्तरनिवृत्तौ धर्मान्तरापत्तिः परिणामः, तसाद मुल्पिण्डशिवकादिपरि-20 णाभै: स्थित्युत्पत्तिविनाशा भविष्यन्ति, न निर्हेतुकाः । तस्मादेव परिणामाद् व्यक्त्यव्यक्ती च स्त इति । एतद्पि न, उक्तदोषतुस्यत्वात् । य एतेऽस्माभिर्मावस्वावस्थात्वपक्षे द्रव्यस्वावस्थात्वपक्षे च भिन्नाभिन्ना-त्मकद्वैधे दोषा उक्तास्ते तुल्या एव परिणामपक्षेऽपि द्रष्टन्याः परिणामावस्थयोः श्रुतिमात्रभेदात् , 'उत्पत्ति' प्रादुर्भावत्वात् 'विनाश'निष्टृत्तित्वात् 'अवस्थितस्य' इति च स्वशब्देनैव स्थितिवचनात् । परिणामोचारणेन च र्नन्वेवमुभयमपि अवस्तु इत्यादिरादितो प्रन्थो योज्यो यावदयमेवावधिरिति । तस्मादपरिहारः परिणामः 125

१ परिस्पिभिन्नाः यः । पर्पिभन्नाः माः ॥ । २ द्रव्यव्यतिमस्तीति यः । द्रव्यतिमस्तीति माः ॥ ४ "सुदूरमपि गत्वेह विहितासूपपत्तिषु । कः स्वभावागमावन्ते शर्णं न प्रपद्यते ३ द्रव्ये धर्मः भा०॥ ॥ १२३ ॥" इति हरिभद्रसुरिविरचिते शास्त्रवार्तासमुचये समुचितायां कारिकायां पाठः ॥ ५ वा व्यक्तेव्यक्तेरपि पाठ वि॰। बा व्यक्तेरिप पा॰ वि॰ विना॥ ६ 'तुका ल तथेवा' प्र॰। ( 'तुका ते तथेवा' ? )॥ ७ अत्र 'रोत्पत्तिः इखपि पाठः स्वात् । दृश्यतां पृ० ४२३ पं० २३ । तुलना — "अय कोऽयं परिणामः ? अवस्थितस्य द्रव्यस्य पूर्वधर्मनिवृत्तौ धर्मान्तरोत्पत्तिः परिणामः ।" इति पातञ्जलयोगदर्शनवैद्यासिकमाध्ये ३।१३॥ ८ दश्यतां पं० २०॥ ९ दश्यतां प्र०४१६ एं० २॥

अथ विनारासामानाधिकरण्ये दोषदर्शनात् तदेवोत्पचते तदेवावतिष्ठते, अत्रापि तथौ वा सर्वथा वा अवतिष्ठमाने उत्पत्तिः कुतः, उत्पद्यमाने वावस्थानम् ? इति खबचनादिविरोधाः पूर्ववत् ।

# वैयापिखतत्त्वानुमतांशुतन्तुवत्तु प्रदीर्घद्रव्यपूर्वीत्तरावस्था बीजाङ्करत्वादय

एवं ताबदुत्पादिवताशयोः संयोगेनायं विकल्पः सप्रसङ्गपरिहारप्रचर्चोऽभिहितः तथा वक्ष्यमाणेषू-३०१-२ त्यादिखितिसंयोगे स्थित्युँत्पादसंयोगे स्थितिविनाशसंयोगे विकाशोत्पादसंयोगे विनाशस्थितिसंयोगे त्रिकादि-संयोगेषु च समानः प्रचर्चो द्रष्टव्यः 'येदेच उत्पद्यते तदेव विनश्यति' इत्यतः प्रभृति यावद्यमविधिति, मन्थयोजनया योजयिष्यते ।

अथ विनाशसामानाधिकरण्ये इत्यादि । उत्पादिनाशैकाधिकरण्ये दोषदरीनाद् निदोंषोयेंडे10 मिति विकल्पान्तरमाश्रीयते – तदेव उत्पद्यते तदेवाविष्ठत इति । अत्रापि न निदोंषमेवेति त्रूमः, अत्रापि हि द्वयी गतिः तेनापि उत्पत्तिप्रकारेणावित्रष्ठमाने यद्या उत्पादेनैवाविष्ठमानं तदेवोत्पर्धते तदेव विनश्यति चेति यद्या स्थित्युत्पत्तिविनाशप्रकारैः सर्वथाविष्ठमानं 'तदेवोत्पद्यते तदेव विनश्यति च' इत्युच्यते ? यदि तथोत्पादेनैव अवतिष्ठमानमुत्पद्यते विनश्यतित्युच्यते तत उत्पादेनैवावस्थितत्वात् भेतिमिति पुनरुत्पद्यते ? अथ सर्वथाप्यवतिष्ठमानमुत्पद्यत इति उच्येत ततस्त्रयात्मकं सत् कथमुत्पद्यते ? उत्पत्तिरूपस्य चावस्थित15त्वाद्भ नोत्पद्यत इति उत्पत्तिर्द्धिधापि कुत इति, असम्भव इत्यर्थः । अस्ति चोत्पत्तिः । उत्पद्यमाने वावस्थानं 'कृतः' इति वर्तते । यद्युत्पद्यते कथमविष्ठते ? यद्यविष्ठते कथमुत्पद्यते ? इति स्वत्रचनविरोधः धृवविदिति, यथाङ्करोत्पत्तिविनाशैकाधिकरण्योदाहरणे स्वयचनादिविरोधास्तथात्राप्युत्पत्तिस्थितिसामानाधिकरण्ये योज्या इति ।

व्यापीत्यादि यावत् प्रकल्प इति । स्थान्मतम् – यथा स्वतत्त्वानुमतांशुतन्तुवत्तु, व्याप्नोतीति 20 व्यापी, अविशेषितत्वात् सर्वस्य व्याप्यस्य कार्यस्य व्यापकं कारणमुच्यते व्यापीति । 'व्यापिनः स्वतत्त्वमेव' १०२-१ इत्योगैमतोंऽशुरत्वयापि द्रव्यार्थवादाश्रयिणीं, व्यापि स्वतत्त्वमस्थेति वा विष्रहः, स च व्यापिस्वतत्त्वानुमतोंऽशुरेव तन्तुर्व्याप्यः, कारणमयत्वात् कार्यस्य । किमुक्तं भवति १ यथांशुमयस्तन्तुरतोंऽशुरेव तन्तुरिति दृष्टान्तः अंशुरिप तन्तुस्तन्तुरत्यंशुरिति वा, तथा बीजमयोऽङ्करो बीजमेवाङ्करः अङ्करोऽपि बीजं बीजमध्यङ्कर इति वा दार्ष्टान्तिकः । तद् वर्णयति – प्रदीर्घद्रव्येत्यादि, प्रकृष्टदीर्घत्वस्य इति, अस्मन् प्रकल्पे तदेवोत्यद्यते तदेवा-

१ दर्यतां ए० २०२-२॥ २ दर्यतां ए० २०३-१॥ ३ दर्यतां पं०१॥ ४ दर्यतां पृ०३०३-२॥ ५ दर्यतां पृ०३०४-१॥ ६ दर्यतां पृ०३०३-१॥ ७ दर्यतां पृ०३०३-२॥ ८ दर्यतां पृ०३०४-१॥ ६ दर्यतां पृ०३०३-१॥ ७ दर्यतां पृ०३०३-१॥ ८ दर्यतां पृ०३०४-१॥ ९ समान-प्रचाँ दृष्टिव्यः दृष्टिवयः १ ६० दर्यतां पृ०४१८ पं०१॥ ११ अयं विकल्प इत्यर्थः॥ १२ द्वते देव विन भा०। यते विन य०॥ १३ स्थित्युत्ति प्र०॥ १४ १ एतिव्यान्तर्गतः पाठो य० प्रतिषु नास्ति ॥ १५ उत्पत्तिर्विधापि प्र०॥ १६ दर्यतां पृ०४१८ पं०४॥ १७ तुनातां सुर्वे प्र०॥ १८ पो प्र०॥ १९ द्व्या प्र०॥

इति प्रकल्पे बीजस्यांशूनां वा अनुत्पाद्यविनाशित्वाद् नित्यत्वादङ्करतन्त्वनुपपत्ति-रेवेति त एव विरोधाः पूर्वस्तम्वनित्यत्वाद्वा बीजानुपपत्तेः।

स्तम्बोत्तरबीजोत्पत्तेस्तु अङ्करवत् स्थितिभिन्नोत्पत्तित्वात् सर्वस्य द्रव्यात्मनोः ऽनिस्यताऽव्यापिता च पूर्वाद्यभाव एव वाऽभेदत्वात् ।

अथोच्येत - यदुक्तं भवति यदेवोत्पचते तदेवावतिष्ठत इति तदुक्तं भवति इ उत्पत्तिरूपमेवावस्थानमिति खपुष्पवैलक्षण्येनैवमेवोच्यते । एवं सति यदेवोत्पचते

विष्ठते इत्युत्पत्तिस्थितिसामानाधिकरण्ये सवचनादिविरोधा न सन्ति, तस्य वस्तुनोऽवस्थामात्रभित्रस्थानु-त्यन्नाविनाशितः स्थितस्थैवोत्पादादिति । अत्रोच्यते — एतिसम्त्रिप प्रकल्पे बीजस्य दार्धान्तिकस्य अंशूनां वा दृष्टान्तभूतानां वाशब्दादन्यस्य वा कस्यविद् वस्तुनः प्रदीर्वस्य अनुत्पादित्वाद्दविनाशित्वाच नित्य-त्वम्, नित्यत्वात् स्थितिरेव नोत्पादविनाशाविति कृतोऽङ्करो बीजात् ? कृतोंऽशुभ्यस्तन्तुः ? अतोऽङ्कर-10 तन्त्वनुपपत्तिरेवेति । ततः किमिति 'चेत् , इति त एव विरोधाः, उत्पत्त्यभावात् पूर्ववत् स्ववचनादि-विरोधास्तद्वस्था एवेति । पूर्वस्तम्बनित्यत्वाद्दा बीजानुपपत्तेः 'त एव विरोधाः' इति वर्तते, नतु त्वदुक्ते-वैव न्यायेन व्यापस्थतत्त्वानुमतपूर्वस्तम्बवीजत्वं प्रदीर्घद्रव्यस्थितत्वं चेति पूर्वस्तम्बस्थानुत्पाद्यविनाशित्वाद् वित्यत्वम् , नित्यत्वाद् बीजानुपपत्तः, अतोऽपि 'तदेव उत्पद्यते तदेवावतिष्ठते' इति स्ववचनादिविरोधा इति देषणं न्यायस्य व्यापितां दर्शयति ।

अथ मा भूवन्नेते दोषा इति स्तम्बादुत्तरकालं वीजोत्पत्तिरिष्यते ततः स्तम्बोत्तरबीजोत्पत्तेस्तु ३०२-१ हेतोः अङ्कुरविद्यादि । यथाङ्करो बीजादुत्पद्यमानः स्थितादन्य उत्पद्यते पूर्वरोषभयात् पूर्वस्तम्बाच बीजं तथा सर्वमपि स्थितिभिन्नोत्पत्ति, तस्मात् स्थितिभिन्नोत्पत्तित्वात् सर्वस्य द्रव्यात्मनोऽनित्यताऽच्या-पिता च । यथाङ्करो बीजादिस्थितादुत्पन्नोऽन्यतियोऽन्यापी च तथा त्वदभ्युपगतप्रदीर्घद्रव्यात्मनोऽप्यतिय-त्वमन्यापित्वं च स्थात् तथेय । किञ्चान्यत्, एवं पूर्वाद्यभाव एव वाऽभेदत्वात्, 'पूर्वमिदं बीजादि, २० उत्तरमिदमङ्करादि' इत्रेतस्य बाँऽभावः, कस्मात् १ अभेदत्त्वात्, अभिन्नं हि तद्वस्तु द्रव्यं न क्रिया, व्यापि-स्वतत्त्ववीजाङ्करादिपादुर्भावस्य क्रियाविषयत्वात् तस्य प्रदीर्घत्वकस्पनाभ्रान्तित्वात् किं पूर्वम् १ किमुत्तरम् १ इति पूर्वोत्तरसित्त्वुरपत्तिकस्पवचनानुपपत्तिः ।

अथोच्येत इत्यादि यावत् खपुष्पवैरुक्षण्येनैवमेवोच्यत इति । स्यात् परिहारौँथेवैयाख्याशङ्का —
'तदेवोत्पद्यते तदेवावतिष्ठते' इत्यनेन विचनेन किमुक्तं भवति १ इति तदाचष्टे — यदुक्तं भवति यदेवो कि
रपद्यते तदेवावतिष्ठत इति तदुक्तं भवति इत्यर्थं कथयत्यनेन वचनेनेति । स पुनरयमर्थं एवं कथितो
भवति — उत्पत्तिरूपमेवावस्थानमिति कथितो भवति । यदि ''नोत्पद्येतावस्थिताभिमतं नावतिष्ठेत अतु-

१ वेदेति इति प्र०॥ २ दूषणन्यायस्य प्र०॥ ३ तच्चैव मा०। तब्वैव ही०। तवैव पा० डे० वि० रि०॥ ४ चाभावः प्र०॥ ५ वि० विनान्यत्र द्वव्यंमित्रिया प्र०॥ इत्यमित्रिया वि०॥ ६ प्येमैवोच्यत्र य०॥ ७ \* \* एतिचिक्षान्तर्गतः "र्थव्याख्या" इत्यत आरभ्य अथोच्येत उत्पादविनाशपूर्वतायामित्या" [पृ० ४२० पं० १८] इत्येतत्पर्यन्तः पाठो वि० रं० ही० प्रतिषु नात्वि॥ ८ १० एतिचिक्षान्तर्गतः पाठो य० प्रतिषु नात्वि॥ ९ मुक्तिमुक्तं भा०॥ १० नोत्पचतेवस्थि य०॥ नय० ५४

तदेवावतिष्ठते इत्युत्पत्तिरेवावस्थानमित्यापन्नम् , उक्तस्थितित्यागात् , अंतश्च क्षणिक-त्वापत्तिः, उभयात्यागाभिमतौ वानेकान्तापत्तिः ।

अथोच्येत – उत्पादपूर्वत्व एते दोषा मा भूवन्निति तदेव विनइयित तदेवो-त्पचते । अत्रापि यदेव विनइयित बीजं तदेवोत्पचत इत्यङ्कराप्रादुर्भाव एव प्राप्त इति पूर्ववत् स्वैवचनादिविरोधाः तत्पूर्वपत्राचपोहाच लोकादिविरोधाः । तदेव विनइयित तदेवोत्पचते इति क्षणिकवादातिशयनादि च पूर्ववत् ।

सित्सपत्वात् । तस्मादनुत्पन्नमस्थितं खपुष्पादि, तद्वैद्यक्षण्येन यदेव उत्पद्यते तदेवायतिष्ठते, नानुत्पत्तिकम
विश्वेतः, तस्मादुत्पत्त्यनुमितमेयावस्थानं द्रव्यस्येति । अत्रोच्यते — एवं सित यदेवेत्यादि यावत् क्षणिकत्वापत्तिरिति । इत्थं तहींदं व्याख्यानं संवृत्तम् — यदेवेति यस्मादित्यर्थः अव्ययत्वाद् यच्छव्दस्य, यत एवो
10 त्यद्यते तत एवावतिष्ठत इति प्रागुक्तोत्पनृस्थात्रैक्ययदुत्पत्तिस्थित्येक्यपत्तिः, अत उत्पत्तिरेवावस्थानमित्यापत्रम्, किं कारणम् १ उक्तस्थितित्यागात्, उत्पत्तिरेव स्थितिरित्यनुमिमानेन स्थितिरुत्पत्तिरेव कृतेति योक्ता

वैद्यापिस्वतत्त्वानुमतांग्रुतन्तुवत् तु प्रदीर्घद्रव्यपूर्वोत्तरावस्था स्थितिरिति सा त्यक्ता स्थात्, तत्त्यागादु
त्पत्तिरेवावस्थानम्, न स्थितिर्नाना कांचिदित्यत्रश्च क्षणिकत्वापत्तिः, उत्पद्यत उत्पद्यत एव नाविष्ठिते

किञ्चिदिति 'सर्वं क्षणिकम्' इत्युक्तं भवति । स्थान्मतम् – क्षणिकत्वदोषो मा भूदिति 'केनचित् प्रकारेण

15 स्थितम्, उत्पद्यते केनचित्' इतीष्यत इति । ततश्च उभयात्यागाभिमतौ वानेकान्तापत्तिः, यदि

स्थितम्, उत्पद्यते केनचित्' इतीष्यत इति । ततश्च उभयात्यागाभिमतौ वानेकान्तापत्तिः, यदि

स्थित्युत्पत्ती न त्यक्ते स्वया ततस्तेऽभ्युपगमविरोधिनी स्थाद्वादप्रक्रिया अनेकान्तवस्तुतत्त्वा आपद्यत इति ।

अथोच्येत — उत्पादपूर्वस्व एते दोषा इलादि । 'यदेवोत्पचते तदेव विनर्यति, यदेवोत्पचते तदेव विनर्यति, यदेवोत्पचते तदेव वितर्यति, यदेवोत्पचते तदेव वितर्यति, यदेवोत्पचते तदेव वितर्यति विकल्पो हत्याविष्ठते' इत्युभयोरुत्पादप्रधानयोर्विकल्पयोर्ये दोषास्तानपरिहार्यान् प्रत्युचार्यानुमस्य चासौ तौ विकल्पौ स्वक्त्या विकल्पान्तरे निर्दोषे मन्यमानः श्रयेत विनाशप्रधाने । तत्राचस्तायद् विकल्पः — तदेव विनर्यति विनर्यति विनर्यति विकल्पे दोष उच्यते — छोके तावत् प्रत्यक्षादिप्रसिद्धम् 'अङ्करोत्पत्तौ बीजं विनर्यति' । तव पुनर्यदेव विनर्यति बीजं तदेवोत्पचते नाङ्कर इत्यङ्कराप्रादुर्भाव एव प्राप्तः, इति-विनर्यति' । तव पुनर्यदेव विनर्यति बीजं तदेवोत्पचते नाङ्कर इत्यङ्कराप्रादुर्भाव एव प्राप्तः, इति-विनर्यते । तत्र पूर्ववत् स्ववचनादिविरोधाः, तत्पूर्वपत्राचपोहाच छोकादिविरोधाः, अङ्कराभावेऽङ्करपूर्वाणां पत्रकाण्डनालपुष्पफलर्श्कादीनामुत्तरेषां छोके प्रसक्षादिप्रमाणप्रसिद्धानामङ्कराप-छापवदप्रजपास्रोक्कादिविरोधाः, पूर्ववद् वैचनछोकद्वाराभ्यां दोषाभिधानमिति ।

25 तदेवेत्यादि, 'तदेव विनर्श्यति तदेवोत्पद्यते' इति वचनेनानन्यभूतस्यैकस्मिन्नेव काले विनाश उत्पाद-श्चेति क्षणिकवादातिशयः पूर्ववत्, भिन्नकालविनाशोत्पादो हि क्षणिकवादः, स चानेनातिशय्यते । आदिभहणादैविनष्टानुत्पन्नास्थितत्वात् खपुष्पवद् बीजाङ्करशून्यता स्यादिति ।

१ 'उरपत्तेश्व क्षणिकत्वापत्तिः' इत्यपि मूलं स्वात्, दृदयतां दि० ७॥ २ 'प्राप्तः, ततश्च पूर्ववत् स्ववचनादिविरोधाः' इत्यपि मूलं स्वात् ॥ ३ दृदयतां पृ० ४९० पं० ४॥ ४ तन्यस्येति भा०। नव्यस्येति य०। अत्र तस्येति इत्यपि पाठः स्वात् ॥ ५ 'क्यात्पत्तिः भा०। 'क्योत्पत्तिः य०॥ ६ दृश्वतां पृ० ४९४ पं० ४॥ ७ काचिदित्युत्पतश्च य०। काचिदित्युत्पत्तश्च य०। काचिदित्युत्पत्तश्च य०। काचिदित्युत्पत्तश्च इत्यपि पाठः स्वात् ॥ ८ द्रायेत प्र०॥ ९ 'स्कादी' भा०। 'स्क्रमैकादी' य०॥ १० दृश्वतां पृ० ४९९ पं० ५॥

अधोत्पादैकाधिकरण्ये दोषदर्शनात् तदेव विनरयति तदेवावतिष्ठते । अत्रापि तथा वा सर्वथा वा अवतिष्ठमाने कुतो विनाशो विनाशे वावस्थानम्? इति त एव खवचनादिविरोधाः क्षणिकवादातिशयनादि च पूर्ववत् ।

अधोच्येत – उत्पादविनाशपूर्वतायामेते दोषा मा भ्वन्निति तदेवावतिष्ठते तदेवोत्पद्यत इत्युच्येत । अत्रापि तथा वा सर्वथा वा उत्पद्यमानेऽवस्थानं कुतः, ध अवतिष्ठमाने वोत्पत्तिः ? इति त एव स्ववचनादिविरोधाः क्षणिकवादातिशयनादि ।

अथ यदेवावतिष्ठते तदेव विनइयति, अत्रापि तथा वा सर्वथा वा विनइयति कुतोऽवस्थानम्, अवस्थाने वा विनाशः? इति पूर्ववत् स्ववचनादिविरोधाः क्षणिक-वादातिशयनादि शून्यता वा। अवतिष्ठते वान्वयः, विनश्यति व्यतिरेकः। अनन्वयगोचरव्यतिरेकमात्रोपलब्धेश्च 'तदेवावतिष्ठते तदेव विनश्यति' इति पूर्ववत् त 10 एव स्ववचनादिविरोधाः। अवस्थितार्थविनाशाभ्युपगमेनाशेषसाधनावयवध्वंसः,

अधोत्पादैकाधिकरण्य इत्यादि द्वितीयविकल्पे विनाशप्रधानस्थितिपक्षेऽनन्तरोद्वाहितेऽपि उक्तवदेव दोषाः स्थानाभिधानेन तु योज्याः, योजनादिकप्रदर्शनं तु तथा वा सर्वधा वेति स्थितिप्रकारेण विनश्येत् उत्पत्तिस्थितिविनाशप्रकारेण वा विनश्येत् इति विकल्प्यते । उत्पत्तिप्रधानविकल्पाभिहितदोषवदत्रापि विनाशप्रधान्येन स्थित्या सह योजितं तथा वा सर्वधा वा विनश्यति अवतिष्ठमाने कुतो विनाशः १ 15 विनाशे वा कुतोऽवस्थानम् १ इति त एवाधिकृताः स्ववचनादिविरोधाः क्षणिकवादातिशयनादि च पूर्ववत् । एवं तावदुत्पादपूर्वयोर्विनाशपूर्वयोश्चोत्पादस्थितिविकल्पयोर्दोषा उक्ताः ।

अथोच्येत — उँत्पादिवनाशपूर्वतायामिर्यैं। ति पूर्वबदुचार्य दोषांश्चानुर्मत्य त्यक्त्वा चतुरोऽपि विकल्पानिमौ निर्दोषौ विकल्पावित्याश्रयेत् । तत्राद्यस्तावत् तदेवावतिष्ठते तदेवोत्पद्यत ईंत्युच्येतेत्यादि यावत् क्षणिकवादातिशयनादीति पूर्ववदत्रापि व्याख्या कार्या 'अवतिष्ठर्माने' इत्युचारणेन तु <sup>११</sup>योज्य इति । २०

अथ यदेवावतिष्ठते तदेव विनश्यतीति स्थितिपूर्विहितीयविकल्पेऽपि व्यंविस्थानं तदेव योज्यं यावत् क्षणिकवादातिशयनादीति गतार्थं शून्यता वेति । अस्मिन् विकल्पेऽन्यथापि दोषाभिधित्सयाह — अवितिष्ठते वान्वय ईत्यादि यावत् स्ववचनादिविरोधा इति । अनन्वयगोचरेत्याँदि, अवस्थानमन्वयः, व्यतिरेको विनाशः, अन्वयशून्यो व्यतिरेक एवानन्वयः, स एव गोचरो व्यतिरेकः, अर्थशून्यो विनाश एव इत्यर्थः । तन्मात्रोपल्डघेश्च सर्वत्रैव 'वीजाङ्करपत्रादौ 'तदेवाविष्ठते तदेव विनश्यति' इतिश्यमपि व्यप-१०४१ देशो न सम्भवतीति पूर्ववत् त एव विरोधा अनेनापि प्रकारेणेति । एवं तावत् पक्षदोषा अभिहिताः । न केवलं पक्षदोषा एव, कि तहिं अवस्थितार्थविनाशाभ्युपगमेनानेन भवतोऽशेषसाधनावयवा

१ द्दयतां पृ० ४२४ पं० २ ॥ २ (इत्युच्यते १) ॥ ३ (चान्वयः १) ॥ ४ द्दयतां पृ० ४२७ टि० १३ ॥ ५ विनाशादिति भा० । विनाशाविति य० ॥ ६ 'योजितन्यम्' इत्यपि पाठोऽत्र स्मात् ॥ ७ द्दयतां पृ० ४२५ टि० ७॥ ८ भतं त्यक्त्वा प्र० ॥ ९ इत्युच्यतेत्यादि य० । (इत्युच्यत इत्यादि १) ॥ १० भान प्र० ॥ ११ अत्र 'प्रन्थः' इति शेषः । व्याख्याया विवक्षितत्वे तु योज्या इत्येव समीचीनः पाठः कल्पनीयः ॥ १२ व्याख्यातं तदेष य० । व्याख्याततदेव भा० ॥ १३ इत्यादि यावत् स्ववचनविरोधा इति य० । इत्यादिविरोधा इति भा० ॥ १४ व्यादि २ अनवस्था भा० ॥ १५ वीजे द्वरः प्र० ॥

तथाव्यवस्थानविनाशात् । तथाव्यवस्थानाविनाशे एव हि सपक्षमपि तत् स्थात् 'अग्निरत्र धूमात्' इति यथा, विनाशेऽवस्थानविपरीतवृत्तित्वात् ।

#### एवं त्रिकादियोगभङ्गेष्वपि यावयोगम्।

ध्वंस्यन्ते । किं कारणम् ? तथाव्यवस्थानविनाञ्चात् , यथा स्फुटितप्रष्ठत्वात् खरं खरविषाणम् आकाश-<sup>5</sup> स्फोटवदिति वचनवत् । तद्वैधर्म्येण साधनव्यवस्थां दर्शयति – तथाव्यवस्थानाविनाश एव हि सपक्षमि तत् स्यात् , तद्धि साधनं साधनं भवत् पक्षेण सहापि सत्येव व्यवस्थितस्यार्थस्याविनाशे भवितुमईति, नाविनारो । किमिव ? 'अग्निरत्र धूमात्' इति यथा, यथा हि धूमी धूमरूपेण व्यवस्थिती व्यवस्थिते एवाग्नी अप्रितया तद्वत्तया च प्रदेशे, यद्यभयन्युदासानुगृहीतसमुदायार्थसाध्यता यदि धर्मविशिष्टधर्मिसाध्यता सर्वथा व्यवस्थितस्य वस्तुनो व्याप्यो धूमांशो व्यापकेन अदृयंशेन व्याप्तस्तमंशं व्यवस्थित एव व्यवस्थितं <sup>10</sup> गमयति अविनष्टमविनष्टोऽविनष्टस्येति स्यात् साधनत्वं साध्यत्वं च । त्वन्मते तु पुनर्विविधादर्शने विनाशेऽ-त्यन्ताभावेऽन्यभवनरूपे वा विपरीतात्मके त्वयेष्टयावस्थयावद्यं विनंष्टव्यमिखवस्थानविपरीतवृत्तित्वात अन्यथाभवनरूपत्वादस्य धूमाख्यस्यांशस्य पक्षधर्मत्वमसिद्धम् । अतः प्रदेशस्याप्यन्यथावृत्तत्वादभूतत्वाद्धाः आश्रयासिद्धिः । विपरीतवृत्तेर्विरुद्धतापि च, पक्षधर्मत्वमभ्युपगम्य धूमं धूमरूपेणावस्थितमग्नेरप्रिरूपेणावस्था-ुनस्य अन्यथाभूतत्वात् । अथवा अवस्थानविपरीतवृत्तित्वादिति, त्वन्मतेनेत्थं विरुद्धता, मन्मतसंवादेन <u>त</u> 15 व्यदीयसर्वहेतुविरुद्धता । अवस्थानविनाशद्वयरूप एवा ग्रिस्वयाभ्युपगतः, तत्र यावन्तमंशमग्नित्वन्यवस्थानरूपं स्पृशति तावता अध्यन्तरे सपक्षे च दृष्टः यावन्तं च 'विनाशरूपं स्पृशति तावता अग्नित्वव्यवस्थानीभावे तद्वि-परीते वा विपक्षे दृष्टः तस्मादनैकान्तिक इति हेतुदोषाः । तस्यैवाग्नेरवस्थानविनाशद्व्यंशस्य तद्वतः प्रदेशस्य च द्वयंशस्य व्यवस्थानांशमात्रे दर्शनाद् वनस्पतिचैतन्ये स्वापवदव्यापिपक्षर्धैर्मश्च साधनं तद्वत्त्यवृत्त्योः । एवं ं दृष्टान्तेऽपि सीध्यसाधनधर्मधर्म्यसिद्धिदोषास्तदन्यावृत्त्यादिदोषाञ्च योज्याः ।

एवं त्रिकादियोगभङ्गेष्विप यावद्योगमिति। एते द्विकसंयोगभङ्गेषु षट्सु दोषा उक्ताः। तथा त्रिकादि-योगभङ्गेष्विप वाच्या इत्यतिदिशति, उक्तदिक्पातित्वात् तेषामि विकल्पानाम्। तत्रैकस्किकसंयोगः – यदेवो-त्पचते तदेवावतिष्ठते विनश्यति चेति प्रथमः, यदेवोत्पचते तदेव विनश्यत्यवतिष्ठते चेति द्वितीय इत्युत्पित्ति-प्रधानौ द्वौ त्रिकसंयोगौ, तथा विनाशप्रधानौ स्थितिप्रधानौ च। अथवा 'यदेवोत्पचते तदेवोत्पचते विन-२०५५ इत्यति' इत्यतुत्पत्तिदोषपरिहारार्थमुत्पत्तिस्वरूपं विनाशसमानाधिकरणमवधारयन् विकल्पयेत्, तथा शेषेष्वपीति

१ द्विनाश भा०॥ २ नोमावो प्र०॥ ३ धर्म च भा०। धर्मे च य०। "अवृक्षव्यवच्छित्रस्यापि स्वार्थस्य नानुमानाय नामिधानाय स्याद् वृक्षशब्दः, न प्रभवतीत्यर्थः । तदेकदेशवर्तित्वात, स्वार्थस्य धर्मणः पक्षस्यानुमेय-स्यामिधेयस्य एकदेशे वर्तितुं शिलमस्य धर्मः साधु वा वृत्तिरस्येति तदेकदेशवर्ती, किमुक्तं भवति? अव्यापिपक्षधर्मत्वात् स्मस्तानुमेयावृत्तित्वादित्यर्थः । अवनस्पतिव्यवच्छित्रचैतन्यसाधनार्थस्वापवत्, यथा 'चेतना वनस्पतयः' इति प्रतिज्ञायां 'स्वापात्' इति हेतुर्धर्मिणो वनस्पतेरेकदेशे शिरीषादौ वर्तमानोऽपि तालादिष्ठ अवर्तमानो न चैतन्यानुमानाय प्रभवति अव्यापित्वात् तथा वृक्षशब्दोऽपि अवृक्षव्यावृत्त्यर्थो वृक्षस्वार्थाशवृत्तिनीनुमानाय नाभिधानाय प्रभवति ।" इति वश्यते नयचक्षत्रवृत्तौ अष्टभारे॥ ४ दृश्यतां पृ० २६० टि० ७॥

### अत्र पक्षेऽमी दोषा इत्यन्यदुत्पचतेऽन्यव् विनइयतीत्यादि यथावस्तुबीजाङ्कर-कर्माचात्मधर्माणुस्थूलपृथिन्यादिवत् ।

द्वर्गोर्द्वयोरिप धर्मयोक्षिकसंयोगाः कार्याः । उत्पादेनाभिभवाद् विनाशस्य उत्पादस्य प्रादुर्भावाद् अवस्थान-स्योत्पादेन सहभावादंग्योग्याभिभयोद्भवमिश्चनवृत्तयो हि गुणाः सत्त्वरजस्तमोभिधाना उत्पत्तिविनाश-स्थित्याख्या भवन्तीति। तथा चतुष्कसंयोगाः पञ्चकसंयोगाः षट्कसंयोगाश्च संम्भवन्तो योज्याः। यावद्योगिमिति <sup>5</sup> संकलकरणोपायेन यावन्तो भङ्गास्तावन्त इत्यर्थः, थावन्ति वा दर्शनान्यर्थतः सम्भवन्ति तद्दर्शनानुसारेण तावन्तो भङ्गाः कार्यो इत्यर्थः, अभिहितसामानाधिकरण्यानुषपत्तिदोषदिशा भङ्गोपचयाश्रयेण दोषोपचयमिष वर्धयद्विवर्याख्येयमित्युषायं दर्शयति।

अत्र पश्च इति द्रव्यस्यावस्थामात्रं स्थित्यादयो न भिन्नाश्च परस्परत इत्यस्मिन् पक्षेऽमी दोषा इति तस्माद् विपर्थयोऽस्वित तदुपसंहरति — इत्यन्यदुत्पद्यतेऽन्यद् विनर्यतीत्यादि । 'आदि'महणात् 10 'अन्यद् विनर्यति अन्यद्वतिष्ठते, अन्यद्व- तिष्ठतेऽन्यदुत्पद्यते, अन्यद्वतिष्ठतेऽन्यद्वतिष्ठते, अन्यद्व- तिष्ठतेऽन्यदुत्पद्यते, अन्यद्वतिष्ठतेऽन्यद् विनर्यति' इत्यादिभङ्गाः सम्भवन्तो माह्याः । यथावस्तुबीजाङ्क्रर- कर्माद्यात्मधर्माणुस्थूलपृथिव्यादिवत् , यद् यद् वस्तु यथावस्तु, बीजमन्यद् वस्तु विनर्यति अङ्करोऽन्य उत्यद्यते द्रव्यम् , कर्म गमनमुत्यद्यते स्थानं विनर्यति, आदिमहणाद् निर्णयबुद्धादिगुण उत्पद्यते संशयबुद्धा- दिविनर्यति, आत्माकाशकालदिद्धानोद्रव्याणि नोत्यद्यन्ते न विनर्यन्ति अवतिष्ठन्त एव, तथाणवोऽपि, पटादि 15 स्थूलमुत्यवते पिण्डादि विनर्यति, धर्मोऽभिषेचनादिकर्मणोत्पाद्य उत्पद्यते गुणः संस्कारप्रयत्नादिश्च कारण-३०५-२ विनाशादिभिश्च विनर्यति, न विभुत्वादिरिति ।

१ "अन्योन्यामिमवाश्रयजननिश्चनवृत्तयथ गुणाः ॥ १२ ॥" साङ्खयका० ॥ २ संभवतो मा० ॥ ३ संकळ भा० ॥ ३ \* अन्यदुत्पद्यतेऽन्यद् विनश्यति अन्यद्वितिष्ठते मा० । अन्यद् विनश्यति अन्य-दुत्यद्यते अन्यद्वितिष्ठते य० ॥ ४ "एवं श्रुतिस्मृतिविधिम्यो धर्मो भवतीत्युक्त्वा इदानीमेषां धर्मतिद्यौ प्रकार-विशेषमाह, तथाहि – दृष्टानां दृष्टप्रयोजनानां दृष्टामावे प्रयोगोऽभ्युद्याय [वै० स्० ९।२।१], श्रुतिस्मृति-पिर्दृष्टानां लानादीनां दृष्टस्य मलापक्रविदेरनिमसन्धाने प्रयोगोऽभ्युद्याय भवति । के ते १ अभिषेचनोपवासम्बद्धाचर्यगुरु-कुळवासवानप्रस्था(स्थ्य १ स्थ?) यज्ञदानप्रोक्षणदिङ्गश्चमम्त्रकालिनयमाश्चादृष्टाय [वै० स्० ९।२।२], विशिष्ट-देशकालपेक्षेण अम्भता यः शरीरत्य संयोगत्तदिभिषेचनं स्नानम् । नक्तंदिनं वासोऽनाहारस्य उपवासः । ब्रझशच्चेनात्माममनत्तिर्यः संयोगः स्थादिपरिहारस्यो ब्रह्मचर्यम् । ज्ञानाविधेनो गुरुचर्यापरस्य तद्वृहेषु वसनं गुरुकुलवासः । शास्रविधिना [ग्रामा]िक्रगता(तोऽ)रण्यप्रस्थितो वा(व)नप्रस्थः, तस्य कर्म वानप्रस्थां(स्थ्यम् १ स्थम् १ )। यज्ञाः पाकवज्ञादयः । दानं सुकर्णादि-दानमभयदानं च । प्रोक्षणं सन्ध्योपासनादि । दिङ्कियमादयोऽन्ये विशेषाः, दिङ्कियमः 'प्राक्रुखोऽक्रानि भुजीत', नक्षत्रवियमः 'कृतिकास्वादधीत', मन्त्रवियमो 'देवस्य त्वेति निर्यपति', कालनियमो 'वसन्ते ब्राह्मणोऽप्रमीनादधीत' । एवमेतत् सर्वे दृष्टप्रयोजनतिरस्करोत्ता प्रयुज्यमानं धर्मीय सम्पयत इति ।" इति [पुण्यनामध्यमुनिश्चीपुण्यविज्ञयमहोदयसकाशाल्लघायां दृस्त-लिखायां प्राचीनतमायां ] चन्द्रानन्दविरचितायां वैशेषिकस्वत्रवृत्तो P. ए० २४ A ॥ २ एतादशी सदसत्कार्यविषयिका वर्षा प्रथमारे [पृ० १६०-१७९], नवमारे [पृ० ४७८-२], दशमारे [पृ० ५०६-२ — ५०९-२] च दश्यते । सापि वर्षा मूलनिर्णयेऽप्रविद्योको पाठसंशोधने चात्रानुसन्धया ॥

र्यंत् तत् सत् ततोऽन्यत् कार्यम् , तदतुल्यविकल्पत्वात् , घटपटवत् । कथम-तुल्यविकल्पता ? इहं कार्यकारणयोद्वयोरपि सत्त्वं कार्यासत्त्वमेव वेत्येतव् विकल्पद्वयं स्यात् , इतरयोरभ्युपगतप्रतिपक्षत्वाद् वादाभावात् ।

तैद् यदि ताबदुभयसत्त्वं तत उपलब्धिलक्षणप्राप्तत्वे तदात्मकसत्त्वाविशिष्ट-व्तवात् कारणस्वात्मवत् कारणाविर्भाववद् नित्यं कार्याविर्भावः स्यात्। अँथ न कारणा-

अत्रातुमानं कारणकार्यनानात्वेऽभिधीयते — यंत् तत् सत् ततोऽन्यत् कार्यम् , तद्तुल्यविकल्प-लात् , घटपटवत् , यत् त्वया कारणं कार्यं च सदित्यभिमतं तत्र बीजादेः पुरुषादेश्च कारणात् ततु-भुवनायङ्करादि कार्यमन्यदित्यभिष्रायः । पक्षीक्रियते तु 'सत्' इत्यभिमताद् वत्तुनोऽन्यत् तत् कार्यमिति । विशेषहेतुः — तद्तुल्यविकल्पत्वादिति, सता तेनातुल्यो विकल्पोऽस्येति कार्यमभिसम्बध्यते, तस्य त्वया 10 कारणादनन्यत्वेनेष्टत्वाद् नाश्रयासिद्धिदोषो हेतोः । घटपटवदिति दृष्टान्तः, यथा घटः पटेनातुल्यविकल्पो लोके पृथुकुश्चिबुप्रवृत्तोर्ध्वयीवाद्याकारादिविकल्पः पटाचतुरस्रदीर्घादिसंस्थानादिविकल्पादन्यो दृष्टस्तथा कार्य सतोऽन्यदिति ।

अत्राह — कथमतुल्यविकल्पतेति, असिद्धमतुल्यविकल्पत्यमिति चोदकाभिप्रायः । अत्र चलारो भङ्गाः सम्भान्यन्ते — यो वा कारणं सत् कार्यं चेति, यो वा कारणं सत् कार्यमसत्, कार्यं सत् कारणमसत्, 15 कार्यमसत् कारणं चेति वा । तेषु द्वौ सम्भवेताम्, न द्वौ । तथ्या — इह 'कार्यकारणयोद्धयोरपि सत्त्वं कार्यसत्त्वमेव वा' इत्येतद् विकल्पद्धयं स्यादिति 'कारणं सत् कार्यं च सत्, कारणमसत् कार्यं सत्' इत्येतौ विकल्गौ भवितुमहतो नेतराविति । कसात् ? इतरयोरभ्युपगतप्रतिपक्षत्वाद् वादाभावात्, अभ्युपगतः प्रतिपक्षो यस्मिन् येन वा वादिना सोऽभ्युपगतप्रतिपक्षो विकल्गो वादी वा, तद्भावादभ्युपगत-प्रतिपक्षत्वात्, किं भवति ? वादाभावो भवति अवसितप्रयोजनत्वात्, परश्चेदभ्युपगच्छति किमिति वादः 20 कियते ? तौ च विकल्पौ 'सत् कारणमसत् कार्यम्, असत् कारणमसत् कार्यं चं' इति यदि त्वमभ्युपग-३०६० अवसितप्रयोजनः स्थान्ते अवसितप्रयोजनः स्थान्ते विकल्पौ स्थन् कारणमसत् कार्यम्, असत् कारणमसत् कार्यं स्थादिति ।

किञ्चातः ? उच्यते – तद् यदि तावदुभयसत्त्वम्, 'कार्यसत्त्वं कारणसत्त्वं च' इत्ययं विकल्पः परीक्ष्यते, तिष्ठतु तावदसत् कारणं सत् कार्यमिति विकल्पः । अत्रोभयसत्त्वे कारणाँविभीववत् कार्या-विभीवः स्यादिति पक्षार्थः सम्बध्यते, उपलब्धिलक्षणप्राप्तत्वे सति तदारमकसत्त्वांविशिष्टत्वात् 25 कारणस्वात्मवत्, अथावरणातिदूरातिसामीप्याद्यनुपलव्धिकारणविरहे सति सत्त्वात्मकं कारणमाविभीवति नित्यं मुदादि तथानुपलब्धिकारणाँसत्त्वे सति तदात्मकसत्त्वाविशिष्टकार्यमाविभीवेद् नित्यमिति ।

अथेलादि । एतेन सत्त्वेऽपि आविभीवानाविभीवकृतं वैलक्षण्यमापचते कारणकार्ययोः, ततश्च सद्धि-

विभीववद् नित्यं कार्याविभीवः सच कार्यमिति निश्चितं तद्वैलक्षण्यात्र तर्हि सत् कारणम्, असत्, सद्विलक्षणत्वात् खपुष्पवत्। ननु घटसत्त्वं पटसत्त्वविलक्षणम्, न, इतरेतरासत्त्ववैलक्षण्यात्। अथैवमपि वैलक्षण्ये कारणसत्त्वनिश्चयो न निवर्तते आवि-भीवात्मकं च तत् न तर्हि अनाविभीवात्मकत्वात् कार्यं सत् खपुष्पवत्। इतरथा हि नित्यमेवाविभेवेत् सत्त्वात् कारणवत्, कारणं वा नाविभेवेत् अनाविभीवक- क्ष्मत्त्वाविशिष्टत्वात् कार्यवत्।

अथ न कार्यानित्यप्रदुर्भाववत् कारणप्रादुर्भावः सच कारणमिति निश्चितं तद्वेत्रक्षण्यात्र तर्हि सत् कार्यम्, असत्, सद्वित्रक्षणत्वात् खपुष्पवत्, इतरः कारणवत्। त्वपुष्पमि वा सत्, आविभीवानुपत्रच्धः, कार्यवत्। तन्नु घटसत्त्वं पटसत्त्ववित्रक्षणम्, न, इतरेतरासत्त्ववैत्रक्षण्यात्। अथैवमि वैत्रक्षण्ये कार्यसत्त्व-10 विनिश्चयो न व्यावर्तते अनित्याविभीवात्मकं च तत् न तर्हि आविभीवात्मकत्वात् कारणं सत्, न त्वेवं भवति। अतः कारणं सत्, उपत्रभयत्व आविभीवक्षत्वात्, कृतवत्। कृतमि कारणवत् सत्, उपत्रभयत्वे आविभीवकत्वात्, कारणवदेव। न तु कार्य सत्, उपत्रभयत्वे आविभीवानुपत्रव्यात्मकत्वात्, खपुष्पवत्। सँत्वे वा विशेषो वक्तव्यः, अविशेषे वैत्रक्षण्यानुपपत्तेः। विशेषोन्नयनेऽपि विशेषस्या-16 सदाश्रयत्वात् ततोऽन्यत्वमेव, तत्रासत्त्वमेव अघटपटवत्।

छक्षणत्वादसत् कारणमापचतेऽभ्युपगमप्रसक्षादिविरुद्धम् । तस्यानैकान्तिकत्वचोदना — ननु घटसत्त्वं पर-सन्त्वविरुक्षणमिति । सतो हि घटात् पटो विरुक्षणः संश्च दृष्टः, खपुष्पमसत्, तत्र सन्देहः — कि खपुष्पव-दसत् कार्यं स्यात् १ घटविरुक्षणपटवेत् सत् स्यात् १ इति । अत्रोच्यते — न, इतरेतरासत्त्ववैरुक्षण्यात् , घटः पटातमा नास्ति पटोऽपि घटातमा नास्त्येवेति असत्त्वांशाभ्यामेव वैरुक्षण्यमनयोः, अतो 20 विपक्षासिद्धेः सपक्ष एव वृत्तेर्नानैकान्तिकः । शेषो प्रन्थः सत्कार्यवादविपर्ययेण तुरुयगमत्वार्दुक्तातु-सारेणोह्यो यावदनाविभीवकसत्त्वाविशिष्टत्वात् कार्यवदिति प्रथमचक्रकं कार्यसत्त्वप्रसङ्गेन ।

अथ न कार्यानित्यप्रादुर्भावविद्यादि कारणसत्त्वप्रसंगचककं द्वितीयं यावदुपसंहारप्रन्थः — अतः ३०६.१ कारणं सत्, उपलभ्यत्व आविभावकत्वात्, कृत्वविति कृतघटव्वविद्यर्थः। स्यान्मतम् — कृतं घटादि- कार्यमक्ततात् कार्यात् कारणाचान्यद् विलक्षणं च तत् तस्मादसंदिति। एतच न, विशिष्टं कृतमपि कारणवत् 28 सत्, उपलभ्यत्वे आविभावंकत्वात् , कारणवदेवेति उपलभ्यत्वविशेषणमावरणाद्यभावप्रकाशादुपलिष्ठ- प्रदर्शनिमिति। शेषं प्रार्गुक्तस्तकार्यवादद्वितीयचक्रकविपर्ययेण तुल्यगमं यावत् ततोऽन्यत्वमेवेति। तत्र किमुक्तं भवति ? तद्वयाल्यानार्थमाह — तत्रासत्त्वमेवाघटपटवदिति। यथा घटाभाव एव पटोऽघटस्तथा विशेषो- अपि कैन्द्रयमानोऽसत्वांशद्वारेण स्याद् नान्यथेस्रविशेषाद् वैलक्ष्ण्यानुपपत्तिरिति द्वितीयं चक्रकं समाप्तम्।

१ दश्यतां पृ० ४२४ पं० १४ ॥ २ 🖟 एति चिह्नान्तर्गतपाठस्य मूलत्वे सन्देहः ॥ ३ दश्यतां पृ० ४२४ पं० १८ ॥ ४ दश्यतां पृ० ४२४ पं० १८ ॥ ५ वतस्यात् मा० । व स्यात् य० ॥ ६ दश्यतां पृ० १६२ पं० १ ॥ ७ प्रसंगमंगचक्रकं य० ॥ ८ १० एति चह्नान्तर्गतः पाठो य० प्रतिष्ठ नास्ति ॥ ९ सदिनित्येतचन य० ॥ १० वत्वारणवदे भा० ॥ ११ दश्यतां पृ० १६२ पं० १ ॥ १२ करूपमा प्र० ॥

अंथैतत् साम्यमुभयसत्त्वाद् मा भूदित्यन्यतरसत्त्वं कार्यासत्त्वाभ्युपगमपरि-हारेण 'कार्यमेव सत्' इति । अत्र कार्यसमीपे 'एव'कार इत्यन्यत्र प्रतियोगिनि सत्त्वे नियमः 'सत्त्वं कार्ये एव नियतं नान्यत् सत्' इति, ततश्च न कारणं सत्, तथा च सतोऽसदिति असतश्च सदिति संज्ञा क्रियते, कार्यसत्त्वं खरविषाणादिसत्त्वतुल्यम्, वनाममात्रे विसंवादः । कार्यासत्त्वनिष्टत्त्येकान्तत्यागाचाभ्युपगमविरोधः खैवचनादि-विरोधाः । सदेवकारे तु सदनवधृतेः पूर्वदोषा एव ।

अथोच्येत — सर्वथा सत्त्वादेककारणतया न कश्चिद् विशेषोऽस्ति, यदेव कारणकाले कार्यसत्त्वं तदेव कारणसत्त्वमपीति नावधारणकृतो दोषो नापि पूर्वस्तु-स्यत्वापत्तिदोषः। एवमप्येकत्वाद् विशेषाभावः, ततो यथैव कारणमनुपादानसिद्धं किसामान्यमन्तर्भविताशेषविशेषसत्त्वात्मकमेवं कार्यस्यानुपादानसिद्धत्वात् सामा-न्यत्वादन्तर्भाविताशेषविशेषसत्त्वात्मकत्वात् कार्यमपि कारणवदेवाकमं स्यात्।

अधैतत् साम्यमित्यादि । पूर्वदोषपरिहारेणान्यतरसत्त्वपरिश्रहे 'कार्यमसत्' इति नेच्छतोऽवर्यं 'कार्यमेव सत्' इत्यवधारणपक्षः स्थात् । स च सत्कारणप्रतिषेधवाद्विपर्ययेण दोषाभिधानवदिहापि कार्यो यावद् नाममान्ने विसंवाद इति । एवं च सति कार्यासत्त्वनिवृत्त्येकान्तत्यागाच्चाभ्युपगमविरोध इत्यादि गतार्थं 15 तथैव । अथ 'कार्यमेव सत्' इत्यवधार्यमाण एते दोषा इति सत्त्वं नावधार्यते 'कार्यमस्त्रेव कारणमप्यस्ति' इतीष्ठत्वादिति चेत्, अवैलक्षण्यादिकृताः पूर्वदोषा एव ।

अथोच्येत — सर्वथा सत्त्वादिखादि यावदनेकविषयत्वात् तुस्यत्वस्येति । पश्चद्वयोक्तदोषपरिहारार्थमित्यं कल्पयेत् — सर्वथा सत्त्वात् सर्विषिण्डशिवकघटादिप्रैभेदाभेदादेककारणता, तथा न कश्चिद्
ि विशेषोऽस्ति, यथैकस्यैवाहेः 'संवर्ते विवर्ते वाऽभिन्नस्य कारणस्य कारणता, नाहेः पृथगभूतौ संवर्तिविवर्तौ
20 तथा तथा तस्यैवावस्थानात्, नाष्यिहः संवर्तो विवर्तो वा न भवति तथेति । तद् भावयति — यदेव कारणे३०० र त्यादि यावत् कारणसत्त्वमपीति । इति नावधारणेत्याद्युपनयः, इतिशब्दस्य हेत्वर्थत्वाद् धित 'कार्यभेव सत् अथ 'कारणमेव सत्' इत्युच्येत यदि 'सदेव कारणं कार्यं च' इत्युच्यते सर्वथा तस्य कारणस्य
स्वसंवर्तिविवर्तैकरूपत्वाद् नावधारणकृतो दोषोऽस्ति परमतापेश्चत्वाद्वधारणस्यापि । नापि पूर्वः तुल्यत्वापत्तिदोषः खपुष्पाद्यसद्विलश्चणप्राद्धभावाप्राद्धभावकारणकार्यविलश्चण्यदोषो वास्ति, एकत्वात् । अनेकं
25 हि तुल्यमतुल्यं वा स्थात् 'इदमनेन तुल्यं घटादि पटादि वा' इति । निरस्तपूर्वापरीभावात्मिने कार्ये कतरद्
भिन्नं कारणं नाम ? कारणात्मकभावितकार्यत्वाद्वा कतरत् कारणम् ? इति । न त्वस्ति भेदः, तस्माददोष इति ।
अत्रोच्यते — एवमप्येकत्वाद्वं विशेषाभावः त्ययोक्तोऽधुना । ततः किम् ? तत इति यथैव

१ दर्यता पृ० ५०८-२, पृ० १६४ पं० १॥ २ दर्यता पृ० ५०९-१, पृ० १६४ पं० ४॥ ३ दर्यता पृ० ५५९-१, पृ० १६५ पं० २, पृ० १६८ पं० ५॥ ४ दर्यता पृ० १६५ पं० ४॥ ५ चास्तरकारण य०। दर्यता पृ० १६५ पं० २। (चासत्कार्यप्रतिषेधवादिवपर्ययेण १)॥ ६ सर्वे य०॥ ७ प्रमेदामेदाचै (चै१)क थ०। भिर्मेदाचैक भा०। (प्रमेदामेदाचैककारणत्या १)॥ ८ विवर्ते भिन्नस्य य०॥ ९ पूर्वतु प्र०। दर्यता पृ० १६६ पं० १॥ १० कार्याविलक्षणदोषो प्र०॥

अथ मा भूदेष दोष इतीष्यत एवाक्रमं कारणे कार्यस्य सिक्तिहितत्वादिहवत्। यदि क्रमवद्यादि कारणं स्यात् न स्यात् क्रमवत्त्वात् खपुष्पवत्। तस्मादक्रममेष सर्वम्, कारणत्वादेव कारणस्वात्मवत् तथा भेदेनाभवदिष सदेव। खपुष्पमिष तिर्हि सत् कारणं च स्यादनुपलभ्यत्वात् कार्यवत्। कारणं वा असत् कार्यं च तथानुपलभ्यत्वात् खपुष्पवदेव।

यैदि तु न कारणानुपादानसिद्धत्ववत् कार्यमनुपादानसिद्धं सदिति च निश्चयो न व्यावर्तते तद्वैलक्षण्याच्च तर्हि कारणं सत्, असत्, सद्विलक्षणत्वात् खपुष्प-

कारणमनुपादानेत्यादि यावदक्रमं स्यादिति । विशेषाभावात् कारणवत् कार्यमनुपादानसिद्धम्, अनु-पादानसिद्धत्वात् सामान्यम्, सामान्यत्वाचान्तर्भाविताशेषविशेषसत्त्वात्मकमेव, तस्य कार्यस्य सामान्य-त्वादनुपादानसिद्धत्वादन्तर्भाविताशेषशिवकस्थांसकोशकुश्लघटादिविशेषसत्त्वात्मकत्वात् कार्यभिष 10 कारणवदेवाक्रमं स्यात्, उपलभ्यते च क्रमेण प्राक् पिण्डः पश्चाच्छिवक इत्यादि ।

अथ मा भूदिलादि यावत् सदेवेति । स्थान्मतम् — इष्यत एवाकमं कारणम्, अहाविव संवर्त-विवर्तसद्भावत् कारणे कार्यस्य सिविहित्तवात् । यदि कमवद्भादि कारणं स्यात् न स्यात् कमयत्त्वात् अकमत्वाभावादिल्यर्थः, अकमात् कारणादल्यन्तविल्रक्षणत्वात् खपुष्पवत् । युगपत्सिन्निहितसर्वधर्मकं कारण-मह्यादीष्टम्, नो चेत् संवर्तविवर्तावहाविवाकारोऽपि स्थातामुभयोरकमतुल्यत्वात् । तस्माद् वियति अभूतैरहि-विश्वासम् संवर्तविवर्तादि भिः सहैवाक्रममेव अहिरात्मरूपभूतैः, तस्मात् कारणत्वादकममेव सर्वमह्यादिकारणस्वात्म-वत् । किमर्थं तर्हि कारणवद् न भेदेन भेदा गृह्यन्ते तदैव इति चेत्, उच्यते — कारणत्वादेव कारण-स्वात्मवत्, अहिः संवर्तविवर्तादि भेदेनाभवन्नपि कारणत्वेनैवाक्रमरूपेण भवन्नपि स्व एवास्ति गृह्यत एव सत्त्वात् तदेव कारणं तथा तथा तथा गृह्यत इत्यर्थं इति । अत्रोच्यते — एतद्पि असत् अनुमानान्तर-विरोधात्, खपुष्पमपि तर्हि सत् स्यात् अनुपल्यस्यत्वात् कार्यवत् । कारणं च स्थात् खपुष्पम्, 20 अनुपल्यस्यत्वात्, कार्यवत् । कारणत्वे वा तथाभेदेनाभूतत्वात् सत् खपुष्पं स्थात् कार्यवत् । अथैवं नेष्यते कारणमसत् कार्यं च सत् व्वदिष्टं तथानुपल्यस्यत्वाद् भेदेन कमभाविना अहिसंवर्तविवर्तादिप्रकारेणा-नुपल्यस्यत्वादिल्यधंः खपुष्पवदेवेति । न चैवमादिष्टम्, तस्यादनुपार्दानसिद्धं कारणं सत्, जपादानसिद्धं कार्यमसच सद् भवति ।

यदि स्वित्यादि । यथा कारणमनुपादानसिद्धं सत्त्वात् तथा 'कार्यमनुपादानसिद्धं सत्त्वात्' इत्येतद् 25 नेष्टमुपादानसिद्धमेनेष्टम् , असत्त्वापत्तिभयात् 'सत्' इति च निश्चयो न व्यावर्तते भवतस्तंतस्तद्धै- लक्षण्यात् उपादानसिद्धत्ववैलक्षण्याद् न तिर्द्धं कारणं सत् । कस्मात् ? अनुपादानादित्वात् सामान्यत्वा-

नय० ५५

१ दश्यतां पृ० १६६ पं० ७॥ २ दश्यतां पृ० १६७ पं० ३॥ ३ पानसि प्र०॥ ४ स्थासकाद्य-कुराल य०। "स्थासककुराल भा०॥ ५ अकममेव कारणमहिः" इत्यर्थी माति । अत्र 'अकममेव अहेरा" इत्यपि पाठः स्यात्। (अकम एव अहिरा" १)॥ ६ अत्र सन्नेवास्ति इत्यपि पाठः स्यात्॥ ७ "नोहिसंवर्त" प्र०॥ ८ "दानमसिद्धं प्र०॥ ९ स्तिहेल मा०।

# वदित्यादि पूर्ववचत्रकद्वयप्रवर्तनम् । तस्मादसत् कार्यम् । नैन्वेवमसत्त्वादायत्यामपि नाविभेवेत् कार्ये लपुष्पवत् । न, सविद्येषणासत्त्वा-

ुदन्तर्भावितै।शेषविशेषसत्त्वात्मकर्त्वात् , असत् , कार्यवैलक्षण्यात् खपुष्पवदित्यादि ॄपूर्ववचक्रकद्वय-प्रवर्तनम्रुपादै।नानुपादानविलक्षणत्वादिवचनेन आविर्भावानाविर्भावात्मकत्वादिवचनवद् नेतन्यम्——

गैत् [तत् सत् ] ततोऽन्यत् कार्यम्, १ तद्तुल्यविकल्पत्वात् घटपटवद् द्रव्यिक्तयावद्वा । कथमतुल्यिकल्पताः? इह कार्यकारणयोद्वयोरिय सत्त्वं कार्यसत्त्वमेव वेत्येतद् विकल्पद्वयं स्थात्, इतरयोरभ्युपगतप्रतिपक्षत्वाद् वादाभावात् । तद् यदि तावदुभयसस्वं ततस्तदात्मकसस्वाविशिष्टत्वात् कारणस्थातमवदुपलिधलक्षणप्राप्तत्वे यथा कारणस्यानुपादानोपलिधः तथा कार्यस्य स्थात् । अथ न कारणानुस्थातमवद् कार्यानुपादानं सज्ज कार्यमिति निश्चितम्, तद्वैलक्षणयात् न तर्हि सत् कारणमसत् सद्विलक्षण10 त्वात् खपुष्पवत्, इतरः कृतघटवत् । ननु घटसस्वं पटसस्वविलक्षणम्, न, इतरेतरासस्ववैलक्षण्यात् ।
अथैवमिष वैलक्षण्ये कारणसस्विनश्चयो न निवर्तते अनुपादानात्मकं च तत्, न तर्ह्यननुपादानात्मकत्वात्
कार्यं सत् खपुष्पवत् । इतरथा हि नित्यमेवोपादीयेत सत्त्वात् कारणवत्, कारणं 'वोपादानवत् स्थात्
उपलभ्यसस्वाविशिष्टत्वात् कार्यवत् इति प्रथमचक्रकम् ।

अंथ न कार्यानित्योपादानवत् कारणोपादानम्, सद्य कारणिमिति निश्चितं तद्वैलक्षण्याद् न तिहैं सत्
15 कार्यम्, असत्, सिद्धलक्षणत्वात् खपुष्पवत्, इतरः कारणवत्। खपुष्पमित वा सत् अनुपादानानुपलब्धेः कार्यवत्। नैन्विलादीति सोत्तरम्। अंथैवमिष वैलक्षण्ये कार्यसस्वविनिश्चयो न व्यावर्तते उपादानात्मकं च तत् न तिहैं अनुपादानात्मकत्वाद् गन्धवनगरवत् कारणं सत्, म त्वेषं भवति, अतः कारणं सत् उपलभ्यत्वेऽनुपादानात्मकत्वात् कृतवत्, कृतमिष वा कारणवित् । ने तु कार्यम्, अनुपादानानुपलब्ध्यात्मकत्वात् खपुष्पवत्। सत्त्वे वा विशेषो वक्तव्यः, अविशेषे वैलक्षण्यानुपपत्तेः। विशेषोन्नयनेऽपि
20 विशेषस्थासदाश्चयत्वात् ततोऽन्यत्वमेव, तत्रासत्त्वमेव अघटपटवत् इति द्वितीयचक्रकप्रवर्तनं कृतमिति।

तसादसत् कार्यमित्युपसंहते आह — नम्बेवमित्यादि । यद्येवमसत् कार्यं चेदुत्पद्यते ततोऽसत्त्वादा-यत्यामपि वीजमृत्पिण्डाद्यवस्थानकालादुत्तरकालेऽप्यङ्करो नाविभेवे च्छिवकादि घटादि च कार्यमसत्त्वात् १०८-२ [स्वपुष्पवत् ], खपुष्पमप्यायत्यां वा प्रादुर्भवेत् असत्त्वात् अङ्करघटादिवदित्येतदनिष्टं प्रसक्तम् । तच्च नास्ति । तस्मात् सत् कारणे कार्यमिति । एतच न, सविशेषणासन्त्वात्, योऽयं हेतुरनिष्टापादनार्थमुक्तः 25'असन्त्वात्' इति एपोऽसिद्धः, अभृतं नास्तीत्यनर्थान्तरम् [वै० स्० ९१९१९] इति वचनादत्यन्तासत एवा-

१ दरयता पृ० १६८ पं० १॥ २ दरयता पृ० १६८ पं० १॥ ३ तारोषसत्त्वा प्र० । दरयता पृ० ४३२ पं० ११॥ ४ त्वादिसत्कार्य प्र० । ( त्वात् , असत् , सत्कार्य १ )॥ ५०० एतिचहान्तर्गतः पाठो य० प्रतिषु नास्ति ॥ ६ दानुपा मा० ॥ ७ दरयता प्र० ४३० पं० १, प्र० ४३० पं० १५ । अत्र यत् सत् ततोऽन्यत् कार्यम् इस्यपि पाठः स्यात् ॥ ८ तुस्यता प्र० । दरयतां प्र० ४३० पं० २ ॥ ९ कार्यमेवेत्येतद् प्र० । दरयतां प्र० ४३० पं० २ ॥ ९ कार्यमेवेत्येतद् प्र० । दरयतां प्र० ४३० पं० २ ॥ १० कार्यमेवेत्येतद् प्र० । दरयतां प्र० ४३० पं० २ ॥ १० चोपा प्र० ॥ ११ दर्यतां प्र० ४३१ पं० ६ ॥ १२ दर्यतां प्र० ४३१ पं० ८ ॥ १३ दर्यतां प्र० ४३१ पं० ८ ॥ १६ "अभूतं नास्तीत्यनर्थोन्तरम् [ नै० स्० ९।१।९ ], प्राक्ष्मध्वंसोपाध्यमावेभ्यो यदत्यन्तामावस्यं शाविषाणादि तद् 'अभूतं, नास्ति दति पर्यायशब्दोर्यामन्यतिरिक्तमुच्यते, नास्य पर्यायशब्दौर्थान्तरता कथ्यते, अतोऽस्य पर्यायशब्दौरेवोपदर्शनं लक्षणम्, नास्य देशकालादिनिषेधः । अन्यत् तु नास्ति घटो गेह इति सत्तो घटस्य गेहसंयोगप्रतिषेधः [ नै० स्०९।१।१० ],

दनन्यचन्द्रादित्ववत् । अत एव प्रकरणचिन्ता — किं घटादि कार्यमसदाविर्भवे-दलातचन्नवत्, उतेतरचन्नवत् सदाविर्भवेत्? अनैकान्तिकत्वात्।

एवं तर्हि मयापि शक्यं वक्तुम् — यत् तदसत् ततोऽन्यत् कार्यम् तद्विक्षल्पाः समर्थत्वाद् घटपटवदित्यादि । उत्तरमत्र वक्तुमशक्यम् । यथेवमहमपि ब्रवीमि सत्कार्यसाधनान्यप्यशक्यानि निवर्तयितुं सोपनयसप्रपञ्चानां वक्तुं युक्तत्वात् । तथोः

सत्त्वात् । अनन्यचेन्द्रादित्ववत् , यथा नास्त्यन्यश्चन्द्रमा इति द्वितीयचन्द्राभावादनन्योऽयमेवेति सामान्यात् प्रतिषिध्यते चन्द्रमाः तथा नास्ति घटो गेहे मृत्पिण्डे कपाळावस्थायां वेखादीन्यसत्त्वानि सविशेष-णानि अनन्यचन्द्रादित्वनिदर्शनसूचितानि तेषां च सतामेवासतामायळामाविभीवदर्शनादिति ।

अत एव प्रकरणचिन्तेत्यादि । यसात् प्रकरणचिन्ता स निर्णयार्थमैपदिष्टः प्रकरणसमः [न्या॰ स॰ ११२१७] इति, यसादेव आविभेवद् हिविधं दृष्टम् – सदस्य, तद्यथा – अलातचक्राद्यसत्, 10 सम रथादिचक्रादि, तत्र सन्देहः – किं घटादि कार्यमसदाविभेवेदलातचक्रवत् उतेतरचक्रवत् सदा- विभेवेत् ? इति । यत एव संशयो न तत एव हि निर्णयः, अनैकान्ति[कत्वात् । ऐकान्ति]को हि हेतुः स्थात्, धूमादत्राग्निर्थया । इत्यसदेव कार्यमिति ।

एवं तहींत्यादि । सत्कार्यवादी पूर्वीभिहित संस्कार्यवादोपपत्तिभिविरुद्धावयिभचारिचिकीर्षयाह – एवं तिहैं मयापि शक्यं वकुम्, तद्यथा – यत् तदसत् ततोऽन्यत् कार्यम् तिहकल्पासमर्थ- 15 त्वाद् घटपटविदत्यादिसत्कार्यसाधनप्रपञ्चोऽतीतः सोऽत्र द्रष्टव्य इति पूर्वपक्षः । उत्तरमत्र वक्तुम- १९-१ शक्यम्, यथात्रासत्कार्यसाधनानि अनिवर्धानि तथा सत्कार्यवादसाधनान्यपीति ।

यद्येविमिति । यद्येवं त्रवीषीति प्रत्युचार्याह् अहमपि त्रवीमि – एवमपि सत्कार्यसाधनान्यप्य-शक्यानि निवर्तयितुम्, सोपनयसप्रपश्चानां वक्तुं युक्तत्वात्, यथा त्वयोपनयसहितानि प्रत्यव-स्थानसहितानि च पूर्वोत्तरपक्षप्रसङ्गेन, सत्कार्योसत्कार्यवादयोस्तुल्यं समर्थनमिति भवतो यदि मितः तथो-20

नास्ति घटोऽस्मिन् देशे काले वेति देशादिनिषेधो घटादेः खल्पतो निषेधः किय[त] इति । नास्त्यन्यश्चन्द्रमा इति सामान्याचनद्रमसि निषेधः ( प्रतिषेधः प ) [ वै० स्० ९।१।९९ ], 'नास्ति द्वितीयश्चनद्रमाः' इति सङ्ख्याप्रतिषेधेन सामान्याचनद्रत्वाख्याचनद्रमा निवर्कते इति कृत्वा चनद्रत्वं सामान्यं नास्तीत्युक्तं भवति । देशकालभावसामध्योपाधीनामभावे तदस्यन्तासत एव प्रभेदश्चनद्रत्वसामान्यनिषेध इति वर्णयन्ति ।'' इति चनद्रानन्दिवरचितायां वैशेषिकस्ववृत्तौ P. पृ० ३९ ॥

१ द्रयतां पृ० १६९ पं० १ ॥ २ वन्द्रादित्यवत् प्र० । अत्र अनन्यचन्द्रादिवत् इत्यपि पाठः स्यात्, द्रयतां पृ० ३२०-१ ॥ ३ आनन्यचन्द्रासत्वनिद् भा० । अनन्यचन्द्रासत्वनिद् य० । अत्र अन्यचन्द्रासत्वनिद् निद्शित्यचितानि इत्यपि पाठः स्यात् ॥ ४ भुप प्र० । "यसात् प्रकरणचिन्ता स निर्णयार्थमपदिष्टः प्रकरणसमः [न्या० स्० १।२१०], विमशीधिष्ठानौ पक्षप्रतिपक्षावनवसितौ प्रकरणम्, तस्य चिन्ता विमशीत् प्रमृति प्राग् निर्णयाद् यत् समीक्षणम्, सा जिज्ञासा यत्कृता स निर्णयार्थ प्रयुक्त उभयपक्षसाम्यात् प्रकरणमनतिवर्तमानः प्रकरणसमो निर्णयाय न प्रकल्पते । प्रज्ञापनं तु-अनित्यः शब्दो नित्यधर्मातुपलब्धेरिति, अनुपलभ्यमानित्यधर्मक्रमनित्यं दृष्टं स्थाल्यादि । यत्र समानो धर्मः संशयकारणं हेतुत्वेनोपादीयते स संशयसमः सन्यभिचार एव । या तु विमर्शस्य विशेषापेक्षिता उभयपक्ष-विशेषानुपलब्धिश्च सा प्रकरणं प्रवर्तयति, कथम् १ विपर्थये हि प्रकरणनिवृत्तेः, यदि नित्यधर्मः शब्दे गृहोत न स्यात् प्रकरणम् । सोऽयं हेतुरुमौ पक्षौ प्रवर्तयन्यतस्य निर्णवाय न प्रकल्पते ।" इति न्यायमान्ये ॥ ५ अनेका भा० । अत्र 'अनेका- [न्तात्, ऐका]न्तिको हि हेतुः स्थात् इत्यपि पाठः स्थात्, हस्यतां प्र० १६८ पं० ४ ॥ ६ "तासत्कार्यः भा०॥

भयवादसिद्धिः, उभयोरन्यतरस्य वा निषेधे प्रमाणाभावात् । नन्वेवं तथार्थस्थिति-सत्यत्वात् सर्ववादनाथानेकान्तवादाश्रयणं कृतम्, तदतत्समर्थविकल्पत्वात्, एक-पुरुषितृपुत्रादिवत् । नं च तेन सह कस्यचिद् विरोधः, तस्मादयमाराध्यः शरणं च ।

यत् तद् भूयते द्रव्येण तस्य सर्वगतत्वं निखत्वं चोत्सर्गः, भूताभूतभेदातमः ष्कस्तस्यैवापवादः, तस्य च विधानम्, इत्येष उभयविधिनं भवति ।

भयवादसिद्धिः सत्कार्यासत्कार्यवादयोः सिद्धिः, निवारयितुमशक्यत्वात् । स्यान्मतम् — अन्योन्यनिवारि-तयोरनयोर्वादयोरसिद्धिरेवेत्यसद्वादाश्रयणं श्रेय इति । एतचायुक्तम्, उभयोरन्यतरस्य वा निषेधे प्रमाणाभावात्, ज्ञानाभिधानयोः प्रमाणयोर्द्धिरूपार्थविषयत्वादसद्विषययोरप्रामाण्यात् । तस्मादवश्यमुभय-रूपार्थिशितसत्त्वम् ।

वतः किम् १ इति चेत्, उच्यते – नन्वेवं तथार्थस्थितिसत्यत्वात् सर्ववादनाथानेकान्तवादाश्रयणं कृतम् 'त्वया' इति वाक्यशेषः । अनेकान्तवादो हि वादनायकः सर्ववादिरोधाविरोधयोर्निष्रहानुमहसमर्थत्वात्, अरिविजिगीष्वादीनामिवोदासीननृपः। स चेत्थम् – स्यादन्यत् स्यादनन्यतः कारणात् कार्यमित्यादि । कृतः ? तदतत्समर्थविकत्यत्वात्, तस्मिश्चातस्मिश्च विकल्पे समर्थत्वात्, 'कारणे कार्यं सदनन्यत्, असदन्यत्' इति वा पक्षे समर्थो विकल्पोऽस्थेति अनन्तरोक्तविकल्पदेशहेतुद्धय
15 समाहारैकल्पोऽयं हेतुः पश्चद्वयसाधनसमर्थः। को दृष्टान्तः ? एकपुरुषितृपुत्रादिवत्, यथेक एव पुरुषोऽपेक्षाविशेषोपनीतैः पितृपुत्रश्चात्ममर्थः। को दृष्टान्तः ? एकपुरुषितृपुत्रादिवत्, यथेक एव पुरुषोऽपेक्षाविशेषोपनीतैः पितृपुत्रश्चात्ममर्थः। को दृष्टान्तः ? एकपुरुषितृपुत्रादिवत्, यथेक एव पुरुषोऽपेक्षाविशेषोपनीतैः पितृपुत्रश्चात्ममर्थः। को दृष्टान्तः ? एकपुरुषितृपुत्रादिवत्, यथेक एव पुरुषोऽपेक्षाविशेषोपनीतैः पितृपुत्रश्चात्वाद्यापिणीयश्चेति । अस्य हेतोर्भावना उक्तसाधनद्वयादेवाधिगन्या विकल्पभङ्गकै
विज्वार्थातेव । सदसद्वाद्यमयोपनीवहेतुसामध्यादेवानेकान्तिसिद्धः। न च तेन सह कस्यचिद् विरोधः, तस्मात् परित्यक्तपक्षरागैरनभिनिविष्टेरात्महितगवेषिभिः कुशलैरन्यथा हितन्नात्वसम्भवात् 'आश्चयणीयः' इति

20 परिनिक्षद्यायमाराध्यः शरणं च नयसमूहात्मकत्यादनन्यसाधारणोत्साह-प्रमु-मन्नत्रक्तियुक्तभरत्वक्रवर्तिवद्द् विजिगीषुभिरिति। यद्यसौ सर्वेराराध्यः शरणं च वादानां किमर्थं वादिभिः सह द्र्युदते ? दृष्टश्च विवादः, तस्माद् विवादित्वाच्छेषयादिवदनाराध्योऽशरणं र्तवापि च दर्शनात् तेन सहेति। अत्रोच्यते – मम तेन सहाविरोध एव तथापि च, किन्तु वयं त्वद्रप्रतिपत्त्येकान्तवैस्त्रनुपपत्तेष्वमः, वयं त्वदनुप्रहार्थं त्वदनुशासिन इति न दोषः।

इदानीं नैगमनय उभयविधिरात्ममतस्वरूपं वश्तुकामः परमतं प्राग्तृषितं प्रत्युश्वारयत्रित्थमुपसंहरति —

25 यत् तद् भूयत इत्यादि । यत् तद् भयति तेन भवता यद् भूयते द्रव्येण तस्य भवनर्सामान्यं क्षेत्रतः

सर्व[गत]त्वं कास्रतो नित्यत्वं च सर्वात्मकं तस्य उत्सर्जनं विधानं स एव विधिः प्रागुक्तः, पश्चाद् द्वितीयः

प्रवृत्त्यात्मकभूताभूतभेदात्मकस्तस्यैवापवादः, तस्य च विधानम् इत्येष उभयविधिस्त्रयेष्ट ऐव न भवति ।

१ हरयतां पु० ८३ पं० २॥ २ त्वादरिविजि प्र०॥ ३ रम्योन्यश्च प्र०॥ ४ रखातैवः प्र०॥ ५ सिद्धेः य०॥ ६ च ननय प्र०। (च नः नय १)॥ ७ इपुरपद्यते प्र०। अत्र इपुद्यते विवादः कियत इत्यर्थः॥ ८ तथापि प्र०। 'तवापि च तेन सह विरोधदर्शनात्' इत्यावयः॥ ९ वत्वनु प्र०॥ १० सामान्य प०। अत्र सामान्यस्य इत्यपि पाठः स्वात्॥ ११ एव न विते भा०। एव भवति य०॥

सत्ताद्रव्यत्वादिगगनादिसर्वगतत्वमण्वादिसहितनित्यत्वं चोत्सर्गः । आरब्ध-द्रव्यगुणानां कर्मणश्चानित्यत्वात् प्रागुक्तेभ्यो द्रव्यगुणकर्मणां परस्परतः खजाति-प्रभेदेभ्यश्च कारणकार्यतया चान्यत्वमित्यपवादः । तयोर्विधिरेष विधिनियमविधिः ।

कस्तर्हीति चेत्, सत्ताद्वैद्यस्वादीति यावद् नित्यत्वं चोत्सर्ग इति । सत्ता महासामान्यम्, द्रव्यत्वं पृथिव्यादिषु सामान्यम्, आदिप्रहणाद् गुणस्वकर्मस्वे च रूपादिगमनादिषु च सामान्यविशेषास्तद्वेदाः । 5 गगनादीनि आकाशास्मदिकालद्रव्याणि विभक्तसर्वगतानि, द्रव्याणामेषां सर्वव्यापिता सर्वगतत्वमण्या-दिसहितनित्यस्वं चेति तेषां द्रव्याणामणूनां च नित्यत्वं कालव्यापिता पार्थिवादिचतुर्विधाणुद्रव्याणां चेति । वर्षः शिवमुत्वपरिमण्डलत्वादिगुणसहितानाम्, ते च गुणासानि च द्रव्याणि नित्यानीत्वर्थः । एष उत्सर्गः सामान्यविधः ।

आर्डधद्रव्येखादि यावद्यवाद इति । पार्थिवाप्यतेजसवायव्येश्चतुर्विधेरणुभिः संयोगापेक्षैः 10 समानजातीयैः समानजातीयानि द्रयणुकादीनि तदायुक्तरवृद्ध्या महापृथिञ्चादिप्यन्तानि आर्डधानि, द्रव्याणि द्वे बहूनि वा द्रव्यान्तराण्यारभन्ते चतुर्विधान्येव, येषामेवाधिकृतमारम्भसामर्थ्ये तैरारच्ये कार्यद्रव्ये तत्समवेता नियमत एव गुणाश्च गुणान्तरमारभन्ते [ ] इति वचनाचित्रादय आरब्धगुणाः, तेषामुभयेषामार्डधद्रव्याणामार्डधगुणानां चानिस्तवात् प्रागुक्तेभ्यो विशेषः तथा कर्मणश्च सप्रभेदस्य । एवं तावद् निस्नानिस्तवर्यतासर्वगतभेदेनान्यत्वम्, पुनश्च द्रव्यगुणकर्मणां परस्परतः द्रव्येभ्यो गुणानां 15 कर्मणां च गुणेभ्यो द्रव्याणां कर्मणां च कर्मभ्यो द्रव्याणां गुणानां च परस्परत इति स्वजातिप्रभेदेभ्य-श्चान्यत्वम्, द्रव्याणां कर्मणां च वक्तिदिभ्यः उदकस्य पृथिवीसहितेभ्योऽन्येभ्यः, एवं व्वस्त-पवनगगनदिकास्तरममनसामितरेभ्योऽन्यत्वमिति सत्तासमवायसामान्यविशेषान्यविशेषभ्यश्चान्यत्वं निस्नेभ्यो[ऽ]निस्रानां चेस्यवादः, तथा कारणकार्यत्वया च, ईव्यगुणकर्मणां द्रव्यं कारणं सामान्यम् [वै० स्० ११९१०) इस्रादि संयोगविभागाः कर्मणां कार्यम् [वै० स्० ११९१०] इस्रादि कारणकार्य- २० नानात्वेन चान्यत्वमित्रपवादः । तयोरुत्सर्गापवादयोविधिः सामान्यविशेषयोविधिनयमयोरिसर्थः । एष् विधिनियमविधः, न प्राक्तनस्वत्परिकरिपतः ।

१ द्रव्यादीति प्र०॥ २ अत्र विभुत्वात् सर्वगतानि इति पाठः स्यात्॥ ३ विभुक्तप प्र०॥ ४ अत्र 'आर्डधानि द्रव्याणि । द्रव्याणि द्वे बहुनि वा' इत्यपि पाठः स्यात्॥ ५ "द्रव्याणि द्रव्याणि द्रव्याणि द्वे बहुनि वा' इत्यपि पाठः स्यात्॥ ५ "द्रव्याणि द्रव्यान्तरमारभन्ते [ वै० स्० ११९१८ ], द्रव्ये च द्रव्याणि चेति विधहादेकमनारम्भक्त् । समवायिकारणानि द्रव्याणि स्वास्मव्यतिरिक्तं कार्य-द्रव्यागरभन्ते, आकाशाद्याव्यविद्रव्याणि तु द्रव्यं नारभन्ते, तुल्यजातीयानां मृतिकियाल्पादिमतां द्वयोवेहुनां वा कारणानी कार्यारम्भकत्वात् । न चैवंविधान्याकाशादीनि । मनसोऽस्पर्शवत्वाद् द्रव्याकारणत्वमन्त्याव्यविद्रव्याणां चाद्यव्यात् । गुणाश्च गुणास्त्रत्म् [ वै० स्० ११९१९ ], गुणो च गुणाश्चेति पूर्ववत्, यथा तन्तुरूपाद्यः स्वाश्ययसमवेते पटद्रव्ये रूपादिगुणानासम्व्यतिरिक्तानारमन्ते ।" इति चन्द्रानन्द्विरचितायां चैशेषिकस्त्रवृत्तौ P. पृ० ७ ष्ठ॥ ६ दश्यतां पृ० ३१४-२ ॥ ७ श्वान्यत् नित्यभ्यो नित्यानां चेत्यपवादः तयोः कारणकार्यतया च प्र० ॥ ८ "वैधम्यान्तरमि न्द्रव्यगुणकर्मणां द्रव्यं कारणं सामान्यम् [ वै० स्० ११९१९ ], सामान्यशब्दः समानपर्यायः, क्षित्यादीनि त्रयाणां कारणं समानम्, आकाशादीनां केवलगुणकारणत्वेऽपि एकैकस्यानेकगुणत्वादाकाशादीनि समानं गुणेषु कारणम्, मनोऽन्त्यावयविद्रव्ये गुणकर्मणाम् । तथा गुणः [ वै० स्० १९९१९ ], 'संयोगानां द्रव्यम्' [ ११९१९ ] इति 'अप्रसंयोगाद् गुणान्तरः प्रादुर्भावात्' [ ७१९५६ ] इति 'आत्मसंयोगप्रयत्नाभ्यां इत्ते कर्म' [ १९९१ ] इति वक्येभ्यः संयोग एव द्रव्यगुणकर्मणां

# किया हि प्रागभूतनिर्वृत्त्यथी अनेकद्रव्यतायां भवति, अदृष्टवद्यादणुषु कर्म-

यदप्युक्तं त्वया यैथाभूतसिन्निहितवस्तुशक्तिव्यक्तिः किया द्वेट्याभेदे सैवीभेदप्रभेदनिर्भेदं बीजं द्रव्यम् इति च तन्न भवति, यस्मात् क्रिया हि प्रागभूतनिर्वृत्त्यर्था, जगत्प्रलयकाले च का खदिष्ट-च्यापारलक्षणा क्रिया मिदेष्टादृष्टचोदिताणुगतकर्मण्यसाते ? सा हैं। इष्टचोदिताणुकर्मजनिता धॅर्मनिर्वृत्त्यर्था इ जगत्सृष्ट्यर्था च स्यात्, कर्मेंव च नः क्रिया, न हि सा निर्वृत्तमेव निर्वर्तयितुं 'क्रीडितमेवास्तु' ईति निरर्थकं वा प्रवर्तते । सा चानेकद्रव्यतायां सत्यां भवति, अनेकद्रव्यतः चादृष्टचोदिताणुकर्म अन्तरेण ं न भवितुमर्हति, कस्मात् ? अदृष्टवशाद्णुषु कर्मसम्भवाद् दृष्णुकाँद्यनेकद्रव्योत्पत्तेः तत्समवायाच, ततश्चा-नेकाणुक्रताम्यूर्ध्वज्वलनादिलोकस्थितिकरसर्वकार्योपपत्तेः नैकस्य कस्यचित् र्खवद् नित्यस्य क्रियास्ति । भेद-बीजमात्रद्रव्यशक्तिव्यक्तौ वा न कश्चिद्धपकारोऽस्यस्य जगतः, किं कारणम् ? यस्माद्धक्तम् – अणुमनसोश्चायं 10 कर्मेत्यदष्टकारितम् [वै० ५० पारावध] इति । न चेदेतदेवमिष्यते यदा अदृष्टपरिगृहीतेष्वणुषु कर्म न

समानं कारणं नान्यो गुणः, तथाहि -- तूळपिण्डस्य वेगवता तूळेन संयोगात् वर्म, द्वितूळकद्रव्यम्, तत्र च परिमाणं महन दुरपद्यतेऽन्ये गुणा यथायोगम् । **संयोगविभागानां कर्म** [ वै० सू० १।१।९९ ], खाश्रयमन्यतो विभज्य आश्रयान्तरेण संयोजयति अतः संयोगिवभागानां समानं कारणं कर्म । न द्रव्याणां व्यतिरेकात् [ वै० स्० १।१।२० ], यदि खलु इव्यस्य कारणं कर्म भवेत् तथा सति कृत्वापि संयोगं न निवर्तेत, निकृते तु कर्मणि केवलस्य संयोगस्योपलम्भात् मन्यामहे 'नः इन्यकारणं कर्म'। गुणवैधम्योन्न कर्मणाम् [ वै० सू० १।१।२१], गुरुत्वद्रवत्वनोदनाभिघातसंयुक्तसंयोगाः साश्रये पराश्रये च कर्मकारणम् , प्रयतादृष्टौ तु पराश्रये एव । तत्र तावत् कर्म [ न ] स्वाश्रये कर्मकारणम् , निष्कियद्रव्यानुपलव्यिप्रसङ्गत् । मापि पराश्रये तत्संयोगेनैव निवर्तितत्वात् । तस्मादेतैः कर्मकारणैर्पुणैः वैधम्योन्न कर्म कर्मकारणम् । अपरं वैधम्यम् — द्रव्याणां द्रव्यं कार्यं सामान्यम् [ वै॰ सू॰ ११११२२ ], सजातीयानां द्रयोर्बहूनां द्रव्याणां द्रव्यं तन्त्नामिव पटः समानं कार्यम् । द्वित्वप्रभृतयस्य सङ्ख्याः पृथक्तवं संयोगविभागाश्च [ वै० स्० १।१।२३], द्वयोर्द्रव्ययोर्द्वतं सामान्यं कार्यम् , त्रयाणां त्रित्वमित्यादि । तथैव द्विप्रथक्तवादि । द्वयोद्रेव्ययोः संयुज्यमानयोः संयोगः विभज्यमानयोर्विभागः । एषा-मनेकाश्रितरवात् समानत्वम् । असमवायात् सामान्यं कर्म कार्यं न विद्यते [ वै० स्० १।१।२४ ], अनेकस्मिन् द्रव्यें एकस्य कर्मणः समनायनिषेधाद् न द्रव्याणां द्विबहुनां कर्म समानं कार्यमस्ति । संयोगानां द्रव्यम् [ वै० सू० १।१।२५ ], द्वयोर्बहुनां वा असमवायिकारणानां संयोगानां द्रव्यं समानं कार्यम्, तन्तुसंयोगानामिव पटः । रूपाणां रूपम् [ वै० स्० १।१।२६ ] द्वरोर्बहुनां वा कारणरूपाणां कार्यद्रव्याश्रितं रूपं समानं कार्यं यथा घटरूपं कपालरूपाणाम् , एवं रसादीनाम् । **गरुत्वप्रयत्नसंयोगानामुत्क्षेपणम्** [ नै॰ सू॰ १।१।२७ ], आदित्यरभीनामगुरुत्वात् पर्वते तथाभृतप्रयत्नाभावात् लोष्टस्य च हस्तेनासंयुक्तत्वादनुरक्षेपणमिति युक्तवादीनामुरक्षेपणं समानं कार्यम् । संयोगविभागाः कर्मणाम् वि० स्० १।१।२८ ], उभयकर्मजा ये संयोगा विभागाश्च ते कर्मणां समानं कार्यम् । कारणसामान्ये द्रव्यकर्मणां कर्माकारणमुक्तम् िनै० सू० १।१।२९ ] इति यस्मिन् प्रकरणे द्रव्यादीनां कारणं समानं वर्णितं तस्मिन् कारणसामान्ये द्रव्यकर्मणां यतः क्रमीकारणमृक्तमतस्तान्यप्यस्य कार्यं सामान्यं न भवन्तीति । एवं नाना द्रव्यगुणकर्माणीति सिद्धम् । प्रथमस्याध्यायसाहिः कम् ।" इति चन्द्रानन्दिवरिचितायां वैशेषिकसूत्रवृत्तौ P. पृ०८ B — ९ B । दृश्यतां पृ० ३८९ पं० १७ टि० ६ ॥

१ दर्यतां पृ० ३७८ पं० १ । अत्र 'यथा'शञ्दप्रयोगोऽपि साधुरिति प्रतीयते, दर्यतां पृ० ४१८ पं० ५ ॥ **९ द्रव्यभेदे भा०॥ २ ह्यदृश**े वि० विना॥ **४** दश्यता पृ० ३७८ पं० १॥ **५ धर्मनिवृत्त्यर्था** यण। (क्रीनिर्वत्यर्था ?)॥ ६ इति रर्थकं य०। इनिरर्थकं भा०॥ ७°कादने प्र०॥ ८ खद्यद् गगनविद्सर्थः॥ 🤇 "यथा नोदनाभिवातसंयुक्तसंयोगादष्ठेभ्यः पृथिव्यां कर्म तथा तेजसो वायोश्च, एतदनियते कर्म । नियतं त - अग्नेरू ध्वेज्वलमं वायोश्च तिर्थयपवनमणुमनसोश्चाद्यं कर्मेत्यहष्टकारितानि [वै० ए० ५।२।१४], अग्नेरनस्थाने तिर्थेग् वा गमने पच्यमानस्याभस्यीभावः स्यादपांवा(दपाकात्?), तथा वायोरतिर्थेग्गमने पूयमान-इव्याणो पवनाभाषः अमेश्वाप्रबोधः, विनष्टशरीराणामात्मनां सर्गादौ पृथिव्यादिपरमाणुष्टवादं परस्परोवसर्पणकर्म न सम्भवाद् द्र्यणुकाचनेकद्रव्योत्पत्तेः । न चेदेतदेविमध्यते तदा चैक्येन तदेकं द्रव्यं निष्क्रियत्वान्न किश्चिदारभेत, ततश्च तदिष न भवेदेव कर्म, द्र्यणुकार्यनेकद्रव्य-द्रव्याभूतेः क्रियानिर्विषयतेव स्थात् । आरब्धद्रव्यभूताविष च तदभावास्रक्षणा-

भवति तदा चैक्येन स्तिमितगगनवत् तदेकं द्रव्यं निष्कियत्वाद् न किश्चिदारभेत, तत्रश्चारम्भाभावात् तदिष न भैवेदेष कर्म, कर्म ह्यारम्भस्वरूपं करूप्यते, तस्य स्वरूपामावात् खपुष्पवद्भावः, तदभावाद् व द्वणुकाँद्यनेकँद्रव्यं द्रव्यं न भवेत्, तदभूतेः कियानिर्विषयतेव स्यात्, यद्यनेकद्रव्यविषया न भवति आरम्भाभावादनेकद्रव्यत्वानुपपत्तेरेव अण्वाकाशाद्येकद्रव्यविषयापि न भवत्येव सा त्विदृष्टा अस्मिदृष्टकर्म-विस्थणा तेषां निर्वेकस्तिमितगगनवदारम्भाभावात्, अगुणवतो द्रव्यस्य गुणारम्भात् कर्मगुणा अगुणा १११-१ अकियाश्चास्मम्तेन त्वन्मतेनापि गुणादीनां कियात्वात् क्रियायाश्च द्रव्यप्रधानाया निष्क्रियत्वादेवेति क्रिया-विदिषयता सुश्रूच्यते।

एवं तावत् किया द्रव्यं नारभत इत्युक्तम् । इदानीं स्वदिष्टं द्रव्यं च भव्ये [पा० ५।३।१०४]

स्यात्. तथा लब्धभूमीनां योगिनां कल्पान्ते अभिसन्याय प्रयक्षेन मनः शरीराद् व्यतिरिच्यावतिष्ठमानानां सर्गादौ नवशरीर-सम्बन्धाय मनस आयं कर्म न भवेत् अदृष्टादते । तस्मादग्रेरूर्ध्वज्वलनं वायोश्च तिर्यव्यवनमणूनां चोपसर्पणकर्मे मनसश्चायं कर्म एतानि प्राणिनासरप्टेन कृतानि । हस्तकर्मणा मनसः कर्म ब्याख्यातम् [वै० स्० ५।२।१५], यथात्मसंयोगप्रयक्षाभ्यां हुस्ते कर्म तथात्ममनःसंयोगात् प्रयत्नाच मनसः कर्म, एतत् सदेहस्य कर्म, तत्र जायत इच्छाद्वेषपूर्वकात् प्रयत्नात् प्रवीयकाले तु जीवनपूर्वकात् । यतः संयोगो योगः स च कर्मकार्यः अतो योगाङ्गं कर्म, योगमोक्षौ च कर्माधिकारेऽप्युच्येते-आत्मेन्द्रिय-मनोऽर्थसन्निकर्षात सुखःदुखे तदनारम्भः वि० सू० ५।२।१६ ], वतो हेतोरात्मेन्द्रियमभोऽर्थसन्निकर्षो ज्ञानकारणत्नेन पुंखदुःखे जनयति अतस्तदनारम्भः तस्य सिक्वकेंस्यानारम्भोऽनुत्पत्तिरुच्यत इति । तथाहि न**आत्मस्थे मनसि रारीरस्य** सुखदुःखाभावः स योगः [ वै० सू० पारा१७ ], यदा हि आत्मिन मनोऽवस्थितं नेन्द्रियेषु तदा चतुष्ट्यसिक्षिर्यानाः रम्भात् तत्कार्ययोः सुखदुःखयोरभावरूपो विद्यमानशरीरस्यात्मनो वायुनित्रहापेक्ष आत्मनो मनसा संयोगो योगः, योगाई प्राणायामकर्म कि नोक्तम् ? कायकर्मणा आत्मकर्म व्याख्यातम् [वै० स्० ५।२।१८] इह आत्मशब्देन वायुः, यथा आत्मसंयोगप्रयत्नाभ्यां हस्ते कर्म तथात्मवायुसंयोगात् प्रयत्नाच प्राणायामकर्म । अपस्तर्पणसूपसर्पणस्थित-पीतसंयोगः कार्या(या T )न्तरसंयोगाश्चेत्यदृष्टकारितानि [ वै० सू० पारा१९], मरणकाले पूर्वशरीराद् मनसो निःसरणमपत्रपेणम्, शरीरान्तरेणाभिसम्बन्धो मनस उपसर्पणम्, शुक्रशोणितात् प्रमृति गर्भस्थस्य मात्रा उपयुक्तेनान्नपानेन नाड्यानुप्रविष्टेन सम्बन्धोऽशितपीतसंयोगः, कळळाईदमांसपेशीघनशरीरादिभिरेकस्मिन्नेव संसारे ये सम्बन्धास्ते कार्या(या?)न्तरः संयोगाः, ते तान्यपसर्पणादीनि अदृष्टैनैव कियन्ते, न प्रयक्षेन । तदभावे संयोगाभावोऽप्रादुर्भावः स मोक्षः [ वै॰ सू॰ ५१२१२० ], एवंरूपस्य अनाशपसर्पणादिनिमित्तस्य अदृष्टस्याभावे जीवनारूयस्य आत्ममनःसंयोगस्याभागोऽन्यस्य च शरीरस्राप्रादुर्भावो यः स मोक्षः । तमोवृत्त(त ?) त्वात् सर्वस्य ज्ञानानुत्यतौ तमो हेतुः, तत् पुनः द्रव्यगुणकर्भवैधर्याद् भाऽभावमार्श ( भाऽभावः १ ) तमः [ वै० सू० ५।२।२१ ], विनाशित्वेन निलैर्द्रव्येवैधर्म्यादमूर्तरवास्पर्शत्वप्रकाशिवरोधैर-निखद्रव्यैर्वेथर्म्याच द्रव्यं तमः, न च गुणः कर्म चा आश्रयानुपलब्धेः । तस्मात् प्रकाशस्याभावमात्रं तमः। कृत एतत्? तेजसो द्रव्यान्तरेणावरणाद्य [ वै० सू० ५।२।२२ ], तेजसः सवितृत्रकाशादेवीहःसद्भावात् पर्वतगुहादी च द्रव्यान्तरेणा-वृते अभावाद् मन्यामहे - तेजसोऽभावमात्रं तम इति । बाह्यं प्रदीपादिनिवर्र्यम्, अविद्यात्मकं त ज्ञानज्योतिषा, इत्यक्ती योगमोक्षौ ।" इति चन्द्रानन्द्विरचितायां वैशेषिकसूत्रवृत्तौ P. पृ. २९ в - २२ в ॥

<sup>ं</sup> १ ( ° धनेक्द्रव्यामूतेः १) ॥ २ भवेदेव कर्म ह्यारम्भ भाष् ॥ ३ °कादने प्रण्या ४ °कद्रव्यं न भवेत् भाष्या

# रम्भानारमभादिभेदाचान्यत्वादेवान्यत्वम्, गुणकर्मणां तदभूतेः द्रव्येभ्यो विशेषः

'भर्नेतेव भवति द्रव्यम्' इत्ययुक्तमिति वक्ष्यामः । कथम् ? अभ्युपेत्याप्यारब्धद्रव्यं कारणे कार्यस्यासत्त्वाद् वर्णितवर्णितोपपत्तिवत् कारणद्रव्येभ्योऽन्यत्वात् कार्यद्रव्याणां न हि तदेव द्रव्यं भवतीति । अथवायमैष्यप-वाद्विधिः — आरब्धद्रव्यभूताविप च पूर्वद्रव्येभ्यः कारणभूतेभ्यः कार्यभूतानामन्यत्वाद् गुणकर्मत्वादिना ठतस्यैव वाऽभावाद् द्रव्यस्ति । किञ्च, लक्षणारम्भानारमभभेदाचान्यत्वादेवान्यत्वमिति, विशेष-प्रकरणे क्रियावत् [वै॰ स्॰ १।१।१४] इत्यादि द्रव्यलक्षणम्, द्रव्याश्रयी [वै॰ स्॰ १।१।१५] इत्यादि गुणलक्षणम्, पकद्रव्यादि कर्मलक्षणम्, इत्यं लक्षणभेदाद् नानैव द्रव्यगुणकर्माणीति । द्रव्येष्वत्यनारम्भकेभ्यो गगनादिभ्यः पृथिव्याद्यारम्भकनानात्वम्, गुणानामिष संयोगविभागरूपादीनामारम्भकाणां विभुत्वाद्यनारमभकेभ्यो गानात्वम्, कर्मणोऽवयविद्रव्यसंयोगविभागारिम्भणोऽनारमभकेभ्यो भेदः, तद्भावात् । तेषां 10 विरोधाविरोधकारणकार्यप्रकरणञ्चतं च नानात्वमादिप्रहणात् । गुणकर्मणां तदभूतेरिति द्रव्यमेव द्रव्यं ३११० भवति, न गुणा न कर्माणि, गुणानामगुणाकर्मत्वात् कर्मणश्चागुणाकर्मत्वाद् द्रद्येभ्यो विद्रोषः । अनार-

१ तुलना पृ० ३१३-२ ॥ २ भिष्यवाद पृ० ॥ ३ वाभावाद् प्र० ॥ ४ धकरणे प्र० ॥ ५ "वैधर्म्यान न्तरमपि - क्रियावद् गुणवत् समवाधिकारणिमति द्रव्यळक्षणम् [ वै॰ सू॰ ११९१४], उत्क्षेपणादिकं कर्म किया यथासम्भवं यस्मिन् समवायेन वर्तते तत् कियावत् अन्यत्राकाशकालदिगात्मभ्यः । गुणा रूपादयो यत्र यथासम्भवं वर्तन्ते तद् गुणवत्, अयुत्तसिद्धानामाधार्याधारभूतानामिहेति यतः [स ] समवायः, स यस्पास्ति तत् समवायि, कारणं च तदै(दे)व, समवायिनो वा कार्यस्य कारणम् । तत्र क्षित्यादीनि त्रयाणां द्रव्यगुणकर्मणां समवायिकारणम्, आकाशादीनि गुणानाम्, मनोऽन्त्यावयविद्रव्ये गुणकर्मणाम् । द्रव्याश्रयी अगुणवान् संयोगविभागेष्वकारणमनपेक्ष इति गुणलक्षणम् [ वै० स्० १।१।१५ ], द्रव्यमाश्रयतीति द्रव्याश्रयी, अगुणवान् निर्गुणः, संयोगविभागेष्वकारणमनपेक्ष इति सापेक्षकारणम् , तथाहि – अङ्गल्योराकाशसंयोगो ह्यङ्गलाकाशसंयोगे कर्तव्ये ह्यङ्गलोरपत्तिमपेक्षते, अङ्गल्योः परस्पर-विभागो इयङ्कलाकाशविभागं प्रति कार्यविनाशभपेक्षते, एवं संयोगविभागलक्षण एव गुणः संयोगविभागेषु सापेक्षः कारणम् । एकद्रव्यमगुणं संयोगविभागेषु अनपेक्षं कारणिसति कर्मळक्षणम् [वै॰ सू॰ १।१।१६], एक्सस वर्मणो द्रव्यमाश्रयः, न द्वे, एकमेव वा द्रव्ये वर्तत इत्येकद्रव्यम्, नास्य गुणाः सन्तीत्रगुणम्, संयोगविभागेषु कार्येषु स्वस्याश्रयस्य अन्यतो विभज्याश्रयान्तरेण संयोजनादुरपाद्या(द्य)विनाइयानपेक्षया संयोगविमागेष्त्रनपेक्षं कारणमिति ।" इति चन्द्रा-नन्दिवरिचितायां वैशेषिकस्त्रवृत्तौ P. ए० ८ ॥ ६ "वैधर्म्यान्तरमाह - कार्याविरोधि द्रव्यं काराणाविरोधि च [ वै॰ सू॰ ११९।११ ], विनाशो विरोवः प्रतिबन्धः, क्रचित् द्रव्यादिना कार्येण कारणद्रव्यं समवाध्यसमवायिकारणाभ्यां च न विरुध्यते, तथाहि – अङ्कलिद्रव्यं कार्यं क्लाङ्कलं जनयिष्यत् तद्रथेन कर्मणा तत्कृतेन संयोगेन ततो जातेन क्लाङ्कलेन न विरुध्यते नापि समनाव्यसमवायिकारणाभ्यां पर्व-तत्संयोगाभ्यां वा, मनोऽन्त्यावयविद्रव्याणि गुणकर्मभिः कार्यैः आकाशादीनि गुणैः, निखत्वादेवां न कारणः(ण ? णैः ? )विरोधः । उभयथा गुणः [ वै० सू० १।१।१२ ], कार्यकारणोभया-मुभग्रैरविरोधी विरोधी च परमाणुद्धणुकायन्त्यावयविद्रव्येषु रूपादयः कारणरविरोधिनः यथासम्भवं रूपरसगन्धस्पर्शा अकार्य-कारणभूता अविरोधिनः परस्परेण विरोधिन आद्यमध्यान्त्यशब्दाः कार्योभयकारणैः, अदृष्टः कार्येण, स्पर्शवद्रव्यसंयोगेन वेग-प्रयत्नो, संयोगविभागी सुखदुःखे इच्छाद्वेषी परस्परतोऽकार्यकारणभूतौ विरुध्येते, ज्ञानं संस्कारसन्तानप्रतिपक्षैः संस्कारो ज्ञान-मददुःखादिभिरिति यथासम्भवमेतद् द्रष्टव्यम् । कार्यविरोधि कर्स [ वै० स्० १।१।१३], संयोगविमागसंस्काराणां कार्योणां मध्यात् संयोगेनैव वर्म विश्व्यते, न विभागसंस्काराम्यां संयोगानुत्पत्तिप्रसङ्गात्।" इति स्वन्द्रानन्दविरचितायां वैशेषिकस्त्रवृत्तौ P. पृ० ७ B - ८ A ॥ ७ दश्यतां पृ० ४३ ७ दि० ८ ॥ ८ अन्यारभ्य ९ प्र० ॥

अनारभ्यत्वाच राज्दस्येतरेभ्यो विशेषः सामान्यादीनां च । ततस्ववुक्तद्रव्यखरूप-लक्षणभवनानुपपत्तिरित्युभयस्याप्यभावः। द्रव्यादिषड्भेदस्य सप्रभेदस्यैव भावः।

यंदुच्यते यदयं भवति खयमेव यदनेन भूयते स एवास्य भाव इति नैष भावः। अन्येनान्येन भूयते सोऽन्य एवास्य भावः येन च भूयते सोऽपि चास्य भावः।

भावेऽप्युभयता उभयोत्सर्गात्, द्विविधो हि भावः-खभावः संबन्धश्च ।ः

भ्यत्वाचाकारागुणस्य शब्दस्येतरेभ्यो विशेषः सामान्यादीनां चेति सामान्यस्य सामान्यविशेषाणामन्त्य-विशेषाणां चेतरेभ्योऽनारभ्यत्वात्, समवायस्य चाश्रयित्वे सत्यपि परस्परतश्च स्वाश्रयस्य स्वीनुरूपप्रत्यया-धानहेतुत्वादित्येवमादिविशेषहेतुसद्भावात् सर्वमन्यदेव ।

ततः किम् १ ततस्त्वदुक्तद्रव्यस्वरूपलक्षणभवनानुपपत्तिः, सैवैश्रभेदिनिर्भेदं बीजं द्रव्यम्, 'तस्यैव द्रव्यस्य तथाभूतसन्निहितशक्तिव्यक्तिर्भावः' इत्येवंस्वरूपलक्षणस्य भवनस्यानुपपत्तिः, द्रव्यभवन-10 भिन्नभवनात्मकत्वाद् गुणादीनां द्रव्यान्तराणां सत्तासमावायाद्याश्रितंपदार्थानां [च] । इतिशब्दो हेत्वर्थे, तस्मात् कारणादुभयस्यापि सामान्यस्य द्रव्यभवनस्यैकरूपस्योत्सर्गस्य क्रियाभवनस्य चापवादस्य भूताभूतादि-भेदस्याभावः । कथं तर्हि तयोर्भाव इति चेत्, उच्यते – द्रव्यादिषङ्केदस्य सप्रभेदस्यैव पृथक्पृथकस्य-रूपस्यैव विशेषधर्मकस्य भावः ।

यदिष च तत् स्वसन्मात्रं स्वरूपसत्त्वं तदिष नात्मनैव, यदुच्यते – यदयं भवति स्वयमेवार्था-15 न्तरिनिरपेक्षं स्वतन्त्रम्, विभक्त्यन्तरेण तदेव व्यक्तीकरोति – यदनेन भूयते इति, स्वभावसम्बन्ध इत्यर्थः, अयं स्वयेष्टः स एवास्य भाव इति, नैष पुनर्भावो भवति । कस्ति १ अन्येनान्येन भूयतेऽन्यापेक्षेण च तथा तिक्किन सोऽन्य एवास्य भावो भावः । कोऽसौ १ सत्ता महासामान्यम् । येन च भूयते सोऽपि चास्य भावः, सद्वयपदेशार्दस्य द्रव्यादेः सतोऽपि भावः, न केवलं सत्तैव, यत्सम्बन्धाद् भवति' इति भवति सापि सत्ता भावः संच द्रव्यादि भवतीत्यर्थः ।

भावेऽप्युभयता उभयोत्सर्गात्, सत्तायामि उभयता सामान्यविशेषता, सोत्सुज्यते नियम्यते <sup>३१२-१</sup> च, सोऽपि ह्युंत्सुज्यते च भावः 'सर्वगतः' इति, नियम्यते 'खगत एव' इति । सत्तान्तरसम्बन्धनिरपेक्ष-सद्भावे[ऽ]सति मा भूत् सम्बन्धानवस्था, द्विविधो हि भाव इति सर्वस्य वस्तुन उत्सर्गापवादौ पृथक्

१ द्रस्यतां पृ० १८१ पं० १ ॥ २ "स च द्रव्यादिभ्यः पदार्थान्तरं भाववल्रक्षणभेदात्, यथा भावस्य द्रव्यत्वादीनां साधारेषु आत्मानुरूपप्रस्यकर्तृत्वात् साध्यादिभ्यः परस्परतश्चार्थान्तरभावः तथा समवायस्यापि पञ्चस्र पदार्थेषु 'इह' इति प्रस्यवर्धनात् तेभ्यः पदार्थान्तरत्वमिति ।" इति प्रसस्तपादभाव्ये समवायनिरूपणे॥ ३ दृश्यतां पृ० ३७८ पं० १ ॥ ४ "आश्रितत्वं चान्यत्र निर्म्यद्रव्येभ्यः [प्रशस्तपा० भा०], आश्रितत्वं च परतन्त्रतयोपलब्धः, न समवायलक्षणा वृत्तिः समवाये तदभावात् । इदं चाश्रितत्वं चतुर्विधेषु परमाणुषु आकाशकालदिगात्ममनःस्र नास्तीत्यत्त आह — अन्यत्र निरम्यद्ययेभ्य इति ।" इति प्रशस्तपादभाव्ययास्यां कन्दत्यां साधम्येवैधम्येप्रकरणे॥ ५ देयेवाविशेषधमकस्याभावः प्र० । अत्र 'रस्त्रेवाविशेषधमकस्य भावः' इत्यपि पाठश्चिन्त्यः । "विष्णामपि पदार्थानामस्तित्वाभिष्येपत्वक्षेयत्वम् ।" इति प्रशस्त्रपादभाव्ये ॥ ६ स्व तथा प्र० । अत्र '२ च तथा' इत्यपि पाठः स्यात् , तथा च 'अन्यापेक्षेण अन्यापेक्षेण च तथा' इत्यपि पाठश्चिनत्यः ॥ ७ सोपि वि० रं०॥ ८ स च द्रव्यादि भा०। (स च द्रव्यादिः १)॥ ९ व्युतस्य व०। व्यतस्य भा०॥ पर्वेष्

खभावः खरूपसत्ता, सम्बन्धः सम्बन्धसत्ता यत्सम्बन्धात् द्रव्यगुणकर्मसु सदिति भवति ।

न तु भवत्येव भावः सन्, द्रव्यगुणकर्मवत् सत्तास्वतत्त्वासमवायात्। दंण्डवत्तु अर्थान्तरापेक्षत्वाद् द्रव्यगुणकर्मणां सत्तादिसम्बन्धानुरूपप्रत्ययहेतुत्वं इसामान्यादीनाम्, न त्वगृहीते विशेषणे विशेष्ये बुद्धिरनुप्रवर्तते।

पृथग्विभिन्नरूपौ दर्शयति । तद्द्याख्या - स्वैभावः सम्बन्धश्चेत्यादि गतार्थं यावद् द्रव्यगुणकर्मसु 'सत्' इति भवति, खरूपसत्ता नार्थान्तरमपेक्षते सम्बन्धसत्ता त्वपेक्षत इत्रर्थः ।

न तु भवत्येवेत्यादि । न तु भावः सत्ता सँन् , द्रव्यगुणकर्मवत् सन्न भवति सद्भावसामान्येऽपि भावानां प्रतिस्वं स्वभावभेदात् , द्रव्यगुणकर्मसद्धेधम्यात् सन्न भवति न द्रव्यं भवति न घटादिभेवति, 10 द्रव्यत्वर्षेटत्वादिसम्बद्धद्रव्यादिघटादिवद् नं स द्रव्यादि भवतीत्यर्थः । किं कारणम् ? सत्तास्वतत्त्वासम-वायात् , सत्तासमवायो द्रव्यत्व-गुणत्व-कर्मत्व-घटत्वादिस्वतत्त्वसमवायो वा सत्ताया यतो नास्ति, ते हि द्रव्यादयः सत्तास्वतत्त्वसमवायात् सद्भव्यघटादिव्यपदेशाद्धां भवन्तीति । एषोऽपि विशेषः किमर्थं सत्तास्वतत्त्वसमवायाद् द्रव्यादि सद् भवति न पुनर्द्रव्यादिसमवायात् सत्तादिस्वतत्त्वानि द्रव्यादीनि भवन्ति इति चेत् , उच्यते – स्वरूपसँत्तया सतामपि सामान्य-सामान्यविशेष-विशेष-समवायानामसत्त्वात् । क्ष्यद्रव्याविस्वसद्भावादेव सतां सम्बन्धसद्भावश्रुत्यानां सत्तादीनामितरेभ्यो "\*विशेषः, स तु सम्बद्धद्रव्याव्यव्यवत् द्वर्यान्तरेत्यादि गतार्थं यावद् विशेष्ये बुद्धिरनुप्रवर्तते इति । विशेषणस्वरूपप्रत्ययनिमित्तत्वाद् विशेषणानां सत्तादिसम्बन्धानुरूपप्रत्ययहेतुत्वं सीमान्यादीनां स्वाश्रयेषु दण्डनिमित्तद्णिडप्रत्ययवत् द्रव्यगुणकर्मणां न त्वगृहिते विशेषणे, ''श्वैत्यादिविशेषप्रत्ययस्य

१ 'दण्डवत्तु अर्थान्तरसम्बन्धानुरूपप्रत्ययिनिमित्तवाद् विशेषणानां सत्तादिसम्बन्धानुरूपप्रत्ययहेतुत्वं सामान्यादीनाम्, न त्यगृहीते विशेषणे विशेष्ये बुद्धिरमुप्रवर्तते' इत्यपि मूलपाठः सम्भवेत् ॥ २ स्वभावसम्बन्धान्नेत्यादि भा० । स्वभावसम्बन्धान्तेत्यादि य० ॥ ३ सद्वयगुणकर्मावत् य० ॥ ३ ध्वद्यादिसंबंधद्वध्यादि प्र० ॥ ५ अत्र न सद्वयादि इत्यपि पाठः स्वात् ॥ ६ द्वव्यादीनि न भवन्ति प्र० । अत्र 'न' अधिकः ॥ ७ सत्ताया प्र० ॥ ८ \*विशेषस्तत्तु संबंधद्वव्यादीनामस्तीति ॥ १० । अत्र विशेषः, स तु सम्बन्धो द्वव्यादीनामस्तीति । इत्यपि पाठः स्वात् ॥ १ स्वैत्यादि प्र० ॥ १० सामादीनां प्र० ॥ १० सामादीनां प्र० ॥ १० सोमादीनां प्रणादिष्ठ । व्याख्यातम् , यथोत्यते सिक्वर्षात् न त्याख्यातम् । वै० स्० ८ । भागादिष्ठ । तस्य मन आत्मा च वि० स्० ८ । भागात्या च ज्ञानस्य कारणं व्याख्यातम् । इदानीं गुणादिषु ज्ञानमाह – ज्ञाननिर्देशे ज्ञाननिष्यत्तिकृत्ता वि० स्० ८ । १ ते । स्वापाद वि० स्० ८ । १ ते । यामान्यविशेषा ज्ञाननिष्यत्तिकृत्ये साक्षादिन्द्रयेण असिकृत्वेषु विज्ञाननिष्यत्तेः कारणस्य सिक्वर्यस्य तदेव द्वव्यं कारणं न गुणकर्माणे, तस्याद् गुणकर्मस्य संयुक्तसमवायं ज्ञानम्, 'च'शब्दो हेतौ । सामान्यविशेषेषु सामान्यविशेषाभावात् तत् एव शानम् वि० स्० ८ । भागान्यत्विशेषापेकृत्व तद्शावात् । अन्यत्र त्र सामान्यविशेषापेकृत्व वहाँनां प्रव्यतिकृत्त्व ज्ञानमुत्यते, न सामान्यविशेष्यः तद्य तद्भावात् । अन्यत्र त्र सामान्यविशेषापेकृत्व वहाँनां प्रव्यतिकृत्वादे ज्ञानमुत्यते, न सामान्यविशेषापेकृत्व तद्शावात् । अन्यत्र त्र सामान्यविशेषापेकृत्व व्यागुणकर्मस्य विशेष्य चान्यते सिक्व व्यागुणकर्मस्य हि व्यागुणकर्यात्व ।

एवमेव हुभयस्यैवोभयदाधान्यस्यापि विधिः, न तु द्रव्यक्रिययोः उभय-प्राधान्याभावात् तथाभूतार्थविषयत्वात् सन्निधानस्य व्यक्तेरपि तद्भवनतन्त्रत्वात्।

गगनादिर्वितत्सम्बन्धिष्वभाववदिति । एँवमेव ह्यभयस्यैवोभयप्रधान्यस्यापि विधिर्यथासाभिरुक्तः तथैव सामान्यस्य विशेषस्य च विधिः सम्भवति, अस्यन्तविशेषरूपत्वात् पदार्थवट्कमेदानाम्, तथा सामान्यविशेषद्वयविधिरपि भवितुमईति, न तु पूर्वनैयेष्टो द्रव्यक्रिययोः, उभयप्रधान्याभावादस्वा-5 तक्वे कर्तृत्वाभावादिति । अस्माभिस्त्वदनुकम्पया अभ्युपगतेऽपि कर्तृत्वे स्वतन्त्रभवनात्मके द्रव्यस्यैव प्रधान्यमिति तद्विधानात् क्रियायाः प्राधान्याविधानात्, 'भवेद् द्रव्यं कर्तृ स्वातन्त्रयात्, न क्रिया प्राधान्याभावात्' इसेवं युक्ता प्राप्तेऽपि त्वदनुकम्पया तयोः कर्तृत्वे वाभ्युपगतेऽपि न भवितुमईति उभयप्रधान्याभावादिस्यर्थः । किं कारणमुभयप्रधान्यं नास्ति इति चेत्, उच्यते – तथाभूतार्थविषय-त्वात् सन्निधानस्य, द्रव्यं हि सन्निहितभवनमिष्यते तथातथाभवद्वावाभिर्मुखसन्निहितघटादिभवनगेहवत्, 10 गेहसन्निहितघटवत् सर्वथा तेषां क्रियाव्यक्त्रवाभिमतानां द्रव्ये सन्निधानाभ्युपगमात् प्रदीपेनेव गेहे सन्निहितानां घटादीनां क्रियया न किञ्चित् प्रयोजनम्, सम्भाव्यमानमपि प्रयोजनमभिव्यक्तिमात्रं स्वात्, तस्या व्यक्तेरपि तद्भवनतन्त्रस्वात् द्रव्यभवनस्यैव प्रधानस्योपकारमात्रार्थत्वाद् व्यक्तेरप्रधान्यमिति ।

सन्निकर्यात् सामान्याच सादेः( सप्तादेः ? ) सामान्यविशेषाच द्रव्यत्वादेः सदिति द्रव्यमित्यादि च ज्ञानमुरपद्यत इति । इह स्त्रे सामान्यं सत्ता, विश्लेषा द्रव्यत्वाद्यः, पूर्वस्त्रेऽन्यथा । तत्रापि द्रव्ये द्रव्यगुणकर्मापेक्षम् [ वै॰ स्॰ ४।७ ], युद्धः-सिन्नकर्षाद् यज्ज्ञानं द्रव्ये सामान्यविशेषापेक्षं 'विषाणी' इति, गुणापेक्षं 'शुक्कः' इति, कर्मापेक्षं 'गच्छति' इत्युत्पद्यत इति । इन्यादीनां च विशेषणत्वात् पूर्वमुपलम्भः, तेन विशेषणबुद्धेः कारणत्वं विशेष्यबुद्धेः कार्यत्वम् । गुणकर्मसु गुणकर्मामाचाद गुणकर्मापेक्षं न विद्यते [ वै॰ स्॰ ८१८ ], सुणे गुणकर्मणोरभावात् कर्मणि च गुणकर्मनिमित्तं गुणकर्मसु ज्ञानं न भवतीति । द्रव्यादौ ज्ञानस्य पूर्वोत्पत्तावनियमः, यथा समवायिनः श्वैत्याच्छ्नैत्ययुद्धेः श्वेते बुद्धिन्ते कार्यकारणभूते [ वै॰ स्॰ ८।९ ], श्वेतगुणसमवायिनः श्वेत(श्वेत्य)सामान्यात् श्वेत्यसामान्यज्ञानांच श्वेतगुणज्ञानं जायते, सामान्यगुणसम्बन्धोऽपि द्रष्टव्यः, अतो विशेषणवुद्धिः कारणं विशेष्यवुद्धिः कार्यम् । विशेषणविशेष्य[ताऽ]भावे तु द्वव्येष्वनितरेतरकारणात्कारणायौग-पद्मात् [ वै॰ स्॰ ८।१०], अणुत्वाद् मनसो यौगपद्माभावात् सत्यपि कमे घटपटज्ञानयोर्न कार्यकारणभावः विशेषणविशे॰ ष्यत्वायोगात् । तथा द्रव्यगुणकर्मसु कारणाविशेषात् [ वै० स्० ८१९१ ], मौः श्रुक्ता गच्छतीति च द्रव्यगुणकर्मसु ज्ञानानां क्रमेणापि जायमानानां न कार्यकारणभावः विशेषणविशेष्यताऽभावादित्यस्य पूर्वोक्तस्य कारणस्माविशेषात् । अतो द्रव्यज्ञानं न गुणकर्मबुद्धयोः कारणम्, गुणकर्मबुद्धी अपि न परस्य कारणम् । विशेषणन्यायाभावे तु अयमेष रुतं त्वया भोजयैनसिति बुद्धयपेक्षम् [ वै॰ स्॰ ८।१२ ], 'अयम्' इति सिन्नकृष्ठे 'एषः' इति च किश्चिद्धिप्रकृष्ठे प्रत्ययः, 'कृतं त्वया' इति कर्मकर्तृप्रखयो(यौ), 'भोजयैनम्' इति कर्तृकर्मप्रखयौ । सनिकृष्टापेक्षो विष्रकृष्टे प्रख्यः, 'कृतम्' इति कर्मापेक्षः कर्तरि, 'भोजय' इति कर्त्रपेक्ष(क्षः) कर्मणि । कुतः सापेक्षा इति चेत् , हम्नेषु भावादहम्रेष्वभावात् [वै० स्० ८।१२], रहेषु सत्सु यतः सन्निकृष्टादिषु विप्रकृष्टादिप्रत्यया भवन्ति नाद्ष्टेषु अतः सापैक्षा अपि सन्तो न कार्यकारणभूता विशेषणविशेष्य-स्वायोगात् ।" इति चन्द्रानन्द्विर्चितायां चैशेषिकसञ्ज्ञाते P. ५० २९ ॥

र स्वत प्रणा २ एवमेवद्युभ भाषा एवमेवाद्युभ यणा ३ विधेर्यथा प्रणा ४ नियेष्टी भाषा ५ 'स्वत कर्ता' इति पाणिनीयध्याकरणे, १।४।५४॥ ६ द्रव्यस्यैव च प्राधान्यमिति द्विधानात् यणा ७ पूर्वनयेष्टी द्रव्यक्रिययोविधिन भवितुमईतीलक्षी भाति । दश्यतां पंष्पा ४ ( भा ४ ( भा क्षिणे १ १ १ )॥

अयं तृभयप्रधानविधिः—आरब्धानारब्धद्रव्याणां स्नभावभेदाद् विशेषः, भावसत्त्वस्य अस्नन्तव्यञ्जनस्वातस्यादन्यथाभूतेः । पृथिव्युदक्तेजोवाय्वाकाश-

अयं तूभयप्रधानविधिरिति निगमनम् । तुशब्दो विशेषणार्थः, एवं हासौ विशिष्टार्थाधिकाँरापरित्यागेनैव सामान्यविशेषयोविधिरिति । कीदृश इति चेत् , तिव्दर्शयति — आर्द्धधानारद्धेत्यादि सप्र
<sup>5</sup> मेद्षद्पदार्थपरस्परान्यत्वप्रदर्शनार्थो प्रन्थो यावत् कर्माण तु स्वभावसम्बन्धसद्भावाभ्यामिति प्रायो

गतार्थः, तथापि किञ्चिदुच्यते — पार्थिवादिपरमाणुद्धयणुकाद्यारब्धानामपि स्वभावभेदाद् देशकालाभेदेऽपि

नानात्वम् , परमाण्याकाशादीनामनारब्धानां च तत एव, भावसन्वन्धाभिव्यङ्ग्याभेदेऽपि सति आरभ्याणां

च कादाचित्कत्वादितरेषां नित्यत्वाद् विशेषः । भावसन्वस्य सत्तासन्त्वस्य स्वभावसद्भावेऽपि विशेषः,

कस्मात् ? अत्यन्तव्यञ्जनस्वातन्त्रयात् , इतरे व्यव्यन्ते स तु व्यनक्त्यवेति । अन्यथाभूतेः, एवमन्येन

10 प्रकारेण भवनात् 'सर्वत्र सिनिहितमेव भवति' इत्यभावात् अन्यथाभूतेरिति । यद्येवं भावव्यञ्जनार्खातक्ये

सैत्येव न स्यात् , नैव स्थात् सत्ता सम्बन्धरहितत्वात् खपुष्पवत् , भावो हि सद्भावसद्भयञ्जनस्वातक्याभावात

खपुष्पवद् न स्यादिति । पृथिच्युदकेत्यादि । एतान्यपि द्रव्याणि इतरेतराभावारमना न सन्ति, असतामेव

**१ कारार्थपरि** भार ॥ २ **'खातक्ये व न स्यात्** यर ॥ ३ 'सती एव' इसर्थो भाति ॥ **४ "अथातो** धर्मे व्याख्यास्यामः [ वै० स्० ११९१९ ], कस्यचिद् बाह्मणस्य वेदाभ्यासवशेन व्यपगतकलमणस्येदं वेदवाक्यं प्रतिबभी <sup>'</sup>अशरीरं वाव सन्तं प्रियाप्रिये न स्पृशतः'[ छान्दोग्योप० ८।२ ] इति। तत इदं वाक्यमालोच्य **कणशक्ष**माजगाम । ततोऽभ्य-वाच - भगवन् ! अनेन वाक्येन अपहतशरीरस्य क्षेमसाधनता कथ्यते, तदुच्यताम् — क उपाय इति । ततो मुनिरभ्युवाच -भर्म इति । ततो जगाद ब्राह्मणः - को धर्मः कथंलक्षणः कान्यस्य साधनानि कि प्रयोजनं कांश्च प्रत्युपकरोतीति । अत एभ्यः प्रश्नेभ्योऽनन्तरं धर्मव्याख्यानप्रतिज्ञायाम् 'अथ'शब्द आनन्तर्यसभिधते, 'अतः'शब्दोऽपि वैराग्यप्रज्ञाकयापरिपाकादिकां शिष्य-गुणसम्पदं हेतुत्वेनोपदिशति, यस्मादयं शिष्यो गुणसम्पदा युक्तस्ततोऽस्मै प्रश्नेभ्योऽनन्तरं धर्म व्याख्यास्यामः । को धर्म इत्याह — यतोऽभ्यदयनिःश्रेयससिद्धिः स धर्मः [ बै॰ सू॰ १।१।२ ], यागदेवतापूजादिकियाणामाज्यपुष्पादिनिर्वर्त्यानां तदैव विनष्टत्वादुत्तरकालं फलदानाशक्तेर्यस्मादेतोरभ्युदयनिःश्रेयसे भवतः स धर्म इति बोद्धव्यः । अभ्युदयो ब्रह्मादिलोकेष्विष्टशरीर-प्राप्तिरनर्थोपरमश्च । निःश्रेयसमध्यात्मनो वैशेषिकगुणाभावरूपो मोक्षः । कुत एवंछक्षणो धर्मो ज्ञायत इति चेत्, आन्नायात् तस्य प्रामाण्यम् । कथमित्याह — तद्वचादाम्नायप्रामाण्यम् [ वै॰ स्॰ १।१।३ ], तदिति हिर्ण्यगर्भपरामर्शः, हिर्ण्यं रेतोऽस्मेति इत्वा भगवान् महेश्वर एवोच्यते । आप्तेन उक्तत्वस्य सत्यताव्याप्तरबादिहाप्तेन हिरण्यगर्भेणोकत्वादान्नायस्य प्रामाण्यं साध्यते । ईश्वरश्च साधितस्तनुभुवन।दीनां कार्यतया घटादिवद् बुद्धिमत्कर्तृकत्वानुमानेन । उक्तं धर्मस्वरूपं तह्रक्षणं च । साध-नान्यस्येदानीं द्रव्याणि वक्ष्यामः, तत्र पृथिव्यापस्तेजो वायुराकाशं कालो दिगातमा मन इति द्रव्याणि [ वै० सू० १।१।४ ], द्रव्यत्वाभिसम्बन्धाद् द्रव्याणि, नाधिकानीत्येवमर्थः 'इति'शब्दः । एवमुद्दिष्टानि द्रव्याणि । के पुनर्गुणा इलाह-रूप-रसगन्धस्पर्शाः सङ्ख्या (सङ्ख्याः प) परिमाणानि पृथक्तवं संयोगविभागौ परत्वापरत्वे बुद्धयः सुखदुःखे **रच्छाद्रेषौ प्रयत्नश्च गुणाः** [ वै॰ सू॰ १।१।५ ], एते सप्तदश कण्ठोक्ता रूपादयो गुणाः चशब्दसमुचिताश्च गुरुत्बद्रवत्व-लेहसंस्कारधर्माधर्मशब्दा गृह्यन्ते, एते यथावसरमुत्तरत्र वक्ष्यन्ते।कानि पुनः कर्माणीलाह—उत्क्षेपणमावक्षेपणमाकुञ्चनं प्रसारणं गमनमिति कर्माणि [वै॰ स्॰ १।१।६], एतान्येव पञ्च कर्माणि द्रष्टव्यानि, 'गमन'प्रहणाद भ्रमणरेचनादीनां शहणम् , एवसु दिष्टानि द्रव्यगुणकर्माणि । तदनुषङ्गात् सामान्य-विशेष-समवाया अपि वक्ष्यन्ते । एवं घण्णां पदार्थानां साधर्म्य-वैधर्म्यपरिज्ञानं विषयदोषदर्शनद्वारेण वैराग्योत्पत्ती सत्यां निःश्रेयसे साध्ये धर्महेतुः । अभ्युदये साध्ये धर्महेतुत्वं पुनरमीषां 'समे यजेत' इति पृथिव्याः, अपोंबूनि( अपः 'अम्बूनि ! अपाम् 'अम्बूनि ! ) नयति' इत्यादि यथाखमन्येषां द्रव्याणाम् । गुणानां प्र 'इष्णमालमेत' इत्यादि । कर्मगां तु 'ब्रीहीन् अवहन्ति' इत्यादि ।'' इति चन्द्रानन्द्विरचितायां चेशेषिकसूत्रवृत्तौ P. पू० ७ ॥

कालिद्गात्ममनोद्रव्याणामितरेतरासतामेव भावादिसम्बन्धात् तथा तथान्यता, अन्यत्वे एव असित सत्त्वम् । गुणकर्मणोरप्येवमेव । न चास्यान्यसात् सदिभिधान- प्रत्ययौ खपरप्रकाशहेतुत्वात् प्रदीपवत्, खसङ्कावेन सत एवासत्त्वं सम्बन्धसङ्कावा- भावात्, अगुणगुणवत् । एवं सामान्यं सामान्यमेव । कार्यद्रव्यादीनां खभावसङ्कावो न भवतीति भवत्येव । किश्चित् तु भवत्येव भवति परमाण्याकाशकालिदगात्ममनो-

सत्तासम्बन्धात् सत्त्वं भवति द्रैव्यत्वसम्बन्धाद् द्रव्यत्वं भवति । तत्रश्च सत्तातो द्रव्यत्वाचान्योन्यत्रश्च तेन तेन प्रकारेणान्येता, अन्यत्व एवेतरेतरासतां भावादिसम्बैन्था[द]न्यत्व एव असित सत्त्वमैन्य[त्व] एवेति । गुँणकर्मणोरप्येवमेवेति, भाव-गुणत्व-कर्मत्वादिभिः सम्बन्धादितरेतरासतामेव संद्रुणकर्मत्वाि । एवं भावोऽस्तां सम्बन्धात् सत्त्वं जनयति द्रव्यादीनामित्युक्तम्, तथा कि भावस्य सम्बन्धोऽन्येन जन्यते ? नेत्यत्रोच्यते – न चास्येत्यादि । स हि स्वयं सम्बन्धादन्येषां सदिभिधानप्रत्ययहेतुर्नान्यसात् सदिभ-10 धानप्रत्ययौ लभते, स्वपरप्रकाशहेतुत्वात्, प्रदीपवत्, न हि प्रदीभो घटादिप्रकाशनसमर्थः स्वप्रकाशने ११३-१ धटादीनपेश्वते तथा सत्तापि । तस्मात् तस्य स्वभावसद्वावेन सँत एवासत्त्वं सम्बन्धसद्वावभावात्, नेतरेतरासत्त्वात्, यथा 'गुणोऽगुणः' इति नास्य गुणोऽस्तीत्यगुण उच्यते गुणः, न तु गुणो न भवतीति । कस्मात् ? गुणान्तरसम्बन्धाभावात्, न स्वयमगुणत्वादिति । एवं सीमान्यं सामान्यमेवेति गतार्थम्, एवं तावत् स्वत एव भावः सैत्तान्तरानपेशः सन् । योऽप्यतौ स्वभावसद्वावः कार्यद्रव्यादीनां परतो भाव-15 सम्बन्धादैवेयस्तसादेवासत्रिति न, कि तर्हि ? तन्न भवतीति भवत्येव, अभूत्वा भावात् भूत्वा चैनमावात् कार्यस्य स्वसद्वावेनेवासत् सद्द भवति सदस्यसद्व भवतीति तस्य स्वसद्वावस्य कार्यस्य सदसद्वाव- वैज्ञान्यवेत स्वत्तात्त्तं , पक्षुरुषपित्युत्रत्वादिविति भावितमेवं । तसात् सर्वमन्य- थान्यवेत सामान्यवेतिकेषात्मकं भवति । किश्चित् तिवत्यादि । इदं पुनर्भवत्येव भवति स्वसद्वावदेव नामृत्वा न सत्तासम्बन्धात् परमाण्वाकाश्चकालदिगात्ममनोद्रव्यादि, 'आदि'शहणात् सैमवाय- 20

१ द्रव्यसत्वसम्ब थ । । २ व्यतान्यता भा । । ३ द्संबंधान्यत्व एवा भा । दंबंधान्यत्य एवा थ । । भन्यदन्य एवेति रं हि । भन्यवय एवेति वि ॥ ५ दश्यता पृ ४४४ टि ४ ॥ ६ सहुणकर्मत्वान्यत्वानि य । भित्तं गुणस्वं कर्मत्वं परस्परतोऽन्यत्वं व' इत्यर्थविवक्षायां य प्रतिपाठोऽपि साञ्चते ॥ ७ सत्येवासन्त्वं प्र० ॥ ८ "आनु षिक्षः सामान्यादयस्त्रयः पदार्थाः, तत्र सामान्यं कथयति – सामान्यं विशेष इति बुद्धपेक्षम् [ वै स्० ११२१३ ], भित्रेषु पिण्डेष्वनुवर्तमानां 'भौगोंः' इति बुद्धिमपेक्ष्य एभ्य एव च परस्परतो व्यावर्तमानाम् 'अयमस्मादन्यः' इति तदमुवृत्तिः बुद्धपेक्षं सामान्यं व्यावृत्तिमानाम् विशेष इति । भावः सामान्यमेव [ वै० स्० ११२१४ ], सत्ता सामान्यमेव, त्रिष्विप द्रव्यादिष्वनुवर्तमानत्वात् न विशेषः ।" इति चन्द्रानन्दविरचितायां वैशेषिकस्त्रवृत्तौ P. पृ० ९ ॥ ९ सतान्त भा । स्वान्त य० ॥ १० दावेय प्र० ॥ ११ च । भावात् पा० भा । चभावात् पा० भा० विना ॥ १२ दश्यतां प्र० ४३६ पं० २ ॥ १३ व्यावशे प्र० ॥ १४ "इहिति यतः कार्यकारणयोः स समवायः [ वै० स्० णरार्थ], गुणादयः समवायिनो द्रथ्ये अतः समवायं कथयति । इहिति यतः कार्यकारणयोः प्रत्यय उत्पयते 'इह तन्तुषुं पटः, इह घटे क्यादयः, इह घटे कर्म' इति [ स ] समवायः । कार्यकारणप्रहणस्योपलक्षणस्वात् 'आतेव्यंक्ती विशेषाणां च निलादव्येषु समवायः' इत्युक्तं भवति ।" इति चन्द्रानन्दविरचितायां वैशेषिकस्त्रवृत्तौ P. पृ० १८ ॥

द्रव्यादि । विशेषेऽप्युभयता सामान्यविशेषान्त्यविशेषाभ्याम् । कर्मणि तु स्वभाव-सम्बन्धसद्भावाभ्याम् ।

अयं च नैगमैकदेशत्वाद् द्रव्यास्तिकः । द्रव्यमपि द्रव्यत्वसम्बन्धात् । जातिः

विश्वेषिरमण्डलपरिमाणगुणादि । सर्वत्र चेतरेतरासत्त्वान्यथात्वमिति विशेषः, स्वभावसत्त्वं सामान्यम् । 5 विशेषेरप्यभयतेति सामान्यविशेषा द्रव्यत्वगुणत्वकर्मत्वादयः, अन्त्यविशेषा योगिनामेकाकाशदेशस्थाण्वन्यत्वकराः । कर्मणि तु स्वभावसद्भावेन कर्मत्वसम्बन्धसद्भावेन चेतरेभ्यो भेदाभेदौ । एवं

११४-१ द्रव्यगुणयोर्द्रव्यत्वगुणत्वसम्बन्धसद्भावात् स्वभावसद्भावाचेत्वेषमादिसाध्यव्यविधम्याभ्यां षट्सु पदार्थेषु विशेषा एव वैशेषिकं विशेषप्रयोजनं वा वैशेषिकमिति विधिनियमयोर्विधिरूपपद्यते, न तु त्वदिष्टैकवस्तुविधिनियमविधिरिति ।

10 अत्राह — िकमयं द्रव्यास्तिकभेदः पर्यायास्तिकभेदः १ इति, उच्यते—नैगमैकदेशस्याद् द्रव्यास्तिकः, द्रव्यमस्तीत्यस्य मितः, न पूर्ववद् द्रव्यमेवास्ति, नैण्युत्तरवत् सदसद् नास्येव वा द्रव्यमिति । नैगमँशब्दो निरुक्तार्थभेदः, तेषु द्रव्यमपीत्यादि द्रव्यत्वसामान्यविशेषविशेषणसम्बन्धाद् द्रव्यम्, न भैव्यद्रवणगुण-सन्द्रावसमुदायाद्यात्मकम् ।

जीतिः शब्दार्थ इति । सर्वशन्दानां जातिवाचित्वमेव, आकाशादीनामपि 'जातिवजातिः' इति

**१ "**किन्तु **नित्यं परिमण्डलम्** [ वै॰ स्॰ अ१।२६ ], परमाणुपरिमाणं परिमण्डलम् , तन्नित्यम् , तस्य **अविद्या** विद्यासिङ्गम् [ वै० सू० ७।१।२७], परिमाणरहितस्य द्रव्यस्या[स्यन्त]मसम्भवः परमाणुनां परमाणुपरिमाणस्य सम्भवे लिङ्गम् । 'अविद्या' असम्भवः, सम्भवो 'विद्या'। विभवाद् महानाकाद्यः [वै० स्० ७।१।२८], विभवाद् मूर्तद्रव्यैः समागतैरगच्छतः संयोगातः परममहत्त्वमाकाशस्यास्तीति गम्यते । तथात्मा (तथा चातमा प्र) वै० सू० अ१।२९], **आकाशमिवात्मापि परममहान् द्रष्टव्यः असमासा[द]** दिक्कालावपि महानती ।" इति चन्द्रानन्दविरचितायां वैशेषिकस्त्रवृतौ  $\mathbf{P}$ . पृ. २६ ॥ 🛮 २ द्रव्यत्वं गुणत्वं कर्मत्वं च सामान्यानि विशेषाश्च [ वै०स्०१।२।५ ], क्षित्यादिषु यतो 'द्रव्यं द्रव्यम्' इत्यनुकृतसुद्धिः, रूपादिषु च 'गुणो गुणः' इति उत्क्षेपणादिषु 'कमे कमे' इति तानि द्रव्यत्वगुणत्वकमेत्वानि सामाम्यानि, परस्परतश्च व्यावृत्तेविंशेषाः । अन्यन्नान्त्येभ्यो विशेषेभ्यः [ वै० स्० १।२।६ ], निलाद्रव्येषु परमाण्ना-काशाविषु समनायेन वर्तमानास्तुल्याकृतिगुणेषु 'अयमन्योऽयमन्यः' इत्यत्यन्तन्यावृत्तिबुद्धिहेतवस्तद्द्शिनां विशेषकस्वाद् विशेषाः । एवं विशेषा व्याख्याताः ।" इति चन्द्रानन्दिवरिचितायां वैशेषिकस्चन्नतौ P. पृ०९॥ ३ दश्यतौ पृ०१५ टि०१२॥ 😮 "द्रव्य-गुण-कर्म-सामान्य-विशेष-समवायानां पदार्थानां साधर्म्यवैधर्म्यतत्त्वज्ञानं निःश्रेयसहेतुः।" इति प्रशस्तपादभाष्ये । दश्यतां पृ० ४४४ पं॰ ३२ ॥ ५ दस्यतां पृ॰ ७ पं॰ ११ । "अस्ति नास्ति दिग्धं मतिः [ पा॰ ४१४।६० ], तदस्येत्येन, अस्ति परलोक इखेर्व मतिर्यस्य स आस्तिकः, नास्तीति मतिर्थस्य स नास्तिकः, दिष्टमिति मतिर्यस्य स दैष्टिकः ॥" इति पाणिनीय-ध्याकरणसिद्धान्तकौमुशाम् ॥ ६ नाव्युत्तर<sup>°</sup> भा० । वाब्युत्तर<sup>°</sup> य० ॥ ७ °मशक्तो निरु° प्र० ॥ पृ० ४०६ पं॰ १६, पृ० ४१४ पं० २३ ॥ ९ दृस्यतां पृ० ४४४ पं० २७ ॥ १० दृश्यतां पृ० २४४ पं० १९-२३ ॥ ११ "तदित्यं पदापोद्धारे प्रदर्शिते तदर्थस्यापोद्धतस्य सिद्धसाध्यरूपद्वययोगिनो मतभेदेन सहर्पेण दर्शनार्थमाह - पदार्थाना-मंपोद्धारे जातिर्वा द्रव्यमेष या। पदार्थी सर्वराज्दानां नित्यावेबोपवर्णितौ ॥ [ वाक्यप० ३१९१२ ], अर्थ-द्वारेण पदं परीक्ष्यते इति दर्शनमेदेन प्रथममपोद्धारपदार्थविचारः । तथाहि-सर्वेषामपि शब्दानां पद्रूपाणां नामाख्यातारि-स्वभावानां जातिवादिमते जातिरेवार्थः, न द्रव्यम् । द्रव्यवादिमते तु द्रव्यमेव, न जातिः । द्वितीयेन वाशव्देन पदार्थान्तरं स्चितम् - जातिविशिष्टद्रव्याभिधानमिति । अत एव तथेव सङ्कलनारूपं 'पदार्थी' इति स्फुटीकृतम् । अन्यथा वार्थे प्रकानते भार्थोपसंहारोऽयं नोपपद्यते । तद्वद्भिधाने त्वभिधाने तावद् द्वयोरपि समानम् , विरम्यन्यापाराभावाच्छन्दस्य । बार्थस्तु नातिद्रव्ययोर्गुणप्रधानभावः । यद्वा प्राधान्येनैव भिन्नविषयतया पाणिनिदर्शने जातिद्रव्ये शब्देनाभिधीयेते इत्ययमत्र पक्षः

#### शब्दार्थः । अन्तयं च पदं वाक्यार्थः ।

#### र्षेपचारात् । अन्त्यं च पदं वाक्यार्थः, यथा 'देवदत्तः काष्ठेः स्थाल्यामोदनं पचति' इत्यत्रान्त्येन 'पचति'

'पदार्थी' इत्युक्तः । तत्र नामपदस्य 'गौः' इत्यादेगीत्वादिजातिनियतिकयाविषयसाधनैकार्यसमवैतसङ्ख्याजातिविशेषणभाव-मात्राभिषेयाया अनाश्रयाया जातेरनुपपत्तेः सामध्यात् प्रतीतं द्रव्यम् । एवमाख्यातषदस्यापि विभिन्नक्रियाक्षणसमवेताभिन्ना-भिधानप्रत्यबहेतुकियाजातिविषया साक्षाद् वाचकशक्तिः । कारकादिजातिस्त्वत्र गुणभूता । नामपद्गतया च कारकजात्या कियाजातिराख्यातपदगता व्यक्तिद्वारेण समन्वयमेति । द्रव्यजातिस्त्वेकार्थसमवायात् साधनशक्तिद्वारेण कियायोगमनुभवति । सङ्ख्याजातिरपि एकार्थसमनायात् खव्यका(त्तया ?)त्मना शक्तिमुखेनैव कियान्वयमेतीति सर्वपदार्थसमन्वयोपपत्तौ कल्पते बाक्यार्थः । यथा बोरक्षेपणादिक्षणैर[नेकः]समयभाविभिरपि आवृत्त्या उरक्षेपणत्वादिजातिरभिव्यज्यते तथा अधिश्रयणादिभिः कियाश्रणैः पचलादिकियाजातिरिति विचारयिष्यते । व्यक्तिद्वारकं चास्या निलाया अपि साध्यत्वसुपपद्यते । उपसर्गादिरप्यत्र नामाख्यातसहभाषी तदर्थस्य विशेषावद्योतकस्वाजातिपदार्थं एव । विशेषस्य विशिष्टविश्रान्तस्यैवावसायात् कर्मप्रवचनीयोऽपि सम्बन्धजातिनिष्ठ एव । गुणशब्दानामपि शुक्कादीनां गुणजातिर्वोच्या । संज्ञाशब्दानामपि डित्थादिशब्दानां जातिवाचित्वं समर्थेत्रिष्यते । तदित्यं वाजप्यायनाचार्यमतेन सार्वत्रिकी जातिपदार्थन्यवस्थोपपद्यते । द्याह्रिमते त सर्वेशन्दानां द्रव्यमर्थः तस्येव साक्षात् कियासमन्वयोपपत्तर्वाक्यार्थाङ्गतया चोदनाविषयत्वात्, यथाह-'चोदनासु च तस्यारम्भात्' [ एकजातिसमन्वयवसेन नात्र सङ्केतोपपत्तिः । अनभिधीयमानापि जातिस्पलक्षणीक्रियते शब्दार्थे, यथा गृहादौ काकादि । आख्यातेऽपि च सा. भवनाधारद्रव्यप्राधान्यं व्याह्रिमते. 'देवदत्तः पचति' इति द्रव्येणैव साक्षात् सामानाधिकरण्योपपतेः, किया तु गुणभता अत्र, व्यापाराविष्टं हि इव्यमाख्यातार्थः 'इदं तत्' इति सर्वनामप्रखबमरीयोग्यं चात्र इव्यमिति सार्वत्रिकीयं ब्यवस्था. तथा च वक्ष्यति - 'द्रव्यधर्मा पदार्थे तु द्रव्ये सर्वोऽर्थं उच्यते' [ वाक्यप॰ ३।१।१३ ] इति, अत एव शुक्कादीनामिप इन्यपदार्थता सिद्धा । तत्तदुपाधिन्यवस्छिनं वा ब्रह्म इन्यराज्दबास्यं सर्वशब्दानां विषय इति वश्यत एव । न्यक्तिपर्यायो वा द्रव्यशब्द इति जातिव्यक्तिविकल्पेन सर्वेशब्दविषयः तथा च 'सर्वशब्दानाम्' इत्यमियानात् । पदाद्य्यपोद्धारे प्रकृतिप्रत्ययरूप-स्वापि शब्दस्य यथायोगं कियाकारक्सक्क्यादिरपोद्धारपदार्थो जातिव्यक्तिभेदेन समाम्रातः । उभयस्यापि वा शब्दात् प्रतीतेरुमयं पदार्थः, गुणप्रधानभावभेदाश्रयस्तु मतविकल्पः । निल्यत्वोपवर्णनं च 'सिद्धे शब्दार्थसम्बन्धे' पा० म० भा० १।१।१ ] इत्यत्र भाष्ये 'यस्मितत्त्वं च न विहत्यते' [ पा० म० भा० १।१।१ ] इति द्रव्यस्यापि नित्यत्वं प्रवाहनित्यतया शब्दात् सदैव प्रतीतेः ।" इति वाक्यपदीयस्य पुण्यराजकृतायां वृत्तौ ३।१।२ ॥

१ "कालाकाद्यारिक्षानेकस्वाद् निल्रत्वेनावस्थाभेदाभावाच कथं जातिः, येन व्याप्तिसिद्धः ? इस्त आह - संयोगिधर्म- मेदेन देशे च परिकर्तिपते । तेषु देशेषु सामान्यमाकाद्यापि विद्यते ॥ [वाक्यप॰ ३१९१९५ ], यथा सामान्य- विशेषाणामन्वयिवमाणाधिरमेदः तथा आकाशस्यापि संयोगोपाधिमेद इति प्रकृतापेक्षः समुच्यः । आकाशेन संयोगो विद्यते येषामाकाशाधिकरणानां घटादीनां ते संयोगिनः । आकाशं हि सर्वेषां मूर्तानामधिकरणम् । अवकाशदानादि तदाकाशम् । मूर्तास्तु भावाः परस्परप्रतिवन्धका इति न तेऽवकाशदायिनः । संयोगिनां धर्ममेदः प्रत्यक्षादिप्रमाणसिद्धं परिमितत्वं तद्वशाद्वा लोकप्रसिद्धं परिमितदेशवृत्तित्वम् । यत्र हि देशे संयोगः परिसमाप्तो वर्तते स प्रदेशो मवत्याकाशस्यानेकः, कार्यं प्रति देशः प्रदेशः इति निवंचनात् । गुणाश्च केचिद् व्याप्यवृत्तयो यथा स्पादयः, संयोगस्तु मूर्तिपरिच्छित्रवस्तुवृत्तिरिति सर्वदा प्रदेशवृत्तिरेव । अतः संयोगस्य नियतदेशतया संयोगिनोऽपि नियतदेशवृत्तयः इति संयोगिधर्ममेदेन आकाशस्य मेदो भवत्युपाधिकृतः, न सतः । यदाह — देशे च परिकत्पिते इति । देशभेदाच सामान्यमाकाशस्यापि विद्यते । अतश्च प्रतिदेशमिदमाकाशमिदमाकाशमिद्य-भिन्नाभिधानप्रस्यानुवृत्तिस्रकृत्वमेत्वसामान्यमाकाशस्य स्थापि विद्यते । स्थापनन्ययस्यानुवृत्तिस्रकृत्यम् स्थिति । स्थापिनम्यस्य प्रतिदेशमित्रं कालस्य स्थापि प्रदेशपरिकत्पनेन सामान्यमुपवर्णनीयम् । तथाहि – कालस्य सुधिष्ठिरादिसंयोगवशेन मेदे सति अभिन्नं कालसामान्यं कालश्चल्यमस्ति । एवं समवायस्यापि सम्यविद्याच्याच्यं परिकत्यम् । आत्मा तु प्रतिशरीरमन्य एविति तत्राप्यस्थेव आत्मत्वसामान्यम् । एवं समवायस्यापि सम्यविद्याचानाक्ष्यस्ति । सर्वत्र 'इह्'बुद्धयनुवृत्तेर्जातिः परिकत्यनिया । ननु च संयोगिदेशनाकाशस्य देशपरिकत्पनेन संयोगिनामितरेतराश्रयत्वम्, नैतदस्ति, इतरेतर्व्यावृत्तिस्रतेव रव्यादीनां मूर्तिवात् परिच्छित्रपरिमाणत्वं वोधयति, कल्यितास्त्वान्तिराध्यस्वम् । नैतद्दित्ति, इतरेतर्व्यावृत्तिस्यत्वाव स्थादीनां मूर्तिवात् परिच्छित्रपरिमाणत्वं वोधयति, कल्यितास्त्वान् सूर्तिवात् परिच्छित्रपरिमाणत्वं वोधयति, कल्यितास्त्वान

पद्च्यङ्गयेन सह परस्परसंसर्गन्यक्षणस्यान्वयञ्यतिरेकवतोऽर्थस्य परिपूर्णरवात् । स च वाक्यार्थः पूर्वपदज्ञाना-हितसंस्कारापेश्लोऽन्त्येपद्प्रत्ययः, प्रत्येकं पदैर्हि स्वांशार्थविषयैरुत्पादितानि विज्ञानानि संस्कारमाद्धित,

काशदेशाः लोकप्रसिद्धाः संयोगिवस्तुगतां परिच्छिन्नदेशतां ज्ञापयन्ति । सामान्यतया आकाशदेशत्वे रव्यादीनां प्रसिक्षादिप्रमाणावसितरूपिकस्तं व्यापित्वमारोपितं खगतेन परिमित्तत्वेन आकाशस्य प्रदेशकल्पनया निराक्तियते । यथेवं कल्पिता देशाः कथमाकाशस्य खतो निरवयवस्य देशमेदनियन्थनं कार्यं जातिप्रकृतिलक्षणं जातिश्वन्दलक्षणं वा दुर्युः, येन तहता जातिरभिधीयते ? उच्यते — व्यक्तिस्थानीयानां देशानामद्वैतदर्शने यथाऽसत्यत्वम् 'असत्या व्यक्तयः स्मृताः' [ वाक्यप॰ २१९१८ ] इति वश्यते तथेहाप्याकाशस्य सत्यत्वे व्यक्तीनां न कश्चिद् विरोधः । अथवा गुख्या एवाकाशस्य देशा घटादीनामिवेलाह — अदेशानां घटादीनां देशाः सम्यन्धिनो यथा । आकाशस्याप्यदेशस्य देशाः संयोगिनस्तथा ॥ [ वाक्यप॰ ३१९१६ ], इह देशोऽवयव उच्यते, घटादयश्चावयविनः खात्मिन निरवयवाः, ये हि तेषामवयवभूताः कपालादयत्ते आरम्भकाः कारणभूता व्यतिरिक्ता एव समवायसम्बन्धेन सम्यन्धिनः । एवमाकाशमपि केनिचदप्यनार्व्यत्वादमूर्तं व्यापि निरवयविमत्यात्ममृतदेशाभावाद् रव्यादयः संयोगिन एवास्य देशाः तथा तद्भेदादाकाशमेदे सर्वत्राभिष्वप्रत्यानुगमाजातिरिप कल्प्या । आकाशं हावच्छिन्दन्तोऽर्था देशास्तस्य भवन्ति तत्कृतावच्छेदं चाकाशमपि तेषामधारभावापनेर्देश इत्यन्योन्यदेशन्तम् । मूर्तामूर्त्योर्मूर्तास्त्वव्यापकाः परस्परमवच्छेदका न भवन्तीत्याधार एवैतेषां देशः । । । तदेवं वशेषिकर्वर्यानाश्रयेण जातियदार्थव्यापिका। परस्परमवच्छेदका न भवन्तीत्याधार एवैतेषां देशः । । । तदेवं वशेषिकर्वर्यानाश्रयेण जातियदार्थव्यापिका। परस्परमवच्छेदका न भवन्तीत्याधार प्रवेतेषा तृतीयकाण्डे जातिसमुदेशे ॥

१ °पूर्वत्वात् प्र०॥ २ "एवं शब्दस्य प्रयोजनसहितं खरूपादिकं छेशतो निर्णातम्, तस्य च साधारण्येन वाचकर-व्यवस्थापितम् । इदानीं मतभेदेन केषाञ्चित् पदं वाचकमन्येषां वाक्यमिति वाचकात्मनो वाक्यस्वरूपस्य तावद् बितत्य स्वरूप-प्रतिपादनाय द्वितीयकाण्डपारम्मः । तत्राचार्यमतभेदाश्रयेण तावद् वाक्योद्देशार्थमाह - आख्यातशब्दः सङ्घातो जातिः सङ्घातवर्तिनी । एकोऽनवयवः सम्दः क्रमो बुद्धग्रनुसंहतिः ॥ पद्यमाद्यं पृथक् सर्वे पदं साकाङ्क्रसिखपि । साक्यं प्रति मतिर्भिन्ना बहुधा न्यायदर्शिनाम् ॥ [ वाक्यप॰ २।१,२ ], एतेऽष्टी वाक्यविकल्पा आचार्याणाम् । तत्राऽ-खण्डपक्षे 'जातिः सङ्घातवर्तिनी, एकोऽनवयवः शब्दः, बुद्ध्यनुसंहतिः' इति त्रीणि लक्षणानि । खण्डपक्षे तु 'आल्यातशब्दः, क्रमः, सङ्कातः, पदमायम्, प्रथक् सर्वेपदं साकाह्रम्' इति पञ्च लक्षणानि । अत्रापि 'सङ्कातः, क्रमः' इत्यभिहितान्वयपक्षे लक्षणवं द्वयम् । 'आख्यातराज्दः, पदमायम्, पृथक् सर्वेपदं साकाह्वम्' इत्यन्विताभिधानपक्षे लक्षणत्रयमिति विभागः । इह च 'पद-प्रकृतिः संहिता' [ ऋक्प्रातिशाख्ये ] इति प्रातिशाख्यम् , तत्र पदानां प्रकृतिः कारणं पदप्रकृतिः संहितेत्यखण्डपक्षः, पदानि प्रकृति-र्थस्याः सेति खण्डपक्षः प्रादुर्भवति । तत्राख्यातशब्दो वाक्यमिति परस्ताच्छब्दार्थनिर्णय इति प्रकरणे दर्शयिष्यति, यथा – 'आख्यात-शब्दो नियतं साधनं यत्र गम्यते । तद्ग्येकं समाप्तार्थं वाक्यमिल्यभिधीयते ॥' [ वाक्यप० २।३२८ ] इति । 'केवलेन पदेनार्थः' [ बाक्यप० २।४९ ] इत्यादिना श्लोकाष्टकेन 'सङ्घातो वाक्यम्' इति दर्शयिष्यति । 'यथैक एव सर्वार्थः' [ वाक्यप० २।७ ] इत्यादिना 'देवदत्तादयो वाक्ये तथैव स्युरनर्धकाः' [ वाक्यप० २।९४ ] इत्यन्तेन ग्रन्थेन तथा 'अव्यक्तः क्रमवान्' [ वाक्य-प० २।१९] इत्यादिना 'व्याकृतभेदो येनार्थः' इत्यन्तेन चाखण्ड एव स्फोटलक्षणः शब्दो वाक्यमिति दर्शितम्। उक्तं च - 'येनोचारितेन साक्षालाकूलखरक्कदविषाण्यर्थरूपं प्रतिपासते स शब्दः' [ पा० म० भा० १।१।१ ], तथा 'स्फोटः शब्दः ध्वनिः शब्दगुणः'[ पा० वा० १।१।७० ] इति । स्फोटश्च द्विनिधो बाह्य आभ्यन्तरश्चेति । बाह्योऽपि जातिव्यक्तिमेदेन द्विनिधः । तत्र जातिलक्षणस्य 'जातिः सङ्गातवर्तिनी' इति व्यक्तिलक्षणस्य 'एकोऽनवयवः शब्दः' इति आभ्यन्तरस्य तु 'बुद्ध्यनुसंहतिः' इल्पनेनोहेशः । तत्र जातिव्यक्तिलक्षणस्य बाह्यस्य 'यथैक एव' [ वाक्यप० २।७ ] इल्पादिना पुनः 'अव्यक्तः क्रमवान्' [ वाक्यप० २।१९ ] इस्रादिना ग्रन्थेन खरूपमुक्तम् । 'यदन्तः शब्दतत्त्वम्'[ वाक्यप० २।३० ] इस्रादिना श्लोकचतुष्टयेन आन्तरस्य खरूप-मुक्तम् । 'सन्त एव विशेषा ये' [ दाक्यप० २।४९ ] इलादिना 'समानेऽपि त्वराब्दत्वे' [ वाक्यप० २।५३ ] इल्पन्तेन श्लोक-पन्नकेन क्रमो वाक्यमिति दर्शयिष्यति । 'नियतं साधने साध्यम्' [ वाक्यप० २।४७ ] इत्यनेन च श्लोकद्वयेन 'पदमायम् , पृथक् सर्वेषदं साकाङ्कम्' इति लक्षणद्वयं व्याख्यास्यति । अन्यद्पि वार्तिककारीयं पारिभाषिकं शास्त्रे वाक्यलक्षणमस्ति 'आख्यातं सान्ययकारकविशेषणं वाक्यम् । एकतिङ्' [ पा० वा० २।१।१ ] इति च । जरन्मीमांसकोक्तं लौकिकमप्यस्ति 'अर्थेकत्वादेकं बाक्यं साकाहं चेद् विभागे स्यात्' [ मीमांसाद० २।९।४६ ] इति । अनयोः सङ्घातपक्षेऽन्तर्भावः । एते अपि प्रथमभेव 'निघाता-दिन्यवस्थार्थम्' [ वाक्सप० २।३ ] इत्यादिनां विचारयिज्येते। इत्थमष्टाचेव वाक्यविकल्पा मतमेदेन सम्पद्यन्ते इति बोद्धन्यम् । यत्

#### अतोऽन्त्यपदञ्चानं पूर्वपदञ्चानसंस्कारपरिपाकवशान् सम्बन्ध्यन्तरञ्यवच्छेदि परस्परसंसर्गविषयमुपजायते इति

पुनरनेन [ भर्तृहरिणा ] बृतावृक्तम् 'उदाहरणमात्रमेततः, अन्यान्यपि वाक्यलक्षणानि द्शीयिष्यति' इति तद् वार्तिककारीय-वाक्यलक्षणादेरन्तर्भावमनपेक्ष्येति मन्तन्यम् । उद्दिष्टानां च वाक्यलक्षणानां यथान्यासनमे कारिकाभिरेव दर्शितकमेण खरूप-मुन्मीलयिष्यतीति नार्थं इह तत्प्रदर्शनेन ।

बाक्यलक्षणप्रसङ्गेन च तथा वाक्यार्थस्य सम्बन्धस्य च सतभेदं दरीयिष्यति । तत्राखण्डपञ्चे त्रिष्वपि लक्षणेषु प्रतिभा वाक्यार्थः, यथा दर्शयिष्यति 'विच्छेदग्रहणेऽर्थानां प्रतिभाऽन्यैव जायते । वाक्यार्थ इति तामाहः' [ वाक्यप० २।१४४ ] इति । अविविष्टेषु पश्चमु लक्षणेसु मध्यादाख्यातशब्दी बाक्यमिलस्मिन् पक्षे क्रिया वाक्यार्थः, यथा वश्यति 'किया क्रियान्तराद् भिन्ना' [ वाक्यप० २।४१७ ] इलादि । यथा च 'प्रतिभा यत्प्रभूतार्था यामनुष्ठानमाश्रितम् । फलं प्रसूचेत यतः सा किया वाक्यगोचरः ॥' [ ] इति । सङ्कातपक्षे ऋमपक्षे च संसर्गो वाक्यार्थः, स च 'सम्बन्धे सति यत् त्वन्यदाधिक्य-मुपजायते । वाक्यार्थमेतं संप्राहुरनेकपदसंश्रयम् ॥' [ वाक्यप० २।४२ ] इत्यादिना दर्शयिष्यते । तथा सङ्घातपक्ष एव 'सर्व-मेदानुगुण्यम्' [ वाक्यप॰ २।४४ ] इत्यादिना प्रकारान्तरेणाभिहितान्वयपक्षे प्रतिपायमाने 'कार्यानुमेयः सम्बन्धो रूपं तस्य न विद्यते ।' विक्यप॰ २।४६ ] इत्यनेन श्लोकेन विशेषविश्रान्तः पदानामेवार्थो वाक्यार्थ इति लक्ष्यते । पदमाद्यं पृथक् सर्वपदं साकाहिमिलस्मिस्तु पक्षद्वये संसष्ट एव प्रथमतरं प्रकम्यते नाक्यार्थः, यथा निरूपयिष्यति — 'तेषां तु कृत्स्रो वाक्यार्थः प्रतिभेदं समाप्यते ।' [ वाक्यप॰ २।१८ ], तथा 'पूर्वेरथैंरनुगतो यथार्थातमा परः परः । संतर्ग एव प्रकान्तस्तथारेष्वर्थवस्तुत्र ॥' [ वाक्यप० २।४१४ ] इति । 'अभिधेयः पदस्यार्थो वाक्यस्यार्थः प्रयोजनम्' [ वाक्यप० २।११४ ] इत्यनेन प्रयोजनं वाक्यार्थ-रवेन प्रदर्शितम् . तत् केषाश्चिद् मते सर्वेलक्षणसाधारणमिति न प्रयोजनं वाक्यार्थी वाक्यलक्षणेषु पृथग् विभज्यते । तदेवं 'प्रतिमा, संसर्गः, संसर्गवशान्त्रिराकाह्नो विशेषावस्थितः पदार्थ एव, संस्पृष्ट एवार्थः, किया, प्रयोजनं च' इति षड् वाक्यार्था इहो।दि्ताः । संसर्गे संसर्गवशाद् विशेषावस्थिते पदार्थे च वाक्यार्थेऽभिहितान्वयः । संस्षे कियायां चान्वितामिधानम् । प्रति-भायां स्वेकरसैव प्रतिपत्तिरिति न तत्र काचिद्भिहितान्वयचर्चा । प्रयोजने त्वभिहितान्वय एव ।

विधिनियोगभावनासंज्ञास्तु वाक्यार्था न निरूपिताः, यसाद् भावनाकिययोः पर्यायता प्रायशो छक्ष्यते, केवलं प्रकृत्यर्थ-प्रत्ययार्थतायामत्र वैयाकरणमीमांसकयोर्दिवादः । किञ्च, भावना सक्तिकैव अक्तिभेकापि क्रियेति सत्यपि मेदे साध्यत्वाविशेषादः मेद एवानयोः । यथा भात्वर्थरूपा किया साध्यभूतैव तथा भावनापीति कथमवान्तरभेदाद् मेदोऽनयोर्भवेत् ? विधिनियोगौ तु लिङ्कोट्कृत्यान्तेष्वेव वाक्येष्वर्थावित्यसर्वविषयत्वादनादताविहेति न तत्प्रदर्शनं कृतम् ।

तत्तदनादिवाक्यार्थविकल्पाहितवासनाप्रवोधजन्मा कमवद्भिरिवाक्रमैर्बहीरुपतया अध्यस्तैः पदार्थेश्वित्रीकृत इस विकल्प-विशेषोष्ठिख्यमान आकारो बहील्पतया अध्यस्तो निर्धिमाग एव शाक्यानां वाक्यार्थ इति प्रायशः 'प्रतिमा'सोदर एवासौ मन्तव्यः । वाक्यमि तत्तदनादिवाक्यविकल्पाहितवासनाप्रवोधजन्म कमवद्भिरिवाक्रमैः पदैश्वित्रीकृत इव बहील्पतया अध्यस्य-मानो विशिष्टविकल्पोल्लिख्यमान आकारविशेष एव बहील्पतया अध्यस्त इति प्रायशो बुद्धयनुसंहतिरिल्यस्य सोदरमैविति न तन्मतान नुसारेण वाक्यवाक्यार्थयोरिह।संग्रहो वेदितव्यः ।

नैयायिकादीनां तु पूर्वपूर्ववर्णस्मृतिसचिवोऽन्त्यो धर्णी नरयदवस्थानुभवविषयीकियमाणः पदं यथा, तथैव पूर्वपूर्वपद-स्मृतिसचिवमन्त्यमेव पदं नरयदवस्थानुभवविषयीकियमाणं वाक्यमिति प्रायशः सङ्घातपक्ष एवान्तर्भवति । तथा पूर्वपूर्वपदार्थ-स्मरणसचिवेनान्त्येन पदेनोपजन्यमाना प्रतीतिर्वाक्यार्थं इति प्रायशः संतर्भपक्ष एवास्यान्तर्भाव इति न तदसङ्गृहेणाव्याप्तिरत्र वक्तव्या।

अथात्रानवयवे एकसिन् स्फोटात्मके वाक्ये प्रतिभाळक्षणे च वाक्यार्थे वाक्यवाक्यार्थयोरध्यासस्यः सम्बन्धः, तद्वस्यति — 'वाक्यवृत्तस्य वाक्यार्थे वृत्तिः' [ वाक्यप० २।२६३ ] इत्यादि । अविशेष्ठेषु पक्षेषु वाच्यवाचकमावळक्षणो योग्यताख्य एव शब्दार्थयोः सम्बन्धो मीमांसकट्ष्य्या । द्वाक्यदर्शनानुसारेण तु विज्ञानवादनयेन बौद्धे शब्दार्थे सर्वत्र कार्यकारणभाव एव, बाह्यार्थवादे तु तत्र सङ्केतळक्षणोऽसौ बोद्धव्यः । नैयायिकाद्यनुसारेण च सङ्केतळक्षण एवासौ । इत्येवमत्र वाक्यवाक्यार्थ-सम्बन्धानां संक्षेपतः स्वरूपं बोद्धव्यम् । सम्बन्धेषु मध्यादत्र अध्यासमेव दर्शयिष्यति, पदकाण्डे तु सर्वानमिधास्यति । तत्र वियाकरणस्याखण्ड एवेकोऽनवयवः शब्दः स्फोटळक्षणो वाक्यम् , प्रतिभैव वाक्यार्थः, अध्यासश्च सम्बन्ध इति पद(र ?)बादि-पक्षद्मणपरः परं टीकाकारो व्यवस्थापयतीतस्य काण्डस्य संक्षेपः।" इति पुष्यराजरिवतायां साक्यपरीयदीकायाम् २।१।२ ॥

अस्य निर्णमसूत्रम् – इमा णं भंते । रतणप्यभा पुढवी किं सासता, असासता? गोतमा! सिया सासता सिया असासता। से केणहेणं भंते! एवं बुचति – सिया सासता सिया असासति । गोतमा । दैन्यहुयाए सासता, वण्णपज्जवेहिं गंधपज्जवेहिं रसपज्जवेहिं फासपज्जवेहिं संटाणपञ्जवेहिं

सम्बन्धोऽन्वयव्यतिरेकवानन्त्यपदार्थव्यक्तिर्वाक्यार्थं इति । यथाह्-

o ३१४-३ नीदैराहितबीजायामन्त्येन ध्वनिना सह । आवृत्तपरिपाकायां बुद्धौ शब्दोऽवधार्यते ॥ [बाक्यप० १।८४] इति ।

स च कृतसङ्गीतेरेव पदादिशन्दार्थज्ञस्य पुरुष[स्य] प्रत्ययहेतुर्वाक्यार्थः शन्दो वा, नाकृतसङ्गीतेः, म्छेच्छ-प्रयुक्तशन्दार्थापरिज्ञानवत् ।

नैताः स्वमनीषिका उच्यन्ते, किं तर्हि ? अस्य नयस्य यतो निर्गमस्तन्निर्गमसूत्रम् – इमा णं भंते 10 रैतणप्पभेद्रसादि यावत् संठाणपज्जवेहिंति । एतमेवागमं भेदवचनादिति हेतुत्वेनाह नयचक्रकारः,

१ पूर्व [पृ० ३ पं० १४-१६] **न**यचऋवृत्तिकृता उल्लिखितं **जी**वाजीवाभिगमस्त्रपाठमनुसुत्यैवात्र अयं मूळपाठो निर्दिष्टः, किन्तु अत्र "अस्य नयस्य यतो निर्गमस्तित्रर्गमसूत्रम् - इमा णं भंते रतणप्यभेखादि यावत् संदाणपञ्जवेद्वित" इति नयचकवृत्तौ पाठदर्शनात् 'दन्बद्वयाए सासता, असासता वण्णपज्जवेहिं गंधपज्जवेहिं रसपज्जवेहिं फासपज्जवेहिं संठाणपज्जवेहिं' इलापि पाठः स्यात् ॥ २ ''नादैः शन्दात्मानमवद्योतयद्भिर्यथोत्तरोत्कर्षेणाधीयन्ते व्यक्तपरिच्छेदानुगुणसंस्कारभावनाबीजानि । ततश्चान्स्यो ध्वनिविशेषः परिच्छेदसंस्कारभावनाबीजवृत्तिलाभप्राप्तयोग्यतापरिपाकायां बुद्धाव्यप्रहेण शब्दस्वरूपाकारं सन्नि-वेशयति ।" इति भर्तृहारेविरचितायां वाक्यपदीयस्ववृत्तौ । "नादैरिति ध्वनिभिः 'स्फोटमवद्योतयद्भिः' इति शेषः । आहित-बीजायामिति, बीजानि शक्तयः, ता आधीयन्ते तस्यां शक्तिद्वारेण । ध्वनिना सह इति, तस्मिन् काले शब्दोऽवधार्यत इति सम्बन्धः । आवृत्तपरिपाकायामिति, आवृत्तः पारेपाक्षे यस्या इति, परिपाकः कार्योत्पादनं प्रति विशिष्ट आत्मलाभः । स च बीजानामपि वर्तते । सह सन्निधानात् । यतः प्रतिध्वनिविभागं विशेषप्रतिपत्तेः तस्य वृत्तिलाभः, अन्ख्यविनुकाले चावस्थानात् कालान्तरावभासोऽप्यस्ति । स तु बीजानामि परिपाको बुद्धेरव्यतिरेकाद् बीजानां बुद्धेरेव सम्बन्धिःवेनोपात्तः. न तु बुद्धेः । आहुत्तः परिपाको यस्यामिति विग्रहः । दयक्तपरिच्छेदेति, व्यक्तपरिच्छेदो विशिष्टस्वरूपावधारणम् , न्यक्तस्य परिच्छेदः । **सं**स्कारभावनेति, शक्तय एवाधीशन्ते, तास्तु संस्कारादिभिरुच्यन्ते । तथाहि—शक्तयश्चेतः <del>पॅरकुर्वन्ति</del> विशिष्टं जनयन्तीति 'संस्कार'शब्दोक्ताः तद्रूपभावनं च भावना, यतश्चेतनेनाकारेण भावयन्ति । विशिष्टोत्तरख़द्धि-जनकरवेन बीजानि । तेन संस्कारश्चासौ भावना च बीजं चेति समानाधिकरणसमासः । परिच्छेदेति स्कोटपरिच्छेदोपायाः **संस्कारादयः, तेषां** वृत्तिलामो विशिष्टकार्योन्मुखता । **प्रा**प्तेति, योग्यतैवात्र परिपाकः, स प्राप्तो यया स्फोटपरिच्छेदसम्बेति मानत् ।" इति वृषभदेननिर्चितायां वाक्यपदीयस्तृतेर्व्याखाम् । "नादैर्वनिभिराहितबीजायाम्, आहितं भावनाबीजं यस्यां सा तथोक्ता । आवृत्तपरिपाकायामिति, आवृत्तोऽभ्यस्तः परिपाको यस्याः सा तथोक्ता, प्रथमेन ध्वनिमा किश्विद् भावनाबीजमाहितं तेन च कश्चित् परिपाकः कार्यजननशक्तिविशेषः, एवं द्वितीयेनेति । यद्यपि परिपाका भिन्नास्तथापि जाति-माश्रिख 'भाइत्त'वाचो युक्तिः 'अष्टकृत्वो बाह्मणा भुक्तवन्तः' इतिवत् । आवृत्तेत्वस्य अन्या न्याख्या—आवृत्तोऽवधारणविद्यभृतस्य रागादिकषायस्य परिपाकः परिपाचनं यस्यामिति, आवृत्तेन वा आवृत्त्या कषायपरिपाको यस्यामिति। क्रचित् तु 'आवृत्ति' इति पाठः । द्वदावन्तःकरणे शब्दोऽवधार्यते अन्त्येन ध्वनिना सह यदा अन्त्यो ध्वनिरवधार्यते तदा 'गौः' इत्येवं शब्दोऽप्यवधार्यते इत्यर्थः । अवधारणापरपर्यायं ज्ञानमपि बुद्धयाख्यान्तःकरणाधिकरणामिति साङ्ख्या मन्यन्ते । एतचावघारणं चित्रबुद्धिरिति **चा**र्तिककारीया मन्यन्ते । अथवा अन्त्येन ध्वनिना सह पूर्वनादैराहितवीजायां बुद्धौ पश्चिमध्वन्यनन्तरं शब्दोऽवधार्यते गौरित्येकं परमिति, यहव-धारणं समस्तवर्णविषयं स्मरणमिखाचक्षते । परमार्थतस्तु प्रत्यक्षज्ञानमेवैतत् ध्वनिसंस्कृतश्रोत्रेन्द्रियजनितत्वात्, प ह्यन्यथा स्फुटप्रकाश उपपद्यत इति ।" इति रामचन्द्रविरचितायां मण्डनमिश्रकृतस्फोटसिद्धेर्व्याख्यायां गोपालिकायाम् , पूर्व १३२ ॥ ३ रतप्पभे° भारा के 4 एतदन्तर्गतः पाठो यर प्रतिषु नास्ति॥ ४ दश्यतां पूरु ४ दिरु २॥

अंसासता [जीवाजीवाभि॰ ३।१।७८] इति भेदवचनात् । वर्णादिपर्यायादिषु वर्णः पर्यवः समन्ताद् भविता एकवाक्यभावात् वर्णस्यैव परितो भवनाद् गमनाच । वर्णभ्य

क्याचष्टे च - वर्णादिपर्यायादि विवलावि । पर्यायशब्दस्य परिगमनार्थस्य पर्यवशब्दस्य भाववाचिनो महणाद् बर्णादिपरिगमनानि यस्मिन् समन्ततो भावो वा, अवतिर्धातोभीवार्थस्य रक्षणादिदण्डके पाठात्, वर्णाद्य एव पर्यायाः पर्यवा इति कर्मधारयो वा सह्देषकशेषत्वात् सङ्गृहीतसमासद्वयत्वात्, समन्ताद् गमनत्वात् व समन्तादु भावित्वाच पर्यायाणां पर्यवाणां च, अत्र केनार्थेन पर्यायपर्यवार्थयोरेकस्योक्तौ द्वितीयस्थापि सैव निरुक्तिः ? इति मन्यमान आह् - वर्णः पर्यवः समन्ताद् भविता एँकवाक्यभावात् द्रव्यगुणकर्मणां सप्रभेदानां सत्तासमवायसम्बन्धप्रधानानां संसृष्टहरूपाणामेकवाक्यभावादिति, बहुवीहिं दर्शयति – वर्णस्यैव परितो भावादु गमनाचेति ।

कथं पुनस्तत्परिगमनं पर्यवनं च ? इति तद् भावियतुं सोपपत्तिकं सनिदर्शनमाह - वर्णेभ्य 10 एवेद्यादि यावद् गृह्यन्त इति । वर्णेभ्य एव रूपादिभ्यो गुणान्तरं चित्रवर्णो रक्तदयामपाण्डादिः

१ अधुनोपलम्यमानेषु जीवाजीवाभिगमस्त्रत्रप्रयेषु संठाणपज्जवेहिं इति पाठो नोपलभ्यते, किन्तु पूर्वमवस्य-मासीत्, द्रयतां पृ०३ पं० १६। अधुना तु अधोलिखितः पाठ उपलभ्यते - "इमा णं भंते। रयणप्पभा पुढवी किं सासया असासया ? गोयमा ! सिय सासता सिय असासया । से केण्ड्रेणं भंते ! एवं वृच्द 'सिय सासया सिय असासया'? गोयमा। दन्बद्वयाए सासता, वण्णपज्जवेहिं गंघपज्जवेहिं रसपज्जवेहिं फासपज्जवेहिं असासता ।" इति जीवाजीवाभि-गमसूत्रे ३।१।७८। अस्य व्याख्या — "इमा णं भंते इत्सादि । इयं भदन्त । रक्रप्रभा पृथिवी कि साश्वती असाश्वती? भगवानाह - गौतम ! स्यात् कथंचित् कस्यापि नयस्याभिप्रायेणेखर्थः शाश्वती । स्यात् कथंबिद्शाश्वती । एतदेव सविशेषं जिज्ञासः पृच्छति - से केणहेणमित्यादि । 'से'शब्दः 'अथ'शब्दार्थः, स च प्रश्ने, केन अर्थेन कारणेन भदन्त! एवमुच्यते यथा स्यात् शाश्वती स्वादशाश्वतीति ? भगवानाह - गौतम ! दन्यद्वयाए इत्यादि, द्रन्यार्थतया शाश्वतीति । तत्र द्रव्यं सर्वत्रापि सामान्यमुख्यते, द्रवति गच्छति तान् तान् पर्यायान् विशेषानिति वा द्रव्यमिति व्युत्पत्तेर्द्रव्यमेवार्थः तात्त्विकः पदार्थो यस न तु पर्यायाः स द्रव्यार्थः द्रव्यमात्रास्तित्वप्रतिपादको नयविशेषः, तङ्कावो द्रव्यार्थता, तया द्रव्यमात्रास्तित्व-प्रतिपादकत्याभिष्ठायेणेति यावत् शाश्वती, द्रव्यार्थिकनयमतपर्यात्जोचनायामेवंविधस्य रह्मप्रभायाः पृथिव्या आकारस्य सदा भावात् । वर्णपर्यायः कृष्णादिभिः गन्धपर्यायैः सुरभ्यादिभिः रसपर्यायैः तिक्तादिभिः स्पर्शपर्यायैः कठिनत्वादिभिः अशाश्वती अनिसा, तेषां वर्णादीनां प्रतिक्षणं कियत्कालानन्तरं वा अन्यथाभवनात् अतादवस्थ्यस्य चानिस्रत्वात् । न चैवमपि भिना-धिकरणे निखानिखत्वे, द्रव्यपर्याययोर्भेदाभेदोषगमात्, अन्यथा उभयोरप्यसत्त्वापत्तेः, तथाहि सक्यते वक्तं परपरिकल्पितं इय्यमसत् पर्योयन्यतिरिक्तत्वाद् बालत्वादिपर्यायग्रस्यवन्ध्यामुतवत् , तथा परपरिकत्यिताः पर्याया असन्तः द्रन्यन्यतिरिक्तत्वात् बन्ध्यासुतगतवालत्वादिपर्यायवत् । उक्तं च - 'द्रव्यं पर्यायवियतं पर्याया द्रव्यवर्जिताः । क कदा केन किरूपा दृष्टा मानेन केन था ? ॥ १ ॥' इति कृतं प्रसङ्गेन । विस्तरार्थिना च धर्मसङ्ग्रहणिटीका निरूपणीया ।" इत्याचार्यश्रीमलयगिरिविरचितायां जीवाजीवामिगमसूत्रवृतौ ॥ २ "अव रक्षणगतिकान्तिप्रीतितृह्यवगमनप्रवेशश्रवणस्वाम्यर्थयान्तनिक्रयेच्छादीह्यवाह्याछिङ्गन-हिंसादहनभाववृद्धिषु इति पठितत्वात्" इति नवमारसमाप्तै मयचकवृत्तौ वक्ष्यते । हैमधातुपाठेऽपि "४८९ अव रक्षणगित-कान्तिप्रीतितृह्यवगमनप्रवेशश्रवणस्वाम्यर्थयाचनकियेच्छादीह्यवाह्यालिङ्गनहिंसादहनभाववृद्धिषु एकोनविंशतावर्धेषु'' इति पाठः । मुद्रिते पाणिनीयधातुपाठे तु ''६०१ अव रक्षणगतिकान्तिपीतितृहयवगमप्रवैशश्रवणस्वाम्यर्थयाचनकियेच्छादीस्यवाहयालिक्नन-हिंसादानमागवृद्धिषु" इति पाठ उपलम्यते ॥ ३ "सल्पाणामेकशेष एकविभक्ती" पा० १।२।६४॥ **४ एकवाच्य-**भावात् प्रन्ता ५ ''एकं चित्रं रूपं नीलादिरूपैरेकरूपारम्भात् । यथा हि शुक्लादिनिशेषो रूपस्य तथा चित्रं रूपादिविशेष एव, यद्यपि श्रुक्कादिशब्दैर्न व्यपदिश्यते तथापि स्वशब्देन व्यपदेशादस्तित्वम् । अय विरुद्धानां नीलादीनां कथमेकरुपारम्भकत्वम् ? एव वर्णीन्तरं तदारम्भनियमादेव पृथिव्यादिषु भवति समन्ताद् गच्छति वा। तानि प्रागभावप्रध्वंसात्मकानि गृद्यन्ते, तसात् तैर्वणीदिपर्यवैरद्याश्वती, वर्ण एव च पर्यवो गुणः यथासम्भवं इयामादिः संयोगिवभागप्रथक्तवपरत्वापरत्वादिश्च, तैः

पैकिको वा तदारम्भनियमादेवेति, यथोक्तम् – येषामधिकृतमारम्भसामध्येम् [ ] ईति, पृथिव्यादिषु क्वणीन्तरं भवति समन्ताद् गच्छिति वा । तानि वर्णादिपर्यवाः पर्याया वा घटादीनि वा द्रव्याणि ३१५-१ आरब्धाँनि तैरप्यन्यारबधद्रव्याणि प्रागभावप्रध्वंसात्मकानि वर्णाद्येनात्मकान्येव मृत्यिण्डाद्यवस्थानानि घटादीनि कपाळादीनि च गृह्यन्ते । तस्मात् तैः प्रागभावप्रध्वंसात्मकैष्ठेटाचात्मभूतैर्वणीदिपर्यवैरद्याश्वती कार्यकारणभूतेरित्यर्थः । कैर्मधारये वा वर्ण एव च पर्यवो गुणो यथासम्भवंभित्यदि, गुणा इमे, तैः 'अशाश्वती' इति च वर्तते वर्णादिपर्यवैरिति सम्बन्धः । यथासम्भवमारब्धानारब्धद्रव्यगताः केचिर्व्छयान्यानारब्धचतुर्विधाणुगताः तदारब्धद्रव्यान्तरे कारणगुणपूर्वाश्चतुर्विधे, पार्थिवेष्वेव रक्ताद्याः पाकजाः,

यथा शुक्रानामिति । यथा हि बहूनि शुक्रस्पाण्येकं शुक्रस्पमारमन्त इत्युपलन्धम्, तथा नीलावीनामि नित्रस्पारम्भकत्वं दृष्टत्वादम्युपगन्तन्थम् ।" इति प्रशस्तपादमाण्यन्यायां द्रयोमवत्यां पृथिनीनिरूपणे । "क्षिनदेकस्यामि व्यक्तावनेक-प्रकाररूपसमावेशः यत्र नानाविष्ठस्पसम्बन्धसम्बन्धिमरवयनैरवयनी आरम्यते । कथमेतिदितं चेत्, उच्यते — यथावयनैरवयन्वयारन्धस्तथावयवरूपैरवयनिर्वयन्वयाय्यक्षेत्रस्यावयवरूपैरवयनिर्वयन्वयाय्यक्षेत्रस्यावयवरूपैरवयनिर्वयन्वयाय्यक्षेत्रस्यम् अवयवेषु न शुक्रमेन रूपमस्ति नापि स्थाममेन, किन्तु स्थामशुक्रहरितादीनि । न च तेषामेकं रूपमेनारभते नापराणीत्यस्ति नियमः, प्रत्येकमन्यत्र सर्वेषामि सामध्येदर्शनात् । न च परस्परं विरोधन सर्वाण्यपि नारभन्त एवेत्यपि युक्तम्, चित्रस्पस्यावयिनः प्रतीतेररूपस्य द्रव्यस्य प्रत्यक्षत्वाभावाच । न चाववयवरूपाणि समु-चितान्यत्र चित्रधिया प्रतीयन्ते तैरेवावयवी प्रत्यक्ष इति कल्पनाप्रामाण्यम्, अन्यत्रापि तथाभावप्रसङ्गेनावयिक्ष्पोच्छेदप्रसङ्गः । तस्मात् सम्भूय तैरारभ्यते, तचारभ्यमाणं विविधकारणस्वभावानुगमाच्छ्यामशुक्रहरितात्मक्रमेव स्थात् 'चित्रम्' इति च व्यपदिस्यते ।" इति प्रशस्त्वपद्भाष्यव्याख्यायां कन्दल्यां पृथिवीनिरूपणे ॥

१ दश्यतां दि॰ ८॥ २ "मधिपत्तिकृत" प्र०। दश्यतां पृ० ४३७ पं० १२॥ ३ ( इत्यादि। ? )॥ ४ "नि तैरप्यन्यारङ्थ" मा॰ प्रती नास्ति ॥ ५ ( °दातमका ° ? ? ? ) ॥ ६ कथं धारये प्र॰ ॥ ७ °व इत्यादि प्र॰ ॥ ८ "इदानीं रूपादीनाह — उक्ता गुणाः [ वै॰ स्॰ ७।१।१ ], रूपादिस्त्रेणोदिष्टा इत्सर्थः । गुणस्क्षणं चोक्तम् [ वै॰ स्॰ ७।१।२ ], 'द्रव्याश्रयी' [ १।१।१५] इलादिना द्रव्यकर्मभ्यां वैधर्म्यं कथितमिलर्थः। इद्मेवंगुणमिद्मेवंगुणमिति चोक्तम् [ वै० स्० ७९।३ ], तथा ह्युक्तं 'रूपरसगन्धस्पर्शनती पृथिवी' [२।१।१] इत्यादि । तत्र पृथिव्यां रूपरसगन्धस्पर्शा द्रव्यानित्यत्वादनित्याः [ वै॰ स्॰ ७११४], घटादेः पार्थिवस्य विनाशात् तद्गतानामपि रूपादीनां विनाश आश्रयविनाशात् । **अग्निसंयोगाश्च** [ वै॰ सू० ७१।५ ], अग्निसंयोगाच पार्थिवेषु परमाणुषु रूपादीनां विनाञ्चः कार्ये समवेतानां त्वाश्रयविनाशादेव । परमाणुष्यप्ति-संयोगादेव कुतः ? गुणान्तरप्राद्भीवात् [ वै० स्० ७।११६ ], यस्माच्छ्यामादिगुणेभ्यो व्यतिरिक्तं गुणान्तरमुत्यचते ततः पूर्वे परमाणुगुणा विनष्टाः गुणवति गुणानारम्भात् । पतेन नित्येष्वनित्यत्वमुक्तम् [ वै० स्० जशाज], एतेन गुणान्तर-प्रादुर्भावेन नित्येषु परमाणुषु रूपादीनामनिखत्वमुक्तं पार्थिवेष्वेव, यतः अप्तु तेजसि वायौ च नित्या द्रव्यनित्यत्वात् [ वै० स्० ७११८ ], सिळलानलानिलपरमाणुरूपादयो निल्या [आ]श्रयनिल्यतात् विरोधिगुणान्तराष्रादुर्भावाच नाग्निसंयोगाद् विनाशः । **अनित्येष्वनित्या द्रव्यानित्यत्वात् ।** वै० सू० ७११९ ], अनित्येषु सक्षिकादिषु अनित्या रूपादय आश्रय-विनाशे तेषामपि विनाशात् । कारणगुणपूर्वाः पृथिव्यां पाकजास्त्र [ वै० स्० ७।१।० ], अनित्यायां कार्यरूपायां पृथिव्यां कारणगुणपूर्व रूपादयो जायन्ते, नित्यायां तु परमाणुखभावायां पाकजाः पाकादिवसंयोगाजाताः । अपसु तेजसि वायौ च कारणगुणपूर्वाः पाकजा न विद्यन्ते [ वै० सू० ७१।११ ], कार्ये उदकाशवयविति समवायिकारणस्पे रूपा-दय आरम्यन्ते, पाकजास्तु जलादाणुषु नैव सन्ति विरोधिगुणान्तराभावात् । **अगुणवतो द्रव्यस्य गुणारम्भात् कर्सगुणा अगुणः** [ वै॰ सू॰ अ१।१२ ], अगुणस्य द्रव्यस्यैवोत्पन्नस्य कार्षणगुणैर्गणः जन्यन्ते न गुणकर्मणाम् , अशेषावयवगुणैकार्थः

#### गन्धादिभिश्च । ज्ञाश्वती द्रव्यार्थतः । इति षष्ठो विधिनियमविध्यरः ।

संयोगविमागौ सिक्वयेषु, पृथक्तं सर्वद्रव्येषु, परत्वागरत्वे दिग्देशकालापेक्षे ते हिक्के, आदिग्रहणाद् गैन्ध-शब्द-ज्ञानादयोऽसाधारणगुणाः पृथिव्याकाशात्मादीनाम्, ऐकत्वादिसङ्खाः सर्वद्रव्यसाधारणा एव, गन्धा-दिभिरिति तृतीयानिर्देशादेभिश्वाशाश्वती । [ शाश्वती ] नित्या रूगदिमूर्तिसंख्यानसामान्यधर्मेद्रव्यार्थतो रत्नप्रभेत्यर्थः ।

इति षष्ठो नयो नैगमभेदो द्रव्यास्तिकान्तःपाती परिसताप्त 'इतिशब्दसमास्यर्थस्यात्, विधि-नियमविध्यर इति नामनिर्देशोऽयं नयचऋविभागविन्यस्तर्श्वकार इति ।

समवायाभावात् कर्मस्ववत् । **एतेन पाकजा व्याख्याताः** [ वै॰ स्॰ ७१११३ ], अग्निसंयोगाश्चित्रतेषु स्थामादिषु पाकजा जायन्ते इति तेऽपि गुणरहिते सिद्धाः । संयोगवति संयोगारमभवद् गुणवति पाकजा इति चेत्, न, **एकद्रव्यवस्थात्** [ वै॰ स्॰ ७१११४ ], एकद्रव्यवन्तः पाकजाः, ते कथं तत्रैगारम्येरन् विषद्धस्थात् । संयोगस्य तु संयोगवति आरम्भो न दुष्यति अनेक्रस्व्यत्वात् । दित्र चन्द्रानन्द्विर्वितायां चैशेषिकस्त्रवृत्तौ P. पृ॰ २५ ॥

**१ "एकदिकालाभ्यां सन्निकृष्टवित्र कृष्टाभ्यां परमपरम्** [बै॰ सू॰ अशरप्त], एकदिक्की पिण्डी दिकृतयोः परत्वापरत्वयोः कारणम्, एककाली वर्तनानकालसम्बद्धी कालकृतयोः परत्वापरत्वयोः कारमम्। ती च सिन्नकृष्टविष्रकृष्ट-बुद्धयेक्षया पिग्हो कारणम् । कारणपरत्वात् कारणापरत्वास वि० सू० ७१।२६ ], परापरदिकप्रदेशसंयोगावसमनायिः कारणम् । तथैव परापरकालप्रदेशसंयोगौ । दिकालप्रदेशैः संयोगात् सन्निकृष्ट्विप्रकृष्ट्योः पिण्डयोः सन्निकृष्ट्विप्रकृष्ट्वद्वयपेक्षया सन्निकृष्टेऽपरत्त्रं विप्रकृष्टे च परत्वम् ।" इति चन्द्रानन्द्विरचितायां वैशेषिकस्तृत्रकृतौ P. पृ० २८॥ २ "काल इदानी कथ्यते-अपरिसन् परं सुगपदसुगपिद्धारं क्षिप्रसिति कालिङ्कानि [वै० सू० २।२।६], एतान्यपरत्वव्यतिकरादीनि काललिङ्गानि । तत्र परेग दिङ्ग्रदेशेन संयुक्ते यूनि परत्वज्ञाने जाते स्थविरे चापरेग दिङ्ग्रदेशेन संयुक्तेऽपरत्वज्ञानोत्पत्ती कृष्णकेशादिवलीपळितादिपर्याकोवनया येन निमित्तेन यूनि अवरत्वज्ञानं स्थविरे च परत्वज्ञानं जायते स कालः । तथा तुल्य-कार्येषु कर्तृषु 'युगपत् कुर्वन्ति, अयुगपत् कुर्वन्ति' इति यतः प्रस्रयो जायते स कालः । तथैककियाफलमृद्दिश्य ओहनाख्यं भूयसीनामिश्रयणादिकियाणां प्रबन्धप्रवृत्ती तुल्यकर्तरि 'चिरमय कृतम् , क्षिप्रमच कृतम् ' इति यतः प्रस्ययौ भवतः स काल इति । तस्य गुणाः सङ्ख्य परिमाणपृथवस्वसंयोगविभागाः । .....इतः इदमिति यतस्तिहिशौ लिङ्गम् [वै० सू० २।२।१२], मूर्त द्रव्यमवधि करवा यत एतद् भवति इद(य?)मस्मात् पूर्वेखादिप्रस्यः तद् दिशो लिङ्गम् । गुणाः सङ्कक्षापरि-माणपृथक्तवसंयोगविभागाः ।" इति चन्द्रानन्द्विरिचतायां वैशेषिक्तुत्रवृत्तौ P. पृ० १३ ॥ ३ "प्राणप्राह्यो गुणो गन्धः । सर्वेभ्यवहारहेतुर्कानं बुद्धिः, ..... सर्वेषामनुकूलतया वेदनीयं सुखम्, सर्वेषां प्रतिकूलतया वेदनीयं दुःखम्, इच्छा कामः, कोघो द्वेषः, कृतिः प्रयत्नः, विहितकर्मजन्यो धर्मः, निषिद्धकर्मजन्यस्त्वधर्मः, बुद्धपादयोऽष्टावात्ममात्रविशेषगुणाः ।" इति अनम्भद्दविरचिते तर्कसङ्ग्रहे॥ ४ "इदानीं सङ्ख्यःदीनुपकमते, भेदन्यवहःरहेतुः सङ्ख्या, साधुना रूपादिन्यतिरिक्तेत्वेतदर्थ-माह - रूपरसगन्धस्पर्शव्यतिरेकादर्थान्तरमेकत्वं तथा पृथक्वम् [ वै॰ सू॰ जराव ], 'एकोऽयम् ' इलादिप्रलयो न रूपादिनिमित्तः तत्प्रत्ययविरुक्षणत्वात् । रूपादिनिमित्तो हि 'रूपवान्' इत्यादिप्रत्ययः स्यात् । तस्मादर्थान्तरनिमित्तः । एकत्वैक-पृथक्तवे कार्येषु कारणगुणपूर्वे । द्वित्वादेरेकरवेभ्योऽनेकविषयषुद्धिसहितेभ्यो निष्पत्तिः । तथैव द्विपृथक्तवादेः पृथक्त्वेभ्यः, किन्तु एकप्रथक्ताद्यपरसामान्याभावः । तयोर्नित्यत्वानित्यन्वे तेजसो रूपस्पर्शाभ्यां व्याख्याते [वै॰ सू॰ जरार]. यथा द्रव्यनिखत्वात् तेजःपरमाणुरूपस्पर्शौ निस्यौ एवमेक्द्रवैक्षृधक्तवे निखद्रव्यवर्तिनी निस्ते, यथा चानिस्ते तेजसि द्रव्या-नित्यत्वाचानित्यौ रूपस्पर्शौ तथैव कार्यवर्तिनी अनित्ये एकत्वैकपृथक्त्वे। निद्ध(र्बु)त्तिश्च ( निष्पत्तिश्च १ ) वि० स० ७२।३ ] यथा च तेजिस कार्ये कारणगुणपूर्वा रूपस्पर्शयोस्त्पत्तिरेवमेक्रवष्ट्यवस्त्योः । एवं गुस्त्वद्रवत्वस्मेहानाम् ।" इति चन्द्रानन्द-विरिचितायां वैशेषिकस्त्रवृत्तौ P. पृ० २०॥ ५ इति शब्दः य०। इति इतिशब्दः भा०॥ ६ श्रिकार प्र०॥

अयं च षड्डेवो द्रव्यास्तिक उपवर्णितः । एषु च पर्यवदान्दो भाववचनः, पर्यायशब्दः समन्ताद्गतिवचनः। विशेषेण तु यथादर्शनमेव विध्यादिषु प्रत्येकं व्याख्यातस्वरूपभेदमनुगन्तव्यं सर्वगतिसामान्यमत्यज्ञाद्भः । द्रव्यशब्दार्थस्तत्र तत्र व्याख्यात एव ।

अयं चेखतीतान् पश्चेतं च षष्ठं सन्पिण्ड्य एकस्य त्रिशतभेदस्य सङ्क्षेपेण पड् भेदाः, तत्र विधिः ैविधि[विधिः <sup>क</sup>विधिविधिनियमं] <sup>क</sup>विधिनियमः <sup>क</sup>विधिनियमं पष्टश्चायं <sup>क</sup>विधिनियमविधिरिति **पङ्गदो** द्रव्यास्तिक उपवर्णितः, पडव्येते भेदा द्रव्यास्तिकस्यैवेसर्थः।

एषु च षट्सु नयेषु पर्यवशब्दो भाववचनः समन्ताद् भवनात् पर्यवः सर्वात्मना भवनात् । पर्यो**यशब्दः समन्ताद्गतिवचनः,** समन्ताद् गमनात् पर्यायः, द्रव्यस्य वर्णाद्यात्मना परितो गमनात् । 10 अयं च वित्रहार्थः षण्णामपि सामान्येन द्रैष्टव्यः, विशेषेण तु यथावृश्तिमेव विध्यादिषु प्रस्नेकं व्याख्यात-३१५-२ स्तरूपमेदमनुगन्तरुपं सर्वगतिसामान्यमत्यजद्भिः, सर्वस्य सर्वात्मकत्वात् एकस्य सर्वात्मकत्वात् एकैकस्य सर्वात्मकत्वात् सर्वस्य चैकैकात्मकत्वात् सर्वगतिमेव यथादर्शनमाह । द्रव्यशब्दार्थस्तत्र तत्र व्याख्यात एव यथादर्शनं द्रव्यप्राधान्यात् , पैर्यायोपसर्जनादिहान्ते पर्यायशन्दो व्याख्यातः ।



१ अत्र 'एषु च समन्ताद् भवनात् पर्यवः, समन्ताद् गमनात् पर्यावः ।' इस्रापि पाठः स्यात् ॥ 🔍 दश्यती पृ० ४५९ पं॰ ३॥ **३ छद्रव्यः** प्र॰ ॥ **४ पर्ययो**० प्र० ॥



# अथ सप्तम उभयोभयारः।

यद्यसत् कार्यं नोत्पद्येत असन्निहितभवितृकत्वात् खपुष्पवत् । खपुष्पमिषः वोत्पद्येत असन्निहितभवितृकत्वात् कार्यवत् ।

खपुष्पसत्त्वस्याश्रयो नास्तीति चेत्, न, इतरत्रापि तुल्यत्वात्। घटस्य मृदोऽतत्त्वाद् घटादिसत्त्वस्याप्याश्रयो नास्त्रेव उत्पत्स्यमानस्य असतः सत्तासमवा-यित्वात्।

इदानीं पर्यायनयप्रथमशिराप्रदिद्शीयिषया अनन्तरनिर्दिष्टवैशेषिकोभैयविधिनिराचिकीर्षया चोत्तरः समनन्तरानुलोमत्वात् पूर्विविश्वेद्धत्वान्निषृत्तानिरनुशयत्वाच नयानामसत्कार्यवादमेव दूषियतुमाह — यद्यसदि-त्यादि । आस्तां तावदस्मन्मतम्, पूर्वनयमतेनैवैतत् त्वदर्शनमनुपपन्नमिति त्रमः, द्रव्यार्थिकनयानां सन्नि-हितभविष्टकभवनाभ्युपगमाद् नासत् कार्यग्रत्पत्तमहित, असन्निहितभविष्टकत्वात्, खपुष्पवत् । खपुष्प-मिप वोत्पद्यतासन्निहितभवितृकत्वात् कार्यवत् । षट्पदार्थसंसर्गवादस्य सत्तासमवायवलेन प्रवृत्तत्वात् १० सत्तासमवायोन्मूलनात् तन्नस्येवोन्मूलनिस्यभिप्रायेणायं सत्तासमवायविचारप्रस्ताव इति ।

खपुष्पसत्त्वस्थाश्रयो नास्तीति चेत्। स्थान्मतम् – कारणद्रव्येष्वाश्रयभूतेषु सत्स्वेव सत्तासमवायात् कार्य प्रागसत् पश्चाद्वरवाते, खपुष्पं तु निराश्रयत्वाद् नोत्पस्यते कार्यवैधर्म्यादिति। एतच न,
इतरत्नापि तुल्यत्वात्, कार्यमपि हि निराश्रयमसत्त्वादेव खपुष्पवत्, अतो न कश्चित् कार्यखपुष्पयोविइतरत्नापि तुल्यत्वात्, कार्यमपि हि निराश्रयमसत्त्वादेव खपुष्पवत्, अतो न कश्चित् कार्यखपुष्पयोविइत्तरत्नापि तुल्यत्वात्, कार्यमपि हि निराश्रयमसत्त्वादेव खपुष्पवत् पिण्डादिरूपैर्भवितृणो न तत्त्वं त्वन्मते।
पिण्डादि कार्यमसत्त्वात्। तस्माद् घटादिसत्त्वस्थाप्याश्रयो नास्त्येव खपुष्पादिसत्त्वस्थेव। त्वन्मतेनैवोत्पत्त्यमानस्य पिण्डघटादेः कार्यस्य निःसत्तासमवायस्थाऽसतः सत्तासमवायित्वात् सत्तासमवायित्वाभ्युप्गमात् जत्पन्नं ह्याश्रयमाश्रयन्त्वाश्चिणः सत्तादयः [ ] इति सिद्धान्तात् तस्यां ह्यवस्थायां

र भयमविधि प्रवा । २ कद्धानिवृत्त भाव । कद्धानिवृत्ति यव । दश्यतां प्रव २२१ पंत्र ४। दश्यतां प्रव २१९-२ पंत्र २॥ ४ चोत्पद्यतासन्ति प्रव । दश्यतां प्रव २२३-१ । अत्र चोत्पद्यतासस्त्रिहितः भवितृकत्वात् इत्यपि पाठः स्मात् , तुलवा प्रव २५१-२॥ ५ स्यास्तः स्ततः सत्ताः भाव॥

अथाश्रियसमवायाहतेऽपि कार्यं खेनैचास्तित्वेनोत्पन्नमाश्रयो भवति खपुष्प-वैधर्म्येण, एवं तर्हि तस्य खत एव सतः किं तदतिरिक्तसत्तासम्बन्धकल्पनया प्रयोज-नम् ? कार्यखपुष्पयोराश्रयकृतविशेषाभावो वा। यद्यसत् सद् भवति, विशेषहेतु-र्षक्तव्यः – खपुष्पं कस्मान्नोत्पद्यते ? घटादि कस्मादुत्पद्यते ?

 अथोच्येत – कारणवदकारणविशेषात् । यद्यकारणं नोत्पद्यते तत्पुरुषवाच्यं ततः कार्यं नोत्पद्यतः एव कारणमेवोत्पद्यते इति सः एव कारणवादः परिगृहीतः स्यात् । अथ बहुवीहिसमासाश्रयणम्, तन्नोत्पद्यतेऽविद्यमानकारणत्वाद् घटवत्;

स्वयमसतः कार्यस्याश्रयत्वाभावात् खपुष्पमुत्पन्नमार्श्रयम्त्वाश्रयिण इत्यहो परमतौकिङ्करत्वं भवतामिति । सँत्तायाः समबायाभावे च कुतः कार्योत्वित्ताः ? इति ।

10 अथाश्रयीतादि। अँथैतस्मात् खपुष्पतुरुपत्वापित्तदोषभयात् सत्ताया आश्रयिण्याः समवायाद्देऽपि सत् कार्यं तदाश्रयभूतं स्वेनैवास्तित्वेन स्वभावसत्तयैवोत्पन्नमाश्रयो भवति कदाचिद्व्यनुत्पत्स्यमानस्य स्वपुष्पस्य वैधम्येणोतीष्यते, तत एवं तहींत्यादि, इष्यत एवत्दस्माभिः 'स्वेनैव महिन्ना तत् सत्' इति, न तु त्वया। त्वया चैवमस्माभिरिवेष्यमाणे खरविषाणाद्यसद्विरुश्चणस्य तस्य कार्यस्य स्वत एव सतः विं तद्तिरिक्तसत्तासम्बन्धनधन्यम् प्रयोजनम् ? न किञ्चित्त्तेते किष्पतेनेत्यर्थः, सत्तासम्बन्धानर्थक्यम् , 15 अतः सर्वद्रव्यगुणकर्मादिकारणसमवायिकार्यसंसर्गवादो निवर्तते तस्मादेव । तदनिष्टानभ्युपगमे यो मया ११६-२ प्रागुक्तः कार्यखपुष्पयोराश्रयकृतिवशेषाभावो वा, तत्र हुँ स्थे तयोरसत्त्वे कार्यमेवोत्यवते खपुष्पमेव नोस्पयत इति को विशेषहेतुः ? तद्वपक्तः – यद्यसदित्यादि गतार्थं यावद् घटादि कस्मादुत्पद्यत इति, इत्यतः कार्यखपुष्पयोरिवशेषदोषस्त्ववसः ।

अथान्यथैतहोषपरिहारार्धमुच्येत – कारणवदकारणविशेषात्, यथासक्क्षं सकारणं घटादि 20 खपुष्पमकारणिमिस्रस्ति विशेषः, कारणेः समवाय्यसमवायिभिर्घर्ट।दि सम्बध्यते न तु खपुष्पदिति । स एव खाभित्रायं विश्वणोति – यद्यकारणं नोत्पद्यते तत्पुरुषवाँच्यमिति 'न भवति कारणिमस्रकारणम्' इत्यं तत्पुरुषसमासश्चेदिष्टः ततः कार्यं नोत्पद्यत एव कारणमेवोत्पद्यते, तस्यैव विधिविध्यादिप्राच्य-नयदर्शनात् कार्यतयोत्पादात् स एव कारणवादः परिगृहीतः स्थात्, स च मया नेष्टः । तस्मात् तत्पुरुषे नैव विचारः कार्यः । अथ यस्य न कारणं तदकारणिमिति बहुन्नीहिर्समासाश्चयणं तन्नोत्यदेते 25 कार्यं तस्यां बहुनीदिकल्पनायामविद्यमानकारणत्वात् खपुष्पवत् । घटवदिति वैधर्म्थम्, यथा घट उत्पद्यते न तथेति । ततः किम् ? ततोऽनुत्पन्नत्वात् तदनाश्रयः सत्तायाः, सत्तानाश्रयत्वात् तत्सम्बन्धाभावाच न

१ अयंत्याश्रियण प्र०॥ २ किंकत्वं भा०। (परमतिकङ्करत्वं १)॥ ३ सत्ताया प्र०॥ ४ अथैव तस्मात् प्र०। (अथ वैतस्मात् १)॥ ५ तुरुषे जयो प्र०। (तुल्येऽनयो १)॥ ६ टादिभि सम्ब पा० डे॰ भा०। टादिभिः सम्ब रं• वि०। (टादि अभिसम्ब १)॥ ७ वाच्यं इति भा०। वाच्य इति य०। (वाक्य-मिति १ वाक्ये इति १)॥ ८ समाभ्रयणं प्र०। हस्यता प्र० ३२०-१॥

एवं तर्हि सर्वोसत्त्वप्रसङ्गः परमाण्वादीनामकारणत्वादनुत्पन्नत्वादनाश्रयत्वे सत्ता-समवायाभावः, तेषां द्याश्रयत्वे सत्त्वसमवाय इष्टः, ततः सत्तासमवायाभावात् कारणानां परमाण्वादीनामभावात् कार्यस्य कार्यसमवायिनां च खपुष्पाद् न कश्चिद् विशेष इति सर्वशून्यतेति सर्वविरोधाः।

अथोच्येत- निलोत्पन्नत्वात् स्वसद्भावेनैव सन्ति परमाण्वाकाशादीनि, कार्य-इ द्रव्यगुणकर्मणामेव सत्तासमवायात् सत्त्वमिति । एवं तर्हि आकाशपरमाण्वादिषु अनुपनिपातिस्वरूपत्वादात्माभेदाच न केनचित् सम्यन्धोऽस्याः स्यात् । असति च सम्यन्धे यथा सत्ता सती एव पदार्थत्वात् स्वरूपसङ्गावाच तथा तान्यपि द्रव्यगुण-

सकार्यमिति । अत्रोच्यते – एवं तर्हि सर्वासस्वप्रसङ्ग इलादि यावत् सर्वशून्यतेति सर्वविरोधा इति । परमाणवोऽकारणत्वाद् वियदादीनि च नोत्पद्यन्ते, अनुत्पन्नत्वादनाश्रयः सत्तायाः, तदनाश्रयत्वे 10 सत्तासमवायाभावः, तेषां ह्याश्रयत्वे सत्त्वसमवाय इष्ट इति तद्वैधन्यं दर्शयति । ततश्र सत्तासमवाया-३१७१ भावात् खपुष्पवत् कारणानां परमाण्वादीनामभावः, तदभावात् कार्यमकारणत्वादनाधारं क समवेतु ? तस्मात् कारणासमवायित्वात् खपुष्पात् तस्य न कश्चिद् विशेषः, अतः प्रागुक्ताविशेषदोषस्तदवस्थः कार्यसमवायिभिः परमाणुभिः सहितस्य कार्यस्येदानीं प्रापितस्त्वयेव, कार्य समवेतानां रूपादिघटत्वाद्युद्धेपणादीनां कार्यसम-वायिनां चेति विश्रद्यान्तरात् । ततः किमिति चेत्, उच्यते – इति सर्वश्रून्यता, इति सर्वभावा न सन्तीति 15 ह्यतः परमश्रून्यवादिता भवतः इतिशब्दिनगमनार्थत्वात् । इति सर्वविरोधाः, इत्थं स्ववचनाभ्युपगमप्रस्थान्युमानस्रहिविरोधाः सर्वासद्वदिनः प्रमाणाभावात् । कारणाकारणकार्याकार्यविरोधाविरोधस्वश्रूणभेदसूत्राणां सदाद्यविशेषसूत्रस्य च सँत्तासमवायप्राणोत्थानत्वात् किमविश्वष्टं स्थाच्छासस्य तन्नानात्वप्रयोजनस्य वैशे-विकार्यस्य कार्यकारणखपुष्पाविशेषादिति ।

इत्यं प्रागसतः सकारणस्य कार्यस्य खपुष्पाविशेषो मा भूदिति अथोच्येत - नित्योत्पन्नत्वा-20 वित्यादि । स्वसद्भावेनैव सन्ति पृथिव्यादिचतुर्विधपरमाण्याकाशकालदिगात्ममनांसि द्रव्याणि सत्तासमवायौ गुणाश्च विभुपरिमण्डलादयः । किन्तु कार्यद्रव्यगुणकर्मणामेव सत्तासमवायात् सत्त्वमिति । अत्रोच्यते - एवं तहींत्यादि यावत् तत्पदार्थत्ववदिति । यथाकाशपरमाण्यादिषु नोपनिपतितुं शीलमस्याः सत्तायास्यश कार्यद्रव्यगुणकर्मस्वि सत्तास्वरूपत्वाद्गुपनिपातिस्वरूपत्वम् , अनुपनिपातिस्वरूपत्वास्ताभेद्-स्तस्याः सर्वपरमाण्याकाशादिष्वगँगनादिपदार्थेष्वात्माभेदाच न केनचित् सम्यन्धोऽस्याः स्थात् । असति च रे१७०२ सम्यन्धे यथा सत्ता सत्ताद्रव्यत्वगुणत्वादिसम्बन्धाभावे सत्येव पदार्थत्वात् स्वरूपसद्भावाच 'स्वात्मस्वरूपं स्वात्मनि आद्धाति' इत्येवंस्वरूपा तथा सत्तादिसम्बन्धामन्तरेण तान्यपि कार्यद्रव्यगुणकर्माणि भवन्तु आकाशपरमाण्यादिवत् सत्त्वावचेति किं तद्वधितिरक्तसत्ताद्रव्यत्वादिसमवायकस्पनया ? तस्माद्वेतुफलवन्ध्य-

१ त्वात् नाश्रयः य॰ ॥ २ व्यत्वा(यत्वात् ?) सत्ताः भाः । व्यत्व सत्ताः य० ॥ ३ णात्समः प्रथा ४ कार्यसमः पाः ॥ ५ दृश्यतां वैशेषिकदर्शनस्य प्रथमाध्यायस्य प्रथममाहिकम् । दृश्यतां पृः ४३० दि० ५,८, पृः ४४० दि० ५,६ ॥ ६ सत्तासत्तासमवायः भाः । दृश्यतां पृः ४५५ पं ११ ॥ ७ गमवादिः प्रः ॥ व्यरं ५८

क्रमीणि भवन्तु तत्पदार्थत्ववदिति सत्तासम्बन्धात् सन्ति द्रव्यादीनीलयुक्तम्।

ततोऽनुपपन्नविकल्पत्वात् सत्तासमवायस्य सत्ताद्रव्यत्वगुणत्वकर्मत्वरूपत्वा-दिसम्बन्धात् सद्रव्यगुणकर्मरूपादय इत्याद्यविद्रोष-लक्षणविरोधाविरोधारमभाना-रमभादिविद्रोषधर्माभिधानमयुक्तं सर्ववाक्यादृतत्ववत् ।

ठ त्वैदिभावः स्थात् सत्तासमवाययोः खपुष्पवदिति । इति सत्तासम्बन्धात् सन्ति द्रव्यादीनि इत्य-युक्तम् , तस्मात् सत्तासम्बन्धाद् द्रव्यं सद् गुणः सन् कर्म सच्चेत्ययुक्तम् । आदिमहणाद् 'द्रव्यत्वा-भिसम्बन्धाद् द्रव्याणि पृथिव्यादीनि, गुणत्वाभिसम्बन्धाद् गुणा रूपाद्यः, कर्मत्वाभिसम्बन्धात् कर्माणि गमनादीनि' इत्ययुक्तम् , इतिशब्दस्य निगमनार्थत्याद् एवं तावद् यत् प्रत्यज्ञासिष्मेदि – असिन्निहित-भवित्वकत्वात् खपुष्पवत् कार्यमसदिति पूर्वनयदर्शनेनेव तदुपापीपदामेति ।

पपन्नविकल्पत्वादित्यादि उदेशवाक्यम् । सत्तासम्बन्धात् सन्ति, द्रव्यत्वाद् द्रव्याणि, गुणत्वाद् गुणाः, कर्मत्वात् कर्माणे, रूपत्वाद् रूपम् , आदिमहणात् प्रथिवीत्वादिभ्यः प्रथिव्यादयः, रसत्वादिभ्यो रसादयः, गमनत्वादिभ्यो गमनादय इलादि । कियावद् गुणवत् समवायिकाँरणं द्रव्यलक्षणम् । द्रव्याश्रयी अगुणवान् संयोगविभागेष्वकारणमनपेक्ष इति गुणलक्षणम् । एकद्रव्यमगुणं संयोगविभागेष्वतिभागेष्वति कर्मलक्षणम् [वै० र्ष् ११९११४-१६] इलादिना द्रव्यादीनां नानात्वं विरोध्यविरोध्यारम्भानारम्भकार्यकारणादिभिश्च, सत्तादिभ्यश्च त्रिभ्यः सदनित्यं द्रव्यवत् कार्यं कारणं सामान्यविशेषवदिति द्रव्यगुणकर्मणामविशेषः [वै० रू ११९१७] इति षडविशेषमुखेन विशेषाभिधानं सत्तासमवायवीतं सर्वत्र तत् सर्वमगुक्तं वक्तुम् । कस्मात् ? अनुपपन्नविकल्पत्वात् , सर्ववाक्यानृतत्ववत् , यथा 'सर्वं मदीयं व्वदीयमन्यदीयं च वाक्यमनृतम्' इति द्ववाणस्य तस्य वाक्यं सत्यमनृतं सत्यानृतं वा स्थात् ? सर्वथा 20 नोपपचते । यदि तद् वाक्यमप्यनृतं सत्यानृतं वा ततः सर्ववाक्यानृतत्वव्रतिपादनासमर्थम् स्वयमप्रमाण
११८-१ त्वात् , अप्रमाणत्वमसत्यत्वात् । अथ सत्यं न तर्हि सर्वमनृतम् , तस्य सर्वान्तः विशेषल्यां विरोधरम्भादिन स्थापि सत्यत्वात् सर्वथानुपनं वाक्यमेयं 'सत्तासमवायात् सत्त्यं इत्यादिसदाद्यविशेषल्यां विरोधारम्भादिन स्थापि सत्यत्वात् सर्वथानुपनं वाक्यमेयं 'सत्तासमवायात् सत्त्य इत्यादिसदाद्यविशेषल्यां विरोधारम्भादिन

१ त्याभावः प्र०॥ २ व्मिह् सिन्नि प्रात्त प्र० । दश्यतां प्र० ४५५ पं० १॥ ३ पिक्किस्तं भा० । प्रसस्तं य० ॥ ४ अत्र 'समवायिकारणमिति द्रव्यलक्षणम्' इत्यपि पाठः स्वात्, दश्यतां प्र० ४४० दि० ५ ॥ ५ विद्वातसाधम्यवैधम्याणां च द्रव्यादीना-मभ्युदयनिःश्रेयसहेतुत्वात् साधम्य तावत् कथयति स्वद्वनित्यं द्रव्यवत् कार्यं कारणं सामान्यविशेषचदिति द्रव्यगुणकर्मणामविशेषः [ वै० स्० ११९१७ ], 'सद् द्रव्यं सन् गुणः सत् कमें' इति सत्ता त्रयाणामविशेषः तथेष अनित्यत्वमन्यत्राक्षाशादिभ्यः । द्रव्यवदिति समवायिकारणवत्त्वमविशेषः परमाण्वाकाशादिवर्जम् । कार्यत्वमभूत्वा भवनं तथेवाविशेषोऽन्यत्र नित्यद्वयेभ्यः । कारणत्वं कार्यजनकत्वं त्रयाणामविशेषः, क्षित्यादीनि द्रव्यगुणकर्मणां समवायिकारणम्, आकाशादीनि गुणानाम्, मनोऽन्त्यावयविद्रव्ये गुणकर्मणाम्, गुणास्तु ह्रपरसगन्धानुष्णस्पर्शसङ्ख्यापरिमाणेकपृथक्त्वस्रदेशव्दा असमवायिकारणम्, वृद्धिमुखदुःखेच्छाद्वेषप्रयत्ववर्यभीधर्मभावना निमित्तकारणम्, संयोगविभागेष्वसमवायिकारणम् । सामान्यानि च तानि द्रव्यत्वादीनि विशेषाश्च त इति सामान्यविशेषाः, तद्वत्ता त्रयाणामविशेषः ।'' इति चन्द्रानन्दिवरिचतायां वैशेषिकस्त्वन्वते । १० अत्र विरोधाविरोधादरभावारम्भावारम्भादि इत्यपि पाठः स्वात् ॥

इह प्राक् सत्तासम्बन्धात् संतां वा असतां वा सदसतां वा द्रव्यादीनां सत्करी सत्ता? ने तावदसतां सत्करी सत्ता शशिवषाणादीनामपि सत्करत्वप्रसङ्गात्। नापि सतां भूतत्वात् सत्तावत् प्रकाशितप्रकाशनवैयध्येवत्। सतां च पुनः सत्ता-सम्बन्धात् सत्त्वादनवस्थाप्रसङ्गात्। प्राक् तत् सत्तासम्बन्धात् किमात्मकमिति सक्तपावधारणं कार्यम्, अन्यथाऽसत्त्वात्। नापि सदसताम्, ऐकात्म्यानुपपत्तेः । घटखपुष्पवत्। उभयदोषप्रसङ्गाच, यदसत् तत् खरविषाणतुल्यम्, यत् सत् तत्र सत्तासम्बन्धो व्यर्थः, सदसतोवैधम्यात् कार्ये सदसता न विश्व स्व श्वापाः। इति च त्वन्मतसिद्धानुपपत्तिरेवायं विकल्पः। तसाद् विकल्पानुपपत्तेने सत्तासम्बन्धो-ऽभिधानप्रत्यदेतुः।

विशेषधर्मापादनवाक्यानि नोपपन्नानि, सर्वपदार्थानां वैशेषिकीयाणां सत्तासमवायमूलविशेषात्मकत्वाद् 10 द्रव्यादिकार्योत्पत्तिविचारप्रकृतेश्च तदेव विचार्यते तत्प्राणत्वाद् वैशेषिकीयतत्र्रस्थेति ।

स्थान्मतम् – कथं पुनरनुपपन्नविकल्पत्वं सत्तासमवायस्य १ इति, अत्रोच्यते – इह प्राक् सत्ता-सम्बन्धात् सतां वेद्यादिविकल्पत्रयोपन्यासो गतार्थः, एवं भवन्मतं स्थात् । तदुत्तरम् – न तावदसता-मिखादि । छचुत्वादुःकमेणासतां सत्तासम्बन्धात् सदिभिधानप्रत्ययप्रतिवेधः प्रागिति ।

नापि सतामिति वैयर्ध्यापादनं भूतत्वात् सत्तावदिति गतार्थम् । प्रकाशितप्रकाशनवैयर्थ्यव- 15 दिति द्वितीयमुदाहरणं लोकसिद्धं शास्त्रसिद्धात् सत्तोदाहरणाद् भेदेनोपन्यस्तमिति विशेषः । न वैयर्ध्यदेषि एवास्मिन् विकल्पे, किं तर्हि १ सतां च पुनः सत्तासम्बन्धात् सत्त्वादनवस्थाप्रसङ्गादिति, विद्यमाना- नामेव पुनरपि सत्तासम्बन्धात् सत्त्वेष्टौ सत्ताया अपि तत्सत्त्वाभिधानप्रखयकर्याः सत्तान्तरसम्बन्धात् सत्त्वम्, तस्या अपि तथेखनवस्था स्थात् । किञ्चान्यत्, प्राक् तत् सत्तासम्बन्धादिखादि यावद- न्यथाऽसत्त्वादिति । तथ द्रव्यादि पूर्वं सत्तासम्बन्धात् किमात्मकम् १ इति स्वरूपावधारणं कार्यम् । वस्यधानस्थायां सत्तासम्बन्धशून्यत्वाद् नैवास्ति तत्, अनवधृतात्मकत्वात्, खपुष्पवत् । अन्यथाऽस- ३१८-१ स्वात् अनवधृतात्मकत्वे तस्यासत्त्वादिति ।

नापि सदसतामिति तृतीयविकल्पस्थोत्तरम् । ऐकारम्यानुपपत्तेरित्यनेकान्तवादाभ्युपगमस्य पूर्वाभ्युपगमेन विरोधात् । अथवा ऐकात्म्यानुपपत्तेरिति अनाईतनयेन प्रकाशतमसोरिवात्यन्तवैधन्यात् 'सत्
सोपाल्यम् असद् निरुपाल्यम्' तयोः सदसतोवैधन्यादेकत्र न युज्यते सदसत्त्वम् । घटत्वपुष्पयदिति, 25
घटः सोपाल्यः सत्त्वात्, असत्त्वात् खपुष्यं निरुपाल्यमिति वैधन्यदिकत्यामावस्त्रयोरेवं सदसदात्मकं
कार्यमित्ययुक्तम् । किञ्चान्यत्, उभयदोषप्रसङ्गाञ्च । तद्वयाचष्टे – यदसत् तत् खरविषाणेत्यादि
यावत् त्वन्मतसिद्धानुपपत्तिरेवायं विकल्प इति । असत्पक्षे खपुर्व्यादविशेषः, सत्पक्षे सत्तासम्बन्ध-

१ दश्यतां पु॰ ४६१ पं॰ ९॥ २ दश्यतां पु॰ ४६९ पं॰ १४॥ ३ वैशेषिकमतंचस्येति भा॰ । वैशेषिकयतं च तस्येति य॰ ॥ ४ प्राक्त सत्ता भा० । प्रास्क सत्ता य॰ । अत्र प्राक् सत्ता इत्यपि पाठः स्थात् , एवं सति मूलमिप 'प्राक् सत्तासम्बन्धात् तत् किमात्मकम्' इति कल्पनीयम् । (प्राक् च सत्ता १)॥ ५ तच्छविषा भा॰ । (तच्छत्रविषा १)॥ ६ व्यादिविशेषः भा॰ । व्याविशेषाः य॰॥

नन्वगुणादिवद् द्रव्यादीनां सत्तासम्बन्धः प्रतिषिध्यते न तु खरूपसङ्गाव इति सत्ता नैवासतां सत्करी। एष विकल्पोऽनुपपन्न इति त्वयैव तर्हि कृतम्। एव-मपि नैवैतत्, सत्तास्म्बन्धात् प्राक् खभावसद्भतकार्यासत्त्वप्रतिपादनद्वारेणायं विचारः प्रस्तुत एव ।

नन स प्राग्विषयासत्सत्करत्वे शश्विषाणादिसत्करत्वप्रसङ्गस्तदवस्यः. द्रव्यादीनां खत एवास्तित्वे सत्तासम्बन्धो व्यर्थः स्यादतोऽसत्सत्करत्वमेव सत्तायाः.

वैयर्ध्यम्, सेद्सतोर्वेधम्यात् कार्ये सद्सत्ता न [वै० स्० ९।१।१२] इति च त्वेन्मताविरुद्धमेवानुपपन्न-त्वम् । तस्माद् विकल्पानुपपत्तेर्न सत्तासम्बन्धोऽभिधानप्रत्ययहेतुरिति निगमनम् ।

आह - नन्यगुणादीखादि यावद् नैवासतां सत्करीति । अस्त तावत् सतामेव सत्करी सता 10 नासताम्, यथा मया प्राराक्तो दृष्टान्तः स्वभावसद्भावप्रतिपादनार्थं भावस्य यथा नास्य गुणोऽस्तीत्रगुणो गुण एव सन्नगुण इत्युच्यते तथा स्वभावसङ्गावसन्नेव भावो नास्यस्य सन्नित्यसन्नुच्यते न हु स्वयमसन्निति, तथा द्रव्यादयोऽपि सन्तः, तेषां तु सत्तया सह सम्बन्धः प्रतिषिध्यते न तु स्वरूपसद्भाव इसतो ३१९-१ नैवासतां सरकरी सत्ता, किं वर्हि ? सतामेव । तस्मादसतां सत्तासम्बन्धानम्युपगमाददोष इति ।

अत्रोच्यते - एष विकल्पोऽनुपपन्न इति त्वयैव तर्हि कृतम् , एवं बुवता त्वयैव तर्हि 'असतां 15 सत्करी सत्ता न भवति' इत्येतदस्मदनुष्ठेयमनुष्ठितम्, अतोऽस्य सिद्धत्वादत्र वयं निश्चिताः संवृत्ताः। अपि च - एवमपि नैवैतदिखादि । यद्यपि मया त्वदनभिज्ञताख्यापनार्थमुक्तम् - असतां सत्तासम्बन्धो नास्तीति । नैतद्प्येवम् । किन्त्वसतामेव सत्तासम्बन्धः स्याद् वा न वा ? इति विचार्यम् । किं कारणमिति चेत्, उच्यते – शश्विषाणादिस्तकरत्वप्रसङ्गः । सत्तासम्बन्धात् प्राक् तद्विषयो द्रव्यादि कार्यं तत् स्वभावेनैव किं सत् ? उत सत्तासम्बन्धात् सत् ? इत्येतस्मिन् सन्देहे स्वभावसद्भृतस्य कार्यस्यासत्त्व-20 प्रतिपादनद्वारेणायं विचारः प्रस्तुत एवेति कथं प्रस्तुतपरित्यागेन परिहारो युज्यत इत्यभिप्रायः।

अपि च ननु स प्राम्विषयेत्यादि । योऽयमस्माभिः प्रागुद्धाहितः यँद्यसत् सद् भवति इत्यादिनोपपत्तिप्रन्थेन अगुणगुणस्थानीयसत्ताया एवाभाव इति यद्यविद्यमानं द्रव्यादिविषयं सत्ता स्वयमसती सन्तं क्र्यात शक्ष-विषाणादीन् वन्ध्यापुत्रादिः सेतः कुर्यादित्येष प्रसङ्ग आपिपाद्यिषितर्स्तद्वस्थः । एतद्निच्छतो द्रव्यादीनां स्वत एवास्तिरवे सत्तासम्बन्धो व्यर्थः स्यादियेष वा दोषः निर्विषयत्वात् सत्तासम्बन्धस्य, अनिष्टं

१ "सिकताभ्योऽनुत्पत्तेर्द्धः क्षीराचोत्पत्तेः प्रत्यक्षेण चाग्रहणात् सदसत् कार्यं कारणे । सदसतोर्वेधम्यात् कार्ये सदसत्ता न [वै॰ स्॰ ९।१।१२], सत्त्वासत्त्वयोर्युगपद्विरुद्धत्वान्न सदसत् कार्यं कारणे, तस्मादसदेव।"इति चन्द्रानन्दविरचितायां वैशेषिकस्त्रहृतौ P. पृ०३१। "सासन्न सन्न सदसत् सदसतोर्वेधर्म्यात् [न्या०स्० ४। १।४८ ], प्राम् निष्पत्तिनिष्पत्तिधर्मकं नासत् उपादाननियमात्, क्रस्यचिद्रत्यत्तये किञ्चिद्रपादेयं न सर्व सर्वस्येत्यसद्भावे नियमो नोपपद्यते इति । न सत् , प्रागुत्पत्तेर्विद्यमानस्मोत्पत्तिरनुपपन्नेति । न सदसत् , सदसतोर्वैधर्म्यात् , 'सत्' इस्वर्थाभ्यनुज्ञा 'असत्' इत्यर्थप्रतिषेयः, एतयोर्व्याघातो वैधर्म्यम्, व्याघातादव्यतिरेकानुपपतिरिति ।" इति न्यायभाष्ये ॥ २ त्वन्मतः विरुद्धमेचानुपपन्नत्वम् प्र॰ । (त्वन्मतसिद्धमेवानुपपन्नत्वम् १) ॥ ३ दृश्यतां पृ० ४४५ पं० ३ ॥ **४** दृश्यतां पृ० ४५६ पं ३. पृ० ४५९ पं० २॥ ५ संत रं०। संतं पा० वि० भा० । सतं डे० ॥ ६ स्तथावस्थः य० ॥

तचाप्येवमनुपपन्नमसत्सत्करत्वम् । योऽपि चावयवार्थविकल्पेषु अन्तयो व्युत्पत्ति-विकल्पः सोऽप्येवमनुपपन्नः ।

न, साध्येनानभिसम्बन्धात् .....असाधनत्वम्। प्रतिज्ञाविद्योषो वा .....प्रतिविद्याष्टरत्वम् । अथ द्रव्यादीनाम् .....तेषामसत्त्वमसिद्धं द्रव्याद्यभ्युपगमे सत्त्वात्। प्राग्रत्पत्तेरिति चेत्, सिद्धसाधनमेतत्, तदा तेषां सत्तासम्बन्धानभ्युप- । गमात्।

नासता सम्बध्यते सत्ता विशेषणत्वाद् दण्डवत्। यथा विशेषणस्य दण्डस्य नासता दण्डिना सम्बन्धस्तथा सत्ताया अपि।

अथ सम्बध्यते, सत्ताया एव हि सामध्यीत् तस्या आधारीभवति सद्द्यादि,

चैतत् । अतोऽसत्सत्करत्वमेव सत्ताया इत्येष एव विकल्पो भवितुमईति । तच्चाप्येवमनुपपन्नमस- 10 स्सत्करत्वं विचारितविधिनेत्युपसंहरति ।

योऽपि चावयवार्थेतादि । 'अनुपपन्नविकैस्परवात्' इत्यस्य साधनस्यावयवार्थाः सैतामसतां सदसतां वा द्रव्यादीनां सत्करी सत्ता इति विकल्पाः, तेषु 'नासतां सत्करी' इत्यस्य विकल्पस्य उपपाद-३१९ र नार्थं यानि साधनानि व्युत्पादितानि पूर्वपक्षीकृत्य व्यावर्तितानि च, तेषु योऽन्त्यो व्युत्पत्तिविकल्पः सुष्टु व्युत्पाच व्यावर्तितः पूर्वपक्ष इत्यभिमतः सोऽप्येवमनुपपन्न इति विचारपर्यन्तस्योत्तरस्यानुपपत्तौ तुष-15 कण्डवत् सर्वविचारनैरर्यक्यात् पूर्वपक्ष एवोत्तरपक्षो भवतीत्यभित्रायः ।

यैत् तावदुक्तम् — नें।सतामित्यादि पूर्वपक्षो यावत् सत्करत्वप्रसङ्गादिति अत्र प्रकानतं प्रशस्तमितना —
न, साध्येनानभिसंबन्धादित्युक्तरं यावद्साधनत्वमित्येष प्रथमो व्युत्पक्तिविकल्पः । प्रतिज्ञाविशेषो वेत्यादि द्वितीयो गतार्थः सोक्तरो यावत् प्रतिविशिष्टत्वम् । अथ द्रव्यादीनामित्यादिस्तृतीयः सोक्तरो यावत् तेषामसक्त्वमसिद्धम्, द्रव्याद्यभ्युपगमे सँक्त्वादिति । अत्र चोद्यम् प्रागुत्पक्तेरिति चेत्, 20 प्रागुत्पक्तेर्ने सन्ति द्रव्यादीनि, तस्मादसक्त्वं सिद्धमिति । अत्रोक्तरम् – सिद्धसाधनमेतत्, तदा तेषां सक्तासम्बन्धानभ्युपगमादिति ।

एतेषु त्रिषु व्याख्याविकरपेषु असारबुद्धा नासता सम्बध्यते सत्ता, विशेषणत्वात्, दण्डवत् । यथा विशेषणस्येत्यादि साधनव्याख्या यावत् सत्ताया अपीति ।

अथ सम्बध्यत इत्यादिना यावत् तदवस्थ इति पूर्वपाक्षिक एव परमतमाशङ्कयोत्तरमाह-अथ 25 तव मतमसदिप द्रव्यादि सम्बध्यते सैनाधेयस्बरूपत्वात् तत्वितिपाद्यसत्त्वात् सत्ताया एव हि हेतुभूतायाः

१ किल्पात् प्रवादिश्यतां पृष्ठ ४५८ पंष्ट्र ॥ २ दश्यतां पृष्ठ ४५९ पंष्ट्र १० १ ॥ ३ दश्यतां पृष्ठ ४५८ पंष्ट्र १० ॥ ४ सत् प्रवा । ५ दश्यतां पृष्ठ ४५९ पंष्ट्र ॥ ६ भितिना न शाव्येना भाष्ट्र । भितिना न शाव्येना रंष्ट्र भितिना नाशाव्येना पाष्ट्र । भितिना नाशाव्येना प्रवादे प्

तद्वच्छदाविषाणादिभिरपि सम्बध्येतेति दादाविषाणादीनामपि सत्करत्वप्रसङ्गस्तद-वस्थः। न, दादाविषाणादिवदत्यन्तनिरात्मकत्वानभ्युपगमात् कार्यद्रव्यगुणकर्मणाम्।

नतु 'असत्' इत्यत्र नत्र उत्तरपदाभिषेयनिवारणार्थत्वात् सत्प्रतिषेधार्थत्वात् स्थमस्य सात्मकत्वम्? न, अनेकान्तात्, अपुत्रब्राह्मणवदगुणगुणवत्। यथा नास्य वृष्ठोऽस्तीत्यपुत्रो ब्राह्मणः नास्य गुणोऽस्तीत्यगुणो गुणः तथेहापि नास्य सदित्यसत्। न च तदपि निरात्मकं दादाविषाणवत्, सत्तासम्बन्धादतेऽपि यथा परपक्षे प्रधानादीनां सात्मकत्वं तथेहापि स्थात्।

त्वत्पक्षे दृष्टान्ताभाव इति चेत्, सामान्यादिवद्वा, .....सामान्यादिवदेव

सामध्यीत् तेंस्या आधारीभवति सद्रव्यादीति। एतदपि नोपपचते, यसात् तद्वच्छशविषाणादिभि
10 रित्यादि गतार्थम्। एवं व्युत्पाच पूर्वपक्षं प्रशस्तमितराहात्राप्युत्तरम् — शशिविषाणादिवदत्यन्तिनरात्म
कत्वानभ्युपगमात् । केषाम् १ कार्यद्रव्यगुणकर्मणाम् । द्विविधो हि भाव उक्तैः स्वभावसद्भावः सम्बन्धसद्भावश्च इतरेतरासतां सात्मकानामेव सँविशेषणासस्वादनन्यचन्द्रादिवदित्यादि पूर्वम् । तस्माच्छशविषाणादीनामेवात्यन्तासतामसत्त्वम्, न प्राक्पश्चादितरेतराचसतामनात्मकत्वम् । अतो द्रव्यादि ।

१२०-१ सन्, तत्तु स्रकारणेषु समवेतं वस्त्वेव, सत्तासम्बन्धरहितमपि सात्मकमेव, न स्रविषाणादिवद् निरात्मकम् ।

16 तस्माद् युक्तः सत्तासम्बन्धो द्रव्यादीनाम्, न स्रपुष्पादीनामिति ।

अत्राह – नन्यसिदयादि यावत् कथमस्य सारमक[स्व]मिति द्रव्यादेनिरात्मकत्वापादनीयों प्रन्थो गतार्थः उत्तरपदाभिषेयनिवारकत्वात् सत्प्रतिषेधार्थः, सत्प्रतिषेधार्थत्वादनात्मकमिति । अत्रोत्तरम् – न, अनेकान्तादियादि यावत् तथेहापि नास्य सिद्त्यसिदिति छीकिकशास्त्रीयदृष्टान्तद्वयेन व्यभिचारप्रदर्शनार्थो बहुत्रीहिसमासाश्रयेण अपुत्रज्ञाह्मणवदगुणगुणवदिति च गतार्थो प्रन्थः। एवमनात्मकत्वे[ऽ]स्थिते वर्णवेद्या व्यभिचार उच्यते – न च तदिषि निरात्मकमित्यादि, वैधन्येण शशाविषाणवदिति । सत्तासम्बन्ध-रिहितत्वाद् निरात्मकं खरविषाणवदितेतत् साङ्क्ष्यबौद्धकिष्पतप्रधानपुरुषपञ्चस्कन्धवत् स्थात् । अथवा सत्तासम्बन्धात् सात्मकमित्येवमुच्यभाने प्रधानादिवत् सत्तासम्बन्धाहतेऽपि सात्मकत्वदर्शनादित्यव्यापिता तथेहापि स्यादिति ।

त्वत्पक्षे दृष्टान्ताभाव इति <sup>11</sup>चेदित्यादि पूर्वपक्षीक्षंत्र तदुत्तरम् — सामान्यादिवद्वेत्यारभ्य यावत् 25 सामान्यादिवदेव सात्मकं न घटादिवत् सात्मकमिति वाशब्दावधारणार्थत्वव्याख्यानसिहतो पन्थः वैशेषिकपक्षे सत्तासम्बन्धरहितसात्मकदृष्टान्ताभावे चोदिते सामान्यविशेषसमयायानां सात्मकत्ववत् स्यादिति

१ दरयतां पृ॰ ३३३-१॥ २ तस्याधारीभवति प्र०॥ ३ दरयतां पृ॰ ४४१ पं॰ ५॥ ४ दरयतां पृ॰ ४३४ पं॰ २॥ ५ सात्मकसिति प्र०॥ ६ "नार्थाप्रन्थो प्र०॥ ७ 'असत्' इत्यत्र नम उत्तरपदाभिषेय-निवारकत्वादिलाशयः। दस्यतां पृ॰ ३२४-२॥ ८ लोकशास्त्रीं प्र०॥ ९ अत्र 'एवमननात्मकत्वे स्थिते' इत्यपि पाटः स्यात्॥ १० अत्र तस्या इलस्य 'सत्तायाः' इत्यर्थः स्यात्॥ अत्र अस्वारस्ये तु तस्य इति पाटः कल्पनीयः॥ ११ भाने व (च?) प्रधा डै॰ वि॰। भाने थ प्रधा रं॰ पा०॥ १२ चेत्यादि प्र०॥

सात्मकं न घटादिवत् सात्मकम् । सामान्यादीनां सात्मकत्वमसिद्धमिति चेत्, न, खरूपभिन्नत्वे सति अभिन्नवाग्बुद्धिव्यवहारविषयत्वाद् यद् विशेषणं तत् सामान्यम्।

अत्राप्युत्तरे बह्नेव सम्प्रधार्यम्, 'अत्यन्तिनरात्मकत्वानभ्युपगमात्' इति वच-नेन सदसत्त्वयोरिप विकल्पवत्त्वं वर्ण्यते – किश्चित्सत् समस्तसिद्दिति, एवमसदिप । ध संपूर्णिनरितशयस्त्रात्मन एवतु सत्त्वाद् निरूप्यम् – कतमत् तत् क वा किश्चित्सत्त्वम-सत्त्वं वा ? एतिई निरूप्यते – निवदमेव तदेकसत्तासदसदिप असमर्थगववत् ।

गैतार्थम्। सामान्यादीनां सात्मकत्वमसिद्धमिति चेदिति दृष्टान्ते साध्यधर्मासिद्धिचोदना। तत्परिहारः – न, स्वरूपभिन्नेत्यादि ्यावद् विशेषणं तत् सामान्यमिति दृष्टान्तसाधनम्। छत्रवस्नकम्बलादिविशेषणै-इछत्रिवस्निकम्बलिनां सात्मकैरात्मरूपप्रस्रयकरैविशेषणत्ववत् स्वरूपभिन्नत्वे सति अभिन्नवाग्बुद्धिव्यवहार-10 विषयत्वाद् विशेषणं सामान्यं सात्मकं ैचेत्यन्तमुत्तरमेतदिति।

अत्राप्युत्तरे वह्नेव सम्प्रधार्यम्, अस्मान् प्रत्येतद्युत्तरं न निश्चलमेवेत्यभिप्रायः । यसादेत-द्युत्तरं द्रव्यादीनां शशिविषाणवद्त्यन्तिन्रात्मकत्वानभ्युपगमवलेन सप्रसँङ्गमुःथापितं ग्रेशिविषाणादीनामिप सत्करत्वप्रसङ्गस्तद्वस्थः इत्यतः प्रभृति समानप्रचर्चम्, अन्यद्प्यत्र वक्ष्यामः — 'र्क्षत्यन्तिन्रात्मकत्वान-भ्युपगमात्' इत्यनेनैव तावद्वचनेन सद्सत्त्वयोरिष विकल्पवत्त्वं वर्ण्यते, द्विधा सत् — किञ्चित्सत् समस्तः 15 सदिति, एवमसदपीत्याभ्यां विकल्पाभ्याम् । सम्पूर्णनिरतिशयस्वात्मन एव तु सत्त्वात्, तुश्चदः परमतव्यावर्तनार्थः, यद्यपि मतं परस्य — सदसतोर्विकल्पवत्त्वमस्तु, को दोष १ इति, तन्न भवति, सत् सत्तरं सत्तममिति सतोऽतिशयामावात् कृतो विकल्पः सत्त्वे १ तस्मात् सम्पूर्णमेव सत्त्वमेवमसत्त्वमिष । ततो 'नात्यन्तानात्मकं सात्मकं च' इत्ययुक्तं वक्तुमित्यभिप्रायः । अस्तु वा विकल्पवत् सत्त्वमसत्त्वं च, तत् पुनर्निरूप्यं त्वया कतमत् तत् स्वरूपतः क्षा वाश्यये किञ्चित् सत्त्वमसत्त्वं वा १ इति विकल्प्यम् । 20

अत्राह - एंतर्हि निरूष्यते, किमन्न निरूष्यम् ? निन्त्रदमेव तदेकसत्तासदसदिप, एकया स्वभावसत्तया सत् तदेवासत् संम्बन्धिसत्तयेति। ततस्तत् किश्चित्सत् किश्चिदसत्। किमिव ? असमर्थगय-वत्, यथा गोकार्यासमर्थो गौरेव सन्नगौरित्युच्यते नासौ गौर्न भवति तथेदमिप द्रव्यादि सैंदैवासदिति। ३२१-१

१ गतार्थं यः । गतार्थं च भाः । अत्र 'उत्तरम्' इत्यनेन अन्वये 'गतार्थम्' इति 'गतार्थं च' इति वा पाठः साधुरेव, 'ग्रन्थः' इत्यनेन अन्वये तु 'गतार्थः' इति वा 'गतार्थश्च' इति पाठोऽवस्यं कल्पनीयः ॥ २ "सामान्यं द्विविषं परमपरं च स्वविषयसर्वगतममेदात्मकमनेकहति एकद्विबहुषु आतमस्वरूपानुगमप्रत्ययकारि स्वरूपामेदेनाथारेषु प्रबन्धेन वर्तमानमनुवृत्तिप्रत्ययकारणम् ।" इति प्रशस्तपादमाध्ये सामान्यनिरूपणे ॥ ३ वेत्यन्तः प्र० ॥ ४ "संग उत्थाः प्र० ॥ ५ दश्यतां पृ० ४६२ पं० २ ॥ ७ एवमद्रपीः प्र० ॥ ८ "इदमो हिंल् [ पा० ५११६ ], सप्तम्यन्तात् काले इत्येव, इस्यापवादः, अस्मिन् काले एतिर्दि । काले किम् १ इह देशे । … अनवतने हिंलन्यत्रसाम् [ पा० ५१२२ ], किहं कदा, यहं बदा, तिर्हं तदा, एतिस्मन् काले एतिर्दे ।" इति पा० वै० सिद्धान्तकौमुद्याम् ॥ ९ संविधसत्तः प्र० । एवमप्रेऽपि ॥ १० सदिति मा० ॥

एवं तर्हि सामान्यसत्तायाः सत्ता अन्यक्तिः किश्चित्सती न सम्पूर्णी सती एकसङ्गावत्वात् खसत्तावत्, खभावसङ्गावत्वात् असमवेतसत्ताकानि द्रव्यादीनि यथा। सा असर्वगता च व्यक्तिरेव वा न भवति एकजातीयापेतस्वरूपत्वात् घटवत्।

डभयासम्पूर्णतायां च तद् न सत् असत्त्वात् खपुष्पवत्, नासत् सत्त्वाद् व्यटवत्, न सदसत् सदसत्ताऽभावात्। सदसद्वेधम्यनिराकरणायैव तु प्राय इयं प्रतिपत्तिभेवतः।

अत्र त्रूमः — एवं तहीं त्यादि । सामान्याख्यायाः सत्तायाः सामान्यसत्तार्याः सत्ताः, सा चाव्यक्तिः द्रव्यादिव्यक्तिरहिता किश्चित्सती, न सम्पूर्णा सती खभावसत्तामात्रेण सती सम्बन्धिसत्त्या न सती, सती चासती च विकल्पवती त्याः । कस्मात् १ एकसद्भावत्वात् , यदेकसत्त्या सत् तत् सभा
10 सच दृष्टम् , तद्यथा — स्वसत्तावत् , यथा द्रव्यादि खभावसत्त्या सदेकया सम्बन्धिसत्त्या असत् तथा महासत्तापि स्यादिति । एष एव हेत्वर्थोऽन्यया वाचोच्यते — स्वभावसद्भावत्वात् , असमवेतसत्ताकानि द्रव्यादीनि यथेति गतार्थमेतदनिष्टापादनम् । सा सामान्यसत्ता असर्वगता च स्वविषयसर्वगता न भवतीत्येतदपि दोषापादनम् , न सर्वस्वविषयानुष्टत्तिरित्यधः । व्यक्तिरेव वा द्रव्यादिव्यतिरिक्ता न भवतीति दोषापादनम् , न सर्वस्वविषयानुष्टत्तिरित्यधः । व्यक्तिरेव वा द्रव्यादिव्यतिरिक्ता न भवतीति दोषापादनम् , जनारवयने जातीयद् [वा पश्चादि ], न तु जात्यन्ताच्छ बन्धुनि [वा पश्चाद ], मा भूद् द्रव्यत्वसत्तादिवदनैकान्तिकत्वम् । तत एकजातीयादपेतं व्याष्टत्तं स्वरूपं यस्याः सा एकजातीयापेतस्वरूपा, तद्भावादेकजातीयव्याष्टत्तस्वरूपत्वाद् धटवत् सजातीयासजातीयव्याष्टत्तस्वरूपत्वाद् स्था पर एकप्रकारेभ्यो व्याष्टत्तस्वरूपत्वाद् धटवत् सजातीयासजातीयव्याष्टत्तस्वर्याद्वत्तस्वरूपत्वाद् पर एकप्रकारेभ्यो व्याष्टत्तस्वरूपत्वाद् धटवत् सजातीयासजातीयव्याद्वत्तस्वर्यादे यथा घट एकप्रकारेभ्यो व्याष्टत्तस्वरूपत्वाद् स्थादिति । तस्माद्युक्तमसमर्थगववदेकसत्तासदसत्त्वं द्रव्यादे
थित्या सत्तायाश्चेति ।

३२१-२ इतश्रायुक्तम्, वक्ष्यमाणदुर्निरूपविकल्पत्वात् खपुष्पवदसत्त्वादित्यनुपपन्नविकल्पत्वहेतोरेवैतानि व्याख्यानान्तराणि । तद्यथा — उभयासम्पूर्णतायां चेत्यादि । वस्तुनो द्रव्यादेः सामान्यस्य वा सत्त्वेना- सत्त्वेन च कि ख्रित्समस्त्त्वाभ्यामसम्पूर्णतायां पुनरिष तद् निरूप्यमेव कि सदसम्पूर्णम्, उतासत्, आहोस्विन सदसत्त् १ इति । तत्र यदि तावत् सत् तत् सद् न भवति, कस्मात् १ असत्त्वात् खपुष्पवत्, उभया-

१०० एतदन्तर्गतः पाठो भा० प्रतौ नास्ति॥ २ द्नमंति र०। (दनं प्रति १)॥ ३ "प्रकारवित वायम्, थाल् तु प्रकारमात्रे, पटुप्रकारः पटुजातीयः।" इति पाणिनीयव्याकरणव्याख्यायां वैयाकरणसिद्धान्तकौमुद्धाम् ॥ ४ "जाखन्ताच्छ वन्धुनि [५१४।९ ], ब्राह्मणजातीयः। बन्धुनि किम् १ ब्राह्मणजातिः शोभना। जातेव्यंककं द्रव्यं वन्धु" इति वैयाकरणसिद्धान्तकौमुद्धाम् । अस्य व्याख्या – "ब्राह्मणजातीय इति, 'क्र्येकयोः' [११४।२२] इतिवद् भावप्रधानो ब्राह्मणाव्यः, तस्य जातिशब्देन सह बहुर्वाहिः, ब्राह्मणत्वजाखाधारभूतः पिण्ड इत्यर्थः। ब्राह्मणजातिरिति, पष्टीतत्पुरुषः भावप्रधानेन सह कर्मधारयो वा। जातेव्यंककमिति, बध्यते जातिरसिक्तिति वन्धु, 'शुस्त्रुक्षिहि' [उणा० १०] इत्यादिना अधिकरणे उप्रखयः। खढोऽपि वन्धुशब्द आप्तपर्यायः पुंलिक्तोऽस्ति तथापि स नेह शृद्धते 'बन्धुनि' इति नपुंसकनिर्देशादिति भावः।" इति झानेन्द्र-सरस्तिविरचितायां तत्त्ववोधिन्याम् ॥ ५ क्रपादित्यर्थः प्र०॥ ६ भीतासत् प्र०॥

योऽपि चासच्छब्दस्य नास्य सदित्यसदगुणगुणवत् सत्सत्तासम्बन्धरहितमि-त्यर्थः सोऽप्यनुपपन्नो विकल्पः कृत्तद्वितान्तरूपार्थविप्रकृष्टान्तरत्वात् ।

अथ नास्य सदिति सत्तापि स्वभावसत्तया सती यस्य नास्ति तदण्यसद् द्रव्यादि उच्यते गुरुत्वाभावाद् गुणागुरुत्ववत् । एतदेव ननु प्रस्तुतम्, सदादयः षडविशेषा द्रव्यादीनामेव त्रयाणां न सामान्यादीनामित्युक्त्वा सामान्यादीनां । सत्त्वमुच्यमानं सदित्यसदिति च स्ववचनविरोधाय ।

सम्पूर्णत्वाभ्युगगमाद् नासिर्द्धमसत्त्वस्यस्त्वस्यापीष्टत्वात् । नासत् न च तद्सत् सत्त्वाद् घटवत्, सत्त्वमि नासिद्धमुभयासम्पूर्णत्वेष्टरेव । न सदसत्, नापि तत् सदसदुभयरूपिनत्यर्थः, त्वन्मतेनैव सदसतोवैंधम्यात् कार्यं सदसत्ता न [वै॰ स॰ ९।१।१२] इति वचनात् । किञ्चान्यत्, सदसत्ताभावात्, यथा सत्तासम्बन्धात् सद् भवित तथा सदसत्तासम्बन्धात् सदसत् स्यात् असत्तासम्बन्धादसद् वा स्यात्, 10 न चैवं भवितुमहिस्रदृष्टानिष्टत्वात् । तस्मादसत्ताऽभावात् सदसत्ताऽभावाच न सैदसद् नासदसम्पूर्णमिति । अहं पुनरेवं तर्कयामि त्वया नोपछित्ता सदसद्वैधम्यनिराकरणायेव तु प्राय इयं प्रतिपत्तिभेवतः किञ्चित्सत् समस्तासदिति बुवतः, अभयासम्पूर्णतायां तदेव सचासचेति सदसतोः साधर्म्यमेव, न वैधम्यमिति प्रतिपन्नत्थादिति ।

किश्चान्यत्, नैत एव दोषाः, किं तर्हि ? योऽपि चासच्छद्दस्येत्यादि धावत् सत्सत्तासम्बन्ध-15 रिहितमित्यर्थ इति पूर्वपक्षप्रत्युचारणम् । योऽप्यसौ नास्य सिदत्यसदगुणगुणविदिति तस्य बहुवीहि-सँमासाश्रयात् सामान्यविशेषसमयायैः सिद्धः शून्यं सत्तया न सम्बद्धं तस्मादसच्छव्दस्य सर्दैर्थवाचित्वमेवेति ३२२-१ विकल्प इति । तत्रोत्तरगुच्यते — सोऽप्यनुपपन्नो विकल्पः कृत्तद्धितान्तरूपार्थविप्रकृष्टान्तरत्वात् , भवस्यस्ति वेति 'सत्' कृदन्तरूपम् , अर्थश्चास्य द्रव्यभूतः, सतो भावः सत्तेति तद्धितान्तं रूपम् , अर्थश्चास्य यस्य गुणस्य भावाद् द्रव्ये शब्दिनवेशस्तदभियाने त्वतत्वौ [पा० वा० पाशाश्वर ] इति सतोऽसाधारणं २० स्वरूपं सदन्तरच्यापि सामान्यं चेति शब्दतोऽर्थतश्चात्यन्तभेदादनयोः कथं सत्ता सत् स्यात् यदभावाद् नास्य सिदससद् द्रव्यादि भण्येत ? एवं तावत् सदुक्तौ नैव सत्तोक्तिः ।

अथ नास्य सिदेखादि । अथ मा भूच्छब्दार्थविष्ठकृष्टतात् कुँच्छब्देन ति इतार्थानिभिधानाच्छब्दार्थ-सङ्करदोष इति सत्तापि स्वभावसत्तया सती तस्याः सत्त्वात् , सा यस्य नास्ति तद्प्यसद् द्रव्यादि उच्यते, यथा गुरुगुणाभावादगुरु द्रव्यं गुणः कर्म चोच्यते गुरुत्वाभावाद् गुणागुरुत्ववत् तथा सद- <sup>25</sup> भावसत्ताभावतुल्यत्वादसदित्युच्यमानमदोषमिति ।

अत्रोच्यते - एतदेव ननु प्रस्तुतम् , सदनित्यं द्रव्यवत् कार्यं कारणं सामान्यविशेषवदिति द्रव्यगुणकर्मणामविशेषः [वै० स्० १११८] इति सदादयः षडविशेषा द्रव्यादीनामेव त्रयाणां न सामान्य-

१ दमसत्त्वस्यापी प्र०॥ २ हत्यतां प्र० ४६० टि० १॥ ३ वि० विना सद्रुक्तसद्सम्पूर्ण य०। सद्सत्तद्सम्पूर्ण वि०। सत्तद्सम्पूर्ण भा०। (सदसन्न सद्सम्पूर्णमिति १)॥ ४ यावच्छत्सत्ता प्र०॥ ५ समाश्रयात् प्र०॥ ६ र्थवात्वमे प्र०। ( र्थवत्त्वमे १)॥ ७ कुच्छेन प्र०॥ ८ त्वासदि प्र०॥ नय० ५९

यत्तु सत् तत्समवाधिकारणं तदस्यास्त्रेव, तत् किमिति मत्वोक्तं नास्य सत् तदिदमसँद् द्रव्यादि कार्यमिति ? यत्त्वस्य नास्ति समवेतं तदपेश्य न युक्तं वक्तुं 'नास्य सत् तदिदमसत्' इति । तद्धि सदेव न भवत्यावयोरिप मतेन । किं तर्हिं? नास्यासत् तदिदमनसत्। न हि खपुष्पं यस्य नास्ति सोऽसन्नित्युच्यते, संस्तु ःसत्वांश्च नियमाद् भवति प्रतिषेधद्वयार्थत्वात्।

विशेषसमवायानामित्यविशेषाभिधानद्वारेण त्रयाणां त्रिभ्यो नानात्वं परस्परतश्च लक्षणादिना व्याचिख्या-सितं भवता । अस्माभिश्च द्रव्यव्यतिरिक्तगुणाद्यभावात् सामान्याद्यभावाच सन्त्वेनाविशेष एव, विशेषे वान्यतरद् द्रव्यादित्रयं सामान्यादित्रयं वा खपुष्पतुल्यं स्थादित्यासञ्जितं प्रोक्तद्वारेण वादशस्तावादिति । तत्र सदादिषडविशेषो द्रव्यादित्रयविषय एव न सामान्यादित्रयविषय इत्युक्त्वा सामान्यादीनां सत्त्वमुच्य-10 मानं सदित्यसदिति च स्ववचनविरोधाय 'सदा मौनव्रतिकोऽस्मि' इति वचनवत् ।

यत्तु सदिखादि । यत् तु सत्यं मुख्यं सत् तत्समवायिकारणं द्रैव्यादिकार्यस्याश्रयः परमाणु-तन्तुकपाळाँदे घटपटादिपरिणामिकारणं तदस्यास्त्येव बीजभूतं साधविष्यमाणं तैत्, तत् किमिति मत्वोक्तं मैंत्वर्थसत्त्वादिना बहुव्रीहिणा नास्य सदस्ति तदिदमसद् द्रव्यादि कार्यमिति ? तस्य मुख्यस्य सतोऽस्तित्वादेयुक्तं वक्तुम्, न च 'सद् न भवत्यसत्' इति तत्पुरुषेण द्रव्यादिकार्यस्या-15 सत्त्वादिति वा ।

नन्कम् – सामान्यं समवायिसत्, तदस्य नास्ति यत्सम्बन्धाद् द्रव्यादिकार्यं सद्वयपदेशं छभते इति तद्येक्षयोक्तम् 'असत्' इति । अत्रोच्यते – यत्त्वस्य नास्ति सैमवेतमिति सामान्यं तद्येक्ष्य न युक्तं वक्तं 'नास्य सत् तदिदमसत्' इति । यस्मात् तत् सदेव न भवत्यावयोरपि मतेन, त्वन्मतेन तावत् सद्विशेषाभावात् सामान्यादित्रयस्य द्रव्यादेरेव सदाद्यविशेषात्, अस्मन्भतेन द्रव्यादिव्यतिरिक्त-<sup>20</sup> सामान्यविशेषसमवायासत्त्वादेव तस्यैव विवादस्य प्रस्तुतत्वात् तस्यासत्त्वाद् द्रव्यादि कथं 'नास्यस्य सत् तदिदमसत्' इति बहुन्नीहिणा वक्तुं शक्यम् । किं तर्हि युक्तं वक्तुम् ? नास्यासत् तदिदमनसदिति, तस्मादसद् यस्य नास्ति तत् सदेव अनसदित्यर्थः । तत्रिदर्शनम् – न हि खपुष्पं यस्य नास्ति सोऽसन्नि-त्युच्यत इति, सामान्यापेक्षया नपुंसकनिर्देशे प्राप्ते "पुंलिङ्गनिर्देशोऽर्थसामानाधिकरण्यादुत्तानार्थः । संस्तु ३२३-१ **सत्वांश्च नियमाद् भवति**, र्सन्नस्यास्तीति सत्वान् यथा गौरस्यास्तीति गोमान् बहुवीहि: सद्पेक्ष एव 25 सत्येवार्थे युज्यते नान्यथेति तथा तत्पुरुषेऽपि योज्यमेतदेव वैधर्म्यनिदर्शनम् । कस्मात् ? प्रतिषेधद्वैयार्थ-रवात्, यथा प्रतिषेधद्वयमर्थवदेव दृष्टम् 'अन्गुः' इति तथा द्विः प्रतिषेधस्य प्रकृत्यर्थापत्तेः 'नास्यासत्' इत्युक्ते सत्वानेव भवितुमहीति, नासन् सदर्थत्वात् ।

र °भावच भा॰। °भावतच य०॥ २ द्रव्यादे प्र॰। अत्र द्रव्यादेः इखपि पाठः स्यात्॥ ३ तत्त्रत्किः-मिति प्र॰। (तत् किमिति ?)॥ ४ मत्वर्थसत्वादिना य॰। मत्वमर्थमत्वादिना गा॰। "तदस्यास्वस्मिन्निति मतुप् [ पारा९४ ], गावोऽस्यास्मिन् वा सन्ति गोमान् । 'भूमनिन्दाप्रशंसास्र निखयोगेऽतिशायने । सम्बन्धेऽस्तिविवक्षायां भवन्ति मतुबादयः'॥'' इति पा० तिद्धान्तकौमुद्याम् ॥ ५°दु युक्तं प्र०॥ ६८समवे°प्र०। (असमवे°१)॥ ७ पुर्हिग<sup>े प्र</sup>े ॥ ८ भन्नास्या वे । तन्नास्या भार ॥ ९ ( द्वयार्थवस्वात ? ) ॥

ननु द्विविधभावत्वात् सत्त्वासद्भचनेऽपि न दोषः । ननु तदेवदं भवनं विचा-र्यते, तस्यैव द्वैविध्यस्यासान् प्रत्यसिद्धिः, उक्तवत् ।

कस्मात् खपुष्पं दलमकरन्दादिषु कारणेषु न समवैति? अद्रव्यत्वात् अभ्-तत्वात् असन्निहितत्वात् । कस्माचम्पकपुष्पं तु समवैति? तद्र्व्यत्वादेः ।

यथा च द्रव्यादीनि प्राक् सन्ति सत्तयाभिसम्बध्यन्ते तथोत्पत्त्यवस्थायाः 5

अत्राह – मनु द्विविधमावत्वात् सँन्वासद्वचने ऽपि न दोषः, स्वभावसत् सम्बन्धिसदिति च दिविधं सदुक्तम्, तस्मात् सत्तायाः सामान्याख्याया अपि स्वभावसत्त्वमस्तीति नास्य सत् तदिदमसदिति वक्तुं युज्यत एवेति ।

अत्रोच्यते – ननु तदेवेदं भवनं विचार्यते, किमेकविधमेव निरितशयमस्मन्मतवत् ? उत त्वन्मतवत् किञ्चित्सत् समस्तम् सम्बन्धिसदिति च ? तस्यैव द्वैविध्यस्यास्मान् प्रत्यसिद्धिः। सत्तासम्बन्ध-10 रिहतत्वमिप सत्तोपपत्तिरिहतत्वमेव। उत्तवत्, यथानन्तरमेवोक्तम् – न 'किञ्चित्सत् समस्तसन्नाम स्वभावसत् सम्बन्धसन्नाम वेति विकल्पजातं सत्तोऽस्तीति। अथवा खेषुष्पमप्यसन्निहितमवित्तकत्वात् कार्यवद् भवे-दिस्तीतं सर्वमेवोक्तं तत् सम्पूर्णनिरितशयं सत्त्वमसत्त्वं "वेस्रेतस्य प्रतिपादनार्थमिति।

अत्र केनचित् पृच्छयेत — कस्मात् खपुष्पं दल-केसर-मकरन्दादिषु कारणेषु न समवैति ? इति । वयमत्रोपपत्तिं त्रमः — अद्भव्यत्वात् निर्वीजस्वादित्यर्थः । द्रव्यं सामान्यमाश्रय इत्यादिपर्यायाः । 15 कस्माद् निर्वीजम् ? इति चेत्, असूतत्वात्, अतीतेऽधुनानागते काले न भूतं हि तत्, भूतशब्दस्य त्रिकालवाचित्वादाकाशभूतवत्, असत्त्वादकारणत्वादकार्यत्वादित्याद्यर्थः । तत् कुत इति चेत्, असन्नि-३२३-२ हितत्वात्, यत् सततं भवति तत् सन्निहितम्, सन्निहितमेव हि भवति, असन्निहितं नैव भवति, वन्ध्यापुत्र इव वन्ध्यायां विज्ञाधानादिभावेनासिन्नहितः । अथवा अद्रव्यत्वादसन्निहितत्वादभूतत्वादिति पर्याय- शब्दा एवेति ।

पुनः पृच्छेत् कश्चित् – कस्माच्चस्पकपुष्पं दलादिषु तु समवैतीति । तुशब्दः खपुष्पादस्य विशेषं दर्शयति । अत्रोच्यते विशेषः – तद्दृब्यत्वादेरिति त एव हेतवस्तुल्यव्याख्यानाः । एष खपुष्प-पम्पकपुष्पयोर्विशेषोऽसँत्त्वात् सत्त्वाच भवति । इयं च भावाभावयोः प्रश्नोपक्रमा र्खंरूपविशेषव्याख्या ।

यथा च द्रव्यादीनि प्राक् सन्तीत्यादि । अत्रातुमानम् – यस्यामबस्थायामुत्पन्नमात्राणि द्रव्यादीनि सन्त्येव सत्त्रयाभिसम्बध्यन्त इतीर्व्यन्ते तस्या अवस्थायाः प्रागपि सन्तीति प्रतिज्ञा । तस्यामबस्थायां सत्तया- 25 भिसम्बध्यमानत्वात् , यस्यामबस्थायां सत्त्रयाभिसम्बध्यन्ते तस्या अवस्थायाः प्रागपि सन्त्येव दृष्टानि थथा उत्पत्त्युत्तरकाळं सत्त्रयाभिसम्बध्यमानानि उत्पत्त्यवस्थायां तान्येव । तथोत्पत्त्यवस्थायाः प्रागपि स्युरिति अभूतिक्रयागुणव्यपदेशमृत्पत्त्यवस्थमपि कार्यं ततः प्रागपि सत् सैत्तया सम्बन्धित्वात् तत्काळ-

रै सत्वाऽसद्व प्रवासिक्ष सत्ताऽसद्वचेऽपि इसपि पाठः स्वात् ॥ २ किंचित्समस्तसन्नाम प्रवा १ दश्यता एव ४५५ पंववा ४ वेस्वे विवरंगा ५ चेत् भूतत्वात् प्रवा ६ बीजादानादि प्रवा ७ सत्वासत्वाच ववा सत्वाच भाव॥ ८ स्वास्वरूपं भाव॥ ९ ध्यते विवरंगा १० सत्ताया प्रवा

प्रागिप स्युः सत्तासम्बन्धित्वात् भवनात् इदानीं भावात् आकाशवत् । इदानीमिप सत्तया न सम्बध्येत कार्यम् । प्रागसत्त्वात् खपुष्पवत् ।

अन्यथाभूतत्वाद् नेति चेत्, अन्यथाभवनेऽपि तदनन्यथाभवनमेव मृत्तन्त्वादितद्भावानतिक्रमात् सजातीयासजातीयेतरस्रभावभूतत्वात् सुचिरादपि इतत्तत्त्वात् दृढीभूतघटवत् ।

यदिष चोक्तं नास्य पुत्रोऽस्तीत्यपुत्र इति पुत्रान्तरसम्बन्धः प्रतिषिध्यते इति इदमपि नातिगमितार्थम्, अत्रापि हि पुत्रान्तरसम्बन्धो न प्रतिषिध्यते नत्र उत्तर-पदाभिषयिनिवारणार्थतत्पुरुषसमाससम्भवसामध्यीत्, बहुवीहावपि पुत्रात्मत्व-

द्रव्यादिवत् । किमुक्तं भवति 'सत्तासम्बन्धित्वात्' इति ? अत आह — भवनात् , अभूतिकियागुण-10 व्यपदेशाभिमतावस्थं कार्यं ततः पूर्वमिप वस्तुस्वरूपैमेव, नाभावः, इदानीं भावात् आकाशविति ३२४-१ तदृष्यक्त्यर्थम् । इदानीमिप न सत्तया सम्बध्येत कार्यम् , प्रागसत्त्वात् , खपुष्पविति विपर्ययेणा-निष्टापादनसाधनम् । भवदेव हि भवति गगनवत् , नाविद्यमानमश्वविषाणविति ।

अन्यथाभूतत्वाद् नेति चेत्, प्रत्यक्षं तन्तुभ्योऽन्यथा पटमवनात् प्रत्यक्षविरुद्धं 'प्रागिप सत् कार्यम्' इति वचनिमिति चेत्, तद् न, प्रत्यक्षमन्यथाभवनेऽपि तद्नन्यथाभवनमेव प्रत्यक्षतः । किं कारणम् ? गृं मृत्तन्त्वादितद्भावानितिक्रमात् अनितकान्ततद्भावत्वादित्यर्थः । दृढीभूतघटवदिति दृष्टान्तो वक्ष्यते । हेतोरस्य व्याख्या – सजातीयासजातीयेतरस्वभावभूतत्वात्, घटस्य सजातीयानि घटान्तराणि, अस-जातीयानि पटादीनि, तेभ्य उभयेभ्य इतरः अन्यो घटः सजातीयासजातीयभिन्नते देशकालाकारप्रमाणरूपा-दिभेदात् । नन्वेवं सजातीयासजातीयभिन्नत्वे स्वकारणेभ्योऽपि भिन्नत्वात् प्रागसत्त्वमेव प्राप्तं कार्यस्थेति । एतच्यायुक्तम्, 'स्वभावभूतत्वात्' इति विशेष्योक्तत्वात् स्वसमवाविकारणभूतपरमाणुद्धयणुकादिरूपरसाद्या-20 त्मकपरिणामस्वभावेनैव भूतत्वादिति तद्भावानितक्रम एववं व्याख्यातो भवति । किञ्चान्यत्, सुचिरादिप तत्तत्त्वात्; देशकालाकारादिभेदे सत्यपि मृदः पिण्डाद्यवस्थासु मृद्वस्थागतरूपादिस्वरूपानतिवृत्तेः पर३२४-२ माणुरूपादितत्त्व एव घटः, तस्मादन्यथाभवनेऽपि तदनन्यथाभवनमेव । किमिव ? दृढीभूतघटवत्, यथा मोलवनगरे घटो दृढीभूत आर्द्रोदि-कैंगिमशुष्क-नव-युव-मध्यम-पुराणाद्यवस्थासु अन्यथाभवनेऽपि घटत्वमनतिकामन् सप्तसु वर्षशतेषु नीतेष्वपि स एव तथा भवति एवं तद्पि कार्यं द्रव्यादीति ।

25 किञ्चान्यत्, यदिष चेत्यादि पूर्वपक्षप्रत्युचारणं यावत् प्रतिषिध्यतः इति । तदुत्तरम् – इदमिष नातिगमितार्थमित्यादि यावत् सम्भवसामध्योदिति । तद् विव्रियते – यदिष सत एवासत्त्वप्रतिपादनार्थे दृष्टान्तत्वेनोक्तम् – नास्य पुत्रोऽस्तीत्यपुत्रः, म तु पुत्रो न भवतीति, तस्यान्यपुत्रत्वादिति । तदिष नाति-गमितार्थमिति दाक्षिण्यवचनमेतत्, मा निष्ठुरं वोचमिति । कथमगमितार्थम् ? यस्मादत्रापि पुत्रान्तर-

१ °पमेव भावः भा०॥ २ वि० विना तद्यक्तार्थर्थम् य०। तद्यक्तार्थम् वि० ॥ ३ मृत्तत्वादि वि० र०। अत्र मृत्तस्वादितद्भावानतिक्रमात् इत्यपि पाठः स्यात्॥ ४ तत्वत्वात् प्र०। (तत्त्वत्वात्?)॥ ५ दश्यतां पृ० ४०९ पं० ६॥ ६ "सामि त्वर्षे" इति अमरकोशे ३।२४८। ततः सामिश्चष्कोऽर्धसुष्क इत्यर्थः॥

मेव प्रतिषिध्यते नञा अतद्भव्यत्वात् खयं पुत्रीभावपरिणामशून्यत्वात् खपुष्पवत्। तथा चान्वाह —

अङ्गादङ्गं सम्भवसि हृदयाद्मिजायसे ।

[कौषीतकिश्री० २।७]

सम्बन्धो न प्रतिषिध्यते, अन्यस्य स्वामिपुत्रादेर्दृष्टत्वात् तस्य पुत्रोऽस्तीति बहुन्नीहिसमासार्थस्य प्रत्यक्ष-विरुद्धस्यासम्भवात् । किं तर्हि वक्तव्यम् १ नञ उत्तरपदाभिधेयनिवारणार्थतत्पुरुषसमाससम्भव- 5 सामध्यात्, यथा 'भिक्षां 'देहि' इति गृहवहिरन्तःस्थयोर्याचकदै।यकयोर्याच्यादानसम्भववत् 'को भिक्षां ददाति १' इति प्रश्ने प्रत्याख्यानदे।नसम्भववत् 'गवाक्षे गावः' इत्यादित्यकिरणसम्भववद्वा उत्तरपदाभिषेय-सम्भवः 'स्वयमेवासौ पुत्रो न भवति' इत्युक्तं भवति, तच वक्ष्यते । तस्माद् नास्य पुत्रोऽस्तीत्यपुत्र इत्ययुक्तो दृष्टान्तः । अभ्युगगम्य बहुन्नीहिं बहुन्नीहाविष पुत्रारमत्वमेव प्रतिषिध्यते नञा न पुत्रान्तरसम्बन्धः । ३२५-१ कस्मात् १ अतद्वत्यत्वात् , तद् द्रव्यं तत् कारणं तद् बीजं परिणामि अस्य तदिदं तद्रव्यम् , न तद्रव्यम- 10 तद्रव्यम् , तद्भावादतद्रव्यत्वात् स्वयं पुत्रीभावपरिणामशून्यत्वात् स्वयं स्वपुत्रत्वेनानुत्यत्सुत्वादित्सर्थः । स्वपुष्पवदिति गतार्थम् । वैथोक्तम् – अगणिक्षिता अगणिपरिणामिता अगणिसरीरेति वक्तव्वं सिया [ भगवतीस् १ परा १४० १ ] इति । तथा चान्योऽप्यन्वाह – अद्भादङ्गं सम्भवसीत्यदि । तान्येव पितुः

१ ''अङ्गादङ्गात् सम्भवसि हृदयाद्धिजायसे । आत्मा त्वं पुत्र माविथ[=जानीथ] स जीव शरदः शतम् ।'' इति कौषीतिक ज्ञाह्मणोपनिषदि पाठः । "अङ्गादङ्गात् सम्भवसि हृदयादिध जायसे । स त्वमङ्गकषायोऽसि दिग्धविद्धामिव मादयेमाममु मयीति" इति बृहदारण्यकोपनिषदि पाठः ६१४।९। "अङ्गादङ्गात् सम्भत्रसि हृदयादिधिजायसे । आत्मा वै पुत्रनामासि स जीव शरदः भतम् ।" इति आश्वलायनगृह्यस्त्रे पाठः १।१५ ॥ २ देही हेहीति य०॥ ३ <sup>°</sup>दापकयोर्याच्ञादापन-सम्भववत् प्र॰ । अत्र "दापकयोः' इति पाठाभिरुवौ ''दापकयोर्याच्यादापनसम्भववत्' इति पाठः समीचीन एव ॥ ध का भा० वि० रं०॥ ५ दानदान भा०॥ ६ यधोक्तं गणिक्षपिता प्र०। "अह मंते! ओदणे कुम्मासे सुरा एए णं किंसरीराति वत्तव्वं सिया १ गोयमा ! ओदणे कुम्मासे सुराए य जे घणे दव्वे एए णं पुव्वमावपन्नवणं पडुच वणस्सइजीवसरीरा तओ पच्छा सत्थातीया सत्थपरिणामिआ अगणिज्झामिया अगणिज्झ्सिया अगणिसेविया अगणिपरिणा-मिया अगणिजीवसरीरा[ति] दत्तव्वं सिया । सुराए य जे दवे दव्वे एए णं पुव्वमावपन्नवणं पहुच आउजीवसरीरा, तओ पथ्छा सत्थातीया जाव अणगिकायसरीराति वत्तव्वं सिया ।" इति भगवतीसूत्रे पाठः ५।२।१८१। अस्य व्याख्या— "अहेत्यादि । एए णंति एतानि, णमित्यलङ्कारे, किंसरीरत्ति केवां शरीराणि किंशरीराणि ? सराए य जे घणेति, सरायां द्वे द्रव्ये स्याताम् – घनद्रव्यं द्रवद्रव्यं च । तत्र यद् वनद्रव्यं पुन्वभावपन्नवणं पडुचित्त अतीतपर्यायप्ररूपणामङ्गीकृत्य वनस्पतिशरीराणि, पूर्वे हि ओदनादयो बनस्पतयः । तओ पच्छत्ति वनस्पतिजीवशरीरवाच्यत्वानन्तरम् 'अभिजीवशरीमाणि' इति वक्तव्यं स्यादिति सम्बन्धः । किम्भूतानि सन्ति ? इत्याह – सत्थातीयत्ति, शक्षेण उद्खलमुराज्यन्त्रकादिना करणभूतेन अतीतानि अतिकान्तानि पूर्वेपयोय-मिति शस्त्रातीतानि । सत्थपरिणामियति शस्त्रेण परिणामितानि कृतानि नवपर्यायाणि शस्त्रपरिणामितानि । ततश्च अगणिज्झा-मियत्ति, वहिना ध्यामितानि स्यामीकृतानि स्वकीयवर्णत्याजनात् । तथा अगणिज्ञ्जसियत्ति अग्निना वोषितानि पूर्वस्वभावक्षपणात्, अग्निना सेवितानि वा 'जुषी प्रीतिसेवनयोः' [पा० घा० तुदादि० ८] इत्यस्य घतोः प्रयोगात् । अगणिपरियाभियाईति सज्ञातामिपरिणामानि उष्णयोगादिति । अथवा 'सत्थातीता' इत्यादी शस्त्रममिरेन, 'अगणिज्ञामिया' इत्यादि तु तक्काख्यान-मेवेति ।" इति अभगदेवसूरिविरवितायां भगवतीसूत्रवृत्ती ॥ ७ तथा व्यत्योष्यत्वाह प्र० ॥

यदप्युक्तम् 'अगुणो गुणः' इति तदिष गुणभूतोऽयमर्थो न भवति, किं तिह ? स्वतम्त्रं द्रव्यमेवेति गुणसन्द्राववादे गुणभावो गुणस्य प्रतिविध्यते न गुणसम्बन्धो युगपदयुगपद्गाविता, भवनलक्षणद्रव्यत्वात् , सङ्ग्रहवादवद्वा । तस्माद् बहुवीह्यसदिष नासत्, सदेव ।

खवचनविरोधादेः सदप्यसत् सत्तासम्बन्धरहितत्वात् । सत्तासम्बन्धेन

शुक्राराङ्गानि पुत्राङ्गरवेन परिणमन्ति क्षीरद्धारववत् । हृद्याद्भिजायसे इति, प्रज्ञापि सैव पुत्रस्य या पितुः, अश्वादिप्रज्ञाया मनुष्यादिष्वभावात् ।

यद्ण्युक्तं द्वितीयमुदाहरणं तत्रैवं 'अगुणो गुणः' इति शास्त्रीयं तदिष गुणभूतोऽप्रधानो द्रव्याश्रयी उपसर्जन इतीष्ट्रोऽयमथें न भवति, किं तिर्हे ? स्वतन्नं प्रधानं द्रव्यमेवेति, उत्तरपदाभिधेयनिवारणार्थत्वाद् 10 ननः । न तु नास्य गुणोऽस्तीत्यगुणो गुणः, तस्य हि रूपादेः परस्परतोऽन्यरसादिगुणकस्य गुणसद्भावात् । सत्त्वादेवां गुणसन्द्राववादे गुणवत्त्वाद् गुणभावो गुणस्य गुणस्वैमेव प्रतिविध्यते, न गुणसन्द्रम्यः । स च हृष्टो गुणसन्द्राववादे गुणवत्त्वाद् गुणभावो गुणस्य गुणस्वैमेव प्रतिविध्यते, न गुणसन्द्रम्यः । स च हृष्टो गुणसन्द्रम्यः युगपद्माविता, [ युगपद्माविता ] कृर्ष्परसग्यस्पर्शसङ्क्ष्यानादीनां गुणानां सम्वन्धः, अयुगपद्मावित्विन्तिस्तिन्त्रम्यः वित्ता सत्त्वादीनामयुगपद्माविताति होषगुणानामिति । तथा सत्त्वादीनामङ्गाङ्गभावेन युगपद्माविता, महदहङ्कारतन्मात्रादीनामयुगपद्माविता हेरप-र चिति । कस्मात् ? भवनलक्षणद्रव्यत्वात्, द्रव्यं च भव्ये [पा० पा३।१०४] भवतीति द्रव्यं भैव्यं भवनसम्बन्धयोग्यम्, गुणाः सन्द्रत्येव तिष्ठन्ति भवन्ति द्रवन्तीति गुणयन्ति गुणयन्ते द्रयन्ते ज्ञायन्ते चेत्रेक एवार्थ इति । सङ्गह्वादवद्वा, यथा वा सङ्गह्वनयवादे सर्वस्य सर्वात्मकःवात् त एव रूपपरमाणवादिद्रव्यविशेषाः स्वजात्यपरित्यागेन युगपदयुगपच भवन्ति द्रवन्ति द्र्यते भूयते तैरेवेत्युक्तम् । तस्माद् बहुत्रीह्यसदिप नासत्, सदेवेति प्रस्तुतोपनयः। यथोक्तम् अश्यित्तं वरिणम- 20 तीति णैत्थितं णित्थतं परिणमति [भगवतीस् १।३।३।३२] इति । तस्मात् सम्पूर्णनिरतिश्वयं सदसद् वेति । तस्मादसत् कार्यं न सत्त्या सम्बध्यते सत्वाभावादसम्पूर्णसदसत्त्वभावादित्युक्तम् ।

तथा स्ववचनविरोधादेः सद्प्यसदिति, यद्पि 'सत्' इति द्रव्यादि कार्यमिष्टं तद्दि स्ववचन-विरोधादेदोंषादसदेव जायत इति पक्षः । स्ववचनादिविरोधाश्चानुमानविरोधद्वारेणैबोद्भावयिष्यन्ते, तत्र तीवत् तस्यासत्त्वे हेतुः — सत्तासम्बन्धरितत्वात् । तैर्मंचयाः सम्बन्धमनुभूय 'सत्' इत्यमिधानं प्रत्ययं 25च स्त्रभते कार्यम्, विशेषणस्वरूपाभिधानप्रत्ययभाक्तवाद् विशेष्यस्य, दण्डनिमित्तदण्ड्यभिधानप्रत्ययभाग्देष-दत्तवत् । सत्तासम्बन्धश्च सन्निहिताहिङ्गात् सद्भिधानप्रत्ययदर्शनादनुमीयते, अतः 'सत्तासम्बन्धात् सद् भवति' इत्युक्तं भवतीति परमतसमर्थनमेव तावदेतत् । तस्मात् सत्तासम्बन्धेन भाव्यमानं सद् भवति,

१ व गुणो गुणः प्र०। ( व गुणोऽगुणः ? )॥ २ त्वमेचं प्र०॥ ३ गुगपद्भाविता ढे०। एतदनु-सारेण 'स च दृष्टो गुणसम्बन्धः, युगपद्भाविता रूपरसगन्धरपर्शसङ्ख्यानादीनां गुणानां सम्बन्धः' इत्यपि पाठः स्यात्॥ ४ ↑ ∳ एतदन्तर्गतः पाठो भा० प्रतौ नास्ति॥ ५ विति प्र०॥ २ भन्धं य० प्रतिषु नास्ति॥ ६ णित्थिति प्र०। दृश्यतां प्र० २९६ टि० १॥ ७ भावत् भा०। भावात् य०॥ ८ सत्ताः भा० प्रतौ नास्ति॥ ९ सत्ताया य०। (सणायाः ? )। भा० प्रतौ द्व ↑ ५ एतदम्तर्गतः पाठो नास्त्येष्॥

भाव्यमानं सद् भवति, यच भाव्यमानं सद् भवति तदारम्भकेभ्यो भवति द्रव्या-चारव्यद्रव्यान्तरादिवद् भाव्यमानभवितृत्वात्।

सत्तापि यदि द्रव्यादेभीविका ततः कारणम्, भावकत्वात्, आरम्भकवत् । सति सत्तान्तराधानाद् नेति चेत्, न, तुल्यत्वात्, एवमपि कारणमेव ते सत्ता सति सत्तान्तराधायित्वात् पटसत्ताधायितन्तुसंयोगवत्, वृत्तसत्त्वातिरिक्तसत्त्वकारण- व

परत आत्मानं छभते न स्वत इत्यर्थः । ततः किम् ? तत इदं भवति – यच भाव्यमानं सद् भवति ३०६ १ तदारम्भकेभ्यो भवति कारणद्रव्यादिभ्य इत्यर्थः । साध्यानुगतसाधनवचनात् साधम्ये दृष्टान्त एषः, तित्रदर्शनं हेतुना [ऽ]व्यवहितं प्रतिपत्तिछाधवार्थम् – द्रव्याद्यारच्धद्रव्यान्तरादिवदिति, यथा द्रव्यागुण-कर्मभिद्रव्यागुणानतराण्यारभ्यन्ते, कर्म च गुणैः संयोगविभागप्रयत्नगुरुत्वसंस्काराद्यः, तथा सत्त्या आरभ्यते तत् सत् कार्यम् । हेतुरत्र भाव्यमानभिवतृत्वादिति व्याख्यातार्थः । तस्मात् तस्यामवस्था- 10 यामसत् तद् द्रव्यादिकार्यम् । 'असत् तत्ं' इति च ब्रुवतः स्ववचनविरोधोऽनुमानविरोधस्थ, प्रत्यक्षा-भ्युगगमरू विविरोधा अपि योज्यास्तयेव । एवं तावद् द्रव्यादिकार्यमुरुपत्त्यवस्थायां 'स्वत एवास्ति' इति च स्वापि सत्तासम्बन्धाद् भवितृत्वात् 'असदेव' इत्युक्तम् ।

न केवलं द्रव्यमेवासत् तदा, किं तिई ? 'सत्तापि च नास्ति' इत्यापादयिष्यते देतुसद्भावेन कारण-त्वादिभ्यः । कारणत्वात् तावत् — सत्तापि यदि द्रव्यादेः कार्थस्य भवते भाविका तत उक्तविधिना 15 कारणम्, भावकत्वात् भाविवत्वादित्यर्थः, तत्तिलादिष्याकृत्यस्चः [पा॰ ६१३१३ ] इति पुंयद्भावात् । आरम्भकवदिति पटस्य तन्त्वादिवदिति वैक्ष्यते, इह तु सामान्येन यथारम्भकाः परमाणवस्तत्समवायिनः संयोगविभागा अदृष्टादिगुणाश्च सापेक्षा निरपेक्षाः कियाश्चादृष्टादिहेतुकाः कारणानि भावकानि यथासम्भवं द्रयणुकादिकार्यद्रञ्याणां गुणानां कर्मणां च तथा सत्तापि कारणमिति ।

सित सत्तान्तराधानाद् नेति चेत्। स्थान्मतम् — स्वयमुत्पन्ने समवाय्यसमवायिकारणार्क्षे 20 द्रव्यादौ कार्ये स्वभावतः सत्येव सत्तान्तरं सम्बन्धिसत्त्वमाधीयते तथा सत्तया, तस्माद् नारिन्मका सा, ३२६-२ अनारम्भकत्वाचौऽकारणमण्यादिवत्, अतो वैषम्यं दृष्टान्तदार्ष्टान्तिकयोः, भावकत्वं वा तस्या नास्तीति। एतच न, तुल्यत्वादनन्तरोक्तंदण्ड्यादिवद् विशेषणस्वरूपसद्भिधानप्रत्ययानुमितसत्तासम्बन्धनिवृत्तेः। अभ्युपेत्याय्यभावकत्वं सित सत्तान्तराधायित्वं च सत्तायाः एवमपि कारणमेव ते सत्ता, सित सत्तान्तराधायित्वात्, पटसत्ताधायितन्तुसंयोगवत्, यथा तन्तुभिः परस्परसंयोगापेश्चरारक्षे पटे 25 सित तत्संयोगः सत्तासमवायजं सम्बन्धिसत्त्वमादधानः कारणं दृष्टः तथा सत्तापि स्थादिति। स्थान्मतम् — आरम्भकाः परमाण्यो न संयोगः, तस्माद् वैषम्यमिति। एतचायुक्तम्, संयोगस्याप्यारम्भकत्वेष्टेः कारण- श्वमात्रसाधनाद् वा न दोष इति। अथवा वृत्तसत्त्वातिरिक्तसत्त्वकारणत्वात् 'कारणमेव सत्ता' इति

१ भातेसा भा०॥ २ हर्यतां पृ० ४३० टि० ८। प्रशस्तपादभाष्यं कर्मनिरूपणमि द्रष्टव्यम् ॥ ३ हेतुमद्भा-चेन वि० विना । (हेतुहेतुमद्भावेन ?)॥ ४ वि० विना कारणत्वात्तवत् प्र० । कारणत्वात्तद्भत् वि० । (कारणत्वं नावत् ?) ॥ ५ हर्यतां पृ० ४७२ पं० १॥ ६ सापेक्षनिर भा० वि० ॥ ७ आरणमाणदिचत् प्र० । 'अण्वादिवत' इति वैधर्म्यदृष्टान्तोऽत्र विवक्षित इति भाति ॥ ८ हर्यतां पृ० ४७० पं० २५॥

## त्वात् तन्त्वादिवत् । तथा च द्रव्याचन्यतमदेव तत् ।

अत एव च 'नास्य सत् तिद्दमसत्' इति स्नान्वयवृत्ति सत्त्वव्यतिरेकवृत्ति च निरूपितमन्वयव्यतिरेकाभ्यां निष्कलं सत्त्वं यस्य तद् द्रव्यादि सिध्यत्येव, तदर्थ-मभिधानप्रत्ययहेतुना अन्येन सत्तादिना नार्थः, स्वत एव सिद्धप्रयोजनत्वात्। तत्र इंद्रव्यादिव्यतिरिक्तस्य सद्भिधानप्रत्ययहेतोरनवकाशः स्वत एव सिद्धाभिधान-प्रत्ययत्वात्, सत्तादिवत्, आकाशादिवत्। स्वगतपुत्रत्वसंसिद्धान्वयव्यतिरेका-

वर्तते, यसाद् वृत्तस्य निष्पन्नस्य कारणान्तरैः स्वभावसतः ततोऽतिरिक्तं सम्बन्धिसत्त्वं करोति सत्ता तस्मात् कारणमेव । को दृष्टान्तः ? तन्त्वादिवत् , यथा वृत्तसत्त्वं तन्तुत्वं तदितिरिक्तपटसत्त्वकरं कारणं च तथा सत्तिति । अथवा यथा वृत्तस्य तन्तुभिरारब्धस्य पटस्य जन्मोत्तरकालमपि सत्त्वं कुर्वन्तस्तन्तव एव 10 संयोगापेक्षाः कारणं पटस्येष्यन्ते तथा सत्तापि वृत्तसत्त्वातिरिक्तसत्त्वकरत्वात् कारणमेव स्यात् , आदि- प्रहणात् कपालवीरणादिद्रव्याण्युदाहर्तव्यानीति ।

तथा च द्रव्याद्यन्यँतमदेव तत्, सामान्यं सत्ताख्यं द्रव्यं गुणः कर्म वा, नान्यत् स्थात्। यद्धि कारणं तद् द्रव्यं गुणः कर्म वा, नातोऽन्यद् दृष्टम्, यथा तन्तवस्तत्संयोगाश्च तिक्रयाश्च। तस्मात् ३२७-१ सामान्यं सदनित्यं द्रव्यवत् कार्यं कारणं सामान्यविशेषवच द्रव्यादिवत्, अतो द्रव्यादीनामेव सदादिषड-15 विशेषा इति व्याख्या व्यर्था।

अत एव चेत्यादि । एतस्मादेव द्रव्याद्यन्यतमस्वरूपत्वात् सत्तायाः सामान्याख्यायाः 'नास्य सत्त तिद्रमसत्' इति विगृह्य 'अस्य' इत्यन्यात् 'न' इति च व्यतिरेकाद् द्रव्यगुणकर्माख्यस्य त्रयस्य सतोऽ-वधारणार्थं प्रतिषेधवाचिना नवा व्यवैच्छेशं सत्त्वमभ्युपगम्य स्वान्वयवृत्ति र्सत्त्ववैयतिरेकवृत्ति च निरूपितमम्बयव्यतिरेकाभ्यां निष्कर्छं परिपूर्णं स्वरूपतोऽवधारितं च सत्त्वं यस्य तद् द्रव्यादि द्रव्यान्तरादि20 सद्भ्यतिरेकेण स्वान्वयेन च यथा व्याख्यातं 'सिध्यत्येव । तस्मात् तद्र्थं द्रव्याद्यवधारणार्थमभिधानप्रत्ययहेतुनान्येन सत्तादिना नार्थः न प्रयोजनं स्वत एव सिद्धप्रयोजनत्वादित्युक्तोपसंहारः ।

अत्र प्रथक् साधनम् – तत्रेत्यादि । द्रव्यादिव्यतिरिक्तस्य सदिभिधानप्रत्ययहेतोर्द्रव्यादैशवन्त्रन्ताद्वातः, स्वत एव सिद्धाभिधानप्रत्ययत्वात्, यत्र स्वत एव सिद्धाभिधानप्रत्ययत्वं तत्रान्यस्य सदिभिधानप्रत्ययहेतोनीवकाशोऽस्ति यथा सत्तासमवायविशेषेष्विति। अथवाश्रयाश्रयिणोः पारतङ्ग्यस्वातद्वय25 व्याख्याकुत्ततित्रत्युत्थानं मा कार्भोद् वैशेषिक इति निराशङ्कमाकाशादिवदिति दृष्टान्तः, दिक्कालाकाशद्वेव्याणि हि दिक्कालादिमुख्यसामान्यशूत्यानीति। अथवा प्रस्तुतोदाहरणमेव दृष्टान्तः – स्वगतेत्यादि। अन्वय-

१ दृश्यतां पृ० ४७३ पं० १८॥ २ कुर्चत वि० विना॥ ३ ६ व प्र० ॥ ४ न्यबदेव तत् य०। न्यवतत् मा०॥ ५ तातोऽन्यद् मा०। ततोऽन्यद् य०॥ ६ व्यर्थाः मा० वि० ही०॥ ७ च्छेद्यां सत्वामभ्यु प्र०॥ ८ सत्वा प्र०॥ ९ व्यतिरेकवृत्ति च निरूपितमन्वयव्यतिरेकवृत्ति च निरूपितमन्वय प्र०॥ १० सिध्यते च य०॥ ११ व्हानवकाद्याः प्र०॥ १२ व्हान्याणि रि दिकालादिमुख्य य०। १६ व्हान्याणि रि मुख्य भा०। (इव्याणि हि मुख्यसामान्यस्त्यानीति १)॥

भिधानप्रत्ययो देवदत्तः पुत्र एव सृत्वनवेक्षपुत्रत्वः, एवमत्र स्वभावसिद्धेरेव द्रव्या-दित्वं नेतरसत्त्वात् । एवं सत्तानिराकरणं कृतम् । द्रव्यत्वाद्यप्येवमेव निराकार्यं च्याख्यातवत् ।

एतेन सत्सत्करत्वपक्षेऽपि साक्षात्कृतमेव वैयध्र्यम् । यस्तु 'अनवस्था न, हष्टान्तात्। तचथा - वाचा गमिते विनियोगार्थो न कृत इति तदर्थं प्रदीपप्रकारा 5 उपादीयते, तस्योपादानं न व्यर्थम्, न च पुनस्तस्यान्यः प्रकाशः प्रकाशनार्थ उपा-दीयते, तथेहापि द्रव्यादिकार्येण उपभोगिकया नास्ति इत्यसत् अशक्तसदसन्वात्

व्यतिरेक्युक्तावभिधानप्रत्ययावश्वरथवद्नवयव्यतिरेकाभिधानप्रत्ययी, तौ स्वगतेन पुत्रत्वेन संसिद्धौ यस्मिन् ३२७-२ सोऽयं स्वगतपुत्रत्वसंसिद्धान्वयव्यतिरेकाभिधानप्रत्ययो देवदत्तः पुत्र एव सूँन्वनपेक्षपुत्रत्वः स्वैसूनुपनपेक्ष्य व्याख्यातविधिना पुरुषान्तरस्य पितुः पुत्र एव सन्नपुत्रः स्वैसून्यभावादिति यथा पुत्र एवा- 10 पुत्र इत्युच्यते । इत्येवं दृष्टानीर्थं भावयित्वा दाष्ट्रीनिकम् गनयति – अत्र स्वभावसिद्धेरित्यादि । स्वभाव-सद्भावसिद्धेरेव द्रव्यादित्वम्, नेतरसस्वात् न सम्बन्धिसत्त्वादिति, विचारफङं निगम्यते **– एवं** सद-विशेषविचारद्वारेण सत्ताया निराकरणं कृतम् ।

द्रव्यत्वाद्यप्येवमेव निराकार्यम् , द्रव्याद्यप्येवमेव द्रव्यत्वादिनिरपेक्षमिखतिदिशति । 'द्रव्यं गुणः कर्म' इत्यत्रापि द्रव्यत्वगुणस्व[कर्मत्व]सामान्यविशेषनिरपेक्षावभिधानप्रत्ययौ स्वत एव द्रव्यादीनां सुलभौ 15 व्याख्यातवदिति, तत्रापि तुल्यप्रचर्चत्वात ।

एतेन सत्सत्करत्वपक्षेऽपि साक्षात्कृतमेव वैयर्थ्यम् , नास्य सदिखसत्पक्षे यथाभिहितं विचारावसाने - नासतः सत्करी सत्ता सुँद्रव्यादिव्यतिरिक्तस्य सत्ताद्रव्यत्वादेस्तत्सद्भिधानप्रत्ययहेतो-रनवकाशः स्वत एव सिद्धाभिधानप्रत्ययत्वात् सत्तादिवदिति तथा तदेव 'सतां द्रव्यादीनां सत्करी सत्ता' इत्यत्रापीति प्रत्यक्षीकृतमस्माकं त्वयैव वैयर्ध्यम् , र्संत्तासम्बन्धस्य स्वत एव सिद्धत्वादिति । 20

यस्त्वनवस्था नेत्यादि यावदर्यवत्प्रकाशनावस्थावदिति पूर्वपक्षप्रत्युचारणम् । अनवस्थादोष-परिहारार्थः प्रतिसमाधानविकल्पः – नैष दोषो हृष्टान्तादित्यादि, दृष्टान्तस्तद्यथा – वाचा गमिते प्रकाशिते ३२८-१ घट इति ज्ञानमात्राधाने कृते तावता जलाचाहरणादिक्रियाविनियोगार्थो न कृत इति तदर्थं घटमहण-धारणाद्यर्थं च प्रदीपप्रकाश उपादीयते. तस्य वाक्प्रकाशादन्यप्रकारस्य प्रदीपप्रकाशस्योपादानं न **व्यर्थ न च पुनस्तस्यान्यः** प्रदीपोऽन्यो वा प्रकाशः प्रकाशनार्थ उपादीयते । तस्मात् तत्रैव व्यवस्थित- 25 त्वाद् नानवस्थादोषोऽस्तीत्येष दृष्टान्तः । उपनयः – तथेहापि द्रव्यादिकार्येण वस्तुद्भतिप्रकाशमात्रेण स्वकारणोत्पादितमात्रेण वाक्प्रकाशितघटस्थानीयेन द्रव्यादेः कार्यस्योपँभीगक्रिया नास्ति, पुरुषोपभोगार्थाश्च सर्वाः क्रिया इत्यतः कारणादसत्, अशक्तसदसन्त्वात् अशक्तस्य स्वकार्यकरणे सत एवासन्त्वात्,

१ स्वनपेक्ष<sup>०</sup> प्र॰ ॥ २ स्वस्तुमन<sup>०</sup> प्र॰ ॥ ३ स्वशूत्वभा<sup>०</sup> मा० । स्वशूत्वत्वभा<sup>०</sup> य० ॥ ध न्तार्थभाव भा । नतार्थाद्वाव य । ( द्रष्टान्तार्थान् भावयित्वा ? ) ॥ ५ द्रयतां पृ० ४७२ पं०५॥ ६ सत्वा भा । ७ पयोगिकि प्र०॥ ८ भार्थक्ष प्र०। ( गार्थ च ? )॥ ९ कारणे प्र०॥ नय०∙६०

श्चुत्प्रतीकाराशक्तासद्वीहिवत्, विचित्रोपभोगसिद्धार्थं भिन्नेषु अभिन्नाभिधान-प्रत्ययव्यवहारसिद्धार्थं च सत्त्वविशेषणेन संम्बन्धः अर्थवत्प्रकाशनावस्थावत्' इति प्रतिसमाधानविकल्पः सोऽप्यनुपपन्नोऽवस्थाद्दष्टान्तासत्त्वात् अनेकान्तत्वात् । वाक्प्रकाशप्रकाशकप्रदीपवत् प्रदीपप्रकाशस्यापि इन्द्रियप्रकाश्यत्वात् तस्यापि व्यद्वप्रभेदोपकरणप्रकाश्यत्वात् तेषामपि लव्धिप्रकाश्यत्वात् लब्धेरप्युपयोगफलाया-

अङ्करावस्थायामिव ब्रीहेरकितनवस्थायामिव वा श्रुत्प्रतीकाराशक्तासद्वीहिवत् । विचित्रोपभोगसिद्ध्यर्थं घटपटकटादिभिः परस्परव्यतिरिक्तैजेलधारणत्वक्ताणप्रच्छादनाग्रुपभोगसिद्धयर्थं भिन्नेषु घटादिषु देशैकालादिभिः समानःजातीयेषु अभिन्नाभिधानप्रत्ययव्यवहारसिँद्ध्यर्थं च सामान्यान्वितेषु सत्त्वविशेषणेन प्रकारान्वरेण संबन्धः, अर्थवत एव वाक्प्रकाशस्य पुनः प्रकाशने प्रदीपप्रकाशस्येव वाक्प्र10 काशितघटविषयस्थावस्थावदनवस्थादोषाभाववचेति योऽयं प्रतिसमाधानविकल्पः सोऽण्यनुपपन्न इत्यादि
तदुत्तरं यावत् प्रदीपादिप्रकाशनवदिति । कस्भादनुपपन्न इति चेत्, उच्यते – अवस्थादृष्टान्ता३२८-२ सत्त्वात्, असावेव प्रदीपदृष्टान्तः 'अवस्थावान्' इत्यभिमतोऽवस्थावान् न भवति, अनेकान्तत्वात्,
एकान्तरूपो हि निश्चितोऽर्थो दृष्टान्तः स्थात् । त्यदुद्वाहितस्थार्थस्य तु न हि व्यर्थत्वैकान्तानुगतं
प्रकाशनम्, यदि प्रदीपस्य प्रकाशन्तरेण प्रकाशनं व्यर्थं स्थात् तत्रैवावस्था स्थात्, सा तु नास्ति । यस्माद्

15 व्याव्यक्ताशमकाशमकाशमकार्यपवित् प्रदीपप्रकाशस्थापि इन्द्रियप्रकाश्यत्वात्, इन्द्रियेण हि प्रदीपोऽपि
प्रकाशयते, वाक्प्रकाशमकार्यकपदीपवित दिन्द्रयेणानुपल्ब्यस्थागृहीतस्य घटादेविचित्रोपभोगासिद्धेः । किमिन्द्रयेऽवस्था स्थात् ? नेत्युच्यते, तस्यापि बहुप्रभेदोपकरणप्रकाश्यत्वात्, तदपि हीन्द्रयं ''निर्शृत्युपकरण-

१ द्ययतां पृ० ३३२-२ ॥ २ °स्थामिव प्र० ॥ ३ देशकालाकालादिभिः य० । अत्र देशकालाका-रादिभिः इत्यपि पाठः स्यात्, दश्यतां पृ०४६८ पं०१७॥ **४ सिद्ध्यर्थं स्वसामा** भाग वि०। "सिद्ध्यर्थ स्वसामा बेरा शिक्क्यर्थे स्वसामा पार रंगा ५ कान्तात् भागा ६ अत्र स्वात् ३ स्रोकं पदमिप निर्वहेत् ॥ ७ ↑ ↑ एतदन्तर्गतः पाठो य॰ प्रतिषु नास्ति ॥ ८ प्रदीपचत्प्रकाशस्यापि भा०। (प्रकाशस्यापि ? प्रदीपस्यापि ?)॥ ९ शनप्रदी° भा । १० निर्वृत्युपकरणेन्द्रियस्वरूपविषये कश्चन मतभेदः शास्त्रेष्ववलोक्यते । तथाहि - नयचकवृत्तिकारमतेन तत्स्वरूपं प्राम् वर्णितमेव, दश्यतां पृ० १८३ पं० १९-२०, पृ० ३७२ पं० १९-२१। 'द्विविधानि [ तत्त्वार्थस्० २।१६ ], द्विविधानीन्द्रियाणि भवन्ति - द्रव्येन्द्रियाणि भावेन्द्रियाणि च । निर्वृत्युपकर्णे द्रव्येन्द्रियम् [ तत्त्वार्थस्० २१९७ ], तत्र निर्वृत्तीन्द्रियमुपकरणेन्द्रियं च द्विविधं द्रव्येन्द्रियम् । निर्वृत्तिरङ्कोपाङ्गनामनिर्वेतितानीन्द्रियद्वाराणि, कर्मविशेषसंस्कृताः शरीरप्रदेशाः, निर्माणनामाङ्गोपाङ्गप्रत्यया मूलगुणनिर्वर्तनेत्यर्थः । उपकरणं वाद्यमभ्यन्तरं च निर्वर्तितस्य अनुप्रधातानुप्रहाभ्यामुपकारीति ।" इति बाचकवरश्रीउमास्त्राविष्रणीते तत्त्वार्थभाष्ये । अस्य सिद्धसेनगणिकृता न्यास्या-''द्विविधानीन्द्रियाणि भवन्ति सामान्यतः द्रव्यस्यानि द्रव्यात्मकानि द्रव्येन्द्रियाणि, भावेन्द्रियाणि तु भावात्मकानि आत्मपरिणतिरूपाणीति । अत्र च पुदुलद्भव्यमेवानन्तप्रदेशस्कन्धमात्मप्रयोगापेक्षमायतते निर्वृत्युपकरणरूपतया, सर्वाणीन्द्रियाणि अनन्तप्रदेशानि असङ्क्षेयात्म-प्रदेशाधिष्ठितानि च द्रव्यात्मकानि भवन्ति । इतरत्र द्वये आत्मपरिणामो भावः प्रयत्नमातिष्ठते इति । उक्तमिन्द्रियं द्रव्यभावभेदतो द्विविवम्, अधुना खरूपतो निरूपियेतुकाम आह्, तत्र निर्वृत्युपकरणे द्रव्येन्द्रियम् [ तत्तार्थस्॰ २।१० ], 'तत्र' इलनेन भाष्यकारः सूत्रं सम्बन्धयति, 'तत्र' द्वितये द्रव्येन्द्रियं तावित्रधार्यते स्वरूपभेदाभ्याम् । निर्वर्तनं निर्वृतिः प्रतिविशिष्टसंस्थानो-त्पादः । उपिकयतेऽनेनेति उपकरणम् । निर्वृत्तिरेनेन्द्रियं निर्वृत्तीन्द्रियम् । उपकरणेन्द्रियमप्येवम् । उभयमेतत् पुद्रलपरि

#### योग्यात्मोपात्तेन्द्रियपर्याप्त्याख्यपुद्गलद्रव्यप्रकाश्यमञ्जन-पादाभ्यञ्ज-नस्य-पध्यभोजन-प्रदीपादिबाह्यद्रव्यप्रकाश्यं

णामरूपमपि सत् 'इन्द्रिय'व्यपदेशमश्रुते मानेन्द्रियोपयोगकारणत्वात्, यस्माद्धि तत्साचिव्यं भावस्पैनोहिङ्गने समायाति । आत्मभावपरिणामस्य भाविनो यत् सहायत्या क्षमं द्रव्यं तदिह द्रव्येन्द्र ! प्रस्थदारुवदेषितव्यम् । तत्र निर्शृत्युपकरणयोः खरूप-माविष्करोति भाष्येणैव - निर्वृत्तिरङ्गोपाङ्गनामेत्यादिना । निर्माणनाम नामकर्मान्तर्गतः कर्मभेदो वर्धकिस्थानीयः कर्णशब्कुल्या-द्यवयवसित्रवेशविशेषरचनायामाहितनैतुषः, तथा औदारिकादिशरीरत्रयाङ्गोपाङ्गनामकर्मभेदो यदुदयादङ्गानि उपाङ्गानि च निष्प-बन्ते शिरोङ्कल्यादीनि, एतत् कर्मद्वयमुभयरूपद्रव्येन्द्रियप्रसाधनाय यतते । भाष्यभावना चैवं कार्या - निर्वृत्तिः किरूपा? इस्रत आह - अङ्गेति । अङ्गोपाङ्गनाम्ना प्रतिविशिष्टेन कर्मभेदेन 'निवैर्तितानि' जनितानि धटितानि 'इन्द्रियद्वाराणि' इन्द्रिय-विवराणि । 'इन्द्रिय'शब्देन चात्र भावेन्द्रियमुपयोगरूपं विवक्षितम् , तस्य इन्द्रियस्य द्वाराणि अवधानप्रदानमार्गाश्चित्राः । शुष्कुल्यादिरूपा बहिरुपलभयमानाकारा निर्वृत्तिरेका, अपरा हु अभयन्तरनिर्वृत्तिः । नानाकारं कायेन्द्रियमसङ्ख्रीयभेदत्वात् , अस्य चान्तर्विहिर्भेदो निर्देत्तेर्न कश्चित् प्रायः । प्रदीर्घन्यससंस्थितं कर्णाटकायुधं श्चरप्रः, तदाकारं रसनेन्द्रियम् । अतिमुक्तकपुष्पदल-चन्द्रकाकारं किश्चित्सकेसर्वृत्ताकार्मध्यविनतं प्राणेन्द्रियम् । किञ्चित्समुञ्चतमध्यपरिमण्डलाकारं धान्यमसूरवच्छुरिन्द्रियम् । पाथेयभाण्डकयवनालिकाकारं श्रोत्रेन्द्रियं नालिककुछमाकृति चावसेयम् । तत्रायं खकायपरिमाणं द्रव्यमनश्च, शेषाणि अङ्गला-सङ्ख्येयभागप्रभाणानि सर्वजीवानाम् । तथा चागमः - 'फासिंदिए णं भंते ! किसंठिए पण्णते ? गोयमा ! नाणासंठाणसंठिए । जिब्भिदिए णं भेते ! किसंठिए पण्णते ? गोयमा ! खुरप्पसंठिए । घाणिदिए णं भंते ! किसंठिए पण्णते ? गोयमा ! अतिमृत्तय-चंदकसंठिए पण्णते । चक्खुरिंदिए णं भंते ! किंसंठिए क्णाते ? गोयमा ! मस्रयचंदसंठिए पण्णते । सोइंदिए णं भंते ! किंसंठिए पण्णते ? गोयमा । कलंबुयापुष्कसंठिए पण्णते । प्रज्ञापनास् ० १९१ ], अभ्यन्तरां निर्वृत्तिमङ्गीकृत्य सर्वाण्यम् नि स्त्राण्य-भीतानि । बाह्या पुनर्निर्देतिश्वित्राकारत्वाकोपनिवद्धं शक्या, यथा मनुष्यस्य श्रोत्रं भूसमं नेत्रयोहभयपार्श्वतः, अधस्य मस्तके नेत्रयोरुपरिष्ठात् तीश्णात्रम्, इत्यादिजातिमेदाद् बहुविधाकारा । इममेव चातिकान्तभाष्यार्थं पर्यायान्तरेण स्पष्टयति भाष्य-कारः - कर्मविशेषसंस्कृताः शरीरप्रदेशाः । अथवा अञ्चेपाङ्गनामैनोपात्तमतीतभाष्ये, न तु निर्माणकर्मे, तदुपादानायेदमुच्यते -कर्मविशेषेत्यादि । कर्मविशेषो नामकर्म, तस्यापि विशेषः अङ्गोपाङ्गनाम निर्माणकर्म च, आभ्यां कर्मविशेषाभ्यां संस्कृता विशिष्टावयवरचनया निष्पादिता निर्वेर्तिताः औदारिकादिशरीराणां त्रयाणां प्रदेशाः प्रतिविशिष्टा देशाः कर्णशष्त्रत्या-दयः प्रदेशाः । कमैविशेषाभिधानश्रवणादतिसम्प्रमुभ्धबुद्धेव्यीमोहस्तद्वस्य एव चेतसीत्यतस्तदवबोधार्धं भूयोऽध्याह - निर्माण-नामाङ्गोपाङ्गप्रत्यया मूलगुणनिर्वर्तनेत्यर्थः । कर्मविशेषं नामग्राहमाचष्टे, निर्माणनाम च अङ्गोपाङ्गं च निर्माणनामाङ्गोपाङ्गे, मध्यव्यवस्थितो नामशब्द उभयं विशेष्यतयाक्षिपति. ते कर्मणी प्रत्ययः कारणं निमित्तं यस्या निवृत्तेः सा निर्माणनामाङ्गोपाङ्ग-प्रत्यया, मूलगुणनिर्वर्तना उत्तरगुणनिर्वर्तनापेक्षयोच्यते । उत्तरगुणनिर्वर्तना हि श्रवणयोर्वेघः प्रलम्बतापादनम्, चक्षुर्मासिक-योरञ्जननस्याभ्यामुपस्कारः, तथा मेषजप्रदानाजिह्वाया जाङ्यापनयः, स्पर्शनस्य विविधचूर्णगन्धवासप्रघषीदिभिर्विमलत्व-करणम् । एवंविधानेकविशेषनिरपेक्षा यथोत्पन्नवर्तिनी औदारिकादिप्रायोग्यद्रव्यवर्गणा मूलकारणव्यवस्थितगुणनिर्वर्तनोच्यते । 'इति'शब्द एवंशब्दार्थः, एवमेषोऽर्थः प्रवचनविद्धिराख्यात इति । सम्प्रति उपकरणेन्द्रियखरूपमाख्यातुमाह - उपकरणं बाह्यम-भ्यन्तरं च निर्वर्तितस्य अनुप्रधातानुप्रहाभ्यामुपकारीति । निर्वृत्तौ सत्यां कृपाणस्थानीयायामुपकरणेन्द्रियमवस्यमपेक्षितव्यम्, तच स्विषयग्रहणशक्तियुक्तं खङ्गस्येव धारा छेदनसमर्था. तच्छक्तिरूपमिन्द्रियान्तरं निवृतौ सत्यामिप शक्त्युपधारैविषयं न रङ्गिति । तस्मानिर्देते अवणादिसंज्ञके द्रव्येन्द्रिये तद्भावादासमोऽनुपद्मातानुग्रहाभ्यां यदुपकारि तदुपकरणेन्द्रियं भवति । तत्र बहिर्वर्ति अन्तर्वर्ति च, निर्वृत्तिद्रव्येन्द्रयापेक्षया अस्यापि द्वैविध्यभावेद्यते । यत्र निर्वृत्तिद्रव्येन्द्रियं तत्रोपकरणेन्द्रियमपि न भिन्नदेश गर्ति तस्यति कथयति तस्याः स्वविषयग्रहणशक्तिनिर्वतिमध्यवर्तिनीत्वात् । एतदेव स्फुटयति - निर्वर्तितस्य निष्पादितस्य खावयविमानेन यदनुपहत्या अनुग्रहेण चोपकरोति ग्रहणमारमनः खच्छतरपुद्रलजालनिर्मापितं तदुपकरणेन्द्रियमध्यवस्यन्ति विद्वांसः । आगमे तु नास्ति कश्चिदन्तर्वहिर्भेद उपकरणस्यत्याचार्यस्यैव कुतोऽपि सम्प्रदाय इति । "निर्वृत्तेरादाविभधा जन्म-कमप्रतिपादनार्थम्, तद्भावे ह्युपकरणसद्भावाच्छस्रमक्तिवदिति ।" इति सिद्धसेनगणिकृतायां तत्त्वार्थभाष्यव्याख्यायाम् । अथ एतदनुसारिणी हरिमद्रस्रिकृता व्याख्या - "अनन्तरोक्तानि पञ्चापीन्द्रियाणि द्विविधानि भवन्तीति स्त्रसमुदायार्थः । अवयवार्थ स्वाह - द्विविधानीत्यादिना । ...... निर्वृत्त्युपकरणे पुरस्तमये द्रव्येन्द्रियमिति स्त्रसमुदायार्थः । अवयवार्थ त्वाह - निर्वृत्ती-न्द्रियमित्यादिना । निर्वेतनं निर्वृत्तिः प्रतिविशिष्ट्रसंस्थानेहपत्तिः, सैवेन्द्रियं निर्वृत्तीन्द्रियम् । उपिकयतेऽनेनेत्युपकरणम् , एत-देवेन्द्रियमुपकरणेन्द्रियम् । चः समुचयं, द्विविधमेतद् द्रव्येन्द्रियं भावेन्द्रियोपकरणत्वाद् द्रव्यात्मकत्वाचेति । निर्वृत्तेर्रक्षणमाह-निर्वतिरित्यादिना । \*\*\* इहान्नोपाइनाम औदारिकादिशरीरवयाद्वीपाइनिर्वर्तकं यदुद्यादद्वीपाडान्युत्पधन्ते शिरोकुत्यादीनि, क्रानात्मात्मप्रकारयं च । तान्यपि हि निर्वृत्त्युपकरणैतद्योग्यपर्याप्तिद्रव्याण्यञ्जनादिवाह्यद्रव्याणि चात्मन्युदित-श्रीगोपशान्ताङ्गोपाङ्गनामकर्मोदयज्ञानदर्शनावरणवीर्थान्तरायक्षयोपशमापेक्षात्मलव्धिप्रकार्यानि, तस्मात

निर्माणनाम चात्र वर्धकिस्थानीयं कर्णशष्कुल्यायवयवसित्रवेशविशेषरचनायामाहितनैपुण्यमिति आचार्याः । तदित्थमङ्गोपाङ्ग-नाम्रा प्रतिविशिष्टेन कर्मणा निर्वर्तितानि जनितानि "इन्द्रियद्वाराणि इन्द्रियविवराणि भावेन्द्रियावधानद्वाराणीति भावः । एतानि च नानासंस्थानादीनि, तथा चागमः - 'फासिंदिए णं भंते ! किंसिंठिए पण्णते १..........कलंबुआपुप्फसंठिए पण्णते प्रज्ञापनास्० १९१ ], अभ्यन्तरां निर्वृत्तिमङ्गीकृत्य सर्वाण्यमूनि स्त्राण्यधीतानि, बाह्या पुनर्निर्वृतिश्चित्राकारत्वाक्षोपनिबद्धं शक्या अक्षमनुष्यादीनां बाह्यश्रोत्रादिमेदादिति । इममेवातिकान्तभाष्यार्थं पर्यायान्तरेण स्पष्टयनाह् – कर्मेखादि । कर्मविशेष-संस्कृता इति, वर्भविशेषो नामकर्म, तस्यापि अङ्गोपाङ्गनाम निर्माणक्रमै च, आभ्यां संस्कृता विशिष्टावयवर्चनया निर्वर्तिताः शरीरप्रदेशाः औदारिकारीनां त्रयाणां प्रतिविशिष्टा देशाः कर्णशब्दुल्यादय इति । सुरधमतिमोहन्यपोहायाह - निर्माणेखादि । निर्माणनाम च अङ्गोपाङ्गं च निर्माणनामाङ्गोपाङ्गे, ते प्रत्ययः कारणं यस्याः सा तथाविधा मूलगुणनिर्वर्तनेत्यर्थः, निगमनमेतत् ' नोत्तरगुणनिर्वर्तना, सा हि कर्णयोः वैधप्रतम्बतापादनं चक्षुर्नासिकयोरअननस्याभ्याम् पकारः ब्राह्मयादियोगाजिह्वायाः स्पर्शस्य गन्धादिभिर्विमलत्वकरणमिति । इत्यर्थ इत्येवमर्थोऽस्याः प्रवचनज्ञैराख्यात इति व्याख्याता निर्वृत्तिः । अधुनोपकरणमाद्व - उपकरणं बाह्यमभ्यन्तरं च । उपिक्रयतेऽनेनेत्युपकरणम् , बाह्यकरणं शब्कल्यादीति । तत्र अभ्यन्तरं खहस्यानीयाया निर्वेत्तेसद्धाराशक्ति-कल्पं खच्छतरपुद्रलजालनिष्पादितं तद्भिन्नदेशमेवेति, यद्धिकृत्याह् – निर्वर्तितस्यत्यादि, निर्वर्तितस्य निष्पादितस्य स्नावयवविभागेन निर्वृतीन्द्रियस्थेति गम्यते, अनुप्रचातानुत्रहाभ्यामुपकारीति, यदनुपहत्या उपत्रहेण चोपकरोति तदुपकरणेन्द्रियमिति । तथाहि -निर्दृती सत्यामि शत्त्युपघाते न विषयम्रहः, बाह्योपकरणघाते च नियमतः शत्त्युपघात इति तत्प्राधान्यतो बाह्यमभ्यन्तरं चेत्याह ।" इति हरिभद्रस्रिविरचितायां तत्त्रार्थभाष्यव्याख्यायाम् । "इष्टानिष्टविषयोपलब्या( ब्ध्य ? )र्थानि भोक्तरात्मनो यान्यमूनीन्द्रियाणि तेषामुक्ततामध्येविशेषादुवनिवृतितभेदानां प्रत्येकं भेदप्रतिवत्त्यर्थमाह् - द्विविधानि [ तत्त्वार्थसू० २।१६ ], 'विघ'शब्दस्य प्रकारवाचिनो प्रहणम् । अयं 'विघ'शब्दः प्रकारवाची गृह्यते, विघ-युक्त-गत-प्रकाराः समानार्था इति । द्वौ विघौ येषां तानि द्विविधानि द्विप्रकाराणीखर्यः । कौ च द्वी प्रकारौ १ द्रव्येन्द्रियं भावेन्द्रियमिति । तत्र द्रव्येन्द्रियखरूपविज्ञानार्य-माह - निर्वृत्युपकरणे द्रव्येन्द्रियम् [तत्त्वार्थस्० २।१७], निर्वर्त्यत इति निर्वृत्तिः । कर्मणा या निर्वर्त्यते निष्पाद्यते सा निर्वृत्तिरित्युपदिश्यते । सा द्वेषा बाह्याभ्यन्तरभेदात् । सा निर्वृत्तिर्द्वेषा, कृतः ? बाह्याभ्यन्तरभेदात् । तत्र विद्युद्धारमप्रदेश-वृत्तिराभ्यन्तरा । उत्सेत्र हुञस्यसङ्ख्येभागप्रमितानां विशुद्धानामात्मप्रदेशानां प्रतिनियतचश्चरादीन्द्रियमानावमानावस्थितानां वृत्तिराभ्यन्तरः निर्वृत्तिः । तत्र नामकर्मोद्यापादितावस्थाविशेषः पुद्गलप्रक्यो बाह्या । तेषु आत्मप्रदेशेषु इन्द्रियव्यपदेशभाक् यः प्रतिनियतसंस्थानो न।मकर्मीद्यापादितावस्थाविशेषः पुद्गलप्रचयः स बाह्या निर्वृत्तिः । उपिकयतेऽनेनेत्युपकर्णम् । येन निर्वृत्ते-रुपकारः कियते तदुपकरणम् । तद् द्विविधं पूर्ववत् । तदुपकरण द्विविधं पूर्ववद् बाह्याभ्यन्तरभेदात् । तत्राभ्यन्तरं शुक्रकृष्ण-मण्डलम् , बाह्यमक्षिपत्रपक्ष्मद्वयादि । एवं शेषेष्त्रपीन्द्रियेषु होयम् ।'' इति अकलक्कदेवविरचिते तत्त्वार्यराजवार्तिके ॥

१ "णातचो" मा० पा० डे० 1 "णात्तचो" वि०॥ २ "लड्युपयोगो मावेन्द्रियम् [तत्त्वार्यस्० २११८], लिब्धस्पयोगस्तु मावेन्द्रियं भवति । लिब्धनाम गतिजात्यादिनामकर्मजनिता तदावरणीयकर्मक्षयोपसम्जनिता च इन्द्रियाश्रयकर्मोन्द्र्यनिर्द्रता च जीवस्य भवति । सा पञ्चविधा, तद्यथा - स्पर्शनेन्द्रियलिब्धः रसनेन्द्रियलिब्धः प्राणेन्द्रियलिब्धः चश्चरिन्द्र्यलिब्धः श्रोनेन्द्रियलिब्धिः विवस्त भवति । सा पञ्चविधा, तद्यथा - स्पर्शनेन्द्रियलिब्धः रसनेन्द्रियलिब्धः प्राणेन्द्र्यलिब्धः चश्चरिन्द्र्यलिब्धः श्रोनेन्द्र्यलिब्धः स्पर्था । उपयोगः स्पर्शादिषु [तत्त्वार्थस्० २१९९], स्पर्शादिषु मतिज्ञानोपयोग इत्यर्थः । एवा च सत्यां निर्वृत्त्रावुपकरणोपयोगो भवितः, सत्यां च लब्धो निर्वृत्त्युपकरणोपयोगा भवितः निर्वृत्त्यादीनामेकतराभावेऽपि विषयालेचनं न भवति ।" इति वाचकवरश्रीउमाखातिप्रणितं तत्त्वार्थभाष्ये । अस्य सिद्धसेनगणिष्ठता व्याख्या - "लब्ध्युपयोगौ भावेन्द्रियम् । लब्धिः प्रतिस्तिनिद्र्यावरणक्षयोपसमः, स्वविषयव्यापारः प्रणिधानं वीर्यमुपयोगः, एतदुभयं भावेन्द्रियमातमपरिणतिलक्षणं भवति । अत्राचायों लिब्धस्त्रस्पनिर्वणनायाह - लिब्धनामेखादि भाष्यम् । लाभो लिब्धः प्राप्तिः, नामशब्दो वाक्यालङ्कारार्थः, अथवा लिब्धिति यदेतद् नाम अभिधानं तस्यायमर्थः - गतिजाखादिनामकर्मजनिता लिब्धस्त्रस्यते । गतिजाती आदिर्यस्य तद् गतिजाखादि, गतिजाखादि च तत्त्रामकर्मं च गतिजाखादिनामकर्मं, तेन जिनता निर्विरिता मनुष्यगतिनामोदयाद् मनुष्यः तथा पश्चेन्द्रयज्ञातिनामोदयात् पश्चन्द्रिय इत्यतो मनुष्यत्वपश्चेन्द्रयस्वादिलामे प्रतिक्षं तदावरणकर्मक्षयोपशमो निर्वर्त्वते, तस्य क्षयोपशमस्य गतिजातिप्रमृतिनामकर्मं कारणस्वाचिद्रप्रसाचार्यण । ब्रादिमहर्यने यत्त नम् तद्य नान्तरीयकं शरीरादिक्षयोपशमस्लब्धे

तेषामि लिब्धिप्रकाश्यत्वाद्नवस्था । सापि लिब्धिरात्मनः प्रणिधानाख्येन वीर्येणापनीते ज्ञानावरणादि-कालुब्ये जीवस्थोपयोगलक्षणस्य प्रसादमात्रं ज्ञानमुपयोगस्तेन प्रकाश्यते लब्धेरप्युपयोगफलायास्तरप्र-

र्नामान्तःपाति तत् सकलमादीयते । अपरे तु आयुष्कमपि तदाश्रयत्वात् कारणमाचक्षते क्षयोपश्रमस्य । एवं विदूरवर्ति कारण-मपदिस्याधुना प्रत्यासन्नतरकारणान्तरमाविष्करोति - तदावरणीयकर्मक्षयोपशमजनिता चेति । तस्याः खलु रूपादिग्रहणपरिणते-रावणीयमावारकमाच्छादकम्, बाहुलकात् कर्तरि व्युत्पत्तिः, तदावरणीयं च तत् कर्म च तदावरणीयकर्म, मतिज्ञानदर्शनावरण-कर्मेत्यर्थः । तस्योभयस्य क्षयोपशमोऽभिहितलक्षणः, तज्जनिता च तन्निष्पादिता चेत्यर्थः । वशब्दः पूर्वकं कारणं समुचिनोति । नमु च क्षयोपराम एव टब्धिरुका, तेन जनिता अन्या का भवेल्लब्धिः ? उच्यते – मतिज्ञानदर्शनावरणक्षयोपरामावस्थानिर्दृत्ती यो ज्ञानसङ्खावः क्षायोपश्चामेकः सोऽत्र लब्धिरूच्यते । वथं कृत्वोक्तं प्राक् क्षयोपशमो लब्धिरिति ? कारणे कार्योपभारमालम्ब्य नच्चलोदकं पादरोगवदिलाभिहितमतो न दोषाय । अन्ये पुनराहुः - अन्तरायकर्मक्षयोपशमापेक्षा इन्द्रियविषयोपभो( यो ? )गज्ञान-शक्तिर्लिब्धिरित्युच्यते । पुनः प्रत्यासन्नतमकारणनिर्दिदिक्षया भाष्यकृत् प्रतनुते प्रनथम् - इन्द्रियाप्रयक्रमीद्यनिर्वृत्ता च जीयस्य भवतीति । इन्द्रियाण्याश्रयोऽवकाशो येषां कर्मणां तानीन्द्रियाश्रयाणि कर्माणि यावन्ति कानिचिद् निर्माणाङ्गोपाङ्गादीनि यैविना तानि न निष्पद्यन्ते तदुद्येन तद्विपाकेन निर्वृत्ता जनिता आत्मनो लब्धिरुद्भवति, खच्छे हि द्र्पणतले प्रतिबिम्बोदयो भवति, न मलीमसे, तथा निर्माणाङ्गोपाङ्गादिभिरत्यन्तविमलतद्योग्यपुद्गलद्रच्यनिर्मापितानीन्द्रियाणि तस्याः क्षयोपसमलब्धेरतुलं बलमुपय-च्छन्ति कारणतां विभ्रतीति । सैषा लब्धः कारणत्रयापेक्षा पञ्चप्रकारा भवति । तद्यथा – स्पर्शेनेन्द्रियलब्धिरिखादि भाष्यम् । यथा तत् पञ्चविधत्वं तस्यास्तथा दर्श्वते । स्पृष्टिः स्पर्शनम् , स्पर्शनं च तदिन्द्रियं चेति स्पर्शनेन्द्रियम् , एतदेव लब्धिः स्पर्शने-न्द्रियलब्धिः श्रीतोष्णादिस्परीपरिज्ञानसामध्यमनभिन्यस्तमुपयोगातमनेति यावत्, एवं जिह्नेन्द्रियादिलन्धयोऽपि वाच्याः । इति शब्दो लब्धेरियत्तामावेदयति । उक्ता लब्धः, अधुनोपयोग उच्यते । यदि लब्धिनिर्वृत्त्युपकरणक्रमेणोपयोगस्ततोऽतीन्द्रि-योपयोगाभावो निर्वृत्त्यायपेक्षाऽभावात् । एतदुक्तं भवति – अवध्यादीनामतीन्द्रियत्वादत्यन्ताभाव एव । विशेषो वाच्यः । उच्यते – न खलु सर्वे उपयोगो लब्धिनिर्वृत्युपकरणेन्द्रियकृतः, किं तर्हि ? स एवैकस्त्रितयनिमित्त इत्यत आह – उपयोगः स्पर्शादिषु । स्पर्शरसगन्धवर्णशब्देषु प्रहणरूपो ब्यापार् उपयोग गृहारी स्पर्शनिन्द्रियादिनिमित्तः, नावध्यःशुपयोगः । असुमेवार्थं स्पष्टयन् भाष्यकृदाह - स्पर्शादिषु मतिज्ञानोपयोग इत्यर्थः । स्पर्शादिविषयो मतिज्ञानव्यापारः प्रतिनियतविषयानुभवनसुपलम्भनमिति, असेन शेषशानव्युदासमादर्शयति, मतिज्ञानोपयोग एव लब्धिनिर्वृत्युपकरणापेक्षः प्रवर्तते न शेष इति । अत्रोपयोगसामान्यश्चर खपह्नतावधानश्चोदयति - स्पर्शादिविषयो य उपयोगः परिसमाप्तिव्यापार इत्युक्तम् । एतच परमाणुद्वयणुकादिष्यपि दष्टम् । परमान णुरपि हि सर्वात्मनोपयुज्यते द्वयणुकादिस्कन्धपरिणामे, ततश्च सोऽप्यपयोगलक्षणं प्राप्नोतीत्यत आह भाष्यकारः – उक्तमेतदुप-योगो लक्षणमिति । अथवा भाष्यकारः स्वयमेवोपयोगविशेषव्यास्यामातितनिषुराह - उक्तमेतदित्यादि । अभिहितमेतदुपयोग-श्वेतन्यपरिणामो जीवस्य वैशेषिकं लक्षणम् , कः परमाण्वादिष्वत्र प्रसङ्गः ? अत्यन्तासम्बन्ध एव । तमेवोपयोगं पर्यायतः कथयति नैतन्यलक्षणं विशेषव्याख्यानदर्शनद्वारेण उपयोग इत्यादि । उपयोगस्तु द्विविधा चेतना – संविज्ञानलक्षणा अनुभवनलक्षणा च । तत्र घटाद्युपलब्धः संविज्ञानलक्षणा, सुखदुःखादिसंवेदना अनुभवनलक्षणा । एतदुभयमुपयोगग्रहणाद् सृह्यते । प्रणियानमव-हितमनस्वरवम् । एतदुत्कीर्तयति - स्पष्टो हि मतिज्ञानोपयोगो मानसोपयोगावस्यम्भावी द्रव्येन्द्रियारापेक्षश्च, नावध्याद्मपयोग-स्तथेति । आयोग इति खिषयमर्यादया स्पर्शादिमेदनिभांसी ज्ञानोदयः स्पर्शनेन्द्रियादिजन्मा अभिधीयते । तद्भाव इति, उपयोगलाञ्छनो जन्तुः तच्छब्देनामृह्यते, तस्य भावः स्पर्शनादिद्वःरजन्म ज्ञानमारमनो भृतिरुद्भव इति यावत् । परिणा-मोऽप्यातम् एव तद्भावलक्षणो नार्थान्तरप्रादर्भावलक्षणः. स्पर्शन।दिनिमित्तज्ञानस्यात्मपरिणतिरूपत्वादिखर्यः । समप्रति प्रवृत्तौ क्रमनियसमापादयन्नाह - एषामित्वादि भाष्यम् । एषामिति व्याख्यातस्वरूपाणां निर्वृत्त्युपकरणस्वध्युपयोगेन्द्रिय णामयं प्रवृत्तिक्रमो सदुत निर्भृतिः प्राक्, तस्यां सत्यामुपकरणमुपयोगश्च भवति निर्भृत्याश्रयत्यादुपकरणस्य त**द्वार**जन्मत्वाचीपयोगस्य । एतच निर्दृत्यादित्रम् छञ्चीन्द्रियपूर्वकं दर्शयति – श्रोत्रादिक्षयोपशमलन्धौ सत्यां निर्दृत्तिः शब्दुरुयादिका भवति, यस्य तु लन्धिनीस्से-वंप्रकारा न खलु तस्य प्राणिनः शब्कुल्यावयोऽवयवा निर्वर्त्यन्ते,,तस्माळ्ब्ध्यादयश्चत्वारोऽपि समुदिताः शब्दादिविषयपरिच्छेद-मापादयन्त इन्द्रियव्यपदेशमश्रुषते, एकेनाप्यवयवेन विकलमिन्द्रिय नोच्यते न च खविषयग्रहणसमर्थं भवति । अमुमर्थं भाष्येण दर्भवति - निर्वृत्यादीनामिति सूत्रोपन्यस्तक्रममङ्गीवृत्योच्यते । निर्वृत्त्युपकरणलब्ध्युपयोगानामन्यतमाभ वे एकेनाध्यक्षेन विकले सति समुदाये न जातुन्तित् ज्ञब्दादिविषयक्क्यानकोधो भक्त्यास्मनः विकलक्ष्यत्वात् '''''' । 'उपयोगः स्पर्कादिसु' इति

### स्तत्प्रकाइयत्वात् तस्यापि बाह्योपयोग्यद्रव्योपयोगप्रकाइयत्वादनवस्था । तस्मात्

काइयत्वादनवस्था । तस्य।पि मतिज्ञानोपयोगादारभ्य यावत् केवलोपयोगस्य बाह्योपयोग्यद्रव्योप-योगप्रकाइयत्वादनवस्था । सोऽपि हि

**३२९**-१ ठ 'जं जं जे जे भावे परिणमित प्रभोगवीससादव्वं। तं तह जाणाति जिणो अपज्जवे जाणणा पत्थि॥ [अविनि० ७९४]

इति बाह्यवस्तुपरिणामानुरूपोपयोगात् तत्प्रकार्य उपयोगोऽपीत्यतः परं पुनरुक्तं भवति प्रकार्यप्रकाशकः

केचिद् भावन्ते 'स्त्रमिदं न भवति, भाष्यमेव स्त्रीकृत्य केचिद्धीयते'। तदेतदयुक्तम्, अविगानेन स्त्रमध्येऽध्ययनात् प्रति-विशिष्टाचार्यसम्प्रदायगम्यत्वाद् विवरणाच निश्चीयते स्त्रतेति।'' इति सिद्धसेनगणिविरचितायां तत्त्वार्थभाष्यक्तौ । "भावेन्द्रि यमुच्यते – लब्ध्युपयोगौ भावेन्द्रियम् [तत्त्वार्थस्० २११८], ..... इन्द्रियनिष्टित्तिहेतुः क्षयोपशमिवशेषो लिक्ष्यः। यन्सिन्ध्यानादात्मा द्रव्येन्द्रियनिर्वृत्तिं प्रति व्याप्रियते स ज्ञानावरणक्षयोपशमिवशेषो लिक्ष्यिति विज्ञायते । तन्निमित्तः परिगामविशेष उपयोगः। तदुक्तं निमित्तं प्रतीख उत्पद्यमान आत्मनः परिणाम उपयोग इत्युपदिश्यते । तदेतदुभयं भावेन्द्रिय-मिति ।" इति अकलक्षदेवविरचिते तत्त्वार्थराजवार्तिके ॥

१ इत्यतां पृ० १८२, पृ० २१२। "एवं च नयविगप्पजायपरूवणं सोतूण वाउलितो सीसो आह - भगवं! किमेतथ तत्तं ? अतः सिद्धांततो भण्यति – जं जंः।। ७९४ ॥ तत्थ गुरू भणति सोम्ममुह ! जं जिणो जाणति तं तत्तं; कि पुण जिणो जाणित १ भण्णित - जं जं किंचि वत्थुं, जे जे केइ भावे, तं तं वत्थुं ते ते सन्वे भावे व परिणमित, सन्वं वत्थुं सन्वभाव-परिणामिति जं भणितं, तथाहि - 'एको भावः सर्वभावस्त्रभावः सर्वे भावाः सर्वभावस्त्रभावाः । एको भावस्तरकतो येन दृष्टः सर्वे भावास्तत्त्वतस्तेन दृष्टाः ॥' पयोगवीससत्ति, केइ भावे पञ्जोगतो परिणमति केइ वीससा, तं परिणामि वत्थुं तहा सब्बभावपरिणामिष्यगारेण जाणाति, जं पुण अपज्जवतं ततथ जाणणा णित्यति । . . . . . सब्बणयसमृहमतं जिणमयंति ॥ दिति जिनदासगणिमहत्तरविरचितायाम् आवश्य ऋचूणौ ए० ४३५ । "तथा चाधुना द्रव्यार्थिकपक्षसमर्थनार्थमाह निर्युक्ति-कारः - जं जमित्यादि । यान् यान् भावान् घटादीन् परिणमति प्रयोगविस्नसाद्रव्यम् , तत्र प्रयोगेण घटादीन् विस्नसा अभ्रेन्द्रधनुरादीन् , द्रव्यमेव तदुत्प्रेक्षितपर्यायं कटककेयुराङ्गदादिव्यपदेशाईमुवर्णवत् । अपि च , तत् तत् तथैव अन्वयप्रधानं पर्यायोगसर्जनं जानाति परिच्छिनति जिनः । अपज्जवे जाणणा णत्यित्ति, अपर्याये निराकारे तथापरिणतिरहिते इत्यर्थः, जाणणा णित्थिति परिज्ञा नास्ति । न च ते पर्यायास्तत्र वस्तुसन्तः, द्रव्यमेत्र तथाकार्वत् । नतश्च तदेव सत् केविलिनाप्यव-गम्यमानत्वात् केत्रलखात्मवत् ।" इति कोव्याचार्यविरचितायां विशेषावस्यकमाध्यव्याख्यायाम् , पृ० ७५५ । "अस्पैन द्रव्याथकनयमतस्य समर्थनार्थं निर्वृक्तिकारोऽप्याह — जं जंस्सा २६५७ ॥ प्रयोगश्चेतनावतो व्यापारः, विस्नता स्तर्भावः, ताभ्यां निष्यनं द्रव्यं प्रयोगविद्यसाद्रव्यसुच्यते । तत्र प्रयोगनिष्पन्नं घटपटादि, विद्यसानिष्पन्नं त्वभ्रेन्द्रधनुरादि । तत्र प्रयोग-विस्नताद्रव्यं कर्त् यान् यान् कृष्णरक्तपीतश्चक्षत्वादीन् भावान् पर्यायःन् परिणमति प्रतिपयते तं तहत्ति वीप्साप्रथानत्वाद् निर्देशस्य तत् तत् तथा तेन तेन रुपेण परिणमद् द्रव्यमेत्र जानाति जिनः केल्ली, न पुनस्तद्तिरिकान् पर्यायानिति भावः, तेषामुत्प्रेक्षामात्रेणैव सस्वात्, न श्रुत्मणविष्णगुण्डलितायवस्थायामपि रागीदद्रव्यस्य स्वस्वस्वव्यतिरिक्तः कोऽपि पर्यायः संळक्ष्यते, सर्वावस्थासु अविचलितस्वरूपस्य सर्पादिद्रव्यस्येव संलक्षणादिति । यदि पर्याया न विद्यन्ते तर्हि ऋथमुच्यते जे जे भावे परिणमइ ? इत्याशङ्कयाह - अपज्जने जाणणा नित्यत्ति, अपर्याये पर्यायरहिते बस्तुनि केवल्यादीनां परिज्ञा नास्तीति मन्यामहे, के अलमुरोक्षासारिणैव ते पर्यायाः, न पुनर्रव्यव्यतिरेक्षिणः के चनापि वास्तवास्ते विद्यन्ते । अतो द्रव्यमेव परमार्थसत् इति निर्युक्तिगाथार्थः।" इति मलधारिश्रीहेमचनद्रस्रिविरचितायां विशेषावस्यक्रभाष्यय्यास्यायाम् , पृ० १०६०। "द्रव्यार्थिक आह - जं जं ···॥ ७९४ ॥ यत् यत् आत्ममृदादिकं वस्तु यान् यान् मावान् पर्यायान् विज्ञानघटादीन् परिणमति तदात्वेन प्रतिपद्यते प्रयोगतो विस्नसातो वा । तत्र प्रयोगश्चेतनावतो व्यापारः, विस्नसा स्वभावः । तत् सर्वमुत्प्रेक्षितपर्यायं द्रव्यमेव उत्सणविकणस्बद्धण्डितादिवर्यायसमन्त्रितसर्वद्रव्यवत् , तथाहि – न तत्र केचन उत्कणतादयः सर्वद्रव्यातिरिक्ताः पर्यायाः सन्ति प्रमाणेनानुपरुर्वेः गगनञ्जसुमस्य मुबुलितार्धमुबुलितत्वादिपर्यायवत् । तस्मात् तदेव द्रव्यं तत्र परमार्थक्षदिति । किख, तद् द्रव्यं तथैत अन्ययपर्यायोपक्षर्जनं जानाति परिच्छिनति जिनो भगवान् केष्ठणं । कस्मान पर्यायोपसर्जनं

प्रकाइयः प्रकाशः अतद्रूपभावाधिगम्यत्वात् । सत्तापि च द्रव्याचतद्रूपप्रत्ययेन प्रकाइयते वाक्प्रकाशावगमितार्थप्रदीपादिप्रकाशनवत् ।

प्रधानमपि चैवं स्याद् भवत्परिकल्पिता सत्ता विश्वरूपोपभोगप्रतिपादना-र्थत्वात् पुरुषार्थत्वाद् गुणत्रयवत् ।

कार्यमपि ते प्रागपि सदेव प्राप्तोति, अशक्तसदसक्त्वेनाध्यास्यमानत्वात् । सिक्यमाणत्वात्, उत्पन्नमात्रद्रव्यादिवत् । यद्वा न तत् सिक्यिते न भाव्यते वा केनचिदर्थान्तरेण, सङ्कृतत्वात्, सत्तादिवत् । न तत्सत्ता सत्तान्तरमपेक्षते सत्तात्म-

चक्रकरूपेण । तस्मात् प्रकारयः प्रकाशः प्रकाशान्तरप्रकारयः प्रदीपप्रकाशोऽपि, अतद्भूपभावाधि-गम्यत्वादिखबस्थादृष्टान्तासत्त्वसमर्थनोपसंहारः । सत्ताशामप्यनवस्थामतद्भूपप्रकारयसाधम्योदापाद-थितुमाह प्रस्तुतायाम् – सत्तापि चेखादि । सत्तापि चाश्रयस्य द्रव्यादेरतद्भूपस्य प्रखयेनात्मानं 10 लभते, तेन प्रकारयते, वाक्प्रकाशावगमितस्यार्थस्य प्रदीपादिना प्रकाशनवत् , न स्वत एवेखनव-स्थादोषोऽत्रापि तदवस्थः ।

किञ्चान्यत्, प्रधानमि चैविमित्यादि । साङ्क्ष्यपरिकल्पितं सकळजगत्कारणं प्रधानादिपर्यायं स्याद् भवता वैशेषिकेण परिकल्पिता सत्ता विश्वरूपोपभोगप्रतिपादनार्थत्वात् पुरुषार्थत्वाद् गुणत्रय-वत्, यथा सत्त्वरजस्तमोनामकं पुरुषीर्थं प्रवर्तमानं पुरुषस्य विश्वरूपमुपभोगं प्रतिपाद्यितुं प्रवर्तमानं 15 प्रधानमेव न ततोऽन्यद् व्यतिरिक्तं किञ्चित् तद्विकारत्यादेवं सत्तापि प्रधानमेव स्थात् । अनिष्टं चैतत् ।

किञ्चान्यत्, कार्यमिष त इत्यादि यावद् द्रव्यादिवदिति । कार्यमिष तव द्रव्यादि जन्मकालात् प्रागिष सदेव प्राप्तोतीत्वेतद्व्यनिष्टागदनम् । कथं तन्त्वादिकारणानि प्रागण्युत्तरकालभाव्यभिमतात्म-सम्बन्धीनि १ अँदाक्तसदसत्त्वेनाध्यास्यमानत्वादिलादिहेतयो गतार्था यावत् सत्त्रियमाणत्वादिति । १२९-२ उत्पन्नमात्रद्वव्यादिवदिति दृष्टान्तः ।

यद्वेत्यादि । अथैवं नेष्यते न तत् सत्क्रियते द्रव्यासुत्त्वनमात्रं न भाव्यते वा केनचिद्धीन्त-रेण, सद्भृतत्वात्, सत्तादिवदिति, आदिम्रहणाद् द्रव्यत्यादिसामान्यविशेष-विशेष-समवायवत् ।

जानाति, न तु पर्यायरहितमिखत आह - अपज्जवे जाणणा नित्यति । अपर्याये पर्यायरहिते यतो जाणणा परिज्ञा केवल्यादीनामिप नास्ति ततस्ते उत्प्रेक्षामात्रेण व्यवहियन्ते, न तु परमार्थतः सन्ति, ततो द्रव्यमेव तास्त्विकम् ।" इति मलयगिरिविर्विताः
याम् आवश्यकानिर्युक्तिव्याख्यायाम् । विस्तरेण त्वस्या आवश्यकनिर्युक्तिगायाया अर्थो निन्निलिखिताभ्यो जिनभदगणिक्षमाथणविरित्तिविशेषायद्यकभाष्यगाथाभ्योऽवसेयः - "जं जाहे जं भावं परिणम्ह तयं तया तओऽणक्षं । परिणक्षमेत्रविसिष्ठं दव्वं
विय जाणइ जिणिदो ॥ २६६८ ॥ न सुवण्णाद्वं कुंडलाइ तं चेय तं तमागारं । यत्तं तत्ववष्मं लभ सहवादिभक्षं ति ॥ २६५६९ ॥ जइ वा दव्वदिक्षे गुणादओ वृण सप्पण्यत्तं । होज व ख्वाइंणं विभिन्नदेसोवलंभो वि ॥ २६७० ॥ जइ पज्जवेवयारो
लयप्ययासपरिणाममेत्तस्त । कीरइ तन्नाम न सो दव्यादस्थंतरब्युओ ॥ २६०९ ॥ दव्यपिणाममेत्तं पजाओ सो य न खरासेगस्य ।
सद्यज्ञवं न नजइ जं नाणं नेयविसयंति ॥ २६ २ ॥" विद्योपाय० भा०। आत्रां गाथानां व्याख्यःनं तु कोष्याचार्यमल्यारिक्टेमचन्द्राचार्यादिवराचितवित्योऽतस्यम् ॥

१ 'स्थानशतदू प्रवा २ 'षार्थ प्रवा ('षाय !) ॥ ३ 'स्वादेवसस्याविधानमेव प्रवा ४ द्रयतां पृष्ठ ४७३ पंष्ठ ॥ ५ 'सदसत्वेसत्वेसा' रंष्ठ डेष्ठ । (अज्ञक्तसदसत्त्वे सत्त्वेनाध्यास्यमानतात् !) ॥

कत्वादत्यन्तानुप्रवृत्तसत्तावत्। अनर्थसत्ता चान्यत्रानाधेया, तत एव, खसत्तावत्। यदि तत् कारणसमवेतं खत एव सन्न भवति असदेव तर्हि तत्, खतो निरुपाः स्थात्वात् अव्यपदेश्यत्वात् तथाऽविशिष्ठत्वात् खपुष्पवत् असत् स्यात्। कार्यमपि वा प्राक् सदुत्पत्तेः, एभ्य एव, उत्पन्नमात्रद्रव्यादिवत्।

5 न तत्सत्ता सत्तान्तरमपेक्षते, द्रव्यादीनामुत्पन्नानां स्वभावसत्ता सम्बन्धिसत्तां नापेक्षते सत्तासम्बन्ध-रिहतत्वेऽपि सत्तात्मकत्वात्, अत्यन्तानुप्रवृत्तसत्तावत् महासामान्यवदिखर्थः । अनर्थसत्ता, 'वैर्षः' इति द्रव्यगुणकर्मसु संज्ञानियमादनर्थाः सामान्य-विशेष-समवायाः, तेषामनर्थानां या सत्ता सापि चान्यत्रानाधेया अनाश्रितेखर्थः । तत एत्र हेतोः, स्वसत्तावदिखेतान्यनिष्ठापादनसाधनानि ।

पुनस्तत्रैव दोषः प्रकारान्तरेणोच्यते – यदि तत् कारणसमवेतिमत्यादि । यदि कारणेषु समवेत10 मात्रं कार्यं स्वत एव सन्न भवति, सत्तासम्बन्धात् सद् भवेति, सदेवेति सदेव न भवति, अँगुणगुणत्वादिवदसद्पीति, यद्येवमिष्यते तत एवमापन्नम् – असदेव तर्हि तत् । कृतः ! स्वतो निरुपाख्यत्वात् ,
'निरुपाख्यत्वात्' इति सिद्धे 'स्वतः' इति विशेषणं वेदनादीनां स्वसंवेग्रानां निरुपाख्यानां सत्त्वात् तद्वदनैकान्तिकता मा भूदिति । तद्धि वेदनाग्रसाधारगरूपेण निरुपाख्यमपि स्वत एव वेस्त्वात्मनैव सामान्यात्मना

३३०-१ अंशान्तरेण पररूपेण च व्यावृत्तेन सोपाख्यमिति । तथा विविधं विशिष्टं वा अपदेश्यो व्यपदेश्यः, न

15 व्यपदेश्यः प्रकारान्तरेण वेदनादिवद् व्यपदेश्यो न भवतीत्यर्थः, खपुष्पवैद्यक्षण्येन तथाऽविशिष्टत्वादिति विशेषणेन हि सदादिना वस्त्वेव सामान्यांशादिना वेदनादि सम्बध्यते नावस्त्विति एवं साधम्यांत्
स्वपुष्पवदसत् स्यादिति गतार्थम् । एतदनभ्युपगमे कार्यमिप वा प्रांक् सदुत्पत्तेः, एभ्य एव हेतुभ्यः
'स्वतो निरुपाख्यत्वात्' इत्यादिभ्यः, उत्पन्नमानद्वव्यादिवत् ।

१ "बुद्धीन(मर्थेन्द्रियापेक्षत्वे[S]प्यर्थस्तावदुच्यते - अर्थ इति द्रव्यगुणकर्मस् [ वै० सू० ८।१४], विनाप्यर्थत्वेन सामान्येन त्रिष्वेव द्रव्यादिषु तत्र प्रसिद्ध्यर्थशब्दः (प्रसिद्ध्यार्थशब्दः ? प्रसिद्धोऽर्थशब्दः ? प्रसिद्ध्यर्थमर्थशब्दः ?) परि-भाष्यते । क्षेत्र ? यथा सामान्यविशेषेषु, विना सामान्यान्तरेण यथा सत्तादिषु सामान्येषु 'सामान्यं सामान्यम्' इति ज्ञानं तथा विशेषेषु विशेषान्तराभावेऽपि 'विशेषो विशेषः' इति तहर्शिनां विज्ञानमेनं द्रव्यादिषु विनाध्यर्थत्वेन पारिभाषिकोऽर्थशब्दः । इन्द्रियाण्युच्यन्ते, तानि च न पश्चात्मकानि, यतः द्रव्योषु पञ्चात्मकं प्रत्युक्तम् वि० स्० ८११५ ], यतो द्रव्येष्वार्व्यव्येषु पद्म भूतानि आरम्भकानि न विदानते अपि तु यानि आरभन्ते च नारि तानि स्वां स्वां जातिमारभन्ते । एवमिन्द्रियाण्यपि प्रतिनियतभूतकार्याणि, तथाहि - भूयस्त्वाद् गन्धवस्वाच पृथिवी गन्धकाने [वै० सू० ८।१६], गर्धक्तानं प्राणम्, तस्मिनारब्धव्ये पृथिवी कारणं भूयरःवात्, शरीरापेक्षया तु भूयरस्वम् । भूयस्त्वं च प्राणे पृथिव्याः, पादादिना गन्धोपलब्ध्य-भावात् । गन्धवत्त्वाच, यतश्च खसमवायिना गन्धेन प्राणेन्द्रियं गन्धमिनव्यनक्ति अतस्त्रस्य गन्धवती पृथिव्येव कार्णम् , भूतान्तराणि तु संयोगीनि खल्पानयेव । तथापस्तेजो वायुश्च रसहपस्पर्शक्षातेषु (रसल्पस्पर्शेषु १) रसहपस्पर्श-विशेषात [ वै॰ स्॰ ८।१७ ] इति, खसमवायिना मधुरापाकजेन रसेन हपेण शुक्रमाखरेण स्पर्शेन अपाकजानुष्णाशीतेन यतो रसन-नथन-स्पर्शनानि रसरूपरपर्शानभिव्यक्षन्ति अतो रसवरवाद् रूप<sup>4</sup>रवात् स्पर्शवरवाच भूतान्तरैर्निमित्तैरनभिभूतःवेन भूयस्ताच त्रिष्त्रिन्द्रियेषु यथास्क्क्ष्यमापस्तेजो वायुश्च समवायिकारणानि द्रष्टव्यानि । आकाश तु स्वत एव श्रोत्रं कर्णशष्कुल्या-विच्छनं, न प्रकृतिरनारम्भकत्वात् । एवं प्रत्यक्षं व्याख्यातम् । अष्टमोऽध्यायः ।" इति चन्द्रानन्दविरचितायां वैशेषिकसूत्र-बुत्तौ P. पृ॰ ३०॥ २ °ति सदेवेति सदेव इति कथिबद् द्विभूतश्चेत् पाठस्तर्हि 'सत्तासम्बन्धात् सद् भवति, सदेव न भवति, अगुणगुणत्वादिवदसदपीति' इति पाठः समीचीन इति प्रतिभाति ॥ ३ अगुणस्वादि भा० ही० ॥ ४ सतो प्र० ॥ ५ वखारमनेव यः । अत्र च खारमनेव इखपि घठः स्रात् ॥ ६ तथा विधं प्र॰ ॥ ७ तथाबिशि॰ मा॰ ॥ ८ वि॰ विना प्राक् बबुत्पत्तेः य॰ । प्राक् बद्त्पत्तेः वि॰ । प्राक् दृत्पत्तेः भा॰ ॥

यदिष च कन्नीदिकारकव्यापारफलमुत्पन्नं वस्तुमात्रमदीषविदीषणविनिर्भुक्तं कारणसमवेतमित्यात्मावधारणं कृत्वा चोदितं 'वस्तुमान्नस्य निरतिशयत्वात् सत्त्वादिविदीषणसम्बन्धनियमानुपपत्तिः' इति तत् तथैव, सत्ताद्यसम्बन्धात् कारण-समवेतसर्वकार्यातिशयाभावात् सत्तादिविदीषणसम्बन्धनियमानुपपत्तिरेव।

यत्तु प्रत्युच्यते – न, कारणसामग्र्ये विशेषसद्भावात् । यत्तुल्यजातीयावयवा-६ रब्धं वस्तुमात्रं कार्यं तद् द्रव्यत्वेन सम्बध्यते । यत्तु कारणग्रुणारब्धं वस्तुमात्रं कार्यं तद् गुणत्वेन सम्बध्यते । यत् पुनर्गुरुत्वादिभिः खाश्रये खाश्रयसंयोगसहितैर्वा

यदि च कत्रीदीत्यादि । कर्त्रादीनां कारकाणां समवायिनां मसमवायिनां च मृदादीनां देवदत्तदण्डादीनां च यो वयापारः समेत्य स्वकार्यारम्भः, तस्य फरं घटादि कार्यमुत्पन्नं वस्तुमात्रम्, तस्यात्मावधारणं कार्यमित्यतः प्रागुद्धाहितार्थनिराकाङ्कीकरणार्थमाह — अशेषिविशेषणिविनिर्भुक्तं सत्त्व-द्रव्यत्व-10
गुणत्व-कर्मत्यादिभिः सर्वेविशेषणैर्विनिर्भुक्तं सम्बैन्धिसद्भावश्च्यं स्वभावसद्भावमात्रं यत् तदुच्यते कारणसमवेतं तदात्मा इतीत्थमात्मावधारणं कृत्वा स्वयमेव यच्चोदितम् — वस्तुमात्रस्य निरितशयत्वात्
सँत्त्वादिद्रव्यत्वादिविशेषणसम्बन्धनियमानुपपत्तिः, न हि तस्थामवस्थायामिदं द्रव्यम्, 'मया द्रव्यत्वेनात्रेव निरुवनीयं न गुणकर्मत्वाभ्याम्' इति द्रव्यत्वस्य निरुवनियमकार्यां नास्ति, अतिशयामावादेव ।
तथा गुणत्वकर्मत्वयोरिष गुणकर्मणोरिति । तत् तथेवेत्यादि त्वदुक्तमेव कारणमिति तदेवोचारयित यावद-15
नुपपत्तिरेवेति । सत्तादिप्रहणात् सत्त्व-द्रव्यत्व-गुणत्व-कर्मत्व-घटत्व-रूपत्व-गमनत्वाद्यसम्बन्धात् कारणसमवेतसर्वद्रव्यगुणादिकार्यसत्ताद्वव्यत्वादिविशेषकृतसम्बन्धातिशयाभावादिति ।

एतस्य परिहारार्थं यंत् तु प्रत्युच्यते – न, कारणसामग्रये विशेषसद्भावादिति । तद्वया-स्यानं – यत् तुस्यजातीयावयवेत्यादि यावद् द्रव्यत्वेन सम्बध्यत इति द्रव्यत्वनिख्यननियमः । पृथिव्यप्तेजोवायुपरमाणुभिर्द्धाभ्यां बहुभिर्वा स्वसंयोगापेक्षैस्तुल्यजातीयैरारक्षेऽवयविद्रव्यकार्ये द्रव्यत्वं निळीयत 20 इत्यर्थः । यत्तु कारणगुणेत्यादि, तैरारब्धे कार्यद्रव्ये नियमत एव [गुणा ] गुणान्तरं तत्रस्था आरमन्ते [ ] इति बचनात् तदारब्धे गुणान्तरे कार्ये गुणत्वनियमनात् गुणत्वेन सम्बध्यते । यत् पुनर्गुरुत्वादिभिः स्वाश्रये यत्राश्रये गुरुत्वं समवेतं तत्र "संयोगाभावे पतनकर्मार्रभ्यते, आदिप्रहणात् प्रयंतनोदनाभिषातसंयोगवेगाः कर्मारभन्ते । स्वाश्रयसंयोगसहितैर्वेति तैरेव गुरुत्वादिभिः स्वाश्रये

१ "नासमवा" प्र०॥ २ "गुणकर्म" प्र०॥ ३ "न्धेसन्ता" प्र०॥ ४ सत्वादि प्र०॥ ५ 'न हि तस्मामवस्थायाम् 'इदं द्रव्यम्, मया द्रव्यत्वेनात्रैव निलयनीयं न गुणक्रमैत्वाभ्याम् 'इति द्रव्यत्वस्य निलयनियम-कारणमस्ति इत्यपि पाठः स्थात् ॥ ६ वि० विना "कारणनास्ति य० । इत्यतां टि० ५ ॥ ७ ("कार्ये?)॥ ८ यस्तु प्र०॥ ९ "स्थाने यत्तुल्यजातीयावयावेत्यादि मा०॥ १० संगामावे प्र०॥ ११ "रमते प्र०। अत्र 'गुरुत्वम्' इत्यस्य कर्तृत्वविवक्षायाम् 'आरभते' इति यथाश्रुतपाठोऽपि साधुरेवेति ध्येयम् ॥ १२ द्रव्यतां प्रशस्तपादमाच्ये कर्मनिरूपणम्। "एवमुक्तेषु द्रव्येषु गुणानुलक्ष्य अल्पवक्तव्यत्वात् कर्माण्यभिधत्ते। तत्र आत्मसंयोगप्रयत्वाभ्यां हस्ते कर्म [वै० स्० ५१११], साध्यसंयोगपिक्षित्वात् प्रयत्वस्य कियारम्भे आत्महस्तसंयोगः कर्मणः कारणम् । सापेक्षन्वयन् ६९

आश्रयान्तरे कर्म आरभ्यते तद् वस्तुमात्रं कार्यं कर्मत्वेन सम्बध्यते इत्यस्त्यतिशयः। एतद् निदर्शनमात्रम्, सर्वत्र कारणसामग्र्यनियामकसङ्गावात् प्रतिनियत एव

किपत्थफलवृन्तादौ गुरुत्वेन कर्मण्यारब्ये तत्संयुक्ते कीटे पतनमारभ्यते आश्रयान्तरे । तचारब्यं वस्तु-मात्रं कर्म कार्यमितराभ्यां विशिष्टं कर्मत्वेन सम्बध्यते । इत्यस्त्यतिशय इति दर्शयन् निरतिशयत्वस्था-िसिद्धतामापादयति । एतङ् निदर्शनमात्रमित्यादि यावद् द्रष्टब्य इति । सर्वत्र घटत्व-गोत्वादि रूपत्यादि-

कारणत्वात् संयोगस्य प्रयत्नोऽपि कारणम् । अतो द्वाभ्यां इस्ते कर्म । तथा मुसळकर्म हस्तसंयोगाच [वै॰ सू॰ ५।९।२], तथेति सङ्क्ष्यामात्रातिदेशः, तेन इस्तमुसलसंयोगो मुसलकर्मणः कारणं पूर्वाधिकृतश्च प्रयतः। न तु आस्म-हस्तसंयोगोऽसमवायिकारणं मुसलकर्मणि, आत्मसंयुक्तहस्तसंयोगादे[व] तत्सिद्धेः । अभिघातजे मुसलकर्मणि व्यति-रेकादकारणं हस्तसंयोगः [वै० सू० ५१९१३], वेगवद्रव्यसंयोगोऽभिघातः, उल्लालाभिघाताद्वत्पन्ने मुसलस्योत्पतन-कर्मणि अकारणं हस्तमुसलसंयोगः पूर्वेष्रयलस्याभिघातार् विनष्टत्वात्, 'उत्पततु मुसलद्रव्यम्' इतीच्छाया अभावात् प्रयला-न्तरस्थाभावः, संयोगस्य च कर्मारम्मे सापेक्षकारणत्वात् प्रयत्नरहितो हस्तमुसलसंयोगो न कारणमुत्पतनस्य। तथात्म-संयोगो हस्तमुसलकर्मणि [वै॰ स्॰ ५।१।४], यथैव हस्तमुसलसंयोगो मुसलोत्पतनकर्मणि न कारणं तथात्म-इस्तसंयोगोऽपि इस्तोत्पतनकर्मणि न कारणं संयोगस्य सापेक्षकारणत्वात् 'मुसलेन सहोत्पततु इस्तः' इति [अभि]सन्धेर-मावेन प्रयत्नस्य चाभावात् । कुतस्तयोरस्पतनमिति चेत्, मुसलाभिघातास् मुसलसंयोगाद्धस्ते कर्म [वै॰ स्॰ ५।१।५ ], उद्ध्वलाभिघातो मुसलस्योत्पतनकर्मणः कारणम् । हस्तमुसलसंयोगस्तु मुसलगतवेगापेक्षो हस्तकर्मणः कारणम् , नाभि-घातोऽसमवेतत्वात् । तथात्मकर्म हस्तसंयोगाच [वै॰ स्॰ ५।१।६], आत्मेति शरीरैकदेशः, यथा चैतदप्रस्ययं हस्ते मुसके च कर्म तथैव हस्तावयवसंयोगाद् हस्तगतवेगापेक्षाद् हस्तोत्पतनकालेऽवयवे तस्मिन्नप्रत्ययं कर्म जायते । संयोगाभावे गुरुत्वात् पतनम् [ वै॰ स्॰ ५।१।७], विभागानिवृत्ते हस्तमुसलसंयोगे गुरुत्वात् पतनं भवति । नोदनविशेषाभावाद नोध्वं न तिर्थम् गमनम् [वै॰ स्॰ ५।१।८], नुवतेऽनेनेति नोदनं वेगप्रयत्नापेक्षः संयोगविशेषः, प्रेरकप्रयत्नाभावे नोदनाभावाद् नोध्वे तिर्यग् वा केवलाद् गुरुत्वाद् मुसलादेर्गमनकर्मं भवति । कृतो नोदनविशेषः ? प्रयत्नविशेषाभोदन-विशेषः [ वै॰ स्॰ ५११।९ ], 'अत्र इदं क्षिपामि' इति इच्छाविशेषजः प्रयत्न उत्पन्नो हस्तादेई व्यस्य द्रव्यान्तरेण संयोगं नोद-नाख्यं जनयति । **नोदनविदोघादुद्सनविदोघः** [ वै॰ स्॰ ५१९१९० ], दूरदेशप्रेरणेच्छाविशिष्टात् प्रयक्षाजातो नोदनविशेषो दूरदेशक्षेपणं करोति । हस्तकर्मणा दारककर्म व्याख्यातम् [वै० स्० ५।१।११], यद् गर्भस्य स्पन्दनादिकर्म तदातम-शरीरैकदेशसंयोगाजीवनपूर्वकप्रयत्नापेक्षाद् भवतीति सप्रत्ययम्, मातुः कार्यावस्करोपसपेणकर्म गर्भस्याप्रत्ययमात्मसंयोगाददष्टा-पेक्षाद् भवतीति । तथा दग्धस्य विस्पोटनम् [वै॰ स्॰ ५१९१९२], न्यासके मनिस यद् दग्धस्य हस्तादेविक्षेपणं तदिप जीवनपूर्वकप्रयक्षापेक्षादात्महस्तसंयोगाद् भवतीति नाप्रत्ययम् । प्रयत्नाभावे गुरुत्वात् सुप्तस्य पतनम् [ वै० सू० ५।९।१३ ], शरीरविधारकप्रयत्नाभावे सुप्तस्याङ्गानां पतनं गुरुत्वाद् भवति तदाभिसन्धेरभावात् । तृणकर्म वायुसंयोगात् [वै० स्० ५।१।१४], वेगापेक्षाद् वायुतृणसंयोगात् तृणादीनां कर्म, तेषां प्रयत्नाभावात् । मणिगमनं सूच्यिमसर्पणसित्यदृष्ट-कारितानि [ वै॰ सू॰ ५।१।१५], मणीनां तस्करं प्रति गमनं सूचीनां वा अयस्कान्तं प्रति धर्माधर्मकृतमित्यर्थः । इषाय-युगपत् संयोगविशेषात्क(षाः क)र्मान्यत्वे हेतुः [वै॰ स्॰ ५।१।१६], नोदनादायं कर्म, संस्काराद् बहूनि कर्माणि इषावुत्पद्यन्ते । एकस्मिस्तु कर्मणि प्रथमेणैवाकाशसंयोगेन विनष्टत्वात् कर्मण उत्तरसंयोगविभागा नोत्पचरन्, तस्मादिषाव-नेकं कर्म । नोदनादाद्यमिषोः कर्म कर्मकारिताच संस्कारादुत्तरं तथोत्तरमुत्तरं च [वै० स० ५।१।१७] ज्याशरसंयोगः प्रयत्नापेक्षो ज्यागतवेगापेक्षो वा नोदनम्, तत आद्यमिषोः कर्म नोदनापेक्षं संस्कारं करोति, निरपेक्षं तु संयोग-विभागी। ततः संयोगाद् विनष्टे कर्मणि नोदने विभागाद् विनिश्ते आद्यकर्मजसंस्कार उत्तरमिधौ कर्म करोति, तथोत्तरमुत्तरं पौनःपुन्येनेलर्थः । संस्काराभावे गुरुत्वात् पतनम् [वै॰ स्॰ ५११११८], स्पर्शवद्दव्यसंयोगेन संस्कारविनाशाद् गुरुत्वं तत्पतनकर्म करोति । पञ्चमस्याद्यमाहिकम् । आध्यात्मिकेषु तत्सम्बन्धे(द्धे)षु च कर्माण्युक्त्वा महाभूतकर्माणि व्याचष्टे -नोदनायभिघातात् संयुक्तसंयोगाच पृथिव्यां कर्म [वै० स्० पारात्र], समलान् व्यलाश्च गुरुवद्रवत्ववेगप्रयत्नान-

#### सामान्यविशेषसम्बन्धो द्रष्टव्यः।

अनेन यत्तदुत्पन्नं वस्तुमात्रं तत् खत एव परस्परतो विशिष्टमिति स्फुटीकृतम् । विशेषसद्भावस्तावदाहत्य भेरीमभ्युपगतः, तदुपवर्णनद्वारेण चाविशेषोऽपि । 'अवि-

र्गमनत्वादिष्यप्यनया युक्त्या सामान्यविदेशेषेषु कारणसामग्र्यस्य नियामकस्यातिकेयिनः सद्भावात् प्रतिनियत एव सम्बन्धो द्रष्टव्यः ।

इति परिहारे फूते प्रस्तुतनय आह — अनेनेत्यादि । त्वदीयेनैवैतेन परिहारवचनेन यस् तदुत्पन्नं कार्यं वस्तुमात्राभिमतं तत् स्वत एव कारणसामध्यातिशयादेव परस्परतो विशिष्टं न सत्ताद्रव्यत्वादि-३३११ सम्बन्धनमपेक्ष्येति स्फुटीफूतम्, तेनैव वस्तुमावनेन विशिष्टेन सत्तादिविशेषणसम्बन्धकृत्यस्याविशेषा-भिधानप्रत्ययहेतोः प्रतिप्रापितत्वात् ।

तत्र विशेषसद्भावस्तावदाहत्य भेरीमभ्युपगतः 'र्स्वतत्र कारणसामग्यनियामकसद्भावात 10 प्रतिनियतः सामान्यविशेषसम्बन्धो द्रष्टव्यः' इत्युपसंहारवचनात् । तदुपवर्णनद्वारेण चाँविशेषोऽपि 'अभ्युपगतः' इति वर्तते । तुरुयजातीयसंयोगारभ्यकार्यत्वाविशेषस्य द्रव्यत्वनिल्यनविषयविशेषणवर्णनद्वारेण गुणारवधगुणान्तरविषयनिल्यनगुणत्ववर्णनद्वारेण गुरुत्वाद्यारब्धतदाश्रयाश्रयान्तरसमवेतकर्मविषयकर्मत्व-

पेक्षमाणो यः संयोगविशेषो मोदनादविभागहेतोः कर्मणः कारणं [तद्?] नोदनम् , तथाहि - प(पा)दादिभिर्नुवमानायां पङ्काख्यायां पृथिक्यां कर्मं जायते । वेगापेक्षोऽभिघातादभिहन्यमानस्य विभागहेतोः कर्मणः कारणं संयोगोऽभिघातः, तथाहि - रथादिमि-र्मिघातात् पृथिव्येकदेशेषु दश्यते कर्म । संयुक्तसंयोगाच, नुद्यमानाभिहन्यमानाभ्यां च संयुक्तेषु भवन्ति कर्माणि । **तद् विशे** वेणादृष्टकारितम् [वै० स्० पारार], यत् खळ विरुद्धक्रियवायुसंयोगात् सर्वस्यां पृथिव्यां कम्पादि कर्मे प्रजाना शुभा-ग्रुभसूचनायोत्पवते तत् सर्वेषामेव श्रुभाश्चभसूचनाद् विशेषेणादृष्टकारितम्। अपां संयोगाभावे गुरुत्वात् पतनम् [वै॰ स्॰ ५१२१३], विधारकवाय्वश्रसंयोगाभावेऽपां गुरुत्वात् पतनकर्म भवति । तद् विशेषेणादृष्टकारितम् [वै॰ स्॰ पारा४], सस्यानां समृद्धये विनाशाय वा सर्वजनानामदृष्टेन जनितं पतनकमे अदृष्टकारितमुच्यते । द्रवत्यात् स्यन्दनम् [ वै॰ स्॰ ५।२।५ ], विधारकाभावादपां स्यन्दनकर्म द्रवत्वाद् भवति । **नाड्या वायुसंयोगादारोहणम्** [ वै॰ स्॰ ५।२।६ ], नाडीति रिनः, सबितुद्वीँ रहमी – शुचिश्र शुक्रश्च । श्चुचिरप आदत्ते शुक्रेण वृद्धिं करोति । शुस्याख्यया नाङ्या वायुसंयुक्तया आदित्यप्रयत्नापेक्षयारोहणम् । **नोदनात् पीडनात् संयुक्तसंयोगाञ्च** [वै० स्० ५।२।७], नोदनाचित्र-दण्डादिभिरारोहणम्, पीडनाद् वस्त्रादिभिः, पीड्यमाननुद्यमानाभ्यां च संयुक्ते । वृक्षाभिसर्पणमित्यदृष्टकारितम् [बै॰ स्॰ पाराट], बृक्षमूले निषिक्तानामपां बृक्षोपरि गमनमदृष्टेन कियते इति । अपां सङ्घातो विलयमं च तेजसः संयोगात् [ वै॰ सू॰ ५१२१९ ], अयां सङ्घातः काठिन्यं दिव्येन तेजसा संयोगात्, दिव्यभौमाभ्यां तु विलयनम् । तत्रा-वस्फूर्जथुर्लिङ्गम् [ वै० स्० ५।२।१० ], 'अस्ति दिन्यासु अप्सु तेजः' इत्यत्र तेजसः अवस्फूर्जथुरश्रान्निःसरणं लिङ्गमिति । वैदिकं च [वै॰ स्॰ ५।२।११], 'ता अग्निं गर्भ दिधरे वभूषा' इति च वैदिकं वाक्यं दिव्याखप्सु तेजसो लिङ्गम् । अ**पां** संयोगाद् विभागाच स्तनयितुः [ वै० स्० ५।२।१२ ], मेघाशनिशन्दः स्तनयित्तुः । विरुद्धदिक्तियाभ्यां वायुभ्यामपां प्रेर्यमाणानां तरङ्गा(ङ्गी)भूतानां परस्पराभिचाताख्यात् संयोगाच्छन्दः । एकेनापि प्रकुपितेन वायुना व्यवच्छियमानानामपां विभागाच्छब्दः । पृथिवीकर्मणा तेजःकर्म वायुकर्म च व्याख्यातम् [वै० सू० ५।२।१३], यथा नोदनाभिषातः संयुक्तसंयोगारष्टेभ्यः पृथिव्यां कर्म तथा तेजसो वायोश्च । एतदनियतं कर्म।" इति चन्द्रानन्दविरचितायां विशेषिकस्त्रकृतौ P. पृ० १९-२१ !

र भगकत्वादि प्रशास्त्र विशासिकः विशा देशोदाः विशा देश विश्वासिकः विशा देश विश्वासिकः विशासिकः विशासिक

शेषविशेषणविनिर्भुक्तमपि न भवति' इत्येतदपि त्वयैव भावितम्, तुल्यजातीयाव-यवसंयोगादिभिन्नाविशेषविशिष्टवस्तुस्ततत्त्वप्रदर्शनादंस्ति हि .....नेतरद् नेतरत्र।

पुनरिप च कारणसामध्या अविशेषेण योगादबादिष्विप तुल्यजातीयाद्यव-यवसंयोगादिप द्रव्यत्वं भावितम् । एतेन पृथिव्यादिभिन्नः द्रव्यत्वमुक्तम् । तुल्यजातिभेदेऽपि च अविशेषविशेषणाविनिर्मुक्तत्वं वस्तुनः, ब्रयोर्वहृषु वा [ ] इति वचनात् ।

निख्यनद्वारेण च सर्वद्रव्यगुणकर्मणां नियतविषयस्वजातिगतिवशेषवर्णनाद्विशेषोऽण्याह्य भेरीमभ्युपगतं इति द्रष्टव्यम् । तस्मात् कारणगतविशेषाविशेषकृतातिशयादेव कार्यगतिवशेषाविशेषविशेषणसम्बन्धि-सिद्धिः । एवं तायद् विशेषणवर्णनद्वारेणोक्तम् ।

10 किब्रान्यत्, अविशेषेत्यादि । 'अविशेषविशेषणविनिर्मुक्तमि न भवति' इत्येतद्दि त्वयैव भावि-तम् । तद्यथा — तुस्यजातीयात्रयवसंयोगादिभिन्नेत्यादि । तुस्यजातीयाः तुस्यप्रकारा अवयवाः, तेषां पार्थिवादीनां गन्धादिमत्त्वप्रकाराणां संयोगेर्द्रव्यं पाँथिवं कार्यं जायते, आदिप्रहणाद् गुणकर्मणोरिष् स्वकारणसान्निध्यप्रकारता प्रागुक्ता । तैः संयोगादिभिर्भिन्नत्वेऽप्यविशेषो द्रव्यादीनामित्यनेनाविशेषेण १३१-२ विशिष्टमितरविलक्षणं वस्तुनः स्वतत्त्वं प्रदर्शितं त्वया । तस्मात् तत्प्रदर्शनादस्ति हीत्याद्युपसंहारप्रन्थो 15 गतार्थो यावद् "नेतरद् नेतरत्रेति ।

किञ्चान्यत् , पुनरपि चेत्यादि । रूपरसगन्धरपर्शवत्सु पृथिव्यवयवेषु संयुक्तेष्वविशेषो दर्शितः । न केवलमेष प्वाविशेषः सजातीयगतः रफुटीकृतस्त्यया, किं तर्हि ? तद्विजातीयेष्वपि द्रव्यतं तथा कारण-सामज्या अविशेषण योगादंबादिष्वपि आप्येष्वपि कारणसामग्यारतुल्यत्वात् तुल्यजातीयाद्यवयव-संयोगादपि द्रव्यत्वं भावितम् , तुल्यजात्यवयवसंयोगाविशेषात् । आदिमहणात् तेजोवाय्ववयवसंयोगाद-20पीति, अतुल्यजातीयानामपि तुल्यजातीयसंयोगारम्भाविशेषात् [ ) इत्युक्तत्वात् रफुटीकृत-मविशेषविशेषणमिति । अतोऽतिदिशति – एतेन पृथिव्यादिभिन्नेत्यादि गतार्थं यावद् द्रव्यत्वमुक्तमिति ।

किञ्चान्यत्, तुरुयजातिभेद्ेऽपि चेत्यादि यावद् द्वयोर्बहुषु वेति वचनादिति । यापीयमवा-न्तरजातिर्घटत्वपटत्वाद्याख्या पृथिवीत्वजातिभेदः तिस्मैनिष च सति अविशेषविशेषणेनाविनिर्मक्तत्वं बस्तुनः । कस्मात् ? 'द्वित्रिचतुरादिसंयोगात् कार्यद्रव्यमुत्पद्यते' इत्युक्तत्वात् । एवं तावत् सम्बन्ध्यन्तर-25 निरपेक्षे वस्तुमात्रे एव ''विशेषाविशेषविशेषणसम्बन्धः 'शैतिप्राप्त इत्युक्तम् ।

१ 'दिस्ति हि परस्परातिशयो द्रव्यादीनाम्, ततो नेतरद् नेतरत्र' इत्याशयो माति ॥ २ 'पृथिव्यादिभिषद्रव्याणामपि सुल्यजातीयाद्यवयवसंयोगारम्भाविशेषाद् द्रव्यात्यमुक्तम्' इत्याशयो भाति ॥ ३ (विशेषविशेषणवर्णनद्वारेणोक्तम् ? विशेष-वर्णनद्वारेणोक्तम् ? विशेष-वर्णनद्वारेणोक्तम् ?) ॥ ४ पार्थिवकार्यं प्र०॥ ५ 'गादिभिन्नत्वे' प्र०॥ ६ 'नाविशेषेण विशेषण भा०॥ ७ नेतरं नेतरेनेति भा०। नेतरं नेत्रेति य०॥ ८ अविशेषण भा०॥ ९ द्रपादिष्वपि प्र०॥ १० 'न्नपि ए ॥ ११ विशेषाविशेषणसम्बन्धः प्र०॥ १२ इति भा०। सति य०॥

जातिकरूपनावच यदुक्तं वस्तुमात्रमाविर्भृतमुक्तवर् नियामकतया अविशेष-विशेषष्टक्तिमात्रेण सामान्यविशेषेण सम्बध्यते तत एतदापन्नम् – खत एव वृत्तं वस्तु द्रव्यादिवत्ययत्वादिना सम्बध्यते । तस्मादेव तु सामान्यस्यापि प्रकाशकं तदेव, तदाश्रयत्वात् सामान्यविशेषादी[नाम्]।

तसादेव प्रविभक्तविषयान्वयाद् विचित्रोपभोगिक्रियाप्रसिद्धेभिन्नेष्वभिन्नव्यवहारप्रसिद्धेश्च न विशेषणसम्बन्धः कल्प्यः । एतद् निदर्शनमात्रम्, सर्वत्र तु
घटत्वादाविष कारणसामग्यनियामकसङ्गावादेव तत्त्वम् ।

किश्चान्यत्, जातिकल्पनावच्चेतादि । यथा भवता जातिरन्यानाकाङ्क्षा बस्तुमात्रे वृत्तेन प्रकारोन स्वत एव प्रकाशते तथा कारणसमवेतद्रव्यादीत्येतस्यार्थस्य प्रदर्शनार्थं यदुक्तम् — वस्तुमात्रमाविर्भूतमिति, ३३२-१ उक्तवद् नियामकात्तैयेति सर्वत्र कारणसामध्यनियामकात्सद्भावादित्यनेनोक्तन्यायेन स्वेनैव महिन्ना वस्तु 10 नियतत्वाद् विशेषणेन द्रव्यत्वादिना सम्बध्यते । तच द्रव्यत्वादि अविशेषविशेषवृत्तिमात्रं सामान्य-विशेषः, अविशेषेण प्रागुक्तेन विशेषेण च वृत्तिर्यस्य तदिदमविशेषविशेषवृत्तिमात्रं सत्यरिमाणं तन्मात्रम्, तेनाविशेषविशेषवृत्तिमात्रेण सामान्यविशेषेण सम्बध्यते वस्तुमात्रं तदाविर्भूतमिति । ततः किम् १ इति चेत्, तत एतदापन्नम् – स्वत एव वृत्तं वस्तु द्रव्यादिप्रत्ययत्वादिना सम्बध्यते विशेषणं व्यतिरिक्तमनपेक्ष्य सिद्धं प्रकाशते स्वत एव, प्रकाशान्तरेण नार्थं इत्युक्तं भवति । किञ्चान्यत्, 15 तस्मादेव त्वित्यादि । उक्तादेव न्यायात् सामान्यस्यापि प्रकाशकं तदेव वस्तुमात्रमाविर्भूतम्, तदाश्यत्वात् सामान्यविशेषादी[नाम्] ।

यद्रप्युक्तं विचित्रोपभोगिकयाप्रसिद्ध्यर्थं सत्ताद्रव्यत्वादिसम्बन्धः करूप्यते इति सोऽप्यनेतैव प्रतिपादितः, प्रदीपवद् भूताद् वस्तुनः प्रकाशान्तरनिरपेक्षात् तस्मादेव प्रविभक्तविषयान्वयात्, प्रविभक्तो विषयो द्रव्यत्वस्य कारणसामध्यविशेषस्तुं स्यजातीयावयवसंयोगादिः कारणगुणपूर्वक्रमः स्वाश्रया-20 श्रयान्तरिक्रयारिमगुणादिक्रतः तेंस्य कारणकार्यादिप्रविभागाद् व्यतिरेकात् सदनित्याद्यविशेषांन्वयाच ताद्यव्यविभक्तविषयान्वयात् तस्मादेव वस्तुनो विचित्रोपभोगिकयाप्रसिद्धेभिन्नेष्वभिन्नव्यवहार-प्रसिद्धेश्चेति द्विप्रकारं पुरुषार्थं दर्शयति । अनयोश्च पुरुषार्थयोरुक्तवद् वेरैतुत एव सिद्धेने विशेषण- ३३१-२ सम्बन्धः करूप्यः, सत्ताद्रव्यत्वादिविशेषणसम्बन्धो न युक्तः करूपयितुमानर्थक्यादिति ।

एँतद् निदर्शनमात्रम्, तद्भेदानामपि सम्बन्धकल्पनानर्थक्यमुक्तन्यायेनेत्यतोऽतिदिशति — सर्वत्र 25 तु घटत्वादावपि 'आदि'महणाद् गोत्वमनुष्यत्वादिषु कारणसामग्र्यनियामकसद्भावादेव तक्त्वं घटत्वगोत्वमनुष्यत्वादि स्वत एव, न सामान्यविशेषात् त्वत्किल्पतात्, इति त्वद्वचनादेव वस्तुत एव सर्वं त्वदिष्टं प्रतिप्राप्तं नार्थोन्तरसम्बन्धात्। तदेव च विशेषणस्यापि सक्तादेः प्रकाशकमिति स्थितम्।

१ °न्यान्यानाकाङ्का भा०॥ २ दश्यतां प्र०४८१ पं०१॥ ३०० एतदन्तर्गतः पाठः प्रतिषु द्विर्भूतः ॥ ४ दश्यतां प्र०४८२ पं०२॥ ५ विशेषणेन च प्र०॥ ६ द्वन्यादिना सम्बध्यते भा०॥ ७ कस्मादेव प्र०॥ ८ दश्यतां प्र०४०४ पं०१॥ ९ दश्यतां प्र०४८१ पं०५॥ १० तकारण पा० छे० रं०। तत्कारण वि०॥ ११ °पायाध्य भा०। भाराव्याव्या य०॥ १२ वस्तुत ग०प्रतिषु नास्ति॥ १३ दश्यतां प्र०४८२ पं०३॥

इदं तु प्रस्फुटतरं विशेषणसम्बन्धप्रकाशं वस्तु तत्सम्बन्धनियमाय त्वयैवा-भ्युपगतमिति दशीयतुं वचनं यदुक्तम् – अथवा विशेषणसम्बन्धमन्तरेणापि वस्तुमात्राणां परस्परातिशयोऽस्ति तेन विशेषणसम्बन्धनियमसिद्धिः [ ] इति ।

चोद्यपरिहारोऽपि चैवं प्रसिद्धिमस्मदुक्तामेव सन्दर्शयति - कथं परस्परातिशय ग्रहति चेत्, कैथं प्राक् ......अतिशयः स्यात् । त्र ह्यान्तात् । यथा परपक्षे ......अतिशयस्तैथेहापि स्यात् [ ] इति । स्वसमयोदाहरणमपि चैतमेवार्थं द्रहयति यदुच्यते - सामान्यादिवद्वा ....स(स्व)त एव स्यात् [ ] इति ।

न द्रव्यादि अन्यायेयस्वप्रकाशं नाथेयसत्त्वादि नाप्रतिपूर्णसत्त्वादि सत्त्वात

किञ्चान्यत् , इदं तु प्रस्फुटतरमित्यादि । विशेषणस्य सत्ताद्रव्यत्वादेः सम्बन्धः प्रकाशोऽस्मि
10 तिति विशेषणसम्बन्धप्रकाशं वस्तु । तेन वस्तुनैय प्रकाश्यते विशेषणमिति तदेव वस्तु प्रकाशनम् ।

तेन च वस्तुना नापेक्षितः सामान्येन सह सम्बन्धः, सामान्यमेय वस्तुना सह सम्बन्धमपेक्षत इति

तत्सम्बन्धनियमाय त्वयैवाभ्युपगतमिति दर्शयितुं वचनोपन्यासः । कतमस्य वचनस्योपन्यासः ? उच्यते —

यदुक्तं वस्त्वात्मावधारणे कृतेऽतिश्र्याभावाद् विशेषसम्बन्धाभाव इति चोदिते विकल्पान्तरेण

परिहारवचनं तद् व्यक्ततरं वस्त्वेवार्थान्तरनिरपेक्षं विशेषणानामपि प्रकाशकमिति । तद्यथा — यदुक्तम्

15 अथवा विशेषणसम्बन्धमन्तरेणापि वस्तुमात्राणां परस्परातिशयोऽस्ति, तेन विशेषणसम्बन्धनियम
सिद्धिः [ ] इत्येतद् वचनं यथोक्तकारणसामम्यसद्भावविशेषाविशेषन्यायप्राणकमिति ।

चोद्यपरिहारोऽपीत्यादि । एतसिश्चार्थे यचोदितम् – कथं परस्परातिशयः इति चेदिति, तस्य व्याख्या – कथं प्रागित्यादि गतार्थं यावदितशयः स्यादिति । अस्य चोद्यस्य परिहारः सोऽपि चैवं ३१३-१ प्रसिद्धिमस्मदुक्तामेव सन्दर्शयति । कोऽसौ परिहारः १ उच्यते – न, दृष्टान्तादिति । तद्वयाख्या – 20 यथा परपक्ष इत्यादि यावदितशयस्त्रथेहापि स्यादिति गतार्थम् ।

यदि परमते सत्त्वरजस्तमसां परस्परातिशयोऽस्ति, तव किम् ? ईत्यत्राशङ्कानिषेधार्थं स्वसमयोदा-हरणमि "चैतमेवार्थं द्रढयतीति स्ववचनं तद्वचनप्रदर्शनम् - यदुच्यते सामान्यादिवद्वेत्यादि सन्या-स्यानं गतार्थं सोपनयं यावत् स(स्व)त एव स्यादिति ।

अत्र प्रयोगाः — **न द्रव्यादि अन्याधेयस्त्रप्रकाशम्**, नान्येनाधेयोऽस्य द्रव्यादेः प्रकाश इति <sup>25 पक्षः</sup>, नाधेयसत्त्वादिविशेषणं द्रव्यादि नाप्रतिपूर्णसत्त्वादिविशेषणमिति वा पक्षः, सत्त्वात्, यत सद् न तदन्याथेयस्त्रकाशं नाधेयसत्त्वादि नाप्रतिपूर्णसत्त्वादि दृष्टम्, सामान्यादिवत्, यथा सामान्य-

१ 'कथं प्राक् सत्तासम्बन्धाद द्रव्यगुणकर्मणां परस्परतोऽतिशयः स्मातः; न, दृष्टान्तातः, यथा परपक्षे सत्तासम्बन्धादतेऽपि सत्त्वरज्ञत्तमसां परस्परतोऽतिशयस्तयेद्वापि स्मातः इत्याशयो भाति ॥ २ दृश्यतां पृ० ४६२ पं० ७ ॥ ३ दृश्यतां पृ० ४६२ पं० ८ । 'यथा सामान्यादि स्वत एवास्ति अर्थान्तरसम्बन्धनिरपेक्षं तथा द्रव्याद्यपि स्वत एव स्मातः इत्याशयोऽत्र भाति ॥ ४ दृश्यतां पृ० ४८९ पं० २ ॥ ५ दृष्तमेव प्र० ॥ ६ दृत्यशंकाः भा० ॥ ७ चेषमेवार्थं द्रव्यतिति प्र० ॥

सात्मकत्वात् प्रत्येकं सत्त्वात् स्वभावसङ्गृतत्वात् सामान्यादिवत्। असदेव वा स्यात् सत्त्वसमवायलभ्यसद्भावत्वात् कार्यवत्। तसाद् 'न सतामपि द्रव्यादीनां सत्करी सत्ता व्यर्थत्वात्' इति साधूक्तम् ।

नापि सदसतां सत्करी सत्ता अभूतत्वात् सदसदात्मकत्वस्य त्वन्मतेनैव खपुष्पवत् । या तु त्वयोक्तोषपत्तिः 'सदसदैकात्म्यानुपपत्तेः' इति सा नोपपत्तिः, ह त्वन्मतेनैव सदसदैकात्म्योपपत्तेः । अलन्ताविरुद्धत्वात् सदसदात्मकं कार्यं प्राक् सत्तासम्बन्धादपि, सामान्यादिद्रव्यादितदतत्सदसद्वत् । सामान्यादीनि स्वात्मना ''''''खसन्खपि न भवन्ति।

विशेषसमवायाः सन्तो नीन्यप्रकाशा नैषियसत्त्वादैयो नाप्रतिपूर्णसत्त्वादयः तथा द्रव्यादीनि । एवं सात्म-कत्वात् प्रत्येकं सत्त्वात् स्वभावसद्भृतत्वादिति हेतवः, मूलहेतोरेव पर्यायवाचिनो वा । ऎवमनभ्यु- 10 पगमे असदेव वा स्वात् सत्त्वसमवायलभ्यसद्भावत्वात् , सत्त्वसमवायेन लभ्यः सद्भावोऽस्थेति द्रव्याद्युत्पन्नमात्रं त्रयमभिसम्बध्यते । कार्यवदिति कारणावस्थायां यत् कार्यं स दृष्टान्तः । नन्वेवं सत्त्व-समवायलभ्यसङ्गावं तस्यामवर्धायां कार्यं न भवतीति चेत्, न, त्वयैव निष्टांसम्बन्धयोरेककालत्वाभ्युपग-<sub>३३३-२</sub> मेन परिहृतत्वात् ।

तस्माद् न सतामपि द्रव्यादीनां सत्करी सत्ता व्यर्थत्वादिति साधूर्क्तमिति प्रस्तुतदोषोक्त्यु- 15 पपत्त्युपसंहारः । एवं तावदसतां सतां च द्रव्यादीनां सत्करी न भवति सत्ता इत्युक्तम् ।

किञ्चान्यत्, नापि सदसतां सत्करी सत्ता, सन्तश्चासन्तश्च द्रव्यादयः सदसन्तो द्र्यात्मकाः, तेषां सदसतां सदभिधानप्रत्ययकरी सत्ता स्यादिति परस्याभिष्रेतं स्यात् तदपि न घटते । कस्मात् ? अंभूतत्वात् सदसदात्मकत्वस्य त्वन्मतेनैव खपुष्पवत्, सत्तासम्बन्धात् प्राग् द्रव्यादि कार्यं सद-सदिप न भवति असदेव तत् स्वैतो निरुपाख्यत्वादिखादिहेतुमिः पूर्ववत् सत्तासम्बन्धलभ्यसत्त्वात् । 20 अथ सत्तासम्बन्धनिरपेक्षमेवास्ति व्यर्थः सत्तासम्बन्ध ईर्देयुक्तम् । तस्मादुभयथापि सदसत्त्वविकल्पो नास्ति । तस्मादभावात् खपुष्पवत् भैत्तया न सम्बध्यते त्वनमतेनैव, नास्मनमतेनाप्यस्ति ।

या तु त्वयोक्तोपपत्तिः सदसत्त्वाभावे 'सँदसदैकात्म्यातुपपत्तेः' इति सा नोपपत्तिः त्वन्मतेनैव सदसदैकात्म्योपपत्तेरत्यन्ताविरुद्धत्वं तयोः, अत्यन्ताविरुद्धत्वात् सदसदात्मकं कार्ये प्रीक् सत्ता-सम्बन्धादपि । तद्यथा -सामान्यादिः द्वैव्यादितदतत्सदसद्भत्, यथा सामान्यविशेषसमवायाख्यं 25

१ 'सामान्यादीनि स्नारमना सन्त्येव सम्बन्धसङ्घावेनासन्ति, इञ्यादीनि च कार्याण्युत्पन्नमात्राणि स्वसन्त्यपि न भवन्ति' इलाञ्चयः प्रतिभाति ॥ २ (नान्याधेयस्त्रप्रकाञा ?) ॥ ३ °प्रकाशनाधेय प्र०॥ ४ °यो नाप्रतिपूर्णसन्त्वाद ° य० प्रतिषु नास्ति ॥ **५ एवमभ्युपगमे** प्र० ॥ ६ **°स्थानां** प्र० ॥ ७ ''यचेदं 'किं गौगोंत्वेनाभिसम्बय्यते अथागौः' इति चोयं तत्र प्रतिसमाधानाई निष्ठासम्बन्धयोरेककालत्यादिति खकारणैः सत्तादिभिश्चि पिण्डस्याभिसम्बन्ध एवात्मलाभो न पूर्व तस्य गोरूपता अगोरूपता वा" इति प्रशस्तवादभाष्यन्याख्यायां ज्योमवत्यां कर्मनिरूपणे ॥ ८ दृश्यतां पृ० ४५९ पं० ३, ४७३ पं॰ ७ ॥ ९ भूतत्वात् प्र० ॥ १० असद्धव तत् प्र० ॥ ११ दृश्यतां पृ० ४८० पं० २ ॥ १२ दृश्यतां पृ०४६० पं०६॥ **१३ सत्ताद्या** मा०॥ १४ दृश्यता पृ० ४५९ पं० ५॥ **१५ प्राक्त्रत्तासम्ब<sup>०</sup> य०**। प्राक्तवृत्तासम्ब<sup>°</sup>भारताः १६ द्रव्यादौ प्ररता

नन्वेवं तदव्यवहृतेः प्रागभावभेदवदभूतत्वमेव, अथ यदेतदभूतत्वं तत् किं भूतस्य आहोस्विदभूतस्य? यदि भूतस्य ततः सदसदैकात्म्योपपत्तिरेव। अथ [अभूतस्य?] अभूतत्वं ततो द्रव्यादेरभावहेतुर्वाच्यः। अहेतुतो[ऽ]भवने क्षणिक- द्रात्यतादिव्युत्पत्तिवदभाव एव। न चेत्, पूर्ववत् सदसदैकात्म्योपपत्तिरेव।

5 वस्तुत्रयं स्वभावसत् स्वेनात्मनास्ति तत्सत्, सम्बन्धसद्भावेन नास्तीत्येतदसत्, सम्बसचेत्यस्यन्तमविरुद्धत्वात् सदसत् त्वन्मतेनैव । तथा द्रव्यगुणकर्माख्यं कार्यत्रयमुत्पन्नमात्रं सामान्यादिवत् तदतत्सदसदिति
सिद्धम् । तस्य दृष्टान्तद्वयस्य व्याख्या सामान्यादीनि स्वात्मनेत्यादि गतार्था यथाक्रमं यावत् स्वसन्त्यपि
न भवन्ति । तस्मात् त्वन्मतेनैव सदसदैकात्म्यानुपपत्तेरसत्त्वं नास्ति, उपपत्तेरेव सत्त्वं सिद्धम् । तस्
पुनरसत्त्वं कथं तर्हि ? इति, उच्यते – अभूतत्वादिति साधूक्तमिति ।

इतर आह - नन्त्रेवं तद्व्यवहृतेः प्रौगभावभेदवदभूतत्वमेव, यथा तस्योत्पन्नमात्रघटद्रव्यादेः 10 प्राक् कुशूल-कोस-स्थासक-शिवक-पिण्ड-मृदवस्थाभिरभावभेदैर्जलाद्याहरणादिव्यवहारो नासीति तत्र घटा-सत्त्वं तथा तद्व्यवहृतेरभूतत्वमेव प्राक् सत्तासम्बन्धात् सदसदात्मकस्य कार्यस्य, को दोषः ? इति । अत्रेदं सम्प्रधार्थम् - अथ यदेतदभूतत्वमिलादि विकल्पद्धयोगन्यासेन प्रश्नो गतार्थः । तत्रोत्तरम् - यदि भूतस्य द्रव्यादेरुत्पन्नमात्रस्याव्यवहारादभूतत्वमिष्यते तदेव भूतं वस्त्वात्मना तदेव चाभूतमव्यवहारात्मने-15 त्यतः सँत्त्वासत्त्वाविरोधितेति सदसदैकातम्योपपत्तिरेव । अथाभ्युपगमविरुद्धमैकात्म्यं मा भूदिति अभूतत्वमिष्यते ततो द्रव्यादेरभावहेतुर्वाच्यः कार्यस्य, केन हेतुना तदभूतं कार्यं स्वकारणेषु समवेत-मुत्पन्नमात्रमस्मदुक्ताविरोधेहेतुं 'अन्यवहारयोग्यत्वात् सद्प्यसत्' इत्येतं मुक्त्वा ? स्यान्मतम् – अहेतुत . एवाभूतं तदभावे कारणाभावात् खपुष्पादिवदिति । एतचायुक्तम्, यस्मात् अहेत्तो[ऽ]भवने निष्कारणतोऽसत्त्वे क्षणिकशून्यतादिव्युत्पत्तिवदभाव एव 'स्यात्' इति वाक्यशेषः । यथा पूर्ववस्तुनि <sup>३३४-२</sup> निरुद्धे पश्चादुत्तरमुत्पद्यमानं निर्हेतुकमिति प्राप्तं क्षणिकवादित्वम् , तस्याप्युत्पन्नस्याहेतुत एव विनाशाशंस-नात् । तचाद्रव्यत्वाद् निर्वीजत्वात् खपुष्पवदत्यन्ताभावः स्यात् तथेद्मपि स्यात् , अनिष्टं चैतत् । यैथा वाऽसिद्ध्ययुक्सनुत्पत्तिसामग्रीदेशैनादर्शनादिव्युत्पत्त्या सर्वं शून्यं निर्हेतुकोत्पत्तिस्थितिविनाशाभाव-साधम्यीत् खपुष्पवत् स्यात् । आदिप्रहणात् प्रतीत्योत्पादसमुदायसन्तानादिसंवृतिव्युत्पत्तिवत् । न चेत् पूर्ववदिति, मा भूँदेषोऽत्यन्ताभावदोष इति सहेतुककार्याभूतत्वाभ्युपगमेऽस्पदुक्तसदसदैकात्म्योपपत्तिरेव 25 प्राप्नोति । एवं तावत् प्राक् सत्तासम्बन्धात् सदसत् कार्यमिति प्रतिपादितम् ।

१ °त्येतद्सत् प्र०॥ २ दृश्यतां पृ० ४८० पं० ४॥ ३ प्रागमेद्भावभेद भा० वि०। प्रागमेदभावाभेद भा० वि० विना ॥ ४ सञ्चासत्वावि थ०। सञ्चावि भा०॥ ५ °हेतुकम् प्र०॥ ६ स्यान्मतनहेतुत भा०। स्यान्मतं न हेतुत य०॥ ७ °दिवति प्र०॥ ८ श्याहेतु एव वितासामंसतात् प्र०॥ ९ यथा वाऽसिद्ध- युक्त्यानु थ०। यथावासिद्धयुक्त्यानु भा०। (अथवाऽसिद्ध्ययुक्त्यनु १)। "अत्रोपपत्तिप्रक्षः - अथ कथं स्वपरोभयाभावः १ त्रूमः - एभ्यो हेतुभ्यः असिद्ध्ययुक्त्यानुत्पादसामग्रीदर्शनादर्शनेभ्यः।" - इति नयचक्रवृत्तौ द्वाद्शेऽरे विस्तरेण वश्यते श्रन्यवादे ॥ १० °द्शीनादिव्यु °दे०॥ ११ भूद्रवो थ०। भूदेतेषां भा०॥

यदापि सत्तया सम्बद्धं तदापि सदसत् त्वन्मतेनैव। यत् तत् कार्यं सत्तया सम्बद्धं सिदलिभिधीयते ननु तत् खसत्तयैव सत् न सत्तासत्तया। सत्तापि आश्रयप्रतिलम्भात् सती एव अभिव्यज्यते कारणकार्योकारणाकार्यनिलानिल-सम्बन्ध्यसम्बन्धिजातिमदजातिभेदात् तन्तुसमवायवत्। इतरेतराभावादिवर्णनैश्च सर्वत्र सदसदैकात्मयोपवर्णनमेव। अत इदं जैनेन्द्रत्वमेव प्रतिपद्य प्रज्ञाप्य च अविविक्तप्रज्ञान् प्रति संवियते।

किञ्चान्यत्, तिष्ठतु तावत् प्राक् सत्तया सम्बन्धात् कार्यस्य सदसन्त्वम् यैदापि सत्तया सम्बद्धं तदापि सदसत् त्वन्मतेनेव, तद्यथा — यत् तत् कार्यं सत्त्या सम्बद्धं सदित्यभिधीयते सत्त्या विशेष्णभूतया विशेष्यते दण्डेनेव दण्डी विशेष्यत्वात् ननु तत् स्वसत्त्येय सत् लब्धात्मलाभमेव दण्डविशिष्ट-देवदत्तवत्, न सत्तासत्त्वा, न हि दण्डसन्वैन्धाद् देवदत्तोऽसन् सन् क्रियते, 'किं तर्हि ! सन्नव दण्डित्व-10 व्ययदेशभाग् भवति स्वसत्त्या सन् दण्डिसत्तया चासंस्तदेति सदसन्। तथा सत्कार्यं सत्तासम्बन्धकाले सदेव स्वसत्त्या खपुष्पाद्यवस्तुवैधमर्थात् । तथा सत्तापि न वस्तुसत्त्या असती सती क्रियते, किं तर्हि ! आश्रयप्रतिलम्भात् सत्येवाभिव्यज्यते । तदुभयं वस्तुसत्त्या सदेव सत्तादि द्रव्यादि च सम्बन्धि-सत्त्या नास्तीत्यर्थः । कुतः ! कारणकार्येखादिहेत्तोर्थावद् भेदादिति । 'द्रव्यादि वस्तु कार्यं कारणं च, ३३५-१ मत्ता त्वकार्यमकारणं च, नित्या सत्ता, द्रव्याद्यनित्यम्, सम्बन्धि द्रव्यादि, सत्ता असम्बन्धिनी, जातिमद् 15 द्रव्यादि, अजातिः सत्ता' इत्येभ्यो भेदेभ्यो भिन्नत्वात् । तन्तुसमयायवत्, यथा तन्तवः कारणदिधर्माण-स्तथा द्रव्यादयः, यथा समवायोऽकारणादिधर्मा तथा सत्तेति । दृष्टान्तदार्धान्तिकयोश्च सदसत्त्वयोजना स्वभावसम्बन्धसत्ताभ्यां कर्तव्या । तस्तात् सदसत्त्वैकात्म्योपपत्तिरेव ।

किञ्चान्यत्, इतरेतराभावादिवर्णनेश्च त्वयैव सर्वत्र सदसदैकात्म्योपवर्णनमेव 'कृतम्' इति वाक्यशेषः । सञ्चासत् वै॰ स्॰ ९।९।४] इतीतरेतराभाववर्णनं घटः सन्नेव स्वात्मना पटाचात्मना 20

१ सदापि प्र०॥ २ वमृतया प्र०॥ ३ न सत्वासत्तया य०। न सत्तया मा०॥ ४ भवन्या देवद्त्तो भा०। भवन्यो देवद्त्तो य०। (भवन्यादेव देवद्ती १)॥ ५ किंतु तिर्हे भा०॥ ६ "इदानीमनुमानं व्याविख्यासुस्तस्य विषयं दर्शयति - कियागुणव्यपदेशाभावादस्त् [वै० स्०९१११], न तावत् कार्यं प्रागुत्यत्तेः प्रत्यक्षेण गृह्यते। नाष्यनुमानेन, सति लिङ्के तस्य भावात्, लिङ्कामावश्च तदीययोः कियागुणयोरनुपल्ब्बेः, न चान्यद् 'व्यपदेश'शब्दस्चितं लिङ्कमस्ति, तस्मात् प्रागुत्यत्तरसत् । पथात् सदसत् [वै० स्०९१११], सद्भूतं च कार्यं प्रध्वस्तमुत्तरकालमसदेव, न सतस्तिरोधानं कियागुणव्यपदेशाभावादेव। मध्ये तु असतः सत् कियागुणव्यपदेशात्वां भावाद्धान्तरम् [वै० स्०९१११३], प्रध्वंसात् पूर्वमुत्यतेश्वरत्तरकालमसतोऽर्थान्तरभृतं वस्तु 'सत्' इत्युच्यते कियागुणव्यपदेशानां भावाद् । सच्चासत् [वै० स्०९१११४], सदिष वस्तु भावान्तरनिषेषेन गौरश्चो न भवतीति, कार्योकरणेन नायं गौर्यो न वहति 'असत्' इत्युपचर्यते । यचान्यत् सतस्तद्ध्यसत् [वै० स्०९१११५], सतश्च वस्तुनो यदन्यद्व्यन्ताभावस्यं प्रागुपाधि-प्रध्वंसाभावाविषयं शशविषाणादि तद्ध्यसदेव । असतामिवशेषात् प्रागसति कथं कारकप्रवृत्तिनीन्यत्रेति चेत्, न, विशेषप्रहणात्, तत्र असदिति भृतप्रत्याभावाद् (भृतप्रत्यक्षाभावाद् प) भृतस्मृतेविरोधिप्रत्यक्षत्वाच क्षानम् [वै० स्०९११५६ ], प्रथ्वंसासति स(१) असदिति ज्ञानं भृतस्य वस्तुनः पूर्ववदिदानीं दर्शनाभावात् तस्य च भृतस्य वस्तुनः स्मरणाद् विरोधनश्च नय० ६२

ननु मया विगृह्यैवात्र वादः सैद्धार्थीयमतावलम्बिनं त्वामेवोद्दिश्य। यदु-च्यते सैद्धार्थीयैः 'उपादाननियमदर्शनात् सत् कार्यं तिलतैलवत् तत्क्रियाद्यसत्त्व-

नास्तीति । तथा कियागुणव्यपदेशाभावादसत् [वै० स्० ९।१।१] इति असदिति भूताप्रत्यक्षत्वाद्
भूतस्मृतेविरोधिप्रत्यक्षत्वाच । तथाभावेऽभावात् [वै० स्० ९।१।७] इति च प्रागभावप्रध्यंसाभाववर्णनं
इच । सर्वत्र सदसत्त्वमेव वर्णितमेकमत्यन्ताभावं मुक्त्वा शशिवपणादिवदेकान्तिनरात्मकत्वानभ्युपगमादिति ।
औत इदं जैनेन्द्रत्यमेव सदसद्वादित्वं प्रतिपद्य बहुधा प्रज्ञाप्य च मा भूटजुजनेष्वविविक्तप्रक्षेषु
जैनानामेव गौरवं 'तत्त्वज्ञाः' इति मम च छाघवम् 'अतत्त्वज्ञः' इति त्वयैवं तानविविक्तप्रज्ञान् प्रति
संवियते गृह्यते ।

अत्राह — नाहं जैनेन्द्रत्यमभ्युपैमि, न चाविविक्तप्रज्ञान् प्रति संवृणोमि । ननु मया ँविगृह्यैवात्र 10 वादः 'संदसतोवेंधम्यात् कार्यं सदसत्ता न' [ वै॰ स्॰ ९१११२ ] इत्यनेन सूत्रेण । स पुनर्वादः 'सिद्धार्थ- १३५-२ सुतमतावल्जम्बनं सदसदैकात्म्यवादिनं त्वामेवोद्दिश्य । यदुच्यत इत्यादि सैद्धार्थायमतप्रदर्शनार्थः पूर्वपक्षः । ते हि सैद्धार्थीयाः सदसदेकात्मत्वं वस्तुनोऽभिल्लषन्त इत्यमुपपत्ति ब्रुयुः, तद्यथा — उपादान- नियमदर्शनात् सत् कार्यं तिलतेलवत्, तित्त्रयाद्यसत्त्वदर्शनादसद् विरणेष्विव घटो मृद्यपीति । इत्या अत्यन्तासत्कार्यवादे न स्यादुपादानियमः खपुष्पस्थेव, अत्यन्तसति च तम्बवस्थायामेव पदे

कपालादेर्प्रहणाद् विनाशं परिकल्प्योत्पवाते, अन्यथा कथिमिव न इस्येत तथात्वस्याविशेषात् । प्रागमावे तु तथाभावे भावप्रत्यद्वस्याचा (तथाऽभावे भावप्रत्यद्वत्वाच ?) [ वै॰ स्॰ ९।१।७ ], मृतिण्डावस्थायां प्रागमावे घटविषयं प्रत्यक्षज्ञानं नाभृत्, इदानीं तु घटविषयं विरुद्धं विज्ञानमुदभूत् सर्यते चाभावावस्था, तस्मादिदानीमयं भावः समभूत् पूर्वमस्याभाव एव चासीदिति प्रागमावे 'असत्' इति निश्चयज्ञानम् । एतेनाघटोऽगौरधर्मश्च व्याख्यातः [ वै॰ स्॰ ९।१।८ ], यथा हि स्थाल्यां घट इत्युत्पत्रविज्ञानस्य कारणान्तरितसभ्यक्प्रत्यय उत्पवाते 'नायं घटः, स्थालीयम्' इति तदिष घटप्रत्ययस्याभावात् नस्य च स्मरणाद् विरुद्धस्य च स्थाल्यादेईर्शनाद् बोद्धव्यम् । एवमश्वे 'अगौः' इति । त[था] सामान्यतो दर्शनाद् रात्रिस्तानादेधमेत्वे सम्भाविते अथमें इत्युत्पयत इति चेतनाचेतनातीन्द्रियमेदेनोदाहरणत्रयम्।" इति चन्द्रानन्द्विरचितायां वैशेषिकस्त्रवृत्तौ P. पृ० ३० В-३१ А ॥

१ भूतप्र° प्र० । अत्र चन्द्रानन्द्विरचितग्रृतियुते चैशेषिकस्त्रे असदिति भूतप्रत्ययाभावाद् भूतस्मृतेर्विरोधिप्रत्यक्षत्वाच ज्ञानम् इति पाठः, चैशेषिकस्त्रमूलमात्र[१]पतौ तु असदिति भूतप्रत्यक्षाभावाद् भूतस्मृतेर्विरोधिप्रत्यक्षत्वाच ज्ञानम् इति पाठः, दृश्यतां पृ० ४८९ दि० ६ । द्राङ्करमिश्रविरचितोपस्कारसहिते वैशेषिकस्त्रे तु असदिति
भूतप्रत्यक्षाभावाद् भूतस्मृतेर्विरोधिप्रत्यक्षवत् इति पाठः ॥ २ तथाभावात् रं० । तथाभावभावात् भा० ।
अत्र तथाऽभावे भावात् इति समीचीनं भाति । अत्र चन्द्रानन्दिरचितग्रृत्तिसहिते वैशेषिकस्त्रे वेशेषिकस्त्रम्लमात्र[१] ।
प्रतौ च तथाभावे भावप्रत्यक्षत्वाच इति पाठः, दृश्यतां पृ० ४८९ दि० ६ । द्राङ्करमिश्रप्रणीतोपस्कारसहिते वैशेषिकस्त्रे
तु "तथाऽभावे भावप्रत्यक्षत्वाच [त्रे० स्० ९।९१०], सामान्यवाच्ययम् अभावश्वेष्वः प्रत्यक्षत्वाच् प्रागमावपरः,
यथा प्रथ्वेते प्रत्यक्षज्ञानं तथा प्रागमावेऽपि, कुतः १ भावप्रत्यक्षत्वात् , भावस्य व्यूत्वमानवीरणादेः प्रत्यक्षत्वात् प्रत्यक्षेण विषयीकियमाणत्वात् । यद्वा भावस्याधिकरणस्य प्रतियोगिनश्च प्रत्यक्षत्वात् योग्यत्वादित्यर्थः । संसर्गामावप्रहेऽधिकरणयोग्यतायाः प्रतियोगियोग्यतायाश्च तन्त्रत्वात् । चकारात् प्रतियोगिस्मरणं उक्तं च तर्क समुचिनोति ।" इति ॥ ३ अद इदं जिनेन्द्रत्वमेव
सदस्तवादित्वं प्र०॥ ४ "विग्रोति विजिणीषया, न तत्त्वबुमुत्सयेति" – स्यायभा० ४।२।५१ ॥ ५ दश्यतां पृ० ४६० दि०
१ ॥ ६ सिद्धार्थो नाम नरेन्द्रः, तस्य सुतः श्रमणो भगवान् महावीरः 'वर्धमानः' इत्यपराभियानः, तन्मतावलम्बनं जैनसित्यर्थः ॥ ७ वीरणोध्ववद्वद्रो मा०। वीरणोब्धिवद्यद्रो पा० डे०। वीरणोब्धिवद्धरो व०। वीरणाब्धिवद्यरो रं०॥

दर्शनादसत्, हंष्टं तावत् ......, इतरथा तन्तुपांसादिष्वविशेषः प्रागपि व्यापाराभावश्च स्यात्, हंष्टा तु किया ....., उभयेकान्ते दोषदर्शनात् सदेवासदेव वेति चायुक्त एकान्तः, सदसदात्मकत्वात् कार्यस्य उपादाननियमः किया च युज्यते इति, तन्न, विकल्पानुपपत्तेः। सदेवासत् सदसत् स्वेनैवात्मना सचासच अन्येनात्मना सद् ... चयात्मना चासत्? नं तावत् ...... असत्त्वप्रति- पक्षश्च सत्त्वम्। सत् सोपाङ्यमसन्निरुपाङ्यम् ...... सदसत्त्वं न भवतीत्यर्थः। अत्र सतोऽसत्प्रतिपक्षत्वमसिद्धं तदङ्गत्वात् तदात्मकत्वात् तत्प्रवृत्तित्वात् प्रदोर्द्ध-

पटार्था क्विन्दस्य क्रिया न स्थात् । उपादाननियमतदर्थन्यापारौ सदसत्त्वे कार्यस्य हेत्ँ, हैंष्टं ताविद-त्यादिना समर्थयति । अनिष्टं चापादयति — तथानिच्छतः तन्तुपांस्वादिष्विविद्योषः स्यादुपादानमेवानु-पादानमेव वा, लन्धात्मपदार्थकारकन्यापाराभाववत् प्रागिप न्यापाराभावः स्यादिति च यथासङ्क्षम् । 10 निगमयति यथासम्भवं दृष्टा तु क्रियेत्यादि । उभयैकान्ते दोषदर्शनादिति सदेवाऽसदेव चेत्येकान्ते । सदेवासदेव विति चीयुक्त एकान्तः, सदसदात्मकत्वात् कार्यस्य सत्पक्षमाश्रित्योपादाननियमो युक्तः, असत्पक्षमाश्रित्य क्रिया युक्तेति । यदेतत् सैद्धार्थीयं मतं तन्न, विकल्पानुपपत्तेरित्यादि । सदेवासत् सदसदित्यादि प्रत्युचारणं संक्षेपेण विकल्पद्वयेन सोपपत्तिकं स्वेनैवात्मना संच्यासच्च अन्येनात्मना सदिति यावद् घटात्मना चासदिति ।

न तावित्यादि प्रैंथमं तावद् विकल्पं व्यवस्थाप्य सूत्रेण दूषणमाह सव्याख्यानं <sup>११</sup>सोपवर्णनं याव-दसत्त्वप्रतिपेंक्षश्च सत्त्वमिति गतार्थम् । सतोऽसता विरोधः प्रातिपक्ष्यं वैधर्म्यमेव हेतुः । मा मंस्थाः सोऽसिद्ध इति, अतस्तत्प्रदर्शनार्थमाह – सत् सोपाख्यमित्यादि वैधर्म्यस्फुटीकरणं यावत् सदसत्त्वं न ३३६-१ भवतीत्यर्थ इति सुव्याख्यातम् ।

अत्राचार्य उत्तरमाह - अत्र त्वत्साधने सतोऽसत्प्रतिपक्षत्वं विरोधो वैधर्म्यमसिद्धम् । कुतः ? 20 तदङ्गत्वात्, अङ्गमवयवस्तदेकदेशः, यद् यस्याङ्गं स तस्य प्रतिपक्षो न भवति, यथा घटस्योर्द्धशीवादित्व-

१ 'दृष्टं तावत पटार्थितायां तन्तूनामेवोपादानं न तु पांखादीनाम्, एवं पटार्थश्च कुविन्दस्य व्यापारो दृष्टः' इत्याशयो भाति ॥ २ 'दृष्टा तु किया पटार्था कुविन्दस्य तन्तूनामेव चोपादानम्; तस्मादुपादानियमतद्र्यंव्यापाराभ्यां सदसत् कार्यम्।' इत्याशयो भाति ॥ ३ अत्र 'किं येनैवात्मना सत् तेनैव असत्, आहोस्तित् आपेक्षिकं सदसत्त्वम् अन्येनात्मना मृदादिना प्राक् सद् घटादि कार्यं घटात्मना चासत्?' इति विकल्पद्यस्याशयो भाति ॥ ४ 'न तावद् येनैवात्मना सत् तेनैवात्मना असत्, सदसतोवेंधम्यात् । यहक्तम्-सद्सतोवेंधम्यात् कार्ये सदसत्ता न [वे० स्० ९।११९], सत्त्वप्रतिपक्षोऽसत्त्वमसत्त्र-प्रतिपक्षश्च सत्त्वम्, सत् सोपाख्यम् असिक्षणाख्यम्, तयोवेंधम्यात् एकस्मिन् कार्ये सदसत्त्वं न भवतीत्पर्थः ।' इत्याशयो भाति ॥ ५ प्रथमाविमक्त्यन्तत्वे इयमेव वाक्ययोजना समीचीना । द्वितीयाविभक्त्यन्तत्वे तु 'हेत् समर्थयति' इत्यन्त्यो क्रेयः ॥ ६ दृष्टां प्र०॥ ७ चिति डे० वि०॥ ८ वायुक्त य०॥ ९ सद्यासद्या प्र०॥ १० द्वितीयविकल्पस्य स्वरूपं तत्परिहारादिकं च ज्ञातुं हस्यतां पृ० ४९९, ५००॥ ११ सोवर्णनं प्र०॥ १२ 'पक्षं च प्र०॥

ग्रीवादित्ववत्। भवन् सम् भवति प्रत्येक्षवस्तुस्ररूपप्रतिपश्यर्थतदतत्प्रवृत्तव्यावृत्तः सदसदात्मकः स्वतोऽत्यन्ताविभक्तवृत्तिपर्यनुभवोऽभूतत्वपुष्पविलक्षणोऽर्थान्तरभूत-क्षणभङ्गविलक्षणश्चातीतानागतवर्तमानभिन्नभवनसदसदेकित्रयः आकाशवत्। तथा तन्तुपटाचिप क्रमभावि सदसत्, तथा युगपद्भावि स्वमिष, इतोऽपीतोऽपि।

5 मिति । इतश्च प्रतिपक्षो न भवति, तदात्मकत्वात्, स आत्माऽस्य भावस्याभाव आत्मा, तद्भावात् तदात्मकत्वात्, घटोर्द्धश्रीवादित्ववदेव । इतश्च, तत्प्रवृत्तित्वात्, स एवाभावोऽस्य सतः प्रवृत्तिः, तेनाभावरूपेण भावः प्रवर्तत इत्यर्थः । एक एव भावाभावरूपेणार्थो घटवद् मृत्पिण्डशिवकादिरूपादियुग-पद्युगपद्भाविधर्मभावाभावप्रवृत्तिरिति । अथवा अङ्कर्भात्मा, आत्मा च प्रवृत्तिरित्यैकार्थ्यमेवेति व्याख्यानं तदङ्गत्वस्य ।

भवन् सन् भवतीति सत्त्वं नाम भवत एव नाभवतः । भैवनं च कीदृशम् ? अभावानुविद्धम्, 10 इति तहर्शयति – प्रत्येकवस्त्विखादि दृण्डको यावत् सदसदारमकः, एकमेकं प्रैति प्रत्येकं वस्तुनः स्वरूपं प्रतिपत्तं प्रत्येकवरतस्त्रस्वरूपप्रतिपत्त्यर्थं तत्त्रवृत्तं घटारूयं शिवकादिव्यावृत्तं पटादिव्यावृत्तं चँ, तस्मात् तदेव घटाख्यं घटात्मना प्रवृत्तं 'भवति', पटिशवकाद्यात्मना व्यावृत्तं 'न भवति'। अतः सदसदात्मकः। तस्मादभावो भावाङ्गं भावात्मा भावप्रवृत्तिरेव । एवं तावद् युगपद्भाविरूपादिभावेनापि भवन् स घटो 15 नाभावेन स्वाङ्गात्मप्रवृत्तिस्वरूपेण विना भवतीत्युक्तं द्रव्यक्षेत्रापेक्षम् । कालभावापेक्षमप्युच्यते – स एव च <sub>३३६-२</sub> भविता घटः स्वैतोऽत्यन्ताविभक्तवृत्तिपर्यनुभवः तामात्मनो वृत्ति प्राक् पश्चाच परितोऽनुभवति । तसार्द्भवनात्मकत्वादभूतस्वपुष्पविलक्षणः, केनचिद्रपेण खपुष्पस्याभवनाद् घटस्य च पूर्वोत्तररूपैर्भवनात्। अर्थान्तरभूतक्षणभङ्गविलक्षणश्च प्राक् पश्चादिदानीं च भवनाद् भवनस्य प्रवर्तनस्य द्रव्यार्थतोऽत्यन्तम-भिन्नत्वात् क्षणभङ्गवादेऽत्यन्तं क्षणे क्षणेऽन्यत्वाभ्युपगमात् तद्विछक्षण इति । नन्वेवं द्रव्यार्थभवनस्याभेदादभवनं <sup>20</sup> निरवकाशमेवेति, एतच न भवतीत्यत आह - अतीतानागतवर्तमानभिन्नभवनसदसदेकक्रियः, यान्यती-तानि भवनान्यनागतानि च तानि वर्तमानभवनाद् भिन्नानि ''देशकालाकारनिमित्तादिभेदात्, तेभ्यश्च वर्तमानमवनम् , परस्परविलक्षणत्वाच परस्पररूपेण न सन्ति, अथ च भैवनिक्रयैकैव सर्वाणि तान्युर्व्यन्ते । कथम् ? आकाशवत्, यथा तवाप्याकाशं शब्दादिसमवायिनां घटादिसंयोगिनां चाधारभूतमेकम-विच्छित्रभवनमपि तेषु घटपटशब्दादिभवनाधारतया भिद्यमानत्वाद् भेदाभेदाभ्यां 'सचासच' इत्येषणीयम् , 25 अन्यथा तेषां घटशब्दादीनां सङ्करप्रसङ्गात्, तथास्मन्मतेनाप्यवगाहसामान्याद् भवसेव अङ्गुलिघटाचव-गाहैंर्भेदादसन, तथोक्तमावनो घटो द्रव्यादि कार्यं चेति। यथाकारां तथा भूतत्वात् तन्तुपटाद्यपि

१ दश्यतां पृ० ४९३ पं० १३॥ २ एव मा० प्रतौ नास्ति ॥ ३ "युगपद्गाविधर्म" प्र०॥ ४ "मातमा च प्रवृ भा०॥ ५ भवनं की "य०॥ ६ प्रति प्रत्ये वस्तुनः भा०। प्रत्येकं वस्तुनः भा०॥ ७ चा भा०॥ ८ ( भवन् सन् घटो?), दश्यतां पृ० ४९२ पं० १०॥ ९ स्वतात्यंतावि "य०। स्वतोत्यंगोतावि "भा०॥ १० "द्गावना प्र०॥ ११ "भूतस्रक्षणभंग "भा०। "भूतस्रक्षणं भंग "य०॥ १२ देशकालादिस्वरूपज्ञानार्थं दश्यतां पृ० ३२० पं० ४, १८, २६॥ १३ भवने य०॥ १४ "च्यते रं०॥

इतरथा नैव अवेद् वस्तु अपूर्वत्वात् खपुष्पवत्, वैधर्म्येण चरपकपुष्पवत्, अपरत्वादभेदत्वादवर्तमानत्वात् वान्ध्येयवत् क्षणिकवादवत्, । तस्मान्न सदसतोः प्रतिपक्षत्वम् । न नैकात्म्यम्, विधिप्रतिषेधैकविषयत्वात्, भावितैकात्म्यचेतना-चेतनत्ववत् ।

यदिष च सत् सोपास्यमसद् निरुपास्यमिति तदिष नोपपद्यते सतोऽप्यनुपारूय- वित्तात् । को हि प्रतिवस्तु प्रतिक्षणसत्त्वेन सदुपारूयातुं दाक्रोति? असाधारणत्वात्

क्रमभावि संदसत्। यथा च तत् तन्तुपटादि क्रमभावि तथा युगपद्मावि खमपि संदसद् भिन्नाभिन्नं च इतोऽपि इतोऽपीति उभयात्मकेत्वं प्रदर्शत इति । ३३७१

इतरथा नैवेखादि । एवं सदसदात्मकत्वमनिच्छतो वस्तुनस्ते नैव भवेद् वस्तु अपूर्वत्वात् निर्वीजत्वात्, नास्य पूर्वमिति बहुन्नीहिसमासाश्रयेण न पूर्वमपूर्वं प्रागसत्त्वादिति तत्पुरुषाश्रयेण वा, 10 स्वपुष्पवत् । वैधम्पेण चम्पकपुष्पवत् , मूलाङ्करादिभवनेन पूर्वस्यैव सैतश्चम्पकस्य पुष्पीभवनात् । तम्म सदसदात्मकं चम्पककुसुममिति । एवमपरत्वादनुत्तरत्वादभेदत्वादिति योज्यम् । तस्माद् वर्तमान-भेव न स्यात्, ततश्चावर्तमानत्वादिष नैव स्यात् , वानध्येयवत् क्षणिकवादवदिति च स्वपुष्पक्षणभङ्ग-वैलक्षण्यप्रस्तुतेरुदाहरणद्वयमेतत् । तन्निगमचित – तस्मान्न सदसतोः प्रतिपक्षत्विमिति ।

इतश्च न नैकारम्यं सदसतोरैकारम्यमेव, द्विः प्रतिवेधस्य प्रकृत्यापत्तेः । कुतः ? विधिप्रतिवेधै- 15 किविष्यत्वात्, विधिः अन्वयः, प्रतिवेधो व्यतिरेकः, 'ताबुभावेकविषयौ' इस्रेतत् प्रत्येकवस्तुस्वरूप-प्रतिपत्त्यर्थतद्दतः प्रवृत्तिव्यावृत्तिसद्सद्दार्मक इति अविभक्तस्वरूपपर्यनुभवोऽतीतानागतवर्तमानभिन्नः भवनसद्सदेकिक्षयः इस्रादिवचनात् सिद्धम् । तस्मात् सद्सदैकारम्यमेव भावितैकारम्यचेतनाचेतन-रववत्, यथा च चेतनाचेतनयोविधिशतिवेधैकविषयत्वेन भाविस्त्या चेतनोऽचेतन इत्युक्तं तथेहापि द्रव्यादिसद्सदैकारम्याद् नास्ति सद्सतोः प्रतिपक्षतेति ।

यदिप चेत्यादि । सदसतोः प्रतिपक्षत्वभावनार्थं वैधर्म्यमुच्यते त्वया सँत् सोपाल्यमसद् निरु पाल्यमिति तदिष नोपपद्यते, सतोऽप्यनुपाल्यत्वात् । को हीत्यादि, वस्तुनि वस्तुनि रूपरसादौ ३३०-१ यो योऽसाधारण आत्मा पूर्वक्षणे उत्तरे च क्षणे विलर्क्षणस्तस्य भावः सत्त्वम्, तेन सत्त्वेन प्रतिवस्तु प्रतिक्षणसत्त्वेन <sup>वैद</sup> सद् वस्तु तदुपाल्यातुं केनिचदशक्यम्, असाधारणत्वात्, यदसाधारणं न तदुपाल्यातुं शक्यते स्वसुखादिपर्यनुभववत् । तस्माद् नायमेकान्तः सत् सोपाल्यमेवेति । वैद्यान्मतम् — 25 न बूमः 'सत् सोपाल्यमेव' इति, यतोऽस्य व्यभिचार उच्यते। किं तिर्हि श्रम्त् सोपाल्यं निरुपाल्यं

१ सत् भा०॥ २ कत्वं प्रदर्शत भा०। कत्वं प्रदर्शन डे० वि०। कत्वप्रदर्शन पा० रे०॥ ३ सत एचंपकस्य भा०। सत एवं चंपकस्य पा० डे० वि०। सत एवं चंपकस्य रे०॥ ४ दश्यतां पृ० ४९२ पं० २॥ ५ त्मकसिति प्र०। दश्यतां पृ० ४९२ पं० २॥ ६ दश्यतां पृ० ३७२ पं० ७॥ ७ दश्यतां पृ० ४९१ पं० ६॥ ८ ययोरसाधारण प्र०॥ ९ क्षस्तस्य प्र०॥ १० (च यद् वस्तु १)॥ ११ स्यान्मतं चूमः प्र०॥

खसुखादिपयनुभववत्? । अथ च निरुपाख्यतायामिप नैव तदसत् सामान्य-सोपाख्यत्वात् । अपि च त्वयापि विशेषणसम्बन्धः कल्प्यः, अथ च न तद-सद् निरुपाख्यत्वात्, सदसदेव तु सोपाख्यनिरुपाख्यत्वात् सामान्यवत्, सोपा-ख्यं निरुपाख्यं च सदसत्त्वात् सामान्यवत् । सामान्यं खसत् न सामान्यसद् वस्तुवदिति सदेवासत् सामान्यम् । सोपाख्यं खपरप्रत्ययाभिधानाधानात् निरुपा-ख्यं च वस्तुवदिति सोपाख्यमेव निरुपाख्यम्, वस्तुनि विपर्ययः । अतो व्यवस्थापित-सोपाख्यनिरुपाख्यत्वात् सदसदेव सामान्यादिद्रव्यादिवत् ।

वा स्यात्, निरुपाख्यं त्यसदेव, तत् सता साधम्यं न भजत इति । एतद्पि नोपपद्यते व्यभिचारादिस्यत आह् — अथ च निरुपाख्यतायामपि नैव तदसत् सामान्यसोपाख्यत्वात्, उप सामीप्ये, सामी10 प्येनाख्या उपाख्या प्रत्यासत्त्रेयर्थः, सह उपाख्यया सोपाख्यम्, यद्ग्यसाधारणं सुखादिपर्यनुभैवादि तदपि
सामान्येनोपाख्यायते — किमपि सुखं दुःखमित्यादि । तस्मान्त्रिरुपाख्यस्यापि सत्त्वदर्शनाद्युक्तमुक्तम् —
असिनिरुपाख्यं सत् सोपाख्यमिति । तस्मात् केनचिदात्मना सदेवासत् सोपाख्यं चेति नास्ति सदसतीर्वेधम्यम् । अथवा सामान्यसोपाख्यत्वात्, यथा सामान्यं स्वेनात्मना सोपाख्यं स्वसत्त्रया, न
विशेषणात्मना सामान्यान्तरेण, न तु द्रव्यादिवस्तुवत्, इति सत् सोपाख्यं निरुपाख्यमसचेति दृष्टत्वात्
15 तथैवैकत्र सदसतीर्नास्ति विपक्षता ।

किक्चान्यत्, अपि च स्वयापीत्यादि, त्वकल्पनयेव 'सदसत्' इत्येतत् प्रदर्शयितुमिदमुच्यते, प्राग्व्याख्यातार्थ एवेष प्रन्थो यावद् विशेषणसम्बन्धः कॅल्प्य इति, इह तु 'प्राग् विशेषणसम्बन्धाद् विद्यमानमेव निरुपाख्यमितीष्टं त्वयेष' इत्येतस्यार्थस्य प्रदर्शनार्थमुपन्यस्तः, अत आह् — अथ च न तदसद् निरुपाख्यत्वादिति निरुपाख्यत्वस्य सति दृष्टत्वाद् व्यभिचार उक्तः । असच तत् सम्बन्धासत्त्वात विरुपाख्यत्वादिति निरुपाख्यत्वस्य सति दृष्टत्वाद् व्यभिचार उक्तः । असच तत् सम्बन्धासत्त्वात विरुपाद्यत्वात् विरुपाद्यत्वात् विरोध-मापाद्य प्रस्तुतकार्यसदसत्त्वाविरोधे साधनमाहाचार्यः — सदसदेव तु सोपाख्यनिरुपाख्यत्वात् सामान्यवदिति । अथवा सोपाख्यं ''निरुपाख्यं च सदसत्त्वात् सामान्यवदिति सदसत्त्वेकात्म्ये साध्ये सोपाख्यनिरुपाख्यत्वं हेतुः सोपाख्यनिरुपाख्यत्वे च सदसत्त्वं प्रोक्तन्यायेन त्वयेवाभ्युपगतत्वात् ।

सामान्यदृष्टान्तस्य सद्सत्सोपाख्यनिरुवाख्यत्वैकीत्म्यं दर्शयति – सामान्यं स्वसत् स्वसत्त्या सत् 25 न सामान्यसद् वस्तुवत् सम्बन्धसत्त्वयेद्यर्थः । यथा त्वन्मतेनैव सामान्येन सम्बन्धाद् द्रव्यगुणकर्माख्यं वस्तु सम्बन्धसदिष्यते न तथा सामान्यं सामान्यस्य सामान्यान्तरसम्बन्धाभावात् । इति सदेवासत्

१ चा मा॰॥ २ प्रत्यासत्तेत्वर्थः प्र॰। (प्रत्यासत्तेत्वर्थः १)॥ ३ भावादि प्र०॥ ४ द्युक्तम् मा॰ रं०॥ ५ दश्यता प्र० ४९९ पं० ६॥ ६ (सोपार्व्यं निर्ह्मणार्व्यं चेति १)॥ ५ प्र० ४५४ पं० २॥ ८ कल्यव इति भा॰। (कल्यत इति १)। दश्यता प्र० ४८५ पं० १८॥ ९ सम्बन्धसत्तात् प्र०। अत्र सम्बन्धसत्ताभावात् इत्यपि पाठः स्मात्॥ १० निर्ह्मणार्व्यं य० प्रतिषु नास्ति ॥ ११ निर्ह्मण्यं च प्र०॥ १२ कात्म्येकार्थं य० । (कात्म्येकार्थं १)॥

यत्तृक्तं 'पूर्वदोषपापीयस्त्वाद् न । तद्यथा — तैत्र हि''''हेतृपादानिक्रया-नियमाभावः, अस्मिन् पुनः सदसत्कार्यपक्षे द्विदोषता पापीयसी' इति, तन्न, परि-हृतपूर्वदोषत्वात् ।

सामान्यम्, इतिशब्दस्य हेत्वर्थत्वात् एवं सामान्यस्य सदसत्त्र्येकात्स्यम् । तदेव च सोपारूयं स्वपरप्रत्ययाभिधानाधानात्, स्वात्मनि सम्बन्धिनि च प्रत्ययमभिधानं चीधत्ते 'सती सत्ता' 'सन्ति द्रव्य- ह
गुणकर्माणि' इति च सामान्यम् तदेव निरुपारूयं च, नास्योपारूयास्ति, वस्तुवत्, वस्तुन इव
सम्बन्धिसामान्यादुगरूया नास्ति सामान्यादेः सामान्याद्यन्तराभावात् । इति सोपारूयमेव निरुपारूयम्, इत्थमुक्तन्यायेन सोपारूयनिरुपारूयत्वयोर्वेधम्याभावः । वस्तुनि विपर्यय इति, द्रव्यादित्रये ३३८-२
वस्तुनि स्वतो निरुपारुयता सामान्येन सोपारुयता, स्वँतस्त्वसत्त्वं सम्बन्ध्यन्तरात् सत्त्वं च सत्तातो
विपरीतम् ।

अतो व्यवस्थापितेयादि व्याख्यातदृष्टान्तसोपाख्यनिरुपाख्यत्वैककाँष्ठीकृतहेतुधर्मयोः सदसन्त्रैककाष्टीभूतसाध्यधर्माविनाभावः उपसंह्रियते । तस्मान् ताभ्यां धर्माभ्यां 'भिन्नौ विरुद्धौ च' इत्यभिमताभ्यामेव
प्रतिपद्यतां भवान्, सोपाख्यनिरुपाख्यत्वात् सामान्यादिद्रव्यादिवत्, सामान्यविशेषसमवायाः
सामान्यादयः, द्रव्यगुणकर्माणि द्रव्यादीनि, सामान्यादयश्च द्रव्यादीनि च यथा सन्ति असन्ति च
सोपार्क्यनिरुपाख्यानि चेति सोपाख्यनिरुपाख्यत्वं सदसन्त्रवैकात्म्ये हेतुः, सदसन्त्वमि सोपाख्यनिरुपाख्य-15
त्वैकात्म्ये तथैव हेतुस्वनमतेनैव । उपनये तु द्रव्यादीनां दृष्टान्तत्वेनोपादानं त्वयैवेष्टत्वात् । अत्रापि सदसन्त्रैकात्म्ये सोपाख्यनिरुपाख्यत्वैकात्म्ये च निःसंशयमविपक्षतेति ।

इतानीं स्याद्वादे परोक्तान् दोषान् परिहर्तुकाम आह – यत्तूक्तिमिखादि । टीकायां प्रशासमतौ स्याद्वादिनं प्रति 'पूर्वदोषपापीयस्त्वाद् न' इत्युक्तौ दोषौ, तत्र सदसत्कार्यपक्षयोः साङ्क्षयवैशेषिकेष्टयोर्यथा-सङ्कां कियानुपपत्त्युगदानित्यमाभावदोषौ । यथोक्तम् — 'उपादानियमस्यास्ति स्रति च कियाया 20 अभावप्रसङ्गात् सदसत् कार्यम् ' इति दोषद्वयं ब्रुवतो जैनस्य पूर्वदोषपापीयस्त्वं किलेत्थमुच्यते । [वै० स्० प्रशस्त्रमितिका], तद्यथा – तत्र हीत्यादि, यथासङ्कां प्रत्येकदोषप्रदर्शनमन्थो गतार्थो यावद्धेतूपादान- ३३९-१ कियानियमाभाव इति, हेतवो दण्डाद्या घटस्य, मृदुपादानम्, क्रिया कुलाल्व्यापार इति । अस्मिन् पुनः सदसत्कार्यपक्षे द्विदोषता पापीयसी र्सदसत्यक्षाभ्यामेकैकदोषाभ्याम्, 'सत्त्वात् कार्यस्य घटा-र्थायाः कियाया अभावः, असत्त्वादुगदानै[नियमा]भावः' इत्येतद्विदोषत्वात् पापीयानेष पक्ष इति । 25 अत्राचार्य आह – तन्न, परिहृतपूर्वदोषत्वात्, परिहृतावस्मिन् सदसदेकात्मककार्यपक्षे पूर्वोक्तौ कियाऽ-भावोपादानियमाभावदोषाविति ।

१ 'तत्र हि अखन्तासरकार्यपक्षे उपादाननियमस्य अखन्तसरकार्यपक्षे च कियाया अभावप्रसङ्गात् सदसरकार्यपक्षयोहेंतू-पादानिक्षयानियमाभावः' इलाक्षयो भाति ॥ २ वाधत्ते प्र० ॥ ३ 'न्याद्यपाख्या प्र० ॥ ४ स्वतस्वत्वं सम्बन्ध्यन्तरास्तरं च य० । स्वत्वं सम्बन्ध्यन्तरासत्त्वं च भा० । (स्वतोऽसत्त्वं सम्बन्ध्यन्तरात् सत्त्वं च १ ) ॥ ५ 'काष्टी' प्र० ॥ ६ 'ख्यानिह' पा० ॥ ७ पूर्णदोष' प्र० ॥ ८ पश्चम्यन्तोऽयं निर्देशः ॥ ९ ( 'दानाभावः १ ) ॥

तत्र हि सत्कार्यपक्षे क्रिया किं विरुध्यते? साङ्क्ष्यो यदसौ 'एकान्तेन सन्नेव घटः' इत्याह ततस्तस्य 'क्रिया निष्पन्नस्य न युज्यते कर्तव्याभावात् कृतवत्' इति क्रियाऽभावदोषो भवति, न पुनः स्याद्वादिनः। यदि त्वसौ स्यादादिना कर्तव्यत्व-मिप विद्यीत ततः क एनमेवं ब्रूयात्? असत्कार्यपक्षेऽपि उपादानियमः किं विरुध्यते? यदसौ 'एकान्तेन असदेव कार्यम्' इति हेतृपादानेषु सन्निहितस्य क्रिया-भिव्यक्क्ष्यस्यार्थस्योपर्यवज्ञया ब्रूयात् तस्य 'पटार्थितायां तन्तृपादानियमो न

तत् परेणैर्वाभिवाचयित प्रअपूर्वकम् – तत्र हि सत्कार्यपक्षे किया किं विरुध्यते केन हेतुना? साङ्क्ष्यो यदसावेकान्तेनेत्यादि यावत् कृतवदिति। द्रव्यार्थतो हि मृत्पिण्डे घटोऽस्ति न पैर्यायतः। साङ्क्ष्यस्त सन्नेव घटः कार्यत्वपर्यायनिरपेक्ष इत्याह ततस्तस्य किया करणं निष्पन्नस्य सर्वथा विद्यमानस्य न युज्यते 10 कर्तव्याभावात् कृतवत् निष्पन्नघटवदित्येवं तस्य सँत्कार्यवादिनः कियाऽभावदोषो भवति, न पुनराक्षाङ्कितकर्तव्यपर्यायद्रव्यार्थवादिनः स्याद्वादिनः 'स्यात् सन्नेव मृत्पिण्डे घटः केनचिद्धमेणासन्निष' इति वद्ताः परिहृतपूर्वोक्तसत्कार्येकान्तवाददोषत्वात् । यदि त्वसौ साङ्क्ष्योऽपि स्यादादिना कर्तव्यत्वमिष विद्धीत स्याद्वादिवत् 'कथंचित् कृतश्चित्' इत्यादिनानेकान्तवाचिना विशेषणेन विशेष्य 'सदेव कार्यम्' इत्य-२ इति ततः क एनमेवं बृयात्? को वादी सुसमीक्षितवाक्यगुणदोषोऽपि 'कियाऽभावदोष्क्ते प्राप्तः कर्तव्य15 स्वाभावात् कृतवत्' इति वक्तं शक्कुयात् परिहृतपूर्वदोषं वादिनं साङ्क्ष्यमन्यं वाभ्युपेतानेकान्तवादिमिति ।

असत्कार्यपक्षेऽपीत्यादि, वैशेषिकं प्रत्यसत्कार्यवादिनसुपादाननियमाभावदोष उँको चीऽयं स किं विरुध्यते ? इति पूर्ववत् प्रश्नोपक्रमं भाणयति । यदसावेकान्तेनेत्यादि, यदसौ वैशेषिकः पर्यायार्था-श्रयेण 'कियागुणव्यपदेशाभावादसदेव कार्यम्' इति द्रव्यार्थतो हेतुषु तुर्यादिषुपादानेषु च तन्तुषु सन्नि-हितस्याव्यक्तस्य क्रियामन्तरेण क्रिययाभिव्यंक्र्यस्य पटाख्यस्यार्थस्यं उपि अवज्ञ्या अनपेक्ष्य तं ब्र्यात् 20 तस्य पटार्थितायां तन्तूपादाननियमो न युज्यते तत्रासत्त्वात् तृणादिवत्, यथा तृणाद्युपादानं पटार्थितायां न युक्तं तत्र तस्यासत्त्वादेवं तन्तूपादानमपीतीत्थमसत्कार्यकान्तवादेऽप्युपादाननियमाभाव-दोषः, सोऽनेकान्तवादे स्यादादिविशिष्टे नास्ति 'स्यादसत् कार्यम्' इति दत्तसत्तावकाशमपि वदतः । तथा यदि वैशेषिकोऽपि विशेष्य ब्र्यात् क एनं किश्चिदिप ब्र्यात् ? न तदा तस्य वादिनो विशेषितान्वय-व्यतिरेकधर्मधर्मिव्यवस्थस्य तिलतुषशतभागमात्रमपि वाच्यमस्तीति । उक्तं च

> हेतुविसयोवणीतं जध वैयणिक्तं परो णियत्तेति । जदि तं तहा पुरिल्लो देौएंतो केण जिंब्वंतो ॥ [सेन्मिति० ३।५८]

१ °वाभिवावयति प्र० । ( वाभिधापयित ? ) ॥ २ पर्ययतः प्र० ॥ ३ सत्कार्येवादिनः भा० । सत्कार्येवादिनः य० । अत्र 'सत्कार्येकान्तवादिनः' इत्यपि पाठः समीचीनो भाति ॥ ४ °वाचिनः य० ॥ ५ तसौ सांख्येपि प्र० ॥ ६ वक्तयात् य० ॥ ७ उक्ता य० ॥ ८ 'योऽयमुपादानित्यमः स किं विरुध्यते' इत्याशयः ॥ ९ °द्यंगय पटाख्ये य० ॥ १० "स्यापर्यवज्ञया य० ॥ ११ °वादेष्युपा प्र० । ( °वादे य उपा ° ? ) ॥ १२ विणिक्षं प्र० ॥ १३ दावतो वि० र० ॥ १४ जिद्यंतो भा० । मुद्रिते सन्मतिप्रकरणे जिञ्वंतो इति पाठः ॥ १५ ''यत्रानुमानविषयत्याभ्युपगम्थमाने साथ्ये दूषणवादिनोऽवकाश एव न भवति तदेव साथ्यं हेतुविषयत्या अभ्युपगन्तव्यमिति

25

युज्यते तन्नासत्त्वात् तृणादिवत् , इत्युपादाननियमाभावदोषः, न पुनः स्याद्वादिनः । तथा यदि वैद्रोषिकोऽपि विद्रोष्य ब्रूयात् क एनं किश्चिदपि ब्रूयात् ? एवमयं पूर्व-श्रेयस्त्वार्थं आद्यद्वाहः ।

यत् पुनिरदमिभधीयते – सद्भागस्योपादानिनयमः असद्भागस्य क्रिया च युज्यते, तो च वस्तुनि स्त एवेति चेत्, न, विषयेयप्रसङ्गात्। एकस्योभयात्मकैकवस्तुत्वे व विद्योषहेत्वभावात् कुत एतत् ..... १ ...... पूर्वदोषपापीयस्त्वमेवेति। — एतदपि न किश्चित् कार्यत्वादेव। कार्ये उपादानिकययोः स्वविषयनियतौ भावावेव, एकस्यो-

तस्मान्न स्तः स्याद्वादिनः पूर्वदोषी, कुतः पापीयस्त्वम्? ताभ्यां वा श्रेयस्त्वमेवेत्यतः आह – एवमयं पूर्वश्रेयस्त्वार्थः, पूर्वाभ्यां वादाम्यां श्रेयसो वादस्य भावः पूर्वश्रेयस्त्वम्, तदेवार्थोऽस्योद्वाहस्येति सोऽयमा- १४०-१ सुद्गाहः पूर्वश्रेयस्वार्थः परिष्टतदोषवचनावकाशः तस्मिन्नासुद्वाहे प्रतिज्ञानिर्देशे दिशत एव मया 'स्यात् 10 सत् कार्यं स्यादसत् कार्यम्' इति । स पुनस्त्वया स्वपक्षरागादस्मत्रद्वेषाद्वा नावसुद्धः ।

यत् पुनिरद्गित्यादि पूर्वपक्षः परस्य यावत् पूर्वदोषपापीयस्त्वमेवेति । जैनेनायं परिहारः पूर्वदोषपापीयस्त्वेऽभिहितः सदसत्कार्यवादिना – सद्भागस्योपादानियमः मृदि सत्त्वाद् घटस्य मृदुपादाननियमः तस्य चासद्भागस्य क्रिया च घटस्य युज्यते सदसदंशयोरन्यतराश्रयेण, तौ चांशौ वस्तुनि
स्त एवेति चेदित्यशङ्कायाम्, 'एवं चेन्मन्यसे' इति आँईतीयं परिहारमाशङ्कयोत्तरमाह – एतच न, 15
विपर्ययप्रसङ्गात्, विपर्ययः सद्भागमाश्रित्य क्रियाधसङ्कोऽसद्भागमाश्रित्योपादानियमप्रसङ्कः, अनिष्टौ च
ते जैनस्य, एकस्योभयारमककैकवस्तुत्वे विशेषहेत्वभावात् ्रंचेपादानियमस्यासित सति च क्रियाया
अभाषः' इत्येतयोईत्शोरितरेतरांशव्यावर्तितयोरभावादपक्षधर्मता । एकं हि वैस्तु सचासच्न, तिस्मिन्
सत्युभयारमके कुत एतदित्यादि गतार्थं विपर्ययप्रसङ्कापादनं विशेषहेत्वभावाद् हेतुहेर्यनियमाभावात् ।

अत्राचार्य आह — एतदिष न किञ्चित्, नोत्तरस्य गन्धोऽप्यस्तीत्यर्थः । कस्मात् <sup>१</sup> कार्यत्वादेव, २० 'कियते' इति हि कार्यम्, तस्मिन् कार्ये उपादानिकिययोः स्वविषयनियतौ भावावेव, नाभावः, स्वो विषयः स्वविषयः, उपादानस्य सत्येव नियमः, तस्य तत्र नियतत्याद् भावो विषयः, क्रियायाः पुनरसत्येव <sub>३४०-२</sub>

दर्शयनाह - हेउ विसयोवणीयं जह वयणिकं परो नियत्ते हैं। जह तं तहा पुरिह्नो दाईतो केण जिप्पंतो ॥ हेतु विषय-तयोपनीतमुपदर्शितं साध्यधर्मिलक्षणं वस्तु पूर्वपक्षवादिना 'अनिलः शब्दः' इत्येवं यथा वचनीयं परो दूषणवादी निवर्तयिति सिद्धसाध्यताननुगमदोषाद्युवन्यासेन एकान्तवचनीयस्य तदितरभर्माननुषकस्य अनेकदोषदुष्टतया निवर्तयितुं सक्यत्वात्, यदि तत् तथा द्वितीयधर्माक्षान्तं 'स्यात्'शब्दयोजनेन पुरिष्ठः पूर्वपक्षवादी अदर्शयिष्यत् ततोऽसौ नैव केनचिद्जेष्यत । ततश्चासौ तथाभूतस्य साध्यधर्मिणोऽप्रदर्शनात् प्रदर्शितस्य चैकान्तरूपस्यासत्त्वात् तत्प्रदर्शकः सन्नसत्यवादितया निप्रहाई इति ।'' इति अभय-देवस्रितिस्वितायां [ जेसलमेरस्थायां लिखितायां ] सन्मतिवृत्तौ, पृ० २२६ ॥

१ 'कुत एतत् 'सद्भागस्योपादाननियमोऽसद्भागस्य क्रिया च, न तूसयाभावः' इति १ तस्मात् पूर्वदोषपापीयस्त्वमेवेति' इत्याशयोऽत्र भाति ॥ २ '**शानिर्देश** य० ॥ ३ तस्यावा(तस्मैवा १)सद्भागस्य प्र० ॥ ४ आर्हतीयं ही० विना ॥ ५ ↑ १ एतचिक्कान्तर्गतः पाठो य० प्रतिषु नास्ति ॥ ६ दश्यतां प्र० ४९५ पं० २० ॥ ७ वस्तु सद्य भा० । अत्र वस्तु सदस्य इत्यपि पाठः स्वात् ॥ ८ दश्यतां प्र० १३८ टि०९ ॥

भयात्मकत्वात्, एकपुरुषनियतपितृपुत्रत्ववत्। नं ह्येकस्य "" न तृभयाभावः, एवम् "" । अपि च विपर्ययमसङ्गापत्तावप्येवंविधार्थतैव । असङ्गागमाश्चि-त्योपादाननियमाभाव एव अनुपादानसत्तादिभावसामान्यत्रभ्यस्कर्पत्वात् सद्द-व्यादेः । सङ्गागमाश्चित्य च क्रियाया अभाव एव सर्वस्य सर्वोत्मकत्वात् तथात्वादइत्यन्तमसतोऽभावात् ।

यत्तूच्यते--संदसतोर्वेधर्म्यात् कार्ये सदसत्ता न [वै॰ स्॰ ९।१।१२], सदसच्छन्दार्थयोः

नियतत्वादमावो विषयः उक्तवत् । ते चोपादानिकये स्वे स्वे विषये नियते इति कथं झायते ? एकस्यो-भयात्मकत्वात्, सदसदात्मकं होकं कार्यं मयाभ्युपगतं त्वया च दोषाभिधित्सया, तस्मादेकस्योभयात्मक-त्वात्, यद् यदुभयात्मकमेकं तस्य तस्य स्वविषयनियतता दृष्टा, एकपुरुषनियतपितृपुत्रत्ववत् । न होक-10 स्यत्यादि दृष्टान्तव्याख्यानं यावद् नै तूभयाभाव इति । एविमित्यादि दार्ष्टान्तिकव्याख्यानम्नियमाभाव-साधम्यप्रदर्शनं दोषाभावप्रदर्शनम् । उभयेकत्वमेव च विशेषहेतुः, तस्य स्वविषयनियतत्वाद् नास्ति विपर्यय-प्रसङ्गः । तस्मात् पूर्वभ्यां श्रेयस्त्वमेव ।

अभ्युपेहाँपि विषयंयप्रसङ्गम् अपि च विषयंयप्रसङ्गापत्तावध्येवंविधार्यतेव अनेकान्तसिद्धेः न पापस्य गन्धोऽपि, सदसदात्मनो वस्तुनो योऽसौ पर्यायार्थोऽसद्धागो मृदि घटाभावस्तमाश्रित्योपादान15 नियमाभाव एव । कस्मात् ? अनुपादानसत्तादिभावसामान्यरुभ्यस्वरूपत्वात् सद्द्रव्यादेः । प्रागुत्यत्तेः कार्यमसदेव समवाय्यसमवायिकारणसाश्निध्ये जायते, न तस्योपादानेनार्थः कश्चित्, उत्पन्नं सत्
सत्त्वयाभिसम्बध्यते द्रव्यगुणकर्माख्यम्, द्रव्यत्वेन द्रव्यम्, गुणत्वेन गुणः, कर्मत्वेन कर्मेखेभिर्भावैः सामान्याख्यैर्लभ्यं स्वरूपं वास्येति 'नैव कार्यस्योपादाननियमोऽस्ति' इत्यनेकान्तः सिध्यति । सद्धागमाश्रित्य च
३४१-१ कियाया अभाव एव, यो घटस्य कार्यस्य सत्त्वमेव द्रव्यार्थतो वाव्छति तस्य कियाया नास्येव प्रयोज20 नम्, नैव कियासित, इत्यनियमः । किं कारणम् ? तस्य वादिनः सर्वस्य सर्वात्मकत्वात्, मृत्यिण्डो हि
युगपदयुगपद्भाविसर्वधर्मात्मकः । तेन प्रकारेण तथा द्रव्यार्थवादप्रकारेण, तथाभावस्त्रथात्वं सर्वसर्वत्मकत्वम्, तस्मात् तथा[त्वा]दसद् नाम किञ्चित्रास्यतोऽत्यन्तमसतोऽभावात् प्रत्येकनयविवधायामन्यतराश्रय इत्तरस्याभावाद् न सत्र विशेषहेतुनार्थ एव ।

यत्त्र्यत इलादि यावत् सैंप्तम्यभिधानेन दर्शयतीति सूत्रार्थः कैटन्यां व्याख्यातः ।

१ 'न हेकस्य पुरुषस्य पितृपुत्रत्वनियमो नास्ति, खपुत्रमपेक्ष्य पितृत्वम्, खपितरमपेक्ष्य च पुत्रत्वम्, न त्स्याभावः । एवमत्रापि उभयात्मकैकवरतुत्वात् उपादानिकययोः खिवयमियतत्वाद् नास्ति विपर्ययप्रसक्तः । द्रशायोऽत्र भाति ॥ २ दर्यतां पृ० ४६० टि० १॥ ३ नन्भया पृ० ॥ ४ मिनियाभाव पृ० ॥ ५ भावाप्रद् पृ० ॥ ६ तस्य विषयनि पृ० ॥ ५ भावाप्रद पृ० ॥ ६ तस्य विषयनि पृ० ॥ ५ किथ्यं खरूपं चास्येति १ ॥ ६ तस्य स्वत्रत्मनो भा० । स च दस्यात्मनो य० ॥ ९ किथ्यं खरूपं चास्येति १ किथ्यं चास्येति विथ्यं चास्येति १ किथ्यं चास्येति १

र्षिरोधादेकसिक्षेव कार्ये सदसच्छन्योरेकाधिकरणभावेन प्रयोगो मास्ति, 'सदेवासत्' इत्यनुसन्धानं नास्त्येकाधिकरणभावेन इति सप्तम्यभिधानेन दर्शयति [वै॰ स्॰ कटन्ही १११११२]। — एतदपि न किश्चित्, एकैकार्थे तत्त्वात्मनि इतरेतरभूताभूततत्त्वं जगद् शृत्तावृत्तपर्यायार्थाविभक्त-द्रव्यार्थभावनायां सदेवासत् किं नृभयप्रत्यपेक्षाभावियतव्यत्वात्मनि। तथा चः।

यद्प्युक्तम्—आपेक्षिकं सदसस्वम्, प्रै।गुत्पत्तेः मृदातमना सत् कार्यं घटात्मना चासत्, विदेपन्नेऽपि घटे मृत्वदर्शनाद् मृदुपादानोपपत्तिः, घटात्मना चासत्वाद् घटार्थिकयोपपत्तिरित्येवं किल आहं। अत्रोत्तरम् - नै, असत्कार्यत्वसिद्धेः, एवं तिर्हं मृदात्मनः कर्तव्यत्वाभावाद् घटात्मनः कर्तव्यत्वादसदेव कार्यम् । तसान्न प्रागुत्पत्तेः सदसत् कार्यम् [वै० द् कटन्दी] इति ।—अन्न न

'सदसतोर्वैंधर्म्यात्' इति किमुक्तं भवति ? परस्परविरोधात् संमानाधिकरणभावेनैकस्मिन् प्रागुत्पत्तेः 'सचा-सब तदेव' इति सैंद्सच्छब्दार्थयोर्विरोधादेकस्मिन्नेव कार्ये कुतः सत्त्वं प्रागुत्पत्तेः ? किं तर्हि ? असत्त्व-10 मेवेति सदसच्छब्दथोरेकाधिकरणभावेन प्रयोगो नास्तीति । तद् व्याचष्टे - 'सदेवासत्' इत्यनुसन्धानं नास्त्येकाधिकरणभावेनेति बुद्धा निर्धारणं नास्ति, तदभावात् प्रयोगोऽनुपँपन्नः । एकोऽर्थः 'कार्ये सद-सत्ता न' इति सप्तम्यभिधानेन दर्शितः, अन्यथा 'कार्यं सदसन्न' इति लाघधार्थं ब्रूयात् । एतदपि न किञ्चिदियाञ्चत्तरं यावत् स्वात्मनि । एकस्मिन्नेकस्मिन् घटपटादावर्थे तत्त्वात्मनि इतरेतरभूताभूततस्वं जगत , घटात्मना घटोऽस्ति पटात्मना नास्ति, पटोऽपि तथेति स्वेनात्मना भूतत्वमभूतत्वं चेतरात्मना, 15 तसाद् भूताभूततत्त्वं 'जगिद्दे'ति व्यापितां दर्शयति, न केवलं कार्यमेव सदसदिति । तथा वृत्तावृत्ताभ्यां विश्वर-व पिण्डशिवकपर्यायार्थाभ्यां कैमभाविभ्यामविभक्तो द्रव्यार्थ एकः, तस्य भावना मृत्पिण्ड एव शिवकीभवति. शिवक एव च स्थासकी भवतीत्यादि यावद् घटो यावच पांशुर्यावच परमाणुरित्यवस्थास पिण्डात्मना भवति शिवकाद्यात्मना न भवतीति पिण्डो भावाभावात्मकस्तथा शिवकोऽपि शिवकात्मना भवति न पिण्डात्मना, तथोत्तरास्वष्यवस्थासु इतरेतराभावस्वरूपेण स्वेन च भावरूपेण सदसदेव, सैंबासत् [वै. सू. ९।९। ४] 20 इति वचनात्। एवं सकल्पीगद्वत्तावृत्तपर्यायार्थेनाविभक्तद्रव्यार्थभावनायां सदेवासत्। किर्न्नभयेत्यादि, किं पुनर्युगपद्भाविनामयुगपद्भाविनां च पर्यायाणां रूपरसादीनां शिवकादीनां च प्रत्यपेक्षया भावियतव्यो यस्य वस्तुनः स्वात्मा तस्मिन् भावयितच्ये ? निःसन्दिग्धमेव तदा सदेवासदपीत्यर्थः । तदुपसंहरति -तथा चेति गतार्थम् ।

यद्प्युक्तमापेक्षिकिमिखादि । स्याद्वादी किलेत्थं सदसत्त्र्यं समर्थयतीति पूर्वपक्षः । मृदात्मना 25 घटस्य प्रागुत्पत्तेः सत्त्वम्, निष्पत्त्युत्तरकालमपि मृत्त्वदर्शनात्, तदात्मकत्वाद् मृदुपादानोपपत्तिः । घटा- स्मना चासत्त्वाद् घटार्यक्रियोपपत्तिरिति । अत्र किलोत्तरं कटन्दीकार आह — न, असत्कार्यत्वसिद्धेः ।

१ दृश्यतां पृ० ४९१ पं० १५, पृ० ५०० पं० १२, पं० १७ ॥ २ दृश्यतां पृ० ५०२ पं० १६, पं० २९ ॥ ३ दृश्यतां पृ० ५०२ पं० १६, पं० २९ ॥ ३ दृश्यतां पृ० ५०२ पं० १६, पं० २९ ॥ ३ दृश्यतां पृ० ५०२ पं० ७॥ ४ अत्र न पूर्वपक्षे नोत्तरपक्षे किश्चित् सर्यम् दृश्यपि पाठोऽत्र स्थात् ॥ ५ सामान्याचिकः य०। सामाचिकः भा०॥ ६ सञ्छान्दार्थः प्र०॥ ७ धपसोः प्र०॥ ८ तम भूतत्वः प्र०॥ ९ क्रमभाविभक्तो दृश्यार्थं प्र०॥ १० दृश्यतां पृ० ४८९ पं० २८ ॥ ११ अगदृत्ताः प्र०॥ १२ किसमये प्र०॥ (किमुभये १)॥

पूर्वपक्षो नोत्तरपक्षः सत्यः, को हि नाम सोऽनेकान्तवादी एवं ब्र्यात् प्राग्तरपत्तेः सदात्मना सत् कार्ये घटात्मना चासदिति १ एवं हि सदोऽकार्यत्वे ......को भेदः १ अभूत्वोत्पत्तिवाचिप्राक्छब्दोचारणादेव साक्षादसत्त्वैकान्ताभ्युपगमः । अन्येन स्वात्मना भवति स्वेन च घटात्मना न भवती स्वेवं ब्रुवन् प्रत्यक्षादिविरुद्धं मत्तोनमत्त- । कादिवत् स्यात् । देशकालभेदलक्षणोभयपर्यायमात्रत्वादेवमयमसद्वाद एव स्यात् ।

एवं तेहींत्यादि न्यास्या । मृदात्मनः कर्तव्यत्वाभावात्, 'क्रियते' इति हि कार्यम्, न च मृत् कियते, घटो हि कियते, स चासिकति । तदुपनयति – तस्मान्न प्रागुत्पत्तेः सदसत् कार्यमिति ।

अत्र न पूर्वपक्ष इत्यादि आचार्यो बूते। अत्रैवं पूर्वोत्तरपक्षयोर्न किश्चित् सत्यम्, प्रागतीतेषु पूर्व३४२-१ पक्षोऽपि कश्चित् सत्यः स्याद् विकलादेशवशार्पणात्, यथा संद्वागमाश्चित्योपादानम् असद्भागमाश्चित्य
10 कियाभाव इत्यादिः। इह तु न पूर्वपक्षो नोत्तरपक्षः सत्यः । पूर्वपक्षासत्यत्वं तावत् को हि नाम
सोऽनेकान्तवादीत्यादि । एवं ह्यसत्कार्येकान्तवाद एवावस्थापितः, तदसत्कार्यमवस्थाप्य कोऽनेकान्तवादी
एवं ब्र्यात् ? इत्यादि, प्रागित्यादि तत्यैव प्रत्युचारणं यावद् घटात्मना चासिदिति, न ब्रूयादेवेत्यिनप्रायः । यदि ब्र्यादनेकान्तवादत्याग एकान्तवादाभ्युपगमश्च कृत इति तद्दर्शयति – एवं हि मृदोऽकार्यत्वे
इत्यादि गतार्थो यावत् को भेद इति । य एवैष वैशेषिको बौद्धो वा स्यादाईतोऽपीति ।

किञ्चान्यत् , अभूत्वोत्पत्तीत्यादि यावदभ्युपगमः । प्राक्छब्दो हाँभूत्वोत्पन्नार्थवाची घटावस्थातः पूर्वावस्थावाचित्वात् । स चाभूत्वोत्पत्त्यर्थः प्राक्छब्दोचारणादेव साक्षादभ्युपगतस्तेन स्यात् । ततः किमर्थै विवदेताभ्युपगम्यासत्त्वैकान्तं 'मृदात्मना सद् घटात्मना चासत्कार्यम्' इति ? तथापि भ्रौन्तिमपि न ब्रुते ।

किञ्चान्यत्, अत्यन्तासमीक्षितभाषिणैकान्तवादिनापि न तुस्यतामेत्रसौ, घटादन्यस्या मृदो य आत्मा तेनात्यन्तमन्यो घटो भवति स्वेन च घटात्मना न भवतीत्येवं ब्रुवन् प्रत्यक्षादिविरुद्धं मत्तोन्मत्तकादिवत् स्यात्, 20 सोऽपि चैकान्तवादी प्रत्यक्षादिविरुद्धं किञ्चित् परिहरतीति । किञ्चान्यत्, देशकालेत्यादि । देशतो भेदो रूपरसादीनाम्, कालतो भेदः पिण्डशिवकादीनाम्, स भेदो र्लक्षणमेषां सहासहावस्थायिनामुभयेषां पर्यायाणां ते देशकालभेदलक्षणोभयपर्यायाः, तत्परिमाणं देशकालिभेदि लक्षणोभयपर्यायमात्रम्, तैद्धावात् तन्मात्रत्वादेवमनेन प्रकारेणायमसद्घाद एव स्यात्, रूपं रसादन्यत्, तदिपि विभज्यमानं कृष्णम्, पुनरप्येकगुणकृष्णमित्योदि आ च परमाणुशो विभागादसदेव रूपम्, एवं रसादयः, तथा पिण्डादयोन

१ 'एवं हि मृदोऽकार्यत्वेऽनेकान्तवादत्यागादेकान्तवादाभ्युपगमाश्व वैशेषिकाद् बौद्धाद्वा को मेदः ।' इत्याद्याया भाति ॥
२ नहीत्यादि ही । नहित्यादि रं ॥ ३ सदसद्सत् भा । अयमेव पाठः पुनरिष अप्रे भा । प्रतौ, दश्यता १० ५०३ टि० १। एवं चोभयत्रापि भा । प्रतौ 'सदसद्सत्' इति पाठदर्शनात् तदनुसारेण 'तस्माश्व प्रागुत्पत्तेः सदसत्, असत् कार्यम्' इत्यपि पाठः स्यात् ॥ ४ दश्यतां ५० ४९७ पं ०४॥ ५ इत्यादि य०॥ ६ वास्म प्रगृत्पत्तेः सदसत्, असत् कार्यम्' इत्यपि पाठः स्यात् ॥ ४ दश्यतां ५० ४९७ पं ०४॥ ५ इत्यादि य०॥ ६ वास्म प्रगृतिपि भा । (प्रान्तोऽपि १)॥ १० छभ्मत्वोद्यार्थः प्र०॥ ८ 'त्पत्त्रार्थः य०॥ (श्वावत् भा । १० छभ्मत्वोद्यार्थः प्र०॥ दश्यात् भा । १० छभ्मानेदां सहाः भा । पा० वे०। रुक्षणभेदां सहाः वि० रं ॥ ११ तद्भावत् य०। तद्भावत् भा ॥ १२ 'मित्योद्याप परं य०। 'मित्योद्या परं भा । अत्र 'आव्याद्यं आमिविधौ, ततो 'यावत् परमाणुशो विभागात्' इत्यर्थ इति भाति । अत्र 'मित्यादि आ परं इत्यपि पाठः स्यात् ॥

इत्थं पुनः कोऽनेकान्तवादी ब्र्यात् आपेक्षिकमृदात्मसत्त्वमसद्वादिवत् । आपेक्षिक-मृदात्मसद्विरोषणात्तु असदिभिधानमेवेदम्, अभिधेयस्वतत्त्वनिरसननियतत्वात्, अद्रयनुष्णत्वाभिधानवत् । अव्युदासे तु घटात्मनापि सन्नेव तद्भावत्वात् ।

सदसदात्मक्षवस्तुतत्त्वप्रत्यक्षीकरणार्थे जैनाः एकमेवात्मानं परमार्थं द्रव्यार्थ-पर्यायार्थोभयलक्षणमुपवर्णयन्ति, खपुष्पवदन्यथाऽसम्भवात् । द्रव्यक्राव्दं च

ऽपीखसद्वादः। इत्थं पुनः कोऽनेकान्तवादी ब्र्यात् यथासावसद्वादी ब्र्ते — रूपं रसात्मना नास्ति रसोऽपि रूपात्मना कृष्णाद्यपि शुक्काद्यात्मनेत्यादि ? न ब्र्यादेवेद्यर्थः । किं कारणम् ? धृंतिसङ्क्रहपक्तिव्यृहावकाश-दानात्मकपृथिवयाद्यात्मकत्वाद् मृदादेघंटादेश्च कथं मृदमेकामपेक्ष्य 'मृदात्मनैवास्ति' इत्यापेक्षिक-दात्म- [मृदात्]मसत्त्वमसद्वादिवत् कः कुशलो ब्र्यात् इति सम्बध्यते । अत्र प्रयोगः — आपेक्षिकमृदात्म- सिद्वशेषणात् त्वसदिभिधानमेवेदम् 'मृदात्मना सद् घटात्मना चौसत्' इति वचनम् । कुतः ? अभि- 10 धेयस्वतत्त्वनिरसननियतत्वात् , अभिधेयस्य मृत्यिण्डस्य स्यं तत्त्वं देशभित्ररूपरससंस्थानादि कालभित्र- रूपरसशिवकादिणांस्वादि धृत्यादिलक्षणभित्रपृथिव्यादि च, मृदात्मनैवास्ति घटो न रूपादिशिवकार्यंवादि- स्वतत्त्वैरिति तान्यस्य स्वतत्त्वानि सन्त्येव निरस्तानि स्युः, तित्ररसने नियतत्वादस्य वाक्यस्य । यद् यद् वाक्यमभिषेयस्वतत्त्वनिरसननियतं तत् तदसदिभिधानं दृष्टम् , यथा 'अनुष्णोऽप्रिः' इत्युक्तिः । 'अभिषेय- स्वतत्त्वनिरसनमसिद्धम्' इति मा मंस्थाः, सिद्धमेवाबाद्यात्मव्युदसनात् ।

स्थान्मतम् — नावधार्य 'मृदात्मनैव सत्, नान्येन' इति ब्रूमः, किं तर्हि ? मृदात्मना तावत् सम् घटो यदि रूपादिपिण्डादिशिवकाद्यवाद्यात्मभिरिप भवेद् भवतु नाम तदात्मत्वात्, को दोषः ? इति । अत्र मृमः — अव्युदासे तु घटात्मनापि सन्नेव तन्नावत्वात्, ते भावा रूपादिशिवकाद्यवादिन्नीह्याद्यो घटा- दयश्चास्या मृदः, तन्नावभावस्तन्नावत्वम्, तस्मात् तन्नावत्वात् घटात्मन्वा प्राक् कार्यमुत्पत्तेः सत् तदात्मत्वाद् घटात्मत्वात् अपिशब्दात् सर्वात्मकत्वाच्छिवकादिपांश्वादिनीह्याद्यात्मनापि सत्। तथा चासत्कार्यत्वानुक्तिः, 20 सत्कार्योक्तरेव कृता तथा वदतेति । तस्मान्न स्थाद्वादिन एवमाहुरेकःन्तवादिन इवानपेक्ष्य पूर्वापरम् ।

कथं तह्यां हुरिति चेत्, अत आह — सदसदात्मकेत्यादि । 'द्र्यात्मकं वस्तुतत्त्वम्' इत्येतस्यार्थस्य प्रत्यक्षीकरणार्थं जैनाः स्याद्वादिन एकमेवात्मानं परमार्थं द्रव्यार्थतः सत्त्वात् पर्यायार्थतोऽसत्त्वात् तद्वभय- लक्षणमुपवर्णयन्ति 'ताह्य् वस्तु' इति प्रतिपादितत्वात् । खपुष्पवदन्यथाऽसम्भवात् उभयरूपैकात्म्या- भावादेकरूपस्य द्रव्यार्थात्मनः पर्यायार्थत्मनो वा निर्भेदत्वात् निर्धीजत्वाच खपुष्पवदभावप्रसङ्गात् सद- 25 सद्रप एवात्मा वस्तुन इति । द्रव्यशब्दव्याख्या — द्रव्यशब्दं च मृदादिरूपाद्यतीतानागतवर्तमान- भेदाभेदार्थं 'वर्णयन्ती'ति वर्तते । मृदः पिण्डशिवकादयः क्रमभुवः, सहभुवः रूपरसादयश्च भिन्नाः, त्रिषु

१ इत्यता पृ० ३१९ पं० १ टि० १ ॥ २ कमसत्त्व १४० । ३ वासत् ४०॥ ४ द्यपादि १४० ॥ ५ वापाद्या १४० ॥ ६ पडादिवका १४० । ( पडिशवका १)॥ ७ द्यपा ४०॥ ८ वस्तु इति मा०। (वस्तुत इति १)॥

मृवादिरूपाचतीतानागतवर्तमानभेदाभेदार्थं पर्यायशब्दं सर्वाभेदभेदार्थं मृदात्मानं द्रव्यार्थपर्यायार्थं घटात्मानं च द्रव्यार्थपर्यायार्थं च । द्रव्यं हिः ः द्रव्यार्थघटो-ऽत्यन्तसन्, पर्यायस्तुः असन् ।

इदमपि च कुतो मृद एव दर्शनम्, न पुनर्धृत्यादिवत् सङ्ग्रहादिदर्शनम् ...... अनिर्देश्यं च ? कुत एतत् असत्त्वाद् घटात्मना 'असदेव कार्यम्' इति, न पुनर्मृत्तत्त्व-घटसत्त्वात् तत्त्व एवानुभवक्रमप्राप्तेः तत्प्रत्यग्रादित्ववद् घटसत्त्वम् ?

यदपि चोच्यते—ने, असत्कार्यत्वसिद्धेः । एवं तर्हि मृदात्मनः कर्तव्यत्वाभावाद् घटा-

कालेषु मृदादयः वर्तमानाश्च रक्तत्वादयो वृत्त हुण्डादयश्च, ते च भिन्ना अध्यभिन्नाः खां मूर्तिमनतियर्त-मानत्वादिति भेदाभेदार्थमेव द्रव्यशब्दं वर्णयन्ति । पर्यायशब्दं सर्वाभेदभेदार्थं तेष्वेव त्रिकालयर्तमान-10 कालवर्तिषु जातिं भिन्दन्तं वर्णयन्ति । तस्मादुभयोरुभयार्थत्वम् । न केवलं शब्दार्थकथनमात्रादेवोभया-र्थत्वम् । किं तर्हि ? वस्तुस्वैरूपनिरूपणमपि क्रियते, तद्यथा — मृदारमानं द्रव्यार्थपयार्थार्थं वर्णयन्तीति । सम्बध्यते । घटातमानं च द्रव्यार्थपर्यायार्थं चेति । तयोर्थशक्तमं व्याख्या द्रव्यं हीत्यादि द्रव्यार्थस्य यावद् द्रव्यार्थघटोऽत्यन्तसिन्नति, घटस्यैव पूर्वोत्तरावस्था मृदादिन्नीहिबीजादिमूलादिभवतीति प्रागपि भावितार्थम्, पर्यायस्त्वित्यादि पर्यायार्थस्य यावदसिन्नति तद्विपर्ययेण गतार्थम् । यथा च घटातमा मृद-15 द्येवं द्रव्यार्थपर्यायार्थाभ्याम् ।

इदमि च कुत इत्यादि । यहुच्यते — 'निष्णक्षेऽपि घटे मस्वदर्शनाद् मदात्मकस्योपादानभिति, एषोऽपि विशिष्टपार्थिवमृत्त्वदर्शनेनैकान्तः कुतः सम्भवति सङ्ग्रहपिक्तव्यूहावकाशदानधर्मजलानलानिलगान-व्युदासेन भृत्यादिधर्मप्रथिव्यात्मकतैवेति १ तत् प्रदर्शयति — न पुनर्भृत्यादिवत् सङ्ग्रहादिदर्शनमित्यादि तस्मिन् वस्तुनि विद्यमानसर्वधर्मदर्शनानि यावदनिर्देश्यं चेति । तस्माद् न मृद एव दर्शनमुभयथापि 20 यदि मृदि मृदात्मदर्शनम् अथ घटे मृदात्मदर्शनमिति ।

यद्रप्युच्यते — घटात्मना चासर्त्वात् क्रियोपपन्नेत्येवं किल आईत आह । अत्रापि कुत एतदिलागुत्तरम् । नैवमाईतो बूते — घटात्मनाऽसत्त्वाद्सदेव कार्यमिति, किं ति १ सम्रपि घट इति बूते
३४४-१ मृत्तत्त्वघटसत्त्वात् । तदर्शयति — असत्त्वाद् घटात्मनेति कुत एतत्, न पुनर्मृत्तत्त्वघटसत्त्वात्,
तत् पुनः सत्त्वं मृत्तत्त्वस्य घटस्य तत्त्व एवानुभवक्रमप्राप्तेः क्रमजन्मघटप्यांयानुभवः क्रमेण प्राप्यते

25 तत्त्वे द्रव्यार्थतोऽवस्थितस्वरूप एव वस्तुनि मृदाख्ये, तत्प्रत्यप्रादित्ववत्, यथा घटस्य प्रत्यप्रेषन्मध्यममध्यपुराणतादिभावा घटतत्त्वे व्यवस्थितस्यव तथैव मृत्तत्त्व एवानुभवक्रमप्राप्तेः घटसत्त्वम् । तस्मादाईतोक्त्यपरिक्रानावसाधूक्तम् ।

किञ्चान्यत्, यदिष चेत्यादि । एतस्य पूर्वपक्षस्योत्तराभिप्रायेणोच्यते - न, असत्कार्यत्वसिद्धेरिति

१ दस्यता प्र०४९९ पं०७॥ २ तेष्वेवत्रिष्वेवत्रिकालः प्र०॥ ३ स्यक्षपणमपि प्र०॥ ४ स्यातम-क्रियाः प्र०॥ ५ दश्यतां प्र०४९९ पं०६॥ ६ पर्यानुभवः प्र०॥

तमनः कर्तव्यत्वादसदेव कार्यम् । तसाम्र प्रागुत्पत्तेः सदसत् कार्यम् [वै॰ स्॰ कटनी] इति। — एत-दपि नैव, असत्कार्यत्वसिद्धिवत् सत्कार्यत्वसिद्धेः " सत्कार्यत्वम्। न हि घटतायां मृत्तत्त्वस्याभावः । मृद आत्मैव घटात्मा, तत्त्यागे तत्स्वरूपानुपपत्तेः, अतीता-नागतवर्तमानविचित्रविद्योषाध्यासिस्त्रभावसद्भृतमृत्त्ववत् अतीतानागतवर्तमान-विचित्रविद्योषाध्यासिस्त्रभावसद्भृतघटवद् वा। एतेन सर्वोऽस्याद्वादः प्रत्युक्तः।

यावत् तस्मान्न प्रागुत्पत्तेः संदसत् कार्यमिति गतार्थम् । अत्रोत्तरमाचार्य आह – एतदपि नैव, अस-त्कार्यत्वसिद्धिवत् सत्कार्यत्वसिद्धेरित्युक्तम्य भीवना यावत् सत्कार्यत्वमिति । यथा मृद्धावादश्रच्यु-तस्य घटस्य मृद्धावेनानुत्पाद्याविनादयस्य सत एव घटविन्नश्चया कर्तव्यत्वादसत्त्वमिष्टं त्वया तथाऽकर्तव्य-त्वात् सततमश्रच्युतस्यार्कृतकस्य घटादिशिवकादिकर्तव्यात्मनो मृत्तत्त्वस्य मृत्तत्त्वविवश्चया कर्तव्यत्वाभावात् 'सदेव कार्यम्' इति कस्माद् नेष्यते ?

न हि घटतायामित्यादि, शिवकादिवद् मृत्तत्वस्य घटस्य मृत्तत्वस्याभावे यद्यवस्थानं स्याद्सन् घटः प्राक् पश्चाज्ञायत इति स्यात्, तत्तु नास्ति, यस्माद् मृद् आत्मैव घटात्मा । कस्मात् १ तत्त्यागे तृंत्स्वरूपानुपपत्तेः, यत्त्यागे यत्त्वरूपानुपपत्तिः स तस्यवात्मा । अतीतानागतेत्यादि यावद् मृत्त्ववत्, यथा मृतिपण्डस्यातीतानागतवर्तमानेषु कालेषु ये विशेषाः शीतोष्णत्वादयः सार्द्रशुष्कखण्डितशकलादयश्च ३४४-२ विवित्रास्तानध्यास्ते स्वभावो यस्य मृत्त्वस्य तत् तत्त्वभावम्, स एव सद्भावः प्रमार्थः, स एव परमार्थो 15 मृतं मृत्तत्त्वं तान् विशेषान् विहाय न प्रवर्तते तेऽपि च तदिति स एवात्मा विशेषाणां मृत्त्वस्य [च] तथा घटात्मा मृद एवात्मा । अथवा अतीतानागतवर्तमानविचित्रविशेषाध्यासिस्वभावसङ्कृतघटवदिति द्वितीयमुदाहरणम्, सेव व्याख्या । मृद आत्मा घटस्यात्मा घटस्यात्मा मृदं आत्मेति द्विधापि प्रतिक्वायते तेनैव हेतुना अनेनापि दृष्टान्तेनेति ।

एतेन सैवें ऽस्याद्वादः प्रत्युक्तः । कार्यसदसदात्मकैकवस्तुप्रतिपादनात्मकेन तदेकान्तप्रतिषेधा- 20 तमकेन च यक्नेन नित्यानित्याद्येकान्तवादः सर्वः प्रतिषिद्धो बोद्धन्यः 'उपादाननियमस्यासित सति च क्रियाचा असम्भवाद् नित्यानित्येकनानाकार्यकारणसर्वासर्वगतत्वादिरस्याद्वादः । नित्यत्वेनानित्यत्वमनित्यत्वेन च नित्यत्वमेकान्तरूपं बाध्यते, सापेक्षं च सर्वं सिध्यति, तद्यथा – सदा सत्त्वाद् नित्यत्वम्, सदा सत्त्वं द्रव्यार्थात्, नैकान्तानित्यत्वमतः । सदा चासत्त्वाद्नित्यत्वम्, सदा चासत्त्वं पर्यायार्थत्वात्, अत्रश्च नैकान्तित्यत्वमिति ।

१ सदसदसत्कार्यं भार। द्रयतां पृरु ५०० टिर्ड ॥ २ भावानां प्ररु ॥ ३ तथा कर्तस्य प्ररु ॥ ४ कृतकंघटा पार्वित भार। कृतकंघटा डेर रेर ॥ ५ मृत्यस्या भार॥ ६ यत्स्यरूपा प्ररु ॥ ७ मृत्यस्या भार॥ ६ यत्स्यरूपा प्ररु ॥ ७ मृत्यस्य भार। (मृत्यस्य १)॥ ८ परमार्थः यर प्रतिषु नास्ति ॥ ९ सभाव प्ररू ॥ १० णं स्यैव स्या भार। "णस्यव स्या यर॥ ११ मृदातमा यर॥ १२ सर्वास्याद्वादः गर्॥ १३ द्रयतां प्ररूप पर्पर पर्पर १० ॥

यदपि चोपादाननियमसत्त्वप्रतिषेधार्थमुत्तरम् — प्राक् प्रसिद्धव्यापारयोग्य-द्रव्योपादानं क्रियानिमित्तं न कार्यसत्त्वनिमित्तम् । अथास्य व्यापारनियमः कुतः १......न सिध्यति ।

समर्थस्य करणेऽधिकारपरिग्रहात् स इति चेत्, समर्थस्येव कार्यक्रियायाम् ज्ञान्यस्य कार्यम् । एकी भावगतार्थस्य समर्थत्वात् सत्कार्यत्वमेव ।

यदिष चोपाँदाननियमसत्त्वप्रतिषेधार्थमुत्तर मिलादि । कर्न्च 'कारणम्', कर्म 'कार्यम्' इति किर्यानिमित्तकौ शब्दौ, तत्र प्राक् प्रसिद्धव्यापारयोग्यद्रव्योपादानं तत् क्रियानिमित्तम्, न कार्यसत्त्व- निमित्त । अत्र स्याद्वादी किल प्रच्छति – अथास्य व्यापारनियमः कुत इत्यादि यायद् न सिध्यति ।

अत्र वैशेषिकपक्ष आशक्काते — समर्थस्य करणेऽधिकारपरिग्रहात् स इति चेत् । एतस्य 10 व्याख्या — समर्थस्येव कार्यक्रियायामित्यादि कारणिनदर्शनो भन्थो गतार्थो यावदसदेव कार्यमिति एतत् किलोपादानित्यमकारणत्वेन उत्तरमसत्कार्यवादिनः । अत्राचार्यस्तदुत्तरमाह — एकीभावगतार्थस्य समर्थत्वात् सत्कार्यदेवमेन, ननु त्वयैव समर्थस्य करणेऽधिकारपरिग्रहादुपादानित्यमः इति ब्रुवता सत्कार्यत्वं समर्थितम्, सङ्गतार्थं समर्थम्, एकीभावं गँतो योऽर्थः स समर्थः साध्येन साधनाख्यः, तद्भावादे-कीभावगतार्थस्य समर्थत्वात् सत्कार्यत्वमेव नासता खरविषाणेन सह कस्यचित् सामर्थं तस्य वा केनचिदु-

१ "प्राम निष्पत्तिचिष्पत्तिधर्मकं नासत्, उपादाननियमात् । कस्यचिद्धत्पत्तये किञ्चिद्धपादेयं न सर्वं सर्वस्थलसद्भावे नियमो नोपपदात इति ।" इति न्यायभाष्ये ४।१।४८ ॥ २ 'समर्थस्यैव कार्यक्रियायामधिकारपरिग्रहादुपादाननियमः, तस्मादसदेव कार्यम् ।' इत्याशयो भाति । दश्यतां पृ० ५०४ टि० १५ ॥ ३ "यत् पुनरुक्तं प्रागुत्पत्तः कार्यं नासदुपादाननियमादिति, बुद्धिसिद्धं तु तद्सत् [न्या॰ सू॰ ४१९।५०], इर्मस्योत्पत्तये समर्थं न सर्वमिति प्रागुत्पत्तेनियतकारणं कार्य बुद्ध्या सिद्धमृत्यत्तिनियमदर्शनात् । तस्मादुपादाननियमस्योपपत्तिः । सति तु कार्ये प्रागुरुपत्तेरुत्पत्तिरेव नास्ति ।" इति वास्यायनप्रणीते न्यायमाध्ये । "यत् पुनरेतत् नासदुपादाननियमादिति, बुद्धिसिसं तु तदसत् [न्या॰ स्॰ ४।१।५०], नायं स<sup>र्</sup>वादु-पादाननियमः, अपि त सामध्यीत्। 'इदमनेन शक्यं निर्वर्तयितुं नेदमनेन' इत्येवं बुद्धिसिद्धं कार्यं कृत्वा यद् यस्योत्पत्तये समर्थं तत् तस्योपादीयते न सर्वे सर्वस्य, न सर्वस्मात् सर्वमुत्वयमानं दृष्टमिति । अयोरपत्तिनियमेन कार्यनियमेन कार्यकारणः नियमं प्रतिपद्यते तेनापि कार्यकारणशब्दयोरथों वाच्यः, किमुक्तं भवति कारणमिति किमुक्तं च भवति कार्यमिति । नमु करोतीति कारणं कियत इति कार्यम् । यद्यभिन्यक्तिः पूर्वनत् प्रसङ्गः । अथ विद्यमानेष्यपि करोत्यर्थो दृष्ट इति मन्यसे यथा 'केशान् कुरु, पृष्ठं कुरु' इति । न तत् , विद्यमानानां हि रचनाविशेषः कियते पश्चात् , पृष्ठस्यापि मलापगमोऽविद्यमानः , इति न विद्यमाने कारणार्थं जात्वपि पस्थाम इति । तस्मादसदेतत् ।" इति उद्योतकरविरचिते न्यायवार्तिके । "यचोक्तमुपादाननियमादिति तत्र यदि पुरुषस्योपादाननियमः पटार्थी तन्तुनेवोपादत्ते न वीरणं कटार्था वीरणमिति ततस्तुद्वादानानां तत्र तत्र कार्ये सामध्ये-परिज्ञानात् । तच सामर्थ्यमानुमानिकम् । तिददमुच्यते-बुद्धिसिद्धं तु तद्सत् [न्या० स्०४।१।५०] इति तदसद्गावि कार्यमनेनैव कारणेन जन्यते नान्येनेत्यनुमानाद् बुद्धिसिद्धमेवेत्यर्थः । अथासत्कार्यपक्षे तन्तव एव पटस्योपादानं न वीरणा-दील्यं नियमो न स्यादिति ब्रुषे तद्युक्तम् , असत्त्वाविशेषेऽपि स्वकारणादुत्पन्नं किश्चिदेव किश्चित् कार्यं जनयितुं समर्थ नान्य-दित्ययं स्वभाविक्शेषादुपपदात इति" इति वाचरपतिमिश्रविरचितायां न्यायवार्तिकतात्पर्यटीकायाम् ॥ ४ "नैमिसिकौ प्र॰ ॥ **५ अर्थस्य य० । अधस्य मा० ॥ ६ ↑ ↑** एतचिहान्तर्गतः पाठो य० प्रतिषु नास्ति ॥ **७ योऽर्थः असमर्थः** प्र० ॥

अथ कथं तन्तुतुर्यादेरेव कारणत्वेनोपादानं पटनिष्टृत्ती, न पांशुवास्यादेः? तस्यैव समर्थत्वात् तथा तथा पटादिकार्यं तन्तुषु वर्तते तथा अंशुषु तथा पक्ष्मतुटि-रेणुपरमाणुषु तथा तुर्यादिष्वपि, पांस्वादिष्वपि च, कारणकारणत्वादणुवत्।

योऽप्युपचयहेतुः 'प्राग् निष्पत्तेरसत् कार्यं क्रियागुणव्यपदेशाभावात् खपुष्प-

अस्य व्याख्यानम् — अथ कथं तन्तुतुर्यादि यावत् कारणकारणत्वादणुवत् वैशेषिकमेव । पृच्छंस्तेनैव व्याख्यापयति । तुर्यादेरेव कारणत्वेनोपादानं पटनिर्वृत्तौ न पांशुवास्यादेरिति करणाधिकार-परिप्रहादेव सत्कार्यत्वं तस्यैव समर्थत्वात् त्र्यां तथा तेन तेन प्रकारेण तत्त्रत्रियतनिजशक्तियुक्तार्थसमर्थ-त्वात्, पटादि कार्यं तन्तुषु वर्तते, तन्तुकारणेषु तथांशुषु प्रकारान्तरेण पटकारणभावं विश्वत्सु, तथा पक्ष्म-तुटि-रेणु-परमाणृनामपि यथास्वशक्ति प्रकारान्तरेः पटकारणत्वात् पारम्पर्येण तत्र तत्रास्थेव पटः तत्समवाय-व्यङ्गयत्वात् तदात्मकत्वाच । असमवायिषटोऽपि संयोगव्यङ्गयत्वात् संयोगिद्रव्येभ्यः संयोगस्याभिन्नत्वाद् १० द्वयणुकत्र्यणुकौद्यनन्तप्रदेशस्वन्धसंयोगत्वपरिणतद्रव्याभेदात् त एव परमाणवः पटः, यथा संयोगिषु १४५९ पटकारणेषु तदात्मकत्वात् पटत्वं तथा तत्कारणपरमाण्नाम् । तथा तुर्यादिष्वपि, र्तृरि-वेम-शलाका-ऽञ्चिनका-विलेखनिकादीनां कृविन्दप्रयक्षोत्थापितव्यापाराणां पटत्वं तदात्मकत्वाद् द्रव्याभेदात् । पांस्वा-दिष्यपि च भूम्यम्बुमारुतानलाकाशबीजसंयोगनिष्पाद्यकर्णसात्मकत्वात् पटत्वं सिद्धम्, तत्कारण-कारणत्वात् परमाणुवत् । एवं तावत् कार्यसँदसत्त्वप्रतिषेधो न सिध्यति प्रतिषेधहेत्वयुक्तेः सदसन्त्यै- १५ कात्म्यसाधनसौक्षित्यप्रदर्शनाच सदसदेव कार्यमिति ।

किञ्चान्यत्, योऽप्युपचयहेतुरित्यादि तेन किछ सदस्त रैंवनिषेधं कृत्वा कार्यासत्त्वसाधनार्थमुपचय-हेतुरुक्तः, तद्यथा – प्राग् निष्पत्तेश्च कार्यस्याभावात् । कथम् ? इति तदुच्यते – किया-गुण-व्यपत्देशा-भावात् । किया त्वक्त्राणादिका पटस्य तन्त्ववस्थायां गुणाश्च संयोगपरिणामादयः व्यपदेशश्च शब्दान्तरं छिङ्गं वा न सन्ति, तस्मात् कियागुणव्यपदेशाभावात् प्रागुत्वत्तेरसत् कार्यं खपुष्पवदिति । अस्याप्युपचय- 20

Jain Education International

१ नयचकवृत्ती पाठस्याद्युद्धत्वसन्देहादत्र मूळे सन्देहः। नयचकवृत्तिपाठस्य समझसत्वे तु अथ कयं तन्तुतुर्यादि एव पटिनर्वृत्ती कारणम्, न पांशुवास्यादि १ इस्यपि मूलं स्यादत्र ॥ २ अत्र "तुर्यादेदित्यादि इस्यपि पाठः स्यात् ॥ ३ (तन्तुतुर्यादेदेव १) ॥ ४ तथा तेन भा० ॥ ५ तथासुषु भा० । तथातंतुषु य० ॥ ६ "द्यनंतांतप्रदेश" भा० । 'आदि'शब्दस्य 'अन्तत'शब्दस्य च परस्परमभिसम्बद्धत्वाद् 'ऋणुकत्र्यणुकादि' इस्यत्र 'आदि'शब्दः, 'अनन्तान्त' इस्यत्र च 'अनन्त'शब्दः, इति विवक्षायां भा० प्रतिपाठोऽपि साधुरेवेति ध्येयम् ॥ ७ संयोगेषु प्र० ॥ ८ "द्व्वकारणं द्विहं – तद्व्वकारणं अन्नद्वकारणं च । तद्र्व्यकारणं घटस्य मृत्पिण्डः, अन्यद्रव्यकारणं चक्रदण्डस्त्रोन्दक्षपुश्चर्यकादयः। अथवा द्रव्यकारणं द्विषयं समवायिकारणमसमवायिकारणं च । समवातिकारणं पटस्य तन्तदः, ततुष्ठ पडो समवेत इति । असमवायिकारणं वेमनलकाअंछनिकातुरिविकेखनादीनि । अह्वा निमित्तकारणं च नैमित्तिककारणं च, कडरस वीरणा निमित्तं, नैमित्तिकानि पुरुषप्रयक्षरज्जुकीलकादीनि । एवं घटपटादीनामिषे ।" इति जिनदासगणिमहत्तर-विरिवतायाम् आवश्यकचूर्णो, गा० ०३६, पृ० ३०२ ॥ ९ "सद्सद्सद्धः प्र०॥ १० १ वित्विहान्तर्गतः पाठो य० प्रती नासिः ॥ ११ ("भावः, कथम् १) ॥ नय० ६४

यत्' इति अस्यापि विरुद्धत्वम् , सदेव भवति कार्यम् , प्रागभूतिकयागुणव्यपदेश-त्वात् , सत्ताऽसम्बन्धिद्रव्यादिवत् । अनैकान्तिकता च , असति च खपुष्पादौ सति-च जातमात्रे कार्यत्रये दृष्टत्वात् । ननु खपुष्पवदनेकान्तः , न , प्राग्विशेषणापक्षिप्त-प्रसङ्गत्वात् ।

नेनु .....सदेव तु द्रव्यं न कार्यम् । नेनु निष्पत्तिः ..... । निष्पत्तिशब्दो हि .... । प्रभूतस्य त्रिप्रकारा निष्पत्तिः नियता निश्चिता अधिका वा भवनमेव

हेतोर्विरुद्धत्वं दोष इत्याचार्य आह । अयमेव ते उपचयहेतुः परपक्षसाधनाय, सदेव भवित कार्य जायते व्यव्यत उत्पद्यते, प्रागभूतिकयागुणव्यपदेशत्वात् , सँत्ताऽसम्बन्धिद्वव्यादिवत् , सिवशेषणं स्वपक्ष-साधनं 'वेदम् । यथा द्रव्यगुणकर्माख्यं कार्यत्रयं स्वभावसत् त्वन्मतेनैव यायत् सत्त्या न 'सम्बद्धं तावत् १४६-१ कियागुणव्यपदेशमाग् न भवित अथ च विद्यते स्वकारणेषु समवेतमात्रं तथेदं समवेतकार्यमित्यस्मन्मतिसिद्धिः । अनैकान्तिकता च 'किया-गुण-व्यपदेशामावात्' इत्यस्य हेतोरँसित च खपुष्पादौ सित च जातमात्रे कार्यत्रये दृष्टस्वात् 'असदेव' इति सन्दिग्धम् ।

इतर आह — ननु खपुष्पवदनेकान्तः । 'प्रागुत्पत्तेरसत् कार्यमभूतिक्रयागुणव्यपदेशत्वात् ख-पुष्पवत् स्यात्, उपजातमात्रद्रव्यादिवत् सत् स्यात् ?' इति त्वत्साधनमपि संशयकारीति चेत् । एतच न, 15 प्राग्विशेषणापक्षिप्तप्रसङ्गत्वात् । स्यादयं प्रसङ्गो यद्यविशेष्य 'क्रियागुणव्यपदेशाभावात् सत् कार्यम्' इत्येतावद् ब्र्याम्, किं तिहें ? 'प्रागभृतिक्रियागुणव्यपदेशत्वात्' इति मया विशेष्योक्तम्, यस्य प्रागभूतः क्रियागुणव्यपदेशः पश्चाद् भविष्यति तत् सदेव, यथा तैदेवोत्पन्नमात्रद्रव्यादि, न तु यस्य 'प्राक् पश्चात्' इति कालाविभागेनैवासत्त्वं लपुष्पादेरिति । अतः प्राग्विशेषणादपक्षिप्तोऽनैकान्तिकत्वप्रसङ्गोऽस्य हेतोरिति ।

अत्राह — निव्यत्मिति वायत् सदेव तु द्रव्यं न कार्यमिति । मया 'प्राग् निष्यत्तेरसत् कार्यम्' 20 इति काळविशिष्टं 'यावदनुत्पन्नं तावद् नास्ति' इति प्रतिज्ञाय 'क्रियायभावात्' इति हेतुरुक्तः, स तु निष्पन्ने द्रव्ये नास्ति, तस्मात् साधनधर्मवैकल्यादयुक्तो दृष्टान्त इति ।

अत्र ब्रूमः - तनु निष्पत्तिरित्थादि । ननु 'निष्पत्तेः प्राक्' इत्युक्तेऽपि निष्पत्तेरुत्पत्त्यभूत्वाभावादि-समानार्थत्वादव्यक्तसद् व्यक्तसद् भवतीत्युक्तं भवति । तद्यथा - अनुपनिलीनसत्त्वं च तद् द्रव्यादित्रयं अतमात्रं सत्तोपनिलयनान् प्रागनिष्पत्रं सत्तासामान्येन सत् सत्तासमवायान् सद् भवति व्यक्तसद् 25 भवतीत्येषोऽर्थो निष्पत्तिशब्दस्थेति । अत आह - निष्पत्तिशब्दो हीत्यादि । तद्वयार्ष्यांनम् - प्रभूतस्य प्रारम्थभवनस्य त्रिप्रकारा निष्पत्तिः, तद्यथा - नियता निश्चिता अधिका वा । का सा ? भवन-

१ 'ननु मया प्राग् निष्पत्तेरसत् कार्यं कियागुणन्यपदेशाभावात्' इत्युक्तम् , सदेव तु द्रन्यं न कार्यम् ।' इत्येतादशं मूलमत्र भाति ॥ २ 'ननु निष्पत्तिरत्पत्ति भावः 'अन्यक्तसद् न्यक्तसद् भवति' इत्युक्तं भवति । अनुपनिलीनसत्त्वं च द्रन्यादित्रयं जातमात्रं सत्तासामान्येन सद् भवति । निष्पत्तिश्रव्दो हि भवनस्य सत्ताया वाचकः' इत्याश्चयः स्यादिति भाति ॥ ३ सत्ता-सम्बन्धिः प्र०॥ अ स्वेद्म् य०॥ अ संबंधं प्र०॥ ६ माग् भवति प्र०॥ अ रिति च प्र०॥ ८ ज्यात् प्र०॥ ९ तथेवी भाव। (तवैवी १) १० 'स्यान प्रभू प्र०॥

ते। यथा सत्तासम्बन्धादेव द्रव्यादौ कार्ये निधता निश्चिता सत्त्वान्तरेभ्यो विविक्त-त्वात् सत्तायाः अधिका पुनर्भवनात्, एवमुपादाननियमखसत्तानियता तण्डुलवि-चयवत् क्रियाया व्यापारेण निश्चिता युगपद्युगपत्पर्यायक्रमतथाभृतेरिधका निष्प-त्तिरिहापि।

तस्मात् सदसिकयागुणत्वात् सदसत एव क्रियागुणव्यपदेशाः। अन्यथा<sup>5</sup> हेतुराक्त्युपादानानामभिधानमात्रप्रसङ्गः, असत्त्वाविद्योषात् ।

यस्य तु विद्यमान एवार्थः ......एतेषामर्थानामभावादभिधानमात्रप्रसङ्गः निष्पाचनिष्पादकत्वाविशेषादिति । अतश्चायुक्तं सत्कार्यत्वमेवेति ।

मेव । कस्मात् ? पद्यतेः सत्तार्थत्वात् । सा च ते त्रिप्रकारापि तवैव । तद्यथा - सत्तासम्बन्धादेव द्रव्यादौ कार्ये नियता कारणसमवायस्य सामान्यस्य च निस्ततात्, निश्चिता द्रव्यत्वगुणत्वकर्मत्व-10 घटत्वरूपत्वोत्क्षेपणादिसैत्त्वान्तरेभ्यो विविक्तत्वात् सत्तायाः, अधिका पुनर्भवनात् कार्यस्य त्वनमते-नैव कारणसमवाये जन्माभ्युपगमात् । एवं तावद् दृष्टान्तस्य कार्यद्रव्यादित्रयस्य निष्पत्तिस्त्रिरूपा व्याख्याता । दार्ष्टोन्तिककार्यस्याधुना - उपादाननियमस्वसत्तानियता, मृदा्गुपादाननियमेन घटादेः स्वसत्ता विद्यते, तया सत्तया नियता मृधेव घटनिष्पत्तेः, तत्त्वतोऽसौ घटत्वेन निश्चिता पटत्वादिव्यावृत्त्या, तद्यथा --तन्दुलविचयवत् , विचिता निश्चितासण्डुलाः कचवरार्यंपनयनेन खरूपपरिप्रहेण च, 'क्रियाया ब्यापा- 15 रेण परिस्पन्देन अनिष्पत्तेः सकाशाद् निश्चिता अपनीता घटनिष्पत्तिः स्वरूपपरिमहेणेत्वर्थः । अधिका युगपदयुगपत्पर्यायकमतथाभूतेः, ये प्राग् युगपद्भाविनो रूपादिपृथुबुध्नादिपर्यायाः पिण्डशिवकादयो नव-मध्यम-पुराणतादयश्चायुगपद्भाविनः तेषां क्रमेण शिवकादिकरणविधिना तथाभूतेः तेन प्रकारेण भवना-द्धिका निष्पत्तिरिहापीति । तस्माद् दृष्टान्तभूतस्य द्रव्यादित्रयस्य कार्यस्य निष्पत्तिवद्वव्यक्तसद् व्यक्तसद् ३४७-१ भवतीति समानमुपादाने सतः कार्यस्थेति गतमानुषङ्गिकम् । स्थितं प्रागुक्तं सदसत्त्वं कार्यस्य ।

तस्मात् सदसत एव क्रियागुणाः, तद्भावात् सदसत्क्रियागुणत्वात् सदसत एव क्रिया-गुण-व्यपदेशाः । अन्यथा हेतुशक्त्युपादानानामभिधानमात्रप्रसङ्गः, यद्यसदेव कार्यं स्यात् हेतोर्दण्डादेः मर्दनादियोग्यसायाः शक्तेरुपादानस्य च मृदः, घटादौ मृदेबोपादीयते न तन्त्वादिरिति, एषां खरविषाणादि-वदभावे 'अयमस्य द्रुण्डादिहेतुः, इयमस्य शक्तिर्मार्दवादिर्मृद्रव्यस्य, मृदेव घटस्योपादानम्' इति वचन-मात्रमेवेदं सर्वं स्यात्, नार्थः कश्चित्, खपुष्पादिनिष्पत्त्यर्थिकयाहेत्वाद्यभाववदसत्त्वाविद्योपात् ।

यदि तु सदेव कार्यं स्थात् तत्रापि स एव दोष इत्यत आह - यस्य तु विद्यमान एवार्थ इत्यादि गतार्थं यावदेतेषामर्थानामभावादभिधानमात्रप्रसङ्घः निष्पाद्यनिष्पादकत्वाविशेषादिति । निष्पाद्यो

१ सत्वा प्रणा २ कार्यादित्रयस्य प्रणा ३ धनयनेन प्रणा ४ किया व्यापा भाषा (किय्या न्थापा° ? ) ॥ ५ प्राग् गनुपद्भा° भा० । प्रागनुपद्भा° य० । ( ये प्राग् न युगपद्भाविनो ? ) ॥ ६ ( दण्डादिहेंदुः ? ) ॥

तसादैकान्तिकपक्षयोरयुक्तत्वाद् युक्तमेतत् प्राक् सदसदेव प्रातुर्भवतीति । यदपि चोक्तम्—विकल्पत्रयानाश्रयाद् विकल्पान्तराश्रयणाच 'विकल्पानु-पपत्तेः' इति न दोषः, निष्ठासम्बन्धयोरेककालत्वात् । निष्ठा कारणसामध्यव्यापार-

घटः, निष्पादकाः कुळाळदण्डादयः, कुळाळमृइण्डाद्यस्तित्ववद् घटास्तित्वात् किं दण्डादिना हेतुना कियते, 5 न वा तुर्यादिना ? मृद एव मार्दवादिशक्तिने वश्रादेः, मृदेवोपादानं घटस्यानिष्पन्नत्वात् न तु निष्पन्नघट इति विशेषो नास्ति, सत्त्वाविशेषात् । इति प्रसङ्गपरिसमाप्त्यर्थः, तदुपसंहरति — अतश्चायुक्तं सत्कार्यत्व-मेवेति । ततः किमायातम् ? इदमायातम् — असत्कार्यायुक्तत्ववत् सत्कार्यत्वमप्यैकान्तिकं न युक्तम् ।

३४७-२ तस्मादैकान्तिकपक्षयोस्तयोरयुक्तत्वाद् युक्तमेतत् प्रतिपत्तं प्राक् सदसदेव प्रादुर्भवतीति स्याद्वादिन उपसंहरन्ति । एकान्तपक्षयोदींषदर्शनादनेकान्तपक्षे चादोषदर्शनात् सदसदेव कार्यमव्यक्तसद् 10 व्यक्तसद् भवतीति स्थितमेतत् – त्रिधापि विकल्पानुपपत्तेः सत्तया न सम्बध्यते कार्यमिति ।

यद्प चोक्तमित्यादि । एतद्विकल्पपक्षत्रयपरिहारेण निर्दोषाभिमतं विकल्पान्तरमाश्रित्य यदुच्यते त्वया 'विकल्पानुपपत्तेः' इति नासौ दोषः, विकल्पत्रयानाश्रयाद् विकल्पान्तराश्रयणाश्च । कस्माद् विकल्पान्तरादिति चेत्, 'निष्ठासम्बन्धयोरेककाल्यत्यात् । का निष्ठा १ इत्यत आह — निष्ठा कारण-

१ ''क्षं तर्हि गोर्लं गोषु वर्तते · · · · गिव अगवि बृत्यभावादिति चेत् , अथ मन्यसे यदिदं गोर्लं गोषु अनुवृत्तिप्रत्यय-कारणं तत् कि गवि वर्तते आहोस्विदगवि ? यदि तावद् गवि, प्राग् गोत्वयोगाद् गौरेवासाविति व्यर्थ गोत्वम् । अथागवि, क्षश्वाद्यपि गोत्वयोगाद् गौः प्राप्नोति । न चान्या गतिरस्ति । तस्मान्न गोत्वादनुवृत्तिप्रत्यय इति । न, विकल्पानभ्युपगमात् । न गिव गोरवं नागवि, प्राम् गोरवयोगान्नासौ गौर्नाप्यगौरिति । किं कारणम् ? उमावेतौ विशेष्यप्रखयौ न विशेषणसम्बन्धमन्तरेण भवतः, न च प्राग् गोत्वयोगाद् वस्तु विद्यते न चाविद्यमानं गौरित्यगौरिति च शक्यं व्यपदेष्टुम्, यदैव वस्तु तदैव गोत्वेनाभि-सम्बध्यते इखनास्पदो विकल्पः । एतेन सत्तासम्बन्धस्य सदसद्विकल्पो व्याख्यातः, न सतः सत्तासम्बन्धो नासतः, यदैव तद् वस्तु तदैव सत्तया सम्बद्धमिति सदसदाश्रयो दोषोऽनुपपन्न इति । तस्मादुपपन्ना जातिः।" इति उन्हातिकरविरचिते नयायवार्तिके २।२।६५ । "अथास्तु सामान्यादाबुपचरितं द्रव्यादौ मुख्यं 'सत् सत्' इति ज्ञानम्, सत्तासम्बन्यस्तु विकल्पते-कि सत्ता सताम्, अथासताम् ? इति । यदि सताम्, अथ सत्तासम्बन्धात् पूर्वं सत्तवं सत्तासम्बन्धेन विना चेति । सत्तासम्बन्धाभ्युपगमे तत्राप्ययं विकल्पः इत्यनवस्था । विनेति चेत् , किं सत्तया ? अथासतां सत्तासम्बन्धात् सत्त्वमिति, अपारमार्थिकं तर्हि सत्त्वमुपा-ध्यपेक्षित्वात्, सदिति चासतां सत्तासम्बन्धेन सत्त्वं खर्विषाणादीनामपि सत्त्वं स्यात् असत्त्वाविशेषात् । तथा सत्तायाश्रासत्त्वेन तद्योगान द्रव्यादिषु सत्त्वं स्यात्, खरूपेण च सत्त्वे द्रव्यादिषु तथा प्रसङ्गः, सत्तासम्बन्धेन चानवस्थेति । अतोऽर्यक्रियाकारित्वेन सस्वमिति शाक्या मन्यन्ते । वर्तमानकालसम्बन्धित्वेनेलपरे । तत्र यत्तद्वोचाम किं सतां सत्तासम्बन्धात् सत्त्वमथासतामिति तदसत्, निष्पादसम्बन्धयोरेककालत्वात् । तथाहि-पदार्थानां खकारणसत्तासम्बन्ध एवोत्पत्तिः, न पूर्वं सत्त्वम्, सत्कार्यवादप्रति-षेधात् । न चासतां खकारणसत्तासम्बन्धाभ्युपगमे खरविषाणादिषु तथामावप्रसङ्गः, तदुत्यत्तिकारणाभावस्य तदभावेनैव निश्वयात् । नित्येषु पूर्वोपरभावानुपपत्तेर्विकल्पानुपपत्तिः । न चापारमार्थिकं सत्त्वम् , सत्तासम्बन्धस्य परमार्थत्वात् । [ प्र० १२६ ] ..... ·····अथ किसिदं कार्यत्वं नामेति ? खकारणसत्तासम्बन्धः, तेन सता 'कार्यम्' इति व्यवहारात् । अभूत्वा भवनमित्येके, अञापि अभूता पश्चाद् भवनं खकारणैः सत्तया च सम्बन्ध एवेति । [ पृ० १२९ ] .... यचेदं 'किं गौगौंतवेनाभिसम्ब-भ्यते, अथागौः ?' इति चोर्चं तत्र प्रतिसमाधानाईं निष्ठासम्बन्धयोरेककाळत्वादिति । स्रकारणैः सत्तादिभिश्च पिण्डस्याभिसम्बन्ध एवात्मलाभः, न पूर्व तस्य गोरूपता अगोरूपता वा तत्सत्त्वस्यैवासम्भवात् ।" [ पृ० ६९० ] इति स्योमशिवाचार्यविराचितायां प्रशस्तपादभाष्यटीकायां व्योमक्लाम् ॥

कालः प्रागसतो वस्तुभावः निष्ठानं समाप्तिः । सम्बन्धः स्वकारणसत्तासमवायः । तयोरेककालत्वम्, स्वकारणसत्तासम्बन्ध एव निष्ठाकालः, कुतः? समवायस्यैक-त्वात्, यस्मिन्नेव काले परिनिष्ठां गच्छत् कार्यं कारणः सम्बध्यते समवायसम्बन्धेन अयुत्तसिद्धिहेतुना तस्मिन्नेव काले सत्तादिभिरिष, तस्मादप्रविभागात् प्राक् कार्योत्पत्तेरसतः सदादिरनास्पदो विकल्पः ।—एतदिष न, अनुपपन्नविकल्पत्वात् । असम्बन्धात् अवस्तुत्वात् । कथं चावस्तुनः कारणैः सत्तया वा सम्बन्धः । यदि तस्य स्यात् खपुष्पस्यापि स्यात् ।

सामध्यव्यापारकालः, कारणानां समवाय्यसमित्रायिनां तन्तु-संयोग-दण्डादीनां सामध्या अव्यापारकालः पटनिष्यत्तौ तुर्यादिव्यापारोपरमकाल इत्यर्थः। तमेव व्याचष्टे – प्रागसतो वस्तुभावः पटादिवस्तुजन्म निष्ठानं समाप्तिरित्यादिपर्यायैः। सम्बन्धः कः ? इत्यत आह – सम्बन्धः स्वकारणसत्तासमवायः, 10 स्वकारणेषु तन्तुषु कार्यस्य पटस्य सत्त्रया च समवायः। तयोनिष्ठासम्बन्धयोरेककालस्वम् । तद्दर्शयति – [स्वकारण]सत्तासम्बन्धः एव निष्ठाकालः, स्वकारणैः सत्त्रया च कार्यस्य यः सम्बन्धः स एव निष्ठाकाल इति प्रतिक्राय कुतः इति हेतुं परिष्टच्छ्य हेतुमाह – समवायस्यैकत्वात्, समवायो हि सम्बन्धः, स वैको द्वयोरिष, नितिष्ठत एव सम्बन्धात् कारणसत्तादिभिः। तद्दर्शयति – यसिन्नेव काले परिनिष्ठां 15 गच्छत् कार्यमात्मानं लभमानं पटाख्यं कारणैस्तन्त्वादिभिः सम्बध्यते समवायसम्बन्धेन समवाया-३४८१ स्वेतः सम्बन्धेनेति अयुतसिद्धिहेतुना संयोगाद् युतसिद्धिहेतोरस्य विशेषं दर्शयति, तसिन्नेव काले सत्तादिभिरिपे 'सम्बध्यते' इति वर्तते। य एव कारणैः कार्यस्य समवायः स एव सत्ताद्रव्यत्वादिभिरप्येकः समवायः कालस्याभिन्नस्वत् । तस्माद्रविभागः, तद् यस्माद् नास्यत्र कालप्रविभागो निष्ठा-सम्बन्धयोः तस्मात् 'प्राक्' इत्येतदेव नोपपद्यते कौर्योत्पत्तेरसतः सदादिरनास्पदो विकल्प इति, सता कार्येणासता सदसता वा सत्तायाः सम्बन्ध इत्यर्थामावात् किमाश्रयोऽसौ विकल्पः स्यात् ? इति तास्त्रीनिप 20 विकल्पाननाश्रस्य निष्ठासम्बन्ध्यगेरेककालत्वविकल्पो निर्दोष आश्रीयतामिति।

अत्रोच्यते-एतद्पि न, अनुपपन्नविकस्पत्वात्। एषोऽपि विकस्पो नोपपद्यते, तद्रनुपपत्तेनं दोष-पिर्हारः छतः। कथमनुपपत्रोऽयं विकस्प इति चेत्, असम्बन्धात्, असम्बन्धोऽप्यवस्तुत्वात्, खपुष्पस्यावस्तुनः केनचित् सम्बन्धो नास्ति तथा प्रागुत्पत्तेरसतः कार्यस्य सम्बन्धो नास्ति। तस्य च कार्यस्य परिनिष्ठां गच्छतोऽसत्त्वादवस्तुत्वम्, कथं चावस्तुनः कार्णैः सत्त्या वा सम्बन्धः ? 'परिनिष्ठां गच्छत्' 25 इत्युत्पद्यमानमसदेवाल्रव्धात्मकत्वात् तत् कार्यं तस्यामवस्थायां स्वकारणैः सत्त्तया वा न सम्बध्यते अवस्तु-त्वात् सपुष्पवत्। यदि तस्य स्थात् खपुष्पस्यापि स्थात्, यदि कार्यं परिनिष्ठां गच्छद्निष्पन्नमसत् कारणैः सत्त्तया च सम्बध्यते ततः खपुष्पमपि परिनिष्ठां गच्छत् स्वकारणैः सत्तया च सम्बध्यते, अवस्तु-३४८-२ त्वात् कार्यवत्। तस्माद्यमपि विकल्पः 'असत् सत्त्या सम्बध्यते' इस्रेतद्विकस्थान्तःपात्येवेति।

१ स चेको प्र॰ । (स त्वेको ?)॥ २ तद्यसाद् प्र॰ । (तसात् ?)॥ ३ कार्ययोत्प° य०॥ ४ व्यान् नाश्चित्य प्र॰॥ ५ इत्युद्यमान भा०। अत्र इत्युद्यमान इस्यपि पाठः स्थात्॥

सम्बन्धकाले तन्तुवद् वस्तुभावात्, भवदेव च सम्बध्यते परिनिष्ठानसम्बन्ध-योरेककालत्वात् । तस्मात् सम्बन्धो वस्तुन एव कार्यस्य । पुनरपीदं तदवस्यमेव, लोके हि सम्बध्यमानानां सत्त्वं दृष्टम्, न हि शश्विषाणस्य सम्बध्यमानता दृष्टा, न हि परिनिष्ठायाः सम्बन्धाद् वा सत्त्वम्, यदि स्यात् तदा हि शश्विषाणमपि विष्ठां गच्छत् सम्बध्येत, कार्यमपि वा न सम्बध्येत ।

समानत्वान्नेति चेत्, सति असति च सम्बन्धादर्शनतुल्यत्वात्, यथाऽसतः खपुष्पादेः समवायसम्बन्धेन द्विविधेन खकारणसत्तादिभिः सम्बध्यमानता न दृष्टा तद्वत् सतोऽपि सम्बध्यमानता न दृष्टाः; नहि सम्बध्यमानमविशिष्टमिहाधिकृतम्।

सम्बन्धकाले तन्तुवद् वस्तुभावात् । स्थान्मतम् – ननु सम्बन्धकालेऽस्ति कार्यमुत्पद्यमानमेव 10 वस्तु भवति, पटकारणं तन्तव इव । भवदेव च परिनिष्ठां गच्छत् सम्बध्यते परिनिष्ठानसम्बन्धयो- रेककालत्वात् , 'पैरिनिष्ठितं सम्बद्धं च' इत्येकः कालः, कालप्रविभागाभावः । तस्मात् सम्बन्धो वस्तुन एव कार्यस्य नावस्तुन इस्युक्तमिति ।

अत्रोच्यते — पुनरपीदं तदयस्थमेव, निष्पद्यमानावस्थाया उत्पत्तेः पूर्वकालत्वात् प्रागुत्यत्तेश्च कार्य-स्थासत्त्वाद्सतः सम्बध्यमानता खपुष्पादेरिव का ? तो चेत्, तस्थामवस्थायां कार्यं सदेव स्थात् स्वकारणैः चित्तया च सम्बध्यमानत्वात् निष्पन्नकार्यवत् । लोके हि सम्बध्यमानानां सत्त्वं दृष्टमिति साधर्म्य-दृष्टान्तः । न हि दाशविषाणस्य सम्बध्यमानता दृष्टेति वैधर्म्यदृष्टान्तः, तदा न सम्बध्यते कार्यम् असत्त्वात्, खपुष्पविद्यनिष्टापादनानुमानं वा । न हि परिनिष्ठायाः सम्बन्धाद् वा सत्त्वमिति, न हि परिनिष्ठा सम्बन्धा वान्यत्र दृष्टाविष सत्त्वमततः कुरुतः खपुष्पादेः, सत एव निष्ठासम्बन्धदर्शनात् । यदि निष्ठायाः सम्बन्धाद् वा सत्त्वं स्थात् तदा हि शशविषाणमपि निष्ठां गच्छत् सम्बध्येत १० निष्ठातं च सम्बद्धं चेति भवेत्, असत्त्वात्, कार्यवत् । कार्यमिप वा परिनिष्ठां गच्छत् स्वकारणैः सत्त्वा च न सम्बध्येत, असत्त्वात्, खपुष्पवत् । तदेति च त्वदुक्तवद् निष्ठासम्बन्धयोरेककालत्वा-भ्युपगमावस्थायां खपुष्पाद्यकार्यस्थापि तद्वदेकलाले निष्ठासम्बन्धौ स्थातां स्वकार्रणैः सत्त्वा चेत्यनिष्टापा-

समानत्वान्नेति चेत्, स्थानमतम् – नैतदनिष्टापादनं घटते, कस्मात् ? सत्यसित च सम्बन्धा
25 दर्शनतुस्यत्वात् । अस्य व्याख्या – यथाऽसतः इत्यादि याविद्दाधिकृतिमिति, यथैव असतः खपुष्पादेः

समवायसम्बन्धेन द्विविधेन स्वकारणसम्बन्धेन सत्तासम्बन्धेन च सम्बध्यमानता न दृष्टा, आदिप्रहणाद्

द्रव्यत्वगुणत्वकर्मत्वादिभिश्चेति दृशन्तः । तद्वदित्यादि दार्शन्तिकं गतार्थम्, न हि सम्बध्यमानमविद्यिष्टं

यत् किश्चिदिहाधिकृतम्, स्वकारणस्वसत्तादिवचनादिति ।

१ "न तु कार्यकारणयोः संयोगः, अयुत्तसिद्धत्वात् । युत्तसिद्धिरसम्बद्धस्य विद्यमानता, न पुनः कार्यं कारणासम्बद्धं विद्यते, जातः सम्बद्धश्रेलेकः कालः । तस्मान्न कार्यकारणे संयुक्ते ।" इति उद्घोतकरिवरिचिते न्यायवार्तिके २।१।३३॥ २ तथा हि प्र०॥ ३ स्वपुष्पादिकार्यस्यापि प्र०॥ ४ र्षेकः प्र०॥ ५ यथासतः प्र०॥ ६ स्वकारणसत्तादि य०॥

अत्र ब्र्मः-सम्बन्ध एव स न भवति, सत्सु अभृतत्वात्, राराविषाणवत् । विद्य-मानविषयेणैव तेन भवितव्यम्, सम्बन्धत्वात्, द्रयङ्गुलिसंयोगवत् ।

यदि त्वात्मात्मीययोः पटन्यञ्जनयोः सङ्गावे कारणानि तन्तवः, सम्बध्येरंस्तेन पटेन। स तु नास्ति। त एव तन्तवः परिनिष्ठां गच्छन्तः सम्बध्यन्त इति काला-विभागः कार्यकारणसत्तासम्बन्धस्य। तदा ते यदि तन्तव इत्येव, पुरुषादिकारण-इ मात्रवादवदयं वादः स्यात्। सत्कार्यवादोऽपि न प्रतिपूर्येत, तन्त्वाकुण्डलनवत् पूर्वो-त्तरकालतुल्यत्वात् सम्बन्धानर्थकयं परिनिष्ठाऽपरिनिष्ठाऽविदेशेषश्च। अथ पटोऽपि,

अत्र ब्र्मः – सम्बन्ध एव स न भवति, सत्सु अभूतत्वात् , शश्वविषाणविद्विनिष्टापादन-साधनेनासत्सतोः सम्बन्धस्यातुल्यता प्रदर्शते । स्वकारणैः स्वसत्तया च कार्यस्य सम्बन्धः प्रागिष सत एवति । तदर्थसाधनं चेदम् – विद्यमानविषयेणैव तेन समवायसम्बन्धेन भवितव्यम् , सम्बन्धत्वात् , 10 यथा संयोगो हे अङ्गुली विद्यमाने एव विषयीकुरुते सम्बन्धशब्दवाच्यत्वात् तथा समवायोऽपि कार्यकारणे विद्यमाने एव विषयीकुरुते द्व्यादिषराधीनवृत्तित्वादिति ।

अतः शब्दार्थव्यंवहारद्वारेणात्रेव दोषाभिधित्सयेदमाह यदि त्वात्मेद्यादि । 'स्वकारणानि स्वसत्ता' इत्यत्र स्वशब्दस्य आत्मा-ऽऽत्मीय-धनपर्यायस्य इहात्मनि आत्मीये यथाविवक्षं वृत्तिः स्यात्, स च कार्योऽर्थः । तयोः पटव्यञ्जनयोः सद्भावे कुर्वन्ति कार्यं पटमिति कारणानि तन्तवः सम्बध्येरंस्तेन पटेन, 15 स तु नास्ति पटः, तदभावे किविषयं कारणानां कर्तृत्वमित्यर्थः । व्यञ्जनसद्भायकर्तृत्वनिर्विषयाः त एव ३४९-२ तन्तवः परिनिष्ठां गच्छन्तः सम्बध्यत्ते खपुष्पेणेव कार्यकारणिनरपेक्षाः परिनिष्ठिताः सम्बद्धाश्चेति काळाविभागः कार्यकारणसत्तासम्बन्धस्यत्येतदापन्नम् । ततः को दोष इति चेत्, उक्तोऽसता सम्बन्धाभावः । पुनरपीत्थमुच्यते – तदा ते यदि तन्तव इत्येव कार्याभावात् कारणत्वव्यापारविमुखाः केवळं तन्तव इति 'पुरुपादिकारणमात्रमेवेदम्' इतिवादवदयं वादः स्थान्, कृतोऽसत्कार्यवादः ? सत्कार्यवादोऽपि २० साङ्क्षाभिमतः 'प्रकृत्यन्तर्लीना विकाराः' इति सोऽपि न प्रतिपूर्येत्, स्तिमितसरःसाळेळवद् गगनवद्या निव्यापारकारणमात्रवादाभ्युपगमात् न प्रतिपूर्येतीत्, मा वोचं 'न प्रतिपूर्यत एव' इति निष्ठुरमिति सानु-तयमुच्यते । किमिव ? तन्त्वाकुण्डलनवत् , यथा तन्त्नामाकुण्डलीकृतानां पुँक्षितानामित्यर्थः, कृविन्द-तनन-पायन-प्रसारण-ययनादिकियानिरपेक्षाणां कारणत्यं नास्ति, तत्रत्यन्तं पटकार्याद्विति, एवं निव्यापार-२५ पूर्वोत्तरकाळतुस्यत्वत्वादिति, एवं निव्यापार-२५ पूर्वोत्तरकाळतुस्यत्वत्वादिति, एवं निव्यापार-२५ पूर्वोत्तरकाळतुस्यतन्तुमात्रतायां पटाख्यस्य कार्यस्य कश्चिद् गन्धोऽपि नास्ति, अतस्तेन सम्बन्धानर्थक्यं कारणानां तन्तूनां खपुष्पेणव । किञ्चान्यत्, परिनिष्ठापरिनिष्ठाविशेषश्च, दोषोपचयः, खपुष्पवत् कार्य-

१ "विवहार" य॰ ॥ २ "स्त्रो ज्ञातावात्मिन स्त्रं त्रिष्वात्मीये स्त्रोऽस्त्रियां धने ।" इत्यमरकोशे ॥ ३ "मात्र्राति-पूर्येतेति प्र॰ ॥ ४ पंजिताना" प्र॰ ॥ ५ "पानयन" प्र॰ । इश्यतां प्र॰ २२६ टि॰ ४ ॥ ६ "पूर्वोतुस्यतन्तु" प्र० ॥

ततः स्वकारणसत्तासम्बन्धद्वयतन्तुपटद्वयसानाथ्यं नानेकान्तानाश्रयणे । असत्सम्बन्धपरिहारार्थं च 'निष्ठासम्बन्धयोरेककालत्वात्' इत्येतदेव वाक्यं सभाष्यं प्रदास्तोऽन्यथा व्याचष्ठे—सम्बन्धश्च सम्बन्धश्च सम्बन्धौ, निष्ठायाः

३५०-१ स्यात्यन्तमसत्त्वात् कारणानां चात्यन्तं पूर्वोत्तरकालतुल्यत्वादाकाशवत् किं कथं पैरिनिष्ठितं नेतिष्ठति न

<sup>5</sup> परिनितिष्ठति ? सर्वं हि सर्वदा सर्वथा परिनिष्ठितमपरिनिष्ठितं, वा स्यादित्यविशेषः । एवमसम्पूर्णसत्कार्यकारणमात्रवादित्वं सम्बन्धानर्थक्यं निष्ठानिष्ठाविशेषश्चेति दोषाः स्वसिद्धान्तोपरोधिनस्ते ।

अथ पैटोऽपि । अथ मा भूवन्नेते दोषा इति 'पटोऽपि केनचिद् न्यायेन तन्तुष्वस्ति' इत्यभ्युपगम्यते सोऽप्यभ्युपामविरोधायैकान्तवादिनस्तेऽनेकान्तवादाभ्युपगमो जायत इत्यत आह — ततः स्वकारणसत्तासम्यन्धद्वयतन्तुपटद्वयसानाथ्यं नानेकान्तानाश्रयणे, पटस्य कार्यस्य स्वेकारणैसान्तुभिः
10 स्वसत्तया चेति द्वौ सम्बन्धौ तावेव कार्यं कारणानि च द्वावर्थाविति तदेव तच्चतुष्टयम्, अव्यक्तसन्
पटः तन्त्ववस्थायां तन्तुभिः स्वकारणैः स्वसत्तया च सम्बद्धः कुविन्दःदिकारकव्यापारोत्तरकालं व्यक्तसन्
भवति पटात्मना परिणतेरिति द्रव्यपर्यायात्मकस्याद्वादपरमेश्वराश्रयश्रमावलभ्यमेतद् वचनसामर्थ्यं नान्यथेति ।
तस्मादेषोऽपि विकल्पोऽसत्सम्बन्धदोषदृष्ट इति ।

असत्सम्बन्धपरिहारार्थं चेखादि । ''निष्ठासम्बन्धयोरेक[काल]त्वात्' इसेतदेव वानयं १६ सभाष्यमसत्सम्बन्धदोषपरिजिहीर्षया विद्वस्थन् प्रशास्तोऽन्यथा न्याचष्टे – सम्बन्धश्च सम्बन्धश्च सम्बन्धौ, निष्ठायाः सम्बन्धौ निष्ठासम्बन्धौ, न निष्ठा च सम्बन्धश्चेति । तयोर्निष्ठासम्बन्धयोरेककालत्वात् ।

१ 'परिनितिष्ठति न परिनितिष्ठति' इत्यपि पाठोऽत्र स्यात् ॥ २०० एतचिह्नान्तर्गतः पाठो भा॰ प्रतौ नास्ति ॥ ६ दृश्यतां पृ० ५०८ पं० ३ ॥ ७ इदं तु ध्येयम् — वाक्यमिदं भाष्यं चेदं केन कदा च विरचितमिति न सम्यग् विज्ञायते । कणाद्विरचित्वैशेषिकस्त्राणां स**ङ्गि**रव्याख्यानरूपो **वाक्य**नामकः कश्चिद् प्रन्थ आसीत् , तदुपरि केनचिद् विरचितं **भाष्य**मा-सीत्, तदुपरि च प्रशस्तमतिविरचिता काचित् **टीका** आसीदिति तु पूर्वपरग्रन्थपर्यालोचनया प्रतीयते, दश्यतां ए० ५९७ पॅ०९। त्रयमप्येतिदिदानीं न क्रन्विदप्युपलभ्यते । यत्तु प्रशस्तपादभाष्यमिदानीमुपलभ्यते तत्र नैवेयं चर्चा दश्यते, अतः प्रशस्तपाद-भाष्यादवश्यं भिन्नमेवैतद् भाष्यम् । किञ्चान्यत् , प्रशस्तपादभाष्यं न साक्षाद् वैशेषिकस्त्राणां व्याख्यानभूतं किन्तु स्वतन्त्र एव निबन्धः । तत्त्वसङ्ग्रहपिक्षका-प्रमेयकमलमार्तण्ड-स्यायकुमुद्चन्द्रादिप्राचीनग्रन्थेषु च तस्य पदार्थप्रवेदाकनाम्नैव उक्लेखः, वादिदेवसूरिविरन्तिस्याद्वादरत्नाकरे [ पृ० ९२० ] तु प्रशस्तकरभाष्यनाम्नापि निर्देशः, अन्यग्रन्थेषु केवलं भाष्यनामापि निर्देशः, सम्प्रति तु **प्रशस्तपादभाष्य**नाम्नैव प्राचुर्येण व्यवहारः । एवं प्रशस्तपादभाष्यकर्तुः ' प्रशस्तः, **प्र**शस्तकरः, प्रशस्तदेवः, प्रशस्तकरदेवः, प्रशस्तपादः ' इलादीनि बहुनि नामानि उपलभ्यन्ते । 'प्रशस्तमतिः ' इलापि तस्यैन नामान्तरं स्यादिति प्रतिभाति । इदं त्ववधेयम् – तत्त्वसङ्ग्रहपज्ञिकायां सन्मतितर्कवृतौ प्रमेयकमलमार्तण्ड-न्यायकुमुदचन्द्रादिषु च प्रशस्तमतेर्बहूनि वचांति उद्भुतानि दृश्यन्ते, किन्तु तत्र तत्त्वसङ्कहपञ्जिकायां विशेषपरीक्षायां समवायपरीक्षायां च यत् प्रशस्तमतेर्मतसुद्धतं तदेव केवलमुपलभ्यते यथाक्षरं प्रशस्तपादमान्ये, अपराणि तु प्रशस्तमतेर्वचांसि नैवोपलभ्यन्ते प्रशस्तपादमान्ये। अत एवं सम्भाव्यते — एकस्तावद् वैशेषिकस्त्रताणां वाक्यतद्भाष्ययोश्व व्याख्यानभूतो त्रन्थः प्रशस्तमतिना व्यरचि, अपरस्त वैशेषिक-मतवर्णनपरः स्वतन्त्र एव निबन्धस्तेन विरचितो यः समप्रति प्रशस्तपादभाष्यनामना सर्वलोकप्रसिद्ध इति ध्येयम् ॥ ८ 'च्यमस्स यः । 'च्यसस्स भा०॥ ९ विद्वस्यत्प्रशस्तो प्र०॥

सम्बन्धौ निष्ठासम्बन्धौ, तयोरेककालत्वात्। निष्ठितं निष्ठा, कारकपरिस्पन्दाद् वस्तुभावमापन्नमव्यपदेश्याधारं कार्यं निष्ठितं 'निष्ठा' इत्युच्यते, तस्य खकारणैः सत्तया च युगपत् सम्बन्धौ भवतः। भाष्यमपि 'परिनिष्ठां गच्छद् गतम्' इत्येत-मर्थं दर्शयति, वर्तमानसामीप्ये वर्तमानवद्या [पा० राश्वाश्व ] इति । यथा कारकान्तरमुत्प-द्यमानं दृष्टं कारकव्यापाराद् वस्तुभावमापन्नमव्यपदेश्याधारं निर्वृत्तं सत् स्वकारणैः <sup>5</sup> सत्तया च सम्बध्यते तथा पटाख्यम् ।

तदपि न, समवायिकारणत्वविरोधात् खवचनाभ्युपगमविरोधौ । किञ्च, निष्ठितस्य कार्यस्य कारणैः सत्तया च सम्बन्धो युतसिद्धसम्बन्धः, कार्यस्य कारणे-भ्योऽन्यत्र परिनिष्ठितत्वात् ।

निष्ठितं निष्ठा, निष्ठं गच्छद् गतमित्येकोऽर्थः । कर्त्रादीनां कारकाणां कुविन्द-तुरि-वेमादीनां परिस्पन्दाद् 10 वस्तुभावं वस्तुभगनमापन्नं निष्पन्नमञ्यपदेश्याधारम् , अन्यपदेश्य आधारोऽस्य तन्त्वादिः समनायि-हेतुः, 'इह तन्तुषु पटः' इतीहप्रत्ययाभिघानकारणस्य समवायसम्बन्धस्य निमित्तभूतं पटारूपं कार्यं निष्ठितं 'निष्ठा' इत्युच्यते । तस्य निष्ठितस्य स्वकारणैः सत्तया च युगपत् सम्बन्धौ भवतः ।

भाष्यमपीति अस्य वाक्यस्य व्याख्याप्रन्थोऽप्ययं परिनिष्ठां गच्छद् गतमित्येतमर्थं दर्शयति । केन पुनर्लक्षणेन गतं सद् गच्छिदित्युच्यते ? ब्रूमः – वर्तमानसामीप्ये वर्तमानबद्वा [ पा॰ ३।३।१३१ ] इति । 15 किमिव ? इसतो निदर्शनमाह - यथा कारकान्तरमुत्पद्यमानं रष्टमिति, कारकादन्यत् कारकं कारका-न्तरमुत्पद्यमानमुत्पन्नमित्यर्थः । कस्मात् ? 'दृष्टम्' ईत्यक्षिगोचरापन्नार्थनिर्देशात् , इतरथा 'दृष्टं' न स्यात् , उत्पद्यमानस्यानुत्पन्नत्वेऽक्षिगोचरत्वानुपपत्तेः । तत् पुनः कतमत् ? कारकव्यापाराद् देवदत्त-स्थाली-काष्टादीनां व्यापाराद् वस्तु[भावम्] आत्मलाभमापन्नं पूर्ववदव्यपदेश्याधारं निर्वृत्तं सदीदना-याःयं स्वकारणैसण्डुलादिमिः सत्तया च सम्बध्यते तथा पटाख्यमिति । 20

अत्र ब्रूमः - तदपि न, समवायिकारणत्वविरोधात् स्ववचनविरोधोऽभ्युपगमविरोधश्च दोषावित्थं जुवतः । क्रियावद् गुणवत् समवायिकारणं द्रव्यमुक्तम्, समवायिनो द्रव्यान्तरस्य गुणकर्मणो-श्चारम्भकत्वात् । यदि पुनर्वस्तुभावं गतं कार्यं द्रव्यादित्रयं कारणैः सत्त्वया चाभिसम्बध्यते ततोऽनारम्भ-काणि अकारणानि च तन्त्वादिकारणद्रव्याणि स्युः, ततश्च स्ववचनमभ्युपगमश्च <sup>र</sup>निवर्तेते 'समवायिनां कार्याणां द्रैंच्यम्' इति । किञ्चेत्यादि यावत् परिनिष्ठितत्वादिति । एताविप स्ववचनाभ्यपगमविरोधौ, 25 यस्मात् कार्यकारणगुणगुणिव्यक्त्याकृतीनामयुतसिद्धः समवायः सम्बन्ध उक्तोऽभ्युपगतर्श्वं, इदानीं निष्ठितस्य ३५१ १ कार्यस्य कारणैः सत्तया च सम्बन्धोऽभ्युपगतः, स च युतसिद्धसम्बन्धः, कार्यस्य कारणेभ्योऽन्यत्र परिनिष्ठितत्वादु घटाकाशवत् ।

१ इत्यक्षगो प्रना २ गुणसमवाथि प्रना इश्वतां प्रनाथक विराध । ७ 'द्रव्यं समवायिक्षरणम्' इस्रिप पाठोऽत्र स्यात् ॥ ५ **'मं अगु**° भा० । **'म अगु**° य० ॥ ६ **' श्चेदिदानीं** प्र० ॥ नयं० ६५

यंत्त्वयते – समवायिकारणव्यनिवृत्तिरिति चेत्, न, अन्यत्रासमवायात् । येदि तसः स्माददोषः [वै॰स्॰ प्रश्रासमिति ] इति, सोऽप्यपरिहारः, इच्छामात्रत्वात् स्वोक्तोपपत्ति-विरुद्धार्थत्वात् तदसम्बद्धत्वात् अन्यत्र परिनिष्ठितत्वात् तन्तुष्विव घटस्य तत्रा-प्रवृत्तत्वात् तत्रानारमभात् तदसम्बद्धोत्पत्तित्वात् ।

कौर्यस्य चोत्पत्तिवत् खपुष्पमुत्पचताम्, कारणैरसम्बद्धत्वात् । अकारण-त्वादिति चेत्, पटाचपि मोत्पादि अकारणत्वात् खपुष्पवत्, तद्वोत्पचताम् ।

यथा तन्त्वादीनि तेष्वसतः सतोऽप्यकारणानि कार्यस्य तथा सर्वत्र कारणं

यत्च्यत इत्यदि यावत् तस्माददोष इति द्रव्यसमवायिकारणत्वनिष्टृत्तिदोषपरिहारो योऽभिहितः समवायिकारणत्वनिष्टृत्तिरिति "चेदित्याशङ्कय – न, अन्यत्रासमवायादिति । तद्वयाख्यानं यदि । तत्त्येत्यादि सुलिखितत्वाद् न विविवते । सोऽप्यपरिहार इच्छामात्रत्वात्, कार्यस्य निष्टितस्य कारणैः सम्बन्धोक्तरन्यत्रसमवायाख्यायिनी 'न, अन्यत्रासमवायात्' इत्युत्तरवाक्यं विरुणद्धि, तक्वेतरिवरोधि, ततोऽनुपपत्तेविरुद्धार्थत्वादिच्छामात्रं ते वचो न परिहार इत्यत आह – स्वोक्तोपपत्तिविरुद्धार्थत्वात्, विरुद्धार्थत्वमसम्बद्धत्वात् तैः कारणैः कार्यस्य, तदसम्बद्धत्वमन्यत्र परिनिष्ठितत्वात्, किमिव ? तन्तुष्विव घटस्य, यथा तन्तुषु घटस्यानिष्ठितत्वादन्यत्र कपालेषु निष्ठितत्वात् तन्तुभिरसम्बद्धत्वमेनं द्रव्या। विकार्यस्य । तदसिद्धमिति चेत्, न, तत्राप्रवृत्तत्वात् 'तन्तुष्विव घटस्य' इति वर्तते । तत्राप्रवृत्तत्वमैन्यत्र प्रवृत्तत्वं च तत्रानारम्भात्, तैत्र चानारम्भः तदसम्बद्धोत्पत्तित्वात्, तैः कारणैरसम्बद्धस्य पटस्योत्यैत्तेरिष्टत्वात् त्वैव आरम्भ-प्रवृत्ति-निष्ठास्तन्तुषु पटस्य न सन्ति घंटस्येवाकाशस्येव खपुर्व्यस्येव वा । सामानयेनैक एव वा हेतः तदसमबद्धोत्पत्तित्वादिति ।

अनिष्टापादनं चात्र – कार्यस्य चेत्यादि । खपुष्पमुत्पद्यताम्, कारणैरसम्बद्धत्वात्, त्वद्यममत
20 कार्यवत् । अकारणत्वादिति चेत्, निष्कारणं च खपुष्पम्, पटादि सकारणम्, तस्माद् दृष्टान्तदार्ष्टान्ति
३५१-२ कयोर्वेषम्यादयुक्तमिदमनिष्टापादनमिति चेत्, उच्यते – पटाद्यपीत्यादि, पटाद्यपि कार्यं मोत्पादि,

अकारणत्वात्, खपुष्पवत् । अकारणत्वं चास्य कारणासम्बद्धत्वादाकाशवत् । तद्वोत्पद्यतामिति, कारणासम्बद्धस्य कार्यस्योत्पत्तिवत् खपुष्पं वोत्पद्यतामकारणत्वादित्युक्तमेव ।

यथा तन्त्वादीनीति, तन्त्वादीनां कारणत्वं कार्येण सम्बन्धाद्यते नास्ति, तस्मात् तेष्वसतः

१ 'यत्त्वते - न, अन्यत्रासमवायात्' इत्यपि पाठः स्यात् ॥ २ 'यदि तस्य अन्यत्र समवायोऽभ्युपगम्येत स्याद्यं दोषः, न तु तथाभ्युपगम्यते, तस्माद्दोषः' इत्यायोऽत्र भाति ॥ ३ 'कार्यस्य चोत्पत्तिवत् खपुष्पं कस्मान्नोत्पयते' इत्यपि पाठोऽत्र स्थात् ॥ ४ चेत्याशङ्क्य प्र० ॥ ५ भन्येच प्र० ॥ ६ तद्वचनार्य्था तदसम्बद्धो प्र० ॥ ७ त्यत्तिरिष्ट भा०। देनस्य प्र० ॥ १० द्यौव भा० वि० ॥ ९ घटस्यैवाकाशस्यैव प्र० ॥ १० द्यौव भा० दे० ही०॥

यथायोगं खस्यैव कार्यस्य नासतो नान्यकार्यस्य वा असम्बन्धात्। तसादितः सम्बन्धः प्रागपि।

योऽयं सम्बन्धसमवायदाब्दार्थः सोऽपि एवमेव घटते । एकीभावेन बन्धः सम्बन्धः, अनेकसर्वात्मकत्वात् । एकीभावेन गतिः अयः अवगत्या समवायः कारण-सत्कार्यैकत्वलक्षणः ।

तदापत्तिभयात् त्वयेदममार्गप्रमर्दनं क्रियते यदिदमन्यपदेश्याधारत्वम् । न्यपदेश्याधारं द्रव्यादिकार्यं समवेतं च खकारणैः प्रागपि, परिनिष्ठितत्वात्, विभु-परिमण्डलवियदादिवत् ।

सतोऽष्यकारणानि कार्यस्य अत्यन्तासतः खपुर्वपस्येव घटस्येव वा कारणान्तरसाध्यस्येत्युक्तमुपनयति – सैर्वन्न कारणिनित्यदि, 'करोति' इति कारणं कर्न्दसाधनम्, खपुष्पादि घटादि वा तन्तुभिने क्रियते ततस्तन्नाकार- 10 णानि, पटस्तु क्रियते तस्तात् तस्य कारणानि, 'यो यो योगो यथायोगं स्वस्यैव कार्यस्य तन्तवः पटस्य कपार्लानि घटस्य, नासतो नान्यकार्यस्य वा, कस्मात् ? असम्बन्धात् , कार्यकारणभावश्च सम्बद्धत्वे सित भवति, तस्माद्[स्ति] सम्बन्धः प्रागपि कार्योत्पत्तेस्तत्कारणैः सम्बन्धोऽस्ति । कथं तत् कार्यं तद् नितिष्ठति कारणैरसम्बद्धम् ? तस्मात् 'कार्यमन्यक्तसद् व्यक्तसद् भवति सम्बद्धं च सदा स्वकारणैः' इत्यनुमीयते ।

सम्बन्धसमवायशब्दार्थावरयेवमेव घटेते, नान्यथेत्यतो योऽयमित्याद्याह । 'सम्' इत्येकार्थीभाव- 15 वाच्ययमुपसर्गः, एकीभावेन बँन्धः सम्बन्धः 'अनेकं कारणाख्यं वस्तु सदेकमेव कार्याख्यं भवति परस्परेण वध्यते' तमर्थमाह, अनेकसर्वातमकत्वात् अनेकस्य तन्त्वादेः प्रतिस्वमात्मानमपरित्यज्य सर्वैकसङ्खातभव- १५२-१ नेन पटादिकार्थाख्येन परिणतेः । एकीभावेन गतिः गमनपरिणतिर्यः, अव अपगमने, अवगत्या अपगमनेन प्राच्यसंस्थानादिधर्माणां त्यागेन द्रव्यपर्यायाभ्यां तन्तुत्वापरित्यागेन पटत्वपरिणामः सम्बन्धः समयाय इत्यक्षरार्थानुसारेणोक्त्वा वस्तुनि स्फुटीकर्तुमाह – कारणसत्कार्येकत्वस्रभणः, कारणेषु विप्र- 20 कीर्णेषु सत्कार्यमेकत्वमापन्नेषु पटीभवद् व्यक्तिं यातीत्येष परमार्थः ।

तदापँत्तिभयादितादि । 'एर्ष द्रव्यपर्यायात्मकस्याद्वादपरमार्थवादं मा प्रपत्स्येऽहम्' इत्यकसमद्भयात् स्वपक्षरागसमुख्यात् परपश्चद्वेषाच त्वयेदममार्गप्रमर्दनमस्थाने शक्तिक्षयाययेवं क्रियते । कतमदमार्गप्रमर्दन-मिति चेत्, उच्यते – यदिदमव्यपदेदयाधारत्वं शाग् व्याख्यातम् । तत् पुनः किमर्थमारभ्यते ? इहेति यतः कार्यकारणयोः [सं ] समवायः [वै॰ स्॰ ७। २१९ ] इति 'इह' बुद्ध्वभिधानाभ्यां कार्यकारण- 25 गताभ्यां समवायोऽनुमीयते, सोऽत्र न सम्भवति कार्यस्यासत्त्वात्, तस्मादव्यपदेदयाधारकार्यसम्बन्ध-कल्पना क्रियते । अयमुत्पथगमनक्षेत्रो निरर्थकश्च, सोऽपि च ''मिध्याभिधान एव । अव्यपदेदयाधारं द्रव्यादिकार्यमसमवेतं वा कारणः प्रागुत्पत्तेरिति मा मंस्थाः, मन्यतां तु तत्रैवास्तीति । तथा च मन्तव्यम् – व्यपदेदयाधारं द्रव्यादिकार्य समवेतं च स्वकारणैः ''प्रागपि निर्वृत्तेस्त्वन्मतेनैव परिनिष्ठितत्वाद् ३५२-३

१ °ष्पमेद्य प्रश्वा २ सार्वस्य पार्वश्य है । सार्वस्य विश्वा ३ यो योगो प्रश्वा ४ शतिनि यः ॥ ५ ( यद् १) ॥ ६ सम्बन्धः यः ॥ ७ °त्तिरूपादित्यादि प्रश्वा ८ एव भाः । ( एवं १) ॥ ९ °क्षययं प्रश्वा १० दश्यता पृश्व ४४५ दिश्व १४॥ ११ भिष्याभिमान एवं इति सम्यग् भाति ॥ १२ प्रागपिति विश्वना । अत्र प्रागपीति इस्यपि पाठः स्थात् ॥

योऽपि च परिहारोऽभिहितः – न, अस्यासंयोगात्, न हि कारणसम्बन्धिभः कार्यस्य संयोगोऽस्ति [ वै॰ स॰ प्रशसमित॰ ], सोऽपि न परिहारः, उक्तवदसंयोगासिद्धत्वात्।

तत्त्वोपनिलयनात् सदाद्यभिधानार्थं कारणसमवेतस्य वस्तुन उत्तरकालं सत्ता-सम्बन्ध इति बहूनां मतम्। 'वस्तूत्पत्तिकाले एव' इति तु वाक्यकाराभिष्रायोऽनुस्रतो

5 वस्तुभावमापत्रत्वात् , विभुपरिमण्डलवियदादिवत् , यथा विभुत्वपरिमाणान्याकाशकालदिगात्मद्रव्याणि परिनिष्ठितत्वाद् विभुत्वगुणसमवेतानि व्यपदेश्याधाराणि च तथा द्रव्यादिकार्यम् , परिमण्डलपरिमाणाः परमाणवः परिमण्डलत्वेन समवेता व्यपदेश्याधाराश्च द्रवणुकादिकार्ये, विभुत्वपरिमण्डलत्वगुणयोर्वाश्रय- भृतयोर्वाकाशपरमाण्वोद्वर्यणुकादिव्यपदेश्याधारत्वं समवेतत्वं च सिद्धं तथा द्रव्यादिकार्यस्थेति । एवं तावत् परिनिष्ठितसम्बन्धौ बुवतो द्रव्यस्य समवायिकारणत्वनिवृत्तिप्रसङ्गपरिहारोऽसमर्थः ।

योऽपि चेलादि । असादुक्तस्य कार्यकारणयुतिसिद्धिदोषस्य परिहारो योऽभिहितैः – न, अस्यासं-योगादिति । तद् व्याचष्टे – न हि कारणसम्बन्धिभिः कार्यस्य संयोगोऽस्ति, यथा द्वैयोरङ्गुल्योराकाशे युज्यमानयोः संयोगस्य द्वयङ्गुलाकाशसंयोगकारणस्य सम्बन्धिन्योर्युतसिद्धयोः संयोगो न तथा कारणसम्ब-न्धिभिः कार्यस्य द्रव्यादेः कैश्चित् संयोगोऽस्ति यतो युतिसिद्धिदोष आपचेत पृथिकसद्धयोरिव । तस्मादसं-योगात् संयोगवैधम्यात् पृथिकसद्ध्यभाव इति ।

अत्रोच्यते – सोऽपि नं परिहारः, उक्तवदसंयोगासिद्धत्वात् । यदि तत्र परिनिष्ठितं प्रवृत्तमारब्धं कथं तेनासम्बद्धम् <sup>१</sup> ईत्यादिना प्रपञ्चेन 'सम्बद्धमेव' इत्युक्तं सम्बन्धसमवायशब्दार्थव्याक्यानेन च । तस्मादुक्तवदसंयोगस्मासिद्धन्न स्याद् संयोगः, ततः परिहारश्च युत्तसिद्धिद्दोषस्य स्थात् स्यादसंयोगः, ततः परिहारश्च युत्तसिद्धिदोषस्य स्थात् । एवं तावद् व्याख्यान्तरमध्ययुक्तम् ।

इदानीं सूत्रकारमतं समर्थयतां वाक्य-भाष्य-टीकाकाराणां मतानि समाह्रस प्रधानानुगामिर्त्वाच्छे-20 षाणां सूत्रकारमतमेवेरथं दूंषयितुमाह—तत्त्वोपनित्रयनात् सदाद्यभिधानार्थं कारणसमवेतस्य वस्तुन उत्तर-

१ प्रशस्तमतेरिभिन्नाय इति भावः ॥ २ द्वयणुकादि(दे १) र्व्यप प्र० ॥ ३ तः तास्यासं भा० । तस्तास्यासं य० ॥ ४ "अन्यतरकर्मज उभयकर्मजः संयोगज्ञश्च संयोगः [ वै० स्० ७१२११ ], अन्यतरकर्मजः संयोगः श्येनस्योपसर्पणकर्मणा स्थाणुना । मह्ययोग्पर्याणादुभयजः । संयोगजः कारणाकारणयोः संयोगात् कार्याकार्यगतः, यथा अङ्कुल्याकारासंयोगाभ्यां इसङ्कुल्ञाकारासंयोगः । एतेन विभागो व्याख्यातः [ वै० स्० ७१२१२ ], अन्यतरकर्मजो विभागः श्येनस्यापसर्पणात् । उभयकर्मजो मेषयोरपसर्पणात् । विभागजस्तु अञ्चल्योरन्योन्यविभागाद् विनष्टमात्रे इसङ्कुलेऽङ्कुल्याकाराविभागः, कारणाकारणयोवी हस्ताकारायोविभागाच्छरिराकाराविभागः । संयोगविभागयोः संयोगविभागायोः संयोगविभागाये न विद्यते वि० स्० ७११९४ ], कार्यकारणयोः परस्परेण संयोगविभागो न विद्यते, यथा वटकपालयोः, युतिसङ्यभावात् । युतिसङ्क्ष्योगरस्यतस्य वा पृथगातिमत्त्रम्, सा च नित्ययोः, युताश्रयसमवेतत्वं वाऽनित्ययोः व्याधिवशिरयोश्च । न च घटकपालयोः युताश्रयसमवायः, घटस्य तेष्वेव समवेतत्वात् ।'' इति चन्द्रानन्द्वरिचितायां वैशेषिक्यस्थिते । प्रति प्रथणलयोः युताश्रयसमवायः, घटस्य तेष्वेव समवेतत्वात् ।'' इति चन्द्रानन्द्वरिचितायां वैशेषिक्यस्थली । प्रतिपाठोऽपि सङ्गन्धेत ॥ ६ द्वयतां पृ० ५१४ पं० ३ ॥ ७ दृश्यता पृ० ५१५ पं० ३ ॥ ८ वि० विना त्याखेषाणां प्र०। त्याद्वीपाणां वि० ॥ ९ द्वयः भा० । द्वेष य० ॥

भाष्यकारैः। सिद्धस्य वस्तुनः खकारणैः खसत्तया च सम्बन्ध इति प्राशस्त्रमतोऽभि-प्रायः। तेषां त्रयाणामप्यसत्यता, परस्परविरुद्धार्थत्वात्, कुमारब्रह्मचारिपितृत्ववत्। इदमेव चोदाहरणमन्यत्र। एवं वक्तरि वा शास्त्रकारे सर्वेषामनुवर्तित्वात् स एवा-नाप्तोऽसत्यवादी वेत्येतदपि स्यात्। सदादिविकल्पानुपपत्तिश्च तदवस्थैव उक्तवत्।

यत् पुनः 'द्रव्यादीनां खत्र एवाभियानप्रखयविषयत्वं सत्त्वात् सत्तादिवत्। विषया सत्तादेः सदिभिधानप्रखयौ खत एव, न सत्तायोगात्, एवं द्रव्यादीनामिष सद-भिधानप्रखयौ खत एव, न सत्तायोगात्' इत्युक्ते उच्यते – नैतत्, अतादात्म्यात्। द्रव्यादीनामसदात्मत्वात् सत्तानिमित्तं सदिभिधानादि दण्डनिमित्तादण्डदण्डित्व-

कालं सैत्तासम्बन्ध इति बहूनां मतम् । वस्तूत्यिकाल एवेति तु वाक्यकाराभिप्रायोऽनुँसतो भाष्यकारैः । सिद्धस्य वन्तुनः स्वकारणैः स्वसत्तया च सम्बन्ध इति प्राशासमतोऽभिप्रायः । अस्मद्रभिप्रायः – तेषां 10 त्रयाणामप्यसत्यतेति। कस्मात् १ परस्परविरुद्धार्थत्वात् । दार्शिता विरुद्धार्थता । किमिव १ कुमारब्रह्म-चारिपितृत्ववत् , यदि पिता कथं कुमारब्रह्मचारी १ अथ कुमारब्रह्मचारी कथं पितेति १ इदमेव चोदा-हरणमन्यन्नेति, स्वोक्तोपपत्त्यभ्युगगमविरुद्धार्थत्वादिष्वरप्येतदेवोदाहरणं वाच्यमिति । एवं वक्तरि वेत्यादि । सर्वेषां वाक्य-भाष्य-टीकाकाराणां शास्त्रकारमतानुवर्तित्वात् स एवानाप्तोऽसत्यवादी वेत्येतदिप स्वादिति लोकानुवृत्त्या साञ्चक्कमिवोच्यते, मा भूत् तीर्थकरगौरवाकुष्टमितिभः 'अनाप्त एव' इति निष्ठुरवचनकुपितैः 15 सह तद्भक्तैः कलह इति ।

किञ्चान्यत्, सदादिविकल्पानुपपत्तिश्च तदवस्थैव उक्तवत्, 'निष्ठासम्बन्धयोरेककालत्वात्' इति ब्रुवतापि किं कार्थस्य सत्तया सम्बन्धः सतोऽसतः सदसतो वा १ इत्युगलम्भान्न मोचित एवात्मा । तद्यथा – कार्यस्य किं सत्तया सम्बन्धो निष्ठितस्यानिष्ठितस्य निष्ठितानिष्ठितस्य १ इति समानप्रैचर्चत्वात् ३५३-२ न शब्दान्तरमात्रोचारणाद् दोषपरिहारः ।

यत् पुनर्द्रव्यादीनामित्यादि । द्रव्यादीनां स्वत एवाभिधानप्रत्ययविषयत्वं सत्त्वात् , स्वतः सत्त्वात् , स्वभावसत्त्वादित्यर्थः । किमिव ! सत्तादिवैदित्यादि सव्याख्यानमनिष्टापादनसाधनं वैशेषिकं प्रति गतार्थं यावद् न सत्तायोगादित्युक्ते उच्यते परिहारः किल काणादैः – नैतत् , अतादात्म्यात् , स आत्मा यस्य तत् तदात्म सत्तादि, तद्भावस्तादात्म्यम् , तद्भधमर्याद्तादात्म्याद् द्रव्यादीनाम् , तद्भयाख्या यावदिभधानादीति गतार्थम् । दण्डनिमित्तादण्डदण्डित्वविदित दृष्टान्तः, यथा 'दण्डोऽस्यास्तीति दण्डी' 25 इति दण्डित्येमदण्डदण्डिनो दण्डिनिमित्तमेवं द्रव्यादेरसदात्मनः सत्तानिमित्तं सदिभधानादीति ।

१ सत्ता सत्तासम्बन्धः प्र०॥ २ तमुसतो मा०॥ ३ प्रशस्त य०॥ ४ द्शित विरु प्र०॥ ५ द्यता प्र० ५१४ पं०२॥ ६ चेत्ये वि० ही०॥ ७ द्यता प्र० ५०८ पं०२॥ ८ सत्ताया प्र०॥ ९ प्रवर्ष य०। प्रवर्त मा०॥ १० विद् सन्याख्यान प्र०॥ ११ त्वसंदंडादंडिनो मा०। त्वस-दंडादंडिनो य०॥

विदिति । अत्र वयं सम्प्रधारयामः - कथिमदं तादातम्यम्? किं सतो भावात् उत सत्करत्वात्? तद् यदि तावत् खतो भवनं ततः सर्वेणापि सता भ्यते खत एवे-त्युक्तम् । अथ सत्करत्वात्, तत् प्राक्त प्रत्युक्तम् । यथा च सत्तायां खत एव सद-भिधानप्रत्ययौ तदात्मत्वात् एवं द्रव्यादौ द्रव्यत्वादौ च तदात्मत्वं सदिभधान-अयत्ययकारणं सर्वत्र सति ।

दण्डेऽपि च तादात्म्यादेव दण्डाभिधानप्रत्ययसिद्धौ स्वत एव दण्डिनि दण्ड्य-भिधानप्रत्ययौ तादात्म्येन विना न भवतः। यथा च .....।

अथोच्येत—दण्डोऽपि दण्डव्यतिरिक्ताद् दण्डत्वाद् दण्डाभिधानप्रत्ययभाक्। अनुदाहरणं तर्हि दण्डी, दण्डाद् दण्ड्यभावात्। दण्डत्वोपपादितदण्डाद् दण्डीति

10 अत्र वयं सम्प्रधारयामस्वया सह – कथिमिदं तादातम्यम्? किं सतो भावात्, यत् सद् भवित तत् तस्य सतस्तादात्म्यमात्मलाभः स्वरूपानुभवनम्? उत सत्करत्वम्? इति । तद् यदि तावत् सतो भवनं ततः सर्वेणापि सता भूयते सत्तादिना द्रव्यादिना वा स्वत एवेत्युक्तम् । अथ सत्करत्वात् तादात्म्यात् सद् भवतीति, तत् प्राक् प्रत्युक्तम् । स्वतः सिद्धस्य द्रव्यादेः सत्ता सत्करी न भवित वैयर्थ्यात्, असतोऽसत्त्वात् सपुष्पवत्, सदसतः सम्भवाभावादित्युक्तम् ।

15 यथा च सत्तायामित्यादि भावनार्थम् । द्रव्यादेर्द्रव्यत्वादेश्च स्वत एव सद्भिधानप्रत्ययौ तदात्म-स्वात् सत्तावदिति । सतश्च द्रव्यादेस्तदात्मत्वं सदात्मत्वं द्रव्यादेः, एवं द्रव्यत्वगुणत्वर्तसादिनित्यैकसर्वत्रगेषु ३५४१ सामान्य-सामान्यविशेषशुरूयेष्वपि सद्भिधानप्रत्ययौ । सर्वत्र सतीति सर्वव्यापितां न्यायस्यास्य दर्शयति ।

किञ्चान्यत्, दण्डेऽपि चेत्यादि । योऽपि दण्डित्ववदिति दृष्टान्तः 'सोऽपि तादात्म्यादेव दण्डस्य भवनात्मत्वादेव दण्डाभिधानप्रत्ययसिद्धौ सत्यां स्वत एव दण्डिनि देवदत्ते 'दण्डी' इत्यभिधानं प्रत्ययं च 20 कुँचिति तावभिधानप्रत्ययौ 'तादात्म्यात्' इत्यनेनार्थेन विना न भवतः, अतोऽस्मदिष्टमर्थं साधयति, इत्तरथा दण्डिकुण्डल्यविशेषः स्वात् । साधनं चात्र → दण्डोऽपि स्वरूपाभिधानप्रत्ययकारी स्वत एव, तादात्म्यात्, सत्तावत्, तथा दण्ड्यपि तत एव तद्वत् । यथा चेत्यादि, एवं च सति दण्डत्वसामान्यविशेषनिरपेक्षः स्वत एव भवति दण्डः, तादात्म्यात्, सत्तावदिति सिद्धम् ।

अथोच्येतेत्यादि । वैशेषिको दण्डमिप दण्डत्वाद् दण्डन्यतिरिक्ताद् मन्यते दण्डाभिधानप्रत्यय-25 भाजम् । आचार्यो न्नवीति — अनुदाहरणं तिर्हं दण्डी, दण्डाद् दण्ड्यभावात् । दण्डस्य स्वतोऽसिद्ध-त्वाद् दण्डी न सिध्यति, परतः सत्त्वसिद्धयर्थं चोदाह्रियते दण्डी, दंण्डासिद्धेः कुतस्तत्सिद्धिः ? इति ।

१ 'यथा च स्तत एव भवति दण्डः तादात्म्यात् सत्तावत् एवं दण्ड्यपि' इत्याशयः स्यात्। 'यथा च सत्ता स्तत एव भवति तादात्म्यात् एवं दण्डोऽपि' इत्यपि वाशयः स्यात्॥ २ "सत्तादिक्तिरयेक भा०॥ ३ 'सोऽपि ः अस्मिद्धमर्थं साध्यति' इत्यन्वयः॥ ४ कुर्विति प्र०। 'कुर्विति' इति सप्तम्यन्तं पदम्॥ ५ (तथाचेत्यादि १११)॥ ६ दण्डा-सिद्धे प्र०॥

चेत्, इतरेतराश्रयमिदम्, दण्डत्वतत्त्वाद् दण्डसिद्धिः, दण्डविशेषणसाधितदण्डि-सिद्धेः पुनर्दण्डत्वतत्त्वसिद्धिः।

दण्डीति च कथमिति निर्धार्यम् । यदि दण्डादेव, खतः सिद्धात् सिद्ध इत्यु-क्तम् । अथ दण्डत्वात्, दण्डत्वी भवतु, मा भृदण्डी, आत्मान्तरसङ्कान्तिश्चेवम् । वयं तु ब्रूमः—खत एव भवति, तदभावेऽसामान्यात्मकत्वमेव सर्वस्य स्यात् । यथा इ दण्डे एवं सत्यपि .....।

यदप्युक्तम् 'अतदात्मत्वात् द्रव्यादीनां सदिभिधानप्रत्ययौ सत्तायोगात्, न

दण्डत्वोपपादितदण्डाद् दण्डीति चेत्, दण्डत्वसामान्यिवशेषाद् दण्डः सिध्यति, दण्डाद् दण्डीति, तत उदाहरणसिद्धिविशेषणादेव 'विशेष्यसिद्धः, एवं चेन्मन्यसे, इदमापतितम् – दण्डत्वतत्त्वाद् दण्डः सिध्यति, दण्डत्वतत्त्वं पुनर्दण्डिवशेषणसाधितदण्डत्वसिद्धेः सिध्यति, तदिदमितरेतराश्रयं जायते, इतरे-10 तराश्रयाणि च न प्रकल्पन्ते, तद्यथा नौर्नावि बद्धा नेतरत्राणायेति तत्प्रतिपादनार्थो भन्थः – इतरेतरेत्यौदि- गैतार्थो यावत् तत्त्वसिद्धिरिति ।

'दण्डी' इति च देवदत्तः स दण्डत्वैद् दण्डाद् वा कथम् ? इति निर्धार्यम् । दण्डोऽस्यासीति दण्डी देवदत्तः । स यदि दण्डादेव, स्वतः सिद्धान् सिद्ध इत्युक्तम् । अथ दण्डत्वात् 'दण्डत्वमस्यास्ति' इति दण्डत्वी भवतु, मा भूद् दण्डी, युक्तं तावद् दण्डाद् दण्डी, न तु दण्डत्वात्, स्वत एव च 16 भँवेदण्डी । किञ्चान्यत्, आत्मान्तरसङ्कान्तिश्चैवम्, दण्डत्वादात्मान्तरं दण्डो दण्डी च, दण्डाद् व्युक्ध- दण्डत्वर्ण्डनो, दण्डनो दण्डत्वर्द्धते, दण्डः स्वत एवाभवेन् दण्डत्वाद् भवंस्तदात्मा भवति, एवं दण्ड्य- पीति । वयं तु ब्रूमः — यत् तद् दण्डेन भूयते तस्यैव दण्डत्वात् यहण्डो दण्डो भवति तद्देव दण्डो भवति आत्मानं लभते भावान्तरविविक्तं यत् तेन भूयते तस्येव दण्डत्वात् यहण्डां दण्डो भवति तद्देव दण्डत्वतस्त्वात् । एवं देवदत्तस्य दण्डत्वोदिक्तं यत् तेन भूयते तद्देव भवनं दण्डत्वं न तद्वयतिरिक्ताद्, न दण्डत्वतस्त्वात् । एवं देवदत्तस्य दण्डिनोऽप्यात्मानुभवनं तत्त्वम् । तदभावे[ऽ]सामान्यात्मकत्वमेव सर्वस्य स्वात् , २० यदि सा दण्डदण्ड्यादिव्यक्तिः स्वत एव न भवति सत्तान्द्रव्यत्व-दण्डत्व-दण्डत्व-दण्डत्वादितत्त्वाद् भवति स्वत एव अभवन्ती नास्येव सा स्वपुष्यवत् । तत्रश्चासामान्यमेव सत्तादि स्थात् , तन्नानिष्टम् , स्वत एव स्वत्तः समानस्याभावात् सामान्यमेव सामान्यं न स्यात् । तस्मात् स्वत एव दण्डो भवति स्वत एव च सद्मिधानप्रत्यभै, न सत्तायोगात् । यथा दण्डे एवं सत्यपीत्यादि गतार्थं साधनम् । एवं तावन् तादा-त्वात् सत्तादिषु सद्मिधानादीत्ययुक्तम् ।

यद्प्युक्तंम् – अतदात्मत्वादिखावि असत्तात्मकत्वाद् द्रव्यगुणकर्मणां सद्दिभधानप्रख्ये। सत्ता-थोगात्, न स्वत इति । तदिपि न, अतदात्मकर्त्वादिखाविरनैकान्तिकत्वात् अनैकान्तिकत्वप्रतिपादनार्थो प्रन्थो यावद् द्रव्यत्वादिवदिति । तस्य भावना – द्रव्यत्वादीनामतादात्म्ये द्रव्यत्वगुणत्वकर्मत्वघटत्व-

१ विशेष्टसिद्धेः भा०॥ २ ँत्यादिगं भा०॥ ३ ँत्वाइण्डत्वा कथम् भा०। ँत्वाइण्डत्वात्कथम् य०॥ ४ भवइण्डी प्र०। (भवन् दण्डी १)॥ ५ वदण्डत्वाद् भा०। ँवइण्डत्वाद् व०॥ ६ तदेवदत्तो भवति प्र०। अत्र न देवदत्तो भवति इत्यपि पाठो भावान्तरवैविक्लस्चनार्थं स्यात्। तथाच 'यइण्डो दण्डो भवति न देवदत्तो भवति स्थात्। ७ दश्यतां प्र० ५९० पं० ७॥ ८ ँत्यादिर्नै भा०। ( ँत्वादेरनै १ )॥

खतः' इति, तदिष न, अतदात्मकत्वात् ''द्रव्यत्वादिवत् । द्रव्यत्वादीनामतादात्म्ये खतः सदिभिधानप्रस्ययो, एकैकत्वात्, आत्मवत्, द्रव्यत्वादिषु खतो भवन्साः सत्तायाः सदिभिधानं दृष्टमेवं द्रव्यादीनामपि खत एव ।

सत्तासम्बन्धाभावेऽपि असङ्खयपोरपि गुणत्वकर्मत्वयोरेकाभिधानप्रत्ययवत् इसदभिधानप्रत्ययौ द्रव्यत्वादिष्वीपचारिकौ स्यातामिति चेत्, द्रव्यादिष्वप्यौप-चारिकौ स्यातां तुल्यत्वात्।

मनुष्यसिंहत्वादिवत् तथा अञ्जसा अनुपपत्तेनित चेत्, ततस्ते खपक्षे एव दोषविधानम् । यदि तुःःः । एतत् पुनः स एव प्रष्टव्यः ।

यत् पुनरिदमुच्यते - सत्तायां सिद्ध इति चेत्, '''आत्मानमात्मना न युक्तम-

10 रूपत्वोत्क्षेपणत्वादीनां सामान्यविशेषाणामसत्तात्मकत्वे स्वतः सदिभिधानप्रत्ययौ, न सत्तातः । कस्मात् ? ३५५-१ एकैकत्वात् । एकमेव द्रव्यत्वं सर्वद्रव्येषु, द्रव्यत्वान्तरानिष्टेः तत्र सत्तायोगो नेष्यते, अनुप्रवृत्त्यभावात् । तथापि च 'सत्' इसिभीयते व्रतीयते च, एवं गुणत्वादीन्यपि । तस्मादेकैकत्वात् स्वतः सत्त्वमात्मवत्त सत्तावदित्यर्थः, स च दृष्टान्तः स्वतो द्रव्यत्वादिभवने । तस्य वर्णना — द्रव्यत्वादिषु भिन्नेषु स्वतो भवन्त्याः सत्तायाः एकस्याः सदिभिधानं दृष्टमेवं द्रव्यादीनामपि स्वत एवेति साधनेनोप्पा
15 दितोऽर्थः ।

आह — सत्तासम्बन्धेत्यादि । 'गुणत्वमेकं कर्मत्वमेकम्' इत्येकाभिधानप्रत्ययो असङ्खययोरिष गुणत्वकर्मत्वयोरौपचारिकौ दृष्टौ तथा सद्भिधानप्रत्ययौ द्रव्यत्वादिष्त्रौपचारिकौ स्यातामिति को दोषः ? अत्रोच्यते — द्रव्यादिष्वपीत्यादि तुस्यत्वापादनमौपचारिकत्वेन गतार्थम् ।

आह — मनुष्यसिंहत्वादिवत् तथाञ्जसाऽनुपपत्तेनिति चेत्, यथा शौर्यकौर्यादिधर्माः सिंहे 20 मुख्याः सिद्धाः सन्तो मनुष्ये शक्या उपचित्तिं नासिद्धास्तथा द्रव्यादिषूपचिति स्थातां यद्यन्यैत्राञ्जसा सिद्धौ सदिभिधानप्रत्यौ, न तु तौ किचित् सिद्धौ, भाक्तव्यवहारश्च आञ्जसाहते नास्ति, तस्माद् द्रव्यादिष्वे मुख्याविति एवं चेन्यन्यसे ततस्ते स्वपश्च एव दोषविधानम् । तद् भावयति — यदि त्वित्यादि, सत्तादिष्वप्याञ्जसयोरसिद्धत्वादिति भावार्थः । एतत् पुनः स एव प्रष्टव्य इति, स्वभावसत्तापेक्षौ सदिभिधानप्रत्ययाविच्छतां कि नः सत्तासम्बन्धकरूपनया ? तव पुनः सत्तासम्बन्धादिच्छतो दुष्पितिपादं व्यावसत्ताव्यतिरिक्ततादात्म्यवादिनः, तस्मात् त्वमेवासि प्रष्टव्य इति ।

३५५-२ यत् पुनरिदमुच्यते – सत्तायां सिद्ध इति चेदिति सभाष्यं गतार्थम् । इयं पुनराशङ्का कं प्रति युक्ता ? द्रव्यादिव्यतिरिक्तां सत्तां स्वत एव सिद्धां तदात्मिकामिच्छन्तम्, सपुनर्नान्यो वैशेषिकात्, तस्मा-

१ 'यथा दण्डे एवं सत्यपि खत एव सदिभिधानप्रत्ययौ तादात्म्यात्, न सत्तायोगात्' इत्याशयो भाति ॥ २ 'अतदा-त्मक्रवात्' इत्यनैकान्तिकः, अतदात्मकत्वेऽपि खतः सदिभिधानप्रत्ययदर्शनात् द्रव्यत्वादिवत्' इत्याशयो भाति ॥ ३ सतौ प्रणा ४ 'न्यवांजसा भाष्। 'न्यवाजसा यण्॥

भियोक्तम् .........तद्योगनिमित्तम्, यैदा वा.....तद्योगनिमित्तं ननृत्तरमप्येतद-युक्तम् । असत्तातमनां द्रव्यादीनां मुख्यौ सदिभधानप्रत्ययौ कथं युक्तौ मनो-रथवत् ?...... ।

नैवे तु.....दिण्डत्वदण्डत्ववत् स्नतं एव सतोः तत्सम्बद्धत्वात् सत्वतः सत्त्वात् सत्त्वतः सत्त्वात् सत्त्ववत् संदेव स्वम् । तस्मात् सर्वस्य सतोऽतादातम्याभावात् सदात्मैव मर्विमिति भाक्तत्विनिष्टत्त्याद्यभावः सत्तादिवच स्नतः सत्त्वम् ।

यतश्चैवं तस्मात सतो भावः सत्तेति व्युत्पत्तिर्द्रव्याद्यव्यतिरिक्तसत्तार्थेव

दारमानमात्मना न युक्तमियोक्तुमित्युद्धँदृनाप्रन्थो गतार्थो यावत् तद्योगनिमित्तमिति। यँदा वेद्यादेरारभ्य यावत् तद्योगनिमित्तमित्तेवंप्रकार उद्धदृनाप्रन्थः पूर्वमास्ते। ननूत्तरमप्येतद्युक्तं 'नं, द्रव्यादिष्वक्षसा सिद्धिः' इत्यादि वक्ष्यमाणमसम्बद्धम्, अतदात्मनिमित्तस्य सत्यव्ययसानुपपत्तेः असत्तात्मनां 10
द्रव्यादीनां मुख्यौ सदिभधानप्रत्ययो कथं युक्तौ ? इति एतदाचार्यवचनमन्तरे पतितं परस्याकौशलँख्यापनार्थम्। मनोरथवदिति वैशेषिकस्य मनोरथ एव द्रव्यादिव्यतिरिक्ता सत्तिति यदि भवेत्, स्यात्।
तन्मतौ तु पूर्वोत्तरपक्षौ व्याख्यातावेव। 'द्रव्यादिभाक्तत्वनिवृत्तिः, 'स्वतः मत्त्वं सत्तादिवच' ई[द्ये]तस्य
वचनस्य व्याघातः' इत्येतदोषद्वयदर्शनादिति वैशेषिकेणोक्ते आचार्य आह — नैव त्वित्यादि, दण्डितं
दण्डत्वं च यथा स्वतं एव सतोः तत्सम्बद्धत्वात् सत्तासम्बद्धत्वादित्यर्थः सत्त्वतः सत्त्वात 15
सत्त्वत् संदेव स्वम्, सत्वतः सतः सत्त्वात् आत्मत्वात् स्वतः सेत्त्वादित्यर्थः। ऐवं तावद् न्यायो
यद्वत सदेव सत्, सत्त्वमेव सत्, न सद्वयतिरिक्ता सत्ता, न सत्तातोऽन्यत् सत् । तस्मात् सर्वस्य सतो
नास्यवादात्म्यमसदात्मत्वम्, तद्भावात् सदात्मैव सर्वमिति भाक्तत्विनवृत्त्याद्यभावः, नायं दोष
इत्यर्थः, सत्तादिवच स्वतः सत्त्वमिति, आदिमहणाद् द्रव्यव्य-गुण्यः-कर्मत्ववत् ।

यतश्चिवमित्यादि, यसात् स्वत एव सत्ता द्रव्यादीनां युक्ता तस्मात् सतो भावः सत्तेति या 20 शब्दव्युत्पत्तिभेद<sup>शॅ</sup>ष्टयापादनार्था सा द्रव्याद्यव्यतिरिक्तसत्तार्थेव ज्ञायते सतां भावः सत्तेति। किं कार-<sup>३५६-१</sup>

१ ( यदा च ? ) ॥ २ 'नैव तु 'द्रव्यादिभाक्तत्विवृत्तिः, खतः सत्त्वं सत्त्वादिवचे खेतस्य वचनस्य व्याघातः' इलेतहोपद्रयम्' इलाशयो भाति ॥ ३ "द्यह्दानाग्रन्थो प्रन् । ( "द्युद्धदानग्रन्थो ? ) ॥ ४ यदा वेत्यादि यदा वेत्यादिरारभ्य
प्रन् । ( यदा चेत्यादेरारभ्य ? ) ॥ ५ उद्धह्ना यन् । उद्घह्दाना भान् ॥ ६ ( 'न, द्रव्यादिष्वज्ञसा सिद्धः' ? ) ॥
७ "कस्याख्याप यन् ॥ ८ इतस्य प्रन् । 'इल्स्य वचनस्य' इल्पि पाठोऽत्र स्यात् ॥ ९ यथा यथा प्रन् । ( यथा
तथा ? ) ॥ १० "यथा दण्डसम्बन्धात् प्राग् दण्डी जात्यादिभिर्लक्षणैः स्वतः सिद्धत्वात् सन्, दण्डोऽपि प्राग् दण्डिसम्बन्धाद् वृत्तद्राधिमादिना लक्षणेन स्वतः सिद्धत्वात् सन्, अतो दण्डयोगाद् दण्डीत्येत्वयाय्यम्, तथा नीलद्रव्ययोगाच्छात्यादि
नीलमित्येतव्याय्यम्, तथोषणगुणयोगात्र प्रागमेरन्यद् विशेषलक्षणं सद्भावस्य प्रख्यापक्रमस्तीति असलक्षमः, उष्णस्यापि प्रागमियोगादसत्त्वं निराश्रयगुणाभावात् । न चासतोः सम्बन्धो इष्ट इष्टो वा।" इति अक्लङ्कविरचिते तत्त्वार्यराजवार्तिके १।९ ॥
११ ( सदेव सर्वम्? ) ॥ १२ स्वत्वादि प्रन् ॥ १३ एव भान् । ( एष ? ) ॥ १४ व्यष्टयपद्मानार्था यन् ।
"पष्टयपद्मादानार्थो भान्। ( "पष्ट्यपद्मानार्था । ( "पष्ट्यपद्मानार्था भान्। ( "पष्ट्यपद्मानार्याच्यपद्मानार्याच्यपद्मानार्याच्यपद्मानार्याच्यपद्मानार्याच्यपद्मानार्याच्यपद्मानार्याच्यपद्मानार्याच्यपद्मानार्याच्यपद्मानार्याच्यपद्मानार्याच्यपद्मानार्यपद्मानार्याच्यपद्मानार्याच्यपद्यपद्मानार्याच्यपद्मानाञ्यपद्मानात्यपद्मानाञ्यपद्यपद्यपद्यपद्यप

कर्तरि षष्टीवृत्तेः। यत् तत् सङ्गिर्भूयते .....सिद्धिभिधानप्रत्ययकारणं सर्वत्र।

अत इदमपि अप्रत्ययोद्गाहम् - · · · · · · · स्वतः सत्त्वमित्येतदयुक्तम् । अत्र हि 'सत्तादिवत्' इति त्वदनुषृत्त्योच्यते । न मम सत्ता द्रव्यादिव्यतिरिक्ता काचिदस्ति । ततो द्रव्यादीनामकारणत्वादिदोषप्रसङ्गात् कुतोऽनुपपन्नता ममात्र निपतिता? 
गम तु द्रव्यादीनामेकत्वान्नानुपपन्नम् ।

कर्तृणाऽकर्तृणा वा कारकेण यो भवति सै एव भावः सामान्यम्, स एव विशेषोऽन्यभवनिरपेक्षः कर्ता भवद्भवनात्, तदेव द्रव्यं गुणः, स एव किया, स एव विशेषो भावान्तराद् विशिष्यमाणत्वात्, वक्ष्यमाणवच स एव समवायः। एवमेव सम्बन्धाभावः प्रत्याख्यातः सहासत्त्वेन। नासंयोगः, नासमवायः। ताभ्यां

10 णम् <sup>१</sup> कर्तरि षष्टीवृत्तेः । तद्वयाख्यानम् - यत् तत् सन्निरिखादि गतार्थं यावत् सदित्यभिधानप्रत्यय-कारणं सर्वत्रेति ।

अत इदमपीत्यादि पूर्वेक्तरपक्षो सन्याख्यानौ गतार्थी वैशेषिकस्येव यावदुपनयः, तत्र यदुक्तं 'स्वतः सत्त्वम्' इति एतद्युक्तमिति, आचार्यो यथैतदश्रत्ययोद्वाहं भवति तथाह — अत्र हि सत्तादिव-दिलादि । सर्वमिदं त्वदनुष्ट्रत्या त्वां प्रतिपाद्यितुमुच्यते, न मम सत्ता द्रव्यादिन्यतिरिक्ता काचिदस्ति । 'क्रतिर पष्टी' इत्युक्तत्वात् । 'द्रव्यादीनामकारणत्वादिदोषाः प्रसक्ताः, ततोऽनुपपन्नम्' इत्येषा तेत्प्रसङ्गात् कुतोऽनुपपन्नता ममात्र निपतिता अभ्यागता, त्वन्मतेन तु सत्तामभ्युपगम्य मया सत्तादिवद् द्रव्या-दीनामनिष्टापादने कृते ? मम तु द्रव्यगुणकर्मणां सामान्यविशेषसमवायानां 'चैक[त्वा]न्नानुपपन्नमिति ।

तद् व्याचष्टे - कर्तृणा[S]कर्तृणा वेद्यादि । 'भवतीति भावः' इति कर्तरि, 'भवनं भावः' इति भावे, इत्यादिकारकविवक्षायां यो भवति स एव भावः सामान्यम्, देशकालादिभेदेऽपि भवनतुल्यत्वात् । 20 स एव विशेषोऽन्यभवनिरपेक्षः कर्ता, उक्तवत् 'कर्तरि षष्टी' इति भवतो भँवनाद् भवदेव भवति, तदेव द्रव्यं भव्यं भवद्गवनादेव, कलनं गुणनं गुणः युगपदयुगपत्यर्थायत्वेन भवनात्, स एव भावः किया भवनं भाव इति, स एव विशेषो भावान्तराद् विशिष्यमाणत्वात् अन्यनिरपेक्षत्वात् सदस-दात्मकत्वात् सत्त्वेनासत्त्वेन च तत्वेच विशिष्यमाणत्वात्, वक्ष्यमाणवचेति कारणाकारणाचैक्यमनन्तरं वक्ष्यते, स एव समवायः । एवमेवेति भवतः कर्तृत्वेन तत्व्येच कारणत्वम्, तदेकीभावगत्या कार्यत्वापत्तेः ३५६-२ प्रतिपादितेन विधिना सम्बन्धाभावः प्रत्याख्यातः समवायव्याख्यानात्, सहासत्त्वेनेति अनेनैवासत्त्व-

१ 'यत् तत् सिद्धर्भूयते यद् भवन्ति सन्तः सा सत्ता सिद्धिभिधानप्रखयकारणं सर्वत्र' इत्याशयो भाति ॥ २ 'द्रव्या-दीनां स्वतः सत्त्वं सत्तादिवत् न तु सत्तायोगादिति चेत्, न, सत्तादिवत् स्वतः सत्त्वे द्रव्यादीनामकारणनिव्यासम्बन्धाजातिमत्त्व-प्रसङ्गात् । तस्माद्रव्यादीनां स्वतः सत्त्वमिस्रेतदयुक्तम् ।' इत्याशयो भाति ॥ ३ "न द्रव्यादन्ये गुणकर्मसामान्यविशेषसम्वायाः सन्ति, द्रव्यस्यैवोभयपरिणामकारणापेक्षस्य गुणः कर्म सामान्यं विशेषः समवाय इत्येवमादिपर्यायान्तरेण परिणामः ।'' इति तत्त्वार्थराजवार्तिके १।१ ॥ ४ ऽत्र पा० रे० वि० । त्र भा० डे० ॥ ५ द्रव्यादीनामकारणत्वादिदोषप्रसङ्गादिस्यर्थः ॥ ६ सैकन्नानुप प० । (चैक्याचानुप० १ चैक्यं नानुप० १) ॥ ७ भावनाद् प० ॥ ८ (भवद्भवनात्, तदेव कलनं १) ॥ ९ गुणनं भा० रं० प्रतिषु नास्ति ॥

च सम्बन्धवत्त्वाद् नित्यत्वासत्त्वे न स्तः। अजातिमन्ति त्विति प्रतिपाद्यत एव।

अथवा अकारणनिखासम्बन्धाजातीनि द्रव्यादीनि, खतः सत्त्वात्, सामान्या-दिवत्। कारणादि च सामान्यादि, खतः सत्त्वात्, द्रव्यादिवत्। तदात्मत्वात् खतः सत् सत्तादिवत्। उभयं द्रव्यादि सामान्यादि च वस्तुत्वात्।

यदि च चोदितं यैद्येकः समवायो द्रव्यगुणकर्मणां द्रव्यत्वगुणत्वकर्मत्वादिविशेषणैः सह

मिष प्रत्याख्यातम्, सदसदात्मकत्वात् । कर्तृत्वात् संयुक्तमेव कार्येणेति नौसंयोगः, कार्यकारणप्रतिपादनात् नासमवायोऽस्ति, ताभ्यां चेति संयोगसमवायाभ्यां सँम्बन्धवत्त्वात् नित्यत्वासत्त्वे न स्तः । अजातिमन्ति त्विति प्रतिपाद्यत एव, द्रॅंच्यच्यतिरिक्तायाः प्रतिषिषित्सित्तत्वात् । एवं तावत् कारणा- दित्वं द्रेच्यादेः ।

अथवेत्यादि । अकारणनित्यासम्बन्धाजातीनि द्रव्यादीनि खतः सत्त्वादुक्तात् सामान्यादिवत् । 10 कारणादि चेति, कारणानित्यसम्बन्धजातिर्मं त्वानि सामान्यविशेषसमयायानाम् , स्वतः सत्त्वात् द्रव्या-दिवत् स्वस्त्यत्त्वादिवयिः । तदारमत्वात् , यद् यदात्म तत् स्वतः सत् सत्तादिवदित्युक्तम् । उभय-मिति कारणाकारणनित्यानित्यसम्बन्धासम्बन्धजातिमद्वजातिमत्त्वानि द्रव्यादीनां सामान्यादीनां च सर्वस्य वस्तत्वाद् द्वयात्मकत्वं भवत्येवेतरेतररूपैकभवनाविशेषात् ।

यदिप चे त्यादि । निष्ठायाः सम्बन्धस्य च सत्त्यैककालत्वप्रतिपादनार्थं 'समवायस्यैकत्वादेकः 15

१ दश्यतां पृ० ५२४ टि० ३ पं० १८ ॥ २ "सम्बन्ध्यनिस्पत्वेऽपि न संयोगवदनिस्पत्वम् , भाववदकारणत्वात् । यथा प्रमाणतः कारणानुपलब्धेर्नित्यो भाव इत्युक्तं तथा समवायोऽपीति । न ह्यस्य किञ्चित् कारणं प्रमाणत उपलभ्यत इति । क्या प्रमर्वेत्या द्रव्यादिषु समवायो वर्तते ? न संयोगः सम्भवति, तस्य गुणत्वेन द्रव्याश्रितत्वात् । नापि समवायः, तस्कैत्रत्वात् । न चान्या वृत्तिरस्तीति । न, तादात्म्यात् । यथा द्रव्यगुणकर्मणां सदात्मकस्य भावस्य नान्यः सत्तायोगोऽस्ति एवमविभागिनो वृत्त्यात्मकस्य समवायिनो नान्या वृत्तिरस्ति । तस्मात् खात्मवृत्तिः ।" इति प्रशस्तपादभाष्ये समवायनिरूपणे संयोगसमवायाभ्यामसम्बन्धवतो नित्यस्य सत्तारहितस्य च भावस्य उदाहरणत्वेनोहित्यः । अत्र 'भावः' सत्ता इत्यर्थः । अस्य **प्रश**स्तपादभाष्य**स्या**यकन्दली व्याख्या — ''किं पुनरयमनित्य आहोस्त्रिक्तिल्ल इति संशये सत्याह ∽सम्बन्ध्यनेव्यत्वेऽपीति । यथाः सम्बन्धिनोर्निस्यत्वे संयोगस्यानिस्यत्वं न तथा समवायिनोर्निस्यत्वे समवायस्यानिस्यत्वं भाववदकारणत्वादिति । एतद् विद्रणोति - यथेत्यादिना । युक्तो हि सम्बन्धिविनाशे संयोगस्य विनाशः, तदुत्पादे सम्बन्धिनोः समवायिकारभत्वात् । समनायस्य तु सम्बन्धिनौ न कारणम्, सम्बन्धिमात्रत्वात् । यथा च तौ न कारणं तथोक्पादितम् । तस्मादेतस्य सम्बन्धिनिनाशेऽप्य-विनाशः, सत्तावदाश्रयान्तरेऽपि प्रत्यभिज्ञायमानःत्वात् । किमसम्बद्ध एव समवायः सम्बन्धिनौ सम्बन्धयति सम्बद्धो वा ? न तान्दसम्बद्धस्य सम्बन्धकत्वं युक्तम्, अतिप्रसङ्गात् । सम्बन्धश्रास्य न संयोगरूपः सम्भवति, तस्य द्रव्याश्रितत्वात् । नापि समबायः, एकत्वात् । न च संयोगसमवायाभ्यां वृत्त्यन्तरमस्ति । तत् कथमस्य वृत्तिरिखाह् – कया पुनवेत्त्या द्रव्यादिषु समवायो वर्तत इति । बृत्यभावान्न वर्तत इस्रभिप्रायः परस्य । समाधत्ते – नेति । 'बृत्त्यभावान्न वर्तते' इत्येतद् न, तादात्म्याद् बृत्त्यात्म-करवात् स्वतं एवायं वृत्तिरिति । कृतको हि संयोगः, तस्यः वृत्त्यात्मकस्यापि वृत्त्यन्तरमस्ति, कारणसमवायस्य कार्यलक्षणत्वात् । समवायस्य बृत्यन्तरं नास्ति, तस्मादस्य स्वात्मना स्वरूपेणैव बृत्तिर्न बृत्त्यन्तरेणेल्यर्थः ।" इति न्यायकन्दरुयाम् ॥ 🗦 संबंधनः वत्वाद् भाव । संबंधत्वाद् यव ॥ ४ द्रव्यादिव्यतिरिक्ताया जातेरिति भावः ॥ ५ द्रव्यत्वादेः यव ॥ ६ भात्वादि सामान्य° मा०॥ ७ सत्वाद्रव्या° प्र०॥

सम्बन्धेकत्वात् पदार्थसङ्करप्रसङ्गः [ ] इति, स तदवस्य एव, बहूनां सम्बन्धिना-मेकसम्बन्धभावात्, वागादिगवाद्यभिधानवत् व्यवस्थानाभावात् सर्वस्य सर्वी-

कालः' ईत्युक्त्वा पुनरत्र यो दोषश्चोदितः 'सैङ्करशसङ्गः' इति स तदवस्य एव दुष्परिहारः । बहूनां ३४७-१ सम्बन्धिनामेकसम्बन्धभावादिति हेतुः, बह्द्यो हि सम्बन्धिन एकसम्बधीभूताः, ततस्तेषां सङ्करः, 5 वागादिगवाद्यभिधानवत्, यथा 'गोः' इत्युक्ते वाग्-दिग्-भू-रहम्यादिभिरेकस्य गोशब्दस्य वागादिशब्द-पर्यायत्वात् तत्तदात्मासौ तत्तदर्थप्रतिपादनात् तत्तत्सम्बन्धात् 'अमुष्यैवेदं सम्बन्धि' इति निर्धार्थे व्यवस्था-पयितुमशक्यत्वात् सर्वेषां दैशानामिष्टः कारणकार्याधारः समवायोऽपि तथाधेयो द्रव्यत्वेनेव गुणत्वकर्मत्वा-

१ ''गौरुदके दशि खर्गे दिशि पशौ रश्मौ बज्जे भूमाविषौ गिरि॥" इति अनेकार्थसङ्गहे हैमचन्द्राचार्यविरचिते, श्लो० ६॥ २ इरुयतां १० ५०९ पं॰ ७ ॥ ३ सत्तानिराकरणप्रस्तावेऽपि प्रसङ्गागतः समवाय आचार्यश्रीम्बळवादिना इतः परं महता प्रचर्चेन निराकृतः । पूर्वपक्षिरूपेण प्रशस्तमतिसुद्दिय चायं विवादो प्रनथकृता बिहित इति पूर्वपरसन्दर्भपर्यालोचनया प्रतिसाति । प्रशस्तमतेर्नामग्रहणपूर्वकमेतादशः समवायसम्बन्धी पूर्वपक्षः तत्त्वसङ्कदपिकायामपि समवायपरीक्षावसरे उद्भृतः कमलशीलेन । एताबांस्तु विशेषः - तस्वसङ्ग्रहपञ्जिकायां प्रशस्तमतेर्नामत्राहमुङ्गतः समवायसम्बन्धी प्रन्थः प्रशस्तपादभाष्ये समवायनिरूपणे सम्पूर्णतया उपलभ्यते, एतच निम्नलिखितप्रशस्तपादभाष्यतत्त्वसङ्गृहपङ्गिकापाठावलोकनेन व्यक्तीभविष्यत्यत्रैव टिप्पणे । तत्त्वसङ्गहे वैशेषिकाभिमतषट्रपदार्थपरीक्षायां बहुत्रोद्धतः पूर्वपक्षः प्रशस्तपादभाष्ये दृश्यत इत्यपि ध्येयम् । नयनके तु समवायपरीक्ष।यामुद्भुतस्य पूर्वपक्षस्य कश्चिदंशः प्रशस्तपादभाष्ये उपलभ्यते, कश्चित् नोपलभ्यते । अत् एवं सम्भाव्यते - वैशे-षिकस्त्रोपरि प्रशस्तमतिविरचितायाः [सम्प्रति ल्रप्तप्रायायाः ] टीकाया एव म्हलादिना उद्धृतः स्पात् पूर्वपक्षः, तत्त्वसङ्कहे तु प्रशस्तपादमान्यादिति । विशेषजिज्ञासुभिर्देष्टव्यं पृ० ५१२ टि० ७ । "न च संयोगवन्नानारवम् , भावविश्वज्ञाविशेषादु विशेष-लिङ्गाभावाच । तस्माद् भाववत् सर्वेत्रैकः समवाय इति । यद्येकः समवायो द्रव्यगुणकर्मणां द्रव्यत्यगुणत्वकर्मत्वादिविशेषणैः सह सम्बन्धेकत्वात् पदार्थसङ्करत्रसङ्ग इति, न, आधाराधेयनियमात् । यद्यप्येकः समवायः सर्वत्र स्वतन्त्रस्तथाप्याधाराधेय-नियमोऽस्ति । कथम् १ द्रव्येष्वेत द्रव्यत्वम् , गुणेष्वेव गुणत्वम् , कमैत्वेव कर्मत्वमिति । एवमादि कस्मात् १ अन्वयव्यतिरेकदर्श-नात् । 'इह' इति समवायनिमित्तस्य ज्ञानस्यान्वयदर्शनात् सर्वत्रैकः समवाय इति गम्थते । द्रव्यत्वादिनिमित्तानां व्यतिरेकदर्श-नात् प्रतिनियमो ज्ञायते । यथा कुण्डद्धोः संयोगैक्स्वे भक्लाश्रयाश्रयिभावनियमः तथा द्रव्यत्वादीनामपि समवायैक्स्वेडपि व्यङ्गयव्यञ्जनशक्तिभेदादाधाराधेयनियमः इति ।" इति प्रशस्त्रपादभाष्ये समवायनिरूपणे । अस्य श्रीधर्भदृकृता न्यायनन्दली व्याख्या — "किमयमेक आहोस्विद्नेकः ? इत्यत्राह — न च संयोगवन्नानात्विमिति । यथा संयोगो नाना नैवं समवायः । कुतः ? इत्यत्राह - भावविद्याविशेषाद विशेषिद्याभावाच । यथा 'सत् सत्' इति ज्ञानस्य लक्षणस्य सर्वत्राविशेषादवैलक्षण्याद् विशेषे भेदे रुक्षणस्य प्रमाणस्याभावाच सर्वेत्रैको भावस्तद्वत् 'इह' इति प्रत्ययस्य रुक्षणस्य सर्वेत्रावैरुक्षण्याद् भेदे प्रमाणाभावाच सर्वेत्रैकः समनायः । उपसंहरति – तस्मादिति । चोदयति – यदोकः समनाय इति । समनायस्यैकत्वे य एव द्रव्यत्वस्य पृथिन्यादिषु योगः स एव गुणत्वस्य गुणेषु कर्मत्वस्य च कर्मधु । तत्र यथा द्रव्यत्वस्य योगः पृथिन्यादिष्वस्तीित तेषां द्रव्यत्वं तथा तद्योगस्य गुणादिष्वपि सम्भवात् तेषामपि द्रव्यत्वम् । यथा च गुणत्वस्य योगो रूपादिष्वस्तीति रूपादीनां गुणत्वं तथा तद्योगस्य द्रव्यकर्मणोरपि सम्भवात् तयोरपि गुणत्वं स्यात् । एवं कर्मस्वपीति पदार्थानां सङ्कीर्णता दर्शयितव्या । समाधत्ते - नेति । न च पदार्थानां सङ्कीर्णता । कुतः ? आधाराधेयनियमात् । न समवायसद्भावमात्रेण द्रव्यत्वम्, किन्तु द्रव्यत्वसमवायात्, द्रव्यत्वसमवायश्च द्रव्येष्वेव न गुणकर्मसु, अतो न तेषां द्रव्यत्वम् । एवं गुणकर्मस्वपि व्याख्येयम् । एतत् सङ्कहवाक्यं वितृणोति - यदाप्येकः समवाय इत्यादिना । खतन्त्र इति, संयोगवत् सम्बन्धान्तरेण न वर्तत इत्यर्थः । व्यक्तमपरम् । पुनश्चोदयति - एवमादि कस्मादिति । द्रव्येष्वेव द्रव्यत्वं वर्तते गुणेष्वेव गुणत्वं कर्मस्वेव कर्मत्वमित्येत्रमादि कस्मात् त्वया ज्ञातमित्यर्थः । उत्तरमाह - अन्वयव्यतिरेकदर्शनादिति । द्रव्यत्वनिभित्तस्य प्रत्ययस्य द्रव्येष्वन्वयो गुणकर्मभ्यश्च व्यतिरेकः । गुणत्वनिभित्तस्य प्रत्ययस्य गुणेष्वन्वयो द्रव्यक्रमभ्यश्च व्यतिरेकः । तथा कर्मत्वनिभित्तस्य प्रत्ययस्य कर्मखन्वयो द्रव्यगुणेभ्यश्च व्यतिरेको दृश्यते । तस्मादन्वयव्यतिरेकदर्शनाद् द्रव्यत्वादीनां नियमो ज्ञायते । अस्य विवरणं सुगमम् । सम- वायाविशेषे कृत एवायं नियमो द्रव्यत्यस्य पृथिव्यादिष्वेव समवायो गुणत्वस्य रूपादिष्वेव कर्मत्वस्योरक्षेपणादिष्वेव नान्यत्रेस्यत आह - यथेति । संयोगस्यैकत्वेऽपि कुण्डद्धोराश्रयाश्रयिभावस्य नियमो दृष्टः शक्तिनियमात् कुण्डमेवाश्रयो दृष्येवाश्रयं न तु कुण्डमाश्रयं दिश्व वाधारः तथा समवायैकत्वेऽपि द्रव्यत्वादीनामाधाराश्रयनियमो व्यज्ञयव्यज्ञकशक्तिमेदात् । किमुक्तं स्यात् १ द्रव्यत्वाभिव्यज्ञिका शक्तिद्देव्याणामेव, तेन द्रव्येष्वेव द्रव्यत्वं समवैति नान्यत्रेति । एवं गुणकर्मस्विपि व्याख्येयम् ।'' इति स्यायकन्दरुयाम् ।

अथ तर्त्वसङ्ग्रहपिक्षकास्था चर्चा उद्धियते — "इहबुद्ध्यिवशेषाच योगवन्न विभियते । सर्वसिन् भाववत्त्वेष एक एव प्रतीयते ॥ ८२५ ॥ एवं तावद् चैशेषिकाणां मतेन इहबुद्धिलिङ्गानुमेयः समवायः । नैयायिकमतेन तु इहबुद्धिप्रस्यक्षनम्य एव, तथाहि – ते अक्षव्यापारे सति 'इह तन्तुषु पटः' इस्यादिप्रस्ययोत्पत्तः प्रस्यक्षत्त्रमाचक्षते । स चायं समवायो यथा संयोगः सम्बन्धिषु मिन्नः तथा नायं भियते, कि तिहें ? भाववत् सत्तावत् तिल्लङ्गाविशेषाद् विशेषिलङ्गाभावात् सर्वेत्रैक एव समवायः । योगविदिति वैधर्म्यदृष्टान्तः ………।

यचोक्तम् 'इहबुद्ध्यविशेषात्' इत्यादि तत्राह – यखेकः समवायः स्यात् सर्वेष्वेव च वस्तुषु । कपाळादिष्विप ज्ञानं पटादीति प्रसञ्यते ॥ ८३५ ॥ गजादिष्विप गोत्वादि समस्तीत्रमुषज्यते । ततो गवादिष्यत्वममीषां शावळेयवत् ॥ ८३६ ॥ पटस्तन्तुषु योऽस्तीति समवायात् प्रतीयते । अस्ति चासौ कपाळेषु तस्येति न तथेति किम् ॥ ८३० ॥ नाश्रितः स कपाळे चेन्नतु तन्तुष्विपिष्यते । आश्रितः समवायेन स कपाळेऽपि नास्ति किम् ॥ ८३८ ॥ तन्तौ यः समवायो हि पटस्येत्यभिधीयते । स घटस्य कपाळेषु तद्धीरनविधभवते ॥ ८३९ ॥ एवं यश्र गजत्वादिसमवायो गजादिषु । गोत्वादिजातिभेदानां स एव स्वाश्रयेष्विपे ॥ ८४० ॥ यद्येक इत्यादि । यथेकलेलोक्ये समवायः स्यात् तदा कपाळेषु [ पट ] इत्यादयोऽपि थियः प्रसूयेरन् अश्वादिषु च गोत्वादिर्वियत इत्येवं स्यात् । ततश्च सावळेयादिभेदवद् गजादिष्विपे गवादिप्रत्ययो भवेत् । तथाहि – तन्तुषु पट इति यत्समवायवळात् प्रतीतिश्वविधिता स समवायत्तस्य पटस्य कपाळादिष्वप्यस्तीति किमिति तथा प्रतीतिनं भवेत् । स्यादेतत् – न कपाळे पट आश्रितः, तेन तथा प्रत्ययो न भवतीति । एतदिष मिथ्या । यतस्तन्तुष्विपे पट आश्रित इति वत्समवायवळादुपवर्ष्यते स समवायः कपाळेषु कि नास्ति, येन तत्र तन्तुष्विव पटोऽस्तीति तद्विद्विभे भवेत् १ । किन्तु य एव तन्तुषु पटस्य समवाय इति निर्दित्यते स एव पटस्य समवायः कपाळेषु, तत् कथं सङ्करो न स्यात् ? तन् तस्यात् धीरनविधाः अवधिरहिता भवेत् , तत्रश्च द्रव्यत्यगुणकर्भणां द्रव्यत्वगुणत्वकर्भत्वादिविशेषणैः सम्बन्यस्येकत्वात् पञ्चपदार्थविभागो न स्यात् । एविमित्यादिना गजादिषु गवादिब्रिद्यिक्षं समर्थयते ।

आधाराधेयनियमस्तदेकत्वेऽपि विद्यते । द्रव्येष्वेच हि तजातिः कमैर्वेच च कमैता ॥ ८४९ ॥ आधाराधेयनियमात् । तथाहि — प्रशास्तमतेरुत्तरमाशङ्कते । स स्वाह – यद्यप्येकः समवायस्तथापि पञ्चपदार्थसङ्करो न भवति, आधाराधेयनियमात् । तथाहि – द्रव्येष्वेव द्रव्यत्वम्, गुणेष्वेव गुणत्वम्, कमैर्वेच कमैत्वभिति । एवं द्रव्यत्वादीनां प्रतिनियताधारावच्छेदेन प्रतिपत्तिरुपजायते । यद्येवं तर्हि समवायः प्रतिपदार्थं भिन्नः प्राप्नोतीस्तत आह – द्रहेति समवायोत्थविज्ञानान्वयदर्शनात् । सर्वेत्र समवायोऽयमेक एवेति गम्यते ॥ ८४२ ॥ द्रव्यत्वादिनिमित्तानां व्यतिरेकस्य दर्शनात् । धियां द्रव्यादिजातीनां नियमस्त्ववसीयते ॥ ८४३ ॥ द्रहेत्यादि । इहेति समवायनिमित्तस्य प्रत्ययस्य सर्वत्राभिधाकारत्या अन्वयदर्शनात् सर्वत्रेकः समवाय इति गम्यते । सर्विप चैक्तवे द्रव्यत्वादिनिमित्तानां धियां प्रतिनियताधारावच्छेदेनोत्पत्तेः व्यतिरेकस्यानन्वयलक्षणस्य दर्शनाद् द्रव्यत्वादिज्ञातीनां व्यतिरेकत्वे द्रव्यत्वादिनिमित्तानां धियां प्रतिनियताधारावच्छेदेनोत्रतेः व्यतिरेकस्यानन्वयलक्षणस्य दर्शनाद् द्रव्यत्वादिज्ञातीनां व्यतिरेकत्वे द्रव्यत्वाक्षित्तान्वयत्व सम्वयत्व । सम्वय्वतिनियमो युज्यत इत्याह – तद्यथा कुण्डदभ्नाश्च संयोगैकयेऽपि दश्यते । आधाराधेयनियमस्तथेह नियमो मतः ॥ ८४४ ॥ व्यक्षव्यक्षकसामर्थ्यमेदाद द्रव्यादिज्ञातिषु । समवायैकभावेऽपि नैव चेत् स विरुध्यते ॥ ८४५ ॥ तद्यथेत्वादि । यथाहि कुण्डदभ्नोः संयोगैकत्वेऽपि भवत्याध्रया-प्रयित्वतिनयमः तथा द्रव्यत्वादीनां समवायैकत्वेऽपि व्यक्तविद्यति । दश्यतिनियमः इति । स्व इत्याधाराधेयनियमः ।

आधाराधेय इत्यादिना प्रतिविधत्ते — आधाराधेयनियमो नन्वेकत्वेऽस्य दुर्घटः । द्रव्यत्वं द्रव्य एवेष्टं कथं तत्समवायतः ॥ ८४६ ॥ तस्यासौ समवायश्च गुणादिष्विष विद्यते । गुणजात्यादिसम्बन्धादेक एव ह्ययं तयोः ॥ ८४७ ॥ न ह्यस्माकं रूपत्वादीनां रूपादिष्वाधेयनियमः सिद्धः, किन्तु भवतामेव । स च सर्वत्र समवायमेकमेव अभ्युपगच्छतां दुर्घट इत्यादिप्रसङ्गापादनं कियते । तथाहि – 'द्रव्ये एव द्रव्यत्वम्' इत्येवं यो नियम इष्यते स समवायवलादेव, तस्य च द्रव्यत्वादेर्यः समवायः स एव गुणादिष्वप्यत्ति गुणत्वादिजात्या तेषां सम्बन्धत्वात् । यदि नाम सम्बन्धत्वापि स एव तत्र समवायोऽस्तीति कथमवसीयते इत्याह — एक एवेत्यादि । तयोरिति द्रव्यत्वगुणत्वादिजात्याः । तत्रश्चाभिन्ननिमत्त्वात् तत्त्वद्वरप्रसङ्गो दुर्निवार इति भावः ।

भिधानप्रत्ययौ स्याताम्, पदार्थलक्षणव्यवस्थानाभावात् षद्पदार्थनिवृत्तिर्वा । कथम्? समवायस्यैकत्वाद् द्रव्यत्वेन गुणकर्मणोः सम्बन्धाद् द्रव्यभावः, गुणकर्म-भावयोहीनः। तत्त्वविद्योषणभेदाद्धि तद्भेदः स्यात्, छत्रिदण्डिवत्।

दिभिश्व सम्बन्ध ईंहलिङ्गाविशेषाद् विशेषिङ्गाभावाश्वेकः समवायः, तस्माद् द्रव्यत्वसम्बन्धाद् यथा इंद्रव्ये द्रव्यबुद्धिं तथा गुणे कर्मणि च द्रव्यबुद्धिं कुर्यादिति सर्वस्य सर्वाभिधानव्रत्ययौ स्यातामिति सामान्येन सङ्करदोष उक्तः ।

पैदार्थेखादि द्वितीयः सङ्करप्रकारः । पदार्थानां षण्णां द्रव्यादीनां स्वक्षणव्यवस्थानस्याभावात् पहिष पदार्था निवर्तन्ते इति । कथिमिखादि व्याख्या । समवायस्यैकत्वाद् द्रव्यत्वेन गुणकर्मणोः सम्बन्धाद् द्रव्यभावो द्रव्यत्ववत्, तयोश्च स्वरूपस्य गुणत्वस्य कर्मत्वस्य च हानिरिति दोषौ, तत्त्वविशेषणभेदाद्धि 10 तसेदः स्याच्छित्रदण्डिवदिति वैधर्म्यदृष्टान्तः, छत्रविशिष्टश्छित्री, दण्डिविशिष्टो दण्डी, न तथेह द्रव्यत्वस्य कचिद् भेदोऽस्ति ।

अन्यथा गुणजात्यादिभिन्न एव भवेदयम् । योगिभैदात् प्रतिन्यक्ति यथा योगो विभिन्नते ॥ ८४८ ॥ अन्ययेति, यदि द्रन्ये द्रव्यत्वस्य यः समवायः स एव गुणादिषु गुणस्वादीनां न भवेत् तदा संयोगवत् प्रसाधारं समवायो भिद्यते । यचीकं 'द्रव्य-त्वादिनिमितानाम्' इत्यादि तत्राह — द्रव्यत्वादिनिमित्तानां व्यतिरेको न युज्यते । धियां निमित्तसद्भावादतस्तन्नियमोऽपि न ॥ ८४९ ॥ द्वव्यत्वादीति, म ह्यविकले निमित्ते सति कार्यस्य व्यतिरेकोऽभावो युक्तः, अतत्कार्यत्वप्रसङ्गात् । ततश्च वियां व्यति-रेकायोगात् तस्याप्याधाराधेयभावस्य नियमो न युक्तः । नतु द्रव्ये एव द्रव्यत्वमाश्रितं स्थितमित्यादिव्यपदेशतो नियमो भविष्य-तीत्याह --- तदाश्रितत्वस्थानादि तस्मादेशभिधीयते । समवायादतश्रैतन्न युक्तं तन्नियामकम् ॥ ८५० ॥ तदाश्रितत्वेत्यादि । तस्मादेव हि समवायादाश्रितत्वादिव्यवस्थानमुपवर्ण्यते भवद्भिः, तस्य च सर्वत्राविशिष्टस्वे कथमेष नियमो योक्यते । तस्मादे-तद्याश्रितत्वादि न तस्याधाराधेयभावस्य नियामकं युक्तम् , आधाराधेयभावेन सहैकयोगक्षेमत्वादेषाम् । व्यङ्गयव्यञ्जकशक्ति-प्रतिनियमात् तर्हि नियमो भविष्यतीत्याह् — व्यज्ञयव्यज्जकसामध्येमेदोऽपि समवायतः । नान्यतस्तु स नित्यानामृत्पादानु-पपत्तितः ॥ ८५१ ॥ व्यक्त्येत्यादि । द्रव्यत्वादिसामान्यव्यक्तकत्वं द्रव्यादीनां यदुच्यते तत् समवायवळादेव । तथाहि — यत एव द्रव्यत्वं द्रव्ये समवेतं तत एव तेन तद् व्यज्यत इत्युच्यते । अन्यत इति सौगतोपवर्णितात् ज्ञानोत्पादनयोग्यस्वभावो-त्पादनात् । यस्मानित्यानामपि सत्तादीनां समनाय इष्टः; न च नित्यानामुत्पत्तिर्युक्ता । एतदेव न हीत्यादिना समर्थयते - न हि दीपादिसङ्गावाज्ञायन्ते यादशा इमे । विज्ञानजनने योग्या घटाया जातयस्तथा ॥ ८५२ ॥ यश्वापि द्धिकुण्डसंयोगो द्रष्टा-न्तत्वेनोक्तः सोऽप्यस्माकमिद्ध इति दर्शयति — कुण्डदश्लोश्च संयोग एकः पूर्वं निराकृतः । न चासौ नियतस्तस्माद्युज्यतेऽति-प्रसङ्गतः ॥ ८५३ ॥ कुण्डदध्नोरित्यादि । पूर्वमिति संयोगपदार्थदूषणे । भवतु नाम संयोग एकः, तत्रापि तुल्य एव प्रसङ्ग इति दर्शयति — न चासावित्यादि । तस्मादिति संयोगात् 'दिध्न कुण्डम्' इत्यादिबुद्धिप्रसङ्गोऽतिष्रसङ्गः संयोगस्य निमित्तस्य निर्विशिष्ट-त्वात् ।'' इति शान्तरक्षितविरचितत्तत्त्वसङ्कहस्य कमलशीलविरचितायां व्याख्यायां तत्त्वसङ्कहपज्ञिकायाम् ॥

१ "सिह्यङ्गाविशेषाद् विशेषितङ्गाभावाधिको भावः [ वै॰ स्॰ १।२११८ ] इति, 'एक'शब्देन अमेदः कथ्यते, न तु सङ्क्या। िहङ्गयतेऽनेनेति लिङ्गं प्रत्ययः, येन लिङ्गेन 'सत् सत्' इति प्रत्ययेन प्रतीयते सत्ता तस्य सर्वशाविशिष्टत्वाद् विशिष्टस्य च प्रत्ययस्यामावादिभिन्ना सत्ता। [ P. पृ० १० ] । "दृत्यस्वगुणत्वप्रतिषेधो भावेन व्याख्यातः [ वै० स्० ७१२१३० ], यथैकद्रव्यवत्त्वाच द्रव्यं भावो गुणकर्मसु च भावाच कर्म न गुण एवं समवायोऽपि। तत्त्वं च [ वै० स्० ७१२१३० ] इति, यथा सिङ्गाविशेषा[देको भावस्था इहिलङ्गाविशेषा]देकः समवायो वृत्तिरिहितो निल्नो निरवयवश्वेति सप्तमो-ऽध्यायः समाप्तः।" इति चन्द्राननद्विरिचतायो वैशेषिकस्त्रवृत्तौ P. पृ० २९ । दश्यतां पृ० ५२४ पं० १०॥ २ दश्यतां पृ० ५२९ पं० ४॥ ३ अत्र 'द्रव्यमावो द्रव्यवत्' इति पाठो यद्वा 'द्रव्यभावो द्रव्यवत्' इति पाठः स्यादिति सम्भाव्यते॥

कार्यकारणाधाराधेयसमवायात् तौ भविष्यत इति चेत्, तयोर्गुणकर्मणोर्गुण-कर्मभावितृष्ट्वतौ द्रव्यभावसम्बन्धे गुणकर्मणामनाश्रयत्वाद् द्रव्यस्य द्रव्यभाव-निवृत्तिः । कार्यकारणाधाराधेयसमवायस्यैकत्वाद् गुणकर्मणोर्द्रव्यीभूतत्वाद् गुण-कर्मभावितृष्ट्वतौ गुणकर्मणामनाश्रयत्वाद् न द्रव्यं किंयावदादिलक्षणं न गुणकर्माणि तथालक्षणानीति द्रव्यस्यापि द्रव्यभावितृष्ट्वतिः । तथा द्रव्यगुणः । परस्परः व्यद्पदार्थनिवृत्तिः ।

कार्यकारणेखादि । कारणमाधारश्च द्रव्यम् , आधेये कार्ये च गुणकर्मणी, तयोभिन्नयोः कीर्यकारण-योराधाराधेययोश्च समवायात् तो गुणकर्मभावो भविष्यत इति चेत् एवं चेन्मन्यसे, मा मंखाः, अत्रोत्तरम् — तयोर्गुणकर्मणोरित्यादि यावत् प्रथमद्भव्यभावनिवृत्तिरिति तावदुपदेशवचनम् , उपरितनो प्रन्थसाद्भयाख्या, गुणकर्मणोर्गुणकर्मभावनिवृत्तिद्वारेण द्रव्यस्य द्रव्यभावनिवृत्तिराख्यायते । तद्यथा — य 10 उक्तः कार्यकारणाधाराध्यसमवायस्तस्यैवैकत्वात् यो द्रव्यभावेन गुणकर्मणोः समवायः स एकस्तेन द्रव्येण १५७०२ सम्बन्धात् ते गुणकर्मणी द्रव्यमेवैकं करोति, ततो गुणकर्मणी निवर्तेते, तिलवृत्तौ द्रव्यमाश्रय्यभावाद् नाश्रयो न च कारणं समवायिनां गुणकर्मणामभावात् , तैतो द्रव्यस्य द्रव्यस्थ्यं नास्ति कियावद् गुणवत् समवायिकारणम् [वै० स्० ११९१४ ] इति, कियागुणाभावाद् न द्रव्यं तद्वत् ।

न गुणकर्माणि तथालक्षणानीति, 'इति'शब्दो हेत्वर्थे, यसाद् न सन्सेव ताद्दग्लक्षणानि 15 गुणकर्माणि तेषामाश्रयिणां समवायिनामभावात् तन्निवृत्तौ द्रव्यस्थापि द्रव्यभावनिवृत्तिः, गुणवत

१ 'तथा द्रव्यगुणकर्मणां व्यवस्थितलक्षणानामभावाद् निवृत्तौ द्रव्यत्वगुणलकर्मत्वादीनामध्याश्रयाभावादनुग्पत्तिः । परस्परसङ्करात् पदार्थलक्षणव्यवस्थानाभावात् षट्षदार्थनिवृत्तिः ।' इत्याशयो भाति ॥ २ ''अयुतसिद्धानामाधार्याधारभूतानां यः सम्बन्ध 'इह'त्रत्ययहेतुः स समनायः । इन्यगुणकर्मसामान्यविशेषाणां कार्यकारणभूतानामकार्यकारणभूतानां **वा अयुत्तिस्दानामाथार्याधारभावेनावस्थितानाम् 'इहेदम्'** इति बुद्धिर्यतो भवति यतश्चासर्वगतानामधिगतान्यस्वानामविष्वस्मावः स समवायाख्यः सम्बन्धः । कथम् ? यथा 'इह कुण्डे दधि' इति प्रत्ययः सम्बन्धे सति दृष्टत्तथा 'इह तन्तुषु पटः, इह वीरणेषु कटः, इह द्रव्ये गुणकर्मणी, इह द्रव्यगुणकर्मसु सत्ता, इह द्रव्ये द्रव्यत्वम्, इह गुणे गुणत्वम्, इह कर्मणि कर्मत्वम्, इह निस्तद्रन्येऽन्ला विशेषाः' इति प्रत्ययदर्शनादरत्येषां सम्बन्ध इति ज्ञायते ।'' इति प्रशस्तपादभाष्ये समनायनिरूपणे । अस्य न्यायकन्दली व्याल्या - ''तुभ्यं भवभिदे विश्वसंहारोत्पत्तिहेतवे । निर्मलज्ञानदेहाय नमः सोमाय शम्भवे ॥ अथ समवायनिरूप-णार्थमाह - अयुतसिद्धानामाधार्याधारभृतानां यः सम्बन्धः 'इह'प्रत्ययहेतुः स समवायः । तदेतत् कृतव्यास्यानमुदेशावसरे । के तेऽयुतसिद्धाः येषां सम्बन्धः सम्वायो भवेदत आह — द्रव्यगुणकर्मसामान्यविशेषाणामिति । कार्यकारणभूतानामकार्यः कारणभूतानामिति अनियमकथनम् । अवयशावयविनामनित्यद्रव्यतद्वणानां नित्यद्रव्यतसमवेतानित्यगुणानां कर्मतद्वतां कार्य-कारणभूतानां समनायः । निखद्रव्यनिखतद्भुणानां सामान्यतद्भतामन्खविशेषतद्भतां चाकार्यकारणभूतानां समनायोऽयुत-सिद्धानामिति नियमः । एवमाथार्याघारभावेनावस्थितानामित्यपि नियम एव । 'इहेदम्' इति बुद्धिर्यतः कारणाद् भवति यतश्चासर्वगतानां नियतदेशावस्थितानामधिगतान्यत्वानामधिगतस्वरूपभेदानामविष्वग्भावोऽपृथग्भावोऽस्वातत्र्यं स समवायः भिन्नयोः परस्परोपश्लेषस्य सम्बन्धकृतत्वोपलम्मात् । एतदेव 'कथम्' इत्यादिना प्रश्नपूर्वकमुपपादयति । यथा 'इह कुण्डे दिघ' इति प्रत्ययः कुण्डदभ्रोः सम्बन्धे सति दृष्टः तथा 'इह तन्तुषु पटः' इत्यादिप्रत्ययानां दर्शनादस्त्येषां तन्तुपरादीनां सम्बन्ध इति ज्ञायते । 'इह तन्तुषु पटः' इत्यादिप्रत्ययाः सम्बन्धनिमित्ताः, अबाधितेहप्रत्ययतात्, 'इह कुण्डे दिधि' इति प्रत्ययत् ।'' इति स्यायकन्दल्याम् ॥ 🗦 °स्तस्यैवेकत्वात् प्र॰ । अत्र तस्यैकत्वात् इत्यपि पाठः स्याद् ॥ **४ ततो द्रव्यलक्षणं** भा॰ ॥ ५ दृश्यतां पृ० ४४० टि० ५॥

यच 'न, बहूनामेकत्वात् । बहूनां द्रव्यादीनामेकः समवायः, न तु द्रयोर्द्वयोः .....

समयायिकारणं कियावद्रव्यमनेकद्रव्यं वा द्रव्यं स्वात्, तच्चेत्थं नाद्रव्यं नानेकद्रव्यं सम्भवति । तसाद्
गुणकर्मणां गुणकर्मभावनिवृत्तौ द्रव्यभावसम्बन्धे सित गुणकर्मणामनाश्रयत्वाद् द्रव्यस्य द्रव्यभावनिवृत्तिरिति
द्रव्यपदार्थनिवृत्तिरुक्ता । अथवा त्वदिष्टेन द्रव्यत्वेन सर्वगतेन सम्बन्धे सित गुणस्य कर्मणो वा द्रव्यं द्रव्यत्वेन

क्षान्यद्धमिति द्रव्यशिभावः, तद्भावाद् गुणकर्मणी न द्रव्याश्रिते, ततो द्रव्यद्यक्षणायुक्तेर्द्रव्यभावनिवृत्तिः,

क्षान्यत्वे क्षान्यत्वस्य क्षान्यत्वे स्वतं क्षान्यत्व समवायिकारणम् [ वै० स्० ११९११४ ] इति,

तत्तु कार्यकारणाधाराधेयसमवायस्यैकत्वाद् गुणकर्मणोर्द्रव्याभूतत्वात् क्षियावद्वादिलक्षणं नास्ति, यसाद् न

तु गुणकर्माणि तथालक्षणानीति गुणस्य द्रव्याश्रय्यादिलक्षणत्वात् प्रकद्वयादिलक्षणत्वात् कर्मणः ।

एवं स्वलक्षणाभावापेक्षा द्रव्यस्य द्रव्यभावनिवृत्तिर्गुणकर्मलक्षणायुक्तेरिति । ततश्च द्रव्यस्यापीत्वादि आश्रया
10 भावाद् गुणकर्माभावमापाद्य आश्रय्यभावेऽपि द्रव्यस्थाश्रयस्थामाव इति गतार्थम् । एवं गुणकर्मणोरपि

गुणकर्मलक्षणाव्यवस्थानाद् गुणकर्मभावनिवृत्तिरुक्ता वेदितव्या । एवं तावद् द्रव्यगुणकर्मणां व्यवस्थित
लक्षणाभावाद् निवृत्तिः ।

तथा द्रव्यगुणेत्यादि । द्रव्यत्व[-गुणत्व-]कर्मत्वादीनामाश्रयामावादनुपपत्तिः सामान्यविशेषाणाम् । आदिश्रहणात् सत्तायाः । तद् व्याचष्टे—परस्परेत्यादि भावितार्थं यावत् षद्पदार्थनिवृत्तिरिति ।

यञ्चेत्यादि । आधाराधेयभावेन भेदे सति संयोगवद् "द्विवृत्तित्वात् समवायस्य ततश्चानिर्त्यत्वं स्यात् [ ] इति पूर्वपक्षं छत्वा परिहारमाह वैशेषिकैः — न, बहूनामेकत्वात् , बहूनां द्रव्यादीनामेकः समवाय इति स्वरूपवर्णनं द्विवृत्तिप्रतिषेधार्थम् । न तु द्वयोर्द्वयोरित्यादि संयोगेन वैधन्यै

१ 'बहुनां द्रव्यादीनामेकः समवायः, न तु द्वयोर्द्वयोः । द्वयोर्द्वयोर्वथा संयोगः, न तथा द्वयोर्द्वयोः समवायः । तस्मानानिस्तर्वं समवायस्य ।' इत्याशयो भाति ॥ २ द्रव्यत्वेनासम्बद्धसिति द्रव्याभावः प्र० ॥ ३ दश्यतां पृ० ४४० टि०५॥ **४ व्याभृत** य० ॥ **५ वदलक्षणं** प्र०॥ ६ यत्वेत्यादि मा० । (यत्त्रिलादि?) ॥ ७ (द्वित्रत्तित्वं ?) ॥ ८ समवायस्य द्वित्रत्तित्वे सम्बन्धिनाशे संयोगवदनिखत्वापत्तिरित्याशयो भाति ॥ ९ दृश्यता पृ० ५२४ टि० ३ । ''सम्बन्ध्यनित्यत्वेऽपि न संयोगवदनित्यत्वं भाववदकारणत्वात् । यथा प्रमाणतः कारणानुपत्रब्धे-र्नित्यो भाव इत्युक्तं तथा समनायोऽपीति । न हास्य किश्चित् कारणं प्रमाणत उपलभ्यत इति ।" इति तु समवाय-नित्यत्वं समर्थितं प्रशस्तपादभाष्ये । अस्य न्यायकन्दली व्याख्या पृ० ५२३ टि०२ इत्यत्र द्रष्टव्या । अस्य प्रशस्तपाद-भाष्यमतस्य खण्डनं तत्त्वसङ्कहपिककायामित्थमित्ति—"यचोक्तं 'कारणानुपरुष्धेर्नित्यः समवायः' इति तत्राह— नित्यत्वेनास्य सर्वेऽपि नित्याः प्राप्ता घटादयः । स्वाधारेषु सदा तेषां समवायादवस्थितेः ॥ ८५४ ॥ नित्यत्वेनेत्यादि । यदि हि समवायो नित्यः स्यात् तदा घटादीनामपि नित्यत्वप्रसङ्गः स्वाधारेषु तेषां सर्वदावस्थानात् । तथाहि - समवायास्ति-त्वादेवैषां स्वाधारेष्ववस्थानमिष्यते, स च समवायो नित्य इति किमिति सदाऽमी न सन्तिष्ठेरन् । स्वारम्भकेखादिना परस्योत्तर-माशङ्कते - खारम्भकविभागाद् वा यदि वा तद्विनाशतः । ते नश्यन्ति कियाद्याश्च योगादेतिति चेत्र तत् ॥ ८५५ ॥ खाधारे समवायों हि तेषामपि सदा मतः । तेषां विनाशभावे तु नियताऽस्यापि नाशिता ॥ ८५६ ॥ स्यादेतत् – घटादीनां ये स्वारम्भ-कावयवास्तेषां विभागाद् विनाशाद्वा घटादीनां विनाशः, यथा घटस्योद्वेष्टनपाकावस्थयोः कियादयः स्पर्शवहन्यसंयोगादिस्यो विनश्यन्ति । यथोक्तम् - 'स्पर्शवदृष्यसंयोगात् कर्मणो नाशः ।' 'कार्यविरोधि च कर्म' [वै० स्० १।१।१३] इति । तथा बुदेर्श्वस्यन्तराद् विनाशः शब्दस्य शब्दान्तरादिति परप्रक्रिया । तेन सल्यपि समवायेऽवस्थितिहेतौ सहकारिकारणान्तरामावाद् . बिरोधिप्रखयोपनिपाताच न नित्यत्वप्रसङ्गो घटादीनामिति परस्य भावः । न तदित्यादिना प्रतिषेधति । नैतद् युक्तम् , यतस्तेषा-

समवायस्य' [ ] इति, एतेनापि सङ्करप्रसङ्गस्तदवस्थ एव बहूनामेकसमवाया-भ्युपगमात् । ततः षडपि पदार्था निवर्तिताः ।

गतार्थं यावत् समवायस्येति । आचार्य आह — एतेनापीसादि । एतेनानिस्तवपरिहारवचनेनापि सङ्कर-प्रसङ्गः सामान्येन व्यवस्थानाभावात् सर्वत्र सर्वाधेयवृत्तौ सर्वाभिधानप्रस्ययसङ्करः विशेष्य च पदार्थ-लक्षणव्यवस्थानासम्भवात् षद्दरार्थनिवृत्तिर्वेद्यादिरुक्तः तद्वस्थ एव दृढीकृतः, बहूनामेकसमवाया- इ भ्युगगमात्, ततः सङ्करादुक्तात् षद्धपि पदार्था निवर्तिताः, तित्रवृत्तौ समवाय्यभावात् समवायनिवृत्ते- ३५८-२ सास्यासतः खपुष्पस्येव कृतो निस्तवमनिस्तवं वा ?

मपि खारम्भकावयवानां कपालादीनां स्वारम्भकेष्ववयवान्तरेषु समग्रायः, तेषामध्यन्येष्यन्येषु यावत् परमाणुरविश-ष्यते । तस्य च परमाणोर्नित्यत्वात् नान्यथात्वमस्ति । ततश्च सर्वेषां स्वारम्भकेष्ववयवेषु समवायः सर्वेदास्त्येवेति कुतो विनाशो विभागो वा । न केवलं तदारच्धानां द्रव्याणाम् , 'किथादीनां च' इति अपिशब्देन दर्शयति । यदि तु खारम्भकाणासवयवानां विनाशोऽभ्युपगम्येत तदा नियतमस्य समवायस्यापि विनाशः प्राप्नोति । कस्मादित्याह – सम्बन्धिनो निवृत्तौ हि सम्बन्धोऽस्तीति दुर्घटम् । न हि संयुक्तनाशेऽपि संयोगो व्यवतिष्ठते ॥ ८५७ ॥ यथा संयोगभावे तु संयुक्तानाम-वस्थितिः । समवायस्य सङ्घावे तथा स्यात् समवायिनाम् ॥ ८५८ ॥ सम्बन्धिनो निवृत्तौ हीत्यादि । एतदेव घटयन्नाह - न हीत्यादि । तत्रश्च विनष्टसम्बन्धित्वाच्रष्टसंयोगिसंयोगवदनित्यः समवायः प्राप्नोतीत्युक्तं भवति । सम्बन्धिनां वा स्थितिः प्राप्नोति, अविनष्टसम्बन्धत्वात्, अनुपरतसंयोगद्रव्यद्वयवत् । अन्यथा तत्सम्बन्धस्त्रभावहानिरुभयेषामपि प्रसज्येत । एकसम्बन्धि-नाक्षेऽपीत्यादिना परः प्रत्यवतिष्ठते - एकसम्बन्धिनाक्षेऽपि समवायोऽवतिष्ठते । अन्यसम्बन्धिसद्भावाद् योगो नो चेन्न भेदतः ॥ ८५९ ॥ एवं मन्यते – यदि प्रथमे हेतौ विनष्टाशेषसम्बन्धित्वादिति हेत्वर्थोऽभिप्रेतः तदा पक्षैकदेशासिद्धता हेतोः । न ह्यज्ञेषाणां सम्बन्धिनां विनाशः कचिदस्ति, प्रस्रपेऽपि परमाण्यादीनामवशिष्यमाणत्वात् । अथः यथाकथश्चिद् विनष्टसम्बन्धित्व-सम्बन्धमभिकृत्य हेतुरुच्यते तदाऽनैकान्तिकता । यदि नामैकः सम्बन्धी कविद् विन ष्टस्तथाप्यपरसम्बन्धिनबन्धनाऽचस्थितिरस्य भविष्यति । यद्येवं संयोगस्याप्यनया नीत्या नित्यत्वं प्राप्नोतीत्याशङ्कय परः प्रतिविधत्ते - न भेदत इति । संयोगो हि प्रतिसंयोगि भिद्यते, तेनास्यानिस्यत्वं युक्तम् , समबायस्तु 'इह'प्रत्ययनिबन्धनस्याभिन्नत्वादेक एव जगति, तेनास्यानिस्यत्वमयुक्तमन्यत्रापि सम्बन्ध्यन्तरे तस्योपलभ्यमानत्वात् । यदोवभित्यादिना प्रतिविधत्ते – यदोवं ये विनद्यन्ति घटाद्याः समवायिनः । तेषां यत्त्यात्मको योऽसौ समवायः प्रकल्पितः ॥ ८६० ॥ स एव व्यतिष्ठेत कि सम्बन्धन्तरस्थितेः । अथान्य एव सम्बन्धिः वसेयोगबहुतादि-वत् ॥ ८६१ ॥ तहन्तिस्रक्षणस्यैव समवायस्य संस्थितौ । पूर्ववत् ते स्थिता एव प्रामुवन्ति घटादयः ॥ ८६२ ॥ **एतेषामनव**-स्थाने तेषां वृत्यात्मकः कथम् । समवायोऽवतिष्ठेत संज्ञामात्रेण वा तथा ॥ ८६३ ॥ अतः प्रागपि तद्भावाच ते वृत्ताः स्युराश्रये । पश्चादिव तथा होषा वृत्तिस्तेषामवस्तुनः ॥ ८६४ । तथाहि - ये ते विनस्यन्ति घटादयः खकारणादिसमवायिनस्तेषां स्वकारणेषु वृत्त्यात्मको योऽसौ समवायः कल्पितः स एव किं तेषु विनष्टेषु सम्बन्ध्यन्तरेष्वस्ति आहोस्विदन्य एव यथा संयोगो बहुत्वं वा प्रतिसंयोगि भिद्यते । आदिशब्दाद् विभागादिपरित्रहुः । तत्र यद्याद्यः पक्षः तदा प्रागवस्थावदप्रच्युतपन्नृत्तित्वादवस्थिता एव घटाद्यः प्राप्नुवन्ति, तेषां वा घटादीनामनवस्थाने Sनवस्थितप्रवृत्तित्वान्नावस्थितिः समवायस्य प्राप्नोति, अन्यथा न बृत्यात्मकः स्यात् । तथाभूतस्य च स्त्रतन्त्रस्यानुपकारिणो वृत्तिः समवाय इति वा नामकरणे संज्ञामात्रमेव स्यात्, न तु वस्तुतथाभावः । तथेति तद्वृत्यात्मक इलेचम् , ततः संज्ञामात्रान्वयो दोषः, तं दर्शयति – अत इलादि । प्रागपि सम्बन्धिनाशात् , अविनष्टसम्बन्ध्य-बस्थायामपीलर्थः, ते घटादयः खाश्रये वृत्तास्तस्य समनायस्य भावात् सद्भाववलान्न सिध्येयः, पश्चादिव विनष्टसमनायिकारणनत् परमार्थतो वृत्त्यमावात् । तथाहीत्वादिना हेरवर्थं दर्शयति । अधान्य एव संयोगविभागवहुतादिवत् । सम्बन्ध्यन्तरसङ्गावे सम-वायोऽवतिष्ठते ॥ ८६५ ॥ संयोगादिवदेवं हि नन्वस्य बहुता भवेत् । एवमायस्य सङ्कावे बहु स्यादसमजसम् ॥ ८६६ ॥ अथान्य एवेति द्वितीयः पक्षस्तदा संयोगादिवत् समवायबहुत्वं प्राप्नोति । ततश्च 'न समवायो मेदवान्' इखस्याभ्युपेतस्य हानिः । एवमादीत्यादिशब्देन .....दोषान्तरपरिग्रहः ।" इति [ जेसलमेरस्थायां ] तत्त्वसङ्ग्रहपज्जिकायां समनायपदार्थपरीक्षावसरे, ि अत्र स्थूलाक्षरनिर्दिष्टः पाठो जेसलमेरस्थहस्तलिखितपुस्तकानुसारेण क्षेयः ] । **सन्मति० वृ०** पृ० ७०३ ॥

१ दृश्यतां पृ० ५२४ पं० २, पृ० ५२६ पं० १॥

नय० ६७

यत्तु प्रत्युक्तम् — नै, आधाराधेयनियमात् ।यद्यप्येकः समवायः सर्वत्र स्वतन्त्रस्तथाप्याधारा-धेयनियमोऽस्ति । कथम् ? 'द्रव्येष्वेव द्रव्यत्वम् , गुणेष्वेव गुणत्वम् , कर्मस्वेव कर्मत्वम्' इति [वै॰ स्॰ प्रकासमिति ] । एतदपि प्रत्युक्तम् · · · · · प्रतिनियतानि ।

यत्तृच्यते—अवगम्यतां तावत् सम्बायकत्वेऽण्याधाराधेयनियमः सात् [ ]
इति, इदमपि स्ववादविहितोत्तरमार्गम्। नै तु तथा स्थानयमः सात् [ सर्वत्र तावद्
द्रव्यद्रव्यत्वादिसमवाये द्विष्टत्तित्वं सम्बन्धिद्वयविशिष्टाभिधानप्रत्ययत्वात् कुण्डदध्यादिसंयोगवत् । द्रव्यगुणयोः । तथा च स्थानिस्तिव ।

यत्तु प्रत्युक्तमित्यादि सङ्करदोषस्य यदुत्तरमुक्तम् — न, आधाराधेयनियमादिति । यद्यप्येक इत्यादि तद्वयाख्या यावत् कर्मस्वेव कर्मत्विमिति, 'सर्वत्र चैकः समवायः' इत्यनेन द्विवृक्तित्वपरिहारेणा-10 नित्यत्वमि परिहृतमिति वैशेषिकः । आचार्य आह – एतद्पि प्रत्युक्तमित्यादि गतार्थं यावत् प्रति-नियतानीति । 'द्विवृक्तित्वमेवास्य' इति च वक्ष्यति ।

यस्यते - अवगम्यतां ताविद्यादि इदं तस्य दोषपरिहारप्राणसर्वस्वमन्वयव्यतिरेकाभ्यामनियमातिष्ठसंक्षामावभावनं गतार्थं यावत् समवायैकत्वेऽण्याधाराधेयनियमः स्यादिति । अत्राचार्यं आह इदमपीतादि, स्ववादेनैवोत्तरमार्गो विहितोऽस्य वचनस्य त्वया 'इहेदम्' [वै॰ स्॰ प्रश्क्षमति॰ ] इत्यादिना

15 समवायळक्षणं व्याचक्षाणेन आधाराधेयसम्बन्धज्ञानळक्षणत्वात् कार्यकारणयोश्चाधाराधेयभावात् सम्बन्धिनोः
कुण्डद्धिदृष्टान्तेन च सुभावितोऽयमर्थः, तेनैव वयं मूमः - न तु तथेत्यादि, न तु तथा सङ्कराभावो
घटते उत्तरप्रकारेण, कुण्डद्धिसंयोगहृष्टान्ते यदि द्धिमधूद्कादिभिवेद्वभिराधेयैः कुण्डाधारः संयुक्तो भवति
ततः किमिति सङ्करो नास्ति ? तथा यदि सर्वात्मकः समवायो द्रव्य-गुण्यकर्म-द्रव्यत्व-गुण्य्व-कर्मत्व-सत्ता३४९-१ द्याधार एक एव भवति तदा किमिति सङ्करो न स्यात् ? नापि च द्विवृत्तित्वनिवृत्तिः समवायस्य यतः
२० संयोगाद् वैधर्म्यमुच्यते त्वया 'द्वैयोद्वयोः' [ ] इत्यादिना । तत्र साधनम् - सर्वत्र तींवद्
द्रव्यद्रव्यत्वात् कुण्डदध्यादिसंयोगवत्, यथा कुण्डद्धोः संयोगे द्ष्या कुण्डेन वा विशिष्टे
भिधानप्रत्ययत्वात् कुण्डदध्यादिसंयोगवत्, यथा कुण्डद्धोः समवायस्यत्वात आह् - तथा
गुणयोरित्यादि 'द्विवृत्तिवैर्णनम् । तस्मात् त्वत्पूर्वपक्षितदोषासङ्गस्तदवस्यः समवायस्येत्वत आह् - तथा
गुणयोरित्यादि 'द्विवृत्तिवैर्णनम् । तस्मात् त्वत्पूर्वपक्षितदोषासङ्गस्तदवस्यः समवायस्येत्वत आह् - तथा
विश्वीद्वादि यावदनित्यतैवेति गतार्थम् ।

१ दृश्यतां पृ०५२४ पं० १९, पृ० ५२५ पं० २५ ॥ २ 'एतदिष प्रत्युक्तं सर्वत्रैकत्वे समवायस्य आधाराधेयनियमामावात्, द्विवृत्तित्व एव हि द्रव्य।दिषु द्रव्यतादिनि प्रतिनियतानि ।' इत्याशयो भाति ॥ ३ 'अवगम्यतां तावदन्वयव्यतिरेकदर्शनात् । 'इह' इति समवायनिमित्तस्य ज्ञानस्यान्वयदर्शनात् सर्वत्रैकः समवाय इति गम्यते । द्रव्यतादिनिमित्तानां व्यतिरेकदर्शनात् प्रतिनियमो ज्ञायते । यथा कुण्डद्भोः संयोगैकत्वे भवत्याश्रयाश्रयीश्रयिभावनियमः तथा द्रव्यत्वादीनामिष समवायैक्दवेऽिष आधाराधेयनियमः स्यात् 'इत्याशयो भाति, द्रस्यतां पृ० ५२४ दि० ३ ॥ ४ 'न तु तथा सङ्कराभावो घटते । यदि सर्वात्मकः समवायो द्रव्याद्याधार एक एव तदा किमिति सङ्करो न स्यात् ? नापि च द्विवृत्तित्विनवृत्तिः समवायस्य इत्याशयो भाति ॥ ५ 'द्रव्यगुष्पयोः द्रव्यकर्मणोः द्रव्यद्वयत्यत्योः गुणगुणत्वयोः कर्मकर्मत्वयोश्र समवायः इत्यभिधानप्रत्ययौ दृश्यते । तथा च आधाराधेयभावेन भेदे संयोगवद् द्विवृत्तित्वात् समवायस्यानित्यतेव ।' इत्याशयो भाति । दश्यतां पृ० ५२८ दि० ८ ॥ ६ 'द्रश्यावभावभावतं भा० । 'द्रश्यतां पृ० ५२८ पं० १७ ॥ १० वावद्वय्य प्र० ॥ ११ सम्बन्धे द्वयः प्र० ॥ १२ (दृश्यते १) ॥ १३ (द्विवृत्तित्ववर्णनम् १) ॥

यंत्विदम् ""ज्ञानमित्यादि, अनेन स्वपक्षे प्रत्यक्षविरोध उद्गाह्यते त्वया, नै हि "एवं ते समवायैकत्वे द्रव्येष्विप गुणज्ञानं स्याद् गुणज्ञानकारणत्वात् समवायस्य गुणवत्।

एकत्वे योऽयं द्रव्यस्य द्रव्यभावेन सम्बन्धः स एव गुणस्यापीति द्रव्यस्यापि गुणत्वम् । गुणत्वाभिसम्बन्धाच तस्य द्रव्यभावहानिः । तस्य क्र द्रव्यस्य गुणभावेन सम्बद्धत्वाद् गुणीभृतत्वाद् गुणानाश्रयत्वादभाव इति गुणभाव-निष्टृत्तिर्गुणस्य तस्रक्षणानुपपत्तेः । किँयावद् गुणवत् समवायिकारणमिति द्रव्यस्यणम् । द्रव्याश्रयी अगुणवान् संयोगविभागेष्वकारणमनपेक्ष इति गुणस्रश्रणम् [वै० प् १११११४-१५]। ततश्र ....। किं कारणम् ?....।

यत्त्वद्मिलादि परोक्तमेव प्रन्थमतिदिशति यावज्ञानमित्यादि, द्रव्यादीनामाधाराणां द्रव्यत्वा-10 दिभिराधेयैः परस्परव्यतिरिक्तैविशेषणैर्नियमो भवति स्वतत्त्वानुरूपप्रस्ययोत्पत्तेरिति । अत्रोच्यते – अनेन स्वपक्षे प्रत्यक्षविरोध उद्घाद्यते त्वया । कथम् १ न हीत्यादिना भावयति, हिशब्दो हेत्वर्थे, यस्मात समवाय एकस्तस्माद् द्रव्यादिद्रव्यत्वादिभिरविशिष्टत्वाद् व्यतिरेको नियमश्च नास्ति, अतो द्रव्येष्वेव 'द्रव्यम्' इति झानं न स्थात् । तस्य व्याख्या – एविमिसादि, एवं ते समवायैकत्वे द्रव्येष्विप गुणज्ञानं स्थादिशिष्टत्वाद् गुणेष्विव । अपिशब्दात् कर्मस्विप । किं कारणम् १ गुणज्ञानकारणत्वात् सम-15 वायस्य, किमिव १ गुणवदिति, गुणेष्विव गुणवत् इति साधनम् ।

तदेव व्याचष्टे - एकत्वे योऽयमित्यादि यावद् द्रव्यस्यापि गुणत्वम् । यदि दिधमधूदकादीनां कुण्डसङ्कीर्णानामविवेके नियमेन 'अयमस्यैव स्वभावः' इत्यशक्यमवधारियतुं संयोगे 'दिधकुण्डमेव, मधु-कुण्डमेव, उदककुण्डमेव वा' इति एकत्वात् संयोगस्य सर्वेणापि सम्बन्धात्, तथात्रापि यो द्रव्यभावेन १५९-१ सम्बन्धः स एव गुँणस्यापि इति एतस्मात् कारणात् प्राप्तं गुणत्वं द्रव्यस्यापि गुणभावः, द्रव्यं गुणो 20 भवतीत्यर्थः । गुणत्वाभिसम्बन्धास्य तस्य द्रव्यभावहानिः, एवं गुणभावापत्तौ द्रव्यभावो हीयत इति परह्मपतामापाद स्वरूपत्यागमापादयति । तस्येत्यादि व्याख्यानसाधनं यावद् निवृत्तिः । द्रव्यं गुणभावेन सम्बद्धत्वात् त्यक्तद्रव्यभावं गुणवदिति । एवं तावद् द्रव्यस्य गुणत्वापित्तिद्रव्य[त्व]त्यागश्चानवस्थाने ।

तस्य द्रव्यस्थेत्यादि । तद् द्रव्यं गुणभावेन सम्बद्धमतो गुणीभूतं नाश्रयो गुणान्तरस्थेति, द्रव्यम-नाश्रितस्य च गुणस्याभावः, ततो गुणानाश्रयस्य द्रव्यस्याप्यभावः, तदभावादसति द्रव्ये कस्य गुणः ? इति 25 गुणभावनिवृत्तिगुणस्य तह्यक्षणानुपपत्तेः । 'क्रियावत्' इत्यादिस्त्रद्वयेन स्वक्षणं दर्शयति । तत्रश्चेत्या-गुदिष्टार्थोपनयः । किं कारणम् ? इत्यादि कारणप्रश्रपूर्वके पूर्ववदन्नापि द्रैव्यत्वापत्तिगुणस्वत्यागौ द्वे अनवस्थाने ।

१ 'यत्त्वदमिभधीयते 'द्रव्यगुणकर्मणां द्रव्यत्वादिभिः परस्परव्यतिरिक्तेर्नियमाद् द्रव्येष्वेव द्रव्यज्ञानम्'इलादि, अनेन खपक्षे प्रलक्षितियम उद्गाह्यते त्वया ।' इत्याज्ञयो भाति ॥ २ 'न हि समवायैकत्वेऽविशिष्टत्वाद् व्यतिरेको नियमश्चास्ति, अतो द्रव्येष्वेव द्रव्यज्ञानं न स्यात् ।' इत्याज्ञयो भाति ॥ ३ 'तस्य द्रव्यस्य गुणभावेन सम्बद्धत्वाद् गुणवद् द्रव्यभावनिवृत्तिः' इत्याज्ञयो भाति ॥ ४ द्रव्याचि भाव प्रती नास्ति ॥ ६ (गुणत्वस्यापि १)॥ ७ 'श्चनव' प्रव । गुणत्वापत्तिगुणत्वा-त्यागौ भाव । (गुणस्य द्रव्यत्वापत्तिगुणत्वागौ १)॥

तथा योऽयं गुणस्य कर्मत्वेन .....न गुणकर्मणी तथालक्षणे। तयोरलक्षणत्वा-दसत्त्वादाश्रयत्वोपलक्ष्यद्रव्याभावः। तदभावादाश्रयिणां द्रव्यत्वादीनामप्यभावः। एवं द्विकसंयोगेन चतुर्विंशतिरनवस्थाचक्रकाणि भवन्ति तथा कार्यकारणयोः ..... गुणस्येत्यादेः।

ः नतु सर्वगतत्वात् समवायस्य स्वतत्त्वेनापि सम्बन्धात् तत्त्वं सिध्यति । नन्वत एव सङ्कर उच्यते परतत्त्वेनापि सम्बन्धादतत्त्वमपीति ।

एवं च स्वविषयसर्वगतानि तत्त्वानि समवायस्य सर्वगतैकत्वाभ्यां सर्वगतानि प्राप्तानि । 'अतो द्रव्यगुणकर्मणाम्''' कर्मसु कर्मज्ञानम् ।

तथा योऽयं गुणस्य कर्मत्वेनेत्यादि कर्मणा सह परह्मपापत्तः स्वह्मपत्यागश्च हे अनवस्थाने 10 लक्षणायोगद्वारेण सन्याख्याने गतार्थे यावद् न गुणकर्मणी तथालक्षणे इति लक्षणाभावापादनम् । तयोर-लक्षणत्वादसत्त्वात्, तयोर्गुणकर्मणोरलक्षणत्वादसत्त्वं खपुष्पवत्, तदसत्त्वादाश्रयत्वोपलक्ष्यद्रव्याभावः, गुणकर्मणोर्मणवेश्वणयोराश्रयिणोरभावाद्वाश्रयो द्रव्यं नास्ति औष्ण्याभावेऽम्यभाववत् उपलक्षणाभावात् खपु- ३६०-१ ष्पवद्वा । तस्मिश्चासति द्रव्ये निराश्रययोर्गुणकर्मणोरभावाद् द्रव्यस्य चाभावादाश्रयिणां द्रव्यत्वादीनामप्यभावः, उक्तं हि – उत्पन्नमाश्रयमाश्रयनत्वाश्रयिणः [ ] इति ।

20 एवमेतानि द्विकसंयोगेन द्रैव्यस्य गुणेन सह कर्मणा च द्वे, गुणस्य द्रव्येण कर्मणा च सह द्वे, कर्मणो द्रव्येण गुणेन च सह द्वे, इति षट् चँककाणि। द्रव्यत्वेन गुणस्य कर्मणश्च द्वे, गुणत्वेन द्रव्यस्य कर्मणश्च द्वे, कर्मत्वेन द्रव्य[स्य] गुणस्य [च] द्वे, इति षट्। एवं द्वादश चँककाणि। एवं द्रव्यत्यस्य कर्मणा गुणेन च गुणत्वस्य द्रव्येण कर्मणा च कर्मत्वस्य द्रव्येण गुणेन च षट् चक्रकाणि। द्रव्यस्य गुणत्वेन कर्मत्वेन च, गुणस्य द्रव्यत्वेन कर्मत्वेन च, कर्मणो द्रव्यत्वेन गुणत्वेन च षट्, तान्यि द्वादश । एवं द्विक25 संयोगेन चतुर्विश्वतिरनवस्थाचक्रकाणि भवन्ति । कस्मात् १ तथा कार्यकारणयोरित्यादि यावद्
गुणस्यत्यादेरिति हेतुं व्याख्यातमेवोपनयति ।

आह — ननु सर्वगतत्वादित्यादि । समवायस्य सर्वगतत्वात् स्वतत्त्वेनापि सम्बन्धोऽस्ति, द्रव्यस्य द्रव्यत्वं स्वतत्त्वम्, एवं शेषयोरपि शेषद्वयम् । सर्वेण सह समवायसद्भावात् स्वेनापि तत्त्वेन सम्बन्धात् तद्भावस्तत्त्वं द्रव्यभावो गुणभावः कर्मभावो वा सिध्यतीति । अत्रोच्यते — नम्वत एव सङ्कर उच्यते अ प्रतत्त्वेनापि सम्बन्धादतत्त्वमपीति । इति हेत्वर्थे, यस्मात् परतत्त्वेनापि सम्बन्धस्तस्मात् तद्भावोऽपि अतद्भावोऽपीति सङ्करदोषाविमोश्चः, अपिशब्देन त्वदुक्तेनैव समर्थितत्वात् । किञ्चान्यत्, दोषोपचयश्च, एवं

१ 'अतो द्रव्यमुणकर्मणां व्यवस्थितानामभावात् न द्रव्येषु द्रव्यज्ञानं गुणेषु गुणज्ञानं कर्मेषु कर्मज्ञानम् ।' इत्याशयो माति ॥ २ द्व्यतां पृ० ४५५ पं० १८ ॥ ३ द्व्यगुणेन प्र० ॥ ४ चक्राणि य० ॥ ५ चक्राणि प्र० ॥ ६ गुणद्रव्यत्वेन प्र० ॥ ७ 'त्यादिरिति य० ॥ ८ हेतुच्याख्यानमेवो' वि० ही० ॥ ९ 'ख्यानमे' डे० विना ॥

यदिष उक्तं तदिष नैव, कुण्डदध्याधाराधेयभावसमवायानामप्ये-कत्वात् । समवायनिमित्तस्य तत्त्वस्य खबृत्तिप्रतिलम्भादेव लोकसिद्धिवद् भेद-भावात् कारकशक्तित एव तु कुण्डदक्षोः संयोगैकत्वेऽप्याधाराधेयनियमः। यथा

च स्वविषयेखादि। स्वैविषयसर्वगतानि हि तत्त्वानीष्यन्ते तत्समवायस्य सर्वगैतैकत्वाभ्यां तान्यश्चना सर्वगतानि ३६०-२ प्राप्तानि, ततोऽभ्युवगमविरोधो जायत इति शेषपदार्थाभाव उच्यते, अतो द्रव्यगुणकर्मणामिखादि प्राक्तन <sup>5</sup> एव प्रन्थो यावत् कर्मसु कर्मज्ञानमिति। तत्र 'व्यवस्थितलक्षणानामभावात्' इति लक्षणाभावद्वारेण निराकरणम्, इह तु 'व्यवस्थितानामभावात्' इति सह तत्त्वैर्लक्षणेश्च तेषां निराकृतत्वादिति विशेषः आधेयः ज्ञानभेदनिमित्तनियमनिराकरणद्वारेण 'चेति।

यद्पीत्यादि । यद्पि परेणोक्तं यथा कुण्डद्धिसंयोगे 'दध्येवाधेयम्, कुण्डमेवाधारः' इति नियमस्तथा द्रव्यमेवाधारो गुणकर्माद्येवाधयम्, द्रव्यगुणकर्माण्येवाधारो द्रव्यत्वगुणस्वकर्मत्वान्येवाधयानि इति, तद्दिषि १० नैव, कुण्डद्ध्याधाराधेयभावसमत्रायानामप्येकत्वात्, तत्रापि त्वन्मतेनाधारयोः कुण्डद्श्रोराधेययोश्च कुण्डत्वद्धित्वयोस्त्रचेवस्त्वयोर्द्रव्यत्वादीनां च तत्त्वानां ये समवायास्तेषामप्येकत्वात् समवायिभेदोपचरित-भेदानामाञ्जस्येनैकत्वात् पूर्वोक्तविधिना तद्वस्थः सङ्करदोषः ।

यद्यसङ्करेण नियमेन चार्थः वयमेव स्वष्टतरं ब्रूमः, तद्यथा — समवायनिमित्तस्येत्यादि । समवायस्य यद् निमित्तं तत्त्वं कुण्डद्ध्रोः कुण्डत्वं द्धित्वं च तस्य स्वत एवात्मप्रतिलम्भः, तयोश्च लोकसिद्धिवद् 15

१ 'यदप्युक्तं 'यथा कुण्डद्ध्नोः संयोगैकत्वेऽप्याधाराध्रेयनियमस्तथा समत्रायैकत्वेऽपि द्रव्यादीनामाधाराधेयभावनियमः' इति तद्दिप नैव ।' इत्याशयो भाति । दश्यतां पृ० ५२४ टि० ३ ॥ २ "ययप्यपरिच्छित्रदेशानि सामान्यानि भवन्ति तथाप्युप-लक्षणनियमात् कारणसामग्रीनियमाच स्वविषयसर्वगतानि, अन्तराले च संग्रोगसमवायवृत्त्यभावादव्यपदेश्यानीति।'' इति प्रशस्तवादभाष्ये सामान्यनिरूपणे । अस्य व्याख्या - ''स्वविषये सर्वत्र सामान्यं समनैति नान्यत्रेति यत् पूर्वसुक्तं तत्र कारणमाह-यद्यपीति । यद्यपि सामान्यानि यत्र तत्रोपजायमानेन पिण्डेन सम्बन्धादपरिच्छिन्नदेशानि अनियतदेशानि तथापि उपलक्षणस्य अभिन्यज्ञकस्यावयवसंस्थानविशेषस्य नियमाद् नियतरवात् पिण्डोत्पादककारणसामग्रीनियमाच खविषये सर्वेत्र समवयन्ति नान्यत्र । एतदुक्तं भवति – साम्नादिसंस्थानविशेषो गोत्वस्य व्यञ्जकः, केसरादिसंस्थानविशेषोऽश्वत्वस्य, विशिष्टगीवादिसंस्थान-विशेषश्च घटत्वस्य, प्रतीतिनियमात् । एते च संस्थानविशेषाः न सर्वेषु फिण्डेषु साधारणाः, अपि तु प्रतिनियतेषु भवन्ति । तत्र ययपि सर्वे सामान्यं सर्वत्रोपजायमानेन स्वविषयेणेव पिण्डान्तरेणापि सम्बद्धं क्षमते तथापि यस्यामिन्यज्ञकं यत्र पिण्डे सम्भवति तस्य तत्रैव समवायो नान्यत्र । एवं सामग्रीनियमादपि सामान्यसम्बन्धनियमः । एष हि तन्तवादीनां कारणानां स्वभावो यदेतेहत्पाद्यमाने द्रव्ये पटत्वमेव समवैति नान्यत् । एष हि मृत्पिण्डादीनां महिमा यत् तैः कियमाणे द्रव्ये घटत्वमेव समवैति नान्यत् । न ताबत् सामान्यमन्यतः समागत्य सम्बध्यते निष्क्रियत्वात् , तत्रापि यदि पूर्वं नासीत् तत्रोपजायमानेन विण्डेनास्य सम्बन्धो न स्यात्, रस्यते च सर्वत्रोपजायमानेन विण्डेन सम्बन्धः, तस्मात् सर्वं सर्वत्रास्तीति कस्यचिद् मतं निराकुर्वन्नाह - अन्तराले संयोगसमवायद्वत्यभावादव्यपदेश्यानीति । अन्तरालमिति आकाशं वा दिग्द्रव्यं वा स्तिमितवायुर्वा मूर्तद्रव्याभावो वा, तेषु गोत्वादिसामान्यानां न संयोगो नापि समवायः । न चासम्बद्धानामेव तेषामवस्थाने प्रमाणमस्ति, अतोऽन्तराले न सामान्यानि व्यपदिस्यन्ते, न सन्तीत्यर्थः । कथं तर्हि तत्रोपजायमानेन पिण्डेन सम्बध्यन्ते ? कारण-सामर्थ्यात् । संयोगो ह्यन्यतः समागतस्य भवति तत्रैवावस्थितस्य वा भवति, तस्माद् विलक्षणस्तु समवायो यत्र यत्रैव पिण्डोत्पत्तौ कारणानि व्याप्रियन्ते तत्र तत्रैव कारणानां सामर्थ्यात् पिण्डेऽन्यतोऽनागतस्य तत्रास्थितस्यापि सामान्यस्य भवति वस्तुशक्तेरपर्धनुयोज्यत्वात् ।" इति न्यायकन्दल्याम् ॥ ३ °गतैत्वाभ्यां प्र० ॥ ४ दश्यतां पृ० ५२६ पं० १ ॥ ५ वेति पा॰ ॥ ६ °योस्त° इखस्य द्विर्भृतत्वे °त्वयोस्तत्त्वयो° इखिप पाठः साधुः ॥ ७ °वायभेदो° य॰ ॥

त्वमेवात्थ 'न समानत्वात्' [ ] इति तथेहापि समानमुत्तरम् – समवायैकत्वेऽपि कारकशक्तेरेव नियमभेदः। '.....किस्मिश्चिदेव।

यत्तूच्यते –व्यंक्ष्यव्यक्षकः चन सङ्करप्रसक्षः ि विते, एतच व्यक्क्ष्यव्यक्षकः ः असङ्करः स्यादेवम् । सैमवायस्य ः । तथा यदि य एव ः ः गुणकर्मभाव-विनिवृत्तिरिति सर्वं सर्वविकल्पं प्रपत्रनीयं यथास्त्रार्थम् ।

भेदः स्वष्ट्रतिप्रतिलम्भादेव, त्वन्मतेऽप्याकाशकालयोरिव दिवकुण्डयोर्लोकेन प्रतिपन्नो भेदो नार्थान्तरात ३६४-४ तथा ततो वैयमपि लोकविरुद्धं मा बोचामेति लोकसिद्धिवद् भेदभावाम् कारकशक्तित एव तु प्रतिपद्यते भेदंसिद्धिं संयोगपरिणामकृतं सद्प्येक्यमनाहत्य तयोः संयोगैकत्वेऽप्याधारशक्तिः कुण्डस्य आवेयशक्ति-दंभ्न इति नियममसङ्कीर्णमाचक्ष्महे । अस्यार्थस्य भावनाभन्थो गतार्थो यावदाधाराधेयनियम इति । १० अवश्यं चैतदेवम्, त्वया समवायमपि कल्पित्वैतदेव प्रतिपत्तव्यम्; वैद्वचनप्रामाण्यादेव । यथा त्वमे-वित्थेति संयोगैकत्वेऽपि कारकशक्तित एव कुण्डदभ्नोराधारावेयनियमो भिन्न इत्युत्तरमात्थ । किं तद्वत्तर-मिति चेत्, उच्यते – न, समानत्वादिति, तथेहापि समानमुत्तरम् – समवायैकत्वेऽपि कारकशक्ते रेव नियमभेदः । तद्वयाख्या गतार्था यावत् कस्मिश्चिदेवेति ।

यत्त्यते — व्यङ्ग्यव्यञ्जकेलादि। व्यङ्ग्यव्यञ्जकत्वभेदात् द्रव्यद्रव्यत्वादीनां भेदो घटप्रदीपवदिति 
15 परिहारान्तरं गतार्थं यावद् न सङ्करप्रसङ्ग इति वैशेषिकस्य । आचार्यवचनं तु एतच्च व्यङ्गयव्यञ्जकेत्यादि, स्यादेतदेवम् यदि दार्ष्टान्तिकस्य द्रव्यद्रव्यत्वादेव्यङ्ग्यव्यञ्जकमावः प्रदीपघटदृष्टान्तवत् पृथक् 
सिद्धः स्यात्, न तु तदात्मभेदनियमः सिद्धः, सिद्धे हि तदाधाराधेयभेदनियमोऽपि स्यात्, तदर्थोद्भावनं 
यावदसङ्करः स्यादेवमिति । तस्य हेतोरसिद्धिप्रतिपादनार्थं चाह — समवायस्येत्यादि, उक्तोत्तरमेवैतत्, 
आधाराधेयभेदिनयमाभावस्य तुल्यत्वाद् दृष्टान्तसाधम्यं न भजत एतदिति प्राग् विस्तरेण व्याख्यातार्थ20 त्यात् । तदेव स्मारयति – तथा यदि य एवेत्यादि यावद् गुणकर्मभावविनिवृत्तिरिति सर्वं सर्वविकल्पं

३६१-२ प्रपञ्चनीयमिति पूर्वोक्तार्थातिदेशः । आ कृतः १ इति चेत्, उच्यते — अस्माद् प्रन्थावघेः । यथास्वार्थमिति यो यः स्वार्थो यथास्यार्थं द्रव्य-गुण-कर्म-द्रव्यत्व-गुणत्व-कर्मत्वसंयोगाव्यवस्थानचक्रकाण्येव व्याख्येयानि पूर्वविदिति ।

१ 'समवायैक्तवेऽपि कारकशक्तिते आधाराधेयनियम इति न द्रव्यादिषु सर्वत्र द्रव्यत्वादि समवैति, किन्तु कस्मिश्चिदेव' इत्याद्यायो माति ॥ २ 'यक्त्य्यते-व्यङ्गयव्यवकत्वभेदाद् द्रव्यद्रव्यत्वादीनां मेदो घटप्रदीपविदिति तदाधाराधेयभेदिनियमाद् न सङ्करप्रसङ्गः' इत्याद्ययो माति । द्रश्यतां पृ० ५२४ टि०३ ॥ ३ 'एतच्च व्यङ्गयव्यवक्रमावे द्रव्यद्रव्यत्वादीनां पृथक् सिद्धे सिति स्यात्, न तु सिद्धः, सिद्धे हि तस्मिस्तदाधाराधेयभेदिनियमोऽपि स्यात्, ततश्च असङ्करः स्यादेवम्' इत्याद्ययो माति ॥ ४ 'समवायस्यैकत्वे कुण्डद्धिसंयोगवद् आधाराधेयभेदिनियमामावात् तद्वस्य एव सङ्करप्रसङ्गः' इत्याद्ययो माति ॥ ५ तथास्ततो य०। अत्र तथाऽन्ततो इत्यपि पाठः स्यात्॥ ६ 'वयमिषः इति नियममसङ्कीर्णमाचक्ष्महे' इत्यन्वयः॥ ५ भेदाभावात् प्र०॥ ८ (प्रतिपय भेदिधिद्धं १)॥ ९ 'सिद्धि य०॥ १० तद्वच्चं प्र०॥ ११ 'वात्रेति प्र०॥

यत् पुनरिदमादाङ्कितं 'समवायैकत्वं पश्चत्वव्यवहारेण विरुध्यते' [ ] इति, तदेवमेव ।

एवमेतदुभयमुभयभाक्। सामान्यं भावः प्रकृत्यर्थः, यत् तत् तेन भूयते सा सत्ता, विदेशेषोऽपि प्रत्ययार्थः सः।

यत् पुनरिदमाशङ्कितमित्यादि। समयायैकत्वं पश्चत्वव्यवहारेण विरुध्यते इति यदाशङ्कितं 10 त्वया तदेवमेव ममापि प्रतिभाति विरुध्यत एवेति ।

यत् पुनिरदं प्रत्युच्यते तस्याशिङ्कतस्योत्तरं वैशेषिकेण — न, आश्रयविशेषाद् भावविद्यादि, द्रव्यादिसद्भावत्रयं दृष्टान्तः, प्रतिदृष्टान्तश्चे जलचन्द्रः, तथा समवायैकत्वेऽपीद्यादि दृष्टिन्तिकं गतार्थं यावद् भविष्यतीति । अस्योत्तरमाहाचार्यः — इदं निर्मूलमेव, व्यङ्गयस्थाधारस्य बाँऽनियमात् पूर्वोक्ता-दृष्ट्रय एवासिद्धो व्यञ्जको व्यञ्जयो वा त्वदिष्टः, कृतस्तद्वयङ्गयो व्यञ्जको वाधेयोऽर्थः १ कृतो वाश्रयाणां 15 वैचित्र्यम्, समवायैकत्वे षद्पदार्थनिवृत्तेः सुभावितत्वात् १ अजलचन्द्रवद् व्योमचन्द्रवदेकत्वात् समवा-यस्य भावस्य च सत्ताख्यस्य जलचन्द्रेण सह साधन्यभावात् कृतो नानात्वोपचारः, छायामात्रत्वाच जलचन्द्रस्याबहुत्वाद्वा १ भावो वा कृतः, भावोऽपि द्रव्यादिव्यतिरिक्तो नास्येवैकः तन्मूलत्वादि[वा]दस्य इत्रलमतिविकाशिन्या सङ्कथया ।

एवं स्तभावसत्-सम्बन्धसद्वस्तुभावभेदवादिवैशेषिकमतिराकरणप्रपञ्चेनैतदायातमिति तद् दर्श-20 यति — एवमेतदिखादि 'उभयमुभयभाकृ' इसस्य नयस्य स्वरूपम्, यत् तत् सामान्यं तदिप विधीयते निय-३६२२ न्यते योऽपि विशेषः सोऽपि विधीयते नियम्यते चेति । तद् व्याच्छेऽश्वरार्थं प्रदर्शयन् प्रकृतिप्रस्यार्थाभ्याम् — सामान्यं भावः प्रकृत्यर्थः, तद् दर्शयति — यत् तत् तेन भूयते सा सत्ता, भू सत्तायाम् [पा० धा० १] इति पाठात् सामान्यम्, तत् किं प्रकृत्यर्थमात्रमेव १ 'न' इत्युच्यते, विशेषोऽपि प्रत्ययार्थः स तस्यैव भवितृर्ववाचिप्रस्यार्थः स एव प्रकृत्यर्थः प्रस्ययार्थेः प्रस्ययार्थः स वर्षेव स्वतिन्त्वाचिप्रस्यार्थः स प्रकृत्यर्थः प्रस्ययार्थः स वर्षेव सामान्यमपि भवति सत्ता भावः भवनात्मकत्वात् भवनं सामान्यमन्तरेण तस्याकर्तृत्वादभवितृत्वात् स एव प्रस्रसर्था वृत्त इति ।

१ 'यथा भावस्पैकत्वेऽपि जलचन्द्रवदाश्रयविशेषाद् नानात्वोपचारः तथा समवायस्पैकत्वेऽपि व्यक्तयव्यक्तकभावनेदादा-धाराधेयनियमादाश्रयविशेषात् पद्धत्वव्यवहारो भविष्यति' इलाशयो भाति ॥ २ °श्च । जल् °षा० ही० । °श्चाजलः भा० ॥ ३ धानियमात् भा० । धायनियमात् य० ॥ ४ °स्याज्जलः य० । ( °स्याजलः १ ) ॥ ५ °स्य । बहुः पा० ही० । °स्य बहुः डे० रं० वि० ॥ ६ °त्वाद्विद्स्य प्र० । अत्र °त्वाद्वाद्स्य इलि पाठः स्थात् ॥ ७ कासिन्या प्र० । हत्यतां प्र० १०० टि० ६ ॥ ८ °त्वावाचिः प्र० ॥ ९ °याथोऽपि त्युक्तः य० । ( °याथोऽपि युक्तः १ ) ॥

सौमान्यं प्रवृत्तिः विधिभीवः। विशेषोऽपि ...... नियमोऽभावः। एततुभयं पूर्ववदेकत्वमनापद्यमानं सामान्यं विशेषश्च भवतः। प्रवृत्तौ निवृत्तिः ......येन ... यथा ...... येन हि .....। यदि [अ]स्य ...... खपुष्पवत्।

र्षं द्रव्यक्षेत्र'''''सदसत्त्वम्। प्रतिखं घटादि मृदादि कारणमपेक्षते िनिर्विद्योषत्वे '''इति खावयवभेदेषु सदसत्त्वेन वृत्तिः। तद्भावाभावात्मको घट इति

स्थान्मतम् — विधिविधिर्नंथमतवदेकत्वापत्तिः सामान्यविशेषयोरिष्टा, सैवा त्वदुक्तन्यायेतैवं त्वेकत्वा-पत्तिरपीति 'सा मा भूत्' इति सर्वविकल्पभावैकत्वच्युदासेन विशेषळक्षणमनयोः पर्यायादिभिर्विभक्तं वक्तुकाम आह् — सामान्यं प्रवृत्तिरित्यादि यावद् विधिभाव इति तथा विशेषोऽपीत्यादि यावद् नियमोऽभाव इति द्वावेतौ [भावा]भावौ पर्यायभेदात् । एतदुभयं पूर्ववद् विधिविध्यरविकल्पपुरुषा-10 दिवादवत् 'एकमेवेदम्' इत्येवंविधं भावमनापद्यमानं सामान्यमपि सामान्यं विशेषश्च भवतः विशेषोऽपि विशेषः सामान्यं च भवत इति ।

तद् दर्शयति — प्रवृत्तौ निवृत्तिरिखादि, उभयमन्योग्याविनाभावि भावो वस्त्वखर्थः । भायाभाव-रूपं भवनं सद् वस्तु, तस्य सतो भावः सत्ता, यत् सता भूयते सततनियमेनेति प्रकृतिप्रसर्यार्थयोरुभयोः १६२-१ रुभयं नियमो विधिश्च । तावेव दर्शयति 'येन' इति प्रत्ययार्थं 'यथा' इति प्रकृत्यर्थं च, येन हीत्यादि १५ कत्री क्रियायां नियतेन नियँतायां भवनमाह । यदि [अ?]स्येखादि अन्यथानिष्ठापादनं यावत् स्वपुष्पवदिति भवननियमेन आत्मलाभो भवत उक्तः, तैतश्चावरणेन भवितृनियमेन भवनात्मलाभ इस्येतदु-भयसुभयत्र विधिनियमश्चेति सामान्येनोक्तम् । विशेष्यापि वक्ष्यति ।

एवं द्रव्यक्षेत्रेत्यादि यावत् सैंद्सत्त्वमिति । द्रव्यतो घटो भवन्नात्मानुष्ट्त्या पटादिव्याष्ट्रत्या घटान्तरव्याष्ट्रत्या च भावाभावात्मभ्यां भवति । क्षेत्रतो गृहे घटो न बहिर्न ' मंनय (?) इति स्वक्षेत्रे भवन् 20 परक्षेत्रे क्षेत्रान्तरे चाभवन् भवति । कालतो वर्तमाने काले भवन्नतीतानागतयोः कालान्तरयोरभवन् शिवकस्तूपकादिभिः पूर्वेक्तरैश्च कपालादिभिरभवन् शिवकावस्थायामेव वा पिण्डेस्तूपकाभ्यां पूर्वोत्तराभ्यामभवन् शिवकत्वेन भवन् 'भवति' इत्युच्यते । अथवा भावतः शिवकादिभिराकारैर्धमैर्वर्तभानेर्थु(रयु?)गपद्माविभिर्युगपद्माविभिश्च रूपरसादिभिर्भवन् भावान्तरैरुपयोगादिभिश्चाभवन् भवतीति
सदसन्त्वम्, एवं सर्वभावानां भावा[-ऽभावा]स्मकत्वम् ।

१ 'सामान्यं प्रवृत्तिर्व्यमन्वयो धर्मी विधिर्मादः । विशेषोऽपि निवृत्तिः पर्यायो व्यतिरेको धर्मोऽन्यत्वं नियमोऽभावः ।' इत्याशयो भाति, इश्यतां पृ० ३७१-१॥ २ 'एवं द्रव्यक्षेत्रकालमावैः घटपटघटान्तरस्वक्षेत्रक्षेत्रान्तरस्वकालकालान्तरभाव-मावान्तरभावाभावाभ्यां सदसत्त्वम् ।' इत्याशयो भाति ॥ ३ 'कण्ठः स्वात्मना भवति न कपालायात्मना कपालानि स्वात्मना भवन्ति न कण्ठायात्मना इति स्वावयवभेदेषु सदसत्त्वेन वृत्तिः ।' इत्याशयो भाति ॥ ४ 'नियमत' प्र० । विधिविधिनयमत-स्वरूपं द्वितीयारे द्रष्टव्यम् ॥ ५ 'त्यादिर्यावद् प्र० ॥ ६ 'र्थयोरुभयोरुभयो नियमो पा० वि० भा० । 'र्थयो-रुभयो नियमो छे० रं० । अत्र 'र्थयोरुभयोर्वियमो इत्यपि पाठः स्यात् ॥ ७ नियं भवन भा० ॥ ८ ( यदि चेत्यादि १ ) ॥ ९ ( तत्वश्वाकरणेन १ ) ॥ १० ससत्त्व प्र० ॥ ११ मंतय इति वि० । संनय इति रं० । अत्र मण्डचे इति पाठः स्यात् , मध्ये इति वा भवेत् १ ॥ १२ पिण्डकस्तूपकाभ्यां भा० ॥ १३ 'मानैर्युगपद्भानिभिश्च प्र० । अत्र 'मानैर्युगपद्भानिभिश्च प्र० । अत्र 'सानैर्युगपद्भानिभिश्च प्र० । अत्र 'सानैर्युगपद्भानिभिश्च इत्यपि पाठः स्यात् ॥

हदभावे न भवति भावाभावभाव एव च भवति । तथा घटपटादिद्रव्यक्षेत्र-कालभावभावाभावसत्ताया घटसामस्येऽपि न कश्चिद् विशेषः, वस्तुत्वात्, 'गुणावृत्त्यनावृत्तिभेदेषु । विवक्षया वैष विशेष असामस्यवत् । यथैवः डभयोरपि तत्त्वात ।

तथा घटस्तावदस्येव क्रियागुणव्यपदेशवत्त्वात् पटरथवत्, सर्वसर्वसमवाया- ह सत्त्वाद् योग्यस्यैव योग्येषु समवायात्, यथा रूपे घटः, तथा रसादिष्वपि भावनीयं

अथवा प्रैतिपत्तिववस्तुप्रकृत्तेः वस्तुनि वस्तुनि वृत्तिः (?)। प्रतिस्वं घटादि मृद।दि कारण-मपेक्षते, 'आदि'महणात् पटादि तन्त्वाद्यपेक्षते, निर्विशेषत्व इति कारणान्तरानपेक्षत्वात् स्वकारणापेक्ष-स्वाच भावाभावत्वेनाविशेषः, कण्ठः स्वेनात्मना भवति कपाळाचात्मना न भवति, कपाळानि स्वात्मना ३६३-१ भवन्ति न कण्ठाद्यात्मनेति भावाभावाद्यात्मना परस्परतश्चासत्सु सत्सु च भेदं भेदं प्रति र्वृत्तत्वात् इति 10 स्वाययवभेदेषु सदसत्त्वेन वृत्तिः । तस्यार्थस्य भावना - तद्भावाभावात्मको घट इति तदभावे न भवति भावाभावाभावे न भवति भावाभावभाव एव च भवति तद्भाव एव भवतीत्पर्थः ।

एतस्यैवार्थस्य भावनार्थं साधनमाह — तथा घटपटादिद्वव्यक्षेत्रकालभावभावाभावसत्ताया घटसामस्त्येऽपि न कश्चिद् विद्रोप इति प्रतिज्ञा । ईटपटघटान्तरेत्यादिदण्डकोक्तार्थचातुर्विध्यस्य सद्सत्त्वमसामस्येन भावितम्, सामस्येऽपि तथेति साध्यार्थः । वस्तृत्वादिति हेतुः । असामस्यवदिति 15 दृष्टान्तः । यथैवेत्यादि चातुर्विध्येन दृष्टान्तवर्णना गतार्था यावद् गुणावृत्त्यनावृत्तिभेदेष्विति । द्विगुण-त्रिगुणकृष्णग्रुक्कृत्वादिरावृत्तिः, र्श्कृष्टः कृष्ण इत्यनावृत्तिः । तत्रैकगुणसत्त्वं द्विगुणासत्त्वम् , द्विगुणसत्त्वमेक-गुणासत्त्वम्, शुक्कसत्त्वं कृष्णासत्त्वम्, कृष्णसत्त्वं शुक्कासत्त्वमित्यादि ।

भावाभावात्मकत्वाविरोषे सामस्यासामस्यविरोषः क इति चेत् , उच्यते — विवक्षया 'वैष विरोष **उभयोरिय सामस्यासामस्ययोः । कस्मात् ? तत्त्वात् , त**द्भावस्तत्त्वं भावाभावत्वम् , तैस्मात् तस्वात् 20 भावाभावत्वाद् विवक्षाविशेषादेवैष विशेषः 'समस्तो घटः, असमस्तः कण्ठकपालादिः' इत्यादि प्रागुक्तं **पातुरात्म्यम्**, सकलादेशवशाद् विकलादेशवशाच प्रतिपादनोपायत्वात् एवं भावाभावात्मकत्वं सर्वस्य सकळादेशेन भावितम्, विकलादेशेन प्रलेकं भावियण्यामः।

तत्र भावात्मकत्वं तावत् - तथा घटस्तावदस्त्येव क्रियागुणन्यपदेशवर्त्वात् , उदकाचाहरणं ३६३-२ किया, गुणो रूपादि, <sup>8व</sup>यपदेशो लिक्कं हेतुरपदेशः 'लिक्कम्' इत्यादिशन्दो वा । पटरथवदिति भावात्मकरवे 25 दृष्टान्तः खपुष्पवैरुक्षण्येन । वैधर्म्येण सर्वसर्वसमवायासत्त्वादिति भावनाहेतुः, न हि सर्वं सर्वत्र सम-वैति तन्तुषु घटः कपालेषु वा पटः, तस्मात् सर्वसर्वसमवायासत्त्वाद् योग्यस्यैव योग्येषु समवायात्

Jain Education International

**१ प्रतिपत्तिववस्तुप्रवृत्तेः वस्तुनिवस्तुनिवृत्तिः** प्र० । अञ्चद्धोऽयं खण्डितो वा पाठ इति भाति । ( प्रतिवस्तु प्रवृत्तेः वस्तुनि वस्तुनि वृत्तिः ? प्रतिपत्तिवद् वस्तुप्रवृत्तेः वस्तुनिवृत्तिः ? ) ॥ २ °णांतपेक्ष्र भा० ॥ ३ °णानपेक्ष प० ॥ ४ ( कृतत्वात् प्रतिस्वावयव<sup>°</sup> ? ) ॥ ५ भावाभावाभाव एव य० । भावाभाव एव भा०॥ ६ दर्यतां १० ५३६ टि॰ २॥ ७ असामान्यवदिति प्र॰॥ ८ शक्क कृष्ण प्र॰॥ ९ (चैष ?)॥ १० तसात्तत्त्वात् प्र॰॥ ११ "त्वाद्यदका" प्र॰॥ १२ "हेतुरपदेशो लिहे निमित्तं प्रमाणं कारणमित्यनधीन्तरम्।" बै० सु० ९।२।४। श्यातां पुरु ४४९ हिन् ६ ॥

प्रत्येकं सत्त्वात्। अथ पुनरेवं न स्यात् ततोऽसावसन्नेवापचेत सिकतास्विव तैलम्। न च तथा स्थितौ घटो न भवति, रूपरसयोर्घटभावात्।

'अस्त्येच' इति वर्तते, यथा रूपे घटः गुणसमुदायवाददर्शनेन, 'रूपं वा' इति गुणमात्रवादे 'तदाधारो वा' इत्यवयिवादे 'यथा रूपे घटोऽस्त्येव' इत्यादि तथा रसादिष्वपि भावनीयमेकैकस्मिन् वृत्तत्वात्।

अथ पुनरेवं न स्यात् पटरथादिसाधर्म्येण खपुष्पवैस्वक्षण्येन वैकैकस्मिस्तिलेष्विव तैलं ततो-ऽसावसन्नेवापद्येत, किमिव ? सिकतास्त्रिव अविद्यमानं यथा सिकतासु प्रत्येकं समुदायेऽपि तैलं 10 नास्त्येव तथा घटो रूपादावेकैकस्मिन्नसत्त्वादसन्नापद्येत, अनिष्टं चैतत् । एवं सामस्त्रेन घेटाद्यस्तित्वं रूपादीनां प्रत्येकं सत्त्वात्, इतरथा रूपवद् रसोऽपि रूपं स्थात् स्वरूपासत्त्वात्, न च रूपवद् रसोऽपि रूपं भवति रूपं वा रसवद् रसो भवति दृष्टविरुद्धत्वात् । यस्माद् रूपमेव रूपं रस एव रसो भवति नेतर-भावमापद्यते तस्माद्रपादयः सन्ति ।

एवं तर्हि रूपादिमात्रत्वाद् न घट इति स्वादाशङ्का, सा मा भूत्, न च तथा स्थितौ घटो न
15 भवति । यथा परस्परव्यावृत्तातमत्वे सत्यपि रूपादयो भवन्तीति स्थितिः, तथा स्थितौ एवं स्थिते तथा
३६४-१ घटोऽपि भवति, न न भवति, रूपरसयोघटभावात् तयोरितरेतराभूतयोरेव घटत्वात् तयोराधारभृतयोर्वा घटत्वात् । तदुपनयति – असामस्त्येन वा भावाभावात्मक एव घट इति ।

ननु घटेत्यादि वैशेषिको विशेषं भाषात्मकमेव वाञ्छम् व्याद्वस्यात्मकं विशेषं निराकुर्वन्नाह । र्थया रूपादिष्वाधारेषु घटो भवति रूपाद्य एव वा सिद्धान्तान्तरदर्शनेन घटो न निर्मूलस्तथा पृथिव्यिप १० मृद्दिः मृदश्म-सिकता-लोष्ट-वन्न-वृक्ष-गुल्म-लता-उवंतान-वीरुदादिषु तदात्मिका, तस्या एव ते विशेषा रूपाद्य इव घटस्य नाभावो विशेषः, इत्तरथा निर्मूलत्वादभावविशेषत्वे घटस्य रूपादीनां चासत्त्वमापत्रं खपुष्पवत्, न च तदिष्टम् । एवं न्यायाद् रूपाद्यो मृदाद्यश्च घटस्य पृथिव्याश्च विशेषो भाव इत्युक्तम् । तथा चेत्यादि भावविशेषत्वभावनाग्रन्थो यावद् विस्तृतत्वादिः । एकभवनात्मकत्वादिति हेतुः 'एकमेव भवनमेकस्यैव वा भवनमात्माऽस्य' इति विग्रहः, यदेकभवनात्मकं तद् नाभावविशेषः । दृष्टान्तः — १५ घटधरस्वात्मवत्, यथा घट एव घटस्वात्मा, नान्यत् खपुष्पादसत् । स्यान्मतम् — अविशेषस्तर्हि प्राप्त

१ 'ननु घटविशेषा रूपादयो यथा भावविशेषः तथा पृथिव्यपि मृदादिः इतरथा निर्मूलत्वात्।' इत्याश्यो भाति ॥
२ इत्यतां पृ० ५३९ पं० १७ ॥ ३ 'तथा च रूपादयो मृदादयश्च घटस्य पृथिव्याश्च भावविशेष एव एकभवनात्मकत्वाद्
घटघटस्वात्मवत् । न चैवमविशेषः, तद्विशेष एव पृथिवीसामान्ये सत्येव उर्द्धस्वविस्तृतत्वादिः' एतादशमपि मूलमत्र स्थात् ॥
४ घटादिस्तित्यं भा० ॥ ५ स्थादाकाशं स्ता मा प्र० ॥ ६ 'स्थितिवेवंस्थिते य० ॥ ७ वा भावात्मकः
पद्म भा० ॥ ८ यथा स्यादिष्टावारेषु प्र० ॥ ९ ''अवतन्वन्तीत्यवताना नाम विटपाः केतकीबीजपूरादयः।'' इति
प्रशस्तपादभाष्यस्यायकन्दत्यां पृथिवीनिरुपणे ॥

नैकभवनात्मकत्वं पृथिवीभूतेरपि, तस्या अपि भावाभावात्मकत्वात्। ननु पृथिव्यपि उदकादि न भवति।

न, उक्तोपन्यासवद् 'द्रव्यम्' इति भवनात्। ननु द्रव्यमपि 'गुणः' इति न भवति।

न, 'सत्' इति भवनात्। यदि 'सत्' इत्येव भवति केन विशेषहेतुना 'सदेव क सर्वम्' इति भवति, न 'द्रव्यमेव' इति ? यतस्तु … यथा तन्तुषु पटः। यद्येवम्, तर्हि 'भवति' इत्युक्तेऽपि 'न भवति' 'नार्थः' इत्येवोक्तं भवति

एँकभवनात्मकत्याद् मृदादिरूपादीनां घटघटस्वात्मवत्, अनिष्टं चैतदिति । अत्रोच्यते – न चैवमविशेषः, घटस्वात्मन एव देशकालरूपादिविशेषवदात्मन्येव भावविशेषदर्शनात् । अत आह – तद्भिशेष एव विशेषो नाभावः । कोऽसौ पृथिव्यादिविशेष इति चेत्, उच्यते – पृथिवीसामान्ये सत्येव उद्धत्वविस्तृतत्वादि- 10 विशेषो नाभावः, तथा घटोऽपि मृदेकभवनात्मकाकारविशेषो भाव एव न पटाद्यभाव इति । ३६४-२

अन्नाचार्य आह — त्वदिभमतं नैकभवनात्मकत्वं पृथिवीभूतेरिष, कुतो घटघटस्वात्मनः ? कस्मात् तस्या अपि पृथिवीभूतेः भूमिभवनस्य भावाभावात्मकत्वात् । तन्निदर्शयति — नन्वित्यादि, पृथिवी-भवनमुदकाम्याद्यभवनम्, एतदेवास्य मूल्रमभावविशेषभवनम्, तन्मूलत्वात् किमित्यस्यासत्त्वापत्तिः ? एवम-भावविशेषरिहतभावविशेषसिद्धौ भां प्रति न किश्चिद् निदर्शनमसीत्यभिप्रायः ।

पर आह – न, उक्तोपन्यासवद् 'द्रव्यम्' इति भवनात् , पृथिवी द्रव्यमवनाविनाभावेनैव भवति, पृथिव्युदकादि पृथिव्युदकादिषु वा द्रव्यम् , ईतरथा निर्मूळत्वादित्यादिः स एव प्रन्थो यथायोगं वाच्यः । अत्रोत्तरम् – ननु द्रव्यमपि 'गुणः' इति न भवतीत्यभावाविनाभाविभवनवचनम् ।

न, 'सत्' इति भवनादिति सत्त्वभवनव्याध्या भावस्थैव विशेष इति पूर्ववत् । अभाववाद्याह – यदि सदित्यादि, अनिष्टापादनमुखेनासद्वादसमर्थनमिदम् । यदि 'सत्' इत्येव भवति सत्त्वाविशेषाद् 20 द्रव्यगुणकर्मणामव्यतिरेकात् पर्यायमात्रत्वे केन विशेषहेतुना 'सदेव सर्वम्' इति भवति, न 'द्रव्यमेव' इति १ दृष्टं चेदम्, द्रव्यमेव न भवति, गुणकर्मणोरिप सद्भावात् । गुणकर्माभावाद् द्रव्यं सदिति भवति, गुणकर्मणी च तद्भावात् सती भवतः । 'न च द्रव्यादिव्यतिरेकेण सद् नाम किञ्चिद्क्ति' इत्युक्तत्वाद् दृष्ट्विरुद्धमुच्यते त्वयेति । अत्र वयं ह्रूमः – यत्रस्त्वत्यादि चैटकमर्कटिक्या अभावाविनाभावि-भावप्रतिपादनं यथा तन्तुषु पट इति गतार्थम् ।

एवं तावद् भावैकान्तपक्षव्यावर्तनद्वारेणाभावसहितो भाव उक्तः, अतः परमभावैकान्तपक्षव्यावर्तन-<sub>३६५-१</sub> द्वारेणं भावसहित एवाभाव इत्येतत् प्रतिपादयिष्यते – यद्येविमत्यादि अभावैकान्तवादिनं भावैकान्तवादी

१ एवभवना १ प्रणा २ १ त्येन भाव प्रणा ३ १ त्मककाकार प्रणा (१ त्मक आकार १) ॥ ४ भावात्मकत्वात् भाणा ५ मा प्रणा ६ इस्यतां प्रणा ५३८ पंज ३॥ ७ द्वासमर्थ भाणा ८ इष्टांतं विदं यणा ९ वटमक भाणा १० णा प्रणा प्रणा

परितो भवनाभावात् खपुष्पवत्। ननु परितः पटादावभवन्नेव कटः सिध्यति। ननु 'परितो'वचनेन खात्मनोऽप्यभवनमुक्तं भवति। तथा ''' असक्त्वं पक्षधर्मोऽनर्थ-त्वैकान्ते, पटः कटादिने भवति नापि रूपादिः।

ननु परितोऽप्यभवनमेव साधयति भावमपि। कटोऽपि कट इति भवनेव ध्यटपटौ न भवति।

न, 'गुणः' इत्यभवनात्। ननु गुणोऽपि 'गुणः' इति भवन्नेव क्षटपटौ न भवति। न, 'द्रव्यम्' इत्यभवनात्। यदि न भवत्येवः ः ः घट इति भवति। नैन्वेवम् ः ः परस्पराचबद्धनौद्वयवत्। न, व्यवस्थितोपकारिस्वरूपत्वात्,

उपालभते, यदि 'घटो भवति' इत्युक्तेऽण्यभाव एवोक्तो भवति 'पटो न भवति' ईति तर्हि 'भवति' । इत्युक्तेऽपि 'न भवति' 'नार्थः' इत्येवोक्तं भवतीति प्राप्तम् । साधनमप्यत्र परितो भवनाभावात् खपुष्पविदिति । स्थान्मतम् — ननु परितः पटादावभवन्नेव कटः सिध्यति, तस्मादनैकान्तिक इति चेत्, न, विपक्षाभावात्, ननु 'परितो'वचनेनेत्यादि, परितोवचनं सर्वत्रार्थम्, तेन स्वात्मनोऽण्य-भवनमुक्तं भवति, तस्माद् नानैकान्तिकता । तथेत्यादिरस्य न्यायस्य प्राप्तिप्रदर्शनार्थो दण्डको यावद्रसम्बं पक्षधर्मोऽनर्थत्वैकान्त इति प्राख्यार्ख्यातोऽर्थः कण्ठः कपाले नास्तीत्यादि, तस्य निदर्शनम् पटः । कटादिने भवति नापि रूपादिरिति, अनिष्टं चैतत् ।

अत्र भावाभाववादी उत्तरमाह - ननु परितोऽप्यभवनमेव त्वदुक्तं साधयित अस्मिदष्टं भावमिप, तद्यथा - कटोऽपि कट इति भवन्नेव घटपटी न भवित, घटत्वपटत्वाद्यभावः कटस्य कटात्मभवनाविनाभावीति भावभवनाद् न मुच्यते । इतर आह - भँवन् न, गुण इत्यभवनात्, अन्नापि गुणाभावानुविद्ध एव कटभावः गुणत्वेनाभवनात् । ननु गुणोऽपीत्यादि गुण इति विधिना भवनेव कट 20 इति न भवित विशेषेण नियमेन व्यावृत्त्येति ।

इतर आह — न, 'द्रव्यम्' इत्यभवनात्, अत्रापि द्रव्याभावानुविद्यस्वदिभमतो गुणभाव इति । अत्रोच्यते — यदि न भवत्येवेत्यादि चँटकमर्कटिकया द्रव्यगुणयोर्भावाभावत्वमापाद्य कटादेई व्यविशेषस्था- पादयति गतप्रत्यागतन्यायेन, ततो घटस्यापि यावद् घट इति भवतीति । एवमेकान्तभावाभाव- वादिनोः परस्परकृतचोद्यद्वयपरिहारः । एवमेव भावाभाववादिनं प्रत्यपि तद्विपर्ययेणेतरभावनया एकान्तवादिनां <sup>25</sup> विध्यादिनयानां मतेषु परिहारः कार्यः । अथवा तैंचोद्यस्यात्रावकाश एव नास्ति, तेनापि उभयोभयनयेन सर्वेकान्तवादिनां सुनिर्वेर्तितत्वात् सकलविकलादेशाभ्यां भावाभावत्वसिद्धेरिति ।

नन्वेचिमत्यादि इदमप्यन्यचोयं विकछादेशपश्चे उभयोभयवादिनं प्रत्यनिष्ठापादनं साधनेन गतार्थं

१ 'नन्वेवं पृथिव्याचीनां परस्परावबद्धत्वेऽव्यवस्थितस्वरूपत्वादनवस्था स्यात् परस्परावबद्धनौद्धयवत्' इत्याशयो भाति ॥ २ रं० ही० विनान्यत्र इति न तर्हि पा० डे० वि० । इते न तर्हि भा० ॥ ३ 'दसत्वां प्र० ॥ ४ 'स्यातोर्थः य० । (दण्डको ''' प्राप्तव्याख्यातार्थः १)॥ ५ तस्या प्र० ॥ ६ भाववादी भा० ॥ ७ भवन् गुण प्र० । (तम, गुण १)॥ ८ चकटमके भा० ॥ ९ 'वादिनो प्र० ॥ १० तस्रोद्धस्य प्र० ॥ १९ 'वर्तित्वात् प्र० ॥

धृत्यादिवृत्तजगदवस्थावत्। पृथिव्यादीनामनित्यत्वेऽपि अर्थभवनाविच्छेदाद् व्यव-स्थितोपकारित्वं सिद्धमनवस्थानाभावश्च स्वत्वपरत्वाभ्यां तथा भावाभावयोः।

यदि तु भावाभावयोर्ने परस्परावबद्धत्वं ततः पटस्याभावे घटभावाभावः भाव एव अभावतुल्यत्वात्, पटवत्। यदि वाःःः।

ननु तस्य साक्षादेवाभवनमुभयतः। नन्वत एवेदम्"" द्वयादित्वेन च। यदि त्वसी पटः पटत्वद्रव्यत्वाभ्यां न भवेत्, न पटो भवेत्, पटत्वद्रव्यत्वाभ्याम-

यावत् परस्परावैबद्धनौद्धयविदितं पूर्वपक्षः । अत्रोच्यते – तद् न, व्यवस्थितोपकारिस्वरूपत्वात् धृत्यादिवृत्तजगदवस्थाविदितं साधनेनानवस्थादोषपरिहारः । नित्यत्वे पृथिव्यादीनां व्यवस्थिततं परस्परो-पकारितं च धृतिसङ्क्षहपक्तिव्युहावकाशदानिक्रयाभिः सिद्धम्, ततोऽनवस्था नैवास्तीत्यत्र का चिन्ता ? किन्तु अनित्यत्वेऽप्यर्थभवनाविच्छेदात् सततभवनस्याविच्छेदाद् भावे व्यवस्थितोपकारित्वस्य धृत्या 10 भूमिरितरेषामात्मनश्चोपकुरुते जलं सङ्ग्रहेण अग्निः पक्ता वायुव्यूहेन सर्वेषामवकाशदानादाकार्शमित्यव-स्थितोपकारित्वरूपत्वं सिद्धमनवस्थानाभावश्च, अक्षरार्थो भाष्यं गमितः, स्वत्वपरत्वाभ्यामिति स्वरूपसिद्धौ पररूपसिद्धौ च तेषां परस्परावबद्धत्वे सत्यप्यनवस्था नास्ति, तथा भावाभावयोरिति, योऽसौ भवति घटः स पटो न भवति, यदसौ पैटो भवति तद् घटो न भवति, घटो भवन्नेव पटो न भवति, तथा भवति न भवति चेद्यपि होयम्, परस्परावबद्धव्यवस्थितोपकारिस्वरूपत्वाद् नानवस्थेति । 15

यदि त्वित्यादि परस्परावबद्धभावाभावत्वाभावे द्वयोरप्येकान्तपक्षयोदींषाभिधानम् । पटस्थाभावे धंटभावाभावस्त्वदिष्टविधात्यापद्यते, कीऽसौ ? भाव एव, कस्मात् ? अभावतुल्यत्वात् पटवित्यभावेका-न्तपक्षे दोषः । भावेकान्तपक्षेऽपि यदि वेत्यादि घटपटादिसङ्कीर्णता दोषः ।

एवमन्तरितद्रव्यत्वसत्त्वादिगुणत्वादिसामान्यविशेषाभ्यां भावाभावात्मकता, नान्तरिताभ्यामेव, किं तिर्हि ननु तस्य साक्षादेवाभवनमुभयतः, सामान्यतो द्रव्यत्वेन स्वेन विशेषतोऽन्यद्रव्यत्वेन पटणतेन 20 गुणत्वेन च धंटस्याभवनात्, तथा तिद्वपर्ययेण पटस्य, पटघटगतयोश्च द्रव्यत्वयोभेदात् तद्वेदवत् तद्वयति-रिक्तद्रव्यत्वस्याभावात् । नन्वत एवेदिमिस्यादिना भावयति यावद् द्रव्यादित्वेन चेति । घटो गुणत्वेन पटद्रव्यादित्वेन च साक्षात्र भवति घटद्रव्यत्वेन भवति, पटः पटद्रव्यत्वेन साक्षाद् भवति गुणत्वेन घट-द्रव्यत्वेन च साक्षात्र भवतीति भावाभावात्मकत्वमेवानयोः ।

यदि त्वसावित्यादि अनिष्टापादनसाधनमभ्युपगमे, यदि पटः पटत्वद्रव्यत्वाभ्यां न भवेत्, न पटो 25

१ "वहनोद्धय" प्र०। दश्यतां पृ०२४ टि०५॥ २ "नावस्था" प्र०॥ ३ तृत्या प्र०॥ ४ अत्र "मिति व्यवस्थि" इत्यपि पाठः स्यात् ॥ ५ स्वत्वरत्वाभ्या" प्र०॥ ६ पटो न भवति प्र०॥ ७ घटभावस्त्व" भा०॥ ८ अत्र नयचकत्वतौ 'कोऽसौ भाव एव' इति पाठस्य 'कोऽसौ भाव एव? न कश्चिदपि भावः' इत्यभिप्रायश्चेद् विवक्षितस्तदा मूछेऽपि 'पटस्याभावे घटभावाभावः, अभावतुल्यत्वात्, पटवत्।' इति पाठोऽवधेयः॥ ९ यदि भा० प्रतौ नास्ति॥ १० घटस्य भवनात् प्र०॥

भवनात्, घटवद् गुणवद्वा । यतस्तुःःःततः एवेतराभ्यां भवति नीलोत्पलादिवत् । अतस्त्वन्यथाःः खपुष्पवत् ।

कालतोऽपि च · · · · · । न यथा लोकवादः — पँलालमग्निर्दहतीति । यदि तद् दश्चते एव, · · · · । · · · · भस्मीकरणानुपपत्तेः पूर्ववत् । देशैः पलालस्य दश्चते ₅तथापि · · · · देशस्यापि अस्मीकरणानुपपत्तेः । अथाकाशव्यतिरेक · · · · · · · · तदिप न · · · · · · । तथा वैदो न भिद्यते कचित् ।

श्वरः भवेत् पटत्वद्रव्यत्वाभ्यामभवनात् घटवद् गुणवद्वा, घटो गुणो वा 'नैव न भवेत् तत एव तद्वत् । एवं घटगुणयोरिप साधनाभ्यामनिष्टमापाद्यम् । एतस्यार्थस्य भावना — यतस्तिवत्यादि यावत् तत एवेतराभ्यां भवतीति । अवश्यं चैतदेवम्, अन्वयव्यतिरेकाभ्यामर्थस्यावधारणे प्रयोगस्य साफल्यात् । तद्यथा नीलो10 तंपलादिवत् , सिद्धे सति आरम्भो नियमार्थः, यथा रक्तनील्लवयोः सिद्धयोरन्यतराभावेनान्यतरभावेन चोत्पलं नियम्यते 'रक्तमेव, नीलमेव वा' इति तथा घटः पट इति वेति । तद्र्थभावना भाष्येऽन्यतराभावाभावेऽन्यतरभावाभावे च सतोऽप्यभावप्रसङ्गापादनद्वारेण लोकप्रसिद्धनुपातेन कृता । एतस्य न्यायस्थानभ्युपगमे द्वयोरप्यभावः, तद्दर्शयति — अत्तरत्वन्यथेत्यादि अनिष्टापादनसाधनं गतार्थं यावत् स्वपुष्पवदिति । एवं द्रव्यतो भावाभावात्मकता व्याख्याता ।

कालतोऽपि चेत्यादि, विनाशोत्पादयोरेककालत्यात् पिण्डशिवकादीनां पिण्डो न भूतः शिवको भूत इत्येकमेव भूतमभूतं च कालभेदात् । अतीतानागताभ्यां वृत्तिभ्यामसंसृष्टतत्त्वा शिवकादिता वर्तमानैक-काला । न यथा लोकवाद इति अविज्ञातार्थतत्त्वो लोको मिथ्या ब्रूत इति वैधम्योदाहरणं पँलालमग्नि-देहतीति, एतत् स्वचचनानुमानप्रत्यक्षविरुद्धं वचनमिति । तद् भावयति – यदि तद् द्द्यत एवेत्यादि यावद् भस्मीकरणानुपपत्तेः पूर्ववत् पलालकालवत्, कालस्य भिन्नत्वाभ्युपगमात् । परः परिहारं २० मैन्येत – देशैः पलालस्य दहाते स च पलालमेवेति । तस्योत्तरम्-तथापीत्यादि गतार्थं यावद् देशस्यापि भस्मीकरणानुपपत्तेरिति । अथाकाशाव्यतिरेकेत्या[दि], स्यान्मतम् – द्रव्यार्थिकनयमेते-३६७०१ अभेदात् पलालदिमूर्तद्रव्येष्वेय सम्भवादाकाशाव्यमूर्तिद्रव्यव्यतिरेकेण पलालमेव दहाते नाकाशादीति । तदिप नेत्यादि, अभूततद्भावेऽर्थे चित्रप्रत्यः, तदन्तेन भस्मीकरणशब्देनान्यो दाहो वर्तते अन्यच पलालमिति भिन्नार्थत्वादपरिहारः । अथाप्येकत्वं पलालस्येष्यते द्रव्यार्थभेदात् ततस्तस्य दाह्यता नास्ति पलालमिति भिन्नार्थत्वादपरिहारः । अथाप्येकत्वं पलालस्येष्वते द्रव्यार्थाभेदात् ततस्तस्य दाह्यता नास्ति २४ सम्भवानुनेरिति ।

तथा घट इत्यादि कालत एव भावाभावात्मकत्वविपर्ययेऽन्यदुदाहरणं पूर्ववद् गतार्थं िस प्रसङ्गम् । भिदेः कपालविषयत्याद् घटस्य ऊर्द्धताचाकारत्वात् कालभेदादनुगपत्तिः । प्रस्तुतघटोदाह-

१ तेव भन्नेत् य०॥ २ अन्यस्त्वन्य भा०॥ ३ दृश्यता पृ० ५४३ दि०४॥ ४ मनोंतदेशः भा०। मनोंतदेशः पा० डे०। मानांतदेशः रं०। मानोंतदेशः वि०॥ ५ मतोमेदात् प्र०॥ ६ चिवण्प्र भा०। "कुभ्वस्तियोगे सम्पद्यकर्तरि चिवः [पा० ५१४१५०] अभूततद्भावे इति वक्तव्यम्। विकारात्मतां प्राप्तुवत्यां प्रकृतौ वर्तमानाद् विकारशन्दात् खार्ये चिवर्वा स्वात् करोलादिभियोगे।" पा० सिद्धान्तकौ०॥ ७ थ्रीप्रसंगम् रं०॥

## क्षेत्रतः शून्यं न प्रविश्यते ... """। भावतोऽसंयतो न प्रव्रजति। एवमेव भव्यो न सिध्यति।

रणे भाविवतुमुपादानमस्येति । अथवा पूर्वं घटपटावुदाहृतौ, इह दर्शनविपर्ययेऽप्युदाहरणद्वयम् , तथा च क्षेत्रतो भावतश्च द्वे द्वे वक्ष्यति, भावनादृढीकर्णार्थत्वात् क्रियान्तरगैतत्त्रभावनातो न्यायप्राप्तिदर्शनात् ।

क्षेत्रॅतः शून्यमित्यादि प्रवेशगमनस्थानानुपपत्तिर्गतार्था, विष्ठतिगच्छतिविपर्ययेण प्रासङ्गिकमुदाहरणम् । इ

भावतोऽसंयत इत्यादि, अनादिकालसम्बद्धदर्शनचारित्रमोहनीयोदयजाया अविरतेः प्रथम्भावः प्रव्रज्या प्रकर्षव्रजनं विरतिः, सा कथमसंयते घटते ? एवमेवेति एकस्य भावाभावात्मकत्वाधिकारानुवृत्त्या भावतः 'सिद्ध-भन्यकालभेदादयुक्तमित्युदाहरति ।

१ °णार्थस्वा किया भाव । 'णार्थस्वा किया यव । अत्र 'णार्थस्वा किया इसिप पाठः सम्भवेत् , तथा च 'भावनादढीकरणार्थं वा, किया" इत्यपि भवेत् ॥ २ "गतभाव" भा० ॥ ३ तिष्ठतिग" भा० ॥ ४ "नारकाद्यायः-प्रथमसंवेदनकाले एव नारकादिव्यपदेशो भवति ऋजुसूत्रनयदर्शनेन । यत उक्तं नयविद्धिः ऋजुसूत्रसरूपनिरूपणं कुर्वेद्भिः - 'पलालं न दहलामिर्भियते न घटः कचित् । न शुन्यान्तिर्गमोऽस्तीह न च शुन्यं प्रविश्यते ॥ १ ॥ नारकव्य-तिरिक्तश्च नरके नोपपद्यते । नरकामारकश्चास्य न कश्चिद् वित्रमुच्यते ॥ २ ॥ इत्यादि । इति अभयदेवस्रिकृतायां भगवतीसूत्रवृत्तौ ४।१०।१७४ । ''ततो नारकाद्यायुर्वेदनप्रथमसमये एव नारकादिव्यपदेशं लभते । एतच ऋजुसूत्रनयदर्शनम् । तथा च नयविद्भिः ऋजुसूत्रनयनिरूपणं कुर्बेद्धिरिद्मुक्तम् —पलालं न दहत्यप्तिर्भियते न घटः कचित् । नार्ह्स्ये ( न सून्याद् ? ) निष्कमोऽस्तीह न च शून्यं प्रविश्यते ॥ १॥ नारकव्यतिरिक्तश्च नरके नोपपयते । नरकान्नारकश्चास्य न कश्चिद् विप्रमुच्यते ॥ २ ॥ इखादि ।'' इति मलयगिरिकृतायां प्रज्ञापनासूत्रवृत्तौ १०।३। ''ऋजु वर्तमानसमयं वस्तु खरूपावस्थितस्वात्, तदेव सूत्रयति परिच्छिनति नातीतानागतम्, तस्यासस्वेन कुटिलत्वात् । तस्य वचनं पदं वावयं वा, तस्य विच्छेदोऽन्तः सीमेति यावत् । ••••••। तस्य च पूर्वापरपर्यायैनिविके एकपर्याय एव प्ररूपयतो वचनं विच्छियते एकपर्यायस्य परपर्यायासंस्पर्शात्। उक्तं च तम्मतमर्थं प्रहपयद्भिः - 'पलालं न दह्खप्तिर्देद्यते न गिरिः क्षचित् । नासंयतः प्रवजति भन्यजीवो न तिध्यति ॥' पलालपर्यायस्य **भ**न्निसद्भावपर्यायादस्यन्तभिन्नत्वात् यः यः पलालो नासौ दह्यते यश्च भस्मभावमनुभवति नासौ पलालपर्याय इति ।" इति अभय-देवसुरिविरचितायां सम्मतिवृत्तौ १।५। ''तत्र ऋजसूत्रः कृटिलातीतानागतपरिहारेण वर्तमानक्षणाविच्छन्नवस्तुसत्तामात्रम् ऋज सूत्रयति अन्यतो व्यवच्छिनत्ति सूत्रपातवत् । न ह्यतीतमनागतं वास्ति । यदि स्यातामतीतानागते न तर्हि मृतपुत्रिका युवितः पुत्रकम्हिस्य ह्यात् न च पुत्रार्थिनी योपित् औपयाजिकादि विशिष्टदेवतासन्निधौ विदध्यात् । तद्धि वस्तु वर्तमानक्षणावस्थाय्येव, म जातुचित् ततः परं सत्तामनुभवति, नापि अतीतकालासादितात्मलाभं किश्चित् तत्रान्वेति, स्वकारणकलापसामगीसन्निधानुस्पय खरसभङ्गुरतामवलम्बन्ते तत्क्षणमात्रावलम्बनः सर्वसंस्काराः। एवं च सति य एते कर्तृभूतद्रव्यशब्दसन्तिधौ कियाशब्दाः प्रयुज्यन्ते यथा देवदत्तः पचति पठति गच्छतीति कर्मभूतद्रव्यशब्दसिष्ठधौ वा यथा घटो भिद्यते घटं वा भिनतीत्येवमादयो न यथार्थाः । कथम् ? यतो नामशब्देन अविकृतरूपस्य द्रव्यस्याभिधानात् क्रियाशब्देन च विकारस्य प्रतिपायस्वात्, न च विकारान विकारयोरेकाधिकरण्यमस्ति विरुद्धत्वात् । अर्थप्रलायनाय हि प्रयुक्तः शब्दो विरुद्धमर्थं प्रतिपादयन् नैव सम्यग्ज्ञानमाधत्ते, अयथार्थत्यात्, मृगतृष्णायां सल्लिकान्दवदिति । उक्तार्थसंवादी च श्लोको गीतः पुराविदा - पलालं न दहत्यमिर्भिदाते न घडः क्कचित् । नासंयतः प्रव्रजति भन्योऽसिद्धो न सिध्यति ॥ पठारुं दहात इति यद् व्यवहारस्य वाक्यं तद् विरुध्यते । अत्र

'कुम्भं करोति' इति आदावण्याह । न तथा घटते। यदि स कुम्भ एव मृदवस्थायाम्, न कियते, भूतत्वात्, अन्यमृद्धत् । अथाभूतः, न कियते सः, अभूतत्वात्, खपुष्पवत्। कथमसन् कुम्भ उच्यते वा?

अथवैकमेवोदाहरणं द्रव्यादिचतुर्विधत्वं योजयति इत्याह — 'कुम्मं करोति' इत्यादावप्याह, मृन्मदेनकालेऽप्याह 'कुम्मं कैरोमि' इति कुम्मकारः, अपिशब्दात् करणकाले निर्वृत्त्युत्तरकाले च कृतः कुम्म इति । न तथा घटते, 'वैथा लोको वदति' इति वर्तते । यदि स कुम्म एवानिर्वृत्तोऽपि मृदवस्था-याम्, न कियते, भूतत्वात्, यद् भूतं तश्च क्रियते, यथा अन्या मृत् । अथाभूतः क्रियत इति मन्यसे, म क्रियते सः, अभूतत्वात्, खपुष्पवत् । कथमसन् कुम्भ उच्यते वा ?

वाक्ये वाक्यार्थप्रतिपत्तये पदार्थप्रविभागकाले पलालशब्दो विशिष्टाकारद्रव्यवचनो नामशब्दः, तद्धि द्रव्यं यावत् तस्मिन्नेवाकारे वर्तते तावदेव प्रशालशन्दवाच्यम् । अन्यदा तु पलालभावेन तस्याभाव एव, तद्भावेनाभावात्, पटवत् । तस्मात् स्थिररूपमन्या-**पारमदासीनमविकृतं** पठालशब्देन वस्तु प्रतिपादितम् , कथं तदेव 'दह्यते'इलनेन शब्देनोच्येत, कियाशब्दस्य विकाराभिधायित्वात् ? न हि स एवार्थो विकारश्चाविकारश्च भवितुमुत्सहते । यदि हि तत् पलालं न तर्हि तदेव दहाते, अविपरिणतत्वात् , प्रागधस्थावत् । विपरिणममानं च पलालमेव तन्न भवति, विपरिणामशब्दस्य भावान्तरवाचित्वात् । तस्माद् यावत् तत् पलालं तावन्न दशते यदा दह्यते तदा पलालं न भवतीत्यतो नैतावेकस्यार्थस्य प्रत्यायनाय सम्यग्ज्ञानोपजनकारणम्, शब्दान्तरापस्यसहिष्णुत्वात प्रमत्तगीतावेताविति । एवं घटाद्यदाहरणभावना कार्यो ।" इति सिद्धसेनगणिविरचितायां तत्त्वार्थभाष्यव्याख्यायाम् ५।३ १॥ "पलालं न दहत्यमिर्भियते न घटः क्रचित्। नासंयतः प्रवनिति भन्योऽसिद्धो न सिध्यति॥ ३९ ॥" इति यशोविजयोपाध्याय-विरचिते सयोपदेशे । ''सूत्रपातवरजुत्वारजुसूत्रः । ७ । ' ' समयमात्रमस्य निर्दिदिक्षितम् । 'कषायो भैषज्यम्' इत्यत्र स संजातरसः कवायो भैषज्यम् , न प्राथमिककवायोऽल्पोऽनभिव्यक्तरसत्वादस्य विषयः । पन्यमानः पकः, पकस्तु स्यात् पन्यमानः स्मादुपरतपाक इति । ..... एवं कियमाणकृत-भुज्यमानभुक्त-बध्यभानबद्ध-सिध्यत्सिद्धादयो योज्याः । तथा प्रतिष्ठ-तेऽस्मिबिति प्रस्थः, यदैव मिनीते, अतीतानागतधान्यमानासम्मवात् । कुम्भकाराभावः, शिवकादिपर्यायकरणे तद्भिधानाभावात्, कुम्भ-पर्यायसमये च स्वावयवेभ्य एव निर्वृत्तेः । स्थितप्रक्षे च 'कुतोऽद्यागच्छित्ति' इति ? 'न कुतिश्चित्' इत्ययं मन्यते तत्कास्रियापरि-शामाभावात्। · · · · अतः पळालादिदाहाभावः प्रतिविशिष्ठकालपरित्रहात् । अस्य हि नयस्याविभागो वर्तमानसमयो विषयः अग्निस्म्बन्धनदीपनज्बलनद्हनानि असङ्क्ष्येयसमयान्तरालानि यतोऽस्य दहनाभावः । किञ्च, यस्मिन् समये दाहः न तस्मिन् मुखालम् भस्मताभिनिर्श्वतेः, यस्मिश्च पलालं न तस्मिन् दाह इति । यत् पलालं तद् दहतीति चेत् , न, सावशेषात् । समुदाया-भिधायिनां शन्दानामनयनेषु यृत्तिदर्शनाददोष इति चेत्, न, तदवस्थत्वात्, एकदेशदाहाभावस्योक्तत्वात् । निरवशेषदाहासम्भ **वादिति चेत्, न, वचनविरोधात् तदवस्थत्वाच । वचनविरोधस्तावत् यदि निरवशेषस्य पलालस्य दाहस्यासम्भव इत्येकदेश-**हाहात् पलालदाहो नादाहः ननु भवद्वचनस्य निरवशेषपरपक्षदूषकत्वाभावात् परपक्षेकदेशस्य दूषकत्वम् , अतः एकदेशदूषकत्वात् इत्समपीदं दृषकमेवेखस्य साधकत्वसामध्यीभाव इति । तदवस्थत्वमपि 'एकसमये दाहाभावः' इत्युक्तत्वात् । अवयवानेकत्वे बद्यवस्वदाहात् सर्वत्र दाहोऽवयवान्तरादाहात् ननु सर्वदाहाभावः । अथ दाहः सर्वत्र, कस्मान्नादाहः ? अतो न दाहः । एवं यानभोजनादिन्यवहाराभावः । न शुक्तः कृष्णीभवति, उभयोर्भिनकालावस्थत्वात् प्रत्युत्पन्नविषये निवृत्तपर्यायानभिसम्बन्धात् । सर्वसंग्यवहारलोप इति चेत्, न, विषयमात्रप्रदर्शनात् । पूर्वनयवक्तम्यात् संग्यवहारसिद्धिभवति ।" इति तस्वार्थराज-बार्तिके १।३३॥

१ ( चतुर्विभत्वे ? ) ॥ २ 'करोमि' इखपि पाठः स्थादत्रेति चिन्छम् ॥ ३ **करोति य० ॥ ४** दश्यतां प्र० ५४२ पं० ३ ॥

अथोच्येत — सत्यम्, प्रागभूतः, इदानीं क्रियते, क्रियमाणश्च भवतीति। अन्नापि यद्यभूतो न तर्हि कुम्भः स क्रियते, भूतत्वेऽपि कृतकरणवैयध्योन्न क्रियते। अथाभूतोऽपि कुम्भ उच्यते, षृथिव्यपि ते कुम्भ इति प्राप्ता। ततश्च क्रियाऽभावः। न च कस्याञ्चिदण्यवस्थायाम् ""क्षिया।

कथं तर्हि सोऽिकयमाणः कुम्भो जातः? को वा ब्रवीति 'जातः' इति, इत्यादितो अन्मविनादासमत्वात्? स न जायते इति किं दाक्यो वक्तुम्? ओम्,

अथोच्येत पश्चद्वयानांश्रयणेन परिहारसमर्थं मत्वा पश्चान्तरं संश्रित्य सत्यं प्रागभूत इदानीं कियते, कियमाणश्च भवतीति । अत्रापि भूताभूतत्विकल्पद्वयानितृष्टेत्तः, यद्यभूतो न तिर्हे कुम्भः सः, पटादिवत् कुम्भत्वेनाभूतत्वाद् न क्रियते नापि 'कुम्भः' इति वक्तव्यः । भूतत्वेऽपि पैटादिवच्च सान्निध्ये कृतकरणवैयध्याद् न क्रियते । अथाभूतोऽपि पिण्डादिः स्वपक्षे रागाद् लोकानुवृत्त्या वा कुम्भ उच्यते 10 पृथिव्यपि ते कुम्भ इति प्राप्ता कुम्भत्वेनाभूतत्वात् त्वदिष्टकियमाणकुम्भवत् । तत्श्च कियाऽभावः, पृथिव्यर्थिकयावयर्थवत् कुम्भार्थिकयाया अभावः । तद् भावयति – न च कस्याश्चिद्ययस्थायामित्यादि यावत् कियोति । द्रव्यतः सर्वप्रदेशात्मकस्य परमाणुमान्नेऽवरुद्धत्वान्न क्रिया, द्रव्यान्तरे त्वभावादभावः । क्षेत्रतो बुन्नमध्योध्वीदिभागावष्टव्यक्षेत्रवादित्वात् कतमो घटः क्रियते ? कालतः प्रतिक्षणमन्यान्यप्रदेशस्पन्दा- वरोधात्, भावतः सर्वसंस्थानरूपादिसमाहारात्मकत्वे घटस्य भावं भावं प्रति पृथवत्वात् का क्रिया ? 15 परमात् क्रियमाणमेव तु क्रियते मृदाहरणादीति चतुर्थाप्येनदुदाहरणम् ।

अपर आह — कथं तर्हि सोऽक्रियमाणः कुम्भो जातः, क्रियाया अभावादिक्रियमाणोऽिकय- १६८-१ माणस्वात् कुम्भो जायते खपुष्पवदिति प्राप्तम्, अनिष्टं चैतत्, लोकप्रसिद्ध्युपरोधित्वादिति । अत्रोच्यते — को वा ब्रवीति 'जातः' इति ? अहं तु लोकमेवायुक्तवादिनं मन्ये, द्रव्यादितो जन्मविनाशसमत्वात्, य एव जातः स एव विनष्टो यत्रैवं तत्रैव यदैव तदैव यथैव तथैवेति भावाभावयोभीवो भैवनम्, स एव 20 भावाभावभावो वस्तु सेदसदात्मकभवनम्, वस्तुत्वात् पूर्वाभाव एव भावोऽस्य पिण्डादेः, पूर्वभावस्थाभावो विनाशः, स एव उत्तरोत्तरो भावो जन्म इति जन्मविनीशयोर्लक्षणम्, तयोस्तुल्यत्वाद् द्रव्यादितः । स भीवाभावात्मकोऽथीं न जायत इति किं शक्यो वक्तुम् ? इति । ओमिल्युच्यते, स 'न जायते' इति

विनइयक्त्वात्, पूर्ववत्। 'न विनइयति' इत्यपि शक्यं वक्तं जायमानत्वादुत्तरवत्। एतदुदाहरणं निर्वर्लेकर्मविषयासु विकार्यकर्मविषयासु च क्रियासु, सर्वास्वपि तास्वेषेव वार्ता। प्राप्यकर्मिकयास्वपि च कासुचित्।

एवं तावदुत्पन्नशब्दानां निर्विषयता। द्रव्यशब्देष्वपि भावाभावात्मकत्वातः इसर्वभावानां कुतः तत्त्वोपनिपाति वचनम्? भ्रूक्षेपादिवत्तु स्वाभिप्रायसूचनं कृत-सङ्केतानां क्रियते।

शक्यो वक्तुमिति । कस्मात् १ विनश्यत्त्वात् , घटावस्था हि जन्म, सा विनश्यदवस्थैव उक्तन्यायात् , पूर्वविदिति त्वैदिष्टानन्तराघटावस्थावत् । 'न विनश्यिति' इत्यपि शक्यं वक्तुं जायमानत्वादुत्तरवतः घटावस्थाविति ।

10 एतदुदाहरणं निर्वर्शघटादिकर्मविषयासु करणपचनादिकियासु, विकार्यपछाछादिविषयाषु च दहनादिकियासु, सर्वास्विप तास्वेषेव वार्ता — नास्ति काचित् कियोति । 'म्रामं गच्छिति' इत्यादिप्राध्यकर्मिकासु
कथिमिति चेत्, प्राप्यकर्मिकियास्विप च कासुचिदिति गच्छितिष्ठेष्वज्ञज्ञत्यादिषु भावितम्, कासुचित् सु
दिमयदादित्यश्रॅवणदर्शनादिषु यद्यपि नैषा वार्ता, शब्दघटश्रवणदर्शनादिष्ठवेषेव वार्ता । किञ्च, छत-दम्ध१९८-२ गतादिशब्दैश्च 'क्त'प्रत्ययान्तैर्याः किया उच्यन्ते तासां निष्ठितत्वाद् भूतकालविहितत्वाच केस्य 'किञ्चित्रिष्ठितं
15 किञ्चिदनिष्ठितं मृत्पलालादि कर्म' इति क्रुँताकृतत्वानुषपत्तेः सुत्तरां प्रयोगाभाव इति सुष्टूच्यते — यथा लोको
वदित न तथा घटत इति ।

एवं तावहुत्पन्नशब्दानां क्रियावाचिनामाख्यातानां नाम्नां पाचकादीनां शुक्कादिगुणशब्दानां च निर्वि-षयता निरर्थकतेत्वर्थः । द्रव्यशब्देष्वपीत्यादि यावद् वचनमिति सर्वभावा मावाभावात्मका इत्युक्तं विस्त-रतः, तद्वाच्यभिमतानां शब्दानामुक्तन्यायेन तदसंस्पर्शात् कुतः तत्त्वं भावाभावात्मकं वस्तूपनिपतितुं 20 वचनस्य शीलं धर्मः साधुकारिता वा कस्यचित् ? इति ।

एवं तर्हि शब्दार्थव्यवहारहानिरिति चेत्, 'न' इत्युच्यते, अस्ति शब्दार्थसंव्यवहारः संज्ञासंज्ञि-

१ दित्वपृ पा० डे० विना । रित्वपृ पा० डे० ॥ २ निर्वर्णीदित्रिविधकमंखरूपं वान्यपरीये [ क्षो० ३। ७ ४५-५४ ] सिद्धहेमबृहद्दृंती [ २।२।३ ] च विस्तरेण विलोकनीयम् । 'विर्वर्ण वा विकार्य वा प्राप्यं वा यत् कियाफलम् । तद् दृष्टादृष्ट्रसंस्कारं समं कर्तुर्थरीप्सितम् ॥' इति त्रिविधं कर्म ॥ ३ 'प्रजत्यादिषु भा० । दृश्यतां पृ० १२६ दि० १५, अत्र गच्छतियजस्यादिषु इल्पि पाठः सम्भवेत् ॥ १ कालाध्यनोरत्यन्तसंयोगे [ पा० २।३।५ ],'''' एवं मन्यते – यत्र कश्चित् कियाफ्टतो विशेष उपजायते तद्याच्यं कर्मेति । न चेह कश्चित् क्रियाकृतो विशेष उपजायते । नैवं शक्यम् । इहापि न त्यात् – आदित्यं पश्यति, हिमवन्तं शृणोति, प्रामं गच्छति ।'''' कर्मणि निर्वर्थमानविकियमाणे' इति वक्तव्यम् । इह मा भूत् – आदित्यं पश्यति, हिमवन्तं शृणोति, प्रामं गच्छतिति ।'' इति पात- अत्रस्थामानविकियमाणे' इति वक्तव्यम् । इह मा भूत् – आदित्यं पश्यति, हिमवन्तं शृणोति, प्रामं गच्छतिति ।'' इति पात- अत्रस्थामानविकियमाणे' इति वक्तव्यम् । इह मा भूत् – आदित्यं पश्यति, हिमवन्तं शृणोति, प्रामं गच्छतिति ।'' इति पात- अत्रस्थामानविकियमाणे' इति वक्तव्यम् । इह मा भूत् – आदित्यं पश्यति, हिमवन्तं शृणोति, प्रामं गच्छतिति ।'' इति पात- अत्रस्थामानविकियमाणे' इति । पा० दिद्धान्तकौमुद्याम् ॥ ६ दश्यतां पृ० ५४३ दि० ४॥ ७ दश्यतां पृ० ५४२ पं० ३, पृ० ५४४ पं० ६॥ ८ "का केस्तच्छीलतद्धर्मतत्साधुकारिषु ॥'' – पा० ३।२।१३४॥।

10

अत्र चान्यापोहः दाब्दार्थः। आह हि - सन्दान्तरार्थापोहं हि स्वार्थे कुवेती श्रुतिः 'अभिधत्ते' इत्युच्यते [ 11

सम्बन्धसन्निवेशात्मकः । अर्थ्वेपादिवत्तु अक्षिनिकोचैः पाणिविहारैभूक्षेपादिभिश्चाङ्गविकारैः स्वाभिप्रायसूचनं कृतसङ्केतानां कियते, अभिवेतार्थपर्यायमात्रत्वात् तासां कियाणाम् , तथा शब्दस्यापि अभिधेयाभिमतार्थपर्याय-मात्रपरमार्थत्वात् तदर्थप्रतिपत्त्युपायः शब्दो भूक्षेपादिवत् । संज्ञा संज्ञैव संज्ञापनात् । न वाचकः शब्दः, 5 पुरुषाणां कृतसङ्केतानां प्रतिपत्त्युगयः, अकृतसङ्केतानां तु शब्दगडुमात्रसम्प्रत्ययनिमित्तत्वात् । यथोक्तम् --

> <sup>"</sup>विकरुपयोनयः शब्दा विकल्पाः शब्दयोनयः । तेषामत्यन्तसम्बन्धो नै।र्थाञ् शब्दाः स्प्रशन्त्वपि ॥ [

ी इति ।

एवं वस्तुनो भावाभावात्मकस्यानिर्देश्यत्वात् परमार्थस्यावाचकः, संवृतिसतस्तु व्यवहारस्य वाचक इवोप-लक्षणभूतः शब्दः ।

३६९-१ अत्र चेत्यादि । नयमतेन वस्तुस्वरूपं शब्दार्थसम्बन्धं चावधार्य शब्दार्थोऽधुनावधार्यते – अत्र च विधिनियमविधिनियमभङ्गेऽन्धापोहः शब्दार्थः । यसादाह – शब्दान्तरार्थेतादि, शब्दादन्ये शब्दाः शब्दान्तराणि, तेषामर्थानपोहते घटशब्दः पटादिशब्दानां स्वतोऽन्येषां व्यवहारानुपातात् । 'स्वार्थे कुर्वती श्रुतिः' इति वचनेन भावाभावात्मकमर्थं दर्शयति । 'अभिधत्ते' इत्युच्यत इति, न परमार्थतोऽभिधत्ते-र्र्थात्मनोऽनभिळाप्यत्वात् संज्ञापरमार्थत्वात् 'अभिधत्ते' इवाभाति लक्षयन सङ्केतवशाद्र्थमिति एष पदार्थः । 15

१ भृत्क्षेप<sup>°</sup> य॰ । इत्यतां प्र॰ २४२ पं॰ १०, प्र॰ २६७ पं॰ १९ । ''उद्योतकरस्तु प्रमाणयति - देवदत्तस्य हपरसगन्यस्परीप्रत्यया एकानेकनिमित्ताः, मयेति प्रत्ययेन प्रतिसन्धीयमानत्वात्, कृतसमयानामेकस्मिन् नर्तकीश्रुक्षेपे युगप-दनेकपुरुषाणां प्रत्ययवत् । अस्यायमर्थः - यथा किल 'नर्तकीश्रमङ्गानन्तरमस्माभिर्वश्राणि प्रक्षेप्तन्यानि' इल्वेवं कृतसम्यानां बहुनां नानाकर्तृकाः नानाभूताः प्रत्ययाः निमित्तस्य भूभङ्गस्यैकत्याव् 'मया दृष्टो मया दृष्टः' इति प्रतिसन्धीयन्ते तथेहापि नाना-विषयाः प्रत्यया निर्मित्तस्यैऋत्वात् प्रतिसन्धास्यन्ते । यच तदेकं निर्मितं स आत्मेति ।" इति **तत्वसङ्ग्रहपञ्जिकायाम् .** खो॰ १८०-१८१ ॥ २ "अन्तरेण खल्विप श्रब्दप्रयोगं बहवोऽर्था गम्यन्तेऽक्षिनिक्रोचैः पाणिविहारैश्च ।" इति पातञ्चळ-महाभाष्ये २।१।१॥ ३ दरयतां पृ० २४३ पं० १०-१४ ॥ ४ (°मात्रमत्रखयतिमित्तत्वात् ? ? ? ) । दरवतां पृ० २४३ पं॰ १० ॥ ५ दरयतां पृ॰ २४३ पं॰ ९, पृ॰ ४९८-१। "यद्धिकृत्याह 'विकल्पयोनयः सब्दा विकल्पाः सब्दयोनयः' इति । [ व्याख्या - ] यद्धिकृत्याहाचार्यः-विकल्पयोनयः विकल्पकारणाः श्रव्दाः विकल्पाः शब्दयोनय इति । [ पृ० १।३३४ ] · · · · · यथोक्तम् - 'विकल्पयोनयः शब्दा विकल्पाः शब्दयोनयः' इति । [व्याख्या - ] यथोक्तं भदनति दिन्नेन - विकल्पयोनयः शब्दा विकल्पाः शब्दविकल्पाः शब्दयोनय इत्यादि ।" [ प्ट॰ १।३३७ ] इति हरिभद्रसूरिविरन्वितायां खोपज्ञव्याख्यासहितायाम् अनेकान्तजयपताकायाम् । बौद्धाचार्यदिङ्कागस्यैव 'भदन्तदिशः' इति नाम इति ध्येयम् , दश्यतां टि॰ ९ ॥ ६ नार्थी शब्दा यः । नार्था शब्दा भाः । दश्यता पृः ४९८-१॥ ७ भूतशब्दः प्रः ॥ ८ बौद्धमते 'अपोहः शन्दार्थः, प्रतिमा च वाक्यार्थः' इति विज्ञायते, तथाहि - "अपोहः पदार्थत्वेन कल्पितः । स वाक्यादपोद्धत्य कल्पितस्य पदस्मार्थ इष्टः । वाक्यार्थस्तु प्रतिभालक्षण एव । यथोक्तम् - अपोद्धारे पदस्यायं वाक्यादर्थी विवेचितः । वाक्यार्थः प्रतिभाख्योऽयं तेनादाबुपजन्यते ॥' इति ।'' इति **तस्वसङ्गहपश्चिकायाम्,** पृ० २९४ ॥ ९ बौद्धाचार्य**दिङ्गाग**स्य वचनमिदम् । 'दिनः' 'दिननः' 'दत्तनः' इति च दिङ्कागस्य नामान्तराण्यपि सन्ति । संस्कृतभाषायां दत्त इति दत्तकः इति च रूपम्, तयोरेव प्रक्रितभाषायां यथाकमं दिशा इति दिशाक इति च रूपं भवति । तत्र प्राचीनजैनप्रत्येख [ स्यवकृत्तौ

#### प्रतिभा च वाक्यार्थः।

वाक्यार्थस्तर्हि कः ? उच्यते - प्रैतिभा च वाक्यार्थः । शैब्दाभ्यासवासनाजनिताऽर्थेषु प्रतिभा वाक्येभ्यो जायते तिरश्चां मनुष्याणां च यथाभ्यासं स्वजातिनियता स्वप्रत्ययानुकारेण शूर-कातरादीनामिव

पृ० ६३ पं० ५, पृ० ९६ पं० ६, पृ० ५४५ टि० १, अनेकान्तजयपताकाव्याख्यायां पृ० १।३३७ इत्यादिस्थानेषु ] दिश्व इति, सिद्धसेनगणिविरचितायां तत्त्वार्थभाष्यव्याख्यायां [५।२४] दत्तक इति, अन्यत्र च बहुषु स्थानेषु दिङ्काग इति त्रिधापि नामनिर्देशो दरयते । प्राचीनेषु चीनदेशीयब्रन्थेषु च दिन्न इति दिन्नक इत्यपि च दिङ्कागस्य नाम उपलभ्यते, दरयतां On Yuan-chwang's Travels in India by Thomas-watters, Part II. p. 211-212 t **"तेन** आचार्यदङ्कागस्योपरि यद् उद्योतकरेणोक्तम् – 'यदि शब्दस्यापोहोऽभिषेयोऽर्यस्तदाभिषेयार्थव्यतिरेकेणास्य स्वार्यो वक्तन्यः, अथ स एवास्य स्वार्थस्तथापि व्याहतमेतत् 'अन्यशब्दार्थापोहं हि स्वार्थे कुर्वती श्रुतिरमिधत्ते इत्युच्यते' ] इति । अस्य हि वाक्यस्यायमर्थस्तदानीं भवति 'अभिद्धाना अभिधत्ते' इति' [ न्या० वा० २।२।६७ ] । तदेतद [वाक्यार्थापरिज्ञानादुक्तम् ।'' इति **तत्त्वसङ्ग्रहपञ्जिकायाम्** ,श्लो० १०१६। **सन्मति वृ०** पृ० २०४। ''न चान्यापोद्दमात्रं शच्दार्थः, विधिनिरपेक्षस्य ब्यतिरेकस्याप्रसिद्धरन्वयस्य च व्यतिरेकशून्यस्यानुपळक्येः परस्परापेक्षाभ्यामन्वयव्यतिरेकाभ्या सर्वेत्रार्थाधिगतेः 'व्यतिरेकस्येत्र प्राधानयम्' इलयुक्तम् । तथा चाह दत्तकमिश्चरेव – अर्थान्तरापोहं हि खार्थे कुर्वेती श्रुतिः 'अभिभत्ते' इत्युच्यते । 'हि'श्रब्दो यस्मादर्थे, यथा वृक्षशब्दोऽबृक्षशब्दिनवृत्ति स्वार्थे कुर्वन् स्वार्थे वृक्षलक्षणं प्रत्याययतीत्युच्यते । एवं च निवृत्तिविशिष्टं वस्तु शब्दार्थः, न निवृत्तिमात्रम्, अलक्षणीयमेव च स्यान्निवृत्तिमात्रम्, अवस्तुत्वात्, खरविषाणकुण्ठ-तीक्ष्णनादिवर्णनवत् । अत्र च न प्राग् विधिना घटं गृहीत्वा पश्चादन्यापोहं करोति, नाप्यन्यापोहं कृरवा पश्चाद् घटं कालमेदेन रहाति । क्रमेण हि प्रहणे हसिष्ठरवात् क्षणिकरवाच सर्वभावानां ध्वनेक्षीनस्य च न युक्तं व्यापारद्वयानुष्ठानम् । सन्तानाचेत्, तद्युक्तमवस्तुत्वात् । एवं तर्हि घटप्रहणमन्यापोहश्च युगपदुभयं सिद्धम् , यथा सवितुरुदये सन्तमसविदलनं खरूपप्रकाशनं च स्वभावात् । एवं सति उभयमभिधेयं सामान्यं विशेषश्चेत्यवशेनापि प्रतिपत्तन्यमन्यापोहश्चन्दार्थवादिनाः। अन्वयन्यतिरेकयोः स्तुल्यकक्षरवाद् विधेय( उभय ? )मपि प्रधानमेवास्तु, न हि द्वयोर्धयोर्धवखदिरवद् युगपदुपात्तयोरेकस्य गुणभावकल्पना श्रेयसी । ननु चान्वयस्य प्राधान्येऽभ्युपेयमाने प्रयत्नानन्तरीयकत्वमञ्यातसपक्षं सद् नैवानित्यत्वं गमयेत् । क्षेन चेदमुक्तं 'ग्याप्तसपक्षं गमयति, अव्याप्तसपक्षं न गमयति' इति १ एतावत् उच्यते - अन्वयनिरपेक्षो न गमयति व्यतिरेकः, नापि व्यतिरेकनिरपे-क्षोऽन्वयः प्रतिपादकोऽर्थस्य, परस्परापेक्षतायां च शिबिकोद्वाहकादिवत् सर्वत्र प्राधान्यं कचिद् विवक्षावशाद्वा अन्यतरस्य गुणप्रधाः नकल्पनेति, यथाह द्वाद शाहातिकायाम् - यदप्युक्तम् 'अप्रसक्तस्य किमर्थं प्रतिषेधः' ? इति, नैवैतत् प्रतिषेधमात्रसुच्यते, किन्तु तस्य वस्तुनः कश्चिद् भागोऽथीन्तरनिवृत्त्या लोके गम्यते यथा विषाणित्वादनश्चः इति । न चार्थाक्षिप्तो विशेषः, साक्षादिमधीय-मानत्वात्। यथैव सामान्यमुच्यते तथा विशेषोऽपीत्युभयमत्र मुख्यं वाच्यमित्यतः सामान्यविशेषात्मकमेवाभिषेयम् ।'' इति सिद्ध-सेनगणिबिरचितायां तस्वार्थभाष्यव्याख्यायाम् ५१२४ । "स एव चायं समानस्पप्रतिभासी भेदो निर्दिष्ट आचार्यदिङ्कागेन । कथिमित्याह - अथीन्तरव्याद्वत्या तस्य वस्तुनः कश्चिद् भागो गम्यत इति, तथा शब्दोऽर्थान्तरनिवृत्तिविशिष्टानेव भावामाह इत्यादिना । 'आदि' प्रहणात् शब्दार्थान्तरापोहं कुर्वती श्रुतिरभिधत्त इत्यादिगरिष्रहः [ पृ० २५१ ] ... आचार्यदिङ्गाग आह ... ·····शब्दा थी]न्तरापोई कुर्वती श्रुतिः खार्यमभिधते इति ।" [ पृ० २५३ ] इति प्रमाणवार्तिकखनृतेः कर्णकगोमिविर्चितायां टीकायाम् १।१२९। ''किमपोहो वाच्योऽथावाच्य इति । यदि वाच्यः, अनैकान्तिकः शब्दार्थः 'अन्यापोहः शब्दार्थः' इति । अनवस्था वा, अथानपोहन्युदासरूपेणाभिधीयतेऽपोहः तस्याप्यन्य इखनवस्था । अथावाच्यः, 'शब्दार्थान्तरापोहं करोति' इति व्याहतम् । यदि च शब्दस्यापोहो नाभिधेयार्थः, अभिधेयार्थव्यतिरेकेण खार्थो वक्तव्यः । अथ स एशस्य खार्थः तथापि व्याहतम् अन्यशब्दार्थापोर्हं खार्थे कुर्वेती श्रुतिः अभिधत इत्युच्यते इति । तस्य वाक्यस्यायमर्थस्तदानीं भवति - अन्यदनभिद्धानोऽभिधत्त इति ।" इति उद्योतकरविरचिते न्यायवार्तिके २।२।६०॥

१ दर्यतां प्र∘ ५४७ टि॰ ८ ॥ २ "परमार्थतस्तु वाक्यार्थ एक एव, सर्वे।ऽपि शब्दः प्रतिभाया एव हेतुरिति तत्खरूपमिदानीं

# अयमृजुसूत्रदेशत्यात् पर्यायास्तिकः।

व्याद्रादिशब्दश्रवणात् कोप-हर्ष-भयादिनिमित्तेत्यादि यथावदनुगन्तव्यम् । वाक्यार्थप्रतिपत्त्युपायः पैदार्थी-ऽसन् वाक्यादपोद्धत्य उत्प्रेक्ष्या व्याख्यायते ।

अयं पुनर्नयः कतमः शास्त्रविहितानामिति चेत्, ऋजुसुत्रदेशत्वात् पर्यायास्तिकः । एकैकस्य

प्रत्ताविवतुमाह - अभ्यासात् प्रतिभाहेतुः सर्वः शब्दोऽपरैः स्मृतः। बाला**नां च तिरश्चां च यथाऽर्थप्रति**-पादने ॥ [ वाक्यप॰ २।११८ ] अपरेराचार्यैः सर्वः यः कश्चिच्छन्दः स प्रतिभाहेतुः जडानामपि प्रतिभाहेतुरिखाह् - बालानामि-खादि । आस्तां विदितसमयस्य किं न भविष्यखसौ प्रतिभाहेतुः । येऽप्यविदितसङ्केता अमी बाळा जडप्राया वा तिर्येञ्चः तेषामप्य-नादिवासनावशात् तदर्थः प्रतीयमानो दृश्यते शब्दः । तथा च जङानामपि प्राणिनां नियतपदः शब्दः सम्बोधनायोदीर्यते । तेन प्रतिनियतजालनुसारेण नियतैव काचित् प्रतिमा प्रबोध्यते इति तन्मूल एव सर्वः कश्चित् तेषां व्यवहारः । अनेनैतदुच्यते यदियं प्रतिभा सर्वप्राणिसंवेदा शब्दनिमित्ता सक्लब्यवहारमूलभूताऽनपहृवनीया । तदपहृवे स्वारमैव विप्रलभ्यते । तत् प्रतिभाः भ्यपगमोऽवस्याश्रयणीयः ॥ ११८ ॥ अभ्यासात् प्रतिभाहेतुरित्युक्तम् । तत्राभ्यासः किमिदानीन्तन उतः जन्मान्तर्भावी ? तस्य न कि खरूपमिलाशङ्कवाह - अनागमश्च सोऽभ्यासः समयः कैश्चिदिष्यते । स नाभ्यासोऽनागम इदानीन्तनो न भवति, न हि बालस्य तदैवीपदिष्टं केनचित्, इति जन्मान्तरभाव्येव । स च समय इष्यते सङ्केतखरूपोऽसाविष्यत इति खरूपमेवास्य स्फुटियतुमाह - अनन्तरिमदं कार्यमस्मादित्युपदर्शकः ॥ [ वाक्यप० २।११९ ] स वानन्तरिमदं कार्य-मिरबुपदर्शनस्वभावः । यथा कशाभिधातमात्रसमनन्तरमेव वाजिनोऽतियान्ति अङ्कशाभिघातेन च गजाः, एवमन्येऽपि प्राप्त-नोऽनादिवासनाभ्यासवशेन प्रतिभातः समुचितव्यवहारं कुर्वन्तो लोकयात्रां निर्वाहयन्तीति स्थितम् । एवमखण्डमेव वाक्यम् , प्रतिमा च वाक्यार्थं इति समाश्रयणीयम् । पदपदार्थापोद्धारमाश्रित्य प्रतिनिध्यादिकल्पनं प्रासिक्कादिन्यायनिर्वाहश्च भविष्यतीति व्यवस्थापितम् । ....अत्र प्रतिभास्यरूपमेव पूर्वोपकान्तमनुबभ्रत्नाह् - विच्छेद् ग्रह्णेऽर्थानां प्रतिभाऽन्येव जायते । वाक्यार्थ इति तामाद्वः पदार्थैरुपपादिताम् ॥ [वाक्यप० २।१४४], देवदत्तादिपदेभ्यो विच्छिनेभ्यसाद्शीनां विच्छेदेनैव ग्रहणे प्रत्ययवेलायामेका प्रतिभा पदार्थमतिन्यतिरिकैव जायते । तां च वाक्यार्थं वैयाकरणा आहुः । कलासा चितायां चाक्यपदीयटीकायाम् । "अभ्यासात् प्रतिभाहेतुः सर्वः शब्दः समासतः । बालानां च तिरश्चां च यथाऽर्थप्रतिपादने ॥ ८९२ ॥ अन्ये त्वाहः - अभ्यासात् प्रतिभाहेतुः शन्दो न तु बाह्यार्थप्रत्यायक इति, दर्शयति - अभ्यासादित्यादि । शन्दस्य क्कचिद् विषये पुनः पुनः प्रवृत्तिदर्शनमभ्यासः । नियतसाधनायच्छिनकियाप्रतिपर्यनुकूला प्रज्ञा प्रतिमा । सा प्रयोग-दर्शनावृतिग्रहितेन शब्देन जन्यते, प्रतिवाक्यं प्रतिपुरुषं च सा भिद्यते । स तु तस्या अपरिमाणो भेदः शब्दव्यवहारस्यानन्त्याच शक्यते विधातुमित्यत आह - समासत इति । अत्र दृष्टान्तमाह - बालानां च तिरश्चां चेत्यादि । यथैव हाङ्कशाभिषातादयो इस्त्यादीनामर्थप्रतिपत्ती कियमाणायां प्रतिभाहेतवो भवन्ति तथा सर्वेऽर्थवत्सम्मता वृक्षादयः शब्दा यथाभ्यासं प्रतिभामात्रोप-संहारहेतवो भवन्ति, न त्वर्थे साक्षात् प्रतिपादयन्ति । अन्यथा हि कथं परस्परपराहताः प्रवचनमेदा उत्पादकयाप्रवन्धाय स्वविकल्पोपरचितपदार्थमेदद्योतकाः स्युरिति ।" तत्त्वसं० पं० । "अभ्यासात् प्रतिभाहेतुः सर्वः शन्दः समासतः । बालानां व तिरश्चां च यथाऽर्धप्रतिपादने ॥ विधिवि॰ ]। अभ्यासजनितां भावनाम्भ्यासश्चित्रहं कार्ये कारणोपचारात् । नामिषाः नाधीनोऽर्थबोधः शब्दात्, अपि त्वभ्यासाधीनः । यथा हि खळु कशाङ्कशाभिघातादयोऽनभिघायका अपि वाजियजादीनाम-भ्यासात् स्वतः प्रवृत्तिनिवृत्तिहेतुमर्थप्रतिभासां प्रतिभां भावयन्तः प्रवर्तका निवर्तकाश्च तथा सहैपतः सर्वः शब्दो व्युत्पनानाम-व्युत्पन्नानां चेह जन्मनीखर्थः । अयं च प्राम्भवीयोऽभ्यासोऽवस्याभ्युपेय इत्यत्र दष्टान्तमाह - 'बालानां च तिरश्चां च यथाऽर्य-प्रतिपादने'। अर्थाभासप्रतिभोत्पादनेन चार्थप्रतिपादनमुक्तम् [ पृ० १० ]। ..... विशिष्टसाधनावच्छिनकियाप्रतीखनुकूला प्रशा प्रतिभा' [ विधिवि॰ ] । साध्यसाधनेतिकर्तन्यताविष्यक्षायाः क्रियायाः प्रतिपत्तावनुकूलां तत्प्रतिपरमा कार्येऽनुष्टानलक्षणे कर्तन्ये सहकारिणीं कर्तेव्यमिति प्रज्ञां प्रतिभामध्यगीष्महि [ पृ० २४७]" इति मण्डनमिश्रविरिचित्रविवेकस्य **चाचरप**तिमिश्रकृतार्मा **न्या**यकणिकायां व्याख्यायाम् ॥

१ पदार्थासत्वाक्या<sup>० प्र०</sup>॥

पैरि समन्तात् ....। उपनिबन्धनमप्यस्य आर्षम्—आता भंते! पोग्गले, णो आता? गोतमा! सिया आता

नयस्य शतधा भेदाभ्युपगमाद्दजुसूत्रदेशोऽयमृजुसूत्रभेदः,

पैकेको य सतविधो सत्त णयसता हवंति एवं तु । वितियो वि अ आदेसो पंच णयसता हवंतेवं ॥ [ भाव० नि० ७५९ ]

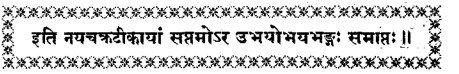
इति वचनात् । ऋजु प्रगुणं सूत्रयति तम्बयत इति ऋजुसूत्रः, सूत्रपातवद्दजुसूत्र इति वा । पैरि समन्तादित्यादिना पर्यायास्तिकशब्दार्थं सन्युर्वंत्ति स्वयमेव न्याचष्टे ।

३६९२ किमेताः स्वमनीपिका उच्यन्ते, आहोस्विदस्य नयस्य निवन्धनमस्यार्षम् ? इति, 'अस्ति' इत्युच्यते,

१ एकेको य सतविधो पंच नयसता हवंति एवं तु । वितिओ वि अ आदेसो सत्त णयसता ह्रधंतेचं प्र०। हुस्तलिखितादरीप्रतिस्थोऽयं पाठोऽग्रुढो भाति । दर्यता पृ०३७३ पं०११ टि०३ । पृ०४१४ पं० २४ टि॰ ९। अत्र ''एक्सेको य सयिवहो सत्त णयसया हवंति एवं तु। अण्णोवि य आएसो पंच सया हुंति उ नयाणं ॥ ्रेजपुरु ॥'' इति पाठो हरिभद्रसूरीणां मलयगिरिसूरीगां चाभिष्रेत इति आवस्यकनिर्युक्तिव्याख्यावलोकनादवसीयते । तथाहि -तेद्वयाख्या → "अनन्तरोक्तनैगमादिनयानामेकैकश्व स्वभेदापेक्षया शतविधः शतमेदः, सप्तनयशतानि भवन्ति एवं तु। अन्योऽपि . संदिशः पन्न शतानि भवन्ति तु नयानाम्, शब्दादीनामेकरवात् एकैकस्य च शतविधत्वादिति हृदयम्। अपिशब्दात् षर् वित्वारि द्वे वा शते । तत्र षद् शतानि नैगमस्य सङ्घहन्यवहारद्वये प्रवेशात् एकैकस्य च शतभेदत्यात् । तथा चत्वारि शतानि संद्रहन्यवहारऋजुसूत्रशब्दानामेकैकनयानां शतविधत्वात् । शतद्वयं तु नैगमादीनामृजुसूत्रपर्यन्तानां द्रव्यास्तिकत्वात् शब्दादीनां वि पर्यायास्तिकत्वात् तयोश्व शतमेदत्वादिति गाथार्थः।" इति हरिभद्रमृरिनिरचितायामानस्यकनिर्मुक्तिवृत्ती । एतारशी एव मलयगिरीया वृत्तिः । जिनभद्रगणिक्षमाश्रमणविर्चिते विशेषावस्यक्रमाष्ये तु "इकिक्को य सयविहो सत्त नयसया हवंति •एमेंद्र। अन्नोवि य आएसो पंचेव सया नयाणं तु ॥ २२६४ ॥" इति आवस्यकिनर्युक्तिपाठः । "एकेको य सयविहो० गाहि। एकेको शतभेद इति सप्त शतानीति। बितिओ वि य आदेसो पंच सया। नणु किमिति ? तिन्नि वि सहनया एगो चेव. न्तेण पंच सया, णेगमसंगहचवहारउज्जुखयसद्दा एत्थ उदाहरणं, एत्थ एको उ सयभेद इति पंच सया अपि । 'च'सहादन्नो वि आदेसी - जहा छ मूलनया। णेगमी दुविही संगहितो य असंगहितो य। संगहितो संगह पविद्वो, असंगहितो ववहारं पविद्वो, एकोको य सयविहो, एवं छ स्सया । अहवा चतारि मूलनया - नेगमो संगहितो संगहं पविद्वो, असंगहितो असंगहं पिछो, तेण संगहववहारङजुस्यसहा चतारि णया, ते विभजमाणा एक्षेक्रो सयविहो, एवं चतारि नयसना । अहवा दो मूलनया - दव्वद्वियो य पज्जवद्वियो य, एक्क्को सयविहो एवं दो णयसया । अहवा दो नया - ववहारिओ णेच्छतितो य । उदा-हरणं – वावहारियणयस्स काळतो भगरो, णेच्छतियणयस्स पंचवन्नो जाव अहफासो। अहवा दो मूलणया – अप्पियववहारितो य अणिष्ययववहारितो य । उदाहरणं - जीवो नारकत्वेनार्षितः जीवत्वेनानर्षितः, एवं तिर्यग्मनुष्यदेवत्वेनापि भाव्यः । अहना दो नया - तीयभावपंचवतो पहुष्पन्नभावपंचवतो य । उदाहरणं - 'नेरतियाणं भेते ! कि एगिंदियसरीराई' आलावओ । एवं एते उद्योगेण णया भणिता ॥ ७५९ ॥" इति जिनदासगणिमहत्तरविरचितायाम् आवश्यकचूणौ ॥ २ "ऋजु प्रगुणं सूत्रयति त्तक्रयत इति ऋजुसूत्रः ।" - तत्त्वार्थसर्वार्थसे १।३३। ''सूत्रपातवदजुत्वादजुसूत्रः । यथा ऋजुः सूत्रपातः तथा ऋजु प्रगुणं स्त्रयति तन्त्रयति ऋजुस्तः । पूर्वैक्षिकालविषयानतिशय्य वर्तमानकालविषयमादते, अतीतानागतयोर्विनष्टानुरपन्नत्वेन व्यव-होराभावात् । समयमात्रमस्य निर्दिदिक्षितम् ।" - तत्त्वार्थराजवा० १।३३। "ऋजु प्राञ्जलं वर्तमानपर्यायमात्रं सूत्रयति प्ररूपयति इति ऋजुसूत्रः ।" - स्यायकुम्० ६।७१ ॥ ३ 'परि समन्तादेति गच्छतीति पर्यायः, सोऽस्तीति मतिरस्येति पर्यायास्तिकः ।' इस्रेताहरां मूलसत्र स्पादिति भाति । दश्यतां पृ० ७ पं० ८ - ११ । "परि भेदमेति गच्छतीति पर्यायः । पर्याय एवार्थः प्रयोजनमस्येति पर्यायार्थिकः।" - धवळाटी० पृ० ८४ । "परि समन्तादायः पर्यायः । पर्याय एवार्थः कार्यमस्य, न इन्यम्, … इति पर्यायार्थिकः।" - तत्वार्थराज्ञ १।३३॥ ४ दिपत्ति य०॥

परमाणुपोग्गला(ले), सिया णो आता। से केण्ड्रेण मंते! एवं वुश्वति - सिया आता परमाणुपोग्गले सिया णो आता? गोतमा! अप्पणो आदिट्टे आता परस्स आदिट्टे णो आता [मगवतीस्० १२।१०।४६९]। इति सप्तमोऽर उभयोभयभङ्गः।

उपनिबन्धनमध्यस्य यतो निर्गमस्तदस्यार्षम् । तद्यथा – आता भंते ! पोगगले इत्यादि । पुँद्रलानामातमा स्वरूपं नो आत्मा परहूपमिति भावाभावौ विधिनियमाविति प्रश्नो गौतमस्य इन्द्रभूतेर्गणधरस्य । व्याक कि एणं भगवानाह – गौतमा ! सिथा आता परमाणुपोगगला(ले) सिया णो आता, भवलपि [ न भवन् त्यपि ] । से केणहेणेत्यादि कारणप्रश्नः । एवमिति स्याच्छन्दार्थं प्रत्युचारयति । केनार्थेन स्यादात्मा परमाणुपुद्रलः, स्थान्नो आत्मा ? इति विवृणोति तमेव । को निश्चय इति प्रश्नः । भगवानाह – गोतमा ! अप्पणो आदिहे आता कात्मना स्वरूपेण आदिष्टे अपिते विविश्वते कात्मा भावो विधिः स्वरूपम् । परस्स आदिहे णो आता, परस्य आदिष्टे नो आत्मा [अ]वृत्तिरभावो नियम इति । तथा द्विप्रदे- 10 शिकादिस्कन्धाः आकाशाद्यस्तिकाया घटपटादयश्चार्था यथा विस्तरशो व्याख्यातमिति ।



१ "आया भंते ! रयणप्पभा पुढवी, अन्ना रयणप्पभा पुढवी ? गोयमा ! रयणप्पभा पुढवी सिय आया. सिय नो आया. सिय अवत्तव्वं आयाति य नो आयाइ य । से केणहेणं भंते ! एवं बुचइ - रयणप्यभा पुढवी सिय आया सिय नो आया सिय अवत्तव्वं आताति य नो आताति य ? गोयमा ! अप्पणो आदिहे आया, परस्स आदिहे नो आया, तहुभयस्स आदिहे अवत्तव्वं रयणप्यभा पुढवी आयाति य नो आयाति य । से तेणहेणं तं चेव जाव नो आताति य । . . . . आया भंते ! परमाणपोगाले . अन्ने परमाणुपोमारे ? एवं जहा सोहम्मे कप्पे तहा परमाणुपोमारेवि भाषियन्वे।" इति भगवतीस्त्रे पाठः, १२।१०।४६९। ध्याख्या - "आत्माधिकाराद् रत्नप्रभादिभावानामात्मत्वादिभावेन चिन्तयभाह - आया भंते इत्यादि, अतित सततं गच्छति तांस्तान् पर्यायानित्यात्मा, ततश्च **आरमा सद्भा पृथिवी, अञ्चत्ति अनात्मा** असद्भेलर्थः । तिय आया तिय नो आयत्ति, स्यात् सती स्यादसती, सिय अवत्तव्वंति आत्मत्वेन अनात्मत्वेन च व्यपदेष्टुमशक्यं वस्तिवति भावः, कथमवत्तव्यमित्याह – आत्मेति च नोआत्मेति च वक्तुमशक्यमित्यर्थः । अञ्चलो आइट्रेक्ति आत्मनः खत्य रक्षप्रभावा एव वर्णादिपर्यायैः आदिष्टे भादेशे सति तैर्व्यपदिष्टा सतीखर्थः नोआत्मा अनात्मा भवति, पररूपापेक्षयाऽसतीखर्थः । तृदुभयस्स आहुद्रे अवसञ्चिति तयोः खपरयोरमयं तदेव बोमयं तदुभयम् , तस्य पर्यायैरादिष्टे आदेशे सती तदुभयपर्यायैर्व्यपदिष्टेखर्यः, अवक्तव्यम् , अवाच्यं **वस्तु** स्यात् , तथाहि - न हासौ आत्मेति वक्तं शक्या, परपर्यायापेक्षया अनात्मत्वात् तस्याः । नाप्यनात्मेति वक्तं शक्या, खपर्यायापेक्षया तस्या आत्मत्वादिति । अवक्तव्यत्वं चात्मानात्मशब्दापेक्षयैव, न तु सर्वेथा, अवक्तव्यशब्देनैव तस्या उच्यपान-त्मात् , अनभिळाप्यभावानामपि भाव-पदार्थ-वस्तुप्रभृतिशब्दैरनभिळाप्यशब्देन वाऽभिळाष्यस्वादिति । एवं परमाणुसून्रमपि ।'' इति अभवदेवस्रिविरचितायां अगवतीस्त्रकृतौ ॥ २ 'पुद्रलो नाम आत्मा' इखपि पाठोऽत्र चिन्छः । (पुद्रलः किमात्मा है) ॥ रे भावो विधि° मा०॥ ४ सिआ व०॥ ५ तत्मव प्र०॥ ६ आत्मनो व०॥ ७ आह भावो प्र०॥ ८ "आया भंते ! दुपएसिए खंघे, अने दुपएसिए खंघे ? गोयमा दुपएसिए खंघे सिय आया १ । सिय मो आया २ । सिय अवत्तव्वं आयाइ य नो आयाति य है। सिय आया य नो आया य ४। सिय आया य अवत्तव्वं आयाति य नो आयाति य ५ । सिय नो आया य अवत्तव्वं आयाति य नो आयाति य ६ । से फेण्ड्रेणं भंते ! एवं तं चेष जाव भा याति य नो आयाति य १ गोयमा ! अध्यणो आदिहे आया १ । पररस आदिहे मो आया २ । तदुभयस्स आदिहे अवत्तब्वं दुपएसिए खंधे आयाति य नो आयाति य ३। देसे आदिहे सब्भावपज्जवे देसे आदिहे असब्भावपज्जवे दुप्पएसिए खंधे आया य नो आया य ४ । देसे आदिद्वे सन्भावपज्जने देसे आदिद्वे तदुभयपज्जने दुपएसिए खंधे आया य अनतन्नं आयाइ य नो आयाइ य ५ । देसे आदिहे असन्भावपजने देसे आदिहे तदुभयपजने दुफ्सिए खंधे नो आया य अनतन्त्रं आयाति य नो आयाति य ६ । से तेणद्वेणं तं चेव जाव नो आयाति य । आया भंते ! तिपएसिए खंधे .....जहा क्रप्पएसिए एवं जाव अणंतपएसिए। सेवं भंते सेवं भंतेति जाव विहरति।" इति भगवतीस्त्रे १२।१०।४६९। अस्य श्वाख्या – "द्विप्रदेशिकस्त्रे पड् भङ्गाः । तत्राखाल्लयः सकलस्कन्यापेक्षाः पूर्वीका एव, तदन्ये तु त्रयो देशापेक्षाः । तत्र च मोयमेखत आरम्य व्याख्यायते - अप्पणोत्ति खस्य पर्यायैः आदिहेत्ति आदिष्टे आदेशे सति आदिष्ट इत्यर्थः, द्विप्रदेशिकस्कन्धस्य आत्मा भवति १। एवं परस्य पर्यायैरादिष्टोऽनात्मा २। तदुभयस्य द्विप्रदेशिकस्कन्धतदन्यस्कन्धलक्षणस्य पर्यायैरादिष्टोऽ-साववक्तव्यं वस्तु स्यात्, कथम् ? आत्मेति चानात्मेति चेति ३ । तथा द्विप्रदेशत्वात् तस्य देश एक आदिष्टः, सद्भावप्रधानाः सत्तानुगताः पर्यवा यस्मिन् स सङ्गावपर्यवः, अथवा तृतीयाबहुवचनमिदम्, स्वपर्ववैरिखर्यः, द्वितीयस्तु देश आदिष्टः असञ्जावपर्यवः परपर्यायैरित्यर्थः, परपर्यवाश्च तदीयद्वितीयदेशसम्बन्धिनो वस्त्वन्तरसम्बन्धिनो वेति । ततश्चासौ द्विप्रदेशिकः स्कृत्यः क्रमेणात्मा चेति नो आत्मा चेति ४ । तथा तस्य देश आदिष्टः सद्भावपर्यतो देशश्रोभयपर्यतः ततोऽसावात्मा चावक्तव्यं श्रेति ५ । तथा तस्पेव देश आदिष्टोऽसद्भावपर्यवो देशस्तूभयपर्यवस्ततोऽसौ नो आत्मा चावक्तव्यं च स्यादिति ६ । सप्तमः दुमरास्मा च नो आत्मा चावक्तव्यं चेलेवंरूपो न भवति द्विप्रदेशिके, द्व्यंत्रत्वादस्य । त्रिप्रदेशिकादौ तु स्मादिति सप्तमङ्गी । त्रिप्रदेशिकस्कन्धे तु त्रयोदश भङ्गाः ......षद्रप्रदेशिके त्रयोविंशतिरिति ।" इति अभयदेवस्रिविर्चितायां भगवतीस्त्रवृत्तौ । **रहयतां** पृ० ५५९ दि० **१**॥



## अथाष्टम उभयनियमारः ।

भावाभावभावनायां यदि भावो विधिरभावो विशेषः, स च पराभाव इष्टो न स्वरूपस्यैव विशेषः, ततस्तदभावे स्वत्वं परत्वं चाव्यवस्थितं परत्वाभावविशेष-तुल्यत्वात् । ततश्च द्वयोरपीतरेतरात्मापत्तेः स्वपरविशेषत्वाभावे भावाभावयो-भेंदेनोपनिपातो न स्यात् स्वतोऽप्यसत्त्वं परतश्च सत्त्वं स्यात् ।

इदिमह सम्प्रधार्यम्—िकमेतौ भावाभावौ द्वाविष प्रधानौ, भावः प्रधानं विशेष उपसर्जनम्, विशेषः प्रधानं भाव उपसर्जनम्, उभयमुपसर्जनम्? यदि द्वाविष प्रधानौ ततस्तयोरङ्गाङ्गिभावो न स्यात् परस्परानपेक्षत्वादपरार्थत्वात् प्रधान-त्वाद् विजिगीषुवत्। घटो घटभावेन स्वेनैव भवति न पटादिभावेन नाभावेन वा,

विधि-नियमभङ्गसमस्तवृत्तिसद्यस्वप्रतिपादनाधिकारे पूर्वनयदृष्टावपरितुष्टेरुत्तरनयसमारम्भः,तद्यथा— 10 भावाभावभावनायामित्यादि । यदि भावाभावासमकं विस्विति भावो विधिरभावो विशेषः, स च पराभाव इष्टो न स्वरूपस्यैव भावस्य विशेषो नियम इति, ततस्तद्भावे स्वगतविशेषाभावे परस्यापि स्वगतविशेषाभावे स्वरंव परस्वं चाव्यवस्थितम्, परत्वाभावविशेषतुत्व्यस्वात् । स्वं स्वं न भवति पराभावविशेषस्वात् परवत्, पराभावविशेषस्वात् स्ववत्, पराभावविशेषस्वात् पूर्ववत् पक्षे धर्मसिद्धिः । ततश्च द्वयोरपि १५ स्वपर्योरितरेतरात्मापत्तेः 'स्वस्य खेद्यं परस्य च परत्वम्' इत्येष विशेषो नास्ति । सति च स्वपरविशेष-त्वाभावे भावाभावयोः सामान्यविशेषयोभेदेनोपनिपातो न स्यात् । 'न स्यात्' इति सँम्भावनया, मा मुखनिष्ठुरं वोचमिति । एवमैक्यापत्तिरत्योः । नैक्यापत्तिरेव, किं तिर्हि १ सङ्करोऽपीत्यत आह—स्वतोऽप्यसत्त्वं भावितार्थमेव, अपिशब्दात् परतोऽसत्त्वं स्वदभ्युपगतमेव, परतश्च सत्त्वं स्यात्, अनिष्टं चैतत् ।

किञ्चान्यत्, इदिमह सम्प्रधार्यम्-किमेतौ भावाभावौ द्वाविप प्रधानौ विजिगीषू इवान्यो-न्यनिरपेक्षौ, भावः प्रधानं विशेष उपसर्जनम्, विशेषः [प्रधानं] भाव उपसर्जनम्, उभयमुप-सर्जनम् ? इति । चतुर्षु विकल्पेषु त्रीन् विकल्पान् व्युदस्य भावोपसर्जनं विशेषप्रधानं नयस्यास्य मतं सँमर्थविष्यामः । तत्र तावद् यदि द्वावपीत्यादि उभयप्रधान्येऽनिष्टापादनं यावद् विजिगीषुविदिति ।

5

१ हर्यता पृ० ५३६ पं० १॥ २ सत्वं प्र०॥ **३ स्यात्र** प्र०॥ **४ समा<sup>०</sup> प्र०॥ ५ दष्टव्यं पृ०** ५५५ पं०७॥

न्यः ७०

पटोऽप्येवमेव । शिविकावाहकवत् तुल्यशक्तीनामप्यर्थानामङ्गाङ्गिभाव इति चेत्, न, शिविकावाहकवत् प्रधानभूतस्यान्यस्य कस्यचित् सामान्यविशेषयोः प्रयो-जयितुरभावात् । उत्तरभावः प्रयोजयितेति चेत्, न, तदाऽभूतत्वात् उत्पन्नस्यापि तदात्मकत्वात् शिविकावाहकवदस्वतन्त्रत्वात् ।

5 इतरस्य प्रधानस्यार्थं साधयितुमङ्गं प्रवर्तमानमङ्गिनमपेक्षते, अङ्गयपङ्गमिखङ्गाङ्गिभावः, स **न स्यात्** परस्परानपेक्षत्वात् तयोः, परस्परानपेक्षत्वमपरार्थत्वात्, अपरार्थत्वं प्रधानत्वात्, यथा विजिगीषोः । ततो विरोधादेकत्र प्रवृत्त्यभावाद् वस्तु भावाभावात्मकं न भवतीति ।

कथं तर्हि भवतीति चेत्, घटो घटभावेन स्वेनैव भवति स्वभवनप्रार्धान्येन, न पटादिभावेन ३००-२ उक्तसङ्कर-विशेषासत्त्वदोषमयात्, नाभावेन वा पटादेरीत्मतो वा, उक्तदोषादेव । पटोऽप्येवमेव, 10 स्वेनैव पटभावेन भवति न घटभावेनाभावेनैव वा ।

शिबिकावाहकेत्यादि यावचेदिति । स्यान्मतम् — पैरस्परिनरपेश्चत्वादित्यादिहेत्वसिद्धिः, तुस्यशक्तीनामप्यर्थानामङ्गाङ्गिभावदर्शनात्, यथा शिविकावाहकानामिवेति । एतच [न], शिबिकावाहकविद्यादि यावत् प्रयोजयितुरभावादिति । न हेत्वसिद्धिः, शिविकावाहकानामिव प्रधानभूत ईश्वरो
यथा प्रयोजयिता संहत्यकारिणामङ्गाङ्गिभावहेतुरस्ति वहनिक्रयायां न तथा कश्चित् सामान्यविशेषयो15 र्घटादेः पिण्डशिवकादेश्च प्रधानभूतोऽन्यः कश्चित् प्रयोजयितास्ति । तस्माद् वैधर्म्याद्युक्तदृष्टान्तमिदमुत्तरमिति ।

उत्तरभावः प्रयोजियतेति चेत्, पिण्डस्योत्तरो भावः शिवकादिः, स प्रयोजियता प्रधानभूतः, तस्यापि स्थार्सक-कोशक-कुशूलकादिरुत्तरो यावत् पश्चिमो घटः पुनरावृत्त्वा इति एवं चेन्मन्यसे तद्दिष न, तदाऽभूतत्वात्, उत्तरस्य भावस्य तस्मिन् कालेऽनुत्यन्नत्वादसतः प्रयोजकत्वाभावात् कृतः प्रधानत्वं 20 खपुष्पस्येव ? किञ्चान्यत्, अभ्युपेर्द्यापि तदुत्पत्तिमुत्पन्नस्यापि तदात्मकत्वात् मृत्विण्डाद्यात्मकत्वादु-त्तरोत्तरभावस्य स्ववीर्कादभिन्नत्वात् पूर्व एवोत्तरः, स कथमात्मानमेव प्रयोजियतुमर्हति ? भेदमभ्युप-३७१-१ गन्यापि शिविकावाहकवदस्यतन्त्रत्वात् परवश्चितित्वादप्रवर्तकत्वं पूर्वोत्तरयोदिकः कालतो वा भिन्नयोरिप भावाभावयोरप्रधानत्वादीश्वराप्रेरितशिविकावाहकवत् । एवं तावत् प्रधानयोरप्रवृत्तिः सामान्य-विशेषयोः ।

25 अथ सन्मित्रविद्यादि अन्यतरोपसर्जनप्रधानभावेन सामान्यविद्येषयोरिविशिष्टतेति पूर्वपक्षयति । यथा संहत्यकारिणोः सन्मित्रयोः परस्परमतानुवर्तिनोरर्थवशादेकस्योपसर्जनता इतरस्य प्राधान्यमिति चेत् एवं चेन्मन्यसे, तद्गि न, वश्यमाणेत्यादि यावदभावादिति । 'भवितुर्विद्येषस्यैव प्राधान्यम् सामान्यस्य भवनस्यवोपसर्जनत्वमित्युभयंनियमेनार्थवत्त्वं भावशब्दस्य नान्यथा' इति वृक्ष्यतेऽस्य नयस्य भवम् । तस्माद् नान्यतरोपसर्जन-प्रधानभावः ।

१ °धान्येतत्र पटा भारता २ °रात्मनोक्तदोषादेव यव ॥ ३ पृष्ठ ५५३ पंष्ट्रता ४ °सकोशक भारता ५ °त्यादि प्रयादि प्रय

अथ सन्मित्रवदन्यतरोपसर्जनप्रधानभावेन सामान्यविशेषयोरविशिष्टतेति चेत्, न, वक्ष्यमाणोभयनियमनयमतवदन्यतरोपसर्जनप्रधानभावाभावात्।

अथोपसर्जनावेव भावाभावौ ततस्तयोः प्रधानेनान्येनावद्यं भवितव्यं प्रवर्त-यित्रा, तदभावे प्रवृत्त्यभावात्। न च भावाभावव्यतिरिक्तोऽथोऽस्ति। न च प्रधा-नेन विनोपसर्जनम्। न च प्रधानोपसर्जनभावेन विना दृश्यते भोकतृभोग्यशरीरा-इ हारादिवस्तुप्रशृत्तिरिति तयोरेव प्रधानोपसर्जनता।

इत्युभयनियम उच्यते—भवत् प्रधानम्, भाव उपसर्जनम्। भवति विद्येषः,

अधोपसर्जनावेव भावाभावौ ततस्तयोः प्रधानेनान्येनावद्यं भवितव्यं बैलवताश्रयभूतेन द्वयोरिव राजपुरुषयोर्नृपतिना प्रवर्तियत्रा, तदभावे प्रवृत्त्यभावात् । दृष्टा हि प्रवृत्तिरबलयोर्बलवेदा-श्रया । एतावती च प्रवृत्तिः सामान्य-विशेषयोर्भवन्ती भवेत्, सर्वथा चानुपपन्ना, भावाभावयोरेव 10 पर्यायमात्रत्वात् तत्त्वान्यत्वादिधर्माणां वस्त्वन्तराभावात्, 'भावः सामान्यं प्रवृत्तिर्द्रत्व्यं विधिरन्ययो धर्मी' इति पर्यायाः, 'अभावो विशेषोऽन्यत्वं निवृत्तिः पर्यायो नियमो धर्मः' इति पर्यायाः, गुणगुण्यादिकल्पना-स्विप भावाभावत्वव्यतिरिक्तार्थासम्भवाद् द्विधैव स्थात् । तैचेत्थं वस्तु परीक्ष्यमाणं चतुर्धापि न घटते । तस्माद् भावाभावव्यतिरिक्तस्यार्थस्याभावादुपसर्जनयोरप्रवृत्तिरिति । स्थान्मतम् प्रधानेन विनाप्युप-३०१-२ सर्जनयोः प्रवृत्तिभविष्यतीति । तद्पि न च प्रधानेन विना उपसर्जनम् 'अस्ति' इति वर्तते, सृत- 15 कादिरिव स्वामिना । तस्मादकल्पना इयमपीति ।

स्यान्मतम्-उपकार्योपकारिभावेन विनापि भवति वस्त्विति। एतदपि न च प्रधानोपसर्जनभावेने-त्यादि यावद् वस्तुप्रवृत्तिरिति। भोक्ता प्रधानम्, तद्धं भोग्यमुपसर्जनमोदनविधितकवच्छँरीराचात्मनः। अरीरमेव भोक्तः चेतनाधिष्ठितम्, तद्धंमुपसर्जनमाहारादि, आदिप्रहणाद् वस्त्रश्च्यासनगृहादि, आहारार्थं शाल्यादि, शाल्याद्यं सिलेळादि। यथैतद् भोक्तुभोग्यादि गुणप्रधानभावेनैव प्रवर्तते न विना तेनेति। 20 दश्यते च वस्तुनः प्रवृत्तिरित्थं प्रत्यक्षीकृतमिति तयोरेव भावाभावयोः प्रधानोपसर्जनता गुण-प्रधानभावः, तृतीयवस्वभावात्।

इतिशब्दस्य हेत्वर्थत्वादेतस्मात् कारणादेवमवस्थिते कतरत् कथं नियतमित्युभयनियम उच्यते, तद्यथा—भैयत् प्रधानं कर्त्तसाधनं प्रत्ययार्थः। भाव उपसर्जनं भावसाधनं प्रकृत्यर्थः। को भवतीति वेत्, उच्यते—भवति विशेषः, स एव 'भवति' इति भावः 'ण'प्रत्ययान्तेन कर्त्तवाचिना शब्देनोच्यते 25 पूर्वनयव्याख्याव्युत्पत्तिवत् । अर्थतः प्रकृत्यर्थविवक्षायामपि कर्त्रर्थप्रधानन्याद् भावसाधनत्वेऽपि कर्त्रर्थ एवोच्यते, अतस्तत्प्रदर्शनार्थमाह—यत् तेन भूयते, किमुक्तं भवतीति वेत्, उच्यते—यदसौ भवति भवनमापद्यते भवनिक्रयामनुभवति स्वरूपप्रतिलम्भे गुणभूतं क्रियात्वं प्रतिपद्यमानोऽर्थो विपरिवर्तत इत्युक्तं

१ अत्र यथाश्चृते 'बलवता आश्रयमृतेन' इति पदच्छेदो विधेयः । अत्र बलचदाश्चयमृतेन इसिप पाठः स्यात् । हस्यतां टि॰ २ ॥ २ वताश्चया मा॰ ॥ ३ तथेतथं य॰ ॥ ४ कारोपका॰ प्र० ॥ ५ ' च्छरीरादि आस्मनः' इति पदच्छेदः ॥ ६ गुणधान प्र० ॥ ७ हस्यतां पृ० ३७७-२ ॥ ८ हस्यतां पृ० १७३ पं० २०, पृ० ३८२ पं० १३ ॥ ९ हस्यतां पृ० ५३६ पं० १३-१४ ॥

यत् तेन भूयते यदसौ भवति नटपरमार्थन्यत्ववत्। भवित्रा भूयते, न भवनेन। तेन भूयते चेत् खपुष्पमपि भवेत् भवनस्य द्रच्यत्वापत्तेः।

न तु भवनमिवरोषं कचिदिप भवद् दृष्टम्, विशेषेण तु भवित्रा वशीकृतं दृष्टम्, किया-घट-वीहि-देवदत्तादौ कारक-रूपादि-मूलादि-वालादिभेदं दृश्यत एव। इत्युभयं नियम्यते। इहं विशेषः प्रधानं भावः, सामान्यमुपसर्जनम्, शिविका-वाहकयानेश्वरयानवत्, विशेषभवनमेव भावभवनम्।

३०२-१ भवति । किमिव ? नटपरमार्थनृपत्ववत् , यथा नटः परमार्थतो नट एव सन् राजवेषधारी राजिकयास्वाज्ञापनादिषु च वर्तमानो नटत्वप्रधानस्तद्विशेषपरमार्थ एवं घटाख्यो विशेषो जलधारणादिभवनेषु वर्तमानो
घटत्वप्रधानस्तद्विशेषपरमार्थो भवतीति भैविता घटः कर्ता, तेन केर्त्रा भवित्रा भूयते स एव भैवनीभवति
10 न भवनेन न केर्त्रा भूयते, न भवनं घटो भवति, उपसर्जनत्वात् कर्त्र भवितुं न शक्तोति । तेन भवनेन
भूयते चेत् खपुष्पमिष भवेत् , यद्यभवद् भवेत् अभिवत्रा भवनमनुभूयेत खपुष्पेणाप्यनुभूयेत । न
धमिवत्त्वात् खपुष्पं भवनमनुभवति तथा भवनमभवित्त्वाद् नानुभवतीत्वर्थः । कस्माद् नानुभवति भैवनं
भवनमिति चेत् , उच्यते—भवनस्य द्रव्यश्वापत्तेः , द्रव्यशब्दस्य कर्तृप्रत्ययान्तत्वाद् 'भवति' इति द्रव्यं
भवयं 'कृत्यल्युटो बहुलं कर्तरि' इति लक्षणाद् यदि भवति द्रव्यं स्वात् । अनिष्टं चैतदिति ।

15 एवं तर्हि भिवताप्यभवनः खपुष्पवद् न स्यादिति तुल्यमिष्टापादनम्। यथा भिवता विना भवनं नास्ति, तद्विशिष्टं दृष्टम्, तथा भिवतापि भवनेन विना नास्ति, तद्विशिष्टो दृष्ट इति। एतच्च नं तु भवनमिवशेषं सामान्यमात्रं क्विचिद्यपि भवद् दृष्टम्, विशेषण तु भिवता वशीकृतं दृष्टम्, सत्यमेतत्, वैयमपि न ब्र्रेमः — भवनं नास्त्येवेति, किं तर्हि ? विशेषप्रधानं स्वोपसर्जनं तु दृष्टमिति न तुल्यत्वमनयोः। क तद् दृश्यत इति चेत्, उच्यते — क्रियाघटेत्यादि। क्रियायां कारकं कर्ता, 20 घटे रूपादिः, ब्रीहा मूलादिः, देवदत्तादौ बालादिः, एते भेदा यस्य तद् भवनसामान्यं भेदप्रधानं ३०२-२ दृश्यते लोके विशेषणोपसर्जनीकृतं प्रधानेन।

इत्युभयम् अस्मात् कारणाद् विधिर्नियमश्च नियम्येते 'सामान्यमुपसर्जनमेव विशेष एव प्रधानम्' इति विधिनियमौ नियतौ, न यथा पूर्वत्रोभयमते कामचारो वा विधिर्विधीयते नियम्यते च नियमो विधीयते नियम्यते चेति तुल्यकक्षौ, अनन्तरातीतनयमतवदुभयं ''चोभयम्—भावोऽपि भावो

१ दश्यतां पृ० २७७-२॥ २ दश्यतां पृ० २७७-२॥ ३ मवता भा०। भावता य०। (भावना।?)। भगवता भ्यते दित मूलसत्त्वे तु भा० पाठोऽपि संगच्छतेऽत्र ॥ ४ भवतीभवित य०॥ ५ कत्ती प्र०॥ ६ भवनमिति चेत् भा०॥ ७ "द्रव्यं च भव्ये। ५१२।१०४। द्रव्यशब्दो निपास्यते भव्येऽभिषेत्रे, द्वश्रब्दादिवार्थे 'यत्' प्रस्ययो निपास्यते । द्रव्योऽयं राजपुत्रः । द्रव्योऽयं माणवकः ।"-पा० काशिका॥ ८ "कुस्यल्युटो बहुलम् । ३१२।१९३। भगवेऽकर्तरि च कारके' इति निवृत्तम् । कुस्यसंत्रकाः प्रस्या ल्युट् च बहुलमथेषु भवन्ति, यत्र विहितास्ततोऽन्यत्रापि भवति । भावकर्मणोः कुस्या विहिताः कारकान्तरेऽपि भवन्ति । भवक्षणादिकरणयोभीये च ल्युद् अन्यत्रापि भवति । भवक्षणादन्येऽपि कृतो यथाप्राप्तमभिषेयं व्यभिचरन्ति ।"-पा० काशिका । ९ नतु भवन य०॥ १० द्वयमपि प्र०॥ ११ ज्ञूतो भा०। ज्ञूतो य०॥ १२ (वोभयं?)॥

अस्य पर्यायनयभेदत्वात् सर्वद्रव्यार्थभवनं प्रतिपक्षः । नामद्रव्यार्थभवनं तावत्-नाम कारणं द्रव्यं तदेव कार्यं भवनात्मकत्वात् । घटस्य हि कुम्भकारचेतना कारणम्; न अमूर्तात्मा अकरणात् । सर्वमपि चैतद् नामैव । कुम्भकारो ह्यात्मान्तः-

भवत्यभावश्च, अँमावोऽपि [अमावो भवति] भावश्चेति, सङ्करदोषात् । इहेसस्मिन् नये स्वरूपं घटो विशेषः, न पटाद्यभावः । स एव विशेषः प्रधानं भावः, सामान्यं किया भवनं प्रकृत्यर्थं उपसर्जनम- प्रधानम् । किमिव ? शिविकावाहकयानेश्वरयानवत्, यथा शिविकावाहकानां यानमीश्वरयानार्थ-त्वादप्रधानम् अतः शिविकावाहकाः 'यान्ति' इति नोच्यन्ते तैरुद्यमान ईश्वर एव प्रधानत्वात् 'याति' इत्युच्यते तथा सामान्येन भवतायप्रधानेन भविता घट एव 'भवति' इति प्राधान्यादुच्यते । तस्माद् निरूपितवस्तुस्वरूपस्पमुपनयित विशेषभवनमेव भावभवनमिति दार्शन्तिकमर्थम् ।

इत्थं पैर्यायनयभेदोऽयम्। अस्य नयस्य पर्यायनयभेदत्वात् सर्वद्रव्यार्थभवनं प्रतिपक्षः। 10 तत्र विध्यादयो द्रव्यार्थभवनभेदा व्याख्याता दूषिताश्च 'समनन्तरामुलोमाः पूर्वविरुद्धा 'निवृत्तनिरनुश्वारः' [ ] इति न्यायक्रमेण। ते च द्रव्यार्थभेदाः। नाम-स्थापनाद्रव्यभवनयोरव्याख्यातयोव्याख्यानं छत्वा दूषिवध्यति । तत्र नामद्रव्यार्थभवनं तावत् स्वरूपतः नमयति प्रह्लीकरोति सर्वमात्मस्वभावेनेति नाम, कारणं करोतिति, द्रव्यं प्राग्व्याख्यातार्थम्। भवत एव वा यद् भवनं तद् द्रव्यं २०३-१
कारणं नाम इत्युच्यते। भवत्येव भवत्यवस्थितं विश्वस्य कारणं प्रागुक्तपुरुषादिकारणवदेकमेत्र नाम शब्दः। 15
आह—करोतिति कारणमुक्तम्, कार्याभावात् किर्वं कियते यत् कुर्वत् तत् कारणं स्वार्णं स्वात् तस्मात्
कार्याभावात् कारणत्वाभावः, कारणत्वाभावात् स्वलक्षणाभावात् खपुष्पवद्सदितिः, उच्यते—तदेव कार्यकारणमेव नाम कार्यं नासत्। कृतः ! भवनात्मकत्वात् । स हि शब्दो भवनात्मकः, भवनानि अवस्थाविशेषाः स्वप्रादिवत् पुरुषस्य बालादिवद्वा पिण्डादिक्पादिवद्वा घटस्य। तस्मात् स एव कारणं स्वावस्थाविशेषाणं कार्याणामिति।

अस्रोदिष्टस्य कार्यकारणभावस्य निरूपणार्थमुदाहृत्य घटं घटस्य हीत्याचारभते । घटस्य हि कार्यस्य यस्मात् कुम्भकारचेतना कारणं कुम्भकरणसमर्थशरीरसिहता, चेतनारिहतस्य अंकरणात् । आत्मा तिर्हे कारणमस्तु चेतनत्वादिति चेत्, तद् न अमूर्तात्मा, अंकरणात् । ततः किम् १ कुम्भ-कारशरीरं कर्तृत्वाद् मृर्तत्वाद् मृदाचात्मकत्वाद् घटस्य मूर्तस्य कारणं सम्भाव्येत, मृत्सिललाचात्मकत्वाद्वा घटस्य मृतस्यलिलाचेव कारणं सम्भाव्येत, यदस्तु तदस्तु कार्यं कारणं च, सर्वथा चैतन्यरिहतस्य मूर्त- 25 द्रव्यस्य घटसजातीयस्यापि मूर्तिरिहतस्यापि वा चेतनस्यासजातीयघटकारणत्वासम्भवाद् मूर्तचैतन्यात्मकः कुम्भकारः पृथिव्यमेजोवाय्वाकाशात्मानः संहत्य कुम्भकाराख्या भवन्ति । तच सर्वमिप चैतद् नामैव ३०३-२ शब्द एव, शब्दब्रह्मण एवेकस्य विपरिवर्तस्वरूपं पृथिव्यात्मादि मूर्तामूर्तभेद्वभेदं जगत् ।

१ 'अभावोऽपि [भावो भवत्य]भावश्च' इत्यपि पाठोऽत्र भवेत् ॥ २ 'यासेदश्वभयानवत् प्र० । अत्र 'व्याने ईश्वर यानवत्' इत्यपि पाठो भवेत् ॥ ३ पर्यथ प्र० ॥ ४ निवृत्ति व० । दृश्यतां पृ० २२९ पं० ८, पृ० ४५५ पं० ७ । टिपृ० ७२ पं० ७ ॥ ५ (द्रव्यद्रव्यार्थभेदाः ?) ॥ ६ एव धायद् भा० । एव धावद् य० ॥ ७ द्रव्यं कारण नाम य० । द्रव्यं नाम भा० । ८ कियेते प्र० ॥ ९ अकारणात् प्र० । 'अकारणत्वात्' इत्यर्थविवक्षायां तु यथाश्रुतः 'अकारणात्' इत्यपि पाठः साधुः ॥

संनिविष्टराब्दानुबद्धचैतन्यसरूपत्वाच्छब्दात्मकः, तदनुरूपप्रवृत्तयोऽपि तदा-त्मिकाः, न तदभावे प्रवर्तते तन्तुवायवत् । न हि काचिदपि चेतनाऽराब्दास्ति। येऽप्यव्यक्तचेतनाः स्थावरा जङ्गमाश्च तेऽपि शब्दाभ्यासवासनाजनितान्तर्निविष्ट-स्वानुरूपचैतन्याः, हिताहितप्रवृत्तिव्यावृत्तिवृत्तत्वात्, कुम्भकारवत्। भगवदर्हदा-

अपर आह—शब्दस्वतत्त्वमाकाशम्, आकाशगुणो वा शब्दः श्रोत्रश्राह्यस्थार्थस्य शब्दसंज्ञत्वादिति केचित् प्रतिपन्नाः । तत् कयोपपत्त्येदमुच्यते—शब्द एव सर्वमिति ? अत्रोच्यते—कुम्भकारो हीत्यादि । हिशब्दो हेत्वर्थे, कुम्भकारस्तावदातमान्तःसन्निविष्टशब्दानुवद्धचैतन्यस्वरूपत्वाच्छब्दात्मकः, तदनु-रूपान्तःशब्दानुवद्धचैतन्यप्रेरितपिण्डशिवकाद्यनुक्रमप्रवृत्तयः किया अपि तदात्मिकाः, तत्प्रवृत्तित्वात्, मृत्प्रवृत्त्यात्मकघटवत् तद्भावे भावात् तदभावे चाभावात्, वैधर्म्येण न तदभावे, तदनुरूपान्तःसन्नि-10 विष्टचैतन्याभावे न प्रवर्तते तन्तुवायवत् ।

स्थान्मतम्—तदनुरूपचैतन्यात्मकत्वमस्तु प्रवृत्तेश्चैतन्याविनाभावात्, शब्दात्मकत्वं तु साध्यमिति । अत्रोच्यते—किमत्र साध्यम् ? सिद्धमेवैतत्, न हि काचिदपि चेतनाऽशब्दास्ति अनादिकालप्रवृत्त-शब्द्वव्यवहाराभ्यासवासितत्वाद् विज्ञानस्य चैतन्यमेव हि पश्यन्त्यवस्थानं मध्यमावैखर्योरवस्थयोरुत्थाने कारणं 'नाम' इत्युच्यते, कारणात्मकत्वात् कार्याणाम् । यथोक्तम्—वैर्वर्या मध्यमायाश्च पदयन्त्याश्चैत15 दद्धतं रूपम् [वाक्यप० १।१४२] इत्यदि ।

स्यानमतम्—शब्दव्यवहार।निभिन्नेष्वष्यव्यक्तचेतनेषु विज्ञानोत्थापितप्रवृत्तिसम्भवे व्यभिचरतीति चेत्, 'न' इत्युच्यते, येऽप्यव्यक्तचेतना इत्यादि । कृमि-पिपीलिकादीनां जङ्गमानां बैतती-त्रपु-सीसक-३७४-१ चितकर्णिकादीनां स्थावराणां च शब्दाभ्यासवासनाजनितान्तर्निवष्टस्वानुरूपचैतन्यास्तित्वं प्रति-ज्ञायते हिताहितप्रवृत्तिच्यावृत्तिवृत्तत्यात् कुम्भकारवत्, हिताहितयोः प्रवृत्तिव्यावृत्ती 'निमित्त-20 सप्तमी सम्बन्धपष्टी वा, हिताहितप्रवृत्तिनिवृत्त्योर्वृत्तत्यात्, इत्थम्भूतलक्षणा वृतीया वा हिताहितप्रवृत्ति-

१ "वैखर्या मध्यमायाश्च परयन्त्याश्चेतद्द्धतम् । अनेकतीर्थमेदायाख्यय्या वाचः परं पद्म् ॥ [ वाक्यप० ११९४२ ], सर्वश्रव्दिनन्धनत्वमाह—वेखर्या इति । एतदिति व्याकरणम्, अद्भुतमाश्चर्य परं पद्मिति सम्बन्धः। अनेकप्ररूपस्य शब्दराशेरास्पदं प्रतिष्ठेखाश्चर्यमेतत् । अनेकप्तिर्थिमेदाया इति वेखरीमध्यमापश्यन्तीनामनेकमार्गमेदकतामाह । अय्या इति अयोऽवयवा वैखर्याद्यो अस्या इति अयो। परमिति उत्कृष्टम् । पद्मिति तत्सारत्वात्।" इति वाक्यपदीयस्य वृष्मदेवकृतायां टीकायाम् । "परे संवेदां यस्याः श्रोत्रविषयत्वेन प्रतिनियतं श्रुतिरूपं सा वैखरी श्विष्टा व्यक्तवर्णसमुचारणा प्रसिद्धसाश्चमावा अष्टसंस्कारा च । तथा याऽक्षे या दुन्दुभौ या वेणौ [या] वीणायामित्यपरिमाणमेदा । मध्यमा त्वन्तःसंनिवेशिनी परिगृहीतकमेव खुद्धिमात्रोपादाना । सा तु स्क्षमाणपृत्त्यनुगता कमसंहारभावेऽपि व्यक्तप्राणपित्रहैव केषाचित् । प्रतिसंहतकमा सत्यप्यमेदे समाविष्टकमशक्तिः पश्यन्ती । सा चलाचला प्रतिलब्धसमाधाना च आवृता विशुद्धा स सिक्तिविह्नेयाकारा प्रतिलीनाकारा निराकारा च परिन्छिनार्थप्रत्यनभासा संस्षृद्धार्थप्रत्यनभासा प्रशान्तसर्वार्थप्रत्यनभासा वेत्यपरिमाणमेदा । " "तथितिहासेषु निद्र्शनान्यप्रत्यन्ते— । प्रमश्चाह— स्थानेषु विधृते वायौ कृतवर्णपरिप्रहा । वैखरी वाक् प्रयोक्तृणां प्राणवृत्तिनिवन्धना ॥ १ ॥ केवलं बुद्धपुपादाना कमरूपानुपातिनी । प्राणवृत्तिमितकम्य मध्यमा वाक् प्रवर्तते ॥ २ ॥ अविभागा तु पश्यन्ती सर्वतः संहतकमा । खरूपज्योतिरेवान्तःसक्षमा वागनपायिनी' ॥ ३ ॥" -इति मर्तृहरिरितिवायां वाक्यपदीयवृत्ती ॥ २ "वृत्ती तु व्रतती लता" इति अमरकोशे ॥ ३ श्यास्वर्तिकारे भा०॥ ४ "निमित्तात कर्मयोगे" - पा० वा० २।३१६ ॥ ५ "वृत्ती शेषे" -पा० २।३१५० ॥

ज्ञापि तथोपश्रूयते—सव्वजीवाणं पि यणं अक्लरस अणंतभागो णिचुम्घाडितओ [ नन्दीस्० ४२ ]।

अतो यथैव कुम्भकारकरणशब्दचेतनावैचित्र्यवृत्तितारतम्याध्यासनसम्रुप-हितरूपा घटता नाम्नः साक्षाद् भवति तथा तथा, तथा तत्प्रभवमेव क्रम्भकार-दारीरमृदादि दाँब्दोपयोगात्मयोगवऋताऽवऋतादेः, रूपादिमदर्थविरचनात्मकत्वात्

व्यावृत्तिभ्यां वृत्तत्वात् । स्तम्भाद्याश्रयोपसर्पणं हितप्रवृत्तिवृत्तत्वं गर्तोग्न्यादिभयादन्यतो गमनमहितव्या-० वृत्तिर्वृत्तत्वं चेति सिद्धो हेतुर्वनस्पतिष्वपि । क्रुम्यादीनां तुँ त्रास-स्तम्भ-भ्रान्ति-पलायित-गतागतादिकिया भयाद्यविनाभाविन्यः सिद्धा एव, अतो हिताहितप्रयृत्तिच्यावृत्तिवृत्तता विद्यते शब्दानुविद्धचैतन्याविना-भाविनी यथा कुम्भकारे, तस्मात् तेषूभयेषु साध्यते । सुप्तदग्धादिषु तु जङ्गमेषु व्यक्तमेव पाणित्रस्फोट-नादि क्रियालिङ्गम्, तेन विज्ञानमविनाभावित्वात् सिद्धमेव, शब्दानुविद्धत्वं तु साध्यत इति । नैतत् स्वाभिन्नेतोपपत्तिबलादेव, किं तर्हि ? भगवदर्हदाज्ञापि तथोपश्रुयते—सञ्जीवाणं पीत्यादि । 10 'अक्खराणक्खरसुता'दिभेदेन श्रुतज्ञानप्ररूपणायामेकेन्द्रियादिस्वामिकसुक्तं सूत्रे । तथा भाष्येऽपि—

> तं पि जित आवरिजेज तेण जीवो अजीवतं पावे। सुट्टवि मेहसमुर्दए होइ पभा चंदस्राणं॥ [नैन्दीस्० ४२

अतो यथैवेत्यादि उक्तार्थोपसङ्गहरूपेण दृष्टान्तदण्डको यावत् साक्षाद् भवति तथा तथेति । कुम्भकारः शब्दानुविद्धचेतनात्मकः, तिक्कियापि तदात्मिका विचित्रा पिण्डशिवकाद्यर्थपरिस्पन्दभेदा शब्द- 15 चेतनैव, तस्या वैचित्र्येण वृत्तेस्तारतम्येन उत्तरोत्तरोःकर्षपरम्परया अध्यासनम् , तेन समुपहितं रूपमस्या ३७४-२ घटतायाः सा कुम्भकारकरणशब्दचेतनावैचित्र्यवृत्तितारतम्याध्यासनसमुपहितरूपा घटता, सा साक्षाद् नाम्नो भवति तथा तथा तेन तेन प्रकारेण पिण्डशिवकादिरूपादिपृथुबुध्नादिना चेति दृष्टान्तः । दार्षान्तिकोऽर्थोऽधुना-तथा तत्प्रभवमेव शब्दचेतनाप्रभवमेव कुम्भकारमनुष्यशारीरं मृदादि सत्-सिकता-लोष्ट-वजा-ऽइम-शिलादिपृथिवीकायतिर्यक्शरीरं च, आदिमहणादमेजो-वायु-वनस्पतितिर्यक्शरीरं 20 देवशरीरं नारकीयं च । तद् भावयति-शब्दोपयोगेत्यादि । शब्दात्मक उपयोगः श्रुतज्ञानं व्यक्ताव्यक्तम्, र्तत्सम्बन्धाद्व(द्यः) केायवाड्यनःकर्मयोगः शुभोऽशुभो वा स आश्रवः पुण्यपापयोः, एकेन्द्रियादिजातिनाम्न-स्तिर्यग्भेदस्य <sup>१</sup> थोगवकता विसंवादनं च, तद्विपरीतं योगावकत्वमविसंवादनं [च] शुभस्य मनुष्य-देव-पञ्चेन्द्रियजात्यादिनाम्नः, आद्पिहणाद्विसंवादनग्रहणात् । 'आदेः' इति पञ्चमीनिर्देशाद्धेतोरित्यर्थः । 'कुम्भकारशरीरमृदादि तथी तथा तत्प्रभवमेव' इति वर्तते । उक्तमिदं प्रक्रियायुक्तया, न पुनर्हेतुना शब्दानु- 25 विद्धंचैतन्यात्मकत्वमिति चेत्, एतर्हि ब्रूमः—रूपादिमदर्थविरचनात्मकत्वात्, रूप-रस-गन्ध-शब्द-स्पर्श-

१ द्ययतां पृ० ३७८-१ ॥ २ °वृत्तित्वं प्र०॥ ३ क्रम्यादीनां मा० ॥ ४ मु भा० । मृ य०॥ **५** हरयतां पृ० १९० पं० ७, पृ० ३५१ पं० ४, टिप्ट० ६७ पं० ७ ॥ ६ <mark>दये होइ पहा य० ॥ ७</mark> इयं गाथा सम्प्रति नन्दीसूत्रेण मिश्रितोपलभ्यते । नयचकगृत्तिकृतस्तु सा नन्दीसूत्रभाष्यगाथात्वेन सम्मता प्रतीयते । दश्यतां टिपृ० ६८ र्प॰ २-७॥ ८ तस्सम्बन्धाद्व काय° य॰। तस्सम्बन्ध काय° मा॰। 'तस्सम्बद्धकायवाकानःकमैयोगः' इत्यपि षाठोऽत्र भवेत् ॥ ९ ''कायवाद्यानःकर्म योगः । स आश्रवः । छुभ पुण्यस्य । अञ्चमः पापस्य ।''**-तरवार्थं स्**० ६।९-४ ॥ १० ''बोगवक्रता विसंवादनं चाञ्चसस्य नाम्नः। विपरीतं ज्ञुसस्य।''-तस्वार्थसूरु ६।२१-२२॥ ११ तथा तथा तथा भारा ॥

### कुम्भकारकार्यवत्।

नाम्न एव च प्रभावाद् घटस्य घटत्वम् , न बहिर्निमित्तापेक्षम् । तथाहि— स्फन्दनादिनिमित्तानामनुपपत्तावपि जीवस्थाजीवस्थ वा निमित्तनिरपेक्षा संज्ञा क्रियते स्फन्दो रुद्र इन्द्र इति । प्रत्यक्षत्वात् सर्वलोक्षप्रसिद्धशब्दाभिषेयत्वाच तद्भृताः ध्रमत्यक्षाश्च गोपालादयो मुख्यया च वृत्त्योच्यन्ते तस्मात् त एव ते ।

सङ्ख्या-संस्थानादयो रूपादयः, ते यस्य सन्ति सोऽर्थो रूपादिमदर्थः, तस्य विरचना परस्परसम्बन्धानुरूत्येण ३७५-१ घटना, स एवात्मा यस्य स्वरूपं मनुष्यतिर्यगङ्गोपाङ्गादिनामनिर्वृत्तकुम्मकारशरीरमृद्दादेरिति धर्मित्वेन सम्बध्यते । कुरभकारकार्यवदिति दृष्टान्तः, यथा हि घटपिठरादि कुलालकार्यं तेन तेन मृन्मर्दनादिश-कारेणान्तःसन्निविष्टशब्दानुविद्धकुम्भकारशवृत्त्या निर्वतिंतत्वात् तत्प्रभवं तदात्मकं कुम्भकारप्रवृत्त्यात्मकं रूपा-10 दिमदर्थविरचनात्मकत्वात् तथा कुम्भकारशरीरमृदाद्यप्यन्तः सन्निविष्टशब्दानुविद्धचैतन्यप्रवृत्त्यात्मकिमिति । अत्राह-प्रस्थात एव दण्डादिवहिनिंमित्तादृते घेटानिर्वृत्तेः कथमिदमवधार्यते-नाम्नः साक्षाद भवति, न दण्डादिभ्य इति ? अत्रोच्यत<del>े नाम्न एव चे</del>त्यादि । दण्डादीनां सतामप्यकिक्चित्कर-त्वाच्छब्दंचैतन्यस्थैव **प्रभावात्** तत्वेरितप्रयत्नपरिस्पन्दजनितनिर्ष्ये<del>त्तिघटारूयस्य वस्तुनस्तद्वस्तुत्वं घ</del>ँटत्वं नाम्र एवं महिन्नो लभ्यते न बहिर्निमित्तापेक्षम् । तत्प्रवृत्तीनामपि स्थाने स्थाने शब्दचेतननियोजिताना-15 मात्मलाभात् तदात्मत्वम्, इतरथा तेषामतदात्मत्वे स्वरूपप्रवृत्तिरेव दुर्लभा, कुतो घटस्य घटत्वं वस्तुत्वम् ? तस्मात् सर्वकारकसान्निध्येऽपि कर्तुरौदासीन्ये तद्भावे वा क्रियायाः कार्यस्य चाभावः घटौदनपटवागादेः. अतः शब्दप्रभावप्रभवं सकलं जगदिति । तथा हीत्यादि तन्निरूपयति । हिशब्दो निर्दर्शने, एवं च कृत्वा स्कन्दरुद्रेन्द्राः स्कन्दर् शोषणे, रुदिर् अश्वविमोचने, इदि परमैश्वर्ये [पा० घा०] इति 'स्कन्दनेन निमि-<sup>३७५.२</sup> त्तेन स्कन्दः, रोदनेन रुद्रः, इन्दनेन इन्द्रः' इस्रेतेषां निमित्तानामनुपपत्तावपि गोपशुपाळादेर्जीवस्या-<sup>20</sup> जीवस्य वा काष्टर्कुड्यपाषणादेनिंमित्तनिरपेक्षा संज्ञा क्रियते 'स्कन्दो रुद्र इन्द्रः' इति, गोपाला-दीनामेव तैस्तैः शब्दैः समध्यारोपवशाचोच्यते । स्यान्मतम्-भवतीति भवो 'रोदितीति रुद्र इन्दतीति इन्द्र इति देवताविशेषाः तन्निमित्तभूतार्थभाजः सन्त्यप्रत्यक्षाः समयान्तरप्रसिद्धाः, तन्मुख्यप्रवृत्तेरितरत्रो-पचारो भविष्यतीति । एतचायुक्तम् , प्रत्यक्षत्वादिसादि यावत् तै एव ते । अप्रसक्षास्ते भव-कार्तिके-यादयः समयान्तरप्रसिद्धशब्दपरिकैल्पगम्या न सर्वलोकप्रसिद्धशब्दाभिधेया यथा गोपालाद्यः प्रस्रक्षाः <sup>25</sup> सर्वछोकप्रसिद्धशब्दाभिधेयाश्चेति तेषां सत्त्वं तच्छब्दात्मकत्वं चाप्रत्यक्षममुपचारगम्यं चेत्रेतेभ्यः कारणेभ्य-स्तद्भुताः स्कन्दादिशब्दभूताः प्रत्यक्षाश्च गोपालादयो मुख्यया च वृत्त्योच्यन्ते तस्मात् त एव ते, गोपाळादय एव स्कन्दादयः, न समयान्तरपरिकल्पिताः सन्तीति । तस्माच्छब्दशक्तिप्रभावादेव संज्ञा-

१ घटादिनिर्भृत्तेः य० ॥ २ (°निष्पत्तेर्घटाख्यस्य वस्तुनस्तद्वस्तुत्वं १) (°निष्पत्तिर्घटाख्यस्य वस्तुनः, तद्वस्तुःवं १) ॥ ३ घटन्यं भा० मध्ये नास्ति ॥ ४ भिहिम्नः' इति पश्चम्यन्तं पदम् ॥ ५ स्थाने राष्ट्रं भा० ॥ ६ स्वस्वरूपं भा० ॥ ७ स्कन्दिरशोषणे रुदिरु अशुं प्र० । "स्कन्दिर् गतिशोषणयोः ९०९, रुदिर् अशुंविमोचने १०६७, इदि परमेश्वर्ये ६३"─पा० धा० ॥ ८ (°वृद्ध्यं १) ॥ ९ रोदतीति प्र० ॥ १० त एव तेषु प्रत्यक्षास्ते भा० । त एव तेषु प्रत्यक्षास्ते भा० । त एव तेषु प्रत्यक्षास्ते भा० । त एव तेषु प्रत्यक्षास्ते भा० ।

येऽपि च ते समयान्तरपरिकल्पिताः स्कन्दरुद्देन्द्राः तेषु एकस्मिन्नितरसंज्ञ-योरपि प्रवृत्तिनिमित्तसद्भावात् त्रयोऽपि परस्परसंज्ञानिर्देश्याः स्युः।

अथान्यतमनिमित्तमात्रं तत्त्वमिष्यते इष्टार्थविवक्षया एवं तर्हि विवक्षितेष्टार्थ-विषयव्यवहरणादन्तर्निविष्टशब्दानुबद्धचैतन्यनिमित्तः संज्ञाव्यवहारोऽभ्युपगतः, बहिर्निमित्तं तु त्यक्तम् ।

निमित्तप्रत्ययेन संज्ञाप्रवृत्तौ यावत्सम्भवं संज्ञासन्निवेदो भावकादयोऽपि ते प्राप्ताः । तथा च यावत् किश्चिद् भवननिमित्तग्रस्तं तस्य सर्वस्येन्द्रस्कन्दादिरर्थः सर्वधातुभ्वर्थत्वात् पर्यायो घटकुटराब्दवत् । सम्भविघटनादिस्कन्दनादित्वाच सर्वसर्वत्वम् ।

सिन्नवेशो न निमित्तान्तरात् । अभ्युपेत्यापि समयान्तरपरिकल्पितानां स्कन्दादीनामस्तित्वं निमित्तनियमा- 10 भावदोष उच्यते—येऽपि च त इत्यादि । स्कन्देऽपि रोद्[निमिन्द]नं च स्तः, अतः स रुद्र इन्द्रो वा किं न भवति ? तथा रुद्रेऽपि स्कन्दनेन्दने \* इन्द्रेऽपि रोद्दनस्कन्दने \* ततः स इतर हैतरः स किं न भवति ? एकस्मिन्नितरयोरपि संज्ञयोः प्रवृत्तेनिमित्तमस्त्रेव । तस्मात् न्नयोऽपि परस्परसंज्ञानिर्देश्याः सङ्करेण स्युः । अथ मा भूदेष दोष इत्यन्यतमदेव निमित्तमेकं तत्त्वमिष्यतेऽसङ्कीर्णसंज्ञाव्यवहारार्थं 'स्कन्द ३७६-१ एव, न रुद्रो नेन्द्रः' इतीष्टार्थविवक्षया एवं तर्हि अन्यतमनिमित्तमान्नतत्त्वयाऽवधृतया संज्ञ्या 15 विवक्षितेष्टार्थविषयव्यवहरणादन्तनिविष्टशब्दानुबद्धचैतन्यनिमित्तः संज्ञाब्यवहारोऽभ्युपगतः, वैहिनिमित्तं तु त्यक्तमिति दोषः, तुशब्दादनिष्टसम्परिमहेष्टत्यागै विशेषयित ।

किश्चान्यत्, निमित्यप्रत्ययेनेत्यादि । यदि स्कन्दनादिनिमित्तप्रत्ययेन संज्ञात्रवृत्तिस्ततो याव-त्सम्भवं याव[न्ति] निमित्तानि भवन-करण-शयन-भाषण-चङ्कमण-वर्तन-परिणमनादिनि सम्भवन्ति तावद्भि-निमित्तैः संज्ञासिन्निवेशे सित रोदनाद् रुद्रो भवनाद् भवो भावकः करणात् कारक इत्यादिसर्वव्यपदेश-20 भाक्त्वाद् भावकादयोऽपि ते प्राप्ताः। ततश्च तथा च यावदित्यादि, यत् परिमाणमस्य यावत्, यावदेव किश्चिद् भवननिमित्तप्रस्तं सर्वमित्यर्थः । तस्य सर्वस्य घटपटादेरिन्द्रस्कन्दादिर्थः सर्वधात्वर्थानां भवश्चित्वात् पर्यायः, तद्वाचिनश्च पर्यायशब्दा एव । किमिव १ घटकुटशब्दवत् । सर्व एव सर्वः, घटः स्कन्दः, पटः स्कन्दः, स्कन्दवैद्योऽपि स्कन्दः । एवं रुद्रेन्द्रादयश्च । स्कन्दोऽपि घटः पटश्चेत्यादि प्राप्तम् । एवं तावत् सर्वधातुभ्यर्थत्वात् सर्वसर्वत्वमिवशेषात् । किश्चान्यत्, विशेषतोऽपि सम्भविघटनादि-25 स्कन्दनादित्वाच्च सर्वसर्वत्वम् । चेष्टा-कौटिल्याद्यभिसन्ध्यनभिसन्धिपूर्वकपरिस्यन्दार्थत्वात् परिणदार्थ-

१ \* \* एतदन्तर्गतः पाठो य॰ मध्ये नास्ति ॥ २ इतरस्य किं प्र०॥ ३ किंस्यता भा०। भिष्यसो य० ॥ ४ बहिर्निमत्तं प्रत्यक्षमिति प्र०॥ ५ भाक्तत्वाद् प्र०॥ ६ त्वर्थत्वात् प्र०॥ इत्यतां पृ० २४४ पं० ३॥ ७ पटः स्कन्दः भा० मध्ये नास्ति ॥ ८ 'स्कन्दचचोऽपि' इति पाठोऽत्र सम्भवेत्, 'घटः स्कन्दः पटः स्कन्दः स्कन्दः संकन्दः सं स्कन्दः इति च तस्याक्षयो होयः॥ ६ धातुः त्वर्थत्वात् प्र०॥ १० सम्भविष्यः विषयः प्र०॥ ११ सर्वसर्वसर्वेत्वम् भा०॥

एवमपि तु स्थितेऽर्थप्रतिपादनार्थत्वाच्छन्दप्रयोगस्य सर्वसर्वाभिधानलक्षणा-च्यवस्थाव्यावर्तनार्थं बहिनिमित्तनिरपेक्षं संज्ञामात्रसन्निवेशितं स्कन्दादित्वमभ्युप-गन्तच्यम् ।

एवं हि सङ्केतमात्रत्वाच्छव्दार्थसम्बन्धस्य मुख्यार्थाः सर्वदेशभाषा इत्येतद-ग्यत्नसिद्धम् । इदमप्यभियुक्तानामत एव सारणमुपपन्नम्—भनेकार्था धातवः…… देश्यताम्। इति चेतनाचेतनभेदस्य समस्तस्यास्य जगतो भावकं नाम । घटस्य द्रव्यं

३७६-२ त्वात् सर्वेषां ज्ञान-गत्यर्थानां स्कन्दन-शोषण-विसेरण-रोदनेन्दन-सैदन-स्तम्भनाद्यर्थानां यावतां यस्मिन्नर्थे सम्भवस्तस्य तस्य तथार्थत्वे सर्वसर्वत्वम् । वसनाद् वस्तुवास्तुनी, शयनस्थानासनाद्येकार्थत्वाच गैति-निवृत्ति-पर्यायाणां शेषधात्तृनां च वस्त्वर्थानतिवृत्तेः कतमद् द्रव्यं कतमेन निमित्तेन नाभियीयते १ ततः 10 सर्वसर्वत्वम् ।

स्थान्मतम्—एवं तर्हि सुतरामतिप्रसङ्गापादनद्वारेण त्वयैव सर्वस्य बहिर्निमित्तापेक्षत्वं समर्थितम्, त्वत्पक्षेऽिष च सर्वसर्वाभिधानातिष्रसङ्गो दुर्निवार इति । एतज्ञायुक्तमुक्तन्यायेनैव, एवमि तु स्थित इतादि यावत् स्कन्दादित्वमभ्युपगन्तव्यमिति स्वप्रतिषिपाद्विषतार्थप्रतिपादनार्थत्वाच्छब्दप्रयोगस्य प्रसक्तेऽिष स्वर्वसर्वते सर्वसर्वाभिधानलक्षणाऽव्यवस्था प्राप्तेव, सा मा भूदिति तद्वशावर्तनार्थं स्कन्दादि15 शब्दाः कस्मिश्चिद्धं वहिर्निमित्तनिरपेक्षाः संज्ञामात्रत्वेन सन्निवेशिताः सन्तो नियमेन तमेवार्थमिदधतीति प्राप्तम्, इतरथा सर्वसर्वत्वे सर्वाभिधानाव्यवस्थाऽवश्यम्भाविनी । तस्मात् संज्ञासन्निवेशान मे
कश्चिद् दोष इति । तस्माज्ञोद्यानासमेतत् 'समानदोषत्वादि'ति ।

एवं हीत्यादि अस्य न्यायस्य व्याप्तिप्रदर्शनम् । एवं च ऋत्या सङ्केतमात्रत्याच्छव्दार्थसम्बन्धस्य मुख्यार्थाः सर्वदेशभाषा इत्येतद्यक्षसिद्धम् 'घटः कुटः कुम्भः' 'क्षीरं एयः पाठि दुग्धम्' 'अग्निरातुरः 20 किंचु मङ्गळः' इत्यादीनां च सङ्केतवशादिभिधित्सितैकार्थवाचित्यं सिद्धम् , 'नियतनिरपेक्षत्वात् सङ्केतस्य ३७७-१ स्वोपयोगप्रतिपादनसमर्थत्वाच ' 'तेषां तेषां शब्दानां डित्थादिवत् । इदमप्यभियुक्तानामत एव समरण-मुपपन्नम् , नान्यथा, यथा—अनेकार्था धातव इति गतार्थं यायद् देशयताम् । इति चेतनाचेतने त्यादि, अनेन प्रकारेण यदुक्तं नाम तच्चेतनाचेतनभेदस्य कुम्भकार-घटादेः पृथिव्यादि-मनुष्य-नारक-तिर्यक्र-सिद्ध-परमाणु-काळाकाशादेः समस्तस्यास्य जगतो भावकं नाम 'समस्तं जगद् नाम्नो भवति' 25 इति भावितम् । तस्मादेव घटो भवति, धटस्य द्रव्यं कारणम् , घटं भावयति नाम, घटस्य ततो

१ 'हरयतामिति । चेतनाचेतनभेदस्य' इखिप योजनाऽत्र भवेत् ॥ २ विशरण इति पाठोऽप्यत्र भवेत् । तुलना "षद् विशरणगत्यवसादनेषु"-पा० घा० ८५४, १४२८ ॥ ३ "सद्न" य० मध्ये नास्ति ॥ ४ "छ गतिनिवृत्ती"-पा० घा० ९२८ ॥ ५ "सङ्गोपाद्रान" प्र० ॥ ६ सर्वेसर्वसर्वत्वे भा० ॥ ७ किस्तु भा० ॥ ८ दश्यतां टिष्ट० ६३ पं० २० ॥ ९ नियता भा० । (निमित्तनिरपेक्षत्वात्?)॥ १० तेषां शब्दानां भा० ॥ ११ "कथमित्र खर्थेऽपि वर्तते ? अनेकार्था अपि धातवो भवन्ति ।"-पा० म० भा० ८।२।४८ ॥ १२ हश्यतामिति चेतना-चेतनेत्यादि प्र० । अत्र 'दश्यतामिति । चेतनाचेतनेत्यादि दृत्यपि योजना भवेत् ॥

नाम, घटस्य ततो भवनात्, मृद्धत् । अनया [ यथा घटो भवति तथा नाम्ना घटो भवति ] घटित्रयात्मकत्वं वा भावकत्वम् । रूपाद्यपयोगभवनमन्तर्निविष्टशब्दानु-बद्धं तच्छन्दात्मकम् । तस्मान्नामद्रव्यस्यानुपसर्जनतेव । एव नामद्रव्यार्थनयः ।

अस्यापि नियमः । उपसर्जनत्वेनेष्यते, न प्राधान्येन । अर्थार्थत्वाच्छन्दप्रयोग-स्यार्थः प्रधानम्, न शब्दः। अर्थस्यापि ज्ञानोत्पत्तिनिमित्तत्वाद् ज्ञानमेव प्रधानम्। ह न हि नाम्नो घटादि भवति । ततस्तु श्रोत्राभिघात एवोत्पद्यते । तथा च यदि नाम्नो घटोत्पत्तौ द्रव्यत्वं स्यात् तैतो घटार्थिनो भवतु घट इति प्रब्रवीरन्।

तसात् प्रवृत्ति-निवृत्तिकारणमधीर्थिनां तदभावार्थिनां च क्षायोपशमिको

भवनात्, 'ततो भवति' इति प्रतिपादितत्वात् सिद्धो हेतुः । यद् यतो भवति तत् तस्य कारणं दृष्टम्, यथा मृद् मृदो भवतो घटस्य कारणं तथा नाम घटस्य कारणमित्येतमर्थमुपनयति—अनयेत्यादि । यथा 10 घटस्य मृद् द्रव्यं भवति तथा नामेत्यर्थः। घटिक्रियात्मकत्वं वा भावकत्वं नाम्न इति वर्तते, शब्दो द्रव्यभावं घटकरणात्मकत्वात् पूर्वोक्तात् प्रतिपद्यते, तस्माद् घटं भावयति नाम, नाम्नो घटो भवतीत्वर्थः ।

रूपाद्युपयोगेतादि । अथवा रूपाचुपयोगो रूपादिज्ञानम्, तस्य भवनमन्तर्निविष्टशब्दानुबद्धं तच्छव्दारमकम्, 'रूपणाद् रूपम्, रस्यत इति रसः, घायत इति गन्धः, श्रोत्रप्रहणं शब्दः' इति लक्षणात् तस्योपयोगस्य शब्दात्मकत्वाद् रूपादीनां च तदात्मकत्वाच्छब्दो रूपादिरिप भवति । तस्माद् नामद्रव्य- 15 स्यानपसर्जनतेव प्राधान्यमेवेट्यर्थः । एष नामद्रव्यार्थनयः पूर्वपक्षः ।

अत्रोत्तरमभयनियमभङ्गारः शब्दनयो वक्ष्यत्यतः-अस्यापि नियम इत्यादि । एषोऽपि नामद्रव्यार्थ-भावो नियतः उपसर्जनत्वेनेष्यते न प्राधान्येन, प्राधान्येन तु विशेषो नियत इत्युक्तः । न त्रूमः-३००-२ 'शब्दो निमित्तमात्रव्यापृतो ज्ञानोपकारी नास्ति' इति । ज्ञानस्येव प्रधानस्योपकारकत्वेन वर्तते ज्ञानेनैव चोत्थाच्यते. अर्थप्रत्यायनार्थत्वाच्छब्दप्रयोगस्य । तस्मादर्थार्थत्वाच्छब्दप्रयोगस्यार्थः प्रधानं न शब्दः, 20 तस्याशब्दार्थत्वात् । अर्थस्यापि ज्ञानोत्पत्तिनिमित्तत्वाद् ज्ञानमेव प्रधानम् । न च ज्ञान-शब्दयोरैक्यम् , प्रसक्षप्रतीतिविरोधाभ्याम् । यस्मात् प्रसक्षमेव न नामः शब्दाच्छ्रोत्रामिधातकाराद् **घटादि भवति,** न शब्दः कारणं घटस्य ततोऽनुँत्पत्तेः । ततस्तु शब्दाच्छ्रोत्राभिघात एवोत्पद्यते, तस्माच्छब्दः श्रोत्राभिघाते हेतुर्न घटे न ज्ञाने ।

तथा चेत्यादि यावत् प्रज्ञवीरत्रित्यनिष्टापादनम् । यदि शब्दस्य घटोत्पत्तौ द्रव्यत्वं स्यात् ततो 25 घटार्थिनो भवत घट इति प्रव्रवीरन ; अरिविनाशार्थिनश्च राजानो विजिगीषवो न हस्त्रश्चं विशृयुः, पॅरबलमेति 'मा भूत्' इति वा त्रृयुः । न च तद् दृष्टमिष्टं वा ।

तसात प्रवृत्ति-निवृत्तिकारणमथीर्थिनां तद्भावार्थिनां च क्षायोपरामिको भावः ज्ञाना-वरणक्षयोपश्चमनिमित्तं ज्ञानमित्यर्थः, तत एव प्रवृत्तिनिवृत्तिदर्शनात् । सोऽपि द्रव्यार्थतां हित्वा

१ 'ततोऽर्थार्थिनस्तदभावार्थिनश्च भवतु मा भूदिति वा प्रबवीरन्' इलापि मूलमत्र सम्भवेत् ॥ २ व्यावृतो प्र० ॥ ३ नाम्नीति प्र०॥ ४ °तुपपत्तेः प्र०॥ ५ परवलं मेति भा०॥

भावः । सोऽपि द्रव्यार्थतां हित्वा भवति । तेनापि विशेषेणैव भूयते । स हि भावा-गमः । शब्दो द्रव्यागमः । तथाह्याहुः—आगमतो जाणये अणुवयुत्ते द्व्वसुतं [ ]।

ज्ञानमेव प्रधानम् । तत एव चास्योत्पत्तिः । प्रवृत्तिश्च तादर्थ्येन, शिविका-वाहक्रयानेश्वरयानवत् । अतस्त्वदुक्तिवदुपयोगविशेषभवनप्राधान्यं तत्कार्यत्वाच्छ-ब्ब्दस्य तत्कारणत्वाच ।

क्षायोपश्चमिको भावः क्षणे क्षणेऽन्यत्वाद् द्रव्यार्थतां त्यक्तवा भवति क्षणिकत्वात् । तेनापि विशेषेणेव भूयते, विशेष एव भवति, उक्तशब्दार्थव्युत्पेत्तिभवति, भवत् प्रधानं भाव इत्युपश्चम्य यावद् बाँलादिभेदं ३७८-१ दृश्यते एव इत्यक्षरार्थो गतः । वस्त्वर्थतश्च भावितम्—सामान्यमुपसर्जनं विशेषः प्रधानं भावः शिविका-वाहकयानेश्वरयानवदिति ।

10 स हि भावागमः, यस्मात् क्षायोपशमिकभावो ज्ञानं भावागम उच्यते तस्मात् स प्रधानं भवति, मर्याद्याभिविधिना च गमोऽवबोधः, ततः शब्दस्यागमत्वम्, तत उत्थाप्यते शब्दो ज्ञानात्। तस्माच्छव्दो द्रव्यागमः। तथाह्याहुरिति शब्दद्रव्यागमत्वे ज्ञापकमार्षम्-आगमतो जाणये अणु-वयुत्ते दवसुतमिति।

इतश्च ज्ञानमेव प्रधानम्, यस्मात् तत एव चास्योत्पत्तिः शब्दस्य ज्ञानादेवोत्पत्तिः, वैक्तुर्ज्ञानेनो15 त्थापितत्वात् , ज्ञानमेव शब्दस्य कारणम् । प्रवृत्तोऽपि शब्दः परतन्त्रो ज्ञानार्थत्वात् ; परतन्त्रो ज्ञानार्थत्वात् ; परतन्त्रो ज्ञानार्थत्वात् ; परतन्त्रो ज्ञानोत्पादनार्थत्वाच्छ्रोतरीत्यत आह—प्रवृत्तिश्च ताद्ध्येन । तन्मूळोत्पत्ति-तद्धेत्वाभ्यां ज्ञानं प्रधानमित्रोतस्मित्रर्थद्वये दृष्टान्तः—शिविकावाहकयानेश्वरयानवदिति वैतनिकानां यानं यात्राप्रेरितमीश्वरेण प्रवृत्तमपीश्वरयानार्थम् , अतोऽपि द्विधापीश्वरप्राधान्यवद् ज्ञानप्रधान्यमिति ।

अतस्त्वदुक्तिविदियादि । सामीप्येन सर्वात्मना योग उपयोगः रूपाद्यर्थसमीपे सर्वात्मप्रदेशानां 20 तत्प्रवणता, र्शब्दोषयोगात्मयोगवऋताऽवऋतादेस्तिर्यग्-मनुष्यनामनिर्विर्तितं मृदादि कुम्भकारादि च यथासङ्क्षां भवति रूपादिमदर्थविरचनात्मकत्वात् कुम्भकारादिकार्यवद् नाम्नो भवति,

आत्मा बुद्ध्या संमर्थ्यार्थान् मनो युङ्के विवक्षया । [पा० शिक्षा ६]

३७८-२ इत्यादि सर्वं त्वदुक्तोपपत्तिजातमुपयोगविद्रोषभवनप्राधान्यं साधयति, तत्कार्यत्वाच्छन्दस्य, उप-

१ "से किं तं दन्वावस्सयं ? र दुविह पण्णतं तं जहा-आगमओ अ नोआगमओ अ [स्० १२]। से किं तं आगमओ दन्वावस्सयं ? र जस्स णं आवस्सएति पदं सिक्खितं ठितं जितं मितं परिजितं नामसमं घोससमं अहीणक्खरं अण्यक्खरं अन्वाइद्धक्खरं अक्खिलअं अमिलिअं अवचामेलियं पिडपुण्णं पिडपुणं पिड

अथोच्येत-सामान्यमविशेषः, उभयोः परस्परकारणत्वाविशेषत्वात्। अथ कसादुपयोग एव नामत्वमापयते? इति उपयोगत्वपाप्तेनीम्नः सर्वत्र विशेष-प्रधानत्वम्।

तस्यापि वा नामशब्दस्य उरःप्रभृतीत्यादि[ना] नामद्रव्यार्थं हित्वा द्रव्य-द्रव्यार्थोऽङ्गीकृतः मूर्तद्रव्याभ्युपगमात् । मूर्तममूर्तस्य द्रव्यं न भवति । नामशब्दो ह

योगस्य शब्दः कार्यम्, स एव कारणमुपयोगस्य कुम्भकारश्चरीरादेरिति तत्कारणं तदिति त्वयैव प्राग् भावितं विस्तरेणैतत्।

अथोच्येतेत्यादि पूर्वपक्षो गतार्थो यावदविशेषत्वादिति । सामान्यमविशेषः, तद्भवनमात्रत्वं न विशेष इत्येतदापन्नमिति भावितोऽर्थ उभयोः परस्परकारणत्वाविशेषत्वादिति ।

अत्रोत्तरम्—अथ कस्मादित्यादि यावत् सर्वत्र विशेषप्रधानत्विमिति । उपयोग एव नामत्वमा-10 पद्यत इति विशेषस्योपयोगस्य प्राधान्यमुपयोगत्वप्राप्तेर्वामः । तस्यापि वा नामश्रान्दस्येत्यादि, 'नामशब्दः' इति 'वीणा-वेणु-तालशब्दादिभ्यो विशिष्यते प्रकृतत्वादौपयोगित्वाच तस्य उरःप्रभृती-त्यादि[ना] नामद्रव्यार्थं हित्वा त्वया द्रव्यद्रव्यार्थोऽङ्गीकृतः, तद्यशोक्तम्—

> आत्मा बुद्ध्या सॅमर्थ्यार्थान् मनो युङ्के विवक्षया । मनः कायाग्निमाहन्ति स प्रेरयति मारुतम् ॥ ६ ॥ मारुतस्तूपरि चरन् मन्द्रं जनयति स्वनम् ॥ ७ ॥ [पा० शिक्षा]

15

इत्यदिना मूर्तद्रव्याभ्युपगमात् । आर्षमपि ज्ञापकम्, नोआगमतो द्रव्यं शरीरमुक्तम्, तद्यथा— अहो णं इमेणं सरीरसमुस्सैएणं सामाइएत्ति पदं आघवितं पण्णवितं [ ] इत्यादि । तस्माच्छन्दकारणत्वत्यागेन मूर्तद्रव्यकारणत्वाभ्युपगमस्ते विरोधायापद्यते । अत आह—मूर्तम-मूर्तस्य द्रव्यं न भवति परिणामिकारणमित्यर्थः । यथा 'मूर्तममूर्तस्य कारणं न भवति' इत्ययमभ्युपगमः 20 तथा नामश्रव्यस्य मूर्तत्वादमूर्तोपयोगकारण्यं न युज्यते ।

स्यान्मतम्-कथं मूर्तः शब्दो यतोऽस्यामूर्तज्ञानकारण्यं न भवेदिति । अत्र श्रूमः नामशब्दो ३७९-१

१ द्रश्यता पृ० ५५९ पं० ४॥ २ भावितार्थों य०॥ ३ प्राधान्यामुप॰ भा० । प्राधान्यानुप॰ य०॥ ४ वीषावीणुतालः प्र०॥ ५ वाक्यपदीय[११९१६]स्वृत्तौ भर्तृहरिणापि 'समर्थ्यार्थान्' इति पाठेनायं स्रोक उद्भृतः । "समेसार्थान्"—पा० शिक्षा ॥ ६ "मास्तरस्त्रस् चरन मन्द्रं जनयति स्वरम्"—पा० शिक्षा ॥ ७ ॰स्सपण प्र०॥ "से कि तं नोआगमओ दव्वावस्सयं १ २ तिविहं पण्णतं, तं जहा—जाणयसरीरदव्वावस्सयं मविअसरीरदव्वावस्सयं जाणयसरीरमिविअसरीरवितिरित्तं दव्यावस्सयं [सू० १५]। से कि तं जाणयसरीरदव्यावस्सयं १ २ आवस्सएति पयत्थाहिगारजाणयस्स जं सरीरयं ववगयज्ञत्वावित्वत्तदेहं जीवविष्पजढं सिजागयं वा संथारगयं वा निसीहिआगयं वा सिद्धसिलातलगयं वा पासित्ता णं कोई भणेजा—अहो णं इमेणं सरीरत्समुस्सएणं जिणदिट्टेणं भावेणं आवस्सपत्ति पयं आधिवयं पण्णवियं पस्तिजं देसिअं निदंसिअं, जहा को दिद्वतो ? अयं महुकुंमे आसी, अयं घयकुंमे आसी, से तं जाणयसरीरदव्यावस्सयं [सू० १६]।……नामनिष्कण्णे सामाइए। से समासओ चउव्विहे पं०, तं० णामसामाइए ठवणासामाइए दव्वसामाइए मावसामाइए। नामठवणाओ पुन्वं भणिवाओ। दव्वसामाइए वि तहेव [सू० १५०]।" इति अनुयोगद्वारसूत्रे उल्लेखः॥ ८ ॰मूर्तिकान प्र०॥

मूर्तः कुङ्यादिप्रतिहतगतित्वाद् लोष्टादिवत् । तद् नाम नोपयोगस्य द्रव्यं मूर्तत्वाद् मृद्रत् । उक्तं हि—

नं हि मूर्तममूर्तत्वं नामूर्तमेति मूर्तताम् । द्रव्यं त्रिष्वपि कालेषु च्यवते नात्मभावतः ॥ [

नन्वन्योन्यानुगतस्ररूपत्वाद् निर्वृत्त्युपकरणेन्द्रियज्ञानतन्वात्मद्रव्यवद् द्रव्यं मूर्तममूर्तस्य ज्ञानस्य । द्रव्येन्द्रियं मूर्तममूर्तस्य ज्ञानस्य द्रव्यम् । शरीरादिकरणाद् भवान्तरात्मनस्तन्वादि द्रव्यम्, घटश्च घटाकाशस्य ।

मूर्त इति [प्रति]पयताम्, कुड्यादिप्रतिहतगितत्वात्, यस्य गितः कुड्यादिभिः प्रतिहन्यते तद्
मूर्तं दृष्टम्, यथा लोष्टादीति । तद् नाम नोपयोगस्येत्यादि अर्थप्रदर्शनसाधनम्। उपयोगो न
10 मूर्तद्रव्यहेतुकः, अमूर्तत्वात्, आकाशवत्, न ह्याकाशं मृदादिदण्डादिमूर्तद्रव्यस्य कार्यमिति साधर्म्यदृष्टान्तः । मृद्वदिति वैधर्म्येण, यद् मूर्तद्रव्यहेतुकं न तद्मूर्तं यथा मृदिति । अथवा नामूर्तस्य द्रव्यं
नामशब्दः, मूर्तत्वात्, मृद्वत् । यदम्र्तस्यावगाहादेर्द्रव्यं न तद् मूर्तम्, यथा आकाशिमिति । उत्तं
हीत्यादि ज्ञापकमाह । न हि मूर्तममूर्तत्वं वर्णादिमत् पु[द्र]लद्रव्यं मूर्तं सद्वर्णाद्यात्मकत्वममूर्तत्वं न
गच्छिति न तथा परिणमित जीवा-ऽऽकाश-धर्मा-ऽधर्मत्वं न याति । नामूर्तमिति मूर्तत्वम्, नाष्या15 काशाद्यमूर्तं मूर्तत्वं प्रयाति । द्रव्यं त्रिष्विप अतीतानागतवर्तमानेषु कालेषु, न कदाचिदित्यर्थः, यसाद्
नात्मभावम्, यावद्रव्यभावी यो धर्मः स आत्मभावः, तमात्मभावं न कदाचित् परित्यज्ञित
द्रव्यमिति ।

अत्राह—नन्यन्योन्यानुगतेत्यादि यावद् घटाकाशस्येति । 'नात्मभावं त्यजति पररूपं नाप्नोति' इत्येतद्युक्तम्, अन्योन्यानुगतस्वंपरत्वात् क्षीरोदकवत् । अन्योन्यानुगतस्वर्णनिदर्शनं निर्वृत्तीत्यादि 20 यावद् द्रव्यवत् । वत्करणं 'निर्वृत्त्युपकरणेन्द्रियज्ञानवत् तन्यात्मद्रव्यवच' इति प्रत्येकं परिसमाप्यते । ३७९-२ द्रव्यं कारणं भूर्तममूर्तस्य ज्ञानस्य, द्विविधं द्रव्येन्द्रियम्—निर्वृत्तिरुपकरणं च, निर्वृत्तिः पक्ष्मपुट-कृष्ण-सारादिद्रव्यनिष्पत्तः, 'निर्वृत्तमुपकरोति' इत्युपकरणं मस्रकाकाराश्वसुर्मध्यप्रदेशाः प्रकाशाञ्चनादयश्चोपं-करणानि । एतद् द्विविधमपि ज्ञानस्य द्रव्यं दृष्टम् । तस्य व्याख्यानम्—द्रव्येन्द्रियं भूर्तममूर्तस्य ज्ञानस्य द्रव्यम् । तथा 'तन्वात्मवत्' इत्यस्य व्याख्या—श्रीरादिकरणाद् भवान्तरात्मनः, \*काया-25 दित्रिविधयोगकार्यं श्रीराङ्गोपाङ्गादिनामकर्म, तस्य करणात् तन्यादि भवान्तरे जन्मान्तरे य आत्मा तस्य द्रव्यं कारणं भवति\* । घटश्च घटाकाशस्येति मूर्तो घटोऽवगाहानुमेयस्याकाशस्यवगाहात्मन इति ।

१ "नामूर्त मूर्ततां साति मूर्त नायासमूर्तताम् । द्रव्यं त्रिष्विप कालेषु च्यवते नात्मभावतः ॥" इस्यि पाठोऽत्र सम्भवेत् । तुलना— "नामूर्त मूर्ततां याति मूर्त नायासमूर्तताम् ।" – द्रास्त्रवार्तासमु० ३।४१। 'नामूर्त मूर्ततामेति मूर्त नायासमूर्तताम् । द्रव्यं कालत्रयेऽपीत्यं च्यवते नात्मरूपतः ॥" – सन्मतिवृक्तिः १।५३, पृ० ४५६ । २ "स्वपत्वात् य० । अत्र 'स्वरूपस्वात्' इति पाठः समीचीनो भाति ॥ ३ ज्ञानस्य द्रव्यं द्रव्येन्द्रियम् भा० ॥ ४ रश्चाद्रु प्र० ॥ ५ श्चोपकारणानि प्र० । (श्रोपकारकाणि १) । ६ \* \* एतदन्तर्भतः पाठो य० मध्ये नास्ति ॥

आगतं तहींतद् योऽथीं द्रव्यं सोऽस्ततन्त्रो विद्योषेण तथा तथा भाव्यते, ज्ञान-मात्मा च विद्योष एव भवति । तत्र यदि [सेन्द्रियाणि मतिश्रुताविधमनःपर्याय-ज्ञानानि ततस्तेषामिन्द्रियकृतत्वाद्ज्ञानत्वात् केवलमेव ] एकं ज्ञानं स्यात् । आत्म-नश्च [अद्यारिस्यैव स्वतन्त्रस्य कर्तृत्वात् ] अद्यारीरेण सिद्धकेवलिना कृतं कर्म-अन्वेष्यं स्यात् । न इस्तादिमद्रागिकृतमपि स्यात् कर्म, तस्यैव संसारित्वेष्टः....... आत्मनोऽन्यत्वात् । तथा आकादाघटयोरनावृत्यावृत्यात्मकत्वात् कृतो घटाकाद्यामा-काद्यायो वा? एवं कृतः सान्योन्यानुगमरूपता?

अन्यरूपानुगमात्तु चेतनाचेतनयोरात्मभावत्यागात् द्रव्यस्य सामान्यभवन-

अत्रोच्यते-आगतं तहींतिदियादि याबद् विशेष एव भवतीति । योऽथों द्रव्यं सामान्यं विशेषो वा प्रकृत्यर्थः प्रत्ययार्थो वा भवनं भाव इति योऽस्तु सोऽस्तु सर्वथा सोऽस्वतन्त्रो विशेषेण 10 शानेन तथा तथा भाव्यते द्रव्येन्द्रियादि तत् सर्वात्मना ज्ञानमातमा च विशेषः स भावयति । यद्यपि भवत् सामान्यं भावस्तथाप्युपसर्जनम्, विशेषः प्रधानमित्युक्तं भवति । तत्र यदीत्याद्यनिष्टापादनं परस्य यावदेकं ज्ञानं स्यादिति हेतुहेतुमद्भावेन गतार्थम् । सेन्द्रियाणि मति-श्रुता-ऽवधि-मनःपर्यायज्ञानानि, तानीन्द्रियकृतत्वादज्ञानानि स्युः, केवळज्ञानमेवैकं ज्ञानं स्यादिति ।

किश्चान्यत्, —आत्मा(त्म) नश्चेखादि । आत्मैव खतत्रश्चेतनत्वात्, न शरीरम्, खतत्रश्च कर्ता । 15 ततश्चाश्चारीरेण शुद्धेन सिद्धकेविलना कृतं कर्मान्वेष्यं स्यात्, तश्चालन्तदुर्लमं मुक्तसंसारप्रसङ्गा-दिन्छं च । न हस्तादिमद्रागिकृतिमिष्टमिष स्थात् कर्म, तस्येव संसारित्वेष्टेः पूर्ववद्धेतुहेतुमद्भावेना-२८०-१ पादनं यावदात्मनोऽन्यत्वात् । एवं प्राच्योदाहरणद्वयं व्यभिचारितम् । ततीयमिष तथाकाश-घटयो-र्थथासङ्क्षयमनावृत्या[वृत्या]त्मकत्वात्, आकाशमनावृत्यात्मकं चेदार्वृत्यात्मकघटीमवित घटश्चानावृत्या-त्मकाश्चामकाश्चामकत्वात्, आकाशमनावृत्यात्मकं चेदार्वृत्यात्मकघटीमवित घटश्चानावृत्या-त्मकाकाशीमवित आवृत्यात्मकः संस्ततो 'घटाकाशम्' इति स्थात्, तत्तु त्वन्मते न । आकाशमेवामूर्तम्, 20 सिद्धपरीतो घटो मूर्त एवेति कुतो घटाकाशमुदाहरणं घटते, घटात्मानापत्तराकाशस्य, ऑकाशानात्मा-पत्तेपटस्य आकाशघटो वा तद्विपरीतगुण उदाहरणिमिति ?

एविमिखादि । अनेन प्रकारेण द्रव्यस्य भवने परिगृहीते दृष्टान्तस्य विपर्ययसाधनत्वात् कुतः सान्योन्यानुगमरूपता या त्वया प्रतिज्ञाता एवं मदुक्तन्यायात् त्वन्मतेन च द्रव्यस्य कारणस्य सँदा[ऽऽत्म]रूपापरित्यागात् ? इत्युक्तं परस्थानिष्टापादनम् । अत एव स्वमतिविशेषप्रधानभवन-25 सामान्योपसर्जनभवनप्रतिपादनार्थमाह—अन्यरूपानुगमान्वित्यादि । तुशब्दः परमतव्यावृत्ति स्वमतिसिद्धं च विशेषयति । चेतनाचेतनयोरात्मभावत्यागात् विदुक्तात् द्रव्यस्य सामान्यभवनमुप[सर्जनं] भवदेव

१ (इति वा १) ॥ २ (द्रव्येन्द्रियादिवत् सर्वातमना १) ॥ ३ भनावृत्त्यात्मकत्वात् आकाशमावृत्त्य-नावृत्त्यात्मकं प्र० । आवृतिरावरणम्, अनावृतिरनावरणमिल्ययः ॥ ४ वृत्त्या प्र० । एवमप्रेऽपि ह्रेयम् ॥ ५ (आकाशात्मानापत्ते १) । घटाकाशस्योदाहरणत्वानुपपत्तिमभिवाय इदानीमाकाशघटस्योदाहरणत्वानुपपत्तिममिदधाति— आकाशानात्मेलादि ॥ ६ द्रव्यकारणस्य भा० । ७ 'सदा[स्व]हपापरि' इल्लिप पाठोऽत्र भवेत् ॥ ८ त्वदुर्कत्त्वात् भा० ॥ ९ अत्र कश्चित् पाटः खण्डितो भाति ॥

सुप[सर्जनमेक्सेव भवति, न विशेषः] अर्थान्तराभाव-भवद्भवनाभ्यां केनचिद-बाध्यत्वात्।

यथा च विशिष्टः सामान्यनिरपेक्षो भवति तथा खविषयेऽप्येकवृक्षादिभवने द्विचचनादिविशेषान्तरनिरपेक्षेणैच तेनाभिन्नलिङ्गवचनादिना भवितव्यम्। ययेकं इनक्षत्रं कथं पुनर्वस्तु द्वौ, अथ द्वौ पुनर्वस्तु कथमेकं नक्षत्रम्, विरोधित्वादेकद्वित्वयोः? इत्यादि सर्वं यथाविषयं प्रतिविधातव्यं घटपटादिवत्।

प्रतीतेस्तादर्थ्यमेवेति चेत्, न, प्रत्यवयवप्रतीतेरेव एकत्वाद्यपेक्षयैक्षवचनादि-शब्दप्रयोगप्रसिद्धेः । इदं त्वभिधानाभिधेयप्रत्यययोविसंवादात् प्रतीतिविरुद्धं कुमारब्रह्मचारिपितृत्ववत् ।

10 च भवति, तस्मादर्थान्तराभावार्दे भवत एव भवनाच केनचिद्विशेषो न वाध्यते । यथोक्तं त्वया प्राक् 'वृक्षो चृक्षसामान्यमुपसर्जनीकृँत्यैक एव भवति न द्वयादिरापि, विशेषवशवर्तित्वाद् नामः' [ ] इत्यादि । तस्मादिदमनिष्टं विशेषासत्त्वं प्रसक्तम् । तदसत्त्वात् सामान्यासत्त्वं दृष्टेष्टविरुद्धमापन्नमिति ।

३८०-२ किञ्चान्यत्, येथा च विशिष्ट इत्यादि । यथा च सामान्येन प्रतिपक्षेण विना विशेषस15 शिरपेक्षो भवति भवतेव विशिष्टस्तथा स्वविषयेऽप्येकवृक्षादिभवने द्विचनगदिविशेषान्तरनिरपेक्षेणैव तेनाभिन्नलिङ्गवचनादिना भवितव्यम् । त्वन्मते न पुनस्तथा भवति स विशेषः,
नक्षत्रपुनर्वस्वादिसमानाधिकरणवचनिलङ्गादिभेददर्शनात् । तद् भावयति-यद्येकमित्यादि साधनद्वयमनिष्टापादनम् विरोधित्वादेकद्वित्वयोरित्यादि सर्व यथाविषयं प्रतिविधातव्यमित्यतिदेशाद् लिङ्गकालादावप्यनिष्टापादनसाधनानि द्रष्टव्यानि। यदि पुनर्वस्य पुमांसौ न नक्षत्रं नपुंसकम्, पुस्त्वात्,
20 वृक्षवत् । अथ [नक्षत्रं न पुमांसौ ] नपुंसकत्वात् कुण्डवदित्यादि । तथा 'तारा स्नीत्वात्' इत्यादि योज्यम् ।
घटपटादिवदिति विशिष्टयोर्घटपटयोरिवान्योन्यस्त्रस्वापत्तिनीस्ति विशेषाणाम्, सामान्याभावात् ।
दष्टं च नक्षत्र-पुनर्वस्वादिषु । तस्मादयुक्तमुक्तम्-सामान्यनिरपेक्षो विशेष एव शब्दार्थो विवक्षितत्वादिति ।

प्रतीतेस्तादर्थ्यमेवेति चेत् । स्यान्मतम्-लोकप्रतीतत्वाद् नक्षत्रार्थ एव पुनर्वस्वर्थः पुनर्वस्वर्थ
 एव च नक्षत्रार्थ इति लोके प्रसिद्धमागोपालादि । तस्मात् सामान्यस्य विशेषत्वाददोषः, इतरथा नैरर्थ 25 क्यमेव स्यादिति । अत्रोच्यते-न, प्रत्यवयवप्रतीतेरेवेत्यादि । वयमपि लोकप्रतीतेरेव श्रृमः, द्वयेक्यो द्विचचनैकवचने, वहुषु बहुवचनम् [ पा० १।४१२२-२१ ] इत्यर्थानामवयमवयवं प्रति विवक्षितानामेक ३८१-१ त्वाद्यपेक्षयैकवचनादिशब्दप्रयोगप्रसिद्धेर्यचेकवचनान्तः शब्दोऽभिधानार्थेनाप्येकेन भवितव्यम्, न
 ब्रादिना । अथ ब्यादिः, नैकवचनेन शब्देन भवितव्यम्, उक्तवत् । इदं त्वभिधानाभिधेयप्रत्यययोर्वि-

१ तुलना-पृ० ५६८ पं० २२ ॥ २ तुलना-"अर्थान्तराभाव-भवद्भवनाभ्यां केनचिदबाध्यत्वात्"-नयस्त्रज्ञृत्तिः ३९४-१ ॥ ३ तुलना पृ० ३९३-२ ॥ ४ कृत्येच एव भवति भा० । कृत्येच भवति य० ॥ ५ तथा च य० ॥ ६ यदि तारा स्त्री न नक्षत्रं स्त्रीवाद् गङ्गावत्, अथ नक्षत्रं न स्त्री नपुंसकत्वात् कुण्डवदिति योज्यम् ॥ ७ दश्यतां पृ० ५६८ पं० ३ ॥

लक्षणं हि नाम राज्दानां प्रकृतिप्रत्ययादिविभागान्वाख्यानम् । प्रकृत्याद्यर्थान्यवस्थायां लक्षणाव्यवस्थानात् कुतस्तज्जन्यलक्ष्यतत्त्वप्रतिपत्तिः राज्दव्यवस्था च, अविविक्तीभावितस्रलक्षणविषयत्वात् , अविविक्तीभावितस्रलक्षणविषयस्थाणु-पुरुषप्रतिपत्तिव्यवस्थावत् ।

'स वृक्ष आस्ते' इति प्रतिपद्य पुनः 'एहि मन्ये रथेन यास्यसि' इत्यसात् है तद्विपरीतादिप तद्वदेव प्रतिपत्त्या प्रकृत्यादिलक्षणालक्षणीकरणं प्रतिपत्तेश्चाप्रति-पत्तित्वं यहच्छाप्रवृत्तित्वात् ।

संवादात् प्रतीतिविरुद्धम् , 'पुनर्वस् 'राब्दो द्वयथें द्विवचनान्तत्वात्' इति प्रत्ययो नक्षत्राभिष्ठेयविषयप्रत्ययेन विसंवदति, स चानेन । किमिव ? कुमारब्रह्मचारिपितृत्ववत् , यदि कुमारब्रह्मचारी कथं पिता ? अथ पिता कथं कुमारब्रह्मचारीति ? तद्वदिहेति ।

तद् भावयति—लक्षणं हि नामेखादि । शब्दानां लक्षणं प्रकृतिप्रत्ययादिविभागान्वाख्यानम् ,
त द्धि 'लक्ष्याञ्याब्दान् व्यवस्थापयामि' इति । तेषां च प्रकृत्यादिविभागानामव्यवस्था, प्रकृत्याद्यर्थायथार्थत्वात् । तस्यां च शब्द विषयप्रकृत्याद्यर्थाव्यवस्थायां तदाश्रितलक्षणाव्यवस्था । लक्षणाव्यवस्थानात्
कुतस्तैज्ञन्यलक्ष्यतत्त्वप्रतिपत्तिः शब्दतत्त्वप्रतिपत्तिः शब्दव्यवस्था च ? न साः । कस्मात् ? अविविक्तीभावितस्वलक्षणविषयत्वात् । दृष्टान्तः—अविविक्तीभावितेखादि, यथा 'विविक्ती सन्ता[ब]-10
'विविक्ती भाविती स्वलक्षणाभ्यां स्थाणुपुरुषौ, तत्र या स्थाणौ पुरुषप्रतिपत्तिवर्यवस्था च मिध्याप्रतिपत्तिव्यवस्थे ते, कस्मात् ? अविविक्तीभावितस्वलक्षणविषयत्वात्, तथा शब्दानां लक्ष्याणां प्रतिपत्तिव्यवस्थे ।
लक्ष्याप्रतिपत्त्यव्यवस्थाभ्यां चाभिधानाभिषेयविषयप्रत्ययद्वयविसंवादात् 'कुमारब्रह्मचारी पिता' इति
प्रस्ययवद् नक्षत्र-पुनर्वस्त्राद्येकद्वित्वादिविरोध इति सम्बन्धः ।

एवं तावत् सङ्घाविषयप्रकृतिप्रस्ययप्रतिपत्तिविरोधः उक्तः । अतः परं पुरुषविषय उच्यते, तद्यथा— 20 स वृक्ष आस्त इसादि यावद्वपतिपत्तित्वम् । 'सः' इति "शेषोपपदे 'आस्ते' इति पुरुषविषयप्रकृतिप्रस्यय-संवादेन स्वयं प्रतिपद्य पुनः 'र्ष्षिहं मन्ये' इति तद्विपरीतप्रतिपत्त्या प्रकृत्यादिस्रक्षणमस्रक्षणीकृतं प्रतिपत्तिश्चा-प्रतिपत्तीकृता तद्वदेवेति स्रक्ष्यतत्त्वाप्रतिपत्त्यव्यवस्थाद्वारेणेति । कस्मात् १ यहच्छाप्रवृत्तित्वादसमीक्षित-

१ दश्यतां पृ० ५७१ पं० १७ । २ कुतस्तज्ञन्यलक्ष्यतत्रे प्रतिपत्तिः शब्दत्यव्यवस्था च ग० । कुतस्त्वान्यलक्ष्यतत्रे प्रतिपत्तिः शब्दव्यवस्था च ग० । कुतस्त्वान्यलक्ष्यतत्रे प्रतिपत्तिः शब्दव्यवस्था च ग० । कुतस्त्वान्यलक्ष्यतत्रे प्रतिपत्तिः शब्दव्यवस्था च ग० । कुतस्त्वान्यलक्ष्यतत्र्वप्रतिपत्तिः शब्दव्यवस्था च १ इत्यतां प्र० ५०१ पं० १८ ॥ ३ अविभक्ती १० ॥ ४ विविक्ती सन्ता॰ य० मध्ये नास्ति ॥ ५ विवक्ती प्र० ॥ ६ दश्यतां प्र० ५०१ पं० १८ ॥ ७ "शेषे प्रथमः । ११४१९०८। शेष इति मध्यमोत्तमविषयादन्य उच्यते । यत्र युष्पदस्पदी समानाधिकरणे उथपदे न स्तः तत्र शेषे प्रथमपुरुषो भवति । पचति । पचति । पचति । पचति । पचति । "न्पाण काशिका । "शेष उपपदे प्रथमो विधीयते । उपोचारितं पद्मुपपदम् ।"-पाण मण भाण ११४१९०८॥ ८ "प्रहासे च मन्योपपदे, उत्तम एकवच ।११४१९०६। प्रहासः परिहासः कीडा । प्रहासे गम्यमाने मन्योपपदे धातोर्मध्यमपुरुषो भवति, मन्यतेश्वोत्तमः, स चैकवद् भवति । एहि मन्ये ओदनं भोक्ष्यस इति, न हि भोक्ष्यसे, मुक्तः सोऽतिधिभिः । एहि मन्ये रथेन यास्यसि, न हि यास्यसि, यातस्ते पिता । मध्यमोत्तम्योः प्राप्तयोक्षतममध्यमौ विधीयते । प्रहास इति किम् १ एहि मन्यसे ओदनं भोक्ष्य इति । दशु मन्यसे, साधु मन्यसे ।"-पाण काशिका । एहि मन्ये रथेन यास्यसि रथेन यास्यामीति त्वं मन्यसे इत्यर्थः ॥ ९ (यहच्छाप्रवृत्तत्वा॰ १) । दश्यता पृ० ५०९ पं० १८ ॥

'एहि मन्ये' इति प्रस्तुतिक्रियाविसंवादात् 'त्वं यामि, अहं यासि' इति प्रयोग-वदयथार्थमगमक्रमसाधु । प्रस्तुतप्रत्ययविसंवादाद्वा, देवदत्तो भूयत इति प्रयोगवत्। अङ्गीकृतपुरुषार्थवैयधिकरण्यवृत्तत्वात्, त्वं पचतीति प्रयोगवत्।

अत्र प्रत्ययपरा प्रकृतिः प्रयोक्तव्या, प्रयोगकाले केवलयोः प्रकृतिप्रत्यययो-इरसम्भवात् तथाऽनर्थकत्वात् काकवासितवत् । शिक्षणार्थं तु चित्रभक्तिविन्दु-

पौर्वापर्यप्रत्याद् ब्रह्मचारिपितृत्वविद्येष सम्बन्धः । अत्र प्रयोगः-एहि मन्य इत्यादि यावदयथार्थमगमकमसाधु इति प्रतिज्ञास्तिसः । प्रस्तुता किया मन्यतिः, तया सामानाधिकरण्यं विसंवद्ति प्रत्ययस्थोत्तमपुरुषाख्यस्य एहिशब्दप्रयुक्तमध्यमपुरुष[वि]संवादादिति हेत्वर्थः । 'रवं यामि, अहं यासि' इति
प्रयोगवदिति तदर्थनिदर्शनं हेत्वर्थानुरूपेण यानार्थयोमध्यमोत्तमविशिष्टयोभेदे सति विसंवादादयथार्था10 गमकासाधुत्ववदिति । प्रस्तुतप्रत्ययविसंवादाद्वेति द्वितीयो हेतुः । देवदत्तो भूयत इति यथेति
दृष्टान्तः । देवदत्त इति प्रथमानिर्दिष्टः कर्त्रर्थः प्रकृत्यर्थमात्रवाचिना भावसाधनेन 'भूयते'शब्देन सौमानाधिकरण्यं नार्हति 'भवति' इत्यनेन तु स्थात् तथा 'एहि'शब्दप्रस्तुतमध्यमपुरुषान्तेन 'मन्ये'इत्युत्तमान्ता३८२-१ यथार्थागमकासाधुत्वान्युपनेयानि । प्रस्तुतप्रत्ययविसंवादरफुटीकरणार्थमाद् अङ्गीकृतपुरुषार्थवैयधिकरण्यवृत्तत्वादिति । तस्य निदर्शनम्-त्वं पचतीति यथेति । 'त्वम्' इति युष्मदुपपदे 'पचति' इति शेषोपपद15 विषयप्रथमपुरुषप्रयोगो विसंवद्ति तथा 'एहि मन्ये यास्यसि' इति ।

अत्र प्रत्ययेत्यादि वाक्याविधकेऽर्थे पदाविधके वा प्रतिपाद्ये वाक्यं पदं वा प्रतियोगिशब्दार्था-पेक्षमेव गमयति केवलस्थाप्रयोगात् । पदाविधके ताबद्यं नियमः—प्रत्ययपरा प्रकृतिः प्रयोक्तव्या, 'प्रकृतेः परः प्रत्ययः' [पा॰ म॰ भा॰ ३१९१२] इति व्यवस्थापितःवात् प्रयोगकाले केवलयोः प्रकृतिप्रत्यय-योरसम्भवात्, असम्भवश्च तथानर्थकत्वात् भू-ल्लँद्-तिप्-शपादीनाम्, किमिव ? काकवासितवत्, यथा 20 वायसवासितादीनां न कश्चिद्मिधेयोऽथोऽस्ति तथा भू-तिपादीनां केवलानाम्।

किमर्थं तर्हि भू सत्तायाम् [ ११० ४१० १] कॅतिर छत्, लः कमिण च [ ११० ६१८१६७, ६९ ] इतादि प्रकृतिप्रत्ययार्थं (र्थ?) पाठ इति चेत्, उच्यते—शिक्षणार्थं तु चित्रभक्तिविन्दुविन्यसनवत् पृथगध्ययनम् । 'शिष्यान् प्राह्यामि' इति विभज्य प्रकृतिप्रत्यार्थों देंदर्यते । यथा एकामेव काष्ठादिभक्ति लेखियव्यंश्चित्रकराचार्यः शिष्यान् पूर्वं विन्दुविन्यासान् कारयति पश्चात् संयोजयति ततः सा दर्शनीया २० चक्ष्र्रसणीया पृष्य-वही-गृह-मनुष्य-छी-हस्त्यादिसंस्थाना संव्यवहाराह्यं भक्तिभेवति एवं प्रकृतिष्रत्ययार्थोप-प्रदर्शनं पृथक् क्रियते, अपृथक्तिसद्धसमुदायार्थप्रतिपत्त्युपायत्वात् ।

विन्यसनवत् पृथगध्ययनम् । एवमेव च कृत्वोक्तम्-प्रकृतिप्रत्ययौ प्रत्ययार्थं सह वृतः [पा॰ म॰ मा॰ ३।१।६७]। अत एव च प्रकृतिपरः प्रत्ययः प्रयोक्तव्यः प्रत्ययपरा च प्रकृतिः [पा॰ म॰ मा॰ ३।१।२]। अत एव च प्रत्ययार्थानपायित्वाद् मन्यतेः प्रस्तुतसामानाधिकर- एयत्यागेन 'मन्ये' इति उत्तमैकवचनप्रत्ययप्रयोगोऽयथार्थाभिधानम् । प्रत्ययपुरुषा- यथार्थत्वेऽप्येषैव भावना। इत्यर्थत्रयविषयमयथार्थत्वम् । इदं च द्रव्यतोऽयथार्थत्वम् ।

प्रहासादिदमसत्यमेवेति चेत्, बह्वेव तर्हि लक्षणानामलक्षणीकरणं लक्ष्या-

एवमेव च कृत्वोक्तमिति ज्ञापकमाह । प्रकृतिप्रत्ययौ प्रत्ययार्थं सह द्र्त इति प्राधान्येन प्रत्ययार्थो विवक्षितो गुणत्वेन प्रकृत्यर्थः । अत एव चेति, यदुक्तं भाष्ये—प्रकृतिपरः प्रत्ययः प्रयो-३८२-२ क्तव्यः, प्रत्ययपरा च प्रकृतिरिति प्रत्ययः परो विशेषः प्रधानं यस्याः सा प्रत्ययपरा प्रकृतिः, परशब्दस्य प्रधानार्थता वर्ण्यते ।

एवं चानेन न्यायेन प्रत्ययार्थाद् नापैति प्रकृतिः, तत्परत्वात् । अत एव च प्रत्ययार्थानपायि-त्वाद् मन्यतेरित्यादिना भावयित्वोपसंहरति यावदयथार्थाभिधानमिति । एहिशब्दप्रयोगप्रस्तुत-सामानाधिकरण्यत्यागेन।स्मत्समानाधिकरणोत्तमैकवचनप्रत्ययायथार्थत्वम् अङ्गीकृतपुरुषार्थवैयधिकरण्य-वृत्तत्वात् 'त्वं पचति' इति प्रयोगवदिति साधूक्तम् । एवं तावत् प्रकृत्ययथार्थत्वं प्रत्ययायथार्थ[त्व?]-द्वारेणानपायित्वादुक्तम् ।

प्रत्ययपुरुषायथार्थत्वे उप्येषेकेव भावना । प्रक्रसविनाभाविस्वात् प्रत्ययस्य प्रत्ययत्वात् पर्देष्ठ मन्ये रथेन यास्यसि इत्यस्मात् तद्विपरीताद्गि तद्वदेव प्रतिपत्त्या प्रत्ययादिलक्षणालक्षणीकरणं प्रतिपत्तेश्चाप्रतिपत्तित्वं यदच्छाप्रवृत्तत्वादिलादि यावद्यमविधः समानभावनः प्रत्ययपुरुषानुँ रूपेण योज्यत इति । इत्यर्थत्रयविषयमयथार्थत्विमिति निगमनम् 'इति'शब्दनिगमनार्थत्वात्, अनया भावनया भावितमेव भवति 'अगमकमसाधु' इत्यपि द्रष्टव्यं बुद्धिचक्षुषा । इदं च द्रव्यतोऽयथार्थत्वम्, यस्मात् 20 'नाहं त्यम्' इत्यस्मयुष्यद्वर्षययेणार्थथार्थत्वमेतत् । यथा चैतत् तथा घटपटादिशेषोपपदविषयो भिन्न-व्यवहारो निराक्रियते 'त्वं पचित' इलादिश्चंदुक्तवादिप्रयुक्तभिन्नलिङ्गादिविपर्ययार्थश्चव्दप्रयोगवदिति ।

प्रहासादिदमसत्यमेवेति चेत् । स्थान्मतम्-'एहि मन्ये रथेन यास्यसि, न हि यास्यसि, यातस्ते पिता' इत्येतदसत्यमेव प्रहासविषयत्वात् । अत एव लक्षणमुक्तम्-प्रहासे च मन्योपपदे मन्यतेरुत्तम <sub>३८३-१</sub> एकवच [पा॰ ११४११०६] इति, तथा <sup>१०</sup>द्विवचनबहुवचनविषयावप्युदाहृतौ 'यास्थथः, यास्यथ' इति । 25

१ एवमेवं च मा०॥ २ प्रकृति य०॥ ३ दश्यतां पृ० ५७० ५०३॥ ४ "त्येषेव भावना" इत्यपि पाठः सम्भवेदत्र॥ ५ दश्यतां पृ० ५६९ पं० ५॥ ६ ० रूण भा० । (० रूप्येण ?)॥ ७ इत्यस्य प्र०॥ ८ ० यथार्थ- मेत्यतत् प्र०॥ ९ कुदुक्त्वादि भा० प्रतौ नास्ति ॥ १० "एहि मन्ये ओदनं भोक्ष्यस इति, भुक्तः सोऽतिथिभिः । एतमेत वा मन्ये ओदनं भोक्ष्येथे भोक्ष्यथे ।"-पा० सिद्धान्तकौमुदी ७।३।१०९॥

णामलक्ष्यीकरणं प्रतिपत्तेश्चाप्रतिपत्तित्वमसत्यत्वात् प्रत्याय्यार्थविपर्ययवृत्तत्वात् प्रहासोक्तिवत् । न च तेष्वसत्यमितः । पर्वताधिकरणकर्मवच नासत्यमितः । आधारोऽधिकरणम् .....अन्यस्यानाधारत्वाद्या । भूतमनागतमिति च विरुद्धा- र्थम् । शतिभिषजः नक्षत्रम्, [गोदौ ग्रामः, पुनर्वसू पश्च तारकाः, आच्चा वनम्,

अत्रोच्यते—बह्नेच तहीं सादि । बहूनां तहिं लक्षणानां धौतुसम्बन्धे प्रत्ययाः [पा॰ ३।॥१] वैयत्ययो बहुलम् [पा॰ ३।॥४५] इत्येवमादीनामलक्षणीकरणम् तल्लक्ष्याणां च 'अग्निष्टोमयाजी अस्य पुत्रो जनिता' इत्येवमादीनामलक्ष्यीकरणम् । प्रतिपत्तेश्चाप्रतिपत्तित्वं सर्वस्याऽसत्यत्वात्, तदसत्यत्वं प्रत्या- य्यार्थिविपययवृत्तत्वात् प्रहासोक्तिवदिति गतार्थम् । न च तेषु लक्षणेषु लक्ष्येषु चासत्यमित- भवति । किञ्चान्यत्, पर्वताधिकरणकर्मवच्च नासत्यमितः । 'इह पर्वते वसति' इत्येतस्मित्रधिकरणार्थे 10 'पर्वतमैधिवसति, अध्यास्ते' इत्यादिकर्मत्वायुक्तेः । अत्र प्रयोगः— 'पर्वतमधिवसति' इत्यादि असत्यमिदम्, स्वकारकव्यधिकरणवृत्तत्वात्, 'देवदत्तो भूयते' इति यथेति । एतस्य भावनार्थं आधारोऽधिकरण- मित्यादि यावदन्यस्यानाधारत्वाद्वेति गतार्थो प्रन्थः । एतच क्षेत्रविषयमयथार्थत्वमुक्तम् । तथा काल- विषयमयथार्थसाधनम्— 'भूतमनागतम्' इति च विरुद्धार्थमिति । अत उत्तरं श्रीतभिषज्ञ इत्यादि

१ 'धातुसम्बन्धे प्रत्ययाः ।३।४।१। धात्वर्थानां सम्बन्धे यत्र काले प्रत्यया उक्तास्ततोऽन्यत्रापि स्युः । तिङन्तवाच्य-कियायाः प्राधान्यात् तदनुरोधेन गुणभूतकियावाचिभ्यः प्रत्ययाः । वसन् ददर्श । भूते लट् । अतीतवासकर्तृकं दर्शनमर्थः । सोमयाज्यस्य पुत्रो भविता । सोमेन यक्ष्यमाणो यः पुत्रस्तत्कर्तृकं भवनम् ।"-पा० सिद्धान्तकौमुदी ॥ 🛛 २ दश्यतां पृ० १५४ पं॰ २६ ॥ ३ चाश्चित्यमति॰ मा॰ । श्चामृत्यमति॰ य॰ ॥ ४ ''अधिशीङ्खासां कर्म ।१।४।४६। पूर्वेणाधिकरण-संज्ञायां प्राप्तायां कर्मसंज्ञा विधीयते । अधिपूर्वाणां शील् स्था आस् इत्येतेषामाधारो यस्तत् कार्कं कर्मसंज्ञं भवति । ग्राममधिरोते । ग्राममधितिष्ठति । पर्वतमध्यास्ते । . . . . . उपान्त्रध्याङ्वसः । १।४।४८। उप अनु अधि आङ् इरोवंपूर्वस्य वसतेराधारो यस्तत् कारकं कर्मसंज्ञं भवति । प्राममुख्वसति सेना । पर्वतमुख्यसति । प्राममनुक्सति । प्राममधिवसति । ब्राममावसित ।"-पा० काशिका. । ५ आधारोऽधिकरणम् । १।४।४५। आधियन्तेऽस्मिन् किया इत्यावारः । कर्त्र कर्मणोः कियाश्रयभूतयोधीरणिकेयां प्रति य आधारस्तत् कारकमधिकरणसंज्ञं भवति । कटे आस्ते । कटे शेते । स्थाल्यां पचित ।''-पा॰ काशिका । ६ ''शपल्पर्थम।ह्नयति प्रत्याययतीति शब्दः ॥ ८ ॥ उचिरितः शब्दः कृतसंगतेः पुरुषस्य स्वाभिधेये प्रत्ययमादधातीति शब्द इत्युच्यते । 'स च लिंगसंख्यासाथनादिव्यभिवारनिवृत्तिपरः' :। ९ ॥ लि**ङ्गं स्त्री**त्व-पुंस्त्वनपुंसकत्वानि । संख्या एकत्वद्वित्वबहुत्वानि । साधनमस्मदादि । एवमादीनां व्यभिचारो न न्याय्य इति तन्निवृत्ति-परोऽयं नयः । तद्यथा-िठङ्गव्यभिचारस्तावत् स्त्रीलिङ्गे पुंलिङ्गाभियानं तारका स्त्रातिरिति । पुंलिङ्गे स्ट्यभिधानम् अश्रममो विदेति । स्त्रीत्वे नपुंसकाभिधानं वीषा आतोद्यमिति । नपुंसके स्त्रयभिधानम् आयुधं शक्तिरिति । पुंलिङ्गे नपुंसकाभिधानं पटो वस्त्रमिति । नपुंसके पुंलिङ्गामिधानं द्रव्यं परञ्जरिति । संख्याव्यभिचारः-एकत्वे द्वित्वं नक्षत्रं पुनर्वसृ इति । एकत्वे बहुत्वं नक्षत्रं शतभिषज इति । द्वित्वे एकत्वं गोदौ प्राम इति । द्वित्वे बहुत्वं पुनर्वसू पश्च तारका इति । बहुत्वे एकत्वम् आम्रा वनाभीति । बहुत्वे द्वित्वं देवमनुष्या उभौ राशी इति । साधनव्यभिचारः-एहि मन्ये रथेन यास्यसि, न हि यास्प्रिस, यातस्ते पितेति । आदिशब्देन कालादिव्यभिचारो गृह्यते । विश्वदृश्वास्य सतो जनिता, भावि क्रस्यमासीदिति कालव्य-भिचारः । सन्तिष्ठते प्रतिष्ठते विरमति उपरमति [ इति ] उपग्रहन्यभिचारः । एवमादयो न्यभिचारा अयुक्ताः । कुतः ? अन्यस्यार्थस्यान्यार्थेन सम्बन्धाभावात् । यदि स्यात् घटः पटो भवतु पटो [ वा ? ] प्रासाद इति । तस्माद् यथालिङ्गं यथासङ्ख्यं यथासाधनादि च न्याय्यमभिधानम् ।" इति तस्वार्थराजवार्तिके १।३३॥

õ

देवमनुष्या उभौ राशी? ] इत्यादिषु भावतोऽयथार्थता, द्रव्यक्षेत्रकालभावविषय-विसंवादवृत्तत्वात् स्वोक्तार्थनिराकरणार्थत्वात्, उन्मत्तप्रलापवत्।

ननु पुष्यस्य देवविशेषत्वात् तद्विषयौ नक्षत्रतारासामान्यार्थौ, घटविशेष-विषयमृत्सामान्यार्थवत् । उक्तं हि—

यस्तु प्रयुक्के कुशलो विशेषे शब्दान् यथावद्भ्यवहारयुक्तौ(क्ते) । सोऽनन्तमाप्नोति जयं परत्र वाग्योगविद् बुष्यति चापशब्दैः ॥ [पा॰ म॰ भा॰ १।९।१ ]

तस्माद् विवक्षापूर्वकत्वाच्छब्दप्रवृत्तेर्विषयविद्येषपरिग्रहेण गावी-गोणी-गोता-गोपालिकादिवत् द्याब्दा गमकाश्चागमकाश्च ।

यद्येवं तर्हि कया विवक्षया 'आपः' इति बहुवचनमेकस्मिन्नपि बिन्दी, एक-

भावावैथार्थप्रतिपादनं गतार्थं यावित्यादिषु भावतोऽयथार्थतेति । एवं च न वाचकता शब्दस्य न 10 वाच्यतार्थस्य, अयथार्थत्वात्, उक्तशब्दार्थवत् । यथार्थाभिधानं चै शब्दः [तस्वार्थभाष्यः ११३५] इत्युक्तम् । तत् सर्वमुपसंहत्य साधनमाह—द्रव्य-क्षेत्र-कालभावविषयविसंवादवृत्तत्वादिति हेतुवर्याख्या-३८३-२ तार्थः । स्वोक्तार्थनिराकरणार्थत्वादिति साधितार्थोपसंहारार्थो हेतुः पृथगर्याथार्थ्यप्रतिपादनार्थो वा । उन्मत्तप्रलापविति दृष्टान्तः । इदं च साधनमतीतप्रपञ्चेन भावितार्थमिति न विवियते ।

ननु पुष्यस्येतादि पूर्वपक्षो विवक्षाविशेषार्थशब्दप्रयोगन्यायाश्रयेण दोषपिरहाराथीं यावद् 15
गमकाश्चागमकाश्चेति । पुष्यः पुमान् देवो विशेषः, तिद्वषयौ तदश्चौ नक्षत्र-तारासामान्यार्थौ घटविशेषविषयमृत्सामान्यार्थवत् सामानाधिकरण्यं तस्माद्वपपत्रम् । अस्मिश्च ज्ञापकमाह—उक्तं हीत्यादि भाष्यकारेणोक्तम् । यस्तु प्रयुद्धः इति श्लोकः । विशेषे विवक्षिते प्रधाने गुणभूताञ्शब्दान् प्रयुद्धः यः कुशालोऽर्थगत्यर्थत्वाच्छब्दप्रयोगस्य तद्दर्शयशाह विक्क्षापूर्वकत्वाच्छब्दप्रवृत्तेरित—यथावद्भवहारयुक्तो यो यः शब्दो व्यवहारकाले यस्य यस्य विविश्वतार्थस्य विशिष्टस्य विशिष्ट एव गमक इत्यभि-20
मतः स एव स एव तत्र प्रयुज्यते नान्योऽन्यत्र वा गौणमुख्यादिभावेन स्वाभिधेयप्रद्यायनसमर्थत्वात् सर्वशब्दानाम् । सोऽनन्तमाभोति जयं परत्र । कः १ वाग्योगविद् य एवमुक्तविशेषविषयशब्दार्थसम्बन्धः । दुष्यति चापशब्दैरवाग्योगविद् विशेषविषयप्रयोगानभिज्ञः । तस्माद् विवक्षापूर्वकरवाच्छब्दप्रवृत्तेर्विषयविशेषपरिग्रहेण साधुताऽसाधुता च शब्दानाम्, असाधुत्वाभिमतानामिष गैव्यादीनां साधुत्वं विशेषविषयत्वात्, साधुत्वेनाभिमतानामिष गैव्यादीनामसाधुत्वमिति । तद्र्शयति—गावी-25
गोणीर्द्धादिर्गतार्था भावना शब्दव्युत्वर्या ।

अत्राचार्य आह—यद्येवं तहींत्यादि यावत् सिकता इति । एषोऽपि न्यायो व्यभिचाराद् न प्रभवति । उदाहरणैर्व्यभिचारयिष्यन्नविजानन्निव पृच्छति तमेव कया विशेषविवक्षयेति । आप इति बहुवचनमेकस्मिन्नपि बिन्दौ दृष्टम्, नात्र सामान्यविशेषभाषोऽस्ति । तथा एकयोषिति दारा गृहाः

र यथाधीप्रति प्रवा ( वधार्थत्वप्रति ? )॥ २ तत्त्वार्थभाष्ये 'च' नास्ति ॥ ३ व्यथार्थ्य भाव । व्यथार्थं यव ॥ ४ 'हार्युक्ते' इति पाठोऽत्र समीचीनः सम्भाव्यते । इत्यतां पृत्व १२८ पंत्र १ ॥ ५ व्यव्यति यव ॥ ६ ( गाव्यादी ? ) ॥ ६ व्यादिगतार्था यव ॥

योषिति 'दारा गृहाः' इति, एकसिंश्च दार्कराकणे 'सिकताः' इति । निस्मिष बह्ववयववृत्तत्वादिति चेत्, एकघटेऽपि तर्द्यत एव निस्नं बहुवचनं प्राप्तम्, 'बिन्द्वादा-विव 'आपः'। अप्सु वा एकवचनं स्याद् घटवत्।

अतिशय्येकात्मकनिरासेन विशेषविषयप्रयोगसाधुत्वेष्टौ कस्मात् तत एव हन्यायात् बिन्दौ अप्छन्द एकवचनान्तो न प्रयुज्यते विशेषविषयत्वाद् गवादिवत् । स एकवचनान्त एव स्यात्, एकमिति गृहीतत्वात्, तन्तुपटवत् ।

तथा तटस्तटी तटमिति कतमं विशेषमुपादाय लिङ्गभेदः कतमद् वा सामान्य-मतिदिश्यते?

ननु स्थितिप्रसवसंस्त्यानविद्योषविषयो लिङ्गभेदः। न तटतटीतटानां विषय-10 विद्योषः, अभिन्नस्वरूपत्वात्, घटघटस्वात्मवत्।

'बहुवचनं कया विवक्षये'ति वर्तते । एकस्मिश्च स्क्ष्मशक्तराकणे सिकता इति, किंशब्दस्य क्षेपार्थत्वात् कया विवक्षया किं तया विवक्षया विपरीतार्थयेति । नित्यमि बहुवयववृत्तत्वादिति चेत् । स्थान्म-तम्-बहवोऽवयवाः परमाणु-द्वयणुकादयो विन्दाविष, तदपेक्षया बहुवचनम् 'आपः' इति । अत्रोच्यते-एकघटेऽपीत्यादि । अत एव त्यदुक्तात् 'बहुवयववृत्तत्वात्' इति हेतोरेकस्मिन् घटेऽपि नित्यं बहुवचनं विप्राप्तम्, 'बिन्द्वादाविव 'आपः' इत्यनिष्टापादनद्वारेण परोक्तहेतुव्यभिचारः । अप्सु वेत्यादि, अप्छब्दादिष एकवचनं स्थात्, नित्यमि बहुवयववृत्तत्वात्, घटवत्, अनिष्टं चैतत् ।

अतिश्रय्येकात्मकेत्यादि । यथास्माभिरुक्तोऽतिशयी एक एव आत्मा भवति येत् स[त] किञ्चि-दिति तस्य निरासेन त्वैया विशेषविषयप्रयोगो गाव्यादिवत् 'साधुः' इतीष्टः, तत्रेदं तेऽनिष्टमापाद्यते— कस्मात् तत एव न्यायात् विन्दौ वर्तमानोऽप्छब्द एकवचनान्तो न प्रयुज्यते, विशेषविषय-<sup>20</sup>त्वात्, गवादि[वदि]ति ? अतोऽयमपि न्यायो व्यभिचरतीति । किञ्चान्यत्, सोऽप्छब्द एकवचनान्त <sup>२८४-२</sup> एव स्थात्, बह्ववयवात्मकत्वेऽपि 'एकम्' इति गृहीतत्वात् तन्तुपटवदिति गतार्थत्वात्र व्याख्यायते ।

एवं तावद्यं सङ्ख्याविषयो विचारो न घटते । लिङ्गविषयोऽपि विशेषप्रयोगसाधुत्वन्यायो न घटते । अर्थैकत्वे सङ्ख्याभेदानुपपत्तिवत् लिङ्गभेदानुपपत्तिरपीत्यत आह- तथा तटस्तटीत्यादि । कतमं वैात्र विशेषमुपादाय लिङ्गभेदः ? कतमद् वा सामान्यमतिदिश्यते विशेषप्रतिपादनार्थम् ? न २० सम्भवतीत्वर्थः ।

## आह-ननु स्थिति-प्रसव-संस्त्यानविशेषविषयो लिङ्गभेदः।

१ बिद्धाविचार्यः भा० । 'बिन्दाविवापः' इति पाछोऽत्यत्र संभवेत् ॥ २ यत्स किंचिदिति प्र० । (यः स किबिदिति ?) ॥ ३ तथा प्र० ॥ ४ (चात्र ?) ॥

गोचरविद्येषोपपत्तौ वा सोऽपि नास्ति, न हि तटो गोचरः प्रसवस्य, संस्वा-नात्मकत्वात्, स्त्रीवत्। न तटी गोचरः संस्वानस्य, प्रसवात्मकत्वात्, पुरुषवत्। [न तटं गोचरोऽनुभयत्वस्य, संत्वानप्रसवात्मकत्वात्,] स्त्रीपुंसवत्। अथवा...... तटीवत्। एवं लिङ्गाभाव एव। ततश्चासत्त्वमप्येषाम्, अक्रियाव्ययत्वे सत्यलिङ्ग-त्वात्, खपुष्पवत्।

अथोच्येत-नन्वेवं संस्त्यानात्मकत्वादित्यादिना त्रिलिङ्गत्वं व्यवस्थापितमेव

"संस्त्याने स्त्यायतेर्डूट् स्त्री स्तेः सैप् प्रसवे पुमान्।" "उभयोरन्तरं यद्य तदभावे नपुंसकम् ॥" [पा० म० मा० ४।९।३ ]

स्थितिर्नपुंसकम्, स्वी स्थानम्, प्रसवः पुमान्, ए[ते] चार्थाः सर्वमृर्त्ति(तें)षु सम्भवन्ति, अत्र यो विशेषो विवश्यते तिष्ठपयो लिङ्गभेद इति । एतच न तट-तटी-तटानां विषयस्य विशेषः, 10 एकत्वादर्थस्य स एव विशेषो नास्ति, यद्विषयो लिङ्गभेदः स्थात् स नास्ति, अभिन्नस्वरूपत्वात्, धट-घटस्वात्मवत्, यथा घट एव घटस्वात्मा तथा तट एव तटी तटं च, अभिन्नस्वरूपत्वाद् नास्ति विशेषः। आह्—गोचरविशेषोपपत्तेर्भन्त्यादिसंस्थाना तटी कटकादिसंस्थानस्तटः कुड्यादिसंस्थानं तटिमिति तस्माद् विषयविशेषोपपत्तेर्थिङ्गविशेषोपपत्तिति । अत्रोच्यते—गोचरिवशेषोपपत्तौ वा सोऽपि विशेषो ३८५-१ नास्ति, यस्माद् न तटो गोचरः प्रसवस्य, संस्थानात्मकत्वात्, संस्थानात्मकत्वं तस्यार्थस्य सिद्धं 15 त्वयैवाभ्युपगतत्वात् च्यात्मकत्वस्य, स्त्रीवदिति स्तन-केशवत्याः प्रसवाभाववदिति । एवं शेषे साधने गतार्थे यायत् स्त्री-पुसवदिति । एव बाह्यव्यादिनदर्शनवलेन गोचरनिषेधः कृतः । अधुना तस्थैवार्थस्य तित्वार्थस्य कियते—अथवेद्यादि साधनानि गतार्थानि यावत् तटीवदिति । एवं लिङ्गाभाव एव तरिः, कि तिर्हि ? तत्थासत्त्वमप्येषां मूलोद्वर्तनेन, [अ]क्रिया-ऽव्ययत्वे सित अलिङ्गस्यात्, स्वपुष्पवत्, मा भूत् २० पँचत्यासत्त्वमप्येषां मूलोद्वर्तनेन, [अ]क्रिया-ऽव्ययत्वे सित अलिङ्गस्वात्, स्वपुष्पवत्, मा भूत् २० पँचत्यादिस्याद्याताव्ययाभिधेयार्थवत् सत्त्वाश्चेत्रेति (अक्रियाव्यय'विशेषणम् । अथोच्येतेत्यादि । परेणोच्येत परिहारः—नन्वेवं प्रपन्ननेन गोचरलिङ्गनिराकरणव्यानेन 'संस्त्यानास्मकत्वादित्यादिना त्रिलिङ्गस्यं स्वं र्लं लिङ्गच्यक्स्थापनहेतुं परिगृहता व्यवस्थापितमेव त्वया । यथा 'न तटी, संस्थान-

त्वया तटः पुंलिङ्गं प्रसवात्मकत्वात् पुरुषवदित्यादि । न, लिङ्गन्यवस्थापनहेत्व-भावात् । प्रसवादीनामेकार्थे सन्निधिभावे वा स पुमानेव न स्यात्, स्त्रीत्वात्, देव-दत्तादिवत् । न स्त्री, पुंस्त्वात् । न तौ, नपुंसकत्वात् , इतरवत् ।

पर्वतनदीभवनविषयं त्रिलिङ्गत्वं विशिष्टविषयमिति चेत्, न, पुँमादिभिन्न-व्वाह्वाद्येकलिङ्गत्वात् अर्धर्चादिषु च विशेषादर्शनादपरिहारात् । नन्वेकस्य दृष्टं त्रिलिङ्गत्वं भृतिभेवनं भाव इति । न, यदि वयं लोके दृष्टत्वात् प्रतिपद्यामहे तटे दृष्टत्वादेव कस्माद् न प्रतिपद्यामहे? तदेव दुर्दष्टम् । अपि चेदं साध्यम्-असावप्ये-कोऽर्थो भावो वेति ।

प्रसवात्मकत्वात्, पुरुषवत्' ईत्यात्थ तैथा तः(तटः) पुंखिङ्गम्, प्रसवात्मकत्वात्, पुरुषवँदिति, 10 आदिग्रहणात् संस्यानानुभयत्वाभ्यामपि त्रयाणां त्रिलिङ्गत्वहेतुत्विमिति । एतच न, लिङ्गव्यवस्थापन-हेत्वभावात् । ननूक्तम्—त एव हि प्रसवादयो लिङ्गव्यवस्थापनहेतवो न सन्तीति साधितमनन्तरमेव, ३८५-२ तस्मान्न किञ्जिदेतत् । अभ्युपगम्यापि प्रसवादीनामेकार्थे सन्निधिभावे वा स पुमानेव न स्थात्, स्त्रीत्वात्, देवदत्तादिवत्, तस्य स्त्रीत्वं त्वयाभ्युपगतं त्रिलिङ्गत्वात् । तथा न स्त्री पुंस्त्वात्, न तौ स्त्रीपुंसौ नपुंसकत्वात्, इर्तरत्वेन दृष्टान्तोऽत्र ।

पर्वत-नदीत्यादि । स्थान्मतम् -पर्वतः पुमान्, तद्विषयस्तटः । नदी स्त्री, तद्विषया तटी । भवनं नपुंसकम्, तद्विषयं तटम् । तस्मात् निलिङ्गत्वं विशिष्टविषयमिति । एतच न, पुमादिभिन्न-बाह्वाद्येकलिङ्गत्वात् । एकस्मिन् देहे बाहुः पुमान्, जिह्वा स्त्री, अश्चि नपुंसकमिति नियतलिङ्गत्वान्नैतद्पि पुष्कलम् । किञ्चान्यत्, अर्धर्चादिषु च विशेषादश्चनादपरिहारात् 'न' इति वर्तते, अर्धर्चः अर्धर्चं गोमयः गोमयमित्यादीनां स्त्रीलिङ्गाभावात् त्रिलिङ्गत्वं नैकार्थम् ।

आह—नन्वेकस्य दृष्टं त्रिलिङ्गत्वम्—भूतिर्भवनं भाव इति, अतोऽन्यमिचार इति चेत्, नेत्युच्यते, यदि वयमिलादि, यदि लोके प्रयोगो दृष्ट इत्येतावता प्रतिपद्यामहे त्वादृशा इव पॅरप्रत्येयाः तटे दृष्ट्रत्यादेव कस्माद् न प्रतिपद्यामहे ? किं विवादेन ? तस्मात् तदेव दुर्दृष्टम्, प्रसिद्धिरेव दुष्प्रसिद्धिरित्यर्थः । अपि चेदिमिलादि, 'भूतिर्भवनं भावः' इत्येतेऽपि त्रयोऽर्था यथार्थाभिधानशब्दनयमतेन भित्राः, तस्मादेतत् साध्यम्—असावष्येकोऽर्थो [ना]नेक इति । अपि च भावो वेति एतदपि

१ प्रमादिभिन्ने खादि । अयमनाशयः — पुंसः क्षियाः नपुंसकस्य च देहे विद्यमाना बाहु जिह्नाद्योऽनयवा पुमादिमिन्नविषया अपि एक लिङ्गत्वेन दृश्यन्ते, न हि पुमादिभिन्नविषयत्वेऽपि बाहौ लिङ्गभेदः, एवं च विद्यिष्टविषयत्वं न लिङ्गभेदे
हेतुः । किन्न, अर्थवादिषु विशिष्टविषयत्वाभावेऽपि लिङ्गभेदो दृश्यते । तस्माद् 'अर्थेकत्वे · · लिङ्गभेदानुपपित्तः' [ पृ० ५०४ पं० २३ ] इति पूर्वोक्तो दोषोऽपिरहत एव ॥ २ दृश्यता पृ०५७५ पं० २,३॥ ३ तथातः पुंलिङ्गम् प्र०। (तथा अतः पुंलिङ्गम् १ तथात्य पुंलिङ्गम् १ ) ॥ ४ ( वत्, इत्यादिप्रहणात् १ ) ॥ ५ पुमानेव स्थात् भा० ॥ ६ अत्र देवदत्तो वैधम्भेद्याः भाति । यथा देवदत्तः पुमानेव न तथा तटः पुमानेवेत्यर्थः ॥ ७ स्नीत्वं पुंस्त्वात् य० ॥ ८ इत्रद्वन भा० । इत्रद्वेन वैधम्भेष्यः । अर्थवाः पुमानेव स्थात् वैभाव्यते । इत्रद्वेन वैधम्भेणित्यर्थः । (इत्रद्वन १ ) ॥ ९ ऋचोऽर्थमर्थवः । 'अर्थवाः पुंसि च ।२।४।३५। अर्थवाद्यः सन्दाः पुंसि नपुंसके च भाष्यन्ते । अर्थवाः । अर्थवाद्यः प्र०॥

अपि च एकस्य त्रैलिङ्ग्यायुक्तिविचारे भूत्यादीनां नानाशब्दानामुपन्या-सोऽतिविस्पर्धते, पर्यायनयविषयत्वाच भावशब्दस्यात्र कर्तैवैको भावः तसादेक-भवनासत्त्वादर्थेकत्वमपि नैव ।

यदप्युक्तं 'नक्षत्रतारार्थातिदेशाः अयं देवदत्तः, वृक्षोऽथीं भवति।
[नक्षत्रेण सामान्येन पुष्यस्य अतिदेशः यथा इदमा] देवदत्तस्य। अत्र युक्ती, व्र 'देवदत्तस्यविषयत्वादिदेशो युज्यते, न नक्षत्रेण पुष्यस्य अतिद्विषयत्वात्। अर्थेन वा वृक्षोऽतिदिश्येत तिद्विषयत्वात्। नक्षत्राचितदेश्यो न भवति पुष्यः, अख-विषयत्वात्, स्थाणुपुष्पवत्। यचतिद्विषयेणाप्यतिदिश्येत घटादाविष नक्षत्राचिति-देशवृत्तिर्युक्ता स्थात्, अतिद्विषयत्वात्, पुष्यवत्।

साध्यम्-भावः किया न कर्ता भूैत्यादिशन्दाभिषेयः। स च शन्दनयस्य नास्ति, प्रकृत्यर्थस्य न्यग्भूतत्वात्। 10 कर्त्रर्थस्यैव सद्भावात् मॅन्मतेन।

अपि चेसादि। तटशब्दस्यैकार्थस्य एकस्य त्रैलिज्ञ्यायुक्तिविचारे नानालिङ्गानां भूत्यादीनां ३८६-१ नानाशब्दा[ना]मुपन्यासो[ऽ]तिविस्पर्धते । इतश्च न घटते तदुपन्यासः, द्रव्यार्थत्वात् सामान्यस्य भूति-भवन-भावाख्यस्यैकत्वात् तद्विषयमुदाहरणं स्थात्, न पर्यायनय[विषयम्, पर्यायनय]विषयत्वाच्च भावशब्दस्यात्र कर्तेविको 'भवति' इति भावो विशिष्ठ एवैको घटादिः, न त्वेक एव भूत्यादिरूपो विशेषः १५ कर्ता । तस्मादेकभवनासत्त्वादर्थेकत्वमपि नैव, सामान्यभवनस्यैकस्य न्यग्भूतत्वात् विशेषभवनस्य भूत्यादिविशिष्टैकरूपत्वात् नास्त्यर्थेकत्वमत्र नयेऽतो द्रव्यार्थकृतं भूत्यादिष्वैकयं तद् मां प्रत्यसिद्धमित्यर्थः । तस्मादद्यन्त इति ।

किश्वान्यत्, त्वया यदण्युक्तं नक्षत्रतारार्थातिदेशेत्यादि तदुक्तप्रत्युचारणम्। सामान्यार्थातिदेशेन विशेषार्थातिसर्गे निदर्शनम्—अयं देवदक्त इति, 'वृक्षोऽर्थो भवति' इति द्वितीयम्। 'शेषं गतार्थं 20 सभावनं यावद् देवदक्तस्येति पूर्वपक्षः । उत्तरपक्षस्तु अत्र युक्तौ देवदक्तस्येदिमित्यादिना वैधर्म्यं निदर्शयति अतिदेशाभावभावनार्थं यावदत्विषयत्वादिति प्रथमनिदर्शनस्य । अर्थेन वेत्यादिना द्वितीय-निदर्शनवैधर्म्यं दर्शयति । अर्थेन सता वृक्षोऽतिदिश्येत प्रत्यक्षः सन् परोक्षेण धर्मेण विशेषेण, न सामान्येन सता वा खपुष्पादिना वा । नक्षत्रादीनामतद्विषयत्वात् प्रत्यक्षंनिदेश्यस्य पिण्डस्य देवदक्तार्थस्य तद्विषयत्वात् वृक्षस्यार्थविषयत्वाच वैधर्म्यम् । तैस्मान्न दृष्टान्तः । नक्षत्राद्यतिदेश्यो न भवति पुष्यः, 25 अस्वविषयत्वात् , स्थाणुनेव पुरुषः पुरुषेण वा स्थाणुरिति । यद्यतद्विषयेणाप्यतिदिश्येत घटादाविप 'नैक्षत्रं वृद्ध-र तारा घटः' इत्यतिदेशवृक्तिकृत्ति स्थात् अतद्विषयत्वात् पुष्यवत् इत्यतिप्रसङ्गः ।

१ इस्वतां पृ० ५०३ पं० ३॥ २ 'देवदत्तस्य इदमा अर्थेन वा वृक्षस्यातिदेशो युज्यते, न तु नक्षत्रेण पुष्यस्य अतिद्विषयत्वात्' इत्यपि पाठोऽत्र भवेत् । ३ भूयादि॰ य०॥ ४ इत्यतो पृ० ५५७ पं० ५॥ ५ तिविषयत्वाच्य प्र०॥ ६ नयेनो द्रव्यार्थं प्र०॥ ७ तस्सादृष्टान्तः य०। तस्सादृष्टान्तः भा०॥ ८ विदेशेषं य०॥ ९ तस्सादृष्टान्तः भा०॥ ८ विदेशेषं य०॥ ९ तस्साद्वामित्यादिना प्र०॥ १० विदेशस्य प्र०॥ ११ तस्मान्ना प्र०। (तस्मान्नासौ १)॥ १२ नक्षत्रतारा प्र०॥ नय० ७३

ननु पुरुषोऽपि .....गवादि गोण्या। सत्यमुच्यते, न तु तद्गतिकोष-विरोधेन .....संवादव्युदसनवृत्तिः। एष प्रकृत्यादिविसंवादेष्वपि अरोष आक्षेप-परिहारप्रपञ्च आयोज्यः।

नन्वेवमाख्यातुराख्येयार्थगतिवशेषैर्विना तदाख्यानासम्भवाद् नान्तरीयकं विशेषणोपादानम्, तानि च संख्यालिङ्गादिभेदा एव । न, क्रियाव्युत्पत्त्यादिभेदेन व्याख्यानोपपत्तेः । उक्तं हि—क्रियाकारकभेदेन पर्यायवचनेन वाक्यान्तरेण च व्याख्या

ननु पुरुषोऽपीत्मादि अस्वविषयत्वासिद्ध्युद्धावनं यावद् गवादि गोण्येति । तदुत्तरम्-सत्यमुच्यत इत्यादि । शब्दो हि तेन प्रकारेण वाच्यविशेषं संवादिनं व्रवीति, तत्सम्परिर्महगुणेन सत्यमुच्यते
सोऽर्थविशेषः, न तु तद्गतानां विशेषाणां विरोधेनोच्यते यथा स्त्री-पुं-नपुंसकादीनामेकद्विवहुत्वादीनां
विकार्थत्वेनेति संवाद-विसंवाददर्शनो प्रन्थो यावत् संवादव्युदसन्वृत्तिरिति गतार्थः । एवं लिङ्ग-सङ्क्याविसंवादवृत्तिहेतुप्रसङ्गेन चोद्य-परिहारप्रपञ्च उक्तः । एष प्रकृत्यादिविसंवादेष्वपि अशेष आक्षेप-परिहारप्रपञ्च आयोज्यः समानप्रचर्वत्वात् प्रकृति-प्रत्ययाद्यक्षरिवशेषाराणमात्रभेदः प्रदृत्तादिदमसत्यमेव
इति चोद्योपक्रमप्रभृतिर्यावदेतदवि लिङ्गादिविशेषत्यागेन यथानुपूर्वोत्तरपक्षविरचनो नेय इति ।

नन्वेवमित्यादि । नन्वाख्यातुराख्यानकर्मणि प्रवृत्तस्य आख्येयार्थगतविशेषेरवश्यम्भाविभिर्विना 15 तदाख्यानासम्भवाद् नान्तरीयकं विशेषणोपादानम् , तानि च विशेषणानि सङ्क्ष्यालिङ्कादिभेदा एव, इतरथा अर्थोपदेशाभावः, अर्थप्रत्यायनार्थत्वाच्छब्दप्रयोगस्य अर्थपरतस्त्रस्यानन्तरीयकत्ववद् लिङ्कादिभेदैनान्तरी-यकत्विमिति । एतच न, क्रियाच्युत्पत्त्यादिभेदेन व्याख्यानोपपत्तः । तद्दर्शयति—उक्तं हीत्यादि श्रापकेन क्रिया-कारकभेदेनेति,

३८७-१ 20 द्रव्यवदाश्रयवृत्तिः स्वस्था परसाधना व्यमिहित(ता?)श्च । द्वे शस्ये क्षयिषी चेत्यष्टी ज्ञेयाः क्रियामेदाः ॥ [

कारकभेदाः कर्त्रादयः षडष्टौ वा कालोपायसहितास्त एव । पर्यायवैचनेन घट-कुट-कुम्भादिना वाक्याम्तरेण च 'स्थानिवदादेशोऽनिव्वधौ [पा॰ ११९१५६]' इसस्य स्थान्यादेशपृथत्तवात् स्थानिवँदिति-देशो गुरुवद् गुरुपुत्रे वर्तितव्यम् अन्यत्रोव्छिष्टमोजनात् पादग्रहणाद्य [पा. म. मा. ११९१५६] इसादि ।

१ °ग्रहणगुणेन य०॥ २ हश्यता पृ० ५७१ पं० ६॥ ३ '॰सार्थनान्तरीयकत्ववर्' इति पाठोऽत्र सम्यग् भाति ॥ ४ °दानान्त १०॥ ५ (व्यवहिता च १)। ६ °व्यवने घट १०॥ ७ °वदितिदेशे प्र०। ''किमर्थं पुनरिद्मुच्यते १ स्थान्यादेशपृथक्त्वादादेशे स्थानिवरनुदेशो गुरुवद् गुरुपुत्र इति यथा। अन्यः स्थानी अन्य आदेशः। स्थान्यादेशपृथक्त्वादेतस्मात् कारणात् स्थानिकार्यमादेशे न प्राप्नोति । तत्र को दोषः १ 'काको यमहनः' इत्यात्मनेपदं भवतीति हन्तेरेव स्थात् वर्धनं स्थात्, इष्यते च वर्धरिप स्थादिति । तच्चान्तरेण यत्रं न सिध्यतीति तस्मात् स्थानिवरनुदेशः। एवमर्थमिरमुच्यते गुरुवद् गुरुपुत्र इति यथा। तद्यथा-गुरुवद् गुरुपुत्रे वर्तित्व्यमिति गुरी यत् कार्यं तद् गुरुपुत्रेऽतिदिश्यते एवमिहापि स्थानिवत् कार्यमादेशेऽतिदिश्यते । । । । विश्वष्ट स्थानिकार्यमादेशेऽतिदिशति गुरुवद् गुरुपुत्रे इति यथा। तद्यथा-गुरुवदस्मिन् गुरुपुत्रे वर्तितव्यमन्यत्रोच्छिष्टमोजनात् पादोपसंप्रहणाच । यदि च गुरुपुत्रोऽपि गुरुर्भवति तदिप कर्तव्यं भवति।''-पार म० मा० १।१।५६॥

[ ] । क्रियाभेदेन 'दिन्न क्रीडाविजिगीषान्यवहारद्यतिस्तृतिमोदमदस्वप्तकान्तिगतिषु' [ण॰ धा॰ ११०७].....स वृक्षः । इहापि क्रियाकारकभेदाभ्यां पुष्यति.....स्वपुष्पे । उपोद्धात.....भेदलक्षणायाः अधिकरणयोग.....च्याख्यायाः का कथं वाऽनुप-पत्तिर्लिङ्गाचभेदेऽपि? अनेकार्थैककाब्दग्रहणेनापि व्याख्यानाद् लिङ्गाचभेदेऽप्य-र्थाधिगतिः । यथाह—वाग्दिग्भूरिक्म.....॥ [ ].....हष्ट्या वा ।

अत एव च व्याकरणाध्ययने यहा आस्थेयः । उक्तं हि—

ेअर्थप्रवृत्तितस्वानां शब्दा एव निबन्धनम्। तस्वावबोधः शब्दानां नास्ति ब्याकरणादते॥ [वास्यप० १। १३ ]

अथवा आचार्यणैव कियाभेदेन दिवु कीडेसादि व्याख्यातमेव यावत् स वृक्ष इति गैतार्थ[म्]। 10 इहापीति सिद्धं व्याख्यानं प्रदर्श्यं प्रस्तुतं योजयति क्रियाकारकभेदाभ्यां पुष्यतीत्यादि यावत् खपुष्प इति गतार्था व्याख्या। अथवान्या व्याख्या—उपोद्धातेत्यादि यावद् भेदलक्षणाया इति व्याख्यायाः का कथं वेहाऽनुपपत्तिर्लिङ्काद्यभेदेऽपि इति सम्भन्तस्यते। अथवायमपरो व्याख्यामार्गः, तद्यथा—अधि-करणयोगपदार्थेत्यादि यावत् का कथं वानुपपत्तिर्लिङ्काद्यभेदेऽपीति। सोदाहरणं त्वस्य व्याख्यानं तत्रा(न्त्रा)र्थसङ्गहादिभ्योऽधिगन्तव्यम्।

इतश्च व्याख्या[ना]लिङ्गाद्यभिन्नार्थमतिरुपपद्यते, अनेकार्थैकशब्दग्रहणेनापीत्यादि । व्याख्यातृ-भिरेकः शब्दोऽनेकार्थ इति श्रुवद्भिच्याख्यानाद् लिङ्गाद्यभेदेऽप्यश्वीधिगतिरभ्युपगतैवेति । तद्

१ अत्र वक्ष्यमाणाद् 'अर्थप्रवृत्तितस्वानाम्' इति श्लोकात् पूर्व वाक्ष्यपदीये प्राप्तक्षपविभागाया यो वाचः परमो रसः । यत् तत् पुण्यतमं ज्योतिस्तस्य मार्गोऽयमाञ्जसः ॥ १११२ ॥ इति श्लोको द्रयते । तस्य व्याख्यायां भर्तृहिणा 'तथा चोक्तम्' इत्युक्लिख्य 'राब्दार्थसम्बन्धनिमित्ततस्वं वाच्याविशेषेऽपि च साध्वसाधून् । साधुप्रयोगानुमितांश्च शिष्टान्न वेद यो व्याकरणं न वेद ॥' इति श्लोक उद्भतः । किन्तु मयचकवृत्तौ प्रतीकानां स्फुटमदर्शनादनयोरन्यतरः श्लोकोऽत्र मञ्जवादिना विवक्षितोऽन्यो वा कश्चिदिति निर्णेतुं न पार्यते ॥ २ "अर्थप्रवृत्तित्त्वानां शब्दा एव निवन्धनम् । तस्वायबोधः शब्दानां नास्ति व्याकरणादते ॥ [वाक्ष्यप० १११३], अर्थस्य प्रवृत्तित्त्वं विवक्षा, न तु वस्तुस्वरूपतया सत्त्वमसत्त्वं वा । विवक्षा हि योग्यशब्दिनिक्यमुपल्व्यौ प्रणिधत्ते । तद्यया—उपिल्पनानः प्रतिविषयं योग्यमेवेन्द्रियमुपल्व्यौ प्रणिधत्ते । ........अथवार्थप्रकृतेः कि तत्त्वम् १ अर्थस्याकारः प्रस्यातमा वाह्येषु वस्तुषु प्रसन्तः । स च शब्दनिवन्यनः । तत्त्वाववोधः शब्दानाम् , शब्दस्य तत्त्वमवैकल्यम् , अन्यगतसंस्कारं साधुखक्ष्यम् , तद्यस्याविकलम् । अन्ये तु तत्त्रयुगुक्षया प्रयुज्यमाना विकलाः स्युरपन्नंशा इति ।" इति भर्तृहरिरचितायां वाक्यपदीयस्ववृत्तौ ॥ ३ कियामेदोन दिय कीडे॰ प्र० । "दिवु कीडाविजिगीषाव्यवहारस्यतिस्तुतिमोदमद्रसप्तानितगतिषु"-पा० धा० ११०० ॥ ४ गतार्था भा० ॥ ५ व्याख्याः भा० ॥

<sup>1 &</sup>quot;अर्थस्य प्रवृत्तिव्यवहारः, तस्य तत्त्वानि । अर्थक्ष प्रवृत्तिक्षेति वा द्वन्द्वः, अर्थो द्रव्यं प्रवृत्तिः क्रिया तयोस्तस्वात्, तेषां शब्दो निवन्धनम् । तत्त्वाववोध इति साधुत्वाववोधः । योग्यशब्दिनवन्धनेति योग्यस्तिद्विक्षाप्रतिपादनसमर्थः शब्दः । ...........प्रत्ययातमेति बुद्धिस्वरूपम् । बाह्येष्विति बुद्धिरेवोपदर्शिताभिधेयाकारा तेषु प्रस्यसेत्युच्यते । बाह्यत्वेन प्रहणं न तु बाह्यं वस्त्वस्तीति । सति बाह्येऽर्थे तिषवन्धना विवक्षा पूर्वत्र तत्त्वस्थित्युक्ता, सम्प्रति बुद्धिरेवेति विशेषः ।" इति वृष्यभित्यरिवरायां टीकायाम् ॥

## यदप्युच्येत-लिङ्गादिविचारखेदोऽयमकसात् कियते त्वया । अभिजल्पो हि इाव्दार्थः । स.च शब्द एव ।

सीऽयमित्यभिसम्बन्धाद् रूपमेकीकृतं यदा । ज्ञान्दस्यार्थेन तं ज्ञान्दमभिजल्पं प्रचक्षते ॥

5 दर्शयति-यथाह - वाग्-दिग्-भू-रइमीत्यादि श्लोकोऽयमाचार्येणैव व्याख्यातः यावद् हृष्ट्या वेति प्रन्थे-नैव । एवं निरवशेषव्याख्येयविषयव्यापिता व्याख्यायाः प्रदर्शिता । अतः एव चेत्यादि । व्याकरणं हि ३८७-२ छक्ष्याधिगतये छक्षणं 'कथं नाम शब्दादर्थे ज्ञानमविषरीतं स्थात्' इति । तस्माद् च्याकरणाध्ययने यत्न आस्थेयः ।

उक्तं हीत्यादि स्रोकद्वयं व्याकरणस्तवनार्थं निदर्शयति । 'वागादिषु गोशब्द एकोऽनेकार्थः, 10 एकस्मिन् पृथुबुन्नादिलक्षणेऽथें घट-कुट-कुम्भादिशब्दोऽनेकः प्रवृत्तः' इत्येवमादेः प्रकाश्यस्यार्थस्य प्रकाशकं व्याकरणं स्थावर-जङ्गमानामिव प्रकाश्यानां सूर्यः । तथा न व्याकरणमन्तरेण वाच्यस्य सूक्ष्मस्य ज्ञानं वाच्यस्य च शब्दस्य, यः शब्दः शब्दकर्मको वाचमेव भूते हसतिजल्पत्यादिस्तद्विषयं च ज्ञानं न सम्भवित । तच्च सर्वं व्याकरणज्ञो वेद । तथा अर्थप्रवृत्तितत्त्वानामित्यादि । अर्था अभिधेयाः, प्रवृत्तयः कियाः पुरुषहितहेतवोऽहितहेतवो वा, तेषासुभयेषां तत्त्वानि स्वान्यविपरीतानि रूपाणि शब्दरेव ज्ञायन्ते । शब्दानां पुनस्तत्त्वं व्याकरणाहते न ज्ञायते । अथवार्थस्य प्रवृत्तितत्त्वानि यथास्वमेकैकस्यानन्तधर्मात्मविपरिणामाः, तानि शब्दैज्ञीयन्ते, शब्दा व्याकरणेनेति । अथवा अर्था धर्मार्थकाममोक्षाः, तद्वेतवः प्रवृत्तयः, तासां तत्त्वानि यथास्वं साध्यसायनभावाः । इत्यादिव्याख्याविशेषेषु तद्विषयसम्यग्ज्ञानस्य शब्दाः कारणानि, शब्दज्ञानस्य तु व्याकरणमिति ।

र्यंद्रप्युच्येतेत्यादि । 'स्त्रीपुंनपुंसकव्यक्तीनां विरुद्धानां पुष्यनक्षत्रतारार्थानामयुक्तमैकाधिकरण्यम्,

१ "शब्दो वाऽप्यभिजल्पत्वमागतो याति वाज्यताम् । [ वाक्यप॰ २।१२८ ], अभिजल्पत्वमध्यासरूपत्व-मागतः शब्द एव खरूपलक्षणः शब्दस्य वाच्यः । अभिजल्पखरूपमाह-सोऽयमित्यभित्रम्थन्धाद्वपमेकीकृतं यदा । शब्दस्यार्थेन तं शब्दमिश्रज्ञत्यं प्रचक्षते ॥ [वाक्यप० २।१२९], सोऽयमिल्यभिसम्बन्धोऽध्यासाख्य उच्यते, तेन पदार्थस्वरूपमाच्छादितमेकीकृतमिव प्रत्याय्यते तदाऽभिजल्पः शन्द उच्यते, अध्यासवशाच्छन्दार्थयोरेकात्मत्वेऽप्यर्थाशस्यैव प्राधान्यमुपयोगवसात् । तयोरपृथगात्मत्वे रूढेरव्यमिचारिणि । किञ्चिदेव कचिद्रपं प्राधान्येनावतिष्ठते ॥ [ चाक्यप० २।१३०], तयोः शब्दार्थयोरध्यासवशाद् रूढेर्नियमादेवान्यभिचारिणि अपृथगर्थत्वे एकरूपत्वे सति किञ्चिदेव रूपं योगवशात् कचिदेव लोके शास्त्रे वा प्राधान्येन उदिक्ततयाऽवतिष्ठते । तत्र लोकेऽर्थाशस्यैव प्राधानयमिखपि दर्शयितुमाह-लोकेऽथैरूपतां शब्दः प्रतिपन्नः प्रवर्तते । अर्थरूपतां प्रतिपन्नोऽर्थेन सहैकलमिव प्राप्तः शब्दः प्रवर्तते 'अयं गौ'रिलादि । तत्रार्थ एव बाह्यतया प्रधानमवसीयते । शास्त्रे तु शब्दरयोभयरूपतापि विभागेन परिदश्यत इत्याह-शास्त्रे तुभयरूपत्वं प्रविभक्तं विवक्षया ॥ [वाक्यप० २।१३१], शास्त्रे हि खरूपप्रधानो निर्देशः कविचार्थप्रधानोऽपीत्यभयरूपता शब्दस्य दस्यते ।'' इति पुण्यराजनिरचितायां वाक्यपदीयवृत्तौ । "अन्ये तु भूवते 'शब्द एवाभिजल्पत्वमागतः शब्दार्थः' इति । स चामिजल्पः 'शब्द एवार्थः' इत्येवं शब्दे'ऽर्थस्य निवेशनम् 'सोऽयम्' इत्यमिसम्बन्धः, तस्माद् यदा शब्दस्यार्थेन सहैकीवृतं रूपं भवति तं स्वीकृताकारं श्रब्दमभिजल्पमित्याहुः।"-सन्मतिवृत्तिः १।२, पृ० १८०-१८१ । तस्यसंग्रहपश्चिका पृ० २८४-२८५ ॥ २ दश्यता ५२४ टि० १ । "खर्गेषुपशुनानज्ञदिङ्केत्रधृणभूजले । लक्ष्यदृष्ट्या स्त्रिया पुंसि गौर्लिज चिह्नरोफसोः ॥ ३।३।२५ ॥" इति अमरकोरो ॥ 📑 यावदृष्ट्या भाष् । यावदृष्या यव ॥ 💛 प्रवेत्यादि यव ॥ ५ खानि अविपरीतानि रूपाणीलर्थः ॥ ६ ( यदप्युच्यत इलादि ? ) ॥

तयोरपृथगात्मत्वे रूढेरव्यभिचारिणि । किञ्चिदेव कचिद् रूपं प्राधान्येनावतिष्ठते ॥ लोकेऽर्थरूपतां शब्दः प्रतिपन्नः प्रवर्तते । शास्त्रे त्स्यरूपत्वं प्रविभक्तं विवक्षया ॥ [वाक्यप० २।१२९, १३०, १३१]

देशीनोत्प्रेक्षाभ्यामर्थमुपगृह्य तत्र न्यग्भृतखशक्तिः बुद्धौ परिष्ठवमान आन्तरो विज्ञानलक्षणः शब्दात्मा श्रुत्यन्तरप्रष्टृत्तिहेतुरिभजलप इति भर्तृहर्यादिमतम् । वसुरातस्य भर्तृहर्युपाध्यायस्य मतं तु स च खरूपानुगतमर्थमन्तरविभागेन संनिवेशयति।

'पुनर्वस् नक्षत्रम्' इत्यादिसंख्याविरोधीययुक्तेर्विज्ञानमपि तद्विषयमयुक्तम्' इत्यादिधचनखेदोऽयमकस्मात् क्रियते त्वया । किं कारणम् ? अभिजल्पो हि शब्दार्थः, हिशब्दो यस्मादर्थे, शब्दार्थस्याभिजल्पत्वाद् 10 न लिङ्गादिविचारखेदेनार्थः, असद्विषयत्वात्, खपुष्पविषयविचारखेदवत् । स्थान्मतम्-कोऽसावभिजल्प <sup>३८८-१</sup> इति, अत्रोच्यते-स च शब्द एव, स चाभिजल्पः शब्द एव ।

कथिमित चेत्, उच्यते—सोऽयमित्यभिसम्बन्धादिति स्रोकः । 'योऽर्थः सोऽयं शब्दो घटः' इत्यमेदोपचारसम्बन्धाद् यदा शब्दस्य रूपमथैनेकीकृतं भवति तैदा यथा 'इन्द्रकः, चन्द्रकः' इतीन्द्र-चन्द्रावप्रस्यक्षार्थानिमिक्कोऽपि ईन्द्र-चन्द्रशब्दरूपापन्नं गोपालादिमर्थं प्रस्राययन् दृश्यते 'सोऽर्थेन एकीभूतः 15 शब्द एव 'अभिजल्पः' इत्युच्यते । एवं शब्दार्थयोः श्वीरोदकवदप्रथगात्मत्वम् । तयोरपृथगात्मत्वे सस्य[व्य]भिचारिण अन्योन्याविनाभावित्वेऽपि रूढिवशादेव किश्चिद् रूपं प्राधान्येनावितिष्ठते शब्द-रूपमर्थरूपं वा यथा लौकिका अर्थप्रधानाः शब्दाः शब्दप्रधाना इति, तमर्थं प्रविभागेन दर्शयति—संव्यव-हारकाले [लोके]ऽर्यरूपतामिति श्लोको गतार्थः । 'अप्रिमानय' इत्युक्ते लोके दहनादिलक्षणेऽर्थे सन्प्रस्यः, न शब्दे । शास्त्रे तु स्त्रीभ्यो ईक् [ पा० ४१९१२० ] इति स्त्रीवाचकेषु सार्थेषु शब्देषु, मुजो कौटित्ये 20 [पा० धा० १४५८ ] इत्येवमादिषु अर्थेद्वेव सन्प्रस्यः । तद्व्याख्या—देशनोत्प्रेक्षाभ्यामित्यादि । प्रधानादि-दर्शनेन प्रक्षस्य उत्प्रेक्षया वार्यमभिवेयत्वेन उपगृह्य पूर्वोक्तचन्द्रादिवत् साकारं तत्र न्यग्भूतस्वशक्तिः अस्वतन्त्रीकृतामिधानसामर्थ्यः बुद्धौ परिप्नुवमानः 'अप्यमित्यमनेन शब्देनोच्यत' इत्यान्तर्यक्षाकृतस्य विज्ञान-१८८-१ लक्षणः श्वन्दात्मा श्रुत्यन्तरस्य बाग्चस्य धनन्यात्मकस्य प्रवृक्तौ हेतुः उत्थापकः सोऽभिजल्या(स्पोऽ)-भिवेयाकारपरिप्राही वाद्याच्छव्दादन्य इति भन्तेहर्यादिमतम् । वसुरातस्य भन्तेहर्युपाध्यायस्य मतं तु 25 स च स्वरूपानुगैतमित्यादि, स च अभिजल्यः स्वरूपानुगृतमर्थरूपमन्तरविभागेन सिक्षवेश्ययतिति ।

१ "अपि चायमभिजल्पोऽपि बुद्धिस्थ एव। तथाहि-बाह्ययोः शब्दार्थयोभिन्नेन्द्रियप्राह्मत्वादिभ्यो मेदस्य सिद्धेस्तयोरैक्यापादनं परमार्थतोऽयुक्तमेवेति बुद्धिस्थयोरेव शब्दार्थयोरेकबुद्धिगतत्वादेकीकरणं युक्तम् । तथाहि-उपगृहीताभिधेयाकारतिरोभृतशब्दस्त्रभावो बुद्धौ विपरिवर्तमानः शब्दात्मा स्वरूपानुगतमर्थ्यमविभागेनान्तः संनिवेशयन् अभिजल्प
उच्यते । स च बुद्धेरात्मगत एवाकारो युक्तो न बाह्यः तस्यैकान्तेन परस्परं विविक्तस्त्रभावत्वात् ।"-सन्मितवृत्ति ११२,
पृ० १८४। तस्वसंग्रहपश्चिका पृ० १८८। २ धाययुक्ते य०॥ ३ तथा प्र०॥ ४ इन्द्रत्वंचनद्व भा०॥
५ सोऽधीं न प्र०॥ ६ दक् प्र०। "स्त्रीभ्यो ढक्। ४१९१९२०। स्त्रीग्रहणेन टाबादिप्रस्थयान्ताः शब्दा गृह्यन्ते। स्त्रीभ्योऽपस्य
ढक् प्रस्ययो भवति । सौपर्णेयः । वैनतेयः।"-पा० काश्निका॥ ७ दश्यतां पृ० ३९६-१॥ ८ दश्यतां पृ०
३९६-१,२॥ ९ भतेपित्यादि य०। भतेपीत्यादि भा०॥ १० दश्यतां पृ० ३९७-१॥

अशक्तेः सर्वशक्तेर्या शब्दैरेव प्रकल्पिता। एकस्यार्थस्य नियता कियादिपरिकल्पना॥ [वान्यप० २।१३२]

इहैकमेवार्थवस्तु एकस्यामवस्थायामेकस्थिन् काले युगपत् पर्यायेण वोच्यते विरुद्धिर्मीः । तद्यथा-ओदनं पचित, पाकमोदनस्य निर्वर्तयति, निर्वृत्तिं पाकस्य विरुद्धिर्मीः । तद्यथा-ओदनं पचित, पाकमोदनस्य निर्वर्तयति, निर्वृत्तिं पाकस्य । करोति । तत्र यदि [कर्मत्वं कथं रोषरूपत्वमोदनस्य ] रोषरूपत्वं च पाकस्य । तस्यादिवद्यमाना वा शक्तयो[ऽस्यार्थस्य शब्देन विवक्षावशात् ] समध्यारोप्यन्ते । सर्वशक्तियोगे वा [नियतास्ताः शब्दः] प्रकाशयति । तत्राशक्तिपक्षे वस्तुगता शक्तिरप्रयोजिका । न हि तस्या वस्तुविषयाभ्यां सन्निधानासिन्निः धानाभ्यां किश्चिदिप प्रयोजनमस्ति । योग्यशब्दिनिषन्धना हि विवक्षा श्रोतृबुद्धौ

सत्यि बाह्येऽर्थे तन्निरपेक्षं स्थातक्यमभिजल्पस्य प्रदर्शियतुमाह—अशक्तः सर्वशक्तें स्थादि । या एता गति-स्थिति-जल्पि-चिन्त्यादिधातुवाच्याः क्रिया बाह्यार्थशक्त्यभिमताः तद्वान् वासौ बाह्योऽर्थोऽस्तु अशक्तिरेव वा द्वयोरिप शक्तिमदशक्तिपक्षयोस्ताः कियादिशक्तयो नियता एव 'जल्पनादि मनुष्यादीनामेव, सर्पणप्रवनाद्याः सर्पशकुनादीनामेव' इति, सर्वा एव तु एकस्य क[स्य]चिदर्थस्य अनेकाः शब्दैरेव प्रकल्पिताः शब्दशक्त्यास्त्रात्वाद्यादिशाः ।

एतमेवार्थं भाष्येण विवृणोति—इहैकमेवार्यवस्तु इलादि । वस्तुत एक ओदन एकस्यां पचना-वस्थायामेकस्मिन् मुहूर्तादौ काले बहुभिर्वकृभिर्युगपदेकेन वा पर्यायेण वक्त्रोक्ष्यते विरुद्धिभैंः । तद्यथेति निदर्शयति, 'ओदनम्' इति देवदत्तादिकर्त्रसमारूढिकियं कर्म, 'पाकमोदनस्य' इति षष्टया सम्बन्धमात्रं पाककर्मत्वम्, 'निर्वृत्तिं पाकस्य' इति च पाकसम्बन्धित्वमिति ।

<sub>२८९-१</sub> तत्र यदीखादिना भावयति यावत् पाकस्येति । बाह्येऽर्थे विरुद्धधर्मसम्बन्धाभावाद् युगपदेककाले 20 न घटते एवम् । नापि क्रमेण प्रयोगे, वस्तुन एकत्वात् पाकसमवायिन ओदनाख्यस्य पाकावस्थायाः कालस्य च ।

तस्मादित्यादि पारिशेष्यात् अविद्यमाना वेत्यादिना प्रथमविकल्पे दर्शयति शब्दस्यैव शक्तिं यावत् समध्यारोप्यन्त इति । सर्वशक्तियोगे वेत्यादि द्वितीयविकल्पेऽपि शब्दशक्तिमेव दर्शयति यावत् प्रकाशयतीति ।

<sub>25</sub> तत्रा**राक्तिपक्षे वस्तुगता शक्तः** 'नास्त्येव' इत्यभ्युपगतत्वा**दप्रयोजिका** शब्दप्रयोगस्य, खपुष्पवदसत्त्वात् । नै हि तस्या इत्यादि भावना गतार्था यावत् **किश्चिदपि प्रयोजनमस्ति,** प्रयोजने हि

१ "इदानीमधेषु न शक्तिः पृथगस्ति, किन्तु शब्दाधीनेति यथा ते शब्दैविधीयन्ते तथैवावगम्यन्त इति खमाहात्म्योप-स्थापित एव शब्दार्थ इत्यष्टमं पक्षं दर्शयितुमाह-अशक्तेः सर्वशक्तेयां शब्दैरेव प्रकल्पिता । एकस्यार्थस्य नियता क्रियादिपरिकल्पना ॥ [वाक्यप० २।१३२], अथवा सर्वशक्तिरथों व्यवस्थितः, तस्य प्रतिनियतशक्त्यभिधानं शब्दैनेति नवमं पक्षं दर्शयितुमत्रैवोक्तम्-सर्वशक्तेवां इति । शक्तयार्थः कदाचित् क्रियाहपतयाभिधीयते, कदाचित् सिद्धरूपतयेति नियता क्रियादिरूपता शब्दार्थतया प्रतिपाद्यते ।" इति पुण्यराजकृतायां वाक्यपदीयकृतौ ॥ २ व्येत प्र०॥ ३ न हि तस्यत्यादि भा० । न हि स्येत्यादि य० । दर्यतां पृ० ५८५ ॥

तां तां शक्तिमध्यारोपयति । सर्वशक्तिपक्षे तु वैयवस्थितामव्यतिकीणीं तां तां शक्तिमुपादाय खविषयनियताः शब्दाः प्रयुज्यन्ते । तस्मादुभयोरपि.....सम्भवति ।

इदमप्यस्मदिभप्रायप्रसाधनफलम् । योग्यशब्दिनवन्धना [ हि विवक्षा श्रोतृ-बुद्धौ तां तां शिक्तम् ] अध्यारोपयित । तत्र वस्तु तावदनेनैव त्वद्वचनेन शब्दा- । दन्यत् सिद्धम् । तिद्दंसम्बन्धात्मकशब्दार्थयोभेदाद् यत्रासौ प्रयुज्यते शब्दो वक्तमिष्यते च शक्तिश्च यत्राध्यारोप्यते तद् वस्तु सर्वस्यास्याधारभूतम् । योग्योऽनु-रूपः शब्दः । तस्मादर्थात् सिद्धात् पश्चाद् भवति शब्दः । यथार्थरूपं तथा हि स योग्यः शब्दस्तस्यार्थस्य वाचकः । अर्थनिबन्धना हि विवक्षा, इतस्था वचनस्य

सित प्रयोगः स्यात् । तस्यामसत्यामि बाह्यार्थशक्तौ मत्पक्षे सम्भवत्येव शब्दप्रयोगः, यस्माद् योग्यशब्द- 10 निवन्धनेत्यादि गतार्थं यावच्छक्तिमध्यारोपयति । सर्वशक्तिपक्षे तु मम विशेषेण वैयवस्थितां कुतिश्च- दनादेयामव्यतिकीर्णामनन्यशब्दवाच्यामित्यादि यावत् प्रयुज्यन्ते प्रयोगसाफल्यमस्तीति । तन्निगमयति— तस्मादुभयोरपीत्यादि यावत् सम्भवतीति पूर्वपक्षः ।

अत्र वयं त्रूमः-इदमध्यसादभित्रायप्रसाधनफलम् , 'सामान्योपसर्जना विशेषा एव भवन्ति' इस्रेतमेव साध्यति, एतदस्य स्वद्वचनस्य फलं भविष्यति । तद् भावियतुकामो **योग्यशब्दे**त्यादि प्रत्युचार- 15 यति यावदध्यारोपयतीति अञ्चक्तिपक्षे ज्ञब्दञ्चित्रप्रदर्शनोपसंहारोऽन्यः, तत्फल्लाच्छेषप्रनथस्य । तत्र वस्तु तावदित्यदि । अनेनैव तावत् त्वद्वचनेन शब्दादन्यद् वस्तु शक्तयाख्यं शक्तिमद्वा सिद्धम् । तत् पुनर्वस्तु कीदृशमिति चेत्, दर्शयति—**तदिदंसम्बन्धारमके**त्यादि, 'सोऽयमित्यभिसम्बन्धात्' इत्येतस्मादेव <sub>३८९-२</sub> वचनात् तच्छब्दवाच्यं वस्तु इदंशब्दवाच्याच्छब्दादन्यत् अर्थाद्वा तच्छब्दवाच्यादिदंशब्दवाच्यः शब्दो-ऽन्यः, आधाराधेययोर्भेदात् तदिदंसम्बन्धात्मकशन्दार्थयोः । यत्रासौ प्रयुज्यते शन्दः वक्तुमिष्यते 20 चे यद्विषया बुद्धिरुत्पाद्यितुमिष्टेसर्थः **शक्तिश्च यत्राध्यारोप्यते तद् वस्तु सर्वस्यास्य** शब्दशक्ति-बुद्धि-विवक्षाख्यस्यार्थकलापस्या**धारभूतम्** , आषेयानामाधारप्राणतः सिद्धेः । '**योग्य'शब्दाच बाह्यार्थ**-सिद्धिः, 'योग्योऽनुरूपः शब्दः, केनचिदर्थेन कश्चित् तदनुरूप एव शब्दो युज्यते पृथुनुध्राद्यर्थेन घटशन्दः । तस्माद् घटारूयाद<mark>र्थात् सिद्धात् पश्चाद् भवति शन्दः, '</mark>अनु'शन्दस्य पश्चादर्थत्वात् सिद्धेऽर्थे पश्चाच्छब्देनार्थस्य "योगोऽनुरूपः । यथार्थरूपादि(पिम?)त्यादि, अथवा अनुरूपो योग्यः, 25 यथार्थोऽनुशब्दः, यथारूपं यद् यद् रूपं यथारूपमनुरूपं यथा युज्यते तथेत्यर्थः । कथं च युज्यते इत्यत आह-तथा हि स इत्यादि, तेन हि प्रकारेणासौ योगमईति योग्यः शब्दः 'र्तमर्थं प्रत्याययिष्या-मी'ति प्रयोगद्दीनात् तस्यार्थस्य वाचकत्वोपेत इखर्थः, यो ह्यर्थस्यावाचकः स नानुरूपो न योग्य इत्युक्तं भवति त्वयैव । यस्मादर्धनिबन्धना विवक्षा, हिशब्दहेत्वर्थत्वात् । इतरथेति अर्थप्रत्यायनाहते वचनस्य

१ दश्यतां पृ० ५८५ ॥ २ दश्यतां पृ० ५८६ ॥ ३ °प्रायसाधन ॰ य० ॥ ४ दश्यतां पृ० ५८० पं० ३ ॥ ५ चा भा० । चः य० । (वा १) ॥ ६ योग्यानु ९० ॥ ७ योगानु रूपः प्र० ॥ ८ "अर्थगत्यर्थः शब्दप्रयोगः । अर्थं संप्रत्यायिष्यामीति शब्दः प्रयुज्यते" -पा० म० भा० २।१।१ ॥

प्रवृत्त्यसम्भवात् । न हि राज्दोऽनामृष्टप्रखाय्यप्रखायकभावो वक्तुमिष्यते । न च विवक्षामात्रेण राज्दः श्रोतृबुद्धौ तां तां राक्तिमाधातुं राक्रोति । एवं चानेन त्वद्वचनेनैव विरोषलक्षणाः राक्तयः परिगृहीता एव त्वया । असान्मतवदेव च विरोषखरूपप्रवृत्त्या विना न कश्चिच्छक्तिमानन्यः । विरोषा एव राक्तयः खार्थसखः । जतासां च तेषु तेषु विवक्षेत्र व्यक्षिका । विवक्षेत्र तां तां राक्तिमध्यारोपयति प्रागात्मनि पश्चात् प्रयोगाच्छ्रोतृबुद्धौ । राज्दनिरपेक्षेत्र विवक्षाध्यारोप्या राक्तिरथें,

प्रवृत्त्यसम्भवात् । न हि शब्द इत्यादि, शब्दो हि समीक्षितप्रत्याय्वप्रत्यायकसम्बन्धो वक्तुमिष्यते, ३९०-१ न ह्यनामृष्टप्रत्याय्यप्रत्यायकभावः । विवक्षायाञ्चार्थमेन्तरेणासम्भवात् न च विवक्षामात्रेणेत्यादि, च शब्दो विवक्षितेऽनुरूपेऽर्थे प्रयुक्तः श्रोतृबुद्धौ तां तां शक्तिमाधातुं शक्तोति, नान्यथा, शब्दस्यार्थस्य 10 शब्दार्थस्य च शक्तिः शकनात्, शकोति वक्तुं शब्दः शक्यते वक्तुमर्थ इति ।

एवं चानेने सादि । सोऽर्यमित्यभिसम्बन्धात् [वाक्यप०२। १२९] इसादिप्रक्रमम् अँशक्तेः सर्वशक्तेर्वा [वाक्यप०२। १३२] इति विकल्प्य र्वदीयमेव वचनं पळायमानस्यापि ते वाह्यवस्तुसद्भावमन-तिक्रमणीयं प्रतिपादयति बळात् तदनिच्छतोऽपि धरणिसिक्षिग्रैगाळिकापळायनवत् । अतः स्त्रीपुंनपुंसकैक-द्विबहुत्वकर्त्रा दिविशेषळक्षणाः शक्तयः परिगृहीता एव त्वयेति ।

15 इतश्च अस्मन्मतवदेव चेतादि । त्वद्वचनादेव 'अंस्यार्थस्याविद्यमानाः शक्तयोऽध्यारोप्यन्ते' इति विकल्पोत्थापनादसम्भवं शक्तिमतोऽन्यस्य वयमि श्रृमः । या सा विशेषाणां स्वरूपप्रवृत्तिस्तया विना न कश्चिच्छक्तिमान् नामान्यः, किन्तु विशेषा एव विशेषणास्मदमीष्टाः 'शक्तयः' इति यद्युच्यन्ते त्वया उच्यताम्, को वारयति ? ताश्च स्वार्थसत्यः स्वेन रूपेण सन्ति शक्तयो विशेषरूपेण स्वी-पुं-नपुंसकादिभावेन शक्त्यन्तरच्यावृत्तरूपा विशेषा एव वर्तमानाः सन्तीत्यर्थः । तासां च शक्तीनां तेषु तेषु प्रवृत्तिवस्तुषु 20 स्वीत्वादिषु विवश्चित्र व्यञ्चित्रा, विवश्चया व्यज्यन्ते प्रकाश्यन्ते सत्य एव शब्दप्रयोगेण, सेव हि विवश्चा 'तटस्तटी तटम्' ईत्यादीन् सतो विशेषानभिव्यनक्तीत्यर्थः । का विवश्चा शक्तुमिच्छा, सेव तां तां शक्ति- ३९०-२ मर्थगैतां शब्दमनपेक्ष्य सिद्धामध्यारोपयित प्रागारमिन वक्तरि, पश्चात् प्रयोगाच्छ्रोत्वुद्धीं, नीसतीम्, वक्त्रमिप्रायगहणार्थप्रयतनात् 'पुमानयमनेन विवश्चितः, स्वी इयम्, नेतरे' इत्याद्यनन्यबुर्द्धिर्वयक्षापनेन ।

अत्र प्रयोगः-शब्दिनिरपेक्षेव विवक्षाध्यारोप्या शक्तिरर्थ इति प्रतिज्ञा । प्रत्याय्यत्वात् , 25 प्रत्यायकेन वक्त्रा श्रोतिर प्रत्ययाधानं प्रत्याय्यत्वं शक्तयाख्यस्यार्थस्य सिद्धमेव । यः प्रत्याय्यः स शब्दिनिरपेक्ष

१ मन्तरेण सम्भवात् य०॥ २ विविक्षितो प्र०। (विवक्षातो १)॥ ३ तातां य०। तासां भा०॥ ४ शब्दस्यार्थशब्दस्यार्थस्य शब्दार्थस्य च भा०। शब्दार्थस्य च य०॥ ५ एवं चनेने प्र०। (एवं च तेने १)॥ ६ दश्यतां प्र० ५८० पं० ३॥ ७ दश्यतां प्र० ५८२ पं० १॥ ८ त्वदीयमेव चनं प्र०॥ ९ ( ह्यातिका १)॥ १० दश्यतां प्र० ५८२ पं० ६॥ ११ इत्यादीनसतो प्र०॥ १२ भात य०॥ १३ नासंती य०॥ १४ व्यवस्थानेन य०॥ १५ दश्यतां प्र० ३९४-२॥

www.jainelibrary.org

प्रत्याय्यत्वात्, अभिजल्पार्थावयववत्, प्रयोजकत्वाचास्याः शक्तेरेव विवक्षा-बीजत्वात्।

सर्वशक्तिपक्षेऽपि चास्मनमतमेवोच्यते त्वया, अर्थार्थत्वाच्छब्दप्रयोगस्य व्यव-स्थितामव्यतिकीर्णां तां तां शक्तिसुपादाय स्वविषयनियताः शब्दाः प्रयुज्यन्ते लिङ्गादिभिन्नसामानाधिकरण्यिकयायां व्यतिकरापत्तेः। परमार्थतस्तु वादपरमेश्वर- ह वाद एवायम्, एकैकद्रव्यानन्तपर्यायत्वात्।

यत्तु विषयोद्वाहे विरुद्धैर्धमैंर्युक्तमित्यभिधीयते एतन्नातिसम्यक्पत्यपेक्षित-

एव सिद्धः । अभिजल्पाथीवयववत् , यथा त्वत्त्रयुक्तस्याभिजल्पशब्दस्याभिवेयोऽर्थः सगुदायः 'आभिमुख्येन जल्पोऽभिजल्पः' तिददंसम्बन्धात्मक एकीभावस्वया शब्दार्थयोव्युत्पादितः, स च प्रह्माण्योऽवयवार्थाभ्याम् 'अभि'शब्दार्थेन जल्पोर्थन च, 'आभिमुख्येन जल्पोऽभिजल्पः' इति समुदायार्थप्रतिपत्तेर-10
वयवार्थप्रतिपत्तिपूर्वकत्वात् । मा भूद् विवक्षा-प्रयोगयोस्त्वदीययोरानर्थक्यमिति तावभ्युपगन्तव्यौ खपुष्पवैद्यक्षण्येन शब्दनिरपेक्षौ शक्त्याख्यौ त्वया प्रत्याण्यत्वात् तथा शक्त्याख्योऽर्थः, इत्ररथा अभिजल्पशब्दवैयर्थ्यं स्यादिति । किञ्चान्यत् , प्रयोजकत्वाद्यास्या इत्यादि । यदुक्तं त्वया तैत्राशक्तिपक्षे वस्तुगता
शक्तिरप्रयोजिका, न हि तस्या वस्तुविषयाभ्यां सिन्धधानास्यिधानाभ्यां किञ्चिद्दिप प्रयोजनमस्ति
इति, तदिदिभितोमुखं युक्तिजातं विपरिवर्तते, शक्तेरेव विवक्षाबीजत्वात् प्रयोजकत्वाच । एवं तावदशक्ति-15
पक्षोऽस्मन्मतसिद्धेस्वद्वचनादेव नास्ति ।

सर्वशक्तिपश्चेऽपि चास्मन्मतमेवोच्यते त्वया, कस्मात् ? अर्थार्थत्वाच्छब्दप्रयोगस्य 'व्यैवस्थिताम्' इत्यादिना, तद्यथा -व्यैवस्थितां शब्देनानानेयामव्यतिकीर्णामनन्यशब्दवाच्यां तां तां शक्ति ३९९-१ स्त्रीपुंनपुंसकादिकां शैंत्त्यन्तरव्यादृत्त्या विविश्वतां विशिष्टामेव उपादाय स्वविषयनियताः शब्दाः प्रयुज्यन्तेऽभिन्निलक्कसञ्च्यादिविशिष्टैकशक्तिविषयनियताः । किं कारणम् ? लिक्कादिभिन्नसामानाधिकरण्य- २०
कियायां व्यतिकरापत्तेः, उक्तं प्राक् – तारा-पुष्य-मक्षत्राणां स्त्री-पुं-नपुंसकानां व्यतिकरेण प्रयोगोऽपश्चवः [ ] इति । अयं च सर्वशक्तिपक्षः । परमार्थतस्तु वादपरमेश्वरवाद एवायम् ।
कस्मात् ? एकेकद्रव्यानन्तपर्यायत्वादस्मन्मतमेव, अहं हि त्वयैव सह विरुध्ये न वादपरमेश्वरेण । तेन
च सह को विरोधः ? तस्य हि मतम्—एकैकं द्रव्यमनन्तपर्यायम् , सीपेक्षनिरपेक्षाश्च परिणामाः पर्यायाः शक्तय इत्युच्यन्ते, द्रव्याणि चान्योन्यानुगतशक्तित्वात् सर्वशक्तीनि । यथाह— 25

र्क्षण्णोण्णाणुगताणं इमं वं तं वत्ति विहयणमयुत्तं । जध दुद्ध-पाणियाणं जावंति(त) विसेसपज्जाया ॥ [सम्मति० ११४७]

यत्तु <sup>१</sup> विषयोद्गाह इत्यादि । अशक्तेः सर्वशक्तेर्वा [ वाक्यप० २।१३२ ] इत्येतस्याः कारिकाया विषयः शब्दोत्थापिताः क्रियादिपरिकल्पना इति, एतस्यार्थस्य निदर्शनार्थमुद्राह्यते-विरुद्धैर्धमैंर्युक्तमित्यभिधीयत

१ तौ अवयवार्थों ॥ २ दृश्यतां पृ० ५८२ पं० ७ ॥ ३ दृश्यतां पृ० ५८३ पं० १ ॥ ४ शक्त्यस्तरा<sup>०</sup> प्र० ॥ ( शक्त्यस्तराद् १ ) ॥ ५ सापेक्षाश्च भा० ॥ ६ अण्णाण्णा भा० ॥ ७ च प्र० ॥ ८ भयुक्तं प्र० ॥ ९ व्यायं य० ॥ व्याय भा० ॥ १० (विषयोद्वाहे १ विषयोद्वाहम् १ ) ॥

स्वार्थम्, सर्वस्यास्याविरुद्धैकार्थत्वात् । ननु सर्व एव [अविरुद्धोऽर्थः] यदेव 'ओदनं पचित' इति कर्म तदेव 'पाक ओदनस्य' इति षष्ट्योच्यते । पाकदाब्देन च भावः कृतोच्यते, 'पचित' इति तिङा कर्त्रर्थः, कृदिभिहितभावद्रव्यवस्वात् कर्तुः साध्य-त्वात् । यदा चौदनः प्रतीतो भवित तद्विषयित्रयासन्देहे 'किं करोति' इति पश्चे अोदनस्याव्याख्येयत्वादस्यैव पचेविधानं 'पचित' इति । तस्यैव पचतेरपूर्वस्य व्याख्याने 'पाकं करोति' इति पचिना प्रतिवचनात् कर्मत्वम्, उक्तवत् । 'पाकस्य निर्वृत्तिं करोति' इति कर्तृप्रख्यार्थं व्याचष्टे । स्थाल्याद्यपि पचने वर्तते ..... । इत्थे-

इसादि: स एव प्रन्थः प्रत्युचार्यः-ईहैकमेवार्थवस्तु इसादि यावच्छेर्पेरूपत्वं च पाकस्य इत्युदाहृस ्व तैसादविद्यमाना वा शक्तय इत्यादिना भावयित्वा तदुवसंहारेऽभिहितम्—तैसादुभयोरिप पक्षयोरित्यादि ३९१-२ यावत् सैम्भवतीति । इत्थं प्रत्युचार्योत्तरमाहाचार्यः-एतन्नातिसम्यक्प्रत्यपेक्षितस्वार्यम् , कस्मात् ? सर्वस्यास्य उदाहृतस्यार्थस्याविरुद्धैकार्थत्वात् । तद् भावयति-मनु सर्व एवेखादि । यदेव 'ओदनं पचति' इति पचिविषयं कमींदनारूयं तदेव 'पाक ओदनस्य' इत्यनया पष्ट्रयोच्यते, अनिभिहिते कर्मणि द्वितीया [पा॰ २।३।१~२] एकत्र, एकत्र च कर्तृकर्मणोः कृति पष्टी [पा॰ २।३।६५] इति पष्टया तदेव कर्मोच्यते । पाकशब्देन च भावः पच्यर्थः कृता घचा उच्यते, 'पचति' इति तिङा कर्त्रर्थः, स एव 'पाकं 51 निर्वर्तयति' इति निदर्श्यते वर्ण्यते नै तिङेति । किं कारणम् १ कृद्भिहितभावद्रव्यवस्वात्, उक्तं हि-कुद्भिहितो भावो द्रव्यवद् भवति [र्षा० म० भा० ३।१।६७] इति पाकं करोति इति द्रव्यवत् कँर्मणि द्वितीया, 'निर्वर्तयति' इति च करोतीत्यर्थः । कुतः ? कर्तुः साध्यत्वातः, विक्वित्तिस्तन्दुलानां पाकः, तद्विषयः कर्ता साध्यते 'विक्कित्तिनिर्वृत्तिं करोति देवदत्तः, विक्केदयति, पचति, पाकं निर्वर्तयति' इस्रेकार्य-त्वात पचिक्रियार्व्याप्रतत्वेन साध्यते देवदत्त इत्यर्थः । यदा चौदनः प्रतीतो भवति तद्विषयभुजिपच्यादि-20 क्रियासन्देहे 'किं करोति' इति प्रश्ने ओदनस्य प्रसिद्धस्यानृद्यमानस्थाव्याख्येयत्वादस्यैव पनेर्भुज्यादि-ज्यतिरेकेण विधानं 'पचति' इति, तस्यैव पैचतेरपूर्वस्य व्याख्याने 'किं करोति' इति पृष्टे 'पाकं करोति' इति पिचना प्रतिवचनात् कर्मत्वम् उक्तवदिति अनिभिद्दिते कर्मणि द्वितीया छदभिद्दितभावद्रव्यवस्वादिति । 'पाकस्य निर्वृत्तिं करोति' इति कर्तृप्रत्ययार्थं व्याचष्टे, 'करोति' इति देवदत्तस्य व्यापारं विशिष्टं ३९२-१ स्थाल्यादिव्यापारेभ्यः, सैम्भवनधारणादीनां प्रकरणात् तत्प्रयोजकत्वात् स्थाल्याद्यपि पचने वर्तते 25 इलादिना सामान्यकारकत्वं देवदत्ताधीनस्य विशिष्टस्य कारकान्तरप्रवर्तनाभावं च दर्शयति । इत्येवमादि-भिरेन्यान्यव्याख्यानप्रयोगैरेक एवार्थो व्याख्यायते, यथा 'वृद्धिरादैच' [पा॰ ११११ ] इत्यस्यार्थः, 'वृद्धिः' इतीयं संज्ञा भवति अंदिचां वर्णानाम् आकारस्य च ''ऐचोश्चेत्यादिप्रतीतापेक्षव्याख्यानवत् ।

१ दरयतां पृ० ५८२ पं० ३-पं० ५॥ २ तस्या विद्यमाना प्र०॥ ३ पृ० ५८३ पं० २॥ ४ (च तिकेति १ तेन तिकेति १)॥ ५ °द्रव्यत्वात् य०॥ ६ पा० म० भा० २।२।९५, ४।९।३, ५।४।९५, ६।२।९३९॥ ७ पा० म० भा० २।३।२॥ ८ °व्यावृत्तत्वेन प्र०॥ ९ पचते पूर्वस्य य०॥ १० व्यवतां पृ० १९४ टि० १। पा० म० भा० १।४।२३॥ ११ °रन्योन्यान्य भा०। °रन्योन्य १०॥ १२ आदौचा भा०। आदौच य०। 'शृद्धिरादैच । वृद्धिशब्दः संज्ञात्वेन विधीयते प्रत्येकमादैचां वर्णानां सामान्येन तद्भावितानामतद्भावितानां च ।"-पा० काशिका १।११॥ १३ एचोक्येत्यादि प्र०। तुलना-'तिभ्योऽपि विवृतावेकौ ताभ्यामैचौ तथैव च ॥ २१॥"-पा० शिक्षा ॥

वमादिभिरन्यान्यप्रयोगैरेक एवार्थो ज्याख्यायते। एवं सर्वत्र पाकः साध्यरूप-तायामेव ज्यवस्थितः साधनमाकांक्षतीति तस्मिन्नेव काले कर्मत्वं शेषरूपत्वं चाविरुद्धं तादर्थ्यात्, शेषस्याकारकविवक्षणात्, तस्मादविरुद्धा क्रियादिपरिकल्पना। तस्मादसम्यक्ष्प्रत्यपेक्षितस्वार्थं वचस्त्वदीयमेवम्।

तस्माच्छन्दस्याप्रधानत्वात् कुतोऽस्य कल्पनाशक्तिः? अत इत्थं कारिका <sup>5</sup> पठितच्या—

शक्तेर्बा सर्वशक्तेर्वा खार्थेनैव प्रकल्पिता। एकस्यार्थस्य नियता क्रियादिपरिकल्पना॥

अभिजलपराब्दार्थत्वमपि खरागेणैवोक्तम्, अभिजलपगत्यर्थाभावात् । स चाभिजलपत्वमागतो वाच्यतां यायात् सोऽयमित्यभिसम्बन्धाच्छब्दस्यार्थेन सहैकी- 10 करणात् । न च तत्, राब्दस्यैवार्थत्वात् । न हि कश्चित् [अर्थः पृथगस्ति राब्दात्

एविसिखादि । इत्थं व्याख्यानप्रकारेण सर्वत्र पाकः साध्यरूपतायामेव व्यवस्थितः साधन-माकांक्षतीति तसिन्नेव काले कर्मत्वं शेषत्वं च भजते, तसाद् युक्तमिक्छम्, ताद्ध्यात् स एव साध्यरूपोऽर्थः कर्मरूपापत्रः शेषरूपापत्रश्च साधनाधीननिर्वृत्तिक उच्यते । कस्मात् ? शेषस्याकारक-विवश्वणात् , सतामेव हि कारकाणामिवयक्षा शेष उच्यते, तस्माद्विरुंद्धा क्रियादिपरिकल्पनाऽर्थशक्ति- 15 विषयेव न शब्दोत्थापिता । तस्मादुद्धाहानुरूपोपसंहारामावादसम्यवन्नत्रयपेक्षितस्वार्थं वचस्त्वदीयमेव-मित्युपसंहारः । तस्माच्छब्दस्थाप्रधानत्वादवस्थितमर्थमनुवर्तमानस्य उपसर्जनत्वात् कुतोऽस्य कल्पना-भक्तिः ? नास्तीद्धर्थः । अत इति उक्तन्यायादित्थं कारिका पठितच्या-शक्तेत्री सर्वशक्तेत्र्यादि । विशेषाः शक्तय एवोपसर्जनीभृतसामान्याः, तद्धीं हि शब्दप्रयोगः, तस्य विवक्षितत्वात्, 'यैथार्थाभिधानं च शब्दः' [तस्वार्थमाष्य ११३५] इत्यस्मन्मतमित्युभयनियमनयदृष्ट्या । 'सर्वशक्तेत्री' इति वाद्परमेश्वरमतेनोक्तेवत् 20 एकस्यैवार्थस्याविरुद्धशक्तिविशेषस्थानेकशक्त्यात्मकस्य वा स्वार्थेनैव प्रकल्पिता न शब्देनाप्रधानेन वेश्वरे-रे-वे

अभिजल्पद्दाब्दार्यत्विमित्यादि । यदिष च त्वया परिकल्पितम् 'अभिजल्पः शब्दार्थः' इति तदिष स्वेन रानिणेव स्वदृष्टिपरितुष्ट्यवेशेक्तम्, नोपपत्त्या । कस्मात् ? अभिजल्पगत्यर्थाभावात्, 'अर्थगतिरेव शब्दगतिः' इति वक्ष्यते । स च शब्दोऽभिजल्पत्वमागतो वाच्यतां यायात् आत्मानमेवार्थरूपापत्रं 25 ब्रूयात् सम्भाव्येत, कयोपपत्त्या ? इत्यत आह—सोऽयमित्यभिसम्बन्धाच्छब्दस्यार्थेन सहैकीकरणात्, अस्मादेव त्वद्वचनात् । न च तद् यदभिजल्पत्वमागतो वाच्यतां यातीति । कस्मात् ? शब्दस्यवार्थत्वाद् न च तत् । असम्भवं दर्शयति—न हि कश्चिदित्यादि यावत् सम्बन्धनेति । 'येन सहैकीक्रियतेऽथेन

१ °रुद्ध कियादि थ ।। २ दश्यतां पृ० ५७३ पं० १९ दि० २ ॥ ३ दश्यतां पृ० ५८५ पं० ५ । 'वाद-परमेश्वरमतेन । उक्तबदेकस्पैवार्थस्या अन्वयोऽत्र स्यात् ॥ ४ राशेनैव ४० । (रसेनैव १) ॥ ५ दश्यतां पृ० ५९१ पं० ३ ॥ ६ सम्भाव्येत भयोरुपपत्या भा० । सम्भाव्येते (तो १)भयोरुपपत्त्या य० ॥

त्वन्मतेन येन सहैकीिक्रयेत ज्ञान्दः ] सम्बन्धेन । ...द्रव्यभवनोपसर्जनत्वात् तस्य विशेषस्य प्राधान्यमिति स्थितमेतत् । प्रयुज्यमाननाम्न्यपि बाह्ये येन येन विशेषण भूयते तदुपसर्जनं तद् नाम, अर्थगत्यर्थत्वाच्छन्दप्रयोगस्य तद्वज्ञप्रवृत्तित्वात्, भृत्य-वत् । नाम च वचनादिविशेषवशम्, यथार्थशन्दत्वात् । वृक्ष इत्यत्र यद्यपि पञ्चकं

5 शब्दस्य रूपं स मुख्योऽर्थः, य एकीकियते सोऽप्रधानः' इति शब्दादर्थस्य पृथक् सिद्धौ कियेतैक्यमनयोः, तत्तु नास्ति त्वन्मतेनार्थाभावात् । सम्बन्धस्यापि च द्विष्ठत्वात् पृथगर्थसिद्धः, इतरथा सम्बन्धभावात् । बिक्तो येन येन विशेषेण भूयते तस्यार्थस्यैव प्राधान्यम्, नाम्नो द्रव्यभवनोपसर्जनत्वात् द्रव्यभवनस्योप-?] सर्जनं तैत्, तद्भावाद् द्रव्यभवनोपसर्जनत्वात् तद्वुपसर्जनमस्यात्यन्तापूर्वस्य मूर्तस्यामूर्तछक्षणं भवनं विशेषोऽमूर्तस्य मूर्तछक्षणम् । तस्मात् तस्य विशेषस्य प्राधान्यमिति स्थितमेतत् । इति स्थिते विशेषप्राधान्ये । इत्थमान्तर्नाम्भवर्गाम्वे विशेषप्राधान्ये व्यास्यातम् ।

प्रयुज्यमाननाम्न्यपि बाह्ये येन येन विशेषेण भूयते यो यो विशेषो भवति तदुपसर्जनं तस्यैव विशेषस्थोपसर्जनं तद् नाम बाह्यम्, अर्थगत्यर्थत्वाच्छब्दप्रयोगस्य, अर्थपरतन्त्रो हि शब्दः प्रयुज्यते, तदेव हेतुत्वेनाह-तद्वश्रप्रवृत्तित्वादिति, भृत्यवदिति दृष्टान्तः । भृत्यो हि स्वामिवशप्रवृत्तिः स्वामिपरतन्त्र उपसर्जनं तथा शब्द उपसर्जनमर्थः प्रधानम्, यत्र प्रयुज्यते तद्वशवर्ती शब्दः, विशेषोऽर्थ एव प्रधानमिति ।

तद् दर्शयति—नाम च वचनादिविशेषवशम् । वचनं सङ्खा, आदिमहणाद् लिङ्ग-काल-कारक-पुरुषोपेत्रहा गृह्यन्ते विशेषाः, तद्वशं नाम । यथार्थश्चराब्दत्वादिति शब्दलक्षणं स्वसमयसिद्धं हेतुमाह । यो योऽर्थो यथार्थं शब्दस्तद्भिथत्ते यथालिङ्गवचनकालकारँकपुरुषोपमहमभिधत्ते । तथा चाचार्यसिद्धसेन आह—यत्र ह्यर्थो वाचं व्यभिचरति नाभिधानं तत् [ ] इति । तथा व्याख्यातारोऽपि

१ "भावाद" प्र० ॥ २ अत्र बहुतरः पाठः खण्डितः प्रतिभाति सर्वाखिप प्रतिषु । अस्माभिः कल्पनयैवेत्यं पूरितः ॥ रे तततद्भावात् भा॰ । ततद्भावात् य॰ ॥ ४ °नाम्चाप्रयोगार्हे भा॰ । °नाम्नां प्रयोगार्हे य॰ ॥ ५ °पग्राह भार । प्रयाहं यर ॥ ६ "विद्याद् यथार्थशब्दं विशेषितपदं तु शब्दनयम् [तत्त्वार्थमार ११३५]। शब्दखरूपमाह-विद्याद् यथार्थशब्दिमिति । अनेन तु एवम्भूत इव ( एव ? ) प्रकाशितो लक्ष्यते, सर्वविशुद्धत्वात् तस्येति । यतः स एनसभ्युपैति-यदार्थश्रेष्टाप्रवृत्तालदा तत्र घट इत्यभिधानं प्रवर्त्यं नान्यदेति । साम्प्रतसमभिरूढौ कस्मानाभेष्टिताविति चेत्, उच्यते-ताविष स्मारितावेव । यत आह-विशेषितपदं तु शब्दनयभिति । विशेषितपद्मिति विशेषितशानम्, यतः साम्प्रतसमिम्हडयोरन्यादशं ज्ञानम् । नामादिषु प्रसिद्धपूर्वाच्छन्दाद्धें प्रतितिः साम्प्रतः । शन्दान्तरवाच्यश्चार्थः शन्दान्तरस्य नाभिथेयो भवतीत्येवं समभिरूढविज्ञानमिति ।"-इति तत्त्वार्थसूत्रस्य सिद्धसेनगिषविरचितायां वृत्तौ १।३५, पृ० १२८॥ ७ °कारकविशेषोपग्रह° प्र॰॥ ८ ऽनिभधानं भा॰। निभधानं य॰। (अनिभधानं १)। "शन्दनयः शन्द एव । सोऽर्थकृतवस्दुविशेषप्रत्याख्यानेन शब्दकृतमेवार्थविशेषं मन्यते । समानलिङ्गादिशब्दसमुद्रावितमेव वस्त्वभ्यपैति नेतरत् । न हि पुरुषः स्त्री, यदीष्येत वचनार्थहानिः स्यात्, मेदार्थं हि वचनम् । अतः स्त्रातिः तारा नक्षत्रमिति लिङ्गतः, निम्बाम्रकदम्बा वनमिति वचनतः, स पचति त्वं पचिस अहं पचामि पचावः पचाम इति पुरुषतः । एवमादि सर्वे परस्पर-विशेषव्याघातादवस्तु । परस्परव्याघाताचैवमायवस्तु प्रतिपत्तव्यम् , यथा शिशिरो ज्वलनः । तथा विरुद्धविशेषस्वात् तटस्तटी तटमिखवस्तु, रक्तनीलमिति यथा । यद् वस्तु तदविरुद्धविशेषमभ्युपयन्ति सन्तः, यथा घटः कुटः कुम्भ इति । तथा चीच्यते-यत्र स्थायो वाचं न व्यभिचरत्यभिधानं तत् । एवमयं समानलिङ्ग-संख्या-पुरुष-वचनः शब्दः ।"—इति तत्त्वार्थसूत्रस्य सिद्धसेनगणिविरचितायां वृत्तौ १।३४, पृ० ११६ ॥ ९ दश्यतां पृ० ५७२ टि० ६ ॥

प्रातिपदिकार्थस्तथापि विवक्षापूर्वकत्वाच्छन्दप्रवृत्तेः विवक्षितसंख्याभिधाय्येव वचनं विधीयते । वृक्षस्यैकत्वाचैकवचनम् एकस्य वचनमेकवचनमुच्यते, अनेनार्थः । तथा च लोके वृक्षदान्दप्रयोगे सामान्यमुपसर्जनं विशेषः प्रधानमिति गम्यते, एकार्थगतेद्वर्योदिनिवृत्तेः । इतरथा सर्वगतिरगतिः सन्देहो वा स्यात् । वृक्षे प्राति-पदिक.....भवति ।

नतु विशेषाणामण्यस्ववशत्वादनवस्थानात् सामान्यभवनप्राधान्यमेव । इश्यते हि वचनादिस्तस्माद् विशेषादपयान्, यथा एकवचनं द्विवचनार्थं 'नक्षत्रं पुनर्वसू' .....हेतुः कर्म। सर्वत्राप्येवमेव च।

प्रस्थिताः—नैताम-स्थापना-द्रव्य-भिन्नलिङ्गवाच्येष्टाकरणाट् भावयुक्तवाची राव्दः [ ] इति । अस्यार्थस्य प्रख्यापनमुदाहरणं वृक्ष इत्यन्नेत्यादि सभावनम् । 'स्वार्थो लिङ्गं द्रव्यं सङ्क्ष्या कर्मादिकारकाणि' 10 इति पेश्चकः प्राँतिपदिकार्थश्चेतुष्किकिने वा सङ्क्ष्या-द्रव्यान्तः । तथाऽऽख्यातस्यापि सर्वस्य नामस्वाविशेषात् 'नमयति अर्थं गमयति' इत्यादिनिरुक्तेर्ययपि पञ्चकं सम्भवति तथापि तु वक्तुर्विविक्षतपूर्विका शब्दप्रवृत्तिरिति सामस्योपगमं परित्यव्य प्रतिपिपादयिषितं विशेषमेकमेव बृते शब्दः । एकद्विबद्ववचनेषु प्राप्तेषु ३९३-२
विवक्षितसङ्क्ष्याभिधायि एव वचनं विधीयते त्रयाणामन्यतमदेव, नेतरे । वृक्षस्यैकत्वाचैकवचनं व्यक्तिकृतम्, न सर्ववृक्षगतसामान्यं तेनाप्रयोजनात् । एवं द्विबद्ववचनयोरपि । 'एकवचनम्' इति समासद्वय- 15
सम्भवात् सन्देहेऽवधारयति किमेकस्य वचनमेकवचनमेकं च तद्वचनं च तदेकवचनमिति वा १ एकस्य वचनमेकवचनमुच्यते, अनेनार्थः, कर्मणि षष्टीति शब्दव्युत्पादनेन । तथा चेत्यादि । एवं च कृत्वा लोके
वृक्षशब्दप्रयोगे सामान्यमुपसर्जनं [वि]शेषः प्रधानमिति गम्यते । कृतः १ एकार्यगतेद्व्यादिनिवृत्तेः । इतरथा सामान्यप्रधान्यात् सर्वगतिरगतिः सन्देहो वा स्थात् , युक्ता तु विशेषगतिस्तद्वशवर्तित्वान्नामः । तद्वावना गतार्था-वृक्षे प्रातिपदिकेत्यादि यावद् भवतीति ।

अत्राह-ननु विशेषाणामपीत्यादि । तेऽपि हि विशेषाः परतम्त्रा एव, ततोऽस्ववश्चरता[द]नवस्थानात् सामान्यभवनप्राधान्यमेव । न हि वृक्षवदेकवचनमेव दृश्यते सर्वत्र, यदि स्थात् स्थाद्
विशेषप्राधान्यम्, तस्माद् विशेषव्यभिचारात् सामान्यप्राधान्यमेव न्याय्यम् । मा मंस्थाः-विशेषप्राधान्याव्यभिचार इति, दृश्यते हि वचनादिस्तस्माद् विशेषाद्पैयान्, वचन-लिङ्ग-काल-कारकपुरुषोपप्रहादिविशेषाणां स्वस्थितिव्यतिक्रमः स्वसमानाधिकरणविशेषाधाप्तिलोंके दृश्यते । तदुदा- 25
हरणानि-यथा एकवचनं द्विचचनार्थं 'नक्षत्रं पुनर्वस्' इत्यादीन्युत्तानार्थानि यावद्धेतुः कर्मेति ।
सर्वत्राप्येवमेव च, यथान्यमुदाहृतमभेदिलिङ्गविशेषव्यभिचारे तथा प्राक्तनेष्वपि वचनादि-३९४

१ द्दयतां पृ० ५९६ पं० ८। विशेषावश्यकभाष्यस्य कोष्टार्यवृत्तावपीदमुद्भृतम् । नामवाच्य-स्थापनावाच्य-द्रव्य-वाच्यभिन्नातिङ्गादिवाच्यानामभिन्निषितार्थाविधायित्वाद् शब्दनयो भावयुक्तमेवाभ्युपगच्छतीत्याशयः ॥ २ द्द्यतां पृ० ५६ पं० १३ ॥ ३ "अर्थवदधातुरप्रत्ययः प्रातिपदिकम् ।११२४५ । धातुं प्रत्ययं प्रत्ययान्तं च वर्जयत्वा अर्थवच्छन्दस्वरूपं प्रातिपदिक-संज्ञं स्थात् ।"-पा० सिद्धान्तकौमुदी ॥ ४ श्चितुर्थिका प्र० ॥ ५ द्द्यतां पृ० ५६८ पं० १९ ॥ ६ "प्रयाद्यचन" प्र० ॥ ७ कम प्र० ॥ ८ व्यागति प्र० ॥

अतो विशेषानवस्थानाद् विशेषो विशेष एव न भवितुमहिति। ततोऽसौ नैव स्यात्, अविशिष्ठत्वादनवस्थानादस्ववशत्वात् खपुष्पवत्। ततश्च सामान्यमपि नैव, प्रवर्तकाभावात् स्ववशत्वात् विविक्तवृत्तित्वात् मुक्तवत्, अर्थान्तराभाव-भवद्भवनाभ्यां केनचिदबाध्यत्वात्।

अथ सोऽप्यस्ति भेदेनार्थः शब्दात् न तर्हि शब्द एव शब्दार्थोऽभिजल्पत्व-मागतो वाच्यः। स यथा शब्दस्तथार्थोऽपि सम्बन्धेनैकीकियमाणत्वात् पृथक् सिद्धः क्षीरोदकवद् द्वयोरप्येकीकृतत्वे तुल्यत्वात्। अपि च प्रागुक्तवत् प्रत्याय्य-त्वादभिजल्पार्थावयववद्थोंऽर्थ एव।

विशेषन्यभिचारे तैद्धावना । अतो विशेषानवस्थानाद् विशेषो विशेष एव न भवितुमहिति । सामान्याञ्चातरूपत्वाद् विशेषात्मानवस्थानात् । ततः किम् १ ततोऽसौ नैय स्थात् , भवनमेव नातु-भवेत् , अविशिष्टत्वादनन्तरोक्तात् , अविशिष्टत्वमनवस्थानाद् भावितवेत् , अनवस्थानमस्ववृक्तित्वा-दस्ववशत्वाद् भावितवदेव । खणुष्पवदिति सर्वत्र दृष्टान्तः । पृथक् पृथग् वा विशेषाभावे हेतवस्वयोऽपि खणुष्पदृष्टान्ताः । ततन्ने त्वादि । ततन्न विशेषाभावात् सामान्यमपि नैव स्थादिति वर्तते । कस्मात् १ प्रवर्तकाभावात् , सामान्यस्य हि प्रकृत्यर्थस्य भवनादेः कियात्मनः प्रवर्तकः प्रत्यवार्थः कर्ता स्थाद् विशेषः, तदभावात्र प्रवर्तते सामान्यम् । किमर्थं न प्रवर्तयति विशेषः सामान्यमिति चेत् , स्ववशत्वात् , स्ववशे हि विशेषो नासावस्ववशः, कस्मात् १ विविक्तवृत्तित्वात् , किमिव १ मुक्तवत् , यथा मुक्तात्मानः कर्मपारतत्र्वापेतत्वाद् विविक्तवृत्तयो न किश्चित् प्रवर्तयन्ति न केनचित् प्रवर्तन्ते किन्तु स्वयमेव वर्तन्ते तस्मादप्रवर्तकत्वसामान्याद् दृष्टान्ताः, तद्वद् विशेषोऽप्रवर्तकः असन्नेव वा । प्रवर्तकामावान्न सत् सामान्यं खपुष्पविति । तद्व्याचष्टे-अर्थान्तराभाव-भवद्भवनाभ्यां केनचिद्वाध्यस्वात् , अर्थान्तरं 20 च नास्ति विशेषात् ।

अर्थाभावे मा भूदेष दोष इति अथ सोऽप्यस्ति भेदेनार्थः शब्दाद् यस्य तद्र्पमनेकं ३९४-२ सदेकं कियते, किं ततः ? इदं भवति—न तिर्हि शब्द एव शब्दार्थोऽभिजल्पत्वमागतो वाच्यः, किं तिर्हि ? विशिष्टा शक्तिः शब्दादन्या सर्वशक्तिर्वार्थोऽन्य इति प्राप्तम् । तत एवेदं चायुक्तं त्वया यथोच्यते—'तं शब्दमभिजल्पं प्रचक्षते, स च शब्दार्थं इति, यस्मात् स यथा शब्दस्तथार्थोऽपि सम्बन्धे-25 नैकीकियमाणत्वात् पृथक् सिद्धः, किमिव ? क्षीरोदकवद् द्वयोरप्येकीकृतत्वे तुल्यत्वादिति साध्यसाधनधर्मानुगमप्रदर्शनम् । अपि चेत्यादि अर्थार्थत्वमेवोक्तं प्राक् 'प्रैत्याय्यत्वात् अभिजल्पार्था-वयववत्' इति तदर्थस्मारणं गतार्थं यावद्वर्थोऽर्थ एवेत्यवधारणम् ।

१ तद्भावनातो विशेष<sup>®</sup> प्रणा २ वचनवस्थान<sup>®</sup> प्रणा ३ भावात् सत् प्रणा (भावात्र स्यात्?)॥
'४ दश्यतो पृण्य ५८ पंज्या । ५ दश्यतो पृण्य ५८० पंज्या ६ दश्यतो पृण्य ५८५ पंज्या । ५ द्**योर्थ**प्रणा दश्यतो पृण्य ५९० पंज्य ।

यदा चैवं तदास्मन्मतमेव प्रतिपन्नम्, अर्थस्य तत्त्वात् । योऽसौ शब्दः सोऽयं न, अस्मादन्य एव सः । एवंविषय एव शब्दः, न शब्दविषयोऽर्थः । अर्यतेऽयं तेन शब्देनार्थः तेनोच्यते गम्यते । अर्थगतिरेव शब्दगतिः ।

एवं च कृत्वा 'योग्यशब्दनिबन्धना हि [ विवक्षा श्रोत्वबुद्धौ तां तां शक्तिम् ] अध्यारोपयति' इति त्वदुक्तो ग्रन्थो युक्तोऽस्मिन् दर्शने । योग्य एव शब्दो नायोग्यः 'ऋीडित- । मेवास्तु' इति प्रयुज्यते काकवाशितादिवदबुद्धिपूर्वो वा, अर्थविसंवादादेकीकर्तुम- शक्यत्वात् । हिशब्दोऽपि च हेत्वर्थे, यस्माद् योग्यशक्ति ...... मर्यादया वा ।

यदपि चोक्तं तयोरपृथगात्मत्वे इत्यादि श्लोकद्वयं तदपि चासान्मतफलमेव। तयोरपृथगात्मत्वं रूढेरतस्य तदुपचारात् पथि गमनवत्, इतरेतरप्रधानोपसर्जन-

यदा चैविमत्युक्तक्रमेण पृथक् सिद्धौ प्राधान्ये चार्थस्य तदास्मन्मतं यथार्था मिधानशब्दत्वमेव 10 प्रतिपन्नम्, अर्थस्य तत्त्वात् । तद् व्याचष्टे—योऽसौ शब्दः सोऽयं न अर्थो न भवति शब्दः 'अर्थ एवार्थः' इत्युक्तत्वादिति अस्मादर्थात् प्रत्यक्षनिर्देश्यादन्य एवासौ 'सः' इति परोक्षनिर्देश्यो भेदेन । एवंविषय एव अर्थविषय एव शब्दः, न शब्दविषयोऽर्थः नाप्रधान इत्यर्थः । अर्थतेऽयं तेन शब्देन 'अर्थः', किमुक्तं भवतीति, तेनोच्यते गम्यते, ऋ गतौ [पी. धा.], तस्मार्थः शब्दस्य विषयः, विषयिणो विषयपरतन्नत्वाद् यौर्थस्य गतिः शब्दस्यापि सैव, नात्मनः पृथक् स्वतन्त्रा । एर्वं 15 व्याख्यातमर्थप्राधान्यं पार्थक्यं च ।

एवं च कृत्वेत्यादि गुणोत्कर्षमस्मन्मते दर्शयिष्यामः, योग्यशब्देत्यादि यावदध्यारोपयित इति त्वैंदुक्तो प्रन्थो युक्तोऽस्मिन् दर्शने । तद्भावयित—योग्य एव शब्दः प्रथुनुप्रादिलक्षणस्यार्थस्य घट- शब्दः नायोग्यः पटादिशब्दो यः कश्चित् 'क्रीडितमेवास्तु' इति प्रयुज्यते काकवाशितादिवदबुद्धि-३९५१ पूर्वो वा, कस्मात् ? अर्थविसंवादात्, अर्थेन विसंवादोऽस्य वाच्यवाचकसम्बन्धाभावः, स च 20 एकीकर्तुमशक्यत्वात् सम्बन्धियुत् । हिश्चब्दोऽपि चेलादि, योग्यशब्दिनबन्धना हि इत्यत्र हिशब्दो हेल्वर्थे, यस्माद् योग्यशक्तितादि तद्वशाख्या गतार्था यावद् मर्यादया वेति ।

यदि चेत्यादि । 'क्षीऽयमित्यभिसम्बन्धात्' इति स्वलक्षणमिजन्यस्य तदस्मन्मतं समर्थयतीत्युक्तम् । तदनन्तरं यत् स्वलक्षणव्याप्तिप्रदर्शनार्थं लोकगतशब्दार्थसंव्यवहारव्यवस्थापनार्थं चोक्तं तदिपि
चास्मन्मतम् 'अर्थस्यार्थान्तरत्वं शब्दादापन्नम्' इत्येतस्पलमेव । कतमत् तत् ? इदं श्लोकह्रयम्— 25
तथारपृथगातमत्वे [वानयप ] इत्यादि । वयमत्र निश्चिनुमः—तयोरपृथगात्मत्वं रूढेः लोकप्रतीतेः
अतस्य तदुपचाराद् भिन्नयोरभेदोपचारात् । किमिव ? पिश्व गमनवत्, यथा 'पन्थाः पाटलिपुत्रं
गच्छति' इति पथोऽसद् गमनं पुरुषगत्यभेदोपचारात् तद्विनाभावाद् द्व्यर्थत्वात् तयोरच्यते तथा शब्दार्थयोरव्यभिचारादिवनाभावादभेदोपचाराद् लोकह्रदेरपृथगात्मत्वं पृथग्भूतयोरेवेति । किञ्चान्यत्, इतरे-

१ "ऋ स् गतौ"-पा० घा० १०९८, १४९८। "ऋ गतिप्रापणयोः"-पा० घा० ९३६॥ २ दस्यतां पृ० ५८७ पं० २४॥ ३ दस्यतां पृ० ५८२ पं० ९॥ ४ स्वत्वदुक्तो य०॥ ५ पृ० ५९४॥ ६ पृ० ५८० पं० ३॥ ७ लोमगत° प्र०॥ ८ °थीनुरत्व प्र०॥ ९ पृ० ५८१ पं० १॥ १० तद्विनामावाद्वयर्थता प्र०॥

भावात् सन्मित्रवत् । तथा लोकेऽर्थरूपतां राज्दः प्रतिपन्नः प्रवर्तते, ज्याकरणशास्त्रे तु शब्दरूपतां प्रतिपन्नः प्रवर्तते, शब्दाधिगमार्थप्रवृत्तिर्विशेषो भवतिवत् । अर्थस्य च गोः सास्तादि भिन्नं रूपम्, तदर्थत्वाच्छक्दस्य गकारादिवर्णानुपूर्वी ओन्ननाद-मान्नम् । तद्धि न कदाचिदर्थो भवितुमहित कल्पितुं वा अव्यवस्थितत्वाद् व्यतिकीगित्वादिनयतत्वात् । बाह्यार्थस्तु व्यवस्थितोऽव्यतिकीणो नियतश्च । तस्मान्न शब्दोऽर्थरूपतां प्रतिपन्नो वर्तते । प्रतिपन्नोऽपि स्वसम्बन्धादेव सम्बन्धस्य द्विष्ठत्वाच्छब्दार्थयोरेकीभावगतेः, नान्यथा उक्तवत् । साध्वसाधुत्वज्ञानस्य प्रयोजनं धर्मनियमोऽपि पृथगर्थसिद्धं सूचयति ।

तरप्रधानोपसर्जनभावात् शब्दस्थोपसर्जनत्वादर्थस्य प्राधान्याद् द्व्यर्थतेव, किमिव ? सन्मित्रवत्, 10 यथा स्निग्धयोर्मित्रयोः पृथक् सिद्धयोरेककार्यप्रवृत्तयोरितरेतरप्रधानोपसर्जनत्वनियमस्तथा शब्दार्थयोः, तत्तु त्वद्वचनादेव सिद्धम्, यथोक्तं त्वया-कैचिदेवेति यावद्वतिष्ठते ।

३९५-२ यथा प्रथमश्लोकोऽस्मन्मतं समर्थयति तथा 'लोकेऽर्थरूपताम्' इत्येषोऽपि । 'गामभ्याज ग्रुक्काम्' इति न शब्दे बुद्धिः, किं तर्हि ? अभिषेये लोकसिद्धा । व्याकरणशास्त्रे शब्दरूपतां प्रतिपन्नः प्रवर्तते । तुँविशेषणे, शब्दाधिगमार्थप्रवृत्तिर्विशेषो भैवतिवदिति, 'भवति'शब्दमधिगमयिष्यन् 15 'भू सत्तायाम् [ पा. धा. १ ] हेट् कर्तरि' इत्यादि करोति तस्माद् भिन्नौ ।

इतश्च भिन्नी, रूपभेदात् । अर्थस्य चेत्यादि, गोः सास्नादि भिन्नं रूपम् । तदर्थत्वाच्छव्दस्य र्गकारादिवर्णानुपूर्वीशव्दस्य श्रोत्रनादमात्रम् , तदर्थं शब्दप्रयोगाद् गकारादिवर्णानुपूर्वीमात्रोश्वारणम् । तद्धि न कदाचिदर्थो भिवतुमर्हति, कल्पितुं वा 'न' इति वर्तते, त्वया योऽभिजस्पः कैंल्पित एव स न भवत्यर्थः । कस्मात् ? अव्यवस्थितत्वाद् व्यतिकीर्णत्वादनियतत्वात् ।

20 बैंह्यार्थस्तु व्यवस्थितः देशकालादिभिन्नशब्दशतसङ्कुलेऽपि घटशब्दस्य देंध्वंप्रीवाद्ये स्वाभिषेये प्रयोगात् [अ]व्यतिकीर्णश्च, नियतः प्रतिपादनेऽवश्यवीच्यत्वात् तेनैव शब्देन 'स एव' इति तत्रैव च बुद्धुरपत्तेः । तस्माद् व्यवस्थिताव्यतिकीर्णनियतत्वेभ्यो बाह्योऽर्थोऽन्यः रूपभेदाच्छब्दान्तरात् कल्पिन्ताच । तस्मान्न शब्दोऽर्थरूपतां प्रतिपन्नो वर्तते । अभ्युपेत्यापि रूढेरपृथगात्मस्वप्रतिपैत्तिमव्यभिचारादन्त्रयोः 'प्रतिपन्नोऽपि स्वसम्बन्धादेव सम्बन्धस्य द्विष्ठत्वाच्छब्दार्थयोरेकीभावगतेः प्रतिनियतोऽभिधानाभिष्येय25 सम्बन्धः पार्थक्यमन्तरेण न भवितुमहीति घटशब्दार्थयोरित्युक्तम्, एकीक्ररणस्थान्यथाऽसम्भवात्, अत
वर्षः आह्ननान्यथा उक्तवदिति । किञ्चान्यत्, देशस्त्रे तूभयरूपत्वं प्रविभक्तं विवक्षया [बाक्यप० २।१३१]

१ न्याद्वयथैतैव प्र०॥ २ दश्यतां पृ० ५८१ यं० २॥ ३ तुवि० प्र०॥ ४ द्भवति० प्र०॥ ५ लद्भतिर भा०। लद्भतिरि य०। "वर्तमाने लद् ३१२१२३। कर्तरि कृत् १३१४६७। लः कर्मण च भावे चाकर्मकेभ्यः १३१४६९।" – पा०॥ ६ वेत्यादि प्र०॥ ७ सास्नादिरूपं भिन्नतद्र्ये० य०॥ ८ गोः साम्नादि खल्पम्, गोशब्दस्य तु गकारादिवर्णानुपूर्वी खल्पमित्याशयः॥ ९ श्रोत्रानाद्रूपं प्र०॥ (श्रोत्राधानरूपं १)॥ १० काल्पः कल्पित एव य०॥ ११ बाह्यवस्तुष्यव० प्र०॥ १२ उर्घप्रीवाद्यं प्र०॥ (कर्षप्रीवादौ १)॥ १३ वास्तवात् प्र०॥ १४ वास्तव्यभि य०॥ १५ अर्थल्यतां प्रतियनोऽपीत्यर्थः (१)॥ १६ स्वं सम्बन्धादेव प्र०॥ १७ पृ० ५८१ पं०४॥

एवमेव च वैर्धानोत्पेक्षाभ्यामित्यादि शब्दाद् बहिरर्थसिद्धौ घटते । इतरथा किं दर्शनम्? कोत्प्रेक्षा?…कुतोऽभिजल्पो हेयः।

श्रुलन्तरप्रवृत्तिहेतुरित्येतदिप त्वत्किलिपताभिजलपे नैवोपपद्यते । ध्वनिः शब्दा-र्थाभ्यां न प्रवर्त्येत अकर्तृभ्यां करणकर्मभ्याम् । चेतनात्मत्वात् त्वात्मा खतन्त्रः कर्ता

इत्येतद्रप्यस्मन्मतमेवानुधावति । यैस्तु प्रयुङ्के फुरालो विशेषे [ पा० म० भा० ] इत्यादिक्रमेण गोशब्दस्य 5 सास्त्रादिमति साधुत्वं सिद्धेऽर्थे शब्दे सम्बन्धे च पृथक्, गोण्यादावसाधुत्वं रूढितः, अर्थविशेषविवश्चायां गोण्या आववने साधुत्वमित्यादि च नान्यथा घटते । तस्य च साध्वसाधुत्वज्ञानस्य प्रयोजनं धर्मनियमः सिद्धे शब्दार्थसम्बन्धे [ पा० वा० ] इत्यादिरुक्तः सोऽपि पृथगर्थसिद्धिं सूचयति । लोकेनाभिषेयेऽर्थे शब्दाः प्रयुक्ताः प्रयोजनेन वा, तत्रार्थस्य पृथक् सिद्धौ शब्दस्य च तद्विषयस्य धर्मार्थः प्रयोगनियमः साधोः स्वार्थः शाक्षेण कियते भैक्ष्याभक्ष्यनियमवदिति । तस्मान्नाभिजल्योऽर्थः ।

एवमेव चेलादि एतस्यैव कारिकात्रयाभिहितस्यार्थस्य वर्णकदण्डकोऽपि देंर्रानोत्प्रेक्षाभ्यामित्यादि, 'प्रधानपुरुषेश्वरादिमयम्' इत्यादिदर्शनानि शब्दाद् बहिरर्थसिद्धौ घटन्ते, वैस्तुन्यभित्रे घटादौ बाह्ये हुँ पुरुषाणां चोत्प्रेक्षा नित्यानित्यादित्वेन नियमेन सद्भावे, नान्यथा । इत्रथेत्यादि, अभिजल्पा-ऽर्थेक्ये नियतबाह्यार्थाभावे प्रधानादिदर्शनासम्भवः । तत्र किं दर्शनम् ? नास्तीत्यर्थः । कोत्प्रेक्षा ? इत्यादि तद्भन्यानुसारेणासम्भवं सोपपत्तिकं दर्शयति यावत् कुतोऽभिजल्पो हेयः ? इति सभावनं गतार्थम् । 15 अर्थाभावे न घटते, अर्थसद्भावे युज्यत इति पिण्डार्थः ।

किञ्चान्यत्, 'श्रुँत्यन्तरप्रवृत्तिहेतुः' इत्येतद्पि त्वत्कित्तिभिजल्पे नैवोपपद्यते, अस्मिद्धे तूपपद्यते । तद्यथा-श्रुतेरन्या श्रुतिः श्रुत्यन्तरम्, अन्तरेकीभूताभिजल्पपृथग्भूतो ध्वनिवर्यवहारानुपाती ३९६-२ स्यात्, स त्वदिष्टाभ्यां श्रुब्दार्थाभ्यां न प्रैवर्त्येत अकर्तृभ्यामचेतनाभ्यां करण-कर्मभ्याम्,

१ पृ० ५७३ पं० ५, पृ० १२८ पं० २१॥ २ पृ० १२८ पं० १८, पृ० ५७३ पं० २५, टिपृ० ५७ पं० २२— २६॥ ३ टिपृ० २२ पं० ६। "क्यं पुनिरं भगवतः पाणिनेर। चार्यस्य लक्षणं प्रवृत्तम् १ सिद्धे द्राब्दार्थसम्बन्धे । सिद्धे सन्देश्ये सम्बन्धे चेति। ......क्यं पुन्कायते सिद्धः सन्दार्थः सम्बन्ध्येति १ लोकतः। ......यदि तिर्हे लोक एषु सन्देषु प्रमाणं कि सालेण कियते १ लोकतोऽर्थप्रयुक्ते सन्द्रप्रयोगे सालेण धर्मनियमः कियते । किसिदं धर्मनियम इति । धर्माय नियमो धर्मनियमः । धर्मायोजनो वा नियमो धर्मनियमः "। -पा० म० भा० ११११॥ ४ मध्यामध्यानियमः प्र० । ( मध्याभध्यादिनियम १ ) । "लोके तावदभक्ष्यो ग्राम्यकुकुटः, अभक्ष्यो प्राम्यस्त्र ह्युच्यते । भक्ष्यं च नाम क्षुत्रतिवातार्थमुगादीयते । सक्यं चानेन क्षमांसादिभिरपि क्षुत् प्रतिहृत्तुम् । तत्र नियमः कियते—इदं भक्ष्यमिदमभक्ष्यमिति । तथा खेदात् खीषु प्रवृत्तिर्भवति । समानक्ष खेदविगमो गम्यायां च । तत्र नियमः कियते—इदं गम्या इयमगम्येति । .......... एवमिहापि समानायामर्थाचगती शन्देन चापशन्देन च तत्र धर्मनियमः कियते—इदं गम्या इयमगम्येति । एवं कियमाणमभ्युद्यकारि भवतीति ।"-पा० म० भा० ११९१९॥ ५ पृ० ५८९ पं० ५-६॥ ६ अभिन्ने एकसिन् चस्तुनि घटादौ बाह्य नियानित्यादित्वेन पुरुषणामुत्येक्षा घटते, न तु बाह्यार्थामावे इत्याक्षयः । अत्रक्षती तु 'कत्तेऽभिजल्पो हृत्यः हेतुगम्यः' इत्ये यथाश्रुतमेव साधु । अन्यथा तु 'कृतोऽभिजल्पोऽहेयः' इति 'कृतोऽभिजलपोऽभिधेयः' इति च पाठोऽत्र सम्भवेत् । इस्यतां पृ० ५८९ पं० २५॥ ६ भूताविजस्पपृथ्यग्भूतो भा०। भूतो विजभ्यपृथग्भूतो य०। (°भृतो विभज्य पृथग्भूतो १)॥ १० प्रवर्तेत प्र०॥

पवृत्तिहेतुः श्रुत्यन्तरस्य भवितुमईति । शब्दार्थयोरेकीभूयान्तर्वर्तमानयोः कान्या श्रुतिः श्रुत्यन्तरमित्युच्येत ? केन च विशेषेण तत्प्रवृत्तिहेतुरुच्यते ?

अस्ति विशेषः । तद्यथा-घटार्यप्रत्यायनार्थं ध्वन्यात्मकशब्दोत्पत्तिकार्यदर्श-नात् तदनुरूपः कारणभूतोऽनुमीयते घटशब्दः, नार्थः तद्विरूपत्वात् । तस्माच्छुतिः •श्रुत्यन्तरस्य प्रवर्तिका श्रुतित्वात् , नार्थो नाप्यात्मा ।

ननु तस्यापि श्रुत्यन्तरस्य श्रुतित्वात् पूर्वश्रुतिवदर्थप्रवर्तितः शब्दः, अर्थाभावे प्रयोगानर्थक्यात् । आभिमुख्येन जल्पत्यर्थं शब्दः, तमर्थोऽभिजल्पयति, तद्विषय एवाभिजल्प इत्युच्यते । एवं तावद् भृतृहर्यादिदर्शनम्युक्तम् ।

यथासङ्कां करण-कर्मत्त्राच्छब्दार्थयोः । चेतनात्मत्वात् त्वातमा स्वतन्त्रः, स्वातक्यात् कर्ता, स्व 10 प्रवृत्तिहेतुः श्रुत्यन्तरस्य भवितुमहिति । यथोक्तम्-आत्मा बुद्ध्या समर्थ्यार्थान् [पा॰िक्षा॰ ॥ ६ ॥] इत्यादि । इदं चायुक्तं 'श्रुत्यन्तरम्' इति विभज्य कथनम्, शब्दार्थयोरेकीभूयान्तर्वर्तमानयोः कान्या श्रुतिः 'श्रुत्यन्तरम्' इत्युच्येत ? तस्माद् विशेषाभावे कथमविभ्रान्तैरविभक्तः सन् विभक्तः शब्दात्मा उच्यते ? केन च विशेष[ण ] श्रुँत्यन्तराभावेन तत्प्रवृत्तिहेतुरुच्यते ? चैतन्य-स्वातक्यकृतं कर्तृत्वविशेष-मन्तरेण श्रुत्यन्तरासम्भवे कस्य प्रवृत्तिहेतुत्वम् ?

15 अत्राह—अस्ति विशेषः । तद्यथा—घटार्थप्रत्यायनार्थमित्यादि । कारणानुरूपत्वात् कार्याणां ध्वन्यात्मकशब्दोत्पत्तिकार्यदर्शनादन्तर्निविष्टोऽपि तदनुरूपः कारणभूतोऽनुमीयते शाल्यङ्कुरदर्शनाच्छालि-बीजवद् घटशब्दः, नोर्ध्वप्रीवादिलक्षणोऽर्थः तद्विरूपत्वात् । उपादानं च श्रुतेरनुरूपा श्रुतिरेव युक्ता, नार्थो घटादिवैरूप्यात् । तस्माच्छुतिः श्रुत्यन्तरस्य प्रवर्तिका नार्थो नाप्यात्मेत्ययं विशेष इति ।

अत्रोच्यते—तनु तस्यापि श्रुत्यन्तरस्येखादि । एतदप्यनुमानं प्रतितर्कबाध्यम् , विज्ञानसन्निविष्ट-20 घटार्थप्रवर्को सा श्रुतिः श्रुतित्वात् । ननु प्रागुक्तम्—अर्थप्रह्मायनार्थे शब्दः प्रयुच्यते न वायसवासिता-दिवद् निरर्थकः 'क्रीडितमेचास्तु' इति 'वेखादि । तस्माच्छुतित्वात् पूर्वश्रुतिवदर्शप्रवर्तितः शब्दः, अर्थाभावे प्रयोगानर्थक्यादिति ।

विरुक्तयथों ऽप्यभिजलपस्य तथा घटते नान्यथा, जप जरूप व्यक्तायां वाचि [ पा० घा० ३९७, ३९८ ], आभिमुख्येन जलपत्यर्थं शब्दः, तं प्रयुद्धेऽर्थः अभिजलपयति, तिद्वषय एवाभिजल्प इत्युच्यते, यद्या-25 भिमुख्येनावस्थितमर्थं जलपति ततो जल्पः शब्दः, सोऽर्थो विषयोऽस्य तद्विषय एवाभिजल्पः शब्दः, एतदुक्तं भवति—अर्थविषयः शब्दः शब्दार्थकल्पनायां युक्ततरः स्यात्, अर्थोत्थापितशब्दाभिजल्पत्वपक्षेऽभिजल्प-शब्दार्थपरिकल्पना युक्ततरा स्यात्, न तु त्यत्परिकल्पिते शब्देश्रेरिते। एवं तावद् भर्तृहर्योदिदर्शनमयुक्तम्।

<sup>्</sup>र प्रतिपत्तिहेतुः प्रण्या २ पृण्येष्ठ १४ ॥ ३ °भूतया° यण्या ४ 'श्रुत्यन्तराभावे तत्प्रवृत्ति'' इति चारुतरं भाति ॥ ५ °तादिक्षिरर्थकः प्रण्या ६ चेत्यादि प्रण्या दस्यतां पृण्यप्रभावे ६ ॥

यत्तु वसुरातो भर्तृहरेरुपाध्यायः सं च खरूपानुगतमर्थमन्तरविभागेन संनिवेशयती-त्याह तेन द्वाविष शब्दोऽर्थश्चाभ्युपगतौ । न तु स तेन शब्दनयेनाभिहितान-न्यान्यलिङ्गादिसामानाधिकरण्याभावादिदोषान् परिहर्तुं शक्रोति । ननु 'शब्दा-नुगतार्थमन्तरविभागेन' इति ब्रुवता अर्थतन्त्रः शब्दोऽभिहितः, न शब्दतन्त्रोऽर्थः । ततोऽर्थतन्त्रत्वाच्छब्दप्रवृत्तेः तदबस्था दोषाः ।

यथा च रूपादय एकैकभवनात्मका न पर्यायान्तरमपेक्षन्ते विशेषत्वात् तथा पुष्यतारानक्षत्रादिपुंलिङ्कादयः परस्परविरोधित्वाद् विशेषाणामिति कुतः सामाना-धिकरण्यम्?

यतु वसुरातो भर्तृहरेरुपाध्यायः 'सं च स्वरूपानुगतम्' इत्याद्याह तेन द्वाविषे शब्दोऽर्घश्चाश्युपगतो, सम्बन्धस्य द्विष्ठत्वात् सम्बन्धिनोरभ्युपगतिः। प्राच्यादत्यन्धदर्शनात् तैमिरिक-10 दर्शनिमदं तत्त्वदृष्टिं प्रत्यासीदति, न दूरापयातम्, अभिजलपस्तरूपं तु पुनस्तेनापि 'निरस्तम्। 'किञ्च न तु स तेनेत्यादि। एतस्मिन्नपि दर्शने यथा पुष्यशब्दार्थयोरन्तः सन्निवेशनमविभागेन स्वैलिङ्गवचन-कारकादिभेदयोरेविमष्टालिङ्गादेरन्यान्यलिङ्गादीनि अन्यशब्दार्थगतान्यपि सन्निवेशयिष्यति स इति सामान्यो-पसर्जनविशेषप्रधानवादिना शब्दनयेनाभिहितांस्तत्सामानाधिकरण्याभावादिदोषान् परिहर्तुमशक्त एव तथापि। कस्मात्? ननु शब्दानुगतेत्यादि। 'स्वरूपमनुगतोऽर्थः, तमर्थमन्तरविभागेन' इति ब्रुवता १४ अर्थतन्त्रः शब्दोऽभिहितो [न] शब्दतन्त्रोऽर्थः, यद्यर्थमनुगतः शब्दोऽन्तरविभागेन सन्निवेश्येत ततः शब्दप्रेरितत्वाच्छब्दावधारणादर्थो व्युदस्तः स्यात्, किन्तु तद्विपरीतं शब्दावधारणव्युदसनादर्थप्राधान्याव-३९७२ लम्बनं कृतम्। ततोऽर्थतन्त्रत्वात् अर्थप्रधानत्वाच्छब्दप्रवृत्तेः, प्रवर्तको हि शब्दस्यार्थः, तस्मात् तदवस्था दोषाः। शब्दप्रधान्यावधारणे तु परिहृताः स्यः। तस्मादुक्तवदेव विशेषप्रधान्यवादेऽर्थान्तरनिर-पेक्षाणां पुष्य-तारा-नक्षत्रादिविशेषणां नास्ति सामानाधिकरण्यम्, अतो विशेष एक एव व्यवस्थितः। 20

एषा तावद् वस्तुनोऽर्थपर्यायेषु भावना कृता शब्दगोचरातिकान्तेषु, व्यञ्जनपर्यायेष्वनेनातिदेशः कियते-यथा चेत्यादि । रूपादयो युगपद्भाव्यभिमता अप्येकैकभवनात्मका न पर्यायान्तरमपेक्षन्ते विशेषत्वादिति दृष्टान्तः । पुष्य-तारा-नक्षत्रादिपुंि द्वाद्यः परस्परविरोधित्वाद् विशेषाणाभिति दार्ष्टान्तिकः । एकमेकमेव भवनं भवति न द्वितीयमिति कृतः सामानाधिकरण्यम् १ पुष्यः पुमान् स कथं स्त्री भवतीति 'तारा' इति, नपुंसकं वा 'नक्षत्रम्' इति १ एवं वचन-काल-कारक-पुरुषोपमहा- 25 दिभेदा न परस्परापेक्षा विशेषकभवनादिति भावनीयम् ।

१ १० ५८१ पं० ७ ॥ २ निरस्त प्र० । (न निरस्तम् ११) ॥ ३ (किञ्चान्यत् स तेनेखादि ११) (किञ्च, वसु-रातेनेखादि १११) ॥ ४ सिळिङ्ग° प्र० ॥ ५ °ण्यादिभावादि ° प्र० ॥ ६ °वादिर्थान्तर ° भा० । °वादि-नार्थान्तर ° य० । (°वादिनोऽर्थान्तर °१) ॥ ७ एक भा० प्रती नास्ति ॥ ८ भवनं भवनं भा० ॥

15

एवं चैतच्छब्द्नथस्य दर्शनम्—यथार्थाभिघानं शब्दः [तत्त्वार्धमा० १।३५], तथा नामस्थापनाद्रव्यभिष्ठलिङ्गादिवाच्येष्टाकरणाद् भावयुक्तवाची शब्दः [ ] इति ।

व्यवहारान्तःपातिस्थापनावाच्येष्टाकरणप्रदर्शनार्थं तु स्थापनाद्रव्यार्थस्ररूप-मेव तावदाख्यायते ।

्र स्थीयते यस्पिस्तत् स्थानम् । केन स्थीयते? विशेषावचनात् सर्वगतिरिति । क चस्थीयते? आकारे स्थीयते। मर्यादया करणमभिविधिना वा आकारः। अभिविधिः

एवं चैतिदिखाशुक्तार्थोपनयः । तत्र शब्दनयस्य एतदर्शनम्-यथार्थामिधानमेव न्याय्यम् । लक्षणं च यथार्थामिधानं शब्दः [ तत्वार्थमा० ११६५ ] । तथा नाम-स्थापना-द्रव्य-भिन्नलिङ्गादिवाच्येष्टाकरणाद् भावयुक्तवाची शब्दः [ ] इति च लक्षणान्तरम् । तत्र विभागेन द्रव्यद्रव्यार्थवाच्यं १० पूर्वनयेषूक्तमिष्टं न करोतीति नैगमादिगोचरमनेनापि व्यावर्तितमेव शब्दनयेन । व्यवद्दारगोचरनामद्रव्यार्थ- १९८-१ वाच्यमपीष्टं न करोतीत्रधुना व्यावर्तितम् । ऋजुसूत्रस्थार्थपर्यायस्य गोचरं च भिन्नलिङ्गाविवाच्यमिष्टं न करोतीति यथा वैचनादि साधु इति मन्यमानः शब्दनयः प्रवर्तते युक्तया च यथा तस्य मतं शब्दस्य तथा प्रकारान्तं प्रदर्शितम् । त्रैथाचार्थसिद्धसेनोऽप्याह—

नामं ठवणा दविपत्ति पस दव्वद्वियस्स णिक्खेवो । भावो उ पज्जवद्वियपद्भवणा पस परमत्थो ॥ [सन्मति० १।६ ] त्ति ।

अधुना सामान्यमेदं स्थापनाद्रव्यार्थमव्यावर्तितं व्यावर्तयितुकामः सम्बन्धयति-व्यवहारान्तःपातिस्थापनावाच्येष्टाकरणप्रदर्शनार्थं तु, 'व्यवहारनयान्तःपातिनी स्थापना, तद्वाच्यमिष्टं न करोति'
इत्येतत् प्रदर्शयिष्यते, स्थापनाद्रव्यार्थस्वरूपे चाविदिते न शक्यं तत् प्रदर्शयितुमिति स्थापनाद्रव्यार्थस्वरूपमेव तावदाख्यायते । तत्र स्थानिक्रयायाः कर्तुर्स्तिष्ठतः प्रयोजके समवेता ण्यन्तवाच्या
20 प्रेयासश्रन्थो युच् [पा॰ ३१३१९०७] इति लक्षणान् क्रिया स्थापना । तां वक्तकामः स्थानमेव तांवद्
व्याच्छे—स्थीयते यस्मिसतत् स्थानम् , भाव-करणा-ऽधिकरण-कर्मसाधनेष्वधिकरणं तावदाह।वक्ष्यंमाणार्थसम्बन्धाद् भावः क्रिया स्थानम् , कर्त्रा तिष्ठता 'रेश्रीयते, अतस्तिक्रणंयार्थं प्रच्छति—केन स्थीयत
इति । तत्प्रतिवचनम्—विशेषावचनात् सर्वगतिरिति । इतिशब्दो हेत्वर्थे, यस्मात् 'सचित्तस्य देवदत्तादेरचित्तस्य वा घटादेः स्थानम्' इति विशेष्यातुक्तमतः सामान्येन येन केनचित् स्थातव्यम् । 'यस्मिन'
25 इयधिकरणस्थोक्तस्य निर्णयार्थं प्रच्छति—क्क च स्थीयत इति । उच्यते—आकारे स्थीयते । औरद्

१ १० ५०३॥ २ १० ५८९ पं०९॥ ३ श्यार्थस्य गोचरं य०॥ ४ वाचनादि प्र०॥ ५ (तथा प्रकारा-न्तरेण?) (तथाप्रकारं तत्?)॥ ६ (तथाचाचार्य°?)॥ ७ पनाद्भाव्यनिष्टं न करोति प्र०॥ ८ १० ९५५ पं०६ टि०१॥ ९ "ण्यासश्चन्यो युच् ।३।३।१००। अकारस्यापवादः । कारणा । हारणा । आसना । श्रन्थना । घष्टिवन्दिविदिभ्यश्चेति वाच्यम् । घष्टना । वन्दना । वेदना । इषेरिनिच्छार्थस्य । अन्वेषणा । परेर्वा । परेर्वे । ११ १० ५९० पं०१२॥ १२ स्थीयतेतस्ति १०॥ १३ "आच् मर्योदाभिविध्योः ।२।१।१३। इते सूत्रमपि पाणिनीयव्याकरणेऽस्ति ॥ १४ व्यासाव्याकारः प्र०॥

परिसमापनमभिन्याप्तिः प्रस्तुतस्य रूपस्य, तेन आकरणम्, तस्मिन् स्थानं मर्या-दया वा। मर्यादा अन्यरूपविलक्षणता। अस्य स्थानस्य प्रयोजना स्थापना। ईषत् तिष्ठत ऐकाग्र्येण स्थानम्, स्वयं तिष्ठतोऽसङ्गावेन सर्वत्र विशेष्य स्थाप्यमानं स्थानम्, अनिश्चितैकित्रियप्रयोज्यत्ववत् असङ्गावेन वा अतङ्कृतरूपेऽपि स्थूणेन्द्र-वत्, तथाऽक्षादिषु।

तसाद् यथा बालादिविविधद्रव्यनामभावभेदोपपत्तौ देवदत्ताकारस्याभिन्न-

करणमाभवनमित्यर्थः । तैत्राभिविधि व्याचष्टे-अभिविधिः परिसमापनमभिव्याप्तिः, कस्य ? प्रस्तु-३९८-२ तस्य रूपस्य खभावस्य वस्त्वारमनः, तेन अभिविधिना प्रस्तुतरूपपरिसमापनेन आकरणमाभवनम्, तसिन् स्थानम् , मर्यादया वेसैनर्थान्तरं योजयति । का मर्यादा ? अन्यरूपविलैक्षणता रूपान्तर-व्यावृत्तिर्नियम इत्यर्थः, न हानाकारं किञ्चिद्स्ति, सर्वमाकारपरिप्रहेण भवति तिष्ठतीति स्थानमाकारो 10 मर्यादाभिविधिभ्याम् । अस्य स्थानस्य स्वतन्त्रश्यानृसमवायिनः प्रयोजके द्वेतुकर्तरि विहितो णिच् , तस्य भावः क्रिया प्रकर्षयोजना प्रयोजना प्रयोजकत्वं हेतुकर्तृत्वं स्थापना । किमुक्तं भवति ? ईपत् तिष्ठतो विश्रकीर्णरूपस्थानस्य स्थातुरैकारयेण स्थानं तदैकारयाधानम् । तद् व्याचष्टे स्वयं तिष्ठतोऽसद्भावेन सर्वत्रेति अक्ष-वराटकाद्यसमाप्ताभिष्रेताकारं स्वयमेव तिष्ठदसद्भावेन तिष्ठति, तत्तु विशेष्य स्थाप्यमानं परिसमाप्तं स्थानं स्वविशिष्ट आकारेऽभिन्याप्य तिष्ठति 'इन्द्रोऽयं स्कन्दः' इत्यादि रूपान्तरन्यावृत्त्या मर्यादया 15 नियतं वेति । किमिव ? इत्यत आह—अनिश्चितैकिक्रयप्रयोज्यत्ववत् , यथा पचि-पठि-गम्यादिक्रियावधार-णाभावेनानिश्चितक्रियं स्वतन्नं कर्तारं हेतुकर्ता 'पच पच' इति नियुक्के पचावेव स्थापयति क्रियान्तरच्यावृत्त्या तत्रैव स्थाने पंच्याकारे नियमयति सं स्थापनानियमः, एवं सर्वत्राऽऽकारे सद्भावस्थापनया नियमः प्रस्तुतरूपस्य परिसमात्या रूपान्तरविलक्षणतया मर्यादया वेति स्थानार्थः । तं व्याख्याय स्थापनार्थो ३०९-१ व्याख्यातः शब्दः व्युत्पस्या । एवं तर्हि असङ्गावस्थापनाया नियमयितुरभावाद् न व्यापिता **लक्ष**णस्थेति 20 चेत्: 'न' इत्युच्यते, सुखप्रतिपाद्यत्वादादौ सद्भावस्थापना इत्थं प्रतिपादिता, तत्समानं प्रतिपादनमितर-स्यामपीत्यत आह-असद्भावेन वा अतद्भातरूपेऽपि स्थुणेन्द्रवत्, तदेव हि वस्तु व्यक्ताव्यक्ताकार-परिणामं स्वयं तथा तथा तिष्ठद् ''विशेष्याभीष्टे स्थाप्यते यथा स्थ्रेणैवासंस्कृतावस्थायामप्यव्यक्ततरावयवा-कैं।रायां विशेष्यमाणा चित्रावस्थां व्यक्तावयवाकारामप्रत्यासीदन्ती 'इन्द्रः' इति स्थाप्यते तस्मात् सापि स्थाने नियम्यते, अतो व्याप्येव लक्षणम् । एतेनाव्यक्ततरावस्था व्याख्यातेस्रतिदिशति तथाऽक्षादि- 25 ष्विति गतार्थम ।

तस्माद् यथा बालादीत्यादि उक्तोपपित्तिनिगमनं समावनमुदाहरणं यावद् देवदत्तः । बालत्वस्य कारणद्रव्याणि <sup>स्प</sup>पीत्थकादीनि युवत्वादीनां चान्यान्यानीति द्रव्यभेद उपपन्नः, तथा पाचको लावकोऽध्यापक

१ तत्रामिविध्याचष्टे प्र०॥ २ रूपस्य भावस्य य०॥ ३ त्यनधीवरयोजयति प्र०॥ ४ तत्रसणंना प्र०॥ ५ स्थापनादि किमुक्तं प्र०॥ ६ स्थातुरेकाष्ट्रयेण स्थानं तदेकाष्ट्रयाधानम् प्र०॥ ७ मान परि प्र०॥ ८ पश्चाकारे भा०। पश्चाकारे य०॥ ९ सा प्र०॥ १० ( स्थापनाया ? )। दश्यतां पृ० ५९७ पं० २०॥ ११ विशेषीभीष्टे प्र०॥ १२ स्थूणवा प्र०॥ १३ काराया विशि प्र०॥ १४ पीत्थकादीनि प्र०। (पीच्छकादीनि शेषकादीनि ? )। दश्यतां पृ० ५९८ पं० १०॥

त्वात् तदाकारतत्त्वो देवदत्त एकः सर्वभेदोऽपि एवं चित्रछेप्यपुस्तादिभेदोपपत्तावपि तथा तिष्ठतस्तस्य तस्य स्थानस्य प्रयोजनात् सा स्थापना, तत्कर्मणस्तत्त्वापत्तेः।

स्थापनया निक्षेपः स्थापनानिक्षेपः, स्थापना सङ्गावासङ्गावाभ्यां वस्तु निक्षि-पति । यथा पुरुषाद् नामकर्म नामकर्मणो देवदत्तादिता तथा च चित्रकरादिः .....।

5 इत्यदिनीमभेदः, क्रियायाः क्षायोपशमिकनीर्यात्मकत्वाद् भावभेदश्चोपपत्रः, विविधशब्दादेवमादिभेदा गृहीताः । सत्यां चैवं द्रव्य-नाम-भावभेदोपपत्तौ देवदत्ताकारस्याभिन्नत्वात् तदाकारतत्त्वो देवदत्त एँकः सर्वभेदोऽपि नान्योऽन्यश्च आकारपरमार्थत्वाभेदादिति भावयित्वा ौतेनोदाहरणेन दार्ष्टान्तिकेषु चित्रादिष्वपि भावयितुमाह — एवं चित्र-लेप्य-पुस्तादिभेदोपपत्तावपि तथा तिष्ठतस्तस्य १९९-२ तस्य स्थानस्य प्रयोजनात् सा स्थापना । किं कारणम् १ तत्कर्मणस्तन्वापत्तेः, चित्रकरकर्मणस्तै- १० दिन्द्रत्वापत्तेः पीथकादिद्रव्य-पाचकादिनाम-भावभेदकर्मणां देवदत्ताकारत्वापत्तिवदिति व्यापिता स्थापनायाः । स्याद्वादी तु सद्भावासद्भावद्रव्यनामभावादिभेदतत्त्वं वस्तु वाव्यक्षत्रेवं वृते । स्थापनाद्रव्यार्थकान्त-वादिनस्तु [न] किश्चिदाकारव्यतिरिक्तमस्ति, अतो भ्रान्तिमात्रं भेदाः ।

एषा च स्थापना निक्षेपानुयोगद्वारान्तर्गतार्थेऽभिहिता। तस्मात् 'स्थापनया निक्षेपः' इति तृतीयासमासे 'स्थापनानिश्लेपः' इत्सर्य व्याख्यानार्थमाह्—स्थापना सद्भावासद्भावाभ्यां वस्तु निश्लिपति। सद्भावेना
15 सद्भावेन च स्वास्मिन वस्तु स्थापयतीयर्थः। अँतद्भृतासमकं वस्तु तद्भावमाकारात्मानमापादयति आत्मानमात्मनेत्युक्तं भवति। किमिव १ यथा पुरुषाद् नामकर्म, प्रागमूर्तात्मा छक्षणतः सम्रात्मा कर्मत्वेन मूर्तात्मना परिवर्तते आभवति। तत्रश्च नामकर्मणो देवदत्तादिता, तस्मादुपात्तित् कर्मणो नारक-तैर्यग्योन-देवदत्ताख्यमनुष्यत्वापत्तिरेष दृष्टान्तः। दार्ष्टान्तिकः तथा च चित्रकरादिरिखादि। तद्भाख्या—तत्रात्मवदत्तथाभूतस्य तथात्वापादनात् तदेकता चित्रकर्मादिदेवदत्त्तस्यति, यथा 20 जीव-कर्मणोरन्योन्यात्मापत्त्या ''भिन्नाभिमतयोरेकत्वापत्तिराख्याता तथा चित्रगतवर्णकादिदेवदत्त्त्वापत्तिर-पीयर्थः। अथवाभ्युपगच्छामो जीवकर्मणोरिष भेदम्, एक एव जीवाख्योऽर्थः पीरिणामिकजीवभव्या
४००-१ भव्यत्वादिभावापत्तिपरिणामः क्षायोपश्चिमकौद्विकादिपरिणामञ्चेकदित्रचत्तुरित्त्वादिश्वेज्नारकादिः सर्व एव देवदत्तः कर्मास्मैकवादिति दृष्टान्तः। महाश्वेतत्वादिदेवदत्ताकाराभेदश्चित्रेऽपीति दार्ष्टान्तिकोऽर्थः। तद् दर्शयति—यथा च जीवत्वादि पूर्वरूपमित्यादि दृण्डको गतार्थः। अथवा जीवत्य कर्मपुद्रलानामपि 

25 \*चैनिनद एव, क्षायोपश्मिकौदयिकादिपृथकपरिणामामावादेक एव पारिणामिको भावः, अतस्तयोरिप नास्ति

१ पकसर्व १०॥ २ तेनो १०॥ ३ स्तिदिद्रंत्वापत्तेः य०। स्तिदिद्रंत्वापत्तेः भा०। भा० पाठोऽपि समीचीन एव भाति, 'तिदिद्रत्वापत्तेः' तस्य इदत्त्वापत्तेरिखर्थों भाति । अत्रार्थेऽरुचौ तु 'तिदिन्द्रत्वापत्तेः' इति पाठः कल्प्यः ॥ ४ पीथकाद्रव्य १०। दश्यतां पृ० ५९७ पं० २८॥ ५ विस्तरेणैत जिज्ञासिमरनुयोगद्वारसूत्राद्वो प्रन्था विलोकनीयाः ॥ ६ अततद्भृतात्मकं प्र०॥ ७ दश्यतां पृ० ५९९ पं० २०॥ ८ त्ताकर्मणो प्र०॥ ९ पित्तरेव प्र०॥ १० भिन्नाभिन्नाभिमतयो भा०॥ ११ औपश्वमिकक्षायिकौ भावौ मिश्रश्च जीवस्य स्वतत्त्वमौदियकपारिणामिकौ च ।२१९। जीवभन्याभन्यत्वादीनि च २।७। भतत्त्वार्थस्य । विस्तरार्थिभिरेतद्वयाख्या विलोकनीयाः ॥ १२ \* \* एतिचिह्नान्तर्भतः पाठो य० प्रतौ नास्ति ॥

तत्रात्मवदतथाभृतस्य तथात्वापादनात् तदेकता चित्रकर्मादिदेवदत्तस्य । यथा च जीवत्वादि पूर्वरूपम् ....। यथा च जीवत्वं तत्पूर्वम् .....आकारतत्त्वेकत्वात्।

यदि स्थापनया चित्रादि स्थाप्यं देवदत्तोहेशेन देवदत्तस्वरूपमापद्यते तथा देवदत्तोऽपि कस्मान्न चित्रादिस्वरूपमापद्यते । तथेन्द्रतामक्षादिरापद्यते नाक्षता-मिन्द्र इत्यत्र को विशेषहेतुः ?

नन्वसाविप इन्द्रनामगोत्रकर्मस्थाप्यत्वात् स्थापनानिक्षेपात्मकतां नातिवर्तते। अतो युज्यत एवैतत्, न न युज्यते।

अथवा स्थापनाया निक्षेपः स्थापनानिक्षेपः। स्थापना आकारो वस्त्वात्मा निक्षिप्यते खात्मनि घटादिः क्रम्भकारादिभिः, मुमुश्लुभिरात्मा । तथेन्द्रोऽपीन्द्रा-

परस्परतो भेदो धर्माभेदादित्यत आह-यथा च जीवत्वं तरपूर्वं जीवपूर्वं पारिणामिकेन चैतन्येन 10 सर्वपरिणामाभिमुखेनाऽव्यक्ताकारमसङ्कावस्थापनं सततं तिष्ठत् स्थाप्यते तथा पुद्रलानामपि वर्णादिपारिणामिका भावा असङ्गावस्थापनेन मेहाश्वेत-सिन्द्रादिवर्णकजातम् , अतस्तयोरेकता, कस्मात् ? आकारतत्त्वैकत्वात् बुद्धा[ऽऽ]िक्रयमाणत्वेनाभेदात् तत्परिणामात्मकत्वात् तैथा तथा स्थाननियमादभेद इति ।

अत्र चोदयति यदि स्थापनयेत्यादि । अयमभिप्राय: -यदि स्थाप्याकारानाकारवस्तुनोऽतिरिक्त-स्योदेईयस्य देवदत्तस्य स्वरूपं चित्रादि स्थाप्यवस्तु आपद्यते ततस्तद्वचित्रादेः स्थाप्यस्य स्वरूपं कस्मादु देव-15 दत्तादिरुद्देश्योऽर्थो नापद्यते, तुल्ये स्थापयिख्वशाद् व्यतिरिक्तार्थस्वरूपापत्तिहेतुत्वे स्थापनायाः ? तथा इन्द्रतामक्षादिरापद्यते नाक्षतामिन्द्र इत्यत्र को विशेषहेतुः ? इति सद्भावासद्भावस्थापनयोश्चोद्यमेतत्। अत्रोच्यते-नन्वसावपीखादि यावद् न न युज्यते । नैतदनिष्टम्, इष्यत एवैतत्, अतो न दोषः । यथा चित्र-लेप्यादि स्थाप्यमिन्द्रोहेश्चेन इन्द्रो भवति तथेन्द्रोऽप्यक्षादिर्भवति । अपि च सोऽपीन्द्रनाम-४००-२ गोत्रकर्मस्थाप्यत्वात् स्थापनानिश्चेपात्मकतां नातिवर्तते, 'पुँरुषाद् नामकर्म नामकर्मणो देवदत्तादिता' 20 इलादिमन्थेन भावितत्वात् । तस्मात् स्थापनानिक्षेपत्वे सत्येव जीवकर्मणोर्थोगवकादिपरिणामवैचित्र्यं व्यक्ताकारवैश्वरूप्यमभिहितचित्रलेप्यादिदृष्टान्तसाधर्म्यं नातिवर्तते । अतो युज्यत एवैतत् , न न युज्यते, द्वि:प्रतिवेधस्य प्रकृत्यापत्तेः । एवं तावत् 'स्थापनया निक्षेपः' इति तृतीयासमासे स्थापानानिक्षेप-द्रव्यार्थनयव्यापिता दर्शिता ।

अथवेत्यादि पष्टीसमासेऽपि दर्शयितुमाह । स्थापनाया निक्षेप इति समासः कर्मणि पष्टीं 25 कुरवा। किं कर्म ? स्थापनैव। का सा स्थापना ? आकारः। कोऽसावाकारः ? वस्तवातमा । स एव निक्षिप्यते, क ? स्वात्मनि । कः ? घटादिः । केन ? कुँम्भकारादि भि रिति व्याख्यातः षष्टीसमासार्थोऽपि वस्तुतः र्प्रस्तुते व्यापकत्वप्रदर्शनार्थमाह—<u>मुमुक्षुभिरात्मा स्वात्मनि निश्चिप्यते</u> इति वर्तते, की दश इति चेत्, कैर्मामिश्रः स्थाप्यते स्वाकारेऽविविक्तः सन् विविक्तरूपत्वेन । तथेन्द्रोऽपी-

१°णामोभिम् प्रवा २ महाश्वेता प्रवा ३ तथा स्थाननियमा भावा ४ शास्य प्रवा ५ इस्यतां पृ० ५९८ पें० ४ ॥ ६ क्स प्र० ॥ ७ (कुम्भकारादिनेति १) ॥ ८ प्रस्तुतौ यपिकत्व भा० । प्रस्तुतो यपिकत्व° य॰ ॥ ९ (कर्मसिश्रः १) ॥

निन्द्रयोर्विवेकमजानतां पुंसां साक्षात् प्रदर्श्यते; यसाद् न तदाकारविनाभृत इन्द्रो घट इव विकुक्षिविनाभूतः।

अथवा स्थापनायां निक्षेपः स्थापनानिक्षेपः। न नाम्नि निक्षिप्यते, स्थापना-यामेव निक्षिप्यते। यतो नामापि सहार्थेन तत्तन्त्रमेव। स्थानकरणजन्मानः शब्दा-इकारास्तद्गम्याश्चार्थाकाराः सर्वे स्थापनाविपरिणामविजृम्भितमात्रम्। तदभावे शब्दार्थयोरभावादाकाराग्रहणे च तयोरग्रहणात्।

द्रव्यमपि स्थापनानिक्षेप एव आकारमयत्वाद् द्रव्यस्य । यथा श्रीपणींदारु द्रव्यमन्तर्जीनाकारं तस्य तस्याकारविशेषस्य ।

त्यादि अविविक्तनिविक्तस्थानलक्षणस्थापनानिक्षेपात्मकस्यं जगतः प्रत्यक्षीक्रियते व्यापित्वाद् लक्षणस्थास्य, 10 इन्द्रानिन्द्रयोर्विवेकमजानतां पुंसां स इन्द्रः साक्षात् प्रदश्यते । कस्मात् ? यसाद् न तदाकारे-त्यादि, नयनशबलवेर्णताद्याकारमन्तरेण इन्द्राभावात् तदाकारतत्त्व एवेन्द्र इत्युक्तत्वात् । किमिव ? १०१-१ घट इव विकुक्षित्वादिविनाभूतः, यथा घटो विकुक्षित्वाद्याकाराहते नास्ति तदात्मक एवास्ति तथा इन्द्रोऽपि स्वाकारविनाभूतो नास्ति तदात्मैवास्तीति ।

अथवा स्थापनायामित्यादि सप्तमीसमासो वा । स्थापनायां निश्चेपो स्थापनानिश्चेप इति विष्ठेपै द्रष्टवयः, तद् व्याचष्टे—न नाम्नि न शब्दे निश्चिप्यते, किं तर्हि १ स्थापनायामेव निश्चिप्यते । कस्मादिति चेत्, अत आह—यतो नामापि सहार्थेन तत्तन्त्रमेव, आकारतम्न एव शब्दोऽर्थश्च । तद् भावयति—स्थानकरणेत्यादि, अकारादयो वर्णाः प्रतिनियतकण्ठोदिर्खांनाकारजन्मानः सङ्गत्या नैरन्तर्येण उत्तरनः सुप्-तिङन्तादिविशेषाकाराः तद्भग्याञ्च नामाख्यातवाच्यद्रव्यक्रियार्थाकाराः सर्वेऽन्तर्भूताकार-तत्त्वस्थापनाविपरिणामविज्ञम्भतमात्रम् । किं कारणम् १ तद्भाव इत्यादि, आकाराभावे शब्दार्थयोर- 20 भावादाकाराश्वहणे चं तयोरग्रहणात् ।

एवं तावन्नामनिक्षेपः स्थापनानिक्षेपान्तर्भूत उक्तः । द्रव्यनिक्षेपोऽपि स्थापनान्तर्भूत इति ब्रूमः, तद्यथा-द्रव्यमपीत्यादि, द्रव्यनिक्षेपोऽपि स्थापनानिक्षेप एव आकारमयत्वाद् द्रव्यस्य, यथा श्रीपणीदारु द्रव्यं कारणमन्तर्लीनाकारं तस्य तस्याकारविशेषस्य तद्व्यक्तसामान्यव्यक्तेस्तथा-ऽऽकारसम्परिमहमात्रमिति स्थापनैव द्रव्यमपि । एवं नामद्रव्यनिक्षेपौ स्थापनानिक्षेप एव ।

१ अविविक्तस्थानं भा०॥ २ वर्मता भा०॥ ३ एवकारार्थे भा०॥ ४ "अष्टी स्थानानि वर्णामापुरः कण्ठः शिरत्यथा। जिह्वामूलं च दन्ताश्च नासिकोष्ट्रों च तालु च ॥ १३॥…संवृतं मात्रिकं ह्रेयं विवृतं तु द्विमात्रिकम् । घोषा वा संवृताः सर्वे अघोषा विवृताः स्वृताः ॥ १०॥ खराणामूष्मणां चैव विवृतं कर्णं स्मृतम् ।"—पा० शिक्षा ॥ "योऽयं शब्दः…… स्थानकरणाद्यनुगृहीतो विवृतते ।"—वाक्यप० स्ववृत्ति १।४७॥ ५ दिनास्था य०॥ ६ स्थानकरणजन्मानः इति पाठोऽप्यत्र समीचीनो भाति ॥ ७ मुद्गम्या भा०। पुद्गम्या य०॥ ८ चेतयो १०॥ ९ व्यक्षेस्तथ भा०। व्यक्षेपस्तथा य०॥

भावोऽपि स्थापनैव । क्रियोपयोगरूपादिनीलादिशिवकादिरूपभेदो भाष आकार एव।

अक्षाचसङ्गावस्थापनायामपि रूपान्तरव्यावर्तनेन रूपान्तराक्षरणादभि-प्रेताकारवृत्तो नामबुद्ध्यध्यारोपस्तत्कर्मणः द्रव्यार्थस्थापनेन्द्रस्थूणावत् । एतत्तत्त्वा-ध्यवसायादेव लिङ्गसमाचारदेवताप्रतिमानमस्करणादि लोके ।

अत्रापि विशेषाकार एव परमार्थः। तस्यैकभवनस्य स्थापनानिक्षेपे कार्ये

भावोऽपीत्यादि । भावनिश्चेपोऽपि स्थापनैव आगमतो 'नोआगमतश्च, आगमतस्तत्राश्चतज्ञ उपयुक्त इत्युपयुक्तो भावः पारिणामिकः, श्चायोपशमिकश्चेष्टा जीवस्य वीर्यान्तरायश्चयोपशमजो भावः, ४०१-२ पुद्रलानां तु रूपादिर्युगपद्भावी पारिणामिको भावो नीलादिवी तद्विशेषः शिवकौदिरयुगपद्भावी वा इत्येष-मादिरूपा भेदा यस्य सोऽयं क्रियोपयोगरूपादिनीलादिशिवकादिरूपभेदो भावः । स आकार 10 एव, आभवनमेव पूर्वोक्तविधिना ।

एवं निक्षेपत्रयं स्थापनानिक्षेप एव सङ्क्षेपतो रूपान्तरव्यावर्तनेन र्हंपान्तराकरणात्मकस्थापनास्वरूपान्तिकमात्। एतहक्षणानुमृहीतत्वादसङ्गावस्थापनाऽव्यक्ताकारा सती स्थापनेर्ह्यापदियितुकामः पराशङ्कान्तिवृत्त्यर्थमाह—अक्षाद्यसद्भावेत्यादि। अत्रापि रूपान्तरं चेद् व्यावर्त्य रूपान्तरं नाऽऽकुर्यात् रूपान्तरस्य इन्द्रादेरक्षिनिक्षेपप्रतिपाद्यस्यार्वरोधः प्रतिपत्तिने स्थात्, भैवति तु । तस्माद्विरुद्धोऽभिप्नेताकारे वृत्तो 15 नाम्ना शब्देन 'इन्द्रः' इति बुद्ध्या वाध्यारोपः तरकर्मणः अक्षनिक्षेपस्थापनाकर्मणः, किमिव १ द्रव्यार्थ-स्थापनेन्द्रस्थूणावत्, यथा रूपान्तरच्यावृत्त्या स्थापनेन्द्रस्थूणावत्, यथा रूपान्तरच्यावृत्त्या स्थापनेन्द्रर्था करणाद् द्रव्यार्थस्थापनेन्द्रार्था स्थूणा इन्द्रस्थाऽक्षादिरिति।

एतत्तत्त्वाध्यवसायादेव लिङ्ग-समाचार-देवताप्रतिमानमस्करणादि लोके, नैतदुवपत्त्या प्रतिपाचं 'स्थापनैव सर्वम्' इति, लोके रूढत्वात् । तथाहि—पाषण्डिनां लिङ्गप्रहणानि यथागममाकार- 20 विशेषप्रसिद्धेस्तत्सहचारिणो नियमा अर्हहुद्देन्द्रबुद्धादिदेवताप्रतिमास्थापनानि तन्नमस्कारजपस्तुतिबलि-माल्यादिभिरभ्यर्चनानि च प्रतिविशिष्टाकारनिबन्धनानि दृष्टानि, न हि दृष्टाद् गरिष्ठं प्रमाणमस्तित्येवं ४०२-१ स्थापनाद्रव्यार्थनयमतमुक्तम् ।

अत्रापीत्यादि । <sup>33</sup>स्यापि नयस्योत्तरमिदम् । आकारोऽपि द्विविधः—सामान्याकारो विशेषाकारश्च । तत्र विशेषाकारः स्वरूपमेव परमार्थः, न सामान्याकारः । तस्य परमार्थस्य एकभवनस्य स्थापनानिक्षेपे 25 कार्ये सामान्याकारद्रव्यार्थ उपसर्जनं प्रधानस्य परमार्थस्य सद्भावस्याऽसद्भाव उपकारित्वात्, पाण्यङ्गुलि-

१ नोगमश्च य०। नागमश्च भा०। 'ऽनागमतश्च' इस्यपि पाठोऽत्र भवेत् ॥ २ "भावो द्विविधो वेदितव्यः पूर्ववदागमनोआगमभेदात् । तरत्राभृतविषयोपयोगाविष्ठ आत्मा आगमः । जीवादित्राभृतविषयोपयोगेनाविष्ठ आत्मा आगमतो भावजीवो भावसम्यग्दर्शनमिति चोच्यते ।"—तत्त्वार्थराजवार्तिक. १।५॥ ३ दियुगप प्र०॥ ४ स्थापनाया आकारः सिरूपताद् स्पान्तरस्यावर्तनेन स्पान्तरस्य आकरणात्मकं यत् स्थापनास्यस्यं तदनितिकमादिस्याशयो भाति ॥ ५ कारसती य०॥ ६ त्यादायिमुकामः प्र०॥ ७ नाकुर्यात् प्र०। दस्थतां प्र० ६०२ पं० १४॥ ८ व्योधः इति सम्यग् भाति ॥ ९ भवि तु प्र०॥ १० दश्यतां प्र० ६०२ पं० २०॥ ११ स्पान्तरकरकरणाद् भा०। स्पान्तकरणाद् य०। इस्यतां प्र० ६०१ पं० १२, १४॥ १२ त्योव प्र०॥ १३ अत्रापि भा०॥

सामान्याकारद्रव्यार्थे उपसर्जनम् । परमार्थतस्तु अविकल्प्यतस्वत्वाद् न पाण्या-दीनि खरूपतः। क्रतस्तेषां स्थापना द्रव्यतः?

क्षेत्रतो युगपद्भाविपर्यायेषु विशेषव्यतिरेकेणार्थाभावाद् नास्ति स्थापना । कालतो बालाययुगपद्भाविपयायेष्वपि विशेषव्यतिरेकेणार्थाभावात् कथं स्थापना 5 क्रियतां कस्य वा? असद्भावस्थापनायाश्च [ द्रव्यार्थत्वात् सद्भावस्थापनायाश्च पर्या-यार्थत्वात् द्रव्यार्थप्राधान्ये ] इतरनिराक्षरणम् । योऽपि नामबुद्धयध्यारोप उक्तः सोऽपि नामद्रव्यार्थपर्यायार्थयोर्विषयः । स च विशेषभवनमेव । द्रव्यद्रव्यार्थस्तु विध्यादिभङ्गेषु व्याख्यातो द्षितः।

इतस्तु भाव[युक्तवाची शब्दः, नामस्थापनाद्रव्यवाच्येष्टाकरणात्]। स्थित-10 मेवम् ... ······गुगपत्तस्वम् ।

त्वकू-पैर्व-सन्धि-वर्ण-रेखा-ऽत्रयव-परमाणु-रूपादिभेदेष्विव प्रत्येकं विशेषतत्त्वभवनस्य इतरदुपसर्जनम् । परमार्थतस्त तैदायन्तविशेषे तत्त्वमविकल्प्यमस्ति, न तानि पाण्यादीनि स्वरूपतः, कुतस्तेषां स्थापना द्रैव्यतः ? तथा क्षेत्रतो युगपद्भाविपर्यायेषु विशेषव्यतिरेकेणार्थाभावादु नास्ति स्थापना, आकार आभवनमाकार्ये आकर्तरि वार्थे नास्ति स्थापनाया आकारत्वात् । कालतोऽप्ययुगपद्भाविपर्यायेषु बालादि-15 ब्वेकमेकं विशेषभवनं परमार्थः, तद् भावयति—बालाद्ययुगपद्भावीत्यादि यावत् कथं स्थापना कियतां कस्य वा ? इति गतार्थम ।

किञ्चान्यत् , सद्भावस्थापनायाः पर्यायार्थत्वादुसद्भावस्थापनाया द्रव्यार्थमात्रत्वात् ते दे प्ररूपयता त्वया पर्यायार्थप्राधान्यावलम्बि[त्व]मिरथं निराकृतम्, द्रव्यार्थप्राधान्ये वा पर्याया निराकृता अक्षाद्यसङ्कावे त्यादिना प्रन्थेनेति तद दर्शयति-असद्भावस्थापनायाश्चेत्यादि यावदितरनिराकरणम् ।

योऽपि नामबुद्धर्यध्यारोप उक्तः अभिषेताकारवृत्त इत्यादि सोऽपि नयान्तरयोनीमद्रव्यार्थ-४०२-२ [पर्यायार्थ]योर्विषयः । तत्र नामद्रव्यार्थविषयो नामाध्यारोपः, पर्यायार्थविषयो बुद्धाध्यारोपः—आगमतो ] ति । स च विशेषभवनमेव । द्रव्यद्रव्यार्थस्वियादि जाणव उवउत्ते भावसामाइयं 🏻 अतिकान्तेषु विध्यादिभङ्गेषु द्रव्यद्रव्यार्थी व्याख्यातो दृषितः पुनर्न वाच्यः ।

इतस्तु भावेतादि, अस्मिश्च र्शंब्दनये उभयनियमभङ्गलक्षणे विशेष एवैको भवतीति शब्दार्थ-25 इयाख्यानेन द्वेव्यद्रव्यार्थवाच्यं नामस्थापनाद्रव्यार्थवाच्यं चेष्टं न करोतीति भावितमेत्र । अतो नयस्वरूप-मुपनयति—<sup>11</sup>स्थितमेविमिखादि येवद् युगपत्तस्विमिति ।

१ °पर्थ° प्र०॥ २ तदंत्यविद्येषे य०॥ ३ द्रव्य प्र०॥ ४ बालादिष्टेकमेकविद्येषभव्नं य० । बालादिष्टेकमेकमेकविशेषभवनं भार । 'बालादिक्वेकमेव विशेषभवनं' इस्पि पाठः स्यादत्र ॥ ५ त हे भार । त द्धे य०॥ ६ पृ०६०१ पं०३॥ **७ °बुद्ध्याध्या**° प्र०। इङ्यतां पृ०६०१ पं०१६॥ ८ "से किंतं भावसा-माइए ? २ दुविहे पं॰, तं॰-आगमओ अ नोआगमओ अ। से किं तं आगमओ भावसामाइए ? जाणए उवउत्ते ।" इति अनुयोगद्वारसूत्रे १५०॥ ९ विवुद्ध्यादि प्रणा १० शब्देनयेनुभयमभङ्गलक्षणे प्रणा ११ द्रव्यं-द्रव्यार्थं प्रवा १२ स्थितमेतमित्यादि यव । स्थितमित्यादि भाव ॥ १३ यावद्यगत्तत्वमित्येव तस्य यव ॥

कियाफलाविसंवादोऽपि च विद्येषिकभवनादेव । तसुक्तं नामादिव्यवहार-मङ्गीकृत्य किया प्रवर्तते । नाग्निना शब्देन पच्यते न च [चित्रलिखितेन, तयोर्व्यव-हाराक्षमत्वात्, किं तर्हि? तथावृत्तिभावेनैव । मानमपि ] न यथा मानप्रस्थकेन तथा तन्नामा ।

नामप्रत्ययनामकर्मतत्त्वात् तेनैवेति चेत्, न, चेतनभेद[नियतपृथिव्यादि- वित्ताभावे योगवक्रतादिविपरिणामाप्रवृत्तेः फलाभावाद् ] नामकर्माद्यनुपपत्तेः । न च चित्रलिखिताग्रिप्रस्थकाभ्यां दहनमाने तयोव्यवहाराक्षमत्वात् ।

द्रव्यमपि च भव्यं तथा तथा भावे एव घटते, त्वनमते द्रव्यभवने तु न। तथा प्रस्फुटम् 'अग्निर्द्रव्यम्' इति पुंनपुंसकयोभीवभेदे सामानाधिकरण्यं दृष्टम्।

एतस्य दर्शनस्य लोकसंव्यवहारव्यापितां दर्शयति—क्रिया-फलाविसंवादोऽपि चेत्यादि । ऐहिक- 10 मोदनादि पचिक्रियादेः स्थालीकाष्ठादिसाधनायाः फल्णम्, आमुष्मिकं स्वर्गादि दानादेरोदनादि- साधनायाः फल्णम्, न तत्र काष्ठस्थाल्यादीनि नाममात्राणि न चित्रलिखितानि वा, किन्तु तथाभूतानि पचेभागिध(चेभागिषे)यानि तान्येव विशेषकभवनानि । तद्युक्तं नाम-चित्रकेष्ठादिव्यवहारमङ्गीकृत्य भावभवनं क्रिया प्रवर्तते । नाग्निना शब्देन पच्यते, न चेत्यादि भावितार्थं यावन्न यथा मानप्रस्थ-केन तथा तन्नास्नेति ।

नामप्रत्ययनामकर्मतत्त्वात् तेनैवेति चेत् । स्थान्मतम्-प्रागुक्तचैतन्यनामप्रत्ययायत्तं नामकर्म, तत्तत्त्वानि काष्ठादीनि, अतस्तेनैव नाम्ना छोके व्यवहार इति । एतच न, चेतनभेदेखादि यावद् नामकर्माद्यनुपर्यत्तेरिति, अत्रापि चेतनभेदेषु यानि पृथिव्यादितत्त्वानि नियतानि तथाभूतियोगये ४०३-१ विशेषात्मनि तेषामभावे तिर्यगातिनिर्वर्तनीययोगवक्रतादिविपरिर्णामाप्रवृत्तेः फलाभावः, तदभावात् कुतो नामकर्म ? कुतः काष्ठादिवनस्पतिपृथिव्यक्त्यादितिर्यक्शरीरत्वादीनि ? अतो विशेषकभवनमेव किया-फलादि- 20 व्यवहारहेतुः न नामशब्द इति सुष्टृक्तम् । तथा चित्रकर्मस्यत आह—न च चित्रलिखिताशि-प्रस्थकाभ्यां दहन-माने तयोव्यवहाराक्षमत्वात्, तथावृत्तिभावस्थैव व्यवहारक्षमत्वात् ।

द्रव्यमि च भव्यं तथा तथिति । द्रव्यं च भव्ये [पा० पा३११०४], 'भवति' इति भव्यं तेन तेन प्रकारेण छोकव्यवहारक्षमेण भवनाद् भाव एव घटते, त्वन्मते द्रव्यभवने तु न, अग्निप्रस्थकादि सर्वमेकभाव एव भूतं द्रव्यार्थाभेदात् को द्रव्यशब्देनात्मन्तविरुद्धार्थेन भेदवाचिना 25 तथा तथा भवनार्थेन सम्बन्धः ?

अस्मित्रर्थे निर्द्शनमाह-तथा प्रस्फुटमिलादि । 'अग्निर्द्रव्यम्' इति पुंनपुंसकयोभीवभेदे सामानाधिकरण्यं दृष्टम्, नान्यथा तत् । स्थान्मतम्-द्रव्यशब्दस्य दारुसमानाधिकरणःवाद् नपुंसकं

१ मा॰ प्रतिपाठानुसारेण 'तथेह' इखिप पाठोऽत्र स्वात् ॥ २ काष्ट्रानिदिव्यं भा॰ ॥ ३ यावत्तयथा प्र० ॥ ४ पत्तिरिति मा॰ ॥ ५ चेतनामेदेषु प्र० ॥ ६ णातिप्रवृत्तेः प्र० ॥ ७ तथेहिति मा॰ । (तथेहिति १) ॥ ८ मध्यं भव्यं प्र० ॥ ९ तथा तथा भावनार्थेन य० । तथा भावनार्थेन मा० ॥

5

वारुप्रस्थकत्वाद्वा समानाधिकरणीकरणाद् दारुण्यपि स नावतिष्ठेत । तथाभूत…
……दहनोऽग्निः ।

एवं प्रतिपदार्थं भावनिक्षेपः शब्दनयस्यास्योक्तः, न यथर्जुसूत्र[म्]। अत्र च शब्दार्थोऽप्यसत्योपाधिसत्यः। यथोक्तम्—

अंसत्योपाधि यत् सत्यं तद्वा शब्दनिवन्धनम् [वानयप० २।१२८]।

ंविशेषा उपाधयः [कुण्डलादयो विकारा असत्या यस्य सत्यस्य सर्वभेदानुयायिनः सुवर्णादेः सामान्यस्य ] तदिभधीयते विशेषैरिव सामान्यम् । सते हितं

प्रस्थक इति; एतज्ञायुक्तम्, यस्माद् दारुप्रस्थकत्वाद्वा सैमानाधिकरणीकरणाद् दारुण्यपि सैं नावतिष्ठेतेस्यतिप्रसङ्गदोषः । कथम् ? यथा द्रव्यत्वाद् दारुप्रस्थकत्वाभेदस्तथा द्रव्यत्वात् पृथिव्युदेका-10 द्यभेद् इति दोष एव । स्वमते तु दोषाभावो गुणोत्कर्षश्चेत्यत आह—तथाभूतेस्यादि गतार्थं यावद् दहनोऽग्निः ।

उक्तार्थनिगमनम्—एवं प्रतिपदार्थं सर्वपदार्थेषु भावनिक्षेपः शब्दर्नयस्यास्योक्तः, न ४०३-२ यथर्जुसूत्र[म्], नामादिचतुर्विधनिक्षेपाभिलाषिणो यथा ऋजुसूत्रनयस्य वर्तमानपर्यायमाहिणो मतं तथा न भवतीति शब्दमतं दर्शितम् ॥

अत्र चेलादि । शब्दार्थोऽण्यसत्योपाधिसत्यः, नानन्तरनयनिर्दिष्टोऽन्यापोहः । यथोक्तमिति शिष्टान्तरमँतं च दर्शयति—असत्योपाधि यत् सत्यं तद्वा शब्दिनिबन्धनमिति । तद्वयाचष्टे—विशेषा उपाध्य इलादि तदीय एव अन्थो यावत् तद्विभिधीयत् इति । सुवर्णप्रकृत्युपमर्दे कुण्डलविकारस्य विशेषस्थासत्यस्य सामान्यवादिमते सत्यं प्रकृतिः सामान्यं प्रतिपाद्यम् । तथा पुरुषादिसामान्यस्य प्रति-पादका विशेषा उपाध्यस्ते ते प्रकृतिपुरुषेश्वराः स्वागमेषु । विशेषिरिय सामान्यमिति प्रतिपादनसाधर्म्येण 20 दृष्टान्तः । तैत्र शब्द उपनिवद्धो विकारभैकृतित्ववदिति । तत् संहत्याऽऽचार्यः 'सते हितं सत्यम्' इति

१ "अन्ये त्वाहुः —यदसत्योपाथि सत्यं स शब्दार्थं इति । तत्र शब्दार्थत्वेनासत्या उपाधयो विशेषा वलयाङ्गलीयकादयो यस्य सत्यस्य सर्वभेदानुयायिनः स्वर्णादेः सामान्यात्मनः तत् सत्यमसत्योपाधि । शब्दनिबन्धनसिति शब्द प्रवृत्तिनितिन्तमिष्धेय-मित्यर्थः ।" —तत्त्वसंग्रहपञ्जिका १० २४ । सन्मतिवृत्ति १० १८० । २ विशेषा उपाधयः [ कुण्डलादयो विकारा असत्याः, सत्यं सर्वभेदानुयायि सुवर्णाद्द सामान्यम् ] तदिभधीयते विशेषित्व सामान्यम् ।' ईदश्मिप मूलमत्र सम्भवेत् ॥ ३ सामाना भाव । (सामानाधिकरण्यकरणाद् १) ॥ ४ समानावतिष्ठते भाव । समानावतिष्ठते यव । (समानोऽवितिष्ठते १ ॥ ५ दश्याह्यभेद्द भाव ॥ ६ नयस्योक्तः भाव ॥ ७ मत्तं दर्शयति भाव ॥ ८ तुलना—"सत्यं वस्तु तदाकारैरसत्यैरवधार्यते । असत्योपाधिभिः शब्दैः सत्यमेवाभिधीयते ॥ अधुवेण निमित्तेन देवदत्तगृदं यथा । गृहीतं गृहशब्देन द्युद्धमेवाभिधीयते ॥ स्वर्णादि यथा भिन्नं त्यैराकारैरपायिभिः । स्वकाद्यमिधानानां सुद्धमेवैति वाच्यताम् ॥" —वाक्यप्य ३।२१–४। आसां कारिकाणां वित्तरार्थों वाक्यपदीयस्य हेलाराजरितवित्रतितिऽवगन्तव्यः ॥ ९ श्वराद्धानमेषु भाव । श्वराविष्वानमेषु यव । (श्वरादयः स्वागमेषु १) (श्वरादयः स्वागमेषु १) ॥ ११ तत् शब्द भाव ॥ १२ अमृतित्वद्विति प्रव । (श्वरादवार स्वागमेषु १) ॥

सत्यम्, कर्मणि चतुर्थो । भवद्व्यापि रूपादिशिवकादिपर्यायवृत्तितत्त्वं सत्यम् । असत्याः पुनरुपाधयोऽस्य द्रव्यं मृद् घट इत्यादिप्रवृत्तयस्तदाभाः । एवमेव च ... ... आनीयताम् [ ]। सत्यस्य ... ... तदाख्यानमुपसर्जनम्, गृहोपलक्षणकाकवत् । तथा जातिशब्दो विशेषार्थः । तद्वचनेनोक्तमपि विशेषवस्तु उक्तवत् । सापि चोक्तवत्, वाग्विसर्गकालोपलक्षणनक्षत्रदर्शनश्चितवत् । अन्यथा तच्छब्दार्थतायां 5

तिष्ठतार्थं व्युत्पाद्य विभक्तिमाह **-कर्मणि चतुर्थी**ति षष्ट्यर्थे, चैतुर्थी चाशिष्यायुष्यमैद्रभद्रकुशल-सुलार्थिहितैः [पार्वाश्व ] इति विहितत्वात् हिनोतेर्दधातेर्वा धातोः कर्मणि द्वितीयस्थां प्राप्तायां पष्टी-चतुर्थ्या विभाष्येते ।

अधुना स्वमतं तेन समीकुर्वन् भावयति—भैवद्भ्यापीत्मदि । रूपादिशिवकादिपर्याया वृत्तिरस्य तत्त्वस्य तद्विकल्पं शिविकावाहकर्यांनेनेवेश्वरस्तत्पर्यायवृत्तितत्त्वं याति सततं वर्तते, देशभिन्नं रूपादि 10 कालभिन्नं शिवकादि सत्यम् । असत्याः पुनरुपाधयोऽस्य लिङ्गाचुपाध्युपायेन निदर्शनम्—'द्रॅव्यं मृद् धटः' इत्यादिप्रवृत्तयस्तदाभाः रूपादिशिवकादिपर्यायतत्त्वाभासाः । तद्वस्तुव्यापिवदाभासते सामान्यम् , भूवध-१ तद्विशेषः परमार्थः सन् ।

एवमेव चेळादि एतर्द्रश्नैसंवादीदमिति ज्ञापकमेतेन लक्षणेन सङ्गृहीतं यावदानीयतामिति ।
तद्वराख्या—सत्यस्येलादि यावत् तदाख्यानमुपसर्जनमिति गतार्थम् । दृष्टान्तः—गृहोपलक्षण- 15
काकविति । कतरद् देवदत्तस्य गृहम् १ इति प्रश्ने प्रतिवचनम्—'यत्रासौ काकः' इति काकशब्दो
गृहार्थप्रतिपादनार्थत्वात् काकार्थ एव सन् गृहार्थ इत्युच्यते तथा उदितस्वार्थवत् जातिशब्दो विशेषार्थ
इति । तद्वचनेन तद्र्थत्वप्रकारेण वचनेन उक्तमिप विशेषवस्तु उक्तेन तुल्यमुक्तवत् न परमार्थत उक्तमेव तद् गम्यते [ ''इ १]लादि जातिगतानां सत्ता-द्रव्य-पृथिवी-मृद्-घट-कुण्ड-कुण्डिकादिलिङ्गसङ्क्यादीनां संवादिनां विसंवादिनां च या सामानाधिकरण्यगतिस्तया निरूपितं याद्रच्छिकं मर्थवत्त्वमनर्थिकाया 20
एव सत्यास्तिस्याः । सापि चोक्तविदिति, तस्या अपि जातेरभिहितन्यायेन परार्थत्वादर्थवत्त्वम् , अनर्थकत्वं स्वार्थेन । किमिव १ वाग्विसर्गकालोपलक्षणनक्षत्रदर्शनश्रुतिवत् , यथा 'नेंक्षत्रं दृष्ट्या वाचो विस्वजन्ति'
इति नक्षत्रदर्शनमत्रातस्त्रम् , नक्षत्रदर्शनयोग्यः कालोऽत्र तदर्थेन पर्यतिना उक्तवदुक्तः, परमार्थेन तु
पर्यतिः स्वार्थे एव वर्तते तथा जातिशब्दो विशेषार्थ इति । अन्यथा मुख्यन्यायेन तच्छावदार्थताया-

१ "एतद्धेंगोंगे चतुर्था वा स्यात् पक्षे षष्टी। आशिषि आयुष्यं चिरजीवितं कृष्णाय कृष्णस्य वा भूयात्। एवं मदं, मदं, कुशलं निरामयं, सुलं शम्, अर्थः प्रयोजनं, हितं पथ्यं वा भूयात्। आशिषि किम्? देवदत्तसायुष्यमस्ति। व्याख्यानात् सर्वत्रार्थप्रहणम्।"—पा० सिद्धान्तकौमुदी। २ "मद्रकुरार्छं य०॥ ३ सचद्वचापी भा०॥ ४ "यानेनेतेश्वरं य०। "यानेनेतिश्वरं भा०। 'शिविकावाहकयानेन इव ईश्वरः' इति पदच्छेदः॥ ५ दंट्य मृद् प्र०॥ ६ व्यादिवद्गं य०। "च्यादिवद्गं भा०॥ ७ सामान्यतिह्रशेषः य०। सामान्यद्विशेषः मा०॥ ८ (परमार्थसन् १)॥ ९ "संवादितिद्मिति प्र०॥ १० "स्वार्थवतं भा०। "स्यार्थवतं य०। (श्लार्थगतजातिशच्दो १)॥ ११ अत्र कश्चित् पाठः खण्डितोऽछुद्धो वा भाति॥ १२ "कक्ष्यंधनमनं भा०। "किकिश्वंधमनं य०॥ १३ "स्तस्या प्र०॥ १४ इश्वतां पृ० १३५ पं० १३, टिप्ट० ५८ पं० २०-२३॥

पुनरुक्तदोषाद् विशेषशब्दाप्रयोग एव स्यात्।

अत एव नियमार्था पुनः पुनः श्रुतिः, तदर्थत्वात् पूर्वश्रुतेः। नियमः स्वार्थव्यव-स्थापनम् । सञ्चारि चैतत्, द्रव्यनय·····। 'युगपदयुगपत् ····। यावच ····।तावत् सर्वमनेन शब्दनयशब्दार्थेन व्याप्तम् । एवमेव च विशेषप्रधान-श्राब्दार्थव्यवस्थापनार्थमिदमपि—

> नै जातिशब्दो भेदानामानस्याद् व्यभिचारतः । वाचको नियमार्थोकेर्जातिमद्वदपोहवान् ॥

मिलादि, पुनरुक्तदोषात् सामान्यशब्देनोक्तवाद् विशेषशब्दाप्रयोग एव स्यात् , उक्तार्थानामप्रयोगः [पा॰ म॰ भा॰ २।१।१] इति न्यायात् ।

अत एवेद्यादि । सत्यवृत्त्या नोक्तो विशेषः, उपाधिवृत्त्योक्तोऽप्यनुक्त एव । नियमार्था पुनः पुनः श्रुतिर्विवैक्षितार्था, कस्मान् ? तदर्थत्वाद् विशेषार्थत्वाद् विशेषणार्थत्वात् पूर्वश्रुतेः सामान्यश्रुतेः ब्राह्मणादेः । तस्माच्छूवणकालक्रमेण पुनः श्रुतिरिति विशेषशब्द उच्यते । कोऽसौ नियमो नाम ? इत्यु-च्यते—नियमः स्वार्थव्यवस्थापनं विवक्षितेऽर्थेऽवधारणम् । सञ्चारि चैतदिति, न पुनस्तत् सामान्य-शब्देन उक्तवदुक्तं वस्तु व्यवस्थितमेव, किं तर्हि ? सञ्चारि विशेषपरम्परया । तत्र कारणं सञ्चरणे 15 द्वव्यनयेत्यादि, एवंसमवस्थस्यार्थस्य सत्त्वात् ।

किं पुनः सत्यमिति चेत्, युँगपदयुगपदित्यादि । तस्य विशेषस्य प्रधानस्य प्रसाय्यस्य प्रसाय-कत्वेन उपसर्जनमात्रप्रवृत्तिरसत्योपाधिरर्थः, तद्दर्शयति—यावश्चेत्यादि गतार्थम् तावत् सर्वमनेन 'शब्द-नयशब्दार्थेन व्याप्तमिति ।

एवमेव चेत्यादि एतत्र्याये व्याप्तिप्रदर्शनद्वारेण दर्शनान्तरं निराचिकीर्षुराह । विशेषप्रधान-20 शब्दार्थव्यवस्थापनार्थमिदमपीति तद्विचारवस्तुसूत्रम्—

> नँ जातिशब्दो भेदानामानन्त्याद् व्यभिचारतः । वाचको नियमार्थोक्तेर्जातिमद्भदपोहवान् ॥ इति ।

जातिशब्दो विशेषार्थनियमोक्तेर्भेदानामवाचकः, व्यभिचारादानन्त्याच । जातिमतो वाचकत्वे च ये दोषास्तेऽन्यापोहाभिधानेऽपीति प्रतिज्ञा ।

१ 'युगपदयुगपत्तस्वस्य विशेषस्य प्रधानस्य उपसर्जनमात्रप्रवृत्तिरसस्योपाधिर्थः' ईदशमपि मूलमत्र स्यात् ॥ २ "न जातिशब्दो भेदानामानन्त्याद् व्यभिचारतः । वाचको योगजात्योषा भेदार्थरपृथक्श्रुतेः ॥" [प्र० समु० ११२ ] इति दिख्नागेन यदुक्तं दूषणं तद् दिख्नागस्याप्यपोहपक्षे समानमेवेति प्रतिपादनार्थमिदं प्रतिवचनं मलवादिनोक्तम् ॥ २ "वक्षतार्था प्र०॥ ४ युगपदित्यादि य०॥ ५ प्रत्ययोस्य य०॥ ६ शब्देनयः प्र०॥ ७ इत आरभ्य 'अन्यापोहः शब्दार्थः' इति बौद्धाचार्यदिङ्कागस्य मतं निराकियते । तत्रेदमवध्यम्—दिङ्कागेनापोहवादोऽनेकेषु प्रन्थेषु सिद्धान्तितः । तत्र दिङ्कागस्य कं प्रन्थं लक्ष्यीकृत्य उभयनियमनयेनापोहवादोऽत्र प्रतिविहित इति निथेतुं न पार्यते तथापि पृ० ४१७-१ इस्रत्र 'सामान्यपरीक्षाक्तारलिखित एवात्रापि' इति वक्ष्यमाणोलेखदर्शनात् सामान्यपरीक्षान्तर्गतो-ऽपोहवादोप्यऽत्राभिप्रेतः स्यादिति सम्भाव्यते । दिङ्कागेन बहवो प्रन्थाः संस्कृतभाषायां रचिताः, ते च प्रायः सर्वेऽपि नष्टाः ।

सेवेषां खग्रन्थानां विषयसंग्रहाय यः प्रसाणसमुख्यो वृत्या सह दिङ्कागेन रचितस्तत्र पद्यमेऽपोहपरिच्छेदे विस्तरेणापोहिनिह-पणं वर्तते । अतः सत्रत्तिकस्य प्रमाणसमुख्यस्य 'विश्वालामलवर्ती'टीकायाश्च मोटमाषानुवादान् मुहुः पर्यालोच्यापोहपरिच्छेदा-दस्यन्तमुपयोगी अंशो मोटमाषानुवादतः संस्कृतमाषायां परिवर्त्य इहोपन्यस्यते इति नयनकेऽपोहचचार्यां सर्वत्र यथास्थानं सोऽनुसन्येयः ।

### [ प्रमाणसमुचयान्तर्गतोऽपोहवादः ]

उक्तं प्रमाणद्वयम् । केचिच्छाब्दमपि प्रमाणान्तरं मन्यन्ते । तत्र—

#### न प्रमाणान्तरं शाब्दमनुमानात् तथाहि तत्। कृतकत्वादिवत् स्वार्थमन्यापोहेन भाषते ॥ १ ॥

यस्मिन् विषये शब्दः प्रयुज्यते तस्य येनाङ्गेनाविनाभावितया सम्बद्धंतत् कृतकरवादिवदर्थान्तरभ्यवन्छेदेन योतयति । ततोऽतुमानान्न भियते । ये तु 'जातिशब्दः स्वभेदान् सर्वानेवाभिधत्ते । उत्तेषु नियमार्थं भेदशब्दः' इत्याहुस्तत्रोच्यते—

### न जातिशब्दो भेदानामानन्त्याद् व्यभिचारतः । वाचको योगजात्योर्वा भेदार्थैरपृथकुश्रुतेः ॥ २ ॥

न जातिशब्दो भेदानां \* वानक इति वश्यित । जातिशब्दस्तावत् सदादिः द्रव्यादीनां न \* वानक आनन्त्यात् । आनन्त्ये हि भेदानामशक्यः शब्देन सम्बन्धः कर्तुम् । न चाकृतसम्बन्धे शब्देऽधीभिधानं युक्तम् , स्रुरूपमात्रप्रतीतेः । किन्नान्यत् , स्यभिचारतः । सच्छब्दो हि यथा द्रव्ये वर्तते तथा गुणादिष्वपीति व्यभिचारात् संशयः स्यात् , नाभिधानम् । येऽपि मन्यन्ते 'आतिमात्रस्य तथोगस्य वा वाचकः सम्बन्धसौकर्यादव्यभिचाराच' इति तद्युक्तम् , वाचको योगजात्योर्वा भेदार्थेरप्रथक्श्रुतेः । तथाहि—'सद् द्रव्यम् , सन् गुणः, सत् कर्मं 'इति भेदार्थेर्दव्यादिशब्दैः सामानाधिकरण्यं न स्यात् । तच इष्टम् । न हि सत्ता योगो वा द्रव्यं गुणो वा भवति, किं तर्हि ! द्रव्यस्य गुणस्य वा । \* उक्तं च—

निभक्तिभेदो नियमाद् गुगगुण्यभिधायिनोः । सामानाधिकरण्यस्य प्रसिद्धिर्द्रन्यशन्दयोः ॥\* [ वाक्यप० ३:१४।८ ]

### सम्बन्धोऽप्यत्र सम्बन्धिधर्मवाच्योऽभिधीयते । तथा भावीकृत्योच्यते भावोऽप्यन्येन युज्यते ॥ ३ ॥

<sup>4</sup>सम्बन्धनेन सम्बन्धः । स रागादिवद्नयसम्बद्धः । तस्मात् सम्बन्धिधर्मेण सम्बन्धस्याभिधेयस्व।त् स्वधर्मेण सम्बन्धवासि-शन्दाभाव इति अस्य जातिशन्दाभिधेयस्वं नोषपद्यते ।

ये तु विशेषसन्दैः सामानाधिकरण्यात् सम्बन्धसौकर्यादन्यभिन्नाराच जातिमन्मात्रं विवक्षितमित्याहुः तत्र—

### तैद्वतो नास्वतन्त्रस्वादुपचारादसम्भवात्।

तद्वती नास्वतन्त्रत्वात्। तथापि सैच्छब्दो जातिस्त्ररूपात्रोपसर्जनं द्रव्यमाह, न साक्षात्, इति तद्वतघटादिमेदाना-श्लेपादतद्वेदत्वे सामानाधिकरण्याभावः। नं ह्यसत्यां व्याप्तौ सामानाधिकरण्यम्। यथा शुक्रश्रब्दः स्वाभिधेयगुणमात्रविशिष्टद्रच्या-भिधानाद् द्रव्ये सतोऽपि मधुरादीन् नाक्षिपति ततोऽतद्वेदत्वमेत्रमत्रापि प्रसम्यते। किञ्चान्यत्, उपचारात्। सैच्छब्दो हि भूतार्थेन स्वरूपं जाति वाह। तत्र प्रश्वतत्वद्वति उपचर्यते। न हि यो यत्रोपचर्यते स तमर्थं भूतार्थेनाह। सारूप्यसापि असम्भवात्। तद्वति च गुणसारूप्यं न प्रत्ययसंकान्तितो नापि गुणोपकारात् सम्भवति। कथं न प्रत्ययसंकान्तित इति चेत्, उपचारे—

### भिन्नत्वाद् बुद्धिरूपस्य भृत्ये राजोपचारवत् ॥ ४ ॥

1 दरयतां टिपृ॰ ९५॥ 2 दरयतां तत्त्वसंश्रहपिक्षका. पृ॰ ४४९॥ 3 \* \* एतदन्तर्गतः पाठः Psv² मध्ये नास्ति ॥ 4 Psv¹ मध्येऽत्रान्यादशोऽनुवादः ॥ 5 'तद्वतो नास्ततन्त्रत्वाद् भेदाजातेरजातितः । अर्थाक्षेपेऽप्यनेकान्तर्त्तेनान्यापोहकृत्न्छुतिः' ॥ इति दिङ्कागस्य प्रन्थान्तरस्थायाः कारिकायास्तु नयचके खण्डनं दश्यत इति ध्येयम् ॥ 6 तुलना—तत्त्वसंप्रहपिक्षका. पृ॰ ३९०॥ 7 ''न ह्यसत्यां व्याप्तावित्यादि । व्याप्तिराक्षेपः । यथा रूपश्चदेन मधुरादीनामनाक्षेपोऽतद्भेदत्वात् तैः शब्दैः सामानाधिकरण्यं न भवति 'रूपमाम्लम्' इति । व्याप्तौ तु भवति 'रूपं नीलम् , इति ।''—विशालाण्य॰ २४३ ॥ ॥ 8 तुलना—''यः पुनरस्मिन्नव पक्षेऽपरो दोषोऽभिहितः—सन्दृल्दोऽपि भूतार्थेन खहपं जाति वाह । तत्र प्रवृत्तसद्धत्युपचर्यमाणो गौणः स्यात्—इति सोऽपि समानः ।''-मी० स्त्रो० वा० शकिरिका पृ० ६९॥

यथा 'यो मृत्यः स खामी' इति मृत्ये खामिशब्दामिधाने राज्ञि भृत्ये च समाना बुद्धिन भवति । उपचारश्च जाति-शब्दस्य तद्वति ।

क्रमेणानभिधानाच कुन्दशुक्त्यादिशौक्रयवत्।

यत्र समाना प्रतीतिस्तत्र कमेणाभिधानं दष्टम्, यथा कुन्दस्य कुमुदस्य कुक्तेश्व शौक्रयमिति । जातितद्वतोर्युगपच्छब्द-प्रयोगान प्रत्ययसंकान्तितः सारूप्यम् ।

गुँणोपकारात् ताद्र्ष्ये प्रकर्षः स्याद् विना धिया ॥ ५ ॥

यदि स्फटिकवद् गुणोपकारात् तद्वान् गुणखरूपः स्यात् तथा सति गुणप्रकर्षबुद्धिनिरपेक्षा द्रव्ये प्रकर्षबुद्धिः स्यात् । न हि स्फटिके रक्तवुद्धेर्भाव उपधानबुद्धिमपेक्षते, अविमलेषु मेदबुद्धयभावात् । किञ्चान्यत्—

संसर्गरूपात् सर्वत्र मिथ्याज्ञानं प्रसज्यते।

सर्वो हि शान्यः प्रत्ययोऽर्थेषु संसर्गरूपेण न्यवन्छिनस्ततः स्फैटिकप्रत्ययवदयथार्थः स्यात् । किञ्चान्यत्—

सामान्यादिवहुत्वे च युगपच ग्रहीतृषु ॥ ६ ॥ उपकारो विरुध्येत सर्वेमेंचकदर्शनम् ।

सामान्यादिवहुत्वे च युगपच श्रहीत्षु उपकारो विरुध्येत । यदा च वहवो श्रहीतारो भवन्ति गुणवतः शुक्रादेः तद्यथा—घटः पार्थिवो द्रव्यं सन् शुक्रो मधुरः सुरिभिरिस्थेवभादि तदा गुणोपकारो विरुध्यते । न हि शक्यं तदा द्रव्येण एकगुणरूपेण स्थातुम्, अविशिष्टत्वात् । नाप्येकदेशेन गुणरूपमनुभवितुं शक्यम् , कृत्स्रस्य घटादिरूपप्रतीतेः । सर्वेमेंचकदर्शनम् । अथ पुनः सर्वेर्धटत्वादिभिर्युगपदुपकारः कृत्स्त्रस्य कियते ततः सर्वेषां प्रस्थेकं घटादिरूपप्रहणाभावाद् मेचकदर्शनं युगपत् सर्वेर्द्धपात्तेः स्यात् । — PSV C. ed. पृ० ६६—६८, N. ed. पृ० ७३ В—७५ В, PSV N. ed. पृ० १५० В—१५९ А, P. ed. पृ० १५६—१५० [ VT. D. ed. पृ० २३० В—२४६ А ]।

तुलना—'' व्यक्तयाकृतिजातयस्तु पदार्थः ॥ २।२।६६ ॥.....न व्यक्तयाकृतिजातयः पदार्थं इति केचित् । कुतः ? निकल्पानुपपत्तः । सदिस्येतदेव न्यापकत्वादुपादाय चिन्त्यते । सदित्यनेन पदेव पुनर्जातिरभिधीयते पिण्डो वा सम्बन्धो वा जातिमान् वा पदार्थः । तत्र न तावजातिरभिधीयते भेदार्थैरभिन्नविभक्तिकत्वात् । यदायं जातिवाचकः सच्छब्दो भवति 'सद् द्रव्यम्' इति भेदवाचिना द्रव्यशब्देन सह सामानाधिकरण्यं न प्राप्नोति । न हि भिन्नार्थवाचकानां सामानाधि-करण्यं पदयामः । न हि गवाश्वमिति सामानाधिकरण्यं दृष्टम् । अथ द्रव्यादित्रृत्तित्वात् सत्ताया एव द्रव्यादिशन्दैः सह सामानाः धिकरण्यम् , तथापि पारतद्वयात् सत्ताया गुणत्वम् , गुणगुण्यभिधायिनोश्च शब्दयोः सामानाधिकरण्यं न दष्टमिति यथा शङ्खस्य शौक्रयमिति । एतेन सम्बन्धो व्याख्यातः । सच्छन्दः पिण्डानां वाचको भविष्यतीति न युक्तं पिण्डानामानन्यात् । न ह्येकस्य शब्दस्यानेकद्रव्यमुणप्रपन्नेन सम्बन्ध आख्यातुं शक्यः । न चानाख्याते शब्दार्थसम्बन्धे शब्दादर्थप्रतिपत्तिर्युक्ता स्वरूपमात्रप्रतीतेः व्यभिचाराच । सच्छब्दश्रवणाच द्रव्यगुणकर्माणीति परिश्रवमाना बुद्धिरवतिष्ठते । न च यस्मादभिधानात् परिश्रवते बुद्धितदः भिधानमिति युक्तं बक्तम् । तस्मात् सच्छब्दो भेदानां न बाचक इति । जातिमन्मात्राभिधायकोऽपि सच्छब्दो न भवति । कसात् ? अखतन्त्रत्वात् । न हि सच्छब्दात् तद्भेदा घटादयो गम्यन्त इति तद्भद्घटादिभेदानाक्षेपात् सामानाधिकरण्याभावः । अथवा अस्वतम्त्रत्वादिति सच्छन्दः प्राधान्येन सत्तायां वर्तते । तत्र वर्तमानः तद्वत्युपचर्यते । यच यत्र वर्तमानमन्यत्रोपचर्यते न तत् तस्याभिधायकं मञ्जराबदवदिति । उक्तं चात्र । किमुक्तम् ? तद्वतामानन्यात् न सच्छब्देनाभिधानं युक्तमिति । तद्वति च न गुण-सारूप्यात् प्रत्ययसंकान्तिः यथा स्वामिशब्दस्य मृखे । न गुणोपरागात् यथा नीलः रफटिक इति कमकृत्यभावाद् युगपदसम्भ-वाच अयथार्थज्ञानोत्पत्तिप्रसङ्गाच । तस्मान जातिमन्मात्राभिधायकोऽपि । असाधारणविशेषणविशेष्याभिधायको भावेष्यतीति न युक्तम् , अन्यत्र प्रत्ययाभावप्रसंगात् । न चान्या गतिरस्ति । तस्मादन्यार्थापोहकुच्छुतिरिति अन्यशब्दार्थान्तरापोहं हि स्वार्थे कुर्वती श्रुतिरभिधत्त इत्युच्यत इति ।''--न्यायवार्तिक २।२।६६ ॥

1 यथा यः स्तामी स मृत्य इत्यत्र राज्ञि मृत्ये च PSV<sup>2</sup> ॥ 2 "अत्र भिश्चणोक्तम्—िकिश्चित् कुत्रचिद् वर्तमानमुप-कारमासजद्वति यथा लाक्षा स्फिटिकेऽनुरज्ञनोपकारेण वर्तते । वर्तते चेज्ञातिर्द्रव्ये तया तत्यानुरज्ञनाद्युपकारः कर्तव्यः। तत्रश्च जातिश्चस्या विनेव तदुपकृतद्रव्यमात्रप्रतीत्या भवितव्यम् । न हि लाक्षानुरक्ते रफिटके गृह्यमाणे तद्वहणमपरमपेक्षते । न चैवमत्रास्ति तेन नास्ति उपकारको(तो) द्रव्ये वृक्तिः—इति । तदुक्तम्—गुणोपकारतो द्रव्ये प्रकर्षः स्माद्विना थिया ।—इति ।"—मी० श्रुठो० वा० राकरिका. १० ६५-६६ ॥ 3 अविमले एपः ॥ 4 स्फिटकवत् सर्व ज्ञानमयथार्थ स्मात् PSV ॥ 5 सर्वमेचकदर्शनम् (१) ॥ 6 सर्वहपप्रतीतेः एपः ॥

कथम् ? र्थन्यापोहकुच्छुतिः। शब्दान्तरार्थापोहं हि स्वार्थे कुर्वती श्रुतिरभिधत्ते इत्युच्यते ]। अर्थौ च खसामान्यलक्षणावुक्तौ, तृतीयार्थासम्भवात्। स्वार्थे एव तावदवधार्यः-कः खार्थः ? खार्थः खलक्षणोऽनन्यः प्रत्यक्षविषयः । स इह सवि कल्पार्थे न सम्भवति खार्थः प्रत्यक्षविषयः। न च ततोऽन्यः खार्थः। शब्दान्तरार्था-पोइश्च न खार्थः। तद्वयातिरिक्तश्च तृतीयो न कश्चिदन्योऽस्ति। तिष्ठतु तावत् खार्थः। 🤊

तथा च जाति-सम्बन्ध-जातिमद्भिधानानामसम्भवादन्यापोहकुच्छूतिः [

कथम् ? इत्युवपत्तिप्रश्नः । भेद-जातिमद्भिधानपक्षेषु दोषदृष्टेरर्थादापन्नम् 'अन्यापोहकुच्छुतिः' इसन्यापोहं वर्णयति "शब्दान्तरार्थापोहं हि स्वार्थे कुर्वती श्रुतिः 'अभिधत्ते' इत्युच्यते' इसन्यापोह-४०५१ वादिनोक्तम्, अर्थौ च स्वसामान्यलक्षणावुक्ती, नातोऽन्यत् प्रमेयमस्ति इति ततोऽन्यतृतीयार्था-सम्भवात् स्वार्थ एव तावदवधार्यः, तावच्छन्दस्य क्रमार्थत्वादर्थान्तरस्थाप्यवधारयिष्यमाणत्वात्, 10 शब्दान्तरार्थापोहमात्रोक्तौ 'दोषोऽसत्त्वप्राप्तिः, तस्मात् तावताऽपँरितोषात् 'स्वार्थे कुर्वती' इत्युक्तः कः स्वार्थः ? उच्यते-स्वार्थः स्वलक्षणः, अन्यतोऽन्यः स्वः, अनन्यः स एवेत्यर्थः प्रमाणयोरिप नियत-विषयावधृतेः प्रत्यक्षविषयः स स्वार्थ इति । स इहेत्यादि । इह अन्दार्थे सविकल्पार्थे सामान्यतः सविकल्परूपेऽध्यारोपापवादात्मनि स न सम्भवति स्वार्थः प्रत्यक्षविषयः, 'स्वलक्षणमनिर्देश्यम्' [ ५० समु० १।५, २।२ ? ] इत्युक्तत्वात् प्रस्रक्षविषयस्य । स्थान्मतम्-प्रस्रक्षादर्थादन्योऽस्ति स्वार्थ इति चेत् , 15 तन्न च ततोऽन्यः प्रसक्षार्थात् स्वार्थः । शब्दान्तरार्थेसादि । अन्यापोहः स्वार्थो न भवति, सहसाति-रिक्तश्च तृतीयो न कश्चिदन्योऽस्ति, लक्ष्यद्वित्वावधारणात् ततश्च प्रमाणद्वित्वावधारणात् । तस्मात् तृतीयोऽर्थोऽपि नास्ति, कुतः स्वार्थः ? इस्रत आह**्तिष्ठतु तावत् स्वार्थः** असत्त्वादविचार्य इसर्थः । तथा चेद्यादि । एवं च कृत्वा शब्दवाच्यविचारे प्रस्तुते जाति-सम्बन्ध-जातिमदिभधाना-

**१ 'अथोक्षेपेऽप्यनेकान्तस्तेनान्यापोहकुच्छुतिः।**' इति प्रमागसमुचयस्य पञ्चमेऽपोहपरिच्छेदे द्वादश्यां कारिकायां दश्यते, किन्तु तस्य दिङ्नागविरचितायां वृत्तौ 'शब्दान्तरार्थापोहं हि' इत्यादिन्याख्याया अदर्शनादिदं दिङ्नागस्यान्यस्माद् प्रन्थादत्रोकृतं भाति ॥ २ दश्यतां पृ० **४१६-** १॥ ३ "उक्तं प्रमाणद्वयम् । केचित् शाब्दमपि प्रमाणान्तरं मन्यन्ते । [तत्र PSV] ] न प्रमाणान्तरं शाब्दमनुमानात् तथाहि तत् । कृतकत्वादिवत् स्वार्थमन्यापोहेन भाषते ॥ ५।१॥ शब्दो यस्मिन् निषये प्रयुज्यते तस्य येनाङ्गेनानिनामानितया सम्बद्धस्तत् कृतकत्नादिवदर्थान्तरव्यवच्छेदेन द्योतयति ततोऽनुमानान्न भिद्यते । [ पृ॰ १५७ B ] .....यसाजातिश्चदः कथित्रदिप मेद-सामान्य-सम्बन्ध-जातिमद्वाचको न युज्यते तेनान्यापोहरूच्छूतिः [ प्र० समु ० ५।१२ ] । तस्मात् 'रुतकत्वादिवत् स्वार्थमन्यापोहेन भाषते' इति यद् [ उक्तं ] तदेव स्थितम् [ पृ० १६० ] ।" इति प्रमाणसमुचयवृत्तौ पश्चमेऽपोहपरिच्छेदे दिङ्नागेनोक्तम् । PSV पृ० ७३ B-७२ B ॥ ४ दृश्यतां पृ० ५४७-५४८ । तुलना**---''वाक्खभावोऽन्यवागर्थप्रतिवेधनिरङ्क**रः । आह च खार्थसामान्यं ताहग् वाच्यं खपुष्पवत् ॥ १९१ ॥" इति स्तमन्तभद्ररिवतायाम् आप्तमीमांसायाम् ॥ ५ प्रमाणसमुच्चयवृत्यादौ दिङ्कामेनोक्तौ । इश्यता टिप्ट० १०० पं० १ टि० १ ॥ ६ दोषो सत्वाप्राप्तिः प्र०। (दोषः सत्त्वाप्राप्तिः ?)॥ ७ °८परतोषात् भार । °परतोषात् यर ॥ ८ दृश्यतां दिपृर १०४ पंर १३ । प्रमाणसमुन्यस्य प्रथमपरिच्छेदे 'खसंवेद्यमनिर्देश्यं रूपमिन्द्रियगोचरः' इति कारिका दृश्यते । 'खलक्षणमनिर्देश्यं रूपमिन्द्रियगोचरः' इति तु पाठमेदेन नयचक्रवृत्तौ अष्टमेऽरे पृ॰ ४३७-२ इत्यत्र उद्भृता, अतः इयं कारिका दिङ्कागस्य प्रन्थान्तरादत्रोद्भृता प्रतीयते । प्रमाण-समुचयस द्वितीयपरिच्छेदस्य द्वितीयश्लोके तु 'स्वलक्षणमनिर्देश्यं त्राह्यभेदात् तदस्यथा' इति पाठो भाति ॥

इत्युक्तं त्वया न प्रत्यक्षविषयस्वार्थत्वेन । अनुमानविषयोऽपि नैवास्य स्वार्थः, अपो-हार्थस्वरूपत्वात् । अग्निरनग्निर्नः । भेदोपादाने वाऽस्वार्थत्वमपोहार्थादन्यत्वात् परप्रत्यायनादित्वभिन्नार्थत्वाच ।

अथ कचिददृष्टोऽपि 'अन्यापोहः' इत्यसादेव शब्दादवगन्तव्यः खार्थः, व्यिसम्बन्धोऽपोद्यते स खार्थः । तदपि न, 'खार्थे' इत्याधाराधेयादर्शनात् खरूप-विधिविनाभृतत्वात् कस्मिन् खार्थेऽपोद्यते ? अन्यशब्दशब्दान्तरार्थयोरस्थितरूप-त्वात् को ह्यसावन्यो यस्य यस्माद् वाऽपोहः क्रियेत ?

नामसम्भवीत् 'अन्यापोहकुक्कृतिः' इति भेदपक्षस्य जातिमैत्पक्षाविशिष्ठत्वेष्टेः शब्दार्थाववधृत्य उक्तं त्वया, न प्रत्यक्षविषयस्वार्थत्वेनेति त्वद्वचनमेव ज्ञापकम् ।

भारतम्—अनुमानविषयः स्वार्थ इति । तश्चानुमानविषयोऽपि नैवास्य शब्दस्य स्वार्थः, अपोहाँश्यंस्वरूपस्वात् । तद्दर्शयति—अग्निरनिर्मित्यादि, तस्यापि चापोहार्थस्याख्येयत्वात्, न चाख्या-तोऽसौ 'ईदृशः स्वार्थः' इति विशेष्य । स्थान्मतम्—अग्निमत्त्वविशिष्टदेशादिः स्वार्थो भिन्नस्तत्सम्बन्धीति चेत् । एवं तर्हि भेदोपादाने वा अस्वार्थत्वमपोहार्थादन्यत्वात् , अपोहार्थस्यैव त्वयानुमानत्वेष्टः । किञ्चान्यत् , परप्रत्यायनादित्वभिन्नार्थत्वाच्च, सचानुमानविषयः स्वार्थः औत्मनः प्रत्यायने लिङ्गादि
15 वस्तुरूपः, परप्रत्यायने शब्दवाच्यो ज्ञानरूपो ज्ञानार्थत्वाच्छब्दप्रयोगस्थेत्ययुक्तमस्य स्वार्थस्य हैरूप्यम् । एवं न प्रत्यश्चविषयो नानुमानविषयः स्वार्थो घटते शब्दस्य त्वन्मतादेव ।

अथ क्रचिदियादि । शब्दार्थविचारे प्रत्यक्षानुमानविषयत्वविचारोऽसम्बद्ध इति चेत्, तन्न, 'र्तृतीयार्थासम्भवात्' इत्यादेः प्रदर्शितत्वात् । तथापि त्वद्तुवृत्त्या यद्यपि प्रत्यक्षानुमानविषययो-रदृष्टोऽपि 'अन्यापोहः' इत्यस्मादेव शब्दाद्वगन्तव्यः स्वार्थः, अन्यस्थापोहो न स्वत्यार्थस्य, स्वार्थे विच्यापेहो न निराश्रय उक्तदोषात् । तस्मात् यस्मिन्नन्योऽपोह्यते स स्वार्थ इति 'घटः' इत्युक्ते 'अघटो न भवति पटादिः' इति घटे पटाद्यपोहाद् घटः स्वार्थ इति शब्दविषय एव स्वार्थो निश्चित इति मतम् । तथापि तदपि न स्वार्थ इत्याधाराधेयादर्शनात्, स एवाधाराभिमतः स्वार्थ आवेया-भिमतश्च शब्दो न हैदेयते तौ स्वरूपविधिवनाभूतत्वात्, यस्मिन् 'अन्यस्य शब्दान्तरार्थस्यापोहं ४०६-१ करोति' इत्युच्यते स एवाधारोऽर्थो न विधीयते शब्दश्चाधेयः । तस्मात् तयोरदर्शनात् कस्मिन् 25 स्वार्थेऽपोह्यते इत्यभिसम्भन्तस्यते, न चेद् विधीयते अन्यस्थार्थस्य सूत्रोक्तस्य भाष्योक्तस्य शब्दान्तरार्थस्य

योऽनन्यो न भवतीति चेत्, नतु स एव विधेरनन्यः प्रैत्यक्षः। इतरथा अन्यो न भवति अनन्य इति व्यावृत्तिमात्रस्थितित्वादप्रतिष्ठितस्वार्थयोस्तदतयोर्प्रहणा-भावात् कुतः कोऽन्यः ? इतरेतराश्रयभावदोषश्च 'तस्मादन्यः, अन्यस्मात् सः' इति ।

अथान्यापोहरुक्षणवाक्यानुबृत्त्या व्यावृत्तिमान् खार्थो गृह्यते, न व्यावृत्ति-मार्च 'न सदसत्' इति। 'हिशब्दो यसादर्थे, यसाद् वृक्षशब्दोऽवृक्षशब्दनिवृत्ति स्वार्थे कुर्वन् व स्वार्थं बृक्षलक्षणं प्रत्याययति एवं निवृत्तिविशिष्टं वस्तु शब्दार्थः द्रव्यादि सन्, न निवृत्तिमात्रम्।

च स्वरूपानवस्थानम् , विधीयमानस्वार्थानवैस्थानात् । तस्मिस्तु विधेयेऽवस्थिते 'शब्दान्तरमन्यः शब्द-स्तरर्थश्च' इति वक्तं युच्येत अत आह-अन्यदाब्दशब्दान्तरार्थयोरस्थितरूपत्वात् को ह्यसावन्यो यस्य यस्माद् वापोहः 'क्रियेत स्वरूपविधिविनाभूत इति, न सम्भवत्येषोऽर्थ इत्यर्थः ।

योऽनंन्यो न भवतीति चेत्, स्थान्मतम्-यथैव स्वार्थः 'क्षन्यो न भवति' इत्यन्यस्थापोहेन 10 प्रतीयते तथैवान्योऽपि 'अनन्यो [न] भवति' इति तद्योहेन प्रतीयते इति चेद् मन्यसे, अत्र ब्रूमः-ननु स एव विभेरित्यादि, "स्वेन विषेयेनोप्छक्षितस्य अनन्यस्य प्राणादन्यप्रतीतेरनन्यः स एव स्वार्थो विधेयः, तस्मार्महणे 'अनन्यः' इति बुद्धरभावात् 'अनन्यः स्वार्थो विषेः' इत्यापत्रम् । इतर्था अन्यो नेत्यादि यावद् ग्रहणाभावात् , यथा 'घटादन्यः पटः' इत्युक्ते स न भवति, एवं पटादन्यो घटः सोऽपि न भवत्येव, द्वयोरपि व्यावृत्तिमात्रश्चितित्वात् । ततश्चाप्रतिष्ठितस्वार्थयोस्त[यो]रयं स्वः अन्यः स इति तदतयो- 15 र्प्रहणाभावः । ततश्च कुतः कोऽन्यः ? कुतः कस्यापोहः ? इत्यपोहशब्दार्थाभावः । किञ्चान्यत् , इतरेतरा-श्रयभावदोषः । कथमिति चेत्, उच्यते-तस्मादन्यः, अन्यस्मात् स इति । ईति हेत्वर्थे, यस्मादन्य-बलात् स प्रसिध्यति तद्वलादन्यः, ईतरेतराश्रयाणि च न प्रकल्पन्त इत्युक्तम् । एवं लौकिकान्यापोह-शब्दार्थमात्रानुसारेण परीक्ष्यमाणेऽन्यापोहे न घटते स्वार्थः ।

अथान्यापोहेत्यादि यावद् न सदसदिति अन्यापोहरुक्षणवाक्यानुसारेण परीक्षामाह-20 अन्यापोहलक्षणवाक्यं तेनीन्यापोहकुच्युतिः [ ] इति, तस्य व्याख्या-शब्दान्तरार्धा-पोहं हि स्वार्थे कुर्वती श्रुतिरभिधत्त इत्युच्यते [ ] इति, तदनुवृत्त्या व्यावृत्तिर्यस्मिन् विद्यते स्वार्थे स गृह्यते न व्यावृत्तिमात्रम्, हिशब्दस्य हेत्वर्थत्त्रात् । तद्दर्शयति—'हि'शब्दो यस्मादर्थे, तिन्नरूपयति छौकिकोदाहरणेन-धैँस्माद् वृक्षशब्द इत्यादि यावत् प्रत्याययति इति । एवं निवृत्ति-विशिष्टं वस्तु शब्दवाच्यार्थः, कतमोऽसौ ? द्रव्यादि सन् द्रव्य-पृथिवी-मृद्-घटत्वादि, न निवृत्ति- 25

१ दृह्यतां ए० ४१६-१ ॥ २ दृह्यतां ए० ५४८ पं० १२-१४ ॥ २ वस्थानात् तस्मिस्त् विधेये वस्था-नात् तस्मिस्त् विधेय इति द्विर्भूतः पाठः प्रतिषु ॥ ४ कियते य० ॥ ५ नन्यो भवे य० ॥ ६ अन्योन्य भवति यः । अन्योन्यान्य भवति भाष्या ७ ष्वेन विधियेनोपाळक्षितस्य प्रष्या ८ ग्रहणेइत्यति बुद्धे यर ॥ ९ क्तरयं श्वः अन्यः प्ररु ॥ १० इति हेत्वर्थों भार । (इतिहेंत्वर्थे १) ॥ ११ हर्यतां पुरु ३४ टि॰ ४ ॥ **१२ माणो य॰ ॥ १३** दश्यतां पृ॰ ६०९ टि॰ १ ॥ **१४ यस्मा वृक्ष**° मा॰ । **यस्मादवृक्ष** य॰ । दर्यतां पृ० ५४८ पं॰ १२-१४ । सिद्धतेनगणिविरचितायां तत्त्वार्थवृत्तावुद्धतेऽसिन् दिङ्कागवचने "हिशब्दो यसाद्धें, यथा वृक्ष-शब्दोऽबुक्षराब्दनिवृत्तिं स्वार्थे कुर्वन् स्वार्थे वृक्षलक्षणं प्रत्याययतीत्युच्यते एवं च निवृत्तिविशिष्टं वस्तु शब्दार्थः न निवृत्तिमात्रम्" [तत्त्वार्थवृः ५।२४ पृ॰ ३५७] इति पाठदर्शनाद् व यथा वृक्षः इत्यपि पाठः स्यात् ॥

यथा कृतकत्वस्य अनित्यत्वविशिष्टः शब्दोऽनुमेय एवं शब्दोऽपि खमभिषेयमर्थान्तर-व्यवच्छेदविशिष्टं चोतयति प्रमाणत्वात् ।

अत्रापि विधिरेवाङ्गीकृतः, अव्यावृत्तस्वार्थार्थत्वात् 'देवदत्त ! गामभ्याज 
ग्रुक्काम्' इति गवानयनविधायकवाक्यवत् । व्यावृत्तिव्यतिरिक्तस्य स्वार्थस्य विधानं 
विवयेवोक्तम्, शब्दान्तरार्थापोहं हि स्वार्थं कुर्वती श्रुतिरिमधत्त इत्युच्यते, हिशब्दो यसाद्र्ये, 
यसाद् वृक्षशब्दोऽवृक्षनिवृत्तिं स्वार्थं कुर्वन् स्वार्थं वृक्षव्रक्षणं प्रस्वाययति [ ] इति 
त्वद्वचनादेव स्वार्थविधानस्य प्रदर्शनात् । निवृत्तिविशिष्टं वस्तु शब्दार्थां द्रव्यादि सन् 
[ ] इत्यादिग्रन्थेनापि स्वार्थविधानमेव प्रदर्शितम् । अन्यथा सर्वत्रैव व्यावृत्तिमात्रम्, न स्वार्थो नाम कश्चिदस्तीति स्वार्थं कुर्वती श्रुतिरिस्पनर्थकं स्यात् ।

किख्रान्यत्, निवृत्तिविशिष्टमित्यादि । एँवं निवृत्तिविशिष्टं वस्तु राब्दाथीं द्रव्यादि सन् इत्यादिना प्रन्थेन कृतकत्वस्याभित्यत्वविशिष्टराब्दानुमेयत्वदृष्टान्तेन सँभावनेन एवं राब्दोऽपि स्वमिभधेय- 2g मित्यादिना स्वार्थविधानमेव प्रदर्शितम् । अन्यथेत्यादि । एवमनिच्छतस्ते दोषः—यथा वृक्षशब्दप्रयोगे पँटाखवृक्षान्यशब्दार्थव्यावृत्तिरपि प्राप्ता, ततः सर्वत्रैव व्यावृत्तिमात्रम्, न स्वार्थो नाम कश्चिद्सि, अतः 'स्वार्थे कुर्वती श्रुतिः' इत्यनर्थकं स्यात् ।

<sup>10</sup> मात्रं खपुष्पतुरूपमिति दृष्टान्तः । अथवा 'अनुमानानुमेयसम्बन्ध एव वाच्यवाचकसम्बन्धः' इति मन्यमानो यथा कृतकृतकृत्वरुयेखादि सैतत्स्वरूपव्याख्यानमुदाहृखानुमानम् एवं शब्दोऽपीखादि दार्ष्टान्तिकं च सत्तत्स्वरूपव्याख्यानं निगमयति 'प्रमाणत्वात्' इति हेतुधर्मं चै तयोस्तुल्यम् । शेषं गतार्थम् । उभयोरन्यापोहविशिष्टार्थप्रखायनतुल्यस्यादिति पिण्डार्थः । यथा वक्ष्यति निदर्शनम्-नै प्रमाणान्तरं शाब्दमनुमानात् [ १० समु० ५१३ ] इति ।

<sup>15</sup> अत्र ब्र्मः—अन्नापीद्यादि । त्वयैवं ब्रुवतापि अपोहातिरिक्तः स्वार्थ उक्तः, अतो विधिरेवाक्रीकृतः । कस्मात् ? अव्यावृत्तस्वार्थार्थत्वात् , अव्यावृत्तस्वार्थोऽथेंऽस्थेद्यव्यावृत्तस्वार्थार्थमेतद्
'व्यावृत्तिमान् स्वार्थो गृह्यते' इत्यादि वाक्यम् । यस्याव्यावृत्तस्वार्थार्थस्वं तद् वाक्यं विधिमङ्गीकृर्वद्
४०७-१ दृष्टम् , यथा 'देवदत्त गामभ्याज शुक्राम्' इति गवानयनविधायकं वाक्यमगवादिदोहादिव्यावृत्तिमदेवदत्तकर्तृकशुक्रगवकर्मानयर्तं क्रियास्वार्थम् , तथा 'घटः पटो न भवति' इत्यन्यापोहोपलक्षितस्वार्थवाक्यमिति
20 त्वयैवोक्तम् । तद्यथा—व्यावृत्तिव्यतिरिक्तस्येत्यादि परवाक्यप्रत्युश्वारणम् । तद्विवरणं च हिश्चब्दो
यस्मादर्थे इत्यावुषकम्य हेत्वर्थभावनोदाहरणं वृक्षश्चब्दः सव्याख्यादण्डकः सोत्त[र]पूर्वपक्षप्रत्युश्वारणं
सव्याख्यानं यावत् प्रदर्शनादिति त्वद्वचनादेव स्वार्थस्य विधानं स्फुटीकृतम् ।

१ दरयतां पृ० ६०७ पं० ९॥ २ तस्खरूपव्याख्यानेन सहितं सतस्खरूपमिखर्थः॥ ३ चातयो॰ भा०। (चानयो॰?)। ४ "न प्रमाणान्तरं शाब्दमनुमानात् तथाहि तत्। कृतकत्वादिवत् स्वार्थमन्यापोहेन भाषते॥" इति सम्पूर्णा कारिका प्रमाणसमुचयस्य पन्नमेऽपोहपरिच्छेदं, दर्यतां पृ० ६०७ पं० ७। तत्त्वसंग्रहपञ्जिकाया-मप्युकृतेयं कारिका पृ० ४४१॥ ५ दश्यतां पृ० ६१३ पं० ४॥ ६ कियस्वा प्र०॥ ७ दश्यतां पृ० ६११ पं० ६॥ ८ सहावनेन प्र०॥ ९ पट्टाद्य प्र०॥

यदिष च तत् सिद्ससम् भवतीति तदण्यतिपरिश्चथम् । नैनु युगपद्भृत-पटाद्यभवनेनैव घटभवनं दृष्टम्, युगपद्भृतरसाद्यभवनेनैव च रूपभवनं दृष्टम् । अन्यथातद्भवने घटो न भवेत् त्वन्मतवदुक्तवच। अयुगपद्भाविष्वपि [अ]युगपद्भृत-पिण्डादिशिवकादिपूर्वोत्तरभवनाभवनेन च भवति 'सन्' इति, अन्यथानुपपत्तेः । यदि तु सदसन्न भवेत् ततोऽन्यापोहो निर्विषय एव भवेत् । ततश्च ६ भेदो भेदान्तरार्धं तु विरोधित्वाद्योहते [१० समु० ५१२४]

अत्राह—स्यादेतदेवं यदि [अ]ग्रुक्षनिवृत्त्या गम्यते स्वार्थः कश्चिदिति, किं तर्हि ? वृक्षः सन्नित्य-सन्न भवतीति तस्यापि वृक्षसत्त्वस्यावृक्षासत्त्वमात्रार्थत्वादन्यापोहमेव शब्दार्थमभ्युपगच्छामीति । अत्र ब्रृमः--**यदपि च तत् सदित्यसन्न भवतीति** सच्छब्दोऽसच्छब्दार्थं निवर्तयतीति ततः 'सत्' इत्युक्ते <sub>४०७-२</sub> 'असन्न भवति' इत्ययमर्थो गम्यते ततोऽन्यापोह एवेति भवतोक्तं तद्प्यतिपरिश्ठथम् , दुर्बद्धदारुभारकवद् 10 विशीर्यत इत्यर्थः । कस्मात् ? [ युगपद]युगपद्माविनोऽर्थस्यासत्त्वाविनाभाविन एव सत्त्वात् । तत्र तावंत्रनु युग्पद्भृतपटाद्यभवनेनैव घटभवनं दृष्टं युगपद्भृतरसाद्यभवनेनैव च रूपभवनं हृष्टम्, यद् घटस्य सत्त्वं तत् पटस्यासत्त्वम्, रसस्यासत्त्वं रूपस्य सत्त्वम् । तस्मात् सैदियसन्न न भवति, असद् भवत्येव । अन्यथा तन्त्रवने घटो न भवेत् , पैटस्य सतो घटे भवने घट एव न भवेत्, पटसत्त्वेनावष्टब्धत्वे घटावकाशाभावात् । किमिव ? त्वन्मतवत् , तैवैव हि 'शन्दान्तरार्थापोहं 15 स्वार्थे कुर्वती श्रुतिरिमधत्ते' इति मतमितरेतराभावात्मकं च तत्त्वमिति । किञ्चान्यत्, उक्तवच, अनन्तरातीतनये 'भैं।वाभावभै।वनायाम्' इत्युपक्रम्य बहुधोक्तम् । तस्मान्न युक्तं 'सदित्यसन्न भवति' इति । तथा रूपरसादियुगपद्गाविषु योज्यम् । एवं तावद् युगपद्गाविष्क्तम् । अयुगपद्गाविष्वपि [अ]युगपः तृतेयादि । पिण्डो यदि न भवेत् कोशक स्थासक-कुशूलकादिर्वा यदि न भवेत् ततः शिवको भवेत्। एवं कोशकादिष्विप पूर्वोत्तरभावाभावे वर्तमानभावो भवेत्, न भावे। तथा कपाल-शकल-शक- 20 रकादिभावेषु योज्यं बाळ-कुमार-युव-मध्यम-स्थविरेषु च तथैव प्रागनेकधा भावितम् 'अभवन्नेव भवति' इति ।

अथैवं नेच्छिस येदि तु सदसन्न भवेत् तव ततोऽन्यापोहो निर्विषय एव भवेत्। तवथा-'घटः' इत्यघटो न भवतिति नैव स्थात्, घट इत्युक्ते[ऽ]घट एव स्थात् धेटश्च न भवेत्, अघटासत्त्वाभावात् घटसत्त्वाभावाश्व। किं कारणम् १ सदसन्न भवति इति घटस्याघटत्वेनात्मासद्भपे-25 णापि पटादिना भवनात्। ततः को दोषः १ ततश्च इदं दोषजातमनिष्टमापद्यते—भेदो भेदान्तरेत्यादि यावदित्यादि 'आदि'महणात् सामान्यान्तरभेदार्थाः स्वसामान्यविरोधिनः [प्र० समु० ५१२८] इति वा४०८-१

१ पृ० ६ १५ पं० १८ ॥ २ पृ० ६ १५ पं० १८ ॥ ३ पृ० ६ १५ पं० १९ ॥ ४ "मेदो मेदान्तरार्थं तु विरोधित्वादपोहते । सामान्यान्तरमेदार्थाः खसामान्यविरोधिनः ॥" इति सम्पूर्णा कारिका । दृश्यतां पृ० ४२६ – १ ॥ ५ दृश्यतां पृ० ६ १५ पं० १९ ॥ ६ स्वित्यन्न न भवित प्र० ॥ ७ पटस्यास्ततो भा० । अयं भा०पाठोऽपि कथित सङ्ग्रहोत ॥ ८ नाचष्टत्वत्वे प्र० ॥ ९ तत्रैव प्र० ॥ १० दृश्यतां पृ० ५५३ पं० २ ॥ ११ भावतायाम् भा० ॥ १२ दृश्यतां पृ० ६ १५ पं० १९ ॥ १३ घटस्य न य० ॥

इत्यादि यथार्थं न भवति । नापोहेताप्येवं विरोध्यविरोधित्वात् ।

अथ युगपदयुगपद्भाविसर्वभावभेदभवनस्य भवननियमो घटाद्यसद्भग्नुदा-सेनेति । तदपि न, विदितभवनानुवादत्वात् सदभ्युपगमादसत्सत्त्वात् । नैव चैवं स्वार्थविशेषगतिः स्यात्, प्रतिपक्षापक्षेपणक्षीणशक्तित्वात्, 'साध्यनिर्देशः प्रतिशा

उ**यथार्थं** यथा त्वयाभिवाञ्छितं तथा न भवति, अनृतं तिर्लर्थः । अत्र प्रयोगः-नापोहेताप्येवम्, त्वदुक्तेन विधिना 'संन्नसन् न भवति' इति विरोधित्वात् अस्मन्मतेन 'सन्नसन् भवति' इत्यविरोधित्वात् द्विधापि पक्षधर्मसिद्धेः विरोध्यविरोधित्वादिति । यथा सदित्यसदेव अनपोहात् विरोधित्वेऽपि सति अविरोधित्वात् तथा 'वृक्षः शिंशपा' इति अवृक्षाशिंशपादि नापोहेतेत्यन्यापोहाभावः ।

अथ युगपदयुगपदिलादि यावद् व्युदासेनेति । स्थानमतम् - नाहं ब्रवीमि युगपद्माविनां घटा10 दिरूपादीनां भावानां शिवकादिबालादीनां वेऽयुगपद्माविनां भेदभवनेऽन्यस्थाभवनं नास्तीति, किं तिर्हे ?
संवृतिसत्त्वाद् घट एवासन् सन्तानपतिताश्च रूपादय एवासन्तः क्षणिकत्वाद् घटरूपादिसंवृतिस्तां
मुष्टिपङ्कयादिवदसत्त्वात् सन्नसन्न भवतीति । तस्माद् युगपदयुगपद्माविसर्वभावभेदभवनस्य भवननियमः 'सँनेय तत्व(त्त ?)द् भवति' इत्युच्यते घटाद्यसद्भ्युदासेनेति । इति हेत्वर्थे, अस्मान्न्यायाददोष इति ।

15 अत्रोच्यते—तदिप न, विदितभवनानुवादत्वात्, एवंबादिनस्ते घटादिरूपाद्यसत्त्वात् तदप्रसिद्धौ घटो रूपादिर्बो भवति न भवति अपोद्धते नापोद्धते वा स्वार्थो न स्वार्थ इत्याद्यनुवादायुक्तिः, प्रसिद्ध- विदितार्थविषयत्वादनुवादस्य । अनुवदता च त्वया घटो रूपादि च 'सत्' इत्यभ्युपगतम्, ततः सदभ्युप- गमात् सुतरामसत्त्वस्य एव ।

४०८-२ नैव चैविमिखादि । रूपादिव्यतिरिक्तघटाश्यसत्त्वाभ्युपगमे अनिर्देश्यपरमनिरुद्धक्षणिकसन्तानिव्यति-२० रिक्तसन्तानरूपाद्यसत्त्वाभ्युपगमे च घटादिविशेषः स्वार्थ इति वचनमगतिकम्, नैव 'घटोऽयम्' इति स्वार्थविशेषगितिः स्यात् 'अघटो न भवति' इत्यर्थगतेरभ्युपगमे । कस्मात् ? प्रतिपक्षापक्षेपणक्षीण-शक्तिस्वात्, 'असन्न भवति' इति प्रतिपक्षस्थापक्षेपणे क्षीणा शक्तिरस्थ घटशब्दस्य, यत्र च शब्दे प्रतिपक्षा-पक्षेपणक्षीणशक्तिःवं तस्य स्वार्थविशेषवचनगितिर्गास्ति, यथा अक्षपाद्यक्षस्थणे 'साध्यनिर्देशः प्रतिक्षा'

१ दिङ्गागवचनेनैव दिङ्गागमतमत्र निराक्तियते । तथाहि दिङ्गागेनोक्तमक्षपादं प्रति—"साध्यनिदेश इत्यत्र सिद्ध्यभावे कृतार्थता । तथा चासिद्धदृष्टान्तहेतुचादः प्रसज्यते ॥ ३।३ ॥ नैयायिकास्तु 'साध्यनिर्देशः' [न्या॰ सू॰ ११९१३ ] इति । अत्र सिद्ध्यभावे कृतार्थता । 'साध्य'वचनं ह्यत्र सिद्धिनिनृत्तौ चिरतार्थत्वात् साध्यविशेषे नावतिष्ठते । तथा चासिद्धदृष्टान्तहेतुवादः प्रसज्यते । यथा शब्दो नित्यः, अस्पर्शत्वात्, बुद्धिवत् [इति PSV¹] । एवं चाक्षप्रवादिनत्य इति । इदमपि साध्यनिर्देशात् प्रतिज्ञा प्रसज्यते ।"—प्र० समु० वृ० २।३। PSV¹ c. ed. ए० ४९, N. ed. ए० ४५, ८. । PSV² N. ed. ए० १२७ ते, P. ed. ए० १२५ ॥ १६३ । प्र० वार्तिकालं० १० ५५९, ५६३ । प्र० वार्विकालं० १० ५५० ॥ २ सदसन् य०॥ २ यपदा भा०॥ ४ तंम नाहं प्र०॥ ५ (चायुन॰?)॥ ६ भती प्र०॥ ५ 'संत्रेव न त्वसन् भवति' इति 'संत्रेव न त्वसन् भवति' इति 'सत्रेव तद् भवति' इति वा पाठोऽप्यत्र सम्भाव्यते ॥ ८ 'मसस्वमा य०॥

[न्या॰ स॰ भग्धः ] इति वाक्ये साध्यविद्योषागतिवत् । घटादिसंवृत्यर्थासत्त्वादगतिरेव सामान्यार्थस्यापि, असत्त्वेनाभ्युपगतत्वात् । अर्थविद्योषश्च तवावाच्य एव ।

असान्मतेन तु यदा तदाऽनेनैव विषयेण भवितव्यम्, उक्तवत् । तथा चान्यापोह उपेक्ष्यः।

ननु चात्राप्यपोहो देशकालभेदानां परस्परतः। अत एवोपेक्ष्यः। भवतु वा <sup>5</sup>

[ न्यायस्॰ १।१।३३ ] इत्यस्मिन् वाक्ये साध्यहेतुदृष्टान्ताभासयोरपि असाध्यत्विनवृत्तिछक्षितयोः साध्यत्वात् साध्यविशेषस्वार्थागतिः तैथा[ऽ]घटो न भवतीति अँघटनिवृत्तौ चरितार्थत्वाद् घटस्वार्थविशेषागतिः स्यात् ।

स्थान्मतम्—साध्यसामान्यगतिबद् घटसामान्यगतिः स्थादिति । तन्न, घटादिसर्वसंबृत्यशीसत्त्वी-दगतिरेव सामान्यार्थस्याप्यसत्त्वेनाभ्युपगतत्वात् त्वयैव, अत एव चास्माभिरेवैमिति शि(विशे)षि-तमनन्तरातीतासद्वस्तु आन्नानात् असत्योगधिसत्यशब्दार्थवादिनोऽस्य नयस्य मतेनापि सामान्यार्था- 10 बाच्यत्वाद् नास्ति शब्दस्य स्वार्थः । इतश्च नास्तिः, यसात् अर्थविशेषश्च तवावाच्य एव, यथोक्तम्—

नार्थशब्दविशेषस्य वाच्यवाचकतेष्यते । तस्य पूर्वमदृष्टत्वात् सामान्यं तूपदेक्ष्यते ॥ [ ] इति ।

सामान्यस्यासत्त्वाद् विशेषस्यावाच्यत्वात् कतमोऽन्यः स्वार्थे इति, नास्ति त्वन्मतेनैव ।

अस्मन्मतेन तु अभिषेयो विधिनैवायद्यम्, यस्मादस्य च वाक्यस्य यदा तदाऽनेनैव विषयेण 15 भिवतच्यम्, शब्दाभिवेयेनार्थेन चेत् कार्यं सुदूरमि विचाराध्वना गत्वा यस्मिन् कस्मिश्चित् काले ४०९-१ विदेशिषस्य वस्तुत्वादन्यस्यार्थस्याभावादनेन विशेषेणैव विषयेण भिवतव्यम्, नान्येन । किमिव १ उक्तवत् । नैनु युगपद्भृतपटाद्यभवनेनैव इत्यादि यावद् भवनाभवनेन च भवति 'सन' इति, अन्यथाऽनुपपत्तेः । यदि तु सदसन्न भवेत् इत्यादिना यावत् साध्यविशेषागतिवत् इत्येतदविधना प्रन्थेन असत्त्वस्यापादित-त्यात् । तथा चान्यापोह उपेक्ष्यः, यस्मादन्या[न]योहरूप एव भावस्तस्मादन्यस्थापोहो नास्तीत्युपेक्ष्योऽ- 20 न्यापोहः ।

आह-ननु चात्राप्यपोहो देशकालमेदानां परस्परतः। देशतः 'पटो घटो न भवति, घटोऽपि पटो न भवति' इति परस्परतोऽपोहः सिद्धः, तथा 'रूपं रसो न भवति रसोऽपि रूपं न भवति' इति । कालतः पूर्वक्षण उत्तरक्षणभाव्यर्थो नास्ति, उत्तरः पूर्वो न भवति' इति परस्परापोहसिद्धिरेवेति । अत्रो-च्यते-अत एवोपेक्ष्यः, यस्मात् 'परस्परता विधिरूपैव' इत्यनेकधा प्ररूपितं तस्माद् 'विधेरेव विशेष- 25 विषयस्य सत्त्वात् ततोऽन्यस्य शब्दार्थस्याभावात् पारस्पर्यस्य विशिष्टार्थविषयत्वाद् विधेरेव व्यावृत्तिरूप-त्वाचोपेक्ष्योऽन्यापोह इति सुष्टूक्तम् ।

१ दर्यतां पृ० ६१५ पं० १९ ॥ २ तुळना—''सामान्यार्था गिरोऽन्येषां विशेषो नामिलप्यते । सामान्याभावतस्तेषो मृषैव सकला गिरः ॥ ३१ ॥''—आप्तमीमांसा ॥ ३ तथा घटो य० । तथा टो भा० ॥ ४ ऽघट य० । घट भा० ॥ ५ 'त्वागतिरेव प्र० ॥ ६ 'सिह विशेषित' इसिप पाठोऽत्र सम्भाव्यते । तथा चानेन शब्दनयेन सामान्यसाभ्युपगतस्वादसंगतिपरिहाराय टीकाकृद्धः 'त्वयैव' इति विशेषितमित्याशयो भवेत् ॥ ७ दश्यतां प्र० ६१३ पं० १॥ ८ दश्यतां प्र० ६१५ पं० १॥ ९ विधिरेव प्र० ॥

तत्रापोहः, तथापि सर्वविशेषयुक्तस्यैव खार्थस्य गमनमुपलक्ष्यते । न च पूर्वदृष्टस्य, अज्ञातज्ञानार्थत्वाच्छ्रोतुः । एवं च—

### अर्थशब्दविशेषस्य वाच्यवाचक्रतेष्यते । तस्य पूर्वमद्दष्टत्वे सामान्यादुपसर्जनात् ॥

े अतद्भेदत्वे सामानाधिकरण्याभावः, असदसच्छब्दाभिषेयवस्त्वविद्येषत्वे साक्षादनुक्तेः सतः।

अभ्युपेत्यापि त्वदुक्तन्यायेनाऽन्यापोहमस्मदिष्टविधिरूपाभिधानमेव **ब्र्मः—भवतु वा तत्रापोहः** ४०९-२ **तथापि सर्वविशेषयुक्तस्यैव स्वार्थस्य गमनमुपलक्ष्यते,** स्वैरूपविधिविनाभूतस्यासम्भवादपोहस्य विशेषाणामेव सद्भावीदित्युद्वाहितार्थवद् विधिरूपेणैवेति ।

10 यद्प्युक्तम्-पूर्वदृष्टसामान्येन धूमेनाझ्यनुमानवद्भिधानं सामान्यस्य शब्देन न विशेषस्य पूर्वमदृष्टत्वादितिः; तद् न च पूर्वदृष्टस्य, न हि लोके पूर्वप्रतिपादनाय शब्दः प्रयुज्यते प्रकाशितप्रकाशनवैयर्थ्यवत् । क्षणिकत्वाच पूर्वदृष्टश्चिरनष्टः कासौ ? कथं वा शब्देनोच्यते ? नन्कम् 'पूर्वदृष्टसामान्येन'
इति, उक्तमिदम्, अयुक्तमुक्तम्, सामान्यस्य संवृत्यास्यस्यापोहाख्यस्य चासत्त्वात् । अतो न पूर्वदृष्टस्य
गतिः शब्देन, अत आह-न च पूर्वदृष्टस्य, न हि स पूर्वदृष्टः, नापि पूर्वदृष्टेनार्थः, किं कारणम् ?
15 अञ्चातज्ञानार्यत्वाच्छ्रोतुः श्रोता ह्यज्ञातार्थज्ञानेनाऽर्था, तस्य ज्ञानाधानार्थः शब्दः प्रयुज्यते वक्त्रा न
दृष्टश्चानार्थम्, उक्तार्थानामप्रयोगात् ।

एवं चार्थशब्दविशेषस्येखादि श्लोकः । एवं च कृत्वाऽर्क्नातार्थत्वाद् विशेषार्थस्यैव सत्त्वादित्थ-मस्माभिः पठ्यते—

> अर्थशब्दविशेषस्य वाच्यवाचकतेष्यते । तस्य पूर्वमद्देष्टत्वे सामान्यादुपसर्जनात् ॥ इति ।

यथासङ्क्षमर्थविशेषस्य वाच्यता शब्दविशेषस्यैव वाचकतास्माभिरिष्यतेऽनयोरेव सत्त्वात्, न सामान्यार्थ-शब्दयोरसत्त्वात् । तस्य विशेषस्य पूर्वमदृष्टत्वात् स एवाज्ञातत्वाच्ज्ञाप्यते, केनोपायेन चेत्, उच्यते— सामान्यादुपसर्जनात् ।

अतद्भेदत्वे सामानाधिकरण्याभावः 'अतद्भेदत्वे' इति किमुक्तं भवतीति तद् व्याचष्टे-अस-४९०-१ दसदिखादि, 'सत्' इत्युक्तेऽसदपोह्यते 'असन्न भवति' इति तदसदसत्, तदेवासदसच्छब्देनाभिषेयं वस्तु असद्भ्यावृत्तिसामान्यम्, तस्य विशेषा भेदा न भवन्ति घटादयः सत्वन्तः, तेषामसदसच्छब्दाभि-धेयवस्त्वविशेषत्वे साक्षादनुक्तेः सतः सामानाधिकरण्याभाव इति वर्तते ।

20

१ स्वरूपविधिनाभूतस्या थ० । स्वरूपविधिनाऽभूतस्या भा० । दश्यतां पृ० ६१० पं० ६ ॥ २ °दित्युद्युद्धाहि प्र० । अत्र "दित्याद्युद्धाहि इति पाठः सम्भाव्यते ॥ ३ °तार्थक्षानेनार्थं य० । "तार्थक्षानेनार्थां भा० ॥ ४ 'ऽज्ञातज्ञानार्थत्वाद्' इति पाठः सम्यग् भाति ॥ ५ पृ० ४६०-२ इस्रत्रापि दृष्टत्वे इस्रेव पाठः । नवमारे तु "दृष्टत्वात् इति पाठो निर्दिष्ट इति ध्येयम् ॥

कथं साक्षात्र ब्रवीति सत् ? यसादन्यापोहेऽपि तावत् साक्षात् प्रवर्तमान-स्तद्गतं 'निखत्वादिभेदं नाक्षिपति किमङ्ग पुनरन्यापोहेन व्यवहिते तद्गतान् भेदान् घटादीनाक्षेप्स्यति ? एतदर्थव्यक्तीकरणार्थं 'सदिखसन्न भवति' इखवइयं भवति-चाब्दप्रयोगाद् 'भवति' इखर्थों मुख्यः अयणीयोऽव्याहतः। भेदे तु भवखर्थसम्भेदनं स्यात् । असत्त्वविविक्तसत्त्वप्राप्तावेवाखयस्ते, कुत एव तदन्यापोहः । भवख- इ सम्भेदेऽविविक्तिकसत्त्वप्राप्ती तवान्यापोहयत्नवैयर्थ्यमेव, घटस्य पटभावादपि ।

एतद् भावियतुकामः प्रश्नयति-कथं साक्षाश्च अवीति सदिति । तस्य भावनार्थं व्याकरणं जातिमत्पक्षतुल्यदोषत्वापादनाय च-यस्मादन्यापोहेऽपीत्यादि यावत् तद्गतान् भेदान् घटादी-नाक्षेप्स्यतीति, जातिमतीवापोहेऽपि तावदसद्वयाद्वित्तमात्रे साक्षात् प्रवर्तमानोऽन्यापोहसामान्यगतं निस्त-त्यादिभेदं नाक्षिपति अन्यापोहेऽपक्षीणशक्तित्वात् , किमङ्ग पुनरन्यापोहेन व्यवहिते 'सदित्यसत्र 10 भवति' इत्यसद्सत्त्वेनावच्छित्रेऽभिषेयभागेऽपोहवति गतान् घटादीन् भेदानाक्षेप्स्यतीति सम्भावना-िस्त १ इति पिण्डार्थः । वेक्ष्यत्यस्यार्थस्य तदुक्तमेव सभावनं दृष्टान्तम् । सच्छब्दाभिप्रायस्थैवोपवर्णनेनान्यापोहवादिनं तावदुद्वदृयन्निदमाह-एतदर्थेत्यादि यावत् कृत एव तदन्यापोहः १ एतस्थान्यापोहार्थस्य व्यक्तीकरणार्थं 'सदित्यसत्र भवति' इति वाक्यमवश्यमुपादेयम् , सच्छब्दमात्रादनभिव्यक्तेः । तत्र चावश्यं भवति'शब्दः प्रयोक्तव्यः, क्रियापदमन्तरेण सच्छब्देन सह प्रयुक्तन्वार्थभावात् भवतिशब्दसहितयोः 15 साफल्यात् । यथोक्तम्-व्यत्रपत्रपत्र कियापदं न श्रूयते तत्राप्यस्तिर्भवन्तिपरः प्रथमपुरुषेऽप्रयुज्यम्मानोऽप्यस्तीति गम्यते [पा० म० भा० २१३१९] इति । तस्माद् भवतित्रवर्थः स एव मुख्यः श्रयणीयः, १४१०-२ कोऽसौ १ सदर्थ एव । स च अव्याहतः कचिद्वयावृत्तो भावे सर्वत्रवर्थः स एव मुख्यः श्रयणीयः, १४१०-२ कोऽसौ १ सदर्थ एव । स च अव्याहतः कचिद्वयावृत्तो भावे सर्वत्रवर्थः । भदे तु घटे वर्तमानं सत्त्वं पटादिषु न वर्तते [इ]स्रसदिष स्यात्, एवं च भवस्वर्थसम्भेद्सं स्थात्, मा भूदेष दोष इति तद्भयादसम्भेदाय भेदानाक्षेप एव, गमिष्यमाणघटादिद्रव्यप्रभेदस्य तिरस्क्रतपटारापेक्षा सत्त्वस्य प्राप्तिमेनो-20 रथेरिप न छभ्येत, असत्त्वविदिक्तसत्त्वप्राप्तावेवाऽत्ययस्ते, कुतस्ततोऽन्यस्यापोहः १ र्थसद्सत्वत

१ तिख्यवादयो जातिधर्मा अपोहे संगच्छत इति विङ्गागस्यामिप्रायमत्र निराकरोति । उक्तं हि विङ्गागेन—"जातिधर्मध्यवस्थितिः ॥ ५१६ ॥ जातिश्रमाश्चिक्यः निद्यात-प्रत्येक्षपरिसमाप्तिलक्षणा अत्रैव तिष्ठन्ति, अमेदादाश्रयानुच्छेदात्
कृत्सार्थपरिसमाप्तेश्व । एवं दोषाभावाद् गुणोत्कर्षाच शब्दोऽर्थान्तरनिष्ठिष्टानेव मावानाह ।"—प्र० समु० वृ० ५१६ ॥

PSV¹ c. ed. पृ० ७५, N. ed. पृ० ८३ в. । PSV² N. ed. पृ० १६७ в. । दृश्यतां तस्वसं पं० पृ० ३१६ ॥

तुलना—"अत्र मिक्षणपोहपक्षे जातिपक्षतुत्वयत्वमितिर्धम्, यथाह—"जातिधर्मव्यव्यितिः"—इति । 'जातिधर्माश्चेक्यः

तिख्यवप्रत्येकपरिसमाप्तिलक्षणा अत्रैव तिष्ठन्ति' इत्यर्थः । ते इमे वस्तुधर्मा अवस्तुन्यतिदिश्यमाना अस्त्रपटकारित्वं

स्वयन्तीत्याह—अपि चैकत्वनिद्यत्वप्रत्येकसमवायिताः । निरुपार्थ्येष्वपोहेषु कुर्वतोऽस्त्रकः पटः ॥ १६३ ॥ इति ।"—मि०

स्वा० वा०राकरिका पृ० ७४ ॥ २ दश्यतां पृ० ६१९ पं० ३ ॥ ३ तदसन्यापोहः य० ॥ ४ दश्यतां पृ० ६९८ पं० ७ ।

'भावे सन्नेवैष्टव्यः' इत्यपि पाठोऽत्र मवेत ॥ ७ °नापेक्ष य० ॥ ८ असत्वत मा० ॥

अयं तु गुणधर्म एव स्वतोऽन्यान् .....सामानाधिकरण्याभावः। स्यादेवम् — अनाक्षितैरच्यातैरपि सामानाधिकरण्यं भविष्यति विवक्षावद्यात्। नै ह्यसत्यां च्याप्तौ सामानाधिकरण्यम्, रूपदाब्देन मधुरादीनामनाक्षिप्तत्वादच्याप्तत्वात् तच्छब्दैः सामानाधिकरण्यं न भवति, च्याप्तौ तु भवति, यथा रूपमाम्हं रूपं नीलमिति।

ृष्वाभिधाने शक्तयभावः दूरत एवान्यापोह इति न स्वार्थाभिधानं नान्यापोहं वा कुर्यात् सच्छब्दः । तस्मादप्रतिपत्तिरेव शब्दार्थ[स्य] स्यादिति ।

अथ मा भूद् भवस्वर्थस्य सम्भेदनं पटाद्यसत्त्वेनेति सर्वत्र भवस्वर्थं एव चेदिष्यते ततः भवत्यर्सम्भेदेऽविविक्तिकसत्त्वप्रासौ तवान्यापोहयरनवैयर्थ्यमेव प्राप्तम् । किं कारणम् ? घटस्य पटभावादपि,
यदि सन् घट इत्युक्ते पटादिरिप सन्नेवेति सर्वस्य सत्त्वेनैवाकान्तित्वे च 'सन्नसन्न भवति' इति किंविषयो10 उन्यापोदः स्यात्, असन्नामकार्थस्यास्यन्तमभावात् ? इस्रस्यसस्युद्धहुनेन, प्रस्तुतमस्तु ।

अयं तु गुणधर्म एवेत्यादि । विशेषणं गुणः, तस्य धर्म एषः, स्वतोऽन्यानित्यादि गतार्थं यायत् सामानाधिकरण्याभावः । सच्छन्दो गुणः विशेषणात् 'नीलादिवदिति पिण्डार्थः । विशेषणमनुप्राहक-मनुप्राह्षं विशेष्यं प्रधानम् ।

स्यादेन(व)मिलादि । टीकायां चोदितम्-अनाक्षिप्तैरध्याप्तैरपि सामानाधिकरण्यं भविष्यति

15 विवक्षावशात् 'इदं विशेष्यमिदं विशेषणम्' [ ] इति । अत्र भाष्येण पर एवोत्तरमाह
४११-१ न ह्यसत्यां व्याप्ताविलादि साधर्म्यवैधर्म्याभ्यां यावद् रूपमाम्लं रूपं नीलिमिति । अनाक्षिप्तत्वादव्याप्तत्वादिति हेतवः ।

१ 'अयं तु गुणवर्म एव स्वतोऽन्यान् मेदानाक्षेष्ठमसमर्थत्वाद् नीलादिवत् । अतो घटादिमेदानामनाक्षिप्तत्वादतद्भेदत्वे सामानाधिकरण्याभावः' इति 'अयं तु गुणधर्म एव खतोऽन्यान् व्यावर्त्वं सत्बद्गव्याभिधानात्, नीटादिवत् । ततश्च घटादिभेदा-नामनाक्षिप्तत्वादतद्भेदत्वे सामानाधिकरण्यामावः' इति वा कश्चिदाशयोऽत्र सम्भाव्यते । तुलना-पृ० ६०७ पं० २६ ॥ २ तुळना--''एवमपोहमात्राभिधाने दोषसाम्यमुक्तवा जातिमद्भिधानेऽपि 'तद्वतो नाखतन्त्रत्वात्' [ ] इलादिना सामानाधि-करण्याभावादि यद् भिञ्जूणोक्तं तद्योहवदिभधानेऽपि समानमित्युष्यादिष्ठव्यन् पञ्जपरिग्रहं तावत् करोति---'अधान्यापोहवद्वस्तु वाच्यामिल्यमिष्ठीयते'। इति अत्र भिक्षराह-'जातिशब्दः सदादिस्तद्विशिष्टमेव द्रव्यमभिद्धन्न तद्भतमेव घटादिविशेषरूपमा-क्षिपति । परतन्त्रो हासौ सत्तां निमित्तीकृत्य द्रव्ये वर्तते, न तु स्वतन्त्रः सर्वविशेषणविशिष्टं द्रव्यं वक्ति । ततश्च घटादेस्तेन सच्छब्देनानाक्षेपात्रास्ति तद्वाचिना सामानाधिकरण्यम् । न हेकोपाधिविशिष्टे द्रव्येऽभिहिते परोपाधिना सामानाधिकरण्यं भवति । यथा मधुरशब्देन माधुर्योषाधिविशिष्टं खण्डद्रव्यमभिद्धता तद्गतापरशुक्राद्यनाक्षेपात् तेन न सामानाधिकरण्यं यथैतनमधुरं श्वेतमिति तथैतेनापि न भाव्यं 'सन् घटः' इति' [ ] इति । तदेतत् सर्वमस्मिन्नपि पक्षे समान-मिखाह---'तत्रापि परतन्त्रत्वाद् व्याप्तिः शब्देन दुर्लभा ॥ १२० ॥' इति । तत्रापि ह्यसदपोहविश्विष्टदव्यं प्रतिपादयन् सच्छब्दः परतन्त्रो वर्तते नासौ तद्गतमपरमघटादिन्यावृत्तं सदाक्षेप्तं समर्थं इत्यभित्रायः । अतश्च तथैव खण्डादिद्रन्ये मधुरादिभिः शब्दैरात्मीयामधुराशुक्कादिव्यावृत्तिमात्रप्रवृत्तेः परस्परं शुक्कमधुरत्वादिव्याप्यसम्भवेनाक्षेपो नास्ति । अतश्च मधुरं शुक्कमिति विशेषणं न भवत्येव । सच्छब्देनाप्यसङ्खाबृत्तिमात्रविशिष्टद्रव्याभिधायिना अपरा तद्वताघटादिव्यावृत्तिराक्षेतुं न शक्यते तत कथमशापि 'सन् घटः' इति सामानाधिकरण्यम् ।"-मी० ऋहे० वा० दार्करिका. पृ० ६०॥ ३ तुलना पृ० ६०७ पं॰ २७॥ **४ °सम्भेदे विवि प्र०॥ ५ °न्तत्वे व य°। (°न्तत्वेन**११)॥ ६ **गुण विशे°** प्र०॥ ७ नीळावदिवदिति य॰ ॥ ८ <sup>०</sup>त्राह्यं विशेष्यं प्रधान मा॰ । <sup>०</sup>त्राह्य प्रधान य॰ ॥ ९ रूपमंहंरूपं नील्रमिति य॰ । रूपं नील्रमिति सा॰ ॥

श्रुतगुणगतभेदाभेदत्वादनाक्षेपः। यथा [ श्रुक्क शब्देन मधुरादीनाम्। अत्र च सक्तपापोहगुणा गुणत्वेनोच्यन्तेऽनुग्राहकत्वापेक्षया, अपोह-गुण-द्रव्याणि च द्रव्यत्वेन अनुग्राह्यत्वापेक्षया। श्रुक्क शब्दो हि स्वाभिषेयगुणमात्रविशिष्ठं द्रव्यम-भिद्यद् द्रव्ये सतोऽपि मधुरादीन् नैवाक्षिपति, ततश्चातद्भेदत्वम्, एवमिहापि सच्छव्दो हि पूर्वमसन्न भवतीत्यसस्वादवच्छिन्न मंशामात्रमभिधाय सत्वद् द्रव्यम-भिद्यद् नैवाक्षिपति तद्विशेषं तद्विशेषान् वा यत्तत्तद्वत्] सत्वन्मात्रवदिति सच्छव्दवाच्यार्थाभेदत्वं द्रव्यादीनां घटादीनां वा।

वक्ष्यमाणशुक्रदृष्टान्तभावनार्थमाह-श्रुतगुणगतभेदाभेदत्वादनाश्लेपः । श्रुतो गुणो विशेषगं शुक्रसदादि, तद्गता भेदाः शुक्रतरादयो [ द्रव्यादयो ? ] वा, तेषामभेदत्वं तद्वति, अनुवृत्तिपक्षेऽन्यापोहपक्षे वा जातिस्वरूपोपसर्जनमात्रत्वाद् गुणभूतःवादन्यापोहमात्रोपसर्जनत्वाद् गुणभूतत्वार्द्वातङ्गेतःद्वेदत्वादनाक्षेपः । १० कस्य ? ततो जातेरन्यस्यापोहाद्वान्यस्य तद्वत इति । दृष्टान्तः-यथेत्यादि उद्वाहितार्थमावनार्थमुदाहरणं पक्षद्वयसाम्यापादनम् । सत्वत्पक्षे शब्दस्वरूपं गुण एव, जाति-गुणौ गुणो द्रव्यं च, द्रव्यं तु द्रव्यमेव, उपकारी गुणः प्रधानं द्रव्यमित्यर्थः । विवक्षावशात्तु प्रतिपाद्यार्थस्य । अपोहपक्षे शब्दस्वरूपं गुण एव, अपोह-गुणौ गुणो द्रव्यं च, द्रव्यं च द्रव्यमेवेति पश्चद्वयेऽपि विशेषणविशेष्यत्वविभागक्रमेण तुल्यदोष-त्वापादनेन च सामानाधिकरण्याभावोत्कीर्तनो अन्थो यावत सैत्वन्मान्चविति प्रायो गतार्थः । 15 विशेषस्तु विद्यियते-अत्र च स्वरूप-जाति-गुणा गुणत्वेनोच्यन्ते जाति-गुण-द्रव्याणि च द्रव्यत्वेनेति परेणो-क्तत्वानोच्यते । अत्र च स्वरूपापोहेत्यादि यावदनुयाह्यत्वापेक्षयेति तैत्समानार्थोक्तेः सोऽपि द्रष्टव्यः । एतस्यार्थस्य भावना-शुक्कश्चादो हीत्यादि यावत् ततश्चातद्भेदत्वं शुक्काभेदत्वमिति सत्वदभिधानपक्षे दोषोरकीर्तनं निदर्शनत्वेन गतार्थम् । एविमहापि सच्छब्दो हि पूर्वमसन्न भवतीत्यादि दार्शन्तिकत्वेन ४११-२ सैव परिपाटी तुल्या यावत् सत्वद्वव्यमिर्दं धदिति नयेनेखतः प्रभृति उदकादिना द्रव्यभेदेन सत्वद् 20 गुणरूपादिगुणभेदेन कर्मगमनादिकर्मभेदेन वा सत्वदिति । तं विशेषमिति एकं वापोहबन्तं द्रव्यादिभेदा-नामन्यतमं तान विशेषान वेति सर्वान भेदान वा 'नैवाक्षिपति' इति वँति । व(?)यत्तत्तद्विति, <sup>र</sup>तिष्ठ-तु तावद् विशेषाणामन्यतमः सर्वे वा, किं तर्हि ? विवक्षितमेकं घटादि वा गुणादिविरहितं <sup>९</sup>तद्वस्तु नैवाक्षिपति नाप्यारातीयं ततो द्रव्यादि वा तद्वद्वस्तु तं विशेषं तद्विशेषान् वा, नारातीर्यांनामपि विशेषाणाम-वि(मि?)धातेति । सत्वनमात्रयदिति, यथा सैत्वान्निराफियते सत्वनमात्रपैक्षेऽनाक्षेपस्तथा त्विदेष्टेऽन्यापोह- 25 वत्पक्षेऽपि । इति सच्छब्दवाच्यार्थाभेदत्वं द्रव्यादीनां घटादीनां वेति भावितार्थानुसारेणोपसंहारः ।

१ तुलना पृ० ६०७ ५ २७॥ २ व्यत्द्रेद्रत्वादनापेक्षः प्र०॥ ३ सत्वमात्र प्र०। दृश्यता पृ० ६१९ पं० २५॥ ४ जातिगुण गुणत्वेनोच्यते य०। जातिगुणत्वेनोच्यन्ते मा०॥ ५ तत्समानोथोक्तः प्र०। तत्समानोऽधोक्तः इत्यपि पाठोत्र भवेत्॥ ६ व्यदिति प्र०॥ ७ (वर्ततेऽत्र यत्तत्वदिति १)॥ ८ (तिष्ठतु १)॥ ९ (तद्वदस्तु १)॥ १० व्याणमपि विशे य०। याणाम विशे मा०॥ ११ यथा त्वनिराक्तियते प्र०। यथा सत्वाक्षिराकियते दित पाठोऽत्र सम्माव्यते । सदस्ति अस्पेति सत्वान्, यथा स निराक्तियते त्वया सत्वन्मात्रपक्षेऽनाक्षेपात् तथाऽन्यापोहवत्वक्षेऽपीत्याशयो भाति ॥ ११ अत्र "पक्षेऽनाक्षेपात्तथा" इत्यपि पाठः स्यात्॥

सच्छन्दो हि असस्वादविच्छन्नं धार्मिणोंऽशमात्रमभिधत्ते, तत्स(त्स्व)रूपजातिविशिष्टद्रव्याभिधायित्वात्, शुक्कश्चितिवत्। द्रव्यशन्दश्च अद्रव्यापोहमात्रमभिधत्ते न तद्विशेषम्। इत्यं तयोरविच्छन्नभागमात्रविषयत्वादभेदवत्त्वान्निर्विषयत्वात् कुत एकार्थता १ इत्यसदसद्रूपेऽपि अतद्भेदत्वादनाश्चिप्तत्वादसामानाधिकारण्यम्। अत्रापि सच्छन्देन असद्वयात्रृत्तिमात्रविशिष्टद्रव्याभिधानात् सतोऽपि
द्रव्यादीनामनाक्षेपः, ततश्च तदभेदत्वम्।

ननु च तत्र दृष्टं सामानाधिकरण्यम् गुक्कं खण्डम्, तच मधुरम्, गुक्कतरः

सच्छब्दो हीत्यादि कारणभावना । 'सदित्यसन्न भवति' इति असत्वादविच्छन्नं धर्मिणोंऽश-मानं सच्छब्दोऽभिधत्ते न तस्यान्यं कञ्चित्, अपोहनित्यत्वाद्यंशवत् । मा मंस्थाः-'नैवं संभवतीति, 10 अत आह-तत्स(त्स्व)रूपजातिविशिष्टद्रव्याभिधायित्वात्, व्याख्यातार्थं एवायं हेतुः, दृष्टानातु-गुण्येन तु पक्षद्वयप्रसिद्ध्यापादनार्थं तद्वदिति सामान्येनोक्तः । शुक्कश्चितिवदिति, अशुक्रनिवृत्तिमात्रं धर्म्यंशं शुक्कशब्दोऽभि[द]धत्तस्थेवांशान्तरं नाभिधत्ते यथा तथा सच्छब्दोऽसन्निवृत्तिमात्रमुत्तवा नान्यत् किश्चिदिति ।

१९२२२ 'तैंदुपसर्जनं द्रव्यमाह' [ ] इत्यत्र द्रव्यशब्दश्च 'अद्रव्यं न भवति' इत्येतावदद्रव्या15 पोहमात्रमिभधत्ते तेनैव न्यायेन, [न] तद्विशेषं न द्रव्यविशेषम् । ततः किमिति चेत्, इत्थं तयोः
सद्रव्यशब्दयोरविष्ठित्रभागमात्रविषयत्वादभेदवत्त्वम्, अभेदवत्त्वाद् निर्विषयत्वम्, निर्विषयत्वात्
कुत एकार्थता सच्छब्दद्रव्यशब्दयोः ? इत्यतः असदसद्रूपेऽपि असद्व्यावृत्तिरूपे सत्यपि न सतो भेदा
द्रव्यादयः, न द्रव्यस्य घटादयः, न सच्छब्दस्य द्रव्यादिशब्दाः, तस्मादतद्भेदत्वमनाक्षिप्तत्वात्,
श्वतोऽसामानाधिकरण्यम् । अतद्भेदत्वानाश्चिष्तत्वापादनाय परदूषितपश्चसमानदोषापादनप्रन्थोऽयम्
20 अत्रापि सच्छब्देनेत्यादिरक्षरविषयांसेनान्यापोहपक्षेऽपि यावत् तद्भेदत्वमिति समानः । दृष्टमिष्टं च
सामानाधिकरण्यं सत्यदमिधानेऽपोहवदभिधाने "चेत्थं न प्राप्नोतीति ।

अत्राह्—तनु च तत्र दृष्टमित्यादि । अनाक्षिप्तत्वमतद्भेदत्वं चानैकान्तिकं शुक्कखण्डादिसामाना-धिकरण्यदर्शनात् । अथवा दृष्टविरुद्धं त्वयोच्यते शुक्कशब्दस्वरूप-जाति-गुणानां खण्डद्रव्यस्य 'वात्यन्तिभिन्नार्थत्वात् जातिमत्पक्षेऽपोह्वत्पक्षे चेति । पुनः 'तच्च खण्डं मधुरम्' इति रूपरसयोभेदात् 25 द्रव्यस्य रूपरसाभ्यां च भेदादसम्बद्धमेवेदम् । तथा 'शुक्रतरः शुक्रतमः' इति गुणजातिगतप्रकर्षभेदस्य द्रव्येणासम्बन्धः । तथा 'शुक्रशङ्खस्य जातिर्नित्या' इति शङ्क्षद्वंव्य-शुक्रगुण-जाति-तन्नित्यत्यानामत्यन्तं भेदादसम्बन्धः । स च दृष्टः ।

१ नैवं न भवतीति प्र०॥ २ व्याख्यार्थ एवायं हेतु ह्यान्तोनुगुण्येनतु भा०। व्याख्यार्थ एवायं हेतु ह्यान्तो तु य०॥ ३ ँमात्रं मुक्त्वा इति रम्यं भाति ॥ ४ ह्यातां प्र० ६०७ पं० २६॥ ५ इत्यत असद्भेप्र०॥ ६ असतो य०॥ ७ वेत्यं न प्राभा०। चेत्यं प्राभा०॥ ८ वात्यन्तं प्र०॥ ९ शुक्रां प्र०॥ १० द्वव्यं प्र०॥

ग्रुक्कतमः, ग्रुक्कशङ्खस्य जातिर्नित्येति । इह वा किं न दष्टम्−सद्रव्यं सद्गुणः सत्कर्मेति ? एतदेव तु न प्राप्नोतीत्युच्यते ।

यथा चैते जातिमत्पक्षे सच्छन्दप्रयोगे घटाचनाक्षेपोऽतद्भेदत्वमसामानाधि-करण्यं च दोषास्तथान्यापोहेऽपि, असाक्षाद्भचनत्वात् ।

भवत्साक्षाद्वचने च रूपनीलत्ववद् गुणपर्यायलक्षणं विशिष्टं भवदेव सची है वस्त्वभिधीयते प्राधान्येनेति नास्त्रतन्त्रविशिष्टं भवद्वस्तु । तच सदसदुपसर्जनं जात्युपसर्जनं वा ।

यथा चाहुः--सच्छब्देन सह भेदशब्दा असमानाधिकरणाः, तदभिधानेऽना-

अत्र दोषस्तादवस्थ्यादेवमुच्यते-इह वा किं न हर्ष्ट 'सद्र्व्यं सैद्धुणः सत्कर्म' इति ? न हि हृष्टाद् गरिष्ठं प्रमाणमस्ति, तस्यानितिक्रमणीयत्वात् । किं तिर्हे ? एतदेव तु हृष्टं सामानिधिकरण्यं 10 मुणशब्दत्वे विशेषणद्वारेण शब्दस्वरूप-जैत्युपसर्जने तद्वति वाच्येऽपोहवति वा न प्राप्नोतीति उच्यते परं प्रति दोषः ।

एतदुभयं तुल्यदोषमित्यापादयति—**यथा चैते जातिम**ित्त्यादि । यथा परपक्षे सच्छब्दप्रयोगे घटाद्यनाक्षेपोऽतद्भेदत्वमसामानाधिकरण्यं च दोषाः शुक्कशब्दमधुरानाक्षेपादिदृष्टान्तास्तथा अन्यापोहपक्षे सच्छब्देऽपि जातिमत्सच्छब्दघटाद्यनाक्षेपादिदृष्टान्ताः । उभयत्र तुल्यो हेतुः—असाक्षाद्वचनत्वादिति । 15

तभैतत् सर्व दोषजातमस्त्योपधिसामान्यसोपानारोहिसत्यभवदर्थविशेषसाक्षाद्वचनपक्षे नास्ति सामानाधिकरण्यं चोपपद्यते इति तत्प्रदर्शनार्थमाह—भवत्साक्षाद्वचने चेत्यादि यावज्ञात्युपसर्जनं वेति । रूपनीलस्ववदिति रूपजातिसामान्यासत्योपाध्यनुगतिद्वारेण नीलिवशेषस्य सद्यो भवतः सत एवार्थस्य गतिररूपानीलत्विनृहत्त्यसत्योपाधिद्वारेण वा यथा भवति तथेहास्मदिष्टगुणपर्यायलक्षणं विशिष्टं भवदेव सद्यो वस्तु अभिधीयते प्राधान्येन मुख्ययेव वृत्त्या साक्षाद् । यत्तत्र द्रव्यघटपटादि भेदजातं 20 गुण-कर्म-सामान्य-विशेषादि वा परिकल्पितं तदसत्, संवृतिसत्त्वात् । गुण-पर्यायलक्षणो हि विशेष एव सन्, नै अङ्गुलिव्यतिरिक्तमुष्टिवद् बलाकादिव्यतिरिक्तपङ्क्षणादिवचेति द्रव्याद्यपि तदेव इति एतस्माद्वेतोः नास्वतन्त्रविशिष्टं भवद्वस्तु । तच्चोक्तविधिनाऽपोहँवत्पक्षापेक्षमसदसदुपसर्जनं जातिमत्पक्षापेक्षं जात्युपसर्जनं वा, द्विधापि न दोष इति ।

र्यथा चाहुरित्यादि । टीकाकारैर्यानि साधनान्युक्तानि जातिमत्पक्षदोषप्रदर्शनाथीनि तान्येयापोह-25 वत्पक्षेऽपि तदोषप्रदर्शनाथीनि । तत्र सच्छब्देनेति प्रथमे साधने भेदशब्दानां सामान्यशब्देन सह सामानाधिकरण्याभावः पक्षीकियते । द्वितीये भेदैः सह सामान्यस्य । तद्भिधानं गुणभूतेनान्यापोहेना-पोह्वतोऽभ्युपगतम्, लक्षणवाक्ये शब्दान्तरार्थापोहं हि स्वाथं कुर्वती श्रुतिरिभधत्ते [

१ सहुणं प्र०। (सन् गुणः ?)॥ २ °जातिउप °प्र०॥ ३ °नाक्षेपत्वादिदृष्टान्ता °प्र०॥ ४ जाति-म[त्पक्षव]त् सच्छन्द ९ इसपि संभवेत् पाठः॥ ५ चेति प्र०॥ ६ दृश्यतां पृ०९३ पं०८॥ ७ °पोहावपेक्षा-पेक्षत्वमसदुपसर्जनं य०। °पोहावपक्षत्वमसद्सदुपसर्जनं य०॥ ८ यथा बाहुरित्यादि प्र०। (यथा बाहुरिस्यादि ?)॥ ९ °पोटवतो भा०। °पोटगतो थ०॥

क्षिप्तत्वाद् भेदानाम्, शुक्काभिधानानाक्षिप्तमधुरादिवत् । सच्छव्दो भेदैः सहा-समानाधिकरणः, सामान्यानभिधायित्वात्, शुक्कशव्द इव मधुरादिभिः सहा-सामान्यवाची । द्रव्यादिशव्दो वा सच्छव्देन सहासमानाधिकरणः, अतद्विशेष-सम्बन्धित्वात्, मधुरशब्द इव शुक्कशब्देन । सच्छव्दो वा असद्व्यावृत्तिमन्तं वाभिधत्ते, घटादिशब्दैः सहासमानाधिकरणत्वात्, अनित्यशब्दवत् । यथा चाह-

> विद्यमानाः प्रधानेषु न सर्वे भेदहेतवः । विदेषदाब्दैदच्यन्ते ब्यावृत्तार्थाभिधाविभिः ॥ [वाक्वप० ३।५।४ ]

इति वचनात् । भेदानाक्षे । श्वान्यापोहे चिरतार्थत्वादिष्टः । अतः सिद्धो हेतुः—तदिभधानेऽनाक्षिप्तत्वाद् भेदानाम्, तेषामेव च पक्षीकृतत्वात् । शुक्काभिधानानाक्षिप्तमधुरादिवैदिति दृष्टान्तोऽपि भावितार्थः । वितीयेऽपि साधने सच्छब्दे पक्षीकृते भेदानाक्षेपात् कस्य तत् सामान्यमपोहवद्वस्तु ? इति सामान्यानभिधायित्वं सिद्धं तस्य । दृष्टान्तः—शुक्कशब्दो मधुरादिभिः संहासामान्यवाचीति । पूर्वत्र शुक्कशब्दसहयोगाविधका भेदशब्दा एव साध्याः दृष्टान्ताश्च, इह तु भेदशब्दाविधकाः सामान्य- शब्दा इति विशेषः ।

तृतीये द्रव्यादिश्राब्दो वेति साक्षाद् विशेषशब्द एव तद्वारेण विशेषार्थ एव वा साक्षात् 15 पक्षः । अतिद्विशेषत्वम् , असदसतः सामान्यस्य न विशेषा द्रव्यादयः, अनाक्षिप्तत्वादुक्तन्यायेन । न चै तत् सामान्यं तेषां सम्बन्धि ते वा तस्येति सिद्धमतिद्विशेषसम्बन्धित्वम् । 'तिद्विशेषासम्बन्धित्वात् , अतिद्विशेषसम्बन्धित्वात्' इति वा पाठान्तरे । मधुरशब्द इव शुक्कशब्देनेति गतार्थो दृष्टान्तः । अत्वद्वश्च सच्छब्दो वाऽसद्व्यावृत्तिमन्तं नाभिधत्ते , अपोहवतः स्वार्थाभिमतस्याभिधानँमेव वा निराकुर्महे । घटादिशब्दैः सहासमानाधिकरणत्वात् , सच्छब्दस्य घटादिशब्दैः सहासमानाधिकरणत्वं भेदाना- 20 श्लेपात् सिद्धम् । अनित्यशब्दवत् , 'अनित्यः शब्दः' इत्युक्ते 'नित्यो न भवति' इति नित्यत्वच्यावृत्तिमन्तं वृते नासद्व्यावृत्तिमन्तम् , 'शब्द'शब्देनैव च समानाधिकरणोऽनित्यशब्दो न घटादिशब्दैः । अतः साध्यसाधनधर्मद्वयं दृष्टान्ते दार्ष्टान्तिके च सिद्धमिति ।

यथा चाहेति ज्ञापकं सम्प्रतिपन्नवाद्यन्तरँमतप्रदर्शनं तस्यार्थस्य दृढीकरणार्थम् । प्रधानेषु विशेष्येषु विद्यमाना अपि भेदहेतवो धर्माः सर्वे नोच्यन्ते, कश्चिदेव विशिष्टो विवक्षितः केनचिद् विशेषणेन 25 तद्वाचिना विशेषशब्देनोच्यतेऽर्थो विशेषान्तराज्यापारेण, तत्रैव चरितार्थत्वात् तस्य गुणभूतत्वात् । अत एव च ते 'विशेषशब्दाः' इत्युच्यन्ते द्यावृत्तार्थाभिधायित्वादिति । एतेनैव यत्नेन त्वदीयेन च विधि-प्रधानसत्वदभिधानपक्षदोषोक्तियत्नेन कृतप्रयोजनत्वात्र पृथम् दृष्यते ।

१ °वदि दृष्टा प्रशा २ सह सामान्य प्रशा ३ च सामान्य यशा ४ "नामचथा निरा प्रशा ५ "त्वात् च्छब्दस्य भारा त्वात् दृष्टद्य यशा ६ यथा वाह प्रशा ७ "रतमप्र यशा ८ विदेषिणन यशा ९ "न्तर्यापा प्रशा

ननु चासदसच्छुतेः सामान्यश्रुतित्वादयमत्रसङ्गः। केन तस्याः सामान्य-श्रुतित्वम् ? यदा सा र्ख[रूप]गुणमात्रविशिष्टं द्रव्यमाह तदा भेदानामनाक्षेपात् कस्य तत् सामान्यं यदभिद्धतीति 'सामान्यश्चतिः' इत्युच्येत । न सच्छतिः ... ।

अथवा सच्छन्दो मुख्यया वृत्त्या भूतार्थेन स्वरूपेण प्रकाइयमानः संवृति-सद्वस्तु खरूपव्यवहितमाह स तत्र वृत्तः खरूपव्यवहितेऽर्थे सति असद्व्यावृत्तिं न<sup>5</sup>

अत्राह-ननु चासदसच्छुतेः सामान्यश्रुतित्वादयमप्रसङ्घः । सच्छव्दैनिवर्तितासद्योहः सर्वत्र वृत्तेः समानः, तद्वाचित्वाचासौ सामान्यशब्दः, भेदाश्च घटादयोऽसद्व्यावृत्त्या व्याप्तत्वादाक्षिप्तास्त-द्भेदा एव । अतः सर्वोऽयं वाग्व्यायामो विफलः-'सामानाधिकरण्यं नास्ति , भेदा न भवन्ति, सामान्यं न भवति, अनाक्षेपात्' इत्यादिरप्रसक्त एव विचार इति ।

अत्र त्रुमः-त्वद्वचनानुवृत्त्यैव त्वमिदं प्रष्टव्योऽसि-केन तस्याः सामान्यश्रुतित्वम् ? केन हेतुना 10 तस्या असद्भ्यावृत्तर्यर्थायाः सच्छ्रतेः सामान्यश्चतित्वम् ? नास्त्येव हेतुरित्यभिप्रायः । त्वन्मतेनैव यदा सा ४९४-१ स्व[रूप]गुणमात्रविद्यिष्टं द्रव्यमाह, खरूपं गुणो विशेषणम्, तत् परिमाणमस्य तत् खरूपगुणमात्रम्, तेनैय विशिष्टं नाधिकेन, लक्षणयाक्येऽपि शब्दान्तरार्थापोहं हि स्वार्थे कुर्वती [ वचनात् द्रव्यमसद्वयावृत्तिगुणप्रमाणविशेषणमित्यर्थः । गुणधर्मत्वं च सैत्वत्पक्षवद् भावितमेव । तदा मेदानामनाक्षेपात् कस्य तत् सामान्यं यदभिर्दधतीति 'सामान्यश्रुतिः' इत्युच्येतेति । अत्र 15 प्रयोगः 'न सच्छतिः' इत्यादिर्गतार्थः । तस्मात् तदवस्थः प्रयोगो भेदानाक्षेपादिस्त्वन्मतादेवेति ।

अथवेद्यादि यावद्योहशब्दो द्रव्येषु वर्तते । व्याख्यानविकस्पान्तरं 'तद्वतो नास्वतन्त्रत्वात्, ] इत्यस्य । सच्छब्दो मुख्यया वृत्त्या भूतार्थेन स्वरूपेण प्रकाश्यमान इति शब्दंसिरूपमात्रेण बुद्धा गृह्यमाणः संवृतिसद्वस्तु स्वरूपब्यवहितमाह । स तत्र वृत्तः स्वरूपव्यवहिते-Sर्थे सित व्यावृत्तेरसतः 'सन् असन्न भवति' इति प्रसन्यप्रतिषेधासम्भवात् प्रतिषेधसमाश्रयोऽर्थः सैतु[स्य]- 20 एव स्थात् 'असन्' इति, 'नञिवयुक्तमन्यसदृशाधिकरणे' [ पैं० वा० ३।१।१२ ] इति परिभाषितत्वात् । 'अब्रार्द्धेंणो ब्राह्मणवद्धीते' इति ब्राह्मणसदृशे पुरुष एव प्रत्ययो नाश्वे न गवीति यथा न तु तथा किब्चि-दसत् सैंतुल्यमस्ति, सैंतोनस्यासत्त्वादसतोनत्वाभावात् । तस्मादयुक्तमेवैतत् 'सदित्यसन्न भवति' इति ।

१ तुलना — पृ० ६०७ पं० २६ – २७॥ २ तुलना – पृ० ६०७ पं० २९ ॥ **३ वासद**े प्र० ॥ **४ निवृत्ति**-तास° य॰॥ ५ वृत्ते प्र॰॥ ६°त्तार्थां प्र॰॥ ७ सत्यपक्षं य॰॥ ८ दवतीति प्र॰। स्रीलिङ्गत्वात् सामान्यश्रुतेः 'अभिद्धती' इति बतृप्रत्ययान्तोऽयं प्रयोग इति ध्येयम् ॥ ९ ''तद्वतो नाखतन्त्रत्वाद् भेदाज्ञातेरजातितः । अथक्षिपेऽप्यनेकान्तस्तेनान्यापोहकुच्छुतिः ॥" इति सम्पूर्णः श्लोकः प्रतिभाति । श्लोकोऽयं न प्रमाणसमुख्यादपि तु दिङ्गारस्येव प्रन्थान्तराहुङ्गतोऽत्रेति प्रतीयते । अतोऽस्य पूर्वार्द्धं पृ० ४७३-२, ४७५-१ इसत्र यथा वक्ष्यते तथात्रासान भियोंजितम् । **प्रमाणसमुद्यये** तु यथायं श्लोकस्तथा पृ० ६०७ इत्यत्र दर्शितमस्सभिः ॥ १० **स्वरूपेण युद्ध्या** भा० ॥ ११ संप्रतिसद्धस्तु प्रवा १२ सतु एव य०॥ १३ इस्यतां प्रव २३२ टिव ७॥ १४ °क्षणी बा° भावा <mark>ृक्षणे र्क्</mark>चा थ० ॥ **१५ तत्तु**ँ य० ॥ **१६** सता ऊनस्य असत्त्वादसता ऊनत्वामादादिखाशयो भाति । अत्रास्चौ तु 'सतोऽन्यस्यासत्त्वादसतो**ऽन्य**त्वाभावात्' इति पाठः कल्पनीयः ॥

5

करोति भूतार्थेन, उपचारादसदसद् ब्रबीति । सोऽपोहेऽपि ताबदद्दष्टत्वात् तद्वति अप्रधानत्वादखतन्त्रः । न हि यो यत्रोपचर्यते स तमर्थे भूतार्थेनाह । तथा चोक्तम्—

मैश्चराब्दो यथाधेयं मञ्चेष्वेव व्यवस्थितः। तस्वेनाह तथापोहराब्दो द्रव्येषु वर्तते॥

खरूपेऽन्यापोहे च मुख्यया वृत्त्या वर्तित्वापोहशब्दस्तद्वति वर्तते, न मुख्यया वृत्त्या, उपचारात् । सच्छब्दो हिः सश्चित्रवादवत् ।

सोऽप्युपचारो न घटते । नै तावत् प्रत्ययसंक्रान्तितः सारूप्यादुपचारः संभ-वति, सारूप्यासम्भवे प्रत्ययसंक्रान्त्यभावात् क्रमेणानभिधानाच । नापि गुणोप-

10 इत्थं सच्छब्दोऽसद्घावृत्तिं न करोति भूतार्थेन, किं तर्हि १ उपचारादसदसद् ब्रवीति, अन्यस्या-पोहं गौण्या वृत्त्या बूते, स सच्छब्दोऽपोहेऽपि तावददृष्टत्वात् तद्वति अपोहवति दूरत एवादृष्टत्वा-१९१४-२ दप्रधानः, अप्रधानत्वादस्वतन्त्रः न हि यो यत्रोपचर्यते स तमर्थं भूतार्थेनाहेति साध्येन मुख्या-निभधानेन हेतोरुपचाराप्रधानास्वातन्त्रयानुगमं दर्शयति । तथा चोक्तम्-मश्चराब्द इत्यादि तन्निदर्शनम् । मञ्चराब्दो मञ्चस्थान् मञ्चस्वरूपापन्नानेव बृते न पुरुषत्वापन्नानिति । तथापोहार्थः राब्दोऽपोह एव 15 व्यवस्थितोऽपोहवत्सु द्रव्येषु वर्तत इति दार्ष्टान्तिकम् । पूर्वत्र विशेषणत्यादस्वातन्त्र्यम्, इहामिधानवृत्तेरे-वोपचारादस्वातन्त्रयदोष इति विशेषः । इत्थमस्मामिरुत्येक्षितो दोषविकरुपः ।

त्वदुक्तसँत्वत्पक्षदूषणानुसारेणाप्येष दोष उच्यते। एतदनभ्युपगमेऽपि अयमन्योऽर्थोऽन्यापोहव-त्पक्षदूषणः—स्वरूपेऽन्यापोहे चेत्यादि। स्वरूपमन्यरूपनिवृत्त्यात्मकमर्थान्तरिवृत्त्यात्मकं च स्वार्थं मुख्यया वृत्त्या अभिद्धानस्तद्वति उपचारेण वर्तते नाभिधानेना[पो]हशब्द इति समो न्यायः। 20 उपचारादिति हेतुः। सच्छब्दो हीत्यादिरुपनयः। मञ्जशब्द्यदिति दृष्टान्तः 'तद्वति न वर्तते मुख्यया वृत्त्या' इति साध्ये। एवमुपचारमभ्युपेत्य दृषणमुक्तम्।

सोऽध्युपचारो न घटत इति ब्र्मः । द्वयी हि उपचारस्य गतिः-सारूप्यात्, यथा यमलयोर-न्यतरिसन् 'स एवायम्' इति प्रत्ययसङ्गान्तेः, राज्ञो भृत्येऽमात्यादौ 'राजा' इति वा प्रत्ययः । गुणोप-काराद्वा उपधानानु[रा]गादिव स्फटिके रक्तत्वादिबुद्धिः । तैत्र न तावत् प्रत्ययसङ्गान्तितः सारूप्या-४१५-१ वृद्धः सम्भवति सारूप्यासम्भवे प्रत्ययसङ्गान्त्यभावात् स्वामिभृत्ययोभिन्नत्वात्, यदि सैव बुद्धिः सङ्गान्ता स्यादिभन्ना स्वामिनि भृत्ये च स्वाम्यनुज्ञातर्मुक्तावलीय स्यात्, न तु भवति,

१ 'मञ्जान्दो यथाधेयं मञ्जन्व व्यवस्थितः । तत्त्वेनाह तथा जातिशन्दो द्रव्येषु वर्तते ॥' [ वाक्यप० ३।१४।१५१ ] इति मर्तृह्ररेः कारिकात्र परिवर्त्षोद्धृता ग्रन्थकारेण । ''मञ्जाः कोशन्ति' इति क्रियासम्बन्धस्याधेये मञ्जस्ये प्राणिन्युपपत्ते-राधारहपाभेदेनाधारवचनोऽपि मञ्जरान्दस्यदाधेयवचन इति निश्चीयते एवम् 'आनीयन्तां गावः' इति क्रियासम्बन्धस्य जातावनुपपत्तेस्तदभेदापञ्चा न्यक्तयः क्रियासमन्वयसमर्था जातिनिवन्धनेन शन्देनोपादीयन्त इत्यवगमः ।" इति हेलाराजञ्जतायां वाक्यपदीयदीकायां वृत्तिसमुद्देशे ३।१४।३५१॥ २ तुलना-पृ० ६०७ पं० ३०॥ ३ सान्येन प्र०॥ ४ 'सत्वपक्ष' य०॥ ५ नाभिधानेनाह शब्द प्र०। 'नाभिधानेनाऽऽह शब्दः' इत्यपि स्याद्त्र पाठः॥ ६ सामान्योयः य०॥ ७ तव न प्र०॥ ८ 'मुक्तावलीय स्यात् भा०। 'मुक्तावलीय स्यात् य०॥

कारात्, स्फटिकवर् विशेषणप्रकर्षमगृहीत्वा विशेष्ये प्रत्ययप्रसङ्गात्, अयथार्थ-ज्ञानोत्पत्तेः, युगपदसम्भवाच ।

खशब्दार्थप्रवृत्ति ....।

मैञ्चरान्दो यथाधेयं मञ्जेष्ट्रेव व्यवस्थितः । तत्त्वेनाह तथा भावरान्दो द्रन्येषु वर्तते ॥

5

विशेष एव वस्तु परमार्थतोऽस्ति, न द्रव्यार्थः सामान्यम् । तस्यासस्वाद् विशेष एव खतन्त्रः कल्पितसामान्योपसर्जनः, मश्रशब्दवत्।

इतश्च त्वन्मतिवद् भेदात् तद्वतो न वाचकः । भिन्ना हि व्यावृत्तिमन्तः

किं तिर्हे ? 'राजवदमात्यः' इति भिन्नेवामेदोपचारा भवति । तस्मान्न प्रत्यसङ्कान्तिर्ने च सारूष्यमपोहापोहवतोः । अतो नोपचारो निमित्ताभावात् । किञ्च, कमवृत्त्यभावाच्च, न हि कमेण सक्कदुविरतः 10
शब्दः क्षणिकत्वादसद्पोहे वर्तित्वा तद्वति वर्तते राज-भृत्यमुद्धिवत् । तस्माद्पि नास्ति प्रत्ययसङ्कान्तिसारूष्यासम्भवादुपचारः । स्यान्मतम्—गुणोपकारादिति । तन्नापि गुणोपकारात्, रफिटकवद् विशेष[ण]प्रकर्षमगृहीत्वा विशेष्ये प्रत्ययप्रसङ्कात्, यथा स्फिटके रक्तत्वादिप्रत्यय उपधानप्रकर्षभगृहीत्वा भवति
तथा विशेषणप्रकर्षभगृहीत्वा विशेष्ये प्रत्ययः स्थात्, न तु भवति । किञ्च, अयथार्थज्ञानोत्पत्तेः,
यथा रफिटके रक्तत्वादिप्रत्ययो मिथ्याप्रत्ययस्था विशेषणसरूपप्रत्ययो विशेष्य स्थात् । किञ्च, युगपद-15
सम्भवाच्च, \*वैदा च बहवो प्रहीतारो भवन्ति गुणवतः शुङ्कादेः तद्यथा—'घटः पार्थिवो द्रव्यं सब्द्युक्को
मधुरः सुरिभः' इत्येवमादिविशेषस्तदा गुणोपकारो विरुध्यते । न हि शक्यं तदा द्रव्येण एकगुणरूपेण
स्थातुम्, अनेकात्मकस्याविशिष्टत्वात् । नाष्येकदेशेन गुणरूपमनुभवितुं शक्यम्, क्रत्सस्य घटादिरूपप्रतीतेः । अथ पुनः सवैर्वटत्वादिभिरुपकारो युगपत् क्रत्सस्य क्रियते ततः सर्वेषां प्रत्येकं प्रहीतृणां घटादिरूपप्रहणाभावात् सर्वगुणसङ्करेण मेचकदर्शनम् युगपत् सर्वरूपापत्तेः स्थात्\* रफटिकवदेव, न तु भवति । 20

रिष्प्रदूष्यात् प्रत्ययसङ्कान्तेरुपचारः, यमलादिवत् ; नापि गुणोपकारात् रफटिकवदिति ।

स्वश्रव्दार्थप्रवृत्तीत्यादि । अथवायमन्योऽथोऽस्य विकल्पस्यैव । मश्चश्रब्द् इति क्लोकस्यान्त्य-पादे पाठान्तरं तथा भावशब्दो द्रव्येषु वर्तते इति । तस्य व्याख्या—विशेष एव वस्तु परमार्थतोऽस्ति, न न द्रव्यार्थः सामान्यं जातिर्घटादि<sup>द्व</sup>वेकं भवत् किञ्चिदस्ति । तस्य सामान्यस्य असत्त्वाद् विशेष एव स्वतन्त्रः कल्पितसामान्योपसर्जनो यथा प्राक् प्रकान्तः । किमिव १ मञ्चशब्दवत्, सैव व्याख्या 25 गतार्था भावशब्दस्य गुणपर्यायवाचित्वात् ।

इतश्च त्वन्मतिविदिखादि । हेट्यन्तरमपि भेदादिति । जातिमत्पक्षदूषणवद्सद्सत्यत्पश्चदूषणं त्वयैव । इतम्-तद्वतो न वाचक इति । भिन्ना हि व्यावृत्तिमन्तः सत्वन्त इवार्था घटादय इति हेतु-

१ दरयतां पृ० ६२४ पं० ४ ॥ २ वाच प्र० ॥ ३ \* \* एतदन्तर्गतः पाठः प्रमाणसमुचयद्वतौ प्राय १दशः एवोपलभ्यते । दर्यतो पृ० ६०८ पं० १३ ॥ ४ शत्याप्येकदेशेन य० ॥ ५ व्हेकुंभवत् य० ॥ नय० ७९

10

सत्वन्त इवार्था घटादयः। भेदानां चानन्त्ये सम्बन्धाशक्यत्वाद् व्यभिचाराचा-वाचक इत्युक्तं प्राक् त्वयैव।

नैतु चायं घटादिषु ....।

यस्याभिधाता सोऽर्थोऽसदसन्मात्राख्यो भेदवत् सत्त्वं वा स्थात् सत्तामात्रं ॐवा सत्तासम्बन्धो वा सत्वन्मात्रं वा? तत्र—

> नौषोहश्चा भेदानामानन्त्याद् व्यभिचारतः। वाचको योगजात्योर्वा भेदार्थैरपृथक्श्रुतेः॥ तैद्वतो नास्ततन्त्रत्याद् भेदाद् जातेरजातितः। अर्थाक्षेपेऽप्यनेकान्तः सत्ताद्यर्थोऽप्यतो न सः॥

## एवं सन्मात्रसत्ताचापादनवदिहापि आरभ्यते—

व्याख्या त्वन्मतवदेव । के ते व्यावृत्तिमन्त इति चेत् , उच्यते—असदसन्तोऽर्था घटादयः । भेदानां विमानन्त्ये सम्बन्धाशक्यत्वाद् व्यभिचाराचावाचक इत्युक्तं प्राकृ, केन ? त्वयैव ।

अत्राह—ननु चायं घटादिष्ट्रियादि । सत्वन्मात्रपक्षे पूर्वमेव हि द्रव्यादिभेदानभिधानेनानन्त्य-व्यभिचारदोषौ परिहृतौ तथेहापि असदसत्त्रनमात्रपक्षे भेदानभिधानेन तहोषपरिहार इति तहशेयति ।

भेदवत् सत्त्वं वा स्यात्, भेदवती सँभेदा सत्ता जातिरित्यर्थः, किं तदसदसन्मात्रमुच्यते, सत्तामात्रं भेदवत् सत्त्वं वा स्यात्, भेदवती सँभेदा सत्ता जातिरित्यर्थः, किं तदसदसन्मात्रमुच्यते, सत्तामात्रं भादन्तिरपेक्षा सत्तेत्र वा, सत्तासम्बन्धो वा, सत्वन्मात्रं वा १ सदनुवृत्त्यभिधानपक्षवदेते चत्वारो विकल्पाः असदसत्वति व्यावृत्तिमत्यपि पक्षे सम्भवेयुर्गत्यन्तराभावात् । स्थान्मतम्—'असदसत्' इत्यभाव-पक्षोऽपि सँम्भवतीति । तन्न, अभावस्य प्रतिषिद्धत्वात्, 'शब्दान्तरार्थापोहं हि स्वार्थे कुर्वती श्रुतिरिभधत्ते' 20 इति त्वयेव स्वार्थवचनेन उक्तत्वादसाभिः स्वार्थ एवं [ताव]किर्धायते इत्यादिना यावद् अंतन्यः प्रत्यक्ष इति प्रन्थेन विचार्य भीष्ये प्रतिषिद्धत्वात् । परिशेषादेतावन्त एव विकल्पा भवन्तो भवेयुः 'असद-सम्मात्रम्' इति शब्दार्थस्य । तर्बेशसदसन्मात्रम् । विधिवादिमतवदपोहवादिमतेऽपि चतुष्टये स्थिते समान एवात्रापि विचारो प्रन्थश्चेति तथैवाह—नापोहशब्दो भेदानामित्यादि स्रोकद्वयम् । अन्त्ये पादे तूप-संहारे विशेषः—सत्ताद्यर्थोऽप्यतो न स इति, 'मैत्रि'शब्दस्यभ्यार्थेतावत्त्वात् । एतच्छ्रोकद्वयं व्याख्यातु
25 कामः सम्बन्ध्यति—एवं सन्मात्रसत्ताद्यापादनविद्दहापीति तुल्यदोषत्वविवक्षा भवन्तमन्यांश्च प्रतीति

१ 'नतु चायं घटादिषु द्रव्यादिभेदानिभधानेन परिहती दोषः । न क्षत्र भेदा अभिधीयन्ते, कि ति हैं १ तेषामसद-सम्मात्रं सामान्यरूपम् । तस्यैक्तवात् सुकरः सम्बन्धः । व्यभिचारोऽपि नास्ति, तदमावे शब्दस्यात्रवृतः' इत्याश्यो भाति । तुलना पृ० ६०७ पं० २४ ॥ २ दिष्कागस्यैव 'न जातिशब्दः' इत्यादि कारिकाह्यं किश्चित् परिवर्ध दिक्कागमतं प्रतिविधान्तुमत्र प्रन्थकृतोपन्यस्यते । तुलना—पृ० ६०७ पं० ११ ॥ ३ दश्यतां पृ० ६०७ पं० २० ॥ ४ तत्र मा० ॥ ५ इष्यते सार्थास्त्व य० । इष्यते स्त्रव् भा० । (इष्यतेऽसावर्थोऽसद<sup>१</sup> ) ॥ ६ समेदाशत्वाज्ञाति भा० । समेदाशत्वाज्ञाति भा० । समेदाशत्वाज्ञाति भा० । समेदाशत्वाज्ञाति य० ॥ १ समेदाशत्वाज्ञाति य० ॥ १ एवं निर्धार्यते य० । दश्यतां पृ० ६०९ पं० २ ॥ १० दश्यतां पृ० ६११ पं० १ ॥ ११ मास्य य० ॥ भांस्य भा० । 'चास्य' इत्यपि पाठोऽत्र मवेत् ॥ १२ तत्वासदसन्मात्र य० । 'तत्रासदसन्मात्र' इत्यपि पाठोऽत्र स्यात् ॥ १३ दश्यतां पृ० ६२६ पं० ४ ॥

नं जातिशब्दो भेदानामानन्त्याद् व्यभिचारतः। वाचको योगजात्योर्वा भेदार्थैरपृथक्श्रुतेः॥ तद्वतो नास्त्रतन्त्रत्याद् भेदाज्ञातेरजातितः। अर्थाक्षेपेऽप्यनेकान्तः सत्ताद्यर्थोऽप्यतो न सः॥

जातिशब्दस्तावत् सदादिः । कसान्न वाचकः ? आनन्त्याद् भेदानाम् 1 5 आनन्त्ये हि भेदानामशक्यः शब्देन सम्बन्धः कर्तुम् । न चाकृतसम्बन्धे शब्देऽर्था- भिधानं न्याय्यम्, स्वरूपमात्रप्रतीतेरित्यादि यावद् न, गुणत्वादिव्यभिचारात् ।

गतार्थं यावदारभ्यते । न जातिशब्द इसादि तदारम्भः । पूर्वमगेहशब्देन सम्पन्नत्वाद् विश्रव्धं परवाचोयुक्त्येव 'नं जातिशब्दः' इसादि परमन्थमेव उद्दिक्षत्, [अ]सदसद्विशिष्टसन्मात्र-भेद-सक्ता-सम्बन्ध-सत्वत्पक्षाणां त्विदेष्टानां विधिक्षपाणां च परेष्टानामविशेषादिति । तद्यथा—न जातिशब्दो भेदानां 10 'वाचकः' इति वक्ष्यति । जीतिशब्दस्तावत् सदादिरिति, यसात् सच्छब्दो जातिसम्बन्धनो जातिसुपा-दायासक्षेण द्रव्यादीनभेदोपचारादाह तस्मादभेदोपचारहेतुना व्यपदिश्यते जातिशब्द इति । यथा 'सिंहो ४१६-२ माणवकः' इति सिंहशब्दो माणवकगुणानुपादायाभेदोपचारश्रवृक्तेरभेदोपचारहेतुना व्यपदिश्यते गुणशब्द इति । कस्मान्न वाचक इति हेतुपरिप्रभः, यस्माद् वाद्यात्रेण न श्रद्धीयते । उच्यते—आनन्त्यादिति हेतुः । कस्मान्त्र वाचक इति हेतुपरिप्रभः, यस्माद् वाद्यात्रेण न श्रद्धीयते । उच्यते—आनन्त्यादिति हेतुः । कस्मान्त्रतात्? भेदानाम्, यस्मात् ते पूर्व प्रकृता न चान्यः श्रूयते । आनन्त्ये हि भेदानामशक्यः 15 शब्देन सम्बन्धः कर्तुम्, न हि पाटलिपुत्रादिस्या द्रव्याद्य इहस्येन सच्छब्देन सहाख्यातुं शक्याः । कर्तुम् आख्यातुम्, करोतेरनेकार्यत्वात् । आनन्त्याद्वा द्रव्यादीनाम्, तथाहि—ते घट-पट-रथादिभेदेना-नताः । एवं तावत् सम्बन्धभेदाद् भेदमभ्युपगम्येदमुच्यते, न तु तस्य वस्तुनः स्वातो भेदोऽस्ति । तत्रेदमेव कारणम्—यत् सम्बन्धान्तरविशिष्टाभिधायी शब्दः सम्बन्धान्तरविशिष्टशब्दवाच्यमसमर्थो वक्तम्, गवाधादिवत् । तस्माद् भेदानामवाचकः ।

न चाकृतसँम्बन्ध इत्यनाख्यातसम्बन्धे शब्द इति द्विष्ठत्वेऽपि सम्बन्धस्य शब्दस्यैवाविनाभावि-त्वाद्र्यप्रत्यायकत्वं दर्शयति । अत्र चानन्त्यं पारम्पर्येणानभिधानहेतुः-ततो हि सम्बन्धाशँक्यता, सम्बन्धा-व्युत्पत्तेरनभिधानं स्वरूपमात्रप्रतीतेरिति यत्र शब्दस्थार्थेन सम्बन्धोऽर्व्युत्पन्नो यथा म्लेच्छशब्दानां तत्र

१ दश्यतां पृ० ६०७ पं० ११, २५ ॥ २ पृ० ६०७ पं० १३ ॥ ३ तिभेदाना प्र० । दश्यतां पृ० ४६०-१ ॥ ४ तुल्ना—"सम्बन्धिमेदात् सत्तेव भिद्यमाना गवादिषु । जातिरित्युच्यते तत्यां सर्वे शब्दा व्यवस्थिताः ॥ [वाक्यप० ३१९१३], वश्यमाणिराश्रयादिभिः स्वसम्बन्धिभिभिद्यमानोपचिरतभेदा गवाश्वादिषु सत्तेव महासामान्यमेव जातिर्गेत्या-भत्वादिका अपरसामान्यं, नान्या परमार्थभिन्ना सा विद्यते । तथा गोः सत्ता गोत्वं नापरमन्विय प्रतिभासते एवमश्वस्य सत्ताः अश्वत्विसित्यादि वाच्यम् । तस्यामेव च गवादिभेदभिन्नायां सत्तास्यायां जातौ सर्वे गवादयो डित्थादय आकाशादयश्च शब्दाः त्राचकरवेन व्यवस्थिता इत्यसंकर्येण नियतोपाधिवशाज्ञास्यभित्रायिनः सिद्धाः ।" इति वाक्यपदीयस्य हेलाराजरचितटीकान्याम् ॥ ५ संवंधाः इत्य प्र० ॥ ६ चात्यंतं पारंपर्यणाभिधानहेतुः य०॥ ७ शक्यता ना संवंधान्युन्त्यत्तेत्व य०। १ शक्यता ता संवंधान्यत्तेरन भा०। ८ उत्युत्पत्तौ भा०। इयुत्पत्तौ य०॥

अथवा भेदादिति यसात् व्यावृत्तिमानसदसत्वात् स्याप्त एव दोषः, तेन सहाभूतसामान्यत्वात्, यथा सत्वदर्थसच्छव्दस्य घटादिभेदार्थत्वाभावात् तेन <sup>5</sup>सहासामानाधिकरण्यं तथा तवापि असदसदर्थसच्छव्दस्य घटादिभेदार्थत्वा-भावात् सामानाधिकरण्याभावः।

शब्दमात्रमेव प्रतीयते नार्थ इत्यादिः सह टीक्या भाष्यभन्थो द्रष्टव्यो यावद् न गुणत्वादिव्यभि-४१७-१ चारादित्यविधराचार्येण यावत्कारितः सव्याख्यानः सामान्यपरीक्षाकारित्रिखित एवात्रापीति न लिख्यते ।

तदुपसंहारः एतावचेतादि यावत् स्वाधारो वा । न चास्ति सम्भव इति यथा विचारित
10 मिति मात्रशब्दापादितसत्ताद्यथोंऽप्यतो न स इत्युपसंहारः । अलमतिप्रसङ्गेनेति, 'भेदात्' इत्येतत्प्रसङ्गागतसाक्षाद्विधिवादिमतदूषणिमदं [स]प्रसङ्गमुक्तम्-सत्ताद्यथोंऽप्यतो न स इति, भात्रप्रहणस्य

एतावद्विषयसम्भवानतिवर्तित्वात् ।

अधुना भवन्तं प्रति मात्रप्रहणात् तत्सम्भविनो विकल्पास्त एवेति तान् दूषियध्यामः । तद्यथा—
अथवा भेदादिति यस्माद्ध्यावृत्तिमानित्यादि, 'भेदात्' इत्ययं हेतुर्व्यावृत्तिमत्पक्षे दोषमापादियतुमित्थं

15 व्याख्यायते । यस्माद् व्यावृत्तिमानसद्सत्वानिति पूर्वेभ्यः पक्षेभ्यो विशेषं दर्शयति । शेषं तुल्यं यावत्
स एव अतद्भेदत्वे सामानाधिकरण्याभाव एव दोषः प्रतिज्ञातस्त्वां प्रत्यापाद्यते । कस्मात् ? \*'तेन सहाभूतसामान्यत्वात् । 'घटः' इत्युक्ते यस्मित्रसदसत्त्वं घटे स घटोऽन्यत्र घटान्तरे पँटादौ च न वर्तते, अतो
भिन्नः, भिन्नत्वाचातद्भेदा घटादयः, तस्मात् \* तेन सहाभूतसामान्यत्वं सिद्धम् । यो येन सहाभूतसामान्यसस्य तेन सामानाधिकरण्यं न भवति । यथा सत्वद्र्धेत्यादिनिदर्शनदण्डकः, सत्वानर्थोऽस्य सच्छव्दस्य

20 सोऽयं सच्छव्दः सत्वदर्थः, तस्य घटादिभेदार्थत्वं नास्ति त्वन्मतेन, तदभावात् तेन सहासामानाधिकरण्यम् ,

४१०-२ साक्षाद्विधिवादिमत इव तवापि सच्छव्दो[ऽसद]सदर्थो घटादिभेदार्थो न भवति, अतस्तद्वदेव सामानाधिकरण्याभाव इति ।

१ (एतावचात्र भवेत्-मेदा वा, सत्तामात्रं वा, सत्तासम्बन्धो वा, सत्तायाः खाधारो वा ।' इलाशयोऽत्र भाति । तुल्नापृ० ६२६ पं० ४ ॥ २ 'यस्माद् व्यावृत्तिमानसद्सत्वानथाँऽन्यत्र न वर्तते ततो भिन्नः । भिन्नत्वाचातद्भेदत्वे स एव
दोषः' इलाशयः सम्भाव्यते ॥ ३ यावन गुणि भा० । यावद्गुणि य० । इत्यतां पृ० ४१९-२ ॥ ४ दिङ्गागरितते
सामान्यपरीक्षाय्रम्थे 'न जातिराब्दो भेदानामानन्त्याद् व्यभिचारतः । वाचको योगजात्योर्वा भेदार्थरपृथक् श्रुतेः ॥ तद्वतो नास्वतच्यत्वाद् भेदाजातेरजातितः । अर्थाक्षेपेऽप्यनेकान्तस्तेनान्यापोहकुच्छुतिः ॥' इति
स्रोकद्वयं तद्वयाख्या च विस्तरेण सम्भाव्यते ॥ ५ नवास्ति प्र० । इत्यतां पृ० ४१९-२ ॥ ६ इत्यतां पृ० ६२५
पं० ८ ॥ ७ व्यण्या भा० । व्यण्या थ० ॥ ८ व्ययतां पृ० ६२६ पं० ४ ॥ ९ \* एतिचहान्तर्गतः पाठो य०
प्रतौ नास्ति ॥ १० दिङ्गागेन सवृत्तिके प्रमाणसमुच्ये पश्चमेऽपोहपरिच्छेदे यदभिहितं तस्य प्रारम्भिकाँऽश इह पृ० ६०७६०८ इत्यतासाभिभाँटभाषानुवादात् संस्कृते परिवर्त्य प्रदर्शितः । ततोऽप्रेतनाँऽश इहोपन्यस्यते । स चात्रापोहपरीक्षायां यत्र

यत्र यथा यथोपयुज्यते तथा तथानुसन्धेयः । प्रमाणसमुख्यान्तर्गतोऽपोहवादः--

# "भेदेषु जातौ तद्योगे दोषस्तुल्यो हि तेष्वपि ॥ ७ ॥

'यतो जातिः स्वरूपं 'च तद्वदूपं न युज्यते ।

<sup>4</sup>मेदरूपेणाभिधानेऽपि अवस्यं जातिरूपेण भेदाभिधाने <sup>6</sup>जातौ साक्षाद् मेदेषूपचारात् तद्वतीव सर्वत्र दोषो वाच्यः, जातावप्त्रभिषेयायां शब्दखरूपाध्यारोपेण जात्यभिधानात् सम्भवात् । जातियोगो जातिरूपेण <sup>8</sup>सदादिनाभिधीयत इत्यत्रापि यथासम्भवं दोषो वाच्यः ।

### <sup>8</sup>तद्वांश्च भेद एवोक्तः स च पूर्व निराकृतः ॥ ८ ॥

10'न जातिशब्दो मेदानां वाचकः' इति 11पूर्वं निराकृतः स च जातिमान् । ननु चोक्तम्-जातिशब्दो जातिमन्मात्रस्य वाचको न तु भेदरूपेणेति । यद्येवम् ,

### <sup>12</sup>तद्वनमात्रेऽपि सम्बन्धः सत्ता वेति विचारितम् ।

तद्वन्मात्रं हि तद्वत्वं भावप्रत्ययः । <sup>स्र</sup>स च सम्बन्धे गुणे वा स्यात् । यथोक्तम्-समासकृतद्वितेषु सम्बन्धाभिधानं ो इति । तत्रापि 'ने वाचको योगजात्योवी भावप्रत्ययेन ? ] अन्यत्र हृद्ध्यभिन्नरूपाव्यभिचरितसम्बन्धेभ्यः [ -मेदार्थैरपृथक् श्रुतेः' इत्युक्तम् ।

<sup>14</sup>तद्वानर्थो घटादिश्चेन्न पटादिषु वर्तते । सामान्यमर्थः स कथम् ?

अनेकरृत्ति हि सामान्यम् । तच यदि सामान्यवान् घटादिः, स पटादिषु अवर्तमानः कथं तेषां सामान्यमिति भुजयते ? ननु च सामान्यवानभिधीयते, किम्धं तत्र सामान्यत्वमारोध्यते इति चेत्, यस्मात् सच्छब्दः सामान्यस्य वाचक इति प्रतिज्ञातम् । सत्तादिषु च सत्ताद्यभावात् तेद्वान् नोच्यते । तस्मादर्थेऽवैद्यमर्थसामान्यमभ्युपगन्तन्यम् । तचार्थे नास्ति । र्तिस्मात शैव्दस्तुल्योऽत्र केवलः । तद्वान् घटादिः सच्छन्दव।च्यत्वात् तुल्यः, न तु तद्वता केनचित् [अपि vr.]। सत्तायोगौ च पूर्व निषिद्धौ । नीनिमित्तः स च मतः । शब्दश्च भित्रेषु निमित्ताभावेऽभित्रो न दृष्टः । ततश्च किं न युज्यते ?

1 मेदे जातौ च तद्योगे PSv2। VT. मध्ये तूभयथा दश्यते, दश्यतां पृ० ६३० पं० २९, पृ० ६३१ पं० ३२ ॥ 2 यतो जातिः खरूपं तद्वद्भूपं च न युज्यते (१) ॥ 3 वा PSV ॥ 4 भेदस्वरूपेणा PSV ॥ 5 भेदाभिधानम् (१) ॥ 6 जातिषु (?) साक्षाद् भेदेषूपचार इति तद्वतीव सर्वो दोषो वाच्यः Psv1 ॥ 7 धानात् सम्भवः Psv2 । धानमिति सम्भवात् PSV1 ॥ 8 सदादि (?) अभिधीयते PSV1 ॥ 9 "यत् पुनरेतसिक्वेव पक्षे भिक्षुणोक्तम्-जातिविशिष्टेष्वभिधीय-मानेषु खलक्षणान्येवाभिषेयानि प्रामुवन्ति, तेषामानन्त्यन्यभिचाराभ्यामवाच्यत्वमुक्तम्-इति । तदुक्तम्-'तद्वांस्त् भेद एवेष्टः स च पूर्च निराकृतः' इति।"-दार्करिका पृ० ६२ ॥ ""स तु"" न्या० र० पृ० ६०० ॥ 10 जातिशब्दः पूर्व निराकृतः 'न जातिशब्दो मेदानां वाचकः' इति । स च जातिमत्यपि उक्तः ( तेन जातिमत्यपि उक्तम् ? १) ।-PSV ।। 11 पृ० ६०७ पं० ११ ॥ 12 यचात्र भिक्षुणा जातिसन्मात्रं वास्यं भविष्यतीत्याशङ्क्य विकल्पितम्—अथ जातिसत्त्वं किं जातितद्वतोः सम्बन्धः किं वा सामान्यरूपमिति । एवं च विकल्प्य 'पूर्वोक्तजातिसम्बन्धामिधानदोषी योजनीयः' इत्युक्त्वोक्तम्-तद्वनमात्रेऽपि सम्बन्धः सत्ता वेति विचारितम्' इति।"-शर्करिका. पृ०६२ । न्या० र० पृ०६०१ ॥ 13 तेन सम्बन्धो गुणो वा स्थात् (१) । तुलना-"किञ्च, अपोहवत्त्वमिति मतुबन्तादयं भावप्रत्ययः । स च सम्बन्धवाच्यपि स्मर्यते । यथाह-समासकृतद्धितेषु सम्बन्धाभिधानं भावप्रत्ययेन अन्यत्र हृढवन्यभिवरितसम्बन्धेभ्यः [ सम्बन्धस्य वाच्यत्वमस्तीत्युक्तम् ।"-शकिरिका. पृ० ६३ । न्या० र० पृ० ६०९ ॥ 🛮 14 "यदपि चास्मिन् पक्षे मिश्चणो-क्तम्-यदा गोत्वविशिष्टः शावछेयो गोशब्दस्य वाच्यत्वमित्यङ्गीकृतं तदासौ बाहुछेये नास्तीति तत्र गोशब्दप्रवृत्तिनं स्यादिति । तदुक्तम्-तद्वानर्थो घटादिश्चेत्र पटादिषु वर्तते । सामान्यमर्थः स कथम्-इति । तदिष समानम् ।"-शर्करिका पृ॰ ६३। ''भिश्रुणोक्तम्–'तद्वानथीं घटादिश्वेत्र पटादिषु वर्तते । सामान्यमर्थः स कथमिति तद्वदवाच्यता ॥' इति ।''–न्या॰ र॰ ६०९॥ 15 न युज्यते PSv2 ॥ 16 सामान्यमारोप्यते PSv2 ॥ 17 तत्र वृत्तिनींच्यते PSv1 ॥ 18 अवस्यं सामान्यमञ्जुपगन्तन्यम्  $PSV^1$  ॥ 19 यस्मात् VT. ॥ 20 शब्दार्थः केवलः समः  $PSV^1$  । अत्र शब्दः केवलं तुल्यः PSV2 । इदमत्रावधेयम्-PS1 मध्येSयं कारिकांशो दृश्यते, PS2 मध्ये तु न दृश्यते । अतोSयं वस्तुतः कारिकांशो वृत्यंशो विति निर्धारियतुं न पार्यते ॥ 21 'नानिमित्तः स चेब्यते' इति 'निर्निमितं च तन्नेष्टम्' इखिप वा पाठोऽत्र भवेत् ॥

ततश्च विशेषणविशेष्यत्वाभावः । अथापि [स्रात्]-अंनन्यद्रव्यवर्तिनि सद्धणे सच्छन्दाद् घटाद्याशङ्कायां विशेषणविशेष्यभावो भविष्यति नीलतरादिवदिति चेत्, यद्यैकंत्रासितादिवत् । तद्य नास्ति । नीलशब्दो हि नीलतरादिष्वन्यामावे तद्वति न युज्यते । नीलतं सम्बन्धश्च न शब्दार्थ इत्युक्तम् । किञ्चान्यत्, अभ्युपायेऽपि नैतज्ञातेरज्ञातितः । नीलतरादिषु नीलसामान्याभ्युपगमेऽपि यथा नीलगुणिक्षधा भिन्न एवं घटत्वादिजातिमती सज्जातिर्नास्ति यतस्तद्विशेषानुपादाय वद्वव्ये मृत्तौ घटादिविशेषे वृत्तिराशङ्कयेत । तस्मादिदमपि न कल्पनीयम् ।

नन्वेवसशब्दवाच्येष्वप्यर्थाक्षितेषु घटादिषु तद्वानथें।ऽवश्यं घटत्वादिना केनचिदनुबद्ध इति विशेषणविशेष्यभावो भविष्यतीति चेत्, ⁴अर्थाक्षेपेऽप्यनेकान्तः । अर्थाक्षेपो हि यत्रार्थसामध्याद् निश्चय उत्पचते यथा दिवा मुङ्के इति रात्रिभोजने निश्चयः । अत्र तु सदित्युक्ते घटादिष्वनिश्चयात् [संशय इति PSV¹] अर्थाक्षेपो नास्ति । ¹तस्माजातिशब्दः कथित्रदिप भेद-सामान्य-सम्बन्ध-जातिमतां वाचको न युज्यते तेनान्यापोहकुच्छुतिः । तस्मात् 'कृतकत्वादिवत् स्वार्थसन्यापोहेन माषते' [पृ० ६०७ पं० ८] <sup>8</sup>इति स्थितम् । आह च—

बहुधाप्यभिधेयस्य न शब्दात् सर्वथा गतिः। १स्त्रसम्बन्धानुरूप्यातु व्यवच्छेदार्थकार्थसौ॥१२॥ अनेकधर्मा शब्दोऽिय येनार्थं नातिवर्तते। प्रत्याययति तेनैव न तु शब्दगुणादिभिः॥१३॥[इति सङ्ग्रह्मोकौ PSV<sup>1</sup>]

यदान्यापोहपात्रं शब्दार्थः कथं नीलोत्पलादिशब्देषु सामानाधिकरण्यं विशेषणविशेष्यभीवश्च स्यात् । कथं न स्यादिति चेत्, यसाद् भिन्नः सामान्यविशेषशब्दानामपोद्य इति चेत्, नायं दोषः । तेऽपि—

> अपोह्यभेदाद् भिन्नार्थाः स्वार्थभेदगतौ जडाः । एकत्राभिन्नकार्यत्वाद् विशेषणविशेष्यकाः ॥ १४ ॥

नीलोत्पलादिशब्दा अपोह्ममेदे सलापि खार्थविशेषव्यक्तार्थं स्थाणुकाकनिलयनवत् लापोहार्थमेकत्र सेंसुदिताः समाना-धिकरणभूताः । तथाहि—ते प्रलेकं खार्थविशेषे संशयहेतवः । शब्दान्तरसहितप्रकाश्यार्थासम्भवाच विशेषणविशेष्यभूताः ।

नन्वेकाधिकरणं यत् तद् नीलमपि नोत्पलमपि नेति कथं तद् <sup>18</sup>नीलं च तदुःपलं चेति नीलोत्पलमित्युच्यत इति चेत्,

नै हि तत् केवछं नीछं न च केवछमुत्पछम्। समुदायाभिषेयत्वात्,

<sup>15</sup> नीलोत्पलशब्दाभ्यां ते समुदिते प्रतियिते, न केवले, केवलयोस्तु **वर्णवत् तिसर्थकम् ।** यथा नीशब्द-लशब्दौ सन्ताविप नीलाभिधाने निरर्थकौ [ एव PSV³ ] एवमत्र [ अपि PSV¹ ] ।—PSV¹ c. ed. p. ed. g. ६० B-६९ A । N. ed. g. ७५ B-७७ A । PSV³. N. ed. g. १५९ A-१६० B । P. ed. g. १५७ B-१५९ B ॥

अस्य स**वृत्ति**कस्य प्रमाणसमुचयस्य जिनेन्द्रबुद्धिना विरचिता विशास्त्रामस्रवती व्याख्या भोटभाषानुबादान् संस्कृते परिवर्सात्रोपन्यस्यते—

"मेदेष्वित्यादिना तद्वत्पक्षेऽभिहितं दोषं पक्षान्तरेष्वतिदिशति । उत्तरार्धेन अत्रैवोपपत्तिमाह । जातिरूपं मेदेशु न युज्यते, शब्दखरूपं जातौ, शब्दखरूपवजातिरूपं सम्बन्धे । सम्बन्धिरूपेण सतोऽर्थस्य खयं वचनविषयीकर्तुमशक्यरवाद-

1 'अनन्यद्रव्यवतीं सहुणः' इत्यपि पाठिश्विन्तः ॥ 2 शक्तिरिका पृ० ६४ । तुलना-"तदुक्तम्-मा भूद्यन्तिरे वृत्तिर्ययेकत्रासितादिवत् । प्रकर्षादिविशिष्टत्वम्' इति । एवं चाश्रङ्घ द्षितम्-'नैवं जातेरजातितः' इति ।"-न्या० र० पृ० ६०९-६०२ ॥ 3 'द्रव्ये वर्तमानस्य' इपपि पाठो भवेत् ॥ 4 शक्तिरका. पृ० ६४ । न्या० र० पृ० ६०२ ॥ 5 अथिक्षिपो नाम PSV¹ ॥ 6 देवदत्तो दिवा न PSV² ॥ 7 यस्माज्ञातिशब्दः PSV² ॥ 8 इति यत् तदेव स्थितम् PSV³ ॥ 9 नयवकत्रति. पृ० ४२७-२ । 'स्वतम्बन्धानुरूपेण'-शक्तिरका. पृ० ४६ ॥ 10 °भावश्व कयं स्थात् PSV¹ ॥ 11 तरवसं० पं० पृ० ३०० । सन्मतितृ । 12 समुद्रयेन PSV¹-² ॥ 13 नीलं चोत्पलं चेति चेत्, उच्यते—न हि तत् केवलं """PSV¹ ॥ 14 तत्त्वसं० पं० पृ० ३०८ । सन्मतिवृ ॥ 15 'नीलोत्पलशब्दाभ्यां समुदिताभ्यां तदुच्यते न केवलाभ्याम्, केवलं तु वर्णवत् तिवर्थकम् ।' इत्यपि पाठः PSV¹ एए. अनुसारेण सम्भाव्यते ॥

वदयमित्युक्तम् । ननु तद्वत्पक्षाद् मेदपक्षस्य को विशेष इति चेत्, तद्वत्पक्षे सज्जातिरूपेण सच्छन्देनाभिधानम् , भेदपक्षे तु द्रव्यादिरूपेण । एवं हि ते भेदरूपेणाभिहिता भवन्तीति विशेषः । तत्रापि द्रव्यत्वादिषु साक्षादु भेदेवूपचार इति पूर्ववदेव दोषो वक्तव्यः-साक्षाद् उपचारप्रवृक्तत्वं क्रमेणानभिधानं गुणोपकारविरोधश्रेति । सम्भवादिति जात्यभिधाने 'प्रकर्षः स्याद् विना थिया' इलस्यासम्भवात् । सम्बन्धाभिधानेऽप्यत एव 'सम्भव'वचनम् । नतु पूर्वं सम्बन्धस्थानभिधेयस्वमुक्तं तत् कथमिदानीं सद्रपेणाभिधानमाश्रीयते क्रयं चात्र अमेदोपचारः सम्बन्धस्याङ्गीकियते ? पूर्व हि असत्त्वभूतत्वाद् आख्यातार्थे शब्दस्यामेदोप-चारानुवपत्तरनिधानमुक्तम्, सम्बन्धोऽप्यसत्त्वभूत एव. तत् कथं तस्य सत्त्वं सच्छब्देनामेदोपचारो वा ? अमेदोपचाराभावे च कृतः पूर्वोक्तदोषप्रसङ्गः ? अथ सत्तया अभेदोपचारेण स उच्यते कथं सवीगशब्दयोः सामानाधिकरण्यानुपपत्तिरिति चेत्. नायं दोषः, सम्बन्धाभिधानमभ्युपगम्यास्य दोषस्योकत्वात् । 'यदि च सम्बन्धोऽभिधीयते तथापि तद्वत्पक्षदोषानतिकम एव जातिमता तुल्यसामध्यीत्' इति दर्शनार्थमिदमुक्तम् । तद्वांश्चेत्यादिनास्य पक्षान्तरत्वमेव निराकरोति । ननु चोक्तमित्यादिना पक्षान्तरत्वं दर्शयति । अत्र भेदा भेदरूपेण नाभिधीयन्ते, किं तर्हि ? जातिमतां तेषां यित्रविंशेषं रूपं सत्त्वेनारोपितं तदेव मेदरूपासंस्पृष्टमिभिधीयते । तथा च मेदपञ्जात् पक्षान्तरमेवेदमिति मन्यते । यदोवम् इत्यादिना जातियोगपश्योरन्तर्भूत-त्वादस्य पक्षान्तरस्वं निषेधति । कथं पुनस्तद्वनमात्रं सत्ता सम्बन्धो वा भवतीति चेदुच्यते-तद्वनमात्रं हि इयादि । 'मात्र'-शब्देन विशेषनिराकरणे सामान्यं सर्वातुगतिरूपं शब्दार्थं इत्युक्तं भवति । तत्र प्रवृत्तिनिमित्तस्वाद् भावप्रखयेन उच्यमानं सत्तां सम्बन्धं वा विहाय नान्यद्रपरुभ्यते, भावप्रत्यथस्य तत्रैव विहितत्वात् । इदमागमेन दर्शयितुमाह-समासकृत्तद्वितेषु इत्यादि सम्बन्धस्याभिषेयत्वे आगमः । राजपुरुषत्वं पाचकत्वम् औपगवत्वमित्येतेषु समासादिषु खखामि-कियाकारकनिमित्त-नैमित्तिकसम्बन्धा उच्यन्ते यथासंख्यम् । ततोऽत्रापि सच्छब्दः कृदन्तरवात् सम्बन्धवाचकः स्यात् । अन्येऽस्यैवापवादं वदन्ति-अन्यत्रेत्यदि । अयं गुणवाचित्वे आगमः । रूढे .....अत्र जातिमात्रमभिधीयते, न सम्बन्धः । अभिन्नरूपात् तदितातु .....अत्र च गुण एवोच्यते । अव्यभिचरितसम्बन्धात् .....अत्र तदेव सत्त्वमिधीयते, न सम्बन्धः । तद्वानर्थो घटादिरिसादिना अनेकत्रावर्तमानताया हेतुः प्रकाशितः । सामान्यमर्थः स कथमिति प्रमाणफलम् । यदनेकत्र न वर्तते तन्न सामान्यम्, खलक्ष्मणवत्, तद्वांश्च तथा, इति व्यापकाभावः । सामान्यं हानेकत्र वर्तते इति व्यतिरेकः । तचेखादिना हेतोरेवार्थं विष्णोति । कथामिलादिभिः प्रतिज्ञार्थम् । नन् चेलादिना सिद्धसाध्यतामाह, तद्वतः सामान्यरूपत्वेनानिष्ठत्वात् । तदनिष्ठत्वं सामान्यरूपारोपस्य प्रकाशयत्वाह-किमर्थमित्यादि । यसमदिलादि सिद्धसाध्यतायाः प्रतिविधानम् । एवं मन्यते-—सम्बन्धसौकर्यादव्यभिचारवचनाच सच्छन्दस्य सामान्यवाचित्वमाश्रीयते मेदशन्दैः सह सामाना-धिकरण्याभ्यपगमाच् सामान्यविशेषभावाभावे सामानाधिकरण्यं नोपपयत इति । तथाहि-सामान्यशब्दाद् निविशेषं प्रवर्तमाना द्धिद्विभेषशब्देभेदान्तरेभ्यो व्यवच्छिय विशिष्टविषयेऽवस्थाप्यते । तत् सामान्याभावे नोपपयते । अत्र च सामान्येन त्तद्वानित्यभ्युपगमे विकल्पद्वयम्-किं सत्तादिसामान्यस्य तद्वत्त्वम् आहोस्वित् तद्वतो घटादेः समानत्वमिति । तत्र पूर्वस्यासम्भव इति दर्शयति-सत्तादिषु चेलादि । सत्तादिषु जात्यन्तरं नास्ति जातीनामजातित्वात् । ततोऽवस्यं द्वितीयविकल्पोऽभ्य-पगन्तव्य इति दर्शयति - तस्मादित्यादि । अर्थे इति प्रकृतत्वात् तद्वति घटादौ । स्यादेतत् (१) नतु तत्रैवेति चेत्, अत्रोच्यते -तचेखादि । कसानास्तीति चेत्, यस्मादिखादि । केवल वचनेन अभिधेयं तुल्यं निराकरोति । सब्द एवाभिधायक एते[ षां ] तुल्यः, न बाच्यमेवं किञ्चिदपीलार्थः । तद्भता केनचिद्पि नेति, अभियानसाम्येनैव एतेषां समानत्वम्, न त्विभिष्येने तद्वद्वस्तुरूपेण केनचिदित्वर्थः । ननु सत्ता शब्दखरूपेण तद्वती अभिधीयते, सम्बन्धक्ष सत्तारूपेण । तस्मात् सत्तायाः सम्बन्धस्य वा अभिधेयेन तद्वता तुल्यत्वं भविष्यतीति चेत्, उच्यते-सत्तायोगौ चेत्यादि । भेदे जातौ च तद्योगे दोषस्तुल्यो हि तेष्विपे' [ पृ० ६३० पं० २ ] इलादिना पूर्वमेव निराकृतं जातियोगयोस्तद्वत्त्वेनाभिधानम् । यदि घटादिषु शब्दः समानस्तदा स एव शब्दः शब्द्रवेन तद्वान् तेषां सामान्यं स्यादिति चेत्, उच्यते-**नानिमित्त** इत्यादि । ........ निमित्तवतो यस्य शब्दस्य यत्र निमित्ताभावः तस्य तत्र योगो भवितुं नाईति यथा दण्डशब्दस्य दण्डरहिते पुरुषे । घटादिव्वपि निमित्तवतो जातिश्चदस्य निमित्ताभाव इति कारणानुपलव्धिरुक्ता । ततस्त्रेत्यादौ यदि सामान्यमभिषेयं ततस्तिद्विरोध्यार्थं घट **इर्यु**च्यत इति सामानाधिकरण्यं स्यात् । सामान्याभिधानाभावे किं कस्य विशेष्यम् १ ततश्राभ्युपगमहानिः । अथापीति सामान्य-विशेषभावाभावेऽपि प्रकारान्तरेण विशेषणविशेष्यत्वं प्राह्यति । द्रव्यान्तरे न वर्तत इति अनन्यद्रव्यवर्ती सहणो घटादि द्र•यम् । सहुण इति सत्तागुणवानिस्तर्थः, सत्ता गुणोऽस्येति कृत्वा । अनेनातुत्यत्वमुच्यते । एवमतुल्यत्वे सस्यपि सच्छण्दाद् धरावाशङ्कायां विशेषणविशेष्यभावो भविष्यति नीलतरादिवत् । नीलगुणवद् द्रव्यं नीलतरादिद्रव्यान्तरेऽतद्भणे न वर्तते

इति तदसामान्यम्, तथापि मील इत्युक्ते योऽयं नील इत्युक्तः स कि नीलतर आहोस्वित्रीलतम इति विशेषाशहा भवति, ततो नीलतरो नीलतम इति मैदशब्दैर्विशेष्यते एवं सदित्युक्ते यः सन् अयं किं घट आहोस्वित् पट इति घटायाशङ्का भवति ततस्तच्छन्दैविँशेष्यते घटः पटो वेति । यद्येकज्ञासितादियदिति ......तस्वदं नास्ति । कृत इति चेत्, उच्यते-नीलशब्दो हीलादि । नीलशब्दो हि नीलगुणवद् द्रव्यमाह । तच नीलतरादिद्रव्यान्तरे न वर्तते । यज्ञीलत्वं वर्तते तत्सम्बन्धो वा तस्य शब्दार्थत्वं न भवति । तस्मादत्रापि नानिसित्तः स च मतः [पृ० ६३१ पं० १९ ] इत्येतत् समानमिति दार्ष्टान्तिकेन समानस्य दष्टान्तस्याप्यतिद्धिरेव । अभ्युपायेऽपीति, यद्यपि दष्टान्तः सिध्यति तथापि सत्तायां तत्तुल्यत्वं नास्ति । तद्रशयति-नैतज्ञातेरजातित इति । न विद्यते घटत्वादिजातिरस्यां सत्ताजातावित्येवम् अजातिः सजातिः अजातिमतीति सत्तायां घटत्वादयो जातिविशेषा न सन्ति नीलगुणे नीलतरादिविशेषवत् यतस्ति द्विशेषानुपादाय द्रब्ये वर्तेत । ..... ...तस्मात् सच्छब्दाद् घटादिविशेषाशङ्का न युक्ता । नीलगुणस्तु अनेकमेदः । स एकत्रापि द्रव्ये वर्तमानः स्वविशेषानुपादाय <sup>1</sup>यथाभिसम्भवं वर्तत इति तद्वाचिनीलशब्दाश्रीलतराद्याशङ्का युज्यत इति दर्शयति । **नन्येयमि**ति प्रकारान्तरेण विशेषाशङ्कासम्भवमाह । .........तद्वानर्थोऽवश्यमित्यादि । जातिमानर्थो हि शब्देनीपात्तः । स च नियोगादेव घटत्वादिसामान्येन केनचिद्नुबद्धः । ततश्च तत्सामान्यमेदाक्षेपे घटादिविशेष आक्षिप्यतः इति । इममपि विकल्पं निराकुर्वन्नाह-अर्थाक्षेपेऽप्यनेकान्त इति । अर्थाक्षेपो हीत्यादिना अर्थाक्षेपस्य सरूपमाह । तदमावमत्र दर्शयितुं यथा दिवा न भुङ्क इति वैधर्म्यनिदर्शनम् । अत्र त्वित्यादिना वैधँर्म्यप्रयोगे पक्षधर्ममुपदर्शयति । आक्षेपो नास्तीति प्रमाण-फलम् । यत्रार्थाक्षेपस्तत्र निश्चयः यथा दिवा न भुक्के इत्यत्र रात्रिभोजने । सदित्यभिषाने च घटादिषु न निश्चयः, कि तर्हि ? सन्देहः । इति स्वभावविरोधः ।·····**ातसादि**सादिना यथोक्तजासाद्यभिधाननिषेधोपसंहारेण स्वपक्षमेव दर्शयति **।····** ·····आह इति अर्थगम्यांशसन्दर्शनेन अन्यापोहमेव शब्दार्थं श्राहयति । बहुधेति शिंशपादिनिशेषेण पुष्पितफलितादि-विशेषेण चानेकविधरवेऽपीलर्थः । अभिधेय इति शिंशपादिरर्थः । तस्यैव अनेकविधरवेऽपि न शब्दात् सर्वेथा गतिः । स्वसम्बन्धानुरूप्यादिति खसम्बन्धोऽविनाभावित्वं तदन्वयव्यतिरेकळक्षणम् । स च तत्सामान्यापेक्षया, न तु विशेषापेक्षया । तस्माद् यादशः सम्बन्धः प्रत्यायकत्वमपि तादशमेव युज्यते । इदमुक्तं भवति-सामान्यापेक्षयास्य सम्बन्धः, सामान्यं च ब्यवच्छेदरूपमेव यथोक्तवत् अन्यस्यायोगात् । तस्माद् व्यवच्छेदमेव कुर्वन् प्रस्याययतीति । अथ केनांशेन प्रसाययतीति चेत्, उच्यते-अनेकधर्मा शब्दोऽपीलादि । खसामान्यधर्मैरनेकधर्मा । येनार्थं नातिचर्तत इति सामान्यधर्मेण वृक्षत्वादिना थेन न व्यभिचरति प्रत्याययति तेनैवेति अनेन स एव धर्मः प्रद्यायक इत्यर्थः । एवकारेण यद्वयवच्छेदस्तद् दर्शयति-म तु **राज्यगुणादिभि**रिति । आदिशब्देन शब्दशेयत्वादयो गृह्यन्ते । अप्रलायकत्वं तेषामव्यभिचारित्वात् । तथाहि-ते वृक्षार्य विनापि रसादिषु दृष्टाः, न तु वृक्षशब्दरवादि सामान्यम् । यद्यन्यापोहमात्रमित्यादि । · · · · कथमित्यादि · · · · · । कथं म स्मादिति चेदिलादि । यसाद् भिन्न इलादि अपोह्ममेदेन सहचारादर्धमेदं दर्शयति । अयं हेतुः । ये भिन्नार्थासे न समानाधिकरणा न च विशेषणविशेष्यभूताः, घटपटादिशब्दवत्, नीलोत्पलादिशब्दा अपि तथेति व्यापकविरोधः । तेऽपीलादि । यद्यपि अपोह्यभेदाद् भिन्नार्थात्तथाप्यस्ति विशेषः स्वार्थभेदगतौ जङाः प्रसेकमिति शेषः । स्वार्थः सामान्यमुत्पल-शब्दस्योत्पलमात्रम् , तद्भेदा रक्तोत्पलादयः । नीलशब्दस्यापि नीलमात्रम् , तद्भेदा श्रमरादयः । तद्गतौ जडाः संशयहेतवः । अनेन प्रत्येकं खार्थभेदे संशयहेतुत्वम् अर्थापत्त्या सहितानामेव निश्चयहेतुत्वं विशेष उक्तः। यसादेवमुत्पलनीलादिशब्दानां परस्परार्थे स्वार्थविशेषे प्रत्येकं संशयहेतुत्वं सहितानामेष निश्वयहेतुत्वं तस्मादेकस्मिन् वस्तुनि नीलोत्पलमिलभिन्नकार्यस्वं विशिष्टा-र्थाभिन्यक्तिलक्षणं युज्यते । तस्मादेकत्राभित्नकार्यत्वात् सामानाधिकरण्यं तस्माच विशेषणविशेष्यभाव उपपद्यते । ………… अपोह्यभेदे सत्यिप इति, इदमपि पूर्ववद्योह्यभेदेनार्थभेदं दर्शयति । स्वार्थविशेषव्यवस्यर्थमिति खार्यविशेष उत्पल-नीलादिशन्दानामुत्पलनीलादिः, तद्मिन्यत्त्यर्थामति । अनेनाभिन्नकार्यत्वमुक्तम् । स्थाणुकाकनिलयनवत् स्वापोहार्थमिति नीलसामान्योत्पलसामान्ययोः [अपोद्दार्थम्] एकत्र समुदिता इति। .....तथाहि-ते प्रत्येकं स्वार्थविरोपे संशायहेतवः । अर्थापत्त्या सहितानां निश्चयहेतुःवमुच्यते । यस्माद् नीलोत्पल।दिशच्दाः प्रत्येकं स्वार्थविशेषे सन्देहहेतवः सहिता एव निश्चयहेतवः, तस्मात् साहताः स्वार्थविशेषकार्थव्यज्ञकाः समानाधिकरणभूताः । शब्दान्तरसहितप्रकादयार्थाः सम्भवाञ्चलादि । शब्दान्तरेण नीलादिशब्देन सहितस्य उत्पलशब्दस्य प्रकाश्यो विद्यिष्टोऽर्थः स उत्पलशब्दे फेबले न

<sup>1</sup> यथानीलसम्भवं (?) P. ed. ॥ 2 वैधम्योंपयोगे D. ed. । वैधम्योंपयोगेन P. ed. ॥

शर्वेदमात्रं हि......तिन्निमित्ताभावात् छत्रिदण्डिवत् । भेदाद् व्यावृत्ति-सामान्यानाम् ..... एकस्मिन्नर्थे यदा बहवो वक्तारो भवन्ति 'घटः पार्थिवो द्रव्यं सन् शुक्कः' इत्येवमादिविदोषैस्तदा सोऽर्थी घटरूपेण कृत्स्तो वाभिधीयेत एकदेदोन वा ? न तावत् कृत्स्नः, वक्त्रन्तरस्य पार्थिवत्वेनाभिधानासम्भवप्रसङ्गात् । अन्य-तरसामान्यविशेषणाभावः, कृत्स्नाभिधेयस्वरूपोपादानशब्दाभिहितत्वात्, घट- ह

शब्दमात्रं हीत्यादि त्वन्मतदोषोक्तिस्तुल्या तवापि यार्वेत् तन्निमित्ताभावात् छत्रिदण्डिव-दिति । यथा छत्रनिमित्तरछत्री दण्डनिमित्तो दण्डी भिन्ननिमित्तत्वात् परस्पर्मि समानाधिकरणौ तथा व्यावृत्तिमत्सच्छव्दैपक्षेऽपीति । **'भेदाद् व्यावृत्तिसामान्याना**मित्यादि, विधिपक्षदूषणवदिहापि व्यावृत्ति-सामन्यवद्भेदादन्यदेवासद्भ्यावृत्तिसामान्यात् [अ]घटनिवृत्तिसामान्यम्, अतः 'सन् घटः' इति भिन्नव्या-वृत्तिविशिष्टसन्घटत्वसामान्ययोर्भेदादिति । अत ऊर्ध्यं तुल्यगमनीयमेव विधिपश्चदूषणेन सर्वमिति तद्भ्याख्यैवेयं 10 लिख्यते - एकस्मिन्नर्थे घटादौ घटत्व-पृथिवीत्व-द्रव्यत्व-सत्त्वादिभिन्नेषु विकृषु कश्चिद् 'घटः' इति नृते कश्चित् 'पृथिती' इत्यादि यावत् 'सन्' इति, तत्र घटाभिधाने सोऽर्थो घटरूपेण कृत्सनो वाभिधीयेत, एकदेशेन वा ? न तावत् कृत्सनः, तस्मिन्नेव काले वक्त्रन्तरस्य पार्थिवत्वेनामिधानासम्भवप्रसङ्गात्, न हि [अ]घटन्यावृत्तिरूपसामान्यं गृहीर्त्याऽतद्र्षाभित्रायिशब्दप्रयोगो युक्तः, स चेतरवक्तुवशात् कृत्स्नो घटरूपेण स्थित इत्यसम्भवो रूपान्तरस्य कृत्स्नस्यैकस्य । [अनेक?]वृत्तिसामान्यरूपप्रतीतेसाँद्वतस्तत्सारूप्येण युगपद् 15 वक्त्रभिशायभेदेन युक्ती 'भावः सन् घटः' इति प्रयोगः ।

अत्र साधनम्-अन्यतरसामान्यविद्रोषणाभाव इति प्रतिज्ञा । कृत्स्नाभिधेयस्वरूपोपादान-शब्दाभिहितत्वात्, यत्र कुलनाभिधेयखरूपं तदुपादानेन शब्देनाभिधीयते तत्रान्यस्य सामान्यविशेषण-

नय ० ८०

सम्भवति । एवं नीलशब्देऽपि उत्पलशब्देन सहितस्य यः प्रकाश्यः स केवले न सम्भवतीति शब्दान्तरसान्निध्वेन विशिष्टार्थे प्रकृतेः परस्परं विशेषणविशेष्यभावः । · · · · नन्वेकाधिकरणं यत् तदिति, विग्रहकाले 'नीलं च तदुत्पलं च' इति कियते तस्मात् पृच्छति । अनेन यदुक्तं 'शब्दान्तरसहितेनैव शब्देन विशेष्यार्थः प्रकाश्यते' इत्यत्राभ्यपगमनाधामाह । **न हि तत् केवलं** नीलम् इति केवलनीलनिषेधेन नीलशब्दमात्रवाच्यत्वस्य निषेधः । एवं म च केवलमुत्पलमिति उत्पलशब्दमात्रवाच्यत्वस्य केवलस्य । तथाहि-केवलनीलग्रब्देन केवलीत्पलशब्देन च यद्भिधीयते तत् केवलं नीलं केवलं चोत्पलमिति प्रसिद्धम् । कस्मात् पुनः नीलोलकशब्दाभ्यां केवलाभ्यां तन्नाभिधीयत इति चेदुन्यते—समुदायाभिधेयत्वादिति । यसात् सहिताभ्यामेव नीलोत्पलशब्दाभ्यां सोऽधोंऽभिधीयते न केवलाभ्याम्, अन्यथा एकेन तदर्थस्याभिहितत्वे पर्यायशब्दकत् तयोः सह प्रयोगो नोपपद्यते । ततोऽनेन विग्रहकालेऽपि सहिताभ्यां नीलोत्पलशब्दाभ्यां तद्भिधीयत इस्रभ्युपगमाद् नाभ्युपगमगाधेति दर्शयति । नतु केवलाभ्यां कि प्रतीयते इति चेत् , न किञ्चिदपि, यस्माद् वर्णवत् तिञ्चरर्थकम् । कथं पुनरंशानां निरर्थकत्वे तत्समु-दायसार्थवत्त्वमिति चेदुच्यते-यथेत्यादि ।"—विशालामलवती. VT. D. ed. पृ॰ २४८ A-२५८ A , P. ed. पृ॰ २८० A−२९१ B II

१ 'शब्दमात्रं हि तुल्यं नार्थः । शब्दश्च निमित्तमुपादाय प्रवर्तते, अतो न्याकृत्तिमत्पक्षे व्यावृत्तिमतां भेदान सामाना-धिकरण्यम् , एकत्र तिन्निमानात् छत्रिदण्डिवत्' इत्याश्चयोऽत्र भाति ॥ २ यावत्तिसत्ताभावात् य० ॥ पेक्षेपीति य॰ ॥ ४ मे शहास्यावृत्ति भा० । मेदाह्मा व्यावृत्ति इत्यपि पाठोऽत्र भवेत् ॥ ५ वक्तुषु वक्तुषु भा॰ । वकतुषु २ य॰ ॥ ६ °त्वातद्रुपा॰ य॰ । °त्वतद्रुपा॰ भ॰ ॥ ७ °स्मत्तद्वतं भा॰ ॥

पार्थिवत्वादिवत् । अथास्यैकदेशं गृह्णाति, तदयुक्तमप्रतीतेः । न हि व्यावृत्ति-सामान्यशब्दैस्तद्वत एकदेशो वक्तं शक्यः, अतदसत्वत्सामान्यविषयत्वात्, यथा आचार्यो मातुल इति ।

अथापि स्यात्—असद्व्याचृत्तिजातिमति बह्वर्थाशङ्कायां घटादिभेदवाचि-

5 प्रयोगस्याभावो दृष्टः , यथा पैरं प्रति त्वदुदाहृतयदपार्थिवत्वोक्तौ 'यदि घटत्वेन समस्तं वस्तु विशिष्टं ४४८-१ ततः पार्थिवत्वस्यावकाशाभावान्न युज्यते' इति इष्टो दोषस्तथा यद्यघटत्वनिवृत्तिविशिष्टं वस्तु समस्तमुक्तं ततोऽपार्थिवनिवृत्तिविशिष्टं न युज्यत इति समानः ।

अथास्यैकदेशं 'घटः' इत्यघटनिष्ट्रत्या गृह्णाति एकः, अपरोऽपार्थिवनिष्ट्रत्या देशं 'पार्थिवः' इति गृह्णातीति मतम् तद्युक्तमप्रतीतेः, न हि निमित्तान्तरैरुच्यमानस्य एकदेशप्रतीतिर्देष्टा यथा आचार्यो 10 मातुल इति तथा न हि व्यावृत्तिसामान्यशब्दैस्तद्वत एकदेशो वक्तुं शक्यः । कस्मात् ? अतदसत्वत्सा-मान्यविषयत्वात् । अतस्य अन्यस्य व्यावृत्तस्य असत्त्वम्, तदस्यास्ति 'सन् घटः' इत्यादिसामान्ये, स विषयोऽस्य शब्दस्य सोऽतदसत्वत्सामान्यविषयः, यन्नातदसत्त्वत्सामान्यविषयत्वं शब्दे तस्यैकदेशो न शक्यो वक्तम् । किमिव ? आचार्यो मातुल इत्यादिनिमित्तान्तरोक्तैकदेशानुक्तिवत् ।

अथापि स्यादिसादि परमताशङ्का । यथा विधिवादिमतमाशङ्काते तथापोहवादिमतम् असद्भ्या-15 वृत्तिजातिमतीसादि शब्दविशेषितश्रन्थमर्थतस्तुरुयं यात्रद् नीस्रतम इति वेति । अस्य व्याख्या-

१ ''सम्बन्धिमेदेनैक एवार्थोऽनेकरूपरवेन प्रतिभासत इत्यत्र भाष्ये [ पा० म० भा० ३।३।१८ ] निदर्शनसुपन्यस्तं व्याचष्टे—आचार्यो मातुरुश्चेति यथैको व्यपदिश्यते । सम्बन्धिमेदादर्यातमा स विधिः पक्तिभावयोः ॥ [वाक्यप० . ३।८।६३ ], उक्तमिदं भाष्ये—उपाध्यायस्य शिष्यो मातुलस्य भागिनेयं गत्वाह—उपाध्यायं भवानभिवादयतामिति । स गत्वा मातुलमभिवादयते । तथा मातुलस्य भागिनेय उपाध्यायस्य शिष्यं गत्वाह-मातुलं भवानभित्राद्यतामिति । स गत्वोपाध्याय-मिमबादयत इति । अत्र च यथैकोऽर्थः कश्चित् प्रत्युपाध्यायो भवति कश्चित् प्रति मातुलो भवति तथा स प्रकारः पक्तिभावयो-बींधे च । खगतविशेषापेक्षया सामान्यखभावोऽपि पचिभवि प्रति विशेषः, भावः पुनः पचि प्रति सामान्यमेव।" इति वाक्यपदीयस्य हेलाराजरचितवृत्तौ ३।८।६३ ॥ २ तुलना-"यदिप च भिक्षणा शङ्कितम्-"मा भूत् पिण्डान्तरेण विशेषणविशेष्यभावः । तस्मिन्नेव पिण्डे सत्तादिविशिष्टेऽभिहितेऽपरतद्भतविशेषाकांक्षायां विशेषणादिव्यवहारो भविष्यति 'सन् घटः' इति । यथा नीलशब्देन नीलगुणेऽभिहिते तद्गतिवशेषापेक्षया तरबादिविशेषणं भवति नीलतरो नीलतम इति' [ इति । तदुक्तम् — 'यद्येक त्रासितादिवत्' [पृ० ६३०] इति । एवं चाशङ्कय परिहृतम् — 'युक्तं तत्र नीलो गुणः प्रकर्षाप्रकर्षादिः मेद्भिन्नस्तरबादिभिर्विशेष्यते । सत्ताजातिस्तु घटादिजातिशून्या स्वात्मविशिष्टं पदार्थं प्रतिपादयन्ती नेव घटत्यादीनाकांक्षतीति ] । तदुक्तमू—**'नैतज्जातेरजातितः'** [ पृ० ६३० ] इति । तदेतदपि समानम् । न तत्र विशेषणाभिधानं भवति' तवापि इसदपोहे नैवाचटापोहोऽस्ति । अतश्रातमन्यविद्यमानमघटापोहमसदपोहो नैवाक्षेष्ठं समर्थ इति तैर्नाघटापोहैर्विशेष्यते यथाऽनीलापोहः खगतैरप्रकर्षापोहैर्विशेष्यते । तदेवत् सर्वमाह---'नातमस्यविद्यमानत्वाद्विशेषापोहसूचनम् । तस्मात्र तैर्विशेष्यत्वं प्रकृष्टत्वेन नीलवत् ॥ १३२ ॥ इति । यत् पुनः 'अशब्दवाच्येरेव घटादिभिः सजात्याक्षिप्तैर्विशेषणादिव्यवहारो भविष्यति' ] इलाशङ्कय भिञ्जणा दृषितम्—'अनैकान्तिको घटाक्षेपः, पटेऽपि सङ्कान्तिसम्भवात्' [ इति । तदकम्—'अ**र्थाक्षेपेऽप्यने कान्तः'** [ पृ० ६३० पं० ७] इति । तदेतदपि [ समानम् ] । न ह्यसदपोहोऽनैकान्तिको भूमवद्गिमघटापोहमाक्षेप्तुं समर्थं इसाह—'अर्थाक्षेपोऽपि नास्स्रेव सन्देहाहिङ्गलिङ्गलिङ्गवत् ।' इति ।"—मी**० स्ठो० वा० द्याकेरिका.** पृ०६४॥ 🗦 तुलना—पृ०६०८ पं०१४॥

शब्दैः सामानाधिकरण्यं भविष्यति तत्सामान्यगुणत्वात् तद्वाचिशब्दस्यापि तद्भ्यवच्छेयविषयत्वात् । यत्र यत्र तत्सामान्यगुणत्वं तत्र तत्र सामानाधिकरण्यं दृष्टम् , तद्यथा अनन्यद्रव्यवर्तिनि नीलगुणेऽनीलनिवृत्तिसामान्यस्य नीलतरादि-द्रव्यवृत्तित्वात् तैः सह सामानाधिकरण्यं भवति नीलतरो नीलतम इति वा।

न, सामान्यविद्योषभावस्य तच्छब्दार्थाभावात् सम्प्रधार्यत्वात् । यतश्च 🛚 नीलशब्दोऽपि न द्रव्यं नीलत्वेनाह, किंतिहैं श्रेनीलवदभावम् । तत्र च न नीलादिभेदानां कस्यचिदपि सम्भवः। अनीलाभावभावत्वान्नेति चेत्, एवं विधि-शब्दार्थता तर्हि । यसादेवं सतोऽपि न सामानाधिकरण्यम्, अभूतसामान्य-विशेषत्वात् ।

यैद्यपि तद्वद् घटादि पटादिषु न वर्तते तथापि एकत्रातद्रयावृत्त्याधारे वर्तते सत्ता, ततो बह्वर्थाशङ्कास्ति, 10 तस्यां च सत्यां घटादिभेदवादिभिः शब्दैयेंषु सा सत्ता वर्तते तैस्तद्वाचिभिः सामानाधिकरण्यं भविष्यतीति प्रतिज्ञा । तत्सामान्यगुणत्वादिति हेतुः, सा सामान्यगुणो येषां ते बहवोऽर्थास्तत्सामान्य-गुणाः, तङ्काबात् तरसामान्यगुणस्वात् । त**ङ्काचिशब्दस्यापि तङ्कयवच्छेद्यविषयस्यात् ,** तया सत्तया व्यवच्छेद्याः सर्वे विषया अर्थाः, ते विषया अस्य शब्दस्य स तक्क्यवच्छेद्यविषयः, तद्भावात् तक्क्यवच्छेद्य-<sub>४५८०२</sub> विषयत्वात् । यत्र यत्रेत्याद्यपनयः कार्यः । दृष्टान्तः-तद्यथा अनन्यद्रव्यवार्तिनीत्यादि, अनीलेतरो हि 15 नीलगुणोऽनन्यद्रव्यवर्ती द्रव्ये 'नीलगुण एव वर्तते, नीलतरादिष्ववर्तमानेऽपि तिस्मिन् नीलगुणसामान्ये अनीलनिवृत्तिसामान्यस्य नीलतरादिद्रव्यवृत्तित्वात् तैः सह सामानाधिकरण्यं भवति, यथा नीलतरः पटो नीलतम इति वेति । सोदाहरणोपसंहारे परिहारे वयमत्र ब्रुमः-तच न, सामान्यविशेषभावस्य नीलल-नीलगुणद्रव्यादेरनीलस्वानीलगुणद्रव्यनिवृत्तिलक्षणस्य **तच्छब्दार्थाभावात् सम्प्रधार्यस्वात् ,** नीलस्वजाति-शन्दार्थस्यातद्भ्यावृत्तिलॅक्षणस्य नीलगुणशन्दार्थस्य चाभावादनीलेतरजातिगुणद्रन्यदृष्टान्ताभावात् तत्सामान्य- 20 विशेषभावोऽत्रापि सम्प्रधार्यः । तद्भावनाहेतुः-यतश्च नीलशब्दोऽपीत्यादि, सोऽपि हि नीलशब्दो न द्रव्यं नीलत्वेनाह् यत्तत्तरतमादिप्रकर्षभेदस्य सामान्यं स्थात्, किं तर्हि ? [अ]नीलवदभावमनीलल-जातेरनीलगुणस्य वा निवृत्तिमाह । तत्र चाभावे न नील-नीलतर-नीलतमानां भेदानां कस्यचिद्पि सम्भवः । तस्मादभावमात्राभिधानाद् नास्ति सामान्यविशेषभावः ।

अनीलाभावभावत्वाद् नेति चेत् । स्थान्मतम्-अनीलत्वजातिगुणाभावो नीलगुणद्रन्यभाव 25 एव, स च सामान्यं नीलादिभेदानाम्, इति चेन्मन्यसे । अत्रोच्यते-एवं विधिशब्दार्थता तर्हि, स एव नीलत्वजातिगुणाधारद्रव्यस्य 'विधिः । अस्तु, को दोष इति चेत् , उच्यते—**यसादेवं सतोऽपि न**४५९-१ सामानाधिकरण्यं त्यदुक्तन्यायेन अभूतसामान्यविशेषत्वात्, अनन्यद्रव्यवर्तिनि नीलगुणे नील-नील-तरनीलतमप्रकर्षभेदाभावात् सामान्यविशेषत्वाभावः । तस्मादभूतसामान्यविशेषविषयत्वात् त्वदुक्तनील-

१ तुलना-पृ॰ **४७४**-१ ॥ २ अ**र्थशब्दस्य** प्र॰ ॥ ३ तुलना पं॰ २८ । पृ॰ ६३० पं॰ १ ॥ ४ 'नीलगुणे' इति सप्तम्य-न्तमेतत् ॥ **५ °ळक्ष्याभ्यनीळगुण**° सा० । °ळक्षभ्या नीळगुण° य० । ( °ळक्ष्यस नीळगुण• ? ) ॥ ६ विधेः प्र० ॥

उपेखापि तु सामान्यविशेषत्वाभावमसदघटादिव्यावृत्तिमतां बूमो जातेर-जातितः। न ह्यभिधानप्रत्ययहेतावसदभावात्मिकायां सज्जातावघटाभावाद्यात्मिका घटत्वादिजातिरस्ति यथा नीलगुणे द्रव्ये नीलप्रकर्षभेदः यतोऽसदसत्वतोऽघटाभाव-घटत्वादीनुपादाय प्रवर्तेत। न चाविद्यमानः खात्मन्यथों विशेषणेन शक्यते विशेष्य-वस्तुन्यध्यारोपियतुं खरूपवत्। तंस्मात् ..... सामानाधिकरण्यं स्यात्। न सद् घटादि विशेषयिष्यति, अविद्यमानतद्रूपत्वात्, नीलमिव मधुरम्।

अर्थाक्षिप्तास्तर्हि घटादयो भवितुमईन्ति, असद्वयाष्ट्रिसमतोऽन्यतमघटत्वादि-

नीलतरादिवत् सामानाधिकरण्याभाव इति दृष्टान्तासिद्धेः सैच्छब्देऽसदृयावृत्त्या भेदानामसदृयावृत्तिपक्षे विधिपक्षे वा नास्ति सामानाधिकरण्यम् ।

उपेत्यापि तु, न व्यावृत्तिमद्भिधानं सच्छन्देन, असद्भ्यावृत्तिमतः सतोऽभिधानमभ्युपगम्यापि सामान्यविशेषत्वाभावमसद्घटादिच्यावृत्तिमँतां ब्र्मः । छतः ? जातेरजातितः, नास्यां जातिर्विद्यत इति [अ]जातिरिति विष्रहात् सामान्यानामसामान्याधारतां दर्शयति । न ह्यभिधानप्रत्ययहेतावित्यादि यावत् प्रवर्तेतेति, सद्भिधान-प्रत्य[य]योर्हेतुरसद्भावात्मिका सज्जातिः सत्ता, तस्यां त्वघटाभावात्मिका घटत्वजातिर्नास्ति, यथा नीलगुणे द्रव्ये नीलप्रकर्षभेद इति दृष्टान्तदार्ष्टान्तिकयोर्वेधम्यं दर्शयति । घट्यतोऽसदसत्वतो वस्तुनः अघटाभावघटत्वादीनुपादाय प्रवर्तेतेत्यसम्भवमन्योन्येषु दर्शयति । द्रव्याणि तावदपोह्वादिनस्तेऽस्माकमसत्योपाधिसत्यविशेषविधिवादिनामिव घटाद्यभिधानानां न हेतवः । यान्यघटा-सत्त्वादीनि तत्कारणानि तानि नासदसत्तायां सन्ति । तस्माजातिरजातिरिति सिद्धम् ।

ततः किम् १ ततो न चाविद्यमानः स्वारमन्यर्थः सत्ता-नील्रत्वादिविशेषणेन शक्यते १९९-२ विशेष्यवस्तुनि घटोत्पलादावध्यारोपयितुम् । किमिव १ स्वरूपविदिते वैधर्म्यदृष्टान्तः, यथा स्वरूपं २० शब्दो विशेष्येऽध्यारोपयित न तथेहेति । तस्मादित्यादि प्रस्तुतोपसंहारो यावत् सामानाधिकरण्यं स्यादिति र्गतार्थः । प्रयोगश्चात्र—न सत् घटादि विशेषयिष्यति, अविद्यमानतद्रपूरवात्, अविद्य-मानतद्रपत्वं प्रतिपादितत्वात् सिद्धम् । नीलमिव मधुरमिति दृष्टान्तो गतार्थः ।

अर्थाक्षिप्तास्तर्हीत्यादि । यदि घटादयोऽतद्भेदत्वादनाश्चिप्ताः सामान्यनामसामान्यत्वात् अर्थतस्त-द्याक्षिप्ताः भवितुमर्दिन्ते । कुतः ? असद्भ्यावृत्तिमतोऽन्यतमघटत्वादिसामान्यविशेषानुबद्धत्वात् , 25 असद्भ्यावृत्तिमद्धि वस्तु घटत्वादीनां सामान्यविशेषाणामन्यतमेनावश्यमनुबद्धम् , अंसचेत्र भवति अवश्यं सद् भवति, सच घटत्वादान्यतमदिति परो मन्येत ।

१ 'तस्मादसदपोहेऽघटापोहाभावात् खात्मन्यविद्यमानमघटापोहमसदपोहो नाञ्चेष्ठं समर्थं इति सच्छन्दस्य न घटादिशन्दैः सामानाधिकरण्यम्, विशेषणविशेष्यमाने हि सामानाधिकरण्यं स्थात् ' इत्याशयो भाति ॥ २ सच्छन्दोसद्वद्यां प्र० ॥ ३ सच्छेन सच्छन्देन प्र० ॥ ४ मतां घटः कुतः य० ॥ ५ नास्या य० ॥ ६ ० न्यानामनान्याधारतां मा० ॥ १ न्याना मानाभ्याधारतां य० । ( १ न्यानामनन्याधारतां १ ) ॥ ७ विशेषोध्यारो १ य० । विशेषोध्यारो भा० ॥ ८ मतार्थं प्र० ॥ ९ असत्वेस्न भा० । असत्वेन य० ॥

सामान्यविशेषानुबद्धत्वात्। नैतदस्ति अर्थाक्षेपेऽप्यनेकान्तैः।.....असद्वयाष्ट्रतिमता विशेषाक्षेपो युज्यते चेत् घटादिभेदानां व्यभिचाराद् द्रव्यत्वमात्राक्षेपस्तर्हि भवि-ष्यति, तदपि न, गुणादिव्यभिचारात्।

एँतावच · · · · · · । न चास्ति सम्भवः । तेन नापोहक्रच्छतिः । वैक्रिमन्यत्वे न सामान्यभेदपर्यायवाच्यनुत् ?

5

अत्रोच्यते—नैतदस्ति, अर्थाक्षेपेऽप्यनेकान्तः । अस्य भाष्यं सन्याख्यानं गतार्थं यावदसद्व्या-वृत्तिमता विशेषाक्षेपो युज्यते "चेत् घटादिभेदानां व्यभिचाराद् द्रव्यत्वमात्राक्षेपस्तर्हि भविष्यति, 'मात्र'महणाद् द्रव्यत्वसामान्यविशेषमात्रं गृह्यते सद्विशेषणेनेति । अत्रोच्यते—तद्पि न, गुणादिव्यभि-चारात् । गुणकर्मणोरिष सद्भावात् 'किं द्रव्यं गुणः कर्म वा सत् स्यादसद्व्यावृत्तिमत्' इति संशय एव ।

एँतावचेत्राद्युपसंहारः । पूर्वविधिवादिदूषणोपसंहारवदन्यापोहमात्रेऽपि उपसंहारः । न चास्ति १० सम्भव एतेषां विकल्पानां दोषँवत्त्वात् तेन न।ऽपोहकुच्छतिरिति ।

यथा विधिवादिनामन्यापोहवादिनश्च दोषास्तथा सामान्योपसर्जनविधिप्रधानवादिनोऽपीति मा मंस्थाः, मा च मंस्था अन्यापोहवादिलक्षणवद्गतिप्रसक्तःशादपवादोऽस्थाप्यारब्धव्यो लक्षणस्थेत्यत आह— किमन्यत्वे न सामान्यभेदपर्यायवाच्यनुत् ? 'अविरोधात्' इति वाक्यशेषः । 'किम्' इति प्रश्ने, ''किंधर०-१ त्वं मन्यसे—अन्यत्वे सामान्य-भेद-पर्यायशब्दानामर्थं बृक्षश्चतिनापोहते पृथिवी-शिश्चपा-तबोदिशब्दानाम- 15 विरोधात्, विरोधाच पटादीनपोहत इति, यतोऽस्य विरोद्धाविरुद्धयोरन्यत्वादपोहानपोहप्रसङ्गे तुल्ये त्वयेव मयापि यथा शब्दान्तरार्थापोहं हि स्वार्थे कुर्वती श्चतिरभिधन्ते इति लक्षणस्थातिप्रसङ्गभयादारब्धव्यम्—

१ अयमत्राशयो माति—अर्थाक्षेपेऽपि न नियमः, सच्छब्दादसद्वयावृत्तिमतार्थेन घटादेरिव पटादेरप्याक्षेपसम्भवात् । तथा च 'सन् घटः' इत्यत्र घटाक्षेपनियमाभावात् सच्छन्दस्य न घटशन्देन सामानाधिकरण्यम् । अथ मा भूद् व्यभिचाराद् घटादीनामाक्षेपः, इव्यत्वमात्राक्षेपो भविष्यति असद्यावृत्तिमता अन्यभिचारात् । तद्य्ययुक्तम् , गुणादिव्यभिचारात् । सच्छब्दस्य गुणादिष्त्रपि सम्भवाद् द्रव्यत्वमात्रस्यापि नियमेनाक्षेपाभावादिति ॥ २ 'एतावचात्र भवेत्-अन्यापोहवन्तो मेदा वा, अन्यापोहो वा. अन्यापोहसम्बन्धो वा, अन्यापोहस्य स्वाधारो वा' इत्याशयोऽत्र सम्भाव्यते । तुलना-पृ० ६२८ पं० १॥ 🗦 'अन्यत्वे-Sपि न सामान्यभेदपर्यायवाच्य नुत्' इति दिङ्गागेनाभिहितं प्रमाणसमुचयादौ । तत्र सामान्य-भेद-पर्यायवाचिनामनपोहे विधिरेव वस्तुतः कारणमिति विधेरेव शब्दार्थत्वं सिध्यतीलाशयेन उभयनियमनय उपकामित । तुळना—''अत्र च भिक्षणा 'बृक्षः शिंशपा' इति सामानाधिकरण्यं दर्शयतोक्तं—'बृक्षस्तरुरिति पर्यायाणां च परस्परमनपोह्यत्वम् , अन्यरवेऽपि च सामान्य-मेदपर्यायवाचिनामविरोधात्' [ ] इति । तदिदमनपोहे कारणं नातीव बुध्यत इत्याह-'सामान्य।श्वनपोहश्च नाविरोधेन कल्पते ।' इति । किमिति नावकल्पत इलाह्-न हि शब्दख्यहपाणां स्याद् विरुद्धाविरुद्धता ॥ १४९ ॥ इति ।"-मी० क्षो० वा० शर्करिका. १० ६९,७०॥ ४ चेद् घटादिमेदानामव्यमि भाग । चेद् घटादिमेदानामा-ब्यमि° य० ॥ ५ दश्यतां पृ० ६२७ पं० ७ ॥ ६ दश्यतां पृ० ६२८ पं० १ ॥ ७ दोषयं धात्तेन प्र० ॥ ८ वापोह° भा० । चापोह् वि । 'अर्थाक्षेपेऽप्यतेकान्तस्तेनान्यापोहकुच्छ्रतिः' इति यदुक्तं दिङ्गागेन तत् प्रतिविधातुमत्र महवादिस्रिभः 'तेन नापोहकुन्द्रुतिः' इत्युक्तम् ॥ ९ °वाच्यनुदि विगेधात् य० । दरयतां ५० ६३८ पं० ७ ॥ १० 'कि त्वं सन्यसे त्वयेव मयापि अतिप्रसङ्गभयादार्ज्यव्यम्-अन्यस्वेऽपि न सामान्यभेदपर्यायवाच्यनुदिति ?' इति सम्बन्धः ॥

# विधिः । नन्विदमेव विधिना वाचकत्वेऽनुमानं शब्दस्य । यदन्यत्वेऽपि न सामान्यः

'अन्यत्वेऽपि न सामान्य-भेद-पर्यायवाच्यनुत्, अविरोधात्' इति । किं कारणमनारभ्यम् ? विधिः । विधिना हि सामान्योपसर्जनं विशेषं शब्दोऽभिद्धानो विरोधाभाषात् तानपि गमयति तदङ्गभाषाद्

### "तत्र अन्यत्वेऽपि न सामान्यभेदपर्यायवाच्यनुत्॥ २५॥

अन्यत्वे तुल्येऽपि सामान्य-मेद-पर्यायशब्दानामर्थं शब्दो नापोहते । कुत इति चेत्, अविरोधात् । पर्यायशब्दस्य तावदपोद्धास्तुल्यः, युगपदप्रयोगात् । देखार्थश्च प्रतिक्षेषुं न युक्तः । सामान्यशब्देनापि स्वभेदेव्वर्थान्तरापोहो भेदशब्देन वैन नातुमन्यते अर्थित्वात् । यथा शिशपा न पलाशादि एवं घटाद्यपि न । एतेन क्षामान्यशब्दार्थाप्रतिक्षेपोऽप्युक्तः । एवं सामान्यशब्दः स्वार्थमिमतविषये क्षापयन् भेदशब्देन भेदभेदशब्देन वा ऋषं क्षेनोपेक्ष्यते ? एवमविरोधात् सामान्यादिशब्दा-व्यंपोहो न युज्यते । समूहश्च तथार्थान्तरवाचकः । एवं च सामान्यविशेषशब्दयोः स्वार्थसामान्ये प्रवर्तमानयोर्द्यवेक्षृतां वा तिद्विशिष्टार्थान्तरवाचक्रस्यं यथापूर्वोक्तवदुपपद्यते । आह च—

ंतन्मात्राकाङ्क्षणाद् भेदः स्वसामान्येन नोज्झितः । नोषात्तः संशयोत्पत्तेः साम्ये चैकार्थता तयोः ॥ २६ ॥ अनेकमपि सामान्यं भेदेनाव्यभिचारिणा । उपात्तं न तयोस्तुस्या विशेषणविशेष्यता ॥ २७ ॥ [ इति संप्रदक्षोकौ PSv<sup>1</sup>]

किं पुनरत्र कारणं येन मेदशब्दो मेदान्तरशब्दार्थमपोहत इति चेत्,

### <sup>8</sup>मेदो भेदान्तरार्थे तु विरोधित्वादपोहते।

मेदाथी हि शब्दाः परस्परिवरोधिनः सामान्यार्थापहारित्वाद् राजपुत्रवत् । तैतः परस्परार्धं न सहन्ते, धैधायं [ वृक्षः ] शिंशपेति शिंशपाश्चव्दो वृक्षश्चवेत सह प्रयुक्तो धवादिभ्यो वृक्षत्वमाच्छिद्य खिषषे स्थापयन् । प्वमितस्त्रापि । एवं तावद् <sup>13</sup>भेदशब्द एकद्रव्यापहारित्वाद् मेदान्तरशब्दार्थर्मपोहते [ इति ] युज्यते ।

अथ घटादिकमसम्बद्धं सामान्यान्तरभेदार्थं कुतोऽपोहत इति चेत्, यस्मात्

#### सामान्यान्तरभेदार्थाः स्वसामान्यविरोधिनः ॥ २८ ॥

वृक्षराब्देन तु घटारीनां पार्थिवस्वादापहाराद् विरोधः । तेन तदपोहः क्रियमाणोऽनुमन्यते मित्रशत्रुवत् । केर्थतस्तत् तेर्नीपोडमिति गम्यते । एतेन सीमान्यान्तरमेदानां गुणारीनां तद्भेदानां च रूपारीनां सम्बद्धसम्बन्धाद् मित्रमित्रशत्रुवद्

1 पर्यायशब्दे (१) PSV¹ । पर्यायशब्दस्तावत् तुल्यापोद्धाः (१) PSV² VT. ॥ 2 न च खार्थप्रतिक्षेपो युक्तः (१) VT ॥ 3 'अनुमन्यते' इत्यपि पाठोऽत्र स्यात् । 'अगृहीतो नास्ति' (१) PSV¹ । न सहाते (१) PSV² ॥ 4 सामान्यसामान्यशब्दार्थप्रतिक्षेपः प्रत्युक्तः PSV¹ ॥ 5 निवेशयत् (१) । प्रवर्तयत् (१) ॥ 6 'नापेक्ष्यते' इति PSV¹ मध्ये हस्यते इत्यपि ध्येयम् ॥ 7 तत्त्वसं० पं० पृ० ३०० । सन्मतिनृ० । तत्त्वार्थसिद्ध०३० पृ० ४९२ । इार्करिका पृ० ०२ ॥ 8 ''अत्र भिक्षणा पश्चाः शिंशपेति सामानाधिकरण्यं न भवतीति दर्शयतोक्तम्—भेदो मेदान्तरार्थं तु निरोधित्वादपोहते—इति । भेदशब्दा हि पलाशशिंशपादय एकं गृक्षत्वसामान्यमन्योन्यमपह्न राज्यमिव राजपुत्राः स्वविषये स्थापयन्तः परस्परिवरोधिनो वर्तन्ते । तेनैकापोहेनैकः प्रवर्तमानः कथं तेन सामानाधिकरण्यं लभतामित्यर्थः ।''—शक्तिका पृ० ६९ । नयचक—वृत्ति. पृ० ६९३ पं० ६, २०॥ ९ ततश्च (१)॥ 10 यथा PSV² ॥ 11 वृक्षत्वं व्यविख्य PSV¹ ॥ 12 स्थापयति (१)॥ 13 मेदशब्दे PSV¹ । मेदशब्देनः श्वाप्याति वृज्यते' इत्यपि पाठोऽत्र स्यात् ॥ 14 °मपोहमानो युज्यते (१)॥ 15 अर्थाच तत् PSV¹ ॥ 16 'तेनापोह्यत इति गम्यते' इत्यपि पाठः स्थात् ॥ 17 'सामान्यान्तरमेदा गुणादयस्तद्वेदाश्च हपादयः सम्बद्धसम्बन्धाद् मित्रमित्रशत्रवुद्ध मित्रशत्रुमित्रवच्चापोढा उपेक्षिताश्च विदितस्थाः' इत्यपि पाठोऽत्र मवेत् ॥

१ दिङ्कागेन प्रमाणसमुच्ययवृत्तौ यदभिहितं तदत्र भोटभाषानुवादतः संस्कृते परिवर्खीपन्यस्यते । तच्च यथायोग-मत्रानुसन्धेयम्—

मित्रशत्रुमित्रबच अपोह उपेक्षा च वेदितव्ये ।"—Pav¹ c.ed. p. ed. पृ० ७२४-७३४, к. ed. पृ० ८०४-८१४ । Psv² к. ed. पृ० १६४ ४-१६५ ४, Р. ed. पृ० १६३४-१६४४ ॥

अस्य जिनेन्द्रबुद्धिरचिता विशालामलवती व्याख्या मोटभाषानुवादात् परिवर्खोपन्यस्यते—''पूर्वं 'कृतकत्वादिवत् स्वार्थमन्यापोहेन भाषते' [ पृ० ६०७ ] इत्युक्तम् । इदानीं तस्यापनादम्-अन्यत्वेऽपीत्यादिनाह । यः परमः परिहारोऽन्या-पोहः स सामान्य-विशेष-पर्यायशब्दार्थपरिहारेणेति । अन्यत्वे तुत्येऽपीति प्रसङ्गकारणमाह, प्रतिषेधस्य प्रसङ्गपूर्वकत्वात् , अन्यत्वं चापोहे निमित्तम् । अविरोधादित्यनपोहकत्वे हेतुः। येऽविरुद्धास्ते परस्परमप्रतिक्षिपन्तो नापोहन्ते यथा द्रव्ये हपादयः । एवं त्रयाणामविरोधित्वं युगपदभिषायेदानीं प्रत्येकं दर्शयितुमाह-**पर्यायशब्द**[स्य] इत्यादि । **अपोह्यस्तुत्य** इत्येकार्थत्वमाह । युगपदप्रयोगादित्येकार्थत्वसाधनम् । तदेकार्थाकृतत्वादुभयोरप्रयोगः । यत्र कक्तौ सत्यामप्युभयोरप्रयोगस्त-योरेकार्थत्वम् , यथा विशेषयोः । य एकार्थास्तेऽविरोधिनो यथा इन्ये रूपादयो मित्राणि वा । पर्यायशब्दा अप्येकार्था इति व्यापकविरोधः । येऽविरोधिनस्ते परस्परतोऽप्रतिक्षिप्ता यथा त एव, पर्यायशब्दा अप्यविरोधिन इति व्यापकविरोध एव । स्वार्थश्च प्रतिक्षेतुं न युक्त इलनपोहत्वे हेरवन्तरमाह । यो यस्य स्वार्थः स तेन नापोह्यते यथा विज्ञानेन स्वार्थः, पर्यायज्ञब्दोऽपि पर्यायज्ञबदान्तरस्य स्वार्थः । सामान्यज्ञब्देनापीत्यादि । सामान्यज्ञब्दस्य बृक्षज्ञबदस्य यत् स्वसामान्यं बुक्षत्वं तद्विशेषाः स्वभेदाः शिंशपादयः, तेषु अर्थान्तरस्य घटादेर्वक्षश्रब्देनापोहो सेदशब्देन शिंशपाशब्देन अनुमन्यत एव अर्थित्वात् । अर्थितो हि शिशपाशब्देन घटाचपोहः । तदेवार्थित्वं दर्शयितुमाह-यथेखादि । अनेन घटादापोहेनार्थित्वादेकार्थ-त्वयोतकभेदशब्दः सामान्यशब्देनाविरुद्ध इति दर्शयति । यथा पलाशादिरुपः शिशपाशब्दार्थी न भवतीति पलाशादयस्तरप्रति-क्षेप्या एवं घटादिरुपोऽपि न भवतीति घटादयोऽप्यपोद्धाः । ते च बृक्षशब्देनापोद्धन्ते । एतेनेत्यादिना स्वसामान्यस्य बृक्षत्वस्य यन् सामान्यं पार्थिवस्वं तच्छब्दः पार्थिवशुब्दः सामान्यसामान्यशब्दः तेन यदपोह्ममाप्यादि तर्चिछसपाशब्देनाप्य-नुमन्यते, अर्थित्वात् । यथा शिंशपा न पलाशादि एवमाप्यत्वाद्यपि नास्ति । ...... एवं सामान्यशब्द इत्यादि । यथा भेदराब्दोऽविरोधात् सामान्यराब्दार्थं न प्रतिक्षिपति एवं सामान्यराब्दोऽपि सदादिः स्वार्थं सत्तादिकम् अभिमतविषये स्थापयन्तिति भेदेष्वनवस्थितत्वात् स्थापयन् मुणादितो व्यवन्छिने द्रव्यादौ निवेशयन् .....भेदशब्देन द्रव्यादिना **मेरभेदराब्देन वा** पार्थिव-बृक्ष-शिंशपादिशब्देन **कथं नोपेक्ष्यते** ? उपेक्ष्यत एव, अर्थिखात् ख्रविषये स्थित्या निर्विषयस्वार्थानुपपत्तेः । एतेनाभिमतार्थसाधनाद् भेदशब्दः सामान्यशब्दमुपकुरुते । ततश्च सामान्यशब्दस्तेनाविरुद्ध इति दर्शयति । समृहश्चेत्वादि अविरोधादप्रतिक्षेपे गुणोत्कर्षं दर्शयति, अथवा अन्योन्याप्रतिक्षेपे हेत्वन्तरमाह । परस्परार्था-प्रतिक्षेपे हि खार्थविशिष्टार्थवाचकत्वसुपपदाते, नान्यथा। .......... एवं चेति परस्परार्थाप्रतिक्षेप एवेखर्थः, द्वयोरिति यथा 'बृक्षम्' इति प्रकृतिप्रत्यययोः ..... । एवं नीलोत्पलमिति नीलोत्पलकान्दयोः .... । बहुनामिति यथा 'राजपुरुषः सुरूप आगच्छति' इति स्वार्थनामान्ये प्रवर्तमानानां सर्वेषामपि वाक्यपदानामितरेषां च वाक्यार्थवाचकत्वमप्रतिक्षेपे योजनीयम् । अर्थोन्तरवाचर्ऋत्वं । प्रागेव प्रतिपादितमित्याह**--यथापुर्वोक्तव**दिति । 'न हि तत् केवलं नीलं न च केवलमुःपलम्' [ पृ० ६३० पं० २२ ] इलादिना नीलोत्पलशब्दयोः समृहार्थेस्य प्रलेकं नैरर्थक्यदर्शनेन समूहस्यार्थान्तराभिधाय-करवमुक्तम् । आह चेति सामान्यभेदशब्दयोरविरोधे सामान्यशब्देन भेदानामत्यागानुपादाने अधिकृत्य कारिकामाह-तन्मात्राकाङ्कणादिलादि । स्रभेदमात्राकाङ्कणादिलर्थः । आकःङ्का तेषु सन्देहव्यवच्छेदार्थिता । मात्रशब्दो मेदान्तराकाङ्का-निरासाय । तथाहि वृक्षशब्दात पलाशादिविषयैवाकाङ्कोरपयते, न घटादिविषया । .... तस्माद् नोज्झितः । ······गन्पात्तः, अनुज्झितःवादिति चेत् , उच्यते-नोपात्त इत्यादि । नोपात्तो न प्रतिपादित इत्यर्थः । यो येषु संशय-हेतुस्तेन ते न प्रतिपादिताः, यथा स एव, सामान्यशब्दोऽपि खभेदेषु संशयहेतुरिति कारणविरोधः । **साम्ये चैकार्थता तयोरि**ति यत्र सामान्यविद्योषशब्दाभवासुभयमपरिद्वतमनुपात्तं च तत्रैकार्यत्वं तत्सामानाधिकरण्यमित्यर्थः । यथा सामान्यशब्देन स्वभेदा अप्रतिक्षिता अत्यक्ताः किमेवं मेदराब्देनापि सामान्यम् १ इति पर्यन्योगं परिहरन्नाह—अनेकमपीत्यादि । यदापि सामान्यमनेकं तथापि तद् भेदशब्देनोपात्तं प्रतिपादितमिखर्थः, प्रतिपादनाद् भिन्नस्योपादानस्यासम्भवात् । ..........अद्यभिचारिणेति यसाद विशेषः सामान्यं न व्यभिचरति सामान्याभावे विशेषाभावात् तस्यात् तेनोपात्तम् । न तयोरिष्टा(स्त्रत्या ?) विशेषणविशेष्यतेति वृक्षः शिंशपादिव्यभिचारव्यवच्छेदमपेक्षत इत्यस्ति विशेषणविशेष्यभावः, शिंशपा तु वृक्षसामान्याव्य-भिचारं नापेक्षत इति नास्ति । व्यभिचारिणोर्विशेषणयोस्त् विशेषणविशेष्यभावस्तुल्यो यथा नीलोरपलयोः।……… किं पुनरत्रेलादि । सामान्ययोः स्वरामान्यापेक्षया भेदस्वार पृथगनुपादानम् । भेदो भेदान्तरार्थिमिति दृक्षत्वस्य भेदः

भेदपर्यायवाच्यत् । त्वया पुनस्त्वक्तोऽन्यापोहवादः, अनिर्वाहकत्वात् । शब्दान्तराधी-पोहं खार्थे कुर्वती [श्रुतिः] तद्यी स्यात् । सामान्यादिशब्दान्तरायीत्यागात्तु त्वदनिष्टो नन्वयमेव परमविधिः । विधानं विधिः ।

विध्येकीभूतार्थत्वादिति कारणं वक्ष्यति । सन्विद्मेव विधिना वाच[क]त्वेऽनुमानं शब्दस्य-यदन्यत्वेऽपि सामान्यादीनां विशेषानुगुणानां गतिः। समूहश्च प्रकृतिप्रत्ययादीनां तथार्थान्तरवाचक इति युक्तया वैक्ष्यामः।

त्वया पुनरुत्सर्गवाक्ये महता क्षेत्रोन प्रतिपाद्यावैवादवादेन त्यक्तः । किं कारणम् ? अनिवीह-कत्वात् , किमनेन प्रतिज्ञातमर्थमनिर्वहता ? राज्दान्तरार्थापोहं स्वार्थे कुर्वती तेंदर्था [अ]न्यापोहार्था स्वात् , तेंतु नोक्तमत्यन्तं सामान्यादिशब्दान्तरार्थापोहानिष्टेः । तस्मात् त्यक्तोऽन्यापोहः । ततः किम् ? ततः सामान्यादिशब्दान्तरार्थात्यागासु त्वदनिष्टो नन्वयमेव परमविधिः । कोऽक्षरार्थो विधिरित्यत आह—विधानं विधिरिति । स्वश्चणतस्तु अनपवादं प्रतिपत्त्याधानं विधिः । स च विधिरेव शब्दार्थः सामान्याद्यन्यशब्दार्थेषु अव्याहतत्वात् परमः 'श्रेष्ठः ।

शिंशपादिः, परस्परतो भिद्यत इति कृत्वा । अत्र विषयेण विषयिनिर्देशाद् भेदो भेदान्तरं च शब्द इति विश्लेयम् । भेदशब्दो मेदान्तरशब्दार्थमिस्रर्थः । विरोधित्वादिति हेतुः । सामान्यार्थापहारित्वादिति विरोधिलस्य कारणम् । राजपुत्रवदिति दृष्टान्तः । राजपुत्राणां पितरि मृते सामान्यार्थो राज्यम् , तस्य तैर्ययासर्वपराक्रममपदृतत्वाद् विरोधिनः, ततश्च पर्स्परार्थं न सहन्ते । ये सामान्यार्थापहारिणस्ते परस्परविरोधिनः, राजपुत्रवत्, सामान्यशब्दा अपि तथेति स्वभावः । ये विरोधिनस्ते परस्परार्थं न सहन्ते, तद्वदेव, भेदशब्दा अपि तथेति व्यापकविरोधः । यथेति सामान्यार्थापहारित्वं दरीति । एकद्रव्यापहारित्वादिति सामान्यार्थोपहारित्वस्वैवान्त्राख्यानम् । ...........विरोधः परिहारहेतुरुक्तः, स च सामान्यार्थापहारित्वात् । सामान्यान्तरस्य पार्थिवत्वादेर्ये भेदा घटादयस्तद्वाचकशब्दैः सह शिंशपाशब्दस्यैकार्थापहारित्वं नास्ति, कि तर्हि ? बृक्षशब्देन । तस्मात् परिहार-हेत्वभावानापोह इति मन्यमान आह--अथेलादि । शिंशपासामान्यं बृक्षत्वम् , ततोऽन्यत्वात् पार्थिवत्वं सामान्यान्तरम् , तद्भेदो घटादिः, सोऽसम्बद्धः शिंशपाशब्देन विरोधाभावात्, तच्छब्देन शिंशापाशब्दस्यैकद्रव्यापहारित्वमपि नास्ति । तस्मात् तं कतोऽपोहते ? अविरोधादस्यानपोह एवेखर्थः । सामान्यान्तरभेदार्था इति तमेव अपोहकारणं विरोधं दर्शयति । विरोधसामान्यमपोहस्य कारणम् । अत्र च यद्यपि न साक्षाद् विरोधसायापि परम्परयास्थेव । तद्दर्शयति-वक्षदाब्देन त्वित्सादि । तेनेत्यादि । शिशपाशन्दस्य मित्रं बृक्षशन्दः, तदर्थसामान्यवाचकत्वात् । तच्छत्रवो घटादिशन्दाः पार्थिवत्वापहारि-स्वात् । ततो ब्रक्षशब्देन तेन घटायपोहः कियमाणः शिशपाशब्देनानुमन्यते मित्रशत्रुवत् । अर्थतस्तत् तेनेति शिशपा-शब्दार्थः शिंशपासामान्यम् , तचाघटादिरूपरवाद् घटादितो व्याकृतम् । तत एवार्थतो गम्यते । शिंशपाशब्दस्य तत्र व्यापारो नास्ति तथापि शिशपाशब्देन तेन घटावपोटमिति गम्यते, तद्गत्यार्थतस्त्रस्थापोडस्वात् । प्रतेनेति अनया युक्त्या पार्थिच[त्व]-सामान्यात् सामान्यान्तरं द्रव्यत्वम् , तत्सामान्यं सत्ता, तद्भेदा गुणाः कर्माणि च तेषामपि मेदा रूपाद्य उत्क्षेपणादयश्च यथासङ्ख्यं स्वविरोधिसामान्यशब्देन।पोढा विशेषशब्देनोपेक्षिताश्च सम्बद्धसम्बन्धाद् वेदितन्याः । कथमिति चेहुन्यते-मित्रमित्रशास्त्रचिद्यादि । अत्र मित्रमित्रेति द्विरुक्तिः परम्परया मित्रप्रतिपादनेच्छयावगन्तव्या, अन्यथा एकीकृतेनैव मित्रेण मित्रस्य प्रतीतेः । तत्र गुणकर्मणी शिशपाशब्देन द्रव्यशब्देनापोद्धमानानि सित्रमित्रशत्रुवदनुसन्यन्ते । गुणविश्लेषा रूपादयः कमीविशेषाश्चीरक्षेपणादयस्तु शिंशपाशब्देन मित्रशत्रामित्रवद् द्रव्यशब्देन····अपोक्षमाना उपेक्यन्ते ।''-विशालामलवती VT. D. ed. To 356 A-200 A, P. ed. To 309 A-304 A 11

ें १ दृश्यतां पृ० ४२४-२ ॥ २ तुलना-पृ० ६३८ पं० ११ ॥ ३ ०पवादन त्यक्तः भा० ॥ ४ तदर्थान्या-पोहार्था प्र० ॥ ५ तत्तु त्यक्तमत्यन्तं इति सम्यग् भाति ॥ ६ श्रेष्ठः य० प्रती नास्ति । तुलना-पृ० ६३९ पं० ४ ॥ सामान्यानुदुक्तेः सामान्ये विशेषविध्यर्थो न व्याहन्यते । यथा न हि घटादि सामान्यानुपसर्जनं भवितुमहीते, वस्तुत्वात्, आत्मवत् । यथा स सन्तानाख्य-सामान्योपसर्जनस्तमन्तरेण न भवितुमहीते आ मुक्तेरेवं घटशब्देनाप्यागृहीता मुदादयस्तव्छब्दार्थोन्तःपातित्वादाकारादिवत् ।

भेदास्तृच्यन्त एव, घटसामान्यस्य तदङ्गत्वात् तद्भवनभवनात्मकत्वात्, ह

तत्र तावत्—सामान्यानुदुक्तेः सामान्ये विशेषविध्यथीं न व्याहन्यते, त्वयव 'सामान्यं न वुदति' इस्युक्तत्वादस्मिदृष्टम्—उपसर्जनीकृतसामान्यो विशेषो विधिनैयोक्त इति । तस्य निदर्शनम्—यथा न ४२००२ हि घटादीत्यादि । साधनमिदम्—सामान्योपसर्जनमेव न सामान्यानुपसर्जनं भवितुमर्हति घट-पटादि बाह्य-विस्वित प्रतिज्ञा । वस्तुत्वादिति हेतुः । आत्मवदिति दृष्टान्तः, आन्तरोऽथीं नामरूपसन्तानाख्य आत्मा, यथा स शरीरादिश्रतिक्षणदेशभित्ररूपादिसुखविज्ञानादिविशेषतं त्वोऽर्थः सन्तानाख्यसामान्योपसर्जनसाम- 10 न्तरेण न भवितुमर्हति नरक-मनुजादिविशेषतं त्वो वाऽऽमुक्तः यावद् मोक्षस्तावद् विशेषाः सामान्यानु-विद्धा एव तथा घटाद्योऽपि बाह्या इत्यत आह—एवं घटशब्देनाप्यागृहीता मृदाद्य इति साध्ये बाह्ये सामान्यमुदाशुपसर्जनं घटविशेषार्थं दर्शयति । तंच्छव्दार्थोन्तःपातित्वादिति आत्म-घटाद्यविशेषवाचिना सर्वनाम्ना वस्तुत्वसामान्यस्य साध्येनानुगतत्वं विशेषाविनाभाविनो दर्शयति । आकारादिवदिति प्रतिक्षण-देशादिभित्ररूपादिविशेषपरमार्थस्य ऊर्द्धपीव-पृथुकुक्षित्वादिसामान्योपसर्जनस्य सद्भावात् ।

एवं तावद् घटे विशेषशब्दार्थे पार्थिव-द्रव्य-सत्त्वादिसामान्यात्यागो युक्तः, विधिप्रधानशब्दार्थ-त्वात् । एवं तिहैं 'वृक्षः शिंशपा' इति शिंशपाविशेषो विधिना कथमुच्यते वृक्षविधावनुषसर्जन इत्यत्रोच्यते— भेदास्तूच्यन्त एव, 'वृक्षः शिंशपा' इत्यादिवद् धटस्य ये ये रूपादयो युँगपदयुगपद्भाविनस्त एव मुख्य-शब्दार्थत्वादुच्यन्ते, घटसामान्यस्य तदङ्गत्वाद् घटासुपसर्जनरूपादिविशेषपरमार्थत्वात् तद्भवनभवना-रमकत्वात्, स् विशेषो भवनं भावः प्रत्येकं निर्विकलपरूपादिभवनभात्मत्याभः, तद्भवन[भवन]मात्मास्य 20 घटस्येति तद्भवनभवनात्मको घटः 'शिविकावाहकर्यांने ईश्वरस्येव यानवत्' इत्युक्तं प्राक् । तिम्रूपयति—४२९-१ रूपादिरूपादिस्वरूपशब्दार्थत्ववदिति, यद्यपि युगपद्भाविनो रूपादिस्वभावा एव सन्तो रूप-रस-गन्ध-रपर्य-शब्दा एव निर्धिकलपा वस्तुत्वाच्छब्दार्थः प्रतिश्चणवर्त्ययुगपद्भाविनो वा विशेषास्त्रथापि सामान्योप-सर्जनद्वारेण <sup>११</sup>इति सामान्यशब्दाः प्रयुज्यन्ते, न तु कल्पितेन परमार्थसता वा विना तेन सामान्येन शब्दार्था भवितुमईन्तीति । तस्मात् सामान्यश्वद्गप्रयोगो विशेषप्रतिपादनार्थः, विश्लेषास्तु विविश्वता एव परमार्थ-25 त्वादस्य नयस्य ।

१ विशेषणविष्यर्थो य०॥ २ °तस्वार्थः य०॥ ३ तस्वो मुक्ते थ०॥ ४ तब्छब्दार्थतःपाति प्र०॥ ५ साध्यनामु भा०। साध्यतामु य०॥ ६ घटस्या येये भा०। घटस्यापोष य०॥ ७ गुगप-द्वाविनो भा०॥ ८ स हि शेषो प्र०। (स हि विशेषो?)॥ ९ °मात्रहामः प्र०॥ १० °यानेश्वरस्येव याचनवत् प्र०॥ ११ प्रति प्र०॥

रूपादिरूपादिखरूपशब्दार्थत्ववत् । पर्यायशब्दा अपि तद्विधानाः घटनविशेषस्य कुटनकुम्भाद्यर्थात्मकत्वात् । [ न ] हि कुटन[-कुम्भताभ्यां विना घटनम्, नापि घटनं विना कुटन-कुम्भते ] । इत्येतदवगम्यताम्—सामान्यविशेषपर्यायशब्दार्था-नामन्यत्वेऽपि विधिप्राधान्यादेव तान्नापोहते ।

बिध्यतिक्रमे त्वप्रस्तुतासस्वशन्दार्थापसेरन्यापोहायुक्तिश्च । विधिपक्षे तु साक्षादेव स्वार्थं बूते । पर्यायशन्दस्य तावद् विधेय एवार्थः, दर्शनात्, द्विमातृवत् । विशेषणस्वरूपापन्नविशेष्यप्रतीतित्वाद् युगपदप्रयोगेऽपि स एव भेदः प्रतीयते । न हि स्वार्थोनुपातित्वाद् विधिः स्वरससमापतितः प्रतिक्षेप्तुं युक्तः ।

पर्यायशब्दा अपीखादि । ये पुनः पर्यायशब्दास्ते तिद्धिधाना एवमेव विशेषं विद्धिति, घटन10 विशेषस्य कुटन-कुम्भाद्यर्थात्मकत्वात् , तस्य कुटिछता कुटनम् , घटनं चेष्टा, कुम्भता वृत्तत्वम् । ताभ्यां घटन-कुटनाभ्यां विना नास्ति कुम्भता नाम काचित् , तथा वा विना न घटन-कुटने स्त इति [न ?] हि कुटनेखादिनान्योन्याविनाभावं दर्शयति ।

प्रकृतमुपसंहरति-इत्येतद्वगम्यतामित्यादिना । इत्थं प्रतिर्पैद्यस्व यथा 'घटः' इत्युक्ते पटस्तत्प्रति-पक्षशब्दार्थोऽन्यस्तथैवाप्रतिपक्षसामान्य-विशेष-पर्यायशब्दार्था अन्ये, ततस्तेषामन्यत्वे तुस्ये विधि-15 प्राधान्यादेव तान् नापोहते, नान्यत् कारणं विधेः । अतोऽस्माकमपवादस्रक्षणान्तरारम्भक्षेशादते व्यापि युक्तं चासत्योपाधिसत्यविष्यर्थस्रक्षणशब्दार्थकथनं श्रेयोगुणप्रकर्षयुक्तं च ।

भवतस्तु विध्यतिक्रैमे स्वप्रस्तुतासत्त्वशब्दार्थार्पत्तेरन्यापोहायुक्तिश्च । यदि विधिनेष्यते ततो न केवळावव्यास्यतिप्रसङ्गदोषावेव, किं तर्हि १ एषोऽप्यनिष्टोपचयः—उदकाद्याहरणार्थिने 'घटः' इत्युक्ते तैत्राप्रस्तुतस्य अविवक्षितस्य पटादेरघटँस्थाऽसत्त्वं व्यावृक्तिरविवक्षितोऽशब्दार्थ एव शब्दार्थ इत्येतदापन्नम् । 20 अनिष्टं चैतदिति ।

किञ्चः विधिपक्षेऽस्मदिष्टे साक्षादेव अञ्यवहितमेव स्वार्थ ब्रूत इसेष च विशेषः । तदाथा—
पर्यायशब्दस्य ताविदसादि यावत् प्रतिक्षेष्ठं युक्त इति । पर्यायशब्दस्य घट-कुटादेविधेय एवार्थः,
कसात् ? दर्शनात्, विधेयत्वदर्शनात्, तदेव हि विधेयं घटनं कुटनसुभयं वा । किमिव ? द्विमातृवत्,
यथा विशेष[ण]द्वारेण विशेष्यप्रधाने निर्देशे 'राधकमाता, पूर्णकमाता, राधकपूर्णकमाता' इति द्वाभ्याम25 न्यतरेण वा विशेष्यते सैव तथा विशेषणस्वरूपापन्नविशेष्यप्रतीतित्वात् सम्बन्धिविशिष्टरूपप्रतिपत्तेरिस्तर्थः, युगपदप्रयोगेऽपीति निमित्तभेदेऽप्यर्थेकत्वाद् युगपदप्रयोगेऽपि स एव निमित्तोपलक्षितो भेदः
प्रतीयते । स्थान्मतम्-निमित्तभेदे निमित्तभेदात् किमर्थं निमित्तान्तरापोहो न भवतीति, एतच न हि
स्वार्थानुपातित्वाद् विधिः स्वरससमापतितः प्रतिक्षेष्ठं युक्तः । निमित्तान्तरेणापि तस्यैव विशेषार्थस्य

१ प्रतिपाद्यश्व प्र० ॥ २ र्न्यादेवदत्तान् प्र० ॥ ३ क्रमेण प्रस्तुत य० ॥ ४ ( पित्ति १ ) ॥ ५ क्लावध्याप्यति भा० । क्लावध्याप्यति य० ॥ ६ तवाप्र भा० । ७ टस्यात्वं प्र० ॥ ८ अवविहतमेव य० । अविहितमेव भा० ॥

अत एव सामान्यशब्देनापि स एव विशेषार्थः साक्षादव्यवहितवृत्तिना विधिना प्रतीयते । सर्वथा अव्यवहितवृत्तिना विधिना खमेदाः समाक्षिप्तास्तद्रूपपर-मार्थत्वेनाङ्गाङ्गिभावगत्या ।

प्रतिषेधव्यापारिनराकाङ्कं विध्यर्थस्य प्रतिपत्तौ उपसर्जनत्वेनापोहबुद्धे-रुत्पत्तेर्विधिः प्रधानोऽप्रधानोऽपोहः, यथा शिशापाद्यपहारिवृक्षश्चाव्दार्थेऽघटघटा- व नवतारः।

प्रतीतेः स एवार्थः खेनैव रसेन समापतितः प्रतिपादियतुमिष्टश्च किमिति प्रतिक्षिप्यते ? न हि स्वार्थप्रतिक्षेपो युक्तः । किं कारणम् ? दूरमिप गत्वा तेन विना तदगतेः 'घटः' इत्युक्ते 'अघटो न भवति' इति प्रतिषेध- द्वयेनार्थान्तरं व्यावर्त्यापि घट एवावद्यं प्रतिपत्तव्यः, स च कुट एवेति कुटत्वेन विना घटत्वाभावात् कुटत्वस्थाप्यविनाभाविनः स्वेनैव रसेन प्रतीयमानत्वादक्षेद्योनागतो विधिरेव शब्दार्थः पर्याय इति ।

'किश्वान्यत्, अत एव अविनाभावात् सामान्यशब्देनापि घटस्य पार्थिवादिना सामान्यसामान्यशब्देन वा द्रव्य-सत्त्वादिना विधीयमानः स एव विशेषार्थी घटास्यः साक्षाद्व्यचिहतवृत्तिना
विधिना प्रतीयते । तानि हि भेदरूपाणि अनेकात्मकस्य वस्तुनः सामान्याद्याकारेणापि गृह्यमाणानि कथं
न विधीयन्ते ! सर्वथेखादि, तस्माद्व्यवहितविधिवृत्तिना शब्देन घटस्यैव स्वभेदाः समाक्षिष्ताः ।
यथोक्तम्—संद्रव्यवृथिवीमृद्धदादि(भि)सम्बन्धाद्दित द्रव्यं पार्थिवो मार्तिको घट इति घटे सम्प्रत्ययः 15
[ ] इति । तत् कथमिति चेत्, उच्यते—तद्भूपपरमार्थत्वेन, तानि भेदरूपाणि एव सामान्यवदाभासमानानि अविद्यमानान्येव वा सामान्यादिरूपाणि भेदप्रतिपादनपरतया तस्यैव विशेषस्य परमार्थरूपत्वेनाङ्गाङ्गिभावं गतानि, असत्योपाधिसत्यशब्दार्थत्वात् । तथा चाङ्गाङ्गिभावगत्या तद्रपपरमार्थरूपया
अव्यवहितवृत्तिना विधिना स्वभेदाः समाक्षिष्ता इति वर्तते ।

प्रतिषेधव्यापारनिराकाङ्क्षभित्यादि यावद् घटानवतार इति । योऽपि त्वयान्यापोह इष्टः सोऽपि 20 विधिमन्तरेण न भवति, यसात् 'अघटो न भवति' इत्येतमिविवक्षितं द्विःप्रतिषेधमनादृत्यानपेक्ष्य विधि-रूपेण विवक्षितविध्यर्थस्य घटस्य प्रतिपत्तौ सत्यामुत्तरकाळं भवति, नाप्रतिपत्तौ । तस्यैवं चरितविध्यर्थस्य घटस्य प्रतिपत्तौ सत्यामुत्तरकाळं भवति, नाप्रतिपत्तौ । तस्यैवं चरितविध्यर्थस्य घटस्य उपसर्जनत्वेनापोहबुद्धरघटाभावबुद्धरूत्पत्ते (वश्यात्मा विधिः प्रधानोऽप्रधानोऽपोह इति । १२२० किमिव ? शिश्रपाद्युपद्वारिवृक्षश्चव्दार्थे[ऽ]घटघटानवतारवत्, यथा 'वृक्षः' इत्युक्ते शिश्रपादिभेदा-नामन्यतमेन विनार्थवात्र भवति वृक्षशब्द इति शिश्रपादि उपहरत्त्रर्थवान्, तस्मिन् मूळादिमति शिश्रपाद्य- 25 वश्यमभाविविशेषस्वभावेऽर्थे[ऽ]घटानवतारः, 'अघटो न भवति' इत्यस्य तु दूरत एव, नैवासौ शब्दार्थो गुडमाधुर्यगतिवद्यापत्तिळभ्यत्वात् । घटानवतार इत्येव वा पाठः, घटस्य वृक्षार्थेऽर्थेकाशाभाववदनुपात्ता-वृक्षापोहस्य कोऽवकाश इति ।

१ "शब्दार्थे घटानवतारः' इत्यपि पाठान्तरम् ॥ २ किंचादन्यत एव प्र०॥ ३ तुलना-पृ० ६३९ पं० १०॥ ४ उद्धृतमेतत् प्रागपि नयवकवृत्तौ पृ० ३३ पं० १० इत्यव्र ॥ ५ "तद्विव य०॥ ६ प्रतिपत्तौ स्थामु-त्तरकालं प्र०॥ ७ तस्येवं प्र०॥ (तस्यैव?)॥ ८ "रवस्यातमा य०॥ ९ "शब्दार्थे घटाघटानवतारवत्" इत्यपि पाठोऽत्र भवेत् ॥ १० भावेर्थघटान प्र०॥ अत्र "भावेऽर्थे घटानवतारः, 'घटो न भवति' इत्यस्य' इत्यपि पाठः सम्भवेत् ॥ ११ वशाभाय प्र०॥

यदसौ वृक्षार्थे शिंशपादिभेदात्मकं खार्थमनन्यत्वेनाक्षिपति तसात् तेन इसह सामानाधिकरण्यं प्रतिपद्यते तद्भवनविध्येकार्थीभावात्।

तद्भवनभवनविधिविनाभावे तु न युज्यते भेदाक्षेपाभावात् । भवनविधि-विनाभूतं भेदानाक्षेपि न समानाधिकरणं वृक्षः शिंशपेति त्वदिभमतं वस्तु स्यात्, अभवत्त्वात्, वन्ध्यापुत्रवत्।

स्यान्मतम्-अत्रापि 'वृक्षः' इति 'अवृक्षो न भवति' इत्यपोह एवोच्यते, न शिंशपागुपहारः, तैस्यैव 10 विसंवादस्थानत्वाद् न स्वार्थ इति । अत्रोच्यते—यदि तु सोऽप्यपोहपर एव स्यादित्यादि । यदि तु सोऽपि वृक्षशब्दोऽपोहपर एवाभविष्यत् ततः सोऽवृक्षव्यावृत्तिव्यापृतत्वाद् वृक्षभेदं शिंशपादीन्ना- क्षि[पेत्, आक्षि]पतीति चेष्टं शिंशपादिसामाना धिकरण्यदर्शनात् । तथा नानुमन्येत अनाक्षिप्तत्वात् तमर्थम्, अनुमन्यते तु । न व्युदस्येत् 'अपोह एव' इत्यभावमात्रार्थत्वात् स्वपुष्पवत् । वक्ष्यति चोपसंहारे—र्श्वस्यमात्रत्वात् कि कः केन कस्माद्वापोहते ? इति । कुतोऽनाक्षेपाननुमत्वव्युदासा इति चेत्, 15 उच्यते—अन्धित्वात्, अनर्थी हि शिंशपादिना भेदेन वृक्षशब्दः, तस्मान्नाक्षेपादीन् कुरुते । किमिव ? अवृक्षाभवनवत् । तद्वयाख्या—अवृक्षो घटादीत्यादिर्गतार्था यावद् व्यापार एव नास्तीति ।

यद्सावित्यादि । विधिवादे त्वसात्पक्षे यस्मादसौ वृक्षशब्दो वृक्षार्थं घटादिभ्योऽन्यत्वेन शिंशपादि-४२३-१ भेदात्मकं स्वार्थमनन्यत्वेनाक्षिपति तस्मात् तेन सह सामानाधिकरण्यं प्रतिपद्यते-वृक्षः शिंशपेति, तद्भवर्न-विध्येकार्थीभावात् ।

20 तद्भवनभवनविधिविनाभावे तुं न युज्यते । तत्समानाधिकरणं भवनं भवनमस्य तद्भवनभवनम् , तस्य तद्भवनभवनस्य विधिरात्मलाभः स्थितिराचारः, तेन ''विनाभावे तद्धिरहितत्वे न घटते घटां नोपैति, भवनविधिविनाभूतस्य भेदाक्षेपाभावात् , न ह्यभवतो भेदा आक्षेपकत्वं वास्ति यतः समानाधिकरणता स्यात् । साधनमप्यत्र—भैवनविधिविनाभूतं भेदानाक्षेपि न समानाधिकरणं वृक्षः शिशपा इति त्वदिभिमतं वस्तु स्थान् , अभवर्त्वात् , वन्ध्यापुत्रवत् । अनुपपन्नसामानाधिकरण्यभेदाक्षेपार्नुमति त्वदिष्टं 'वृक्षः 25 शिश्वपा' इति पदद्वयाभिषेयम् , अभवर्त्वात् , वन्ध्यापुत्रवत् ।

१ तुलना-पृ० ६४६ पं० ४॥ २ 'अष्टक्षो घटादि, तदमवनस्याप्रस्तुतःवाद् वृक्षशब्दस्य तत्र व्यापार एव नास्ति तथाऽप्रस्तुतःवाद् वृक्षभेदाक्षेपे वृक्षशब्दस्य व्यापार एव नास्ति' ईद्दशं किमिष मूलं सम्भाव्यते ॥ ३ तस्येव प्र० ॥ ४ (विवादस्थानत्वाद्?)॥ ५ व्यावृत्तत्वाद् प्र० ॥ ६ 'वृक्षभेदान्' इत्यपि पाठोऽत्र भवेत् ॥ ७ व्युद्स्येवपोह् प्र० ॥ ८ दश्यतो पृ० ६४५ पं० ४॥ ९ दश्यतो पृ० ६४६ पं० २३॥ १० विधिकार्थीं प्र० ॥ ११ तु प्रयुज्यते तस्समाधिकरणीमवनं प्र० ॥ १२ विना अभावे प्र० ॥ १३ भवनविधिभूतं प्र० ॥ १४ अभत्वात् य० ॥ १५ दश्यतो पृ० ६४७ पं० ६ ॥ १६ पृ० ६४४ पं० २ इत्यत्र निर्देष्टा अनुमतिरत्राभिष्रता ॥

कुतोऽस्य भेदस्य भेदत्वम् ? कथं सोऽपि तर्ह्यभेदः ? यद्यसावपि भेदो न भवति न तर्हि वृक्षो भवति, अभूतर्शिदापादिभेदत्वात्, घटवत् । सोऽप्येवमेव घटो न भवति, अभूतग्रीवादिभेदत्वात्, वृक्षवत् । यावत् परमाणुर्न भवति, अभूतरूपादिभेदत्वात्, विज्ञानवत् । एवं च सर्वमिदं शून्यमापद्यते । कः किं केन कसाद्वापोहते ?

अथ कथित्रद् भवस्यपि वृक्षस्ततः स्वार्थाद्युक्तेः स एव विधिर्विषयः संवृत्तोऽ-र्थः। तदुपसर्जनश्चापोहोऽसत्त्वादसस्यः। असस्योपाधिः सस्यः शब्दार्थः। स च विशेषार्थविधिः।

इतर आह-कुतोऽस्य भेदस्य भेदत्वम्, शिंशपादेर्वृक्षभेदाभिमतस्य तद्भेदत्वम् ? वृक्षसामान्यस्था-नुवृत्तिलक्षणस्थाऽवृक्षाभावत्वे सत्यसिद्धत्यात् कस्य भेदः शिंशपादिः ? तस्माद् भेदस्य शिंशपादेर्भेदत्वं कुतः ? 10 नैवासीत्यर्थः । कथं सोऽपि तह्यभेदः ? न भवति शिंशपादिर्वृक्षः अभेदोऽन्यस्मादनिवृत्तोऽनपोहः शिंशपावृक्षाभावाव्यावृत्तो वृक्ष एव न भवति, कुतो भेदः शिंशपादिर्वृक्ष इति ।

अत्रोच्यते-यद्यसावपीत्यादि अनिष्टापादनसाधनम् । यद्यसावपि मेदो न भवति शिंशपादिः न तिर्हि वृक्षो भवतीति वृक्षस्यैवावृक्षत्वमवस्तुत्वं प्रतिज्ञायते । हेतुः-अभूतिशिंशपादिभेदत्वात् । घटवदिति दृष्टान्तः । सोऽप्येवमेवेत्यादि, यदि तु सोऽपि घटो न भवति भेद इतीष्यते तस्याप्यघटत्व- 15 मभूतग्रीवादिभेदत्वात् , वृक्षवत् । एवं ग्रीवादिरभूतकपालादित्वात् इत्यादि यावत् परमाणुर्ने भवति, ४२३-२ अभूतरूपादिभेदत्वात् , विज्ञानवत् । रूपादिरप्यरूपादि, अभूतरूपादिक्षणभेदत्वात् , विज्ञानवदेव । सर्वत्र वा सामान्येन न भैवन्त्येतेऽर्थाः स्वभेदशून्यत्वात् खपुष्पवदिति ।

एवं चेत्यादि प्रेंस्तुतदोषापादनोपसंहारः । एवम् अनेन विधिना सर्वमिदं दृश्यादि प्रस्रक्षा-भिमतमनुमेयमभिषेयं वा वस्तु शून्यमापद्यते स्वन्मतेनैव । कः किं केन कस्माद्वापोहते ? सर्वस्य 20 शून्यत्वे 'कः किम्' इँसादि कर्तृकर्मकरणापादानभूतानां शब्दादीनामभावेऽपोहाभाव एवमिस्यर्थः ।

अथ कथि दियादि । मा भूदेष सर्वश्चन्यत्वदोष इति यक्तवा भवनाभावमात्रार्थेकान्तापोहकरपनां केनचित् प्रकारेण भवत्यपि वृक्षोऽवृक्षो नै भवति, शिश्चपा भवत्यपि इतीष्यते शब्दार्थशून्यत्वदोषभयात् ततो वयं त्रूमः— स्वार्थाद्युक्तः 'स्वार्थे कुवैती श्रुतिरिभधत्ते' [ ] इत्यादिवैचनात् स एव विधिविषयः 'संवृक्तोऽर्थः । तदिदानीं प्रस्तुतन्यमतेन शब्दार्थं योजयति—तदुपसर्जनश्चापोहोऽसत्त्वा- 25 दसत्यः, विशेषार्थस्य विधेरुपसर्जनोऽपोहः, स चासत्त्वादसत्यः, उक्तवदेव प्राग् विस्तरेण असत्योपाधिः सत्यः शैंब्दार्थः, स च विशेषमेव विद्धाति नापोहते इत्येष शब्दार्थविधिरिति ।

१ पृ० ६४४ पं० १४॥ २ इस्यतां पृ० ६४६ पं० १९॥ ३ क्रिया। क्षण य०॥ ४ भवन्त्येतीथीः भा०। भवन्त्यतीर्थाः य०॥ ५ प्रयुक्तस्तुतदोषा भा०। प्रयुक्तस्तुतदोषा य०॥ ६ सून्यत्वो भा०। (सून्यत्वात् ?)॥ ७ इत्यादि कर्मकरणा य०॥ ८ कांत्यपोह प्र०॥ ९ वृक्षो वृक्षो भा०॥ १० न भवति शिशपा न भवति शिशपा प्र०॥ ११ पृ० ६०९॥ १२ वचनाश एव भा०। वचनाश एव य०॥ १३ संवृतो प्र०॥ १४ शब्द्यार्थः भा०। अयं भा० पाठोऽपि समीचीन एव॥ १५ इत्येव शब्दार्थं य०। इत्येशब्दार्थं भा०॥

एतेन सामान्यशब्दार्थविशेषताप्युक्तैव। सामान्यस्य स्वार्थं विशेषशब्दोऽ-भिधत्ते तत्त्वेनात्मानं विद्धदभेदत्वासत्त्वापत्तित्यागेन शिशपादिसम्परिग्रहेण अत्यजन्नेवानुवृत्तिव्यावृत्ती तदुपसर्जनाशिशपाऽभवनवीजतां यान्।

यैदि तु सोऽप्यपोहपर एव स्थात् ततः शिंशपाशब्दो न विदध्याद् वृक्षार्थं व्यावृत्तत्वात् अर्थापत्त्या नानुमन्येत वोपात्तार्थाविरोध इति अशिंशपाऽभवनवत्।

एतेन सामान्यशब्दार्थविशेषताप्युक्तिव । यथान्यत्वे विशेषप्राधान्यात् सामान्य-भेद-पर्याय
१२४-१ शब्दार्थास्तदङ्गस्यात् तदात्मकत्वाद्वा नापोद्धन्ते तथा विवक्षितशब्दार्थादन्यस्य विशेषशब्दार्थस्य 'विशेष
शब्दार्थस्य वा सामान्यस्य स्वार्थं विशेषशब्दो[S]भिधत्ते । कथम् ? तत्त्वेनात्मानं सामान्येन

सहैकीभावं विद्धत् आत्मन उपसर्जनभावे साहायकीकारयन् । किं करोति ? स्वार्थं विशेषमेव तैरेकानतेन 'विविक्तं प्रतिपादयति तथारूपार्थासम्भवात् सामान्योपसर्जनत्वोपायप्रतिपाद्यविशेषास्मव्यास्त,

नापि 'अवृक्षाशिशपादि न भवति' इत्यसत्त्वापत्तिमेव स्वार्थप्रतिपत्तिरहितां बृतेऽभिष्येयाभावे शब्दार्थ
व्यवहारो च्छित्तिप्रसङ्गात् । कोऽसौ विशेषशब्दस्तदर्थो वेति चेत्, उच्यते—शिशापदिः, तत्सम्परिग्रहेण

वृक्षादेः सँदन्तस्यानुवृत्तेः सामान्यस्य सम्परिग्रहेण तदभावावृक्षाद्यस्त्रन्तव्यावृत्त्वपोहपरिप्रहेण चास्रजने
किं वानुवृत्तिच्यावृत्ती, किं कारणं न ते सजति ? इति चेत्, उच्यते—यस्मात् तदुपसर्जनाशिशपाऽभवन
बीजतां यान् स्वार्थमभिधत्ते गच्छन् व्रजन्नित्यर्थः, स्वार्थानुवृत्तिसामान्योपर्सर्जनत्वस्य अशिशपाया

घटादेस्तत्राभवनस्यक्षणस्य च व्यावृत्तिसामान्यस्य स्वार्थः शिशपाशब्दस्य शिशपार्थः, स बीजं तयोरनुवृत्ति
व्यावृत्त्योः, इतरथा किमसावपोहेताप्रतिपादयन् किश्चित् ?

यदि तु सोऽपीत्मादि पूर्ववद् अन्थ ईपिहिशिष्टः प्रसङ्को यावद् विशेषार्थविधिरित्युपनयः । तत्र
20 विशेष उच्यते—'वृक्षः शिशपा' इत्यत्र शिशपाश्वदो न विद्ध्याद् वृक्षार्थे शिशपाविशेषात्मापत्रं वैया४२४-२
वृत्तत्वादिति पूर्ववद् गमः, अर्थापत्त्या नानुमन्येत वा 'अवृक्षो न भवति' इत्युक्तेऽर्थादापत्रं 'वृक्षो भवति'
इति, अयमर्थो मा भूत्, इष्यते चासौ, कुतः ? उपात्तार्थाविरोधात्, 'उपात्तार्थाविरोध इति' अत्र इतिशब्दस्य हेत्वर्थत्वात्। अशिशापाऽभवनवदित्यादिः 'अवृक्षाभवनवत्' इत्यादितुल्यः सामान्यगमविपर्ययेण

१ दश्यतां पृ० ६४४ पं० १ ॥ २ प्रमाणसमुचयवृत्ती 'सामान्यशब्दो विशेषशब्देन सहाविरद्धः' इस्रेतर्द्शनावसरे सेद्मेद्शाब्दोऽपि गृहीतः । दश्यतां पृ० ६३८ पं० १० । अतोऽत्र 'विशेषविशेषशब्दार्थस्य' इस्पि पाठो भवेत् । तुल्ला—पृ० ६४३ पं० १ ॥ ३ 'सार्थमभिधत्ते' इति अनन्तरमेवोक्तं वश्यते च पुनरपि पृ० ६४४ पं० १६ इस्पत्र । अतः 'स्वार्थमभिधत्ते' इति पाठोऽत्र सम्माब्यते ॥ ४ 'त्वारसत्वपत्ति' प्र० ॥ ५ विशेषव तैरेका' प्र० ॥ ६ विवक्तं य० । विक्तं भा० ॥ ७ सद्त्तस्या भा० । सद्सत्तस्या थ० । अत्र 'सद्शस्या' दिते सम्यग् भाति । एवमभेऽपि ॥ ८ 'सद्त' य० । 'संद्त' भा० ॥ ९ 'व्यावृत्तिव्यापृतत्वादिति' इति पाठोऽत्र सम्यग् भाति, इस्यतां पृ० ६४४ पं० १ ॥ १० पृ० ६४४ पं० २ ॥

<sup>१</sup>·····अभवक्वादवृक्षत्वाद् ·····विद्रोषार्थविधिः ।

यत्तु 'अंविरोधादन्यत्वेऽपि सामान्यादिशब्दार्थानपोहः' इत्युक्तं सोऽप्येव-मेवाविरोधो घटते भवनविध्येकाथीं भूतत्वात् ।

समृहश्च तथार्थान्तरवाचकः । एवं च सामान्यविशेषशब्दयोः खार्थसामान्ये वर्तमानयोस्तद्विशिष्टार्थवाचकत्वम्, द्वयादिसमूहस्य वाक्यार्थवाचकत्वम्। 5

तद्विनामाविविशेषार्थगमनिकया नेयः '<mark>अभवत्त्वात् अवृक्षत्वात्'</mark> इत्यादिहेतुकः, अभावमात्राभ्युपगमाच हेतुसिद्धिः, तद्विपर्ययेऽस्मत्पक्षापत्तिः । रोषप्रन्थभावना पूर्वप्रन्थभावनातुल्या । एवं तावत् सामान्य-भेद-पर्यायशब्दार्थानपोहवत् सामान्यसामान्यशब्दार्थानपोहोऽन्तेर्निविष्टविशेषाभिधायिसामान्यशब्दार्थविधिश्चोक्तो विधेरेव शब्दार्थत्वात् । यस्वविरोधादित्यादि । यदपि त्वया कारणमुक्तमन्यत्वेऽपि सामान्यादिशब्दार्थानपोहे 'तेषामविरोधात्' इति सोऽपि एवमेवाविरोधो घटते, भैवनविध्येकाथींभूतत्वात् । सामान्याख्यं 10 विशेषारूयं च यत् किश्चिद्वस्तु तत् सर्वं भवनमेव अन्योन्यात्मापत्त्या एकीभूतम् , स एव शब्दार्थो विवक्षितार्थोपँकाराविनाभावित्वेन एकीभूतो विधीयमानत्वादेव 'अविरुद्धः' इति युज्यते, नान्यापोहे, र्अन्यत्याविशेषादभावतुल्यत्वाच कौ विरोधाविरोधौ ? इति ।

सैमृहश्च तथार्थान्तरवाचकः । तक्क्याख्या-एवं चेत्यादि, एवं च कृत्वा विधिप्रधानशब्दार्थत्वात् सामान्यविशेषशब्दयोरिखादि यावद् वाक्यार्थवाचकत्वमिति । प्रकृतिप्रखययोर्भवनसामान्यापरिखा- 15 गिनोस्तद्विशेषकर्रृपदार्थवाचित्वं समूहेन 'भवति' इति । 'नीलोत्पलम्' इति <sup>१०</sup>वृत्तिपदार्थभवनसामान्यवाचिनोः <sub>४२५-१</sub> विशेषणविशेष्यत्वसम्बन्धलक्षणसामान्यविशेषभाविवृत्त्यर्थवाचित्वम् , तथा राजपुरुषादीनां राजाभिसम्बन्ध-विशेषगादीनां ज्ञेयम् । द्वाचादिसमूहस्येति 'देवदत्तस्तिष्ठति, देवदत्तो गेहे तिष्ठति, देवदत्त! गामभ्याज शुक्काम्' इत्यादिद्वि-[त्रि-]चतुः-पञ्चादिपदसमूहानां वाक्यार्थवाचकत्वम् , उपात्तार्थाविरोधिसामान्योप-कुर्तंविध्यर्थत्वात् सर्वशब्दानामिति । 20

१ 'अशिशपा घटादि, तदभवनप्रतिपादन एवापक्षीणशक्तित्वात् शिशपात्मकत्रुक्षार्थविधाने तस्य व्यापार एव नास्ति । यदसौ बृक्षार्थं शिशपादिभेदात्मकमाक्षिपति तस्मात् तेन सह सामानाधिकरण्यं प्रतिपद्यते तद्भवनविध्येकार्थाभूतत्वात् । तद्भवन-सवनविधिविनाभावे तु न युज्यते सामान्यविधानाभावात्। भवनविधिविनाभूतं सामान्याविधायि न समानाधिकरणं त्वदिभिमतं वस्तु स्यात् , अभवत्त्वादवृक्षत्वात् , वन्थ्यापुत्रवत् । कुतोऽस्य सामान्यस्य सामान्यत्वम् ? कथं सोऽपि तर्हासामान्यः ? यद्यसावसामान्यः न तर्हि शिशपा मनति, अभूतवृक्षादित्वात्, घटवत् । सोऽप्येवमेव यावत् परमाणुर्न भवति, अभूतसामा-न्यत्वात्, खपुष्पवत् । एवं च सर्वस्य ग्रून्यत्वे कः किं केन कस्माद्वाऽपोहते १ अध कथि छद् भवस्यपि शिंशपा ततः स्वार्थाद्यक्तेः स एव विधिर्विषयः संवृत्तोऽर्थः । तदुपसर्जनश्चापोहोऽसत्त्वादसत्यः । असत्योपाधिः सत्यः शब्दार्थः । स च विशेषार्थविधिः ।' ईंदशं किमपि मूलमत्र सम्भाव्यते ॥ २ द्वयतां पृ० ६३८ पं० ६ ॥ ३ तुलना-पृ० ६४४ पं०८ ॥ ४ तुलना-पृ० ६४३ पं॰ १९॥ ५ °न्तार्विशिष्ट्° य०॥ ६ दश्यतां पृ० ६४० पं० ४॥ ७ तुलना-पृ० ६४७ पं० २०॥ ८ तुलना-"सामान्यवानपोहश्र नाविरोधेन कल्पते । न हि शब्दखरूपाणां स्याद्विरुद्धाविरुद्धता ॥ ३४९ ॥" इति मी० श्लो० बा० अपोहबादे ॥ ९ अन्यापोहबादेऽभिहितमिदं दिङ्कागवचनं विधिष्रधानशब्दार्थत्व एव घटत इति दर्शयति । दश्यतां पूर्व ६३८ पंत्र ११ ॥ **१० वर्तिपदार्थ**े प्रत्रा **वृत्तिः** समास इत्यर्थः । **११** पृत्व ६४७ पंत्र १२ । पृत्व ६३९ पंत्र २२ ॥

5

अयं च
नाक्षिपत्येव सङ्गेदान् किं मुधा अम्यते त्वया ॥
अनेन प्रत्युक्तं प्रतिषेधसामानाधिकरण्यं वेदितव्यम् । आह च
तैन्मात्राकाङ्कणाद् भेदः स्वसामान्येन नोजिञ्चतः ।
उपात्तस्तस्समावन्धात् तत्त्वादेकार्थता तयोः ॥
अनेकं स

अनेकं च सामान्यमुपात्तमव्यभिचारिणा भेदेन । अतस्तयोश्चित्रा विद्रोषण-

अयं चेत्यादि स्रोकः । बॅदुक्तं त्वया 'घटादिभेदानाक्षेपित्वात् सच्छब्दस्य जातिस्वरूपोपसर्जन-द्रव्यमात्राभिधानात् पारतत्र्वयाद् घटादिभेदाभेदत्वात् तैः सह सामानाधिकरण्याभावः' इति, यथा परेषां दोषस्तथा तवापि असन्निषेधमात्राभिधानपारतत्र्वयाद् नाक्षिपत्येव सद्भेदान् घटादीनिति तुल्ये दोष-10 सम्भवे किं मुधा भ्रम्यते त्वया ? इति ।

अनेनेत्यादि तद्भावना । पारतत्र्यात् सच्छब्दानाक्षेपवचनेन 'सन् घटः' इति सामानाधिकरण्यं न प्राप्नोतीति प्रत्युक्तं प्रतिषेधसामानाधिकरण्यं वेदितव्यम् ।

आह चेत्युक्तार्थसङ्गहकारिका । तन्मात्राकाङ्कणादिलादि, आत्मार्पणामात्रमाकाङ्कृति सामान्यं स्वभेदे, अतस्तन्मात्राकाङ्कणाद् भेदः शिंशपा वृक्षेण सामान्येन नीज्ञितोऽन्यत्वेपि, किं तिर्हे १ 15 उपात्त एव कस्मात् १ तैत्समाबन्धात् तत्त्वात् , तेन सह विशेषेण सामान्यस्यानुबद्धत्वे सित तत्त्वात् एकत्वार्पत्तेविशेषप्रवणत्वादन्यत्वे सत्यपि एककार्यत्वादेकार्थता सामान्यविशेषयोरन्योन्यापरित्यागे सित आत्मलाभादन्यतरत्यागे स्वरूपाप्रतिलम्भात् सामानाधिकरण्यम् । न हि वृक्षेण विना शिंशपा शिंशपा विना ४२५-२ वा वृक्षोऽस्तीति । अत्र यदुक्तम्—नोपात्तः संशयोत्पत्तेः साम्ये चैकार्थता तयोः [१ वि समु १ पारह ] इति तत् कुतः संशयः १ कुतो वा साम्येकीर्थते १ संशयस्तावदन्यापोहमात्रोक्तरनुपात्त्वाद् विशेषाणां सामान्य- २० शब्देन नास्ति, यद्यपात्ताः स्युर्विशेषाः स्यात् अस्यात् । साम्यमपि च नास्ति अनुपात्तत्वात्, कुतः समानाधिकरण्यम् १ उपात्तत्वात्र संशयः स्याद् वृक्षवदिति चेत्, न, उक्तत्वात् सीमान्यादुपसर्जनाद् विधिविशेषीर्थान्नियमे निश्चयदर्शनादिति ।

किञ्चान्यत्, अनेकं चेत्यादि । इह विधिष्रधाने शब्दार्थे 'वृक्षः शिशा' इति चोक्ते भेदशब्देन अनेकं च सामान्यं पृथिवी-द्रव्य-सदादि नाम-स्थापना-द्रव्य-भावाख्यं च सर्वमप्युपात्तमव्यभिचारिणा 25 भेदेन शिशपादिविध्येकार्थीभूतत्वात् । अतस्तयोश्चित्रा सामान्यविशेषशब्दयोविंशेषणविशेष्यता,

१ दरयतां पृ० ६३८ पं० १३ । दिङ्गगवयनमेव किञ्चित् परिवर्त्त प्रतिक्षिपति ग्रन्थकारः ॥ २ 'अनेकमि सामान्यं मेदेनाव्यिभियारिणा । उपातं न तयोस्तुल्या विशेषणविशेष्यता ॥' इति यदुक्तं [पृ० ६३८ पं० १५] दिङ्गगेन तदत्र प्रतिक्षिपति प्रन्थकारः ॥ ३ चित्यादि य० ॥ ४ दर्यतां पृ० ६०७ पं० २६ ॥ ५ 'नाश्चेपितत्वात् प्र० ॥ ६ नास्तितोन्यश्चेति प्र० । 'नोज्झितोऽन्यत्वेऽिप' इति 'नोज्झितोऽत्यक्तः' इति वा पाटोऽत्र सम्भाव्यते ॥ ७ तत्समयंधातत्त्वात् य० ॥ ८ 'पत्तेविशेषणप्रव प्र० ॥ ९ शिश्चापा विना वा न वृक्षोऽस्तीति प्र० ॥ १० दर्यतां प्र० ६३८ पं० १४ ॥ ११ कार्थः ते मा० । 'कार्थस्ते य० ॥ १२ संशयः स्यत्यमपि मा० । संशयस्य त्वमिष य० ॥ १३ दर्यतां पृ० ६१६ पं० ४॥ १४ 'षार्थिनियमे निश्चिय' मा० ॥

विशेष्यता । नामाचनेकं सामान्यं भेदेनाव्यभिचारिणोपात्तम् । ततः संशयव्या-वृत्त्यर्थं भवत्येव विशेषणत्वं वृक्षस्य शिशापायाश्च विशेष्यत्वम् । · · · · सत् । इत्थम् –

खार्थाववद्धशक्तिश्च भेदो भेदमपोहते। सामान्यार्थविशेषार्थविधिमन्नियमश्चतेः॥

विवक्षावशात कदाचिद् वृक्षेण शिंशप विशेष्यते कदाचिच्छिशपया वृक्षः 'शिंशपा वृक्षः, वृक्षः शिंशपा' 5 इत्यनियमदर्शनात् । तस्यानियमस्य हेतुं दर्शयति—नामाद्यनेकिमित्यादि, नामशिंशपा स्थापनाशिंशपा द्रव्य-शिंशपा भावशिंशपा । कन्यायाः 'शिंशपा' इति नाम्नि कृते कन्या नामशिंशपा । तच्च सामान्यं पूर्वोक्ति-विधिना सर्वस्य नामत्वात्, शिंशपैव वा नामाद्यपेक्षया सामान्यम् । तचेदं भेदेन वृक्षेणाऽव्यभिचारिणा विष्येकार्थीभूतत्वादुपात्तम् । ततः संशयः 'स्यादवृक्षशिंशपा कन्या नामशिंशपा' । तद्वयावृत्त्यर्थं वृक्षशिंशपा-मौदयिकभावात्मिकां भावशिंशपा[मा]नयेति भवत्येव विशेषणत्यं वृक्षस्य शिंशपायाश्च विशेष्यत्वम्, 10 अनियमः, न तु यथोच्यते त्वया—न तयोस्तुल्या विशेषणविशेष्यता [ वै० समु० ५१२७ ], दृष्टत्वान्नियमेन तुल्यत्वस्य । एवं तावन्नेयं यावत् सदिति ।

यद्प्युच्यते त्वया-

भेदो मेदान्तरार्थे तु विरोधित्वादपोहते । सामान्यान्तरमेदार्थाः स्वसामान्यविरोधिनः ॥ [ ४० समु० पा२८ ]

15

इति, तत्रापि न तु विरोधित्वाद्पोहते, विरोधाभावादङ्गाङ्गिभावेन सामान्यविशेषभावापत्तेरुक्तन्यायेन सर्वस्य नामाद्यपेक्षस्य । कस्मात् तर्ह्यपोहते ? उच्यते—यस्मादित्थम्

> स्वार्थावबद्धशक्तिश्च भेदो भेदमपोहते । सामान्यार्थविशेषार्थविधिमन्नियमश्चतेः ॥ इति ।

स्वार्थे ऽवबद्धा शक्तिरस्य शिंशपाशब्दस्य वृक्षसामान्यसहायस्य शिंशपायामेवावबद्धा, तस्या एव विवक्षि-20 तेंदवातु शब्दान्तरार्थप्रतिपादनसहायभावाप्रतिपत्तेः। अतः स्वार्थावबद्धशक्तित्वाच्छिशपाशब्दः खदिरादि-मपोहते। किं कारणम्? सामान्यार्थिविशेषिमिन्नियमश्चतेः, येयमभिहितानां सामान्यशब्देन विशेषाणां नियमार्था विशेषश्चतिरिष्टायाः शिंशपायाः प्रतिपादनस्य तद्दारत्वाद् यथा-साभिः प्राग् विस्तरेण व्याख्याता सा सामान्यार्थिवशेषार्थगुणप्रधानयुक्तविधेयार्थवती। तस्माद्धेतोस्तस्याः सामान्यार्थिवशेषार्थविधिमिन्नियमश्चतेर्भेदान्तरस्याविवश्चितत्वात् प्रयोजनाभावात् स्वार्थावबद्धशक्तित्वाद् 25 मेदः शिंशपादिभेदं खदिरादिमपोहते, न तु विरोधित्वात्, सामान्यविशेषयोरन्योन्याविनाभावित्वे ४२६-२ सामान्याविनाभाविना विशेषान्तरेण स्वरूपेणैव कथं विरुध्यते विशेषः शिंशपादिः खदिरादिना ? इति।

१ ब्रुक्षशिशाया य०॥ २ °ध्यतो भा०। °ध्यते य०॥ ३ इत्यता पृ० ६३८ पं० १६॥ ४ पृ० ६३८ पं० १८॥ ५ °तत्वातु भा०। °तत्वातु य०। 'विवक्षितत्वात् शब्दान्तराण्' इति रम्यं भाति॥ ६ °रार्थाप्रति प्र०॥ ७ षार्थविचित्वान्नियम भा०। वार्थविचिधान्नियम थ०। ( धार्यविचित्वान्नियम १)॥ ८ उपसर्जनी-सामा भा०॥ ९ शिशपदि प्र०॥

एतेन सामान्यान्तरमेदार्थाः स्वसामान्यविरोधिनः [प्र० सम्र० पा२८] इत्यादि सर्वे प्रत्यु-क्तार्थमित्यलमतिप्रसङ्गेन ।

यत्तू क्तं क्यं पुनः शब्दस्यार्थान्तरापोद्देन स्त्रार्थाभिधाने पूर्वदोषाप्रसङ्गः कथं वार्थान्तरापोद्देन स्वार्थाभिधानम् ?

ं एतेन 'सामान्यान्तरभेदार्थाः स्वसामान्यविरोधिनः' इत्यादि सर्वमभिहितेन न्यायेन सामान्यविशेषभवनविध्येकीभूतार्थत्वादिना प्रत्युक्तार्थम् ; प्रत्युक्तः प्रैतिषिद्धोऽस्यार्थस्त्वदीयस्य एवमादिनो वचनस्य । इत्यस्त्रमतिप्रसङ्गेन, अँन्यापोहशब्दार्थनिराकरणप्रसङ्गपरम्परागतस्तिष्ठतु विचारः, प्रकृतम-स्त्वित्यर्थः ।

यत्त्र्कमिलादि । कथं पुनः शब्दस्यार्थान्तरेत्यादि चोग्नं पराभित्रायं गृहीत्वा स्वमतनिर्दोषता-10 प्रदर्शनार्थं स्वमतं प्रत्युचारयतोत्थापितं यावत् पूर्वदोषाप्रसङ्गः इति, भेद-जाति-तत्सम्बन्ध-तद्वत्पक्षगता

१ द्द्रयतां पृ० ६३८ पं० २४ ॥ २ अत्रेद्मवधेयम् — दिङ्गागस्य कतमसाद् प्रन्थादिदं सर्वभपोह्नादिमतं केनचिद्वि-रचितया तद्दीकया सहात्र महत्वादिक्षमाश्रमणैरुद्धृतमिति निर्णेतुं न पार्थते, द्द्रयतां पृ० ६०६ टि०७। यथा तु प्रमाण-समुच्चयेऽपोहपरिच्छेदे दिङ्गागेनामिहितं तथा भोटभाषानुवादात् संस्कृते परिवर्शात्रोपद्दर्यत इति सर्वत्र पूर्वोत्तरपक्षयोर्थधा-योगमनुसन्थयोऽयं प्रमाणसमुच्चयत्रस्थः—

''क्षं पुनः शब्दस्यार्थान्तरापोहेन खार्थाभिधाने पूर्वदोषाप्रसङ्गः ? यस्मात्

### अंद्रष्टेरन्यशम्दार्थे स्वार्थस्यांशेऽपि दर्शनात् । श्रुतेः सम्बन्धसौकर्यं न चास्ति व्यभिचारिता ॥ ३४ ॥

अन्वयव्यतिरेकौ हि शब्दस्यार्थाभिधाने द्वारम् । तौ च तुल्यातुल्ययोर्श्वत्यवृत्ती । तत्र तुल्ये नावस्यं सर्वत्र वृत्तिराख्येया, क्विच्दानन्त्येऽर्धस्याख्यानासम्भवात् । अतुल्ये तु सल्यानन्त्ये शक्यमदर्शनमात्रेणावृत्तेराख्यानम् । अत एव स्वसम्बन्धिभ्यो-ऽन्यत्रादर्शनात् तक्क्षवच्छेदानुमानं स्वार्थाभिधानमिस्युच्यते । अन्वयद्वारेण त्वनुमाने वृक्षशब्दादेकस्मिन् वस्तुनि शिंशपादि-प्रतिभासी संशयो न स्यात् । तत्संशयवत् पार्थिवत्वद्रव्यत्वादिप्रतिभास्यपि संशयः स्यात् । यस्माद् वृक्षशब्दोऽपार्थिवादिषु न दृष्टस्तस्माद् व्यतिरेकेणैवानुमानम् । आह च—

### वृक्षत्वपार्थिवद्रव्यसज्ज्ञेयाः प्रातिलोम्यतः । चतुस्त्रिद्धेषसन्देहे निमित्तं निश्चयेऽन्यथा ॥ ३५ ॥ इत्यन्तरश्लोकः ।

न च सम्बन्धद्वारं मुक्त्वा शब्दस्य लिङ्गस्य वा स्वार्थिख्यापनशक्तिरस्ति, तस्यानेकधर्मत्वेऽपि सर्वधा गलसम्भदात्। म चास्ति स्वार्थे व्यक्तिचारो मेदानिभिधानात्। एवं तावत् पूर्वदोषाभावः।"—PSV³ C. ed. पृ० ७४, N. ed. पृ० ८३ A। PSV² N. ed. पृ० १६६ B—१६७ A, P. ed. पृ० १६५।

अस्य सञ्चित्तकस्य प्रमाणसमुचयस्य जिनेन्द्रबुद्धिरचिता विशास्यामस्यवती व्याख्यापि भोटभाषानुवादात् संस्कृते परिवर्सेहोपन्यस्यते—" कथं पुनिरिखादि । 'शब्दोऽर्थान्तरव्यवच्छेदेन स्वार्थमभिश्वने' इस्यस्मिन् पक्षे......चतुर्षु पक्षेषु ये दोषाः पूर्वमुक्तास्ते कथं न स्युरिति पृष्कृति । अद्यष्टेरम्यशब्दार्थे इति [अन्य]शब्दार्थवचनं विपक्षोपस्क्षणम् ।

1 तत्त्वसं० पं० पृ० ३०७ । सन्मतिवृ० पृ० १९६ ॥ 2 तुलना—"विधिमुखेन शब्दे प्रवर्तमाने सर्वातमकार्यग्रहणं प्राप्नोति । ततश्च यथानुलोम्येन वृक्ष-पार्थिव-द्रव्य-सत्-ह्रेयशब्देभ्यश्चतुश्चिक्षेकिनिश्चयो मनति तथा प्रातिलोम्येनापि
निश्चयेन भवितब्यम् । न च तथा दश्यते । ह्रेयशब्दाचतुर्षु सत्तादिषु सन्देहात् सन्छन्दात् त्रिषु द्रव्यादिषु द्रव्यशब्दाद् द्वयोः
पार्थिववृक्ष्यत्वयोः पार्थिवशब्दादेकत्र वृक्षत्वे । तस्मान्न विधिमुखेन प्रवृत्ताः शब्दाः । तहुक्तम् चृक्षत्वपार्थिवद्रव्यसज्वेयाः
प्रातिलोभ्यतः । चतुश्चिद्वयेकसन्देहे निमित्तं निश्चयेऽन्यथा ॥ इति"—मी० शुरो० चा० शकिरका ए०
७२ । न्या० र० पृ० ६०९ ॥

दोषास्तवापि आनन्त्य-व्यभिचारादयः कथं न स्युरिति । नैनु शब्दस्यार्थान्तरापोहेनेति परपक्षदोषाभिधान-मात्रेण स्वपक्षासिद्धितः पृच्छिति कथं वार्थान्तरापोहेन स्वार्थाभिधानं 'पक्षसिद्धिः' इति वाक्यशेषः । पूर्वदोषात्रसङ्गश्च कथमर्थान्तरापोहेन स्वार्थाभिधाने ?

विपक्षेऽदर्शनादिलर्थः । स्वार्थस्यांशेऽिपे दर्शनादिलत्र सः [अर्थः ] स्वार्थः । कः पुनरयमिति चेत्, विवक्षावत्परूष-ससुदायः । तस्यांशोऽनयवो विवक्षावान् पुरुषः । अंशोऽपीति विवक्षावतोऽयं पर्यायः । एवमुक्तं भवति-यदापि यथोक्त-स्वार्थांशा अनन्तास्तथाप्येकत्रापि दर्शनादिति । अपिशब्दोऽनेकत्रापीति योतयति । सपक्षव्याप्तेः प्रतिपादनानङ्गत्वादंशवचनम् । अन्यापकमपि गमकम् । श्रुतेः सम्बन्धसौकर्यम्, यथोक्ताद्वेतोः । न चास्ति व्यभिचारिता खार्थाभावेऽमावात् । अन्वयञ्यतिरेकौ हीत्यादिनेममेवार्थं प्रकाशयति । द्वारसुपायः, शब्दस्य लिङ्गत्वात् तस्य चान्वयभ्यतिरेकलक्षणसम्बन्धबलेन गमकत्वात् । तो चेलान्वयन्यतिरेकरूपोपाख्यानम् । लिङ्गस्य तत्तुल्य एव द्वतिस्तद्तुरूये चावृत्तिरेवेलेतद्धि अन्वयन्यतिरेकयोः खरूपम् । तत्र तत्तुल्ये नावश्यमिति नियमेनास्य सजातीये सर्वत्र वृत्तिर्नाख्येया । कृत इति चेत् , उच्यते-क्रचिदि-त्यादि । नहि बृक्षादिशब्दस्य बृक्षादौ सर्वत्र दर्शनसम्भवः, तेषामानन्त्यात् । यहच्छाशब्देषु तु सर्वत्र दर्शनसम्भवः, तद्विषयस्य-कत्वादिति । तस्मात् कचिदित्युक्तम् । एवं तावदन्वयाभिधानसौकर्यम् । स्यादेतत्—तद्तुल्यानामानन्त्याद् व्यतिरेकाख्यान-स्यापि सर्वेत्रासम्भव इति । अते आह्-अतुरुये तु सत्यप्यानग्त्य इति यत्र शब्दार्थाभावस्तेषामानन्त्ये सत्यपि स्वार्थाभावे शब्दाभावलक्षणी व्यतिरेको दर्शयितुं शक्यते, अदर्शनस्य अभावमात्रस्वात् । शब्दार्थयोः कार्यकारणभावसिद्धौ कारणार्थाभावे तत्कार्यशब्दाभावो भविष्यतीत्वेतन्मात्रेणादर्शनं प्रतीयते । तत्राश्रयदर्शनं निष्प्रयोजनम् , तदभावेऽपि व्यतिरेकनिश्चयात् । न हि कारणाभावे कार्यसम्भवः । तसाद् व्यतिरेकोऽपि वक्तं सुकरः । अत एवेति यसाद् दर्शनस्य तत्तुल्वे सर्वत्रासम्भवः तदतुल्ये त्वदर्शनस्य सम्भवस्तसात् स्वसम्बन्धिभ्यः सजातीयेभ्योऽन्यत्र विपक्षेऽदर्शनात् तद्वयवच्छेदानुमानिमिति यत्र खार्थाभावेऽदर्शनं तद्वथवच्छेदानामनुमानम् अनुमितिः स्वार्थाभिधानमित्युच्यते । एतेन यद्यपि अन्वयव्यतिरेकयो-र्द्वयोरप्यतुमानाङ्गलं तथापि व्यतिरेकस्य प्राधान्यात् तद्वारेणैव गमकत्वमिति दर्शयति । अन्वयद्वारेण त्वित्यादि । त्रशब्दोऽवधारणार्थः । यदन्वयद्वारेणैवाभिधानमिष्यते तथा सति वृक्षशब्दस्यार्थोदिसहितस्य शिशपादिष्वनुगमोऽस्तीति वृक्षशब्दात् केवलादेकस्मिन् वस्तुनि शिंशपादिपतिभासी संशयो न स्यात् , अपि तु निश्चय एव स्यात् । अथ बहुषु दृष्टत्वात् संशय एवं तर्हि तत्र संशयवत् पार्थिवत्व-द्रव्यत्वादिप्रतिभास्यपि संशयः स्यात्, पार्थिवत्वादिषु बहुषु दृष्टत्वात् । निश्चयस्तु दृष्टः । यस्माद् बहुष्वपि वर्तमानो यदभावे न भवति तत् प्रतिपादयति, नेतरत् । तस्माद् व्यतिरेकद्वारेणैवानुमानम् । एतदेव दर्शयन्नाइ-यस्मादित्यादि । न्यतिरेकदारेणैव गमक इत्येतद् प्राहियतुमन्तरश्चोकमाह । हेयशन्दः सहन्यपार्थिववृक्षत्वेषु चर्तुषु संशयस्य हेतुः, यस्मात् स तेषामभावेऽपि दृष्टः । एवसुत्तरेष्वपि वक्तव्यम् । सच्छव्दो द्रव्य-पार्थिव-वृक्षत्वेषु त्रिषु, इत्यशब्दः पार्थिववृक्षस्वयोर्द्वयोः, पार्थिवशब्द एकस्मिन् वृक्षस्वे । तिश्चयेऽन्यथेति निमित्तमिति वर्तते । अन्यथेत्यानुलोम्येन बूक्षराब्दः पार्थिवद्रव्यसज्ज्ञेयेषु चतुर्षु निश्चयस्य हेतुः । तथाहि-स तेष्वपि दष्टः तेषामभावे चादष्टः । एवमुत्तरेष्वपि वक्तव्यम् । पार्धिवराज्दादयोऽप्येवमेकैकहान्या द्रव्यत्वादिषु निश्चयहेतवो ज्ञेयाः । यदि च दृष्टवद् विधिना गमयेत् यथाकमं चतुस्त्रिद्वयेकार्थ-निश्वयस्तर्हि प्रातिलोम्येन स्यात् , ज्ञेयशब्दादीनां सत्त्वादेषु दृष्टत्वात् । यस्मात् तदभावेऽपि दृष्टत्वात् सन्देहस्तस्माद् ब्यतिरेक-द्वारेणैव गमकःविमिति । सम्बन्धद्वारं मुक्तवेत्यादि । सम्बन्धोऽविनाभावः । स एव द्वारम् । अनुमानस्य निमित्तम् , तत् परिलाज्य शब्दस्य लिङ्गस्येव स्वार्थरूयापनशक्तिनीस्ति । इवशब्द औपम्ये । यथा अर्थात्मकं लिङ्गमविनाभावसम्बन्ध-द्वारेण गमयत् खार्थं व्यतिरेकद्वारेणैव गमयति एवं शब्दोऽपीति ख्यापयितुं 'लिङ्गस्वेव' इति वचनम् । तस्यानेकधर्मस्वे इति शिंशपादिमेदेन पुष्पितफिलतत्वादिमेदेन वा वृक्षाधर्यस्यानेकधर्मत्वेऽपि सर्चेथा गत्यसम्भवादिति । यदि सर्वथा पुष्पितफलितत्वादिना गम्यते तदा यथोक्तसम्बन्धं निना विधिनैन गम्येत । तच न संभवति, पुष्पितत्वादिविशेषेषु न्यिम-चारात् । दृष्टवद् गतिर्हि विधिः । तस्माद् विधिना न गतिः, अपि तु अर्थान्तरव्यतिरेकद्वारेण । भेदानभिधानादिति, तेषांमन्योन्याभावेऽपि सत्त्वाद् व्यभिचारो भवति, न तु सामान्यस्याभिधेयत्वे, तस्याभिन्नत्वात् तदभावे च सन्दाभावात्।"— विशाला D. ed. ए॰ २७५ A-२७७ A, P. ed. ए॰ ३१॰ B-३१२ B ॥ ३ प्रतिपिद्धोस्वार्थ प्र॰ ॥ **४ अन्योऽपोह**ँ य॰ ॥

१ तत्तु शब्दस्या<sup>०</sup> भाष्म (तत्र शब्दस्या<sup>०</sup>?)॥

## अदृष्टेरन्यशब्द।थॅं स्वार्थस्यांशेऽपि दर्शनात्।

शब्दस्यान्वयव्यतिरेकावर्थाभिधाने द्वारम् । तौ च तुल्यातुस्ययोर्वृत्त्ववृत्ती । तत्र तुल्ये नावश्यं सर्वत्र वृत्तिराख्येया । कचिदानन्त्येऽर्थस्याख्यानासम्भवात् । अतुल्ये तु सत्यप्यानन्त्ये शक्यमदर्शन-मात्रेणावृत्तेराख्यानम् । अत एव च स्वसम्वन्धिभ्योऽन्यत्रादर्शनात् तक्क्ष्यवच्छेदानुमानम् । एवं च छत्त्वा वृक्षशब्दाद्वयत्वाचनुमानमुपपन्नं भवति । अन्वयद्वारेण चानुमाने यसादनुगमोऽस्ति वृक्ष-शब्दस्य शिशपादिषु तसात् केवलेनाप्यनुमानं प्राप्नोति । अथ बहुषु दृष्ट इति संशयो भवति एवं सति वृक्षार्थेपार्थिवत्व-द्रव्यत्व-सत्त्वेषु संशयः स्वात् । निश्चयस्तु दृष्टः । तथाहि—वृक्ष-पार्थिव-द्रव्य-सन्छन्दा

अत्रोच्यते त्वया-अंदृष्टेरन्यश्रद्धार्थे स्वार्थस्यांशेऽपि दर्शनात् , 'अन्यापोहेनार्थाभिधानसिद्धिः' इति वाक्यशेषः । अनुमानानुमेयसम्बन्धो ह्यभिधानाभिधेयसम्बन्धः । तत्र यथा धूमस्य एक10 देशे दर्शनादश्रेः अनशौ चादर्शनादनिष्ठग्युदासेनाश्चिमतीतिस्तथा श्राब्दस्यान्वयव्यतिरेकावर्था४२७-१ भिधाने द्वारम् । 'तौ च तुल्यातुल्ययोर्वृत्त्यवृत्ती । तत्र तुल्ये नावश्यं सर्वत्र वृत्तिराख्येया,
क्विद्यानन्त्येऽर्थस्याख्यानासम्भवात् , 'न हि सम्भवोऽस्ति वृक्षशब्दस्य सर्ववृक्षेषु दर्शने, नापि
सर्वत्र लिङ्गिन सर्विलङ्गस्य सम्भवोऽशिधूमादिवत् । र्यंग्रपि च कचिद्स्ति डित्थादिषु सम्भवः, तथापि
न त्रद्वारेणानुमानम् , सर्वात्मनाऽवतीतेः । गुर्णसमुदायो हि डित्थाख्योऽर्थः, नै च सर्वे काण15 कुण्टादयो डित्थशब्दाद् गम्यन्ते । एवमन्वयद्वारेणानुमानाभावः ।

स्थादेतत्-व्यतिरेकस्याप्यसम्भवः । तत आह—अँतुल्ये तु सत्यप्यानन्त्ये शक्यमदर्शनमात्रेणाऽदैर्शनेऽप्रवृत्तेराख्यानम्, अदर्शनमात्रत्वात्, अदर्शनं हि दर्शनाभावमात्रम् । अति एव चेति,
यसादर्शनस्य सवैत्रासम्भवः सत्यपि च दर्शने सर्वथानुमानाभावः अत एव स्वसम्बन्धिभ्य इति यौँ
दृष्टः सोऽत्र सम्बन्धी अभिप्रेतः न तु अविनाभावित्यसम्बन्धेन, अन्यत्रादर्शनादिति अभिधेयाभावेऽ20 दर्शनात्, अन्यथा हि वृक्षराव्दस्य तस्मिन् वस्तुनि पृथिवी-द्रव्याद्यभावेऽपि दैर्शनं वक्तव्यं स्यात्,
तद्व्यवच्छेदानुमानमिति यैत्रैवादर्शनमुक्तं वृक्षाभावेऽवृक्षे ततो व्यवच्छेदानुमानम् 'अँवृक्षो नभवति'
इति । ऐयं च कृत्वा वृक्षशब्दौद्वव्यत्वाद्यनुमानमुपपन्नं भवति ।

अन्वयद्वारेण चानुमाने <sup>ऽयं</sup> दोषः-यस्माद नुँगमोऽस्ति वृक्षशैदस्यार्थादेसहितस्य शिंशपा-<sub>४२७-२</sub> दिषु तस्मात् केवलेनाप्यनुमानं प्राप्नोति । ॐथ बहुषु पलाशादिष्वपि दृष्ट इति संशयो भवति एवं ॐ सति वृक्षार्थे पार्थिवत्व-द्रव्यार्थ-सत्तार्थाः सन्ति तेषु वृक्षशब्दस्य समानत्वात् संशयः स्यात्, निश्चयस्तु

१ अनेदमबयेयम् । दिल्लाग्रितस्य कस्यन्तिद्विषयकप्रभ्यसांशोऽत्र केनचिद् विरित्तित्या तद्दीकया सह प्रायो यथाक्षरमेव नयचकत्रृतिकृद्धिः सिंहस्रिक्षमाश्रमणैरिहोपग्यस्तः, तत्र कियद् दिल्लागस्य कियच तद्दीकाकृत इति सम्यग् विवेक्तं न पार्थते, मळवादिक्षमाश्रमणेनापि कियदत्र मूळरूपेणोपात्तमित्यपि न सम्यग् विज्ञायते । यावतु दिल्लागोपिकियस्याकं प्रतिभाति ताबदस्माभिः स्थूलाक्षरैरत्र वृत्तौ दर्शितम्, यथा तु प्रमाणसमुच्ये वर्तते तथा पृ० ६५० दि० २ इत्यत्र प्रद्शितम् सस्माभिः प्राक् । तच सर्वत्र यथायोगमनुसन्धेयमत्र पूर्वोत्तरपक्षयोः ॥ २ पृ० ४३२-१, ४७२-१ ॥ ३ पृ० ४३२-१, ४३३-१ । तुलना पृ० ४५९-१ ॥ ४ पृ० ४३२-१, उत्यत्ति पृ० ४५९-१ ॥ ४ पृ० ४३२-१ ॥ ६ पृ० ६६२ पं० ११ । पृ० ४५९-१ ॥ ६ पृ० ६६२ पं० ११ ॥ ९ पृ० ४३३-१ ॥ १० तुलना-पृ० ४३६-१ ॥ १० तुलना-पृ० ४५९-१ ॥ १० तुलना-पृ० ४६९-१ ॥ १० तुलना-पृ० ४६९-१ ॥ १० तुलना-पृ० ४६९-१ ॥ १० तुलना-पृ० ४६६-२ ॥ १० अद्दीनम् इत्यपि पाठोऽत्र सम्भाव्यते ॥ १६ यथैवा प्र० ॥ १७ तुलना-पृ० ४६६-१ ॥ १८ पृ० ४६६-१ ॥ १९ व्याद्वर्व्य प्र० ॥ २० भुगनतोस्ति य० ॥ १० तुलना-पृ० ४६६-१ ॥ १० अद्दीनस्य प्र० ॥ २० भुगनतोस्ति य० ॥ २० प्ररूप-१ ॥ २२ पृ० ४६८-१,३ ॥

5

10

आनुलोम्बेन त्रिद्वयेकार्थनिश्चयहेतवः । एवमर्थान्तरज्युदासेनार्थान्तराभिधानमुपपस्नम् । न च सम्बन्ध-द्वारं मुक्तवा राज्दस्य लिङ्गस्य वा स्त्रार्थज्यापनशक्तिरस्ति । आह् च—

बेंहुधाप्यभिधेयस्य न शब्दात् सर्वथा गतिः। स्वसम्बन्धानुरूप्यातु व्यवच्छेदार्थकार्यसौ॥ अनेकधर्मा शब्दोऽपि येनार्थं नातिवर्तते। प्रत्याययति तेनैव न तु शब्दगुणादिभिः॥

पूर्वदोषाभावश्च,यसात् 'श्रुतेः सम्बन्धसौकर्यं न चास्ति व्यभिचारिता' भेदानभिधानात् [ ] इति ।

एतदयुक्तम् । यतस्तावन्वयन्यतिरेकावपीह न घटेते, अन्यापोहार्थनैर्मूल्यात् स्तार्थस्यांदोऽप्यदर्शनात् । आस्तां ते शब्दसम्बन्ध आस्तां तेऽव्यभिचारिता ॥

दृष्टः शब्दात् । वृक्षशब्दोऽवृक्षनिर्वृत्त्यैकार्थकोऽपार्थिवन्यावृत्त्यापि स्वार्थे वर्तते, तथाहि – वृक्ष-पार्थिव-द्रव्य-सद्युव्दा आनुलोम्येन त्रिद्वयेकार्थनिश्चयहेतवः । एवमर्थान्तर्व्युदासेनार्थान्तराभिधानमुपपन्नम् । 'नै च सम्बन्धद्वारं मुक्तवा शब्दस्य' इति यथा भेद।धनभिधानं पूर्वमुक्तं तद्दर्शयति ।

आँह चेत्येतमेवार्थं स्रोकद्वयेनापि दर्शयति । बहुधाप्यभिषेयस्येति, शिशपादिभेदा अत्राभिषेता 15 न द्रव्यादयः, तथाहि-वृक्षवद्वेदेषु संश्यो दृष्टोऽर्थतस्तु द्रव्यादिषु निश्चयः । स्वसम्बन्धानुरूप्यात्त्विति, यस्मादसो तज्ञातीये दृश्यमानोऽर्थान्तरनिवृत्तिद्वारेणैव दृष्टोऽभिधायकः प्रागेवान्यत्रादृश्यमानस्तस्मात् सम्बन्धानुरूप्यात् तद्विशिष्टमेवार्थमाह । अनेकधर्मा शब्दोऽपि सामान्यधर्मैः खगुणत्वादिभिवृक्षीर्थं तस्मिन् वस्तुनि नाभिधत्ते, तथाहि-ते विनापि वृक्षार्थेन रसादिषु दृष्टाः, न तु वृक्षशब्दोऽन्यत्र दृष्टः, तस्माद् वृक्षशब्देनैव प्रत्यायन्त्रमित्वुक्ता स्वपक्षसिद्धावुपपत्तिः । पूर्वदोषाभावश्च, यस्मान्कुतेः 20 सम्बन्धसीकर्यम् बहुत्वेऽपि तुल्यानुल्ययोर्वृत्त्ववृत्ती, सम्बन्धसौकर्यम् वहुत्वेऽपि तुल्यानुल्ययोर्वृत्त्ववृत्ती, सम्बन्धसौकर्याद् नै चापि व्यभिचारिता भेदा-नभिधानात् । एवं तावद् भेदाभिधीने ये दोषा उक्तास्ते परिहृता इति अन्यापोहवादिपक्षः ।

आचार्योऽस्यापि दूषणं वक्तकामः प्राक् तावत् तत्र यदिदं श्रुतिसम्बन्धसौकर्यमुच्यत इति परि-हारबीजमेव दूषियतुमाह—एतद्युक्तम्, यत इत्यादि यावद् न 'धटेते इति । यस्मात् ताँवन्वयव्यतिरे-कावपीह न 'धटेते, दूरत एव यावर्थाभिधानहेत् तुल्यातुल्यवृत्त्यवृत्तिभ्यां भवत इत्यभिमतौ । तस्मादयुक्तं 25 सम्बन्धसौकर्यमिति प्रतिज्ञानम् । तदुपपादनार्थमाह—अन्यापोहार्थनीर्मूल्यादित्यादि स्रोकः । अपोहार्था- धर्र-१ भावात् सम्बन्धाभावः, र्स्तार्थगन्धस्थाप्यदर्शनात् संशयवीजमपि नास्ति, क्रुतो वैधिभिचाराशङ्केत्युपन्यासः ।

१ द्दयतां पृ० ६३० पं० ११-१४॥ २ द्दयतां पृ० ४३२-१॥ ३ बृत्येवार्थको प्र०। तुलना पृ० ४६८-२॥ ४ तथापि वृक्ष प्र०। 'तथा वृक्ष' इति पाठोऽप्यत्र समीचीनो माति। तुलना-पृ० ४६८-२, ४६९-१॥ ५ व्छब्दानुलोम्येन प्र०॥ ६ पृ० ६६३ पं० ९॥ ७ द्दयतां पृ० ६३० पं० १०-१५॥ ८ तुलना-पृ० ४४०-२॥ ९ सामान्यधर्मेकगुणत्वादिभि प्र०। खम् आकाशम्, खगुणत्वादिभिराकाशगुणत्वादिभिरिखर्थः ॥ १० क्षार्थी मा०। 'क्षार्थी य०॥ ११ वमनुपपन्न य०॥ १२ द्दयतां पृ० ४३१-२॥ १३ धाने पि दोषा प्र०॥ १४ घटते प्र०॥ १५ तावदन्वय य०॥ १६ घटते प्र०॥ १७ धानहेतु प्र०॥ १८ स्वार्थ- प्रथमा प्र०। द्दयतां पृ० ६५५ पं० ११॥ १८ स्वार्थ- प्रथमा प्र०। द्दयतां प्र०। १५ प्रविपाठानुसारेण पाठः स्यात्॥

स किमन्योऽर्थः स एव भवति उतान्यो न भवति ? यदि तावत् स एव भवति ततस्तच्छन्दोत्पाद्यविज्ञानविषयेऽन्याष्ट्रस्याङ्येऽर्थे विधिनैव प्रतिपन्ने किमपोहेन कियते, अर्थप्रतीतेर्ष्ट्रसत्वात् । तदा ह्यर्थापत्त्या तदन्ययोरुभयोरपि तत्त्वं स्वतः सिद्धम् । तस्मात् स्यादप्यनयोरन्यापोहप्रत्ययः, असत्योपाधिसत्य-इशन्दार्थत्वात् ।

अथान्यो न भवति ततोऽपि प्रश्नाव्यवस्था । अन्यत्वस्य चोभयविषयत्वात् तदग्रहे कोऽसावन्यः ? क्कतो वा अन्यो न भवतीत्युच्यते ?

ततो यदिदमुक्तं चोद्यपक्ष एव 'अर्थान्तरापोहेन स्वार्थाभिधाने' इति, अत्र अर्थान्तरं नाम अन्योऽर्थ इति यसाद् भवति तस्मात् तत् तावद् विचार्यते—स किमन्योऽर्थः स एव भवति 10 विधिनान्याख्योऽर्थ उच्यते उत्तान्यो न भवतीत्यपोहेन ? इति द्वयी कल्पना स्यात् । तत्र यदि तावद् मतम्—अन्य इति स एवान्याख्यो भवतीति ततः 'सः' इति शब्देनोत्पौद्यते यद् विज्ञानं तस्य विज्ञानस्य स्वार्थोऽभिधेय एवान्याख्योऽर्थः विषयः संवृत्तः स एव । ततश्च तस्मित्रव्यावृत्त्याऽन्याख्येऽर्थे विधिनैव प्रतिपन्ने किमपोहेन कियते ? नार्थोऽपोहेनेत्यर्थः । कस्मात् ? अर्थप्रतीतेवृत्तत्वात् , अर्थप्रतीत्यर्थो हि शब्दप्रयोगः, अन्यापोहकल्पना च तद्भिधानस्वरूपपरिज्ञानार्था तदर्थप्रतीतौ व्यर्था सा ।

15 अथापि स्वादन्यापोहेन प्रयोजनिमत्थं स्वाद् नान्यथा । तद्यथा—तद्दा तिस्वन् विधिनान्यविज्ञान-४२८-२ काले यद्यन्यो भवति ततः स न भवति, अथ स भवति अन्यो न भवतीति अर्थादापन्नं तदन्ययोरुभयोर्पि तत्त्वम् । तच स्वत एव सिद्धम् । तस्मात् स्वाद्प्यनयोस्तदन्ययोरन्यापोहप्रस्रयः । स चोपसर्जनो विधिनं भवितुमहेति, कस्मात् ? असत्योपाधिसत्यशब्दार्थत्वात् । इत्थमन्यप्रतिपत्तिर्विधिरेव, न व्यावृत्तिः ।

अँथ अन्यो न भवति, अथ मा भूदेष दोष इत्यन्यो न भवतिति तत्याप्यन्याख्यस्थार्थस्य २० अन्यव्यावृक्तिरेव 'अन्यो न भवति' इति स्थात् स्वरूपम् । ततः किम् ? ततोऽपि प्रश्नाव्यवस्था, सोऽपि योऽन्यो न भवतित्युच्यमानोऽर्थः किं स एव भवति, उत अन्यो न भवति ? इति पृच्छ्यसे त्वम् । तत्र यदि स एव भवतिति ब्रूयात्त्वं पूर्ववद् विधिरर्थः । अथान्यो न भवति सोऽपि अन्यस्तथा प्रष्टव्यो योऽन्यो न भवतित्युच्यते ततोऽप्यन्यः प्रष्टव्य इति प्रश्नानवस्था । कस्मान् ? सर्वत्रास्थाश्चेपस्य तुल्यत्वा- दुक्तवन् । किञ्चान्यत्, अन्यत्वस्य चोभयविषयत्वात्, अन्य इति स उच्यतेऽन्यापेक्षया सोऽपि २० एतदपेक्षया 'अयमस्मादन्योऽयमस्मादन्यः' इति तयोर्द्वयोरपि स्वरूपतः सिद्धौ द्विष्ठं सदन्यत्वं सिध्यति । ततस्तस्य अन्यत्वस्य उभयविषयत्वात् तद्यहे कोऽसावन्यः ? तयोरन्याख्ययोर्विधिरूपेणाप्रहणे कोऽसावन्यो नाम यदपोहादन्यापोहः स्थान् ? कुतो वा 'अन्यो न भवति' इति उच्यते यतोऽस्थान्यस्थान्यस्वं सिध्येत् ? 'यतोऽन्यो योऽन्यः' इत्येतद्विष्ठत्वादन्यत्वस्य निर्धार्यमेतदन्यत्वम्, नान्यथा निर्धारयितुं शक्यमित्यभिप्रायः ।

<sup>े</sup> १ पृ० ६५० पं० ३ ॥ २ तुलना—पृ० ६५८ ॥ ३ <sup>°</sup>त्पद्येते य० । <sup>°</sup>त्पद्यते मा० । तुलना पृ० ६५८ ॥ **४ स्त्रार्थोभिभेय** मा० । (स्वार्थे विभेय? ) ॥ ५ तुलना—पृ० ६५८ ॥ ६ तुलना पृ० ६५९ ॥

एवं तु न स कश्चिदर्थो भविता । उभयतोऽध्यभावप्रसङ्गात् स्वार्थस्यांशोऽपि न दृश्यत एवं। 'अन्यो न भवति' इत्युच्यमाने उभयतोऽप्यभावादन्यव्याषृत्तेर-भवनपरमार्थत्वादभूतस्वान्यत्वाद् वन्ध्यापुत्रवदविषय एव । स च निबन्धन-मन्यापोहस्य स्यात्।

अथोच्येत—अन्योऽप्यनन्यो न भवति । यद्यन्य इत्यनन्यो न भवति 5 ततोऽन्यस्यैवानुवदनात् कोऽसावन्योऽनन्यो नाम अन्यान्यत्वतदनन्यत्वातुल्यः शब्दार्थः ? अन्यशब्दार्थस्य च अनन्यशब्दार्थाद भिन्नत्वेऽन्य इत्यनन्यो न भवती-त्यपोहार्थः स्यात् , अतुल्येऽन्यस्मिन्नवृत्तेः ।

एवं त्वित्यादि । इत्थमुक्तन्यायेन न स कश्चिद्धों भविता न कदाचित् तादृग्विधो भविति, अन्योऽप्यन्यो न भविते सोऽपि स [न] भविति उभयतोऽप्यभावप्रसङ्गात् स्वार्थस्यांशोऽपि 10 गन्धोऽपि न हज्यत एवेति ।

अस्यार्थस्य भावना—'अन्यो न भवति' इत्युच्यमाने कि सम्प्रवृत्तम् ? र्डभयतोऽपि 'न भवति, न भवति' इस्रन्यस्य व्यावृत्तिरेव, न कश्चिद् विधिगन्धोऽपीस्रतोऽन्यव्यावृत्तेः हेतोः अभवन-मेव परमार्थः, तत्परमार्थत्वादात्मान्यत्वाभावः । ततश्च अभूतस्वान्यत्वाद् वन्ध्यापुत्रवदविषय एव, न हि वन्ध्यापुत्रादिरभावः शब्दार्थो भवितुमहैति । स च अभावस्तेऽन्यापोहस्य निबन्धनं प्राप्तः । 15 ततश्चाप्रतिपत्तिरेव स्थाच्छब्दार्थस्य, अत्यन्ताभावनिबन्धनत्वात्, वन्ध्यापुत्राप्रतिपत्तिवत्। एवं तावद् 'यदि स एव भवति, अन्यो न भवति' इति च विकल्पयोर्विधिवादशसङ्कोऽन्यापोहनैर्मृल्यं चोक्तौ दोषौ ।

अथ तद्दोषद्वयपरिक्षारार्थम् अथोच्येत-अन्योऽप्यनन्यो न भवति, अन्य इति न स एव भवति नाप्यन्यो न भवति, किं तर्हि ? ततोऽन्यस्मादन्योऽनन्यो न भवति, अन्यापोहशब्दार्थव्यापित्वाद् ब्यावृत्त्यैव गमयति, अतो न विधिप्रसङ्गो नीभावमात्रता वेति । अत्रोच्यते—यदान्य इति अनन्यो 20 न भवति ततोऽन्यंस्यैव अनुवदनादित्यादि यावदतुरुयेऽन्यस्मिन्नवृत्तेरित्युत्तरपक्षः । किमुक्तं भवति ? योऽयमन्यः सोऽन्य एव सन् 'अन्यः' उच्यते, स एवानन्य एव, स्वयमेव भवति परमनपेक्ष्येखर्थः। ततः किम् ? ततो योऽसावनन्यो नाम सोऽन्य ऐव, स एवान्याख्यः अन्यः सन् 'अनन्यः' इत्युक्तं भवति । तस्मात् तस्यैव अन्यत्वस्य अनन्यशब्देनापि अनुवदनात् कोऽसावन्यः पृथक् ततोऽन्यस्मादनन्यो नाम ? नास्तीत्यर्थः । यदि स्यात् परापेक्षः स्यादिति निरूपयति—अन्यान्यत्व-तदनन्यर्थ्वातुल्यः **राज्दार्थ** 25 इति, अन्यस्मादन्यः अन्यान्यः, तद्भावोऽन्यान्यत्वम्, तस्माद् भिन्नेन अनन्यत्वेनातुल्योऽन्यीन्यत्वात् कोऽसौ अन्यान्यस्व-तदनन्यत्वैतिल्यः शब्दार्थः ? यथा वैधर्म्येण 'घटः' इत्युक्ते धैटान्यान्य-तदनन्यातुल्यो

३ सोऽपि न भवतीति इलपि पाठोऽत्र सङ्गच्छते ॥ १ तुलना ६५९ पृ०॥ २ तुलना पृ० ६५८॥ ध तुलना-पृ० **४३**६-२, **४३६-**२, **४३७-१, ४५६-**२॥ ५ तुलना पृ० ६५८॥ **६ <sup>°</sup>हारार्थः अथोच्येत** प्र०॥ ७ तुलना पृ० ६५९ ॥ ट **तावमात्रा वेति** य० ॥ ९ तुलना-पृ० ६५९ ॥ १० (°न्यत्वस्थैवानु° १) ॥ १**१ एवं स** भा॰ प्रतौ नास्ति॥ १२ °त्वासुल्यः प्र०॥ १३ °स्योत्यत्वात् प्र०। ( °न्योऽन्यत्वात् १) ॥ १**४** °त्वात्तुल्यः प्र॰ ॥ १५ घटोनान्य<sup>°</sup> प्र० ॥

योऽसौ तदतत्त्वातुल्यः स आत्मान्यत्वान्यः सन् 'अन्यः' इत्युच्यते । अतुल्यं हि घटस्यान्यत्वं पटादस्मादन्यस्मात्। न हि घटस्य पटादितरान्यत्ववदन्य-त्वम्, पटस्य वा घटादन्यत्वं घटान्यत्ववत्। यथोक्तद्विष्ठत्वतुल्यतायामपि तत एवात्मानन्यत्वं तत्त्वम्। न हि घटस्य तस्मादेव घटात् पटानन्यत्ववदनन्यत्वम्।

ः नन्वेवं सोऽपि अन्यसादन्य एव भवन्नन्यः सन्ननन्यो भवति । तदनन्यत्वं तत्त्वमपोहमानोऽन्यापोहस्तदपोह एव भवतीति खवचनाद्यदोषपक्षविरोधापत्तिः ।

हर्यते पटादिरपोह्यो घटशब्देन न तथेह कश्चिदनन्यशैब्देन भिन्नोऽनन्योऽस्ति यतोऽस्यान्येस्यान्यान्यस्माद् भिन्नस्य पटवदवृत्तिः स्यात्, अन्योन्यापेक्षत्वादन्यस्वस्य, स च नास्तीत्थम्। किञ्चान्यत्— अन्यशब्दार्थस्य चेत्यादि अन्यापोहे न्यायं दर्शयति । यदा चान्यशब्दार्थादनन्यशब्दार्थो भिन्नो १० भवति तस्माश्चान्यशब्दार्थस्तदा 'अन्यः' इत्युक्ते 'अनन्यो न भवति' इत्यपोहार्थो विषेभिन्नः स्यात् । किं कारणम् १ अतुत्येऽन्यस्मिन्नवृत्तेर्घटपटवत् । न तु अस्ति, अन्यस्यैवान्यस्यानन्यत्वात् । तस्मात् स्वार्थपोह एव स्यात् ।

इतर आह—स्यादेतदेवं यद्यन्य एवान्यत्वे श्थितोऽन्य उच्येत परापेश्चान्यत्वात् अनन्यः स एवान्य इति । किं तर्हि ? स्वापेश्चान्यत्व एव 'अन्यः' इत्युच्यते । तद्भावियतुकाम आह—योऽसावित्यादि यावद् <sup>15</sup> घंटात् पटानन्यत्ववदनन्यत्वमिति । योऽसौ तस्य अन्यस्य अतद्भावेन अतत्त्वेनातुल्य आत्मीयेन स स्वतोऽन्यस्मादेवान्यस्मादात्मीन्यत्वान्यः आत्मान्यत्वान्यः सन् 'अन्यः' इत्युच्यते । निदर्शनम्—अतुत्यं हि घटस्यान्यत्वं पटांदस्मादन्यस्मात् , न हि घटस्येत्यादिना घटान्यत्वस्य पटान्यत्वेनासङ्करं दर्शयति यीव-दितरान्यत्ववदन्यत्वम् , पटस्य वेत्यादिना पटान्यत्वस्य ''अध्यान्यत्वासङ्करं यावद् घटान्यत्ववदिति भावितार्थम् । एव दृष्टान्तः ।

20 अयमर्थोपनयः यथोक्ति [ष्ठ]त्वतुल्यतायामपीत्यादि । त्वदुक्ता तद्विष्ठत्वादन्यता-परस्परापेक्षता,\* तस्यां तुल्यायामपीतरेतरापेक्षान्यतायां तत एव स्वत एवाँतमनोऽनन्यत्वं तत्त्वम्, स ४३०-१ एव घटोऽनन्यः । शेषः पूर्वेण तुल्योऽन्यत्वभावनायन्थेनासङ्करप्रदर्शनयन्थः । तस्मादन्यत्वमपि स्वत एव क्षनन्यत्वमपि तथेति व्यवस्थिते भवत्यन्यापोह इति ।

अत्रोच्यन्ते तत्र दोषाः—-भॅम्बेविमिखादि यावत् स्वत्रचनाद्यशेषपक्षविरोधापत्तिरिति । 'ननु' 25 इत्यत्रानुज्ञापयति परम् । नन्वित्थं सोऽपि योऽन्यः अन्यस्मादन्यस्वरूपात् स्वत एव सिद्धान्यत्वादन्याख्या-दुर्थोदन्य एव भवन्नन्यः सन्ननन्यो भवति स एव भवति । तस्य अन्यस्य स्वात्मनि व्यवस्थितस्य तदनन्यत्वं

१ °दाब्देनाभिन्नो प्र०॥ २ °त्यस्यानात्यस्माद् मा० । °त्यस्यानत्यस्माद् इत्यपि पाठोऽत्र भवेत् ॥ ३ भिन्नपट्व भा०॥ ४ नायं प्र० । तुल्ना—प्र० ६५७ पं० १४॥ ५ विधिर्भिन्नः प्र०॥ ६ द्रवतां प्र० ६५९॥ ७ घटात्पटात्पटानन्यत्ववद् भा०॥ ८ °स्मादेवादन्यस्मादात्मा य० । (°सादेवान्यस्वादात्मा०?) ॥ ९ °त्माऽन्यत्वान्यः प्र०॥ १० पटाद्यसाद् भा०॥ ११ पटानत्वेना भा० । पटाननत्वेना थ०॥ १२ ययदितरा भा०। यायदितरा य०। पटादितरा इत्यपि पाठोऽत्र भवेत् ॥ १३ ० ३ १ एति व्हान्तर्गतः व्हान्यत्वा इत्यादः १४०॥ १४ द्रवतां प्र० ६५९॥

अन्यापोह इति चानन्यापोहो न भवतीत्यपि न परिहार एव, अन्यापोह इत्यनन्याभावापोहो न भवतीति यतोऽर्थान्तरापोहेन खार्थापोहे वृत्त्यार्थेऽन्य-विशिष्ठोऽपोहः । यथा अपोह इत्यनपोहो न भवति तथान्यविशेषणापोह-

तत्त्वमात्मत्वमपोहमानोऽन्यापोहस्तदपोह एव भवति स्वापोह एव नान्यापोहस्त्वदिष्टः परापोह इत्यर्थः । इतीत्थं स्ववचनविरोधः 'अन्यापोहः' इति वचनात् । तथाभ्युपगमादभ्युपगमविरोधः । लोकविरोधश्चेत्थं 5 लोके दृष्टत्वात् स्वार्थप्रतीतेः । तथा प्रत्यक्षद्रश्नात् प्रत्यक्षविरोधः । अनुमानविरोधश्चैवमनुमानात् । इस्रोषाः पक्षदोषाः आपन्नाः । विधिवादापत्तिश्चैवमिति । एवं तावद् वस्तुनो स्रक्षणानुसारेण दूषणमुक्तम् ।

स्यान्मतम्—अन्यापोहशब्दार्थानुसारच्छायामात्रेण परिहरामीति । तद्यथा - अन्यापोह इति च अनन्यापोहो न भवतीति. अन्यविशेषणविशिष्टापोहस्य अनन्यविशेषणविशिष्टापोहः प्रतिपक्षः, स न भवतीत्वर्थः । स चैान्योऽन्यस्मात् । अतोऽन्यापोह एवात्रापीति । 10

अत्रोच्यते--इत्यपि न परिहार एव । कस्मात् ? अँन्यापोह इति अनन्याभावापोहो न भवतीति यतः अर्थान्तरापोहेन स्वार्थापोहे वृत्त्यार्थेऽन्यविशिष्टोऽपोह इति । किमुक्तं भवति ? अनन्यस्याभावोऽन्यः अन्यस्य वाऽभावोऽनन्यः प्रतिपक्षः । तद्वदपोहस्यानपोहः प्रतिपक्षः अनपोहस्यापोह इति भवति । तं दृष्टान्तत्वेन न्यायं द्रीयति-यथा अपोह इत्यनपोहो न भवतीति, तथान्यविशेषणा-४३०-२ पोहप्रदर्शनार्थिमिखादि दार्ष्टान्तिकम् । किमुक्तं भवति ? यथा 'अपोहः' इत्युक्ते 'अनपोहो न भवति' इति 15 पदार्थे द्वि:प्रैतिषेधप्रकृत्यापाद नादपोह एवार्थो भवति तथा अन्यविशेषणविशिष्टस्यापोहस्य प्रदर्शनार्थम् 'अन्यापोहः' इत्युक्तेऽन्यस्याभावोऽनन्यः, सोऽथोंऽस्येति र्थंन्याभावार्थोऽन्यशब्दः, तद्भावोऽन्याभावार्थान्य-शब्दता, सत्यां च तस्यामन्याभावाथीन्यशब्दतायाम् 'अन्यापोद्यः' इत्यनन्याभावस्यानन्यापोहस्य तद्भावृत्तेः 'अपोहो न भवति' इखेषोऽर्थः संवृत्तः । तस्य चेदनन्यामावस्थानन्यस्थापोहो न भवति न तिहैं अनन्यानपोहो न भवति तत्प्रतिपक्षत्वादन्यानपोहस्येति यथा विशेष्यविपक्षन्यार्वृत्तिस्तथेह एतस्मिन् 20 'अँन्यो न भवति' इत्यन्यशब्दार्थे त्वदीये 'अन्यापोद्यः' इत्यानिन्याभावस्यापोहो न भवति. स्त्रस्थानन्यस्थाभावोऽन्योऽनन्याभावः, तस्यापोहो न भवतीखन्यापोह एव न भवति, अनन्यापोहः स्त्रापोह एवेदानन्याभावार्थः । स चानिष्टस्ते शब्दानुसारेणापि दोषः प्राप्तः । स्यान्मतम्-'अन्यस्यैवापोहो नानन्यस्य' इत्यवधारणाद्दोष इति । तम न. यस्मात् तत्रापि कोऽन्यः ? ' कोऽनन्यः ? कोऽपोहः ? कोऽनपोहः ? इति विचारणायामनन्याभाव एव उक्तवदनवधारणात 'अन्यस्यैव नानन्यस्य' इति विधिवादापत्ते: 'अनन्यस्यापोह 25 एव नानपोहः' इति स्वस्थापोहानिपोहाभ्याम[वधारणा]नवधारणाभ्यां विधिप्रतिषेधादन्यानन्यविचारे च

१ दस्यतां पृ० ६६० पं० १३ ॥ २ चानस्यो मा० ॥ ३ पृ० ६६० पं० १३ पं० ६५८ पं० १० ॥ ४ स्वार्थे-पोहे य०॥ ५ °प्रतिषेध कृत्या° भा०। °प्रतिषेधः प्रकृत्या° य०। ( °प्रतिषेधे प्रकृत्या ° ? )॥ ६ अन्यान्या-भावा° मा॰ ॥ ७ अपोहो भवती य॰ ॥ ८ अनस्थानपोहो प्र॰ । अन्यस्थानपोहो वस्थिप पाठोऽत्र विचार-णीयः ॥ ९ वृत्त<sup>०</sup>य० ॥ १० अनन्यो भवति य० ॥ ११ कोन्यः य० ॥ १२ <sup>०</sup>नपोह्यस्याम<sup>°</sup> मा० ॥ नय० ८३

प्रदर्शनार्थमन्यापोह इत्युक्तेऽन्याभावार्थान्यशब्दतायाम् 'अन्यापोहः' इत्यनन्या-भावस्यापोहो न भवति । अनन्यापोहः स्वापोह एव ।

एवं प्रक्रमेऽपि च न स कश्चिदथों भिवतिति खार्थस्यांशोऽपि न दृश्यत एव। 'अनन्यो न भवति' इत्युच्यमाने उभयतोऽप्यभावादनन्यव्यावृत्तेरभवनपरमार्थ-वृत्वादभूतस्वानन्यत्वाद् वन्ध्यापुत्रवद्विषय एव।स च निवन्धनमन्यापोहस्यस्यात्।

येषामिप चार्थान्तराणामपोहेन खार्थाभिधानं तत्र यत् तदर्थान्तरं तत् किं भवदेवापोद्यत उताभवत्? यदि तावद् भवदर्थान्तरं भवति ततस्तच्छन्दोत्पाद्य-विज्ञानविषयेऽव्यावृत्त्या सिद्धे विधिवृत्तैकगतिगुरुतरप्रतिपत्त्यात्मके बहुतरविषये विधिवादे प्रतिपत्ने किमपोहेन पुनः क्रियते, अर्थप्रतीतेर्वृत्तत्वात्। तदा ह्यर्थापत्त्या

10 विधित्रसङ्गात् सर्वधान्यापोहे नैर्मूल्यमित्ययमपि न निःसरणोपायः । स्थितमेतत्—'अनन्याभावस्य अपोहो ४३१-१ न भैवतीति यतोऽर्थान्तरापोहेन स्वार्थामिँधाने न स्यात् ।

'एवं प्रक्रमेऽपि चेत्यादि । एवमापादितशब्दार्थन्यायेऽपि च न स कश्चिदित्यादिनापोहनैर्मूल्य-मापादयञ्जपसंहरति पूर्वान्यविकलपदूषावद् विभययेणानन्यविकलपदूषणं यावद्भूतस्वानन्यत्वाद् वनध्या-पुत्रवद्विषय एव, स च निबन्धनमन्यापोहस्य स्थादिति गतार्थम् ।

प्रधानिष चार्थान्तराणामित्यादि । यद्प्युक्तम् 'र्ज्ञर्थान्तराणोहेन स्वार्थामिधाने' इति, अत्र अर्थान्तराणि अर्थेभ्योऽन्यानि तेषामर्थान्तराणां मध्ये यत् तद्धान्तरं सोऽर्थादन्योऽर्थः तत् किम् १ इति पूर्वयद् विकल्पद्धयम् । भवदेवार्थान्तरमपोद्धात उताभवत् १ इति प्रश्नः । यदि तावदित्यादि प्रथम-विकल्पे दूषणम् , स एव भवन्नथोऽर्थान्तरत्वे स्थितः स भवतीति चेदिष्टस्त्वछ्ठद्रोत्पाद्यविज्ञानविषयः, तस्य विषयस्य सिद्धत्वात् , तस्मिन्नव्यावृत्त्या सिद्धे सा च प्रतिपत्तिरस्मदिष्टाया विधिवृत्तैकगतेर्व्धियस्या 20 एकार्थविषयाया गरीयसी तेषामर्थानां भूयसां प्रतिपत्तिः, स च विधिवाद एव भूर्योर्थविषयो गरीयःप्रतिपत्त्यात्मकश्च, तस्मिन्न विधिवृत्तैकगतिगुरुतरप्रतिपत्त्यात्मके बहुतरविषये विधिवादे प्रतिपन्ने किमपोहेन पुनः कियते, सैर्वार्थविषयस्य 'स एव' इति विधिप्रतिपत्तेः प्रागेव वृत्तत्वात् । त्वमेव विधिवृत्ते पुनः कियते, सैर्वार्थविषयस्य 'स एव' इति विधिप्रतिपत्तेः प्रागेव वृत्तत्वात् । त्वमेव विधिवृत्ते पुनः कियते, सैर्वार्थविषयस्य 'स एव' इति विधिप्रतिपत्तेः प्रागेव वृत्तत्वात् । त्वमेव विध्वत्रत्यादि । स्वर्थश्च विविध्वतोऽर्थः ये चान्येऽर्था अर्थान्तराणि, तदेतदुभयं स्वत एव सिद्धात्मस्वभावं 25 विधिनैव । यत् पुनरत्र 'सन् घटः' इत्युक्ते 'सत्' इत्यनुगमसामान्यज्ञानम् 'असन्नघटश्च न भवति' इति विधिनेत्र । वापुक्तिसामान्यज्ञानं च, तद्धभयमर्थापत्त्या यदि भवति भवति ग्रुडमाधुर्यवदुपसर्वनीकृतत्मस्वरूपम् , को

१ पृ० ६५७ पं० २ ॥ २ भवतीति भवति भा० ॥ ३ धाने त स्यात् प्र० । न स्यात् पूर्वदोषप्रसङ्ग इलाज्ञयो भाति । 'स्वार्थाभिधानं ते स्यात्' इलापि पाठोऽत्र विचारणीयः ॥ ४ पृ० ६५५,६५०,६६० ॥ ५ पृ० ६५४ पं० २ ॥ ६ पृ० ६५० पं० ३ ॥ ७ त्रताभे प्र० ॥ ८ पृ० ६५४ पं० २ ॥ ९ वृत्त्येक य० ॥ ८ पृ० ६५४ पं० २ ॥ ९ वृत्त्येक य० ॥ १२ सर्वार्थविषयस्य विधिवादस्य इलायो भवेत् । (सर्वार्थविषयस्य स एवेति विधेः प्रतिषत्तेः १) ॥ १३ पृ० ६५४ पं० ३ ॥

स्वार्थार्थान्तराणां तत्त्वं स्वतः सिद्धमित्यनुगमसामान्यज्ञानं व्यावृत्तिसामान्यज्ञानं च यदि भवति भवतु, असत्योपाधिसत्यशब्दार्थत्वात् ।

अथार्थान्तरं न भवति ततोऽनवस्था प्रश्नस्य । अर्थान्तरस्य चोभयविषयत्वात् [ तदग्रहे किमिदमर्थान्तरम् ? कुतो वार्थान्तरं न भवतीत्युच्यते ?

एवं तु न स कश्चिदथीं भविता। उभयतोऽप्यभावप्रसङ्गात् स्वार्थस्यांशोऽपि क न दृश्यत एव। अर्थान्तरं न भवतीत्युच्यमाने उभयतोऽप्यभावादर्थान्तरव्यावृत्तेर-भवनपरमार्थत्वादभूतस्वार्थान्तरत्वाद् वन्ध्यापुत्रवदविषय एव।] तच निवन्धनम-न्यापोहस्य स्थात्।

अथोच्येत-अर्थान्तरमप्यनर्थान्तरं न भवति । यद्यनर्थान्तरं [ न भवति ततोऽर्थान्तरत्वस्यैवानुवदनात् कोऽसावर्थान्तरार्थान्तरत्वतदनर्थान्तरत्वातुल्यः 10 ज्ञाब्दार्थः ? अर्थान्तरज्ञाब्दार्थस्य चानर्थान्तरज्ञाब्दार्थाद् भिन्नत्वेऽर्थान्तरमित्यनर्थान्तरं न भवतीत्यपोहार्थः स्यात् ] अतुल्येऽन्यसिन्नवृत्तेः ।

योऽसौ तदतत्त्वातुल्यः [ स आत्मान्यत्वान्यः सन् 'अर्थान्तरम्' इत्युच्यते । अतुल्यं हि घटस्यार्थान्तरत्वं पटादस्मादर्थान्तरात् । न हि घटस्य पटादितरार्थान्तर-त्ववदर्थान्तरत्वम्, पटस्य वा घटादर्थान्तरत्वं घटार्थान्तरत्ववत् । यथोक्तद्विष्ठत्व-15 तुल्यतायामपि तत एव आत्मानर्थान्तरत्वं तत्त्वम् । न हि पटस्य ] तस्मादेव पटाद् घटानर्थान्तर्[त्व]वदनर्थान्तरत्वम् ।

नन्वेचं तद्प्यर्थान्तरादर्थान्तरम् [एव भवदर्थान्तरं सदनर्थान्तरं भवति ।

वारयति <sup>१</sup> असत्योपाधिसत्यशब्दार्थत्वात् पूर्ववत् । एवं तावद् भवदर्थान्तरं चेद् भवति तत उक्तो दोषः ।

अंथार्थान्तरं न भवतीति मन्यसे ततोऽनवस्था प्रश्नस्य पूर्वन्याख्यातान्यशब्दार्थप्रभानवस्थान-वत् । अर्थान्तरस्य चोभयविषयत्वादित्यादि शेषम् 'अन्यत्वस्य चोभयविषयत्वात्' इत्यादिना तुल्यं योवत् तच्च निबन्धनमन्यापोहस्य स्यादिति ।

अँथोच्येतेसादि यावद् न भवतीति पूर्ववदेव पूर्वपक्षः । उत्तरपक्षोऽपि यद्यनर्थान्तरमिसादि तथैव यावदतुँस्येऽन्यस्मिन्नवृत्तेरिति ।

योऽसौ तदतत्त्वातुस्य इसादि पूर्ववदेव पूर्वपक्षः यावत् तस्मादेव पटाद् घटानथीन्तरवद-नथीन्तरत्वमिति । तत्रोत्तरपक्षो नन्वेवं तिद्प्यथीन्तरादथीन्तरमित्यादि यावदशेषपक्षविरोधापैत्ति-

१ पृ० ६५४ पं० ६ ॥ २ तावद्यच्च य० ॥ ३ अथोच्यतेत्यादि मा० । अथोच्येतेत्यादि य० व्रतौ नास्ति । दृश्यतो पृ० ६५५ पं० ५ ॥ ४ °तुल्येतस्मिन्नवृत्ते भा० ॥ ५ पृ० ६५६ पं० ५ ॥ ६ तद्य्यर्थान्तरमित्यादि य० । तुल्या-पृ० ६५६ पं० ५ ॥ ७ पित्तिरितीयदक्षर य० ॥

तदनर्थान्तरत्वं तत्त्वमपोहमानोऽर्थान्तरापोहस्तदपोह एव भवतीति ] खवचनाच-द्रोषपक्षविरोधापत्तिः । अपरिहारस्तु तुल्याक्षर एव ।

एवं तु प्रक्रमे न स कश्चिदथीं भविता उभयतोऽप्यभावप्रसङ्गादर्थान्तर-खार्थस्यांशोऽपि इश्यते न स कश्चित्। कुतः खार्थस्यांशेऽपि दर्शनमिष्टं त्वया? उभयतोऽप्यभावादन्यव्याष्ट्रतेरभवनपरमार्थत्वादभूतखान्यत्वाद् वन्ध्यापुत्रवद-विषय एव। स च निवन्धनमन्यापो इस्य स्यात्।

तदभावेऽन्यशब्दार्थार्थान्तरशब्दार्थापोहशब्दार्थसार्थशब्दार्थनैर्मूल्यादन्वय-श्यतिरेक्षनैर्मूल्यम्, तत्रैर्मूल्यादन्यापोहार्थनैर्मूल्यम्। ततः स्वार्थस्यांशेऽप्यदर्शनात् क सोऽन्वयः? के चान्येऽनन्तास्तद्भेदाः? एकसिन्निप हि ख्रुतिसम्बन्धाभाव एव १० स्वार्थाभावस्योक्तत्वात्। क्वेशेनापि महता न शक्यः सम्बन्ध इत्थमापादियतुम्। अतोऽसं सम्बन्धसौकर्येण वाङ्मात्रसारेण।

रितीषदश्चरिवपर्यसिन गतार्थः । अपिरहारस्तुं तुल्याक्षर एवेति । अत्र 'अर्थान्तरापोह इत्यनर्थान्तरा-पोहो न भवति' इति पूर्ववत् परेण परिहारेऽभिहिते 'इत्यपि न परिहार एव अन्यापोह इत्यनन्याभावा-पोहो न भवतीति यतः' इत्यादिः स एव प्रन्थोऽत्रापि तुल्यार्थं इति न 'विशेष्य छिख्यते तथा तु द्रष्टव्य 15 इत्यतिदिश्यते ।

एवं तु प्रक्रमे न स इत्यादिः स एव प्रन्थस्तुल्यार्थो यावदन्यापोहस्य स्यादिति । विशेषस्तु अर्थान्तरस्वार्थस्यांशोऽपि ह्ळार्टंश्यते न स कश्चित्, कुतः स्वार्थस्यांऽशेऽपि दर्शनमिष्टं त्वयेति ।

तदित्थं प्रतिपादितमन्यापोहार्थनैर्मूल्यमुपसंहियते—तदभावेऽन्यशब्दार्थेत्यादिना । नान्यशब्दार्थः, ४३२-१ नौर्थान्तरशब्दार्थः, नापोहशब्दार्थः, न स्वार्थशब्दार्थः इति प्रसङ्गानुप्रसङ्गागतानामेषां शब्दार्थानां 20 नैर्मूल्यम्, तन्निर्मूल्यम्, तन्निर्मूल्यम्, तन्निर्मूल्यम्, तन्निर्मूल्यम्, तन्निर्मूल्यम्। यद्वलात् त्वयोच्यते—अन्वयव्यतिरेको हि शब्दार्थस्याभिधाने द्वारम्, तौ च तुल्यातुस्ययोर्नृत्यम् इति, तयोरभावाद-पोहार्थनैर्मूल्यं स्वार्थस्य च त्वदिष्टस्योक्तत्वात्।

ततः स्वार्थस्यांद्रोऽप्यद्शेनात् कं सोऽन्वयः ? के चान्येऽनन्तासद्भेदाः ? तेंदभावात् किमानन्त्येन कल्पितेन यस्मादेकस्मिन्नपि श्रुतिसम्बन्धाभाव एव, स्वार्थाभावस्योक्तत्वात् । ततश्च यत् त्वया 25 कल्प्यते—स्वार्थस्यांद्रोऽपि दर्शनाच्छुतेः सम्बन्धसौकर्यम् ["प्र॰ सस्र॰], क्रेहोनापि महता न शक्यः सम्बन्ध इत्थमापादयितुम्, अतोऽछं सम्बन्धसौकर्येण वाड्यात्रसारेण महतापि क्रेहोन दुरूपपादेन, सञ्यता-

१ थासेनेन भा०॥ २ ॰स्तुस्तुस्याक्षर भा०॥ ३ पृ० ६५७ पं० १॥ ४ विशिष्य य०॥ ५ एवं उ प्रक्रमे य०। तुलना-पृ० ६५५ पं० १, पृ० ६५८ पं० ३॥ ६ ﷺ एतिबहान्तर्गतो दृश्यते इसत आरम्य स्वार्थस्यांशेऽपि इसन्तः पाठो य० प्रतौ नास्ति॥ ७ नर्थातरणशब्दार्थो भा०॥ ८ शब्दस्यार्थो-भिश्राने इति सम्यग् भाति। इश्यतां पृ०६५२ पं० २॥ ९ कासन्वयः भा०। कासावन्ययः 'इसपि पाठिश्विन्सः, तुलना-पृ० ६६४ पं० १४॥ १० तद्भावात् भा०॥ ११ दश्यतां पृ०६५० दि० १, पृ०६५२ पं० १, पृ०६५३ पं० ७॥

आस्तां तेऽव्यभिचारिता । यसूक्तं त्वया-व्यभिचारतः [प्र० सम्र० पार ] इति । तत्र विधिवादे तदतदात्मकसंदायज्ञानस्य प्राप्तत्वात् किमिव न प्राप्तम् ?

अत्र तृक्तन्यायेन संशायादि अनास्पदम् । तदतद्भावात्मकभावाभावात्मक-शब्दार्थत्वादस्वार्थत्वादन्वयव्यतिरेकविषयत्वासत्वात् ।

अथवा---

5

अद्देश्टरन्यशब्दार्थे स्त्रार्थस्यांशेऽप्यदर्शनात्। श्रुतेः सम्बन्धदौष्कर्यं न नास्ति व्यभिचारिता॥ तस्य व्याख्या त्वन्मतवदेव। यथोक्तम्—वृक्षशब्दस्यावृक्ष[शब्दस्य वा स्त्राभिधेयेषु

मिलर्थः । एवम्-'अन्यापोहार्थनैर्मूल्यात् स्वार्थस्यांशेऽप्यदर्शनात् । आस्तां ते शन्दसम्बन्धः' इत्यनेन पादत्रयेण श्लोकस्य 'अद्दष्टरन्यशब्दार्थे सार्थस्यांशेऽपि कि दर्शनात् । श्रुतेः सम्बन्धसौकर्यम्' इत्येतत् १० पादत्रयं दूषितम् ।

चतुर्थपादेन यत् त्वयोक्तं न चास्ति व्यभिचारिता इति सा तावदासां स्वैपक्षगतापोहवादिन-स्तवाव्यभिचारिता विश्वकृष्टत्वात् । भेदपक्षे संशयदोषापादनार्थं यसूक्तं त्वया—व्यभिचारत इति, स्वच्छन्दो हि यथा द्रव्ये वर्तते तथा घटादिष्वपीति व्यभिचारात् संशयः स्यात्, नाभिधानम् [प्र० समु॰ वृ॰] इति । अत्र ब्रूमः—तत्र विधिवादे स चासश्च विषेय-व्यावर्त्यौ भावौ, तयोस्तस्या-15 तस्य च भावस्य सम्भवो यस्यात्मा तद् भवति तदतदात्मकं संशयज्ञानम्, तस्य संशयज्ञानस्य प्राप्त-४३२२ स्वात् किमिव न प्राप्तमभिधानं निश्चयो विपर्ययो वाऽनध्यवसायो वा १ सर्वं प्राप्तमित्यर्थः । तत् सर्वं विधिवाद एव घटते ।

अत्र तूक्तन्यायेन अन्यापोहार्थनैर्मूल्यात् स्वार्थाशस्याप्यदर्शनात् त्वत्पक्षे संशायाद्यनास्पदम्, आदिमहणाद् विपर्यया-ऽनध्यवसाय-निर्णया अप्यनास्पदा निर्विषया इत्यर्थः । कस्मात् ? तदतद्भावातमक- 20 भावाभावातमकशब्दार्थत्वात्, 'स चासश्च भवन् भावो भवति' इत्युक्तमस्माभिः, तस्याभाव आत्मा यस्य शब्दार्थस्य त्वदिभमतस्य, तस्य भावात् तदतद्भावात्मकभावाभावात्मकशब्दार्थत्वात् । तद्भयक्तिः— अस्वार्थत्वात्, 'न भवति न भवति' इत्युभयतोऽपि अभावविषयत्वात् । तद्भयक्तिः—अन्वयव्यतिरेक-विषयत्वासक्त्वादिति, संशयविपर्यवाविप निर्विषयौ विष्यर्थाभावात्, अनध्यवसायोऽपि स्वार्थभावात्मकस्था-ध्यवसायस्य पूर्वदासेना[ऽन]ध्यवसायोऽध्यवसायादम्य इति भवति, उभयतोऽप्यभावे कुतोऽनध्यवसायः 25 निर्विषयत्वात् स्वपुष्पवत् ? इति ।

अथवेखादि पाठान्तरम् । पूर्वार्द्धं तदेव । तस्य व्याख्या-त्वन्मतवदेव, 'अदर्शनादन्यशब्दार्थे' इति प्रथमपादार्थस्वद्व्याख्यात एव, स्वार्थस्य चांशेऽप्यदर्शनात् त्वन्मतवदेवेति द्वितीयपादार्थः ।

१ पृ० ६५३ पं० १०॥ २ पृ० ६५०,६५२,६५३ पं० ७॥ ३ 'खपक्षगता अपोहबादिनस्तव' इति पदच्छेरः ॥ ४ प्रमाणसमुच्यवन्तौ तु गुणादिष्वपि इति पाठ इति ध्येयम् । दृश्यतां पृ० ६०७ पं० १५ ॥ ५ व्यानास्पदम् य०॥ ६ 'पर्युदासेऽनश्यवसायो' इत्यपि भवेदत्र पाठः ॥ ७ पृ० ६५२ पं० १ ॥ ८ वांशेऽप्य° प्र०॥

सर्वत्र ] दर्शने नास्ति सम्भवः, नापि सर्वत्र लिङ्गिनि सर्वलिङ्गस्य सम्भवोऽग्निधूमादिवत् । यद्यपि किस्विद्धितः हित्थादिषु सम्भवस्तथापि न तद्वारेणानुमानम्, सर्वात्मनाऽप्रतीतेः । गुणसमुदायो हि हित्थाख्योऽर्थः । न च सर्वे काणकुण्टादयो गुणास्तस्य हित्थशब्दाद् गम्यन्ते । तसात् तद्वारेणानुमानासम्भवः [ ]। अनेन यदपि तदेकदेशे दर्शनमिष्टं स्वार्थाशे तद्यदर्शनः मेवेत्युक्तं भवति सर्वोत्मस्वदर्शनात् ।

अन्वयानुक्त्युदाहृतेः व्यावृत्त्या डित्थार्थगतेरुदाहरणमेतदिति चेत्, न, तत्प्रतिपत्तिनिर्मूलत्वात् अनवगतपर्युदासकस्वार्थत्वात्, अविदिते देवदत्ते 'न भव- त्यदेवदत्तः' इति वचनवत् ।

एवं च राब्दस्यार्थाभावाद् यः सम्बन्धाशक्यत्वं दोषः पूर्वमुक्तः स इहापि।
10 इति श्रुतेः सम्बन्धदौष्कर्थम्।

तं भावयति—यथोक्तमिलादि टीकाप्रन्थ एव । वृक्षदाब्दस्यावृक्षेत्रादि यावद् दर्शने नास्ति सम्भवः, नापि सर्वत्र लिक्किनीलादि शब्दस्थानुमानत्वात् सर्वत्रानुमेथे दर्शनासँमभवोऽपि अयोगुडा-क्काराध्याद्यनुमेथे धूमादिलिक्कादर्शनवदिति । अत्र परो त्रूयात्—ननु डित्थादिस्थाभिष्येये सर्वत्र दर्शनमिति, अत्र त्वयोक्तरं यदुक्तम्—यद्यपि क्विचिद्यादि स एव टीकाप्रन्थो यावदेनुमानासम्भव इति वयं 15 त्वन्मतादेव त्र्मः । अनेनोक्तरवचनेन त्वदीयेन यदिप तदेकदेशे दर्शनिष्टं स्वार्थांशे तद्यवदर्शनमेवेत्युक्तं भवति 'काण-कुण्टाद्यः सर्वे गुणास्तस्य गुणसमुदायात्मकस्य न गम्यन्ते' इति वचनात् सर्वात्मस्य-दर्शनाच्छब्दस्य सर्वात्मनाऽप्रतीतेरुदाहरणेऽभिहितत्वाददर्शनं स्वार्थांशेऽपि समर्थितम् । तत एव चानुमाना-सम्भव इत्युच्यतेऽस्माभिः, कचिददर्शनादिति ।

अत्र त्रूयास्वम्-अंन्वयानुयुत्तयुदाहृतेरित्यादि यावदेतदिति चेवित । एतदुक्तं भवति—'हित्थः 20 ईतिष 'अहित्थो न भवति' इति व्यावृत्त्या हित्थार्थगतेरन्वयाभावादेव हित्थोदाहरणिमति । एतच न, तत्प्रतिपत्तिनिर्मूलत्वात्, नैतदहित्थव्यदासमात्रमुपपद्यते प्रतिपत्तेरभावप्रसङ्गात् 'न भवति न भवति' इत्युभयतोऽपि अभावमात्रत्वात्, प्रतिपत्तिनिर्मूलत्वं कस्मात् ? अनवगतपर्युदासकस्वार्थत्वात्, अनवगतः पर्युदासो यस्य स्वार्थस्य सोऽनवगतपर्युदासकस्वार्थः, त्रिद्रावादनवगतपर्युदासकस्वार्थकत्वाद् नास्ति प्रतिपत्तेर्वीजम् । दृष्टान्तः—अविदिते देवदत्ते 'न भवति अदेवदत्तः' इति वचनमप्रतिपत्तेरेव कारणं निर्मूल- 25 त्वात त्रिंथैतदिति ।

तद्भावयति—एवं च शब्दस्येत्यादि यावत् स इहापीति । यथा पूर्वमुक्तम्—' आस्तां ते शब्द-सम्बन्धः, अर्थाभावात्' इति सम्बन्धाशक्यत्वं दोषः स एव । ततोऽन्यस्य चार्थस्याभावादलब्धात्मकेऽर्थद्वये शब्दस्य केन सहाविनाभावः सम्बन्धः स्थात् ? इति श्रुतेः सम्बन्धदौष्कर्यम् ।

१ तुलना-पृ० ६५२ पं० १२ ॥ २ सम्भवेषि प्र० ॥ ३ तुमेय धूमा प्र० ॥ ४ तुलना-पृ० ६५२ पं० १२ ॥ ५ तुलना-पृ० ४६२-१, ४६५-२ ॥ ६ पृ० ६५२ पं० १४ ॥ ७ सर्वात्मदर्श भा० ॥ ८ नाराब्दस्य प्र० ॥ ९ त्वादर्शनं भा० । त्वाहर्शनं य० ॥ १० अन्वयानुकत्युदाहते इति पाठोऽत्र सम्भाव्यते । अन्वयोक्तिरहितमेत- दुदाहरणिस्लाशयो भाति ॥ ११ इत्यस्य हित्थो न य० ॥ १२ तद्भावानव प्र० ॥ १३ स्वात्वाद् भा० ॥ १४ तथैववदिति प्र० । (तथैव तदिति १) ॥ १५ पृ० ६५३ पं० ११,२६ ॥

यः स वृक्षशब्दस्तदितरो वा तस्य तेनार्थेन न शक्यते सम्बन्धः कर्तुम्, तेन सहात्यन्तमदृष्टत्वात्, श्रावणत्विनित्यानित्यत्ववत् । न च सम्बन्धद्वारं मुक्त्वा शब्दस्य क्रिङ्गस्य वा स्वार्थस्यापनशक्तिरिस्त । स च सम्बन्धो नास्ति उक्तवत् ।

अत एव न नास्ति व्यभिचारिता, असाधारणधर्मत्वात् । 'यो हासाधारणः पक्षधर्मः स यावता भेदेन सर्वसङ्ग्रहस्तत्र संशयहेतुः तद्वता तत्सङ्ग्रहादेकान्तव्यावृत्तेश्च [ प्रॅ॰ ससु॰ वृ॰ ? ]।

तदुपसंहत्य प्रतिज्ञायते—यः स वृक्षशब्दो यस्य स वृक्षोऽर्थः तदितरो वेत्यवृक्षशब्दावृक्षार्थयोः ४३३-२ सम्बन्धो वृक्षशब्दार्थयोः प्रतिपत्त्यर्थः, तस्य शब्दस्य तेनार्थेन लोकप्रसिद्धेन वा त्वद्भिप्रायान्न शक्यते सम्बन्धः कर्तुमिति पक्षः, तेन सहात्यन्तमदृष्टत्वात् श्रावणत्वनित्यानित्यत्ववदिति गतार्थं साधनम् । र्नं च सम्बन्धद्वारं मुक्तवा शब्दस्य लिङ्गस्य वा स्वार्थल्यापनशक्तिरस्तीति त्वयैवोक्तोऽयं न्याय इति दर्शयति । स च सम्बन्धो नास्ति उक्तवत्, उक्तं सम्बन्धदौष्कर्यम् ।

अत एवेखादि। एतस्मादेव सम्बन्धदौष्कर्याद् यदुक्तं त्वया भेदाभिधानपक्षे दोषजातं \*व्यभि-भिचारः, सोऽपोहपक्षे न चास्ति व्यभिचारितादोषः, भेदानभिधानादिति। तदिष न भवति, न नास्ति व्यभिचारिता अस्त्येव सम्बन्धदौष्कर्यस्थोक्तैत्वात् न नास्ति अस्त्येव व्यभिचारितादोष इति

**१** ''तथ। च आचार्येणाप्ययं व्यतिरेकी कथितः । तथाचाह—यो ह्यसाधारणः साधनधर्मः स यावता भेदेन सर्वसंब्रहस्तत्र संशयहेतुः, तद्दता तत्संब्रह्वादेकान्तव्यावृत्तेश्च ।"—प्र० चार्तिकारुं० प्र० ६२९ । ''युक्तं तावत् चतुर्विधस्य [ अनै क्रान्तिकस्य ] उभयत्र सत्त्वात् संशयद्देतुत्वम् । श्रावणत्वस्य कथम् ? असाधारणत्वात् । यो ह्यसाधारणः साध्यधर्मः स यावता भेदेन सर्व[भाव PSv<sup>\*</sup>]संप्रहस्तत्र संशयहेतुः, तद्वता तत्संप्रहादेकान्तव्यावृत्तेश्च ।"—प्र० समु० वृ० PSV¹ C. ed. पृ०४७, ท. ed. पृ०५१ B, PSV² ท. ed. पृ०१३४ A। अस्य व्याख्या—"युक्तं तावदिति । चतुर्विधस्य संशयहेतुत्वे कारणमुभयत्र सत्त्वमस्ति । ततः प्रमेयत्वादिना संशयो जन्यते । श्रावणत्वे तन्नास्तीत्याह— **श्रावणत्वस्य कथा**मिति केन प्रकारेणेति कारणाद्शीनात् प्रच्छति । असाधारणत्वादिति कारणमाह । यद्यसाधारणः संशयहेतुत्वं कृत इत्यत आह —य इत्यादि । सान्यधर्म इति पक्षधर्मः । अनेन सम्बद्धत्वमुक्तम् । असम्बद्ध चाक्षुपत्ववद् विचाराभावात् । यावता भेदेनेति नित्यानित्यभावभेदेन वा साश्रवानाश्रवभेदेन वा तीर्थकरव्यवस्थापित-भावभेदेन वा सर्वभावसङ्ग्रहस्तत्र तेषु भावेषु संशयहेतुः । तद्गतां तत्संत्रहादिति असाधारणधर्मवतां तैः संप्रहात् तेषु वा संप्रद्वात् एकान्तद्यावृत्तेश्चेति एकान्तो निर्णयः, तझ्यावृत्तिरभावः, अनेन एकत्र भावे साधनामावमाह ।"---विशालाः D, ed पृ॰ १६९ B-१७० A। P. ed. पृ॰ १९४॥ २ अत्र VT. मध्ये 'तद्भतां' इति पाठो भाति॥ ३ तुळना टिपृ० ८४ पं० १३ ॥ 😮 न्यायसुखेऽपि एतदस्ति, तथाहि Prof. Giuseppe Tucci इलेमिर्विहिते English भाषानुवादे इत्यमुपलभ्यते—Some say: it is logical to admit only four kinds of reasons called inconclusive, because they are in both ways in the affirmative as well as in the negative instances. But how can the cause: because [sound] is audible, be an inconclusive one? [I reply:] because it is too-narrow [असाधारण]. When [ the predicate of the middle term ] is too narrow it includes all the possible varieties of the predicate to be proved. Therefore it is absolutely a doubtful reason. In fact it is merely included in the subject possessing that particular nature: thus it is deprived of one of the [neccessary] aspects of the reason, [that is it does not reside in any positive instance.] न्यायमुख ए० ३२-३३॥ ५ °प्रायाच शक्यते भा०। प्रायोत्वशक्यते यः ॥ ६ पृ० ६५३ पं० १४ पृ० ६५० पं० २५ ॥ ७ \* \*एति चिह्नान्तर्गतो भिचार इस्रत आरभ्य सम्बन्धदौष्कर्यस्यो° इल्लन्तः पाठो य० प्रतौ नास्ति ॥ ८ सदपि भा० ॥

इदमपि चान्न 'अन्वयव्यतिरेकै। राष्ट्रसार्थाभिधाने द्वारम्' इत्युक्तवा पुनरन्वयस्य निराकरणं तत् केनाभिप्रायेणेति न विद्यो यदन्वयविषय एकदेशे निरूप्यते त्वया वृक्ष इत्यवृक्षो न भवतीत्यवृक्षव्युदासेन ।

नन्वेवं .... कासावन्वय इति सर्ववृक्षार्थदर्शनासम्भवात्।

अवृक्षव्यवच्छित्रस्यापि स्वार्थस्य नानुमानाय नाभिधानाय स्याद् वृक्षश्रव्दः,

पक्षः । असाधारणधर्मत्वादिति हेतुः । असाधारणधर्मत्वं सपक्षासपक्षयोरदृष्टत्वात् तद् व्याचष्टे—'यो ह्यसाधारणः पक्षधर्म इत्यादि यावदेकान्तव्यावृत्तेश्चेति तद्वयाख्यया गतार्थम् ।

किञ्चान्यत्—इदमिष चात्रेत्यादि । अन्वयस्य निर्मूलनीतत्वाद् यद् अन्वय-व्यतिरेकौ शब्दस्यार्था-भिघाने द्वारम् इत्युक्तवा पुनरन्वयस्य निराकरणं तद् भवतः केनाभिप्रायेणेति न विद्यः । किमज्ञानाद् अस्मद्भुद्धिपरिभवाद् इहपरलोकाभ्यामयशसभ्यामीरुत्वात् १ इति । कतमदन्वयनिराकरणमिति चेत् , उच्यते— यदन्वयविषय एकदेशे निरूप्यते त्वया वृक्ष इत्यवृक्षो न भवतीत्यवृक्षव्युदासेन ।

कथं पुनरनेनान्वयो निराक्रियत इति चेद् ब्र्मः—नन्वेविमिखादि यावत् कासावन्वय इति इति 15 भावना गतार्था । तत्र कारणमाह—सर्ववृक्षार्थदशेनासम्भवात् , भेदानन्त्याचासम्भव उक्तः । स्वार्थदेश-४३४-१ व्याप्यन्वयो नास्तीति चोक्तो गुणसमुदायमात्रत्वात् गुणभूतेषु चावयवेष्वसस्वं दर्शनस्योक्तं त्वयैव । तस्मादन्वयाभावेऽनुमानानुमेयसम्बन्धाभावादनुमानानुपपत्तिवदमिधानाभिधेयभावस्थानुपपत्तिरिति ।

स्थान्मतम् - लिङ्गयेकदेशसम्भविलिङ्गवद्गभिषेयैकदेशसम्भव्यभिधानदर्शनादस्यन्वयोऽभिधानं चेति । अत्रोच्यते तद्य्यभ्युपेख-लिङ्गयेकदेशेखादि । लिङ्गिनामग्रीनामेकदेशेऽग्रावेकस्मिन् सम्भवतो धूमस्य 20 लिङ्गस्याग्नेगमकत्ववत् तु न स्वार्थाशमात्रे सम्भवतीति शब्दादमिष्ठेयप्रतिपत्तिने भवितुमहिति । प्रत्यक्ष-वृक्षेत्यादि, 'अयं वृक्षः' इति प्रत्यक्षस्यापि मूलादिमतः साक्षादुपलभ्यमानस्य संज्ञाब्युत्पत्तिकाले सम्बन्ध-करणं नास्ति । शिश्चपादिभेदानन्त्ये जातिशब्दस्य भेदैरतन्तैः सम्बन्धाशक्यत्वे प्रतिपत्त्यभाववदेकांशेऽपि स्वार्थास्ये मूलादि-कोटरादि-हस्त-दीर्घ-तनु-विशालादिभेदानन्त्ये सम्बन्धाशक्यत्वं कचिददृष्टत्वात् , किमङ्गपुनरत्यन्तपरोक्षस्वर्गादिशब्दस्वार्थाशमात्रेऽपि, तद्वदेवाप्रतिपत्तेः १ नो चेद् धवखदिराद्यनन्तभेदाभिधानं 25 वृक्षश्चव्दस्य स्याददृष्टस्वार्थाशस्वात् ।

अत्रानिष्टापादनसाधनम्—अवृक्षव्यवच्छित्रस्थापि स्वार्थस्य नानुमानाय नाभिधानाय स्थार् ४३४-२ वृक्षशब्दः न प्रभवतीत्यर्थः । तदेकदेशवर्तित्वात् , \* स्वार्थस्य धर्मिणः पक्षस्यानुमेयस्य अभिषेयस्य एक-देशे वर्तितुं शीळमस्य धर्मः साधु वा वृत्तिरस्येति तदेकदेशवर्ती । किमुक्तं भवति ? अव्यापिपक्षधर्मत्वात् \*

१ बाह्यसाधारणः प्र०॥ २ पृ० ६५२ पं०२॥ ३ तुलना पृ० ४५९-२॥ ४ कासाबंधय इति भा०। त्कासासंबंधय इति य०॥ ५ ॰संभवव्यभिधान॰ प्र०॥ (संभवेऽप्यभिधान॰ १)॥ ६ स्वार्थासमात्रे प्र०॥ ७ वदेकशिप भा०॥ वदेकस्वीपि य०॥ वदेकदेशेऽपि इलिप भवेत् पाठः॥ ८ \* \* एति बहान्तर्गतः पाठः प्रतिष्ठ द्विर्भूतः॥

तदेकदेशवर्तित्वादव्यापिपक्षधर्मत्वात् , अवनस्पतिव्यवचिष्ठन्नचैतन्यसाधनार्थ-स्वापवत् । अशेषपक्षाव्यापि .....।

खापोदाहरणनिरपेक्षादृष्टदेशवर्तित्वाभ्युपगमे त्वतुल्येऽपि वृत्तिप्रसङ्गः । तसादेव वानन्त्यादकृतसम्बन्धजातिशब्दभेदवाचित्वेऽप्यदोषः, तदर्थांशेऽदृष्ट-

समस्तानुमेयावृत्तित्वादित्यर्थः । अवनस्पतिन्यविष्ठन्नचैतन्यसाधनार्थस्वापवत् , येथा 'सचेतना ह वनस्पतयः' इति प्रतिज्ञायां 'स्वापात्' इति हेतुर्धिर्मिणो वनस्पतेरेकदेशे शिरीषादौ वर्तमानोऽपि तालादिषु अवर्तमानो न चैतन्यानुमानाय प्रभवति अव्यापित्वात् , तथा वृक्षशब्दोऽपि अवृक्षव्यावृत्त्यर्थो वृक्षस्वार्थांश- वृत्तिनीनुमानाय नाभिधानाय प्रभवति । एतत् पुनः स्वार्थांशवृत्त्यभ्युपगत्याऽनिष्टापादनम् । 'नैव वृत्ति- रिस्त' इत्युक्तमेव, वक्ष्यामश्च अनुमानस्यापि स्वार्थीभावम् ।

स्यान्मतम्—साध्याशेषानिस्यत्वाच्यापित्रयत्नानन्तरीयकत्ववदनुमानं स्यात्, वनस्यस्वच्यापिस्वापवदनु-10 मानाभासः स्यात् १ इति सन्देह इति । एँतच न, अशेषपक्षाच्यापीत्यादि, प्रयत्नानन्तरीयकं हि सपक्षं न व्याप्नोति, स्वापस्तु पक्षमेव न व्याप्नोतिति परिहारः । वृक्षश्चब्दो ह्यशेषमवृक्षाद् व्यवच्छित्रं वृक्षार्थं नामवृक्षं मेनुष्यादिं स्थापनावृक्षं चित्रादिं वास्मन्मतेन साध्यधर्मसामान्येन समानं सपक्षं न तु न व्याप्नोति, नाष्यनुमानेऽत्र दोषः, स्वार्थाशवृत्तित्वादव्यापिपक्षधर्मत्वाद् वनस्पतिचैतन्ये स्वापवदित्युदा- हृतम् । तस्माद् नानुमानाय स्याहक्षश्चव्द इति साधूक्तम् । तत्र कः सम्बन्धः साध्यानित्याव्यापित्रयत्ना- 15 श्वर्षः नन्तरीयकत्वानुमानत्वप्राप्नेरिति ।

स्यान्मतम्—उक्तस्वापदृष्टान्तर्मनपेक्ष्य दृक्षशब्दो यत्र न दृष्टसानिष स्वार्थादैन्याम् गमयति दृष्ट-स्वार्थानुमानसाधन्यादंशे दृष्टशक्तित्वादिति । एतश्चायुक्तम्, अपोक्षे दृक्तिप्रसङ्गात् । अत आह्—स्वापोदा-हरणनिरपेक्षादृष्टदेशवर्तित्वाभ्युपगमे तु अतुल्येऽपि वृत्तिप्रसङ्गः, अतुल्ये साध्यविषक्षे वृक्तिः स्यादृष्टक्षे घटादौ वृक्षश्चतेः, अदृष्टदेशवर्तित्वात्, मूलादिमति पलाशादौ स्वार्थाशे वा वृक्तिवत् । तस्मादेव वान-20 नत्यादकृतसम्बन्धजातिशब्दभेदवाचित्वेऽप्यदोषः, तैदर्थाशेऽदृष्टत्वात्, अदृष्टसार्थाशस्वादिसर्थः,

१ तुलना—"ननु चान्योऽप्यस्ति असिद्धः। स च द्विधा। प्रतिज्ञार्थेकदेशासिद्धः, यथा अनित्यः शब्दोऽनित्यत्वात्। अव्यापकासिद्धश्चेति, यथा सचेतनास्तरः स्वापात्।"—न्यायप्रवेशकवृत्ति. १० २३. । "प्रतिज्ञार्थस्यैकदेशः सक्तिद्ध इति विष्रहः, प्रतिज्ञार्थस्येकदेशः सक्तिद्ध इति विष्रहः, प्रतिज्ञार्थस्योद्धः स्वर्ति हतुरिप तदेकदेशः सक्तिद्ध इत्यर्थः। अव्यापकासिद्ध इति, इह पक्षध्मेर्ये यो न भवित स एवोच्यतेऽसिद्धः। ततोऽसिद्धस्यवेह विचार्थमाणत्वात् पक्षस्य इत्यश्याहत्य समसनीयम् । यथा पक्षस्य धर्मिरूपसाव्यापकः सव्यासिद्धोऽव्यापकासिद्ध इति । इह पक्षिकृतेषु तस्यु पत्रसङ्कोचलक्षणः स्वाप एकदेशे न सिद्धः। न हि सर्वे रात्रौ सङ्कोचभाजो न्यग्रोधादावदर्शनात् तस्य किन्तु कचिदेवेति।"—न्यायप्रवेशकवृत्तिपश्चिका १० ५७॥ २ यथा चेतना भा०। तुल्ना-ए० ४२८ पं० १८॥ ३ न भवित प्र०॥ ४ त एत्व न प्र०॥ ५ मनुष्यादिस्थापनावृक्षं मनुष्यादिस्थापनावृक्षं मनुष्यादिस्थापनावृक्षं मनुष्यादिस्थापनावृक्षं मनुष्यादिस्थापनावृक्षं वित्रादि चास्म भा०। मनुष्यादिस्थापनावृक्षं ३ चित्रादि चारस्म थ०॥ ६ ननु न य०। अयमपि य० प्रतिपाठो विचारणीयः॥ ७ ए० ६६४ पं० ७॥ ८ मनुपेक्ष्य प्र०॥ ९ वत्नयानु प्र०॥ १० तानंत्या प्र०। (चानन्सा०१)॥ ११ तथादर्थाशे दृष्टत्वात् य०॥ नय० ८४

त्वात्, अपोहस्वार्थवत् । इति कुतोऽन्वयव्यतिरेकौ कुतो वा पक्षधर्मत्वं कुतस्त्रै-लक्षण्यं कुतोऽनुमानत्वं शब्दस्य ?

यदि लिङ्गवच्छन्दस्त्रिलक्षणोऽन्यापोहेन खार्थ गमयति ततो वृक्षशन्दस्या-वृक्षाच्यवच्छिन्नेषु वृत्तिः स्यात् , अनुमानत्वात् , अन्वयप्रदर्शनार्थप्रयुक्तघटादि-इवत् । न तु वृक्षेषु वृत्तिः स्यात् , पक्षत्वाद् वृक्षाणां सपक्षशन्दार्थावच्छिन्नार्थत्वात् कृतकस्येव निल्येषु । तस्मात् तत्तुल्ये नास्ति वृत्तिः शन्दस्य ।

अपोहस्वार्थविदिति 'अवृक्षो न भवति' इत्यवृक्षापोहस्य स्वार्थो मूलादिमाननन्तः कोटरादिभेदेन, तद्वाचित्वे चैति वो हृष्ट एवं भेदवादिनोऽप्यानन्त्येऽपि भेदानामकृतसम्बन्धेऽपि दोषाभावः स्यात् । त्वन्मतस्वार्थेऽपि वा तद्वद् दोष एव स्यादिति कुतस्तुल्यातुल्ययोर्वृत्त्यवृत्तिभ्यामन्वयव्यतिरेकौ १ कुतो वा शब्दस्याभिषेयस्य १० पक्षस्य धर्मत्वं लिङ्गविहिङ्गनः १ कुतस्त्रेलक्षण्यम् १ कुतोऽनुमानत्विमिति, एवं च कि श्रेव्दलिङ्गगतपैक्षा-पक्षसपक्षविसंवादे साधम्यीभावाहिङ्गशब्दयोः कुतोऽनुमानत्वं शब्दस्य १ इति ।

तद्व्याख्या—यदि लिङ्गवच्छब्द इत्यादि, यदि कृतकत्वादिलिङ्गवच्छब्दिख्रिक्षणोऽन्यापोहेन स्वार्थं गमयतीति मन्यसे ततो वृक्षर्राब्दस्यावृक्षाव्यवच्छिन्नेषु वृक्षादिभिषेयात् स्वार्थाशाख्यादन्यत्रा१३५-२ तुल्ये सपक्षे वृत्तिः स्यात् पक्षधर्माद् वृक्षशब्दादन्यस्यावृक्षश्चव्दादिवाच्ये ततो व्यवच्छिन्ने कृतकत्वा15 नित्यत्वाश्रये घटे इव वृत्तिः स्याद्गुमानत्वात् अन्वयदर्शनार्थप्रयुक्तर्घंटादिविति गतार्थम् । न
तु वृक्षेषु वृत्तिः स्यात्, किं कारणम् १ पक्षत्वाद् वृक्षाणाम्, पक्ष एव वृक्षशब्दाख्यस्य धर्मस्य धर्मिणो वृक्षार्थाः सपक्षादवैच्छिन्नाः, तेष्वेय न तु वृत्तिः स्यात्, अनुमानत्वादेव, त्यदिभर्मताऽवृक्षान्नवृत्तिमात्रं वृक्षता नान्यस्मिन्नपि साध्यधर्मसामान्येन सैमानेऽर्थे, अतस्त्वदिभमत्या तुल्यत्वं येषु साध्याद् वृक्षाद् मिन्नेषु अर्थान्तरेषु [तेषु ] वृक्षशब्दस्य वृत्तिर्नास्ति पक्षधर्मामिमतस्य । कस्मात् १ सैपक्षशब्दार्था20 विच्छन्नार्थत्वात् । किमिव १ कृतकस्येव नित्येष्विति । तस्मात् त्रैलक्षण्यामावाद् नातुमानं शब्दः ।
तत्तस्ये नास्ति वृत्तिः शब्दस्य, किं तर्हि १ तत्रैय वृत्तिः । तस्मात् त्रैलक्षण्यामावाद् नातुमानं शब्दः ।

१ वादोषो प्र०॥ २ कि अनेदमवधेयम् । य० प्रतौ शब्दिलिङ्गगतपक्षापक्ष इत्यत्र २३० पत्राङ्कः समाप्यते । तद्नन्तरं २३४ तमे पत्रे प्रमादात् २३१ इत्यङ्को लिखितः, २३१ तमे २३२ इत्यङ्कः, २३२ तमे २३३ इत्यङ्कः, २३२ तमे तु २३४ इत्यङ्को लिखितः । य० प्रतौ प्रमादादेवं लिखितेष्वप्यशुद्धाङ्केषु तत्रैव पत्राणां वामकोणे शुद्धाङ्का अप्युपन्यस्ताः । पा० प्रताविषि शुद्धाङ्कात्रसार्थेव पाठः । किन्तु य० प्रतिमवलम्ब्य कैश्विदःयलेखकैर्याः प्रतयो लिखितासैस्वेतदपरिज्ञानादशुद्धाङ्कान्त्रसारेण स्वप्रतयो लिखिता इति २३० पत्रानन्तरम् २३४ तमं पत्रं लिखितमिति ताम भूयान् पाठव्यस्यः सञ्चातः । अतस्तात्त अमार्थेत इत्यत आरम्य 'अत्र'शब्दवाच्यस्याग्निविशिष्टस्य धू इत्यन्तो वश्यमाणः पाठोऽकस्मादत्रापतितः । अतः सर्वथा सोऽसम्बद्धः । अस्माभिरतु यथा मा० प्रतौ पा० प्रतौ च पाठो दृश्यते यथा च य० प्रतौ शुद्धाङ्केषु पत्रेषु पाठो लिखितस्त्रथेवान्नोपन्यस्त इति स एवोपादेयः ॥ ३ पक्षापक्षितस्वादे भा० ॥ ४ श्वाब्दस्यान्वस्यानुक्षाद्वित्र मा० । ध श्वाब्दस्यान्यविद्यन्तेषु य० ॥ ५ (ततोऽव्यवच्छिने १) ॥ ६ घटादिवित गतार्थे य० । घटादिति गतार्थे मा० ॥ ७ विच्छन्नार्थस्तेष्वेच भा० ॥ ८ भततृ य० । भतिवृ भा० ॥ ९ समानोर्थतस्त्वदिभिमत्या प्र० ॥ १० सपक्षभ्रमार्थाविच्छ थ० ॥ ११ तस्यादिति भा० ॥

5

तत्रैव वृत्तावसपक्षवृत्तिगतदोषापत्तिः । हेत्वपवादनियतव्यवस्थानियमात् नेति चेत् , न, पक्षसपक्षासपक्षव्यवस्थायां तद्व्यवस्थाभावात् तदसिद्धावसिद्धिः । आपत्त्यनभ्युपगमे त्वन्यापोहान्यथात्वं सपक्षाविच्छन्नस्यापि सपक्षत्वात् सपक्षापक्षेपणक्षीणदाक्तेश्च पक्षा[स]पक्षयोर्विद्रोषं गमयितुं नालम् , साध्य-निर्देशवत ।

किञ्चान्यत्, त्वनमतवत् **तत्रैव वृत्तावसपक्षवृत्तिगतदोषापत्तिः।** सपक्षादन्यो वा सपक्षाभावो वा स्यादसपक्षः, स च साध्यधर्मसामान्येन समानोऽर्थः संपक्षः पैक्षादन्यः पक्षाभावोऽपक्ष ए[व] वा सपक्षः। इह तत्रैव वृक्षार्थे वृत्तत्वात् वृक्षशब्दस्तद्धमोऽपि सन् विरुद्धोऽसाधारणानैकान्तिको वा स्यात्।

हेत्वपवादेखादि यावद् नेति चेत्। स्वान्मतम्—स हेतुर्विपरीतोऽस्माद् विरुद्धोऽन्यस्त्वनिश्चितः [कै॰ समु॰ ३। २२] इति छक्षणात् त्रिछक्षणस्य हेतोरपवादो हेत्वाभासो विरुद्धोऽसाधारणः साधा- 10
रणोऽसिद्धो वेति नियमितत्वादस[पक्ष] व्रैतिगतदोषाभावोऽस्य वृक्षशब्दस्येति। एतच न, पक्षसपक्षासपक्ष
व्यवस्थायां तद्व्यवस्थाभावात् , हेतुं-हेत्वाभासव्यवस्था पक्ष-सपक्षा-ऽसपक्षव्यवस्थायां सिद्धायां सिद्धाया

किञ्चान्यत्, सपक्षापक्षेपणक्षीणशक्तिश्च, सपक्षादन्योऽसँपक्षः पक्ष इत्युक्ते सपक्षव्यावृत्तिमात्रे चिरतार्थत्वात् पक्षा[स]पक्षयोविँशेषं गमयितुं नालं 'पक्ष एवायं नासपक्षः' इति । कस्मात् ? उक्त-कारणात् । किमिव ? साध्यनिर्देशवत्, यथा साध्यनिर्देशः प्रतिज्ञा [न्यायस्० ११११३३] इत्यक्षपाद-पक्षलक्षणं सिद्धिनिवृत्तौ चरितार्थत्वात् साध्यविशेषं पक्षमेवीसिद्धहेतु-दृष्टान्तेभ्यो व्यतिरिक्तं न गमयितुमलं विपक्षापक्षेपणक्षीणशक्तित्वात् तथा 'सपक्षादन्योऽसपक्षः' इत्यसपक्षात् पक्षं विशेष्य न गमयितुमलं सामान्य- 25 मात्रवृत्तेः । त्वया तु विशेषवृत्तेः पक्ष एवासपक्षाविद्यन्नवृत्तिरिष्यते, तत्तु न सिध्यतीत्थं न्यायात् । भश्च

१ सपक्षः सपक्षाद्वयः य०॥ २ 'पश्चाद्वयः पश्चाभावोऽपक्ष एव सपक्षः' इत्यपि पाठो भवेत्। 'पक्षादःयः पक्षाभावोऽपक्षः, पक्ष एवासपक्षः' इत्यपि पाठोऽत्र चिन्तः॥ ३ दृरयतां टिपृ० ७४ पं० ४-टिपृ० ७५ पं० १॥ ४ 'दृत्ति' य०॥ ५ हेतुहेतुत्वाभास् य०। हेत्वाभास् भा०॥ ६ पृ० ६५५ पं० २॥ ७ 'न्यायो नास्ति प्र०। ( 'न्यायेन नास्ति १)॥ ८ नाभ्यपुपेत्यसपक्ष भा०। अभ्युपेत्यसपक्ष य०॥ ९ सपक्षाद्वयः भा०॥ १० सपक्षाः पक्ष इत्युक्ते प्र०॥ ११ 'वासिद्धतुद्द्यान्तभयोऽन्यति प्र०। दृरयतां पृ० ६१४ टि० १। "नतु साध्यविदेशः प्रतिहेत्युक्ते साध्यविद्वति । प्रकारे प्रथा हित्योति साध्यविद्वति । प्रकारे साध्यविद्वति । प्रकारे साध्यविद्वति । प्रकारे साध्यविद्वति । प्रकारे साध्यविदेशः साध्यविद्वति । प्रकारे स

तद्विषयपक्षधर्मत्वादेव तुल्ये वृत्तिर्वृक्षार्थ इति चेत्, अननुमानं तर्हि शब्दः पक्ष एव वृत्तत्वाद् द्विलक्षणत्वादसाधारणवत्, [एंकलक्षणत्वाद्वा अन्वयव्यतिरेका-भावाद् विरुद्धवत्] तद्विषयमात्रार्थत्वादन्यापोहशब्दार्थत्वस्य । व्यतिरेकस्य स्वार्थासम्भवादपि व्यर्थतेव वा, पक्षमात्रस्याप्यलक्षणत्वात्, अव्यक्तश्रुतिवत् । गृणसमुदायो हि वृक्षाख्योऽर्थ इति वृक्षस्य मूलकोटराद्यानन्त्ये वाच्यत्वाभावः संवृतिमात्रत्वात् समुदायस्य तदर्थागतेः। तस्मात् तद्वारेणानुमानासम्भव उक्तवत्। तस्मात् तदेकलक्षणतापि नास्ति, क्कत एवान्यापोहः

येच वृक्षशब्दो [वृक्षार्थवृत्तिः] तत् कथम्? गुणसमुदायसंवृत्यर्थत्वात्, सेनाशब्दवत्।

10 स्थानमतम् तिद्विषय इत्यादि यावच्चेदिति । स एव वृक्षार्थी विषयः पक्षः, तस्य पक्षस्य धर्मी वृक्षशब्दः, तस्मात् तिद्विषयपक्षधर्मत्वादेव तुल्ये वृत्तिर्वृक्षार्थे, तच दृष्टम्, 'पैक्षस्य धर्मी हेतुः' इत्यनयैवोत्तया गतत्वाद् विशेषार्थगैतिरेवेत्यर्थः ।

अत्रोच्यते—अननुमानं तिहैं शब्दः, अनुमानाभास इत्यर्थः, पक्ष एव वृत्तत्वात्, तैच कारण-त्वेनाह्, द्विँठक्षणत्वादसाधारणविद्यादि गतार्थं यावत् तिद्वषयमात्रार्थत्वादन्यापोहशब्दार्थत्व-15 स्येति, स एव विषयस्तिद्विषयो वृक्षः, 'तन्मात्रमेव वाच्यम्' इत्युक्तमन्यापोहशब्दार्थत्वम् । अतोऽसाधारण-विरुद्धते ।

किञ्चान्यत्, व्यतिरेकस्य स्वार्थासम्भवादिष व्यर्थतेव वा, अन्यापोहो हि व्यतिरेकमात्रम्, 'न भवति न भवति' इत्यभवनपरमार्थत्वादुभयतोऽप्यभाव एव वन्ध्यापुत्रवत्, न स्वार्थः कश्चित्' इत्युक्तमें । तस्माद् वृक्षशब्दस्य व्यर्थतेव पक्षमात्रस्याप्यस्रक्षणत्याद्व्यक्तश्चितिवत्, यथा म्लेच्छ-20 प्रयुक्तशब्दार्थो व्यावृत्तिमात्रार्थत्वात् स्वार्थमात्रस्याप्यस्रक्षणाद् व्यर्थो ''हिस्तमिस्' इत्यादि तथा वृक्षशब्दः स्थादिति तद्यीभावप्रदर्शनार्थमाह—गुँणसमुद्दायो हीत्यादि । तस्मात् तर्द्दारेणानुमानासम्भव उक्तव-दिति प्रागुक्तं तन्मतमेव स्मारयित, संवृतिसतः सामान्यसमुदायाख्यस्थासस्वाद् विशेषाणामृजु-वक्र-निर्विवर-कोटरादीनामवाच्यस्वादिति । तस्मात् तदेकस्रक्षणतापि नास्ति, कृत एव स्वार्थाद्वित्रस्याभूतस्य प्रति-पत्तिरेन्यस्य यतोऽन्यापोहः सिध्येत्, स तु नास्त्यन्यः, तदभावात् तेत्प्रतिपत्तिनिश्चयस्थ्यप्रतिपत्ति-25 स्वर्थोऽन्यो नास्ति, तत्प्रतिनिश्चयस्यभ्यो हि तुल्यातुस्यविवा(वे)कात्मेति ।

४३७-१ यच वृक्षशब्द इलादि । वृक्षार्थस्य पक्षस्थाभावात् पक्षधर्मत्वाभावो वृक्षशब्दस्थेति । तद्भावनामन्थः तत् कथम् इलादि यावत् सेनाशब्दवदिति गतार्थः । गुणसमुद्रायसंवृत्यर्थत्वादिति हेतुः । वृक्ष-

१ तुलना-पृ० ६७० पं० १४॥ २ तुलना-पृ० ६७१ पं० १॥ ३ तुलना-पृ० ६७१ पं० ११॥ ४ तुलना-पृ० ६७१ पं० ४; पृ० ६७३ पं० १॥ ५ तुलना-पृ० ६७३ पं० ५॥ ६ तुलना-"साध्यक्षमों यतो हेतुः" प्र० समु० ३।७। दश्यतां टिपृ० ७४ पं० ३ टि० ३॥ ७ "गतिरिवेत्यर्थः प्र०॥ ८ अननुमाना" प्र०॥ ९ (तत्र १)॥ १० दश्यतां पृ० ६७० पं० १॥ ११ पृ० ६५५ पं० २,३॥ १२ हिस्तिमिश्च य०॥ १३ तुलना-पृ० ६५२ पं० १४, पृ० ६७१ पं० ३, पृ० ६७३ पं० १॥ १४ तुलना-पृ० ६७० पं० १४॥ १५ "रतस्य मा०॥ १६ (तत्रितिनश्चय" १)॥ १७ स्य भावात् मा०॥

वृक्षदान्दस्य समुदायार्थवृत्तितैवेति चेत्, न, अभ्युपगतमूलादिसपक्षत्वात् तदतुल्यत्वाद् वृक्षार्थस्य तुल्यातुल्यवृत्त्यवृत्त्यादिवचनवैयर्थ्यमेव । संवृत्तिसल्यत्वाच समुदायस्यापि वृक्षवदनर्थत्वात् सेनावनादेरपि व्यर्थत्वमेव ।

रूपादिसत्यत्वप्रतिपादनार्थेऽपि च डित्थाद्यदाहरणे रूपादिपरस्परव्यावृत्त्याऽ-न्वयाभावे व्यतिरेकस्याभावात् न किश्चित् सत्यम्, सजातीयासजातीयव्यावृत्त क स्वरूपत्वादत्यन्तापूर्वत्वादनिर्देश्यस्वत्क्षणत्वात् । तस्मादतुरुषे पक्ष एव वृत्तिः शब्दस्य । नास्त्येव वार्थे वृत्तिः

> दै।स्त्रेषु प्रक्रियाभेदैरविचैवोपवर्षते । अनागमविकस्पा तु स्वयं विद्योपवर्तते ॥ [वास्यप० २।२३५]

एवं सर्वत्रातुल्ये [पक्ष एव वृत्तेः] लिङ्गवच्छब्दोऽनुमानं न भवति प्रमाणमेव 10 वा न भवति ।

शब्दस्य समुदायार्थवृत्तितेवेति चेत्। स्यान्मतम्— वृक्षशब्दः समुदायेनार्थेनार्थवान्, मूलादीनां च समुदायो वृक्ष उच्यते, तस्मात् समुदायार्थवन्त्राददोष इति। एतच न, अभ्युपगतेत्यादि, अभ्युपगतानां मूलादीनां तदात्मत्वेनैकत्वे सपक्षत्वम्, सपक्षाद्न्यत्वं पक्षत्वम्, तेनातुल्य[त्व]मन्यत्वं स्पेपक्षाद् वृक्षा- र्थस्य, तद्तुल्यत्वात् तुल्यातुल्यवृत्त्यवृत्त्यादिवचनवैयध्येमेव। किञ्चान्यत्, संवृतिसत्यत्वाच समुदायस्यापि 15 वृक्षवदनर्थत्वात् सेनावनादेरपि व्यर्थत्वमेव। 'अवृक्षो न भवति वृक्षः' इत्यस्य मूलादिस्वरूपसत्तामात्रत्वेना- प्यतुल्य एव वृत्तिः, रूपादिभेदसमुदायसंवृत्यर्थत्वात्।

ह्णादिसत्त्वाद्रधेवान् स्यादिति चेत्, तदिष न, रूपादिसत्यत्वप्रतिपादनार्थेऽपि च डित्थाद्युदाहरणे त्वयैव काण-कुण्टादिगुणसमुद्राथान्वयाभावोक्त्याऽन्यापोहप्रयासे कियमाणे रूपादिपरस्परव्यावृत्त्याऽन्वया-भावे व्यतिरेकस्याभावात् 'न भवति न भवति' इत्यभवनपरमार्थत्वाद् न किश्चित् सत्यम् । तत्कारणमाह—20 सजातीयासजातीयव्यावृत्तस्वरूपत्वादिति, तत्सत्यस्यापि पुनः क्षणातिपातित्वात् क्षणे क्षणेऽत्यन्तान्यत्वाद् दितीयक्षणे तद्भावात् कतमद् रूपम्, अत्यन्तापूर्वव्वाद् निर्वीजत्वादिनिर्देश्यस्वरुक्षणत्वात् ?

स्वलक्षणमनिर्देश्यं रूपमिन्द्रियगोचरः [ प्रै॰ समु॰ १४१ <sup>१</sup> ] इति ह्युक्तम् । तस्मादतुरुये पक्षे सपक्षासपक्षव्यावृत्त्या तत्रैव वृत्तिः शब्दस्य । नास्येव वीर्थे वृत्तिः, अथवा शब्दस्याप्रामाण्यं प्रतिपन्नमेव त्वया, यस्मादेतत् त्वन्मतानुसार्थेव ज्ञापकम्-**शास्त्रेषु प्रक्रियाभेदै**रित्सादि <sub>25</sub> स्रोको गतार्थः ।

एवं सर्वत्रातुस्य इत्यादि । लिङ्गवच्छन्दोऽनुमानं [ न ] भवति प्रमाणमेव वा न भवतीत्युक्तस्या-र्थस्य <sup>थ्</sup>याप्रतिज्ञं प्रतिपादितस्योपसंहारः प्रोक्तार्थकमसङ्खहात्मकः ।

१ दश्यतां पृ० २४२ पं० ३, दिपृ० ७९ ॥ २ सपक्षादम्यत्वं तेनातुल्य° मा० ॥ ३ सपक्षाद् वृक्षास्यर्थे तद् य० । सपक्षाद् स्यर्थे तद् भा० ॥ ४ व्यस्यापि प्र० ॥ ५ अवृक्षे इत्यस्य मा० ॥ ६ क्ष्पासत्ता १ य० ॥ ७ दायासंवृत्त्य प्र० ॥ ८ सत्वा प्र० ॥ ( "सल्ला १ ) ॥ ९ दायामावो थ० ॥ १० दश्यती पृ० ६०९ टि० ८ पं० १४ ॥ ११ चार्थे प्र० ॥ १२ "यथाप्रतिक्षां प्रतिपादित य० । यथाप्रतिपादित भा० ॥

शब्दवत्तु लिङ्गे द्वैलक्षण्यमेव स्यात्, [पक्ष एव वृत्तत्वात्, असाधारणवत्]। एकलक्षणत्वमन्वयव्यतिरेकाभावाद् विरुद्धवत्। सपक्षवृत्त्यभावादन्यत्र वृत्त्य-सम्भवादन्वयाभावाद् व्यतिरेकव्यापारावकाशाभावादेकलक्षणं वा शब्दव-लिङ्गमपि।

<sup>5</sup> सन्निहिततायामप्यननुमानत्वम् , तावन्तरेणाप्यनुमानत्वोपपत्तेः, साध्य-धर्मसाधनव्याप्तिवत् ।

ततस्तयोरकारणत्वादेकलक्षणं शब्दविह्निङ्गमपि । अनुमानत्वादेकलक्षणत्वाच

'लिङ्गमपि शब्दवन्न भवति' इत्युपपादयिष्यामीखत आह—शब्दवत्तु लिङ्गे द्वैलक्षण्यमेव स्यादिखादि । प्रथममेव ताबदनुमानत्वाच्छब्दवद् द्विलक्षणं लिङ्गमिति साधयति, ततो 'द्विलक्षणत्वाद-10 साधारण इत्यादि यदुक्तमनन्तरं शब्दे दोषजातं तत् सर्वं लिङ्गस्य शब्दवदिखेबोक्तक्रमेण ज्ञेयम् ।

एकलक्षणत्वमन्वयन्यतिरेकाभावात् पक्षधर्मत्वमात्रं विरुद्धवदिति शब्दे यर्दुक्तं तद् लिङ्गे स्थात् । तद्भाष्या-सपक्षवृत्त्यभावात्, किमुक्तं भवति ? अन्यत्र वृत्त्यसम्भवात्, पक्षादन्यत्रावृत्तेरित्यर्थः । अत एवान्वयाभावाद् व्यतिरेकव्यापारावकाशाभावः, तस्माद् व्यतिरेकव्यापारावकाशाभावादेकर्लक्षणं वा शब्दविहङ्गमपि, शब्दस्य चैकलक्षणं प्रागुक्तं विरुद्धवदन्वयव्यतिरेकाभावादिति ।

45 ईतिहि[त]तायामप्यननुमानत्वमर्थप्रतिपत्तावकारण्य्वम्, तावन्तरेणाप्यनुमानत्वोपपत्तेः, विनापि ताभ्यामर्थगतेस्तयोः सन्धिनमप्यकारणम् । किमिव ? साध्यधर्मसाधनव्याप्तिवत्, यथा 'यत् कृतकं तदनिस्तम्' इति कृतकत्वस्यानिस्यत्वेनाविनाभावेन व्याप्तत्वाद्विनाभाविनोऽनिस्यत्वस्य गतिः कृतकत्वादिष्टा, न तु 'यदनित्यं तत् कृतकम्' इस्रानिस्यत्वस्य कृतकत्वेनाविनाभाविना, व्याप्तौ सस्यामप्यगँतेः अन्यत्र तदभावे सस्यविवक्षितत्वात् प्रयक्षानन्तरीयकत्वादौ त्वन्मतेन यथा तथेहाप्यन्वयव्यतिरेकौ सन्नि20 हितावप्यकारणम्, शब्दार्थे तौद्धमर्यमात्रात् तद्गतेः । तस्मादन्वयव्यतिरेकसन्निधानेऽपि अकारणत्वान्नार्थः शब्दार्थगतौ ताभ्याम् । यथानुमानविचारेऽभिहितम्—

भ्रिंतिषेध्याप्रचारेण यसाद् व्याप्तिरैपेक्ष्यते । <sup>१९</sup>छिङ्गस्य छिङ्किनि व्याप्तिस्तसात् सत्यव्यकारणम्॥[प्र० समु० २।२२६] <sup>3</sup> — ९

इत्यादिकारिकार्थानुँगमः कार्यः ।

वतः किम् १ ततस्तयोरकारणत्वात् पक्षधर्मत्वमात्रकारणत्वादेकस्रकः वैंडदविङ्कःमिष, अनुमान-त्वादेकस्र्यणत्वाच 'विरुद्धोऽपि तेऽनुमानम्' इत्यापन्नम् एकस्रश्चणत्वाच्छब्दवद्भिमतित्रिलेख्रणिलक्षवच । मा <sup>१६</sup>शंकिष्ठा एकस्रश्चणत्वमसिद्धमित्यत आह् स्मारणार्थमुक्तन्यायसिद्धस्यैकस्रक्षणत्वस्य — उक्तवच्छब्दवदिति ।

१ पृ० ६६८ पं० २ ॥ २ पृ० ६६८ पं० २,३ ॥ ३ स्याद्वयाख्या य० ॥ ४°ळक्षणं शब्द<sup>°</sup> य० ॥ ५ दश्यतां पृ० ६६८ पं० २ ॥ ६ संनिहितायामप्य भा० । संनिहियामप्य य० ॥ ७ गतेरत्र तदभावे य० ॥ ८ प्रति-पन्नान्तरीय प्र० ॥ ९ तात्वर्म्य भा० । त्वर्म्य य० ॥ १० दश्यतां पृ० ४४३-२, ४५८-२ ॥ ११ °रपेहते प्र० । दश्यतां पृ० ४५९-३ ॥ १२ लिंगल्य लिं भा० । लिंगलिं य० ॥ १३ °नुसमः प्र० ॥ १४ शब्द- लिंग भा० । शब्दलिंग थ० ॥ १५ °लक्षलिंगवत्व य० ॥ १६ °शंप्रो एक प्र० ॥

विरुद्धोऽपि तेऽनुमानं स्यात् उक्तवत्। राज्दोऽपि वा नानुमानं विरुद्धवत्। ज्यर्थतैव वा, खार्थस्याप्यभावोऽनध्यवसायवद् विपर्ययवद्वा। अग्निरत्र धूमादिति खार्थानु-माने गुणसमुदायो हि धूमाख्योऽर्थः । बहलकुटिलत्वाद्यानन्त्ये च धूमत्वाभावः । तसात् तद्वारेणानुमानासम्भव इति तदेकलक्षणतापि नैव, कुंत एवान्यापोहः ?

पैक्षधर्म्येव वा धर्मस्याधारः प्राप्नोतीति तस्मिन्नेव वृत्तिः स्यात् पक्षधर्ममात्र- 5 लक्षणा, न तुल्यान्वयात्मिका । अन्यत्र च वृत्तौ सत्यां व्यतिरेकाकाङ्का स्यात् । सा त सपक्षाभावात्रासीत्यन्वयव्यतिरेकाभावः।

शब्दोऽपि वा नानुमानं विरुद्धवदिति शब्दस्यानुमानत्वाभावे लिङ्गस्यापि प्राप्तमेवा[न]नुमान[त्वम्], द्रयोरपीत्यभिप्रायः ।

**र्व्यर्थतेव वे**सादि शन्दवद् लिङ्गस्य वैयर्थ्यं प्राग्न्याख्यातविधिना योज्यम् । स्वार्थस्येति 10 पक्षधर्ममात्रस्याप्यभावोऽनध्यवसायवत् म्लेच्छशब्दज्ञानवत्, 'विपर्यय[व]द्वेति विरुद्धज्ञानवत् । तद् भावयति-अग्निरत्र भूमादिसस्मित्रपि स्वार्थानुमाने गुणैसमुदायो हि भूमाख्योऽर्थ इति, वृक्षस्य मूलादिकोटराद्यानन्त्ये वाच्यत्वाभाववत् वहल-कुटिलस्वाद्यानन्त्ये च धूमत्वाभावः ज्ञातसम्बन्धत्वा- ४३८-२ भावात् संवृतिमात्रत्वाच समुदायस्य तदर्थागतेः । तैस्मात् तद्वारेणा[न]नुमानमित्यरुक्षणं रिङ्गं स्वार्थमात्रस्थापीति । **इति तदेकलक्षणतापि नैव,** इत्थमुक्तं स्वार्थमात्रालक्षण[त्वम् । स्वार्थमात्रालक्षण]त्वे <sup>15</sup> कुत एव तैंस्थागृहीतत्वात् 'स भवति घूमो नीघूमोऽन्यो भवति' इतिविषयत्वादुभयप्रतिपत्तरभावेऽन्या-भावादन्यापोहः ? कुतः 'अग्निरित्यनग्निर्न भवति, धूम इत्यधूमो न भवति' इति च ? दूरत एवैतन्न घटाँसियर्ति ।

पेंक्सधम्येव वेखादि । यथैव 'वृक्ष एव, न कश्चित् सपक्षः' इति प्रसञ्जिता शब्दार्थवृत्तिस्तथा 'अग्निः' इति पैक्षो धर्मी घूमस्य धर्मस्याधारः प्राप्नोति अनुमेयत्वादिति सपक्षस्य तुल्यादेरभावः, तदभ्युपगमे 20 पक्षाभावः प्रागुक्तशब्दानुमानविषयवत्, इति तस्मिन्नेव वृत्तिः स्यात् पक्षमात्रे सपक्षाभावात्। सा की हशी ? इति चेत्, उच्यते -पक्षधर्ममात्रलक्षणा । किमुक्तं भवति ? न तुल्यान्वयात्मिका, अन्वयार्थाभावाद् न स्थाद् वृत्तिः । अन्यत्र <sup>१६</sup>चेत्यादि, पक्षधर्मस्य चान्यत्र सपक्षे सत्यां वृत्तौ तुल्ये 'तद्वदतुरुयेऽपि वृत्तिः स्यात्' इत्याशङ्काया व्यावृत्तये व्यतिरेकाकाङ्का स्थात्, सा तु सपक्षस्यैवाभावान्नास्ति ञ्यतिरेकाकाङ्का । तस्माद्द्वयव्यतिरेकी न स्तः । 25

**१** तुलना पृ०६६८ पं०६॥ २ तुलना-पृ०६६८ पं०७, पृ०६७३ पं०२॥ ३ <sup>°</sup>पक्षधर्म्येन चा धर्मस्याधारः' इत्यपि भवेत पाठः ॥ **४ व्यर्थत्तेत वे** प्र०॥ ५ भावो.......नध्य य०॥ ६ विपर्ययद्वेति मा॰। विपर्ययाद्वेति य॰॥ ७ तुलना पृ॰ ६५२ पं॰ १४, पृ॰ ६६८ पं॰ ५, पृ॰ ६७३ पं॰ १॥ ८ °भावावत् भा॰ । भावात् य० ॥ ९ 'तस्मान तद्वारेणानुमानम्' इखपि पाठो भवेत् ॥ १० °मात्रत्वास्त्रक्षण' य० ॥ ११ तस्य गुँ मार्वे॥ १२ नाधूमोन्यो न भवति यर्॥ १३ °मियत्ति प्रव्॥ १४ पक्षधर्म्येच वेत्यादि प्रका (पक्षप्रस्वें चेखादि ?) ॥ े १५ पक्षो धर्मा भावा पक्षधर्मी यव ॥ १६ नेत्यादि यव ॥

5

अथ च भवति ज्ञानं ततः प्राप्ते प्रत्यक्षे ज्ञान्दलैङ्गिकेऽपि ज्ञाने, अन्वयव्यति-रेकवियुततथ्यज्ञान्दवात् अविकल्पकत्वात्, सन्निकृष्टार्थवत् ।

अत इदं पूर्वापरासमीक्षयैवोक्तं न प्रमाणान्तरं शान्दमनुमानादिति । नाप्रमाणान्तरं शान्दमनुमानात् तथाहि तत् । कृतकत्वाद्यपि स्वार्थमात्मापोहेन नाशयेत् ॥

यदि न प्रमाणान्तरं [शाब्दमनुमानात्, तथाहि—तत् स्वार्थमन्यापोहेन भाषते] कृतकत्वादिवत् ततोऽन्यापोहार्थकृता दोषा न शब्द एवैकस्मिन्, किं तर्हि ? तद्विध-दोषजालोपनिपातसम्बन्ध्येव तेऽनुमानमपि। नन्वेवं कृतकत्वाद्यप्यनुमानं स्वार्थ-मात्मापोहेन नाश्येदेव, अन्यापोहेन ...., अन्यापोहशब्दार्थवत्।

े धूम इत्यधूमो न भवतीति निरन्वया प्रतिपत्तिरप्रतिपत्तिरेव, ग्रांह्यदर्शन-रहितत्वात् स्थाण्वस्थाण्वप्रतिपत्तिवत् ।

अथ च भवति ज्ञानमिति । विनाप्यन्वयव्यतिरेकाभ्यां भवति ज्ञानम् 'धूमोऽयम्, अग्निरयम्, वृक्षोऽयम्' इति । ततः किम् ? ततः प्राप्ते प्रत्यक्षे । कतमे ते प्राप्ते ? शाब्द-लैक्किकेऽपि ज्ञाने प्रत्यक्षे ४२९-१ एव प्राप्तुतः । कस्मात् ? अन्वयव्यतिरेकवियुततथ्यज्ञानत्वात् अविकल्पकत्वात् सन्निकृष्टार्य15 विदिति व्याख्यातो(ता)र्थसङ्ग्रहः । साधनं स्वार्थपरार्थानुमानयोः शाब्दलैक्कियोः प्रत्यक्षत्वासञ्जनं गतार्थम्।

किञ्चान्यत्, अत इदमित्यादि । 'स्वविषाद्यवस्तुधर्मत्वे सति अन्वयव्यतिरेकाभ्यां तस्य गमक-त्वात् अनुमानं शाब्दम्, नानुमानादन्यत् प्रमाणम्' इत्येतदिष अत एव पूर्वापरासमीक्षयैवोक्तम्, अन्वय-व्यतिरेकरहितत्वस्योक्तत्वात् व्रत्यश्चत्वस्योपँपादितत्वात् ।

एष तु पाठो घटमान उपलक्ष्यते—नाप्रमाणान्तरिमत्यादि श्लोकः । यदि न प्रमाणान्तरिम20 त्यादि तदेव प्रत्युचारयति यावत् कृतकत्वादिवदिति । ततोऽन्यापोहार्थेत्यादि दोषोपन्यासः । न द्दाब्द
एवैकस्मिन्निति यथा मयोक्ताः शाब्दप्रत्यक्षप्रसङ्गादिदोषाः अन्यापोहार्थकृताः केवले, किं तर्हि ? तिद्विधदोषजालोपनिपातसम्बन्ध्येव तेऽनुमानमि । तत् कथमिति चित्, तर्हि तदेवं प्रकाश्यते—नन्वेवं
कृतकत्वाद्यप्रमानं स्वार्थं परार्थं वा त्रिलक्षणं लिङ्गं शब्दबदुक्तविधिना स्वार्थमात्मापोहेन नाश्यदेव,
न न नाशयति, इयं प्रतिज्ञा । हेतुः—अन्यापोहेनेत्यादि गतार्थः, दृष्टान्तश्च यावदन्यापोहशब्दार्थ25 विदिति साधनम् ।

तस्य भावना साधनम्—धूम इंति अधूमो न भवति इति निरन्वया प्रैतिपत्तिरप्रतिपत्ति-रेवेति प्रतिज्ञा । ग्रीह्मदर्शनरहितत्वादिति हेतुः । स्थाण्यस्थाण्यप्रतिपत्तिवदिति हृष्टान्तः, यथा

१ पृ०६७४ ॥ २ 'प्राह्मधूमदर्शन' 'इत्विष पाठोऽत्र भवेत् । ( प्राह्माप्राह्मदर्शन' ? ॥ ) ३ 'संग्रहः स्वार्थ-परार्थ य० ॥ ४ 'पयादित्वात् मा० । 'पयाचितत्वात् य० ॥ ५ नाप्रमाणमित्यादि य० ॥ ६ ( शाब्द ? ) ॥ ७ शिब्दप्रत्यक्ष भा० । ( शाब्दे प्रलक्ष' ? ) ॥ ८ चेत् एतर्हि भा० ॥ ९ इति धूमो मा० ॥ १० प्रति-पत्तिरेवेति य० ॥ ११ प्राह्मामदर्शन प्र० । 'प्राह्मधूमदर्शन' 'इत्यिष पाठोऽत्र भवेत् । ( प्राह्माप्राह्मदर्शन' ? प्राह्मस्य दर्शन' ? ) ॥ १२ स्थाण्वप्रतिपत्ति भा० ॥

गुणसमुदायो हि धूमाख्योऽर्थः [बहलपाण्डुत्वाद्यानन्त्ये च धूमत्वाभावः, तसात् तद्वारेणानुमानासम्भव इति तदेकलक्षणतापि नैव] कुंत एवान्यापोहः, अगृहीतब्राह्मणाब्राह्मणार्थोप्रतिपत्तिवत् । एवं तावद्भार्थ एव न निश्चीयते, किं पुनर्यत्रासौ वर्तते ?

यच धूमोऽग्निमत्प्रदेशधर्म इति तदिष नन्वरूपबहुताप ....... गुणसमुदायोऽसौ, नाग्निदेशौ नाम कौचिदिष स्तः । तज्ज्ञानाभ्यां तु तदर्थाध्यारो-पणेन ..... इत्यादि यावर्दन्योपादानमात्मनश्च त्यागः । सपक्षा-सपक्षयोरप्येवमेव यावदात्मनश्च ।

स्थाण्वस्थाणुविषयविज्ञानरहितस्य प्रौद्धस्य [ द]र्शनाभावाद्वतिपत्तिर्निरन्वयत्वात् तथा धूम इत्यधूमो न भवतीति ।

तद्भारूया — गुँणसमुदायो हीत्यादि पूर्ववदेव भावनीयं पाण्डुत्वाद्यक्षरविशेषं यावत् कुत् ४३९-२ एवान्यापोहः, अगृहीतब्राह्मणाब्राह्मणार्थ(र्था)प्रतिपत्तिवदिति साधनेनैव भावितमप्रतिपत्तित्वम् । एवं तावद्भमार्थ एव न निश्चीयते, किं पुनर्यत्रासी धूमी गुणसमुदाये परमार्थेऽप्रौ वर्तते? सोऽपि न निश्चीयतेऽग्निरित्यर्थः । ताभ्यां चाग्निथूमाभ्यां ततोऽन्ययोरनम्यधूमयोरपोहौ स्थाताम्, तदभावात् कुतस्तावपि ? इति ।

यच धूम इत्यादि \*धमेंऽमो सिद्धे तद्वति प्रदेशे च धर्मिण्यमिमति सिद्धेऽमिमत्प्रदेशधर्मो धूमः सिध्येत्, तत् सर्वमसिद्धमिति तद्दर्शयति—तद्पि नन्यस्पबहुतापेत्यादि\* समासदण्डको यायद् गुण-समुदायोऽसी, नामिदेशी नाम कौचिदपि स्त इति तमेव तदुक्तं न्यायं दर्शयति ।

तज्ज्ञानाभ्यां त्विति अग्निदेशज्ञानाभ्यां तद्यीध्यारोपणेनेस्यादिना तमेवाशेषमतीतं प्रन्थमति-दिशति यावदन्योपादानमात्मनश्च त्याग इति जैन्थावधि च दर्शयति समानप्रचर्नत्वादिति । एवं तावत् 20 पक्षधर्मस्य चानुपपत्तिव्यीख्याता 'किं भवदेव भवति उताभवत् , अन्यदनन्यत् , अगोहश्च गुणसमुदाय-परमार्थश्च स्वार्थः' इत्यादिविकल्परातमापोहात् । सपक्षासपक्षयोरप्येयमेवेस्यतिदिशति, तैरेव विकल्पैवि-चार्यमाणयोः सपक्षासपक्षयोरप्यभावात् । सपक्षासपक्षावि भवन्तावेव भवत उताभवन्तौ अन्यार्वनन्या-वपोद्यो(हौ) गुणसमुदायस्वार्थौ चेत्यादिविकल्परातमापोह इति समानत्वात् । आ कृत आरभ्य प्रन्थ इति चेत्, उच्यते—किर्मन्यत्वे न सामान्य-भेद-पर्यायवीच्यनुत्? विधिः । नैतु इत्येतस्माद् प्रन्थावघेरा-25 रभ्यातीतो प्रन्थो योज्यः । कियदेविधिरिति चेत्, उच्यते—ईर्दमिस्सन्नन्तरे यावदातमनश्चेति ।

१ तुलना-पृ० ६६८ पं० ७, पृ० ६७१ पं० ४ ॥ २ पृ० ६५७ इस्रत्र कदाचिद् भवेदतिदिष्टः पाठः ॥ ३ त्राह्यस्पर्शनाभावा<sup>०</sup> प्र० ॥ ४ तुलना-पृ० ६६८ पं० ५ पृ० ६७३ पं० ३ ॥ ५ पाण्डुरत्वाद्यं भा० ॥ ६ \* \* एतिच्छात्तर्वतः पाठो य० प्रतौ नास्ति ॥ ७ त्रन्थाविधि य० । त्रन्थाविधि मा० ॥ ८ विनन्यापोह्यो भा० । वन्यापोह्यो य० ॥ ९ वित्यादिं इति सम्यम् भाति ॥ १० पृ० ६३७ पं० ५-पृ० ६३८ पं० १ ॥ ११ विध्यतुत् प्र० ॥ १२ न तु प्र० ॥ १३ द्वधीरिति प्र० ॥ १४ इयम् य० ॥ नय० ८५

यथा कृतकत्वादेर्न पक्षस्तेनैव न्यायेन न पक्षोऽन्यापोहवादिनः। एवं नास्य सपक्षो नासपक्षः।

एवमनुमानमप्रमाणमेव, अतत्तत्प्रत्ययात्मकत्वात्, अलातचकधीवत्। शाब्द-मपि नाप्रमाणान्तरम्, अप्रमाणमेवानुमानवत्।

इदमपि चात एव पूर्ववदस्रक्षणं यत् त्वयोक्तम्— तथाङ्गं येन रूपेण लिङ्गिनं नातिवर्तते । तेनैवानेकधर्मापि गैमकं नेतरेण तु ॥

एतस्य प्रन्थस्थोपरि उपसंहारमन्थः प्रागुक्तन्यायप्राण एव-यथा कृतकत्वादेनी पक्षः 'अनित्यः शब्दः, अग्निरंत्र' इति वा स्वार्थपरार्थयोस्तेनैव न्यायेन न पक्षोऽग्निविशिष्टो देशोऽनित्यत्वविशिष्टः शब्दो 10 वैन्यापोहवादिनः 'न भवति न भवति' इत्यभवनपरमार्थत्वादुभयतोऽष्यभावमात्रत्वात् । तस्मिश्चासित प्रदेश-शब्दादिधर्मिणि पक्षे कुतस्तस्य पक्षधर्मः ? इति पक्ष-धर्मी न स्तः । एवं नास्य सपक्षो नासपक्ष इति तथा भावितार्थमेव बहुधा ।

एवमनुमानमप्रमाणमेव, अतत्तरप्रत्ययात्मकत्वात्, अलातचक्रधीवदिति । पक्ष-सपक्षा-ऽसपक्षव्यवस्थानाद्धि त्रैलक्षण्यव्यवस्थातश्चानुमानप्रामाण्यर्मिष्यते । तदेवं पक्षाचतथार्थत्वात् 'अतिसिस्तदिति 15 शत्ययोऽनुमानम्' इति सुभावितार्थम् । तस्मादतत्तत्त्रस्ययात्मकत्वादनुमानमप्रमाणम् , अलातचके भ्रमदृष्टेः पुंसोऽचके 'चक्रम्' इति प्रत्ययवदिति । तस्मात् साधूक्तम्—

> नाप्रमाणान्तरं शाब्दमनुमानात् तथाहि तत् । कृतकत्वाद्यपि स्वार्थमात्मापोहेन नाशयेत् ॥ इति ।

अप्रमाणादनुमानात् परपरिकल्पितं शाब्दमिष नाप्रमाणान्तरं नार्थान्तरम्, अप्रमाणमेथानु-20 मानवदिति शक्कतोपसंहारार्थः ।

इदमि चात एव पूर्ववद्रक्षणम् । न प्रमाणान्तरं शाब्दम् [प्र० समु० पात ] इति श्रोको विधा न [ल]क्षणं तथेदमि लिङ्ग-लिङ्गिनोर्गमक-गम्यनियमार्थकम् । कतमत् तदिति चेत्, उच्यते— यत् त्वयोक्तम् तथाङ्गमित्यादि । लिङ्गमङ्गं धूम-कृतकत्वादि लिङ्गिनम् अम्यनित्यवादिविशिष्टं देश-शब्दा-दिमधं नातिकम्य वर्तते येन रूपेण, केन च नातिवर्तते ? 'धूम इत्यधूमो न भवति, कृतक इत्यक्रतको 25 न भवति' इत्यधूमाकृतकनिवृत्त्यात्मना नातिक्रामित, तेनैव च रूपेणान्यतो व्यावृत्त्यात्मकेन गमयति, सत्त्व-द्रव्यादाँनेकधर्मापि ''संस्तैस्तु व्यभिचारात्र गमयति सत्त्वादिसामान्यधर्मीरिति । एष तावद् गमक-नियमः । गम्यनियमोऽपि गम्यन्त इत्यादि । लिङ्गनः अनुवन्धनः सामान्यधर्माः सत्त्व-द्रव्यत्वादयो गम्यन्ते

१ (गमयतीतरैर्न तु १) ॥ २ रित्रेति रत्रेति वा प्र० ॥ ३ वान्योपोह प्र० ॥ ४ णमेव तत्तत्प्र प्र० ॥ ५ नाद्वित्रे प्र० ॥ ६ मिण्येते य० । दृश्यतां पृ० ६६६ टि०२ ॥ ७ दृश्यतां पृ० ६७२ पं०४ ॥ ८ वथा नक्षणं प्र० । (यथाऽलक्षणं १) ॥ ९ तुलना—पृ० ६५३ पं०५ ॥ १० संस्तेस्त्वाच्यिम य० । संस्तेस्त्वाचिम भा०। (संस्तेस्त्वाचिम ) ॥ ११ अनुवन्धनः सान्यधर्माः प्र० ॥

गम्यन्ते तेऽपि लिङ्गेन 'लिङ्गिनो येऽनुवन्धिनः । 'विशेषा न तु गम्यन्ते तस्येव व्यभिचारिणः ॥ लिङ्गानुबन्धिनस्त्वर्था गमयन्ति न लिङ्गिनम् । 'व्यभिचाराद् विशेषास्तु प्रतीताः प्रतिपादकाः ॥ [प्र० १६६ समु० २।१८६ ]

यत्तुक्तं नै सर्वत्र लिङ्गिनि लिङ्गं सम्भवति यथा अग्निरत्र धूमात् [ ] तिद्दमप्य-प्रेक्ष्यवादितया । यदि लिङ्गिव तत् सर्वे कथं तस्य लिङ्गं नास्ति ? अथ नास्ति लिङ्गं कथं तद्वान् ।

अग्निध्मोदाहरणे च 'अग्निरत्र' इति निर्देशादग्निमत्त्वेन देशस्य साध्यत्वा-दग्निमति प्रदेशे सर्वत्र धूमवत्त्वं लिङ्गमस्येव ।

तैरविनाभावाहिङ्गस्य । विशेषास्तौष-कारीषादयो न गम्यन्ते तस्यैव, व्यभिचारित्वाद् लिङ्गस्य विशेषैः सहादृष्टत्वात् । एवं लिङ्गस्यान्यव्यावृत्तं सामान्यं गमकम् , नाव्यावृत्तमन्यतः सत्त्वादि । लिङ्गिनः सामान्यं गम्यं निवृत्तमनग्न्यादिभ्योऽप्रित्वं सत्त्वादि चाम्नित्वानुबद्धमव्यभिचारादिति ।

लिङ्गे त्वयं पुनर्विशेष:-लि**ङ्गानुबन्धिनस्त्वर्था** इत्यादिश्लोकः । पूर्वीदाहृताः सामान्यधर्माः सत्त्वादयो लिङ्गस्य धूमस्य **न गमयन्ति,** उक्तकारणत्वात् । विशेषास्तु केचिद् लिङ्गयविनाभाविनः 15 प्रतीताः प्रतिपादकाः पाण्डुत्व-बहुलत्वादय इति ।

एतत् पुनः कथं पूर्ववद्रव्रक्षणम् ? इत्यत आह-किमङ्गिमित्यादि श्लोकत्रयं 'क्षेपप्रस्तारेणोपन्यस्तं समस्तस्य त्यदुक्तस्यार्थजातस्य पूर्वोक्तेन 'न भवति, न भवति' इत्यभवनपरमार्थत्वात् खपुष्पवदर्भावेन गम्यगमकनियमो नास्त्येवेति गतार्थम् ।

किञ्चान्यत्, यसूक्तिमित्यादि पूर्वपक्षप्रत्युश्वारणं यावद्धमादिति । यत् स्वार्थस्यांदोऽपि दर्शनाद् 20 गमकत्वं समर्थयतोक्तं 'न सर्वत्र लिङ्गिनि लिङ्गं सम्भवति' इति, तिद्दम्प्यप्रेक्ष्यवादितया, १४४१-१ न वादिताकोशलमित्यमिप्रायः । तद् व्याचष्टे-यदि लिङ्गोबेत्यादि । लिङ्गमस्यास्तीति लिङ्गि, यदि तत् सर्वं लिङ्गि भस्माङ्गारायोगुडपाकात्यग्न्याख्यं वस्तु कथं तस्य लिङ्गं नास्ति लिङ्गाभावे लिङ्गित्वस्थैवा-भावात् १ मत्वर्थीर्थनिर्देश्यस्य लिङ्गित्वाभ्युपगमादेव लिङ्गास्तित्वमित्यमिप्रायः । अथ नास्ति लिङ्गं कथं तद्मान् १ 'लिङ्गमस्यास्ति' इति लिङ्गवान् लिङ्गीत्यर्थः, मत्वर्थीयनिर्देश्यो न भवितुमर्हति सोऽर्थस्तन्नि- 25 मिन्तत्वाभावादिति स्ववचनविरोधि ते वचनमिति ।

अग्निधूमोदाहरणे चेत्यादि । इदं तावत् प्रष्टव्योऽस्ति-'अग्निरत्र धूमात्' इति इदमः प्रत्यक्ष-विषयस्य प्रातिपदिकस्य सप्तम्यन्तनिर्देशे 'अत्र' इति प्रत्यक्षोपळभ्यधूमाधारप्रदेशाभिसम्बन्धो धूमवत्त्वा-दूमादिति यथा 'अग्निरत्र' इति भूमाधारप्रदेशप्रत्यक्षनिर्देशादमेः परोक्षस्य जिज्ञासितत्यात् तद्वस्वेन देशस्य

१ (ये लिङ्ग्यित्वन्यः १)॥ २ दृश्यतां पृ० ४५८-२॥ ३ सांख्यकारिकायुक्तिदीपिकायाम् [पृ० ४५] उद्भृतमेतत्॥ ४ दृश्यतां पृ० ६५२ पं० १३, पृ० ६६२ पं० १॥ ५ चाग्निनातुव थ०॥ ६ ह्न्त्वार्था प्र०॥ ७ क्षेपप्रश्लारे भा०। प्रेपप्रस्तारे य०॥ ८ भावे गम्य भा०॥ ९ पृ० ६५२ पं० १॥ १० नवाधिवाकौदाल प्र०॥ (न वादिवाकौशल १)॥ ११ विनिदेशस्य लिंगि भा०। विनिदेशस्य लिंगि थ०॥ १२ समाधार प्र०॥

अयोगुडाङ्गाराचग्नौ धूमासम्भवादिति चेत्, न, अग्निसत्त्वस्य सिद्धत्वात् तद्विषयिलङ्गालिङ्गत्वात् तदिलङ्गित्वात् प्रत्यक्षाविषयवत्। तदसिद्धौ पक्षधर्मादि-निर्मुलत्वात्।

'अत्र' इत्यभिषेयस्य लिङ्गित्वादग्निधूमवत्तयोश्च विभागविवक्षायां साध्य-

<sup>5</sup> साध्यत्वात्, इतरथा 'अत्र' इत्यनर्थको निर्देशः स्यात्, तस्मात् सर्वलोकप्रसिद्धेऽग्निमति प्रदेशे साध्ये सर्वत्र धूमवत्त्वं लिङ्गमस्त्येव । न च सर्वाग्निमत्प्रदेशसाध्यत्वम्, तत्र दृष्टान्ताभावादसाधारणतादिदोषप्रसङ्गात् । ४४१-र तस्मादस्ति सर्वत्र लिङ्गिनि लिङ्गमिति ।

अयोगुडाङ्गाराद्यग्नी धूमासम्भवादिति चेत् । स्थान्मतम् – सर्वत्र लिङ्गिन लिङ्गं नास्ति, अयोग्नौ गुडामावङ्गारामी चै कन (ज्वल) त्स्विप धूमस्य प्रत्यक्षत एवादर्शनादिति । एतच्च न, अग्निसस्वस्य 10 सिद्धत्वात् । न हि 'अमिरत्र' इति प्रतिज्ञायां प्रतीतिमग्निसामान्यं साध्यते, अग्निसत्तायाः प्रतीतत्वाङ्गोके प्रत्यक्षोपलन्धधूमवलेन 'अत्र' इति देशविशिष्टस्याप्रत्यक्षस्य सिसाधियिषितत्वात् अयोगुडाङ्गारमस्मच्छत्रान् द्यिष्टविष धूममात्रायाः कस्याश्चिद् दर्शनात् तद्विनामावात् । तिष्ट्रिषयलिङ्गालिङ्गालिङ्गात्वादिति, अयोगुडाङ्गारादिविषयस्य लिङ्गस्य धूमस्यालिङ्गत्यात् असस्वाद्विवक्षितत्वाद्प्रत्यक्षत्वाद्वेत्यर्थः । तद्विङ्गित्वात् प्रत्यक्षविषयविषयविति, ते ह्ययोर्गुडाङ्गाराद्यमयो न लिङ्गनो लिङ्गाभावात् तेषां तस्यामवस्थायाम्, देशे च विङ्गनित्वातत्वात् । लिङ्गयते च लिङ्गदर्शनवलेन लिङ्गि वस्तु । न हि ते लिङ्गयन्ते 'लिङ्गादर्शनाद् लिङ्गनिरपेक्षप्रसिद्धेश्च, यथा प्रत्यक्षोपलिष्टवन्नले । तस्मात् तेषामलिङ्गत्वात् प्रत्यक्षवैदलिङ्गं धूमस्तेषाम् । यत्र चासौ लिङ्गं तत्र ''लिङ्गादेशेनि देशे सिद्धत्वादेव लिङ्गम्, तैन्नाऽसिद्धेरित्वेन 'देशे लिङ्गवेति ।

स्यान्मतम्-अयोध्यादीनामण्यसिद्धत्वात् पक्षान्तर्गतत्वे सति उच्यते—न सर्वत्र लिङ्गिनि अग्निमति हर्यते धूम इति । एतद्युक्तम् , तदसिद्धौ पक्षधर्मादिनिर्मूलत्वात् , तेषामण्ययोग्न्यादीनां साध्यत्वे अपूमः सर्वत्र धर्मिण्यभावाद्वयापी पैक्षधर्मोऽसिद्धौ वनस्पतिचैतन्ये खापवत् स्यात् । देशविशेषानपेक्षाग्नि भ्राप्तः \*वैद्यामान्यसाध्यत्वे सपक्षाभावादसाधारणत्वम् 'अत्र' इत्यभिधानवैयध्यं च स्यात् । तन्मा भूदिति 'अत्र' शब्दवाच्यस्याग्निविशिष्टस्य धूमविशिष्टत्वेन स्वयमात्मनैव आत्मनः साध्यत्वात् साधनत्वाच लिङ्गित्वं लिङ्गत्वं चेत्यत आह—'अत्र' इत्यभिधेयस्य लिङ्गित्वादिग्नमद्भमवत्त्वार्थे विभाग-विवक्षायां साध्यसाधनधर्मभावादिति । स एव हि प्रदेशोऽप्रिमत्त्वेन साध्योऽप्रत्यक्षाग्निकैत्वात्,

१ °गुंडागारा भारा । पुंडागारा वर्षा २ 'च सरखिष धूमस्य' इस्यि पाठोऽत्र स्थात् ॥ ३ ऽप्रतीत पर ॥ ४ अयोगुंडागारा भारा । अयोगुंडागारा वर्षा ५ चयोगुंडांगारा भारा । अयोगुंडागारा वर्षा ६ अविविश्षि भारा ॥ ७ तद्धिंगत्वात् प्ररु ॥ ८ 'गुंडांगारा भारा । "गुंडागारा वरु ॥ ९ 'तस्मिन् विज्ञातत्वात्' इस्यि पाठो भवेत् ॥ १० किंगत्वात्वात्' इस्यि पाठो भवेत् ॥ १० किंगत्वात्वात् पर ॥ ११ विदिलेगं भारा । विविश्वतस्ति 'तस्मिनविज्ञातत्वात्' इस्यि पाठो भवेत् ॥ १० किंगत्वात् पर ॥ ११ विदिलेगं भारा । विविश्वति वर्षा । १२ किंगिनिर्देशे भारा ॥ १३ तन्नातिसद्धे भारा । तन्नतिसद्धे यरु ॥ १४ (देशो १) ॥ १५ 'पक्षधमाँऽसिद्धो' इस्यि पाठः स्थात् । तथा चायं प्रतिज्ञार्थेकदेशासिद्धो हेतुर्हेयः । दर्यता प्ररू ६६५ प्ररू १॥ १६ \* १ एतिचिह्नान्तर्गतः सामान्य इस्रत आरभ्य ऽप्रत्यक्षास्त्रि इस्रतः पाठो यरु प्रती द्विभूतः ॥ १७ इस्रता प्ररू ६६६ दिरु १ ॥ १८ 'श्राविभाग' भार ॥

साधनधर्मभावाहिङ्गिनि लिङ्गस्यासम्भवो न सम्भवति तयोस्तत्रैव प्रधानोपसर्जन-भावेन परस्परं नियतभावत्वात् ।

अग्निमत्प्रदेशपरिचिच्छित्सायाम् ........तत्सम्बन्धिमत्प्रतिपत्तिश्च, यदि च तस्य देशस्य ......तिष्ठङ्गतां लभते, तयोरेकवस्तुधर्मत्वात् । नासमभवन् धूमो लिङ्गतां लभते अपक्षधर्मत्वात् । वनस्पतिचैतन्ये स्वापवद् धूमः सन्देहहेतुः । स्यात् पक्षाव्यापिसाधनधर्मत्वात् तत्प्रतिपत्त्याधानाधारधर्मभावात्मकप्रस्या-व्यवस्थानकारणत्वात् स्थाणुपुरुषभावाभावप्रतिपत्तिवत् ।

धूमवत्त्वेत साधनं प्रत्यक्षधूमकत्वात् । तस्माद्विशिष्टदेशसाध्यसाधनधर्मभावाद् लिङ्गिनि साध्ये लिङ्गस्य साधनस्य असम्भवो न सम्भवति, सम्भव एव सम्भवतीत्वर्थः । कस्मात् ? तयोस्तत्रैव प्रधानोपः सर्जनभावेन परस्परं नियतभावत्वात्, अग्निः प्रधानं धूमनिर्धृत्तौ, धूमस्याग्निपरिणामत्वात् तन्नि-10 वर्त्वत्वात् । धूम उपसर्जनमग्निनिर्धृत्तौ, तत्विङ्ग-त्वात् तमन्तरेणानिर्धृत्तरनुपपत्तरविनाभावात् । उपसर्जनमग्निर्धृमगतौ, अप्रत्यक्षत्वात् तत्कालदेशयोः, अन्यथा भवत्येवेत्युक्तत्वात् तेनान्योन्यप्रधानोपसर्जनभावेन नियमेन भवन्तौ तौ धर्मावग्निधूमास्यौ देशस्यै-कस्य भेदविवक्षायां साध्य-साधने भवतः ।

तह्याख्या—अग्निमंत्प्रदेशपरिचिच्छित्सायामिलादि पूर्वं गमकत्वेन लिङ्गस्य धूमस्य प्राधान्यं 15 गम्यस्य लिङ्गनोऽफ्रेगुंणमावं दर्शयति यावन् तत्सम्बन्धिमत्प्रतिपत्तिश्चेति । ततः परं यदि च तस्य देश-स्येत्यादिना निर्वृत्तावन्नेः प्राधान्यं धूमाप्राधान्यं च यावन् तलिङ्गतां लभत इति । पश्चधर्मत्व-सपश्चानुगति- ४४२-१ विपश्चव्यावृत्तिरूपतां व्याख्याय धूमस्य पूर्वेणाग्निसाध्यतां गमयति । उत्तरेणाग्निविशिष्टदेशसाध्यत्वं व्याख्याय तहुलिन्वृत्तेत्त्वस्तुत्र्यम्त्रत्यायां त्रैलक्षण्येन गमकत्वं धूमस्य व्याचष्टे । तयोरेक्त्रत्यस्तुधर्मत्वादिति, एतदुक्तं भवति—सम्भवतोरेव लिङ्गलिङ्गलोः साध्यसाधनमावोऽन्वयप्रधान्यांन् नापोहप्रधान्यात् । न चेदिच्छिसि 20 ततोऽनिष्टापादनसाधनम्—नासम्भवन् धूमो लिङ्गतां लभते, अपक्षधर्मत्वात् । त्वन्मतादेव सर्व-लिङ्गन्यसम्भवात् सिद्धमपश्चधर्मत्वम् । यत्र यत्रापश्चधर्मत्वं तत्र तत्र तिष्ठङ्गत्वामावः, यथा तस्मिन् र्पृदेशेऽनग्निधूमादेरधूमायोग्न्यादिकाले वा । किञ्चान्यत्, प्राक्छब्दे व्याख्यातमधुना लिङ्गेऽप्युच्यते वनस्पतिचैतन्ये स्वाप्वदित्यादि । 'अग्निमानयं देशः धूमवत्त्वात्' इत्यस्मिन् साधने त्वदिमित्त्या धूमः सन्देहहेतुः स्यात्, पक्षाव्यापिसाधनधर्मत्वात्, तद्भाल्या—तत्प्रतिपत्त्याधानेत्यादि दण्डकहेतुः । 25 तस्य प्रतिपत्त्त्याधानाधारधर्मभावात्मकः प्रत्ययो यथासाभिव्याख्यातः । तस्य प्रत्ययस्याव्यवस्थाने कारणीभवति स धूमस्त्वन्मतेन पक्षाव्यापिसाधनधर्मत्वात् सर्वत्र लिङ्गिन्यभावादनियतिलिङ्गसम्भवत्वात् । किस्मिव १ स्थाण्य-पुरुषभावाभाव्यतिपत्तिवत् । यथा स्थाणावभवन् वस्रसंयमावदिधर्मः पुरुषे च भवन

१ °मत्प्रदेशपरिविच्छित्साया भारा भारा भारप्रक्षेपरिविच्छित्साया वर्णा २ यावार्छिगतां यर्णा ३ इस्वता प्र ६८१ ॥ ४ 'न्यान्यापोह भर्णा ५ 'न्यतनुष्ठेदमिच्छिस भारा 'न्यननु चेदिच्छिस यर्णा ६ प्रदेशेरग्नप्रमादेर्थूमायोश्यादि प्रणा ७ प्र ६६५ पंराणा

यत्तु तदन्यत्रायोगुडाङ्गाराप्र्यादावदर्शनं तक्येते धूमस्य तत्र दर्शनाभावे लिङ्गत्वाव्याख्यानाददोष एव । लिङ्गिन्यदर्शने तु स्याद् दोषः ।

एवं चानेनैव न्यायेन यस्तद्विपरीतः प्रकाइयप्रकाशकत्वभेदपाठः सोऽप्य-सम्यक्—

> सैम्बन्धो यद्यपि द्विष्ठः सहभाव्यङ्गलिङ्गिनोः । औधाराधेयबद्दत्तिस्तस्य संयोगिवन्न तु ॥

४४३-१ 'खाणुः' इति प्रतिपत्त्याधानाधारभावात्मकप्रत्ययान्यवस्थानकारणत्वात् द्विविषयसन्देहकुदैकदोभयत्रा-भावात् 'किं स्थाणुः स्यात् किं पुरुषः स्थात्' तथा वयोनिलयनादिः पुंसि अभयन् स्थाणौ भवन्नुभयविषयं संशयं करोति । यत्र दृष्टस्तत्र निश्चयहेतुरेव स्थाणौ वयोनिलयनं पुरुषे च वस्त्रसंयमनम्, तत्र भवनात् । 10 तथायमपि 'अग्निरत्र भूमात्' इति सन्देहहेतुः स्थात् साध्ये भवनानियमात् ।

यतु तदिखादि । यत् त्वयेदं साध्यादन्यत्राँयोगुडाङ्गाराम्यादावदर्शनं प्रसक्षतस्तकर्यते धूमस्य तत्र सपक्षे लिङ्गस्य सर्वत्र दर्शनामावे लिङ्गत्वाच्याख्यानाददोष एव । लिङ्गिन्यदर्शने तु स्थाद् दोषः, लिङ्गी चात्र प्रदेशः प्रसक्षधूमसम्बन्धी, तत्र सर्वत्र दश्यत एव । तस्माद् भ्रान्तवचनमेतन् सर्वत्र लिङ्गिन्य-दर्शनाच दश्यते । इति ।

15 किञ्चान्यत्, एवं चेत्यादि । अनेनैव न्यायेन 'दर्शवलादेव गमयति' इत्युक्तेन यस्तद्विपरीतः प्रकारयप्रकाशकत्वभेदपाठः सोऽप्यसम्यक् । कतमोऽसाविति चेत्, उच्यते—सम्बन्धो यद्यपि द्विष्ठ इत्यादिकारिकाः सँभाष्याः । तद्यथा—'नतु द्विगतत्वात् सम्बन्धस्य संयोगिवद् लिङ्किंधर्मणा लिङ्कोन भवितव्यम्' इति चोदिते 'नैतदस्ति, सम्बन्धो यद्यपि द्विष्ठः' [ प्र० समु० व० २१९९ ] इत्यादि । यथा हि

१ "नतु द्विगतत्वात् सम्बन्धस्य संग्रीगिविशिक्षधिमांगा लिक्ने भवितव्यमिति चेत्, नैतदस्ति, सम्बन्धो यद्यपि द्विष्ठः सहभाव्यक्कलिक्किनोः । " " " " प्रवाद्या व्यापक्षमें व्याप्तिः ताद्द्येव व्याप्यधमें इति । तथा चाह—सम्बन्धो यद्यपि द्विष्ठः सहभाव्यक्कलिक्किनोः । आधारा-ध्यवद्वतिस्तस्य संग्रीगिवक् तु ॥" "हेतुविन्दुरीका पृ० १९ । "द्विष्ठत्वात् सम्बन्धस्य कथमुभयत्रैकाकारता व्याप्तेने स्यादिखाशक्क्य 'यद्यपि' इत्यनेन द्विष्ठं सम्बन्धं वास्तवमम्युपगम्यापि प्रतिविधत्ते । कथोरसावित्याह् अङ्ग इति । अगेज्ञ(ज्ञांन)-परस्य प्रहणादंग्यते लिङ्गयते प्रतीयतेऽनेन परोक्षार्थं इति अङ्गं लिङ्गम्, तेन लिङ्गलिङ्गिनोरिखार्थः । किमूनः स इत्याह् सहेति । तथोरेव युगपद्भाविष्ठकृतत्वात् द्विष्ठत्वाम्युपगमादेव च सहभावित्वाम्युपगमोऽप्यायातः । 'यद्यपि'शव्दसाक्तिथात् ' तथापि' इत्यर्थते द्विष्ठव्यम् । तस्य सम्बन्धस्य वृत्तिर्वर्तनम् , तथोर्लिङ्गलिङ्गिनोरिखार्थात् । अयोरिव सेखत आह्—आधाराध्रेययोरिवेति सप्तम्यन्तत्वाद् वतिः । यथा आधाराध्रेयभावलक्षणः सम्बन्धो द्विष्ठोऽपि नैकरूपया वृत्तया द्वया द्वयोर्वर्तते । यत एवैकसम्बन्धन् योगेऽपि नाधारस्याध्यत्वमाध्रयस्य वाधारत्वं तथा लिङ्गलिङ्गिनोरिस्तिए धूमत्त्रादावन्यथा अन्यया च विद्वत्वदे । अत एव धूमत्वादिरेव व्याप्यत्या गमको न प्रमेयत्वादिः । विद्वत्वादिरेव व्याप्यत्या गमयो न तु ताणेश्वादिनीपि धूमो गम्यो विद्विगमक इति ।" हित्ववन्दुरीकालोकः पृ० २६४॥ ४ व्याप्तित्वामारा य० । ' वायोगुडांगारा भा०॥ ५ समाप्याः य०। 'भाष्य'-श्वदेनात्र दिष्ठानर्तिता वृत्तिवित्रक्षिता भाति ॥ ८ व्याभिणा भा०॥ ९ इत आरम्य गम्यतेव स्थान्न गमकत्वम् [ पृ० ६८० पं० १६] इत्यन्तः प्रायः सर्वोऽपि पाठः प्रमाणसमुक्षयन्तौ दृश्यते ॥

यैथा हि सत्यिप द्विगतत्वे सम्बन्धस्य न कदाचिदाधार आधेयधर्मा भवति नाष्याधेय आधार-धर्मा तथा न कदाचिछिङ्गं लिङ्गि भवति लिङ्गि वा लिङ्गम् । संयोगी तु यथैकस्तथा द्वितीय इति न तद्वदिह । तथाहि—

> लिङ्गे लिङ्गि भवत्येव लिङ्गिन्येवेतरत् पुनः। नियमस्य विपर्यासे सँम्वन्घो लिङ्गलिङ्गिनोः॥

5

यंसाहिं के लिक्कि भवत्वेव तसाद्युक्तं यदम्निवद् धूमो द्रश्यत्वादीनामिप प्रकाशको न तैक्ष्ण्यादी नाम्। यसाच लिक्किन्येव लिक्कं भवति नान्यत्र तसाद् युक्तं यद् धूमो धूमत्वेनेव पाण्डुत्वादिभिरिप प्रकाशयति न द्रव्यत्वादिभिरिति। एवं हि अवधारणवैपरीत्येन सम्बन्धो लिक्कलिक्किनोः।

ननु च छिङ्गमपि छिङ्गिनि भवत्येव यथा कृतकत्वमनित्यत्वे—

कामं लिङ्गमिष व्यापि लिङ्गिन्यङ्गि तु तत्ततः। व्यापित्वात्र तु तत्तस्य गमकं गोविषाणवत्॥

10

यद्यपि किञ्चिहिङ्गं लिङ्गिनि भवत्येव न तु तत्तेन व्यापित्वेन लिङ्गिनं गमयति। तद्यथा—विषाणि-त्वेन गोव्यापित्वेऽपि न गोधकाशकत्वम्, व्यापित्वात्तु तदेव गोत्वेन प्रकाश्यं भवति, तँद्वदिहेति । 'किं

सत्यपि द्विगतत्वे सम्बन्धस्य न कदाचिदाधार आधेयधर्मा भवति नाप्याधेय आधारधर्मा तथा न कदाचि-हिङ्गं लिङ्गि भवति लिङ्गि वा लिङ्गम् । संयोगी तु यथैकस्तथा द्वितीय इति न तद्वदिह ।

तथाहि—लिङ्गे लिङ्गि भवत्येवेत्यादि स्रोकः । यसाच लिङ्गे लिङ्गि भवलेव तसाद् युक्तं यदिग्नवद् धूमो द्रव्यत्वादीनांमिष प्रकाशको न तैक्ष्ण्यादीनाम् । यसाच लिङ्गिन्येव लिङ्गं भवति नान्यत्र तस्मासुक्तं यद् धूमो धूमत्वेनेव पाण्डुत्वादिभिरिष प्रकाशयति न द्रव्यत्वादिभिरिति । एवं हि अवधारण-४४३-२ वैपरीत्येन सम्बन्धो लिङ्गलिङ्गिनोः ।

नतु च छिङ्गमिप छिङ्गिनि भवत्येव यथा ऋतकत्वमित्यत्वे, कामं छिङ्गमिप व्यापीत्यादि । 20 यद्यपि किञ्चिद् छिङ्गं छिङ्गिनि भवत्येव, न तु तत्वे(से)न व्यापित्वेन छिङ्गिनं गमयति । तद्यथा— <sup>१</sup>'विषाणित्वेन गोव्यापित्वेऽपि न गोपकाशकत्वम्, व्यापित्वात्तु तदेव गोत्वेन प्रकाश्यं भवति तद्वदिहेति ।

१ इद्यतां पृ० ४४५-२॥ २ 'तद्वदिह न भवति' इखिप पाठो भवेत्॥ ३ कारिकेयं हेतुबिग्दुटीका[ पृ० १८]-प्रमाणमीमांसा[ पृ० १८ पं० १९] दिष्वप्युद्धता । इदं पुनरत्रावधियम्—पृ० ४५५-२, ४५७-१, ४५७-२, इत्यादावत्र 'लिङ्गी' इति पाठो वस्यते । प्रमाणमीमांसादिष्विप 'लिङ्गी' इति पाठः । अत्र तु 'लिङ्गि' इति पाठदर्शनाद-माभिः स एव पाठोऽत्राहतः ॥ ४ अत्र 'सम्बन्धो' इति पाठ एव नयचकवृत्तौ सम्मतः । प्रमाणसमुचयटीकायां विशाला-मत्यवत्यामपि स एव पाठः । हेनुबिन्दुटीकाया आलोकेऽप्येवमस्य व्याख्या— "लिङ्गे साधने सित लिङ्गी साध्यं भवत्येव । अनेन व्याप्यधर्मगता व्याप्तिर्दर्शिता । इतरिहिङ्गं पुनर्लिङ्गेन्येय साध्य एव भवतीति । अनेन व्याप्यधर्मगता व्याप्तिरुक्ता । उत्तेन प्रकारिक विप्यस्य अवधारणस्य विपर्यासे वैपरित्ये, विपर्यासर्थेकत्रायोगव्यवच्छेदेन विशेषण[म]परत्रान्ययोगव्यवचच्छेदेन । तस्मिन् विपर्यासे सित लिङ्गलिङ्गिनोरस(रस)म्बन्धो व्याप्तिरित्यर्थः ।"—पृ० २६३ । किन्तु मुदितायां प्रमाणमीमांसायां हेतुविन्दुटीकायां च 'उसम्बन्धो' इति पाठान्तरं इदयत इति ध्येयम् ॥ ५ इद्यतां पृ० ४५८-२ ॥ ७ 'तद्विहेति' प्रमाणसमुच्चयवृत्तौ न द्रयते ॥ ८ 'कस्मान्' इति 'कुतः' इति वा पाठः प्रमाणसमुच्ययक्षत्तेमिटमापानुवादानुसारेणात्र साति । तथापि 'किं कारणम्' इति पाठोऽत्र स्यादिति संभाव्यते । इदयतां पृ० ४५८-२ ॥ ९ 'नामस्ति प्रका' प्र०॥ १० विद्याणत्वेम प्र०॥

10

कारणम् ?

प्रैतिषेध्याप्रचारेण यसाद्व्यातिरपेक्ष्यते । लिङ्गस्य लिङ्गिन व्यातिस्तसात् सत्यप्यकारणम् ॥

कृतकत्वस्य हि अनित्यार्थस्यापित्वेऽपि नित्यत्वप्रतिषेधेन गमकत्वम् । एवमनित्यत्वस्य कृतकार्थ-इच्यापित्वेऽपि अकृतकत्वप्रतिषेधेन गमकत्वम् । तस्माद् यद्नित्यार्थेऽपि कृतकत्वन्यापित्वं तेनाकृतकत्वा-नवकाशाद्नित्यत्वेन कृतकत्वस्याकृतकत्वप्रतिषेधेन गम्यतेव स्थाद् न गमकत्वम् ।

 $*_{\overline{q}}^3$ ल्यमिति चेत्, न, विषाणित्वे व्यभिचारात्\*। आह च-

नै।शिनः कृतकत्वेन व्याप्तेरकृतकं न तत्।
'नित्याभावस्तु व्याप्तत्वात् कृतकार्थं न दृश्येते॥
विषाणित्वेन 'गौर्व्याप्तोऽविषाणित्वं निवर्तयेत्।
विषाणित्वेन गौर्व्याप्तोऽगवार्थं न निवर्तयेत्॥

इँति निर्दिष्टं स्वार्थानुमानम् [र्व० समु० व० २।१९६-२४६)।

किं कारणम् १ प्रतिषेध्याप्रचारेणेत्यादि स्रोकः । क्रतकत्वस्य हि अनित्यार्थव्यापित्वेऽपि नित्यत्व-प्रतिषेधेन गमकत्वम् , तथा अनित्यत्वस्य क्रतकार्थव्यापित्वेऽपि अक्रतकत्वप्रतिषेधेन गमकत्वम् । तस्माद् यद्नित्यार्थेऽपि क्रतकत्वव्यापित्वं तेनाकृतकत्वानवकाशाद्गित्यत्वेन क्रतकत्वस्याकृतकत्वप्रतिषेधेन गम्यतैव 15 स्यात्र गमकत्वम् । तुरुयमिति चेत् , न, <sup>१०</sup>विषाणित्वे व्यसिचारादिति ।

आह चेत्यादि एतस्यार्थस्य निद्धने भावनार्थे कारिके—माशानः कृतकरवेनेत्यादि विषाणित्वेनेत्यादि च । ''पूर्वया कारिकया कृतकरवेनानित्यत्वं व्याप्तं न साधनमिवविश्वतत्वात् । यसाद् नित्याभावोऽनित्यत्वं कृतकेऽथें न प्रद्ध्यते—यदिनत्यं तत् कृतकमिति, किं तिर्हि ! नित्याभावेनाकृतकाभावस्य कृतकस्य व्याप्तेविविश्वतत्वात् कृतैकैत्वेऽथेंऽनित्यत्वं प्रद्ध्यते—यत् कृतकं तदनित्यभि (मिति) । द्वितीयया तस्यार्थस्य २० स्फुटीकरणार्थं विवश्चिताविवश्चितयोव्यात्योर्थिभिचाराव्यभिचारनिद्धनं क्रियते । 'विषाणित्वाद् गौः' इति व्यभिचरति, 'गोत्वाद् विषाणी' इति न व्यभिचरति, अतो न गमयति [ गमयति ] चेति प्रतिषेध्या- प्रथप्तरूप व्याप्तिगमयति न विवेयप्रचाररूपेति निर्दिष्टं स्वार्थमनुमानं गम्यगमकनियमव्यवस्थोक्तेर्भयैव न वादविधिकारादिभिरित्याहोपुरुषिकयोपसंहरत्यान्यापोहिकः ।

१ दश्यता पृ० ६ ७७ पं० २२ । पृ० ४५८-२ ॥ २ एतदन्तर्गतः पाठः प्रमाणसमुच्चयवृत्तौ न दश्यते ॥ ३ उक्तमर्थं कारिकाद्वयेन सङ्गुह्णाती—नाशिनः स्वतकत्वेनेत्यादि । अनित्यत्वस्य कृतकत्वेन व्याप्तः 'अनित्यत्वात् तद्कृतकं न' इत्ययम् प्रस्तुत एवार्थः प्रतीयते इति कियालोपेन निर्दिशति । यः प्रस्तुतो नित्यत्वामावोऽनित्यत्वं स तेन व्याप्तत्वात् कृतकत्वार्थे न दश्यते । इममेवार्थं स्फुटीकर्त्वं द्वितियया कारिकया दृष्टान्तमाह । अविपाणित्वं निवर्तयोदिति विषाणित्वं गमयेदित्यर्थः । अगवार्थं न निवर्तयोदिति गवार्थस्य न साधनमित्यर्थः ।"—विशालाठा D. ed. पृ० १०४ В-१०५ А । Р. ed. पृ० १९८ А ॥ ४ (नित्यामावो न व्यापित्यात् कृतकार्थे प्रदर्शते १) । (व्यापित्वात् कृतकार्थे तु नित्यामावो न दश्यते १) । (अनित्यत्वं त्विभव्याम्या कृतकेऽर्थे न दश्यते १) ॥ ५ (गौर्व्याप्तोऽविषाणित्वनिवर्तकः १) ॥ ६ (गौर्व्याप्तो नागवार्थनिवर्तकः १) ॥ ७ इत्यन्तरक्षोकौ [इति सङ्ग्रहकोकौ PSV²] । निर्दिष्टं स्वार्थानुमानम्।' इति प्रमाणसमुच्चयवृत्तौ पाठः ॥ ८ PSV¹ С. ed. पृ० ३१ В-१२ А । PSV² Р. ed. पृ० ११३ В-११४ । दश्यतां पृ० ४५५-२ ॥ १ समकत्वे मा०। गमत्वे य०॥ १० विषाणत्वे य०॥ ११ कृतकार्थः मा०। १५ कृतकोर्थः य०॥ १५ कित्वेऽर्थं य०॥

अन्रोच्यते—

तद्भावदर्शनादेव साध्यसाधनधर्मयोः । विधेः संयोगिवद्वत्तिराधाराधेयवन्न तु ॥

तद्भावदर्शनं यत् तद् भवति तेनैव भूयते तद्भावस्य दर्शनादेव धूमोऽप्तिं गमयति । अतदभावान्वयशब्दार्थतायामधूमस्य पटस्याभावो घटो वन्ध्यापुत्रो वा ध्यात्, तथानग्नेः पवनस्याभाव उदकं खपुष्पं वा स्यादसम्बद्धम् । 'तत्र' इत्यभ्ता-न्वयसाधनार्थातथार्थत्वात् । तद्भावदर्शनादेव तु साध्यसाधनधर्मयोस्तथाभूतान्वय-दर्शनात् संयोगिनोरिव वृत्तिरिष्टा, न त्वाधाराधेयवदतुल्या, द्वयोरिष लिङ्गि-न्याधारे परस्परप्रत्ययाधाराधेयप्रधानोपसर्जनभावेनाविनाभावादेकवस्तुधर्मत्वात् कृतकानित्यत्ववत् ।

अत्रास्माभिरुच्यते-**तद्भावदर्शनादेवे**त्यादि स्रोकस्तद्विपरीतार्थः संयोगिवद् नाधाराघेयवदिति । तझावदर्शनं यत् तदिखादि, स एवात्रिर्धूमो भवति, तेनैवात्रिना धूमेन भूयते तद्देशेन्धनादिसम्बद्धन, नान्येन अयोध्यादिनाऽबादिना वा धूमेन भूयते, न ैसोऽग्निर्धूमो न भवति भवसेवेति तद्भावस्यास्वनि-वृत्तिहेतुँमावाभूतस्य दर्शनादेव 'धूमो धूमो भवन्नेवाग्निं गमयति, न यत्र न दृष्टस्तद्वच्छेदेन स्वन्मतेन 'अधूमो न भवति यतस्त्रस्मादनिवर्न भवति' इति, तद्भावाग्रहणे दोषदर्शनात्। को दोष इति चेत्, 15 उच्यते—<mark>अतद्भावान्वयदाब्दार्थतायां</mark> विधिरूपतद्भावान्वयशब्दार्थविपरीतकस्पनायाम् घूमात् ' इत्यस्मिन्ननुमानेऽग्निधूमविपक्षव्यावृत्तिमात्रेष्टावनिष्टम् अधूमस्य पटस्याभावो घटो वन्ध्यापुत्रो वा स्थात् , अनिष्टं चैतत् । एष लिङ्गे दोषः । लिङ्गिन्यपि तथानेयः पवनस्याभाव उदकं खपुष्पं वा स्यादसम्बद्धम्, अनिष्टं चैतद्पि । किं कारणम् १ तत्रेत्यभूतान्वयसाधनार्थातथार्थस्वात्, 'यत्र धूमस्तत्राग्निः' इत्यन्त्रयसहितः साधनार्थस्तथार्थः सत्यस्तद्भावात् तत्वदेशसम्बन्ध्यप्रिधूमभावात्, अन्यथा 20 त्वदिष्टातद्भावात्मकस्य अभूतान्वयसाधनार्थस्यातथार्थत्वाद्नन्तरनिर्दिर्द्यानिष्टप्राप्तिः । अत एव तर्हि अस्म-दिष्टतद्भावदर्शनादेव तु साध्यसाधनधर्मयोः अग्निधूमयोस्तथाभूतान्वयदर्शनहेतोः संयोगिनो-४४४-३ रङ्गस्योरिव यंथैकस्य तथा द्वितीयस्थापि तद्भावाविशिष्टा वृत्तिरिष्टा, न त्वाधाराधेयेवैंदतुल्या, यथा आधार [आधार ] एव, आधेय आधेय एव, न निपर्ययेगेति । कस्मान् ? द्वयोरपि लि**ङ्गिनि आधारे** देशेन्धनादौ परस्परप्रत्ययाधाराधेर्यंप्रधानोपसर्जनभावेनाविनाभावात् , र्वीग्न्याख्यातिनिर्वर्तकगम्य- 25 भावेन एकवस्तुधर्मत्वात् , कृतकानित्यत्ववत् , यथा हि प्रागभाव-प्रध्वंसाभावतक्षण एक एव ह्यभूत्वा भवन् भूत्वा चैं।भवन् कृतकश्चानिस्रश्च भावः साध्य-साधनाख्यां लभते तथेह् अग्नि-धूमाख्य एक एव

१ नादिसंबंधेन य॰। नातादिसंबंधेन भा०॥ २ सोग्निधूमो प्र०॥ ३ तुतावाभूत्यस्य य०। तुताथाभूत्यस्य भा०। 'तुभावभूत्तस्य इत्यपि पाठोऽत्र भवेत् । ( तुत्रवाभूतस्य १)॥ ४ धूमो भवन्नेवाग्नि भा०॥ ५ भनेत्ररपवनस्य प्र०॥ ६ प्रानिर्दिष्ठप्राप्तिः य०॥ ७ अत एतर्हि य०। अयमपि पाठः संगच्छेत ॥ ८ यथैवास्य तथापि द्वितीयं प्र०॥ ९ \* \* एतदन्तर्गतः वद्तुत्या इत्यादिः धाराधेयं इत्यन्तः पाठो य० प्रती नास्ति ॥ १० आधेयोधेय एव भा०॥ ११ पृ०६७० पं० १०॥ १२ निर्वनकं य०॥ १३ राभवन् प्र०॥ नय०८६

एवं च सपक्षे साध्यसाधनधर्मयोः सहभावदर्शनार्थमन्वयवृत्त्या साधर्म्य-दृष्टान्त उच्यते तथाप्रसक्षसम्बन्धित्वविवक्षायाः।

प्रसिद्धस्य धर्मस्य साधनत्वादप्रसिद्धस्य साध्यत्वात् कुतो लिङ्गलिङ्गिव्यति-करदोषाञ्चङ्का? धर्मिण एवैकस्य लिङ्गत्वाह्मिङ्गित्वाच, अलिङ्गत्वाद् धूमस्यापि अलिङ्गित्वाचाग्नेः।

यत् पुनरिदं सम्बन्धवादिनः प्रति लिङ्गलिङ्गवैकरूप्यापादनमेषोऽन्यायः। कोऽयं नियमः सम्बन्धिना द्वितीयसम्बन्धिरूपेण भवितव्यमिति। न हि चैत्रा-

साध्य-साधनव्यपदेशं लभते प्रदेशेन्धनादिर्भावः । तस्मात् साध्य-साधनधर्मयोर्लिङ्गिन्याधारे परस्परप्रत्यया-धाराधेयप्रधानोपसर्जनभावेनाविनाभावात् संयोगिवद्वृत्तिः, न तु कुण्डवदरयोराधाराधेययोरिव र्वृत्तिः, 10 अनुमाने तुल्यकश्चत्वादुभयोरिति ।

एवं च सपक्षेत्रादि । एँतमेव चासादुक्तं न्यायमुगोद्रलयति साधम्यदृष्टान्तप्रयोगो लोकप्रसिद्धो न्यायशास्त्रे च । तद्यथा-'यत्र धूमस्तत्राग्निः, यत् इतकं तदनित्यम्' इति सपक्षे साध्य-साधनधर्मयोः अग्निथूमयोः कृतकानित्यतयोश्च तद्वति देशान्तरे चस्त्वन्तरे वा घटादे सहभावदश्नौर्धमन्वयवृत्त्या साधम्यदृष्टान्त उच्यते । कस्मात् ? तथाप्रत्यक्षसम्बन्धित्वविवक्षाया हेतोः, प्रसिद्धस्य साधनधर्मत्वेन । अप्रसिद्धस्य च साध्यधर्मत्वेन विवक्षितत्वादित्यर्थः ।

४४५-१ यत् पुनरत्राश्क्रैयते त्वया-लिङ्गस्य लिङ्गित्वं लिङ्गिनो वा "लिङ्गत्वं प्रसक्तम् [ इति, एतस्या आशङ्काया अनुप्पत्तिरेव, प्रसिद्धस्य धर्मस्य साधनत्वादप्रसिद्धस्य साध्यत्वात् कुतो लिङ्गलिङ्गिल्यतिकरदोषाशङ्का लिङ्गकदोषाशङ्कानुप्पत्तिरेवेल्यः । धर्मण एवैकस्य प्रदेश-शैव्दादेलिङ्ग-त्वाद् लिङ्गिल्यां विङ्गले लिङ्गले विङ्गले लिङ्गले विङ्गले स्वाद् लिङ्गले त्वाद् लिङ्गले त्वाद् लिङ्गले । लिङ्गले विङ्गले । तस्माद् लिङ्गत्वाद् धूमस्यापि नालिङ्गित्वादेव, अलिङ्गल्याचाग्नेः नालिङ्गत्वादेव । तस्मात् प्रत्यक्षेतरसम्बन्धित्वविवक्षितत्वाद् न सङ्कीर्येयातां लिङ्गलिङ्गितो । अतः प्रसिद्धधर्मलिङ्गद्वारेण अप्रसिद्धधर्मलिङ्गद्वारेण चैकस्यव साधनत्वात् साध्यत्वाच व्यवस्थितमेव लिङ्गलिङ्गल्यमिति ।

यत् पुनिरदं सम्बन्धवादिनः प्रतीत्यादि । यदेतद् लिङ्गलिङ्ग्वैकरूप्यापादनमेषोऽन्यायः, कोऽयं नियमः—सम्बन्धिना द्वितीयसम्बन्धिरूपेण भवितव्यम् इति ? नैष नियमोऽस्ति प्रत्यक्षा-25 प्रत्यक्षत्विदेशेषदर्शनाद् धूमाग्र्यादिषु । तद्दर्शयति—न हि चैत्राश्वेत्यादि, स्व-स्वाम्यादिसमविधसम्बन्धेषु चैत्राश्वादिसम्बन्धिनां प्रत्यक्षाप्रत्यक्षाणां न हि नियमोऽस्ति — एकः प्रत्यक्ष इति द्वितीयेनापि प्रत्यक्षेण

१ प्रवृत्तिः प्र०॥ २ एवमेव भा०॥ ३ नासमन्वयं य० । नामन्वयं भा०॥ ४ विवक्षया प्र०। हितोः इति पश्चम्यन्तिनिर्देशाद् 'विवक्षायाः' इति पाठो युक्तः प्रतीयते, तुलना पृ० ६९२ पं० २२॥ ५ साधम्येत्वेन प्र०॥ ६ तुलना पृ० ६९० पं० २७ पृ० ६७८ पं० १७॥ ७ लिंगित्वं प्र०॥ ८ शंकायांति लिंगेकं भा०। श्वांकायां लिंगेकं य०। (शिक्वा आयाति । लिङ्गैकं १) (श्वाः। लिङ्गिलेङ्गैक्ये १)॥ ९ शाब्दादेलिंगत्वाद् य०॥ १० व्यालिङ्गे भा०। (व्यालिङ्गैकरोपत्वादा १)। 'व्यालिङ्गैकदेशत्वादा' इलिप पाठोऽत्र विन्त्यः॥ ११ धर्म्येत्येव भा०। धर्मत्येव य०॥ १२ अन्यालिंगित्वा प्र०॥ १३ प्रत्यक्षतर प्र०॥

श्वादिसम्बन्धिनामेकः प्रस्रक्ष इति द्वितीयेनापि प्रस्रक्षेण भवितव्यम् । तथा संयोगित्वसाध्यसाधकत्व च्येकः संयोगी तथा द्वितीयः।

अत एव चैंवं वक्तुमयुक्तम्—यथाहि सत्यपि द्विगतत्वे सम्बन्धस्य न कदाचिदाधार आधेयधर्मा भवति नाष्याधेय आधारधर्मा तथा न कदाचिहिङ्गं लिङ्गि भवति लिङ्गि वा लिङ्गम् । संयोगी तु यथैकस्तथा द्वितीय इति तद्वदिह न भवति [प्रै० समु० व० २।१९३] इति ।

तन्न घटते। ननु तद्भदेवेह। संघोगिनोरिप न यथैकस्य संघोगस्तथा द्वितीयस्य, संघोगित्वात्, स्थाण्वादिसंघोगवत्।

यत्त्रसम् — ईदं पुनर्वकत्यम् - केन प्रकारेण सम्बन्धादेकसात् प्रत्यक्षादिति । यदि स्वत्वादिना

मैवितन्यं चेति । तथा संयोगित्वसाध्यसाधकत्वेसादि गतार्थे यथासञ्चयं निदर्शने यावद् यथेकः संयोगी तथा द्वितीय इति, 'न हि' इति वर्तते, उक्तादेव न्यायादयुक्तमेवं भवितुम् ।

अत एव चैवं वक्तमयुक्तं यथा त्वया यत एवं विसँब्धमुच्यते गुणदोपविचारनिरपेक्षेण नि:शङ्केन । कतम[द]युक्तमिति चेत्, इदं तद् दर्श्वतेऽस्माभि:—यथा हि सत्यपि द्विगतत्व इत्यादि १४५२ यावत् तद्वदिह न भवतीति संयोगिनोरतुल्य आधाराधेयोरिव न भवतीति ।

तन्न घंटत इति । तत्र वयं तन्न घटत इति त्रूमः । तद्यथा-ननु तद्धदेवेह आधाराधेयवदेव, संयोगिनोरिप लिङ्गलिङ्गिनोर्धूमाप्रयोन यथैकस्य प्रत्यक्षस्य संयोगस्तथा द्वितीयस्याप्रत्यक्षस्येति पक्षः, 15 संयोगित्वादिति हेतुः । स्थाण्वादिसंयोगिवदिति हष्टान्तः, यथा हि स्थाणुश्येनयोः संयोगिनोः स्थाणोर-कर्मणः श्येनस्य सकर्मणश्च संयोगः सकर्माकर्मकत्वाभ्यामतुल्यः तथा मझ-द्रबङ्गलुलाकाशादिसंयोग-संयोगिनां तथा चैत्राश्वादीनामप्यत्यन्तिषयवाहनादित्वाद्युपलक्षितत्वे प्रत्यक्षाप्रत्यक्षादित्वैनैव विशेष इति ।

यत्रुणा(यत्तुक्त)मित्यादि सम्बन्धवादिनमेव प्रति आन्यापोहिकेन पर्धनुयुज्य यदुक्तं दोषैजातम्-

१ दृश्यतां पृ० ६७९ पं० १-३ ॥ २ "स्वार्थालोचनमात्रत्वादृद्युत्पन्नस्य तद्गतेः । [ प्र० समु० २।३७ ], ······इदं पुनर्वक्तव्यम् – केन प्रकारेण सम्बन्धादेकस्मात् प्रत्यक्षादिति । यदि स्वत्वादिना ततः स्वामिसम्बन्धित्वात् स्वस्य लाम्यायत्तत्वादुत्तरकालं समृतिरनर्थिका । अथान्यथा, तन्नोक्तम् । लिङ्गमहणे तुल्यमिति चेत्, न, तस्य सम्बन्धिरवेनामहणात् । अनुमेयस्थं लिङ्गं धूमादित्वेन पूर्वं गृह्यते पश्चात् तस्याध्यादिभिरविनाभावित्वं स्मर्थते । स्वस्वाम्यादिसम्बन्धात् [ एकस्मात् PSV ] शेषसिद्धिरतुमानमिति यदुक्तं तद्युक्तम् । कस्मात् ? अव्युत्पन्नस्य तद्गतेः । दष्टः खखाम्याद्यनभिज्ञानामप्यविनाभावित्वमात्रो-पलब्धेर्निश्चयः । न चागृहीतः सम्बन्धोऽनुमानस्य कारणम् , ज्ञानकारणत्वेन तस्य ज्ञापकत्वात् । न चावर्यं सर्वत्र खस्वाम्या-दीनामन्यभिचारः । तस्मात् सम्बन्धादनुमानं न भवति । उपलब्धसम्बन्धस्य न पुनरव्यभिचारापेक्षानुमितिर्युक्ता तस्यैवाभि-व्यक्षकरवापतेः । अत्र चामितोऽपि धूमानुमितिप्रसङ्गः, सम्बन्धाविशेषात् , अविशिष्टो ह्यमिधूमयोर्निमित्तनैमित्तिकसम्बन्धः । यस्य स्वविनाभावित्वं सम्बन्धोऽभिमतस्तस्यायमदोषः ।" इति प्रमाणसमुचयवृत्तौ द्वितीये खार्थानुमानधरिच्छेदे PSV1 c. ed. D. ed. Yo 34, N. ed. Yo 39 B-80 A 1 PSV2 N. ed. Yo 989 B, P. ed. Yo 999 B-१२० A । अस्य विशासासस्यती व्याख्या—"**इदं पुनर्वक्तव्य**मित्यादि । स्वादिसम्बन्धिनः स्वत्वादिरूपेणैव आहोस्विद् रूपान्तरेण प्रहणं स्यात् ? यदि खत्वादिरूपेण 'खम्' इत्येवं गृह्यते तर्हि खामिसम्बन्धित्वात् खस्य स्वाम्यभावे खत्वस्यानुपपत्तेः खामिनिश्वयापेक्षरवात् लिङ्गदर्शनात् पूर्वमेव खामिप्रतिपत्त्या भवितव्यम् , अन्यथा 'इदमस्य खम्' इत्यवं प्रहणं न सम्भवति । ततश्रोत्तरकालं सम्बन्धरमृतिरनर्थिका स्यात् , खामिनः प्रागेव सिद्धत्वात् शेषानुवपत्तेः । शेषेण सिद्धश्रानुमानत्वस्पेष्टत्वात् । अथान्यथा प्रकारान्तरेण प्रहणमिष्यते तन्नोक्तमिति लक्षणस्यापरिपूर्णत्वम् । लिङ्गप्रहणे तुर्व्यमिति यद्यविनाभावित्वेन लिङ्गं गृह्यते अविनाभावित्वमपि प्रतियोग्यन्तरापेक्षमेवेति लिङ्गग्रहणात् पूर्वमेव साध्यप्रतिपत्त्या भवितव्यम् । तथा च साध्ये

ततः स्वामिसम्बन्धित्वात् खस्य स्वाम्यायत्तत्वादुत्तरकाळं स्मृतिरनर्थिका । अथान्यथा, तन्नोक्तम् । [प्र० सम्र० वृ० २।३७ ] **इति ।** 

## अत्र ब्रूमः — न किश्चिदत्र नोक्तम् । तत्सम्बन्धिप्रस्यक्षात् तथैवानुमानाव-

यदि स्वसामिमावेन प्रैत्यक्षः सम्बन्ध्येकस्ततो द्वितीयस्य स्वस्य स्वामिनो वा तेन सहैय गतत्वादेन्योन्या
गिश्चत्वाच सम्बन्धस्य शेषसिद्ध्यर्थं समृत्यानर्थक्यम् । दृश्यते च समृतिबलेन शेषसिद्धिः । तस्मात् स्वत्वादिप्रत्यक्षत्वाद्युँक्तमुक्तम् । अथान्यथा, अथ मा भूदेष दोष इति स्वस्वामित्वादिभ्योऽन्येन केनचित् प्रकारेण
प्रत्यक्षः सम्बन्ध्येकः तैतस्तत्सम्बन्धस्मरणादनुमानमिति मन्येथाः तन्न भवति तस्य प्रकारस्यानुक्तत्वात्

'स्वस्वाम्यादिभावेन सम्बन्धात्' इति वचनात् स्व-स्वामिभावेन वा प्रकृति-विकारभावेन वा कार्यअध्वत-१ कारणभावेन वा निमित्त-नैमित्तिकभावेन वा मात्रा-मात्रिकभावेन वा [ सहचित्भावेन वा ] वध्य-धातक10 भावेन वा कश्चिद्रर्थः कस्यचिदिन्द्रियस्य प्रत्यक्षो भैवति इति तेभ्योऽतिरिक्तस्यावचनादेतेषामेव वचनादिति ।

एतस्मिन् परोक्ते दोषजाते परिहारं ब्रूमः-न किञ्चिर्दंत्र नोक्तम् । वक्तत्र्यमशेषमुक्तमित्रभिष्रायः ।

प्रतियोगिनि सिद्धे सम्बन्धस्यतेरानर्थक्यम्। अथान्यथा, तन्नोक्तिमिति तुल्यम् । न. तस्येत्यादि । अनुमेयस्थामिति । धर्मिणि धूमादेः सस्त्रमात्रं रह्मते, न सम्बन्धित्वसिति । कदा तर्हि तद् गृह्मत इलाह-पश्चादिलादि । अट्युत्पन्नस्य तद्वतेरिति स्वसामिसम्बन्धायनभिज्ञस्यापि शेषप्रतिपत्तेरित्यर्थः । कथं पुनस्तद्रतिरित्याह-दृष्ट इत्यादि । कार्यकारणभावसम्बन्धे हि यथा कार्यकारणभावसम्बन्धः सास्त्रे विवेचितः तथैनाप्रतीतत्वमत्र विवक्षितम्, न सर्वथेति वैद्यम् । शास्त्रे होकस्यैव भावस्य स्वरूपात्यागात् परिणामेन कार्यकारणभावो व्यवस्थाप्यते । य एवं कार्यकारणभावसम्बन्धं न प्रतिपादयन्ति तेऽप्यन्यथा तं प्रतिपद्य अविनाभावित्वमात्रोपलब्धेरतुमेयं निश्चिन्वन्ति । शास्त्रदष्टः कार्यकारणभावोऽनुपपन्न एव । यसात् कार्यकारणयोरेकत्वे डदं कार्यमिदं कारणमिखेतदेव न स्यात् । अथ तयोर्येनैवं स्वभावातिशयः कश्चिदस्ति, भेदप्रसङ्गः । सत्त्वादिष्वपि स्वभावभेद एव भिन्नप्रकारान्तरकारणम् । ननु कार्यकारणभावत्वे सलापि न भेदः, त्रैगुण्यजालाभेदादेकत्वमिति चेत्; न, कार्यकारणाभ्यां भिन्नस्य त्रैगुण्यस्यानुपलक्षणात् । नित्यस्य कमेण युगपद्वा परिणामो न सम्भवति । ततस्तत्कारणवत्कार्यकारणव्यवस्था कुत इखठं प्रसङ्गेन । स्यादेतत्–सोऽगृहीत एव तदनुमानस्य कारणमिलाह-नेत्यादि सगमम् । नावइयमिलादि । ननु खखह्पसिद्धिः स्याम्यपेक्षेव, तद्वयभिचारः कुत इति चेत्, अयमाश्रयः-अनुमानकाल एव स्वत्वेन गृहीतं लिङ्गं प्रतियोगिनं प्रतिपादयति, आहोस्वित् सम्बन्धग्रहणकाले तथा परिच्छिन्नमनुमानकाले चान्यथोपलभ्यमानमिति । यदानुमानकाले 'इद्मस्य स्वम्' इस्रेवं निश्चितं गमकमिष्यते, अत्रोक्तो दोषः-स्वामिसम्बन्धित्वात् स्रत्वस्य [ पृ० ६८३ पं० ३१ ] इलादिना । तस्माद् द्वितीयं दर्शनमभ्युपगन्त-व्यम् , ततश्च व्यमिचारः, खखामिनोः परम्परया व्यतिरेकभावसम्भवात् तथाऽनुमातुं न शक्यते-अत्रात्मना तत् पूर्वं खत्वेन गृहीतं तस्माद् यत्रेदमस्ति तत्रास्य खामी नियमेन भवितुमईतीति । भूगतेः सम्पत्त्याद्यभावेऽपि केवलस्य छत्रादेर्धिपराभावे च दर्शनसम्भवात् । एवमन्यत्रापि यथासम्भवं व्यभिचारः कल्पनीयः । स्यादेतत्-स्वस्त्रामिभावादिना सर्वः सम्बन्धो न गमकः कि तर्हि ? यत्रान्यमिचार इलाह**-उपलब्धसम्बन्धस्य ने**लादि । यदि यथोक्तसम्बन्धप्रहणेऽपि पुनर्लिङ्गस्य व्यभिचारित्वम-व्यभिचारित्वं चापेक्षते ततोऽविनाभावित्वमेवानुमानस्य कारणं भवेत्, न स्वस्वाम्यादिसम्बन्धाः । अविनाभावस्यानुमानकारणत्वे स्यादेतत्, स यथोक्तसम्बन्धे सति भवति, ततो निर्देश इति चेत्, तद्युक्तम्, तिसन् सत्यपि तद्भावात् सम्बन्धस्या-विशिष्टत्वादिति निमित्तनैमित्तिकसम्बन्धो द्विष्ठ इति स यथैकत्र तथा द्वितीयेऽपीति उभयत्र गमकभावः स्यात्।"-vT. P. ed. पृ० १२६ A-1२८ A ॥ र भवितव्यमेवेति' इति 'भवितव्यमिति' इति वा पाठः सम्यक् प्रतीयते ॥ ४ विश्रब्ध<sup>°</sup>य०॥ ५ घटविद्ति य०॥ ६ °स्य प्रत्यक्षस्येविवक्षः प्र०॥ ७ °दिसंयोगिसंयोगितां भा०। ंदिसंयोगिनां इखिप पाठोऽत्र भवेत् ॥ ८ पर्यनुयुज्यता यदुक्तं भावता ९ दोषयुक्तम् यव ॥

१ प्रत्यक्षतः य०॥ २ दन्योपेक्षं य०। दश्यतां पृ० ६८५ पं० २६॥ ३ द्युक्तम्। अथां भा०॥ ४ ततस्तंबंधं भा०। तत् संबंधं य०। ततः सम्बन्धं इति तत्सम्बन्धं इति वा पाठोऽप्यत्र समीचीन एव॥ ५ वार्षमणतन्त्रभाष्येऽभिहितमिदम्। दृश्यतां पृ० ६८५ पं० २, २०, टि० १, पृ० २४० पं० ३२॥ ६ दत्त प्र०॥

तारणात् । द्वयोस्तु सम्बन्धिनोरुपलन्धे सम्बन्धेऽन्यतरप्रत्यक्षत्वोत्तरकालमुपलन्ध-चरसम्बन्धानुसारिणी स्मृतिः किमित्यनर्थिका स्यात्, अप्रयपेक्षधूमवत् ?

एवं च कृत्वोक्तम् — कश्चिदर्थः कस्यचिदिन्द्रियस्य प्रत्यक्षो भवति । तसादिदानीमिन्द्रिय-प्रत्यक्षादर्थात् पूर्वे समुदाये कृतसम्बन्धमितरविशिष्टसार्थस्यास्तित्वं प्रतिपद्यते, यथा पूर्वे धूमाइयोः सम्बन्धं दृष्टा धूमदर्शनादश्चेरस्तित्वं प्रतिपद्यते [ े इति ।

यत्तु तेन प्रत्युच्यते—लिङ्गग्रहणे तुस्यमिति चेत् [प्रै॰ समु॰ द॰ २।३७], तत् तथैव। अहमप्येवं ब्रुवे—लिङ्गिसम्बन्धित्वाहिङ्गस्य [ लिङ्ग्यपेक्षमेव लिङ्गत्वमिति यदि लिङ्गं गृहीतं तेन सहैव ] लिङ्गी गृहीतः । अथान्यथा, तन्नोक्तम् ।

यस्मादुक्तभेदात् सम्बन्धादनुमानम् , तच तत्सम्बन्धित्रस्रक्षात् एैकस्मात् प्रत्यक्षात् [ वचनात् तेनैव प्रकारेणानुमानावतारणात् । तक्क्याचष्टे-द्वयोस्तु सम्बन्धिनोरित्यादि यावदग्न्यपेक्ष-10 धूमवत् । यथा धूमः प्रत्यक्ष एको बहुल-वैर्तुलोई-पाण्डुत्वादिविशेषेणास्यविनाभाविरूपेण विशिष्टः प्रत्यासन्ने देशेऽग्निं गमयति विशेषाणामविनाभाविनां गमकत्वादश्वस्थाभरण-मर्दनिवयत्वादिविशेषाश्चेत्रा-विनाभाविनश्चैत्रं सम्बन्धादेव गमयन्ति तथा चैत्रस्य वा विशेषा आरोहक-पोषक-तद्भुगरक्तत्वादयोऽश्वा-विनाभाविनोऽश्वं गमयन्त्येवेत्युपलब्धे सँम्बन्धेऽन्यतरप्रत्यक्षत्वोत्तरकालं 'यत्रायं प्रत्यक्षोऽश्वश्चीत्रो वा तत्रेतरोऽपि' इति या उपलब्धचरसम्बन्धानुसारिणी स्मृतिः सा किमिलनर्थिका स्यात् ? नैवानर्थिकेलर्थः । 15 किमिव ? अद्भयपेक्षधूमवत् । यथाम्रिजन्यात्मलाभो धूमः प्रोक्तविशेषयुक्तोऽमेः सम्बन्धस्मरणात् प्रसक्षोऽप्रसक्षस्य सम्बन्धिनोऽनुमानायालम् , अग्निर्वा प्रसक्षोऽप्रसक्षस्य तत्परिणामत्वाद् भावि-भूतदेश-कालसम्बन्धी सम्बन्धिन एवैकस्य प्रत्यक्षत्वात् सम्बन्धा(द्धा)देकस्मात् प्रत्यक्षाच्छेपसिद्धिरनुमानम् ] इति वा पाठात् सम्बन्धिन एव प्रत्यक्षस्य सैमानाधिकरणोक्तेः ।

एवं च करवोक्तमिल्रायेव लक्षणस्य भाष्यं ज्ञावकमाह कश्चिद्धः कस्यचिदिन्द्रियस्य प्रत्यक्ष 20 इत्यादि सामान्यवाचिना किंवृत्ते[न] यावदग्नेरस्तित्वं प्रतिपद्यत इति । अविशिष्टस्याविशिष्टस्येति वा ४४६.२ पाठः, **अँवशिष्टस्य** अप्रत्यक्षस्य, अविशिष्टस्य दर्शनकालतुँ स्यस्य तदेशवर्तिनो वेति । रोषो गतार्थो प्रन्थः ।

यतु तेनेत्यादि । 'र्स्वामिसम्बन्धित्वात् स्वस्य स्वाम्यपेक्षमेव स्वत्वमित्युत्तरकालं स्पृतेरानर्थक्यं प्राप्तम्' इस्रत्र तेन आन्यापोहिकेन प्रत्युच्यते परमतमाशङ्कय – लिङ्गर्यहणे तुरुयमिति चेत् । स्यान्मतम्– 'स्मृतेरानर्थक्यं स्व-स्वाम्यादिसम्बन्धिप्रत्यक्षत्वात्' इत्येतिहिङ्ग-छिङ्गिनोः सम्बन्धाविशेषात् समानं दोष-जातमिति । तत् तथैव, यरोष दोषः स्थात् स्वस्थाम्यादित्वे लिङ्गेऽपि स्थादेवायं लिङ्गलिङ्गिनोरन्योन्या- 25 पेक्षर्वांत्। अथ तत्र नेष्यते, स्वस्वाम्यादिष्वपि मा भूदिति सुष्टच्यते—**अहमप्येवं श्रेवे,** कस्मात् <sup>१</sup> लि**ङ्गि**-

१ वार्षगणतात्रभाष्येऽभिहितमेतदिति प्रतीयते । दृश्यतां पृ० २४० पं० १२ टिपृ० ७८ पं० १९ । तुलना "कश्चिद्धैः कस्यचिदिन्द्रियस्य प्रत्यक्षो भवति' इति भाष्ययचनात् ।"-विशाला० D. ed. प्० १९९ B ॥ २ दश्यतां ष्ट०६८३ टि० २ ॥ ३ इस्यतो ष्ट० २४० पं० ११ ॥ **४ वर्तलोद्भपागडु**ँ मा० । <sup>°</sup>वर्तलो**चपागडु**ँ य० ॥ ५ संबंधिन्यतर प्रवा 'सम्बन्धिनीतर' इलिप पाठोऽत्र स्वात् ॥ ६ भानावालामग्निर्वो प्रवा ॥ ७ णामद् यव ॥ ८ संबंधादेक प्रवा ९ इत्यतां पृष्ट २४० पंच ११ ॥ १० समाधिक भाव ॥ ११ अविशिष्टस्यान विशिष्टस्येति मार्व। अविशिष्टस्याविशिष्टश्चेति यर ॥ १२ अविशिष्टस्य प्ररः॥ १३ °तुस्यस्यातदेशं यर ॥ १४ तुलना पृ०६८४ पं०१ ॥ १५ ° म्रहे तुल्य ° य० ॥ १६ ° त्वादत्र तत्र प्र०॥ १७ मूने प्र०॥

यत्तृच्यते—नै, तस्य सम्बन्धित्वेनाग्रहणात् । लिङ्गमनुमेयस्थं पूर्वं धूमादित्वेन गृह्यते पश्चा-त्तस्याद्ग्यादिभिरिवनाभावित्वं सार्यते [प्रश्नमु॰ दृश् २१३७] इति । तदिहापि तुल्पम् , अनु-मेयस्थं [स्वं पूर्वं गृह्यते पश्चात् तत्रस्थश्चैत्रोऽविनाभावीति सार्यते ] न तदेशसम्ब-न्धीति, देशादिस्थानग्निधूमवत् ।

यत्त्तम्—'स्वैस्वाम्यादिसम्बन्धान्छेपसिद्धिरनुमानम्' इत्ययुक्तमिदम् , कस्मात् ? अब्युक्ष्प-न्नस्य तद्गतेः । दृष्टः स्वस्वाम्यादिसम्बन्धानभिज्ञानामपि अविनाभावित्वमात्रोपठन्धेर्निश्चयः, न चागृहीतः सम्बन्धोऽनुमानस्य कारणम् , ज्ञानकारणत्वेन तस्य ज्ञापकत्वात् [ प्र० समु० वृ० २।३७ ] इति ।

एतद्युक्तम्, अविनाभावित्वस्य सहचरिभावसम्बन्धत्वात् तस्मादपि यो निश्चयः सोऽपि स्वाम्याचर्थन्युत्पन्नानामेव भवति तदादित्वात् सहचरिभावस्य।

10 सम्बधित्वालिङ्गस्येयादि तत्तुल्यत्वप्रदर्शनं गतार्थं यायद् लिङ्गी गृहीत इति । अथान्यथा तन्नोक्तः मिति, यथान्यांस्त्वमुद्धदृष्टमि स्वाम्यादित्वेनाप्रहणेऽन्यथा प्रहणं चेत् तन्नोक्तमिति तथा वयमपि त्वामुद्ध-दृयामः—अन्यथा लिङ्गे प्रहणं स्वस्वाम्यादिषु अन्यथेति चेन्मन्यसे तन्नोक्तमिति ।

अत्र यत्तृच्यते त्वया—मा मंस्था लिङ्गभैहणे तुरुषमिति, लिङ्गे त्वस्ति विशेषः—न, तस्य सम्बन्धि[त्वे]नाग्रहणात् । न हि लिङ्गं सम्बन्धित्वमात्रेण गृह्यते, किं ति शेषः अनुमेयदेशस्यं धूमादित्वेन

15 पूर्व गृह्यते, पश्चात् तस्याग्न्यादिभिरविनाभावित्वं समयते, आदिग्रहणाच्छब्दस्य कृतकादित्वेन प्राग्

ग्रहणं पश्चादनिस्तत्वाविनामावित्वेन समर्थत इति सर्वत्र व्यापीति । अत्रोच्यते—तिद्दापि तुरुयमिस्यादि ।

श्वाप्त्यत्वभावनम् — अनुमेयस्थमिस्यादि यावन्न तद्देशसम्बन्धीति गतार्थम् । देशादिस्थानग्निधूमवदिति

हष्टान्तः, यथाऽग्निरमवन् धूमो देशादिस्थः प्राग् गृह्यते प्रस्त्रभोऽप्रस्रक्षाप्रेरन्यत्वात् ततः पश्चात् 'अग्निरिह'

इस्रनुस्मर्थते तथाश्वः स्वं चैत्रादन्यो गृह्यते ग्रामादिस्थः ततः पश्चात् तत्रस्थश्चेत्रोऽविनाभावीति स्मर्थते

20 'इहाग्निः' इति धूमसम्बन्ध्यग्निस्मरणवदिति तुरुयभिति ।

यत्त्कभित्यादि । 'स्वस्वाम्यादिसम्बन्धेन सम्बन्धाच्छेषसिद्धिरनुमानम्' इत्यस्य लक्षणस्य दोषस्तेनोक्तः, अत्र ब्रूमः—अयुक्तमिदम् । कस्मात् ? अन्युत्पन्नस्य तद्गतेरित्यादि तन्मतप्रत्युचारणं यावज्ञ्चापकत्वादिति, स्वस्वाम्यादिसम्बन्धानभिज्ञा अपि धूमादिप्रमिवनाभावसम्बन्धाद् निश्चिन्यन्तो हृश्यन्ते, स च मा भूदगृहीतिसम्बन्धत्वान्निश्चयः, ज्ञानकारणत्वं हि ज्ञापकस्य हेतोर्लिङ्गादेर्गृहीतस्वरूपस्य 25 नोत्पादकवीजादिवदिति ।

एतदयुक्तम् । कस्मात् ? अविनाभावित्वस्य सहचिरभावसम्बन्धत्वात्, न विना भवति सह भवति सह वैरतीत्वेकोऽर्थः । तस्मादपि सहवैरिभावसम्बन्धाद् यो निश्चयः सोऽपि स्वाम्याद्यर्थव्युत्पन्नानामेव भवति, नाव्युत्पन्नानाम् । कस्मात् ? तदादित्वात् सैनस्वाम्यादित्वात् सहचिरभावस्य, सप्नानां सम्बन्धाना-

१ द्दयतां प्र०६८३ टि०२॥ २ तुलना-प्र०६८४ पं०१॥ ३ ब्रह्णतुरुयं प्र०॥ ४ भावम् य०॥ ५ प्रत्यक्षे प्रत्यक्षां प्र०॥ ६ देवंधात्वानि भा०॥ ७ जादिति भा०॥ ८ सहचारि प्र०। दश्यतां प्र०६९६ पं०१६॥ ९ चरतीत्यर्थः य०॥ १० चरितभावसंबंधत्वाद् य०॥ ११ स्वाम्यादित्वात् सह-चरितभावस्य य०॥

अविनाभावगम्यातिरिक्तार्थविषयत्वेन तु सहचरिभावाहतेऽपि खखाम्यादि-सम्बन्धच्युत्पन्नबुद्धरेवानुमानं हृद्यते । तद्यथा—काकभवन-तत्स्थीकृततत्प्रसव-काल-तत्कृतनीडप्रसवा-ऽण्डभेद-विवृद्धि-पोषण-काकशावकसहचरण-काकीष्ट्रष्ठगम-नानि न कारणानि कोकिलत्वज्ञानस्य व्यापित्वाविनाभाविरूपोपेततायामपि खखामिभावप्रत्यवगमनादारात्। पश्चात् तत्प्रतिपित्तः खखामिसम्बन्धेन भवति व 'कोकिलशावकोऽयम्, तत्स्वभाषासमन्वितत्वात्, इत्रकोकिलवत्।'

एवं स्वस्नाम्यादिसम्बन्धा अनुमापकाः, अनुमेयव्यक्तिकाले तथोपलभ्यमान-त्वात्, तत्प्रसिद्धलिङ्गवत् ।

मन्यतमत्त्रात् तस्यापि । स च सहचरिभावोऽविनाभावो गृह्यमाण एवानुमानकारणं जैतिज्ञानोत्पत्ति-हेतुत्त्राज्ज्ञापकस्य । तस्मादविनाभावसम्बन्धज्ञानं स्वस्वाम्याद्यन्तःपाति व्युत्पन्नानामेव नाव्युत्पन्नानामिति । 10

अथवा विनाष्यविनाभावित्वेन स्वस्वाम्यादिव्युत्पत्तेरनुमेखत आह—अविनाभावगम्यातिरिक्ताः ४४७-२ र्थविषयत्वेन त्वित्यादि यावदितरकोकिलवदिति साधनेनोपसंहारोऽस्यार्थस्य ।

व्यापको यः स एवांशो ब्राह्यो व्याप्यस्तु सूचकः । अनेकधर्मणोर्नान्यो ब्राह्यःब्राह्कधर्मणोः ॥ [

इत्येतह्रक्षणवैपरीत्येन सहचरिभावाद्दतेऽपि स्वस्वाम्यादिसम्बन्धव्युत्पन्नबुद्धेरेवानुमानं दृश्यते, तद्यथा— 15 काकभवनेत्यादि समासदण्डको व्यापक-व्याप्यत्वाभ्यां सहचरिभावप्रदर्शने यावद् व्यापिरवाविना-भाविरूपोपेततायामपीति, काँकाज्ञन्म व्यापीति तत्स्वीकृतस्तत्प्रसवकालः, तत्कृतनीडव्रंसवः, अण्डभेदः, विवृद्धिः, काकेन काक्या च पोषणं वात्सत्येन, तस्य द्वितीयेन काकप्रावकेन सहचरणम्, काक्याः पृष्ठतो गमनमित्येतानि पूर्वपूर्वकाणि व्यापकानि साध्यानि उत्तरोत्तराणि व्याप्यानि साधकाभिमतानि अविनाभाव-सम्बन्धीनि धर्मान्तराणि सन्त्यपि न कारणानि तानि कोकिल्यवज्ञानस्य । यावदा कृतः ? स्वस्वामिर्माव-20 प्रत्यवगमनादारात्, यावत् स्वस्वामिसम्बन्धं नावैति तावन् कोकिल्याप्रतिपत्तेः पश्चात् तत्प्रतिपत्तिः स्वस्वामिसम्बन्धेन भवति, तत उत्तरकालं 'कोकिल्यायकोऽयं न काकशावकः' इति परित्यज्याविनाभाव्यभिमतांस्तांस्तान् धर्मान् व्यापकान् व्याप्यांश्च तथा लोके प्रतिपत्तारो वक्तारश्च भवन्ति, 'कोकिल्यावन् कोऽयम्' इत्यनुमिमते च तत्स्वभाषासमन्वितत्वात् विशिष्टमाधुर्योपेतस्वरत्यात्, इत्यकोकिल्वदिति । आदिप्रहणात् स्वस्वामिसम्बन्धवत् प्रकृतिविकारादिशेषसम्बन्धा अपि व्युत्वन्नानामेवानुमानकारणम् ।

अतोऽत्र साधनं संहतार्थमुच्यते—एवं स्वस्वाम्यादिसम्बन्धा अनुमापका इत्थमुक्तन्यायेन । कस्मात् १ अनुमेयच्यक्तिकाले तथोपलभ्यमानत्वात् , अनुमेयस्य अग्नि-कोकिला-ऽनिल्लादेर्थस्य व्यक्तिकाले तेनैव स्वस्वाम्यादिप्रकारेणोपलभ्यमानस्वात् । किमिव १ तत्प्रसिद्धलिङ्गवत् , तेन तेन प्रकारेण प्रसिद्धं धूमादिलिङ्गं तस्य सम्बन्धिनोऽनुमापकमद्भयादेः स्वस्वाम्यादिप्रकारेणैव सम्बन्धात् , यथा कोकिलशावकस्तुज्ञातीयानुकारिस्वरेणैवेति ।

१ तुमाकारण ये ।। २ ज्ञातं ज्ञानोत्प ये । ३ स्वामित्वादि ये । ४ काकाजन्मध्यापीति व्र । (काकजन्मव्यापीनि ?) ॥ ५ प्रस्तवोर्णभेदः व्र ॥ ६ भावा प्रस्त प्र ॥ ७ पृ० ६८७ पं० १॥

यद्णुक्तम्—नै चावश्यं सर्वत्र स्वस्वाम्यादीनामध्यभिचारः । तस्रात् सम्बन्धादनुमानं न भवति। उपलब्धसम्बन्धस्य न पुनरक्यभिचारावेक्षान्तिर्मित्तर्युक्ता, तस्यैवाभिव्यञ्जकत्वापत्तेः [ १० सन् १० २१३७ ] इति, एतदिप न, शेषसिद्धिवचनेनाव्यभिचारिविधिवृत्तेरुपात्तत्वात्। इदं हि सर्वाभासव्युदासेन सम्बन्धानुमानविधानम् । प्रत्यक्षेतरसम्बन्ध्यनुमेयः प्रत्यक्षाद्यविरुद्धार्थः पक्षो धर्मधर्मिसमुदायाख्यो निर्दोष एवानेन शेषसिद्धिवचनेन गृहीतः । यथायोगं सम्बन्धादेकसात् प्रत्यक्षात् प्रत्यक्षवद्वा प्रसिद्धात् पक्षधर्मसम्बन्धाच्छे-षेण शेषस्य सिद्धिरित शेषसिद्धिवचनादेव विरुद्धासाधारणधर्मव्युदासः । सिद्धि-वचनं साधारणानैकान्तिकवदसिद्धिर्मा भृदिति । असिद्धिव्यभिचारिधर्मता । तद्यथा—खाम्यसम्प्रदानचैत्रान्यथात्वम् "अतिप्रियसुतवत् ।

10 किञ्चान्यत्—यद्प्युक्तमिलादि सम्बन्धवादिनो दोषवचनम् । न चावश्यमिलादि प्रत्युचारणम् । एतदुक्तं भवति—स्वस्वान्यादिसम्बन्धादनुँमानं न भवति, तद्दव्यभिचारार्थं विशेषाकाङ्किःवात् उपलब्धेऽपि स्वे स्वामिनि वाश्वे चैत्रे वा स्वतन्नजीवद्यान्तै।वियोगा आकाङ्क्षयन्ते । तेषामेवाव्यभिचारात् त एव हि अनुमापकाः स्युः, न स्वस्वान्यादिसन्बन्धः सल्पपि तिसन्ननुमानाभागाद् व्यभिचारीति । एवं प्रत्युचार्य आचार्य उत्तरमाह—एतदपि न, शेषसिद्धिवचनेनाव्यभिचारिविधिवृत्तेरुपात्तत्वात् , सम्बन्धादे15 कस्मात् प्रत्यक्षाच्छेषसिद्धिरनुमानम् [ ] इल्लास्मिन् स्वार्थानुमानस्क्षणे शेषसिद्धिवचनेन विधिवृत्तिरव्यभिचारिण्येवोपात्ता, तस्माद्यमदोषः ।

तत् कथमिति भाज्यत इति चेत्, उच्यते—इदं हि सर्वाभासज्युदासेनेत्यादि । पक्ष-हेतु-दृष्टान्ताभासाः सर्वे तेनैव सम्बन्धानुमानविधानेनापोचन्ते । प्रत्यक्षादितरः शेषः सम्बन्धी स्वादिना विशिष्यमाणो

१४८-र देशादिः सम्बन्धतेऽनुमेयोऽनुमानाभासभेदैः प्रत्यक्षादिविरोधैरविरुद्धार्थः पक्षो धर्मधर्मिसमुद्दायाख्य उत्तरत्रा
20 वय[ब]विधाने परार्थानुमाने वीताख्ये 'साध्याभिधानम्' इति वक्ष्यमाणो निर्दोष एवानेन शेषसिद्धिवचनेन गृहीतः । यथायोगं स्व-स्वामि-निमित्त-नैमित्तिकादिषु तेन तेन सम्बन्धेन सम्बन्धान् प्रत्यक्षादिति

प्रत्यक्षस्य धर्मादुगल्ब्धात् प्रसिद्धादिति यात्रत् । तैत्रैको यः प्रत्यक्षः स पक्षधर्मः, शेषोऽनुमेयः । कृतकत्वाचप्रत्यक्षस्याद्वयापीति चेत्, अत आह-प्रत्यक्षयद्धा, प्रत्यक्षवत् प्रत्यक्षः प्रामित्वः, तस्मात् प्रसिद्धत्वात्,

सम्बन्धी पक्षधर्मोऽन्धः स्वम्, तस्य पक्षधर्मस्य सम्बन्धात् प्रागुपलब्धादनुस्पर्यमाणाच्छेषेण शेषस्य चैत्रस्य

25 सिद्धिरिति शेषसिद्धियचनादेव विरुद्धासधारणधर्मन्युद्दासः 'यत्र यत्रान्धः स्वं तत्र तत्र देवदत्तः स्वामी'

इत्यत्यन्तावियोगादिसम्बन्धान्वययुक्तत्वात् सपक्षावृत्तिः विपक्ष एव वा वृत्तिः कृतः ? 'शेषाय शेषे वा

प्रत्यक्षादेकस्मात् सम्बन्धात्' इत्येतावता सिद्धे सिद्धिवचनं 'सिद्धिरेव नासिद्धः' इत्यवधारगात् 'प्रमेय
त्वाद् नित्यः' इति साधारणानैकान्तिकवदसिद्धिमा भूदिति । का पुनरसिद्धः ? व्यभिचारिधर्मता ।

तत्यथा—स्वाम्यसम्प्रदानेत्यादि यावर्दतिप्रियसुतवदिति । चेत्रान्यथात्वं सरणम् । शेषं गतार्थम् ।

१ दुलना-ए० ६८३ टि० २ ॥ २ ँमानं भवति प्र० ॥ ३ ँन्तावियोषा प्र० ॥ ४ ँचारविधि प्र० ॥ ५ ँनुमेवोनुमा भा० । उनेवानुमा य० ॥ ६ ँतत्रैवकायः प्र० ॥ ७ 'अथवा केन्दिवमाहः—एकमात् प्रत्यक्षादिति प्रत्यक्ष्यव्दरेऽयं प्रसिद्धत्वस्योपलक्षणम् । प्रत्यक्षात् प्रसिद्धादित्यर्थः ततः प्रत्यक्षात् प्रत्यक्षकार्याचायस्यापि ज्ञानस्य विषये लिक्ने प्रत्यक्षव्यपदेशो भवति ।"-विशालामलवती P. ed. ए० १३५ ॥-१३६ 🛦 ॥ ८ ँदितिप्रि पर्वण ॥

5

इत्थं हि व्यभिचारिविद्योषव्यावर्तनेनापि स एव सम्बन्धी गमकः सम्बन्ध्य-न्तरस्य । न ते विशेषा गमकाः, तत्समर्थनार्थत्वात् । न हि वात्यात्रसङ्गव्यावर्तनेन धूमस्य व्यञ्जकत्वम् , बह्रेव ह्यवात्या घटपटादिः न हि तद्वदग्नेरगमको धूमः। न वाऽ-वालेति व्यञ्जकमग्नेमिवितुमहिति घटपटाचधूमतायामसलामेव । धूमतैव हि सती वहितायाः व्यक्तिका ।

तथा कृतकत्वस्य [ अनिस्यत्वोपस्रव्यसम्बन्धस्य ] अनिस्यत्वाव्यभिचार-प्रदर्शनार्थं व्यतिरेक उच्यते। यद्युपलब्धसम्बन्धस्य पुनरव्यभिचारित्वापेक्षमनुमानं न स्यात् व्यतिरेकवचनं न स्यात्। नापि च तस्यैवाभिव्यञ्जकत्वमापयते। तथा च कृतकत्वस्यानिस्यत्वोपरुब्धसम्बन्धस्य पुनरव्यभिचारापेक्षानुमितिर्युक्ता, तस्यैवा-

इत्थं हि व्यभिचारिविशेषव्यावर्तनेनापि स एव सम्बन्धी धूमादिरश्वादिर्वा गमकः 10 सम्बन्ध्यन्तरस्य प्रत्यक्षोऽनुमेयस्य द्वितीयस्यैकः सम्बन्ध्यन्तरस्य सम्बन्धित्वात् । न ते विशेषा व्यावर्त्या विवेगा वा गमकाः तत्समर्थनार्थत्वात् , यथा न हि वात्याप्रसङ्गव्यावर्तनेन धूमस्य व्यञ्जकत्वम् , 'अधूमी बात्या, सा न मवत्यत्रं धूमः' इति वात्यायां निवर्तितीयाममेने गमको भवति धूमो यत्रादृष्टस्तद्वय ४४९-१ वच्छेदमात्रेण, यस्माद् वैह्वेवावात्या घट-पटादि, न हि सद्बद्रमेरगमको धूमः, न वाऽवात्येति व्यञ्जकं गमकमग्नेभीवितुमहिति घँटपटाद्यधूमतायामसत्यामेव, कि तर्हि १ धूमतैव हि सती विह्नतायाः 15 सम्बन्धिनी सम्बन्धिनया व्यक्तिकेति । तस्माच्छेषसिद्धिवचनाद् निरस्तव्यभिचाराशङ्कं सम्बन्धानुमानमेव प्रत्यक्षेकत्वविशेषणाभ्यां निरस्तसर्वाभासम् ।

स्वरूपावधारणार्थं व्यभिचारिविशेषव्यावृत्तिरुच्यत इत्यतस्तत्वदर्शनार्थमाह—तथा कृतकत्वस्येत्यादि । 'अनित्यः शब्दः, कृतकत्वात्, यदु यत् कृतकं तत् तद्नित्यम्' इति सम्बन्धविधिना प्रदर्श्य 20 कृतकत्वस्येवानित्यःबाव्यभिचारप्रदर्शनार्थं यदनित्यं न भवति तत् कृतकमपि न भवति' इति व्यतिरेक उच्यते, यद्यपळब्धसम्बन्धस्य पुनरव्यभिचारित्यापेक्षमनुमानं न स्यात् व्यतिरेकवचनं पक्षवर्मसाध्यानुगतिसमर्थनार्थं न स्यात्, तत्तु दृष्टम्, नापि च तस्यैव व्यतिरेकवचनस्याभिव्यञ्जक-त्वमापद्यते । तथा च एवं च कृत्वासान्यायेन कृतकत्वस्थानिसत्वोपलब्धसम्बन्धस्य व्यतिरेके पुनरव्यभि-चारापेक्षाऽनुमितिर्युक्ता, न तु त्वन्मतेन । किं कारणम् ? तस्यैवाभिडयञ्जकस्वडयक्तेः, योऽसौ पुनरव्य- 25 भिचारः स तस्यैव पक्षधर्मस्याभिव्यञ्जकत्वमभिव्यनक्ति, न स्वयमेवानुकंपा(कम्पते )। **तथेहापी**ति <sub>४४९-२</sub>

१ धूमस्याव्यञ्जकस्वम् प्र०॥ २ 'तायामग्नेनीमको मा०। 'तामग्नेनीमको य०॥ ३ बह्रेवावात्याँ य**ः। बह्नेवात्या**ँ मा**ः॥ । ४** विधिरूपा धूमतैव गमिका, न त्वधूमनाया अभावः। न हि बाल्यादिगता या अधूमता तदमाववत्त्वेऽपि घटनटादेरमिगमकःवं दश्यते । तस्माद् भूमतैव गमिकेचाशयः । यदि त्वयमाशयो न रोचते तदा 'न वाऽचात्येति व्यक्तकं गमकमक्तेभिवितुमहीति घटपटादि धूमतायामसत्यामेव' इति पाठः कल्पनीयः ॥ ५ °न्यां द्यञ्जकेति ६ गमकमृद्व्यिभि प्र॰ ॥ ७ नार्थना स्थात् प्र॰ ॥ ८ (खरमेवाभि-मार्ग**न्यां व्यञ्जकतेति** य**ा**ः व्यज्ञकः १ स्थयमेवाभिव्यनक्ति १) ॥

भिन्यञ्जकत्वव्यक्तेः । तथेहापि, चैत्राश्वोदाहरणं खखामिसम्बन्धस्योपलक्षणार्थ-मग्निधूमानिस्यकृतकत्वादिषु । सोऽत्र, तद्वत्सस्वात्, पूर्ववत् ।

नन्वेवमविनाभावोपवर्णनमेवेदम् । एवमेवैतत्, आधाराधेयसंयोगिवद्वृत्त्य-भेदात् त्वदुक्तस्य व्यावर्तितत्वादस्मदिभिहितेस्तु पूर्वत्वात् । त्वया न ज्ञातमनुमान-ध्सरूपं सत् मया ज्ञातम् । यथा त्वमाह् तथा सम्बन्धानुमानैकदेशस्य भाष्यमात्र-मेवेदम्, तदनतिरिक्तार्थत्वात्, वृद्धिरादैजर्थव्याख्यानवत् । एवं च द्रव्यार्थासत्यो-

तत्साधम्यं योजयति । चैत्राश्वेदादि, यचैत्राश्वोदाहरणमत्रानुमानलक्षणभाष्ये तत् स्वसामिसम्बन्धस्यो-पलक्षणार्थमग्निधूमानित्यकृतकत्वादिषु तुल्यन्यायत्वात् । सोऽत्र स ईत्यप्रत्यक्षोऽग्निचैत्रानित्यत्वादिधर्मः 'अत्र' इति प्रदेशे प्रत्यक्षाद् धूमाश्वकृतकत्वादेः पक्षधर्मात् साध्यार्थः पक्षोऽवगम्यताम् । तद्वत्सत्त्वादिति 10 हेतुः, सोऽस्मिन् सम्बन्धी बह्निचैत्रशब्दादिरस्तीति तद्वान् धूमाश्वकृतकत्वादिः, स एव धर्मः सैन् तस्य भावात् तद्वत्सत्त्वात् । यत्र यत्र तद्वत्सत्त्वं तत्र तत्र सोऽस्ति, पूर्ववत्, यथा पूर्वोत्तरधूमादिरम्यादिना सम्बन्धात् तत्स्वामिक एव तथेहापीत्येवमादीनामुवलक्षणार्थं चैत्राश्वोदाहरणमिति ।

अत्राह—नन्वेवमविनाभावोपवर्णनमेवेदम् । निव्दिश्यमिवनाभावसम्बन्धो मिदिष्ट एव, अव्य-भिचाराकाङ्कानुमानस्वादिति । अत्रोच्यते—वयमि मृमः—एवमेवेतत् अविनाभावसम्बन्धात् स्वसाम्यादि-15 विकल्पादनुमानम् । कस्मात् ? आधाराधेयसंयोगिवद्वृत्त्यभेदात् , आधाराधेयवद्वृत्तेः संयोगिवद्वृत्तेश्चा-भेदात् यत्त्वयोक्तम्—आधाराधेयवद्वत्तित्तस्य संयोगिवत्व तु [१० समु०] इति, तस्य व्यावर्तितत्वात् । किञ्चान्यत् , अस्मदिभिद्धितेस्तु पूर्वत्वात् , दिश्न-बसुबन्ध्वादिभ्यो बुद्धाच पूर्वकाल्द्यात् कापिलस्य तन्त्रस्य आईतैकदेशनयमतानुहारित्वाच तदनुमानस्य तच्चास्मन्मतोपजीवनमेव । स्वथा न ज्ञातमनुमानस्वरूपं सत् मया ज्ञातमिति ।

20 तद्व्याख्या—यथा त्विमित्यादि । भाष्यमात्रमेवेदमिति पक्षः, सम्बन्धानुमानैकदेशस्वैवेतहक्षणस्य ४५०-१ भाष्यमात्रं \*त्वैत्व्यासफल्यम्, तदनितिरिक्तार्थत्वात्, यद् यतोऽनितिरिक्तार्थव्यास्यानं तत् तदेकदेशस्वैव भाष्यमात्रम् यथा 'वृद्धिरितीयं संज्ञा भयति आदैचां वर्णानाम्, संज्ञाधिकारः संज्ञासम्प्रत्यार्थः' इत्यादि वृद्धिरादैच् [पा॰ ११९११] इत्यस्य, तथेदं त्वदीयमविनाभावसम्बन्धव्युत्पादनमस्मज्ज्ञातस्य सम्बन्धानुमानैकदेशस्य भाष्यमात्रम्, तदिष सर्वं न विदित्तिमत्यभिप्रायः । काषिलमि चास्मदुपज्ञमेव द्रव्यार्थविकल्पैक25 देशत्वादिति चाभिष्रायः । अत आह—एवं च द्रव्यार्थासत्योपाधिसत्यार्थव्यानुज्ञा कृता त्वया 'सामान्योपसर्जनो विशेषः शब्दार्थः' इति द्रव्यार्थस्याप्यनुज्ञानादभ्युपातं भवति द्रव्यार्थवादिमतार्जुमानलक्षणानुज्ञानात् । तैस्यां चासत्योपाधिसत्यार्थव्यानुज्ञायां 'लिङ्गिनो लिङ्गत्वं प्रसक्तम्' इत्यस्यामावः, न

१ इत्यत्रप्रत्यक्षो प्रवा (इत्यत्राप्रत्यक्षो )॥ २ तद्वानुमार्ध्य प्रवा ३ स्वत्तस्य प्रवा ४ (पूर्वोऽत्र धूमादि ?)॥ ५ तत्वेहा प्रवा ६ भावोपर्या प्रवा ७ विश्वेति माव । विश्वेति यव । दश्यतां प्रव ६ ५८ पंव ६ ॥ ८ \* \* एति चहान्तर्गतः पाठो यव प्रतौ नास्ति ॥ ९ नुमानं स्वक्षं यव ॥ १० तस्या प्रव ॥ ११ दश्यतां पृष्ठ ६८२ पंव १६ ॥

5

पाधिसत्यार्थव्याख्यानुज्ञा कृता त्वया । तस्यां च नहि लिङ्गिनो लिङ्गत्वं प्रसञ्ज-यितुं शक्यम् ।

तथापि स्थात् विवक्षाभेदात् तथा तथा स्वस्वाम्यादिगम्यगमकत्वात्। तद्यथा देवदत्त यज्ञदत्तयोः संयुक्तयोरन्योन्यं लिङ्गत्वं लिङ्गित्वं च भवति तथा स्वस्वाम्या-दिवु । तथाहि राज्ञो लाजपेयातरणं तत्करणाज्ञया · · · · · · ।।

न, संयोगित्व एकरूपत्वाद् अंग्नितोऽपि धूमानुमितिप्रसङ्गः। तत्काल एव च धूमोऽस्ति । न, असम्भवात् । प्रत्यक्षत्वाद्धमोऽसाध्यः, साध्यस्त्वग्निरप्रत्यक्षत्वात् संयोग्येकरूपत्वाचानिष्टापादनमनपेक्षितार्थम् । संयोगित्व ..... ।

यत् पुनरिदमुक्तम् —यैद्य त्वविनाभावित्वं सम्बन्धोऽभिमतस्तस्यायमदोषः [प्र० ससु० व॰ २।३७] इति । अत्र गुणदोषाभिमानः

हि लिङ्किनोऽप्रतक्षस्य लिङ्कत्वं प्रत्यक्षत्वं प्रसञ्जयितुं शक्यमृद्धिंमद्भिर्बुद्ध-बोधिसत्त्वादिभिरपि यथोक्तोऽ-स्माभिरव्यतिकर इति ।

तथापि स्यादियादि । न हि लिङ्गस्य लिङ्गित्वे लिङ्गिनो वा लिङ्गत्वे कश्चिद् दोषोऽस्ति विवक्षा-भेदात् तथा तथा स्व-स्वाम्यादिगम्यगमकत्वात्, स्वं वा गम्यत्वेन गमकत्वेन वा विवक्ष्येत स्वामी वा यदा तदा विवक्षितस्थान्यतरस्य गम्यत्वं गमकत्वं वा यथाविवक्षं दृश्यते, तदाथा-देवदत्तेत्यादि 15 दृष्टान्तः, यथा कस्मिश्चित् कालेऽन्यतरकर्मणा देवदत्तो यज्ञदत्तेन युक्तो भवति यज्ञदत्तो वा देवदत्तेन तयोध्वान्योन्यं लिङ्गत्वं [ लिङ्गित्वं ] च पर्यायेण विवक्षावशाद् भवति युगपद्वोभयकर्मजसंयोगित्वात् तथा ४५०-२ स्वस्वाम्यादिष्विति । तथाहीत्यादि राज्ञो विशेषितस्य छाँजपेयातरणं तत्करणाज्ञयेत्यादि गतार्थमित्रना धूमानुमानमिति ।

अत्राह्—न, संयोगित्वं एकरूपत्वादित्यादि । नाम्नेः पूर्वं पश्चाद्वा धूमः संयोगी न धूमो 20 वाग्नेरिति मत्वाऽनिष्टमापाद्यते—अग्नितोऽपि भूमानुमितिप्रसङ्ग इतिः किं तर्हि ? तस्काल एव चाम्यु-पलव्धिकाल एव 'धूमोऽस्ति' इति भवत्येवानिष्टापाद् नभिदं व्यतिकरशसङ्ग इति ।

अत्रोच्यते - न, असम्भवीत्, न सम्बन्धाविशेषाद्ग्रिलिङ्गत्वं [धूमलिङ्गित्वं] च प्राप्तम्, किं तर्हि <sup>१</sup> प्रत्यक्षत्वाद्भूमोऽसाध्यः साधनं तु, साध्यस्त्वग्निरप्रत्यक्षत्वादतुमेयत्वादसाधनम् । धूमोऽपि साध्यक्षेत् प्रसक्षमप्रमाणे स्यात् तदप्रामाण्ये चानुमा निर्वीजा स्यात् । 'अनुमितिः' इसप्राब्देन परानुकरणं 25 दोषश्चेष स्थादिति । किञ्चान्यत् , संयोग्येकरूपत्वानुमानाचानिष्टापादनम् 'अग्नितोऽपि धूमानुमानप्रसङ्गः' इति यदेतद् मत्रत्साधनमेतदैनपेक्षितार्थम् । तत्प्रदर्शनार्थं साधनम्-संयोगित्वेत्यादि गतार्थमनिष्टापादनम् । यत् पुनिरिद्मित्रादि स्वपक्षे दोषाभावप्रदर्शनार्थं यदुक्तं त्वया यस्य स्वविनाभाविस्वमित्रादि

१ दश्यतां पृ० ६८३ टि० २ ॥ २ दश्यतां पृ० ६८३ टि० २ ॥ ३ °मद्भिर्बुधवोधि ° प्र० ॥ ४ °व्यति-करमिति य॰। ब्रियति मा॰॥ ५ भगदीनम्य प्र०॥ ६ श्चान्यलिंगत्वं य०॥ ७ त्वाजपेया प्र०॥ ८ तत्कारणा प्रना दश्यता प्रनाद ५९५ पंताप पा ९ १८ विक्सपत्वा यन ॥ १० विमितिदं यन ॥ ११ वात् सत्यं बंधाबिक्षे° प्र∘॥ १२ °द्जुपेक्षि° य० ॥ १३ पुनरित्यादि य० ॥

अभ्यादिसम्बन्धी ..... लिङ्गी ।

इत्थमुक्त्वा यत् पुनिरदमुच्यते—'अग्नितोऽपि धूमानुमितिषसङ्गः' इति न्याय-दिग्म्देन तत्। इह देशसाध्यतामुक्त्वा लिङ्गिलिङ्गतस्वव्यवस्थानवृत्तेरेवं वक्तव्यम्— अग्निमतोऽपि धूमवदनुमाप्रसङ्गः—————— उभयतोऽपि तन्मतुबर्थस्य तथा इतथेष्ठवद्गृत्तेः । धूमविषय एतदेव स्यात् । अथ(त्र) पुनर्नास्ति दोषगन्धोऽपि । धूमवस्वस्य हि लिङ्गत्वं युक्तम् , लिङ्गित्वमपि तदेशविवक्षाया अग्निमस्वविशिष्टस्य देशस्यैव । न ह्यग्निमस्त्वस्य युक्तं लिङ्गत्वं साध्यत्वात् । अत एव मया तत्प्रधानमे-वोच्यते—अग्नितोऽपि धूमानुमितिष्रसङ्ग इति ।

10 याव**द दोष** इति । वयं तु ब्रूमोऽत्र गुणदोषाभिमान इत्यादि साध्य-साधनधर्मवदेशाद्यनुमेयत्वमुक्त्वा पुनस्तस्यैव दोषाभिधानाद प्रत्यभिज्ञातम् अस्यादिसम्बन्धीत्यादिना त्वयैवाभ्युपगतिगिति दर्शयति तस्यैव देशस्य लिङ्गत्वं [ लिङ्गत्वं ] च न धर्मथोर ग्रिधूमयोरिति यावद् लिङ्गीति त्वन्मतमेवेदिमिति प्रत्यभिज्ञापयति ।

इत्थमुक्त्वा यत् पुनिरदमुच्यते-अग्नितोऽपि धूमानुमितिप्रसङ्ग इति, न्यायदिग्मूढेन 15 तदिति । कथं पुनरमूढा ब्रुवत इति चेत्, ब्रूमस्त्वां शिक्षां प्राह्यन्तः, तद्यथा-इह देशसाध्यतामुक्त्वा "लिङ्गिलिङ्गतत्त्वव्यवस्थानवृत्तरेवं वक्तव्यमित्यादि, तां न्यायव्यवस्थामनुवर्तमानेन त्वयेत्थं वक्तव्यम् अग्निमतोऽपि धूमवदनुमाप्रसङ्ग इत्यानुपदेशप्रन्थो यावदुभयतोऽपि तन्मतुवर्थस्य तथा तथेष्टव-द्वृत्तेरिति तत्कारणोक्तिम् । धूमविषय एतदेव स्याद् धूम एव देशविशेषानपेक्षोऽनुमापकः स्यादग्निरेव वानुमेयस्तदाऽग्नितो धूमानुमानं धूमाद्वयनुमानवत् स्यात् प्रसङ्गः संयोगिनोरविशेषात् । अथ पुनर्देशस्य 20 साध्य-साधनत्वान्नास्ति दोषगन्थोऽपीति ।

तद् भावयति-धूमवत्त्वस्य हीत्यादि । धूमवत्त्वधर्मविशिष्टस्य देशस्यैव लिङ्गत्वं युक्तम् , धूमव-त्त्वेन सिद्धस्य तस्य साधकत्वात् । 'लिङ्गित्वमिषि तद्देशिवविंक्षाया हेतोः अग्निमत्त्वविशिष्टस्य देशस्यैव लिङ्गित्वं युक्तम् । अग्निविषये तु देशे लिङ्गत्वं न युक्तम् , किं कारणम् १ न ह्याग्निमत्त्वस्य युक्तं लिङ्गत्वं साध्यत्वात् , साध्यत्वं लिङ्गित्वात् , लिङ्गत्वमसिद्धत्वात् । अस्यन्मतेन तु ''लिङ्गलमिष 25 अग्निमत्त्वविशिष्टस्य देशस्यैव शक्यं भावयितुम् , अग्निप्रस्वक्षत्वे धूमाप्रस्वक्षत्वे च कदाचित् । अत एव मया तत्प्रधानमेव देशप्रधानमेवोच्यते-अग्नितोऽपि धूमानुमितिप्रसङ्ग इति ।

१ दश्यता पृ० ६८३ टि० २ ॥ २ 'धूमवत्त्व[विशिष्ट]स्य हि देशस्यैव लिङ्गतं युक्तम्' इस्रिपि पाठोऽव स्थात् ॥ ३ वृयस्त्वा शिक्षां प्र० ॥ ४ लिंगिलिंगितत्त्व° य० ॥ लिङ्गलिङ्गितत्त्व° इस्रिपि पाठोऽव भवेत् ॥ ५ तन्मतु-पर्यस्य भा० । तन्मनुपर्यस्य य० ॥ ६ तत्कारणोक्तिं प्र० । (तत्कारणोक्तिः १) ॥ ७ 'एतदेवं स्यात्' इस्रिपि भवेत् पाठः । 'अथ पुनर्देशस्य साध्यसाधनत्वं नाति दोषगन्योऽपीति' इस्रिपि पाठः सम्भवेत् ॥ ९ लिंगत्व प्र० ॥ १० विकाया य० ॥ ११ लिंगित्वमिष प्र० ॥

नन्वेवं देशमुपेक्ष्याग्नेरेव लिङ्गित्वं स्यादनुमेयत्वात् । न चासौ लिङ्गी भवितु-महित लोके सिद्धत्वादननुमेयत्वात् । तथा चोक्तम्—

> न धर्मी धर्मिणा साध्यो न धर्मस्तेन धर्म्यपि । धर्मेण धर्मः साध्यस्तु साध्यत्वाद्धर्मिणस्तथा ॥ [ प्र० समु० ३।१३ ]

उपचारादेवेदमुच्यत इति चेत्, अत्र तत्त्वं मृग्यते, सुहृत्सूपचारः । साध्यत्वाद्धर्भिणस्तथा ।

एवं त्वग्निमदेशस्य लिङ्गत्वम्, धूमवत्त्वसाधकतिङ्गानन्यत्वात्,धूमवत्त्व-स्वात्मवदेव।

अत्राह—नन्वेवं देशमुपेक्ष्य अनाहत्य अग्नेरेव लिङ्गित्वं स्याद् भवितुं योग्यम् । कस्मात् ? अनुमेयत्वादिति । अत्रोच्यते—न चासौ लिङ्गी भवितुमईति अग्निः, कस्मात् ? लोके सिद्धत्वात् , 10 अतोऽननुमेयत्वात् ।

तथा चोक्तं त्वया यथास्मन्मतं 'धर्मविशिष्टो धर्म्येव साध्यः साधनं च' ईस्तत्र त्वद्वचनमेव ज्ञापकम् । न धर्मी धर्मिणासाध्यो यथाप्तिर्धूमेन, सिद्धत्वादप्रेसाद्धर्म-४५९-१ त्वामावाद् धूमस्य । न धर्मी 'धर्मिणा' इति वर्तते, यथाग्रिनोष्णस्पर्शः, सिद्धत्वात् तद्धर्मत्वाभावाच । तेन धर्म्यपि तेन धर्मेणाऽनन्तरिनिर्देष्टेन विभक्तिपरिणामनिर्देशात् धरम्यपि न साध्यः, यथा-अस्ति 15 प्रधानम्, भेदानामन्वयदर्शनादिति, धर्म्यसिद्धेरेव धर्मासिद्धेः । पारिशेष्याद् धर्मेण धर्मः साध्यस्तु । ननु धर्मथोरपि परस्परं धर्मत्वासिद्धिधर्मित्वाभावे, तस्मादयुक्तं साध्य-साधनत्वमिति । नेत्युच्यते साध्यत्वाद्धर्मिणस्तथा, तेन प्रकारेण तथा अनेकधर्मणो धर्मिणो वस्तुनः सिसाधविषितधर्मविशिष्टस्य साधनत्वात् । तथा चाह—साध्यत्वापेक्षया चात्र धर्म धर्मिव्यवस्था न गुण-गुणित्वेनेत्यदोषः [ ] इति ।

उपचारादेवेदमुच्यत इति चेत्। स्थान्मतम्—सत्यम्, परमार्थतो लिङ्गलिङ्गिभाव एकस्य वस्तुनः सिद्धसाध्यधर्मविशिष्टस्य तथापि उपचारकृताद्धर्मभेदाद् भिन्नमिवाभिन्नमध्युच्यते इति । एतचायुक्तम्, यस्मादन्न तत्त्वं मृग्यते सुहृत्सूपचार इत्यादि यावत् साध्यत्वध(त्वाद्ध)र्मिणस्तथेति गतार्थ सञ्याख्यानम् । तस्थात् सिद्धमग्निमत्त्र-धूमवत्त्वविशिष्टस्यैव देशस्य लिङ्गत्वं लिङ्गित्वं च ।

तदुपसंहत्य रत्रां प्रति यदसिद्धं प्रम्तुतमग्निमदेशलिङ्गरवं तत् सावयामः । तद्यथा—एवं तु अग्निमदे- 25 शस्य लिङ्गरविमिति प्रतिज्ञा । हेतुः -धूमवस्वसाधकलिङ्गानन्यत्वादिति । दृष्टान्तः -धूमवस्वस्वातम-वदेव, यथा धूमवस्वं स्वातमा देशस्य तदनन्यत्वात् लिङ्गं तथाप्रिमस्वस्वातमा तदनन्य[त्वा]देशस्य ४५३-१ लिङ्गमेव, तदनन्यत्वं च प्रतिपादितमेवेति ।

१ इत्यत्र प्रशा २ धर्मा प्रशा ३ धर्मा प्रशा ४ (तद्धर्मित्वा १) ॥ ५ धर्मिणो य०॥ ६ विभक्तिनुपरिणाम भाग। (विभक्तिनिपरिण म १)॥ ५ धर्मेण धर्मः साध्यतु ननु धर्मयोरपि यग। धर्धर्मयोरपि भाग॥ ८ अनेकधर्मणो धर्मोणो वस्तुनः भाग। अनेकधर्मणोऽधर्मणो वस्तुनः यग॥ 'अनेकधर्मणो वस्तुनः' इत्यपि पाठोऽत्र स्थात्॥ ९ त्वात्त-सिद्धं यग॥

नाग्निमत्त्वस्य लिङ्गत्वं व्यभिचारित्वात् प्रमेधत्ववत्।

न, धूमवस्तुत्वानुमानभूतेन लिङ्गत्वं नियतम्। अत्यभिचारित्वोपपादनेना-रुयविनाभावित्वेनैव धूमत्वसिद्धेः।

अथात्र किं प्रतिपत्तव्यं धूमलिङ्गादग्निपतिषदित्रदेशिप धूमप्रतिपत्तिः स्यात् ।
अथ किंविषयः सम्प्रधारः ? दर्शितन्यायदेशसाध्यताया युक्तमेष लिङ्गस्य
लिङ्गिनो वा लिङ्गित्वं लिङ्गत्वं वा । धूमवत्त्वलिङ्गित्वापत्तौ तु प्रमेयत्ववदग्निमत्त्वव्यभिचारालिङ्गत्वाभाव एव । न हि सर्वत्राग्नौ धूमस्याशङ्क्र्यमनुमानम्, अनुगमाभावात् । देशासाध्यतायामपि सिद्धसाधनन्यायविरोधदोषः ।

अत्राह नाग्निमत्त्वस्य लिङ्गत्वं व्यभिचारित्वात्, व्यभिचरित ह्यग्निमत्त्वं प्रदेशस्य धूमवत्त्वा10 हतेऽपि देशान्तरे काळान्तरे चायोगुहाङ्गारादिषु दृष्टत्वात्। किमिव १ प्रमेयत्ववत्, यथा 'नित्यः शब्दः,
प्रमेयत्वात्, आकाशवत्' इत्युक्ते प्रमेयत्वं घटादावनित्ये विनापि नित्यत्वेन दृष्टं तथा अग्निमत्त्वं धूमवत्त्वेनेति व्यभिचारित्वादनन्यत्वस्यासाधकत्वम्। धूमवन्वस्य तु भवति अग्निमत्त्वेन विना न दृष्टत्वादिति ।

अत्र श्र्मः—न, धूमवस्तुत्वानुमानेत्यादि । धूमस्य हि वस्तुत्वे[न] आत्मलाभेनेवै।तुमानभूतेनाइयिवनाभूतेन लिङ्गत्वं नियतं पाण्डुत्वबहुल्त्याविच्छिन्नमूल्त्वादिरूपेण धूमत्विनश्चयकरेण, तत्र लिङ्गित्व15 दोषप्रसङ्गस्यावतार एव नास्ति प्रत्यक्षत्वात् सिद्धत्वादेव लिङ्गत्वात् । तथाग्नेरिप प्रत्यक्षत्वे धूमस्य लिङ्गिनो
लिङ्गत्वम् । अव्यभिचारित्वोपपादनेनेत्यादि, यदि तु अग्निमत्त्वं प्रमेयत्ववद् धूमं व्यभिचरेत् ततो
धूमस्य धूमत्वमेव सन्दिद्धेते बाष्यनीहारादिभावेनाबद्धमूलादित्वात् । तस्मात् सन्दिग्धासिद्धो हेतुः
स्याद्भमः, कुतोऽस्य लिङ्गत्वम् ? अझ्यविनाभावित्वेनैव तु बद्धमूल्यादिरूपेण धूमत्वसिद्धेः स्यात् पक्षधर्मत्वालिङ्गत्वम्, तथाग्नेरिप धूमसिद्धौ लिङ्गत्वम् ।

२० इतर आह**-अथात्र किं प्रतिपत्तव्यं धूमलिङ्गादग्निप्रतिपत्तिवदग्नेरपि धूमप्रतिपत्तिः** स्यात्, वस्तुनो लिङ्गलिङ्गिलाविशेषात् । प्रतिपत्तौ तु दृष्टो विशेष इस्रमित्रायः ।

अचार्योऽत्रापि अविशेषमापाद्यितुकामस्तमेव वाचियतुं चाह—अथ किंविषयः सम्प्रधार इति । इतर आह—दर्शितन्यायदेशसाध्यत(ता)या हेतोः, दर्शितोऽयं न्यायः—देश एवाग्निमत्त्वेन साध्यः साधनं धूमवत्त्वेनेति । तस्मात् युक्तमेव लिङ्गस्य लिङ्गिस्य विङ्गस्य [ लिङ्गस्यं ] र्वा, न विरुध्यत विश्वयत् । किन्तु धूमवत्त्वलिङ्गित्वापत्तौ त्वित्यादि । सत्यपि संयोगित्वाविशेषे धूमसंयोगित्वमेवाग्नेभमकं दृष्टम् 'यत्र यत्र धूमस्तत्र तत्राग्निः' इति । धूमवत्त्वस्य लिङ्गत्वे प्रमेयत्ववदग्निमत्त्वव्यिमचारालिङ्गत्वा-भाव एव । तस्मादग्नेरन्यथा संयोगित्वमन्यथा धूमस्य, यस्माद् न हि सर्वत्रेत्यादि 'यत्र यत्राग्निस्तत्र तत्र धूमः' इति आशङ्क्यमनुमानम् अनुगमाभावात् सर्वत्राग्नौ धूमाभावात् । मा भूदेष दोष इति देशा-साध्यतेष्यते, तस्यां च देशासाध्यतायामपि 'सिद्धसाधनन्यायविरोधदोषः 'धूमादग्निः' इति अग्नेः अगि सिद्धसाधनन्यायविरोधदोषः 'धूमादग्निः' इति अग्नेः अगि सिद्धसाधनन्यायविरोधदोषः 'धूमादग्निः' इति अग्नेः

१ वायोगुडाँ य॰ ॥ २ विनानान दृष्ट् भा॰ । विना दृष्ट् य॰ ॥ ३ वनुमा॰ य॰ ॥ ४ धूमस्य ित्रात्वम् भा॰ ॥ ५ त वाष्यनीहाँ भा॰ । त तवाष्यनीहाँ य॰ ॥ ६ वा य॰ प्रतौ नास्ति ॥ ७ धूमत्व- िलंगित्वा॰ य॰ ॥ ८ (अशक्यमनुमानम् १) ॥ ९ (सिद्धसाधनं स्वायं १) ॥ १० दश्यतां टिप्ट॰ १२८ पं॰ ३ ॥

अग्निसाधनवदेव हि धूमसाधनेऽपि विनाग्निना धूमस्य दृष्टत्वाद् व्यभिचाराद्

नानुमानस्मभवः।

सम्भाव्यते तु धूमदर्शनात् 'अग्निरत्र' इति अग्निदर्शनाद्वा 'धूमोऽत्र' इति, अग्ने रन्धनगृहत्ववत्। यत्र धूमासम्भवस्तत्राग्नेरप्यसम्भवोऽन्तर्जलवत्। अन्वयार्थः सम्भवार्थत्वेन इतरवत् । प्रतीतिरपि तथा । अथवारुं भवतु ।

'अग्निरत्र' इति प्रतिज्ञायाम् 'अग्निरेवात्र' इति नावधार्यते तावत् तत्र पृथिवी-न्धनादिसद्भावात् । नापि 'अग्निरत्रैव' इत्यवधार्यते प्रत्यक्षादिप्रसिद्धिविरुद्धार्थत्वात् । नापि 'अग्निरत्र भवत्येव' इत्यवधार्यते सदाग्निधूमाभावात् तत्र ।

तस्माद् विवक्षिते देशे काले भवत्यग्निरिति प्रतिज्ञार्थः, अव्युत्पत्तिविध्यनव-घृतेः, 'रक्तमिदं करवीरपुष्पम्' इति प्रतिज्ञावत् । 10

अत्र ब्रूमः-अग्निसाधनैवदेव हीत्यादि अग्नि-धूमयोरविशिष्टगम्यगमकभावापादनम्रन्थो गतार्थः । वासगृहेऽपनीताम्निके [ धूमोऽम्निना ] \*<sup>¹</sup>विना दृष्टोऽरैणिनिर्मथने वाऽभूताम्निके \*तस्मात तुल्यो व्यभिचारः ।

कथं पुनरनुमानसम्भवः ? सम्भाव्यंते तु धूमदर्शनादग्निरत्रेति अग्निदर्शनाद्वा धूमोऽत्रेति, तत् पुनः प्रमाणान्तरगते देशेऽमित एव घूमः, बद्धमूळत्वादिभिर्धूमाद्वाम्निरिति । तत्र दृष्टान्तः-असे रॅन्धन-गृहत्वविदिति त्वरितैतरणकरणार्थाज्ञाप्ताग्रिहस्तसूपकारके रन्धनगृहे 'धूमः सम्भवति' इति । वैधर्म्येण यत्र 15 धूमासम्भवस्तत्राग्नेरप्यसँम्भवोऽन्तर्जलवदिति । धूमोऽग्नेरन्यत्र न सम्भवतीलन्वयस्यार्थः सम्भवार्थत्वेन इतरविदिति घूमवत्, यथा धूमोऽग्रौ सम्भवति स कदाचित् कचित् तथाग्निर्धूमे सम्भवति इत्यन्त्रवार्थः ४५३-१ शक्यत एव, प्रतीतिरिप तथा । अँथवालि(लं) भवत्विति अलमियता क्रीडितेनेति वस्तुतः प्रतिपत्तितश्च प्रतिपादितमपि अस्माभिने प्रतिपद्यसे लिङ्ग-लिङ्गित्वाविशेषं किमर्थम् ? यद्यपि न प्रतिपद्यसे तथाप्यत उत्तरमवयवनिरूषणेनापि प्रतिपादयिष्यामः । 20

'अग्निरत्र' इत्यस्यां प्रतिज्ञायामित्यादि । 'अग्निरेवात्र' इति नावधार्थते तावत् तत्र पृथिवी-न्धनादिसद्भावात् तदमावेऽग्नेरेव दुर्छभत्वात् , देशस्यैव वाऽभावात् तैदाचेययोरग्निधूमयोरप्यभावापत्तेः । नापि 'अग्निरंत्रैव' इत्यवधार्यते तत्त्रदेशामितोऽन्येषामग्नीनामनमित्वाभ्युपगमे प्रत्यक्षादिप्रसिद्धि-विरुद्धार्थत्वात् प्रतिज्ञारोषात्, तःप्रदेशव्यतिरिक्तेषु प्रदेशेष्वस्यभावात् 'यत्र यत्राग्निस्तत्र तत्र धूमः' इति दृष्टान्तो न शक्यो वक्तम्, अतस्तन्निरासः। नापि 'अग्निरत्र भवत्येव' इत्यवधार्यते भवतिप्रयोग- 25 व्यवहारेण, ने न भवत्यपि कदाचिदिति । किं कारणम् ? सदाग्निधूमाभावात् तत्र तस्मिन् देशे कादाचित्कामिन्युदाँसो निरर्थकः सततममिभूमयोरभावात् ।

तस्माद् 'विवक्षिते देशे तस्मिस्तस्मिन् काले भवत्यग्निः' इति प्रतिज्ञार्थः । कस्मात् ?

३ °रणिनिमर्थने **१°त-चदेव भारा वैनाचेदेव यरा। २** ः \* एतदन्तर्गतः पाठो भारा प्रती नास्ति॥ वा भूताज्ञिके य॰ ॥ ४ व्यतोसु धूम प्र॰ ॥ ५ रत्वन य॰ । नत्वन भा०॥ ६ तुल्ला-पृ० ६९९ पं॰ ५ ॥ ७ संभवोन्नर्जल भा० । संभवेन्निर्जल य॰ ॥ ८ अथवालिश्वत्विति भा॰ । अथवालिसर-वत्विति य॰ ॥ ९ वाभावात् मा॰ ॥ १० तदाचययो य॰ ॥ ११ प्रयोगाव्यवहारेण प्र॰ । ( प्रयोगा-ध्याहारेण ?)॥ १२ न भवत्यापे य०॥ १३ °दासोनर्थकः मा०॥

धूमश्च पक्षधमें इनुबद्धरूप एवाग्निना भवति अग्निसहचरित्वाग्निनिमत्तत्व-ख्यापनार्थम्। इह कचित् सहचरिभागः, कचिच निमित्तनैमित्तिकभावः। इह तु द्व्यवयवमेव लिङ्गम्। तन्नाविनाभावी [सहचरी। सहचरावग्निधूमौ।] सहचरोऽसिन् विद्यत इति सहचरी। अस्मिन् विद्यत एवाग्निधूमे, न न विद्यत एव, न च न विद्यतेऽपि कचित्। तस्मिन् हि किल सति विद्यत एवाग्निः, न न विद्यते वात्या-दिवत्, न च न विद्यतेऽपि धूमासहचरायोग्निधूमवत्, न वा सपक्षसहचरे न विद्यत एव कृतकमिव नित्ये। एवमसिद्धविरुद्धानैकान्तिकव्युदासेन सहचरि-भावानुमानं सिध्यति।

नन्वेवं किमर्थे निमित्तनैमित्तिकभावोपादानम्? न, अग्निवद् व्यभिचारि-

10 **अब्युत्पत्तिविध्यनवधृतेः,** विधिनैवाब्युत्पादितावधारणेनोक्तवात् 'रक्तमिदं करवीरपुष्पम्' इत्यब्युत्पन्न-रक्तश्वेतविशेषणाय पुरुषायेव तन्निरूपणार्था 'रक्तमेव, 'श्वेतमेव वा' इत्यवधारणानपेक्षा प्रतिज्ञा ।

ध्रमश्च पश्चधमींऽनुबद्धरूप एवाग्निना भवति । किमर्थम् १ अग्निसहचरित्वाग्निनिमत्तव-स्वापनार्थम् । तद्व्याख्या—इह क्रचिदित्यादि, रूप्पर्शयोः सहचैरिभावः, दण्डादि निमित्तम् घँटो नैमित्तिक इति निमित्तनैमित्तिकभावः, तावेतौ सहचरिनिमित्तनैमित्तिकभावाववयवा, तैदेव हि तत्, इह तु द्व्यवयव-15 मेव लिङ्गम् । तत्राविनाभावीत्यादि, सहचरिभावं तावदादौ निरूपयामः, सोऽविनाभाव एव । तद्व्याख्या निरूपणार्था-सहचरावित्यादि सहचरो यैस्मिन् विद्यत इति सहचरी धूमस्याग्निरिति इनिप्रत्ययः समन्यर्थे, अस्य त्रिविधोऽर्थः-अस्मिन् विद्यत एवाग्निधूमे अग्नित एव चीयमिति पश्चधर्मावधारणम् । न न विद्यत एवेति 'सपक्षाननुगतो विपक्ष एव मन्' इति 'विरुद्धासाधारणानैकान्तिकाशङ्का मा भूदिति । न च न विद्यतेऽपि कचित् सहचरी धूम इति साधारणानैकान्तिकाशङ्का मा भूदिति वा । 20 तद्व्याचष्टे-तस्मिन् हि किल सतीति, पराभिमतस्य धूमे लिङ्गिनि अग्निलिङ्गत्वस्य व्युदासार्थं तदुदा-हरणानि, सति विद्यत एवाग्निने न विद्यते वात्यादिवदित्यसिद्धव्युदासेन । न च न विद्यते एव धूमासहचरायोग्निधूमवदिति साधारणानैकान्तिकाशङ्काव्युदासेन । स्वासिसद्वरेवानुक्तोपसंहारो गतार्थः । कृतकमिव नित्य इति विरुद्धारीधारणानैकान्तिकाशङ्काव्युदासेन । एवमसिद्धेत्वानुक्तोपसंहारो गतार्थः ।

नन्वेत्रमिखादि । एत्रं तर्हि असिद्धविरुद्धानैकान्तिकव्युदासेन सहचरिभावातुमानसिद्धौ सर्खा 25 किमर्थमनर्थकनिमित्त-नैमित्तिकभावोपादानम् १ तस्मादेकावयवमेवास्तिवति ।
848-१

एतच न, अग्निवद् व्यभिचारित्वाद् धूमस्यापि, यथाग्निर्धूमं व्यभिचरित अयोग्यादावभावात् तथा धूमोऽपि अग्निमपनीताग्निकवासगृहादौ अरिणिनिर्मथनादौ चेति समानम् । तक्न्याख्या यदि हे (हि) स सदेखादि सदृष्टान्तोपनया सभावना गतार्था प्रागुक्तन्याया । सन्निहितनिमिक्त-सहचरिप्रख्या-

१ पुरुषायैवातन्त्रिरू प्रणा २ श्वेतमेवेत्यव यणा श्वेतमेवत्यव भाणा ३ चिरिताभावः भाणा चेरितः यणा ४ घटादि यणा ५ भावावयवो प्रणा ६ तदेव हि तदिह तु द्यवयमेव यणा तदेतदतिह तुंदांवयवमेव भाणा ७ (अस्मिन्?)॥ ८ वाय भाणा ९ विरुद्धसाधारणानैकान्तिका मा भूदिति प्रणा १० कदाङ्का यणा ११ धूमसहचरायो भाणा धूमसहचरयो यणा १२ सावधार प्रणा

त्वाद् धूमस्यापि। यदि हि स सदा .... । पाण्डूर्घगतिवहलोत्सङ्गचेकदेशवद्ध-मूलपुनःपुनरुत्थायिधूम[स्याग्निमन्तरेणाभावाद् निमित्तनैमित्तिकभाव एषितव्यः]। बलाकापताकावच [सहचरिभावोऽप्येषितव्यः, निमित्तनैमित्तिकभावे सत्यपि] धूमेऽग्नेव्यंभिचारदर्शनात्।

सहचरिनिमित्तोपपत्तौ तु न काचिद् व्यभिचारिद्क् । देशान्तरासश्चारि व धूमस्य तत्कालसन्निहिताग्निनिमत्तत्वाद् विशिष्टस्पैव धूमस्याग्नौ गमकत्वम्, विशेषणार्थवत्त्वात् । स यथान्निमत्त्वं गमयति तथा सन्निहिताग्निनिमत्तत्वमपि । एवं चाग्नेरपि गृहीतत्वाद् न प्रत्यक्षादि प्रमाणान्तरमपेक्ष्यते कृतकत्वेने-

पनेन विशिष्टधूमग्रहणं 'तस्मिन्नेव देशे काले च नामुत्यन्नो नौतीतो नौपनीतो वाग्निः' इत्येतस्या[र्थ]स्य 10 प्रक्यापनार्थम् । सत्यपि सहचरिभावे निमित्तभूतं तमिन्नमन्तरेण धूमस्यैवाभावाद् निमित्तनैमित्तिकभाव एषितव्यः । ततस्तद्वधारणार्थानि लिङ्गानि दर्शयन्नाह—पाँण्डूर्धगतीत्यादि । पाण्डुविशेषणं वाँ धपनीहारादि-व्युदासार्थम् । कर्धगत्या बहलत्वेन च धूमिकाव्युदासः । उत्सिङ्गिग्रहणात् शरावाकारोद्धिविस्तारित्वं सूच्यते, पार्श्वविस्तारित्वाद् धूमिकादीनाम् । एकदेशबद्धमूलग्रहणादभूता-ऽपनीताग्नि-वात्यादिव्युदासोऽनेकत्र अमणादित्वात् तेषाम् । पुनःपुनस्तथायिधूमग्रहणा[द]पनीताग्निकवासगृहारणिनिर्मथनावस्था- 15 व्युदासः । तस्मात् सलिल-वलाकयोः सहचरिणोरिवाग्निधूमयोर्व्यभिचारदर्शनाद् निमित्तनैमित्तिकभावोऽपीष्ट इति । सोऽपि निमित्तनैमित्तिकभावः सहचरिभावेन विना व्यभिचरत्येवेति दर्शयन्नाह—बलाका-पताकावश्चयादि यावद् धूमेऽग्नेव्यभिचारदर्शनादिति भावना गतार्था, नैमित्तिकसद्भावे निमित्ताभाव-दर्शनात् स्थपतिक्रतप्रासादादिवदिति ।

तदुभयगतदोषपरिहारेण द्व्यवयवगुणप्रकाशनार्थं चाह — [सह]चरिनिमित्तोपपैत्तावित्यादि यावद् 20 विशेषणार्थवत्त्वादिति । उभयविशेषणसम्पत्तौ सत्यां काचिद् व्यभिचारँदिग् न सम्भवति । तत् कथम् ? इति तद् दर्शयति—देशान्तरासञ्चारीत्यादिना भावयन्, तत्कालसन्निहिताग्निनिमत्तत्वाद् धूमस्य व्यभि-चारमलविशुद्धस्य तैर्विशेषणिर्विशिष्टस्यैय सहचरिष्यमौ गमकत्वम्, इतरथा धूमस्यापि अग्नेरिव धूमे व्यभि-चाराद् विशेषणसामध्यौदेवानुमानार्थवत्त्वम्, विशेषणानुपादानेऽग्निमत्त्वमेव न गमयति उभयतोऽपि सहचरित्वे निमित्तनैमित्तिकत्वे वाऽसति यस्मात् तस्मात् स्थाग्निमत्त्वं गमयति तथा सन्निहिताग्नि-25 निमित्तत्वमपि 'गमयति' इति वर्तते, यथाग्निमत्त्वेन विना नास्ति वीभवत्त्वं तथा तन्निमित्तत्वमन्तरेण नास्तीत्यग्निमत्त्वमपि गमयति उभयत्राव्यभित्तात्वार्यभित्तात्वार्यभित्तत्वमपि गमयति उभयत्राव्यभित्रार्यनिति ।

स्यान्मतम्-लिङ्गरवाद्भिः प्रत्यक्षं प्रमाणान्तरमपेक्षेत धूमवदिति । तत्र भवति, एवं चेत्यादि । एवमुक्तबद्धमूलत्वादिविशिष्टधूमपरिप्रहेऽप्रेरिप गृहीतत्वाद् न प्रत्यक्षादिप्रमाणान्तरमपेक्ष्यते । किमिव ?

र नानीतो यार्थः २ नायतीतो प्रर्थः ३ पाण्डूचेगती प्रर्थः ४ बाप्यन्नीहा प्रर्थः ५ सराचा प्रर्थः ६ नायतितो प्रर्थः ५ सराचा प्रर्थः ६ नायति प्रर्थः ५ सराचा प्रर्थः ५ स्थानित प्रर्थः ५ देश्वासीत प्रत्यासीत प्रत

वानिखत्वस्य। स एव निमित्तमग्निर्धूमस्य सहचरश्च। न हि तस्याग्नितोऽन्यद् निमित्तं भवितुमहित सहचरं वा ......कियेत। पूर्वप्रसक्षसम्बन्धसारणादन्यतरेणेतरस्या-भिव्यक्तिः प्रसक्षवत् ।.....।

ज्ञानित्यं सर्वं प्रयत्नानन्तरीयकम्, आईतत्वस्याभ्युपगम्यमानत्वात्। व्यवचनानपेक्षायामपि तान्यपि सिद्धप्रयत्नानन्तरीयकान्पेव लोकप्रत्यक्ष विहित-वृत्तित्वात्, कुड्यादिवत् । जीवदारीरं नात्यन्त(क्तः?)दारीरचित्त स्वयं प्रवृत्तत्वात् स्थपतिवत्। चेतनविहितवृत्ति च सिवितृगति ।

कृतकत्वेनेवानित्यत्वस्य, तद्या प्रागभावप्रध्वंसाभावाख्यमेकमेव [व]स्व[श्रु]वमनित्यं कृतकं विच्यते, 10 श्रुंव स्थियें, ध्रुवं स्थिरम्, नेर्धुवे त्यप् [पा० म० भा० ४।२।१०४] नित्यम्, न नित्यमनित्यमिति 'कृतकम्' इत्युक्ते तदेवानित्यमध्रुवमित्युक्तं भवति उत्पाद्विनाशयोरप्रौव्याभेदात् तथा धूमप्रहणेऽन्निप्रहणं प्रदेशात्माभेदात् । स एव निमित्तमन्निर्धृमस्य सहचरश्च, न हि तस्यत्यादि \*वावत् क्रियेतेत्यादि क्रित्रेत्यादि क्रियेतेत्यादि क्रित्रेत्यादि क्रित्त्य धूमस्य अग्नितोऽन्यद् निमित्तं प्रदेशपरिणामात्मकाद् देशान्तरस्थान्निपाणाम्बुकुन्भादि भवितुअप्पत्त महिति सहचरं वा तदसम्बद्धत्रेत्रोत्वयत्विङ्गत्वप्रसङ्गात्, परिणान्यभेदपरिणामान्तरसाध्यत्वे परिणामान्तर15 साधनत्वात् एवमस्येव हेतु-हेतुमद्भावभावनार्थमाह—पूर्वप्रत्यक्षेत्यादि यथा पूर्व प्रत्यक्षकालेऽन्निना सम्बद्धो धूमोऽन्निश्च धूमेन तथान्वयकाले तस्य र्सम्ब्रित्यास्य स्तरणाद् 'यत्रान्निस्तत्र धूमः, यत्र धूमसत्त्रान्निः' इत्यन्यतरेण विवक्षितेन हेतुनोपात्तस्य इतरस्य साध्यस्याभिव्यक्तिः प्रत्यक्षकाले इव प्रत्यक्षवत् ।
स्थान्मतम्-धूमविज्ञानकालेऽन्निविज्ञानस्थाभावात् ग्यास्याभिव्यक्तिः प्रत्यक्षकाले इव प्रत्यक्षवत् ।

.....अनित्यत्वप्रयत्नानन्तरीयकत्वयोरन्योन्यव्याप्ति प्रतिज्ञाय हेतुमाह्-आहेतत्वस्याभ्यु-20 पगम्यमानत्वादिति अन्यापोहाभ्युपगमात् स्ववचनादेव जैनेन्द्रं मतमभ्युपगतं त्वयेति वक्ष्यामः ।

स्ववचनानपेक्षायामपीत्यादि । यद्यपि खं वचनमनपेक्ष्यापि 'अनितं सर्वं प्रयक्षानन्तरीयकं न भवति' इति ब्रूषे तथापि 'ते वचनं न्यायापेतमेवेदम् । तद्यथा-तान्यपीत्यादि, तान्यपि अभ्रेन्द्रचापादीनि सिद्धप्रयत्नानन्तरीयकान्येवेति प्रतिज्ञा, लोकप्रत्यक्षेत्यादि समासदण्डको हेतुर्यावद् विहितवृत्ति-त्यादिति । कुड्यादिदृष्टान्तः । तद्भ्याख्या लोकप्रत्यक्षेत्यादिविशेषणप्रयोजनानि च पिण्डार्थेन विद्युदा्वादिति । कुड्यादिदृष्टान्तः । तद्भ्याख्या लोकप्रत्यक्षेत्यादिविशेषणप्रयोजनानि च पिण्डार्थेन विद्युदाविश्वान चैतन्यं तावत् साध्यते-जीवशरीरं वाताद्यः, अनण्यादित्वे स्पर्शादिमत्त्वात्, गोवत् । तस्यापि
गोर्मृतस्य जीवत्वाभावाद् मा भूदनैकान्तिकते[ति ] जीवशरीरत्वेऽपि तु नात्यन्त(क्त)शरीरं चित्तत्यादि
यावत् स्वयं प्रवृत्तत्वादिति विशेषणव्याख्या । स्थपतिवदिति स्थपतेश्चेतन्यवत् । वातादिचैतन्ये सिद्धे
४५५-२ चेतनविहितवृत्ति चेत्यादिना विद्युद्धमेघशस्त्रादीनां चेतनवात्वयस्रोत्थता दश्येते, सवितृगतीत्यादिना

१ चोच्यते वस्थैये मा॰ ॥ २ "घु स्थैयें"—पा० घा० ९४३ ॥ ३ त घुवे त्यप्र प्र॰ । "लब् नेर्घुवे । लब् नेर्घुवे वक्तव्यः । नियः ।"—पा० म० भा० ४।२।१०४ ॥ ४ \* \* एतदन्तर्गतः पाठो भा० प्रतौ नास्ति ॥ ५ कियते-त्यादि य० ॥ ६ एचंस्यैव भा० । ( एकस्यैव ? ) । 'परिणाम्यभेदपरिणामान्तरसाध्यत्वे परिणामान्तरसाधनत्वादेकस्यैव हेतुहेतुमद्भावभावनार्थमाह' इत्यपि पाठोऽत्र भवेदिति ध्येयम् ॥ ७ हेतुसद्भावभावनार्थं य० ॥ ८ 'सम्बद्धस्य' इत्यपि पाठोऽत्र स्यात् ॥ ९ इतः परं पाठस्त्रुटितः सर्वाह प्रतिषु ॥ १० ते क वचनं य० ॥ १८ रचेत्तेत्यादि प्र० ॥

याप्याधाराधेयबद्धृत्तिः—

ेलिङ्गे लिङ्गी भवत्येव लिङ्गिन्येवेतरत् पुनः । नियमस्य विपर्यासे सम्बन्धो लिङ्गलिङ्गिनोः ॥

यसालिङ्गे लिङ्गी भवत्येव तसाद् युक्तं यद्शिवद् धूमो द्रव्यत्वादीनामपि प्रकाशको न तैक्ष्ण्यादीनाम्। यसाच लिङ्गिन्येव लिङ्गं भवति नान्यत्र तसाद् युक्तं यद् धूमो धूमत्वेनेव पाण्डुत्वा- <sup>5</sup> दिभिरपि प्रकाशयति न द्रव्यत्वादिभिः। एवं ह्यवधारणवपरीत्येन सम्बन्धो लिङ्गलिङ्गिनोः। [प्र० समु० वृ० २।२०३]।

एषापि तद्भावदर्शनविधेरेव गमयति न व्यावृत्तिबलेन । न हि योषिद्गण्ड-पाण्डुत्वं गमयत्यग्रिम्, अभूताग्रिथ्मकत्वात् । धूमभूतं गमयति धूमभ्ताग्रित्वात् तद्भावस्य तद्भावत्वेनैव गमकत्वात् ।

यथा चेदं तथा द्रव्यत्वादिसामान्यस्यापि धूमभूतेर्गमकत्वमग्नेः पाण्डुत्व-वत् । अग्नेरपि द्रव्यत्वसामान्यगतिरग्निभूतत्वात् । यत्तु धूमो दीप्त्यादिविशेषाणाम-गमकस्तत् तद्भावदर्शनविधेरेव तथा चान्यथा च दष्टत्वाद् व्यभिचारात् ।

इन्द्रधनुषः । तस्माद् विशुदादीनि<sup>र</sup> प्रयत्नानन्तरीयकानि अनित्यानि चेत्वनित्यप्रयत्नानन्तरीयकत्वयोरन्यो- <sup>15</sup> न्यगम्यगमकता ।

एवमविनाभावित्वकुतर्कस्य 'विनाभावेनास्माभिः तद्भावदर्शनादेव साध्यसाधनधर्मयोः विधेः संयोगिवहुँ त्तिः यथाप्रतिज्ञर्मुं का, 'न त्वाधाराधेयवहु त्तिः' इति प्रतिपादयिष्यामः—याध्याधाराधेयविद्यादि । यामपि आधाराधेयवहु ति मन्यसे ठिङ्गे छिङ्गी भवत्येवेत्यादि स्रोकः । तद्ध्याख्या—यस्माद् छिङ्गे धूमे छिङ्गी अग्निभवत्येव न [न] भवत्यपि तस्माद् युक्तमित्यवधारणार्थप्रदर्शनम् । यस्माच्च <sup>20</sup> छिङ्गिन्येवेत्यादि यावद् द्रव्यत्वादिभिरित्यादि तद्विपरीतावधारणप्रदर्शनं गतार्थम् । सामान्यस्य गैन्यत्वं छिङ्गिनि न विशेषाणाम्, छिङ्गस्य च विशेषाणां केषाञ्चिद् गमकत्वं न सामान्यस्य दृष्टम्, तत् सर्वमविना-भावादाधाराधेयवद्वहु तेरिति पूर्वपक्षः ।

क्षत्रोत्तरम् -एषापीत्यादि । इयमपि आधाराधेयवद्वृत्तिः तद्भावदर्शनविधेरेव यत्र दृष्टस्तद् गमयित दर्शनवलेन, न यत्रादृष्टसद्भ्यवच्छेदेन व्यावृत्तिबलेनेति । अत्रापि न हीत्यादि थावन(त् १) 25 योषित्रण्डपाण्डुत्वं न गमयित अग्निम्, अभूतार्मिधूमकत्वात् ; धूमभूतं तु पाण्डुत्वं गमयत्प्रिं धूमभूता- ग्रित्यात्, विधेरेवं तद्भावस्य तद्भावत्वेनैव गमकत्वात् ।

यथा चेद्मित्यादि, पाण्डुत्वादिविशेषस्य धूमभूतत्वेन गमकत्ववद् द्रव्यत्वादिसामान्यस्थापि धूम-भूतेर्गमकत्वमग्नेरिति भावना यावत् पाण्डुत्ववदिति । एवं तावद्ध्मभूतसामान्य-विशेषधर्माणां गमकत्वं तुल्यम् । विधेरेव गम्यत्वनियमाविशेषः । तैथाहि अग्नेरिप द्रव्यत्वसामान्यगतिः, अग्निभूतत्वात् । अप्र-१ नोदकादितद्व्यतिरिक्तद्रव्यत्वगतिः, अतद्भृतत्वात् । यतु धूमो दीप्त्यादीत्यादि, दीप्ति-तैक्ष्ण्यादिविशेषा-

१ हश्यतां पृ॰ ६७९ पं॰ ४-८॥ २ विनास्माभिः भा॰॥ ३ पृ॰ ६८९ पं॰ २॥ ४ मुक्त्वा प्र॰॥ ५ गमकत्वं य॰॥ ६ अत्रोत्तरमेषामपीत्यादि प्र॰। 'अत्रोत्तरमियमपीत्यादि' इत्यपि पाठोऽत्र भवेत्॥ ७ अत्र किश्चिद्युद्धं त्रुटितं वा प्रतीयते। 'न हीत्यादि भावना, योषिद्रण्डपाण्डुत्यं न.....' इति चेत् पाठस्तदा सम्यक् सङ्गच्छते॥ ८ धूमत्वात् य॰॥ ९ विधिरेव प्र॰॥ १० विधिरेव प्र॰॥ ११ तथा व्यप्नेषि प्र॰। 'तथा वान्नेरिप' इत्यपि पाठोऽत्र स्थात्॥

तद्भावदर्शनानुबन्धेन हि बुद्धयुरपत्तिरनुमानम् । धूमवन्त्वमग्निमन्त्वानुबद्धमेवे-त्यैकान्तिकग्रहणेऽनुमानं भवति, अव्यभित्रारात् । व्यभित्रारात्त्वनुमानाभासम्, तद्यथा वृक्षक्षुपादिवद्भवत्यनेश्ण्यादिव्यभित्रारेण । तथाविधदर्शनबुद्ध्यनुबद्धमेवा-नुमानमपि तदत्तरपक्षद्वयगतैकान्तमनाश्रित्य ज्ञानमनवधृतार्थमनध्यव-इसायो विपर्थयश्चानुमानाभासौ ।

व्यावृत्तेस्त्वनुमानाप्रामाण्यापत्तिः, अत्यन्ताज्ञानादनध्यवसायवत्, ग्राह्य-वृत्त्यननुरोधिप्रतिपत्तेर्वा विपर्ययवत्।

गतिरिष तद्भावैदर्शनिविधेरेव, तथा चान्यथा च दीप्ति-तैक्ष्ण्यादिरूपेण तद्धिरिहतत्वेन च हष्टत्वाद् 10 व्यभिचारात्, नात्यन्ताभूतशीतादिव्यभिचाराद्सैम्बद्धादगतिः, किं तर्हि ? सैम्बद्धव्यभिचारादेव ।

किञ्चान्यत्, दर्शनविधेरेवानुमानळक्षणोपपत्तेः स एवैषितव्य इस्यत आह्—तद्भावदर्शनानुबन्धेन हि बुद्धुत्पत्तिरनुमानमिस्येतदनुमानर्जक्षणम् । तद् व्याच्छे—धूमवस्वमिस्यादि, यदा 'धूमवस्वं
प्रदेशस्याग्निमत्त्वानुबद्धमेव' इसैकान्तिकं प्रहणं तदानुमानं भवति 'धूमादिष्ठरत्र' इति, तस्याग्नेरेकान्तेनैव
प्रहणमव्यभिचारात् । व्यभिचारात् त्वनुमानाभासम् , तद्यथा — वृक्ष-क्षुपादिवज्ञवलनतैद्धण्यादिव्यभिचारेण,
15 यथा यदा तु 'यृक्षः क्षुपो वात्र, धूमात्' इति तदानुमानाभासं भवति, विनापि वृक्षादिना दृष्टत्याद् व्यभिचाराद् दर्शनबलेनैव । तदुपसंहारः तथाविधदर्शनबुद्धमुबद्धमेवानुमानमेपीत्यादि गितार्थ एवं
सन्देहानुमानाभासश्च । अनध्यवसाय-विपर्ययानुमानाभासाविष, तद्यथा—तदतत्पक्षेत्यादि । स चासश्च
पक्षो तदतत्पक्षो, तयोर्द्धयम् , तद्गतमेकान्तं 'भूतमेव, अभूतमेव' इत्यनाश्रिस्य यथा 'अग्निरत्रेव, अग्निरत्र
भवत्यव' एवमाद्यनिश्चितासन्दिग्धरूषं ज्ञानमनवधृतार्थमनध्यवसायः, विपर्ययश्चाभूते भूतप्रस्ययः, भूते
विच्याभूतप्रस्यः, स्थाणो पुरुषप्रस्ययवत् । एतावष्यनुमानाभासौ । तत्परिणामाव्यवच्छेदेन तथाविधदर्शनध्यद्धनुबद्धमेवानुमानं दृष्टवत्, तथैवानुमानाभासोऽपि ।

त्वन्मत्या व्यावृत्तेस्त्वनुमानाप्रामाण्यापत्तिः 'न भवति न भवति' इत्युभयतोऽण्यभवनपरमार्थत्वाद्र्थान्तरमभावो वाऽत्यैन्तमदृष्टत्वात् 'अग्निने भवति, उद्कमनग्निः स न भवति घटः खपुष्पं वा' इति

25 अज्ञानिमेवेत्यन्नामाण्यापत्तिः पूर्वोक्तन्यायेन । कस्मात् ? अत्यन्ताज्ञानादनध्यवसायवदित्यन्नमाण्यम् ।
तथा विपर्ययवद्रमाण्यापादनार्थमाह-ग्राह्यवृत्त्यननुरोधिप्रतिपत्तेर्वा विपर्ययवैदिति । प्राह्मस्याग्नेविधिस्पेण वृत्तिरग्निभवनम् , तदनुरोधिनी न भवति या प्रतिपत्तिः सा ग्राह्मवृत्त्यननुरोधिनी, तस्याः प्रतिपत्तेर्याद्यवननुरोधिन्या हेतोरप्रामाण्यं व्यावृत्त्येनुमानस्य, पुरुषे स्थाणुन्रत्ययवदिति प्रागुक्तन्यायवलेनानिष्टापादनं गतार्थम् । तस्माद् दृष्टवदेवानुमानतदाभासौ यथादृष्ट्वानानुवद्धत्वादिति ।

१ दर्शनेविधिरेव प्र०॥ २ संबंद्धाद य०॥ ३ संबंधन्यभि प्र०॥ ४ हासणं च य०॥ ५ भणीति य०॥ ६ गतार्थ एवं सन्देहानुमानामासं च प्र०। (गतार्थमेवं सन्देहानुमानामासं च १)॥ ७ तमेवेत्यना प्र०। (तमेव वेलना १)॥ ८ तथाविधिद्र्श प्र०॥ ९ त्यन्तरंमनेदृष्टत्वात् भा०॥ १० नमेवोत्यप्रा भा०। नमेवोत्यप्रा य०॥ ११ व्यवचिति प्र०॥ १२ त्याननुमानस्य प्र०। (त्रेयाऽनुमानस्य १)॥

एवं च तदिष न दृषणं यत् किल सम्बन्धानुमानलक्षणस्य अस्येदं कार्यं कारणम् [वै॰ स्॰ ९।१।१४] इत्यादेश्चोक्तं दृषणम्, उक्तविधिवृत्तिभावनत्वादनुमानस्य ।

छिङ्गेन न विना छिङ्गी<sup>र</sup>.....।

'लिङ्गे चेल्लिङ्गिनियमस्तैक्ष्ण्यं किमिति नेष्यते ॥

न यथाह—['लिङ्गे लिङ्गी भवत्येव। न तु लिङ्गिनि लिङ्गे भवत्येव लिङ्गि- ६ सन्त्वेऽपि लिङ्गाभावाद्] अयोग्निवत्।' लिङ्गिनि देशे धूमो भवन्नेव पक्षधमीं भवति। यथा वाह्—लिङ्गिन्येव लिङ्गे भवति नालिङ्गिनि, तदपि न घटते, नियमेन तस्य सद्भावे तत्रैवाग्नौ लिङ्गस्वात्।

एवं च तदपीतादि। अतिदेशेन सम्बन्धानुमानलक्षणस्य 'सम्बन्धादेकस्मात्' [ ] इत्यादेः 'अस्पेदं कार्यं कारणम्' [वै॰ स्॰ ११११८] इत्यादेश्च यत् किल दूँषणं सम्बन्धस्याविशिष्ठत्वाद् धूमादिम् 10 द्रव्यादिवद् दीप्तितेक्षण्यादीनामिष गम्यत्वम्, धूमपाण्डुत्यादिविशेषगमकत्ववद् द्रव्यसत्त्वादिसामान्यस्यापि गमकत्वम्, अग्नेर्या गमकत्वं धूमवत्, धूमस्य वाग्निवद् गम्यत्यम्' इत्येते दोषाः प्रसक्ता दृष्ठवद् विधि-वृत्तेरनुमानोक्तेः यथा दृष्टस्तथा सन्देहानध्यवसायविपर्ययनिश्चयक्रदित्यभ्युपगमादिति । एतदपि न दूषणम्, उक्तविधिवृत्तिभावनत्वादनुमानस्थेति ।

किञ्चान्यत्, 'लिङ्गे लिङ्गी भवत्येर्वं' इत्यस्याः कारिकाया योऽथोंऽयधारणवैपरीत्येनाऽनुमानमि-४५७१ त्युक्तसस्य दूषणार्थमाहाचार्यः—लिङ्गेन न विना लिङ्गीत्यादि श्लोकः । न यथाहेत्यादि परमतप्रदर्शनं यावदयोग्निविति नियमविपर्ययेण सोदाहरणम् । अत्रोत्तरम्—लिङ्गिनि देशोऽग्निमित धूमो भवन्नेव पक्षधमों भवति, नाभवन् असिद्धत्वादलिङ्गत्वात् । आवद्धमूल्रत्वादिविशेषणावभृतपक्षधर्मत्वस्थैव लिङ्गत्वा- लिङ्गिनि लिङ्गं भवतेव वात्यादिन्युदासेन । तस्य च धूमस्याग्निगततैक्ष्ण्यादिलिङ्गत्वं न भवति, न दृष्टत्वाद् धूमे तस्याग्नेरदृष्टत्वात् तैक्ष्ण्यादिना च सह विधिवृत्त्येति ।

यथा वाहेतादि । 'लिर्झिन्येव' इत्यस्मावधारणस्य निरूपणम्—यदा भवति लिङ्गं तदा नालिङ्गिनि भवति उदकादौ धूम इति । तदिष न घटते, कस्मात् ? नियमेनेत्यादि, तस्य धूमस्य सद्भावे बद्धमूलत्वादि- विशेषपरिच्छिन्ने तन्नेवान्नौ नान्यत्रायोग्ध्यादौ लिङ्गत्वम् । किं कारणम् ? 'अग्निरत्र' इति अत्रशब्दस्या- धिकरणवैनिवोऽर्थवन्तवे 'अत्र'शब्दवैनिच्यैतत्प्रदेशसम्बन्धिन्येवान्नौ ''लिङ्गित्वात्, अन्यथाऽर्नुमानाभावदोष- स्योक्तित्वात् । तस्मात् स एव तस्यैव लिङ्गिमिति सिद्धम् । यत् पुनर्धूमगतद्रव्यत्वाद्यग्यप्रकाशनं तत्तु 25 अस्मदिष्ठदर्शनविषेदेव तथा व्यभिचारात् ।

र 'लिङ्ग एवेतरत् पुनः' इल्पि द्वितीयपादोऽत्र स्यात्॥ २ दश्यता पृ० ७०२ पं० ९-१०॥ ३ पृ० २४० पं० ११॥ ४ वैशेषिकमतपरीक्षावसरे प्रमाणसमुचयवृत्तौ द्वितीयपिरेच्छेदे विस्तरेणापिदतिमदं दृष्णं दिङ्गागेन । विस्तरार्थिभिः Gaekwad's Oriental Series, Baroda इल्पत्र प्रकाशितस्थास्मरमपदितस्य वैशेषिकस्त्रस्य सप्तमे परिशिष्टे पृ० १८४— १९६ इल्पत्र सबुत्तिकात् सिटीकाच प्रमाणसमुचयादुद्धता वैशेषिकानुमानपरीक्षा विलोकनीया ॥ ५ दृष्टविध्वविवृत्ते भा० । दृष्टविध्वविवृत्ते य० ॥ ६ पृ० ६७९ पं०४ ॥ ७ योशिवधा भा । यार्थावधा य० ॥ ८ अवंधमूळ प्र० ॥ ९ क्ष्यादिलिंगं न भवति प्र० ॥ १० 'न भवति, दृष्टत्वाद् धूमे तस्याप्तेः, अदृष्टत्वाद् तैक्ष्यादिना च सद्व विधिवृत्त्येति' इत्यपि पाठोऽत्र भवेत् ॥ ११ वास्तिविध्वत्येति' इत्यपि पाठोऽत्र भवेत् ॥ ११ पृ० ६७६ पं० ६ ॥

## लिङ्गे चेहिङ्गिनियमस्तैक्ष्ण्यं किमिति नेष्यते ?

अदर्शनमिति चेत्, तन्न, प्रचुरहरिततृणेन्धनो धूमस्तार्णाल्पतादिविशेषान-ग्नेर्गमयति । बहलः [धूमो बहुतापादिविशेषान् गमयति ] हस्तलगृहा-ङ्गणगतस्तौषस्तौषाग्निं गमयति । इति लिङ्ग एव लिङ्गिनो भावः ।

अथोच्येत—'विशेषा न तु गम्यन्ते तस्यैव व्यभिचारिणः [प्र॰ समु॰ २।१८]। न, तैक्ष्ण्या-दिवचनात् । तत्रापि चोक्तमेव तद्भावदर्शनविधेरेव तदिति ।

न च लिङ्गिन्येव लिङ्गमिति नियमो वासगृहवत् । शक्यते च लिङ्गे धूमे नियमादग्निरिति वक्तुम्, असन्धुक्षितानग्नित्वात् ।

किन्तु यथा च त्वयोच्यते "लिङ्गे लिङ्गी भवत्येव' इति, तत्र लिङ्गे चेलिङ्गिनियमः तथा चेदं 10 दोषजातम् – तैक्ष्ण्यं किमिति नेष्यते ? घूमत्वावधारणकारणविशेषाणां दीप्ततर-मन्दप्रकाशनादिविशेष-४५७-२ सहचरत्याद् घूमादिग्नगतिवत् तद्वधारणकारणविशेषसहचराग्निविशेषः कस्मान्नेष्यते तेभ्य एव धूमावधारण-कारणविशेषभ्यः ? ।

स्यान्मतम् अदर्शनमिति चेत्, तन्नेति 'दर्शनमस्ति' इत्युच्यते । तद्यथा प्रचुरहरितेत्यादि, यत्र दोग्धारः पुरुषा एव दोहयर्नैतीमिविरहिताः, गोकुले हरिततृणाकीर्णे नयावासे गवां मशकनिवारणार्थं 15 हरिततृणेन्धनोऽग्निः क्रियते तेत्रैतदण्डकोक्तविशेषो धूमस्तार्णार्व्यतिविशेषानमेर्गमयति । तथा बहले-त्यादिना तापामिवृद्ध्या विशेषः । हस्तला मृत्यात्रकाराः शिल्पिनः, तद्वहाङ्गणगतस्तौषस्तौषाग्नि गमयतीति विशेषाणामपि लिङ्गित्वदष्टेलिङ्गे धूम एव लिङ्गिनोऽग्नेर्भावः । तस्माद् नावधारणवैपरीत्येन लिङ्गलिङ्गिता, न च विशेषागम्यतेति ।

अँथोच्येतेलादि । स्थानमतम्—मया विशेष्योक्त एँवादोषोऽस्य विशेषा न तु गम्यन्ते, के १ ये 20 तस्यैव व्यभिचारिण इति । एतद्पि न, तैक्ष्ण्यादिवचनात्, त्वया हि <sup>१०</sup>दीप्तितैक्ष्ण्यादयो विशेषा न गम्यन्ते इति कारिकार्थं विशृण्यतोक्तत्वान् तैक्ष्ण्यादीनां च गैन्यतत्त्व[स्य] दर्शितत्वादिति ।

किञ्चान्यत्, मया तत्रापि चोक्तमेव तद्भावदर्शनविधेरेव तदिति, तदिष च विशेषाणां गम्यगमकत्वं साध्यसाधनधर्मयोक्तद्भावेन दृष्ट्योर्विधिरूपेण संयोगिवद् ष्टृत्तेर्दृष्टवलेनैव न व्यावृत्त्येत्यभिहितमेर्वे । तस्मात् किङ्गे लिङ्गी भवत्येव इत्ययुक्तमुक्तम् । 'क्लिङ्गेन न विना लिङ्गी इत्यादि स्रोकश्च साधूक्तः ।

25 यदृष्युक्तं 'लिङ्गिन्येय लिङ्गम्' इति, तद्गि न च 'लिङ्गिन्येय लिङ्गम्' इति नियमो ४५८-१ वासगृहवत्, यथा वासगृहेऽपनीताग्निके लिङ्गिनाग्निना <sup>१९</sup>विनापि घूमस्य दृष्टत्वादरणिनिर्मधनार्वस्थस्येति । शक्यते च 'लिङ्गे धूमे नियमादग्निः' इति वक्तम्, कस्मात् <sup>१</sup> असन्धुक्षितानग्नित्यात्, न ह्यसन्दीप्ने-

१ द्रयता पृ०६७५ पं०२॥ २ पृ०६७९ पं०४॥ ३ °त्वाचकरणिवशेषाणां प्र०॥ ४ °त्तीतिविरिहिता प्र०॥ ५ तत्रैव तद्ण्ड वर्णा ६ 'व्यतापादि' इस्यपि पाठोऽत्र भवेत्। तुलना-पृ०६७३ पं०५॥
७ अथोच्यतेत्यादि प्र०॥ ८ प्वादोषस्यापि शेषान्तु य०। प्वादोस्यापि शेषा नतु भा०। (प्वादोषो
विशेषा न तु ?) (एव दोषो विशेषा न तु ?)॥ ९ केषे तस्यव भा०। केषा तस्यैव य०॥ १० द्रयतां पृ०६०६
टि०७। प्रमाणसमुचयवृत्ती 'अनेकधर्मणोऽर्थस्य न लिङ्गात् सर्वथा गतिः।२१९२।' इति कारिकार्थस्य विवरणे एतद्
वाक्यं विलोक्यत इति ध्येयम्॥ ११ गम्यतत्वद्शितत्वा प्र०। 'गम्यत्वस्य दर्शितत्वा' इत्यपि पाठः सम्भाव्यते ॥
१२ पृ०६८१ पं०२॥ १३ पृ०७०१ पं०३॥ १४ विना धूमस्य य०॥ १५ ( स्थस्य चेति ? )॥

एवं च िक्तं लिक्तिन व्यापित्वादेव गमकत्वं भजते कृतकानित्यत्ववत् ।
त्वन्मतिवत् साध्यधर्मस्य लिक्तित्वे साधनधर्मस्य लिक्तत्वेऽपि ब्रूमः—
यथा लिक्तमपि व्यापि तथा लिक्तमप्यक्त्वपि ।
उभयं लिक्तं लिक्ति वा न यत् तव् गोविषाणवत् ॥
यथा लिक्तमपि व्यापि संयोगिवद्वृत्तौ तथा लिक्तमप्यक्त्वपि । 5

न्धनावस्थोऽरण्यवस्थो वाग्निरधूमकः, अधूमत्वादनग्निरेष अगि रिग लगि गत्यर्थाः [ ] इत्यङ्ग-नाद् गमनादग्निः । अनिन्धनो न गच्छति न दहति, अगच्छन्नदहन्ननिर्मरेष । भस्मच्छन्नस्थापि बाष्पोष्म-पुद्रलनिश्चैरणात् सेन्धनत्वं सधूमत्वं च परमार्थतः तत्परिणामादग्र्यभिहतकाष्टतृर्णादीन्धनानां सन्दीपन-प्रव्वलनव्यालाङ्गारमुर्मुरभस्मच्छन्नोष्ममात्राद्यवस्थासु स्रक्ष्णधूमपरिणामाञ्जून्यत्वात् सर्वत्र धूमेऽग्निर्मियतः 10 तथाम्नौ धूमः ।

एवं च कृत्वात्र प्रयोगः-लिङ्गं धूमो लिङ्गिन्यमौ व्यापित्वादेव गमकत्वं भजते विधिवृत्त्यै-वेत्यर्थः । कृतकानित्यत्वयदिति दृष्टान्तः, यथा कृतकत्वमनित्यतां व्याप्नुवद् गमयति तथा धूमोऽप्यिम-मिति । एवं लिङ्ग एँव लिङ्गीत्यपि प्राह्मम् ।

त्वन्मतिविदित्यादि । अस्मन्मतेन 'साध्यं साधनं च एकमेव' इत्युक्तत्वात् परस्परव्यापित्वाद् 15 विधिक्षेणैवोभयतोऽपि गम्यगमकता न व्यावृत्त्येत्यत्र किं चित्रम् १ त्वन्मतेनापि भेदं कृत्वा साध्यधर्मस्याग्नेर्छिङ्गित्वे साधनधर्मस्य धूमस्य ठिङ्गत्वेऽपि त्रूमः—यथा ठिङ्गमपि व्यापीत्यादि श्लोकः । वैथोच्यते त्वया—

कामं लिङ्गमपि व्यापि लिङ्गिन्यङ्गि तु तत्ततः।

व्यापित्वान्न तु तत्तस्य गमकं गोविषाणवैत् ॥ [प्र॰ समु॰ २। २१हे ] इति । 20 किमुक्तं भवति ? सत्यपि किछ कृतकानित्यवत् संयोगिवद्दृत्त्याऽन्योन्यव्यापित्वे धूम एवान्नेर्गमको ४५८-२ नान्निर्धूमस्य, यथा 'गोत्वाद् विषाणी' इति गोत्वं विषाणित्वस्य गमकम् ; न 'विषाणित्वेर्गद् गौः' इति विषाणित्वं गोः, गज-वृष-महिष-यराहादिषु व्यभिचारादिति । अत्रापि गम्यगमकनियमोऽस्मन्मतेने- त्येष श्लोकः—यथा लिङ्गमपि व्यापीति । अस्य व्याख्या—संयोगिवद्वृत्तावित्यादि प्रदेशधर्मत्वात् तस्यैव साध्यसायनत्वोपवर्णनं प्रागुक्तमतिदिश्य तथा लिङ्गमप्यङ्गयपि, वात्यादिव्युदासेनान्निपरिणामत्वेन वद्ध-25

मूलःबादेरुभयलिङ्गलिङ्गिताऽस्यैव प्रागुक्ता स्मर्यताम् , को दोषः ? इति तमेव न्यार्य स्मारयति । अत

१ दश्यतां पृ०६१ पं० ७ टि० ३॥ २ अगच्छन्ननदहनिस्नरेव प्र०॥ ३ भिश्चयंरणात् प्र०॥ ४ भादित्ववनानां भा०। भादित्वचनानां य०॥ ५ भात् सून्य प्र०॥ ६ एवं प्र०॥ ७ लिंगित्वेऽिप प्र०॥ ८ भिन्यापी प्र०॥ ९ न यथोच्यते इस्रिप पाठः स्थादत्र । तुलना-पृ० ७०४ पं० १३॥ १० दस्यतां पृ० ६५९ पं० १०॥ ११ श्रिवासेरिति प्र०॥

......अत एव च.....न यत्तद् गोविषाणवत् । विषाणं हि प्रमेयत्ववद् व्यभिचारि....इतर्वदगौरव्यभिचारी—। किं कारणम् ?

विधेयार्थप्रचारेण यसाद्व्याप्तिरपेक्ष्यते।

लिङ्गस्य लिङ्गिन ज्याप्तिस्तसात् सत्येव साधनम्॥

ृ विधेयो भावः । तस्य प्रकर्षेण गतिः प्रचारोऽनुत्पिञ्जलगमनिका, न धूमसामान्या-ग्निमद्गतिवत् । यसाद् व्याप्तिरेवंविधाऽपेक्ष्यतेऽसादिष्टा द्वैविध्येन उभयाव्यभि-चारात्मिका यत्र यत्र-----तसात् सत्येव व्याप्तिः साधनम् ।

धूमी यथाग्निसान्निध्यार्थविद्रोषणैरात्मलाभादग्निसान्निध्यं गमयति तथा

एव चेद्यादि सहेतुकं प्रतिज्ञातं निगमयति । नियत्तं (न यत्तद्) गोविषाणवदिति, यच्छन्दो यसा-10 दर्थे, तच्छन्दस्तन्निर्देशे, यसाद् गोविषाणवदेकतो न न्यभिचरति तसादुभयं ैलिंगं लिङ्कि वेति प्राह्मम् । तद्व्याख्या-विषाणं हीत्यादि असाधर्म्यदर्शनं गो-विषाणयोः कृतकानित्यत्वयोश्च गतार्थम् । प्रमेयत्ववद् न्यभिचारि विषाणित्वम् । इतरो धूमः, तद्वद् गौरन्यभिचारीति ।

किं कारणिमित्थिमिति चेत्, अस्मदुक्ताया व्याप्तेविधिक्ष्याया एव गम्यगमकत्वादिति। अत आह-विधेयाथितादि श्लोकः। अत्रापि न यथा त्वयोच्यते—प्रैतिविध्याप्रचारेण इत्यादि। तद्व्याख्या 15 विधेयो भाव इत्यादि, भावप्रहणमभावक्ष्याया व्याप्तेनिराकरणार्थम्। कस्मात् १ अर्थत्वादेव। तस्य भावस्य, नाभावः प्रतिषेध्यः तत्राप्रचारः, स चाप्रमाणफलं भवितुमहित अर्थान्तरस्यात्यन्ताभावस्य चाविव-श्वितत्वात् प्रागुक्तदोषसम्बन्धान्न, प्रकर्षेण गतिः प्रचारो वस्तुयथाभावावगम इत्यर्थः, अनुत्पिञ्चलगम-निकेति तदर्थगमनम् अव्यथागमनम् । वैधर्म्येण न यथा त्वदिष्टमिति दर्शयति—म धूमसामान्या-शिमद्गतिवदिति एकतो व्याप्तिं विधाणित्वादिकरणं दर्शयति। यस्माद् व्याप्तिरेविधा परस्परसंस्रष्टाऽपेश्यते १० गतावर्थस्य तस्मात् सत्येव व्याप्तिः साधनमित्यभिसम्भन्तस्यते, 'वि'शब्दस्य द्वैविध्यार्थत्वात्। तद्दर्शयति— अस्मिदिष्ठा द्वैविध्येन व्याप्तिरुभयव्याप्तिप्रदर्शनो गतार्थो यावत् सत्येव साधनमित्युपसंहार इति । तस्माद् दृष्टान्तलक्षणमिष साध्येमानुगमो हेतोः [प्र० समु० ४।२] इत्यादि प्रयोगनियमाभिधानात्मक-मनर्थकम्, मुधा श्रान्तं चात्र त्वै योति ।

25 **धूमो यथे**त्यादि । एवं कृत्वा यथाऽग्निसान्निध्यार्थैर्विशेषणैर्ध्मात्मलाभादग्निसान्निध्य[मेर्वैग्नि-सान्निध्य]साधकं तथा कृतकत्वं घटादौ, घर्कौरा-ऽकार-टकारा-ऽकारविसर्जनीयानां पूर्वस्य पूर्वस्य विनाश

१ तुलना-पृ० ६८० पं० १॥ २ लिंगलिंगि वेति प्र०॥ ३ पृ० ६७७ पं० २२, पृ० ६८० पं० २॥ ४ मध्यथाँ प्र०। उत्पिक्षलगमनिका अव्यथागमनमिल्यर्थः। "उत्पिक्षलसमुत्पिक्षणिक्षलाभृशमाकुले ॥ ३। ३०॥ उत्पिक्षयतीति उत्पिक्षलः। समुत्पिक्षयति समुत्पिक्षयति समुत्पिक्षयति पिक्षलः। स्वामल्यर्थमाकुले ।"-अभिधानचिन्तामणिस्तोपक्षवृत्तिः॥ ५ व्याप्तिरेव-विधा प्र०॥ ६ अस्मिहिष्टा प्र०। (अस्मदुहिष्टा?)॥ ७ त्युक्तपसंहारः प्र०। (व्यक्तोपसंहारः?)॥ ८ दश्यतां दिष्ट० १३३ पं० ९॥ ९ त्विति मा०। त्वावि य०॥ १० तुलना-प्र० ७०५॥ ११ घकारा-कारटकारविस्तर्जं भा०। घटाकाराकारविस्तर्जं य०॥

5

कृतकत्वमनित्यत्वसान्निध्यादात्मलाभादनित्यत्वसान्निध्यं गमयति । घटकृतकत्ववत् ।

असादेव च न्यायाद् यदप्युक्तं नाशिनः इतकत्वेन [प्र० समु० सरह ] इत्यादि तदप्येवमध्येयम्—

नाशिनः कृतकत्वेन व्याप्तेस्तत् कृतकं कृतम् । अनिखत्वं त्वभिव्याप्त्या कृतकेऽथें प्रदर्शते ॥ येयम् स्थापितम् स्थापितम् विषाणित्वं प्रसाधयेत् ।

विषाणित्वेन गोव्यातो विषाणित्व प्रसाधयत्। गव्येवानियमात् तत्तु न गवार्थप्रसाधनम्॥

उत्तरोत्तरोत्पत्तेः कारणम्, तत एव विनाशादिनिखत्वादुत्पत्तेः कृतकत्वस्थात्मछाभादिनिखत्वसान्निध्यमेवा- 10 निखत्वसान्निध्यं गमयतीत्युभयतो व्याप्तिः सत्येव कारणम् । शिवकादिविनाशक्रमेण एतदर्थभावना गतार्था— अग्निसान्निध्यार्थेखादि यावद् घटकृतकृत्ववदिति । तथा शब्देऽपि भावयितव्यं प्रयतानन्तरीयकानिख-त्ययोरिति ।

अस्मादेव च न्यायाद् यद्ष्युक्तं त्वया—नाशिनः इतकत्वेन [प्र० समु० २।२३] इत्यादि कारिकया एकतो व्याप्तिगमकत्वप्रदर्शनार्थं तद्ष्येवर्मं ध्येयम्—

> नाशिनः कृतकत्वेन व्याप्तेस्तत् कृतकं कृतम् । अनित्यत्वं त्वभिव्याप्त्या कृतकेऽर्थे प्रदर्श्यते ॥

तक्र्याख्या— येयमिलादि यावत् कृतकत्वस्यानित्यस्वमिति गतार्थं 'स्थापितम्' इल्र नुवर्तनादिति ।

एतस्मादेव न्यायाद् योऽप्युक्तो <sup>१०</sup>विषाणित्वेन गौर्ध्याप्तः [ १० सम्र० २।२४ ] इत्यादि श्लोकः ४५९-२ सोऽपीर्थं पठितव्यः---

## विषाणित्वेन गौर्न्यासो विषाणित्वं प्रसाधयेत् ।

'गोत्वाद् विषाणी' इति संयोगिवद् विधिवृत्तेः साधयेद् विषाणितां गोत्वं तत्रैव नियतत्वात् । विषाणित्वं पुनरस्मादेव न्यायाद्

## गब्येवानियमात् तत्तु न गवार्थप्रसाधनम् ।

१ विनाशोनित्यत्वा प्र०। (विनाशेऽनित्यत्वा १)॥ २ सानिध्य प्र०॥ ३ एतदर्ध भा प्र०॥ ४ इस्थता प्र०६८० पं०८॥ ५ कारिकाया प्र०॥ ६ मन्ययम् प्र०॥ ७ अनित्यत्वं त्वद्भिज्यास्या कृतकेऽथें प्रदर्शते १)॥ ८ जेयमि प्र०॥ ९ न्यायाद् योद्युक्तो य०। त्यायाद् द्युक्तो भा०॥ १० द्यवतां प्र०६८० पं०१०॥ न्य०८९

तावद् द्वयमप्युक्तम्-अनुमानमिधानं चाधाराधेयवद्वृत्त्या न गमयित, अत्र च पक्षे कांश्चिद् दोषानत्यदिशाम । संयोगिवद् विधिवृत्त्या गमयित, अत्र च पक्षे गुणानभ्यधाम ।

यत् पुनर्निरुक्तीकृत्यान्वयासम्भवं व्यतिरेकासम्भवमाशङ्कयोक्तं स्वादेतद् विविदेशस्याप्यसम्भवः [ ] इति, तद् युक्तमेवोक्तम्, अन्वयव्यतिरेकयोर-भावात् । अन्वयव्यतिरेकौ हि प्रत्ययात्मकौ, न वस्तुगते तुल्यातुल्ययोर्श्वत्त्यवृत्ती, विशेषस्यैव वस्तुत्वादस्य नयस्य । तत्रान्वयाभाव उक्त एव त्वया । न च सम्भवो-ऽस्ति सर्वावृक्षार्थव्यतिरेकस्य, आनन्त्यात्, सर्ववृक्षार्थान्वयवत् ।

ताविद्वादिरुक्तार्थोपसंहारः । द्वयमप्युक्तम् , अन्यापोहिविशिष्टार्थेकदेशान्वयदर्शनादनुमानमभिधानं 10 चाधाराधेयवद्गृत्त्या न गमयतीत्युक्तम् , अत्र च पक्षे कांश्चिद्दोषानत्यदिशाम अदीदृशाम, पाठान्तरं संयोगिवद् विधिवृत्त्या उभयतो व्याम्या गमँयतीत्यु[क्तम् , अ]त्र च पक्षे गुणानभ्यधामेत्येवं शब्देन स्मारयति ।

किन्नान्यत्, यत् पुनर्निरुक्तिकृत्येत्यादि । त्वया अन्वयन्यतिरेकावर्थानुमाने द्वारम् [ ] इत्युक्त्वा गुणसमुदाये डितथाख्येऽथें काण-कुण्टाचवयवान्वयानिभिधानादन्वयासम्भवं निरुक्तीकृत्य अन्वया15 सम्भवदद् व्यतिरेकासम्भवमाशङ्कयोक्तं स्पादेतद् व्यतिरेकस्याप्यसम्भव इति, तद् युक्तमेव त्वयोक्तम्, अस्मद्वक्तसंयोगिवद्विधिवृत्तिमन्तरेणान्वयव्यतिरेकयोरभावात् । त्योरेव तावद् छक्षणम् — अन्वयव्यतिरेकौ हि प्रत्ययात्मकौ, समानभवनानुवृत्तिप्रत्ययोऽन्वयः, तद्विपरीतो व्यतिरेकः, न वस्तुगते तुल्यातुल्ययोर्वृत्त्यवृत्ती त्वदुक्ते । कस्मात् १ विशेषस्यैव वस्तुत्वादस्य नयस्य स्याद्वादेऽनेकात्मकत्वात् । तत्रान्वयाभाव उक्त एव व्ययाऽस्माभिश्च त्वन्मतवत् ।

४६०-१ व्यतिरेकाभावोऽधुनोच्यते न च सम्भवोऽस्तीत्यादि । वृक्षशब्दस्य शक्तिर्नास्त सैर्वानवृक्षान् व्यतिरेचियतुम् । कस्मात् ? आनन्त्यात् , अानन्त्ये हि भेदानाम् [प्र० सगु० वृ० ५१२] इत्यादिप्रस्थ-व्याख्यानन्यायवदवृक्षार्थानां घटपटादीनामानन्त्याद् व्यतिरेचनाभावे न्यायो द्रष्टव्यः । सर्ववृक्षार्था-न्वयवदिति हृष्टान्तः, यथा सर्वे वृक्षार्था आनन्त्यात् सम्बन्धाशक्यत्वादन्वयाभावाचानिभिषेयास्तथा बहुतरव्यावर्त्यघटपटाद्यनन्ततरत्वादव्यतिरेकः, तथा धूमस्य उदकादिसर्वानिग्रव्यतिरेचने सामर्थ्याभावो 28 वाच्यः सर्ववृक्षानन्त्यादन्वयवदिति ।

१ °त्यादिभक्त्यर्थो भा०। °त्यादिभक्त्यार्थो ° य०॥ २ प्र०६८१॥ ३ वानतिदिशाम यदीदशान पाठान्तरं य०। °वानतिदिशाम यदीदशान पाठान्तरं य०। °वानतिदिशाम, पाठान्तरं १)। ' वानलिदिशाम, पाठान्तरं १)। ' वानलिदिशाम, पाठान्तरं १)। ' वानलिदिशाम, भागम्यतित्यत्र च पक्षे य०। प्रविवाठोऽप्यत्र संगच्छत इति ध्येयम्॥ ४ तुलना-प्र०६५२ पं०२॥ ६ तुलना प्र०६५२ पं०१॥ ७ युक्तमेत त्वयोक्तम् अस्मादुक्त प्र०॥ ८ (तयोरेवं १)॥ ९ सर्वान् वृक्षान् भा०॥ १० दश्यतां प्र०६०० पं०१४ प्र०६० पं०६॥।

यत्तुच्यते— अतुल्ये सत्यव्यानन्त्ये शक्यमदर्शनमात्रेणावृत्तेराख्यानम् । अत्यवस्यसम्बन्धि-भ्योऽन्यत्रादर्शनात् तद्भ्यवच्छेदेनानुमानम् [प्र० सम्र० दृ० पाइ४] इति । अत्र ब्रमः—न,

> र्देष्टवद्विधिरूपेण नै चेल्लिङ्गं प्रॅकाशयेत्। सर्वित्रादर्शनान्न स्यात् सर्विथा वाऽगतिभवेत्॥

ँलिङ्गमपदेशः कारणं निमित्तम् [ इत्यनर्थान्तरम् ] भेदाविवक्षेकत्वापादितैकत्वं सामान्यं लिङ्गं तथाभावितैकत्वस्य लिङ्गिनो गमकं तद्भावेनैव । एवं लिङ्गं गमकं लिङ्गी गम्यश्चेत्यदोषः ।

अत्र परिहारस्वयोक्त आश्रक्क्यते यत्त्यत इत्यादि । अन्वयगतदोषाभावं व्यतिरेकगतं गुणं च दर्शयति प्रन्थः — अतुल्ये सत्यप्यानन्त्ये इत्यादि । ततोऽन्यस्याभावमात्रं सामान्यतो व्यतिरेचनीयं तद्वेद-रूपाणि असंर्पृशता शब्देन लिङ्गेन वा । तस्माददोष इति परिहारः ।

अत्र ब्र्मः न, दृष्टविद्यादि । यदि दृष्टवद् विधिरूपेण लिङ्गं लिङ्गिनं न प्रकाश्येत् सर्वत्र लिङ्गिन्यदर्शनात् तिलङ्गं लिङ्गमेव न स्यात्, अगतिर्वा सर्वथा भवेत् कस्यचिद्प्यर्थस्येति पिण्डार्थः ।

एतद्वयाख्या-लिङ्गमपदेशः कारणं निमित्तिमित्यादि पर्यायकथनम् । शब्दः परार्थः, धूँमादिः स्वार्थः । वाच्यवाचकसम्बन्धस्यानुमानानुमेयसम्बन्धस्य चाविशिष्टत्वादैकथ्येन द्विविधस्याप्यनुमानस्य प्रहणम् । तत्र विशेषस्यैव वाच्यत्वादनुमेयत्वाद्यार्थस्य सामान्यस्यासन्त्रीदैसत्योपाधिसत्यशब्दार्थतं त्वयो- 15 कत्वात्, अस्माभिर्यथा अर्थशब्दविशेषस्य वाच्यवाचकतेष्यते सामान्यस्यासत्त्वाद् विशेषस्यैव सत्त्वात् \*, न ह्यभावो वाच्यः खपुष्पवत् । तस्य सामान्यस्यासत्त्वादेव पूर्वमदष्टत्वे विशेषस्यैव दष्टस्य कल्पितासत्य-४६०-२ सामान्योपसर्जनद्वारेण वाच्यत्वाच्छब्दस्यापि तथैव वाचकत्वात् सामान्योपसर्जनोपायेन । तथानु- मानेऽपि विधिः ।

तैत्वाहिङ्गं शब्दो धूमादि वा कथं गमकं भवति ? उच्यते—भेदानामविवक्षया सामान्यस्य ऐक-20 त्वादापादितं तेषामेकत्वं भेदानां यस्मिस्तहिङ्गं भेदाविवक्षापादितैकत्वं सामान्यं छिङ्गं तद्भावापन्नो धर्मो धूम-शब्दादिः, तथाभावितैकत्वस्य तेन शब्द-धूमादिशकारेण भावितमेकत्वं शाखादिभिन्नावयववतस्तरो-

१ तुलना-पृ० ६५२ पं० ३॥ २ दृष्टवद् विधिरूपेण यदि लिङ्गं प्रकाशयेत्। सर्वधाऽप्रतिपत्तिः स्यात् सर्वधा वा गतिर्भवेत्॥ [प्र० समु० ३।१४] इति दिङ्गागमतनिराकरणायेयं कारिका। पृ० ४७१-१ इत्यत्र वश्यमाणं टिप्पणमप्यत्र द्रष्टवम्॥ ३ (चेल्लिः न?) (लिङ्गं चेन १)॥ ४ (प्रकाशकम् १)॥ ५ 'सर्वस्यादर्शनान स्यात' इत्यपि भवेत् पाठः, दृश्यतां पृ० ७०८ पं० १४। (ततः प्रकाशकं न स्यात् १) (लिङ्गं न लिङ्गमेव स्यात् १) (ततो न लिङ्गमेव स्यात् १)॥ ६ 'सर्वथा वा गतिर्भवेत' इत्यपि पाठः। दृश्यतां पृ० ७१७ पं० ६ ४७१-२॥ ७ तुलना- 'हेतुरपदेशो लिङ्गं निमित्तं प्रमाणं कारणमित्रनर्थान्तरम्"—चै० स्पृ० ९१२०॥ ८ व्यतिरेवचनीयं प्र०। (ततोऽन्य-त्रामावमात्रं सामान्यतो व्यतिरेकं वचनीयं १)॥ ९ दृशता भा०। हम्मृता य०॥ १० धूमादि प्र०॥ ११ \* एतिच्छान्तर्गतो व्यत्यो० इत्यत आरम्य सत्त्वात् इत्यन्तः पाठो य० प्रती नास्ति॥ १२ दृश्यतां पृ० ६१६ पं० ३॥ १३ तत्वािकां प्र०। (तस्मािक्षं १) (तिल्झं १) (तिलङ्गं १)॥ १४ एकत्वादािपतं भा०। एकत्वािपतं य०। 'एकत्वािपतं भा०। स्थात्॥

यदि तु न तथा प्रकाशयतीतीष्टं किन्त्वन्यापोहेन ततो नैव प्रकाशकं स्यात् सर्वस्यादशेनात् प्रतिद्रन्यमपोद्यस्यादशेनात्।

न हि स वा भवति ततोऽन्धो वा, अदृष्टत्वात्, वन्ध्यापुत्रवत् । न च तद-तुल्यमतच्छब्दमतद्भूपं तथा तथाऽदृष्टं प्रतिपत्तुं शक्यम् । अप्रतिपन्ने च तस्मिन् इकस्य कथं वापोहः स्यात्?

अपितृत्ववत् स्यादिति चेत्। यथा 'पितुरन्योऽपिता सर्वो व्यावृत्तिबुद्धिमात्रेण

स्तापादिभिन्नैकर्मवतश्चाग्नेलिङ्गिनश्च, बाच्य-लिङ्ग्यभेदात् प्रागुक्तन्यायेन आत्मनैवात्मनो वाचका आत्मनैवात्मनोऽनुमेयाः, तद्भावदर्शनादेव सामान्यस्य विशेषप्रतिपादनार्थत्याच्छिविकावाहकयानेश्वरयानवद् गमकं तद्भावेनैव, अग्नेरेव धूमत्वात् बद्धमूलादिविशिष्टतया धूमस्यैवाग्नित्वादादिमध्यान्तेषु अरण्यादीन्धनसन्धु10 क्षणमुर्भुराद्यवस्थधूमादिपुद्रलाग्नित्वात् । एवमुक्तन्यायेन लिङ्गं गमकं लिङ्गी गम्यश्चेत्यदोष इत्यतीतं न्यायं स्मार्यति ।

यदि तु न तथे खादि परमते दोषः । यदि येन प्रकारेण हैष्टस्तेनेव प्रकारेण लिङ्गं हष्टं तेनेव च प्रकारेण विधिना प्रकाशयतीतीष्टं न, त्वया तु किमिष्टम् ? अन्यापोहेनेति । ततः किम् ? ततो नैव प्रकाशकं स्थात् । कस्मात् ? सर्वस्यादर्शनात् , यथा विवेयमदृष्टं त्वन्मतेन तथा व्यावर्श्वमिष किञ्चिन्न श्रद्ध-र दृष्टमवृक्षानस्याख्यम् , घटपटादिभेदानामानन्त्याद् द्रव्यं प्रति प्रतिद्रव्यमपोह्यस्यादर्शनात् किं तद् वृक्षाद्भेर्द्धादन्यदृक्षानस्याख्यम् ? अदृष्टमेव भवेत् । यतश्च बुद्धवर्यावृत्तिरिष्टा, न ह्यदृष्ट्यार्थम् 'अयं भवति, अयं न भवति' इत्यन्वयव्यतिरेको भवितुमईतो बुद्धेः, दृष्टानेव बुद्धिरन्वियादर्थान् तेस्य एव च व्यावर्तेत, यथा 'देवदत्तोऽयं यज्ञदत्तो न' इत्यादि, नात्यन्तादृष्टखपुष्पवन्ध्यापुत्रादिविषया ।

एतदर्थप्रदर्शनार्थमाह-न हि स वृक्षोऽप्रियो भवति ततोऽन्यो वा घटादिः, अदृष्टत्वात्, २० वन्ध्यापुत्रवत् । दृष्ट एव स वा भवति अन्यो वा ततः । न च तेन दृष्टेनाऽतुल्यमतच्छब्दम्, न स वृक्षशब्दोऽप्रिशब्दो वा शब्दोऽस्य तदिदमतच्छब्दमवृक्षोऽनम्यादि वा । तथा न तस्य हृपं हृपमस्यातद्भु-पम् । किं कारणम् १ यस्मात् तथा तथा तेन तेन प्रकारेणाऽदृष्टं घटपटकुड्यादिभेद्वकारेणादृष्टत्वात प्रतिपत्तुमशक्यम् । तत्रश्चाऽप्रतिपन्ने चेत्यादि व्याख्यातार्थभेदहृपेणाप्रहृणम् , तत एवान्योऽपि नास्ति, सित चाप्रहृणेऽन्यस्य चाभावात् कस्य कथं वापोहः स्यात् १ प्रागुक्तविधिना किं केन कुतोऽपोह्यते १० इत्यादिर्भन्थोऽत्र योज्य इति ।

अपितृत्ववत् स्यादिति चेत्, स्यादियमाशङ्का, यथेत्यादि तद्भ्याख्या, पितुरन्ये सर्वे पुरुषा अनाशितभेदरूपास्तदन्वयादतेऽपि दृष्टात् पितुरन्यत्वव्यावृत्तिबुद्धिमात्रेण स्वभेदानपेक्षा निरवयवा एव

१ द्रश्यतां पृ० ४७०-१ ॥ २ (°भिन्नधर्मवत° ?) ॥ ३ दृष्टः शब्दो धूमादिर्वात्र विवक्षितो भाति । (दृष्टं तेनैव ?) ॥ ४ व्यात्रृत्य व ० ॥ ५ वृक्षानम्ने भा० ॥ ६ °र्थान्यदृक्षा प्र० ॥ ७ एवमत्रा भवित भा० । एवमत्रा भवित य० ॥ ८ क कथं भा० ॥ ९ द्रश्यतां पृ० ६४५ पं० ४ ॥ १० °ग्रन्थोक्तयोज्यः प्र० ॥

निरवयव एव प्रतीयते तथाग्निवृक्षाभ्यामन्येऽवृक्षाज्वलनाः सर्वेऽपि व्यावृत्तिबुद्धि-मात्रेण निरवयवाः प्रतीयेरन्, को दोषः ?

सर्वस्थादर्शनात्र स्थात् । युक्तं पितुरपितुश्च दृष्टस्य व्यक्तग्रहणोत्तरकालं पितुः पर्युदासेनान्यस्थापितृत्वं प्रतिपाद्येत, न तु पितुरेवादर्शने । स हि पितरिःः प्रत्ययोत्पत्तिः ।

यथा त्विदं त्वयेष्टं तुंश्ये वृत्तिरतुल्ये चावृत्तिः । तत्र तुल्ये नावश्यं सर्वत्र वृत्तिराख्येया, किचिदानस्येऽर्थस्याख्यानासम्भवात् , न हि सम्भवोऽिस्त वृक्षशन्दस्य सर्ववृक्षेषु दर्शने । नापि सर्वत्र लिङ्गिन सर्वेलिङ्गस्य सम्भवः, अग्निधूमादिवत् । यद्यपि च कचिदित्ति डित्थादिषु सम्भवः तथापि गुणसमुदायमात्रस्य काणकुण्टादेर्दर्शनासम्भवः, सत्यपि च दर्शने सर्वथाऽनुमानासम्भवः [ ] इति तथा सर्वस्यादशनात् पितृक्रल्पस्य तथा सर्वस्य वा[ऽ]प्रतिपत्तिः । 10

यदि हि खार्थः परार्थश्च सम्पिण्ड्य विधिना गृहीतः स्यात् तत एवं प्रतिपद्येत 'अयं वृक्षः, अयं न भवति' इति, नात्यन्ताविदितवृक्षावृक्षद्याव्दार्थतायाम् ।

प्रतीयन्त इति दृष्टान्तस्तथाग्निवृक्षाभ्यामन्येऽवृक्षाज्वलना वृक्ष्व्वलनपर्युदासेनानन्ता भेदा अपि व्यावृत्ति-बुद्धिमात्रेण निरवयवाः प्रतीयेरन् को दोष इति ।

अत्र दोषकुत्हलं चेद् त्र्मः – सर्वस्यादर्शनाद् न स्यात् । युक्तं पितुरस्मद्द्शेनेन विधिरूपेण 15 दृष्टस्य अँक्षादक्षं सम्भवसि । कौषीतिकत्रा० २७ ] इसादिन्यायात् स्वपुत्रस्य गुणसमुदायरूपस्य प्राणान् ४६१-२ दक्तवतः पर्युदासेनान्यस्य भ्रात्रादेः स्वजनस्य पितृविपरीतबुद्धरेन्थासेन प्राह्मस्य 'एष पिता देवदक्तः, नेमे वसुरातादयः' इति पितुरपितुश्च व्यक्तमहणोक्तरकालं परजनस्य चान्यस्यापितृस्वं प्रीतिपाद्येतेश्वेऽस्ति न्यायः । त्वद्दर्शने पुनर्गुणसमुदायस्य न तु पितृरेवाद्दर्शने 'युक्तम्' इति वर्तते न घटते पितृरेव प्रहणासम्भवे असति वा पितरि गुणसमुदायमात्रार्थप्रहणाभिधानाभावप्रकारेणोक्तेन । स हि पितरी-20 त्यादिना दर्शनविधि पितुः पितृदर्शनाचापितृणां तवितरभेदानां च कथयति दर्शनविधि यावत् प्रत्ययोन्त्यिति प्रन्थेन । एषा दृष्टान्तवर्णना । दार्ष्टान्तिकौसमञ्जसतेदानीम् । यथा त्विद्मित्यादि यथा त्वयेष्टं 'तुल्ये वृत्तिरतुल्ये चावृत्तिः' इत्युद्धहेण यावत् सर्वथानुमानासम्भव इति प्रन्थो व्याचक्षाण एव गैतः परमतम् । न्यायेन त्वदुक्तेनेव तथा सर्वस्यादर्शनात् पितृकल्पस्येत्यादिना दार्ष्टान्तिकवैषम्यापादनं गतार्थं यावत् तदपोहस्य वा[ऽ]प्रतिपित्तिरिति । त्वन्मतेन कस्यचिदेव स्वार्थस्य परार्थस्य २५ चाद्भेनादिषि पितृत्वप्रस्ययाभाव एवेति पिण्डार्थः । अथवा 'सर्वस्याद्शेनात्' इत्यादिना प्रकारान्तरेण दोषं वृत्यः—यदि हि स्वार्थं इत्यादि, 'वृक्षः' इत्युक्तेऽस्मदुक्तेन न्यायेन सामान्योपसर्जनो विशेषः समस्तः विशेषादिरिमिहितः स्थात् तेनापोढश्चावृक्षः सभेदो घटपटादिः सन्पिण्ड्य 'अयमन्योऽस्माद् वृक्षात्'

१ तुलना पृ० ६५२ पं० २ । २ तुलना-पृ० ६६२ पं० २, पृ० ७०९ पं० १८ ॥ ३ तुलना पृ० ४७०-१ ॥ ४ अङ्गादक् संभवित य० । हर्यतां पृ० ४६९ पं० २ टि० १ ॥ ५ रव्यासेन प्र० ॥ ६ ग्राह्यसैष्य पिता य० । ग्राह्यसैष्यपिता भा० ॥ ७ 'खजनस्य' [पं० १७] इति प्रागभिहितत्वादत्र 'परजनस्य च' इत्युक्तम् ॥ ८ (प्रतिपर्यते १) । तुलना-पृ० ७१० पं० ७ ॥ ९ "समाजसते थ० ॥ १० गत पर य० ॥

वृक्षशब्दादंहिपशब्दोऽन्यत्वादवृक्षः, तथा तदर्थः, अग्नेर्वह्वयादिरन्योऽनग्निः।
न हि कचित् 'सदिखसन्न मवति' इत्यत्र द्वयी वृत्तिः—अनङ्गीकृतार्थान्तरवृत्तिः सच्छव्दः, अङ्गीकृतार्थान्तरवृत्तिर्वा। तत्र तावदनङ्गीकृतार्थान्तरतायामपोहः केवल उच्यते। सदित्युक्ते 'असन्न
अभवति' इति द्विनव्ययोगात् 'भवलेव' इति सिद्धे सत्यारम्भो नियमार्थः—यो न
भवति यथा वा न भवति तस्य द्विविधस्याप्यसङ्गवनस्यात्र सम्बन्धित्वं नास्ति।

इति गृहीतः स्यात् तत एवं प्रैतिपद्येत-अयं वृक्षः अयमेव वृक्ष एव भवति, ततोऽन्योऽयं घटपटादि-४६२-१ रवृक्षो वृक्षो न भवतीति । किं कारणम् १ प्रत्यक्षत्वादुभयस्य । नात्यन्ताविदितवृक्षावृक्षशब्दतायां न चात्यन्तादृष्टवृक्षावृक्षस्वरूपतायां वा सा प्रतिपैत्तिभीवतुमईति 'अयं वृक्षोऽयं न भवति' इति, खपुष्पवन्ध्या-10 पुत्रादिवदिति ।

एतदर्थनिदर्शनार्थं दृष्टान्तमाह—वृक्षश्रब्दादंहिपशॅन्दोऽन्यत्वादवृक्षस्तथा तदर्यः, अग्ने-वृक्षश्रादिः, उभयत्र वा सत्त्वद्रव्यत्वादिसामान्यिवशेषधर्मोऽन्योऽनिप्तरवृक्षश्रेति विदितसकलवृक्षावृक्षाप्त्य-नम्यादिशन्दार्थस्यैव तन्ज्ञानं दृष्टम् । तथाकाशशन्दादिषु ख-गगन-वियदादि-सत्त्व-द्रव्यत्वादिधर्मापेक्षं तदतत्त्वं योज्यम् ।

म हि क्रचिदित्यादि । न हि किञ्चिद्दर्शनमात्राद्वा तद्वृत्तिनि(र्नि)यमो वा भवतः, कस्मात् १ व्यभिचारात्, वृँक्षान्वयोऽपि अञ्चल्लकपुरुषव्यभिचाराद् ब्रश्चनल्लमांभावव्यभिचारादवृक्ष एव । अवृक्षघटोऽपि घटमानपादप-तरु-शाखिभेदवृक्षव्यभिचाराद् वृक्षः, वृक्षो[ऽ]वृक्षो घटो[ऽ]घटश्च । अन्योऽपि हि भवज्ञ- [न]न्यो भवति पीलु-हस्ति-वृक्षादिवत् सामान्य-विशेष-पर्यायशब्दार्थेभ्यः ।

तंत्र सीमान्यशब्दार्थेषु ताबदुदाहरणम्—'सदिखसन्न भवति' इति, अत्र हि द्वयी वृत्तिश्चिन्सते—
20 अनङ्गीकृतार्थान्तरवृत्तिः सच्छब्दः अङ्गीकृतार्थान्तरवृत्तिर्वा स्थात् ? तत्र प्रथमं तावद् व्युदस्तभेदसामान्यमात्रवृत्तिरनङ्गीकृतार्थान्तरवृत्तिः शब्दः । स कीद्दश इति चेत्, तन्निरूपणार्थमाह—अपोहः केवलो
व्यावृत्त्यर्थो निर्निवन्धन उच्यते । तदुदाहरणम्—'सत्' इत्युक्ते 'असद् न भवति' इति द्विनञ्धनयोगात् प्रैकृत्यापत्तेः 'भवत्येव' इति विध्यर्थ एव ज्ञायते । ततः किं संवृत्तम् ? सिद्धे सित आरम्भो
नियमार्थं इति 'असद् न भवति' इति द्वाभ्यां प्रतिषेधाभ्यां नियम्यते विहितं सत्त्वमेव । तत् कथमिति
धर्मे चेत्, उच्यते—यो न भवति स्वपुष्पादिः यथा वा न भवति घट-पटादिप्रकारेण तस्य द्विविधस्याप्यसैद्धभवनस्यात्र वृश्चे सैम्बन्धित्वं नास्तीत्युक्तं भवति । स च 'पप्रतिषेधः । विधिप्रधानः पर्युदासस्ततोऽन्यत्र

१ तुलना-पृ० ७१२ पं० १ ॥ २ 'तेन द्विविषेनाप्यसता न भवितव्यम्' इखिष पाठोऽत्र स्यात् । तुलना-पृ० ७१९ पं० २० ॥ ३ (प्रतिपाद्येत १) । तुलना पृ० ७०९ पं० १८ ॥ ४ 'पत्तुर्भवि' य० ॥ ५ 'राब्द्रोऽनन्यत्वा' य० ॥ ६ (वृक्षान्वयेऽपि १) ॥ ७ वृक्षक प्र० ॥ ८ राहृक्षो वृक्षो वृक्षो घटा घटश्च मा० । 'राहृक्षो वृक्षो घटा घटश्च मा० । 'राहृक्षो वृक्षो घटा घटश्च य० ॥ ९ द्व्यतां पृ० ७१५ पं० ८ ॥ १० तत्र य० प्रतौ नास्ति ॥ ११ तुलना—पृ० ७१३ पं० १६ ॥ १२ प्रवृत्यापात्तर्भवत्येव य० ॥ १३ 'सभवन' मा० । 'संभवन' य० ॥ १४ संबंधं नास्ती' य० ॥ १५ प्रतिवेधो न पर्युद्रास' मा०। प्रतिवेधो विधिप्रधानः पर्युद्रास' य० ॥

इत्थं च विधिप्रधानपर्युदासात्मकासच्छव्दार्थत्यागः प्रसच्यप्रतिषेधमात्रार्थत्वादन्या-भावादर्थान्तरापोहस्रार्थाभिधानलक्षणाभ्युपगमत्यागः।

अधैतेभ्य एव दोषेभ्योऽङ्गीकृतार्थान्तरवृत्तिरपोह इष्यते तत इदं विघटते— सदिखसन्न भवतीति । प्रतिखसत् सर्वमपि घटादीति सदेवासदपि भवति इतरेतरा-भावादिभ्यः । असतापि हि तेन सता केनचिद् भवितव्यम् , प्रत्येकवृत्तित्वात् , यथा ह घट इत्यघटो न भवति श्रक्ष इत्यव्रक्षो न भवति।

विधिः, असच्छब्दश्च तदर्थः, इत्थं चोक्तन्यायेन असच्छब्दार्थो विधिप्रधानपर्युदासात्मकस्यक्तः स्यात् । स एव वृक्षो भवति सत्त्वात्, सतोऽन्यस्यासतोऽत्यन्ताभावात् प्रसञ्यप्रतिषेधमात्रम[स]त् प्रसक्तं प्रति-षिद्धमिलेषोऽर्थः स्थात् । तस्मात् प्रसञ्यप्रतिषेधमात्रार्थस्वात् ततश्च 'अयमस्मादन्यः' इस्रन्यस्था-भावात् 'अन्यापोहः शब्दः' इत्यस्याभ्युपगमस्य त्यागः कृत इति दोषः स्यात् । किञ्चान्यत्, तत एव 10 ] इत्येतस्य 'अर्थान्तरापोहेन 'अर्थान्तरापोहं हि स्वार्थे कवैती श्रतिरभिधत्ते [ स्वार्थाभिधानम्' इति लक्षणस्य लागः कृतः स्यात् , एषोऽप्यभ्युपगमलागदोषोऽपर इति । एवं तावदनङ्गी-कृतार्थान्तरवृत्तिः सदित्यसन्न भवतीति सामान्यशब्दार्थेऽन्यापोहो न युक्तो विधिरेव युक्त इति ।

अथैतेभ्य एवेत्यादि । अथ मा भूवन्नेते पर्युदासात्मकान्यशब्दार्थार्थान्तरापोहस्वार्थाभिधानस्यभणा-भ्युगगमत्यागदोषा इति तेभ्य एव भयादङ्कीकृतार्थान्तरवृत्तिरपोह इष्यते तत इदं विघटते सदि- 15 त्यसन्न भवतीति । कस्मात् ? प्रतिस्वसत् सर्वमपि घटादीति, ईतिशब्दस्य हेरवर्थस्वात् प्रतिस्वं सर्वस्य सत्त्वात्, सर्वं हि प्रतिस्वं प्रत्यात्म प्रत्येकमात्मना सदेवासद्पि भवति, न ह्यसन्न भवति । कुतः ? **इतरेतराभावादिभ्यः**, प्राक्त्रध्वंसेतरेतरसंयोगसमवायात्रमाणसामध्यीदिभेदेन सदेवासद् भवति इति <sub>४६-१३</sub> ैंबिस्तरत उत्पत्रद्भिरेव प्रतिपादितमस्माभिः-'घटो घटात्मना सँन् भवति असन्नेव पटात्मना' इत्यादि ।

अत्र प्रयोगः-असतापि हि तेन सता केनचिद् भवितव्यमिति प्रतिज्ञा, यो भवति येन प्रकारेण 20 च भवति तेन द्विविधेनाप्यसता भवितव्यमित्यर्थः । कस्मात् १ प्रत्येकवृत्तित्वातः , प्रतिस्वमात्मरूपेण वर्तमानत्वात्, अथवा सत्त्वात्, यः सन् प्रत्येकं वा वर्तते सोऽसन्निप केनचित् प्रकारेण दृष्टो भावः, यथा घटाद्रन्यः पटो घटत्वेनासन्नेव पटत्वेन सन् दृष्ट इति तद्वदिद्मपि असदेव सद् भवतीति, ''तथा प्रत्येकषृत्तित्वादिति । ऐवमनङ्गीकृतार्थभेदत्वे सद् भवत्येवासत् । अभ्युपगतमपि चैतत् त्वचापि, विस्मृत-मधुना मया स्मार्थमेतत्-यथा घट इत्यघटो न भवति वृक्ष इत्यवृक्षो न भवतीति एवमाचन्यापोह- 25 शब्दार्थवादित्वादु भवतः । एष सच्छब्दसामान्यार्थं उक्तः ।

१ 'घटादीति सदिखसन्न न भवति' इखपि पाठः स्यात् । तुलना-पृ० ७१२ पं० १२ ॥ २ पृ० ५४७ पं० १,१२, टि॰ ९॥ ३ इस्यतां पृ॰ ६५३ पं॰ १॥ ध °ब्दार्थान्तरा विशा ५ तत इदं विघटते २ तत इदं विघटते प्रणा ६ इराब्दस्य प्रणा ७ विस्तरस भागा (विस्तरश ?) ॥ ८ सन्न यणा ९ अथवा सरवात् भाग प्रती नास्ति ॥ १० यथा भा । ११ ( एवमजीकृतार्थभेदत्वे १ ) ॥

द्रव्यादिसामान्यशब्दार्थेष्वपि अनङ्गीकृतार्थान्तरतायां तेनैव न्यायेन भावित-वदभ्युपगमत्यागः। अर्थान्तरापोहतायां प्रतिस्वसङ्यायाद् यथायोगं योज्यं तथैव।

ननूच्यमानसच्छब्दवदेतितसिद्धिः। अत्र ब्रूमः—यदि सच्छब्दोऽसच्छब्दोऽिष भवति तत एव घटशब्दाग्रुदाहरणमवकाशं लभते, अन्यथा कुतोऽस्यावकाशः? इसच्छब्द एव हि सन्नसच्छब्दो भवत्येव इतरथा घटस्य सतः पटाग्यसत्त्वाभावे कस्य सतः शपनाच्छब्दः स्यात् सच्छब्दः। एवमर्थतः 'सच्छब्दोऽसच्छब्दो न भवति'

द्रव्यादिसामान्यशब्दार्थेष्विप द्विविधा सैव, अ[ङ्गीकृतान]ङ्गीकृतभेदार्थवृत्तित्वात् । तत्र तावदनङ्गीकृतार्थान्तरतायामित्वादिः स एव न्यायः प्राक्तनः ''अद्रव्यं न भवति' इति [द्वि]न प्रयोगाद् द्रव्यमेवेति सिद्धे सत्यारम्भो नियमार्थः, यो न भवति येन न भवतित्यादि स एव प्रन्थो विधिप्रधानः 10 पर्वुदासात्मकाद्रव्यशब्दार्थत्यागादिदोषापादनः प्रसज्यप्रतिषधमात्रार्थत्वादित्येतदर्थातिदेशो गतार्थो यावद् भावितवदभ्युपगमत्यागः । द्वितीयविकल्पेऽपि अर्थान्तरापोहतायामित्यादि तमेव व्यायमतिदिशति—प्रतिस्वसन्त्यायात्, प्रतिस्वद्रव्यत्वात् सर्वद्रव्याणां द्वैव्यमित्यद्रव्यं न [न] भवति इतरेतराभावादिभ्य इत्यादि यथायोगं योज्यं तथैव ।

अत्राह्—**ननू च्यमानसच्छब्दवदेतिस्सिद्धिः**, सिद्धं सच्छब्दमसत्स्वरूपविनिर्मुक्तं मन्यमानश्चोदयित १५ यः सँच्छब्दः [स] सतः शपनादाह्वानात्, अतः शब्दाद् यथा सच्छब्द एव सँदर्थवाच्येव च नासच्छब्दो नासदर्थवाची वा तथा सद्वस्त्विष स्यादिति । घटशब्दादिरिष विशेषशब्दस्तदर्थश्च तथा न पटादिशब्द-स्तदर्थो वा भवितुमईतीति । तस्मादयुक्तमुच्यते सन्नसन् भवतीति ।

अत्र त्र्मः—यदि सच्छब्दोऽसच्छब्दोऽपीत्यादि । नाभ्युपगच्छाम एतत् 'सच्छब्दोऽसच्छब्दो न भवति' इति, तथोदाहरणत्वासम्भवात् सच्छब्दासच्छब्दात्व एवोदाहरणत्वसिद्धेः । यदि हि सच्छब्दो-20 ऽसच्छब्दोऽपि भवति तत एव लोकेऽन्यापोहवादे च घटशब्दाद्युदाहरणमवकाशं लभते, अन्यथा कुतोऽस्य घटासुदाहरणस्यावकाशः ?

तद् व्याचष्टे-सच्छव्द एव हि सन्नसच्छव्दो भैवत्येव, सदेव शब्दयन् घटादि पटाच-शब्दनादसच्छव्दो भवत्येव, इतरथा घटस्य सतः पटाद्यसच्याभावे सच्चाभावः, सच्चाभावात् सङ्करादि-दोषींचासच्चे कस्य सतः शपनींच्छव्दः स्थात् सच्छव्दोऽङ्गीकृतभेदार्थत्वे ? तस्मादयुक्तमुक्तम् सच्छव्द-25 वदसन्न भवति सद्वस्त्विति । एवमर्थतः 'सतः शब्दः सच्छव्दः' इत्यर्थद्वारेण 'सच्छव्दोऽसच्छब्दो न भवति' इत्ययुक्तम् ।

१ अनक्षीक्रताङ्गीकृत इलिप भवेदन पाठः ॥ २ °त्यादि य०॥ ३ प्राक्तनो द्रव्यं न प्र०॥ ४ द्रयतो पृ० ७१० पं० २२॥ ५ भाविततद्भयुप प्र०॥ ६ द्रयतो पृ० ७११ पं० १७॥ ७ सहाब्दः प्र०॥ ८ सद्वाच्येव प्र०॥ ९ नावद्र्थ प्र०॥ १० °रिष र विशेष य०॥ १ विशेष भा०॥ ११ भवत्येव प्र०॥ १२ °दोषाच्च सस्त्वे प्र०॥ १३ °नात् सब्दः स्यात् सच्छाङ्गीकृत भा०॥ भावत् शब्दः स्यात् सच्छाङ्गीकृत भा०॥

इत्ययुक्तम् । शब्दतोऽपि चास्ति सच्छब्दोऽन्य एव । सदेर्धातोः सच्छब्दोऽध्यन्य एव । एवं द्रव्यादिशब्देषु वाच्यम् ।

विशेषशब्दार्थेषु तु 'घट इत्यघटो न भवति' इत्यन्नापि न न भवत्यघटः । तद्यथा औमन्छिद्रादिघटा एवाघटा अचेष्टत्वात् । घटयन् वा घटः स्यात् । तद-भावादप्यघटो भवत्येव। अघटोऽपि च घटो भवति, घटते घटयति वा तन्तुतन्तु- 🥫 वायगवाश्वादिः।

तथा प्रत्यक्षप्रसिद्धेरनन्यत्वं सिद्धं गोशब्दस्य वागादिषु वर्तमानस्य, तच्छब्द-

शब्दतोऽपि चे 'अस्ति'सच्छब्दः असेर्घातोः शत्रन्तस्य 'सत्' इति रूपसिद्धेर्यः सच्छब्दः सोऽन्य एव । सदैर्धातोः किवन्तस्य यः सच्छब्दः सोऽप्यन्य एव, सैदिप्रकृतिः सच्छब्दो न भवत्येव असिप्रकृतिः सच्छब्दः । तस्माच्छब्दतोऽपि सच्छब्दो[ऽसच्छब्दो] भवत्येव मैं न भवतीति ।

एवमिलादि । यथा सच्छन्दस्य रूपसिद्धिकृतनानात्वकृते सत्त्वासत्त्वे तथा द्रव्यशन्दस्यापि ४६४-१ द्रष्टुच्ये । तथा द्रीचिकारी द्रव्यम् , द्रोरवयत्री वा द्रव्यम् , द्रव्यं च भव्ये [पा० ५।३। १०४] भवतीति भव्यं द्रव्यम् , द्रवतीते द्रव्यं द्र्यते वा, द्रवणाद् गुणानां गुणसन्द्रावो द्रव्यम् , इत्यादिव्युत्पत्त्या पृथिव्या-दिस्त्रभेदापेक्षया च द्रव्यशब्दः सन्नद्रव्यशब्दश्च । 'द्रव्यादिशब्देषु' इति आदिप्रहणात् पृथिव्युदकादि-सामान्यशब्देब्बिप स्वभेदापेक्षेषु वाच्यमित्यतिदेशार्थः । एवमर्थेऽपि द्रष्टन्यम् । एवं तावद् महासामान्या- 15 परसामान्यशब्दार्थेषु सर्वस्यादर्शनादयक्तोऽन्यापोहः ।

विशेषदाब्दार्थेष्वित्यादि । तुशब्दो भेदाङ्गीकरणाकरणविकल्पाभावं सामान्यशब्दार्थाद् विशेष-शब्दार्थेषु दर्शयति । 'घट इसघटो न भवति' इसत्रापि न [ न ] भवसघटो भवसघट इति । तैद्यथा-आम-च्छिद्रादीति, आमघटविछद्रघटो न भवति, आदिप्रहणाचित्रलेप्यादिघट इत्यादयो घटा एवाघटा घटन-सामर्थ्याभावाद वेष्टत्वात् । धैटयन् वा घटः स्यात् प्रयोक्तकर्तरि, तदभावादप्यघटो भवत्येवेति । किञ्चा- 20 न्यत्-अघटोऽपि च घटो भवति चेष्टार्थवत्त्रात् स्वतन्त्रः प्रयोक्ता चै, तद्दरीयति-घटते घटयति वा तैंन्तुतन्तुवायग[वा]श्वादिरिति प्रकुखन्ताद् ण्यन्ताद्वा केंर्तर्यचो विहितत्वात् ।

तथा प्रत्यक्षेत्यादि । 'गौरित्यगौर्न भवति' इत्येतदपि न युक्तम् , यस्माद् 'गौरगौर्भवति, अगौरपि गौर्भवति' इत्येतत् प्रदर्श्यते । तत्र हि द्वयी शब्दानां गति:--एकः शब्दोऽनेकार्थः, अनेकः शब्द एकार्थो भवति । तत्र य एकोऽनेकार्थः स चिन्त्यते । गोशब्दस्य ताबद् वागादिषु वर्तमानस्य एकत्वं प्रत्यक्षत्रसिद्धम् , ४६४-२

१ 'आमध्छिद्रादि, अचेष्टत्वात् ।' इति 'आमहिछद्रादि, अचेष्टत्वात् ।' इति वा मूलं चिन्त्यम् ॥ २ वास्ति १० ॥ ३ असद्वातोः य०॥ ४ सदिति प्रकृतिः प्र०। (सदितप्रकृतिः ?)॥ ५ °कृतिसच्छन्दः प्र०॥ ६ न भवती मारु ॥ ७ (तद्यथा-१) ॥ ८ दश्यतां टिप्टुरु १६ पंरु २४—टिप्टुरु १७ पंरु ६ ॥ ९ भेदौंगीक भारु । मेर्योऽगीक य॰ ॥ १० तद्यथामिच्छ(महिछ १)द्वादीति आमघटच्छिद्वघटो प्र० ॥ ११ घटत्वा घटः य० ॥ १२ प्रयोक्त कर्तरि प्रवास १३ चा सावस १४ तेषु तंतवाय सावस्तित्वाय यवस १५ कर्तुयवी वि॰ य॰ । कर्तुयवीं वि॰ मा॰ । ''नन्दिब्रहिषबादिभ्यो ल्युणिन्यचः ।''-पा॰ ३।९।९३४ ॥

विशेषानिरूप्यत्वात् तत्सम्बन्धाशक्यत्वम् । तस्मादेकात्मत्वं गोशब्दस्य । तस्मि-श्रीकात्मत्वे शक्तिभेदात् तत्तदर्थप्रत्यायनशक्तयः प्रकल्प्याः, एकपुरुषपितृपुत्रादिवत् प्रतिसम्बन्धमन्यथाष्ट्रतेः ।

गदनादिविद्योषनिरूप्यान्यत्वे वा गवान्तरवद् गौरेवेति गौरित्यगौर्न भवती-ब्रह्मप न, वागादिगवानां व्यतिरेकात्।

सक्रदुचिरतस्य वाग्दिग्भूरश्न्यादिषु दृष्टत्वात् । अतः प्रत्यक्षप्रसिद्धेरनन्यत्वं सिद्धम् , तच्चानाशङ्कनीयम्किमन्योऽनन्यो गोशब्द इति । तस्मादन्याय्यमन्यत्वम् । स्यान्मतम्-मिन्नार्थगतेगोंशब्दस्यान्यत्वम् , साद्दश्यातु 'से एव' इति भवतीति, एतच न, तच्छब्दिविशेषानिरूष्यत्वात् , 'अयमुदात्तोऽनुदात्तः स्वरितो
वाचि वर्तते, अयं दिशि' इत्यादिविशेषरूपस्यानिरूष्यत्वाद् नास्त्यन्यत्वं प्रत्यक्षस्यानुमानाद्
10 बळीयस्त्वाच् । ततः किम् १ ततस्तरसम्बन्धाशक्यत्वम् , अनिरूष्यात्मरूपाणामसतां पृथगनुप्छैब्धनानार्थैः सह न शक्यः सम्बन्धः कर्तुम् । अकृतसम्बन्धानां च शब्दानामर्थप्रत्यायनमन्याय्यम्, म्लेच्छप्रयुक्तशब्दश्रवणाद्य्यर्थप्रतीतिष्रसङ्गात् । तस्मादेकात्मत्वं गोशब्दस्य । तस्मिश्चैकात्मत्वे सित्
शब्दस्य शक्तिभेदात् सम्बन्धिभिरभिन्यक्तात् तत्त्वर्थप्रत्यायनशक्तयः प्रकल्प्याः, किमिव १ एकपुरुषपितृपुत्रादिवत् , यथैक एव पुरुषोऽनेकशक्तिसम्बन्धिभेदापेक्षया पिता पुत्रो मातुलो भागिनेय इत्यादि15 व्यपदेशमाम् भवति तथा गोशब्दोऽपि वागादिषु । कस्मात् १ प्रतिसम्बन्धमन्यथा वृत्तेः , स एव
सम्बन्धं सम्बन्धं प्रति [ प्रतिसम्बन्धं ] सम्बन्धिजनितमन्यत्वमन्यथान्यया वर्तते । तस्मादेकत्वाद्
गोशब्दस्य वागादिभिन्नार्थवाचित्वाद् गौरेव वागादिरगौर्भवति, अगौरपि गौर्भवति ।

स्थानमतम्—निमित्तभेदाद् गोशब्दा भिद्यन्ते, तानि च निमित्तानि गदन-गर्जन-गमन-गिर्रणादीनि, ४६५-१ पृषोदराद्याकृतिगणत्वाद् रूपसिद्धेरन्यत्वमेवेति । एतचोक्तविधिना न युक्तमप्यभ्युपगम्य गदनादिविशेष
20 निरूप्यान्यत्वे वा गवान्तरवद् गौरेव, यथा हि गोशब्दः सास्नादिमत्येकस्मिन्नप्यर्थे गमननिमित्ते वृत्तोऽपि खण्ड-मुण्ड-शाबलेय-बाहुलेय-सौरभेयादिभेदेषु गवान्तरेषु गौरेव । इति हैत्वर्थे, यस्मात् खण्डादि-विशेषापेक्षया सामान्यशब्दो गोशब्दस्सस्मात् पूर्ववदस्मिन्नपि पक्षे गौरित्यगौर्न भवतीत्यपि न, कस्मात् १ वागादिगैवानां व्यतिरेकात् , तद्यथा 'गौः' इत्युक्ते वागादिषु न व्यतिरिच्यते गोत्वं १ गोशब्द्दिवत् वत् वागित्युक्ते दिगादिभ्यो व्यतिरिच्यते 'वाग् न दिक्' इति । ततः 'गौरगौरपि भवति' इति १ गतार्थमुदाहरणम् ।

१ भूरित्यादिषु प्र०। इत्यतां पृ० ५२४ पं०५॥ २ स एव भवतीति य०॥ ३ ल्लब्धा भा०॥ ४ तदर्थ भा०॥ ५ वृत्तेः स एव य०। वृत्तेस एव भा०। ( वृत्तेस्त मेव १)॥ ६ गराणा प्र०। इत्यतां पृ० ११४ टि०६॥ ७ हेत्वर्थों भा०॥ ८ भवतीत्यपि म तस्माद् प्र०॥ ९ गवानं व्यतिरेकातिरेकात् य०। (गवानां व्यतिरेकावरेकात् १)॥ १० (गोशब्दों वा। वागित्युक्ते ) १॥

एकोत्तरशतनामत्वाचामभसो विषमविषं भवति अविषमपि विषं भवतीत्वादि। तथा पीळुवृक्षो वृक्षत्वादपीळुर्भवति धवादिवत्, इस्तिवत् पीळुर्वा। अतः पीळुर-पीळुरपि पीळुश्च, अपीळुरपीळुरपि पीळुश्च। एवं इरिरामार्जुनादयोऽपि।

एवं तावदनेकार्थेकशब्दत्वेऽन्यापोहाभावः । अनेकशब्दैकार्थत्वेऽपि तद्यथा—एकोत्तरशातनामत्वा-चाम्भस इत्यादि । 'सिलिलमुदकममृतं वा जीवनं विषम्' इत्याद्येकोत्तरं शतमुदकनामानि' निरुक्ते ह पठ्यन्ते । ततो विषमविषं भवति, अविषमपि विषं भवति, अपानीयं मन्धिसपीदिविषं मारणात्मकं न, जीवनात्मकम् । जीवनात्मकमप्युदकादि मारणात्मकं दुष्प्रयोगादित्यादि गमनिका । आदिमहणाद् घृत-मघृतमित्यादि । तथा पीछ्नश्रशः बृक्षत्वादपीछुभैवति धँवादिवत्, हेस्तिवत् पीछुश्राः । इस्त्यपि पीछुरपीछुभै-वति हैस्तित्वाद् मनुष्यवत् । तथा विषयेयेणाहस्तित्वादपीछुभैवति पीछुश्रशः, अबृक्षत्वादपीछुईस्तीति । अत इत्युपसंहरति । पीछुरपीछुश्च पीछुश्च, अपीर्छरपीछुरपि पीछुश्चेति । 'एवं हरिरामार्जुनादयोऽपि १० हैति च व्यापितामप्यस्य न्यायस्योदाहरणबाँहुंस्येन दर्शयति । शैक्र-सिंह-वासुदेव-मण्डूक-वानर-हयादिषु भ्रहप्पर हरिशब्ददर्शनादहरिहरिश्च । रोमो रन्यवर्ण-दाशरिथ-बछदेव-जामदृश्येषु अर्जुनस्तृण-सुवर्ण-वृक्ष-पाण्डव-कार्तनीर्येषु दर्शनादित्यादि तचातच्च पर्ववत् ।

१ "अर्णः । क्षोदः । क्षद्म । नभः । अंभः । कबन्धम् । **साह्यितम् । वाः ।** वनम् । घृतम् । मध् । पुरीषम् । पिप्पलम् । क्षीरम् । विषम् । रेतः । कशः । जन्म । बृबृकम् । बुसम् । तुम्या । बुर्बरम् । सुक्षेम । घरुणम् । सिर् । अरस्टिदानि । ध्वस्मन्वत् । जामि । आयुधानि । क्षपः । अहिः । अक्षरम् । स्नोतः । तृप्तिः । रसः । उदकम् । पयः । सरः । भेषजम् । सहः । अवः । यहः । ओजः । सुखम् । क्षत्रम् । आवयाः । शुभम् । यादुः । भूतम् । भुवनम् । भविष्यत् । महत् । आषः । ब्योम । यशः । सहः । सर्णीकम् । स्वृतीकम् । सतीनम् । गइनम् । गसीरम् । गंभरम् । ईम् । अन्नम् । हविः । सम्र । सदनम् । ऋतम् । योनिः । ऋतस्य योनिः । सत्यम् । नीरम् । रयिः । सत् । पूर्णम् । सर्वम् । अक्षितम् । बर्हिः । नाम । सर्पिः । अपः । पवित्रम् । अ**मृतम् ।** इन्दुः । हेमः । स्वः । सर्गाः । शंवरम् । अभ्वम् । वपुः । अंगु । तोयम् । त्यम् । कृपीटम् । शुक्रम् । तेजः । स्वधा । वारि । जलम् । जलाषम् । इदमित्येकशतपुदकनामानि ॥ 919२॥" इति यास्क**निरुक्ते नै**घण्टुककाण्डे १०९ नामानि । "नीरं वारि जलं दकं कमुदकं पानीयसम्भः कुशं तोयं जीवनजीवनीयसिलिलार्णास्यम्बु वाः संवरम् । क्षीरं पुष्करमेघपुष्पकमलान्यापः पथःपाथसी कीलालं भुवनं वनं घनरसो यादो निवासोऽमृतम् ॥४।१३५ ॥ कुळीनसं कवन्धं च प्राणदं सर्वतोमुखम् ।"—**अभिधानचिन्ता**० । "शेषश्चात्र—जुळे दिव्यमिरासेव्यं कृपीटं भृतमङ्करम् । विषं पिष्पलपातालमलिलानि च कम्बलम् ॥ पावनं षड्रसं चापि वर्ल्नुरं तुसितं पयः । किष्टिमं तदतीसारं साल्कं पङ्कगन्धिकम् । अन्धं तु कल्लषं तोयमतिल्लच्छं तु काचिमम् ॥"—अभिधानचिन्तामणिस्तोपज्ञवृत्तिः ४।१३५॥ २ ८विषमि य० । विषमि भा०॥ ३ मरणा प्रणा ४ धनादि व०॥ ५ "द्वमत्रभेदमातङ्ग-काण्डपुष्पाणि पीठवः ।''—अमरकोस. ३।३।१९३॥ ६ हस्तवत्त्वादिखर्यः ॥ ७ <sup>°</sup>त्वात्ऽपीऌ प्र०॥ ८ °ऌपी-खुरिष य॰ ॥ ९ इति व ब्यापी सार्वा इति ब्यापि यन। १० हुस्येन न दर्शयति यन॥ ११ "यमा-निटेन्द्रचन्द्रार्कविष्णुसिंहाञ्चाजिषु । ञुकाहिकपिमेकेषु हरिर्ना कपिले त्रिषु ॥—अमरकोष, ३।३।१७४॥ १२ ''बले रामो नीलचा रुसितित्रिषु।''—अमरकोष, २।२।९४०। "रामः पशुविशेषे स्थाजामदभ्ये हलायुधे। राघवे च सितक्षेतमनोज्ञेषु च वाच्यवत् ॥"---विश्व. ॥ १३ "अर्जुनः कक्कमे पार्थे कार्तवीर्यमयूरयोः । मातुरेकसुतेऽपि स्याद् धवले पुनरन्यवत् ॥ नपुंसके तृणे नेत्ररोगे स्यादर्जुनी गनि । उपायां बाहुदानद्यां कुट्टन्यामि व कचित् ॥"—मेदिनी ॥

5

एवं श्रुतिमात्रतत्त्वो गवादिरेकः शब्दोऽनेकार्थगमकशक्तियुक्तः एकादित्य-[तपन-प्रकाशन----अनेकार्थ]कारित्ववत् ।

प्रत्यर्थवृत्ति '

संसमीं विप्रयोगश्च साहचर्यं विरोधिता। अर्थः प्रकरणं लिङ्गं राव्दस्यान्यस्य सन्निधिः॥ सामर्थ्यमीचिती देशः कालो व्यक्तिः स्वराद्यः। राज्दस्यार्थव्यवच्छेदे विशेषस्मृतिहेतवः॥[वाक्यप०२।३१७;३१८]

अथोच्येत—सर्वधाऽदृष्टत्वात् स्थिते तु स्वार्थस्याभावे सामान्याभावमात्र-निवृत्तिरभावभेदासंस्पर्शात्।

अथ स्वार्थाभावाभावमात्रत्वे कः शब्दार्थः 'वृक्ष [ इत्यवृक्षो न भवति' इति ]
 तच्छब्दधूमिलङ्गाभ्यामन्यावपोद्याववृक्षानग्री भेदासंस्पर्शेन । तत्र च प्रसद्यप्रतिषे घार्थे तन्मात्रमेव च गम्येत । न वृक्षपर्युदासेन घटादिरर्थात्माऽन्यः कश्चिल्लभ्यते ।

एवं श्रुतिमात्रेत्यादि । अनेनोक्तन्यायेन श्रुतिमात्रतत्त्रो गवादिरेकः शब्दो[ऽप्र]तिलब्धविभागोऽ-नेकार्थगमकशक्तियुक्तः । किमिव <sup>१</sup> एकादित्येत्यादि यावत् कारित्ववदिति गतार्थः प्रोक्तार्थोपसंहारः ।

स्थान्मतम् - एकस्थानेकार्थकारित्वे विभागविषक्तयभावाद्वयवच्छेदव्रसङ्ग इति । तन्न, प्रत्यर्थवृत्ती- त्यादि यावद् विशेषस्मृतिहेतवः इति यथासङ्क्ष्यं सँकरभावुदाहरणभावितार्थं कारिकाद्वयं निमित्तान्तरादे- कार्थावच्छेदाख्यानम् । आदिव्रहणाद् गौण-मुख्य-स्तुति-निन्दादिभावार्थकृतव्यवच्छेदादिति ।

अथोच्येतेत्यादि । अथ परेणोच्येत—तनूक्तमेव ''गुणसमुदायमात्रस्य काणकुण्टादेर्दर्शना-सम्भवः, सत्यपि च दर्शने सर्वथानुमानासम्भवः सर्वप्रकारेणादृष्ट्त्वात्' इति निराकाङ्कीकृते मूलत एव 20 पुनरिदानी को विचारः—दर्शनं स्थात् न स्थादिति ? स्थिते तु स्वार्थस्थामावे सामान्यरूपस्थामावमात्रस्य निवृत्तिरभावभेदासंस्पर्शात् 'वृक्ष इत्यवृक्षो न भवति अग्निरित्यनिर्मने भवति' इत्यवृक्षानम्यभावभेदा-संस्पर्शेनोच्यते, न वाऽभावस्य भेदाः सन्ति । तस्मात् सर्वाभावभेदेदर्शनेन विनैवापोहो गमक इति ।

४६६-१ अत्रोच्यते-अथ स्वार्थाभावाभावमात्रत्वे त्विदेष्टे कः शब्दार्थ इति पुच्छति वृक्ष इत्यादि प्रत्युचार्यात्राप्यपोहाभावमापाद्यितुकामः । तच्छब्दो वृक्षशब्दः परार्थेऽनुमाने स्वार्थे धूमश्च <sup>१६</sup>लिक्के, व्हिताभ्यामन्या[व]पोद्याववृक्षानमी घटादिभेदरूपाण्यसंस्पृत्त्येत्यस्मिनैतोऽर्थः, तत्र च <sup>१९</sup>प्रसह्मप्रतिषेधार्थे 'वृक्षो न भवत्यवृक्षः' इति तन्मात्रमेव च गम्येत, न च गम्यत इत्यमिप्रायः । वृक्षादन्योऽवृक्ष इति न वृक्षपर्यु-दासेन घटादिरर्थात्माऽन्यः कश्चिलभ्यते, अन्यस्यासत्त्वादविवक्षितत्वाच वृक्ष एव व्याख्येयो विवक्षित-

१ दश्यतां पृ० १२७ पं० ११-१४ । टिपृ० ५६ टि० १ ॥ २ तुल्ला पृ० ७०५ ॥ ३ 'सकरभा घेनुरानी-यताम्' इत्यत्र 'करम'संसर्गाद् विशिष्टा एव घेनुरवगम्यते । एवमन्यान्यप्युदाहरणानि टिपृ० ५६ टि० १ इत्यतोऽवसेयानि ॥ ४ अथोच्यते पृ० ॥ ५ तुल्ला—पृ० ६५२ पं० १४ । पृ० ६६२ पं० २ पृ० ७०९ पं० ९ ॥ ६ स्यात् न य० प्रतौ नास्ति ॥ ७ तुल्ला पृ० ७१७ पं० २७ ॥ ८ वाभावस्य प्र० । 'वाभावस्य' इत्यपि भवेत् पाठः ॥ ९ 'दादर्शनेन प्र० ॥ १० द्विवनान्तिमदं पदम् ॥ ११ 'मतोर्थस्त्रं च प्र० ॥ १२ (प्रसज्यप्रति १)॥

वृक्ष एव व्याख्येयः। स स्वयमनवगतः कथमभावं विशेषयितुं शक्नुयात् 'अवृक्षो मदभावः' इति, तस्य भावेन लभ्यात्मलाभत्वात्।

ततश्च वृक्ष इत्यवृक्षो न भवतीतीदमुक्तं भवेत्-योऽभावाभावः स वृक्षः । ततो घटपटादीनामभावनिवृत्तिमात्रत्वाद् वृक्षशब्दार्थवत्त्वं प्राप्तम्, कुतोऽपो-इस्तेषां स्यात्।

संविधा वा गतिभवेत्। सर्वदर्शननिराकाङ्कतायां शब्दादनुमानाद्वा वृक्षोऽग्नि-रिति च विशेषवचनप्रत्ययानर्थक्यं स्यात्, अभावाभावमात्रस्यैकत्वात्, भेदविषय-वचनानुमानव्यवहारनिर्विषयत्वात् अभूतभेदविषयत्वात् खपुष्पादिवत् ।

अत्रोच्येत—नाप्यद्येष ..... । किं तर्हि ? स्वसम्बन्धि-

त्वात्, स स्वयमनवगतः कथमभावं विशेषयितुं शक्तुयात् 'अवृक्षी वृक्षाभावो मदभावः' इति, 10 खपुष्पमिव वन्ध्यापुत्रः ? कस्मात् ? तस्याभावस्य भावेन लभ्यात्मलाभत्वात् स स्वयमसन् कथमसतो विशेषणं स्वात् ? उभयत्र चान्वये व्यतिरेके च घटादीनां भेदरूपाणां सपक्षासपक्षयोरसंस्पृरयत्वेनेष्टत्वाद् न किञ्चित् केनचिद् विशेषयितुं शक्यम् ।

ततश्चेत्यादि । अस्मादुक्तन्यायादेष शब्दार्थः संवृत्तः, 'वृक्ष इत्यवृक्षो न भवति' इत्युक्ते इदमुक्तं भवेत् सँम्भाव्येत योऽभावेखादि, अभावस्याभावो वृक्ष इत्युक्तं स्यात्, नान्यदभावनिवृत्तेः । ततो घट-15 पटादीनाममावनिवृत्तिमात्रत्वाद् वृक्षतावद् वृक्षशब्दार्थवत्त्वं प्राप्तम् , कुतोऽपोहस्तपां स्यात् ? तत्संस्पर्शे हि स्यादपोर्हस्ते वृक्षो न भवतीति । इत्थमपोहाभावः, अनिष्टं चैतत् ।

किञ्चान्यत्, सर्वथा वा गतिर्भवेत्, अभावाभावमात्रं हि वृक्षोऽप्निर्वा स्यात्, न सपक्षासपक्ष-भेदसंस्पर्शेन दृष्टवत् । अतः सर्वदर्शननिराकाङ्कृता, तस्यां च सत्यां शब्दाद् वृक्षादनुमानाद्वा धूमादभावा-भावमात्रवृक्षामित्याददृष्टभेदासंस्पर्भादेव त्वदुक्तात् 'बृक्षोऽमिः' इति च विशेषवचनपत्ययानर्थक्यं स्थात् । 20 कस्मात् ? अभावाभावमात्रस्यैकत्वादिति स्वपरार्थानुमानयोः सामान्येन हेतुः स्वपुष्पादिवदिति <sup>४६६-२</sup> दृष्टान्तः । विशेष्य वा हेतुः-भेदविषयवचनानुमानव्यवहारनिर्विषयत्वात् , अभूतभेदविषय-त्वादिति सामान्येत । स एव दृष्टान्तः सर्वत्र, अन्तेऽभिहितत्वात् । अयमन्यो व्याख्याविकरपः, तद्यथा विकल्पः-सर्वथा वाऽगतिर्भवेत् प्रश्लेषलभ्याकारत्वात् । अगतिरज्ञानं वृक्षशब्दोबारणाद् भवेत् सर्वथा । कस्मात् १ गन्तव्याभावात् । गन्तव्याभावश्चाभावाभावमात्रवृत्तित्वाच्छब्दानुमानयोरिति ।

अत्रोच्येतेत्यादि । स्वभेदाभावन्यावृत्तिलक्षणान्यापोहेऽनन्तत्वादर्समभवसम्बन्धाभिधानादिदोषा उक्ताः । सामान्यामावामावमात्रे सैवैँकत्वानैर्थक्यापोहीमावदोषा उक्ताः । तेषां पक्षद्वयानभ्युपगमात परिहार:-नाप्यशेषेत्यादि । किं तर्हि ? इति पक्षान्तरं श्रयते निर्दोषं मन्यमानः, स्वसम्बन्धिवृक्षस्याप्नेनी

१ पृ० ७०७ वं० १२ पृ० ७१९ वं० १९॥ **२ अतृक्षो भावो मद**ैमा०॥ ३ **स्पृशात्वे<sup>०</sup> प्र०॥** ४ समान्येत य॰ । समावोत मा॰ ॥ ५ ( वृक्षता भवेद् १ ) ॥ ६ ( °हस्तेषां वृक्षो न भवतीति १ ) । ( °हस्ते वृक्षो न भवन्तीति ? ) तुलना पृ० ७९८ पं० २४॥ **७ °त्वाद्दश्मेदा**ँ मा०**॥ ८ °संभवसंभवसंबंधा**ँ प्र०॥ ९ पृ० ७१६ यं० २० ॥ १० पृ० ७१७ यं० २१ ॥ ११ पृ० ७१७ यं० २० ॥ १२ पृ० ७१७ यं० १७ ॥

सामान्यधर्मेषु तदनुवन्धिमेदेषु चाविनाभाविषु दर्शनसंस्पर्शेन तद्व्यतिरिक्तेष्व-दर्शनसंस्पर्शेनान्यापोहस्य प्रवृत्तत्वाददोषः । अत एव चेदं खसम्बन्धिम्योऽन्यवादर्शनात् तद्वयच्छेदानुमानम् । यत्र दृष्टः सोऽत्र सम्बन्ध्यभिष्ठेतो न त्वविनाभावित्वसम्बन्धेन । अन्यधादर्शनादिति अनुमेयाभावेऽदर्शनात्, अन्यथा हि वृक्षराब्दस्य धूमस्य च तिसान् वस्तुनि पृथिवीद्रव्याद्यमा-वेऽपि दर्शनं वक्तव्यं स्मात् । तद्वयवच्छेदानुमानमिति यत्रैवादर्शनमुक्तं वृक्षशभावेऽवृक्षेऽदृयभावेऽनक्षे वा ततो व्यवच्छेदानुमानम् — अवक्षेऽनिद्यवाद्य न भवतिति । एवं च कृत्वा वृक्षशब्दाद् धूमास्य द्रव्य-त्वाद्यनुमानमुपपन्नं भवति । इत्रया तु द्रव्यादीनामण्यन्यत्वादतुल्य एव वृक्तरपक्षधर्मत्वानैकान्तिकत्व-विरुद्धत्वानुमानाभावदोषाः स्युः । द्रव्यादित्यागे तद्विनाभाविनः स्वार्थस्य चासम्भव एव । तस्मात् स्वसम्बन्ध्यभावेऽदर्शनादनुमानस्य सिद्धिः [ ] इति ।

○ एवं तर्हिं यदि सत्तादीनि विशेषणानि वृक्षो भवन्ति स वा तानि भवति एकभवनात्मकोऽर्थोऽस्य वृक्षशब्दस्य तत्स्वात्मवत् ततोऽनन्यत्वात् द्रव्यादिवृक्ष-

सत्ताद्रव्यत्वादिसामान्यधमीस्तद्नुवन्धिनो भेदाश्च शिंशपाद्यः तेष्वविनामाविषु दर्शनसंस्पर्शेन तद्व्यति-रिक्तेषु घटादिष्वदर्शनसंस्पर्शेन जलादिषु चान्यापोहस्य प्रवृत्तत्वात्र सम्भवन्त्युभयपक्षगता दोषाः ।

श्रत एव चेदिमिसादि एतत्पक्षसंश्रयदर्शनार्थं भाष्यप्रन्थमाह स्वसम्बन्धिभ्योऽन्यत्रादर्शनादि
15 सादि । अस्य व्याख्या टीकाप्रन्थो यँत्र हृष्ट इत्यादिः यावदृष्क्षोऽनिप्तर्या न भवतीति गतार्थः ।

एवं च कृत्वेत्यादि यावदुपपंत्रं भवतीति, अनेकाविनाभाविनां पृथिवीद्रव्यत्वादीनां वृक्षशब्दाद् धूमाचा
४६७-१ तुवन्धिनामनुमानं युज्यते तदर्शनस्पर्शेन, वृक्षत्वात् पृथिवी द्रव्यं सच धूमत्वाच वृक्षवदिप्रवचिति । इतरथा

त्वित्यादि, अस्यन्तव्यतिरेके सम्बन्धित्वाभावेऽनुबन्धिनां द्रव्यादीनामण्यन्यत्वादतुरुथे विपक्ष एव वृत्तेर
पक्षधर्मर्त्वानैकान्तिकत्वविरुद्धत्वानुमानाभावदोषाः स्युः । अनुबन्धिनां द्रव्यादीनां त्यागे तद्विनाभाविनो

20 वृक्षस्य स्वार्थस्यासम्भव एवेति च दोषः । ततः प्रत्याय्यत्रस्यायनयोर्थशब्दयोरनुपपत्तिः । तंस्मात्

स्वसम्बन्ध्यभावेत्याचुक्तोपसंहारः, सम्बन्धिनोऽर्थान्तरस्य भावे दर्शनात् सम्बन्धिन एव भावाभावेऽदर्श
नाचानुमानस्याभिष्रेतस्य सिद्धिरिति ।

अत्रोत्तरमुच्यते-एवं तहींत्यादि । यदि सत्तादीनीत्यादि सत्ताद्रव्यपृथिव्यादीनि विशेषणानि वृक्षस्य वृक्षादभिन्नानि सन्ति वृक्षो भवन्ति तानि वृक्ष एवेत्यर्थः, स वा वृक्षस्तानि भवति तेन तानि वृक्ष एवेत्यर्थः, स वा वृक्षस्तानि भवति तेन तानि वृक्ष विशेष्यन्ते देवदत्तपाण्यादिवदेकभवनीत्तमेत्येतदापन्नम् । तस्मिन्नकभवने प्रयोगः शाखादिमति दर्शन-मित्युच्यतेऽस्यार्थः स एकभवनात्मकोऽथोऽस्य वृक्षश्चब्दप्रयोगस्य । किमिव १ तत्स्वात्मवत् सत्ताद्रव्यत्वादि-वृक्षस्वात्मवद् वृक्षस्य सत्ताद्रव्यत्वादिस्वात्मवत् एकभवनात्मवदित्यर्थः । कस्मात् १ उक्तन्यायेन ततोऽन-न्यत्वात् तेभ्यस्तस्य तस्माद् वा तेषामनन्यत्वात् द्रव्यादिवृक्षभावदर्शनाद् वृक्षद्रव्यादिभावदर्शनादित्यर्थः ।

१ तुलना-पृ० ६५२ पं० २२ ॥ २ 'ख्तसम्बन्ध्यमावादर्शनात्' इत्यपि भवेदत्र पाठः । भा० प्रश्चनुसारेण 'सम्बन्ध्य-भावादर्शनात्' इत्यपि भवेत् ॥ ३ पृ० ६५२ पं० ४ ॥ ४ पृ० ६५२ पं० १८ ॥ ५ इत्यादि य० ॥ ६ पृ० ६५२ पं० २२ ॥ ७ वृक्षवाद् भा० । श्रृक्षत्वाद् य० ॥ ८ 'त्वान्ने व० ॥ ९ तस्मात् सम्बन्ध्य भा० ॥ अयमपि पाठः समीचीनो भाति, व्याख्यायां 'सम्बन्धिनोऽर्थाम्तरस्य' इति दर्शनात् ॥ १० ( वात्मतेत्वेतदापन्नम् ? ) । ११ ऽस्योस्यार्थः भा० ॥

भावदर्शनाद् द्रव्यायभावदर्शनानभ्यनुज्ञानादितस्फुट एवायं विधिवादस्त्वयाभ्यु-पगतः भवनपरमार्थार्थाभ्युपगमात्। यत् कोऽपि भवति [तद् भवनपरमार्थत एव..... ] वैधम्येंण खपुष्पवत् । योऽप्यसौ [ व्यावर्तते सोऽपि भवनपरमार्थत एव ] भवत एव व्यावृत्तेः, देवदत्तादिव्यावृत्तिवत् , न खपुष्पादिवत् ।

एवं भवद्भवनिरूपणे स्थित एवार्थः स चान्यश्चेत्यन्यापोहपरिग्रहे सर्वथा वा 🕫 गतिभवेत्। अनुगमो विधिरेव।

अथवा अनिर्वाहकैकान्तव्याख्याविकल्पप्रदर्शनात सर्वथा वा विकल्पानां गतिरनेकान्तः स एवैवं भवेत् । विधिविकल्पोऽपि सदाचात्मकार्थग्रहणात् । अपोह-

कस्मात् ? द्रव्याद्यभावदर्शनानभ्यनुज्ञानात् । पृथिवीद्रव्यसत्त्वाभावे दर्शनं वृक्षस्य वृक्षाभावे वा पृथिच्यादिभावदर्शनं वृक्षात्मविषयं नाभ्यनुज्ञायते यस्मात् तस्मादेकभवनात्मकत्वानुज्ञानादन्याभावाद्वतिस्फुट 10 एवार्यं विधिवादस्त्वयाभ्युपगतः, पूर्वेष्वपि पक्षेषु स्फुट एवं विधिवादः, आस्मिस्त्वतिस्फुटः । कस्मात् ? <sup>४६७-२</sup> भवनपरमार्थार्थाभ्युपगमात् , वृक्षशब्दस्य सद्भव्यपृथिवीमृदादिवृक्षैकभवनात्मकः परमार्थतोऽर्थे इत्यभ्युप-गतत्वात् । यैत् कोऽपि भवतीत्यादिना भवनमेवेति दर्शयति यावद् वैधर्भ्येण खपुष्पवदिति । योऽप्य-सावित्यादि वैयावर्त्याभिमतोऽपि भवनपरमार्थत इति दर्शयति। भवत एव व्यावृत्तेरिति हेतुः, भवन्नेव व्यावर्तते कर्तरि षष्ठीविभक्तयुत्पत्तेः, पर्वते प्रतिहतस्य देवदत्तस्य व्यावृत्तिवत् सत एव व्यावृत्तेरित्यपादान- 15 लक्षणा पञ्चमी वा. यो भवति पर्वतादिः तस्माद् भवत एव पर्वतादेर्वेवदत्तादेव्यीवृत्तिवत् न खपुष्पादिवदिति विधिवाद एव स्फटीकृत:।

ततः किम् ? तत इदम् — एवं भवद्भवनेत्यादि । इत्थं भवदेव भवतीति निरूपणेऽयमस्य स्थित एवार्थः – स चान्यश्चेत्ययमन्यापोहपरित्रहः, तस्मिश्च सति सेर्वथा वा गतिभैवेत् , \* अनगमो विधिरेवेत्यपसंहरति ।

अथवा अनिर्वाहकेत्यादि, ये त्वमी व्याख्याविकरुगः कल्पिता\* विधिवादेऽन्यापोहवादे 20 ैंचैकान्तरूपास्ते सर्वे न निर्वहन्तीत्युपेक्ष्याः । तत्प्रदर्शनात् सर्वथाशब्दो विमर्दरमणीयः परिनिष्ठितोऽतीत-सर्वविचारस्यायं पिण्डार्थ इत्येतदार्ख्यानार्थः । कोऽसौ पिण्डार्थ इति चेत्, उच्यते-वेति 'वा'शब्दो विक-ल्पार्थः, विकल्पानां गतिरिति विकल्पानामेव ज्ञानं निश्चयः परिनिष्ठा सर्वथा घटो घटोऽप्यघटोऽपीत्यादि निश्चयः । का सा गतिः ? अनेकान्तः, स एव एवं भवेतु स एवानेकान्तो विमर्दक्षमो विचारपर्यव-साने ऽवतिष्ठेतेत्थम् , सर्वन्यायपरिशुद्धिफल्रत्वादस्य सर्वविकल्पाः, सङ्क्षेपेण विधि-प्रतिषेधौ, ताबुभावित्थं 25 गृहीताविति दर्शयति-विधिविकल्पोऽपि सद।द्यारमकार्थम्रहणादिति विधिम्, अपोहविकल्पोऽपि <sup>४६८-१</sup> स्वसम्बन्ध्यन्यप्रतिषेधार्थस्वादिति प्रतिषेधम् । एतौ स्वद्वचनादेवापतितौ । तेन सर्वथा विकल्पानां वा गतिः स्याद्वादः । स च द्रव्यार्थपर्यायार्थावेकान्तत्यागरूपेकवाक्यमत्यात्मकौ, तयोविषयविभागेन शब्दार्थमुपसंहृत्य

१ 'यः कोऽपि' इति चेत् पाठः स्यात् तदा 'यः कोऽपि भवति [ स भवनपरमार्थेत एव ]' इति मूलं सम्भावनीयम् ॥ २ °वयन्नाभ्यं भार । 'वयत्वाभ्यं यर ॥ ३ ज्यावृत्त्यां प्ररु ॥ ४ यत्कोऽपि प्ररु । अत्र 'यः कोऽपि' इस्रिप भवेत् पाठः ॥ ५ पृ० ७०७ पं० १२, पृ० ७१७ पं० १८ ॥ ६ \* एतदन्तर्गतः पाठो भा० प्रतौ नास्ति ॥ ७ वैकान्त<sup>०</sup> य०॥ ८ **ैदाख्या-नार्थः** भा०। 'व्हाख्यापनार्थः' इति पाठोऽप्यत्र सम्भाव्येत ॥ ९ **ध्यम्** प्र०॥

5

विकल्पोऽपि स्वसम्बन्ध्यन्यप्रतिषेधार्थत्व।त् । द्रव्यार्थतः स्यादनपोह इत्यादि । न च तेन [ सह कस्यचिद् विरोधः, आराध्यत्वाच्छरणत्वाच ] सर्वेषामपि ।

# ततश्चेदमपि दुरधीतमेवान्यापोहवादिना—

[¹इष्टवद् विधिरूपेण यदि लिङ्गं प्रकाशयेत् । सर्वथाऽप्रतिपत्तिः स्यात् सर्वथा वा गतिर्भवेत् ॥ [प० सम्र० ३।५४ ] इति

यत्तम् अन्वयद्वारेण चानुमानेऽयं दोषः — यसादनुगमोऽस्ति बृक्षशब्द-स्याधीदसहितस्य शिश्चपादिष्विप तसात् केवलोऽपि शिश्चपावाची स्याद् वृक्ष-शब्दः। अथ बहुषु पलाशादिष्विप दृष्ट इति संशयो भवति, 'एवं सति वृक्षार्थे सन्वद्रव्यत्वपार्थिवत्वानि सन्ति तेषु वृक्षशब्दस्य समानत्वात् संशयः स्यात्, 10 निश्चयस्तु दृष्टः, अवृक्षनिवृत्त्याऽधीमिधानवदृष्टिव्यद्रव्यास्त्वव्यावृत्त्या वृक्षाभिधानात्। 'यथा हि वृक्षशब्दोऽवृक्षनिवृत्त्येकार्थकोऽपार्थिवव्यावृत्त्यापि स्वार्थे वर्तते तथा वृक्षपार्थिवद्रव्यस्व्यव्या आनुलोम्येन विद्वयेकार्थनिश्चयहेतवः, प्रातिलोम्येन संश्वयहेतव इति।

दर्शयति यथासङ्ख्यम् – द्रश्यार्थत इत्यादि गतार्थं सोदाहरणं यावत् स्यादनपोह इत्यादि । आदिमहणा
15 दन्यदपि यत् किश्चिदन्यैरप्युद्राहितं वस्तूदाहरणमेवास्य सर्वगतासर्वगतकारणकार्यत्वादीत्यभिष्रायः । न च

तेनेत्यादि यावत् सर्वेषामपीति वादपरमेश्वरत्वप्रदर्शनं स्याद्वादस्य गतार्थम् ।

ततश्चेदमिष दुरधीतमेवान्यापोहवादिना इत्युक्तार्थानुसारेणातिदेशेन दूषयति कारिकाम्, अन्या-पोहस्य केवलस्य दूषितत्याद् दर्शनवलेनैव शब्दार्थप्रतिपत्तेवर्याख्यातत्वान् अन्ते वा स्याद्वादोपसंहारादेकान्त-विधिवाददूषणस्य प्रकाशितप्रकाशनवद् वैयर्थ्यादिति ।

20 यतूक्तमित्यादि यत् परेण दोषजातमुपन्यस्तं विधिवादिनं प्रति तत् परिहर्तुकामः पूर्वपक्षयति । 'वृक्षो मञ्चकः क्रियते' इत्यार्द्यर्थप्रकरणशब्दान्तरसन्निध्याँदिभिः शिंशपादिष्वपि दृष्टत्वात् सर्वत्र सर्वथा केवलोऽपि शिंशपावाची स्याद् वृक्षशब्दः, अनिष्टं चैतत् केवलस्याप्रत्यायनात् ।

अथ बहुष्विद्यादि सोऽन्यापोहवादोव परमतमाशङ्कते । बहुषु पलाशादिष्विप दृष्टोऽयं वृक्ष[शब्द]-स्तस्मात् कतम एषां विविश्वतः स्यात् ? इति सामान्यात् संशयो भवतीत्याशङ्कय तत्रापि दोषं ब्र्या-25 दन्यापोहवादी एवं सतीत्यादि, वृक्षार्थे सत्त्वद्रव्यत्वपार्थिवत्वानि दृष्टानि, तेषु निश्चयो दृष्ट इत्यनैकान्तिक-मेतत् । केन पुनर्न्यायेनेति चेत्, अवृक्षिनिवृत्याऽर्थाभिधानवदपृथिव्यद्रव्यासत्त्वव्यावृत्त्या वृक्षाभिधानाद् व्यावृत्तिबलेनेति । अस्य च न्यायस्य गुणोपचयवर्णनम्-यथा हि वृक्षेत्यादि गतार्थं यावत् संशयहेतव इति ।

१ दृश्यतां पृ० ४३६ पं० ३, १८-२१॥ २ ए० ७०७॥ ३ तुलना-पृ० ६५२ पं० २३॥ ४ 'एवं सित बृक्षार्थे सस्वद्रव्यत्वपार्थिवत्वादेषु कस्मान्निश्चयो भवति' इलिपि मूलं खादत्र । दृश्यतां पृ० ७२९ पं० १४॥ ५ 'यथा हि बृक्ष-[पार्थिवद्रव्यत्वस्वर्यः आनुलोम्येन त्रिक्कोकार्यनिश्चयहेतवस्तथा प्रतिलोम्येन] संशयहेतवः' इलिप पाठोऽत्र भवेत् ॥ ६ पृ० ६५२ पं० २३। दृश्यतां पृ० १२७ पं० १९-१४, टिपृ० ५६ टि० १॥ ७ ध्यादिभिः शिंशपादिभिः शिंशपादिभा शिंशपादिभिः शिंश

अत्र ब्रमः-गुणदोषाभिमानस्ते खपक्षरागात् । अन्वयद्वारेण चानुमानेऽयं गुणः—इष्टब्छेनैवार्थोदिभिः सह शिंशपादिषु वृक्षशन्दस्य इष्टत्वान्निश्चयो भवति केवलात् संज्ञायो यथादर्शनमनुमानप्रयृत्तेः । एवमेव च वृक्षार्थ[भवनेन विना बृक्षो न भवतीति बृक्षशब्दात् तद्भवनं यथा प्रतीयते तथा पार्थिवद्रव्यसत्त्वानि प्रतीयन्ते, तैर्विना ] वृक्षभवनस्यैवादर्शनात् । विधिरूपेण दर्शनसामर्थ्येनैव च वृक्षपार्थिवद्रव्यसच्छब्दा आनुलोम्येन त्रिद्वयेकार्थनिश्चयहेतवः, प्रातिलोम्येन संशयहेतवः । एवं गम्यताम् · · · · · · ·

यदप्यनियतिंशिषं ग्रम्यते तत्रापि विशेषादशैनादगतिर्विशेषदर्शनाद् गतिः। यथा अविभातैकदेश .....तथा वृक्षशब्दात् ..... संशयः, तङ्गावदर्शनन्यायवत्।

वयं त्व[त्र] त्रूमः-गुणदोषाभिमानस्ते स्वपक्षरागादिति । व्याख्या-अन्वयद्वारेण \*वानु-10 माने ऽयं गुण इत्यादि, दृष्ट्रबलेनैव हि अर्थ-प्रकरण-विशेषणादिभिः सह शिशपादिषु दृष्टत्वानिश्चयो भवति, तैर्विना \* नै दष्टत्वात् केवलात् संशयः, कि कारणम् ? यथादर्शनमनुमानप्रवृत्तेः । विशेष ऍवार्थादिरपि शिंशपादिवत्, विशेषादर्शनादेव पलाशाद्यपि । वृक्षशब्दसामान्यात् संशयो भवति अदृष्टत्वाद् विशेष-विरहितस्य । निश्चयस्तु विशेषसहितस्य दृष्टत्वात् । यद्ध्युच्यते – सत्त्व-द्रव्यत्व-पार्थिवत्वादिषु कस्माद् निश्चयो भवति <sup>१</sup> इति, तत्रापि दृष्टबळादेव, **एवमेव च वृक्षार्थे**त्यादि यावद् **वृक्षभवनस्यैवादर्शना**दिति <sup>15</sup> एतदुक्तं भवति-यथा वृक्षः स्वार्थभवनेन विना न भवतीति वृक्षशब्दान् तद्भवनं प्रतीयते तथा पार्थिव-द्रव्यास्तित्वैर्विना वृक्षत्वस्याभयनाद् वृक्षत्वभवनप्रतीतिवत् पार्थिव-द्रव्य-सत्त्वानि प्रतीयन्ते तैर्विना तस्यैवा-दर्शनादिति । यद्पि च वृक्षश्रब्दात् पार्थिव-द्रव्य-सत्त्वत्र्यर्थगतिः पार्थिवशब्दाद् द्रव्य-सत्त्वद्र्यर्थगतिः ५६०.० द्रव्यशब्दात् सत्त्वगतिः प्रातिलोम्येन सदाद्यानुलोम्येन चोत्तरेषु पूर्वस्मात् संशय इति तद्पि विधिरूपेण दर्शनसामध्येंनैव च वृक्षपार्थिवद्रव्यसच्छव्दा आनुलोम्येनेतादि तत्प्रदर्शनं गतार्थं यावत् संशयहेतव 20 इति दर्शनस्यव निश्चय-संशयहेतुत्वात् ।

एवं गम्यतामित्यादिरुक्तोपसंहारो कुँ[ य ? ]दर्थप्रकरणादिसहितादु वृक्षशब्दाच्छिशपावृँक्षत्वतत्त्वादु धवादिभ्योऽर्थेभ्योऽन्यस्माच्छिशपादिशब्दाद् विशेषात्मकादिव विशेषदर्शनादेवेति ।

यदप्यनियर्तशिश्वामित्यादि । योऽयं वृक्षशब्दोचारणे कदाचिच्छिशपाया गतिः कदाचित् तद-गतिरिसनियमः स विशेषाद्रश्नाद्गतिः विशेषद्शैनाद् गतिः। तत्र निद्शैनम्-यथा अविभातैकदेशे-25 त्यादि धूमविषयं प्राम्वर्णितं दर्शनं संश्वायाय, विशिष्टं तु निश्चयायेति दृष्टान्तः । दार्ष्टान्तिकोऽर्थः—तथा वृक्षशाब्दादित्यादि यावत् संशयः । केन पुनर्न्यायेनैतदेवम् ? इति तद् व्याच्छे-तद्भावदर्शनन्याय-वत् , यथोपवर्णितं प्राग् "देश एवामिधूमात्मकस्तद्भावेन दृष्टो विधिना आस्मानमेवात्मना साधयतीः स्वीति स एवात्रापीति ।

१ द्वारेणा य॰ ॥ २ \* \* एतदन्तर्गतः पाठो य॰ प्रतौ नास्ति ॥ ३ नष्टत्वात् य॰ ॥ ४ अर्थादिः -अर्थप्रकरणलिङ्गादिः ॥ ५ आतिलो प्र०॥ ६ अत्र कश्चित् पाठः खण्डितः प्रतीयते ॥ ७ वृक्षतस्वाद् भा०॥ ८ तसंशयमित्यादि य॰ ॥ ९ प्राग्वर्णनं य॰ ॥ १० थायाविक्षिष्टं प्र॰ ॥ ११ देश वासि य॰ ॥ १२ <sup>°</sup>त्यादिः प्र०॥

एवं वृक्षत्वस्य पृथिवीत्वादिभिस्त्रिभिः पृथिव्या द्रव्यसत्त्वाभ्यां द्रव्यस्य सत्त्वेनानुलोम्येन तथा दर्शनात् प्रातिलोम्येन तथाऽदर्शनाच निर्णयसंशयौ ।

अथ मन्येत—तावेतौ न युक्तौ दर्शनादुभयतोऽपि अविशेषो निश्चय एव वा स्यात् । मन्मते तु युक्तौ, अतुल्यत्वात् स्वाधीभावे वृत्त्यवृत्त्योः । संशयहेतवस्तावद् वृक्षादिशब्दाः, शिशपादिस्वाधीभावेऽपि पलाशादौ वृत्तेः । निश्चयहेतवस्तु वृक्षा-वयवान् व्याप्नुवन्तस्तदनुवन्धिनश्चाधीन्, स्वाधीभावेऽवृत्तेः ।

न दर्शनस्यैवोत्सर्गापवादभूतत्वाद् वस्तुनोऽतुल्यत्वात्, स्थाणुपुरुषोर्द्धत्व-सामान्यशक्कनिनिलयनवस्त्रसंयमनविशेषदर्शनवत्।

ननूक्तम्—अवृक्षादावदर्शनात् 'तद्भवन्छेदानुमानं स्वार्थाभिधानम् [ प्र॰ समु॰ ह॰ ५। 10३४] इति । एवं च सति क तद् दर्शनम् ?

एवं वृक्षत्वस्येत्यादि श्रेकृतोपसंहारः, शिंशपादिविशेषेषु पृथिव्यादिसामान्येषु च तुल्यमप्यनेकत्र वृँत्तं वृ[क्ष]त्वं खार्थेन सहैव वृत्तेः पृथिवीत्वादिभिर्गम्यते त्रिभिरानुलोम्येन पृथिवी-द्रव्य-सत्त्वैः पृथिवी, द्रव्य-सत्त्वाभ्यां द्रव्यं, सत्त्वे त्वेकमेव आनुलोम्येन तथा दर्शनात्। सत्त्वायुत्तरोत्तरसंशयस्तु प्राति-लोम्येनादर्शनादेव तथेति यावद् निर्णयसंश्याविति गतार्थः।

अथ मन्येतेत्यादि परमतमाशङ्कते । तावेतौ निश्चयसंशयौ न युक्तौ दर्शनादुभयतोऽपि वृक्षदर्श15 नस्य धव-शिंशपयोरिवशेषो निश्चय एव वा स्थात् । मन्मते पुनरन्यापोहे स्वार्थाभावे [वृक्तेः] संशयो
युज्येत अवृत्तेश्च निश्चयः, कस्मात् ? अतुल्यत्वात् स्वार्थाभावे वृत्त्यवृत्त्योः, ते हि स्वार्थाभाववृत्त्यवृत्ती यथासङ्क्ष्यं संशयनिश्चयहेत् । तद् व्याचष्टे—संशयहेतवस्तावद् वृक्षादिशब्दाः शिंशपादिस्वार्थाभावेऽपि पळाशादौ वृत्तेः, सदादिशब्दाश्च द्रव्यादिस्वार्थाभावेऽपि गुणादौ वृत्तेः संशयहेतवः । निश्चयहेतवस्तु
20 वृक्षावयवाव्छाखादीन् व्याप्तवन्तः पार्थिवमृद्दव्यत्वादीश्चानुवन्धिनोऽर्थान् स्वार्थस्याभावे न वर्तन्ते, ततसे
व्यावृत्त्विवछेनैव निश्चयहेतव इति ।

एतच न, दर्शनस्यैवोत्सर्गापवादभूतत्वात्, वृक्षभवनदर्शनमेव हि पलाशशिशपादिष्र्सर्गेण प्रष्ट्रसं [संशयाय] शिशपाभवननियतमपवादभूतं निश्चयाय । कस्मात् १ वस्तुनोऽनुरुयत्वात् , वस्त्वेव हि विशिष्टमतुरुयं शिशपापलाशाल्यं परस्परतः, तदुपकारित्वात् सामान्यवृक्षभवनस्य सामान्यादुपसर्जनात् विशिष्टमतुरुयं शिशपापलाशाल्यं परस्परतः, तदुपकारित्वात् सामान्यवृक्षभवनस्य सामान्यादुपसर्जनात् । किमिव १ स्थाणु-पुरुषेत्यादि दृष्टान्तो यावद् दृश्चनवदिति यथा कर्द्धत्वं सामान्यं 'स्थाणुः स्थात् पुरुषः स्थात्' इति संशयदेतुः, शकुनिनिलयनं 'स्थाणुरेव' इति निश्चयदेतुर्विशिष्टत्वात् , वस्त्रसंयमनं वा 'पुरुष एव' इति, तथैव वृक्षशिशपादिष्वपि दर्शनादेव ।

४७०-१ अत्राह—ननूक्तमित्यादि । वृक्षादेरभावो हि अवृक्षादि, तत्रैवादर्शनम्, ततो व्यवच्छेद्यमानं यत् तदवृक्षादि न भवतीति तदेव स्वार्थाभिधानमिति । एवं च सित क तद् दर्शनं यत् त्वयेष्टम् १ वतो

१ दश्यतां पृ० ६५० पं० २० ॥ २ प्रकृतोपसंहारो गतार्थ इति वश्यमाणेन सम्बन्धः ॥ ३ वृत्तं वृत्वं भा० । वृत्तं वृत्तं य० ॥ ४ सन्वे त्वेकमेव प्र० । (सत्त्वेकमेव १) ॥ ५ पृ० ६१४ पं० ४ ॥ ६ ऊर्द्धत्वस्यामान्यं भा० ॥ ७ व्यवच्छेदानुमानम् इति पाठोऽत्र सम्यग् भाति, तुलना-पृ० ६५० पं० २० ॥ ८ ततो भा० ॥

नन्यदर्शनाद् दर्शनस्यैव सिद्धिरेवम् । यदि दर्शनं नाभ्युपगम्यते वृक्ष इत्यत्रा-वृक्षाभाव एवोक्तः स्यात् तत इदमदर्शनमेवावृक्षे । तत्रावृक्षस्यैवाभावः, कुतस्तद-दर्शनमञ्चक्षस्य वृक्षदर्शनेनैव व्याप्तत्वात् । तस्माद् दर्शनमेवैवं सिध्यति ।

अपितृवदवृक्षादर्शनं व्यतिरेक इति चेत्, न उक्तवत् । व्यवस्थाकारि ..... स्थिते हि वृक्षे दर्शने त्ववृक्ष इति स्यात् । स तु तव ऋदा ... ... तच नेष्यत एव 📭 विधिप्राधान्ये तु पृथिवीत्वायुत्तरभवनं वृक्षभवनविज्ञानविध्यापाद्यं तदात्म-

दर्शनोत्सर्गापवादाभ्यां वस्तुनोऽतुल्यत्वात् संशयनिश्चयाविष्येयाताम्, तत्तु नास्ति दर्शनम् । वयं ह्यानन्त्य-व्यभिचारादिदोषान् दर्शनपैक्षेऽपेक्ष्यादर्शनसाधनार्थ[म]बृक्षाद्यभावो वृक्षादिशब्दार्थ इति कल्पयामो दर्शनस्यैवाभावात् तद्दोषासंस्पर्शाददर्शनमात्रस्याभिन्नत्वादिति ।

अत्रोच्यते-नैनवदर्शनादिखादि । ननु दर्शनस्थैव सिद्धिरेवम् अदर्शनस्थादर्शनात् । तद् व्याचष्टे- 10 यदि दर्शनमन्त्रयो विधिनीभ्युपगम्यते युक्ष इत्यत्रावृक्षस्याभाव एवोक्तः स्यात्, न वृक्षो नाम कश्चित् स्यात् । ततः किम् ? तत इद्मद्र्शनमेवावृक्षे, व्यतिरेक एवेत्यर्थः । ततश्चाभावमात्रमेव खपुष्पादीत्यादि-<sup>बु</sup>गुक्तवन्न किञ्चिदुक्तं स्यात् 'अवृक्षाभावो वृक्षः' इत्यभावमात्रत्वात् । तत्रावृक्षस्यैवाभावो वृक्षीभूतत्वात् सर्वस्यावृक्षाभावस्य कुतर्संददर्शनमवृक्षस्य वृक्षदर्शनेनैव व्याप्तत्वात् ? वृक्षदर्शनवलादेव चावृक्षादर्शन-सिद्धिः, बुंक्षदर्शनाच 'अयं वृक्षः, अयं घटादिरवृक्षः' इति सिद्धिः, नादृष्टे । तस्माद् दर्शनमेवैवं सिध्यति 15 नादर्शनमिति ।

अपितृवदवृक्षादर्शनं व्यतिरेक इति चेत् । स्थानमतम्-'पितुरन्योऽपिता सर्वः' इस्यादिप्रागुक्त-वददर्शनमिति । एतम न, उँक्तवत् पिर्वकल्पस्य दर्शनं स्थादत्रापि, न चेत् प्रागुक्तवदेवानुपपत्तिः, प्रत्यक्ष-द्शेनबलेन हि 'अयं वृक्षः, अयमन्योऽस्माद् घटादिरवृक्षः' इति व्यवस्थिते विधिना दृष्टेऽन्यापोहलक्षणम-४७०-२ दर्शनं स्थात्, नान्यथेति । एतदर्थप्रदर्शनो यन्थः-व्यवस्थाकारीत्यादि यावत् स्थिते हि वृक्षे विधेये 20 दर्शने त्ववृक्ष इति स्यात् विधिना दर्शनान्वये सति सिध्यत्येतदिति दर्शयत्येष प्रनथः । ज्यावृत्तिपक्षे त्वनिष्टापादनम्-स तु तव कदेत्यादि यावत् तच नेष्यत एव त्वयेति विभक्तिपरिणामाद् । घटादिभ्यो व्यावृत्तौ सत्यां वृक्षादिसिद्धिः तत्सिद्धौ र्घटादिव्यावृत्तिसिद्धिरित्यनवस्था परस्परतः स्यात् । सा मूदिति दर्शनं व्यवस्थापकमेषितव्यं विधिना व्यावस्थावर्तकयोर्वक्षादिसदाद्यवक्षाद्यसदाद्योरिति ।

कथं पुनर्विधिप्राधान्ये तद्दोषाभावः ? उच्यते-वि<mark>धिप्राधान्ये तु पृथिवीत्वाद्युत्तरे</mark>त्यादि साधनं 25 यावत् स्वात्मवदिति । वृक्ष-पृथिवी-द्रव्य-सन्तो वृक्ष-शिंशपा-कुब्ज-कुसुमित-मूळ-स्कन्ध-शाखादयश्च वृक्षाद्यः पूर्वे चोत्तरे च भावा विधिना दृष्टाः, पार्थिवभवनं वृक्षभवनविज्ञानविध्यापाद्यमेव वृक्षात्मकत्वात्

**१ पक्षेऽपक्षादर्शन** य॰ ॥ **२ नन्चनादित्यादि** य॰ ॥ ३ तुलना–पृ॰ ७१६ ॥ ४ क्तिह्र्शी प्र० ॥ **५ वृक्षावृक्षदर्श** य॰ ॥ ६ पृ॰ ७०८ पं॰ ६॥ ७ पृ॰ ७०९ पं० ३ ॥ ८ पृ॰ ७०९ पं० १० ॥ ९ पटादि-क्यावृत्तिसिद्धिः मार । पटादिब्यावृत्त्यसिद्धिः यर ॥ १० सामान्यभूदिति पर ॥ ११ ब्यावृत्त्रीय्यावृत्ती-क्यो° भा॰ । व्यावृत्त्यव्यावृत्तकयो° य॰ ॥

कत्वात् ततोऽनन्यत्वाद् वृक्षस्वात्मवत् । तथा वृक्षादिपूर्वभवनं शिशपायुत्तरभवन-विज्ञानविध्यापायं तदात्मकत्वात् ततोऽनन्यत्वाद् वृक्षमूलादिवत् ।

व्यावृत्तिप्राधान्ये तु दृष्टवत् पार्थिवत्वाद्यसिद्धौ वृक्षो नैव वृक्षः स्यात् पार्थि-वत्वेनासिद्धत्वात् तोयवत् । तथा पार्थिवं द्रव्यत्वेनासिद्धत्वात् पार्थिवं नैव स्यात्, ब्रुणवत् । एवं द्रव्यं न द्रव्यं स्यात् सत्त्वेनासिद्धत्वात् खपुष्पवत् । तथा सदपि न सत्, द्रव्यादित्वेनासिद्धत्वात् ।

ततोऽनन्यत्वाद् वृक्षस्वातमवत्, वृक्षातमकत्वं च पार्थिवत्वादीनां पूर्वमापादितं मूलागुत्तरभैवनानां चेत्यतस्त-देकात्मकत्वसिद्धौ सत्यां साधनस्य साधीयस्त्वम् । तथा पृथिवीभवनमेव द्रव्यभवनम्, द्रव्यभवनमेव सद्भवनमिति । तथा वृक्षादिपूर्वेत्यादि साधनं तद्विपर्ययेण उत्तरभवनधर्मापादनम्, तदनतिरिक्तात्मकत्वात् 10 ततोऽनन्यत्वात्, वृक्षमूर्व्वादीति दृष्टान्तः । शिंशपागुत्तरभवनविज्ञानविध्यापाचो वृक्षः, तदात्मकत्वात्, मूल-स्कम्ध-पलाशादिधमीत्मना वृक्ष एव यथा भवन् दृष्टस्तथा शिंशपाग्वात्मना वृक्ष एव भवतीति । एवं विधिक्रपेण दृष्टवदेवानुमानं विधिप्राधानये युज्यतेऽभिधानं च ।

१९९१-१ त्वन्मते व्यावृत्तिप्राधान्ये तु दोषः । तद्यथा—इष्टवत् पार्थिवत्वाद्यसिद्धौ पार्थिवद्रव्यसदेकात्मकभवनमेव वृक्षभवनमनिच्छतोऽस्मन्मतं ते वृक्षो नैव वृक्षः स्यात् पार्थिवत्वेनासिद्धत्वात् तोय15 वत्, यथा तोयं पार्थिवत्वेनासिद्धं वृक्षो न भवति एवं वृक्षोऽपि वृक्षो नैव स्थात् । तथा पार्थिवं द्रव्यत्वेनासिद्धत्वात् पार्थिवं नैव स्थात् , गुणवत् , यथा गुणस्य द्रव्यत्वेनासिद्धत्वादपार्थिवत्वं तथा
पार्थिवस्थापि अपार्थिवत्वं स्थात् । एवं द्रव्यं न द्रव्यं स्थात् , सत्त्वेनासिद्धत्वात् , खपुष्पविति ।
पार्थिवद्रव्यसत्त्वासिद्धयोऽसिद्धा इति चेत् , न, व्यावृत्तिप्राधान्येऽन्यत्वात् स्वार्थानुवन्धभेदानामपि व्यावृत्त्वात् स्वार्थाभावाभावशर्वदार्थत्वात् । प्रसिद्धिविरोधदोष इति चेत् , तवैव व्यावृत्तिप्राधान्याभ्युपगमा20 दोषो न ममेति । तथा सदपि न सत् , द्रव्यादित्वेनासिद्धत्वात् 'खपुष्पवत्' इति वर्तते । एवं पूर्वं
पूर्वं नात्मरूपभाक् स्थात् , उत्तररूपेणाभूतत्वात् , अग्निवदिति यथावद् गतार्थमनिष्टापादनम् ।

येद्प्युक्तम्—

र्गुणत्व-गन्ध-सौरभ्य-तद्विशेषैरनुक्रमात् । अद्गब्यादिव्यच्छेद एकवृद्धयोत्पलादिवत् ॥ [ प्र० समु० २ । १४ ]

25 इति व्यावृत्तिप्राधान्ये गुणवत्त्वादिभिरद्रव्यादिव्यच्छेद एकवृद्ध्या युव्यते ।

१ भावनानां प्र०॥ २ 'मूलादीनि' इखि पाठोऽत्र स्थात्॥ ३ 'नुवित्विभेदा' प्र० । 'नुविर्तिभेदा' इखि स्थादत्र पाठः ॥ ४ 'शब्दार्थात्वाभावात् य०॥ ५ १० ७२७ पं० १२ 'तदिपि' इखनेनास्थान्वयः॥ ६ सवृत्तिके प्रमाणसमुद्यये द्वितीये स्वार्थानुमानपरिच्छेदे दिङ्गागेन यदिभहितं तदत्र भोटभाषान्तरतः संस्कृते परिवर्खोपन्यस्यते—

अनेकधर्मणोऽर्थस्य न लिङ्गात् सर्वधा गतिः । अनुबन्धिव्यवच्छेद इतर(एवान्य १)स्मात् प्रतीयते ॥ २।१२३ ॥

वहेर्दीप्तितैक्ष्यादयो यावन्तो विशेषास्ते सन्तोऽषि धूमेन न गम्यन्ते व्यभिचारात् । ये पुनरनुवन्धिनो यदभावेऽप्तिनी भवति तेषां द्रव्यत्वगुणत्वादीनामद्रव्यादिभयो व्यावृत्तिरेव प्रतीयते, यथाप्रेरनप्तितो व्यावृत्तिमात्रं स्वसम्बन्धानुरूप्यात् प्रतीयते, तथाहि-अयमनमौ सर्वत्र न रष्टः, अन्यत्र च रष्टः ।

#### गुणत्वगन्धसौरभ्यतद्विशेषैरनुक्रमात् । अद्रव्यादिव्यवच्छेद एकवृद्ध्योत्पलादिवत् ॥ २।१३३ ॥

तत्र गुणस्वेन अद्रव्याद् गन्धत्त्रेनापार्थिवादद्रव्याच सौरभ्येणाष्ट्रभिसाधारणात् सौरभयविशेषेणानुत्पलादेवर्थवच्छेद एकैक-बृद्ध्या कियते । अन्यथा

> दृष्टवद् विधिरूपेण यदि लिङ्गं प्रकाशयेत् । ¹सर्वत्राप्रतिपत्तिः स्यात् सर्वथा वा गतिर्भवेत् ॥ २।१४३ ॥

यदि च यथा धूमोऽग्नौ रष्टस्तथोत्तरकाले प्रकाशयति कदाचिदपि नैव प्रकाशयेत् । यथानमौ सर्वत्र न दष्टस्तथा सर्वत्रामावपि न दष्टः । यदि च यथा दष्टस्तथा प्रकाशयति [तथा सति ] दीप्तितैक्ण्यादयो विशेषा अपि गम्येरन् । यस्मात् सामान्यहपेणैवानग्नि-प्रतिषेधेन प्रकार्यते तस्माद् विधिनापि तदेवास्य हपं दष्टमिति प्रतीयते न विशेषहपम् ।

> सामान्यं यद्यपि भवेदाश्रयाणामदर्शनात् । ततोऽन्यत् तद् न दश्येत, भेदो वैकत्र दर्शनात् ॥ २।१५३ ॥

अप्तितं <sup>2</sup>तायद्मितोऽन्यत् सामान्यं नास्ति । सत्त्येऽपि तद्दर्शनस्य न सम्भवः, सर्वेषामाश्रयाणामदर्शनात् । द्वित्वादीनाम-नेकसाधारणानामाश्रयाग्रहणे[ऽ]ग्रहणं दृष्टम् । कस्यचित् साद्दयवादिनः साद्दयस्थापि न । अत्र सामान्यमेकाश्रयग्रहणेऽपि समस्तं गृद्यते तथा सति आश्रयवद् नाना स्वात् । यथा चानुमेयं केनचिदंशेन गम्यते

> तथाङ्गं येन रूपेण लिङ्गिनं नातिवर्तते । तेनैवानेकधर्मापि गमयेदितरैर्न तु ॥ २।१६३ ॥

धूमोऽपि धूमत्वपाण्डुरत्वादिना येनांशेनामिं न व्यभिचरति तेनैव गमयति, न द्रव्यत्वादिभिः, व्यभिचारात् । आह च---

गम्यन्ते तेऽिष लिङ्गेन ये लिङ्गिन्यनुबन्धिनः । विशेषा न तु गम्यन्ते तस्यैव व्यभिचारिणः ॥ २।१७३ ॥ लिङ्गानुबन्धिनस्त्वर्था गमयन्ति न लिङ्गिनम् । व्यभिचाराद् विशेषास्तु प्रतीताः प्रतिपादकाः ॥ २।१८३ ॥ इलन्तरक्षेकौ ।"

— PSV<sup>2</sup> c. ed. p. ed. पु॰ ३० b-३१ a, n. ed. पु॰ ३० b-३१ a। PSV<sup>2</sup> n. ed. पु॰ ११४ b-११६ a, P. ed. पु॰ ११३। दश्यती पु॰ ६७४-६७५।

अस्य जिनेन्द्रबुद्धिना रिचता विशालामलवती टीकापि भोटभाषानुवादात् संस्कृते परिवर्धेहोपन्यस्यते—अनुविध्यः स्यवच्छेद् इति । अनुविध्यना सम्विधिना येनांक्षेनािकाः प्रतीयते तस्य द्रव्यत्वादेः विपक्षादन्यस्माद् व्यवच्छेदो व्यावृितः प्रतीयते । के पुनरनुविधिना विशेषा इति चेत्, यदभावेऽिक्तं भवतित्वादि । ननु धूमस्य प्रकाशकरवाद् 'यदभावे धूमो न भवति' इति वक्तव्यम्, कृत एवमुच्यत इति चेत्; अयमेवार्थोऽनेन प्रकारेणोक्त इति न दोषः । तथाहि—यदभावेऽिक्तं भवति तदभावे धूमोऽपि न भवत्ये । अथवा ये सम्बिधन इति धूमस्यानुविधिन इति योज्यम् । ये धूमस्यानुविधनस्तानेव दर्शयितुमाह—यदभावे इत्यादि । यदभावेऽिक्तं भवति त एव धूमस्यानुविधिनः । अनुविधिनामन्यस्माद् व्यावृिक्ताः प्रतीयत इत्यावेऽिक्तं भवति त एव धूमस्यानुविधिनः । अनुविधिनामन्यस्माद् व्यावृिक्ताः प्रतीयत इत्यावेऽिक्तं भवति त एव धूमस्यानुविधिनः । अनुविधिनामन्यस्माद् व्यावृिक्ताः प्रतीयत इत्यावेऽिक्तं व्यावृिक्तमान्रमिलादि । कस्माद् व्यावृिक्तमानं गम्यते न विशेष इत्याह—स्यसम्यानुक्त्यादिलादि । अयं कारको हेतुः, न लिङ्गम् । तथाहि—अयमिति तत्सम्बन्धानुरूप्यमाह । अन्द्राते स्वयावे विपक्षे सर्वशादकीन कथयति अन्यत्र च दृष्ट इति च्यावदिन क्रिकेप तस्मात् योतनेनान्वयाप्राधान्यम् । एवं यस्मादन्वय उपचितते व्यावृिक्तः मुस्यः सम्यन्धः स च सामान्येनैव सम्भवति न विशेषेण तस्मात् वीतनेनान्वयाप्राधान्यम् । एवं यस्मादन्वय उपचितते व्यावृिक्तः सुस्यः सम्यन्धः स च सामान्येनैव सम्भवति न विशेषेण तस्मात्

<sup>1 &#</sup>x27;सर्वजाद्दीनान्न स्थात्' इति पाठो विशालामलवत्यामाहतो भाति ॥ 2 ताबदमावन्यत् PSY<sup>2</sup> ॥ 3 'न सम्भवः' इखर्थः ॥

तदानुरूप्याद् व्यावृत्तिद्वारेण 'अत्राग्निरेव, नानमिर्भवति' इति अनग्नितो व्यावृत्तिमात्रं प्रतीयते न विशेषः । यथा चाभित्वेन सम्बन्ध एवं द्रव्यत्वगुणित्वादिभिरपीति तेषामध्यद्रव्यत्वादिभ्यो व्यावृत्तिरेव प्रतीयते । व्यावृत्तिद्वारेणैव हेतुर्गमक इत्यत्र हेत्वन्तरमाह— गुणत्व-गन्ध-सौरभ्य-तद्विदेषेषेरिलादि । एकवृद्ध्येति एकैक्बृद्ध्येलर्थः । गुणत्वेन अद्रव्यादिति 'इदं द्रव्यं गुणत्वात्' इति गुणत्वेनाइन्यन्यवच्छेद उत्पलादौ कियते । तथाहि—तत् सर्वत्राद्रव्ये न दष्टम् , इन्ये दष्टम् । अत्राद्रव्यवच्छेद अत्ये न बृद्धिरेकस्मिन् । यदपेक्षया गन्धेनैकबृद्ध्या व्यवच्छेदः क्रियते तक्ष्प्रदर्शनार्थं 'गुणत्वेन अद्रव्यात्' इत्युक्तम् । अत एव गुणत्वस्था-प्येकरुद्ध्या व्यवच्छेदं प्रति अङ्गभावोऽस्ति । यदि तेनाद्रव्यव्यवच्छेदो विधीयते तर्हि गन्धेनैकरुद्ध्या व्यवच्छेदः कियते, नान्यथा । तथा च कारिकायां द्वन्द्वसमाशानतत्वेन गुणत्वशब्दस्याविरोधः पदान्तरेण तुल्यसामधर्यात् । गन्धत्वेनापार्थिवादद्रव्यत्वाचेति 'इदं पार्थिवं द्रव्यं च गन्धत्वात्' इति अपार्थिवादद्रव्याच व्यवच्छेदः कियते । **सौरभ्येण असुरभिसाधारणा**दिति सौरभ्येण पूर्वाभ्यामसुरभिसाधारणाच व्यवच्छेदः क्रियते । गन्धविशेषसुरभिसाधारणं सामान्यं सुरभिसाधारणम् , यद् न सुरभिसाभारणं तत् तथोक्तम् । गन्धाभाव इत्यर्थः । **सौरभ्यविशेष** उत्पलादौ गन्धविशेषः । एवमद्रव्यादिव्यवच्छेद एकैकवृद्धचोत्परुतिषु गुणत्वादिभिः कियमाणो दष्टः । स कथम् १ यदि विपक्षादु व्यावृत्तिद्वारेण हेतुर्गमकः, अन्यथा न युज्यते । दृष्टवद् विधिद्वारेण सर्वत्र सर्वेषां द्रष्टूणां निर्विशेषत्वात् समाना प्रतीतिः स्यात् । तस्मात् व्यावृत्तिद्वारेणैव हेतुर्गमक इत्यभ्यपगन्त-व्यम् । ये तन्नेच्छन्ति तान् प्रसाह—**रम्**यदिसादि । रष्टेन तुल्यं रप्टवत् । यथा पूर्वं सम्बन्धकाले लिङ्गमुपलव्यं तथा यदि प्रकाशयेदिखर्थः । विधिरूपेण 'अग्निरत्र भवति' इति, न व्यतिरेक्रूपेण 'अत्राग्निरेव, नानग्निः' इस्रेवम् । सर्वेत्रादर्शनात प्रकाशनं **न स्था**दिति विज्ञेयम् , 'प्रकाशयेत्' इत्यस्य प्रकृतत्वात् **यदि च यथाग्रौ दृष्ट** इत्यादि । यदोवसभ्युपगम्यते विधि-वादिना 'यस्मादमावेव धूमो दृष्टः, नानमौ, तस्मात् प्रखाययति' इति, तथा सति प्रतिषेधद्वारेणैव प्रकाशयेत् । तस्मात् तेनैवम-भ्युपगन्तन्यं 'यस्मादभौ दष्ट एव, नादृष्टः, तस्मात् स तं गमयति' इति । ततश्च नैव प्रकाशयेत् । यस्मात् स सर्वत्राभौ न दृष्टः, देशावस्थादिभिन्ने सर्वत्रामौ दर्शनस्यासम्भवात् । यदि चेति दोषान्तरमाह । यदा धुमोऽमौ दष्टस्तदा दीर्श्यादिविशेषाणामन्य-तरेण युक्त एव दृष्टः । तत्रश्च तेऽपि प्रकाश्येरन् । तथा च न । तस्मादृर्शनभात्रमनुमेयप्रतीतेने कारणम् , तद्भावेऽपि तद्भावा-दिति । नतु प्रतिषेधवादिनापि दर्शनमिष्यत एव, तथाहि—कार्यत्वेनाविनाभावित्वाद् धूमो हत्भुजो हेतुः, कार्यकारणभावश्च दर्शनादर्शनाभ्यां स[हि]तःभ्यां सिध्यति न केवलाददर्शनादिति चेत् . उच्यते—यस्मादित्यादि । एतद् दर्शयति-यस्माद् धूमेनाग्निः सामान्यरूपेण प्रकार्यते, न दीप्त्यादिविशेषरूपेण, तस्मात् कार्यकारणभावसिद्धये विधिनापि तदेवास्य रूपं **दृष्टमिति** कार्यकारणव्यपदेशसिद्धेः कारणत्वेन प्रतीयते, न विशेषक्रणमिल्याशयः । दीप्त्यादिविशेषदर्शनं कार्यकारणव्यप-देशसिद्धेर्न कारणम् , तदभावेऽपि धूमदर्शनात् ।.....................स्यादेतत्—सामान्यमेकमेव वस्तु व्यक्तिषु ताम्यो भिन्नं ताम्योऽभिन्नं वास्ति । तस्य च प्रतिब्यक्ति सर्वात्मना परिसमाप्तवादेकस्यामेशामिव्यक्तौ दर्शनसुपपद्यते ततः 'सर्वत्रादर्शनात् प्रकाशनं न स्यात्' इत्येतन युज्यत इति, उच्यते—सामान्यं यद्यपीत्यादि । यद्यपीत्यनेन 'तदभाव एव, तथाप्यभ्युपगम्य दोष उच्यते' इत्येतद् दर्शयति । अग्नित्वं तायद् नास्तीलादि । यदि व्यक्तिभ्योऽन्यत् सामान्यं स्यात् [ तथा सति ] बुद्धौ प्रतिभासेत, न चास्ति प्रतिभासः । ..... यद्यनन्यत् तथापि व्यक्तिवत् तत् सामान्यमेव न स्यात् । तथाप्यभ्युपगम्य तद्दर्शनासम्भवं साधियतुभाह--- तत्सन्वेऽपीलादि । यदनेकसाधारणमगृहीतसमस्ताश्रयं तद् द्रष्टुं न शक्यते, यथाऽगृहीतसमस्ताश्रयं द्वित्वादिकम् , अभित्वमि तथेति व्यापकविरोधः । सादद्यस्यापि नेति आश्रयादिभिन्न-त्वात साहर्यस्य भेदेनोपन्यासः । अत्रापि स एव प्रयोगो वक्तव्यः । अधैकप्रहृणेऽपि समस्तं गृह्यते तथा सति तस्य प्रस्थेकं सर्वात्मना परिसमाप्तवाद् गुणवद् नानात्वं स्यात् ।\*\*\*\* अनेकत्वाच तत् सामान्यमेव न स्यात् आश्रयवत् , सामान्यस्यैकत्वेनेष्ट-त्वात् । तथेखादि । · · · · अङ्गं लिङ्गमुच्यते । नातिवर्तत इति न व्यभिचरतीखर्थः । अनेकधर्मापीति सामान्यविशेषधर्मैः । धूमत्व-पाण्डुरत्वादिनेति ...... न द्रव्यत्वादिभिरिति ।..... उक्तार्थमेव संप्रहस्त्रोकाभ्यां सुखेन प्रतिपादनाय ग्रस्यन्ते तेऽपि लिङ्गेनेति । तेऽपि अनुबन्धिनो द्रव्यत्वादयो गम्यन्ते ... । लिङ्गानुबन्धिनस्त्वर्था इति अविशिष्टा द्रव्यत्वादिसामान्यधर्माः । विशेषास्तिवति धूमत्वादयः । ते चाविशिष्टदव्यत्वादिसामान्यापेक्षया विशेषा इत्युच्यन्ते, न त्वसाधारणरूपावेक्षया ।"--vr. D. ed. पृ० १०० a-१०२ b, P. ed. पृ० ११२ a-११५ b ॥

#### दष्टानुवृत्तेः '''''' ॥

दष्टानुषृत्तेरेव नाद्दष्टावच्छेदादानुलोम्यान्निश्चयः प्रातिलोम्याद्वा संशायः । यतस्तन्न तुल्येऽन्यत्वे शुक्कत्वाद् गुणे निश्चयो न द्रव्यक्रर्मणोः, तयोश्चापोहो न सत्त्वगुणयोः।

तत्रानुवन्धितत्त्वदर्शनावैवान्यत्विमिति चेत्, शुक्कं तिई नीलाद्यपि स्यात्, कि स्पादनन्यत्वात्, शुक्कगुणस्वरूपवत् । एवमेव [रूपं रसाद्यपि स्याद् गुणादनन्य-त्वाद्, गुणस्वरूपवत्, ...... ] द्व्यणुकाद्यपि । द्वयणुकमुत्क्षेपणादि रूपादि च स्यादाश्रितत्वात् । संशयो न स्यात् शौक्कथैकात्म्यात् ।

व्यावृत्तिप्राधान्ये तु-

र्देष्टवद् यदि सिद्धिः स्याच्छोङ्कथरूपगुणाश्चितात् । कमवत् प्रातिलोम्येऽपि द्विचैयेकार्थगतिर्भवेत् ॥ [ प्र० समु० ३ । ४४ ] हैति ।

৪৩**१-**२ 10

तदिष हृष्टानुवृत्तेरित्यादि श्लोकः, क्रमेण 'द्विच्येकार्थगतिवत् प्रातिलोम्ये 'द्विच्येकार्थगतिर्न भवति तथा दर्शनाद्दर्शनाचेति । तद्र्याख्या--दृष्टानुवृत्तेरेव नादृष्टावच्छेदात् नादृष्टा[न]नुवृत्तेरानुलोम्याद् निश्चयः प्रातिलोम्याद्वा संशयः । कस्मात् १ यतस्तत्र तुरुयेऽन्यत्वे शुक्कत्वाद् गुणे निश्चयो द्रव्य-कर्मणोर्नेति, तयो-श्चापोहो न सत्त्व-गुणयोः । शौक्चय-रूपादीनामैकात्म्याद् निश्चयः, दर्शनादेव चैकानेकात्मभ्यामाश्रित- 15 गुण-रूपादिभिर्गुण-रूप-शौक्चयेषु संशय इति ।

तत्रानुबन्धितत्त्वदर्शनाद् नैवान्यत्वमिति चेत् । स्थान्धतम्-- वृक्षात् पार्थिव-द्रव्य-सत्त्वानीवा-नन्यानि शौक्षयाद् रूपगुणाश्रितानुबन्धीनि । तस्मात् तत्र निश्चयोऽनपोहश्च । येऽन्ये तेषामरूपागुणा-नाश्रितानामपार्थिवत्वादिवद् वृक्षाद्पोह इति ।

अत्र त्र्मः-शुक्कं तर्हीत्यादि । नीलरक्तपीताद्यपि शुक्कं स्थान्, रूपादनन्यत्यान् , शुक्क्गुणस्वरूप- 20 वत् । एवमेवेत्यादि गतार्थान्यनिष्टापादनानि यावद् द्वयणुकाद्यपीति । द्रवणुकं कार्यद्रन्यमाश्रितं परमाण्यो-

१ ''यदि यथा दष्टं तथा प्रतीयते न व्यवच्छेदहारेण [तिहें] यथा क्रमेण शौक्षयेन त्रयाणां रूपत्व-गुणत्वा-ऽऽश्रितत्वानां प्रतीतिर्भवित, गुगत्वाद् द्वयो रूपा-ऽऽश्रितत्वयोः, गुणत्वाचैकस्यश्रितत्वस्य, एवं प्रातिलोभयेनापि आश्रितत्वात् त्रयाणां गुणत्व-रूपत्व-शौक्षयां स्पत् गुणत्वाद् द्वयो रूपत्व-शौक्षययोः रूपत्वाचैकस्यैव शौक्ष्यस्य । न हि आश्रितत्वादयो गुणत्वादिषु न दृष्टाः । अथ यथा आश्रितत्वं गुणत्वादिषु दृष्टं तथा कर्मादिष्वपीति सन्देहो भवित, शौक्षयमपि रूप-गुणा-ऽऽश्रितेषु दृष्टमित्यतस्तेषु साधारणत्वात् सन्देहः स्यात् । व्यावृत्तिद्वारेण प्रतीतौ तु न दोषः । यथा गुणत्वाभविऽभावाच्छौक्षयं रूपत्वे हेतुः तथा गुणत्वा-श्रितत्वयोरिप तयोरभावेऽभावादिति । आश्रितत्वं तु गुणत्वाद्यमावेऽपि दृष्टमिति नास्ति तस्माद् गुणत्वादिनिश्रयः ।''—विशालामलवती प्रमाणसमुचयरीका एगः १ . ed. पृ० २०३ b-२०४ a ॥ २ प्रतिष्वत्र द्विष्टयेकार्थगिति दृति पाठो विलोक्यते तथापि प्रमाणसमुचयर्थ 'त्रिद्वयेकार्थगिति ' इति पाठः प्रतीयते, स च समीचीनतरः सङ्गतार्थश्रेति विभाव्य विश्वकार्थगिति इति पाठोऽत्रादरणीयो भाति ॥ ३ इति भाव प्रती नास्ति ॥ ४ कार्य दृष्ट्य व० ॥

अन्यत्वमेव तर्द्यतुल्यं शौक्क्षयादेः। रूपादयो नान्ये शौक्क्षयादेः, अनिष्टापत्तेः। अरूपादित्वे शौक्क्ष्यस्य तच्छौक्क्षयमेव न स्यात् अरूपादित्वात् उत्क्षेपणादिवत्। तसात् तेन सहानन्यत्वाद् रूपादेनी तदपोहः। ये पुनरन्येऽपि आश्रितादेस्तु गुणादयः तेषामपोहानपोहाभ्यां संशयः। अथैतदेव कुतः? अस्मदिष्टान्वयदर्शनाः देवैतत् सिद्धम्। एवं तावदानन्त्यानुक्तिच्यभिचारदोषयोरन्यापोहपक्षेऽपि भावः। अनन्तरस्यापि च भावः, यसात्

रुत्क्षेपणादि रूपादि च स्यादिति 'आश्रितत्वात्' इत्यस्माद्धेतोः । संशयो न स्यात् कर्म-गुणेषु सप्रभेदेषु अनुबन्धिवदनन्यत्वात् तदुपायप्रदर्शनं सर्वगुणादिपरिक्रमेण । कस्मात् ? शौक्वंयैकात्म्यात् त्वदिष्टादिति ।

अत्राह-अन्यत्वमेव तहीतुरुं शौक्क यादेः । एवं ति नानन्यत्वम्, किं ति शि अन्यत्वमेव ।

10 मा भूदेतद्निष्टमिति तद् दर्शयन्नाह-रूपादयो नान्ये शौक्क यादेः, कस्मात् शतद्वपानुवन्धित्वात्, वृक्षाँदिव पार्थिवत्वम् । किं कारणम् श अनिष्टापत्तः । किं तद्निष्टमिति चेत्, अरूपादित्वे शौक्क यस्य तच्छौक्क यमेव न स्थात्, अरूपादित्वात्, उत्क्षेपणादिवदिति । तस्मात् तेन सहानन्यत्वात् शौक्क येन रूपादेने तद्पोहः न रूपायपोहः । ये पुनरन्येऽपि ततस्तेषामपोहानपोहाभ्यां संशयः । के पुनस्ते श उच्यन्ते — आश्रितादेस्तु गुणादयः, तद्यथा—गुणोऽयमाश्रितत्वात् इत्याश्रित एव नियमाद् गुणो नाऽनाश्रितोऽस्तीति ।

15 आश्रितस्तु गुणः कर्म सामान्यं विद्योषः समवायो वेद्यनियमः । तस्मात् तेन सहाश्रितत्वेन तेषां गुणा-दीनामन्यत्वादपोहोऽनपोहश्रेति संशयः स्थादिति ।

आचार्य आह-अथैतदेव कुतः ? 'शोक्वादिवद्रपादिषु निश्चयः, आश्रितत्वाद् गुणादिषु संशयः' इति त्वचा यतः प्रत्यवगतं तद् वक्तव्यं विशेषकारणं व्यावृत्तिप्राधान्यवादिना, विधिना दर्शनमन्तरेण वस्तुनो न शक्यम्, अस्मदिष्टवस्त्वन्वयदर्शनादेवैतत् सिद्धम्, तद्भावे तन्नियमानियमाप्रसिद्धेः ।

20 **एवं ताव**दिखादि । भेदपक्षे परं प्रति उक्तयोरानँन्त्यानुक्ति-व्यभिचारदोषयोः 'र्अहष्टेरन्यशब्दाधै' [प्र० समु० ५१३४] इत्यादिनाप्यपरिहृतत्वात् सविशेषयोरन्यापोहपक्षेऽप्यस्तित्वं दर्शितमित्युपसंहारः ।

अनन्तरस्यापि च भावः । यदप्युक्तम् अनन्तरस्यापि जातिसम्बन्धाभिधानपक्षयोरुक्तस्य

<sup>पं</sup>व्याप्तेरन्यनिषेधस्य तद्भेदार्थैरभिन्नता । आक्षाद्वृत्तेरभेदाच जातिधर्मव्यवस्थितिः ॥ ५।३६ ॥

अनन्तरस्याप्यभावः । कथम् १ व्यासेरन्यनिषेधस्य तद्भेदार्थैरभिन्नता । सामान्यशब्दस्य हि योऽर्थान्तरब्युदासो

१ "अनन्तरस्णायभावः । कथम् १ यसमाद् व्यातेरन्यनिषेशस्य तद्भेदार्थेरभिन्नता । साक्षाद्वृत्तेरभेदाच जातिधर्मव्यवस्थितिः ॥ [प्र० समु० ५१३६] सामान्यशब्दस्य हि योऽर्थान्तरव्युदासो व्यापारः स स्वभेदाप्रतिक्षेपेणिति भेदश्रुसा सह सामानाधिकरण्यमुपपयते ।" इस्रादि दिङ्कागमतं निराक्तुंमत्र प्रारभते । दश्यतां ए० ७२८ टि०९ ॥ २ स एयं भा० ॥ ३ बृक्षादि पार्थि य० ॥ ४ तौ पुनस्ते प्र०॥ ५ आश्रितास्तु य० ॥ ६ दितद्भूपा य० ॥ विद्वूपा भा० ॥ ७ नन्त्या[द]नुक्ति इस्राप पाठः स्यादत्र ॥ ८ दश्यतां ए० ६५० टि०२ ॥ ९ दश्यतां ए० ६५० पं० ११-२६ । दिङ्कागेन सवृत्तिके प्रमाणसमुचये पश्चमेऽपोहपरिच्छेदे यदभिहितं तदत्र भोटभाषान्तरात् संस्कृते परिवर्त्योपन्यस्यते—

व्यापारः स खभेदाप्रतिक्षेपेणेति भेद्शब्दैः सह सामानाधिकरण्यमुपपयते । तस्मात् खभेदार्थैः पृथक्छुतिदोषो नास्ति । योऽर्थं उभयशब्दाभिधेयः तशर्थान्तरे सामानाधिकरण्यम् । तथा हि खार्थाव्यभिचारः, कैवलस्थान्यत्रावृत्तेः । पश्चिमस्यापि दोषस्थान्मावः । कथम् १ साक्षाद् वृत्तेरभेदाच । अर्थान्तरमुपादाय खभेदेषु शब्दो न वर्तते । तस्मात् पारतन्त्रपेण खभेदानाक्षेपदोषो भाक्तदोषश्च न स्तः । नापि भेदानवस्थानाद्व्यापकृत्वाचानभिधानासामान्यदोषौ स्तः, अर्थान्तरापोहमात्रस्थाभित्तत्वाद्वर्व्यत्वाच । तत् एव सामान्यविशेषान्तरयोगानुसरणमपि न कर्तव्यम्, साक्षादर्थान्तरानेषेयात् । एवं पूर्वोक्तदोषाभावादर्थान्तरापोह एव शब्दार्थः साधुः । अतश्च जातिधर्माव्यवस्थितिः । जातिधर्माश्चेकत्वनित्यत्व-प्रत्येकपरिसमाप्तिलक्षणा अत्रैव व्यवतिष्ठनते, अमेदादाश्रयानुच्छेदात् कृत्सार्थप्रतीतेश्च । एवं दोषाभावाद् गुणोत्कर्षाच शब्दोऽर्थान्तरनिवृत्तिविशिष्टानेव भावानाह।"— PSV¹ C. ed. D. ed. पृ० ७४ b–७५ a, N. ed. पृ० ८३ b–८४ a । PSV² N. ed. पृ० १६७, P. ed. पृ० १६५ b–१६६ a ।

अस्य जिनेन्द्रबुद्धिरचिता विशालामलवती टीकापि भोटभाषातुवादात् संस्कृते परिवर्सेहोपन्यस्यते—"द्यासेरन्य-निषेधस्येति । द्याप्तिः खभेदाप्रतिक्षेपः, अन्यनिषेधो यथोक्तं सामान्यम्, तस्य द्याप्तेः स्वभेदेषु व्यापकत्वादिस्यर्थः । अन्यनिषेधस्येति कृयोगलक्षणेयं कर्तीर षष्टी । तद्भेदार्थैरभिन्नतेति अन्यापोहभेदार्थवाचकैर्द्रव्यादिशब्दैः सदादिशब्दस्य सामानाधिकरण्यमित्यर्थः । सामान्यशब्दस्य हीत्यादि । सामान्यशब्दस्य यो व्यापारः प्रतीयते, स च कीदश इति चेत्, अर्थान्तरब्युदासः, स स्वार्थाप्रतिक्षेपेण । एतेन ब्यापकःवसाह । यथा जात्यभिधाने जात्यन्तराणां प्रतिक्षेप-स्तथार्थान्तरापोहाभिधाने न द्रव्यावादिविशेषाणाम् । "हिशब्दो यस्मादर्थ इतिशब्दस्तस्मादर्थी(थै), यस्मादेवं तस्माद मेदार्थेईच्यादिशब्दैः सच्छब्दस्य सामानाधिकरण्यसुपपद्यते । … …तस्मादेकमेव वस्तु सत्त्वद्रव्यत्वाभ्यां व्यज्यमानं 'सद् द्रव्यम्' इति सहन्यशब्दाभ्यामभिषीयते । तथा हि स्वार्थाव्यभिचार इति, समुदायार्थी हि विशिष्टः, यदि पदं तद्वाचकं स्यात् तदा तदमावेऽपि पदस्य वृत्तेस्तरप्रतीतिर्न स्यात् । यस्मात् समुदायस्तद्वाचकं शब्दान्तरमेव तस्मादव्यभिचारः । पश्चिमस्याः पीति 'तंद्वतो नास्रतन्त्रत्वात्' इत्यस्य । साक्षाद्वत्तेरिति ..... । अत्र सत्तादिगुणान्तरानपेक्षया असदपोहवस्तुनि शब्दः प्रवर्तते । तद् दर्शयति—अर्थान्तरमुपादायेखादि । तस्मात् पारतन्त्रयेणेति, यमुपादाय द्रव्ये शब्दः प्रवर्तते सोऽर्थान्तरापोहो न जात्यादिवत् किमध्यर्थान्तरम्, ततो व्यत्रधानाभावात् कृतः पारतच्यम्? तदेव हि वस्तु असदादिभ्यो व्यावृत्तं साक्षादभिषीयते, तस्माद् यस्तस्य भेदः [स] तत्राभेदाद् न प्रतिक्षिप्यते । भाजदोषोऽप्यत् एव मास्ति । न ह्यन्यत्र मुख्ये वर्तमानः शब्दो द्रव्यादिषृषचर्यते । **नापी**त्यादि, भेदानामानन्त्रमनवस्थानम्, तस्माद्दनिभधानदोषो नास्ति 'तद्वैाश्र मेद एवोक्तः स च पूर्व निराकृतः' इत्यनेनोकः । **ट्यापकत्वादसामान्यदोषोऽपि नास्ति** यः 'तैद्वान**र्यो** घटादिश्व' इलादिनोक्तः । कुतो नास्तीलाह—अर्थान्तरापोहमात्रस्याभिन्नत्वादिति, 'अमेदात्' इत्येतदनेन व्याख्यायते । मेदसद्भावे हि आनन्यदोषः स्पात् असामान्यदोषश्च, अन्यस्यान्यत्राष्ट्रतेः । अर्थान्तरापोहमात्रं त्वभित्रम् , तत्र कुतोऽस्य दोषस्यावकाशः ? नतु यो ज्ञानस्य सामान्याकारः सामान्यं व्यवस्थाप्यते सोऽपि ज्ञानादभिन्नत्वादन्यत्रावर्तमानः कथं सामान्यम् १ इति चेत्, उच्यते — अद्भव्यत्वादिसादि । स विज्ञानस्याकारोऽपि सामान्यरूपेणापरिनिष्पन्तत्वात् सामान्यमद्रव्य-थानम् । तेन सम्बन्धिनो हि घटत्वाद्यः, न सत्तया सम्बन्धिनः, जातौ जालभावात् । तस्मात् तद्वारेण अनेकार्धाकाह्वाया न कारणम् । अत्र तु साक्षादसिन्नपेधेन खार्थे शब्दो वर्तते, तस्मात् तस्य विशेषाकाङ्काकारणस्वम् पपद्यते सामान्यान्तरयोगाभावेऽपि साक्षादर्थान्तरनिषेधादिति, अर्थान्तरनिषेधोपायभूतं स्वार्धाभिधानमेवमुच्यते, साक्षात् स्वार्थाभिधानादिस्यर्थः । एतेन 'तत एव' इत्यायार्थी दर्शितः । अत्र च वस्तुसज्जात्वन्तरयोगनिषेघो विवक्षितः, नोपचरितजात्वन्तरयोगोऽपि । ......... अत्रैव व्यवतिष्ठन्त इति । .......... निलारवेन कल्पनमप्युपपवते कृत्सार्थप्रतीतेस्त प्रलेकं परिसमाप्तिः । ....... b–३૧૪ b ॥

<sup>ी</sup> तस्मादस्य मेदार्थैः PSV<sup>1</sup> ॥ 2 केवलेऽन्यत्रावृत्तेः (?) ॥ 3 कुतः ? जातिधर्मः 'PSV<sup>1</sup> ॥ 4 पृ० ६०७ पं०२५॥ 5 पृ०६२९ पं०७॥ 6 पृ०६२९ पं०५४॥ नय०९२

### असन्निषेधाभावत्वादु विद्योषार्थविभिन्नता ।

सामान्यशब्दस्य हि योऽर्थान्तरब्युदासो ब्यापारः स स्वभेदाव्रतिश्लेषेण [विश्समुव्दव्याहरे] इति वाङ्मात्रेणोक्तम् । स स्वभेदव्रतिश्लेषेणैव, तस्य सन्नियमार्थत्वादसत्व्यतिषेधस्या-भावत्वात् भेदानां परस्परतः सदसत्त्वात् भेदश्चत्या सह सामानाधिकरण्यमनु-उपपन्नम् । सम्बन्धस्यापि भेदैरभावस्यानुपपत्तेः कस्य वा ते भेदाः? तस्माद-पृथक्छृतिदोषोऽस्त्येव ।

सुकरो हि [ शब्दस्यान्यापोहेन सम्बन्धः, शब्दो जातिमात्रस्य तयोगस्य वा न वाचको भेदार्थैरपृथक्छुतेः। तथा हि 'सद् द्रव्यं सन् गुणः सत् कर्म' इति भेदार्थै-द्रव्यादिशब्दैः सामानाधिकरण्यं न स्यात्, तच दृष्टम्। न हि सत्ता योगो वा द्रव्यं 10 गुणो वा भवति, किं तर्हि ? ] द्रव्यस्य गुणस्य वा। तथैव हि [ अन्यापोहस्य न

सैमानाधिकरणाभावप्रसङ्गदोषजातस्य [अ]भाव इति । तद्यथा—वैयाप्तेरन्यनिषेधस्य तद्भेदार्थेरभिन्नता [प्रव् समुव्याप्त (भावत्याप्त क्षेत्र स्वाप्त क्षेत्र स्वयाप्त स्वाप्त स्वाप्त स्वयाप्त स्वयाप्त स्विप्त स्वयाप्त स्वय्याप्त स्वय्याप्त स्वय्याप्त स्वयाप्त स्वयाप्त स्वयाप्त स्वय्याप्त स्वयाप्त स्वयाप्त स्वयाप्त स्वयाप्त स्वय्याप्त स्वय्याप्त स्वय्याप्त स्वय्याप्त स्वय्याप्त स्वय्याप्त स्वय्याप्त स्वय्याप्त स्वय्याप्त स्वयाप्त स्व

25 तद्भाख्यानार्था टीका तँदीयैव—सुकरो हीत्यादिका दृष्टान्तत्वेन गतार्था यावद् द्रव्यस्य गुणस्य वेति । तथैव हीति दार्छोन्तिकत्वेन त्वन्मतप्रदर्शनमेव यावत् सामानाधिकरण्यं न स्यात् । यथा न ४०३-१ हि सत्ता द्रव्यं गुणो वा भवतीत्यादि तथा न हि सदसन्निषेधाभावस्त्वन्मतोऽस्मन्मतस्य प्रतिषेधद्वय-विधेयस्य सतः सभेदस्थानभ्युपगमे द्रव्यं भवति गुणो वा, किं तर्हि ? द्रव्यस्य गुणस्य वा भावा-

१ तुलना-पृ० ६०७ पं० १६॥ २ समाधिकरणाभाव भा०॥ ३ दश्यतां पृ० ७२८ टि० ९॥ ४ सम् गुणः' इति सम्यक् प्रतिभाति । तुलना-पृ० ६०७ पं० १०॥ ५ तुलना-पृ० ६०७ पं० १८॥ ६ कस्य धातो भेदाः भा०। कस्य धातोभेदाः य०॥ ७ तदेयैव सुकरा ही प्र०॥ ८ (ऽभावाभावः, असदसन्मात्रमित्यर्थः १११)॥

5

वाचकः, भेदार्थेरपृथक्छुतेः। तथा हि 'सद् द्रव्यं सन् गुणः सत् कर्म' इति भेदार्थे-द्रव्यादिशब्दैः] सामानाधिकरण्यं न स्यात्। यथा न हि सत्ता द्रव्यं गुणो वा, भवति, किं तर्हि ? द्रव्यस्य गुणस्य वा, तथा न हि सदसन्निषेधाभावो द्रव्यं भवति गुणो वा, किं तार्हि ? द्रव्यस्य गुणस्य वा भावाभावः। आह च—

> 'विभक्तिभेदो नियमाद् गुणगुण्यभिधायिनोः । सामानाधिकरण्यस्य प्रसिद्धिर्द्रज्यज्ञब्दयोः ॥ [ वाक्यप० ३।५४।८ ]

यत्तु सत्तासम्बन्धाभिधानपक्षाभ्यामपोहपक्षे विशेषहेतुप्रतिपादनार्थ-मुक्तम्— तत्र हि सत्तासम्बन्धयोर्गुणत्वाद् वस्तुनश्च गुणित्वात् सामानाधिकर-

भावः, सदसन्मात्रमित्यर्थः, इतीयं न्याख्या त्वन्मतानुसारिण्येवेति आहै चेति ज्ञापकमप्याह - विभक्ति-भेदो नियमादित्यादि ।

यतु सत्तेखादि । सत्ता-सम्बन्धाभिधानपक्षयोरपृथक्छूतिदोषोऽस्ति, नापोहपक्षे विशेषहेतुसद्भावा-दिति तस्य विशेषहेतोः प्रतिपादनार्थमुक्तम्—तत्र हीत्यादि । सत्तासम्बन्धा[भिधा]नपक्षयोर्गुणौ सत्ता-

१ अत्रेद्मवधेयम् । नयचक्रवृत्तौ 'विभक्तिभेदो नियमादिखादि' इत्येव प्रतीक उपलभ्यते । न्यायवार्तिके [ २।२।६६ ] दिङ्गागमतानिराकरणप्रसङ्गे 'विभक्तिभेदो नियमाद् गुणगुण्यभिधायिनोः । सामानाधिकरण्य-स्यासिद्धिः सदृष्यशब्दयोः ॥' इति कारिका उद्योतकरेण पूर्वपक्षरूपेणोपन्यस्ता, अतः सा दिङ्गमस्येति सम्भाव्यते । मर्नृहरेर्बाक्यपदीये [३।९४।८] तु <mark>'विभक्तिभेदो नियमाद् गुणगुण्यभिधायिनोः । सामानाधिकरण्यस्य</mark> प्रसिद्धिद्धेच्यशब्दयोः ॥' इति कारिका दश्यते । एतचारमाभिरत्र पृ० ७३१ टि० ३ इत्यत्र विस्तरेणोपदर्शितम् । अतोऽत्र महवादिक्षमाश्रमणानां कीटशी कारिकाभिमतेति निर्णेतुं न पार्यते । तथापि भर्तृहरेः कारिका दिङ्गिनापि पृ० ६०७ पं० १९ इस्रतास्मिन् प्रसङ्गे निर्दिष्टा, अतोऽस्माभिरपि सैव कारिका सम्भावनयात्रोपन्यस्तेति सुधीमिर्विमावनीयम् ॥ २ वेति प्र० । तुलना-पृ० ६०७ पं० १८॥ ३ "विभक्तिभेदो नियमाद् गुणगुण्यभिधायिनोः । सामानाधिकरण्यस्य प्रसिद्धिदेटयश्रहरयोः ॥ विक्यपः ३।१४।८ ], पटस्य ग्रुक्त इति द्रव्यगुणाभिधायिपदप्रयोगे शाब्दो गुणप्रधानभावः । तथाहि-अत्रोपसर्जनं प्रधानोपकारपरिणतं खार्थमाचष्ट इति गुणविभक्ति षष्टीमुपादत्ते । प्रधानं तु स्वात्मन्यवस्थितमपरोप-कारीति प्रथमया युज्यते इति निग्रतो विभक्तिमेदो व्यधिकरणे विषये । वीरः पुरुष इत्यादौ तु समानाधिकरणे विषये द्वावि द्रव्यराव्ही खनिष्ठं सार्थमाचक्षाते । तथा च तत्र प्रथमैत । सामर्थ्यनिबन्धनस्तु गुणप्रधानभाव उक्तो 'विशेष्यं स्यादनिर्ज्ञातम्' [ वाक्यप० ३।१४।७ ] इत्यादिना । एवं च सत्यपि गुणप्रधानभावे शाब्दाशाब्दस्वकृतो विशेषः सामानाधिकरण्यवैयधि-करण्ययोरिति षष्ठीसमानाधिकरणयोः समासयोर्भेदः ।" इति हेलाराजकृतायां **वा**क्यपदीयटीकायां वृत्तिसमुद्देशे ॥ "यत् पुनरेतुद् 'भेदार्थैरभिन्नविभक्तिकत्वात्' इति तन्न, समानार्थापरिज्ञानात् । न ब्रमः सत्ताशब्देन सामानाधिकरण्यम् अपि त सत्तायाः प्रधानसाधनवाचिना सच्छन्देन द्रव्यगुणकर्माण्यभिधीयन्ते । गुणकर्मशन्दैरपीतरेतरविशेषणविशेष्यभावापनैस्तान्येव । एवं च सति युक्तं सामानाधिकरण्यमुभयोः सह व्यशब्दयोः, एकविषयत्वात् । यदा युनरयं सत्ताशब्दः सत्ताप्रधान एवाङ्गभूतं साधनमभिधते न तदा सामानाधिकरण्यं द्रव्यस्य सत्तेति भवति । तस्मात् सामानाधिकरण्यानुपपत्तिरदोषः । <sup>1</sup>विभक्तिभेदो नियमाद गुणगुण्यभिधायिनोः । सामानाधिकरण्यस्यासिद्धिः सद्वृद्ध्यशब्द्योः ॥ इति तदनेन प्रत्युक्तम् ।"---न्यायवार्तिकम् [ जेसलमेरस्थं हस्तलिखितम् ] २१२१६६ ॥

<sup>1</sup> दिङ्गागमतस्य निराकरणमत्र प्रस्तुतम्, अतोऽयं श्लोको दिङ्गागस्यैव कस्मिश्चिद् प्रन्थान्तरे भवेदिति सम्भाव्यते । यस्तु भर्तृहरेः श्लोको दिङ्गागेनोद्धृतः स पृ० ६०७ पं० १९ इत्यत्र द्रष्ट्वयः ।

ण्याभावो युक्तः, इह तु अर्थान्तरापोहो यस्मिन् वस्तुनि क्रियते तद् द्रव्यं राज्दार्थः नापोहमात्रम् । स च सच्छब्देन व्याप्तः, अपरित्यागात्, न तु साक्षादुक्तः ।

तद्यथा - सच्छन्दः [असिन्धृत्युपसर्जनं द्रव्यमाह, न साक्षात्,] संशयोत्पत्तेः, तस्माद् विशेषार्थेर्द्रव्यादिशन्देः सच्छन्दस्य सामानाधिकरण्यं वाक्यार्थे
ग्रुक्तं सद्भव्यं सद्भुणः सत्कर्म …। तथा हि खार्थाव्यभिचारो विशेषशन्दसहितस्य।
यस्मादवयवशन्दार्थाभ्यामन्यः समुदायार्थः, तस्य च वाचकौ तौ समुदितौ, न तु
सच्छन्दो द्रव्यार्थमाह न द्रव्यशन्दः सदर्थम्। कथं तार्हं यत् सत् तद् द्रव्यं यद्
द्रव्यं तत् सदिति ? उभयशन्दव्युदासानुगृहीतस्य शन्दद्वयाभिषेयस्य समुदायार्थस्यैकत्वात् तथोच्यते, न तु सदर्थस्य द्रव्यशन्देनाभिधानात्।

10 सम्बन्धौ विशेषणत्वात्, तैद्वस्तु गुणीत्यतः सामानाधिकरण्याभावो युक्तः । इँह त्वर्थान्तॅरापोहः सदित्य-सन्न भवतीति नासद्भावमात्रमेवोच्यते, किं तर्हि ? अर्थान्तरापोहेन विशिष्टं वस्त्वेव सदित्युच्यते, यस्मिन् वैस्तुनि सोऽपोहः क्रियते तच द्रव्यं शब्दार्थः, नापोहमात्रम् । स चापोहविशिष्टोऽथीं द्रव्यादिः सच्छब्देन व्याप्तोऽपरित्यागात्, न तु साक्षादुक्तः ।

तद्भ्याख्या—तद्यश्या स्वच्छाडद इत्यादि । कस्मादनिभधानमिति चेत्, संश्योत्पैत्तेः, उपात्तत्वे 15 सित अनिभिहिते संशयः स्यात् । तस्मात् सामानाधिकरण्यं विशेषार्थेईव्यादिश्रा देः सच्छव्दस्य वाक्यार्थे युक्तं न पदार्थे । तद्दर्शयति—सद्भव्यं सद्भुण इत्यादि । तथा हि स्वार्थाव्यभिचारो विशेषसहितस्येति विशेष- शब्दप्रयोगः । कोऽसौ वाक्यार्थ इत्यत आह—यस्मादवयवशब्दार्थाभ्यामन्यः समुदायार्थः, सद्भव्य- शब्दार्थावयवावसदद्रव्यनिष्ट्रस्युपलक्षितौ ताभ्यामन्य उभयशब्दव्युदासानुगृहीतः समुदायार्थः, तस्य च ४०३-२ वाचकौ तौ समुदितौ न विपरीतार्थौ, तद् दर्शयति—न तु सच्छब्दो द्रव्यार्थमाह, न द्रव्यशब्दः 20 सदर्थिनिति । यथोक्तम्—

अपोद्यमेदाद् भिन्नार्थाः स्त्रार्थभेदगतौ जडाः । एकत्राभिन्नकार्यत्वाद् विदोषणविद्रोष्यकाः ॥ [ प्र० समु० ५ । १५ ] इति ।

अत्र चोखम्—कैंथं तहींति 'यत् सत् तद् द्रव्यम्, यद् द्रव्यं तत् सत्' इति भिन्नार्थत्वेन युक्तम् ? इति । अत्र तेनैवोच्यते—उभयशब्दव्युदासानुगृहीतस्य असदद्रव्यनिवृत्त्यनुगृहीतस्य संहत-25 कैंब्दद्वयाभिषेयस्य समुदायार्थस्यैकत्वान् तथोच्यते, नैं तु सदर्थस्य द्रव्यशब्देनाभिधानादिति पूर्वपक्षः ।

१ 'उभयशब्दव्युदासानुगृहीतस्य शब्दद्वयाभिधेयत्वात्, न तु सदर्थस्य द्रव्यशब्देनाभिधानात्' इस्यपि मूलं स्यादत्र । तुल्लना-पृ० ७३३ पं० ३, पृ० ७३३ पं० ५ ॥ २ 'तद्वस्तु' इति पाठः शोभनः । (तद्वद्वस्तु ?)॥ ३ तुलना-पृ० ७३३ पं० २ ॥ ४ 'वन्तरापोहे' इस्यपि पाठः स्थात् ॥ ५ वस्तुनि अपोहः य० ॥ ६ तुलना पृ० ६०७ पं० २६ ॥ ७ 'संशयोत्पस्तेस्पस्तत्वे स्वति प्र० ॥ ८ 'अनुपात्तत्वे' इस्यपि चिन्त्यम्, इश्यतां पृ० ६३८ पं० १४ ॥ ९ दश्यतां पृ० ६३० ॥ १० 'कथं तहींति । 'यत् सत् तद् द्रव्यम्, यद् द्रव्यं तत् सत्' इति मिन्नार्थत्वे न युक्तमिति ।' इस्यपि योजना स्यादत्र ॥ ११ तुलना-पृ० ७३३ पं० ३ ॥ १२ तुलना-पृ० ७३३ पं० ५ ॥

अत्रापि शक्यं वक्तुम्—आश्रितस्य गुणि(ण ?)त्वाद् गुणगुणिनोर्भेदात् सामानाधिकरण्याभावस्तदवस्थः। इह तु जातियोगौ यस्मिन् वस्तुनि वर्तेयातां [ तद् द्रव्यं सदित्युच्यते ..... ] शब्दद्वयाभिषेयत्वात् । पश्चिमस्वापि दोषस्व भाव एव, साक्षादवृत्त्वादिदोषज्ञातस्य सातिशयस्योक्त-

उत्तरपश्चरतु-अै**त्रापि शक्य**मित्यादि । सत्ता-योगपक्षगतो विभक्तिभेदप्रसङ्गदोषोऽत्रापि शक्यो ह वक्तम्, आश्रितस्य गुणित्वात् । तद्यथा-सदभावाभाव आश्रितः, द्रव्यासभावाभाव आश्रयः, तयोश्च गुणगुणिनोर्भेदात् तद्भिधायिनोः सामानाधिकरण्याभावस्तद्वस्थः । या त्वयोक्तोर्पपत्तिः साऽपि जाति-योगपक्षयोरि कमत इस्रतस्तत्प्रदर्शनार्थमाह-इंह तु जाति-योगौ यस्मिन् वस्तुनीसादि । सत्तातः सच्छब्दः तत्सम्बन्धाद्वा सति वर्तते वस्तुनि द्रव्यादिभेद्यति 'सत्त्ववत् सत्' इसभेदीपचाराद् मतुब्लो-पाद्वा, रवैयोक्तापोहवृत्तिवद् वर्तेयातां जातियोगी 'सदेव सत्त्ववत्' इति । शेषस्त्वदुक्तोपपर्त्तिग्रन्थवत्तुरूयगमो 10 यावर्चेकुद्दद्वयाभिधेयत्वादिति गतार्थः । तस्मात् तदवस्य एवापृथक्च्छ्रतिदोषः ।

किञ्चान्यत्-पंश्चिमस्यापि दोषस्य भाव एव, नाभावः । यदुक्तं जातिमत्पक्षे --तेंद्वतो नास्वतन्त्रत्वादु भेदाज्ञातेरजातितः [

इत्यादि दोषजातं तस्याभावोऽन्यापोहपक्षे सीक्षाद्वृत्तेः, तत्र हि सैन्छब्दः सत्तामुदापाय द्रव्ये <sub>४७४-१</sub> वर्तमानस्तद्भेदान् घटादीना क्षि] प्तुमसमर्थः । अँत्र पुनरसत्प्रतिषेधेन साक्षाद्वर्तत इति तस्य ये विशेषास्तान् 15 न प्रतिक्षिपति । तस्मादिहानाक्षेपदोषो नास्ति । भैौक्तदोषोऽप्यत एव नास्ति, न ह्यन्यत्र मुख्या वृत्ति-र्द्रव्यादिषूपचर्यते । नापि भेदानवस्थानादनभिधानदोषः, कस्मात् <sup>१ अ</sup>भेदात्, न हार्थान्तरापोहो भेदेषु भिद्यते, अभावात् । तन्मात्रं च शब्देनोच्यते, न 'रभेदाः । तथा सीमान्यदोषोऽपि नास्ति । यत्तूक्तम्-

संत्वान् घटादिरथीं न पटादिषु न वैर्तते [

इति, साक्षाद् घटपटादिष्यसत्प्रतिक्षेपादिति । तन्न भवति, यस्मात् साक्षादवृत्त्यादिदोषजातस्य 20

१ दिङ्गारोन कचिद् ग्रन्थे यत् स्त्रमतं प्रतिपादितं तदत्र निराक्तियते । प्रमाणसमुचयत्रुत्तावपि "पश्चिमस्यापि दोषस्याभावः । कथम् <sup>१</sup> साक्षाहृत्तेरमेदाश्च अर्थान्तरमुपादाय स्वभेदेषु शब्दो न वर्तते । तस्मात् पारतन्त्र्येण स्त्रभेदानाक्षेपदोषो भाक्तदोषश्च न स्तः । नापि भेदानवस्थानादन्यापकत्वाचानभिधानासामान्यदोषौ स्तः, अर्थान्तरापोह-मात्रस्याभिन्नत्वादद्रव्यत्वाच" इत्यभिहितं दिङ्गागेनेति ध्येयम् । इत्यतां पृ० ७२९ पं० २॥ **२ अवापि** य० ॥ ३ 'गुणत्वात्' इलापि भवेदत्र पाठः । 'आश्रितस्य [ गुणत्वादाश्रयस्य च ] गुणित्वात्' इलापि पाठोऽत्र चिन्लः ॥ ४ **पास्य**-योक्तो प्रना ५ पृत्र ७३२ पंत्र । ६ तुलना-पृत्र ७३२ पंत्र । ७ त्तयोक्तापोहनिवृत्तिवत् प्रन्। (खहुका-पोहबृत्तिवत्?)॥ ८ ँग्रंथवस्तुत्य<sup>०</sup> प्र०॥ ९ तुलना-पृ० ७३२ पं० २५॥ १० तुलना-पृ० ७३५ पं० १४॥ ११ हर्यता पुरु ६०७ पंर २५ टिं ५, पुरु ६२३ पंर १७, पुरु ६२५ पंर ८, पुरु ६२८ पंर ३, पुरु ७३५ पंर २४ ॥ **१२** पृ० ७२८ पं० ३०॥ **१३** पृ० ७२९ पं० ३ ॥ **१४ सञ्च पुन**े प्र०॥ **१५** पृ० ६२३ पं० ४ ॥ **१६** पृ० ६२५ पं ०८॥ १७ अभावत्वेन तस्यैकत्वादिसाशयः ॥ १८ मेदात् तथा प्र०॥ १९ ५० ६२९ पं० १४। अत्रेद-मबधेयम्-प्रमाणसमुख्यवृत्तीः 'असामान्यदोषः' इल्पिसिहतं दिङ्गगेन, अत्र तु पृ० ०३४ पं० १५ इलात्र च 'सामान्यदोषः' इस्रभिहितं प्रन्थकृता । अतो दिङ्गोन प्रन्थान्तरेऽभिहितं 'सामान्यदोषोऽपि नास्ति' इति वचनमत्र विवक्षितं भाति । प्रमाणसमुचयवृतौ असामान्यदोष उक्तः, अन्यत्र तु दिङ्गागेन सामान्यदोष उक्त इति भाति ॥ २० सदस्यास्तीति सत्वान् , दश्यतां पृ० ६२८ पं॰ १९ । प्रमाणसमुचये 'तद्वानथीं घटादिश्च न पटादिषु वर्तते' इति 'तद्वानथीं घटादिश्चे स पटादिषु

त्वादसाभिः । सच्छन्दोऽपोहमात्रखरूपोपसर्जनं द्रव्यमाह, न साक्षादिखादि सर्वे प्रागुक्तम् ।

यत्त्र्कं परं प्रत्याशङ्कय – स्यादेतत्—अपोह्नविशिष्टार्थत्वे ..........तुरुयं शब्दा-र्थस्य समानत्वम् । ततः—

अद्रब्यत्वाच भेदाचाःःःःःःः। [ ] नाप्यर्थान्तरापोहो नाम [ भावान्तरम्ःःःः] ःः ःःः नास्ति सामान्य-दोष इति । अत्र ब्रूमः–तद्वस्त्वं च त्वदुक्तवत् । ननु भावान्तरतैवःःःःःः।

सातिशयस्योक्तत्वादस्माभिः, तदेव स्मारयन्नाह—सच्छन्दोऽपोहमात्रस्वरूपोपसर्जनं द्रव्यमाह, न साक्षादित्यादि सर्वे प्रागुक्तं 'जातिमद्रदपोहवान्' इत्युपक्रम्य । तत्र च जातिमतीवापोहवस्रपि 10 सर्वे दोषा यथा सङ्गतास्त्रथा प्रतिपादिता इति न पुनर्लिख्यते ।

स्थान्मतम् —जातिमस्ववद्गोह्वस्वमण्ययुक्तमिति, तैदाशङ्कवते—यस्कृमन्यागोहवादिना परं प्रति
आशङ्क्य तद्यथा—स्यादेतद्गोह्विशिष्टार्थस्त(र्थत्व) इत्यादि यावत् तुस्यं शब्दार्थस्य समानत्वम्
शब्दस्य च समानत्वमर्थस्य च 'अपोह्पक्षेऽपि' इति वावयशेषः । इत्थं पूर्वपक्षीकृत्योत्तरमाह्—ततः अद्वयत्वाच्च भेदाच्चेति कारिकया चशब्दा[द् भा]ष्ये ठिखितम् । तद्व्याख्या—नाष्यर्थान्तरापोहो नामेत्यादि

15 यावन्नास्ति सामान्यदोष इत्यपोह्पक्षे जातिमत्पक्षगतदोषाभावप्रतिपादनं विशेषप्रदर्शनादिति त्वद्भिप्रायं प्रदर्श्य वयमत्रोत्तरं त्र्मः — तद्वस्त्वं च त्वदुक्तवत् । अस्य व्याख्या—ननु भावान्तरत्वेत्यादि ।
यदि परमताभ्युपगमात् सामान्यवत्पक्षे सत्सामान्यान्वयात् सामान्य[व]द्विशेषणस्य सामान्यस्यार्थान्तरत्वं
पारतक्यादि च त्रूषे सामान्यवद् व्यावृत्तेरपि अर्थान्तरत्वं विशेषणत्वं पारतक्र्यादि च ननु तद्वस्थमेव,

४०४-२ तद्वतोऽन्यप्रत्ययात्मकत्वात् सामान्यवत् तद्व्यावृत्तेरपि । अथ स्वमतेन त्रूषे न सामान्यं न व्यावृत्तिमदिति

20 कुतस्तद्विशिष्टवस्वभिधानं खपुष्परोखरिविशिष्टवन्ध्यापुत्राभिधानवत् ।

वर्तते' इति वा पाठो दृश्यते । दृश्यतो पृ० ६२९ पं० १४ । अत इदं कारिकार्षं दिङ्गागस्य प्रन्थान्तरादत्रोद्धृतं प्रतीयते । 'सत्यान् सत्तावान् घटादिरथों न न सच्छव्दार्थं दृखाञ्चयः, कस्मादिति चेत् , पटादिषु न वर्तते, स हि घटादिरर्थः पटादिषु न वर्तते, तस्मात् पटादिषु न वर्तते तस्मात् पटादिषु न वर्तते तस्मात् स न सामान्यमिखाञ्चयोऽत्र भाति ॥ २१ तुलना-पृ० ६२९ पं० १४ ॥ २२ वर्तते प्र० ॥

१ पृ० ६०७ पं० २६॥ २ पृ० ६०६ पं० २२॥ ३ 'तताशङ्कय ते[न] यत्त्क' इलापि पाठोऽत्र भवेत्॥ ४ 'शार्थस्त इत्यादि भा०। 'शास्त इत्यादि य०॥ ५ 'स्यासमानत्वं राज्यस्य चासमा भा०। 'स्यासमानत्वं राज्यस्य चासमा भा०। 'स्यासमानत्वं राज्यस्य चासमा भा०। 'स्यासमानत्वं राज्यस्य चासमा भा०। 'दिङ्गागस्य प्रत्यानतरावियं कारिकात्रोढृता प्रतीयते, प्रमाणसमुच्यये तु नेयं कारिका दृश्यते । किश्वान्यत्, प्रमाणसमुच्ययृत्तौ 'अर्थान्तरापोहमात्रस्य अभिन्नत्वाद् दृत्यत्वाद्यं इति पाठ उपलभ्यत इति ध्येयम्। दृश्यतं पृ० ७२९ पं० ४, पृ० ७३३ पं० २९॥ ७ कारिकाया प्र० । 'कारिकाया' इत्यपि पाठोऽत्र स्यात्॥ ८ चराज्याख्ये भा०॥ ९ विशेषदर्शः य०॥ १० 'दिव ननु भा०। 'दिषुव ननु य०॥ ११ द्रूपे न य०। दृयते न भा०॥

अपि च भावान्तर ..... । यथा जातिस्वरूप .... अनाक्षेपस्तथा यथाकथित् अखातन्त्र्यहेतुत्वात् ।

यदि चार्थान्तरापोहो न भावान्तरं कथिमदम्-यत् सत् तद् द्रव्यं यद् द्रव्यं तत् सदिति ? उभयशब्दव्युदासानुगृहीतस्य शब्दद्वयाभिषेयस्य समुदायस्यै-कत्वात् तथोच्यते न तु सदर्थस्य द्रव्यशब्देनाभिधानात्, अर्थान्तरापोहो यसिन् ह वस्तुनि क्रियते तद् द्रव्यं दाब्दार्थो नापोहमात्रम् । तस्मादपरिहृतः पश्चिमदोषोऽपि ।

अपि च भावान्तरेखादि । अत्र प्रस्तुतार्थीपकारापकारानङ्गत्वाद् भावान्तराभावान्तरत्वाभ्यां विचारिताभ्यां न किञ्चित् प्रयोजनमस्ति, किन्तु इद्मत्र प्रस्तुतार्थौपयोगिकम्, तद्यथा-बुद्धिस्थस्य शब्द-प्रयोगजनितज्ञानोपरुक्षितस्यान्वयव्यतिरेकद्वारेणावधारितस्यार्थस्याऽऽनुगुण्येन वशवर्तितया 'अयं भवति, अयं न भवति' इति तयोविधिप्रतिषेधयोर्भेदेन प्रत्ययः शब्दार्थसम्बन्धज्ञस्य शब्दप्रयोगादुत्पद्यते, सामान्यो-10 पसर्जनविशेषशब्दार्थपक्षे वा । द्वयोरिप च पक्षयोरुपसर्जनीकृतविशेषणत्वाद भेदानाक्षेपादस्वात्रव्यादन-भिधानं तुल्यमित्रेष विचारप्रयासार्थः । तद् दृष्टान्तेन दर्शयति – यथा जातिस्वरूपेतादिना तद्वत्पक्ष-वादिमतेन यावदनाक्षेप इति, दार्ष्टान्तिकेन च तथा यथाकथित्रिवित्वादिना यावदस्वातन्त्रयहेत्त्वा-दिति सुष्टुच्यते-पश्चिमस्यापि दोषस्य सातिशयस्य भाव पवेति ।

यदप्युक्तम्-अर्थान्तरापोहोऽसदघटनिवृत्तिः सन् घट इति, तस्मात् सामान्यदोषोऽपोहपक्षे नास्तीति, 15 तदपि प्रसासन्नमात्मोक्तं विस्मृत्य त्वयाभिहितमिति बोधियतुकाम इदमेव तावत् प्रत्युचारयति—यदि <sup>७४-५१</sup> चार्थान्तरापोहो न भावान्तरमिखादि । अभावान्तरत्वादुर्थान्तरापोहस्यापोहवानर्थः शब्दवाच्यो न भवति, अतो नापोहो विशेषणं नापोहवान् सोऽर्थ इति यदि त्वयेष्टमिति अस्य विरोधापादनार्थमुच्यते— कैथमिद्मिखादि पूर्वपश्चितमसाभियीवक्ष तु सदर्थस्य द्रव्यशब्देनाभिधानादिखेतस्य सूचनं सूत्रेण यावद् नापोहमात्रमिति गतार्थम् । किमुक्तं भवतीति चेत्, उच्यते-यदि द्रव्यं यद्यद्रव्यमर्थान्तरापोहः 20 तद्वांस्वर्थः त्व(स्व)शब्दार्थत्वेन विवक्षितत्वादुच्यत एव बुद्धिस्थान्वयव्यतिरेकार्थभेदप्रस्वयोत्पत्तिदर्शना-दित्युक्तं भवति । न हि लोके शब्दप्रयोगजनितप्रत्ययपरिच्छेदापलापेनान्यः शब्दार्थः शक्यः कल्पयितुं सुदूरमपि गत्वा प्रतिपत्तिशरणावस्थानादु वादानामिति नायं निः सर्गोपायः । तस्माद् पैरिहृतः पश्चिमदोषोऽ-पीति । एतेन 'अँस्वातन्त्र्यादु भेदाज्ञातेरजातितः' [ ो इति सञ्याख्याविकल्पा दोषहेतबोऽ-परिहृता वेदितव्याः, तेषां त्वदुक्तन्यायाध्वानतिक्रमात् परिहारहेतूनां तद्विकल्पानुसारित्वाचेत्यलं प्रसङ्गेन । 25

१ 'कथिसदम्-यत् सत् तद् इन्यं यद् इन्यं तत् सदिति ? अर्थान्तरापोहो यस्मिन् वस्तुनि कियते तद् इन्यं शन्दार्थो नागोहमात्रम् । तस्मादपरिहृतः पश्चिमदोषोऽपि ।' इखिप मूलं स्यादत्र ॥ २ यत्र प्र० ॥ ३ °तार्थो ° प्र० ॥ ४ प्र० ७३३ पं०४॥ ५ तुलना-५० ७३२ पं०४॥ ६ ५० ७३२ पं०२५॥ ७ सुचनसूत्रेण प्र०॥ ८ शहराते० प्रणा ९ दवहृतः यव ॥ १० दरक्तां पृष्ठ ६२३ पंष्ठ १७, पृष्ठ ६२५ पंष्ठ, पृष्ठ ६२८ पंष्ट ३, पृष्ठ ७३३ पंष्ट १३॥

अत्र च 'संघातः राब्दार्थ उत्पत्तावभिव्यक्तौ वा । यद्यप्राप्तयौगपद्यानि पदानि कार्यात् प्रसिद्धाद् व्यवस्था लोकप्रसिद्धरेव वा, अनवस्थिततर्कत्वात् पुरुषाणाम् । आगममात्रं त्वेतत् पदसमूहोऽनियतानुपूर्व्यो वाक्यम् ।

अस्तुतनयमतः शैब्दार्थो विधीयते-अन्न च विधि[नियम]नियमे सङ्घातो वर्ण-पद-वाक्यादीनां 5 शब्दार्थ उत्पत्तावभिव्यक्ती वेति । यदि वर्णादयो जन्यन्ते यद्यभिव्यज्यन्ते कार्य-निखपक्षयोर्द्वयोर्प अविरुद्धः सङ्घातो वाक्यादिः शब्द इति । स्थान्मतम्-उत्पन्नमात्रप्रध्वंसित्वाद् वर्णादीनां यौगपद्याभावे ४७५-२ कुतः सङ्घात इति, अत्रोच्यते—यद्यप्राप्तयौगपद्यानि पदानि कार्यात् प्रसिद्धाद् व्यवस्था छोके, किं तत् कार्यम् ? अर्थप्रतिपादनम्, तद्यथा – वर्णादीनां तिरोहितानां परिणामान्तरमापन्नानां विनष्टानां वा बुद्धौ संस्कारमाधायाऽभिधेयविज्ञानोत्पत्तिनिमित्तत्वं तद्भावे तद्भावात् प्रयोगानन्तरीयकत्वाच प्रत्ययस्यातु-10 मीयते । लोकप्रसिद्धेरेव वा व्यवस्था, दृष्टा हि लोके तेषां वर्णपदादीनां शब्दानामर्थप्रह्मायनासम्भवादर्थ-प्रत्यायकस्तत्समुद्राय इति शक्तिः प्रसिद्धा । सन्निद्रानीं समुद्रायः समुद्रायिभ्यो वर्णादिभ्यस्तद्सम्भवि-कार्यान्तरदर्शनादन्य इति केचिदाहः, तस्मादेव कार्याद् मा भूदहेतुकमर्थप्रस्रायनं तेषु तस्य प्रतिदेशं समस्तेषु वा देशैः सामस्येन वा वृत्त्यसम्भवान्न व्यतिरिक्त इत्यपरे । पूर्ववर्णकानाहितसंस्काराँपेक्षान्खवर्णे 'संहतारोषरोपावयवः समुदायोऽभिधाता पूर्ववर्णजनितबुद्धिपरिपाकादित्येके । सिकतातोयवदु देशान्तरेषु 15 असतोऽन्त्यें ऽशे कुतः सम्भवः प्रत्यायनस्य १ किन्तु तिलतैलवत् सर्वावयवेषु तिरोहिताभिमतेषु सूक्ष्मता-मापन्नेषु वितत्य व्यवस्थितो बुद्धिसंस्कारपरिपाकसमृदायोऽभिव्यञ्जकः प्रत्ययस्थेत्यपरे । स च समुदायात्मा शब्द एक एवाभिन्नः प्रत्यायकोऽर्थस्यैकप्रत्ययदर्शनात् , अनेक एव वा प्रत्यवयवाहितसंस्कारवलाघेयार्थ-ज्ञानत्वादिखेवमादीनि विचारान्तराण्येवैतानि । पुरुषमतिसमुत्थापितशुष्कतर्कविषयत्वात् किं न एतैः, यदि व्यतिरिक्तः यद्यव्यतिरिक्तः अन्त्ये शेषसमस्तेष्वभिन्नो भिन्नो वा प्रत्यायकः समुदायोऽवयवा एव 20 वा ? योऽस्तु सोऽस्तु, सर्वथाऽर्थप्रत्यायनात् फलात् समुदायः शब्द इत्येतावदुपयुज्यते । किं कारणम् ? ४७६-१ अनवस्थिततर्कत्वात् पुरुषाणाम्, यथोक्तम्-यँग्नेनानुमितोऽप्यर्थः [वानयप० ६ । ३४ ] इत्यादि तथा हस्तस्पर्शादिवान्धेन [वाक्यप० १ । ४२ ] इत्यादि । किं तर्हि प्रतिपत्तव्यम् ? आगममात्रं त्वेतत पटसमृद्धो वाक्यमिति । यथोक्तम्-

> जो हेतुवादपैक्खंमि हेतुओ आगमे य आगमिओ। सो ससमयपण्णवओ सिद्धंतिविरीधओ इतरो [ सम्मितः ३ । ४५ ] त्ति ।

स चाऽनियतानुपूर्व्यः पदसमूहः । अनुपूर्वभाव आनुपूर्व्यम्, तदनियतं यस्य सोऽनियतानुपूर्व्यः

25

१ पृ० ४४८ टि० २ ॥ २ 'शब्दार्थोऽभिधीयते' इति पाठः समीचीनो माति ॥ ३ "मावयोभिधेय" मा० । भावयोरिभिधेय" य० ॥ ४ "रापेक्ष्यन्त्य" मा० ॥ ५ संहताशेषदोषावयवः य० । संहताशेषशेषावयवः मा० । मा० प्रतिपाठोऽपि शोमन इति ध्येयम् ॥ ६ "समस्तेष्यभिन्नो य० ॥ ७ यन्नेनानुमितोऽप्यर्थः कुश्रतैरन् मानृभिः । अभियुक्ततरैरन्यैरन्यथेवोपपाद्यते ॥'' इति सम्पूर्णा कारिका । दृश्यतां पृ० ३६ पं० ४ ॥ ८ "हस्तस्पर्शादिवान्धेन विषमे पथि धावता । अनुमानप्रधानेन विनिपातो न दुर्लभः ॥' इति सम्पूर्णा कारिका ॥ ९ "वायपक्षंभि हेउओ य० ॥ १० परिक्संमि भा० ॥ ११ "राहओ इयरो य० ॥

5

15

अयं च शब्दैकदेशत्वात् पर्यवास्तिकः । परिः समन्तादर्थे, अव गत्यर्थे। परितोऽवनं पर्यवः। सँमन्ताद् द्रवति। कोऽसौ ? भेदो भावोपसर्जनः। सोऽस्तीति ग्रस्य मतिः स पर्यवास्तिकः।

निर्भमवाक्यमप्यस्य—दुवालसंगं गणिपिडगमेकं पुरिसं पडुच सादियं सपज्जवसियं

[ नन्दीस्० ४२ ] इत्यादि ।

# इति विधिनियमनियमोऽष्टमोऽरः। समाप्तश्च द्वितीयो मार्गः।

पदसमूहः, तद्यथा-'देवदत्त गामभ्याज' इति कदाचित्, कदाचित्र 'देवदत्त गामभ्याज शुक्काम्, देवदत्त महिषीं गृष्टिं करुयाणीम्' इति 'पात्रमाहर, आहर पात्रं सौवर्णं च' इत्यादि । व्याकरण-साह्वय-वैशेषिक-बौद्धाद्य-न्यतमग्रन्थमात्रं सर्वागमसमृहात्मकार्हतागमो वा वाक्यम् , वैक्यार्थोऽपि तदभिष्ठेयोऽर्थः । उक्तः शब्दार्थः । $^{10}$ 

अयं पुनर्नयः कान्तर्भवति, द्रव्यार्थे कि पर्यायार्थे ? उच्यते-अयं च शब्दैकदेशत्वात् पर्यवास्तिकः ।

मूर्ळेनिमेणं पज्जवणयस्स उज्जुसुतवयणविच्छेदो । तस्स तु साहपसाहा सद्दविकपा सुद्धममेदा ॥ [ सम्मति. १ । ५ ]

इँखार्षेऽपि सप्तनयशतान्त्रानात् पर्यवास्तिकभेदस्य शब्दनयस्य भेद इत्यर्थः ।

पर्यवास्तिक इति कः शब्दार्थः ? उच्यते-परिरुपसर्गः समन्तार्दर्थे, अव गत्यर्थे धातुः। परितोऽवनं समन्ताद् गमनं पर्यवः। तदाचेष्ठे-समैन्ताद्भवति । इत्थमक्षरार्थमुत्तवा वस्तुतो दर्शयति-कोडसौ ? भेदो भावोपसर्जनः, यो भवति घटादिर्भेदः स भवनिक्रयोपसर्जनः पर्यवः । सोऽस्तीति यस्य ४७६-२ नयस्य मतिः स पर्यवास्तिक इति तद्धितप्रत्ययान्तार्थः प्रकृत्यर्थेन विशेषितो ज्ञेयः ।

किमेताः स्वमनीपिका एवोच्यन्ते, अस्ति किञ्चिद् निवन्धनमस्यार्षमपीति ? 'अस्ति' इत्युच्यते, 20 तद्यथा—निर्ममवाक्यमप्यस्य-दुवार्लसंगं गणिपिडगैमैकं पुरिसं पडुचेत्याद्यार्षप्रन्थं साश्चित्वे-नाऽऽहैतन्मतसंवादिनम् । यद्यप्ययमागमोऽनेकपुरुषानैवैयेन सदा व्यवस्थितस्तथापि प्रत्येकं पुरुषविद्येषा-श्रित एव निश्चयाय कियासामान्योपसर्जनविशेषपरमार्थत्वाद् भवत्यर्थस्य । तच द्वादशाङ्गं गणिपिटकमत एव सींद्यं सपर्यवसानं च क्षणिकमेवेद्यर्थः । इत्यादिमङ्णादेनैयापि प्रैकृतिस्थित्यतुभावप्रदेशबन्धादिप्ररूपणा एकसमयमात्रविषया मिध्यादर्शनादिपरिणामाध्ययसायप्रहरणा च द्रष्टव्या ।

इति परिसमाप्ती, इत्थं परिसमाप्ती विधिनियमैयौर्नियमोपप्रदर्शनो गुण-प्रधानभावेनायमष्टमोऽरः । समाप्तश्च र द्वितीयो मार्ग उभयविकल्पभेदोपदर्शनः ॥

१ तुलना पृ०७ पं० १९॥ २ दश्यतां पृ०३ पं०७, टिपृ०५ पं० २३॥ **३ वाक्याभिथों**० प्र०॥ **४°निमेवणं** भाव। निमेवण यवा। ५°सुय<sup>°</sup> यवा। ६ तस्स उपया। ७ इत्यार्थे° भाव। इत्यर्थे° यवा। ८ °द्र्येंऽच य॰ । °द्र्यों अच मा॰॥ ९ तथाचष्टे य॰॥ १० 'समन्तादवति' इति पाठः सम्यग् भवेत्॥ ११ दिनां भारता १२ मेंगं यह ॥ १३ म्वयेन दा व्यव यह ॥ १४ साम्रसप यह ॥ १५ दन्यापे भारत **ैदन्यद्ऽपि** य**्रा १६** "सक्रषायत्वाजीवः कर्मणो योग्यान् पुदूळानादत्ते । स बन्धः । प्रकृतिस्थिलनुमावप्रदेशास्तद्वि-धवः।"—तत्वार्थस्॰ ८ । २ --४ ॥ १७ °यमोर्नियमोएवोपदर्शनो प्र० ॥ १८ द्वितीयोर उभयविकल्प<sup>० य० ॥</sup> नय० ९३



# अथ नवमो नियमारः।

यदि भेदप्रधानो भावः कथमसौ ? स भवितारमन्तरेण खरूपमपि प्राप्तुम-समर्थोऽस्वतम्रत्वादसन् खपुष्पवत्। तदभावे भेदा एव विप्रकीर्णाः स्युः। ततश्च भेत्तव्याभावाद् भेदा अपि न भवितुमईन्तीति धर्मधर्मिखरूपविरोधः। घटादि-ग्रेदाभावः, भेत्तव्याभावात्, गगनोदुम्बरकुसुमवत्। ततश्चात्यन्तनिरुपास्यत्वात् स्ववचनाभ्युपगमानुमानप्रत्यक्षविरोधा अपि।

'पृथिवी घटो भवति' इत्यत्र यदि विशेष एव भवति तिहै सामान्यस्याभावे विशेषोऽपि नास्त्येव। असति च विशेषे कुतः सामान्यस्यासत्प्रधानोपकारिता?

विधि-नियमसर्वभङ्गवृत्त्यात्मकैकंतत्त्वाधिकारे वर्तमान उमयनियमभङ्गारदर्शनेऽत्यपितुष्यत उत्तर10 नयस्य नियमभङ्गस्योत्थानम् । तस्मिस्तु दूषिते स्वमतप्रदर्शनं युक्तमिति तद्दवणार्थमाह —यदि भेदप्रधानो
भाव इत्यादि यावद् धर्म-धर्मिस्वरूपिवरोधः । यद् 'भेदो भवति प्राधान्येन, अन्वयोऽस्योपसर्जनम्'
४००-१ ईत्युक्तं तत्र तमेवंविधं भावमवधारयामः –कथमसौ ? इति, स त्वयेष्टोऽन्वयो भावो भवितुर्भेदस्य क्रिया भेदातिरेकेण भवितारं कर्तारमन्तरेण स्वरूपमपि प्राप्तमसभर्यो निश्चयो(ये?)। कस्मान् ? अस्वतन्नत्वादकर्त्यवादभविता, अभवितृत्वादसन् स्वपुष्पवत् । तस्य अन्वयस्य भावस्य अभावे भेदा एव विप्रकीणी
15 भेद्यवतुरहिताः स्युः । तत्रश्च भेत्तव्यस्थान्वयस्थाभावाद् भेदा अपि न भवितुमईन्ति । भिद्यमानो हि
भेदः, कृतो भिद्यतेऽसौ निर्भेद्यत्वात् स्वपुष्पवदिति भेदाभावाद् धर्मधर्मिणोः स्वरूपमावे 'अन्वयोपसर्जनो भेदप्रधानः शब्दार्थः' इत्येतद् वाक्यं निराकृतधर्मधर्मिस्वरूपकं संवृत्तम् । तदुपत्रहस्य साधनमाह—
घटादिभेदाभावः, भेत्तव्याभावात्, गगनोतुम्बरकुतुमवदिति । उत्रयोर्भेत्वभत्तव्ययोरभावः, न
गगनकुसुमादुदुम्बरकुसुम[मु]दुम्बरकुसुमाद्या गगनकुसुमं भेत्तृ भेत्तव्यं वेति दृष्टान्तः, तथा उपसर्जन20 प्रधानयोः सामान्य-भेदयोरिति दार्शन्तिकोऽर्थः । ततश्चात्यन्तेसादि । इत्यं निरुपाख्यस्वाच्छ्न्यत्वापत्ती स्वत्रचना-ऽभ्युपगमा-इनुमान-प्रत्यक्षविरोधा अपि प्राप्ताः, ते चानिष्टा इति ।

किञ्चान्यत्, 'पृथिवी घटो भवति' इस्रत्र निर्धार्यम्-किं पृथिवी भवति न घटः, उत घटो भवति न पृथिवी, उभयं वा भवति, न भवति ? इति । तत्र यदि विशेष एवेस्यादि, सामान्यस्थोपसर्जनस्था-भावे 'विशेषोऽपि नास्त्येवेतीदानीमेवोक्तत्वादसति च घटे विशेषे कुतः सामान्यस्थासतोऽसस्त्रधानोप-

१ कतत्वाधि भार। कत्वाधि यर । २ दश्यतां प्ररूप पंरशा ३ ( ऽतिश्रयाय १ ) ( तिश्रयेन १ ) ( ऽतिश्रेयः १ ) ( तिरुपाल्यः १ ) ॥ ४ विद्यमानो प्ररूप ५ भी भी कियाल्यः १ ॥ ६ विशेषणोवे नास्त्ये यर ॥ ५ कियाल्यः १ ॥ ४ विद्यमानो प्ररूप ५ भी भी कियाल्यः १ ॥ ४ विद्यमानो प्ररूप ५ भी भी कियाल्यः १ ॥ ४ विद्यमानो प्ररूप ५ भी भी कियाल्यः १ ॥ ४ विद्यमानो प्ररूप ५ भी भी कियाल्यः १ ॥ ४ विद्यमानो प्ररूप ५ भी भी कियाल्यः १ ॥ ४ विद्यमानो प्ररूप ५ भी भी कियाल्यः १ ॥ ४ विद्यमानो प्ररूप ५ भी भी कियाल्यः १ ॥ ४ विद्यमानो प्ररूप ५ भी भी कियाल्यः १ ॥ ४ विद्यमानो प्ररूप ५ भी भी कियाल्यः १ ॥ ४ विद्यमानो प्ररूप ५ भी भी कियाल्यः १ ॥ ४ विद्यमानो प्ररूप ५ भी भी कियाल्यः १ ॥ ४ विद्यमानो प्ररूप ५ भी भी कियाल्यः १ ॥ ४ विद्यमानो प्ररूप ५ भी भी कियाल्यः १ ॥ ४ विद्यमानो प्ररूप ५ भी भी कियाल्यः १ ॥ ४ विद्यमानो प्ररूप ५ भी कियाल्यः १ ॥ ४ विद्यमानो प्ररूप ५ भी कियाल्यः १ ॥ ४ विद्यमानो प्ररूप ५ भी कियाल्यः १ ॥ ४ विद्यमानो प्ररूप १ ॥ ४ विद्यमानो प्ररूप १ ॥ ४ विद्यमानो प्ररूप १ ॥ ४ विद्यमानो प्रूप १ ॥ ४ विद्यमानो प्ररूप १ ॥ ४ विद्यमानो प्रूप १ ॥ ४ विद्यमानो प्ररूप १ ॥ ४

अथ पृथिव्यादेरन्वचित्वं प्रवृत्तेर्भवति ततश्चोपसर्जनत्वं सामान्यस्य नास्ति। उभय-सिंस्त्वसति स यद्यभाव एव भेदः, 'तेनैव भेदेन न भूयेत अभावत्वात् खपुष्पवत्। न हामाबो भावो भवति । अथ भाव एव ततो भावाव्यतिरेकाद् भूतत्वादुभय-थापि न पुनर्भूयेत, भूतघटादिवदाकाञादिवत्। न हि भूत एव भवति, तथाऽस-च्वापत्तेः। यदि भूतमेव भवेत् ततस्तदसत् स्यात्, उत्पद्यमानत्वात्, अजात- इ घटादिवत ।

भेदेषु भवनान्वय औपचारिकः [ इति चेत् ], नन्वन्वयद्रव्यं खात्मन्येव तिष्ठति, ततश्च तदवस्थामात्रं घटादिभेदा इति घटादिभेदा एवीपचारिका इत्युक्तं भवति । यथा 'अङ्गुलिर्वका भवति' इत्युक्ते वक्रता अङ्गुलेः भेदावस्थामात्रमित्यौ-

कारिता ? इति । अथेलादि । अथ मा भूत् पृथिव्यादिसामान्योपसर्जनत्वे द्वयोरिप सामान्य-विशेषयो- 10 रभावदोष इति पृथिन्यादेरन्ययित्वं प्रवृत्तेभेवति सत्त्वात्, ततश्चोपसर्जनत्वं सामान्यस्य नास्ति स्वतत्त्वभ्योपित्वात् भावत्वात् प्रवर्तमानत्वाद् भेद्वत्, इत्थमध्यपसर्जनत्वनिवृत्तिः ।

उभयस्मिस्वित सामान्ये प्रथिव्यां भेदे च घटे द्वयेऽपि असति भावेऽन्वये भवितरि च विशेषे स यद्यभाव एव भेदो येन भूयते भेदेन स भेद इतीष्यते तेनैय भेदेन न भूयेत अभावत्वात , अभावत्वमभवनिक्रयात्मकत्वात् खपुष्यवत् । न ह्यभावो भावो भवतीित दृष्टान्तार्थप्रदर्शनात् । अथे 15 भाव एव, मा भूदेष दोष इति अन्वयस्वभाव एवासौ भेदो भाव एवेष्यते ततो भावाव्यतिरेकाद् भावा मकत्वादनवयात्मकत्वाद् भूतत्वादुभयथापि प्रैधानोपसर्जनत्वाभ्यां ष्टथिवी-घटत्वाभ्यां न पुन-भूयेत, भूतत्वात्, भूतघटादिवत् आकाशादिवद् वैयर्थ्यात् । तद्दर्शयति-न हि भूत एव भवतीति । कस्मात् १ तथाऽसत्त्वापत्तेः । यदि भूतमेव भवेत् उत्पन्नमेवोत्पद्यते ततस्तद्सत् स्यात्, उत्पद्य-मानत्वात् , अजातघटादिवदिखसत्त्रापत्तिः, अनिष्टा च सेति न भावो भवति नौभावो भवत्युभयं 20 पृथिवी घटश्चेति ।

भेदेष्त्रित्यादि । स्वान्मतम्-भेदेषु घटादिष्वेव पृथक् सत्सु परमार्थतः योऽसौ ' भवति भवति' इति भवनान्वयः स औपचारिक इति । अत्रोच्यते-ईन्वन्वयेखादि । ननु त्वयैव स्वद्रव्ये पृथिव्यादि तिष्ठति स्वै।त्मन्येच ततश्च तस्य पृथिव्यादिँद्रव्यान्वय[स्या]वस्थामात्रं घटादिभेदा इति 'घटादि-भेदा एबौपचारिकाः, पृथिव्यादिसामान्यमेव तत्त्वम्' इत्युक्तं भैवति । किमिव <sup>१</sup> इत्यत आह**्यथाङ्गलि <sup>४७८-१</sup>** 

१ 'बेन भू १ते भेदेन तेनैव न भूयेत' इलापि मुलमत्र स्थात् ॥ २ 'व्यापितत्वात्' प्र० ॥ ३ भेदोरयनुभूयते य । भेदोत्यतुभूयते मा ।। ४ प्राधानो प्र ।। ५ नाभावो भा । न भावो य ।। अत्रेदम अवेषम् - छेखक-प्रमादात् °ति न भावो भवति न भावो भव इति द्विर्माचोऽप्यत्र संभवति, तथाङ्गीकारे तु 'अनिष्ठा च सेति न भावो भवत्युभयं पृथिबी घटश्चेति' इति पाठोऽप्यत्र सम्भवेत् ॥ ६ नन्वत्वयेखादि य०। नच्वयेखादि मा॰ । अनेदमव्येषम् -अन यदि ननु त्वयेत्यादि इति प्रतीकः गुद्ध इत्यम्युपगम्यते तदा ननु त्वयेव तद्वस्थामार्थ घटादिभेदा इति घटादिभेदा एवौषचारिका इत्युक्तं भवति' इति मूलमत्र सम्भाव्यते॥ ७ स्वात्मनोच भा०। स्वात्मन्येन यः । (स्वात्मनैव ?)॥ ८ द्वव्यस्यावयवस्थामात्रं यः । अत्र द्वव्यस्थामात्रं इति पाठोऽपि सम्मवेत् ॥ ९ भवतीति य० ॥

पचारिकत्वं वक्रतायाः, नाङ्गुलेः, न हि वक्रत्वमङ्गुलिभेवति अनुत्पन्नत्वात् खपुष्प-वत् । भेदत्वाच रूपवत् ।

अत उक्तन्यायात् त्रिभुवनं भिन्नाभिमतमप्यभिन्नमेव द्रव्याश्रितत्वाद् भेदानाम् । पर्यायप्रवृत्तेः सर्वयैव भवनविध्यनुपपत्तिः।

विशेषसरूपप्रस्ववेक्षायां भवनं स्वेनैव महिम्ना पृथग् वर्तते । तद् यदि पूर्वं भवनमस्वतन्त्रं पृथक् चावृत्ति ततो निर्मूटत्वादसन् घटः खपुष्पवत् । नापि स स्वयमेव भावः, विशेषप्रधानपक्षहानेः । नाष्यस्य भावः, ततश्च असत्त्वाविशेषात्

रित्यादि, यथा 'अङ्कुलिर्वका भवति' इत्युक्तेऽङ्गुलेरवस्था वक्ताऽङ्गुलेः सामान्यस्य भेदीवस्थामात्रमित्यौप-चारिकत्वं वक्रतायाः, नाष्टुलेः । यसाद् न वक्रत्वमङ्गुलिर्भवति, वक्रत्वस्थाऽनवस्थात्वादङ्गुलेः । अङ्गुलिरेव 10 वक्षीभवति, न वक्षतैवाङ्गुलीभवति । कस्मात् पुनर्न वक्रत्वमङ्गुलीभवति ? उच्यते—अनुत्पन्नत्वात् स्वपुष्पवत् । एवं तावदयुगपद्भाविकालभिन्नाभिमतपर्यायेषु द्रव्यमात्रत्वं मुक्तम् । युगपद्भाविदेशभिन्नाः भिमतपर्यायेष्टविष भेदत्वाच रूपवत् 'तेदवस्थामात्रम्' इति वर्तते । यथा घट एव चक्षुरादिषहणापदेश-विशिष्टत्वात् 'रूपं रसो गन्धः' इत्यादिभेदेनोच्यतेऽङ्गुलिर्वा, विज्ञानमात्रस्य तत्र भेदत्वाद् वस्तुनो घटस्था-भिन्नत्वात्, एवं पृथिव्यादिसामान्यभेदा घटादयोऽइम-सिकतादय[श्च] विज्ञानमात्रेणेति ।

किञ्चान्यत् , अत उक्तन्यायादित्यादि । अतीतविध्यादिद्रव्यार्थिकनयेषु एक-सर्वगत-नित्यकारण-वस्तुमात्रविजृम्भितं स्तिमितसरस्तरङ्गादिव[त् ] त्रिभुवनं भिन्नाभिमतमप्यभिन्नमेव, द्रव्याश्रितत्वाद् भेदानामवस्थादिसंज्ञानां पुरुषादिवादेषु प्रतिपादितत्वात् द्रव्यस्य पर्यायानाश्रितत्वाच । पैर्यायप्रवृत्ते-रित्यादि, इति सर्वथैव भवनविध्यनुषपत्तिरेवं पूर्वातीतद्रव्यनयदर्शनेन ।

विशेषस्वरूपेटादि । तस्यापि च विशेषस्य स्वरूपं ईत्यपेक्ष्यमाणमन्वयसामध्यदिते न लैभ्यते, विश्वया—पूर्यित पालयति कार्यस्यातमनोऽवस्थादेः स्वरूपमिति कारणं भवनमन्वयः स्वेनैव महिम्ना पृथग् वर्तते भेदाहतेऽपि यथोपवर्णितमनेकधाऽतीतनयेषु । तद् यदि पूर्व भवनमस्वतन्त्रं पृथक् चावृत्ति यथा त्वयेष्ट स्यात्, ततः किम् ? ततो निर्मूल्य्वादित्यादि, निर्मूल्यादसन् घटः खपुष्पवत् । स्यान्मतम्—किं घटस्य मूलेन भवनेन ? किं नै स स्वयमेव भवति ? इति, एतच नापि स घटः स्वयमेव भावः, कस्मात् ? विशेषप्रधानपक्षहानेः । यदि विशेष एव भावस्ततो घट एव विशेषः, स एव मावो अवनम्, तेन भूयतेऽन्वयेन भावेनेस्यतस्थाभावस्वाद् घटस्यापि भावमात्रं सीमान्यमर्थं(र्थः ? ) घटादि-

१ 'अङ्गलिवैक्रीमवति' इलापि पाठोऽत्र स्वात्, दृश्यता पं॰ १०-११॥ २ भेद्बस्था पर । 'तद्बस्था' इलापि पाठोऽत्र सम्भवेत , दृश्यता पं॰ १२॥ ३ "भवतीति मा॰॥ ४ "स्वयुक्तम् प्र०॥ ५ दृश्यता पं० ८, ए० ७३९ पं० २४॥ ६ (पर्यावाप्रवृत्तेः ११)॥ ७ "त्यादिः । अध सर्वेथैव मा०॥ ८ (प्रत्यविश्वमाण १)॥ ९ लभ्येतो मा०। लभ्यते य०॥ १० पृथक्त्वावृत्ति यथा त्वयेष्टं मा०। पृथक्त्वा वृत्ति (त्ते १)र्यथात्वयवेष्टं य०॥ १६ "त्वादि निर्मूल य०॥ १२ न स्वयमेव य०॥ १३ सामान्यामधं मा०। सामान्यमधं य०। 'सामान्य-मेवं इलापि पाठोऽत्र स्थात्॥

खपुष्पबदेवाविद्रोष इति पूर्वोक्तवदाविभीवादिभेदानुपपत्तिविरोधाः।

ननु विशेषः प्रत्यक्षत एवोपलभ्यते । दृश्यमानत्वेऽपि तथा तस्याभवनाद-सत्त्वं दृष्टम् , यथा मृगतृष्णिकागन्धर्वनगरयोः । मृगतृष्णिकागन्धर्वनगरयोहि प्रत्यक्षत्वेऽपि शीतादिविशेषासत्त्वादसत्त्वं दृष्टं तथा विशेषस्य प्रत्यक्षत्वेऽप्यसन्त्वम् ।

अथोच्येत-शीतादिर्जीवाजीवादिश्च विशेषो मृगतृष्णिकासिल्ले गन्धर्व- 5 नगरे च नास्तीति विशेषासत्त्वात् स्यादसत्त्वम्, नावश्यं विशेषे विशेषेर्भाव्यं यतो विशेषासत्त्वादसत्त्वं कल्प्येत।यदि स्युर्विशेषे विशेषा अविशेष एव स्यात्, विशेष-वत्त्वात्, सद्रव्यपृथिव्यादिसामान्यवत्।

अपि च वयमप्येतदेव ब्रूमः-अन्वय एव स्यादिति। स च नास्ति खपुष्पवत्।

विशेषजातमपि । तत्प्राधान्याद् विशेषस्य भावानुरोधात् सामान्योपसर्जनविशेषप्रधानप्रति[ज्ञा]हानिः । 10 एवं ताबद् घटो भाव ईत्ययुक्तम् ।

स्थान्मतम्-घटस्य भावो विशेषस्य सम्बन्धिनः सम्बन्धिषष्ठ्या । यथा घटस्य विनष्टस्य कपास्थान्य-भावस्य भावहेतुस्त्रात्त्रिरुद्धस्य, कपालानि हि घटनिरोधहेतुकानि उत्पचन्ते तदुपकारित्वात् । किमिव ? यथाङ्करस्य बीजं निवर्तमानमुपकारीति । एतच नाष्यस्य भावः । कस्मात् ? ततश्चासत्त्वाविशेषात् स्वपुष्पवदेवाविशेष इति पूर्वोक्तवदाविभोवादिभेदानुपपत्तिविरोधा इस्रनेनातीतं प्रन्थमतिदिशति 15 यँदेतदसत्त्वं नाम त्वया क्रचिद् मन्यते ततोऽन्यत् कार्यम्, तदसमर्थविकस्पत्वात्, घटपटवत् । विकल्पासामर्थ्यं चासत्कार्ययोरित्यादि यावत् स्ववचनादिविरोधोपसंहारेण विशेषविरोधोऽप्रयोगप्रसङ्गात् स्वरूपविरोध इति ।

आह-ननु विशेष इत्यादि । सामान्योपसर्जनो विशेषः प्रत्यक्षत एवोपलभ्यते । तस्माद् दृष्ट-विरुद्धेयं करपनेति । अत्रोच्यते-हृद्यमानखेऽपि प्रत्यक्ष्ठ्यभिचारप्रदर्शनसाधनम् । यथा दृश्यते तथा २० तस्याभवनादसत्त्वं दृष्टम् । यथा मृगतृष्णिकेत्यादि दृष्टान्तः । तद्व्याख्या-मृगतृष्णिका-गन्धर्व-नगरयोहीत्यादि, भवनस्य पृथग्मावेन भवनात् परमार्थसत्त्वात् सलिल-नगरयोरसत्त्वं दृष्टं यथा तथा सामान्योपसर्जनतायां विशेषस्यं प्रत्यक्षंत्वेऽप्यसत्त्वमिति ।

अथोच्येत त्वया शीतादिरिलादि । मृगतृष्णिकासिलिले शीत-मृदु-द्रवतादिविशेषाभाशात् गन्धर्व-नगरे दृश्यमानजीवाजीविवशेषधर्माभावात् स्यादसत्त्वम् । नाऽवश्यं विशेषे घटादौ पृथिवी[वि]शेषाणा- 25 मश्मसिकतादिभेदैभीव्यं यतो विशेषासत्त्वं कह्प्येत । यदि स्युविशेषे विशेषा अविशेष एव स्यात्, सामान्यमेय अन्वय एव स्याद् विशेषो विशेषवत्त्वात्, सेंद्रव्यपृथिन्यादिसामान्यवत् ।

अत्राचार्य आह-अपि च वयमप्येतदेव बूमः-अन्वय एव अविशेषं सामान्यमेव स्यादिति ।

१ इत्यत्युक्तम् प्र० । (इति न युक्तम् १) ॥ २ °द्धस्या प्र० ॥ ३ °धादित्यने ° य० ॥ ४ दृश्यतां प्र० १६० पं० ४— पृ० १६९ पं० १ । तुलना-पृ० ४३० पं० १ ॥ ५ पृ० १७९ पं० ३ ॥ ६ पृ० १७२ पं० ३ ॥ ५ पृ० १७९ पं० ३ ॥ ५ प्रत्मार्थतोऽसत्त्वात् ११) ॥ ८ "नगरसत्त्वं भा० ॥ ९ स्य च प्रत्यं भा० ॥ १० °क्षत्वेञ्यस प्र० ॥ ११ घटाघटादौ प्र० । 'घटपटादौ' इलाप भवेदत्र पाठः ॥ १२ सद्घ्यपृथि भा० । सद्घ्यत्वपृथि य० ॥

# आकृतिविशेषनिर्वृत्तौ निर्वृत्तिर्घटादीनां रूपादीनां च।

मृगतृष्णिका त्वाकृतजलविशेषापि किं शीतादिभेदा न भवति? भावा-भावादेव । यथा चासौ तथा घटादिविशेषोऽन्वयभावाभावान्नास्ति । यदि विशेष एव प्रधानं स्यात् सलिलभावानन्वितं मृगतृष्णिकादिवद् घटाचप्यसत् स्यात्, ग्निरुपाख्यत्वात् 'इदं तत्' इति नोपाख्यायेत । ततो न किश्चित् स्यात् पृथिव्यादि-सामान्येनानुपष्टव्धत्वात् खपुष्पवत् ।

तथा कस्मादुदकादिना न व्यज्यते पृथिवी विभिन्नेन ? अत्यन्तवैरुक्षण्याद्वा कश्चिदेवावाच्योऽर्थः कस्मान्न स्यात् , अन्वयरहितत्वात् ?

अत एव च जीवकर्मसम्बन्धसन्तत्याख्यान्वयाभावात् संसारमोक्षाचनुप-

10 यदि तथाभवनेन विशेषणाऽऽकृत्याख्येन विना भवेदन्ययो विशेष एव निःसामान्यः, स च नास्ति खपुष्प-वत् । नापि सामान्यमेव निर्विशेषं <sup>१</sup>\*घटादि, किं तर्हि <sup>१</sup> आकृतिविशेषंनिर्वृत्तौ निर्वृत्तिर्घटादीनां सामान्यभवनस्य विशेषात्माभित्यक्तेः, तथा स्वादीनां रूप-रस-गन्धादिविशेष<sup>\*</sup>घटावस्थानात् आक्रिय-माणविशेषस्य तथा तथा वस्तुनो भवनात् ।

तद्वैधम्यं मृगतृष्णिकायामित्यत आह्-मृगतृष्णिका त्वाकृतजलविशेषापि किं शीतादिभेदा

15 न भवति ? इति कारणनिर्णयार्थं प्रशः। व्याकरणं चात्य भावाभावादेव । यथा चाताविति यथा

मृगतृष्णिकादिभावाभावात्रात्ति तथा घटादिविशेषोऽन्वयभावाभावान्नात्ति । परस्य तु दोषः-यदि

विशेष एव प्रधानं स्यात् सलिलभावेत्यादि सलिलभवनेनानन्वितं घटाद्यपि मृगतृष्णिकाकरूपमसत्

स्यात् निरुपाख्यत्वात्, उपाख्या हि भवनप्राणिका, किमित्युपाँच्यायेतेत्यत आह्-इदं तदिति

नोपाख्यायेत 'पृथिवी' इति 'द्रव्यं सद् घटः' इति वा । ततः किम् ? न किश्चित् स्यात्, कस्मात् ?

20 पृथिव्यादिसामान्येनानुपृष्टब्धत्वात् खपुष्पवत् ।

किञ्चान्यत्, तथा कस्मादिसादि । यदि विशेषः सामान्यनिरपेक्षः स्यात् ततो यथा 'घटः' 'पटः' इति वा विशिष्टया वृत्त्या पृथिज्यादि ज्यज्यते तथोदकःवलनानिलाकाशादिना कस्मान्न ज्यज्यते पृथिवी विभिन्नेन ? अत्यन्तमैन्यस्य पृथिवीद्रज्यस्य वैलक्षण्याद्वा सर्वस्य द्रज्यगणस्य ज्यतिरेकेण निरन्वयो निरुपास्यः कश्चिदेवावाच्योऽवेद्यरूपोऽर्थः कस्मान्न स्थात्, अन्वयरहितत्वात् ?

अत एव चेखादि । यस्मादन्वयरहितस्य निरुपाल्यस्याभावस्तस्माद् मिथ्यादर्शनादिशस्ययजीव-कर्मसम्बन्धसन्तत्याल्यान्वयाभावाद् नरकादिगतिविशेषसुखदुःखफलाल्यसंसारविशेषार्थप्रवृत्तयोः पुण्य-पापकर्मणोरनुपपत्तिः, तदनुपपत्तेः संसारानुपपत्तिस्तत्प्रतिपक्षसम्यग्दर्शनादिपरिणामविशेषानुपपत्तिः, तत-

१ \* \* एतिच्छान्तर्गतो घटादि इस्रत आरम्य विशेष इस्रतः पाठो य० प्रतौ नास्ति ॥ २ "पनिवृत्तौ भा०॥ ३ अफिय प्रता ४ "वणस्य य०॥ ५ वासौ प्र०॥ ६ प्राधान्यं भा०। 'विशेषे एव प्राधान्यं स्यात्' इति यद्यर्थस्तदा भा० प्रतिपाठोऽपि सङ्गच्छते ॥ ७ 'क्यायेत्यय प्र०॥ ८ नोपाक्यायन भा० । नोपाक्ययेन य०॥ ९ 'पृथिवीविभिन्नेन' इस्रपि योजना भवेत् ॥ १० "मन्यस्था प्र०। "मन्यस्मात्' इति पाठोऽत्र समीचीनः सँग्माव्यते ॥

पत्तिः, अनियततथाप्रवृत्तेः। सत्यां च तथानियतप्रवृत्तौ 'पृथिवी घटः' इत्यन्वय-प्राधान्यमेवैषितव्यम् , विशेषस्तु पृथिवीमनुवर्तते । लोके प्रधानं ह्यनुवृत्यते, न गुणः ।

सदापि विशेषानुवृत्तेरुक्तवद नेति चेत्, एतद्वद विशेषाभावात्।

अतस्त्यक्त्वेमौ सामान्यविद्योपैकान्तपक्षौ अवचनीयं वस्तु प्रतिपत्तव्यम्। नाप्यभावं न तदुपसर्जनं न भाव एव नाविद्येषं न विद्येषोपसर्जनं न विद्येष एव 🕫 नोभयोपसर्जनं नोभयप्रधानं वस्तु । अवचनीयभावविशेषकारणकार्यैकानेकप्रधानो-पसर्जनं वस्तु ।

स्तत्प्राप्यमोक्षानुपपत्तिरपि, ततः शास्त्राभ्यासादिपुरुषकारानुपपत्तिः, अनियततथाप्रवृत्तेः । अथ मा भूव-<sub>४८०-१</sub> न्नेते दोषा इति तथानियतप्रयृत्तिरिष्यते ततः सत्यां च तथानियतप्रवृत्ती जीवकर्मसम्बन्धसंसार-मोक्षादिकायां 'जीवो नारक: संसारी मुक्तः' इत्यादिवत् 'पृथिवी घटः' इत्यन्वयशाधान्यमेवैषितव्यम्, 10 विशेषस्तु वटः पृथिवीमनुवर्तते जीवत्वं नारकत्वादिः । कस्मात् ? यस्माद् लोके प्रधानं हार्नुवृत्यते न गुणः, गुणस्वनुवर्तते न प्रधानं नीलोरपलवदिति ।

सदापि विशेषानुवृत्तेरुक्तवदु नेति चेत्, । स्थान्मतम्-नन्कम्-

अर्थशब्दविशेषस्य वाच्यवाचकतेष्यते । तस्य पूर्वमदृष्टत्वात् सामान्यादुपसर्जनात् ॥

15

इत्यादिप्रपञ्चेन विशेष एव सामान्येनाऽर्तुंबृत्यते न विशेषेण सामान्यमिति । [एतच न,] एतद्रद् विशेषाभावात्, स एव हि विशेषो नैवास्तीति पूर्वनयेषु बहुधा भावितम् । तस्मान्न विशेषैकान्तपक्षः सामान्यं शकोत्यत्यन्तं निवर्तयितुं नापि सामान्येकान्तपक्षो विशेषपक्षम् ।

अतस्यक्रवेमौ सामान्य-विशेषैकान्तपक्षौ वक्ष्यमाणमनन्तरं वस्तु प्रतिपत्तव्यम् । अवचनीयं 'भवन-विशेषाभ्यां कारणकार्यस्वाभ्यामेकानेकत्वाभ्यां प्रधानीयसर्जनत्वाभ्याम्' इत्यादिभिविकर्पैविकरूपमानम-20 वक्तव्यतत्त्र्यं वस्तु भवति । नाष्यभावं निरन्वयम् नै तद्पसर्जनं भावोपसर्जनं विशेषप्रधानं 'वस्तु' इसभिसंबध्यते, न भाव एव निराक्तविशेषः, तथा नाविशेषं विशेषशून्यम्, न विशेषोपसर्जनं सामान्यप्रधानमिति, न विशेष एवाऽस्यन्ततिरस्कृतसामान्यः, नोभयोपसर्जनं वस्तु अस्यन्तनिराकृत-४८०-२ स्वातन्त्र्यसामान्यविशेषम्, नोभयप्रधानमत्यन्तस्वतन्त्रतुल्यकक्षसामान्यविशेषम्, सर्वविकैल्पेष्वेष्वभावा-पत्तिदोषदर्शनात्। कीदक् तर्हि वस्तु भवति ? इस्रत आह-अवचनीयभाव-विशेषेसादिः समासदण्डको गतार्थ उक्तपर्यायविकलपर्यां छकैः । 25

**१ नरक्ष<sup>०</sup> प्र॰ ॥ २ नुबृत्यते य॰ । "नुबृत्येते भा॰ ॥ ३ अर्थशब्दावि**" प्र॰ । द्वयतां पु॰ ६१६ पं॰ ३ ॥ **४ एतद्रद्विशेषाभावात् प्र॰ ।** अत्र 'एतच विशेषाभावात्' इलापि पाठिश्वन्तः ॥ **४ "स्त्यक्षेमौ** भा॰ । "स्तत्क्षेमौ य॰॥ ५ स्याय्यभावं प्र॰॥ ६त तदुप॰ सा॰ । तत्तदुप॰ य॰॥ ७ तित्रिशेषं प्र॰॥ ८ सामान्यं प्रधान प्रशा ९ कर्षोष्वस्वभावा भाग । रेपोस्वणभावा यन । व्येष्वभावा इसपि पाठोऽत्र सात्॥ ६० ° छके: भारा ° छके या ॥

एवं हि भवति भवनमग्नीन्धनवत्। यथा नैकत्वम् [ अग्नेरिन्धनेन सह इन्धनस्याग्निना वा सह]। यदि स्यादेकत्वमग्नेरिन्धनेन दग्धेन्धनवदग्निरिन्धनरहितः त्वाद् न प्रवर्तेतं, अनिन्धनस्याप्रवृत्तेश्चाभावतैवाग्नेः स्यात्। न प्रवर्तेतं, एकत्वात्, दग्धेन्धनवत्।

यथेन्धनमग्निरहितमप्यनुपजाताग्निकं प्रवर्तते तथेन्धनरहितोऽप्यग्निः प्रव-रस्पति सुक्ष्मावस्थ इति चेत्, को वा ब्रवीति 'इन्धनमग्निरहितम्' इति । तदपेक्ष-

एतस्यार्थस्य भावनार्थमुदाहरणम्—एैवं हि भवति भवनमग्नीन्धनविति । तत्र तावदग्नीन्धनयोरेकत्वं नानात्वमुभयत्वमनुभयत्वमन्यतरप्रधानोपसर्जनता वी स्थात् ? इति विकल्प्य सैर्वधाप्य-वक्तद्यतेव इति वक्ष्यमाणो दृष्टान्तार्थः, तद्विकल्पानुपपत्तेः ।

10 तत्रैकत्वं तावत्र घटत इति ब्र्मः । कथम् ? यथा नैकत्विमत्यादि । तच्चैकत्वमग्नेरिन्धने[न]
सह इन्वनस्याग्निना वा सह स्थात्, संहयुक्तेऽप्रधाने तृतीया, इन्धनमेवाग्निरेव वा स्थात् । तृत्र तावद्रिग्रेरिन्धनेन सहैकत्वं घटते, तेन सहैकत्वात् तत्प्रधानयाद् वक्ष्यते दोषोऽसत्त्वम् । यदि स्थादेकत्वमग्नेरिन्धनेन द्रिग्धेन्धनवद्गिरिन्धनरहितत्वाद् न प्रवर्तेत, यथा दर्भेन्धनोऽग्निर्न प्रवर्तते तथास्याप्रवृत्तिः ।
अनिन्धन[स्थाऽ]प्रवृत्तेश्वाभावतेवाग्नेः स्थात् अस्ति-भवति-विद्यति पद्यति-वर्ततयः सन्त्रिपातषष्ठाः

अनिन्धन[स्थाऽ]प्रवृत्तेश्वाभावतेवाग्नेः स्थात् अस्ति-भवति-विद्यति पद्यति-वर्ततयः सन्त्रिपातषष्ठाः

क्षित्रार्थाः [ ] इति वचनात् प्रवृत्तिसत्तार्थत्वाद्प्रवृत्तेरसत्तापर्यायत्वात् । तदुपसंहत्य साधनमाह—
न प्रवर्तेत, एकत्वात्, दर्भेन्धनवत् । यथा दर्भेन्धनोऽग्निरिन्धनेन सहैकर्त्यादिन्धनाव्यितरेकेणाप्रवर्तध्राप्तरः मानत्वादेकत्वाद्प्रवृत्तेरसंस्रथाग्निरिति ।

अत्राह-येथेन्धनिमत्यादि यायत् सूक्ष्मावस्थ इति चेत्। यथेन्धनमग्निना सहैकत्वेऽण्यनुपजाता-ग्निकं प्रयत्मानं दृष्टं तेँथाग्निरपीन्धनेन सहैकत्वे प्रवर्तितुमहिति सूक्ष्मायस्थः कार्यानुमेयोऽप्रत्यक्ष इत्यर्थः। 20 तेंसा[द]नैकान्तिकत्वादहेवुस्तदेकत्वमिति चेन्मन्यसे, अत्र ब्रूमः — 'को वा ब्रवीतीत्यादि। अग्नि-रहितायस्थायामिन्धनत्वस्यैवामायाद् विपक्षाभावेऽनैकान्तिकामसता। तद्व्याचष्टे—तदपेक्षत्वादिन्धनत्वस्य दीपनोऽग्निरिन्धन-दीपन-दहन-भस्मीकरणार्थत्वात् तत्परिणताववेवन्धनम् 'ईध्यते दृद्धते दीत्यते' इति इन्धन मग्नित्वपरिणतावेव एकत्ववादिनो 'विशेषेण, अतत्परिणताविग्नत्वेन्धनत्वयोरभावात् ज्ञिइन्धी दीतौ

१ दश्यता पृ० ४२२-२॥ २ व प्र०॥ ३ दश्यतां प्र० ४८६-२॥ ४ सहयुक्ते प्रधाने भा०। "५६५ सहयुक्तेऽप्रधाने २। ३। १६। सहार्थेन युक्तेऽप्रधाने तृतीया स्यात्। पुत्रेण सहागतः पिता। एवं सार्क-सार्थ-समं-योगेऽपि।"—पा० सिद्धान्तकौमुदी ॥ ५ तृतीयेननमेवा य०। तृतीयेनमेवा भा०॥ ६ त । अग्ने भा०। (तत्र न तावदन्ने १) ( न तावदन्ने १)॥ ७ दश्यतां पृ० ४८४—१-२। तुलना पृ० ४८६-२॥ ८ दन्नेत्वउव-द्भि भा०। द्रेनेत्वनवद्भि य०॥ ९ दश्यतां पृ० ४८१-२, ४८४-२॥ १० दश्यतां पृ० ३४ पं० २१ पृ० १९० पं० २३ पृ० १९९ पं० ७ पृ० ३२४ पं० २७॥ ११ प्रवर्तने तृ०। (प्रवर्तने एकत्वात्?)॥ १२ त्वादिन्धनात्यव्यति प्र०। १० त्यादिन्धनात्यव्यति प्र०। १६ दश्यतां पृ० ४८७-१॥ १७ कताभा य०॥ १२ दश्यतां प्र० ४८७-१॥ १४ वश्या प्र०॥ १५ तसान्नेका य०॥ १६ दश्यतां प्र० ४८७-१॥ १९ विशेषणातत्यिगता भा०॥

#### NOTE

This Vol. II ends with the Eighth Ara on p. 737. However, as the first seven pages of the Ninth Ara (pp. 738-744) were printed along with the p. 737 of the Eighth Ara, they are given at the end of this Volume. But, for the convenience of the readers the Ninth Ara will be given from the beginning in Vol. III, pp. 738-744 will be printed again and will be given there.

#### नोंध

आ द्वितीय विभाग आठमा अरथी एटले के ७३७मा पृष्ठना अंते समाप्त थाय छे. परंतु आठमा अरना छेल्ला पृ. ७३७नी साथोसाथ नवमा अरना प्रथमनां सात पृष्ठो (७३८-७४४) छपायां होवाथी आ ग्रथना अंते ते पृष्ठो आपवामां आव्यां छे. आम छतां, वाचकोनी सुविधा सातर तृतीय विभागमां नवमो अर प्रारंभयो ज छापवामां आवशे, अने पृ. ७३८ थी ७४४ फरीथी छापीने ते विभागमां अपाशे.

मुनिश्री जंबूविजयजीनी आ आवृत्तिनी पोतानी अनेक विशे-षताओं छे, जे विशेषताओथी ते तेनी पूर्वगामी आवृत्तिओ करतां निश्चयात्मक प्रकारनो सुधारो सूचवे छे. तेथी ते आपणा सर्व तरफथी आदर माटे योग्य छे. तुलनात्मक अम्यासथी भेवं मालम पडे छे के भी जंबूविजयजीओ मूळ ग्रंथनो विगतपूर्ण अम्यास करेलो छे. तेथी द्वादशार नयचकने तेना मूळ स्थाने स्थापवानुं कार्य वधु चोकस अने स्वीकार्य रीते थयेछुं छे. बीजुं, तेमनी हस्तप्रतो संबंधी पूर्वसामग्री नि:शेषक रीते पूर्ण छे. जुदा जुदा पाठो ज्यां ज्यां माळूम पडया, त्यां त्यां तेमणे विवेचनात्मक रीते तेनो विचार करेलो छे. ग्रंथनुं संपादनकार्य करवामां तेओं निश्चित पद्धति अजमावी छे. तेमणे लखेली टिप्पणीओ महत्त्वपूर्ण अने विद्वत्ताभरेली छे. भारतीय न्यायमां रस धरावती प्रत्येक व्यक्ति तेनु मूल्यांकन करी शकशे. भाष्यने भिन्न भिन्न पेरेग्राफ्मां रज् करवामां आवेल छे, ते दर्शावे छे के आ अति अघरा ग्रंथने तेओ सारी रीते समज्या छे. भोट (तिबेटन) परिशिष्टमां प्रमाणसमुच्चयना मूळ ग्रंथना पाठ स्पष्ट रीते दर्शावे छे के आ प्रथना संपादनकार्यमां तेओश्रीके केटलो परिश्रम लीघेलो छे. तेमणे लखेली प्रस्तावना पण संशोधननी दृष्टिथी मूल्यवान छे. मल्लवादीना जीवन विषे तेमणे हकीकतना तांतणा एकतंते वणी लीघा छे. .....अंतमां कहीरा के अहीं न्यायग्रंथनी एक आदर्श रीते संपादित आवृत्ति आपणने मळे छे. तेने माटे हुं मुनिश्री जंबूविजयजीने मारा आदरपूर्ण अभिनंदनोथी नवाजुं छुं.

शिवाजी युनिवर्सिटी - डॉ. आदिनाथ ने. उपाच्ये कोल्हापुर

