# श्रीयशोविजयउपाध्यायविरचित



REWAI



अकाशक • अंधेरी गुजराती जैन संघ

For Private & Personal Use Only

॥ શ્રી આદિનાથાય નમઃ ॥ મહોપાધ્યાયશ્રી **ચશોવિજચગણિ** વિરચિત મુનિ યશોવિજય રચિત નયલતાટીકા-દ્વાત્રિંશિકાપ્રકાશવ્યાખ્યા અલંકૃત

# હાત્રિંશદ્-હાત્રિંશિકા પ્રક્ર્સ



દિવ્યાશિષ
 વર્ધમાનતપોનિષિ સંઘહિતચિંતક ન્યાયવિશારદ સ્વ.આચાર્યદેવ શ્રીમદ્ વિજય
 ભુવનભાનુસૂરીશ્વરજી મહારાજા

કૃપાદેષ્ટિ
 સિદ્ધાન્તદિવાકર ગીતાર્થશિરોમણિ ગચ્છાધિપતિ આચાર્યદેવ શ્રીમદ્ વિજય
 જયદોષસૂરીશ્વરજી મહારાજા

● નયલતાટીકાકાર + દ્વાત્રિંશિકાપ્રકાશવ્યાખ્યાકાર + સંપાદક ● પદ્મમણિતીર્થોદ્ધારક પ્રવચનપ્રભાવક પંન્યાસપ્રવરશ્રી **વિશ્વકલ્યાણવિજયજી** ગણિવરના શિષ્ય મુનિ યશોવિજય

• પ્રકાશક •

અંધેરી ગુજરાતી જૈન સંઘ, કરમચંદ જૈન પોષધશાળા ૧૦૬ એસ.વી.રોડ, ઈર્લાબ્રીજ, અંધેરી (વેસ્ટ), મુંબઈ-૫૬

#### • સંશોધક •

# પૂજ્ય આચાર્યદેવ શ્રીમદ્ **કુલચન્દ્રસૂરીશ્વરજી** મહારાજ પૂજ્ય પંન્યાસપ્રવરશ્રી **પુણ્યરત્નવિજયજી** ગણિવર આદિ

|   |       | ·     |   |
|---|-------|-------|---|
| • | પ્રથમ | આવૃતિ | 1 |

• वि.सं.२०५৫ •

● ૫૦૦ નકલ ●

• મૂલ્ય ૨૫૦ રૂા.

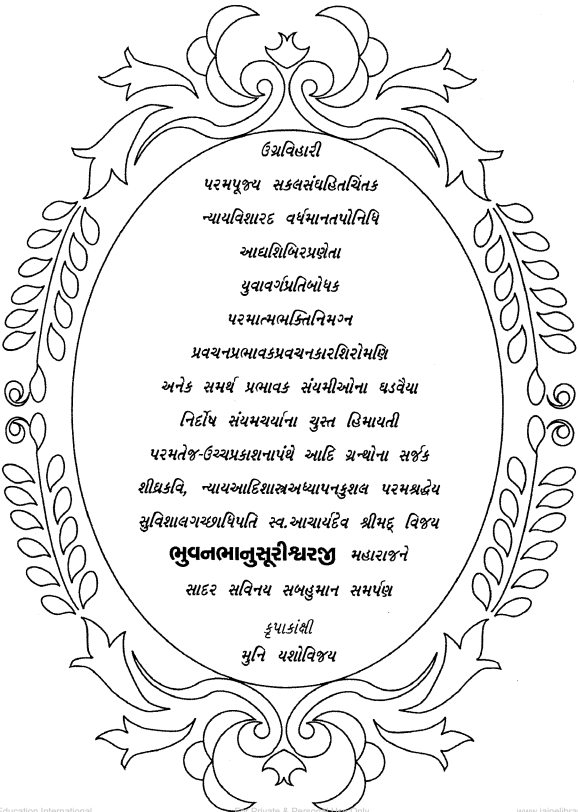
#### • सर्व हुड्ड श्रम्राप्रधान श्री शैन संघने आधीन •

| દ્વાત્રિંશિકા દ્વિતીય ભાગ પરિચય                       | પૃષ્ઠ |
|-------------------------------------------------------|-------|
| ત્રંથસમર્પણ                                           | 3     |
| પ્રકાશકીય સ્ફુરણા                                     | 4     |
| નયલતાકારની હૃદયોર્મિ                                  | 5     |
| પ્રસ્તાવના - પૂ. આ.શ્રી મુનિચન્દ્રસૂરિ મ.સા.          | 6     |
| ૫ થી ૮ બત્રીસીનો ટૂંકસાર                              | 13    |
| દ્ધિતીય ભાગની વિષયમાર્ગદર્શિકા                        | 22    |
| દ્વાત્રિંશિકાનયલતા ટીકામાં ઉપયુક્ત વેદ-ઉપનિષદ્ની સૂચિ | 29    |
| દ્વાત્રિંશદ્-દ્વાત્રિંશિકા ગ્રન્થ ભાગ-૨               | -६३२  |

- પ્રાપ્તિસ્થાન :- (૧) પ્રકાશક
  - (૨) **દિવ્ય દર્શન ટ્રસ્ટ** ૩૯, કલિકુંડ સોસાયટી, મફ્લીપુર ચાર રસ્તા, ધોળકા, જિ.અમદાવાદ-૩૮૭૮૧૦

ં અંધેરી ગુજરાતી જૈન સંઘના જ્ઞાનખાતાની રકમમાંથી આ ગ્રંથનું પ્રકાશન થયું છે. તેથી ગૃહસ્થોએ જ્ઞાનખાતામાં તેનું મૂલ્ય જમા કરાવી પુસ્તકને માલિકીમાં રાખવું.

મુદ્રક : શ્રી પાર્શ્વ કોમ્પ્યુટર્સ ૫૮, પટેલ સોસાયટી, જવાહર ચોક, મણિનગર, અમદાવાદ-૮. ફોન : ૩૦૯૧૨૧૪૯



#### II ઈર્લામંડનશ્રી આદિનાથાય નમઃ II

# 🗸 પ્રકાશકીય સ્કુરણા 🕨

નવિર્નાણ, પુનર્નિમાણ અને જીર્જ્યોદ્ધાર- આ ત્રણેય લાભ એકીસાથે અમને પ્રાપ્ત થયેલ છે તેનો આનંદ અમારા દ્વાયમાં કોઈ અનેરો જ છે. આથી નવા જ ઉલ્લાસથી અને ઉમંગથી અમે નૂતન સંસ્કૃતવ્યાખ્યા અને ગુજરાતી વિવેચનથી સુશોભિત સ્વોપજ્ઞવૃત્તિસહિત "દ્વાત્રિંશદ્ધ દ્વાત્રિંશકા પ્રકરણ" નામના પ્રન્થરત્નને ચતુર્વિધશ્રીસંઘના કરકમલમાં સમર્પિત કરી રહ્યા છીએ. ૨૮૦૦ કરતાં વધુ પાનાનો આ મહાગ્રંથ એકી સાથે આઠ ભાગમાં પ્રકાશન કરવાનું સૌભાગ્ય-સદ્ભાગ્ય અમને સંપ્રાપ્ત થયું છે તે બદલ અમારું દ્વાય પરમાનંદથી પ્રફુલ્લિત બનેલ છે.

આપશે સહુ જાણીએ છીએ કે "દ્વાત્રિંશદ્ દ્વાત્રિંશિકા પ્રકરણ" અથવા "દ્વાત્રિંશિકા પ્રકરણ" નામથી પણ આ ગ્રંથ પ્રસિદ્ધ છે. ગુજરાતી ભાષામાં "બન્નીસ-બન્નીસી", "બન્નીસી પ્રકરણ" નામથી પણ આ ગ્રંથનો ઉલ્લેખ થાય છે. આ ગ્રંથમાં કુલ બન્નીસ પ્રકરણ છે. તથા દરેક પ્રકરણની ગાથા બન્નીસ છે. તેથી આ મહાગ્રન્થનું નામ છે. બન્નીસ-બન્નીસી ગ્રંથ અથવા દ્વાત્રિંશિકા પ્રકરણ. સંક્ષેપમાં બન્નીસી ગ્રંથ અથવા દ્વાત્રિંશિકા પ્રકરણ તરીકે પણ આ ગ્રંથ ઓળખાય છે. મુખ્યતયા યોગ અને અધ્યાત્મનું આ ગ્રંથમાં નિરૂપણ છે. યોગ/અધ્યાત્મ વિષય જ ગહન છે. તેમાં વળી નવ્યન્યાયની પરિભાષામાં તેની છણાવટ ઉપાધ્યાયજી મહારાજ કરે પછી તો પૂછવાનું જ શું હોય ? કહેવાની જરૂર નથી કે આ ગ્રંથ ઉપર એક સરળ-સુબોધ-સ્પષ્ટ વિવેચનની આવશ્યકતા વર્ષોથી હતી. કારણ કે અઘરા અને ઊંચા પદાર્થોને અઘરી અને ઊંચી ભાષામાં લખવાનું કાર્ય બહુશ્રુતો માટે ખૂબ સરળ હોય છે. પરંતુ અઘરા અને ઊંચા પદાર્થો આજની સરળ અને સાદી ભાષામાં સમજાવવાનું અધ્યાપકો માટે ખૂબ જ અઘરું અને કપરું કાર્ય છે. તેવા કુશળ અધ્યાપકની ગરજ સારે તે રીતે સરળ-સુબોધ-સ્પષ્ટ વિવેચન/વ્યાખ્યા/વિવરણથી અલંકૃત કરીને પ્રસ્તુત ગ્રંથરત્નને શ્રીસંઘ સમક્ષ મૂકવાની અમારી ભાવના પરમપૂજ્ય ન્યાયવિશારદ ગચ્છાધિપતિશ્રી ભુવનભાનુસૂરીશ્વરજી મહારાજના શિષ્યરત્ન પ્રવચનપ્રભાવક પંન્યાસપ્રવરશ્રી વિશ્વકલ્યાજ્ઞવિજયજી ગણીવરના શિષ્ય મુનિશ્રી યશોવિજયજી મ.સા.ને અમારા સંઘના પ્રમુખશ્રી હર્ષદભાઈ મણિલાલ સંઘવીએ જણાવી. મુનિશ્રીએ તે વાતને આનંદ સાથે સ્વીકારી.

સોનામાં સુગંધ ભળે તેમ.મુનિશ્રીએ 'દ્વાત્રિંશિકા પ્રકરણ' ઉપર ગુજરાતી વિવરણની સાથો-સાથ સંસ્કૃતવિવરણ પણ તૈયાર કર્યું. સંસ્કૃતવિવરણ 'નયલતા' ટીકાસ્વરૂપે તથા ગુજરાતી વિવરણ 'દ્વાત્રિંશિકા પ્રકાશ' વ્યાખ્યારૂપે પ્રસ્તુત પ્રકાશનમાં સમાવેશ પામેલ છે. પ્રાચીન મુદ્રિત પ્રકાશનોમાં રહેલી અશુદ્ધિઓને ૭ હસ્તલિખિત પ્રતો દ્વારા દૂર કરીને મૂળ ગ્રંથ તથા સ્વોપજ્ઞટીકાને શુદ્ધ કરવાનું તથા અધ્યેતાવર્ગને સહાયક બને તેવી સંસ્કૃત-ગુજરાતી વ્યાખ્યા લખવાનું એક અત્યંત આવશ્યક અને ઉપયોગી કાર્ય મુનિશ્રીએ કરેલ છે તથા અમારી પ્રબળ લાગણીને ધ્યાનમાં લઈ અમારા શ્રીસંઘને પ્રસ્તુત ગ્રંથ આઠ ભાગમાં એકીસાથે પ્રકાશિત કરવાનો અમૂલ્ય અને અનુપમ લાભ આપેલ છે. તે બદલ અમે મુનિશ્રીનો આભાર માનીએ છીએ. તેમ જ ભવિષ્યમાં પણ આવા અણમોલ સાહિત્યના પ્રકાશનનો અમને લાભ આપવાની તેમને અમે વિનંતી કરીએ છીએ.

પ્રાન્તે, પ્રસ્તુત મહાગ્રન્થસ્વરૂપ સ્ટીમરમાં બેસી સહુ મુમુક્ષુઓ ભવસાગરનો ઝડપથી પાર પામી શાશ્વત પરમપદને/પરમાનંદને પ્રાપ્ત કરે એ જ શુભકામના.

શ્રાવણ સુદ-૧૦, વિ.સં.૨૦૫૯

લિ. શ્રી અંધેરી ગુજરાતી જૈન સંઘ, મુંબઈ

# नयसताधरनी हृध्योभि

અમર ઉપાધ્યયજીની એક અમરકૃતિનું નામ છે દ્વાત્રિંશિક્ દ્વાત્રિંશિકા. નયલતા ટીકા અને ગુજરાતી વ્યાખ્યા સાથે આઠ ભાગમાં એકી સાથે પ્રકાશિત થતી પ્રસ્તુત દ્વાત્રિંશિકાના જુદા-જુદા ભાગોમાં સ્વ-પર સમુદાયના અલગ-અલગ વિદ્વાન્ સંયમીઓ પાસે અને કુશળ પંડિતો પાસે પ્રસ્તાવના લખાવવાના કોડ દૃદયમાં જાગ્યા. મુનિસંમેલનના કુશળ શિલ્પી પૂજ્યપાદ સ્વ.ૐકારસૂરીશ્વરજી મ.સા.ના સમુદાયના વિદ્વાન આચાર્ય ભગવંતશ્રી મુનિચન્દ્રસૂરિજી મ.સા.ની નિશ્રામાં કલિકુંડતીર્થ- ધોળકામાં પંદરેક દિવસ રહેવાનું સૌભાગ્ય સાંપડ્યું. એ સમયે મારી ઉપરોક્ત ભાવના તેઓશ્રી સમક્ષ રજૂ કરી. બત્રીસી ગ્રંથના બીજા ભાગની પ્રસ્તાવના લખી આપવાની મારી વિનંતીને તેઓશ્રીએ પ્રેમથી સ્વીકારીને આત્મીયતા દર્શાવી.

તે સમયે મારી પાસે ૪ થી ૧૧ બત્રીસીના પ્રુફ હતા. લગભગ બધું જ ઉપસ્થિત મેટર તેઓશ્રીની નજર નીચેથી પસાર થઈ ગયું. પાંચથી આઠ બત્રીસીનો બીજા ભાગમાં સમાવેશ થતો હોવા છતાં ૪ થી ૧૧ બત્રીસીઓમાં આવતા વિષયોનો નિર્દેશ તેઓશ્રીએ પ્રસ્તાવનામાં કરેલ છે. અર્થાત્ પ્રથમ ભાગ તેમજ તૃતીય ભાગની પણ અનેક બાબતોનો ઉલ્લેખ તેઓશ્રીએ બીજા ભાગની પ્રસ્તાવનામાં વાંચકવર્ગના લાભ માટે કરેલ છે. આ બાબતની વાચકવર્ગે નોંધ લેવી.

મુંબઈનો લાંબો વિહાર-આવશ્યકનિર્યુક્તિ ટિપ્પણ સંશોધન આદિ અનેક કાર્યોની વ્યસ્તતા વચ્ચે પણ અમૂલ્ય સમય ફાળવીને બીજા ભાગની પ્રસ્તાવના લખી આપવાની ઉદારતા દાખવનાર, અનેક નૂતનપ્રંથ સંશોધક-સંપાદક પૂજ્ય આચાર્યદેવ શ્રીમદ્વિજય મુનિચન્દ્રસૂરિ મ.સા.નો ઉપકાર ચિરસ્મરણીય રહેશે. મારું વક્તવ્ય મેં પ્રથમ ભાગમાં જ વિસ્તારથી જણાવેલ છે. તેથી અત્ર વિશેષ લખાણ અનાવશ્યક છે.

પ્રાન્તે, વિજ્ઞ વાચકવર્ગ આ ગ્રન્થરત્નના શ્રવણ-પઠન-પાઠન-મનન-નિદિધ્યાસન આદિ દ્વારા યોગ-અધ્યાત્મમાર્ગે વિવેકપૂર્વક આગળ ધપી પરમશ્રેય સાધે તો મારી મહેનતને સાર્થક ગણીશ.

તરણતારણહાર જિનાજ્ઞાથી વિરુદ્ધ કાંઈ લખાયું હોય તો ક્ષમાયાચના.

ાક્ષ્ય મુનિ **યશોવિજય** શ્રીનેમિજિનજન્મકલ્યાણક શ્રાવણ શુકલ પંચમી, વિ.સં.૨૦૫૯ ઓપેરા સોસાયટી સંઘ, અમદાવાદ II શ્રી શંખેશર પાર્શનાથાય નમ: II

॥ શ્રી સિદ્ધિ-વિનય-ભદ્ર-વિલાસ-ॐકાર ભદ્રંકર સૂરિભ્યો નમ: ॥

#### *U?clicloll*

મહામહોપાધ્યાય યશોવિજયજી ગણિવરરચિત 'દ્વાત્રિંશદૃ દ્વાત્રિંશિકા' ગ્રંથ સ્વોપજ્ઞટીકા અને મુનિયશોવિજયજી રચિત 'નયલતા' ટીકા તથા ગુજરાતી અનુવાદ 'દ્વાત્રિંશિકા પ્રકાશ' સાથે પ્રગટ થઈ રહ્યો છે તે ઘણાં હર્ષની વાત છે.

#### • બગીસ-બગીસીઓ

આજના કાળમાં અમુક શબ્દમર્યાદામાં ચોક્કસ વિષય ઉપર નિબંધો લખવાની પદ્ધતિઓ પ્રચલિત છે. પ્રાચીનકાળમાં પણ આવી રીતે ચોક્કસ શ્લોક સંખ્યાની રચનામાં તે તે વિષયનું નિરૂપણ કરવાની પ્રણાલિકા જોવામાં આવે છે.

સિદ્ધસેન દિવાકરસૂરિજીની ૨૨ જેટલી બત્રીસીઓ પ્રાપ્ત થાય છે. આચાર્ય પ્રવર હરિભદ્રસુરીશ્વરજીની વિંશતિ-વિંશિકા, ષોડશકપ્રકરણ, પંચાશક પ્રકરણ, અષ્ટકપ્રકરણ અનુક્રમે ૨૦, ૧૬, ૫૦, ૮-૮ શ્લોકમાં જુદા જુદા વિષયોનું સુંદર વિવેચન કરે છે. કલિકાલસર્વજ્ઞ આચાર્ય શ્રી હેમચન્દ્રસુરિજીએ પણ બે બત્રીસીઓ રચી છે.

પ્રસ્તુત દ્વાત્રિંશદૃ દ્વાત્રિંશિકા આવો જ ૩૨-૩૨ ગાથામાં એક એક વિષયને ચર્ચતો ૩૨ પ્રકરણમય ગ્રંથ છે. ૧

#### ञ्चवन ३वन •

મહોપાધ્યાયજી શ્રી યશોવિજયજી ગણિવરના જીવન-કવન વિષે ઘણા વિદ્વાનોએ ઘણું લખ્યું છે.સ્વતંત્ર ગ્રંથો પણ પ્રગટ થયા છે. કેટલાકના નામ આ પ્રમાણે છે.

યશોવંદના

: પં. પ્રદ્યુમ્ન વિજય ગણી વિ.સં. ૨૦૪૩

<sup>ર</sup>યશોદોહન

: હીરાલાલ ૨. કાપડિયા ઈ.સ.૧૯૬૬

મહોપાધ્યાયજી શ્રી યશોવિજય સ્મૃતિ ગ્રંથ : સંપા. મુનિ યશોવિજયજી ઈ.સ.૧૯૫૭

શ્રુતાંજલિ

ઃ સંપા. પ્રદ્યુમ્નવિ. ગણા, યશોવિ. ગણી વિ.સં. ૨૦૪૩

અમર ઉપાધ્યાય

: આ. પૂર્ણચન્દ્રસુરિ

ઉપાધ્યાય યશોવિજય સ્વાધ્યાય ગ્રંથ

: ઈ.સ. ૧૯૯૩

યશોજીવન પ્રવચન માળા

ઃ આ. પ્રદ્યુમ્નસૂરિજી

#### હાત્રિંશદ્ હાત્રિંશિકા અને **ત**ત્ત્વાર્થદીપિકા

'દ્વાત્રિંશદ્ દ્વાત્રિંશિકા' ગ્રંથની ૩૧ બત્રીસી 'અનુષ્ટુપ' છંદમાં અને છેલ્લી 'રથોદ્ધતા' છંદમાં છે. દરેક બત્રીસીના છેડે 'परमानन्द' શબ્દ આવે છે. પ્રશસ્તિમા ૯ મા પદ્યમાં પણ 'परमानन्द' શબ્દ છે.

૧. ઉપાધ્યાયજીએ રચેલું આઠ આઠ શ્લોકના ૩૨ પ્રકરણવાળું જ્ઞાનસાર અષ્ટક પ્રકરણ જાણીતું છે. ૨. આ ગ્રંથમાં ઉપાધ્યાયજીના જીવન ઉપરાંત તેઓશ્રીની દરેક કૃતિનો પરિચય આપવામાં આવ્યો છે.

આ ગ્રન્થ ઉપરની સ્વોપજ્ઞ ટીકાનું નામ 'તત્ત્વાર્થ દીપિકા' છે.

વિદ્વદ્વર્ય પં.શ્રી અભયશેખર વિજયગણી (હવે આચાર્ય) દ્વાત્રિંશદ્ દ્વાત્રિંશિકા ભા.૧ ની પ્રસ્તાવનામાં અને 'ઉપાધ્યાય યશોવિજય સ્વાધ્યાય ગ્રંથ' (પૃ.૧૦૯-૧૧૦ માં) પ્રસ્તુત ગ્રંથ અને સ્વોપજ્ઞ ટીકા વિષે આ પ્રમાણે પરિચય આપે છે.

→ અષ્ટક પ્રકરણ, ષોડશક પ્રકરણ, યોગદેષ્ટિ સમુચ્ચય, યોગબિન્દ્ર અને પાતંજલયોગદર્શન મુખ્યતયા આ પાંચ ગ્રન્થોમાંથી જાણવા મળેલી વાતોનો, સંપ્રદાય અને સ્વકીય ઈહા અનુસારે પ્રસ્તુત ગ્રન્થમાં સંક્ષેપ યા વિસ્તાર કરવામાં આવ્યો છે. એટલે કે તે તે મૂળ શાસ્ત્રમાં જ જેનો વિસ્તાર સુસ્પષ્ટ છે તેનો અહીં માત્ર સંક્ષેપથી જ ઉલ્લેખ કર્યો છે. જે જે વાતનો પોતાને વધુ સ્પષ્ટ વિસ્તાર કરવાનો સંપ્રદાય અને સ્વકીય વિચારણા-સ્ફરણાને અનુસારે અવસર મળ્યો તેનો તેનો અહીં વિસ્તાર કરાયો છે. એટલે ઘડીકમાં એમ લાગે છે કે અષ્ટક-ષોડશક વગેરેનો આ સમરી ગ્રન્થ છે. તો ક્યારેક એમ લાગે કે જુદા જુદા શાસ્ત્રોમાં કહેલા તે તે સંદર્ભના પ્રતિપાદનોનો આ સંકલના ગ્રન્થ છે. દા.ત. યોગબિન્દ્રના અમુક અધિકારથી બત્રીસીનો પ્રારંભ થયો હોય, વચ્ચે પાછો એનો જ સમાન સંદર્ભવાળો અન્ય અધિકાર આવી જાય, પછી એના જ સંદર્ભવાળો પાતંજલ યોગદર્શનનો સંદર્ભ આવે. પછી યોગદષ્ટિ સમુચ્ચયનો થોડો અધિકાર આવે, પાછો યોગબિન્દુનો મૂળ અધિકાર ચાલુ થઈ જાય… આવી આવી રીતે અષ્ટક-ષોડશક વગેરેના અધિકારો માટે પણ જાણવું. એમાં વળી વચ્ચે વચ્ચે ક્યારેક આગમપાઠોના સંદર્ભથી પણ પ્રસ્તુત અધિકારનું સમર્થન હોય. અન્યાન્ય ગ્રન્થોના સમાન સંદર્ભવાળા અધિકારોનું આ સંકલન પદાર્થોની ધારણા કરી પૂર્વાપર અનુસંધાન કરવાની ઉપાધ્યાયજી મહારાજની કુશળ પ્રતિભાને જણાવનારું માપક યંત્ર છે. વળી ક્યારેક તો એમ લાગે કે આ કોઈ ટિપ્પણ ગ્રન્થ છે. એટલે કે જેમ આચાર્ય ભગવંત શ્રી મુનિચન્દ્રસૂરિ મહારાજાએ કમ્મપયડી ચૂર્શિ પર વિષમપદટિપ્પણ કર્યું છે - ચૂર્શિગત તે તે બાબતોનું હેતુ વગેરે બતાવવા દ્વારા સ્પષ્ટીકરણ કર્યું છે તેમ ઉપરોક્ત ગ્રન્થોના તે તે અધિકારોની અમુક અમુક બાબતો પર વિશેષ પ્રકાશ પાથરવા ટિપ્પણની રચના કરી ન હોય! એવો આ ગ્રન્થ છે. ફેર એટલો છે કે અભિપ્રેત તે તે અધિકારોનો એક સળંગ ગ્રન્થ જો હોત તો મને એમ લાગે છે કે તેઓએ એવી ટિપ્પણ જ રચી લીધી હોત. પણ એવો સળંગ પ્રન્થ ન હોવાથી સ્વસંકલના અનુસારે એ એ પ્રન્થાધિકારોને ગોઠવી આ નવો પ્રન્થ રચ્યો છે અને વિશેષ બાબતો પર પ્રકાશ પાથર્યો છે.

કેટલાક મૂળ શ્લોકો પર વિસ્તૃત વૃત્તિ છે. તો કેટલાક પર સંક્ષિપ્ત અવચૂરિ જેવી. કેટલાક શ્લોકની વૃત્તિમાં સાક્ષી પાઠો જ ટાંકીને અભિપ્રેતાર્થ જણાવ્યો છે તો કેટલાક શ્લોકોની વૃત્તિમાં માત્ર દિક્પ્રદર્શન કરી વિસ્તાર માટે અન્ય પ્રન્થોનો અતિદેશ કરી દીધો છે. આ અન્ય પ્રન્થો તરીકે બહુધા સ્વકીય જ ધર્મપરીક્ષા, સ્યાદ્વાદ કલ્પલતા, ઉપદેશ રહસ્ય વગેરે પ્રન્થો છે. સંખ્યાબંધ શ્લોકો પર તો 'સ્પષ્ટઃ' ઇત્યાદિ કહીને વૃત્તિ જ રચી નથી. યાવત્ છેલ્લી બત્રીસીના તો એકેય શ્લોક પર વૃત્તિ નથી. વળી, ૮૦ ટકાથી ય વધુ શ્લોકોની અવતરણિકા કરી નથી. વૃત્તિ પ્રન્થની આ બધી પ્રથમ નજરે આંખે ચઢતી વાતો કહી.

'તત્ત્વાર્થ દીપિકા' માં ગ્રંથકારશ્રીએ 'દાનધર્મ પ્રથમ હોવાથી પહેલી બત્રીસી દાનવિષયક છે.' એમ જણાવ્યું છે. આગળની બત્રીસીઓમાં પણ આ બત્રીસી પછી આ બત્રીસી શા માટે ? એના કારણ દરેક બત્રીસીના પ્રારંભમાં બતાવ્યા છે. સ્વોપજ્ઞટીકા સાથે આ ગ્રંથનું પરિમાણ પ્રવાપ શ્લોક જેટલું છે. એમ પ્રશસ્તિના અંતિમ ૧૦ મા પદ્યમાં જણાવ્યું છે.

સ્વોપજ્ઞટીકા (૪/૧૨) માં સ્યાદ્વાદ કલ્પલતા જોવાની ભલામણ છે. એટલે 'સ્યાદ્વાદ કલ્પલતા' ની રચના તત્ત્વાર્થદીપિકા પૂર્વે થઈ છે એમ નિશ્ચિત થાય છે.

બત્રીસ-બત્રીસી ગ્રંથમાં ઉપાધ્યાયજી મ.એ ઘણાં ઘણાં વિષયો આવરી લીધા છે.

આ. હરિભદ્રસૂરિજીનું સમગ્ર યોગસાહિત્ય યોગવિંશિકા, યોગશતક, યોગબિંદુ આદિના પદાર્થો બત્રીસીમાં આવરી લેવાયા છે. ←

પ્રસ્તુત ગ્રંથની દરેક બત્રીસીમાં આવતાં પદાર્થો આ. હરિભદ્રસૂરિ મ. વગેરેના કયા ગ્રંથમાં ક્યાંથી ક્યાં સુધી આવે છે એ જણાવતું એક તુલનાત્મક કોષ્ટક પં. અભયશેખરવિ. ગણિવરે એમના દ્વાત્રિંશદ્ દ્વાત્રિંશિકા ભા.૧ ની પ્રસ્તાવનામાં અને ઉપા. યશોવિજય સ્વાધ્યાય ગ્રંથમાં આપેલ છે.

#### '୶ଥଖଣା ଥି୫ା'

નયલતા ટીકામાં પ્રચુર પ્રમાણમાં અવતરણો, સાક્ષીપાઠો, ટીકાગ્રંથોના અંશો આવતાં હોવાથી સામાન્યવાચકને રસ ન પડે તે સ્વાભાવિક છે. પરંતુ વિદ્વાનો માટે તો નયલતા ટીકા એ જૈનશાસ્ત્રોનો એન્સાયક્લોપીડિયા જ જોઈ લો.

જે જે વિષય ચર્ચાતો હોય તે તે વિષયને લગતાં આગમગ્રંથો, પ્રકરણગ્રંથો, સ્વદર્શનના ગ્રંથો, ઈતર દર્શનના ગ્રંથો આદિ અનેકાનેક ગ્રંથના પાઠો એક જ સ્થળે મળી જવાથી વિદ્વાનોને તો ઓછી મહેનતે એક જ સ્થળે જ્ઞાનામૃતનો થાળ સાંપડી જાય છે.

આત્માને એકાંત નિત્ય માનતા સાંખ્યદર્શનનું ખંડન (૭/૧૫) કરી એ મતે હિંસાની અસંગતિ બતાવી છે. એ રીતે ૭/૧૬ માં નૈયાયિક મતે હિંસા ઘટતી નથી અને બૌદ્ધ મતે પણ (૭/૨૦) હિંસા સિદ્ધ થતી નથી એ બાબતે સુંદર વિવેચન છે.

બત્રીસીમાં આવતાં સમગ્ર વિષયનું ઝીણવટભર્યું દર્શન તો વિષયસૂચિ જોવાથી જ થઈ શકે. કેટલીક બાબતો અહીં જોઈએ.

૭મી બત્રીસીમાં માંસભક્ષણ બાબતે બૌદ્ધમતનું ખંડન છે. બૌદ્ધમતે માંસ પણ પ્રાણીનું અંગ છે. અનાજ આદિ પણ પ્રાણીના અંગ છે.

આજના કાળે પણ કેટલાક લોકો દૂધને પણ ઈંડાની જેમ પ્રાણીનું અંગ માનતા હોય છે અને બન્નેને સમાન ગણવા કુતર્કો કરતાં હોય છે.

ઉપાધ્યાયજી મહારાજે અહીં બૌદ્ધોને દલીલ પુરસ્સર ઉત્તર આપ્યો છે. જૈન મતે માંસ અભક્ષ્ય છે તે એમાં સતત થતી જીવોત્પત્તિના કારણે છે. પ્રાણીઅંગને અભક્ષ્યનો હેતુ જૈનોએ માન્યો નથી.

કેટલાક વર્ષો પૂર્વે એક બૌદ્ધ પંડિત ધર્માનંદ કૌશાંબીએ ભગવાન મહાવીર પ્રભુ ઉપર માંસાહાર કરવાનો આરોપ મુક્યો હતો. આ મનઘડંત આરોપનું પાછળથી બીજા એક અજૈન ગુજરાતી પંડિતે સમર્થન કરેલું. એ વખતે જૈનસંઘમાં ઘણો ઉહાપોહ થયેલો. વિદ્વાન જૈનાચાર્યો વગેરેએ આનો સજ્જડ પ્રતિકાર અનેક શાસ્ત્રપાઠો વગેરે આપીને કરેલો.

'નયલતા' માં વિદ્વદ્વર્ય મુનિવરે આ બધી ચર્ચાનો સાર, શાસ્ત્રપાઠો, નિઘંટુ વગેરે વૈદક સાહિત્યના અનેક નવા પાઠો આપી આચારાંગસૂત્ર, શ્રીભગવતીસૂત્ર વગેરેમાં આવતા પાઠોનો અર્થ વનસ્પતિ પરક જ સાચો છે- એ સિદ્ધ કર્યું છે.

નયલતામાં આવા અનેક અનેક વિષયોની ચર્ચા પ્રસંગે ઊંડાણ અને વિસ્તારપૂર્વક ગ્રંથોના સ્થળ-નિર્દેશપૂર્વક સાક્ષીપાઠો આપીને મુનિશ્રીએ તે તે વિષયનું વિસ્તૃત અને વિશદ્ધ ચિત્ર પૂરું પાડ્યું છે. વાચકને અહીં કુત્રિકાપણની જેમ એક જ સ્થળે અનેકાનેક ગ્રંથોના પાઠો જોવા મળે છે. મજ્ઝિમનિકાય વગેરે બૌદ્ધગ્રંથોના અનેક અવતરણો (પૃ.૩૮૮ થી ) જોવા મળે છે.

ચોથી જિનમહત્ત્વ દ્વાત્રિંશિકાના વિવેચનમાં 'નયલતા' માં અનેક બૌદ્ધગ્રંથોના સાક્ષીપાઠો આપ્યા છે.

મજિઝમનિકાય, દીઘનિકાય વગેરેના સંખ્યાબંધ પાઠો અને જૈન ગ્રંથોના પ્રચુર પાઠો આપીને બુદ્ધ કરતાં જિનનું મહત્ત્વ કઈ કઈ રીતે છે ? તે વિશદ રીતે સ્પષ્ટ કર્યું છે.

તીર્થંકર ભગવાનના આચાર, વ્રત, જીવન ઘટનાઓ અને બુદ્ધની ઘટનાઓને તે-તે પ્રથોના પાઠ સાથે રજૂ કરી બન્ને વચ્ચે ભેદ, વિશેષતા વગેરે બાબતોને ઉજાગર કરી છે.(૪/૧૫ પૃ.૨૩૮ થી) અનેષણીય/એષણીય બાબતની પણ ચર્ચા (૪/૧૬) કરી છે.

૯ મી બત્રીસીમાં કથાનિરૂપણ પ્રસંગે 'નયલતા'માં દિગંબરમાન્ય પ્રંથોના પણ અવતરણો આપ્યા છે. પાંચમી બત્રીસીમાં 'પ્રતિષ્ઠા' વિષયક ચર્ચા પ્રસંગે તત્ત્વચિંતામણિકાર ગંગેશ ઉપાધ્યાયનો મત

અને તેનું ખંડન છે. (૫/૯ ૫.૩૦૬ થી )

બૌદ્ધ વગેરે બધાં દર્શનોના પ્રાચીન ગ્રંથોમાં અનેકાંતનું સમર્થન કરતાં પાઠો છે. આવા અનેક પાઠો 'નયલતા' માં વાંચતાં આપણને વીતરાગસ્તોત્રનું 'નાનેકાન્તં પ્રતિક્ષિપેતુ' પદ યાદ આવી જાય છે.

પ્રાચીન બૌદ્ધ સાહિત્ય પાલી ભાષામાં છે. મુનિશ્રીએ આ સાહિત્યનું અવગાહન કરી બૌદ્ધદર્શનની માન્યતાઓ મૂળ પાઠો સાથે રજૂ કરી છે. ગ્રંથગત વિષયના સમર્થનમાં પણ બૌદ્ધગ્રંથોના પાઠો આપ્યા છે. (૧૦/૨૫)

૧૧ મી બત્રીસીમાં ૧ થી ૧૦ ગાથામાં પાતંજલ માન્યતા અને પછી એનું ખંડન છે.

નયલતામાં પાતંજલ યોગસૂત્રની વિવિધ ટીકાના અવતરણો આપી દરેક વિગતો સ્પષ્ટ કરી છે.

૧૦ મી બત્રીસીની ૨૨ મી ગાથામાં જૂની પ્રતમાં 'ભાવસ્ય મોક્ષહેતુત્વં તેન મોક્ષે વ્યવસ્થિતમ્' આ પાઠ મુદ્રિત અને હસ્તલિખિત આદર્શમાં છે પણ અહીં 'મોક્ષહેતુત્વં'ના બદલે 'મુખ્યહેતુત્વં' પાઠ જોઈએ એવું નયલતામાં અનેક દાખલાઓ આપી સ્પષ્ટ કર્યું છે.

ભાવથી જુદા જુદા લાભ પ્રાપ્ત કરનારના અનેક ઉદાહરણો આગમ વગેરે ગ્રંથોના પાઠપૂર્વક નયલતામાં આપ્યા છે. ભાવથી જાતિસ્મરણ પામનાર મેઘકુમાર-સુદર્શન, ભાવથી વિભંગજ્ઞાન મેળવનાર શિવરાજર્ષિ, ભાવથી અવધિજ્ઞાન પામનાર મહાશતક, ભાવથી કેવલજ્ઞાન મેળવનાર તેતલીપુત્ર, ગજસુકુમાર, ભરતચક્રી, મલ્લીનાથ ભ. વગેરે ઉદાહરણો દર્શાવી મોક્ષ પ્રત્યે ભાવની મુખ્યકારણતાનું સમર્થન કરેલ છે. (પૃ.૭૧૩ થી ૭૧૬)

છલ અને જાતિ વગેરેનું વિવેચન કરતાં શાબ્દિક છળ માટે 'તમાચો ખાધો' નું ઉદાહરણ આપ્યું છે. રોજ-બરોજના ઉપયોગમાં આવતાં આવા ઉદાહરણથી જ્ઞેય પદાર્થી મગજમાં તરત બેસી જાય છે.

આ જ પ્રસંગમાં 'નયલતા' માં નવકમ્બલઃ ઉદાહરણ આપ્યું છે. જો આનો અર્થ નવી કાંબળવાળો કરે તો ૯ કાંબળ અર્થ કાઢવો અને ૯ કાંબળ અર્થ કરો તો નવી કાંબળવાળો અર્થ કરવો તે છળ કહેવાય તેમ દર્શાવેલ છે. (પૃ.૪૪૯)

એ જ રીતે વિવાદ વગેરેના ઉદાહરણો પ્રચલિત ઐતિહાસિક કથાપ્રસંગો આપી સ્પષ્ટ કર્યા છે. ભગવાન મહાવીરપ્રભુ-ગૌતમસ્વામિનો વાદ = ધર્મવાદ, શોભનમુનિ અને ધનપાલનો વાદ = ધર્મવાદ, પાલક-સ્કંદકનો વાદ = વિવાદ આવું નયલતામાં દર્શાવેલ છે. (પૃ.૪૪૮)

#### ଅଗୁପାE •

'પ્રસ્તુત ગ્રંથનો ગુજરાતી અનુવાદ થવો જરૂરી છે' એ જણાવતા પં. હીરાલાલ કાપડિયા જણાવે છે કે -અનુવાદ : મૂળ કૃતિનું મહત્ત્વ જોતાં એનો ગુજરાતી જેવી પ્રાદેશિક ભાષામાં અનુવાદ ક્યારનો એ પ્રસિદ્ધ થવો જોઈતો હતો પણ તેમ થયેલું જણાતું નથી એથી આશ્ચર્ય થાય છે. (યશો દોહન પ્.૩૩૦)

#### • ગૂર્જર અનુવાદ •

ગુજરાતી અનુવાદ કરતી વખતે લેખકશ્રીએ સામાન્ય વાચકવર્ગને સામે રાખ્યો છે. પદાર્થોને બને તેટલી સરળ રીતે રજૂ કરવાની કોશીષ કરી છે. પૂર્વપક્ષ કે ઉત્તરપક્ષનું વક્તવ્ય શરૂ થાય અને પૂરું થાય તે બન્ને આદિ-અંતને → ← આવા ચિદ્ધો મૂકી એકદમ સ્પષ્ટતા કરી છે.

પેટા શીર્ષકો બોલ્ડ ટાઈપમાં આપેલા હોવાથી અનુવાદમાં કયો વિષય ચર્ચાઈ રહ્યો છે તે વાચકને તરત સમજાઈ જાય છે. વળી, ટીકાના કયા અંશનું વિવેચન ચાલે છે તે જણાવવું જરૂરી હોય ત્યાં દેવનાગરી ટાઈપમાં ટીકાનું પ્રતિક પણ ઘણા સ્થળે આપ્યું છે. (૯/૧૨)

ગુજરાતી અનુવાદમાં ગાથાર્થ અને ટીકાર્થ આપ્યા પછી નયલતામાં આપેલી વિગતોમાંથી સામાન્ય વાચકને ઉપયોગી વિશેષાર્થ પણ આપ્યો છે.

### • પૂર્વ સંસ્કરણો •

પ્રસ્તુત દ્વાત્રિંશદ્ દ્વાત્રિંશિકા સ્વોપજ્ઞ તત્ત્વાર્થદીપિકા ટીકા સાથે ઈ.સ.૧૯૧૦ માં જૈનધર્મપ્રસારક સભા દ્વારા પ્રતાકારે પ્રગટ થયેલી. ફરી એનું પ્રકાશન વિ.સં. ૨૦૪૦ માં રતલામ જૈન સંઘ તરફથી થયું છે.

પં. અભયશેખર વિજયજી ગણિવરના (હાલ આચાર્ય) ભાવાનુવાદ સાથે દ્વાત્રિંશિકા ભાગ એક સ્વરૂપે ૧ થી ૮ દ્વાત્રિંશિકાઓ દિવ્યદર્શન ટ્રસ્ટ ધોળકા તરફથી વિ.સં. ૨૦૫૧ માં પ્રગટ થઈ છે.

શ્રી હીરાલાલ કાપડિયા 'યશોદોહન' (પૃ.૩૩૦) માં લખે છે કે –

ટિપ્પણ :- 'જૈન ધર્મ પ્રસારક સંઘ' તરફથી પ્રકાશિત સવિવૃત્તિ મૂળ કૃતિની પ્રથમ દ્વાત્રિંશિકાના આદ્ય અઢાર પદ્યો ઉપર તેમજ ૨૧ મી અને ૨૫ મી દ્વાત્રિંશિકાના એકેક પદ્ય ઉપર આનન્દસાગર સૂરિજીએ સંસ્કૃતમાં ટિપ્પણો રચ્યાં છે. એ મુદ્રિત પ્રતિ અહીંના જૈનાનંદ પુસ્તકાલયમાં છે.

આ ઉપરાંત આ. ઋદ્ધિસાગર સૂરિજીના અનુવાદ સાથે પ્રથમ-દ્વિતીય બત્રીસીઓ 'દ્વય-દ્વાત્રિંશિકા' નામે શ્રી કૈલાસસાગરસૂરિ રીલીજીયસ ટ્રસ્ટ, અમદાવાદ તરફથી પ્રગટ થયેલ છે.

આ. યન્દ્રગુપ્તસૂરિના ગુજરાતી વિવેચન સાથે દાનબત્રીસી એક અનુશીલન વગેરે અમુક છૂટક છૂટક બત્રીસી અનેકાંત પ્રકાશન દ્વારા પ્રગટ થયેલ છે.

### प्रस्तुत संस्ङ्श्ण •

પ્રસ્તુત સંસ્કરણની અનેક આગવી વિશેષતાઓ છે. કેટલીક મહત્ત્વની વિશેષતાઓ ટૂંકમાં આ પ્રમાણે છે.

- પૂર્વ સંસ્કરણોમાંની ૪૮૦ જેટલી અશુદ્ધિઓનું પરિમાર્જન આ સંસ્કરણમાં સાત હસ્તલિખિત પ્રતિઓના આધારે કરાયું છે.
- જુના સંસ્કરણના પાઠ જે સ્થળે સુધાર્યા છે ત્યાં ટિપ્પણમાં જુનો પાઠ 'મુદ્રિત' સંકેત પૂર્વક આપ્યો છે. (પૃ.૩૯૦ વગેરે)
- ક્યારેક મૂળ ગ્રંથના પાઠ અને સ્વોપજ્ઞટીકામાં આવતાં પ્રતિક્રમાં પાઠભેદ કે અશુદ્ધિ હોય તો દૂર કરી છે અને એની નોંધ ટિપ્પણમાં આપી છે. (પૃ.૧૮૧ ૪/૧ ટિ.૧)
- મૂળ ગાથા સાથે ગ્રંથાંતરમાં આવતા પાઠભેદનું પણ સૂચન કર્યું છે. (પૃ.૩૯૫ ગા.૧૩ ટિ.૨)
- મૂળ ગાથામાં પણ અનેક સ્થળે શુદ્ધિકરણ કર્યું છે. (૪/૨૭ પૃ.૨૬૯ ટિ.૧,૨, ૪/૨૮ પૃ.૨૭૦ ટિ.૧, ૫/૧૯ પૃ.૨૯૭ ટિ.૧)
- સ્વોપજ્ઞટીકામાં સાક્ષીગાથાના અંશો અપાયા હોય ત્યાં ટિપ્પણમાં પૂરી ગાથા આપી છે. (પૃ.૪૧૦ટિ.)
- સ્વોપજ્ઞટીકામાં આવતાં પ્રાકૃતભાષાના અવતરણોની સંસ્કૃત છાયા ટિપ્પણમાં આપી છે.(પૃ.૪૧૦ વગેરે)
- ગ્રંથકાર ઉપાધ્યાયજી મહારાજે કેટલાક સ્થળોએ મૂળ ગાથાઓ સુગમ જણાવી ટીકા ન કરી હોય એવું જોવામાં આવે છે. આવા સ્થળે મૂળ ગાથામાં રહેલી અશુદ્ધિઓને દૂર કરવા માટે તે તે વિષયની અન્યાન્ય ગ્રંથમાં થયેલી ચર્ચાઓના આધારે શુદ્ધિકરણ કર્યું છે. દા.ત. બત્રીસી ૯/૨૯ માં 'વિધ્યુદ્યમભય' સ્થળે 'નયલતા' ટીકામાં ધર્મરત્નપ્રકરણ, બૃહત્કલ્પ વગેરે ગ્રંથોના પાઠો આપી ક્લિષ્ટ શ્લોકને સ્પષ્ટ કરેલ છે.
- બત્રીસીની ગાથા (૭/૧૫) હારિભદ્રીય અષ્ટક (૧૪/૧) જોડે ઘણી સમાનતા ધરાવે છે. આવા સ્થળે હારિભદ્રીય અષ્ટકની ટીકા નયલતામાં આપી દીધી છે.

#### 'નચલતાટીકાકાર અને અનુવાદક'

મુનિશ્રી યશોવિજયજીની વિદ્વત્તા, બહુશ્રુતતા, તાર્કિકતાના દર્શન એમની ટીકા અને અનુવાદમાં પંક્તિએ પંક્તિએ થાય છે. પ્રસ્તુત બત્રીસ-બત્રીસીની 'નયલતા' ટીકામાં ૧૧૫૦ કરતાં વધુ પ્રંથોના ૧૧૫૦૦ કરતાં વધુ સંદર્ભ આપ્યા છે. આપણને એમ થાય કે આટલા બધા સંદર્ભપ્રંથોને ટાંકવા એ કેટલું મોટું મહાભારત કામ છે ? આપણે ત્યાં લોકપ્રકાશ (૭૦૦ પ્રંથોના સાક્ષીપાઠ) અને ધર્મસંગ્રહ (૨૫૦ પ્રંથોના સાક્ષીપાઠ) જેવા વિપુલપ્રમાણમાં શાસ્રપાઠો ટાંકનારા આકરપ્રંથો બહુ થોડા છે.

આટ-આટલા સંદર્ભગ્રંથો ટાંકનારા મુનિશ્રી કર્તવ્યનો ભાર પોતાના માથે રાખતાં જ નથી. તેઓ કહે છે કે -- ''આ બધું કેવળ દેવ-ગુરુની કૃપાથી જ શક્ય છે. હું કોઈ ગ્રંથને જ્યારે ઉપયોગી સંદર્ભ શોધવા ઉઘાડું છું ત્યારે મોટાભાગે એવું બને છે કે જે પાનું ઉઘડે એમાં જ મને જોઈતો પાઠ મળી જતો હોય છે !" ઉપાધ્યાયજી મ.પ્રત્યે પણ તેઓશ્રીની ભક્તિ ઊંડી છે. જ્યારે જ્યારે કોઈ પંક્તિ ન સમજાય ત્યારે ઉપાધ્યાયજી મ.ના નામની માળા ફેરવીને પ્રાર્થના કરે કે - આ સ્થળનો અર્થ ઉપાધ્યાયજી મ.ને જે અભિપ્રેત હોય તે મને પ્રાપ્ત થાઓ. આ પ્રમાણે પ્રાર્થના કરીને સુઈ જતાં મુનિશ્રી ઉઠે ત્યારે મૂંઝવણનો ઉકેલ હાજર જ હોય !

ઉપાધ્યાયજી મ.ની આવી કૃપા વરસવાનું કારણ જણાવતાં મુનિશ્રી ભૂતકાળમાં સરી જઈ સ્મરણના પોપડાં ખોલે છે : મુમુક્ષુ અવસ્થામાં દીક્ષાના મુહૂર્ત માટે ડભોઈ જવાનું થયું. ત્યારે ત્યાં બિરાજમાન રૈવતસૂરિજી મહારાજે કહ્યું: ''નરેશ! ઉપાધ્યાય યશોવિજયજી સમર્થ શાસ્ત્રકાર થઈ ગયા છે. તેઓશ્રીનો સ્વર્ગવાસ ડભોઈમાં થયો છે. એમનાં સમાધિ સ્થળે જઈ વંદન કરી પ્રાર્થના વ. કરજે." અને એ વખતે પહેલી જ વાર ઉપાધ્યાયજીનું નામ સાંભળ્યું. સમાધિ સ્થળે કલાકો સુધી પ્રાર્થના કરી. અને આજે જીવનમાં ડગલે-પગલે ઉપાધ્યાયજીની કૃપાના દર્શન થાય છે. દીક્ષા અવસ્થામાં મુનિશ્રીનું નામ યશોવિજયજી પડે છે એમાં પણ કંઈક સંકેત હશે!

ખૂબ ટૂંકા ગાળામાં અનેકાનેક સ્વ-પર દર્શનના પ્રંથોનો અભ્યાસ કરનારા અને દીર્ઘધારણાશક્તિને ધરનારા મુનિશ્રી તપસ્વી પણ છે. (વર્ધમાન તપની ૮૭ ઓળી સુધી પહોંચ્યા છે.)

શિષ્યોની સારણા-વારણા-ચોયણા-પડિચોયણા અને અધ્યાપન વગેરેમાં પણ પૂરો રસ લે છે.

મુનિ યશોવિજયજી નવ્યન્યાયના ઊંડા અભ્યાસી છે એટલે ઉપાધ્યાયજીના હાર્દને સ્પષ્ટ કરવામાં સફળ રહ્યા છે. નવ્યન્યાયના અનેકાનેક ગ્રંથોના અવતરણો તે તે સ્થળે આપતાં રહે છે.

મુનિશ્રીનું વાંચન વિશાળ છે, સાથે સાથે ઉપયોગી પાઠોનું ટાંચન કરવાની એમની આદત પણ ઘણી લાભકારી બની છે.

#### • EGUGIE! •

વર્ષો પૂર્વે પ્રસ્તુત ગ્રંથનું વાંચન કરતો હતો ત્યારે ન સમજાતાં કઠીન-સ્થળો સમજવા પૂ. મુનિરાજશ્રી જંબૂવિજયજી મ.સા. પાસે ગયેલો. ત્યારે પૂજ્ય મુનિશ્રીએ આ ગ્રંથની છપાયેલી પ્રત જોઈને કહ્યું કે - ''આ ગ્રંથનું સુંદર રીતે સંપાદન કરવાની જરૂર છે. આમાં ઘણાં સ્થળોએ અશુદ્ધિઓ છે, (મુનિશ્રી યશોવિજયજીએ પ્રસ્તુત સંસ્કરણમાં જુના સંસ્કરણની ૪૮૦ જેટલી અશુદ્ધિઓનું વિવિધ હસ્તલિખિત પ્રતિઓના આધારે પરિમાર્જન કર્યું છે.) પદચ્છેદ, વિરામ-ચિદ્ધો વગેરે પણ યથાસ્થાને નથી. કોઈક વિદ્વાને આનું સંપાદન કરવું જરૂરી છે." આ પછી મારા મનમાં એક ઝંખના હતી કે આનું સુંદર સંસ્કરણ પ્રગટ થાય અને હું વાંચું.

થોડા વર્ષો પૂર્વે પં.શ્રી અભયશેખર વિજયજી ગણિવર (હવે આચાર્ય) ને અમદાવાદમાં મળવાનું થયું. બત્રીસી અને એના અનુવાદના છપાયેલા ફર્મા જોઈ આનંદ થયો. તેઓએ કહ્યું કે 'મેં આઠ બત્રીસીનું સંપાદન અને અનુવાદ કર્યો છે. પરંતુ હવે આગળ કરવાનો નથી. કેમ કે અમારા મુનિ યશોવિજયજી આ બધી બત્રીસી ઉપર વિસ્તૃત સંસ્કૃત ટીકા અને ગુજરાતી વિવેચન લખી રહ્યા છે.' આ સમાચાર મળ્યા ત્યારથી મુનિ યશોવિજયજી સંપાદિત વિવેચન બત્રીસ-બત્રીસી જોવાની ઉત્કંઠા હતી. હમણાં કલિકુંડતીર્થમાં મુનિશ્રી યશોવિજયજી સાથે પખવાડિયું રહેવાનું થયું. તેઓએ બત્રીસીના પ્રુફો આપ્યા અને બીજા ભાગની પ્રસ્તાવના લખી આપવા કહ્યું. બત્રીસીનું વાંચન મારા માટે "ભાવતું' તુ ને વૈદ્યે કહ્યા" જેવું હતું. પ્રસ્તાવના લખવાના નિમિત્તે મને આ ગ્રંથવાંચનની તક આપવા બદલ મુનિશ્રીનો આભારી છું.

પ્રસ્તુત ગ્રંથનું પઠન-પાઠન કરી સહુ કોઈ ઉપાધ્યાયજી મહારાજે પ્રરૂપેલા પદાર્થોને આત્મસાત્ કરી આત્મકલ્યાણને વરે એ જ મંગળ કામના.

> લી.**વિજય મુનિચન્દ્રસૂરિ** અક્ષયતૃતીયા- વિ.સં.૨૦૫૯, ઓંકારસૂરિ આરાધનાભવન, સૂરત.

# ૫ થી ૮ બત્રીસીનો ટૂંક્સાર

## ૫- ભક્તિદ્વાત્રિંશિકાઃ ટૂંક્સાર

લૌકિક દેવો કરતાં શ્રીવીતરાગ તીર્થંકર ભગવંત મહાન છે - આવું જાણીને ચૂપચાપ બેસી રહેવાનું નથી. પણ તેમની સર્વોત્કૃષ્ટ ભક્તિ કરવાની છે. આથી પાંચમી બત્રીસીમાં તીર્થંકર ભગવંતની ભક્તિનું, ભક્તિના પ્રકારોનું વિશદ નિરૂપણ મહોપાધ્યાયજી મહારાજે કરેલ છે. તેઓશ્રી જણાવે છે કે અરિહંત પરમાત્માને વિશે ભક્તિ સર્વવિરતિધરોને સંપૂર્ણ હોય છે, તથા ગૃહસ્થોને આંશિક હોય છે. (ગા.૧) જિનાલય બનાવવું તે પણ ગૃહસ્થ દ્વારા થતી ભક્તિનો એક પ્રકાર છે. જિનાલય કરાવનાર ગૃહસ્થ સદાચાર વગેરે ગુણવાળો હોય. આવા ગૃહસ્થે દેરાસર બનાવવાના સમયે કેટલીક વાતો ખ્યાલમાં રાખવી. જેમકે દેરાસર માટે શુદ્ધ ભૂમિને શાસનીતિથી ખરીદવી. બીજાને અણગમામાં નિમિત્ત ન થવું. તે માટે દેરાસરની જમીન વગેરે ખરીદતી વખતે સામેનાને સંતુષ્ટ કરવો. વળી આસપાસ રહેનારાઓનું પણ સન્માન કરવું, જેથી તેઓને જૈન ધર્મમાં રુચિ થાય. જિનાલય-જિનબિંબ બનાવવા દ્વારા કારીગરોન સુથાર-શિલ્પી વગેરે પણ જિનભક્તિ સ્વરૂપ ધર્મની આરાધનામાં શ્રાવકના સહાયક છે. માટે તેઓ શ્રાવકના ધર્મમિત્ર થાય-આવું ગ્રંથકારશ્રી જણાવે છે. માટે શ્રાવકોએ ધર્મમિત્ર એવા કારીગરોને પણ સંતોષ આપવો. (ગા.૨ થી ૭)

જિનાલય બનાવનાર શ્રાવક જયણાવાળો, આરંભને છોડનારો તથા નિયાણારહિત શુભાશયવાળો હોય. તેની જિનાલય નિર્માણની પ્રવૃત્તિને ષોડશકમાં શ્રીહરિભદ્રસૂરિ મહારાજે ભાવવૃદ્ધિના કારણે 'ભાવયજ્ઞ' રૂપે જણાવેલ છે. દેરાસર બનાવીને શ્રાવક જિનબિબને કરાવે. (ગા.૮ થી ૧૦) જિનાલય અને જિનબિબના નિર્માણ માટે વ્યસનમુક્ત શિલ્પી રાખવો. તેનું સન્માન કરવું અને તેને ઉચિત મૂલ્ય ચૂકવવું. એક જ પ્રતિમા ઘડાવેલ હોય છતાં તે પ્રતિમાની મુખાકૃતિ વગેરેને કારણે જો શ્રાવકને '૫૦' પ્રતિમા ભરાવ્યા જેટલો આનંદ થાય તો તેને લાભ પણ '૫૦' પ્રતિમા કરાવ્યાનો મળે છે. અહીં ગ્રંથકારશ્રી લાલબત્તી ધરતા જણાવે છે કે જો શિલ્પી ઉપર અપ્રીતિ હોય તો તે વાસ્તવમાં ભગવાન ઉપર અપ્રીતિ છે. આ વાત પણ જિનમંદિર બનાવનારે નોંધવા જેવી છે. (ગા.૧૧ થી ૧૩)

ભૂલથી પોતાની પાસે આવી ગયેલ બીજાના ધનને વિશે 'આનાથી ઉત્પન્ન થયેલ પુણ્ય તે ધનના માલિકનું થાઓ' - આવી અભિલાષા શ્રાવક કરે. તેથી તેનું ધન સર્વાંશે શુદ્ધ થાય છે. તથા પ્રાણપ્રતિષ્ઠા વખતે જે ભગવાનની પ્રતિમા હોય, તેના નામનો મંત્રન્યાસ થાય છે. પ્રતિમા સોનાની હોય કે મોટી હોય તો લાભ મોટો થાય તેવું નથી પણ ભક્તિ અને શાસ્ત્રાનુસારીતા જ નિર્જરાનું મુખ્ય કારણ છે. આ રીતે પ્રતિમા કરાવવી તે લોકોત્તર અને મોક્ષદાયી છે. (ગા.૧૪ થી ૧૬)

વિષિપૂર્વક ભરાવેલ પ્રતિમાની પ્રતિષ્ઠા દસ દિવસમાં કરવાનું વિધાન **ષોડશક**માં શ્રી**હરિભદ્રસૂરિજી** મહારાજે કરેલ છે. તે પ્રતિષ્ઠા ત્રણ પ્રકારે છે - વ્યક્તિપ્રતિષ્ઠા, ક્ષેત્રપ્રતિષ્ઠા અને મહાપ્રતિષ્ઠા. (ગા.૧૭) પ્રાણપ્રતિષ્ઠાવિષિને દર્શાવતા ગ્રંથકારશ્રી કહે છે કે પ્રાણપ્રતિષ્ઠા = અંજનશલાકા કરનાર પોતાના આત્મામાં જ વીતરાગતા વગેરે ગુણોની સ્થાપના કરે તે મુખ્ય પ્રતિષ્ઠા છે. પ્રતિમામાં બાહ્ય-પ્રતિષ્ઠા તો ઉપચારથી

જાણવી. પરંતુ ઉપચારથી કરાતી પ્રતિષ્ઠાથી પણ પૂજકના મનમાં પ્રતિમામાં પરમાત્માની બુદ્ધિ થવાથી પૂજકને પુષ્કળ લાભ થાય છે. પ્રતિષ્ઠા પછી આઠ દિવસ સુધી નિરંતર દાન દેવું અને પૂજા કરવી. પ્રતિષ્ઠા બાહ્ય અને અંતરંગ-એમ બે પ્રકારે થાય છે. તેમાં બાહ્ય પ્રતિષ્ઠામાં બલિબાકળા આપવા જરૂરી છે. જેથી ક્ષેત્રદેવતાની શાંતિ થાય, વિધ્નોનો નાશ થાય અને તે દેવો શાસનની ઉન્નતિ કરે.

આગળ ઉપર ગ્રંથકારશ્રી જણાવે છે કે પરમાત્માની જળપૂજા વગેરે શ્રાવકો કરી શકે, પરંતુ સાધુ નહિ. કારણ કે તેઓ પાપપ્રવૃત્તિથી સંપૂર્ણપણે અટકેલા-પાછા ફરેલા છે. જિનપ્રતિમાની પૂજા ચંદનાદિ વિલેપન, દૂધ-જલાદિથી સ્નાન, ધૂપ, ઉત્તમ ફળ વગેરે દ્રવ્યોથી કરવી જોઈએ. (ગા.૧૮-૨૧)

ભગવાનની પૂજા પંચાંગ પ્રશિપાત રૂપે, સાષ્ટાંગ પ્રશામ રૂપે કે પોતાના વૈભવ મુજબ સર્વોપચાર પૂજારૂપે થઈ શકે. ભગવતીસૂત્રમાં અને પૂજા પ્રકરણમાં પણ આવી પૂજા જણાવાયેલ છે. (ગા.૨૨) પોડશકમાં શ્રીહરિભદ્રસૂરિજી મહારાજા જણાવે છે કે 'શ્રાવકે લાલ, પીળા વસ્ત્રોથી કે શ્વેત વસ્ત્રોથી પૂજા કરવી. ભગવાનના ગુણો અને પોતાના દોષ-નિંદા જેમાં આવે એવા સ્તવનાદિથી સ્તોત્રપૂજા કરવી. તેમાં એકાગ્રતા તથા અહોભાવ લાવવા પ્રયત્ન કરવો. આ રીતે કરાયેલી ભગવાનની પૂજા વિધ્નશાંતિ કરે છે અને અભ્યુદય તથા મોક્ષને આપે છે. ભગવાનને વિલેપન કરવું, પુષ્પ ચડાવવા તે કાયયોગ પ્રધાન પૂજા છે. પૂજાની સામગ્રી (ફૂલ વગેરે) મંગાવવી તે વચનયોગપ્રધાન પૂજા છે. મનથી ફૂલપૂજા વગેરેની ભાવના તે મનયોગપ્રધાન પૂજા છે. (ગા.૨૨ થી ૨૬)

જિનપૂજાવિરોધી અમુક લોકો બીજાને પૂજામાં અંતરાય કરતા કહે છે કે 'પૂજાથી ભગવાનને તો કોઈ જ લાભ નથી થતો અને જીવિરાધનાનો દોષ ઊભો જ છે.' પરંતુ આ દલીલ બરાબર નથી. કારણ કે ભગવાનને લાભ થાય તે માટે પૂજા નથી કરવાની. પણ પોતાના આત્માની નિર્મળતા-પ્રસન્નતાશુભ અધ્યવસાય માટે પૂજા કરવાની છે. પૂજામાં પ્રગટતો શુભભાવ તો અનુભવસિદ્ધ જ છે. તથા વિરાધના થવા માત્રથી જો જિનપૂજા ત્યાજ્ય હોય તો ગૃહસ્થો સાધર્મિકભક્તિ વગેરે આરાધના પણ નહિ કરી શકે. માટે આજ્ઞાને કેન્દ્રમાં રાખવી એ બાબત મુખ્ય છે. જિનાજ્ઞાને કેન્દ્રસ્થાને રાખીને જયણાપૂર્વક થતી આરાધનામાં કદાચ અલ્ય દોષ લાગે તો પણ જિનાજ્ઞાશરણાગતિ વગેરે પરિણામોથી થતા લાભો અપરંપાર છે. માટે જ ષોડશકમાં શ્રીહરિભદ્રસૂરિ મહારાજા કૂપદેષ્ટાંતથી પૂજાનું સમર્થન કરે છે. પરંતુ સાધુ ભગવંત સંપૂર્ણપણે ભાવસ્તવમાં આરૂઢ હોવાથી જિનપૂજાનું તેને પ્રયોજન નથી. અષ્ટકજીમાં પણ કહેલ છે કે સાવદ્યપ્રવૃત્તિરૂપ રોગ જેનો નીકળી ગયો છે તેવા સાધુને દ્રવ્યપૂજાની જરૂર નથી. માટે પ્રકૃતિથી અત્યંત પાપભીરૂ અથવા સામાયિકમાં રહેલ ગૃહસ્થને પણ જિનપૂજાનો અધિકાર નથી. પરંતુ સંસારમાં છૂટથી આરંભ-સમારંભને કરનાર ગૃહસ્થ પૂજામાં આરંભ-સમારંભ સ્વરૂપ દૂષણો જુવે તે તેનો અવિવેક છે. પંચાશકમાં જણાવેલ છે કે આવો જીવ શાસનહીલના અને અબોધિનું કારણ બને છે. (ગા.૨૭ થી ૩૦) આ બધી બાબતોને ગ્રંથકારશ્રીએ અહીં ઝીણવટથી દર્શવેલ છે.

દેવદ્રવ્યભક્ષક સંકાશ શ્રાવક વગેરેના દેષ્ટાંતોથી જિનપૂજા કર્મનિર્જરા અને મોક્ષનું કારણ છે -એ વાત સૂક્ષ્મ રીતે સિદ્ધ કરેલ છે. અંતમાં જણાવેલ છે કે જેમ ચિંતામણિ રત્નની પૂજાથી રત્નને લાભ નથી પણ પૂજકને લાભ છે તે રીતે વીતરાગની પૂજામાં વીતરાગને લાભ નથી પણ પૂજકને લાભ અવશ્ય થાય છે. (ગા.૩૧-૩૨)

આ રીતે અહીં સૌ પ્રથમ જિનાલય અને જિનપ્રતિમા નિર્માણની વિધિ બતાવી. પછી ત્રણ પ્રકારની

પ્રતિષ્ઠા, ત્રણ પ્રકારની પૂજા, સાધુ માટે દ્રવ્યપૂજા બિનજરૂરી વગેરે વિષયોની છણાવટ કરેલ છે. અંતમાં પ્રતિમાની પૂજામાં ચિંતામણિરત્નના દેષ્ટાંતને જણાવીને આ વિષયનો ઉપસંહાર કરેલ છે.

### દ્દ- સાધુસામગ્રદ્ધાત્રિંશિકાઃ ટૂંકસાર

જિનભક્તિથી ચારિત્ર મોહનીય કર્મનો ક્ષય થવાથી સાધુજીવન પ્રાપ્ત થાય છે. તેથી છકી બત્રીસીમાં સાધુજીવનની સંપૂર્ણતા શેના દ્વારા થાય ? તે બાબતનું વિસ્તૃત પ્રતિપાદન કરવામાં આવેલ છે. સાધુતાની પરિપૂર્ણતાની આધારશીલા છે (૧) તત્ત્વસંવેદનજ્ઞાન (૨) સર્વસંપત્કરી ભિક્ષા અને (૩) જ્ઞાનગર્ભિત વૈરાગ્ય. તે માટે ગ્રંથકારશ્રી જણાવે છે કે સંયત એવા મહાત્મા જ્ઞાનથી જ્ઞાની બને, ભિક્ષા દ્વારા ભિક્ષુક બને, વૈરાગ્ય દ્વારા વિરક્ત બને (ગા.૧)

જ્ઞાનના ત્રણ પ્રકાર છે. (૧) વિષયપ્રતિભાસ જ્ઞાન, (૨) આત્મપરિણામયુક્ત જ્ઞાન અને (૩) તત્ત્વસંવેદન જ્ઞાન. હેયત્વ વગેરે વિષયોના ગુણધર્મો વિનાનું મુગ્ધ જ્ઞાન તે વિષયપ્રતિભાસ જ્ઞાન. આધ્યાત્મિક લાભ-નુકસાનને જણાવતું જ્ઞાન તે આત્મપરિણામયુક્ત જ્ઞાન. અનેકાંતવાદથી અભિવ્યક્ત, હેયના ત્યાગ અને ઉપાદેયના સ્વીકારથી વણાયેલ બોધને તત્ત્વસંવેદન જ્ઞાન કહેવાય. (ગા.૨)

અગ્નિના દાહક સ્વભાવથી અજાણ અને ચમકને જોઈ અગ્નિ તરફ આકર્ષાતા મુગ્ધ બાળકની જેમ હેય એવા સ્ત્રી-પરિવારમાં મમત્વ કરનાર મિથ્યાદૃષ્ટિનું જ્ઞાન વિષયપ્રતિભાસ જ કહેવાય. અષ્ટકજીમાં જણાવ્યું છે કે 'અજ્ઞાનાવરણના હ્રાસથી વિષયપ્રતિભાસ જ્ઞાન ઉત્પન્ન થાય છે' (ગા.૩) આત્મપરિણામશાલી જ્ઞાન સમક્તિને હોય છે. તે જ્ઞાનાવરણના ઘટાડાથી ઉત્પન્ન થાય છે. એવું અષ્ટકજીમાં જણાવેલ છે. તે જ્ઞાન ચારિત્રની ઈચ્છાથી યુક્ત હોય છે. (ગા.૪) તત્ત્વસંવેદન જ્ઞાન સમ્યક્ જ્ઞાનાવરણના ક્ષયોપશમથી ઉત્પન્ન થાય છે. તેવું જ્ઞાન વિરતિથી વિશિષ્ટ એવા સાધુને હોય છે. અને તે વિના વિષ્ને કળ આપે છે. (ગા.૫) નિષ્ઠ્ર પાપપ્રવૃત્તિ વિષયપ્રતિભાસ જ્ઞાનને સૂચવે છે. સકંપ પાપપ્રવૃત્તિ આત્મપરિણતિ-યુક્ત જ્ઞાનનું ચિક્ષ છે. મોક્ષમાર્ગમાં વિશુદ્ધ પ્રવૃત્તિ તત્ત્વસંવેદનજ્ઞાનને સૂચવે છે.

આગળ જતાં નવ્યન્યાયની પરિભાષાના માધ્યમથી પ્રંથકારશ્રીએ કાર્યભેદ પ્રત્યે કારણભેદના નિયમને આગળ ધરીને 'અજ્ઞાનાવરણ, જ્ઞાનાવરણ અને સત્જ્ઞાનાવરણ-એમ ત્રણ વિલક્ષણ - વિભિન્ન કર્મના ક્ષયોપક્ષમથી અજ્ઞાન, જ્ઞાન અને સત્જ્ઞાન સ્વરૂપ કાર્ય ઉત્પન્ન થાય છે' - એવું હૃદયંગમ રીતે દર્શાવેલ છે. (ગા.૭)

તત્ત્વસંવેદન જ્ઞાનના સંબંધથી જ સાધુ પૂર્ણતાને મેળવે છે. બાકી તે આકર્ષગામી થાય કે પતિત પણ થાય. (ગા.૮)

સાધુજીવનમાં ભિક્ષા ત્રણ પ્રકારે સંભવે છે.- સર્વસંપત્કરી ભિક્ષા, પૌરૂષધ્ની ભિક્ષા અને વૃત્તિભિક્ષા. (ગા.૯) સર્વદા હનન-પાચન-ક્રયણ સ્વરૂપ આરંભ વગરની ભિક્ષા સર્વસંપત્કારી ભિક્ષા કહેવાય. તે સુસાધુમાં સાક્ષાત્ અને ૧૧મી પ્રતિમા વહન કરનાર શ્રાવકમાં પરંપરાએ રહે છે. (ગા.૧૦) દીક્ષા લીધા પછી દીક્ષાવિરોધી પ્રવૃત્તિ કરે, આરંભસમારંભ કરે તેની ભિક્ષા પૌરુષધ્ની કહેવાયેલ છે. (ગા.૧૧) અષ્ટકમાં શ્રીહરિભદ્રસૂરિ જણાવે છે કે નિર્ધન, પાંગળા વગેરે જીવો જીવનનિર્વાહ માટે ભિક્ષાટન કરે તે વૃત્તિભિક્ષા કહેવાય. સિદ્ધપુત્ર અને સારૂપિકની ભિક્ષા પણ વૃત્તિભિક્ષા હોઈ શકે. સંવિગ્નપાક્ષિકની ભિક્ષા સર્વસંપત્કરી કહેવાય. (ગા.૧૨)

પ્રથકારશ્રી ચારિત્રનો અને ભિક્ષાનો સંબંધ જોડે છે કે ''ભિક્ષાદાતાને તકલીફ ન થાય એ રીતેં, સાધુ માટે ન બનાવેલ રસોઈ પ્રહા કરતા સાધુ ચારિત્રની સમૃદ્ધિથી પૂર્ણતાને પામે છે." (ગા.૧૩) અહીં પ્રશ્ન ઉભો કરેલ છે કે - 'આ રીતે તો સાધુને સદ્દગૃહસ્થોની ગોચરી જ નહિ કલ્પે. કારણ કે સદ્દગૃહસ્થો તો રસોઈ બનાવતી વખતે જ અતિથિ-સાધુસંતોના સંકલ્પપૂર્વક જ જરૂર કરતાં વધારે પ્રમાણમાં રસોઈ બનાવતા હોય છે. વળી, દશ્વૈકાલિકમાં પણ સાધુને યાવદર્થિક અને પુણ્યાર્થિક ભોજનાદિ પ્રહણ કરવાનો નિષેધ કરેલો છે. તો સાધુ ભગવંતો સદ્દગૃહસ્થને ત્યાં ગોચરી કઈ રીતે લેશે ?' આનો જવાબ આપતા પ્રન્થકારશ્રીએ જણાવેલ છે કે રસોઈ બનાવતી વખતે ગૃહસ્થ 'આટલું સાધુ માટે' એ પ્રમાણે સંકલ્પ કરે તો સાધુને તે રસોઈ અગ્રાહ્ય બને. પણ સામાન્યથી પોતાના ઉદ્દેશથી થતી રસોઈને વિશે 'મારા માટે બનાવેલી રસોઈ સાધુ ભગવંતને વહોરાવી મારી જાતને, આજના દિવસને સફળ કરીશ' આવી ભાવના કરવા માત્રથી તે રસોઈ સાધુને અગ્રાહ્ય બને નહિ. આ વાતની ગ્રંથકારશ્રીએ વિશેષ છણાવટ પિંડનિર્યુક્તિમાં બતાવેલી ચતુર્ભંગી દ્વારા કરેલી છે. માટે જેમ સાધુને વંદન કરી કૃતાર્થ થતા વિનયી શ્રાવકોને વાઉકાયની હિંસાનો દોષ નથી લાગતો તે રીતે પોતાની રસોઈમાં સુપાત્રદાનની ભાવના ભાવવાથી તે રસોઈ સાધુને અગ્રાહ્ય બની નથી જતી તથા શ્રાવકને તેવી ભાવના દોષજનક બનતી નથી. (ગા.૧૪ થી ૧૭)

'તીર્થંકર ભગવંતે બતાવેલ શુદ્ધ ગોચરીની પ્રાપ્તિ અશક્ય છે' એવી શંકા ન કરવી. કારણ કે તેવી શંકા તીર્થંકરોમાં પોતાની અશ્રદ્ધાને સૂચવે છે. વળી, અતિદુર્લભ એવો મોક્ષ પણ અતિદુષ્કર એવો ધર્મ (નિર્દોષ ગોચરી વગેરે) કરવાથી જ મળી શકે. અને અતિદુષ્કર એવા સાધુધર્મને અતિદુર્લભ એવા મોક્ષનું કારણ બતાવવાથી જ તીર્થંકરોમાં યથાર્થ માર્ગદર્શક તરીકેની શ્રદ્ધા સંગત થાય છે. (ગા.૧૮) પોતાના માટે બનેલ રસોઈ એકવાર સાધુ સ્વીકારે તો બીજીવાર ગૃહસ્થ તેવી રીતે બનાવે. આ રીતે પોતાના નિમિત્તે ગૃહસ્થને પાપના ભાગીદાર બનતા અટકાવવા તથા અનવસ્થાને (= ખોટી પરંપરાને) અટકાવવા સાધુ તેવી રસોઈ ન સ્વીકારે. આવું સાધુ ન કરે તો તેનુ સંયમ નિમ્ન બને-ખંડિત થાય. (ગા.૧૯-૨૦)

આગળ વધતાં ગ્રંથકાર શ્રીમદ્જીએ સાધુની સંપૂર્શતાના કારણભૂત વૈરાગ્યને દર્શાવેલ છે. વૈરાગ્ય ત્રણ પ્રકારના છે - (૧) દુઃખગર્ભિત (૨) મોહગર્ભિત (૩) જ્ઞાનગર્ભિત. સંસારના દુઃખથી કંટાળીને પલાયનવૃત્તિથી દીક્ષા લેનાર વ્યક્તિ કષ્ટસાધ્ય એવા ચારિત્રાચારમાં પોતાની શક્તિને છૂપાવે છે. આથી દુઃખગર્ભિત વૈરાગ્ય આર્તધ્યાનરૂપે હોય છે. 'ભોગસુખ મને મળશે નહિ' એવા બોધથી સ્ત્રી વગેરેમાં નિસ્પૃહતા થવા છતાં વિષયસુખમાં અનિષ્ટપણાની બુદ્ધિ ન હોવાથી દુઃખગર્ભિત વૈરાગ્ય દુઃખજનક છે. (ગા.૨૧-૨૨) 'આત્મા એકાંતે નિત્ય છે અથવા એકાંતે અનિત્ય છે' આવા એકાંતજ્ઞાનથી સંસારની અસારતા જોઈને મોહગર્ભિત વૈરાગ્ય પ્રગટે છે. આમાં આત્મા વિશે ગેરસમજ જીવમાં ઉભી છે. તેથી મોહગર્ભિત વૈરાગ્ય પણ જીવને દુર્ગતિમાં લઈ જઈ શકે છે. તેથી તેને 'દબાયેલ તાવ'ની ઉપમા આપી છે. (ગા.૨૩) કર્મબદ્ધ જીવોના દુઃખોને વિવેકદષ્ટિથી સ્યાદાદદષ્ટિથી જાણીને સંસાર પ્રત્યે ઉભો થતો વૈરાગ્ય જ્ઞાનગર્ભિત વૈરાગ્ય કહેવાય. તે જીવને મોક્ષમાર્ગે પ્રગતિ કરાવે છે. (ગા.૨૪)

સાધુપણાની સંપૂર્ણતા જ્ઞાનગર્ભિત વૈરાગ્ય દ્વારા જ શક્ય છે. વૈરાગ્ય દુઃખગર્ભિત કે મોહગર્ભિત હોય તો પણ ગુણવાન ગુરુની શરણાગતિથી, સમર્પણભાવથી તે પલટાઈને જ્ઞાનગર્ભિત બની શકે. ગુરુની શરણાગતિ વિના તો જીવની ભાવશુદ્ધિ પણ મોક્ષમાર્ગને અનુસરતી નથી. કારણ કે તેવા જીવોએ માનેલી ભાવશુદ્ધિ કદાગ્રહસ્વરૂપ છે, ગીતાર્થ ગુરુના ઉપદેશને સમજવા કે સ્વીકારવામાં અવરોધક છે. કદાગ્રહનું કારણ મોહ છે. તેવા મોહનો નાશ ગુરુપારતંત્ર્યથી થાય છે. આમ અષ્ટકજીમાં પણ જણાવેલ છે. ગુરુને સમર્પિત થવામાં નમ્રતા-સરળતા વગેરે અનેક લાભો પણ છે. જે ગુણોનું સ્વરૂપ-ફળ-બળ ઓળખે અને દોષોનું સ્વરૂપ-ફળ-ત્રાસ સમજે તેના માટે ગુણવાન ગુરુ પ્રત્યે સમર્પણ સહજ છે. (ગા.૨૫-૨૮)

જીવ ગુરુ પ્રત્યેના વિશિષ્ટ સમર્પણ ભાવથી સામેનાને સમક્તિ અપાવવા દ્વારા પોતાનું સમક્તિ ક્ષાયિક સ્વરૂપે પરિણમાવે છે. યાવત્ તીર્થંકર પદને સંપ્રાપ્ત કરે છે આમ શાસનપ્રભાવના અને પોતાની ઉત્કૃષ્ટ આત્મોત્રતિ સ્વરૂપ લાભ થાય છે. તથા અજાણતા પણ શાસનહીલના કરનાર વ્યક્તિ ગાઢ મિથ્યાત્વને બાંધે છે. માટે બાલ જીવોની સ્વચ્છંદ પ્રવૃત્તિ શાસનહીલનાને કરનાર છે અને સાધુની ગુરુપરતંત્રતા ગુણોની પૂર્ણતાને લાવનાર છે-એમ જણાવેલ છે. આમ ગીતાર્થનો સંગ કરી તત્ત્વસંવેદન જ્ઞાન, સર્વસંપત્કરી ભિક્ષા અને જ્ઞાનગર્ભિત વૈરાગ્યને આત્મસાત્ કરનાર સાધુ ઝડપથી મોક્ષે જાય છે. (ગા.૨૯-૩૨)

આ રીતે સાધુ જીવનની સંપૂર્ણતાને લાવનાર ત્રણ ઘટક તત્ત્વોનું સુંદર અર્થવિશ્લેષણ અહીં દેષ્ટિગોચર થાય છે.

### ૭- ધર્મવ્યવસ્થાદ્ધાત્રિંશિકાઃ ટૂંકસાર

સાધુજીવનમાં ભક્ષ્યાભક્ષ્ય વગેરે બાબતોનો સમ્પક્ બોધ ન હોય તો સાધુતા અપૂર્ણ જ રહી જાય છે. માટે સાધુસામગ્ર્ય બતાવ્યા બાદ સાતમી બત્રીસીમાં ભક્ષ્યાભક્ષ્ય વગેરેની વ્યવસ્થા ગ્રંથકારશ્રીએ દર્શાવેલ છે. પ્રારંભમાં જ ગ્રંથકારશ્રી દર્શાવે છે કે ભક્ષ્યાભક્ષ્યના વિવેકથી, ગમ્યાગમ્યના વિવેકથી, વિશિષ્ટ તપથી અને દયાથી ધર્મ વ્યવસ્થિત રહે છે. (ગા.૧)

બૌદ્ધ કહે છે કે 'જેમ ભાત એકેન્દ્રિય જીવનું શરીર છે અને ભક્ષ્ય છે તે રીતે માંસ પ્રાણીનું શરીર કે શરીરનો ભાગ છે. માટે તેને ભક્ષ્ય કહેવું જોઈએ.' પણ પ્રંથકારશ્રીની દષ્ટિએ આ દલીલ ખોટી છે. કારણ કે 'જેનું ભક્ષણ થઈ શકે તે ભક્ષ્ય કહેવાય' તેવું શાસ્ત્રમાન્ય નથી. પણ જેનું ભક્ષણ પાપનું કારણ ન બને તે જ ભક્ષ્ય કહેવાય. માટે જ લોકમાં પણ પેય-અપેયની વ્યવસ્થા એ રીતે પ્રસિદ્ધ છે કે ગાયનું દૂધ ભક્ષ્ય છે પણ ગાયનું લોહી અભક્ષ્ય છે. જો બૌદ્ધની વાત સ્વીકારીએ તો ભેંસના માંસની જેમ બૌદ્ધ ભિક્ષુનું માંસ પણ ભક્ષ્ય બનશે. કારણ કે બન્ને પ્રાણી અંગ જ છે. પણ બૌદ્ધસાધુના માંસને ખાવાનો તો તેમના શાસ્ત્રમાં જ નિષેધ જણાવેલ છે. વળી, જૈનોના મતે માંસ અભક્ષ્ય છે તેનું કારણ એ છે કે તે જીવોની સંસક્તિનો (=પુષ્કળ ઉત્પત્તિનો) હેતુ છે, નહિ કે તે પ્રાણીનું અંગ છે. તીર્થંકરોએ માંસમાં નિગોદના જીવોની એકાંતિકી અને આત્યંતિકી ઉત્પત્તિ જણાવી છે. સંબોધપ્રકરણનો સંદર્ભ આપીને ગ્રંથકારશ્રીએ આ વાતની પુષ્ટિ કરેલ છે. (ગા.૨ થી દ)

જૈન આગમમાં માંસના ઉપભોગની આવતી વાત માંસને આરોગવાનું સમર્થન નથી કરતી પણ બાહ્ય વિલેપન વગેરે રૂપે અતિ આગાઢ રોગાદિ કારણે માંસના બાહ્ય ઉપભોગને જણાવે છે. આ જ વાત જણાવે છે કે 'માંસ અભક્ષ્ય છે' એવી વાત જૈનોને માન્ય જ છે. વળી, સ્વાભાવિક રીતે મળતા રોટલી-દાળ છોડી, જે મેળવવા માયા કરવી પડે, અતિ આસક્તિ પોષાય તેવા માંસને વાપરવાની વાત જિનેશ્વરો કરે પણ નહિ. (ગા.૭) વળી લંકાવતાર, શીલપટલ, નાગપટલ વગેરે બૌદ્ધ શાસ્ત્રો

પણ માંસ ખાવાનો નિષેધ કરે છે. (ગા.૮) આ વાતને બતાવવાનું ગ્રંથકારશ્રી ચૂકતા નથી.

બૌદ્ધમતના નિરાકરણ બાદ દ્વિજમતનું ગ્રંથકારશ્રીએ નિરાકરણ કરેલ છે. મનુસ્મૃતિના મતે, 'માંસભક્ષણ, મદ્યપાન અને મૈથુનસેવનમાં દોષ નથી' - આમ જણાવી દ્વિજ લોકો માંસને ભક્ષ્ય કહે છે. પણ ગ્રંથકારશ્રીના અભિપ્રાય મુજબ, આ વાત પણ ખોટી છે. કેમ કે પ્રસ્તુત વાતનું જ વિરોધી વાક્ય મનુસ્મૃતિમાં મળે છે કે 'મને તે પરલોકમાં ખાશે જેનું માંસ હું અહીં ખાઉં છું' આ પ્રમાણે મનુસ્મૃતિમાં દર્શાવેલી 'માંસ' શબ્દની વ્યુત્પત્તિ જ માસભક્ષણને ભવપરંપરાવર્ધક બતાવવા દ્વારા 'ઝડપથી મોક્ષે જવા ઈચ્છતા ધર્માત્માઓ માટે માંસ અભક્ષ્ય છે' આવું સ્પષ્ટપણે સિદ્ધ કરે છે.

જો કે અહીં પૂર્વપક્ષી બચાવ કરે છે કે 'આ વાત શાસ્ત્રનિષિદ્ધ = શાસ્ત્રબાહ્ય (= યજ્ઞાદિ સિવાયના પ્રસંગે) માંસના નિષેધ વિશે જાણવી. કારણ કે 'બ્રાહ્મણોની સંમતિથી વિધિ મુજબ પ્રોક્ષિત માંસ ખાવું જોઈએ, નિયુક્ત વ્યક્તિએ માંસ ખાવું જોઈએ, પ્રાણનો નાશ થતો હોય તો માંસ ખાવું' આવી વાત પણ મનુસ્મૃતિમાં જ જણાવેલ છે.' (ગા.૯ થી ૧૩)

પરંતુ ગ્રંથકારશ્રી પોતાની શાસ્ત્રપરિકર્મિત પ્રજ્ઞાનો પ્રકર્ષ દેખાડતા કહે છે કે - 'શાસ્ત્રીય માંસનું ભક્ષણ નિર્દોષ છે અને અશાસ્ત્રીય માંસભક્ષણ દોષયુક્ત છે.' આવું જણાવનાર મનુસ્મૃતિનું વચન બરાબર નથી. કારણ કે મનુસ્મૃતિ (પ/૩૫) મુજબ વેદોક્ત વિધિ મુજબ ગુરુ દ્વારા આદેશ કરાયેલ જે માણસ શાસ્ત્રીય માંસનું ભક્ષણ નથી કરતો તે ૨૧ જન્મ સુધી પરભવમાં પશુના અવતાર પામે છે. માટે શાસ્ત્રીય માંસભક્ષણની નિવૃત્તિનું તો વિશિષ્ટ કલ્યાણકારી ફળ મળી ન શકે. તથા શાસ્ત્રબાહ્ય માંસ ભક્ષણ તો અપ્રસક્ત જ છે. તેથી તેની નિવૃત્તિનું પણ વિશિષ્ટ ફળ પ્રાપ્ત ન થઈ શકે. બાકી તો આકાશભક્ષણની નિવૃત્તિનું પણ મહાન ફળ મળવું જોઈએ. માટે 'નિવૃત્તિસ્તુ महाफलા' આ પ્રમાણે મનુસ્મૃતિનું (પ/૫૬) વચન તો અસંગત જ રહેશે. વળી, શાસ્ત્રનિષદ્ધ પ્રવૃત્તિનો ત્યાગ કરવાથી પાપકર્મબંધ ન થાય, નુકસાનથી બચી જવાય. પરંતુ તેનાથી મહાન ફળ મળે તે વાત સંગત થતી નથી. ઝેર ન ખાનારા માણસને મોત વહેલું ન આવે. પણ વિષભક્ષણનિવૃત્તિથી કોઈ સ્વર્ગપ્રાપ્તિ વગેરે વિશિષ્ટ ફળ મળી ન જાય. માટે 'નિવૃત્તિસ્તુ મहાफलા' (પ/૫૬) આ મનુસ્મૃતિની વાત અસંગત છે. ઈત્યાદિ દલીલો દ્વારા દિજમતનું નિરાકરણ કરેલ છે. અહીં પણ નવ્યન્યાયની પરિભાષાનો ગ્રંથકારશ્રીએ સ્વોપજ્ઞ વૃત્તિમાં છૂટથી ઉપયોગ કરેલ છે. (ગા.૧૪ થી ૧૬) આ રીતે સામાન્યથી 'તમામ માંસ ભક્ષ્ય છે' આ પ્રમાણેની બૌદ્ધની માન્યતાનું અને 'પ્રોક્ષિત (યજ્ઞાદિસ્થલીય) માંસ ભક્ષ્ય છે' આ મુજબની દિજવાદીની માન્યતાનું યુક્તિ અને સ્વ-પર શાસ્ત્ર સંદર્ભથી અકાટ્ય રીતે નિરાકરણ કરેલ છે.

ભક્ષ્યાભક્ષ્યસંબંધી ધર્મવ્યવસ્થા/શાસ્ત્રવ્યવસ્થા બતાવ્યા બાદ પેય-અપેય સંબંધી શાસ્ત્રવ્યવસ્થા પણ ગ્રંથકાર શ્રીમદ્જીએ દર્શાવેલ છે. સામાન્યથી દૂધ વગેરે પેય છે. તથા મઘ, મધ વગેરે અપેય (પીવાને અયોગ્ય) છે. મઘપાનમાં ધનનાશ, લજ્જાનાશ, જીવિહેંસા વગેરે દોષો રહેલા છે. (ગા.૧૭) આવું ગ્રંથકારશ્રીએ દર્શાવેલ છે. મઘપાનથી ધર્મભ્રષ્ટ થનાર ઋષિનું પણ રોચક ઉદાહરણ દર્શાવેલ છે.

ત્રંથકારશ્રી **મનુસ્મૃતિ**ના (પ/પદ) નિરાકરણ માટે જણાવે છે કે મૈથુન પણ દુષ્ટ છે. કારણ કે રાગ-દ્વેષ વિના તે શક્ય નથી. તેમાં બે લાખથી નવ લાખ જેટલા ત્રસ જીવોની હિંસા થાય છે. (ગા.૧૮) 'ધર્મનિમિત્તે પુત્રકામનાથી પોતાની પત્ની સાથે મૈથુન સેવનમાં દોષ નથી' એમ પણ ન માનવું. કારણ કે લાચારીથી, અન્ય વિકલ્પના અભાવમાં ભૂખ્યો માણસ જીવન ટકાવવા કૃતરાનું માંસ ખાય તો પણ

તેવો ખોરાક સ્વરૂપથી સદોષ જ છે. વેદમાં પણ કહેલ છે કે 'વેદ ભણીને જ પત્નીસંગ્રહ નિમિત્તે સ્નાન કરવું.' ત્યાં વેદ ભણવા ઉપર ભાર આપેલ છે, લગ્ન કરવા ઉપર નહિ. આનાથી પણ સિદ્ધ થાય છે કે બ્રહ્મચર્ય પાળવું તે લગ્ન કરતાં ચઢીયાતું છે. અશુભ પ્રવૃત્તિથી અટકવું એ યોગ્ય જ ગણાય ને ! માટે અબ્રહ્મસેવનમાં હિંસાદિ દોષો હોવાથી તેને શુભ-નિર્દોષ કહી ન શકાય. તેથી મૈથુનપ્રવૃત્તિથી અટકવું એ જ યોગ્ય અને નિર્દોષ ગણાય, નહિ કે તેનું સેવન. બાકી તો મૈથુનને યોગ્ય માનવામાં ધર્મસાધનાનો જ અનાદર થશે. (ગા.૧૯-૨૩)

મંડલતંત્રવાદીઓ ગમ્ય-અગમ્યનો વિવેક સ્વીકારતા નથી. 'ઈચ્છા પૂરી થવા દો તો રાગ-દ્વેષ રૂપ સંક્લેશ ન થાય' આવું તેઓ માને છે. પણ ગ્રંથકારશ્રી સંભોગથી સમાધિ માન્ય કરતા નથી. તેઓ મંડલતંત્રવાદીમતનું નિરાકરણ કરતા જણાવે છે કે અગ્નિમાં નાખેલા ઇંધણથી અગ્નિનો ભડકો વધે છે તે રીતે પત્નીની જેમ મા-બેન સાથે ભોગસુખની પ્રવૃત્તિમાં રાગાદિરૂપ સંકલેશ વધે જ છે, ઘટતો નથી. માટે તેમની તથા રજનીશની પણ તેવી વાત સાચી નથી. (ગા.૨૪)

બૌદ્ધ લોકો તપનો અનાદર કરે છે. 'તપ એ દુઃખ રૂપ છે. દુઃખરૂપ એવા ઉપવાસથી તપસ્વી થવાતું હોય તો આખી દુનિયા તપસ્વી બની જશે. વળી તપ એ આર્તધ્યાનનો હેતુ છે.' આવી બૌદ્ધની વાત વ્યાજબી નથી. કારણ કે જૈન આગમમાં કહેલ છે કે 'આર્તધ્યાન ન થાય, ઈન્દ્રિયની શક્તિ ન ઘટે, સંયમની આરાધના હાનિ ન પામે તે રીતે તપ કરવો.' માટે તપ દુઃખરૂપ નથી. વિવેકયુક્ત આવો તપ આરોગ્ય, આત્મકલ્યાણ વગેરે લાભો કરાવે છે. વળી તપ વીર્યાંતરાયકર્મના ક્ષયોપશમથી થાય છે. માટે તપ ઔદયિક = કર્મોદયજન્ય નથી. માટે બૌદ્ધની 'તપ કર્મોદયથી થાય' એ વાત પણ ખોટી છે. (ગા.૨૫-૨૬)

આ બત્રીસીમાં છેલ્લો મુદ્દો દયા અંગે છે. દયા માટે 'જીવતત્ત્વનો બોધ હોવો જરૂરી છે. માટે જ દશવૈકાલિકસૂત્રમાં કહેલ છે કે 'પ્રથમ જ્ઞાન, પછી અહિંસા.' ગ્રંથકારશ્રી વિવિધ નયથી દયાનું નિરૂપણ કરતા જણાવે છે કે બીજાના પ્રાણોની રક્ષા તે વ્યવહારનયથી દયા છે. અને નિર્વિકલ્પ સ્વભાવરૂપ પોતાના ભાવપ્રાણોનું રક્ષણ કરવું તે નિશ્ચયથી દયા છે. વિવેકપૂર્વક શાસ્ત્રોક્ત રીતે શક્ય જયણાથી પ્રવૃત્તિ કરવામાં જો બીજા જીવને પીડા થઈ જાય તો પણ તે દોષકારક નથી. અને જયણા વગરનો જીવ પરપીડા ન કરે તો પણ તે હિંસા જ છે. આવું નિરૂપણ કરતી વખતે ગ્રંથકારશ્રી ઓઘનિયુંક્તિનો સંદર્ભ ટાંકે છે. ગ્રંથકારશ્રી જણાવે છે કે તત્ત્વાર્થસૂત્રમાં પણ પ્રમાદને હિંસાનું કારણ કહેલ છે. તથા અહિંસાનું લક્ષણ અપ્રમાદ છે. (ગા.૨૭ થી ૨૯).

આગળ વધતાં રહસ્યોદ્ઘાટન કરતા ગ્રંથકાર શ્રીમદ્જી જણાવે છે કે સમગ્ર શ્રુતને ધારણ કરનાર તથા વિશુદ્ધ નિશ્ચયનયમાં એકાગ્ર ચિત્તવાળા સાધુ શ્રેષ્ઠ રહસ્ય બતાવે છે કે ચિત્તનો પરિણામ-ભાવ એ જ પ્રમાણભૂત છે. અર્થાત્ કર્મબંધ કે કર્મનિર્જરા પ્રત્યે બાહ્ય પ્રવૃત્તિ નહિ પણ અંતઃકરણનો અધ્યવસાય જ મુખ્યતયા જવાબદાર છે. તેથી જ બહારમાં વિરાધના દેખાવા છતાં ગજસુકુમાળ મુનિ વગેરેને કેવળજ્ઞાનની પ્રાપ્તિ થઈ હતી. (ગા.૩૦) ઓઘનિર્યુક્તિમાં જણાવેલ છે કે બેદરકારીથી હિંસામાં જોડાવું તે વિશુદ્ધ મન-વચન-કાયાવાળા જીવનું ચિદ્ધ નથી. માટે સદાચાર અને શુદ્ધ ભાવ દ્વારા મોક્ષમાર્ગે આગળ ધપવું જોઈએ. (ગા.૩૧) ગ્રંથકારશ્રી અંતમાં મહત્ત્વની હિતશિક્ષા આપતા જણાવે છે કે કલિકાળમાં

વ્યસનમાં આસક્ત લોકોને જાણીને, લોકસંજ્ઞાને છોડી તથા માંસભક્ષણ-અજ્ઞાનતપ વગેરે લૌકિક ધર્માચારથી અને ગુરુકુળવાસનો ત્યાગ, ક્રિયાજડત્વ વગેરે લોકોત્તર દૂષણોથી મુક્ત બની વિવેક દષ્ટિથી જિનવચનને પરિણમાવીને આત્માનું પારમાર્થિક હિત સાધી લેવું એ જ તાત્ત્વિક આંતરિક મોક્ષમાર્ગ છે. (ગા.૩૨)

### ૮- વાદદ્વાત્રિશિકાઃ ટૂંક્સાર

સાતમી બત્રીસીમાં ભક્ષ્ય-અભક્ષ્ય વગેરે સંબંધી વ્યવસ્થા ગ્રંથકારશ્રીએ બતાવી. ભક્ષ્યાભક્ષ્ય, પેય-અપેય વગેરે અંગે અનેક ધર્મોમાં વિવિધ માન્યતા પ્રવર્તે છે. તેથી કઈ માન્યતા સાચી અને કઈ ખોટી? આ મુદ્દાને લઈને વાદ-વિવાદ ઊભા થવાની શક્યતા છે. તેથી ગ્રંથકારશ્રીએ આઠમી બત્રીસીમાં વાદના પ્રકાર, અધિકારી, ફળ, વિષય વગેરેને મુખ્યતયા દર્શાવેલ છે. શુષ્કવાદ, વિવાદ અને ધર્મવાદ-આ પ્રમાણે ત્રણ પ્રકારના વાદ છે. (ગા.૧) જે વાદમાં દુષ્ટ પ્રતિવાદી હારવાથી આપઘાતાદિ કરે અથવા વેરની ગાંઠ બાંધે અને વાદીનો પરાજય થાય તો તેની નિંદા-હીલના-ધર્મલઘુતા વગેરે થાય તેવા વાદને શુષ્કવાદ કહેવાય. સ્કંદક રાજકુમાર અને પાપી પાલક વચ્ચેનો વાદ તે શુષ્કવાદ ગણાય. (ગા.૨) દરિદ્ર એવો પ્રતિવાદી ધનની કે કીર્તિની ઈચ્છાથી વાદ કરે અને છલ-કપટ કે જાતિ વગેરેથી પણ જીતવાનો પ્રયત્ન કરે તે વિવાદ કહેવાય. આમાં પ્રતિવાદી જીતાય તેવી શક્યતા પ્રાયઃ નથી રહેતી. તેથી વાદીની હીલના રૂપ નુકસાન થાય છે. કદાચ વાદી જીતે તો પણ પ્રતિવાદીને થતા માનસિક સંકલેશ વગેરે સ્વરૂપ નુકસાન તો ઉભું જ રહે છે. (ગા.૩)

ધર્મવાદ કરનાર પ્રતિવાદી (૧) પોતાના શાસ્ત્રને સમજેલો જોઈએ. (૨) તેને પોતાના ધર્મનો આંધળો રાગ ન જોઈએ. (૩) સાચું સમજવાની તેની તૈયારી જોઈએ. (૪) તે પાપભીરૂ હોવો જોઈએ. આ રીતના ધર્મવાદમાં વાદી જીતે તો પ્રતિવાદીને ધર્મની પ્રાપ્તિ થાય અને વાદી હારે તો તેનું અજ્ઞાન નાશ પામે. આમ ધર્મવાદ બન્ને રીતે લાભ કરે છે. તેથી તપસ્વી મહાત્માએ ધર્મવાદ જ કરવો જોઈએ. પરંતુ અપવાદ માર્ગે લાભ વધુ હોય તો શુષ્કવાદ-વિવાદ પણ વાદી કરી શકે. પણ જીભની ખણજ પોષવા, અભિમાનથી વાદ કરવાની કે સાધ્વીજી ભગવંતો સાથે વાદ કરવાની નિશીયભાષ્યમાં મનાઈ ફરમાવેલ છે. ટૂંકમાં દ્રવ્ય, ક્ષેત્ર વગેરે જોઈને પરિણામ સારું આવે એવું જણાય તો બોલવું. બાકી મૌન રહેવું. માટે જ શ્રમણ ભગવાન મહાવીરે અભાવ્ય પર્ષદામાં વિસ્તૃત ધર્મદેશના ન કરી (ગા.૪ થી ૭)

કદાગ્રહ વિનાની વ્યક્તિ માટે પોતાના શાસ્ત્રમાં પ્રસિદ્ધ બાબતો ધર્મવાદનો વિષય બને છે. દયા-દાન વગેરે ધર્મસાધનો એવી રીતે પકડવા કે જેથી મોક્ષમાર્ગને અભિમુખ બનાય. જેમ કે અહિંસા વગેરે પાંચ ધર્મસાધન પ્રસિદ્ધ છે. તેને સર્વ આસ્તિક દર્શનકારો ધર્મસાધન તરીકે સ્વીકારે છે. તેથી ધર્મવાદમાં તેની ચર્ચા થવી જોઈએ. આ ચર્ચા પણ પોતાના ધર્મશાસ્ત્રોની મર્યાદાથી ખસ્યા વિના કરવી જોઈએ. જેમ કે બૌદ્ધ શાસ્ત્રમાં જણાવેલી અહિંસાની વિચારણા બૌદ્ધસિદ્ધાંત પ્રમાણે યુક્તિસંગત થાય છે ખરી કે નહિ ? તેને સંગત કે અસંગત ઠરાવવા માટે તત્ત્વવિચારણામાં અન્ય વાદીના સિદ્ધાંતોનો આધાર લેવો નહિ. (ગા.૮ થી ૧૦) આ રીતે થતો તત્ત્વનિર્ણય ધર્મવાદનું પ્રામાણિક ફળ ગણી શકાય.

આગળ ઉપર એક મહત્ત્વની વાત ગ્રંથકારશ્રી દર્શાવે છે કે ધર્મવાદમાં દયા-દાન-દમન વગેરે પ્રમેયને (ધર્મસાધનને) છોડી પ્રમાણના લક્ષણની ચર્ચા કરવામાં અટવાઈ ન જવું. કારણ કે પ્રત્યક્ષ-અનુમાન વગેરે પ્રમાણો તો પ્રસિદ્ધ જ છે. તથા પ્રમાણના લક્ષણની ઊંડી ચર્ચા કરવાથી ધર્મવાદસાધ્ય કળ મળવાની કોઈ શક્યતા નથી. માત્ર બૌદ્ધિક કસરત, સમયનો અનાવશ્યક વધુ પડતો વપરાશ, કંઠશોષ વગેરે સિવાય તેવી ચર્ચાથી આધ્યાત્મિક ધર્મવાદયોગ્ય સારા ફળની અપેક્ષા રાખવી અસ્થાને છે. મહાવાદી શ્રી સિદ્ધસેનદિવાકરસૂરિ રચિત ન્યાયાવતાર પ્રંથની સાક્ષી આપીને પ્રંથકારશ્રીએ પોતાની વાતનું સમર્થન કરેલ છે. તથા કિરણાવલીકાર પ્રાચીન નૈયાયિક ઉદયનાચાર્યના મતનું નવ્યન્યાયની પરિભાષાથી નિરાકરણ પણ કરેલ છે. (ગા.૧૧,૧૨)

ગ્રંથકાર શ્રીમદ્જી જણાવે છે કે પ્રમાણલક્ષણાદિની ચર્ચા/નિર્ણય ન કરવાથી કદાચ કોઈને પોતાના જ્ઞાનમાં યથાર્થપણું છે કે નહિ ? તેવી શંકા થાય તો તે તત્ત્વમીમાંસા દ્વારા તત્ત્વનિર્ણય કરવામાં ઉપયોગી હોવાથી આવકાર્ય છે. તેવી શંકા પરંપરાએ શુદ્ધ-સત્ય ધર્મસ્વીકારમાં પ્રયોજક પણ બની શકે છે. (ગા.૧૩-૧૪)

આગળ ઉપર ગ્રંથકારશ્રી નૈયાયિક-વૈશેષિક-સાંખ્ય વગેરે એકાંતનિત્ય આત્મવાદીઓ સમક્ષ સ્વયં ધર્મવાદના શ્રીગણેશ કરે છે. નવ્યન્યાયની પરિભાષાને માધ્યમ બનાવીને, નૈયાયિકમાન્ય સમવાય સંબંધની અને સાંખ્યમાન્ય પ્રતિબિંબની અપ્રામાણિકતા દર્શાવી, મનોયોગધ્વંસરૂપ હિંસાની પોકળતાને ખુલ્લી કરી, દેહાત્મસંબંધનો અસંભવ દેખાડી, કર્મજન્ય શરીરસંયોગ વગેરેને અસંગત ઠરાવી, આત્મામાં સક્રિયતા બતાવવા દ્વારા આત્મવિભુત્વવાદનું નિરસન કરી ગ્રંથકારશ્રીએ સ્પષ્ટપણે સિદ્ધ કરેલ છે કે આત્માને એકાંતે નિત્ય માનવામાં હિંસાદિ અસંગત થશે. (ગા.૧૫ થી ૧૯) તે જ રીતે આત્મા વિશે સર્વથા ક્ષણિકત્વપક્ષમાં = બૌદ્ધમતમાં પણ હિંસાદિનો અસંભવ છે. તેનું વિસ્તારથી નિરૂપણ કરેલ છે. (ગા.૨૦ થી ૨૪) વીતરાગ સર્વજ્ઞ ભગવંતના પ્રવચનમાં આત્મા નિત્યાનિત્યસ્વરૂપે માન્ય હોવાથી હિંસા-અહિંસા બધું સંગત થઈ શકે છે. તેવું અભ્રાન્ત સ્પષ્ટ માર્ગદર્શન ગ્રંથકારશ્રીએ સર્વ વાદીઓને આપેલ છે. (ગા.૨૫)

આગમમાં ત્રણ પ્રકારે હિંસા કહેલી છે - (૧) બીજાને પીડા પહોંચાડવાથી, (૨) બીજાના દેહનો નાશ કરવાથી અને (૩) 'હું આને હશું' એવા દુષ્ટ પરિણામથી. (ગા.૨૬) પ્રંથકારશ્રી કહે છે કે 'જે જીવ મરે છે તેનું તેવું કર્મ છે. માટે તે મરે છે. પણ તેમાં મારનારનો કોઈ વાંક નથી.' 'આવા શુષ્ક કુતર્ક ન વિચારવા. કારણ કે મારનારમાં દુષ્ટ પરિણામ હોવાથી તે હિંસક કહેવાય છે. તેવા દુષ્ટ પરિણામ વિનાના અને રોગીના હિતને ચિંતવનાર એવા વૈદ્યમાં હિંસક પરિણામ ન હોવાથી તેનામાં હિંસકત્વ નથી કહેવાતું. હિંસા-અહિંસાને વિશે આ સ્યાદ્વાદ કહેવાય. (ગા.૨૭-૨૮) આમ સ્યાદ્વાદથી આત્માને સ્વીકારવાથી, શુભાશયની વૃદ્ધિથી સોપક્રમ એવા પાપોનો નાશ થાય છે. સોપક્રમ કર્મ પોતાનામાં સદાચારની શ્રદ્ધા અને સદાચારની પ્રવૃત્તિ દ્વારા વ્યક્ત થાય છે. 'વરસાદ તો પડશે ને ?' આ શંકા જેમ ખેડૂતને ખેતી માટે પ્રેરણા કરે છે તેમ 'મારા કર્મ સોપક્રમ હશે ને ?' આ શંકા જીવને સદાચાર પ્રવૃત્તિમાં પ્રેરણા કરાવે છે. (ગા.૨૯-૩૦)

પ્રાન્તે, પ્રન્થકાર શ્રીમદ્જીએ મુમુક્ષુઓને સોનેરી શિખામણ આપતા જણાવેલ છે કે સદુપદેશાદિથી થયેલી મુખ્ય અહિંસા એ મોક્ષવૃક્ષનું બીજ છે. તેમાંથી સત્ય, અચૌર્ય વગેરે વ્રતો રૂપી નવા કણગા ફૂટે છે. માટે મુમુક્ષુએ વિતંડાવાદ-વિવાદ છોડી, બુદ્ધિના કાદવને દૂર કરી, આધ્યાત્મિક માર્ગનું પરિણમન કરવા ધર્મવાદનો વિષય એવી રીતે શોધવો જેથી પોતે મોક્ષની વધુ ને વધુ સમીપ પહોંચી શકે. (ગા.૩૧-૩૨)

# દ્વાત્રિંશદ્ દ્વાત્રિંશિકાપ્રકરણ બીજા ભાગની

# વિષયમાર્ગદર્શિકા

| ५- भक्तिद्वात्रिंशिका                          |
|------------------------------------------------|
| द्रव्य-भावस्तवोत्कीर्तनम् ३०३                  |
| દ્રવ્યસ્તવના અધિકાર 303                        |
| जिनालयकारणाधिकारिस्वरूपवर्णनम् ३०४             |
| जिनगृहभूमिपरीक्षणम् ३०५                        |
| भूमिशुद्धिकारकहेतुत्रयविभावनम् ३०६             |
| અપ્રીતિપરિહાર શુભાનુબંધ જનક ૩૦૬                |
| बोधिवृद्धिविचारः ३०७                           |
| प्रत्ययत्रैविध्यद्योतनम् ३०८                   |
| जिनालयकर्मकराणां धर्ममित्रता ३०९               |
| त्रिविधशुब्दिप्रदर्शनम् ३१०                    |
| पञ्चविधशुब्दिप्रज्ञापनम् ३११                   |
| દ્રવ્યસ્તવ પણ ભાવસ્તવ બને 3૧૧                  |
| द्रव्यहिंसायाः एकान्तेनाऽशोभनत्वाभावः ३१२      |
| द्रव्य-भावयोरन्योऽन्यसमनुवेधः ३१३              |
| चित्तकालुष्यपरिहारोपदेशः ३१४                   |
| फलस्योत्साहानुसारित्वम् ३१५                    |
| शिल्पिन्यप्रीतिर्जिनाऽप्रीत्याक्षेपिका ३१६     |
| दौहृदोत्थापनमीमांसा ३१७                        |
| दौहृदाऽपूर्त्तावपायोपदर्शनम् ३१८               |
| ભાવશુદ્ધિને ઓળખીએ ૩૧૮                          |
| मन्त्रन्यासाऽऽवेदनम् ३१९                       |
| द्रव्यभावयोर्निर्जराकारणविमर्शः ३२०            |
| लौकिक-लोकोत्तरफलविचारः ३२१                     |
| લૌકિક-લોકોત્તર અનુષ્ઠાનની ભેદરેખા ૩૨૧          |
| प्रतिष्ठाविमर्शः जिनबिम्बविधापनद्वैविध्यम् ३२२ |
| व्यक्तिप्रतिष्ठास्वस्यमीमांसा ३२३              |
| वचनानुष्ठान-समापत्तिभेदप्रकाशनम् ३२४           |
| પોતાનામાં વિશિષ્ટ                              |
| પરિણામની સ્થાપના પ્રાણપ્રતિષ્ઠા ૩૨૪            |

| प्रतिष्ठास्वरूपमीमांसा                      | ३२५   |
|---------------------------------------------|-------|
| औपचारिकप्रतिष्ठाविमर्शः                     | ३२६   |
| द्विविधोपचरितस्वभावविभावनम्                 | ३२७   |
| परज्ञता-परदर्शकत्वस्वभावविचारः              | ३२८   |
| प्रतिष्ठितबिम्बपूजकफललाभविचारः              | ३२९   |
| सरागदेवप्रतिष्ठाया असम्भवः                  | ३३०   |
| अहङ्कारादिरूपसन्निधानापाकरणम्               | 3 3 ? |
| પ્રાચીન નૈયાયિકમતનું નિરાકરણ                |       |
| प्रतिमायां देवसान्निध्यविचारः               |       |
| रागादेर्दूषणत्वस्थापनम्                     |       |
| असर्वज्ञदेवप्रतिष्ठामीमांसा                 |       |
| ज्ञानादेः पूजाफलप्रयोजकत्वाऽसम्भवः          | ३३५   |
| प्रतिष्ठितत्वज्ञानाभावे फलविशेषाभावविचारः   | ३३६   |
| प्रतिष्ठास्थले नव्यनैयायिकमतनिरासः          | ३३७   |
| अदृष्टस्य पूज्यताप्रयोजकत्वाऽसम्भवः         | ३३८   |
| प्रतिष्ठाविधिजनितशक्तिमीमांसा               | ३३९   |
| તત્ત્વચિંતામણિકારનો મત                      |       |
| प्रतिष्ठाध्वंसस्य पूज्यत्वप्रयोजकत्वमीमांसा | ३४०   |
| जयदेवमिश्राभिप्रायाऽऽविष्करणम्              | ३४१   |
| તત્ત્વચિંતામણિકારના મતનું નિરાકરણ           |       |
| प्रतिष्ठायाः प्रतिबन्धकतापादनम्             |       |
| गड्गेशस्यऽपूर्वोच्छेदप्रसङ्गः               | ३४३   |
| खण्डितप्रतिष्ठितंबिम्बपूजनफलविचारः          | ३४४   |
| अङ्गवैकल्ये प्रधानाऽनिष्पत्तिः              |       |
| મંત્રન્યાસ બલિ વગેરેની આવશ્યકતા             |       |
| प्रतिष्ठायां बल्यादेरावश्यकतोपपादनम्        | ३४६   |
| स्थापनासत्य-भावसत्यस्थलीयव्यवहारभेदद्योतनम् | ३४७   |
| प्रतिष्ठितप्रतिमायां जलाभिषेकादिसमर्थनम्    | ३४८   |
| प्रतिमाऽभिषेकादेर्निर्दोषताद्योतनम्         |       |
| ` ` ` ` ` ` ` ` ` ` ` ` ` ` ` ` ` ` `       | 340   |

| अष्टोपचारादिपूजाद्योतनम् ३५१                      |
|---------------------------------------------------|
| सर्वोचारपूजाविधानम् ३५२                           |
| तत्त्वदर्शिस्नानविचारः ३५३                        |
| સ્તોત્ર પૂજા મીમાંસા ૩૫૩                          |
| स्तोत्रपूजाविधिप्रदर्शनम् ३५४                     |
| समन्तभद्रादिपूजोपदर्शनम् ३५५                      |
| त्रिविधपूजामीमांसा ३५६                            |
| मानसी पूजा श्रेष्ठा ३५७                           |
| कूपोदाहरणविभावनम् ३५८                             |
| पूजास्थलीयहिंसामीमांसा ३५९                        |
| यतेर्जिनार्चनाऽपाकरणम् ३६०                        |
| अधिकारवशाच्छास्रोक्तानुष्ठानकर्तव्यतास्थापनम् ३६१ |
| यतेः पूजकत्वानौचित्यम् ३६२                        |
| एकानुष्ठानस्य विहितान्यानपवादकत्वम् ३६३           |
| जिनार्चायामनुबन्ध-हेतुहिंसानिराकरणम् ३६४          |
| जिनपूजनाऽविधाने बोधिनाशादिः ३६५                   |
| संसारारम्भप्रवृत्तौ धर्मारम्भपरिहारानौचित्यम् ३६६ |
| અષ્ટક વચન <sup>ે</sup> વિરોધનો પરિહાર ૩૬૬         |
| पड्कप्रक्षालनादस्पर्शनस्याभ्यर्हितत्वविचारः ३६७   |
| दुर्गतनारीकृतपूजाविचारः ३६८                       |
| स्वरूपतः सदोषस्याऽपि धर्मार्थं कर्तव्यता ३६९      |
| સંકાશ શ્રાવકનું ઉદાહરણ ૩૬૯                        |
| धर्मनिमित्तकाऽरम्भस्य शुभाऽनुबन्धिता ३७०          |
| उपकारमृतेऽपि पूज्यतः परमानन्दोपलम्भः ३७१          |
| जिनोपकाराऽयोगेऽपि तदुपासनातः                      |
| फलिसख्डिः ३७२                                     |
| જરા અટકો ૩૭૩                                      |
| બુદ્ધિને કસો ૩૭૪                                  |
| ६- साधु-सामग्र्यद्वात्रिंशिका                     |
| साधुसामग्र्यविभागन्यूनताशङ्कापरिहारः ३७५          |
| साधूनां नित्योपवासित्वविधानम् ३७६                 |
| ત્રિવિધ જ્ઞાન મીમાંસા ૩૭૬                         |

| आत्मपरिणामवज्जानव्याख्याद्वैविध्यम् ३७७           |
|---------------------------------------------------|
| मिथ्यादृष्टेः आध्यात्मिकोत्सर्गापवादानभिज्ञता ३७८ |
| कारणतावच्छेदकस्य प्रयोजकत्वनियमः ३७९              |
| त्रिविधज्ञानानां मत्यादिविशेषरूपता ३८०            |
| ज्ञानफलविरहेऽज्ञानम् ३८१                          |
| વિષયપ્રતિભાસજ્ઞાન ૩૮૧                             |
| बहुश्रुतानामपि मिथ्यादृशां                        |
| विषयप्रतिभासज्ञानम् ३८२                           |
| मिथ्याज्ञानत्वप्रयोजकोपदर्शनम् ३८३                |
| આત્મપરિણામશાલી જ્ઞાન ૩૮૩                          |
| प्रतिबन्धद्वैविध्यप्रज्ञापनम् ३८४                 |
| आत्मपरिणतिशालिज्ञानफलविचारः ३८५                   |
| તત્ત્વસંવેદન જ્ઞાન ૩૮૫                            |
| व्यवहारतः चारित्रस्वरूपप्रकाशनम् ३८६              |
| त्रिविधज्ञानलिङ्गोपदर्शनम् ३८७                    |
| ત્રણ જ્ઞાનના ચિક્ષોને ઓળખીએ ૩૮૭                   |
| सदनुबन्धनिरूपणम् ३८८                              |
| ज्ञानादिगतजातिभेदसिब्दिः ३८९                      |
| कर्मनिष्ठप्रतिबन्धकता हेतुविशेषविघटनतः ३९०        |
| कार्यस्वभावभेदस्य कारणस्वभावभेदव्याप्यता ३९१      |
| कारणभेदादिमीमांसा ३९२                             |
| आकर्षविचारः ३९३                                   |
| लिङ्गस्य भावधर्मोपधायकत्वाऽनियमः ३९४              |
| ભિક્ષા વિચારણા ૩૯૪                                |
| सदानारम्भहेतुताविमर्शः ३९५                        |
| पञ्चविधभिक्षास्वरूपद्योतनम् ३९६                   |
| प्रतिमाप्रतिपन्नश्रावकभिक्षाविचारः ३९७            |
| जिनकत्पिकभिक्षाविचारः ३९८                         |
| सदानारम्भिताया आद्यभिक्षालक्षणे                   |
| विशेषणोपलक्षणमीमांसा ३९९                          |
| त्रिविधशुद्धीनां बलाधिकत्वविचारः ४००              |

| भिक्षाशुद्धित्रैविध्यमीमांसा ४०१           |
|--------------------------------------------|
| अविरततपसो महागुणत्वाऽभावः ४०२              |
| પૌરુષધ્ની ભિક્ષા ૪૦૨                       |
| अष्टकानुसारेण पौरुषघ्नीभिक्षास्वरूपम् ४०३  |
| पौरुषच्या धर्मलाघवम्४०४                    |
| વૃત્તિ ભિક્ષા ૪૦૪                          |
| वृत्तिभिक्षाधिकारिनिवेदनम् ४०५             |
| सिब्दपुत्रादिस्वरूपमीमांसा ४०६             |
| अनुकम्पानिमित्तविचारः ४०७                  |
| अष्टकवृत्तिकृद्वचनमीमांसा ४०८              |
| સર્વસંપત્કરી ભિક્ષાથી સાધુપણું પૂર્ણ ૪૦૮   |
| भिक्षया साधुसामग्र्यलाभविचारः४०९           |
| निर्दोषभिक्षालाभाऽसम्भवविचारः४१०           |
| અસંકલ્પિત નિર્દોષ ગોચરી મળવી               |
| અશક્ય - પૂર્વપક્ષ ૪૧૦                      |
| शेषभोजनं गृहस्थधर्मः४११                    |
| यावदर्थिकविषयविमर्शः४१२                    |
| पुण्यार्थपिण्डविषयविमर्शः ४१३              |
| असङ्कल्पितपिण्डलाभविचारः४१४                |
| અસંકલ્પિત ગોચરી મળવી શક્ય -ઉત્તરપક્ષ . ૪૧૪ |
| दुष्टसङ्कल्पविचारः४१५                      |
| आरम्भाऽप्रयोजकसदाशयस्याऽदुष्टता४१६         |
| पञ्चाशकवृत्तिसंवादद्योतनम् ४१७             |
| सूतकादिविचारः४१८                           |
| पञ्चाशकसंवाददर्शनम्४१९                     |
| असङ्कि्पतपिण्डलाभपरामर्शः४२०               |
| मोक्षस्य दुर्लभता -                        |
| दुष्करसाधनसाध्यतासमर्थनम्४२१               |
| સંયમ અતિદુષ્કર ૪૨૧                         |
| सातिशयज्ञानकारणानां चतुर्विधत्वम् ४२२      |
| परिणामे कर्मबन्धकारणता४२३                  |
| અનવસ્થા દોષ બળવાન ૪૨૩                      |
| अश्वतिरार्थयतनाया होषावहत्वाप्यस्थवः ४२४   |

|   | તો ગુણશ્રેણિ ઘટે ૪૨૪                            |
|---|-------------------------------------------------|
|   | गुणश्रेणीहानिसम्पादकविचारः४२५                   |
|   | वैराग्यव्याख्योपदर्शनम्४२६                      |
|   | વૈરાગ્યના ત્રણ પ્રકાર ૪૨૬                       |
|   | दुःखगर्भवैराग्यस्याऽऽर्तध्यानरूपता४२७           |
|   | દુઃખગર્ભિત વૈરાગ્ય ખેદકારક ૪૨૭                  |
|   | दुःखगर्भवैराग्यलक्षणावली४२८                     |
|   | મોહગર્ભિત વૈરાગ્ય દબાયેલ તાવતુલ્ય ૪૨૮           |
|   | मोहगर्भवैराग्यस्याऽपायशक्तिसमेतत्वमेव४२९        |
|   | स्याद्वादबोधस्य तृतीयवैराग्यप्रापकत्वम्४३०      |
|   | જ્ઞાનગર્ભિત વૈરાગ્ય મોક્ષદાયક ૪૩૦               |
|   | ज्ञानस्य वैराग्यवर्धकत्वविमर्शः ४३१             |
|   | ગુરુસમર્પણભાવનો પ્રભાવ ૪૩૧                      |
|   | आद्यवैराग्यद्वयस्य कथञ्चिदुपादेयत्वम् ४३२       |
| ı | ज्ञानगर्भवैराग्यलक्षणावत्यावेदनम्४३३            |
|   | भावविशुद्धिमीमांसा ४३४                          |
|   | કદાગ્રહીની ભાવશુદ્ધિ પણ અમાન્ય ૪૩૪              |
|   | मार्गव्याख्याविद्योतनम्४३५                      |
|   | गुणवत्पारतन्त्र्यस्य मोहोच्छेदकता ४३६           |
| l | 'क्षमाश्रमणहस्तेन' इतिवचनप्रयोजनद्योतनम् ४३७    |
|   | गुणिपारतन्त्र्यस्यातिचारशोधकता४३८               |
| ۱ | प्रवचनप्रभावनायाः तीर्थकृन्नामकर्मबन्धकता ४३९   |
|   | ચાલો, શાસનપ્રભાવનાને ઓળખીએ ૪૩૯                  |
| İ | सम्यक्त्वदीपकगुणद्योतनम्४४०                     |
|   | शासनमालिन्ये नियमेन मिथ्यात्वम् ४४१             |
|   | जिनशासननिन्दकस्य नीचैर्गोत्रबन्धकता ४४२         |
|   | गुणिपारतन्त्र्ये गुणसामग्रम् ४४३                |
|   | ज्ञान-भिक्षा-वैराग्यशुद्ध्या परमानन्दसम्भवः ४४४ |
| l | અચૂક વિચારો ૪૪૫                                 |
|   | ચાલો હૃદયને ભાવિત કરીએ ૪૪૬                      |
| İ | ७- धर्मव्यवस्था द्वात्रिंशिका                   |
|   | अन्योन्याश्रयपरिहारः ४४७                        |
|   | માંસ ભક્ષ્ય છે - બૌદ્ધ ૪૪૭                      |

| Carlotte to the control of the control of the control of the control of the control of the control of the control of the control of the control of the control of the control of the control of the control of the control of the control of the control of the control of the control of the control of the control of the control of the control of the control of the control of the control of the control of the control of the control of the control of the control of the control of the control of the control of the control of the control of the control of the control of the control of the control of the control of the control of the control of the control of the control of the control of the control of the control of the control of the control of the control of the control of the control of the control of the control of the control of the control of the control of the control of the control of the control of the control of the control of the control of the control of the control of the control of the control of the control of the control of the control of the control of the control of the control of the control of the control of the control of the control of the control of the control of the control of the control of the control of the control of the control of the control of the control of the control of the control of the control of the control of the control of the control of the control of the control of the control of the control of the control of the control of the control of the control of the control of the control of the control of the control of the control of the control of the control of the control of the control of the control of the control of the control of the control of the control of the control of the control of the control of the control of the control of the control of the control of the control of the control of the control of the control of the control of the control of the control of the control of the control of the control of the control of the control of the control of the control of the contr |
|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| स्वतन्त्रसाधनव्याख्योपदर्शनम्४४८                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |
| માંસ અભક્ષ્ય છે - જૈન ૪૪૮                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |
| प्रसङ्गसाधनस्वरूपप्रकाशनम्४४९                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |
| लोकागमाभ्यां भक्ष्यादिव्यवस्थासिख्डः ४५०                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |
| સ્વતંત્રસાધન-પ્રસંગસાધનમીમાંસા ૪૫૦                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |
| मातृक्षीरस्य लोहितत्वनिराकरणम् ४५१                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |
| कामसूत्रकृन्मतेऽपि मांसस्याऽभक्ष्यता ४५२                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |
| બૌદ્ધદર્શિત હેતુ વિસંવાદી ૪૫૨                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |
| पुष्टलगुडन्यायेन मण्डलतन्त्रवादिनिराकरणम् ४५३                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |
| માંસમાં અનંત જીવોની ઉત્પત્તિ ૪૫૩                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |
| मांसे निगोदोत्पत्तिवर्णनम् ४५४                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |
| मांसादीनामप्रशस्तविकृतित्वम्४५५                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| માંસસંબંધી અપવાદાદિનું સૂચન ૪૫૫                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| जिह्वालौत्येन पलग्रहणप्रतिषेधः ४५६                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |
| શીલાંકાચાર્ય અભિપ્રાય ૪૫૬                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |
| पलग्रहणसूत्रतात्पर्यविभावनम् ४५७                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |
| पलपरिभोगमीमांसा ४५८                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
| अत्यन्तापवादिकपलोपभोगप्रतिपादनम्४५९                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
| अपवादतोऽपि पलादनविधाननिषेधः४६०                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |
| માંસગ્રહણ પ્રયોજન ૪૬૦                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |
| मांसदेरभक्ष्यतोपदर्शनम् ४६१                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |
| रेवतीकृत-कुर्कुटकमांसदानमीमांसा ४६२                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
| धर्मानन्दमतप्रत्याख्यानम्४६३                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |
| कुर्कुट-मार्जारादिपदानां                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |
| वनस्पतिविशेषवाचकता४६४                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |
| मांसास्थि-मज्जादीनां तराविप सद्भावः ४६५                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |
| कुर्कुटपक्षिमांसादेर्दर्शनान्तरेऽप्यभक्ष्यता४६६                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| प्रयोगविशेषबलात्तीर्थकृतो                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |
| मांसभक्षकत्वाऽसम्भव४६७                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |
| બૌદ્ધમતે પણ માંસ અભક્ષ્ય ૪૬૭                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |
| लङ्कावतारसूत्र-कामसूत्रादितोऽपपि                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |
| मांसाऽभक्ष्यतासिद्धिः ४६८                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |
| मांसभक्षणदोषपरामर्शः ४६९                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |

| માસભક્ષણાદિ નિદોષ - મનુસ્મૃતિ ૪૬૯               |
|-------------------------------------------------|
| માંસભક્ષણાદિ સદોષ - જૈન ૪૬૯                     |
| मांसपदनिरुक्तिप्रदर्शनम्४७०                     |
| 'માંસ' શબ્દની વ્યાખ્યા ૪૭૦                      |
| सामानाधिकरण्येनान्वयतात्पर्यविमर्शः ४७१         |
| પૂર્વપક્ષના અભિપ્રાયથી વિરોધપરિહાર ૪૭૧          |
| योगादिनिष्ठकारणताविचारः ४७२                     |
| એકદેશથી અન્વય માન્ય ૪૭૨                         |
| अवैधमांसभक्षणदोषोपदर्शनम्४७३                    |
| अष्टकगतपूर्वव्याख्याऽऽदरः४७४                    |
| विशेषतात्पर्यग्रहोपायोपदर्शनम्४७५               |
| प्रोक्षितपलादनप्रतिपादनम् ४७६                   |
| માંસભક્ષણવિધાન- વૈદિક ૪૭૬                       |
| वैधाऽवैधपलादनपरामर्शः४७७                        |
| प्राप्तप्रतिषेधपरीक्षणम्४७८                     |
| પૂર્વપક્ષીના તાત્પર્યમાં અસંગતિનું પ્રદર્શન ૪૭૮ |
| निषिद्धकर्मकारिणो दोषपञ्चकाऽऽवेदनम् ४७९         |
| પ્રાપ્તિપૂર્વક પ્રતિષેધ વિચાર ૪૭૯               |
| श्राब्दान्नादिभोजननिषेधः४८०                     |
| એકવીસ જન્મ સુધી પશુતા ! ૪૮૦                     |
| पारिद्राज्याऽप्रतिपत्तौ फलाभावापत्तिः४८१        |
| પ્રાપ્તિપૂર્વક નિવૃત્તિ માંસભક્ષણમાં અસંભવ ૪૮૧  |
| प्राप्तप्रतिषेधपरामर्शः ४८२                     |
| निषिद्धनिवृत्तिफलपरामर्शः ४८३                   |
| નિષિદ્ધના ત્યાગમાં પાપનો અભાવ ૪૮૩               |
| पक्षहेत्वभेदापत्तिः४८४                          |
| यज्ञवैविध्योपदर्शनम् ४८५                        |
| हिंसादूषितयज्ञादेस्त्याज्यता ४८६                |
| मुमुक्षुणाऽग्निहोत्रादेरनुपादेयता४८७            |
| यज्ञीयहिंसाया धूर्त्तप्रवर्तितत्वम् ४८८         |
| पलप्राशनस्याऽऽपवादिकत्वप्रतिक्षेपः ४८९          |

| આપવાદિક પ્રવૃત્તિ પણ સદોષ ૪૮૯                  |
|------------------------------------------------|
| यज्ञीयहिंसायामौत्सर्गिकदोषस्याऽपरिहार्यता ४९०  |
| દારૂપાન સદોષ ૪૯૦                               |
| मद्यपानस्य हेयता ४९१                           |
| मद्यपानदोषषोडशकोपदर्शनम् ४९२                   |
| मद्यपमहर्षिकथानकोपदर्शनम्४९३                   |
| મદ્યપાનથી સંન્યાસી ભ્રષ્ટ ૪૯૩                  |
| सप्तव्यसननिर्देशः ४९४                          |
| मैथुनस्य सदोषता ४९५                            |
| મૈથુનસેવન નુકશાનકારક ૪૯૫                       |
| मैथुनकारिणो लक्षपृथक्त्वजीवहिंसकता ४९६         |
| ऋतुकालीनमैथुनविचारः ४९७                        |
| ધર્મનિમિત્તક મૈથુન પણ સદોષ ૪૯૭                 |
| वंशाऽवर्धकत्वेऽपि ब्रह्मचारिणः स्वर्गगमनम् ४९८ |
| बहुपुत्राणामपि दुर्गतिगामित्वम् ४९९            |
| कामोद्रेकस्य विकारविशेषकारित्वम् ५००           |
| मैथुनस्य देहस्थितिनिर्वाहकत्वाऽनियमः ५०१       |
| 'वेदं अधीत्य स्नायात्' વાક્યવિચાર ૫૦૧          |
| ब्रह्मचारिणोऽपि संन्यासाधिकारित्वम् ५०२        |
| 'स्नायादेवे'त्यवधारणाऽसम्भवः ५०३               |
| अदोषकीर्त्तने विध्युन्नयनापत्तिः ५०४           |
| मैथुनस्य बीजरक्षाकारित्वविधानमसङ्गतम् ५०५      |
| मांसभक्षणादिनिवृत्तेर्महाफलत्वविमर्शः ५०६      |
| મંડલતંત્રવાદીમત નિરાકરણ ૫૦૬                    |
| अगम्यगमननिवृत्तेर्युक्तत्वस्थापनम् ५०७         |
| कामानामुपभोगैरशाम्यतोपदर्शनम् ५०८              |
| तपसो दुःखरूपतामीमांसा ५०९                      |
| તપશ્ચર્યા અંગે બૌદ્ધ મત ૫૦૯                    |
| तपसः कर्मविपाकरूपताविमर्शः ५१०                 |
| यथासमाधि तपसः कर्तव्यता५११                     |
| તપ અંગે બૌદ્ધ મતનું નિરાકરણ ૫૧૧                |
| इष्टफलसिखौ कायपीडा न दुःखदा ५१२                |
| रत्नवणिगदाहरणम ५१३                             |

| तपतः जापापशामकत्पतावगम् ५१६                    |
|------------------------------------------------|
| दुःखत्वेन प्रतिभासेऽपि तपःसाफल्यम् ५१५         |
| बौद्धमतेऽपि तपसः कर्तव्यता५१६                  |
| बौद्ध-जैनतन्त्रे निर्निदानतपसः कर्तव्यता ५१७   |
| नानातन्त्रानुसारेण तपःप्रकारप्रदर्शनम् ५१८     |
| तपसो निर्जराकारकत्वसिद्धिः ५१९                 |
| तपःसाफल्यपरामर्शः ५२०                          |
| જ્ઞાનરહિત દયા સફળ નથીપ૨૦                       |
| लौकिकदयाविचारः५२१                              |
| दयामीमांसा ५२२                                 |
| निश्चय-व्यवहारसंमतदयाविचारः ५२३                |
| गुरुपारतन्त्र्यतः प्रधानद्रव्यसम्यक्त्वम् ५२४  |
| વ્યવહાર-નિશ્ચયથી દયાનું સ્વરૂપ પર૪             |
| व्यवहारनयसम्मतदयादर्शनम्५२५                    |
| निश्चयनयसंमतदयोपदर्शनम् ५२६                    |
| नैगमनयसम्मतहिंसाप्रदर्शनम् ५२७                 |
| અનેક નયથી હિંસાદિ વિચારણા પર૭                  |
| सङ्ग्रह-व्यवहारनयसंमतदयाविचारः ५२८             |
| હિંસા / અહિંસા - સંગ્રહાદિનય પર૮               |
| ऋजुसूत्रादिनयाभिमतदयानिरूपणम् ५२९              |
| यतनासत्त्वे साम्परायिककर्मबन्धाऽयोगः ५३०       |
| अध्यात्मविशुब्दिया अहिंसकता ५३१                |
| प्रमादाऽप्रमादयोः हिसाऽहिंसाकारणता५३२          |
| હિંસાનું બાહ્ય-આંતર સ્વરૂપ ૫૩૨                 |
| चैतन्यस्यैव कर्मबन्धनियामकता ५३३               |
| અંતરંગ પરિણામ જ પ્રમાણભૂત ૫૩૩                  |
| स्वपरिणामविशुब्धिकृते यतनाऽऽवश्यकता ५३४        |
| આભાસિક દયા અંગે લાલબત્તી ૫૩૪                   |
| निश्चयस्य हेतु-स्वरूपाऽनुबन्धशुद्धता ५३५       |
| નિશ્ચય-વ્યવહારનું સંતુલન ૫૩૫                   |
| क्रियानिरपेक्षशुद्धपरिणामपक्षस्यानुपादेयता ५३६ |
| નિશ્ચય આભાસથી સાવધાન ! ૫૩૬                     |
| लोक-देह-शास्त्रवासनात्यागोपदेशः ५ ३७           |

| લોકસંજ્ઞાત્યાગમાં કલ્યાણ ૫૩૭          | પ્રમાણલક્ષણની ચર્ચા અનાવશ્યક ૫૬૧               |
|---------------------------------------|------------------------------------------------|
| धर्माऽविरोधिलोकाचारानुवर्त्तनम् ५३८   | प्रमाणलक्षणप्रणयनवैफल्यम् ५६२                  |
| બુદ્ધિને કસો ૫૩૯                      | प्रमाणलक्षणप्रणयनेऽनवस्थाऽऽपादनम् ५ ६ ३        |
| મગજની ફળદ્રૂપતા ૫૪૦                   | अर्थसिब्दिप्रकारप्रकाशनम् ५६४                  |
| ८- वादद्वात्रिंशिका                   | प्रमाणलक्षणमीमांसा ५६५                         |
| सप्तविधवादलक्षणप्रकाशनम् ५४१          | उदयनाचार्याऽऽक्षेपोपदर्शनम् ५ ६ ६              |
| दुःसंज्ञाप्यजीवत्रैविध्योपदर्शनम् ५४२ | ઉદયનાચાર્યનો આક્ષેપ પદદ                        |
| શુષ્કવાદપ૪૨                           | प्रमाणप्रयोजनोपदर्शनम् ५ ६ ७                   |
| वादानर्हस्वरूपप्रकाशनम् ५४३           | अर्थव्यवस्थायां प्रमाणं प्रयोजकं               |
| વિવાદનું વિવેચન ૫૪૩                   | न तु तल्लक्षणम्५६८                             |
| छलस्वरूपाऽऽवेदनम् ५४४                 | ઉદયનાચાર્યના આક્ષેપનું નિરાકરણ ૫૬૮             |
| जाति-जल्पस्वरूपविचारः ५४५             | लक्षणप्रयोजनप्रदर्शनम् ५६९                     |
| विवादे विजयदौर्लभ्यम् ५४६             | विविधानां प्रमाणलक्षणानां निर्देशः ५७०         |
| ધર્મવાદનું નિરૂપણ ૫૪૬                 | धर्मवादे प्रमाणलक्षणानुपयोगः ५७१               |
| मध्यस्थस्वरूपप्रकाशनम् ५४७            | કેવલવ્યતિરેકી લક્ષણ મીમાંસા ૫૭૧                |
| सभालक्षणोपदर्शनम् ५४८                 | संमुग्धधर्मिज्ञानेन कार्यसिद्धिविचारः ५७२      |
| ધર્મવાદ ફળવિચારણા ૫૪૮                 | अप्रामाण्यशङ्कानिरासविचारः ५७३                 |
| ज्ञानगर्वेण वादकरणे कर्मबन्धः५४९      | विशेषांशसन्देहस्य तत्त्वप्रतिपत्त्यनुकूलता ५७४ |
| वादोपयोगिसम्पत्र्यकाशनम् ५५०          | समूहालम्बनैकांशसंशयेऽपरांशाऽसंशयविचारः ५७५     |
| निष्कारणवादकरणे प्रायश्चित्तम् ५५१    | तत्त्वप्रतिपत्तिप्रयोजकद्योतनम् ५७६            |
| गुरुलाघवपर्यालोचनेन वादः कार्यः ५५२   | आत्मनित्यतामीमांसा ५७७                         |
| भगवतोऽमूढलक्ष्यता ५५३                 | એકાંત નિત્ય આત્મમતે હિંસાદિ અસંગત ૫૭૭          |
| भगवदेशनासाफल्यादिमीमांसा ५५४          | साङ्ख्यसम्मतहिंसाविचारः ५७८                    |
| ધર્મવાદના વિષયની વિચારણા ૫૫૪          | एकान्तनित्यवादे हिंसाया असम्भवः ५७९            |
| धर्मवादविषयविचारणा ५५५                | मरणस्वरूपविचारः ५८०                            |
| વિવિધ ધર્મસાધનનિરૂપણ ૫૫૫              | મનોયોગધ્વંસરૂપ હિંસા અસંગત ૫૮૦                 |
| यम-नियमादिस्वरूपविमर्शः ५५६           | अर्थसमाजसिद्धत्वविमर्शः ५८१                    |
| अहिंसादीनां सर्वतन्त्रव्यापकत्वम् ५५७ | मनोयोगघाताऽसम्भवः ५८२                          |
| कुशलविभागेऽनेकान्तवादप्रसरः ५५८       | आत्मवैभववादे देहसम्बन्धाऽसम्भवः ५८३            |
| दशविधाऽकुशलस्वरूपविभावनम्५५९          | એકાન્તનિત્ય આત્માનો દેહસંબંધ અસંભવ ૫૮૩         |
| स्वसिद्धान्तानुसरणेनैव                | आकाशस्य जन्यत्वोपदर्शनम्५८४                    |
| विषयव्यवस्थामीमांसासाफल्यम्५६०        | निष्क्रियस्य देहसंयोगाऽसम्भवः ५८५              |
| •                                     | विन्ध्यवासिमतमीमांसा ५८६                       |

| अर्थकन्य देखसंयोगादि असंगत       ५८७         कार्यक्रमस्य सामग्रीवशत्वम्       ५८८         चिन्तामणिकारमतिनरसनम्       ५८९         आत्मक्रियाविरहे मिताणुग्रहणाऽसम्भवः       ५९० |
|----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| चिन्तामणिकारमतनिरसनम् ५८९ आत्मक्रियाविरहे मिताणुग्रहणाऽसम्भवः ५९०                                                                                                                |
| चिन्तामणिकारमतनिरसनम् ५८९ आत्मक्रियाविरहे मिताणुग्रहणाऽसम्भवः ५९०                                                                                                                |
| आत्मक्रियाविरहे मिताणुग्रहणाऽसम्भवः ५९०                                                                                                                                          |
|                                                                                                                                                                                  |
| આત્મા સક્રિય છેપ૯૦                                                                                                                                                               |
| अदृष्टवैजात्यकल्पने गौरवम् ५९१                                                                                                                                                   |
| आत्मनि क्रियास्वीकारः ५९२                                                                                                                                                        |
| ફલમુખ ગૌરવ નિર્દોષ ૫૯૨                                                                                                                                                           |
| आत्मनो देहपरिमाणत्वोपपादनम् ५९३                                                                                                                                                  |
| देहस्य भोगायतनत्वविचारः५९४                                                                                                                                                       |
| नैयायिकमते गौरवम् ५९५                                                                                                                                                            |
| अवच्छिन्नत्वसम्बन्धेन हेतुत्वे गौरवम् ५९६                                                                                                                                        |
| અવચ્છેદકતાસંબંધગર્ભિત કાર્યકારણભાવમાં                                                                                                                                            |
| વ્યભિચાર ૫૯૬                                                                                                                                                                     |
| बाल्यादिभेदेन शरीरभेदः ५९७                                                                                                                                                       |
| शरीरनिष्ठप्रत्यासत्त्या कारणत्वांगीकारे                                                                                                                                          |
| गौरवम् ५९८                                                                                                                                                                       |
| स्याद्वादकल्पलतासंवादः ५९९                                                                                                                                                       |
| સર્વથા ક્ષિશિકત્વપક્ષમાં હિંસાદિનો અસંભવ ૫૯૯                                                                                                                                     |
| एकान्तक्षणिकत्वमीमांसा ६००                                                                                                                                                       |
| बौद्धमते हिंसाया असम्भवः ६०१                                                                                                                                                     |
| सन्तानभेदजनकस्य हिंसकत्वविचारः ६०२                                                                                                                                               |
| कार्यत्वस्य सत्त्वव्याप्तता ६०३                                                                                                                                                  |
| क्षणिकवादे सर्वेषामात्मघातकत्वापत्तिः ६०४                                                                                                                                        |
| बुद्ध-लुड्धकयोः तुल्यतापत्तिः ६०५                                                                                                                                                |
| बौद्धमतेऽहिंसाप्रतिपादकशास्त्राऽसङ्गतिः ६०६                                                                                                                                      |
| सन्तानाश्रितहिंसाव्यवहाराऽसङ्गतिः ६०७                                                                                                                                            |

| एकान्तवाद सत्याचसङ्गातः ६०८                    |
|------------------------------------------------|
| दुष्टसङ्कल्पात्मकहिंसामीमांसा ६०९              |
| सर्वथाक्षणिकृस्य                               |
| कालान्तरभाविफलजनकत्वाऽसङ्गतिः ६१०              |
| आत्मनो नित्यानित्यत्वाद्युपपादनम् ६११          |
| व्यवहारतोऽपि वस्तुनोऽनेकान्तात्मकता ६१२        |
| उत्पाद-व्यय-ध्रौव्यान्वितात्मतत्त्वसिद्धिः ६१३ |
| नित्यत्वाऽनित्यत्वाऽविरोधोपपादनम् ६१४          |
| द्रव्य-पर्यायनिरुक्तिः ६१५                     |
| पर्यापच्युत्पत्तिप्रदर्शनम् ६१६                |
| बुद्धस्य शठतोपदर्शनम् ६१७                      |
| देहात्मभेदाभेदसमर्थनम् ६१८                     |
| आत्मनः परिणामित्वसमर्थनम् ६१९                  |
| ब्राह्मणस्य व्यासज्यवृत्तित्वविचारः ६२०        |
| त्रिविधहिंसानिरूपणम् ६२१                       |
| ત્રણ પ્રકારની હિંસા દર૧                        |
| दुष्टाशयतो घातकदोषोपवर्णनम् ६२२                |
| वध्यकर्मणो घातकत्वविचारः ६२३                   |
| મરનારના કર્મનો વાંક ? ૬૨૩                      |
| प्रमत्तस्य हिंसकत्वसमर्थनम् ६२४                |
| हिंसकस्य वैयावृत्त्यकरत्वाऽऽपत्त्यपाकरणम् ६२५  |
| સ્યાદ્વાદમાં અહિંસાનો સંભવ ૬૨૫                 |
| सोपक्रमपापनाशविचारः ६२६                        |
| सोपक्रमकर्मपरिज्ञानोपायावेदनम् ६२७             |
| संशयज्ञाने संसारपरिज्ञानम् ६२८                 |
| मतिकर्दमनिरव्यणम् ६२९                          |
| स्याद्वादकल्पलतासंवादः ६३०                     |
| ચાલો મગજની કસરત કરીએ દ૩૧                       |
| પ્રજ્ઞાનો શણગાર દ૩૨                            |

# <sup>१</sup>वेदोपनिषदो ह्युक्ता, नयलताकृता मुदा । तज्ञामानि प्रदर्श्यन्तेऽन्यतन्त्रबोधहेतवे ।।

- १. अक्षमालिकोपनिषद
- २. अक्ष्युपनिषद्
- ३. अथर्वशिखोपनिषद्
- ४. अथर्वशिरउपनिषद्
- ५. अद्वयतारकोपनिषद्
- ६. अद्वैतोपनिषद्
- ७. अध्यात्मोपनिषद् (तन्त्रान्तरीय)
- ८. अध्यात्मोपनिषद् (जैन)
- ९. अन्नपूर्णोपनिषद्
- १०. अमृतनादोपनिषद्
- ११. अवधूतोपनिषद्
- १२. अव्यक्तोपनिषद
- १३. आत्मपूजोपनिषद्
- १४. आत्मप्रबोधोपनिषद
- १५. आत्मोपनिषद्
- १६. आरुणिकोपनिषद
- १७. आर्षेयोपनिषद
- १८. आश्रमोपनिषद
- १९. इतिहासोपनिषद
- २०. ईशावास्योपनिषद्
- २१. उत्सर्गापवादवचनैकान्तोपनिषद् (निगम)
- २२. ऊर्ध्वपुण्ड्रोपनिषद्
- २३. एकाक्षरोपनिषद्
- २४. एतरेयोपनिषद्
- ्२५. कठरुद्रोपनिषद्
- २६. कठवल्लिकोपनिषद्
- २७. कठोपनिषद
- २८. कन्दोपनिषद

- २९. कात्यायनोपनिषद्
- ३०. कामराजकीलितोद्धारोपनिषद्
- ३१. कालाग्निरुद्रोपनिषद्
- ३२. कालिकोपनिषद्
- ३३. कालीमेधादीक्षितोपनिषद्
- ३४. कुण्डिकोपनिषद्
- ३५. कृष्णपुरुषोत्तमसिखान्तोपनिषद्
- ३६. कृष्णोपनिषद
  - अथर्ववेद
  - ऋग्वंद
  - ऋग्वेदसायणभाष्य
  - चतुर्वेदोपनिषद्
  - यजुर्वेद
  - यजुर्वेदोव्वटभाष्य
  - शुक्लयजुवेद
  - सामवेद
  - सामवेदसायणभाष्य
- ३७. केनोपनिषद्
- ३८. कैवल्योपनिषद्
- ३९. कौषीतिकब्राह्मणोपनिषद
- ४०. क्षुरिकोपनिषद्
- ४१. गणपत्युपनिषद्
- ४२. गणेशपूर्वतापिन्युपनिषद्
- ४३. गणेशोत्तरतापिन्युपनिषद्
- ४४. गर्भोपनिषद्
- ४५. गारुडोपनिषद
- ४६. गुह्यकाल्युपनिषद्
- ४७. गृह्यषोढान्यासोपनिषद्

- ४८. गोपालपूर्वतापिन्युपनिषद्
- ४९. गोपालोत्तरतापनीयोपनिषद्वृत्ति
- ५०. गोपालोत्तरतापिन्युपनिषद्
- ५१. गोपीचन्दनोपनिषद
- ५२. चतुर्वेदोपनिषद्
- ५३. चाक्षुषोपनिषद्
- ५४. छागलेयोपनिषद्
  - ५५. छान्दोग्योपनिषद
  - ५६. जाबालदर्शनोपनिषद्
  - ५७. जाबालोपनिषद्
- ५८. जाबाल्युपनिषद्
- ५९. तारकोपनिषद्
- ६०. तूरीयातीतोपनिषद्
- ६१. तुरीयोपनिषद
- ६२. तुलस्युपनिषद्
- ६३. तेजोबिन्दूपनिषद्
- ६४. तैत्तिरीयारण्यकनारायणोपनिषद्
- ६५. तैत्तिरीयारण्यकोपनिषद्
- ६६. तैत्तिरीयोपनिषद्
- ६७. त्रिपाद्विभूतिमहानारायणोपनिषद्
- ६८. त्रिपुरातापिन्युपनिषद्
- ६९. त्रिपुरोपनिषद्
- ७०. त्रिशिखिब्राह्मणोपनिषद
- ७१. दक्षिणामूर्त्त्युपनिषद्
- ७२. दत्तात्रेयोपनिषद्
- ७३. देव्युपनिषद्
- ७४. द्वयोपनिषद्
- ७५. ध्यानबिन्द्रपनिषद्
- ७६. नादबिन्दूपनिषद्
- ૧. નયલતામાં ઉદ્ધત કરેલ વેદ ઉપનિષદ્ સાહિત્યની ઉપરોક્ત સૂચિમાં દર્શાવેલ ગ્રંથોના પૃષ્ઠ ક્રમાંકને જોવા માટે આઠમાં ભાગમાં નિર્દેષ્ટ પરિશિષ્ટ ૬ જુઓ પૃ.૨૨૧૯ થી ૨૨૪૮ for Private & Personal Use Only

- ७७. नारदपरिव्राजकोपनिषद्
- ७८. नारायणपरिव्राजकोपनिषद्
- ७९. नारायणपूर्वतापिनीयोपनिषद्
- ८०. नारायणार्थवशिरउपनिषद्
- ८१. नारायणोत्तरतापिनीयोपनिषद्
- ८२. नारायणोपनिषद्
- ८३. निरालम्बनोपनिषद्
- ८४. निरुक्तोपनिषद्
- ८५. निर्वाणोपनिषद्
- ८६. नृसिंहपूर्वतापनीयोपनिषद्
- ८७. नृसिंहषट्चक्रोपनिषद्
- ८८. नृसिंहोत्तरतापनीयोपनिषद्
- ८९. पञ्चब्रह्मोपनिषद्
- ९०. परब्रह्मोपनिषद्
- ९१. परमहंसपरिव्राजकोपनिषद्
- ९२. परमहंसोपनिषद्
- ९३. पारमात्मिकोपनिषद्
- ९४. पारमात्मिकोपनिषद्वृत्ति
- ९५. पारायणोपनिषद्
- ९६. पाशुपतब्रह्मोपनिषद्
- ९७. पिण्डोपनिषद्
- ९८. पीताम्बरोपनिषद्
- ९९. पैङ्गलोपनिषद्
- १००. प्रणवोपनिषद्
- १०१. प्रश्नोपनिषद्
- १०२. प्रश्नोपनिषद्भाष्य
- १०३. प्राणाग्निहोत्रोपनिषद्
- १०४. बटुकोपनिषद्
- १०५. बाष्कलतन्त्रोपनिषद्
- १०६. बिल्वोपनिषद्
- १०७. बृहज्जाबालोपनिषद्
- १०८. बृहत्संन्यासोपनिषद्
- १०९. बृहदारण्यकोपनिषद्
- ११०. बृहन्नारायणोपनिषद्
- १११. ब्रह्मबिन्द्रपनिषद्

- ११२. ब्रह्मविद्योपनिषद्
- ११३. ब्रह्मोपनिषद्
- ११४. भस्मजाबालोपनिषद्
- ११५. भावनोपनिषद्
- ११६. भिक्षुकोपनिषद्
- ११७. मठाम्नायोपनिषद्
- ११८. मण्डलतन्त्रब्राह्मणोपनिषद्
- ११९. मण्डलब्राह्मणोपनिषद्
- १२०. मन्त्रिकोपनिषद्
- १२१. महानारायणोपनिषद्
- १२२. महावाक्योपनिषद्
- १२३. महोपनिषद्
- १२४. माण्डूक्योपनिषद्
- १२५. मुक्तिकोपनिषद्
- १२६. मुण्डकोपनिषद्
- १२७. मुण्डकोपनिषद्भाष्य
- १२८. मुद्गलोपनिषद्
- १२९. मैत्रायण्युपनिषद्
- १३०. मैत्रेय्युपनिषद्
- १३१. याज्ञवल्क्योपनिषद्
- १३२. योगकुण्डलिन्युपनिषद्
- १३३. योगकुण्डल्युपनिषद्
- १३४. योगचूडामण्युपनिषद्
- १३५. योगतत्त्वोपनिषद्
- १३६. योगराजोपनिषद्
- १३७. योगशिखोपनिषद्
- १३८. राजश्यामलारहस्योपनिषद्
- १३९. राधोपनिषद्
- १४०. रामपूर्वतापिन्युपनिषद्
- १४१. रामरहस्योपनिषद्
- १४२. रामोत्तरतापिनीयोपनिषद्
- १४३. रुद्रहृदयोपनिषद्
- १४४. रुद्राक्षजाबालोपनिषद्
- १४५. रुद्रोपनिषद्
- १४६. वज्रसूचिकोपनिषद्

- १४७. वनदुर्गोपनिषद्
- १४८. वराहोपनिषद्
- १४९. वासुदेवोपनिषद्
- १५०. विश्रामोपनिषद्
- १५१. वैष्णवीयनारायणोत्तर-तापिनीयोपनिषद्
- १५२. शरभोपनिषद्
- १५३. शाट्यायनीयोपनिषद्
- १५४. शाण्डिल्योपनिषद्
- १५५. शारीरकोपनिषद्
- १५६. शिवसङ्कल्पोपनिषद्
- १५७. शिवोपनिषद्
- १५८. शुकरहस्योपनिषद्
- १५९. शौनकोपनिषद्
- १६०. श्वेताश्वतरोपनिषद्
- १६१. संन्यासोपनिषद्
- १६२. सदानन्दोपनिषद्
- १६३. सरस्वतीरहस्योपनिषद्
- १६४. सर्वसारोपनिषद्
- १६५. सामरहस्योपनिषद्
- १६६. सावित्र्युपनिषद्
- १६७. सिद्धान्तशिखोपनिषद्
- १६८. सिब्दान्तसारोपनिषद्
- १६९. सीतोपनिषद्
- १७०. सुदर्शनोपनिषद्
- १७१. सुबालोपनिषद्
- १७२. सूर्यतापिन्युपनिषद्
- १७३. सूर्योपनिषद्
- १७४. सौभाग्यलक्ष्म्युपनिषद्
- १७५. स्कन्दोपनिषद्
- १७६. स्वसंवेद्योपनिषद्
- १७७. हंसोपनिषद्
- १७८. हयग्रीवोपनिषद्
- १७९. हेरम्बोपनिषद्

# ५- भक्तिद्वात्रिंशिका

# પાંચમી બત્રીસીની પ્રસાદી

धर्मोद्यतेन कस्यापि अप्रीतिर्नेव कार्या ।।५/४।। (पृ.३०६) ધર્મમાં ઉદ્યમ કરનાર વ્યક્તિએ કોઈને પણ અણગમો ઉત્પન્ન ન કરાવવો.

वञ्चनविरहितभावेनैव धर्मोपपत्तेः ।।५/७/३०९।। (पृ.३०९) ठगवानो परिशाम न હोय तो ४ लावधर्म संलवे.

हेमादिना विशेषस्तु न बिम्बे किं तु भावतः ।।५/१५।। (पृ.३१९) સોનું વગેરે દ્વારા પ્રતિમામાં કોઈ વિશેષતા આવતી નથી, પરંતુ મનના પરિણામથી વિશેષતા આવે છે. न हि यदाद्यभूमिकावस्थस्य गुणकरं तदुत्तरभूमिकावस्थस्यापि तथा ।।५/२८।। (पृ.३६१) प्रारंभिक अवस्थामां के वस्तु गुणकारी होय ते ઉत्तरावस्थामां पण गुणकारी क होय तेवो कोई नियम नथी.

अधिकारिवशाच्छास्त्रे धर्मसाधनसंस्थितिः ।।५/२८।। (पृ.३६१) धर्मना साधनोनी व्यवस्था शास्त्रमां अधिકारीने आश्रयीने બતાવેલી છે.

अन्यत्राऽऽरम्भवान् यस्तु तस्याऽत्राऽऽरम्भशिङ्कनः । अबोधिरेव परमा विवेकौदार्यनाशतः ।।५/३०।। (पृ.३६४) थे गृढस्थ संसारमां आरंभ-समारंभ करतो होय अने पूळामां आरंभ-समारंभनी शंक्षा करतो होय तो ते गृहस्थमां विवेक्टिष्टि अने ઉદारतानो नाश थवाथी भोधि हुर्सभता ४ थाय छे.

सर्वथैवाऽशुभस्वस्त्पव्यापारस्य विशिष्टिनिर्जराकारणत्वाऽयोगात् ।।५/३१।। (पृ.३७०) तमाम प्रक्षारे के प्रवृत्ति अशुल्म स्वरूपवाणी होय ते विशिष्ट प्रक्षरनी क्रमीनिर्करानुं क्षरण्ण जनी न शके.

#### ।। अथ भक्तिद्वात्रिंशिका ।।५।।

जिनमहत्त्वज्ञानानन्तरं तत्र भक्तिरावश्यकीति सेयमिदानीं प्रतिपाद्यते-

श्रमणानामियं पूर्णा सूत्रोक्ताऽऽचारपालनात् । द्रव्यस्तवाद् गृहस्थानां देशतस्तद्विधिस्त्वयम्।।१।।
'श्रमणानामिति । इयं = भक्तिः ।।१।।

न्यायाऽर्जितधनो धीरः सदाचारः शुभाशयः । भवनं कारयेज्जैनं गृही गुर्वादिसम्मतः ।।२।।

#### 🜣 तयलता 🌣

मनो यया मिलिन्दो नः प्रभोः पदाम्बुजे भवेत् । तां भिक्तं वर्णियष्यामि स्वानुभूतिकृते दृढम्।।९।। पञ्चमद्वात्रिंशिकोपाद्घातमाह- 'जिनमहत्त्वे'त्यादि । 'काचः काचो मिणर्मिण'रिति न्यायेन महेश-सुगतादिभ्यो जिनमहत्त्वज्ञानानन्तरं तत्र = जिने, वीतरागे भगवित इति यावत् । भिक्तः आवश्यकी। प्रकृते → सर्वेषामधिकारिणामनिधकारिणां भिक्तयोग एव प्रशस्यते । भिक्तयोगो निरुपद्रवो भिक्तयोगाद् मुक्तिः ← (त्रि.वि.म.८/९) इति त्रिपाद्विभूतिमहानारायणोपनिषद्वचनमि यथातन्त्रमनुयोज्यम् ।

श्रमणानां = सर्वविरतानां इयं = भिक्तः पूर्णा = कृत्स्ना सूत्रोक्ताऽऽचारपालनात् = जिनागमोदितोत्सर्गाऽ-पवादाऽनुविद्धपञ्चाऽऽचाराऽनुपालनात्, भावस्तवादिति यावत् । गृहस्थानां = देशिवरतानामिवरतसम्यग्द-शाञ्च द्रव्यस्तवात् = जिनभवनविधान-जिनपूजनादिलक्षणवक्ष्यमाणद्रव्यस्तवमाश्रित्य देशतः = देशमवलम्ब्य, दैशिकीति यावत्, इयं भिक्तिरित्यावर्तते । तद्विधिः = द्रव्यस्तविधिः तुः अयं वक्ष्यमाणलक्षणः। अनेन द्विविधो मोक्षमार्गो द्योतितः । तदुक्तं दर्शनशुद्धिप्रकरणे > भावत्थय-दव्यत्थयरूवो सिवपंथसत्थवाहेणं। सव्वत्रुणा पणीओ दुविहो मग्गो सिवपुरस्स ← (द.शु.७६) इति ।।५/१।।

#### **#** ભક્તિ દ્વાત્રિંશિકા પ્રકાશ **#**

અરિહંત પરમાત્મામાં યથાર્થ માર્ગદેશકત્વ દ્વારા મહત્તાનું જ્ઞાન થયા પછી તે અરિહંત પરમાત્માને વિશે ભક્તિ પ્રગટ થવી આવશ્યક હોવાથી તે ભગવદ્દભક્તિ આ પાંચમી બત્રીસીમાં સમજાવાય છે.

ગાથાર્થ:- સર્વિવિરતિધરોને આ ભક્તિ સંપૂર્ણ હોય છે. કારણ કે તેઓ આગમોક્ત પંચાચારનું પાલન કરે છે. ગૃહસ્થોને આ ભક્તિ આંશિક હોય છે. કારણ કે તેઓ દ્રવ્યસ્તવનું પાલન કરે છે. દ્રવ્યસ્તવની વિધિ આ મુજબ છે. (૫/૧)

વિશેષાર્થ :- શક્તિને છૂપાવ્યા વિના પરિપૂર્ણ જિન-અજ્ઞાપાલન એ ભાવસ્તવ કહેવાય છે. ભાવસ્તવ હોય ત્યાં પૂર્ણ ભક્તિ હોય માટે સાધુ ભગવંતોની પૂર્ણ જિનભક્તિ હોય છે. ભાવસ્તવનું કારણ હોય તે દ્રવ્યસ્તવ કહેવાય છે. મૂળ ગાથામાં રહેલ 'ગૃહસ્થ' શબ્દથી દેશવિરતિધર અને અવિરત સમ્યગ્દષ્ટિ લેવા. તેઓ દ્રવ્યસ્તવના અધિકારી છે આથી તેઓમાં આંશિક ભક્તિ હોય છે. આવો ગાથાનો ભાવાર્થ સ્પષ્ટ હોવાથી ટીકાકારશ્રીએ આ ગાથાની વિસ્તૃત ટીકા બનાવી નથી. (૫/૧)

#### # द्रव्यस्तवना अधिक्तर #

ગાથાર્થ :- ન્યાયઉપાર્જિત ધનથી સંપન્ન, ધીર, સદાચારવાળો, શુભાશયથી યુક્ત તથા ગુરુઆદિને સંમત એવા ગૃહસ્થ જિનાલયને કરાવે. (પ/ર)

१. मुद्रितप्रतौ 'श्रमणामिति' इत्यशुद्धः पाठः ।

न्यायेति । धीरः = मितमान् गुर्वादिसम्मतः = पितृ-पितामह-राजाऽमात्यप्रभृतीनां बहुमतः। ईदृग्गुणस्यैव <sup>१</sup>जिनभवनकारणाऽधिकारित्वमिति भावः ।।२।।

द्रव्यस्तवस्वरूपजिनभवनविधानाधिकारिणमेवाऽऽह- 'न्याये'ति

न्यायेन = ब्राह्मण-क्षत्रिय-विट्-शूद्राणां स्वजातिविहितव्यापारेण शुद्धमान-तुलोचितकलाव्यवहारादिरू-पेण आसेवनीयावसरोचिताराधनादिरूपेण च अर्जितं धनं येन सः न्यायार्जितधनः (षोड.५/१३ यशोवि. वृत्तिः + धर्मिबन्दुवृत्ति-१/३) । धीरः = मितमान् = आयितिहितज्ञः । सदाचारः = अनिन्द्याऽऽचारः। शुभाशयः = प्रवृद्धधर्माऽध्यवसायः । ईदृग्गुणस्यैव जिनभवनकारणाधिकारित्वं, शास्त्राऽऽज्ञाशुद्धत्वात्। तदुक्तं षोडशके → न्यायाऽर्जितवित्तेशो मितमान् स्फिताऽऽशयः सदाचारः। गुर्वादिमतो जिनभवनकारण-स्याऽधिकारीति ।। ← (षोड.६/२) इति । उपलक्षणात् शुभस्वजनादिगुणवैशिष्ट्चमप्यधिकारिविशेषण-मवगन्तव्यम्। तदुक्तं पञ्चाशके →

अहिगारी उ गिहत्थो सुहसयणो वित्तसंजुओ कुलओ। अक्खुद्दो धिइबलिओ मइमं तह धम्मरागी अ।। गुरुपूयाकरणरई सुस्सूसाऽऽइगुणसंगओ चेव । णायाऽहिगयविहाणस्स धणियमाणप्पहाणो य ।।

← (पञ्चा.७/४-५) इति । सम्यक्त्वप्रकरणे अपि → अहिगारी उ गिहत्थो सुहसयणो वित्तसंजुओ कुलजो । अक्खुद्दो धिइबलिओ मइमं तह धम्मरागी य ।। ← (स.प्र. १/२१) इत्येवमेतदिधकारी दिशतः । कथारत्नकोशे देवभद्रसूरिभिरिप →

अहियारी य इह च्चिय निम्मलकुलसंभवो विभवभागी । गुरुभत्तो सुहचित्तो अच्चंतं धम्मप्डिबद्धो।। बहुसुहिसयणो सुस्सूसपमुहगुणसंगओ विसुद्धमई। आणापहाणचिट्ठो दट्टव्वो जिणहरविहाणे ।।

← (कथार.को. पृ.६७ गा.३/४) इत्युक्तम् । एतादृशाऽधिकारिकारितजिनालयस्य महागुणत्वम्। यथोक्तं पञ्चाशके →

एसो गुणद्धिजोगा अणेगसत्ताण तीइ विणिओगा। गुणरयणवियरणेणं तं कारिंता हियं कुणइ ।। तं तह पवत्तमाणं दट्टुं केइ गुणरागिणो मग्गं । अण्णे उ तस्स बीयं सुहभावाओ पवज्जंति ।।

← (पञ्चा.७/६-७) इति । अनिधकारिणा तत्करणे तु दोषः ।

तदुक्तं **दर्शनशुद्धिप्रकरणे →** अहिगारिणा इमं खलु कारेयव्वं विवज्जए दोसो । आणाभंगाउ च्चिय धम्मो आणाइ पडिबद्धो ।। ← (द.शु. १/१८) ।।५/२।।

ટીકાર્ય:- જિનાલય બનાવનાર ગૃહસ્થના અહીં જે પાંચ વિશેષણ બતાવવામાં આવેલ છે, તેમાંથી ધીર એવા બીજા વિશેષણનો અર્થ બુદ્ધિમાન એવો કરવો. અર્થાત્ 'ભવિષ્યનાં આત્મહિતને જાણનાર' એવો અર્થ સમજવો. તથા "ગુરુઆદિને સંમત" આ વિશેષણમાં ગુરુ શબ્દથી પિતાજી, દાદાજી વગેરે લેવાં. તેમજ આદિપદથી રાજા, મંત્રી વગેરે લેવાં. આ બધાને માન્ય એવા ગૃહસ્થ જિનાલય બનાવવાના અધિકારી છે. આવા પાંચ ગુણથી યુક્ત હોય તે જ દેરાસર બનાવવાના અધિકારી છે. (પ/ર)

વિશેષાર્થ :- અક્ષુદ્ર, સંસ્કારી પરિવારથી યુક્ત, શુશ્રુષા આદિ ગુણથી યુક્ત... ઈત્યાદિ વિશેષણો પણ જિનાલય બનાવવાના અધિકારી શ્રાવકમાં હોવા જરૂરી છે. આવો ઉલ્લેખ પંચાશક વગેરે ગ્રંથોમાં

तत्र शुद्धां महीमादौ गृहणीयाच्छास्त्रनीतितः । परोपतापरिहतां भविष्यद्भद्रसन्तितम् ।।३।। तत्रेति । तत्र = जिनभवनकारणे प्रक्रान्ते, शास्त्रनीतितः = वास्तुविद्या-धर्मशास्त्रोक्तन्यायाऽनितक्र-मेण । परोपतापः = प्रातिवेश्मिकादिखेदः ।।३।।

भूमिगतां द्रव्यशुद्धिमाह- 'तन्ने'ति । शुद्धां = धनिकपराभवेनाऽगृहीतां महीं = भूमिं गृहणीयात् वास्तुविद्या-धर्मशास्त्रोक्तन्यायाऽनितक्रमेण इति । स च न्यायः प्रतिष्ठासारोद्धारे → रम्ये स्निग्धं सुगन्धादि दुर्वाद्याढ्यां स्वतः शुचिम् । जिनजन्मादिना वास्ये स्वीकुर्याद् भूमिमुत्तमाम् ।। ← (प्रति.सा.१८) इत्थमावेदितः । भूमिशुद्धिनिरूपणं श्राद्धिविधवृत्तौ श्रीरत्नशेखरसूरिभिः → सुस्थानं पुनः शल्य-भस्म-क्षात्रादिदोषैर्निषिद्धायादिना च रहितं बहुलदुर्वा-प्रवाल-कुश-स्तम्ब-प्रशस्तवर्णगन्धमृत्तिका-सुस्वादुजलोद्गम-निधानादिमच्च ← (श्रा.वि.वृ.६/१२/पृ.३१) इत्येवमकारि । भूमिगतां भावशुद्धिमाह- प्रातिवेश्मिका-दिखेदः, तेन रहितां महीं गृहणीयादित्यन्वयः । द्विविधाऽपि भूमिशुद्धिः स्तवपरिज्ञायां → दव्वे भावे अ तहा सुद्धा भूमी पएसऽकीला य । दव्वेऽपत्तिगरहिया अन्नेसिं होइ भावे उ ।। ← (स्त.प.४) इत्येवं वर्णिता । कथारत्नकोशेऽपि → एत्थ विही पुण सुद्धा दव्वे सल्लाइवज्जिया भूमी । भावे य पराऽपत्तियरहिया पढमं निरूवेज्जा ।। ← (कथार.को. पृ.६७/गा.५) इत्युक्तम् ।

भविष्यद्भद्रसन्ति = अनागतकालीन-स्वाऽन्यकल्याणपरम्पराऽऽवहां, आत्मिनस्तारार्थं क्रीताया अपि तस्याः 'गृहार्थमारोपितस्य देहलीदीपस्य रथ्योपकारकत्विम'ति न्यायेन परेषामप्युपकारकत्वसम्भवात् । यथोक्तं "एतद् दृष्ट्वाऽऽर्हतं चैत्यमनेके सुगतिं गताः। यास्यन्ति बहवश्चान्ये ध्यानिधूतकल्मषाः।। यात्रा-स्नात्रादि कर्मेह भूतमन्यच्य भावि यत् । तत्सर्वं श्रेयसां बीजं ममाऽर्हच्चैत्यिनिर्मितौ ।। साधु जातो विधिरयं कार्योऽतः परमेष मे । अर्हच्चैत्येष्विति ध्यानं श्राद्धस्य शुभवृद्धये ।। अर्हपूर्विकया भक्तिं ये च कुर्वन्ति यात्रिकाः । तेऽिप प्रवर्धयन्त्येव भावं श्रद्धानशालिनाम्।।"() इति।

शुद्धभूमिस्वरूपनिरूपणे **षोडशके**ऽपि → शुद्धा तु वास्तुविद्याविहिता संन्यायतश्च योपात्ता । न परोपतापहेतुश्च सा मुनीन्द्रैः समाख्याता ।। ← (षोड.६/४) इत्युक्तम् ।।५/३।।

કરેલ છે. સંભવતઃ આ બધા વિશેષણો ઉત્સર્ગ માર્ગે હોય તે જરૂરી છે. તો તેવા શ્રાવક જિનાલયો બનાવવાના ઉત્તમ અધિકારી તરીકે ગણી શકાય. અમુક ગુણ ઓછાં હોય તો મધ્યમ અધિકારી ગણી શકાય. ઈત્યાદિ વાતો ગુરુગમથી જાણી લેવી. (૫/૨)

ગાથાર્થ :- તેમાં સૌપ્રથમ બીજાને અપ્રીતિ ન થાય તેવી અને ભવિષ્યમાં કલ્યાણની પરંપરા પ્રાપ્ત થાય તેવી રીતે શુદ્ધ જમીનને શાસ્ત્રનીતિથી ગ્રહણ કરવી જોઈએ. (૫/૩)

ટીકાર્ય:- દેરાસર બનાવવાનું અહીં પ્રસ્તુત છે. તેમાં સૌ પ્રથમ ભૂમિગ્રહણની વિધિ બતાવાય છે. વાસ્તુવિદ્યા અને ધર્મશાસ્ત્રમાં બતાવવામાં આવેલી મર્યાદાનું ઉલ્લંઘન કર્યા વિના શુદ્ધભૂમિને ગ્રહણ કરવી. તેમજ પાડોશીને ઉદ્વેગ ન થાય તેવી રીતે ગ્રહણ કરવી તથા જે ભૂમિમાં ભવિષ્યમાં અનેક કલ્યાણની પરંપરા પ્રાપ્ત થવાની શક્યતા હોય તેવી ભૂમિને ગ્રહણ કરવી. (પ/૩)

વિશેષાર્થ :- હાડકાં, રાખ વગેરે દોષોથી યુક્ત જમીન લેવાનો ઉપરના વાક્યોથી નિષેધ સૂચિત

अप्रीतिर्नेव कस्याऽपि कार्या धर्मोद्यतेन वै। इत्थं शुभाऽनुबन्धः स्यादत्रोदाहरणं प्रभुः ।।४।।
अप्रीतिरिति । धर्मोद्यतस्य परपीडापरिहारप्रयत्नाऽतिशयो मुख्यमङ्गम्, यथा तापसाऽप्रीतिपरिहारार्थं भगवतो वर्षास्विप गमनमिति भावः ।।४।।

नन् कस्माद् वास्तुविद्याऽनितक्रमेण पराऽभिभवत्यागेन परोपतापपरिहारेण च भूमिशुद्धिर्निरूप्यते इति चेत् ? उच्यते; इत्थमेव धर्मनिष्पत्तेः । तदुक्तं **षोडशके →** शास्त्रबहुमानतः खलु सच्चेष्टातश्च धर्मनिष्पत्तिः। परपीडात्यागेन च विपर्ययात्पापसिद्धिरिव ।। ← (षोड.६/५) इति । परोपतापपरिहार-मुद्दिश्याह अप्रीतिरिति । इत्यं = शारीरिकदुःखरूपायाः मनोऽप्रीतिरूपाया वा परपीडायाः त्यागेन भा-विन्या अनुत्पादेन च शुभानुबन्धः = चक्रभ्रमणन्यायेन विशुद्धपुण्यप्रवाहाऽविच्छेदः स्यात् । अत एव दशवैकालिके अपि → संकिलेसकरं ठाणं दूरओ परिवज्जए ← (द.वै.५/१/१६) इत्युक्तम् । सम्मतञ्चेदं बौद्धानामपि । अत एव सूत्रपिटकान्तर्गते जातके → अप्पसन्नं विवज्जये ← (जा.१८/५२८/१३१) इत्युक्तम् । अत्र = प्रकृतार्थे उदाहरणं प्रभुः = चरमतीर्थङ्करः। तदुक्तं स्तवपरिज्ञायां तदनुसारेण च श्रीहरिभद्रसूरिभिः पञ्चाशके पञ्चवस्तुके च श्रीनेमिचन्द्रसूरिणा च महावीरचरित्रे > धम्मत्थमुज्जएणं सव्वस्साऽपत्तियं न कायव्वं । इय संजमोऽवि सेओ एत्थ य भयवं उदाहरणं ।। सो तावसाऽऽसमाओ तेसिं अपत्तियं मुणेऊणं । परमं अबोहिबीयं तओ गओ हंतऽकालेऽवि ← (स्त.प.५/६, पञ्चा.७/१४-१५, पं.व.१११४-१५, महा.च.प्रष्ठ.३४) इति । यथोक्तं सापेक्षयित-धर्मनिरूपणे **धर्मबिन्दौ** अपि <del>></del> परोद्वेगाऽहेतुता, भावतः प्रयत्नः <del>(</del> (ध.बिं. ५/१७-१८) इति । परपीडापरिहारोपाये सत्यिप तदपरिहारे पराऽप्रीतिपरिहारप्रयत्नलक्षणशास्त्राऽर्थबाधनात् पापकर्मबन्ध एव स्वस्यापि । तदुक्तं श्रीहरिभद्रसुरिभिः अष्टकप्रकरणे > निमित्तभावतः तस्य सत्युपाये प्रमादतः शास्त्राऽर्थबाधनेनेह पापबन्ध उदाहृतः ।। 🗲 (अ.प्र.७/६) इति प्रागुक्तं(पृ.३६)स्मर्तव्यमत्र ।।५/४।। થાય છે. તેમજ વાસ્તુશાસ્ત્ર વિગેરેનાં નિયમનો ભંગ કરીને ગ્રહે કરવામાં આવતી જમીનનો અહીં પ્રતિષેધ કરવામાં આવેલો છે. દેરાસરની આજુબાજુ રહેતાં લોકોને ઉદ્વેગનો હેતુ બને તેવી જમીનની પણ અહીં બાદબાકી સમજવી. જે જમીનમાં દેરાસર બનાવવાથી ધર્મભાવ જાગવાની શક્યતા ન જણાતી હોય તેવી જમીન, અગ્નિસંસ્કાર કરેલી જમીન વિગેરેની પણ અહીં બાદબાકી કરેલી સમજવી જોઈએ.(પ/૩)

## 🍁 અપ્રીતિપરિહાર શુભાનુબંધ જનક 🏶

બીજાને પીડા ન થાય તેવી રીતે ગ્રહણ કરેલી ભૂમિ શુદ્ધ કહેવાય-એવું ઉપરોક્ત ગાથામાં આપણને જાણવા મળે છે. એનું સમર્થન કરતાં ગ્રંથકારશ્રી જણાવે છે કે ->

**ગાથાર્થ :-** ધર્મમાં ઉદ્યમ કરનાર વ્યક્તિએ કોઈને પણ અણગમો ઉત્પન્ન ન કરાવવો. આ રીતે શુભાનુબન્ધ પડે છે. પ્રસ્તુતમાં ઉદાહરણ પ્રભુ મહાવીર છે. **(પ/૪)** 

ટીકાર્થ:- પરપીડાના પરિહાર માટે વિશેષ પ્રયત્ન કરવો તે ધર્મમાં પ્રવૃત્તિ કરનાર દરેક વ્યક્તિને ધર્મની સિદ્ધિનું મુખ્ય કારણ બને છે. પરપીડાના પરિહારથી જ આરાધનામાં શુભાનુબંધ પડે છે. માટે જ ભગવાન મહાવીરે તાપસને થતી અપ્રીતિને દૂર કરવા ચોમાસામાં પણ વિહાર કર્યો. (પ/૪)

आसन्नोऽपि जनस्तत्र मान्यो दानादिना यतः। इत्थं शुभाऽऽशयस्फात्या बोधिवृद्धिः शरीरिणाम्।।५।। आसन्नोऽपीति । आसन्नोऽपि = तद्देशवर्ती स्वजनादिसम्बन्धरिहतोऽपि । इत्थं = भगवद्भ-क्तिप्रयुक्तौदार्ययोगात् ।।५।।

'इष्टकादि दलं चारु दारु वा सारवन्नवम् । गवाद्यपीडया ग्राह्यं मूल्यौचित्येन यत्नतः । । ६।। इष्टकादीति । आदिना पाषाणाऽऽदिग्रहः । चारु = गुणोपेतम् । दारु वा चारु यत्नाऽऽनीतं देवताद्यपवनादेः प्रगुणं च । सारवत् = स्थिरं खदिरसारवत् । (गवाद्यपीडया=) गवादीनामपीडा बहुभाराऽऽरोपणकृतपीडापरिहाररूपा तया। मूल्यौचित्येन ग्राह्यं तत्कारिवर्गतः ।

अन्यदिष तदा धर्मसिद्ध्यङ्गमाह- 'आसन्नोऽपी'ति । दानादिना = दान-मान-सत्कारैः मान्यः= 'धन्योऽयं जैनधर्मो यत्रैतादृशौचित्यिम'ति बहुमानवान् कार्यः । भगवद्भिक्तप्रयुक्तौदार्ययोगात् शुभाशय- स्फात्या = कुशलचित्तविस्फोरणेन शरीरिणां बोधिवृद्धिः = जिनधर्माऽभिवृद्धिः । तदुक्तं षोडशके  $\rightarrow$  तत्राऽऽसन्नोऽपि जनोऽसम्बन्ध्यिप दान-मान-सत्कारैः । कुशलाऽऽशयवान् कार्यो नियमाद् बोध्यङ्गमय- मस्य ।।  $\leftarrow$  (षो.६/६) इति ।।५/५।।

→ कारणविधानमेतच्छुद्धा भूमिर्दलञ्च दार्वादि । भृतकाऽनितसन्धानं स्वाशयवृद्धिः समासेन ।।

← (षो.६/३) इत्येवं **षोडशके** जिनभवनकारणविधिद्वारराशिरुपदिर्शितस्तत्र प्रथमं द्वारमिभधाय द्वितीयं दलद्वारमाह- 'इष्टकादी'ित 'देवताद्युपवनादे'िरित । देवतादीनां = देव्यादीनां उपवनं समीपवर्ति वनं, तदादेः, प्रथमादिपदात् पुंदेवग्रहः, द्वितीयादिपदात् तिर्यङ्मनुष्यसम्बन्धिकाननग्रहः । प्रगुणं च = अव-क्रञ्च । नवं = अभिनवं = प्रत्यग्रं; न तु जीर्णम् । उपलक्षणात् ग्रन्थ्यादिदोषैः रहितम् । तदुक्तं षोडशके → दार्विप च शुद्धिमह यत्नाऽऽनीतं देवताद्युपवनादेः । प्रगुणं सारवदिभनवमुच्चैर्ग्रन्थ्यादि-रिहतञ्च ।। ← (षो.६/८) इति । तत्कारिवर्गत इति । तत्कारिणां = स्वप्रयोजनिसद्ध्यर्थमेवेष्टकादिकरण-

ધર્મસિદ્ધિનું બીજું અંગ બતાવતાં ગ્રંથકારશ્રી કહે છે કે →

ગાથાર્થ :- દેરાસરની નજીક રહેનારા લોકોનું પણ દાન વગેરે દ્વારા માન જાળવવું, કારણ કે આ રીતે શુભાશય સ્ફુરાયમાન થવાથી જીવોને ધર્મરુચિની વૃદ્ધિ થાય છે. (પ/પ)

ટીકાર્ય:- દેરાસરની આસપાસ રહેનાર લોકો જો પોતાની જોડે સ્વજન વગેરે સંબંધથી રહિત હોય તો પણ દેરાસર બનાવનાર શ્રાવકે તેમનું સન્માન કરવું જોઈએ. કારણ કે તેમનાં સન્માનની પાછળ પણ રહેલો ભગવદ્ ભક્તિનો પરિણામ અવશ્ય ઉદારતાને પ્રગટ કરે છે. આવી ઉદારતાથી તે લોકોને પણ ધર્મ પ્રત્યે રુચિ ઊભી થાય છે. (૫/૫)

ગાથાર્થ :- ઈંટ વગેરે ઉપાદાન કારણો પણ સારા લાવવાં. અથવા લાકડાં પણ નવા અને મજબૂત લાવવાં. તે પણ ગાય વગેરેને પીડા ન થાય તે રીતે ઉચિત મૂલ્યથી પ્રયત્નપૂર્વક ગ્રહણ કરવા.(પ/€)

ટીકાર્થ :- દેરાસર માટે ઈંટ, પત્થર વગેરે સાધનસામગ્રી મજબૂતાઈ આદિ ગુણથી યુક્ત અને સુંદર હોય તેવી ગ્રહણ કરવી. અથવા દેવ-દેવી વગેરેના ઉપવન વગેરેમાંથી પ્રયત્નપૂર્વક સુંદર અને ખદિરનાં तद्ग्रहणं च पूर्णकलशादिसुशकुनपूर्वं श्रेयः, सुशकुनश्च चित्तोत्साहाऽनुग इति भावनीयम् ।।६।।
भृतका अपि सन्तोष्याः स्वयं प्रकृतिसाधवः । धर्मो भावेन न व्याजार्ख्यमित्रेषु तेषु तुं ।।७।।
भृतका इति । स्वयं प्रकृतिसाधव एव भृतका नियोज्याः । ते अपि सन्तोष्याः, तेषामपि
शीलानां पुरुषाणां वर्गतः = समूहात् ग्राह्यं = स्वीकार्यम् । तदुक्तं षोडशके → दलिमष्टकादि तदिपि
च शुद्धं तत्कारिवर्गतः क्रीतम्। उचितक्रयेण यत्स्यादाऽऽनीतञ्चैव विधिना तु ।। ← (षो.६/७)

तद्ग्रहणञ्च = इष्टकादिदलोपादानं च, पूर्णकलशादिसुशकुनपूर्वं श्रेयः इति । अत्र च शकुनप्रति-पादिके → नंदीतूरं पुण्णस्स दंसणं संख-पडहसद्दो य । भिंगार-छत्त-चामर-वाहण-जाणा पसत्थाइं ।। समणं संजयं दंतं सुमणं मोयगा दिधं । मीणं घंटं पडागं च सिद्धमत्थं वियागरे ।। ← (बृ.क.भा. १५४९-५०) इति बृहत्कल्पभाष्यगाथे स्मर्तव्ये । तदुक्तं गणिविद्याप्रकीर्णके अपि → पक्कमंतेसु स-उणेसु हरिसं तुट्टिं च वागरे (ग.वि. ६४) इति । तदुक्तं षोडशके → सर्वत्र शकुनपूर्वं ग्रहणादावत्र वर्त्तितव्यमिति । पूर्णकलशादिरूपश्चित्तोत्साहानुगः शकुनः ।। ← (षो.६/९) सुशकुनश्च चित्तोत्साहाऽनुगः = मनःप्रत्ययाऽनुसारी । इदमुपलक्षणं गुरुवचनाऽनुमतत्वस्याऽपि, अन्यत्राऽऽत्मप्रत्यय-गुरुप्रत्यय-शकुनप्रत्ययैश्च त्रिधा शुद्धस्य कार्यस्य सिद्धचुन्मुखत्वप्रतिपादनादिति व्यक्तं योगदीपिकायाम् । अधिकन्त्व-ग्रेऽपुनर्बन्धकद्वात्रिंशिकायां (द्वा.द्वा.१४/२७, भा.४, पृ.९८९) वक्ष्यामः ।।५/६।।

भृतकाऽनितसन्धानलक्षणं तृतीयं द्वारमाह- 'भृतका' इति । तेऽिष = जिनभवनविधानिनयुक्ताः प्रकृतिसाधवः कर्मकरा अपि 'यूयमिप गोष्ठिका अत्र', 'युष्माकं साहाय्येनैव जिनगृहं पूर्णतां निष्प्रत्यूहं गिमष्यित', 'भवन्तोऽपीह सहायाः', 'भवतामेवेदं कार्यमप्रमत्ततामवलम्ब्य निष्पादनीयम्' इत्यादिप्रशस्तव-चनेनोचितमान-दान-सत्कारादिना च सन्तोष्याः = सन्तुष्टिमापादनीयाः । इत्थं सन्तोषमापादितास्ते द्वृतम-वाङ्गत्ती क्षेम भ्रुष्कृत वाङ्गां प्रवृक्ष करवां. छेट, वाङ्गा वगेरे वाववामां गाय- ००६ वगेरे प्राण्णीने वधु प्रतां लार उत्थाववायी पीडा न थाय तेनी झाण्छ राजवी. तेभक्ष अचित भूव्यथी ते वस्तु अख्ण करवी. (अत्यंत कंशूसाई के उडाई वृत्तिथी देशसरनी साभग्री जरीदवी निष्ठ- अवुं सूयन अवीं प्राप्त थाय छे.) छेट वगेरे जरीदती वजते छेट वगेरेने जनावनारा बोझे पासेथी क छेट अख्ण करवी. (देशसर माटे स्पेश्यव छेट, पत्थर वगेरे जनावडाववा उचित नथी.) देशसरनी छेट वगेरे जरीदवा कृती वजते अने जरीदती वजते क्ष्यूर्ण कृता हुझे वगेरे सुंदर शुक्रनने भेणववा के क्ष्याणकारी छे. कारण के सुंदर शुक्रन चित्तना उत्सादने जनुसारे थाय छे. छत्यादि विचार करवो. (प/ह)

ગાથાર્થ:- પ્રકૃતિથી સજ્જન એવા (દેરાસરના) કારીગરોને સંતોષ આપવો, કારણ કે ધર્મમિત્ર એવા કારીગરોને વિશે ઠગવાનો પરિણામ ન હોય તો જ ધર્મ નિષ્પન્ન થાય છે. ઠગવાના પરિણામથી નહિ.(પ/૭)

ટીકાર્થ:- સ્વયં સ્વભાવથી સજ્જન હોય તેવા જ કારીગરો, સોમપુરા, શિલ્પી, નોકરો વગેરેને દેરાસરના કામમાં જોડવા, તેમજ ઉચિત માન, દાન, સન્માનથી એમને સંતોષવા, કેમકે શ્રાવક દ્વારા થનાર જિનભક્તિ સ્વરૂપ ધર્મમાં તેઓ પણ નિમિત્ત છે. ધર્મનું નિમિત્ત બનવાને લીધે દેરાસરના કારીગરો પણ ધર્મમિત્ર જ છે. આથી તે કારીગરો વગેરેને ઠગવાનો પરિણામ ન હોય તો જ જિનાલય બનાવનાર

धर्मनिमित्तत्वेन धर्ममित्रत्वात्, तेषु वञ्चनविरहितभावेनैव धर्मोपपत्तेः ।।७।।

स्वाशयश्च विधेयोऽत्राऽनिदानो जिनरागतः । अन्यारम्भपरित्यागाज्जलादियतनावता ।।८।।

स्वाशयश्चेति । स्वाशयश्च = शुभाऽऽशयश्च विधेयः अत्र = जिनभवनकृत्ये अनेनाऽऽलम्बनत्वा-

विघ्नेन जिनालयनिर्वाहका भवन्ति । तदुक्तं **षोडशके** → भृतका अपि कर्तव्या य इह विशिष्टाः स्वभावतः केचित्। 'यूयमिप गोष्ठिका इह' वचनेन सुखं तु ते स्थाप्याः ।। ← (षो.६/१०) इति। सूत्रिपटकाऽन्तर्गते दीघनिकाये पाथिकवर्गे → पञ्चिह खो गहपतिपुत्त ! ठानेहि अय्यिरकेन हेट्टिमा

दिसा दास-कम्मकरा पच्चुपट्टातब्बा- (१) यथाबलं कम्मन्तसंविधानेन, (२) भत्त-वेतनानुप्पदानेन, (३) गिलानुपट्टानेन, (४) अच्छरियानं रसानं संविभागेन, (५) समये वोस्सग्गेन ← (दी.नि. भाग-३ । सिङ्गालसुत्त-२७२ पृष्ठ-१४५) इत्येवं यत् पञ्चधा भृतकप्रत्युपस्थानमुपदर्शितं तदपीह पालनीयम् । अय्यिरकेन = आर्येण श्रावकेण, कम्मन्तसंविधानेन = कार्यप्रदानेन, गिलानुपट्टानेन = भृतकानां ग्लान-दशायां स्वयमुपस्थानेन, अच्छरियानं रसानं संविभागेन = उत्तमरसोपेतफलादिप्रदानेन, समये = यथासमयं, वोस्सग्गेन = व्युत्सर्गेण, विसर्जनेनेति यावत् । शिष्टं स्पष्टम् ।

तेषामि = जिनभवनकर्मकराणामि धर्मिनिमत्तत्वेन = जिनभवनिमित्तक-जिनदर्शन-वन्दन-पूजन-सम्यग्दर्शनादिलक्षणधर्मिनिमित्ततया धर्मिमित्रत्वात्, तेषु धर्मिमित्रेषु भावेन = वञ्चनिवरिहतभावेनैव जल-कतकरेणुन्यायेन मनोमलोपशान्त्या धर्मोपपत्तेः = धर्मसङ्गतेः, न तु व्याजात् = नैव वञ्चनादिह धर्मो भवति । तदुक्तं षोडशके → अतिसन्धानञ्चैषां कर्तव्यं न खलु धर्म्मित्राणाम् । न व्याजादिह धर्मो भवति तु शुद्धाऽऽशयादेव ।। ← (षो.६/१९) इति ।

स्तवपरिज्ञायामपि 🔿

कारवणेऽवि य तस्सिह भयगाऽणितसंधणं न कायव्वं। अवि याऽहियप्पयाणं दिट्ठाऽदिट्ठप्फलं एयं।। ते तुच्छया वराया अहिएण दढं उवेंति परितोसं । तुट्ठा य तत्थ कम्मं तत्तो अहियं पकुव्वंति।। धम्मपसंसाए तह केइ, निबंधंति बोहिबीआइं । अन्ने य लहुयकम्मा एत्तो च्चिय संपबुज्झंति ।। लोगे अ साहुवाओ अतुच्छभावेन सोहणो धम्मो । पुरिसुत्तमप्पणीओ पभावणा एवं तित्थस्स ।।

← (स्त.प.१२-१३-१४-१५) इत्यादिना दृष्टाऽदृष्टफलं भृतकाऽनितसन्धानमुपवर्णितम् । १५/७।। पोडशकोपदर्शितं चतुर्थं स्वाशयवृद्धिद्वारमवसरप्राप्तम् । तत्र कः स्वाशयः ? इत्याह- 'स्वाशय' इति जिनभवनकृत्ये = जिनाऽऽलयकर्तव्यमवलम्ब्य शुभाशयश्च विधेयः = कर्तव्यः । अनेन = जिनभवन-

શ્રાવકને ભાવધર્મ સંભવે. (૫/૭)

શુભાશય નામના વિશેષણને ઉદ્દેશીને ગ્રંથકારશ્રી જણાવે છે કે →

ગાથાર્થ :- પ્રસ્તુતમાં ભગવાનની ભક્તિને ઉદ્દેશીને જલ વગેરે સંબંધી જયણાવાળા શ્રાવકે મલિન આરંભનો ત્યાગ કરીને નિયાણારહિત શુભાશય કરવો. (૫/૮)

ટીકાર્થ:- અહીં દેરાસર બનાવવાના કર્તવ્યને આશ્રયીને શ્રાવકે શુભ પરિણામ ઉત્પન્ન કરવાનો છે. અર્થાત્ પોતાના શુભાશયનું આલંબન જિનાલય છે. આથી જિનાલયમાં શુભાશયની આલંબનતા આવશે. આથી

www.jainelibrary.org

१. हस्तादर्शे 'धर्मापत्तेः' इत्यशुद्धः पाठः ।

ख्यविषयतया शुद्धिरभिहिता । अनिदानः = निदानरहितो जिनरागतः = भगवद्भक्तेः, अनेनोद्देश्य-त्वाख्यविषयतया शुद्धिरभिहिता । ◆अन्येषां = गृहादिसम्बन्धिनामारम्भाणां परित्यागात् (= अन्यारम्भपरित्यागात्) । जलादीनां या यतना स्वकृतिसाध्य-जीवपीडापरिहाररूपा तद्वता (=

कृत्याऽऽलम्बनकशुभाऽऽशयकरणेन **आलम्बनत्वाऽऽख्यविषयतया शुद्धिरभिहिता**। जिनगृहकर्तव्यमवलम्ब्य शुभाऽऽशयः क्रियत इत्यालम्बनविधया शुद्धिं प्रति जिनभवनकृत्यं कारणम् । प्रकृत आशयः शुद्धः, जिनभवनकृत्याऽऽलम्बनकत्वात्, पौषधशालाकृत्याऽऽलम्बनकाशयवदिति प्रयोगः प्रकृते द्रष्टव्यः ।

निदानरिहत इत्यनेन स्वरूपशुद्धिरिमहिता । निदानराहित्येनेयं शुभाऽऽशयगता स्वरूपशुद्धिः प्रकृष्यते । सम्मतञ्चेदं परेषामि । तदुक्तं गणेशगीतायां → अकर्मणः श्रेष्ठतमं कर्माऽनीहाकृतं तु यत् ← (ग.गी. २/७) इति । भगवद्भक्तेः = भगवद्भक्त्यिभतन्धानमात्रतः शुभाशयः विधेयः इत्यत्राऽऽवर्तते । अनेन = भगवद्भक्त्युद्देश्यकशुभाऽऽशयकरणेन उद्देश्यत्वाऽऽख्यविषयतया शुद्धिः = आशयशुद्धिः अभिहिता । जिनभित्तमुद्दिश्य शुभाऽऽशयः क्रियत इत्युद्देश्यविधया शुद्धिं प्रति भगवद्भिक्तः कारणम् । प्रकृत आशयः शुद्धः, भगवद्भक्त्युद्देश्यकत्वात्, साधर्मिकभक्त्युद्देश्यकाऽऽशयविति प्रयोगः प्रकृते योज्यः । तदुक्तं षोडशके → देवोद्देशेनैतद् गृहिणां कर्तव्यमित्यलं शुद्धः । अनिदानः खलु भावः स्वाशय इति गीयते तज्जैः । । ← (षो.६/१२) इति ।

जलादीनां या यतना स्वकृतिसाध्यजीवपीडापरिहाररूपा = स्वकृतिसाध्यो यो जीवपीडापरिहारः तत्स्वरूपा, तद्वता = जलादियतनावता । अनेन स्वीयकृतिसाध्ययतनाशालिगतशुभाऽऽशयप्रदर्शनेन साध्यत्वा- आલंબनत्वनामनी विषयता संબंधથી શુદ્ધि तेमां रहेशे. (જિનભવનકૃत्य-शुભाशयनुं आલंબન છે. तेथी જિનભવનકૃત્યમાં શુભાશયઆલંબનતા રहेशे. तेथी स्विनइपित आલंબनत्व स्व३५ विषयता संબंधथी शुलाशय विशिष्ट જિનાલય કૃत्य અર्થात् आલંબનરૂપે જિનભવનકૃત્ય શુભાશયનું કારણ છે.) પ્રસ્तुत શુભાશય નિયાણા વગરનો होवाथी स्व३५शुद्ध છે. અર્થાત્ આ દેરાસર બનાવવાના બદલામાં હું આવતાં ભવમાં દેવ થાઉ' આવી ધર્મની સોદાબાજી સ્વ३૫ નિયાણુ ન હોવાથી તે શુભાશયમાં સ્વ३૫ શુદ્ધિ પણ રહેલી છે.

તથા દેરાસર બનાવવાનો શુભ પરિણામ ભગવાનની ભક્તિને અનુસરીને પ્રવર્તેલ હોવાથી ઉદ્દેશ્ય શુદ્ધિ પણ અહીં કહેવાઈ ગયેલી સમજવી (પ્રસ્તુત શુભાશયનો વિષય ભગવદ્દભક્તિ છે. તેથી તેમાં શુભાશયની ઉદ્દેશ્યતા રહેશે. તેથી સ્વનિરૂપિત ઉદ્દેશ્યતા સ્વરૂપ વિષયતા સંબંધથી ભગવદ્દભક્તિ શુભાશયથી વિશિષ્ટ બનશે. મતલબ કે તેવી ચિત્તશુદ્ધિ પ્રત્યે ઉદ્દેશ્ય તરીકે ભગવદ્દભક્તિ કારણ છે.)

દેરાસર બનાવનાર શ્રાવક ઘર, દુકાન વગેરે સંબંધી આરંભ-સમારંભનો ત્યાગ કરીને દેરાસર બનાવવામાં પાણી, પૃથ્વી વગેરે જીવોની જયણા સાચવે છે. અર્થાત્ પોતે એવો પ્રયત્ન કરે છે કે જેથી પાણી વગેરે જીવને વધુ પડતી પીડા થતી નથી. પાણી ગાળીને વાપરવું, બિનજરૂરી પાણીનો બગાડ ન કરવો... ઈત્યાદિ સ્વરૂપ જયણા શ્રાવકના પ્રયત્નથી સાધ્ય છે. આવું કરનાર શ્રાવકના આશયમાં સાધ્યશુદ્ધિ પણ રહે છે. પોતાનાં પ્રયત્નથી સાધ્ય હોવાનાં લીધે જયણામાં સ્વકૃતિસાધ્યતા = સ્વપ્રયત્નથી સાધ્યતા નામનો ગુણધર્મ રહે છે. તેથી સ્વકૃતિ-સાધ્યતા સંબંધથી જયણા શુદ્ધિયુક્ત બનશે. આમ સાધ્યત્વ

चे चिह्नद्वयमध्यवर्ती अग्रेतनपष्ठव्यापी दीर्घः पाठो हस्तादर्शे नास्ति ।

जलादियतनावता), अनेन साध्यत्वाऽऽख्यविषयतया शुद्धिरभिहिता♦ ।।८।।

इत्थं चैषोऽधिकत्यागात्सदारम्भः फलाऽऽन्वितः। प्रत्यहं भाववृद्ध्याऽऽप्तैर्भावयज्ञः प्रकीर्तितः।।९।।

ख्यविषयतया शुद्धिरिभिहिता । जिनभवनोपयोगिजलगालन-परिमितत्वादिना जलादिजीवपीडापिरहारं प्र-साध्य शुभाऽऽशयः क्रियत इति साध्यविधया शुद्धिं प्रित यतना कारणम् । अत एवेयं श्राद्धवत् साधुनाऽप्युपादेया । तदुक्तं दशवैकालिके  $\rightarrow$  जयं चरे जयं चिट्ठे जयमासे जयं सए । जयं भुंजंतो भासंतो पावं कम्मं न बंधइ ।।  $\leftarrow$  (द.वै.४/८) इति । बौद्धानामि सम्मतिमदम् । अत एव इतिवुक्तके  $\rightarrow$  यतं चरे यतं तिट्ठे यतं अच्छे यतं सये  $\leftarrow$  (इति.५/१२ सम्पन्नसुक्त) इत्युक्तम् ।

प्रकृतमुच्यते – प्रकृत आशयः शुद्धः, स्वकृतिसाध्ययतनोपेतत्वात्, मुनिकृतिसाध्यमहाव्रतपालनोपेता-शयवदिति प्रयोगः प्रकृते दृश्यः । जिनभवनकृत्याऽऽलम्बनत्वाद् भगवद्भक्त्युद्देश्यकत्वात् स्वकृतिसाध्यय-तनोपेतत्वाच्चाधिकृताऽऽशये त्रिधा शुद्धिरनाविला ज्ञातव्या। यतनोपेतत्वात् हेतुशुद्धिः; निदानरहित्वात् स्वरूपशुद्धिः, भवनिस्तारफलकजिनभक्त्युद्देश्यकत्वाच्चाऽनुबन्धशुद्धिरधिकृताशये विज्ञेया । यद्घाऽत्र हेतु-शुद्धिः जिनरागात् = शुद्धात्मस्वरूपरागात् = शुद्धचैतन्यमात्रविशेष्यकोपादेयत्वप्रकारकनिश्चयादिति या-वत्; स्वरूपशुद्धिस्त्वसदारम्भत्यागाद् यतनोपेतत्वाच्चः अनुबन्धशुद्धिश्च गृहाऽऽपणादिसत्काऽऽरम्भपरित्या-गोद्देश्यकत्वादिति नयमतभेदेन परिभावनीयमेतदागममर्मपर्यालोचनपरैर्विमुक्ताऽभिनिवेशैरशठैः ।

एवमेव 'भवाम्भोधिनिमग्नसत्त्वानामालम्बनभूतोऽयिम'त्येवं भुवनगुरुजिनेन्द्रगुणपिरज्ञया जिनिबम्ब-स्थापनाऽवसरे स्वाशयशुद्धिरवसेया । तदुक्तं स्तवपिरज्ञायां → सासयवुड्ढी वि इहं भुवनगुरुजिणिंदगुण-पिरण्णाए। तिब्बिंबगठवणत्थं, सुद्धपिवत्तीइ णियमेणं ।। ← (स्त.प.१६) इति । अयञ्च समुदितिविधिः दर्शनशुद्धिप्रकरणे → जिणभवणकारणिवही सुद्धा भूमी दलं च कट्ठाई । भियगाऽणइसंधाणं सासयवुड्ढी य जयणा य ।। ← (द.शु.प्र.१।१७) इत्येवमावेदितः षोडशकानुसारेणेति ध्येयम् ।

इह शम्भुगीतायां → देश-काल-मनो-द्रव्य-क्रियाशुद्धिर्हि पञ्चधा ← (शं.गी.३/९०) इत्येवमुपदिशिता पञ्चिवधा शुद्धिरिप योज्या । तथाहि- 'शुद्धां महीम्' (पृ.३०५) इत्यनेन देशशुद्धिरुक्ता, 'पूर्णकल-शािदसुशकुनपूर्विमिष्टकािदिवलोपादानमिप' (पृ.३०८) इत्यनेन कालशुद्धिरावेदिता, 'परोपतापरिहतां' (पृ.३०५) 'शुभाशयस्फात्या' (पृ.३०७) 'गवाद्यपीडया' (पृ.३०७) 'स्वाशयश्च विधेयः' (पृ.३०९) इत्यादिना मनःशुद्धिः किथता, 'न्यायार्जितधनः' (पृ.३०४) इत्यनेन द्रव्यशुद्धिः, 'शास्त्रनीिततो गृहणीयात्' (पृ.३०५) इत्यनेन क्रियाशुद्धिर्द्योतिता । यथातन्त्रं तन्त्रान्तरीयशुद्धिरप्यत्रानुयोज्या समाकिलतस्व-पर-समयिसद्धान्तैः ।।५/८।।

નામની વિષયતારૂપે પણ અહીં શુદ્ધિ જણાવાયેલ છે. (૫/૮)

#### द्रव्यस्तव पण भावस्तव अने

સાધ્યત્વસ્વરૂપ વિષયતારૂપે શુદ્ધિનું મહાત્મ્ય જણાવતા ગ્રંથકારશ્રી જણાવે છે કે → ગાથાર્થ :- આ રીતે દેરાસરસંબંધી પ્રવૃત્તિ અધિક આરંભના ત્યાગથી પ્રવર્તેલ હોવાથી સદ્દ્ આરંભ સ્વરૂપ છે. તેમજ ફલયુક્ત છે. તથા રોજ ભાવવૃદ્ધિના લીધે આપ્ત પુરુષોએ તેને ભાવયજ્ઞ इत्थिमिति । इत्थं च = यतनावत्त्वे च एषः = प्रकृत आरम्भः अधिकत्यागाद् = निष्फलाऽधिकाऽऽरम्भनिवृत्तेः फलाऽन्वितः = श्रेयःफलयुक्तः सदारम्भः प्रत्यहं = प्रतिदिवसं भाववृद्ध्या = कृताऽकृतप्रत्युपेक्षणादि-शुभाशयाऽनुबन्धरूपया आप्तैः = साधुभिः भावयज्ञः = भावपूजारूपः प्रकीर्तितः। तदाह 'एतदिह भावयज्ञः' (षो.६/१४) इति । न चैवं द्रव्यस्तवव्यपदेशाऽनुपपत्तिः,

साध्यत्वाऽऽख्यविषयतया शुद्धेर्माहात्म्यमाह- 'इत्थिम'ति । यतनावत्त्वे च = स्वकृतिसाध्ययतनासत्त्त्वे हि प्रकृतः = जिनभवनकृत्यालम्बनो भगवद्भक्त्युद्देश्यको निदानशून्य आरम्भः = द्रव्यारम्भः = द्रव्याप्रणा-ऽतिपातः निष्फलाऽधिकाऽऽरम्भनिवृत्तेः श्रेयःफलयुक्तः = अभ्युदय-निःश्रेयसलक्षणफलद्वितयसमेतः सदारम्भः = शोभनाऽऽरम्भः सम्पद्यते । तत्र हि जिनभवनादिविधाने सर्वाऽऽदरेण प्रवर्तमानस्य निष्फलपरिहारेण सफलमेव कुर्वतोऽवश्यमेवाऽस्त्यारम्भान्तरनिवृत्तिविशेषः । जिनभवनविधाने यतनायां सत्यां भाविहंसाऽनुपपत्तः, तस्या एव शास्त्रे परिहार्यत्वेन प्रतिपादनात्, द्रव्यिहंसायास्तु सर्वधा साधुविहारादाविप दुःपरिहारत्वात् । यतनाया एव हिंसानिवृत्तिफलकत्वात्, जिनभवनस्य विहितत्वाच्च नाऽयमारम्भोऽशोभनः । तदुक्तं षोड-शके → यतनातो न च हिंसा यस्मादेषैव तिन्नवृत्तिफला । तदिधकिनवृत्तिभावाद्विहितमतोऽदुष्टमेतदिति । । ← (षोड.६/१६) इति ।

स्वाशयवृद्धिमाह- प्रतिदिवसं कृताऽकृतप्रत्युपेक्षणादिशुभाऽऽशयाऽनुबन्धरूपया = जिनभवनप्रतिबन्धेन 'एतिदह निष्पन्नं तच्च निष्पाद्यमि'त्यवलोकनादिलक्षणस्य प्रशस्ताऽध्यवसायस्याऽविच्छिन्नप्रवाहात्मिकया भाववृद्धचा भावपूजारूपः । तदुक्तं स्वाशयवृद्धिद्वारिनरूपणे षोडशके > प्रतिदिवसमस्य वृद्धिः कृताऽकृतप्रत्युपेक्षणविधानात् । एविमदं क्रियमाणं शस्तिमह निदर्शितं समये ।। एतिदह भावयज्ञः सदगृहिणो जन्मफलमिदं परमम् । अभ्युदयाऽविच्छित्त्या नियमादपवर्गबीजमिति ।।

← (षो.६/१४-१५) इति ।

न च एवं = द्रव्यस्तवस्यापि दर्शितविधिशुद्धिद्वाराऽऽज्ञाऽऽराधनलक्षणभावपूजांऽशमवलम्ब्य भावस्त-वत्वविधाने द्रव्यस्तवव्यपदेशानुपपत्तिः = द्रव्यस्तवोक्त्यसङ्गतिस्त्यादिति भवद्भिरत्र शङ्कनीयम्, ५६७ छे. (५/८)

ટીકાર્થ:- ઉપરોક્ત રીતે દેરાસર બનાવનાર શ્રાવક જયણાવાળો હોવાથી દેરાસરસંબંધી થતો આરંભ સુંદર આરંભ છે. કારણ કે દુકાન-ઘરસંબંધી નિષ્ફળ આરંભ-સમારંભ તથા અજયણા નિમિત્તે થનાર અધિક આરંભ સમારંભની પ્રસ્તુતમાં નિવૃત્તિ છે. તેમજ દેરાસર સંબંધી પ્રસ્તુત આરંભ કલ્યાણકારી ફળથી યુક્ત છે. તેમજ 'દેરાસરસંબંધી આટલું કામ થયું, આટલું કામ બાકી છે.' આવા નિરીક્ષણ વગેરે સ્વરૂપ શુભાશયનો અનુબંધ પડવા સ્વરૂપ રોજની ભાવવૃદ્ધિના લીધે દેરાસરનું નિર્માણ ભાવપૂજાસ્વરૂપ બને છે. એવું આપ્ત સાધુભગવંતો વડે કહેવાયેલ છે. શ્રીહરિભદ્રસૂરિ મહારાજે ષોડશક પ્રકરણમાં ''અહીં દેરાસરનું નિર્માણ ભાવયજ્ઞ = ભાવપૂજા બને છે." એમ જણાવેલ છે.

"જો દેરાસરનિર્માણને ભાવયજ્ઞ કહેવામાં આવે તો તેનાં વિશે દ્રવ્યસ્તવનો વ્યવહાર અસંગત બની જશે." આવી શંકા અહીં ન કરવી. કારણ કે, ભાવસ્તવનો પ્રયોજક ભાવ અને દ્રવ્ય આ બન્નેનું

द्रव्य-भावयोरन्योऽन्यसमनुवेधेऽपि द्रव्यप्राधान्येन तदुपपादनादिति द्रष्टव्यम् ।।९।।
जिनगेहं विधायैवं शुद्धमव्ययनीवि च। द्राक् तत्र कारयेद् बिम्बं साधिष्ठानं हि वृद्धिमत्।।१०।।
जिनगेहमिति । अव्ययनीवि = परिपालन-संवर्धनद्वाराऽहीयमानमूलधनम् ।।१०।।

द्रव्य-भावयोः = स्तवसम्बन्धिद्रव्य-भावांशयोः अन्योऽन्यसमनुवेधेऽपि = 'दव्यत्थय-भावत्थयरूवं एविमय होति दहुव्वं । अण्णोण्णसमणुविद्धं णिच्छयतो भणियविसयं तु ।।' (स्त.प.१००/पं.व.१२०९/पञ्चा. ६-२७) इति स्तवपरिज्ञा-पञ्चवस्तुक-पञ्चाशकोपदर्शितरीत्या मिथोऽनुविद्धत्वेऽपि द्रव्यप्राधान्येन जिनभवनविधानादौ तदुपपादनातु = द्रव्यस्तवत्वसमर्थनात् ।।५/९।।

जिनभवनविधानाधिकारमुपसंहृत्य जिनबिम्बविधानाऽधिकारमवतारयन्नाह- 'जिनगेहिम'ति ।

एवं = प्राग्व्यावर्णितविधि-यतना-बहुमान-नित्यप्रत्युपेक्षणादिविशुद्धिद्वारा जिनगेहं विधायः शुद्धं = सप्तक्षेत्र्यादिद्रव्यव्यवस्थापक-शास्त्रोक्तविधिनाऽऽप्तं परिपालन-संवर्धनद्वारा अहीयमानमूलधनं = अविनश्यत् चैत्यायतनसम्बन्धि मूलद्रव्यं च विधायेत्यत्राप्यनुसन्धेयम् । "तद्धि मूलधनं श्राद्धैः सर्वप्रयत्नेन परिपालयद्भिः संवर्धयद्भिश्च तथाऽक्षयं कर्तव्यं यथाभिसन्धिविशेषशुद्धेन तेन बाल-वृद्ध-ग्लानसाधु-साधर्मिकप्रभृतीनामुपष्टम्भादाऽऽधाकर्मिकादिदोषरहित-तत्प्रतिबद्धबहिर्मण्डपादौ साधूनामवस्थानं धर्मोपदेशाय कल्पते, क्षेत्रेऽपि च तादृशचैत्यस्फातिगुणयुक्त एव तेषामवस्थानं कल्पते" इति योगदीपिकायामुक्तम् (षो.६/१६ यो.दी.वृ.) । अधिकञ्चात्रत्यं तत्त्वमस्मत्कृतकल्याणकन्दलीतोऽवसेयम् (षोड.६/१६) ।

श्राद्धः तत्र = जिनभवने द्राक् = शीघ्रं बिम्बं = जिनेश्वरिबम्बं कारयेत् । साधिष्ठानं = अधिष्ठातृसिहतं हि = निश्चितं सप्रभावं सत् जिनभवनं वृद्धिमद् भवित, तज्जिनतपुण्यस्य तत्प्रवर्धकत्वात् । तदुक्तं षोडशके > जिनभवने तद् बिम्बं कारियतव्यं द्रुतं तु बुद्धिमता । साधिष्ठानं ह्येवं तद्भवनं परस्पर भिश्रश होवा छतां पश द्रव्यप्रधान होवाथी हेरासरनुं निर्भाश द्रव्यस्तव कहेवाय छे. आवुं शास्रकारे समर्थन करेलुं छे. (प/८)

વિશેષાર્થ:- દેરાસરના નિર્માણના નિમિત્તે શ્રાવકના નિર્મળ ભાવો રોજ-રોજ ચઢતા રંગે હોવાથી અવશ્ય ભાવસ્તવમાં જિનાલય નિર્માણ કારણ બનશે. આવું હોવાથી કારણમાં કાર્યનો ઉપચાર કરીને જિનાલય નિર્માણને શ્રી હરિભદ્રસૂરિજીએ ભાવયજ્ઞ તરીકે બતાવેલ છે. અર્થાત્ ભાવયજ્ઞ કહેવાની પાછળનું બીજ છે રોજ ઉછળતા નિર્મળભાવો. તથા અન્યશાસ્ત્રોમાં જિનાલયનિર્માણને દ્રવ્યસ્તવ કહેવામાં આવેલ છે તેનું કારણ છે દ્રવ્યની પ્રધાનતા. અર્થાત્ સંયમનું પાલન કરનારા સાધુ ભગવંતોમાં જેવી ભાવની પ્રધાનતા છે તેવી ભાવની પ્રધાનતા પ્રસ્તુતમાં નથી. પરંતુ દ્રવ્યની પ્રધાનતા છે. ભાવ અને દ્રવ્ય હોવા છતાં વ્યવહારમાં જિનાલયનિર્માણમાં દ્રવ્યની પ્રધાનતા હોવાથી તે દ્રવ્યસ્તવ કહેવાય. (પ/૯)

ગાથાર્થ :- આ રીતે દેરાસર બનાવીને શુદ્ધ અક્ષયનીવિ કરીને દેરાસરમાં વહેલી તકે જિનબિંબને શ્રાવક કરાવે. કારણ કે, જિનબિંબથી અધિષ્ઠિત જિનાલય વૃદ્ધિવાળું બને છે. (૫/૧૦)

ટીકાર્થ :- મૂળ ગાથામાં અવ્યયનીવિ શબ્દનો પ્રયોગ કરેલ છે તે પરિપાલન અને સંવર્ધન દ્વારા ન ઘટે તેવી મૂડીને સૂચવે છે. (૫/૧૦) विभवोचितमूल्येन कर्तुः पूजापुरःसरम् । देयं तदनघस्यैव यथा चित्तं न नश्यित ।।११।।

विभवेति । पूजा भोजन-पत्र-पुष्प-फलादिना । अनघस्य = अव्यसनस्य । एवकारेण स्त्री-मद्य-द्यूतादिव्यसनिनो निषेधः । यथा = येन प्रकारेण चित्तं न नश्यित = कारियतृ-वैज्ञानिकयोः कालुष्यलक्षणिक्त्तिनाशो न भवित । प्रतिषिद्धो होष धर्मप्रक्रमेऽमङ्गलरूपस्तत्त्वज्ञैरिति ।।११।। वृद्धिमद्भवित ।। ← (षो.७/९) इति । तदुक्तं सम्यक्त्वप्रकरणे अपि → निप्फाइऊण एवं जिणभवणं सुंदरं तिहं बिंबं । विहिकारियमह विहिणा पइद्वाविज्जा लहुं चेव ।। ← (स.प्र. ९/२२) इति । दीर्घकालं यावत् जिनबिम्बाऽनिधष्ठाने तु चैत्यं व्यन्तरादिभिरधिष्ठीयेत ।।५/९०।।

जिनबिम्बकारणिविधिमाह- 'विभवे'ित । विभवोचितमूल्येन = स्वसम्पदनुसारिणा मूल्येन कर्तुः = शिल्पिनः शुभमुहूर्त्तादौ शुभेन भावेन पूजा भोजन-पत्र-पुष्प-फलादिना पुरस्सरा यत्र तत् = पूजापुरस्सरम् उचितं मूल्यं प्रस्तावे शस्ताऽध्यवसायेनाऽविधिपरिहारेण देयम् । कारियतृ-वैज्ञानिकयोः = जिनबिम्बकारकिशिल्पिनोः यथाक्रमं पश्चात्तापोपालम्भाभ्यां कालुष्यलक्षणः चित्तनाशोः न भवित बाहुल्येन । प्रतिषिद्धः = विपरीतफलत्वेनोपदिष्टः हि = निश्चितं एषः = चित्तविनाशः धर्मप्रक्रमे = प्रस्तुतधर्मकार्याऽऽरम्भे अमङ्गलस्तपः तत्त्वज्ञैः = धर्मस्वरूपवेदिभिः । यथोक्तं सूत्रकृताङ्गचूर्णौ → चित्तं न दूषितव्यम् ← (सू.चू.१/२/२) इति । तदुक्तं षोडशके अपि → जिनबिम्बकारणिविधिः काले पूजापुरस्सरं कर्तुः । विभवोचितमूल्याऽर्पणमनधस्य शुभेन भावेन ।।

जिनबिम्बकारणविधिः काले पूजापुरस्सरं कतुः । विभवाचितमूल्याऽपणमनधस्य शुभन भावन ।। नार्पणमितरस्य तथा युक्त्या वक्तव्यमेव मूल्यमिति। काले च दानमुचितं शुभभावेनैव विधिपूर्वम् ।। चित्तविनाशो नैवं प्रायः सञ्जायते द्वयोरिप हि । अस्मिन् व्यतिकरे एष प्रतिषिद्धो धर्मतत्त्वज्ञैः ।। एवं द्वयोरिप महान् विशिष्टकार्यप्रसाधकत्वेन । सम्बन्धिमिह क्षुण्णं न मिथः सन्तः प्रशंसन्ति ।।

⟨षो.७/२-३-४-५) इति । । ५/99 । ।

વિશેષાર્થ :- ષોડશક ગ્રંથ અને તેની ટીકાના આધારે અવ્યયનીવિ વિશે એમ કહી શકાય કે દેરાસર અને દેરાસરસંલગ્ન ઉપાશ્રય આ બન્ને સંબંધી સાધારણ મૂળ ધન = અવ્યયનીવિ = અક્ષયનીવિ. શાસ્ત્રોક્ત મર્યાદા સાચવીને તે મૂળધનની માવજત અને વૃદ્ધિ શ્રાવકો કરે અને તેનો નાશ ન થવા દે. આ દ્રવ્યનો ઉપયોગ દેરાસરનો નિભાવ, સુરક્ષા, વ્યવસ્થા, ઉપરાંત દેરાસરસંલગ્ન સાધુવસતિમાં પધારનારા બાલ, વૃદ્ધ વગેરે સાધુ ભગવંતો અને સાધર્મિકોનાં અવસ્થાન માટે કરવો. (૫/૧૦)

જિનબિંબ કરાવવાની વિધિ ગ્રંથકારશ્રી બતાવે છે.

ગાથાર્થ :- વ્યસનમુક્ત શિલ્પીને સત્કારપૂર્વક પોતાના વૈભવને યોગ્ય મૂલ્ય આપવું, જેથી તેનું મન કલુષિત ન થાય. (પ/૧૧)

ટીકાર્ય:- "જિનાલય અને જિનબિંબના નિર્માણ માટે વ્યસનમુક્ત શિલ્પી રાખવો." આવું કહેવા દ્વારા પરસ્ત્રીગમન, દારૂ, જુગાર વગેરે વ્યસનવાળા શિલ્પીની બાદબાકી કરેલી છે. વ્યસનમુક્ત શિલ્પીનું ભોજન, પાન, ફૂલ-ફળ વગેરે દ્વારા યોગ્ય સન્માન કરવું. તેમજ તેને ઉચિત મૂલ્ય ચૂકવવું. તેના લીધે શ્રાવક અને શિલ્પીના મનમાં કલુષિતતા ઉભી ન થાય. ધર્મના અવસરે ચિત્તની કલુષિતતા ઉભી થવી તે અમંગળ છે. માટે જ તત્ત્વવેત્તા મહાપુરૂષોએ મનમાં સંકલેશ કરવાનો નિષેધ કરેલો છે. (૫/૧૧)

यावन्तश्चित्तसन्तोषास्तदा बिम्बसमुद्भवाः । तत्कारणानि तावन्तीत्युत्साह उचितो महान्।।१२।। यावन्त इति । तदा = बिम्बकारणे । तावन्ति, ताविद्बम्बकारणसाध्यफलोदयात् ।।१२।। तत्कर्तरि च याऽप्रीतिस्तत्त्वतः सा जिने स्मृता । पूर्या 'दौर्हृदभेदास्तज्जिनावस्थात्रयाश्रयाः ।।१३।।

जिनबिम्बकारणे भावप्राधान्यं पुरस्कृर्वन्नाह- 'यावन्त' इति । यावन्तः = यत्परिमाणाः केऽपि विम्बसमुद्भवाः = बिम्बनिमित्तजनिताः चित्तसन्तोषाः = मनःप्रमोदविशेषाः विम्बकारणे = जिनबिम्बनिर्मापणे अधिकृतस्य कारियतुः सञ्जायन्ते तत्कारणानि = जिनबिम्बनिर्मापणानि तत्त्वेन तावन्ति = तत्परिमाणानि, ताविद्वम्बकारणसाध्यफलोदयात् = जिनबिम्बनिमित्तजनितप्रमोदिवशेषपरिमाणतुल्यपरिमाणजिनबिम्बनिर्वर्तनलभ्यफलप्राप्तेः, फलस्य भावाऽनुसारित्वात् । यथा यागसङ्ख्यानुसारेण फलं नोपजायते किन्तु तिन्निमित्तकाऽदृष्टानुसारेणैव तथा जिनबिम्बसङ्ख्याऽनुसारेण न फलोदयः किन्तु तिन्निमित्तकप्रीतिविशेषाऽनुसारेणैव । इति हेतोः उचित उत्साहः = प्रीतिविशेषः इह महान् = सानुबन्धः कर्तव्य इति हृदयम् । तदुक्तं षोडशके → यावन्तः परितोषाः कारियतुः तत्समुद्भवाः केचित् । तिद्वम्बकारणानीह तस्य तावन्ति तत्त्वेन ।। ← (षो.७/६) इति ।।५/१२।।

વિશેષાર્થ :- શ્રાવક ઉચિત રીતે શિલ્પીનું માન જાળવી, યોગ્ય મૂલ્ય ચૂકવે તો તે બન્નેનો મનમેળ અખંડ અનવાથી શિલ્પી પ્રસન્નતાપૂર્વક જિનબિંબમાં મન મૂકીને એવા ભાવ-પ્રાણ પૂરે કે તે પ્રતિમાના દર્શનાદિ કરતાં દિલ ડોલી ઉઠે. સંપ્રતિમહારાજાએ ભરાવેલ પ્રતિમા, દેલવાડાનાં દેરાં વગેરે સ્થળો આની સાક્ષી પૂરે છે. (પ/૧૧)

જિનબિંબ કરાવવામાં ભાવની પ્રધાનતાને દર્શાવતા ગ્રંથકારશ્રી જણાવે છે કે >

ગાથાર્થ :- જિનબિંબના નિમિત્તે જેટલી મનની પ્રસન્નતા ઉત્પન્ન થાય, તેટલી જિનપ્રતિમા કરાવવાનો લખ્ભ મળે છે. માટે ઉચિત ઉત્સાહ પ્રસ્તુતમાં ઘણું મહત્ત્વ ધરાવે છે. (૫/૧૨)

**ટીકાર્ય** :- જિનપ્રતિમા કરાવવામાં જેટલો વિશેષ પ્રમાણમાં આનંદ ઉત્પન્ન થાય તેટલા પ્રમાણમાં પરમાર્થથી શ્રાવકે પ્રતિમા કરાવી ગણાય. કારણ કે, તેટલા પ્રમાણમાં જિનબિંબ કરાવવાથી મળનારું કળ અધિકૃત પ્રતિમાના નિર્માણથી પ્રાપ્ત થાય છે. (પ/૧૨)

વિશેષાર્થ:- શિલ્પી સાથે અખંડ મનમેળ રાખવાના લીધે શિલ્પીએ ઘડેલી રમ્ય, સૌમ્ય, અવર્ણનીય, લાવણ્યપૂર્ણ પ્રતિમાના દર્શનથી શ્રાવકના આનંદનો પાર ન રહે. કદાચ એક જ પ્રતિમા શ્રાવકે શિલ્પી પાસે ઘડાવેલ હોય પરંતુ તે પ્રતિમાની સૌમ્ય મુખમુદ્રા, પ્રસન્નતા, લાવણ્ય વગેરે જોઈને ૫૦ પ્રતિમા તૈયાર કરાવવાથી જેટલો આનંદ થવાની સામાન્યથી સંભાવના હોય તેટલો આનંદનો ઉછાળો શ્રાવકના દિલમાં આવે તો વાસ્તવમાં શ્રાવકને ૫૦ (પચાસ) પ્રતિમા તૈયાર કરાવવાથી થતા ફળનો લાભ થાય છે. આશય એ છે કે જૈનશાસનના પ્રત્યેક અનુષ્ઠાનમાં દ્રવ્ય કરતાં ભાવોલ્લાસની મહત્તા ઘણી વધુ છે. માટે સ્વ-પરનો ભાવોલ્લાસ વધે તે રીતે શ્રાવકે પ્રતિમા ભરાવવી. (૫/૧૨)

શિલ્પી સાથે મનમેળ ન તૂટે-આવું જે પૂર્વે કહ્યું : તેમાં હેતુ બતાવતાં ગ્રંથકારશ્રી કહે છે કે → ગાથાર્થ :- શિલ્પી ઉપર જે અપ્રીતિ છે તે તત્ત્વથી ભગવાન ઉપર અપ્રીતિ કહેવાયેલી છે. તેથી ભગવાનની ત્રણ અવસ્થાને આશ્રયીને વિશેષ પ્રકારના દોહલાઓ પૂરવાના પ્રયત્ન કરવાં. (પ/૧૩)

तत्कर्तरि चेति । तत्कर्तरि च = बिम्बनिर्मातरि च याऽप्रीतिः सा तत्त्वतः = फलतो जिने स्मृता, तदालम्बनकाया अपि तस्या जिनो देश्यकत्वात् । सा च सर्वापायहेतुरिति तत्परिहारे यत्नो विधेयः। तदाह-

अप्रीतिरिप च तस्मिन् भगवति परमार्थनीतितो ज्ञेया । सर्वाऽपायनिमित्तं ह्येषा पापा न कर्तव्या ।। (षो.७/७)

<sup>3</sup>तत् = तदप्रीतेः सर्वथा परिहार्यत्वात् <sup>3</sup>दौर्हृदभेदाः = शिल्पिगता बाल-कुमार-युवलक्षणाऽवस्थात्रय-गामिनो मनोरथाः तदवस्थात्रयमनादृत्य जिनाऽवस्थात्रयाऽऽश्रयाः<sup>४</sup> प्रतिमागताऽवस्थात्रयोद्भावनेन⁴

चित्तविनाशनिषेधोक्तौ पुष्टहेतुमाह- 'तत्कर्तरी'ति । बिम्बनिर्मातरि च शिल्पिनि याऽप्रीतिः सच्चित्तविनाशरूपा सा फलतः = फलमाश्रित्य बिम्बद्वारा क्रियमाणे जिने = भगवित स्मृता = श्रीहरिभद्रसूरिभिः षोडशकोक्ताः; तदालम्बनकायाः = शिल्प्यालम्बनकाया अपि तस्या जिनोद्देश्यकत्वात्, कारणाऽरुच्याः कार्याऽरुचिमूलकत्वात् । सा च = जिनाऽरुचिहिं सर्वाऽपायहेतुः = सकलाऽनिष्टकारणं इति हेतोः तत्परिहारे = शिल्प्यप्रीतिपरित्यागे यत्नो विधेयः । षोडशकसंवादमाह-'अप्रीतिरि'ति । तदप्रीतेः = शिल्प्यप्रीतेः सर्वथा = सर्वैः प्रकारैः परिहार्यत्वात् । यत एवं शिल्पिगताऽप्रीतिरयुक्ता ततस्तद्गतामाहार्यच्छयाऽपि प्रीतिमृत्पाद्य जिनविम्बं कारियतव्यमित्यनुशास्तिः पूर्याः = पूरणीयाः दौर्हदभेदाः शिल्पगता = बालादिशिल्प्यारोपिता बाल-कुमार-युवलक्षणावस्थात्रयगामिनो मनोरथाः = मनसोत्थापिताः स्वाऽभिलाषाः । इमे मनोरथा उद्देश्यतासम्बन्धेन भगवन्निष्ठाः, अपृथग्भावसम्बन्धेन बिम्बकारकश्राद्धनिष्ठाः आलम्बनत्वाख्यविषयतासंसर्गण च शिल्पिनिष्ठा भवन्ति । भगवन्तमुद्दिश्य शिल्पिनमालम्ब्य श्राद्धेन त्रिविधा मनोरथा आनियतव्याः पूरणीयाश्च इत्याशयः ।

इदमुक्तं भवति - जिनबिम्बनिर्माता शिल्पी बालो युवा मध्यमवया वा प्रतिमानिर्माणे व्याप्रियते। तस्य शिल्पिनः **तदवस्थात्रयं** = बालादिदशात्रितयं **अनादृत्य** = अपुरस्कृत्य, दौहृदानां शिल्पिगतबाला-

ટીકાર્થ:- જિનબિંબને બનાવનાર શિલ્પી ઉપર શ્રાવકને જે અણગમો ઉત્પન્ન થાય તે પરિણામે ભગવાનની ઉપર અણગમો કહેવાય. તે અણગમાનું આલંબન જો કે શિલ્પી છે. પરંતુ તે અણગમો ભગવાનને ઉદ્દેશીને બની જાય છે. (કારણ કે કાર્યનો અણગમો હોય તો તેમાં કારણ પ્રત્યે અરુચિ થઈ જાય. કાર્યનો પ્રેમી તેનાં કારણમાં અરુચિ ન કરે. અહીં શિલ્પી કારણ છે. પ્રતિમા કાર્ય છે. કારણની અરુચિ કાર્ય અરુચિનાં લીધે થતી હોવાથી શિલ્પી પ્રત્યેની અપ્રીતિ જિનપ્રતિમાવિષયક અપ્રીતિને સૂચવે છે. પ્રસ્તુત પ્રતિમા તીર્થંકરની હોવાથી પ્રતિમા દ્વારા તીર્થંકર પ્રત્યે અરુચિ ફલિત થાય છે.) તીર્થંકર વિષયક અરુચિ તમામ પ્રકારના નુકશાનનું કારણ હોવાથી તેને દૂર કરવા શ્રાવકે પ્રયત્ન કરવો.

શ્રી **હરિભદ્રસૂરિ** મહારાજે **ષોડશક** ગ્રંથમાં જણાવેલ છે કે ''શિલ્પી ઉપરની અરુચિ તે વાસ્તવમાં ભગવાન ઉપર અરુચિ જાણવી. તે અકર્તવ્ય છે. કારણ કે સર્વ પ્રકારનાં નુકસાનનું તે નિમિત્ત છે." શિલ્પી વિશેની અરુચિ સર્વ પ્રકારે છોડવા લાયક હોવાથી શિલ્પી વિશે બાળ, કુમાર અને યુવા- આમ

१. '....देशक....' इति मुद्रितप्रतौ पाठः । २. मुद्रितप्रतौ 'तत्' पदं नास्ति । ३. हस्तादर्शे 'दौहृद' इति पाठः ।

४. हस्तादर्शे '...त्रयाश्व' इति त्रृटितः पाठः । ५. हस्तादर्शे 'भावेन' इति पाठः ।

मनसोत्थापिताः सन्तः (पूर्याः=) पूरणीयाः क्रीडनकाद्युपढौकनादिना, इत्थमेव भगवद्भक्तिप्रकर्षोपपत्तेः। यदाह—

'अधिकगुणस्थैर्नियमात् कारयितव्यं स्वदौर्हृदैर्युक्तम् । न्यायाऽर्जितवित्तेन तु जिनबिम्बं भावशुद्धेन।। अत्राऽवस्थात्रयगामिनो बुधैर्दौर्हृदाः समाख्याताः । १बालाद्याश्चैत्ता यत्तत्क्रीडनकादि देयमिति।।' (षो.७/८-९) ।।१३।।

दिदशानुसारित्वेऽपि शिल्प्युद्देश्यकत्वेनानुद्भाव्येति यावत्, प्रितमागतावस्थात्रयोद्भावनेन = जिनिबम्ब-सत्कबाल-कुमार-युवलक्षणावस्थात्रितयपरिभावनेन; वृद्धावस्था तु न ग्राह्या, तीर्थङ्करे वार्धक्यदशावि-रहेण तादृशजिनप्रतिमाया निषिद्धत्वात् । तदुक्तं शुक्राचार्येण → क्वचित्तु बालसदृशं, सदैव तरुणं वपुः। मूर्त्तीनां कल्पयेच्छिल्पी न वृद्धसदृशं क्वचित् ।। ← (वेधवास्तुप्रभाकर-८१) इति । न च भगवतो निरञ्जनत्वे कथं रूपाऽवस्थादिकल्पना युज्यते ? इति शङ्कनीयम्, स्वभूमिकौचित्येन तथाविधभक्त्यु-पासनादिकृते तस्या 'अशुद्धे वर्त्पनि स्थित्वा ततः शुद्धं समीहते' इति न्यायेन युज्यमानत्वात् । सम्मतञ्चेदं परेषामि । तदुक्तं रामपूर्वतािपन्युपनिषिद → चिन्मयस्याऽद्वितीयस्य निष्कलस्याऽशरीिरणः । उपासकानां कार्यार्थं ब्रह्मणो रूपकल्पना ।। ← (रा.ता.१/७) इति ।

प्रकृतमुच्यते – ते मनोरथाः शिल्प्यालम्बनेन पूरणीयाः क्रीडनकाद्युपढौकनादिना । क्रीडनकं विस्मय-कृदुपभोगोपकरणजातं, प्रथमादिपदेन भोगोपकरणसङ्ग्रहः द्वितीयादिपदेन क्रयणादिपरिग्रहः। एवञ्चैतद् बालाद्यवस्थात्रयानुसारिमनोरथसम्पादकं वस्तु प्रदेयम् । → जनन्या दोहृदाभावे गर्भस्थस्यापि दुःखिता। अत्यन्तं जायमानस्य योनियन्त्रनिपीडनात् ।। ← (बृ.परा.१२/१७९) इति बृहत्पराशरस्मृतिवचनाद् दौहृदा-ऽपूरणनिमित्तकाऽपायपरिहाराय दौहृदपूरणस्य यथावश्यकता तथेह प्रतिपत्तव्यम् । 'जामात्रर्थं श्रपितस्य सूपादेरितथ्युपकारकत्विम'तिन्यायेन भगवदर्थमुपकिल्पितस्य दौहृदस्य शिल्प्युपकारकत्वमवसेयम् । इत्थमेव भगवद्भितिप्रकर्षोपपत्तेः । न च स्वपुत्राद्यालम्बनेनाऽपि तत्परिपूर्तिरस्तु, कस्माच्छिल्प्यालम्बनेन तत्पूरणमिति शङ्कनीयम्, यो यदा यत्करणे व्याप्रियते स तदा तदुपयोगोपरक्तिचत्तत्वेन तन्मयो भवति, न त्वन्य इति नियमेनाऽऽगमतो भावनिक्षेपाऽपेक्षया शिल्पिन एव तदा भगवद्भुपत्वेन तदालम्बनेनैव दौहृदपरिपूरणस्य न्याय्यत्वात ।

इदमेवाऽभिप्रेत्य मयशास्त्रे → शिल्पी नः किल्पितो देवः ← (म.शा.अध्याय-३) इत्युक्तम्। त्रिष्ठ अवस्था अनुसारे દोडला श्रावडे ઉला કरवा. शिल्पीनी त्रिष्ठ अवस्थानो अनाहर કર્या विना लगवाननी त्रिष्ठ अवस्थाने आश्रयीने प्रतिभामां त्रिष्ठ अवस्थानुं उद्दलावन કरवा द्वारा मनथी उला કरेला मनोरथ = होडला श्रावडे शिल्पीने रमडडां वगेरे आपवा द्वारा पूरा કरवा. आ रीते જ लगवान प्रत्येनी लिक्ति उत्कृष्ट अनी शडे छे. घोडशाइ प्रडरणमां श्री डिरिलद्रसूरीश्वरळ महाराष्ट्रे अण्यावेल छे डे → अधिक्रगुष्ठसंपन्न लगवान संअंधी पोताना मनोरथथी युक्त એवी िशनप्रतिमा नियमा न्यायोपार्छित ४ धन वडे शुल मनथी कराववी. अहीं आणाहि त्रिष्ठ अवस्थाओने अनुसरता मानसिक्ष होडला पंडितोओ ४ श्रावेल छे. माटे रमडडाहि शिल्पीने आपवा. ← (प/१३)

१. मुद्रितप्रतौ 'बालद्या' इति पाठः ।

स्ववित्तस्थेऽन्यवित्ते तत्पुण्याऽऽशंसा विधीयते। मन्त्रन्यासोऽर्हतो नाम्ना स्वाहाऽन्तः प्रणवादिकः।।१४।।

स्वित्तस्थ इति । स्वित्तस्थे कथञ्चित्स्वधनाऽन्तःप्रविष्टे (अन्यवित्ते =) परिवत्ते सिति तस्य = परस्य पुण्याऽऽशंसा 'अत्रस्थात्परधनांऽशात्परस्यापि पुण्यं भवत्वि'तीच्छारूपा (= तत्पुण्याशंसा) विधीयते, एवं हि परकीयवित्तेन स्ववित्ताऽनुप्रविष्टेन पुण्यकरणाऽनिभलाषाद् भावशुद्धं न्यायाऽर्जितं

शिल्प्यालम्बनेन तत्परिपूर्तावेव तच्चित्तसन्तुष्ट्याऽविलम्बेन लावण्य-सौकुमार्य-मनोहरत्व-सौम्यत्व-प्रसन्नास्य-त्वादिगुणगणोपेतिजनिबम्बिनष्पत्त्युपपित्तस्त्यात् । दौहृदपदेनेदमिप सूचितं यत् → दौहृदस्याऽप्रदानेन गर्भो दोषमवाप्नुयात् । वैरूप्यं मरणं वापि तस्मात् कार्यं प्रियं स्त्रियः ।। ← (या.व.प्रायश्चित्त. यितिधर्म-७९) इति याज्ञवल्क्यस्मृतिवचनात्, यथा दौहृदाऽपरिपूर्तौ गर्भो माता च दुःखमाप्नुतः इति सर्वोद्यमेन लोको मातृदौहृदपरिपूरणाय यतते तथा प्रकृते जिनिबम्बकारकेण शिल्प्यालम्बनेन स्वदौहृदपरिपूरणाय यिततव्यम्, अन्यथा बिम्बस्य शिल्पिनो जिनिबम्बकारकस्य च दौःस्थ्यं स्यादिति । षोडशकसंवादमाह-'अधिके'ित 'अन्ने'ित च । भावितार्थे एव द्वे कारिके ।।५/१३।।

'भावशुद्धेने'(षोड.७/८)ति यदुक्तं तद्विवरिषुराह- 'स्वे'ति । कथञ्चित् अनाभोगादिना स्वध-नाऽन्तःप्रविष्टे = चैत्याऽऽयतनोद्देश्यकस्वकीयाऽर्थान्तर्गते परिवत्ते सित तज्जन्यपुण्यस्य स्वस्मिन् प्राप्तस्य तक्रकौण्डिन्यन्यायेन निषेधार्थमाह- परस्य पुण्याऽऽशंसा विधीयते । लोके हि सत्यपि सम्भवे बाधनं भवति, यथा 'ब्राह्मणेभ्यो दिध दीयतां तक्रं कौण्डिन्याये'त्युक्ते सत्यपि सम्भवे कौण्डिन्याऽऽख्यब्राह्मणसम्प्र-दानकस्य दिधदानस्य तक्रदानं निवर्तकं भवति तथैवात्रावसेयम् । एवं हि परकीयवित्तेन अनाभोगादितः स्वित्ताऽनुप्रविष्टेन पुण्यकरणाऽनिभलाषात् = स्वगतत्वेन पुण्याभिलाषस्याऽकरणात् सर्वांशेन स्वित्तत्तशुद्धेः भावशुद्धं = स्वामित्वसम्बन्धेन भावशुद्धिविशिष्टं न्यायाऽर्जितं च = न्यायोपार्जनप्रयुक्तशुद्धियुक्तं च वित्तं

# ભાવશુદ્ધિને ઓળખીએ

"શુદ્ધભાવથી પ્રતિમા કરાવવી" આ પૂર્વે જે કહેવાયેલું તેનું વિવરણ કરવાની ઈચ્છાથી ગ્રંથકારશ્રી કહે છે કે -

ગાથાર્થ :- પોતાના ધનમાં રહેલ અન્યના ધનને વિશે તેને ઉદ્દેશીને પુણ્યની આશંસા કરાય છે. તથા 'ૐ' શબ્દ આદિમાં લખી વચ્ચે અરિહંત ભગવાનનું નામ લખી અને છેલ્લે 'સ્વાહા' શબ્દ લખી મંત્રન્યાસ કરવો. (પ/૧૪)

ટીકાર્થ:- પોતાના ધનમાં પોતાને સ્વીકારવાને અયોગ્ય એવું અન્યનું જે ધન પ્રવેશેલું હોય તેવા અવસરે તેટલા ધનના વિનિયોગથી ઉત્પન્ન થયેલું પુષ્ય તે વ્યક્તિને પ્રાપ્ત થાય તેવી ઈચ્છા શ્રાવક કરે. અર્થાત્ → આ મારા ધનમાં જેટલા પ્રમાણમાં બીજાનું ધન કોઈ પણ રીતે આવી ગયું હોય તો તેનાથી ઉત્પન્ન થયેલું પુષ્ય તે ધનના માલિકનું થાઓ. ← આવી અભિલાષા શ્રાવક કરે. કારણ કે આ રીતે પોતાના ધનમાં આવી ગયેલા બીજાના ધનથી પુષ્ય કરવાનો અભિલાષ નહીં હોવાથી પોતાનું ધન સર્વાંશે શુદ્ધ થાય છે.

१. हस्तादर्शे 'न्यासाहता' इत्यशुद्धः पाठः ।

#### वित्तं भवतीति ।

तदिदमुक्तं- 'यद्यस्य सत्कमनुचितमिह वित्ते तस्य तज्जमिह पुण्यम् ।

भवतु शुभाऽऽशयकरणादित्येतद्भावशुद्धं स्यात् ।।' (षो.७/१०) इति । तथा अर्हतोऽधिकृतस्य नाम्ना मध्यगतेन प्रणवाऽऽदिकः स्वाहाऽन्तः च मन्त्रन्यासो विधीयते, मनन-त्राणहेतुत्वेनाऽस्यैव परममन्त्रत्वात्।

यदाह- 'मन्त्रन्यासश्च तथा प्रणवनमःपूर्वकं च तन्नाम ।

मन्त्रः परमो ज्ञेयो मनन-त्राणे ह्यतो नियमात् ।।' (षो.७/११) इति ।।१४।। हेमादिना विशेषस्तु न बिम्बे किन्तु भावतः । चेष्टया स शुभो भक्त्या तन्त्रोक्तस्मृतिमूलया ।।१५।। हेमादिनेति । हेम = सुवर्णम्, आदिना रत्नादिग्रहस्तेन (= हेमादिना) तु न विशेषः कश्चन बिम्बे, किन्तु भावतः = परिणामात् ।

भवति । षोडशकसंवादमाह- 'यद्यस्ये'ति । अस्यैव = प्रणवनमःपूर्वकजिननाम्न एव परममन्त्रत्वात्। निरुक्तमन्त्रन्यासेन समन्वितमर्हिद्बम्बं तन्मन्त्रप्रभावात् भव्यस्य पूजकादेः मनने = सज्ज्ञानदाने रक्षणे च समर्थं भवतीति भावः। षोडशकसंवादमाह- 'मन्त्रन्यासे'ति । स्पष्टार्था कारिका ।।५/१४।।

ननु किं हेम-रत्न-माणिक्यादिबिम्बकरणाद् विशिष्टं फलमाहोस्वित् परिणामविशेषात् ? इति जिज्ञासाया-माह- 'हेमादिने'ति । रत्नादिग्रह इति । आदिना महत्परिमाण-सुरूपादिग्रहणम् । न विशेषः = नैव फलविशेषकारणीभूतवैशिष्ट्यं, परिणामादिति बाह्यवस्तुविशेषानुविधायी न फलविशेषः किन्तु भावविशेषा-नुविधायीति यत्र भावोऽधिकस्तत्र फलमप्यधिकमिति निश्चयनयस्याऽभिप्रायः। तदुक्तं व्यवहारभाष्ये >

માટે જ શ્રી હરિભદ્રસૂરિ મહારાજ ષોડશક ગ્રંથમાં કહે છે કે → આ ધનમાં જેના સંબંધી જેટલું સ્વીકારવાને અયોગ્ય એવું જે ધન રહેલું હોય તેનાથી ઉત્પન્ન થયેલ પુણ્ય પ્રસ્તુતમાં તેનું થાઓ. આવો શુભાશય કરવાથી ન્યાયાર્જિત ધન ભાવશુદ્ધ થાય. ← તથા જિનપ્રતિમા બનાવવાની વિધિમાં મંત્રન્યાસ પણ કરવામાં આવે છે. જે ભગવાનની પ્રતિમા બનાવેલ હોય તેમનું નામ વચ્ચે મૂકી તે નામની આગળ પ્રણવ = ૐ મંત્રબીજ તથા તે નામનાં અંતે સ્વાહા લખી મંત્રન્યાસ થાય છે. (દા.ત. ૐ મહાવીરાય સ્વાહા. આ પ્રમાણે મંત્રન્યાસ પ્રસ્તુત ગ્રંથ મુજબ થાય તથા ષોડશક ગ્રંથ મુજબ 'ૐ નમઃ મહાવીરાય' આવો મંત્રન્યાસ થાય.) આ મંત્ર મનન કરવાનો અને રક્ષણ કરવાનો હેતુ હોવાથી આ જ પરમમંત્ર છે. શ્રી હરિભદ્રસૂરિજીએ પોડશક ગ્રંથમાં જણાવેલ છે કે 'ૐ અને નમઃ બીજપૂર્વક ભગવાનનું નામ જેમાં છે તે પ્રધાનમંત્ર જાણવો. તેનાથી નિયમા મનન અને રક્ષણ થાય છે'.(પ/૧૪)

ગાથાર્થ :- પ્રતિમામાં સોના વગેરે દ્વારા કોઈ વિશેષતા નથી. પણ ભાવથી વિશેષતા છે. શાસ્ત્રોક્ત સ્મૃતિમૂલક પ્રવૃત્તિ દ્વારા તે ભાવ શુભ બને છે. (૫/૧૫)

ટીકાર્ય:- સોનું, રત્ન વગેરે દ્વારા પ્રતિમામાં કોઈ વિશેષતા આવતી નથી, પરંતુ મનનાં પરિશામથી વિશેષતા આવે છે. તે પરિશામ જિનવચનનાં સ્મરણપૂર્વક થતી પ્રવૃત્તિ દ્વારા શુભ બને છે. ભક્તિ, બહુમાન વગેરે ચિક્ષો જણાવે છે કે તે પ્રવૃત્તિ આગમને અનુસરનારી છે. અર્થાત્ જિનાજ્ઞાશ્રવણથી ગર્ભિત ભક્તિસ્વરૂપ શુભપ્રવૃત્તિ દ્વારા ઉભા થતાં શુભપરિશામ મુજબ પ્રતિમા બનાવનાર શ્રાવકને ફળ મળે

स परिणामः तन्त्रोक्तस्मृतिमूलया = आगमवचनस्मरणपूर्विकया (भक्त्या) चेष्टया = प्रवृत्त्या शुभो भवति, भक्ति-बहुमान-विनयादिलिङ्गानामागमाऽनुसरणमूलत्वात् । तदिदमाह

'बिम्बं महत् सुरूपं कनकादिमयश्च यः खलु विशेषः ।

नास्मात्फलं विशिष्टं भवति तु तदिहाशयविशेषात्।।

आगमतन्त्रः सततं तद्वद्भक्त्यादिलिङ्गसंसिद्धः

चेष्टायां तत्स्मृतिमान् शस्तः खल्वाशयविशेषः ।।' (षो.७/१२-१३) इति ।।१५।।

निच्छयतो पुण अप्पे जस्स वत्थुम्मि जायते भावो । तत्तो सो निज्जरगो जिण-गोयम-सीहआहरणं ।। ← (व्य.भा.६/१९१) इति ।

परं व्यवहारनयस्त्वाचष्टे यद्यल्पाद् महतश्च बिम्बात् समं फलं जायेत ततः 'अर्के चेन्मधु विन्देत किमर्थं पर्वतं व्रजेद् ?' इत्यनेनैव न्यायेनाऽल्पपिरमाणाद् बिम्बाद् फले सिद्धे नैव कश्चिद् विपश्चिद् महदाऽऽयाससाध्ये महद्धनव्ययसाध्ये हेमादिमये महाबिम्बे प्रवर्तत । सार्वलौकिकाऽनुभवसिद्धं यदुत हेमादिनिर्मिते महित जिनिबम्बे प्रह्लादोऽपि विशिष्टतरो जायते । अतो भावविशेषाऽऽधायकतया बाह्यविशेषोऽप्याद्रियत एव । यथोक्तं व्यवहारभाष्ये व्यवहारनयतः → लक्खणजुत्ता पिडमा पासाईया समत्तलंकारा। पल्हायइ जह व मणं तह णिज्जरमो वियाणाहित्ति।। ← (व्य.भा.उ.६/गा.१८९) इति । इदञ्चोपलक्षणमधिकिबम्बसङ्ख्याया अपि । तदुक्तं चैत्यवन्दनमहाभाष्ये → एगम्मि वि जिणिबंबे दिद्वे हिययस्स होइ आणंदो । अहियाऽहियदंसणओ अइप्पमाणो पिकत्थरइ ।। अणुहवसिद्धं एयं पायं भव्वाणं सुद्ध-बुद्धीणं। ← (चै.वं.म.भा.६७/६८) इति । यच्च शिवोपनिषिद → यथा यथा महालिङ्गं पूजा श्रद्धा यथा । तथा तथा महत्पुण्यं विज्ञेयमनुरूपतः ।। ← (शि.९३) इत्युक्तं तदिप लिङ्गशिद्धस्य बिम्बपरतामुपलक्ष्य निश्चय-व्यवहारतो यथातन्त्रमनुयोज्यम् ।

स परिणामः कथं शुभो भवति ? इत्याशङ्कायामाह- चेष्टयेति । आगमवचनस्मरणपूर्विकया प्रवृत्त्या स परिणामः शुभो भवति । यथोक्तं अष्टकप्रकरणे → औचित्येन प्रवृत्तस्य कुप्रहत्यागतो भृशम् । सर्वत्राऽऽगमनिष्ठस्य भावशुद्धिर्यथोदिता । । ← (अ.प्र.२२/८) इति । आगमस्मरणेन हेतुशुद्धिरभिहिता, आगमाऽनुसारिप्रवृत्त्या स्वरूपशुद्धिरभिहिता, आगमवतां भक्त- वहुमान-विनयादिलिङ्गानां आगमाऽनुसरणमूलत्वात् = मोक्षमार्गप्रदर्शकाऽऽगमानुसरणमूलकत्वात् । इत्थमेव मार्गस्थक्षयोपशमवृद्धिर्जायते सम्यग्दर्शनादिशुद्धिश्च सानुबन्धा भवति । एवं हेतु-स्वरूपाऽनुबन्धशुद्धिपरिक- लितत्वाद् भावस्य प्राशस्त्यमवसेयम् । कारिकायुगलेन षोडशकसंवादमाह- 'विम्विम'ति 'आगमे'ति च।

છે. તેથી શ્રી હરિભદ્રસૂરિ મ.સા.એ ષોડશક ગ્રંથમાં જણાવેલ છે કે → જિનપ્રતિમા મોટી હોય, સુંદર રૂપવાળી હોય અને સુવર્ણમય વગેરે સ્વરૂપ હોય. આવી જે વિશેષતા પ્રતિમામાં હોય તેનાથી વિશિષ્ટ કળ મળતું નથી. પ્રસ્તુતમાં આશય વિશેષથી વિશેષકળ મળે છે. આગમને અનુસરતો, સતત આગમજ્ઞ પુરુષની ભક્તિ વગેરે ચિક્ષોથી નિશ્ચિત તથા પ્રવૃત્તિમાં આગમસ્મૃતિયુક્ત આશયવિશેષ અહીં પ્રશસ્ત જાણવો. ← (પ/૧૫)

लोकोत्तरिमदं ज्ञेयमित्थं यद् बिम्बकारणम्। मोक्षदं लौकिकं चान्यत् (?मन्यच्च) कुर्यादभ्युदयं फलम्।।१६।। लोकोत्तरिमिति । इत्थं = आगमोक्तविधित्मृतिगर्भचेष्टाशुब्धेन यद् बिम्बकारणिमदं लोकोत्तरं मोक्षदं च (ज्ञेयम्=) ज्ञातव्यम् । अन्यच्च = उक्तविपरीतं च बिम्बकारणं लौकिकं सद् अभ्युदयं फलं कुर्यात् । पूर्विस्मिन्नभ्युदयस्याऽऽनुषिङ्गिकत्वं, अत्र च मुख्यत्विमिति विशेषः । तदिदमुक्तं-

ईदृग्विधिनाऽन्यथा च बिम्बनिर्मापणस्य नामभेदं फलभेदञ्चाऽभिधित्सुराह-'लोकोत्तरिम'ति। लोकोत्तरं = आगिमकम् । लौकिकं = अनागिमकं सत् अभ्युदयं फलं कुर्यात् बिम्बप्रतियोगिनो जिनेश्वरस्य विषयविशेषरूपत्चात् । संसारिदेविबम्बविधापने त्वभ्युदयफलत्वमिप संशयास्पदम्, प्रतियोगिनोऽविशिष्टत्वात् । लौकिकस्य जिनिबम्बविधापनस्याऽऽज्ञाबाह्यतयाऽप्रधानद्रव्यस्तवत्वमवगन्तव्यम् । तदुक्तं पञ्चाशकं → अप्पाहण्णा एवं, इमस्स दव्वत्थवत्तमविरुद्धं । आणाबज्झत्तणओ न होइ मोक्खंगया णवरं ।। ← (पञ्चा.६/१४) इति ।

तुच्छपुण्यसम्पादकं लौकिकमर्हिद्बम्बविधापनमभ्युदय एवोपक्षीणव्यापारतया न मोक्षार्थं सम्पद्यत इति । लौकिकाऽनुष्ठानस्य प्रधानं फलं तुच्छाऽभ्युदयः लोकोत्तराऽनुष्ठानस्य तु गौणं फलं परमोऽभ्युदय इत्याशयेनाह- पूर्वस्मिन् = लोकोत्तरेऽर्हिद्बम्बविधापने अभ्युदयस्य आनुषङ्गिकत्वं = उद्देश्यसिद्धाववर्जनीयभाव-व्यापारत्वं कृषिकरणे पलालवत्, अत्र च = लौकिके बिम्बकारणे हि मुख्यत्वं = प्रधानत्वं कृषिकरणे धान्याऽवाप्तिवत् इति विशेषः ।

વિશેષાર્થ:- જે વ્યક્તિ મોટી પ્રતિમા ભરાવે કે સોનાની પ્રતિમા ભરાવે તેને મોટો લાભ થાય અને પાષાણના નાના પ્રતિમાજી ભરાવે તેને ઓછો લાભ થાય આવું છે નહિ. કારણ કે, નિશ્ચયનયથી નિર્જરા વગેરે કળ પ્રત્યે ભાવ મુખ્ય કારણ છે. તે ભાવને શાસ્ત્રજ્ઞ પુરુષોની ભક્તિ અને આગમસ્મરણગર્ભિત પ્રવૃત્તિ શુભ બનાવે છે. માટે શ્રાવકો શાસ્ત્રજ્ઞ પુરુષોની ભક્તિ અને શાસ્ત્રાનુસારીતા આ બન્નેનો આદર કરી જે પ્રવૃત્તિ કરે, તેનાથી અવશ્ય શુભ ભાવ પ્રગટે છે અને તે જ અહીં નિર્જરા વગેરે ફળ પ્રત્યે મુખ્ય કારણ છે. (૫/૧૫)

## बौडिङ-लोझेत्तर अनुष्ठाननी भेहरेणा

ગાથાર્થ :- આ રીતે જે પ્રતિમા કરાવવી તે લોકોત્તર અને મોક્ષદાયી છે- તેમ જાણવું. તે સિવાય અન્ય રીતે જિનપ્રતિમા કરાવવી તે લૌકિક ક્રિયા કહેવાય અને તે અભ્યુદયસ્વરૂપ ફળને આપે છે. (પણ મોક્ષને નહિ) (પ/૧૬)

ટીકાર્ય:- આગમોક્ત વિધિવિધાનના સ્મરણથી ગર્ભિત એવી પ્રવૃત્તિ દ્વારા જિનપ્રતિમા ઘડાવવાની પદ્ધતિના લીધે પ્રસ્તુત જિનબિંબવિધાન લોકોત્તર અને મોક્ષદાયક જાણવું. આગમોક્ત વિધિની ઉપેક્ષા કરીને જિનબિંબ ભરાવવાની ક્રિયા લૌકિક અનુષ્ઠાન બને છે. તેથી તે સ્વર્ગ વગેરે ભૌતિક ફળને આપે છે. લોકોત્તર અનુષ્ઠાનમાં સ્વર્ગ આનુષંગિક ફળ છે. જ્યારે લૌકિક અનુષ્ઠાનમાં સ્વર્ગ મુખ્ય ફળ છે. આટલો તે બન્નેમાં તફાવત છે.

भावितार्थमेतत् ।।५/१५।।

www.jainelibrary.org

'एवंविधेन यद् बिम्बकारणं तद्वदन्ति समयविदः । लोकोत्तरमन्यदतो लौकिकमभ्युदयसारं च।। लोकोत्तरं तु निर्वाणसाधकं परमफलिमहाऽऽश्रित्य । अभ्युदयोऽपि हि परमो भवति त्वत्राऽनुषङ्गेण।।' (षो.७/१४-१५) ।।१६।।

इत्थं निष्पन्नबिम्बस्य प्रतिष्ठाप्तैस्त्रिधोदिता । दिनेभ्योऽर्वाग्दशभ्यस्तु व्यक्ति-क्षेत्र-महाह्वयाः।।१७।। इत्थमिति । इत्थं = उक्तविधिना निष्पन्नस्य बिम्बस्य (=निष्पन्नबिम्बस्य) प्रतिष्ठा आप्तैः

= शिष्टैः त्रिधोदिता दशभ्यस्तु = दशभ्य एव दिनेभ्योऽर्वाक 'दशदिवसाऽभ्यन्तरतः' (षोड.८/

१) इत्युक्तेः । व्यक्ति-क्षेत्र-महाह्वयाः- व्यक्तिप्रतिष्ठा क्षेत्रप्रतिष्ठा महाप्रतिष्ठा चेति । तत्र वर्तमानस्य तीर्थकृतः प्रतिष्ठा = व्यक्तिप्रतिष्ठा। ऋषभादिचतुर्विंशतितीर्थकृतां प्रतिष्ठा च क्षेत्रप्रतिष्ठा । 'सप्तत्यधिकशतजिनप्रतिष्ठा च सर्वक्षेत्राऽपेक्षया महाप्रतिष्ठा

कारिकायुग्मेन षोडशकसंवादमाह- 'एवम्विधेने'ति 'लोकोत्तरमि'ति च । स्पष्टार्थत्वान्न विव्रियेते। बिम्बकारणञ्चोपलक्षणं पूजादेः नयविशेषाभिप्रायेण सराग-देवतापूजाया लौकिकप्रतियोगिकत्वेन द्रव्यत्वात्, वीतरागदेवतापूजाया लोकोत्तरप्रतियोगिकत्वेन भावरूपत्वात् । तदुक्तं उत्तराध्ययननिर्युक्तौ >

ईसर-तलवर-माडंबिआण सिव-इंद-खंद-विण्हूणं । जा किर कीरइ पूआ सा पूआ दव्यओ होइ।। तित्थयर-केवलीणं सिद्धायरिआण सव्वसाहूणं । जा किर कीरइ पूआ सा पूआ भावओ होइ।। ← (उत्त.नि. ३१४-३१५) इति ।।५/१६।।

जिनबिम्बविधापनाऽधिकारनिरूपणाऽनन्तरं जिनबिम्बप्रतिष्ठाधिकारमवतारयति- 'इत्थिम'ति । 'दश-**दिवसाभ्यन्तरतः' इत्युक्तेः** = इति **षोडशको**क्तेः । सम्पूर्णा च कारिका → निष्पन्नस्यैवं खल् जिनबिम्बस्यो-दिता प्रतिष्ठाऽऽशु । दशदिवसाऽभ्यन्तरतः सा च त्रिविधा समासेन । । ← (षो.८/१) इत्येवमवसेया ।

तत्र = त्रिविधप्रतिष्ठायां वर्तमानस्य तीर्थकृतो महावीरस्य प्रतिष्ठा = व्यक्तिप्रतिष्ठा । 'वर्तमाने'ति पदं न विशेषणं किन्तूपलक्षणम्। तेन साम्प्रतं सीमन्धरादेः पद्मनाभादेः शान्तिनाथादेवैंकैकस्य तीर्थकृतः

શ્રી**હરિભદ્રસૂરિજીએ ષોડશક** ગ્રંથમાં જણાવેલ છે કે → આમ વિધિપૂર્વક જે જિનબિંબ કરાવવું તેને આગમવેત્તાઓ લોકોત્તર અનુષ્ઠાન કહે છે. અને તેનાથી ભિન્ન રીતે જિનબિંબ કરાવવું તે અનષ્ઠાન લૌકિક અને અભ્યુદયપ્રધાન બને છે. પ્રસ્તુતમાં લોકોત્તર અનુષ્ઠાન પ્રધાન ફળને આશ્રયીને મોક્ષસાધક બને છે. અહીં અભ્યુદય પણ આનુષંગિક રીતે પ્રકૃષ્ટ કક્ષાનો મળે છે. ← (૫/૧૬)

ગાથાર્થ :- આ રીતે તૈયાર થયેલ જિનબિંબની પ્રતિષ્ઠા આપ્ત પુરુષોએ ત્રણ પ્રકારે જણાવેલ છે. વ્યક્તિપ્રતિષ્ઠા, ક્ષેત્રપ્રતિષ્ઠા અને મહાપ્રતિષ્ઠા- આમ પ્રતિષ્ઠાના ત્રણ પ્રકાર છે. ૧૦ દિવસની અંદર પ્રતિષ્ઠા કરાવવી. (**૫/૧૭)** 

ટીકાર્થ:- ઉપર જણાવેલ વિધિ મુજબ તૈયાર થયેલ જિનપ્રતિમાની પ્રતિષ્ઠા દશ દિવસની અંદર જ કરાવવી, કારણ કે ષોડશક પ્રકરણમાં દશ દિવસની અંદર પ્રતિષ્ઠા કરવાનું વિધાન શ્રીહરિભદ્રસૂરિજીએ કરેલ છે. વ્યક્તિપ્રતિષ્ઠા, ક્ષેત્રપ્રતિષ્ઠા અને મહાપ્રતિષ્ઠા- આમ ત્રણ પ્રકારની પ્રતિષ્ઠા શિષ્ટપુરુષોએ જણાવેલ છે. વર્તમાન તીર્થંકર ભગવાનની પ્રતિષ્ઠાને વ્યક્તિપ્રતિષ્ઠા કહેવાય. ઋષભદેવ વગેરે ચોવીશ તીર્થંકરોની

'व्यक्त्याख्या खल्वेका क्षेत्राऽऽख्या ैचाऽपरा महाऽऽख्या च । यस्तीर्थकृद्यदा किल तस्य तदाऽऽद्येति समयविदः ।। ऋषभाद्यानां तु तथा सर्वेषामेव मध्यमा ज्ञेया । सप्तत्यधिकशतस्य तु चरमेह महाप्रतिष्ठेति ।।' (षो.८/२-३) ।।१७।।

प्रतिष्ठाऽपि व्यक्तिप्रतिष्ठैवावगन्तव्याः वक्ष्यमाणभेदद्वयेऽनन्तर्भावात्, **सम्बोधप्रकरण-चैत्यवन्दनमहाभाष्य-** जीवानुशासनादौ (सं.प्र.१/१८०/चै.म.भा.३५/जीवा.४७) एकत्वस्यैवैतल्लक्षणे प्राधान्येन निर्देशाच्चेति ध्येयम् ।

एवमेवातीताऽनागत-वर्तमानचतुर्विंशतित्रितयरूपस्य द्वासप्ततिजिनस्य द्विपञ्चाशज्जिनस्य चतुरशीति-जिनस्याष्टोत्तरशतजिनस्यापि च प्रतिष्ठा क्षेत्रप्रतिष्ठैवावसेया, प्रथम-चरमयोरनन्तर्भावात्, मध्यमपरिमाण-त्वस्यैव क्षेत्रप्रतिष्ठालक्षणे प्राधान्येनाऽभिमतत्वात् ।

एतेन तीर्थकृतां पञ्चकस्य सप्तकस्य नवकादेर्वाऽपि प्रतिष्ठा व्याख्याता, पारिशेषन्यायेन मध्यम-प्रतिष्ठायामेवाऽन्तर्भावसम्भवात् । चतुर्विंशत्यधिकसहस्रजिनकूटप्रतिष्ठाया अपि यथार्थाभिधानायां महा-प्रतिष्ठायामन्तर्भावः पारिशेषन्यायेनावगन्तव्यः ।

यद्वा प्रकृतविभागत्रैविध्यमन्यप्रकारोपलक्षकं, न तु व्यवच्छेदकारि, द्विपञ्चाशद्-द्वासप्तित-चतुरशीत्य-ष्टोत्तरशतप्रतिमादिप्रतिष्ठाश्रवणात् । इदमेवाभिप्रेत्य चैत्यवन्दनमहाभाष्ये → भन्नइ तिविह पइट्ठा उव-लक्खणमेव तत्थ तं भणियं । अवधारणविरहाओ, ओसरणाइपइट्ठाओ । । ← (चै.वं.म.भा.३६) इत्युक्तम् । तत्रैव च → जह एगं जिणिबंबं तिन्नि व पंच व तहा चउव्वीसं । सत्तरसयं पि केई कारेंति विचित्तपणिहाणा । । ← (चै.वं.म.भा.२६) इत्येवं नानाविधप्रतिष्ठा आवेदिता । षोडशकेऽपि → सा च त्रिविधा समासेन ← (षो.८/१) इत्युक्तम् । ततश्च व्यासतोऽनेकभेदा अर्थत आपद्यन्त इत्यवधेयम् । त्रिविधप्रतिष्ठायां कारिकायुगलेन षोडशकसंवादमाह- 'व्यक्त्याख्ये'ति 'ऋषभे'ति च । । ५/१७।।

अथ किमियं प्रतिष्ठा नाम ? किं मुख्यस्य देवताविशेषस्य मुक्तिगतस्य सिन्नधानं यदुताऽन्यस्य तदनुजीविनः संसारस्थस्य वा? नाऽऽद्योऽनवद्यः; मुक्तिगतस्य मन्त्रादिसंस्कारविशेषैरानयनाऽसम्भवात् । प्रतिष्ठा क्षेत्रप्रतिष्ठा क्रेडेवाय. तथा ભरत, ઐरावत अने महाविदेह એम सर्व क्षेत्रनी अपेक्षाओ सर्व तीर्थंक्रोनी प्रतिष्ठा करवी ते महाप्रतिष्ठा क्रेडेवाय. थोऽशक्त प्रकरणमां ष्ठणावेद छे के अके व्यक्ति नामनी, भीळ क्षेत्र नामनी अने त्रीळ महा नामनी प्रतिष्ठा ख्रण्यवी. के तीर्थंक्षर क्यारे होय (के भगवाननुं शासन यादतुं होय) त्यारे तेनी प्रतिष्ठा व्यक्तिप्रतिष्ठा क्रेडेवाय- तेम आगमना ख्रण्यकारो क्रेडे छे. ऋषभदेव आदि योधीश तीर्थंक्षर भगवाननी प्रतिष्ठा ते क्षेत्रप्रतिष्ठा ख्रण्यवी. तथा १७० तीर्थंक्षरनी प्रतिष्ठा अहीं महाप्रतिष्ठा ख्रण्यवी. ← (५/१७)

વિશેષાર્થ:- અત્યારે મહાવીરસ્વામી ભગવાનની અંજનશલાકા થતી હોય તે વ્યક્તિ પ્રતિષ્ઠા કહેવાય. ઉપલક્ષણથી શ્રીશાંતિનાથ ભગવાન વગેરે એક એક તીર્થંકરની પ્રતિષ્ઠા પણ વ્યક્તિપ્રતિષ્ઠા કહેવાય. જીવાનુશાસન, ચૈત્યવંદન મહાભાષ્ય, સંબોધપ્રકરણ અને કથારત્નકોશ વગેરે ગ્રંથના આધારે આ વાતની સ્પષ્ટતા પોડશક ગ્રંથની કલ્યાણકંદલી વ્યાખ્યામાં અમે કરેલી છે. (૫/૧૭)

१. मुद्रितप्रतौ 'च परा' इति पाठः ।

देवोद्देशेन मुख्येयमाऽऽत्मन्येवात्मनो धियः। स्थाप्ये समरसापत्तेरुपचाराद् बहिः पुनः ।।१८।।

देवोद्देशेनेति । देवोद्देशेन = मुख्यदेवमुद्देश्यतया विषयीकृत्य आत्मन्येव = कारियतर्येव आत्मनः = स्वस्य धियो वीतरागत्वादिगुणाऽवगाहिन्या मुख्या = निरुपचरिता इयं = प्रतिष्ठा, 'स्वार्थाऽबाधात्, प्रतिष्ठाकर्मणा वचननीत्या स्वभावस्यैव स्थापनात् । तदिदमुक्तं-

'भवति च खलु प्रतिष्ठा निजभावस्यैव देवतोदेशात् । स्वात्मन्येव परं यत्स्थापनिमह वचननीत्योच्चैः ।।' (षो.८/४) इति ।

नापि द्वितीयः, संसारस्थस्यापि देवजात्यनुप्रविष्टस्य संस्कारविशेषैर्नियमतः सन्निधानाऽदर्शनात् कादा-चित्कस्य च तस्य प्रतिष्ठाऽप्रयोज्यत्वादिति पर्यनुयोगे सत्यात्मीयभावस्यैव विशिष्टस्य प्रतिष्ठात्वमुपपादयन्नाह-'देवोद्देशेने'ति।

मुख्यदेवं मुक्तिगतं उद्देश्यतया विषयीकृत्य आत्मन्येव = बिम्बप्रतिष्ठायाः कारियतर्येव स्वस्य वीतरागत्वादिगुणाऽवगाहिन्याः = वीतरागत्व-ध्वस्तदोषत्व-केवलज्ञानाऽनन्तानन्द-चिन्मयत्वादिगुणगणविषयिण्या धियः स्थापनिमह निरुपचरिता प्रतिष्ठा = प्राणप्रतिष्ठा भवति । अत्र हेतुमाह - स्वार्थाऽबाधात् = प्रतिष्ठाशब्दशक्यार्थाऽभावविरहात् । अत्रापि हेतुमाह- प्रतिष्ठाकर्मणा = प्रतिष्ठाक्रियया प्रकर्षेण वचननीत्या = आगमोक्तन्यायेन स्वभावस्यैव = स्वकीयवीतरागत्वादिभावस्यैव स्थापनात् । न च तस्य प्रकृते बाध इतीयमनुपचरितैवाऽवगन्तव्या ।

षोडशकसंवादमाह- 'भवित चे'ित । "यद्यपि वचनानुष्ठानव्युत्पत्तिमहिम्ना विहितक्रियामात्र एव नियमतः स्मर्यमाणभगवद्गुणानां स्वात्मिन स्थापनं सम्भवित तथापि यदेकगुणसिद्धचुद्देशेन यदनुष्ठानं विहितं ततस्तदेकगुणद्वारा प्रायः परमात्मसमापत्तिर्व्युत्पन्नस्य सम्भवित । इह तु स्थापनोद्देशेनैव विधि-प्रवृत्तेस्तस्या भावतः सर्वगुणाऽऽरोपविषयत्वात् 'सर्वेरेव गुणैः स एवाहिम'ित स्वात्मिन परमात्मा स्थापितो

#### પોતાનામાં વિશિષ્ટ પરિણામની સ્થાપના = પ્રાણપ્રતિષ્ઠા

ગાથાર્થ :- ભગવાનને ઉદ્દેશીને પોતાના આત્મામાં આત્મબુદ્ધિનું સ્થાપન કરવું એ મુખ્ય પ્રતિષ્ઠા છે. કારણ કે તેનાથી વીતરાગતુલ્યતાની પ્રાપ્તિ થાય છે. બાહ્યપ્રતિષ્ઠા તો ઉપચારથી જાણવી.(પ/૧૮)

ટીકાર્થ:- શ્રીમહાવીરસ્વામી વગેરે મુખ્ય દેવને = દેવાધિદેવને ઉદ્દેશ્યરૂપે વિષય બનાવી અંજનશલાકા કરનાર પોતાના આત્મામાં જ વીતરાગતા વગેરે ગુણોનું અવગાહન કરનારી આત્મબુદ્ધિનું સ્થાપન કરે તે મુખ્ય = ઉપચારરહિત પ્રતિષ્ઠા જાણવી. કારણ કે 'પ્રતિષ્ઠા' શબ્દનો શક્યાર્થ બાધિત થતો નથી. (પ્રતિષ્ઠા શબ્દનો અર્થ છે પ્રકૃષ્ટ રીતે સ્થાપન કરવું. પ્રસ્તુતમાં વીતરાગતા વગેરે ગુણોનું અવગાહન કરનારી બુદ્ધિનું પોતાનામાં પ્રકૃષ્ટ રીતે સ્થાપન થવાથી તેને પ્રતિષ્ઠા કહેવામાં કોઈ બાધ આવતો નથી.) પ્રતિષ્ઠા શબ્દનો મુખ્યાર્થ બાધિત ન થવાનું કારણ એ છે કે પ્રતિષ્ઠાવિધિ દ્વારો જિનાગમ અનુસારે પોતાનામાં વીતરાગત્વ વગેરે ભાવોની જ સ્થાપના કરવામાં આવે છે. (આગમનું અનુસરણ હોવાથી અન્ય સ્થાપના કરતાં આ સ્થાપનામાં પ્રકર્ષ રહેલો છે. તેથી આવું સ્થાપન પ્રસ્થાપન = પ્રતિષ્ઠા કહેવાય.) પોડશક પ્રકરણમાં જણાવેલ છે કે → દેવાધિદેવને ઉદ્દેશીને પોતાના આત્મામાં જ આગમોક્ત રીતે પોતાનાં જ

१. मुद्रितप्रतौ 'स्वार्थाऽबोधात्' इत्यशुद्धः पाठः । २. मुद्रितप्रतौ 'स्थापना' इति पाठः ।

तथेत एव स्थाप्ये वीतरागे समरसापत्तेः, वचनाऽनलक्रियादग्धकर्ममलस्याऽऽत्मनो वीतरागत्व-लक्षणस्वर्णभावाऽऽपत्तिरूपपरमप्रतिष्ठाया हेतुत्वादप्यस्य मुख्यत्वम् । यदाह-

'बीजिमदं परमं यत्परमाया एव समरसाऽऽपत्तेः । स्थाप्येन तदिप मुख्या हन्तैषैवेति विज्ञेया ।।' (षो.८/५) इति<sup>१</sup> । तथा,

भवतीति महान् विशेषः । एतच्च 'उच्चैः इति पदेनाभिव्यज्यते" इति (षो.यो.दी.८/४) योगदीपिका-भिधानायां षोडशकवृत्तौ व्यक्तमुक्तं प्रकृतग्रन्थकृता ।

निजभावस्थापनस्याऽनुपचिरितप्रतिष्ठात्वमुपपादयन् हेत्वन्तरमाह- तथेति । इत एव = मुख्यदेवोद्देशेन स्वात्मिन स्वभावस्थापनादेव वीतरागे समरसाऽऽपत्तेः = वीतरागदेवतास्वरूपतुल्यताप्राप्तेः । प्रकृत एव हेत्वन्तरमाह- 'वचने'ति । षोडशकसंवादमाह 'बीजिम'ति । तद्वित्तिस्त्वेवम्- "इदं = स्वात्मिन मुख्यदेवतास्वरूपगतवीतरागत्वादिगुणस्थापनं बीजं = कारणं वर्तते परमं = प्रकृष्टं यत् = यस्मात् परमाया एव = प्रकृष्टाया एव समरसाऽऽपत्तेः = मुख्यदेवतास्वरूपतुल्यतापत्तेः । स्थाप्येनाऽपि = बिम्बेनाऽपि सह बिहः उपचारद्वारा तत् = भावस्थापनं उक्तसमापत्तिबीजिमिति योगः । इति कृत्वा मुख्या = निरुपचिरिता हन्त प्रत्यवधारणे एषेव = निजभावप्रतिष्ठैव विज्ञेया, नान्या" (षो.८/५ वृ.) इति । पुनरुत्तरहेत्वन्तरसमर्थनार्थं कारिकायुग्मेन षोडशकसंवादमाह- 'भावे'ति 'वचने'ति च । तद्वित्तस्त्वेवम्- भावोनुं श्रे अत्यंत श्रेष्ठ स्थापन थाय ते श्र अर्धी प्रतिष्ठा क्रेवाय छे. र

તેમજ આના લીધે જ વીતરાગ દેવના સ્વરૂપને તુલ્ય એવા સ્વરૂપની પ્રાપ્તિ થાય છે. (જેનું સ્થાપન કરવું હોય તે સ્થાપ્ય કહેવાય. તેવા સ્થાપ્ય તરીકે પ્રસ્તુતમાં વીતરાગદેવ વિવક્ષિત છે. આવા વીતરાગની સમરસાપત્તિ = સમતાપત્તિ = તુલ્યતાપ્રાપ્તિ ઉપરોક્ત ક્રિયા દ્વારા જ થાય છે. પ્રસ્તુતમાં ટીકામાં રહેલ 'સમરસ' શબ્દ સમતા = તુલ્યતા અર્થમાં પ્રયોજાયેલ છે. માટે "वीतरાગે समरसापत्तेः" નો અર્થ થશે વીતરાગદેવની તુલ્યતાની પ્રાપ્તિ થવાથી. મતલબ ઉપરોક્ત વિધિના પાલનથી જ પ્રતિષ્ઠા કરનારને વીતરાગતુલ્ય અવસ્થા પ્રાપ્ત થાય છે.)

વર્તમાનમાં આત્મા કર્મથી મલિન છે. આત્મગત કર્મમલને બાળવાનું સામર્થ્ય જિનવચનસ્વરૂપ અગ્નિની ક્રિયામાં અર્થાત્ જિનવચનપાલનમાં રહેલું છે. આથી અગ્નિસ્વરૂપજિનવચનના પાલનથી કર્મરૂપી કચરો બળી જવાને લીધે આત્મામાં વીતરાગતાસ્વરૂપ સુવર્શપશું પ્રાપ્ત થાય છે. આ જ પરમપ્રતિષ્ઠા છે. આવી પરમપ્રતિષ્ઠાનો (= વીતરાગતુલ્યસ્વરૂપની પ્રાપ્તિનો) હેતુ હોવાથી પણ આત્મામાં આત્મભાવનું સ્થાપન કરવું તે મુખ્ય પ્રતિષ્ઠા છે. (અનુયોગદ્વારની પરિભાષા મુજબ આગમથી ભાવ વીતરાગ અવસ્થા પણ નોઆગમથી ભાવ વીતરાગ અવસ્થાનું કારણ છે- એમ અહીં પ્રસ્તુતમાં કહી શકાય. નોઆગમથી ભાવ વીતરાગ અવસ્થાનું કારણ છે- એમ અહીં પ્રસ્તુતમાં કહી શકાય. નોઆગમથી ભાવ વીતરાગ અવસ્થા કહેવાય.) પોડશક પ્રકરણમાં જણાવેલ છે કે → જે કારણે પરમ સમરસપ્રાપ્તિનું પરમ કારણ સ્વાત્મસ્થાપન છે. સ્થાપ્યની સાથે પણ તે ભાવસ્થાપન સમાપત્તિનું બીજ છે. તે કારણે આત્મામાં આત્મભાવની પ્રતિષ્ઠા જ મુખ્ય જાણવી. તથા તે ભાવસ્સેન્દ્રથી મહોદય થવાના લીધે જીવરૂપી તાંબામાં કાલાન્તરે પ્રકૃષ્ટ, અપ્રતિબદ્ધ એવી સિદ્ધસ્વરૂપ સુવર્ણતા થાય છે. અહીં ભાવસહકારીપણાના

१. हस्तादर्शे 'इति' पदं नास्ति ।

'भावरसेन्द्रात्तु ततो महोदयाज्जीवर्ताम्रस्वरूपस्य । कालेन भवति परमाऽप्रतिबद्धा सिद्धकाञ्चनता।।

वचनाऽनलक्रियातः कर्मेन्धनदाहतो यतश्चैषा ।

इतिकर्तव्यतयाऽतः सफलैषाप्यत्र भावविधौ ।।' (षो.८/८-९)

नन्वेवं प्रतिष्ठाकारियतर्येव प्रतिष्ठोपपादने प्रतिमायां प्रतिष्ठितत्वव्यवहारः, तस्यां च पूजादिफलप्रयोजकत्वं कथं स्यात् ? अत आह- उपचारात् बिहः = प्रतिमायां पुनः इयं = प्रतिष्ठा भवति, यत् षोडशकवृत्तिकृत् "बाह्यजिनिबम्बगता तु प्रतिष्ठा बिहर्निजभावोपचारद्वारेण, "भावो रसेन्द्र इव तस्मात् (=भावरसेन्द्रात्) तु तत इति मुख्यदेवतास्वरूपाऽऽलम्बनात् महोदयात् पुण्यानुबन्धिपुण्यसम्पल्लाभेन जीवताम्रस्वरूपस्य = जीवात्मस्वभावताम्रस्य कालेन कियताऽपि भवति परमा = प्रकर्षवर्तिनी अप्रतिबद्धा = अनुपहता सिद्धकाञ्चनता = सिद्धभावस्वर्णता । अयं केवलभावव्यापारः। तत्र शास्त्रादिव्यापारमाह 'वचने'त्यादि। वचनं = आगम एव अनलः = अग्निः, तस्य क्रिया नियतविधिव्यापाररूपा, तस्याः सकाशात् (=वचनानलिक्रयातः) कर्मेन्धनदाहतो यतश्च एषा = सिद्धकाञ्चनता भवति, न तु केवलभावरसेन्द्रादेव । अतः = अस्माद्धेतोः एषा = बिम्बगता प्रतिष्ठा अपि अत्र प्रक्रमे भावविधौ = भावसहकारितायां वचनिक्रयारूपत्वेन इन्धनप्रक्षेपकल्पशुभव्यापाररूपया इतिकर्तव्यतया सिहता सफला" (षो.यो.दी.८/८-९) इति ।

ननु एवं = निरुक्तरीत्या प्रतिष्ठाकारियतर्येव प्रतिष्ठोपपादने = निजभावस्थापनस्य प्रतिष्ठात्वसमर्थने स्वात्मैव प्रतिष्ठितः स्यात् स्वात्मन्येव च प्रतिष्ठितत्वव्यवहारः स्यात् । एवं सित प्रतिमायाः प्रतिष्ठितता कथं स्यात् ? प्रतिमायां च प्रतिष्ठितत्वव्यवहारः 'इयं जिनप्रतिमा प्रतिष्ठिता' इति शब्दप्रयोगः कथं स्यात् ? तस्याञ्च = जिनप्रतिमायां तु पूजादिफलप्रयोजकत्वं कथं स्यात् ?, अप्रतिष्ठिताया अपि तस्याः पूजादिफलप्रयोजकत्वं सर्वस्यापि तत्त्वं स्यादिति चेत् ? अत्रोच्यते, उपचारात् प्रतिमायां प्रतिष्ठा भवति । यद् आह षोडशकवृत्तिकृत् श्रीयशोभद्रसूरिः 'बाह्ये'ति स्पष्टार्थम् ।

વિશે આગમરૂપી અગ્નિની ક્રિયાથી (આગમોક્ત વિધિપાલનથી) કર્મરૂપી ઈંધન બળવાના લીધે સિદ્ધભાવસ્વરૂપ સુવર્ણતા પ્રગટે છે. આ કારણે ઇતિ કર્તવ્યતાસહિત બાહ્યપ્રતિષ્ઠા પણ સફળ થાય છે.

નન્વે ા અહીં એક શંકા થઈ શકે છે કે → આ રીતે આત્મામાં આત્મબુદ્ધિને સ્થાપવા દ્વારા પ્રતિષ્ઠા કરનારમાં જ પ્રતિષ્ઠાનું ઉપપાદન કરવામાં આવે તો પ્રતિમાને ઉદ્દેશીને "આ પ્રતિમા પ્રતિષ્ઠિત થયેલી છે." આવા પ્રકારનો વ્યવહાર કઈ રીતે સંભવી શકે ? "કારણ કે ઉપરોક્ત પ્રક્રિયામાં આત્મા પ્રતિષ્ઠિત થયો છે. પ્રતિમા પ્રતિષ્ઠિત થઈ નથી." તેમજ તેવી પ્રતિમાની પૂજા કરવામાં આવે તો તે પ્રતિમા પૂજાના ફલનું પ્રયોજક કઈ રીતે બની શકે ? (કેમ કે અપ્રતિષ્ઠિત પ્રતિમાની પૂજા કરવાથી પણ પૂજાનું ફળ પ્રાપ્ત થતું હોય તો દરેક પત્થરની પૂજાથી પૂજાનું ફળ પ્રાપ્ત થવાની આપત્તિ આવશે) ← આ શંકાનું સમાધાન આપતાં ગ્રંથકારશ્રી જણાવે છે કે, બાહ્ય પ્રતિમામાં પ્રસ્તુત પ્રાણપ્રતિષ્ઠા ઉપચારથી થાય છે. કેમ કે પોડશક ગ્રંથની ટીકામાં શ્રી યશોભદ્રસૂરિજીએ જણાવેલ છે કે → બાહ્ય જિનપ્રતિમામાં

१. मुद्रितप्रतौ '...तास्वरू...' इत्यशुद्धः पाठः ।

निज एव हि भावो मुख्यदेवतास्वरूपाऽऽलम्बनः 'स एवायमि'त्यभेदोपचारेण विदुषां भक्तिमतां पूज्यतापदवीमासादयती"ित (षो.८/९ सु.क.वृ.) ।

न चैवं तदध्यवसायनाशात्प्रतिमाया <sup>१</sup>अप्रतिष्ठितत्वाऽऽपत्तिरिति शङ्कनीयम्, तन्नाशेऽपि तदाऽऽहितस्योपचरितस्वभावविशेषस्याऽनाशात् । द्विविधो ह्युपचरितस्वभावो गीयते- स्वाभाविक

न च एवं = प्रतिमायामारोपितनिजभावस्यैव प्रतिष्ठात्चाभ्युपगमे, तदध्यवसायनाशात् = प्रतिष्ठाकारियतृसमवेत-तादृशभाविवनाशोत्तरं प्रतिमायाः अप्रतिष्ठितत्वापित्तः, तादृशभावस्थापनलक्षणप्रतिष्ठाया
विनष्टत्वादिति शङ्कनीयम्, तन्नाशेऽपि = प्रतिष्ठाकारियतृसमवेतस्य प्रतिमाऽऽरोपितस्याऽध्यवसायस्य
ध्वंसेऽपि तदाहितस्य = अयोगोलकाग्निन्यायेन प्रतिमाऽऽरोपिततादृशाऽध्यवसायोपस्थापितस्य उपचिरतस्वभाविवशेषस्य वक्ष्यमाणस्य अनाशात् = विनाशविरहात् । वस्तुस्वभावो हि द्विविधोऽनुपचिरत उपचिरतश्च । 'विनिरुणाः, जलं शीतिमि'त्यनुपचिरतस्वभावाऽपेक्षयाऽवगन्तव्यम् । सो ह्येकविधः । द्विविधो
ह्युपचिरतस्वभावो गीयते- तद्यथा स्वाभाविक औपाधिकश्च । आद्यः = मूलभूत-स्वभावानुसारी = स्वाथयेथी प्रतिष्ठा એ तो अद्यारमां पोताना लावना उपचार द्वारा श्राश्ची. मुज्य देवना वीतरागस्वरूपने
अवसंशीने उलो थतो पोतानो ४ लाव प्रतिमामां आरोपवामां आवे छे. ४ देवना स्वरूपनो आरोप प्रतिमामां अरवामां आवे छे तेने उद्देशीने "ते ४ आ वीतराग लगवान छे." आ प्रक्षरे अलेद्दिपचार थवा द्वारा आद्यप्रतिष्ठा लक्त अवा विद्वानोने प्रस्तुत प्रतिमामां पूक्ष्यताने प्राप्त अरावे छे. ←

(અહીં કહેવાનો આશય એ છે કે પ્રતિષ્ઠા કરનાર ભાવ અરિહંતના સ્વરૂપનું પોતાનામાં ભાવન કરે છે અને તેવા ભાવનું આરોપણ પ્રતિમામાં કરવામાં આવે છે. આથી પ્રતિમા પ્રતિષ્ઠિત બને છે. આ રીતે પ્રતિષ્ઠિત થયેલી પ્રતિમાને જોવાથી જાણકાર એવા ભક્તને "આ વીતરાગ સર્વજ્ઞ પરમાત્મા છે." આવી બુદ્ધિ ઉભી થાય છે. અર્થાત્ ભાવઅરિહંતનો અભેદઉપચાર સ્થાપનાઅરિહંતમાં થાય છે. આવા ઉપચારનું નિમિત્ત છે બાહ્ય પ્રતિષ્ઠા. માટે બાહ્યપ્રતિષ્ઠા અભેદઉપચાર કરવા દ્વારા પ્રતિમામાં પૂજનીયતાને પ્રાપ્ત કરાવે છે.)

શંકા :- પ્રતિમામાં કરવામાં આવેલી પ્રાણપ્રતિષ્ઠા તે પ્રતિમામાં વીતરાગનો અભેદઉપચાર કરાવવા દ્વારા પ્રતિમાને પૂજ્ય બનાવે છે- એવું માનવામાં આવે તો તેવા અભેદઉપચારનો = અભેદઅધ્યવસાયનો નાશ થતાં તે પ્રતિમા અપૂજ્ય = અપ્રતિષ્ઠિત થવાની આપત્તિ આવશે. કારણ કે પૂજ્યતાપ્રયોજક અભેદબુદ્ધિ ત્યાં નષ્ટ થયેલી છે.

સમાધાન :- ઉપરોક્ત શંકા વ્યાજબી ન હોવાનું કારણ એ છે કે પ્રતિષ્ઠિત પ્રતિમામાં અભેદ ઉપચારની બુદ્ધિનો નાશ થવા છતાં પ્રતિષ્ઠાકારકે પ્રતિમામાં કરેલ નિજભાવ ઉપચારથી પ્રતિમામાં ઉભા થયેલા ઉપચરિત એવા વિશિષ્ટસ્વભાવનો નાશ થતો નથી. માટે તે પ્રતિમા અપૂજ્ય = અપ્રતિષ્ઠિત થવાને કોઈ અવકાશ રહેતો નથી.

અહીં કહેવાનો આશય એ છે કે સ્વભાવ બે પ્રકારના હોય છે. અનુપચરિત અને ઉપચરિત. તેમાં ઉપચરિત સ્વભાવ પણ બે પ્રકારનો કહેવાય છે. સ્વાભાવિક ઉપચરિતસ્વભાવ અને ઔપાધિક ઉપચરિતસ્વભાવ. પ્રથમ સ્વભાવ પ્રસ્તુતમાં પરજ્ઞત્વ અને પરદર્શકત્વ સ્વરૂપ છે. અહીં પર શબ્દ औपाधिकश्च, आद्यः परज्ञता-परदर्शकत्वलक्षणः, अन्त्यश्च विचित्र इति न दोषः ॥१८॥

भाविक उपचरितस्वभावः परज्ञता-परदर्शकत्वलक्षणः परशब्दस्य श्रेष्ठार्थकत्वात् श्रेष्ठज्ञता-श्रेष्ठदर्शकत्व-लक्षणः = केवलज्ञान-केवलदर्शनलक्षणो भवति, उपलक्षणादनन्ताऽऽनन्द-वीतरागताऽनन्तशक्त्यादिग्रहणम् । प्रतिष्ठाकारियता स्वात्मिन 'स एवाहिम'त्येवंविधं यं केवलज्ञान-दर्शनानन्तानन्दवीतरागादिभावोपचारं करोति स उपचार स्वाभाविकस्तदाहितोपचिरतस्वभावोऽपि स्वाभाविक उच्यते, केवलज्ञानादीनामात्मस्वभावभूतत्वात् छद्मस्थे च प्रतिष्ठाकारियतिर साम्प्रतं तिरोभूतत्वात् । मुक्तात्मिन केवलज्ञानादेरनुपचिरतस्वभावत्वम्, प्रतिष्ठाकारियतिर च तस्य स्वाभाविकोपचिरतस्वभावत्वम् । एतस्य स्वाभाविकस्योपचिरतस्वभावस्य कालान्तरे भवान्तरे वा विनाशेऽपि न प्रतिमाया अप्रतिष्ठितत्वापित्तर्न वाऽपूज्यतापितः, तस्यामन्त्यस्योपचिरतस्वभावस्यौवाऽभ्युपगमादिति वदन्ति । तिच्चन्त्यम् ।

वस्तुतस्तु निश्चयनयाऽभिप्रायानुसारेण स्वेतराऽमिश्रणेन स्वद्रव्य-गुण-पर्यायज्ञातृत्व-द्रष्टृत्वलक्षणो ब्रात्मनोऽनुपचिरतस्वभावः शुद्धस्वभावाऽपराऽभिधानः; परद्रव्यादिज्ञातृत्व-द्रष्टृत्व-कर्तृत्व-भोकृत्वादिकन्त्वा-त्मन्युपचारमात्रेणाऽभिधीयते । एतादृशीं वस्तुस्थितिं विलोक्याऽपिरिमितनयमयाऽनेकान्तवादघटकीभूतो व्यव्हाराभिधानः सुनयः ब्रूते— ज्ञातृत्व-द्रष्टृत्वलक्षणिनजस्वभावप्रभावादेवाऽऽत्मा परद्रव्यादिकं जानाति पश्यित चिति परज्ञता-परदर्शकत्वलक्षणः = परद्रव्यगुणादि-ज्ञातृत्व-द्रष्टृत्वलक्षण आत्मन उपचिरतस्वभावो हि स्वाभाविकः, स्वभावप्रसूतत्वात् । तथा परद्रव्य-गुण-पर्यायकर्तृत्व-भोकृत्वलक्षण आत्मन उपचिरतस्वभावो ह्यौपाधिक एव । उपाधीनां विचित्रत्वादौपाधिक उपचिरतस्वभावोऽपि विचित्र इत्याशयेनाह- अन्त्यश्च= औपाधिक उपचिरतस्वभावो हि विचित्रः = अनाकार-साकार-विनश्वराऽविनश्वराऽल्पकालीन-चिरतरकालिकादि-रूपेणाऽनेकविधः, उपाधीनामनेकविधत्वात् । एवमेव यथागमं पुद्गलद्रव्येऽपि स्वभावद्वैविध्यं भावनीयम्।

यच्च ग्रन्थकृतैव अनेकान्तव्यवस्थायां जैनतर्काऽपराऽभिधानायां → स्वभावस्याऽप्यन्यत्रोपचारादुप-चिरतस्वभावः । स द्वेधा, कर्मज-स्वाभाविकभेदात् । आद्यो यथा- जीवस्य मूर्तत्वमचेतनत्वञ्च । द्वितीयो यथा- सिद्धात्मनां परज्ञता परदर्शकत्वञ्च ← (अ.व्य.पृष्ठ.७७) इत्येवमाशाम्बरप्रक्रियानुसारेणोक्तं तदप्यत्र यथातन्त्रमनुयोज्यम्। अयञ्चोपचिरतस्वभावोऽपि नैकान्ततोऽभ्युपेयः, विरोधादिप्रसङ्गात् । तदुक्तं बृहन्नय-

આત્મભિન્ન અર્થમાં છે. નિરુપચરિત રીતે જીવનો સ્વભાવ પોતાને જાણવાનો અને જોવાનો છે. પરદ્રવ્યાદિને જાણવા-જોવાનો સ્વભાવ ઔપચારિક છે. તેમ છતાં તે સ્વાભાવિક છે. મૂળભૂત સ્વભાવ મુજબ જે ઉપચાર થાય તે સ્વાભાવિક ઉપચાર કહેવાય. અર્થાત્ આત્માના સ્વભાવને અનુસરતા એવા ઉપચારથી પ્રગટ થયેલો સ્વભાવ તે સ્વાભાવિક ઉપચરિત સ્વભાવ કહેવાય તથા પ્રતિમામાં કેવલજ્ઞાનાદિ ગુણોનો ઉપચાર કરવાથી પ્રતિમામાં આવેલા સ્વભાવને ઔપાધિક ઉપચરિત સ્વભાવ કહેવાય. ઉપાધિ = નિમિત્ત. પ્રતિમામાં રહેલ શિલ્પશાસ્ત્રોક્ત મુદ્રા વગેરે નિમિત્તને અવલંબીને પ્રતિમામાં પ્રતિષ્ઠાકારક વીતરાગતાદિ ગુણોનો ઉપચાર કરે છે. આવા ઉપચારથી પ્રતિમામાં ઔપાધિક ઉપચરિત સ્વભાવ પ્રગટ થાય છે. તે અનેક પ્રકારનો છે અને પ્રતિષ્ઠા પછી પણ પ્રતિમામાં રહે છે. માટે પ્રતિષ્ઠાકારકનો અધ્યવસાય નાશ થવા છતાં પણ પ્રતિમા અપૂજ્ય = અપ્રતિષ્ઠિત થવાનો કોઈ દોષ આવશે નહિ. (પ/૧૮)

# 'प्रतिष्ठितत्वज्ञानोत्थसमापत्त्या परेष्वपि । फलं स्याद्वीतरागाणां सन्निधानं त्वसम्भवि ।।१९।।

प्रतिष्ठितत्वेति । प्रतिष्ठितत्वज्ञानोत्थया = पूर्व-पूर्वप्रतिष्ठितत्वप्रतिसन्धानोत्थापितवचनाऽऽदर-भगवद्बहुमानाऽऽहितया समापत्या (=प्रतिष्ठितत्वज्ञानोत्थसमापत्त्या) भरेष्वपि = प्रतिमापूजा-

चक्रवृत्तौ → उपचिरतैकान्तपक्षेऽपि नाऽऽत्मज्ञता सम्भवित, नियमितपक्षत्वात् । तथाऽऽत्मनोऽनुपचिरत-पक्षेऽपि परज्ञतादीनां विरोधः । उभयैकान्तपक्षेऽपि विरोधः, एकान्तत्वात् ← (बृ.न.च.७० वृत्ति) इत्यादि । प्रकृते च प्रतिमायां मुख्यदेवतोद्देशेन 'स एवाऽयिम'त्यभेदोपचाराऽऽहितौपाधिकोपचिरतस्वभावस्य संस्कारविशेषात्मकस्याऽल्पकालीनत्वविरहान्नाऽप्रतिष्ठितत्वात्मकोऽपूज्यत्वापत्तिलक्षणो विशिष्टपूजाफला-ऽनापत्तिलक्षणो वा किश्चिद् दोष इति तात्पर्यमवसेयम् ।।५/१८।।

ननु भवत्वित्थं प्रतिष्ठाकारियतिरे विपुलकर्मनिर्जरा-प्रभूतपुण्यानुबन्धिपुण्यबन्धलक्षणं पूजाफलं, लोकानां तु कथं तत्सम्भवतीत्याशङ्कायामाह- 'प्रतिष्ठितत्वे'ति । अयमाशयः प्रतिष्ठाकारियतिरे तु मुख्यदेवतोद्देशेन 'स एवायिम'त्यभेदोपचारः प्रतिमाऽवलम्बनेनास्त्येव, तत्कर्तृकमर्हत्प्रतिमापूजन-वन्दनादिकं दृष्ट्वाऽन्येषां लोकानामिप 'इदं बिम्बं प्रतिष्ठितिम'त्यनुसन्धानं तत्प्रयुक्तमर्हद्बिम्बदर्शन-वन्दन-पूजनादिकञ्चोपजायते । तद्दर्शनेन चान्येषामिप जनानामर्हत्प्रतिमादर्शन-वन्दन-पूजनादिप्रयोजकं 'इयं प्रतिमा प्रतिष्ठिता' इति प्रतिसन्धानं जिनाज्ञाऽऽदर-भगवद्बहुमानादिकञ्च सम्पद्यते । तेन च मुख्यदेवतोद्देशात् प्रतिमायां 'स एवायिम'तिधीरूपा प्राथिमकी वैषियकी समापत्तिराधीयते जनमनःसु । तया समापत्त्या पुण्यानुबन्धिपुण्यलक्षणं फलं परेष्विप प्रतिमापूजाकारिष्विप स्यात् । कालान्तरे च सात्त्विकस्य व्युत्पन्न-

વિશેષાર્થ:- જીવના સ્વભાવભૂત ગુણો કેવલજ્ઞાન વગેરે છે. છતાં છદ્મસ્થ જીવોમાં તે અપ્રગટ છે. તેથી આત્મસ્વભાવને અનુસરી "હું વીતરાગી છું." આવો આરોપ કરવાથી પ્રતિષ્ઠાકારકમાં સ્વાભાવિક ઉપચરિત સ્વભાવ પ્રગટ થાય છે. જ્યારે ઉપાધિને = બાહ્ય શિલ્પ, શાસ્ત્રોક્ત મુદ્રા વગેરે બાહ્યનિમિત્તને અનુસરીને પ્રતિમામાં કેવલજ્ઞાનાદિનો ઉપચાર કરવામાં આવે છે. એના દ્વારા પ્રતિમામાં ઔપાધિક ઉપચરિત સ્વભાવ પ્રગટ થાય છે. તે સ્વભાવ પૂજાકલનું પ્રયોજક છે. તેમજ પ્રતિમામાં પૂજ્યતાનું તે સંપાદક છે. તે દીર્ઘકાલીન હોવાને લીધે પૂજા કરનારને પૂજાનું ફળ મળવામાં કોઈ અસંગતિ આવતી નથી. પ્રતિષ્ઠા ક્યાંક ઈત્વરકાલિક હોય છે. ક્યાંક યાવત્ કાલીન હોય છે. ક્યાંક સાકાર હોય છે. ક્યાંક (સ્થાપનાચાર્યજી વગેરેમાં) નિરાકાર હોય છે. આ રીતે ઔપાધિક ઉપચરિત સ્વભાવના વિવિધ ભેદો સમજવાં.(પ/૧૮)

ગાથાર્થ :- પ્રતિષ્ઠિતત્વ-વિષયક જ્ઞાનથી ઉત્પન્ન થયેલ સમાપત્તિ દ્વારા પૂજા કરનારમાં પણ ફળ ઉત્પન્ન થાય છે. વીતરાગનું સાનિધ્ય તો પ્રતિમામાં અસંભવ છે. (૫/૧૯)

ટીકાર્થ: પૂર્વપૂર્વના માણસોએ એ પ્રતિમાના કરેલા દર્શન-વંદન-પૂજનાદિને નિહાળવાથી આ પ્રતિમા પ્રતિષ્ઠિત છે. તેવું પ્રતિસંધાન = સ્મરણ પ્રેક્ષકને થાય છે. અને તેના દ્વારા પ્રતિષ્ઠાવિધિને જણાવનાર જિનવચન ઉપર આદરભાવ તેમજ જિનેશ્વર ભગવંત પ્રત્યે બહુમાન ભાવ પ્રગટ થાય છે. તેનાથી "આ તે જ વીતરાગ છે." આ પ્રમાણે જિનપ્રતિમામાં બુદ્ધિ ઉત્પન્ન થાય છે. જે અહીં સમાપત્તિ તરીકે

१. मुद्रितप्रतौ 'प्रतिष्ठित्व...' इत्यशुद्धः पाठः । २. हस्तादर्शे '...पूर्वप्रप्रतिसं..' इति त्रुटितोऽशुद्धश्च पाठः । ३. मुद्रितप्रतौ 'परष्वपि' इत्यशुद्धः पाठः ।

कारिष्वपि फलं = विपुलनिर्जरालक्षणं स्यात् ।

वीतरागाणां = रागरिहतानां सिन्निधानं तु समीपागमनरूपं कायिकमहङ्कार-ममकाररूपं दशायां 'सर्वेरेव गुणैः स एवाहिम'ति संवेदनात्मिका तात्त्विकी समापित्तः जिनाज्ञाऽऽदर-श्रद्धाऽनुविद्धभग-वद्भक्त्याऽऽधीयते परेष्विप । एतेन → सत्त्वानुरूपा सर्वस्य श्रद्धा भवित भारत !। श्रद्धामयोऽयं पुरुषो यो यच्छ्रद्धः स एव सः ← (भ.गी.१७/३) इति भगवद्गीतावचनमि व्याख्यातम् । इत्थं द्वितीयया तात्त्विक्या समापत्त्या परेष्विप प्रतिमापूजाकारिष्विप विपुलनिर्जरालक्षणं फलं = विशिष्टपूजा-दिफलं स्यात् । एतेन → श्रद्धया देवो देवत्वमश्नुते ← (तै.ब्रा.३/१२/३) इति तैतिरीयब्राह्मणवचनमि व्याख्यातम्, 'श्रद्धया = निरुक्तसमापत्त्या देवः = स्थापनापरमेश्वरः देवत्वं = देवकार्यकारित्वं विपुलकर्मनिर्जरानिमित्तत्वं अश्नुते = प्राप्नुते' इत्येवमुपपत्तेरिति यथातन्त्रं भावनीयं समवतारकामिभिः।

प्रकृते  $\rightarrow$  योऽसावसौ पुरुषः सोऽहमस्मि  $\leftarrow$  (ईशा.१६) इति **ईशावास्योपनिषद्ध**चनं,  $\rightarrow$  यो हि ज्ञाता स एव सः  $\leftarrow$  (केनो.शा.भा.१३) इति केनोपनिषच्छाङ्करभाष्यवचनं,  $\rightarrow$  स्वयं ब्रह्मा स्वयं विष्णुः स्वयमिन्द्रः स्वयं शिवः  $\leftarrow$  (वि.चू.३८९) इति विवेकचूडामिणवचनं,  $\rightarrow$  अहं त्वदस्मि मदिस त्वम्  $\leftarrow$  (तै.ब्रा.१/२/१) इति तैतिरीयब्राह्मणवचनं,  $\rightarrow$  यस्त्वमिस सोऽहमस्मि  $\leftarrow$  (शां.आ. ३/६) इति शाङ्ख्यायनारण्यकवचनं, समापत्त्युपयोगितया यथातन्त्रमनुयोज्यम् । इत्थञ्च विपुल-सानु-बन्ध-सकामनिर्जरालाभायाऽधिकारिभिः तात्त्विकी समापित्तः स्वसामर्थ्याऽनुसारेण कर्तव्यैवेति फिलतम् । एतेन  $\rightarrow$  देवो भूत्वा देवं यजेत्  $\leftarrow$  () इति,  $\rightarrow$  न ह्यदेवो देवान् तर्पयितुमलम्  $\leftarrow$  (य.वे.उव्व. ७/१) इति च यजुर्वेदोव्वटभाष्यवचनमि व्याख्यातम् । अत्र च सर्वत्र परदर्शनसंवादेषु धान्यपला-लन्यायो योज्यः । यथा किश्चिदन्नाऽर्थी शालिकलापं सपलालं सतुषमाहरित, नान्तरीयकत्वात् । स यावदादेयं तावदादाय तुष-पलालान्युत्सृजित तथैवाऽत्राऽवगन्तव्यम् ।

ननु मुक्त्यादिव्यवस्थितस्यैव प्रतिष्ठा किं नेष्यते ? इत्याशङ्कायामाह- '**वीतरागाणामि**'ति । वीत-

માન્ય છે. (પ્રતિમામાં વીતરાગતુલ્યતાનું આરોપણ, તે વૈષ્યિકી સમાપત્તિ કહેવાય છે. અને ત્યાર બાદ કાળક્રમે "હું જ તે વીતરાગ છું." આ પ્રમાણે સંવેદનાત્મક તાત્ત્વિક સમાપત્તિ થાય છે.) પ્રસ્તુતમાં પ્રતિમાની પ્રતિષ્ઠા કરનાર વ્યક્તિથી ભિન્ન એવા પ્રતિમાપૂજક જીવોને પણ પ્રસ્તુત સમાપત્તિ દ્વારા પુષ્કળ કર્મનિર્જરા સ્વરૂપ ફળ પ્રાપ્ત થાય છે. (આ રીતે આત્મામાં નિજભાવની પ્રતિષ્ઠા તે જ મુખ્ય પ્રતિષ્ઠા છે. તથા પ્રતિમામાં પ્રતિષ્ઠાવિધિ મુજબ થતી પ્રતિષ્ઠા એ ઉપચારથી પ્રતિષ્ઠા છે. તથા આ રીતે પ્રતિષ્ઠિત પ્રતિમા નિમિત્તે પ્રગટ થયેલ ભગવદ્બહુમાન અને તેનાથી પ્રાપ્ત થયેલી સમાપત્તિ દ્વારા પૂજા કરનારને પૂજાકળ પ્રાપ્ત થાય છે. ઈત્યાદિ વિગત આપણે વિચારી ગયા. આ રીતે જૈનદર્શનમાં સમાપત્તિ પૂજાફળમાં પ્રયોજક છે. જ્યારે અન્ય દર્શનકારો પ્રતિમામાં દેવતાના સિન્નિધાનને પૂજાફળનું પ્રયોજક માને છે. આ વાતને અમાન્ય કરતાં ગ્રંથકારશ્રી જણાવે છે કે)

પ્રતિમામાં વીતરાગ દેવતાનું કાયિક સંનિધાન સંભવિત નથી. કાયાથી પ્રતિમા સમીપ આવવું તે કાયિક સિશ્રધાન કહેવાય. પ્રતિમામાં આવું સિશ્રધાન વીતરાગનું સંભવિત નથી. તથા પ્રતિમામાં मानसं च मन्त्रसंस्कारादिना असम्भवि । तदुक्तंमुक्त्यादौ तत्त्वेन प्रतिष्ठिताया न देवतायास्तु ।
'स्थाप्ये न च मुख्येयं तदिधष्ठानाद्यभावेन।।
'इज्यादेर्न च तस्या उपकारः कश्चिदत्र मुख्य इति ।
तदतत्त्वकत्पनैषा बालक्रीडासमा भवति ।।' (षोड.८/६-७) इति<sup>२</sup> ।

रागसिन्नधानाऽऽशयेन मन्त्रसंस्कारादिविधानं शवोद्धर्तनन्यायेन निष्फलमित्याशयः। कारिकायुगलेन षोडशक-संवादमाह 'मुक्त्यादािवित'ति, 'इज्यादेिरि'ति च । तद्धित्तिस्त्वेवम् -"मुक्त्यादौ स्थाने तत्त्वेन = परमार्थेन प्रतिष्ठिताया देवतायास्तु न = नैव स्वजीवे प्रतिष्ठा, विप्रकर्षात्, किन्तु तद्भावस्यैव स्थाप्ये बिम्बे। न च = नैव मुख्या = मुख्यदेवताविषया इयं = प्रतिष्ठा, तया मुख्यदेवतया अधिष्ठानादेरभावेन। अधिष्ठानं = आश्रयणं, आदिनाऽहङ्कार-ममकारवासनारूपसिन्नधानग्रहः । तच्चाधिष्ठानादि अवीत-रागसंसारिदेवतायाः कदाचित् स्यात् । वीतरागदेवतायास्तु सर्वथानुपपन्नमिति भावः । अत्रैवाभ्युच्चयमाह 'इज्यादे'रित्यादि । इज्या = पूजा, तदादेः, आदिना सत्काराऽऽभरण-स्नान्नादिग्रहः । न च = नैव, तस्याः = प्रस्तुतदेवताया उपकारः सुखाऽनुभवसम्पादनलक्षणः किष्वत् अत्र मुख्यः = निरुपचरित इति उपदर्शनीयः । तत् = तस्मात् अतत्त्वकल्पना = अपरमार्थकल्पना एषा मुक्तिस्थदेवतोपकारविषया बालकीडासमा भवति। यथा बालो नानाविधैः क्रीडनोपायैः क्रीडासुखमनुभवित तथेज्यादिभिर्देवता-विशेषोऽपि परितोषमिति बालक्रीडातुल्यत्वमुपकारपक्षे दोषः । ये त्वात्मश्रेयोऽर्थं पूजादि कुर्वते न तेषामयं दोष इति भावः" (षो.यो.दी.८/६-७) इति ।

વીતરાગનું માનસિક સિંતિયાન પણ નથી. પ્રતિમામાં દેવતાના માનસિક સિંતિયાન બે પ્રકાર વિચારી શકાય. (૧) પ્રતિમાને ઉદ્દેશીને "આ હું જ છું." આવી અહંકારબુદ્ધિસ્વરૂપ માનસિક સિંતિયાન (૨) પ્રતિમાને ઉદ્દેશીને "આ મારી પ્રતિમા છે." આ પ્રમાણે દેવતાને થતી મમત્વબુદ્ધિસ્વરૂપ માનસિક સિંતિયાન છે. વીતરાગ સર્વજ્ઞ હોવાને લીધે પ્રતિમામાં અભેદબુદ્ધિસ્વરૂપ પ્રથમ પ્રકારનું માનસિક સિંતિયાન સંભવિત નથી. તેમજ વીતરાગ ભગવંત મમત્વશૂન્ય હોવાથી પ્રતિમાને ઉદ્દેશીને ઉપરોક્ત દ્વિતીય માનસિક સિંતિયાન પણ સંભવિત નથી. પ્રતિષ્ઠાવિધિમાં મંત્રોચ્ચાર કરવા દ્વારા કે અન્ય કોઈ પણ પ્રકારના સંસ્કાર કરવા વગેરે દ્વારા કોઈ પણ પ્રકારે વીતરાગનું ઉપરોક્ત સંનિધાન પ્રતિમામાં સંભવતું નથી. પ્રોડશક પ્રકરણમાં શ્રીહરિભદ્રસૂરિજી મહારાજે જણાવેલ છે કે "પરમાર્થથી મુક્તિ વગેરેમાં પ્રતિષ્ઠિત દેવતાની મુખ્ય પ્રતિષ્ઠા પ્રતિમામાં ન થાય. કારણ કે મુક્ત આત્માનું પ્રતિમામાં અધિષ્ઠાન = સિંતિયાન હોતું નથી. પૂજા વગેરે દ્વારા મુખ્ય દેવતાને કોઈ તાત્વિક ઉપકાર પ્રસ્તુતયાં થતો નથી, માટે મુક્ત દેવતાનો પૂજા દ્વારા ઉપકાર થવાની કલ્યના તો અતાત્વિક અને બાલકીડા સમાન છે."

### प्रायीन नैयायिङ्मतनुं निराङ्ख

પ્રાચીન નૈયાયિકોની માન્યતા એવી છે કે પ્રતિષ્ઠાવિધિ દ્વારા પ્રતિમામાં દેવતાનું સાનિધ્ય ઉત્પન્ન થાય છે. આ સાંનિધ્ય ઉપર જણાવ્યા મુજબ અહંકાર અને મમકાર રૂપે માનસિક હોય છે. एतेन 'प्रतिष्ठाविधिना 'प्रतिमादौ देवतासन्निधिरहङ्कार-ममकाररूपा क्रियते, विशेषदर्शनेऽपि स्वसादृश्यदर्शिनश्चित्रादाविवाऽऽहार्याऽऽरोपसम्भवात्, ज्ञानस्य नाशेऽपि संस्कारसत्त्वाच्च न पूजाफलाऽनु-

एतेन = प्रतिष्ठाकर्मणा बिम्बे देवतासिन्नधानादिकल्पनाया अयुक्तत्वेन; अस्य चाग्रे 'तिन्निरस्तिमि'-त्यनेनान्वयः । तत्त्विवन्तामिणग्रन्थप्रदर्शितं (त.चिं.ईश्वरानुमान-पृ.९४४) जरन्नैयायिकमतं सूची-कटाहन्यायेनादावपाकर्तुमुपदर्शयति- प्रतिष्ठाविधिना प्रतिमादौ देवतासिन्निधिः अहङ्कार-ममकाररूपः 'इयं प्रतिमैवाहिमे'ति धीरूपोऽहङ्कारः, 'इयं प्रतिमा मम' इतिबुद्धिरूपो ममकारः क्रियते । न च 'प्रतिमाया जडत्वं स्वस्य च चेतनत्विमे'ति विशेषदर्शिनो देवस्य कथं तस्यां 'इयमहिमे'त्यहङ्कारस्सम्भवति, तद्वत्ताबुद्धिं प्रति तदभावदत्ताधियः प्रतिबन्धकत्वादिति शङ्कनीयम्, देवस्य विशेषदर्शनेऽपि = प्रतिमाप्रतियोगिकस्वानुयोगिकभेतप्रतिसन्धानेऽपि प्रतिमायां स्वप्रतियोगिकसादृश्यप्रेक्षिणः तस्य चिन्नादौ स्वसादृश्यदर्शिनः चिन्नाद्यनुयोगिकस्वप्रतियोगिकसादृश्यदर्शनवतः पुरुषस्य इव आहार्याऽऽरोपसम्भवात् = बाधकालीनेच्छाजन्यारोपात्मकज्ञानोपपत्तेः। अयमाशयः यथा स्वकीयं चिन्नादिकं पश्यतः पुरुषस्य 'इदं मम चिन्नं, नाहिमे'ति भेददर्शने सत्यपि प्रायशः सकलस्वावयवसादृश्यस्य चिन्नादावुपलम्भात् 'इदमह'मित्याहार्याऽऽरोपः सम्भवति तथैव स्वकीयं प्रतिमादिकं पश्यतो देवताविशेषस्य 'इदं मम बिम्बं, नाहिमे'ति भेददर्शने सत्यपि प्रायशः सकलस्वावयवसादृश्यस्य प्रतिमादावुपलम्भात् 'इयमहिमे'त्याहार्याऽऽरोपः सम्भवत्येव । स एव चाहङ्कार-रूपो देवतासिन्निधिः ।

ननु देवताविशेषस्य प्रतिमायां 'इयमहिम'त्यहङ्कारात्मकं ज्ञानं यदा नश्यित तदाऽहङ्कारात्मकस्य देवतासान्निध्यस्य प्रच्यवात् पूजाकारिणः पूजाफलाऽनापत्तिरिति चेत् ? न, प्रतिमायां 'इयमहिम'ित ज्ञानस्य = देवतासमवेतज्ञानस्य नाशेऽपि संस्कारसत्त्वात् = तादृशाऽहङ्कारात्मकज्ञानजन्याया वासनायाः सत्त्वात् न पूजाकारिणः पूजाफलानुपपितः = प्रतिमापूजाजन्यफललाभाऽसङ्गितः । न चैवं चाण्डालादिस्पृष्ट-

અહીં એવી શંકા થઈ શકે છે કે → દેવતા જ્ઞાની હોવાથી તેમને પ્રતિમામાં અભેદબુદ્ધિ સ્વરૂપ અહંકારાત્મક માનસિક સિત્રધાન થઈ ન શકે, કેમ કે પ્રતિમા જડ છે અને દેવ ચેતન છે. જડમાં ચેતનના તાદાત્મ્યની બુદ્ધિ તે ભ્રમ સ્વરૂપ હોવાથી દેવમાં સંભવિત નથી. ← પરંતુ આ શંકા વ્યાજબી નથી. તેનું કારણ એ છે કે જેમ પોતાના ચિત્ર વગેરેમાં પોતાનું સાદશ્ય જોનાર વ્યક્તિને ચિત્ર પોતાનાથી ભિન્ન છે- તેવું જ્ઞાન હોવા છતાં પણ ચિત્રને ઉદ્દેશીને "આ હું છું" આ પ્રકારે આહાર્ય = ઈચ્છાજન્ય આરોપ થાય છે. તેમ પોતાની પ્રતિમામાં પોતાના ભેદનું જ્ઞાન થવા છતાં પણ પોતાનું સાદશ્ય દેખાવાને લીધે પ્રતિમામાં દેવને "આ હું છું" આવા પ્રકારે ઈચ્છાજન્ય જ્ઞાન સંભવી શકે છે. આવું જ્ઞાન એ જ પ્રતિમામાં દેવતાનું સાંનિધ્ય છે. અને તેનાથી જ પ્રતિમાપૂજા કરનારને પૂજાફળ પ્રાપ્ત થાય છે.

અહીં એવી શંકા થઈ શકે છે કે → જ્યારે દેવને પ્રતિમામાં પોતાપણાંની બુદ્ધિ નષ્ટ થશે, ત્યારે દેવતાનું સંત્રિધાન પ્રતિમામાંથી રવાના થવાને લીધે પૂજકને પૂજાફળ પ્રાપ્ત થશે નહીં. ← પરંતુ આ શંકા પણ વ્યાજબી નથી. કારણ કે પ્રતિમામાં "આ હું છું." ઈત્યાદિ અહંકારાદિ સ્વરૂપ દેવબુદ્ધિ નષ્ટ થવા છતાં પણ તે બુદ્ધિથી ઉત્પન્ન થયેલા સંસ્કાર તો ત્યાં રહેલા જ છે. અને તે સંસ્કાર પૂજકને પૂજાનું

पपत्तिः, अस्पृश्यस्पर्शनादिना<sup>१</sup> च तन्नाशः' इति यत्परैरुच्यते **तन्निरस्तं** भवति । वीतरागदेवस्थले इत्थं वक्तुमशक्यत्वात्, सरागे देवत्वबुद्धेरेव च मिथ्यात्वात् ।

प्रतिमापूजनादिप पूजाफलापित्तः, तादृशवासनायाः सत्त्वादिति **शङ्कनीयम्**, यतः **अस्पृश्यस्पर्शादिना च** = स्पर्शानर्हचाण्डालादिस्पर्शादिना हि **तन्नाशः** = तादृशसंस्कारप्रच्यव इत्यभ्युपगम्यतेऽस्माभिः जरन्नै-यायिकैः ।

तन्निरासयुक्तिमाह- वीतरागदेवस्थले इत्थं = 'प्रतिष्ठाविधिना प्रतिमादौ देवतासिन्निधिरहङ्कारममका-रवासनारूपः क्रियते' इति वकुमशक्यत्वात्, तस्याऽज्ञान-राग-द्वेषादिसकलदोषापेतत्वेनाऽऽहार्यारोपात्मका-हङ्कार-रागात्मकममकाराद्यसम्भवात् । न च सरागदेवस्थले त्वित्थं सम्भवाद् तथा वक्तुं शक्यत एवेति शङ्कनीयम्, मृगतृष्णाजलबुद्धिन्यायेन सरागे देवत्वबुद्धेरेव च = देवाधिदेवत्विधय एव मिथ्यात्वात्। यथोक्तं अध्यात्मतत्त्वालोके → रागेण रोषेण वयं प्रपूर्णाः तथैव देवोऽिष हि सम्भवेच्चेत् ?। कस्तत्र चास्मासु च तर्हि भेदो विवेक्तुमर्हन्ति बुधा यथावत् ।। ← (अ.तत्त्वा.२/११) इति । तदुक्तं कार्तिकेयानुप्रेक्षायां अपि → दोससिहयं पि देवं, जीविहंसाइसंजुदं धम्मं । गंथासत्तं च गुरुं जो मण्णदि सो हु कुिदही ।। ← (कार्ति.अनु.३१८) इति।

ननु राग-द्वेषादीनां दोषत्वमिसद्धमिति चेत् ? न, → 'राग-द्वेषादयो दोषाः सर्वे भ्रान्तिनिबन्धनाः ← (कृ.पु.३/२/२०) इति कूर्मपुराणवचनात्, → 'नास्ति रागसमं दुःखम् ← (म.भा.शान्तिपर्व १७५/३५) इति महाभारतवचनात्, → लोभो अकुसलमूलं, दोसो अकुसलमूलं, मोहो अकुसलमूलं ← (म.नि.१/८/२) इति मज्झिमनिकायवचनात्, → लोभो दोसो च मोहो च पुरिसं पापचेतसं । हिंसन्ति अत्तसंभूता रतचसारं च सम्फलं ।। ← (इति.३/१) इति इतिवुत्तकवचनात्, → 'नत्थि रागसमो अगि नित्थि दोससमो गहो । नित्थि मोहसमं जालं नित्थि तण्हासमा नदी ।। ← (ध.प.१८/१७) इति धम्मपदवचनात्, → रागादयो महादोषाः खलास्ते कथिता बुधैः ।। ← (सा.स.२७४) इति सारसमुच्च-यवचनात्, → रागो द्वेषश्च मोहश्च भावमालिन्यहेतवः ← (अ.प्र.२२/२) इति अष्टकप्रकरणवचनात्, → रागो दोसो मोहो दोसाऽभिस्संगमाइलिंगित्त । अइसंकिलेसरूवा हेऊ वि य संकिलेसस्स ।। ← ईण प्राप्त अरावशे. भाटे तेवी अवस्थामां पूर्विन पूर्विन पूर्विन स्थिति नथी. वणी, यांडाल वगेरे कथारे ते प्रतिभानो स्पर्श अरशे, त्यारे ते संस्कारनो नाश थवाने लीधे यांडाले स्पर्शेली प्रतिभानी पूर्व अरवाथी पूर्व अरनारने इण प्राप्त नहीं थाय.

પ્રાચીન નૈયાયિકોની ઉપરોક્ત માન્યતા વ્યાજબી નહીં હોવાનું કારણ એ છે કે વીતરાગ દેવની પ્રતિષ્ઠા કરવામાં આવે એવા સ્થળે ઉપરોક્ત રીતે બોલવું શક્ય નથી. વીતરાગને પ્રતિમામાં અહંકાર બુદ્ધિ કે મમત્વબુદ્ધિ થઈ શકતી નથી. તે વાત આપણે વિચારી ગયા છીએ. "રાગી દેવની પ્રતિષ્ઠા કરવામાં આવે તેવા સ્થળમાં ઉપરોક્ત બાબત સંભવિત હોવાથી કોઈ વાંધો નહીં આવે" આવું કહેવું પણ વ્યાજબી નથી. કારણ કે રાગીમાં દેવપણાની બુદ્ધિ જ મિથ્યા છે. આવી મિથ્યાબુદ્ધિ = ભ્રમણા દ્વારા પ્રતિષ્ઠા થયેલી છે એવું માનવું પ્રામાણિક નથી.

१. हस्तादर्शे 'स्पर्शादे' इति अशुद्धः पाठः । २. त्वक्सारं = कदलीवृक्षं, व = इव, सम्फलं = स्वफलम् ।

देवतायां सर्वज्ञत्वाऽभावे व्यासङ्गदशायां व्यवहितनानादेशेषु प्रतिष्ठाकर्मबाहुत्ये चाऽहङ्कार-ममकाराऽनुपपत्तेः ।

(श्रा.प्र.३९३) इति श्रावकप्रज्ञप्तिवचनात्, → काम-क्रोधौ महापापौ ← (ग.गी.२/३७) इति गणेश-गीतावचनात्, → को दुक्खं पाविज्जा ? कस्स य दुक्खेहिं विम्महओ हुज्जा ?। को व न लिभज्ज मुक्खं ? राग-दोसा जइ न हुज्जा ।। ← (म.स.१३९) इति मरणसमाधिप्रकीर्णवचनातु, → राग-दोसे च दो पावे पावकम्मपवत्तणे ←(उत्त.३९/३) इति उत्तराध्ययनसूत्रवचनात् → दुविहे बंधे पन्नत्ते। तं जहा- पेज्जबंधे चेव, दोसबंधे चेव ← (स्था.२/२/४/१०७) इति स्थानाङ्गसूत्रवचनात्, → रागो दोसो मोहो एए एत्थाऽऽयदूसणा दोसा ← (यो.श.५३) इति योगशतकवचनाच्च तेषां दोषत्वसिद्धेः। इत्थञ्च रागाद्युपेतस्येश्वरत्वं नैव युज्यत इति स्थितम्। ततश्च 🗲 तुष्टो यच्छेद् वाञ्छितार्थं महेशः ← (सि.शि.२४) इति **सिद्धान्तशिखोपनिषद्व**चनात् रागोपेततयोमापतेः परमोपास्यता बाध्यते । एवमेव → तस्मिन् प्रसन्ने किमिहास्त्यलभ्यं ← (वि.पु.१/१७/९१) इति विष्णुपुराणोक्तेरिप विष्णोः सरागत्व-सिद्ध्या देवत्वं बाध्यते । → रागो द्वेषश्च संसारकारणं सिद्भिरिष्यते । तयोर्विवर्जितो ज्ञाता मुक्तः स परमेश्वरः ।। ← (अर्ह.गी.२१/१६) इति अर्हद्गीतावचनात्, → भग्गरागो ति भगवा, भग्गदोसो ति भगवा <del>(</del> (म.नि.पा.१/१०/८३) इति **महानिद्देसपालि**वचनाच्च योगिनामुपासनीयाया वीतरागदेव-ताया एव प्रसिद्धेः । एतेन → सन्निधानञ्च तत्र तेषामहङ्कार-ममकारौ, चित्रादाविव स्वसादृश्यदर्शिनो राज्ञः ← (न्या.कु. १ ।१२ वृ.) इति न्यायकुसुमाञ्जलौ उदयनस्य वचनं निराकृतम्, सरागेश्वरदेवतायाश्च रागविडम्बितैरेवाभ्युपगन्तुमर्हत्वात्, संसारिषु संसारगामिनामितरेषु चेतरेषां भक्तिः स्वरसिख्धेति योगतन्त्र-प्रसिद्धम् । तदुक्तं **योगदृष्टिसमुच्चये →** संसारिषु हि देवेषु भक्तिस्तत्कायगामिनाम् । तदतीते पुनस्तत्त्वे तदतीतार्थयायिनाम्।। ← (यो.दृ.स.१९१) इति

एतेन वीतरागत्वेन देवत्वमेव न स्यात्, फलदानिवरोधादिति प्रत्यस्तम्, रागादिरहितत्वेऽप्यचिन्त्यचिन्ता-मणिकल्पत्वेन स्वेष्टफलदायकतयाऽपि तस्यैव तत्त्वतो देवत्वात् । तदुक्तं श्रावकप्रज्ञप्तौ पञ्चाशके च → उवगाराभाविम्मि वि पुज्जाणं पूयगस्स उवयारो । मंताइसरणजलणाइसेवणे जह तहेहंपि ।। ← (श्रा.प्र.३४८, पञ्चा.४/४४) इति। यथा चैतत् तथा भावियष्यतेऽग्रे (द्वा.द्वा.५/३२ पृष्ठ-३७१) ।

वस्तुतो दोषराहित्यमेव परमदेवत्वप्रयोजकं न त्विष्टफलदायकत्विमिति त्ववधेयम् ।

यत्तु शिवानन्दलहर्यां → जनन-मृतियुतानां सेवया देवतानां न भवित सुखलेशः संशयो नास्ति तत्र ← (शिवा.३) इत्युक्तं ततः सिद्धानां कर्मशून्यत्वेन जन्माद्यपेतानां परमोपास्यताऽनाविलैवेति ध्येयम्। किञ्च देवतायां सर्वज्ञत्वाभावे व्यासङ्गदशायां = अन्यक्रियाकरणव्यग्रावस्थायां व्यवहितनानादेशेषु = मिथोऽतिदिविष्ठेषु विविधस्थलेषु प्रतिष्ठाकर्मबाहुल्ये च = युगपत् प्रतिष्ठाविधिबहुलतायां सत्यां तत्र सर्वत्राऽसर्वज्ञसरागदेवस्योपयोगाऽसौकर्यात् अहङ्कार-ममकारानुपपत्तेः, प्रतिष्ठामन्त्राऽऽह्वानादिजन्यसंस्कारवि-

વળી, સરાગદેવમાં સર્વજ્ઞતા પણ સંભવિત નથી. તેથી અસર્વજ્ઞ રાગી દેવ અન્ય કાર્યમાં વ્યગ્ર હોય તેવી અવસ્થામાં અત્યંત દૂર રહેલાં અનેક દેશોમાં ઘણી જગ્યાએ એકસમયે તે રાગી અસર્વજ્ઞ દેવની પ્રતિષ્ઠા કરવામાં આવે તો સર્વત્ર તેમનું અહંકાર-મમકારબુદ્ધિ સ્વરૂપ સાંનિધ્ય અવશ્ય હોય તેવું અસંદિગ્ધપણે કહી શકાતું નથી.

संस्कारनाशेऽपूज्यत्वाऽऽपत्तेः, तज्ज्ञानसंस्कारयोरननुगतयोः पूजाफलप्रयोजकत्वे गौरवाच्चेति।

शेषैरिप नियमतोऽसर्वज्ञसरागदेवताविशेषसित्रधानाऽदर्शनात् । न च क्वचित् कदाचित् सरागदेव-सान्निध्यमप्युपलभ्यत एव प्रतिष्ठाविधिसंस्कृतिबम्ब इति वाच्यम्, क्वाचित्कस्य कादाचित्कस्य च तस्य काकतालीयन्यायसम्पादिततया प्रतिष्ठाविध्यप्रयोज्यत्वात्, प्रतिष्ठाविधिसंस्कृतस्यापि बिम्बस्य देवतानिधिष्ठि-तत्वोपलम्भात्, असंस्कृतस्यापि च सुन्दरतमस्य बिम्बस्य देवताविशेषाऽधिष्ठितत्वोपलम्भात्।

अस्तु वा घुणाक्षरन्यायेन यथाकथञ्चित् प्रतिमायां प्रतिष्ठाविधिनाऽसर्वज्ञसरागदेवतासिन्निधिरहङ्कार-ममतासंस्काररूपः तथापि कालान्तरे **संस्कारनाशे** प्रतिमाया **अपूज्यत्वापत्तेः**, अप्रतिष्ठितत्वव्यवहाराऽऽपत्तेः, पूजाफलाऽनापत्तेश्च ।

किञ्च संस्कारानुत्पत्तिदशायामपि प्रतिमाया अपूज्यताद्यापत्तेः । न च तदा देवताहङ्कार-ममकारज्ञानस्य देवतासमवेतस्य पूजाफलप्रयोजकत्वाभ्युपगमान्नायं दोष इति वक्तव्यम्, एवं सित तज्ज्ञाननाशे तस्या अपूज्यतापत्तेः । न च देवतासमवेततादृशज्ञान-तज्जन्यसंस्कारान्यतरस्य पूजाफलप्रयोजकत्वान्नायं दोष इति वाच्यम्, तिद्भन्नत्वे सित तिद्भन्नभिन्नत्वरूपस्याऽन्यतरत्वस्य पूजाफलप्रयोजकतावच्छेदकत्वे गौरवात् । तज्ज्ञान-संस्कारयोः अननुगतयोः तृणारिणमिणन्यायतः पूजाफलप्रयोजकत्वे गौरवात् = कार्यकारणभावद्वैविध्यस्वीकारप्रयुक्तगौरवात् । तथाहि – तयोरननुगतत्वेन नैकः किश्चित् प्रयोजकतावच्छेद्रकधर्मस्सम्भवतीति व्यभिचारद्वयवारणार्थं पूजाफले वैजात्यद्वयं कल्पनीयं स्यात्, प्रथमवैजात्यावच्छिन्नं प्रति तज्ज्ञानस्य प्रयोजकत्वं द्वितीयवैजात्यावच्छिन्नं पूजाफलं प्रति च संस्कारस्येति गौरवं स्पष्टमेव। ततश्च सरागदेवतासन्निधिः प्रतिमायां प्रतिष्ठाविध्याऽऽहितः स्वीकर्तुं न युज्यत इति सिद्धम् ।

વળી, બીજી વાત એ છે કે દેવની પ્રતિમા હાજર હોય અને દેવને પૂર્વે ઉત્પન્ન થયેલ અહંકાર બુદ્ધિથી જન્ય એવા સંસ્કાર નાશ પામી જાય ત્યારે તે પ્રતિમા અપૂજ્ય થવાની આપત્તિ આવશે. કારણ કે પ્રાચિન નૈયાયિક અહંકારબુદ્ધિજન્ય સંસ્કારને પ્રતિમાગત પૂજ્યતા પ્રત્યે પ્રયોજક માને છે. મતલબ કે પ્રતિમાને ઉદ્દેશીને દેવને થયેલ અહંકારાદિબુદ્ધિ નાશ પામે અને તેનાથી ઉત્પન્ન થયેલ સંસ્કાર પણ કાલાંતરે નાશ પામે તથા તે પ્રતિમા જો હાજર હોય તો પ્રતિષ્ઠા વિધિથી પ્રતિષ્ઠિત થયેલ હોવા છતાં પણ તે પ્રતિમાની તેવા સંયોગમાં પૂજા કરવા છતાં પૂજાનું ફળ પ્રાપ્ત થઈ શકશે નહીં. કારણ કે પૂજાનું ફળ આપવામાં પ્રયોજક અહંકારાદિ બુદ્ધિ અને તેવા સંસ્કાર આ બન્ને ત્યાં ગેરહાજર છે. જે પ્રતિમાની શાસ્ત્રોક્ત રીતે પૂજા કરવા છતાં પૂજાફળ ન મળે તો તે પ્રતિમા પૂજવા લાયક ન કહેવાય. આ રીતે ઉપરોક્ત પરિસ્થિતિમાં પ્રતિષ્ઠિત પ્રતિમા અપૂજ્ય થવાની આપત્તિ પ્રાચીન નૈયાયિકના મતમાં આવશે.

તેમજ, પ્રતિમામાં દેવને થનાર અહંકારબુદ્ધિ અને તથાવિધ સંસ્કાર- આ બન્ને અનનુગત પદાર્થ છે. અર્થાત્ આ બન્નેમાં રહે અને તે સિવાય અન્યત્ર ક્યાંય ન રહે તેવો કોઈ વિશેષ ગુણધર્મ તથાવિધ બુદ્ધિ અને સંસ્કારમાં રહેતો નથી કે જેને આગળ કરીને તે બન્નેને પૂજાના ફળનું પ્રયોજક માની શકાય. જેમ કાષ્ઠદંડ, સુવર્ણદંડ વગેરે ભિન્ન વ્યક્તિ હોવા છતાં દંડત્વ નામનો ધર્મ તે સર્વમાં અનુગત =

१. मुद्रितप्रतौ '..रनुगतयोः' इत्यशुद्धः पाठः ।

न च भवतामपि व्यासङ्गवशात्प्रतिष्ठितत्वज्ञानाऽभावे पूजाफलाऽनुपपत्तिरिति, विशेषफलाऽभावेऽपि प्रीत्यादिना सामान्यफलाऽनपायात् ।

यैस्तु यथार्थं प्रतिष्ठितत्वप्रत्यभिज्ञानं पूजाफलसामान्य एव प्रयोजकमिष्यते

'अशक्तोऽहं गृहारम्भे शक्तोऽहं गृहभञ्जने' इति न्यायेन परः शङ्कते – न चेति । न च 'पूर्व-पूर्वप्रतिष्ठितत्वज्ञानाऽऽहितसमापत्त्या लोकानां पूजाफलं भवती'त्यभ्युपगमवतां भवतामिप = वीत-रागदेववादिनामनेकान्तवादिनामिप व्यासङ्गवशात् = विषयान्तरसञ्चारात् प्रतिष्ठितत्वज्ञानाऽभावे 'इयं प्रतिमा प्रतिष्ठिता' इतिधीविरहे सित पूजाकरणेऽपि बिधरकर्णजपन्यायेन पूजाफलाऽनुपपित्तः = प्रतिमा-पूजाजन्यफललाभाऽसङ्गतिरिति शङ्कनीयम्, जैनागमोक्तप्रतिष्ठाविधिसंस्कृतप्रतिमायाः प्रतिष्ठितत्वप्रतिसन्धानशून्यैलोंकैः पूजाकरणे विशेषफलाऽभावेऽपि = प्रतिष्ठितत्वप्रतिसन्धानोत्थापितसमापित्तप्रयुक्तपूजाजन्यफलविशेषविरहेऽपि प्रीत्यादिना सामान्यफलाऽनपायात् = प्रभुप्रीति-भक्त्यादिप्रयुक्तपूजाजन्यफलसामान्य-लाभसम्भवात्, पूजाफलसामान्यं प्रति प्रीत्यादेः प्रयोजकत्वात्, पूजाफलविशेषं प्रत्येव च प्रतिष्ठितत्वप्रत्यभिज्ञानस्य प्रयोजकत्वात् ।

यैस्तु यथार्थं = सत्यं = तद्वित तत्प्रकारकं प्रितिष्ठितत्वप्रत्यिभज्ञानं 'तदेवेदं प्रतिष्ठितं बिम्बिम'ति साधारण = विद्यमान होवाथी દંડत्वरूपे ते तमाममां घटકारणता स्वीक्षारी शक्षाय છે. આ रीते प्रस्तुतमां कही शक्षाय तेम नथी. क्षारण के प्रतिमामां अहंकार आदिनी भुद्धि अने तथाविध संस्कार- आ भन्नेमां अनुगत क्षेर्ध धर्म रहेलो नथी के छेने आगण करीने ते भन्नेमां पूळाकणनी प्रयोजकता स्वीक्षारी शक्षाय. अननुगत होवाथी स्वतंत्ररूपे तृष्णारिष्णभिष्ण-न्यायथी को ते भंनेमां क्षारणता स्वीक्षरवामां आवे तो घण्णं गौरव थशे. माटे प्राचीन नैयायिक्षनो उपरोक्त मत अप्रामािष्णक छे.

અહીં એવી શંકા થઈ શકે છે કે → જૈનમતે "પૂર્વપૂર્વ પ્રતિષ્ઠિત વિજ્ઞાનથી પ્રયુક્ત સમાપત્તિ દ્વારા પૂજકોને પૂજાકળ પ્રાપ્ત થાય છે." આવું માનવામાં આવે છે. આ વાત પૂર્વે જણાવી ગયા. પરંતુ આ વાતને સ્વીકારવામાં પણ તકલીફ એ છે કે પૂજા કરનારને "આ પ્રતિમા પ્રતિષ્ઠિત છે." આવું જ્ઞાન અન્યત્ર વ્યગ્રતા વગેરે કારણે જ્યારે નહિ હોય એવી અવસ્થામાં જૈનવિષિ મુજબ પ્રતિષ્ઠિત કરેલી પ્રતિમાની એ પૂજા કરશે તો પણ તેને પૂજાનું ફળ પ્રાપ્ત નહિ થાય, કારણ કે જૈનમત મુજબ પ્રતિષ્ઠિતત્વનું જ્ઞાન પૂજાફલ પ્રત્યે પ્રયોજક છે. ← પરંતુ આ શંકા વ્યાજબી ન હોવાનું કારણ એ છે કે અન્યત્ર મનનો ઉપયોગ હોવાને લીધે પૂજા કરનારને પ્રતિમામાં પ્રતિષ્ઠિતત્વનું જ્ઞાન ન હોવાથી તત્પ્રયુક્ત વિશિષ્ટ ફલ ભલે પ્રાપ્ત ન થાય તો પણ પ્રભુ પ્રત્યે પ્રીતિ, ભક્તિ વગેરેથી પૂજા કરવાને લીધે પૂજાનું સામાન્ય ફલ પ્રાપ્ત થવામાં કોઈ પણ જાતનો દોષ નથી લાગતો. અર્થાત્ પૂજાનાં ફલ બે પ્રકારે છે. સામાન્ય અને વિશેષ. પૂજાના સામાન્ય ફલ પ્રત્યે પ્રીતિ, ભક્તિ વગેરે પ્રયોજક છે. અને વિશેષ પ્રકારના ફલ પ્રત્યે પ્રતિષ્ઠિતત્વનું જ્ઞાન પ્રયોજક છે. કારણવિશેષની ગેરહાજરીમાં ફલવિશેષની પ્રાપ્તિ ન થતાં કારણસામાન્યની હાજરીથી ફલસામાન્યની પ્રાપ્તિ થવામાં કોઈ અવરોધક નથી. આથી જૈનદર્શન મુજબ પ્રતિષ્ઠિત થયેલી પ્રતિમાની પૂજા કરવાથી અવશ્ય ફલ પ્રાપ્ત થશે. જ્યારે નૈયાયિક મતમાં આવો નિયમ નક્કી કરી શકાતો નથી. આ વાત આપણે વિસ્તારથી આગળ સમજી ગયા છીએ.

જે વિદ્વાનો પ્રતિમામાં પ્રતિષ્ઠિતત્વનું સત્ય પ્રત્યભિજ્ઞાન પૂજાના સામાન્યફલમાં પણ પ્રયોજક માને

तेषामयमपि दोष एव ।

ये तु नव्यनैयायिकाः - प्रतिष्ठाविधिना जनितं विचित्रमदृष्टं स्वाऽऽश्रयाऽऽत्मसंयोगाऽऽश्रयस्य पूज्यताप्रयोजकमभ्युपयन्ति, तेषां तद्व्यक्तिविशिष्टसम्बन्धाऽग्रहेऽतिप्रसङ्गः ।

पूर्वापरप्रतिसन्धानात्मकं ज्ञानं पूजाफलसामान्य एव = पूजाफलत्वावच्छिन्नं प्रत्येव प्रयोजकिमध्यते तेषां अयमिप व्यासङ्गदशायां प्रतिष्ठितत्वप्रत्यिभज्ञानाऽभावे प्रीत्यादिना पूजाकरणेऽपि अन्धमुखमण्डनन्यायेन पूजासामान्यफलाऽनुपपत्तिलक्षणो दोषः सुदुर्निवार एव, कारणविरहादिति व्यक्तं अतिरिक्तशिक्तवादे (वाद-माला-पृ.१३१) ।

'ये' इति पदं 'अभ्युपयन्ती'त्यनेनान्चेति । नव्यनैयायिकमतमावेदयति - प्रतिष्ठाविधिना जिनतं प्रतिष्ठाकारियतृसमवेतं विचित्रं अदृष्टं स्वाश्रयात्मसंयोगाऽऽश्रयस्य पूज्यताप्रयोजकम् । स्वपदेनाऽदृष्टं प्राह्मम्, समवायेन तदाश्रयः प्रतिष्ठाकारियता आत्मा, आत्मत्वाविद्धिन्नस्य विभुत्वेन तत्संयोगः प्रतिष्ठिते विम्बे, समवायेन स्वाश्रयात्मसंयोगाश्रयत्वात्प्रतिष्ठितविम्बस्य पूज्यता सिध्यति । स्वसमवायिसंयोगवत्त्वसम्बन्धेनाऽदृष्टं प्रतिष्ठितत्त्वव्यवहार-पूज्यता-पूजाफलित्रतयप्रयोजकम् । यत्र विम्बे स्वसमवायिसंयोगवत्त्वसम्बन्धेनाऽदृष्टमस्ति तत्र प्रतिष्ठितत्वव्यवहारो जायते पूज्यत्वं सम्पद्यते तत्पूजया च पूजाफलं प्राप्यत इति नव्यनैयायिकमतम् ।

ननु प्रतिमायां पूज्यताऽऽधायकाऽदृष्टसम्बन्धकुक्षौ यः स्वसमवाय्यात्माऽनुयोगिकसंयोगो गृहीतः स किं प्रतियोगितासम्बन्धेन प्रतिमाविशिष्टोऽभिप्रेतः यदुत तच्छून्य इत्याशयेन तन्मतिनरासायोपक्रमते- तेषां नव्यनैयायिकानां तद्व्यिकिविशिष्टसम्बन्धाऽग्रहे = स्विनष्ठप्रतियोगिताकत्वसम्बन्धेन प्रतिमाविशिष्टस्य अदृष्ट-समवाय्यात्मानुयोगिकसंयोगवत्त्वसम्बन्धस्याऽज्ञानेऽपि प्रतिमायां प्रतिष्ठितत्वव्यवहारे पूज्यत्वे च छे. ते विद्वान बोडोनां भतभां तो उपरोक्त होष आवशे. (इहेवानो आशय એ छे हे प्रतिभाभां प्रतिष्ठतत्वप्रहारक ज्ञान थवुं ४ श्रेऽओ अने ते ज्ञान साथुं ४ होवुं श्रेऽओ. ओ रीते पूश्व करवाभां आवे तो ४ पूश्वनुं सामान्यक्ष्य प्राप्त थाय. आ प्रमाशे अभुक्त विद्वानोनो भत छे. पश आवुं मानवामां भुसीकत ओ छे हे ४ मुग्ध व्यक्ति भगवान प्रत्येनी प्रीति, लिक्तिथी प्रेराईने प्रतिमा पूश्वन करशे. पश प्रतिष्ठितपशानुं प्रतिमामां लान नहीं होय तो तेवी अवस्थामां लक्तने पूश्वनुं सामान्यक्ष पश प्राप्त निह थई शक्ते. माटे प्रथम शंकाकार (पृष्ठ-उउह) ४ होषारोपश अभारा मतमां करे छे. ते होष हडीक्रतमां उपरोक्त मान्यता वाणा विद्वानोने बागू पडे छे.)

યે તુ. I નવ્ય નૈયાયિકો એવું માને છે કે પ્રતિષ્ઠાવિધિ દ્વારા પ્રતિષ્ઠાકારકમાં ઉત્પન્ન થયેલ અદેષ્ટ = કર્મ સ્વાશ્રય-આત્મસંયોગાશ્રય સંબંધથી પ્રતિમામાં પૂજ્યતાનું સંપાદક બને છે. (ન્યાય મતે આત્મા વિભુ છે. તેથી પ્રતિષ્ઠાવિધિજન્ય અદેષ્ટવાળા આત્માનો સંયોગ દૂર રહેલી પ્રતિમામાં પણ રહેશે. આમ પ્રતિમા પ્રતિષ્ઠાવિધિજન્ય અદેષ્ટના = કર્મના આધારભૂત આત્માના સંયોગથી વિશિષ્ટ બને છે. તેથી સ્વાશ્રયઆત્મસંયોગસંબંધથી તે અદેષ્ટ પ્રતિમામાં રહેશે. અને પ્રતિમાને પૂજ્ય બનાવશે. તેથી તે પ્રતિમાની પૂજા કરનારને તે પ્રતિમાથી થતી પૂજાનું ફળ પ્રાપ્ત થશે.)

ઉપરોક્ત નૈયાયિકમત વ્યાજબી નથી. કારણ કે નૈયાયિકમતે આત્મા સર્વવ્યાપક હોવાથી અદેષ્ટવિશિષ્ટ-

१. मुद्रितप्रतौ '...नैयानिका' इत्यशुद्धः पाठः ।

तुमईति

## तद्ग्रहे चाऽननुगम इति ।

स्वीक्रिय-माणे अतिप्रसङ्गः = घट-पटादाविष प्रतिष्ठितत्वव्यवहार-पूज्यत्वाद्यापत्तः; तत्राऽिष प्रतिष्ठाविधिजनितस्य प्रतिष्ठाकारियतृसमवेतस्याऽदृष्टस्य स्वसमवाय्यात्मानुयोगिकसंयोगवत्त्वसम्बन्धेन सत्त्वात्, ज्ञानाच्च । द्वितीयिवकल्पमपाकृत्याधुनाऽऽिदमिवकल्पमपाकुर्वन्नाह- तद्ग्रहे = स्वप्रतियोगिकत्वसम्बन्धेन प्रतिमाविशिष्टस्याऽदृष्टसमवाय्यात्मानुयोगिकसंयोगवत्त्वसम्बन्धेस्य ज्ञान एव प्रतिमायां प्रतिष्ठितत्वव्यवहारे पूज्यत्वे च स्वीक्रियमाणे स्वप्रतियोगिकत्वसम्बन्धेन यया कयाचित् प्रतिमया विशिष्टस्याऽप्यदृष्टसमवाय्यात्मानुयोगिकसंयोगस्य ज्ञानादप्रतिष्ठितायामिप प्रतिमायां प्रतिष्ठितत्वव्यवहारपूज्यत्वाद्यापत्तिर्दुर्निवारैव, तत्रापि स्वप्रतियोगिकत्वसम्बन्धेन प्रतिमाविशिष्टस्याऽदृष्टसमवाय्यात्मानुयोगिकसंयोगाऽऽश्रयत्वस्याऽबाधात्, व्यत्पन्नस्य ज्ञानाच्च । न च स्वप्रतियोगिकत्वसम्बन्धेन तत्प्रतिमाविशिष्टस्याऽदृष्टसमवायिसंयोगवत्त्वस्य प्रहे एव प्रतिष्ठितत्वव्यवहारादिकमभ्युपगम्यत इति वाच्यम्, यत एवं सित अननुगमः स्यात्, तत्पदार्थस्याऽनुगतत्वात् । तथाहि – यदा चैत्रः सौवर्णप्रतिमाप्रतिष्ठाकारियता तदा प्रतिष्ठाविधिजनितमदृष्टं समवायेन चैत्रात्मिन वर्तते, चैत्रात्म-सौवर्णप्रतिमयोर्यः संयोगः स चैत्रात्मानुयोगिकः सौवर्णप्रतिमाप्रतियोगितानिक्षपक्त्वसम्बन्धेन = स्वप्रतियोगिताकत्वसंसर्गण = स्वनिष्ठप्रतियोगितानिक्षपकत्वसम्बन्धेन । अतस्तेन सम्बन्धेन सौवर्णप्रतिमाविशिष्टस्याऽदृष्टसमवाय्यात्मसंयोगे वर्तते । अतस्तेन सम्बन्धेन प्रतिष्ठितत्व्यवहारादिकं भवि-

एवमेव यदा मैत्रो राजतप्रतिमाप्रतिष्ठाकारयिता तदा तेन सम्बन्धेन राजतप्रतिमाविशिष्टस्याऽदृष्ट-समवाय्यात्मानुयोगिकसंयोगस्याऽऽश्रयत्वाद्राजतप्रतिमायामेव प्रतिष्ठितत्वव्यवहारादिकं भवितुमर्हति । अतो

આત્માનો સંયોગ જેમ પ્રતિમામાં રહે છે. તેમ ઘટ-પટ વગેરે પદાર્થમાં રહે છે. તેથી પ્રતિમાની જેમ તે બધા પણ પૂજ્ય થવાની આપત્તિ આવશે. આમ જે પ્રતિમાની પ્રતિષ્ઠા થયેલ છે તે પ્રતિમાનો સંબંધના શરીરમાં પ્રવેશ કરવામાં ન આવે તો ઉપરોક્ત રીતે ઘટ-પટ વગેરે પણ પ્રતિમાની જેમ પૂજ્ય થવાની આપત્તિ આવશે. આ સમસ્યાના નિરાકરણ માટે જો નવ્ય નૈયાયિકો પ્રતિષ્ઠિત પ્રતિમાનો, સંબંધકુક્ષીમાં પ્રવેશ કરે તો તેનું જ્ઞાન કરવામાં અનનુગમ દોષ આવશે. (પ્રસ્તુતમાં ઘટ-પટ વગેરે ઉદાસીન પદાર્થો પ્રતિમાતુલ્ય પૂજ્ય ન બને તે માટે અદેષ્ટને સ્વાશ્રયભૂતઆત્માનુયોગિક પ્રતિમાપ્રતિયોગિક સંયોગવત્ત્વ સંબંધથી પૂજ્યતાપ્રયોજક માનવામાં આવે તો પ્રસ્તુતસંબંધથી પ્રતિમાવિધિજન્ય અદેષ્ટ પ્રતિમામાં જ રહેશે. ઘટ-પટ વગેરે ઉદાસીન પદાર્થમાં નહીં રહે. તેથી ઘટ વગેરે ઉદાસીન પદાર્થમાં પૂજ્યતા માનવાનો અથવા પ્રતિષ્ઠિતત્વનો વ્યવહાર કરવાનો કોઈ પ્રસંગ નહીં આવે. કેમ કે ઘટ વગેરેમાં અદેષ્ટ વિશિષ્ટ આત્માનુયોગિક સંયોગ સંબંધ રહેવા છતાં તે સંયોગ વિવક્ષિત પ્રતિમાપ્રતિયોગિક નથી, પરંતુ ઘટાદિ પ્રતિયોગિક છે. પરંતુ આ રીતે કહેવામાં તકલીફ એ આવે કે પૂજ્યતાપ્રયોજક સંબંધમાં ઘટક તરીકે તે તે વિવક્ષિત પ્રતિમાઓનો પ્રવેશ કરવો અનિવાર્ય બને છે. અને તે બધામાં કોઈ અનુગત ધર્મ રહેલો નથી. અલગ-અલગ પ્રતિષ્ઠિત પ્રતિમાનો ઉપરોક્ત સંબંધમાં પ્રવેશ થવાથી અનનુગમ દોષ અહીં લાગુ પડે છે.)

यत्पुनरुच्यते चिन्तामणिकृता - 'प्रतिष्ठितं पूजयेदि'ति विधिवाक्येन प्रतिष्ठायाः कारणत्वं न बोध्यते, किं तु भूताऽर्थे क्ताऽनुशासनादतीतप्रतिष्ठे पूज्यत्वं बोध्यते ।

नात्र कोऽप्यतिप्रसङ्गः किन्तु प्रतिमापूज्यताप्रयोजकसम्बन्धकुक्षावननुगततत्तत्सौवर्ण-राजत-ताम्र-लेप्य-मार्त्तप्रतिमादिवैशिष्ट्यनिवेशेऽननुगमदोषस्य सुदुर्निवारता स्पष्टैवेति नव्यनैयायिकमतं न श्रब्देयम् ।

यतु → प्रतिष्ठाकारियतृगताऽदृष्टं न पूजाफलप्रयोजकम्, परेषां तदभावात् तददृष्टक्षये प्रतिमापूज्यताऽ-नापत्तेः, चाण्डालादिस्पर्शेन व्यधिकरणेन तन्नाशाऽयोगाच्चेति प्रतिष्ठाऽऽहिता चाण्डालादिस्पर्शनाश्या शक्तिः पूजाफलप्रयोजिका ← इति मीमांसकैर्मीमांसितं तदसत्, प्रतिष्ठितत्वज्ञानाऽऽहितभक्तिविशेषद्वारा प्रतिष्ठायाः पूजाफलप्रयोजकत्वात्, अस्पृश्यस्पर्शादिप्रतिसन्धानस्य च भक्तिविशेषव्याघातकत्वेनाऽनुपपत्त्य-भावात् । शक्तिपक्षे चाऽप्रतिष्ठितत्वभ्रमेऽपि विशिष्टपूजाफलापत्तेरिति व्यक्तं योगदीपिकायाम् (षो.८/ ४ यो.दी.वृ.पृ.१८७)

अनादिमत्यां हि प्रतिमायां सर्वस्यामेव भगवदऽभेदाध्यारोप इष्टसाधनम् । आदिमत्यां तु प्रतिष्ठिता-यामेवेति प्रतिष्ठाऽऽहितशक्तिकल्पनमनतिप्रयोजनिमत्यापातदर्शिनः ।

अत्रेदमवधेयम्- **यद्यपि** प्रतिमायां प्रतिष्ठितत्वज्ञानं प्रतिष्ठाविधिप्रतिसन्धानोत्थापितवचनाऽऽदरभगव-द्बहुमानाऽऽहितसमापित्तद्वारा विशिष्टफलप्रयोजकिमत्युक्तम् । अत एव मूलोत्तरगुणसहस्रसमेतसूरिप्रति-ष्ठैवोत्सर्गतः प्रमाणम्, प्रतिष्ठोत्कर्षस्य समापत्त्युत्कर्षकत्वात् । तथापि वस्तुतः प्रतिष्ठितायां प्रतिमायां भगवदाऽऽरोपस्तत्पूजनं वा सामान्यफलं नाऽतिक्रामतीत्युक्त्या तृणाऽरिणमिणन्यायेन तन्नियामकशिक्तिसिद्धिः 'विषयभेदात् फलभेद' इति व्यवहारनयसाम्राज्यात् । अत एव साधुत्वाऽसाधुत्विववेचनाऽभावेऽिप पात्र-भेदाद्दानफलभेदस्तत्र तत्र व्यवतिष्ठते । आलम्बनमतन्त्रं, भावभेद एव फलभेदहेतुरिति नयान्तरमतिमिति व्यक्तं गुरुतत्त्वविनिश्चये (गु.त.वि.१/१६) ।

गङ्गेशमतमावेदयित- यत्पुनिरिति 'तदप्यविचारितरमणीयिम'त्यनेनान्वेति । 'प्रतिष्ठितं पूजयेदि'ति वि-धिवाक्येन प्रतिष्ठायाः कारणत्वं = पूज्यताकारणत्वं पूजाफलप्रयोजकत्वं वा न बोध्यते = नैव ज्ञाप्यते, किन्तु भूतार्थे = अतीताऽर्थे काऽनुशासनात् = व्याकरणशास्त्रेण क्तप्रत्ययविधानात् अतीतप्रतिष्ठे = प्रतिष्ठाक्रियाध्वंसिविशिष्टे देवताबिम्बे पूज्यत्वं बोध्यते । तेन 'प्रतिष्ठाध्वंसिविशिष्टिबिम्बप्रतियोगिकं पूजनिमष्ट-साधनिम'ति बोधो जायते । 'सिवशेषणौ हि विधि-निषेधौ विशेषणमुपसङ्क्रामतः सित विशेष्यबाधे' इति न्यायात् अप्रतिष्ठितिबम्बे तद्बाधात् 'प्रतिष्ठाध्वंसः पूज्यत्वप्रयोजक' इत्यर्थो लभ्यते । न चैवं

### 🛊 તત્વચિંતામણિકારનો મત 🏶

यत्पुनः। પ્રતિષ્ઠાસ્થલમાં તત્વચિંતામણિકાર ગંગેશ ઉપાધ્યાયનું મંતવ્ય એવું છે કે "प्रतिष्ठितम् पूजयेत्" આ પ્રમાણે જે વિધિવાક્ય શાસ્ત્રમાં સંભળાય છે તેના દ્વારા 'પ્રતિમાગત પૂજ્યતા પ્રત્યે પ્રતિષ્ઠા કારણ છે' એવું જણાવવામાં આવતું નથી. કારણ કે "પ્રતિષ્ઠિત" શબ્દમાં કર્મણિભૂતકૃદંતનો "क्त" પ્રત્યય ભૂતકાળનાં અર્થમાં વપરાય છે. તેથી ઉપરોક્ત વાક્ય દ્વારા ભૂતકાળનું જ્ઞાન થવું જરૂરી છે. તેથી ઉપરોક્ત વાક્યનો અર્થ એ

तथा च प्रतिष्ठाध्वंसः प्रतिष्ठाकालीनयावदस्पृश्यस्पर्शादिप्रतियोगिकाऽनादिसंसर्गाऽभावसहितः १ पूज्यत्वप्रयोजकः। स च प्रागभावोऽत्यन्ताऽभावश्च क्वचिदिति- (त.चिं.ईश्वरसिब्धिप्रकरण) तदप्यविचारितरमणीयम

चाण्डालादिस्पृष्टप्रतिष्ठितविम्बपूजनादपि तत्फलाऽऽपत्तिरिति शङ्कनीयम्, यतः प्रतिष्ठाध्वंसः प्रति-ष्ठाकालीनयावदऽस्पृश्यस्पर्शादिप्रतियोगिकाऽनादिसंसर्गाऽभावसहितः = प्रतिष्ठाकालीना यावन्तोऽस्पृश्यस्प-र्शादिप्रतियोगिकाः समानाधिकरणा अनादिसंसर्गाऽभावास्तैर्युक्तः पूज्यत्वप्रयोजकः इत्यभ्युपगम्यते, अस्पृ-श्यस्पर्शस्य तत्प्रतिपन्थित्वात् । प्रतिष्ठाकालोत्तरं प्रतिमायां चाण्डालादिना स्पर्शकरणे प्रतिष्ठाकालीना येऽस्पृश्यस्पर्शाऽभावाः तद्गतस्य प्रकृतचाण्डालादिस्पर्शप्रागभावस्य विनाशात् तावदऽभावकूटसिहतस्य प्रतिष्ठाध्वंसस्य विरहान्न तस्याः पूज्यतापत्तिरिति भावः । स च = पूज्यताप्रयोजकघटकीभूतः प्रतिबन्ध-काभावकोटिप्रविष्टो निरुक्ताऽनादिसंसर्गाऽभावो हि यत्र प्रतिमायां प्रतिष्ठोत्तरकालं चाण्डालादिस्पर्शो भ-विष्यति तत्र प्रागभावः = विनाश्यभावात्मकप्राग८भावस्वरूपो बोध्यः यत्र नैव जात्चिदऽस्पृश्यस्पर्शः समवेष्यति तत्र अत्यन्ताभावः = अनाद्यनन्तसंसर्गाऽभावरूपोऽत्यन्ताऽभावाऽभिधानो ग्राह्यः

થશે કે "પ્રતિષ્ઠાધ્વંસયુક્ત પ્રતિમા પૂજવી જોઈએ." અર્થાત્ જે પ્રતિમામાં પ્રતિષ્ઠાવિધિ દ્વારા પ્રતિષ્ઠા સંપન્ન થઈ ચૂકી છે તેવી પ્રતિમા પૂજ્ય બને. આથી પ્રતિષ્ઠાની સમાપ્તિ = પ્રતિષ્ઠાનો ધ્વંસ જે પ્રતિમામાં વિદ્યમાન હોય તે પ્રતિમા પૂજ્ય બની શકે. આથી વાસ્તવમાં પૂજ્યત્વપ્રયોજક પ્રતિષ્ઠા નથી, પણ પ્રતિષ્ઠાનો ધ્વંસ છે.

પરંતુ હકીકત એ છે કે વેદશાસ્ત્રમુજબ જે પ્રતિમાને ચાંડાલ, હરિજન વગેરે અડકે તેવી પ્રતિમા પૂજ્ય બનતી નથી. ભલે ને તે પ્રતિમાની પ્રતિષ્ઠાવિધિ મુજબ પ્રતિષ્ઠા થઈ હોય. આથી જો માત્ર પ્રતિષ્ઠાધ્વંસને પૂજ્યત્વપ્રયોજક માનવામાં આવે તો ચાંડાલ-સ્પૃષ્ટ પ્રતિષ્ઠિત પ્રતિમામાં પ્રતિષ્ઠાધ્વંસ રહેલો હોવાથી તે પૂજ્ય બનવાની સમસ્યા આવશે. તેનાં નિરાકરણ માટે એમ કહી શકાય કે જે પ્રતિમાની પ્રતિષ્ઠા થઈ ચૂકેલી છે તે પ્રતિમાની પ્રતિષ્ઠાના સમયથી માંડીને આજ સુધીમાં તમામ અસ્પૃશ્ય ચાંડાલાદિના સ્પર્શનો અભાવ જે પ્રતિમામાં રહેલ હોય ત્યાં સુધી પ્રતિષ્ઠાધ્વંસ પુજ્યત્વનો સંપાદક બને.

ન્યાયની ભાષામાં ઉપરોક્ત વાતને જણાવવી હોય તો એમ જણાવી શકાય કે પ્રતિષ્ઠાકાલીન તમામ અસ્પૃશ્યસ્પર્શ આદિના અભાવથી વિશિષ્ટ પ્રતિષ્ઠાધ્વંસ પ્રતિમાગત પૂજ્યતાનો પ્રયોજક છે. પ્રસ્તુતમાં અભાવ અનાદિસંસર્ગાભાવસ્વરૂપ લેવો. ન્યાયપરિભાષા મુજબ સંસર્ગાભાવના ત્રણ પ્રકાર છે. પ્રાગભાવ, અત્યંતાભાવ, ધ્વંસ. પ્રાગભાવ અનાદિ સાંત સંસર્ગાભાવ છે. અત્યંતાભાવ અનાદિ અનંત સંસર્ગાભાવ છે. ધ્વંસ સાદિ અનંત સંસર્ગાભાવ છે. પ્રસ્તુતમાં ધ્વંસની બાદબાકી કરવા માટે અનાદિસંસર્ગાભાવ આ પ્રકારે અભાવનો ઉલ્લેખ કરવામાં આવેલ છે. આવું કહેવાથી અસ્પૃશ્યસ્પર્શ-પ્રતિયોગિક પ્રાગભાવ અને અસ્પૃશ્યસ્પર્શપ્રતિયોગિક અત્યંતાભાવ આ બંને પૈકીનો કોઈ એક અભાવ ગ્રાહ્ય બનશે.

તેથી સમગ્ર ઉપરોક્ત હકીકતને ન્યાયની પરિભાષામાં આ રીતે જણાવી શકાય કે પ્રતિષ્ઠાકાલીન તમામ અસ્પૃશ્યસ્પર્શાદિપ્રતિયોગિક અનાદિસંસર્ગાભાવથી વિશિષ્ટ એવો પ્રતિષ્ઠાધ્વંસ પુજ્યત્વસંપાદક છે. તેથી જ્યારે ચંડાલ પ્રતિમાને અડકશે તે સમયે અસ્પૃશ્યસ્પર્શનો પ્રાગભાવ નષ્ટ થવાથી તે પ્રતિમામાં રહેલ પ્રતિષ્ઠાધ્વંસ વિવક્ષિત અનાદિસંસર્ગાભાવથી વિશિષ્ટ નહિ બને. આમ વિશેષણાભાવપ્રયુક્ત વિશિષ્ટાભાવના લીધે તે પ્રતિમા પૂજ્ય બનવાનો કોઈ અવકાશ રહેતો નથી.

### प्रतिष्ठायाः क्रियेच्छारूपत्वे तद्ध्वंसस्य प्रतिमाऽनिष्ठत्वात् ।

अयमाशयः अस्पृश्यस्पर्शकालादऽर्वाक् प्रतिष्ठितप्रतिमागतस्य प्रतिष्ठाध्वंसस्य पूज्यत्वप्रयोजकत्वम्, विशिष्टसत्त्वात् । प्रतिष्ठोत्तरं चाण्डालादिस्पृष्टप्रतिमागतस्य प्रतिष्ठाध्वंसस्य न पूज्यत्वप्रयोजकत्वम्, प्रतिष्ठाक्षालीनाऽस्पृश्यस्पर्शप्रागभावप्रच्यवेन विशेषणाऽभावप्रयुक्तविशिष्टाभावसत्त्वात् । यत्र नैव जातु चाण्डालादिस्पर्शस्तत्र प्रतिमायां सदैव प्रतिष्ठाध्वंसस्य पूज्यत्वप्रयोजकत्वम्, प्रतिबन्धकाऽभावलक्षणविशेषणविशिष्टस्य पूज्यत्वप्रयोजकस्य सत्त्वात् । न चाऽस्पृश्यस्पर्शकालीनप्रतिष्ठयाऽपि पूज्यत्वाऽऽपत्तिरिति वाच्यम्, तत्र कर्मवैगुण्येन प्रतिष्ठाया एवाऽसत्त्वात् । न चानाद्यन्तभावे गौरवम्, यावन्तोऽस्पृश्यस्पर्शाऽभावास्तदभावसिहतस्यैव प्रतिष्ठाध्वंसस्य पूज्यताप्रयोजकत्वसम्भवादिति वाच्यम्, तावदऽभावसहितप्रतिष्ठाध्वंसस्य हेतुत्वे तावन्तोऽभावा अपि प्रतिबन्धकाऽभावविधया हेतव इति ध्रुवम् । तथा चाऽनाद्यनन्तभावे साद्यभावानामपि जनकत्वमिति बहूनां जनकत्वे गौरवमिति अल्पजनकत्वलाघवेन सादिव्यावर्तनार्थमनादिपदोपा-दानादिति तत्त्वचिन्तामणेः आलोकटीकायां जयदेविमश्रः ।

प्रन्थकारः चिन्तामणिकृन्मताऽयुक्तत्वे हेतुमाह- प्रतिष्ठायाः क्रियेच्छारूपत्वे = प्रतिष्ठाविधिबोधित- क्रियागोचरेच्छात्मकत्वे स्वीक्रियमाणे तद्ध्वंसस्य = तादृशेच्छाप्रतियोगिकध्वंसस्य प्रतिमाऽनिष्ठत्वात् = स्वरूपसम्बन्धेन बिम्बेऽसत्त्वात्, प्रतिमाया ध्वंसप्रतियोगिसमवायिकारणत्वविरहात्, ध्वंसस्य च स्वप्रति-योगिसमवायिकारणनिष्ठत्विनयमात् । ततश्च 'इयं प्रतिमा प्रतिष्ठिता' इति व्यवहाराऽनापत्तिः प्रतिमापूज्यत्वाऽनुपपत्तिः प्रतिमापूजाफललाभाऽसङ्गतिश्च दुर्वारा । प्रत्युत तादृशक्रियागोचरेच्छाध्वंसस्य स्वप्रति-योगिसमवायिकारणीभूते प्रतिष्ठाकारियतिरि निष्ठत्वात् तस्मिन् पूज्यत्वप्रतिष्ठितत्वव्यवहाराऽऽपत्तेः ।

यद्वा → 'क्रियेच्छारूपत्वे' इत्यत्र द्वन्द्वसमासमङ्गीकृत्य प्रतिष्ठायाः क्रियारूपत्वे इच्छारूपत्वे च स्वीक्रियमाणे तद्ध्वंसस्य = प्रतिष्ठाविधिबोधिताऽऽह्वानािदक्रियािवशेषप्रतियोगिकध्वंसस्य प्रतिष्ठाकारिय-तृशरीरिनष्ठत्वात् 'इयं प्रतिमा प्रतिष्ठिता भवित्वे'त्यािदिरूपायाः च इच्छाया ध्वंसस्य स्वरूपसम्बन्धेन प्रतिष्ठाकारकात्मिनष्ठत्वात्, तयोः प्रतिमाऽनिष्ठत्वात्, तस्या ध्वंसप्रतियोगिसमवाियकारणत्विवरहािदिति ← व्याख्यान्तरमप्यत्र योज्यम् । शक्तिवादे तु 'प्रतिमाऽनिष्ठत्वात्' इत्यत्रस्थाने 'प्रतिमािनष्ठत्वाऽभावादि'ति पाठः ।

ननु प्रतिष्ठाया न क्रियाविशेषरूपत्वं इच्छाविशेषरूपत्वं वा, उक्तदोषाऽऽपातात् । किन्तु संयोगविशेषरूपत्विमिति न कश्चिद्दोषः, पूज्यत्वप्रयोजकस्य तद्ध्वंसस्य स्वप्रतियोगिसमवायिकारणीभूतप्रतिमानिष्ठत्वेन

# 🏶 તત્ત્વચિંતામણિકારના મતનું નિરાકરણ 🏶

ગંગેશ ઉપાધ્યાયની ઉપરોક્ત વાત જ્યાં સુધી વ્યવસ્થિત રીતે વિચાર કરવામાં ન આવે ત્યાં સુધી બહુ સુંદર લાગે તેવી છે. પરંતુ બહુ ઉંડાણથી વિચાર કરતાં આ વાત વ્યાજબી લાગે તેમ નથી. કારણ કે પ્રતિષ્ઠાને જો મંત્રોચ્ચાર વગેરે ક્રિયા સ્વરૂપ માનવામાં આવે, અથવા તો તેવી ક્રિયા કરવાની ઈચ્છાસ્વરૂપ માનવામાં આવે તો પ્રતિષ્ઠાધ્વંસ પ્રતિમામાં નહિ રહી શકે, કારણ કે તેવી ક્રિયા અથવા તેની ઈચ્છા સ્વરૂપ પ્રતિષ્ઠા પ્રતિમામાં નથી રહેતી, માટે તેનો ધ્વંસ પણ પ્રતિમામાં ન રહી શકે. આથી પ્રતિમા અપૂજ્ય થવાની આપત્તિ આવશે.

संयोगरूपत्वेऽपि द्विष्ठत्वात्, १कारणीभूताऽभावप्रतियोगित्वेन पूजाफले प्रतिष्ठायाः प्रतिबन्ध१-कत्वव्यवहाराऽऽपत्तेः १, क्तप्रत्ययस्थलेऽपि 'प्रोक्षिता व्रीहयः'() इत्यादौ ध्वंसव्यापारकत्वाऽकल्पनात्, तस्यां पूज्यत्व-प्रतिष्ठितत्वव्यवहारोपपत्तेरिति गङ्गेशोपाध्यायानुयायिभिरुच्यते चेत् ? अत्रोच्यते, प्रतिष्ठायाः संयोगरूपत्वेऽपि = प्रतिष्ठाविधिबोधितसंयोगविशेषरूपत्वे स्वीक्रियमाणे च संयोगत्वावच्छिन्नस्य द्विष्ठत्वात्, प्रकृते संयोगविशेषस्य प्रतिमा-प्रतिष्ठाकारियतृनिष्ठत्वेन, तद्ध्वंसस्यापि प्रतिमायामिव प्रतिष्ठा-कारियतिर स्वरूपसम्बन्धेन सत्त्वात् तस्यामिव तस्मिन्नपि पूज्यत्वाद्यापत्तिरपरिहार्येव ।

किञ्च कारणीभूताऽभावप्रतियोगिनः प्रतिबन्धकत्चिनयमेन प्रतिष्ठाध्वंसस्य पूजाफलप्रयोजकत्वाऽभ्युपगमे प्रतिष्ठायाः कारणीभूताऽभावप्रतियोगित्वेन = पूजाफलप्रयोजकीभूतध्वंसात्मकाऽभावप्रतियोगित्वेन पूजाफले = प्रतिमापूजाजन्यफलं प्रति प्रतिष्ठायां प्रतिबन्धकत्वव्यवहारापत्तेः । ततश्च 'प्रतिष्ठा स्वप्रतियोगिकध्वंस-लक्षणव्यापारद्वारा प्रतिमापूज्यत्वप्रयोजिके'ति स्वमतप्रदर्शने 'प्रतिष्ठा प्रतिमापूजाफलप्रतिबन्धिके'ति फिलतिमिति गङ्गेशस्य 'विनायकं प्रकुर्वाणो रचयामास वानरम्' इति न्यायाऽऽपातः ।

किञ्च 'व्रीहीन् प्रोक्षन्ति', 'व्रीहीन् अवहन्ती'ित वेदेषूच्यते । तत्र प्रोक्षणं नाम वैदिकमन्त्र-मन्त्रितजलाऽऽच्छोटनम् । अवहननं नाम व्रीहिसंस्कारार्थं मुशलकरणक-ताडनव्यापारः । पूर्वमीमांसाकर्त्रा जैमिनिनोक्तवाक्ये संयोज्य 'प्रोक्षिता व्रीहयोऽवघाताय कल्पन्ते' इति मीमांसितम् । अतो यज्ञे मन्त्रितजलाऽऽच्छोटितान् आद्रीभूतान् व्रीहीन् ब्राह्मणानां पञ्चकं मुशलेन कुट्टयित, ततस्त्वग्वर्जितान् तण्डुलीभूतान् व्रीहीन् मन्त्रितदुग्धेन सह विपच्य तैर्जुहोति याज्ञिक इति परमते प्रसिद्धम् । प्रकृते क्तप्रत्ययस्थलेऽपि 'प्रोक्षिता व्रीहय' इत्यादौ 'प्रोक्षणं स्वध्वंसद्धाराऽवघातहेतु'रित्येवं जैमिनिना ध्वंसव्यापारकत्वाऽकल्पनात्

જો પ્રતિષ્ઠાને સંયોગવિશેષ સ્વરૂપ માનવામાં આવે અર્થાત્ પ્રતિષ્ઠાવિધિ સંપન્ન કરવા માટે પ્રતિષ્ઠાકારક પ્રતિમાને હાથ વગેરે લગાડી જે કંઈ વિધિ-વિધાન કરે તે વખતે પ્રતિમાને થયેલ પ્રતિષ્ઠાકારકના સંયોગને પ્રતિષ્ઠા માનવામાં આવે તો પણ તે વાત વ્યાજબી નથી. કેમ કે તેવો સંયોગ જેમ પ્રતિમામાં રહે છે તેમ પ્રતિષ્ઠાકારકમાં પણ રહે છે. આથી તથાવિધ સંયોગધ્વંસસ્વરૂપ પ્રતિષ્ઠાધ્વંસ જેમ પ્રતિમામાં રહેશે તેમ પ્રતિષ્ઠાકારકમાં રહેશે. આથી પ્રતિમાની જેમ પ્રતિષ્ઠાકારક પણ પૂજ્ય બનવાની આપત્તિ આવશે. માટે પ્રતિષ્ઠાને સંયોગવિશેષસ્વરૂપ પણ માની શકાતી નથી. તેમજ પ્રતિષ્ઠાનું બીજું કોઈ સ્વરૂપ ચિંતામણિકાર તરફથી બતાવી શકાય તેમ નથી. વળી, જો પ્રતિષ્ઠાધ્વંસને પૂજાફલ પ્રત્યે પ્રયોજક માનવામાં આવે તો પ્રતિષ્ઠા હકીકતમાં પૂજાલભ્ય ફલ પ્રત્યે પ્રતિબંધક બનવાની આપત્તિ આવશે. કેમ કે કારણીભૂત અભાવના પ્રતિયોગીને પ્રતિબંધક કહેવામાં આવે છે. (જેમ દાહ પ્રત્યે ચંદ્રકાંતમણિનો અભાવ કારણ છે. તેથી દાહ પ્રત્યે ચંદ્રકાંતમણિ પ્રતિબંધક કહેવાય છે. તેમ પૂજાફલ પ્રત્યે પ્રતિષ્ઠાધ્વંસને કારણ માનવામાં આવે તો પૂજાફલ પ્રત્યે પ્રતિષ્ઠા પ્રતિબંધક બને.)

તેમજ મહત્ત્વની વાત એ છે કે "प्रतिष्ठितं पूजयेत्" આ વાક્યમાં 'क્त' પ્રત્યય હોવા માત્રથી ધ્વંસને દ્વાર તરીકે માનવો વ્યાજબી નથી. કેમ કે प्रोक्षिता ब्रीह्यः વગેરે સ્થળમાં क्ત પ્રત્યય હોવા છતાં ધ્વંસને વ્યાપારરૂપે માનવામાં આવેલ નથી. મતલબ કે આ સ્થળમાં જેમ પ્રોક્ષણધ્વંસને ફલપ્રયોજક દ્વાર સ્વરૂપે સ્વીકારવામાં આવતું નથી. તેમ પ્રતિષ્ઠાસ્થળમાં પણ પ્રતિષ્ઠાધ્વંસને ફલપ્રયોજક દ્વાર તરીકે

किञ्च कालान्तरभाविनि व्यवहितकालभाविनि फले स्वर्ग-नरकादिलक्षणे चिरनष्टस्य = फललाभात् चिरकालपूर्वं नष्टस्य यज्ञ-दानादिकर्मणः भावव्यापारकत्विनयमात् = पुण्य-पापाऽन्यतरलक्षणाऽपूर्वाद्यपराभिधानं भावात्मकव्यापारमुत्पाद्य कारणत्विनयमात्, 'चिरध्वस्तं फलायालं न कर्माऽतिशयं विना' (न्या. कु.१/९) इति न्यायकुसुमाञ्जिलवचनात् । यथा 'स्वर्गकामो यजेत' इति वेदवचनात् यज्ञस्य स्वर्गकारण-तानिश्चये क्षणिकक्रियाविशेषात्मकस्य तस्य कालान्तरभावि-स्वर्गोत्पत्त्यव्यविहतपूर्वक्षणपूर्ववितित्वविरहा-दन्तरा व्यापारविधयाऽदृष्टाद्यपराभिधानाऽपूर्वं कल्पयित्वा 'यागोऽपूर्वद्वारा स्वर्गकारणिन'त्यभ्युपगम्यते तथैव प्रकृतेऽपि 'प्रतिष्ठा स्वजन्यातिशयाऽपराभिधानशक्तिद्वारा पूज्यताप्रयोजिके'त्यभ्युपगन्तव्यम् ।

अन्यथा = कालान्तरभावि फलं प्रति चिरनष्टस्य भावव्यापारकत्विनयमं प्रतिक्षिप्य, प्रतिष्ठाविधिना प्रतिमायां संस्कारिवशेषमनभ्युपगम्य, प्रतियोगिविधया स्वध्वंसं प्रति कारणतया प्रतिष्ठायाः स्वजन्यध्वंसद्वारा पूज्यत्वप्रयोजकत्वकक्षीकारे अपूर्वोच्छेदाऽऽपत्तेः = पुण्य-पापाऽन्यतरलक्षणाऽदृष्टाद्यपराऽभिधानस्या-पूर्वस्याऽनङ्गीकाराऽऽपत्तेः, प्रतिष्ठायाः स्वजन्यध्वंसद्वारा पूज्यत्वप्रयोजकत्विमव यज्ञादेरिप स्वजन्यध्वंसद्वारा पूज्यत्वप्रयोजकत्विमव यज्ञादेरिप स्वजन्यध्वंसद्वारा स्वर्गादिकारणत्वमुपपित्तमत् स्यात् । तथा चाऽपिसद्धान्तप्रसङ्गः । यज्ञादिस्थले व्यापारिवधयाऽपूर्वस्य प्रतिष्ठास्थले च ध्वंसस्य कल्पने तु विनिगमनाविरहात् यज्ञादिस्थले ध्वंसस्य प्रतिष्ठायाञ्चापूर्वस्य व्यापारत्विमिति वदतो मुखं पिधातुमशक्यमेव मणिकृता । किञ्च प्रतियोगिध्वंसयोरेककार्यकारित्वं कुत्रापि न क्लुप्तम् । प्रत्युत विरुद्धकार्यकारित्वमेव दृष्टमन्यत्रेति तदपलापोऽप्यपरिहार्य एव मणिकृता ।

તેમજ ન્યાયદર્શન મુજબ પ્રતિષ્ઠિત પ્રતિમાના કોઈ પણ અંશનો નાશ થતાં નવી પ્રતિમા ઉત્પન્ન થાય છે. પૂર્વપ્રતિષ્ઠિત પ્રતિમામાં પ્રતિષ્ઠાધ્વંસ ભલે રહેલો હોય, પરંતુ કોઈક અવયવના નાશથી ઉત્પન્ન 'प्रतिष्ठितत्वबुद्धिबलाद् व्रीहिषु संस्कृतत्वस्येव तेन तस्य न क्षति'रित्यभ्युपगमे च यथाप्रतीति शबल-वस्त्वभ्युपगमोऽपि बलादापतेदिति किमतिपल्लवितेन ।।१९।।

तत्वव्यवहाराद्यनुपपितः । न च तवाऽपि तत्र प्रतिष्ठाविध्याहितसंस्काराऽभावात्समोऽयं दोष इति वाच्यम्, अस्माकं स्याद्वादिनां मते तत्राऽखण्डत्वपर्यायविगमेन सखण्डत्वपर्यायोत्पादस्यैवाङ्गीकारात्, 'सैवेयमि'ति प्रत्यभिज्ञानात् तत्र प्रतिमाद्रव्यनाशस्त्वनङ्गीकृत एवाऽस्माभिः। न च प्रोक्षितद्र्यीहिस्थले किञ्चिदवयवनाशेन द्रीह्यन्तरोत्पत्तावपि 'इमे प्रोक्षिता द्रीहय' इति बुद्धिबलात् तत्र संस्कृतत्वाभ्युपगमवत् प्रकृतेऽपि प्रतिमान्तरे प्रतिष्ठितत्वप्रतिसन्धानवशात् कार्पासरक्ततान्यायेन कारणगुणप्रक्रमन्यायेन वा पूज्यत्वाऽङ्गीकारे नास्ति किश्चिद् दोष इति शङ्कनीयम्, नैयायिकमतानुसारेणोत्पन्नायां प्रकृताऽभिनवप्रतिमायां प्रतिष्ठितत्व-बुद्धिबलात् = 'इयं प्रतिमा प्रतिष्ठिता' इति सार्वलौकिकाऽनुभवस्वारस्यात् द्रीहिषु संस्कृतत्वस्येव = वैदिकप्रोक्षणसंस्कारस्य इव तेन = किञ्चिदवयवनाशेन नूतनप्रतिमायां तस्य = पूज्यत्वस्य प्राचीनकार्यसमवायिकारणकत्वेन न क्षतिः = नैवानुपपित्तः इति नैयायिकेन अभ्युपगमे च = हि यथाप्रतीति = यथानुभवं करस्थाऽऽमलकन्यायेन शबलवस्त्वभ्युपगमः मिथोविरुद्धनानाधर्मात्मकसकलवस्तुस्वीकारः अपि बलादापतेत्, इति स्ववधाय कृत्योत्थापनन्यायमेतदनुसरित स्वरसवाहि-सार्वजनीनाऽवाधिताऽनुभवाऽनुसारेण 'स्वद्रव्याद्यपेक्षया घटादिकं सत्, परद्रव्याद्यपेक्षया चासिदे'त्यङ्गीकारे परस्याऽपिसद्धान्तप्रसङ्गः ।

किञ्चोक्तानादिसंसर्गाभावानां बहूनां प्रतिबन्धकाऽभावविधया कारणत्वे स्वीक्रियमाणे कारणताऽवच्छेदकशरीरे गौरवाऽऽपातात्, उपचिरतायाश्च प्रतिमागतायाः प्रतिष्ठायाः शक्तिविशेषरूपत्वे लाघवाद् **इति किमितपल्ल-वितेन** = सृतमितिविस्तरेण । इत्थं कण्ठीरव-कुरङ्गन्यायेन नैयायिकमतचर्वणमवगन्तव्यम् । न हि कठोरकण्ठीरवस्य कुरङ्गशावः प्रतिभटो भवति । अधिकं बुभुत्सुभिरस्मत्कृतकल्याणकन्दली (षोड.८/४ वृत्ति) विलोकनीया । । ५/१९।।

થયેલ નૂતન પ્રતિમામાં નૈયાયિકમતે પ્રતિષ્ઠાધ્વંસ સ્વીકારવામાં આવેલ નથી. માટે તેવી પ્રતિમા અપૂજ્ય થવાની આપત્તિ આવશે.

જો નૈયાયિક એમ કહે કે → નૂતન પ્રતિમામાં પણ પૂજકને 'આ પ્રતિમા પ્રતિષ્ઠિત થયેલ છે.' આવી બુદ્ધિ ઉત્પન્ન થાય છે. માટે તેવી બુદ્ધિના બળથી તે પ્રતિમાને પ્રતિષ્ઠિત માની શકાય છે. જેમકે વ્રીહિમાં પ્રોક્ષણ ક્રિયા કરવા દ્વારા કોઈક અવયવનો નાશ થવા દ્વારા નૂતન વ્રીહિ (ડાંગર) ઉત્પન્ન થવા છતાં તેમાં પ્રોક્ષણક્રિયાના સંસ્કાર માનવામાં આવે છે. તેમ આ વાત સમજવી. ←

તો આ રીતે તો અપ્રતિષ્ઠિત પદાર્થમાં પ્રતિષ્ઠિતત્વ ધર્મ માનવા દ્વારા પ્રતીતિના બલથી સબલ વસ્તુનો પણ નૈયાયિકે સ્વીકાર કરવો પડશે. અર્થાત્ અંશતઃ ખંડિત નવી પ્રતિમામાં પ્રતિષ્ઠિતત્વ ન હોવા છતાં સાર્વલૌકિક પ્રતીતિનાં બળથી નૈયાયિક જેમ પ્રતિષ્ઠિતત્વ, પૂજ્યત્વ વગેરેનો સ્વીકાર કરે છે, તેમ પ્રતીતિના બલથી 'નિત્યત્વ, અનિત્યત્વ સામાન્ય, વિશેષ, વાચ્યત્વ, અવાચ્યત્વ વગેરે વસ્તુનો સ્વીકાર કરી વસ્તુ અનંતધર્માત્મક છે.' તેવો પરાણે સ્વીકાર નૈયાયિકે કરવો પડશે. આ બાબતમાં હજુ ઘણું કહી શકાય તેમ છે. પણ આ વાત પ્રાસંગિક હોવાથી અતિ વિસ્તારથી સર્યું. (૫/૧૯)

सम्प्रदायागतं चेह मन्त्रन्यासादि युक्तिमत् । अष्टौ दिनान्यविच्छित्त्या पूजा दानं च भावतः । ।२०।। सम्प्रदायेति । इह = प्रतिष्ठाविधौ मन्त्रन्यासादिकं च क्षेत्रसंशोधनाऽभिवर्षणादिनिष्पत्तये वायु-मेघकुमारादिविषयं संप्रदायाऽऽगतं = शिष्टपारम्पर्याऽऽयातं युक्तिमद् भवति ।

[<sup>२</sup>परः प्राह- इत्थं विशिष्टन्यायार्जने(? न्यायार्जितद्रव्य)भावशुद्धनिष्पन्नबिम्बस्य स्थापनाऽवसरे <sup>३</sup>बत्यादेः विघ्नोपशान्त्यर्थमापादनमसारम्, भावशुद्धेनैव(? भावशुद्धचैव) सिद्धेः ।

उपचिरतप्रतिष्ठाविधिं सङ्क्षेपेणाह- 'सम्प्रदाये'ति । मन्त्रन्यासादिकं = मन्त्रन्यासाऽऽह्वान-पूजन-स्वकर्मिनयोगादिकम् । शिष्टपारम्पर्याऽऽगतं इति हेतुमुखेन विशेषणम् । ततश्च 'मन्त्रन्यासादिकं युक्तिमत्, शिष्टसम्प्रदायाऽऽगतत्वात्, विशिष्टजितव्यवहारविदि'ति प्रयोगः प्रकृते कर्तव्यः । एतेन मुख्यप्रतिष्ठाया मुख्यदेवतोद्देशेनात्मिन 'सोऽहिमि'त्यात्मभावस्थापनरूपत्वात् उपचिरतप्रतिष्ठायाश्च प्रतिमागतायाः 'स एवा-यिम'ति मुख्यदेवताविषयस्य निजभावस्याऽऽरोपात्मकत्वात् प्रतिमायां मन्त्रन्यासादि-वायुकुमाराद्याह्वानादिक-मयुक्तमिति प्रत्यस्तम्, शास्त्रानुसारि-शिष्टसम्प्रदायाऽऽयातमन्त्रन्यासादेरिप तदङ्गत्वात्, अङ्गवैकल्ये प्रधानाऽ-निष्पत्तेः । अत्र सोपयोगित्वात् षोडशककारिका दश्यन्ते →

एषा च लोकसिद्धा शिष्टजनाऽपेक्षयाखिलैवेति । प्रायो नानात्वं पुनिरह मन्त्रगतं बुधाः प्राहुः।। आवाहनादि सर्वं वायुकुमारादिगोचरं चाऽत्र । सम्मार्जनादिसिद्ध्यै कर्तव्यं मन्त्रपूर्वं तु ।। न्याससमये तु सम्यक् सिद्धाऽनुस्मरणपूर्वकमसङ्गम् । मुक्तौ तत्स्थापनिमव कर्तव्यं स्थापनं मनसा।। बीजन्यासः सोऽयं मुक्तौ भावविनिवेशतः परमः । सकलाऽवञ्चकयोगप्राप्तिफलोऽभ्युदयसचिवश्च ।। लवमात्रमयं नियमादुचितोचितभाववृद्धिकरणेन । क्षान्त्यादियुतैर्मेत्र्यादिसङ्गतैर्बृहणीय इति ।।

← इति (षो.८/१०-११-१२-१३-१४)

परः प्राहः इत्थं = न्यायोपात्तवित्ताऽनघशिल्पिनियोजन-विभवोचितमूल्यदान-दौहृदपूरण-वैज्ञानिकाऽप्री-तिपिरहार-मुख्यदेवतोद्देश्यकनिजभावस्थापनादिप्रकारेण विशिष्टन्यायाऽर्जने = आगमोक्तशोभननीतिसम्पादने 'यद्यस्य सत्किमहाऽनुचित्तं वित्तं तज्जं पुण्यं तस्य भवतु' इति शुद्धाऽऽशयकरणात् भावशुद्धिनिष्पन्निबम्बस्य स्थापनाऽवसरे = मुख्यदेवोद्देशेन 'स एवायिम'ति निजभावाऽऽरोपणप्रस्तावे विघ्नोपशान्त्यर्थं बल्यादेः आपादनं = बल्यादिढौकनं गर्दभरोमगणनाऽऽयासन्यायेन असारं = तुच्छं, भावशुद्धेनैव = भावशुद्धयैव

#### મંત્રન્યાસ બલિ વગેરેની આવશ્યક્તા

ગાથાર્થ :- પ્રસ્તુતમાં સંપ્રદાયથી આવેલ મંત્રન્યાસ વગેરે ક્રિયા યુક્તિસંગત થાય છે. પ્રતિષ્ઠા પછી ૮ દિવસ સુધી નિરંતર પૂજા કરવી જોઈએ અને ભાવથી દાન દેવું જોઈએ. (પ/૨૦)

ટીકાર્થ:- પ્રતિષ્ઠાવિધિમાં ક્ષેત્રશુદ્ધિ, જલવૃષ્ટિ વગેરે કાર્યની નિષ્પત્તિ માટે વાયુકુમાર, મેઘકુમાર વગેરે દેવ સંબંધી શિષ્ટ પરંપરાથી આવેલ મંત્રન્યાસ વગેરે કરવા એ યુક્તિસંગત છે.

पूर्वपक्ष :- આ રીતે ન્યાયઉપાર્જિત ધન વિનિયોગ, વ્યસનમુક્ત શિલ્પીને સન્માનપૂર્વક ઉચિત મૂલ્યનું અર્પણ વગેરે શાસ્ત્રોક્ત વિધિના પાલન સ્વરૂપ વિશિષ્ટન્યાયનું સંપાદન થવાથી શુદ્ધ આશયથી નિષ્પન્ન થયેલ १. हस्तादर्शे 'भवतः' इति पाठः । २. [ ] કૌંસમાં આપેલ પૃષ્ઠ.૩૪૯ સુધીનો વિસ્તૃત પાઠ સંવેગી ઉપાશ્રયની તેમજ પાટણના ભંડારની હ.લિ. પ્રતમાં નથી. ३. मुद्रितप्रतौ 'बल्यादिवि...' इत्यशुद्धः पाठः ।

मैवम्, भावसत्याऽन्तरितस्थापनायां तत्प्राधान्यात्सत्यताऽतिशयेन स्वारसिकेनैव सिब्देः। अत्र तूपचारादेव क्षेत्राऽधिष्ठातप्रस्तुतशान्त्याद्यर्थं शासनोन्नतित्वेन विशेषाऽभ्युदयतासिब्देः, अन्यथाऽप्रतिष्ठापत्तेः। केवलं भावसिद्धत्वे, पद्मासन-पर्यङ्कादिमुद्राविधीयमानत्वे,

सिद्धेः = विध्नविदारणनिष्पत्तेरिति चेतु ?

उत्तरपक्षयति- मैवम्, भावसत्याऽन्तरितस्थापनायां = भावसत्यरूपायां मुख्यदेवतोद्देशादात्मन्यात्मभाव-स्थापनलक्षणायां अन्तर्गतप्रतिष्ठायां तत्प्राधान्यात् = 'सर्वेरेव गुणैः स एवाहिम'ति भावशुद्धेरेव मुख्यत्वात् स्वारिसकेनैव = स्वरसवाहिनैव = अकृत्रिमेणैव = स्वाभाविकेनैव सत्यताऽतिशयेन = भावसत्यतोत्कर्षेण विघ्नोपशान्तेः सिद्धेः = निष्पत्तेः आत्मगतप्रतिष्ठायां बल्यादिढौकनमनतिप्रयोजनम् । अत्र = बहिर्गत-प्रतिष्ठायां = प्रतिमागतप्रतिष्ठायां, तुः अन्तर्गततात्त्विकप्रतिष्ठापेक्षया विशेषद्योतने, उपचारादेव स्थापनास-त्यत्वसत्त्वेन भावसत्यताविरहादेव क्षेत्राधिष्ठातृप्रस्तृतशान्त्याद्यर्थं = क्षेत्रदेवता-विघ्नयोरुपशमन-विनाशा-दिकृते गृहीतबल्यादिनैव शासनोन्नतित्वेन = जैनशासनाभ्युदय-प्रभावनाद्वारा प्रतिष्ठाकारयितुः पूजाकारिणाञ्च विशेषाभ्यदयतासिद्धेः = पृण्यानृबन्धिपृण्यविपाकोदयादिलक्षणाभ्यदयविशेषनिष्पत्तेः बल्याद्यापादनमावश्यकमेव। अन्यथा = बल्याद्यऽढौकने तु क्षेत्रदेवताप्रकोपात् विघ्नवृन्दाऽऽपाताच्य प्रतिमायां अप्रतिष्ठापत्तेः = प्रतिष्ठाया अनिष्पत्तेः। मन्त्रन्यासादेरावश्यकता तु प्रागुपदर्शितैव । मन्त्रन्यासादिविधान-बल्यादिढौकनादिरूपं प्रतिमाप्रतिष्ठाविधिं विस्तरेण बुभुत्सुभिः जिनबिम्बप्रतिष्ठाविधिपञ्चाशकं विलोकनीयम्

निजात्मनि तात्त्विकप्रतिष्ठायाः केवलं भावसिद्धत्वे = मुख्यदेवतामुद्दिश्य 'सोऽहिम'ति निजभाव-स्थापनेनैव निष्पन्नत्वे सति, प्रतिमायामुपचरितप्रतिष्ठायाः पद्मासन-पर्यङ्कादिमुद्राविधीयमानत्वे पद्मासन-પ્રતિમાની પ્રતિષ્ઠા કરવાના અવસરે વિધ્નની શાંતિ માટે બલિ વગેરે આપવા એ અત્યંત અનુચિત છે. કેમ કે પ્રતિષ્ઠા સમયે થનાર ભાવશુદ્ધિ દ્વારા જ વિઘ્નની શાંતિ થઈ જશે. માટે વિઘ્નશાંતિ નિમિત્તે બલિ-બાકળા આપવા જરૂરી નથી.

ઉત્તરપક્ષ :- પ્રતિષ્ઠાના બે પ્રકાર છે. અંતર્ગત પ્રતિષ્ઠા અને બહિર્ગત પ્રતિષ્ઠા. મુખ્ય દેવતાને ઉદ્દેશીને આત્મામાં આત્મસ્વરૂપની સ્થાપના કરવા સ્વરૂપ પ્રતિષ્ઠા એ અંતર્ગત પ્રતિષ્ઠા છે. તે પ્રતિષ્ઠા ભાવસત્યસ્વરૂપની છે. અહીં ભાવશુદ્ધિની જ પ્રધાનતા હોવાથી સ્વાભાવિક રીતે જ ભાવસત્યતાના ઉત્કર્ષથી નિર્વિઘ્નપણે તેની સિદ્ધિ થઈ જશે. માટે ભાવસત્યરૂપ અંતર્ગત પ્રતિષ્ઠામાં વિઘ્નશાંતિ માટે બલિ-બાકળાં વગેરેની જરૂર નથી. પરંતુ બહિર્ગત પ્રતિષ્ઠામાં અર્થાત્ પ્રતિમાગત પ્રતિષ્ઠામાં તો સ્થાપનાસત્યતા રહેલી છે. અર્થાત્ વીતરાગતાનો તેમાં ઉપચાર કરવામાં આવે છે. માટે જ ક્ષેત્રદેવતાની શાંતિ માટે અને વિધ્નના વિનાશ વગેરે માટે ક્ષેત્રદેવતાને બલિ-બાકળા વગેરે આપવા જરૂરી છે.

બલિ-બાકળાથી સંતુષ્ટ થયેલ ક્ષેત્રદેવતા જૈન શાસનની ઉન્નતિ અને પ્રભાવના કરે છે. તેના દ્વારા પ્રતિષ્ઠા કરનાર અને પૂજા કરનારને વિશેષ પ્રકારે પુણ્યાનુબંધી પુષ્યના ઉદય વગેરે સ્વરૂપ અભ્યુદય પ્રાપ્ત થાય છે. આમ બાહ્ય પ્રતિષ્ઠામાં બલિ-બાકળા જરૂરી છે. જો ક્ષેત્રદેવતાને બલિ-બાકળાં ધરવામાં ન આવે તો તેઓ ઉપદ્રવ વગેરે કરે અને તેના લીધે પ્રતિષ્ઠા જ અટકી પડે.

પૂર્વપક્ષ :- 'તાત્ત્વિક પ્રતિષ્ઠા પોતાના આત્મામાં મુખ્યદેવતાને ઉદ્દેશીને આત્મસ્વરૂપની સ્થાપના કરવા

सिद्धावस्थात्वे जलाभिषेकादिव्यवहृतित्वमनापत्तिः यत्परैरुच्यते तन्न, तदेवाऽभिमतफलेप्सिता-ऽवाप्तिपूर्वकज्ञायकसिद्धद्रव्यशरीरमत्त्वे (? शरीरत्वे)नाऽमरैरपि तद्विहितत्वात् सर्वसावद्य (?द्यिने)वृत्ति-पर्यङ्कासनादिमुद्रया क्रियमाणत्वे, प्रतिमायाः सिद्धावस्थात्वे स्वीक्रियमाणे सिद्धावस्थाऽऽलिङ्गितायां प्रतिष्ठितप्रतिमायां जलाऽभिषेकादिव्यवहृतित्वमनापत्तिः = जलाऽभिषेकादिव्यवहरणमनुपपन्नम्, सिद्धाऽवस्थायां जलाभिषेकादिविरहादिति यत् परैः लुम्पकमतानुसारिभिः उच्यते, तन्न युक्तिसङ्गतम् । तदेव = सिद्धावस्थाऽभिव्यञ्जकपद्मासनादिमुद्धाऽऽलिङ्गतं सिद्धस्य भगवतः कलेवरमेव अभिमतफलेप्सिताऽवा-प्तिपूर्वकज्ञायकसिद्धद्रव्यशरीरत्वेन इति । मोक्षप्रापकपुण्यानुबन्धिपुण्यन्यासादि-सम्यग्दर्शनशुद्ध्यादिलक्षणा-भिमतफलस्येप्सिता या जलाऽभिषेक-चन्दनविलेपनादिरूपा जिनभक्त्यादिलक्षणा सामग्री तत्प्राप्तिपूर्वकं = तज्ज्ञानपूर्वकं नोआगमतो ज्ञशरीरद्रव्यसिद्धत्वेन अमरैरिप = देवैरिप तिद्विहितत्वात् = जलाऽभिषेकादिव्य-वहारस्य कृतत्वात् ।

अयमाशयः 'सिद्धाऽवस्थायां जलाऽभिषेकादिकं नास्ती'ति देवा अपि जानन्ति तथापि भगवतः पद्मासनादिमुद्राऽभिव्यङ्ग्य-सिद्धावस्थोपेतशरीरस्य जलाभिषेकादिना स्वस्य पुण्यानुबन्धिपुण्य-सम्यग्दर्शनयोग-क्षेम-शुद्धि-वृद्धि-बोधिलाभादिकमवेत्य जन्माऽवस्थाद्यारोपणेन जिनेश्वरशरीरेऽभिषेकपूजादिकं सम्पादयन्ति । प्रतिमायाः सिद्धावस्थोपेतत्वादेव तदिभषेकादिना तेषां पुण्यविशेष-सम्यग्दर्शनादिसम्पल्लाभः । तस्यां जन्मा-वस्थाद्यारोपणेनैव च जलाभिषेकादिसम्भवः । एवमेव द्रव्यजिनजन्मसमये भावतीर्थङ्करावस्थाविरहेऽपि तदवस्थाकल्पनेन भाववृद्धचै पुण्यविशेष-दर्शनशुद्धचादिलाभप्रतिसन्धानपूर्वकतया मेरुपर्वते जिनजन्म-महाभिषेकादेरुचिततया देवैर्विहितत्वमप्यत्राऽनुसन्धेयम्।

દ્વારા જ નિષ્પન્ન થાય છે.' એવું સિદ્ધ થયું છે. અને પ્રતિમામાં થનારી ઉપચરિત પ્રતિષ્ઠા પદ્માસન, પર્યંકાસન વગેરે મુદ્રાથી કરવામાં આવે છે તથા પ્રતિમામાં સિદ્ધ અવસ્થા સ્વીકારવામાં આવે છે. તેથી સિદ્ધ અવસ્થાવાળી પ્રતિમામાં જળાભિષેક વગેરે વ્યવહાર અસંગત થશે. કારણ કે સિદ્ધોનો જળાભિષેક કરવાનો હોતો નથી.

ઉત્તરપક્ષ:- ઉપર જણાવેલ વાત વ્યાજબી નથી. કેમ કે, પ્રતિમા સિદ્ધઅવસ્થાયુક્ત હોવાને કારણે જ મોક્ષપ્રાપક પુણ્યાનુબંધીપુણ્ય અને સમ્યગ્દર્શનશુદ્ધિ વગેરે ઇષ્ટ ફલની ઈપ્સિત એવી સામગ્રી તો પ્રતિમામાં જળાભિષેક, ચંદનિવલેપન આદિ પ્રવૃત્તિ રૂપ જિનભક્તિ છે. આવી સમજણપૂર્વક નોઆગમથી જ્ઞ-શરીર દ્રવ્યસિદ્ધપણાને ઉદ્દેશીને દેવતાઓએ પણ જળાભિષેક વગેરે કરેલ છે. કહેવાનો આશય એ છે કે નિર્વાણસાધક પદ્માસન વગેરે મુદ્રામાં રહેલા પરમાત્માના નિશ્વેતન શરીરને જોઈને પુણ્યાનુબંધી પુણ્ય, સમ્યક્દર્શનશુદ્ધિ વગેરેને ઝંખતા દેવાત્માઓ જળાભિષેક વગેરે સ્વરૂપ જિનભક્તિને તેના કારણરૂપે જાણીને તેમાં પ્રવૃત્તિ કરે છે. મોક્ષમાં ગયેલા પરમાત્માના પદ્માસન વગેરે મુદ્રાવાળા શરીરની જેમ પદ્માસનઆદિ મુદ્રામાં રહેલી પ્રતિમામાં પણ જળાભિષેક વગેરે વ્યવહાર થવામાં કોઈ બાધ નહિ આવે. જે રીતે દેવતાઓ મોક્ષમાં ગયેલ પરમાત્માનાં દેહનો જળાભિષેક કરે છે. તે રીતે પરમાત્માની પ્રતિમાનો જળાભિષેક વગેરે શ્રાવકોએ કરવો યોગ્ય છે.

શંકા :- દેવોએ મોક્ષમાં ગયેલા પ્રભુનાં શરીરનો જળાભિષેક કરેલ હોવાથી પ્રતિમામાં જળાભિષેકના વ્યવહારનું સમર્થન કરવામાં આવે તો સર્વસાવદ્યની નિવૃત્તિવાળા સાધુ ભગવંતોને પણ પ્રતિમામાં

#### मतामनिष्टापत्तिर्भवितेत्यारेकापहारः

तस्मात्स्थापनात्वेऽवस्थान्तरकत्पनाविशेषाद् भाववृद्धचैव विहितत्वात्तवापि सिध्येद्येन स्थापन-

यद्यपि नाम-स्थापना-द्रव्यजिनेश्वराणां भावजिनेश्वरत्वानुसन्धानेनैव नमस्करणीयता धर्मसङ्ग्रहादौ द-र्शिता तथापि जलाभिषेकादिकृते तज्जन्माद्यवस्थाविभावनं प्रतिमायां नैव विरुध्यते । इत्थमेव चैत्यवन्दन-भाष्यादौ प्रदर्शितमवस्थात्रिकचिन्तनविधानं सङ्गच्छते ।

न च ज्ञायकसिद्धद्रव्यशरीरपूजाया देवैर्विहितत्वात्प्रतिमाया जलाभिषेकादिव्यवहारोपपादने साधूना-मिप प्रतिमाऽभिषेकादिकरणप्राप्तौ सर्वसावद्यनिवृत्तिमतां तेषां अनिष्टापत्तिः = जलाभिषेकाद्यविनाभाविजलविराधनादिलक्षणाऽनिष्टप्रसिक्तभिवितेति शङ्कनीयम्, देवानां ज्ञद्रव्यसिद्धशरीराऽनुयोगिक-जलाभिषेकादौ स्वाभिमतफलादिप्राप्तिपूर्वकत्वप्रतिसन्धानेनैव प्रवृत्तेः, साधूनां तु तत्राऽवद्यस्फुरणेन स्वाभिमतफलादिप्राप्तिपूर्वकत्वप्रतिसन्धानव्याघातात्र तत्प्रवृत्त्या विराधनाद्यनिष्टाऽऽपत्तिः भिवता इति = एवं आरेकाऽपहारः = निरुक्तशङ्कापरिहारः सुकरः । तस्मात् = स्वेप्सितफलप्राप्तिप्रतिसन्धानपूर्वकतया जलाऽभिषेकादेर्ववैः कृतत्वाद् उचितत्वाच्य स्थापनात्वे = स्थापनासत्ये = स्थापनासत्यत्वेनाभिमते तीर्थङ्करिक्षम्बे अवस्थान्तर-कल्पनाविशेषात् = जन्म-राज्याद्यवस्थाविभावनिवशेषमवलम्ब्य भाववृद्ध्यैव = जिनेश्वरसम्बन्धिस्वकीयबहु-मान-भक्त्यादिरूपभाववृद्धचैव जलाभिषेकादेः विहितत्वात् = शास्त्रविहितत्वात् तवापि = शङ्काकारिणोऽपि प्रतिमाभिषेकादिकं सिध्येत् = प्रमाणसिद्धं स्यात्, येन = शास्त्रप्रमाणसिद्धत्वलक्षणेन कारणेन स्थापनमिप अणातिभेष वर्शेर प्रवृत्ति अर्वानी अनिष्ट आपत्ति आवशे.

સમાધાન :- ઉપરની વાત વ્યાજબી નથી. કેમકે, મોક્ષે પધારી ચૂકેલા પરમાત્માની જળાભિષેક આદિ ભક્તિમાં સ્વઅભિમત ફલની સાધનતાનું ભાન થવાને લીધે જ દેવોની તેમાં પ્રવૃત્તિ થાય છે. જ્યારે સાધુ ભગવંતોને વિરાધનાનો પરિણામ ઉત્પન્ન થવાને કારણે અભિમત ફલની સાધનતાનું જ્ઞાંન થતું નથી. માટે પ્રતિમાની પૂજા કરવાની અનિષ્ટ આપત્તિ સાધુ ભગવંતોને નહિ આવે.

દેવતાઓ સાવદ્ય પ્રવૃત્તિમાં પ્રવૃત્ત હોવાથી જળાભિષેકાદિ પ્રશસ્ત સાવદ્યપ્રવૃતિમાં સ્વઅભિમત ફલની સાધનતાની = કારણતાની બુદ્ધિ દેવોને થઈ શકે છે. જ્યારે સાધુ ભગવંતો પ્રશસ્ત, અપ્રશસ્ત તમામ સાવદ્યપ્રવૃત્તિથી કાયમ માટે નિવૃત્ત થયેલ હોવાથી પ્રતિમાપૂજાદિરૂપ પ્રશસ્ત સાવદ્યપ્રવૃત્તિમાં સ્વઅભિમત ફલની સાધનતાની બુદ્ધિ થઈ શકતી નથી. માટે સાધુ ભગવંતો ભગવાનની પૂજા કેમ કરતાં નથી ? આ પ્રશ્નને અવકાશ નથી. સ્વઅભિમત ફલની પ્રાપ્તિના અનુસંધાન પૂર્વક જ દેવોએ જિનાભિષેક કરેલ હોવાથી સ્થાપનાસત્ય-સ્વરૂપ જિનપ્રતિમામાં જન્મ-રાજ્યાદિ અવસ્થાની વિશેષ પ્રકારે ભાવના કરીને ભગવાન પ્રત્યે બહુમાન-ભક્તિ વગેરે ભાવો વધારવા દ્વારા થતા જળાભિષેક વગેરે શાસ્ત્રવિહિત હોવાથી પૂર્વપક્ષીને પણ પ્રતિમાપૂજા પ્રમાણસિદ્ધ થશે. એ જ કારણે પ્રતિષ્ઠિત પ્રતિમાસ્વરૂપ સ્થાપનાસત્ય પણ અસંગત નહિ થાય.

માટે અવિરત સમ્યગ્દષ્ટિ અને દેશવિરતિધરોને શાસ્ત્રવિહિત હોવાથી "પ્રતિમાની પૂજા કઈ રીતે થઈ શકે ?" આવી શંકાને કોઈ અવકાશ રહેતો નથી. તેમજ "પ્રતિમા તો પદ્માસન વગેરે અવસ્થાથી યુક્ત છે. તેમાં જન્મઅવસ્થાની સૂચક કોઈ મુદ્રા નથી. માટે જન્મઅવસ્થાને ઉચિત જળાભિષેક કરવો એ વિસંવાદ કહેવાય" આવું પણ કહેવું વ્યાજબી નથી. કેમ કે, જિનપ્રતિમામાં જન્મ વગેરે અવસ્થાની

मपि अश्लीलं(न) स्यादतो नैव शङ्का-व्यभिचारित्वम्(?त्वे)]।

अष्टौ दिनानि यावत् अविच्छित्त्या = नैरन्तर्येण पूजा बिम्बस्य दानं च (भावतः) विभवानुसारेण शासनोन्नतिनिमित्तमिति ।।२०।।

पूजा प्रतिष्ठितस्येत्थं बिम्बस्य क्रियतेऽर्हतः। भक्त्या विलेपन-स्नान-पुष्प-धूपादिभिः शुभैः ।।२१।।
पूजेति व्यक्तः ।।२१।।

= प्रतिष्ठितप्रतिमालक्षणस्थापनासत्यमि गङ्घरिकाप्रवाहन्यायेन अश्लीलं = विकृतं = अनुपपन्नं न = नैव स्यात्, अन्यथा पद्मासनाद्यालिङ्गितायां स्थापनायामि सिद्धाऽवस्थाकल्पनं अनुपपन्नं स्यात्, पद्मा-सनादेः सिद्धावस्थायां विरहात्, तस्य तत्पूर्वकालीनत्वात् । स्थापनायां जन्माद्यवस्थाकल्पनानङ्गीकारे तुल्यन्यायेन सिद्धावस्थाकल्पनमप्यनङ्गीकार्यं स्यादिति भावः । न च भाववृद्धचै प्रतिमायां सिद्धावस्था कल्प्यत इति वाच्यम्, तत एव जन्माद्यवस्थाकल्पनेऽिप क्षतिविरहात् । अतः = अस्मात् कारणात् = सिद्धावस्थावज्जन्माद्यवस्थाविभावनस्याऽिप प्रतिमायां भाववृद्ध्यै शास्त्रविहितत्वात् नैव शङ्का-व्यिभ-चारित्वे अविरतसम्यग्दृशां देशविरतानाञ्च शास्त्रविहितत्वात् प्रतिमाऽिभषेकाद्यनापत्तिलक्षणा शङ्का न लब्धावकाशा, सर्वसावद्यनिवृत्तिमतामवद्यस्फुरणेन निषद्धत्वात् प्रतिमाऽिभषेकाद्यनिष्टापत्तिलक्षणा शङ्का-ऽिप न लब्धावकाशा, सिद्धावस्थावज्जन्माद्यवस्थाकल्पनाया भाववृद्ध्यै शास्त्रविहितत्वादेव 'पद्मासना-द्यालिङ्गितप्रतिमायां जन्माद्यवस्थाविरहेण जलाऽिभषेकादिकरणलक्षणो व्यभिचारोऽिप = विसंवादोऽिप न सावकाशः इति दृढतरमवधेयम् ।

एवं साक्षेप-परिहारं प्रतिष्ठाविधिं परिसमाप्य तच्छेषमाह- 'अष्टौ दिनानी'त्यादि । तदुक्तं षोडशके
→ अष्टौ दिवसान् यावत् पूजाऽविच्छेदतोऽस्य कर्तव्या । दानञ्च यथाविभवं दातव्यं सर्वसत्त्वेभ्यः ।।

← (षो.८/१६) इति ।।५/२०।।

प्रतिमाप्रतिष्ठाऽधिकारं समाप्य तत्पूजाधिकारमवतारयति- 'पूजे'ति ।

यद्वा 'अष्टौ दिनान्यविच्छित्त्या पूजा' इत्युक्तम् । सैव स्वरूपतोऽभिधीयते- 'पूजे'ति ।

પ્રતિષ્ઠા પછી આઠ દિવસ સુધી સતત પ્રતિષ્ઠિત પ્રતિબિંબની પૂજા કરવી તથા પોતાનાં વૈભવ મુજબ શાસનની પ્રભાવના મુજબ દાન કરવું. (પ/૨૦)

ગાથાર્થ :- આ રીતે પ્રતિષ્ઠિત થયેલ જિનપ્રતિમાની વિલેપન, સ્નાત્ર, પુષ્પ, ધૂપ વગેરે ઉત્તમ દ્રવ્યોથી ભક્તિપૂર્વક પૂજા કરવી. (પ/૨૧)

सा च पञ्चोपचारा स्यात् काचिदष्टोपचारिका' । अपि सर्वोपचारा च निजसम्पद्विशेषतः ।।२२।।

सा चेति । (सा च) पञ्चोपचारा जानु-करद्वयोत्तमाऽङ्गैरुपचारयुक्ता, आगमप्रसिद्धैः पञ्च-भिर्विनयस्थानैर्वा, (काचित्) अष्टोपचारिका = अष्टभिरङ्गैरुपचारो यस्यां भवति, तानि चामूनि-

वा काले नियतं शास्त्रोक्तविधिना **पूजा क्रियते** = विधीयते । तदुक्तं **पूजाषोडशके ->** स्नान-विलेपन-सुसुगन्धिपुष्प-धूपादिभिः शुभैः कान्तम्। विभवानुसारतो यत्काले नियतं विधानेन ।। अनुपकृतपरहितरतः शिवदः त्रिदशेशपूजितो भगवान् । पूज्यो हितकामानामि'ति भक्त्या पूजनं पूजा ।।

← (षो.९/२-३) इति ।।५/२९।।

तामेव भेदेनाऽऽह- **'से**'ति । **पञ्चोपचारा जानुकरद्वयोत्तमाङ्गैरुपचारयुक्ता** । उपलक्षणाद् एकाद्युपचार-ग्रहणम् । तदुक्तं <del>></del>

एकाङ्गः शिरसो नामे स द्व्यङ्गः करयोर्द्वयोः । त्रयाणां नमने त्र्यङ्गः करयोः शिरसस्तथा।। चतुर्णां करयोर्जान्वोर्नमने चतुरङ्गकः । शिरसः करयोर्जान्वोः पञ्चाङ्गः पञ्चके नते ।।

- ← ( ) इति । कल्पान्तरमाह- आगमप्रसिद्धैः पञ्चिभः विनयस्थानैः अभिगमरूपैः उपचारैर्युक्ता वा । व्याख्याप्रज्ञप्तौ → (१) सिच्चित्ताणं दव्वाणं विउसरणयाए, (२) अचित्ताणं दव्वाणं अविउसरणयाए, (३) एगसाडिएणं उत्तरासंगकरणेणं, (४) चक्खुप्फासे अंजिलप्पगहेणं, (५) मणसो एगत्तीकरणेणं ← (भ.सू.२/५/१०९) इत्येवं पञ्चविधविनयोपदर्शनं कृतम् । दर्शनशुद्धिप्रकरणे →
- दव्याण सचित्ताणं विउसरणमचित्तदव्वपिरभोगो। मणएगत्तीकरणं अंजलिबंधो य दिट्ठिपहे ।। तह एगसाडएणं उत्तरसंगेण जिणहरपवेसो । पंचिवहोऽभिगमो इय अहवा वि य अन्नहा एस ।। अवहट्टु रायककुहाइं पंचवररायककुहरूवाइं । खग्गं छत्तोवाणह मउडं तह चामराउ य ।।
- ← (द.शु.प्र.३१/३२/३३) इत्येवं पञ्चिवधाभिगमः प्रकारद्वयेन प्रतिपादितः । उपदेशतरिङ्गण्यान्तु
  → पञ्चोपचारपूजा गन्धमाल्याधिवासगन्धमाल्यादिसंस्कारिवशेषधूप-प्रदीपैः अथवा पुष्पाऽक्षत-गन्ध-धूप-दीपैर्वा भवति ← (उप.त.२/७/पृ.१७५) इत्युक्तम् ।

अष्टोपचारिका अष्टिभरङ्गैरिति । 'सीसे'ित । गुरुगीतायां तु → दोभ्यां पद्भ्यां च जानुभ्यामुरसा शिरसा दृशा। मनसा वाचसा चेति प्रणामोऽष्टाङ्ग उच्यते।। ← (गु.गी.-८५) इत्युक्तम् । यथाऽस्माकमष्टाङ्गकी देवपूजाऽभिमता तथा परेषां साष्टाङ्गनमस्कारो गुरुपूजारूपेणाऽभिमत इत्यवधेयम् । तदुक्तं गुरुगीतायां → साष्टाङ्गप्रणिपातेन स्तुवित्रत्यं गुरुं भजेत्। भजनात् स्थैर्यमाप्नोति स्वस्वरूपमयो भवेत्।।

ગાથાર્થ સ્પષ્ટ હોવાને કારણે ટીકાકારે ઉપરના શ્લોકની ટીકા કરેલ નથી.

ગાથાર્થ :- તે પૂજા પાંચ ઉપચારવાળી હોય, કોઈક પૂજા આઠ ઉપચારવાળી હોય તેમજ પોતાની વિશેષ સંપત્તિ મુજબ સર્વઉપચારવાળી પણ પૂજા હોય. (૫/૨૨)

**ટીકાર્થ :-** બે હાથ, બે ઘૂંટણ, મસ્તક આ પાંચ અંગથી ભગવાનને નમસ્કાર કરવો. તે પંચોપચારપૂજા કહેવાય. અથવા તો આગમમાં પ્રસિદ્ધ પાંચ પ્રકારના વિનયસ્થાનથી યુક્ત પૂજા કરવી, તે પંચોપચાર કહેવાય. આઠ અંગ દ્વારા જે પૂજામાં ઉપચાર કરવામાં આવે તે અષ્ટોપચાર પૂજા કહેવાય. મસ્તક,

# 'सीसमुरोअरपिट्ठी दो बाहू उरूआ य अट्ठङ्गा' (<mark>आवश्यकनिर्युक्तिभाष्य</mark>-१६०) ।

 $\leftarrow$  (गु.गी.८४) इत्यलं प्रसङ्गेन । प्रकृतमुच्यते- देवपूजायामष्टाङ्गानां उपलक्षणात् गन्धमाल्याद्यष्टकमिप बोध्यम् । तदुक्तं पूजाप्रकरणे उमास्वाितवाचकैः  $\rightarrow$   $^{9}$ गन्ध- $^{2}$ धूपाऽक्षतैः  $^{3}$  स्रग्भिः  $^{8}$  'प्रदीपैः  $^{6}$ बिल-वािरिभिः  $^{9}$ । प्रधानैश्च फलैः पूजा विधेया श्रीजिनेशितुः ।।  $\leftarrow$  (पू.प्र।9४) इति । सम्बोधप्रकरणे  $\mathbf{z} \rightarrow$  तिहयं पंचुवयारा कुसुम-क्खय-गंध-धूव-दीवेिहं । नेविज्ज-फल-जलेिहं जुत्ता अद्वोवयारा वि ।।  $\leftarrow$  (सं.प्र.9८७) इत्युक्तम् । श्रीचन्द्रमहत्तरैरिप  $\rightarrow$  वरगंध-धूव-चुक्खक्खएिहं कुसुमेिहं पवरदीवेिहं । नेविज्ज-फल-जलेिहं य जिणपूआ अद्वहा होइ  $\leftarrow$  (चन्द्र.) इत्येवमष्टोपचारा पूजोपदर्शिता । योगशास्त्रवृत्तौ हेमचन्द्रसूरिभिः  $\rightarrow$ 

गन्धैर्माल्यैर्विनिर्यद्बहलपरिमलैरक्षतैर्धूप-दीपैः, सान्नाज्यैः प्राज्यभेदैश्चरुभिरुपहृतैः पाकपूर्तैः फलैश्च । अम्भैः सम्पूर्णपात्रैरिति हि जिनपतेरर्चनामष्टभेदां कुर्वाणा वेश्मभाजः परमपदसुखस्तोममाराल्लभन्ते।।

← (यो.शा.प्रकाश-३/१२४ वृ.) इत्येवमष्टधा पूजोपवर्णिता।

## चैत्यवन्दनमहाभाष्यकृतस्तु 🔿

तिहयं पंचुवयारा कुसुम-क्खय-गंध-धूव-दीवेहिं । फल-जल-नेविज्जेहिं सहऽद्वरूवा भवे सा उ ।। अत्रे अड्डवयारं भणंति अट्ठंगमेव पणिवायं । सो पुण सुए न दीसइ न य आइन्नो जिणमयिमा।।

 $\leftarrow$  (चै.म. २१०-२११) इत्याहुः । दर्शनशुद्धिप्रकरणे तु  $\rightarrow$  कुसुम-क्खय-धूवेहिं दीवयवासेहिं सुंदरफलेहिं । पूआ घय-सिललेहिं अट्टविहा तस्स कायव्वा ।।  $\leftarrow$  (द.शु. १/२४) इत्यवेमष्टधा पूजोपदर्शिता । प्रकृते  $\rightarrow$  सर्वात्मकत्वं दृश्यविलयो गन्धः, दृगविशिष्टात्मानः = अक्षताः, चिदादीप्तिः = पुष्पम्, सूर्यात्मकत्वं दीपः, परिपूर्णचन्द्राऽमृतरसस्यैकीकरणं = नैवेद्यम्, निश्चलत्वं = प्रदक्षिणम्, सोऽहंभावः = नमस्कारः, परमेश्वरस्तुतिः = मौनम्  $\leftarrow$  (आ.पू.२) इति आत्मपूजोपनिषद्वचनमिप भावग्राहकाऽऽध्यात्मिकनयाभिप्रायेण यथातन्त्रमनुयोज्यं स्व-परतन्त्ररहस्यवेदिभिः ।

एतेन  $\rightarrow$  सदाऽमनस्कमर्ध्यम् । सदादीप्तिरपाराऽमृतवृत्तिः = स्नानम्, सर्वत्र भावना = गन्धः, दृक्स्वरूपाऽवस्थानं = अक्षताः, चिदाप्तिः = पुष्पम्, चिदिग्निस्वरूपं = धूपः, चिदित्यस्वरूपं = दीपः, पिरपूर्णचन्द्राऽमृतरसस्यैकीकरणं = नैवेद्यम्, निश्चलत्वं = प्रदिक्षणम्, सोऽहंभावः = नमस्कारः  $\leftarrow$  (मं.ब्रा.२/३) इत्यादि मण्डलब्राह्मणोपनिषद्वचनमि व्याख्यातम् ।

प्रकृते → स्वव्यतिरिक्तवस्तुसङ्गरहितस्मरणं = विभूषणम् । सच्चित्सुखपरिपूर्णतास्मरणं = गन्धः । समस्तविषयाणां मनसः स्थैर्येणाऽनुसन्धानं = कुसुमम् ← (भाव.9) इति भावनोपनिषद्वचनमपि भाव-पूजापेक्षया योज्यम् । प्रकृते →

अहिंसा गोमयं प्रोक्तं शान्तिश्च सलिलं परम् ।।

कूर्यात् संमार्जनं प्राज्ञो वैराग्यं चन्दनं स्मृतम् । पूजयेद् ध्यानयोगेन सन्तोषैः कुसुमैः सितैः।। छाती, पेट, पीठ, બે હाथ અને બે સાથળ- આ આઠ અંગ દ્વારા સાષ્ટાંગ પ્રણામ કરવામાં આવે તે અષ્ટોપચાર પૂજા કહેવાય.

सर्वोपचारापि च (स्याद्) देवेन्द्रन्यायेन निजसम्पद्विशेषतः = सर्वबलविभूत्यादिना ।।२२।। इयं न्यायोत्थिवित्तेन कार्या भक्तिमता सता । विशुद्धोज्ज्वलवस्त्रेण शुचिना संय(?वृ)तात्मना ।।२३।। इयमिति । इयं = पूजा न्यायोत्थिवित्तेन = भावविशेषात्परिशोधितद्रव्येण भक्तिमता सता

धूपश्च गुग्गुलुर्देयः प्राणायामसमुद्भवः । प्रत्याहारश्च नैवेद्यमस्तेयं च प्रदक्षिणम् ।। इति दिव्योपचारैश्च सम्पूज्य परमं शिवम् । जपेद् ध्यायेच्च मुक्त्यर्थं सर्वसङ्गविवर्जितः ।।

← (शिवो.२५-२८) इति **शिवोपनिषद्व**चनान्यिप यथातन्त्रमनुयोज्यानि भावभक्तिस्वरूपवेदिभिः । सरागे देवत्वबुद्धिमादधतामिप केषाञ्चित् परेषामुपदर्शितरीत्या प्रवर्ततामेकान्ताऽभिनिवेशे विगलिते सित मिणप्रभा-मिणमितिन्यायेन मुक्तिः सम्भवतीति ध्येयम् ।

तृतीयां पूजामाह- सर्वोपचारापि च देवेन्द्रन्यायेन = दशार्णभद्रप्रतिबोधकदेवेन्द्ररीत्या निजसम्पिद्धशेषतः = स्वकीयविभवविशेषमाश्रित्य सर्वबल-विभूत्यादिना 'सिव्विङ्ढिए, सव्वजुत्तीए, सव्वबलेणं, सव्व-समुदएणं, सव्वादरेणं, सव्वविभूईए, सव्वविभूसाए, सव्वसंभमेणं, सव्वपुप्फ-गंध-वास-मल्लालंकारेणं, सव्वतुङिअसद्दिनाएणं... ' (औप.३१) इत्यादिना औपपातिकसूत्रदर्शितप्रकारेण । सम्बोधप्रकरणे च → सव्वोवयारपूया न्हवण-च्चण-भूसण-वत्थाईहिं । फल-बिल-दीवाइ-नट्ट-गीय-आरित्तयाईहिं।। ← (सं. प्र.१८८) इत्युक्तम् । चैत्यवन्दनमहाभाष्यकृतस्तु → सव्वोवयारजुत्ता ण्हाण-ऽच्चण-नट्ट-गीयमाईहिं । पव्वाइएसु कीरइ निच्चं वा इङ्ढिमंतिहिं ।। घय-दुद्ध-दिह य गंधोदयाइण्हाणं पभावणाजणगं । सइ गीय-वाइयाइसंजोगे कुणइ पव्वेसु।।

← (चै.म.२१२/२०२) इत्याहुः। बाह्यसामग्रीविरहे जपकरणेनाऽपि सा सम्भवति । तदुक्तं हरिभद्र-सूरिभिः ब्रह्मसिद्धान्तसमुच्चये → पूजा सर्वोपचाराऽत्र यथाशक्त्युपपादनात् । पुष्पादेस्तदभावे तु जपशुद्धा परा मता ।। ← (ब्र.सि.स. २५०) इति भावनीयं द्रव्य-भावशक्तिवेदिभिः ।।५/२२।।

इयञ्च यथा येन कार्या तथाऽऽह- 'इयिम'ति । साधनशुद्धिमाह- न्यायोत्थिवित्तेनेति । 'यन्मात्रं तथा દશાર્શભદ્રના પ્રતિબોધક ઈન્દ્રના દેષ્ટાંતથી પોતાની વિશિષ્ટ સંપત્તિ મુજબ સર્વબલ, સર્વવિભૂતિ, સર્વસામગ્રી દ્વારા થતી પૂજા સર્વોપચાર પૂજા કહેવાય. (૫/૨૨)

વિશેષાર્થ:- ભગવતીસૂત્રમાં પાંચ પ્રકારના અભિગમરૂપ વિનયથી થતી પૂજા આ પ્રકારે જ્યાવેલ છે. (૧) સચિત્ત દ્રવ્યનો ત્યાગ (૨) પૂજા યોગ્ય અચિત્ત દ્રવ્યનું ગ્રહેશ (૩) એકસાટિક ઉત્તરાસંગ(ખેસ) કરવો. (૪) ભગવાન દેખાય કે દહેરાસર દેખાય ત્યારે બે હાથ જોડવા, (૫) મનની એકાગ્રતા કરવી. આ પાંચ પ્રકારના અભિગમરૂપ ઉપચારથી થતી પૂજા તે પંચોપચાર પૂજા જાણવી. પૂજાપ્રકરણમાં ઉમાસ્વાતિ મહારાજે અષ્ટોપચાર પૂજા આ પ્રમાણે બતાવી છે. વાસક્ષેપ, ધૂપ, ચોખા, ફૂલની માળા, દીવો, બિલ, પાણી અને ફળ સ્વરૂપ ઉત્તમ દ્રવ્યોથી ભગવાનની અષ્ટપ્રકારી પૂજા કરવી.(પ/૨૨)

ગાથાર્થ :- ન્યાયોપાર્જિત ધન દ્વારા ભક્તિયુક્ત શ્રાવકે વિશુદ્ધ અને ઉજ્જ્વળ વસ્ત્રો પહેરી પવિત્ર થઈ અંગોપાંગને સંકોચી આ પૂજા કરવી. (૫/૨૩)

ટીકાર્થ :- પૂર્વે (૫/૧૪) જણાવ્યા મુજબ વિશેષ પ્રકારના ભાવથી શુદ્ધ કરવામાં આવેલ

१. मुद्रितप्रतौ '...न्द्रयायेन' इति त्रुटितोऽशुद्धश्च पाठः ।

कार्या विशु खं पट्टयुग्मादि रक्त-पीतादिवर्णमुज्ज्वलं च वस्त्रं यस्य तेन (=विशु खोज्ज्वलवस्त्रेण), तदुक्तं 'सितशुभवस्त्रेण' (षोडशक-९/५) इति । शुचिना द्रव्यतो देश-सर्वस्नानाभ्यां भावतश्च विशु खाऽध्यवसायेन संवृताऽऽत्मना = अङ्गोपाङ्गेन्द्रियसंवरवता ।।२३।।

पिण्ड-क्रिया-गुणोदारैरेषा स्तोत्रेश्च सङ्गता । पापगर्हापरैः सम्यक्प्रणिधानपुरःसरैः ।।२४।।

पिण्डेति । पिण्डं = शरीरमष्टोत्तरलक्षणसहस्रकलितं, क्रिया = आचारो दुर्वारपरीषहोपसर्गजय-लक्षणः, गुणाः = श्रद्धा-ज्ञान-विरतिपरिणामादयः केवलज्ञान-दर्शनादयश्च तैरुदारैः = गम्भीरैः यस्य सत्कं वित्तं स्वीकाराऽयोग्यमिह मदीये वित्ते कथञ्चिदनुप्रविष्टं तत्स्वामिनः तद्वित्तोत्पन्नं जिनपूजा-पुण्यं भवतु' इत्येवं भावविशेषात् परिशोधितद्रव्येण भिक्तमता सता पूजा कार्या । तदुक्तं षोडशके → न्यायाऽर्ज्जितेन परिशोधितेन वित्तेन निरवशेषेयं । कर्तव्या बुद्धिमता प्रयुक्तसित्सिद्धियोगेन ।। ← (षो. ९/४) इति ।

भावशुद्धमुक्त्वा वस्त्रप्रकारमाह- विशुद्धमिति । षोडशकसंवादमाह- 'सिते'ति । सम्पूर्णा च कारिका 

> शुचिनाऽऽत्मसंयमपरं सित-शुभवस्त्रेण वचनसारेण । आशंसारिहतेन च तथा तथा भाववृद्धचोच्चैः।।

(षो.९/५) इति । शुचिना द्रव्यतः देश-सर्वस्नानाभ्यां = हस्त-पाद-मुखप्रक्षालन-शिरःस्नानरूपदेशसर्वभेदभिन्नस्नानाभ्यां, भावतश्च विशुद्धाऽध्यवसायेन आशंसाशून्यश्रद्धा-सदाशय-शुद्धात्मस्वरूपबोध-बहुमानादिगर्भितेन, एतेन > मनसा च प्रदीप्तेन ब्रह्मज्ञानबलेन च । स्नाति यो मानसे तीर्थे तत्स्नानं तत्त्वदिश्निनः ।। (म.भा.अनुशासनपर्व-१०८-१३) इति महाभारतवचनमि व्याख्यातम् । अङ्गोपाङ्गेन्द्रियसंवरवता = आत्मसंयमपरेण ।।५/२३।।

इयमधिकृता पूजा पुष्पाऽऽमिष-स्तोत्रादिभेदेन बहुविधा । तत्र पुष्पादिपूजामिभधाय स्तोत्रपूजामाह-'पिण्डे'ति । गुणाः सामान्येन श्रद्धा-ज्ञान-विरितपिरिणामादयः विशेषेण केवलज्ञान-दर्शनादयश्च, तैः = पिण्ड-क्रिया-गुणैः उदारैः = गम्भीरैः = सूक्ष्ममितगम्यार्थैः । तत्पुरस्सरैः = उपयोगप्रधानैः । उप-न्यायअपार्षित धन वर्षे आ पूळा, लिक्तिवाणा सक्छने अरवी. पृष्टयुग्म वगेरे बाब, पीणा शुद्धवश्च अने उक्षवण वस्त्रने पूळा अरनारा श्राविष्ठे पहेरवा. घोऽश्च श्रंथमां श्री खिरिलद्रसूरि महाराष्ठे अहेब छे के "श्वेत अने शुल्म = बाब, पीणा वस्त्रो पहेरीने श्राविष्ठ पूळा अरवी." तेमळ द्रव्यथी देशस्नान अने सर्वस्नान द्वारा पवित्र थर्धने अने लाविश विशुद्ध अध्यवसाय द्वारा पवित्र थर्धने पूळा अरवी. तेमळ पूळा अरती वालते अंगोपांग अने छिद्रिय संक्षेत्रीने राजवा. (प/२3)

# स्तोत्र पूष्त भीमांसा

ગાથાર્થ :- ભગવાનનું શરીર, આચાર, ગુણ દ્વારા ગંભીર તેમજ પાપગર્હા કરવામાં તત્પર તેવા સ્તોત્રો સારી રીતે પ્રણિધાનપૂર્વક બોલવા દ્વારા સ્તોત્રપૂજા કરવી. (પ/૨૪)

ટીકાર્ય:- ૧૦૦૮ લક્ષણથી યુક્ત એવું ભગવાનનું શરીર તેમજ દુર્વાર એવા ઉપસર્ગ અને પરિષહોને જીતવા સ્વરૂપ પ્રભુનું આચરણ તથા શ્રદ્ધા, જ્ઞાન, વિરતિ પરિણામ વગેરે ગુણો અને કેવલજ્ઞાન અને કેવલદર્શન વગેરે ગુણોનું વર્ણન કરવાના લીધે ગંભીર બનેલા એવા સ્તોત્રો વડે ભગવાનની પૂજા કરવી

(=पिण्डक्रिया-गुणोदारैः) पापानां = राग-द्वेष-मोहपूर्वं स्वयंकृतानां गर्हा = भगवत्साक्षिकनिन्दारूपा तया परैः = प्रकृष्टैः (=पापगर्हापरैः) सम्यक् = समीचीनं यत्प्रणिधानं = ऐकाग्र्यं तत्पुरःसरैः (=सम्यक्प्रणिधानपुरःसरैः) स्तोत्रैश्चेषा = पूजा सङ्गता ।।२४।।

लक्षणात् आशयविशुद्धिजनकैः संवेगपरायणैरित्यादिकमप्यत्रानुसन्धेयम् । तदुक्तं पूजाषोडशके > पिण्ड-क्रिया-गुणगतैर्गम्भीरैर्विविधवर्णसंयुक्तैः । आशयविशुद्धिजनकैः संवेगपरायणैः पुण्यैः ।। पापनिवेदनगर्भैः प्रणिधानपुरस्सरैर्विचित्रार्थैः । अस्खिलतादिगुणयुतैः स्तोत्रैश्च महामितप्रिथितैः ।।

← (षो.९/६-७) इति । प्रकृतस्तोत्रपूजाविधिस्तु लिलतिवस्तरायां → साधुः श्रावको वा यथोदितं पठन् पञ्चाङ्गप्रणिपातं करोति, भूयश्च पादपुञ्छनादिनिषण्णो यथाभावं स्थान-वर्णाऽर्थाऽऽलम्बनगतिवतः, सर्वसाराणि यथाभूतानि असाधारणगुणसङ्गतानि भगवतां दुष्टाऽलङ्कारिवरहेण प्रकृष्टशब्दानि, भाववृद्धये परयोगव्याघातवर्जनेन परिशुद्धामापादयन् योगवृद्धिम्, अन्येषां सिद्धधानतः सर्वज्ञप्रणीतप्रवचनोन्नतिकराणि, भावसारं परिशुद्धगम्भीरेण ध्वनिना सुनिभृताङ्गः सम्यगनिभभवन् गुरुध्विनं तत्प्रवेशात्, अगणयन् दंश-मशकादीन् देहे, योगमुद्रया रागादिविषपरममन्त्ररूपाणि महास्तोत्राणि पठित ← (ल.वि.शक्रस्तवान्ते पृ. ७८) इत्येवमावेदितः स इहानुसन्धेयो जिनभक्तिनिर्भरहृदयैः ।

न च पुष्पादिविरहे केवलस्तोत्रेभ्यः कथं पूजा सङ्गता स्यादिति शङ्कनीयम्, पुष्पादिपूजायाः शुभभावार्थं विहितत्वात्, तस्य च स्तोत्रेभ्यः समरसाऽऽपत्त्या सद्भूतगुणोत्कीर्त्तनसंवेगेन प्रकृष्टताऽऽपादनात् । तदुक्तं षोडशके → शुभभावार्थं पूजा स्तोत्रेभ्यः स च परः शुभो भवति । सद्भूतगुणोत्कीर्त्तनसंवेगात् समरसाऽऽपत्त्या ।। ← (षो.९/८) इति । ततश्च पुष्पादितः शुभतरपरिणामनिबन्धनत्वेन स्तोत्राणां विशिष्टपूजाहेतुत्वं सिद्धं भवति । न च → सव्ये सरा नियट्टंति, तक्का जत्थ न विज्जइ, मइ तत्थ न गाहिया ← (आचा.९/५/६) इत्यादिना आचाराङ्गे कर्मशून्यस्य परमात्मनः शब्दाऽतीतत्व-प्रदर्शनात् कथं स्तोत्रपूजागम्यत्वं स्यादिति वाच्यम्, परमात्मनः कर्माऽतीतत्वेन शब्द-मित-तर्काऽगम्यत्वेऽिप तत्साक्षात्कारप्रणिधानगर्भभिक्तप्रयुक्तस्तोत्रादिसहायेन परोक्षतया गम्यत्वाऽभ्युपगमात् ।

इत्थमेव स्वाऽऽवरणविलये तदपरोक्षसाक्षात्कारोपपत्तेः । सम्मतञ्चेदं परेषामपि । तदुक्तं संन्यास-गीतायां → तत्त्वाऽतीतं पदं तद्वदवाङ्मनसगोचरम्। सर्वे ज्ञातुं यतन्ते वै साहाय्याच्छब्द-भावयोः।। ← (सं.गी.४/६०) इति । अत एव परमात्मान्वेषण-दिदृक्षा-भक्त्यादिप्रयुक्तानां शब्दानां ब्रह्मत्वोपपत्तेरिति। यद्वा परिभाषान्तरेण परब्रह्मणः शुद्धात्मनो द्रव्यास्तिकनयाभिप्रेतस्य तर्काद्यगोचरत्वेऽप्यपरब्रह्मणः पर्या-यास्तिकनयाभिमतस्य शुद्धशब्दादिविषयताऽपि सम्मतैव ।

# अन्ये त्वाहुस्त्रिधा योगसारा सा शुद्धिचित्ततः (वित्तशुद्धितः) । अतिचारोज्झिता विघ्नशमाऽभ्युदय-मोक्षदा ।।२५।।

अन्ये त्विति । अन्ये तु आचार्याः आहुः = प्राहुः 'सा = पूजा योगसारा त्रिधा-काययोगप्रधाना, वाग्योगप्रधाना मनोयोगप्रधाना च । शुद्धिचित्ततः (वित्तशुद्धितः) कायादिदोष-परिहाराऽभिप्रायाद् अतिचारोज्झिता शुद्ध्यतिचारविकला यथाक्रमं विष्नशमदा, अभ्युदयदा मोक्षदा<sup>र</sup>

स्तोत्रैरनेकधा । एवं मां य उपासीत स लभेन्मोक्षमव्ययम् ।। (ग.गी.७/१७) शक्योऽहं वीक्षितुं ज्ञातुं प्रवेष्टुं भक्तिभावतः । त्यज भीतिं च मोहं च पश्य मां सौम्यरूपिणम्।। (ग.गी.८/२५) भक्तिश्चैवाऽऽदरश्चाऽत्र कारणं परमं मतम्। सर्वेषां विदुषां श्रेष्ठो ह्यकिञ्चिज्ज्ञोऽपि भक्तिमान्।।  $\leftarrow$  (ग.गी.९/७) इति गणेशगीतावचनमपि यथातन्त्रमनुयोज्यम् ।

एतेन → यो देवं स्तौति स देवं पश्यित सोऽमृतत्वं गच्छित ← (रामोत्त.४७) इति रामोत्तरतािप-नीयोपनिषद्वचनमि व्याख्यातम् । प्रकृते → भिक्तगम्यं परं तत्त्वमन्तर्लीनेन चेतसा। भावनामात्रमेवाऽत्र कारणं पद्मसम्भव !।। ← (यो.शि.३/२३) इति योगिशखोपनिषद्वचनमप्यवश्यमनुस्मर्तव्यम् ।

यत्तु नरिसंहपुराणे  $\rightarrow$  युष्माभिः संस्तुतो विष्णुः प्रसन्नो भवित क्षणात्  $\leftarrow$  (न.पु.४०/३०) इत्युक्तं, यच्च राधोपनिषिद  $\rightarrow$  लीलाकामशरीरी स्विवनोदार्थं भक्तैः सहोत्किण्ठितैः तत्र क्रीडिति कृष्णः  $\leftarrow$  (राधो.४/८) इति निरूपितम्, यदिप च रामोत्तरतािपनीयोपनिषिद  $\rightarrow$  मन्त्रैः देवं स्तुवंस्ततो देवः प्रीतो भवित  $\leftarrow$  (रामो.४८) इत्युक्तं, यच्चाऽिप नृिसंहपूर्वतापनीयोपनिषिद  $\rightarrow$  देवं स्तुवते, ततो देवः प्रीतो भवित स्वात्मानं दर्शयित  $\leftarrow$  (नृिसं.पू.४/३) इत्युक्तं तत्तु सरागदेवमािश्रत्य सङ्गच्छते, तत्र च देवत्चबुिद्धिर्मिथ्येति प्राक् (द्वा.द्वा.५/१९ पृष्ठ-३३३) प्रदर्शितमेव। वीतरागदेवस्थले तु भिक्तभावािदेगर्भतत्स्तुत्यािदतः स्वात्मविशुद्ध्या समापितिद्वारा स्वात्मन एव परमात्मभावेन दर्शनमुपजायत इत्यादिकं यथातन्त्रमूहनीयमत्र ।।५/२४।।

अथान्यथा पूजाभेदित्रतयमाह- 'अन्य' इति । वित्तशुद्धितः = धनशुद्धिमाश्रित्य, कथिमत्याह कायादि-दोषपिरहाराऽभिप्रायात्, कायादिदोषपिरहारपूर्वकैकाग्रप्रवृत्त्युपार्जितधनत इत्यर्थः । तिसृणामप्येतासामन्वर्थ-नामभेदमाह- यथाक्रमं विघ्नशमदा इत्यादि । काययोगप्रधाना विघ्नोपशमनी, वाग्योगप्रधाना अभ्युदयसाधनी, मनोयोगसारा च निर्वाणसाधनीति भावः । एतासां यथाक्रमं 'समन्तभद्रा, सर्वमङ्गला, सर्वसिद्धिफला' इत्येतान्यप्यन्वर्थनामानि गीयन्ते । तदुक्तं पूजाविंशिकायां > काय-वय-मणविसुद्धिसंभूओगरणपिरभेया ।।

ગાથાર્થ :- અન્ય આચાર્યો કહે છે કે પૂજા ત્રણ પ્રકારની છે. ત્રણ યોગપ્રધાન અને શુદ્ધ ચિત્તના લીધે અતિચારરહિત એવી ત્રણ પૂજા (૧) વિઘ્નની શાંતિ (૨) અભ્યુદય (૩) મોક્ષને આપનાર છે.(૫/૨૫)

ટીકાર્થ: અન્ય આચાર્ય ભગવંતો એમ કહે છે કે પૂજા ત્રણ પ્રકારે છે. (૧) કાયયોગપ્રધાન (૨) વચનયોગપ્રધાન (૩) મનોયોગપ્રધાન. શુદ્ધ ચિત્તના (ધનશુદ્ધિના) લીધે કાયિક વગેરે દોષને છોડવાના અભિપ્રાયના કારણે પૂજાની શુદ્ધિમાં લાગતા અતિચારથી શૂન્ય એવી આ પૂજા અનુક્રમે વિઘ્નની શાંતિ

```
च' (=विघ्नशमाऽभ्युदय-मोक्षदा) । तदुक्तं षोडशके
```

'कायादियोगसारा त्रिविधा तच्छुद्ध्युपात्तवित्तेन' । या तदितचाररहिता सा परमाऽन्ये <sup>२</sup>तु समयविदः ।। विघ्नोपशमन्याद्या गीताऽभ्युदयप्रसाधनी चाऽन्या ।

निर्वाणसाधनीति च फलदा तु यथार्थसंज्ञाभिः ।।' (षो.९/९-१०) ।।२५।।

सव्वगुणाहिगविसया नियमुत्तमवत्थुदाणपरिओसा । कायिकरियप्पहाणा समंतभद्दा पढमपूया ।। बीया उ सव्वमंगलनामा वायिकरियापहाणेसा । पुव्युत्तविसयवत्थुसु ओचित्ताऽऽणयणभेएण ।। तद्दया परतत्तगया सव्युत्तमवत्थु-माणसणिओगा । सुद्धमणजोगसारा विन्नेया सव्वसिद्धिफला ।।

← (पू.विं.८/२-३-४-५) इति । तत्रेह प्रथमा प्रथमाऽवञ्चकयोगात् सम्यग्दृष्टेर्भवति, द्वितीया तु द्वितीयाऽवञ्चकयोगादुत्तरगुणधारिणः, तृतीया च तृतीयाऽवञ्चकयोगात् परमश्रावकस्यैव । प्रथमकरणभेदेन प्रन्थयासत्रस्य च धर्ममात्रफलैवेयं सद्योगादिभावाद् अनुबन्धाऽसिद्धेश्चेत्यधिकमस्मत्कृतकल्याणकन्दल्याम् ।

अधिकृतसमस्तार्थप्रतिपादनपरा वैराग्यकल्पलताकारिकासंहितः इत्थं वर्तते →
उक्ता विशुद्धा त्रिविधा, क्रमात् सा प्रकृष्टमध्याधिकविघ्नहर्त्री । व्यापारसारा निजकाय-वाणी-मनोविशुद्धैरुपचारभेदैः । ।
समन्तभद्रा प्रथमाऽत्र पूजा, प्रोक्ता द्वितीया खलु सर्वभद्रा । मरोर्भवस्याध्विन सर्वसिद्धिफला तृतीयाऽमृतदीर्घिकाभा । ।
तत्रादिमा सर्वगुणाधिकेषु, जिनेषु सर्वोत्तमवस्तुजातैः । कर्पूरपुष्पागुरुचन्दनाद्यैः स्वयं वितीर्णैः परितोषमूला । ।
तेषां जनैरानयनेन वाचामाचारसञ्चारपवित्रितेन । भवेद् द्वितीयाऽधिकतोषहेतुः, स्वशक्तिविस्फारितभूरिभक्तिः । ।
अनन्तसन्तोषकरी तृतीया स्वशक्तिसिद्धाऽर्चनसंविधाने । भवत्यविश्रम्य सुरादिसाध्य-विधौ विधित्साप्रसरोऽपि यस्याम् । ।
आद्याऽऽदिमाऽवञ्चकयोगतः स्यात्, सम्यग्दृशामुत्तरसद्गुणौधम् । युज्येत पूजा दधतां द्वितीया, द्वितीयतद्योगपवित्रितानाम् । ।
तथा तृतीयाऽतिशयात् तृतीयात्, सञ्जायतेऽवञ्चकयोगरूपात् । श्राद्धस्य शुद्धस्य निजोचितस्य, श्रुतोदिताचारपरायणस्य । ।
योगा इहोक्तास्त्रिविधाश्य योग-क्रिया-फलावञ्चकभेदभाजः । सत्साधुसङ्गात्परिणामभाग्भ्यां क्रियाफलाभ्यां च तदाश्रयाभ्याम् । ।
सम्यक्त्वभाजां त्रिविधाऽपि सेय-मेकातपत्रप्रभुता विधात्री । मिथ्यात्वभाजामपि विघ्नहर्त्री, धर्माप्तिकृद् ग्रन्थिसमीपगानाम् । ।
भवस्थितेर्भङ्गकरीयमिष्टा विशोधनी मोक्षमहापथस्य । जीवायसञ्चाक्षयभावराग-रसायनात् काञ्चनभावकर्त्री ।।

← (वै.क.स्त. १/८२-९१) इत्यवधेयमनेकग्रन्थसन्दर्भविभावनपरायणैः ।।५/२५।।

કરનાર છે. (૨) અભ્યુદયને સાધનાર છે અને (૩) મોક્ષને આપનાર છે. **પોડશક** ગ્રંથમાં હ**રિભદ્રસૂરિ** મહારાજે જણાવેલ છે કે "(૧) કાયાદિક યોગપ્રધાન અતિચારરહિત જે પૂજા છે તે કાયાદિની શુદ્ધિથી પ્રાપ્ત થયેલ ધન વગેરે દ્વારા અતિચારરહિત બને તે શ્રેષ્ઠ પૂજા છે. કાયયોગપ્રધાન પૂજા વિઘ્નઉપશમની છે. (૨) વચનયોગ પ્રધાન પૂજા અભ્યુદયપ્રસાધની છે. (૩) અને મનોયોગપ્રધાન ત્રીજી પૂજા નિર્વાણસાધની છે. પોત-પોતાની યથાર્થ સંજ્ઞાથી પ્રત્યેક પૂજા ફલદાયક છે." (પ/૨૫)

१. हस्तप्रतौ '..चित्तेन' इत्यशुद्धः पाठः ।

२. मुद्रितप्रतौ 'परमान्येति' इत्यशुद्धः पाठः ।

आद्ययोश्चारुपुष्पाद्यानयनैतन्नियोजने । अन्त्यायां मनसा सर्वं सम्पादयति सुन्दरम् ।।२६।।

आद्ययोरिति । आद्ययोः काय-वाग्योगसारयोः पूजयोः क्रमात्पुष्पादिकं = प्रधानपुष्पगन्ध-माल्यादिकं सेवते च स्वयमेव ददात्यानयति च वचनेनाऽन्यतोऽपि क्षेत्रात् । तदुक्तं-

प्रवरं पुष्पादि सदा चाऽऽद्यायां सेवते तु तद्दाता ।

आनयति चाऽन्यतोऽपि हि नियमादेव द्वितीयायाम् ।।' (षोड.९/११)

अन्त्यायां = मनोयोगसारायां<sup>१</sup> सर्वं सुन्दरं पारिजातकुसुमादि मनसा सम्पादयति । तदुक्तं-"त्रैलोक्यसुन्दरं यन्मनसाऽऽपादयति तत्तु चरमायाम्।" (षोड. ९/१२) इति ।।२६।।

न च स्नानादिना कायवधादत्राऽस्ति दुष्टता । दोषादधिकभावस्य तत्राऽऽनुभविकत्वतः ।।२७।।

न चेति । न चात्र = पूजाविधौ कायवधात् = जलवनस्पत्यादिविराधनात् स्नानादिना दुष्टताऽस्ति, दोषात् = कायवधदोषाद् अधिकभावस्य = स्नानादिजनिताऽधिकशुभाऽध्यवसायस्य

अत्र पूर्वपक्षमुद्भाव्य निरस्यति- 'न चे'ति ।

न च पूजाविधौ = स्नात्र-विलेपन-सुगन्धिपुष्प-धूप-दीपादिपूजाविधाने स्नानादिना जल-वनस्पत्यादि-विराधनाद् दुष्टता इति शङ्कनीयम्, कायवधदोषात् = स्वल्पं कायवधदोषमपेक्ष्य स्नानादिजनिताधि-कशुभाध्यवसायस्य = जिनस्नात्र-विलेपनादिजनितस्य अधिकतरप्रशस्तपरिणामप्रबन्धस्य तत्र = पूजादि-

ગાથાર્થ :- કાયપ્રધાન પૂજામાં સુંદર પુષ્પ વગેરે ચડાવવાનાં હોય છે. તથા વચનયોગપ્રધાન પૂજામાં સુંદર પુષ્પો વગેરે મંગાવવાનાં હોય છે. તેમજ મનોયોગપ્રધાન પૂજામાં પૂજક મન દ્વારા સર્વ સુંદર પુષ્પાદિ સામગ્રીને ભેગી કરે છે. (પ/૨૬)

ટીકાર્થ:- કાયયોગપ્રધાન પૂજામાં શ્રેષ્ઠ પુષ્પ, સુગંધીમાળા વગેરેને પૂજક જાતે જ ભગવાન ઉપર ચડાવે છે. તથા વચનયોગપ્રધાન પૂજામાં વાણી દ્વારા બીજા ક્ષેત્રમાંથી શ્રેષ્ઠ પુષ્પ, સુગંધીમાળા વગેરે બીજા પાસેથી પૂજક મંગાવે છે. ષોડશક ગ્રંથમાં શ્રી હરિભદ્રસૂરિ મહારાજે જણાવેલ છે કે → પ્રથમ પૂજામાં પૂજક હંમેશા શ્રેષ્ઠ પુષ્પનું અર્પણ કરે છે. બીજી પૂજામાં અન્ય ક્ષેત્રમાંથી પણ નિયમા શ્રેષ્ઠ પુષ્પો મંગાવે છે. ← મનોયોગપ્રધાન તૃતીય પૂજામાં શ્રેષ્ઠ પારિજાત કુસુમ વગેરે તમામ સામગ્રી મનથી ભેગી કરે છે. ષોડશકમાં જણાવેલ છે કે → ત્રણ લોકમાં સુંદર એવા પુષ્પ વગેરેને ચરમ પૂજામાં જીવ એકઠા કરે છે. (પ/ર€)

ગાથાર્થ :- 'સ્નાન વગેરે કરવાના લીધે જીવવિરાધના થવાથી પૂજામાં દોષ રહેલો છે.' તેવી શંકા ન કરવી. કારણ કે દોષ કરતાં પણ વધારે શુભભાવ પૂજામાં અનુભવસિદ્ધ છે. (પ/૨૭)

ટીકાર્થ :- અહીં પૂજાની વિધિમાં પાણી, વનસ્પતિ વગેરે જીવોની સ્નાન દ્વારા વિરાધના થતી

१. मुद्रितप्रतौ '...योगसारं (सारायां)' इति पाठः ।

(तत्र) आनुभविकत्वतः = अनुभविसद्धत्वात् । तिददमुक्तंस्नानादौ कायवधो न चोपकारो जिनस्य किश्चिदिप ।
कृतकृत्यश्च स भगवान् व्यर्था पूजेति मुग्धमितः ।।
कूपोदाहरणादिह कायवधोऽिप गुणवान्मतो गृहिणः ।
मन्त्रादेरिव च ततस्तदनुपकारेऽिप फलभावः ।।
कृतकृत्यत्वादेव च तत्पूजा फलवती गुणोत्कर्षात् ।
तस्मादव्यर्थेषाऽऽरम्भवतोऽन्यत्र विमलिधयः ।। (षो.९/१३-१४-१५) ।।२७।।

विधाने अनुभवसिद्धत्वात् । कारिकात्रितयेन षोडशकसंवादमाह 'स्नानादा'वित्यादिना । तद्वृत्तिलेश-स्त्वेवम > स्नानादौ = स्नान-विलेपन-सुगन्धिपुष्पादौ पूर्वोक्ते कायवधः = जल-वनस्पत्यादिवधः स्पष्ट एव भवति । स च प्रतिषिद्धः । न चोपकारः सुखानुभवरूपो जिनस्य = वीतरागस्य मुक्तिव्यवस्थितस्य ततः = स्नानाद्यविनाभाविकायवधात् कश्चिदपि भवति । कृतकृत्यश्च = निष्ठितार्थश्च स भगवान्, न किञ्चित्तस्य करणीयमस्मदादिभिरस्ति । तस्मात् व्यर्था = निष्प्रयोजना पूजा इति = एवं मुग्धमितः = मूढमतिः पर्यनुयुङ्क्ते । एतद्दोषपरिहाराय कारिकाद्वयमाह- 'कूपे'त्यादि, 'कृते'त्यादि च । कूपोदाहरणात् प्राक् (द्वा.द्वा.१/३१, भाग-१, पृ.६१) व्यावर्णितात् इह = पूजाप्रस्तावे कायवधोऽपि = जल-वनस्प-त्याद्युपघातोऽपि **गुणवान्** = सगुणो **मतः** = अभिप्रेतः **गृहिणः** = गृहस्थस्य, अल्पव्ययेन बह्वायभावात्। अनेन कायदोषः परिहृतः। ततः = तस्याः पूजायाः सकाशात् तदनुपकारेऽपि = पूज्यानुपकारेऽपि मन्त्रादेरिव च = मन्त्राग्निविद्यादेरिव च फलभावः = फलोत्पादः । यथा स्मर्यमाणमन्त्र-सेव्यमानज्वलना-ऽभ्यस्यमानविद्यादेरनुपकारेऽपि मन्त्रादीनां तत्स्वाभाव्यात् विष-शीतापहार-विद्यासिद्ध्यादिरूपफलभावस्तथा जिनपूजनतो जिनानामनुपकारेऽपि पूजकस्य तत्स्वाभाव्यात् विशिष्टपुण्यलाभरूपफलभावः । एतेन 'न चोपकारो जिनस्य' (षोड.९/१३) इति दोषः परिहृतः । कृतकृत्यत्वादेव च = सिद्धार्थत्वादेव च तत्पूजा = देवपूजा फलवती = सफला, गुणोत्कर्षात् = उत्कृष्टगुणविषयत्वात् । अनेन चरमदोषो निरस्तः। निगमयति- तस्मात् अव्यर्था = सप्रयोजना एषा = पूजा, अन्यत्र = स्वजन-निकेतनादौ आरम्भवतः इति विमलिधयो = निर्मलबुद्धयो ब्रुवते ← (षोड.९/१३,१४,१५ वृत्ति) इति । अत एव दर्शनशुद्धिप्रकरणे હોવાથી કાયવધસ્વરૂપ દોષ રહેલો છે. માટે પૂજા કેમ કરી શકાય ? આવી શંકા નહીં કરવી, કારણ કે જીવવિરાધના દોષ કરતાં પણ સ્નાનાદિ નિમિત્ત પુજામાં ઉત્પન્ન થતો વધુ બળવાન શુભઅધ્યવસાય અનુભવસિદ્ધ છે. માટે જ શ્રી હરિભદ્રસૂરિજીએ પોડશક ગ્રંથમાં જણાવેલ છે કે 🗲 "સ્નાન આદિમાં જીવવિરાધના થાય છે. અને જિનેશ્વર ઉપર કોઈ પણ ઉપકાર થતો નથી. તેમજ તે ભગવાન કૃતકૃત્ય છે. માટે પૂજા વ્યર્થ છે." આવી વાત મુગ્ધબુદ્ધિવાળા જીવ કરી શકે. બુદ્ધિમાન પુરુષ નહિ. કારણ કે પૂજામાં થતી જીવવિરાધના પણ કૂવાના ઉદાહરણથી ગૃહસ્થને માટે લાભકારી બતાવેલ છે. પૂજાથી ભગવાન ઉપર આપણા દ્વારા કોઈ પણ ઉપકાર ન થવાં છતાં તે પૂજા મંત્રાદિની જેમ લાભદાયી છે. ભગવાન કૃતકૃત્ય હોવાથી જ ગુણના પ્રકર્ષને લીધે તેમની પૂજા સફળ બને છે. માટે સંસારમાં આરંભ

# यतिरप्यधिकारी स्यान्न चैवं तस्य सर्वथा । भावस्तवाऽधिरूढत्वादर्थाऽभावादमूदृशा ।।२८।।

यतिरपीति । न चैवं = "स्नानादेरदुष्टत्वाद् यतिरप्यत्राऽधिकारी स्यात्, विभूषार्थस्नानादेस्तस्य निषेधेऽपि पूजार्थस्नानादेर्निषेद्धमशक्यत्वात्, अन्यथा गृहस्थस्याऽपि तन्निषेधप्रसङ्गात् ।

श्रावकप्रज्ञप्त्यां च → सुत्तभणिएण विहिणा गिहिणा निव्वाणिमच्छमाणेण। लोगुत्तमाण पूया निच्चं चिय होइ कायव्वा।। ← (द.शु.९/२६, श्रा.प्र.३५०) इत्युक्तिमिति पूर्वोक्तं(पृ.९३७)अत्रानुसन्धेयम्।।५/२७।।

ननु 'अन्यत्राऽऽरम्भवतो जिनपूजायामधिकारः' इति कोऽयं नियमः ? जिनपूजनस्य कूपोदाह-रणेन स्वजनिताऽऽरम्भदोषविशोधनपूर्वकगुणान्तराऽऽसादकत्वे यतेरप्यधिकारप्रसङ्गात्, कर्मलक्षणस्य व्या-धेरुभयोस्सत्त्वेन पूजालक्षणिचिकित्साया उभयत्र न्याय्यत्वादित्याशङ्क्य प्रतिक्षिपति- 'यति'रिति । न चेति शङ्कनीयमित्यनेनाग्रेऽन्वेति । स्नानादेः अल्पव्ययेनाऽधिकलाभसम्पादकतया अदुष्टत्वात् = निर्दोष-त्वाङ्गीकारे यतिरपि = साधुरपि अत्र = जिनपूजायां अधिकारी स्यात् ।

ननु → "स्नानमुद्धर्त्तनाऽभ्यङ्गं नख-केशादिसंस्क्रियाम् । गन्धमाल्यं च धूपञ्च त्यजन्ति ब्रह्मचारिणः" ।। ← ( ) इति वचनात्, → 'सुखशय्याऽऽसनं वस्त्रं ताम्बूलं स्नानमण्डनम् । दन्तकाष्ठं सुगन्धञ्च ब्रह्मचर्यस्य दूषणम् ।।' ← (म.भा.शां.प.ध.स्मृ.३७) इति महाभारत-धर्मस्मृतिवचनाच्च साधोः स्नाने तत्पूर्वकत्वाच्च जिनार्चने नाऽधिकार इति चेत् ? न, विभूषार्थस्नानादेः तस्य = साधोः निषेधेऽपि पूजार्थस्नानादेः = जिनपूजाप्रयोजनकस्नानादेः कूपोदाहरणेन बहुलाभकारणत्वेन निषेद्धं अशक्यत्वात्, अन्यथा = कूपोदाहरणेन बहुलाभनिमित्तस्य पूजार्थस्नानादेः निषेधे गृहस्थस्यापि तिन्नपेधप्रसङ्गात् = जिनपूजार्थस्नानप्रतिषेधाऽऽपातात्। जिनपूजायाः सावद्यत्वेऽन्यत्राऽऽरम्भवतोऽपि तदनिधकाराऽऽपातस्तुल्य

કરનાર જીવને જિનપૂજા નિષ્પ્રયોજન નથી. એમ નિર્મળ બુદ્ધિવાળા પુરુષો કહે છે. ← (પ/૨૭) વિશેષાર્થ:- કૂપદેષ્ટાંત આ મુજબ જાણવું. યોગ્ય રીતે કૂવા ખોદવામાં આવે તો પરિશ્રમ, કાદવથી લેપાવું વગેરે દોષો લાગવા છતાં તૃષાશમન આદિ લાભ થાય છે. તેમ વિવિધપૂર્વક પૂજા કરવામાં સ્નાનાદિ દ્વારા જલ, વનસ્પતિ આદિ જીવોની વિરાધનારૂપ સ્વરૂપહિંસા રૂપી દોષ વ્યવહારથી લાગવા છતાં સમ્યક્દર્શનશુદ્ધિ, પુષ્ટયાનુબંધી પુષ્ટય, કર્મનિર્જરા વગેરે વિશિષ્ટ લાભો કરણ, કરાવણ, અનુમોદન દ્વારા સ્વ-પરને થાય છે. (પ/૨૭)

ગાથાર્થ :- ''જો આવું હોય તો સાધુ પણ જિનપૂજાના અધિકારી થશે.'' આવું ન કહેવું. કેમ કે સાધુ સંપૂર્શપણે ભાવસ્તવમાં આરૂઢ થયેલા હોવાથી જિનપૂજા દ્વારા તેમનું કોઈ પ્રયોજન સરતું નથી.(પ/૨૮)

ટીકાર્થ: અહીં કોઈ વ્યક્તિને આવી શંકા થાય કે → જિનપૂજામાં સ્નાન વગેરે દ્વારા થતી વિરાધના દોષકારક ન હોય તો સાધુ પણ જિનપૂજાના અધિકારી થશે. સાધુ ભગવંતને વિભૂષા માટે સ્નાન કરવાનો નિષેધ હોવા છતાં પણ જિનપૂજા માટે સ્નાન કરવાનો નિષેધ કરવો શક્ય નથી. કેમ કે જિનપૂજા એ ધાર્મિક કૃત્ય છે. બાકી તો ગૃહસ્થને પણ પૂજા માટે સ્નાન કરવાની મનાઈ કરવી પડશે. "કુટુંબ વગેરે માટે આરંભ-સમારંભમાં ગૃહસ્થ ગળાડૂબ હોવાથી જિનપૂજાનિમિત્તક સ્નાનાદિ કરવાનો ગૃહસ્થને અધિકાર છે. સાધુ તો આરંભ-સમારંભથી નિવૃત્ત થયેલા હોવાથી જિનપૂજા માટે સ્નાન કરવાનો તેમને અધિકાર

न च कुटुम्बाद्यर्थमारम्भप्रवृत्तत्वाद् गृहस्थस्य तत्राऽधिकारः, यतो नैकं पापमाचरितमित्यन्य-दप्याचरितव्यं स्यात्, गुणान्तरलाभस्तु द्वयोरपि समानः" इति शङ्कनीयम्, तस्य = यतेः सर्वथा = सर्वप्रकारेण **भावस्तवाऽधिरूढत्वाद् अमूदृशा** = जिनपूजादिकर्मणा <sup>१</sup>अर्थाऽभावात् = <sup>२</sup>प्रयोजनाऽ-एव । **एतेन ->** शृङ्गारमदनोत्पादं यस्मात् स्नानं प्रकीर्त्तितम् । तस्मात् स्नानं परित्यक्तं नैष्ठिकैः ब्रह्मचारिभिः ।। ← (ध.स्मृ.३८) इति धर्मस्मृत्युक्तिः, → मलापकर्षणस्नानं नाऽऽचरेद् हि कदाचन ← (कृ.पू.पूर्व.9४/२१) इति कृर्मपूराणोिकः, →

वाहिओ वा अरोगी वा सिणाणं जो उ पत्थए । वुक्कंतो होइ आयारो जढो हवइ संजमो।। संति मे सुहुमा पाणा घसासु भिलुगासु अ । जे अ भिक्खू सिणायंतो विअडेणुप्पलावए ।। तम्हा ते न सिणायंति सीएण उसिणेण वा । जावज्जीवं वयं घोरं असिणाणमहिद्वगा

← (द.वै.६/६९-६२-६३) इति च **दशवैकालिक**गाथा अपि व्याख्याताः । न हि ताः पूजार्थस्नान-निषेधप्रतिपादनपराः किन्तु मलपरिषहादिपरिहाराऽविनाभाविमनोविनोदाद्यर्थस्नानप्रतिषेधपराः। एतेन स्ना-नस्य पुण्यकारणत्वाद् यतिकर्तव्यत्वकल्पना परास्ता, तस्य पुण्यकारणत्वाऽभावात्, कामाङ्गत्वाच्च । तदुक्तं विशेषावश्यकभाष्ये > न य पुण्णकारणं ण्हाणं । ण य जङ्जोग्गं तं, मंडणं व कामंगभावाओ।। ← (वि.आ.भा.९०३०) इति। **न च कुटुम्बाद्यर्थं** = परिवार-विपण्यादिकृते **आरम्भप्रवृत्तत्वात् गृहस्थस्य** तत्र = जिनपूजायां अधिकारः, साधोस्तु सर्वथा सकलसावद्यव्यापारनिवृत्तत्वात्र तत्राधिकार इति व-क्तव्यम्, यतः = यस्मात् कारणात् 'नैकं पापं मोहादिवशत आचरितं इति हेतोः अन्यदिप पापं तेन स्वरसत आचरितव्यं इति न्यायो वर्तते । न च जिनपूजनस्य कूपोदाहरणात् स्वजनिताऽऽरम्भदोषविशोध-नपूर्वकगुणान्तरलाभसम्पादकतया सावद्यत्वेऽपि गृहस्थस्य तत्कर्तव्यतोक्तिर्न विरुध्यत इति वक्तव्यम्, यतो गुणान्तरलाभस्तु द्वयोरपि = साधु-श्रावकयोरपि समान एवेति गृहस्थस्येव यतेरपि तत्राधिकारिता क-र्तव्यता चाऽपरिहार्येति ।

निरुक्तपूर्वपक्षमपक्षिपति- यतेः सर्वप्रकारेण भावस्तवाऽधिरूढत्वात् = जिनाऽऽज्ञापालनलक्षणभावस्तवाऽऽ-रूढत्वात् जिनपूजादिकर्मणा = जिनाऽर्चनादिलक्षणद्रव्यस्तवेन प्रयोजनाऽसिद्धेः = प्रयोजनविरहात् । न નથી." આવી દલીલ પણ વાહિયાત છે. કારણ કે કોઈક કારણસર કોઈકે એક પાપ કર્યું હોય એટલે તેને બીજું પાપ પણ કરવું એવો કોઈ નિયમ નથી. મતલબ કે 'કુટુંબના ભરણપોષણ માટે ના છૂટકે ગૃહસ્થે જે આરંભ-સમારંભ કરવા પડે છે' એનો અર્થ એ નથી કે પૂજા માટે પણ તેણે આરંભ-સમારંભ કરવો. જો તમે એમ કહો કે "પૂજા માટે સ્નાન કરનાર ગૃહસ્થને સમ્યક્ત્વશુદ્ધિ વગેરે અન્ય ગુણોનો લાભ થશે. માટે ગૃહસ્થ માટે પૂજા નિષિદ્ધ નથી." તો સાધુને પણ જિનપૂજા કરવાનો પ્રસંગ આવશે, કારણ કે સાધુને પણ સમ્યક્ત્વશુદ્ધિ વગેરે લાભ જિનપૂજાનિમિત્તક સ્નાન દ્વારા થઈ શકશે. 🗲

શંકાકારનું ઉપરોક્ત દીર્ઘ વક્તવ્ય વ્યાજબી નથી. કારણ કે સાધુ ભગવંતો સર્વ પ્રકારે ભાવપૂજામાં આરૂઢ થયેલા હોવાથી જિનપૂજા દ્વારા એમનું કોઈ પ્રયોજન સિદ્ધ થતું નથી. પ્રારંભિક અવસ્થામાં જે વસ્તુ ગુણકારી હોય તે ઉત્તરઅવસ્થામાં પણ ગુણકારી જ હોય તેવો કોઈ નિયમ નથી. જેમકે રોગની પ્રાથમિક અવસ્થામાં જે દવા લાભ કરે તે જ દવા આગળની અવસ્થામાં લાભકારી બને- તેવું કહી १. हस्तादर्शे 'अर्था' नास्ति । २. हस्तादर्शे 'प्रयोजेना...' इत्यशुद्धः पाठः । सिद्धेः । न हि यदाद्यभूमिकावस्थस्य गुणकरं तदुत्तरभूमिकावस्थस्याऽपि तथा, रोगचिकित्सावद्ध-र्मस्य शास्त्रे नियताऽधिकारिकत्वेन व्यवस्थितत्वात् । तदुक्तं- "अधिकारिवशात् शास्त्रे धर्मसाधन-संस्थितिः । व्याधिप्रतिक्रियातुल्या विज्ञेया गुण-दोषयोः ।।" (अष्टक २/५) ।।२८।।

हि यद् औषधाऽध्ययन-यानादिकं आद्यभूमिकावस्थस्य = प्राथमिकदशागतस्य गुणकरं तद् उत्तरभूमिकावस्थस्यापि = अग्रेतनावस्थावर्तिनोऽपि तथा = गुणकरम्, रोगचिकित्सावद् धर्मस्य जिनेश्वरप्ररूपितस्य शास्त्रे नियताऽधिकारिकत्वेन = प्रतिनियताधिकारिकर्तव्यतया व्यवस्थितत्वात् = निश्चितत्वात्, अन्यथाऽजीर्णादिज्वरादौ प्राथम्येन गुणकरं मुद्गपानीयादिकमेवाऽग्रेतनावस्थायामपि प्रदेयं स्यात् । प्रकृते → दोषा अपि गुणायन्ते दोषायन्ते गुणास्तथा । सत्त्व-रजस्तमःकर्मजाता द्रव्याद्यपेक्षया ।। ← (महा.गी.५/२७४) इति महावीरगीतावचनमपि स्मर्तव्यम् । किञ्च दग्धेन्धनविन्नियायेन यतीनामारम्भसम्पृक्तानुष्ठानाऽभिलाषस्यैवोपशान्तत्वेन कृतः तत्करणसम्भवः परमार्थतः । अष्टकप्रकरणसंवादमाह- 'अधिकारिव-शादि'ति । एतच्छ्लोकवृत्तौ श्रीजिनेश्वरसूरिभिः → यतयो हि सर्वथा सावद्यव्यापारात्रिवृत्ताः । ततश्च कृपोदाहरणेनापि तत्र प्रवर्त्तमानानां तेषामवद्यमेव चित्ते स्फुरित न धर्मः, तत्र सदैव शुभध्यानादिभिः प्रवृत्तत्वात् । गृहस्थास्तु सावद्ये स्वभावतः सततमेव प्रवृत्ताः, न पुनर्जिनार्चनादिद्वारेण स्वपरोपकारात्मके धर्मे । तेन तेषां तत्र प्रवर्तमानानां स एव चित्ते लगति न पुनरवद्यमिति कर्तृपरिणामवशादधिकारेतरौ मन्तव्याविति स्नानादौ गृहस्थ एवाधिकारी न यतिः ← (अ.प्र.२/५ वृ.) इति प्रोक्तम् । तदुक्तं महावीरगीतायां अपि → स्वाधिकारं विना धर्मो नास्ति स्वात्मोत्रतिप्रदः ← (म.गी.५/१७५) इति ।

एतेन जिनपूजनपरित्यागे साधोस्तत्र द्वेषाऽऽपातेन सामायिकव्याघात इति निरस्तम्, अत्र निष्प्र-योजनपरित्यागस्य न द्वेषप्रयुक्तत्वमपि तु विशदतरिववेकदृष्टिप्रयुक्तत्विमिति सामायिकव्याघाताऽभादात्। न हि यानाऽऽरूढो विवेकी पथिको गृहादावागतेऽपि यानं न मुञ्चिति, न वा तन्मोचने तस्य तत्र द्वेषप्रसङ्गः, तथाऽननुभवात् । दृश्यते हि प्रयोजनाऽधिकारव्याप्ता शिष्टानां प्रवृत्तिः ।

परेषामिप सम्मतिमदम् । तदुक्तं रामगीतायां → संन्यासिनां तु शास्त्रोक्तवर्त्सनैवाऽस्त्यकर्मिता। गृहिणामप्यकर्मित्वे न शास्त्रं प्रतिभाति मे ।। ← (रा.गी.९/६) इति । पूजाधिकारव्यवस्था तु महा-निशीथे → भावच्यणमुग्गविहारया दव्यच्यणं तु जिणपूआ। पढमा जईण, दुण्ह वि गिहीण।। ←

શકાતું નથી. બરોબર આ જ રીતે શ્રાવકઅવસ્થામાં જિનપૂજા લાભકારી હોવાથી સાધુઅવસ્થામાં પણ જિનપૂજા લાભકારી બને એવો કોઈ નિયમ નથી. રોગની ચિકિત્સા જેમ નિયત હોય છે. અર્થાત્ અમુક વ્યક્તિને અમુક રોગની અવસ્થામાં અમુક પ્રમાણમાં અમુક ઔષધ અપાય છે. તેમ અમુક અવસ્થાવાળા જીવો અમુક પ્રકારનો જ ધર્મ કરી શકે. આ રીતે ચોક્કસ અધિકારી વ્યક્તિને આશ્રયીને શાસ્ત્રમાં ધર્મની વ્યવસ્થા દર્શાવવામાં આવેલ છે. અષ્ટકજીમાં જણાવેલ છે કે → ધર્મના સાધનોની વ્યવસ્થા શાસ્ત્રમાં અધિકારીને આશ્રયીને બતાવેલી છે. જેમ રોગની ચિકિત્સા રોગી ઉપર ચોક્કસ રીતે કરવામાં આવે તો લાભ થાય, અન્યથા નુકશાન થાય. તેમ સાવદ્યપ્રવૃત્તિરૂપી રોગ જેને લાગુ પડેલ હોય તેવા ગૃહસ્થોને જિનપૂજા ઔષધ તરીકે કામ કરે, સર્વ પાપથી નિવૃત્ત થયેલા સાધુ માટે નહિ. ← (૫/૨૮)

प्रकृत्यारम्भभीरुर्वा यो वा सामायिकादिमान् । गृही तस्यापि नाऽत्राऽर्थेऽधिकारित्वमतः स्मृतम् । ।२९ । । प्रकृत्येति । अतः = भावस्तवाऽधिरूढस्य यतेरत्राऽनिधकारित्वात् यः प्रकृत्याऽऽरम्भीरुर्यो

वा सामायिकादिमान् (गृही) तस्याप्यत्राऽर्थे जिनपूजारूपे अधिकारित्वं न स्मृतम्।

(महा.अध्य.३) इत्येवमुपदर्शिता । सम्मतञ्चेदं परेषामि । तदुक्तं भगवद्गीतायां → श्रेयान् द्रव्यमयाद् यज्ञाद् ज्ञानयज्ञः परंतप ! ← (भ.गी.४/३३) इति । तथापि द्रव्यपूजायां प्रवर्त्तने यतेरसंयतत्वाद्या-पातः। तदुक्तं महानिशीथ एव → जे णं केइ साहू वा साहुणी वा निग्गंथे अणगारे दव्वत्थयं कुज्जा से णं अजएइ वा असंजए वा देवभोइए वा देवगच्चेइ वा जाव णं उम्मगपइहिएइ वा दुरुज्झिय-सीलेइ वा कुसीलेइ वा सच्छंदयारिएइ वा आलवेज्जा ← (महा. नि.अ.८) इति ।

एतेन द्रव्यपूजायाः परिग्रहिनवारणादिना भावस्तवार्थत्वस्येव सम्यक्त्वशुद्धिकारणत्वस्य → पूयाए कायवहो पिडकुट्टो सो उ, किंतु जिणपूया । सम्मत्तसुद्धिहेउत्ति भावणीआ उ णिरवज्जा ।। ← (श्रा.प्र. ३४५) इत्यादिना श्रावकप्रज्ञप्तौ प्रसिद्धत्वात्, मनःशान्ति-ध्यानादिहेतुत्वस्य च → पूयाए मणसंती मणसंतीएहिं उत्तमं झाणं । सुहझाणेण य मोक्खो, मुक्खे सुक्खं अणाबाहं ।। ← (सं.प्र.१९९) इति सम्बोधप्रकरणेन प्रसिद्धत्वात् सम्यक्त्वशुद्धिमनःप्रशान्ति-ध्यानादेस्तु यतेरपीष्टत्वात्कथं न तस्य जिन-पूजायाः सप्रयोजनत्विमिति निरस्तम्, अग्रेतनभूमिकाऽऽरोहणे प्राथमिकभूमिकोचितोपायाऽवलम्बनस्याऽन्याय्यत्वात्, तथापि तत्र प्रवर्तने साधोः 'हा ! विराधकोऽहिमि'त्येवमवद्यस्यैव चित्ते स्फुरणादिति कर्तृ-पिरणामवशादेवाधिकाराऽनिधकारयोरत्र व्यवस्था शास्त्रप्रसिद्धा स्वीकर्तव्या। महानिशीथेऽपि → अकिसणपव्यत्तगाणं विरयाविरयाण एस खलु जृत्तो । तो किसणसंजमविक्ठ पुप्फाइयं न कप्पइ ।। ← (म.नि.अ.३गा.२८) इत्युक्तम् । आवश्यकिनर्युक्तिभाष्येऽपि → छज्जीवकायसंजमु दव्यथए सो विरुज्जई किसणा। तो किसणसंजमविक्ठ पुप्फाइअं न इच्छंति।। ← (आ.नि.भा.१९३) इत्युक्तम् । यथोक्तं ज्ञानसारेऽपि → द्रव्यपूजोचिता भेदोपासना गृहमेधिनाम् । भावपूजा तु साधूनामभेदोपासनात्मिका ।। ← (ज्ञा.सा.२९/८) इति ।।५/२८।।

प्रकृतमेव दृढयित- 'प्रकृत्ये'ित । भावस्तवाधिरूढस्य अत्र = द्रव्यस्तवे अनिधकारित्वाद् यः सामायिकादिमान् = सामायिक-पौषधस्थो गृहस्थः तस्यापि, किंपुनर्यतेरित्यिपशब्दार्थः, जिनपूजारूपे अर्थे अधिकारित्वं न शास्त्रे स्मृतम् । कर्तृपरिणामवशाज्जिनपूजनाधिकारानिधकारयोर्व्यवस्थितत्वात् यो गृही प्रकृत्या = स्वभावतः आरम्भभीरः = पृथिव्याद्युपमर्दभीरः तस्यापि = आरम्भभीरोर्गृहस्थस्याऽिप जिन-पूजारूपे अर्थे अधिकारित्वं न शास्त्रे स्मृतम् ।

**ગાથાર્થ ઃ**- માટે જે પ્રકૃતિથી પાપભીરૂ હોય અથવા તો સામાયિકવાળા ગૃહસ્થ હોય તેનો પણ પૂજામાં અધિકાર કહેવાયેલો નથી. **(પ/૨૯)** 

ટીકાર્થ:- ભાવસ્તવમાં આરૂઢ હોવાનાં લીધે સાધુને જિનપૂજામાં અધિકાર નથી. આવું પૂર્વે કહી ગયા છીએ. તે જ કારણે જે ગૃહસ્થ સ્વભાવથી જ પાપભીરૂ હોય એટલે કે જિનપૂજાનિમિત્તક સ્નાનાદિ કરવામાં "હાય-હાય! હું વિરાધના કરું છું." આ પ્રકારનો પરિજ્ઞામ જાગતો હોય અથવા તો જે ગૃહસ્થ સામાયિકમાં રહેલો હોય તેમને પણ જિનપૂજાનો અધિકાર કહેવાયેલો નથી.

'यदष्टकवृत्तिकृत् "अत एव सामायिकस्थः श्रावकोऽप्यनिधकारी, तस्याऽपि सावद्यनिवृत्ततया भावस्तवाऽऽरूढत्वेन श्रमणकल्पत्वात् ।

अत एव गृहिणोऽपि प्रकृत्या पृथिव्याद्युपमर्दनभीरोर्यतनावतः सावद्यसंक्षेपरुचेर्यतिक्रियाऽनुरागिणो न धर्मार्थं सावद्याऽऽरम्भप्रवृत्तिर्युक्ते"ति (अष्ट.वृ.२/५) ।।२९।।

प्रकृते अष्टकवृत्तिसंवादमाह- 'यदि'ति । सामायिकस्थस्य तदानीं सायद्यनिवृत्ततया भावस्तवाधि-रूढत्वेन च श्रमणकल्पत्वात्, तत्पूर्त्तिकालं यावत् सचित्तादिस्पर्शरहितस्यैव व्रतपालकत्वात्। जिनपूजां चिकीर्षुस्तु सचित्तपुष्पादिवस्तूनि समुपादायैव तां करोति, तद्विना पूजाया एवाऽसम्भवात्, प्रतिकार्यं का-रणस्य भिन्नत्वादिति (प्र.श.गा.३६) व्यक्तं प्रतिमाशतकवृत्तौ । कथारत्नकोशेऽपि → जइ पुण पोसह-निरया सच्चित्तविवज्जया जइसरिच्छा । उत्तरपडिमासु ठिया पुष्फाई ता विवज्जंतु ।। ← (कथार.को. पृ.९००/गा.९०) इति ।

तत्तद्धिकारसम्पाद्यत्वं परेषामि सम्मतम् । अत एव समाधिस्थगृहस्थस्य स्वाश्रमोचिततत्तद्धर्मक्रियापिरित्यागेऽपि न कश्चिद् दोष इति परैरङ्गीक्रियते । तदुक्तं रामगीतायां → गृहिणोऽपि यिततुल्यत्वादिप तस्यामवस्थितौ । सर्वकर्मविनिर्मुक्तेस्स्वात्मारामान्न कर्मिता ।। ← (रा.गी. ९/१८) इति । संन्यासोपिनषिद अपि संन्यासिनमुद्दिश्य → न देवताप्रसादग्रहणम् । न बाह्यदेवा-ऽभ्यर्चनं कुर्यात् ← (सं.उप.२/५९) इत्युक्तम् । एतेन → तीर्थानि तोयपूर्णानि देवान् काष्ठादिनिर्मितान् । योगिनो न प्रपूज्यन्ते स्वात्मप्रत्ययकारणात् ।। ← (जा.द.४/५२) इति जाबालदर्शनोपिषद्वचनमपि व्याख्यातम्, अत्र 'प्रपूज्यन्ते = प्रपूजयन्ति' इति ज्ञेयं, छन्दोभङ्गभयात् तथोक्तेः न्याय्यत्वम्वसेयं गुणग्रहणरिसकैः तात्पर्यार्थापितदृष्ट्या । प्रकृते → अर्चादावर्चयेत् तावदीश्वरं मां स्वकर्मकृत्। यावन्न वेद स्वहृदि सर्वभूतेष्ववस्थितम् ।। ← (क.दे.सं. /२५) इति किपलदेवहृतिसंवादवचनं, → यितः स्वहृदयार्चनमेव कुर्याद् बाह्यार्चनं परिहरेदपुनर्भवाय ← (मैन्ने.२/२६) इति च मैन्नैय्युपिनषद्वचनं, → वितः स्वहृदयार्चनमेव कुर्याद् बाह्यार्चनं परिहरेदपुनर्भवाय ← (मैन्ने.२/२६) इति च मैन्नैय्युपिनषद्वचनं, → न यतेर्देवपूजा ← (ना.परि.५/६) इति नारदपरिव्राजकोपिनषद्वचनमिष यथातन्त्रमनुयोज्यम् ।

अथ निरारम्भसामायिकादिनैव जिनपूजाया अन्यथासिद्धतयाऽनुपादेयत्वं गृहस्थस्येति चेत् ? न, एकानुष्ठानस्य विहिताऽन्याऽनपवादकत्वात्, अन्यथा दानादीनामपि तेनान्यथासिद्ध्यापत्तेः । न हि शास्त्रोक्तानुष्ठानयोरयं विशेषोऽस्ति यदेकमादरणीयम्, अन्यत्तु नेति । → पुव्युत्तगुणसमग्गं धरिउं जइ

માટે જે અષ્ટકપ્રકરણની ટીકામાં જણાવેલ છે કે → તેથી સામાયિકમાં રહેલ શ્રાવક પણ પૂજાનો અધિકારી નથી. કારણ કે સામાયિકમાં રહેલ શ્રાવક પણ આરંભ-સમારંભથી નિવૃત્ત થયેલ હોવાને કારણે ભાવસ્તવમાં આરૂઢ થયેલ છે. તેથી તે ત્યારે સાધુ જેવો છે. તેથી જે કારણે સાધુને જિનપૂજાનો અધિકાર નથી. તે જ કારણે સામાયિકમાં રહેલ શ્રાવકને જિનપૂજાનો અધિકાર નથી. આથી જ જે ગૃહસ્થ પણ સ્વભાવથી પૃથ્વી વગેરે જીવોની હિંસાથી ભયભીત હોય, અત્યંત યતનાવાળો હોય, પાપપ્રવૃત્તિને ઘટાડવાના રૂચિવાળો હોય તેમજ સાધુક્રિયાનો અનુરાગી હોય તેને ધર્મ માટે આરંભ-સમારંભની પ્રવૃત્તિ કરવી યોગ્ય નથી. ←(પ/૨૯)

१. मुद्रितप्रतौ 'यत्पंचाशकवृत्तिकृत्' इत्यशुद्धतरः पाठः ।

अन्यत्राऽऽरम्भवान् यस्तु तस्याऽत्राऽऽरम्भशङ्किनः । अबोधिरेव परमा<sup>१</sup> विवेकौदार्यनाशतः । ।३०।।

अन्यत्रेति। यस्त्वन्यत्र<sup>२</sup> = कुटुम्बाद्यर्थे आरम्भवाँस्तस्याऽत्र = जिनपूजानिमित्तपुष्पादौ आरम्भ-शिङ्कनः = स्तोकपुष्पादिग्रहणाऽभिव्यङ्ग्याऽऽरम्भशङ्कावतः परमा = प्रकृष्टा अबोधिरेव = बोधि-हानिरेव, विवेकः कार्याऽकार्यज्ञानमौदार्यं च विपुलाऽऽशयलक्षणं तयोर्नाशतः (=विवेकौदार्यनाशतः)। तरिस नेय चारित्तं । सावयधम्मिम्म दढो हविज्ज जिणपूयणुज्जुत्तो ।। ← (पु.मा.४६६) इत्येवं पुष्पमालायां यतिधर्मप्रतिपत्त्यसिहष्णोः कर्तव्यतयाऽर्हत्पूजनस्योपदेशात् तदकरणे सामायिकादेरप्यतात्त्वि-कत्वाऽऽपातात् । तदुक्तं कथारत्नकोशे → पुष्पाई दव्यत्थयमकुणंतो कह गिही हविज्ज जोग्गो ।

जिनपूजाऽनादरे तु देशविरितपरिणामोऽपि कुतः ? तदुक्तं लिलितविस्तरायां → जिनपूजा-सत्कारयोः करणलालसः खल्वाद्यो देशविरितपरिणामः । औचित्यप्रवृत्तिसारत्वेनोचितौ चारम्भिण एतौ; सदारम्भरूप-त्वात्, आज्ञाऽमृतयोगात्, असदारम्भनिवृत्तेः, अन्यथा तदयोगात्, अतिप्रसङ्गात् ← (ल.वि.पृ.८०) इति भावनीयं तत्त्वमेतत् ।।५/२९।।

भावत्थयस्स ? ता पढमभूमिगाए जङ्गज इहं ।। 🗲 (कथार को पृ.९८/गा ११) इति ।

अनिधकारिणो यथा प्रवर्तने दोषः तथाऽधिकारिणोऽप्रवर्तनेऽपि दोष एवेत्याशयेनाह-'अन्यत्रे'ति । यस्तु कुटुम्बाद्यर्थे = निजकुटुम्बाऽऽपणादिकृते आरम्भवान् = पृथिव्याद्युपमर्दनकारी तस्य गृहिणो जिनपूजानिमित्तपुष्पादौ = अर्हत्पूजनप्रयोजनकपुष्पादिग्रहणे स्तोकपुष्पादिग्रहणाऽभिव्यङ्ग्याऽऽरम्भशङ्कावतः सा आरम्भशङ्का भ्रान्तत्वाऽभिव्यञ्जिका, अनारम्भे आरम्भत्वावगाहनात् । तदुक्तं सम्बोधप्रकरणे > पूयम्मि वीयराये भावो विप्फुरइ विसयविवच्चाया । आया अहिंसभावे वट्टइ इह तेण नो हिंसा ।। जत्थ य अहिंसभावो तत्थ य सुहजोगकारणं भिणयं । अणुबंधहेउरिहओ वट्टइ इह तेण नो हिंसा ।। ﴿ (सं.प्र.१/२००-२०१) इति ।

किञ्च शुभफलायामिप जिनपूजायामशुभफलत्वशङ्काकरणादिप तस्य भ्रान्तता स्फुटैव । तस्याः शुभफलकत्वन्तु सम्बोधप्रकरणे → सच्चप्पभावओ च्चिय अग्गी णो डहइ तं हियं कुणइ । तह कायवहो वि तया सुहजोगनिमित्तसंजणया ।।

परिणामविसेसोऽवि हु सुहबज्झगओ सुहफलो होंति ।।

← (सं.प्र. ६/५६-५७) इत्येवमुपदर्शितम् । ततश्च जिनपूजायामारम्भशङ्किनः प्रकृष्टा बोधि-हानिरेव, तयोः = कार्याऽकार्यज्ञान-विपुलाशययोः नाशतः = विनाशात् । → आरंभपसत्ताणं गिहीण

ગાથાર્થ :- જે ગૃહસ્થ સંસારમાં આરંભ-સમારંભ કરતો હોય અને પૂજામાં આરંભ-સમારંભની શંકા કરતો હોય તો તે ગૃહસ્થમાં વિવેકદષ્ટિ અને ઉદારતાનો નાશ થવાથી બોધિદુર્લભતા જ પ્રાપ્ત થાય. (પ/૩૦)

ટીકાર્થ :- જે ગૃહસ્થ કુટુંબ વગેરે માટે આરંભ-સમારંભ કરે છે. અને જિનપૂજા નિમિત્તે આવેલા પુષ્પ વગેરેમાં આરંભ-સમારંભની શંકા કરે છે. તે ગૃહસ્થને ભયંકર બોધિહાનિ સ્વરૂપ નુકશાન થાય છે. જિનપૂજા માટે થોડા જ પુષ્પો ગ્રહણ કરવા દ્વારા તેનાં હૃદયમાં પ્રસ્તુત બાબતમાં વિરાધનાની तदुक्तं -

"अण्णत्थाऽऽरंभवओ धम्मेऽणारंभओ अणाभोगो । लोए पवयणिवंसा अबोहिबीअंति दोसा अ ॥" (पंचाशक. ८/१२) ॥३०॥

छज्जीववहअविरयाणं । भवअडवीनिवडियाणं दव्वत्थओ चेव आलंबो ।। ← (सं.प्र.१/२१३) इत्येवं सम्बोधप्रकरणोक्तरीत्या संसारकान्तारिनस्तरणाऽऽलम्बनत्वेन प्रसिद्धायां जिनपूजायां हिंसाशङ्कनात् वि-वेकनाशः स्फुट एव । जिनपूजायां स्वद्रव्याऽविनियोगादौदार्यप्रच्यवोऽपि स्पष्ट एव तत्त्यागिनः । जिनपूजायां स्वकीयवित्तविनियोगविरहेण दुर्गतिगमनाद् बोधिहानिरिप स्पष्टैव । तदुक्तं → दव्वं तमेव मन्ने जिनबिंबपइट्टणाइकज्जेसु । जं लग्गइ तं सहलं दुग्गइजणणं हवइ सेसं ।। ← ( ) इति।

पञ्चाशकसंवादमाह- 'अण्णत्थे'त्यादि । तद्वृतिस्त्वेवम् → "अन्यत्र = अधिकृतस्नानादेरपरत्र वि-विधदेह-गेहादिकर्मसु आरम्भवतः = भूतोपमर्दकारिणः सतो देहिनः धर्मे = धर्मविषये, जिनार्चनादिनिमित्त-मित्यर्थः । 'अणारंभओ'ति अनारम्भ एवानारम्भकः = भूतोपमर्दनपरिहारः, किम् ? इत्याह- अनाभोगः = ज्ञानाभावो वर्तते, अनाभोगकार्यत्वादनारम्भस्य । अथवाऽनारम्भतोऽनारम्भादनाभोगोऽवसीयते । ज्ञानाभाव एव, हि शास्त्राऽनुमतोऽपि जिनार्चादिगत आरम्भोऽकृत्यतयाऽवभासते। तथा लोके = शिष्टजने = तन्मध्य इत्यर्थः, प्रवचनिष्वंसा = जिनशासनाऽश्लाघा "पूजाविधानाऽप्रतिपादनपरं जिनशासनं, अन्यथा कथमार्हताः शौचादिव्यतिरेकेणाऽपि जिनं पूजयन्ति ?" इत्यादिरूपा भवति । सा चाबोधेः = जन्मान्तरे जिनधर्माऽप्राप्तेः बीजिमव बीजं = हेतुः = अबोधिबीजं इति एतौ अनन्तरोक्तौ दोषौ = दूषणे भवतः। चशब्दोऽनाभोगापेक्षया समुच्चयार्थः । अथवा दोषाय भवप्राप्तिलक्षणाय तदबोधिबीजं सम्पद्यते । इतिशब्दः समाप्तौ । ततो द्रव्यतः स्नातेन शुद्धवस्त्रेण च जिनपूजा विधेयेति स्थितम्" ← (पञ्चा.८/१२ वृत्ति)।

શંકા સૂચિત થાય છે. તેવી શંકા થવાનું કારણ તેનામાં વિવેકદર્શિનો અભાવ છે. અર્થાત્ કર્તવ્ય-અકર્તવ્યનું તેને ભાન નથી. કુટુંબ માટે થતાં આરંભ-સમારંભ સંસારમાં ભટકાવનાર હોવાથી અકાર્ય છે. છતાં પણ તે તેને કરવા જેવાં લાગે છે. અને પુષ્પપૂજા વગેરે સમ્યક્દર્શન વગેરેની શુદ્ધિ કરનાર હોવાથી કર્તવ્ય હોવા છતાં તેને તે કરવા જેવા લાગતા નથી. તે ઉપરાંત 'પુષ્કળ પુષ્પો દ્વારા પ્રભુભક્તિ કરવાની પોતાની ઉદારતાથી ભગવાનના દર્શન કરવા આવનાર અનેક લોકોનાં સમ્યગ્દર્શન વગેરે નિર્મળ થશે.' આવો ઉદાર આશય પણ તેનામાંથી નષ્ટ થાય છે. આમ વિવેકદર્ષ્ટિ અને ઉદારતા બંન્ને નાશ થવાથી તેને બોધિહાનિસ્વરૂપ ભયંકર હાનિ થાય છે.

પંચાશકમાં જણાવેલ છે કે → સંસારમાં આરંભ કરનાર જીવની ધર્મમાં આરંભની શંકાથી પ્રવૃત્તિ ન થવી તે અજ્ઞાન છે. તેના લીધે લોકમાં તેની કંજુસાઈથી શાસનની હિલના થાય છે. તેમજ અબોધિનું કારણ થાય છે. આવા અનેક દોષ રહેલા છે. (પ/30) नन्वेवं धर्मार्थमप्यारम्भप्रवृत्तिप्राप्तौ.

धर्मार्थं यस्य वित्तेहा तस्याऽनीहा गरीयसी । प्रक्षालनाद्धि पङ्कस्य दूरादस्पर्शनं वरम् ।। (अष्टक ४/६, पराशरस्मृति-१३३ हितोपदेश-१/१८७, पञ्चतन्त्र-२/१५७) तथा, 'शुद्धागमैर्यथालाभं 'प्रत्यग्रैः शुचिभाजनैः । स्तोकैर्वा बहुभिर्वापि पृष्पैर्जात्यादिसम्भवैः ।।' (अष्टक ३/२) इत्यादिकं विरुध्येतेत्याशङ्क्याह-

# यच्च धर्मार्थमित्यादि तदपेक्ष्य दशान्तरम् । सङ्काशादेः किल श्रेयस्युपेत्यापि प्रवृत्तितः ।।३१।।

नन् एवं = देहादिणिमित्तं पि ह जे कायवहे तह पयट्टंति । जिणप्रयाकायवहम्मि तेसिम-पवत्तणं मोहो ।। (पञ्चा.४/४५) इति पञ्चाशकवचनात, → देहिगिहाइयकज्जे आरंभं नो निरुंभिस अणज्ज !। कायवहो त्ति निसेहिस जिणपूर्य अहह ! तुह मोहो ।। ← (कथार.को.पृ.१००/गा.८) इति कथारत्नकोशवचनाच्च धर्मार्थमपि आरम्भप्रवृत्तिप्राप्तौ = पृथिव्यादिजीवोपमर्दनव्यापाराणां कर्तव्य-त्वप्राप्तौ सत्यां, तया सह 'धर्मार्थं' इति, 'शृद्धागमैरि'ति च अष्टकप्रकरणगतकारिकयोः विरोधः स्यात, प्रथमकारिकया 'जिनपूजार्थस्नानाद्यारम्भजनितपापलक्षणस्य पङ्कस्य पूजालक्षणजलेन प्रक्षालनापेक्षया पूजार्थस्नानादेरकरणमेव वरिि'त्यर्थो लभ्यते द्वितीयकारिकया च 'देवसम्बन्ध्यारामः पूजार्थपुष्पत्रोटना-द्यारम्भो न श्रावकेण स्वयं विधीयत' इत्यर्थो लभ्यते इति द्वयोर्विरोधः स्पष्टः एव इत्याशङ्कयाऽऽह-

શંકા :- જો આ રીતે ધર્મ માટે પણ આરંભ-સમારંભની પ્રવૃત્તિ કર્તવ્ય બને તો "ધર્મ માટે જેને ધનની ઈચ્છા છે તેને દાનની ઈચ્છા ન થાય તે જ વધારે સારું. કારણ કે પહેલાં કાદવથી ખરડાવં અને પાછળથી તેને સાફ કરવું તેનાં કરતાં કાદવને દૂરથી ન અડકવું તે જ વધારે સારું. અર્થાત ધર્મ માટે પરિગ્રહનું પાપ કરવું અને તે ધન સંચયના પાપને દૂર કરવા ધર્મ કરવો તેના કરતાં પહેલેથી ધર્મનિમિત્તક ધનઉપાર્જન ન કરવું તે જ વધુ સારું." આ પ્રકારનાં **અષ્ટક**જીનાં વચનનો વિરોધ આવશે.

તેમજ અષ્ટકપ્રકરણમાં આગળ જણાવેલ છે કે "ન્યાયોપાર્જિત ધન વગેરેથી શુદ્ધ રીતે આવેલા તથા જેટલા મળી શકે તેટલા, સ્વચ્છ ભાજનમાં રાખેલા, નહિ કરમાયેલા, અલ્પ કે ઘણાં શ્વેત પૃષ્પો દ્વારા પૂજા કરવી." આ વચનનો પણ વિરોધ થશે, કારણ કે તમે પૂજાસ્વરૂપ ધર્મ માટે આરંભ કરવાની વાતો કરો છો જ્યારે અષ્ટકજીનો ઉપરોક્ત પ્રથમ શ્લોક 'ધર્માર્થં….' કહેવા દ્વારા એનો નિષેધ કરે છે. તેમજ 'શુદ્ધાગમૈઃ…..' આ શ્લોક પણ સ્વાભાવિક રીતે પ્રાપ્ત થયેલા પુષ્પોથી પુજા કરવાની વિધિ જણાવે છે. એટલે કે જાતે પુષ્પો તોડવા વગેરે આરંભ-સમારંભની મનાઈ ફરમાવે છે.

#### **#** राष्ट्र<del> वयन विरोधनो परिहार #</del>

આ શંકાનું સમાધાન કરવા ગ્રંથકારશ્રી જણાવે છે કે >

ગાથાર્થ :- धर्मार्थ ઈત્યાદિ શ્લોક વડે ધર્મનિમિત્તક આરંભનો નિષેધ કરવામાં આવેલ છે તે અવસ્થા વિશેષની અપેક્ષાએ જાણવું. કારણ કે સંકાશ શ્રાવક વગેરેની જાણી જોઈને ધર્મકાર્યનિમિત્તક વેપાર આદિમાં પ્રવૃત્તિ સંભળાય છે. (૫/૩૧)

१. मुद्रितप्रतौ 'प्रत्येग्रेः' इत्यशुद्ध पाठः । २. मुद्रितप्रतौ 'श्रेयस्युपेत्यादि' इत्यशुद्धः पाठः ।

यच्चेति । यच्च 'धर्मार्थिम'त्यादि भणितं तद्दशान्तरं सर्वविरत्यादिरूपं अपेक्ष्य, आद्यश्लोकस्य सर्वविरत्यधिकारे पाठात्, द्वितीयस्य च पूजाकालोपस्थिते मालिके दर्शनप्रभावनाहेतोर्वणिक्कला न प्रयोक्तव्येत्येतदर्थख्यापनपरत्वात् ।

'यच्चे'ति । अष्टकप्रकरणे 'धर्मार्थिम'त्यादि यद् भणितं तत् सर्वविरत्यादिरूपं = सर्वविरति-सामायिकपौष-धादिलक्षणं दशान्तरं अपेक्ष्य उक्तम्, आद्यश्लोकस्य अष्टकप्रकरण-पराशरस्मृति-पञ्चतन्त्र-हितोपदेशदर्शितस्य 'धर्मार्थं यस्ये'त्यादिरूपस्य पङ्कप्रक्षालनन्यायप्रतिपादकस्य अस्मन्नये सर्वविरत्यधिकारे पाठात् = भणनात्, एतेन → त्यागाय श्रेयसे वित्तमवित्तः सञ्चिनोति यः । स्वशरीरं स पङ्केन स्नास्यामीति विलिम्पति । । ← (इष्टो.१६) इति इष्टोपदेशवचनं, → ईहेत धनहेतोर्यस्तस्याऽनीहा गरीयसी ← (म.भा.शांति.२०/७) इति च महाभारतवचनं व्याख्यातम् । 'शुद्धागमैः' इत्यादिरूपस्य द्वितीयस्य श्लोकस्य च पूजाकालोपस्थिते मालिके = पुष्पमालाविकेतरि दर्शनप्रभावनाहेतोः = जैनशास-नाभ्युदय-प्रभावनाबोधिबीजाधानादिकृते व-णिक्कला = कदर्यतागर्भिता शठता न = नैव प्रयोक्तव्या परन्तु स्व-सम्पदनुसारेणोचितमूल्यदानतः सुसुगन्धिपुष्पाणि मालिकादादातव्यानि इति एतदर्थख्यापनपरत्वात् तयोः 'धर्मार्थिम'ति कारिकायामपि गृहस्थस्य पूजा नैव निषिध्यते ।

तदुक्तं तद्वृत्तौ श्रीजिनेश्वरसूरिभिः > धर्मार्थं = धर्मिनिमित्तं यस्य = कस्यचित्पुंसः वित्तेहा = द्रव्योपार्जनचेष्टा कृषिवाणिज्यादिका तस्य = पुरुषस्य, अनीहा = अचेष्टा वित्तानुपार्जनमेव गरीयसी = श्रेयसीतरा सङ्गततरा इत्यर्थः । अयमभिप्रायो वित्तार्थं चेष्टायामवश्यं पापं भवति तच्चोपार्जित-वित्तवितरणेनावश्यं शोधनीयं भवति, एवं च वित्तार्थमचेष्टैव वरतरा वित्तवितरणविशोध्यपापाभावात् पिरम्रहाऽऽरम्भवर्जनात्मकत्वेनाऽचेष्टाया एव च धर्मत्वादिति । अत्रार्थे दृष्टान्तमाह- प्रक्षालनात् = धावनात् सकाशात् हि = यस्मात् पङ्कस्य = अशुचिरूपकर्दमस्य दूरात् = विप्रकर्षात् अस्पर्शनं = असंश्लेषणमेव वरं = प्रधानमिति । इदमुक्तं भवति – यदि पङ्के करचरणादिरवयवः क्षिप्त्वाऽिप प्रक्षालनीयस्तदा सैवाग्निकारिका वरमकृतेति । प्रयोगश्चेह न विधेया मुमुक्षूणां द्रव्याग्निकारिका, तत्सम्पाद्यस्य कर्मपङ्कस्य पुनः शोधनीयत्वात्, पादादेः पङ्कक्षेपवदिति । एवं तर्हि गृहस्थेनािप पूजािद न कार्यं स्यात्, नैवम्, यतो जैनगृहस्था न राज्यादिनिमित्तं पूजां कुर्वन्ति, न च राज्याद्यार्वितमवद्यं दानेन शोधियष्याम इति मन्यन्ते, मोक्षार्थमेव तेषां पूजादौ प्रवृत्तेः, मोक्षार्थितया च विहितस्याऽऽगमानुसारिणो वीतरागपूजादेर्मोक्ष एव मुख्यं फलं, राज्यादि तु प्रासङ्गिकम् । ततो गृहिणः पूजािदकं नाऽविधेयम्।

ટીકાર્થ:- ઘર્માર્થ ઈત્યાદિ કહેવા દ્વારા અષ્ટકજીમાં ધર્મનિમિત્તક આરંભનો જે નિષેધ જણાવેલ છે તે સર્વવિરતિ વગેરે દશાવિશેષની અપેક્ષાએ જાણવું. કારણ કે સર્વવિરતિના અધિકારમાં તે શ્લોક કહેવાયેલો છે. તેમજ શુદ્ધાનમાં: ઈત્યાદિ બીજો શ્લોક પણ "જાતે પુષ્પાદિ તોડવાનો આરંભ ન કરવો." આવા તાત્પર્યથી કહેવાયેલ નથી. પરંતુ પૂજાનાં અવસરે માળી ઉપસ્થિત થાય ત્યારે તેની સમક્ષ વિષક કલાનો પ્રયોગ નહિ કરવો. કારણ કે તેવા પ્રસંગે ઉદારતા બતાવવામાં આવે તો જ જિનશાસનની પ્રભાવના થાય છે. આવું તાત્પર્ય તે શ્લોક દ્વારા જણાય છે.

अन्यथा.

''सुव्वइ दुग्गयनारी 'जगगुरुणो सिंदुवारकुसुमेहिं ।

पूआपणिहाणेणं उववन्ना तियसलोअंमि।।" (पंचा.४/४९, सं.स.७०) इत्यादिवचनव्याघात³प्रसङ्गात् ।

दीक्षितेतरयोश्च अनुष्ठानस्याऽऽनन्तर्य-पारम्पर्यकृत एव फले विशेष ← (अ.प्र.४/६ वृत्ति) इति।

'शुद्धागमीः' इति कारिकाया वृत्तिलेशस्तु → शुद्धो = निर्दोष आगमः = प्राप्त्युपायो येषां तानि 'शुद्धागमानि', न्यायोपात्तिवित्तेनाऽचौर्येण वा गृहीतानीत्यर्थः, तैः पुष्पैः, 'दीयते देवदेवाय या साऽशुद्धेत्यु-दाहृता' इति सम्बन्धः । कथं दीयते इत्याह । लाभस्याऽनितक्रमेण = यथालाभं प्रवचनप्रभावनार्थमुदारभावेन मालिकाद्यथालाभगृहीतैर्देशकालापेक्षया चोत्तम-मध्यम-जघन्येषु यानि लब्धानि तैः पुष्पैरिति भावना । प्रत्यप्रैः = अपरिम्लानैः, शुचिभाजनैः = पवित्रपटलकाद्याधारैः, इतरथा स्नानादिशौचमपि न मनोनिवृत्तिमापा-दयेदिति । स्तोकैः = अल्पैः प्रत्यपायापगमं पुष्पदानादष्टभिरित्यर्थः । बहुभिः भूरिभिस्तदुद्देशेन बहूनां दानात् वाशब्दौ स्तोक-बहुपुष्पपुञ्जयोर्बहुमानप्रधानस्य फलम्प्रत्यविशेषप्रतिपादनार्थो । अपिशब्दश्च स-मुच्च्यार्थ इति । पुष्पैः = कुसुमैः जात्यादिसम्भवैः मालतीप्रभृतिप्रस(भ)वैरादि-शब्दाद्विचिकलादिपरिग्रहः ← (अ.प्र.३/२ वृत्ति) इत्येवं वर्तते ।

अन्यथा = तयोः कारिकयोः 'पूजार्थं स्वयं पुष्पत्रोटनादिलक्षण आरम्भो निषिध्यते' इत्येतदर्थख्यापनपरत्वे स्वीक्रियमाणे तु 'सुव्यइ' इत्यादिवचनव्याघातप्रसङ्गात् = पञ्चाशक-सम्बोधसप्तिकाश्लोकबाधाऽऽपातात् । न हि दुर्गतनार्या यथालाभं न्यायोपात्तवित्तेन वा तानि गृहीतानि । पञ्चाशकवृत्तिलेशस्त्वेवम् → श्रूयते = आकण्यते जिनेन्द्रप्रवचने दुर्गतनारी = दारिक्र्योपहतयोषा जगद्गुरोः = त्रिभुवननाथस्य सिन्दुवारकुसुभैः = निर्गुण्डीपुष्पैः करणभूतैः या पूजा = अर्चनं तत्र यत्प्रणिधानं 'पूजां करोमी'त्येविन्वधमैकाग्र्यं तत् पूजाप्रणिधानम् । इह च कुसुमशब्दसापेक्षत्वेऽिष पूजाशब्दस्य प्रणिधानशब्देन सह समासो 'देवदत्तस्य गुरुकुलिम'त्यादाविव न दोषायेति । तेन पूजाप्रणिधानेन करणभूतेन उपपन्ना = उत्पन्ना त्रिदशलोके = स्वर्गे इति । ततश्च्युतः सन् कनकध्वजाभिधानो नृपो भविष्यति । प्रत्येकबुद्धत्वमवाप्य स पुनर्देवलोके गिमष्यति । एवं भवपरम्परयाऽयोध्याया नगर्याः शक्रावतारनाम्नि चैत्ये केवलिश्रयमवाप्य सेत्स्यतीति । ← (पञ्चा.४/४९ वृत्ति) । धर्मार्थमारम्भप्रवृत्तेर्बलवदिनष्टाऽनुबन्धित्वे तु दुर्गतनार्याः कुसुमपूजाप्रणिधानेन देवत्वलाभोऽनुपपन्नः स्यादिति भावः । कथानकं तु पञ्चाशकवृत्तितोऽवसेयम् । साक्षेपपिरहारं विस्तरत एतदर्थबुभुत्सुभिः → 'अधिकारिवशाच्छास्त्रे धर्मसाधनसंस्थितिः ← (अ.प्र.२/५) इति अष्टककारिकाया

જો તે શ્લોકનું તાત્પર્ય "જાતે પુષ્પાદિ ન તોડવા" એવું માનવામાં આવે તો **પંચાશકજી**માં જેં જણાવેલ છે કે → સંભળાય છે કે ગરીબ સ્ત્રી જંગલમાં સિંદુવારનાં ફૂલથી જગતગુરુની પૂજા કરવાનાં પરિણામથી દેવલોકમાં ઉત્પન્ન થઈ ← આ વાત અસંગત થઈ જશે.

१. श्रूयते दुर्गतनारी जगद्गुरोः सिंदुवारकुसुमैः पूजाप्रणिधानेनोपपन्ना त्रिदशलोके ।। २. हस्तादर्शे 'जगद्गुरुणो' इत्यशुद्धः पाठः । ३. मुद्रितप्रतौ '...व्याघाप्र...' इति अशुद्धपाठः।

इत्थं चैतदङ्गीकर्तव्यं- सङ्काशादेः किल श्रेयिस = धर्मकार्ये उपेत्याऽपि = विषयविशेषपक्षपात-गर्भत्वेन पापक्षयकरीं वाणिज्यादिक्रियामङ्गीकृत्याऽपि प्रवृत्तितः ।

सङ्काशश्रावको हि प्रमादाद् भिक्षतचैत्यद्रव्यो निबद्धलाभाऽन्तरायादिक्लिष्टकर्मा चिरं पर्य-टितदुरन्तसंसारकान्तारोऽनन्तकालाल्लब्धमनुष्यभावो दुर्गतनरिशरःशेखररूपः पारगतसमीपोपलब्ध-स्वकीयपूर्वभववृत्तान्तः पारगतोपदेशतो दुर्गतत्वनिबन्धनकर्मक्षपणाय 'यदहमुपार्जयिष्यामि द्रव्यं 'तद्ग्रासाऽऽच्छादनवर्जं सर्वं जिनायतनादिषु नियोक्ष्ये' इत्यभिग्रहं गृहीतवान्, कालेन च निर्वाणमवाप्तर-वानिति ।

वृत्तिर्विलोकनीया

इत्थञ्च = अनुपदं वक्ष्यमाणरीत्या हि एतत् = स्वरूपतः सावद्यस्याप्यारम्भस्य धर्मार्थं कर्तव्यत्वं श्रावकस्य न्यायप्राप्तमिति अङ्गीकर्तव्यम् । तथाहि - सङ्काशादेः श्रावकस्य धर्मकार्ये विषयविशेषपक्षपा-तगर्भत्वेन = भिक्षतदेवद्रव्यसमर्पणलक्षणविषयगोचरपक्षपातगर्भिततया पापक्षयकरीं = दुरितनाशिनीं वाणिज्यादिक्रियां अङ्गीकृत्यापि प्रवृत्तितः = प्रवर्तनदर्शनात् । स्वरूपतः सावद्यमपि वाणिज्यादिव्यापारं कृत्वा द्रव्यस्तवलक्षणधर्मकार्ये सङ्काशादेः केवलज्ञान्युपदेशतः प्रवर्त्तनश्रवणात् स्वरूपतः सावद्यस्यापि धर्मार्थं कर्तव्यत्वं श्रावकस्य न्याय्यमेवेति फिलतम् । सङ्काशोदाहरणं उपदेशपदे इत्थमावेदितम् → संकासु गंधिलावइ सक्कवयारम्मि चेतिए कहिव । चेतियदव्युवओगी पमायओ मरण संसारो ।। तण्हाछुहाभिभूओ संखेज्जे हिंडिऊण भवगहणे । घायण-वहण-चुन्नगवियणाओ पाविउं बहुसो ।। दारिद्दकुलुप्पत्तिं दरिद्दभावं च पाविउं बहुसो । बहुजणधिक्कारं तह मणुएसु वि गरहणिज्जं तु ।। तगराए इङ्भसुओ जाओ तक्कम्मसेसयाए उ । दारिद्दमसंपत्ती पुणो पुणो चित्तनिव्येओ ।।

તેમજ ધર્મનિમિત્તક આરંભ-સમારંભ નિષિદ્ધ નથી- એવું માનવું પણ જરૂરી છે. કારણ કે સંકાશ વગેરે શ્રાવકે ધર્મકાર્યને ઉદ્દેશીને વિશેષ પ્રકારના ધર્મના પક્ષપાતથી ગર્ભિત હોવાને લીધે પાપક્ષય કરનાર બને એવા વેપાર વગેરેને જાણી જોઈને કરેલ છે.

## સંકાશ શ્રાવકનું ઉદાહરણ

સંકાશ શ્રાવકનું દેષ્ટાંત આ મુજબનું છે. સંકાશ શ્રાવકે પ્રમાદનાં કારણે દેવદ્રવ્યનું ભક્ષણ કરેલું અને તેના લીધે લાભાંતરાય વગેરે ચીકણા કર્મો બાંધ્યા અને સંસારમાં લાંબા સમય સુધી તે ભટકતો રહ્યો. અતિ દીર્ઘકાળ પછી તેણે મનુષ્યભવને પ્રાપ્ત કર્યો. પરંતુ લાભાંતરાય કર્મોને લીધે દરિદ્રમનુષ્યોમાં તે શિરોમણિ સમાન થયો. ગરીબાઈથી કંટાળીને તેમને કેવલજ્ઞાનીનાં ઉપદેશથી ગરીબીમાં કારણભૂત એવા કર્મનો નાશ કરવા માટે સંકાશ શ્રાવકે એવો અભિગ્રહ કર્યો કે "જે હું પૈસા કમાઈશ તે રોટી-કપડાનાં ખર્ચા સિવાય તમામ ધન દહેરાસર વગેરેમાં હું વાપરીશ. આમ દેવદ્રવ્યભક્ષણના દોષમાંથી મુક્ત થવાના આશયથી તેણે જે પ્રકારે વેપાર કર્યો તે વેપાર કર્મનિર્જરામાં કારણભૂત હતો. તેથી જ તેવી પ્રવૃત્તિ કરીને કાલાંતરે તે મોક્ષમાં ગયો." (આમ અહીં ધર્મ માટે પણ વેપાર કરવાની વાત આવે છે. તેથી 'ધર્મનિમિત્તે આરંભ ન જ કરાય' એવો કોઈ એકાંત શાસ્ત્રને માન્ય નથી.)

१. मुद्रितप्रतौ 'तद्ग्रासात्थाद....' इत्यशुद्धः पाठः । २. मुद्रितप्रतौ 'निर्वाणमृवा...' इत्यशुद्धः पाठः ।

अथ युक्तं सङ्काशस्येतत्, तथैव तत्कर्मक्षयोपपत्तेः न पुनरन्यस्य, नैवं, सर्वथैवाऽशुभस्व-रूपव्यापारस्य विशिष्टनिर्जराकारणत्वाऽयोगादिति ।।३१।।

केविलजोगे पुच्छा कहणे बोही तहेव संवेगो । किं एत्थमुचियमिण्हिं चेइयदव्यस्स वुङ्ढिति ।। गासच्छादनमेत्तं मोत्तुं जं किंचि मज्झ तं सव्वं । चेतियदव्वं णेयं अभिग्गहो जावजीवंति ।। सुहभावपिवत्तीओ संपत्तीऽभिग्गहिम्म निच्चलया । चेतीहरकारावण तत्थ सया भोगपिरसुद्धी ।। निट्ठीवणाईकरणं असक्कहा अणुचियाऽऽसणादी य । आयतणिम्म अभोगो एत्थं देवा उयाहरणं।। देवहरयिम्म देवा विसय-विसविमोहियावि न कयाइ । अच्छरसाहिंपि समं हासक्खेडाइ वि करेंति ।। इय सो महाणुभावो सव्वत्थिव अविहिभावचागेण । चिरयं विसुद्धधम्मं अक्खिलयाराहगो जाओ ।।

← (उप.प.४०३-४१२) इति । सम्यक्त्वप्रकरणापराभिधाने दर्शनशुद्धिप्रकरणे अपि सङ्काशोदाहरणं देवतत्त्वनिरूपणावसरे (स.प्र. १/६० वृत्ति) सप्ततिश्लोकैरुपदर्शितमित्यवधेयम् ।

अथ युक्तं प्रमादाद् भिक्षतदेवद्रव्यस्य सङ्काशस्य एतत् = वाणिज्यं कृत्वा द्रव्यस्तवकरणम्, तथैव = उपार्जितवित्तस्य ग्रासाच्छादनवर्जस्य सर्वस्य जिनायतनादिषु विनियोगेनैव तत्कर्मक्षयोपपत्तेः = सङ्काश-श्रावकनिबद्धलाभान्तरायादिक्लिष्टकर्मनिर्जरणसम्भवात्, न पुनः अन्यस्य = सङ्काशादिव्यतिरिक्तस्य । न हि दृष्टान्तमात्रस्य शास्त्रनिरूपितस्य सिद्धान्तरूपताऽभिमता, अन्यथा सूर्याभदेवादिना शस्त्रादिपूजनं कृतमिति तदिप कर्तव्यं स्यादिति चेत् ? नैवम्, सर्वथैव = हेतु-स्वरूपाऽनुबन्धोद्देश्याऽऽलम्बनसाध्य-त्वादिभिः सर्वैरेव प्रकारैः अशुभस्वरूपव्यापारस्य = सावद्यात्मकस्य परदारागमन-मृगयादिव्यापारस्येव विशिष्टिनर्जराकारणत्वाऽयोगात् = प्रभूतकर्मनिर्जराहेतुत्वानुपपत्तेः । वाणिज्यादिक्रियायाः सर्वथैवाऽशुभात्मकत्वे सङ्काशस्य ततो विशिष्टिनर्जराऽनापत्तेः कथञ्चिदेवाऽशुभात्मकता तस्याऽङ्गीकर्तव्या। सा तु जिनपूजार्थस्नान-पुष्प-धूप-दीपादावप्यक्षतैव, स्व-परयोः प्रशस्ततराध्यवसायजनकत्वेन तत्र सर्वथैव साव-द्यात्मकता तु वक्तुं नैव पार्यते । ततो धर्मार्थं श्रावकस्य कथञ्चित्सावद्यस्य स्नानकरण-पुष्पादिग्रहणस्य जिनभक्त्युद्देश्यकतया विशिष्टिनर्जराकारणत्वादुपादेयत्वमनाविलमेवेति सिद्धम् ।।५/३१।।

શંકા :- સંકાશ શ્રાવક માટે તેવા પ્રકારનો અભિગ્રહ અને તથાવિધ વેપાર પ્રવૃત્તિ યોગ્ય છે. કારણ કે તે રીતે પ્રવૃત્તિ કરવામાં આવે તો જ તેને કર્મનિર્જરા થવાની હતી. પરંતુ આ દેષ્ટાંતનાં આધારે બધા જીવો માટે એવો નિયમ ઠોકી બેસાડવો કે "ધર્મનિમિત્તક આરંભ ઉચિત છે." આ વાત બરાબર નથી. કારણ કે દેષ્ટાંત માત્રના આધારે કોઈ સિદ્ધાંત સ્થાપી ન શકાય.

સમાધાન :- આ શંકા બરાબર નથી. કારણ કે તમામ પ્રકારે જે પ્રવૃત્તિ અશુભ સ્વરૂપવાળી હોય તે વિશિષ્ટ પ્રકારની કર્મનિર્જરાનું કારણ બની ન શકે. કહેવાનો આશય એ છે કે સંકાશ શ્રાવકે કરેલી પ્રવૃત્તિ જો સર્વથા અશુભ હોય તો તેનાથી વિશિષ્ટ નિર્જરા ન થઈ હોત. પરંતુ વિશિષ્ટ નિર્જરા તો તેનાથી થઈ છે જ. માટે માનવું પડે કે તેવી પ્રવૃત્તિમાં અમુક અપેક્ષાએ શુભત્વ રહેલું હતું. દેવદ્રવ્યભક્ષણમાંથી મુક્તિ મેળવવાની તીદ્ર ઝંખનાથી તેની પ્રવૃત્તિ જેમ શુભ બને તેમ પ્રભુભક્તિના ઉત્તમ આશયથી ગર્ભિત પૂજારૂપ પ્રવૃત્તિ પણ મહદ્દઅંશે શુભ જ કહેવાય. માટે જિનભક્તિના અર્થી

# पूजया परमानन्द्रमुपकारं विना कथम् । ददाति पूज्य इति चेच्चिन्तामण्यादयो यथा ।।३२।। पूजयेति । व्यक्तः ।।३२।।

#### ।। इति भक्तिद्वात्रिंशिका ।।५।।

ननु पूजार्थस्नानाद्यविनाभाविकायवधात् कृतकृत्यतया मुक्तिव्यवस्थिततया च जिनस्योपकाराऽसम्भवे कथं पूजया पूज्यः पूजकानां परमानन्दं ददातीत्याशङ्कायामाह- 'पूजये'ति । कायवधाऽविनाभाविन्या पूजया सुखानुभवलक्षणं उपकारं विना पूज्यः तीर्थङ्करः कथं = केन प्रकारेण परमानन्दं = सोपाधिकद्रव्य-क्षेत्र-काल-भाव-भवाऽनाश्लिष्टसदातनसुखमयं मोक्षं ददाति इति चेतु ?

अत्रोच्यते, यथा चिन्तामण्यादयः उपकारं विनाऽपि स्वेप्सितं ददाति तथाऽयमपीति बोध्यम् । तदुक्तं श्रावकप्रज्ञप्तौ पञ्चाशके च  $\rightarrow$  उवगाराभावंमि वि पुञ्जाणं पूयगस्स उवगारो । मंतादिसरण-जलणाइसेवणे जह तहेहंपि ।।  $\leftarrow$  (श्रा.प्र.३४८, पञ्चा.४/४४) इति । स्तवपरिज्ञायामपि  $\rightarrow$  उवगाराभावे वि हु चिंतामणि-जलणचंदणाईणं । विहिसेवगस्स जायइ तेहिंतो सो पसिद्धमिणं ।।  $\leftarrow$  (स्त.प.१६४) इत्युक्तम् । योगसारेऽपि  $\rightarrow$  चिन्तामण्यादिकल्पस्य स्वयं तस्य प्रभावतः । कृतो द्रव्यस्तवोऽपि स्यात् कल्याणाय तदिर्थनाम् ।।  $\leftarrow$  (यो.सा.१/३०) इति गदितम् ।

एतेन देवस्य रागरहितत्वे जलमन्थनन्यायेन वृथैव तत्पूजनादिप्रयास इति निरस्तम् । तदुक्तं अन्यत्राऽपि →

क्षीणक्लेशा एते न हि प्रसीदन्ति न स्तवोऽपि वृथा । तत्स्तवभावविशुद्धेः प्रयोजनं कर्मविगम इति।। स्तुत्या अपि भगवन्तः परमगुणोत्कर्षरूपतो ह्येते । दृष्टा ह्यचेतनादिप मन्त्रादिजपादितः सिद्धिः ।। यस्तु स्तुतः प्रसीदित रोषमवश्यं स याति निन्दायाम् । सर्वत्राऽसमचित्तः स्तुत्यो मुख्यः कथं भवति।। शीतार्दितेषु हि यथा द्वेषं विह्नर्न याति रागं वा । नाह्वयित वा तथापि च तमाश्रिताः स्वेष्टमश्नुवते।। तद्वत्तीर्थकरान् ये त्रिभुवनभावप्रभावकान् भक्त्या । समुपाश्रिता जनास्ते भवशीतमपास्य यान्ति शिवम्।।

← (लिलतिवस्तरायां उद्धृता इमे श्लोकाः लोगस्स-पृष्ठ-९३) इति । एतेन → रागाद्यभावे जिनेश्वराणां कथं परमानन्ददायकत्वम् ? इत्यपि प्रत्यस्तम्, तदुक्तं अन्यत्रापि →

એવા શ્રાવકો માટે ભગવદ્બહુમાનગર્ભિત પુષ્પાદિઆરંભની પ્રવૃત્તિ પણ નિષિદ્ધ કરી ન શકાય. માટે "ધર્મનિમિત્તક આરંભ-સમારંભ કરવો એ અનુચિત છે." એ વાત વ્યાજબી નથી. (૫/૩૧)

ગાથાર્થ :- પૂજા દ્વારા ભગવાન ઉપર કોઈ ઉપકાર તો થતો નથી. તેથી પૂજ્ય એવા ભગવાન પરમાનંદ એવા મોક્ષને કઈ રીતે આપે ? આ પ્રશ્નનો જવાબ એમ જાણવો કે જેમ ચિંતામણિ રત્ન વગેરેની પૂજા કરવામાં આવે તો ચિંતામણિ રત્નને કોઈ લાભ થતો નથી. પરંતુ પૂજકને તેનું ફળ અવશ્ય પ્રાપ્ત થાય છે. તેમ કૃતકૃત્ય એવા ભગવાનની પૂજા દ્વારા પ્રભુને કોઈ લાભ થતો ન હોવા છતાં આપણને પરમાનંદની પ્રાપ્તિ થવામાં કોઈ બાધ નથી. (પ/૩૨)

ગાથાર્થ સરળ હોવાને લીધે પ્રસ્તુત ગાથાની ટીકાકાર મહર્ષિએ સંસ્કૃત વ્યાખ્યા કરી નથી. તેથી અમે પણ આ બાબતમાં વિશેષ છણાવટ માટે પ્રયત્ન કરતા નથી. (૫/૩૨)

चिन्तामणिरयणादिहिं जहा उ भव्वा समीहियं वत्थुं । पावंति तह जिणेहिं तेसिं रागादभावेऽपि ।। वत्थुसहावो एसो अउव्वचिन्तामणी महाभागो । थोऊणं तित्थयरे पाविज्जइ बोहिलाभोत्ति ।। भत्तीए जिणवराणं खिज्जन्ती पुव्वसंचिया कम्मा । गुणपगरिसबहुमाणो कम्मवणदवाणलो जेण ।।

← (लिलतविस्तरायां एता गाथा उद्धृता पृ.९७) ।

**एतेन** भगवतः चिन्तामणिकल्पत्वे कस्मात्र सर्वेषां समो लाभ इति **निरस्तम्**, तत्तत्कर्मोच्छेदानुकूल-जिनभक्त्यादितारतम्येन फललाभतारतम्योपपत्तेः।

ततश्च सुष्ठूक्तं भक्तामरस्तोत्रवृत्तौ →
समीहितं यन्न लभामहे वयं प्रभो ! न दोषस्तव कर्मणो मम ।
दिवाऽप्युलूको यदि नाऽवलोकते तदाऽपराधः कथमंशुमालिनः ?।।
← (भक्ता.४९/प्र.१९३) इति ।

वस्तुतस्तु तदुपकारात् न फललाभ किन्तु तदुपासनात एव, चिन्तामण्यनलौषधादिजन्यफललाभ-विदिति व्यक्तं समरादित्यकथायाम् (स.क.भव.९ प्रान्ते) । एवमेव तत्प्रद्वेषतो न तस्य हानिरिप तु स्वस्यैवेत्यिप दृश्यम् । तदुक्तं हिरभद्रसूरिभिः ब्रह्मसिद्धान्तसमुच्चये > भवाऽभवनिमित्तं च जगतोऽनाशयं परम् । विद्वेषेज्यादियोगेन ततः तदुभावसिद्धितः ।। (ब्र.सि. २९) इति ।

→ न पूजयाऽर्थस्त्विय वीतरागे न निन्दया नाथ ! विवान्तवैरे । तथापि ते पुण्यगुणस्मृतिर्नः पुनातु चित्तं दुरिताऽञ्जनेभ्यः । (बृ.स्व.स्तो ५७) इति बृहत्स्वयम्भूस्तोत्रवचनं, → रागवज्जियोऽवि सेवयजणकप्परुक्खो ← (ष.खं.५/४/२६ वृ.) इति च षट्खण्डागमवचनमप्यत्रानुसन्धेयमिति शम् ।।५/३२।।

प्रतिष्ठागर्भिता भक्तिः द्वि-त्रि-पञ्चाऽष्टभेदतः । दर्शिता भूमिभेदेनाऽऽदरतः क्रियतां वरा ।।१।।

इति मुनियशोविजयविरचितायां नयलतायां भक्तिद्वात्रिंशिकाविवरणम् ।।५।।

#### प. ભક્तिબત્રીસીનો સ્વાધ્યાય

- (એ) નીચેના પ્રશ્નોના વિસ્તારથી જવાબ આપો.
- ૧. ધર્મમાં ઉદ્યમ કરનાર માટે મુખ્ય અંગ શું છે ? તે દેષ્ટાન્તસહિત જણાવો.
- ર. ધર્મસિદ્ધિનું બીજુ અંગ જણાવો.
- ૩. ઈંટ વગેરે ઉપાદાન કારણ કેવા ને કેવી રીતે લાવવા ?
- ૪. જિનભવનકૃત્ય શુદ્ધિનું કારણ કઈ રીતે બને ? તે ન્યાયની ભાષામાં જણાવો.
- ૫. ભગવાનની ભક્તિ ક્યા સંબંધથી શુદ્ધિનું કારણ બને ?
- દ. જિનાલયનિર્માણ ભાવયજ્ઞ કેમ કહેવાય છે ? તે સમજાવો.
- ૭. જિનબિંબ કરાવવાની વિધિ સમજાવો.
- ૮. 'શુદ્ધભાવથી પ્રતિમા કરાવવી' તેને વિસ્તારથી સમજાવો.
- ૯. પરિશામ શુભ કેવી રીતે થાય ?

#### (બી) નીચે યોગ્ય જોડાણ જોડો.

| ۹. | નિયાણારહિત | પ્રીતિવિશેષ        |
|----|------------|--------------------|
| ૨. | ભાવયજ્ઞ    | આગમિક              |
| 3. | મૂળધન      | સ્વરૂપશુદ્ધિ       |
| ٧. | ઉત્સાહ     | ભાવપૂજા            |
| ૫. | લોકોત્તર   | નિરુપચરિત          |
| ₹. | મહોદય      | અવ્યયનીવિ          |
| ૭. | મુખ્ય      | સૂક્ષ્મબુદ્ધિગમ્ય  |
| ۷. | ઇજ્યા      | પૂજા               |
| ૯  | ગંભીર      | પુષ્યાનુબંધી પુષ્ય |

#### (સી) ખાલી જગ્યા પૂરો.

- ૧. પરપીડાપરિહારથી જ આરાધનામાં ...... પડે છે. (શુભાનુબંધ, અશુભાનુબંધ, પાપાનુબંધ)
- ૨. જિનાલયના ...... ધનની માવજત અને વૃદ્ધિ શ્રાવકો કરે. (મૂળ, દ્રવ્ય, જ્ઞાન)
- 3. પૂજામાં જણાતો કાયવધ પણ ...... મનાયેલો છે. (ગુણવાન, દોષવાન, નિર્ગુણ)
- ૪. ભગવાન ...... હોવાથી દેવપૂજા ફળવાળી છે. (કૃતકૃત્ય, કરુણાસાગર, વીતરાગ)
- પ. પૂજામાં થતી જીવવિરાધના ..... ઉદાહરણથી લાભકારી બતાવેલ છે.(કૂવાના,વહાણના,વાવડીના)
- ભાવસ્તવમાં આરૂઢ થયેલાને દ્રવ્યસ્તવનો ...... છે. (અધિકાર, અનિધકાર)
- ૭. સંકાશશ્રાવકે પ્રમાદના કારણે ...... દ્રવ્યનું ભક્ષણ કરેલું. (દેવ, ગુરુ, જ્ઞાન)
- ૮. ...... કર્મના ઉદયથી મનુષ્ય દરિદ્ર થાય છે. (લાભાંતરાય, દાનાંતરાય, ભોગાંતરાય)
- ૯. ગૃહસ્થમાં વિવેકદેષ્ટિ અને ઉદારતાનો નાશ થવાથી ...... પ્રાપ્ત થાય છે.

(દેશવિરતિદ્દર્લભતા, બોધિદ્દર્લભતા, જ્ઞાનદર્લભતા)

### 🛊 ૫. નચલતાની અનુપ્રેક્ષા 🛊

#### (એ) નીચેના પ્રશ્નનોના વિસ્તારથી જવાબ આપો.

- ૧. જિનાલયને કેવા ગુણવાળો ગૃહસ્થ કરાવે ?
- ર. જિનાલય માટે સૌ પ્રથમ કેવી ભૂમિને ગ્રહણ કરવી જોઈએ ?
- ૩. દેરાસર નિર્માણ માટે કારીગર કેવા રાખવા ? તેને માટે શ્રાવકે શું શું કરવું ?
- ૪. લૌકિક અને લોકોત્તર અનુષ્ઠાનની ભેદરેખા સમજાવો.
- ૫. પ્રતિષ્ઠા કેટલા પ્રકારે થાય ? એ વિસ્તારથી સમજાવો.
- દ. પ્રતિષ્ઠાના બે પ્રકારને સમજાવો.
- ૭. પંચોપચારપૂજા અને અષ્ટોપચારપૂજા સમજાવો.
- ૮. ૫ પ્રકારના અભિગમ સમજાવો.

#### (બી) નીચેના પ્રશ્નોના સંક્ષેપમાં જવાબ આપો.

- ૧. ભાવસ્તવ કોને કહેવાય ?
- ૨. શુભાનુબંધનો અર્થ જણાવો.
- ૩. મહાવીર ભગવાને બીજાની અપ્રીતિ દૂર કરવા શું કર્યું ?
- ૪. 'યતના' શબ્દને ન્યાયની ભાષામાં જણાવો.
- પ. શ્રાવક ઉચિત રીતે શિલ્પીનું માન જાળવે તેનું કારણ જણાવો ?
- લચિત ઉત્સાહનું મહત્ત્વ જણાવો.
- ૭. શા માટે શિલ્પી સાથે મનમેળ તૂટવો ન જોઈએ ?
- ૮. મુખ્ય પ્રતિષ્ઠા કોને કહેવાય ?
- ૯. સ્વભાવ કેટલા પ્રકારે છે ? ક્યા ક્યા ?
- ૧૦. અદષ્ટ ક્યા સંબંધથી પ્રતિમામાં રહેશે ?

#### (સી) ખાલી જગ્યા પૂરો.

- ૧. ભાવસ્તવનું કારણ હોય તે ...... કહેવાય છે. (દ્રવ્યસ્તવ, શ્રાવકસ્તવ, ચૈત્યસ્તવ)
- ૨. જિનાલય બનાવનાર ગૃહસ્થના અહીં ....... વિશેષણ બતાવવામાં આવ્યા છે. (૬, ૫, ૨)
- પ્રતિષ્ઠા વિધિ દ્વારા જિનાગમ અનુસારે પોતાનામાં ...... વગેરે ભાવોની સ્થાપના થાય છે.
   (સાધૃત્વ, વીતરાગત્વ, વૈરાગ્ય)
- ૪. પ્રતિષ્ઠા પછી ...... દિવસ સુધી સતત પ્રતિષ્ઠિત પ્રતિબિંબની પૂજા કરવી. (૮,૫,૩)
- ૫. શ્વેત અને ...... વસ્ત્રો પહેરીને શ્રાવકે પૂજા કરવી. (શુભ, શુદ્ધ, ધોયેલા)
- દ. અન્ય આચાર્યો કહે છે કે પૂજા ....... પ્રકારની છે. (૩, ૫, ૮)
- ૭. કાયયોગપ્રધાન પૂજા ...... છે. (વિઘ્નઉપશમની, નિર્વાણપ્રસાધની, અભ્યુદયપ્રસાધની)
- ૮. વચનયોગપ્રધાન પૂજામાં ...... વગેરે મંગાવવાના હોય છે. (પુષ્પ, વસ્ર, અલંકાર)

# ६- साधुसामग्र्य-द्वात्रिंशिका

# છઠ્ઠી બત્રીસીની પ્રસાદી

योगादेवाऽन्त्यबोधस्य साधुः सामग्र्यमश्नुते ।।६/८।। (पृ.३९२) थ२भ (तत्त्वसंवेद्दन) જ્ञानना योगथी ४ साधु पूर्शताने पामे છे.

यतिधर्मो मूलोत्तरगुणसमुदायस्योऽतिदुष्कर उक्तः, अतिदुर्लभं मोक्षं प्रत्यतिदुष्करस्यैव धर्मस्य हेतुत्वात् ।।६/१८।। (पृ.४२१) भूक्षगुष्म अने ઉत्तरगुष्मना सभूढस्वरूप संयमधर्म अत्यंत दुष्डर डढेवायेक्ष छे. डेम डे अतिदुर्बल એवा मोक्ष प्रत्ये अतिदुष्डर એवो ४ धर्म डारणुरूप जनी शडे.

तात्त्विकं तु वैराग्यं शक्तिमितक्रम्याऽपि श्रद्धातिशयेन
प्रवृत्तिं जनयेत् ।।६/२१।। (पृ.४२६)
तात्त्विक वैराग्य तो ઝળહળતી શ્રद्धाना બળથી પોતાની શક્તિનું
અતિક્રમણ કરીને પણ મોક્ષમાર્ગમાં પ્રवृत्ति કરાવે.

ज्ञानसिंहतवैराग्यस्यापायशक्तिप्रतिबन्धकत्वात् । ।६/२५।। (पृ.४३२) આત્મજ્ઞાનગર્ભિત વૈરાગ્ય કર્મના મલિન અનુબંધોની શક્તિનો અવરોધક છે.

ज्ञानवत्पारतन्त्र्यस्यापि फलतो ज्ञानत्वात् । १६/२५ । । (पृ.४३२) आत्मज्ञानीनी आज्ञा पाणवामां तत्परता डेणववी એ

પણ ફળની અપેક્ષાએ જ્ઞાનસ્વરૂપ જ છે.

भावशुद्धिरिप मार्गाऽननुसारिणी न न्याय्या । ।६/२६।। (पृ.४३४) भोक्षभार्शने न अनुसरनारी એવી ભાવશુદ્ધિ પણ આગમમાન્ય नथी.

मार्गः = विशिष्टगुणस्थानाऽवाप्तिप्रवणः स्वरसवाही जीवपरिणामः ।।६/२६।। (पृ.४३४)

મોક્ષમાર્ગનો અર્થ છે વિશિષ્ટ પ્રકારના ઉપલા ગુણસ્થાનકની પ્રાપ્તિ કરાવવામાં નિપુણ અને સ્વરસવાહી એવો નિર્મળ આત્મપરિણામ.

गुणवद्बहुमानाद्यः कुर्यात्प्रवचनोत्रितम् । अन्येषां दर्शनोत्पत्तेस्तस्य स्यादुन्नतिः परा ।।६/२९।। (पृ.४३९) गुण्जवान प्रत्येना બહુમાनथी के किनशासननी प्रत्मावना કरे એनाथी બीજા જીવોને सम्यव्हर्शन प्राप्त थवाना કारणे ते જીवनी ઉત્કૃષ્ટ આત્મોન્નति थाय છે.

यस्तु शासनमालिन्येऽनाभोगेनाऽपि वर्तते । बध्नाति स तु मिथ्यात्वं महाऽनर्थनिबन्धनम् ।।६/३०।। (पृ.४४१) शासनिद्धीलनामां के अञ्जाशता पश प्रवृत्त थाय छे ते मद्धा अनर्थना अरशिसूत એवा मिथ्यात्वने जांधे छे.

गुणवत्पारतन्त्र्यतः गुणानां सामग्र्यम् ।।६/३१।। (पृ.४४३) गुष्टावानना पारतन्त्र्यथी ४ आत्मज्ञान वगेरे गुष्टो पूर्छ थाय छे.

### ।। अथ साधुसामग्र्यद्वात्रिंशिका ।।६।।

जिनभक्तिप्रतिपादनाऽनन्तरं तत्साध्यं 'साधुसामग्र्यमाह-

ज्ञानेन ज्ञानिभावः स्याद् भिक्षुभावश्च भिक्षया । वैराग्येण विरक्तत्वं संयतस्य महात्मनः ।।१।।

#### 🌣 वयलता 🌣

ज्ञान-भिक्षा-विरागेभ्यः परमेश्वरभक्तितः । दग्ध्या कर्माष्टकं योगी यत्पदं याति तद् भजे ।।१।। पञ्चम्यां द्वातिंशिकायां जिनभक्तिप्रतिपादनानन्तरं तत्साध्यं = द्रव्यस्तवलक्षणजिनभक्तिनिरूपित-साध्यताऽऽलिङ्गितं भावस्तवलक्षणं साधुसामग्र्यमाह- 'ज्ञानेने'ति । साधुसामग्र्यस्य भगवद्भक्तिसाध्यत्वञ्च परेषामपि सम्मतम् । तदुक्तं नारदपरिव्राजकोपनिषिदं → परमात्मिन यो रक्तो विरक्तोऽपरमात्मिन । सर्वेषणाविनिर्मृक्तः स भैक्षं भोक्तुमर्हति ।। ← (ना.परि.३/१८) इति । प्रकृते → भक्त्या विना ब्रह्मज्ञानं कदापि न जायते ← (त्रि.वि.म.८/१९) इति त्रिपाद्विभूतिमहानारायणोपनिषद्वचनमपि योज्यं यथातन्त्रम् । संयतस्य महात्मनः ज्ञानेन = वक्ष्यमाणतृतीयतत्त्वसंवेदनेन ज्ञानिभावः = ज्ञानित्वं स्यात् । अनेन सम्यग्ज्ञानाऽऽराधकत्वमावेदितम् । भिक्षया वक्ष्यमाणप्रथम-सर्वसम्पत्कर्यभिधानया भिक्षुभावः = भिक्षुकत्वं स्यात् । अनेन सम्यक्वारित्राऽऽराधकत्वमुद्योतितम् । भिक्षुभावः तु भिक्षुद्वात्रिंशिकायां (पृ.१८४३-१९००) विस्तरेण दर्शयिष्यते । वैराग्येण = वक्ष्यमाणतृतीयज्ञानगर्भवैराग्येण विरक्तत्वं स्यात् । एतेन सम्यग्दर्शनाराधकत्वमाविष्कृतम् । न हि मिथ्यात्वमोहनीयविपाकोदये ज्ञानगर्भवैराग्यसम्भवः । इत्थं रत्नत्रयसमाराधनदारा साधोः सामग्र्यमवतिष्ठते ।

#### ननु व्यवहारभाष्ये तु →

चरणकरणस्स सारो भिक्खायरिया तहेव सज्झाओ । एत्थ परितम्ममाणं तं जाणसु मंदसंविग्गं ।। चरणकरणस्स सारो भिक्खायरिया तहेव सज्झाओ । एत्थओ उज्जममाणं तं जाणसु तिव्वसंविग्गं ।।

← (व्य.भा.६/३८-३९) इत्येवमन्वय-व्यतिरेकाभ्यां भिक्षाचर्या-ज्ञानयोरेव साधुसामग्र्यसम्पादकत्व-माविष्कृतम्। न च वैराग्यस्यापि तत्र निवेशः कृत इति चेत् ? मैवम्, वैराग्यसत्त्व एव तयोः सामग्र्य-प्रयोजकत्वेन तदुभयग्रहणे वैराग्यस्याऽपि गृहीतत्वादेव न न्यूनत्वम् ।

अथ नारदपरिव्राजकोपनिषदि → भैक्षासनं च मौनित्वं तपो ध्यानं विशेषतः । सम्यग्ज्ञानं च वैराग्यं धर्मोऽयं भिक्षुके मतः ।। ← (ना.परि.५/३३) इत्येवं, संन्यासगीतायां च → भैक्ष्यं श्रुतञ्च

## 🛊 સાધુસામગ્ર્ચ દ્વાત્રિંશિક્ત પ્રક્તશ 🏶

પાંચમી બત્રીસીમાં જિનભક્તિનું નિરૂપણ કર્યા બાદ જિનભક્તિસાધ્ય એવી સાધુની સમગ્રતાનું = સંપૂર્ણસાધુતાનું પ્રતિપાદન આ છકી બત્રીસીમાં કરાય છે.

<u>ગાથાર્થ</u> :- સંયત એવા મહાત્મા જ્ઞાનથી જ્ઞાની બને, ભિક્ષા દ્વારા ભિક્ષુક બને, વૈરાગ્ય દ્વારા વિરક્ત બને. $(\varepsilon/1)$ 

१. 'सामग्रमाह' इति त्रुटितः पाठो मुद्रितप्रतौ !

ज्ञानेनेति । व्यक्तः ॥१॥

विषयप्रतिभासाऽऽख्यं तथाऽऽत्मपरिणामवत् । तत्त्वसंवेदनं चेति त्रिधा ज्ञानं प्रकीर्तितम् ।।२।।

मौनित्वं तपो ध्यानं विशेषतः । सम्यक् च ज्ञान-वैराग्यं धर्मोऽयं भिक्षुके मतः ।। ← (सं.गी.६/९०) इत्येवं निरूपणात् मौनेन मौनित्वं, तपसा तपस्वित्वं ध्यानेन च ध्यानित्वमत्राऽसङ्गृहीतिमिति साधुसामग्र्यानुपपत्तिरिति चेत् ?

अत्रोच्यते, मौनित्व-तपो-ध्यानानां यथाक्रमं वैराग्य-भिक्षा-ज्ञानान्तर्गततया वैराग्यादिग्रहणे तेषामिष सत्त्वसिद्धेर्न साधुसामग्र्यव्याहितः । न चैवं सित → दृढवैराग्याद् बोधो भवित ← (महो.४/२६) इति महोपनिषद्वचनाद् वैराग्यग्रहणेनैव ज्ञानस्य गृहीतत्वसम्भवात्तदग्रहणप्रसङ्ग इति शङ्कनीयम्, प्रव्रज्यायां ज्ञानप्राधान्यदर्शनाय तद्ग्रहणात्, कारणस्य कार्यजनकत्वाऽवश्यम्भाविवरहाच्च। न च तथापि भिक्षाव्यापकता कथं तपस इति शङ्कनीयम्, तत्त्वतस्तस्यास्तपोरूपत्वात्तत्राऽन्तर्भावात्तस्य । तदुक्तं आदित्यपुराणे → उपवाससमा भिक्षा प्रोक्ता वै ब्रह्मचारिणाम् ← (आ.पु.१७/१६) इति। अज्ञातोञ्छकुलकेऽपि → निरवज्जाऽऽहारेणं साहुणं निच्चमेव उपवासो ← (अज्ञा.कृ.१५) इत्यक्तम ।

उप = सह उपावृत्तदोषस्य सतो गुणैराहारगृद्धचादित्यागरूपैर्वासो हि तत्त्वत उपवास उच्यते । तदुक्तं श्रीहरिभद्रसूरिभिः ब्रह्मसिद्धान्तसमुच्चयाऽपराभिधाने ब्रह्मप्रकरणे → उपावृत्तस्य दोषेभ्यः सम्यग्वासो गुणैः सह। उपवासः स विज्ञेयो न शरीरविशोषणम् ।। ← (ब्र.प्र.२४१) इति । अन्यत्रापि → अकृताऽकारिणं शुद्धमाहारं धर्महेतवे । अश्नतोऽपि मुनेर्नित्योपवासफलमुच्यते ।। ← (अज्ञातोञ्छ-कुलकवृत्ति) इत्युक्तम् । आहारतृष्णां विना निर्दोषभिक्षाग्रहणे दिगम्बराणामप्युपवासः सम्मतः । प्रसिद्ध-श्चायमर्थः प्रवचनसारे → अण्णं भिक्खमणेसणमध ते समणा अणाहारा ← (प्र.सार.३/२७) इत्यत्र। प्रकृते 'उपवासात् परं भैक्षं' (व.स्मृ.१०/६) इति विशष्ठस्मृतिवचनं, → नक्ताद् वरश्चोपवास उपवासाद-याचितः । अयाचिताद् वरं भैक्षं तस्माद् भैक्षेण वर्तयेत्।। ← (सं.उप. २/६२) इति च संन्यासोपनिषद्धचनं यथातन्त्रमनुयोज्यं गुरुकुलवासपरायणैः ।।६/१।।

→ पढमं नाणं तओ दया ← (द.वै.४/१०) इति दशवैकालिकसूत्रवचनात्, → ज्ञानधनानां हि साधूनां किमन्यद् वित्तं स्यात् ? ← (सू.कृ.चू.१/१४) इति सूत्रकृताङ्गचूर्णिवचनात्, → आगम-बिलया समणा निग्गंथा ← (व्य.सू.१०/३) इति व्यवहारसूत्रवचनात्, → आगमहीणो समणो णेवप्पाणं परं वियाणादि ← (प्र.सार.३/३२) इति प्रवचनसारवचनाच्चाऽभ्यिहिततया अवसरसङ्गतिप्राप्तं ज्ञानमादौ निरूपयित- 'विषये'ति ।

#### श्रिविध ज्ञान भीभांसा

ગાથા સરળ હોવાથી તેની સંસ્કૃત વ્યાખ્યા પ્રન્થકારશ્રીએ કરેલ નથી. (દ/૧) જ્ઞાનનું નિરૂપણ કરવા માટે પ્રન્થકારશ્રી જ્ઞાવે છે કે →

ગાથાર્થ :- જ્ઞાનના ત્રણ પ્રકાર કહેવાયેલ છે. (૧) વિષયપ્રતિભાસ જ્ઞાન, (૨) આત્મપરિણામયુક્ત જ્ઞાન અને (૩) તત્ત્વસંવેદન જ્ઞાન. ( $\epsilon$ /૨)

विषयेति । विषयप्रतिभास इत्याख्या यस्य, विषयस्यैव हेयत्वादिधर्माऽनुपरक्तस्य प्रतिभासो यत्र तत् (=विषयप्रतिभासाख्यं) ।

तथा आत्मनः = स्वस्य परिणामोऽर्थाऽनर्थप्रतिभासात्मा विद्यते यत्र तत् (=आत्मपरिणाम-वत्) । आत्मनः = जीवस्य परिणामोऽनुष्ठानविशेषसम्पाद्यो विद्यते यत्रेति नये सम्यक्त्वलाभ-प्रयोज्यवस्तुविषयतावत्त्वमर्थो लभ्यते ।

विषयस्य ज्ञेय-ज्ञातृ-ज्ञानरूपेण त्रिविधस्य हेयत्वादिधर्माऽनुपरक्तस्य = आध्यात्मिकहेयत्वोपादेय-त्वाऽप्रकारकत्वेन प्रतिभासः = अवगाहनं यत्र = अधिकृतज्ञाने तद् विषयप्रतिभासमाद्यं ज्ञानम् ।

प्रथमप्रकारकं ज्ञानमुक्त्वा द्वितीयं तदाह- 'तथे'ति । आत्मनः = स्वस्य = अधिकृतज्ञानस्य परिणामः अर्थाऽनर्थप्रतिभासात्मा = आध्यात्मिकगुण-दोषकारित्वाऽवगाहनात्मको विद्यते यत्र अधिकृतज्ञाने तद् आत्मपरिणामवद् द्वितीयं ज्ञानमवसेयम् । स्वमतमत्रोक्त्वाऽधुनाष्टकवृत्तिकृन्मतमावेदयित-आत्मनः = जीवस्य अनुष्ठानिवशेषसम्पाद्यः परिणामः = अध्यवसायः कामभोगादिप्रवृत्तौ 'हा ! विराधकोऽहं, आत्मशत्रुरहिम'त्यादिरूपः, जिनपूजादिप्रवृत्तौ च 'अद्य मे सफलं जन्म, चिन्तामणिर्मया लब्धः, मुक्तिर्मे करगता' इत्यादिलक्षणः विद्यते यत्र अधिकृतज्ञाने तद् आत्मपरिणामवदिति नये = श्रीजिनेश्वरसूरिदिशिते व्याख्याविशेषेऽङ्गीक्रियमाणे तु सम्यक्त्वलाभप्रयोज्यवस्तुविषयतावत्त्वं = सम्यग्दर्शनप्राप्तिप्राप्या या आध्यात्मिकहेयत्वोपादेयत्वनिष्ठा कामभोगादि-जिनपूजादिलक्षणवस्तुनिष्ठविशेष्यतानिरूपिता प्रकारता तद्वत्त्वं निरूपकत्वसम्बन्धेन ज्ञानस्य यदि स्यात् तिर्हे तज्ज्ञानमात्मपरिणामवत्स्यादिति अर्थः = भावार्थो लभ्यते । तदुक्तं अष्टकवृत्तौ → आत्मनः = जीवस्य परिणतिः = अनुष्ठानविशेषसम्पाद्यः परिणामविशेषः, सैव ज्ञेयतया यस्मित्रस्ति ज्ञाने न पुनः तदनुरूपप्रवृत्तिनिवृत्ती अपि, तद् आत्मपरिणतिमत् ← (अ.वृ.९/९) इति ।

<u>ટીકાર્થ</u>:- વિષયગત હેયત્વ, ઉપાદેયત્વ ગુણધર્મોનું વ્યવસ્થિત રીતે જેમાં ભાન નથી થતું તે જ્ઞાન વિષયપ્રતિભાસ જ્ઞાન કહેવાય છે. અર્થાત્ તાત્ત્વિક હેયત્વ આદિ ગુણધર્મોનું અવગાહન કર્યા વિના જ વિષયનો પ્રતિભાસ જે જ્ઞાનમાં થાય છે તે જ્ઞાન વિષયપ્રતિભાસ નામનું પ્રથમ પ્રકારનું જ્ઞાન કહેવાય છે.

તથા પોતાનાથી = વિવક્ષિત જ્ઞાનથી અધ્યાત્મિક લાભ થશે કે નુકશાન થશે ? એવું ભાન જે જ્ઞાનમાં થાય તે જ્ઞાન આત્મપરિણામશાલી જ્ઞાન કહેવાય છે. પોતાનો મત જણાવી અન્ય મત મુજબ દિતીય જ્ઞાનની વ્યાખ્યા જણાવતા ગ્રંથકારશ્રી કહે છે કે - 'આત્માનો = જીવનો પરિણામ, કે જે વિશેષ પ્રકારની ક્રિયાથી પ્રાપ્ત થવાનો છે, તેનું વેદન - સંવેદન જે જ્ઞાનમાં થાય તે જ્ઞાન આત્મપરિણામશાલી જ્ઞાન કહેવાય છે.' આ અષ્ટકવૃત્તિકારનો મત છે. આ મત મુજબ સમ્યક્ત્વના લાભથી જે વિષયતા જ્ઞાનમાં જણાય તે જ્ઞાન આત્મપરિણામશાલી જાણવું. (ચામડાની આંખથી બાહ્ય વિષયની સુંદરતા કે અસુંદરતાનો બોધ થાય છે તેના બદલે સમ્યગ્દર્શનના પ્રભાવે તે બાહ્ય વિષયોમાં કે ભોગસુખપ્રવિત્તમાં કે વિરાધનામાં આધ્યાત્મિક હેયતાનો બોધ થાય તથા ઉપાદેયતાનો બોધ આરાધનામાં પ્રવૃત્તિ કરતી વખતે થાય તે જ્ઞાન અષ્ટકવૃત્તિકારના મતે આત્મપરિણામશાલી જ્ઞાન છે.)

१. '...धर्मानुरक्तस्ये'त्यशुद्धः पाठो मुद्रितप्रतौ । हस्तादर्शे च 'धर्मानुपरक्रम्य' इत्यशुद्धः पाठः । २. मुद्रितप्रतौ 'येन' इत्यशुद्धः पाठः

तत्त्वं = परमार्थस्तत्सम्यक् = रप्रवृत्त्याद्यपहितत्वेन वेद्यते यस्मिस्तच्व [? यस्मिन् (=तत्त्व-संवेदनम्) । तत्र] तत्त्वपदेन मिथ्याज्ञाननिवृत्तिः, तद्विषयस्येतरांऽशनिषेधाऽवच्छिन्नत्वेनाऽतत्त्वत्वात्। सम्यक्पदेनाऽविरतसम्यग्द्रष्टिज्ञाननिवृत्तिः र.

तृतीयं ज्ञानमाह - तत्त्वं = परमार्थः सुनय-निक्षेप-सप्तभङ्ग्यादिगर्भिताऽऽध्यात्मिकाऽनेकान्तवादोन्नीतः तत् सम्यक् = प्रवृत्त्याद्यपहितत्वेन = प्रवृत्ति-निवृत्तिलक्षणफलनिष्पत्तिव्याप्यत्वेन वेद्यते = ज्ञायते यस्मिन् ज्ञाने तत् तत्त्वसंवेदनाभिधानं तृतीयं ज्ञानमभिधीयते । प्रकृतव्याख्याव्यवच्छेद्यमाह- तत्त्वपदेन मिथ्याज्ञाननिवृत्तिः = मिथ्यात्चोदयदूषितश्रुतज्ञानादिव्यवच्छेदः प्रतिपाद्यते, तिद्वषयस्य = मिथ्याज्ञानगो-चरस्य इतरांऽशनिषेधाऽवच्छिन्नत्वेन = स्वसमानाधिकरणान्यधर्माऽभावाऽनुविद्धत्वेन अतत्त्वत्वात् = प्रमाण-लक्षणाऽनेकान्तबहिर्भूतत्वात् । मिथ्यात्वोदयोपहतो हि जीव 'आत्मा नित्य एव, न त्वनित्य' इत्या-दिरूपेण समस्तवस्तुजातमभ्युपैति । न चैवमस्ति, द्रव्यत्वेन नित्ये आत्मनि मनुष्यत्वादिपर्यायरूपेणा-नित्यत्वस्यापि सद्भावात्, अन्यथा सदसदविशेषाऽऽपातात् । यथोक्तं उपदेशपदे 'एगंतिणच्चवाए अणि-च्चवाए सदसदविसेसो' (उप.प.४४५) इति । एवमेवाऽऽध्यात्मिकोत्सर्गापवादविनिर्मोकेण स्थूललोकव्य-वहारदृष्ट्या हेयत्वादिनाऽभिमते वस्तुनि उपादेयत्वाद्यपलापेन तदगोचरमपि मिथ्यादृग्ज्ञानम्ज्ञानमेवाव-गन्तव्यम ।

'तत्त्वं सम्यक् वेद्यते यस्मिन् तत् तत्त्वसंवेदनिम'तिव्याख्यायां दर्शितेन सम्यक्पदेन अविर-

ત્રીજા નંબરનું જ્ઞાન છે તત્ત્વસંવેદન જ્ઞાન. તત્ત્વ એટલે અનેકાન્તવાદથી અભિવ્યક્ત થયેલ પરમાર્થ. પ્રવૃત્તિ અને નિવૃત્તિથી ઉપહિતરૂપે તેનું વેદન જે જ્ઞાનમાં થાય તે તત્ત્વસંવેદન જ્ઞાન. (કહેવાનો આશય એ છે કે સ્ત્રી વગેરે હેય તત્ત્વની નિવૃત્તિ સહિત અને સંયમ-ક્ષમાદિ ઉપાદેય તત્ત્વની પ્રવૃત્તિ સહિત જે બોધ હોય તે તત્ત્વસંવેદન જ્ઞાન કહેવાય. હેયને હેય રૂપે જાણે છતાં ન છોડે અને ઉપાદેયને ઉપાદેયરૂપે જાણે છતાં ગ્રહણ ન કરે તો તે જ્ઞાન ત્રીજા પ્રકારનું સંવેદન જ્ઞાન ન કહેવાય, પરંતુ બીજા પ્રકારનું આત્મપરિણામયુક્ત જ્ઞાન કહેવાય.) તૃતીય જ્ઞાનના નામમાં 'તત્ત્વ' શબ્દ જોડવાના લીધે મિથ્યાદેષ્ટિ જીવોના જ્ઞાનની બાદબાકી કરવામાં આવેલ છે. કારણ કે મિથ્યાત્વીના જ્ઞાનમાં વિષયભૂત પદાર્થમાં રહેલ એક ગુણધર્મનો બોધ હોવા છતાં અન્ય ગુણધર્મોનો નિષેધ પણ ભળેલ હોવાથી મિથ્યાત્વીના જ્ઞાનનો વિષય અતત્ત્વ છે, અતાત્ત્વિક છે, અપારમાર્થિક છે. (કહેવાનો આશય એ છે કે આત્મા વગેરે પદાર્થીમાં નિત્યત્વની જેમ અનિત્યત્વ ગુણધર્મ પણ રહેલ છે. તેમ છતાં આત્માને નિત્ય માનનાર એકાંતવાદીઓ આત્મામાં અનિત્યત્વનો નિષેધ કરે છે. વિદ્યમાન અન્ય ગુણધર્મોનો અપલાપ કરવાના લીધે મિથ્યાત્વીનું જ્ઞાન તત્ત્વસંવેદનરૂપ ન કહી શકાય. આત્મા અનિત્યત્વાદિ ગુણધર્મોથી યુક્ત હોવા છતાં અનિત્યત્વાદિ ગુણધર્મીથી શૂન્યરૂપે તેનું ભાન મિથ્યાત્વીના જ્ઞાનમાં થતું હોવાથી તે જ્ઞાન તત્ત્વસંવેદન જ્ઞાન ન કહેવાય, તેનો વિષય પારમાર્થિક ન કહેવાય )

તથા 'તત્ત્વવેદન' કહેવાના બદલે 'તત્ત્વસંવેદન' કહેવાનો આશય એ છે કે એ જ્ઞાનમાં તત્ત્વનું વેદન સમ્યક્ રીતે થાય છે. 'સમ્યક્' કહેવા દ્વારા અવિરત સમ્યગ્દૃષ્ટિના જ્ઞાનની અહીં બાદબાકી જાણવી.

१. 'प्रवृत्ताद्यु' इति अशुद्धः पाठो मुद्रितप्रतौ । २. मुद्रितप्रतौ '...दृष्टिज्ञानेन नि...' इत्यशुद्धः पाठः ।

तस्य ज्ञानाऽज्ञानसाधारण-प्रतिभासत्वप्रयोज्यविषयप्रवृत्त्याद्युपहितत्वेऽपि<sup>१</sup> ज्ञानत्वप्रयोज्यविर-तिप्रवृत्त्याद्युपहितत्वाऽभावादिति च। इति = अमुना प्रकारेण त्रिधा ज्ञानं प्रकीर्तितम् । तदाह-तसम्यग्दृष्टिज्ञानिवृत्तिः बोध्यते । न च मिथ्यादृष्टेः सम्यग्दृष्टेर्वा ज्ञानादिप प्रवृत्तिर्निवृत्तिश्च जायत एव, इष्टसाधनताज्ञानस्य प्रवर्तकत्वात्, अनिष्टसाधनताज्ञानस्य च निवर्तकत्वादिति सम्यक्पदेन नोभय-ज्ञानिवृत्तिः बोधियतुं शक्यते, न च मिथ्यादृष्टिबोधस्य सदसदिवशेषात् अज्ञानरूपत्वात् ज्ञानत्विव-रहोऽप्युद्भावनीयः, पापादौ मिथ्याज्ञानात् निःशङ्कप्रवृत्तेरिवरतत्तम्यगदृष्टिज्ञानाच्च साशङ्कप्रवृत्तेरपलम्भेन तयोर्ज्ञानाऽज्ञानसाधारणार्थप्रकाशकत्वप्रयोज्यविषयप्रवृत्त्याद्युपहितत्वात् सम्यक्पदमनतिप्रयोजनिमिति शङ्कनीयम्, तस्य = अविरतसम्यगदृष्टिज्ञानस्य उपलक्षणात् मिथ्याज्ञानस्य च ज्ञानाज्ञानसाधारणप्रित-भासत्वप्रयोज्यविषयप्रवृत्त्याद्युपहितत्वेऽपि = ज्ञानाज्ञानोभयगतमर्थप्रकाशकत्वलक्षणं यत्प्रतिभासत्वं तत्प्र-योज्यविषयप्रवृत्तिनिवृत्तिव्याप्यत्वे सत्यिप ज्ञानत्वप्रयोज्यविरितप्रवृत्त्याद्युपहितत्वाऽभावात् = सम्यग्ज्ञानमात्रनिष्ठज्ञानत्वप्रयोज्यपापिवरिति-पुण्य-संवरादिप्रवृत्त्युत्पत्तिव्याप्यत्विरहात् ।

अयमाशयः प्राणातिपातादिरूपात् पापात् विरतिः स्वाध्याय-ध्यान-तपश्चरणादौ पुण्यसंवरादिकृत्ये योग्यताद्यनुगता प्रवृत्तिश्च ज्ञानफलमुच्यते । तदुक्तं उपदेशपदे → णाणस्स फलं विरती पावे, पुन्निम्मि तह पिवत्तीओ जोगत्तादिअणुगया ← (उप.प.गा.४४८ भा.२ पृ.२४०) इति पापिवरतेः पुण्यप्रवृत्तेश्च ज्ञानत्वप्रयोज्यत्वं सिध्यति, कारणताऽवच्छेदकस्य प्रयोजकत्विनयमात्, घटस्य दण्डत्वप्रयोज्यत्ववत् । मिध्याज्ञाने सम्यग्दृष्टिज्ञाने वा ज्ञानत्वप्रयोज्यपापिवरित-पुण्यप्रवृत्त्युपधायकत्वं नास्ति, सत्यिप तिस्मिन् पाप्प्रवृत्तेः पुण्यिनवृत्तेश्चोपलम्भात् । तत्त्वसंवेदनज्ञाने तु प्रवृत्त्याद्युपिहतत्वेन प्रतिभासत्वप्रयोज्यविषयप्रवृत्त्याद्युपिहतत्वेन वा तत्त्ववेदनं नाभिमतं किन्तु सम्यग्ज्ञानमात्रवृत्तिज्ञानत्वप्रयोज्यपापिवरित-पुण्यप्रवृत्त्याद्युपिहतत्वेन तदिभमतम् । अतो मिथ्याज्ञानाऽविरतसम्यग्दृष्टिज्ञानयोर्व्यवच्छेदोऽनाविल एव।

मास्तु कस्यचित् सज्ज्ञान-मिथ्याज्ञानसाधारणत्वेन ज्ञानत्वभ्रम इति प्रतिभासत्वपदिनवेशः । ज्ञानत्वस्य प्रतिभासत्वन्यूनवृत्तित्वं न तु समव्याप्तत्विमिति न तयोरैक्यमाशङ्कनीयम् । मिथ्याज्ञाने तु ज्ञानत्वमेव नास्ति । अतः मिथ्यादृष्टिप्रवृत्तेः प्रतिभासत्वप्रयोज्यत्वेऽिष ज्ञानत्वप्रयोज्यत्विरहात्, परमार्थवेदनाऽभावाच्य नातिप्रसङ्गः । अविरतसम्यग्दृष्टिज्ञाने प्रतिभासत्वं ज्ञानत्वज्य स्तः । अविरतसम्यग्दृष्टेर्या भोजनपानशयनाऽऽसन-स्नान-कामभोगादिप्रवृत्तिस्तस्याः प्रतिभासत्वप्रयोज्यत्वमेव न तु ज्ञानत्वप्रयोज्यत्वम् । न च प्रतिभासत्वापेक्षया ज्ञानत्वस्याधिकबलत्वादिवरतसम्यग्दृशो ज्ञानत्वप्रयोज्येव प्रवृत्तिरुपिहता स्यान्न तु अश्य के समितितीना भोधभां ज्ञान अने अज्ञान-भन्नेभां साधारण्य गुण्यधर्म = प्रतिभासत्व = प्रक्षारत्व = भोधत्व के समितितीना भोधभां ज्ञान अने अज्ञान-भन्नेभां साधारण्य गुण्यधर्म = प्रतिभासत्व = प्रक्षारत्व = भोधत्व केवाना क्षिये तेनाथी संपाद्य ६ विषयभां प्रवृत्तिथी अने अनिष्टिभयनिवृत्तिथी समितितीनं ज्ञान युक्त केवाना क्षिये समितितीनो भोध तत्त्वसंवेद्य ज्ञानत्वप्रयोज्य पापविरित्त वगेरे स्वरूप प्रवृत्तिथी युक्त कोवाना क्षिये समितितीना भोध द्वारा न थि शक्तवाथी तेनो भोध तत्त्वसंवेद्यनस्वरूप भनी शक्त कोवा रूपे वेदन समितितीना भोध द्वारा न थि शक्तवाथी तेनो भोध तत्त्वसंवेद्यनस्वरूप भनी शक्त कोवा रूपे वेदन समितितीना भोध द्वारा न थि शक्तवाथी तेनो भोध तत्त्वसंवेदनस्वरूप भनी शक्त कोवा रूपे वेदन समितितीना भोध द्वारा न थि शक्तवाथी तेनो भोध तत्त्वसंवेदनस्वरूप भनी शक्तवाद्योः भाति ज्ञानना त्रण प्रकार प्रशादेव छे.

१. मुद्रितप्रतौ '...हित्वेऽपि' इत्यशुद्धः पाठः ।

विषयप्रतिभासं चाऽऽत्मपरिणतिमत्तथा। तत्त्वसंवेदनं चैव ज्ञानमाहुर्महर्षयः।। (अ.९/२)।।२।। प्रतिभासत्वप्रयोज्येति शङ्कनीयम्, चारित्रमोहोदयजनितान्तरायलक्षणस्य प्रतिबन्धकस्य सत्त्वादिवरतसम्य-ग्दृक्प्रवृत्तेः तथाविधकर्मोदयसहकृतप्रतिभासत्वप्रयोज्यत्वाभ्युपगमात् ।

वस्तुतस्तु प्रवृत्तिहेतुता तत्त्तदर्थज्ञानानां तद्विषयकवीर्यान्तरायकर्मक्षयोपशमजनकत्वेनैव। एतेन इ-ष्टोत्पत्तिनान्तरीयकदुःखाधिकदुःखाऽजनकेऽप्यलसस्याप्रवृत्तिरुपपादिता, विध्यर्थज्ञानेऽपि तत्राऽऽलस्यदोषप्रति-बन्धेन वीर्यान्तरायकर्मक्षयोपशमाऽनिष्पत्तेः । इत्थमेव चाविरतसम्यग्दृष्ट्यादेः शक्यविरत्यादौ प्रवृत्त्यभावोपपत्तिः; तत्र तस्य बलवदनिष्टहेतुताज्ञाने बलवद्द्वेषे वाभ्युपगम्यमाने सम्यक्त्वक्षतिरेव, विपर्ययस्य मिथ्यात्वलक्षणत्वात् । अत एव श्रद्धालोः शक्यविरत्याद्यभावोपपत्तये चारित्रमोहनीयं कर्म कल्प्यते इति (अ.स.ता.परि.१ पृ.५२/पं.४) व्यक्तं अष्टसहस्रीतात्पर्यविवरणे । इत्थमविरतसम्यग्दृष्टेरात्मपरिणामवद-पराभिधानं तत्त्ववेदनमेवास्ति न तु तत्त्वसंवेदनाभिधानं तृतीयज्ञानमिति स्थितम् ।

केचित्तु विषयप्रवृत्तिपदेन पञ्चेन्द्रियविषयप्रतियोगिकी प्रवृत्तिः, विरतिप्रवृत्तिपदेन च पापविरतिप्र-तियोगिकी प्रवृत्तिरिति व्याख्यानयन्ति । तच्चिन्त्यम् ।

ज्ञानत्रैविध्यकीर्त्तनसंवादरूपेण अष्टकश्लोकमाह- 'विषयप्रतिभासिम'ति । तद्वृत्तिस्त्वेवम् → 'विषयः' = श्रोत्रादीन्द्रियज्ञानगोचरः शब्दादिः, तस्यैव न पुनस्तत्प्रवृत्तौ तज्जन्यस्यात्मनोऽर्थानर्थसद्भावस्य, 'प्रतिभासः' प्रतिभासनं = परिच्छेदो यत्र तत् विषयप्रतिभासम्, ऐहिकाऽऽमुष्मिकेषु छाद्मस्थिकज्ञानविषयेष्वर्थेषु प्रवृत्तावात्मनस्तात्त्विकार्थानर्थप्रतिभासशून्यमित्यर्थः, ज्ञानमाहुरिति सम्बन्धः । चशब्द उत्तरज्ञानविशेषापेक्षया समुच्चयार्थः, इदं च मिथ्यादृशां भवतीति । तथा आत्मनो जीवस्य, परिणितरनुष्ठानविशेषसम्पाद्यः परिणामविशेषः, सैव ज्ञेयतया यस्मिन्नस्ति ज्ञाने न पुनस्तदनुरूपप्रवृत्तिनिवृत्ती अपि, तद् आत्मपरिण-तिमत् तथेति समुच्चये, इदं चाविरतसम्यग्दृष्टीनां भवतीति । तत्त्वं परमार्थः, तत्त्मम्यग् वेद्यते ज्ञायते येन तत् तत्त्वसंवेदनम् हेयोपादेयार्थनिवृत्तिप्रवृत्तिसम्पादकमित्यर्थः, चशब्दः समुच्चये, एवकारोऽवधारणे, तस्य चैवं प्रयोगः, तत्त्वसंवेदनमेव च नोक्तव्यतिरिक्तम्, इदं च(तु) विशुद्धचारित्रिणां स्यात् । ज्ञानं = बोधं आहुः = ब्रुवते, महर्षयः = महामुनयः । एते च त्रयोऽपि ज्ञानभेदा मत्यादिविशेषा एवेति ← (अ.प्र. ९/१ वृ.) । । ६/२ । ।

અષ્ટક પ્રકરણમાં શ્રીહરિભદ્રસૂરિજી મહારાજે પણ જણાવેલ છે કે → "વિષયપ્રતિભાસ, આત્મ-પરિણતિયુક્ત અને તત્ત્વસંવેદન- આમ ત્રણ પ્રકારે જ્ઞાન છે" એમ મહર્ષિઓ કહે છે. ← (ε/૨)

વિશેષાર્થ :- મિથ્યાદેષ્ટિને ઘડાનો બોધ ઘડા રૂપે જ હોય છે. તથા વ્યવહારથી તેમાં ઈષ્ટત્વ, અનિષ્ટત્વ વગેરે ગુણ ધર્મોનું ભાન પણ તેને રુચિ મુજબ થતું હોય છે. તેથી સ્ત્રી, ધન, ભોજન વગેરે વિષયમાં ઉપાદેયત્વનું ભાન કરાવી તેમાં તે જ્ઞાનથી પ્રવૃત્તિ થતી હોય છે. તથા ઝેર, સાપ, વાઘ વગેરે વિષયમાં હેયત્વનું ભાન કરાવી તેનાથી નિવૃત્તિ પણ તે જ્ઞાન કરાવે જ છે. પરંતુ આત્માને વાસ્તવમાં બાહ્ય વિષયો લાભકારી છે કે નુકશાનકારક ? તેનું ભાન મિથ્યાત્વીના જ્ઞાન દ્વારા થતું ન હોવાથી તે જ્ઞાન વિષયપ્રતિભાસ જ્ઞાન કહેવાય છે.

आद्यं मिथ्यादृशां मुग्धरत्नादिप्रतिभासवत् । अज्ञानावरणाऽपायाद् ग्राह्यत्वाद्यविनिश्चयम् । । ३।। आद्यं = विषयप्रतिभासज्ञानं मिथ्यादृशां एव, मुग्धस्य = अज्ञस्य रत्नप्रति-भासादिवत् = तत्तुल्यम् (=मुग्धरत्नाऽऽदिप्रतिभासवत्) । तदाह- 'विषकण्टकरत्नादौ बालादिप्रति-भासवत्' (अष्टक-९/२) इति । अज्ञानं = मत्यज्ञानादिकं तदावरणं यत्कर्म तस्य अपायः =

स्वाम्यादिभेदेनाऽऽद्यज्ञानं निरूपयित- 'आद्यमि'ति । मिथ्यादृशामेव विषयप्रतिभासज्ञानम् । अनेन स्वामिनिरूपणं कृतम् । अज्ञस्य तत्तुल्यं = रत्नादिप्रतिभाससमम् । अष्टकसंवादमाह 'विषे'ति । सम्पूर्णा च कारिका → विषकण्टकरत्नादौ बालादिप्रतिभासवत् । विषयप्रतिभासं स्यात्, तब्देयत्वाच्वेदकम् ।। ← (अ.प्र.९/२) इत्येवमवगन्तव्या । उपदेशपदेऽिप → विसयपिडहासिमत्तं बालस्सेवक्खरयणविसयंति। वयणा इमेसु णाणं सव्वत्थण्णाणमो णेयं ।। ← (उप.प.३७३) इत्युक्तम् । मुनिचन्द्रसूरिकृता तद्वृत्तिस्तु → विषयप्रतिभासमात्रं इह स्पर्शन-रसन-घ्राण-चक्षुः-श्रोत्राणीन्द्रियाणि, स्पर्श-रसगन्ध-रूप-शब्दास्तेषामर्थाः, ततो विषयस्य = इन्द्रियगोचरस्य प्रतिभासः = अवबोधः, स एव केवलः = तद्गतगुणदोषविमर्शविकलः = विषयप्रतिभासमात्रं बालस्येव = शिशोरिव अक्षरत्नविषयम् । अक्षः = चन्दनकः रत्नं = पद्मरागादिः, ते विषयो यस्य तत् तथाविधज्ञानमित्युत्तरेण योगः । इतिः पूरणार्थः। वचनाद् = द्रव्यश्रुतयोगरूपाद् एषु = अभिन्नप्रन्थिषु जनेषु ज्ञानं = अवबोधः शब्दार्थ-मात्रगोचरमेव, तद्गतोहापोहशून्यं सर्वत्र जीवादौ विषये, किमित्याह – अज्ञानमेव, ज्ञानफलस्य हेयोपादेयविभागस्य तात्त्विकस्याभावाज्ज्ञेयम् (उप.प. ३७३ वृ.) ← इति ।

तस्मात् = मत्यज्ञानाद्यावरणकर्मक्षयोपशमाद् विषयप्रतिभासज्ञानं जायते । अनेन हेतुरुक्तः

સમકિતીને જે બોધ થાય છે તેમાં જ્ઞાનનો પરિણામ ભાસતો હોવાથી તેનું જ્ઞાન આત્મપરિણામયુક્ત = સ્વપરિણામશાલી કહેવાય છે. સ્વ = જ્ઞાન. "ભોગસુખમાં થતી આનંદની બુદ્ધિ પરિણામે નુકશાનકારી છે તથા સુપાત્રદાન, પ્રભુભક્તિ વગેરેમાં થતી આનંદની અનુભૂતિ પરિણામે લાભકારી છે." આ પ્રકારે જ્ઞાનનું પરિણામ ભાસતું હોવાથી સમકિતીનો બોધ આત્મપરિણામયુક્ત કહેવાય છે.

અષ્ટકપ્રકરણવૃત્તિકારના મતે 'આત્મપરિણામયુક્ત' જ્ઞાનમાં 'આત્મ'પદ જીવબોધક છે. અર્થાત્ વિશિષ્ટ પ્રકારની પ્રવૃત્તિ દ્વારા જીવને થતા લાભ-નુકશાનનો બોધ થવાથી સમક્તિીનો બોધ આત્મપરિણામયુક્ત કહેવાય છે. આ સિવાયની બાબતની છણાવટ ટીકાર્થમાં અમે સ્પષ્ટપણે કરેલ જ છે. (€/૨)

#### विषयप्रतिभासज्ञान

ગાથાર્થ :- મુગ્ધ જીવોને રત્નોનું ભાન થાય તે પ્રકારે અજ્ઞાનાવરણના ઘટાડાથી ઉપાદેયત્વ વગેરે ગુણધર્મીના વિનિશ્ચય વગરનું વિષયપ્રતિભાસ જ્ઞાન મિથ્યાદેષ્ટિ જીવોને થાય છે. (૬/૩)

ટીકાર્થ :- પ્રથમ વિષયપ્રતિભાસ જ્ઞાન મિથ્યાદેષ્ટિ જીવોને જ હોય છે. તે જ્ઞાન મુગ્ધ બુદ્ધિવાળા અજ્ઞાની જીવને થતા રત્ન વગેરેના ભાન જેવું હોય છે. અષ્ટકજીમાં જણાવેલ છે કે 'ઝેર, કાંટા, રત્ન વગેરેનો બાળકાદિને જેવો પ્રતિભાસ થાય તેવું વિષયપ્રતિભાસ જ્ઞાન હોય છે.' મતિઅજ્ઞાનાવરણ વગેરે કર્મના ક્ષયોપશમથી વિષયપ્રતિભાસ જ્ઞાન ઉત્પન્ન થાય છે.

क्षयोपशमस्तस्मात् (=अज्ञानाऽऽवरणाऽपायात्) । तदाह- '१अज्ञानावरणापायं' (अ.९/३) इति। ग्राह्यत्वादीनाम् = उपादेयत्वादीनां अविनिश्चयः = अनिर्णयो<sup>२</sup> यतस्तत् (=ग्राह्यत्वाद्यविनिश्चयम्)। तदाह- 'तब्देयत्वाद्यवेदक'मिति (अष्टक- ९/२) ।

यद्यपि मिथ्यादृशामपि घटादिज्ञानेन घटादिग्राह्यता निश्चीयत एव, तथापि स्वविषयत्वा-वच्छेदेन तदनिश्चयान्न दोषः, स्वसंवेद्यस्य स्वस्यैव तदनिश्चयात् ।।३।।

अष्टकसंवादमाह- 'अज्ञानावरणापायिम'ति । "मत्यज्ञानावरणादिकर्मक्षयोपशमहेतुकमित्यर्थः अथवा अवि-द्यमानो ज्ञानावरणापायो यत्र तत्त्तथा" इति तद्वृत्तौ श्रीजिनेश्वरसूरयः । 'महापायनिबन्धनिम'त्युक्त्या (अ.प्र. ९/३) अष्टकप्रकरणे तत्फलमप्यावेदितम् । कथं मुग्धरत्नादिप्रतिभासतुल्यत्वमस्य ? इत्याश-ङ्कायामाह उपादेयत्वादीनां अनिर्णयः = सम्यग्निश्चयाभावो यतः = यस्मात् तत् ।

अष्टकसंवादमाह-'तख्रेयत्वाद्यवेदकम्'। → तेषां ज्ञेयविषयाणां हेयत्वादि = हेयत्वमुपादेयत्वमु-पेक्षणीयत्वञ्चेत्यर्थः, तस्याऽवेदकं = अनिश्चायकं = तख्रेयत्वाद्यवेदकम् । यथा बालादिप्रतिभासो विषादिविषयस्य रूपादिमात्रमेवाध्यवस्यति, न तु हेयत्वादिकं तद्धर्मम् । एवं यत् ज्ञानं बहुश्रुताना-मप्यभिन्नग्रन्थीनां मोहमलमलीमसमानसत्वेनातत्त्वानां हेयतायास्तत्त्वानाञ्चोपादेयताया विमर्शाक्षमं तत्त्वा-तत्त्वयोः समतावभासकं विपर्ययावभासकं वा तद्विषयप्रतिभासमिति ← (अ.प्र.९/२ वृ.) तद्वत्तौ श्रीजिने-धरसूरयः । अत एव परमार्थतो ज्ञातृत्वमिप न मिथ्यादृशां सम्भवति । तदुक्तं द्वादशारनयचक्रे → यो हि संज्ञेयं जानीते स तु मुख्यो ज्ञाता, यथा सिललं सिललमिति विद्वान् । यः पुनः असंज्ञेयं विजानीते स तु न ज्ञाता, यथा मृगतृष्णिकां सिललमिति विद्वान् ← (द्वा.न.च.पृ.३३३)इति ।

यद्यपि मिथ्यादृशामि घटादिज्ञानेन घटादिग्राह्यता = घटादिनिष्ठोपादेयता निश्चीयते = प्रमी-यते एव । न हि स्वस्थदशायां मिथ्यादृशोऽिप विषादिकमुपादेयतया रत्नादिकञ्च हेयतया मन्यन्ते व्यवहरन्ति वा । तथापि स्वविषयत्वावच्छेदेन तदिनश्चयात् = ग्राह्यतादिनिर्णयविरहात् न अव्याप्ति-लक्षणो दोषः । ज्ञानविषयता यथा घटादौ बाह्यार्थे वर्तते तथैव स्वस्मिन्नपि वर्तत एव, ज्ञानस्य स्वसंविदितत्वाभ्युपगमात् । यत्र यत्र ज्ञानीयविषयता वर्तते तत्र सर्वत्र हेयत्वादिनिर्णयो मिथ्यादृशां न जायते, स्वसंवेद्यस्य स्वस्यैव = स्वात्मकज्ञानस्यैव तदिनश्चयात् = हेयत्वादिनिर्णयविरहात् ।

અષ્ટકજીમાં પણ 'અજ્ઞાનાવરણના હ્રાસથી વિષયપ્રતિભાસ જ્ઞાન ઉત્પન્ન થાય છે.' આમ જણાવેલ છે. વિષયપ્રતિભાસ જ્ઞાન દ્વારા તેના વિષયમાં ઉપાદેયત્વ વગેરે ગુણધર્મોનો નિશ્ચય થતો નથી. અષ્ટકજીમાં પણ આમ જ જણાવેલ છે.

જો કે મિથ્યાદષ્ટિ જીવોને પણ ઘડા વગેરેના જ્ઞાનથી ઘડા વગેરેમાં ઉપાદેયતાનો નિર્ણય તો થાય જ છે. પરંતુ તે જ્ઞાનના જેટલા વિષય છે તે તમામમાં ઉપાદેયતા વગેરેનો નિશ્ચય તેને હોતો નથી. જેમ કે તે જ્ઞાન સ્વસંવેદ્ય = સ્વયં દ્વારા જ જણાનાર હોય છે. તેમ છતાં તે મિથ્યાજ્ઞાનમાં રહેલ હેયતા વગેરે ગુણ-ધર્મોનો નિશ્ચય તેને નથી હોતો. માટે વિષયપ્રતિભાસજ્ઞાનના લક્ષણમાં અવ્યાપ્તિ દોષ નહિ આવે. ( () ()

१. हस्तादर्शे 'अज्ञानावराणा...' इत्यशुद्धः पाठः । २. हस्तादर्शे '...नियतः...' इति त्रुटितोऽशुद्धश्च पाठः ।

भिन्नग्रन्थेर्द्वितीयं तु ज्ञानावरणभेदजम् । श्रद्धावत् प्रतिबन्धेऽपि कर्मणा सुख-दुःखयुक् । ।४।। भिन्नग्रन्थेः = सम्यग्दृशस्तु द्वितीयं = आत्मपरिणामवत् ज्ञानाऽऽवरणस्य भेदः = क्षयोपशमस्तज्जं (=ज्ञानावरणभेदजम्), तदाह - 'रज्ञानावरणहासोत्य'मिति (अष्टक

मिथ्यादृष्टिज्ञानमज्ञानरूपतया हेयमेव, तथापि मिथ्याज्ञानं स्वगतं हेयत्वं न निश्चिनोतीति स्वविषय-ताश्रये घटादौ ग्राह्यत्वनिर्णयेऽपि स्वविषयत्वावच्छेदेन हेयत्वाद्यनिर्णयात् 'ग्राह्यत्वाद्यविनिश्चयमि'ति सुष्ठुक्तम् ।

किञ्च घटादाविष व्यावहारिकमेवोपादेयत्वादिकं मिथ्यादृष्टिर्निश्चिनोति । तात्त्विकोत्सर्गाप-वादानुविद्धाध्यात्मिकानेकान्तवादोन्नीतमुपादेयत्वादिकं तु मिथ्यादृक् स्वप्नेऽिष नैव जानाति, सदसदिव-शेषात्, भवहेतुत्वात्, यदृच्छोपलम्भात्, ज्ञानफलाभावाच्च । तदुक्तं विशेषावश्यकभाष्ये → सदसदिव-सेसणाओ भवहेउजिहच्छिओवलंभाओ । णाणफलाभावाओ मिच्छिद्दिद्विस्स अन्नाणं ।। ← (वि.आ. भा. १९५-३९९-५२९-२८४४) इति । उपदेशपदे एतिद्विवरणन्तु →

एगंतिणच्चवाए अणिच्चवाए सदसदिवसेसो । पिंडो घडोत्ति पुरिसादन्नो देवोत्ति णातातो।। भवहेउ णाणमेयस्स पायसोऽसप्पवित्तिभावेण । तह तदणुबंधओ च्चिय तत्तेतरिणंदणादीतो ।। उम्मत्तस्स व णेतो तस्सुवलंभो जहित्थरूवोत्ति । मिच्छोदयतो तो च्चिय भिणयमिणं भावगहरूवं ।। णाणस्स फलं विरती पावे पुत्रम्मि तह पवित्तीओ । जोगत्तादिअणुगया भावेण ण सा अओऽण्णाणं ।।

← (उप.प.४४५-४४८) इत्थमावेदितम् । । ६/३।।

अवसरसङ्गतं द्वितीयज्ञानं स्वाम्यादिभेदेन निरूपयति- 'भिन्ने'ति । सम्यग्दृश आत्मपरिणामवत् ज्ञानं भवति । अनेन स्वाम्युक्तः । कारणमाह- ज्ञानावरणस्य क्षयोपशमः तज्जमिति । अष्टकसंवा-

વિશેષાર્થ :- બાળકને અગ્નિ વગેરે ચળકતા પદાર્થો ગમે. પણ તેમાં હાથ નાખવાથી પોતે દાઝી જશે તેનું ભાન બાળકને હોતું નથી. માત્ર અગ્નિનો બાહ્ય દેખાવ તેના જ્ઞાનમાં જ્ઞાય છે. તેમ મિથ્યાત્વીને સ્ત્રી, ધન, પરિવાર વગેરેના બાહ્ય દેખાવનું ભાન થાય છે. પણ તેના મમત્વ દ્વારા આત્માને થનાર નુકશાનનો તેને કોઈ ખ્યાલ હોતો નથી. આથી મિથ્યાદષ્ટિનું જ્ઞાન વિષયપ્રતિભાસ કહેવાય છે. ઘડા, રત્ન વગેરેમાં વ્યવહારથી જે ઉપાદેયતા રહેલી હોય છે તેનો નિર્ણય જો કે મિથ્યાત્વીને જ્ઞાન દ્વારા જરૂર થાય છે. પરંતુ તે જ્ઞાન મારક છે કે તારક ? એનો બોધ મિથ્યાદષ્ટિ જીવોને થતો નથી. દરેક જ્ઞાનમાં જ્ઞેય, જ્ઞાતા અને જ્ઞાનનું ભાન થાય છે. પરંતુ રત્ન વગેરેમાં ઉપાદેયતાનું ભાન કરાવનાર જ્ઞાનમાં રહેલી હેયતાનું = ત્યાજ્યતાનું = મારકતાનું ભાન ન થવાથી મિથ્યાદષ્ટિનું જ્ઞાન વિષયપ્રતિભાસ જ કહેવાય. (€/3)

#### આત્મપરિણામશાલી જ્ઞાન

<u>ગાથાર્થ</u> :- જ્ઞાનાવરણના ક્ષયોપશમથી સમકિતીને દ્વિતીય જ્ઞાન હોય છે. પ્રતિબંધ હોવા છતાં તે જ્ઞાન શ્રદ્ધાયુક્ત હોય છે. તેમ જ કર્મના લીધે સુખ-દુઃખથી યુક્ત હોય છે. (€/૪)

<u>ટીકાર્થ</u>:- સમ્યગ્દૃષ્ટિને જ્ઞાનાવરણ કર્મના ક્ષયોપશમથી આત્મપરિણામયુક્ત જ્ઞાન હોય છે. **અષ્ટકજી**માં પણ 'આત્મપરિણતિયુક્ત જ્ઞાન જ્ઞાનાવરણના હ્રાસથી ઉત્પન્ન થાય છે.' એમ જણાવેલ છે.

९/५) श्रद्धावत् = वस्तुगुणदोषपरिज्ञानपूर्वकचारित्रेच्छान्वितं प्रतिबन्धेऽपि चारित्रमोहोदयजनिता-न्तरायलक्षणे सति,

दमाह 'ज्ञानावरणे'ति । → तथाविधप्रवृत्त्यादिव्यङ्ग्यं सदनुबन्धि च । ज्ञानावरणहासोत्थं प्रायो वैराग्य-कारणम्।। ← (अ.प्र.९/५) इति सम्पूर्णा कारिका । क्रियानयाऽऽनुगुण्येनाह श्रद्धावत् = वस्तु-गुण्येत्राष्ट्रप्तिकचारित्रेच्छान्वितं, चारित्रमोहोदयजितान्तरायलक्षणे प्रतिबन्धे सत्यिप । ज्ञाननया-ऽऽनुगुण्येन त्वित्थं ज्ञेयं 'प्रतिबन्धे = ज्ञानावरणोदयजन्यविधाते सित अपि 'तमेव सच्चं...' इत्येवं पूर्वोक्त(पृ.९३)वचनात् श्रद्धावत्' इति । तदुक्तं → भिन्ने तु इतो णाणं जहऽक्ख-रयणेसु तग्गयं चेव। पिडबंधिम्मि वि सद्धादिभावतो सम्मरूवं तु ।। ← (उप.प.३७४) इति उपदेशपदगाथाया वृत्तौ श्रीमुनिचन्द्र-सूरिभिः → भिन्ने तु = विधिटते तु पुनः ग्रन्थौ इतः = ग्रन्थिभेदादनन्तरमेव ज्ञानं विशदविमर्शवशोपल-ब्यविशुद्धतत्त्वतया शुद्धबोधरूपं विजृम्भते । दृष्टान्तमाह यथाऽक्षरत्नयोर्विषये तस्यैव शिशोरिशिशुभाव-प्राप्तौ तद्गतं चैवाक्षरत्नविभागगोचरमेव ।

ननु भिन्नग्रन्थीनां केषाञ्चिद् माषतुषसदृशानां न किञ्चिद् ज्ञानिवजृम्भणमुपलभ्यते इत्याशङ्क्याहप्रितिबन्धेऽपि = तथाविधज्ञानावरणोदयाद् विद्यातेऽपि श्रद्धादिभावतः = 'तमेव सच्चं णिसंकं जं जिणेहिं
पवेइयं' (आचाराङ्ग-५/५/१६२) इत्यादेः श्रद्धानस्य, आदिशब्दात् गीतार्थप्रज्ञापनीयत्वस्य च भावात्
तुच्छमपि ज्ञानं, सम्यग्रूपमेव, परिपूर्णलाभहेतुत्वात् । यथाहि शुक्लपक्षक्षपापतेरतितुच्छोऽपि प्रतिपत्तिथावुज्ज्वलतालाभस्सम्यगेव, परिपूर्णतदुज्ज्वलभावलाभस्याचिरादेव सम्पत्तिनिमित्तत्वात् तथा प्रकृतज्ञानमपि
क्रमेण केवलज्ञानाऽविकलकारणभावापन्नमेव वर्तते ← (उप.प.३७४ वृत्तिः) इति । इयञ्च श्रद्धैव हि
निजविशुद्धात्मस्वरूपदर्शनकारणीभूतात्मपरिणामवज्ज्ञानप्राणभूता वर्तते । प्रकृते → श्रद्धया प्राप्यते धर्मः
श्रद्धया ब्रह्मदर्शनम् ← (म.गी. १/२७) इति महावीरगीतावचनमपि स्मर्तव्यम् ।

सौगतानामपि सम्मतमिदम् । तदुक्तं **सुत्तनिपाते →** सब्दाय तरती ओघं ← (सु.नि.९/९०/४) इति ।

अष्टकवृत्तिकृत्तु → प्रतिबन्धेऽपि = सदनुष्ठानव्याघातेऽपि ← (अ.प्र.९/५ वृ.) इत्येवं क्रियानया-ऽऽनुगुण्येनोक्तवान् ।

अथाविरतसम्यग्दृष्टिज्ञानं → प्रारब्धकर्मभोगस्तु भुज्यते गृहि-साधुभिः । विना भोगं न मुच्यन्ते इन्द्राद्या अपि जानतः ।। ← (अध्या.गी.९८) इति अध्यात्मगीताद्यनुसारेण प्रबलावश्यवेद्यचारित्रमोहो-दयादिन्द्रियानुकूलप्रवृत्त्या मोक्षनिमित्तं कथं स्यात् ? उच्यते, संसारविषवृक्षमूलभूताशुभतरानुबन्धिवच्छेदान्त्रियमेन तस्य मोक्षाङ्गत्वात्; → जिमणं असप्पवित्तीए दव्वओ संगयं पि नियमेण । होति फलंगं असुहाणुबंधवोच्छेयभावाओ ।। ← (उप.प.३७५) इति उपदेशपदवचनमत्रानुसन्धेयम् । एतेन → यथाऽऽतुरः पथ्यमरोचमानं जिजीविषुः भेषजमाददीत । तथा यियासुर्भृवि लोकयात्रां भुज्जीत भोगान-अविरत सभिदितीने यारित्रमोखनीय धर्भना उद्दर्शना क्षीधे यारित्रनो अंतराय होवा छतां प्रश्न संसारना होध अने संयमना गुझनुं लान होवाथी यारित्रनी ईन्छाथी ते ज्ञान युक्त होय छे.

कर्मणा पूर्वाऽर्जितेन सुख-दु:खयुक् = सुख-दु:खान्वितम् । तदाह -

'पातादिपरतन्त्रस्य तद्दोषादावसंशयम् । अनर्थाद्याप्तियुक्तं चाऽऽत्मपरिणतिमन्मतम्' (अष्टक- ९/४) ।।४।।

# स्वस्थवृत्तेस्तृतीयं तु सज्ज्ञानावरणव्ययात् । साधोर्विरत्यवच्छिन्नमविघ्नेन फलप्रदम् ।।५।।

अविशष्टमाह- पूर्वार्जितेन कर्मणा सुख-दुःखान्वितं = बाह्यसुख-दुःखोपेतम् । अष्टकसंवादमाह 'पातादी'ति । तद्वृत्तिलेशस्त्वेवम् → पातः = अधःपतनमादि यस्योर्ध्वतिर्यगाकर्षणविपरीतिशिक्षाश्चो-द्वहनादेस्तत्पातादि तेन तस्य वा परतन्त्रः = परायत्तः पातादिपरतन्त्रः, पातादिपरतन्त्रः इव 'पातादिपरतन्त्रः' तस्य विषयकषायादिवशीकृतस्य देहिनः तस्मिन् पातादौ यो दोषोऽङ्गभङ्ग-मरणादिलक्षणः स आदिर्यस्य कतोत्करमृदुस्पर्शादिगुणस्य स तथा तत्र तद्दोषादौ, वार्ष्टान्तिके तु कर्मबन्धदुर्गत्यादिदोषे गुणे चाभ्युदयादौ ज्ञेये, असंशयम् = उपलक्षणत्वादिवद्यमानसन्देहिवपर्ययं विलीनमोहप्रन्थित्वेन यथा-वित्रश्चयस्वरूपित्यर्थः, अनर्थोऽपायोऽङ्गभङ्गादिरादिर्यस्य सुखस्पर्शादेरर्थस्य स तथा तस्याऽऽप्तिः = प्राप्तिस्तया युक्तं = अन्वितम् अनर्थाद्याप्तियुक्तम् । इह च यद्यपि पुरुषस्यैवानर्थाद्याप्तियोगस्तथापि ज्ञानाऽव्यतिरिक्तत्वात्तस्य ज्ञानमेवानर्थाद्याप्तियुक्तम्, दार्ष्टान्तिके तु अनर्थाद्याप्तिः कर्मबन्धदुर्गितगमनपरम्परापवर्गगमनरूपावगन्तव्या, चशब्दो विशेषणान्तरसमुच्चयार्थः, तदेवंविधं ज्ञानम्, आत्म-परिणितमत् प्रतिपादितिनर्वचनं मतं = अभिमतमध्यात्मतत्त्वविदुषाम् ← (अ.९/४ वृत्ति) इति । चारित्रमोहिवपाकोदयादिलक्षणप्रतिबन्धनाशायाऽऽत्मपरिणितमज्ज्ञानं स्वभूमिकोचित-विहित-विशुद्धाचार-भगवद्भक्त्यादिसाहाय्यमपेक्षत इत्यवधेयम् । सम्मतश्चायमर्थः परेषामपि । तदुक्तं रामगीतायां → बोधस्सप्रतिबन्धश्चेत् कर्माऽपेक्षोपपद्यते ← (रा.गी.९/४४) इति । । । ।

अवसरप्राप्तमन्तिमज्ञानं स्वाम्यादिभेदेन निरूपयति- 'स्वस्थवृत्ते'रिति ।

તથા પૂર્વે ઉપાર્જિત કર્મના લીધે આ જ્ઞાન સુખ-દુઃખથી યુક્ત હોય છે. અષ્ટકજીમાં પણ જણાવેલ છે કે → 'ખાડા વગેરેમાં પડી રહેલા જીવને એ સમયે નીચે પડવાથી થનારા દોષ વગેરેનો નિર્ણય ચોક્ક્સ થયેલ હોવા છતાં હાથ-પગ ભાંગવા વગેરે રૂપ નુકશાનને તે ભોગવે છે. કારણ કે એ પોતાને નીચે પડતો અટકાવી શકતો નથી. આવું જ્ઞાન સમકિતીનું હોય છે. ભોગ સુખથી થનારા નુકશાનનો સમકિતીને નિર્ણય હોવા છતાં કર્મ તથા સત્ત્વહીનતાદિના લીધે ભોગસુખ અને આરંભની પ્રવૃત્તિથી એ બચી શકતો ન હોવાથી અનર્થને પામે છે. આમ આત્મપરિણતિયુક્ત જ્ઞાન અનર્થ વગેરેથી યુક્ત કહેવાયેલ છે.' ← (૬/૪)

#### **ः** तत्त्वसंवेद्दन ज्ञान 🏶

ગાથાર્થ :- સ્વસ્થવૃત્તિવાળા સાધુને સમ્યક્જ્ઞાનાવરણના ક્ષયોપશમથી ઉત્પન્ન થયેલ તૃતીય જ્ઞાન હોય છે. તે જ્ઞાન વિરતિથી વિશિષ્ટ હોય છે. તથા વિના વિઘ્ને ફળને આપે છે. (૯/૫)

स्वस्थेति। स्वस्था = अनाकूला वृत्तिः कायादिव्यापाररूपा यस्य तस्य (=स्वस्थवृत्तेः) साधोः'तु तृतीयं विरतिः = सदसत्प्रवृत्तिनिवृत्त्यात्मिका तया अवच्छिन्नं = 'उपहितं (=विरत्यवच्छिन्नं)
अविघ्नेन = विघ्नाऽभावेन फलप्रदम् । तदाह-

स्वस्थवृत्तेः प्रशान्तस्य तब्देयत्वादिनिश्चयम् । तत्त्वसंवेदनं सम्यग् यथाशक्ति फलप्रदम् ।। (अष्टक ९/६) इदं च सज्ज्ञा-

स्वस्थवृत्तेः साधोः तृतीयं = तत्त्वसंवेदनाभिधानं ज्ञानं स्यात् । अनेन स्वाम्युपदर्शितः । विरतिः = सदसत्प्रवृत्ति-निवृत्त्यात्मिका, तदुक्तं बृहद्द्रव्यसङ्ग्रहे → असुहादो विणिवित्ती, सुहे पवित्ती य जाण चारित्तं । वद-समिदि-गृत्तिरूवं ववहारनया दु जिणभणियं ।। ← (बृ.द्र.सं. ४५) इति । तया = विरत्या उपिहतं = स्वोत्पत्त्यव्यविहतपूर्वक्षणवृत्तित्वसम्बन्धेन विशिष्टं तत्त्वसंवेदनं ज्ञानं विघ्नाभावेन = अक्षेपेण फलप्रदं = मोक्षकारणम् । तस्यैव संसारमूलभूतकामबन्धननाशकत्वात् । तदुक्तं अध्यात्म-गीतायां → भवमूलं तु कामोऽस्ति ज्ञानात् कामो विनश्यित । आत्मज्ञानं विना कामबन्धनं न विनश्यित ।। ← (अध्या.गी.३३३) इति ।

प्रकृते ग्रन्थकृद् अष्टकसंवादमाह- 'स्वस्थे'ति । तद्वृत्तिस्त्वेवम् → स्वस्था = अनाकुला वृत्तिः = वचन-कायव्यापाररूपं वर्तनं यस्य स तथा तस्य = स्वस्थवृत्तेः। एतदेव कुतः ? इत्याह प्रशान्तस्य = रागद्वेषाद्युपशमप्रकर्षवतः, तत्त्वसंवेदनं भवतीति क्रिया । किम्भूतमित्याह तेषां = ज्ञेयवस्तुतत्त्वानां हेयत्वादि = त्यजनीयत्वादि आदिशब्दादुपादेयत्वोपेक्षणीयत्वपरिग्रहः तत्र निश्चयो = निर्णयो यस्य तत् = तद्धेयत्वादिनिश्चयम् इति । अथवा यदिति शेषस्ततश्च स्वस्थवृत्तेः प्रशान्तस्य पुंसो यत् ज्ञानं तत्तत्त्वसंवेदनमिति योगः तत्त्वसंवेदनं उक्तनिर्वचनं सम्यक् = समीचीनतया यथाशिक्तः = पुरुषसंहन-नादिसामर्थ्यानुसारतः फलप्रदं = स्वप्रयोजनप्रसाधकम्, ज्ञानस्य चानन्तरं फलं विरितः परम्पराफलं त्वपवर्गः (अ.प्र.९/ वृ.) ← इति । ज्ञानस्य फलं व्यवहारतः तत्त्वरुचिः निश्चयतश्चाऽतत्त्विवरितिरित्यस्माकं प्रतिभाति ।

मुञ्जादिषीकोद्धरणन्यायादत्रात्मतत्त्वसंवेदनं विशदतरमवसेयम् । यथा मुञ्जाभिधानात् तृणविशेषाद् इषीका = गर्भस्थं कोमलतरं तृणं युक्त्या बिहरावरकत्वेन स्थितानां स्थूलपत्राणां विभजनलक्षणेनोपायेन समुद्ध्रियते तथाऽऽत्माप्यत्रौदारिकादिशरीरादिभ्यो धीरैः पृथक्कृतो विशदतरमनुभूयते । ग्रन्थकृदेतस्य कारणमाह- सञ्ज्ञानावरणस्य क्षयोपशमात् प्रादुर्भवति । अष्टकसंवादमाह- 'सञ्ज्ञानावरणापायिम'ति । "सत्

<u>ટીકાર્થ</u>:- જેની મન-વચન-કાયાની પ્રવૃત્તિ સ્વસ્થ છે તેવા મહાત્માને તત્ત્વસંવેદન નામનું તૃતીય જ્ઞાન હોય છે. સત્પ્રવૃત્તિ અને અસત્નિવૃત્તિરૂપ = હિંસાદિથી નિવૃત્તિ સ્વરૂપ વિરતિથી તે જ્ઞાન વિશિષ્ટ હોય છે. તેમ જ વિઘ્ન વિના તે જ્ઞાન ફળદાયી છે. અષ્ટકજીમાં જણાવેલ છે કે "સ્વસ્થવૃત્તિવાળા પ્રશાન્ત મહાત્માને વિષયગત હેયત્વ આદિ ગુણધર્મોના નિશ્ચયવાળું તત્ત્વસંવેદનજ્ઞાન હોય છે. તે શક્તિ મુજબ ફળને આપનાર હોય છે." આ જ્ઞાન સત્ જ્ઞાનાવરણ કર્મના ક્ષયોપશમથી ઉત્પન્ન થાય છે. અષ્ટકજીમાં પણ "તૃતીય જ્ઞાન

नावरणस्य व्ययात् = क्षयोपशमात्प्रादुर्भवति। तदाह- 'सज्ज्ञानावरणापाय'मिति (अ.९/७) ।।५।। निष्कम्पा च सकम्पा च प्रवृत्तिः पापकर्मणि । निरवद्या च सेत्याहुर्लिङ्गान्यत्र यथाक्रमम् ।।६।।

निष्कम्पा चेति । अत्र = उक्तेषु त्रिषु भेदेष्वज्ञान श्वानसज्ज्ञानत्वेन फलितेषु यथाक्रमं पाप-कर्मणि विष्कम्पा = दृढा प्रवृत्तिः सकम्पा चाऽदृढा निरवद्यां च सा = प्रवृत्तिः इति लिङ्गा-न्याहुः । तदुक्तं 'निरपेक्षप्रवृत्त्यादिलिङ्गमेतदुदाहृतम्' (अ.प्र.९/३)

= शोभनं = प्रकृष्टं यत् ज्ञानं आभिनिबोधिकादि तस्य यद् आवरणं तस्य अपायः = अपगमः क्षय-क्षयोपशमलक्षणो यस्मिन् तत् सज्ज्ञानावरणापायम् । अथवा सन् = विद्यमानो ज्ञानावरणापायो यत्र तत्तथा" ← (अ.प्र.९/७ वृ.) इति अष्टकवृत्तिकृत् । ।६/५।।

अधिकृतज्ञानत्रितयलिङ्गान्याह- 'निष्कम्पे'ति ।

विषयप्रतिभासिलङ्गोक्तौ अष्टकसंवादमाह- 'निरपेक्षे'त्यादि । "निर्गता = अपेता अपेक्षा = ऐहिकाऽऽमुष्मिकाऽपायशङ्का यस्याः सा तथा, निरपेक्षा प्रवृत्तिः = प्रवर्तनं आदिर्यस्य निवृत्त्यादेः तत् = निरपेक्षप्रवृत्त्यादि । निरपेक्षस्य वा निराशङ्कस्य प्रवृत्त्यादि = निरपेक्षप्रवृत्त्यादि, तत् लिङ्गं = चिह्नं यस्य तत् निरपेक्षप्रवृत्त्यादिलिङ्गं एतत् = अनन्तरोदितं विषयप्रतिभासं ज्ञानं उदाहृतं =

સત્ જ્ઞાનાવરણના હ્રાસથી ઉત્પન્ન થાય છે.''આમ જ્ણાવેલ છે.<u>(૬/૫)</u>

વિશેષાર્થ :- અજ્ઞાનાવરણનો ક્ષયોપશમ એટલે મિથ્યાત્વમોહનીયના ઉદય સહિત એવો જ્ઞાનાવરણનો ક્ષયોપશમ. આ ક્ષયોપશમ મિથ્યાત્વીને હોવાથી તેની પાસે વિષયપ્રતિભાસ જ્ઞાન હોય છે. જ્ઞાનાવરણનો ક્ષયોપશમ એટલે મિથ્યાત્વમોહનીયના ક્ષયોપશમ સહિત એવો જ્ઞાનાવરણનો ક્ષયોપશમ. આ ક્ષયોપશમ સમકિતી પાસે હોવાથી તેની પાસે આત્મસંવેદન જ્ઞાન હોય છે. સત્ જ્ઞાનાવરણનો ક્ષયોપશમ એટલે ચારિત્રમોહનીયના ક્ષયોપશમ સહિત એવો જ્ઞાનાવરણનો ક્ષયોપશમ. આ ક્ષયોપશમ સાધુ પાસે હોવાથી તેની પાસે તત્ત્વસંવેદન જ્ઞાન હોય છે.

જ્ઞાનાવરણનો ક્ષયોપશમ વિરતિ આપે. વિરતિયુક્ત બને તે સુંદર (સત્) જ્ઞાનના આવરણનો ક્ષયોપશમ કહેવાય. કારણ કે જ્ઞાનનું ફળ વિરતિ છે. માટે સાધુની પાસે જે તત્ત્વસંવેદન જ્ઞાન છે તેનું કારણ સત્જ્ઞાનાવરણ ક્ષયોપશમ બતાવેલ છે. (ɛ/પ)

#### 🕏 ત્રણ જ્ઞાનના ચિહ્નોને ઓળખીએ 🕏

ગાથાર્થ :- પાપ કાર્યમાં નિષ્કંપ પ્રવૃત્તિ, સકંપ પ્રવૃત્તિ અને નિરવઘ પ્રવૃત્તિ - આ ત્રણ જ્ઞાનના ક્રમિક ચિક્ષ કહેવાય છે. <u>(૬/૬)</u>

<u>ટીકાર્થ</u>:- વિષયપ્રતિભાસ જ્ઞાન હકીકતમાં અજ્ઞાનરૂપે ફ્લિત થાય છે. આત્મપરિણામયુક્ત જ્ઞાન જ્ઞાનરૂપે ફ્લિત થાય છે અને તત્ત્વસંવેદન જ્ઞાન સત્જ્ઞાનરૂપે = સુંદરજ્ઞાન રૂપે ફ્લિત થાય છે. અજ્ઞાનરૂપ વિષયપ્રતિભાસ જ્ઞાનનું ચિક્ષ બને છે પાપકાર્યમાં નિષ્કંપપ્રવૃત્તિ = પક્ષપાતવાળી મજબૂત પ્રવૃત્તિ.

જ્ઞાનરૂપ આત્મપરિશામયુક્ત જ્ઞાનનું ચિક્ષ છે પાપ કાર્યમાં સકંપ પ્રવૃત્તિ. અર્થાત્ પાપના ફળ

१. मुद्रितप्रतौ '..ष्वज्ञान-सज्ज्ञान...' इति त्रुटितः पाठः । २. हस्तादर्शे 'सिष्कं...' इत्यशुद्धः पाठः ।

तथा, 'तथाविधप्रवृत्त्यादिव्यङ्ग्यं' सदनुबन्धि च' । (अ.९/५) तथा 'न्याय्यादौ शुद्ध- वृत्त्यादिगम्यमेतत्प्रकीर्त्तितम्' (अ.९/७) इति ।।६।।

'ननु क्वैतानि लिङ्गान्युपयुज्यन्ते' इत्यत आह-

# जातिभेदाऽनुमानाय व्यक्तीनां वेदनात्स्वतः । तेन कर्माऽन्तरात् कार्यभेदेऽप्येतद्भिदाऽक्षता ।।७।।

आप्तैरुपदिष्टम्" (अ.प्र. ९/३ वृ.) इति तद्वृत्तिः

आत्मपरिणामवज्ज्ञानिलङ्गोक्तौ अष्टकसंवादमाह- 'तथाविधे'ति । तद्वृत्तिस्त्वेवम् → तथा = तत्प्रकारा विधा = स्वरूपं यस्याः सा तथाविधा, 'हिअए जिणाण आणा चिरयं मह एरिसं अउन्नस्स। एयं आलप्पालं अव्वो दूरं विसंवयइ ।।' (कुवलयमाला-पृ.१३६/पर्झक्त-३३) इत्यादिभावनया असङ्क्लिष्टा चासौ प्रवृत्तिश्च = हिंसादिषु वर्तनं = तथाविधप्रवृत्तिः । सा आदिर्यस्य निवृत्तिप्राप्त्यादेः तत् = तथाविधप्रवृत्त्यादि, तेन व्यज्यते = व्यक्तीक्रियते यत् तत् = तथाविधप्रवृत्त्यादिव्यङ्ग्यम् । तथा सन् = शोभनः अनुबन्धः = परम्परया मोक्षफलप्रदायकत्वं = सदनुबन्धः, सोऽस्यास्तीति सदनुबन्धि । चशब्दो विशेषणसमुच्चये ← (अ.प्र. ९/५ वृ.) इति ।

तत्त्वसंवेदनिलङ्गोक्ताविप अष्टकसंवादमाह- 'न्याय्यादािव'ति । श्रीजिनेश्वरसूरिकृता तद्वृत्तिस्त्वेवम्
→ न्यायः = नीतिः तस्मादनपेतः = न्याय्यः सम्यग्दर्शनािदत्रयरूपो मोक्षमार्गः । स आदिर्यस्याऽन्याय्यस्य मिथ्यादर्शनािदरूपस्य भवमार्गस्य स = न्याय्यादिः । तत्र (=न्याय्यादौ) शुद्धवृत्तः =
निरितचारप्रवृत्तिः आदिर्यस्या निवृत्तेः सा तथा । तया गम्यं = अनुमेयं = शुद्धवृत्त्यािदिगम्यम् ।
एतत् = अनन्तरोदितस्वरूपं तत्त्वसंवेदनज्ञानं प्रकीर्तितं = ज्ञानस्वरूपविद्भः संशब्दितम् ← (अ.प्र.
९/७ वृ.) इति । ६/६।।

અષ્ટકજીમાં જણાવેલ છે કે "વિષયપ્રતિભાસ જ્ઞાનનું ચિક્ષ નિરપેક્ષ = નિષ્ઠુર પાપપ્રવૃત્તિ વગેરે છે. તથાવિધ સકંપ પાપપ્રવૃત્તિ વગેરે આત્મપરિણતિયુક્ત જ્ઞાનનું ચિક્ષ છે. ન્યાયસંગત એવા મોક્ષમાર્ગમાં શુદ્ધ પ્રવૃત્તિ આદિ દ્વારા તત્ત્વસંવેદનજ્ઞાન જાણી શકાય છે." (૬/૬)

'ત્રિવિધ જ્ઞાનના આ ચિક્ષોનો ઉપયોગ ક્યાં થાય છે ?' આ પ્રશ્નનો જવાબ આપતા ગ્રન્થકારશ્રી જણાવે છે કે -

ગાથાર્થ :- જાતિ વિશેષના અનુમાન માટે ઉપરોક્ત ચિક્રો ઉપયોગી છે. કારણ કે અજ્ઞાનાદિ વ્યક્તિનું તો સ્વતઃ ભાન થાય છે. તેથી અન્ય કર્મ દ્વારા કાર્યભેદ સંગત થવા છતાં આ ભેદ = વૈજાત્ય તેમાં અબાધિત છે. (૬/૭)

१. मुद्रितप्रतौ '......व्यगं' इत्यशुद्धः पाठः ।

जातीति । जातिभेदस्य = निष्कम्पपाप्रवृत्त्यादिजनकताऽवच्छेदकस्याऽज्ञानादिगतस्याऽनुमानाय (=जातिभेदानुमानाय) उक्तानि लिङ्गानीति सम्बन्धः, व्यक्तीनां = अज्ञानादिव्यक्तीनां स्वतः = लिङ्गनैरपेक्ष्येणैव वेदनात् = परिज्ञानात् । तेन कर्मान्तरात् = चारित्रमोहादिरूपादुदयक्षयो-'पशमावस्थावस्थितात् कार्यभेदेऽपि = सावद्याऽनवद्यप्रवृत्तिवैचित्र्येऽपि (ए)तद्भिदा = अज्ञानादिभिदा आह- 'जाती'ति । जातिभेदस्य = जातिविशेषस्य निष्कम्पपापप्रवृत्त्यादिजनकतावच्छेदकस्य = दृढपापप्रवृत्त्यादिनिष्ठकार्यतानिरूपितकारणताया अवच्छेदकस्य अज्ञानादिगतस्य = अज्ञान-ज्ञान-सज्ज्ञानिष्ठस्य अनुमानाय = अनुमानप्रमाणेन सिद्ध्यै उक्तानि लिङ्गानि उपयुज्यन्त इति सम्बन्धः = अन्वयः । अयमाशयो या या कार्यता सा सा किञ्चिद्धर्मावच्छित्रकारणतानिरूपितेति नियमाद् यथा गन्धनिष्ठा कार्यता पृथिवीत्वावच्छित्रकारणतानिरूपिता सिध्यति तथा प्रकृतेऽपि दृढपापप्रवृत्तिनिष्ठा या कार्यता तिन्नकृतिवावच्छेत्रकारणतानिरूपिता सिध्यति तथा प्रकृतेऽपि दृढपापप्रवृत्तिनिष्ठा या कार्यता तिन्नकृतिकारणतावा अपि किञ्चद्धर्मावच्छित्रतया भाव्यम्, अन्यथा प्रतिनियतकार्यत्वाऽनिर्वाहात् । ततो निष्कम्पपापप्रवृत्तिजनकतावच्छेदकत्याऽज्ञानत्वमनुमीयते, सकम्पपापप्रवृत्तिकारणतावच्छेदकविधया ज्ञानत्वं सिध्यति, निरवद्यप्रवृत्तिहेतुतावच्छेदकरूपेण च सज्ज्ञानत्वं प्रसिध्यति, प्रवृत्तिमामान्यं प्रति बोध-सामान्यस्य कारणत्विनयमात् प्रवृत्तिविशेषं प्रति ज्ञानविशेषस्य कारणतासिद्धेरनपलपनीयत्वात् । इत्थ-मज्ञानादिवैजात्यानुमानकृते निरुक्तिकृगान्युपयुज्यन्ते ।

ननु निष्कम्पपापप्रवृत्तिर्नाज्ञानाज्जायते किन्तु मिथ्यात्वमोह-चारित्रमोहोदयादेव । एवं सकम्पपा-पप्रवृत्तिरिप न ज्ञानाज्जायते किन्तु मिथ्यात्वमोहनीयक्षयोपशमानुविद्धचारित्रमोहनीयोदयादेव । निरवद्यप्रवृत्तिश्च मिथ्यात्वमोह-चारित्रमोहक्षयोपशमविशेषादेवोपजायते । इत्थं कारणान्तरसमवधानादेव कार्यवैचित्र्योपपत्तौ बोधनिष्ठतया वैजात्यत्रितयकल्पनं नार्हतीत्याशङ्कायामाह - तेन = निष्कम्पपापप्रवृत्त्यादितो बोधनिष्ठतया वैजात्यत्रितयसाधनेन, उदय-क्षयोपशमावस्थावस्थितात् चारित्रमोहादिरूपात् = चारित्रमोह-मिथ्यात्वमोहरूपात् कर्मान्तरात् सावद्याऽनवद्यप्रवृत्तिवैचित्र्येऽिप अर्थाद् विपाकोदयावस्थावस्थि-

ટીકાર્ય :- નિષ્કમ્પ પાપપ્રવૃત્તિ વગેરેનું કારણ અજ્ઞાન વગેરે છે. તેથી નિષ્કમ્પ પાપપ્રવૃત્તિ વગેરેનું કારણતાઅવચ્છેદક અજ્ઞાનાદિગત વૈજાત્ય = જાતિવિશેષ બને છે. અજ્ઞાનાદિમાં રહેલ પ્રસ્તુત વૈજાત્યની અનુમિતિ કરવા માટે નિષ્કમ્પ પાપ પ્રવૃત્તિ વગેરે લિંગો = ચિદ્ધો ઉપયોગી બને છે. અર્થાત્ 'જે વ્યક્તિમાં નિષ્ઠ્રપણે = નિરપેક્ષપણે પાપપ્રવૃત્તિ દેખાય તે વ્યક્તિના બોધમાં અજ્ઞાનત્વ જાતિ રહેલી છે' તેવી અનુમિતિ થઈ જાય. આમ અજ્ઞાનાદિમાં રહેલ અજ્ઞાનત્વ વગેરે વૈજાત્યની અનુમિતિ કરવા માટે લિંગ = જ્ઞાપકહેતુ જરૂરી છે, નહિ કે અજ્ઞાનાદિની અનુમિતિ માટે. કારણ કે અજ્ઞાનાદિ વ્યક્તિનું ભાન તો લિંગ વિના સ્વતઃ જ થઈ જાય છે.

અહીં એવી શંકા થઈ શકે છે કે → નિષ્કમ્પ પાપપ્રવૃત્તિ, સકંપ પાપપ્રવૃત્તિ વગેરે પ્રવૃત્તિભેદનું પ્રયોજક તો ચારિત્ર મોહનીય કર્મનો ઉદય, ક્ષયોપશમ વગેરે છે, નહિ કે બોધમાં રહેલ અજ્ઞાનત્વ વગેરે જાતિવિશેષ. માટે પ્રવૃત્તિભેદના સમર્થન માટે પ્રવર્તક બોધમાં રહેલ વૈજાત્યને તેનો પ્રયોજક માનીને તેની અનુમિતિ કરવી જરૂરી નથી. ← પરંતુ આ શંકા વ્યાજબી નથી. એનું કારણ એ છે કે ઉદયગત ચારિત્રમોહનીયથી સાવદ્યપ્રવૃત્તિ અને ક્ષયોપશમ દશામાં રહેલ ચારિત્રમોહનીય કર્મથી નિરવદ્ય પ્રવૃત્તિ

१. मुद्रितप्रतौ '....पशमावस्थानव...' इत्यशुद्धः पाठः ।

अक्षता, प्रवृत्तिसामान्ये ज्ञानस्य हेतुत्वात्तद्वैचित्र्येणैव तद्वैचित्र्योपपत्तेः, प्रवृत्तौ कर्मविशेषप्रतिबन्ध-कत्वस्याऽपि हेतुविशेषविघटनं विनाऽयोगात् ।

तात् मिथ्यात्वमोहादिकर्मणः निष्कम्पपापप्रवृत्तिः विपाकोदयावस्थिताद् मिथ्यात्वक्षयोपशमानुविद्धचारित्र-मोहात् सकम्पपापप्रवृत्तिः क्षयोपशमावस्थावस्थिताच्च मिथ्यात्व-चारित्रमोहकर्मणो निरवद्यप्रवृत्तिर्जायते इत्येवं कार्यवैचित्र्यसाङ्गत्येऽिप, अज्ञानादिभिदा = अज्ञानत्व-ज्ञानत्व-सज्ज्ञानत्वलक्षणजातित्रितयसिद्धिः अक्षता = अव्याहताः; प्रवृत्तिसामान्ये = प्रवृत्तिसामान्यं प्रति ज्ञानस्य = बोधसामान्यस्य हेतुत्वात् तद्वैचित्र्येणैव = बोधवैलक्षण्येनैव तद्वैचित्र्योपपत्तेः = प्रवृत्तिवैलक्षण्यसङ्गतेः । न हि कारणाऽविशेषे कार्यविशेषोदयः सम्भवति ।

अथाऽविरतसम्यग्दृष्टि-साधुज्ञानयोरैक्यमेव, विपाकोदयावस्थावस्थितचारित्रमोहनीयकर्मलक्षणप्रतिबन्ध-कसद्भावात्राद्यस्य निरवद्यप्रवृत्तिरिति चेत् ? न, प्रवृत्तौ = निरवद्यप्रवृत्तिं प्रति कर्मविशेषप्रतिबन्धकत्वस्य = विपाकोदयप्राप्तचारित्रमोहादिकर्मप्रतिबन्धकताया अपि हेतुविशेषविघटनं = कारणगतधर्मविशेषविप्लवं विना अयोगात् = असम्भवात् । यथा दाहं प्रति चन्द्रकान्तमणिप्रतिबन्धकता विनिनिष्ठदाहशक्तिविघटनेनैव सम्भवति तथा निरवद्यप्रवृत्तिं प्रति कर्मविशेषप्रतिबन्धकताऽपि बोधगतसज्ज्ञानत्वधर्मविघटनेनैव सम्भवति, तदप्रच्यवे प्रतिबन्धकसहस्रेणाऽपि निरवद्यप्रवृत्तिप्रतिरोधाऽसम्भवात् ।

સ્વરૂપ પ્રવૃત્તિગત વૈવિધ્ય સંગત થવા છતાં પણ ઉપરોક્ત લિંગથી પ્રવર્તક બોધમાં અજ્ઞાનત્વ વગેરે જાતિની પ્રમાત્મક અનુમિતિ થવાથી અજ્ઞાનત્વ વગેરે જાતિના ભેદથી અજ્ઞાનાદિ વ્યક્તિમાં ભેદ નિરાબાધપણે રહેશે. કારણ કે પ્રવૃત્તિસામાન્ય = તમામ પ્રવૃત્તિ પ્રત્યે બોધ હેતુ હોવાથી પ્રવર્તક બોધની વિચિત્રતાથી જ પ્રવૃત્તિમાં વૈવિધ્ય આવી શકે, અન્યથા નહિ.

અહીં એવી શંકા થઈ શકે છે કે → પ્રવર્તક બોધમાં ભેદ માનવાના બદલે અન્ય રીતે પણ પ્રવૃત્તિભેદનું સમર્થન થઈ શકે છે. તે આ રીતે- મિથ્યાત્વી, સમકિતી વગેરેનું જ્ઞાન તો સમાન જ છે. પરંતુ મિથ્યાત્વીને મિથ્યાત્વનો ઉદય હોવાથી તેનું જ્ઞાન નિરવદ્ય પ્રવૃત્તિના બદલે નિષ્કંપ સાવદ્ય પ્રવૃત્તિ કરાવે છે. સમકિતીને ચારિત્રમોહનીયનો ઉદય હોવાથી નિરવદ્ય પ્રવૃત્તિના બદલે સકંપ સાવદ્ય પ્રવૃત્તિ થાય છે. તથા સાધુને દર્શનમોહ-ચારિત્રમોહના ઉદયરૂપ પ્રતિબંધક ન હોવાથી નિરવદ્ય પ્રવૃત્તિ થાય છે. આમ જ્ઞાનમાં કોઈ ભેદ નથી. પરંતુ દર્શનમોહનીય અને ચારિત્રમોહનીયના ઉદયરૂપ પ્રતિબંધકના લીધે મિથ્યાત્વી અને સમકિતીમાં નિરવદ્ય પ્રવૃત્તિ થતી નથી. કારણ કે તે બન્ને ઉદય નિરવદ્ય પ્રવૃત્તિ પ્રત્યે પ્રતિબંધક છે. આમ પ્રવૃત્તિભેદપ્રયોજક તો પ્રતિબંધકની હાજરી અને ગેરહાજરી છે, નહિ કે બોધગત વૈજાત્ય. ←

પરંતુ આ શંકા વ્યાજબી ન હોવાનું કારણ એ છે કે નિરવદ્ય પ્રવૃત્તિ પ્રત્યે ચારિત્રમોહનીયને પ્રતિબંધક માનવામાં આવે તો પણ જ્યાં સુધી નિરવદ્યપ્રવૃત્તિજનક બોધગત વિશિષ્ટ ગુણધર્મનું-શક્તિનું નિરાકરણ પ્રતિબંધક તત્ત્વ ન કરે ત્યાં સુધી નિરવદ્યપ્રવૃત્તિ અટકે તેવી કોઈ જ શક્યતા રહેતી નથી. આશય એ છે કે ચારિત્રમોહનીય કર્મ સત્ જ્ઞાનને દૂર કરે તો જ નિરવદ્ય પ્રવૃત્તિના બદલે સાવદ્યપ્રવૃત્તિ કરાવી શકે. જ્યાં સુધી સત્ જ્ઞાન હાજર હોય ત્યાં સુધી વિપાકોદયયુક્ત ચારિત્રમોહનીય કર્મ પણ સાવદ્ય પ્રવૃત્તિ કરાવી ન શકે. માટે તે રીતે મિથ્યાત્વીમાં અને સમકિતીમાં નિરવદ્યપ્રવૃત્તિકારક સત્ જ્ઞાન માની ન શકાય.

वस्तुतः कार्यस्वभावभेदे कारणस्वभावभेदः सर्वत्राप्यावश्यकः, अन्यथा हेत्वन्तरसमवधानस्या-

एतेन निष्कम्पपापप्रवृत्तौ बोधसामान्यस्यैव हेतुत्वं, मिथ्यादृष्टौ तथैवावधारणात्, सित मिथ्यात्व-विलयविशेषे पापप्रवृत्तिनिष्ठं निष्कम्पत्वं प्रतिबध्यते सित च चारित्रमोहविलयविशेषे पापप्रवृत्तिसामान्यमेव प्रतिबध्यते इति बोधगतवैजात्यत्रयकल्पनं नार्हतीति प्रत्याख्यातम्, प्रवृत्तित्वापेक्षया निष्कम्पपापप्रवृत्ति-त्वस्य बोधकार्यतावच्छेदकत्वे गौरवात्, मिथ्यात्वहासविशेषेणाज्ञानत्वाऽविघटने पापप्रवृत्तिगतनिष्कम्पत्व-प्रतिबन्धाऽसम्भवात्, चारित्रमोहहासविशेषेण संज्ञानत्वाऽनाधाने पापप्रवृत्तिप्रतिरोधाऽसम्भवाच्य।

किञ्चाज्ञानावरण-ज्ञानावरण-सज्ज्ञानावरणक्षयोपशमलक्षणकारणभेदादिप कार्यभेदिसिद्धौ कार्यता-वच्छेदकविधयाऽज्ञानत्व-ज्ञानत्व-सज्ज्ञानत्वसिद्धिरप्यनाविलैव, तदुक्तं सम्मितितर्कवृत्तौ → अयमेव भेदो भेदहेतुर्वा यदुत कारणभेदो विरुद्धधर्माध्यासो वा ← (सं.त.का. ९/९ वृ.) इति ।

नन् कारणभेद एव तावदसिद्धः, एक एव ज्ञानावरणक्षयोपशमः मिथ्यात्वोदयसहचरितः सन् अज्ञानावरणक्षयोपशमो भण्यते, मिथ्यात्वक्षयोपशम-चारित्रमोहोदयाभ्यां सहचरितः सन् ज्ञानावरणक्ष-योपशम उच्यते, मिथ्यात्व-चारित्रमोहक्षयोपशमाभ्यां सहचरितः सन् सज्ज्ञानावरणक्षयोपशमः कथ्यते, न तु ज्ञानावरणक्षयोपशमे कश्चिद् भेद आधीयते सहचरितेन । अथाभिधानभेदप्रयोजकः सहचारित-याऽभिमतः सहकारितया वा ? इति विकल्पयामलमत्रोपतिष्ठते । न तावदाद्योऽनवद्यः, तेन सहचा-रिणा ज्ञानावरणक्षयोपशमे कस्यचिदतिशयस्याधाने कारणभेदसिद्धिरनपलपनीया। तदनाधाने तु नामभेदो नामभेदमात्र एव स्यात्, न तु निष्कम्प-सकम्पसावद्याऽनवद्यप्रवृत्तिभेदसम्पादकः । न ह्युदासीनसमवधा-नाऽसमवधानयोः कार्यभेदो विदुषामभिमतः । द्वितीयोऽपि विकल्पोऽसन्, अज्ञानादिलक्षणकार्यजनने ज्ञानावरणक्षयोपशमतस्तदङ्गीकारे तैर्ज्ञानावरणक्षयोपशमे कस्यचिदतिशयस्याऽऽधाने सैव कारणभेद-सिद्धिः । न च तैरज्ञानादिलक्षणकार्येष्वेवातिशय आधीयते न तु तत्कारणीभूते ज्ञानावरणक्ष-योपशमे इति वाच्यम्, सहकारिणा प्रधानकारणेऽतिशयाऽनाधाने कार्यभेदाऽनापत्तेरिति चेत् ? अत्रोच्यते, कारणभेदमीमांसा तावन्मुच्यताम्, कार्याभिधानभेदमेव वयं मीमांसामहे । तथाहि - अविशेषितं ज्ञानमेव मिथ्यात्वसमवहितं सद् अज्ञानं भण्यते, सम्यग्दर्शनमात्रसमवहितं सत् ज्ञानमभिधीयते, सम्यक्वारि-त्रसमविहतं सच्च सज्ज्ञानं प्रोच्यते । एवमेवाविशेषिता मितर्मिथ्यात्वसमन्विता मत्यज्ञानं भण्यते, सम्य-क्त्वसमन्विता मतिज्ञानमुच्यते सच्चारित्रसमन्विता च सन्मतिज्ञानमभिधीयते । श्रुतज्ञानादावपीत्थमेवा-वसेयम् । न चेदं स्वमनीषिकामात्रविजृम्भितम्, > अविसेसिया मई च्चिय सम्मिद्दिट्ठस्स सा मइण्णाणं। मइअण्णाणं मिच्छिदिट्ठिस्स, सुयंपि एमेव ।। ← (वि.आ.भा.११४) इति विशेषावश्यकभाष्यानुसा-रेणास्माभिरुन्नयनात् । ततश्च 'अज्ञानावरणापायं' (अ.९/३) 'ज्ञानावरणहासोत्थं' (अ.९/५), 'सज्ज्ञाना-वरणापायं' (अ.९/७) इत्यादीनि कारणभेदपराणि अष्टकवचनानि प्लवन्त इत्याशङ्कायामाह-वस्तृत इति । कार्यस्वभावभेदे सति कारणस्वभावभेदः सर्वत्रापि स्थलेऽङ्गीकर्तुं आवश्यकः, अन्यथा =

વાસ્તવમાં તો કાર્યનો સ્વભાવ બદલાય તો કારણનો સ્વભાવ જુદો માનવો સર્વત્ર જરૂરી છે. કારણ કે કારણસ્વભાવ ન બદલાય તો કાર્યભેદની સંગતિ થઈ શકતી નથી. બાકી તો અન્ય કારણની

प्यकिञ्चित्करत्वादिति विवेचितमन्यत्र ।।७।।

योगादेवाऽन्त्यबोधस्य साधुः सामग्र्यमश्नुते। अन्यथाऽऽकर्षगामी स्यात् पतितो वा न संशयः ।।८।। योगादिति। अन्त्यबोधस्य = तत्त्वसंवेदनस्य योगादेव = संस्काररूपसम्बन्धादेव साधुः सामग्र्यं = पूर्णभावं अश्नुते ।

कारणस्वभावभेदाऽनङ्गीकारे हेत्वन्तरसमवधानस्य = कारणान्तरसहचारस्य अपि अकिञ्चित्करत्वात् = कार्यवैचित्र्याऽनापादकत्वापातात् । ततश्च निष्कम्प-सकम्पसावद्याऽनवद्यप्रवृत्तिभेदे सित तिन्नर्वाहाय तत्कारणीभूतप्रतिभासभेदिसिद्धिः, अज्ञान-ज्ञान-सज्ज्ञानलक्षणप्रतिभासिन्नतयस्वरूपकार्यभेदे सिद्धे सित तत्कारणीभूतक्षयोपशमभेदिसिद्धिरिप ध्रुवा, अज्ञानावरणक्षयोपशम-ज्ञानावरणक्षयोपशम-सज्ज्ञानावरणक्षयोपशमलक्षणकार्यभेदे सित तत्कारणीभूतकर्मभेदोऽपि अज्ञानावरण-ज्ञानावरण-सज्ज्ञानावरणनाम्ना सिध्यति, क्षयोपशमं प्रति कर्मणोऽपि प्रतियोगिविधया कारणत्वात्, घटध्वंसं प्रति घटस्येव । व्याख्याप्रज्ञप्तौ (९/३१) दिश्तितस्य यतनावरणाभिधानस्य कर्मण इव ज्ञाताधर्मकथाङ्गे (अ.१,अ.८) च मेघकुमार-मल्ल्याद्यधिकारे दिशितस्य जातिस्मृत्यावरणकर्मण इव अष्टकप्रकरणदिशितस्य सज्ज्ञानावरणाद्यभिधानस्य कर्मणोऽप्रतिक्षेप्य-त्वादिति विभावनीयम् । ।६/७।।

चरमज्ञानमाहात्म्यमिभष्टौति- 'योगादि'ति । चन्द्र-चन्द्रिकान्यायेन तत्त्वसंवेदनस्य संस्काररूपसम्बन्धादेव साधुः पूर्णभावं = पूर्णतां अश्नुते = प्राप्नोति । अतोऽत्रैव आदरः कार्य आगमप्रधानैरित्युपदेशः । तदुक्तं अष्टकप्रकरणे → एतिस्मिन् सततं यत्नः कुग्रहत्यागतो भृशम् । मार्गश्रद्धादिभावेन धाअरी निरर्थे अपनी अथ. आशय એ છે के अन्य हेतुनी ढाअरीथी पूर्वोपस्थित अरशनो स्वलाव अद्याय तो अ अर्थ अलग प्रक्षरे उत्पन्न थाय, अन्यथा निष्क. आ आजतनी विशेष छशावट अन्य अन्थमां करेल होवाथी तेनी विशेष यर्था अहीं करता नथी. (ह/७)

વિશેષાર્થ :- 'કાર્યનો સ્વભાવ બદલાય તો કારણનો સ્વભાવ અલગ માનવો જરૂરી છે' આ પ્રમાણે કહેવાની પાછળ આશય એ છે કે નિષ્કમ્પ પાપપ્રવૃત્તિ, સકંપ પાપપ્રવૃત્તિ અને નિરવદ્ય પ્રવૃત્તિ- આમ ત્રણ પ્રકારના કાર્યોના જનક સમાનસ્વભાવવાળા હોઈ ન શકે. માટે તેના કારણરૂપે અજ્ઞાન, જ્ઞાન અને સત્ જ્ઞાન સ્વરૂપ ત્રણ અલગ-અલગ ક્રમસર કારણ માનવા જરૂરી છે. તે ત્રણ પ્રંકારના બોધમાં વૈલક્ષણ્ય તો જ સંગત થાય જો તેમાં કારણના સ્વભાવ વિભિન્ન માનવામાં આવે. આથી તેના કારણરૂપે અજ્ઞાનાવરણ-ક્ષયોપશમ, જ્ઞાનાવરણક્ષયોપશમ અને સત્જ્ઞાનાવરણક્ષયોપશમને વિભિન્નસ્વભાવવાળા માનવા જોઈએ. તેનો સ્વભાવ અલગ માનવા માટે પ્રતિયોગીરૂપે તેના કારણીભૂત અજ્ઞાનાવરણ, જ્ઞાનાવરણ અને સત્ જ્ઞાનાવરણ = સમ્યક્ જ્ઞાનનું આવરણ-આમ વિભિન્ન સ્વભાવવાળા ત્રણ કારણ માનવા જરૂરી છે. આમ કારણભેદ દ્વારા જ કાર્યભેદ સંગત થવાથી સમ્યક્જ્ઞાનાવરણ આદિ ત્રણ કર્મ સિદ્ધ થાય છે.(૯/૭)

<u>ગાથાર્થ</u> :- ચરમ જ્ઞાનના યોગથી જ સાધુ પૂર્ણતાને પામે છે. બાકી તો તે આકર્ષગામી બને અથવા પતિત થાય. તેમાં કોઈ સંશય નથી.  $(\varepsilon/c)$ 

<u>ટીકાર્થ</u> :- તત્ત્વસંવેદન નામના ત્રીજા જ્ઞાનના સંસ્કારરૂપ સંબંધથી જ સાધુ પૂર્ણતાને મેળવે છે. જો તત્ત્વસંવેદન જ્ઞાનના સંસ્કાર ન હોય તો સાધુ આકર્ષગામી થાય અથવા પતિત થાય- એમાં કોઈ સંશય નથી. अन्यथा = तत्त्वज्ञानसंस्काराऽभावे <sup>१</sup>पुनर्योगशक्त्यनुवृत्तौ शङ्काकाङ्क्षादिना आकर्षगामी वा स्यात्, तदननुवृत्तौ च पतितो वा, न संशयोऽत्र कश्चित्, बाह्यलिङ्गस्याऽकारणत्वात् ॥८॥

विपक्षदोषमाह- तत्त्वज्ञानसंस्काराभावे = तत्त्वसंवेदनाभिधानज्ञानजन्यसंस्कारविरहे सति पुनर्योगश-

कार्य आगमतत्परैः ।। <del>(</del> (अ.प्र. ९/८) इति ।

क्त्यनुवृत्तौ = पौनःपुन्येन संयमयोग्यषष्ठादिगुणस्थानकसम्बन्धयोग्यताऽऽकृष्टौ सत्यां शङ्का-काङ्क्षा-दिना = सम्यग्दर्शनशैथिल्यापादकेन जिनवचनसंशय-परदर्शनाकाङ्क्षा-विचिकित्सादिना **आकर्षगामी** = षष्ठादिगुणस्थानकगमनाऽऽगमनवान् स्यात् । उत्कृष्टत एकस्मिन् भवे शतपृथक्त्वं यावत् पञ्चमादिगुण-स्थानकात् षष्ठादिगुणस्थानकप्राप्तिः सम्भवति । शतपृथक्त्वसङ्ख्यापरिपूर्त्ति यावत् पुनः षष्ठा-दिगुणस्थानकप्रापकयोगशक्तिरनुवर्तते । तत्परिपूर्त्तौ सत्यां सा नाऽनुवर्तते तज्जीवं प्रति यावज्जीवम्। तत्त्वसंवेद-नजन्यसंस्कारविरहे तदननुवृत्तौ च = पुनः षष्ठादिगुणस्थानकप्रापकयोगशक्त्यननुवृत्तौ सत्यां हि साधुः सदैव **पतितः =** षष्ठादिगुणस्थानकात् अधस्तनगुणस्थानकवर्ती एव स्यात् । नैव जातु पुनः षष्ठादिगुण-स्थानकमारोहति तस्मिन् भवे । न = नैव कश्चित् संशयः कर्तव्यः अत्र = पुनः षष्ठगुणस्थानकप्रा-प्तिविषये, तद्योगशक्तिप्रच्यवात् । तदुक्तं प्रवचनसारोद्धारे आवश्यकनिर्युक्तौ च 🔿 सामाइयं चउद्धा सुय<sup>१</sup>-दंसण<sup>२</sup>-देस<sup>३</sup>-सव्व<sup>४</sup>भेएहिं । ताण इमे आगरिसा एगभवं पप्प भणियव्वा ।। तिण्ह सहस्स-पुहुत्तं च सयपुहुत्तं च होइ विरईए । एगभवे आगरिसा एवइया हुंति नायव्वा ← (प्र.सा.८३६/८३७, आ.नि.८५७) इति । 'आकर्षणं = आकर्षः, प्रथमतया मृक्तस्य वा ग्रहणिम'ति व्याख्यातं प्रवचनसारोद्धारवृत्तौ श्रीसिद्धसेनसूरिभिः आवश्यकनिर्युक्तिवृत्तौ च श्रीहरिभद्रसूरिभिः मलयगिरिसूरिभिश्च । → आकर्षणमाकर्षः = एकस्मिन् नानाभवेषु वा पुनः सामायिकस्य ग्रहणं = प्रतिपत्तिः ← (वि.आ.भा.१४८५ वृत्ति) इति विशेषावश्यकभाष्यवृत्तौ श्रीहेमचन्द्रसूरयः । 'एकभवे ग्रहणमोक्षलक्षण आकर्ष' (ध.सं.गा.१०८-पृ.२९५) इति **धर्मसङ्ग्रहवृत्तौ** दर्शितम् । 'आकर्षाः = ग्रहण-मोक्षलक्षणाः' (पं.व.६२९ वृतिः) इति पञ्चवस्तुकवृत्तौ श्रीहरिभद्रसूरयः । न च तथापि साधुलिङ्ग-सद्भावात् पुनः षष्ठादिगुणस्थानकलाभो नाऽसम्भवी, पुनर्योगशक्त्यननुवृत्तौ सत्यामपीति शङ्कनीयम्, बाह्मिलङ्गस्य साधुवेशस्य षष्ठादिगुणस्थानकप्राप्तिं प्रति अकारणत्वात् = अहेतुत्वात्। तदुक्तं षोडशके → बाह्यं लिङ्गमसारं तत्प्रतिबद्धा न धर्मनिष्पत्तिः। धारयति कार्यवशतो यस्माच्च विडम्बकोऽप्येतत्।।

તત્ત્વસંવેદનના સંસ્કારની ગેરહાજરીમાં જો સાધુ પાસે ફરીથી છકા ગુણસ્થાનકનો સંબંધ થવાની યોગ્યતા રહેલી હોય તો શંકા, કાંક્ષા વગેરે દ્વારા છકા ગુણસ્થાનકથી ચોથે, પાંચમે ગુણસ્થાનકે આવ- જાવ કરે એવું થાય. એટલે કે દ કેથી પાંચમે જાય, પાંચમેથી ફરીથી છકે ગુણઠાણે આવે. આ રીતે દ કું ગુણઠાણું પામે-ગુમાવે આમ થયા કરે. પરંતુ જો ફરી દકા ગુણસ્થાનકને પામવાની યોગ્યતા રહેલી ન હોય તો તત્ત્વસંવેદનસંસ્કારથી શૂન્ય એવા સાધુ પતિત જ થાય. અર્થાત્ છકા ગુણઠાણેથી નીચે ઉતર્યા બાદ ફરી ક્યારેય તે ભવમાં છકા ગુણઠાણે તે સાધુ આવી શકતા નથી. ભલે તેની પાસે સાધુવેશ રહેલો હોય. કારણ કે સાધુવેશ છકા ગુણઠાણાની પ્રાપ્તિનું કારણ નથી. (દ/૮)

१. हस्तादर्शे 'पुनः' पदं नास्ति ।

# त्रिधा भिक्षाऽपि तत्राऽऽद्या सर्वसम्पत्करी मता। द्वितीया पौरुषघ्नी स्याद् वृत्तिभिक्षा तथाऽन्तिमा।।९।।

← (षो.९/४) इति पूर्वोक्तं(पृ.८९)स्मर्तव्यमत्र । व्यवहारसूत्रभाष्येऽपि → वेसकरणं पमाणं न होई ← (व्य.भा.२/३०९) इत्युक्तम्। उत्तराध्ययनसूत्रेऽपि → निव मुंडिएण समणो ← (उत्त.२५/३०) इत्युक्तम्। लिङ्गप्राभृते कुन्दकुन्दस्वामिनाऽपि → ण लिंगमित्तेण धम्मसंपत्ति ← (लिं.प्रा.२) इति गदितम्। → न लिङ्गं धर्मकारणम् (सं.गी.८/६२, म.स्मृ.६/६६) इति प्रागुक्तं (पृ.९०) संन्यासगीता-मनुस्मृति-वचनमप्यत्रानुसन्धेयम् ।

इदञ्चात्रावधेयम् – संयमपरिणामाऽनपकर्षं प्रति तत्त्वज्ञानसंस्कारस्येव तद्व्याप्यस्य हृदयस्थभगवद्-भक्ति-विरक्त्यादेरिप कारणताऽवसेया । तदुक्तं स्व-परसमयपारावारपारदृश्वना ग्रन्थकृतैव ऐन्द्रस्तुतिचतुर्विशित-कावृत्तौ → त्यक्तसंसाराणामिप परिणामाऽनपकर्षस्य हृदयस्थितभगवन्माहात्म्याधीनत्वात् । इत्थमेवास्य क्षेमकारित्वं युक्तम् ← (ऐं.स्तु.८/९) इति । प्रकृते → वैराग्यतैलसम्पूर्णे भक्तिवर्तिसमन्विते । प्रबोधपूर्णपात्रे तु ज्ञप्तिदीपं विलोकयेत् । । ←(दिक्षि.९५) इति दिक्षणामूर्त्युपनिषद्वचनमिप यथातन्त्रमनुयोज्यम् । दि/८ । । सिक्षा

= याञ्चा **अपि**, किमुत ज्ञानमित्यपिशब्दार्थः, त्रिधा = त्रिभिः प्रकारैः **मता** = अभिहिता । **तत्र** आद्या = प्रथमा अद्वितीया वा प्रधानेत्यर्थः, सर्वाः = निरवशेषा ऐहिक्यामुष्मिकीर्मोक्षावसानाः सम्पदः

વિશેષાર્થ :- દકા અને સાતમા ગુણસ્થાનકનો પ્રત્યેકનો સમય અંતર્મુહૂર્તનો છે. છકા ગુણઠાણે રહેલ સાધુ અંતર્મુહૂર્ત્તમાં અંતરંગ પુરુષાર્થ કરે તો સાતમા ગુણઠાણે પહોંચે. સાતમા ગુણઠાણે અંતર્મુહૂર્ત્ત રહી પુનઃ છકે ગુણઠાણે આવે. ફરીથી અંતરંગ પુરુષાર્થ કરી અંતર્મુહૂર્ત્તમાં સાધુ સાતમા ગુણઠાણે પહોંચે. આવું ત્યારે જ થઈ શકે જો સાધુ પાસે તત્ત્વસંવેદનજ્ઞાનના સંસ્કાર હોય. તેવું ન હોય તો સાધુ છકે ગુણઠાણે અંતર્મુહૂર્ત્ત રહીને પાંચમે ગુણઠાણે આવી જાય. પરંતુ જો ફરીથી છકા ગુણઠાણાને પામવાની સાધુમાં લાયકાત-યોગ્યતા હોય તો ફરીથી છકે આવે. આવું આખા જીવનમાં ૨૦૦ થી ૯૦૦ વાર બને. અર્થાત્ એક ભવમાં છકે ગુણઠાણોથી નીચેના ગુણઠાણે સાધુ વધુમાં વધુ ૮૯૯ વાર ઉતરે તો ફરીથી છકે જઈ શકે. પરંતુ ૯૦૦ વાર છકા ગુણઠાણાથી નીચે ઉતરે તો ફરી ક્યારેય તે ભવમાં છકા ગુણઠાણે પહોંચી ન શકે. છકાથી પાંચમે–ચોથે વગેરે ગુણસ્થાનકે અને ત્યાંથી ફરી છકે ગુણઠાણે આવ-જાવ ચાલુ રહે તેને શાસ્ત્રકારની પરિભાષામાં આકર્ષ કહેવાય. પરંતુ ફરીથી સંયમયોગ્ય ગુણસ્થાનક મેળવવાની લાયકાત ન રહી હોય અને તત્ત્વસંવેદન જ્ઞાનના સંસ્કાર પણ રહ્યા ન હોય તો સાધુ છકેથી કાયમ માટે પતિત થાય. માટે છકા–સાતમા ગુણઠાણે ટકાવી રાખનાર તત્ત્વસંવેદન જ્ઞાનને મેળવવા–ટકાવવા– નિર્મળ કરવા પ્રત્યેક સંયમીએ જાગૃત રહેવું જરૂરી છે. એવી સૂચના અહીં પ્રાપ્ત થાય છે. (૯/૮)

#### ભિક્ષા વિચારણા

પૂર્ણ સાધુતામાં કારણીભૂત પ્રથમ તત્ત્વની વાત કર્યા બાદ બીજા તત્ત્વની વાત કરતાં ગ્રન્થકારશ્રી તેના ત્રણ ભેદ જણાવે છે.

ગાથાર્થ :- ભિક્ષા પણ ત્રણ પ્રકારે છે. પ્રથમ સર્વસંપત્કરી ભિક્ષા, બીજી પૌરુષધ્ની ભિક્ષા અને અંતિમ = તૃતીય વૃત્તિભિક્ષા. (૬/૯)

त्रिधेति । व्यक्तः ॥९॥

सदाऽनारम्भहेतुर्या सा भिक्षा प्रथमा स्मृता । एकबाले द्रव्यमुनौ सदाऽनारम्भिता <sup>१</sup>तु न ।।१०।। सदेति । सदाऽनारम्भस्य हेतुर्या भिक्षा सा प्रथमा = सर्वसम्पत्करी स्मृता, तब्बेतुत्वं च सदाऽऽरम्भपरिहारेण सदाऽनारम्भगुणाऽनुकीर्तनाऽभिव्यङ्ग्यपरिणामविशेषाऽऽहितयतनया वा ।

= श्रियः कर्तुं शीलं यस्याः सा **सर्वसम्पत्करी मता । द्वितीया** = अपरा पौरुषं = पुरुषकारं हन्ति = निष्फलीकरणेन विध्वंसयित सा **पौरुषघ्नी स्यात् । तथा अन्तिमा** वृत्तिः = वर्तनं = आजीविकेत्यर्थः, तदर्था भिक्षा = वृत्तिभिक्षा स्यात् । तदुक्तं अष्टकप्रकरणे → सर्वसम्पत्करी चैका पौरुषघ्नी तथाऽपरा । वृत्तिभिक्षेति च तत्त्वज्ञैरिति भिक्षा त्रिधोदिता ।। ← (अ.प्र.५/१) इति ।।६/९।।

प्रथमभिक्षामाह- 'सदे'ति । तखेतुत्वं च = सदाऽनारम्भकारणत्वं हि सदा आरम्भपरिहारेण = सर्वदैव सर्वत्रैव हनन-क्रयण-पचन-कृत-कारिताऽनुमतत्वलक्षणाऽऽरम्भपरित्यागेन सम्भवति । एवं ह्यागाढापवाददशायां पिण्डनिर्युक्ति-निशीथचूण्यांदिदर्शितयतनया स्वल्पदोषोपेतपिण्डग्रहणे सदारम्भपरिहारबाधात् भिक्षायाः सर्वसम्पत्करत्वानापत्तिरित्यतः कल्पान्तरमाह सदानारम्भगुणानुकीर्त्तनाभिव्यङ्ग्यपरिणामविशेषा-ऽऽहितयतनया वेति 'अहो जिणेहिं असावज्जा' (द.वै.५/१९२) इति दशवैकालिकसूत्रोच्चारणादिनाऽ-भिव्यङ्ग्यो यः सदाऽनारम्भरुचि-तत्पालनपरायणत्व-दोषपरिहारप्रतिबद्धत्वाद्यनुविद्धः परिणतिविशेषः तेन आहिता या सूत्रोक्तयतना तया सदानारम्भहेतुता गीतार्थसंविग्नसाधुगृहीतायां औत्सर्गिक्यामापवादिक्यां वा भिक्षायामक्षताऽवगन्तव्या ।

सर्वसम्पत्करी भिक्षा पञ्चधा विनिर्दिष्टा तथाहि- (१) माधुकरीवृत्तिः, (२) कापोती वृत्तिः, (३) उञ्छा वृत्तिः. (४) गोचरवृत्तिः । (५) कापिञ्जली वृत्तिः । तत्र प्रथमा  $\rightarrow$  जहा दुमस्स पुप्फेसु भमरो आवियइ रसं । न य पुप्फं किलामेइ सो य पीणेइ अप्पयं ।।  $\leftarrow$  (द.वै.१/२) इत्यादिरूपेण दशवैकालिकसूत्रे प्रदर्शिता । बौद्धभिक्षूणामि माधुकरी विहिता । तदुक्तं धम्मपदे  $\rightarrow$  यथापि भमरो पुष्पं वण्णगन्धं अहेठयं । फलेति रसमादाय एवं गामे मुनी चरे ।।  $\leftarrow$  (ध.प.६) इति । वैदिकदर्शने परमहंसाख्यः संन्यासी माधुकरीं वृत्तिमुपजीवित । तदुक्तं सूतसंहितायां  $\rightarrow$  माधुकरमधैकान्नं परमहंसः समाचरेत्  $\leftarrow$  (सू.सं. ६/२२) इति । संन्यासोपनिषदि  $\rightarrow$  मधुकरवृत्त्याऽऽहारमाहरन्  $\leftarrow$  (सं.२/५९) इत्यादिना यतिभिक्षोक्ता । माधुकरीलक्षणं संन्यासोपनिषदि  $\rightarrow$  मनःसङ्कल्परहितान् त्रीन् गृहान् पञ्च

ગાથાર્થ સ્પષ્ટ હોવાથી તેની સંસ્કૃત વ્યાખ્યા = ટીકા પ્રન્થકારશ્રીએ કરેલ નથી.

<u>ગાથાર્થ</u> :- સદા અનારંભનો હેતુ હોય તે પ્રથમ સર્વસંપત્કરી ભિક્ષા કહેવાયેલ છે. એક બાલતાવાળા દ્રવ્યમુનિમાં તો સદા અનારંભ હોતો નથી. <u>(૬/૧૦)</u>

<u>ટીકાર્થ</u> :- જે ભિક્ષા સદા અનારંભનો હેતુ હોય તે ભિક્ષા પ્રથમ = સર્વસંપત્કરી ભિક્ષા કહેવાયેલ છે. સદા અનારંભહેતુતા પ્રસ્તુતમાં સર્વદા હનન-પાચન-ક્રયણ વગેરે આરંભના પરિહાર દ્વારા જાણવી. અથવા સર્વદા અનારંભ ગુણના અનુકીર્તનથી વ્યક્ત થનારા વિશિષ્ટ પરિણામથી આવેલી યતના =

१. मुद्रितप्रतौ 'पुनः' इत्यशुद्धः पाठः ।

#### सदाऽनारम्भिता त्वेकबाले द्रव्यमुनौ संविग्नपाक्षिकरूपे न सम्भवति ।

सप्त वा । मधुमिक्षिकवत् कृत्वा माधुकरिमिति स्मृतम् ।। ← (सं.उप.२/६६) इत्युक्तम् । प्रकृते → यथा मधु समादत्ते रक्षन् पुष्पाणि षट्पदः । तद्वदर्थान् मनुष्येभ्य आदद्यादिविहिंसया।। ← (म.भा.उद्योगपर्व-३४/१७) इति महाभारतवचनमि स्मर्तव्यम् । अत्रिमहर्षिमते माधुकरीलक्षणं तु

→ यथा मध्वाददानोऽपि भृङ्गः पुष्पं न बाधते । तद्वन्माधुकरीं भिक्षामाददीत गृहाधिपात् ।।

← (आ.स्मृ.) इत्येवमवगन्तव्यम् । अन्यत्र च तल्लक्षणं → मनःसङ्कल्परहितान् गृहान् त्रीन् पञ्च सप्त वा । मधुवदाहरणं यत्तन्माधुकरमिति स्मृतम् ।। ← ( ) इत्येवमुपदर्शितम् ।

द्वितीया → कावोया जा इमा वित्ती ← (उत्त. १९/३३) इति उत्तराध्ययनसूत्रे दर्शिता । तद्वृत्तौ शान्तिसूरयः → कपोताः पक्षिविशेषास्तेषामियं कापोती सेयं वृत्तिः = निर्बहणोपायः, यथा हि ते नित्यशङ्किताः कण-कीटकादिग्रहणे प्रवर्त्तन्ते । एवं भिक्षुरप्येषणादोषशङ्क्येव भिक्षादौ प्रवर्तते ← (उत्त.१९/३३ बृ.वृ.) इत्याहुः ।

तृतीया तु → अन्नायउंछं चरइ विसुद्धं, जवणद्वया समुयाणं च निच्चं । ← (द.वै.९/३/४) इत्येवं दशवैकालिकसूत्रे दर्शिता । तदुक्तं दशवैकालिकचूर्णों → उग्गमुप्पायणेसणासुद्धं अण्णायमण्णतेण समुप्पादितं भावुञ्छमण्णाउच्छं ← (द.वै.९/३/४ चू.) इति ।

चतुर्थी → गौरिव चरणं = उच्चावचकुलेष्विविशेषेण पर्यटनं = गोचरः ← (उत्त. पृष्ठ ६०७. बृ.वृ.) इत्येवं उत्तराध्ययनबृहद्वृत्तौ दिर्शता। तुरीयातीताभिधानं संन्यासिनमुद्दिश्य संन्यासोपनिषदि → तुरीयातीतो गोमुखवृत्त्या फलाहारी अन्नाहारी ← (सं.१/१३) इत्युक्तं तदपीहानुसन्धेयं परतन्त्रानुसारेण। अन्त्याः तिस्तश्च → जथा कवोता व कविंजला य, गावो चरन्ती इध पागडाओ । एवं मुणी गोयरियं चरेज्जा, नो हीलइ नो विय संथवेज्जा ।। ← (आव.चू.भा.२. पृ. ७४) इत्येवं सङ्क्षेपतः आवश्यकसूत्रचूणौं दिर्शिता इत्यवधेयम् । उशनाभिप्रायेण संन्यासोपनिषदुक्ता पञ्चविधा भिक्षेत्थमवसेया → भाधुकरमसङ्क्लृप्तं प्राक् प्रणीतमयाचितम् । तात्कालिकं चोपपन्नं भैक्ष्यं पञ्चविधं स्मृतम् । ← (सं.उप.२/६५) । संन्यासोपनिपदि → सर्ववर्णेषु अजगरवृत्त्याऽऽहारपरः स्वरूपानुसन्धानपरः ← (सं.९/१३) इत्येवं अवधूतसंन्यासिनोऽजगरवृत्त्या भिक्षोपदिर्शिता साऽपीह यथातन्त्रमनुयोज्या स्व-पर-तन्त्रानुयोगपरैः। मूले 'सदानारम्भिता' इत्यनेन संयमयात्रानिर्वाहाऽतिरिक्तहेतुप्रयुक्तायाः प्रमादादिनिमित्त-भूताया हनन-क्रयण-पचनादिनवकोट्यशुद्धायाश्च भिक्षायाः सर्वसम्पत्करीविहर्भावः सूचितः । प्रकृते → प्राणयात्रिकमात्रः स्यान्मात्रासङ्गाद् विनिर्गतः ← (सं.गी.८/५४) इति संन्यासोपनिषद्वचनमि यथागममनुयोज्यम् ।

सदानारम्भिता तु एकबाले = आचारहीनत्वप्रयुक्तप्रथमबालतोपेते सम्यक्प्ररूपणेन द्वितीयबालता-शून्ये द्रव्यमुनौ = 'लब्भिहिसि तेण पहं' (उप.मा. /५२२) **इत्युपदेशमाला**वचनात् प्रधानद्रव्यमुनित्व- इदमुपलक्षणमेकादशीं प्रतिमां प्रतिपन्नस्य श्रमणोपासकस्याऽपि प्रतिमाकालाऽविधकत्वादनारम्भ-कत्वस्य न तत्सम्भवः । न च तिद्भक्षायाः सर्वसम्पत्करी'कल्पत्वोक्त्यैव निस्तारः। इत्थं हि यथाकथञ्चित् 'सर्वसम्पत्करीयमि'ति व्यवहारोपपादनेऽपि 'न रपौरुषघ्नी'त्यादिव्यवहाराऽनुपपादनात्।

सम्पन्ने संविग्नपक्षिकरूपे न सम्भवति, सदारम्भपरिहारस्य निरुक्तयतनाया वा विरहात् । → 'खुरमुंडो लोएण व रयहरणं उग्गहं व घेत्तूण । समणब्भूओ विहरइ धम्मं काएण फासंतो ।। ममकारेऽवोच्छिण्णे वच्चति सण्णायपल्लिं दट्ठुं जे । तत्थ वि जहेव साहू गेण्हति फासुं तु आहारं ।।'

(पञ्चा.१०/३५-३६) इति **पञ्चाशक**प्रदर्शितां **एकादशीं** = चरमां प्रतिमां = श्रावकप्रतिमां प्रति-**पन्नस्य श्रमणोपासकस्यापि अनारम्भकत्वस्य** = नियमत आरम्भपरिहारस्य प्रतिमाकालाऽविधकत्वात् = उत्कर्षत एकादशमासाविधकत्वात् । तदुक्तं **पञ्चाशके** → उक्कोसेणं एक्कारस मास जाव विहरेइ ← (पञ्चा. १०/३८) इति । न तत्सम्भवः = नैव सदाऽनारम्भकत्वसम्भव इति तस्य न सर्वसम्पत्करी भिक्षा सम्भवति ।

ननु प्रतिमापरिपूर्त्युत्तरकालं प्रव्रज्याङ्गीकारात्तदानीमिप सर्वसम्पत्करी भिक्षाऽव्याहता, सदानार-मितायाः सद्भावादिति चेत् ? न, सर्वेषामेवैकादशीं प्रतिमां प्रतिपन्नानां तदुत्तरं दीक्षाङ्गीकारिनय-मिवरहात्, स्वीयप्रव्रज्यायोग्यतािवरहावगमे पुनर्गृहस्थताभ्युपगमात् । तदुक्तं पञ्चाशके → भावेऊणत्ताणं उवेइ पव्यज्जामेव सो पच्छा । अहवा गिहत्थभावं उचियत्तं अप्पणो णाउं।। ← (पञ्चा.१०/३९) इति । प्रकृते च श्रमणोपासकचरमप्रतिमाप्रतिपन्नत्वावच्छेदेनाद्यभिक्षािवधानं नार्हतीत्युक्तमिति न दोषः। न च तिद्भक्षायाः = चरमप्रतिमां प्रतिपन्नस्य श्रमणोपासकस्य भिक्षायाः "पुव्वाउत्तं कप्पति पच्छाउत्तं तु ण खलु एयरस । ओदणभिलिंगसूवादि सव्यमाहारजायं तु ।।" (पञ्चा.१०/३७) इति पञ्चाशक-वचनात् सर्वसम्पत्करीकल्पत्वोक्त्यैव = आद्यभिक्षातुल्यत्वोक्तिमात्रेण वक्तः निस्तारः सम्भवति।

अत्र हेतुमावेदयित- इत्थं = निरुक्तप्रकारेण हि यथाकथञ्चित् = सादृश्यांशमुपादाय 'सर्वसम्पत्करी इयं तादृशश्रमणोपासकिभक्षा' इति व्यवहारोपपादनेऽपि = तादृश-शब्दप्रयोगसमर्थनेऽपि 'इयं न = नैव संविञ्नपाक्षिक साधु आयारमां शिथिस होवाना कारणे तेमां आयारहीनत्वस्व३५ प्रथम प्रकारनी भासहशा होय છે. परंतु तेओ प्र३५णा शुद्ध करे छे. पोतानी शिथिसतानो भयाव करता नथी. आधी स्वदोषअपसाप३५ भीश्र प्रकारनी भासदशा तेमनामां होती नथी. वणी, संविञ्नपाक्षिक भविष्यमां भावसाधुता पामवाना होवाथी वर्तमानमां ते द्रव्यमुनि कहेवाय. शुद्धप्र३५ होवा छतां आयारहीन = शास्त्रोक्तयारित्रायारहीन होवाना सीधे संविञ्नपाक्षिकमां सदा अनारंभिता होती नथी. तथी संविञ्नपाक्षिक्रनी भिक्षा सर्वसंपत्करी भिक्षा भनी न शके.

આ વાતના ઉપલક્ષણથી એમ પણ સમજી લેવું કે અગ્યારમી શ્રાવકપ્રતિમાને વહન કરનાર શ્રમણોપાસકની ભિક્ષા પણ સર્વસંપત્કરી ભિક્ષા બની ન શકે. કારણ કે ૧૧ મી પ્રતિમા વહન કરવાના સમય દરમ્યાન તે અનારંભક હોવા છતાં સર્વદા અનારંભક નથી. માટે તેની ભિક્ષા પણ સર્વસંપત્કરી ભિક્ષા ન બની શકે. '૧૧ મી શ્રાવકની પ્રતિમાને વહન કરનાર શ્રાવકની ભિક્ષા સર્વસંપત્કરી ભિક્ષા જેવી છે'- એવું કહેવા માત્રથી જ નિસ્તાર થઈ શકતો નથી. કારણ કે આ રીતે કહેવાથી અમુક અપેક્ષાએ

तथा च- यतिर्ध्यानादियुक्तो यो गुर्वाज्ञायां व्यवस्थितः । सदाऽनारम्भिणस्तस्य सर्वसम्पत्करी मता।। (अ.५/२) इत्याचार्याणामभिधानं सम्भवाऽभिप्रायेणैव ।

जिनकत्पिकादौ गुर्वाज्ञाव्यवस्थितत्वादेरिव सदाऽनारम्भित्वस्य फलत एव ग्रहणात्, अन्यथा पौरुषध्नी'त्यादिव्यवहाराऽनुपपादनात्, 'पीनाङ्गो भिक्षयोदरपूरणं करोति' इति वक्ष्यमाणपौरुषध्नीभिक्षा- लक्षणांशमादाय 'इयं पौरुषध्नी'ति व्यवहरतो मुखं पिधातुमशक्यमेव, तत्सादृश्यलवस्याप्यबाधात्तत्र ।

આ રીતે 'સદાઅનારંભિતા હોય તો જ સર્વસંપત્કરી ભિક્ષા માની શકાય' એવું સ્વીકારવામાં ૧૧ મી શ્રાવકપ્રતિમા ધારણ કરનારની ભિક્ષા શેમાં ગણવી ? એ સમસ્યા ઊભી રહેતી હોવાથી એવું માનવું જોઈએ કે આચાર્યશ્રી હરિભદ્રસૂરિજી મહારાજે સર્વસંપત્કરી ભિક્ષાના લક્ષણમાં 'સદા અનારંભિતા' આવું જે વિશેષણ જણાવેલ છે તે સંભવતઃ લાગુ પાડવા માટે જણાવેલ છે. અર્થાત્ અષ્ટક્જીમાં શ્રીહરિભદ્રસૂરિજીએ જે જણાવેલ છે કે 'ધ્યાન આદિથી યુક્ત, ગુર્વાજ્ઞામાં રહેલ તથા સર્વદા અનારંભી એવા સાધુની ભિક્ષા સર્વસંપત્કરી ભિક્ષા મનાયેલ છે.' તેમાં 'સદા અનારંભિત્વ' વિશેષણ સાક્ષાત્ યા પરંપરાએ રહેલ હોય તો પણ તે ભિક્ષા સર્વસંપત્કરી કહેવાય. જેમ જિનકલ્પિક વગેરે સમુદાયમાં રહેલા ન હોવાથી સાક્ષાત્ ગુર્વાજ્ઞામાં રહેલા નથી. તેમ છતાં ફલની અપેક્ષાએ તેઓ ગુર્વાજ્ઞામાં રહેલા જ છે. એટલે કે ગુર્વાજ્ઞામાં રહેવાનું જે ફળ છે તે ફળ તો જિનકલ્પિક વગેરે પાસે હાજર જ છે. ગુર્વાજ્ઞામાં રહેવાનું જે ફળ છે તે ફળ તો જિનકલ્પિક વગેરે પાસે હાજર જ છે. ગુર્વાજ્ઞામાં રહેવાનું જે ફળ છે તે ફળ તો જિનકલ્પિક વગેરે પાસે હાજર જ છે. ગુર્વાજ્ઞામાં રહેવાનું કળ છે આત્મહિતમાં પ્રવૃત્તિ અને સ્વઅહિતથી નિવૃત્તિ. અસંગઅનુષ્ઠાન્યક્ત હોવાના લીધે જિનકલ્પિક વગેરે પાસે ઉપરોક્ત ગુર્વાજ્ઞાફળ વિદ્યમાન હોવાથી ફલતઃ તેઓ ગુર્વાજ્ઞામાં રહેલા કહેવાય છે. તેથી તેઓની ભિક્ષા સર્વસંપત્કરી કહેવાય છે.

બરાબર આ જ રીતે ફલતઃ 'સદાઅનારંભિતા' ૧૧ મી શ્રાવકપ્રતિમા ધારણ કરનારમાં રહેલ હોવાથી તેમની ભિક્ષાને સર્વસંપત્કરી ભિક્ષા કહી શકાશે. સુસાધુમાં સાક્ષાત્ અને ૧૧ મી પડિમા વહન કરનાર શ્રાવકમાં પરંપરાએ = ફલતઃ 'સદાઅનારંભિતા' રહેલ હોવાથી તેમની ભિક્ષાને સર્વસંપત્કરી ભિક્ષા કહેવામાં કોઈ બાધ નહિ આવે. જો આમ ન માનવામાં આવે તો લક્ષણ અનનુગત થવાની આપત્તિ આવશે. અર્થાત્ સાક્ષાત્ સદાઅનારંભિતા જ્યાં રહેલ હોય ત્યાં જ સર્વસંપત્કરી ભિક્ષા માનવામાં આવે તો સુસાધુની ભિક્ષામાં તે લક્ષણ રહેવા છતાં ૧૧ મી પડિમા વહન કરનાર શ્રાવકની ભિક્ષામાં તે લક્ષણ ન જવાથી તેની ભિક્ષાને સર્વસંપત્કરી ભિક્ષા કહેવા માટે નવું લક્ષણ બનાવવું પડશે. આમ સર્વસંપત્કરી ભિક્ષાના બે લક્ષણ બનવાથી લક્ષણમાં અનનુગમ દોષ આવશે. જયારે 'સાક્ષાત્ અથવા

लक्षणाऽननुगमाऽऽपत्तेः । द्रव्यसर्वसम्पत्करीमुपेक्ष्य भावसर्वसम्पत्करीलक्षणमेव वा कृतमिदमिति यथातन्त्रं भावनीयम् ॥१०॥

निरुक्तविशेषणास्तित्वाभिप्रायेण 'यतिर्ध्यानादियुक्त' इत्यादिवचनाङ्गीकारे, गच्छनिर्गतत्वेन गुर्वाज्ञाविक-लत्वाज्जिनकल्पिकादेः नियमतः सदानारम्भकत्विवरहेण च यतिकल्पश्राद्धस्य सर्वसम्पत्करीभिक्षाभाजनत्वं न स्यात् । न च फलतो गुर्वाज्ञाव्यवस्थितत्वस्याऽप्येतस्या लक्षणान्तरत्वात् जिनकल्पिकादिभिक्षायां नाव्याप्तिः, सर्वसम्पत्कर-तत्कारणान्यतरिवधानपरायणाप्तोपदेशानुवर्तित्वस्याऽप्येतस्याः स्वतन्त्रलक्षणत्वा-त्साधुकल्पश्राद्धभिक्षायामपि नाऽव्याप्तिरिति शङ्कनीयम्, एवं हि कक्षीकारे लक्षणाननुगमापत्तेः = सर्वसम्पत्करीभिक्षाया अनुगतलक्षणस्योच्छेदापत्तेः । तथा चैकेनैव लक्षणेन सर्वसम्पत्करीभिक्षात्वाविच्छिन्ना-ऽसङ्ग्रहादव्याप्तिर्दुर्निवारैव ।

ननु चरमां प्रतिमां प्रतिपन्नस्य श्राद्धस्य श्रमणभूतत्वाभिधानात् प्रधानद्रव्यसाधृत्वसिद्धिवत् तिद्भिक्षाया अपि श्रमणभिक्षाकल्पत्वात् प्रधानद्रव्यसर्वसम्पत्करीत्वं सिध्यति । भावश्रमणभिक्षायास्तु भावसर्व-सम्पत्करीत्विमिति कथमनयोः हेतु-हेतुमतोरेकलक्षणं स्यात् ? अतोऽत्रानुगतलक्षणाऽसिद्धिनं दूषणम्, अपि तु भूषणमेवेत्याशङ्कायां कल्पान्तरमाह- द्रव्यसर्वसम्पत्करीं = भावसर्वसम्पत्करीकारणतया प्रधानद्रव्य-सर्वसम्पत्करीं भिक्षां उपेक्ष्य भावतः स्थिवरकल्पिकसम्बन्धिनीं भिक्षामुद्दिश्य भावसर्वसम्पत्करीलक्षणमेव वा कृतं श्रीहरिभद्रसूरिभिरष्टकप्रकरणे 'यतिधर्यानादियुक्त' इत्यादिना । न च जिनकल्पिकभिक्षाया अस-ङ्ग्रहादव्याप्तिरिति शङ्कनीयम्, जिनकल्पस्य श्रीहरिभद्रसूरिसमये विच्छिन्नत्वेन अन्यकारणेन वा तिद्भिक्षाया प्रकृतलक्षणाऽलक्ष्यत्वात् । एतेन तीर्थकरभिक्षापि व्याख्याताः, तस्याः प्रकृतलक्षणाऽलक्ष्यत्वात् । ततश्च स्वरूपत एव यतित्व-ध्यानादियुक्तत्वादीनामेतल्लक्षणे निवेशोऽभिमतः। यतित्विवरहादेवान्तिमप्रतिमाप्रतिपन्नश्राद्धस्य भिक्षाया व्यवच्छेदः । न चैवमपवादतो यतनया स्वल्पतरदोषोपेतिपिण्डग्रहणेऽव्याप्तिराशङ्कनीया, स्थिवरकल्पसम्बन्धिनीमौत्सर्गिकीं भावसर्वसम्पत्करीभिक्षामेवोद्दिश्यैतल्लक्षणप्रणयनात् । न ह्यष्टकप्रकर-णमपवादपदप्रदर्शनपरमित्यभ्युपगम्यते कैश्चित् । न चैवं लक्षणाननुगमो वक्तव्यः, लक्ष्यभेदे लक्षणभेदस्य न्याय्यत्वाद् इति यथातन्त्रं = जिनप्रवचनसिद्धान्तजातमनितक्रम्य भावनीयं गम्भीरबुद्ध्या तत्त्वमेतत् ।

इदमत्रास्माकमाभाति- 'यतिर्ध्यानादियुक्त' इत्यादौ यतेः ध्यानादियुक्ततया हेतुशुद्धिरावेदिता, गुर्वाज्ञाव्यवस्थितत्वेनानुबन्धशुद्धिरुपदर्शिता, सदाऽनारम्भितया च स्वरूपतः शुद्धिरुक्ता । इत्थं हेतुस्वरूपानुबन्धशुद्धियुक्ततया यतेः सर्वसम्पत्करी भिक्षाऽभिमता । इयञ्च नैश्चियकी सर्वसम्पत्करी भिक्षा, निश्चयस्य हेतुस्वरूपानुबन्धशुद्धिपरिपूर्णत्वात्, अन्यतरवैकल्येऽपि तदप्रवर्तनात् । ततश्च द्वाच-ह्यतः भेभांथी क्षेष्ठ पण्ण रीते सद्दाअनारंभिता रहेल होय तेने सर्वसंपत्करी भिक्षा क्ष्रेवायः आवं मानवामां लक्षण्यमां अननुगम होष निह्य आवे.

અથવા એમ માનવું જોઈએ કે શ્રીહરિભદ્રસૂરિજી મહારાજે દ્રવ્યસર્વસંપત્કરી ભિક્ષાની ઉપેક્ષા કરીને ભાવ સર્વસંપત્કરી ભિક્ષાનું જ આ લક્ષણ બનાવેલું છે. - આ રીતે કોઈ પણ શાસ્ત્રવચનનો વિરોધ ન થાય તે રીતે વિચારણા કરવી. ( (દ/૧૦)

त्वारिंशद्दोषमुक्तिपण्डग्रहणेऽपि ध्यानादियुक्तत्वादिविरहे नैव नैश्चियकी सर्वसम्पत्करी भिक्षा सम्भवित । तदुक्तं पञ्चाशके दर्शनशुद्धिप्रकरणे च → सेसिकिरियाठियाणं एसो पुण तक्तओ णेओ ← (पञ्चा.9३/३०, द.शु. २२५) इति । "एष पुनः = विशुद्धिपण्डः पुनः, तत्त्वतः = परमार्थवृत्त्या शेषिक्रियास्थितानां = पिण्डिवशुद्धचपेक्षया शेषिक्रिया प्रत्युपेक्षणा-स्वाध्यायादिका तस्यां ये स्थिताः = आश्रितास्ते तथा तेषां, न तु तिद्विकलानां उक्तदोषपरिहारमात्रादेव, मूलाभावे उत्तरस्याकिञ्चित्करत्वादिति भावः ज्ञेयः = ज्ञातव्यः" इति पञ्चाशकवृत्तिकारः । बलाधिकत्वन्तु स्वरूपशुद्ध्यपेक्षया हेतुशुद्धेः, हेतुशुद्धचपेक्षया चानु-बन्धशुद्देयावगन्तव्यम् । विशुद्धसम्यग्दर्शनादिप्रसूतानां साधर्मिकिनमन्त्रणादीनामप्यनुबन्धशुद्ध्याधायकत्वमेव ।

इदमेवाभिप्रेत्य दशवैकालिकसूत्रे → तहेव असणं पाणगं वा, विविहं खाइम-साइमं लिभत्ता। छंदिय साहम्मिआण भुंजे, भुच्चा सज्झायरए य जे स भिक्खू ।। ← (द.वै.अ.१०/गा.९) इत्युक्तमिति। त्यक्तगुरुकुलवासानामध्ययनादिशून्यानां स्वच्छन्दयतीनां निर्दोषभिक्षायां केवलं स्वरूपतः सर्वसम्पत्करीत्वम् । स्वाध्याय-प्रत्युपेक्षणादियुक्तस्य गुर्वाज्ञाव्यवस्थितस्याऽपि कथञ्चिदाऽऽहारलोलुपतया सकम्पं स-दोषपिण्डग्रहणे स्वरूपतोऽसर्वसम्पत्करीत्वेऽप्यनुबन्ध-हेतुतः सर्वसम्पत्करीत्वमेव । जिनकल्पिकादिभिक्षा-यामनुबन्धतः स्वरूपतश्च सर्वसम्पत्करीत्वेऽपि न व्यवहारनयेनानुबन्धतः सर्वसम्पत्करीत्वं यद्वा ज्ञानद्वारा गुर्वाज्ञाव्यवस्थितत्या फलमुखेन नैश्चियकानुबन्धशुद्धरिप तत्रावसेया।

यद्वा 'आणाए जिणवराणं न हु बिलयतरा उ आयरियआणा ← (नि.भा ५४७२) इति निशीथ-भाष्यवचनाद् गुर्वाज्ञातोऽपि बलीयस्या जिनाज्ञया प्रवर्तनात् 'सहस्रे शतं प्रविष्टमेवे'ति न्यायेन तत्र साक्षादिप पारमार्थिकानुबन्धशुद्धिरव्याहतैव ।

जिनकल्पादेर्गुर्वाज्ञारूपत्वमते तु साक्षादेव तात्त्विकाऽनुबन्धशुद्धिः तत्राऽव्याहता । एतेन गुर्वाज्ञयैव चातुर्मासादिकृतेऽन्यत्र स्थितानामध्ययनाद्यन्वितानां सदानारम्भिणां यतीनामपि भिक्षा व्याख्याता । एवम-पवादतः पञ्चकपरिहाण्यादियतनया सदोषपिण्डं गृह्णतां गुरुकुलावस्थितानामध्ययनादिशीलानामनगाराणां भिक्षाया अनुबन्धतो हेतुतश्च सर्वसम्पत्करीत्चेऽपि न स्वरूपतः सर्वसम्पत्करीत्चं यद्वा शास्त्रोक्तयतना-द्वारा सदानारम्भपरिणामव्यवस्थिततया स्वहेतुमुखेन स्वरूपशुद्धिरपि तत्राऽव्याहता । एवं ज्वरादिग्रस्तद-शायामपि निर्दोषभिक्षाग्राहिणां गुरुकुलस्थितानामध्ययनादिशीलानामपि ज्वराद्युपहतसामर्थ्यतयाऽध्ययनादि-विकलानां भिक्षायाः स्वरूपतोऽनुबन्धतश्च सर्वसम्पत्करीत्वेऽपि न हेतुतः सर्वसम्पत्करीत्वं यद्वाऽध्यय-

વિશેષાર્થ :- ઉપાધ્યાયજી મહારાજે છેલ્લે અથવા કહીને જે જણાવ્યું કે 'અષ્ટકજીમાં દ્રવ્ય સર્વસંપત્કરી ભિક્ષાને લક્ષ્યમાં રાખ્યા વિના કેવળ ભાવ સર્વસંપત્કરી ભિક્ષાનું લક્ષણ બતાવેલ છે' એનો આશય એ છે કે ૧૧ મી પડિમા વહન કરનાર શ્રાવકની ભિક્ષા ભાવસર્વસંપત્કરી ભિક્ષાનું કારણ હોવાથી દ્રવ્યસર્વસંપત્કરી ભિક્ષા છે. કેમ કે ભાવનું કારણ હોય તે દ્રવ્ય કહેવાય છે. અહીં દ્રવ્ય શબ્દ યોગ્યતા અર્થમાં જાણવો. અનુપયોગ કે અયોગ્યતા અર્થમાં નહિ. પ્રસ્તુત દ્રવ્ય સર્વસંપત્કરી ભિક્ષા ઉપરોક્ત લક્ષણનું લક્ષ્ય જ ન હોવાથી અવ્યાપ્તિ દોષ લક્ષણમાં નહિ આવે. ઉપરોક્ત લક્ષણનું લક્ષ્ય કેવળ ભાવ સર્વસંપત્કરી ભિક્ષા છે. (૯/૧૦)

नादिचिकीर्षाद्वाराऽध्ययनादिपरिणामान्विततया स्वहेतुमुखेनौपचारिकी हेतुशुद्धिरिप तत्राऽनाविला । एवं शुद्धोञ्छकृते मुक्तगुरुकुलवासानामप्यध्ययनादिसमन्वितानां सदानारिम्भणां गुर्वादरादितो भिक्षाया हेतुतः स्वरूपतश्च सर्वसम्पत्करीत्वेऽिप नाऽनुबन्धतः सर्वसम्पत्करीत्वं यद्वा गुरुकुलवासिनिमित्तकप्रस्थानद्वारा गुर्वाज्ञावस्थानपरिणामोपेततया हेतुमुखेनानुबन्धशुद्धिरिप तत्राऽनपलपनीया ।

पूर्वोक्तचिन्ता-भावनाज्ञानशून्यानां केवलश्रुतज्ञानपरायणानां गुर्वाज्ञाव्यवस्थितानां सदानारम्भिणां मेधा-विनां बालमुनीनां स्वरूपतोऽनुबन्धतश्च सर्वसम्पत्करीभिक्षोपजीविनां भिक्षायां हेतुतः स्वरूपतश्च हेतु-शुद्धिरवसातव्या, तादृशां जडानां भिक्षायां हेतुशुद्धिः स्वरूपतोऽवगन्तव्याः तादृशामेव गीतार्थानां पादिलप्ताचार्यादिसदृशानां बालमुनीनां त्रिविधशुद्धियुक्तायां सर्वसम्पत्करीभिक्षायां या हेतुशुद्धिः सा हेतुतः स्वरूपतोऽनुबन्धतश्च विज्ञेया । एवं यथायथं स्वरूपतो हेतुतोऽनुबन्धतश्च गुर्वाज्ञाव्यवस्थितत्त्वव्यङ्ग्या-ऽनुबन्धशुद्धिः सदानारम्भितासूचिता स्वरूपशुद्धिश्च त्रिविधपरीक्षाभिः सोदाहरणं परीक्षणीयेति ।

या स्वरूपतोऽनुबन्धप्रभृतित्रितयशुद्धिः सा कषपरीक्षोत्तीर्णा, या हेतुतोऽनुबन्धप्रमुखशुद्धिः सा छेदपरी-क्षोत्तीर्णा, या चानुबन्धतोऽप्यनुबन्धमुख्यत्रयशुद्धिः सा तापपरीक्षोत्तीर्णा मन्तव्या । "सामाइयमाइयं सुय-नाणं जाव बिंदुसाराओ । तस्स वि सारो चरणं" ← (वि.आ.भा.१९२६) इति विशेषावश्यकभाष्य-वचनात् चारित्रस्यैव श्रुतत्चावच्छित्रसारत्चात् शास्त्रस्वर्णशोधनकारिणीभिः कषादिपरीक्षाभिश्चारित्राङ्ग-भूतिभक्षाशुद्धिपरीक्षणमि युज्यत एव । प्रकृते → अद्वैतभावनाभैक्षमभक्ष्यं द्वैतभावनम् । गुरुशास्त्रोक्तभावेन भिक्षोर्भेक्षं विधीयते ।। → (मैत्रे.२/९०) इति मैत्रेय्युपनिषद्वचनमि शुद्धसङ्ग्रह-व्यवहारनयानुवेधेन यथातन्त्रमनुयोज्यं नयविशारदैः ।

'यतिर्ध्यानादियुक्त...' इत्यादिना या अष्टकप्रकरणकारिकोपदर्शिता तद्वृत्तिः श्रीजिनेश्वरसूरिकृता सोपयोगित्वादुपदर्श्यते । तथाहि → यतिः = साधुः तस्य सर्वसम्पत्करी भिक्षा मते'ति क्रिया, भिक्षेति प्रकृतम्। अनेन च व्यवच्छेदफलत्वाद्वचनस्य गृहस्थस्य व्यवच्छेदः कृतः। यतिश्च द्रव्ययतिरिप स्यात्। अतस्तद्व्यवच्छेदायाह- ध्यानादियुक्त इति । तत्र ध्यानां = भवशतसमुपचितकर्मवनगहनज्वलनकल्पम-खिलतपःप्रकारमान्तरतपःक्रियारूपं धर्मध्यानं शुक्लध्यानं च, आदिशब्दात् निखिलपारलौकिकाद्यनुष्ठा-नप्रकाशनप्रदीपकल्पज्ञानपरिग्रहः, अतस्तेन ध्यानादिना युक्तो = युतो यः स तथा, अनेन च तपः-क्रियाज्ञानयुक्तत्विशेषणेन केवलिक्रयाकारिणः क्रियाशून्यज्ञानवतश्च व्यवच्छेद उक्तः, केवलयोस्तयोर-नर्थकत्वात्। यदाह "हयं नाणं कियाहीणं, हया अत्राणओ किया । पासन्तो पङ्गुलो दङ्ढो, धावमाणो उ अंधओ" । (आवश्यकनिर्युक्ति १०१) इति । उभय(युक्त)स्यैवार्धप्रसाधकत्वात् । यदाह "संजोगसिब्दीइ फलं वयन्ति, न हु एगचक्केण रहो पयाइ । अंधो य पंगू य वणे सिमच्चा, ते संपउत्ता नगरं पविष्ठा" (आवश्यकनिर्युक्ति १०२) इति । 'य' इति सामान्योऽनिर्दिष्टनामा ध्यानादियुक्त इतिविशेषणसामर्थ्यात्तथाविधविशिष्टज्ञानविकलानां माषतुषादिचारित्रिणां मा भूत्सर्वसम्पत्कर-भिक्षाप्रतिषेध इत्यत आह 'गुर्वाज्ञायां व्यवस्थितः' गुरोः गुरुगुणोपेताचार्यस्याज्ञा = वचनं तस्यां विशेषेणाऽवस्थितः । एष हि गुरुज्ञानत एव ज्ञानवान् ज्ञानफलसिब्देः। यदाह "यो निरनुबन्धदोषात्, श्राब्दोऽ-

# दीक्षाविरोधिनी भिक्षा पौरुषघ्नी प्रकीर्तिता । धर्मलाघवमेव स्यात्तया पीनस्य जीवतः ।।११।। दीक्षेति । दीक्षाया विरोधिनी (=दीक्षाविरोधिनी) = दीक्षाऽऽवरणकर्मबन्धकारिणी भिक्षा

नाभोगवान् वृजिनभीरुः । गुरुभक्तो ग्रहरिहतः, सोऽपि ज्ञान्येव तत्फलतः।।"(षोडशक-१२/३) अथवा यो गुरुकुले वसतां प्रचुरसाधुत्वेन मनागनेषणीयभक्तभोजनसम्भवादिदोषोद्भावनतस्तन्निरपेक्षो भवति तस्यानेन व्यवच्छेद उक्तः। सद्गुरूपदेशानपेक्षो हि शास्त्रे निन्द्यते। यदाह "जे उ तह विवज्जत्था, सम्मं गुरुलाघवं अयाणन्ता। सग्गाहा किरियरया, पवयणखिंसावहा खुद्दा।।" (पञ्चाशक-१९/३७) इत्यादि, 'व्यवस्थित' इह विशब्देन यः कदाचित् गुर्वाज्ञाव्यवस्थितः कदाचिदन्यथा तस्यापि व्यवच्छेदः।

ननु ये जिनकल्पिक-प्रतिमाकल्पिकादयो गच्छनिर्गतास्तेषां गुर्वाज्ञाविकलानां कथं विविध्वतिभिक्षाभाक्त्वमिति, उच्यते, तत्कल्पस्यैव गुर्वाज्ञारूपत्वादिति। तस्येतीह दृश्यम्, ततस्तस्य यतेः किंविधस्येत्याह 'सदानारिम्भिणः' सदा = सर्वकालं अनारिम्भिणः = पृथिव्याद्युपमर्दपरिहारिणः। अनेन पृथिव्यादिषु असंयतस्य व्यवच्छेदः, ध्यानादियोगस्यापि तदीयस्य निष्फलत्वात् । आह च "सम्मिदिष्टिस्स वि अविरयस्स न तवो महागुणो होइ । होइ हु हित्थिण्हाणं, तुंदच्छिययं व तं तस्स ।।" (सम्यक्त्वप्रकरण-२६९) तुन्दाकर्षणे हि यावद् भ्रमिकाष्ठं दवरकेण मुच्यते तावदेव बध्यत इति । सदाग्रहणेन तु यो विहितसामा-ियकपौषधतया कदाचिदनारम्भी देशतो यतिस्तस्य व्यवच्छेद उक्तो भिक्षाकत्वेन तस्यागमेऽनिभिधानात्।

ननु य एकादशीं प्रतिमां प्रतिपन्नः श्रमणोपासकस्तस्य प्रतिमाकालाविधकत्वादनारम्भकत्वस्य न तदा तावदाद्या भिक्षा सम्भवति । नापि तदितरिभक्षैतस्य वक्ष्यमाणतत्स्वामिलक्षणायोगादिति काऽस्य भिक्षेति?, अत्रोच्यते, तस्य श्रमणभूतत्वाभिधानात् तद्भिक्षाया अपि श्रमणभिक्षाकल्पत्वात्तस्यामवस्थायां तस्या आप्तोपदिष्टत्वाच्य सर्वसम्पत्करीकल्पत्वमवसेयम् । न ह्यसर्वसम्पत्करमऽतत्कारणं वा विधेयतया वस्त्वाप्ता उपदिशन्ति, आप्तत्वहानिप्रसङ्गादिति । इह ध्यानादियुक्त इत्यत्रादिशब्देन सदानारिभित्वस्यावरोधेऽपि भेदेन तदुपादानं हेतुत्वार्थम् । ततश्च सदानारिभिकत्वाद्येतोः 'सर्वसम्पत्करी' उक्तनिर्वचना मता तत्त्वविदामिति । सदानारम्भस्य हि वृत्तिर्भिक्षयैवान्यथा त्वारिभित्वप्रसङ्गात्, सा चाऽनारिभित्वादेव सर्वसम्पत्करी । अत एव साऽतिप्रशस्या । यदाह "अहो जिणेहिं असावज्जा, वित्ती साहूण देसिया । मुक्ख-साहणहेउस्स साहुदेहस्स धारणा ।।" (दशवैकालिक ५/१/९२) ← (अष्टक ५/२ वृत्ति) इति ।।६/१०।।

अवसरसङ्गतिप्राप्तां द्वितीयां भिक्षां निरूपयति- 'दीक्षे'ित । दीक्षावरणकर्मबन्धकारिणी = चारि-त्रमोहनीयकर्मबन्धकारिणी भिक्षा पौरुषघ्नी प्रकीर्तिता पूर्वाचार्यैः । अनेन तल्लक्षणमुक्तम् । यद्यपि भिक्षा न दीक्षाविरोधिनी किन्तु भिक्षुकस्य दीक्षाविरोधेन चारित्रमूलोत्तरगुणविराधनात्मकेन वर्तमानस्य

#### 🛊 पौरुषध्नी भिक्षा 🏶

<u>ગાથાર્થ</u> :- દીક્ષાવિરોધી એવી ભિક્ષા પૌરુષઘ્ની કહેવાયેલ છે. તગડો હોવા છતાં ભિક્ષા દ્વારા જીવન જીવવાથી ધર્મલાઘવ જ થાય છે.  $(\epsilon/99)$ 

**ટીકાર્થ** :- દીક્ષાને આવરે-અટકાવે તેવા કર્મને બંધાવનારી ભિક્ષા પૌરુષઘ્ની ભિક્ષા કહેવાયેલ છે. હૃષ્ટ-

पौरुषघ्नी प्रकीर्तिता । तया जीवतः पीनस्य = १पुष्टाङ्गस्य धर्मलाघवमेव स्यात् । तथाहि-गृहीतव्रतः पृथिव्याद्युपमर्दनेन शुब्बोञ्छजीविगुणनिन्दया च भिक्षां गृष्टणन् स्वस्य परेषां च धर्मस्य लघुतामेवाऽऽपादयति । तथा गृहस्थोऽपि यः सदाऽनारम्भविहितायां भिक्षायां तदुचितमात्मानमा-कलयन्मोहमाश्रयति सोऽपि 'अनुचितकारिणोऽमी खल्वार्हताः' इति शासनाऽवर्णवादेन धर्मलघुता-मेवाऽऽपादयतीति । तदिदमुक्तम्-

प्रव्रज्यां प्रतिपन्नो यस्तद्विरोधेन वर्तते । असदारम्भिणस्तस्य पौरुषघ्नीति कीर्तिता ।। क्लिष्टपरिणाम एव चारित्रावरणकर्मबन्धकारी तथापि कार्य-कारणयोरभेदोपचाराद् भिक्षाया अपि प्रव्र-ज्यावरणकर्मबन्धकारित्वोक्तिर्न विरुध्यते । अनेन तस्याः स्वगतमाध्यात्मिकफलमप्यावेदितम् । तद्बाह्य-फलं परगतमाविष्करोति - तया = पौरुषघ्या भिक्षया जीवतः पुष्टाङ्गस्य सतो धर्मलाघवमेव बोधिदुर्ल-भताकारणं स्यात् । एतदेव स्पष्टयति - 'तथाही'त्यादिना । सुगमम् । प्रकृतार्थे अष्टकप्रकरणसंवादगाथे दर्शयति- 'प्रव्रज्यामि'ति, 'धर्मलाधवे'ति च । श्रीजिनेश्वरसूरिकृता तद्वृत्तिस्त्वेवम् 🗲 प्रव्रज्यां = सर्वविरति-लक्षणां प्रतिपन्नः = अभ्युपगतः सन् यः = प्राणी तिद्वरोधेन = प्रवज्याविरोधेन मूलगुणोत्तरगुणविराधना-रूपेण पूर्वोक्तध्यानज्ञानगुर्वाज्ञाऽनपेक्षत्वलक्षणेन वा हेतुना वर्तते = चेष्टते तस्य = प्रव्रज्याविरोधवर्तिनः किंविधस्य असदारम्भिणः = असदशोभनं भूतोपमर्दादिकं वस्त्वारभत इत्येवंशीलो यः स तथा तस्य पौरुषघ्नी = उक्तनिर्वचना भिक्षेति प्रकृतम्' इति = अनेनानन्तरोक्तेन वक्ष्यमाणेन वा कारणेन कीर्तिता = संशब्दिता । **ननु** प्रव्रज्याविरोधाभिधानादेवासदारम्भित्वस्यावगतत्वात्किमेतद्ग्रहणेनेति, **सत्यं**, किन्तु विवक्षितभिक्षाहेतुत्वेनाभिधानमस्येति न दोषः। तथा च यतोऽसौ असदारम्भी इतिहेतोस्तस्य पौरुषघ्नीति कीर्तितेति वाक्यार्थः स्यात् । अथवा तस्य प्रव्रज्याविरोधवर्तिनः प्रव्रजितस्याऽसदारम्भिणश्चाशोभनारम्भस्य गृहिण इत्यर्थः असर्वदारम्भकस्य वाऽष्टम्यादिष्वारम्भवर्जकस्येत्यर्थः, इह च व्याख्याने समुच्चयार्थचशब्दा-પૃષ્ટ હોવા છતાં તેવી ભિક્ષા વડે જીવન જીવવાથી ધર્મની લઘુતા જ થાય. તે આ રીતે- દીક્ષા લઈને પૃથ્વી વગેરે જીવોની હિંસા કરવાથી તથા શુદ્ધ ગોચરી ગ્રહણ કરનારા સાધુની નિંદા કરવાથી ભિક્ષાને ગ્રહણ કરનાર સાધુ પોતાના અને બીજાના ધર્મની લઘુતાને જ કરે છે. તથા જે ગૃહસ્થ પણ સદાઅનારંભી સાધુ માટે વિહિત એવી ભિક્ષાને વિશે પોતાની જાતને ઉચિત માનતો વિપર્યાસ પામે છે તે ગૃહસ્થ પણ 'આ જૈનો અનુચિત કરનારા છે' આ પ્રમાણે શાસનનિંદા દ્વારા ધર્મની લઘુતાને જ કરે છે. અર્થાત્ હૃષ્ટ-પુષ્ટ શરીરવાળા, પરનિંદક, સાઘ્વાચારભંજક એવા સાધુને ભિક્ષા લેતા જોઈને 'દીક્ષા લઈને તો જલસા છે. મફતમાં મીઠાઈ ખાવા મળે, ઠંડુ પાણી પીવા મળે, રહેવાને આલીશાન મકાન મળે, પહેરવા માટે બેના બદલે ૧૨ જોડ કપડા મળે, વળી ધરમ પણ નહિ કરવાનો ! અને મજૂરી-કામકાજ પણ નહિ કરવાનું. ઉપરથી સાધુ તરીકે પૂજાવાનું ! આવી રીતે ભિક્ષા મળતી હોય તો આપણે પણ ભિક્ષા માંગીએ તો શું વાંધો ?' આવો વિચાર જે ગૃહસ્થને આવે તે ગૃહસ્થ જૈનધર્મની નિંદા કરે છે. આમ પૌરુષઘ્ની ધર્મલાઘવ કરે છે.)

અષ્ટકજીમાં શ્રીહરિભદ્રસૂરિજીએ જણાવેલ છે કે "દીક્ષા લઈ જે દીક્ષાવિરોધી પ્રવૃત્તિ કરે છે તથા મલિન આરંભ-સમારંભ કરે છે તેની ભિક્ષા પૌરુષદ્ની કહેવાયેલ છે. પુષ્ટ શરીરવાળો તે ભિક્ષા દ્વારા

१. हस्तादर्शे 'पुष्टस्य' इति पाठान्तरम् ।

धर्मलाघवकृन्मूढो भिक्षयोदरपूरणम् । करोति दैन्यात्पीनाङ्गः पौरुषं हन्ति केवलम् ।। (अ.५/४-५) अत्र प्रतिमाप्रतिपन्नभिक्षायां दीक्षाविरोधित्वाऽभावादेव नाऽतिव्याप्तिरिति ध्येयम्।।११।। क्रियान्तराऽसमर्थत्वप्रयुक्ता वृत्तिसंज्ञिका । दीनान्धादिष्वियं सिद्धपुत्रादिष्विप केषुचित् ।।१२।।

भावेऽपि समुच्चयः प्रतीयते । "अहरहर्नयमानो, गामश्चं पुरुषं पशुम् । वैवस्वतो न तृप्येत, सुराया इव दुर्मदी । ।" (पातञ्जलमहाभाष्य-२/२/२९) इत्यादाविवेति (अ.प्र.५/४) । यदुक्तं 'वक्ष्यमाणेन वा कारणेन तदाह' । अथवा प्रव्रज्याविरोधवर्तिनं सामान्यं वा प्राणिनं प्रति पौरुषघ्न्या अन्वर्थघटनामाह- धर्मस्य श्रुत-चारित्रलक्षणस्य लाघवं = अपभ्राजनं कर्तुं शीलमस्य धर्मलाघवं वा करोति "अनुचितकारिणः खल्वार्हता" इत्यवर्णमुत्पादयित यः स धर्मलाघवकृत् तथा मूढो = मुग्धो यः सदाऽनारम्भिविहितायामिप भिक्षायामसदारम्भ्यपि तदुचितमात्मानमाकलयन्मोहमाश्रयित यो वा पूर्वोदितानि वृद्धाद्यर्थानिन्यटनविशेषणानि कुशास्त्रवासनावासितत्वेन नाऽऽश्रयित । किमित्याह भिक्षया = भिक्षणेन उदरपूरणं = जठरपिठरविवरभारणं, करोति = विदधाति दैन्यात् = दीनवृत्त्या, अवस्थाया ह्यनौचित्येन भिक्षणेन मनसोद्धतस्यापि परमार्थतो दीनत्वमेव, विदुषामश्लाघ्यत्वादिति । पीनाङ्गो = रोगादिपीडितत्वेनोपचितदेहः । अनेन चेदमाह । रोगादिपीडितदेहो भिक्षयोदरं पूरयत्रपि नोपहन्ति पौरुषं, पौरुषस्य रोगादिभिरेव हतत्वादिति । इह च यतोऽसौ तस्मादिति वाक्यशेषो दृश्यः । पौरुषं = पुरुषभावं पुरुषकर्म वा पुरुषकारमित्पर्थः, हिन्ते = विनाशयित, केवलं = यदि परं न पुनः पुरुषार्थं कञ्चन पुष्पाति । तथाहि - न तावत्तस्य धर्मार्थ-मोक्षार्थावसदारम्भित्वात् । नाप्यर्थार्थ-कामार्थौ भिक्षाभोजित्वात् । भिक्षाकस्य ह्यर्थ-कामौ सतामप्रशंस-नीयाविति । एवं च भिक्षया यः पौरुषं हिन्ते, तस्य पौरुषं भिक्षेव हिन्ति इति तत्रप्रधान्यात् पौरुषघ्नी भिक्षेति व्यपदिश्यते (अ.प्र. ५/५ वृ.) 🗲 इति ।

प्रकृते → तितिक्षा-ज्ञान-वैराग्य-शमादिगुणवर्जितः। भिक्षामात्रेण यो जीवेत् स पापी यतिवृत्तिहा।। ← (प.हंस.६) इति परमहंसोपनिषद्वचनमप्यत्राऽनुयोज्यं यथातन्त्रम् । ततश्च पौरुषघ्नीं भिक्षामुपजीवतो मोक्षप्रार्थना हि पण्डकमुद्वाह्य मुग्धायाः पुत्रप्रार्थनन्यायमनुसरतीत्यवधेयम् ।।६/११।।

પેટ ભરે છે અને ધર્મલાઘવ કરે છે. તે મૂઢ સાધુ કેવળ પોતાના પૌરુષને = પરાક્રમને = પુરુષાર્થને હશે છે." ૧૧ મી શ્રાવકની પ્રતિમાને ધારણ કરનાર શ્રાવકની ભિક્ષામાં દીક્ષાવિરોધિત્વ ન હોવાથી જ અતિવ્યાપ્તિ નહિ આવે, અર્થાત્ તેની ભિક્ષા પૌરુષષ્ની ભિક્ષા બનવાને કોઈ અવકાશ નહિ મળે- આ વાતનું ધ્યાન રાખવું. (૯/૧૧)

વિશેષાર્થ :- ૧૧ મી પડિમાને વહન કરનાર શ્રાવક કાંઈ આળસ, પ્રમાદ, સત્ત્વહીનતા વગેરે કારણે ભિક્ષા ગ્રહણ કરે છે- તેવું નથી. પરંતુ ભગવાનની આજ્ઞાને કેન્દ્રસ્થાનમાં રાખીને ભિક્ષા પ્રહણ કરે છે. માટે તેની ભિક્ષા દીક્ષાના અંતરાય કરનાર કર્મને બાંધવામાં નિમિત્ત બનતી નથી. માટે તેની ભિક્ષા પૌરુષા નહિ કહેવાય. (૯/૧૧)

# वृत्ति भिक्षा

ગાથાર્થ :- ભિક્ષા સિવાયની અન્ય ક્રિયા કરવાનું સામર્થ્ય નહિ હોવાથી જે ભિક્ષા પ્રહે કરાય

क्रियान्तरेति । क्रियान्तराऽसमर्थत्वेन प्रयुक्ता (=क्रियान्तराऽसमर्थत्वप्रयुक्ता), न तु मोहेन चारित्रशुद्धीच्छया वा वृत्तिसंज्ञिका भिक्षा भवति । इयं च दीनाऽन्धादिषु सम्भवति। यदाह-निःस्वाऽन्ध-पङ्गवो ये तु न शक्ता वै क्रियान्तरे । भिक्षामटन्ति वृत्त्यर्थं वृत्तिभिक्षेयमुच्यते ।। नाऽतिदुष्टाऽपि चाऽमीषामेषा स्यान्न ह्यमी तथा । अनुकम्पानिमित्तत्वाद्धर्मलाघवकारिणः ।।

अवसरप्राप्तां तृतीयां भिक्षामाह- 'क्रियान्तर'ति । क्रियान्तराऽसमर्थत्वेन = भिक्षाव्यतिरिक्तकृषि-वाणिज्यादिक्रियाविशेषाऽशक्तत्तया प्रयुक्ता, न तु मोहेन प्रयुक्ता, मोहप्रयुक्ता पौरुषघ्येव स्यात् । न वा चारित्रशुद्धीच्छया प्रयुक्ता वृत्तिसंज्ञिका भिक्षा भवति। सदाऽनारम्भलक्षणचारित्रयोग-क्षेम-संवर्धन-संशोधनादीच्छाप्रयुक्ता भिक्षा तु सर्वसम्पत्कर्येव स्यात् । इयञ्च वृत्तिभिक्षा दीनान्धादिषु सम्भवति ।

प्रकृतार्थे कारिकायुग्मेन अष्टकसंवादमाह- 'निःस्वे'ति, 'नातिदुष्टे'ति च । तद्वृत्तिस्त्वेवम् → निःस्वाऽन्ध-पङ्गवो = निर्धनोपहतनयनचलनबलहीनाः ये = केचन तुशब्दः पुनःशब्दार्थः । तस्य चैवं प्रयोगः, यः प्रव्रज्याविरुद्धवृत्तिस्तस्य पौरुषघ्नी भिक्षा ये पुनर्निःस्वादयः किंविधा वैशब्दस्यैवकारार्थस्य 'नञा'सम्बन्धात्रैव शक्ताः = समर्थाः, क्रियान्तरे = भिक्षाव्यतिरिक्ते कृषिवाणिज्यादिके कर्मविशेषे, ये तु क्रियान्तरसमर्थास्तेषां पौरुषघ्न्येवेति गर्भार्थः । भिक्ष्यत इति 'भिक्षा' भिक्षणं वा 'भिक्षा', ताम् अटन्ति = भ्रमन्ति । किमर्थमित्याह वृत्तिर्वर्तनं जीविका तस्यै इदं वृत्त्यर्थं, तेषामिति गम्यते, वृत्तिभिक्षा उक्तनिर्वचना इयम् = एषा उच्यते = अभिधीयते इति ← (अ.प्र. ५/६ वृ.) ।

किमियमेषामुचिता अनुचिता वेत्याशङ्कायामाह न = नैव अतिदुष्टा = अत्यन्तदोषवती पौरुषघ्नीव तद्भाजाम्, अपि चेत्यस्यानुक्तसमुच्चयार्थत्वान्नातिप्रशस्या च सर्वसम्पत्करीव तद्भागिनां अमीषां = निःस्वान्धादीनां एषा = अनन्तरोक्ता वृत्तिभिक्षा स्यात् = भवेत् । कुत एतदेविमत्याह न = नैव हिशब्दो यस्मादर्थः अमी = एते निःस्वादयः तथा = तेन प्रकारेण येन पौरुषघ्नीभागिनः धर्मलाघवकारिणः = जिन(?प्र)वचनाऽवर्णहेतवः, कुत इत्याह अनुकम्पानिमित्तत्वात् = स्वविषये जनकरुणायाः कारणत्वात्तेषां, तथाविधबालविति । प्रयोगश्चात्र- (ये) धर्मलाघवहेतवो न भवन्ति न तेषां भिक्षादोषोऽस्ति यथा साधूनाम्, धर्मलाघवाऽहेतवश्च तथा निःस्वादयोऽतस्तेषां न दुष्टा भिक्षेति । न चाभ्यां हेतु-दृष्टान्ताभ्यां

છે તે વૃત્તિ નામની ભિક્ષા કહેવાય છે. ગરીબ, અંધ વગેરે જીવોમાં આ ભિક્ષા હોય છે. કેટલાક સિદ્ધપુત્ર વગેરેમાં પણ આ ભિક્ષા હોય છે. <u>(૬/૧૨)</u>

ટીકાર્થ :- મોહથી કે ચારિત્રશુદ્ધિની ઈચ્છાથી નહિ પણ ભિક્ષા સિવાયની ધંધો આદિ પ્રવૃત્તિ કરવાનું સામર્થ્ય નહિ હોવાથી જે ભિક્ષા પ્રહેશ કરાય છે તે વૃત્તિ નામની ભિક્ષા થાય છે. ગરીબ, અંધ વ્યક્તિ વગેરેમાં આ વૃત્તિભિક્ષા હોય છે. અષ્ટકજીમાં જણાવેલ છે કે "નિર્ધન, અંધ, પાંગળા વગેરે જે જીવો ધંધા-નોકરી વગેરે પ્રવૃત્તિ કરવામાં સમર્થ નથી તેઓ જીવનનિર્વાહ માટે ભિક્ષાટન કરે છે. આ વૃત્તિભિક્ષા કહેવાય છે. નિર્ધન વગેરે માણસને વૃત્તિભિક્ષા દોષયુક્ત પણ નથી બનતી. કારણ કે નિર્ધન વગેરે જીવો અનુકંપાનું નિમિત્ત હોવાના લીધે પૌરુષ્ધની ભિક્ષા ગ્રહેશ કરનારા જીવોની જેમ ધર્મલાથવ કરનારા બનતા નથી."

(अ.५/६-७) तथा सिखपुत्रादिष्वपि केषुचिद् वृत्तिभिक्षा सम्भवति, आदिना सारूपिकग्रहः, दीनादिपदाऽव्यपदेश्यत्वाच्चैषां पृथगुक्तिः । श्रूयन्ते चोत्प्रव्रजिता अमी जिनागमे १भिक्षुकाः, यतो व्यवहारचूर्ण्यामुक्तं- "रेजो अणुसासिओ ण पिडिनियत्तो सो सारूविअत्तणेण वा सिखपुत्तत्तणेण वा शेअच्छिउं कंचि कालं । सारूविओ णाम सिरमुंडो अरजोहरणो अलाउएहिं भिक्खं हिंडइ अभज्जो । सिखपुत्तो णाम सबालओ भिक्खं हिंडइ वा ण वा वराडएहिं वेंटलिअं करेइ लिट्ठं वा धरेतित्ति" (व्य.सू.चू.) ।

निःस्वादीनां सर्वसम्पत्करी प्राप्नोतीति वाच्यम्, अयितत्वेन तेभ्यस्तस्या निवर्तितत्वात्। सर्वसम्पत्करी हि यितत्वेन व्याप्ता। अतो यितत्वं निवर्तमानं तां निवर्तयित (अ.प्र.५/७ वृ.) ← इति।

अत्रैवाधिकार्यन्तरसमुच्चयार्थमाह- 'तथे'ति । सिद्धपुत्रादिषु 'पिण्डमुत्सृज्य करं लेढी'ति न्याय-विषयभूतेषु । तल्लक्षणञ्चैवम् "मुण्डः सिशिखाकः सभार्याको गृहस्थिविशेषः सिद्धपुत्रः उच्यते । आदिना = 'सिद्धपुत्रादिषु' इतिपदगतेन आदिशब्देन सारूपिकग्रहः । समानं रूपं = सरूपं, तेन चरतीति सारूपिकः" (व्य.सू.भा.वृ.४/१३५) इति व्यवहारसूत्रभाष्यवृत्तौ श्रीमलयिगिरिसूरिः । व्यवहारसूत्रभाष्यवृत्तौ एवाग्रे → सारूपिकः = शिरोमुण्डो रजोहरणरिहतोऽलाबुपात्रेण भिक्षामटित सभार्योऽभार्यो वा । सिद्धपुत्रो नाम सकेशो भिक्षामटित वा न वा, वराटकैः विण्टलकं करोति यिष्टं धारयित । (व्य.भाष्य. ३६७१ मलय.) सारूपिकसिद्धपुत्रो नाम मुण्डितिशखो रजोहरणरिहतोऽलाबुपात्रेण भिक्षामटिन् सभार्यो वा (व्य.भा. ३६५६ मलय.) इत्येवं मलयिगिरिसूरिभिः सारूपिक-सिद्धपुत्र-सारूपिकसिद्धपुत्रलक्षणानि दिर्शितानि । 'मुण्डितिशराः शुक्लवासःपरिधायी कच्छामबध्नानो भिक्षां हिण्डमानः सारूपिक उच्यते' ( ) इत्यन्यन्त्रोक्तम् । दीनादिपदाऽव्यपदेश्यत्वात् = दीनान्धादिशब्दाऽसङ्ग्राह्यत्वात् एषां = सिद्धपुत्रादीनां गाथायां पृथगुक्तिः = स्वतन्त्रोल्लेखोऽकारि ग्रन्थकृता। तत्स्वरूपमाह- श्रूयन्त इत्यादिना । सुगमम् ।

તેમ જ કેટલાક સિદ્ધપુત્ર, સારૂપિક વગેરેમાં પણ આ વૃત્તિભિક્ષા સંભવે છે. દીનાદિ શબ્દથી સિદ્ધપુત્ર વગેરેનો ઉલ્લેખ થવો શક્ય ન હોવાથી મૂળ ગાથામાં સિદ્ધપુત્ર વગેરેનો સ્વતંત્ર ઉલ્લેખ કરવામાં આવેલ છે. દીક્ષા છોડવા છતાં પણ અમુક જીવો ભિક્ષા દ્વારા જીવનનિર્વાહ કરનારા હોય છે - એવું જિનાગમમાં સંભળાય છે. કારણ કે વ્યવહારસૂત્રચૂર્શિમાં જણાવેલ છે કે "જેને ઘણી રીતે સમજાવવા છતાં પણ સાંસારિક વૃત્તિથી જે પાછો ફરતો નથી તે સારૂપિક તરીકે અથવા સિદ્ધપુત્ર તરીકે થોડો સમય રહે. જેણે માથું મૂંડાવેલ હોય, રજોહરણ ધારણ ન કરે, તુંબડાના પાત્ર દ્વારા ભિક્ષાટન કરે અને પત્નીરહિત હોય તે સારૂપિક કહેવાય. સિદ્ધપુત્ર એટલે જે પુત્રયુક્ત હોય, ભિક્ષા માટે નીકળે અથવા ન નીકળે, કોડી-વાટકી વગેરે દ્વારા વેંટલિકા = દેવતા આહ્વાન વગેરે કરે અથવા લાકડી ધારણ કરે તે. બધા જ સિદ્ધપુત્ર કે સારૂપિકની ભિક્ષા વૃત્તિભિક્ષા નથી કહેવાતી. પરંતુ તેમાંના કેટલાકની જ ભિક્ષા વૃત્તિભિક્ષા

१. हस्तादर्शे 'भिक्षाका' इति पाठः। २. योऽनुशिष्टो न प्रतिनिवृत्तः सारूपिकत्वेन वा सिखपुत्रत्वेन वा स्थित्वा कञ्चित्कालं, सारूपिको नाम मुण्डिशरा अरजोहरणः अलाबुकैः भिक्षां हिण्डेऽभार्यश्च। सिखपुत्रो नाम सबालः भिक्षा हिण्डते वा न वा वराटकैः वेण्टिलकां करोति यिष्टं वा धारयित इति । ३. मुद्रितप्रतौ 'अच्छउ' इत्यशुद्धः पाठः। ४. हस्तादर्शे 'सारवि..' इत्यशुद्धः पाठः। ५. मुद्रितप्रतौ 'अलाउयाहिं' इति पाठः। ६. मुद्रितप्रतौ 'वेठिलअं' इति पाठः।

केषुचिदित्यनेन ये उत्प्रव्रजितत्वेन क्रियान्तराऽसमर्थास्ते गृह्यन्ते । येषां पुनरत्यन्तावद्यभीरूणां संवेगाऽतिशयेन प्रव्रज्यां प्रति प्रतिबद्धमेव मानसं तेषामाद्यैव भिक्षा ।

निशीथचूर्ण्यां तु तत्स्वरूपम् → वत्थदंडधारी कच्छं णो बंधित, भारिया से णित्थि, भिक्खं हिंडइ वा ण वा एरिसो सारूवी । सिद्धपुत्तोऽिव एरिसो चेव । णवरं सिरं मुंडं सिहं च धरेति, भारिया से भवित वा ण वा ← (नि.भा.४५८७ भाग-३ पृ.५४१ चू.) इत्थमावेदितम् । तत्रैव चाग्रे → बाहिरिंक्मिंतरकरणविज्ञितो सारूवी। मुंडो सुक्किल्लवासधारी, कच्छं ण बंधित, अबंभचारी, अभज्जगो भिक्खं हिंडइ । जो पुण मुंडी सिसहो सुक्कंबरधरो सभज्जगो सो सिद्धपुत्तो ← (नि.भा.५५८८ चू.भाग.३) इत्थमुक्तम् । तत्रैव चाग्रे → सारूविगो पुण सुक्किल्लवत्थपरिहिओ मुंडमिसहं धरेइ, अभज्जगो पत्तादिसु भिक्खं हिंडइ । अण्णे भण्णंति-पच्छाकडा सिद्धपुत्ता चेव, जे असिहा ते सारूविगा ← (नि.भा.६२६६ चू.) इत्थमुक्तम्।

सारूपिकस्वरूपञ्च व्यवहारसूत्रभाष्ये  $\rightarrow$  असिहो सिसहं गिहत्थो, रयहरवज्जो उ होइ सारूवी । धारेइ निसिज्जं तु एगं ओलंबगं चेव ।।  $\leftarrow$  (व्य.भा.उ.४/गा.१३५) इत्येवमावेदितम् । 'सारूपिक एकां निषद्यामेकनिषद्योपेतं रजोहरणं, अवलम्बकं = दण्डकं, उपलक्षणमेतत् पात्रादिकञ्च धारयित शिरूष्य मुण्डयती'ति तद्वृत्तौ श्रीमलयिगिरसूरिः । गच्छाचारप्रकीर्णकवृत्तौ  $\rightarrow$  मुण्डितिशराः शुक्लवासपरिधायी कच्छां न बध्नाति अभार्याको भिक्षां हिण्डमानः = सारूपिकः । शुक्लाम्बरधरो मुण्डितिशराः सिशखाकोऽदण्डकोऽपात्रकः = सिद्धपुत्रः  $\leftarrow$  (ग.गा.८० वृत्ति) इत्युक्तम् ।  $\rightarrow$  मुंडिसरोया सुक्किल्लवत्थधरो न वि यच्छं । हिंडइ न वा अभज्जो सारूवी एरिसो होइ ।।  $\leftarrow$  () इति चान्यत्र । सिद्धपुत्रस्वरूपमप्यन्यत्र  $\rightarrow$  सभज्जो अभज्जो वा णियमा सुक्कंबरधरो खुरमुंडो सिसहो असिहो वा णियमा अडंडगो अपत्तगो य सिद्धपुत्तो होइ ।।  $\leftarrow$  () इत्थमावेदितम् ।

→ सारूविगो = सिद्धपुत्तो ← (नि.चू. ५८६) इति तु निशीथचूर्णिकृदुक्तिः → सारूपिकः = सिद्धपुत्रः ← (बृ.क.भा. ४९३९ वृत्ति) इति बृहत्कल्पभाष्यवृत्तिकृदुक्तिश्च तयोरुत्प्रव्रजितत्वलक्षण-सामान्यधर्मापेक्षया बोद्धव्या । अत एव प्रथमोद्देशे च बृहत्कल्पभाष्यवृत्तौ एव → सारूपिकाः नाम श्वेतवाससः क्षुरमुण्डितशिरसो भिक्षाऽनुपजीविनः पश्चात्कृतविशेषाः ← (बृ.क.भा.१९१८ वृ.) इत्युक्तम्। तिद्भक्षामाह- ये उत्प्रव्रजितत्वेन = बाल्यकाले दीक्षां गृहीत्वा युवावस्थायां तत्पिरित्यागेन क्रियान्तरासमर्थाः = वाणिज्य-कृष्यादिक्रियायामशक्ता अनिष्णाता वा ते एव वृत्तिभिक्षायां गृह्यन्ते ।

येषां पुनः सिद्धपुत्रादीनां संविग्नपक्षिकादीनां वा अत्यन्तावद्यभीरूणां = अतिशयेन पृथिव्याद्युपमर्दा-ऽसिहण्णूनां संवेगातिशयेन प्रव्रज्यां प्रति प्रतिबद्धमेव मानसं तेषां आद्यैव = सर्वसम्पत्कर्येव भिक्षा । કહેવાય છે. આમ કહેવા દ્વારા એવું સૂચિત થાય છે કે જે સિદ્ધપુત્ર વગેરે બાલદીક્ષિત હોવા વગેરેના કારણે ધંધો વગેરે કરવાની આવડત વગરના હોવાથી ભિક્ષા સિવાય બીજી કોઈ પણ પ્રवृत्ति द्वारा ભોજન મેળવવા સમર્થ ન હોય તેવાની જ ભિક્ષા વृत्तिભिક્ષા કહી શકાય.

પરંતુ જેઓ ચારિત્રાચારથી ભ્રષ્ટ હોવા છતાંય અત્યંત પાપભીરુ છે તથા ઝળહળતા સંવેગના લીધે દીક્ષા તરફ જ જેઓનું મન વળેલું છે તેવા સંવિગ્નપાક્ષિક વગેરે જીવોની ભિક્ષા તો સર્વસંપત્કરી एतद्व्यतिरिक्तानामसदारम्भाणां च पौरुषघ्येव । 'तत्त्वं पुनरिह केविलनो विदन्ती त्याष्टक-वृत्तिकृद्धचनं (अ.प्र.५/८ वृ.) च तेषां नियतभावाऽपरिज्ञानसूचकमित्यवधेयम् ।।१२।। अन्याऽबाधेन सामग्र्यं मुख्यया भिक्षयाऽलिवत्। गृहणतः पिण्डमकृतमकारितमकित्यतम् ।।१३।।

एतद्व्यतिरिक्तानां= क्रियान्तराऽसमर्थात्यन्तावद्यभीरुव्यतिरिक्तानां सिद्धपुत्रादीनां असदारम्भाणाञ्च यतिगृहस्थानां पौरुषघ्न्येव भिक्षां, स्वपराक्रमबाधकत्वात् । यतित्वेऽपि चेदसदारम्भः, पौरुषघ्न्येव भिक्षां। चेत् संवेग-मार्गपक्षपात-दीक्षार्थितादि, संविग्नपाक्षिक-सिद्धपुत्रादीनां सर्वसम्पत्कर्येव भिक्षेति व्यवस्थाऽत्रा।

ननु सिद्धपुत्रादीन् प्रत्यष्टकवृत्तिकारेण तु → एतेषां भिक्षाकाणां कतमा भिक्षा । तत्र न तावत्स-र्वसम्पत्करी तेषामयितत्वात् । नापि पौरुषघ्नी त्यक्तप्रव्रज्यत्वेन प्रव्रज्याविरोधवर्तित्वाभावात् । नापि वृत्ति-भिक्षा क्रियान्तरकरणसमर्थत्वात् । भिक्षान्तरस्य चानभिधानादिति । अत्रोच्यते- वृत्तिभिक्षेति सम्भावयामो निःस्वत्वात्तेषां क्रियान्तरकरणाऽसामर्थ्याच्च । उत्प्रव्रजितो हि प्रायः क्रियान्तरकरणाऽसमर्थो भवित, पौरुषघ्नी वाऽसौ, यतो न प्रव्रज्याप्रतिपन्नस्यैव सा, क्रियान्तरकरणसमर्थस्य अन्यस्याप्यशोभनारम्भस्य तस्या इष्टत्वा-त्पौरुषहननलक्षणान्वर्थयोगाच्च । अथवा तेषामत्यन्ताऽवद्यभीरूणां संवेगातिशयवतां पुनः प्रव्रज्यां प्रति प्रतिबद्धमानसानां सर्वसम्पत्करीभिक्षाया बीजकल्पाऽसौ स्यात् । तत्त्वं पुनिरह केवितनो विदन्तीति। ← (अ.प्र.५/८ वृ.) इत्युक्तमित्याशङ्कायामाह- 'तत्त्वं पुनिरह केवितनो विदन्ती'ति अष्टकवृत्तिकृद्वचनं तु तेषां = सिद्धपुत्रादीनां नियतभावाऽपरिज्ञानसूचकं = प्रतिनियतमनःपरिणामाज्ञानद्योत्कम् । 'छद्मस्थैः तिन्नयतप-रिणामो ज्ञातुं न शक्यत' इति सूचनपरमष्टकवृत्तिकृद्वचनमवगन्तव्यम् ।

केचित्तु 'तेषां = अष्टकवृत्तिकृतां नियतभावाऽपरिज्ञानसूचकं = क्रियान्तराऽसमर्थ-मुमुक्षु-तद्व्यतिरिक्तिष्णे त्रिविधानां सिद्धपुत्रादीनां या भिक्षास्तत्सम्बन्धी यः प्रतिनियतविभागः तद्विषयकाऽनवबोधद्यो-तकिम'त्यिप व्याख्यानयन्ति । तिच्चन्त्यम् । । ६/१२।।

सर्वसम्पत्कर्या साधुः कथं सामग्र्यमश्नुते ? इत्याशङ्कायामाह- 'अन्ये'ति । अकृतं = स्वयम-िभिक्षा જ કહેવાય. આ સિવાયના ઉત્પ્રવ્રિજિત અને મલિનારંભી જીવોની ભિક્ષા પૌરુષધ્ની જ બને. કેમ કે હૃષ્ટ-પુષ્ટ દેહવાળા તેવા જીવોની ભિક્ષા તેમના પુરુષાર્થને-પરાક્રમને હણનારી જ બને છે.

આ રીતે સારૂપિક, સિદ્ધપુત્ર, સંવિગ્નપાક્ષિક વગેરે જીવોની ભિક્ષાનો વિભાગ સ્પષ્ટ હોવા છતાં પણ 'અહીં તત્ત્વ = પરમાર્થ તો કેવલી ભગવંતો જાણે' એવું અષ્ટકજીના વૃત્તિકાર આચાર્ય ભગવંતે જણાવેલ છે તે 'પ્રવ્રજયાભ્રષ્ટ જીવોના મનનો નિયત પરિણામ જાણી શકાતો નથી' આ બાબત સૂચવે છે- એમ ધ્યાનમાં રાખવું. (૯/૧૨)

### 🏶 સર્વસંપત્કરી ભિક્ષાથી સાધુપણું પૂર્ણ 🏶

સર્વસંપત્કરી ભિક્ષાથી સાધુપણું સંપૂર્ણ કઈ રીતે બને ? એ વાતને ગ્રંથકારશ્રી જણાવે છે કે -ગાથાર્થ :- બીજાને પીડા ન થાય તે રીતે ભમરાની જેમ અકૃત, અકારિત અને અકલ્પિત એવા પિંડને મુખ્ય ભિક્ષાથી ગ્રહણ કરતા સાધુનું સંયમ પૂર્ણ થાય છે. (દ/૧૩)

१. मुद्रितप्रतौ 'पौरुषघ्नयेव' इत्यशुद्धः पाठः

अन्येति। अन्येषां = स्वव्यतिरिक्तानां दायकानां अबाधेन = अपीडनेन (=अन्याऽबाधेन) मुख्यया = सर्वसम्पत्कर्या भिक्षया अलिवद् = भ्रमरवद् अकृतमकारितमकल्पितं च पिण्डं गृहणतः सामग्र्यं = चारित्रसमृद्धचा पूर्णत्वं भवति। अलिवदित्यनेनाऽनटनप्रतिषेधः, तथा 'सत्यभ्याहृतदोषप्रसङ्गात् । निर्वर्तितं, अकारितं, अन्यैश्च अकल्पितं 'साधवे दास्यामी'ति ।

तदुक्तं अष्टकप्रकरणे → अकृतोऽकारितश्चान्यैरसङ्किल्पित एव च । यतेः पिण्डः समाख्यातो, विशुद्धः शुद्धिकारकः ।। ← (अ.प्र.६/9) इति । तद्वृत्तिस्तु → अकृतः = क्रयण-हनन-पचनैर्भोज्यतया स्वयमिनविर्तितः, एवमेव अकारितश्च = अविधापितः, चकारः समुच्चये, अन्यैः कर्मकरादिभिः, असङ्किल्पित एव च = क्रयणादिप्रकारैः 'साधवे इदं दास्यामी'त्यनिभसिन्धितोऽन्यैरेव एवकारेणान्यथाविधिपण्डस्य साधोरग्राह्यतामाह । आह च- "पिण्डं असोहयन्तो, अचिरत्ती एत्थ संसओ नित्थे । चारित्तिम्मे असन्ते, सव्वा दिक्खा निरित्थेआ ।।" (अज्ञातोञ्छकुलक-५) चकार उक्तसमुच्चये । अकृतादिपदैश्च क्रयण-क्रायण-तदनुज्ञान-हनन-घातन-तदनुज्ञान-पचन-पाचन-तदनुज्ञानलक्षणकोटीनवकशुद्धता पिण्डस्योक्तिति । यतेः = पृथिव्यादिसंरक्षणप्रयत्नवतः, पिण्डः = ओदनादिरूपः, उपलक्षणत्वादस्य शय्योपकरणे च, समाख्यातो = विगतरागादिदोषसकलपदार्थसार्थस्वभावाऽवभासनसहसंवेदनेन निर्वाणनगरगमनासमान-मार्गायमाणचरणकरणिवशुद्धहेतुतयोपलभ्य सम्यगभिहितस्तीर्थंकरैरिति नाऽन्तरायदोषास्तेषाम् । पुनः किविधः पिण्डः ? इत्याह विशुद्धः = सकलदोषवियुक्तस्तथा विशुद्धत्वादेव शुद्धिकारकः = कर्ममलकलङ्किव-कलताकारीति । अथवा कस्मादकृतादिगुणः पिण्डो यतेः समाख्यातः ? इत्याह विशुद्धो = विशुद्ध एव कृतादिदोषरिकत एव शुद्धिकारको भवति, नान्यः । विशुद्धवर्थी च यतिर्भवप्रपञ्चोपचितकल्मषमलपट-लस्येति ← (अ.प्र. ६/9 वृ.) इत्येवमवगन्तव्या।

अलिवदिति । यथा हि मधुकरः कितपयमकरन्दकणस्वीकरणतः कुसुमक्लमाऽकरणेनाऽऽत्मानमनुप्री-णात्येवमेव मुनिमधुकराः कृत-कारित-सङ्किल्पितादिदोषपिरहारेण स्तोकस्तोकान्न-पानमकरन्दग्रहणतो गृहप-तिप्रसूनपीडाऽनापादनेन संयमात्मानमनुपालयन्ति । अनेन य एकत्र सद्मिन भुङ्क्ते तस्य निरासः, एकत्र भोजने हि कथञ्चिदुद्गमदोषपिरहरणप्रयत्नपरस्यापि पुरःकर्म-पश्चात्कर्माऽसंयतचेष्टाकृतदोषप्रसङ्ग इति (अ.प्र.वृ.५/३) अष्टकवृत्तिकृतः ।

<u>ટીકાર્થ</u>:- સાધુ પોતાનાથી ભિન્ન એવા ભિક્ષાદાતાને તકલીફ ન થાય એ રીતે સર્વસંપત્કરી ભિક્ષાથી ભમરાની જેમ પોતાના નિમિત્તે જાતે નહિ બનાવેલ, પોતાના નિમિત્તે બીજા પાસે નહિ કરાવેલ તેમજ સૂચના વગર જ પોતાના નિમિત્તે બીજા દ્વારા નહિ બનાવાયેલ (=અનનુમોદિત) એવા આહાર આદિને પ્રહેશ કરતા સાધુ ચારિત્રસમૃદ્ધિથી પૂર્ણતાને પામે છે.

'ભમરાની જેમ ભિક્ષા પ્રહે કરે' આમ કહેવાથી 'ભિક્ષા માટે સાધુ ફરે નહિ' આ વાતનો નિષેધ સૂચિત થાય છે. કારણ કે સાધુ ભિક્ષા માટે અલગ-અલગ ઘરે ફરે નહિ તો ઉપાશ્રયમાં શ્રાવકો આહારાદિ લાવે તો 'અભ્યાદ્દત' નામનો દોષ સાધુને લાગે છે.

<u>શંકા</u> :- સાધુ ભગવંતને વંદન કરવા માટે આવતા ગૃહસ્થો ઉપાશ્રયમાં ગોચરી લાવે તો તેમાં

१. हस्तादर्शे 'सेत्य....' इत्यशुद्धः पाठः ।

साध्यवन्दनार्थमागच्छिद्भः गृहस्थैः पिण्डाऽऽनयने नाऽयं भविष्यति, तदागमनस्य वन्दनार्थत्वेन साध्यर्थिपण्डाऽऽनयनस्य प्रासङ्गिकत्वादिति चेत्? न, एवमि मालापहृताद्यनिवारणादिति वदन्ति।।१३।। नन्वेवं 'सद्गृहस्थानां गृहे भिक्षा न युज्यते। अनात्मम्भरयो 'यत्नं स्व-परार्थं हि कुर्वते।।१४।। नन्वेवं = सङ्कित्पितिपण्डस्याप्यग्राह्यत्वे सद्गृहस्थानां = गेशोभनब्राह्मणाद्यगारिणां

एवमि = अभ्याहृतदोषपरिहारेऽपि मालापहृताद्यनिवारणात् = मालापहृत-निक्षिप्त-पिहिताद्यनेक-दोषाऽपरिहारात् । अथ गृहस्थवचनप्रामाण्यात्तदवगमे तत्परिहारो भविष्यति, सत्यम्, किन्तु गृहस्थहस्त-स्थापितादिदोषो दुष्परिहार्यः स्यादिति (अ.प्र.वृ.५/३) अष्टकवृत्तिकृतो वदन्ति ।।६/१३।।

'अकल्पितमि'(द्वा.द्वा.६/१३,पृ.४०८)ति यदुक्तं तस्याऽसम्भवं परमतेनोपदर्शयति- 'नन्वेविम'ति । एवं = सङ्कल्पितपिण्डस्यापि, अपिना कृत-कारितसमुच्चयः, अग्राह्यत्वे =चारित्राशुद्ध्यापादकतयाऽनुपादेयत्वेऽङ्गीक्रिय-माणे, तल्लाभाऽसम्भवः, दानार्थमसङ्कल्पितस्याऽसत्त्वेन दातुमशक्यत्वात्। तदुक्तं अष्टकप्रकरणे → यो न सङ्कल्पितः पूर्वं देयबुद्ध्या कथं नु तम्। ददाति कश्चिदेवं च स विशुद्धो वृथोदितम्।। ← (अ.प्र.६/२) इति।

किञ्चैवं सित प्रकृते विकल्पयुगलमुपितष्ठते- किं यतयोऽसद्गृहस्थानां गृहे भिक्षामुपलभेरन् यदुत सद्गृहस्थानां गृहे ? न तावदाद्योऽनवद्यः, पापिर्धि-चण्डालािदगृहे भिक्षाप्रहणस्याितिविगीतत्वात्, आग्मिनिषिद्धत्वाच्च । तदुक्तं दशवैकािलकसूत्रे 'पिडकुट्ठं कुलं न पिवसे' (द.वै. ५/१/१७) इति । इत्वर-यावत्कथिकभेदेन मृतक-सूतकािद-चण्डालािदकुलं प्रतिषिद्धमिति तच्चूणौं व्यक्तम्।

द्वितीयपक्षोऽपि न चारुतामञ्चतीत्याह- सद्गृहस्थानां = शिष्टानां अत एव दातॄणां गृहे भिक्षा भिक्षार्थमटनञ्च यतेः न युज्यते । → न पचेदन्नमात्मने ← (या.स्मृ.५/१०४) इति याज्ञवल्क्यस्मृतिवचनेन ते अनुदरम्भरयः ।

અભ્યાહૃત દોષ નહિ લાગે, કારણ કે ગૃહસ્થો ગોચરી વહોરાવવા ઉપાશ્રયમાં નથી આવેલા પણ ગુરુવંદન કરવા માટે આવેલ છે. આહાર-પાણી લાવવાનું તો પ્રાસંગિક છે, મુખ્ય ઉદ્દેશરૂપે નથી. સ્થાપના દોષ તો સાધુને ઉદ્દેશીને ગોચરી રાખે તો લાગે. એવું તો અહીં નથી.

સમાધાન :- આમ કરવામાં અભ્યાહત દોષ ભલે ન લાગે. પરંતુ માલાપહૃત દોષ વગેરેનું તો નિવારણ થઈ શકતું જ નથી. કારણ કે ઘરમાં સીડી વગેરે દ્વારા મીઠાઈ-ફરસાણ-ખાખરા વગેરેના ડબા ઉપરથી ઉતારે ઈત્યાદિ શક્ય છે. આ પ્રમાણે પૂર્વાચાર્યો કહે છે.(*દ*/૧૩)

'સાધુના ઉદ્દેશથી બનાવેલ આહાર સાધુને કલ્પી ન શકે' આ બાબતમાં શંકા થાય કે-

<u>ગાથાર્થ</u> :- આ રીતે સદ્દગૃહસ્થોના ઘરે સાધુને ભિક્ષા (= ગોચરી) લેવી સંગત નહિ બને. કારણ કે સદ્દગૃહસ્થો સ્વાર્થી ન હોવાથી સ્વ અને પર માટે પ્રયત્ન કરે છે. <u>(૬/૧૪)</u>

# असंङ्क्षित निर्होष गोयरी मणवी अशङ्य - पूर्वपक्ष

<u>ટીકાર્થ</u> :- સાધુ માટે બનાવેલ આહાર-પાણી વગેરે જો સાધુને કલ્પી શકતા ન હોય તો ઊંચી જાતિવાળા બ્રાહ્મણ વગેરે સદ્દગૃહસ્થોના ઘરે સાધુ-સાધ્વીજી ભગવંતને ગોચરી લેવી યુક્તિસંગત નહિ થાય. કારણ કે

१. हस्तादर्शे 'सगृह…' इति पाठः । प्रत्यन्तरे च 'सद्गृस्था….' इति पाठः । २. मुद्रितप्रतौ 'यत्र' इत्यशुद्धः पाठः । ३. हस्तादर्शे 'शोभवन…' इत्यशुद्धः पाठः ।

गृहे भिक्षा न युज्यते यतेः, हि = यतः अनात्मम्भरयः = अनुदरम्भरयो <sup>१</sup>यत्नं पाकादिविषयं स्व-परार्थं कुर्वते, भिक्षाचरदानाऽसङ्कल्पेन स्वार्थमेव पाकप्रयत्ने सद्गृहस्थत्वभङ्गप्रसङ्गात्, देवता-पित्रतिथिभर्तव्यपोषणशेषभोजनस्य गृहस्थधर्मत्वश्रवणात् । न च दानकालात्पूर्वं देयत्वबुद्ध्याऽ-सङ्कल्पितं दातुं शक्यत इत्यपि द्रष्टव्यम् ।।१४।।

तदुक्तं अष्टकप्रकरणे → न चैवं सद्गृहस्थानां, भिक्षा ग्राह्या गृहेषु यत् । स्व-परार्थं तु ते यत्नं, कुर्वते नान्यथा क्वचित् ।। ← (अ.प्र.६/३) । तद्वृत्तिस्त्वेवम् → न केवलमसङ्कल्पितिपण्डाऽसम्भवेन व्यर्थं तत्प्रतिपादनम्, भिक्षा च न ग्राह्या सद्गृहेषु भवतीति वाक्यार्थः। पदार्थस्त्वेवं, नेति प्रतिषेधे, चशब्दो दूषणान्तरसमुच्चये, एविमिति असङ्कल्पितिपण्डाभ्युपगमे सित, सद्गृहस्थानां = ब्राह्मणादिशोभनाऽगारि-काणां, गृहेषु वेश्मसु, भिक्षा = समुदानं, ग्राह्या = आदातव्या। कुत एवमेतिवत्यत आह यत् = यस्मात्कारणात्, स्वपरार्थं तु = आत्म-भिक्षाचरनिमित्तमेव, ते = सद्गृहस्थाः, यत्नं = पाकनिर्वर्तनप्रयासं, कुर्वते = विदधित, नान्यथा भिक्षाचरदानाऽसङ्कल्पेन स्वार्थमेव, क्वचित् = कदाचनापि, स्विनिम्त्तमेव पाकप्रयत्ने सद्गृहस्थत्वायोगादिति, यस्मात्- "स्वकर्माजीवनं कुल्यैः, समानऋषिभिर्वेवाह्यं, ऋतुगामित्वं, देवतापित्रतिथिभर्तव्यपोषणं, शेषभोजनं चेति गृहस्थधर्मः" ( ) । अतिथिश्च यितरिप भवित भोजनकालोपस्थायित्वात्तस्याऽपीत्यर्थः (अ.प्र.६/३ वृ.) ← इति। तदुक्तं मनुस्मृतौ अपि → भुक्तवत्स्वथ विप्रेषु स्वेषु भृत्येषु चैव हि। भुञ्जीयातां ततः पश्चादविशष्टं तु दम्पती।। ← (म.स्मृ.३/९१६) इति। विप्रेषु = अतिथिषु' इति तद्वृतौ कुल्लूकभट्टः। तदुक्तं बौधायनधर्मसूत्रे अपि → पितृ-दैवत-भृत्यानां माता-पित्रोगुरोस्तथा। वाग्यतो विधसमश्यादेवं धर्मो विधीयते।। ← (बौ.ध.७/९३/२/७) इति। विघसं = शेषम्।

न च पाकारम्भकालेऽसङ्कल्पितस्यापि पिण्डस्य पश्चाद् भोजनकालोपस्थितेभ्यो यतिभ्यो दाने नाऽयं दोषो भविष्यतीति शङ्कनीयम्, यतो न च दानकालात् उपलक्षणात् पाकारम्भकालात् पूर्वं देयत्व-बुद्ध्या = यत्यादिसम्प्रदानकदानप्रतियोगित्विधया असङ्कल्पितं भोजनादिकं दातुं शक्यते, अन्यथा पश्चात्कर्मादिदोषाऽनिवारणात् इत्यपि द्रष्टव्यम् । १६/१४।।

સદ્ગૃહસ્થો કાંઈ પેટભરા નથી હોતા, એકલપેટા નથી હોતા, તદ્દન સ્વાર્થી નથી હોતા. તેથી તેઓ રસોઈ વગેરે સંબંધી પ્રયત્ન સ્વ-પર માટે કરે છે, નિહ કે માત્ર પોતાના જ માટે. જો યાચક-ભિક્ષુક વગેરેને યથોચિત આહાર-પાણી વગેરે આપવાનો સંકલ્પ કર્યા વિના, કેવળ પોતાના જ ઉદ્દેશથી તેઓ રસોઈ કરે તો તેમનામાં સદ્ગૃહસ્થપણું જ ભાંગી પડે. કારણ કે 'દેવતા, માતા-પિતા, અતિથિ તથા પુત્ર વગેરે ભર્તવ્ય = પોષ્ય વર્ગનું પોષણ કર્યા પછી (જમાડ્યા પછી) જે વધે તેનું જાતે ભોજન કરવું એ ગૃહસ્થધર્મ છે.' આવું જૈનેતર શાસ્ત્રોમાં સંભળાય છે. (તેથી અતિથિ વગેરેને આહારાદિ આપવાનો સંકલ્પ કર્યા વિના માત્ર પોતાના માટે રાંધવામાં આવે તો સદ્યૃહસ્થપણું જ ન રહે. અને જો અતિથિ વગેરેને આપવાનો સંકલ્પ કરીને રાંધે તો તેવા આહારાદિ અતિથિતુલ્ય સાધુને કલ્પે નહિ. આમ સાધુ સદ્યૃહસ્થોના ઘરે ગોચરી વહોરી ન શકે. "સાધુ, અતિથિ વગેરેનો સંકલ્પ કર્યા વિના બનાવવા છતાં પોતાના જ ઉદ્દેશથી બનાવેલ આહારાદિ ગૃહસ્થ સાધુને વહોરાવી શકે ને?" આવો પ્રશ્ન અસ્થાને છે. કારણ કે) આહારાદિ આપતાં પૂર્વે આપવાની બુદ્ધિથી ન બનાવેલ હોય તે આપી શકાતું નથી. જો પોતાના પૂરતું બનાવેલ હોવા છતાં સાધુને આપી દેવામાં આવે તો સાધુ ભગવંતને પશ્નાત્કર્મ વગેરે દોષ

सङ्कल्पभेदविरहो विषयो यावदर्थिकम् । पुण्यार्थिकं च वदता दुष्टमत्र हि दुर्वचः ।।१५।।

सङ्कल्पेति । अत्र हि = 'असङ्कित्पितः पिण्डो यतेर्ग्राह्यः' इति वचने हि सङ्कत्पभेदस्य = यतिसम्प्रदानकत्वप्रकारदानेच्छात्मकस्य विरहो (=संकल्पभेदिवरहो विषयो) दुर्वचः । केनेत्याह-यावदर्थिकं = यावदर्थिनिमित्तनिष्पादितं पुण्यार्थिकं = पुण्यनिमित्तनिष्पादितं च पिण्डं दुष्टं वदता, अन्यथोक्ताऽसङ्कित्पितत्वस्य यावदर्थिक-पुण्यार्थिकयोः सत्त्वेन तयोर्ग्राह्यत्वाऽऽपत्तेः । तदाह-

यद्यपि 'यतिभ्य इदं दातव्यिम'ति सङ्कल्पो यत्र नास्ति तत्र सद्गृहस्थगृहे भिक्षा सुलभा स्यात् तथापि तादृशौ यतिसम्प्रदानकत्वप्रकारकदानेच्छाविरहोऽपि स्याद्वादिना वक्तुं न युज्यते; यतः तन्मते यावदि्थक-पुण्यार्थिकयोरिप पिण्डयोरग्राह्यतोक्तेत्याशयेन पूर्वपक्षी शङ्कते- 'सङ्कल्पे'ति।

अन्यथा = यतिसम्प्रदानकत्वप्रकारकदानसङ्कल्पविरहस्यैवाऽसङ्कल्पितत्वाभ्युपगमे उक्तासङ्किल्पितत्वस्य न साधुसम्प्रदानकत्वप्रकारकदानसङ्कल्पाभावस्य स्वप्रतियोगिनिरूपितप्रतियोगित्वसम्बन्धेन याव-दर्थिक-पुण्यार्थिकयोः पिण्डयोः सत्त्वेन तयोः = यावदर्थिनिमित्तनिष्पादित-पुण्यनिमित्तनिष्पादितयोः ग्राह्य-त्वाऽऽपत्तेः = यतीनां कल्प्यत्वप्रसङ्गात्।

લાગે. કારણ કે ગૃહસ્થને પાછળથી પોતાના માટે નવું બનાવવું પડે. આ વાત પણ જાણી લેવી. (૬/૧૪) ગાથાર્થ :- 'યાવદ્અર્થિક અને પુણ્યનિમિત્તક આહારાદિ દોષિત છે.' આવું કહેવાથી 'વિશેષ પ્રકારના સંકલ્પનો અભાવ તેનો વિષય છે.' - આ જવાબ પણ અયોગ્ય છે. (૬/૧૫)

ટીકાર્થઃ - જો જૈનાચાર્ય વગેરે તરફથી એવો ખુલાસો કરવામાં આવે કે → "સાધુએ અસંકલ્પિત આહારાદિ લેવા" - આ પ્રમાણે જૈનાગમમાં જે વાત આવે છે ત્યાં 'અસંકલ્પિત' શબ્દનો અર્થ છે 'સંકલ્પવિશેષના અભાવથી યુક્ત.' વિશેષ પ્રકારનો સંકલ્પ એટલે 'આ ભોજનાદિ જૈન સાધુને આપવા છે' આવા પ્રકારનો સંકલ્પ. આ પ્રકારનો સંકલ્પ જે ભોજન-પાણી વગેરેને ઉદ્દેશીને કરવામાં આવેલ ન હોય તો તેવા ભોજનાદિ સાધુને કલ્પી શકે છે. ન્યાય-વ્યાકરણની પરિભાષામાં આ જ વાતને જણાવવી હોય તો એમ કહી શકાય કે જેને ઉદ્દેશીને દાન કરવાનું હોય તે વ્યક્તિના સુચક શબ્દને ચોથી સંપ્રદાન વિભક્તિ લાગે. 'મારે આ આહારાદિ જૈન સાધુને આપવા છે' આવા પ્રકારની દાનઈચ્છાનો પ્રકાર = વિશેષણાત્મક વિષય તો સાધુસંપ્રદાનકત્વ બને. કારણ કે તે દાનઅભિલાષાનું સંપ્રદાન સાધુ છે. આમ સાધુ-સંપ્રદાનકત્વ જેનો પ્રકાર = વિશેષણાત્મક વિષય છે તેવી દાનેચ્છા સ્વરૂપ વિશેષ પ્રકારનો સંકલ્પ જે ભોજન-પાણીને ઉદ્દેશીને કરાયેલ ન હોય તે ભોજનાદિ સાધુને વહોરવા કલ્પી શકે છે. તેથી 'આ ભોજનાદિ બાવા, સંન્યાસી, ભીખારી વગેરેને આપવા છે' આવા પ્રકારનો સંકલ્પ ભોજન-પાણીને ઉદેશીને કરવામાં આવેલ હોવા છતાં તેમાં જૈન સાધુનો સંકલ્પ વિશેષ પ્રકારે કરેલ ન હોવાથી તેવા ભોજનાદિ સાધુને કલ્પી શકે છે. માટે આ રીતે અસંકલ્પિત ભોજનાદિની પ્રાપ્તિ સદ્દગૃહસ્થના ઘરે પણ સાધુ ભગવંતને સંભવે જ છે" ← તો આ ખુલાસો પણ વ્યાજબી નથી. કારણ કે યાવદર્થિક પિંડને = ગમે તે યાચક હોય તે બધા માટે બનાવેલ ભોજનાદિને તથા પુષ્યનિમિત્તે બનાવેલ ભોજનાદિને તમે = જૈનાચાર્ય દુષ્ટ માનો છો. (દશવૈકાલિકના પાંચમાં અધ્યયનના પ્રથમ ઉદ્દેશામાં યાવદર્થિક અને પુણ્યનિમિત્તક નિષ્પન્ન થયેલા આહારાદિને દોષિત માનવામાં આવેલ છે)

તેથી જો તમે 'અસંકલ્પિત ભોજનાદિ સાધુને કલ્પે' આનો અર્થ 'જૈન સાધુના નિમિત્તે બનાવેલ

"सङ्कल्पनं विशेषेण यत्राऽसौ दुष्ट इत्यपि । परिहारो न सम्यक्स्याद्यावदर्थिकवादिनः' ।।" "विषयो वाऽस्य वक्तव्यः पुण्यार्थं प्रकृतस्य च । असम्भवाऽभिधानात्स्यादाप्तस्याऽनाप्तताऽन्यथा ।।" (अष्टक.६/४-५) इति ।।१५।।

अत्रैवाष्टकप्रकरणसंवादमाह कारिकायुग्मेन 'सङ्कल्पनिम'ति, 'विषय' इति च। तद्वृत्तिस्त्वेवम् → सङ्कल्पनं = अभिसन्धानं विशेषेण = 'अमुष्मै साधवे मयेदं दातव्यमि'त्येवमसामान्यतः यत्र = पिण्डे, असौ = स एव पिण्डो दुष्टो = दोषवान्नान्यः इत्यपि = अयमनन्तरोदितोऽपि, न केवलमसङ्किल्पितिपण्डाभ्युपगमो न सम्यगित्यपिशब्दार्थः, परिहारः = पूर्वपक्षवाद्युक्तदूषणपरिहरणं न = नैव सम्यक् = सङ्गतः स्याद् = भवेत्। कस्येत्याह यावदर्थिकवादिनः तव तत्र यावन्तो = यत्परिमाणास्ते च तेऽर्थिनश्च भिक्षुकादयो = यावदर्थिनस्ते प्रयोजनं यस्य निष्पादने स यावदर्थिकः पिण्डः तमपि परिहार्यतया यो वदतीत्येवंशीलः स तथा तस्य = 'यावदर्थिकवादिनः' यावदर्थिनिमित्तनिष्पादित-पिण्डपरि-हारवादित्वाद् भवत इति भावः । यतोऽभिहितम् "जावंतियमुद्देसं, पासण्डीणं भवे समुद्देसं । समणाणं आएसं, निग्गंथाणं समाएसं ।।" (पिण्डनिर्युक्ति-२३०) इति, तथा – "असणं पाणगं वावि, खाइमं साइमं तहा । जं जाणिज्ज सुणेज्जा वा, दाणट्टा पगडं इमं।। (दशवै.५/१/४७) तं भवे भत्तपाणं तु, संजयाण अकप्पियं । दिंतियं पडियाइक्खे, न मे कप्पइ तारिसं ।। (दशवैकालिक. ५/१/४८) ← (अ.प्र. ६/४ वृ.)" इति ।

पूर्वपक्षवाद्येवाह यावदर्थिकपरिहारवादिना भवता पूर्वोक्तपरिहाराऽसम्यक्त्वमभ्युपगन्तव्यं, नो चेत् विषयो वा = गोचरो वा, वाशब्दो विकल्पार्थः, अस्य = यावदर्थिकपिण्डस्य वक्तव्यः = वाच्यः अमुमर्थिविशेषमाश्रित्य निर्वर्तितोऽयं परिहार्य इत्येवं गोचरान्तरपरिकल्पनयैवायं शक्यः परिहर्तुं नान्यथा इति भावः । तथा न केवलं यावदर्थिकपिण्डस्य विषयो वक्तव्यः, पुण्यार्थं = पुण्यनिमित्तं प्रकृतस्य च = निष्पादितस्यापि स वक्तव्यो, यतः पुण्यार्थं प्रकृतस्यापि पिण्डस्य परिहारोऽभ्युपगम्यते भविद्भः। न छोय तेवा लोश्वनादि साधुने इत्ये' - आ प्रमाशे मानो तो यावद्यिक अने पुश्यनिभिक्तक आछारादिने पश साधु अछश करी शक्तशे. कारश के ते अन्ने प्रकारना लोश्वनादिमां आवुं असंकृत्यितत्व = साधुनिभिक्तक संकृत्यशून्यत्व तो रहेबुं श छे. परंतु अवुं मानवामां आवे तो दशनैकाबिक्रभां यावदर्थिक अने पुश्यार्थिक लोश्वनादिना अछशनो निषेध करेबो छे ते असंगत अनवानी समस्या अली थाय.

પૂર્વપક્ષની આ શંકાને અષ્ટકજીમાં આ રીતે જણાવેલ છે કે → 'વિશેષ પ્રકારે જૈન સાધુનો સંકલ્પ જે ભોજનાદિમાં કરેલ હોય તે ભોજનાદિ સાધુ માટે દોષિત કહેવાય' - આ પ્રકારનો જવાબ પણ બરાબર નથી. કારણ કે તમે જૈનાચાર્ય તો યાવદર્થિક ભોજનાદિનો પણ નિષેધ કરો છો. અથવા તો યાવદર્થિક આહારાદિનો અને પુષ્ટ્યાર્થિક આહારાદિનો જે નિષેધ શાસ્ત્રમાં કરાયેલ છે તે નિષેધ કરનાર વચનનો વિષય તમારે કહેવો જરૂરી છે. (અર્થાત્ સાધુને નિમિત્તે બનાવેલ હોય તે યાવદર્થિક પિંડ કહેવાય - આવો કોઈક ખુલાસો તમારે કરવો પડશે.) બાકી તો યાવદર્થિક પિંડ અને પુષ્ટ્યનિમિત્તક પિંડનો નિષેધ કરવા દ્વારા અસંભવિત વાત કરવાથી આપ્ત-વિશ્વસનીય જૈન શાસ્ત્રકાર ભગવંત પ્રસ્તુતમાં અનાપ્ત = અવિશ્વસનીય બનવાની સમસ્યા સર્જાશે. ← (€/૧૫)

१. हस्तादर्शे 'यावदर्थक...' इति पाठः ।

उच्यते विषयोऽत्राऽयं भिन्ने देये स्वभोग्यतः । सङ्कल्पनं क्रियाकाले दुष्टं पुष्टमियत्तया । ।१६ । । उच्यत इति । अत्राऽयं विषय उच्यते यदुत क्रियाकाले = रपाकनिर्वर्तनसमये स्वभोग्यात् (?ग्यतः) = आत्मीयभोगाऽर्हादोदनादेः भिन्ने = अतिरिक्ते देये ओदनादौ इयत्तया = 'एतावदिह कुट्रम्बायैतावच्चार्थिभ्यः पुण्यार्थं चे'ति विषयतया पुष्टं = संवलितं सङ्कल्पनं दुष्टम् । तदाह-यदाह- "असणं पाणगं वावि, खाइमं साइमं तहा। जं जाणिज्ज सुणेज्जा वा, पुन्नहा पगडं इमं।। तं भवे० ।।" (दशवै.५/४९) इत्यादि। अशक्यपरिहारश्चायमपीति तस्यापि विषयविशेषो वाच्य इति भावः । अथ किं विषयान्तराभिधानेनेत्याचार्यमतमाशङ्क्याह, अन्यथा = यावदर्थिक-पुण्यार्थप्रकृतिपण्ड-योर्विषयविशेषाप्रतिपादने, आप्तस्य = क्षीणरागद्वेषमोहदोषतयाऽव्यंसकवचनत्वेनैकान्तहितस्य शास्त्रप्रणेतुः अनाप्तता = अक्षीणदोषत्वेनाऽहितत्वं स्याद् = भवेत्। कुत इत्याह असम्भवाभिधानात् = अविद्यमानः सम्भवो यस्य यावदर्थिकादिपिण्डपरिहारस्य सोऽसम्भवस्तस्याभिधानं तस्मात्, असम्भवश्च तस्य "स्वपरार्थं त ते यत्नं कुर्वते नान्यथा" (अ.६ श्लो.३) इत्यनेन दर्शित एव । इति पूर्वपक्षः ← (अ.प्र.६/ ५ वृ.) इति । तदेतत् तस्करस्य पुरस्तात्कक्षे सुवर्णमुपेत्य सर्वाङ्गोद्घाटनन्यायमनुसरतीत्यवधेयम्। → अण्णे भणंति समणादत्थं उद्देसियादि संचाए । भिक्खाए अणडणं चिय विसेसओ सिट्टगेहेसु ।। धम्महो आरंभो सिट्ठगिहत्थाण जिमह सच्चो वि । सिद्धो त्ति सेसभोयणवयणाओ तंतणीतीए ।। तम्हा विसेसओ चिय अकयातिगृणा जतीण भिक्ख त्ति। एयमिह जुत्तिजुत्तं संभवभावेण ण तु अण्णं ।।

← (पञ्चा.१३/३४-३५-३६) इति **पञ्चाशक**गाथा अत्र स्मर्तव्या मनीषिभिः। शेषभोजनवचनात् = 'गुरुदत्तशेषं भुञ्जीत' ( ) इति स्मृतिवचनात् । तदुक्तं दक्षस्मृतौ अपि > भरणं पोष्यवर्गस्य प्रशस्तं द्रव्य-साधनम् । नरकः पीडने चास्य तस्माद् यत्नेन तं भरेत् ।। ←(द.स्मृ.२/४१) इति । शिष्टं स्पष्टम् । ।६/१५ । ।

'नो खल सहस्रमपि जात्यन्धा पान्थाः पन्थानं विदन्ती'ति न्यायं चेतसिकृत्य ग्रन्थकृदत्र उत्तर-पक्षयति 'उच्यत' इति । स्पष्टमेव ।

આ રીતે બે શ્લોક દ્વારા પૂર્વપક્ષે ઊભી કરેલ શંકાનું ગ્રંથકારશ્રી સમાધાન આપે છે.

#### 🛎 असंदित भारारी भारती शहरा - रित्तरपक्ष 🛎

<u>ગાથાર્થ</u> :- અહીં આ વિષય કહેવાય છે કે પોતાના વપરાશથી ભિન્ન એવા આપવા યોગ્ય આહારાદિમાં રસોઈ કરતી વખતે 'આટલું અમારા માટે અને આટલું સાધુ માટે' આ પ્રમાણે વિષયગર્ભિત સંકલ્પ હોય એ આહારાદિ દુષ્ટ = દોષપ્રસ્ત = અગ્રાહ્ય જાણવા.  $(\epsilon/9\epsilon)$ 

<u>ટીકાર્થ</u>:- અહીં આ બાબતમાં આ વિષય કહેવાય છે. અર્થાત્ 'સંકલ્પિત ભોજનાદિ સાધુએ ન લેવા' આ બાબતના તાત્પર્યાર્થનો ખુલાસો આ પ્રમાણે જણાવાય છે કે રસોઈ કરવાના સમયે ગૃહસ્થ પોતાને વાપરવા માટે જે ભાત વગેરે રસોઈ કરવાના હોય તેનાથી અલગ ભાત વગેરેને ઉદ્દેશીને 'આટલું અહીં ઘરના સભ્યો માટે અને આટલું યાચકો માટે, પુણ્ય માટે' આ રીતે અલગ વિષયથી ગર્ભિત રીતે કલ્પ થાય તો તે આહારાદિ સાધુ માટે દોષગ્રસ્ત = અકલ્પ્ય જાણવા. (આશય એ છે કે રસોઈ કરતી વખતે પોતાના ભોગવટા કરતાં વધુ પ્રમાણમાં ભાત વગેરે રાંધતી વખતે 'ચાર મુઠી ચોખા આપણા માટે "विभिन्नं देयमाश्रित्य स्वभोग्याद्यत्र वस्तुनि । सङ्कल्पनं क्रियाकाले तद्दुष्टं विषयोऽनयोः।।" (अ. ६/६) ।।१६।।

स्वोचिते तु तदारम्भे निष्ठिते नाऽविशुद्धिमत् । तदर्थकृतिनिष्ठाभ्यां चतुर्भङ्ग्या द्वयोर्ग्रहात् ।।१७।। स्वोचिते त्विति । स्वोचिते तु = स्वशरीर-कुटुम्बादेर्योग्ये तु आरम्भे = पाकप्रयत्ने निष्ठिते = चरमेन्धनप्रक्षेपेणौदनसिद्ध्युपहिते तत् = स्वभोग्याऽतिरिक्तपाकशून्यतया सङ्कल्पनम्, 'स्वार्थमुपकित्पि-तमन्नमितो मुनीनामुचितेन दानेनाऽऽत्मानं कृतार्थयिष्यामी त्याकारं नाऽविशुद्धिमत् = न दोषाऽन्वितम्।

अत्रार्थे अष्टकसंवादमाह- 'विभिन्नमि'ति । तद्वृत्तिस्त्वेवम् → विभिन्नं = अतिरिक्तं देयं = दातव्यमोदनादि, आश्रित्य = अङ्गीकृत्य, कृतो विभिन्नमित्याह स्वभोग्यात् = विवक्षितात्मीयौदनादिभोगार्हात् यत्र = यस्मिन् वस्तुनि = ओदनादिपदार्थे सङ्कल्पनं = 'एतावदिह कुटुम्बायैतावच्चार्थिभ्यः पुण्यार्थं चे'त्यिभसन्धानं क्रियाकाले = पाकिनिर्वर्तनसमये तत् इति यदेतत्सङ्कल्पनं तत् दुष्टं = दोषवद् विषयो = गोचरः अनयोः = यावदर्थिक-पुण्यार्थप्रकृतयोरिप एवंविधसङ्कल्पनवन्तावेतौ पिण्डविशेषौ परिहार्याविति भावः (अ.प्र. ६/६ वृ.) ← इति । दशवैकालिकवृत्तौ श्रीहरिभद्रसूरिभिरिप → स्वभोग्यानिरिक्तस्य देयस्यैव पुण्यार्थकृतस्य निषेधात् स्वभृत्यभोग्यस्य पुनरुचितप्रमाणस्येत्वरयदृच्छादेयस्य कुशलप्रिणधानकृतस्याप्यनिषेधादिति । एतेनाऽदेयदानाभावः प्रत्युक्तः, देयस्यैव यदृच्छादानाऽनुपपत्तेः, कदाचिदिप वा दाने यदृच्छादानोपपत्तेः, तथा व्यवहारदर्शनात्, अनीदृशस्यैव प्रतिषेधात्, तदारम्भदोषेण योगात् । यदृच्छादाने तु तदभावेऽप्यारम्भप्रवृत्तेः नासौ तदर्थ इत्यारम्भदोषाऽयोगात् । दृश्यते च कदाचित्सूतकादाविव सर्वभ्य एव प्रदानविकला शिष्टाभिमतानामिप पाकप्रवृत्तिरिति, विहितानुष्ठानत्वाच्च तथाविधग्रहणात्र दोषः ← (द.वै.५/१/५०) इति यदुक्तं तदप्यत्रानुसन्धेयम् । ।६/१६।।

सङ्कल्पान्तरं तु न दुष्टमित्येतदाह- 'स्वोचिते त्वि'ति । स्पष्टप्रायः टीकार्थः

અને અડધી મૂઠી ચોખા મહારાજ માટે, યાચકો માટે' - આમ ભાગ પાડવા પૂર્વક બધા ભાત એક જ તપેલીમાં રાંધે તો એ ભાત વગેરે સાધુ ભગવંત માટે ગ્રહણયોગ્ય ન બને.) અષ્ટકજીમાં આ જ વાત જણાવતાં કહ્યું છે કે 'પોતાના વપરાશને યોગ્ય આહારાદિથી અલગ આહારાદિને ઉદ્દેશીને રસોઈ સમયે સંકલ્પ કરવામાં આવે કે 'આટલું સ્વજનો માટે, આટલું યાચકો માટે' તો તે આહારાદિ દુષ્ટ = સાધુને અકલ્પ્ય છે. આ યાવદર્થિક અને પુણ્યાર્થિક નિષદ્ધિ ભોજનાદિનો વિષય છે.' (€/૧૬)

ગાથાર્થ :- પોતાને યોગ્ય પોતાના માટે રસોઈ ક્રિયા પૂર્ણ થાય તો તે પિંડ અવિશુદ્ધ ન બને. કારણ કે તેના માટે આરંભ અને તેના માટે સમાપ્તિ દ્વારા ચતુર્ભંગીમાં બે ભાંગા ગ્રહણ કરેલ છે. (૬/૧૭)

ટીકાર્થ :- પોતાના શરીર માટે અને પોતાના કુટુંબ માટે જે રાંધવાની ક્રિયા થઈ રહેલ છે તે ક્રિયા જ્યારે પોતાના જ ઉદ્દેશથી પૂર્ણ થાય તો તે ભાત વગેરે અશુદ્ધ ન કહેવાય. પાકક્રિયા પૂર્ણ થવાનો અર્થ છે છેલ્લુ લાકડું-ઈન્ધન વગેરે નાંખવાથી ભાત વગેરે બરાબર પાકી જવા. આ રીતે રોટલી, ભાત વગેરે તૈયાર થઈ જાય ત્યાં સુધીમાં 'આટલું ઘરના માટે અને આટલું સાધુ ભગવંત માટે' આ રીતે વિભાગપૂર્વક સંકલ્પસહિત પોતાના વપરાશ કરતાં વધુ રસોઈ ન કરવાથી, 'પોતાના માટે બનાવેલ

तदर्थं = साध्वर्थं कृतिः = आद्यपाकः निष्ठा च चरमपाकः, ताभ्यां (=तदर्थकृति-निष्ठाभ्यां)निष्पन्नायां चतुर्भङ्ग्यां = (१) तदर्थं कृतिस्तदर्थं निष्ठा, (२) अन्यार्थं कृतिस्तदर्थं निष्ठा, (३) तदर्थं कृतिरन्यार्थं निष्ठा, (४) अन्यार्थं कृतिरन्यार्थं च निष्ठेत्येवंरूपायां द्वयोः भङ्गयोः ग्रहात् = शुद्धत्वेनोपादानात्।

तदुक्तं- 'तस्स कडं तस्स निट्ठियं चरमो<sup>१</sup> भंगो तत्थ दु चरिमा सुद्धा।' ( ) यदि च साध्वर्थं पृथिव्याद्योरम्भाऽप्रयोजकशुभसङ्कल्पनमिप गृहिणो दुष्टं स्यात्तदा साधुवन्दनादियोगोऽपि तथा स्यादिति न किञ्चिदेतत् । तदिदमुक्तम् -

स्वोचिते तु यदारम्भे तथा सङ्कल्पनं क्वचित् । न दुष्टं शुभभावत्वात्तच्छुद्धाऽपरयोगवत् ।।

तदर्थं = साध्वर्थं कृतिः = आद्यपाकः, अन्यार्थं = गृहस्थार्थम् । तदुक्तं पिण्डिनर्युक्तौ अपि

तस्स कडिनिहियम्मी अन्नस्स कडिम्मि निहिए तस्स । चउभंगो इत्थ भवे चरमदुगे होइ कप्पं
तु ।। 

(पिं.नि.१७८) इति।

प्रकृते अष्टकसंवादमाह-'स्वोचित' इति । तद्वित्तिस्त्वेवम् → स्वस्य शरीरकुटुम्बादेरुचितो योग्यः अन्नने प्रस्तुतमां घरे ઉपस्थित थयेला मुनि लगवंतोने योग्य द्वान देवा द्वारा हुं मारा आत्माने कृतार्थ करुं, मारो अन्म सङ्ग् करुं आवा प्रकारना संक्ष्यवाणुं लोअन साधु माटे दोषप्रस्त नथी, संयममां दोष लगाउनार नथी.

પિંડનિર્યુક્તિમાં (ગાથા-૧૭૮) આહાર-પાણી વગેરેને ઉદ્દેશીને આ પ્રમાણે ચતુર્ભંગી બતાવેલ છે. (૧) સાધુ માટે રાંધવાની શરૂઆત કરે અને સાધુના સંકલ્પથી જ રસોઈ ચુલા ઉપરથી ઉતારે. (૨) રાંધવાની શરૂઆત કરતી વખતે પોતાનો સંકલ્પ હોય પણ ચુલા ઉપરથી તપેલી ઉતારતી વખતે સાધુનો સંકલ્પ તેમાં ભળે. (૩) સાધુના ઉદ્દેશથી રાંધવાની શરૂઆત કરે પણ સમાચાર મળે કે 'સાધુ ભગવંત તો વિહાર કરી દીધો છે. અથવા સાધુ ભગવંત ગોચરી માટે આવવાના નથી' અથવા તો બીજા કોઈ કારણસર રસોઈ પૂર્ણ થતી વખતે, ચુલા ઉપરથી તપેલી ઉતારતી વખતે સાધુ ભગવંતનો સંકલ્પ નીકળી જાય અને ગૃહસ્થ પોતાનો અથવા પોતાના સ્વજનો-સ્નેહીજનો વગેરેનો ઉદ્દેશ ભોજનાદિમાં રાખે. (૪) પોતાના માટે ગૃહસ્થ રસોઈ શરૂ કરે અને પોતાનાં જ ઉદ્દેશથી રસોઈ પૂર્ણ કરે, ચુલા ઉપરથી તપેલી ઉતારતી વખતે પણ પોતાનો જ સંકલ્પ રાખે. આ ચતુર્ભંગીમાંથી છેલ્લા બે ભાંગામાં (પ્રકારમાં) તૈયાર થયેલી રસોઈ મુનિ ભગવંતને કલ્પી શકે છે. સંયમી માટે તેવા ભોજન-પાણી શુદ્ધ હોવાથી ગ્રહણ કરી શકાય તેવા છે. આમ પિંડનિર્યુક્તિમાં બતાવેલ છે.

આગમમાં જણાવેલ છે કે 'સાધુ માટે રસોઈ શરૂ કરે અને સાધુ માટે રસોઈ પૂર્ણ કરે' આ છેલ્લો ભાંગો = પ્રકાર છે. પ્રસ્તુત ચતુર્ભંગીમાં છેલ્લા બે ભાંગા શુદ્ધ છે.' અહીં આ વાત જણાવવાનો આશય એ છે કે પોતાના ઉદ્દેશથી રસોઈ તૈયાર થઈ ગયા પછી સાધુ ભગવંતને સુપાત્રદાનમાં ભોજનાદિ આપવાનો શુભ સંકલ્પ ગૃહસ્થ માટે કે સાધુ ભગવંત માટે દોષજનક નથી. કેમ કે તેમાં કાંઈ સાધુનિમિત્તે આરંભ-સમારંભ રહેલા નથી. પૃથ્વીકાય વગેરેના આરંભ-સમારંભમાં સાક્ષાત્ કે પરંપરાએ કારણ ન બને તેવો સુપાત્રદાનનો શુભસંકલ્પ પણ જો ગૃહસ્થ માટે દોષકારક બને તો પછી સાધુ ભગવંતને વંદન કરવાની પ્રવૃત્તિને પણ ગૃહસ્થ માટે દોષજનક માનવી પડે. માટે આ વાતમાં કાંઈ માલ નથી.

१. मुद्रितप्रतौ 'चउभंगो' इत्यशुद्धः पाठः । २. मुद्रितप्रतौ '..द्यारम्भप्रयोज...' इत्यशुद्धः पाठः ।

#### (अ. ६/७)।।१७।।

स्वोचितः तस्मिन् । तुशब्दः पुनःशब्दार्थः, यदिति सङ्कल्पनं, आरम्भे = पाकादिरूपे सित तथा = तेन प्रकारेण स्वयोग्यातिरिक्तपाकशून्यतया सङ्कल्पनं = 'इदं स्वार्थमुपकिल्पितमन्नमतो मुनीनामुचितदानेनात्मानमथ पूतपापमाधास्यामी'ति चिन्तनं क्वचित् = किस्मिंश्चिदेवारम्भे न तु साध्वनुचितद्रव्यपाकरूपे, तिदत्येतस्येह दर्शनात्तत्सङ्कल्पनम्, न दुष्टं = न दोषवत् = न तित्पण्डदूषणकारणम्। कुत इत्याह शुभभावत्वात् = चित्तविशुद्धिमात्रत्वात् । न हि तत्सङ्कल्पनं साध्वाद्यर्थपृथिव्यादिजीवोपमर्दनिमित्तम्, अपि तु दायकस्य शुभभावमात्रं तिदिति भावः । किंवदित्याह शुद्धापरयोगवत् यः शुद्धः प्रशस्तोऽपर-योगः सङ्कल्पनव्यतिरिक्तव्यापारो मुनिवन्दनादिस्तद्वत्, यथा हि मुनिविषयो नमनस्तवनादिरनवद्यो व्यापारो न पिण्डदूषणकारणमेवमेवंविधसङ्कल्पनमपीति भावना ← (अ.प्र. ६/७) इति ।

प्रकृतोपयोगितया पञ्चाशकगाथाः सवृत्तिका इह प्रदर्श्यन्ते । तथाहि → भण्णित विभिण्णिवसयं देयं अहिगिच्च एत्थ विण्णेओ । उद्देसिगादिचाओ ण सोचिआरंभविसओ उ ।। ← (पञ्चा.९३/३७) इति । व्याख्या → भण्यते = अभिधीयतेऽत्र समाधिः । विभिन्नः = स्वभोज्यान्नविषयात् व्यतिरिक्तो विषयो = गोचरः श्रामण्यादिर्यत्र देये तिद्विभिन्नविषयम् । 'इहैतावत्कुटुम्बाद्यर्थं, एतावच्च श्रमणाद्यर्थं' इत्येवङ्कल्पनया यत्संस्कृतिमत्पर्थः। देयं = दातव्यमशनादि अधिकृत्य = अश्वित्य अत्र = पिण्डिवचारे विन्नेयो = ज्ञातव्यः उद्देशिकादित्याग = उद्देशिकमिश्रजातप्रभृतिपरिहारः, न तु = न पुनः स्वोचितो गृहस्थापेक्षयात्मयोग्य आरम्भः = पाकव्यापारो विषयो = गोचरो यस्य त्यागस्य स स्वोचितारम्भविषयः । स्वार्थं पाके क्रियमाणे "इतः श्रमणादिभ्योऽपि दास्यते" इत्येवं विकल्पितस्य न त्याग इति भावः। तुशब्दः पुनरर्थः, स च पूर्वं योजित एवेति ← (पञ्चा.९३/३७ वृत्ति)। न च स्वोचितारम्भो न सम्भवत्येवेति वाच्यम्, यत आह → संभवइ य एसो वि हु केसिंचि सूयगादिभावे वि । अविसेसुवलंभाओ तत्थ वि तह लाभिसद्धीणं ।। ← (पञ्चा.९३/३८) इति । तद्व्याख्या अष्टिक्शमां अष्टावेक्ष छे भे भृदस्थ पोताने योग्य रसोर्ध भाटे आरंल-सभारंल करे, रसोर्ध तैयार थाय, पछी सुपात्रदाननो संक्ष्य क्यां कर्या अवृत्तिनी केम आ वात श्रावरीः (ह/१७)

વિશેષાર્થ: - રસોઈ કરતી વખતે સાધુનો ઉદ્દેશ હોય કે પોતાનો ઉદ્દેશ હોય પણ જો ગેસ ઉપરથી તપેલી ઉતારતી વખતે, તવી ઉપરથી રોટલી ઉતારતી વખતે શ્રાવિકા રસોઈમાં પોતાનો ઉદ્દેશ રાખે તો સાધુ ભગવંતને તેવી રસોઈ કલ્પી શકે છે. રસોઈ તૈયાર થયા પછી સુપાત્રદાનનો સંકલ્પ કરવાથી કાંઈ તે ભોજન-પાણી સ્વ-પર માટે દોષજનક બનતા નથી. કારણ કે તે સંકલ્પથી સાધુનિમિત્તક આરંભ-સમારંભ થતા નથી. રસોઈ તૈયાર થયા બાદ તેવી ભાવના કે સંકલ્પ શ્રાવક-શ્રાવિકા કરે તો તે નથી તેના માટે દોષરૂપ કે નથી સાધુ-સાધ્વી માટે દોષરૂપ. હા, રસોઈ બનાવવામાં અગ્નિ-પાણી વગેરે જીવોની અવશ્ય હિંસા થયેલી છે. પરંતુ તે હિંસા સાધુનિમિત્તે થયેલી નથી. તથા પોતાના નિમિત્તે રસોઈ તૈયાર થયા પછી શ્રાવિકા 'સાધુ મહારાજ પધારે તો તેમને ગોચરી વહોરાવી મારા આત્માને-કુટુંબને કૃતાર્થ કરું, જન્મને સફળ બનાવું' આવી ભાવના કે સંકલ્પ કરે તેનાથી સાધુનિમિત્તક કોઈ આરંભ-સમારંભ થતા નથી.

चैवम् → सम्भवित च = सम्भाव्यते पुनः एषोऽपि = स्वोचितारम्भोऽपि, न केवलं धर्मार्थमेवारम्भः, केषाञ्चित् शिष्टानां गेहेषु, कृत इत्याह – सूतकादिभावेऽपि = जातमृतकप्रभृतिकदाननिषेधहेतुसद्भावेऽपि, आस्तां सूतकाद्यभावे । अविशेषस्य निर्विशेषस्य पाकारम्भस्य यावतः सूतकाद्यभावे सूतकादाविप तावत एव उपलम्भो दर्शनमविशेषोपलम्भस्तस्मात् । अयमभिप्रायः यदि हि धर्मार्थमेव सर्विशिष्टानामारम्भोऽभविष्यत्तदा दानानवसरेऽसौ नाभविष्यदल्पतरो वाऽभविष्यत् । न चैवं केषाञ्चिद् गृहेषूपल्भयते । अतः सम्भवति स्वोचितारम्भोऽपीति । अथ सम्भवतु स्वोचितारम्भः, न तु तत्र लाभः सम्भवति इति चेन्नैवं, कृत इत्याह – तत्रापि = स्वोचितारम्भेऽपि, आस्तां धर्मार्थारम्भे, तथा = तेन प्रकारेणौचित्यलक्षणेन, लाभसिद्धेः = संविभागावाप्तेः दृष्टत्वादिति । दृश्यन्ते हि स्वार्थोपकल्पितादिप ग्रासादिकं यतये यच्छन्तः इति गाथार्थः ← (पञ्चा. १३/३८ वृ.)।

→ एवंविहेसु पायं धम्मट्ठा णेव होइ आरंभो । गिहिसु परिणाममेत्तं संतं पि य णेव दुइं ति।। ← (पञ्चा. १३/३९) इति। तद्व्याख्या चैवम् → एवंविधेषु उक्तप्रकारेषु अतिनैपुण्याभावेन सुतकादिभावे तदभावे च निर्विशेषतयोपलभ्यमानपाकारम्भेष्वित्यर्थः गृहिष्विति योगः प्रायो = बाहुल्येन धर्मार्थं = श्रमणादिदानप्रभवपुण्यिनमित्तं नैव भवति = स्यात् आरम्भः = पाकप्रवृत्तिः गृहिषु = शिष्टगृहस्थेषु । ननु दानपरिणामाभाव एवं शिष्टानां प्राप्त इत्याह परिणामः = 'तदेवास्माकमन्नादि भूयात् यत्साधुषु संविभज्यत' इत्येवंरूपः पाककालेऽध्यवसायः स एव साधुदानार्थाधिकपाकक्रियाविकलः परि-णाममात्रम् । तत्पुनः सदिप = विद्यमानमिप, आस्तामविद्यमानम् । चशब्दः पुनरर्थः, स च योजित एव नैव दुष्टं = न साधुग्राह्यपिण्डदूषकं, पिण्डदोषे तु तस्यानधिकृतत्वात् । इतिशब्दः समाप्तौ इति गाथार्थः ← (पञ्चा.१३/३९ वृ.) । दानपरिणाममात्रं न दुष्टमित्युक्तम् । अथ तस्यैवादुष्टतासाधनार्थमाह → तहिक-रियाभावाओ सद्धामेत्ताओ कुसलजोगाओ। असुहिकरियादिरहियं तं हंदुचितं तदण्णं व।। ← (पञ्चा. १४/४०) इति । तद्व्याख्या → तथाक्रियाभावात्तथाविधायाः श्रमणाद्यर्थारम्भरूपाया असित्क्रि-याया असद्भावात् । तदुचितमिति योगः । तथाविधक्रियारहितमपि श्रद्धाविकलमनुचितमेव स्यादित्यत आह-'सद्धामेत्ताओ त्ति' अन्तर्भृतभावप्रत्ययं चेदं । तत्र श्रद्धा = रुचिः, सैव सामान्यभावे श्रद्धामात्रं, तद्भावस्तत्त्वं तस्मात् = श्रद्धामात्रत्वादधिकृतदानपरिणामस्य । तथा श्रद्धामात्रमपि यत् कुशलं तदे-वोचितं स्यादित्यत आह - 'कुसलजोगाओ त्ति' इदमप्यन्तर्भूतभावप्रत्ययमेवेति। अतः कुशलयोगत्वात् = प्रशस्तमनोव्यापारत्वादस्य । इति त्रयो हेतवः । अथ प्रतिज्ञामाह- 'तं हंदुचितं ति' तदधिकृतं पाक-काले गृहिणां दानपरिणाममात्रं । हंदीत्युपप्रदर्शने । उचितं = सङ्गतं, न दुष्टमित्यर्थः । कथम्भूतं

સુપાત્રદાનનો તેવો સંકલ્પ શુભ ભાવસ્વરૂપ હોવાથી ગૃહસ્થ કે સંયમી માટે દોષકારક નથી. તેમ છતાં તેવા સંકલ્પને કર્મબંધકારક માનવામાં આવે તો તો શ્રાવકો સાધુ ભગવંતને વંદનાદિ કરે છે તેનાથી પણ કર્મબંધ વગેરે દોષ માનવા પડશે. કેમ કે ત્યાં પણ વાયુકાયાદિની હિંસા તો છે જ. પણ તેવું માનવામાં આવતું નથી. શ્રી ભગવતીસૂત્રમાં શુભયોગને આશ્રયીને અનારંભ બતાવવામાં આવેલ છે. માટે તેવી સુપાત્રદાનની ભાવના-સંકલ્પ સ્વ-પર માટે દોષકારક નથી. એટલું નક્કી થાય છે. ( () ()

# प्राय एवमलाभः स्यादिति चेद् ? बहुधाऽप्ययम् । सम्भवीत्यत एवोक्तो यतिधर्मोऽतिदुष्करः ।।१८।। प्राय इति । एवं = असङ्कल्पितस्यैव पिण्डस्य १ग्राह्यत्वे प्रायोऽलाभः स्यात् = शुद्धपिण्डाऽप्राप्तिः

किमिवेत्याह – अशुभक्रियादिरहितं = अप्रशस्तकायचेष्टाप्रभृतिविकलं, आदिशब्दादश्रद्धादुष्टमनोयोगिव-कलतापिरग्रहः । तस्मात्पाककालीनदानपिरणाममात्रादन्यदपरं = तदन्यत् साधुवन्दनप्रणिधानादि, तद्व-दिति दृष्टान्तः । यथा हि साधुवन्दनादि दानावसरकृतं पिण्डदूषणं न भवति, एविमदमिप दानाध्यव-सानम् इति गाथार्थः ← (पञ्चा.वृ.२३/४०) । अनन्तरोक्तमेवार्थं सिवशेषमाह–

→ न खलु परिणाममेत्तं पदाणकाले असिक्कियारिहयं । गिहिणो तणयं तु जइं दूसइ आणाए पिडविद्धं।। ← (पञ्चा.१३/४१) । तद्व्याख्या → न खलु = नैव परिणाममात्रं 'यतये दास्यामी'ति सङ्कल्परूपं कर्तृभूतम् । क्व किंविधं तिदत्याह – प्रदानकाले = साधुदानावसरे असिक्कियारिहतं = म्रिक्षित-पिहितादिद्वारेण जीवोपमर्दरूपाऽप्रशस्तव्यापाररिहतं गृहिणो = गृहस्थस्य दायकस्येत्यर्थः। 'तणयं ति' सत्कं, तुशब्दः पूरणार्थः, यतिं कर्मतापत्रं दूषयित = दूषणवन्तं करोति । किम्भूतं यतिमित्याह-आज्ञायां = आप्तवचने प्रतिबद्धं = व्यवस्थितं, अन्यथाविधं दूषयत्यिप, आज्ञाया एव दोषव्यपोहकत्वात् इति गाथार्थः ← (पञ्चा. १३/४१) । अथ यदुक्तं "शिष्टगेहेषु भिक्षाया अनट-नमेव प्राप्तं, तेष्वारम्भस्य धर्मार्थत्वादिति" तत्परिहरन्नाह-

→ सिट्ठा वि य केइ इहं विसेसओ धम्मसत्थकुसलमती । इय न कुणंति वि अणडणमेवं भिक्खाए वितमेत्तं ।। ← (पञ्चा.१३/४२) इति । तद्व्याख्या → शिष्टा अपि = विशिष्टजना अपि, आस्तामिशष्टाः। केचिन्न तु सर्व एव अनत्यर्थधर्मार्थिनोऽपरिकलितवित्तव्यया वेति भावः। इय न कुणंतीति योगः । इह लोके विशेषतो = विशेषण पुनः धर्मशास्त्रकुशलमतयः = धर्माभिधायिग्रन्थिनपुणबुद्धयः = "संथरणंमि असुद्धं दुन्नवि गेण्हंत-देंतयाणऽहियं । आउरिद्वंतेणं तं चेव हियं असंथरणे ।। (बृहत्कल्पभाष्य-१६०८ + निशीथभाष्य-१६५० + दर्शनशुद्धिप्रकरण-१२८)" इत्येवम्विधबोधवन्त इत्यर्थः। इत्येव धर्मार्थमारम्भं न कुर्वन्त्यपि = न विद्यति। अपिशब्दः सम्भावने। 'एवंति' = एवं स्थिते वस्तुनि "अनटनं = अभ्रमणं भिक्षायै = समुदानार्थं शिष्टगृहेषु प्राप्तिम"ित यदुक्तं परेण तत् 'व्इमेत्तं ति' वाङ्मात्रं = वचनमेवार्थशून्यम्, तत्साधकयुक्तेरनैकान्तिकत्वात् ← (पञ्चा.१३/४२ वृ.) इति। १६/१७।।

'असम्भवाभिधानात्स्यादाप्तस्यानाप्तता' (अष्टक ६/५) इति यत्प्रागाशिङ्कतं तदपाकर्तुमाह- 'प्राय' इति । शुद्धपिण्डाऽप्राप्तिः स्यात् । तथा च ज्वरहरतक्षकचूडारत्नालङ्कारोपदेशन्यायेनाऽऽप्तस्यानाप्तता-

"નિર્દોષ ગોચરી મળવી તો અસંભવ છે. આવું અસંભવિતનું કથન-વિધાન કરવાના લીધે તીર્થંકર-ગણધર ભગવંતો અનાપ્ત-અવિશ્વસનીય થવાનો પ્રસંગ આવશે." આવી શંકાનું સમાધાન કરવા માટે ગ્રંથકાર જણાવે છે કે –

ગાથાર્થ :- 'પ્રાયઃ આ રીતે તો ગોચરી મળી ન શકે' આવી શંકા ન કરવી. કારણ કે અનેક પ્રકારે નિર્દોષ ગોચરીનો લાભ સંભવી શકે છે. માટે જ સાધુધર્મ અત્યંત દુષ્કર બતાવેલ છે.(દ/૧૮) ટીકાર્થ :- જો "સાધુના ઉદ્દેશ વગરના અસંકલ્પિત આહાર-પાણી જ સાધુએ લઈ શકાય એવું

१. हस्तादर्शे 'ग्राह्यत्व प्रा...' इत्यशुद्धः पाठः ।

स्याद् इति चेत् ? बहुधाऽपि = सङ्कल्पाऽतिरिक्तैर्बहुभिरपि प्रकारैः शङ्कित-म्रक्षिताभिः अयं = अलाभः सम्भवी, अथवा- एवं प्रायोऽसङ्किल्पितस्याऽलाभः स्यादिति चेत ?

बहुधाप्ययमसङ्कल्पितस्य लाभः सम्भवी, <sup>१</sup>आदित्सूनां भिक्षूणामभावेऽपि च बहूनां पाकस्यो-पलब्धेः ।

पाकरणार्थं सङ्कल्पितस्यापि ग्राह्मता कथनीया **इति चेत्** ? नन्वेवं रीत्या विमर्शे तु सङ्कल्पातिरिक्तैः = साधुसङ्कल्पभिन्नैः शिङ्कत-म्रक्षितादिभिः प्रकारैरिप साधूनां अलाभः = शुद्धिपण्डप्राप्त्यभावः सम्भवी। अतः शिङ्कत-म्रक्षितादिरिप पिण्डः ग्राह्मः स्यात्, शुद्धिपण्डालाभभीत्या उभयत्र तुल्यत्वात् । न च शिङ्कतादिपिण्डस्य ग्राह्मताऽभिप्रेता । तत एव न सङ्किल्पितस्यापि ग्राह्मता युज्यते । नन्वेवम-सङ्किल्पितिपण्डाऽलाभेनाऽसम्भवाभिधानादाप्तस्यानाप्तता स्यादित्याशङ्कायामाह- अथवा इति ।

रात्र्यादौ सूतक-कान्तारादिषु च आदित्सूनां भिक्षूणामभावेऽिष च बहूनां गृहस्थानां यितदानेच्छा-शून्यानां अपि गृहे पाकस्योपलब्धेः, यतः कुतिश्चिद् भिक्षुकाऽऽगमने तु ते कथञ्चिद्ददत्यपीति पञ्चाशकसंवादेऽनुपदमुक्तमेव । तदुक्तं दशवैकालिकनिर्युक्तौ अपि →

किं नु गिहीं रंधंती समणाणं कारणा अहा समयं । मा समणा भगवंतो किलामएज्जा अणाहारा।। समणऽणुकंपनिमित्तं पुण्णनिमित्तं च गिहनिवासी उ । कोइ भणिज्जा पागं करेंति सो भण्णइ न जम्हा।। कंतरे दुब्भिक्खे आयंके वा महइ समुपन्ने । रत्तिं समणसुविहिया सव्वाहारं न भुंजंति ।। अह कीस पुण गिहत्था रित्तं आयरतरेण रंधंति । समणेहिं सुविहिएहिं चउव्विहाहारविरएहिं ? ।।

માનવામાં આવે તો શુદ્ધ-નિર્દોષ ગોચરી સાધુ-સાધ્વીજી ભગવંતને મળી નહિ શકે. (માટે સાધુના સંકલ્પવાળા આહારાદિ લેવા જોઈએ)" આવી શંકા થાય તો તેનો જવાબ એ છે કે માત્ર સાધુસંકલ્પના કારણે નહિ, તે સિવાયના શંકિત, શ્રક્ષિત વગેરે દોષોના કારણે પણ શુદ્ધ ગોચરી મળી નહિ શકે. (તેથી ગોચરી નહિ મળવાના ભયથી શંકિત વગેરે દોષપ્રસ્ત આહાર-પાણીને પણ શું લેવા યોગ્ય માની લેશો? જો ના, તો સંકલ્પિતને પણ સાધુ લઈ ના શકે. "પરંતુ આ રીતે તો અસંકલ્પિત ગોચરી મળી નહિ શકે. અને આવું અસંભવિત વિધાન કરવાના લીધે તીર્થંકર-ગણધર ભગવંત વગેરે અનામ-અવિશ્વસનીય બનવાની સમસ્યા સર્જાશે." આવી શંકાને લક્ષમાં રાખીને પ્રન્થકારશ્રી બીજી રીતે કહે છે કે) અથવા 'આ રીતે તો અસંકલ્પિત નિર્દોષ ગોચરી મળી નહિ શકે' આવી શંકા હોય તો તેનો જવાબ એ છે કે અનેક પ્રકારે ગૃહસ્થના ઘરેથી અસંકલ્પિત ભોજનાદિની પ્રાપ્તિ સંભવે છે. તે આ રીતે – માધુકરી ભિક્ષા લેનાર કોઈ ન હોય તો પણ રાતના સમયે, સૂતક પ્રસંગે, જંગલ વગેરેમાં ગૃહસ્થ પોતાને માટે રસોઈ કરે છે. ત્યારે તેમને સુપાત્રદાન વગેરેનો લાભ મળવાની શક્યતા નથી હોતી. તેમજ ચોમાસામાં કે શેષકાળમાં ગામમાં સાધુ-સાધ્વીજી ભગવંત ગેરહાજર હોય ત્યારે પણ ગૃહસ્થો રસોઈ તો કરે જ છે. આ રીતે સુપાત્રદાનના સંકલ્પ વિના પણ રસોઈ ગૃહસ્થને ત્યાં તૈયાર થતી હોવાથી 'દાણકા… પુણ્ણકા…' આ રીતે દશ્વૈકાલિકજીમાં કહેલ હોવા છતાં સંયમીને અસંકલ્પિત નિર્દોષ ગોચરી મળી શકશે. માટે કથન અસંભવિત થવાની કે તીર્થંકર-ગણધર ભગવંત વગેરે અનામ = અવિશ્વસનીય થવાની કોઈ સમસ્યા સર્જાશે નહિ.

१. मुद्रितप्रतौ 'अदित्सू...' इत्यशुद्धः पाठः ।

तथापि तद्वृत्तेर्दुष्करत्वात्तत्प्रणेतुरनाप्तता स्यादित्यत आह- इत्यत एव यतिधर्मो मूलो-त्तरगुणसमुदायरूपोऽतिदुष्कर उक्तः, अतिदुर्लभं मोक्षं प्रत्यतिदुष्करस्यैव धर्मस्य हेतुत्वात्, कार्याऽनुरूपकारणवचनेनैवाऽऽप्तत्वसिद्धेः ।।१८।।

अत्थि बहुगामनगरा समणा जत्थ न हवेंति न वसंति । तत्थिव रंधंति गिही पगई एसा गिहत्थाणं।। पगई एस गिहीणं जं गिहिणो गामनगरिनगमेसुं । रंधंति अप्पणो परियणस्स कालेण अट्ठाए ।। तत्थ समणा तवस्सी परकडपरिनिट्टियं विगयधूमं । आहारं एसंति जोगाणं साहणट्ठाए ।।

← (द.वै.नि. १०९-११५) इति । 'तथापी'ति असङ्किल्पितिपण्डलाभसम्भवेऽिष । तदुक्तम् अष्टकप्रकरणे → दुष्टोऽसङ्किल्पितस्यापि लाभ एवमसम्भवः। नोक्त इत्याप्ततासिद्धिर्यितिधर्मोऽतिदुष्करः।।
← (अ.प्र.६/८) इति। तदुक्तं पञ्चाशकेऽिष → दुक्करयं अह एयं जइधम्मो दुक्करो चिय पसिद्धं।
िकं पुण स पयत्तो मोक्खफलत्तेण एयस्स ।। ← (पञ्चा.१३/४३) इति ।

यतिधर्मदुष्करता च  $\rightarrow$  जहा भुयाहिं तिरउं दुक्करो रयणायरो । तहा अनुवसन्नेणं दुक्करं दमसायरो ।।  $\leftarrow$  (उत्त. 9९/४३) इति उत्तराध्ययनसूत्रेण,  $\rightarrow$  तिरयव्यो य समुद्दो बाहाहिं भीमो महल्लकल्लोलो। नीसायवालुयाए चावेयव्यो सया कवलो ।।  $\leftarrow$  () इत्यादिना च प्रसिब्धैव । अज्ञातोञ्छकुलकेऽिप  $\rightarrow$  आहारे खलु सुद्धी दुलहा समणाण समणधम्मिम्म । ववहारे पुण सुद्धी गिहिधम्मे दुक्करा भिणया ।।  $\leftarrow$  (अज्ञा.२) इत्युक्तम्। कार्यानुरूपकारणवचनेनैव मुग्धादिकमिप प्रति जिनानां आप्तत्वसिद्धेः ।

यत्तु किलिसन्तरणोपाये → हरे ! राम ! हरे ! राम ! राम ! राम ! हरे ! हरे !। हरे ! कृष्ण ! हरे ! कृष्ण ! कृष्ण ! कृष्ण ! हरे ! हरे !।। इति षोडशकं नाम्नां किलिकल्मषनाशनम्। नातः परतरोपायः सर्ववेदेषु दृश्यते ।। ← (किलि.९-२) इत्युक्तं तत्तु तथाविधभक्तिनिमित्ततयोपयुज्यते, न तु सकलक्लेशहानोपायतया, अन्वय-व्यतिरेक-व्यभिचारोपलम्भात् । एतेन यदिष गोपीचन्दनोपनिषिदे → 'गोपी'त्यक्षरद्वयं 'चन्दनं' तु त्र्यक्षरं तस्मादक्षरपञ्चकम् । य एवं विद्वान् गोपीचन्दनं धारयेत् अक्षयं

#### સંચમ અતિદુષ્કર

તथाપિ. I અહીં એવી શંકા થઈ શકે છે કે "આ રીતે ભલે અસંકલ્પિત ભોજનાદિની પ્રાપ્તિ મુનિ ભગવંતોને સંભવી શકે. તેમ છતાં આવી ગોચરીપદ્ધતિ તો અત્યંત દુષ્કર હોવાથી તેને કહેનારા તીર્થંકર-ગણધર ભગવંત વગેરે આમ-વિશ્વસનીય બની નહિ શકે." પરંતુ આ શંકા યોગ્ય નથી. કારણ કે નિર્દોષ ગોચરીથી સંયમજીવનનો નિર્વાહ કરવાનો હોવાથી જ મૂલગુણ અને ઉત્તરગુણના સમૂહસ્વરૂપ અર્થાત્ ચરણસત્તરી-કરણસત્તરીમય સંયમધર્મ અત્યંત દુષ્કર કહેવાયેલ છે. મોક્ષ અત્યંત દુર્લભ હોવાથી મોક્ષનું કારણ પણ સરળ તો ન જ હોય ને! માટે અતિદુર્લભ એવા મોક્ષ પ્રત્યે અતિદુષ્કર એવો જ ધર્મ કારણરૂપ બની શકે. કાર્યને અનુરૂપ જ કારણ હોય. આમ અતિદુર્લભ મોક્ષ પ્રત્યે અતિદુષ્કર એવા સાધુધર્મને કારણ બતાવવાના લીધે જ તીર્થંકર-ગણધર ભગવંતની આમતા-વિશ્વસનીયતા સિદ્ધ થાય છે. (₹/૧૮)

पदमवाप्नोति, पञ्चत्वं न स पश्यित, ततोऽमृतत्वमश्नुते ← (गो.चं.३) इत्युक्तं तदिप निरस्तम्, मोक्षं प्रित अन्वय-व्यितरेकव्यिभचारोपलम्भादेव । मोक्षस्य ह्येवं सुलभत्वेऽद्याविध सकलसंसारोच्छेदापितरिप दुर्निवारैव। एतेन → भरमधारणादेव मुक्तिर्भवित ← (बृ.जा.७/२) इति बृहज्जाबालोपिनपत्कृतः → भरमस्नाने रतं शान्तं ये नमन्ति दिने दिने ते सर्वपापिनर्मुक्ता नरा यान्ति शिवं पुरम् ।। ← (शि.२८) इति शिवोपिनपत्कृतश्चाऽप्यनाप्ततोपदर्शिताऽवसेया, सर्वथैव कार्याननुरूपकारणोपदर्शनात् । एतेन → उत्तानपत्रपूजां च यः कुर्यान्मम मस्तके । इह लोकेऽखिलं सौख्यं प्राप्नोत्यन्ते पुरे मम ।। तिष्ठत्येव महावीरः पुनर्जन्मविवर्जितः। ← (बि.९५-९६) इति बिल्वोपिनपद्वचनमि प्रत्याख्यातम्, अन्वयव्यितिरेकव्यिभचारोपलम्भेनाऽनाप्तकृतत्वादित्यिधकं क्लेशहानोपायद्वात्रिंशिकायां (२५/३२,भा.६,पृ.९७७८) वक्ष्यामः।

नन्वेवमेकान्तसुखरूपमोक्षस्य दुःखसेवनात्मकसंयमानुष्ठानाऽसाध्यत्वापित्तिरिति चेत् ? मैवम्, दुःख-सेवनात्मिकायाः चिकित्सायाः सकाशात् सुखात्मकाऽऽरोग्यलाभवत् प्रव्रज्याप्रवृत्तितोऽपि परमानन्दमयमोक्ष-सिखौ बाधकाऽभावात्, कार्यसदृशस्यैव कारणत्विमित्येकान्ताऽनभ्युपगमात्, कर्मक्षयहेतुभूतायाः तथाविधात्मपिरणामाऽनपायिन्याः संयमानुष्ठानाऽविनाभाविन्या वेदनायाः पुण्योदयजन्यत्वात्, परमार्थतः संयमानुष्ठानस्य सुखरूपत्वाच्य । तदुक्तं पञ्चवस्तुके → तम्हा निरिभिस्संगा धम्मज्झाणंमि मुणिअतत्ताणं। तह कम्मक्खयहेउं वियणा पुन्ना उ निद्दिष्ठा ।। ← (पं.व.२०३) इति । → ण य दुक्करं तु अहिगारिणो इहं अहिगयं अणुद्वाणं। भवदुक्खभया णाणी मोक्खत्थी किं ण करेइ ? ।। ← (उ.प.९२०) इति उपदेशपदवचनात् परमार्थतोऽदुष्करत्वमेव संयमानुष्ठानस्याऽधिकारिणं प्रति। व्यवहारतो दुष्करत्वेऽपि संयमानुष्ठानस्य सुखरूपता तु → सीहत्ताते णामं एगे णिक्खंते सीहत्ताते विहरइ ← (स्था.४/३) इति, → समुद्दं तरामीतेगे समुद्दं तरइ ← (स्था.४/४) इति च स्थानाङ्गसूत्रविषयीभूतानां यतीनां स्वानुभवसिद्धैव। यथा चैतत्तत्वं तथा दीक्षाद्वात्रिंशिकायां (द्वा.द्वा.२८/१९,भा.७,पृ.९९७७) दर्शयिष्यामः।

वस्तुतो निर्दोषभिक्षाटनादिरूपस्य यतिधर्मस्य न दुष्करता किन्तु क्षमादिलक्षणस्य दशविधस्य यतिधर्मस्यैव सा । किन्तु छत्रिन्यायेन साहचर्यात् सा तत्रोपचर्यते । यथा सपरिवारे छत्रविभूषिते राज्ञि गच्छति लोके 'छत्रिणो यान्ती'ति प्रयोगात् छत्र्यछत्रिसमुदाये छत्रिशब्दो वर्तते तथाऽत्र भाव्यम् ।

इदञ्चावधेयम्- क्षमादाविव पिण्डविशुद्धौ यत्नकरण एव केवलज्ञाननिष्पत्तिसम्भवः । तदुक्तं स्थानाङ्गसूत्रे → चउिहं ठाणेहिं निग्गंथाण वा निग्गंथीण वा अतिसेसे णाणदंसणे समुप्पञ्जिउकामे समुप्पञ्जेज्जा । तं जहा (१) इत्थीकहं, भत्तकहं, देसकहं, रायकहं नो कहेत्ता भवित, (२) विवेगेण विउसग्गेण सम्ममप्पाणं भावेत्ता भवित, (३) पुव्वरत्तावरत्तकालसमयंसि धम्मजागिरयं जागिरतता भवित, (४) फासुयस्स एसणिज्जस्स उंछस्स सामुदाणियस्स सम्मं गवेसिया भवित । इच्चेएिहं चउिहं ठाणेहिं निग्गंथाण वा निग्गंथीण वा जाव समुप्पञ्जेज्जा ← (स्था.४/२/२८४) इति । शिष्टं स्पष्ट-मेव । १६/१८।

વિશેષાર્થ :- 'એક રૂપિયામાં તમને દશ લીટર પેટ્રોલ અપાવું' આવું કોઈ બોલે તો તેનો વિશ્વાસ થઈ શકતો નથી. તેમ 'ખાતાં-પીતાં-મોજ મજા કરતાં-જલસા કરતાં કરતાં અંતે મોક્ષ મળી જશે.' આવું બોલનાર सङ्कल्पितस्य गृहिणा त्रिधा शुद्धिमतो ग्रहे । को दोष इति चेज्जाते प्रसङ्गात्पापवृद्धितः ।।१९।।

सङ्कल्पितस्येति । गृहिणा = गृहस्थेन सङ्कल्पितस्य = यत्यर्थं 'प्रदित्सितस्य त्रिधा शुद्धिमतः = मनोवाक्कायशुद्धस्य साधोः ग्रहे = ग्रहणे को दोषः, आरम्भप्रत्याख्यानस्य लेशतोऽप्यव्याघातात् इति चेत्? ज्ञाते = 'मदर्थं 'कृतोऽयं पिण्डः' इति ज्ञाते सति तद्ग्रहणे

अवशिष्टशङ्कामपाकर्तुमाह- '**सङ्कल्पितस्ये**'ति ।

ननु निश्चयमवलम्बमानानां यतीनां स्वकीयपरिणामस्यैव प्रमाणत्वात्, तत्र बाह्यनिमित्तस्याऽन्य-थासिद्धत्वात् गृहस्थेन यत्यर्थं प्रदित्सितस्य = प्रदातुमुपकल्पितस्य पिण्डस्य मनोवाक्कायशुद्धस्य साधोः प्रहणे को दोषः ? मनोवाक्कायैरारम्भपरिहारप्रतिबद्धतया अन्तरङ्गपरिणामशुद्धेः सत्त्वाद् आरम्भप्रत्याख्यानस्य = प्रथममहाव्रतस्य लेशतोऽपि अव्याघातात् = अतिचाराऽसम्भवात् । कर्मबन्धं प्रति महाव्रतभङ्गं प्रति वा स्वपरिणामस्यैव कारणत्वात् । तदुक्तं प्रवचनसारे → परिणामादो बंधो परिणामो राग-दोस-मोहजुदो ← (प्रव.सार.२/८८) इति । श्रावकप्रज्ञप्तौ अपि → परिणामा बंधे ← (श्रा.प्र.२२९) इत्युक्तम् । → परमरहस्समिसीणं सम्मत्तगणिपिडगझरियसाराणं । परिणामियं पमाणं निच्छयमवलंब-माणाणं ।। ← (ओ.नि.५६०) इति ओघनिर्युक्तिवचनादिप न तत्र शुद्धपरिणामस्य साधोः कश्चिद्दोष इति चेत् ?

सत्यम्, 'मदर्थं कृतोऽयं पिण्ड' इति अज्ञाते सित दोषपिरहारप्रवणस्य साधोर्नास्ति तत्र दोषः किश्चित् । ज्ञाते सित तु तद्ग्रहणे = सङ्किल्पितिपण्डोपादाने गृहिणः पुनः पुनः तथा प्रवृत्तिलक्षणात् गौतमभुद्धना वाममार्गीय अनुयायी वगेरे विश्वासपात्र अनी ना शक्षे. पण्ण 'अतिहुर्खल अने सर्वोत्कृष्ट ओवो मोक्ष अतिहुष्टर ओवा संयमधर्मथी ४ थशे.' आवुं अतावनारा तीर्थं इर लगवंत वगेरे ४ विश्वसनीय अनी शक्षे. હडीडतमां तो मोक्षना साया डारणो भरा अर्थमां समक्षवा-हृदयथी स्वीडारवा- शक्ति छुपाव्या विना आयरवा-आत्मसात् डरवा भूअ ४ अघरा होवाना सीधे ४ मोक्ष अत्यंत हुर्खल छे. (११८)

"નિશ્ચય નયથી તો પોતાના અંતરંગ પરિશામ જ કર્મબંધ વગેરે પ્રત્યે પ્રમાણભૂત કારણ છે. તેથી ગૃહસ્થ સાધુના સંકલ્પથી રસોઈ કરે તેમાં સાધુને શું લેવા દેવા ?" આવી શંકાના સમાધાન માટે ગ્રન્થકારશ્રી ફરમાવે છે કે →

ગાથાર્થ :- 'ગૃહસ્થ વડે સાધુ માટે સંકલ્પિત એવા ભોજનાદિને ગ્રહણ કરવામાં મન-વચન-કાયાથી શુદ્ધ એવા સાધુને શું દોષ લાગે ?' આવી શંકા હોય તો તેનો જવાબ એ છે કે જાણવા છતાં ગ્રહણ કરવામાં આવે તો તેવી અનવસ્થા થાય છે અને તેના લીધે પાપવૃદ્ધિ થાય છે. (€/૧૯)

#### अनवस्था होष अजवान

ટીકાર્થ:- "ગૃહસ્થો વડે સાધુને આપવાના સંકલ્પથી જ બનાવેલી રસોઈને લેવામાં મન-વચન-કાયાથી શુદ્ધ એવા સાધુને શું દોષ લાગે ? કારણ કે 'મારા માટે મીઠાઈ-ફરસાણ શ્રાવકે બનાવ્યા તે સારું કર્યું' આ રીતે ગૃહસ્થકૃત હિંસામાં અનુમતિનો પરિણામ કાંઈ શુદ્ધ સંયમીને હોતો નથી. તેથી હિંસાત્યાગનું પચ્ચકૃખાણ આંશિક રીતે પણ ભાંગતું નથી." આવી શંકા અસ્થાને છે. કારણ કે 'મારા प्रसङ्गात् गृहिणः पुनः तथाप्रवृत्तिलक्षणात् पापवृद्धितः, तन्निमित्तभावस्य परिहार्यत्वात् ।।१९।। यत्यर्थं गृहिणश्चेष्टा प्राण्यारम्भप्रयोजिका । यतेस्तद्वर्जनोपायहीना सामग्र्यघातिनी ।।२०।। यत्यर्थं मिति । यत्यर्थं गृहिणः प्राण्यारम्भप्रयोजिका चेष्टा = निष्ठितिक्रया तद्वर्जनोपायै-

प्रसङ्गात् पापवृद्धितः = साधुनिमित्तकारम्भप्रवृद्धितः तिन्निमित्तभावस्य = साधूद्देश्यकगृहस्थारम्भाऽनवस्था-निमित्तत्वस्य परिहार्यत्वात् = परिहर्तुं शक्यत्वात् तद्ग्रहणं त्रिधा शुद्धस्यापि यतेर्न कल्पते । न च कथं गृहस्थगतस्यैविन्विधसङ्कल्पस्य परिज्ञानं तत्परिहारार्थिनां छद्मस्थयतीनां भवतीति शङ्कनीयम्, उपयोगकाले निमित्तशुद्धचादिभिः प्रश्नादिभिश्च तज्ज्ञानस्य सुकरत्वात् । तदुक्तं पञ्चाशके → तदभाव-परिण्णाणं उवओगादीहिं उ जतीण ← (पञ्चा.१३/४६) इति । तदुपयोगकरणेऽपि गृहस्थचातुर्यादितः केनचिच्छद्मनाऽशुद्धग्रहणे सति अशठगीतार्थस्य न दोषः, आज्ञायुक्तत्वात् । तदुक्तं ओधिनर्युक्तौ पिण्डिनर्युक्तौ च → जा जयमाणस्स भवे विराहणा सुत्तविहिसमग्गस्स । सा होइ निज्झरफला अज्ज्ञत्थिवसोहिजुक्तस्स।। ← (ओ.नि.७५९, पि.नि.६७१) इति प्रागुक्तं(पृ.६९)स्मर्तव्यम् ।।६/९९।।

ननु सङ्कल्पितत्वज्ञाने सित तद्ग्रहणस्याऽन्याय्यत्वात् तज्ज्ञानार्थं यतिना प्रयत्न एव न कार्यः, मूलं नास्ति कुतः शाखा ? इत्याशङ्कायामाह- 'यत्यर्थीम'ति । यत्यर्थं = साधूद्देश्यिका प्राण्यारम्भप्रयोजिका = साक्षात् परम्परया वा जीवोपमर्दकारणीभूता निष्ठितक्रिया = चरमेन्धनप्रक्षेपेणौदनादिसिद्ध्युपहिता

માટે રસોઈ બનાવેલ છે.' આવું જાણવા છતાં મહાત્મા જો ગોચરી ગ્રહણ કરે તો ગૃહસ્થો ફરીથી સાધુ માટે, સાધુના ઉદ્દેશથી રસોઈ-મીઠાઈ વગેરે બનાવે. ફરીથી મહાત્મા તે વહોરે, ફરીથી મહાત્મા માટે ગૃહસ્થ આરંભ-સમારંભ કરે... આ રીતે અનવસ્થા-ખોટી પરંપરા ચાલે. આમ પાપપ્રવૃત્તિ વધવાથી પાપની વૃદ્ધિ થાય. તેમાં નિમિત્ત બને છે તે મહાત્મા. સાધુના નિમિત્તે પાપવૃદ્ધિ થાય તેમાં નિમિત્ત બનવા રૂપે સાધુ અવશ્ય અપરાધી બને છે. આ નિમિત્તપણાનો ત્યાગ શક્ય ન બને, જો સાધુ જાણવા છતાં તેવી ભિક્ષા વહોરે રાખે તો. આથી પાપનિમિત્ત ન બનવા માટે સાધુએ પોતાના ઉદ્દેશથી બનાવેલ રસોઈ લેવી યોગ્ય નથી. ( (૯/૧૯)

વિશેષાર્થ:- સંયમી પાપ બાંધે તો નહિ જ. પરંતુ પોતાના નિમિત્તે કોઈને પાપ બંધાવે પણ નહિ, પાપપ્રવૃત્તિ કરાવે પણ નહિ. સાધુ પાપપ્રવૃત્તિ કરે નહિ તેમ કોઈને પાપમાં, પાપપ્રવૃત્તિમાં નિમિત્ત પણ બને નહિ. સ્વયં પાપપ્રવૃત્તિ કરવાથી તો પાપ બંધાય છે જ. પરંતુ જાણી જોઈને બીજાને પાપમાં નિમિત્ત બનાવવાથી, પાપપ્રવૃત્તિમાં નિમિત્ત બનવાથી પણ પાપ બંધાય છે. આવું હોવાથી 'મારા માટે જીવહિંસા કરવા દ્વારા આ રસોઈ તૈયાર થયેલી છે.' આવું જાણ્યા બાદ સંયમી તેવા ભોજન-પાણી કઈ રીતે લઈ શકે ? માટે જ્ઞાત સંકલ્પિત ભોજનાદિ લેવાનો સંયમી માટે નિષેધ છે. ( () ()

#### 🗢 .... તો ગુણશ્રેણિ ઘટે 🗢

ગાથાર્થ :- સાધુ માટે જીવહિંસામાં પ્રયોજક બને તેવી પ્રવૃત્તિ ગૃહસ્થ કરે તેમ છતાં સાધુ તેને છોડવાનો ઉપાય ન અજમાવે તો સંયમની પૂર્ણતા ખંડિત થાય છે. (દ/૨૦)

ટીકાર્થઃ- સંયમીને ઉદ્દેશીને ગૃહસ્થ જીવહિંસામાં સાક્ષાત્ કે પરંપરાએ કારણ બને તેવી પ્રવૃત્તિ

राधाकर्मिककुलपरित्यागादिलक्षणैर्हीना सती (=तद्वर्जनोपायहीना) यतेः सामग्र्यघातिनी = गुणश्रे-णीहानिकर्त्री ।।२०।।

पचन-क्रयणादिक्रिया तत्परिज्ञानोपायपूर्वं तहर्जनोपायैः = सङ्कल्पितत्वपरिहारोपायैः आधाकर्मिककुलपरित्यागादिल्यैः होना = रहिता सती यतेः गुणश्रेणीहानिकर्त्री = संयमप्रत्यियकाऽसङ्ख्येयगुणकर्मनिर्जराकारकगुणश्रेणीहासकारिणी सम्पद्यते । ततश्च क्रमेण चारित्रध्वंस एव । तदुक्तं अज्ञातोञ्छकुलके → पिंडं असोहयंतो अचिरत्ती इत्थ संसओ नित्थि। चारित्तिम्म असंते सव्वा दिक्खा निरिध्आ।। ← (अज्ञा.५) इति पूर्वोक्तं(पृ.४०९)इहानुस्मर्तव्यम् । → उग्गम-उप्पायणासुद्धं, एसणादोसविज्जिअं । साहारणं अयाणंतो, साहू हवइ असारओ ।। उग्गम-उप्पायणासुद्धं, एसणादोसविज्जिअं । साहारणं वियाणंतो, साहू हवइ ससारओ ।।

← (ओ.नि. ५६७/५६८) इति ओघनियुंक्तिगाथे अपि प्रकृते संवदतः । अतः साधुसामग्र्यकृते कृतकारितसङ्कल्पितिपण्डपरिहारप्रवणतया भाव्यमित्युपदेशः । प्रकृते पिण्डोपधायकिहंसायां साधूदेश्य-कत्वमेव त्याजियतुं मुख्यतया मुनीनामिभप्रेतं तदशक्यत्वे तु तित्पण्डवर्जनिमिति तु ध्येयम् ।

ये तु सौगतिभक्षवो ह्यस्तने दिनेऽद्यभोजनार्थं यद्वाऽद्यतने दिने श्वो भोजनार्थं गृहस्थैः निमन्त्रिताः सन्तो द्वितीयोऽहिन तद्गृहे गत्वैकत्रैव कात्स्न्येंन भुञ्जन्ति तेषां तूिहष्टभोजनपित्यागः परमार्थतः केवलं शास्त्रगतो न तु स्वजीवनचर्याप्रविष्टः । प्रकृते → गहपित वा गहपितपुत्तो वा उपसङ्किमत्वा स्वातनाय भत्तेन निमन्तेति । आकङ्खमानोव, जीवक, भिक्खु अधिवासेति । सो तस्सा रित्तया अच्चयेन पुब्बण्हसमयं निवासेत्वा पत्तचीवरमादाय येन गहपितस्स वा गहपितपुत्तस्स वा निवेसनं तेनुपसङ्कमितः; उपसङ्किमत्वा पञ्जते आसने निसीदिति । तमेनं सो गहपित वा गहपितपुत्तो वा पणीतेन पिण्डपातेन पिरिविसित ← (म.नि. २/९/५/५४, पृ.३६ जीवकसूत्र) इति मिज्झिमिनकायवचनं हिंसात्यागाऽनिर्वाहकतया विभावनीयम् । रित्तया = रात्र्याः, अच्चयेन = अत्ययेन समाप्त्या इति यावत्, निवेसनं = गृहं, शिष्टं स्पष्टम् । १६/२०।।

પૂર્ણ કરે ત્યાં સુધી જો સાધુ (૧) તેના ઘરનો ગોચરીમાં ત્યાગ કરવો, અથવા (૨) 'અમારા માટે રસોઈ બનાવશો તો અમે તમારે ત્યાં વહોરવા આવશું નહિ' ઈત્યાદિ કથન કરવા વગેરે રૂપે સાધુનિમિત્તક થતી જીવહિંસાને અટકાવવાના ઉપાયને અજમાવે નહિ તો ગૃહસ્થની તેવી પ્રવૃત્તિથી સાધુજીવનની પૂર્ણતા ખંડિત થાય છે, સંયમની ગુણશ્રેણી નિમ્ન કક્ષાએ પહોંચે છે. (∉/૨૦)

વિશષાર્થ :- દીક્ષા લીધા પછી સ્વાધ્યાય-તપ-ત્યાગ-વૈરાગ્ય-ઉપશમભાવ-ગુરુવિનય-સમર્પણભાવ-ધ્યાન-આત્મજાગૃતિ વગેરે પરિબળોના સહારે મહાત્માઓ ૬-૭ ગુણસ્થાનકે સતત આવ-જાવ કરતા હોય છે. જ્યાં સુધી ૬-૭ ગુણસ્થાનક ઉપર સંયમી ટકી રહે છે ત્યાં સુધી આત્મશુદ્ધિના બળે સંયમની ગુણશ્રેણી ચાલુ રહે છે. આ ગુણશ્રેણીના કારણે સંયમી નિરંતર અસંખ્યગુણ કર્મનિર્જરા કરે છે. જેમ જેમ સંયમશુદ્ધિ વધતી જાય તેમ તેમ ગુણશ્રેણી વધતી જાય છે. સંયમમાં જેમ જેમ ઢીલાશ આવે, મંદતા આવે, આચારશિથિલતા આવે, ગોલમાલ થાય તેમ તેમ સંયમની ગુણશ્રેણી ઘટતી જાય છે, કર્મનિર્જરા ઘટતી જાય છે. આવું ન બને તે માટે સંયમી સતત સાવધાન હોય છે. માટે પોતાના ઉદ્દેશથી તૈયાર થયેલી રસોઈને નિર્જરાર્થા મહાત્માઓ લેતા નથી હોતા. તેવી રસોઈ લેવી તેમના માટે વ્યાજબી નથી. (€/૨૦) वैराग्यं च स्मृतं दुःख-मोह-ज्ञानान्वितं त्रिधा। आर्त्तध्यानाख्यमाद्यं स्याद्यथाशक्त्यप्रवृत्तितः।।२१।। वैराग्यं चेति । दुःखान्वितं मोहान्वितं ज्ञानान्वितं चेति (=दुःख-मोह-ज्ञानान्वितं) त्रिधा वैराग्यं स्मृतम् । आद्यं = दुःखान्वितं आर्त्तध्यानाख्यं स्यात्, यथाशक्ति = शक्त्यनुसारेण मुक्त्युपाये

अप्रवृत्तितः । तात्त्विकं तु वैराग्यं शक्तिमतिक्रम्याऽपि श्रखातिशयेन प्रवृत्तिं जनयेदिति ॥२१॥

उक्ता त्रिविधा भिक्षा । साम्प्रतमवसरायातमन्तिमं वैराग्यद्वारं निरूपयित- 'वैराग्यञ्चे'ित । वैराग्यसामान्यलक्षणन्तु → संसार-देह-भोगेसु विरत्तभावो य वेरग्गं ← (बृ.द्र.सं.३५) इति बृहद्द्रव्यसङ्ग्रह-दिशितमवसेयम् । तदुक्तं तत्त्वार्थभाष्ये उमास्वातिवाचकैः अपि → वैराग्यं नाम शरीर-भोग-संसारिन-वेंदोपशान्तस्य बाह्याभ्यन्तरेषु उपिधपु अनिभष्यङ्गः ← (त.सू. ७/८ भा.) इति । त्रिधा = त्रिप्रकारं वैराग्यं समृतं पूर्वाचार्यैः । आर्त्तध्यानाख्यं = आर्त्तध्यानरूपम् । तदुक्तं अष्टकप्रकरणे → आर्तध्यानाख्यमेकं स्यान्मोहगर्भं तथाऽपरम् । सज्ज्ञानसङ्गतञ्चेति वैराग्यं त्रिविधं स्मृतम् ।। ← (अष्टक.९०/९) इति । मुक्त्युपाये लोच-विहार-तपस्त्याग-मलधारण-भिक्षाटन-परिषहजयादिलक्षणे शक्त्यनुसारेण अप्रवृत्तितः, उपलक्षणात् 'हेयादेरिनवृत्तित' इत्यपि बोध्यम् । तदुक्तं अष्टकप्रकरणे → इष्टेतरिवयोगादिनि-मित्तं प्रायशो हि यत् । यथाशक्त्यपि हेयादावप्रवृत्त्यादिवर्जितम् ।। ← (अ.प्र.९०/२) इति । कष्टभीरोर्जिनाज्ञापालने स्वसामर्थ्यसङ्गोपनपरिणामस्याऽनागतोत्प्रेक्षिताऽनिष्टसंयोगादिप्रयोज्यतया युक्तैवाऽऽद्यवैराग्यस्याऽऽर्त्तध्यानरूपतेति ध्येयम् । तात्त्वकं = ज्ञानगर्भितं तुर्विशेषद्योतने, वैराग्यं आर्यमहागिरिवत् शक्तिमतिक्रम्यापि श्रद्धातिशयेन, न तु कदाग्रहादिना, प्रवृत्तिं = मुक्त्युपायप्रवृत्तिं जनयेदिति । कदाग्रहादिना स्वसामर्थ्यातिक्रमे तु शिवभूतेरिव तात्त्विकं वैराग्यं नैव स्यादित्यवधेयम् । तदुक्तं धर्मरत्तप्रकरणे → जो गुरुमवमन्नतंतो आरंभइ किर असक्कमवि किंचि । सिवभूइव्य न एसो सम्मारंभो महामोहा ।। ← (धर्मर प्र.९९९) इति ।।६/२९।।

સંયમીના સંયમની પૂર્ણતામાં મહત્ત્વનો ફાળો આપનાર બીજા અંશસ્વરૂપ ભિક્ષાસંબંધી પોતાનું વક્તવ્ય પૂર્ણ કરીને હવે ગ્રન્થકારશ્રી તેના ત્રીજા અંશરૂપ વૈરાગ્યની અગત્યપૂર્ણ વાતને જણાવે છે કે →

#### 🛎 वैराग्यना त्रश प्रसर 🛊

ગાથાર્થઃ - વૈરાગ્ય ત્રણ પ્રકારે કહેવાયેલ છે. (૧) દુઃખગર્ભિત, (૨) મોહગર્ભિત અને (૩) જ્ઞાનગર્ભિત. યથાશક્તિ પ્રવૃત્તિ ન કરવાથી પ્રથમ વૈરાગ્ય આર્તધ્યાનરૂપે હોય છે. (૬/૨૧)

ટીકાર્થ :- દુઃખયુક્ત, મોહયુક્ત અને જ્ઞાનયુક્ત - આમ ત્રણ પ્રકારે વૈરાગ્ય કહેવાયેલ છે. તેમાં દુઃખયુક્ત = દુઃખગર્ભિત વૈરાગ્ય આર્ત્તધ્યાન સ્વરૂપ હોય છે. કારણ કે દુઃખગર્ભિત વૈરાગ્યવાળો જીવ મોક્ષમાર્ગમાં શક્તિ છૂપાવ્યા વિના યોગ્ય પ્રવૃત્તિ કરતો નથી. તાત્ત્વિક વૈરાગ્ય તો ઝળહળતી શ્રદ્ધાના બળથી પોતાની શક્તિનું અતિક્રમણ કરીને પણ મોક્ષમાર્ગમાં પ્રવૃત્તિ કરાવે છે. (₹/૨૧)

વિશેષાર્થ :- સંસારના દુઃખથી કંટાળીને દીક્ષા લેનાર કષ્ટભીરુ હોવાથી કષ્ટસાધ્ય સંયમપાલનથી દૂર ભાગવાનો જ પ્રયત્ન કરે છે. તપ-ત્યાગ-ભિક્ષાટન-લોચ-મલધારણ-સ્વાધ્યાય-ઉપધિવહન વગેરે ચારિત્રાચારના પાલનમાં તે પોતાની શક્તિ છૂપાવે છે. આ રીતે પલાયનવૃત્તિ તે આર્તધ્યાનરૂપ છે.

अनिच्छा ह्यत्र संसारे स्वेच्छालाभादनुत्कटा। नैर्गुण्यदृष्टिजं द्वेषं विना चित्ताङ्गखेदकृत् । १२२।। अनिच्छोति । अत्र हि = वैराग्ये सित (स्वेच्छाऽलाभात्) संसारे = विषयसुखे अनिच्छा = इच्छाऽभावलक्षणाऽऽत्मपरिणितः नैर्गुण्यदृष्टिजं = संसारस्य ध्वलवदिनष्टसाधनत्वप्रतिसन्धानजं द्वेषं विनाऽनुत्कटा । अत एव (चित्ताङ्गखेदकृत्=) चित्ताङ्गयोः खेदकृत् = मानस-शारीरदुःखो-त्पादिका । इच्छाविच्छेदो हि द्विधा स्याद्- अलभ्यविषयत्वज्ञानाद्, द्वेषाच्च । आद्य इष्टाऽप्राप्ति-ज्ञानाद् दुःखजनकः, अन्त्यश्च न तथेति । १२२।।

दुःखगर्भं वैराग्यमेव निरूपयति- 'अनिच्छे'ति । अत्र हि = दुःखान्विते आर्तध्यानाख्ये वैराग्ये

सित स्वेच्छाऽलाभात् = स्वाभिलिषताऽप्राप्तेः विषयसुखे अनिच्छा संसारस्य बलवदिनिष्टसाधनत्वप्रतिसन्धानजं = 'विषयसुखं विषादिप परं विषमनन्तमरणकारणिम'ति तत्त्वज्ञानजन्यं द्वेषं विना अनुत्कटा = शिथिला । अत एव = अनुत्कटाया विषयसुखानिच्छाया नैर्गुण्यदृष्टिजन्यद्वेषविरहकालीन-स्वेच्छापिर-पूर्तिविरहप्रयुक्तत्वादेव, मानस-शारीरदुःखोत्पादिका । तदुक्तं अष्टकप्रकरणे → उद्वेगकृद्विषादाऽऽढ्यमात्म-घातादिकारणम् । आर्त्तध्यानं ह्यदो मुख्यं वैराग्यं लोकतो मतम् ।। ← (अ.प्र.१०/३) इति । अत्र सोपयोगित्वादाद्यवैराग्यहेतु-स्वरूप-फलदर्शिका अध्यात्मसारकारिका दश्यन्ते । तथाहि → तद्वैराग्यं स्मृतं दुःख-मोहज्ञानान्वयात्त्रिधा । तत्राऽऽद्यं विषयाऽप्राप्तेः, संसारोद्वेगलक्षणम् ।। श्री साथो वैराग्य क्षेय तो दुर्गति-दोष-दुर्लाव वगेरेथी भयवा माटे अण्वजती श्रद्धाथी पोतानी शक्तिनुं उद्धांचन करीने पश्च साधनामार्गे आगण अंपदावे. परंतु कदाग्रही जनीने पोतानी शक्तिने उद्धांचे तो तात्त्विक वैराग्य न क्रवेवाय. शिवल्पूति कदाग्रही जनीने शक्तिनुं अतिक्रमश्च करीने श्विनक्ष्यनी तुद्धना करवा गया तो ईंक्षि गया. उप० गाथाना स्तवनमां श्रशावेद्ध छे के 'अ्थित क्रिया निश्च शक्ति छांडी, श्रे अतिवेगे यदतो. ते लवस्थिति परिपाक थया विश्व श्रगमां दिसे प्रतो रे.'(६/२१) कृरक्ति छांडी, श्रे अतिवेगे यदतो. ते लवस्थिति परिपाक थया विश्व श्रगमां दिसे प्रतो रे.'(६/२१)

ગાથાર્થ :- આ વૈરાગ્યમાં પોતાની ઈચ્છામુજબ લાભ ન થવાથી સંસારની અનિચ્છા મંદ હોય છે. સંસારમાં નિર્ગુણતાના ભાનથી ઉત્પન્ન થનાર દ્વેષ ન હોવાના લીધે સંસારની મંદ અનિચ્છા ચિત્ત અને કાયાને ખેદ કરનારી હોય છે. (€/૨૨)

ટીકાર્થ:- દુઃખગર્ભિત વૈરાગ્ય હોય ત્યારે પોતાની ઈચ્છાનુસાર લાભ ન થવાના કારણે સાંસારિક વિષયસુખ વિશે જે અનિચ્છા-ત્યાગપરિણતિ પ્રગટે છે તે મંદ હોય છે. કારણ કે દુઃખગર્ભિત વૈરાગ્યવાળાને વિષયસુખ પ્રત્યે બળવાન અનિષ્ટપણાની, અનિષ્ટસાધનતાની બુદ્ધિ નથી હોતી. તેથી જ તેને ભોગસુખ ઉપર દેષ બુદ્ધિ નથી હોતી. માટે દુઃખગર્ભિત વૈરાગ્યવાળાને ભોગસુખ ત્યાગની જે આત્મપરિણતિ હોય છે તે મંદ હોય છે. આથી જ ભોગની નિસ્પૃહતા પણ તેને શારીરિક અને માનસિક કષ્ટને ઉત્પન્ન કરનારી બને છે. અહીં આશય એ છે કે ભોગસુખ પ્રત્યે નિસ્પૃહતા બે રીતે જાગે. (૧) ભોગસુખ મને મળી નહિ શકે એવા બોધથી અને (૨) દ્વેષબુદ્ધિયી. પ્રથમ પ્રકારે પ્રગટ થયેલી ભોગસુખની અનિચ્છા દુઃખજનક છે. કારણ કે તેને ભોગસુખ ગમે છે પણ તે મળી નહિ શકે એવું તેને ભાન રહેલ છે. જ્યારે બીજા પ્રકારે પ્રગટ થયેલી ભોગસુખના ત્યાગની પરિણતિ દુઃખજનક નથી. (€/૨૨)

For Private & Personal Use Only

१. हस्तादर्शे 'बलद...' इत्यशुद्धः पाठः ।

#### एकान्तात्मग्रहोद्भूतभवनैर्गुण्यदर्शनात् । 'शान्तस्यापि द्वितीयं सज्ज्वराऽनुद्भवसन्निभम्' । ।२३ । ।

एकान्तेति । एकान्तः = सर्वथा सन् क्षयी वा य आत्मा तस्य ग्रहादुत्पन्नं यद् भवनैर्गुण्य-दर्शनं ततः (=एकान्तात्मग्रहोद्भूतभवनैर्गुण्यदर्शनात्) शान्तस्याऽपि = प्रशमवतोऽपि लोकदृष्ट्या,

अत्राङ्ग-मनसोः खेदो, ज्ञानमाप्यायकं न यत् । निजाभीप्सितलाभे च, विनिपातोऽपि जायते ।। दुःखाद्विरक्ताः प्रागेवेच्छन्ति प्रत्यागतेः पदम् । अधीरा इव सङ्ग्रामे, प्रविशन्तो वनादिकम् ।। शुष्कतर्कादिकं किञ्चिद्वैद्यकादिकमप्यहो । पठन्ति ते शमनदीं, न तु सिद्धान्तपद्धतिम् ।। ग्रन्थपल्लवबोधेन, गर्वोष्माणं च बिभ्रति । तत्त्वं ते नैव गच्छन्ति, प्रशमामृतनिर्झरं ।। वेषमात्रभृतोऽप्येते, गृहस्थान्नातिशेरते । न पूर्वोत्थायिनो यस्मान्नापि पश्चान्निपातिनः ।। गृहेऽन्नमान्नदौर्लभ्यं, लभ्यन्ते मोदका व्रते। वैराग्यस्यायमर्थो हि, दुःखगर्भस्य लक्षणम् ।।

#### ← (अ.सा.६/९-७) इति ।।६/२२।।

अवसरोचितं मोहान्वितं वैराग्यमाह- 'एकान्ते'ति । सर्वथा = सर्वैः प्रकारैः सन् नित्यः क्षयी वा = विनश्वरो वा य आत्मा तस्य = तादृशजीवस्य ग्रहात् = ज्ञानात् उत्पन्नं यत् "सदापायः कायः, प्रणियषु सुखं स्थैर्यविमुखं, महारोगा भोगाः, कुवलयदृशः सर्पसदृशः । गृहावेशः क्लेशः, प्रकृतिचपला श्रीरिप खला, यमः स्वैरी वैरी, परिमह हितं कर्तुमुचितम् ।।" ( ) इत्यादिभावनागर्भं कूपयन्त्रघटि- कान्यायानुसृतजन्म-मरणादिदर्शनिनिमित्तकं भवनैर्गुण्यदर्शनं = संसारसुखाऽसारतोपलम्भनं, ततः लोकदृष्ट्या

વિશેષાર્થ:- દ્રાક્ષ ન મળવાથી 'દ્રાક્ષ ખાટી છે' આ રીતે બોલાયેલ વચન ભલે બહારથી દ્રાક્ષની ઈચ્છાનો અભાવ બતાવે. પણ દિલમાં તો મનગમતી દ્રાક્ષ ન મળવાનો વસવસો રહેવાથી સંતાપ જ હોય. માટે આવો દુઃખગર્ભિત વૈરાગ્ય દુઃખકારક છે. ઈચ્છાશક્તિ સમ્રાટ જેવી હોય પણ પુણ્યશક્તિ ભીખારી જેવી હોય ત્યારે કર્મસત્તાની થપ્પડ ખાવાથી દુઃખગર્ભિત વૈરાગ્ય પ્રગટે છે. ભોગવવાનું પુણ્ય ન હોય ત્યારે ત્યાગ માટે થતો ઉપલક પુરુષાર્થ દુઃખગર્ભ વૈરાગ્યને જણાવે છે. બાવાના બન્ને લોક બગડ્યા જેવી હાલતમાં આવા જીવો ગોઠવાયેલા હોય છે. પરંતુ ભોગસુખની અસારતા હૈયામાં વસી જાય, ભોગ જયારે દુઃખ-દુર્ગતિ-દુર્મિત-દુર્ભાવની પરંપરા લાવનાર લાગે, ભોગ પ્રત્યે દ્વેષબુદ્ધિ પ્રગટે તો તેના પ્રત્યેનું આકર્ષણ ખલાસ થાય અને એનો સહજતઃ ત્યાગ થાય. આ રીતે ભોગસુખ પ્રત્યે જે નિસ્પૃહતા પ્રગટે છે તે દુઃખજનક નથી. પણ સુખજનક છે. સાધુના બન્ને લોક સુધરી ગયા- આવી ઉત્રત આત્મદશામાં તેવા મહાત્માઓ મહાલતા હોય છે. (€/૨૨)

#### મોહગર્ભિત વૈરાગ્ય દબાયેલ તાવતુલ્ય

**ગાથાર્થ**ઃ- આત્મવિષયક એકાંત જ્ઞાનથી પ્રગટ થયેલ એવા સંસારઅસારતાદર્શનથી શાંત બનેલા આત્માને બીજા પ્રકારનો વૈરાગ્ય હોય છે. હાજર હોવા છતાં અપ્રગટ તાવ સમાન આ વૈરાગ્ય હોય છે. (€/૨૩)

**ટીકાર્થ**:- 'આત્મા એકાંતે નિત્ય છે.' અથવા 'આત્મા સર્વપ્રકારે ક્ષણભંગુર છે.' આવા પ્રકારના જ્ઞાનથી સંસારની અસારતાનું જે દર્શન પ્રગટે છે તેના લીધે લૌકિકદૃષ્ટિએ શાંત જણાતા જીવને પણ મોહગર્ભિત વૈરાગ્ય થાય છે. આ વૈરાગ્ય શક્તિરૂપે-યોગ્યતારૂપે રહેલા પણ દબાયેલા તાવ જેવો છે.

१. हस्तादर्शे 'सन्त' इत्यशुद्धः पाठः । २. हस्तादर्शे 'ज्वरासन्निभं' इति त्रुटितः पाठः ।

#### द्वितीयं = मोहाऽन्वितं वैराग्यं भवति ।

एतच्च सन् शक्त्याऽवस्थितो यो ज्वरस्तस्या अनुदयः (?द्भवः) वेलाप्राक्काललक्षणः तत्सन्निभं (=सज्ज्वराऽनुद्भवसन्निभम्) । तेषां १भवे द्वेषजनितस्य वैराग्यस्योत्कटत्वेऽपि मिथ्याज्ञानवासना-ऽविच्छेदादपायप्रतिपातशक्तिसमन्वितत्वात् ।।२३।।

प्रशमवतोऽपि मोहान्वितं = विपर्यासोपेतं वैराग्यं भवित, → मोहो = विण्णाणिववच्चासो ← (नि.चू. २६) इति निशीथचूर्णिवचनात् । तदुक्तं अष्टकप्रकरणे → एको नित्यस्तथाऽबद्धः क्षय्यसन्वेह सर्वथा । आत्मेति निश्चयाद् भूयो भवनैर्गुण्यदर्शनात् ।। तत्त्यागायोपशान्तस्य सद्वत्तस्यापि भावतः । वैराग्यं तद्गतं यत्तन्मोहगर्भमुदाहृतम् ।।

← (अ.प्र.९०/४-५) इति। तस्य = शक्त्याऽन्तर्निलीनस्य विषमज्वरस्य युगपद्वात-पित्त-श्लेष्म-सङ्क्षोभजन्यसन्निपातसमनुविद्धस्य देहादनुत्तारेऽपि कृतोऽपि हेतोः वेलाप्राक्काललक्षणः = नियताऽऽगम-नसमयपूर्वकालस्वरूपो योऽनुदयः = अनुद्रेकः तत्सन्निभं = तत्सदृशं अश्वतरीगर्भन्यायेन स्वनाशाय प्रभवति । वडवायां गदर्भादुत्पन्नाऽश्वतरी, तस्या गर्भ उदरात् प्रसूतेः यथा तन्नाशाय भवति तथेदमवसेयमुत्स-र्गतः । न च भवनैर्गुण्यदृष्टिजन्यबलवद्द्वेषात् संसारसुखानिच्छाया उत्कटतया कथं सज्ज्वरानुदयतुल्यतोक्तिः सङ्गच्छते? इति शङ्कनीयम्, भवे द्वेषजनितस्य = संसारनैर्गुण्यदर्शनजद्वेषोत्पादितस्य वैराग्यस्य = मोहगर्भवैराग्यस्य उत्कटत्वेऽपि = बलवत्त्वेऽपि मिथ्याज्ञानवासनाऽविच्छेदात् = मिथ्यात्वोदयसहकृतविषयप्रति-भासज्ञानजन्यकुसंस्कारानुबन्धस्याऽविनष्टत्वात् अपायप्रतिपातशक्तिसमन्वितत्वात् = दुर्गत्यादिलक्षणापाय-योगविच्छेदस्वरूपप्रतिपातयोर्या योग्यता तदन्वितत्वात् सञ्ज्वरानुदयतुल्यता न विरुध्यते। यथा सन्निपात-स्वस्थतायां सत्यामपि भूयःसंक्षोभादधिको मूर्च्छा-प्रलापाऽङ्गभङ्गादिदुःखपरिणाम उत्तरकाले सम्पद्यते तथैवैकान्ताऽऽग्रहोद्भूतभवनैर्गुण्यदर्शनप्रसूते प्रशमे तथाविधदेवभवैश्वर्यादिसम्पादके सत्यपि पापानुबन्धि-पुण्यवशाद् भगवतोऽपि सद्धर्मबीजवपनविधावेकान्तेन खीलीभूतात्मनां कृणिक-ब्रह्मदत्तादीनामिवोपात्तदु-रन्तपापप्राग्भाराणामधिकतरो दुर्गतिगमनादिपरम्परालक्षणो दुःखपरिणाम उत्तरकाले सम्पद्यत एव 'गन्धा-श्मरजसा स्पृष्टो नष्टो दीपः पुनर्ज्वलेदि'ति न्यायेन । इदमेवाभिप्रेत्य उपदेशपदे → संमोहसत्थयाए जहाऽहिओ हंत दुक्खपरिणामो । आणाबज्झसमाओ एयारिसओ वि विन्नेओ ।। ← (उप.पद.९९०) इत्युक्तं श्रीहरिभद्रसुरिवरैः । मोहगर्भवैराग्यान्वितानामुग्रतपश्चर्यादिसत्त्वेऽपि पतनं सम्पद्यते कालान्तरे, દબાયેલ તાવ અંદરમાં હોવા છતાં બહારમાં અપ્રગટ હોય છે. દબાયેલો તાવ બહારમાં પ્રગટ થવાના પૂર્વ કાળે જે અવસ્થામાં રહેલો હોય તેના જેવો આ મોહગર્ભિત વૈરાગ્ય હોય છે. જો કે સંસારની અસારતાનું દર્શન થવાના લીધે તેમને ભોગસુખ પ્રત્યે દ્વેષ હોય છે અને તેના લીધે જ મોહગર્ભિત વૈરાગ્ય પ્રગટેલ હોય છે. તેથી દુઃખગર્ભિત વૈરાગ્યની અપેક્ષાએ મોહગર્ભિત વૈરાગ્ય બળવાન હોય છે. તો પણ આત્મવિષયક ગેરસમજના-વિપર્યાસના સંસ્કાર તેમનામાં ક્ષીણ થયા નથી હોતા. તેથી મોહગર્ભ વૈરાગ્ય દુર્ગતિમાં લઈ જવાની અને પડવાની યોગ્યતા ધરાવે છે. માટે ફરીથી ભોગતૃષ્ણા પ્રગટ થવાની યોગ્યતા ધરાવે છે. તેથી દબાયેલ તાવતુલ્ય છે. (€/૨૩)

१. मुद्रितप्रतौ 'भवैत्, द्वेषजनि...' इति पाठः । स चाशुब्दः ।

## स्याद्वादिवद्यया ज्ञात्वा बद्धानां कष्टमङ्गिनाम् । तृतीयं भवभीभाजां मोक्षोपायप्रवृत्तिमत् ।।२४।। स्याद्वादेति । स्याद्वादस्य = सकलनयसमूहात्मकवचनस्य विद्यया (=स्याद्वादिवद्यया) बद्धा-

दाम-व्याल-कटन्यायेन । दाम-व्याल-कटाख्याः त्रयः सुराः शम्बरेण स्वमायया निर्मिताः, ते च तल-प्रहारादिना मेर्वादिचूर्णीकरणे शक्ता अप्यज्ञानप्रभावात् कालेन मशकादियोनिं प्रापुरिति योगवाशिष्ठादौ (भाग-४/२५/३४) प्रसिद्धम् । तथेमे उच्चतराचाराद्यारूढा अपि अत्यज्ञतया कालान्तरे निम्नदशाम-वाप्नुवन्तीत्यवधेयम् । अध्यात्मसारे मोहगर्भवैराग्यमुद्दिश्य →

कुशास्त्राभ्याससम्भूतं भवनैर्गुण्यदर्शनात् । मोहगर्भं तु वैराग्यं मतं बालतपस्विनाम् ।।
सिद्धान्तमुपजीव्याऽपि ये विरुद्धार्थभाषिणः । तेषामप्येतदेवेष्टं कुर्वतामपि दुष्करम् ।।
संसारमोचकादीनामिवैतेषां न तात्त्विकः । शुभोऽपि परिणामो यज्ज्ञाता नाज्ञारुचिस्थितिः ।।
अमीषां प्रशमोऽप्युच्चैद्र्गेषपोषाय केवलम् । अन्तर्निलीनविषमज्वरानुद्भवसिन्नभः ।।
कुशास्त्रार्थेषु दक्षत्वं शास्त्रार्थेषु विपर्ययः। स्वच्छन्दता कुतर्कश्च गुणवत्संस्तवोज्ज्ञनम् ।।
आत्मोत्कर्षः परद्रोहः कलहो दम्भजीवनम् । आश्रवाच्छादनं शक्त्युल्लङ्घनेन क्रियादरः ।।
गुणानुरागवैधुर्यमुपकारस्य विस्मृतिः । अनुबन्धाद्यचिन्ता च प्रणिधानस्य विच्युतिः।।
श्रद्धामृदुत्वमौद्धत्यमधैर्यमविवेकिता । वैराग्यस्य द्वितीयस्य स्मृतेयं लक्षणावली ।।
← (अ.सा.६/८-१५) इत्थमावेदितमत्रानुसन्धेयम् ।।६/२३।।
अवसरसङ्गत्यायातं चरमं परमञ्च वैराग्यं निरूपयित- 'स्याद्वादे'ति । बद्धानां = स्वकीयमिथ्या-

વિશેષાર્થ :- 'આત્મા જ સર્વથા નિત્ય છે. ભોગસુખ તો ક્ષણિક છે, વિનશ્વર છે.' - આ રીતે ભોગસુખની અસારતા સમજાવાથી મોહગર્ભિત વૈરાગ્ય ઉત્પન્ન થાય છે. તે વૈરાગ્ય કેરી ખાનારને રોટલા પ્રત્યે થતા અણગમા જેવો હોય છે. અથવા 'આત્મા સ્વયં ક્ષણિક છે તો ભોગસુખ પાછળ દોડધામ કરીને શું કરવાનું ?' આ રીતે આત્માની ક્ષણભંગુરતા વિચારીને પ્રગટ થતો મોહગર્ભ વૈરાગ્ય ફાંસીના કેદીને ભોજન-શણગાર વગેરે પ્રત્યે જે નફરત થાય તેના જેવો હોય છે. આત્મવિષયક મોહ = મૂઢતા = મિથ્યાત્વમોહનીય = ગેરસમજ આ વૈરાગ્યના પાયામાં રહેલ હોવાથી પ્રસ્તુત વૈરાગ્ય મોહગર્ભિત કહેવાય છે. 'દ્રવ્યાર્થિક દેષ્ટિએ આત્મામાં વિનશ્વરપણું પણ રહેલ છે.' આવી નિર્મળ જ્ઞાનદેષ્ટિ ન હોવાથી મિથ્યાત્વમોહનીયના સંસ્કાર ક્ષીણ થતા નથી અને તેના લીધે દુર્ગતિગમનયોગ્યતા અને તે વૈરાગ્ય ગબડી જવાની યોગ્યતા ઉભી જ રહે છે. ( €/૨૩)

#### **#** ज्ञानगर्भित वैराग्य मोक्षहाय<del>ङ</del> #

ગાથાર્થઃ- કર્મબદ્ધ જીવોના દુઃખને સ્યાદ્વાદ દષ્ટિએ જાણીને સંસારથી ભયભીત થયેલા જીવોને જ્ઞાનગર્ભ નામે તૃતીય વૈરાગ્ય હોય છે. તે મોક્ષના ઉપાયમાં પ્રવૃત્તિ કરાવે છે. (∉/૨૪)

**ટીકાર્થ** :- કર્મથી અને મલિન વૃત્તિથી બંધાયેલા જીવોના દુઃખને સર્વનયસમુદાયાત્મક વચનસ્વરૂપ સ્યાદાદદષ્ટિથી જાણીને સંસારથી ભયભીત થયેલા પ્રાણીઓને જ્ઞાનગર્ભિત વૈરાગ્ય પ્રગટ થાય છે.

१. मुद्रितप्रतौ 'वृद्धिमत्' इत्यशुद्धः पाठः ।

नामङ्गिनां कष्टं = दुःखं ज्ञात्वा भवभीभाजां = संसारभयवतां तृतीयं = ज्ञानाऽन्वितं वैराग्यं भवति । तच्च मोक्षोपाये त्रिरत्नसाम्राज्यलक्षणे प्रवृत्तिमत् = प्रकृष्टवृत्त्युपहितम् (=मोक्षोपाय-प्रवृत्तिमत्) ।।२४।।

सामग्र्यं स्यादनेनैव द्वयोस्तु स्वोपमर्दतः। अत्राऽङ्गत्वं कदाचित्स्याद् गुणवत्पारतन्त्र्यतः।।२५।।

त्वाऽविरति-कषाय-योगजन्यकर्मबन्धान्वितानां अङ्गिनां = जीवानां स्वरूपत आनन्दमयत्वेऽिप मिथ्यात्वा-दिवशतो महद् दुःखं द्रव्य-भावरूपिमिति निश्चयतः 'शुद्धा अबद्धा आनन्दपूर्णाः सर्वे जीवाः' व्यवहारतस्तु 'अशुद्धा बद्धा दुःखिनश्च' । द्रव्यार्थिकदृष्ट्या 'सर्वे जीवाः सर्वदा नित्याः', पर्यायार्थिकदृष्ट्या तु त एव क्षणविध्वंसिनः इत्येवं सकलनयसमूहात्मकवचनस्य विद्यया अनुभूयमानया ज्ञात्वा इत्यन्वयः। शिष्टं स्पष्टम् । तदुक्तं अष्टकप्रकरणे >

भूयांसो नामिनो बद्धा बाह्येनेच्छादिना ह्यमी । आत्मानः तद्वशात् कष्टं भवे तिष्ठन्ति दारुणे।। एवं विज्ञाय तत्त्यागविधिस्त्यागश्च सर्वथा । वैराग्यमाहुः सज्ज्ञानसङ्गतं तत्त्वदर्शिनः ।।

← (अ.प्र.१०/६-७) इति ।

ज्ञानान्वितवैराग्यस्य लक्षणानि अध्यात्मसारे >

सूक्ष्मेक्षिका च माध्यस्थ्यं सर्वत्र हितचिन्तनम् । क्रियायामादरो भूयान् धर्मे लोकस्य योजनम् ।। चेष्टा परस्य वृत्तान्ते मूकाऽन्धबधिरोपमा । उत्साहः स्वगुणाऽभ्यासे दुःस्थस्येव धनाऽर्जने।। मदनोन्मादवमनं मदसम्मर्दमर्दनम् । असूयातन्तुविच्छेदः समताऽमृतमज्जनम् ।। स्वभावान्नैव चलनं चिदाऽऽनन्दमयात्सदा । वैराग्यस्य तृतीयस्य स्मृतेयं लक्षणाऽऽवली ।।

← (अ.सा. ६/४०-४३) इत्येवमुक्तानि । प्राक् (द्वा.द्वा.६/५, पृ.३८६) तत्त्वसंवेदनज्ञानोपादानेनैव ज्ञानगर्भवैराग्यस्य सिद्धत्वेऽपि ब्राह्मणविशष्ठन्यायेनाऽत्राऽपुनरुक्तिर्भावनीया ।।६/२४।।

સમ્યગ્દર્શન-જ્ઞાન-ચારિત્રનું સામ્રાજ્ય જ્યાં પ્રવર્તમાન છે તેવા મુક્તિના ઉપાયમાં જ્ઞાનગર્ભિત વૈરાગ્ય પ્રકૃષ્ટ આચરણ કરાવે છે. (€/૨૪)

વિશેષાર્થ :- "નિશ્ચયનયથી તમામ આત્મા શુદ્ધ છે, નિર્લેપ છે, વ્યવહારનયથી સંસારી આત્મા અશુદ્ધ છે, કર્મથી લેપાયેલ છે. દ્રવ્યદેષ્ટિએ આત્મા અવિનાશી છે. પર્યાયદેષ્ટિએ આત્મા વિનાશી છે." આ રીતે તમામ દેષ્ટિકોણનું યોગ્ય સંકલન જેમાં થાય છે તે સ્યાદ્ધાદ - અનેકાંતવાદ કહેવાય છે. આ દેષ્ટિને કેન્દ્રસ્થાનમાં રાખવાથી હૃદયમાં સમજાય છે કે "સર્વ જીવો આનંદપૂર્ણ હોવા છતાં મિથ્યાત્વ મોહનીયના નિમિત્તે કર્મના તોફાનમાં તણાઈને, દેહાધ્યાસ વગેરેમાં અટવાઈને મહાદુઃખી થઈ રહ્યા છે. મિથ્યાત્વ બધાને થાપ ખવડાવીને દુઃખી-દુઃખી કરી રહેલ છે." આ રીતે જે જ્ઞાનગર્ભિત = સમ્યક્જ્ઞાન ગર્ભિત = સમ્યક્ આત્મજ્ઞાનગર્ભિત વૈરાગ્ય પ્રગટે છે તે મિથ્યાત્વના મૂળીયા ઉખેડીને, ભોગતૃષ્ણાથી પરાક્ર્મુખ કરી રત્નત્રયમય મોક્ષમાર્ગે ઉત્સાહથી ઝડપી પ્રવૃત્તિ-પ્રગતિ કરાવે છે. (€/૨૪)

#### ગુરુસમર્પણભાવનો પ્રભાવ

ગાથાર્થ :- સાધુપણાની સંપૂર્ણતા જ્ઞાનગર્ભિત વૈરાગ્ય દ્વારા જ થાય. બાકીના બે વૈરાગ્ય તો ક્યારેક

सामग्र्यमिति । अनेनैव = ज्ञानाऽन्वितवैराग्येणैव सामग्र्यं सर्वथा दुःखोच्छेदलक्षणं स्यात्, <sup>१</sup>ज्ञानसिहतवैराग्यस्यापायशक्तिप्रतिबन्धकत्वात् । द्वयोस्तु = दुःख-मोहाऽन्वितवैराग्ययोः स्वोपमर्दतः = स्वविनाशद्वारा अत्र = ज्ञानान्वितवैराग्ये अङ्गत्वं = उपकारकत्वं कदाचित् = शुभोदयदशायां स्यात्, गुणवतः पारतन्त्र्यं = आज्ञावशवृत्तित्वं ततः (=गुणवत्पारतन्त्र्यतः), ज्ञानवत्पारतन्त्र्यस्याऽपि

साधुसामग्र्योपधायकं वैराग्यमेतेषां कतमत् ? इत्याशङ्कायामाह- 'सामग्र्याम'ति । ज्ञानसहितवैरा-ग्यस्य = 'सर्वं वाक्यं सावधारणं, स्वेष्टतोऽवधारणम्' इति न्यायाभ्यां आत्मगोचरसम्यग्ज्ञानानुविद्ध-स्यैव विषयवैतृष्ण्यादिलक्षणस्य विरक्तभावस्य अपायशक्तिप्रतिबन्धकत्वात् = सकलदुःखकारणीभूतिक्ल-ष्टकर्मानुबन्धशक्तिविच्छेदकारित्वात्, न तु आर्त्तध्यानसहितस्य मोहान्वितस्य वा वैराग्यस्य ।

केचित्तु 'वैराग्यनिष्ठाऽपायशक्तिः सर्वथा दुःखोच्छेदस्य प्रतिबन्धिका, ज्ञानञ्चापायशक्तिप्रतिबन्ध-कम् । अतः ज्ञानविशिष्टवैराग्ये सित अत्यन्तदुःखोच्छेदप्रतिबन्धिकाया अपायशक्तेः वैराग्यनिष्ठायाः प्रच्यवेन प्रतिबन्धकाभावस्य सत्त्वात् अत्यन्तदुःखोच्छेदसामग्री सम्पद्यते । अतो ज्ञानविशिष्टवैराग्यस्या-त्यन्तदुःखोच्छेदहेतुत्वमनाविलिम'ति वदन्ति । तेषामपूर्वमेव तर्ककौशलम्, एवं सित वैराग्यस्य विशेषण-विनिर्मृक्तस्य दुःखकारणताव्यवहारापत्तेः, मोक्षप्रतिबन्धकतापत्तेश्च । वैराग्यनिष्ठापायशक्तिविघटकत्वे तु ज्ञानस्य वैराग्योत्कटताऽऽधायकत्वव्यवहारोच्छेदापत्तेः, एककार्यकारित्वविरहेण आत्मज्ञान-वैराग्ययोः मोक्षं प्रति समुच्चितकारणताव्यवहारापलापापाताच्चेति दिक् ।

तर्हि तयोः किमेकान्तेन हेयत्वमेवानेकान्तवादिनामभिमतम् ? इत्याशङ्कायामाह – द्वयोस्तु इति । दुःखमोहान्वितवैराग्ययोः स्विवनाशद्वारा ज्ञानान्वितवैराग्ये उपकारकत्वं शुभोदयदशायां = पुण्यविपाको-दयकाले निजभवितव्यतापरिपाकादिप्रयोज्यात्मकल्याणलाभावस्थायां वा स्यात् । प्रतियोगिनोऽपि स्वध्वंसं प्रति कारणत्वात् दुःखमोहान्वितवैराग्यध्वंसयोः दुःख-मोहगर्भवैराग्यजन्यत्वं सिद्धम् । अतः तद्द्वारेणा-ऽऽद्य-द्वितीयवैराग्ययोः तृतीयवैराग्यं प्रत्युपयोगित्वं सम्भवित तदानीम् । तदुक्तं अध्यात्मसारे → ज्ञान-गर्भमिहाऽऽदेयं द्वयोस्तु स्वोपमर्दतः । उपयोगः कदाचित् स्यात्, निजाध्यात्मप्रसादतः ।। ← (अ.सा.६/४४) इति । 'कुतो निमित्तादिदं सम्भवती'त्याशङ्कायामाह- गुणवत आज्ञावशवृत्तित्वं, ततः । अत्रात्मज्ञानवत्पारवश्यतो दुःखगर्भितत्वमेव मोहान्वितत्वमेव वा वैराग्यनिष्ठं प्रच्यावियतुमभिप्रेतम्, विशेषणध्वंसप्रयुक्तस्यैव विशिष्टाभावस्य प्रकृते फलसाधकत्वादित्याशयेनाह ज्ञानवत्पारतन्त्र्यस्यापि फलतो ज्ञानगुष्ठावाननी परतंत्रताथी पोताना अलाव द्वारा श्चानगर्भित वैराग्यनी प्राप्तिमां उपक्षरी अने छे. (६/२५)

ટીકાર્થ:- સાધુજીવનની સંપૂર્ણતા એટલે સર્વ પ્રકારે દુઃખનો ઉચ્છેદ થવો. જ્ઞાનગર્ભિત વૈરાગ્ય દ્વારા જ તે થઈ શકે. કારણ કે આત્મજ્ઞાનગર્ભિત વૈરાગ્ય કર્મના મલિન અનુબંધોની શક્તિનો અવરોધક છે. ક્યારેક કલ્યાણનો ઉદય થવાનો હોય તો તેવી અવસ્થામાં ગુણવાનને સમર્પિત થવાના કારણે દુઃખગર્ભિત વૈરાગ્ય અને મોહગર્ભિત વૈરાગ્ય પોતાના અભાવ દ્વારા જ્ઞાનગર્ભિત વૈરાગ્યની પ્રાપ્તિમાં ઉપકારી થાય છે. ગુણવાનને સમર્પિત થવાનો મતલબ છે ગુણવાન જ્ઞાની ગુરુની આજ્ઞાને આધીન રહેવું.

#### फलतो ज्ञानत्वात् ।।२५।।

त्वात् । इदमेवाभिप्रेत्य पञ्चाशके → गुरुपारतंतं नाणं ← (पञ्चा.१९/७) इत्युक्तम् । "गुरुपारतन्त्र्यं = ज्ञानाधिकाचार्याऽऽयत्तत्वं यत् तत् ज्ञानं = बोधो विशिष्टज्ञानविकलानामपि, गुरुपारतन्त्र्यस्य ज्ञानफल-साधकत्वात्" (पञ्चा.१९/७ वृ.) इति तद्वृत्तिलेशः । षोडशकेऽपि →

उत्सर्गे वापवादे वा व्यवहारेऽथ निश्चये । ज्ञाने कर्मणि वाऽयं चेन्न तदा ज्ञानगर्भता ।। स्वागमेऽन्यागमार्थानां शतस्येव परार्धके । नावतारबुधत्वं चेन्न तदा ज्ञानगर्भता ।। नयेषु स्वार्थसत्येषु मोघेषु परचालने । माध्यस्थ्यं यदि नायातं न तदा ज्ञानगर्भता ।। आज्ञयाऽऽगमिकार्थानां यौक्तिकानाञ्च युक्तितः। न स्थाने योजकत्वं चेन्न तदा ज्ञानगर्भता ।। गीतार्थस्यैव वैराग्यं ज्ञानगर्भं ततः स्थितम् । उपचारादगीतार्थस्याप्यभीष्टं तस्य निश्रया ।।

← (अ.सा.६/३५-३९) इति । स्वाश्रयत्वसम्बन्धेन ज्ञानं गीतार्थे, स्वाश्रयपारतन्त्र्यसम्बन्धेन च तदगीतार्थेऽस्ति । प्रथमसम्बन्धस्य वृत्तिनियामकतया गीतार्थगतस्य ज्ञानस्य मुख्यत्वाद् द्वितीयसम्बन्धस्य च वृत्त्यनियामकत्वाद् गीतार्थपरतन्त्राऽगीतार्थगतस्य ज्ञानस्योपसर्जनत्वम् । ततश्च ज्ञानगर्भवैराग्योपल- ब्ध्ये समर्थेन पूर्वोक्ततत्त्वसंवेदनज्ञान-सर्वसम्पत्करीभिक्षाभ्यां यतितव्यं, तत्राऽसमर्थेन च मुख्यतया गीतार्थगुरुपारतन्त्र्यकृते प्रयतितव्यमित्युपदेशः ।

पञ्जरचालनन्यायेनैतेषां सर्वेषामेव साधुसामग्र्यसम्पादकत्वमवसेयम् । यथैकपञ्जरवर्तिनो नाना-पक्षिणः प्रत्येकं प्रतिनियतव्यापाराः सन्तः सम्भूयैकं पञ्जरं चालयन्ति तथैवैकसाधुवर्तिनः तत्त्वसंवेद-नज्ञान-सर्वसम्पत्करीभिक्षादयः प्रतिस्वं प्रतिनियतव्यापाराः सन्तः सम्भूय साधुत्वं सामग्र्यं नाययतीत्यादिकं यथागममत्रोहनीयम् । । ६/२५।।

આત્મજ્ઞાનીની આજ્ઞા પાળવામાં તત્પરતા કેળવવી એ પણ ફળની અપેક્ષાએ જ્ઞાનસ્વરૂપ જ છે.( (૨૫) વિશેષાર્થ: આ શ્લોકમાં મહત્ત્વની બે વાત જણાવેલ છે. (૧) જો ભવિતવ્યતાનો પરિપાક વગેરેના લીધે જીવનું કલ્યાણ થવાનું હોય અને તે જીવ જ્ઞાની ગુરુની તમામ આજ્ઞા ઉલ્લાસથી પાળે તો દુઃખગર્ભિત વૈરાગ્ય અને મોહગર્ભિત વૈરાગ્ય પણ જ્ઞાનગર્ભિત વૈરાગ્યની પ્રાપ્તિમાં નિમિત્ત બની જાય છે. જ્ઞાની ગુરુપ્રત્યેના સમર્પણભાવથી, તેમની આજ્ઞાના પાલનથી વૈરાગ્યમાંથી દુઃખગર્ભિતપણું અને મોહગર્ભિતપણું ખલાસ થાય છે તથા જ્ઞાનગર્ભિતપણું પ્રગટે છે.

(૨) જ્ઞાનીને સમર્પિત રહે તે પણ ફળની અપેક્ષાએ જ્ઞાની જ છે. આશય એ છે કે જ્ઞાનનું

ननु गुणवत्पारतन्त्र्यं विनापि भावशुद्ध्या वैराग्यसाफल्यं भविष्यतीत्यत आह-

भावशुद्धिरि न्याय्या न मार्गाऽननुसारिणी। अप्रज्ञाप्यस्य बालस्य विनैतत्स्वाग्रहात्मिका ।।२६।।

भावेति । भावशुद्धिरिप = यम-नियमादिना मनसोऽसङिक्लश्यमानताऽपि एतत् = गुणवत्पा-रतन्त्र्यं विना<sup>२</sup> अप्रज्ञाप्यस्य = गीतार्थोपदेशाऽवधारणयोग्यतारहितस्य बालस्य = अज्ञानिनः स्वाग्रहा-त्मिका = •शास्त्रश्रद्धाऽधिकस्वकल्पनाऽभिनिवेशमयी मार्गः = विशिष्टगुणस्थानाऽवाप्तिप्रवणः स्वरस•-

भावशुद्धचा गुणवत्पारतन्त्र्यस्यान्यथासिद्धत्वाशङ्कामपाकर्तुमाह - 'भावे'ति । यम-नियमादिना = यम-नियमाऽऽसन-प्राणायाम-प्रत्याहार-धारणा-ध्यान-समाधिभिरष्टयोगाङ्गैः मनसोऽसिङ्क्लश्यमानता = चेतस उपशान्तता अपि गुणवत्पारतन्त्र्यं विना गीतार्थोपदेशावधारणयोग्यतारिहतस्य = अशठगीतार्थवचनाभ्युपग्मयोग्यताशून्यस्य अत एव श्वपुच्छोन्नमनन्यायविषयीभूतस्य अज्ञानिनः = विषयप्रतिभासज्ञानवतः 'शास्त्रानुसारितया गुरुवचनस्य मदीयहितकारित्चिम'ति या श्रद्धा ततोऽपि बलाधिको यः स्विमध्यात्वोदयादि-प्रयुक्तकल्पनाकदाग्रहः तत्प्राचुर्येण सा भावशुद्धिः शास्त्रश्रद्धाधिकस्वकल्पनाऽभिनिवेशमयी भवति ।

पुनरिप तस्य विशेषणान्तरमाह - 'मार्गाननुसारिणी'ति । अपुनर्बन्धकादिसाधारणमोक्षमार्गप्रतिपादकं 'चेतसोऽवक्रगमनं मार्गः'(ल.वि.पृ.४५) इति लिलतिवस्तरावचनं, साध्वादिगतमोक्षमार्गप्रज्ञापकं 'सम्यग्दर्शन-ज्ञान-चारि-त्राणि मोक्षमार्गः'(तत्वार्थ.१/१)इति तत्त्वार्थसूत्रवचनञ्च मनिसकृत्योभयानुगतमोक्षमार्गमाह - मार्गः = विशिष्टगुणस्थानाऽवाप्तिप्रवणः = अग्रेतनगुणस्थानकतत्प्रायोग्याध्यवसायप्रवृत्त्यादिप्राप्तिप्रगुणः स्वरसवाही इण छे आश्रवधी निवृत्ति अने संवरमां, निर्श्वरासाधनमां प्रवृत्ति. श्रेम श्रानी पासे आत्मश्राननुं प्रस्तुत इण छे तेम श्रानीने समर्पित वैराणी क्षवमां पश आत्मश्राननुं प्रस्तुत इण विद्यमान श छे, डारण् डे ते आत्मश्रानी गुरुनी तमाम आश्रा उद्धासथी पाणे छे. आत्मश्रानसाध्य इण अत्रे पासे छोवाथी श्रानीने समर्पित वैराणी पण्न श्रानी श डहेवाय. श्रेम એક माण्नस पासे रोडडा १० क्षाभ उपिया होय अने जीश्र पासे १० क्षाभ उपियानी डिंमतनुं सुवर्ण-चांदी वणेरे होय तो अन्ने धनवान श डहेवाय. डारण्य डे रोडडा इपियाथी श्रे थीश भरीदी शडाय छे ते वस्तु सोना-चांदी वणेरेथी पण्न भरीदी शडाय छे. आ रीते प्रस्तुतमां अर्थघटन डरवुं. (ह/२५)

અહીં પ્રશ્ન થાય કે "ગુણવાને આત્મજ્ઞાની ગુરુને સમર્પિત થયા વગર પણ ભાવશુદ્ધિ દ્વારા વૈરાગ્ય સફળ બની શકે ને ? તે માટે આત્મજ્ઞાનીની આજ્ઞાને પાળવી શું જરૂરી છે ?" તો તેનો જવાબ આપવા માટે ગ્રંથકારશ્રી જણાવે છે કે →

#### 🛊 ક્દાગ્રહીની ભાવશુદ્ધિ પણ અમાન્ય 🛊

ગાથાર્થ :- ગુરુપરતંત્રતા વિના કદાગ્રહી અજ્ઞાની જીવની ભાવશુદ્ધિ પણ આગમમાન્ય નથી, કારણ કે તે ભાવશુદ્ધિ કદાગ્રહસ્વરૂપ હોવાથી મોક્ષમાર્ગને અનુસરનારી નથી. (દ/૨૬)

ટીકાર્થ:- અહિંસા વગેરે યમ, સ્વાધ્યાયાદિ નિયમ વગેરે દ્વારા પ્રગટ થયેલી મનની અસંક્લિષ્ટ પરિણતિ એ ભાવશુદ્ધિ છે. જો આત્મજ્ઞાની ગુરુ પ્રત્યે સમર્પણભાવ ન હોય તો અપ્રજ્ઞાપનીય અજ્ઞાની જીવની આવી ભાવશુદ્ધિ પણ આગમની નીતિ-રીતિ મુજબ માન્ય નથી. જે જીવને ગીતાર્થ ગુરુ તેની ભૂમિકા મુજબનો જરૂરી ઉપદેશ આપે તેને સમજવાની, સ્વીકારવાની, યાદ રાખવાની જેનામાં યોગ્યતા १. हस्तादर्शे 'ग्रहात्मका' इति पाठः। २ हस्तादर्शे 'विप्रज्ञा..' इति त्रुटितः पाठः। ♦…•विह्नद्वयमध्यवर्ती पाठो हस्तादर्शे द्विरुक्तः।

वाही जीवपरिणामस्तदननुसारिणी (=मार्गाननुसारिणी) न न्याय्या । यदाह-भावशुब्दिरिप ज्ञेया थैषा मार्गाऽनुसारिणी । प्रज्ञापनाप्रियात्यर्थं न पुनः स्वाग्रहात्मिका ।। रागो द्वेषश्च मोहश्च भावमालिन्यहेतवः । एतदुत्कर्षतो ज्ञेयो हन्तोत्कर्षोऽस्य तत्त्वतः ।। = उपाधिशून्योऽकृत्रिमो जीवपरिणामः, तस्मिन् सित मोक्षमार्गगामिन एवात्मपरिणामाः प्रादुर्भवन्ति । यथोक्तं उपदेशपदे → गुणठाणपरिणामे संते जीवाण सयलकल्लाणा । इय मग्गगामिभावा परिणामसुहावहा होंति ।। ← (उ.प.६०१) इति । किन्त्चियन्तु तदननुसारिणी = स्वभूमिकोचितमोक्षमार्गाननुसारिणी । अत एव सा न = नैव न्याय्या = आगमनीतिसम्मता, ऊषरवृष्टिन्यायेनाऽर्थिक्रियाकारित्विरहात् । गलमत्स्य-भवविमोचक-विषात्रभोज्यादिपरिणामवत् प्रत्यपायफलैव । तदुक्तं उपदेशपदे → गलमच्छ-भविमोयग-विसन्नभोईण जारिसो एसो । मोहा सुहो वि असुहो तप्फलओ एवमेसो वि ।। जो मंदराग-दोसो परिणामो सुद्धओ तओ होति । मोहम्मि य पबलम्मी ण मंदया हंदि एएसिं ।। ← (उप.पद.१८८-१८९) इति । मार्गानुसारिणी भावशुब्दिरन्तःशौचमुच्यते । एतेन → मनःशुब्दिः अन्तःशौचम् ← (बौ.ध.५/८/१/२) इति बौधायनधर्मसृत्रवचनमपि व्याख्यातम ।

प्रकृते कारिकात्रितयेन ग्रन्थकृद् अष्टकप्रकरणसंवादमाह- 'भावशृद्धि'रिति, 'राग' इति, 'तथे'ति च । तद्वृत्तिस्त्चेवम् 🔿 भावशुद्धिः मनसोऽसंक्लिश्यमानता या परैर्विरुद्धदानादौ धर्मव्याघातपरिहार-निबन्धनतया कल्पिता सापि, न केवलं धर्मव्याघात एव ज्ञेय इति अपिशब्दार्थः, ज्ञेया = ज्ञातव्या या एषा वक्ष्यमाणस्वरूपा, नान्या। तामेवाह, मार्गं जिनोक्तज्ञानादिकं मोक्षपथमनुसरत्यनुगच्छतीत्येवंशीला = मार्गानुसारिणी। अथ परो ब्रुयात्, सैषा ममेत्यत्राह, प्रज्ञापना = आगमार्थोपदेशनं सा प्रिया = वल्लभा यस्यां भावशुद्धौ सा प्रज्ञापनाप्रिया अत्यर्थं = अतिशयेन। उक्तस्यैवार्थस्य व्यतिरेकमाह न = नैव पुनःशब्दः पूर्वोक्तार्थापेक्षया प्रकृतार्थविलक्षणताप्रतिपादनार्थः, स्वः = स्वकीयो न तु शास्त्रीयः, स चासा-वाग्रहश्चार्थाभिनिवेशः = स्वाग्रहः स एवात्मा स्वभावो यस्याः सा स्वाग्रहात्मिकेति । रागः अभिष्वङ्गलक्षणः, द्वेषः अप्रीतिरूपः, मोहश्च अज्ञानलक्षणश्च, 'चशब्दौ समुच्चयार्थौ', एते त्रयोऽपि भावमालिन्यहेतवः आत्मपरिणामाऽशुद्धिनिबन्धनानि स्वाग्रहादिभावकारणानीति गर्भः। एतेषां रागादीनां उत्कर्षः = उपचय ન હોય તેવા જીવો અપ્રજ્ઞાપનીય કહેવાય. આવા અપ્રજ્ઞાપનીય અને અજ્ઞાની જીવની ઉપરોક્ત ભાવશુદ્ધિ આગમમાન્ય ન હોવાનું કારણ એ છે કે તેવી ભાવશુદ્ધિ કદાગ્રહસ્વરૂપ છે. શાસ્ત્ર પ્રત્યેની શ્રદ્ધા કરતાં પોતાની માન્યતાની પક્કડ વધી જવી એનું નામ પોતાનો આગ્રહ-કદાગ્રહ. તેમની ભાવશૃદ્ધિ આવા કદાગ્રહરૂપ હોવાના લીધે જ તે ભાવશુદ્ધિ મોક્ષમાર્ગને અનુસરનારી નથી. મોક્ષમાર્ગનો અર્થ છે વિશિષ્ટ પ્રકારના ઉપલા ગુણસ્થાનકની પ્રાપ્તિ કરાવવામાં નિપુણ અને સ્વરસવાહી એવો નિર્મળ જીવપરિણામ. કદાગ્રહ હોય એટલે આવા નિર્મળ પરિણામરૂપ મોક્ષમાર્ગને તે ભાવશુદ્ધિ અનુસરી ન શકે. મોક્ષમાર્ગને અનુસરવા માટે, મોક્ષમાર્ગે આગળ વધવા માટે જે ભાવશુદ્ધિ સમર્થ ન હોય તે ભાવશુદ્ધિ કઈ રીતે તાત્ત્વિક ભાવશુદ્ધિરૂપે આગમમાન્ય બની શકે ? માટે અષ્ટકજીમાં જણાવેલ છે કે 'જે મોક્ષમાર્ગને અનુસરનારી હોય, જેમાં શાસ્ત્રોપદેશ અત્યંત પ્રિય હોય તે ભાવશુદ્ધિ સાચી જાણવી. ભાવશુદ્ધિને પોતાના કદાગ્રહસ્વરૂપ ન સમજવી. રાગ, દ્વેષ અને મોહ- આ ત્રણ પદાર્થ ભાવને મલિન કરનારા છે. તેથી

तथोत्कृष्टे च सत्यस्मिन्शुद्धिर्वे शब्दमात्रकम् । स्वबुद्धिकल्पनांशिल्पिनिर्मितं नाऽर्थवद् भवेत् ।।
(अष्टक-२२/१-२-३) ।।२६।।

एतदुत्कर्षस्तत एतदुत्कर्षतो ज्ञेयो = ज्ञातव्यः, हन्त इति प्रत्यवधारणार्थः कोमलामन्त्रणार्थो वा, उत्कर्षः = उपचयः अस्य = भावमालिन्यस्य स्वाग्रहादिरूपस्य, तत्त्वतः = परमार्थवृत्येति । तथा = तेन प्रकारेण रागाद्युत्कर्षलक्षणेन उत्कृष्टे = उत्कटे चशब्दः पुनरर्थः सित = भवित अस्मिन् = रागादिहेतुके स्वाग्रहादिरूपे भावमालिन्ये शुद्धिः = शुद्धत्वम्, भावस्येति गम्यते, वैशब्दो वाक्यालङ्कारार्थः, शब्द एवाभिधानमेव शब्दमात्रं तदेव कुत्सितं शब्दमात्रकं = निरिभिधेयमित्यर्थः, मालिन्योत्कर्षे सित नास्ति भावशुद्धिर्मालिन्यस्य तद्विरुद्धरूपत्वादिग्नसद्भावे शीतविदित्ते भावना । अथ मालिन्ये सत्यपि शुद्धिरिष्यते ततः कथं शब्दमात्रत्वमस्या इत्यत्राह, स्वबुद्धया = प्रमाणापरतन्त्रया मत्या कल्पना = क्लृप्तिः सैव शिल्पं = चित्रादिकौशलं तेन निर्मितं विरचितं = स्वबुद्धिकल्पनाशिल्पनिर्मितं यच्छब्दरूपं तदिति गम्यम्, न = नैव अर्थवत् = साभिधेयं भवेत् = जायेत ← (अष्टक-२२/९-२-३ वृत्ति) इति । अत एव गुर्वाद्याज्ञापारतन्त्र्यमनेकशः शास्त्रेषूपवर्ण्यते । एतेन → आणाइ तवो आणाइ संजमो तह य दाणमाणाए । आणारिहओ धम्मो, पलालपूल व्य पिडहाइ ।। ← (सं.स.३२) सम्बोधसप्तिकावचनमपि व्याख्यातम् । युक्तञ्चैतत् । इत्थमेव रागादिदोषक्षयोपपत्तेः । एतेन → एतो हि भिक्खु ! परमो अरियो उपसमो, यदिदं राग-दोस-मोहानं उपसमो ← (म.नि.३/४०/२) इति मिज्झमिनकायवचनमपि व्याख्यातम् । प्रकृते रागादिविगमानुविद्धा भावशुद्धिरेवाऽमृतकल्पाऽवसेया । एतेन → यो खो भिक्खु ! रागक्खयो, दोसक्खयो, मोहक्खयो वृच्चिति अमतं ← (सं.नि.५/४५/७) इति संयुत्तिनकायवचनमपि व्याख्यातम् ।

राग-द्वेषाद्युत्कर्षे सित तु बाह्योग्राऽऽचारवत्त्वेऽिप सितीर्थ्यरप्यूज्यत्वं तदपकर्षे च बाह्याचारवैकल्ये-ऽिप पूज्यत्विमित तु बौद्धानामिप सम्मतम्। इदमेवाऽिभिप्रेत्य मिज्झिमिनकाये → यस्स कस्सचि, आवुसो, भिक्खुनो इमे पापका अकुसला इच्छावचरा अप्पहीना दिस्सन्ति चेव सूयन्ति च, किञ्चािप सो होति आरञ्जिको पन्तसेनासनो पिण्डपातिको सपदानचारी पंसुकूलिको लूखचीवरधरो, अथ खो नं सब्रह्मचारी न चेव सक्करोन्ति न गर्ल करोन्ति न मानेन्ति न पूजेन्ति। तं किस्स हेतु ? ते हि तस्स आयस्मतो पापका अकुसला इच्छावचरा अप्पहीना दिस्सन्ति चेव सूयन्ति च।.... यस्स कस्सचि, आवुसो, भिक्खुनो इमे पापका अकुसला इच्छावचरा पहीना दिस्सन्ति चेव सूयन्ति च। किञ्चािप सो होति गामन्तिवहारी नेमन्तिनको गहपितचीवरधरो, अथ खो नं सब्रह्मचारी सक्करोन्ति गर्ल करोन्ति मानेन्ति पूजेन्ति। तं किस्स हेतु ? ते हि तस्स आयस्मतो पापका अकुसला इच्छावचरा पहीना दिस्सन्ति चेव सूयन्ति च ← (म.नि. अनङ्गणसूत्त-९/९/५/६९+६२) इत्युक्तं तदत्र भावनीयं स्वपरसमयाऽविरोधेन तात्पर्यप्रेक्षिविवेकिभिः। अप्पहीना = अप्रहीनाः, आरञ्जिको = आरण्यिकः, पन्तसेनासनो = प्रान्तशयनाऽऽसनः, गामन्तविहारी = ग्रामान्तविहारी, नगरविहारीित यावत्। शिष्टं स्पष्टम् । ।६/२६।।

પરમાર્થથી રાગાદિ વધવાથી ભાવમલિનતા વધે. રાગાદિ તીવ્ર હોય તો ભાવશુદ્ધિ તો નામમાત્ર રહે. કારણ કે પોતાની બુદ્ધિની કલ્પનારૂપ શિલ્પી દ્વારા રચાયેલ ચીજ સાર્થક બનતી નથી.(૬/૨૬)

१. हस्तादर्शे '...शल्य...' इत्यशुद्धः पाठः ।

मोहानुत्कर्षकृच्चैतदत एवाऽपि शास्त्रवित् । क्षमाश्रमणहस्तेनेत्याह सर्वेषु कर्मसु ।।२७।। मोहेति। एतद् = गुणवत्पारतन्त्र्यं च मोहानुत्कर्षकृत् = स्वाऽऽग्रहहेतुमोहापकर्षनिबन्धनं, तदाह-न मोहोद्रिक्तताऽभावे स्वाग्रहो जायते क्वचित् । गुणवत्पारतन्त्र्यं हि तदनुत्कर्षसाधनम् ।। (अ.२२/४) अत एव = गुणवत्पारतन्त्र्यस्य मोहाऽनुत्कर्षकृत्त्वादेव शास्त्रविदिष = आगमज्ञोऽपि सर्वेषु कर्मसु = दीक्षादानोद्देशसमुदेशादिषु 'क्षमाश्रमणहस्तेने'त्याह ।

गुणवत्पारतन्त्र्यमाहात्म्यमाह- 'मोहे'ति । स्वाग्रहहेतुमोहापकर्षनिबन्धनं = सन्मार्गप्रतिबन्धकस्वकीया-भिनिवेशकारणमोहह्नासहेतुः । अत्रैवाष्टकसंवादमाह- 'ने'ति । तद्वृत्तिस्त्वेवम् → न = नैव मोहस्या- ज्ञानस्योपलक्षणत्वात् रागद्वेषयोश्चोद्रिक्तता = उद्रेकस्तस्या अभावः = अविद्यमानता मोहोद्रिक्तताऽभावस्तत्र = मोहोद्रिकताभावे स्वाग्रहः = अनागमिकार्थाभिनिवेशो भावशुद्धिविपर्ययलक्षणः जायते = भवित क्विचत् = कुत्रचिदिप वस्तुनि । इदमुक्तं भवित – मोहोत्कर्षजन्यत्वात् स्वाग्रहो = भावमालिन्यम्, मोहोत्कर्षजन्यत्वं चास्य "रागो द्वेषश्च" (अष्टक-२२/२) इत्यादिवचनप्रामाण्यात्, तदेवं स्वाग्रहस्य भावमालिन्यरूषपत्वाद् भावशुद्धिनं तदात्मिकेति स्थितम् । अथ मोहह्रासस्य स्वाग्रहाभावहेतोः क उपाय इत्याह गुणवतां = विद्यमानसम्यग्ज्ञानक्रियागुणानां पारतन्त्र्यमधीनत्वं = गुणवत्पारतन्त्र्यम्, हिशब्दः' पुनरर्थः, गुणवत्पारतन्त्र्यं पुनः तस्य मोहस्यानुत्कर्षो ह्रासस्तस्य साधनं कारणं = तदनुत्कर्षसाधनम्। दृश्यते ह्यागमस्याऽऽगमविदां वा पारतन्त्र्यान्मोहानुत्कर्षः ← (अ.प्र.२२/८ वृत्ति) इति ।

વિશેષાર્થ :- ગીતાર્થ ગુરુભગવંત જે જે પ્રવર્તન-નિવર્તન માટે પ્રેરણા કરે તે શાસ્ત્રાનુસારે હોય છે, શાસ્ત્રના પરમાર્થને અનુસારે હોય છે. માટે ગીતાર્થ ગુરુદેવ જે કાંઈ આદેશ-સૂચન કરે તે મુજબ કરવાથી સામેની વ્યક્તિનું અવશ્ય કલ્યાણ જ થાય છે. આવી શ્રદ્ધા જેટલી બળવાન હોય તેટલો આત્મવિકાસ વધુ થાય, ઝડપી થાય, નક્કર થાય. પરંતુ જ્યારે આ શ્રદ્ધા કરતાં 'ગુરુદેવ ભલે આમ કહે પણ મારી બુદ્ધિમાં આ રીતે બેસે છે. મારી સમજણ મુજબ કરીશ તો જ મારું કલ્યાણ થશે.' આવી રીતે પોતાની માન્યતાની પક્કડ વધી જાય ત્યારે ગીતાર્થ ગુરુદેવના ઉપદેશ પ્રત્યે આંખ-મીંચામણા કરીને આ અણસમજુ-અપ્રજ્ઞાપનીય-આગ્રહી-હઠાગ્રહી-કદાગ્રહી-દુરાગ્રહી જીવ પોતાનું ધારેલું જ કરે છે, આગમાનુસારે કે મોક્ષમાર્ગ મુજબ નહિ. માટે તેની ભાવશુદ્ધિ માત્ર બોલવા પૂરતી જ હોય છે. તેનાથી કાંઈ આત્મકલ્યાણ થતું નથી. પાડાને ભેંસ કહી દેવાથી કાંઈ પાડો દૂધ ન આપે. ( ₹/ ₹ € )

ગાથાર્થ :- ગુરુપારતન્ત્ર્ય મોહને ઘટાડનાર છે. માટે જ શાસ્ત્રવેત્તા પણ સર્વ ક્રિયાઓમાં 'ક્ષમાશ્રમણ એવા સાધુના હાથેથી' એમ કહે છે. (€/૨૭)

ટીકાર્થ: પોતાના કદાગ્રહના કારણભૂત એવા મોહને ઘટાડવાનું કારણ ગુણવાન જ્ઞાની ગુરુનું પારતંત્ર્ય છે. અષ્ટકજીમાં કહેલ છે કે → 'મોહના ઉછાળાનો અભાવ હોય તો ક્યારેય કદાગ્રહ થતો નથી. ગુણવાનનું પારતંત્ર્ય મોહને ખલાસ કરવાનું સાધન છે.' ← આ રીતે ગુણવાનનું પારતંત્ર્ય મોહને ખતમ કરનાર હોવાથી જ આગમના જાણકાર પણ દીક્ષા દેવામાં, યોગોદ્રહનમાં ઉદ્દેશ-સમુદ્દેશ-અનુજ્ઞા વગેરેમાં 'ક્ષમાશ્રમણ એવા સાધુ ભગવંતના હાથે સૂત્ર-અર્થ-તદુભયથી સારી રીતે ધારણ કરજો…' ઈત્યાદિ બોલે છે.

इत्थमभिलापस्य भावतो गुणपारतन्त्र्यहेतुत्वात्, तस्य च मोहापकर्षद्वाराऽतिचारशोधकत्वात्। तदाह- अत एवाऽऽगमज्ञोऽपि दीक्षादानादिषु ध्रुवम् । क्षमाश्रमणहस्तेनेत्याह सर्वेषु कर्मसु ।। (अ.२२/५) ।।२७।।

इत्थं = 'खमासमणाणं हत्थेणं सुत्तेणं अत्थेणं तदुभयेणं सम्मं धारिज्जाहि, अन्नेसिं च पवेज्जाहि गुरुगुणेहिं वुड्ढिज्जाहि...' (प्र.यो.वि.पृ.२८) इत्यादिरूपस्य प्रव्रज्यायोगादिविधिसङ्ग्रहदर्शितस्य अभि-लापस्य = वचनस्य भावतः = परिणाममाश्रित्य गुणवत्पारतन्त्र्र्यहेतुत्वात्, तस्य च = गुणवत्पारतन्त्र्र्यस्य हि मोहापकर्षद्वारा अतिचारशोधकत्वात् । मोहापगमे तु मुक्तिः करतलस्थिता । सम्मतञ्चेदं सुगतस्यापि । तदुक्तं इतिवुक्तके → मोहं भिक्खवे ! एकधम्मं पजहथ । अहं वो पाटिभोगो अनागामिताया ← (इति.९/३) इति । पाटिभोगो = साक्षी, अनागामिताया = मुक्तेः, शिष्टं स्पष्टम् ।

ग्रन्थकृदत्र अष्टकसंवादमाह 'अत' इति । → यत एव कारणात् गुणवत्पारतन्त्र्यं मोहानुत्कर्षस्य साधकम्, अत एव = एतस्मादेव कारणात् आगमज्ञोऽपि = आप्तवचनवेद्यपि सन्, आस्तामनागमज्ञः, दीक्षादानादिषु = प्रव्रज्यावितरणप्रभृतिषु, आदिशब्दादुद्देश-समुद्देशादिषु, कर्मस्विति योगः, ध्रुवं = निश्चितं क्षमाश्रमणहस्तेन = सद्गुरुकरेण, न स्वातन्त्र्र्येण, इति एवंरूपमिभलापं आह = ब्रूते दीक्षा-दिदाता मोहानुत्कर्षार्थमेव, सर्वेषु = समस्तेषु कर्मसु = व्यापारेष्विति। तस्माद् गुणवत्पारतन्त्र्यादेव मोहानुत्कर्षलक्षणा भावशुद्धिर्नान्यथा ← (अष्टक २२/५ वृत्ति) इति । तदुक्तं हारिभद्रीयावश्यकवृत्तौ अपि → आप्तोपदेशपारम्पर्यख्यापनार्थं क्षमाश्रमणानां हस्तेन, न स्वोत्प्रेक्षया ← (आ.नि.१०२७-भाष्य-१८२ वृत्ति-पृष्ठ-४७९) इति। अत एव गीतार्थेरिप गुरुपारतन्त्र्यमङ्गीक्रियत एव, 'न हि सुशिक्षितोऽपि नटबटुः स्वस्कन्धमधिरोढुं शक्तः' इति न्यायेन । एतेन → यथापि नाम तथैवासिधारया सैवाऽसिधारा न शक्यते च्छेत्तुम्। न तेनैवाऽङ्गुल्यग्रेण तदेवाऽङ्गुल्यग्रं शक्यते स्प्रष्टुम् ← (मा.वृ.पृष्ठ-६२) इति माध्यमकवृत्तिवचनमपि व्याख्यातम् । ।६/२७।।

આ રીતે જે બોલાય છે તે ભાવથી ગુણવાનના પારતંત્ર્યનું કારણ છે. અને ગુણવાનનું પારતન્ત્ર્ય મોહને ઘટાડવા દ્વારા અતિચાર-દોષ વગેરેની શુદ્ધિ કરે છે. અષ્ટકજીમાં જણાવેલ છે કે "ગુણવાનનું પારતંત્ર્ય મોહના હ્રાસનું કારણ હોવાથી જ દીક્ષા આપવી વગેરે સર્વ ક્રિયાઓમાં આગમવેત્તા પણ 'ક્ષમાશ્રમણના હાથેથી…' ઈત્યાદિ બોલે છે." (€/૨૭)

વિશેષાર્થ :- પોતાના ગુણવાન ગુરુને સમર્પિત રહેવાથી (૧) નમ્રતા આવે છે, (૨) સરળતા આવે છે, (૩) સ્વચ્છંદતા-કદાગ્રહ વગેરે દોષો ખલાસ થાય છે, (૪) સ્વભાવ શાંત અને સ્થિર બને છે, (૫) વિનય થાય છે, (૬) હજારો કડવા ખોટા અનુભવોથી બચી જવાય છે, (૭) આશ્રવ-બંધથી અસંગ થવાય છે, (૮) સંવર-નિર્જરામાર્ગની આરાધના થાય છે, (૯) ગૌતમસ્વામી વગેરેમાં પ્રતિષ્ઠિત શાશ્વત ગુરુપદની-ગુરુતત્ત્વની ઉપાસના થાય છે, (૧૦) ભવાન્તરમાં શાસન, સદ્ગુરુ, સંયમ, સમાધિ, કલ્યાણિત્ર વગેરે મળે તેવું પુણ્યાનુબંધી પુણ્ય બંધાય છે. (૧૧) મોક્ષમાર્ગ હૃદયમાં પ્રગટ થાય છે. આ રીતે અનેકાનેક લાભો થતા હોવાથી આગમના જાણકાર માટે પણ ગુરુસમર્પણભાવ બહુ જરૂરી ગુણ છે. (૬/૨૭)

यस्तु नाऽन्यगुणान् वेद न वा स्वगुणदोषवित्। स एवैतन्नाद्रियते न त्वासन्नमहोदयः ।।२८।। यस्त्विति । व्यक्तः ।।२८।।

गुणवद्बहुमानाद्यः कुर्यात्प्रवचनोन्नितम् । अन्येषां दर्शनोत्पत्तेस्तस्य स्यादुन्नितिः परा ।।२९।।
गुणवदिति । गुणवतां = ज्ञानादिगुणशालिनां बहुमानाद् (=गुणवद्बहुमानाद्) यः प्रवचनस्योन्नितिं
= बहुजनश्लाघां (=प्रवचनोन्नितिं) कुर्यात्तस्य स्वतः अन्येषां दर्शनोत्पत्तेः परा तीर्थकरत्वादिलक्षणा

गुणवत्पारतन्त्र्यादराऽनादरप्रयोजकस्वरूपमाह- 'य' इति । यस्तु जीवः अन्यगुणान् = स्वव्यतिरिक्त-गुणिगुणान् न वेद न वा स्वगुणदोषवित् स एव एतत् = गुणवत्पारतन्त्र्यं नाद्रियते, मोहोपहतबुद्धि-त्वात् । न तु आसन्नमहोदयः = मुक्तिनिकटवर्ती, प्रकृत्या शुद्धचित्तः स्थान-मानान्तरज्ञः, स तु भावशुद्धि-कलितत्वाद् गुणवत्पारतन्त्र्यमङ्गीकरोति, तस्यैव च भावशुद्धचिकारिता । तदुक्तं अष्टकप्रकरणे →

तस्मादासन्नभव्यस्य प्रकृत्या शुद्धचेतसः । स्थान-मानान्तरज्ञस्य गुणवद्बहुमानिनः ।।

औचित्येन प्रवृत्तस्य कुग्रहत्यागतो भृशम् । सर्वत्रागमनिष्ठस्य भावशुद्धिर्यथोदिता ।।

← (अष्टक.२२/७-८) इति प्रागुक्तं(पृ.३२०) अवश्यमत्रानुसन्धेयम् ।।६/२८।।

गुणवत्पारतन्त्र्यप्रयोजकगुणवद्बहुमानाद्य भवति तदाह- 'गुणविदि'ति । प्रकृते प्रदीपन्यायेनोपकारः परेषां द्रष्टव्यः । यथा प्रदीप एकस्मिन् प्रदेशे भुञ्जानानां ब्राह्मणानामेकस्य सन्निधौ प्रज्विततः तत्प्रदेशस्थानां परेषामप्युपकारं करोति तथा बहूनां गुणवतां कञ्चिदिप प्रत्याविष्कृतो बहुमानभावः तद्द्रष्टॄणामन्येषामि बोधिबीजाधानाद्युपकारं करोतीत्यवसेयम् । तीर्थकरत्वादिलक्षणोत्रतिरिति । तदुक्तं

ગાથાર્થઃ- જે બીજાના ગુણને ઓળખે નહિ, તથા પોતાના દોષને જાણે નહિ તે જ ગુણવાન ગુરુનું પારતન્ત્ર્ય ન સ્વીકારે, નહિ કે જેનો મોક્ષ નજીકમાં હોય તે. (૬/૨૮)

ટીકાર્થઃ - ગાથાર્થ સ્પષ્ટ હોવાથી પ્રન્થકારશ્રીએ તેની ટીકા-વ્યાખ્યા કરેલ નથી. (૬/૨૮)

વિશેષાર્થ :- ગુણને ઓળખે, ગુણનું મહત્ત્વ સમજાય, ગુણનું ફળ અને બળ નજરની સામે તરવરે, પોતાના દોષ દેખાય, દોષનું નુકશાનકારક ફળ સમજાય, દુર્ગતિ અને દોષનો ત્રાસ અનુભવાય, દોષનું ઉન્મૂલન કરવા જેવું લાગે, ગુણો કોઈ પણ ભોગે મેળવવા જેવા લાગે, 'ગુણવાન ગુરુ પ્રત્યેની બિનશરતી શરણાગિત દ્વારા મારા તમામ ગુણ પ્રગટ થશે અને તમામ દોષોના વળગણથી હું મુક્ત બનીશ' - આવો હાર્દિક સ્વીકાર આવે, ભવિતવ્યતા-કાળ વગેરેનો પરિપાક થયો હોય તો ગુણસંપત્ર ગુરુદેવનું પારતન્ત્ર્ય આવ્યા વિના રહે નહિ. આનાથી વિપરીત દશામાં જીવ વર્તતો હોય તો ગુરુ પ્રત્યે સમર્પણ ભાવ ન જાગે. આ વાતને લક્ષમાં રાખી વિદ્વાને પણ ગુરુસમર્પિત બનવા કટિબદ્ધ થવું. (₹/૨૮)

#### ચાલો, શાસનપ્રભાવનાને ઓળખીએ

**ગાથાર્થ** :- ગુણવાન પ્રત્યેના બહુમાનથી જે જિનશાસનની પ્રભાવના કરે એનાથી બીજા જીવોને સમ્યગ્દર્શન પ્રાપ્ત થવાના કારણે તે જીવની ઉત્કૃષ્ટ આત્મોન્નતિ થાય છે. (€/૨૯)

ટીકાર્થ:- આત્મજ્ઞાન વગેરે ગુણોથી અલંકૃત એવા ગુરુદેવ વગેરે પ્રત્યે બહુમાનભાવથી જે આરાધક જિનશાસન પ્રત્યે બીજા જીવોના હૈયામાં આદર-બહુમાન-પ્રશંસાભાવ પ્રગટ કરાવે છે તેના લીધે તે આરાધકને उन्नतिः स्यात्, कारणाऽनुरूपत्वात्कार्यस्य। तदाह-

यस्तून्नतौ यथाशक्ति सोऽपि सम्यक्त्वहेतुताम् । अन्येषां प्रतिपद्येह तदेवाप्नोत्यनुत्तमम् ।। प्रक्षीणतीव्रसङ्क्लेशं प्रशमादिगुणान्वितम् । निमित्तं सर्वसौख्यानां तथा सिद्धिसुखाऽऽवहम्।। (अष्टक २३/३-४) ।।२९।।

अष्टकप्रकरणे → कर्तव्या चोन्नतिः सत्यां शक्ताविह नियोगतः । प्रधानं कारणं ह्येषा तीर्थकृन्नाम-कर्मणः ।। ← (अ.प्र.२३/८) इति । अविशष्टश्च स्पष्टप्रायः टीकार्थः। सम्यग्दर्शनोत्पत्तौ कारिका-यग्मेन अष्टकसंवादमाह- 'य' इति, 'प्रक्षीणे'ित च। तहृत्तिस्त्वेवम् → यस्तु = यः पुनः प्राणी, उन्नतौ = प्रभावनायां, शासनस्येति वर्त्तते, यथाशिक्त = सामर्थ्यानुरूपम्, वर्त्तते इत्यनुवर्त्तते, तत्र साधुः प्रावचनिकत्वादिना शासनोन्नतौ वर्त्तते । यदाह "पावयणी धम्मकही त्वादी नेमित्तिओ तवस्सी य। विज्जा सिद्धो य कवी त्र अट्ठेव प्रभावगा भणिया ।।" (प्रवचनसारोद्धार-९३४, संबोधप्रकरण ३/६८) श्रावकस्तु कार्पण्यपरिहारतो विधिमता जिनबिम्बस्थापन-यात्राकरणेन जिनभवनगमन-जिनपूजनादिना साधुसाधर्मिककृपणाद्युचितकरणपुरस्सरभोजनादिना वेति, सोऽिप शासनप्रभावकः प्राणी, न केवलं शासन-मालिन्यकारी स्वव्यापारानुरूपं फलमासादयित शासनप्रभावकोऽिप स्वव्यापारानुरूपमेव फलमवाप्नोतीत्यिपिशब्दार्थः, सम्यक्त्वहेतुतां = शासनोन्नतिकरणेन सम्यग्दर्शनलाभस्य निमित्तभावं, अन्येषां = आत्मव्यितिरिक्तप्राणिनां समुपजिततशासनपक्षपातानां, प्रतिपद्य = स्वीकृत्य इह इत्यस्मिन् जन्मिन तदेव = सम्यक्त्वं, न तु मिथ्यात्वं, आप्नोति = आसादयिति अनुत्तमं = सर्वोत्तमं क्षायिकिमत्वर्थः (अ.प्र.२३/३ वृत्ति) इति।

सम्यक्त्वस्वरूपमाह – प्रक्षीणः = निःसत्ताकतां गतः तीव्रः = उत्कटः संक्लेशोऽनन्तानुबन्धिकषायो-दयलक्षणो यस्मिंस्तत्तथा, यतोऽनन्तानुबध्युदये तन्न भवतीति, यदाह 'पढमिल्लुयाण उदए नियमा संजोय-णाकसायाणं । सम्मदंसणलंभं भवसिद्धीया वि न लहंति ।।' (आवश्यकनिर्युक्ति १०८) प्रशमादिगुणान्वितं = प्रशम-संवेग-निर्वेदाऽनुकम्पाऽऽस्तिक्यलक्षणसङ्गतम् । यदार्षं 'उवसम-संवेगो वि य निव्वेओ तह य होइ अणुकम्पा। अत्थिक्कं चिय एए भवन्ति, सम्मत्तिंगाइं ।।" (पञ्चिलिङ्गप्रकरण-गा.२) भवन्ति च सम्यग्दृष्टेः सद्बोधसामर्थ्यात् प्रशमादयो गुणा विशिष्टक्रोधादीनामभावात् । आह च "तन्नास्य विषय-तृष्णा प्रभवत्युच्चैर्न दृष्टिसम्मोहः। अरुचिर्न धर्मपथ्ये न च पापा क्रोधकण्डूतिः।।"(षोडशक ४/९) आदिशब्दादन्येषामपि जिनशासनकुशलतादिगुणानां परिग्रहः । तथाहि "जिणसासणे कुसलया पभा-

સ્વતઃ = આપમેળે સમ્યગ્દર્શન ઉત્પન્ન થાય છે અને બીજા જીવોને જિનશાસનપ્રશંસાનિમિત્તે સમકિતની પ્રાપ્તિ થાય છે. તથા બીજા જીવોને સમકિત પમાડવાથી તે આરાધકને તીર્થંકરપદની પ્રાપ્તિ સુધીનો ઉદય થાય છે, કારણ કે કાર્ય હંમેશા કારણને અનુરૂપ હોય છે. પ્રસ્તુતમાં જિનશાસનની ઉન્નતિ કારણ છે અને આત્મોત્રતિ કાર્ય છે. તેથી બન્ને પરસ્પર અનુરૂપ છે. અષ્ટકજીમાં જણાવેલ છે કે → 'જે જીવ શક્તિ અનુસાર જિનશાસનની ઉન્નતિ કરે છે તે બીજા જીવોને સમકિતની પ્રાપ્તિમાં નિમિત્ત બનવાથી અહીં તે જ શ્રેષ્ઠ સમક્તિને પ્રાપ્ત કરે છે. સમ્યગ્દર્શન તીવ્ર-સંકલેશશૂન્ય હોય છે, પ્રશમ વગેરે ગુણથી સંપન્ન હોય છે, સર્વ પ્રકારના સુખનું નિમિત્ત હોય છે તથા મોક્ષસુખને લાવનાર હોય છે.' ← (€/૨૯)

Jain Education International

१. हस्तादर्शे '...नुत्तरम्' इति पाठः ।

यस्तु शासनमालिन्येऽनाभोगेनाऽपि वर्तते। बध्नाति स तु मिथ्यात्वं महाऽनर्थनिबन्धनम् ।।३०।। यस्त्विति । यस्तु शासनमालिन्ये = लोकविरुद्ध-गुणवन्निन्दादिना प्रवचनोपघाते अनाभोगे-नाऽपि = अज्ञानेनाऽपि वर्तते स तु शासनमालिन्योत्पादनाऽवसर एव मिथ्यात्वोदयाद् महाऽनर्थनि-

बन्धनं = दुरन्तसंसारकान्तारपरिभ्रमणकारणं मिथ्यात्वं बध्नाति । यदाह -

वणाऽऽयणणसेवणा थिरता। भत्ती य गुणा सम्मत्तदीपगा उत्तमा पंचित्त ।।" (तीर्थोद्गालिप्रकीर्णक-१२२० + सम्बोधप्रकरण ३/७२) तथा निमित्तं = कारणं सर्वसौख्यानां = समस्तनराऽमरभवसम्भवाऽऽ-नन्दिवशेषाणाम् । आह च "सम्मत्तम्मि उ लद्धे ठइयाइं नरय-तिरियदाराइं। दिव्वाणि माणुसाणि य मोक्खसुहाइं सहीणाइं ।।" (उपदेशमाला.२७०) तथा इति समुच्चये सिद्धिसुखाऽऽवहं = निर्वाण-सौख्यप्रापकम् । ननु मोक्षसुखं न सम्यक्त्वमात्राद् भवित अपि तु सम्यग्दर्शनादित्रयात्, यदाह-'सम्यग्दर्शन-ज्ञान-चारित्राणि मोक्षमार्गः' (त.सू. १।१) ततः कथं सम्यक्त्वं सिद्धिसुखाऽऽवहिमिति? अत्रोच्यते, ससहायस्य सम्यग्दर्शनस्य सिद्धिसुखसाधकत्वात्, सामग्र्यन्तर्भविन तदावहता न विरुद्धा, बीजादिसामग्र्यन्तर्भविनो वर्षस्येवाङ्कुरहेतुता ← (अ.प्र.२३/४ वृत्ति) इति ।।६/२९।।

गुणवद्बहुमानफलमुक्त्वा गुणवत्रिन्दाफलमाह- 'य' इति । स्पष्टप्रायः टीकार्थः । अष्टकसंवादमाह-

વિશેષાર્થ:- ગુણસંપત્ર ગુરુ પ્રત્યેનો સમર્પણ ભાવ જોઈને 'આ જિનશાસન કેવું અદ્ભુત છે કે જ્યાં ગુરુ પ્રત્યે આવો વિનય-બહુમાન-ભક્તિભાવ જીવતો-જાગતો જોવા મળે છે.' આ રીતે લોકો શાસનપ્રશંસા કરે છે. તેનાથી તેઓ સમક્તિ પામે છે તથા તેવી શાસનપ્રભાવના કરનાર ક્ષાયિક સમક્તિ પામે છે. એમ અષ્ટકજીની વૃત્તિમાં જણાવેલ છે. તથા અહીં જિનશાસનની ઉન્નતિ કરવાથી ભવાંતરમાં જિનશાસનની સ્થાપના, ઉત્કૃષ્ટ ઉન્નતિ અને રક્ષા કરવાનું સૌભાગ્ય તે પ્રભાવક જીવ મેળવે છે. 'જેવું વાવે તેવું લણે.' એના જેવી આ વાત છે. માટે પોતાની શક્તિ છુપાવ્યા વિના જિનશાસનની પ્રભાવના કરવામાં દરેકે પ્રયત્ન કરવો જોઈએ. પરંતુ જિનશાસનની પ્રભાવના કરતાં પૂર્વે તેની લાયકાત મેળવવી બહુ અગત્યની વાત છે. પોતાના હૃદયમાં રાગ, દ્વેષ, વાસના, લાલસા, અહંકાર વગેરે દોષો ક્ષીણપ્રાયઃ થવા જોઈએ. તેનું લક્ષ તો હોવું જ જોઈએ. બાકી તો શાસનપ્રભાવનાના ઓઠા નીચે જાતપ્રભાવના કરવામાં જ જીવ ખૂંચી જાય. પોતાનું નામ પત્રિકામાં, બોર્ડમાં, બેનરમાં, છાપામાં, અહેવાલમાં, આલબમમાં, બુકલેટમાં, લોકોના હોઠે આવે તે માટેની મથામણ કરતા તથા કેમેરા-વિડિયોમાં પોતાનું હાસ્ય કરકાવતું મોઢું ચમકાવવા તલસતા શાસનપ્રભાવકને જોઈને જૈન-જૈનેતર પાછળથી લોકો તેવા પ્રભાવકની મશ્કરી કરતા હોય છે, નિંદા-ટીકા કરતા હોય છે, નિહ કે જિનશાસનની પ્રશંસા. માટે શાસનપ્રભાવકે નિસ્પૃહતા, નિર્લેપતા, વૈરાગ્ય વગેરે ગુણો મેળવવા ખૂબ જ જરૂરી છે. (૬/૨૯)

ગાથાર્થ :- શાસનહીલનામાં જે અજાણતા પણ પ્રવૃત્ત થાય તે મહાઅનર્થના કારણભૂત એવા મિથ્યાત્વને બાંધે છે. (€/30)

ટીકાર્થ :- ગુણવાનની નિંદા વગેરે લોકવિરુદ્ધ પ્રવૃત્તિ દ્વારા અજાણતા પણ જે જીવ જિનશાસનહીલનામાં પ્રવર્તે છે તે જીવ શાસનહીલના કરવાના અવસરે જ મિથ્યાત્વનો ઉદય થવાના લીધે દુરંત ભવાટવી ભ્રમણાનું કારણ એવું મિથ્યાત્વ મોહનીય કર્મ બાંધે છે. કારણ કે અષ્ટક્રજીમાં જણાવેલ છે કે 'જે જીવ

यः शासनस्य मालिन्येऽनाभोगेनापि वर्तते । स तन्मिथ्यात्वहेतुत्वादन्येषां प्राणिनां ध्रुवम् ।। बध्नात्यपि तदेवालं परं संसारकारणम् । विपाकदारुणं घोरं सर्वानर्थनिबन्धनम् ।। (अ.२३/१-२)।।३०।।

#### स्वेच्छाचारे च बालानां मालिन्यं मार्गबाधया । गुणानां तेन सामग्र्यं गुणवत्पारतन्त्र्यतः ।।३१।।

'य' इति 'बघ्नाती'ति । तद्वृत्तिस्त्वेवम् → यः = कोऽपि श्रमणादिः शासनस्य = जिनप्रवचनस्य मालिन्ये = लोकविरुद्धाऽऽचरणेनोपघाते, आह च "छक्कायदयावन्तो वि, संजतो दुल्लभं कुणइ बोहिं। आहारे नीहारे, दुगुंछिए पिंडगहणे य ।।" (ओघनिर्युक्ति-४४९) अनाभोगेनापि = अज्ञानेनापि किंपुनराभोगेनापि, वर्त्तते = व्याप्रियते स = प्राणी, तेन जिनशासनमालिन्येन करणभूतेन मिथ्यात्वहेतुर्विपर्यस्तबोधजनकः 'तन्मिथ्यात्वहेतुत्वं तस्मात् = तन्मिथ्यात्वहेतुत्वं निथ्यात्वजनकत्वं = तन्मिथ्यात्वहेतुत्वं तस्मात् = तन्मिथ्यात्वहेतुत्वात् । केषां मिथ्यात्वहेतुत्वात् ? केषां मिथ्यात्वजनकत्वादित्याह अन्येषां = आत्मव्यतिरिक्तानां ये हि तस्यासदाचारेण जिनशासनं हीलयन्ति तेषां प्राणिनां = जीवानां ध्रुवं = अवश्यतया बध्नात्यि = स्वात्मप्रदेशेषु सम्बन्धयत्यिप न केवलं तेषां तज्जनयित, तदेव मिथ्यात्वमोहनीयकर्मैव यदन्यप्राणिनां जनितं न त्वन्यच्छुभं कर्मान्तरं अलं = अत्यर्थं निकाचनादिरूपेण, परं = प्रकृष्टं संसारकारणं = भवहेतुं विपाकदारुणं = दारुणविपाकं घोरं = भयानकं सर्वानर्थनिबन्धनं = निखिलप्रत्युहहेतुम् ।

ननु सम्यग्दृष्टिर्न मिथ्यात्वं बध्नाति मिथ्यात्वहेतुकत्वात् मिथ्यात्वप्रकृतेः, अत्रोच्यते, शासनमालि-न्योत्पादनावसरे मिथ्यात्वोदयान्मिथ्यादृष्टिरेवासावतो मिथ्यात्वबन्धः ← (अ.२३/१-२ वृत्ति) इति । ततश्च ध्रुवं नीचैर्गोत्रकर्मबन्धः । तदुक्तं दिगम्बरेण अमितगतिना पञ्चसङ्ग्रहे → जिनशासनिनदकः नीचैर्गोत्रं प्रबध्नाति ← (पं.सं.परिच्छेद-४/२०३) इति । । ६/३०।।

શાસનની અપભ્રાજના કરવામાં અજાણતા પણ પ્રવૃત્તિ કરે છે તે જીવ બીજા જીવોને મિથ્યાત્વનું નિમિત્ત બનવાથી તે જ મિથ્યાત્વને અવશ્ય બાંધે છે. તે બંધાતું મિથ્યાત્વ મોહનીય કર્મ સંસારપરિભ્રમણનું કારણ છે. તેનું ફળ દારુણ છે. તે મિથ્યાત્વ ઘોર-ભયંકર છે તથા તમામ પ્રકારના અનર્થનું તે કારણ છે.' (€/30)

વિશેષાર્થ :- ગુરુનિંદા વગેરે કરતા જૈન શ્રાવક-સાધુ વગેરેને જોઈને લોકોમાં જિનશાસનની અવહેલના થાય છે. લોકો મિથ્યાત્વ પામે છે. તેથી તે જ સમયે મિથ્યાત્વનો ઉદય નિંદકને થાય છે. જે આપો તે મળે- આ સિદ્ધાંત અહીં કામ કરે છે. માટે જિનશાસનની કદાચ પ્રભાવના ન કરી શકાય તો ચાલે પણ શાસનનિંદા થાય તેવું કામ તો હરગીજ ન જ ચાલે. શાસનપ્રભાવના કરવી એ સમર્થ વ્યક્તિનું કર્તવ્ય છે, બધાનું નહિ. પણ જિનશાસનની અપભ્રાજના ના થાય તેવી સાવધાની રાખવી એ તો દરેકની ફરજ છે. (₹/30)

ગાથાર્થ :- બાલ કક્ષાના જીવો સ્વચ્છંદ પ્રવૃત્તિ કરે તો લોકોમાં જિનશાસનનિંદા થવાથી શાસનની અપભ્રાજના થાય છે. તે કારણે ગુણવાન ગુરુના પારતન્ત્ર્યથી ગુણો પૂર્ણ બને છે. (€/૩૧) स्वेच्छेति । बालानां = अज्ञानिनां स्वेच्छाचारे च सित (मार्गबाधया=) मार्गस्य बाधया = 'अप्रधानपुरुषोऽयं जैनानां मार्गः' इत्येवं जनप्रवादरूपया मालिन्यं भवति मार्गस्य, तेन हेतुना गुणवत्पारतन्त्र्यत एव गुणानां = ज्ञानादीनां सामग्र्यं = पूर्णत्वं भवति ।।३१।। इत्यं विज्ञाय मितमान् यितर्गीतार्थसङ्गकृत् । त्रिधा शुद्ध्याऽऽचरन् धर्मं परमानन्दमञ्जते ।।३२।।

गुणवत्मारतन्त्र्यविरहापायमाह- 'स्वेच्छे'ति । अज्ञानिनां = कदाग्रहग्रस्तविषयप्रतिभासवतां द्रव्य-लिङ्गिनां स्वेच्छाचारे च = प्रधानपुरुषोपदेशवशवर्त्तित्वविरहे सित मार्गस्य = मोक्षमार्गप्रतिपादकस्य जिनशासनस्य 'अप्रधानपुरुषोऽयं जैनानां मार्गः = आचारविचारप्रवाहः' इत्येवं जनप्रवादलपया बाधया = हीलनया मार्गस्य = जिनशासनस्य मालिन्यं भवति । तस्य च सर्वोपायेन वर्जनीयत्वमेव। तदुक्तं अष्टकप्रकरणे →

अतः सर्वप्रयत्नेन मालिन्यं शासनस्य तु । प्रेक्षावता न कर्तव्यं प्रधानं पापसाधनम्।। अस्माच्छासनमालिन्याज्जातौ जातौ विगर्हितम् । प्रधानभावादात्मानं सदा दूरीकरोत्यलम् ।। (अ.प्र.२३/५-६) इति । तेन हेतुना गुणवत्पारतन्त्र्यत एव 'अहो विनयव्याप्तिमदं जैनशासनिम'ित मार्गप्रशंसया परेषां सम्यग्दर्शनाद्याधानद्वारा स्वकीयानां ज्ञानादीनां गुणानां पूर्णत्वं भवित ।।६/३९।।

प्रकृतप्रकरणमुपसंहरन्नाह- 'इत्थिम'ति । त्रिधा शुद्ध्या = तत्त्वसंवेदनज्ञान-सर्वसम्पत्करीभिक्षा-ज्ञान-गर्भवैराग्यसेवनप्रकारेण मनोवाक्कायविशुद्ध्या । तन्त्रान्तरप्रसिद्धेन उपदेशपददर्शितेन (गा.९२२) तैलपात्र-धरन्यायेनाऽप्रमादभावतो धर्मं = यतिधर्मं आचरन् परमानन्दं = उपाध्यजनितत्वे सित उपाध्यजनकं शाश्वितकं मञ्जुलं सुखं अश्नुते । उपलक्षणात् संयम-तपःप्रभृतीनामिप ग्रहणमत्र बोद्धव्यम् । तदुक्तं दशवैकालिकनिर्युक्तो → सज्झाय-संजम-तवे वेआवच्चे अ झाणजोगे अ। जो रमइ, नो रमइ अस्संजमिम सो वच्चइ सिद्धिं ।। ← (द.वै.नि.३६६) इति । ततश्च साधुसामग्र्यकृते तत्त्वसंवेदनज्ञानादिना देहादितो विविच्य स्वात्मनो निरुपाधिकपरमानन्दमयस्वरूपं विभावनीयं तदाविर्भावकृते च यतितव्यमित्यत्र तात्पर्यम् । प्रकृते → तमस्मिन् प्रत्यागात्मानं धिया योगप्रवृत्तया । भक्त्या विरक्त्या ज्ञानेन विविच्यात्मिन चिन्तयेत् ।। ← (क.दे.सं.२/७२) इति किपलदेवहृतिसंवादवचनमप्यनुयोज्यमुपलब्धसमयसारैर्यथातन्त्रमिति शम् ।।६/३२।।

ટીકાર્થઃ અજ્ઞાની બાલકક્ષાના સાધુઓ સ્વચ્છંદ રીતે પ્રવૃત્તિ કરે તો 'આ જૈનોનો ધર્મમાર્ગ નાયક વગરનો છે.' આ રીતે લોકોમાં જિનશાસનની નિંદા થવાથી જિનશાસનનું તેજ ઘટે છે. તે કારણે ગુણવાનના પારતન્ત્ર્યથી જ આત્મજ્ઞાન વગેરે ગુણો પૂર્ણ થાય છે. (ફ/૩૧)

ગાથાર્થ :- આ રીતે વિશેષ પ્રકારે જાણીને જે પ્રાજ્ઞ સાધુ ખરેખર ગીતાર્થનો સંગ કરે અને ત્રણ પ્રકારની શુદ્ધિથી ધર્મનું આચરણ કરે તો પરમાનંદને પ્રાપ્ત કરે છે. (€/૩૨)

ટીકાર્થ: - ગાથાર્થ સ્પષ્ટ હોવાથી આ ગાથાની ટીકા ટીકાકારશ્રીએ બનાવેલ નથી. (દ/૩૨) વિશેષાર્થ: - ઉપરોક્ત તમામ બાબતોને ઊંડાણથી જાણી મોક્ષમાર્ગાનુસારી ક્ષયોપશમવાળા સાધુ ગીતાર્થની નિશ્રાએ રહી તત્ત્વસંવેદન જ્ઞાન, સર્વસંપત્કરી ભિક્ષા અને જ્ઞાનગર્ભિત વૈરાગ્યને

#### इति साधुसामग्रदात्रिंशिका ।।६।।

भक्तिसमुत्थविज्ञान-वैराग्यादिप्रयुक्तितः । शुद्धात्मपदलाभाद्धि प्राप्तमोक्षान् भजाम्यहम् ।।९।। इति मुनियशोविजयविरचितायां नयलतायां साधुसामग्र्यद्वात्रिंशिकाविवरणम् ।।६।।

તાત્ત્વિક ભાવશુદ્ધિથી આત્મસાત્ કરી, અનેકના હૃદયમાં બોધિબીજની વાવણી કરે છે અને પ્રકૃષ્ટ શુદ્ધિ-પુષ્ટિ મેળવીને ઝડપથી મોક્ષે જાય છે. માટે મોક્ષાર્થીએ આ વિશે દઢ પ્રયત્ન કરવો-એવો હિતોપદેશ અહીં સૂચિત થાય છે.(૬/૩૨)

છક્રી બત્રીસીનો અનુવાદ પૂર્શ

#### 🏶 ૬. સાધુસમગ્રા બત્રીસીનો સ્વાધ્યાય 🏶

- (એ) નીચેના પ્રશ્નોના વિસ્તારથી જવાબ આપો.
- ૧. જ્ઞાનનાં ૩ પ્રકાર કયા કયા ? તેને સમજાવો.
- ૨. કાર્યનો સ્વભાવ બદલાય તો કારણનો સ્વભાવ અલગ માનવો જરૂરી છે તેની પાછળનો આશય સમજાવો.
- ૩. ચરમજ્ઞાનની મહાનતા સમજાવો.
- ૪. ભિક્ષાનાં ૩ પ્રકાર ક્યા ક્યા ? તેને સમજાવો.
- ૫. સંવિગ્નપાક્ષિકસાધ કોને કહેવાય ? તે સમજાવો.
- દ. 'વૃત્તિ' નામની ભિક્ષા કોને કહેવાય ? તે કોને હોય ?
- ૭. સર્વસંપત્કરી ભિક્ષાથી સાધુપણું સંપૂર્ણ કઈ રીતે બને ?
- ૮. વૈરાગ્યનાં ૩ પ્રકાર સમજાવો.
- ૯. કદાત્રહીની ભાવશૃદ્ધિ અમાન્ય કેમ છે ?

#### (બી) નીચે યોગ્ય જોડાણ જોડો.

| ٩. | મિથ્યાદેષ્ટિ      | જીવપરિણામ         |
|----|-------------------|-------------------|
| ₹. | ભિક્ષા            | અજ્ઞાની           |
| З. | સ્વરસવાહી         | વિષયપ્રતિભાસજ્ઞાન |
| ४. | બાલ               | સમુદાન            |
| ૫. | મોહ               | વિસ્ક્ત           |
| ₹. | વૈરાગ્ય           | બીજું જ્ઞાન       |
| ૭. | તત્ત્વસંવેદન      | અજ્ઞાન            |
| ۷. | ભિન્નગ્રંથિ       | સત્જ્ઞાન          |
| ૯. | અનિષ્ટસાધનતાજ્ઞાન | નિવર્તક           |

#### (સી) ખાલી જગ્યા પૂરો.

- ૧. અવિરતસમ્યગ્દસ્ટિને ...... જ્ઞાન હોય છે.(વિષયપ્રતિભાસ, તત્ત્વસંવેદન, આત્મપરિણતિવાળું)
- ૨. ...... કર્મના ક્ષયોપશમથી વિષયપ્રતિભાસજ્ઞાન થાય છે. (અજ્ઞાના૦, મત્યજ્ઞાનાવરણ, મતિજ્ઞાના૦)
- 3. જ્ઞાનાવરણના ક્ષયોપશમથી સમકિતીને ..... હોય છે. (દ્વિતીયજ્ઞાન, પંચમજ્ઞાન, તૃતીયજ્ઞાન)
- ૪. સર્વવિરતીના એક ભવમાં ઉત્કૃષ્ટથી ...... આકર્ષ છે. (સહસ્રપૃથક્ત્વ, શતપૃથક્ત્વ, પૃથક્ત્વ)
- ૫. સર્વસંપત્કરી ભિક્ષા .......ને હોય છે. (જિનકલ્પિક, પાસત્થા, અવસન્ન)
- ૬. ...... કર્મબંધ કરનારી ભિક્ષા પૌરુષઘ્ની કહેલી છે.(ચારિત્રમોહનીય, દર્શન મોહનીય, કષાયમોહ)
- ૭. નિશ્ચયનયથી તો પોતાના ...... પરિણામ જ કર્મબંધમાં કારણ છે.(બહિરંગ, વિશુદ્ધ, અંતરંગ)
- ૮. યથાશક્તિ પ્રવૃત્તિ ન કરવાથી પ્રથમ વૈરાગ્ય ...... રૂપે હોય છે.(આર્તધ્યાન, ધર્મધ્યાન, શુકલધ્યાન)
- ૯. જિનશાસનનો નિંદક ...... કર્મ બાંધે છે. (અશાતા, નીચગોત્ર, દુર્ભાગ્ય)

#### 🛊 દૃ. નયલતાની અનુપ્રેક્ષા 🛊

#### (એ) નીચેના પ્રશ્નોના વિસ્તારથી જવાબ આપો.

- ૧. સાધુના આહાર-પાણી વગેરેને ઉદ્દેશીને ચતુર્ભંગી જણાવો.
- ૨. ત્રણે પ્રકારનાં વૈરાગ્ય શું શું આપે છે ? તે જણાવો.
- 3. નિશ્ચય અને વ્યવહારનયથી આત્મા કેવો છે ? તે જણાવો.
- ૪. જ્ઞાનગર્ભિત વૈરાગ્યની પ્રાપ્તિમાં ઉપકારી કોણ બને છે ?
- પ. ગુણવાનની પરતન્ત્રતાનું માહાત્મ્ય સમજાવો.
- ગુરુસમર્પણભાવના ૧૧ ગુણ જણાવો.
- ૭. ગુણવાનના બહુમાનથી શાસનપ્રભાવના કઈ રીતે થાય ?
- ૮. ત્રિવિધજ્ઞાનના ચિક્ષોનો ઉપયોગ ક્યાં થાય છે ? તે કારણસહિત જણાવો.

#### (બી) નીચેના પ્રશ્નોના સંક્ષેપમાં જવાબ આપો.

- ૧. વિરતિ કોને કહેવાય ?
- ર. ત્રણ જ્ઞાનનાં ચિક્ષ જણાવો.
- 3. ક્યા કર્મનો ઉદય ન હોય તો નિરવઘ પ્રવૃત્તિ થાય ?
- ૪. ૧૧મી પ્રતિમા વહન કરનારને કઈ ભિક્ષા હોય છે?
- પ. સારૂપિક કોને કહેવાય ?
- દ. મોહગર્ભિતવૈરાગ્ય કોના જેવો છે ?
- ૭. જ્ઞાનનું ફળ જણાવો.
- ૮. ગુણવાનનું પારતન્ત્ર્ય શું ઘટાડવા દ્વારા દોષની શુદ્ધિ કરે છે ?
- ૯. ગુણવાન ગુરુનું પારતન્ત્ર્ય કોણ ન સ્વીકારે ?
- ૧૦. પરમાનંદને કોશ પ્રાપ્ત કરે છે ?

#### (સી) ખાલી જગ્યા પૂરો.

- ૧. દુઃખગર્ભિત વૈરાગ્ય ...... છે. (વૈરાગ્ય, સુખકારક, ખેદકારક)
- ૨. બીજા પ્રકારનો વૈરાગ્ય ...... છે. (જ્ઞાનગર્ભિત, મોહગર્ભિત, દુઃખગર્ભિત)
- ૩. મોક્ષના ઉપાયમાં પ્રવૃત્તિ કરાવનાર ...... ગર્ભિત વૈરાગ્ય છે. (મોહ, જ્ઞાન, દુ:ખ)
- ૪. પર્યાયદેષ્ટિએ આત્મા ...... છે. (અવિનાશી, વિનાશી, નિત્યાનિત્ય)
- પ. સંયતમહાત્મા જ્ઞાનથી ...... બને. (જ્ઞાની, વિરક્ત, દર્શની)
- દ. ...... જ્ઞાન, વિના વિઘ્ને, તરત ફળને આપે છે. (તત્ત્વસંવેદન, વિષયપ્રતિભાસ, શ્રુત)
- ૭. પ્રવૃત્તિભેદનું પ્રયોજક ...... કર્મનો ઉદય છે. (દર્શનમોહનીય, ચારિત્રમોહનીય, જ્ઞાનાવરણીય)
- ૮. ગુણઠાણાની આવ-જાવ ચાલુ રહે તેને શાસ્ત્રીય પરિભાષામાં ...... કહેવાય. (આકર્ષ. ઉદય. ક્ષય)

### ७ - धर्मव्यवस्था द्वात्रिंशिका

### સાતમી બત્રીસીની પ્રસાદી

न हि शक्यभक्षणकत्वमेव भक्ष्यत्वं,

किं त्वधर्माऽजनकभक्षणकत्वम् ।।७/३।। (पृ.४४९)

'જેનું ભક્ષણ થઈ શકે તે ભક્ષ્ય કહેવાય' આવું નથી.

પરંતુ જેનું ભક્ષણ પાપનું કારણ ન બને તે જ ભક્ષ્ય કહેવાય.

जीवसंसिक्तिहेतुत्वात् मांसं बहुश्रुतैः निषिद्धम् ।।७/५।। (पृ.४५४)

જીવોની ઉત્પત્તિનું કારણ હોવાથી બહુશ્રુત

જૈનોએ માંસ ખાવાનો નિષેધ કરેલો છે.

उत्सर्गतो निषिद्धं पुष्टालम्बनसमावेशेन क्वचित्कदाचित्कस्यचिद् गुणाऽऽवहमपि स्वस्त्रातो दुष्टतां न परित्यजति ।।७/१६।। (पृ.४८९)

ઉત્સર્ગથી જેનો નિષેધ કરવામાં આવેલ હોય તે જ વસ્તુનું બળવાન કોઈક કારણને વશ ક્યાંક ક્યારેક સેવન કરવાથી કોઈક વ્યક્તિવિશેષને લાભ થવા છતાં તે નિષિદ્ધ વસ્તુ સ્વરૂપથી દોષગ્રસ્તતાનો ત્યાગ કરતી નથી. प्रमादादिदोषिवरोधेन तपसोऽप्यात्मगुणत्वात् ।।७/२६।। (पृ.५१८) प्रमाद वगेरे दोषोनो विरोधी ढोवाथी तप पश आत्मानो गुश छे.

व्यवहारात्परप्राणरक्षणं यतनावतः ।

रहस्यं परमं साधोः समग्रश्रुतधारिणः । परिणामप्रमाणत्वं निश्चयैकाग्रचेतसः ।।७/३०।। (पृ.५३३) सभग्र श्रुतने धारण કरनार साधु જ्यारे निश्चयनयमां એકાગ્ર ચિત્તવાળા હોય છે त्यारे શ્રેષ્ઠ રહસ્યભૂત વાત દર્શાવે છે કે 'પરિણામ = ભાવ એ જ પ્રમાણ છે.'

तिष्ठतो न शुभो भावो ह्यसदायतनेषु च । गन्तव्यं तत्सदाचारभावाऽभ्यन्तरवर्त्मना ।।७/३१।। (पृ.५३४) ખરાબ પ્રવૃત્તિમાં પરોવાયેલ માણસને શુભ પરિણામ પ્રાયઃ થતો નથી. માટે સદાચાર અને વિશુદ્ધ ભાવો દ્વારા આંતરિક મોક્ષમાર્ગે આગળ ધપવું જોઈએ.

#### ।। अथ धर्मव्यवस्थाद्वात्रिंशिका ।।७।।

साधुसामग्रं धर्मव्यवस्थया निर्वाह्यत इतीयमत्राऽभिधीयते-

भक्ष्याऽभक्ष्यविवेकाच्च गम्याऽगम्यविवेकतः। तपो-दयाविशेषाच्च स धर्मो व्यवतिष्ठते ।।१।। भक्ष्येति । स्पष्टः ।।१।।

भक्ष्यं मांसमि प्राह कश्चित्प्राण्यङ्गभावतः । ओदनादिवदित्येवमनुमानपुरःसरम् ।।२।।

#### 🗱 तयलता 🍪

यत्सामग्र्येण संसारबीजं दग्ध्वा परं महः । लभ्यते तित्रिमित्तेयं धर्मिवभिक्तिरुच्यते ।।१।। षष्ठद्वात्रिंशिकायां व्यावर्णितं साधुसामग्रं धर्मव्यवस्थया = भक्ष्याऽभक्ष्यादिविवेकलक्षणधर्मव्यवस्थया निर्वाह्यते । न च कुवलयमालायां → गम्मागम्मं जाणइ भक्खाऽभक्खं च वच्चमऽवच्चं। जाणइ य जेण भावे तं नाणं होइ पुरिसस्स ।। ← (कु.मा.पृ.१४३) इत्येवं उद्योतनसूरिदर्शितरीत्या भक्ष्याऽभक्ष्यादिविवेकस्य साधुसामग्र्यघटकीभूतसज्ज्ञानाऽधीनत्वादन्योऽन्याश्र्यस्याऽपरिहार्यत्वमेव स्यादिति वाच्यम्, यतो निश्चयतो भक्ष्याऽभक्ष्यादिविवेकस्य सज्ज्ञानाऽधीनत्वेऽपि तत्त्वसंवेदनज्ञान-सर्वसम्पत्करिभक्षा-ज्ञानगर्भवैराग्यसमनुवेधलक्षणसाधुसामग्र्यनिर्वाहकत्वं व्यवहारतोऽनाविलमेवित न कश्चिद्दोष इति हेतोः इयं = धर्मव्यवस्था अत्र = सप्तमद्वात्रिंशिकायां अभिधीयते = प्रतिपादनविषयीक्रियते- 'भक्ष्ये'ति । स धर्मः = 'त्रिधा शुद्धचाऽऽचरन् धर्मिम'त्यनेन (द्वा.द्वा.६/३२, पृ.४४३) साधुसामग्र्यद्वात्रिंशिकाचरमकारिकोक्तो धर्मः । प्रकृतद्वात्रिंशिकाविषयनिर्देशककारिकायामस्यां शिष्टं स्पष्टम् ।।७/१।।

'न हि एकाकिनी प्रतिज्ञा प्रतिज्ञातं साधयेदि'ति न्यायेन मांसभक्ष्यतासाधनाय बौद्धो हेतुमाह-प्राण्यङ्गत्वादिति । तदुक्तं न्यायवार्तिके अपि → न च प्रतिज्ञा प्रतिज्ञां साधयित ← (न्या.वा.पृष्ठ.

#### ધર્મવ્યવસ્થા દ્વાત્રિંશિક પ્રકાશ

ધર્માધર્મની વ્યવસ્થા દ્વારા સાધુપણાની સંપૂર્ણતાનો નિર્વાહ થાય છે. માટે ધર્માધર્મની વ્યવસ્થા આ સાતમી બત્રીસીમાં કહેવાય છે.

ગાથાર્થ :- ભક્ષ્ય અને અભક્ષ્યના વિવેકથી, ગમ્ય-અગમ્યના વિવેકથી તથા વિશિષ્ટ તપ અને દયાથી ધર્મ વ્યવસ્થિત રહે છે. (૭/૧)

ટીકાર્થ :- ગાથાર્થ સ્પષ્ટ હોવાથી ટીકાકારશ્રીએ તેની વ્યાખ્યા કરેલ નથી. (૭/૧)

વિશેષાર્થ:- પ્રસ્તુત બત્રીસીમાં ૨ થી ૧૭ શ્લોક દ્વારા ભક્ષ્યાભક્ષ્યની વ્યવસ્થા, ૧૮ થી ૨૪ શ્લોક દ્વારા ગમ્યાગમ્યની વ્યવસ્થા, ૨૫-૨૬ શ્લોક દ્વારા તપધર્મ અને ૨૭ થી ૩૧ શ્લોક દ્વારા વિશેષ પ્રકારની દયા દર્શાવેલ છે તથા તે સંબંધી અન્યદર્શનીઓના અપ્રામાણિક મન્તવ્યનું નિરાકરણ કરેલ છે. (૭/૧)

### **#** માંસ ભક્ષ્ય છે - બીદ્ધ **#**

ગાથાર્થ :- 'માંસ ભક્ષ્ય છે. કેમ કે તે પ્રાણીનું અંગ છે, જેમ કે ભાત વગેરે' - આવા અનુમાન પ્રયોગપૂર્વક કોઈક માંસને પણ ખાવા લાયક કહે છે. (૭/૨)

१. मुद्रितप्रतौ 'व्यक्त' इति पाठः ।

भक्ष्यमिति । मांसादिकमभक्ष्यमोदनादिकं च भक्ष्यमिति सकलशिष्टजनप्रसिद्धा व्यवस्था । तत्र किश्चित् = सौगतो मांसमिप भक्ष्यं प्राण्यङ्गभावतः । च चायमिसद्धो हेतुः, मांसस्य प्राण्यङ्गतायाः प्रत्यक्षसिद्धत्वात्, <mark>ओदनादिवत् ।</mark> न चाऽत्र दृष्टान्ते हेतुवैकल्यं, ओदन-स्यैकेन्द्रियप्राण्यङ्गत्वेन प्रतीतत्वात्' इत्येवमनुमानपुरःसरं प्राह ।।२।।

स्वतन्त्रसाधनत्वेऽदोऽयुक्तं दृष्टान्तदोषतः । प्रसङ्गसाधनत्वेऽपि बाधकत्वाद् व्यवस्थितेः ।।३।।

स्वतन्त्रेति । अदः = सौगतोक्तमेतदनुमानं स्वतन्त्रसाधनत्वे दृष्टान्तदोषतः = दृष्टान्तस्य ३४५) इति । न च अयं = प्राण्यङ्गत्वलक्षणो हेतुः असिद्धः = मांसलक्षणे पक्षेऽवृत्तिरिति शङ्कनीयम्, मांसस्य = षष्ठी-सप्तम्योरभिन्नार्थवाचकत्वात् मांसलक्षणे पक्षे प्राण्यङ्गतायाः प्रत्यक्षसिद्धत्वात् = आबाल-गोपालप्रसिद्धचाक्षुषादिप्रत्यक्षप्रमाणेन प्रसिद्धत्वात्। तदुक्तं अष्टकप्रकरणे > भक्षणीयं सता मांसं प्राण्य-ङ्गत्वेन हेतुना। ओदनादिवदित्येवं कश्चिदाहाऽतितार्किकः ।। ← (अ.प्र.१७/१) इति ।।७/२।।

ननु 'मांस भक्षणीयं प्राण्यङ्गत्वादि'त्येतत् स्वतन्त्रसाधनं प्रसङ्गसाधनं वा ? इत्याशयेन पूर्वपक्षं दूषयति 'स्वतन्त्रे'ति । स्वतन्त्रसाधनं नाम विकल्पसिद्धपक्षोदाहरणाद्यनङ्गीकारेण केवलपरदर्शनसम्मत-प्रमाणसिद्धपक्षोदाहरणाद्यनवलम्बनेन वा केवलस्वदर्शनसम्मतप्रमाणप्रसिद्धपक्षोदाहरणाद्यवलम्बनेनैव वाऽनुमानप्र-माणेन स्वाभिमतगोचरानुमितिजननम् । सौगतोक्तं 'मांसं भक्षणीयं प्राण्यङ्गत्वात्, ओदनादिवदि'ति एत-दनुमानं स्वतन्त्रसाधनत्वे साध्य-साधनव्याप्तिप्रदर्शकस्य दृष्टान्तस्य साधनवैकल्यात् = प्राण्यङ्गत्वलक्षण-

**ટીકાર્થ**:- માંસ વગેરે અભક્ષ્ય છે અને ભાત વગેરે ભક્ષ્ય છે - આ પ્રમાણેની વ્યવસ્થા સર્વ શિષ્ટ પુરુષોમાં પ્રસિદ્ધ છે. આ અંગે બૌદ્ધ લોકો એમ કહે છે કે- માંસ પણ ભક્ષ્ય છે, કારણ કે તે પ્રાણીનું અંગ છે. પ્રાણીઅંગત્વ નામનો ગુણધર્મ માંસમાં પ્રત્યક્ષ પ્રમાણથી જણાવાના લીધે 'પ્રાણીઅંગત્વ' હેતુ સ્વરૂપઅસિદ્ધ નથી. ભાત વગેરે દષ્ટાન્ત પણ હેતુશૂન્ય નથી. કારણ કે ભાત વગેરે તો એકેન્દ્રિય જીવના અંગ રૂપે પ્રસિદ્ધ જ છે. આ રીતે અનુમાનપ્રયોગ કરવા પૂર્વક બૌદ્ધ લોકો માંસને પણ ખાવા લાયક ઠરાવે છે. (૭/૨)

વિશેષાર્થ :- હેતુ પક્ષમાં ન રહે તો સ્વરૂપ અસિદ્ધ બને. પક્ષમાં અસિદ્ધ = અવિદ્યમાન હેતુ સાધ્યને સિદ્ધ ન કરી શકે. માટે અનુમાનપ્રયોગમાં જણાવેલ હેતુ પક્ષમાં રહેવો જરૂરી છે. પ્રસ્તુતમાં 'પ્રાણીઅંગત્વ' નામનો ગુણધર્મ હેતુ છે અને તે પક્ષભૂત માંસમાં રહેલ છે. માટે હેતુમાં સ્વરૂપઅસિદ્ધિ દોષ લાગુ પડતો નથી. તેમ જ ઉદાહરણમાં હેતુ રહેવાથી ઉદાહરણમાં હેતુવિકલતા દોષ પણ લાગુ પડતો નથી. આ રીતે બૌદ્ધ વિદ્વાન માંસને ભક્ષ્ય તરીકે સિદ્ધ કરવાનો પ્રયાસ કરે છે. (૭/૨)

## 🌼 માંસ અભક્ષ્ય છે - 🕅 🛊

બૌદ્ધના ઉપરોક્ત અનુમાનપ્રયોગનું નિરાકરણ કરવા ત્રંથકારશ્રી જણાવે છે કે -

ગાથાર્થ :- જો આ અનુમાન સ્વતન્ત્ર સાધન હોય તો અયોગ્ય છે. કારણ કે ઉદાહરણમાં દોષ રહેલ છે. પ્રસંગસાધન હોય તો પણ અયોગ્ય છે. કારણ કે પ્રસિદ્ધ વ્યવસ્થા તેમાં બાધક છે.(૭/૩)

ટીકાર્થ :- બૌદ્ધ લોકોએ જણાવેલ ઉપરોક્ત અનુમાન સ્વતન્ત્ર સાધન (= સ્વમાન્ય સાધ્યને વાદી-પ્રતિવાદીમાન્ય હેતુથી સિદ્ધ કરવાનું સાધન) હોય તો તે અયોગ્ય છે. કારણ કે ઉદાહરણભૂત ભાત વગેરેમાં साधनवैकल्याद् अयुक्तं, <sup>१</sup>वनस्पत्याद्येकेन्द्रियाणां बौद्धस्य प्राणित्वेनाऽसिद्धत्वात्

प्रसङ्गसाधनत्वेऽपि = विकल्पसिद्धदृष्टान्ताद्युपादानेन परमतदूषणमात्रपर्यवसितहेतुत्वेऽपि अदोऽयुक्तं, व्यवस्थितेः = लोकाऽऽगमसिद्ध-भक्ष्याऽभक्ष्यव्यवस्थाया बाधकत्वात्, प्राण्यङ्गत्वमात्रस्य भक्ष्यत्वा-प्रयोजकत्वात् । न हि शक्यभक्षणकत्वमेव भक्ष्यत्वं, किं त्वधर्माऽजनकभक्षणकत्वं, तत्र च व्यवस्था प्रयोजिकेति । तदाह-

हेतुशून्यत्वाद् अयुक्तं = युक्त्यसङ्गतम्, ओदनाद्युपादानकारणानां तण्डुलादीनां वनस्पतिरूपत्वात्, वन-स्पत्याद्येकेन्द्रियाणां बौद्धस्य मते प्राणित्वेनाऽसिद्धत्वात् । न हि बौद्धैर्वनस्पत्यादीनां प्राणित्वमङ्गीकृतम्। प्रत्युत न्यायिवन्दौ (परिच्छेद-३/सू.५४) धर्मकीर्त्तिना बौद्धाचार्येण वनस्पतिचैतन्यसाधकानुमानमप्रमाणत्वेनो-पदिशतम् । ततश्चोदाहरणे प्राण्यङ्गत्वलक्षणहेतोर्भक्ष्यत्वात्मकसाध्येन बौद्धमते व्याप्यत्वासिद्धेरसिद्धान्वयाभिधानोऽनैकान्तिको हेतुरिति जिनेश्वरसूरयः ।

नन्वस्तु तर्हि परदर्शनसम्मतप्रमाणप्रसिद्धपक्षोदाहरणाद्यालम्बनेन विकल्पसिद्धपक्षोदाहरणाद्युपादानेनैव तात्पर्यवृत्त्याऽन्यदर्शनाभिमतपदार्थखण्डनमात्रबोधनहेतुलक्षणं प्रसङ्गसाधनम् । जैनदर्शने तु वनस्पत्या- द्येकेन्द्रियाणां प्राणित्वेन प्रसिद्धत्वाद् " यद्यत् प्राण्यङ्गं तत्तद् भक्ष्यं यथौदनादि, प्राण्यङ्गं च मांसमिति तदप्योदनादिवद् भक्ष्यमेवे'ति सौगताऽऽशङ्कायामाह – प्रसङ्गसाधनत्वेऽऽपि अदः = सौगतोक्तमेतदनुमानं अपुक्तं = असङ्गतम्, लोकाऽऽगमिसद्धभक्ष्याऽभक्ष्यव्यवस्थायाः = शिष्टपुरुष्त्रसमुदायव्यवहार-शिष्टसम्मतशास्त्रप्रसिद्धस्य भक्ष्याभक्ष्यविभागस्य मांसभक्षणसाधकानुमाने बाधकत्वात् । न हि परमार्थतः प्राण्यङ्गत्व-तदितरत्वमात्रनिबन्धना सर्वेव भक्ष्याऽभक्ष्यव्यवस्था समस्तिः प्राण्यङ्गत्वमात्रस्य भक्ष्यत्वाऽप्रयोजकत्वात् = भक्षणार्हत्वाऽनिबन्धनत्वात् । ततश्च गोमयपायसीयन्यायप्रवृत्तिरत्रानुयोज्या । 'गोमयं पायसं गव्यत्वादि'-त्यादिरूपेण यथाकथञ्चित्समाधानेऽपि दुष्टत्वानपगमात् । न हि शक्यभक्षणकत्वं = गलबिलाऽधस्संयोगानुकूलव्यापारशक्तिप्रतियोगित्वं एव भक्ष्यत्वं = भक्ष्यपदप्रवृत्तिनिमित्तम्, अन्यथा विष्टा-छगणादिकमपि बौद्धानां भक्ष्यं स्यात् । किन्तु अधर्माऽजनकभक्षणकत्वं एव भक्ष्यपदप्रवृत्तिनिमित्तम् । तत्र च = अधर्माजनकभक्षणकत्वे हि शिष्टलोकव्यवहार-शास्त्रनिबन्धना व्यवस्था एव प्रयोजिका ।

હેતુ રહેતો નથી. વનસ્પતિ વગેરે એકેન્દ્રિય જીવો બૌદ્ધ લોકોને પ્રાણીરૂપે માન્ય ન હોવાથી ભાત આદિમાં પ્રાણીઅંગત્વ નામનો હેતુ રહેતો નથી. (ઉદાહરણમાં સ્વમાન્ય હેતુ રહેતો ન હોય તો હેતુ અને સાધ્યની વચ્ચે વ્યાપ્તિ જ સિદ્ધ થઈ શકતી ન હોવાથી સ્વતન્ત્રસાધન સ્વરૂપ અનુમાન પ્રયોગ સાધ્યની સિદ્ધિ કરી ન શકે.)

પોતાને માન્ય ન હોવા છતાં પ્રતિવાદીને માન્ય એવા દેષ્ટાન્તને કલ્પનાથી સ્વીકારી તેવા વિકલ્પસિદ્ધ = કલ્પનાસિદ્ધ દેષ્ટાન્ત વગેરે લેવા દ્વારા પ્રતિવાદીના મતમાં દૂષણ આપવું એ જ એકમાત્ર જેનું પ્રયોજન હોય તે પ્રસંગસાધન કહેવાય. જો બૌદ્ધે જણાવેલ અનુમાનપ્રયોગ પ્રસંગસાધન હોય તો પણ યોગ્ય નથી. કારણ કે લોકસિદ્ધ અને આગમપ્રમાણસિદ્ધ એવી ભક્ષ્યાભક્ષ્યની વ્યવસ્થા જ તેમાં બાધક છે. આનું કારણ એ છે કે કેવલ પ્રાણીઅંગત્વ ગુણધર્મ ભક્ષ્યત્વનો પ્રયોજક નથી. કારણ કે 'જેનું ભક્ષણ થઈ શકે તે ભક્ષ્ય કહેવાય' આવું નથી. પરંતુ જેનું ભક્ષણ પાપનું કારણ ન બને તે જ ભક્ષ્ય કહેવાય. આ બાબતમાં તો શાસ્ત્રીય વ્યવસ્થા જ પ્રયોજક બની શકે. માટે જ અષ્ટકજીમાં પણ જણાવેલ છે

भक्ष्याऽभक्ष्यव्यवस्थेह शास्त्र-लोकनिबन्धना ।

सर्वेव भावतो यस्मात्तस्मादेतदसाम्प्रतम् ।। (अष्टक. १७/२)।।३।। इत्थज्वैतदभ्युपेयं, यतः-व्यवस्थितं हि गोः पेयं क्षीरादि रुधिरादि न । न्यायोऽत्राप्येष नो चेत्स्याद् भिक्षुमांसादिकं तथा ।।४।।

व्यवस्थितमिति । व्यवस्थितं हि 'गोः क्षीरादि पेयं, रुधिरादि न' । १न हि गवाङ्गत्वाऽविशेषा-

अष्टकप्रकरणसंवादमाह- 'भक्ष्याभक्ष्ये'ति । कारिका भावितार्थैव ।।७/३।।

न हि गवाङ्गत्वात् उभयोः = गोक्षीर-रुधिरयोः अविशेषः = भक्ष्याऽभक्ष्यत्वं तुल्यम् । ततश्च કે 'લોકમાં જે કારણે ભક્ષ્ય-અભક્ષ્ય વગેરે વિષયક તમામ વ્યવસ્થા વાસ્તવમાં શાસ્ત્રમૂલક અને શિષ્ટપુરુષમૂલક છે તે કારણે બૌદ્ધોક્ત અનુમાનપ્રયોગ અનુચિત છે.' (૭/૩)

#### સ્વતંત્રસાધન-પ્રસંગસાધનમીમાંસા

વિશેષાર્થ: સ્વતંત્રસાધન એટલે એવા પ્રકારનો અનુમાનપ્રયોગ કે જેમાં વાદી-પ્રતિવાદી બન્નેને માન્ય હોય તેવા હેતુ, સાધ્ય, પક્ષ અને ઉદાહરણ લેવામાં આવે. તેના દ્વારા પોતાને માન્ય એવા સાધ્યની પક્ષમાં સિદ્ધિ થાય છે. જે પક્ષ, ઉદાહરણ વગેરે પોતાને માન્ય ન હોવા છતાં પ્રતિવાદીને સંમત હોવાથી કાલ્પનિક રીતે, બૌદ્ધિક સ્તરે સ્વીકારીને પોતાને ન ગમતી એવી કોઈ બાબતનું પક્ષમાં નિરાકરણ કરવાનું હોય તેવા પ્રયોગને પ્રસંગસાધન કહેવાય. દા.ત. પર્વત અગ્નિવાળો છે, કારણ કે ત્યાં ધૂમાડો છે.' આ અનુમાનપ્રયોગ સ્વતંત્ર સાધન કહેવાય. તથા 'જો આત્મા સર્વથા નિત્ય હોય તો તે માણસમાંથી દેવ બની ન શકે, અર્થક્રિયાકારક બની ના શકે…' આ પ્રસંગ સાધન કહેવાય, બૌદ્ધ કે જૈનને આત્મા વગેરેમાં એકાંતનિત્યત્વ માન્ય નથી, છતાં અભ્યુપગમવાદથી તેને સ્વીકારી એકાંતનિત્યઆત્મવાદી નૈયાયિક સામે ઉપરોક્ત વચન જૈન, બૌદ્ધ વગેરે બોલી શકે છે. તે પ્રસંગસાધન જાણવું.

પ્રસ્તુતમાં બૌદ્ધ લોકો વનસ્પતિને જીવ ન માનતા હોવાથી ભાત સ્વરૂપ ઉદાહરણમાં પ્રાણીઅંગત્વ હેતુ તેમના મતે અસિદ્ધ છે. માટે સ્વતંત્ર સાધન તરીકે પૂર્વોક્ત અનુમાન લઈ ન શકાય. હા, જૈનો વનસ્પતિને જીવ માને છે. માટે જૈનમત મુજબ પ્રાણીઅંગત્વ ગુણધર્મ ભાતમાં રહી શકે છે. તેથી અભ્યુપગમવાદથી તેનો સ્વીકાર કરીને બૌદ્ધ લોકો જૈનોને એમ કહી શકે કે 'માંસને જો પ્રાણીનું અંગ માનશો તો ભાતની જેમ તેને પણ ભક્ષ્ય માનવું પડશે.' પરંતુ પ્રસ્તુતમાં આવું પણ બૌદ્ધ વિદ્વાન કહી શકે તેમ નથી. કારણ કે 'ભક્ષ્ય' શબ્દનો અર્થ 'જેને ખાઈ શકાય' એવો નથી. બાકી તો વિષ્ટા, છાણ, કાદવ વગેરે પણ બૌદ્ધ માટે ભક્ષ્ય બની જશે. પરંતુ 'જેનું ભક્ષણ પાપમાં નિમિત્ત ન બને તેવો પદાર્થ' આવો ભક્ષ્યપદનો અર્થ છે. આવું ભક્ષ્યપણું તો શિષ્ટ પુરુષને અને શાસ્ત્રને માન્ય હોય એવી વ્યવસ્થા દ્વારા જ સિદ્ધ થાય, નહિ કે પ્રાણીઅંગત્વ ગુણધર્મ દ્વારા. તથા શિષ્ટલોકમાં અને શાસ્ત્રમાં માંસને અભક્ષ્ય = ખાવાને અયોગ્ય જ બતાવેલ છે. આ વાત આગળના શ્લોકમાં પ્રંથકારશ્રી સ્પષ્ટ કરે છે.(૭/૩)

આ રીતે આ પ્રમાણે માનવું જરૂરી છે. કારણ કે >

ગાથાર્થ :- 'ગાયનું દૂધ વગેરે પીવા યોગ્ય છે, નહિ કે લોહી વગેરે' આ પ્રમાણે વ્યવસ્થા કરાયેલ છે. પ્રસ્તુતમાં તર્ક પણ લાગુ પડે છે. બાકી તો બૌદ્ધ સાધુના માંસ વગેરેને પણ ભક્ષ્ય માનવું પડશે.(૭/૪)

**ટીકાર્થ** :- લોકમાં અને શાસ્ત્રમાં પેય-અપેય વગેરે અંગે વ્યવસ્થા આ મુજબ થયેલી છે કે -

दुभयोरिवशेषः । एष न्यायोऽत्राऽपि = अधिकृतेऽप्यवतरित, प्राण्यङ्गत्वेऽप्योदनादेर्भक्ष्यत्वस्य मांसा-देश्चाभक्ष्यत्वस्य व्यवस्थितत्वात् । तदुक्तं —

'तत्र प्राण्यङ्गमप्येकं भक्ष्यमन्यत्तु नो तथा । सिद्धं गवादिसत्क्षीर-रुधिरादौ तथेक्षणात्' ।। (अष्टक.१७/३) । नो चेत्- यदि च नैवमभ्युपगम्यते तदा तव **♦भिक्षुमांसादिकं तथा** = भक्ष्यं स्यात्, प्राण्यङ्गत्वाऽविशेषात् ।♦

प्राण्यङ्गं सद् भक्ष्यञ्चाऽभक्ष्यञ्चोपलब्धमिति सपक्ष-विपक्षवृत्तित्वादनैकान्तिकः प्राण्यङ्गत्वहेतुः । 'गवां क्षीरं पेयतया लोके शास्त्रे च न निषिध्यते; रुधिर-मांसे तु नानुमन्येते' इति प्रसिद्धम् । एष न्यायः = लोक-शास्त्रप्रसिद्धपेयाऽपेयव्यवस्थालक्षणदृष्टान्तः अधिकृतेऽपि = ओदनादि-मांसाद्योरपि अवतरित = स्वसामर्थ्यलब्धाऽवकाशत्वेन भक्ष्याऽभक्ष्यविभागद्योतनकृते प्रसरित ।

यदि च एवं = 'प्राण्यङ्गत्वं न भक्ष्यत्वप्रयोजकं, अधर्माऽजनकभक्षणकत्वमेव भक्ष्यपदप्रवृत्तिनिमित्तं, न तु शक्यभक्षणकत्विमे'ति नाभ्युपगम्यते बौद्धेन त्वया तदा तव सौगतस्य भिक्षुमांसादिकं = बौद्ध-साधुशरीरगतं मांसादिकमि भक्ष्यं स्यात्, प्राण्यङ्गत्वाऽविशेषात् = प्राण्यङ्गत्वस्य गोमांसवत् बौद्धसाधु-मांसादाविप समानत्वात् । न हि तद्भक्षणिक्रयाऽप्यशक्या ।

यतु मज्झिमनिकाये महातृष्णासङ्क्षयसूत्रे सुगतेन → लोहितञ्हेतं भिक्खवे ! अरियस्स विनये यिददं मातृथञ्जं ← (म.नि.१/४/८/४०८/पृष्ठ-३३७) (लोहितं ह्येतद् भिक्षवः ! आर्यविनये = बौद्धधर्मे यिददं मातृस्तन्यम्- इति अक्षरयोजना) इत्युक्तं तदसत्, प्रसिद्धाऽविगीतिशष्टाचारबाधितत्वात्, स्वार-सिकाऽबाधिताऽनुभवविरोधात्, सुगतलोहितस्याऽपि बौद्धभिक्षुपेयत्वप्रसङ्गाच्च ।

एतेन → अदिष्ठं, असुतं, अपिरसंकितं- इमेहि खो, अहं जीवक ! तीहि ठानेहि मंसं पिरभोगं ति वदामि ← (म.नि.जीव-कमुत्त २/९/५/५२) इति मिज्झमिनकाये सुगतवचनं निरस्तम् बौद्धभिक्षुकोदे-शेनोपस्कृतस्यापि तथारूपेणाऽदृष्टाऽश्रुताऽपिरशङ्कितसुगतमांसस्याऽपि बौद्धसाधूनां भक्ष्यत्चापत्तेश्चेति दिक्।

किञ्च प्राण्यङ्गत्वमात्रस्य भक्ष्यत्वप्रयोजकत्वाभ्युपगमे यत्किल भक्षयितुमशक्यमस्थि-शृङ्ग-खुरादि तदिप भक्ष्यं स्यात्, प्राण्यङ्गत्वाऽविशेषात् । ततश्चाभक्ष्यस्य भक्ष्यत्वाऽऽपादनेन प्राण्यङ्गत्वहेतुरस्थ्यादौ गायनुं दूध वगेरे पीवा योग्य छे, निष्ठ डे लोडी वगेरे. दूध अने लोडी - आ अन्ने समान रीते गायनुं अंग डोवा छतां ते अन्ने पीवा लायड नथी. आ ४ तर्ड लक्ष्य- अलक्ष्य पदार्थनी व्यवस्थामां प्रश्न लागु परे छे. ते आ रीते डे प्राशीअंगत्व लात अने मांसमां समान डोवा छतां लात वगेरे लक्ष्य छे अने मांस वगेरे अलक्ष्य छे. आ अंगे अष्टड्ळमां प्रश्न ४शावेल छे डे → 'प्राशी अंग डोवा छतां એક लक्ष्य छे अने अने अने अने अने अने अने शास्त्रमां प्रसिद्ध छे. गायसंअंधी दूध अने लोडी वगेरेमां ते मु४अ देजाय छे.' ←

જો ઉપર જણાવ્યું તે મુજબ માનવામાં ન આવે તો બૌદ્ધ વિદ્વાનો માટે બૌદ્ધ સાધુનું માંસ પણ ભક્ષ્ય બનશે, કારણ કે પ્રાણીઅંગત્વ નામનો ગુણધર્મ તો ભાત વગેરેની જેમ તેમાં પણ રહેલો જ છે.

<sup>•....•</sup> चिह्नद्वयमध्यवर्ती पाठो हस्तादर्शे नास्ति ।

तदाह- भिक्षुमांसनिषेधोऽपि न चैवं युज्यते क्वचित् । अस्थ्याद्यपि च भक्ष्यं स्यात्प्राण्यङ्गत्वाऽविशेषतः।। (अष्टक.१७/५) ।

किं चैवं स्त्रीत्वसाम्याज्जाया-जनन्योरप्यविशेषेण गम्यत्वप्रसङ्ग इति नाऽयमुन्मत्तप्रलापो विदुषां सदिस शोभते। यदाह- एतावन्मात्रसाम्येन प्रवृत्तिर्यदि चेष्यते । जायायां स्वजनन्यां च स्त्रीत्वात्तुल्यैव साऽस्तु ते ।। (अष्टक.१७/६) 'मण्डलतन्त्रवादिनोऽत्राऽपीष्टाऽऽपत्तिरेवे'ति चेत् ?

विरुद्धोऽपीत्याशयेन अष्टकसंवादमाह- 'भिक्षुमांसे'ति । एतेन ओदनादिवद् मधुरादिरस-वीर्यनिष्पादकत्वा-दिना हेतुना मांसस्य भक्ष्यत्वं सेत्स्यतीति निरस्तम्, इत्थं हि सारमेयादिमांसस्यापि भक्ष्यत्वापत्तेः । तदुक्तं वात्स्यायनेन कामसूत्रे > रस-वीर्य-विपाका हि श्वमांसस्यापि वैद्यके । कीर्त्तिता इति तत् किं स्याद् भक्षणीयं विचक्षणैः ? ।। ← (का.सू. २/९/३८) इति ।

अत्रैव दूषणान्तरमाह- **किञ्चे**ति । **एवं** = शक्यभक्षणकत्वाऽशक्यभक्ष्यणकत्वाऽधर्माऽजनकभक्षणकत्वाऽधर्मजनकभक्षणकत्वाऽधर्मजनकभक्षणकत्वान्यविमृश्य प्राण्यङ्गत्वमात्रस्य भक्ष्यत्वप्रयोजकत्वाङ्गीकाररीत्या शक्यगम्यत्वाऽशक्यगम्यत्वाऽशिष्टत्वसम्पादकत्वाऽशिष्टत्वासम्पादकत्वान्यप्यविचार्य स्त्रीत्वसाम्यात् = योनि-स्तनादिम-त्त्वाऽविशेषात् जाया-जनन्योरिष अविशेषेण = समानप्रकारेण गम्यत्वप्रसङ्गः = सम्भोगाऽऽपित्तः पूजाभक्त्याद्यापत्तिर्वा समानैव ।

ननु जायायामिव स्वजनन्यामिप मैथुनक्रियामाचरतो मण्डलतन्त्रवादिनः अत्रापि = जननीगम्यत्चो-द्भावनेऽपि इष्टापित्तरेव इति चेत् ? मैवम्, महामोहोदयवतः तस्य शिष्टजनबिहर्भूतत्वात्, अगम्यगमना-दीनामकुत्तितत्वं लोकप्रसिद्धेन प्रत्यक्षेण बाध्यते । बहुसिद्धत्चेनास्यैव बलवत्त्वात् । न च 'शतमप्यन्धानां न पश्यती'ति न्यायात् बहुसिद्धत्वमप्रयोजकिमिति वाच्यम्, उपजीव्यजातीयत्वात्, अनुकूलतर्कसहकृतत्वा-

અષ્ટકજીમાં જણાવેલ છે કે 'જો પ્રાણીઅંગ હોવાથી બધું જ સમાનરૂપે ભક્ષ્ય માનશો તો 'બૌદ્ધ ભિક્ષુનું માંસ ન ખાવું' આ પ્રમાણે બૌદ્ધશાસ્ત્રમાં જણાવેલો નિષેધ સંગત નહિ થાય. તથા હાડકા વગેરે પણ પ્રાણીના અંગ હોવાથી ભક્ષ્ય બની જશે.'

## औद्धहर्शित हेतु विसंवाही

વળી, આ રીતે જે જે પ્રાણીઅંગ હોય તે તે પદાર્થને ભક્ષ્ય માનવામાં આવે તો માતા અને પત્નીમાં સ્ત્રીપશું સમાન હોવાથી પત્નીની જેમ માતા સાથે પણ સમાન વ્યવહાર થવાનો પ્રસંગ આવશે. પણ આવું માનવું તો બૌદ્ધ લોકોને પણ ઈષ્ટ નથી. માટે 'પ્રાણી અંગ હોવાથી ભાતની જેમ માંસ વગેરે પણ ભક્ષ્ય છે' આવો ઉન્મત્ત પ્રલાપ વિદ્વાનોની સભામાં શોભતો નથી. અષ્ટકજીમાં પણ જણાવેલ છે કે 'પ્રાણીઅંગરૂપે સમાનતા હોવા માત્રથી માંસભક્ષણ સ્વરૂપ પ્રવૃત્તિ જો બૌદ્ધ વિદ્વાનોને ઈષ્ટ હોય તો પત્ની અને પોતાની માતામાં સ્ત્રીપશું સમાન હોવાથી બૌદ્ધ વિદ્વાનોને તે બન્નેમાં પણ સમાન જ પ્રવૃત્તિ કરવી પડશે.' અર્થાત્ સ્ત્રીની જેમ માતા પણ ભોગ્ય બનશે અથવા તો માતાની જેમ પત્ની પણ પૂજ્ય બનશે.

પ્રસ્તુતમાં એવી શંકા ઉદ્ભવે કે → "મંડલતંત્રવાદીને તો આ બાબતમાં મનગમતું જ મળશે. કારણ કે તેમના મતે તો પોતાની પત્ની, પરસ્ત્રી કે માતા, કાકી વગેરે તમામ સ્ત્રીઓ ભોગ્ય જ છે. માટે 'માતા પત્નીની જેમ ભોગ્ય બની જશે' આ વાત તેમને અનિષ્ટ નથી પણ ઈષ્ટ જ છે." ← તો તે એટલા માટે વ્યાજબી નથી કે મંડલતન્ત્રવાદી મતનું અન્યત્ર અનેક પ્રકારે નિરાકરણ કરવામાં આવેલ છે તથા

तन्मतं बहुधाऽन्यत्र निराकृतं, लेशतश्चाग्रे निराकरिष्यामः ।।४।।

अपि च प्रसङ्गसाधनं पराऽभ्युपगमाऽनुसारेण भवति, न चास्माकं प्राण्यङ्गत्वेन मांसम-भक्ष्यमित्यभ्युपगमः १, किं तु जीवोत्पत्त्याश्रयत्वादिति दर्शयन्नाह-

प्राण्यङ्गत्वादभक्ष्यत्वं न हि मांसे मतं च नः। जीवसंसक्तिहेतुत्वात् किन्तु तद् गर्हितं बुधैः ।।५।।

प्राण्यङ्गत्वादिति । न हि नः = अस्माकं प्राण्यङ्गत्वान्मांसेऽभक्ष्यत्वं च<sup>3</sup> मतं, किन्तु च्वेत्यादिना (शास्त्रवार्तासमुच्चय २/३०-स्या.क.ल.) तन्मतं = मण्डलतन्त्रवादिमतं बहुधा अन्यत्र = स्याद्वादकल्पलतादौ निराकृतम्, लेशतश्च अग्ने = अस्या एव द्वात्रिंशिकायाः चतुर्विंशतितमकारिकायां (पृष्ठ-५०७) निराकरिष्यामः । इदञ्च पृष्ट-लगुडन्यायेनाऽवगन्तव्यम् । यथा बहूनां शुनां मध्ये एकस्य शुनः प्रहारार्थं प्रक्षिप्तः पृष्टो लगुडः तं प्रहृत्याऽन्यानिप निवारयित तथैवात्र बहूनां प्रतिवादिनां मध्ये सौगतस्य निराकरणार्थं प्रयुक्तिभिः प्रयुक्तिभिः मण्डलतन्त्रवादिमतमिप निराकृतमवगन्तव्यम् ।।७/४।।

अस्माकं जैनानां प्राण्यङ्गत्वेन हेतुना मांसमभक्ष्यमिति न च = नैव अभ्युपगमः = सिद्धान्तः, येन तेनैव हेतुनौदनादेरभक्ष्यता स्यात्, न वा तेन हेतुनौदनादेर्भक्ष्यत्वमभ्युपगम्यतेऽस्माभिर्येन तेनैव मांसादेरिप भक्ष्यता स्यात्, किन्तु जीवोत्पत्त्याश्रयत्वात् = अनन्तजीवोत्पत्त्यधिकरणत्वाद् मांसं अभक्ष्य-आगण आ ४ श्रंथमां आ ४ भत्रीसीमां (२४ मा श्क्षोक्षमां पृष्ठ-५०७ ७५२) पश तेमना मतनुं आंशिक्ष रीते अमे (महोपाध्यायक्ष महारा४) निराहरश करवाना छीओ. (७/४)

વિશેષાર્થ:- જેનું ભક્ષણ અધર્મજનક ન હોય તે ભક્ષ્ય અને જેનું ભક્ષણ અધર્મજનક હોય તે અભક્ષ્ય આવી ભક્ષ્યાભક્ષ્યસંબંધી વ્યવસ્થા જૈનોને માન્ય છે. તે જ રીતે જે સ્ત્રીમાં ભોગવ્યવહાર પોતાનામાં અશિષ્ટત્વનું સંપાદક ન બને તે સ્ત્રી પોતાની અપેક્ષાએ ગમ્ય કહેવાય. તથા જો અશિષ્ટસંપાદક બને તો પોતાની અપેક્ષાએ તે સ્ત્રી અગમ્ય ગણાય. આવી ગમ્યાગમ્યસંબંધી વ્યવસ્થા જૈનોને માન્ય છે.(૭/૪)

વળી, મહત્ત્વની વાત તો એ છે કે પ્રસંગસાધન દ્વારા પ્રતિવાદીને અનિષ્ટ આપાદન કરવાનું કામ તો પ્રતિવાદીના સિદ્ધાન્ત મુજબ જ થઈ શકે. પ્રસ્તુતમાં બૌદ્ધ વિદ્વાન પ્રાણીઅંગત્વ ગુણધર્મને ભક્ષ્યત્વનો સાધક બતાવે છે. પરંતુ પ્રતિવાદી એવા અમારા (જૈનોના) મતે પ્રાણીઅંગત્વ ગુણધર્મના લીધે માંસ અભક્ષ્ય નથી. પરંતુ જીવોત્પત્તિનું આશ્રય હોવાથી માંસ અભક્ષ્ય છે. (આશ્રય એ છે કે પ્રાણીઅંગત્વ ગુણધર્મને જૈનો ભક્ષ્યત્વપ્રયોજક માનીને ભાત વગેરેને ભક્ષ્ય કહેતા હોય તો બૌદ્ધ લોકો જરૂર એમ કહી શકે કે 'આ રીતે તો માંસ પણ ભક્ષ્ય બની જશે. કારણ કે તેમાં પણ ભાતની જેમ પ્રાણીઅંગત્વ ગુણધર્મ રહેલો છે.' પરંતુ તે મુજબ બૌદ્ધ વિદ્વાનો બોલી શકતા નથી. કારણ કે પ્રાણીઅંગત્વ ગુણધર્મને જૈનો નથી તો ભક્ષ્યત્વપ્રયોજક માનતા કે નથી તો અભક્ષ્યત્વપ્રયોજક. પરંતુ 'અનંતા જીવોની ઉત્પત્તિનો આશ્રય હોવાથી માંસને જૈનો અભક્ષ્ય માને છે.') આ વાતને જણાવતા ગ્રંથકારશ્રી કહે છે કે →

### 🛊 માંસમાં અનંત જીવોની ઉત્પત્તિ 🕏

ગાથાર્થ :- 'પ્રાણીનું અંગ હોવાથી માંસ અભક્ષ્ય છે' આવો અમારો મત નથી. પરંતુ જીવોની સંસક્તિનો હેતુ હોવાથી પંડિતોએ માંસનો નિષેધ કર્યો છે. (૭/૫)

**ટીકાર્થ**ઃ- અમને જૈનોને એવું માન્ય નથી કે 'માંસ પ્રાણીઅંગ હોવાથી અભક્ષ્ય છે.' પરંતુ જીવોત્પત્તિનું

१. हस्तादर्शे 'अभ्युपगमः' पदं नास्ति । २. हस्तादर्शे 'च' नास्ति ।

जीवसंसक्तिहेतुत्वात् तत् = मांसं बुधैः = बहुश्रुतैः गर्हितं = निषिद्धम् ।।५।। तथाहि-पच्यमानाऽऽम-पक्वासु मांसपेशीषु सर्वथा। 'तन्त्रे निगोदजीवानामुत्पत्तिर्भणिता जिनैः।।६।।

पच्यमानेति । एतदर्थसंवादिनी चेयं गाथा-

<sup>र</sup>आमासु य पक्कासु य विपच्चमाणासु मंसपेसीसु । आयंतियमुववाओ भणिओ अ निगोअजीवाणं ।। (सम्बोधप्रकरण-७/५५) ।।६।।

मिति **दर्शयन्नाह- प्राण्यङ्गत्वादिति जीवसंसक्तिहेतुत्वात्** = मांसस्वामिव्यतिरिक्तनानाप्राणिसमुत्पादहेतुत्वात् । तदुक्तं अष्टकप्रकरणे "प्राण्यङ्गत्वेन न च नोऽभक्षणीयन्त्विदं मतम् । किन्त्वन्यजीवभावेन तथा शास्त्र-प्रसिद्धितः ।।" (अष्टक. १७/४) इति ।।७/५।।

मांसभक्षणस्य बहुश्रुतनिषिद्धत्वमेवोपदर्शयित- 'तथाही'ति। सर्वथा = ऐकान्तिकी आत्यन्तिकी च तन्त्रे = जिनागमे, शिष्टस्तु स्पष्टो गाथार्थः। सम्बोधप्रकरणसंवादमाह- 'आमासु य' (सं.प्र.७/५५) इत्यादि। तदुक्तं सम्बोधसप्तिकायामपि → आमासु य पक्कासु य, विपच्चमाणासु मंसपेसीसु । सययं विय उववाओ, भिणओ य निगोयजीवाणं ।। ← (सं.स.६५) इति । अनेन श्लोकेन सौगतस्य परमताऽनिभज्ञताऽऽपादनतो 'मांसं भक्ष्यं प्राण्यङ्गत्वादि'त्यनुमानप्रयोगस्य प्रसङ्गसाधनताऽपि निराकृता। तदुक्तं श्रीहेमचन्द्रसूरिभिरिप योगशास्त्रे → 'सद्यः सम्मूच्छिर्ताऽनन्तजन्तुसन्तानदूषितम्। नरकाध्विन पाथेयं कोऽश्नीयात् पिशितं सुधीः ?।। ← (यो.शा.३/३३) इति। कुन्दकुन्दाचार्येण अपि प्रवचनसारे → पक्केसु अ आमेसु अ विपच्चमाणासु मंसपेसीसु । संतितयमुववादो तज्जादीणं णिगोदाणं ।। जो पक्कमपक्कं वा पेसीं मंसस्स खादि फासदि वा । सो किल णिहणदि पिंडं जीवाणमणेगकोडीणं।।

← (प्र.सा.३/२९-३०-जयसेनवृत्तिगते इमे गाथे) इति । **योगसारप्राभृते अमितगतिना →** पक्वेऽपक्वे सदा मांसे पच्यमाने च सम्भवः। तज्जातीनां निगोदानां कथ्यते जिनपुङ्गवैः ।। मांसं पक्वमपक्वं वा स्पृश्यते येन भक्ष्यते । अनेकाः कोटयः तेन हन्यन्ते किल जन्मिनाम् ।।

← (यो.सा.प्रा. ८/६०-६२) इत्युक्तम् । तदुक्तं **पुरुषार्थसिद्ध्युपाये** अपि → आमास्विप पक्वास्विपि विपच्यमानासु मांसपेशीषु । सातत्येनोत्पादस्तज्जातीनां निगोतानाम् ।। आमां वा पक्वां वा खादित यः स्पृशित वा पिशितपेशीम् । स निहन्ति सततिनिचितं पिण्डं बहुजीवकोटीनाम् ।। ← (पु.सि.६७-६८) इति ।

કારણ હોવાથી બહુશ્રુતોએ માંસનો નિષેધ કરેલો છે. (૭/૫) તે આ રીતે સમજવું.

**ગાથાર્થ**ઃ- પકાવવામાં આવતી, કાચી કે પાકી માંસપેશીઓમાં નિગોદના જીવોની ઐકાન્તિકી અને આત્યન્તિકી ઉત્પત્તિ શ્રી તીર્થંકરોએ જિનશાસનમાં જણાવેલી છે. (૭/૬)

**ટીકાર્થ** :- આ અર્થનું જ સમર્થન કરનારી ગાથા **સંબોધપ્રકરણ**માં આ રીતે જણાવેલ છે કે 'કાચી, પાકી અને પકાવાતી માંસપેશીઓમાં નિગોદના જીવોની અત્યંત ઉત્પત્તિ જણાવેલ છે.' (૭/૬)

'તમારા (જૈનોના) જ આગમમાં ક્યાંક 'માંસ ભક્ષ્ય છે' એવું સંભળાય છે. માટે 'માંસ અભક્ષ્ય

ननु भवतामेव क्वचिदागमे मांसभक्ष्यताऽपि श्रूयते इति पूर्वाऽपरविरोध इत्याशङ्क्याह-सूत्राणि कानिचिच्छेदोपभोगादिपराणि तु । अमद्यमांसाऽशितया न हन्यन्ते प्रसिद्धया ।।७।।

'सूत्राणीति । कानिचित्तु सूत्राणि छेदः = छेदसूत्रोक्तप्रायश्चित्तौपयिकार्थविशेषः, उपभोगश्च बिहः-परिभोगः, आदिनाऽत्यन्ताऽपवादादिग्रहः, तत्पराणि (= छेदोपभोगादिपराणि तु) प्रसिख्याऽमद्य-मांसाशितया साधोः (न हन्यन्ते=) न विरुध्यन्ते, उत्सर्गतो मांसभक्षणस्य दुष्टत्वादेवेति भावः। तथाहि 'अवि य इत्थ लिभस्सामि पिंडं वा लोयं वा खीरं वा दिहं वा नवणीयं वा

हिंसातिरिक्तो गृद्धिविशेषोऽपि तद्भक्षणे दोषः । तदुक्तं तत्त्वार्थभाष्यवृत्तौ सिद्धसेनगणिभिः → मांसरसो हि सर्वरसातिशायी वृष्यतमश्च किल । तत्र चावश्यम्भावि गार्ध्यम् ← (त.स्.९/२९ भा.वृ.) इति । सम्बोधप्रकरणेऽपि → मज्जे महुम्मि मंसंमि नवणीयंमि चउत्थए। उप्पज्जंति असंखा तव्वण्णा तत्थ जंतुणो ।। ← (सं.प्र.७/७६) इत्युक्तम् । अन्यत्राऽपि → मद्ये मांसे मधुनि च नवनीते बहिर्नीते। उत्पद्यन्ते विलीयन्ते सुसूक्ष्मा जन्तुराशयः ।। ← (नागपटल-?) इत्युक्तम् ।।७/६।।

छेदोपभागपराणि सूत्राणि तु 'अमज्ज-मंसासि' (द.वै.चू.२/गा.७) इति दशवैकालिकचूलिकावचनेन, 'पसत्थिविगतिग्गहणं' (दशवै.चू. ३१६९) इति निशीथभाष्येन, 'मधु-मंस-मज्जविहाणा य अपसत्थाओ। सेसा खीरातिया पसत्थाओ। पसत्थासु वा कारणे पमाणपत्तासु घेप्पमाणीसु' (नि.भा.३१६८ चू.) इति निशीथचूण्यितिना च प्रसिद्धया अमद्य-मांसाशितया साधोः न विरुध्यन्ते। दुष्टत्चात् = सदोषत्चस्वीकारादिति। आचाराङगप्रथमचूलिकागतसूत्राणि दर्शयितुमुपक्रमते 'अवि य..' इति । श्रीशीलाङ्काचार्यवृत्ति-

છે' એવી તમારી વાતનો તેની સાથે વિરોધ આવશે.' આવી શંકાનું નિરાકરણ કરવા માટે ગ્રન્થકારશ્રી જણાવે છે કે →

ગાથાર્થ :- કેટલાક સૂત્રો છેદ, બાહ્ય ઉપભોગ વગેરેના સૂચક હોવાથી 'સાધુ મઘપાન કે માંસભક્ષણ ન કરે' આવા પ્રસિદ્ધ હકીકતની સાથે કોઈ વિરોધ નહિ આવે. (૭/૭)

### માંસસંબંધી અપવાદાદિનું સૂચન \*

ટીકાર્થ: - શાસ્ત્રમાં બતાવેલા કેટલાક સૂત્રો છેદને બતાવવાના તાત્પર્યથી હોય છે. છેદનો અર્થ છે છેદગ્રન્થમાં જણાવેલા પ્રાયશ્ચિત્તમાં નિમિત્તભૂત એવો વિશેષ પ્રસંગ. કોઈક સૂત્ર બાહ્ય પરિભોગને સૂચવતા હોય છે. તો કેટલાક સૂત્રો અત્યન્ત આગાઢ અપવાદ વગેરેને જણાવતા હોય છે. આવા પ્રકારના માંસાદિગોચર સૂત્રો 'સાધુ દારુ ન પીએ, માંસ ન ખાય' એવી પ્રસિદ્ધ વ્યવસ્થાને બાધિત કરતા નથી. કારણ કે માંસભક્ષણ ઉત્સર્ગથી દુષ્ટ જ છે. (અપવાદ સૂત્રમાં બતાવેલા પ્રાયશ્વિત્ત પણ આ જ અર્થને સૂચિત કરે છે.) માંસવિષયક તેવા પ્રકારના શાસ્ત્રપાઠો આ પ્રમાણે જાણવા.

**આચારાંગ** સૂત્રમાં આવતો આવો પાઠ નીચે મુજબ છે. "વળી, આ સગાવહાલા વગેરેના ઘરમાં

१. हस्तादर्शे 'सूति' इति त्रुटितः पाठः । हस्तादर्शान्तरे च 'सूत्राणीति' इति नास्ति । २. अपि चात्र लप्ये पिंडं वा लोयं वा क्षीरं वा दिध वा नवनीतं घृतं वा गुडं वा तैलं वा मधु वा मद्यं वा मांसं वा शुष्कुलिं वा फाणितं वा पूतं वा शिखरिणीं वा तत्पूर्वमेव भुक्त्वा पीत्वा पतद्ग्रहं च संलिह्य संमृज्य ततः पश्चाद् भिक्षुभिः सार्खं गृहपतिकुलं पिंडपातप्रतिज्ञया प्रवेश्यामि निष्क्रमिष्यामि वा मातृस्थानं स्पृशेद् ।

घयं वा गुलं वा तिल्लं वा महुं वा मज्जं वा मंसं वा 'सक्कुलिं वा फाणिअं वा पूयं वा सिहिरिणिं वा तं पुव्वामेव भुच्वा पिच्वा पिड्याहं च संलिहिय सम्मिज्जिय तओ पच्छा 'भिक्खूहिं सिद्धं गाहावइकुलं पिंडवायपिडयाए पिवसिस्सामि वा गिक्खिमिस्सामि वा माइट्ठाणं संफासे' (आ.२-१-१-४-२४) इत्यत्र 'नवरं मद्य-मांसे छेदसूत्राऽभिप्रायेण व्याख्येये' इति वृत्तिकृद् व्याख्यातवान्'। 'अथवा कश्चिदतिप्रमादाऽवष्टब्योऽत्यन्तगृष्ट्यत्या मद्य-मांसाद्यप्याश्रयेदतस्तदुपादानिम'ति मातृ-

स्त्वेवम् > अपि चैतेषु स्वजनादिकुलेष्वभिप्रेतं लाभं लप्स्ये । तदेव दर्शयति - पिण्डं = शाल्योदनादिकं 'लोयिम'ति इन्द्रियानुकूलं रसाद्युपेतमुच्यते । तथा क्षीरं वेत्यादि सुगमं यावित्सिहरिणीं वेति । नवरं मद्य-मांसे छेदसूत्राभिप्रायेण व्याख्येये । अथवा कश्चिदतिप्रमादावष्टब्धोऽत्यन्तगृध्नुतया मधु-मद्य-मांसा-न्यप्याश्रयेदतस्तदुपादानिम'ति (आ.श्रु.स्क.२ चू.१-उद्दे.४-सू.२४) ।

ननु साधूनाममद्य-मांसाशित्वात्कथमेतद्ग्रहणं सम्भवतीति चेत् ? न, मातृस्थानस्पर्शयोग्यतया = मायासम्पर्कार्हत्वेन इदमपि = मद्य-मांसादिग्रहणमपि न विरुध्यते। वस्तुतः इदमाचाराङ्गीयं सूत्रमौत्सर्गिकं मांसभक्षणनिषेधमेवोपदर्शयति, अन्यथाऽनुपदमेव तत्रोपदर्शितं 'णो एवं करेज्ज' (आचा. २/चू.९/४/२४) इति वचनमनुपपत्रमेव स्यात्। 'छेदसूत्राभिप्रायेण व्याख्येये' इति आचाराङ्गवृत्तिकृता यदुक्तं तत्र छेदसूत्राभिप्रायः → महु-मज्ज-मंसाइगरहियविगतीणं गहणं आगाढे गिलाणकज्जे । गरहा-लाभ-पमाणेतिगरहंतो गेण्हति- 'अहो ! अकज्जमिणं, किं कुणिमो? अण्णहा गिलाणो ण पण्णप्पइ । गरहियविगतिलाभे य पमाणपत्तं गेण्हंति, णो अपरिमितमित्यर्थः। जावतिया गिलाणस्स उवउज्जति तंमत्ताए घेष्पमाणीए दातारस्स पच्चयो भवति । पावं = अप्पणो अभिलासो, तस्स य पडिघाओ कओ भवति । पावदिद्वीणं वा पडिघाओ कओ भवति, 'सुवत्तं एते गिलाणट्ठा गेण्हंति, ण जीहलोलयाए'त्ति ← (नि.भा.गा.३९७० चूणि) इत्येवं निशीथचूर्णितोऽवसेयः । जिहवालौल्येन तद्ग्रहणं तु प्रतिषिद्धमेव ।

મનગમતી ભોજનસામગ્રી મળશે. દા.ત. બાસમતી ચોખા વગેરે પિંડ, અત્યંત સ્વાદિષ્ટ લોટ, દૂધ, દહીં, માખણ, ઘી, ગોળ, તેલ, મધ, દારૂ, માંસ, શષ્કુલી, પાણીથી ઓગાળેલો ગોળ, પૂડલા, શિખરિણી વગેરે.... માટે સગાવહાલાના ઘરે પહેલાં જઈ, ઉપરની ચીજમાંથી જે કાંઈ મળે તે વાપરી, પાત્રાને ધોઈ, લૂછી, પછી જ્યારે ભિક્ષાકાળ થાય ત્યારે સાધુઓની સાથે ગૃહસ્થના ઘરમાં ગોચરી લેવા પ્રવેશ કરીશ અથવા નીકળીશ. આ રીતે કરવાથી માયા નામનું ૯ મું પાપસ્થાનક સ્પર્શે. (માટે આવું વિચારવું કે કરવું તે યોગ્ય નથી.)"

#### શીલાંક્તચાર્ચ અભિપ્રાય \*

પ્રસ્તુત સૂત્રની ટીકામાં શ્રી**શીલાંકાચાર્ય**ની વ્યાખ્યા આ પ્રમાશે છે. 'અહીં દારૂ અને માંસની વાત છે તેની વ્યાખ્યા છેદસૂત્રના અભિપ્રાયથી કરવી. અથવા તો અત્યન્ત પ્રમાદથી પ્રસ્ત એવો કોઈ સાધુ અતિ આસક્તિના લીધે દારૂ કે માંસ વગેરે પણ ગ્રહણ કરે. માટે તેને જે પ્રાયશ્ચિત્ત આવે તે બતાવવા

१. मुद्रितप्रतौ 'संकुलिं' इत्यशुद्धः पाठः । २. मुद्रितप्रतौ 'भिक्खूहि' इति पाठः । ३. हस्तादर्शे 'णिक्खमिस्सामि वा' इति पाठो नास्ति । ४. हस्तादर्शे '..तवा' इति त्रुटितः पाठः ।

स्थानस्पर्शयोग्यतया नेदमपि विरुध्यते ।

तथा- 'से भिक्खू वा भिक्खुणी वा से जं पुण जाणिज्जा बहुअट्टिअं मंसं वा मच्छं वा बहुकण्टयं' (आ.२-१-१-१०-५८) इत्यादिकं सूत्रमि बहुपरित्यजनधर्मकमांसाऽग्रहणस्य गृहस्थाऽऽ-मन्त्रणादिविधेर्ग्रहणे सत्यपि कण्टकादिपरिष्ठापनविधेश्च प्रतिपादकं 'अस्योपादानं क्विचिल्लूताद्यप-

आचाराङ्गीयं सूत्रान्तरयुगलं प्रथमचूलिकागतमेवोपदर्शयति- 'से भिक्खू वे'त्यादि । सम्पूर्णं तु सूत्रं तत्रैवं → से भिक्खू वा भिक्खुणी वा से जं पुण जाणिज्जा बहुअट्टियं मंसं वा मच्छं वा बहुकंटयं अस्सिं खलु पडिगाहितंसि अप्पे सिया भोयणजाए बहुउज्झियधम्मे तहप्पगारं बहुअट्टियं मंसं मच्छं वा बहुकंटयं लाभे संते जाव नो पडिगाहेज्जा । से भिक्खु वा भिक्खुणी वा जाव सिया णं परो बहुअद्विएणं मंसेण वा मच्छेण वा उवनिमंतिज्जा- 'आउस्संतो ! समणा ! अभिकंखिस बहुअद्वियं मंसं पडिगाहेत्तए ?' एयप्पगारं निग्घोसं सुच्चा निसम्म से पुव्वामेव आलोइज्जा- 'आउसोत्ति वा भइणित्ति वा णो खलु मे कप्पइ बहुअट्टियं मंसं पडिगाहेत्तए । अभिकंखिस मे दाउं जावइयं तावइयं पोग्गलं दलयाहि, मा य अट्टियाइं' । से एवं वयंतस्स परो अभिहट्ट अंतो पडिग्गहगंसि बहुअट्टियं मंसं परिभाएत्ता णिहट्ट दलइज्जा, तहप्पगारं पडिग्गहं परहत्थंसि वा परपायंसि वा अफासुयं अणेसणिज्जं लाभे संते जाव णो पडिगाहेज्जा । से आहच्च पडिगाहिए सिया तं णो 'हि'त्ति वएज्जा, णो 'अणिह'त्ति वङ्ज्जा । से त्तमायाय एगंतमवक्कमिज्जा अहे आरामंसि वा अहे उवस्सयंसि वा अप्पं-डए जाव अप्पसंताणए मंसगं मच्छगं भोच्चा अहियाइं कंटए गहाय सेत्तमायाय एगंतमवक्कमेज्जा। अहे ज्झामथंडिलंसि वा जाव पमज्जिय परद्वविज्जा ← (आ.श्रु.स्कं.२/चू.१/१/१०-५८) इति सूत्र-मि = आचाराङ्गसूत्रयुगलमि अत्यन्ताऽपवादाऽपेक्षया ग्रहणे प्राप्ते बहुपिरत्यजनधर्मकमांसाऽग्रहणस्य = बहहेयकण्टकाद्याकीर्णमांसाऽनुपादानस्य प्रतिपादकम्, गृहस्थाऽऽमन्त्रणादिविधेः सकाशात् आगाढाऽपवाद-पदेन ग्रहणे सत्यपि = मांसाद्यपादाने कर्तव्ये सत्यपि कण्टकादिपरिष्ठापनविधेश्च = बहुत्यजनीयकण्टकास्थ्यादि-परित्यागविधानस्य च प्रतिपादकं अवगन्तव्यम्; न तु मांसादिग्रहणविधेः प्रतिपादकम् । न चास्मदुक्तस्य तद्व्याख्याकारवचनेनाऽपि विरोधस्सम्भवति; यतः "एवं मांससूत्रमपि नेयम्। अस्य चोपादानं क्वचिल्लू-માટે મદ્ય વગેરેનો સૂત્રમાં ઉલ્લેખ કરેલો છે.' તેમ જ આવું કરવાથી માયા નામના પાપસ્થાનકને સ્પર્શવાની યોગ્યતા રહેલી હોવાથી પણ 'માંસાદિ અભક્ષ્ય છે.' આ વાતનો વિરોધ નથી આવતો. તેમ જ 'તે સાધુ કે સાધ્વી એવું જાણે કે બહુ હાડકાવાળું આ માંસ છે. અથવા બહુ કાંટાવાળી માછલી છે....' ઈત્યાદિ પ્રતિપાદન કરનાર સૂત્ર પણ એમ જણાવે છે કે જેમાંથી બહુ ફેંકી દેવું પડે તેવું માંસ તો ગ્રહે ન જ કરવું. તથા ગૃહસ્થ આમંત્રણ આપીને ગોચરી માટે ઘરે લઈ જાય અને ગોચરીમાં અનુપયોગ વગેરેથી માંસ આવી ગયું હોય તો પણ કાંટા, હાડકા વગેરેનું વિસર્જન-પરિષ્ઠાપન જ કરવુંઃ

तेम જ टीકાકારશ્રીએ પણ આ સૂત્રનું વિવેચન કરતાં જણાવેલ છે કે 'ક્યારેક લૂતા વગેરેના શમન માટે સારા વૈદ્યની સૂચનાથી માંસનું ગ્રહણ કરેલ હોય તો તેના બાહ્ય ઉપભોગ-વિલેપન વગેરેથી પરસેવા १. अय भिक्षुर्वा भिक्षुणी वा यत्पुनः जानीयाद् बस्वस्थिकं मांसं वा मत्त्यं वा बहुकण्टकम्... । २. हस्तप्रतौ 'भिक्खुणी' पदं नास्ति । ३. मुद्रितप्रतौ 'मच्छिं' इति पाठः । ४. मुद्रितप्रतौ '....पादनं' इत्यशुद्धः पाठः । शमनार्थं सद्वैद्योपदेशतो बाह्यपरिभोगेन स्वेदादिना ज्ञानाद्युपकारकत्वात्फलवदृष्टं, भुजिश्चाऽत्र बहिः परिभोगार्थं इति व्याख्यया न विरुद्धम् ।

ताद्यपशमनार्थं सद्वैद्योपदेशतो बाह्यपरिभोगेन स्वेदादिना ज्ञानाद्यपकारकत्वात् = रत्नत्रयोपष्टम्भकत्वात् फलवत् = सार्थकं दृष्टम्" । (आचा. २/१/१/१०/५८ वृत्ति) इत्युक्तं तद्वृत्तौ ।

अयमत्राशयो ज्ञानादिरत्नत्रययोग-क्षेम-वृद्धचाद्युद्देशेनोत्सर्गतो मांसभक्षणादिकं निषिद्धं सत् गाढग्ला-नादिकारणतः तेनैवोद्देशेनाऽपवादतो बाह्यपरिभोगार्थं मांसग्रहणादिकं विधीयते । स्वेदकर्मणि मांसादेः बाह्यपरिभोगः चरकसंहितायां → ग्राम्यानूपौदकं मांसं पयो बस्तिशरस्तथा । वराहमध्यपित्ताऽसृक् स्नेहवित्तल-तण्डुलाः ।। इत्येतानि समुत्यवाथ्य नाडीस्वेदे प्रयोजयेत् । देश-कालविभागज्ञो युक्त्यपेक्षो भिषक्तमः ।। ← (च.सं.१४/११-१२) इत्थमुक्तः। → औदकानूपमांसानि सिललं पाञ्चमूलिकम्। सस्नेहमारनालं वा नाडीस्वेदे प्रयोजयेत् ।। (च.स.८/८८) इति तु चरकसमज्ञाकृत् । सुश्रुतायुर्वेदे अपि उष्णस्वेदकर्मणि मांसादेः बाह्यपरिभोगो रोगविशेषोपचाररूपेण दर्शितः (सु.अध्य.३२/भाग-२) । शास्त्रार्थानां तु सर्वज्ञकथितत्वाद् नानादेश-कालादिव्यापकत्वाच्चोत्सर्गापवादगर्भनिरूपणस्य न्याय्यत्वमेव । परं प्रकृते सद्वैद्य-गीतार्थगुरूपदेशानुसारेणैवाऽयमात्यित्तिकापवादविधिरागाढकारणे प्रयोक्तव्यः, न तु यथा-कथञ्चित् । एतेन → न शास्त्रमस्तीत्येतेन प्रयोगो हि समीक्ष्यते । शास्त्रार्थान् व्यापिनो विद्यात् प्रयोगांस्त्यैकदेशिकान् ।। ← (का.सू.७/२/५५) इति कामसूत्रकारिकाऽपि व्याख्याता । अतो नात्र 'नोत्सृष्टमन्यार्थमपोद्यते च' (अन्ययो.द्वा.१९) इत्येवं किलकालसर्वज्ञेनाऽन्ययोगव्यवच्छेदद्वात्रिंशिकायामुप-दर्शिताया उत्सर्गापवादमर्यादाया भङ्गः, येन मांसस्याऽभक्ष्यता विरुध्येत ।

वस्तुतस्तूत्सर्गापवादिवभागिविनिर्माकेणाऽप्येतानि सूत्राणि विमृश्यन्ते तथापि नास्त्यत्र विरोधलेशोऽपि, विरोधितावच्छेदकस्यैवाभावात् । तथाहि निषेध्यतावच्छेदकं मांसप्रतियोगिकभक्षणत्वं, विधेयतावच्छेदकञ्च मांसप्रतियोगिकप्रहणत्वादिकमिति नास्ति विरोधः किश्चित्। न च प्रकृतसूत्रे 'मंसगं मच्छगं भोच्या' इत्येवमुक्त्या मांसप्रतियोगिकभक्षणत्वमेव विधेयतावच्छेदकमिति वाच्यम्, यतो 'भुजिश्चात्र बहिःपरिभोगार्थे, नाऽभ्यवहाराऽर्थे पदातिभोगविद'ति (आचा.२/१/१/१०/५८ वृ.) तद्वृत्तावुक्तम् । निषेधकोटौ भुजिरभ्यवहारार्थे गृह्यते विधेयकोटौ च नाभ्यवहारार्थे किन्तु स्वेदादिलक्षणबाह्यपरिभोगार्थे इति शब्दाऽभेदेऽप्यर्थभेदान्त्रास्त्यत्र विरोधगन्धोऽपीति सूक्ष्मदृष्ट्येक्षणीयं गम्भीरं तत्त्वमेतत् । "एवं गृहस्थाऽऽमन्त्रणादिविधिपुद्गलसूत्रमि सुगममिति । तदेवमादिना छेदसूत्राभिप्रायेण ग्रहणे सत्यि कण्टकादिप्रतिष्ठापनविधिरिप सुगम" इति व्याख्यया = श्रीशीलाङ्काचार्यकृतव्याख्यया न विरुद्धं अस्मदुक्तं मांसादेरभक्ष्यत्वम् ।

पूज्यास्तु- "अत्र बहुअडियं मंसं = बह्वस्थि-कवचादिव्याप्तं बादाम-खर्जूरकाऽखरोटादिकमिति भाषायां प्रसिद्धं बोध्यम्, बहुकंटयं मच्छं = नानातीक्ष्णसूक्ष्मलोमोपेतं मत्स्याभिधानं वनस्पतिफलं बोध्यमि"ति प्राहुः। वगेरे द्वारा बूता वगेरेनुं शमन थवाथी જ्ञानादि रत्नत्रयनी आराधनामां ते मांसग्रेडे उपडारेड थवाथी सार्थेड श्रेवायेव छे. अत्यंत अपवादपदे ग्रेडेश डरेबा मांसादिनो लोगवटो जावा द्वारा निर्धे पश બાહ્ય परिलोग वैद्यशास्त्रोडेन्त स्वेदेर्डर्म वगेरे द्वारा डरवो.' आवुं आयारांगविवरण्यमां बजेब डोवाथी 'मांस अलक्ष्य छे, मांसलक्षण दुष्ट छे. मांसलक्षण पापकनि छे.' आ वातनो डोई विरोध आवतो नथी.

तथा 'से भिक्खू वा 'भिक्खुणी वा जाव समाणे से जं पुण जाणिज्जा मंसं वा मच्छं वा भिज्जिज्जमाणं पेहाए तिल्लपूयं वा आएसाए उवक्खिडिज्जमाणं पेहाए नो खद्धं खद्धं उव-संकिमत्तु ओभासिज्जा नन्नत्थ गिलाणणीसाए' (आ.२-१-१-९-५१) इत्यत्र 'ग्लानादि-कार्यादि'त्यनेनाऽत्यन्ताऽपवाद एवच्छेदसमसूत्रविषय इति न कश्चिद्विरोधः श्रुतपरिष्कृतचेतसां प्रतिभाति ।।७।।

एतेन → से भिक्खू वा भिक्खुणि वा सिया णं परे बहुअद्विएण मंसेण वा बहुकंटएण मच्छेण वा उपनिमंतिज्जा-'आउसंतो समणा ! अभिकंखिस बहुअद्वियं मंसं बहुकंटअं मच्छं वा पिडगाहित्तए?' एयप्पगारं निग्घोसं सुच्चा निसम्म से पुव्चामेव आलोइज्जा 'आउसोत्ति वा नो खलु मे कप्पइ बहु-अद्वियं मंसं॰ पिडगाहित्तए। अभिकंखिस मे दाउं जावइयं तावइयं पुग्गलं दलयाहि, मा य अद्वियाइं'। से सेवं वयंतस्स परो अभिहट्टु अंतो पिडग्गहंगिस बहु पिरभाइत्ता निहट्टु दलइज्जा, तहप्पगारं पिडग्गहं परहत्थिस वा परपायंसि वा अफासुयं नो पिडग्गिहिज्जा । से आहच्च- पिरगाहिए सिया तं नो हित्ति वइज्जा, नो अणिहित्ति वइज्जा, से तमायाय एगंतमवक्किमज्जा २ अहे आरामंसि वा अहे उवस्सयंसि वा अप्पंडे जाव संताणए मंसगं मच्छगं भुच्चा अद्वियाइं कंटए गहाय से तमायाय एगंतमवक्किमिज्जा २ अहे झामथंडिलंसि वा जाव पमिज्जिय पपिज्जिय परिट्ठविज्जा ← (आचा. श्रु.२,चू.९,अ.९,उ.९०,सू.५८) इत्यिप आचाराङ्गसूत्रवचनं व्याख्यातम् ।

प्रकृते एवाचाराङ्गीयं सूत्रान्तरमपवादविषयतया दर्शयित- तथा 'से' इत्यादि स्पष्टार्थम् । यदिप आचाराङ्गसूत्रे → से भिक्खू वा जाव समाणे से जं पुण जाणेज्जा मंसाइयं वा मच्छाइयं व मंसखलं वा मच्छाखलं वा आहेणं वा पहेणं वा हिंगोलं वा संमेलं वा हीरमाणं पेहाए अंतरा से मग्गा बहुपाणा बहुबीया बहुडिरया बहुओसा बहुउत्तिंग-पणग-दगमट्टीय-मक्कडासंताणया बहवे तत्थ समण-माहण-अतिहि-किवण-वणीमगा उवागया उवागमिस्संति (उवागच्छंति) तत्थाइन्ना वित्ती नो पन्नस्स निक्खमण-पिवसाए, नो पन्नस्स वायण-पुच्छण-पिरयट्टणाऽणुप्पेह-धम्माणुओगचिंताए। से एवं नच्चा तहप्प-गारं पुरे संखिं वा पच्छासंखिं वा संखिं संखिं संखिं पिटियाए नो अभिसंधारिज्जा गमणाए ← (आचा.श्रु.२,चू.१,अ.१, उ.४,सू. २२) इत्युक्तं तदिप मांसप्रचुरसङ्खिं स्थले बहुप्राणि-बीज-हरिताऽवश्या-यादिविराधनाबहुलमार्गे तादृशश्रमणाद्याकीर्णवृत्तौ वा प्राज्ञस्याऽपि साधोः गमनप्रतिषेधकमेवोत्सर्गत इति

તેમ જ 'તે સાધુ કે સાધ્વી જાશે કે ગૃહસ્થના ઘરે મહેમાન માટે માંસ, મત્સ્ય કે તેલપ્રચુર પૂડલો રંધાય છે, તૈયાર થાય છે, તો તેવું જોઈને જલ્દી જલ્દી ત્યાં જઈને એ માંગવું નહિ. સિવાય કે એવું અત્યંત ગંભીર રોગ વગેરેનું કારણ હોય.' આ છેદસૂત્ર જેવા સૂત્રનો વિષય પણ અત્યંત આગાઢ અપવાદ જ છે. કારણ કે 'ગ્લાનના કાર્ય સિવાય તે માંગવું નહિ.' - આવું તેમાં જણાવેલ છે. માટે શાસ્ત્રથી જેનું અન્તઃકરણ ફળદ્ભુપ અને સંસ્કારિત થયેલ છે તેવા બહુશ્રુત પુરુષોને ઉપરોક્ત અપવાદસૂત્રો જોડે 'માંસ અભક્ષ્ય છે' આ વાતનો કોઈ વિરોધ જણાતો નથી. (૭/૭)

१. हस्तादर्शे 'भिक्खुणी' पदं नास्ति । २. मुद्रितप्रतौ 'संकमित्तओ' इति पाठः । ३. मुद्रितप्रतौ 'चान्यत्र' इत्यशुद्धः पाठः।

४. मुद्रितप्रतौ 'ग्लानादिकार्था...' इत्यशुद्धः पाठः ।

नास्ति कश्चिद विरोधः ।

अग्रेऽपि तत्रैव चतुर्थोद्देशेऽपवादतः सङ्खिडगमनप्रकरणे → से भिक्खू वा भिक्खुणी वा से जं पुण जाणिज्जा मंसाइयं वा मच्छाइयं वा जाव हीरमाणं पेहाए अंतरा से मग्गा अप्पपाणा अप्पवीया अप्पहिरया अप्पओसा अप्पउदया अप्पउत्तिंग-पणग-दग-मट्टीय-मक्कडासंताणया, नो जत्थ बहवे समण-माहण-अतिहि-किवण-वणीमगा उवागया उवागच्छंति उवागमिस्संति अप्पाइन्ना वित्ती पन्नस्स निक्खमणप-वेसाए, पन्नस्स वायण-पुच्छण-परियट्टणाऽणुप्पेह-धम्माणुओगचिंताए, सेवं नच्चा तहप्पगारं पुरेसंखिं वा पच्छासंखिं वा संखिं संखिंडपिंडयाए अभिसंधारेज्ज गमणाए ← (आचा.श्रु.२/चू.१/अ.१/उ.४/सू.२२) इति यदुक्तं तदिप न मांसादिग्रहणापेक्षया किन्तु अध्वानक्षीणस्य वा ग्लानोत्थितस्य वा तपश्चरणकिष्तस्य वाऽवमौदर्यवाधितस्य वा मांसभिन्नदुर्लभद्रव्यविशेषार्थिनो वा मांसादिदोषपरिहरणसमर्थस्य, निष्क्रमण-प्रवेश-दोषपरिहरणे प्राज्ञस्य वाचना-प्रच्छना-परिवर्त्तनानुप्रेक्षा-धर्मानुयोगचिन्तायै च कुशलस्य तन्नाऽगमने वाचनादियोगाऽनिर्वाहे मांसादिपरिहारेण मांसादिभिन्नपिण्डग्रहणापेक्षयैव युज्यते, तथैव तद्व्याख्याऽवलोकनात् । तदुक्तं तद्वृत्तौ 'तदेवमल्पदोषां संखिं ज्ञात्वा मांसादिदोषपरिहरणसमर्थः सित कारणे तत्प्रितिज्ञयाऽभिसन्धारयेद् गमनाये'ित (आचा.२/१/१९/४/२२ वृत्ति) ।

उत्तराध्ययनसूत्रे → भुंजमाणे सुरं मंसं सेअमेअं ति मन्नइ ← (उत्त.५/९) इति यदुक्तं तत्तु नास्तिको यत्करोति तदपेक्षयाऽवगन्तव्यम्, न तु विधिवादरूपेण ।

यदिप निशीधसूत्रे नवमोद्देशके → मंसखायाणं वा मच्छखायाणं वा छविखायाणं वा बहिया निग्गयाणं असणं वा पाणं वा खाइमं वा साइमं वा पिडग्गाहेइ ← (निशीध उ.९ सू.१०) इत्युक्तं, यच्चैकादशोद्देशके तत्रैव → मंसाइयं वा मच्छाइयं वा मंस-खलं वा मच्छखलं वा आहेणं वा पहेणं वा सम्मेलं वा हिंगोलं वा अन्नयरं वा तहप्पगारं विरूव-रूवं हीरमाणं पेहाए ताए आसाए ताए पिवासाए तं रयणिं अन्नत्थ उवाइणावेइ ← (निशीथ उ.११ सू.८०) इत्युक्तं तदिप तादृशप्रवृत्तौ प्रायिश्चित्तदर्शकं, न तु मांसादिविधानपरिमति ध्येयम् ।

→ वासावासं पज्जोसवियाणं नो कप्पइ निग्गंथाण वा निग्गंथीण वा हट्टाणं आरुग्गाणं बिलय-सरीराणं इमाओ नव रसविगईओ अभिक्खणं अभिक्खणं आहारित्तए - तं जहा १ खीरं, २ दिहं,३ नवणीयं, ४ सिप्पं, ५ तिल्लं, ६ गुडं, ७ महुं, ८ मज्जं, ९ मंसं ← (कल्प.९/१७) इति कल्पसूत्र-वचनमिप आगाढाऽऽपवादिकमांसादिग्रहणं 'प्रसक्तं प्रतिषिध्यते' इति न्यायेन चतुर्मास्यां सर्वथा निषिद्ध-

#### માંસગ્રહણ પ્રયોજન

વિશેષાથ :- ઉત્સર્ગથી માંસભક્ષણનો નિષેધ કરી ઉત્સર્ગથી જ માંસના ગ્રહણ-ભક્ષણ વગેરેનું વિધાન કરવામાં આવે તો તે બાબત વિરોધગ્રસ્ત કહેવાય. અથવા એક પ્રયોજનને ઉદ્દેશીને 'માંસ અભક્ષ્ય છે' એવું ઉત્સર્ગમાર્ગે જણાવીને અન્ય પ્રયોજનને ઉદ્દેશીને 'માંસ ભક્ષ્ય છે' એવું અપવાદમાર્ગે જણાવવામાં આવે તો તે બન્ને વચ્ચે વિરોધ કહેવાય. કારણ કે ઔત્સર્ગિક વિધિ-નિષેધના પ્રયોજન સિવાયના અલગ પ્રયોજનને ઉદ્દેશીને તે જ વસ્તુ સંબંધી આપવાદિક નિષેધ-વિધાન થઈ શકતું નથી. આ વાત 'નોત્મૃષ્ટમન્યાર્થમપોદ્યતે च' આવું કહેવા દારા કલિકાલ સર્વજ્ઞ શ્રી હેમચંદ્રસૂરીશ્વરજી મહારાજે અન્યયોગવ્યવચ્છેદ દાત્રિંશિકામાં

मिति दर्शयति । तदुक्तं श्रीविनयविजयगणिवरेण कल्पसूत्रसुबोधिकावृत्तौ → यद्यपि मधु-मद्य-मांस-नवनीतवर्जनं यावज्जीवं (साधूनां) अस्त्येव तथाप्यत्यन्ताऽपवाददशायां बाह्यपरिभोगार्थं कदाचिद् ग्रहणेऽपि चतुर्मास्यां सर्वथा निषेधः ← (क.सू.९/१७ वृ.) इति।

यदिप → इमं अववादुसिग्गियं 'बहुअड्डियं पोग्गलं अणिमिसं वा बहुकंटयं' एवं अववादतो गि-ण्हंतो भणाति 'मंसं दल, मा अड्डियं'ित्त ← इति निशीथचूिणकारेण (नि.भा.५२३७ चू.) उक्तं तदिप विधानं अस्थि-कण्टकादिपरिहारपरं बोध्यं, न तु मांसग्रहणापेक्षया । अत एव बहुज्झनधर्मक-पिण्डग्रहण-निषेधावसरे → 'बहुअड्डियं पुग्गलं अणिमिसं वा बहुकंटकयं' ← (द.वै.५/१/७३) इति दशवैकालिक-सूत्रस्य वृत्तौ श्रीहरिभद्रसूरिभिः → बह्वस्थि पुद्गलं = मांसं, अनिमिषं वा = मत्स्यं वा बहुकण्टकं, अयं किल कालाद्यपेक्षया ग्रहणे प्रतिषेधः । अन्ये त्विभदधित 'वनस्पत्यिधकारात्तथाविधफलाभिधाने एते' ← इति प्रोक्तम् । अत्र "कालाद्यपेक्षया = अत्यन्ताऽपवादकालादिविवक्षया बाहुल्येन बाह्यपरिभोगापेक्षयैव न तु भोजनापेक्षया ग्रहणे = मांसादिग्रहणप्राप्ते प्रतिषेधः = बहूज्झनधर्मकमांसादिग्रहणनिषेध" इतिश्री-हिरभद्रसूरितात्पर्यम् । अन्यमते तु स्पष्टं फलाभिधानव्याख्यानमिति नात्रापि व्यामोहः कार्यः । पूज्यास्तु प्रकृते मांसपदं मिष्टाञ्चादिगरिष्ठाऽशनपरतया मत्स्यपदं च पक्वौदनादिपरतया व्याख्येयमिति प्राहुः ।

भोजनविधिनिरूपणेऽपि  $\rightarrow$  'तत्थ से भुंजमाणस्स अद्विअं कंटओ सिआ'  $\leftarrow$  (द.वै. ५/१/८४) इति दशवैकालिकसूत्रे यदुक्तं तत्रापि  $\rightarrow$  "तत्र = कोष्ठकादौ से = तस्य साधोः भुञ्जानस्य अस्थि, कण्टको वा स्यात्, कथञ्चिद् गृहिणां प्रमाददोषात् । 'कारणगृहीते पुद्गल एवे'त्यन्ये"  $\leftarrow$  (द.वै.५/१/८४ वृत्ति) इति व्याख्यातम् । स्पष्टमेव हिरभद्रसूरिभिः स्वमते गृहस्थप्रमादापेक्षया व्यञ्जनादौ सम्पाताऽऽयातकण्टकोल्लेखोऽकारि । कारणगृहीतपुद्गलान्तर्गतकण्टकनिर्देशकान्यमतेऽपि भोजनविधिनिरूपणे गृहीतिपिण्डौषधाद्यपयोगसाम्येन तिन्नर्देशोऽवगन्तव्यः, निर्जराद्वादशभेदनिरूपणे आर्त्त-रौद्रादिध्यान-प्रकारचतुष्कप्रदर्शनवत् । न ह्यार्त्त-रौद्रध्याने निर्जरात्वेनाभिमते । तद्वत्प्रकृतेऽप्यवगन्तव्यम् ।

मांसादेरभक्ष्यत्वं तु → जे यावि भुंजिन्ति तहप्पगारं, सेवंति ते पावमजाणमाणा। मणं न एयं कुसलं करन्ती वायावि एसा बुईया उ मिच्छा ।। ← (सूत्रकृ.श्रु.२, अ.६, गा.३८) इति सूत्रकृताङ्गवचनात्, → भुंजमाणे सुरं मंसं परिवुढे परंदमे ।। अचकक्कर भोई य, तुंदिल्ले चियलोहिए । आउयं नरए कंखे, जहा एसं व एलए।। ← (उत्तरा.अ.७, गा.६/७) इति, → हिंसे बाले मुसावाई, माईल्ले पिसुणे सढे। भुंजमाणे सुरं मंसं, सेयमेयंति मन्नई ।। ← (उत्तरा.अ.५, गा.९) इति, → तुहं पियाई अशावेल छे. प्रस्तुतमां उपरोक्त भे प्रश्नरभांथी એક पश्न प्रश्नर संत्यवतो न होवाथी विरोधने शेर्ध अवश्र नथी. ते आ रीते (१) मांसलक्षश्रनो उत्सर्जथी निषेध हरी मांसग्रहश्रनुं विधान उत्सर्जथी निष्ठ पश्न अपवाहथी हरवामां आवेल छे. आपवाहिह विधान मांसलक्षश्रनुं नथी पश्न मांसग्रहश्ननुं छे.

તથા (૨) રત્નત્રયના પાલન માટે ઉત્સર્ગથી માંસભક્ષણનો નિષેધ કરેલ અને અપવાદથી માંસગ્રહણાદિનું વિધાન કરવામાં આવેલ છે તે પણ રત્નત્રયના પાલન માટે જ કરવામાં આવેલ છે. (ज्ञानाद्युपकारकत्वात्) માટે બીજા પ્રકારે પણ વિરોધ અહીં સંભવતો નથી.

मंसाईं, खंडाइं सोल्लगाणि य। खाविओमि समंसाइ, अग्गिवण्णाइंऽणेगसो।। ← (उत्तरा.अ.१९, गा.६९) इति च उत्तराध्ययनवचनात्, → अमज्ज-मंसासी अमच्छरीआ अभिक्खणं निव्विगइं गया अ ← (दशवै. चू.२, गा.७) इति च प्रागुक्तात् (पृ.४५५) दशवैकालिकसूत्रवचनादिप सुप्रसिद्धमेवेत्यवधेयम् ।

इत्थञ्च  $\rightarrow$  'सव्वणईणं जा हुज्ज वालुया सव्वउदिहणं जं उदयं । इत्तो य अणंतगुणो अत्थो इक्कस्स सुत्तस्स । ।'  $\leftarrow$  (सं.प्र.१०/५१) इति सम्बोधप्रकरणवचनात् <sup>१</sup>प्रतिसूत्रमनन्तार्थोपदेशात्, <sup>२</sup>मांसादेरत्यन्तं गर्हितत्वात्,  $\rightarrow$  महारंभयाए महापरिग्गिहयाए कुणिमाहारेणं पंचेंदियवहेणं नेरइयाउयकम्मासरीरप्पयोगनामाए कम्मस्स उदएणं नेरइयाउय-कम्मासरीरे जाव पयोगबन्धे  $\leftarrow$  (भग.सू. ८/९/३५१ सूत्र) इति भगवतीसूत्रे  $\rightarrow$  चउिं ठाणेहिं जीवा णेरतियत्ताए कम्मं पकरेंति, णेरइत्ताए कम्मं पकरेत्ता णेरइएसु उववज्जन्ति, तं जहा- महारम्भताते, महापरिग्गहताते, पंचेंदियवहेणं, कुणिमाहारेणं  $\leftarrow$  (औप.सू.३४/पृष्ठ-८०, स्था.४१/सू.३७३) इति औपपातिकसूत्रे स्थानाङ्गसूत्रे च,  $\rightarrow$  महारंभियाए महापरिग्गहाए कुणिमाहारेणं पंचिंदियवहेणं जीवा नरयं गच्छन्ति  $\leftarrow$  (सम.भव-४/यशोधरचिरत्र ) इत्येवं समरादित्यकथायां च मांसाहारस्य नरककारणत्वेनोक्तत्वात्,  $\rightarrow$  अमज्जमंसासिणे  $\leftarrow$  (सूत्रकृ.अ.२) इति सूत्रकृताङ्गवचनात्  $^{\times}$ मुनीनाममद्यमांसाऽशित्वात्,  $^{\vee}$ अन्यार्थपरत्वसम्भवाच्च न तैस्तैस्सूत्रैर्मांसादेर्भक्ष्यता सिध्यति न वा निषिद्धस्य तद्भक्षणस्योत्सर्गतो दुष्टत्वमपयाति ।

एतेन → रेवतीए गाहावितणीए ममं अट्ठाए दुवे कवोयसरीरा उवक्खिडिया । तेहिं नो अट्ठो । अत्थि से अत्रे पारियासिए मज्जारकडए कुक्कुडमंसए । तमाहराहि । एएणं अट्ठो ← (भ.सू.श.१५/सू.५५७/पृ.६८६) इति व्याख्याप्रज्ञप्तिवचनमपि व्याख्यातम् । अत्रापि → 'दुवे कवोया' इत्यादेः श्रूयमाणमेवार्थं केचिन्मन्यन्ते । अन्ये त्वाहुः "कपोतकः = पिक्षिविशेषः तद्धद् ये फले वर्णसाधर्म्यात्ते कपोते = कुष्माण्डे; इस्वे कपोते = कपोतके । ते च ते शरीरे वनस्पतिजीवदेहत्वात्कपोतकशरीरे । अथवा कपोतकशरीरे इव घूसरवर्णसाधर्म्यादेव कपोतकशरीरे कुष्माण्डफले एव" । ते उपसंस्कृते = संस्कृते । 'तेहिं नो अट्ठो'त्ति बहुपापत्वात् । 'परिआसिए'त्ति परिवासितं ह्यस्तनमित्यर्थः । 'मज्जारकडए' इत्यादेरिप केचित् श्रूयमाणमेवार्थं मन्यन्ते । अन्ये त्वाहुः "मार्जारो वायुविशेषः, तदुपशमनाय कृतं = संस्कृतं = मार्जारकृतम्"। अपरे त्वाहुः "मार्जारो विरालिकाभिधानो वनस्पतिविशेषः । तेन कृतं = भावितं यत्तत्तथा । किं तत् ? इत्याह 'कुर्कुटकमांसकं = बीजपूरकं कटाहम्' । 'आहराहि'त्ति निरवद्यत्वादिति ← (भ.१५/५५७ वृ.) श्रीअभयदेवसूरयो व्याख्यातवन्तः । अन्यमतमप्यत्र युक्तमेव, वैद्यकशब्दिसन्धौ मार्जारपदस्य वायुविशेषवाचकत्वस्य प्रसिद्धत्वात् (वै.श.सि.पृष्ठ८८९) ।

मांसपदस्य यथाश्रुतार्थस्तु मांसभक्षणस्य गर्हणीयत्वात्, 'वीयरागो ण किंचि वि करेइ गरहणिज्जं तु' इति उपदेशपदवचनेन (उप.प.७३१) वीतरागे तदसम्भवाच्च नाऽभ्युपगन्तुमर्हति ।

<sup>(</sup>૩) મહત્ત્વની વાત એ છે માંસભક્ષણ અત્યંત દુષ્ટ હોવાથી જ અત્યંત અપવાદપદે પણ તેનો ભોગવટો બહારથી જ કરવાની વાત છે, નહિ કે ખાવા દ્વારા. આશય એ છે કે આધાકર્મદોષવાળા ભોજનાદિનો ઉત્સર્ગથી નિષેધ કરવામાં આવ્યા બાદ અપવાદપદે તેનું વિધાન કરવામાં આવેલ છે તેમાં આધાકર્મિક દોષવાળા ભોજનાદિના બાહ્ય પરિભોગ = વિલેપનાદિ જ અભિપ્રેત નથી, પણ આરોગવા

एतेन प्रकृतभगवतीसूत्रप्रघट्टकमवलम्ब्य धर्मानन्देन श्रीमहावीरस्य मांसभक्षकत्वमावेदितं तिन्नरस्तम्, उष्णवीर्ये रक्तिपत्तजनके मांसे गोशालकप्रक्षिप्ततेजोलेश्याजिनतदाह-िपत्तज्वराद्युपशामकत्वाऽसम्भवात्, → स्निग्धमुष्णं गुरु रक्त-िपत्तजनकं वातहरं च, सर्वं मांसं ← ( ) इति वचनात् । कपोतशरीरपदेन कुष्माण्डाभिधानवनस्पतिशरीरिनिर्मितपाकिविशेषग्रहणस्यैव न्याय्यत्वात्, तस्यैव तादृशदाहिपित्तज्वराद्युपशामकत्वात्, → कुष्माण्डं शीतलं वृष्यं स्वादु पाकरसं गुरु । हृद्यं रुक्षं रसस्यन्दि श्लेष्मलं वात-िपत्तिजित् ।। कुष्माण्डशाकं गुरु सिन्नपात-ज्वराऽऽमशोफाऽनिल-दाहहारि ← (कैय.नि.) इति कैयदेविनघण्टुवचनप्रामाण्यात्, → पित्तघनं तेषु कुष्माण्डं ← (सु.सं.५६ फलवर्गे) इति सुश्रुतसंहितावचनप्रामाण्यात्, → कुष्माण्डं बृंहणं वृष्यं गुरु पित्तास्त्रं वातनुत् । बालं पित्तापहं शीतं मध्यमं कफकारकम् ।। ← (भा.प्र.नि. शाकवर्ग-५४) इति भावप्रकाशिनघण्टुवचनप्रामाण्यात्, → मातुलिङ्गस्य वातिजत् बृंहणं मधुरं मांसं वातिपत्तहरम् ← (अ.ह.६/१३२) इति अष्टाङ्गहृदयकारवृद्धवाग्भट्टवचनप्रामाण्याच्य । प्रकृते 'वर्णतद्वतोरभेद' इति न्यायेन कुष्माण्डफलस्य कपोतपदवाच्यता युज्यत एव, अन्यथा शब्दानामनेकार्थताऽनङ्गीकारे तु प्रयाणावसरे 'सैन्धवमानय' इत्युक्तो लवणमानयेत् ।

प्रकृते मांसशब्दस्य आचाराङ्ग-निशीथ-सूर्यप्रज्ञप्त्यादौ आमिषशब्दस्य च लिलतिवस्तरा-सम्बोध-प्रकरण(१९०)-धर्मरत्नकरण्डकादौ घृतपक्वमिष्टाञ्चार्थवाचकत्वं प्रसिद्धमेव । अत्र च मांसपदं वनस्पित-फलकटाहपरमेवाऽवसेयं मार्जार-कुर्कुटकादिशब्दानां च वनस्पितिविशेषपरत्वम्, शब्दानामनेकार्थत्वात् । रक्तकुर्कुटकस्यौषधिविशेषवाचकत्वं शालिग्रामनिघण्टुभूषणे (पुष्पवर्ग-पृ.५१८), श्वेतकापोतिकापदस्य कृष्ण-सर्पाकारवनस्पितवाचकत्वं कल्पद्रमकोशे (क.५९१-२), कपोतशब्दस्य वनस्पितिवशेषवाचकत्वं सुश्रुत-संहितायां, कपोतिकाशब्दस्य श्वेतकुष्माण्डवाचकत्वं निघण्टुरत्नाकरे (नि.र.जै.सा.प्र.क्र.४३), पारावतपदस्य परुषकफलवाचकत्वं चरकसंहितायां (अध्याय-२६) वैद्यकशब्दिसन्धौ (पृ.६६१) कैयदेवनिघण्टौ (औषधिवर्ग पृ.७३) च, महापारावतपदस्य च कपोताण्डतुल्यफलिवशेषवाचकत्वं अभिधानसङ्ग्रहिनघण्टौ (अ.सं.नि. १३९-१४०) प्रसिद्धमेव ।

मार्जारपदस्य अगस्त्यवृक्षवाचकत्वं वैजयन्त्यां → अगस्त्ये मुनि-मार्जारावगस्तिर्वङ्गसेनकः ← (वैज.भूमिकाण्ड-वनअध्याय.१५६) इत्येवं, हिङ्गोटवृक्षवाचकत्वं च श्रीकलिकालसर्वज्ञोपज्ञे निघण्दुशेषे → इङ्गुद्यां तापसतरुर्मार्जारः कष्टकीटकः ← (नि.शे.७४) इत्येवं प्रसिद्धम्।

मार्जारपदस्य चित्रकवनस्पतिवाचकत्वं सोढलिनघण्टौ (१/३३८/३३६), रक्तचित्रकवनस्पतिवाचकत्वं राजिनघण्टौ (६/४६ पृ.१४३) वैद्यकशब्दिसिन्धौ (पृ.८१७) च, पित्तज्वरनाशकवनस्पतिवाचकत्वञ्च शब्दिसिन्धुकोशे प्रोक्तम् । प्रकृते → साराम्लकः सारफलो रसालश्च पारावतः । कपोताण्डोपमफलो महापारावतोऽपरः।। ← (कै.नि.औषधिवर्ग-पृ.६२ गा.३२५) इति कैयदेविनघण्टुवचनमप्यवश्यमनुस्मर्तव्यम्। एवमेव → कपोता, कपोती = सर्पाक्षयादिगणे रसौषधिविशेषः; कपोतवेगा = ब्राह्मी; स्व३५ लक्षण = आंतरपरिलोग पण्ण अलिमत छे. श्यारे मांसनी બाબतमां ओवुं नथी. आ બाબत ४ ओम सूथवे छे डे आधार्डमंद्दोषवाणी गोथरी इरतां पण्ण मांसलक्षण वधु दोषवाणुं छे. माटे ४ अपवादपदे पण्ण मात्र तेना બाह्य परिलोगनुं ४ विधान अलिमत छे, निर्होष सांभित थतुं नथी.

कपोतवल्ली = सुक्ष्मैला 🗲 (द्र. को.प्र.३९) इति द्रव्यगुणकोशवचनमप्यत्रावधेयम् ।

भावप्रकाशनिघण्टौ भाविमश्रेण हरितक्यादिवर्गे अस्थिमती-गजपिष्पली-मत्स्यशकलाऽश्वगन्धा-पारा-पतपदी-कापोतादीनां, कर्पूरादिवर्गे कुक्कूट-कपोतचरणादीनां, गङ्गच्यादिवर्गे सिंहिका-मर्कटी-मांसरोहिणी-कन्या-पारापत-मत्स्याक्षी-गोजिह्वादीनां, फलवर्गे गोस्तन्यादीनां, वटादिवर्गे अश्वकर्णाऽजकर्ण-कच्छपादीनां शाकवर्गे च शकरी-कूर्कृटक-शिख्यादीनां शब्दानां वनस्पत्यौषधि-पृष्प-फल-शाकादिवाचकत्वमावेदितम ।

जीवाजीवाभिगमें अपि → अस्सकण्णी-सीहकण्णी-सीऊंढि-मुसुंढि ← (जीवा.९/सू.२९ पृ.२७) इ-त्यादिरूपेणाऽश्वकर्ण्यादीनां पदानां 'अवयवप्रसिद्धेः समुदायप्रसिद्धिर्वलीयसी'ति न्यायेन वनस्पतिविशेष-वाचकत्वमावेदितम् । वैद्यकशब्दिसिन्धु- (पृ.८६)सुश्रुतिनदानस्थान- (अ.१५/पृ.१७४)भावप्रकाशनिघण्ट्-(वटादिवर्ग पृ.५२०)प्रभृताविप तथैव तत्प्रसिद्धेः । मार्जार-विरालिका-विडालिका-बिडालिकादिपदानां वनस्पतिविशेषवाचकत्वं दशवैकालिकवृत्तौ (द.वै.५ ।३ ।१८), आचाराङ्गसूत्रवृत्तौ (आ.सू.४५/पृ.३४८), प्रज्ञापनासूत्रवृत्तौ (प्र.स्.वल्लीपद-१/गा.४४), शब्दार्थिचन्तामणिकोशे (श.चि.को.प्र.-६०१) हेमचन्द्रसरि-कृतिनघण्द्रशेषे (गा.३२,३६,६७, १३९,१४०) वैद्यकशब्दिसन्धौ (वै.श.सि.प्.८१७) च प्रसिद्धमेव । पारावतपदीपदस्य प्रचीबला-मालकङ्गन्यादिवाचकत्वं धन्वन्तरिनिघण्टौ (४/२० पृ.१८६) बृहन्निघण्टुरत्नाकरे (अनेकार्थनामवर्ग-पृष्ठ-७५२) च दृश्यते। तस्याः पित्तादिशामकत्वं भावप्रकाशनिघण्टौ (गुडुच्यादिवर्गे प्र.४४१) प्रसिद्धमेव

कुर्कुट-कुक्कुट-कुर्कुटी-कुक्कुटी-मधुकुक्कुटीपदानां वनस्पतिविशेषवाचकत्वं भगवतीसूत्रवृत्तौ (भ.सू. १५/५५८) कलिकालसर्वज्ञोपज्ञ-निघण्टुसङ्ग्रहे, निघण्टुरत्नाकरे (नि.रत्ना.जै.स.प्र.क.४३), वैद्यकबृहन्नि-घण्टौ कौटिल्यार्थ-शास्त्रे (१४/३/१४८-भेषजयोग) निघण्टुशेषे (नि.शे.६७) वैद्यकशब्दिसन्धौ च प्रसिद्धम्। प्रकृते मार्जारपदेन अगस्त्यवृक्षग्रहणमपि युज्यत एव, तस्य पित्तादिनाशकत्वात् । तदुक्तं मदनपालनिघण्टौ → अगस्त्यः पित्त-कफजिच्चातुर्थिकहरो हिमः । तत् पयःपीनसश्लेष्मा पित्तनाक्त्याऽऽन्ध्यनाशनम् ।। ← (मद.नि. ५/७१) इति । मार्जारपदवाच्यस्य अगस्त्यस्य मुनि-वङग-सेनकादयः पर्यायशब्दाः । त्रिदोषनाशकतया तद्ग्रहणमप्यत्र युज्यत एव। तदुक्तं शालिग्रामनिघण्ट्रभूषणे 🔿 मुनिशिम्बी सरा प्रोक्ता बुद्धिदा रुचिदा लघुः । पाककाले तु मधुरा तिक्ता चैव स्मृतिप्रदा त्रिदोष-शूल-कफहृत् पाण्डुरोगविषापनुत् । श्लेष्म-गूल्म-हरा प्रोक्ता सा पक्वा रूक्षपित्तला ← (शा.नि.भू.पुष्पवर्ग-पृ.५२३) इति । आयुर्वेदीयकोशे मार्जारपदस्य चित्रकवनस्पतिवाचकत्वमपि दृश्यते । तद्ग्रहणमप्यत्र युज्यते, तस्याऽपि ज्वरनाशकत्वात् । तदुक्तं राजनिघण्टुकोशे → कालो व्यालः काल-मूलोऽपि दीप्यो मार्जारोऽग्निदाहकः पावकश्च । चित्राङ्गोऽयं रक्तचित्रो महाङ्गः स्याददाहश्चित्रकोऽ-न्यगुणाढ्यः ।। ← (रा.नि.वर्ग-६/४६ पृ.१४३) इति ध्येयम्। कुक्कुटपदेन सुनिषण्णो वृक्षोऽपि गृहीतुं युज्यतेऽत्र । तदुक्तं निघण्दुशेषे श्रीहेमचन्द्रसूरिभिः → सुनिषण्णे सूचिपत्रः स्वस्तिकः शिखिवारकः।। (नि.शे.३५१) श्रीवारकः शितिवरो वितुन्नः कुक्कुटः शिखी ← (नि.शे.३५२) इति । तदुक्तं भावप्रकाश-निघण्टौ शाकवर्गे → शितिवारः शितिवरः स्वस्तिकः सुनिषण्णकः । श्रीवारकः सुचिपत्रः पर्णकः

<sup>(</sup>૪) તેમ જ માંસ ભક્ષણ વગેરે અત્યંત દુષ્ટ હોવાથી જ તેને ગ્રહણ કરવામાં સાધુએ માયા કરવી પડે તેવી સંભાવના સૂત્રમાં બતાવેલ છે. જો રોટલી, દાળ, ભાત વગેરેનું જેટલી સહેલાઈથી ગ્રહણ થઈ શકે છે તેટલી સરળતાથી માંસગ્રહણ થઈ શકતું હોય તો તેના માટે માયા કરવી ન પડે. પણ માયા Jain Education International www.jainelibrary.org

कुक्कुटः शिखी ।।  $\leftarrow$  (भा.प्र.नि.शा.व.पृ.६७४) इति। तदुक्तं द्रव्यगुणकोशे धन्वन्तरिनिघण्टौ चाऽपि  $\rightarrow$  कुक्कुटः शितिवारः मुर्गा इति लोके, कुक्कुटचूडावत् पुष्पव्यूहत्वात्  $\leftarrow$  (द्र.गु.पृ.४३, ध.नि.१/ १५५) इति । तद्गुणास्तु भावप्रकाशनिघण्टौ  $\rightarrow$  सुनिषण्णो हिमो ग्राही मोहदोषत्रयापहः । अविदाही लघुः स्वादुः कषायो रूक्षदीपनः ।। वृष्यो रुच्यो ज्वर-श्वास-मेह-कुष्ठ-भ्रमप्रणुत्  $\leftarrow$  (भा.प्र.नि.शाकवर्ग-३१) इत्येवमुपदर्शिता भाविमश्रेण । अन्यत्र निघण्टौ अपि  $\rightarrow$  सुनिषण्णो लघुर्ग्रही वृष्योऽग्निकृत् त्रिदोषहा । मेधारुचिप्रदो दाहज्वरहरो रसायनः ।।  $\leftarrow$  (निघ.) इत्युक्तम् । कल्पदुमकोशेऽपि वनौषधिकाण्डे  $\rightarrow$  मेधाकृद् ग्राहकः सूचिः कुर्क्कुटः सुनिषण्णकः  $\leftarrow$  (क.द्व.को.वनो.२६९) इत्युक्तम् । पारावतपद्यपराभिधानायाः काकजङ्घायाः कार्यं तु  $\rightarrow$  काकजङ्घा हिमा तिक्ता कषाया कफपित्तजित् । निहन्ति ज्वरपित्तान्त्रव्रण-कण्डू-विष-कृमीन्।।  $\leftarrow$  (भा.प्र.नि.पृ.४४९) इत्येवं भावप्रकाशनिघण्टौ दर्शितमित्यप्यत्रानुसन्धेयम्। काकजङ्घायाः पारावतपदीपर्यायशब्दत्वं तु  $\rightarrow$  काकजङ्घा ध्वाङ्क्षजङ्घा काकपदा तु लोमशा। पारावतपदी दासी नदीकान्ता प्रचीबला ।।  $\leftarrow$  (ध.नि.४/२० पृ.९८६) इति धन्वन्तरिनिघण्टौ प्रसिद्धम्।

किञ्च चर्म-रुधिर-मांसास्थ्यादिकं प्राणिष्विव वनस्पतावप्यङ्गीक्रियते । तदुक्तं बृहदारण्यकोपनिषदि  $\rightarrow$  यथा वृक्षो वनस्पतिस्तथैव पुरुषोऽमृषा । तस्य लोमानि पर्णानि, त्वगस्योत्पाटिका बिहः ।। त्वच एवाऽस्य रुधिरं प्रस्यन्दि त्वच उत्पटः । तस्मानृणात् तदा प्रैति रसो वृक्षादिवाऽऽहतात् ।। मांसान्यस्य शकराणि किनाटं स्नाव तित्थिरम् । अस्थीन्यन्तरतो दारूणि मज्जा मज्जोपमा कृता ।।  $\leftarrow$  (बृहदा.३/९/२८) इति । सुश्रुतसंहितायामि  $\rightarrow$  चूतफले परिपक्वे केशरमांसास्थिमज्जानः पृथक् पृथक् दृश्यन्ते कालप्रकर्षात् । तान्येव तरुणे नोपलभ्यन्ते सूक्ष्मत्वात् । तेषां सूक्ष्माणां केशरादीनां कालः प्रव्यक्ततां करोति  $\leftarrow$  (सु.सं.शा.अ.३ श्लो.३२) इत्युक्तम्।  $\rightarrow$  पेशी मांस्यिसकोशयोः। मण्डभेदे पलिण्डे सुपक्ककणिकेऽपि च  $\leftarrow$  (अने.२।५३८-५३९) इति अनेकार्थसङ्ग्रहवचनमप्यत्र स्मर्तव्यम्।

मत्स्यण्डीपदस्य वनस्पतिजन्यगर्भवाचकत्वं आप्टेशब्दकोशे (Dictionary By Apte) प्रसिद्धमेव । नागजिह्वापदस्य पणशीलाभिधानफलवाचकत्वं बृहिन्नघण्टौ सुप्रतीतम् । मांसपदस्य वनस्पतिफलगर्भवा- चकत्वं ओगिल्वीशब्दकोशे (Dictionary By Ogilvee J. Page.292) व्यक्तम् । अष्टाङ्गसङ्ग्रहे > કરવાની સંભાવના સૂત્રમાં જણાવેલ છે તે જ પુરવાર કરે છે કે માંસભક્ષણ અત્યંત દુષ્ટ છે.

(૫) 'છેદસૂત્રના અભિપ્રાયથી માંસગ્રહણની વ્યાખ્યા કરવી' આ પ્રમાણે ટીકાર્થમાં જે જણાવેલ છે તેની સ્પષ્ટતા આ પ્રમાણે સમજવી. નિશીથસૂત્રની ચૂર્ણિમાં જણાવેલ છે કે → માંસ વગેરેનું ગ્રહણ આગાઢ માંદગીમાં ગ્લાનના કારણે હોય છે. તેવા ગ્લાન માટે માંસાદિ ગ્રહણ કરતી વખતે પણ સાધુ એમ વિચારે કે 'અહો ! આ અકાર્ય છે. આ રીતે માંસને ગ્રહણ કરવું ન જોઈએ. પણ શું કરીએ? આ સિવાય માંદા સાધુ સાજા થઈ શકે એમ જ નથી.' તથા ગ્લાન પૂરતું જરૂરી હોય તેટલું પરિમિત માંસ વગેરે જ ગ્રહણ કરે, અપરિમિત નહિ. આના લીધે દાતાને વિશ્વાસ બેસે કે 'ગ્લાન માટે જ આ મહાત્મા ગ્રહણ કરે છે, આહારસંજ્ઞાથી કે રસલોલુપતાથી નહિ.' ← (નિ.ભા.ગા.૩૧૭૦ ચૂર્ણિ)

વળી, (૬) ગ્લાનાદિ કારણે કે અનાભોગ વગેરેના લીધે કાંટાયુક્ત કે હાડકા સાથે માંસાદિનું પ્રહણ થયેલ હોય તો હાડકા-કાંટા વગેરે પરઠવી દેવા. આમ ઉપરોક્ત સૂત્ર પરઠવવાનું વિધાન કરે છે નહિ કે તેના ભક્ષણનું. જેમ કે 'શ્રાવકે પાણી ગાળીને પીવું.' આ શાસ્ત્રવચન કાચા પાણી પીવાનું भल्लातकस्य त्वग् = मांसं बृहणं स्वादु शीतलम् ← (अ.सं.८/१६८) इत्येवं मांसपदार्थो दर्शित इत्यप्यवधेयम् । प्रकृते →

उष्णवात-कफ-श्वास-कास-तृष्णा-विमप्रणुत्, तस्य त्वक् कटु तिक्तोष्णा गुर्वी स्निग्धा च दुर्जरा ।। कृमि-श्लेष्माऽनिलहरं मांसं स्वादु हिमं गुरु । बृंहणं श्लेष्मलं स्निग्धं पित्त-मारुतनाशनम् ।।

← (कै.नि.औषधिवर्ग-२५५/२५६) इति कैयदेवनिघण्टुवचनस्मरणमौषधिवर्गमनुसृत्य कर्तव्यं विज्ञैः।

ननु → कवोयसरीरा ← (भ.श.१५/५५८/पृ.६८६) इति भगवतीसूत्रोक्तौ शरीरपदोपादानेन कपोत-पदस्य पञ्चेन्द्रियप्राणिवाचकत्वमेव सिध्यति, न तु वनस्पतिफलवाचकत्वमिति चेत् ? न, शरीरपदस्यै-केन्द्रियादाविष प्रयोगदर्शनात् । तदुक्तं सूत्रकृताङ्गे → पुढवीसरीरं, आउसरीरं, तेउसरीरं, वाउसरीरं, वणस्सईसरीरं ← (सू.कृ.२/३/३६) इति ।

'दुवे कवोयसरीरा, अन्ने' (भ.सू.१५/५५७ पृ.६८६) इत्येवं पुल्लिङ्गप्रयोगदर्शनेन तादृशफलविशेषपाक एव तत्र ग्राह्यः । पक्षिशरीरनिर्देशे तु 'दोण्णि कवोयसरीराणि, अन्नाणि' इत्येवं नपुंसकलिङ्गनिर्देशः स्यात् । किञ्च विपाकसूत्रादौ मांसाहारवर्णनप्रसङ्गे शरीरपदप्रयोगो न दृश्यते । वनस्पतिकायवाचकत्वेनैव कायस्थाने शरीरपदनिवेशनमपि सङ्गच्छते ।

किञ्च जैनप्रवचने प्राणिवाचकपदोत्तरं शरीरपदप्रयोगो न दृश्यते किन्तु वनस्पित-तत्फलादिवाचकपदोत्तरमेव, यथा सूर्यप्रज्ञप्तौ नक्षत्रभोजनप्रकरणे  $\rightarrow$  पुव्वाहिं आसाढािं आमलगसरीरे भोच्चा कज्जं साधेंति  $\leftarrow$  (सू.प्र.नक्ष. ८/१८) इति । न च सूर्यप्रज्ञप्तौ  $\rightarrow$  रोहिणीिंहं ससमंसं भोच्चा कज्जं साधेंति, संठाणािंहं मिगमंसं भोच्चा कज्जं साधिंति...  $\leftarrow$  (सू.प्र.नक्ष.८/२-३) इत्यादिना मांसाहारिवधानमुपलभ्यत इति तस्य भक्ष्यताऽनािवलैवेति शङ्कनीयम्, यतः शशमांसपदेन लोधिनिर्मतपक्वान्नं, मृगमांसपदेन च मृगनािभमलिभिलतपक्वान्नमिभमतिमत्यादिकं व्यक्तमुक्तं कल्याणिवजयगिणना मानवभोज्यमीमांसायाम् (मा.भो.मी. अध्याय-३/पृ.१६३) ।

किञ्च कुर्कुटपिक्षमांसं तु दर्शनान्तरेऽपि अभक्ष्यतया व्यवस्थापितं किमुत स्वदर्शने । तदुक्तं उज्ज्वलाभिधानायां आपस्तम्बीयधर्मसूत्रवृत्तौ → पादाभ्यां विकीर्य कीटधान्यादि ये भक्षयन्ति ते मयूरादयो विकिराः, तेषां मध्ये कुक्कुटो न भक्ष्यः ← (आ.ध.सू.१/१७/३२ वृ.) इति । गौतमीयधर्मसूत्रे अप्येवमेव तदभक्ष्यत्वं सम्मतम्। किञ्च मार्जारपशुनाऽऽघ्रातमन्नमप्यभोज्यं किमुत तदाहतकुर्कुटपिक्षमांसम् । तदुक्तं → मनुष्यैरन्यैर्वा मार्जारादिभिरवघ्रातमन्नमभोज्यम् (आपस्तम्बीय.ध.सू.१/१७/५) ← इति । इत्थमन्यपदसंसर्गप्रकर-णादिनैवाऽनिभप्रेताऽनिष्टार्थव्यवच्छेदेन सुनिश्चितार्थग्रहणमभिमतं वैयाकरणादीनामिप । तदुक्तं वाक्यपदीये→

संसर्गो विप्रयोगश्च साहचर्यं विरोधिता । अर्थः प्रकरणं लिङ्गं शब्दस्याऽन्यस्य सन्निधिः ।। सामर्थ्यमौचिती देशः कालो व्यक्तिः स्वरादयः । शब्दार्थस्यानवच्छेदे विशेषस्मृतिहेतवः ।।

વિધાન નથી કરતું, પણ પાણી ગાળવાનું વિધાન કરે છે, તેમ ઉપરોક્ત વાત જાણવી.

તથા (૭) ગ્લાન વગેરેના કાર્ય માટે જ માંસગ્રહશ વગેરે વાત અપવાદપદે જણાવેલ છે. આ હકીકત પણ એમ સૂચવે છે કે માંસભક્ષણ સદોષ જ છે. માટે ઉપરોક્ત આપવાદિક સૂત્રો અને માંસની અભક્ષ્યતા - આ બે વચ્ચે કશો જ વિરોધ આવતો નથી. (૭/૭)

## 'न प्राण्यङ्गसमुत्थं' चेत्यादिना वोऽपि वारितम्। लङ्काऽवतारसूत्रादौ तदित्येतद्वृथोदितम् ।।८।। नेति । 'न प्राण्यङ्गसमुत्थ'मित्यादिना च = 'न प्राण्यङ्गसमुत्थं मोहादपि शेषचूर्णमश्नीया-

← (वा.प.२/३१७-३१८) इति ।

किञ्च प्रायः प्रशस्तभोजनप्रकरणे 'उवक्खिडिया' इत्यादिप्रयोगो दृश्यते । तदुक्तं व्याख्याप्रज्ञप्तौ → विउले असणे पाणे खाइमे साइमे उवक्खडाविए... ← (व्या.प्र.१२/१/५३१) इत्यादि । मांसाद्यप्रशस्तभोजनप्रकरणे तु 'भिज्जिए तिलए' इत्यादिशब्दप्रयोग उपासकदशाङ्ग-विपाकसूत्रादौ समुपलभ्यते। तदुक्तं उपासकदशाङ्गे महाशतकाधिकारे → बहुविहेहिं मंसेहि य सोल्लेहि य तिलएहि य भिज्जिएहि य... ← (उपा.अध्य.८/सू.५०) इति । यथोक्तं विपाकसूत्रे अपि → वसभाण य ऊहेहि य थणेहि य वसणेहि य ककुहेहि य वहेहि य कन्नेहि य अच्छिहि य नासाहि य जिङ्माहि य उद्घेहि य कंबलेहि य सोल्लेहि य तिलएहि य भिज्जिएहि य... ← (वि.सू.श्रुतस्कं.१/अ.२/सू.१३) इत्यादि । अत एव तेजोलेश्योपसर्गोत्तरकालीनौषधोपयोगप्रकरणे कपोतशरीरादिपदेन कुष्माण्डपाक-प्रभृतिग्रहणं सङ्गच्छतेतराम् ।

किञ्चैकरात्रिमात्रपर्युषितपक्वभोजनदर्शनार्थं प्रायः 'पज्जुसिए' पदं प्रयुज्यते न तु 'परियासिए' इति पदम्। नानारात्रिपर्युषितमांसस्य तु रोगादिवृद्धिकारित्वेन तादृशपित्तज्वराद्युपशामकत्वाऽसम्भवात् चरमतीर्थकृताऽनुपादेयतैव प्रसज्येत ।

किञ्च व्याख्याप्रज्ञातौ अष्टमे शतके पञ्चमोद्देशके 'आजीवकैरि मांस-मद्यपान-कन्दमूलादीनामभ-श्यत्वाऽपेयत्वाऽप्राह्यत्वाऽङ्गीकारेण निर्ग्रन्थश्रमणैस्तु सुतरां तत्पिरहारः कार्य' इत्येवं स्विशिष्यादीन् प्रत्युप-दिष्टवतः श्रीमहावीरस्य तीर्थकृतो मांसभक्षकत्वकल्पनमि स्वप्नेऽपि नैव सङ्गच्छते । व्याख्याप्रज्ञप्ति-पाठस्त्वेवम् → दुवालसमाजीवियवासगा अरिहंतदेवतागा अम्मापिउसुस्सूसगा पंचफलपिडक्कंता, तं जहा-उंबरेहिं, वडेहिं, बोरेहिं, सतरेहिं, पिलंखूहिं, पलंडु-ल्हसण-कंदमूलिववज्जागा अणिल्लंछिएिहं अणक्किभन्नेहिं गोणेहिं तसपाणिववज्जिएहिं चित्तेहिं वित्तें कप्पेमाणा विहरंति, एए वि ताव एवं इच्छंति, किमगं पुण जे इमे समणोवासगा भवंति जेसिं नो कप्पंति इमाइं पन्नरस कम्मादाणाइं सयं करेत्तए वा कारवेत्तए वा करेंतं वा अन्नं न समणुजाणेत्तए ← (व्या.प्र.श. ८/उ.५) इति । न हि केवलं जैनसाधवः किन्तु जैनश्रावका अपि मांस-मद्यादिकं परिहरन्ति; जीवसंसक्तत्वात् । तदुक्तं सम्बोधसप्तितकायां → मज्जे महुंमि मंसंमि, नवणीयंमि चउत्थए । उप्पज्जंति अणंता, तव्वण्णा तत्थ जंतुणो ।। ← (सं.स. ६४) इति । अत एव देहाद्यतिरिक्तात्मिसिद्धकृते श्रावकादिभिः → इहरहा हि मज्ज-मंसं परिहरामो उववासं करेमो णिरत्थयं चेव ← (सू.चू.पृष्ठ-३१६) इत्येवं नास्तिकान् प्रत्युक्तमिति व्यक्तं सूत्रकृताङ्ग-चूर्णों दृढतरं भावनीयमेतत्तत्त्वमागमपरमार्थवेदिभिः ।।७/७।।

### બોદ્ધમતે પણ માંસ અભક્ષ્ય \*

ગાથાર્થ :- તમારા બૌદ્ધોના પણ **લંકાવતારસ્**ત્ર વગેરેમાં 'પ્રાણીના અંગમાંથી ઉત્પન્ન થયેલ માંસ ન ખાવું' આ રીતે નિષેધ કરેલ છે. માટે માંસભક્ષણનું વિધાન કરનારું અનુમાન તમે ફોગટ બતાવ્યું.(૭/૮) **ટીકાર્થ** :- 'મોહના લીધે પણ પ્રાણીના અંગમાંથી ઉત્પન્ન થયેલ શંખચૂર્ણ-શેષચૂર્ણ ખાવું નહિ.' આવા त्' (अष्टकवृत्ति-१७/८ उद्धृत) इत्यादिग्रन्थेन च वोऽपि = युष्माकमपि लङ्कावतारसूत्रादौ तद् = मांसभक्षणं वारितं = निषिद्धमादिना शीलपटलादिशास्त्रपरिग्रहः, इत्येतद् = मांसभक्ष्यत्वं' वृथोदितं परेण ।।८।। अधिकृतार्थ एव वाद्यन्तरमतिनरासायोपक्रमते-

इत्थमनेकान्तवादिनामस्माकं मते मांसभक्षणमुत्सर्गतो दुष्टमेवेत्युपदर्श्याऽधुना 'म्लेच्छस्य हि म्ले-च्छभाषयैव म्लेच्छद्वारैव वोत्तरं देयमि'ति न्यायेन सौगतमतानुसारेणाऽपि मांसभक्षणस्य दुष्टत्वमाविष्कर्तु-मुपक्रमते 'ने'ति । शेषचूर्णमिति । 'शङ्खचूर्णमि'ति पाठान्तरम् । लङ्कावतारसूत्रेऽष्टमाध्याये बहूनि मांसभक्षणनिषेधपराणि सूत्राण्युपलभ्यन्ते । तथाहि -> सर्वभूतात्मभूतायागन्तुकामेन सर्वजन्तुप्राणिभूत-सम्भूतं मांसं कथमिव भक्ष्यं सम्बुद्धधर्मकामेन बोधिसत्त्वेन महासत्त्वेन ← (लं.८/१); → खरोष्ट्राश्वबली-वर्दमानुषमांसादीनि हि महामते ! लोकस्याऽभक्ष्याणि मांसानि ← (लं.८/२); → शुक्रशोणितसम्भवादिप शुचिकामतामुपादाय बोधिसत्त्वस्य मांसमभक्ष्यम् ← (लं.८/३); "अनार्यजनजुष्टं दुर्गन्धकीर्त्तिकरत्वादिप महामते ! आर्यजनविवर्जितत्वात्तु मांसमभक्ष्यम्" (लं.८/५) "शुचिकामस्य योगिनः सर्वं मांसमभक्ष्यम्" (लं.८/७); "महामते ! स्व-परात्महितकामस्य मांसं सर्वमभक्ष्यम्" (लं.८/८); "पुत्रमांसभैषज्यवदाहारं देशयंश्चाहं महामते ! कथमिवाऽनार्यजनसेवितमार्यजनविवर्जितमेवमनेकदोषावहमनेकगुणविवर्जितमनृषि-भोजनप्रणीतमकल्प्यं मांसरुधिराहारं शिष्येभ्योऽनुज्ञापयामि ?" (लं.८/९); "न च महामते ! अकृतम-कारितमसङ्कल्पितं नाम मांसं कल्प्यमस्ति" (लं.८/१०); "महामते ! मम श्रावकाः प्रत्येकबुद्धाः बोधि-सत्त्वाश्च नामिषाहाराः प्रागेव तथागताः" (लं.८/११); "मांसानि च पलाण्डुश्च मद्यानि विविधानि च। गृञ्जनं लशुनं चैव योगी नित्यं विवर्जयेत्।।" ← (लं.८/११-५) इति। तदुक्तं धम्मपदेऽपि सूत्रपिटकान्तर्गते -> सुखकामानि भूतानि यो दण्डेन विहिंसति। अत्तनो सुखमेसानो पेच्च सो न लभते सुखं।। ← (ध.प.१०/३) इति। ततश्च मांसभक्षणनिर्दोषतासाधनं बौद्धानां घट्टकुटीप्रभातन्यायमनुपति।

इत्थञ्च बौद्धशास्त्रिसिद्धव्यवस्थातोऽपि मांसादिभक्षणस्य निषेध्यताऽनाविलैवेति द्योतितम् । तदुक्तं वात्स्यायनेनापि कामसूत्रे → लौकिकत्चाद् दृष्टार्थत्वाच्च मांसभक्षणादिभ्यः शास्त्रादेव निवारणं धर्मः ← (का.सू. २/७) इति ।

मज्झिमनिकायेऽपि → न मच्छं, न मांसं, न सुरं, न मेरयं, न थुसोदकं पिवामि सो एकागारिको वा होमि ← (म.नि.महासिंहनादसूत्र-९/२/१५५, पृ.१९९) इत्युक्तमिति प्राण्यङ्गत्वहेतुकमांसभक्ष्यत्व-साधकानुमानं 'स्वशस्त्रं स्ववधाये'ति न्यायेन बौद्धस्याऽपिसद्धान्त-बाधादिदोषापादकमिति मांसभक्ष्यत्वं वृथोदितं परेण = सौगतेन। 'मांसभक्षणं वृथोदितं' इति पाठान्तरस्यापि समचीनत्वमवसेयम्।।७/८।। वयन द्वारा तभारा भौद्ध सोक्षोन्ता संक्षावतार सूत्र, शीक्षपटक वगेरे शास्त्रमां मांसभक्षणनो निषेध करेक छे.भाटे पूर्वोक्त अनुमानप्रयोग द्वारा भौद्ध विद्वाने मांसने भक्ष्य ४९॥व्युं ते क्षोगट अष्वयुं.(९/८)

વિશેષાર્થ :- બૌદ્ધ લોકોના લંકાવતાર સૂત્ર, શીલપટલ, વિનયપિટક, મજ્ઝિમનિકાય વગેરે ગ્રંથોમાં માંસભક્ષણ વગેરેનો નિષેધ કરેલ છે. માટે તાર્કિક બૌદ્ધ વિદ્વાનોએ પૂર્વે અનુમાનપ્રયોગ દ્વારા માંસને ખાવા લાયક ઠરાવવાનો પ્રયાસ કર્યો તે અપસિદ્ધાંત વગેરે દોષથી ગ્રસ્ત છે. (૭/૮)

આ રીતે બૌદ્ધમતનું નિરાકરણ કરીને ગ્રન્થકારશ્રી માંસભક્ષણ અંગે જ અન્ય વાદીના મતનું

न मांसभक्षणे दोषो न मद्ये न च मैथुने । प्रवृत्तिरेषा भूतानां निवृत्तिस्तु महाफला ।।९।।

नेति । न = नैव मांसभक्षणे दोषः कर्मबन्धलक्षणः, न मद्ये पीयमान इति गम्यते, १न
च मैथुने सेव्यमान इति गम्यते १, यतः प्रवृत्तिः = स्वभाव एषा = मांसभक्षणादिका भूतानां
= प्राणिनाम् । निवृत्तिः = विरमणं (तु = ) पुनः मांसभक्षणादिभ्यो महदभ्युदयलक्षणं फलं यस्याः
सा (तथा = महाफला) ।।९।।

भक्ष्यं मांसं परः प्राहाऽनालोच्य वचनादतः । जन्मान्तराऽर्जनादुष्टं न चैतद्वेद यत्स्मृतम् ।।१०।। भक्ष्यमिति । परः = द्विजन्मजातीयोऽतो वचनाद् अनालोच्य व्यविष्ठात्रं पूर्वाऽपरशास्त्रन्यायविरुद्धतां मांसं भक्ष्यं प्राह । न चैतद् = मांसभक्षणं जन्मान्तराऽर्जनाद् = अन्यभवोत्पादनाद् दुष्टं वेद = जानाति । यत्स्मृतं मनुना ।।१०।।

अविप्रतिषिद्धमनुमतं स्यादिति न्यायस्य प्रसिद्धत्वाद् ग्रन्थकारो **वाद्यन्तरमतिनरासाय** = याज्ञिकमत-निराकरणाय उपक्रमते 'ने'ति । इयञ्च कारिका मनुस्मृति(५/५६)गता। तद्व्याख्यायां कुल्लूकभट्टेन → ब्राह्मणादीनां वर्गाणां यथाधिकारमविहिताऽप्रतिषिद्धभक्षणादौ न किश्चिद्दोषो, यस्मात् प्राणिनां भक्षण-पान-मैथुनादौ प्रवृत्तिः स्वाभाविकोऽयं धर्मः । वर्जनं पुनर्महाफलम् । अविहिताऽप्रतिषिद्धमद्य-मैथुन-निवृत्तेर्महाफलकथनार्थोऽयमुक्तस्यैव मांसवर्जनमहाफलकथनस्यानुवादः ← (५/५६ म.स्मृ.व्या.) इत्युक्तम् । बृहत्पराशरस्मृतौ च → "अन्नादेरिप भक्ष्यस्य स्नेह-मद्यामिषस्य च। महाफला निवृत्तिस्स्यात्प्रवृत्तिः स्वर्गसाधना ।। ← (बृ.प.स्मृ.६/३३०) इत्युक्तम् । ७/९।।

अतो वचनात् = निरुक्तमनुस्मृतिवचनात् मांसं भक्ष्यं = अधर्माऽजनकभक्षणप्रतियोगि । १७/१०।। निराङरश ङरवा भाटे तेभना भतने = द्विष्ठभतने अतावे छे.

### 🛊 भांसभक्षशाद्दि निर्दोष - मनुस्मृति 🛊

ગાથાર્થ :- માંસભક્ષણમાં, મદ્યપાનમાં અને મૈથુનસેવનમાં કોઈ દોષ નથી. કારણ કે તે તો જીવોની પ્રકૃતિ જ છે. હા, તેની નિવૃત્તિ મોટા ફળને આપનારી થાય છે. (૭/૯)

ટીકાર્થ :- માંસભક્ષણ કરવામાં પાપ કર્મનો બંધ થવા સ્વરૂપ દોષ નથી. તે જ રીતે દારૂને પીવામાં અને મૈથુનને સેવવામાં કોઈ દોષ નથી. કારણ કે આવી પ્રવૃત્તિ એ તો જીવોનો સ્વભાવ છે. હા, માંસભક્ષણ વગેરેનો ત્યાગ કરવામાં આવે તો તેનાથી મોટા અભ્યુદયરૂપ ફળની પ્રાપ્તિ થાય છે.(૭/૯)

#### માંસભક્ષણાદિ સદોષ - જૈન •

ગાથાર્થ :- ઉપરોક્ત વચનથી પરવાદી માંસને વગર વિચાર્યે ભક્ષ્ય કહે છે. પરંતુ 'ભવાન્તરનું ઉપાર્જન કરવાથી માંસભક્ષણ દોષપ્રસ્ત છે.' આમ તે જાણતો નથી. કારણ કે **મનુસ્મૃતિ**માં જ જણાવેલ છે કે - [ આગલી ગાથામાં આ વાત જણાવાશે. ] (૭/૧૦)

ટીકાર્થ:- ઉપરોક્ત વચનનો આશ્રય કરીને, પૂર્વાપર શાસ્ત્રવચનની યુક્તિના વિરોધને વિચાર્યા વિના જ, દ્વિજવાદી માંસને ભક્ષ્ય જણાવે છે. પરંતુ તે જાણતા નથી કે નવા ભવનું ઉપાર્જન કરવાના લીધે માંસભક્ષણ દુષ્ટ છે. કારણ કે મનુએ સ્મૃતિમાં જણાવેલ છે કે (૭/૧૦)

१. हस्तादर्शे 'वचनालोच्य' इत्यशुद्धः पाठः । २. हस्तादर्शे 'पूर्वापरमशा...' इत्यशुद्धः पाठः । ३. हस्तादर्शे 'विद्वतां' इत्यशुद्धः पाठः । ♦...♦ चिह्नद्वयमध्यवर्ती पाठो हस्तादर्शे नास्ति ।

मां स भक्षयिताऽमुत्र यस्य मांसिमहाद्म्यहम् । एतन्मांसस्य मांसत्वं प्रवदन्ति मनीषिणः ।।११।। मामिति । अत्र हि भक्षकस्य भिक्षतेन भक्षणीयत्वप्राप्तिनिबन्धनजन्मान्तराऽर्जनादेव व्यक्तं मांसभक्षणस्य दुष्टत्वं प्रतीयत, इति तददुष्टत्वप्रतिपादकं वचनमनेनैव विरुध्यते ।।११।। निषेधः शास्त्रबाह्येऽस्तु' विधिः शास्त्रीयगोचरः। दोषो विशेषतात्पर्यान्नन्वेवं न यतः स्मृतम्।।१२।।

मनुस्मृतिकारिकामेवोपदर्शयित- 'मामि'ति । इयं कारिका ब्रह्माण्डपुराणे (ब्र.पु.२/३/६३/२४) अपि वर्तते । तदुक्तं महाभारते आपि → ये भक्षयन्ति मांसानि भूतानां जीवितैषिणाम् । भक्ष्यन्ते तेऽपि भूतैस्तैरिति मे नास्ति संशयः।। ← (म.भा.अनुशा.९१६/२४) इति। भक्षकस्य = मांसभक्षकस्य भिक्षितेन = भिक्षतमांसस्वामिजीवेन भक्षणीयत्वं भक्षकस्य पुनर्जन्म विना न सम्भवतीति तस्य तेन भक्षणीयत्वप्राप्ति- निबन्धनजन्मान्तरार्जनादेव = भक्ष्यत्वप्राप्तौ कारणीभूतस्यान्यभवीयदेहस्य तद्धेतुदुरितस्य चोपार्जनाद् व्यक्तं मांसभक्षणस्य दुष्टत्वं प्रतीयते इति हेतोः तददुष्टत्वप्रतिपादकं 'न मांसभक्षणे दोषः' (५/५६) इति मनुस्मृतिवचनं अनेनैव = 'मां स भक्षयिता' (५/५५) इति मनुस्मृतिवचनेनैव विरुध्यते = विरोधमापद्यते। अत्र च दण्डापूपिकान्यायेन मांसस्याऽभक्ष्यत्वसिद्धिर्द्रष्टव्या। अर्थापत्तिपरोऽयं न्यायः। तदुक्तं साहित्यकौमुद्यां → दण्डापूपिकयाऽन्यार्थाऽऽगमोऽर्थापत्तिरिष्यते ← (सा.कौ.६/८) इति। 'मूषिकेण दण्डो भिक्षतश्चेद् ? इहस्थः पूपोऽपि तेन भिक्षत इति न्यायो दण्डापूपिका' (सा.कौ.९१८) इति व्यक्तमेव साहित्यकौमुद्याम् । १९७१९ । ।

ननु मन्वर्थमुक्तावल्यामेतत्कारिकाव्याख्यानावसरे कुल्लूकभट्टेन → इह लोके यस्य मांसमहमश्नामि परलोके मां स भक्षयिष्यतीति एतन्मांसशब्दस्य निरुक्तं पण्डिताः प्रवदन्ति । इति मांसशब्दस्य निर्वचनम-वैधमांसभक्षणपापफलकथनार्थम् ←(म.स्मृ.५/५५ व्या.) इत्येवमुक्तत्वाद् वैधेतरमांसभक्षणमेव निषिध्यत इत्याशयेन कारिकायुगलेन पूर्वपक्षी 'मारणाय गृहीतोऽङ्गच्छेदं स्वीकरोति' इति न्यायेन शङ्कते- 'निषेध' इति ।

ननु 'पूर्वात् परस्य बलीयस्त्विम'ति न्यायेन 'स्पर्छे परिम'ति न्यायेन वा मनुस्मृतौ पूर्वमुक्तस्य ગાથાર્થ :- 'મને તે પરલોકમાં ખાશે જેનું માંસ હું અહીં ખાઉં છું.' આ માંસમાં રહેલ માંસત્વ

છે - એમ પંડિતો કહે છે. (૭/૧૧)

### **\*** 'માંસ' શબ્દની વ્યાખ્યા **\***

ટીકાર્થ:- 'माં' = મને 'સ' = તે જીવ પરલોકમાં ખાશે જેનું માંસ હું અહીં ખાઉં છું.- આવી માંસપદની વ્યુત્પત્તિ હોવાથી જણાય છે કે માંસભક્ષક મૃત્યુ પછી મોક્ષમાં નહિ જાય પણ પરભવમાં ડુક્કર, હરણ વગેરેના અવતાર ધારણ કરશે. કારણ કે તો જ માંસભક્ષક જીવને, તેના દ્વારા જેનું માંસ આ લોકમાં ખવાયેલ છે તે પાડા, ઘેટા, બકરા વગેરેના જીવો ભવાંતરમાં ખાઈ શકે. આમ ભવાન્તરનું ઉપાર્જન કરાવવા દ્વારા માંસભક્ષણ દુષ્ટ જ છે - એમ જણાય છે. તેથી 'માંસભક્ષણમાં કોઈ દોષ નથી.' આવું વચન પ્રસ્તુત મનુસ્મૃતિના વચન દ્વારા વિરોધગ્રસ્ત બને છે.(૭/૧૧) ઉપરોક્ત વિરોધના પરિહાર માટે પૂર્વપક્ષી જણાવે છે કે →

ગાથાર્થ :- શાસ્ત્રબાહ્ય માંસભક્ષણમાં નિષેધ રહો અને શાસ્ત્રીય માંસભક્ષણનું વિધાન થાવ. આ રીતે વિશેષ પ્રકારના તાત્પર્યનો આશ્રય લેવાથી વિરોધ દોષ નહિ આવે. કારણ કે મનુસ્મૃતિમાં જણાવેલ છે કે [ આ વાત ૧૩મા શ્લોકમાં કહેવાશે ] (૭/૧૨)

१. मुद्रितप्रतौ 'शास्त्रबाह्योऽस्तु' इति पाठः ।

निषेध इति । ननु शास्त्रबाह्ये मांसभक्षणे निषेधोऽस्तु, निरुक्तबलप्राप्तनिषेधे<sup>१</sup> विध्यर्थोऽन्वेतु, विधिश्च शास्त्रीयगोचरः = वचनोक्तमांसभक्षणविषयोऽस्तु ।

एवं विशेषतात्पर्याद् = विधि-निषेधवाक्यार्थयोर्विधेय-निषेध्ययोः सामानाधिकरण्येनाऽन्वये तात्पर्याद् न दोषः = 'न मांसभक्षणे दोष' (मनु.५/५६) इत्यत्र मांसभक्षणसामान्ये दोषाऽभावबाधलक्षणः।

→ 'मां स भक्षयिता..' ← (मनु.५/५५) इति वचनस्य पश्चादुक्ताद् → 'न मांसभक्षणे दोषः' ← (मनु.५/५६) इति वचनाद् दुर्बलत्येन → 'मां स भक्षयिता' ← (मनु.५/५५) इति वचनस्यार्थे सङ्क्षेपकरणात् शास्त्रबाह्ये = वेदशास्त्राऽविहिते मांसभक्षणे निषेधोऽस्तु । अस्यैवार्थमाह - निरुक्तबलप्राप्तिषधे = 'मां स भक्षयिताऽमुत्र' (म.स्मृ.५/५५) इति मनुस्मृतिदर्शितमांसशब्दिनरुक्तितः तात्पर्यबलेन प्राप्ते शास्त्रबाह्यमांसभक्षणप्रतियोगिकनिषेधे विध्यर्थः = बलवदिनष्टाननुबन्धीष्टसाधनत्वादिलक्षणो विधिप्रत्ययार्थः अन्वेतु।

ननु 'न मांसभक्षणे दोषः' इति विधिवाक्येन मांसभक्षणं विधीयते 'मां स भक्षयिता' इति निषेधवाक्येन च मांसभक्षणं निषिध्यत इत्येकमेव मांसभक्षणं विहितं निषिद्धञ्चेति विधेय-निषेध्ययोः मांसभक्षणत्वावच्छेदेनान्वये कक्षीक्रियमाणे 'न मांसभक्षणे दोषः' इति वचनं बाधितं स्यात्, तदभाव-प्रकारकनिश्चयस्य तत्प्रकारकज्ञानं प्रति प्रतिबन्धकत्वादिति चेत् ? न, वैधमांसभक्षण एव विध्यर्थान्वय-स्येष्टत्वादित्याशयेन पूर्वपक्षी प्राह- विधिश्च शास्त्रीयगोचरः = 'प्रोक्षितं भक्षयेन्मांसिन'ति (म.स्मृ.५/२७) वक्ष्यमाणमनुस्मृतिवचनोक्तमांसभक्षणविषयोऽस्तु ।

एवं = 'वैधमांसभक्षणं निर्दोषतयाऽभिमतमवैधमांसभक्षणञ्च दुष्टिमि'ति विशेषतात्पर्यात् = मनुस्मृतिवचनतात्पर्यविशेषोत्रयनात् विधेय-निषेध्ययोः मांसभक्षणयोः सामानाधिकरण्येन = मांसत्वसामानाधिकरण्येन = मांसत्वसामानाधिकरण्येन = मांसत्वसामानाधिकरण्येन = मांसत्वसामानाधिकरण्येन = मांसेकदेशेन अन्वये तात्पर्यात् = मनुतात्पर्याभ्युपगमात् 'न मांसभक्षणे दोषः' इत्यत्र मांसभक्षणत्वलक्षणधर्मितावच्छेदकविनिर्मोकेण मांसभक्षणसामान्ये दोषाभावबाधलक्षणः = निर्दोषत्वबाधात्मको दोषः न = नैवास्ति । यथा 'वृक्षः किपसंयोगी', 'वृक्षो न किपसंयोगी'ति वचनद्वयार्थयोः वृक्षत्वावच्छेदेनान्वयतात्पर्ये बाधदोषसत्त्वेऽपि शाखावच्छिन्नवृक्षे किपसंयोगान्वयमभ्युपगम्य मूलावच्छिन्नवृक्षे किपसंयोगाभावान्वयाभ्युपगमे बाधदोषो न विद्यते तथैवात्रापि 'अवैधमांसभक्षणे दोषः, वैधमांसभक्षणे न दोषः' इत्यन्वयतात्पर्ये नैव बाधसम्भवः ।

# પૂર્વપક્ષના અભિપ્રાયથી વિરોધપરિહાર \*

ટીકાર્થ: - શાસ્ત્રબાહ્ય માંસભક્ષણને ઉદ્દેશીને નિષેધ થાવ. અર્થાત્ 'मां स भक्षयिता...' ઈત્યાદિ માંસશબ્દની નિરુક્તિના બળથી અશાસ્ત્રીયમાંસભક્ષણનો નિષેધ પ્રાપ્ત થાય છે. તેમાં વિધ્યર્થનો = વિધિપ્રત્યયના અર્થનો = બલવદ્ અનિષ્ટ અનનુબંધી ઈષ્ટસાધનતાનો અન્વય થાવ. મતલબ કે શાસબાહ્ય માંસભક્ષણની નિવૃત્તિ ઉપરોક્ત ઈષ્ટસાધનતાથી સંપન્ન છે - એવો નિષેધવાક્યનો અર્થ થાય છે. તથા 'ન मांसभक्षणे दोषः' ઈત્યાદિ દ્વારા જે વિધાન થાય છે તેનો વિષયમાં શાસ્ત્રોક્ત માંસભક્ષણ માનો. આ રીતે વિધિવાક્યના અર્થનો અને નિષેધવાક્યના અર્થનો ક્રમશઃ વિધેયમાં અને નિષેધ્યમાં સામાનાધિકરણ્યથી = એકદેશથી અન્વય કરવામાં શાસ્ત્રકારોનું તાત્પર્ય માનવાથી કોઈ દોષ નહિ આવે.

अन्यथा 'ज्योतिष्टोमेन स्वर्गकामो यजेत' ( ) इत्यादाविष स्वर्गादिसामान्ये यागादिकार्यता-बाधप्रसङ्गात् ।

इत्थञ्चाभ्युपेयमेव; अन्यथा = "शास्त्रबाह्यमांसभक्षणमुद्दिश्यैव 'मां स भक्षयिता' इति मनुस्मृतिवचनं प्रवृत्तं, न तु मांसभक्षणत्वावच्छिन्नमुद्दिश्ये"त्यनङ्गीकारे = "मांसभक्षणत्वसामानाधिकरण्येनैव 'मां स भक्षयिते'त्यतः सदोषताऽभिहिता न तु मांसभक्षणत्वावच्छेदेने"त्यनभ्युपगमे इति यावत्, 'ज्योतिष्टोमेन स्वर्गकामो यजेत' ( ) इत्यादौ अपि स्वर्गादिसामान्ये यागादिकार्यताबाधप्रसङ्गात् = व्यतिरेकव्यभिचारेण ज्योतिष्टोमादिजन्यत्वबोधाऽनुदयापत्तेः ।

अयं भावः गङ्गास्नानादिजन्यस्वर्गे यागादिजन्यत्वविरहेण स्वर्गत्वावच्छेदेन यागादिकार्यताज्ञानं न सम्भवति, तद्धर्मावच्छेदेन तत्प्रकारकबुद्धौ तद्धर्मविशिष्टे तदभावप्रकारकनिश्चयस्य तद्धर्मसामानाधिकर-

(અહીં આશય એ છે કે માંસભક્ષણના નિષેધને ફલિત કરનારા "માં સ ભક્ષયિતા" એવા શાસ્ત્ર વચનથી નિષેધ્ય એવા શાસ્ત્રબાહ્ય માંસભક્ષણમાં નિષેધનો અન્વય કરવાનો અહીં અભિમત છે. અને તે નિષેધમાં બલવદ્અનિષ્ટ અનનુબંધી ઈષ્ટ સાધનતાનો અન્વય કરવાનો. તેથી અર્થ એવો ફલિત થશે કે 'શાસ્ત્રબાહ્ય માંસભક્ષણનો અભાવ બલવાન એવા અનિષ્ટને નહિ લાવનાર એવું ઈષ્ટસાધન છે'. તથા 'ન मांसभक्षणे वोषः' આવા શાસ્ત્રવચનથી વિધયકોટિમાં ફલિત થતું માંસભક્ષણ એ શાસ્ત્રીય = વેદશાસ્ત્રોક્ત સંસ્કારયુક્ત સમજવાનું. અને તેમાં વિધ્યર્થનો અન્વય કરવાનો. તેથી તેનો અર્થ એવો ફલિત થશે કે 'શાસ્ત્રીય માંસભક્ષણ બલવદ્અનિષ્ટ અનનુબંધી એવું ઈષ્ટસાધન છે.' આ રીતે વિધિકોટિમાં શાસ્ત્રીય માંસભક્ષણને અને નિષેધકોટિમાં અશાસ્ત્રીય માંસભક્ષણને લેવાથી કોઈ વિરોધ દોષ અહીં નહિ આવે અથવા એક શાસ્ત્રવચનથી બીજું શાસ્ત્રવચન બાધિત થવાનો પ્રસંગ નહિ આવે. આ દોષ આવવાની સંભાવના તો જ ઉભી થાય કે જો શાસ્ત્રીય-અશાસ્ત્રીય તમામ પ્રકારના માંસભક્ષણમાં દોષાભાવનું વિધાન માનવામાં આવે. પરંતુ એવું તો અમે વેદવાદી માનતા નથી. કારણ કે) 'ન माંसમક્ષणે दोषः' આ શાસ્ત્રવચનથી માંસ સામાન્યના લક્ષણમાં = તમામ પ્રકારના માંસભક્ષણમાં નિર્દોષતાનું વિધાન કરવું અભિપ્રેત નથી. આ કારણે જ 'માં સ મક્ષયિતા' આ શાસ્ત્રવચન દ્વારા અશાસ્ત્રીય માંસભક્ષણમાં જ દોષનું પ્રતિપાદન કરાય છે. તેનાથી શાસ્ત્રીય માંસભક્ષણમાં રહેલી નિર્દોષતા બાધિત થતી નથી. આ રીતે માનવું જરૂરી છે.

### એક્દેશથી અન્વય માન્ય

अन्यथा । જો આવું માનવામાં - સ્વીકારવામાં ન આવે અર્થાત્ 'मां स मक्षयिता' આવું શાસ્ત્રવચન માંસભક્ષણસામાન્યમાં = તમામ માંસભક્ષણમાં દોષનું પ્રતિપાદન નથી કરતું પણ અશાસ્ત્રીય માંસભક્ષણમાં જ દોષનું પ્રતિપાદન કરે છે - આ પ્રમાણે એકદેશમાં અન્વય માનવામાં ન આવે તો 'ज्योतिष्टोमेन यजेत स्वर्गकामः' આવા શાસ્ત્રવચનથી પણ સ્વર્ગના એક દેશમાં = વિશેષપ્રકારના સ્વર્ગમાં જ્યોતિષ્ટોમ યજ્ઞની કાર્યતાનો અન્વય માનવાના બદલે સ્વર્ગ સામાન્યમાં જ્યોતિષ્ટોમ યજ્ઞની કાર્યતા માનવી પડશે. આ રીતે જો સ્વર્ગ સામાન્યને = તમામ પ્રકારના સ્વર્ગને જ્યોતિષ્ટોમનું કાર્ય માનવામાં આવે તો જે વ્યક્તિએ જ્યોતિષ્ટોમ યજ્ઞ કર્યો નથી પણ દાન કરેલ છે અને દાન દ્વારા સ્વર્ગ મેળવેલ છે તે દાનજન્ય સ્વર્ગમાં જ્યોતિષ્ટોમ યજ્ઞની કાર્યતા બાધિત થશે. કારણ કે તે સ્વર્ગ યજ્ઞજન્ય નથી. (પરંતુ આ દોષના

चन 'इत्थं जन्मैव दोषोऽत्र न शास्त्राद् बाह्यभक्षणम् । प्रतीत्येष निषेधश्च न्याय्यो ण्येन तद्धर्मावच्छेदेन वा जायमानस्य प्रतिबन्धकत्वात् । तथापि 'ज्योतिष्टोमेन स्वर्गकामो यजेत' इत्यादिना तदा स्वर्गत्वसामानाधिकरण्येन यागादिकार्यताज्ञानमुपजायत एव, तद्धर्मसामानाधिकरण्येन तत्प्रकारकबुद्धौ तद्धर्मावच्छेदेनैव जायमानस्य तदभावप्रकारकिनश्चयस्य प्रतिबन्धकत्वात्, तस्य चात्रासत्त्वात् । न च गङ्गास्नानादिजन्यस्वर्गे स्वर्गत्वावच्छेदेनैव यागादिजन्यत्वाभाविनश्चयोऽस्माभिः कर्तुं शक्यते, गङ्गास्नानादिजन्यस्वर्गभित्रस्वर्गस्यापि सत्त्वात् । ततश्च गङ्गास्नानादिजन्यस्वर्ग गङ्गास्नानादिजन्यता, तदितरस्वर्गे च → अग्निहोत्रं जुहुयात् स्वर्गकामो, यमराज्यमग्निष्टोमेनाऽभियजित, सोमराज्यमुक्थेन, सूर्यराज्यं षोडिशना, स्वाराज्यमितरात्रेण प्रजापत्यमासहस्रसंवत्सरान्तक्रतुना ← (मैत्रा.६/३६) इति मैत्रायण्युपनिषदादिवचनतः अग्निहोत्रयागादिकार्यता निश्चीयत एव । तद्धत्प्रकृतेऽिप मांसभक्षणत्वावच्छेदेन निर्दोषताज्ञानस्य 'न मांसभक्षणे दोष' इत्यादितो जायमानस्य 'मां स भक्षयिता' इत्यादितः प्रतिबध्यत्वेऽिप मांसभक्षणत्वसामानाधिकरण्येन निर्दोषत्वप्रकारकज्ञानस्य तदप्रतिबध्यत्वात् । ततश्च स्वर्गत्वमुपलक्षणीकृत्य स्वर्गविशेषे यागादिकार्यतायास्तिदतरस्वर्गविशेषे च गङ्गास्नानादिकार्यताया निश्चय्वत् मांसभक्षणत्वमुपलक्षणीकृत्य वैधमांसभक्षणे निर्दोषताया वैधेतरमांसभक्षणे च जन्मलक्षणदोषवत्ताया निश्चयस्योपपत्तेः ।

यद्वा स्वर्गविशेषं बोधियत्वा तत्र यागादिजन्यता यथा विधिनैव बोध्यते तथा → यज्ञाय जिष्धि-र्मासस्येत्येष दैवो विधिः स्मृतः ← (म.स्मृ.५/३१) इति मनुस्मृतिवचनं वैधमांसभक्षणिवशेषं बोधयित तदनन्तरं तत्र निर्दोषता 'न मांसभक्षणे दोष' इत्यादिना बोध्यते इति नैवाऽसङ्गतिः काचिदिति पूर्वपक्षाभिप्रायः।

इत्थञ्च = 'न मांसभक्षणे दोष' इत्यत्र मांसपदस्य वैधमांसपरत्वोपदर्शनरीत्या च । अस्य चाग्रे

'पूर्वव्याख्यानमेवादृतिम'त्यनेनान्वयः कार्यः । अष्टककारिकामाह- 'इत्थं जन्मैवे'ति । श्रीजिनेश्वरसूरिनिवारण भाटे એવું भानवाभां आवे छे डे 'ज्योतिष्टोमेन यजेत' आ शास्त्रवयन द्वारा स्वर्गसामान्य = तभाभ प्रકारना स्वर्ग प्रत्ये જयोतिष्टोभ यज्ञ કारण नथी पण्ण अभुक प्रकारना स्वर्ग प्रत्ये જ ते यज्ञ कारण छे. आभ भूण शास्त्रमां 'स्वर्गकामः' आ रीते स्वर्ग साभान्यनो ઉલ્લेખ થવા છતાં બાધ દोषना निवारण भाटे स्वर्गना એક देशमां = विशेष प्रकारना स्वर्गमां ते यज्ञनी कार्यता स्वीकारवामां आवे छे. अर्थात् अभुक प्रकारनी विशेषतावाणा स्वर्ग प्रत्ये यज्ञ कारण छे अने अन्य प्रकारनी विशेषतावाणा स्वर्ग प्रत्ये दानादि कारण छे. आ रीते भानवाथी उपरोक्त બाध दोष आवतो नथी. आभ એक्टरेशमां अन्वय = साभानाधिकरण्यथी अन्वय करवो योग्य छे, निष्ठ के अवच्छेदक्षव्यव्येदेन अन्वय. आ ४ रीते 'मां स भक्षियता' वयनथी ४ दोषनुं विधान थाय छे ते पण्ण मांसलक्षण साभान्यमां = तभाम प्रकारना मांसना लक्षणमां निष्ठ पण्ण मांसल्यसामानाधिकरण्यथी = मांसलक्षणना

'इत्थं.।' આ રીતે શાસ્ત્રીય માંસભક્ષણમાં નિર્દોષતા અને અશાસ્ત્રીય માંસભક્ષણમાં

એક દેશમાં = વિશેષ પ્રકારના માંસભક્ષણમાં = અશાસ્ત્રીય માંસભક્ષણમાં થાય છે - તેમ માનવં

જરૂરી છે. પછી પૂર્વોક્ત બાધ દોષને કોઈ અવકાશ રહેતો નથી.)

१. हस्तादर्शे '...लक्षणं' इत्यशुद्धः पाठः ।

वाक्यान्तराद् गतेः ।।' (अष्टक.१८/४) इत्यत्र 'ने'त्यादौ पूर्वपक्षाभिप्रायेण 'नैवं, यतः शास्त्राद् बाह्यभक्षणं प्रतीत्यैष जन्मलक्षणो दोषो निषेधश्च निरुक्तबलप्रापितः' इति पूर्वव्याख्यानमेवाऽऽदृतम्। कृता तद्व्याख्या चैवम् → इत्थम् = अनेन प्रकारेण, भक्षकस्य भक्षणीयत्वप्राप्तिलक्षणेन, यद् जन्म = उत्पत्तिस्तद् एव, किमपरदोषगवेषणेन, दोषो = दूषणं, अनर्थावाप्तिरित्यर्थः, अत्र = मांसभक्षणे, ततः कथ(कि)मुक्तम्, "न मांसभक्षणे दोषः" ? इति हृदयम् । अत्र किल परः प्राहः न = नैव यद्भक्षकस्य भक्षणीयत्वप्राप्तेर्मांसभक्षणे दोष इति। कृत इत्याह यतः, शास्त्राद् = आगमात् बाह्यभक्षणं = बिहर्भृतमांसादनं प्रतीत्य = आश्रित्य एषः = अनन्तरोक्तः इत्यंजन्मलक्षणो दोषः, न पुनः शास्त्रीयमांसभक्षणे, तथा निषेधश्च = मांसभक्षणप्रतिषेधोऽपि, "मां स भक्षयिता" इत्यादिनिरुक्तकलप्रापितः, शास्त्राद् बाह्यभक्षणमेव प्रतीत्य न्याय्यः = उपपन्नः। कथं वाक्यान्तरात् = "मां स भक्षयिता" इत्यादिवाक्यापेक्षया यदन्यद् वाक्यं तद्वाक्यान्तरं तस्मात् गतेः = परिच्छित्तः, मांसभक्षणस्येति गम्यम् । अथवा इत्थं जन्मैव दोषोऽत्र इत्येकं तावदूषणम्। तथा अपरम्, न = नैव 'शास्त्राद् बाह्यभक्षणं प्रतीत्य,' एषः = अनन्तरोक्तः "न मांसभक्षणे दोषः" इत्येवंलक्षणः, निषेधो = मांसभक्षणे दोषप्रतिषेधः, 'चशब्दो' द्रषणान्तरसमुच्चयार्थः, न्याय्यः = सङ्गतः, वक्ष्यमाणप्रोक्षितादिविशेषणमांसादन एव दोषनिषेधो न्याय्यः शास्त्रोक्तत्वादेव, न पुनः सामान्यनेति भावः । कृत एतदिति चेदित्यत आह वाक्यान्तराद् गतेः इति, "न मांसभक्षणे दोषः" इत्येवंविधात् सामान्यत एव मांसादनदोषाऽभावप्रतिपादनपराद् वाक्याद् यदन्यत्

अत्र = दर्शितकारिकाव्याख्यायां 'ने'त्यादौ = अष्टककारिकाद्वितीयपादे 'न, शास्त्राद्' इत्यादि-विवरणे पूर्वपक्षाभिप्रायेण = याज्ञिकमतापेक्षया 'नैवं = प्रोक्षितमांसभक्षकस्य भक्षणीयत्वप्राप्तिनि-वन्धनजन्मान्तरार्जनलक्षणो दोषो नैव सम्भवित, यतः = यस्मात्कारणात् शास्त्राद् बाह्यभक्षणं = वेदाऽ-विहितमांसभक्षणं प्रतीत्येष जन्मलक्षणः = पुनर्जन्मात्मको दोषः निषधश्च = मांसभक्षणप्रतिषेधोऽपि 'मां स भक्षयिता' इत्यादिनिकक्तबलप्रापितः शास्त्राद् बाह्यमांसादनमेवाश्रित्य' इति श्रीजिनेश्वरसूरिकृतं पूर्वव्याख्यानमेव आदृतं अस्माभिः; न तु → अथवा इत्यं 'जन्मैव दोषोऽत्र' इत्येकं तावदूषणं तथाऽपरं अन्मान्तरिप्रार्थनरूप दोष- आम सामानाधिङरिप्यथी = प्रदेश्यओङदेशथी अन्वय ङरवानुं पूर्वपक्षीनुं श्रे तात्पर्थ छे तेना दीषे अष्टङ्खना १८/४ श्लोङनी व्याण्यामां व्याण्याङारश्रीओ श्रे भे व्याण्या इरी छे तेमांथी प्रथम प्रकारनी व्याण्याने १ अभे आहरेल छे, भीळ व्याण्या निष्टे.

"प्रोक्षितं भक्षयेत्" इत्यादि वक्ष्यमाणं वा वाक्यं तद् वाक्यान्तरं तस्मात्, गतेः = परिच्छित्तेः, शास्त्रोक्तत्वेन

मांसादनविशेषस्य निर्दोषतयाऽवगमादित्यर्थः ← (अ.वृ.१८/४) इति

તાત્પર્ય એ છે કે ૧૮ મા અષ્ટકજીના ચોથા શ્લોકની વ્યાખ્યામાં શ્રી જિનેશ્વરસૂરિજી મહારાજે પૂર્વપક્ષના અભિપ્રાયથી 'ન' ઈત્યાદિ દ્વારા જણાવેલ છે કે 'શાસ્ત્રીય માંસભક્ષણથી જન્માન્તર પ્રાપ્તિસ્વરૂપ દોષ નહિ આવે, કારણ કે 'માં સ મક્ષચિતા' વચન દ્વારા સૂચિત થતો ભવાન્તરઉપાર્જનરૂપી દોષ તથા માંસની નિરુક્તિના = વ્યુત્પત્તિના બળથી પ્રાપ્ત થતો નિષેધ અશાસ્ત્રીય માંસભક્ષણને આશ્રયીને છે….' પૂર્વપક્ષીના અભિપ્રાયથી કરવામાં આવેલી આ પ્રથમ પ્રકારની વ્યાખ્યાનો જ અમે (પ્રથકારશ્રીએ) અહીં

'शास्त्राद् बाह्यभक्षणं प्रतीत्य सामान्यत इत्यर्थः नैष निषेधः' इति तु व्याख्यानं विशेषतात्पर्ये परस्येष्टमेव । विशेषतात्पर्य'ग्रहोपायमाह यतः स्मृतम् ।।१२।।

### प्रोक्षितं भक्षयेन्मांसं ब्राह्मणानां च काम्यया। यथाविधि नियुक्तस्तु प्राणानामेव चात्यये ।।१३।।

न = नैव शास्त्राद् बाह्यभक्षणं प्रतीत्य एषः = अनन्तरोक्तः 'न मांसभक्षणे दोषः' इत्येवंलक्षणो निषेधः = मांसभक्षणे दोषप्रतिषेधः ← इत्येवं तत्कृतमृत्तरव्याख्यानमादृतमस्माभिः । कुतः ? इत्याश-ङ्कायामाह → 'शास्त्राद् बाह्यभक्षणं = वेदाऽविहितमांसादनं प्रतीत्य = अवलम्ब्य' इति सामान्यतः = वैधाऽवैधमांसादनमाश्रित्य इत्यर्थः, न = नैव एषः = 'न मांसभक्षणे दोषः' इत्येवंलक्षणः निषेधः = मांसभक्षणदोषप्रतिषेधः प्रतिपादितः स्यात् ← इति तु व्याख्यानं = स्याद्वादिकृतदूषणापादनं 'वैधमांसभक्षणमेवाऽस्माभिर्निर्दोषतयाऽङ्गीक्रियते न तु वेदाऽविहितमांसभक्षणमपी'त्येवं विशेषतात्पर्यं परस्य = याज्ञिकस्य इष्टमेव । ततश्चोत्तरव्याख्याऽस्माभिर्नाभ्युपेयते इति पूर्वपक्षाशयः । ननु निरुक्तं विशेषतात्पर्यं भविद्भः कथं गृहीतिमिति मुग्धाशङ्कायामाह- विशेषतात्पर्यग्रहोपायं = दिशेततात्पर्यविशेषोन्नयनोपायं मूलकार आह – यतः = यस्मात्कारणात् स्मृतं = मनुस्मृतौ (म.स्मृ.५/२७) प्रोक्तम् ।।७/१२।।

मनुना यत् स्मृतं तदेवाह - 'प्रोक्षितिम'ति । एतत्कारिकां व्याख्यानयता कुल्लूकभट्टेन मन्चर्यमुक्ता- आश्रय કરેલ છे. परंतु બીજી व्याण्यानो निष्ठ. 'अथवा' કહેવા द्वारा अण्डक्ष्णना એ श्લोકनी બીજી વ્याण्या કरतां श्रीिलनेश्वरसूरिक्ष महाराले उत्तरपक्षी तरइथी ल्रणावेल छे हे 'आ रीते मांसलक्षणनी व्युत्पित्त द्वारा मांसलक्षणमां लन्मान्तर उपार्लनस्वरूप એક दोष तो छे ल. उपरांत शास्त्रजाह्य मांसलक्षणने आश्रयीने એटले हे सामान्यथी मांसलक्षणने आश्रयीने निषेध = दोषनिषेध = निर्दोषता निष्ठ ल्रणावी शहाय.' आ रीते उत्तरपक्ष तरइथी ले બीळा व्याण्या કरेल छे तेनो अभे (ग्रंथहारश्रीओ) स्वीहार हरेल नथी. हरण हे पूर्वोक्त विशेष प्रहारनुं तात्पर्य पूर्वपक्षीने मान्य होवाथी ते रीते तो ओवी व्याण्या पूर्वपक्षीने धिष्ट ल छे. पूर्वपक्षीओ सामानाधिहरण्यथी = ओहदेशयी अन्व्यनुं तात्पर्य ल्रणावती वर्णते शास्त्रजाह्य मांसलक्षणने दिष्युक्त = लन्मान्तरप्राप्तिरूप इलंहवाणुं ल मानेल छे. शास्त्रसंस्हारशून्य मांसलक्षणने निर्दोष मानवा पूर्वपक्षी पण तैयार नथी ल. पूर्वपक्षी 'न मांसमक्षणे दोषः' आ वयन द्वारा शास्त्रीय मांसलक्षणने निर्दोष हहे छे. ते वयनथी मांसलक्षण सामान्यने पूर्वपक्षी निर्दोष इहेता ल नथी. माटे तेवुं सिद्ध न थर्ध शक्रे तेमां पूर्वपक्षीने तो 'लावतुं हतुं अने वैद्ये हिंहुं.' ओना लेवुं थर्ध लशे. माटे उत्तरपक्षीय तरक्षी तेवी व्याण्या इरीने पूर्वपक्ष सामे दोषोह्लावन इरी शहातुं नथी.

શાસ્ત્રીય માંસભક્ષણમાં નિર્દોષતાનું વિધાન અને અશાસ્ત્રીય માંસભક્ષણમાં નિર્દોષતાનો નિષેધ આવા પ્રકારના વિશિષ્ટ તાત્પર્યનું જ્ઞાન કઈ રીતે કરવું ? એના જવાબમાં યજ્ઞવાદી તરફથી એમ કહેવામાં આવે છે કે - કારણ કે મનુસ્મૃતિમાં જ્યાવેલ છે કે ... (મનુસ્મૃતિના પાંચમા અધ્યાયના ૨૭ માં શ્લોકમાં જે જ્યાવેલ છે., તે જ વાતને હવે જ્યાવે છે.) (૭/૧૨)

#### 🌞 માંસભક્ષણવિધાન- વૈદિક 🏶

ગાથાર્થ :- બ્રાહ્મણોની સંમતિથી વિધિમુજબ પ્રોક્ષિત માંસને ખાવું જોઈએ. નિયુક્ત વ્યક્તિએ માંસ ખાવું જોઈએ. અથવા પ્રાણોના નાશ થતો હોય તો માંસ ખાવું. (૭/૧૩)

१. मुद्रितप्रतौ '...ग्रहणग्रहोपाय...' इति पाठः । २. 'वात्यये' इति अष्टकप्रकरणे (१८-५)

प्रोक्षितमिति । प्रोक्षितं = वैदिकमन्त्राऽभ्युक्षितं भक्षयेत् = अश्नीयाद् मांसं = पिशितं ब्राह्मणानां च काम्यया = इच्छ्या = द्विजभुक्तावशेषं प्रति तदनुज्ञया विधिः = न्यायो यत्र यागश्राद्ध-प्राघूर्णकादौ प्रक्रिया तस्याऽनितक्रमेण यथाविधि । तत्र यागविधिः पशुमेधाऽश्वमेधादिशास्त्र-सिद्धः । श्राद्धविधिस्तु 'द्वौ मासौ मत्स्यमांसेन' (मनु.३/२६८) इत्यादिप्रसिद्धः ।

वल्यां → प्रोक्षितं भक्षयेदिति परिसङ्ख्या वा स्यान्नियमविधिर्वा स्यात्तत्र परिसङ्ख्यात्वे 'प्रोक्षितादन्यन्न भक्षणीयिम'ति वाक्यार्थः स्यात् । स चानुपाकृतमांसानीत्यनेनैव निषेधात् प्राप्तस्तस्मान्मन्त्रकृतप्रोक्षणाख्यसंस्कारयुक्तयज्ञहुतपशुमांसभक्षणिमदं यज्ञाङ्गं विधीयते । अत एवाऽसंस्कृतान्पशून्मन्त्रैरित्यस्यानुवादं वक्ष्यिति । ब्राह्मणानां च यदा कामना भवित तदावश्यं मांसं भोक्तव्यमिति तदा(?द)पि नियमत एकवारं भक्षयेत्, 'सकृद् ब्राह्मणकाम्यये'ति ( ) यमवचनात् । तथा श्राब्दे च मधुपर्के च 'समांसो मधुपर्क' ( ) इति गुह्मवचनान्नियुक्तेन नियमान्मांसं भक्षणीयिमिति । अत एव नियुक्तस्तु यथान्यायिमत्यक्रमदोषं वक्ष्यिति । प्राणात्यये चाहारान्तराभावनिमित्तके व्याधिहेतुके वा नियमतो मांसं भक्षयेत् ← (म.स्मृ.५/२७ म.मृ.) इत्युक्तम् । तदुक्तं कूर्मपुराणे अपि → प्रोक्षितं भक्षयेदेषां मांसं च द्विजकाम्यया । यथाविधि नियुक्तं च प्राणानामपि चाऽत्यये । । ← (कू.पु.उपरि.१७/३९) इति ।

श्रीजिनेश्वरसूरिभिस्तु प्रकृतकारिकाव्याख्याने अष्टकप्रकरणवृत्तौ → प्रोक्षितं = वैदिकमन्त्राभ्युक्षितं भक्षयेत् = अश्नीयात् मांसं = पिशितं ब्राह्मणानां = द्विजानां, 'चशब्दो' विशेषणसमुच्चये, काम्यया = इच्छया, द्विजभुक्तावशेषं प्रति तदनुज्ञया, 'विधि'न्यायः, या यत्र याग-श्राद्ध-प्राघूर्णकादौ प्रक्रिया तस्या-ऽनितक्रमेण = यथाविधि । तत्र यागविधिः पशुमेधाश्वमेधादिविधायकशास्त्रविहितः । श्राद्धविधिस्तु मांसिविशेषापेक्षोऽयम् "औरभ्रेणेह चतुरः, शाकुनेन तु पञ्च वै।। षण्मासांश्छागमांसेन, पार्षतीयेन सप्त वै । अष्टावेणस्य मांसेन, शौकरेण नवैव तु ।। दश मासांस्तु तृप्यन्ति, वराह-महिषामिषैः । कूर्मशाकमांसेन, मासानेकादशैव तु ।। संवत्सरं तु तृप्यन्ति, पयसा पायसेन तु ।" (मनुस्मृति ३/२६८-७१) प्राघूर्णकविधिस्तु याज्ञवल्क्योक्तोऽयं, "महोक्षं वा महाजं वा, श्रोत्रियाय प्रकल्पयेत्," (याज्ञवल्क्यस्मृति-१/१७९) इति। तथा नियुक्तस्तु = गुरुभिर्व्यापारित एव, नियुक्तशब्दस्य वा यथाविधीति विशेषणम्, तुशब्द एवकारार्थः। तथा प्राणानामेव = इन्द्रियादीनामेव, न तु द्वव्यादीनाम्, 'व्य'शब्दः पक्षान्तरद्योतकः, अत्यये = विनाशे, उपस्थिते इति शेषः, मांसं भक्षयेदित्यनुवर्तते, आत्मा हि रक्षणीयः, यदाह "सर्वत्र एवात्मानं गोपयेत्," ( ) ← (अ.प्र.१८/५ वृ.) इत्थमुक्तम् ।

श्राद्धविधिस्तु > 'द्वौ मासौ मत्स्यमांसेने'त्यादिप्रसिद्धः । तत्प्रसिद्धिश्च साम्प्रतं मनुस्मृतौ > द्वौ मासौ मत्स्यमांसेन त्रीन्मासान् हारिणेन तु । औरभ्रेणाथ चतुरः शाकुनेनाथ पञ्च वै ।।

ટીકાર્ય:- વેદમાં જણાવેલા મંત્રોથી સંસ્કારિત થયેલું = પ્રોક્ષિત માંસ ખાવું જોઈએ. બ્રાહ્મણોએ ખાઈ લીધા પછી બચેલ પ્રોક્ષિત માંસને બ્રાહ્મણોની સંમતિથી વિધિમુજબ ખાવું. વિધિ શબ્દનો અર્થ છે યજ્ઞ, શ્રાદ્ધ, પ્રાધૂર્ણક વગેરેની પ્રક્રિયા સ્વરૂપ ન્યાય. તેમાં યજ્ઞની વિધિ તો પશુમેધ, અશ્વમેધ યજ્ઞ વગેરે શાસ્ત્રમાં પ્રસિદ્ધ છે. શ્રાદ્ધવિધિ તો 'બે માસ સુધી માછલીના માંસથી પિતરોને તૃપ્તિ થાય છે.... ઈત્યાદિરૂપે મનુસ્મૃતિ (૩/૨૬૮) વગેરેમાં પ્રસિદ્ધ છે.

<sup>.</sup>१. हस्तादर्शे 'काम्येच्छया' इत्यशुद्धः पाठः । २. हस्तादर्शे 'या' इति पाठः । ३. हस्तादर्शे 'पश्वश्व..' इति पाठः ।

प्राघूर्णकविधिस्तु याज्ञवल्क्योक्तोऽयं 'महोक्षं वा महाजं वा श्रोत्रियाय प्रकल्पयेदि'ति (या. स्मृ. अ.१ श्लोक-१७९) ।

तथा नियुक्तस्तु = गुरुभिर्व्यापारित एव, तथा प्राणानामेव इन्द्रियादीनामेव चात्यये = विनाशे उपस्थिते इति शेषः, आत्मा हि रक्षणीयः। यदाह 'सर्वत्र एवात्मानं 'गोपयेत्' ( ) इति ।।१३।। नैतन्निवृत्त्ययोगेन तस्याः प्राप्तिनियन्त्रणात् । प्राप्ते तस्याः निषेधेन यत एतदुदाहृतम् ।।१४।।

षण्मासांश्छागमांसेन पार्षतेन च सप्त वै । अष्टावेणस्य मांसेन रौरवेण नवैव तु ।। दशमासांस्तु तृप्यन्ति वराह-महिषामिषैः । शश-कूर्मयोस्तु मांसेन मासानेकादशैव तु ।। संवत्सरं तु गव्येन पयसा पायसेन च । वार्घ्रीणसस्य मांसेन तृप्तिर्द्धादशवार्षिकी ।।

← (म.स्मृ.३/२६८-२६९-२७०-२७९) इत्थमवगन्तव्या । प्राघूर्णकविधिस्तु याज्ञवल्क्योक्तोऽयं → 'महोक्षं वा महाजं वा श्रोत्रियायोपकल्पयेदि'ति । साम्प्रतमुपलभ्यमानायां याज्ञवल्क्यस्मृतौ 'सित्क्रियान्वासनं स्वादु भोजनं सूनृतं वचः'।। ← (या.व.स्मृ.आचारप्रकरणे-गृहस्थधर्मप्रकरण-१७९) इति कारिकोत्तरार्द्धः।

इन्द्रियादीनामेव च विनाशे समुपस्थिते । तदुक्तं बृहत्पराशरस्मृतौ  $\rightarrow$  'भक्ष्यं प्राणात्यये मांसं श्राद्धयज्ञोत्सवेष्विप'  $\leftarrow$  (बृ.परा.६/३२३) इति । तदुक्तं मनुस्मृतौ महाभारते च  $\rightarrow$  आत्मानं सततं रक्षेत्  $\leftarrow$  (मनु.७/२१२, म.भा.आदिपर्व-१५७/२७, म.भा.उद्योग.३७/१८) इति । प्रकृते  $\rightarrow$  आत्मिन रिक्षिते सर्वं रिक्षतं भवित  $\leftarrow$  (चा.सू.८४) इति चाणक्यसूत्रमिप स्मर्तव्यम् । तदुक्तं बार्हस्पत्यसूत्रे अपि  $\rightarrow$  शरीरं सर्वदा रक्षेच्य  $\leftarrow$  (बा.सू.१९३) इति । 'न हिंस्यात् सर्वभूतानि' (छांदो.अ.८, कू.पु.२/१६/१, प.पु.१/५५/१, म.भा.शांति.२८४/६) इति छान्दोग्योपनिषत्-कूर्मपुराण-पद्मपुराण-महाभारतदर्शितः तु उत्सर्गः दुर्बलत्वाद् बाध्यतेऽत्र, 'अपवादैरुत्सर्गा बाध्यन्त' इति न्यायादिति भावः।

'प्रोक्षितं भक्षयेदि'ति **मनुस्मृति**वचनान्यथानुपपत्त्या शास्त्रबाह्यमांसभक्षणं प्रतीत्य जन्मलक्षणो दोषः 'मां स भक्षयिता' इति **मनुस्मृति**वचनादवगन्तव्यो न तु वैधाऽवैधमांसभक्षणमाश्रित्येति । इत्थमेव "ना-ऽद्यादिविधिना मांसं विधिज्ञोऽनापिद द्विजः । जग्ध्वा द्यविधिना मांसं प्रेत्य तैरद्यतेऽवशः ।।" (म.स्मृ. ५/३३) इति **मनुस्मृति**वचनसङ्गतेरिति । → कृत्वा च विधिवच्छ्राद्धं पश्चात्तत्त्वयमश्नुते । नाद्यादिव-धिना मांसं मृत्युकालेऽपि धर्मवित् ।। ← (बृ.परा.६/३२४) इति **बृहत्पराशरस्मृति**वचनाच्छास्त्रबाह्य-

પ્રાઘૂર્શકવિધિ તો **યાજ્ઞવલ્કયસ્મૃતિ**માં આ મુજબ જણાવેલ છે કે 'મોટા બળદ અથવા મોટા બકરાને શ્રોત્રિય બ્રાહ્મણ માટે રાંધવો' તથા ગુરુઓ વડે આદેશ કરાયેલ વ્યક્તિએ જ તે ખાવું. તથા ઈન્દ્રિય વગેરે પ્રાણોનો જ વિનાશ જો ઉપસ્થિત થયો હોય તો માંસ ખાવું. કારણ કે 'સર્વ પ્રકારે આત્માની રક્ષા કરવી' આ શાસ્ત્રોક્તિથી જણાય છે કે આત્મા ખરેખર રક્ષા કરવા લાયક જ છે. (૭/૧૩)

વિશેષાર્થ:- ઉપરોક્ત શાસ્ત્રવચનો દ્વારા માંસભક્ષણનું વિધાન થાય છે. માટે એવું ફલિત થાય છે કે વેદશાસ્ત્રસંસ્કારયુક્ત માંસભક્ષણનું વિધાન 'ન માંસમક્ષणે दोषः' દ્વારા થાય છે. તથા 'માં સ મક્ષયિતા' ઈત્યાદિ દ્વારા અશાસ્ત્રીય માંસભક્ષણનો નિષેધ થાય છે. (૭/૧૩) હવે ગ્રંથકારશ્રી જવાબ આપે છે.

## 🐞 પૂર્વપક્ષીના તાત્પર્ચમાં અસંગતિનું પ્રદર્શન 🏶

ગાથાર્થ :- આ વાત બરાબર નથી. કેમ કે તે રીતે માંસભક્ષણની નિવૃત્તિ અસંભવ છે. આનું કારણ

नैतदिति । एतद् = विशेषपरत्वेन विधि-निषेधोभयसमाधानं प्रकृते न युक्तं, निवृत्त्ययोगेन = मांसभक्षणनिवृत्त्यसम्भवेन, तस्याः = निवृत्तेः प्राप्तिनियन्त्रणात् = प्राप्तिनियमनात्, 'प्राप्तमेव प्रतिषिध्यते' इति न्यायात् । 'तर्हि प्रोक्षितादिविधिना प्राप्तमेव निषिध्यताम्',

मांसभक्षणनिषेधो वेदविहितमांसभक्षणविधानञ्च स्पष्टमेव प्रतीयेते इति पूर्वपक्षाभिप्रायः ।।७/१३।। ग्रन्थकार उत्तरपक्षयति- 'ने'ति ।

एतद् = विशेषपरत्वेन विधि-निषेधोभयसमाधानं = 'न मांसभक्षणे दोषः' इति विधिर्वैधमांसभक्षणिनर्दोषतापरः 'मां स भक्षयिता' इति निषेधश्चाऽवैधमांसभक्षणदुष्टत्वप्रतिपादनप्रवण इति याज्ञि-कोपदिर्शितमनेकान्तवाद्यद्भावितदूषणिनवर्तकवाक्यव्यापारणं प्रकृते न = नैव युक्तम् । तथाहि - भविद्भिरप्राप्तं मांसभक्षणं प्रतिषिध्यते आहोस्वित्प्राप्तम् ? इति विमलविकल्पयुगलमत्रावतरतीत्याशयेनाह - मांसभक्षणिनवृत्त्यसम्भवेन = 'निवृत्तिस्तु महाफला' इत्येनेनोक्ताया महाफलाया मांसादनिवृत्तेरसम्भवेन प्रथमो विकल्पो नानवद्यः । तदसम्भवे हेतुमाह - निवृत्तेः शास्त्रोक्तायाः प्राप्तिनियमनात्, प्राप्तमेव = प्रमाणान्तरेण प्रसक्तमेव प्रतिषिध्यत इति न्यायात्, अन्यथा गगनभक्षणमपि प्रतिषिध्येत । मानान्तराऽप्राप्ताया निवृत्ते-र्महाफलत्वाभ्युपगमे तु मांसभक्षणस्येवाकाशभक्षणस्याऽपि निवृत्तेर्महाफलत्वं स्यात् ।

एतेन 'अप्राप्ते शास्त्रमर्थविद'ति न्यायेन मानान्तराप्राप्तमांसभक्षणस्यैव निवृत्तिप्रतिपादने शास्त्रसा-फल्यिमत्यिप निरस्तम्, एतन्त्र्यायस्य विधेयार्थे एव प्रवर्त्तनाच्च । 'यावदप्राप्तं तावदेव विधीयते' इत्येवै-तन्त्र्यायतात्पर्यं, न तु 'यावदप्राप्तं तावदेव निषिध्यत' इति तत्तात्पर्यम्, ऊषरवृष्टिन्यायापातात्। एतेन → मांसभक्षणमयुक्तं सर्वेषाम् ← (चा.सू.५६३) इति चाणक्यसूत्रमि व्याख्यातम् ।

परो द्वितीयविकल्पमङ्गीकरोति- तर्हीति । प्रोक्षितादिविधिना प्राप्तमेव मांसभक्षणं निषिध्यतां = એ છે કે निवृत्ति तो प्राप्तिथी नियंत्रित છે. પ્રાप्त એવા માંસભક્ષણને ઉદ્દેશીને તો નિવૃત્તિની તમે ના પાડો છો. કારણ કે તમારા શાસ્ત્રમાં આ મુજબ જણાવેલ છે કે [આ વાત આગળની ગાથામાં કહેવાશે.] (૭/૧૪)

ટીકાર્થ: - શાસ્ત્રીય માંસભક્ષણનું વિધાન અને અશાસ્ત્રીય માંસભક્ષણનો નિષેધ- આ રીતે વિશેષ તાત્પર્યનું પ્રતિપાદન કરવાની ઈચ્છાથી પૂર્વપક્ષીએ જે સમાધાન આપેલ છે તે સંગત નથી. કારણ કે આવું માનવામાં માંસભક્ષણની નિવૃત્તિ જણાવેલ છે તે અસંભવ બની જશે. તે એટલા માટે કે નિવૃત્તિ પ્રાપ્તિથી નિયન્ત્રિત છે. આની પાછળ 'પ્રાપ્ત = પ્રસક્ત હોય તેનો જ નિષેધ થાય છે' આવો તર્ક કામ કરે છે. (શાસ્ત્રબાહ્ય માંસભક્ષણ તો પ્રાપ્ત જ ન હોવાથી તેનો નિષેધ કરી શકાતો નથી. જો અપ્રાપ્તનો પણ નિષેધ થઈ શકતો હોય અને તેની નિવૃત્તિ મહાફલવાન બની શકતી હોય તો 'गगनं न મક્ષયેત' આ રીતે ગગનભક્ષણનો પણ નિષેધ શાસ્ત્રકારોએ કરવો જોઈએ. તથા ગગનભક્ષણનો ત્યાગ કરનાર તમામ જીવોને તેની નિવૃત્તિનું મહાફળ મળવું જોઈએ. પણ તેવું થતું નથી.) માટે અપ્રાપ્ત એવા શાસ્ત્રબાહ્ય માંસભક્ષણનો નિષેધ અસંગત છે તથા તેની નિવૃત્તિનું મહાફળ મળવું પણ તદ્દન અનુચિત જ ઠરે છે. માટે 'નિવૃત્તિત્તુ महाफला' આ રીતે જે શાસ્ત્રવચન છે તે અસંગત બની જશે.

### प्राप्तिपूर्वक प्रतिषेध विचार

પૂર્વપક્ષ :- અપ્રાપ્ત એવા અશાસ્ત્રીય માંસભક્ષણનો નિષેધ ન થઈ શકતો હોય તો પ્રાપ્ત એવા

न, 'प्राप्ते तस्याः = निवृत्तेः निषेधेन , 'निषिद्धकर्मकरणे पापप्रचयस्यैव सम्भवात्तस्या महा-फलत्वाऽनुपपत्तेः । यत एतदुदाहृतं भवद्ग्रन्थे ।।१४।।

यथाविधि नियुक्तस्तु यो मांसं नात्ति वै द्विजः। स प्रेत्य पशुतां याति सम्भवानेकविंशतिम्।।१५।। यथाविधीति। यथाविधि = शास्त्रीयन्यायाऽनतिक्रमेण नियुक्तः = गुरुभिर्व्यापारितः, तुः पुन-'मां स भक्षयिता' इत्यनेन प्रतिषिध्यतां, तन्निवृत्तेरेव महाफलत्वं भविष्यतीति चेत् ?

उत्तरपक्षयित - नेति। प्राप्ते = शास्त्रविधिना कर्तव्यत्वेनोपस्थिते सित निवृत्तेः = शास्त्रविहित-प्रतियोगिकनिवृत्तेः निषेधेन = भवदीयग्रन्थे प्रतिषेधकरणेन प्रोक्षितमांसभक्षणिनवृत्तेर्भवच्छास्त्रानुसारेण महा-फलत्वाऽसम्भवात्, प्रत्युत निषिद्धकर्मकरणे = निषिद्धस्य प्रोक्षितमांसादनिवृत्तिलक्षणस्य कर्मणः करणे पापप्रचयस्यैव सम्भवात् तस्याः = प्रोक्षितपलादनिवृत्तेः महाफलत्वानुपपत्तेः 'निवृत्तिस्तु महाफला' इति वृथोदितं । तदुक्तं बृहत्पराशरस्मृतौ → क्षीणायुस्त्वं दरिव्रत्वमप्रजात्वञ्च रोगिता । गर्हितत्वं च लोकेषु विदुर्निषिद्धकारिणः ।। ← (बृ.परा.६/९७३) इति ।

साक्षेपपिरहारमेवमेवोक्तं अष्टकप्रकरणे → अत्रैवासावदोषश्चित्रिवृक्तिर्नास्य सज्यते । अन्यदाऽभक्षणादत्राऽभक्षणे दोषकीर्तनात् ।। (अ.प्र.१८/६) ← इति । तद्वृक्तिस्तु → अत्रैव = अनन्तराभिहित एव प्रोक्षितादिविशेषणमांसभक्षणे, अन्यत्र तु दोष एव, असौ = यः "न मांसभक्षणे दोषः" इत्यनेन वचसाभ्युपगतः, अदोषो = दोषाभावः, चेद् = यद्येवं मन्यसे, तदेतिशेषः, िकं दूषणिमत्याह, निवृत्तिः = विरतिः, न = नैव, अस्य = मांसभक्षणस्य, सज्यते = प्राप्नोति । कृतः? इत्याह, अन्यदा = अन्यस्मिन् प्रोक्षितादिमांसिवशेषणाभावकाले, अभक्षणात् = अनभ्यवहरणात्, उक्तविधिव्यतिरेकेण हि मांसं न भक्ष्यते । अतो मांसभक्षणस्याप्राप्तेर्निवृत्तिर्नास्य प्रसज्यत इत्युच्यते, प्राप्तिपूर्वको हि निषेधः सफलो भवतीति । अथ प्रोक्षितादिवशेषणसद्भावे निवृत्तिर्भविष्यतीति "निवृत्तिस्तु महाफला" इति वचः सफलीभविष्यतीत्यत्राह, अत्र = प्रोक्षितादिविशेषणसद्भावे, अभक्षणे = अनशने मांसस्य दोषकीर्तनात् = दूषणाभिधानात्, निवृत्तिर्नास्य प्रसज्यते इति प्रकृतिमिति (अ.वृ.१८/६) ← बोध्या । १७/१४ । ।

परकीयग्रन्थसंवादमाह - 'यथे'ति। साम्प्रतं मनुस्मृतौ तु → नियुक्तस्तु यथान्यायं यो मांसं नाऽत्ति शास्त्रीय भांसलक्षण्रनो ४ निषेध थाव. આ रीते पण्ण 'निवृत्तिस्तु महाफला' આ शास्त्रवयन संगत थर्ध ४शे.

ઉત્તરપક્ષ :- ના, આમ પણ કહી શકાતું નથી. કારણ કે ભક્ષણપ્રાપ્ત એવા પ્રોક્ષિત માંસના ભક્ષણનો ત્યાગ કરવાનો તમારા શાસ્ત્રમાં નિષેધ કરેલ છે. અને આ રીતે નિષિદ્ધ કાર્ય = નિષિદ્ધ એવી પ્રોક્ષિતમાંસભક્ષણનિવૃત્તિ આચરવામાં આવે તો પાપનો ઢગલો જ ભેગો થાય. માટે પ્રોક્ષિત માંસના ભક્ષણની નિવૃત્તિ મહાફળવાળી બની ન શકે. કારણ કે તમારા જ શાસ્ત્રમાં જણાવેલ છે કે (૭/૧૪)

ગાથાર્થ :- વિધિમુજબ નિયુક્ત થયેલ જે બ્રાહ્મણ માંસ ખાતો નથી તે એકવીસ જન્મ સુધી પરલોકમાં પશુપણાને પામે છે. (૭/૧૫)

### 🏶 એક્વીસ જન્મ સુધી પશુતા ! 🏶

ટીકાર્ય:- વેદશાસ્ત્રની મર્યાદાનું ઉલ્લંઘન કર્યા વિના ગુરુઓ વડે આદેશ કરાયેલ જે બ્રાહ્મણ

१. हस्तादर्शे 'प्राप्तत' इत्यशुद्धः पाठः । २. मुद्रितप्रतौ 'तस्याः' पदं नास्ति । ३. मुद्रितप्रतौ 'निषेध नि...' इति त्रुटितोऽशुद्धश्च पाठः । ४. हस्तादर्शे 'निषिद्धकरण' इति पाठः ।

रर्थः, तस्य चैवं प्रयोगः 'अविधिना मांसमखादिन्नर्दोष एव, यथाविधि नियुक्तः पुनः यो मांसं नात्ति 'वै' इति निपातो वाक्याऽलङ्कारार्थः, द्विजः = विप्रः स प्रेत्य = परलोके पशुतां = तिर्यग्भावं याति सम्भवनानि = सम्भवा = जन्मानि तान् (=सम्भवान्) एकविंशतिम् ॥१५॥ अधिकारपरित्यागात् पारिब्राज्येऽस्तु तत्फलम् । इति चेत्तदभावे नाऽदुष्टतेत्यपि सङ्कटम् ॥१६॥

मानवः । स प्रेत्य पशुतां याति सम्भवानेकविंशतिम् ।। ← (मनु.स्मृ.५/३५) इति कारिकोपलभ्यते। कुल्लूकभट्टकृता च तद्व्याख्या → श्राद्धे मधुपर्के च यथाशास्त्रं नियुक्तस्सन् यो मनुष्यो मांसं न खादित स मृतः सन्नेकविंशतिजन्मानि पशुर्भवित। 'यथाविधि नियुक्तस्तु' इत्येतिन्नयमातिक्रमफलविधानिमदम् ← (मनु.५/३५-वृत्ति) इत्येवं वर्तते । तदुक्तं कूर्मपुराणे अपि → आमन्त्रितस्तु यः श्राद्धे दैवे वा मांसमुत्सुजेत् । यावन्ति पशुरोमाणि तावतो नरकान् व्रजेत् ।। ← (कू.पु.उपिर.९७/४९) इति ।

मूलग्रन्थे 'वै द्विजः' इति यदुक्तं तत्स्थाने 'मानवः' इति पठित्वाऽविशष्टा सकलैव कारिका तथैव मनुस्मृतिगतत्वेनोपदर्शिता → प्राणात्यये तथा श्राद्धे प्रोक्षिते द्विजकाम्यया । देवान् पितॄन्सम-भ्यर्च्य खादन्मांसं न दोषभाक्।। ← (या.स्मृ.१/१७९) इति याज्ञवल्क्यस्मृतेः मिताक्षरावृत्तौ विज्ञानेश्वरे-णेति ध्येयं संशोधनपरायणैः। परं भिक्षोस्तु श्राद्धान्नभोजनं निषिद्धमेव। तदुक्तं आपस्तम्बधर्मसूत्रे → श्राद्धभोजी यतिर्नित्यमाशु गच्छित शूद्रताम्। तादृशं कल्मषं दृष्ट्वा सचेलो जलमाविशेत्।। ← (आ.ध.सू.) इति। यथोक्तं जैमिनिना अपि → श्राद्धान्नं यस्य कुक्षौ तु, मुहूर्त्तमिप वर्तते। भिक्षोः चत्वारि नश्यन्ति, आयुः प्रज्ञा यशो बलम्।। ← (जै.स्मृ.) इति। तदुक्तं बृहस्पितिनाऽपि → श्रवणं मननं ध्यानं, ज्ञानं स्वाध्याय एव च। सद्यो निष्फलतां याति, सकृच्छाद्धान्नभोजनात्।।←(बृह.) इति ध्येयम्।

एतेन → नियुक्तस्तु यतिः श्राद्धं देवे वा मांसमुत्सृजेत् । यावन्ति पशुरोमाणि तावन्नरकमृच्छिति ।  $\leftarrow$  (इति.८/९) इति **इतिहासोपनिषद्ध**चनं तु **प्रत्याख्यातम्** । यथोक्तं पैङ्गलोपनिषदि अपि → दग्धस्य दहनं नास्ति पक्चस्य पचनं यथा । ज्ञानाग्निदग्धदेहस्य न च श्राद्धं न च क्रिया । ।  $\leftarrow$  (पै.४/७) इति । तदुक्तं शाण्डिल्यसंहितायामपि → मद्य-मांसादिवस्तूनि नियुक्तोऽपि न यः स्पृशेत् । न च हिंसारुचिर्यस्य तस्य तुष्यित केशवः ।।  $\leftarrow$  (शां.सं.भिक्ति.३/९१/३७) इति ।।७/९५।।

માંસ ખાતો નથી તે એકવીશ જન્મ સુધી પશુપણાને પામે છે. મૂળ ગાથામાં 'તુ' શબ્દ 'पુન:' અર્થમાં છે. તેથી અર્થ આવો ફ્લિત થાય છે કે અવિધિથી માંસને નહિ ખાનાર નિર્દોષ જ છે. પણ જે યથાવિધિ નિયુક્ત હોવા છતાં માંસ નથી ખાતો તે ૨૧ જન્મ સુધી પશુ બને છે. (૭/૧૫)

વિશેષાર્થ :- ઉપરોક્ત શ્લોક બતાવવાની પાછળ આશય એ છે કે અશાસ્ત્રીય = અપ્રોક્ષિત માંસનું ભક્ષણ અપ્રાપ્ત હોવાથી તેની નિવૃત્તિ કરી શકાય તેમ નથી. પ્રોક્ષિત માંસના ભક્ષણનો પણ નિષેધ કરી શકાય તેમ નથી. કારણ કે ઉપરના શ્લોકમાં જણાવી ગયા છે કે 'શાસ્ત્રીય માંસભક્ષણ ન કરે તે ૨૧ ભવ સુધી પશુ બને છે.' આ બે પ્રકાર સિવાય ત્રીજા પ્રકારે તો માંસભક્ષણ સંભવતું જ નથી. માટે દ્વિજમત અપ્રામાણિક છે. એવું સિદ્ધ થાય છે. (૭/૧૫)

પૂર્વપક્ષની નવી દલીલને રજૂ કરી પ્રન્થકારશ્રી તેનું ખંડન કરવા માટે જણાવે છે કે → ગાથાર્થ :- "પરિવાજક દશામાં અધિકારનો ત્યાગ થતો હોવાથી માંસભક્ષણનિવૃત્તિનું ફળ મળશે"

अधिकारेति । "अधिकारस्य गृहस्थभावलक्षणस्य परित्यागात् (=अधिकारपरित्यागात्) पारिव्राज्ये = मस्करित्वे तत्फलं = मांसभक्षणिनवृत्तिफलं अस्तु । अयमभिप्रायः- गृहस्थतायां प्रोक्षितादिविशेषणं मांसं भक्षणीयमेव। तस्माच्च पारिव्राज्यप्रतिपत्तिद्वारेण विनिवर्तत इत्येवं प्राप्तिपूर्विका निवृत्तिर्मासंभक्षणस्य स्यात्, सा च 'सफलेति " इति चेत् ? तदभावे = पारिव्राज्याऽभावे न अदुष्टता = प्राप्तिपूर्वकिनवृत्त्या अभावे अभ्यु (? वेनाभ्यु)दयादिफलाऽभावाऽऽपत्तिलक्षणदोषपरिहार इत्यपि सङ्कटं आयुष्मतः। यदाह- 'पारिव्राज्यं निवृत्तिश्चेद्यस्तदप्रतिपत्तितः ।

फलाऽभावः स एवाऽस्य दोषो निर्दोषतैव न ।।' (अष्टक.१८/८)

प्रोक्षितादिविशेषणाभावे मांसस्य भक्षणे प्रवृत्त्यभावेन निवृतेरफलत्वात् प्रोक्षितादिविशेषणस्य च तस्याऽभक्षणे दोषकीर्त्तनात्रिवृत्तिर्नास्य प्रसज्यते इति यदुक्तं तत्र परकीयं परिहारमाशङ्क्य परिहरन्नाह-'अधिकारे'ति । तस्माच्च = प्रोक्षितमांसभक्षणाद्धि । सा च = पारिव्राज्यकालीना हि मांसभक्षणनिवृत्तिः सफला = अभ्युदयादिफलोति पूर्वपक्षाभिप्रायः । पारिव्राज्याभावे न = नैव अदुष्टता = प्राप्तिपूर्वकिनवृत्त्या अभावे सित अभ्युदयादिफलाभावापत्तिलक्षणदोषपरिहारः। 'अभावे' इत्यत्र 'अभावेन' इति पाठः शोभनतरः। परिव्राजकत्वानङ्गीकारे मांसभक्षणनिवृत्तेरप्राप्तत्वेन तदभक्षणेऽपि प्राप्तिपूर्वकत्वविरहात्र तादृशनिवृत्तेस्सका-शादभ्युदयादिलक्षणं फलं सम्भवतीति भावः। पूर्वोक्तरीत्या प्रोक्षितमांसभक्षणनिवृत्तेः पारिव्राज्ये फलवत्त्वो-पपादनेऽप्यप्रोक्षितमांसभक्षणनिवृत्तेर्निष्फलत्वमपरिहार्यमेव, प्राप्तिपूर्वकत्विवरहादित्ययं दोषः अपिना द्योतितः।

अष्टकप्रकरणसंवादमाह- 'पारिव्राज्यिम'ति । तद्वृत्तिश्चैवम् → परिव्राजो भावः = पारिव्राज्यं એવું કહેવામાં આવે તો પરિવ્રાજકપશું ન સ્વીકારે તેનાથી માંસભક્ષણની નિર્દોષતા સાબિત નહિ થાય. આ સંકટ તમારા માથે આવશે. (૭/૧૬)

### પ્રાપ્તિપૂર્વક નિવૃત્તિ માંસભક્ષણમાં અસંભવ

ટીકાર્થ:- → "વેદવિહિત મંત્ર દ્વારા સંસ્કૃત એવા માંસનું ભક્ષણ કરવાનો અધિકાર ગૃહસ્થને હોય છે. તેથી ગૃહસ્થપણાનો ત્યાગ કરવામાં આવે એટલે વિહિત માંસભક્ષણના અધિકારનો ત્યાગ થઈ જાય છે. તેથી સંસારનો ત્યાગ કરીને પરિવ્રાજકપણું સ્વીકારવામાં આવે ત્યારે માંસભક્ષણની નિવૃત્તિનું ફળ મળશે. (માટે માંસભક્ષણ અપ્રાપ્ત નથી. તથા તેની નિવૃત્તિ મહાફલવાળી છે - આ વાત અસંગત નથી.) આશય એ છે કે ગૃહસ્થ અવસ્થા હોય તો પ્રોક્ષિત વગેરે વિશેષણવાળું માંસ ખાવું જ જોઈએ. ગૃહસ્થદશામાં પ્રાપ્ત એવા પ્રોક્ષિતમાંસભક્ષણની નિવૃત્તિ પરિવ્રાજકદશાની સ્વીકૃતિ દ્વારા થાય છે. આ રીતે એક જ વ્યક્તિને આશ્રયીને પ્રોક્ષિતમાંસભક્ષણની પ્રાપ્તિ અને નિવૃત્તિ ફલિત થાય છે. તેથી જ પ્રાપ્તિપૂર્વક માંસભક્ષણની નિવૃત્તિ સિદ્ધ થાય છે. આ રીતે માંસભક્ષણનિવૃત્તિ પ્રાપ્તિપૂર્વક હોવાથી સફળ જ છે." ← આવું જો પૂર્વપક્ષી કહે તો તે યુક્તિસંગત નથી. કારણ કે જે ગૃહસ્થ પરિવ્રાજકપણું ન સ્વીકારે અને માંસ ન ખાય તો તેની માંસભક્ષણનિવૃત્તિ પ્રાપ્તિપૂર્વક ન હોવાથી અભ્યુદય વગેરે ફળ તેને મળી નહિ શકે. આ સંકટ તમારા માટે અપરિહાર્ય છે. અષ્ટક પ્રકરણમાં પણ આ જ વાત જણાવેલ છે કે "પરિવ્રાજકપણું એ જ (માંસભક્ષણનિવૃત્તિનું કારણ હોવાથી) માંસભક્ષણનિવૃત્તિરૂપ હોય તો પરિવ્રાજકપણાના અસ્વીકારથી અભ્યુદયસ્વરૂપ ફળની અપ્રાપ્તિ એ જ મોટો દોષ છે. માટે માંસભક્ષણ નિર્દોષ નથી જ."

१. हस्तादर्शे 'सा च फला' इति त्रुटितः पाठः ।

ननु प्राप्तिः प्रमाणपरिच्छेद एव, 'स चाऽशास्त्रीयमांसभक्षणेऽप्यस्तीति तन्निवृत्तेः फलवत्त्वमना-बाधं, अन्यथा 'प्राप्तमेव प्रतिषिध्यते' इति मन्त्रपाठबलाज्जलह्नदे विस्तिरपि सिध्येत, तन्निवृत्तेस्तत्र सत्त्वात्।

= मस्किरित्वं = गृहस्थभावत्याग इत्यर्थः,तदेव निवृत्तिनिबन्धनत्वात् निवृत्तिः = मांसभक्षणोपरितः, चेत् = यद्येवं मन्यसे? अयमभिप्रायो गृहस्थतायां प्रोक्षितादिविशेषणं मांसं भक्षणीयमेव। तस्माच्च पारिव्राज्यप्रिति-पित्तिद्वारेण निवर्तत इत्येवं प्राप्तिपूर्विका निवृत्तिर्मांसभक्षणस्य स्यात्। सा च महाफलेति। अतो 'निवृत्तिर्मास्य सज्यते' इत्याचार्यवचनं परेण दूषितम्। अतोऽत्र दूषणमाह यः कोऽपि तदप्रितिपत्तितः = पारिव्राज्याप्रितपत्तिमाश्रित्य फलाभावः = अभ्युदयादिप्रयोजनाप्राप्तिः स एव, किमपरदोषगवेषणेन, अस्य = मांसभक्षणस्य दोषो = दूषणम्। ततः किमित्याह निर्दोषता = निर्दूषणता, 'एव'शब्दस्यान्यत्र सम्बन्धात्, नैव = नास्त्येव। अतः कथमुच्यते "न मांसभक्षणे दोषः" इति, तथा "निवृत्तिस्तु महाफला" ← इति (अष्ट. १८/८ वृत्तिः) ।

पूर्वपक्षी शङ्कते- निन्चिति। 'चेदि'त्यनेनास्यान्वयोऽवगन्तव्यः। 'प्राप्तमेव प्रतिषिध्यत' इति न्याये प्रतिषेधप्रयोजिका प्राप्तः = प्रमाणपिरच्छेदः = प्रत्यक्षानुमानादिप्रमाणजन्यनिश्चय एव। स च = निरुक्तिनिश्चयश्च अशास्त्रीयमांसभक्षणेऽपि किं पुनर्वैदिकमांसादने इत्यपिशब्दार्थः अस्ति। न हि लोकेषु वैधेतरमांसभक्षणं चाक्षुषादिप्रत्यक्षप्रमाणेन न निश्चीयते । इति हेतोः तिन्नवृत्तेः = प्रत्यक्षादिप्रमाणपिरिच्छिन्नाऽशास्त्रीयमांसभक्षणिनवृत्तेः फलवन्त्वं अनाबाधं = अव्याहतम् । अन्यथा = 'लाघवात् प्राप्तिः प्रमाणपिरच्छेदरूपैव, न तु संयोग-सन्त्वादिलक्षणा' इत्यनभ्युपगमे 'प्राप्तमेव प्रतिषिध्यते' इति मन्त्रपाठ-बलात् = अघटितघटनप्रवणमन्त्रपाठतुल्यदर्शितन्यायसामर्थ्यात् जलहदे विस्तरिप प्रमाणतः सिध्येत = निश्चीयेत, तिन्नवृत्तेः = विस्तिनिवृत्तेः तत्र = जलहदे सत्त्वात् ।

પૂર્વપક્ષ :- પ્રાપ્તિનો અર્થ છે પ્રમાણ દ્વારા થતો નિશ્ચય. અશાસ્ત્રીય માંસભક્ષણનો પણ પ્રમાણ દ્વારા નિર્ણય તો થાય જ છે. માટે અશાસ્ત્રીય માંસભક્ષણની નિવૃત્તિ પણ પ્રાપ્તિપૂર્વક હોવાથી સફળ જ છે. બાકી પ્રાપ્તિ હોય તેનો જ નિષેધ થાય તેવું માનવામાં આવે તો તમારા આ મંત્રપાઠના બળથી સરોવરમાં પણ અગ્નિની સિદ્ધિ થશે. કારણ કે અગ્નિની નિવૃત્તિ ત્યાં રહેલી છે. (મતલબ એ છે કે 'પ્રાપ્તિ' શબ્દનો અર્થ સંયોગ કે હોવું વગેરે કરવામાં આવે અને આવી પ્રાપ્તિ જેની હોય તેનો જ નિષેધ કરી શકાય - એવું સ્વીકારવામાં આવે તો સરોવરમાં અગ્નિનો સંયોગ-પ્રાપ્તિ-અસ્તિત્વ ન હોવાથી તેનો ત્યાં નિષેધ થઈ નહિ શકે. પરંતુ લોકમાં નિરાબાધપણે એવો વ્યવહાર પ્રવર્તે છે કે 'સરોવરમાં અગ્નિ નથી.' તેથી જો તેવા નિષેધને પ્રામાણિક માનવામાં આવે તો ઉપરોક્ત પ્રાપ્તિનેષધનિયમ મુજબ સરોવરમાં ક્યારેક પૂર્વમાં અગ્નિ હતો, અગ્નિનો સંયોગ હતો- એવું સિદ્ધ થવાની આપત્તિ આવશે. પરંતુ તેવું નથી મનાતું. માટે 'પ્રાપ્તનો જ નિષેધ થાય' એ નિયમનો અર્થ એટલો જ છે કે પ્રમાણ દ્વારા નિશ્ચિતરૂપે જે જાણી શકાય તેનો જ પ્રતિષેધ થઈ શકે. એટલે કે રસોડા વગેરેમાં પ્રત્યક્ષ વગેરે પ્રમાણથી પ્રસિદ્ધ-નિશ્ચિત ન થતી હોય તો તેનો ક્યાંય નિષેધ કરી શકાય છે. 'અગ્નિ' નામની ચીજ જ જો કોઈ પણ પ્રમાણથી પ્રસિદ્ધ-નિશ્ચિત ન થતી હોય તો તેનો ક્યાંય નિષેધ કરી ના શકાય. બસ આ જ રીતે અનાર્ય લોકોમાં બેરોકટોકપણે થતું થતી હોય તો તેનો ક્યાંય નિષેધ કરી ના શકાય. બસ આ જ રીતે અનાર્ય લોકોમાં બેરોકટોકપણે થતું

वस्तुतो निषिद्धनिवृत्तिर्न धर्मजननी किन्त्वधर्माऽभावप्रयोजिका, निषिद्धप्रवृत्तेरधर्महेतुत्वेन तद-१भावे तदनुत्पत्तेः । निवृत्तिपदं चाऽत्र पारिव्राज्यपरमेव, २सर्वकर्मसन्त्र्यासरूपस्य तस्य महाफलत्वोप-पत्तेरिति न कोऽप्यत्र दोषः इति चेत् ?

ननु 'प्रसक्तं प्रतिषिध्यते' इति न्यायादत्यन्ताभावे आरोपितप्रसङ्गस्यैव निषेधः क्रियते इति 'ह्रदे विह्नः स्यात्ति उपलभ्येते'ति प्रसिक्तं सम्पाद्य = आरोप्य तत्र तत्प्रतिषेधान्न तत्र तिसिद्धिप्रसङ्ग इत्याशङ्कायामाह - 'वस्तुत' इति । निषिद्धनिवृत्तिः = शास्त्रनिषिद्धप्रतियोगिकनिवृत्तिः न धर्मजननी किन्तु कारणाऽभावविधया अधर्माभावप्रयोजिका, तदभावे = निषिद्धप्रवृत्तिविरहे तदनुत्पत्तेः = अधर्मोत्पत्त्य-सम्भवात् । न हि कारणमृते कार्यजन्म स्यात्, कार्यकारणभावभङ्गाऽऽपातात् । न चैवं निवृत्तेमर्हाफलत्व-बोधिका स्मृतिर्वाधिता स्यात्, धर्माऽनर्जने महाफलत्वानुपपत्तेरिति शङ्कनीयम्, यतो निवृत्तिपदं च अत्र = 'निवृत्तिस्तु महाफला' इत्यत्र पारिव्राज्यपरमेव = पारिव्राज्यबोधजननेच्छयैवोच्चरितम् । न च निवृत्तिपदस्य पारिव्राज्यपरत्वं कुतोऽवगतिमिति शङ्कनीयम्, शास्त्रादेव तदवगमात् । तथाहि → वर्षे वर्षेऽश्वमेधेन यो यजेत शतं समाः । मांसानि च न खादेद्यस्तयोः पुण्यफलं समम्।। फलमूलाशनैर्मेध्यैर्मुन्यन्नानां च भोजनैः । न तत्फलमवाप्नोति यन्मांसपरिवर्जनात् ।।

← (मनु.५/५३-५४) इति मनुस्मृतिवचनात् यावज्जीवं मांसभक्षणवर्जकस्य महाफलभाजनत्वा-वगमात्, गृहस्थतायां च यावदिधकारं प्रोक्षितमांसाऽभक्षणे प्रत्यवायस्य 'यथाविधि नियुक्तस्तु...' इत्यादि-नोपदर्शनात् निवृत्तिपदस्य पारिव्राज्यपरकत्वमनाविलम् । निवृत्तिपदलक्ष्यीभूतस्य सर्वकर्मसंन्यासरूपस्य = सकलकाम्यादिकर्मनिवृत्तिरूपस्य तस्य = पारिव्राज्यस्य महाफलत्वोपपत्तेरिति हेतोः न = नैव अत्र = निवृत्तिपदस्य पारिव्राज्यपरत्वमते 'न मांसभक्षणे दोष' इत्यत्र मांसभक्षणसामान्ये दोषाभावबाधलक्षणः प्रसक्तप्रतिषेधन्यायेन मांसभक्षणनिवृत्त्यसम्भवः प्रोक्षितमांसादनिवृत्तिनिमित्तकदुरितप्रचयार्जनात्मकः पारि-व्राज्याभावे मांसभक्षणनिवृत्तिनैष्फल्यस्वरूपो वा कोऽपि दोषः सम्भवति इति चेत् ?

માંસભક્ષણ પણ પ્રત્યક્ષ વગેરે પ્રમાણોથી પ્રસિદ્ધ છે. તેનો નિષેધ કરી 'તેની નિવૃત્તિ મહાફલવાળી છે.' -એમ મનુસ્મૃતિના 'નિવૃત્તિસ્તુ મહાફલા' આ વચનનો તાત્પર્યાર્થ છે.)

#### નિષિદ્ધના ત્યાગમાં પાપનો અભાવ #

'वस्तुतो.।' वास्तवमां तो निषिद्ध वस्तुनी निवृत्ति धर्मनी = पुष्य वगेरेनी अनक्ष नथी, परंतु अधर्मना = पापना अलावनी प्रयोअक છे. क्षरण के शास्त्रनिषिद्ध यीअमां प्रवृत्ति करवाथी पाप अंधातुं होवाथी तेनी निवृत्ति द्वारा पापअंधनी निवृत्ति थवी सहअ छे. तेथी मनुस्मृतिना श्लोक्षमां 'निवृत्तिस्तु महाफला' आ प्रभाणे के कहेल छे तेनो अर्थ 'मांसलक्षण्यनी निवृत्ति महाक्ष्यवाणी छे' अम नथी. परंतु 'परिव्राअक्षपणुं महाक्रवाणुं छे.' आवो तेनो अर्थ छे. मतल्ल के 'निवृत्ति' शब्दनो अर्थ मांसलक्षण्यनिवृत्ति निक्ष पण संसारनी निवृत्ति = संन्यासीपणुं = दीक्षितपणुं अम समअवं. परिव्राअक्षपणुं = संन्यासीपणुं हिंसा-अठ-योरी वगेरे सर्व कर्मीना त्यागरूप होवाथी 'ते संन्यासदशा महाक्ष्यवान छे' आवो अर्थ स्वीक्षरवामां क्षेष्ठ दोष नथी.

१. हस्तादर्शे 'तदभव' इत्यशुद्धः पाठः । २. मुद्रितप्रतौ 'सर्वकर्मन्यास...' इति पाठः ।

न, तथापि 'न मांसभक्षणे दोषः' (मनु.५/५६) इत्यत्र मांसभक्षणपदस्य शास्त्रीयमांसभक्षणपरत्वे तददुष्टत्वे साध्ये भूतप्रवृत्तिविषयत्वस्य हेतोरनैकान्तिकत्वात् ।

प्रवृत्तौ विहितत्वविशेषणप्रक्षेपे च विशेष्यभागस्य वैयर्थ्यात्, फलतः १पक्षहेत्वोरविशेषाऽऽपत्तेश्च।

उत्तरपक्षयित- 'ने'ित । तथािप = 'निवृत्तिस्तु महाफला' इत्यत्र निवृत्तिपदस्य पारिव्राज्यपरत्वाऽभ्युपग-मेऽपि 'न मांसभक्षणे दोषः' इत्यत्र मांसभक्षणपदस्य शास्त्रीयमांसभक्षणपरत्वे = वैधमांसादनबोधजननेच्छ-योच्चरितत्वे स्वीक्रियमाणे मांसभक्षणत्वमुपलक्षणीकृत्य वैदिकमांसादनस्य निर्दोषत्वसाधनाय 'शास्त्री-यमांसभक्षणमदुष्टं भूतप्रवृत्तिविषयत्वात् सम्प्रतिपन्नवत्' इति अनुमाने तददुष्टत्वे = शास्त्रीयमांसभक्षणस्य निर्दोषत्वे साध्ये भूतप्रवृत्तिविषयत्वस्य हेतोः अनैकान्तिकत्वात् = व्यभिचारित्वात्; अशास्त्रीयमांसभक्षण-परदारगमनादौ भूतप्रवृत्तिविषयत्वस्य सत्त्वेऽिप निर्दोषताया विरहात्, अन्यथा → एकतश्चतुरो वेदान् ब्रह्मचर्यं च एकतः । एकतः सर्वपापानि मद्यं मासं च एकतः ।। ← (औ.स्मृ.३/४८) इति औशन-सस्मृतिवचनस्याऽनुपपत्तेः । प्रथमं मांसभक्षणस्य निर्दोषत्वघोषणं तदनन्तरं तद्धेतुगवेषणं साध्यपरिष्का-रकरणञ्चात्र मुण्डितिशरोनक्षत्रान्वेषणन्यायाऽनुपाति भाति ।

ननु शास्त्रविहितभूतप्रवृत्तिविषयत्वस्य हेतुत्वे नास्ति व्यभिचारः, अशास्त्रीयमांसादन-परदारगमनादौ भूतप्रवृत्तिविषयत्वस्य सत्त्वेऽपि निरुक्तविशिष्टहेतोर्विरहादिति चेत् ? न, इत्थं प्रवृत्तौ = हेतुघटकीभूतप्रवृत्तौ विहितत्विवशेषणप्रक्षेपे च = हि व्यभिचारविरहेऽपि विशेष्यभागस्य भूतप्रवृत्तिविषयत्वलक्षणस्य वैयर्थ्यात् = 'शास्त्रीयमांसभक्षणमदुष्टं विहितत्वादि'त्यस्यैवावश्यक्लृप्तत्वेन हेतुविशेष्यविधया भूतप्रवृत्तिविषयत्वस्या-ङ्गीकारे व्यर्थगौरवात् । एतेन फलमुखगौरवोक्तिरिप निरस्ता, अप्रामाणिकत्वात् । न च तर्हि विहितत्वस्यौद्योस्तु हेतुता, तथापि शास्त्रीयमांसभक्षणे निर्दोषतायाः सिद्धिः स्यादेवेति वाच्यम्, तथोपगमे फलतः = शास्त्रविहितमांसभक्षणपक्षक-निर्दोषत्वसाध्यक-शास्त्रविहितत्वहेतुकानुमितिलक्षणफलमाश्रित्य पक्ष-हेत्वोः = पक्षतावच्छेदक-हेत्वोः अविशेषापत्तेः = साम्यापातात् । तथा च न ततो निरुक्तानुमितिसिद्धिः सम्भवति,

ઉત્તરપક્ષ :- ના, આ વાત પણ વ્યાજબી નથી. કારણ કે તમે જે કહો છો તેનો સ્વીકાર કરવામાં આવે તો પણ 'ન मांसभक्षणे दोषः' આ પ્રમાણે મનુસ્મૃતિના વચનમાં માંસભક્ષણ શબ્દની શાસ્ત્રીયમાંસ-ભક્ષણસ્વરૂપ અર્થમાં લક્ષણા કરવામાં આવે અને તેની નિર્દોષતાને સિદ્ધ કરવી અભિપ્રેત હોય તો 'ભૂતપ્રવૃત્તિવિષયત્વ' એવો હેતુ વ્યભિચારી બની જશે. કારણ કે જીવની પ્રવૃત્તિનો વિષય તો શાસ્ત્રીય માંસભક્ષણની જેમ અશાસ્ત્રીયમાંસભક્ષણ, પરસ્ત્રીગમન, જુગાર, શિકાર, ચોરી, લૂંટફાટ, ખૂન વગેરે પણ છે. તેથી તેને પણ નિર્દોષ માનવા પડશે. પણ તે તો દોષપ્રસ્ત તરીકે જ પ્રસિદ્ધ છે. તેમાં ભૂતપ્રવૃત્તિવિષયત્વસ્વરૂપ હેતુ રહી જવાથી હેતુ અનૈકાન્તિક = વિસંવાદી = વ્યભિચારી બની જશે. સાધ્યશૂન્યમાં રહેતો હેતુ વ્યભિચારી કહેવાય છે. તેવા હેતુ દ્વારા પક્ષમાં = શાસ્ત્રીયમાંસભક્ષણમાં સાધ્યની = નિર્દોષતાની સિદ્ધિ થઈ ન શકે.

જો પૂર્વપક્ષી તરફથી 'विहितत्वे सित भूतप्रवृत्तिविषयत्वात्' આ રીતે હેતુનો પ્રયોગ કરવામાં આવે તો તે પણ વ્યાજબી નથી. કારણ કે પ્રસ્તુત હેતુના ઘટક તરીકે બતાવેલ 'વિહિતત્વ' આ વિશેષણ જ નિર્દોષત્વની સિદ્ધિ કરવામાં સમર્થ હોવાથી 'भूतप्रवृत्तिविषयत्व' આ વિશેષ્ય અંશ વ્યર્થ બની જશે. તથા જો માત્ર વિહિતત્વને अन्यथा 'पर्वतो विह्निमान् पर्वतत्वादि'त्यतोऽपि पर्वतेऽनलिसिद्धिप्रसङ्गात् । न च प्रकृते पक्षतावच्छे-दकता न शास्त्रविहितत्वस्य किन्तु शास्त्रविहितमांसभक्षणत्वस्यैव, हेतुता च शास्त्रविहितत्वस्येति न तयोरैक्यिमिति वाच्यम्, गौरवात्, 'सिवशेषणौ हि विधि-निषेधौ विशेषणे सङक्रामतः सित विशेष्यबाधे' इति न्यायेनावश्यक्लृप्ततया शास्त्रविहितत्वस्यैव पक्षतावच्छेदकत्वकल्पनौचित्याच्च ।

वस्तुतस्तु पूर्वमीमांसाया अपि तात्पर्यं पशुहिंसाऽऽविलयज्ञादौ नास्त्येव । अत एव मीमांसासूत्रे अपि  $\rightarrow$  पशुचोदनायामनियमोऽविशेषात् (३०) छागो वा मन्त्रवर्णात् (३१) न चोदनाविरोधात् (३२) आर्षेयविदित चेत् (३३) न, तत्र ह्यचोदितत्वात् (३४) नियमो वैकार्थ्यं ह्यर्थभेदाद् भेदः पृथक्त्वेनाभिधानात् (३५) अनियमो वाऽर्थान्तरत्वादन्यत्वं व्यतिरेकशब्दभेदाभ्याम् (३६) न वा प्रयोगसमवायित्वात् (३७) रूपालिंगाच्य (३८) छागेन कर्माख्या रूपिलङ्गाभ्याम् (३९) रूपान्यत्वात्र जातिशब्दः स्यात् (४०) विकारो नौत्पत्तिकत्वात् (४१) स नैमित्तिकः पशोर्गुणस्याचोदितत्वात् (४२) जातेर्वा तत्प्राय-वचनार्थवत्त्वाभ्याम्  $\leftarrow$  (मी.सू.६/८-३२-४३) इत्युक्तम् ।  $\rightarrow$  पशून् पाहि  $\leftarrow$  (ऋ.वे. ) इति ऋग्वेद-वचनं,  $\rightarrow$  गौः मा हिंसी, अविः मा हिंसी, मा हिंसीरेकशफम्  $\leftarrow$  (यजु.१३/४८) इति यजुर्वेदवचनमिप पशुहिंसानिषेधमेव समर्थयतीत्यवधेयम् । यथोक्तं ब्रह्माण्डपुराणे अपि लिलतोपाख्याने  $\rightarrow$  पापानामिधकं पापं हननं जीवजातीनाम्  $\leftarrow$  (ब्र.पु.३।४।७।५-९ पृष्ठ-९७९) इति ।

प्रकारान्तरेण वा स्व-स्वयोग्यता-साधनाद्यनुसारेण सर्वेषामेव वर्णानां क्षत्रियादीनां स्वभूमिकोचित-विहितोद्यम-पराक्रम-त्राणादिरूपेण यज्ञाः सम्भवन्ति । एतेन  $\rightarrow$  आरम्भयज्ञाः क्षत्राश्च हिवर्यज्ञा विशः स्मृताः । परिचारयज्ञाः शूद्राश्च जपयज्ञा द्विजास्तथा ।।  $\leftarrow$  (म.भा.शांतिपर्व-२६७/१२) इति महाभारत-वचनमपि व्याख्यातम् । मनुस्मृत्यनुसारेणापि (३/७०-७५) यज्ञः स्वाध्याय-तर्पणाऽतिथिसत्कारादिलक्षणः, महाभारतानुसारेण स्ववर्णाश्रमकर्तव्यपालनात्मकः, भगवद्गीतानुसारेण (२/४७) च निष्कामभावेन स्व-स्वकर्माभिरतिस्वरूपो वक्ष्यमाणाऽपुनर्बन्धकाद्यपेक्षया यथातन्त्रमनुयोज्यः ।  $\rightarrow$  अहिंसा परमो यज्ञः  $\leftarrow$  (म.भा.अनुशा.११६/२९) इति महाभारतवचनमप्यत्रानुसन्धेयम् ।

किञ्च मांसभक्षणाद्युद्देशेन मृगादिवधे यत् प्रायिश्वत्तं गौतमीयधर्मसूत्रे → क्रव्यादांश्च मृगान् हत्वा धेनुं दद्यात्पयित्विनीम् । अक्रव्यादान् वत्सतरीमुष्ट्रं हत्वा तु कृष्णगाम् ।। ← (गौ.ध.सू.२/१), विशिष्टधर्मशास्त्रे → गाञ्चेद् हन्यात् तस्याश्चर्मणाऽऽर्द्रेण परिवेष्टितः षण्मासान् कृच्छ्रं तप्तकृच्छ्रं वा तिष्ठेत् ← (व.ध.शा.१८), संवर्तस्मृतौ → टिट्टिमं जालपादञ्च कोिकलं कुक्कुटं तथा । एषां वधे नरः कुर्यादिकरात्रमभोजनम् ।। ← (सं.स्मृ.१४८), पराशरस्मृतौ च → बलाका-टिट्टिभानाञ्च शुक-पारा- ४ छेतु अनाववामां आवे तो श्रे के विशेष्यअंशव्यर्थतानो होष निष्ठ आवे, क्षरेश के 'भूतप्रवृत्तिविषयत्व' स्वरूप व्यर्थ विशेष्य ४ क्षाढी नांभेख छे. पण्ण इत्ततः = परिण्णामे पक्षताअवश्चेष्टक अने छेतु ओक्र थि ४ विशिष्यत्व' स्वरूप व्यर्थ विशेष्य ४ क्षाढी नांभेख छे. पण्ण इत्ततः = परिण्णामे पक्षताअवश्चेष्टक अने छेतु ओक्र विधितत्व शे अक्ष विधित छे. अन्य विष्ठितप्रवृत्तिनी श्रेम. अर्डी पक्षतानुं अवय्छेष्टक विष्ठितत्व छे अने छेतु पण्ण विष्ठितत्व छे. आम अनुमितिरूप इत्तनी अपेक्षाओ उपरोक्त जाजत होषरूपे अनिवार्य छोवार्थी मात्र विष्ठितत्वने छेतु जनावी शक्षय निर्धे (भतव्य के श्रेम 'पर्वतो विह्नितत्वात्' आवो अनुमानप्रयोग पण्ण थि शक्तो नथी. क्षरण के न्यायपरिलाषामुश्य छेतु सपक्ष-विपक्षव्यावृत्त छोवार्थी असाधारण्णहोष्यी प्रस्त जने छे)

पताविप । आटीनाञ्च वकानां च शुध्यतेऽनक्तभोजनात् । ← (प.स्मृ. ६/३) इत्यादिरूपेणोपदर्शितं ततोऽपि मांसभक्षणस्य सदोषताऽपराकार्यैव ।

ननु → मन्वर्थविपरीता तु या स्मृतिः सा न शस्यते ← (सं.स्मृ.) इति संवर्तस्मृतिवचनात् न दर्शितस्मृतिविषयोऽभ्युपगम्यत इति चेत् ? मैवम्, मनुनैव → समुत्पत्तिं च मांसस्य वध-बन्धौ च देहिनाम् । प्रसमीक्ष्य निवर्त्तेत सर्वमांसस्य भक्षणात् ।। ← (म.स्मृ.५/४९) इत्यत्र सर्वपदान्तर्भावेन निवृत्तेः प्रतिपादनात् 'मां स भक्षयिता' इत्यत्र मांसत्वावच्छेदेनैव दुष्टत्वविधानमभ्युपगन्तुमर्हति, सङ्को-चकरणे मानाभावादिति 'न मांसभक्षणे दोषः' (म.स्मृ.५/५६) इति मनुस्मृतेरप्रमाणत्वमेव । एतेन → यज्ञार्थं पशवः सृष्टाः स्वयमेव स्वयम्भुवा । यज्ञस्य भृत्यै सर्वस्य तस्माद्यज्ञे वधोऽवधः ।। औषध्यः पशवो वृक्षास्तिर्यञ्चः पक्षिणस्तथा । यज्ञार्थं निधनं प्राप्ताः प्राप्नुवन्त्युत्सृतीः पुनः ।। क्रीत्वा स्वयं वाप्युत्पाद्य परोपकृतमेव वा । देवान्पितृंश्चार्चयित्वा खादन्मांसं न दुष्यति ।।

← (मनु.५/३९-४०-३२) इति मनुस्मृतिवचनानि निरस्तानि, तदुक्तं मनुस्मृतौ एव → अहिंसयैव भूतानां कार्यं श्रेयोऽनुशासनम् ← (म.स्मृ.२/९५९) इति । यथोक्तं तैतिरीयब्राह्मणे बौधायनधर्मसूत्रे च → न मांसमश्नीयात्, न स्त्रियमुपेयात् ← (तै.ब्रा.९/९/९, बौ.ध.९/९९/१२०) इति । तदुक्तं महाभारते धर्मस्मृतौ अपि → अमेध्यं यदभक्ष्यत्वाद् मानुषैरिप वर्जितम् । दिव्योपभोगान् भुञ्जन्ति मांसं देवा न भुञ्जते ।। देवानामग्रतः कृत्वा घोरं प्राणिवधं नराः । ये भक्षयन्ति मांसं च ते व्रजन्त्यधमां गतिम् ।। ← (महा.शान्तिपर्वणि ब्राह्मणाधिकारे, ध.स्मृ.९८) इति । गौतमीयधर्मसूत्रे अपि → मूल-फल-पुष्पौषध-मधु-मांस-तृणोदकाऽपथ्यानि ← (गौ.ध.सू.९२) इत्यादिना या मधु-मांसादेरविक्रेयता ब्राह्मणानामुपदिष्टा ततोऽपि मांसभक्षणस्य दुष्टत्वमेव ज्ञायते । प्रकृते → अस्थिन वसति रुद्रश्च मांसे वसति केशवः । शुक्रे वसति ब्रह्मा च तस्मान्मांसं न भक्षयेत् ।। ← (म.भा. ध.स्मृ.६९) इति महाभारत-धर्मस्मृतिवचनमपि स्मर्तव्यम् । तदुक्तं विष्णुधर्मोत्तरे → वर्जको मधु-मांसस्य तस्य तुष्यित केशवः ।। वाराह-मत्स्यमांसानि यो नाऽत्ति भृगुनन्दन !। विरतो मद्यपानाच्च तस्य तुष्यित केशवः ।। ← (वि.धर्मो.खण्ड-९/अध्या.५८ पृष्ठ.३४) इति । सत्यप्येतादृशे शास्त्रप्रबन्धे मांसभक्षणादेः निर्दोषत्वभ्रमः परेषां मण्डूकवसाऽक्ताऽक्षाणां वंशेषूरगभ्रमन्यायेनोत्पद्यते महामोहोदयेनेत्यवधेयम् ।

किञ्च यज्ञार्थनिधनप्राप्तस्योत्तमगत्यङ्गीकारेऽश्वमेधादिवत् पितृ-पुत्रमेधादेरिप कर्तव्यत्वापत्तेः । वस्तु-तस्तु ततस्त्वर्गादिप्राप्तिरिप न सम्भवति । तदुक्तं विष्णुपुराणे  $\rightarrow$  निहतस्य पशोर्यज्ञे स्वर्गप्राप्तिर्यदीष्यते । स्विपता यजमानेन किं नु तस्मान्न हन्यते । ।  $\leftarrow$  (वि.पु.अंश-३/अध्याय-१८/श्लो.२७) इति । युक्तञ्चैतत् । न हि जीविहसा शस्यते । यथोक्तं मनुस्मृतौ एव  $\rightarrow$  नाकृत्वा प्राणिनां हिंसां मांसमुत्पद्यते क्वचित् । न च प्राणिवधस्स्वर्ग्यस्तस्मान्मांसं विवर्जयेत् । ।  $\leftarrow$  (मनु.५/४८) इति । मनुस्मृतावित्थं बह्व्यः सूक्तयः सन्ति परं माषराशिप्रविष्टमषीगुडिकान्यायेन ता विनष्टा इत्यवधेयम् । तदुक्तं धर्मस्मृतौ  $\rightarrow$ 

ध्रुवं प्राणिवधो यज्ञे नास्ति यज्ञस्त्विहंसकः । ततोऽहिंसात्मकः कार्यः सदा यज्ञो युधिष्ठिर !।। इन्द्रियाणि पशून् कृत्वा वेदीं कृत्वा तपोमयीम् । अहिंसामाहुितं कृत्वा आत्मयज्ञं यजाम्यहम् ।। ध्यानाग्नौ जीवकुम्भं खेदमारुत्तदीिपते । सत्कर्मसिमित्क्षेपैः अग्निहोत्रं कुरूत्तमाः !।। यूपं कृत्वा पशून् हत्वा कृत्वा रुधिरकर्दमम् । यद्येवं गम्यते स्वर्गे नरके केन गम्यते?।।

बुद्धिः = पत्नी,... स्मृतिर्दया क्षान्तिरहिंसा पत्नीसंयाजाः, ओङ्कारो युवः, आशा = रशना, मनः = रथः,, कामः = पशुः, केशाः = दर्भाः, वुद्धीन्द्रियाणि = यज्ञपात्राणि, कर्मेन्द्रियाणि = हर्वीषि, अिहंसा = इष्टयः, त्यागः = दक्षिणा  $\leftarrow$  (प्राणा.४/९) इत्यादि । सम्मतञ्चेदं यथातन्त्रं तात्पर्यवृत्त्याऽस्माकमि । एतेन  $\rightarrow$  आत्मा = यजमानः, बुद्धिः = पत्नी,... लोभादयः = पशवः, धृतिः = दीक्षा, सन्तोषश्च बुद्धीन्द्रियाणि यज्ञपात्राणि कर्मेन्द्रियाणि हर्वीषि  $\leftarrow$  (गर्भो.५) इत्यादि **गर्भोपनिषद्व**चनमि तात्पर्यायिष्कियाऽस्माकं सम्मतिमित सूचितम् । तदुक्तं उत्तराध्ययनसूत्रे अपि  $\rightarrow$  तवो जोई, जीवो जोइठाणं, जोगा सुया, सरीरं कारिसंगं । कम्मं एहा, संजयजोग सन्ती, होमं हुणामि इसिणं पसत्थं ।।  $\leftarrow$  (उत्त.९२/४४) इति । तदुक्तं कृष्णगीतायामि  $\rightarrow$  आत्मैव सत्ययज्ञोऽस्ति ज्ञानाग्निस्तत्र वर्तते। कामपशुर्हिवस्तत्र जायते सत्यभावतः ।। आत्मयज्ञे परब्रह्मसाक्षात्कारः प्रजायते । आत्मयज्ञस्य कर्तारो जैनाः स्युरिधकारिणः ।।  $\leftarrow$  (कृ.गी.९९४/९९५) इति । प्रकृते  $\rightarrow$  यज्ञशब्देन पूजाया अर्थो बोध्यो महाजनैः। आर्यवेदेषु यज्ञस्य पूजार्थं सूचना कृता ।।  $\leftarrow$  (महा.गी.५/४९०) इति महावीरगीतावचनमिप यथातन्त्रमनुयोज्यम् । यदिप गणेशोत्तरतापिन्युपनिषदि  $\rightarrow$  अश्वमेधसहस्राणि वाजपेयशतानि च । एकस्य ध्यानयोगस्य कलां नार्हन्ति षोडशीम् ।।  $\leftarrow$  (गणे.उत्त.९/९) इत्युक्तं, यच्चापि महाभारते  $\rightarrow$  अश्वमेधमवाप्नोति त्रिरात्रोपोषितो नरः । गोसहस्रफलं विद्यात् कुलञ्चैव समुद्धरेत् ।।  $\leftarrow$  (म.भा.वनपर्व.८४/४२) इत्युक्तं तदप्यत्र यथातन्त्रमनुयोज्यम् ।

→ देवोपहारव्याजेन यज्ञव्याजेन येऽथवा। घ्नन्ति जन्तून् गतघृणा घोरां ते यान्ति दुर्गतिम्।। ← (महाभा.) इति महाभारतोक्तिस्तु स्पष्टमेव यज्ञीयहिंसानिषेधिका। एतेन → देवतार्थे च पित्रर्थे तथैवाभ्यागते गुरौ। महदागमने चैव हन्यान् मेध्यान् पशून् द्विजः।। ← (ब्र.पु.ललितोपाख्यान-३/४/ ४/७/५-पृष्ठ-१७१) इति ब्रह्माण्डपुराणवचनं निरस्तम्। तदुक्तं महाभारते → यो मां सर्वगतं ज्ञात्चा न च हिंस्यात्कदाचन। तस्याऽहं न प्रणश्यामि स च मे न प्रणश्यति।। ← (म.भा.शांतिपर्व-)। → अधर्मसंश्रितो धर्मो विनाशयति राघव! ← (वा.रा.८३/३०) इति वाल्मीकिरामायणवचनमप्यत्र न विस्मर्तव्यम्। → यथा पङ्केन पङ्काम्भः सुरया वा सुराकृतम् । भूतहत्यां तथैवैकां न यज्ञैर्माष्ट्रमर्हति ।। ← (भाग.१/८/५२) इति भागवतवचनमपि प्रकृते यथाधिकारमनुयोज्यम्। तदुक्तं ब्रह्मसूत्रभाष्ये आनन्दिगिरिणा अपि → अग्निहोत्रादीनामिप पुण्यान्तरवद् विनाश्यत्वात् पङ्कक्षालनन्यायापातादारुरुक्षुणापि तानि नानुष्ठेयानि ← (ब्र.सू.भा.४/१/१६) ।

उपनयनोत्तरकालं तु विशेषतो मांसादिभक्षणं विप्रतिषिद्धं ब्राह्मणानाम् । तदुक्तं संवर्तस्मृतौ → उपनीतो द्विजो नित्यं गुरवे हितमाचरेत्। स्नग्गन्ध-मधु-मांसानि ब्रह्मचारी विवर्जयेत्।। (सं.स्मृ.५) ब्रह्मचारी तु योऽश्नीयान्मधु मांसं कथञ्चन । प्राजापत्यं तु कृत्वाऽसौ मौञ्जीहोमेन शुध्यति ।। ← (सं.स्मृ. २५) इति। उपनयनोत्तरकालं कथञ्चिद् मांसादिभक्षणे पुनः तत्संस्काराऽऽधानमुपदिष्टम्। तदुक्तं बोधायनगृह्मसूत्रे → मधु-मांस-श्राद्ध-सूतकान्नमन्तर्दशाऽहं सिण्ढिनीक्षीरं क्षत्राक-निर्यासौ विलयनं गणात्रं गणिकान्न-मित्येतेषु पुनः संस्कारः ← (बो.गृ.सू.) इति। ततश्च मांसादिभक्षणमनुचितमेवेति स्थितम्। → मांसात् प्रजायते मोहः ← (पारमात्मिकोपनिषद्वृत्त्युद्धृतः) इति वचनमप्यत्र स्मर्तव्यम् । विष्णुधर्मोत्तरे तु → अहिंसा परमो धर्मः सत्यमेव द्विजोत्तमाः!। लोभाद् वा मोहतो वाऽपि यो मांसान्यित्त मानवः।।

← (वि.धर्मो.खंड-३/अ.२६८/१२-१३) इत्येवं स्पष्टमेव मांसभक्षणस्य सदोषता दर्शिता । एतेन → श्वेतं वायव्यमजमालभेत भूतिकामः ← (श.प.ब्रा.) इति शतपथब्राह्मणवचनमपि निरस्तम्, निषेध्यगोचरवधविधानकरणेन 'न हिंस्यात्सर्वभूतानि' (छान्दो.८) इति पूर्वोक्त(पृ.९५+४७७) छान्दोग्यो-पनिषदादिवचनव्याघातापत्तेश्च । तदुक्तं महाभारते अपि → मांसं मधु सूरा मत्स्या आसवं कुसरौदनम । धूर्तीः प्रवर्तितं ह्येतद् नैतद् वेदेषु कल्पितम् ।। कामान्मोहाच्च लोभाच्च लौल्यमेतत्प्रवर्तितम् । 🗲 (म.भा.शांतिपर्व-२५७/९+१०) इति । ततश्च यज्ञीयहिंसाया निर्दोषता तु कफोणिगुडायितन्यायमेवानुसरित। समयसारे श्रीदेवानन्दसूरिभिरपि → पंचिंदियवह-मंसाहार-बहुआरंभ-पहिग्गहा नेरइआउस्स ← (स.सा.३/ १०) इत्येवं मांसाहारस्य नरकसाधनतोक्तेत्यवधेयम् । → मत्स्य-मांसादिबहुलं यद्गृहे पच्यते भृशम्। तद्गृहं वर्जयेद् भिक्षुर्यदि भिक्षां समाचरेत् ।। ← (वि.स्मृ. ) इति विश्वामित्रस्मृतिवचनादिप मांसा-देर्गर्हणीयता सिध्यत्येव ।

अत एव 🗲 मा८श्नीयाद् ब्राह्मणो मांसमनियुक्तः कथञ्चन । क्रतौ श्राब्दे नियुक्तो वा अनश्नन पतित द्विजः ।। द्विजो जग्ध्वा वृथा मांसं हत्वाऽप्यविधिना पशून् । निरयेष्वयं वासमाप्नोत्याचन्द्रता-रकम् ।। (परा. स्मृ.५५-५६) इति पराशरस्मृतिवचने अपि अर्धजरतीयन्यायमनुसरतः इति स्थितम। → क्व मांसं क्व शिवे भक्तिः क्व मद्यं क्व शिवार्चनम् । मद्य-मांसानुरक्तानां दूरे तिष्ठित शङ्करः।। ← (स्क.पु.४/३/६०) इति च स्कन्दमहापुराणोक्तेरिप मांसभक्षणस्य देवप्रीत्यर्थकत्वं निषिध्यते। यथोक्तं वायुपुराणे अपि 🔿 दुष्टमांसानि यैः पापैर्भक्षितानि द्विजन्मभिः। क्षुधार्तास्ते निजं कायं भक्षयन्त्यत्र संस्थिताः।। ← (वा.पु.६/२६४) इति। वैदिकैरपि → अन्धे तमसि मज्जामः पशुभिर्ये यजामहे । हिंसा नाम भवेद्धर्मो न भूतो न भविष्यति ।। 🗲 (उत्तरमीमांसा) इति पठ्यते। सम्मतञ्चेदमस्माकमपि। तदुक्तं सूत्रकृताङ्गे → तमातो ते तमं जंति मंदा आरंभनिस्सिया ← (सू.कृ.१/१/१४) इति । प्रकृते → रुहिरकयस्स वत्थस्स रुहिरेणं चेव पक्खालिज्जमाणस्स णित्थि सोही ← (ज्ञात.क.९/५) इति ज्ञाताधर्मकथासुक्तितात्पर्यमपि योज्यं सिद्धान्तरहस्यकोविदैः।

बौद्धानामपि सम्मतिमदम्। अत एव संयुक्तिनकाये कौसलसंयुक्ते यज्ञसूत्रे→ अस्समेधं पुरिसमेधं, सम्मापासं वाजपेय्यं निरग्गलहं । महायञ्जा महारम्भा, न ते होन्ति महप्फला।। अजेलका च गावो च, विविधा यत्थ हञ्ञरे । न तं सम्मग्गता यञ्जं, उपयन्ति महेसिनो ।। ये च यञ्जा निरारम्भा यजन्ति अनुकूलं सदा । अजेलका च गावो च, विविधा नेत्थ हञ्जरे।। एतं सम्मग्गता यञ्जं, उपयन्ति महेसिनो । एतं यजेथ मेधावी, एसो यञ्जो महप्फलो एतञ्हि यञ्जमानस्स, सेय्यो होति, न पापियो। यञ्जो च विपुलो होति, पसीदन्ति च देवता

← (सं.नि. १/१/१२०,पृ.९३) इत्युक्तं सुगतेनेति भावनीयम् । पूर्वं त्रयो रोगा आसन् पशुवधाद् रोगाणामष्टानवतिः सञ्जातेति सुगतमतम् । तदुक्तं सुत्तनिपाते → तयो रोगा पुरे आसुं इच्छा अन-सनं जरा । पसूनं च समारभ्यो अङ्ठानवृतिमागमुं ।। ← (सु.नि.२/१९/२८) इत्यप्यवधातव्यमत्र। साम्प्रतं तु हिंसाबाहुल्याद् रोगाः शतशः सञ्जाताः इति वदन्ति । इत्थञ्च यज्ञीयहिंसाऽपि त्याज्यैव। न हि वरविघाताय कन्योद्वाहो भवतीति न्यायोऽपि लब्धप्रसरोऽत्र ।

यत्तु तथागतेन विनयपिटके (६/४/२) भिक्षूनुद्दिश्य मनुष्य-गजाश्च-कुक्कुर-सर्प-सिंह-व्याघ्रादिमांसा-

किञ्चोत्सर्गतो निषिद्धं पुष्टाऽऽलम्बनसमावेशेन क्वचित्कदाचित्कस्यचिद् गुणावहमपि स्वरूपतो १ दुष्टतां न परित्यजित यथा वैद्यकनिषिद्धं स्वेदकर्म ज्वराऽपनयनाय विधीयमानम । नामभक्ष्यत्वमुक्तं तत्तु अज्ञानविलसितम्, मांसमात्रस्याऽभक्ष्यत्वात् । तदुक्तं सुभाषितरत्नसन्दोहे अमित-गतिना अपि → वरं विषं भिक्षतमुग्रदोषं यदेकवारं कुरुतेऽसुनाशम् । मांसं महादुःखमनेकवारं ददाति जग्धं मनसाऽपि पुंसाम् ।। (सु.रत्न. ५३८) इत्यादि । → एकोऽब्दशतमश्चेन यजेत पशूना द्विजः। नान्यस्तु मांसमश्नाति स्वर्गप्राप्तिस्तयोस्समा ।। ← (बृ.परा.६/३३१) इत्यादि बृहत्पराशरस्मृतितात्प-र्यमपि वैधिहंसात्यागे एवावगन्तव्यम् । प्रकृते > मद्य-मांसाशनासङ्गैर्यो धर्मः कौलसम्मतः । केवलं नरकायैव न स कार्यो विवेकिभिः ।। ← (ना.सं.१/१३) इति नारदसंहितावचनमप्यत्र न विस्मर्तव्यम्। → यावन्ति पशुरोमाणि तावत् कृत्वेह मारणम् । वृथा पशुघ्नः प्राप्नोति प्रेत्य जन्मनि जन्मनि ।। ← (मनु.५/३८) इति **मनुस्मृति**वचनमपि पशुहिंसाया अतिदुष्टतामेव व्यनक्ति । **एतेन** वैधवधस्याऽऽ-पवादिकत्वकल्पनाऽपि परास्ता अन्यार्थत्वेन तदसम्भवात्। तथाहि – यमेवार्थमाश्रित्य शास्त्रेषूत्सर्गः प्रवर्तते तमेवार्थमाश्रित्याऽपवादः प्रवर्तते, तयोर्मिथः सापेक्षत्वेनैकार्थसाधनविषयत्वात् । प्रकृते हिंसानिषेधस्य दुर्गतिनिषेधार्थत्वं वैदिकहिंसायास्तु स्वर्गाऽतिथिप्रीत्याद्यर्थत्विमित न तस्या आपवादिकताऽपि सम्भवति, 'नोत्सृष्टमन्यार्थमपोद्यते चे'ति (अन्य. द्वा.११) इति अन्ययोगव्यवच्छेदद्वात्रिंशिकावचनादिति प्राग् (द्वा.द्वा. ७/७/पृष्ठ ४५८) उक्तमेव । अत एव हिंसाविधायकवेद-स्मृत्यादिवचनानां छेदाशुब्धिरपि द्रष्टव्या। तदुक्तं अध्यात्मोपनिषदि → अन्यार्थं किञ्चिदुत्सृष्टं यत्रान्यार्थमपोद्यते । दुर्विधिप्रतिषेधं तत् न शास्त्रं छेदशुद्धिमत् ।। ← (९/३३) इति । यथा. चैतत्तत्त्वं तथा व्युत्पादितमस्माभिः **अध्यात्मवैशारद्यां** तट्टीकायाम्

किञ्चोत्सर्गतो निषिद्धं गत्यन्तरिवरहे एव पुष्टालम्बनसमावेशेन क्वचित् = कुत्रचिदेव कदाचित् = कदाचिदेव विधीयते, न त्वेवमेव । प्रकृते च नैवमस्ति गायत्रीमन्त्रजप-पिवत्रसुवर्णदानादिमात्रेणाऽ-प्यभ्युदयसम्भवात्, तथापि कृपणपशुगणव्यपरोपणसमुत्थमांसदानिवधानं तु केवलं निर्घृणत्वमेव व्यनिक्त जैमिनीयानामिति व्यक्तं स्याद्वादमञ्जर्याम् (अ.व्य.११ वृ.)। किञ्च तादृशं कस्यचित् पुरुषस्य गुणा-वहमि स्वरूपतः = स्वभावतः दुष्टतां न = नैव परित्यजित यथा वैद्यकिनिषद्धं स्वेदकर्म ज्वराप-नयनाय विधीयमानिति । अयमाशयः यित्रिमित्तत्वेन यत्प्रसिद्धं तत् फलान्तरार्थित्वेन विधीयमानमौ-

# 🍁 આપવાદિક પ્રવૃત્તિ પણ સદોષ 🏶

किञ्चो. । વળી, ઉત્સર્ગથી જેનો નિષેધ કરવામાં આવેલ હોય તે જ વસ્તુનું બળવાન કોઈક કારણને વશ ક્યાંક ક્યારેક સેવન કરવાથી કોઈક વ્યક્તિવિશેષને લાભ થવા છતાં તે નિષિદ્ધ વસ્તુ સ્વરૂપથી દોષપ્રસ્તતાનો ત્યાગ કરતી નથી. જેમ કે વૈદ્યશાસ્ત્રમાં ઉત્સર્ગથી સ્વેદકર્મ = પરસેવો થાય તેવી ક્રિયા નિષિદ્ધ છે. છતાં તાવ દૂર કરવા માટે પરસેવો થાય તેવી ચિકિત્સા કરવામાં આવે છે. પરંતુ તાવને દૂર કરવાનો ફાયદો કરવા માત્રથી પરસેવો થાય તેવી ક્રિયા કાંઈ સ્વરૂપથી નિર્દોષ બની જતી નથી. Low B.P. કરવાનું દૂષણ તો તેનાથી થાય જ છે. માટે Low B.P. કરવાના નુકશાન કરતાં તાવ ઉતારવો વગેરે ફાયદા વધુ લાભકારી જણાય તો જ પરસેવો થાય તેવી ચિકિત્સાક્રિયા કરવામાં આવે. અન્યથા

१. मुद्रितप्रतौ 'स्वरुपतोऽदुष्टतां' इति पाठः । स चाऽशुद्धः ।

न चाऽत्र किञ्चिदालम्बनं पश्यामो विनाऽधर्म'वृद्धिकुतूहलादिति । अधिकं मत्कृतस्याद्वादकल्पलता-याम् । । १६।।

मद्येऽपि प्रकटो दोषः श्री-ह्रीनाशादिरैहिकः । सन्धानजीविमश्रत्वान्महानामुष्मिकोऽपि च<sup>3</sup> ।।१७।। त्सर्गिकं दोषं न निवर्त्तयित यथायुर्वेदप्रसिद्धं स्वेदकर्म-दाहकर्मादिकं रुगपगमार्थितया विधीयमानं स्व-निमित्तं दुःखम्। क्लिष्टकर्मसम्बन्धहेतुतया च मखिवधानादन्यत्र हिंसादिकं शास्त्रे प्रसिद्धमिति सप्त-तन्ताविप तद् विधीयमानं काम्यमानफलसद्भावेऽपि तत्कर्मिनिमित्तं तद् भवत्येवेत्यादि व्यक्तमुक्तं सम्म-तितर्कवृत्तौ (सं.त.वृ.५/६०/पृ.२९८) इति । प्रकृते → पशुयज्ञैः कथं हिंस्नैर्मादृशो यष्टुमर्हति । अन्तविद्भिरिव प्राज्ञः क्षेत्रयज्ञैः पिशाचवत् ।। ← (म.भा.शांति.९७५/३३) इति महाभारतवचनमि स्मर्तव्यम् । ततश्च यज्ञीयहिंसानिर्दोषत्वसाधनं मूषिकाभिक्षतबीजादऽ-ङ्कुरादिजननप्रार्थनान्यायानुपाति द्रष्टव्यम । अधिकं एतत्तत्त्वनिरूपणं →

'न हिंस्यादिह भूतानि' हिंसनं दोषकृन्मतम् । दाहवद् वैद्यके स्पष्टमुत्सर्गप्रतिषेधतः ।। ततो 'व्याधिनिवृत्त्यर्थं दाहः कार्यः' तु नोदिते । न ततोऽपि न दोषस्स्यात् फलोद्देशेन नोदनात्।। एवं तत्फलभावेऽपि नोदनातोऽपि सर्वथा । ध्रुवमौत्सर्गिको दोषो जायते फलनोदनात् ।।

← (शा.स्त. २/गा. ४६-४७-४८) इति **शास्त्रवार्तासमुच्चय**कारिकात्रितयवृत्तौ **मत्कृतस्याद्वादक**ल्प-लतायाम् । ।७/१६।।

इत्थं 'न मांसभक्षणे दोषो न मद्ये न च मैथुने' इत्यत्र सर्वमांसभक्षणस्य दुष्टत्वमुपपाद्याऽवसरस-ङ्गतिप्राप्तं मद्यपानदुष्टत्वमावेदयति- 'मद्येऽपी'ति । 'पीयमाने' इति शेषः । प्रकृते →

मूलं समस्तदोषाणां मद्यं यस्मादुदीरितम् । तस्मान्मद्यं न पीतव्यं धार्मिकेण विशेषतः ।। बीजं मदनवृक्षस्य कोपस्योद्दीपनं परम् । मद्यपानं कथं कार्यं नरेण शुभकाङ्क्षिणा ।। मद्यपानं प्रकुर्वन्ति ये मूढा भुवि मानवाः । तेऽवश्यं दुःखकान्तारं प्राप्नुवन्ति अचेतनाः ।। इत्येवं मद्यपानस्य दोषाः सर्वज्ञभाषिताः । तस्मान्मद्यं न पातव्यं धर्मकामार्थसाधकैः ।।

નહિ. તે જ રીતે માંસભક્ષણ વગેરે ઉત્સર્ગથી નિષિદ્ધ જ છે, અધર્મજનક જ છે. તેથી તેનું સેવન કરી ન શકાય. તેનું સેવન કરવામાં અધર્મવૃદ્ધિના કુતૂહલ વિના બીજું કોઈ આલંબન-નિમિત્ત અમે જોતાં નથી. (મતલબ કે તાવ ઉતારવા સ્વરૂપ બળવાન પ્રયોજનને લક્ષમાં રાખી વૈદ્ય Low B.P. કરનારી હોવા છતાં પ્રસ્વેદજનક ચિકિત્સા કરે છે. તેમ કોઈ બળવાન આલંબન-વિશિષ્ટ લાભ અહીં જણાતો નથી કે જેને લીધે પાપજનક માંસભક્ષણ વગેરે દોષનું સેવન કરવાની અપવાદપદે છૂટ મળે.) આ વિષયનું અધિક નિરૂપણ અમે (ઉપાધ્યાય મહારાજે) સ્યાદાદ-કલ્પલતા પ્રન્થમાં બીજા સ્તબકમાં કરેલ છે. (૭/૧૬)

માંસભક્ષણનિષેધ પછી મદ્યપાનનો નિષેધ કરવા ગ્રંથકારશ્રી જણાવે છે કે -

#### हाइपान सहोष

ગાથાર્થ :- ધનનાશ, લજ્જાનાશ વગેરે આ લોકના નુકશાન તથા સંધાનજીવોથી મિશ્ર હોવાના લીધે પારલૌકિક પણ મોટો દોષ દારૂમાં સ્પષ્ટ જ છે. (૭/૧૭) मद्येऽपीति । मद्येऽपि = मधुन्यपि प्रकटो दोषः, श्रीः = लक्ष्मीः हीः = लज्जाऽऽदिना विवे-कादिग्रहस्तन्नाशाद् (? = श्री-द्रीनाशादिः) ऐहिकः = इहैव विपाकप्रदर्शकः । तथा आमुष्मिकोऽपि = परभवे विपाकप्रदर्शकोऽपि<sup>१</sup> महान् दोषः, सन्धानेन = जलमिश्रितबहुद्रव्यसंस्थापनेन जीवमिश्रत्वात् = जीवसंसक्तिमत्त्वात् (=सन्धानजीविमिश्रत्वात्) । 'सन्धानवत्यप्यारनालादाविव नाऽत्र दोषः' इति चेत्? न, शास्त्रेणैतदुष्टत्वबोधनात् । तदाह- 'मद्यं पुनः प्रमादाङ्गं तथा सच्चित्तनाशनम् । सन्धानदोषवत्तत्र न दोष इति साहसम्।।'(अष्टकः१९/१)

← (महा.मांसाधिकारे) **महाभारत**वचनानि स्मर्तव्यानि मध्यस्थेन धीमता ।

'सन्धानवत्यिप आरनालादौ पीयमाने इव = यथा कर्मबन्धलक्षणो दोषो नास्ति तथा न अत्र मद्ये पीयमानेऽपि कर्मबन्धलक्षणो दोषः' इति चेत् ? न, शास्त्रेणैतदृष्टत्वबोधनात् ।

अष्टकप्रकरणसंवादमाह- 'मद्यमि'ति । तद्वृत्तिश्चैवम् → मदयतीति मद्यं = शीधुः, पुनः शब्दः पूर्ववाक्यार्थापेक्षयोत्तरवाक्यार्थस्य विशेषद्योतनार्थः। तथाहि – मांसं जीवसंसक्तिनिमित्तं, मद्यं पुनः प्रमादा- इगम्, प्रमदनं प्रमादोऽशुभो जीवपरिणामविशेषः, तस्याङ्गं कारणम्, अथवा प्रमादो मद्यादिः । यदाह- "मज्जं विसयकसाया, निद्दा विगहा य पंचमी भिणया । एए पंच पमाया, जीवं पाडंति संसारे।। (आराधनापताकाप्रकीर्णक-६८८)" तस्याङ्गमवयवः, पञ्चावयवरूपत्वात्तस्य, तथेति विशेषणसमुच्चये, सच्छुभं यच्चित्तं = मनः तन्नाशयति = प्रध्वंसयतीति सच्चित्तनाशनम्। तथा सन्धाने जलिमश्चितबहुद्रव्यसंस्था- पने ये दोषा जीवसंसक्त्यादयस्ते विद्यन्ते यत्र तत् सन्धानदोषवत्, यद्वेवंविधं मद्यं तत्र = मद्ये न = नास्ति दोषो = दूषणं कर्मबन्धादि इति = एवं, वदत इति गम्यते, साहसं = धार्ष्ट्यम् । अथवा तत्र = मद्ये गुडधातक्यादिसन्धानरूपे न दोषोऽस्ति पापप्राप्तिलक्षणः। क इवेत्याह सन्धानदोषवत् काञ्जिकादिसन्धानदोषवत् । अयमभिप्रायः 'यथाऽऽरनालादौ सन्धानवति पीयमाने कर्मबन्धलक्षणो दोषो नास्त्येवं मद्येऽपि दोषो नास्ती'ति। एतद्वचनस्य च साहसत्वं चित्तभ्रमनिबन्धनानामितिबहूनां मद्यपानदोषाणां प्रत्यक्षत एवोपलभ्यमानत्वात् । यथोक्तम् →

ટીકાર્થ:- દારૂ પીવામાં પણ આ લોકના નુકશાન સ્પષ્ટ જ છે. જેમ કે પૈસાની નુકશાની, બેશરમપણું વિવેકશૂન્યતા વગેરે ફળોને આ જ ભવમાં દારૂડિયો માણસ ભોગવે છે. તેમ જ પરલોકની દષ્ટિએ પરિણામની અપેક્ષાએ દારૂપાનમાં બહુ મોટો દોષ છે. કારણ કે પાણીથી મિશ્રિત અનેક પ્રકારના દ્રવ્યોને લાંબો સમય સુધી રાખી મૂકીને દારૂ બનાવવામાં આવતો હોવાથી તેમાં અનેક જીવોની ઉત્પત્તિ થાય છે, જીવહિંસા થાય છે. અહીં કોઈને એવી શંકા થઈ શકે છે કે 'પાણીથી મિશ્રિત અવસ્થામાં લાંબો સમય રહેવા છતાં કાંજી વગેરેમાં જેમ જીવોત્પત્તિ નથી થતી તેમ દારૂમાં પણ જીવોત્પત્તિ નથી થતી એમ માનીએ તો દારૂ પીવામાં શું વાંધો ?' પરંતુ આ શંકા વ્યાજબી ન હોવાનું કારણ એ છે કે શાસ્ત્ર દ્વારા જ મદ્યપાનની દોષગ્રસ્તતા જણાવાય છે. અષ્ટકજીમાં જણાવેલ છે કે → મદ્ય પ્રમાદનું કારણ છે તથા મનની સ્વસ્થતા-પવિત્રતા વગેરેનો નાશ કરનાર છે. સન્ધાનનો દોષ = જીવોત્પત્તિ દોષ પણ તેમાં રહેલો છે. માટે 'દારૂ પીવામાં કોઈ દોષ નથી.' એમ બોલવું તે દુઃસાહસ છે. ←

१. हस्तादर्शे 'अपि' नास्ति ।

मद्यं नाम प्रचुरकलहं निर्गुणं नष्टधर्मं निर्मर्यादं विनयरिहतं नित्यदोषं तथैव । निस्साराणां हृदयदहनं निर्मितं केन पुंसा ? शीघ्रं पीत्वा ज्वलितकुलिशो याति शक्रोऽपि नाशम् ।। "<sup>१</sup>वैरूप्यं <sup>२</sup>व्याधिपिण्डः <sup>३</sup>स्वजनपरिभवः <sup>४</sup>कार्यकालातिपातो,

<sup>५</sup>विद्वेषो <sup>६</sup>ज्ञाननाशः <sup>७</sup>स्मृतिमतिहरणं<sup>८</sup> <sup>९</sup>विप्रयोगश्च सिद्भः । <sup>१°</sup>पारुष्यं <sup>११</sup>नीचसेवा <sup>१२</sup>कुलबलतुलना<sup>१३</sup> धर्मकामार्थहानिः<sup>१४-१५-१६</sup>,

कष्टं भोः षोडशैते निरुपचयकरा मद्यपानस्य दोषाः ।।"

← (निशीथचूर्णों-१३१तमगाथायां उद्धृतौ) इति। मूषाभिषिक्तताम्रन्यायेन मद्यस्य चित्तदूषकता ज्ञेया। मूषा = अन्तःसुषिरा मृत्प्रतिमा । यथाऽग्निसम्पर्काद् द्रवीभूतं ताम्रं मूषायां निक्षिप्तं सत् तिन्नभं जायते तथा चित्तमिप भ्रम्यादिजनकमद्यं व्याप्नुवत् सत् तिन्नभं = तदाकारमुपजायते ।

अत एव **सुभाषितरत्नसन्दोहे अमितगितना** अपि  $\rightarrow$  कलहमातनुते मिदरावशः तिमह येन निरस्यित जीवितम् । वृषमयास्यित सञ्चिनुते मलं धनमपैति जनैः पिरभूयते ।।  $\leftarrow$  (सु.रत्न. ५२९) इत्युक्तम् । तदुक्तं वसुनन्दिना अपि श्रावकाचारे  $\rightarrow$  मज्जेण णरो अवसो कुणइ कम्माणि णिंदणिज्जाइं । इहलोए परलोए अणुहवइ अणंतयं दुक्खं ।।  $\leftarrow$  (श्रा.आ.७०) इत्युक्तम् । तदुक्तं हिरवंशपुराणे अपि  $\rightarrow$  को न वा पतित वारुणीप्रियः  $\leftarrow$  (ह.पु.६३/२०) इति ।

यथोक्तं ग्रन्थकृतापि वैराग्यकल्पलतायां → मद्यं मूलमवद्यानां, मद्यं पुण्यद्रुमानलः । मद्यं सद्गुण-पुष्पाणां, म्लानावातपसंज्वरः ।।← (वै.क.स्त. ५/८४१) इति ।

बौद्धानामि नेष्टिमिदम् । तदुक्तं सूत्रिपटकान्तर्गते **दीघनिकाये** पाथिकवर्गे → छ खोमे गहपतिपृत्त! आदीनवा सुरामेरयमज्जप्पमादद्वानानुयोगे। (१) सन्दिद्विका धनजानि (२) कलहप्पवङ्ढनी (३) रागानं आयतनं (४) अकिनिसञ्जननी (५) कोपीनिनदंसनी (६) पञ्जाय दुब्बलिकरणीत्चेव छट्ठं पदं भवित ← (दी.नि. ३/८/२४८) इति। आदीनवा = दुष्परिणामाः, सन्दिद्विका =तात्कालिकी, धनजानि = धनहानिः, कोपीनिनदंसनी = लज्जानाशनी, पञ्जाय = प्रज्ञायाः, शिष्टं स्पष्टम् ।

तदुक्तं धम्मपदे अपि <del>)</del> यो प्राणमतिपातेति मुसावादं च भासति । लोके अदिन्नं आदीयंति परदारं च गच्छति ।। सुरामेरयपानं च यो नरो, अनुयुज्जति । इधेऽव मेसो लोकेस्मिं, मूलं खणति अत्तनो ।।

 $\leftarrow$  (ध.प.१२-१३,पृ.३८) इति । तदुक्तं आपस्तम्बधर्मसूत्रे  $\rightarrow$  सर्वं मद्यमपेयम्  $\leftarrow$  (आ.ध. १/५/२१-पृष्ठ-१२४) इति । तदुक्तं वाल्मीकिरामायणे अपि  $\rightarrow$  पानादर्थश्च कामश्च धर्मश्च परिहीयते  $\leftarrow$  (वा.रा.३३/४६) इति । तदुक्तं वरकसंहितायां वरकसमज्ञायां अपि  $\rightarrow$  मद्ये मोहो भयं शोकः क्रोधो मृत्युश्च संश्रितः। सोन्माद-मद-मूर्च्छाद्याः सापस्माराऽपतानकाः।।  $\leftarrow$  (च.सं.२४/५७, च.स.अध्याय-२५/५४) इति। अष्टकप्रकरणे अप्यप्रे  $\rightarrow$  िकं वेह बहुनोक्तेन प्रत्यक्षेणैव दृश्यते । दोषोऽस्य वर्तमानेऽपि तथाभण्डनलक्षणः ।।  $\leftarrow$  (अ.प्र.१९/२) इत्युक्तम्।  $\rightarrow$  मधु मांसं च ये नित्यं वर्जयन्तीह मानवाः। जन्मप्रभृति मद्यं च दुर्गाण्यिततरन्ति ते ।।  $\leftarrow$  (म.भा.शांति.११०/२३) इति महाभारतवचनमप्यत्र स्मर्तव्यम्। 'कश्चिदृषिरे'त्यादि ।

१मद्यस्याऽतिदुष्टत्वं च पुराणकथास्वपि श्रूयते । तथाहि-

कश्चिदृषिस्तपस्तेपे<sup>२</sup> भीत इन्द्रः सुरस्त्रियः। क्षोभाय प्रेषयामास तस्याऽऽगत्य च तास्तकम्।। विनयेन समाराध्य वरदाऽभिमुखं स्थितम् । ³जगुर्मद्यं तथा हिंसां सेवस्वाऽब्रह्म वेच्छया ।। स एवं गदितस्ताभिर्द्वयोर्नरकहेतुताम् । आलोच्य मद्यरूपं च शुद्धकारणपूर्वकम् ।। मद्यं प्रपद्य तद्भोगान्नष्टधर्मस्थितिर्मदात् । विदंशार्थमजं हत्वा सर्वमेव चकार सः ।।

→ एषां गमनिका, **कश्चित्** = कोऽप्यनिर्दिष्टनामा ऋषिः = बालतपस्वी किल महाटव्यां वसन् तपः = अनशनादिकं अतिघोररूपं तेपे = तप्यते स्म, दिव्यं वर्षसहस्रं यावत् । ततो भीतो = 'महत्तपोऽनेन कृतं मामितो नाकिनिकायनायकपदात् पातियष्यती'ति भावनया भयमुपगतः इन्द्रः = शतमुखः, ततः सुरस्त्रियः = नाकिनितम्बिनीस्तिलोत्तमाप्रमुखाः क्षोभाय = क्षोभणनिमित्तं तस्य = इह सम्बन्धात्तस्य ऋषेः प्रेषयामास = स्वर्गात्तत्राटव्यां प्रेषितवान् । ताश्च = तत्तपस्तेजसा तद्वनप्रवेशं कर्तुमश-वनुवत्यो वनाद् बहिस्तदभिमुखकृतविकसितकुसुमप्रकरा मस्तकन्यस्तहस्तकुड्मलसम्पुटमितप्रणत्य तद्गतगु-णगानप्रधाननृत्यप्रबन्धं विदधुः। ततोऽसौ तदाक्षिप्तान्तःकरणश्चित्रलिखत इव बभूव। ततस्तास्तत्समी-पमुपजग्मुः। आगत्य च = समीपीभूय च ताः = सुरस्त्रियः तकं = ऋषिम् ।। विनयेन = विविधचाद्रवचनाञ्जलिकरणपादपतनादिना समाराध्य = प्रसन्नमानसं विधाय वरस्य = अभिलिषतार्थस्य दानं = वरदानं तस्य अभिमुखः प्रह्वो = वरदाभिमुखः तं स्थितं = सञ्जातं जगः = नानाविध-शपथदानपुरस्सरमुक्तवत्यः यदुत मद्यं = शीधु तथेति समुच्चये हिंसां = प्राणिवधं सेवस्व = भजस्व, अब्रह्म वा = मैथुनं वा, वाशब्दो विकल्पार्थः, इच्छया = इष्ट्या, यदेतेषु त्रिषु तुभ्यं रोचते तदित्यर्थः।। स = ऋषिः एवं = अनेन प्रकारेण गिदतः = अभिहितः ताभिः = सुरस्त्रीभिः द्वयोः हिंसाऽब्रह्मणोः नरकहेतृतां = निरयनिबन्धनतां आलोच्य = स्वशास्त्रानुसारेण निश्चित्य, तथा मद्यरूपं = मदिरास्वभावं चशब्दः आलोच्येतिक्रियानुकर्षणार्थः, किंविधमित्याह शुद्धानि = निर्दोषाणि, कारणानि निमित्तानि गुड-धातकीजलप्रभृतीनि, पूर्वं मद्यावस्थायाः प्राक्काले यस्य तत्तथा ।। ततः मद्यं = मदिरां प्रपद्य = तत् पास्यामीत्यङ्गीकृत्य तस्य विचित्रचित्रमणिखण्डमण्डिततपनीयभाजनन्यस्तस्य सौरभ्यातिशयसमाकृष्ट-षट्पदपटलावनद्धगगनमण्डलस्य करणषट्चरणचक्रलाम्पट्यप्रकृष्टताकारकस्य ताभिः ससम्भ्रममुपनीतस्य

### 🏶 મદાપાનથી સંન્યાસી ભ્રષ્ટ 🏶

પુરાણની કથાઓમાં પણ દારૂના મોટા દોષ સંભળાય છે. જેમ કે કહેલ છે કે "કોઈક ઋષિ ઉગ્ર તપ કરતા હતા. ત્યારે 'તપના પ્રભાવથી મારું ઈન્દ્રાસન આ તપસ્વી નહિ લઈ લે ને?' આવી શંકાથી ભયભીત થયેલા ઈન્દ્રએ તપસ્વીના ક્ષોભ માટે અપ્સરાઓ મોકલી. તે અપ્સરાઓ ઋષિ પાસે આવીને વિનયપૂર્વક ઋષિની આરાધના કરીને તેમને પ્રસન્ન કર્યા. વરદાન આપવાને અભિમુખ થયેલા ઋષિને અપ્સરાઓએ કહ્યું કે 'તમે દારૂ પીવો, જીવહિંસા કરો અથવા ઈચ્છા અનુસાર મૈથુનનું સેવન કરો.' આ પ્રમાણે અપ્સરાઓ દ્વારા કહેવાયેલા ઋષિ જીવહિંસા અને અબ્રહ્મસેવનને નરકનું કારણ જાણીને તથા દારૂને પાણી-ગોળ વગેરે શુદ્ધ દ્રવ્યમાંથી તૈયાર થતો જાણીને દારૂ પીવા તૈયાર થયા. દારૂ પીવાથી નશાના લીધે સંન્યાસધર્મની મર્યાદાનો તેણે લોપ

ततश्च भ्रष्टसामर्थ्यः स मृत्वा दुर्गतिं गतः। इत्थं दोषाऽऽकरो मद्यं विज्ञेयं धर्मचारिभिः ।। (अष्टक.१९/४-८) इति ।।१७।।

मद्यस्य भोगः = आसेवनं = तद्भोगस्तस्मात् (=तद्भोगात्) नष्टा भ्रष्टा धर्मस्य = कुशलानुष्ठानलक्षणस्य स्थितिः = व्यवस्था यस्य स तथा (=नष्टधर्मस्थितिः), ततश्च मदात् = चित्तविप्लुतिलक्षणात्, विदंशार्थं = मद्यपानोपदंशार्थं अजं = छागं हत्वा = विनाश्य सर्वमेव = निरवशेषमपि यत्ताभिरभिहितमनभिहितं च पापमजपिशितपचनिमित्तमिन्धनार्थमाराध्यदेवतादारुमयप्रतिमास्फोटनादि तत् चकार = कृतवान् स = इत्यसावृषिः ।। ततश्च = मद्याऽऽसेवनानन्तरं पुनः भ्रष्टसामर्थ्यो = निहततपोवीर्यः, स ऋषिः मृत्वा = प्राणान्परित्यज्य, दुर्गतिं = नरकरूपां गतः = प्राप्त इति दृष्टान्तः। अथ प्रकृतयोजनायाह इत्थम् = अनेन प्रकारेण, दोषाऽऽकरो = दूषणोत्पत्तिभूमिः मद्यं = मदिरा विज्ञेयं = ज्ञातव्यं धर्मचारिभिः = कुशलानुष्ठानसेवाशीलैरिति ← (अ.प्र.१९/४-८ वृत्ति) इति अष्टकवृत्तिकारः।

→ एकतः सर्वपापानि मद्य-मांसं चैकतः ← (ध.स्मृ.३९) इति **धर्मस्मृत्यु**क्तेरिप त्या-ज्यत्वेन सिद्धयोर्मद्य-मांसयोः व्यसनसप्तकमध्ये श्रवणादिप त्याज्यतैव । तदुक्तं उदयवीरगणिभिः पार्श्व-नाथचरित्रे → द्युतं च मांसं सुरा च वेश्या पापर्द्धि-चौर्ये परदारसेवा । एतानि सप्त व्यसनानि लोके घोरातिघोरं नरकं नयन्ति ।। ← (पा.च.सर्ग.२/पृ.४३) इति । मनुस्मृतौ अपि → ब्रह्महत्या सुरापानं स्तेयं गुर्वङ्गनागमः । महान्ति पातकान्याहुः संसर्गश्चापि तैः सह ।।← (म.स्मृ.९९/५४) इत्येवं सुरापानादेः त्याज्यतोक्ता । **पद्मपुराणे**ऽपि <del>></del> मद्यं मांसाशनं रात्रौ भोजनं कन्दभक्षणम् । ये कुर्वन्ति वृथा तेषां तीर्थयात्रा जपस्तपः ।। वृथा चैकादशी प्रोक्ता वृथा जागरणं हरेः । वृथा च पौष्करीयात्रा वृथा चान्द्रायणं तपः ।। ← (पद्मपु.) इत्यादिना मद्य-मांसादेस्त्याज्यतोपदर्शिता। तदुक्तं बार्हस्पत्यसूत्रे अपि → न मद्यं पिबेत् ← (बा.सू.9 19६) इति। तदुक्तं संवर्त्तस्मृतौ अपि → गौडी माध्वी च पैष्टी च विज्ञेया त्रिविधा सुरा । यथैवैका तथा सर्वा न पातव्या द्विजोत्तमैः ।। 🗲 (सं.स्मृ.९९९) इति। एतेन → आसवानि सेवयेत् ← (बा.सू.३/५७) इति बार्हस्पत्यसूत्रं निरस्तम्। → मद्यं पीत्वा द्विजो मोहात् कृच्छ्र-चान्द्रायणं चरेत् ← (ब्र.पु.ललितो.१/४/८/४९-पृष्ठ-१७३) इति ब्रह्माण्डपुराणवचनादिप मद्यपानस्य सदोषता सिध्यति । विष्णुधर्मोत्तरेऽपि → मानवस्याऽस्वतन्त्रस्य गो-ब्राह्मण-हितस्य च । मांस-भक्षणहीनस्य सदा सानुग्रहा ग्रहाः ।। (वि.ध.खं. १,अ.१०५/१२) मधुमांसनिवृत्ताश्च निवृत्ता मधुपानतः । कालमैथुनतश्चापि विज्ञेयाः स्वर्गगामिनः ।। (वि.ध.खं.२, अ.१९७/८) मधु मासं च ये नित्यं वर्जयन्तीह मानवाः । जन्मप्रभृति मद्यं च दुर्गाण्यतितरन्ति ते ।। ← (वि.ध.खं.२,अ.९२२/ २३) इत्यादिना मद्यपानादेर्निषिद्धता व्यक्तैव । तदुक्तं **कूर्मपुराणे** अपि <del>></del> सर्वप्रकारेण मद्यं नित्यं विवर्जयेत् 🗲 (कू.पु.उपरि.१७/४३) इति । इत्थञ्च मद्यपानस्य निर्दोषता साधियतुं परैर्न शक्यते। अत्र च 'यदश्वेन हृतं पुरा तत्पश्चाद् गर्दभः प्राप्तुं केनोपायेन शक्नुयादि'ति न्यायः समुपलब्धावसरः। उपलक्षणाद् अक्षक्रीडादेरिप निषिद्धत्वमवसेयम्। तदुक्तं ऋग्वेदे अपि → अक्षैर्मा दीव्यः ← (ऋ.वे.९०/ કર્યો. તથા વિદંશ માટે બકરાને હણીને દેવીએ પૂર્વે કહેલું અબ્રહ્મસેવન વગેરે બધું જ કર્યું. પછી તપનું સામર્થ્ય નષ્ટ થવાથી મરીને તે દુર્ગતિમાં ગયા. આમ ધર્મ કરનારાઓએ દારૂને દોષની ખાણ રૂપે જાણવો." (૭/૧૭) વિશેષાર્થ :- અબ્રહ્મસેવન અને જીવહિંસા ન કરવાનું ઈચ્છવા છતાં દારૂ પીવાથી નશાના લીધે બધું

नियमेन सरागत्वाद् दुष्टं मैथुनमप्यहो । मूलमेतदधर्मस्य निषिद्धं योगिपुङ्गवैः ।।१८।।

नियमेनेति । नियमेन = निश्चयेन सरागत्वात्, 'न तं विणा रागदोसेहिं' () इति वचनात्, अहो मैथुनमिप दुष्टम् । एतदधर्मस्य मूलं 'मूलमेयमहम्मस्स' (द.वै.६/१६) इत्याद्यागमात् योगि-पुङ्गवैः = भगविद्भः निषिद्धं, भगवत्यां तस्या महाऽसंयमकारित्वप्रतिपादनात्' । तदुक्तं → १′मेहुणं भंते ! सेवमाणस्स केरिसए असंजमे कज्जित ? ◆गोयमा ! से जहानामए केइ पुरिसे ३४/९३) इति । १७/९७।।

साम्प्रतमवसरप्राप्तं मैथुनदुष्टत्वमाविष्करोति- 'नियमेने'ति

'न तं विणा' इति । → न वि किंचि पिडिसिद्धं अणुत्रायं वा वि जिणविरेदेिहें । मोत्तुं मेहुणभावं न विणा सो राग-दोसेहें ।। ← (ध.सं.९०६४) इति तु धर्मसङ्ग्रहण्याम् । तदुक्तं कामसूत्रे अपि → प्रवृत्ते रितसंयोगे राग एवाऽत्र कारणम् ← (का.सू.२/७/३०)। 'मूलमेयमहम्मस्स' इति। 'मूलमेयमहम्मस्स महादोससमुस्सयं । तम्हा मेहुणसंसग्गं निग्गंथा वज्जयंति णं ।।' (दशवै. ६/९६) इति दशवैकालिकसूत्रगाथा सम्पूर्णा बोध्या । तदुक्तं निशीथभाष्ये वृहत्कल्पभाष्ये चापि → कामं सव्वपदेसु वि उस्सग्गववातधम्मता जृता । मोत्तुं मेहुणधम्मं ण विणा सो राग-दोसेहिं ।। ← (नि.भा.३६८, वृ.क.भा.४९४४) इति । एतेन → स्त्रियमध उपासीत ← (वृ.आ.६/४/२) इति वृहदारण्य- ४ न ४२वा थेतुं ऋषिओ ४५ुँ. भाटे ७धा दोषनुं मूण दारूपान ४६वाय छे. अतिशय दारू पीवाथी (१) शरीर ७।३ण थाय छे. (२) शरीर रोजोनुं ६२ ०ने छे. (३) स्वरुनो परालव ४२े छे. (४) ४२वा योज्य अभअश थूडी ४वाय छे. (१) सारी वेप दोष थाय छे, लोडोथी पोतानो तिरस्कार थाय छे. (६) ज्ञान नाश पामे छे. (७) स्मरशशक्ति अने (८) प्रज्ञाशक्ति ज्ञास थाय छे. (७) स्वरुनो ६२ थाय छे. (१०) स्वलाव ४६ो२ ०ने छे. (११) ६७३ भाषासनी जुलामी ४२वी पडे छे. (१२) पोतानुं ६७ वजोवाय छे. (१३) पोतानुं ७ण वजोवाय छे. (१३) पोतानुं ७ण पटतुं १००० ५५ भ्रिइषाच दिश्र थाय छे. भाष्ट्र भाष्ट छे. (१४) धर्मपुरुषार्थ जने (१६) अर्थपुरुषार्थनी छानि थाय छे. आ सोण प्रअरना नुक्शान दारुऽथा लोडो लोजवे छे. भाटे दारू पीवानो शास्त्रमां निषेध छे.(७/१७)

દારૂપાનને દોષગ્રસ્ત બતાવ્યા પછી હવે ગ્રન્થકારશ્રી મૈથુનને દોષગ્રસ્ત બતાવતાં કહે છે કે →

# भेथुनरोवन नुस्थानसरङ

ગાથાર્થ :- અહો ! નિયમા રાગગ્રસ્ત હોવાથી મૈથુન પણ દુષ્ટ છે. પાપનું મૂળ હોવાથી મૈથુનનો મહાયોગીઓએ નિષેધ કરેલ છે. (૭/૧૮)

ટીકાર્થ:- 'રાગ-દેષ વિના મૈથુન સેવન શક્ય નથી' આ શાસ્રવચનથી સિદ્ધ થાય છે કે નિશ્ચયથી મૈથુનસેવન રાગયુક્ત જ હોય છે. દશવૈકાલિકજીમાં પણ જણાવેલ છે કે 'મૈથુન અધર્મનું મૂળ છે.' માટે યોગી ભગવંતોએ મૈથુન સેવનનો નિષેધ કરેલ છે. ભગવતીસૂત્રમાં મૈથુનપ્રવૃત્તિને મહાઅસંયમનું કારણ બતાવેલ હોવાથી પણ મૈથુનસેવન ત્યાજ્ય છે. ભગવતીજીમાં પ્રભુ વીરને શ્રીગૌતમસ્વામી પ્રશ્ન કરે છે કે 'મૈથુનનું સેવન કરનાર કેવા પ્રકારનું અસંયમ કરે છે ?' આ પ્રશ્નના જવાબમાં શ્રીમહાવીર સ્વામી ભગવાન જણાવે છે કે - હે ગૌતમ ! જેમ કોઈ પુરુષ બૂરથી (આકડાના રૂથી) ભરેલી નળીને

१. मैथुनं भदन्त ! सेवमानस्य(नेन)कीदृशोऽसंयमः क्रियते ? गौतम ! तद्यथा नाम किष्वित्पुरुषः बूरनिलकां वा रुतनिलकां वा तप्तेनायःकणकेन समिभध्वंसयेत, मैथुनं सेवमानस्य(नेन) ईदृशोऽसंयमः क्रियते । ♦.. चिह्नद्वयमध्यवर्ती अग्रेतनपृष्ठव्यापी दीर्घः पाठो हस्तादर्शे नास्ति ।

बूरनिलयं वा रूअनिलयं वा तत्तेणं अउकणएणं समिभधंसिज्जा, मेहुणं सेवमाणस्स एरिसए असंजमे कज्जइत्ति ← (व्याख्याप्रज्ञप्ति-२/५/१२९) । १८।।

धर्मार्थं पुत्रकामस्य स्वदारेष्वधिकारिणः । ऋतुकाले न तद्दुष्टं क्षुधादाविव भोजनम् ।।१९।। धर्मार्थमिति । धर्मार्थं = धर्मनिमित्तं पुत्रकामस्य = सुतार्थिनः, अपुत्रस्य हि धर्मो न भवति, 'अपुत्रस्य गतिर्नास्ति' (गरुडपुराण-उत्तरखंड-१९/४, प्रजापितस्मृति-१८८) इत्यादिवचनात्, स्वदारेषु

कोपनिषद्वचनमुन्मादकारितयोपदर्शितम् । प्रकृते व्याख्याप्रज्ञप्तिसूत्रसंवादमुपदर्शयित- 'मेहुणं' इति । तदुक्तं श्रीहरिभद्रसूरिभिः सम्बोधप्रकरणं > इत्थीण जोणिमज्झे गढ्मगया चेव हुंति नव लक्खा । इक्को व दो व तिण्णि व गढ्मपुहुक्तं च उक्कोसं ।। इत्थीण जोणिमज्झे हवंति बेइंदिया असंखा य। उप्पंज्जंति चयंति य समुच्छिमा जे ते असंखा ।। इत्थीसंभोगे समगं तेसिं जीवाण हुंति उद्दवणं। स्व्यगनित्याजोगप्पओगिदहुंतसद्भावा ।। ← (सं.प्र.३/७३-७४-७६) इति । यथोक्तं सम्बोधसप्तिकायामिप > मेहुणसन्नास्त्रढो नव लक्ख हणेइ सुहुमजीवाणं । तित्थयरेण भिणयं सद्दियव्वं पयत्तेणं ।। असंखया थी-नर-मेहुणाओ, मुच्छंति पंचिंदियमाणुसाओ । नीसेस अंगाण विभित्तचंगे, भणइ जिणो पन्नवणाउवंगे।। ← (सं.स.६३,६४) । देवभद्रसूरिभिरिप कथारत्नकोशे (पृ.२६१) शब्दलेशभेदेनैतादृशमुक्तम् ।।७/१८।।

पूर्वपक्षयित 'धर्मार्थिम'ति । 'अपुत्रस्ये'ति । "अपुत्रस्य गतिर्नास्ति, स्वर्गो नैव च नैव च। तस्मात् पुत्रमुखं दृष्ट्वा पश्चाद् धर्मं समाचरेत् ।।" (प्र.स्मृ.१८८) इति प्रजापितस्मृतौ सम्पूर्णः श्लोकः। आदिपदात् 'अपुत्रस्य वृथा जन्म' (बृ.प.स्मृ. १०/३१६) इति बृहत्पराशरस्मृतिवचनं, 'पुंनाम्नो नरकाद्यस्मात्त्रायते पितरं सुतः। तस्मात् पुत्र इति प्रोक्तः स्वयमेव स्वयम्भुवा ।।' (मनु. ९/१३८) इति मनुस्मृतिवचनं, 'लोकाऽऽनन्त्यं दिवः प्राप्तिः पुत्र-पौत्र-प्रपौत्रकैः' (या.स्मृ. १/७८) इति याज्ञवल्क्यस्मृतिवचनं, महाभारते  $\rightarrow$  पुत्रानिच्छेत् पावनार्थं पितृणाम्  $\leftarrow$  (म.भा.शांति.१७५/६) इति पितृवचनं,  $\rightarrow$  नाऽनपत्यस्य स्वर्गः

← (चा.सू. ३८८) इति **चाणक्यसूत्रञ्च** ग्राह्यम् ।

અથવા રૂથી ભરેલી નળીને = પાઈપને તપેલા લોખંડના સળિયાથી ખલાસ કરે - નષ્ટ કરે તેવા પ્રકારનું અસંયમ (૨ થી ૯ લાખ ત્રસ જીવની વિરાધના) મૈથુનને સેવનારો માણસ કરે છે. (૭/૧૮)

મૈથુનને નિર્દોષ માનનાર પૂર્વપક્ષની દલીલને દેખાડતા ગ્રંથકારશ્રી જણાવે છે કે >

ગાથાર્થ :- ધર્મના નિમિત્તે પુત્રની કામનાવાળો તથા પોતાની પત્ની ઉપર અધિકારવાળો ગૃહસ્થ ઋતુ સમયે પત્ની સાથે મૈથુનને સેવે તો તે દુષ્ટ નથી. જે રીતે ભૂખ સમયનું ભોજન નિર્દોષ છે. તેમ આ મૈથુન નિર્દોષ જાણવું. (૭/૧૯)

ટીકાર્ય :- ધર્મના નિમિત્તે પુત્રની કામના ગૃહસ્થમાં જાગે એ સ્વાભાવિક છે. કારણ કે 'અપુત્રની સદ્દગતિ થતી નથી' આ શાસ્ત્રવચનથી જણાય છે કે પુત્રરહિતને ધર્મ થતો નથી. પરસ્ત્રી અને વેશ્યામાં મૈથુનસંબંધ જોડવો તે અનર્થનું કારણ હોવાથી માત્ર પોતાની પત્ની વિશે અધિકારી ગૃહસ્થ ઋતુકાલ સમયે = આર્તવઅવસરે = રજોદર્શન કાળે પ્રારંભના ત્રણ દિવસ છોડી પછીની બાર રાત્રિમાં પુત્રકામનાથી મૈથુન સેવે તો તે નિર્દોષ છે. 'ઋતુસમય પૂર્ણ થયા પછી જે મૈથુન સેવે છે તેને બ્રહ્મહત્યાનું પાપ લાગે છે અને રોજ તેના ઘરે સૂતક લાગે છે.' આ પ્રમાણે શાસ્ત્રમાં જણાવેલ હોવાથી ઋતુકાલ પસાર

= स्वकलत्रे, परकलत्रे वेश्यायां च<sup>8</sup> तदिधगमस्याऽनर्थहेतुत्वात्, अधिकारिणः = गृहस्थस्य ऋतुकाले = <sup>२</sup>आर्तवसम्भवाऽवसरे, अन्यदा दोषभावात् । यदाह- ऋतुकाले व्यतिक्रान्ते यस्तु सेवेत मैथुनम्। ब्रह्महत्याफलं तस्य सूतकं च दिने दिने ।। (धर्मस्मृति-२३) तद् = मैथुनं न दुष्टं भोजनिमव क्षुधादौ । 'उक्तकारणाऽऽश्रितं मैथुनमदुष्टं, गतरागप्रवृत्तित्वात्, वेदनादिकारणाऽऽश्रितभोजनवदि'ति प्रयोगः ।।१९।।

नैवमित्थं स्वरूपेण दुष्टत्वान्निबिडापदि । श्वमांसभक्षणस्येवाऽऽपवादिकनिभत्वतः ।।२०।।

ऋतुकाले = आर्तवसम्भवावसरे इति ।

वस्तुतः आर्तवागमनोत्तरचतुर्थदिनादारभ्य षोडशदिवसपर्यन्तं ऋतुकालः गम्यतया समाम्नातः, पुष्पादारभ्य त्रयो दिनास्तु सर्वथा वर्जनीया एव । यथोक्तं स्त्रियमुद्दिश्य चरकसमज्ञायां → पुष्पात् प्रभृति त्रिरात्रमासीत ब्रह्मचारिणी अधःशायिनी ← (च.स.अध्या.३/पृ.१९८) । तदुक्तं पद्मपुराणोत्तरायां शिवगीतायां → ऋतुस्नाता भवेत्रारी चतुर्थे दिवसे ततः । ऋतुकालस्तु निर्दिष्ट आषोडशदिनाविध ।। ← (शि.गी.८/७) इति । प्रकृते → ऋतुस्तु द्वादश निशाः पूर्वास्तिस्रोऽत्र निन्दिताः । एकादशी च युग्मासु स्यात् पुत्रोऽन्यासु कन्यका ।। ← () इत्यिप तन्त्रान्तरमतमनुसन्धेयम् । सर्वमते आद्यदिनत्रितयस्य रजोयुक्तत्वेन वर्ण्यत्वमेव। भावप्रकाशे → रजस्वलां गतवतो नरस्याऽसंयतात्मनः। दृष्ट्चाऽऽयुस्तेजसां हानिरधर्मश्च ततो भवेत् ।! ← (भा.प्र.दिनचर्या-२७९) इत्युक्त्या इतिहासोपनिषदि च → रजस्स्त्रीसङ्गमी चैव परोपद्रवकारिणः । देव-ब्राह्मणघाती च तेषां द्रव्यापहारिणः । एते गुणा न वक्तव्याः श्राद्धकर्मबहिष्कृताः ← (इति.३४) इत्यादिना रजस्तम्भवकालेऽब्रह्मसेवनं निषिद्धमेवेत्यवधेयम् ।।७/१९।।

થયા પછી મૈથુન સેવવામાં દોષ હોવાથી આર્તવસંભવઅવસરે ઉપરોક્ત અધિકારી મૈથુન સેવે તો કોઈ દોષ નથી. જેમ ભૂખ લાગે તો યોગ્ય રીતે ભોજન કરવામાં દોષ નથી, તેમ વાસનાની ભૂખ સંતોષવા પુત્રનિમિત્તે મૈથુનસેવન યોગ્ય અવસરે કરવામાં કોઈ દોષ નથી. પ્રસ્તુતમાં અનુમાનપ્રયોગ આ રીતે કરી શકાય છે કે - પુત્રકામનાથી ઋતુ સમયે સ્વપત્ની સાથે કરેલ મૈથુન સેવન નિર્દોષ છે, કારણ કે તે પ્રવૃત્તિ રાગશૂન્ય છે. જે જે પ્રવૃત્તિ રાગરહિત હોય તે તે નિર્દોષ હોય. જેમ કે ભૂખના લીધે થતી ભોજનપ્રવૃત્તિ. પ્રસ્તુત ધર્મનિમિત્તક મૈથુનપ્રવૃત્તિ પણ રાગશૂન્ય હોવાથી દોષરહિત જ છે.(૭/૧૯)

વિશેષાર્થ :- ધર્મનિમિત્તે પુત્રકામનાના ઉદ્દેશથી અધિકારમુજબ સ્વપત્ની સાથે, શાસ્ત્રનિષિદ્ધ સમયનો ત્યાગ કરીને મૈથુનસેવન થાય છે તે રાગથી નહિ પણ ધર્મનિમિત્તે થાય છે. જો રાગથી પ્રવૃત્તિ થતી હોય તો ધર્મનિમિત્ત વિના પણ મૈથુન થાય, પુત્રકામના વગર પણ અબ્રહ્મસેવન થાય, પરસ્ત્રી-વેશ્યા-કુંવારી કન્યા વગેરે સાથે પણ ભોગસુખની પ્રવૃત્તિ થાય. ઋતુકાલસમાપ્તિ પછી લાંબા સમયે પણ પ્રવૃત્તિ થાય, ૭૦ વર્ષની ઉંમરની પત્ની જોડે પણ અબ્રહ્મસેવન થાય. પરંતુ આવી પ્રવૃત્તિને અમે નિર્દોષ નથી કહેતા. કારણ કે તે રાગાંધદશાના લીધે જ થાય છે. પરંતુ શાસ્ત્રોક્ત મર્યાદાનું પાલન કરીને જે અબ્રહ્મસેવન થાય તે રાગરહિત હોવાના લીધે નિર્દોષ છે. આવું પૂર્વપક્ષનું તાત્પર્ય છે. (૭/૧૯)

# धर्मिनिभित्तङ भैथुन पण सहोष

પૂર્વપક્ષની ઉપરોક્ત ભ્રાન્ત માન્યતાનું નિરાકરણ કરવા ગ્રન્થકારશ્રી જણાવે છે કે → ગાથાર્થ :- આ પ્રમાણે કહેવું યોગ્ય નથી. કારણ કે ભયંકર આપત્તિમાં કૂતરાનું માંસ ખાવાની

नैवमिति । एवं = यथोक्तं प्राक् तद् न, इत्थं = पुत्रोत्पत्तिगुणार्थमाश्रयणे आपवादिकनि-भत्वतः = विशेषविध्यर्थप्रायत्वात्, निबिडापदि श्वमांसभक्षणस्येव स्वरूपेण दुष्टत्वात् । अयम-भिप्रायः- यद्यप्यपवादेन श्वमांसाद्यासेव्यते तथापि तत्स्वरूपेण निर्दोषं न भवति. किन्तर्हि ? गुणान्तरकारणत्वेन गुणान्तरार्थिना तदाश्रीयते। एवं मैथूनं स्वरूपेण सदोषमप्याकौमाराद्यतित्वपा-लनाऽसिंहण्णुर्गुणान्तराऽपेक्षी समाश्रयते । सर्वथा निर्दोषत्वे त्वाकुमारत्वाद्यतित्वपालनोपदेशोऽनर्थकः

उत्तरपक्षयति - 'नैविम'ति। → मेहुणसन्नारूढो नवलक्ख हणेइ सुहुमजीवाणं ← (सं.स.६३) इत्यादिना पूर्वोक्तं(पृ.४९६) मैथुनं स्वरूपेण सदोषमपि आकौमारात् ब्रह्मचारी सन् यतित्वपालनाऽसहिष्णुः गुणान्तरापेक्षी = परदारादिगमननिमित्तककर्मबन्धपरिहारादिलक्षणगुणाभिलाषी पुरुषः 'यादृशो यक्षः तादृशो बिलः' इति न्यायेन समाश्रयते । मैथुनस्य सर्वथा = हेतुस्वरूपानुबन्धतो निर्दोषत्वे त आकुमारत्वाद यतित्वपालनोपदेशोऽनर्थकः स्यात्, → व्रतोपवासनिरता ब्रह्मचर्ये व्यवस्थिताः । दमदानरता नित्यमपुत्रा अपि दिवं व्रजेत् ।। ← ( ) इति वचनं, → अनेकानि सहस्राणि कुमारब्रह्मचारिणाम्। दिवं गतानि विप्राणामकृत्वा कुलसन्तितम् 🕂 (म.स्मृ. ५/१५९) इति मनुस्मृतिवचनं चापार्थकं स्यात् । एतेन 🗲 पुत्रेण प्राप्यते स्वर्गो जातमात्रेण तु ध्रुवम् ← (बृ.पारा.६/१८९) इति बृहत्पाराशरस्मृतिवचनं निरस्तम्, गोधादीनां बहुपुत्रत्वान्नियमेन स्वर्गगामित्वापत्तेः । तदुक्तं पद्मपुराणे 🔿 बहुपुत्राकुला गोधा ताम्रचूडस्तथैव च । तेषाञ्च प्रथमं स्वर्गः पश्चाल्लोको गमिष्यति ।। <del>(</del> (पद्मपु.) इति। **एतेन →** लोकाऽऽनन्त्यं दिवः प्राप्तिः पुत्र-पौत्र-प्रपौत्रकैः 🗲 (या.स्मृ.१/७८) इति पूर्वोक्तं (पृ.४९६) **याज्ञवल्क्यस्मृति**वचनमपि આપવાદિક પ્રવૃત્તિતુલ્ય એવું પ્રસ્તુત મૈથુન સ્વરૂપથી દુષ્ટ જ છે. (૭/૨૦)

ટીકાર્થ :- મૈથુનની નિર્દોષતા સિદ્ધ કરવા માટે પૂર્વે જે કહ્યું તે બરાબર નથી. કારણ કે આ રીતે પુત્રઉત્પત્તિરૂપ ગુણની અપેક્ષાએ મૈથુનનો આશ્રય કરવામાં આવે તો પણ તે પ્રવૃત્તિ આપવાદિક પ્રવૃત્તિ તુલ્ય છે. (ઉત્સર્ગ માર્ગથી અબ્રહ્મસેવન ત્યાજ્ય છે. પરંતુ બ્રહ્મચર્યપાલન માટે અસમર્થે વ્યક્તિ માટે ઉપરોક્ત અનેકવિધ નિયંત્રણવાળું મૈથુનસેવન એ આપવાદિકતુલ્ય = અપવાદ વિધિપ્રાપ્ત સમાન = પ્રાયઃ કારણિક વિધાનનો વિષય છે. જેમ પૂર્વપક્ષીના મતે જંગલમાં ભૂલા પડવું વગેરે આગાઢ કારણમાં કૂતરાનું માંસ ક્ષુધાતુર માણસ ખાય એ અપવાદગોચર હોવા છતાં સ્વરૂપથી દોષયુક્ત જ છે. તેમ લગ્ન વિના પરસ્ત્રી ઉપર બળાત્કાર કરી બેસે તેવી કામાંધ વ્યક્તિ માટે આપવાદિક જેવું ઉપરોક્ત નિયંત્રિત મૈથુન પણ સ્વરૂપથી તો દોષગ્રસ્ત જ છે.) કહેવાનો આશય એ છે કે જેમ પૂર્વપક્ષના મત મુજબ આગાઢ કારણે, કટોકટીના સંયોગમાં અપવાદથી કૂતરાનું માંસ ખાવામાં આવે છે તો પણ તે સ્વરૂપથી નિર્દોષ નથી બનતું. પરંતુ 'જીવતો નર ભદ્રા પામે' એ ઉક્તિથી કુટુંબપાલન આદિ અન્ય લાભનું કારણ બને તેવા અટવીનિસ્તાર-જીવનનિર્વાહ-પ્રાણધારણ વગેરે ફાયદાની ઈચ્છાથી માણસ તેનું સેવન કરે છે. (આ સ્થિતિમાં કૂતરાનું માંસ ખાવાનું કાંઈ નિર્દોષ બની જતું નથી. માટે તો પાછળથી તે માણસ પ્રાયશ્ચિત્ત સ્વીકારે છે.) તે જ રીતે મૈથુન પણ સ્વરૂપથી સદોષ હોવા છતાં બચપણથી માંડીને આજીવન સાધુપણાના પાલન માટે અસમર્થ વ્યક્તિ પરસ્ત્રીગમન-વેશ્યાગમન આદિના નિવારણ માટે, વાસનાનિયંત્રણરૂપ ગુણ માટે ઉપરોક્ત રીતે મૈથુનસેવનનો આશ્રય કરે છે. (પરંતુ આ સ્થિતિમાં મૈથુનસેવન કાંઈ નિર્દોષ બની જતું નથી) અબ્રહ્મનું સેવન જો સર્વથા નિર્દોષ હોય તો બાલ્યવયથી સાધુપણાના સ્વીકાર અને પાલનનો ઉપદેશ વ્યર્થ થઈ જાય.

स्यात् गार्हस्थ्यत्यागोपदेशश्चेति। धर्मार्थिनोऽपि पुंसो मैथुने मेहनविकारिणः कामोदयस्य तथाविधाऽऽरम्भनिरस्तम्। तदुक्तं कैवल्योपनिषदि  $\rightarrow$  न प्रजया, न धनेन, त्यागेनैकेऽमृतत्वमानशुः  $\leftarrow$  (कै.१/३) इति । एतेन  $\rightarrow$  एष्टव्या बहवः पुत्राः  $\leftarrow$  (इति.३८, बृ.स्मृ.२१, कू.पु.उपिर.३४/१३, म.भा.वन.८७/९) इति इतिहासोपनिषद्-बृहस्पतिस्मृति-कूर्मपुराणवचनं महाभारते धौम्यवचनं च निरस्तम्। तदुक्तं सदानन्दोपनिषिद अपि  $\rightarrow$  न कर्मणा न प्रजया धनेन, त्यागेनैकेऽमृतत्वमानशुः  $\leftarrow$  (सदा.९) इति । तदुक्तं शङ्खस्मृतौ अपि  $\rightarrow$  ब्रह्मचारी दिवं याति  $\leftarrow$  (शं.स्मृ.ब्रह्मचारी.७२) ।

एतेन  $\rightarrow$  पुत्रस्यापि च पुत्रत्वं यत्त्राति नरकार्णवात्  $\leftarrow$  (बृ.पारा.६/१९०) इति च बृहत्पाराशर-स्मृतिवचनं,  $\rightarrow$  पुनाम्नो नरकाद् यस्मात् पितरं त्रायते सुतः  $\leftarrow$  (म.भा.आदिपर्व ७४/३९) इति महाभारते शकुन्तलावचनं,  $\rightarrow$  पुत्रामनरकात् त्रायते इति पुत्रः  $\leftarrow$  (तै.आ.सा.६/१/१) इति तैत्तिरीयारण्यकसायण-भाष्यवचनं च निरस्तम्, बहुपुत्राद्युपेतानामपि रावण-दुर्योधनादीनां नरकश्रवणात् । ब्रह्मचारिणामपवर्गप्राप्तिरिप  $\rightarrow$  मैथुनं ये न सेवन्ते ब्रह्मचारिदृढव्रताः। ते संसारसमुद्रस्य पारं गच्छन्ति मानवाः ।।  $\leftarrow$  (महा.ब्रह्मचर्याधिकार-शान्तिपर्व, ध.स्मृ.२९) इति महाभारत-धर्मस्मृतिवचनात्प्रसिद्धैव ।  $\rightarrow$  एकरात्रा-वृषितस्यापि या गतिर्ब्रह्मचारिणः । न सा क्रतुसहस्रेण प्राप्तुं शक्या युधिष्ठिर !  $\leftarrow$  (म.भा.शांति.ब्रह्मचर्याधिकारः) इत्यपि महाभारतवचनं ब्रह्मचर्यस्योपादेयतामेवौत्सर्गिकीमाविष्करोति । तदुक्तं विष्णुस्मृतौ अपि  $\rightarrow$  एकरात्रावृषितस्यापि यतेर्या गतिरुच्यते । न सा शक्या गृहस्थेन प्राप्तुं क्रतुशतैरपि ।।  $\leftarrow$  (वि.सम्. ) इति ।

प्रकृते  $\rightarrow$  त्रिंशत् परान् त्रिंशदपरान् त्रिंशच्य परतः परान् । उत्तारयित धर्मिष्ठः परिव्राडिति वै श्रुतिः ।।  $\leftarrow$  (शा.३१) इति शाट्यायनीयोपनिषद्वचनं,  $\rightarrow$  त्रिंशत् परान् त्रिंशदपरान् त्रिंशच्य परतः परान् । सद्यः संन्यसनादेव नरकात् तारयेत् पितृन् ।।  $\leftarrow$  (द.स्मृ. ) इति दक्षस्मृतिवचनं,  $\rightarrow$  ब्रह्मचर्यं परो धर्मः  $\leftarrow$  (म.भा.आदि.१६९/७१) इति च महाभारतवचनमप्यवधेयम्।  $\rightarrow$  ब्रह्मचारिसहस्रं च वानप्रस्थशतानि च । ब्राह्मणानां हि कोट्यस्तु यितरेको विशिष्यते ।।  $\leftarrow$  (अत्रि. ) इति अत्रिवचनमपि यत्याश्रमस्याऽभ्यिहितत्वं दर्शयित। मैथुनस्य सर्वथा निर्दोषत्वे  $\rightarrow$  मैथुनिमिति च वर्जयेत्  $\leftarrow$  (आ.ध.सू.२/५/५/१६) इति आपस्तम्बीयधर्मसूत्रमपि निरर्थकं स्यात्। किञ्चैवं  $\rightarrow$  संसारमेव निःसारं दृष्ट्वा सारिददृक्षया। प्रव्रजत्यकृतोद्वाहः परं वैराग्यमाश्रितः।।  $\leftarrow$  (ना.पिर.३/१५) इति नारदपिरव्राजकोप-निषद्वचनतो  $\rightarrow$  गृहस्थः पुत्र-पौत्रादीन् दृष्ट्वा पिलतमात्मनः। भार्यां पुत्रेषु निःक्षिप्य सह वा प्रविशेद्वनम्।।

← (ल.हारि.५/२) इति लघुहारितस्मृतिवचनतश्च गार्हस्थ्यत्यागोपदेशश्च निरर्थकः स्यात् ।
 प्रकृते → कुटुम्बं पुत्रदारांश्च वेदाङ्गानि च सर्वशः । यज्ञं यज्ञोपवीतं च त्यक्त्वा गूढश्चरेद्यतिः
 ← (ना. प.उ. ३/३२) इति नारदपरिव्राजकोपनिषद्वचनमपि स्मर्तव्यम् ।

एतेन → ब्रह्मानन्दानुभूतेः स्याल्लोभात् स्पर्शेन्द्रियेण वै । दम्पतीसङ्गमः साक्षात् पवित्रः सात्त्विकः शुभः ।। ← (शं.गी.२/५१) इति शम्भुगीतावचनमपि प्रत्याख्यातम्, धर्मार्थिनोऽपि = धर्मनिमित्तकपुत्र-कामनाशालिनोऽपि पुंसो मैथुने = मैथुनसेवने मेहनविकारिणः = पुरुषजननेन्द्रियविकृतिविशेषकारिणः

તથા સંસાર છોડવાનો શાસ્ત્રોપદેશ પણ નિરર્થક બની જાય. ભલે ધર્મનિમિત્તક પુત્રકામનાથી માણસ મૈથુન સેવન કરે છતાં ય મૈથુનસેવનમાં જનનેન્દ્રિયની ઉત્તેજના તો અવશ્ય થાય છે. તે ઉત્તેજના परिग्रहयोश्च दोषयोरवश्यम्भावो दृश्यते। न च कामोद्रेकं विना मेहनविकारविशेषः सम्भवति भ-याद्यवस्थायामिवेति। तदिदमुक्तं 'नाऽऽपवादिककल्पत्वान्नैकान्तेनेत्यसङ्गतम्" (अष्टक.२०/३) ।।२०।। कामोदयस्य = वेदमोहनीयविपाकोदयस्य तथाविधारम्भ-परिग्रहयोश्च = मैथुनसेवनाविनाभाविकलत्रयोनि-गतनानासत्त्विहंसायाः पत्नीपरिग्रहस्य पत्नीपुत्रादिनिमित्तकधनादिपरिग्रहस्य च अवश्यम्भावः दृश्यते । मेहनविकारविशेषः = ललनायोन्यधिकरणक-वीर्यप्रक्षेपानुकूलजननेन्द्रियव्यापारविशेषः, तेन वातप्रकोपादितो मेहनविकृताविप अतिश्रम-ताप-रोगादितश्च वीर्यस्खलनेऽपि नातिप्रसङ्गः । एतेन → स्तब्धिलङ्गत्वं रागस्य लक्षणम् ← (का.सू.९/८ वृत्ति) इति कामसूत्रव्याख्याकृतो यशोधरस्य वचनं व्याख्यातम् ।

प्रकृते अष्टकप्रकरणसंवादमाह 'नापवादिके'ति । श्रीजिनेश्वरसूरिकृता तद्वृत्तिश्चैवम् → धर्मार्थिमित्यादिविशेषणोपेतमैथुने न दोष इति यदुक्तं तत्, न = नैव । कुत इत्याह अपवादो हि विशेषोक्तिविधिः, तत्रापवादे भवः = आपवादिकः, स चासौ कल्पश्चाचारः = आपवादिककल्प आपवादिकप्रायं वाऽऽपवादिककल्पम् । तद्भावस्तत्त्वम् । तस्मात् = आपवादिककल्पत्वात्, व्यसनगतस्य श्व(स्व?)मांसभक्षणविदित दृष्टान्तोऽभ्यूह्यः । अयमभिप्रायः - यद्यप्यपवादेन श्व(स्व?)मांसाद्यासेव्यते तथापि तत्स्वरूपेण निर्दोषं न भवति, प्रायश्चित्ताद्यप्रतिपत्तिप्रसङ्गात् । किं तिर्दि? गुणान्तरकारणत्वेन गुणान्तरार्थिना तदाश्रीयत इति । एवं मैथुनं स्वरूपेण सदोषमप्याकौमाराद्यतित्वपालनाऽसिहष्णुर्गुणान्तरापेक्षी समाश्रयते । सर्वथा निर्दोषत्वे तु आकुमारत्वाद्यतित्वपालनोपदेशोऽनर्थकः स्यात् गार्हस्थ्यत्यागोपदेशश्च । इत्यतः साधूक्तं धर्मार्थादिविशेषणेन मैथुने दोषाभाव आपवादिककल्पत्वात्तस्येति । ततश्च नैकान्तेन = सर्वथा मैथुने दोष इति यदुक्तं 'न च मैथुने' इत्यनेन वचनेन इति = एतत्, असङ्गतं = अयुक्तम्, रागादिभावेन कथञ्चित् तस्य सदोषत्वात् । धर्मार्थिनोऽपि हि पुंसो मैथुने मेहनविकारकारिणः कामोदयस्य तथाविधारम्भपरिग्रहयोन्श्वावश्यम्भावित्वात् । न च कामोद्रेकं विना मेहनविकारविशेषः सम्भवति भयाद्यवस्थायामिवेति, 'आपवादिककल्पत्वात्' इति क्वचित्पठ्यते तत्रैकवाक्यतया व्याख्या कार्या ← (अ.प्र.२०/३) इति ।

एतेन → शरीरस्थितिहेतुत्वादाहारसधर्माणो हि कामाः ← (का.सू. २/४६) इति कामसूत्रोक्तिः निरस्ता वेदितव्या, तथाविधशास्त्राभ्यास-वैराग्य-तपस्त्यागादिनाऽपि कामोद्रेकस्यानुत्थानपराहतत्वाद् विनाऽपि कामोपसेवनं बहूनामखण्डब्रह्मचारिणां देहस्थितिदर्शनात् ।

કામવાસનાના ઉદય વિના તો ન જ થાય. આથી મૈથુનસેવનમાં કામવાસનાનો ઉદય એ દોષરૂપ છે. તે ઉપરાંત સ્ત્રીયોનિમાં રહેલા કૃમિ વગેરે જીવોની વિરાધના સ્વરૂપ દોષ રહેલ છે. તેમ જ પત્ની વગેરેના ભરણ-પોષણ વગેરે માટે ધનસંત્રહ-પરિત્રહ દોષ પણ મૈથુનસેવન સાથે અવશ્ય સંકળાયેલ છે. ("માત્ર ધર્મનિમિત્તને મુખ્ય રાખીને કરવામાં આવતા અબ્રહ્મસેવનમાં કામવાસના હોતી નથી." આવી શંકા અહીં અસ્થાને છે. કારણ કે) કામવાસનાના ઉદ્રેક વિના જનનેન્દ્રિયમાં તથાવિધ ધાતુસ્ખલનકારક ઉત્તેજના ન આવે. કામોદ્રેક વગર જો તેવી ઉત્તેજના આવતી હોય તો ભય વગેરે અવસ્થામાં પણ તેવી ઉત્તેજના આવતી જોઈએ. પણ ભય-શોક વગેરે દશામાં તેવી ઉત્તેજના આવતી નથી. માટે કામવાસનાનો ઉદય મૈથુનસેવનમાં અપરિહાર્ય દોષ છે. માટે અષ્ટકપ્રકરણમાં જણાવેલ છે કે → 'મૈથુન સેવન આપવાદિક-પ્રવૃત્તિતુલ્ય હોવાથી તેમાં એકાંતે દોષ નથી.' આવું પૂર્વપક્ષીનું વચન અસંગત છે. ← (૭/૨૦)

१. हस्तादर्शे 'विना न मे...' इत्यधिकोऽशुखश्च पाठः ।

उक्ताऽर्थे मानमाह-

वेदं ह्यधीत्य स्नायाद्यत्तत्रैवाऽधीत्यसङ्गतः । व्याख्यातस्तदसावर्थो ब्रूते हीनां गृहस्थताम् ।।२१।। वेदं हीति । यद् = यस्माद् 'वेदं ऋगादिकं हिशब्दो वाक्याऽलङ्कारार्थो अधीत्य = पठित्वा स्नायात् = कलत्रसङ्ग्रहाय स्नानं कुर्यादि'त्यत्र = वेदवाक्ये वेदव्याख्यातृभिः एवं = अध्याहृत एवकारः अधीत्यसङ्गतः = अधीत्यपदसमभिव्याहृतो व्याख्यातः, 'वेदमधीत्यैव स्नायान्न त्वनधीत्ये'त्य-वधारणात् ।

एतेन → यथाऽऽहारोऽजीर्णादिदोषं जनयन्निप प्रतिदिनं शरीरस्थितये सेव्यते तथा कामोऽिप, अन्यथा रागोद्रेकादुन्मादादिदोषेण न शरीरस्थितिः ← (का.सू.२।४६ ज.मं.) इति जयमङ्गलाकृतो यशोधरस्य वचनं निरस्तम्, तदुक्तं समरादित्यकथायां → 'सरीरिट्टइहेउभावेण आहारसधम्माणो कामा, परिहरियव्वा य एत्थ दोस'ित मोहदोसेण भणन्ति मन्दबुद्धिणो, तं पि न हु बुहजणमणोहरं, जओ विणा वि एएिहं मुणियतत्ताणं, पेच्छमाणाणं जहाभावमेव, बोंदिविरत्ताणं तीए सुद्धज्झाणाणं रिसीण दीसइ सरीरिठई; सेवमाणाण वि य ते तज्जिणयपावमोहेण अच्चन्तसेवणपराणं खयादिरोगभावओ विणासो ति । ता कहं ते सरीरिट्टइहेयवो, कहं वा आहारसधम्माणो ति । न य एयसंगया दोसा अपिरिचत्तिहें एएिहं अभिन्निनबन्धणत्तेण तीरिन्ति परिहरिउं । न खलु मोत्तूण मोहं कामाणं अणुवसमाईणं य अन्नं निमित्तं ति ← (सम.क.भव-९/पृ.८७१) इति ।

एतेन → बोद्धव्यं तु दोषेष्विव, न हि भिक्षुकाः सन्तीति स्थाल्यो नाधिश्रीयन्ते, न हि मृगाः सन्तीति यवा नोप्यन्ते इति वातस्यायनः ← (का.सू.१/२/४८) इति कामसूत्रोक्तिः निरस्ता, बुधानामुप-हासप्रायत्वादित्यधिकं समरादित्यकथायाम् (स.क.भव. ९/पृ.८७१) । ७/२०।।

'कलत्रसङ्ग्रहाय स्नानं कुर्यादि'ति, गुरुणानुज्ञात इत्यध्याहार्यम् । तदुक्तं **मनुस्मृतौ →** गुरुणाऽ-नुमतः स्नात्वा समावृत्तो यथाविधि । उद्घहेत द्विजो भार्यां सवर्णां लक्षणान्विताम् ।। ← (मनु.३/ ४) इति । अ**धीत्यपदसमभिव्याहृतः** = अधीत्यपदाऽव्यवहितोत्तरं न तु स्नायात्पदोत्तरं व्याख्यातः। →

ઉપરોક્ત વાતનું સમર્થન કરવા ગ્રંથકારશ્રી કહે છે કે →

# 'वेदं अधीत्य स्नायात्' वाड्यवियार

ગાથાર્થ :- કારણ કે 'વેદ ભણીને પત્નીસંગ્રહનિમિત્તક સ્નાન કરવું' આ વેદવચનમાં 'ભણીને' પદ પછી 'જ' કારની વ્યાખ્યા કરેલી છે. આ હકીકત ગૃહસ્થપણાની હીનતાને જણાવે છે. (૭/૨૧)

ટીકાર્થ: 'વેદં हि अधीत्य स्नायात्' આ વાક્યમાં 'हि' શબ્દ વાક્યની શોભા માટે છે. વેદ એટલે કે ઋગ્વેદ વગેરે ભણીને પત્ની સ્વીકાર માટે સ્નાન કરવું. આ એ વાક્યનો અર્થ છે. ઉપરોક્ત વેદવાક્યમાં વેદની વ્યાખ્યા કરનારા વિદ્વાનોએ 'અધીત્ય' પદ પછી એવકારનો = જકારનો અધ્યાહાર કરેલો છે, 'स्नायात्' પદ પછી નહિ. મતલબ કે ઉપરોક્ત વેદવાક્યનો એવો અર્થ નિશ્ચિત કરવામાં આવેલ છે કે 'વેદોને ભણીને જ પત્ની સ્વીકાર માટે સ્નાન કરવું, ભણ્યા વિના નહિ.' 'વેદોને ભણીને પત્ની સ્વીકાર કરવા સ્નાન કરવું જ' આવો 'જ' કાર પ્રયોગ વેદની વ્યાખ્યા કરનારા વિદ્વાનોએ કરેલ

तत् = तस्माद् 'वेदमधीत्य स्नायादेवे'त्यनवधारणाद् असावर्थो 'गृहस्थतां = कलत्रसङ्ग्र-हलक्षणां हीनां = औत्सर्गिकमैथुनपरिहाराऽपेक्षया <sup>२</sup>जघन्यामापवादिकीं ब्रूते । तदुक्तं-

वेदानधीत्य वेदौ वा वेदं वापि यथाक्रमम् । अविप्लुतब्रह्मचर्यो गृहस्थाश्रममावसेत् ।। ← (मनु.३/२) इति मनुस्मृतौ अप्यध्याहृत एवकारोऽधीत्यपदोत्तरं योज्यः । याज्ञवल्क्यस्मृतौ तु → गुरवे तु वरं दत्त्वा स्नायाद्वा तदनुज्ञया। वेदं व्रतानि वा पारं नीत्वा ह्युभयमेव वा ← (या.व.आचाराध्याय १/५१) इत्येवं स्पष्टमेव वेद-व्रततदुभयान्यतमसमिभव्याहृत एवकारः कण्ठत उक्तः । ततश्चाऽऽकौमा-राद्यतित्वपालनसिहष्णोस्संन्यासाश्रमोपादानमेव श्रेय इति द्योतितम् ।

इत्थमेव सिहष्णुमुद्दिश्य  $\rightarrow$  अधीत्य च गुरोर्वेदान् वेदौ वा वेदमेव वा। गुरवे दक्षिणां दद्यात् संयमी ग्राममावसेत् ।।  $\leftarrow$  (ल.हा.३/१०) इति **लघुहारीतस्मृति**प्रतिपादितं सङ्गच्छेत ।  $\rightarrow$  वेदानधीत्यानुज्ञात उच्यते गुरुणाऽऽश्रमी  $\leftarrow$  इति (कुं.१) इति **कुण्डिकोपनिषद्यपि** 'अधीत्य'पदोत्तरमेवकारोऽध्याहार्यः । वात्स्यायनेनाऽपि कामसूत्रे  $\rightarrow$  ब्रह्मचर्यमेव त्वाऽऽविद्याग्रहणात्  $\leftarrow$  (का.सू.२/६) इत्येवमेवकारोपदर्शनाद् ब्रह्मचर्यप्राधान्यमाविष्कृतम् । तदुक्तं जयमङ्गलाख्यायां तद्टीकायां यशोधरेणाऽपि  $\rightarrow$  यावद् विद्या न गृह्यते तावत्कामं न सेवेत, अन्यथा ह्यधर्मः तद्ग्रहणविद्याततः  $\leftarrow$  (का.सू.२/६ ज.मं.) इत्युक्तम् ।

→ भग्नशून्याऽमरौकःसु वासिनो ब्रह्मचिन्तकाः । एते परमहंसा वै नैष्ठिका ब्रह्मभिक्षवः ।। ← (बृ.परा.१२/१७३) इति बृहत्पराशरस्मृतेः, → निवृत्तिमार्ग-निष्कामकर्मणोः सर्वथा क्षमः । संन्यासधर्म एवाऽिस्ति सर्वश्रेष्ठोऽत्र भूतले ।। ← (सं.गी.५/३) इति संन्यासगीतायाः चाऽनुपपत्तेः 'वेदमधीत्य स्नायादेवे'त्यनवधारणात् ।

किञ्च यदि 'स्नायादेवे'त्यिभमतं स्यात्, न स्यात्तदा ब्रह्मचर्याश्रम-वानप्रस्थाश्रमद्वयमात्रानन्तरं वैकल्पिकः चतुर्थाश्रमाङ्गीकारोपदेशः, प्रतिपादितश्च स "आश्रमत्रयधर्मान्वा चिरत्वा प्राक् द्विजास्ततः । द्वयस्य वा ततः पश्चाच्चतुर्थाश्रममाचरेत् ।।" (बृ.परा.१२/१२०) इत्यादिना बृहत्पराशरस्मृतौ । परम्हंसपरिव्राजकोपनिषदि → ब्रह्मचर्यं समाप्य गृही भवेत् । गृहाद् वनी भृत्वा प्रव्रजेत् । यदि वेतरथा ब्रह्मचर्यदिव प्रव्रजेत् ← (पर.इं.१) इति यदुक्तं, यच्च → ब्रह्मचर्यं समाप्य गृही भवेत्, गृही भृत्वा वनी भवेत्, वनी भृत्वा प्रव्रजेत् । यदि वेतरथा ब्रह्मचर्यादेव प्रव्रजेद् ← (ना.परि.३/७६, जाबा.४/१) इत्यादिना नारदपरिव्राजकोपनिषदि जाबालोपनिषदि चोक्तं तदिप औत्सर्गिमेथुनपरिहारापेक्षया गृहस्थतां जघन्यां आपवादिकीं वृत्तिं ब्रूते । गृहस्थाश्रमस्याऽवश्यकरणीयत्वे तु → यदहरेव विरजेत् तदहरेव निथी. (अर्थात् 'पत्नीनो स्वीक्षर करवो छोय तो वेद्दोने लिशीने ४ पत्नीनिभित्तक्ष स्नान करवुं. पत्नीनो स्वीक्षर न करवो छोय तो तिशिभित्तक स्नान वेद्दपाठ पछी पश न करवामां आवे तो ते उत्तम ४ छे.') आवा प्रक्षरनो '४ कारनो प्रयोग सूर्यवे छे के संन्यास के अणंउश्रह्मधर्यधरारशनी अपेक्षाओ खञ्न करीने संसार मांउवो ते छीन ४ छे. औत्सर्शिक रीते भैधुनत्याण ओ ४ कर्तव्य छे. तेनी अपेक्षाओ खञ्न करवा, गृहस्थाश्रम मांउवो ते निम्न कक्षाओ छे, आपवादिकतुत्थ ल्मिकाओ छे.

१. हस्तादर्शे 'गृहेस्थ...' इति पाठः । २. 'जघन्यमा...' इत्यशुद्धः पाठो मुद्रितप्रतौ ।

'वेदं ह्यधीत्य स्नायाद् श्यदधीत्यैवेति शासितम् ।

स्नायादेवेति न तु यत्ततो हीनो गृहाश्रमः।। तत्र चैतदिति ।" (अ.२०/३-४) ।।२१।। अदोषकीर्त्तनादस्य प्रशंसा तदसङ्गता । विध्युक्तेरिष्टसंसिखेर्बहुलोकप्रवृत्तितः ।।२२।।

प्रव्रजेद् ← (या.व.१, पर.हं.२, जाबा.४/३, ना.पिर.३/७७) इति याज्ञवल्क्योपनिषत्-परमहंसपिरव्राजकोप-निषत्-जाबालोपनिषद्-नारदपिरव्राजकोपनिषद्वचनमि व्यर्थं स्यात्, कलत्रसङ्ग्रहपूर्वमेव कस्यचिल्लघुकर्मणो वैराग्यसम्भवात् । व्यासेन अपि → ब्रह्मचारी गृहस्थो वा वानप्रस्थोऽथवा पुनः। विरक्तः सर्वकामेभ्यः पारिव्राज्यं समाश्रयेत्।। ← (यतिधर्मसङ्ग्रह उद्धृत पृ.२) इत्येवं ब्रह्मचारिणोऽपि संन्यासाधिकारित्वमावेदितम्। प्रकृते → गौडी माध्वी तथा पैष्टी विज्ञेया त्रिविधा सुरा । चतुर्थी स्त्री सुरा ज्ञेया ययेदं मोहितं जगत् ।। मद्यपानं महापापं नारीसङ्गस्तथैव च । तस्माद् द्वयं परित्यज्य तत्त्वनिष्ठो भवेद् मुनिः।। ← (अव.गी.८/२५-२६) इति अवधृतगीतावचनमप्यत्रानुसन्धेयम् ।

प्रकृतेऽष्टकप्रकरणसंवादमाह- 'वेदिमि'ति । 'तत्र चैतिदिति' अस्यानन्तरं 'अतो न्यायात्प्रशंसाऽस्य न युज्यते' इति शेषः तत्रत्योऽवगन्तव्यः । एतृद्वृत्तिश्चैवम् → अथ कथमापवादिककल्पत्वं धर्मार्थादिविशेषणयुक्तमैथुनस्येत्याह वेदं = ऋगादिकं हिशब्दो वाक्यालङ्कारार्थः, अधीत्य = पठित्वा स्नायात् कलत्रसंग्रहाय स्नानं कुर्यात्, इत्यत्र वेदवाक्ये वेदव्याख्यातृभिः, यत् इति यस्मात्, अधीत्येव = वेदं पठित्वैव, नापठित्वा स्नायादित्येवमवधारणं शासितं = व्याख्यातिमिति । विपर्ययमाह- 'वेदमधीत्य स्नायादेव = वेदाध्ययनानन्तरं कलत्रसंग्रहाय स्नानं कुर्यादेव', इति = एवं न तु = न पुनरवधारणं शासितम्। अत औत्सीर्गको मैथुनपिरहार आपवादिकं मैथुनमित्यभिहितम् । अनेन चापवादिकेऽिप तत्र रागभावसूचनातो रागजन्यत्वहेतोः पक्षैकदेशासिखता परिहृता । अथाधिकृतवाक्यार्थनिगमनायाह यत् इति यस्मादेवमवधारणविधिः ततः = तस्मात्कारणात् हीनो = जघन्यः गृहाश्रमो = गृहस्थत्वं यत्या-श्रमापेक्षयेति गम्यम् । ततः किमित्याह तत्र च = तस्मिन् पुनर्गृहस्थाश्रमे एतत् = मैथुनं धर्मार्थादिविशेषणं सम्भवति, तत्रैव दारसङ्ग्रहात् । अतः = एतस्मात्, न्यायात् = नीतेः प्रशंसा = श्लाघा अस्य = मैथुनस्य न युज्यते = न घटते, यत्याश्रमापेक्षया हीनगृहाश्रमसम्भवित्वेन हीनत्वादस्येति ← (अष्टक-२०/३ वृत्ति)। अत एव→ न मांसमश्नीयात्, न स्त्रियमुपेयात् ←(बौ.ध.९/९९/२०) इति तैतिरीयबाह्यण-बौधायनधर्मसूत्रयोः वचनं प्रागुक्तं(पृ.४८६) देश-कालानवच्छेदेन प्रामाणिकमवसेयम्।।७/२९।। 'न मांसभक्षणे दोषो न मद्ये न च मैथुने' इत्यादेः सदोषत्वाविष्करोति – 'अदोषे' ति ।

ગાથાર્થ :- 'મૈથુન નિર્દોષ છે' એવું કહેવાથી તેની પ્રશંસા થાય છે. તે અસંગત છે. કારણ કે આ રીતે મૈથુનની વિધેયતા જણાવાથી તેમાં ઈષ્ટસાધનતા સિદ્ધ થવાના લીધે અનેક લોકોની તેમાં પ્રવૃત્તિ થાય છે. (૭/૨૨)

માટે અષ્ટકજીમાં જણાવેલ છે કે → 'વેદને ભણીને પત્નીસ્વીકાર કરવા માટે સ્નાન કરવું જોઈએ' - આ વેદવચનમાં 'ભણીને જ' આ પ્રમાણે અર્થઘટન કરવાની શાસ્ત્રકારોની શિક્ષા છે, નહિ કે 'વેદને ભણીને પત્નીસ્વીકાર કરવા માટે સ્નાન કરવું જ'- આ પ્રમાણેનું અર્થઘટન કરવાની. આ સૂચવે છે કે સંન્યાસ કે બ્રહ્મચર્યધારણની અપેક્ષાએ ગૃહસ્થાશ્રમ હીન છે અને તે ગૃહસ્થાશ્રમમાં આ મૈથુન છે. ← (૭/૨૧)

१. हस्तादर्शे 'यदेधी..' इत्यशुद्धः पाठः । हस्तादर्शान्तरे च 'यादे...' इत्यशुद्धः पाठः ।

अदोषेति । तत् = तस्माद् अस्य = मैथुनस्य अदोषकीर्त्तनात् = १दोषाऽभावप्रतिपादनाद् न च मैथुने इति वचनेन प्रशंसाऽसङ्गता = अन्याय्या, विध्युक्तेः = आप्तत्वाऽभिमतकृतप्रशंसया विध्युन्नयनाद् इष्टसंसिद्धेः = इष्टसाधनत्वनिश्चयात् परलोकभयनिवृत्तेर्बहूनां लोकानां तत्र प्रवृत्तितः (=बहुलोकप्रवृत्तितः) ।।२२।।

तस्मात् → इत्थीजोणीए संभवंति बेइंदिया उ जे जीवा । इक्को व दो व तिन्नि व लक्खपुहुत्तं च उक्कोसं ।। पंचिंदिया मणुस्सा एगनरभुत्तनारीगब्भिम्म । उक्कोसं नव लक्खा जायंति एगहेलाए।। पुरिसेण सह गयाए तेसिं जीवाण होइ उद्दवणं । वेणुगदिट्ठंतेणं तत्तायिसलागनाएणं ।। ← (सम्बोधसप्तिकागा.६३ वृत्तौ उद्धृताः) इत्यादिना आगमतः जीविहिंसाकारकत्वेन सिद्धत्वा-त्स्वरूपतो दुष्टस्य मैथुनस्य 'न च मैथुने' इति वचनेन दोषाभावप्रतिपादनात् प्रशंसा अन्याय्या = न्यायापेताः आप्तत्वाभिमतकृतप्रशंसया = आप्तत्वेन योऽभिमतः परेषां मनुस्तेन कृतया प्रशंसया 'मैथुनं बलवदिनष्टाननुबन्धित्वे सतीष्टसाधनं, आप्ताभिमतत्वात्, आप्तप्रशंसितत्वाद्वा, दानादिवदि'त्येवं विध्युन्नयनात् = मैथुनप्रवर्तक-विधिवाक्यानुमानात् मैथुनादिप्रवृत्तौ परलोकभयनिवृत्तोः = दुर्गित-दुर्भगत्व-दुर्बलत्वादिभीतिविलयात् बहूनां लोकानां तत्र = मैथुने प्रवृत्तितः । क्षते क्षारिनक्षेपन्यायेन तन्न युज्यते ।

किञ्च मांसभक्षण-मैथुनयोर्निर्दोषत्वे तु  $\rightarrow$  यन्मांसमश्नीयात् यत् स्त्रियमुपेयात्, निर्वीर्यः स्यात्, नैनमग्निरुपेयात्  $\leftarrow$  (तै.बा.१ ।१ ।९) इति तैतिरीयब्राह्मणवचनमप्यनुपपन्नमेव स्यात् । एतेन  $\rightarrow$  ब्रह्मचर्यमेव तद् यद् रात्रौ रत्या संयुज्यते  $\leftarrow$  (प्रश्नो.१/१३) इति प्रश्नोपनिषद्वचनं निरस्तम्, ऋतौ रात्रौ मैथुनप्रवृत्तिनिमित्तकजीववधे प्रवर्तकत्वात् । नानुपहत्य भूतानि भोगः सम्भवतीति वक्ष्यते (द्वा.द्वा.२४/५ भा.६, पृ.१६२९) । रुधिरसम्पर्कवद्विषप्रसरणन्यायेन भोगतृष्णाया वर्धनान्न तत्प्रशंसाऽर्हित । तदुक्तं बोधिच्यांवतारे  $\rightarrow$  विषं रुधिरमासाद्य प्रसर्पति यथा तनौ । तथैव च्छिद्रमासाद्य दोषश्चित्ते प्रसर्पति ।।  $\leftarrow$  (बो.च.७/६९) इति । एतेन  $\rightarrow$  भ्रूणहत्यामवाप्नोति ऋतौ भार्यापराङ्मुखः  $\leftarrow$  (व्या.स्मृ.२/४५) इति व्यासस्मृतिवचनं,  $\rightarrow$  ऋतुस्नातां तु यो भार्यां सन्निधौ नोपगच्छित । पितरस्तस्य तन्मांसं तिस्मन् रजिस शेरते ।।  $\leftarrow$  (बौ.ध.४/१/१/२०, सं.स्मृ.९९) इति बोधायनधर्मसूत्रं संवर्तस्मृतिवचनं च,  $\rightarrow$  ऋतुस्नातां तु यो भार्यां सन्निधौ नोपगच्छित । घोरायां भ्रूणहत्यायां पच्यते नात्र संशयः ।।  $\leftarrow$  (प.स्मृ. ४/१५, मा.पृ.१४/५) इति च पराशरस्मृति-मार्कण्डेयपुराणवचनं निरस्तम्, मिथ्याऽपायदर्शनेन स्वरूपतः सदोषे मैथुने बहुलोकप्रवर्त्तनात् ।

# निवृत्तिः किञ्च युक्ता भो सावद्यस्येतरस्य वा । आद्ये स्याद् दुष्टता तेषामन्त्ये योगाद्यनादरः।।२३।।

इदमेवाभिप्रेत्य अष्टकप्रकरणे 🗲 तत्र प्रवृत्तिहेतुत्वात् त्याज्यबुद्धेरसम्भवात् । विध्युक्तेरिष्टसं-सिद्धेरुक्तिरेषा न भद्रिका ।। ← (अ.प्र.२०/६) इत्युक्तम् । तद्वृत्तिश्चैवम् → उक्तिः = 'न मांसभक्षणे दोष' इत्यादिभणनम्, एषा = अनन्तराभिहिता इति धर्मिनिर्देशः, न भद्रिका = न शोभना इति साध्यधर्मनिर्देशः । कुतः ? इत्याह, तत्र = मैथुनेऽर्थापत्त्या प्रागुपदर्शितदोषे, प्रवृत्तिहेतुत्वात् = प्राणिनां प्रवर्तनिबन्धनत्वादिति हेतुः । प्रयोगश्चैवं या प्राणिनां सदोषपदार्थे प्रवृत्तिहेतुभूतोक्तिः सा न भद्रिका, यथा हिंसानिर्दोषतोक्तिः। सदोषमैथुनप्रवृत्तिहेतुश्चेयं न मांसेत्यादिकोक्तिरिति। प्रवृत्तिहेतुत्वमेव कुत इत्याह त्याज्यबुद्धेरसम्भवात् = 'त्याज्यं मैथुनमे'वम्भूता बुद्धिस्तस्या असम्भवात् अनुत्पादात्, 'न मैथुने दोष' एतामुक्तिं श्रद्दधानस्य कस्य नाम त्याज्यमिदमित्येषा बुद्धिराविरस्तीति त्याज्यबुद्ध्यभावे च को नाम न तत्र प्रवर्त्तत इति । त्याज्यबुद्ध्यसम्भव एव कृत इत्याह विधिर्विधानमनुष्ठानं मैथुनस्य, तस्योक्तिर्भागितिर्विध्युक्तिस्ततो = विध्युक्तेः । को हि नाम मैथुने न दोषोऽस्तीति वचनाद्विधेयं मैथुनं न प्रतिपद्यत इति । नन्वनेन वचनेन दोषाभावमात्रमेव मैथुनस्योक्तमिति कथमियं विध्युक्तिः स्यादित्याह, इष्टस्य अनादिमहामोहवासनावासितमानसानां देहिनामभिलिषतस्य मैथुनस्येतो मैथुननिर्दोषताभिधायकव-चनात संसिद्धिर्निष्पत्तिः इष्टसंसिद्धिस्ततः = इष्टसंसिद्धेः। को हि तस्य निर्दोषतामवगम्य तदिष्टं न निष्पादयति ? इष्टं चेदं सर्वप्राणभृतामिति । आह च "कामिनीसन्निभा नास्ति, देवतान्या जगत्त्रये। यां समस्तोऽपि पूंवर्गो, धत्ते मानसमन्दिरे।।" ( ) अत उक्तिरेषा न भद्रिकेति व्याख्यातमेव । अथवा उक्तिरेषा न भद्रिकेत्यस्यां प्रतिज्ञायां प्रवृत्तिहेतुत्वादयो भिन्नाश्चत्वारो हेतव इति ← (अष्टकवृत्ति २०/ ६) । इत्थञ्च → मत्तकाशिन्यः सेव्याः ← (बा.सू.३/६३) इति बार्हस्पत्यसूत्रमपि न भद्रकमित्यवधेयम्। अत एव -> धर्मा वर्णाश्रमाः सन्तः प्रवृत्ते रोधकाः क्रमात् । निवृत्तेः पोषकाश्चैव मत्यान्तःकरणे मम।। पराभक्तेः प्रजायन्ते आत्मज्ञानस्य वै पुनः । विकाशका न सन्देहो विद्यते पितरो ! ध्रुवम्।। ← (शं.गी.२/१३३-१३४) इति शम्भ्गीतावचनयोरिप न भद्रकता, → मैथुनं न चरेत् ← (आ.ध.१/१/ २/२६) इति आपस्तम्बधर्मसूत्रादिवचनव्याघातापत्तेश्च । एतेन →

आर्यजातेर्बीजरक्षाऽऽध्यात्मिकी च क्रमोन्नतिः । पितॄणां वर्धनाऽनल्पा, तत्कृपाप्राप्तिरेव च ।। सहोच्चैर्देवलोकैश्च सम्बन्धस्थापनं भृशम् । विबुधानां प्रसादश्च विश्वमङ्गलसाधकः ।। तथा स्वभावसंसिद्धसंस्कारोदयसाधनम् । बीजरक्षाऽऽत्मबोधस्य कैवल्याधिगमोऽपि च ।।

← (शं.गी.२/१३८-१३९-१४०) इति शम्भुगीतावचनकारिका निरस्ताः, नानाजीववधाऽविनाभावि-मैथुनप्रवृत्तिगर्भगृहस्थाश्रमप्रवर्तकत्वात्, आत्मबोधादेः तं विनाऽपि सम्भवाच्चेति दिक् । ७/२२।। विकल्पद्वितयमुपन्यस्य मांसभक्षणनिर्दोषतां प्रतिक्षिपन्नाह – 'निवृत्ति'रिति ।

ગાથાર્થ: - વળી, સાવઘની નિવૃત્તિ યુક્ત કહેવાય કે નિરવઘની ? જો સાવઘની નિવૃત્તિ યોગ્ય હોય તો મૈથુન દોષપ્રસ્ત સાબિત થશે. તથા નિરવઘની નિવૃત્તિને યોગ્ય માનતા હો તો ધર્મસાધના-યોગ-સંન્યાસ વગેરેનો અનાદર થશે. (૭/૨૩)

निवृत्तिरिति । किञ्च भोः सावद्यस्य कर्मणो निवृत्तिर्युक्ता = धर्मकारिणी इतरस्य = अन-वद्यस्य वा ? आद्ये पक्षे तेषां = मांस-मद्य-मैथुनानां दुष्टता स्यादन्त्ये पक्षे योगादेरनादरः (=योगा-द्यनादरः) स्यात्<sup>१</sup>, अनवद्यस्य तस्य<sup>२</sup> मांसादेरिव निवृत्तेरिष्टत्वादिति न किञ्चिदेतत् ।।२३।। <sup>३</sup>माध्यस्थ्यं केचिदिच्छन्ति गम्याऽगम्याऽविवेकतः । तन्नो विपर्ययादेवानर्गलेच्छानिरोधतः ।।२४।। माध्यस्थ्यमिति । केचिद् = मण्डलतन्त्रवादिनो गम्यागम्ययोरिववेकतो (=गम्यागम्याविवेकतः)

आद्ये पक्षे = सावद्यकर्मप्रतियोगिकनिवृत्तित्वेन निर्दोषत्वाङ्गीकारे मांस-मद्य-मैथुनानां दुष्टता अयत्निस्खा स्यात् । 'क्वोष्ट्रं क्व च नीराजना' न्यायेन मांसभक्षणादिर्निर्दोषता बाध्यत इत्यर्थः । अन्त्ये पक्षे = निरवद्यकर्मप्रतियोगिकनिवृत्तित्वेन निर्दोषत्वाध्युपगमे योगादेः = संन्यासादेरिप अनादरः = अनुपादेयता स्यात् । इदमेवोक्तं भाषारहस्यिववरणे → 'निवृत्तिस्तु महाफला' इत्यत्र निवृत्तेर्महाफलत्वं किं दुष्टप्रवृत्तिपरिहारात्मकत्वेन आहोस्विददुष्टप्रवृत्तिपरिहारात्मकत्वेन ? आद्ये कथं मांसभक्षणप्रवृत्तेरदुष्टत्वम्? अन्त्ये चाऽदुष्टिनवृत्तिपरिहारात्मकप्रवृत्तेरि महाफलत्वप्रसङ्गेन पूर्वापरिवरोधः । वस्तुतस्तु 'न मांसभक्षणेऽदोषः' इत्येवं नञः प्रश्लेषः कर्तव्यः, यतो भूतानां = जीवानां एषा प्रवृत्तिः = उत्पत्तिस्थानम्, भूतानां = पिशाचप्रायाणां वा एषा प्रवृत्तिनं तु विवेकिनामिति व्याख्येयमिति ← (भा.रह.स्त.९/गा.३५) । यथा चैतत्तत्त्वं तथाऽभिहितमस्माभिः विस्तरतो मोक्षरत्नाभिधानायां तट्टीकायाम् । ।७/२३।। मण्डलतन्त्रवादिमतमपाकर्तुमुपक्रमते – 'माध्यस्थ्यमि'ति। 'अस्त्रमस्त्रेण शाम्यति' इति न्यायेन यद्वा 'विषं विषेण व्यथत' इति न्यायेन यद्वा 'वज्रं वज्रेण भिद्यते' इति न्यायेन मण्डलतन्त्रवादिनो गम्याऽ-

ટીકાર્થ:- 'નિવૃત્તિસ્તુ મહાફલા' આ પ્રમાણે મનુસ્મૃતિમાં માંસભક્ષણ-મૈથુનસેવન વગેરેને ઉદ્દેશીને જે વાત કરી છે ત્યાં પ્રશ્ન એ ઉભો થાય છે કે માંસભક્ષણ વગેરે સાવઘ હોવાના કારણે તેની નિવૃત્તિ ધર્મજનક બને છે કે નિરવઘ હોવાના લીધે ? જો માંસભક્ષણ-મઘપાન-મૈથુનસેવન વગેરે દુષ્ટ હોવાના લીધે તેની નિવૃત્તિ ધર્મજનક બનતી હોય તો સ્પષ્ટ રીતે માંસભક્ષણાદિ સદોષ છે - એમ સિદ્ધ થઈ જશે. જો નિર્દોષ હોવાના લીધે માંસ વગેરેની નિવૃત્તિ ધર્મજનક બનતી હોય તો પછી નિર્દોષ એવા તપ-ત્યાગ-વૈરાગ્ય-દીક્ષા વગેરે યોગોની નિવૃત્તિ પણ ધર્મનું સાધન બની જશે અને એવું થશે તો કષ્ટસાધ્ય એવા તપ-ત્યાગ વગેરે યોગનો લોકો અનાદર કરશે. કારણ કે પ્રસ્તુત દ્વિતીય વિકલ્પમાં નિરવઘ એવા માંસભક્ષણ આદિની નિવૃત્તિની જેમ નિરવઘ એવા તપ વગેરે યોગની નિવૃત્તિ ઈષ્ટ બની જશે. મતલબ કે દ્વિતીય વિકલ્પમાં નિરવઘની નિવૃત્તિને ધર્મસાધન માનવામાં આવેલ હોવાથી તપ વગેરે યોગ નિર્દોષ હોવાથી તેની નિવૃત્તિ ધર્મસાધક બનવાની આપત્તિ આવશે. (૭/૨૩)

#### मंडलतंत्रवादीमत निराझ्र्य

ગાથાર્થ :- ગમ્ય અને અગમ્યમાં કોઈ ભેદભાવ ન રાખવાથી કેટલાક લોકો મધ્યસ્થતાને ઈચ્છે છે. તે બરાબર નથી. કારણ કે ગમ્યાગમ્યવિવેકથી જ અમર્યાદિત ઈચ્છા અંકુશમાં આવે છે.(૭/૨૪)

**ટીકાર્થ** :- મંડલતંત્રવાદી એવું સ્વીકારે છે કે → ગમ્યાગમ્યના અવિવેકથી = અભેદભાવથી જ મધ્યસ્થતા આવે. પત્ની ગમ્ય અને માતા-બેન વગેરે અગમ્ય છે - આમ વિવેકદર્ષ્ટિ = પત્ની અને

व्यवस्थानान्माध्यस्थ्यमिच्छन्ति, अन्यथा गम्यायां <sup>१</sup>रागेणागम्यायां च द्वेषादिना माध्यस्थ्यभङ्गात्, समप्रवृत्तौ च न सङ्क्लेश इति । तन्नो = नैव युक्तं, विपर्ययादेव = गम्याऽगम्यविवेकादेव अनर्गलायाः = अमर्यादाया इच्छाया मोहविकाररूपाया निरोधतः (=अनर्गलेच्छानिरोधतः) निरुद्धायाश्चेच्छायाः स्वल्पेन्धनाग्नेरिव स्वल्पकालस्थितिकत्वाद् देशनिवृत्तिगर्भत्वेन च माध्यस्थ्यबीजत्वमिति गम्याऽगम्य-विवेकधर्माऽऽहितशुभाऽऽशयादेव चाऽचिरेण परममाध्यस्थ्यमप्युपपद्यत इति भावः ।।२४।। गम्ययोः अविवेकतो माध्यस्थ्यमिच्छन्ति । तन्मतं स्पष्टमेव ।

ग्रन्थकृत् तदपाकरोति- 'तन्ने'ति । देशनिवृत्तिगर्भत्वेन = गम्यागम्ययोर्मध्ये मातृ-भिगनी-परस्त्री-पणाङ्गनाद्यगम्यांशतो निवृत्तिगर्भितत्वेनेति शिष्टं स्पष्टम् । मण्डलतन्त्रवादिमतनिराकरणावसरे शास्त्र-वार्तासमुच्चयेऽपि →

अगम्यगमनादीनां धर्मसाधनता क्वचित् । उक्ता लोकप्रसिद्धेन प्रत्यक्षेण विरुध्यते ।। स्वधर्मोत्कर्षादेव तैः तथा मुक्तिरपीष्यते । हेत्वभावेन तद्भावो नित्य इष्टेन बाध्यते ।। माध्यस्थ्यमेव तद्धेतुरगम्यगमनादिना । साध्यते तत्परं येन तेन दोषो न कश्चन।। एतदप्युक्तिमात्रं यदगम्यगमनादिषु । तथाप्रवृत्तितो युक्त्या माध्यस्थ्यं नोपपद्यते ।। अप्रवृत्त्यैव सर्वत्र यथासामर्थ्यभावतः । विशुद्धभावनाभ्यासात् तन्माध्यस्थ्यं परं यतः ।। यावदेविन्वधं नैतत् प्रवृत्तिस्तावदेव या । साऽविशेषेण साध्वीति तस्योत्कर्षप्रसाधनात् ।। नाप्रवृत्तेरियं हेतुः कृतिश्चिदिनवर्तनात् । सर्वत्र भावाविच्छेदादन्यथाऽगम्यसंस्थितिः ।। तच्चास्तु लोकशास्त्रोक्तं तत्रौदासीन्ययोगतः । सम्भाव्यते परं ह्येतत् भावशुद्धेर्महात्मनः ।।

← (शा.वा.२/३०-३७) इत्युक्तम् । युक्ततमञ्चैतद्, अन्यथा रागोद्रेकाभिवृद्धिरेव प्रसज्येत । तदुक्तं तारदपित्रज्ञज्ञोपनिषदि विष्णुपुराणे महाभारते भागवते मनुस्मृतौ स्कन्दमहापुराणे अपि → न जातु कामः कामानामुपभोगेन शाम्यति । हविषा कृष्णवर्त्मेव भूय एवाभिवर्धते । । ← (ना.पिर.३/३७, वि.पु.४ ।१० ।२३, भाताभां लेहशान राजवाधी लोगववा योग्य पत्नीभां राग थवाथी अने लोगअयोग्य भाता-लेन वगेरेभां हेष थवाथी भध्यस्थतानो लंग थाय छे. ज्यारे पत्नी-भाता-लेन वगेरेभां सभान रीते प्रवृत्ति करवाथी अर्थात् पत्नीनी क्षेम भाता-लेन वगेरेने लोगववाथी प्रस्तुत राग-हेष३्प संक्षेश थतो नथी. समहिष्टिथी सर्वत्र प्रवृत्ति करवामां संक्षेश थवानी क्षेष्ठ शक्यता रहेती नथी. ← परंतु भंउवतंत्रवादीनी उपरोक्त वात लरालर नथी. कारश के गम्यागम्य संलंधी विवेक्ष द्वारा क अभर्याहित लोगेव्छा-विषयविकार अंकुशमां आवे छे. अत्य र्जन्यनवाणा अग्निनी क्षेम अंकुशमां आवेखी र्ज्यु = विषयवासना बांलो समय टक्ती नथी. तेम क मैथुनप्रवृत्तिना विषय३पे भाता-लेन दीक्षरी वगेरेनो त्याग करवाथी (पत्नी विषयक) लोगेव्छा आंशिक्ष निवृत्तिथी गर्लित थवाथी से नियंत्रित लोगेव्छा माध्यस्थ्यनुं लीक छे. (अमर्याहित लोगेव्छा छोय तो मध्यस्थता न संलवे. मर्याहित थाय तो से लोगेव्छा मध्यस्थप्रानं कारण जनी क्षयः) तेथी गम्यागम्यविवेक्षदि स्व३प धर्मथी आवेख शुल लावथी टुंक समयमां परममध्यस्थता प्रश्न संप्राप्त थाय छे - सेवो अर्धी अलिप्राय छे. (७/२४)

१. हस्तादर्शे 'रागस्या' इत्यशुद्धः पाठः । हस्तादर्शान्तरे 'रागस्य गम्या..' इत्यशुद्धः पाठः ।

महाभारत-आदिपर्व-७५/५०, अनुशासनपर्व-अ.१४५, अनुशा.अ.९३/४४, भाग.१९/१४,म.स्मृ.२।९४, स्क.पु. ७/१/२५५/३५) इति । तदुक्तं रामगीतायामि → न जातु कामः कामानामुपभोगेन शाम्यति । अभिवर्धत एवाऽयं हिवषाऽग्निरिवाऽधिकम् ।। ← (रा.गी.१५/४४) इति । ततश्च मण्डलतन्त्रवादिमतमजाकृपाणीयन्यायमनुसरित । तदुक्तं वर्धमानेन गणरत्नमहोदधौ → यथाऽजया भूमिं खनन्त्या आत्मवधाय कृपाणो दिशतस्तत्तुल्यं वृत्तं केनचिदात्मविनाशाय कृतमजाकृपाणीयम् ← (ग.महो.पृष्ठ-१९६) इति ।

बौद्धानामिष सम्मतिमदम् । तदुक्तं सूत्रिपटकान्तर्गते दीघिनकाये पाथिकवर्गे → पाणातिपातो अदिन्नादानं मुसावादो च वुच्चित । परदारगमनञ्चेव नप्पसंसन्ति पण्डिता ।। (दी.नि ३।८। २४५-पृष्ठ १३७) उस्सूरसेय्या परदारसेवना, वेरप्पसवो च अनत्थता च। पापा च मित्ता सुकदिरयता च, एते छ ठाणा पुरिसं धंसयन्ति ।। ← (दी.नि.३।८।२५३-पृष्ठ.१४०) इति । यथोक्तं वात्स्यायनेन अपि कामसूत्रे → धर्मार्थयोश्च वैलोम्यान्नाऽऽचरेत् पारदारिकम् ← (का.सू.पारदारिकप्रकरण-६०) । प्रकृते च → तणकट्ठेण व अग्गी लवणजलो वा नईसहस्सेहिं । न इमो जीवो सक्को तिप्पेउं कामभोगेहिं।। ← (आ.प्र.५१, म.वि.२४९, महा.प्र.५५) इति आतुरप्रत्याख्यान-मरणविभक्ति-महाप्रत्याख्यानप्रकीर्णकवचन-मप्यनुसन्धेयम्। ततश्च माध्यस्थ्यसाधनाय गम्यागम्यव्यवहारिवलोपे 'वृश्चिकभिया पलायमानस्य आशीविषमुखे निपात' इति न्यायापातो दुर्वार एव इति भावनीयम् ।।७/२४।।

વિશેષાર્થ :- પત્ની જોડે જેવો વ્યવહાર થાય તેવો જ વ્યવહાર મા-બેન-દીકરી-પરસ્ત્રી વગેરે સાથે કરવામાં આવે તો વાસ્તવમાં મધ્યસ્થતા નથી આવતી પણ વાસના બેકાબુ બને છે. રાગ-દ્વેષ ઘટવાના બદલે રાગ-દ્રેષ વર્ષ છે. પોતાની વાસના સંતોષવા મા-બેન તૈયાર ન થાય તો ઉલટો તેના ઉપર દ્રેષ આવે અને મા-બેન તેમાં સંમત થાય તો કામવાસના વધે- આમ બન્ને રીતે રાગ-દેષ વધવાના જ છે. મધ્યસ્થતા આવવાની શક્યતા ક્યાં રહી ? હા, મા-બેન-દીકરી જોડે પવિત્ર દેષ્ટિએ જોવા-બોલવાનો વગેરેનો વ્યવહાર જે રીતે કરવામાં આવે છે તેવી જ પવિત્ર દેષ્ટિએ પત્ની જોડે જોવા-બોલવા વગેરેનો વ્યવહાર કરવામાં આવે તો હજુ મધ્યસ્થતા આવવાની - કામવાસના ઘટવાની શક્યતા છે. પરંતુ આવું તો મંડલતંત્રવાદીવાળા કરતા નથી. પત્ની સાથે જેવો વ્યવહાર થાય તેવો વ્યવહાર મા-બેન સાથે કરવા તેઓ તૈયાર થાય છે પણ મા-બેન-દીકરી સાથે જેવો પવિત્ર વ્યવહાર થાય તેવો વ્યવહાર પત્ની સાથે કરવા મંડલતંત્રવાદી તૈયાર થતા નથી. આ જ વાત એવું સાબિત કરે છે કે મધ્યસ્થતાનો પ્રેમ વાસ્તવમાં તેમના હૃદયમાં નથી. પરંતુ કામવાસનાના કાદવને ઉડાડવાનો જ મુખ્ય આશય તેમના હૈયામાં ઊંડે-ઊંડે છવાયેલ છે. હકીકત એ છે કે અખંડ આજીવન બ્રહ્મચર્ય પળાય તો ઉત્તમ. એ શક્ય ન હોય તો હરાયા ઢોરની જેમ જ્યાં ત્યાં મોઢું ઘાલવાના બદલે એક સુયોગ્ય સંસ્કારી પાત્ર જોડે લગ્નસંબંધ બાંધી બાકીની તમામ વિજાતીય વ્યક્તિ જોડે પવિત્ર દેષ્ટિ-પાવન ભાવ- શુદ્ધ વ્યવહાર કરવામાં આવે તો બેકાબુ વાસના અંકુશમાં આવે અને કાળક્રમે તે વાસના ક્ષીણ થાય. પછી કોઈ પણ વ્યક્તિમાં પોતાની વાસનાપૂર્તિના સાધન તરીકેની દેષ્ટિ ખતમ થઈ આત્મદર્શન-સિદ્ધસ્વરૂપદર્શન કરવાની કળા પ્રગટે છે. આ રીતે આગળ વધતાં અંતે તાત્ત્વિક પરમમધ્યસ્થતા પ્રગટ થાય કે જે મોક્ષ અપાવે. ગમ્યઅગમ્યની વિવેકદર્ષ્ટિ જેની પાસે નથી તેની પાસે આ માર્ગની તાત્ત્વિક સમજણ જ નથી. (૭/૨૪)

नाऽऽद्रियन्ते तपः केचिदुःखरूपतयाऽबुधाः । आर्तध्यानादिहेतुत्वात्कर्मोदयसमुद्भवात् ।।२५।। नेति । केचिदबुधास्तपो दुःखरूपतया नाऽऽद्रियन्ते, सर्वेषामेव दुःखिनां तपस्वित्वाऽविशेषापत्तेः , दुःखविशेषेण च तद्विशेषप्रसङ्गात् । तदाह -

'सर्व एव च दुःख्येवं तपस्वी सम्प्रसज्यते । विशिष्टस्तद्विशेषेण सुधनेन धनी यथा ।। महातपस्विनश्चैवं त्वन्नीत्या नारकादयः । शमसौख्यप्रधानत्वाद् योगिनस्त्वतपस्विनः' ।। (अष्टक ११/२-३) इति ।

साम्प्रतं सौगतमतनिराकरणाय तन्मतमुपदर्शयति- 'नादियन्ते' इति

अबुधाः बौद्धाः 'तपोऽनादरणीयं दुःखरूपत्वात् ज्वरादिवदि'त्यनुमानात् तपसो दुःखरूपतामुपपाद्य तन्नाद्रियन्ते । किञ्च दुःखरूपत्वेऽपि तपस उपादेयत्वे **सर्वेषामेव दुःखिनां तपस्वित्वाऽविशेषापत्तेः**, दुःखविशेषेण च = दुःखोत्कर्षेण तु तद्विशेषप्रसङ्गात् = तपउत्कर्षाऽऽपातात् ।

अष्टकप्रकरणवचनं आह – 'सर्व' इति । तद्वृत्तिस्त्वेवम् → सर्व एव = निरवशेष एव, यः किश्चित्, दुःखी = दुःखवान्, 'चशब्दो' दूषणान्तरसमुच्चये, एवं = दुःखात्मकस्यापि तपसो युक्तिमत्त्वाभ्युपगमे सित स तपस्वी = तपोयुक्तः सम्प्रसज्यते = प्राप्नोति, अनशनादिदुःखस्य व्याध्यादिदुःखस्य च दुःखत्वाविशेषात् । दुःखात्मकस्य तपसोऽभ्युपगमे च दुःखस्यैव तपस्त्वेनाभ्युपगमादिति भावः । तथा विशिष्टः = प्रधानतरः तपस्वी प्रसज्यत इति प्रक्रमः । केनेत्याह तद्विशेषेण = दुःखविशेषेण हेतुना । क इव केनेत्याह सुधनेन = प्रचुरधनेन धनी = महाधनः यथा = येन प्रकारेणेति (अ.प्र.१९१२ वृ.)।

अथ सर्व एव दुःखी तपस्वी प्रसज्यतां को दोषः ? इत्याह – **महातपस्विनः** = विशिष्टतपोधनाः, प्रसज्यन्त इति गम्यते, चकारो दोषान्तरसमुच्चये, **एवं** = उक्तप्रकारया त्वन्नीत्या = भवन्न्यायेन, दुःखी तपस्वीत्यभ्युपगमलक्षणेनेति भावः, **नारकादयो** = नैरियकादयः, तेषां महादुःखितत्वात्। आदिशब्दान्म- हावेदनाभिभूतितर्यगादेः परिग्रहः। शमः = प्रशमः, स एव सौख्यम्, यदाह- "तणसंथारिनसन्नो वि,

#### તપશ્ચર્યા અંગે બોલ્દ્ર મત

ગાથાર્થ :- કેટલાક અજ્ઞાની લોકો તપને દુઃખરૂપ માનીને આચરતા નથી. આર્તધ્યાનનો હેતુ હોવાથી તથા કર્મોદયના લીધે ઉત્પન્ન થયેલ હોવાથી તપને તેઓ દુઃખમય માને છે. (૭/૨૫)

ટીકાર્થ:- કેટલાક અજ્ઞાની લોકો દુઃખરૂપ હોવાથી તપને આદરતા નથી. તેઓ એમ કહે છે . કે- દુઃખરૂપ એવા ઉપવાસ વગેરેથી જો તપસ્વી થઈ જવાતું હોય તો તમામ દુઃખી જીવો એકસરખી રીતે તપસ્વી બની જશે. તથા મોટું દુઃખ ભોગવે તેને મહાતપસ્વી માનવા પડશે.

અષ્ટકજીમાં જણાવેલ છે કે → "દુઃખ વેઠવાને પણ તપ માનવામાં આવે તો આ રીતે તમામ દુઃખી જીવ તપસ્વી બની જશે. તથા મોટા દુઃખ ભોગવવાથી વિશિષ્ટ તપસ્વી બની જવાશે. જેમ પુષ્કળ ધન હોય તેનાથી ધનવાન બની જવાય છે તેમ વધુ દુઃખ ભોગવવાથી મહાતપસ્વી થઈ જવાશે. તથા તમારી આવી નીતિ-રીતિ મુજબ નરકના જીવો મહાતપસ્વી થઈ જશે. કારણ કે તેઓ મહાદુઃખી છે જ. તથા સમતાના સુખને ભોગવવાથી યોગી પુરુષો અતપસ્વી બનવાની આપત્તિ આવશે." ←

दुःखरूपत्वं चोपवासादिरूपस्य तपसः कायपीडारूपस्य आर्तध्यानादिहेतुत्वात्। तदाह-आहारवर्जिते देहे धातुक्षोभः प्रजायते । तत्र चाऽधिकसत्त्वोऽपि चित्तभ्रंशं समश्नुते ।। (अष्टक ११/४)

तथा कर्मोदयात् = असातवेदनीयोदयात् समुद्भवाद् = उत्पत्तेः (=कर्मोदयसमुद्भवात्) ज्वरादिवत् । ततश्चाऽनर्थहेतुत्वात् त्याज्यमेव, न तु लोकरूढ्या कर्तव्यमिति भावः ।।२५।।
मुणिवरो भट्टरागमयमोहो । जं पावइ मुत्तिसुहं, कत्तो तं चक्कवट्टी वि।।" (संस्तारकप्रकीर्णक-४८) शमसौख्यं प्रधानं येषां तेन वा प्रधाना ये ते तथा तद्भावस्तत्त्वं तस्मात् = शमसौख्यप्रधानत्वात् = अदुःखितत्वादित्यर्थः । योगिनः समाधिमन्तः, तुशब्दः पुनरर्थः, अतपस्विनः = अतपोधनाः, दुःखात्मकत्पसोऽभावादिति भावना, त्वन्नीत्या प्रसज्यन्त इति प्रकृतमेवेति ← (अ.प्र.९९/३ वृ.) ।

न च दुःखरूपताऽस्य कथं सिद्धेति शङ्कनीयम्, दुःखरूपत्वञ्च उपवासादिरूपस्य तपस आर्त्तध्यानादिहेतुत्वात् सिध्यति । न च हेतोस्स्वरूपमसिद्धम्, उपवासादेरार्त्तध्यानादिहेतुत्वं कायपीडा-रूपत्वादेव सिध्यति । प्रयोगान्तरश्चैवम् – तपो नादरणीयं असातवेदनीयोदयादुत्पत्तेः, ज्वरादिवत् । असातवेदनीयञ्चोपलक्षणं भोगान्तरायादेः । न च हेतुरसिद्धः, क्षुत्पिपासादीनां परिषहाणामसातवेदनीयोदय-सम्पाद्यत्वेन भोजनाद्यभावस्य च भोगान्तरायादिप्रयुक्तत्वेनागमोक्तत्वात् । अत एव तन्न मोक्षाङ्गम् । तदुक्तं पञ्चवस्तुके → णाऽणसणाइ दुहं ति मोक्खंगं कम्मविवागत्तणओ ← (पं.व.५४०) इति ।

इत्थञ्च अनर्थहेतुत्वात् धातुक्षोभ-चित्तभ्रंशाऽऽर्त्तध्यानाद्यन्यंकारणत्वात् त्याज्यमेव तपः। उपलक्षणात् युक्त्यागमबिहर्भूतत्वादिप तत्त्याज्यताऽवगन्तव्या । तदुक्तं अष्टकप्रकरणे → युक्त्यागमबिहर्भूतमत-स्त्याज्यमिदं बुधैः । अशस्तध्यानजननात्, प्राय आत्मापकारकम् ।। ← (अ.प्र.९९/४) इति। तद्वृत्तिस्त्वेवम् → "युक्तिश्चोपपित्तरागमश्चाप्तवचनं, ताभ्यां बिहर्भूतं तदननुपाति तद्बाधितं = युक्त्यागम-बिहर्भूतम्। तत्र युक्तिबिहर्भूतता प्रागुपदर्शिता, आगमबिहर्भूतता चैवमवगन्तव्या । "भावियजिणवयणाणं, ममत्तरिहयाण नित्य उ विसेसो । अप्पाणिम्म परिम्मि य, तो वज्जे पीडमुभओ वि ।।" (पञ्चवस्तुक-५३९) अनशनादौ तु स्वकायपीडा प्रतीतैवेति । अतः = इति यस्मादनेकानन्तरोदितदूषणोपेतं, अतः = एतस्माद्धेतोः, त्याज्यं = त्यागार्दं इदं अनशनादिदुःखात्मकं तपः। कैरित्याह बुधैः = युक्त्यागमहृदयज्ञैः, न तैर्लोकरूढ्या प्रवर्तितव्यं भवति, बुधत्वाभावप्रसङ्गादिति हृदयम् । तथा आत्मापकारकं = स्वस्या-

<sup>&#</sup>x27;તપ દુઃખરૂપ કેમ છે ?' એવી શંકા ન કરવી. કારણ કે ઉપવાસાદિરૂપ તપ કાયાને પીડાકારી હોવાથી આર્તધ્યાનનો હેતુ છે. માટે ઉપવાસાદિસ્વરૂપ કાયક્લેશકારક તપ દુઃખરૂપ જ છે. કહેલ છે કે "આહાર વિના શરીરમાં ધાતુક્ષોભ થાય છે. ત્યારે અધિક સત્ત્વવાળા પણ જીવનું મન ભ્રષ્ટ થાય છે." તથા અશાતાવેદનીય કર્મના ઉદયથી ઉત્પન્ન થતા હોવાથી જેમ તાવ વગેરે દુઃખરૂપ છે તેમ ઉપવાસ વગેરેમાં ભૂખ્યા રહેવું એ પણ ભોગાંતરાય કર્મ વગેરેના ઉદયનું કાર્ય હોવાથી દુઃખાત્મક જ છે. તેથી અનર્થનો હેતુ હોવાના લીધે ઉપવાસાદિ સ્વરૂપ તપ ત્યાજ્ય જ છે. લોકરુઢિથી તપ કર્તવ્ય નથી. એવો અહીં આશય છે. (૭/૨૫)

यथासमाधानं<sup>ः</sup> विधेरन्तःसुखनिषेकतः । नैतज्ज्ञानादियोगेन क्षायोपशमिकत्वतः ।।२६।।

यथेति । नैतत् परोक्तं युक्तं, यथासमाधानं = मन-इन्द्रिय-योगानां 'समाधानमनतिक्रम्य विधे: = 3सो य तवो कायव्वो जेण मणो मंगूलं ण चिंतेइ । जेण ण इंदियहाणी जेण य जोगा ण हायंति।। (महानिशीथचूर्णि-२४, पञ्चवस्तुक-२१८) इत्यागमेन विधानात् ।

अन्तः = मनिस भावाऽऽरोग्यलाभसम्भावनातः <sup>४</sup>सुखस्य निषेकतः = निक्षेपात् (=अन्तःसुखनि-षेकतः) । इत्थमपि कदाचित् कस्यचिद् भवन्त्या अपि देहपीडाया आर्त्तध्यानाद्यहेतुत्वात् बंहीयसा मानससुखेनाऽल्पीयस्याः कायपीडायाः प्रतिरोधात् । तदुक्तं-

नर्थनिबन्धनमिदम्, कुतः ? अशस्तध्यानजननात् = अप्रशस्ताध्यवसायोत्पादकत्वात्, प्रायो = बाहुल्येन, उत्पद्यते हि भोजनाद्यभावे अप्रशस्तध्यानम् । इह च प्रायोग्रहणात् श्रीमन्महावीरादिभिर्व्यभिचारपरिहारो दर्शित इति। अतोऽपि त्याज्यमेवेदं बुधैरिति प्रक्रमः इति पूर्वपक्षः" ← (अ.प्र.१९/४ वृ.)।।७/२५।।

उत्तरपक्षयति - 'यथे'ति । मन-इन्द्रिय-योगानां समाधानं = समाधिं अनतिक्रम्य दुर्ध्यानादिकञ्च यथा न स्यात् तथा । तदुक्तं ज्ञानसारे -> तदेव हि तपः कार्यं दुर्ध्यानं यत्र नो भवेत् । येन योगा न हीयन्ते क्षीयन्ते नेन्द्रियाणि वा।। 🗲 (ज्ञा.सा.३१/७) इति। अध्यात्मतत्त्वालोके अपि 🔿 न यत्र दुर्ध्यानमूपस्थितं स्याद योगा न हानिं समवाप्नुवन्ति । क्षीणानि न स्युः पुनरिन्द्रियाणि कुर्यात् तपः तत् सुविचारयुक्तम् ।। ← (अ.तत्त्वा २/२८) इत्युक्तम् ।

→ सो नाम अणसण तवो जेण मणो मंगुलं न चिंतेइ । जेण न इंदियहाणी, जेण य जोगा न हायंति ।। ← (म.वि. १३४) इति **मरणविभक्तिप्रकीर्णक**वचनमप्यत्र साक्षि । तदुक्तं

# 🛊 तप अंगे भीद्ध भतनुं निराક्स्स 🌣

ગાથાર્થ :- ઉપરોક્ત બૌદ્ધ મત વ્યાજબી નથી. કારણ કે સમાધિ ટકે તે રીતે તપ કરવાનું વિધાન છે. તેમજ તપથી ચિત્તમાં પ્રસન્નતાનું સિંચન થાય છે. અને જ્ઞાનાદિના સંબંધથી તપ ક્ષાયોપશમિક ધર્મરૂપ છે. (૭/૨૬)

ટીકાર્થ:- તપને દઃખ૩૫ માનનાર બૌદ્ધ વગેરે વિદ્વાનોએ પૂર્વે તપની અકર્તવ્યતા જણાવી તે વ્યાજબી નથી. કારણ કે મન, ઈન્દ્રિય અને આરાધનાના યોગોની સમાધિનું ઉલ્લંઘન કર્યા વિના તપ કરવાનું જૈનાગમમાં વિધાન છે. જૈન આગમમાં એમ જણાવેલ છે કે 'તેવો તપ કરવો જોઈએ કે જેથી મન આર્તધ્યાન ન કરે, આંખ વગેરે ઈન્દ્રિયોની શક્તિ ન ઘટે તથા સ્વાધ્યાય-સંયમ આદિ યોગોની આરાધના હાનિને ન પામે.' આ વાતથી સચિત થાય છે કે તપ દુઃખરૂપ કે આર્ત્તધ્યાનસ્વરૂપ નથી. ઊલ્ટં તપ દ્વારા ભાવ આરોગ્ય-આત્મકલ્યાણપ્રાપ્તિની સંભાવનાથી તપસ્વીને મનમાં પ્રસન્નતાની લહેર ઉઠે છે. આ રીતે હોવા છતાં પણ ક્યારેક કોઈકને તપ દરમ્યાન દેહપીડા થતી હોય તો પણ તે પીડા આર્તધ્યાન વગેરેનું કારણ બનતી નથી. કેમ કે તપનિમિત્તક પુષ્કળ માનસિક પ્રસન્નતાના લીધે અલ્પ કાયપીડા ગૌણ બની જાય છે, અટકી જાય છે. કાયપીડા થવા છતાં કાયપીડા બળવાનરૂપે અનુભવાતી નથી. અષ્ટકજીમાં જણાવેલ છે કે → તપમાં મન, ઈન્દ્રિય કે

१. मुद्रितप्रतौ '...धानविधे' इत्यशुद्धः पाठः । २. हस्तादर्शे 'समाधिम...' इति पाठान्तरम् । ३. तच्च तपः कर्तव्यं येन मनोऽमंगलं न चिन्तयति । येन नेन्द्रियहानिर्येन च योगा न हीयन्ते । ४. हस्तादर्शे 'सुखेस्य' इति पाठः । Jain Education International For Private & Personal Use Only

मनइन्द्रिययोगानामहानिश्चोदिता जिनैः । यतोऽत्र तत्कथं त्वस्य युक्त्या(ता) स्याद् दुःखरूपता।। याऽपि चानशनादिभ्यः कायपीडा मनाक् क्वचित्। व्याधिक्रियासमा सापि<sup>१</sup> नेष्टसिद्ध्याऽत्र<sup>२</sup> बाधनी।। दृष्टा चेष्टाऽर्थसंसिद्धौ कायपीडा ह्यदुःखदा । रत्नादिवणिगादीनां ³तद्वदत्राऽपि भाव्यताम् ।। वीरभद्रसूरिभिः अपि आराधनापताकाप्रकीर्णके → सो नाम बाहिरतवो जेण मणो मंगुलं न चिंतेइ। जेण य न जोगहाणी मणनिव्वाणी य से होइ ।। ← (आ.प. १४९) इति । इत्थं भावितकायतया भावितचित्ततया च दुःखमय-सुखमयान्यतरवेदनाभिष्यङ्गविरहेण बौद्धनीत्यापि विवेकयुक्तबाह्यतपसः कल्याणकारिताऽनाविलैव ।

अष्टकप्रकरणसंवादमाह कारिकात्रितयेन 'मन' इत्यादि । तद्वत्तिश्चैवम् → पूर्वपक्षवादिना यदुक्तम्, 'दुःखात्मकं तपो न युक्तिमत् कर्मोदयस्वरूपत्वात्', तत्र दुःखात्मकमिति विशेषणं तपसो न सिद्धमिति तावदावेदयति । कथम् ? मनश्च चित्तमिन्द्रियाणि च करणानि योगाश्च प्रत्युपेक्षणादयः संयमव्यापारा **मन-इन्द्रिय-योगा**स्तेषाम्, **अहानिः** = अनाबाधता **चोदिता** = अभिहिता। अथवा **च-**शब्दः समुच्चये, तेन अनुपप्लुतता च, उदिता = उक्ता, जिनैः = तीर्थङ्करैः, यतो = यस्मात्कारणात्, अत्र तपसि। यदाह- 'सो हु तवो कायव्वो, जेण मणो मंगुलं न चिन्तेइ । जेण न इंदियहाणी, जेण य जोगा न हायंति ।।' (पञ्चवस्तुक-२१४ + महानिशीथचूर्णि-२४)। तथा- "ता जह न देहपीडा, न यावि चियमंससोणियत्तं तु । जह धम्मज्झाणवुड्ढी, तहा इमं होइ कायव्वं ।। (पञ्चवस्तुक-८५३) तत् इति तस्मात्कारणात् कथं = केन प्रकारेण न कथञ्चिदित्यर्थः, तु इति वितर्के, अस्य = तपसः युक्ता = उपपन्ना स्यात् = भवेत् दुःखरूपता = असुखस्वभावता ? तदेवं दुःखात्मकत्वं तपसो-ऽसिखं तदसिद्धावयुक्तिमत्त्वमप्यसिद्धमित्युक्तमिति । ननु देहपीडाकारित्वेनानशनादीनां दुःखस्वरूपत्वमनुभूय-मानमपि कथमसिद्धमिति व्यपदिश्यत इत्याह - यापि इति। अनशनादिभ्यः उक्तन्यायेन तावदेहपीडा न भवत्येव। यापि च अनशनादिभ्य उपवासादिभ्यः, आदिशब्दादूनोदरतादेः सकाशात्, कायपीडा = शरीरबाधा, न तु मनःपीडा, मनाक् = स्वल्पा, क्वचित् = देशे काले वा न पुनः सर्वत्र सर्वदा सा सम्भवति उक्तन्यायप्रवृत्तस्य साऽपि इति इह दृश्यं तेनासावपि, न बाधनी = नैव बाधिका, न मनसो दुःखदा। किमित्यत आह इष्टिसद्ध्या = वाञ्छितार्थसाधनात् अत्र = प्रवचने। किंविधासा-वित्याह व्याधिक्रियासमा = रोगचिकित्सातुल्या। यथाहि रोगचिकित्सायां मनाकु देहस्य पीडा सत्यपि न बाधिका आरोग्यसिद्धेः, एवं तपस्यपि देहपीडा भावारोग्यसंसिद्धेर्न भावतो बाधिकेति भावनेति । इष्टार्थसंसिद्धौ देहपीडाया अदुःखरूपतां दृष्टान्तेन समर्थयन्नाह - न केवलमस्माभिरेवेहोपन्यस्ता,

इष्टार्थसिसद्धी देहपीडाया अदुःखरूपता दृष्टान्तेन समर्थयन्नाह – न केवलमस्माभिरेवेहपिन्यस्ता, दृष्टा च = लोकेऽवलोकिता, दृष्टार्थसंसिद्धौ = अभिप्रेतप्रयोजनप्राप्तौ सत्याम्, कायपीडा = देहबाधा, स्वाध्याय आदि योगोनी छानि न थाय એવું श्री िष्ठनेश्वर लगवंतोએ જણावेल छे. तेथी आ तपमां दुः अरूपता कि रीते युक्तिसंगत अने? तथा अश्वसश्च-उपवास वगेरे द्वारा क्यांक के थोडी देछपीडा थाय छे ते रोगनी विक्रित्सातुल्य छे. तेथी ते पीडा लावआरोग्यरूप ઈष्टनी सिद्धि थवा द्वारा प्रस्तुतमां आधक्क अनती नथी. लोक्सां पश देणाय छे के रत्न वगेरेना वेपारीओने धंधामां शारीरिक तक्ष्वीक्ष छोवा छतां धन वगेरेनी सिद्धि थवाथी

(अष्टक-११/५-६-७) इति ।

तथा ज्ञानादीनां, आदिना शम-संवेग-सुख-ब्रह्मगुप्त्यादिग्रहः, योगेन = सम्बन्धेन (=ज्ञानादियो-हिशन्दः स्फुटार्थः, अदुःखदा = न पीडाकारिणी। केषामित्याह, रत्नानि मरकतादीनि आदिर्येषां वस्त्र-सुवर्णादीनां तानि तथा तेषां विणक् वाणिजको = रत्नादिवणिक् स आदिर्येषां कृषीवलादीनां ते तथा तेषां रत्नादिवणिगादीनाम्। ततः किमित्याह तेषामिव = विणगादीनामिव = तद्वत्, अत्रापि = अनशनादित-पोविषयेऽपि भाव्यतां = निपुणिधया पर्यालोच्यताम्। तथाहि – रत्न-सुवर्ण-वसनादिवणिक्कृषीवलादीनां समीहितार्थसंसिद्धिबद्धनिश्चयानां अपारपारावारावतारकान्तारिनस्तरणधरणीप्रकर्षणादिविविधव्यापारपरायणानां क्षुत्पिपासाश्रमादिजनितदेहपीडा न मनोविधुरताऽऽधायिनीति । एवं साधूनामपारसंसारसागरादिचरादुत्तितीर्षूणामनशनोदरतादितपोजनितदेहपीडा न मनोवाधाविधायिनीति ।

इह पुनर्विशेषसम्प्रदायं केचिदेवमूचु:- "िकल को 5पि दरिद्रविणजको दूरदेशान्तरं गत्वा कथङ्कथमपि रत्नान्युपार्जितवान् चिन्तितवांश्च 'कथमहमेतानि महामूल्यानि सर्वाशासम्पादकानि महारत्नानि चौरव्या-कुलमरण्यं निस्तीर्य स्वनगरं गत्वोपभोगं नेष्यामि' ? ततस्तेनोत्पन्नबुद्धिना तान्येकत्र स्थाने निहितानि, काचादिशकलानि च पोट्टलिकायां बद्धानि, सा च दण्डाग्रे निबद्धा। ततश्चौरपल्लीमध्येन 'अहो रत्न-विणजको गच्छति' इत्येवं महता शब्देन व्याहरन्नरण्यमितक्रामित स्म । ततो मार्गपल्लीषु च ये जनास्ते तं वीक्ष्य ससंभ्रममागत्य निभालयन्ति स्म । अपश्यंश्च काचादिशकलानि, अवधीरितवन्तश्च 'ग्रहगृहीतोऽ-यिम'ति विभावयन्तः । ततः पुनरिप तथैव निवृत्तः, तत्रापि यैः पूर्वं न वीक्षित आसीत्ते तथैव वीक्षितवन्तोऽथावधीरितवन्तश्च, एवं पुनरपि असावरण्यमध्येन गतवान् ततस्तृतीयवेलायामितपरिचि-तत्वादवधीरितस्तस्करजनेन, ततोऽसौ निश्चितं 'न मां कोऽपि अत्रारण्यमार्गे स्खलयिष्यती'ति निश्चित्य रत्नानि गृहीत्वा शीघ्रं शीघ्रं तदुपयो(भो)गाय वाञ्छितपुरप्राप्तावरण्यात्तन्निर्वाहणे चातीवौत्सुक्येनानवरत-महाप्रयाणकैः क्षुत्पिपासाश्रमादीन भवतो भूयसोऽप्यवगणयन् गन्तुं प्रवृत्तः। बहुतरमार्गमितलङ्घितः सन् पिपासाभिभृतो भावयामास, 'अहो अहमद्य जलं विना म्रिये, न च रत्नोपभोगभाजनं भवामी'त्येवं भावयता मरणभयभीतेन रत्नोपभोगकाङ्क्षिणा दृष्टं सरः पङ्कप्रायपानीयं पङ्कमग्नमृगादिकलेवरपूय-कुमिजलव्याकुलं विलीनमतिदुर्गन्धं विरसं तुच्छजलं दृष्ट्वा च गन्धमजिघ्रता रसमनास्वादयता दुष्करकरणं कुर्वता अक्षिणी निमील्याञ्जलिभिस्तत्पीतवान् परं स्वास्थ्यं चागमत् । तदुपष्टिम्भितश्च क्षीणिपपासा-दुःखोऽक्षेपेणेष्टपूरं प्राप्तः रत्नोपभो(यो)गसुखं चेति" । उपनयस्तु प्रागुक्त एवेति ← (अ.प्र.९९/५-६-७ वृत्ति)

तदेवं तपसो दुःखात्मकतां व्युदस्य साम्प्रतं कर्मोदयजन्यतां प्रतिक्षिपन्नाह – तथा ज्ञानादीनामिति। यद्यपि → खंती य मद्दवऽज्जव मृत्ती तव संजमे अ बोद्धव्वे । सच्चं सोयं आर्किचणं च बंभं च जइधम्मो ।। ← (दशवैकालिकनिर्युक्ति-अध्य.६/१४८ + आवश्यकनिर्युक्तिसङ्ग्रहणी गाथा-३-पगामसज्ज्ञाय + नवतत्त्वप्रकरण-२९) दशवैकालिकनिर्युक्त्यादिवचनादेव क्षान्त्यादियतिधर्मे तपसो निर्देशतः क्षायोपश-ते पीऽ। दुःजहायङ जनती नथी. ते रीते प्रस्तुतमां तप अंगे पश विचारवुं. ←

તથા ज्ञाना. । તેમ જ જ્ઞાન, સમતા, સંવેગ, પ્રસન્નતા, બ્રહ્મચર્યની વાડનું પાલન વગેરે ગુણોના

गेन) क्षायोपशमिकत्वतः = चारित्रमोहनीयकर्मक्षयोपशमसमुद्भवत्वान्न तप औदयिकत्वादना-दरणीयम् । तदाह-

"विशिष्टज्ञान-संवेग-शमसारंमतस्तपः। क्षायोपशमिकं ज्ञेयमव्याबाधसुखात्मकम्।।(अ.११/८)" मिकत्वं सिद्धमेव । न हि यतिधर्माणामौदयिकभावरूपताऽभिमता । तथापि तपसः क्षायोपशमिकत्वे अष्टकसंवादमाह 'विशिष्टे' ति ।

तद्वृत्तिस्त्वेवम् → 'विशिष्टाः' प्रधानाः सम्यग्दर्शनविशेषितत्वात्, 'ज्ञानं' च तत्त्वसंवेदनम्, 'संवेगश्च' संसारभयं मुक्तिमार्गाभिलाषिता वा, शमश्च कषायेन्द्रियमनसां निरोधो ज्ञानसंवेगशमाः, विशिष्टाश्च ते ते चेति कर्मधारयः, त एव सारः = अन्तर्गर्भो यस्य तैर्वा सारं यत्तत्तथा, ज्ञानादि-सारमेव तपः तपो भवति नेतरत्, अल्पफलत्वात् । यदाह- "सिष्ठं वाससहस्सा" (उपदेशमाला-८१) गाथा, "छज्जीवकायवहगा" (उपदेशमाला-८२) गाथा। 'अतः' इति यस्मादुक्तयुक्तेरदुःखात्मकमत एत-स्माद्धेतोः, तपः = अनशनादि, किमित्याह, क्षयेण = उदीर्णचारित्रमोहनीयकर्मणश्छेदेन सह उपशमस्तस्यैव विपाकापेक्षया विष्कम्भितोदयत्त्वं = क्षयोपशमस्तत्र भवं क्षायोपशमिकं होयं = ज्ञातव्यम्, न पुनः कर्मोदयस्वरूपम्। तथा अविद्यमाना व्याबाधा अविरतिजनिताः अनन्तराः पारम्पर्यकृता वा ऐहिक्यः पारित्रक्यो वा यस्मिंस्तदव्याबाधम्, तच्च तत्सुखं च तदेवात्मा = स्वभावो यस्य तद् 'अव्याबाधसुखात्मकं' = प्रशमसुखात्मकं सिद्धसुखानुकारीत्यर्थः । अनेन च श्लोकेन तपसोऽकर्मोदयस्वरूपत्वमदुःखत्वरूपत्वं चावेदितम् । उक्तं चैतदन्यत्रापि-

"जं इय इमं न दुक्खं, कम्मविवागो वि सव्वहा णेवं । खाओवसिमयभावे, एयंति जिणागमे भणियं।। खन्ताइसाहुधम्मे, तवगहणं सो य खओवसिमयम्मि । भाविम्मि विणिद्दिट्टो, दुक्खं चोदइयगे सव्वं।।

(पञ्चवस्तुक-८५७-८५८) एतेन च तपसो दुःखरूपत्व-कर्मोदयस्वरूपत्वपरिहारेण "सर्व एव हि दुःख्येव" इत्यादिश्लोक(अ.११/२-३)द्वयाभिहितं तपोदूषणं सर्वं परिहृतमवगन्तव्यं, दुःखस्वरूपत्वाश्रय-त्वात्तस्येति ← (अष्टकवृत्ति-११/८)।

'सिंडुं वाससहस्सा' इत्यत्र 'तिसत्तखुत्तो दएण धोएण। अणुचिण्णं तामिलणा अन्नाणतवुत्ति अप्य-फलो'।। इत्येवं गाथापूर्त्तिः करणीया उपदेशमालातः (उप.मा. ८१) । 'छज्जीवकायवहगा' इत्यत्राऽपि 'हिंसकसत्थाइं उवइसंति पुणो । सुबहुं पि तविकलेसो बालतवस्सीण अप्पफलो'।। (उपदेशमाला-८२) इत्येवं गाथापूर्त्तिः तत एव कार्या ।

किञ्च तपसा विघ्नविच्छेदो भवतीति बौद्धानामि सम्मतम् । प्रव्रज्यार्थं अप्रकुलिकपुत्रस्य राष्ट्रपा-संसर्जिथी तपधर्म क्षायोपशिमें छे. अर्थात् यारित्रमोह्णनीय तथा वीर्यान्तराय कर्मना क्षयोपशम्थी उत्पन्न थयेल होवाथी उपवासाहि तप औहियक्षकृप नथी. अशातावेह्णनीय कर्मना उद्दय्थी तप उत्पन्न थयेल नथी. माटे ४ तप अनाहरू था अनाहरू था अप्रकुष्ठमां ४ अशावेल छे के "विशिष्ट केटिना ज्ञान, समता, संवेग वगेरेथी गर्मित होवाना कारणे तपने क्षायोपशिमें अष्ट्रवो. तथा तप अव्याजाध सुजरूप छे." (माटे पूर्वे ७/२५ पृष्ठ-५१० उपर ४ ४ अशावेल हतुं के 'तप हु:जरूप छे, आर्तध्यानरूप छे, असातावेह्णीय४न्य छे...' आ अधी वात वाहियात छे- अम साजित थाय छे.) लस्य सप्ताहकालं यावदुपोषितस्य लब्धजननी-जनकसम्मतेः बौद्धप्रव्रज्यालाभः श्रूयत एव । तदुक्तं मिज्झमिनकाये → अथ खो रट्ठपालो कुलपुत्तो 'न मं माता-पितरो अनुजानिन्त अगारस्मा अनगारियं पब्बज्जाया'ति तत्थेव अनन्तरिहताय भूमिया निपिज्जि 'इधेव मे मरणं भिवस्सिति पब्बज्जा वा'ति। अथ खो रहुपालो कुलपुत्तो एकिम्पि भत्तां न भुञ्जि, द्वेपि भत्तानि न भुञ्जि, तीणिपि भत्तानि न भुञ्जि, चत्तारिपि भत्तानि न भुञ्जि, पञ्चिप भत्तानि न भुञ्जि, छिप भत्तानि न भुञ्जि, सत्तिप भत्तानि न भुञ्जि, स्तिपि भत्तानि न भुञ्जि' ← (म.नि. २/४/२९६, पृ.२५७ रहुपालसुत्त) इत्यादि । ततश्च सुष्ठूक्तं महावीरिगीतायां → तपोयोगेन सर्वेषां चित्तशुद्धिः प्रजायते। तपोयोगो महायोगो मोहादीनां विनाशकः।। ← (महा. गी.९९/३) इति ।

एतेन → मृद्धी शय्या, प्रातरुत्थाय पेया, भक्तं मध्ये, पानकं चापराह्णे । द्राक्षाखण्डं शर्करा चार्धरात्रे मोक्षश्चान्ते शाक्यपुत्रेण दृष्टः ।। ← ( ) इति वाममार्गीयबौद्धैः मिथ्या कल्पितः प्रलापोऽिप निरस्तः स्वयमेव सुगतेन सदैवैकाशनतपःपालनात्, परेषामि तिद्धधानात्, रात्रिभोजनिवेधाच्च। तदुक्तं मिन्झमिनकाये → भगवा एतदवोच- 'अहं खो, भिक्खवे, एकासनभोजनं भुञ्जामि, एकासनभोजनं खो, अहं, भिक्खवे भुञ्जमानो अप्पाबाधतञ्च सञ्जानामि अप्पातङ्कतञ्च लहुद्वानञ्च बलञ्च फासुविहारञ्च । एत्थ तुम्हेपि, भिक्खवे एकासनभोजनं भुञ्जथ, एकासनभोजनं, खो भिक्खवे, तुम्हेपि भुञ्जमाना अप्पाबाधतञ्च सञ्जानिस्सथ अप्पातङ्कतञ्च लहुद्वानञ्च बलञ्च फासुविहारञ्च ← (म.नि. २.२.९३४ पृ.९०९)। रात्रिभोजनत्यागश्च मिन्झमिनकाये → भगवा भिक्खू आमन्तेसि- 'इङ्घ तुम्हे भिक्खवे, एत्तं रित्तं विकालभोजनं पजहथा ← (म.नि.२.२.९४९ पृ.९२५),... तत्र खो भगवा भिक्ख् आमन्तेसि- 'अहं खो, भिक्खवे, अञ्जत्रेव रित्तभोजना भुञ्जामि । अञ्जत्र खो पनाहं, भिक्खवे, रित्तभोजना भुञ्जमानो अप्पाबाधतञ्च सञ्जानिस्तथ अप्पातङ्कतञ्च लहुद्वानञ्च बलञ्च फासुविहारञ्च। एत्थ, तुम्हेपि, भिक्खवे अञ्जत्रेव रित्तभोजना भुञ्जय । अञ्जत्र खो पन, भिक्खवे, तुम्हे पि रित्तभोजना भुञ्जमाना अप्पाबाधतञ्च सञ्जानिस्तथ अप्पातङ्कतञ्च लहुद्वानञ्च बलञ्च फासुविहारञ्चा'ति ← (म.नि.२.२. १७६ पृ. १४८) इति दर्शितः ।

न च तथाप्युपवास-षष्ठाऽष्टमादीनां दुःखरूपतया हेयत्वमेव स्यादिति वाच्यम्, → तवस्स मूलं धिती ← (नि.भा. ८४ चू.) इति निशीथचूर्णिवचनाद् धृतिसम्पन्नानामुग्रतपसोऽपि दुःखरूपत्वाऽभानात्, स्वल्पसत्त्वेऽपि सहिष्णोर्मुमुक्षोर्दुःखवेदनतोऽकुशलकर्मक्षयादिलाभात्। तदुक्तं सुगतेनैव मिज्झमिनकाये की-टागिरिसूत्रे अश्वजिदादिकं प्रति → यस्मा च खो एतं भिक्खवे ! मया जातं दिट्ठं विदितं सच्छिकतं फिस्सितं पञ्जाय- 'इधेकच्चस्स एवरूपं दुक्खं वेदनं वेदयतो अकुसला धम्मा परिहायन्ति, कुसला धम्मा अभिवड्ढन्ती'ति । तस्माहं 'एवरूपं दुक्खं वेदनं उवसम्पज्ज विहरथा'ति वदामि ← (म.नि. २/२/१०/१७९-पृष्ठ-१५१) इति । प्रकृते → उपवासादिसिहष्णुत्वं च ← (बा.सू.३/४) इति वार्हस्यत्य-सूत्रमिप स्मर्तव्यम् ।

किञ्च सुगतस्य सम्बोधिप्राप्तिः षड्वर्षीयोग्रतपश्चर्यादित एवोपदर्शिता। तदुक्तं सुगतेनैव **मज्झि**-मिनकाये पाशराशिसूत्रे बोधिराजकुमारसूत्रे च → किच्छेन मे अधिगतं हलं दानि पकासितुं । राग- दोसपरेतेहि नायं धम्मो सुसम्बुधो  $\leftarrow$  (म.नि.१/३/६/२८१ पृ.२२७ + २/४/५/३३७ पृष्ठ-२९९) इति । अन्याऽन्यरथपरिवर्तनसमागत-प्रसेनजितभूपालोदाहरणमेव मिज्झमिनकायगतरथिवनीतसूत्रवर्ति सुगतोक्तं परम्परयोग्रतपश्चर्यासाफल्यसिद्धये प्रभवतीत्यवधेयम् (दृश्यतां मिज्झमिनकाय-रथिवनीतसूत्र-१/३/४/२५९-पृष्ठ २०६) ।  $\rightarrow$  तपस्सी अक्कोधनो होति, अनुपनाही । तपस्सी अनिस्सुकी होति, अमच्छरी  $\leftarrow$  (दी.नि.३/२/५) इति दीधनिकायवचनमि तात्पर्यवृत्त्या तपस उपादेयतामेवाऽऽवेदयित । यथोक्तं सुत्तिनिपाते अपि  $\rightarrow$  सद्धा बीजं, तपो वृद्धि  $\leftarrow$  (सु.नि.१/४/२) इति ।

ततश्च तपोनिषेधे 'निन्दामि च पिबामि चे'ति न्यायापातो दुर्वारः सुगतस्य ।

वस्तुतः तपस्विसुगितसाक्षात्करणात् सुगतस्य तपोगर्हादिकं नैव सम्भवित । तदुक्तं सुगतेन दीघिनकाये → एकच्चं तपिस्सं अप्पदुक्खिवहारिं पस्सामि दिब्बेन चक्खुना विसुद्धेन अतिक्कन्तमानुसकेन कायस्स भेदा परं मरणा सुगितं सग्गं लोकं उपपन्नं । योहं, कस्सप, इमेसं तपस्सीनं एवं आगितञ्च गितञ्च चुितञ्च उपपित्तञ्च यथाभूतं पजानामि, सोहं किं सब्बं तपं गरिहस्सामि, सब्बं वा तपिसं लूखाजीविं एकंसेन उपक्कोसिस्सामि उपविदस्सामि ? ← (दी.नि. १/८/३८४, पृ. १४७) इति।

यत्तु केषाञ्चित्तपस्विनामि दुर्गितगामित्वं तत्तु न तपोदूषणं किन्तु तादृशजीवगतकषायादीनामेव दूषणम्, अन्यथा बौद्धभिक्षूणामिप केषाञ्चिद् दुर्गितगामित्वाद् बौद्धदीक्षाया अपि निन्द्यत्वमेवाऽऽपद्येत । संयुत्तिनकाये → तपो च ब्रह्मचिरयञ्च तं सिनानमनोदकं ← (सं.नि.जरावर्ग-९/९/६/५८-पृ. ४४) इत्येवं तपो-ब्रह्मचर्ययोः चित्तमलापनायकत्वेन निर्जलस्नानरूपताऽपि सुगतोक्ता इत्थमेव सङ्गच्छते ।

किञ्च, तपोजन्याऽरत्यऽसहनेऽधीरत्वमेव बौद्धानां सिध्यति, जैनानां त्वरितसिहिष्णुतया धीरत्वमेव । तदुक्तं अंगुत्तरिनकाये → धीरो हि अरितस्सहो ← (अंगु.४/३/८) इति । 'तपो दुःखात्मकिम'ति मत्वा तपःकरणावसरेऽरितकरणमेव परमार्थतो दुःखं, न तु तपो दुःखम् । एतेन → अनिभरित खो आवुसो ! इमिस्मं धम्मिवनये दुक्खा, अभिरित सुखा ← (अंगु.९०/७/६) इति अंगुत्तरिनकायवचनमि व्याख्यातम् ।

यत्तु दीघनिकाये उदुम्बरिकसिंहनादसूत्रे सुगतेन → तपस्सि तपं समादियित, सो तेन तपसा अत्तानुक्कंसेति परं वम्भेति अयम्पि खो, निग्रोध ! तपस्सिनो उपिक्किलेसो होति । ..यम्पि, निग्रोध ! तपस्सी तपं समादियित, सो तेन तपसा मज्जित मुच्छित पमादमापज्जित । अयम्पि सो, निग्रोध! तपस्सिनो उपिक्किलेसो होति । ..... तपस्सी तपं समादियित सो तेण तपसा लाभ-सक्कार-सिलोकं अभिनिब्बत्तेति, सो तेन लाभ-सक्कार-सिलोकंन अत्तानुक्कंसेति परं वम्भेति । अयम्पि सो, निग्रोध ! तपस्सिनो उपिक्किलेसो होति.... तपस्सि तपं समादियित, सो तेन तपसा लाभ-सक्कार-सिलोकं अभिनिब्बत्तेति, सो तेन लाभ-सक्कार-सिलोकंन मज्जित मुच्छिति पमादमापज्जित ← (दी.नि.३/२/५८-५९, पृ ३०-३१) इत्यादिना ये तपस्विदोषा दिश्ताः, तत्रैव चाग्रे → तपस्सी तपं समादियित, सो तेन तपसा न अत्तानुक्कंसेति, न परं वम्भेति । एव सो तस्मिं ठाने परिसुद्धो होति ।... यम्पि, निग्रोध! तपस्सी तपं समादियित, सो तेन तपसा न मज्जित, न मुच्छिति, न पमादमापज्जित । एवं सो तिस्में ठाने परिसुद्धो होति ।.... तपस्सी तपं समादियित, सो तेन तपसा न मज्जित, न मुच्छिति, न पमादमापज्जित । एवं सो तिस्में ठाने परिसुद्धो होति ।.... तपस्सी तपं समादियित, सो तेन तपसा लाभ-सक्कार-सिलोकं अभि-

निब्बत्तेति, सो तेन लाभ-सक्कर-सिलोकेन न अत्तानुक्कंसेति, परं न वम्भेति । एवं सो तस्मिं ठाने परिसुद्धो होति ।.... तपरसी तपं समादियति, सो तेन तपसा लाभ-सक्कार-सिलोकं अभिनिब्बत्तेति, सो तेन लाभ-सक्कार-सिलोकेन न मज्जति, न मुच्छति न पमादमापज्जति । एवं सो तस्मिं ठाने परिसुद्धो होति ← (दी.नि. ३/२/६४, पृ.३३) इत्येवं या तपस्विशुद्धिरुपदर्शिता तदुभयाभ्युपग-मोऽस्माकमनाविल एव । → नो इहलोगट्ठाए तवमहिद्विज्जा ← (द.वै.९/४/४) इत्यादिना दशवैकालिकसूत्रे तपःसमाधिप्रदर्शनावसरे तपःशुद्धिर्दर्शितैवेति विवेकपूर्वं तपःकरणे योग्यस्य न दोषसम्भवः, अन्यथा शील-प्रज्ञादेरिप त्याज्यतैवाऽऽपद्येत । विनयद्वात्रिंशिकायां (द्वा.२९/२४ पृष्ठ-१९९८) स्पष्टीभविष्यतीदम ।

किञ्च तपोऽकरणतः सुखशीलतयाऽकुशलधर्मवृद्ध्यादिदर्शने तु तपश्चर्यादरेण दुःखोदीरणतोऽकु-शलधर्महान्याद्यानयनं सुगतस्याऽप्यभिप्रेतमेव। इदमेवाऽभिप्रेत्य सुगतेन मज्झिमनिकाये > "भिक्खवे ! भिक्खु इति पटिसञ्चिक्खति- 'यथासुखं खो मे विहरतो अकुसला धम्मा अभिवङ्ढन्ति, कुसला धम्मा परिहायन्ति; दुक्खाय पन मे अत्तानं पदहतो अकुसला धम्मा परिहायन्ति, कुसला धम्मा अभिवड्ढन्ति यंनूनाहं दुक्खाय अत्तानं पदहेय्यन्ति । सो दुक्खाय अत्तानं पदहित तस्स दुक्खाय अत्तानं पदहतो अकुसला धम्मा परिहायन्ति, कुसला धम्मा अभिवड्ढन्ति ← (म.नि.३/१/१/२२,पृ.१०) इति यदुक्तं तदपि सापेक्षभावेन तपश्चर्यायाः साफल्यमुपादेयत्वञ्चोपदर्शयतीत्यवधेयम्

किञ्च तपश्चर्यायामाहारादित्यागानुबृंहणमस्ति, तच्च सुगतेन **मज्झिमनिकाये** धातुविभङ्गसूत्रे 🔿 चागमनुब्रूहेय्य ← (म.नि.३/४/१०/३४३, पृ.२८८) इत्येवं विहितमित्यर्थतः तपश्चर्याया विहितत्वमेवेति। प्रकृते → तपसा प्राप्यते सत्त्वं सत्त्वात् सम्प्राप्यते मनः । मनसा प्राप्यते ह्यात्मा ह्यात्माऽपत्त्या निवर्तते ।। ← (मैत्रे.१/४/२) इति **मैत्रेय्युपनिषद्व**चनं, → नाऽतपस्कस्याऽऽत्मज्ञानेऽधिगमः कर्मसिद्धिर्वा

← (मैत्रा.४/३) इति च **मैत्रायण्युपनिषद्**वचनं → यद् दुस्तरं यद् दुरापं यद् दुर्गं यच्च दुष्करम्। सर्वं तत् तपसा साध्यं तपो हि दुरतिक्रमम् ।। ← (मनु.१९/२३९) इति मनुस्मृतिवचनं, → तपसो हि परं नास्ति  $\leftarrow$  (म.भा.वन.९९/९९) इति **महाभारत**वचनं,  $\rightarrow$  तपसा चीयते ब्रह्म  $\leftarrow$  (मण्ड.९/

9/८) इति च **मुण्डकोपनिषद्व**चनमपि यथातन्त्रमनुयोज्यम् ।

तपःकरणे सुवर्णघटनन्यायः सङ्गच्छते । यथाऽघटितं सुवर्णमुल्कामुखेऽतितपनोत्तरं कुण्डलाद्या-कारसंस्थितं सत् शीतलीक्रियते सौवर्णिकैः तथैवाऽयमात्माऽपि प्रबलतरतपोदहननिर्दग्धकर्ममलोत्तरं शुद्धचैतन्यैकस्वरूपसंस्थितः सन् कात्स्न्येन शीतीभूतः सम्पद्यत इति दिक् ।

तपःकुलके अपि → अधिरं पि थिरं, वंकं पि उजुअं, दुल्लहं पि तह सुलहं। दुस्सज्झं पि सुसज्झं तवेण संपज्जए कज्जं । ← (त.कु.३) इत्येवं तपःफलमुपदर्शितम् । तत्त्वार्थभाष्ये उमास्वातिवाचकैः अपि → षड्विधादिप बाह्यात् तपसः सङ्गत्याग-शरीरलाघवेन्द्रियविजय-संयमरक्षण-कर्मनिर्जरा भवन्ति ← (त.भा.९/२९) इत्येवमनशनादिबाह्यतपःफलमुपदर्शितम्। यथोक्तं उत्तराध्ययनसूत्रे अपि → तवेणं भंते ! जीवे किं जणेइ ? वोयाणं जणेइ ← (उत्त.२९/२८) इति । → व्यवदानं = पूर्वबद्धकर्मापगमतो विशिष्टां शुद्धिम् ← (उत्त.२९/२८ पृष्ठ-५८६) इति तद्वृत्तौ शान्तिसूरयः । प्रकृते → न हि दुःखरूपं तपो विना दुःखप्रदं पापं नश्यति, यथा लोके पारदमन्तरेण विषव्रणानां नोपशान्तिः 🗲 (जै.न्या.मा.३/८/४) इति **जैमिनीयन्यायमालाविस्तर**वचनमपि यथातन्त्रं भावनीयम् ।

शमादय एव क्षायोपशमिका न तु तप इति चेद् ? न, गुणसमुदायरूपस्य १तपसोंऽशविवे-चनेन पृथक्करणेऽतिप्रसङ्गात्, क्रोधादिदोषविरोधेन शमादीनामिव प्रमादादिदोषविरोधेन तपसोऽप्या-

वस्तुतः गुणसमुदायरूपस्य = स्वाध्याय-विनय-वैयावृत्त्य-ध्यानादिगुणसमूहात्मकस्य तपसः अंशिव-वेचनेन = अप्रमत्ततास्वाध्यायाद्यंशिववेकेन पृथक्करणे = स्वतन्त्रविभागकरणे अतिप्रसङ्गात् = लङ्घ-नादावितव्याप्तेः । किञ्च क्रोधादिबाधकत्वाद्यथा शमादीनामात्मगुणत्वं तथैव प्रमादादिबाधकत्वात्तपसोऽपि तथात्वमव्याहतमेवेत्याशयेनाह — क्रोधादीति ।

वस्तुतस्त्वनशनादिलक्षणस्यापि जिनाज्ञानुसारिणः तपसः स्वरूपत आत्मगुणत्वमेव अनाहारकत्वस्व-भावानुगुणत्वात् । अत एव **हारिभद्रीयावश्यकवृत्तौ** चरमावश्यकार्थाधिकारनिरूपणावसरे "अनशनादि-गुणसन्धारणा प्रत्याख्यानस्य" (आ.नि.७९-पृ.३६) इति गदितम् । इत्थञ्चानाहारत्वस्यात्मस्वभावतया-ऽनशनादिरूपेऽपि तपसि विरक्तानामानन्दानुभवोऽनाविल एव । **एतेन →** स्वभावविहितो धर्मः कस्य नेष्टः प्रशान्तये ? ← (श्री.भा. ७/९५/९४) इति श्रीमद्भागवतवचनमपि व्याख्यातम् ।

किञ्च तत एव तपोऽपि न केवलमुपवासलक्षणमेकविधमेव भगविद्भिरुपिदिष्टम्, किन्तु द्वादशधा। यथोक्तं **मरणविभक्तिप्रकीर्णके** →

अणसणमूणोयरिया वित्तिच्छेओ रसस्स परिचाओ । कायस्स परिकिलेसो छट्टो संलीणया चेव ।। विणए वेयावच्चे पायच्छित्ते विवेग-सज्झाए । अब्भिंतरं तवविहिं छट्टं झाणं वियाणाहि ।।

← (म.वि. १२७-१२८) इति । तदुक्तं दशवैकालिकनिर्युक्तौ →
 अणसणमुणोअरिया वित्तीसंखेवणं रसच्चाओ । कायिकलेसो संलीणया य बज्झो तवो होइ ।।
 पायच्छित्तं विणओ वेआवच्चं तहेव सज्झाओ । झाणं उस्सग्गो वि अ अब्भिंतरओ तवो होइ।।
 ← (द.वै.नि.१/४७-४८) इति। परेषामिप नैकविधत्वमेव तपसोऽभिमतम्। तदुक्तं भगवदगीतायां →

देविद्वजगुरुप्राज्ञपूजनं शौचमार्जवम् । ब्रह्मचर्यमिहंसा च शारीरं तप उच्यते ।। अनुद्वेगकरं वाक्यं सत्यं प्रियहितं च यत् । स्वाध्यायाभ्यसनं चैव वाङ्मयं तप उच्यते।। मनःप्रसादः सौम्यत्वं मौनमात्मविनिग्रहः । भावसंशुद्धिरित्येतत्तपो मानसमुच्यते ।।

 $\leftarrow$  (भ.गी.१७/१४-१६) इति । प्रकृते  $\rightarrow$  तपः = कायेन्द्रिय-मनसां समाधानम्  $\leftarrow$  (केनो.भा.४/ ३३) इति केनोपनिषच्छाङ्करभाष्यवचनं,  $\rightarrow$  तपो हि स्वाध्यायः  $\leftarrow$  (तै.आ.२/१४) इति  $\rightarrow$  तपो ब्रह्म  $\leftarrow$  (तै.आ.९/२) इति च तैत्तिरीयाऽऽरण्यकाऽऽपस्तम्बधर्मसूत्रयोः वचनमपि स्मर्तव्यम् ।

પ્રશ્ન :- શમ વગેરે ભાવો જ ક્ષાયોપશમિક છે. તપ કઈ રીતે ક્ષાયોપશમિક ભાવ હોય ? પ્રત્યુત્તર :- આ પ્રશ્ન વ્યાજબી નથી. કારણ કે અપ્રમત્તતા, સ્વાધ્યાય, વિનય, વૈયાવચ્ચ વગેરે ગુણોના સમુદાયસ્વરૂપ તપ છે. તપના તે તે અંશોને છુટા કરીને પૃથક્કરણ-વિભાગીકરણ કરવામાં આવે તો અતિપ્રસંગ આવે. અર્થાત્ લાંઘણ વગેરેને પણ તપસ્વરૂપ માનવાની અનિષ્ટ આપત્તિ આવે.

વળી, જેમ ક્રોધ વગેરે દોષના વિરોધી હોવાથી સમતા વગેરે આત્માના ગુણસ્વરૂપ છે તેમ પ્રમાદ વગેરે દોષનો વિરોધી હોવાથી તપ પણ આત્માનો ગુણ જ છે.

१. मुद्रितप्रतौ 'तपसोऽश....' इत्यशुद्धः पाठः ।

त्मगुणत्वाच्च । क्वचिदार्तध्यानादिदोषसहच<sup>१</sup>रितत्वदर्शनेन तपसस्त्याज्यत्वे च क्वचिदहङ्कारादि-सहचरितत्वाज्ज्ञानमपि त्याज्यं स्यात् । विवेकिनां ज्ञानं न तथेति चेद् ? विवेकिनां तपोऽप्येविमिति समानमुत्पश्यामः ।।२६।।

→ ऋतं तपः सत्यं तपः श्रुतं तपः । शान्तं तपो दानं तपः ।। ← (तै.आ.ना.१०/८) इति तैत्तिरीयारण्यकनारायणोपनिषद्वचनमप्यत्र न विस्मर्तव्यम् । → ब्राह्मणस्य तपो ज्ञानं, तपः क्षत्रस्य रक्षणम् ← (मनु.९९/२३६) इति मनुस्मृतिवचनमपि यथातन्त्रम् योज्यम् । ततश्चोग्रशुष्कंतपश्चर्याभग्नहृदयतया पारमार्थिकविद्याशून्यचञ्चलचित्ततया च सुगतस्य → न खो पनाहं इमाय कटुकाय दुक्करकारिकाय अधिगच्छामि उत्तरि मनुस्सधम्मा अलमरिञाण-दस्सनविसेसं ← (म.नि.महासच्चकसुत्त- ९/४/६/३८९, पृ.३९५) इत्येवं मज्झिमनिकायदर्शितोक्तिस्तु न नो बाधिका । भावशून्यो लङ्घनरूपो द्रव्योपवासस्त्वस्माकमपि न सकामनिर्जरासाधनतयेष्टः । अत एव हरिभदस्रिभः ब्रह्मसिद्धान्तसमृच्चये →

द्रव्योपवासे नो यत्नो ह्यस्य शास्त्रबहिष्कृते । यत्नो भावोपवासे तु लोकद्वयहिताऽऽवहे ।। उपावृत्तस्य दोषेभ्यः सम्यग्वासो गुणैः सह । उपवासः स विज्ञेयो न तु देहस्य शोषणम् ।।

 $\leftarrow$  (ब्र.सि.स.२४०-२४९) इत्युक्तम् । एतेन  $\rightarrow$  उप समीपे यो वासो जीवात्म-परमात्मनोः। उपवासः स विज्ञेयो न तु कायस्य शोषणम् ।।  $\leftarrow$  (वरा.२/३९) इति वराहोपनिषद्वचनं,  $\rightarrow$  अहिंसा सत्यवचनमऽनृशंस्यं दमो घृणा। एतत् तपो विदुर्धीरा न शरीरस्य शोषणम् ।।  $\leftarrow$  (म.भा.शान्तिपर्व-9८९/9८) इति महाभारतवचनं,  $\rightarrow$  शरीर-चित्तयोः सर्वसौख्यं त्यक्त्वा शनैः शनैः । तयोर्निर्द्धन्द्धर्मिन्त्वाऽऽपादनं तप उच्यते ।।  $\leftarrow$  (सं.गी.३/८८) इति च संन्यासगीतावचनमपि व्याख्यातम् । प्रकृते  $\rightarrow$  ऋतं तपः, सत्यं तपः, शुतं तपः, शान्तं तपः, दानं तपः  $\leftarrow$  (म.नारा.८/९) इति महानारायणोप-निषद्वचनमपि स्मर्तव्यम् । अत एव बाह्यतपोनिरूपणं तु रेखागवयन्यायेनाभ्यन्तरतपःपरिचायकमवन्त्रयम् । तदुक्तं दशवैकालिकचूर्णौ जिनदासगणिभिरपि  $\rightarrow$  तवो णाम तावयति अट्टविहं कम्मगंठिं नासेति ति युत्तं भवति  $\leftarrow$  (द.वै.९/९ चू.) इति। तदुक्तं उत्तराध्ययनबृहद्वृत्तौ अपि  $\rightarrow$  तपित पुरोपात्तकर्माणि क्षपणेनेति तपः  $\leftarrow$  (उत्त.बृ.वृ. पृष्ठ-५५६) इति । यथोक्तं पञ्चाशके अपि  $\rightarrow$  जत्थ कसायिणरोहो बंभं जिणपूयणं अणसणं च । सो सव्वो चेव तवो  $\leftarrow$  (पंचा.९९/२६) इति।

आराधनापताकायां वीरभद्रसूरिभिः → अणसणमूणोयिरया वित्तीसंखेवओ रसच्चाओ। कायिकलेसो सिज्जा य विवित्ता बाहिरो उ तवो ।। ← (आ.प. १३६) इत्येवं बाह्य तप उक्तम् । ततश्च विवेकदृष्ट्या यथाशक्ति यथासमाधानं स्वोचितनानाविधतपःकरणे दोषलवोऽपि नास्तीति दृढतरमवधेयम्।

ક્યારેક તપની સાથે આર્ત્તધ્યાન આદિ દોષ દેખાવાથી જો તપશ્ચર્યા ત્યાજ્ય હોય તો ક્યારેક જ્ઞાનની સાથે અહંકાર વગેરે દોષો જણાવાથી જ્ઞાન પણ ત્યાજ્ય બની જશે. જો 'વિવેકી લોકોને જ્ઞાન અભિમાનજનક બનતું નથી' એમ કહેશો તો વિવેકી લોકોને તપ પણ આર્ત્તધ્યાન વગેરેનું કારણ બનતો નથી-આ વાત પણ અમે સમાન રીતે જોઈએ છીએ.(૭/૨૬)

१. हस्तादर्शे 'सहरित....' इत्यशुद्धः पाठः ।

# दयापि 'लौकिकी नेष्टा षट्कायाऽनवबोधतः । 'ऐकान्तिकी च नाऽज्ञानान्निश्चय-व्यवहारयोः । ।२७ ।।

तदुक्तं पञ्चवस्तुके श्रीहरिभद्रसूरिभिः >

नो अणसणाइविरहा पाएण चयइ संपयं देहो । चिअमंससोणिअत्तं तम्हा एअंपि कायव्वं ।। चिअमंससोणिअस्स उ असुहपवित्तीए कारणं परमं । संजायइ मोहुदओ सहकारिविसेसजोएणं ।। सइ तम्मि विवेगीवि हु सोहेइ ण निअमओ निअं कज्जं। किं पुण तेण विहुणे अदीहदरिसी अतस्सेवी।। तम्हा उ अणसणाइवि पीडाजणगंपि ईसि देहस्स। बंभव भो सेविअव्वं तवोवहाणं सया जङ्गा ।। सिअ णो सुहासयाओ सुओवउत्तस्स मुणिअतत्तस्स । बंभंमि होइ पीडा संवेगाओ अ भिक्खुस्स।। तुल्लिमअमणसणाओ न य तं सुहझाणबाहगंपि इहं । कायव्वंति जिणाणा किंतु ससत्तीए जइअव्वं।। ता जह न देहपीडा ण यावि चिअमंससोणिअत्तं तु । जह धम्मझाणवुड्ढी तहा इमं होइ कायव्वं।। पडिवज्जइ अ इमं खल् आणाआराहणेण भव्वस्स । सहभावहेउभावं कम्मखयउवसमभावेण एअं अणुभवसिद्धं जडमाईणं विसुद्धभावाणं । भावेण अण्णेसिंपि अ रायाणिद्देसकारीणं एएण जंपि केई नाणसणाई दुहंपि (ति) मोक्खंगं । कम्मविवागत्तणओ भणंति एअंपि पडिसिद्धं।। जं इय इमं न दुक्खं कम्मविवागोऽवि सव्वहा णेवं । खाओवसमिअभावे एअंपि जिणागमे भणिअं।। खंताइ साह्धम्मे तवगहणं सो खओवसमिअम्मि । भावम्मि विनिद्दिहो दुक्खं चोदइअगे सव्वं ण य कम्मविवागोऽवि हु सच्चोऽवि हु सच्चहा ण मोक्खंगं। सुहसंबंधी जम्हा इच्छिज्जइ एस समयिम्मि।। जे केइ महापुरिसा धम्माराहणसहा इहं लोए । कुसलाणुंबंधिकम्मोदयाइओ ते विनिद्दिहा न कयाइ खुदसत्ता किलिइकम्मोदयाओ संभूआ । विसकंटगाइतुल्ला धम्मिमि दढं पयट्टंति  $\Pi$ कुसलासयहेउओ विसिद्धसुहहेउओ अ णिअमेणं । सुद्धं पुत्रफलं चिअ जीवं पावा णिअत्तेइ 11 अलिमत्थ पसंगेणं बज्झंपि तवोवहाणमो एवं । कायव्वं बुद्धिमया कम्मक्खयिमच्छमाणेणं 11

← (पं.व.८४७-८६३) इति ।

प्रकृते  $\rightarrow$  अप्पाहारस्स न इंदियाईं विसएसु संपवत्तंति । नेव किलम्मइ तवसा रिसएसु न सज्जए यावि ।।  $\leftarrow$  (बृ.क.भा. १३३१) इति **बृहत्कल्पभाष्य**वचनं,  $\rightarrow$  गर्धस्य दूरीकरणं तपोऽस्ति प्राप्तं रहस्यं तपसोऽत्र सर्वम्। धन्या रमन्तेऽत्र विवेकदीपप्रोद्भासितात्मोन्नतिहेतुमार्गाः।।  $\leftarrow$  (अ.तत्त्वा. २/३५) इति च अध्यात्मतत्त्वालोकवचनं स्मर्तव्यम्। देहवर्ण-बलोपचयाद्यर्थं यथेच्छं दुग्धादिविकृति-पिरभोगे तून्मार्गगामित्वमेव स्यात्  $\rightarrow$  णाणादिसंधणहा वि सेविता णेति उप्पहं विगती । किं पुण जो पिंडसेवित विगती वण्णादीणं कज्जे ।।  $\leftarrow$  (नि.भा.२२८४) इति निशीथभाष्यवचनादिति विभावनीयम् । टीकागतमविशष्टं स्पष्टम् । अन्यास्तु प्राचीना युक्तयः  $\rightarrow$  तवसा उ निज्जरा इह हंदि पिसद्धा उ सव्यवाईणं  $\leftarrow$  (पं.लिं.९२) इति पञ्चिलिङ्गप्रकरणश्लोकस्य वृत्तितो विज्ञेयाः।।७/२६।।

#### शानरित ध्या सङ्ज नथी

ગાથાર્થ :- ષડ્જીવનિકાયનો બોધ ન હોવાથી લૌકિક દયા પણ ઈષ્ટ નથી. નિશ્ચય અને વ્યવહારનો

दयापीति । लौकिकी = लोकमात्रप्रसिद्धाऽरण्यवासिनां तापसादीनां दयापि षट्कायाऽनवबोधतः = पृथिव्यादिजीवाऽपरिज्ञानाद् नेष्टा = न फलवती, दयाया ज्ञानसाध्यत्वात्, '१पढमं नाणं तओ दया' (दशवै.४/१०) इति वचनात्।

लौकिकसंमतमद्य-मांसभक्षणादिकं प्रतिषिध्य साम्प्रतं लौकिकदयामधिकृत्याह - 'दयापी'ति । दयायाः = जीवदयाया ज्ञानसाध्यत्वात् = षड्जीवनिकायस्वरूप-तन्नाशसंरक्षणोपायादिविषयकसज्ज्ञानसाध्यत्वात् 'पढमं नाणं तओ दया' (द.वै.४/१०) इति दशवैकालिकवचनात् । जीवदयाकारणीभूतज्ञानाभावे तस्याः परमार्थतोऽसिद्धेरिति भावः । यद्यपि 'प्रथमं = आदौ ज्ञानं = जीवस्वरूप-संरक्षणोपाय-फलविषयं ततः = तथाविधज्ञानसमनन्तरं दया = संयमः, तदेकान्तोपादेयतया भावतः तत्प्रवृत्तेः' (द.वै. ४/१० वृ.) इत्येवं श्रीहरिभद्रसूरिभिः 'दया'पदं संयमपरतया तत्र व्याख्यातं तथापि संयमौपियकदयाया अपि तादृश-ज्ञानसाध्यत्वमनाविलमेव ।

 $\rightarrow$  मा हिंसीस्तन्वा प्रजाः  $\leftarrow$  (य.वे.१२/३२) इति **यजुर्वेद**वचनं,  $\rightarrow$  नान्योऽन्यं हिंस्याताम्  $\leftarrow$  (श.प.ब्रा.३/४/१/२४) इति **शतपथब्राह्मण**वचनं,  $\rightarrow$  अभयं सर्वभूतेभ्यः  $\leftarrow$  (प्राणा.१/१) इति **प्राणाग्निहोत्रोपनिषद्व**चनं,  $\rightarrow$  अहिंसा परमो धर्मः सर्वप्राणभृतां वरः (म.भा.११/१३) इति **महाभारत**वचनं,  $\rightarrow$  अहिंसया च भूतानाममृतत्वाय कल्पते  $\leftarrow$  (म.स्मृ.६/६०) इति **मनुस्मृति**वचनं,  $\rightarrow$  दुष्टं हिंसायाम्  $\leftarrow$  (वै.सू.६/१७) इति वैशेषिकसूत्रं, यद्वा  $\rightarrow$  पञ्चैतानि पवित्राणि सर्वेषां धर्मचारिणाम् । अहिंसा सत्यमस्तेयं त्यागो मैथुनवर्जनम् ।।  $\leftarrow$  (अष्टक-१३/२),  $\rightarrow$  श्रूयतां धर्मसर्वस्वं श्रुत्वा चैवाऽवधार्यताम्। आत्मनः प्रतिकूलानि परेषां न समाचरेत् ।  $\leftarrow$  (म.भा.धर्मसर्वस्वाधिकार उद्योगपर्व-२३८) इत्यादिकं पुरस्कृत्य पुष्प-फल-शेवालादिभोक्तृणां निर्जनाऽरण्यवासिनां तापसादीनां लौकिक्या दयायाः पालनेऽपि 'निकृष्टदृष्टिर्नोत्कृष्टे' इति न्यायेन षड्जीवनिकायज्ञानविरहेण  $\rightarrow$  द्रव्यार्थिकनयं श्रित्वा, नित्यात्मा कथ्यते जिनैः । पर्यायार्थिकतोऽनित्य, आत्मा ज्ञेयो विचक्षणैः ।। (आ.द.गी.४८)  $\leftarrow$  इति आत्मदर्शनगीतादि-वचनतात्पर्यावगमानर्हतया च न तिर्द्धसावर्जनं सम्भवति, तस्याः तत्त्वतो ज्ञाननिवर्तनीयत्वादिति लौकिकी दया न फलवतीति सिद्धम्।

तदुक्तं रघुनाथेन अपि → अनवबुद्धार्थे प्रवृत्तिः बिलवर्तिगोधाविभजनन्यायेनाऽशक्या ← ( )।

भोध न होवाथी औंडान्तिडी हथा पण ઈष्ट नथी. (७/२७)

ટીકાર્ય: - વનવાસી તાપસ વગેરેની લોકમાત્રમાં પ્રસિદ્ધ એવી લૌકિક દયા પણ પૃથ્વી, પાણી વગેરે ષડ્જીવનિકાય વિષયક બોધ ન હોવાથી સફળ નથી. કારણ કે 'પ્રથમ જ્ઞાન અને પછી અહિંસા' - આ પ્રમાણે શ્રીદશવૈકાલિકસૂત્રના વચનથી જણાય છે કે દયા જ્ઞાનજન્ય છે. (અર્થાત્ દયાનું કારણ સમ્યગ્ જ્ઞાન છે. જેને 'પૃથ્વી, પાણી વગેરે જીવ છે.' એવું સમ્યક્ જ્ઞાન જ નથી તે તાત્ત્વિક દયા પાળી ન જ શકે. કારણ વિના કાર્ય કઈ રીતે થઈ શકે ? કારણ વિના કાર્ય ઉત્પન્ન થાય તો કાર્યકારણભાવ ભાંગી પડે. અથવા તે ઉત્પન્ન થયેલ કાર્ય વિવક્ષિત કારણનું તાત્ત્વિક કાર્ય કહી ન શકાય. એટલું નિશ્ચિત માનવું પડે.)

१. एवं चिट्ठइ सव्वसंजए । अन्नाणी किं काही किं वा नाहीइ छेअपावगं ।। इति गाथाशेषः । दशवै.अध्य.४/१० ।

निश्चय-व्यवहारयोरज्ञानादैकान्तिकी च स्थूलव्यवहारमात्राऽभिमता लोकोत्तराऽऽभा साऽपि युक्तञ्चैतत् । न ह्यज्ञानिनां तात्त्विकसंवेगगर्भज्ञानपरिणितः पापनिवृत्तिर्वा परमार्थतः सम्भवित । तदुक्तं श्रीहरिभद्रसूरिभिः धर्मसङ्ग्रहण्यां → जो संवेगपहाणो अच्चंतसुहो उ होइ परिणामो । पापनिवित्ती य परा नेयं अञ्चाणिणो उभयं ।। ← (धर्म.सं.५४०) इति ।

अत एव संयुक्तनिकाये ब्राह्मणसंयुक्ते अर्हद्वर्गे अहिंसकसूत्रे →यो च कायेन वाचाय मनसा च न हिंसति । स वै अहिंसको होति, यो परं न विहिंसति ।। ← (सं.नि. १।१।७।१।५।१९९/ प्र.१९२) इति यदुक्तं सुगतेन तदिप न कृत्स्नाऽहिंसाप्रतिपादकं सम्भवति, कारिताऽनुमोदितहिंसाया अत्यागात् । इदमेवाभिप्रेत्य दशवैकालिकनिर्युक्तौ श्रीभद्रबाहुस्वामिभिः अपि 🔿 जह जिणसासणनिरया धम्मं पालेंति साहवो सुद्धं । न कृतित्थिएसु एवं दीसइ परिवालणोवाओ ।। ← (द.वै.नि.९४) इति कथितम् । यथोक्तं **आचाराङ्गनिर्युक्तौ** अपि → पव्वयंति य अणगारा ण य तेहि गुणेहिं जेहि अणगारा । पुढविं विहिंसमाणा न ह ते वायाहि अणगारा।। ← (आ.नि.९९) इति । ज्ञानविरहे जीवहिंसानिवृत्तिस्तत्त्वतोऽनिवृत्तिरेव । तदुक्तं दशवैकालिकनिर्युक्तौ एव > कायाणं ते जयणं न मुणंति न करेंति ← (द.वै.नि.१३३) इति । तदुक्तं उपदेशपदे अपि → जाणइ उप्पण्णरुई जइ ता दोसा णियत्तई सम्मं । इहरा अपवित्तीइ वि अणियत्तो चेव भावेणं ।। ← (उ.प.५१२) इति । ततश्च तस्करकन्द्रन्यायेनैषामज्ञानकष्टभाजनत्वमवसेयम् । तथाहि - कश्चित् तस्करः चौर्यं कृत्वा स्वकीयचौर्यं संवरणार्थं सन्निहितं कन्दुगृहं प्रविष्टः, गृहस्वामिना कन्दुना कन्दुकर्मणि नियुक्तः । तत्कर्मण्यशक्ये नियुक्तत्वात् तत्कुर्वन् राजपुरुषैः तस्करमन्वेषमाणैः तत्र झटिति समागतैरुक्ते कर्मण्यकुशलतां समालोच्य 'तस्करोऽयमि'ति ज्ञात्वा गृहीतः कन्दुकर्मणि व्यर्थक्लेशभागी संवृत्तः तथेमेऽपि तापसाः षड्जीव-निकायतत्त्वमजानानाः तद्रक्षणे प्रवृत्ताः शेवालभक्षणादिनाऽहिंसायामकुशलाः कुकर्मबन्धभाजनतां नाति-क्रामन्ति । लोकदृष्ट्या दयापालनेऽपि उष्णभोजिन्यायेन तत्स्वभावानपगम एव । तथाहि- उष्णं भोक्तुं शीलमस्येति उष्णभोजी । स च कदाचित् शीतलमप्यशनादिकं भुञ्जन् नोष्णभोजनकरणस्वभावं विमुञ्चति । तथैवात्रावगन्तव्यम् । ततश्च व्यवहारतः स्थूलदयापालनेऽपि अवसरापेक्षिवधकन्यायेन तदानीमपि हिंसाकरणस्वभावस्याव्याहतत्वात् । इत्थमेव सूत्रकृताङ्गद्वितीयश्रुतस्कन्धादौ (श्रु.स्कं.२ अ.४) एकेन्द्रियादीनां कर्मबन्धकत्वोक्तिः सङ्गच्छते ।

ननु षड्जीवनिकायबोधविकलानां लौकिक्या दयाया अस्तु नैष्फल्यम् । किन्तु शुद्धोञ्छादिकृते त्यक्तगुरुकुलवासादीनां तु दया फलवती स्यात्र वा? इत्याशङ्कायामाह – निश्चय-व्यवहारयोरज्ञानात् = 'प्रमत्तयोगो हिंसा' इति निश्चयनयाभिप्रायः, 'प्राणव्यपरोपणं हिंसा' इति व्यवहारनयाभिप्रायः, 'प्रमत्त-

તેમજ નિશ્ચય-વ્યવહારનું જ્ઞાન ન હોવાથી સ્થૂલ વ્યવહારમાત્રથી માન્ય એવી ઐકાન્તિકી જે દયા લોકોત્તર જેવી દેખાતી હોય તે પણ શાસ્ત્રમાન્ય નથી, ઈષ્ટફલસાધક નથી. કારણ કે તેમને અભિમત એવી હિંસા જ અત્યંત પ્રસક્ત થાય છે. માટે હિંસાનો અભાવ અભિમાનમાત્રરૂપ = કાલ્પનિક છે.

१. मुद्रितप्रतौ '...मात्राभिमतलोको...' इति पाठः ।

दया नेष्टा, तदभिमताया हिंसाया एवातिप्रसक्तत्वात्, तदभावस्याऽऽभिमानिकत्वात्, तादृशदयास-दृभावेऽपि तत्त्वज्ञानाऽभावसद्भावाच्चेति भावः ।।२७।।

योगात्प्राणव्यपरोपणं हिंसा' इति (त.सू.७/८) प्रमाणाभिप्राय इत्येवं हिंसागोचरनयप्रमाणज्ञानविरहात् अहिंसापालनकृते गुरुकुलवास-तद्विनयकरण-शास्त्राभ्यासादेः शेषधर्मस्थानस्याऽहिंसास्वरूपपरिज्ञानाभ्युपगम-परिपालनोपायभूतस्य परित्यागेनोद्यच्छतामगीतार्थानां मुनीनां ऐकान्तिकी = स्थूलव्यवहारमात्राभिमता = निश्चयनिरपेक्षकेवलस्थूलव्यवहारदुर्नयसम्मता या लोकोत्तराभा = लोकोत्तरवयासदृशी दृश्यते बहिर्वृत्त्या सापि दया नेष्टा = नैवाभीष्टफलवती, तदिभमतायाः = स्वच्छन्दिवहारिणामि त्याज्यत्वेन सम्मताया हिंसाया एव एकािकभिक्षागमनादौ → 'एगािणयस्स दोसा इत्थी साणे तहेव पिडणीए । भिक्खविसोहि महव्वय' ← (ओ.नि.४९९) इत्यादिना ओघिनर्युक्तिदिशितरीत्या अतिप्रसक्तत्वात् = अतिशयेन प्राप्तत्वात् । तदुक्तं श्रीहरिभद्रसूरिभिः उपदेशपदे → धम्मद्वाणमिहंसा सारो एसोत्ति उज्जमित एत्तो । सव्वपरिच्चाएणं एगो इह लोगनीतीए ।। ← (उप.पद.९८३) इति । अत एव महावीरगीतायां → निश्चय-व्यवहाराभ्यां गौण-मुख्यविभेदतः । महालाभिवचारेण चाऽिहंसापालनं शुभम् ।। ← (म.गी. ५/२९९) इत्युक्तम् । न च तथाप्याधाकर्मिकादित्यागेनाऽहिंसालक्षणा दयाऽव्याहतैवेति शङ्कनीयम्, तदभावस्य = आधाकर्मिकादिदोषपरिहाररूपस्य हिंसाविरहस्य आभिमानिकत्वात् = मोहपारवश्येन काल्पनिकत्वात् । अत एव तेषां श्रमः परमार्थतस्तु अपराद्येषुधानुष्काऽऽडम्बरन्यायेन वृथैवाऽवसेयः ।

वस्तुतस्तु सा लोकोत्तराऽपि नास्ति, आज्ञाबाह्यत्वात् । केवलं लोकोत्तरद्रव्ययतिकृतत्वाद् लोकोत्तरत्वेनोपचर्यते, न तु परमार्थतो लौकिकबाह्या । तदुक्तं उपदेशरहस्यवृत्तौ → आज्ञाबाह्या = सूत्रविषयस्वतन्त्रविश्वासाऽप्रयोज्यप्रवृत्तिका अहिंसैव तावल्लोकोत्तरनीतितो न भवति, प्रासुकपुष्पफलशैवालादिभोजिनां विजनारण्यवासिनां बालतपस्विनां स्वच्छन्दाऽगीतार्थानां लोकोत्तरयतीनाञ्च गुरुकुलवास-तिहिनयकरण-शास्त्राभ्यासादिवर्जितायाः केवलायास्तस्या लोकमूलत्वेन लौकिकत्वानपायात् ← (उप.रह.गा. ४/पृ.७-वृ.) इति । अत एव पञ्चाशकेऽपि → पायं अभिन्नगंठीतमा उ तह दुक्करंपि कृव्वंता । बज्ज्ञा व ण ते साहू धंखाहरणेण विण्णेया ।। ← (पञ्चा.१९/३८) इत्युक्तं स्वच्छन्दयतीनिधकृत्य। एतेन गुरुकुलवासं परित्यज्ञतां स्वच्छन्दयतीनां दुष्करतपःकरणद्वाराऽऽधाकर्मिकादिदोषपरिहारे दया-ऽव्याहतेति प्रतिक्षिप्तम् तादृशदयासद्भावेऽपि = यथाकथञ्चित्तादृशदयास्तित्वोपपादनेऽपि तत्त्वज्ञानाभावसद्भावात् = दयाकारणीभूततत्त्वज्ञानविरहात् । अत एव सा दया न तात्त्विकी, कारणविरहे कार्याऽ-योगात् । न चाज्ञानादस्तु पापकर्मबन्धः, दयातश्च संवरादिरिप तत्राबाधित एवेति शङ्कनीयम्, अर्धजरतीयन्यायप्रसङ्गात् । न हि वृद्धा एकदेशे युवतीति वक्तुं युज्यते, न वा कुक्कुट्यादेरेकदेशो भोगाय पच्यते, तदन्यदेशस्तु प्रसवाय कल्प्यते, विरोधात् । एवमेव कर्मबन्धाद्यध्यवसायेष्वपि भावनीयम्।

તથા તેવી દયા હાજર હોવા છતાં દયાકારણીભૂત તત્ત્વજ્ઞાનનો અભાવ પણ હાજર છે. આ કારણસર તેવી દયા માન્ય નથી બેવો અહીં આશય છે. (૭/૨૭)

# व्यवहारात्परप्राणरक्षणं यतनावतः । निश्चयान्निर्विकल्पस्वभावप्राणाऽवनं तु सा ।।२८।।

अत एव तादृशदयायाः सुन्दरत्वमि नाभिमतम्; → 'अप्पागमो किलिस्सइ जइ वि करेइ अइ-दुक्करं तवं । सुंदरबुद्धीइ कयं बहुयं पि ण सुंदरं होइ ।।' ← (उप.मा.४९४) इति उपदेशमाला-वचनात् पूर्वोक्तात् (पृ.९९०) । तदुक्तं उत्तराध्ययने अपि → मासे मासे तु जो बालो कुसग्गेणं तु भुंजए । न सो सुयक्खायधम्मस्स कलं अग्घइ सोलिसं ।। ← (उत्त.९/४४) इति । बौद्धानामिप सम्मतिमदम् । तदुक्तं धम्मपदे → मासे मासे कुसग्गेन बालो भुंजेथ भोजनं । न सो संखतधम्मानं कलं अग्घित सोलिसं ।। ← (ध.प.७०) इति । एतेन तेषु तात्त्विकतत्त्वश्रद्धानमि प्रतिक्षिप्तम्, → 'नियमेण सद्दहंतो छक्काये भावओ ण सद्दहइ । हंदी अपज्जवेसु वि सद्दहणा होइ अविभत्ता।।' ← (सं. त.३/२८) इति सम्मितितर्कवचनाद् द्रव्यत एव तेषां सम्यक्त्वसम्भवात् । तदप्यप्रधानमेव, गुरुपारतन्त्र्यविरहात् । गुरुपारतन्त्र्ये सत्येव तत्त्वज्ञानशून्यानां देवादिगोचराऽिविविक्तश्रद्धानोदिद्वारा प्रधान-द्रव्यसम्यक्त्वसम्भवात् । अत एव प्रतिमाशतकवृत्तौ → अविविक्तेन देव-गुरु-धर्मश्रद्धानेन नवतत्त्वश्रद्धानेन गुरुपारतन्त्र्यादिना च द्रव्यसम्यक्त्वमेव व्यपदिशन्ति श्रुतवृद्धाः ← (प्र.श.९५) इति गदितम् । अत्र द्रव्यपदं नाऽयोग्यतापरं किन्तु प्राधान्यार्थकमिति ध्येयम् ।।७/२७।।

ग्रन्थकृता 'लोकोत्तराऽऽभाया दयाया अप्यफलतैव, निश्चय-व्यवहारयोरज्ञानादि'त्युक्तं (पृ.५२२)

વિશેષાર્થ: નિશ્चय-व्यवहारयोरज्ञानात् ઈત્યાદિ જ જણાવેલ છે તેનો આશય એ છે કે જેઓ ઉત્સર્ગ-અપવાદ, નિશ્ચય-વ્યવહારની તાત્ત્વિક સમજણ વિના, "સમુદાયમાં રહેવાથી દોષિત ગોચરી સેવન વગેરેના લીધે હિંસા થાય છે. પ્રથમ મહાવ્રત દૂષિત થાય છે." ઈત્યાદિ વાતને આગળ ધરીને સમુદાય બહાર થઈ જાય છે તેવા અગીતાર્થ સાધુઓ સમુદાયથી બહાર પડીને, જુદા એકલા વિચરીને જે દયા પાળે છે, નિર્દોષ ગોચરી-પાણી વાપરે છે તે દયા સ્થૂલવ્યવહારથી લોકોત્તર દયા જેવી, શાસ્ત્રમાન્ય અહિંસા જેવી લાગવા છતાં વાસ્તવમાં કર્મનિર્જરા વગેરે ઈષ્ટ ફળને આપનારી નથી. કારણ કે તે દયા ઐકાન્તિક છે, ઉત્સર્ગ-અપવાદના અપેક્ષિત સંતુલનવાળી નથી.

અહીં મહત્ત્વની વાત તો એ છે કે જીવદયાના આશયથી એકલા રહેવામાં ઊલટું સ્ત્રીનો ઉપદ્રવ, કૂતરા વગેરેની તકલીફ, માંદગીમાં અભ્યાહત આદિ દોષનું સેવન વગેરે કારણસર દ્રવ્ય-ભાવ હિંસા જ વળગી પડે છે. તેથી 'સમુદાય બહાર રહેવામાં હિંસા દોષ નથી લાગતો' – આ વાત માત્ર અભિમાનરૂપ – કલ્પનારૂપ જ બની જાય છે. તેમ જ 'पढमં नाणં તઓ दया' આ વચન મુજબ જીવદયાનું અંતરંગ કારણ તત્ત્વજ્ઞાન છે. સમુદાયને છોડનારા અગીતાર્થ મહાત્માઓમાં તત્ત્વજ્ઞાન જ ન હોવાથી તત્ત્વજ્ઞાનસાધ્ય પારમાર્થિક અહિંસા પણ કેવી રીતે સંગત થાય ? કારણ વિના કાર્ય ઉત્પન્ન ન થઈ શકે. અન્યથા કાર્ય-કારણભાવનો ભંગ થાય અથવા તે કાર્ય કાર્યાભાસ સ્વરૂપ જ હોય.આમ સમુદાયમાં રહેવાથી ગોચરી-પાણી વગેરેમાં લાગતા દોષથી ડરીને એકલા વિચરનારા અગીતાર્થ મહાત્માઓની જીવદયા પણ અજ્ઞાની તાપસની દયાતુલ્ય છે- એવું સિદ્ધ થાય છે. (૭/૨૭)

# व्यवहार-निश्चयथी ह्यानुं स्वरूप

વ્યવહાર-નિશ્ચયનયથી જીવદયાનું સ્વરૂપ દેખાડતા પ્રન્થકારશ્રી જણાવે છે કે -

ગાથાર્થ :- યતનાવાળો જીવ બીજાના પ્રાણનું રક્ષણ કરે તે વ્યવહાર નયથી દયા છે. નિશ્ચય નયથી તો નિર્વિકલ્પ સ્વભાવરૂપ પોતાના ભાવ પ્રાણનું રક્ષણ કરવું તે દયા છે. (૭/૨૮) व्यवहारादिति । यतनावतः = सूत्रोक्तयतनाशालिनः परेषां प्राणानां रक्षणं (=परप्राणरक्षणं) व्यवहारात् अहिंसा, लोकसम्मताऽर्थग्राहित्वात् व्यवहारनयस्य, निश्चयतः परप्राणिसाध्यपरप्राणरक्षणे स्वसाध्यत्वशुभसङ्कल्पाऽनुविद्धत्वाच्च।

तत्र निश्चय-व्यवहारयोर्दयायां किं मतम् ? इत्याशङ्कायामाह - 'व्यवहारादि'ति । यतनाया व्यवहारनयसम्मतदयाधिकारसम्मादकत्वात्तन्मुखेन कर्तृनिर्देशमाह- सूत्रोक्तयतनाशािलनः =→ रागद्दोसविउत्तो जोगो असढस्स होइ जयणाओ ← (नि.भा. ६६९६) इति निशीथभाष्योपदर्शितया, → जीए बहुतरासप्पवित्तिविण्वित्तिलक्खणं वत्थुं । सिज्झइ चेट्ठाइ जओ सा जयणाऽऽणाइ विवर्इम्मि ।। ← (उप.७७१) इत्येवं उपदेशपददर्शितया, → सा पुण बहुतरासप्पवित्तिविणिवित्तिसाहणी चेट्ठा । आणासुद्धा णेयाऽऽवर्इमि नाणाइगुणबीअं।। ← (उप.रह.१२७) इत्येवं उपदेशरहस्यप्रदर्शितया वा यतनया युक्तस्य जीवस्य परेषां = स्वव्यतिरिक्तानां जीवानां ये इन्द्रियादयो द्रव्यप्राणाः तेषां प्राणानां रक्षणं = अनिष्टिनवृत्त्यनुकूलव्यापारः व्यवहारात् = व्यवहारनयमवलम्ब्य 'लाङ्गलं जीवनिम'ति न्यायेन साध्य-साधनयोरभेदोपचारतः अिहंसा उच्यते, व्यवहारनयस्य लोकसम्मतार्थग्राहित्वात्, 'लोकव्यवहारौपयिकोऽध्यवसायविशेषो व्यवहारः' (न.रह.पृ.१२५) इति नयरहस्योक्तेः। लोके हि परप्राणसंरक्षणमेव दया उच्यते, तदुक्तं → 'परे वा बन्धुवर्गे वा मित्रे द्वेष्टरि वा सदा । आत्मवद्वर्त्तितव्यं हि दयैषा परिकीर्तिता ।।' ← () इति।

न च तत्त्वतः परप्राणरक्षणं तथाविधाऽऽयुष्ककर्मानुभवनादिना परप्राणिभिरेव साध्यमिति कथं स्विस्मिन् परप्राणरक्षणलक्षणाऽहिंसोच्यते इति शङ्कनीयम्, निश्चयतः = परमार्थमवलम्ब्य परप्राणिसाध्यपर-प्राणरक्षणं स्वसाध्यत्वशुभसङ्कल्पानुविद्धत्वात् = स्वगतकृतिसाध्यत्वप्रकारकशुभज्ञानेच्छाप्रयत्नसंवितत्त्वात् स्विस्मिन् व्यवहारतः परप्राणरक्षकत्वलक्षणमिहंसकत्वमनाविलम् ।

लोके हि परप्राणरक्षणपरिणामोऽपि दयात्वेन व्यवह्रियत एव । तत्त्वतः परप्राणिसाध्ये परप्राण-रक्षणे साक्षात्सम्बन्धेन स्वसाध्यत्वस्याऽसत्त्वेऽपि परप्राणरक्षणिवशेष्यकस्वसाध्यत्वप्रकारकज्ञानीयविषयता-सम्बन्धेन तत्र स्वसाध्यत्वस्याऽक्षततया दयाव्यवहारो युज्यत एवेति प्रकृते तात्पर्यम् ।

इदानीमवसरप्राप्तं नैश्चियकदयालक्षणमाह- निश्चयात् = निश्चयनयात् = वस्तुलक्षितनिश्चय-

ટીકાર્થ: જિનાગમમાં બતાવેલી જયણાવાળો સાધક બીજા જીવોના પ્રાણનું રક્ષણ કરે તે વ્યવહાર નયથી જીવદયા છે. કારણ કે વ્યવહારનય તો લોકસંમત અર્થને - પદાર્થને માન્ય કરે છે. બીજા જીવોને બચાવવા એ જ તો લોકમાં દયા તરીકે ઓળખાય છે. જો કે નિશ્ચયનયથી બીજાના પ્રાણનું રક્ષણ બીજા પ્રાણી દ્વારા જ સાધ્ય છે. અર્થાત્ દરેક જીવ પોતાના પ્રાણનું રક્ષણ સ્વયં જ કરે છે. પોતાના પ્રાણનું રક્ષણ બીજા કરતા નથી. બીજાના પ્રાણનું રક્ષણ પોતે કરતો નથી. તેમ છતાં 'બીજા જીવના પ્રાણને હું બચાવું' આવા શુભ સંકલ્પથી સંકળાયેલ હોવાથી તથાવિધ પરપ્રાણરક્ષણ વ્યવહારથી દયા કહેવાય છે.

પ્રસ્તુત શુભ સંકલ્પ પરપ્રાણરક્ષણવિશેષ્યક સ્વસાધ્યત્વપ્રકારક છે. અર્થાત્ 'હું શાસ્ત્રોક્ત જયણાથી બીજાના પ્રાણનું રક્ષણ કરું' આવો પ્રશસ્ત પરિણામ હોવાથી વ્યવહાર નયના અભિપ્રાયે તે દયા કહેવાય છે. બીજા જીવને બચાવવાના પરિણામને પણ લોકો જીવદયા કહે છે.

१. हस्तादर्शे 'शालि परे...' इत्यशुद्धः पाठः ।

निश्चयात् इ निश्चयनयात् त्तु निर्विकल्पो = विकल्पपवनिवृत्त्या स्तिमितोदधिदशास्थानीयो यः स्वस्य भावप्राणः तदवनं = तद्रक्षणं (= निर्विकल्पस्वभावप्राणाऽवनं) सा दया, परप्राणरक्षणाऽवसरेऽपि तदिवनाभाविना शुभसङ्कल्पेनाऽशुभसङ्कल्पादुदधौ निमज्जतो विषमतरण्डलाभेनेव स्वभावप्राणत्रान्यमवलम्ब्य तु विकल्पपवनिवृत्त्या = विकल्पस्थानीयपवनव्यावृत्त्या स्तिमितोदधिदशास्थानीयः = निस्तरङ्गसागरावस्थातुल्यः यः निर्विकल्पः स्वस्य भावप्राणः सम्यग्दर्शन-ज्ञान-चारित्रलक्षणः तस्य व्याधकुलसंवर्धितराजकुमारप्रतिबोधन्यायेन स्मृतौ रुचौ परिणतौ वा सत्यां तद्रक्षणं = स्वाभाविकनिर्विकल्पदशानिमज्जनं सा दया। तदुपायस्तु शुद्धविकल्पः। तदुक्तं धर्मपरीक्षायां → अण्णे पुग्गलभावा अण्णो एगो य णाणिमित्तोऽहं। सुद्धो एस वियप्पो अविअप्पसमाहिसंजणओ ।। ← (ध.प.गा.९९) इति। निर्विकल्पस्वभावप्राणरक्षणायैव बौद्धमतेऽन्यापोहकल्पना प्रसिद्धा । अन्याऽपोहवाच्यत्वकल्पनाप्रयोजनमिष बौद्धमते परम्परया सविकल्पसन्तिपरिक्षयात्मकस्य विसभागक्षयस्याऽऽदानमेव । तदुक्तं न्यायखण्डखाद्ये → अपोहवाच्यत्वे वस्तुमात्रे शब्दयोजनाया अनिष्टत्वप्रतिसन्धानात् तद्रहितात्मस्वलक्षणनिर्विकल्पधारा-यामेव मनोविश्रान्तेः भवति विसभागपरिक्षयः समाधिफलमिति ← (न्या.खं.खा.१लो.२२/पृ.२५०) । विसभागपरिक्षयस्तु सदृष्टिद्वात्रिंशिकायां (द्वा.द्वा.२४/२२, भा.६, पृ.१६७२) दर्शयिष्यते ।

ननु ज्ञातृभेदेन ज्ञेयपिरचयलक्षणो यो विकल्पः तन्निवृत्त्या स्वकीयसम्यग्दर्शनादिलक्षणभावप्राणरक्षणस्य निश्चयतो दयात्वेऽभ्युपगम्यमाने तु परप्राणसंरक्षणकाले नैश्चियकी दया लब्धात्मलाभा न स्यात्, 'एतस्य दुःखिनो दुःखमपाकरोमी'त्येवं स्वभेदेन परपिरचयलक्षणस्य विकल्पस्य सत्त्वात् । ततश्च व्यवहारतो दयापालने निश्चयतो दयापालनं न स्यादित्याशङ्कायामाह - परप्राणरक्षणावसरेऽपि = परकीय-द्रव्यप्राणसंरक्षणसमयेऽपि तदिवनाभाविना = परप्राणसंरक्षणानुकूलस्वकीयव्यापारिनयतेन यद्वा यतनाव्याप्तेन यद्वा तथाविधपरप्राणरक्षणव्यापकेन शुभसङ्कल्पेन = प्रशस्तविकल्पेन अशुभसङ्कल्पात् = हिंसाच्यप्रशस्तविकल्पवशात् उदधौ = संसारसागरे निमज्जतः स्वस्य दर्शनादिभावप्राणरक्षणं सम्भवत्येव । एतेन → वत्थुं पडुच्च जं पुण अज्झवसाणं तु होइ जीवाणं । ण य वत्थुदो दु बंधो अज्झवसाणेण बंधोत्थि । ← (स.सा.२६५) इति समयसारवचनमि व्याख्यातम् ।

अयमाशयो हिंसा-मृषावादाद्यशुभसङ्कल्पवशाद् भवसागरे निमज्जतो जीवस्य विकल्पविमुक्तः शुद्ध-पवननी લહેरीओ अटडी જવाથी જેમ સાગર स्थिर થઈ જાય છે, મોજાઓ શાંત થઈ જાય છે. તેમ વિકલ્પરૂપી પવન નિવૃત્ત થવાથી આત્મા પણ સ્થિર સમુદ્ર જેવી દશાને પામે છે. આવી શાંતદશાસ્વરૂપ જે નિર્વિકલ્પ સ્વભાવ તે આત્માનો ભાવપ્રાણ કહેવાય છે. તેનું રક્ષણ કરવું, તેવો નિર્વિકલ્પ સ્વભાવ ટકાવી રાખવો તે ભાવદયા છે. આમ નિશ્ચય નય કહે છે. વ્યવહારમાં બીજા જીવના પ્રાણનું રક્ષણ કરવાના અવસરે પણ નિશ્ચયનય તો એમ કહે છે કે તથાવિધ પરપ્રાણરક્ષણની સાથે અવશ્ય હાજર રહેનારા પોતાના શુભ સંકલ્પ દ્વારા, અશુભ સંકલ્પના લીધે ભવસાગરમાં ડૂબતા એવા પોતાના ભાવપ્રાણનું રક્ષણ કરવાના લીધે જ ત્યાં દયા કહેવાય છે. જેમ સાગરમાં ડૂબતો માણસ તરાપો મળવાથી પોતાના પ્રાણની રક્ષા કરે છે તેમ હિંસા વગેરે સંબંધી અશુભ સંકલ્પથી ભવસાગરમાં ડૂબતા પ્રાણીને જયણા વગેરે સ્વરૂપ શુભ સંકલ્પની પ્રાપ્તિ એ વિષમ તરાપાની પ્રાપ્તિરૂપ છે. તેના દ્વારા પોતાના ભાવપ્રાણનું સંરક્ષણ થાય છે. આ રીતે પરપ્રાણરક્ષણ પ્રસંગે પણ નિશ્ચયનય તો પોતાના ભાવપ્રાણની રક્ષા કરવા णेनैव निश्चयेन दयाऽभ्युपगमात् । अत एवोक्तमागमे-

"आया चेव अहिंसा आया हिंसत्ति णिच्छओ एसो ।

जो होइ अप्पमत्तो अहिंसओ हिंसओ इयरो ।।" (ओ.नि.७५४)

नैगमस्य हि जीवेष्वजीवेषु च हिंसा, तथा च वक्तारो भवन्ति- "जीवोऽनेन हिंसितो, घटो-ऽनेन हिंसितः" इति । इत्थं च हिंसाशब्दाऽनुगमाज्जीवेष्वजीवेषु च हिंसेति ।

स्वभावः प्रशस्ततरण्डस्थानीयोऽनायासेन संसारसागरपारकारी, प्रशस्तसङ्कल्पो विषमतरण्डसमो महाऽऽया-सेन संसारसमुद्रतारकोऽशुभसङ्कल्पश्च महाशीलातुल्यः भवसागरिनमञ्जनकारी। → 'अप्रादुर्भावः खलु रागादीनां भवत्यिहंसा ← (पुरु.४४) इति पुरुषार्थसिद्ध्युपायदिर्शितरीत्या आत्मलक्षितिनश्चयनयेन मोह-क्षोभिवहीननिर्विकल्पवीतरागस्वभावरक्षणमेव दया, सा च शुद्धोपयोगलक्षणा प्रशस्ततरण्डतुल्या । वस्तुल-क्षितिनश्चयनयेन निर्विकल्पविणयाद् देशनिवृत्तिगर्भतया विषमतरण्डस्थानीयस्य शुभसङ्कल्पस्य स्वकीयभा-वप्राणरक्षकत्वमनपायमेव । तदानीमिप अध्यवसायिवशुद्ध्या स्वभावप्राणत्राणेनैव निश्चयेन दयाभ्युपग-मात्, न तु परप्राणिद्रव्यप्राणसंरक्षणेनेति। परं व्यावहारिकदयातिरस्काराऽपलापादिकरणे तु नैश्चियक-दयाया अप्यसम्भव एव। इदमेवाऽभिप्रेत्य भक्तपिरज्ञाप्रकीर्णके → जीववहो अप्पवहो, जीवदया अप्पणो दया होइ ← (भ.प.प्र.९३) इत्युक्तमित्यवधेयम् । तथा निश्चयनयबोधशून्यस्य व्यवहारतो दयापाल-नापेक्षया निश्चयतात्पर्यविदो दयापालने मणिविक्रयन्यायेन फलोत्कर्षो विज्ञेयः। दृष्टं हि लोके विणक्-शबरयोः पद्मरागादिमणिविक्रये विणाजो विज्ञानाऽऽधिक्यात्फलाऽऽधिक्यम् । तथैवात्रानुयोज्यम् ।

अत एव = परप्राणरक्षणदशायामि निश्चयनयः स्वभावप्राणत्राणत्वांशमेवावलम्ब्य दयामिभधत्ते, न तु परप्राणत्राणत्वांशमपेक्ष्येति हेतोरेव उक्तं श्रीभद्रबाहुस्वामिना आगमे = ओघनिर्युक्तौ 'आया' इत्यादि । द्रोणाचार्यकृतव्याख्यामवलम्ब्याह — 'नैगमस्ये'ति । 'णेगाइं माणाइं सामन्नोभयविसेसनाणाइं । जं तेहिं मिणइ तो णेगमो णओ णेगमाणो ति ।।' (वि.आ.२१८६) इति विशेषावश्यकभाष्यदर्शितस्य यद्वा → निश्चितो गमः = निगमः = विविक्तवस्तुग्रहणं, स एव नैगमः । यदि वा निगम्यन्ते = नियतं परिच्छिद्यन्ते इति निगमाः = अर्थाः तेषु भवोऽभिग्रायः नियतपरिच्छेदरूपः स नैगमः ← (गा.२९ वृ.पृ.७५) इति न्यायावतारवृत्तिप्रदर्शितस्य यद्वा 'निगमेषु भवोऽध्यवसायविशेषो नैगमः, तद्भवत्वञ्च लोकप्रसिद्धार्थाभ्युपगन्तृत्विम'ति रूपेण नयरहस्य(पृ.७४)दर्शितस्य नैगमनयस्य मते हि जीवेषु अजीवेषु ३५ ४ ६४॥ने स्वीडारे छे. (निश्चथथी शुद्ध संडस्य = सुंहर तरापो अथवा नोडा. शुलसंडस्य = विषम तरापो.)

માટે જ **ઓઘનિર્યુક્તિ**માં જણાવેલ છે કે 'આત્મા જ અહિંસા છે અને આત્મા જ હિંસા છે. આ નિશ્ચયનયનો મત છે. અપ્રમત્ત હોય, તે અહિંસક હોય, પ્રમાદી હોય તે હિંસક હોય.

#### 🟶 અનેક નયથી હિંસાદિ વિચારણા 🏶

नैगमस्य. । નૈગમ નય તો જીવ અને અજીવ બન્નેને વિશે હિંસા અને અહિંસા સ્વીકારે છે. આનું કારણ એ છે કે દુનિયામાં એવું બોલનારા પણ હોય છે કે 'આના દ્વારા જીવ ખતમ કરાયો. આના દ્વારા

एवमिहंसाऽपि । सङ्ग्रह-व्यवहारयोश्च षट्षु जीविनकायेषु हिंसा । सङ्ग्रहोऽत्र देशग्राही गृह्यते, सामान्यरूपस्य नैगमेऽन्तर्भावात्, व्यवहारश्च स्थूलविशेषग्राही लोकव्यवहरणशीलश्च । लोको हि बाहुल्येन षट्सु जीविनकायेष्वेव हिंसािमच्छतीति ।

च हिंसा । हिंसितः = विनाशितः । एवं = 'जीवोऽनेन न हिंसितः', 'घटोऽनेन न हिंसित' इति लोकव्यवहारमनुसृत्याऽहिंसाशब्दानुगमाज्जीवेषु अजीवेषु च अहिंसाऽपि बोध्या ।

सङ्ग्रहः अत्र प्रकृतार्थे देशग्राही = विशेष-सामान्यविशेषार्थसङ्ग्राहको गृह्यते, 'संग्रहणं संगिण्हइ संगिज्झंते व तेण जं भेया। तो संगहो त्ति संगिहय-पिंडियत्थं वओ जस्स ।।' (वि.आ.२२०३) इति विशेषावश्यकभाष्यदर्शितस्य, → सङ्गृहणाति अशेषविशेषितरोधानद्वारेण सामान्यरूपतया जगदादत्त इति सङ्ग्रहः ← (न्या.वृ.२९/पृ.७६) इति न्यायावतारवृत्त्युक्तस्य → सद्रूपतानितक्रान्तस्व-स्वभाविमदं जगत् । सत्तारूपतया सर्वं सङ्गृहणन् संङ्ग्रहो मतः ।। ← (न्या.टि.पृ.७७) इति न्यायावतारिटणनोक्तस्य च सामान्यरूपस्य = महासामान्यग्राहकसङ्ग्रहनयस्य नैगमे = सामान्यनैगमनये अन्तर्भावात् । व्यवहारश्च = व्यवहारपदवाच्यो नयस्तु → 'वच्चइ विणिच्छियत्थं ववहारो सव्वदव्वेसु' ← (अनु.९५२,आ.नि.७५६) इति अनुयोगद्वारसूत्राऽऽवश्यकनिर्युक्तिदर्शितः, 'सङ्ग्रहेण गृहीतानामर्थानां विधिपूर्वकः। योऽवहारो विभागः स्याद् व्यवहारो नयः स्मृतः'।। (त.श्लो.वा.नि.पृ.२७९, न.वि.७४) इति तत्त्वार्थश्लोकवार्तिक-नय-विवरणयोः निरुक्तश्च स्थूलविशेषग्राही, → स्थूलबुद्धिगम्यविशेषार्थग्राहकः 'लौकिकसम उपचारप्रायो विस्तृतार्थो व्यवहारः' ← (९/३५) इति तत्त्वार्थभाष्यप्रदर्शितः → व्यवहरणं व्यवहियते वानेन लौकिकैरभि-प्रायेणेति व्यवहारः ← (न्याया.२९/पृ.७७) इति च न्यायावतारवृत्तिव्यावर्णितो लोकव्यवहरणशीलश्च 'गृह्यतेऽत्र' इत्यावर्त्तनीये पदे ।

→ 'पच्चुप्पन्नग्गाही उज्जुसुओ नयविही' ← (अनु.१५२, आ.नि.७५६) इति अनुयोगद्वारसूत्रा-ऽऽवश्यकिनर्युक्तः, → ऋजु = प्रगुणं सूत्रयित = तन्त्रयत इति ऋजुसूत्रः, सूत्रपातवद् ऋजुसूत्र घડो ખતમ કરાયો.' આ રીતે ખતમ કરવું, હિંસા કરવી વગેરે શબ્દનો પ્રયોગ થતો હોવાથી જીવ અને અજીવ બન્નેને વિશે હિંસા સંભવે છે. ખતમ કરવાનું બોલો કે હિંસા કરવાનું કહો - અર્થ તો એક જ છે. એ જ રીતે અહિંસા પણ જીવ અને અજીવ બન્નેને વિશે સંભવે છે. (દુનિયામાં લોકો એમ બોલે છે કે 'આ માણસે તે જીવને બચાવ્યો. ડૂબતા માણસને બચાવ્યો. પડતા ઘડાને બચાવ્યો..' બચાવવું શબ્દનો પ્રયોગ થવાથી જીવ અને અજીવ બન્નેમાં અહિંસા- દયા સંભવે છે. આમ નૈગમ નયનું મંતવ્ય છે.)

#### 🟶 હિંસા / અહિંસા - સંગ્રહાદિનય 🏶

संग्रह. ! સંગ્રહ અને વ્યવહાર નયના મતે ષડ્જીવનિકાયને વિશે જ હિંસા/અહિંસા સંભવે છે. અજીવમાં હિંસા આ મતે સંભવતી નથી. પૃથ્વી, પાણી, અગ્નિ, વાયુ, વનસ્પતિ અને ત્રસકાયરૂપ ષટ્જીવનિકાયને વિશે હિંસા-અહિંસાનો સ્વીકાર કરનાર સંગ્રહનય દેશગ્રાહી-વિશેષરૂપ સંગ્રહનય સમજવો. કારણ કે સામાન્યસ્વરૂપ = સામાન્યગ્રાહી સંગ્રહ નયનો નૈગમ નયમાં અંતર્ભાવ થાય છે. (તેથી સામાન્યગ્રાહી સંગ્રહ નયના મતે તો જીવ-અજીવ બન્નેમાં હિંસા-અહિંસા સંભવી શકે છે. માટે તેની અહીં બાદબાકી કરેલ છે.) તેમ જ પ્રસ્તુતમાં વ્યવહાર નય પણ સ્થૂલ વિશેષ પદાર્થનો ગ્રાહક = સ્વીકારનાર તથા લોકવ્યવહાર કરવાના સ્વભાવવાળો લેવો. કારણ કે લોકો મોટા ભાગે ષડ્જીવનિકાય વિશે જ હિંસાનો વ્યવહાર કરે છે.

ऋजुसूत्रश्च प्रत्येकं प्रत्येकं जीवहिंसां व्यतिरिक्तामिच्छति ।

शब्द-समभिरूढैवम्भूतनयानां चात्मैव हिंसा निजगुणप्रतिपक्षप्रमादपरिणतः, स्वभावपरिणतश्चा-त्मैवाहिंसेति नयविभागः ।।२८।।

इति वा ← (द्वा.न.च.वृ.अर.७/पृ.७३८) इति द्वादशारनयचक्रवृत्तिकृत्प्रदर्शितः, → उज्जं रुजुं सुयं नाणमुज्जुसुयमस्स सोऽयमुज्जुसुओ ← (वि.भा.२२२२) इति विशेषावश्यकभाष्यव्याख्यातः, → 'सतां साम्प्रतानामभिधान-पिरज्ञानमृजुसूत्रः' ← (त.भा.९/३५) इति तत्त्वार्थभाष्यिनरूपितः, 'ऋजु = वर्तमानक्षणस्थायि पर्यायमात्रं प्राधान्यतः सूत्रयन्नभिप्रायः ऋजुसूत्रः' (प्र.न.त. ७/२५) इति प्रमाणनयतत्त्वालोकसूत्रदर्शितः, → ऋजु = प्रगुणं = अकुटिलं = अतीतानागतवक्रपिरत्यागाद् वर्तमानक्षणविवर्ति वस्तुनो रूपं सूत्रयति = निष्टङ्कितं दर्शयतीति ऋजुसूत्रः ← (न्याया.२९/पृ.७७) इति सिद्धर्षिगणिना न्यायावतारवृत्तिव्यावर्णितः, → तत्रर्जुसूत्रनीतिः स्यात् शुद्धपर्यायसंश्रिता। नश्वरस्यैव भावस्य भावात् स्थितिवयोगतः।। ← इति न्यायावतारवृत्तिटिप्पनकोपदर्शितः ऋजुसूत्रश्च = ऋजुसूत्रनयो हि प्रत्येकं प्रत्येकं जीविहेंसां व्यतिरिक्तां = विभिन्नां इच्छति; 'पुहुत्तं णेच्छइ' (अनु.द्वा. १४) इति अनुयोगद्वारसूत्रवचनात् अतीतानागतयोर्विनष्टानुत्पन्नतयाऽतीतानागतत्वादिधर्मभेदेन वस्तुभेदानुपगमेऽपि प्रतिवस्तु विभिन्नमेव पर्यायं स्वकीयं साम्प्रतमभ्युपैति ऋजुसूत्रनयः ।

अनुयोगद्वारसूत्रादौ व्यावर्णितस्वरूपाणां शब्द-समिभरूढैवम्भूतनयानां च मते निजगुणप्रतिपक्षप्रमादपरिणतः आत्मैव हिंसा, न तु बाह्यप्राणव्यपरोपणादिकम्, तत्सत्त्वेऽिप शुद्धस्य पुरुषस्य तिन्निमत्तिककर्मबन्धिवरहात्, तदसत्त्वेऽिप निजमिलनाऽऽशयतः कर्मबन्धाच्च । तदुक्तं ओधिनर्युक्तौ → जो य पओगं जुंजइ हिंसत्थं जो य अन्नभावेणं । अमणो उ जो पउंजइ इत्थ विसेसो महं वृत्तो।। हिंसत्थं जुंजंतो सुमहं दोसो अणंतरं इयरो । अमणो य अप्पदोसो जोगिनिमित्तं च विन्नेओ ।। रत्तो वा दुद्दो वा मूढो वा जं पउंजइ पओगं । हिंसावि तत्थ जायइ तम्हा सो हिंसओ होइ।। च य हिंसामित्तेणं सावज्जेणावि हिंसओ होइ । सुद्धस्स उ संपत्ती अफला भिणया जिणवरेहिं ।। ← (ओ.नि.७५५. ७५६. ७५७, ७५८) इति ।

एतेन → आत्मगुणस्य नाशो यो हिंसैव कथ्यते बुधैः ← (अध्या.गी.१२४) इति **अध्यात्म**-गीतावचनं व्याख्यातम् ।।७/२८।।

ઋજુસૂત્ર નય દરેક જીવહિંસાને અલગ-અલગરૂપે સ્વીકારે છે. (સંગ્રહ નયના મતે કે વ્યવહારના મતે જીવની હિંસા કે જીવોની હિંસા હિંસારૂપે તો સમાન જ છે, એક જ છે. જ્યારે ઋજુસૂત્રનયના મતે કોઈ બે પદાર્થ સમાન ન હોવાથી કીડીની હિંસા, મંકોડાની હિંસા વગેરે વિભિન્ન પદાર્થ છે. અરે ! ૫૦ કીડીની હિંસા કરવામાં આવે ત્યારે ૫૦ પ્રકારની હિંસા ઋજુસૂત્ર નય સ્વીકારે છે. કારણ કે જગતના તમામ પદાર્થ વિલક્ષણ છે. તેથી કોઈ પણ બે જીવની હિંસા એકસરખી ન હોય. એવું ઋજુસૂત્ર નયનું મંતવ્ય છે.)

શબ્દ નય, સમભિરૂઢ નય અને એવંભૂત નયના મતે પોતાના ગુણોના વિરોધી પ્રમાદ વગેરે દોષથી પરિણત થયેલો આત્મા એ જ હિંસા છે તથા ચૈતન્ય સ્વભાવમાં પરિણમેલો જીવ જ અહિંસા છે. આ રીતે હિંસા અને અહિંસા બાબતમાં વિવિધ નયોનો અભિપ્રાય જાણવો. (૭/૨૮)

विशिष्टव्यवहारविधेर्विशेष्यबाधेऽपि विशेषणोपसङ्क्रमान्न व्याघात इत्याह-यत्नतो जीवरक्षार्था तत्पीडाऽपि न दोषकृत् । अपीडनेऽपि पीडैव भवेदयतनावतः ।।२९।। यत्नत इति । यत्नतः = सूत्रोक्तयतनया जीवरक्षार्था = स्वरसतो जीवरक्षोद्देशप्रवृत्ता तत्पीडापि = जीवपीडापि न दोषकृत् = न साम्परायिककर्मबन्धकृत् । यत उक्तं

यथा → 'प्रमत्तयोगात् प्राणव्यपरोपणं हिंसा' ← (त.सू.७/८) इति तत्त्वार्थसूत्रे प्रमत्तयोगविशिष्टपरप्राण-व्यरोपणस्य हिंसात्वं विहितं तत्र विशेष्ये बाधात् प्रमत्तयोग एव निश्चयतः हिंसात्वमुपसङ्क्रामित तथैव 'यतनाविशिष्टपरप्राणरक्षणस्याऽहिंसात्चिम'ति विशिष्टव्यवहारविधेः विशेष्यबाधेऽपि = अपवादस्थलान्-रोधेन परप्राणरक्षणिवरहेऽपि विशेषणोपसङ्क्रमात् = यतनायामेव चरितार्थत्वात् न = नैव तत्र साम्प-रायिककर्मबन्धादिलक्षणः कश्चिद् व्याघातः। एतेन → पमत्तजोगस्स पाणववरोवणं हिंसा ← (द. अ.चू.पृ.१२) इति दशवैकालिकचूर्णो अगस्त्यसिंहसूरिवचनं, -> मण-वयण-कायेहिं जोगेहिं दुप्पउत्तेहिं जं पाणववरोवणं कज्जइ सा हिंसा ← (द.वै.जि.चू. पृष्ठ-२०) इति च दशवैकालिकचूर्णो जिनदास-गणिवचनं व्याख्यातं द्रष्टव्यमित्याशयेनाह - 'यत्नत' इति । सूत्रोक्तयतनया = यथा वस्त्रपात्रादावाधाकर्मि-कादिपरिहरणाऽधिकाऽग्रहण-प्रकाशकालीनप्रतिलेखन-प्रमार्जन-मूर्च्छाशून्यप्रवर्त्तनादिरूपया यतनया स्व-रसतो जीवरक्षोद्देशप्रवृत्ता = परप्राणसंरक्षणप्रयोजनप्रयुक्ता जीवपीडाऽपि = वायुकायादिजीवबाधाऽपि न = नैव **साम्परायिककर्मबन्धकृत** = कषायप्रयुक्तकर्मबन्धकृत् । तदुक्तं व्याख्याप्रज्ञप्तौ <del>></del> अणगारस्स णं भंते ! भाविअप्पणो पुरओ जुगमायाए पेहाए रीयं रीयमाणस्स पायस्स अह कुक्कुडपोए वा वट्टपोए वा कुलिंगच्छावए वा परियावज्जेज्जा । तस्स णं भंते ! किं इरियावहिया किरिया कज्जइ संपराइया किरिया कज्जइ ? गोयमा! णो संपराइया किरिया कज्जइ, इरियावहिया किरिया कज्जइ ← (व्या.प्र.१८/८) इति । एवं विधिनोपकरणधारणेऽपि न निर्ग्रन्थताव्याघातः । तदुक्तं ओघनिर्युक्तौ→ उग्गमउप्पायणासुद्धं एसणादोसवज्जियं। उविहं धारए भिक्खू अप्पदुट्टो अमुच्छिओ अज्झत्थविसोहीए उवगरणं बाहिरं परिहरंतो । अप्परिग्गहीत्ति भणिओ जिणेहिं तेलुक्कदंसीिहं उग्गमउप्पायणासुद्धं एसणादोसवज्जियं । उविहं धारए भिक्ख् सदा अज्झत्थसोहिए ← (ओ.नि.७४४/४५/४६) इति । यथा चैतत्तथा दीक्षाद्वात्रिंशिकायां वक्ष्यते (भा.७, पृ.१९५४)। नन् यद्यपकरणसहिता अपि निर्ग्रन्था उच्यन्ते तर्हि गृहस्था अपि निग्रन्थास्स्युरुपकरणसहितत्वा-

<sup>&#</sup>x27;જયણાપૂર્વક પરપ્રાણની રક્ષા કરવી તે દયા છે' આ પ્રમાણે જે વિશિષ્ટ પ્રકારે વિધાન કરવામાં આવેલ છે તે વિધાન વિશેષણરૂપ જયણામાં ફ્લિત થતું હોવાથી પરપ્રાણરક્ષાસ્વરૂપ વિશેષ્યનો અભાવ હોય તો પણ કર્મબંધસ્વરૂપ કોઈ વ્યાઘાત = અનિષ્ટ નહિ આવે એવા આશયથી ગ્રન્થકારશ્રી ફરમાવે છે કે-

ગાથાર્થ :- જયણાથી જીવરક્ષા માટે પ્રવૃત્ત થવામાં જીવને પીડા થાય તો પણ તે દોષકારક નથી. તથા જયણા વગરનો જીવ પરપીડા ન કરે છતાં પણ હિંસા થાય જ છે. (૭/૨૯)

**ટીકાર્થ**:- આગમોક્ત જયણાપૂર્વક પોતાના હાર્દિક ભાવથી જીવરક્ષાના ઉદ્દેશથી પ્રવૃત્ત થવા છતાં સંયોગવશ સંપન્ન થયેલી પરપીડા પણ કાષાયિક કર્મબંધનું કારણ બનતી નથી.

"अज्झत्थिवसोहीए' जीवनिकाएहिं रसंथडे लोए । देसियमिहंसगत्तं जिणेहिं तेलुक्कदंसीिहं ।।" (ओ.नि.७४७) तथा "तस्स असंचेयओ संचेयओ अ जाइं सत्ताइं । जोगं पप्प विणस्संति णित्थि हिंसाफलं तस्स ।।" (ओ.नि.७५१)

अयतनावतो = यतनावर्जितस्य अपीडनेऽपि = दैवात्परप्राणिपीडनाऽभावेऽपि तत्त्वतः पीडैव भवेत् । तदुक्तं-

दित्याशङ्कायां **ओघनिर्युक्ति**संवादमाह - 'अज्झत्थे'ति । द्रोणाचार्यकृततद्व्याख्या चैवम् → नन्विदमुक्तमेव यदुत अध्यात्मविशुद्धचा सत्युपकरणे निर्ग्रन्थाः साधवः । किञ्च- यद्यध्यात्मविशुद्धिर्नेष्यते ततः 'जीवनि-

काएहिं संथडे लोए' ति जीवनिकायैः = जीवसङ्घातैरयं लोकः संस्तृतो वर्त्तते । ततश्च जीवनिकायसंस्तृते

= व्याप्ते लोके कथं नग्नकश्चङ्क्रमन् वधको न भवति यद्यध्यात्मविशुद्धिर्नेष्यते, तस्मादध्यात्मविशुद्ध्या देशितमिहंसकत्वं जिनैस्त्रैलोक्यदर्शिभिरिति ← (ओ.नि.७४७ वृत्ति) । ओघनिर्युक्तौ एवाग्रे उक्तं 🔿 उच्चालियम्मि पाए ईरियासमियस्स संकमद्वाए । वावज्जेज्ज कुलिंगी मरिज्ज तं जोगमासज्ज न य तस्स तन्निमित्तो बंधो सुहुमो वि देसिओ समए। अणवज्जो उ पओगेण सव्वभावेण सो जम्हा।। नाणी कम्मस्स खयद्वमुद्विओऽणुद्वितो य हिंसाए । जयइ असढं अहिंसत्थमुद्विओ अवहओ सो उ।। ← (ओ.नि.७४८-४९-५०) इति । एतेन → अज्झवसिदेण बंधो सत्ते मारेउ मा व मारेउ। एसो बंधसमासो जीवाणं णिच्छयणयस्स ।। ← (स.सा.२६२) इति समयसारवचनमपि व्याख्यातम्। 'तथो'क्त्या ओघनिर्युक्तिगाथामेव ग्रन्थकृद् दर्शयति 'तस्स' इति । द्रोणाचार्यकृततद्व्याख्या चैवम् → तस्य = एवंप्रकारस्य ज्ञानिनः कर्मक्षयार्थमभ्युद्यतस्य असञ्चेतयतः = अजानानस्य, किं ? सत्त्वानि, कथं ? प्रयत्नवतोऽपि कथमपि न दृष्टः प्राणी व्यापादितश्च, तथा सञ्चेतयतः = जानानस्य कथमस्त्यत्र प्राणी ज्ञातो दृष्टश्च न च प्रयत्नं कुर्वताऽपि रक्षितुं पारितः, ततश्च तस्यैवंविधस्य **यानि सत्त्वानि** योगं = कायादि प्राप्य विनश्यन्ति तत्र नास्ति तस्य = साधोः हिंसाफलं = साम्परायिकं संसारजननं दुःखजननमित्यर्थः । यदि परमीर्याप्रत्ययं कर्म भवति, तच्चैकस्मिन् समये बद्धमन्यस्मिन् समये क्षपयित ← (ओ.नि.७५९ वृत्ति) इति। तदुक्तं ओघनिर्युक्तौ → जो य पमत्तो पुरिसो तस्स य जोगं पडुच्च जे सत्ता। वावज्जंते नियमा तेसिं सो हिंसओ होइ।। ← (ओ.नि.७५२) इति। **तद्वृत्ति**स्त्येवम् 🔿 यस्यैवंविधस्य सम्बन्धिनं योगं = कायादिं प्रतीत्य = प्राप्य ये सत्त्वा व्यापाद्यन्ते तेषां = सत्त्वानां नियमाद् अवश्यं सः = पुरुषो हिंसको भवति तस्मात्प्रमत्तताभाञ्जि कर्मबन्धकारणानि ← (ओ.नि.७५२ वृत्ति) ।

કારણ કે **ઓઘનિર્યુક્તિ**માં જણાવેલ છે કે → ષડ્જીવનિકાયથી ૧૪ રાજલોક સંપૂર્ણ ભરેલો હોવા છતાં અધ્યાત્મવિશુદ્ધિથી ત્રિલોકદર્શી જિનેશ્વર ભગવંતોએ અહિંસકપશું બતાવેલ છે. અધ્યાત્મવિશુદ્ધિયુક્ત સંયમીના યોગને પામીને જાણતાં-અજાણતાં જે જીવો મરી જાય છે તેની હિંસાનું ફળ = પાપકર્મ બંધ

१. हस्तादर्शे '...सोहीण' इति पाठः । २. मुद्रितप्रतौ 'संघडे' इत्यशुद्धः पाठः । ३. मुद्रितप्रतौ '...देसीहिं..' इति पाठः।

४. मुद्रितप्रतौ 'असंवेयओ संवेयओ' इत्यशुद्धः पाठः ।

# "जे वि ण वाविज्जंति णियमा तेसिं पि हिंसगो सो उ । सावज्जो उ पओगेण सव्वभावेण सो जम्हा ।।" (ओ.नि.७५३) ।।२९।।

पुनरिप ओधनिर्युक्तिसंवादमाह 'जे वि' इति । → येऽिप सत्त्वा न व्यापाद्यन्ते तेषामप्यसौ नियमाद्धिंसकः यतः कायादिना प्रयोगेन सर्वभावेन = सर्वैः कायवाङ्मनोभिः स सावद्यः । अतोऽव्यापाद-यन्नपि व्यापादक एवासौ पुरुषः सपापयोगत्वादिति ← (ओ.नि.७५३ वृ.) तद्व्याख्यालेशः । यथोक्तं निशीथभाष्ये → ण य सच्वो वि पमत्तो, आवज्जित तध वि सो भवे वधओ । जह अप्पमादसिहओ आवण्णो वी अवहओ उ ।। पंचसमितस्स मुणिणो आसज्ज विराहणा जिद हवेज्जा । रीयंतस्स गुणवओ सुव्वत्तमबंधओ सो उ ।। ← (नि.भा.९२,१०३) इति। अयं निश्चयनयाभिप्रायः। तदुक्तं जयधवलायां → अज्झवसिएण बंधो सत्ते मारेज्जा मा थ मारेज्ज। एसो बंधसमासो जीवाणं णिच्छयणयस्स।। ← (ज.ध. 9 ।४ ।९४) इति । तत्त्वार्थभाष्यवृत्तौ सिद्धसेनगणिभिः अपि → ज्ञानी कर्मक्षपणार्थमुत्थितो नो शठः प्रयतमानः । सूत्रोदितेन विधिना न बन्धकः सत्त्वमरणेऽपि ।। ← (त.भा.९ ।१९ वृत्ति) इत्युक्तम् । तदुक्तं बृहत्कल्पभाष्येऽपि → जो पुण जतणारहिओ गुणोऽवि दोसायते तस्स ← (बृ.क.भा.३१८१)। ततश्च यतनासत्त्वेऽहिंसा तदसत्त्वे च हिंसेति फलितम्। तदुक्तं प्रवचनसारेऽपि → जियदु व मरदु व जीवो अजदा-चारस्स निच्छओ हिंसा। पयदस्स नित्थि बंधो हिंसामित्तेण सिमदस्स।।←(प्र.सा.३/१७) इति।।७/२९।। વગેરે તે સંયમીને મળતા નથી. ← તેમ જ જયણા વગરનો જીવ કદાચ ભાગ્યયોગે બીજા જીવોને પીડા ન કરે તો પણ પરમાર્થથી હિંસા થાય જ છે. અર્થાત્ હિંસાજન્ય પાપકર્મબંધ જયણાશૂન્ય વ્યક્તિને થાય જ છે. **ઓઘનિર્યુક્તિ**માં જણાવેલ છે કે → જે પ્રમાદી છે તેની પ્રવૃત્તિ દ્વારા જે જીવો મરતા નથી તેનો પણ તે પ્રમાદી જીવ ચોક્કસ હિંસક છે. કારણ કે ઉપયોગની અપેક્ષાએ તે પ્રમત્ત જીવ સર્વભાવે = મન-વચન-કાયાથી પાપી જ છે. ← (૭/૨૯)

# 🏶 હિંસાનું બાહ્ય-આંતર સ્વરૂપ 🏶

વિશેષાર્થ:- 'प्रमत्तयोगात् प्राणव्यपरोपणं हिंसा' (૭/૮) આ પ્રમાણે તત્ત્વાર્થસૂત્રનું વચન છે. તે જ રીતે 'यतनायोगात् प्राणरक्षणं अहिंसा' આવી વ્યાખ્યા કરી શકાય છે. અહીં હિંસા અને અહિંસાના લક્ષણમાં ક્રમસર પ્રમાદ અને જયણા = અપ્રમાદ વિશેષણ છે. તથા વિશેષ્ય છે પ્રાણપીડા અને પ્રાણરક્ષણ. પરંતુ જયણાપૂર્વક ચાલવામાં કદાચ પરપ્રાણીને પીડા થાય તો પણ હિંસાજન્ય સાંપરાયિક કર્મબંધ થતો નથી. આ હકીકત છે. મતલબ કે તેવા સ્થળે બાહ્ય દેષ્ટિએ દેખાતી હિંસા એ વાસ્તવમાં હિંસા નથી. અહિંસા જ છે. કારણ કે જયણાશીલ સાધકના પરિણામ બીજાને બચાવવાના છે. તેનો પ્રયાસ પણ બીજાને બચાવવાનો જ છે. આનો અર્થ એ થયો કે પરપ્રાણરક્ષણરૂપ વિશેષ્ય ગેરહાજર હોવા છતાં જયણાસ્વરૂપ વિશેષણ હાજર હોવાથી ત્યાં શાસ્ત્રકારોને અહિંસા અભિપ્રેત છે.

તે જ રીતે પ્રમાદથી ચાલવામાં કદાચ પરપ્રાણીને પીડા દેખીતી રીતે ન થતી હોય તો પણ તે પ્રવૃત્તિ હિંસા જ છે. હિંસાજન્ય સાંપરાયિક = કાષાયિક કર્મબંધ ત્યાં થાય જ છે. એવું શાસ્ત્રમાન્ય છે. મતલબ કે પરપ્રાણનાશ સ્વરૂપ વિશેષ્ય ગેરહાજર હોવા છતાં પ્રમાદસ્વરૂપ વિશેષણ હાજર હોવાથી શાસ્ત્રકાર ભગવંતોને ત્યાં હિંસાનું સ્વરૂપ માન્ય છે. કારણ કે તેના પરિણામ, તેનો પ્રયત્ન પરપ્રાણનાશને અનુકૂળ છે. આ બન્ને સ્થળને લક્ષમાં રાખીને નિર્ણય કરવામાં આવે તો એમ કહી શકાય કે જે સ્થળ

इत्थं च १ परिणामप्राधान्यमेव व्यवस्थितमित्याह-

रहस्यं परमं साधोः समग्रश्रुतधारिणः । परिणामप्रमाणत्वं निश्चयैकाग्रचेतसः ।।३०।।

रहस्यमिति । रहस्यं = तत्त्वं परमं = सर्वोत्कृष्टं साधोः समग्रश्रुतधारिणः = स्वभ्यस्तगणि-पिटकोपनिषदः परिणामस्य = चित्तभावस्य प्रमाणत्वं = फलं प्रति स्वातन्त्र्यलक्षणं (=परिणामप्रमाणत्वं) निश्चये = निश्चयनये एकाग्रं = अव्याक्षिप्तं चेतो यस्य (तस्य = निश्चयैकाग्रचेतसः) ।।३०।।

→ 'परमरहस्सिमिसीणं समत्तगणिपिङगझिरयसाराणं । परिणािमयं पमाणं निच्छयमवलंबमाणाणं।। ← (ओ.नि.५६०) इति पूर्वोक्तं(पृ.४२३) ओघिनर्युक्तिगाथामुपजीव्य प्रकृतफिलतमाह - 'रहस्यिमे'ति। वित्तभावस्य सदसत्प्रणिधानािदलक्षणस्य कर्मनिर्जरा-बन्धािदलक्षणं फलं प्रति प्रकृते प्रमाणत्वपदप्रतिपाद्यं स्वातन्त्र्यलक्षणं कर्तृत्वम्, चैतन्यस्यैव कर्मबन्धािदकं प्रति नियामकत्वात्, व्याख्याप्रज्ञप्तौ → जीवाणं चेयकडा कम्मा कज्जंति, नो अचेयकडा कज्जंति ← (व्या.प्र.१६ ।२ ।१७) इत्येवमुक्तत्वात् । योगािदेषु चोपचारमात्रकारणतेित भावः । शिष्टं सुगमम् । यथोक्तं व्यवहारभाष्येऽपि → तुल्ले व इंदियत्थे एगो सज्जइ विरज्जई एगो । अज्झत्थं तु पमाणं न इंदियत्था जिणा बेंति।। मणसा उवेति विसए मणसा वि य सित्रयत्तए तेसु । इय वि हु अज्झत्थसमो बंधो विसया न उ पमाणं ।।

← (व्य.भा.२/५४-५५) इति । तदुक्तं तत्त्वार्थकारिकावृत्तौ देवगुप्तसूरिभिः अपि → स्वपरिणामो नः प्रवचनेषु शुभाऽशुभोपचयं प्रति परं प्रमाणमिति दर्शितम् ← (त.सू.कारिका-२९ वृत्ति पृष्ठ-१८) इति । स्कन्दपुराणेऽपि → भावशुद्धिः परं शौचं प्रमाणं सर्वकर्मसु । अन्यथाऽऽलिङ्ग्यते कान्ता भावेन दुहितान्यथा ।। ← (स्क.पु.४२/६२) इत्युक्तम् ।।७/३०।।

વિશેષ્ય ગેરહાજર હોય ત્યાં ઉપરોક્ત હિંસા-અહિંસાના લક્ષણ પ્રમાદ-અપ્રમાદમાં ફલિત થાય છે. મતલબ કે તેવા સ્થળે હિંસાનું લક્ષણ પ્રમાદ અને અહિંસાનું લક્ષણ અપ્રમાદ જ બની જાય છે. (૭/૨૯)

# અંતરંગ પરિણામ જ પ્રમાણભૂત

ગાથાર્થ :- સમગ્ર શ્રુતને ધારણ કરનાર સાધુ જ્યારે નિશ્ચય નયમાં એકાગ્ર ચિત્તવાળા હોય છે ત્યારે શ્રેષ્ઠ રહસ્યભૂત વાત દર્શાવે છે કે 'પરિણામ = ભાવ એ જ પ્રમાણ છે.' (૭/૩૦)

ટીકાર્થ: ગણીના = આચાર્યના ખજાના સ્વરૂપ દ્વાદશાંગીના રહસ્યને સારી રીતે આત્મસાત્ કરનાર સાધુ જ્યારે નિશ્ચયનયમાં = નિશ્ચયનયમાન્ય નિજસ્વભાવમાં આકુળતા-વ્યાકુળતા વિના એકાગ્ર મનવાળા હોય છે ત્યારે શ્રેષ્ઠ રહસ્યને બતાવે છે કે ચિત્તનો પરિણામ-ભાવ એ જ પ્રમાણભૂત છે. અર્થાત્ અંતઃકરણની પરિણતિ જ કર્મબંધ-નિર્જરાસ્વરૂપ ફલ પ્રત્યે સ્વતન્ત્રપણે = અન્યનિરપેક્ષપણે કારણ છે. (૭/૩૦)

વિશેષાર્થ :- દ્વાદશાંગીના રહસ્યોને પચાવનાર નૈશ્વયિક સ્વભાવમાં ઠરે, શુદ્ધનિશ્ચયનયમાન્ય નિજચૈતન્યસ્વભાવમાં લીન બને ત્યારે તેમની દેષ્ટિમાં અંતકરણની પરિણતિ એ જ બંધ-નિર્જરા વગેરે પ્રત્યે સ્વતન્ત્રરૂપે કારણ છે. મતલબ કે ફળ તો બાહ્ય પ્રવૃત્તિને સાપેક્ષ રહીને નહિ, પરંતુ અંતઃકરણગત લક્ષ્ય-ઉદ્દેશ-પરિણામ-ભાવના-પરિણતિધારાને આધારે પ્રાપ્ત થાય છે. બહારમાં અપ્કાય-તેઉકાય વગેરેની વિરાધના થયા છતાં અર્ષિકાપુત્ર આચાર્ય, ગજસુકુમાલ મહામુનિ વગેરેને હિંસાજન્ય કર્મબંધ થવાના

ननु यद्ययं निश्चयस्तदा किं परप्राणरक्षणया लोकमात्रप्रत्ययप्रयोजनयेत्यत आह-तिष्ठतो न शुभो भावो ह्यसदायतनेषु च । गन्तव्यं तत्सदाचारभावाऽभ्यन्तरवर्त्मना ।।३१।। तिष्ठत इति । असदायतनेषु प्राणव्यपरोपणादिषु तिष्ठतो हि शुभो भाव एव न भवति, अतः परिणामशुद्ध्यर्थमेव परप्राणरक्षणं साधुनामिति भावः । तद्क्तं-

"जो पुण हिंसायतणेसु वट्टइ तस्स नणु परिणामो । दुट्टो न य तं लिंगं होइ विसुद्धस्स जोगस्स ।। तम्हा सया <sup>२</sup>विसुद्धं परिणामं इच्छया सुविहिएणं ।

हिंसाऽऽययणा सब्वे परिहरियव्वा पयत्तेणं ।।" (ओ.नि.५८-५९)

→ एगंतेण निसेहो जोगेसु न देसिओ विही वावि। दलिअं पप्प निसेहो होज्ज विही वा जहा रोगे।। जंमि निसेविज्जंते अइआरो होज्ज कस्सइ कयाइ । तेणेव य तस्स पुणो कयाइ सोही हवेज्जाहि।। अणुमित्तोऽवि न कस्सई बंधो परवत्थुपच्चओ भणिओ । तह वि अ जयंति जइणो परिणामविसोहिमिच्छंता।।

← (ओ.नि.५५-५६-५७) इति **ओघनिर्युक्ति**गाथा मनसिकृत्याह - **परिणामविशुद्धचर्थमेव** = स्वकीयान्तःकरणपरिणतिनिर्मलताकृते एव परप्राणरक्षणं साधूनामिति। प्रकृतार्थे ओघनिर्युक्तिसंवादमाह -'जो पुण' इत्यादि । → यस्तु हिंसाऽऽयतनेषु = व्यापत्तिधामसु वर्तते तस्य नन् परिणामो दृष्ट एव भवति । न च तत् = हिंसास्थानवर्त्तित्वं लिङ्गं = चिह्नं भवति विशुद्ध(?स्य)योगस्य (निरवद्य)-मनोवाक्कायव्यापाररूपस्य । तस्मात् सदा = अजस्रं विशुद्धं परिणामिनच्छता सुविहितेन, किं कर्त्तव्यम?

બદલે અતિવિશુદ્ધ ચૈતન્યસન્મુખ ચિત્તપરિણતિ, શુદ્ધઆત્મદ્રવ્યગ્રાહી પરિણામધારા, અસંગ જ્ઞાતાદેષ્ટાસ્વભાવપ્રેક્ષી અંતઃકરણની દેષ્ટિ, નિરુપાધિક આત્મસ્વભાવ તરફ દોડતી અધ્યવસાયધારા વગેરેના લીધે કેવલજ્ઞાનની સંપ્રાપ્તિ થઈ હતી. એ હકીકત પણ એ જ દર્શાવે છે કે અંતઃકરણની પરિણતિના આધારે જ ફળ મળે છે, નહિ કે બાહ્ય પ્રવૃત્તિના આધારે. આ વિષયમાં અધિક જિજ્ઞાસુ વ્યક્તિએ 'સંવેદનની સરગમ' પુસ્તક (દિવ્યદર્શન ટ્રસ્ટ પ્રકાશિત) વાંચવું. (૭/૩૦)

'જો કર્મબંધ-નિર્જરાદિ પ્રત્યે નિશ્ચય નયથી અંતઃકરણની પરિણતિ એ જ કારણ હોય તો એનો અર્થ એ થયો કે સંવર-નિર્જરા-મોક્ષ માટે પરપ્રાણરક્ષણ ઉદ્દેશ્યક જયણાદિ પ્રવૃત્તિની કોઈ જરૂર જ નથી. તો પછી પરપ્રાણરક્ષા શું લોકોને દેખાડવા માટે જ કરવાની ? જનમનરંજનના પ્રયોજનથી તેવી જયણા વગેરેની શું જરૂર છે ?' આવી શંકાનું સમાધાન કરવા પ્રન્થકારશ્રી જણાવે છે કે →

# 🐞 सालासिङ ह्या संग्रे वावलती 🛔

ગાથાર્થ :- ખરાબ પ્રવૃત્તિમાં પરોવાયેલ માણસને શુભ પરિણામ પ્રાયઃ થતો નથી. માટે સદાચાર અને શુદ્ધભાવ દ્વારા આંતરિક મોક્ષમાર્ગે આગળ ધપવું જોઈએ. (૭/૩૧)

**ટીકાર્થ** :- જીવહિંસા વગેરે અસદ્આયતનમાં ગળાડૂબ જીવને <u>શુ</u>ભ પરિણામ થતો નથી. માટે પોતાના પરિષ્ટામની વિશુદ્ધિ માટે જ સાધુ ભગવંતો પરપ્રાણીની રક્ષા કરે છે. એવો અહીં આશય છે. ઓઘનિયુંક્તિમાં જણાવેલ છે કે 'હિંસા વગેરે અસત્ પ્રવૃત્તિમાં જે રચ્યો-પચ્યો રહે છે તેનો પરિણામ ચોક્કસ ખરાબ છે. કારણ કે હિંસા વગેરેમાં જોડાવું એ વિશુદ્ધ મન-વચન-કાયાવાળા જીવનું ચિક્ષ નથી. માટે વિશુદ્ધ પરિણામને

ये त्वेकान्तनिश्चयमेवाद्रियन्ते ते निश्चयतो निश्चयमेव न <sup>१</sup>जानते, हेतुस्वरूपानुबन्धशुद्धत-ज्ज्ञानाभावात्। तदाह- "णिच्छयमवलंबंता णिच्छयओ णिच्छयं अयाणंता । णासंति चरण-करणं<sup>२</sup> बाहिरकरणाऽऽलसा केई।।" (ओ.नि.७६१)

हिंसायतनानि सर्वाणि वर्जनीयानि प्रयत्नतः ← (ओ.नि.वृत्ति ५८/५९) इति द्रोणाचार्यकृतप्रकृतगाथाद्वयव्याख्या। तदुक्तं तत्रैवाऽग्रे → वज्जेमित्ति परिणओ संपत्तीए वि मुच्चई वेरा । अविहिंतोऽवि न मुच्चइ किलिइभावो त्ति वा यस्स ।। ← (ओ.नि.६०) इति । यथोक्तं निशीथभाष्ये बृहत्कल्पभाष्ये अपि च → जे जे दोसाययणा ते ते सुत्ते जिणेहिं पडिकुद्वा । ते खलु अणायरंतो सुद्धो इहरा उ भइयव्यो ।। ← (नि.भा.४९०३, बृ.क.भा. ९८६०) इति । प्रकृते च → इंदिय-विसय-कसाया परिसहा वेयणा य उवसग्गा । एए अवराहपया जत्थ विसीयंति दुम्मेहा ।। ← (द.वै.नि.९७५) इति दशवैकालिकनिर्युक्तिवचनमप्यवधातव्यम् । पार्श्वस्थत्चादिप्रयोजकाऽपराधपदत्यागेनैव साधूनां संसारपारगामित्वसम्भवः। तदुक्तं दशाश्रुतस्कन्धनिर्युक्तौ → अपासत्थाए अकुसीलयाए अकसाय-अप्पमाए य। अणियाणयाइ साहू संसारमहन्नवं तरई ।। ← (द.श्रु.नि.९४२) इति ।

ये तु प्रयत्नरिहता एकान्तिश्चयमेव = सद्व्यवहारिनरपेक्षनिश्चयनयमेव आदियन्ते ते निश्च-यतः = परमार्थतो निश्चयमेव = निश्चयनयतात्पर्यमेव न जानते, हेतु-स्वरूपाऽनुबन्धशुद्ध-तज्ज्ञानाऽभावात् = हेतु-स्वरूपाऽनुबन्धिवशुद्धिसम्पन्ननिश्चयनयगोचरसंवेदनात्मकिवज्ञानिवरहात् । तदुक्तं गुरुतत्त्विविश्चय-वृत्तौ → यो निश्चयः प्रवर्त्तते हेतु-स्वरूपानुबन्धप्रतिपूर्णः स निश्चयो निश्चयतो ज्ञेयः ← (गृ.त.वि. वृत्ति १/३८) इति । प्रकृते ओघनिर्युक्तिसंवादमाह- 'णिच्छये'ति । द्रोणाचार्यकृततद्वृत्तिश्चैवम् → निश्चय-मवलम्बमानाः पुरुषा निश्चयतः = परमार्थतो निश्चयमजानानाः सन्तो नाशयन्ति चरणकरणं, कथं? बाह्यकरणाऽलसाः = बाह्यं वैयावृत्त्यादि करणं तत्र अलसाः = प्रयत्नरिहताः सन्तश्चरणकरणं नाश-यन्ति । केचिद् इदं चाङ्गीकुर्वन्ति यदुत 'परिशुद्धपरिणाम एव प्रधानो न तु बाह्यक्रिया' । एतच्च नाङ्गीकर्तव्यम्, यतः परिणाम एव बाह्यक्रियारिहतः शुद्धो न भवतीति । ततश्च निश्चय-व्यवहारमतमुभयरूपमेवाङ्गीकर्तव्यमिति ← (ओ.नि. वृत्ति ७६१) । यथोक्तं पुरुषार्थसिद्धयुपाये अपि → निश्चयमबुध्यमानो यो निश्चयतः तमेव संश्चयते । नाशयित करण-चरणं स बिहः करणालसो चिश्वता सुविहित संयभीओ संभेशा प्रयत्नपूर्वक तमाम सिसाआयतनोनो परिहार करवो श्रोधिओ.'

# निश्चय-व्यवहारनुं संतुलन

યે. ા પરંતુ જેઓ એકાન્તિનિશ્ચયને = વ્યવહારનો અપલાપ કરતા નિશ્ચયનયને જ સ્વીકારે છે તેઓ તો નિશ્ચયથી = પરમાર્થથી નિશ્ચયનયને જ જાણતા નથી. કારણ કે હેતુશુદ્ધ સ્વરૂપશુદ્ધ અને અનુબંધશુદ્ધ એવા નિશ્ચય નયનું સંવેદનાત્મક જ્ઞાન તેમની પાસે નથી. કારણ કે ઓઘનિર્યુક્તિમાં જણાવેલ છે કે → બાહ્ય વૈયાવચ્ચ વગેરે આલંબન સાધનને અપનાવવામાં આળસુ કેટલાક વિદ્વાનો નિશ્ચય નયનું આલંબન લે છે તેઓ પરમાર્થથી નિશ્ચય નયને જાણતા જ નથી અને આ રીતે આળસથી ચારિત્રનો નાશ કરે છે.

१. हस्तादर्शे '..यमेव ज्ञानहेतु..' इति त्रुटितोऽशुखश्च पाठः । २. हस्तादर्शे '....णकारणं' इत्यशुखः पाठः ।

तद् = तस्मात् सदाचारः = परिशुद्धबाह्ययतना भावश्च = शुद्धपरिणामः ताभ्यामभ्यन्तरवर्त्मना(= सदाचार-भावाभ्यन्तरवर्त्मना च) गन्तव्यं मुमुक्षुणा, तथैव दयाविशेषसिब्देरिति हितोपदेशः ।।३१।। बालः ।। ← (पु.सि.५०) इति । ततश्चाऽसदायतनपरित्यागेन सदायतनोपासना कर्तव्या तत्त्वदृष्टयेति फलितम् । आश्रयाऽऽश्रयिणोरभेदोपचारादाऽऽयतनाऽनायतनस्वरूपं तु भद्रबाह्स्वामिना ओघनिर्य्कौ > जत्थ साहम्मिया बहवे सीलमंता बहुस्सुया । चरित्तायारसंपन्ना आययणं तं वियाणाहि ।। जत्थ साहम्मिया बहवे भिन्नचित्ता अणारिया । लिंगवेसपडिच्छन्ना अणायतणं तं वियाणाहि ।। (ओ.नि.७८३-७८१) इत्येवमावेदितम् । एवमेवाऽऽयतनस्वरूपं कुन्दकुन्दस्वामिना बोधप्राभृते > मण-वयण-काय-दव्वा आयत्ता जस्स इंदिया विसया । आयदणं जिणमग्गे णिद्दिद्वं संजयं रूपं ।। मय-राय-दोस-मोहो कोहो लोहो य जस्स आयत्ता । पंचमहव्वयधारा आयदणं महिरसी भिणयं

🛨 (बो.प्रा.५-६) इत्येवमावेदितम् । अतो विशुद्ध-विशुद्धतरादिनिश्चयदृष्टिपरिणमनोद्देशतः सदाय-तनोपासनां विना न तात्त्विकविशुद्धापवर्गमार्गलाभसम्भवो न वा लब्धगुणक्षेमः एतेन → संपत्रगुणो वि जओ सुसाहुसंसग्गवज्जिओ पायं । पावइ गुणपरिहाणि दहरजीवो

व्य मणियारो ।। ← (ज्ञा.ध. १।१३।४५) इति ज्ञाताधर्मकथाङ्गसूत्रोक्तिरपि व्याख्याता ।।७/३१।। ← તેથી અત્યન્ત શુદ્ધ શાસ્ત્રોક્ત બાહ્ય યતના સ્વરૂપ સદાચાર-ધર્માચાર અને શુદ્ધપરિણામ - આ બન્ને દ્વારા આંતરિક મોક્ષમાર્ગે આગેક્ચ કરવી જોઈએ. કારણ કે આ રીતે આગળ વધતાં-વધતાં જ વિશિષ્ટ પ્રકારની દયા પ્રગટ થાય છે. આ પ્રમાણે મુનિઓ અને મુમુક્ષુઓને પ્રન્થકારની હિતશિક્ષા છે. (૭/૩૧)

#### निश्चय आભासथी सावधान !

વિશેષાર્થ:- તપ, ત્યાગ, વૈરાગ્ય, સ્વાધ્યાય, ઉપશમભાવ, વૈયાવચ્ચ, કાયોત્સર્ગ આદિ આલંબન સાધન દઢ થયા પહેલાં જ તેને છોડીને 'આત્મા સર્વદા શુદ્ધ છે' આવા નિશ્ચયનયને એકાંત દેષ્ટિએ વળગવામાં આવે તો વિભાવ પરિણામો છૂટવાના બદલે વધુ જોરથી જીવને વળગે છે. તથા સત્ સાધનને છોડી પ્રમાદ, વિષય-કષાયની પ્રવૃત્તિમાં ગળાડૂબ રહેવામાં આવે તો તેવા નિશ્ચયપ્રેમી જીવોએ અપનાવેલ નિશ્ચયનયમાં હેતુશુદ્ધિ રહેતી નથી. તેમ જ હિંસા-જૂઠ વગેરેના પરિણામથી પરિણત થવાના લીધે તેમણે સ્વીકારેલા નિશ્ચય નયમાં સ્વરૂપશુદ્ધિ પણ રહેતી નથી. તેમ જ ખાન-પાન, માન-સન્માન-વિષય-કષાય વગેરેમાં ગલગલીયાં થતા હોય, વિભાવ દશાનું જ આકર્ષણ તેમના હૈયામાં છવાયેલ હોય, મન મહત્ત્વાકાંક્ષામાં ગરકાવ થયેલ હોય તો તેવા વિભાવદશાપ્રેમી જીવોએ અપનાવેલા નિશ્ચયનયમાં અનુબંધશદ્ધિ પણ ગેરહાજર જ સમજવી.

હેતુ-સ્વરૂપ-અનુબંધથી જેમાં શુદ્ધિ હોય તેવા તાત્ત્વિક નિશ્ચય નયને પ્રમાદી જીવો ખરા અર્થમાં સમજી જ નથી શકયા તો તેને અપનાવવાની - આત્મસાત્ કરવાની વાત તો બહુ દૂર રહી જાય છે. તેથી તેવા નિશ્વયાભાસી જીવો વાસ્તવમાં નિશ્વય-વ્યવહાર ઉભયથી ભ્રષ્ટ થાય છે. તેથી સાધકે-મુમુક્ષુએ-સંયમીએ ખરા અર્થમાં આંતરિક મોક્ષમાર્ગને પામવો હોય તો તેણે પોતાની ભૂમિકાને ઉચિત એવા તપ-ત્યાગ-સ્વાધ્યાય-વૈયાવચ્ચ વગેરે આલંબનસાધનને નિશ્ચયપરિણતિપૂર્વક દઢ રીતે આત્મસાત્ કરીને પરમ ઉદાસીનભાવમાં - અસંગસાક્ષીભાવમાં - જ્ઞાતાદેષ્ટાભાવમાં ઠરી જવું એ જ કલ્યાણકારી માર્ગ છે. આ બાબતમાં વિસ્તૃત જાણકારી મેળવવા 'સંવેદનની સરગમ' પુસ્તકનું મનન કરવું.(૭/૩૧)

विदित्वा लोकमुत्क्षिप्य लोकसंज्ञां च लभ्यते । इत्थं व्यवस्थितो धर्मः परमानन्दकन्दभूः । ।३२।। विदित्वेति । विदित्वा = ज्ञात्वा लोकं = स्वेच्छाकित्पताऽऽचारसक्तं जनं उत्क्षिप्य = निरा-कृत्य लोकसंज्ञां 'बहुभिर्लोकैराचीर्णमेवाऽस्माकमाचरणीयिम'त्येवंरूपां च लभ्यते = प्राप्यते इत्थं

आज्ञानिरपेक्षः स्वेच्छामात्रप्रवृत्तस्तु शुभोऽपि भावोऽशुभ एव परमार्थतः । तदुक्तं उपदेशपदे → तित्रिरवेक्खो नियमा परिणामो वि हु असुद्धओ चेव । तित्थगरेऽबहुमाणाऽसग्गहरूवो मुणेयव्वो।। ← (उप.पद.१८७)। तदुक्तं व्यवहारसूत्रभाष्ये अपि → एगंतेण पमाणं परिणामो वि न खलु अम्हं ← (व्य.सू.भा.२/२७५) इति । श्री मलयगिरिसूरिकृता तद्वित्तस्त्वेवम् → न खल्वस्माकं स्वशक्तिनिगूहनेन यथाशिक्त प्रवृत्तिविरहितः केवलः परिणाम एकान्तेन प्रमाणम्, तस्य प्रमाणाऽऽभासत्वात् किन्तु सूत्रं प्रमाणीकुर्वतो यथाशिक्त प्रवृत्तिसमन्वितः ← (व्य.सू.वृ.२/२७५, पृष्ठ.२२८) इति विभावनीयं निश्चयव्यवहारसन्तुलनपरायणैः ।

धर्मव्यवस्थाद्वात्रिंशिकामुपसंहरति - 'विदित्वे'ति । 'बहुभिर्लोकेराचीर्णमेवास्माकमाचरणीयिमे'त्येवं रूपां लोकसंज्ञां निराकृत्येति । प्रकृते → लोकानुवर्तनं त्यक्त्वा, त्यक्त्वा देहानुवर्तनम् । शास्त्रानुवर्तनं त्यक्त्वा स्वाध्यासाऽपनयं कुरु ।। ← (अक्षि.४३) इति अक्ष्युपनिषद्वचनं, → लोकसंज्ञा जिता येन नामरूपादिवासना । मुक्तिस्तेन कृता हस्ते जितं सर्वं च तेन हि ।। ← (अध्या.गी.४७८) इति अध्यात्मगीतावचनं स्मर्तव्यम् । → लोकवासनया जन्तोश्शास्त्रवासनयाऽपि च । देहवासनया ज्ञानं यथावत्रैव जायते ।। ← (मुक्ति.२/२, रा.गी. ६/२७, वि.चू.२७२) इति मुक्तिकोपनिषद्-रामगीता-विवेकचूडामणिवचनमप्यत्र न विस्मर्तव्यम् । तदुक्तं योगविंशिकायामि → मुत्तूण लोगसत्रं उड्ढूण य साहुसमयसब्भावं । सम्मं पयट्टियव्वं बुहेणमइनिउणबुद्धीए ।। ← (यो.विं.१६) इत्युक्तम् । च बहुजनपरिग्रहात् स्वेच्छाकल्पिताऽऽचारत्यजनमनुचितमिति वाच्यम्, एवं सित मिथ्यादृशामिप धर्मः त्याज्यो न स्यात् । तदुक्तं ज्ञानसारे → लोकमालम्ब्य कर्तव्यं कृतं बहुभिरेव चेत् ?। तदा मिथ्यादृशां धर्मो न त्याज्यः स्यात्कदाचन ।। श्रेयोऽर्थिनो हि भूयांसो लोके लोकोत्तरे च न । स्तोका हि रत्नविणजः स्तोकाश्च स्वात्मसाधकाः।। ← (ज्ञा.सा.२३/४-५) इति। तस्मात् स्वभूमिकौचित्येन निर्व्याजं जिनाज्ञैवाऽऽदरतोऽनुसर्तव्या । तदुक्तं उपदेशपदेऽपि →

ता आणाणुगयं जं तं चेव बुहेण सेवियव्वं तु । किमिह बहुणा जणेणं हंदि ण सेयत्थिणो बहुया।। रयणत्थिणोऽतिथोवा तद्दायारोऽवि जह उ लोयम्मि । इय सुद्धधम्मरयणत्थिदायगा दढयरं णेया ।।

પ્રસ્તુત બત્રીસીનો ઉપસંહાર કરતા ગ્રન્થકારશ્રી જણાવે છે કે -

#### **#** લોક્સંજ્ઞાત્યાગમાં ક્લ્યાણ **#**

ગાથાર્થ :- લોકને જાણી, લોકસંજ્ઞાને છોડીને ઉપરોક્ત વ્યવસ્થાવાળો ધર્મ પ્રાપ્ત થાય છે કે જે પરમાનંદરૂપી કંદનું ઉત્પત્તિસ્થાન છે. (૭/૩૨)

**ટીકાર્ય** :- સ્વચ્છન્દતાથી કલ્પેલા આચારમાં કલિકાળના મોટા ભાગના લોકો આસક્ત હોય છે. આવું જાણીને 'જે બહુ લોકો આચરે તે જ અમારે આચરવું' આવી લોકસંજ્ઞાને છોડીને ઉપરોક્ત પદ્ધતિ = उक्तरीत्या व्यवस्थितः = <sup>१</sup>प्रमाणप्रसिद्धः **धर्मः** परमानन्द एव कन्दस्तस्य भूः = उत्पत्तिस्थानम् (=परमानन्दकन्दभूः) ।।३२।।

#### ।। इति धर्मव्यवस्थाद्वात्रिंशिका ।।७।।

← (उप.पद.९१०-९११)। न चैवं 'लोकाचारानुवृत्तिश्चे'त्यादिना (यो.बि.१३०) योगबिन्दुदर्शितः सदाचारो व्याहन्येतेति शङ्कनीयम्, धर्मशास्त्राऽविरोधिन एव बहुजनरूढलोकव्यवहारस्याऽनुपालनीयत्वेन तत्राऽभिमतत्वादिति तद्वृत्तिविलोकनाद्विज्ञायते (यो.बि.गा.१३० वृ.) । यथा चैतत् तथा पूर्वसेवाद्वात्रिंशिकायां (द्वा.द्वा.१२/१६, भा.३ पृ.८५८ ) वक्ष्यते । एतेन जनप्रियत्वस्य धर्मिलङ्गत्वं षोडशकोपदर्शितमपि (षो.४/७) व्याख्यातम्, तत्र शुद्धस्यैव जनप्रियत्वस्य स्वाश्रयगुणिनिमित्ततो जनानां धर्मप्रशंसनादेः सकाशाद् बोधिबीजादिभावेन धर्मसिद्धिफलदायित्वोक्तेः । विस्तरस्तु अस्मत्कृतकल्याणकन्दल्यां (षो.४/७ वृ. पृ.९६) अवसेयः ।

उक्तरीत्या भक्ष्याऽभक्ष्य-गम्याऽगम्यादिव्यवस्थापनतः प्रमाणप्रसिद्धः = प्रत्यक्षानुमानागमादिपरिच्छित्रः धर्मः श्रुतादिलक्षणो हि, परमानन्दः = त्रैकालिकसकलसांसारिकसुखातिशयित-करणान्तःकरणप्रविचार-लेशाऽनास्कन्दित-कान्त-सुखलक्षणः एव कन्दः, तस्य = परमानन्दकन्दस्य उत्पत्तिस्थानं वर्तत इति शम् । ।७/३२।।

सद्धर्मीयव्यवस्थेयं नानादर्शनविप्लुता । सत्तर्काऽऽगमसंवादैः साम्प्रतं खलु सुस्थिता ।।७।। इति मुनियशोविजयविरचितायां नयलतायां धर्मव्यवस्थाद्वात्रिंशिका ।।७।।

મુજબની પ્રમાણપ્રસિદ્ધ વ્યવસ્થાવાળો જે ધર્મ મેળવાય છે તે જ ધર્મ પરમાનંદમય મોક્ષરૂપી મૂળનું ઉત્પત્તિ સ્થાન છે. (૭/૩૨)

વિશેષાર્થ :- કલિકાળમાં પાપી લોકો તો વ્યસન-વ્યભિચાર-દુરાચાર વગેરેમાં પ્રચુર પ્રમાણમાં આસક્ત હોય છે જ. પરંતુ આ હુંડા અવસર્પિણીકાળના પાંચમા આરામાં પ્રસ્તુત ભરતક્ષેત્રમાં આવેલ ધર્માત્માઓ પણ પ્રાયઃ વિરાધકભાવવાળા હોવાથી પોતાની સ્વચ્છંદ બુદ્ધિથી નવા-નવા આચારોને ધર્મ તરીકે સ્વીકારે છે અને તેમાં જ ગળાડૂબ રહે છે. તેથી જ માંસભક્ષણ-મદ્યપાન-મૈથુનસેવન-અગમ્યગમન-અજ્ઞાનતપ-લૌકિક દયા વગેરેને પણ કેટલાક અન્યધર્મીઓ ધર્માચાર માને છે. તો વળી લોકોત્તર ધર્મને વ્યવહારથી પાળતા કેટલાક સાધુઓ પણ ગુરુકુલવાસત્યાગ કરે છે. કેટલાક સાધકો તો ક્રિયાજડત્વમાં અટવાય છે તો અન્ય કેટલાક જૈનો નિશ્ચયાભાસમાં અટવાયેલા છે. આ કળિકાળનું સામ્રાજ્ય છે. મોહરાજાનો વિકૃત વિલાસ છે. આ મલિન તત્ત્વની અસરથી ખરા અર્થમાં આત્માર્થી જીવોએ તરત મુક્ત બની જવું જોઈએ. તથા જિનાજ્ઞા મુજબ ઉત્સર્ગ-અપવાદના સંતુલનપૂર્વક, નિશ્ચય-વ્યવહારની વિવેકદર્ષ્ટિથી, આત્મકલ્યાણને- દોષમુક્તિને જ કેન્દ્રસ્થાનમાં રાખી પોતાની ભૂમિકાને અનુરૂપ જિનવચનને પરિણમાવવા- આત્મસાત્ કરવા લાગી જવું તથા પ્રસિદ્ધિ-પુણ્યોદય-પ્રશંસા-પ્રલોભન-પ્રમાદ વગેરેથી દૂર રહીને આત્માનું હિત સાધી લેવું એ જ તાત્ત્વિક આંતરિક મોક્ષમાર્ગ છે. (૭/૩૨)

૭ મી બત્રીસીનું ગુજરાતી વિવેચન પૂર્શ

१. हस्तादर्शे 'प्रमाप्रसिद्ध' इति पाठः ।

#### 🛊 ૭. ધર્મવ્યવસ્થા બત્રીસીનો સ્વાધ્યાય 🏶

#### (એ) નીચેના પ્રશ્નોના વિસ્તારથી જવાબ આપો.

- ૧. બૌદ્ધ 'માંસ ભક્ષ્ય છે…' એ અનુમાન કઈ રીતે નિર્દોષ સિદ્ધ કરે છે ? તે અનુમાન લખવા દ્વારા જણાવો.
- ૨. 'માંસ અભક્ષ્ય છે' એ ગ્રંથકારશ્રી કઈ રીતે સિદ્ધ કરે છે ? તે જણાવો.
- ૩. 'માંસ' શબ્દની વ્યુત્પત્તિ જણાવીને માંસભક્ષણની દુષ્ટતા જણાવો.
- ૪. 'ન માંસભક્ષણે દોષઃ' એ અસંગત છે તે ગ્રંથકારશ્રી જે રીતે કહે છે તે સમજાવો.
- ૫. માંસભક્ષણને નિર્દોષ સિદ્ધ કરવામાં 'ભૂતપ્રવૃત્તિવિષયત્વ' હેતુ કઈ રીતે અનૈકાન્તિક છે ?
- દ. દારૂપાનનાં દોષો જણાવો.
- ૭. મૈથુનસેવનનાં નુકશાન જણાવો.
- ૮. મૈથુનને નિર્દોષ માનનાર પૂર્વપક્ષની દલીલ જણાવો.
- ૯. અહિંસામાં હેતુ-સ્વરૂપ અને અનુબંધશુદ્ધિ જણાવો.

#### (બી) નીચે યોગ્ય જોડાણ કરો.

| () |                   |             |
|----|-------------------|-------------|
| ٩. | સન્ધાન            | જ્ઞાનનાશ    |
| ૨. | અબ્રહ્મસેવન       | અધર્મમૂળ    |
| З. | દારૂ              | જીવોત્પત્તિ |
| ٧. | મૈથુન             | તત્ત્વજ્ઞાન |
| ૫. | દયાનું અંતરંગકારણ | નરક         |
| ٤. | પરપ્રાણરક્ષણ      | પાપકર્મ     |
| ৩. | કષાય              | અહિંસા      |
| ۷. | હિંસાનું ફળ       | વ્યવહારદયા  |

#### (સી) ખાલી જગ્યા પૂરો.

જયણાનો યોગ

૧. ....... જીવોની ઉત્પત્તિ થતી હોવાથી માંસ અભક્ષ્ય છે. (સંખ્યાત, અસંખ્યાત, અનંતા)

કર્મબંધ

- ૨. વેદમાં મંત્રોથી સંસ્કારિત થયેલા માંસને …….. કહેવાય છે. (પ્રોક્ષિત, દોષિત, અભક્ષ્ય)
- ૩. દારૂડિયા લોકો ....... પ્રકારનાં નુકશાન ભોગવે છે. (૧૪, ૧૬, ૧૨)
- ૪. નિશ્ચયથી મૈથુનસેવન ...... યુક્ત હોય છે. (રાગ, દ્વેષ, દુઃખ)
- પ. તપ પણ સમતા, સંવેગ વગેરેથી ગર્ભિત હોવાથી ..... ભાવે જાણવો.(ક્ષાયોપશમિક, ઔદયિક, પારિણામિક)
- દ. નિર્વિકલ્પ સ્વભાવ ટકાવી રાખવો તે ...... દયા છે. (દ્રવ્ય, ભાવ, જીવ)
- ૭. જયણા વગરનો જીવ પરપીડા ન કરે છતાં …….થાય જ છે. (હિંસા, અહિંસા, દયા)
- ૮. જયણાથી જીવરક્ષા માટે પ્રવૃત્ત થવામાં જીવને પીડા થાય તો પણ ...... (દોષકારક છે. દોષકારક નથી, ગુણકારક છે)
- ૯. પ્રમાદી જીવ ચોક્કસ ...... છે. (અહિંસક, હિંસક, અજ્ઞાની)

# 🗢 ७. नयसतानी अनुप्रेक्षा 🛊

#### (એ) નીચેના પ્રશ્નોના વિસ્તારથી જવાબ આપો.

- ૧. સ્વતંત્રસાધન કોને કહેવાય ને પ્રસંગસાધન કોને કહેવાય ?
- ૨. લોકમાં અને શાસ્ત્રમાં પેય-અપેયની વ્યવસ્થા સમજાવો.
- ૩. 'ન માંસભક્ષણે દોષ' સંબંધી પૂર્વપક્ષીય મંતવ્ય સમજાવો.
- ૪. મૈથુનની દુષ્ટતા સમજાવો. ક્યા કારણે લગ્ન કરવા પડે છે ?
- પ. મંડલતંત્રવાદીનો મત કહીને તેનું ગ્રંથકારશ્રી કઈ રીતે નિરાકરણ કરે છે ? તે સમજાવો.
- દ. તપશ્ચર્યા અંગે બૌદ્ધોનો શું મત છે ? તે સમજાવો.
- ૭. તપ અંગે બૌદ્ધ મતનું નિરાકરણ કઈ રીતે ગ્રંથકારશ્રી કરે છે ? તે સમજાવો.
- ૮. જ્ઞાનરહિત દયા શા માટે સફળ નથી ?

# (બી) નીચેના પ્રશ્નોના સંક્ષેપમાં જવાબ આપો.

- ૧. ધર્મ કઈ રીતે વ્યવસ્થિત રહે છે ?
- ૨. 'બૌદ્ધમતે પણ માંસ અભક્ષ્ય છે…' તેના પૂરાવા આપો.
- 3. મૈથુનસેવનમાં કેટલા જીવોની હિંસા થાય છે ?
- ૪. તપધર્મ ક્યા કર્મનાં ક્ષયોપશમરૂપ છે ? ને ક્યા કર્મનાં ઉદયથી થયેલ નથી ?ંતે જણાવો.
- પ. જીવદયાના આશયથી એકલા રહેવામાં થતા નુકશાન જણાવો.
- દ. અગીતાર્થ મહાત્માની જીવદયાને કેવી બતાવી છે?
- ૭. વ્યવહાર અને નિશ્ચયનયથી જીવદાયનું સ્વરૂપ જણાવો.
- ૮. હિંસાદિ વિચારણામાં નૈગમનય સમજાવો.
- ૯. ઋજુસૂત્રનયે હિંસાદિની વિચારણા શું છે ? તે કહો.
- ૧૦. શબ્દનયના મતે હિંસા અને અહિંસાનું સ્વરૂપ સમજાવો.

#### (સી) ખાલી જગ્યા પૂરો.

- ૧. દોષનો વિરોધી હોવાથી તપ આત્માનો ...... છે. (દોષ, ગુણ, ઉભય)
- ૨. પ્રથમ ...... પછી અહિંસા. (તપ, જ્ઞાન, કરૂણા)
- ૩. સામાન્યગ્રાહી નૈગમનયનો ...... નયમાં અંતર્ભાવ થાય છે. (વ્યવહાર, ઋજુસુત્ર, સંગ્રહ)
- ૪. પૂર્વાચાર્યો કહે છે કે ચિત્તનો ....... એ જ પ્રમાણ છે. (પરિણામ, કષાય, ગુણ)
- પ. ...... અને ...... દ્વારા મોક્ષમાર્ગે આગળ ધપવું જોઈએ. (ઉદારતા, સદાચાર, શુદ્ધભાવ, પ્રવૃત્તિ)
- દ. વિષય-કષાયની પ્રવૃત્તિમાં ગળાડૂબ રહે તેને …….. શુદ્ધિની રહેતી નથી. (ફળ, હેતુ, અનુબંધ)
- ૭. વિભાવદશાપ્રેમી જીવે અપનાવેલા નિશ્ચયનયમાં ....... શુદ્ધિની ગેરહાજરી સમજવી. (અનુબંધ, હેતુ, ફળ)
- ૮. હુંડા અવસર્પિષ્ટીના પાંચમા આરામાં ધર્માત્માઓ પ્રાયઃ ..... ભાવવાળા હોય છે. (વિરાધક, આરાધક)
- ૯. ...... ભાવમાં ઠરી જવું એ જ કલ્યાણકારી માર્ગ છે. (અસંગસાક્ષી, શુભ, નિર્વિકલ્પક)

# ८- वादद्वात्रिंशिका

આઠમી બત્રીસીની પ્રસાદી

बाधते च पराऽपायनिमित्तता तपस्विनः परलोकसाधनम् ।।८/३।। (पृ.५४५) भीक्षने नुक्क्सानीमां निभित्त भनवुं એ पश धर्मात्माने पोताने ४ परक्षोक्षनी साधनामां नउतरत्रुप थाय छे. धर्मवादेनैवाऽसद्ग्रहनिवृत्त्या मार्गाऽभिमुखभावात् ।।८/८।। (पृ.५५५)

તાત્ત્વિક ધર્મવાદ દ્વારા જ કદાગ્રહ દૂર થવાથી મોક્ષમાર્ગને સન્મુખ થવાય છે.

#### ।। अथ वादद्वात्रिंशिका ।।८।।

धर्मव्यवस्थातो वादः प्रादुर्भवतीति तत्स्वरूपमिहोच्यते-

शुष्कवादो विवादश्च धर्मवादस्तथापरः । कीर्तितस्त्रिविधो वाद इत्येवं तत्त्वदर्शिभिः ।।१।।

शुष्केति । स्पष्टः ।।१।।

#### 🌣 तयलता 🍪

सद्धर्मीयव्यवस्थायां सम्प्रतिपत्त्यभावतः । जायते वाद इत्येवं सङ्गतेयं हि साम्प्रतम् । १९ । । भक्ष्याऽभक्ष्यादिधर्मव्यवस्थाऽनन्तरमुपदर्शिता । धर्मव्यवस्थातः = भक्ष्याभक्ष्य-पेयापेय-गम्यागम्योत्स-गपिवाद-निश्चयव्यवहारादिगोचरिनरुक्तधर्मव्यवस्थामवलम्ब्य नानाधर्मसंलग्नासु विविधासु धर्मव्यवस्थासु सत्याऽसत्यत्विनर्णयार्थं वादः कथाविशेषः प्रादुर्भवतीति हेतोः तत्स्वरूपं = वादस्वरूपं उच्यते इह वादह्यात्रिंशिकायाम् । तत्राऽऽदिमः श्लोकः 'शुष्के'ति । शुष्क इव शुष्कः = नीरसः गलतालुशोषमात्रफल इत्यर्थः । स चासौ वादश्चेति शुष्कवादः । कमिप विप्रतिपत्तिविषयमाश्रित्य प्रतिवादिना सह वदनं वाद उच्यते । तथा विरूपो = जयप्राप्ताविप परलोकादिबाधको वादः = विवादः । 'च'शब्दः उक्तसमुच्यये । धर्मप्रधानो वादः = धर्मवादः । तथा = तेनात्यन्तमाध्यस्थ्यादिना धर्महेमकषादिपरीक्षालक्षणेन वा प्रकारेण, समुच्चयार्थो वा तथाशब्दः, परः = प्रधानः, अपरो वा उक्तवादाभ्यामन्यः, इतिः प्रकृतवादव्यवस्था-समाप्त्यर्थः, एवं = अनेन प्रकारेण तिस्रो विधाः = प्रकारा यस्य स त्रिविधः वादः तत्त्वदर्शिभिः = वादस्वरूपद्रष्टिभः कीर्तितः = संशब्दितः ।

वादलक्षणन्तु श्रीहेमचन्द्रसूरिभिः प्रमाणमीमांसायां → तत्त्वसंरक्षणार्थं प्राश्निकादिसमक्षं साधन-दूषणवदनं वादः ← (प्र.मी.२/१/३०) इति निष्टिङ्कितम्। → शिष्याचार्ययोः पक्ष-प्रतिपक्षपिरग्रहेणाऽ-ध्यासख्यापनाय वादकथा ← (उप.प्रस्ता.४-षड्दर्शन.) इति उपिमितिभवप्रपञ्चायां कथायां सिद्धिषिगणी। न्यायसूत्रे तु → प्रमाण-तर्क-साधनोपलम्भः सिद्धान्ताऽविरुद्धः पञ्चावयवोपपन्नः पक्ष-प्रतिपक्षपिरग्रहो वादः ← (न्या.सू.१/२/१) इत्येवं वादलक्षणमुपदिशितम् । 'तत्त्वनिर्णयफलः कथाविशेषो वाद' इत्येके। तत्त्ववुभुत्सुना सह कथा = वाद' इत्यन्ये ।

'यथार्थबोधेच्छुवाक्यं = वाद' इत्यपरे । 'शास्त्रार्थो वाद' इतीतरे वदन्ति ।।८/९।।

#### 🐞 વાદ દ્વાત્રિંશિકા પ્રક્રશ 🏶

ભક્ષ્યાભક્ષ્ય, પેયાપેય, ગમ્યાગમ્ય, હિંસા-અહિંસા વગેરે સંબંધી ધર્મને = આત્મકલ્યાણને કેન્દ્રસ્થાને લક્ષમાં રાખીને વ્યવસ્થા સાતમી બત્રીસીમાં બતાવી. વિવિધ પ્રકારના ધર્મના અનુયાયીઓ વિવિધ પ્રકારની ધર્મવ્યવસ્થા સ્વીકારે છે. તેથી તેમાં કઈ વ્યવસ્થા સાચી અને કઈ ખોટી ? એ અંગે વાદ-વિવાદ ઉભા થવાની શક્યતા છે. તેથી આઠમી બત્રીસીમાં વાદનું સ્વરૂપ અને પ્રકાર વગેરે બતાવવામાં આવે છે.

ગાથાર્થ :- શુષ્કવાદ, વિવાદ અને ધર્મવાદ-આ પ્રમાણે ત્રણ પ્રકારનો વાદ તત્ત્વદ્રષ્ટાઓ વડે કહેવાયેલ છે. (૮/૧)

<u>ટીકાર્થ:</u> ગાથાર્થ સ્પષ્ટ હોવાથી પ્રસ્તુત ગાથાની ટીકા ઉપાધ્યાયજી મહારાજે કરેલ નથી.<u>(૮/૧)</u> શુષ્કવાદનું સ્વરૂપ બતાવતાં ગ્રન્થકારશ્રી જણાવે છે કે -

पराऽनर्थो लघुत्वं वा विजये' च पराजये। यत्रोक्तौ सह दुष्टेन शुष्कवादः स कीर्तितः ।।२।।

परेति । यत्र दुष्टेन = अत्यन्तमान-क्रोधोपेतचित्तेन सहोक्तौ सत्यां विजये सित परस्य

= प्रतिवादिनः परः = प्रकृष्टो वा अनर्थो = मरण-चित्तनाश-वैरानुबन्ध-संसारपरिश्रमणरूपः

'यथोद्देशं निर्देश' इति न्यायेनाऽऽिदमवादस्वरूपकर्तृफलमाह - 'परे'ित । दुण्टेन = अत्यन्तमान-क्रोधोपेतिवत्तेन सहेित । अनेन शुष्कवादकर्तृस्वरूपमावेदितम् । तदुक्तं अष्टकप्रकरणे → 'अत्यन्त-मानिना सार्धं क्रूरिवत्तेन च दृढम् । धर्मिद्धष्टेन मूढेन शुष्कवादस्तपस्विनः ।। ← (अ.प्र.9२/२) तद्वृत्तिस्त्वेवम् → अत्यन्तमत्यर्थं मानी गर्वी = अत्यन्तमानी तेन, स हि जितोऽिष परगुणं न मन्यते, सार्धं = सह, क्रूरिवत्तेन = संक्लिष्टाध्यवसायेन, स हि जितो वैरी स्यात्, चशब्दः समुच्चये, तथा, दृढम् = अत्यर्थम्, धर्मो जिनाख्यातः श्रुत-चारित्ररूपः, तस्यैव दुर्गतौ प्रपततां धरणसमर्थत्वात्, तस्य द्विष्टो द्वेषवान् = धर्मिद्वष्टः तेन, स हि निराकृतोऽिष धर्मं न प्रतिपद्यतेऽतो व्यर्थप्रयासः स्यात् । मूढेन = युक्ताऽयुक्तिविशेषाऽनिभिन्नेन, स हि वादेऽनिधकृत एव, प्रतिवादिना यो वादः स इति गम्यते, किमित्याह, शुष्कवादः = अनर्थवादो भवतीित गम्यम् । कस्येत्याह, तपस्विनः = साधोः, तपस्विग्रहणं चेह तस्य सदैवोचितप्रवृत्तिकतया योग्यत्वेन शास्त्रेऽिधकारित्वोपदर्शनार्थमितरस्य चान्यथात्वेन तत्रानिधकारित्वोपदर्शनार्थं च । अथवा हे तपस्विन इति ← (अ.प्र.१२/२ वृ.)। शुष्कवादकारिणो दुष्टत्वादेव दुःसंज्ञाप्यत्वम् । तदुक्तं स्थानाङ्गे बृहत्कल्पसूत्रे च → तओ दुप्पसन्ना पन्नत्ता । तं जहा – दुट्ठे मूढे वुग्गाहिते ← (स्था.३/४/२०३, वृ.क.उद्दे.४/स्.१२२) इति । परैरस्य प्रकृतिरासुरीत्यङ्गीक्रियते। तदुक्तं गणेशगीतायां → अतिवादोऽिभमानश्च दर्पोऽज्ञानं सकोपता। आसुर्या एवमाद्यानि चिहनानि प्रकृतेर्नृप !।। ← (ग.गी.१०/४-५) इति ।

जये पराजये वाऽनर्थवर्धनत्वादस्य शुष्कवादत्वमभिव्यनिक्ति उक्तौ सत्यां = कथायां प्रारब्धायां सत्यां विजये सतीति । तदुक्तं अष्टकप्रकरणे → विजयेऽस्याऽतिपातादि, लाघवं तत्पराजयात् । धर्मस्येति

# 🛊 शुष्टवाह 🋊

ગાથાર્થ :- દુષ્ટ પ્રતિવાદીની સાથે જે વાદ કરવામાં વાદીનો વિજય થાય તો પ્રતિવાદીને નુકશાન થાય તથા વાદીનો પરાજય થાય તો વાદીની લઘુતા થાય તે વાદ શુષ્કવાદ કહેવાયેલ છે. (૮/૨) ટીકાર્થ :- જ્યાં અત્યન્ત અભિમાન-ક્રોધ વગેરે દોષથી પ્રસ્ત અન્તઃકરણવાળા દુર્જન પ્રતિવાદી સાથે ચર્ચા કરવામાં જો વાદીનો વિજય થાય તો પ્રતિવાદી અત્યન્ત અભિમાની હોવાથી આપઘાત કરીને

સાથે ચર્ચા કરવામાં જો વાદીનો વિજય થાય તો પ્રતિવાદી અત્યન્ત અભિમાની હોવાથી આપઘાત કરીને મરી જાય અથવા પાગલ થઈ જાય અથવા વાદી સાથે દઢ વૈર બાંધે અથવા દીર્ઘ કાળ સુધી પરાજયનિમિત્તે કરેલા સંકલેશથી સંસારમાં પરિભ્રમણ કરે. આ રીતે પ્રતિવાદીને નુકશાન થાય. અથવા તો પ્રતિવાદી તરફથી વાદીને ભયંકર નુકશાન થાય. જેમ કે અતિક્રોધી પ્રતિવાદી પરાભવના લીધે સાધુનું ખૂન કરે, કરાવે અથવા રાજસત્તા વગેરેના માધ્યમથી તે-તે રાજ્યમાંથી જિનશાસનનો ઉચ્છેદ વગેરે કરાવે. આ રીતે હારેલા દુષ્ટ પ્રતિવાદી તરફથી જૈનને = વાદીને ઘશું નુકશાન થવાની શક્યતા રહે. તેમ જ

१. हस्तादर्शे 'विजयेन' इत्यशुद्धः पाठः । २. मुद्रितप्रतौ 'वाऽर्नो' इत्यशुद्धः पाठः ।

साध्व-तिपातन-शासनोच्छेदादिरूपो वा । पराजये च सित लघुत्वं वा "जितो जैनः । अतोऽसारं जैनशासनं" इत्येवमवर्णवादलक्षणं भवति, स शुष्कवादो गलतालुशोषमात्रफलत्वात् कीर्तितः ।।२।। छल-जातिप्रधानोक्तिर्दुःस्थितेनाऽर्थिना सह। विवादोऽत्रापि विजयाऽलाभो वा विघ्नकारिता।।३।। छलेति । दुःस्थितेन = दरिद्रेण अर्थिना = लाभ-१ ख्यात्यादिप्रयोजिनना सह छलं = अन्या-

हिधाप्येष, तत्त्वतोऽनर्थवर्धनः ।। ← (अ.प्र.१२/३) इति । तद्वृत्तिस्तु → विजये = अभिभवे तपस्विना कृते सित, अस्य = अत्यन्तमानादिदोषयुक्तस्य प्रतिवादिनः, अतिपतनमितपातो = मरणम्, स एव आदिर्यस्य चित्तनाशादिदोषवृन्दस्य तत् 'अतिपातादि' भवतीति गम्यते। स हि विजितो मानाद् प्रियेत चित्तनाश-वैरानुबन्धाऽशुभकर्मबन्ध-संसारपरिभ्रमणादिकं वाऽऽप्नुयात् । अथवा साधोरेव वैरानुबन्धात् सामर्थ्ये सत्यितपातं शासनोच्छेदादि वा कुर्यादिति भावना। तथा लाघवं = माहात्म्यहानिः, भवतीति गम्यम्। कुतः ? इत्याह, तस्मात्प्रतिवादिनः सकाशात् पराजयः साधोरभिभवः = तत्पराजयस्तस्मात्। 'कस्य लाघविम'त्याह- धर्मस्य = जिनप्रवचनस्य, यतो 'वादे जितो जैनोऽतोऽसारं जैनशासनिम'त्यवर्णवादात् । इति = अनन्तरोदितहेतोः, द्विधापि = द्वाभ्यामिप प्रकाराभ्याम्, आस्तां पराजये विजयपराजयोरपीति भावः, तत्त्वतः = परमार्थतो, न तु व्यवहारत एव, संसारकारणत्वात् अनर्थवर्धनः = अपायवृद्धिकारी ← (अ.१२/३ वृ.) इत्येवं वर्तते । तदुक्तं द्वात्रिंशिकाप्रकरणे सिद्धसेनदिवाकरैरिप → यदि विजयते कथञ्चित्ततोऽपि परितोषभगनमर्यादः। स्वगुणविकत्थनदूषिकः त्रीनिप लोकान् खलीकुरुते।। उत जीयते कथञ्चित् परिषद्यितवादिनं स कोपान्धः । गलगर्जेनाऽऽक्रमन् वैलक्ष्यविनोदनं कुरुते।।

← (सिद्ध. द्वा. ८/१५-१६) इति । I८/२। I

अवसरसङ्गतिप्राप्तं विवादं निरूपयित – 'छले'ति। दुःस्थितेन = दिरद्रेण मनोदुःस्थितेन वा श्रे वादी = श्रेन હાरी જાય તો 'श्रेन લોકો જીતાઈ ગયા. માટે જિનશાસન અસાર છે' આ રીતે લોકોમાં વાદી-શ્રેનની લઘુતા-નિંદા થાય. આ રીતે હારે કે જીતે બન્ને રીતે નુકશાન જ જ્યાં થતું હોય તેવી ચર્ચાને શુષ્કવાદ કહેવાયેલ છે. કારણ કે તેમાં કોઈ તત્ત્વનિર્ણય વગેરે ફળ મળવાના બદલે માત્ર ગળુ-તાળવુ શોષાઈ જાય એટલું જ ફળ મળે છે. (૮/૨)

<u>વિશેષાર્થ :-</u> સ્કંદક રાજકુમારે પાપી પાલક સાથે રાજસભામાં કરેલી ચર્ચા શુષ્કવાદ તરીકે લઈ શકાય. ગોષ્ઠામાહિલ, જમાલી વગેરે જોડે થયેલી ચર્ચાઓ પણ પ્રસ્તુત શુષ્કવાદ રૂપે ગણવા યોગ્ય છે. <u>(૮/૨)</u>

# विवाहनुं विवेशन

હવે જેને કહેવાનો અવસર-પ્રસંગ ઉપસ્થિત થયેલ છે તે અવસરસંગતિપ્રાપ્ત વિવાદનું વિવેચન કરતા ગ્રંથકારશ્રી કહે છે કે -

<u>ગાથાર્થ :-</u> દરિદ્ર અને દુઃસ્થિત એવા પ્રતિવાદી સાથે છલ-જાતિપ્રધાન એવી ચર્ચા થાય તે વિવાદ કહેવાય. અહીં વિજય મળવાની શક્યતા નથી અથવા પ્રતિવાદીની કીર્તિ વગેરેમાં વિઘ્ન થાય છે.<u>(૮/૩)</u>

<u>ટીકાર્થ</u>:- પ્રતિવાદી દરિદ્ર હોય તેમ જ દરિદ્ર હોવાના લીધે કે અન્ય કારણસર ધનનો લાભ,

१. हस्तादर्शे 'ख्यावा...' इत्यशुद्धः पाठः ।

भिप्रायेणोक्तस्य शब्दस्याऽभिप्रायान्तरेण दूषणं, जातिश्चासदुत्तरं, ताभ्यां प्रधानोक्तिः (=छलजाति-सह । अर्थिना = लाभ-ख्यात्यादिप्रयोजनिना = सुवर्णरत्नादिप्राप्ति-प्रसिद्धचाद्यर्थिना, उपलक्षणादनुदारचि-त्तेनेत्यिप गम्यम् । स च दुर्विदग्धो हि 'अम्बुनि मज्झन्त्यलाबूनि ग्रावाणः प्लवन्ते' इति न्यायेन प्रत्यक्षादिविरुद्धं वदन् निर्जितोऽपि सन्न लज्जते किन्तु महागलप्रमाणेनाऽऽरटन् जयमेवेच्छति । यथोक्तं बृहत्कल्पभाष्ये → न य निज्जितो वि लज्जइ, इच्छइ य जयं गलरवेण ← (बृ.क.भा.३७०-पीठिका) इति । तदुक्तं श्रीहरिभद्रसूरिभिः अपि अष्टकप्रकरणे 🗲 लब्धि-ख्यात्यर्थिना तु स्यादःस्थितेनाऽमहात्मना। छलजातिप्रधानो यः, स विवाद इति स्मृतः।। ← (अ.प्र.१२/४) तद्भत्तिस्तु → लब्धिः = सुवर्णादीनां लाभः, ख्यातिश्च = प्रसिद्धिः, ताभ्यामर्थः = प्रयोजनं यस्यास्ति स तथा तेन, तुशब्दः 'पुनः' शब्दार्थः, स चाऽऽद्यवाद-विवादयोर्विशेषद्योतकः, स्यातु = भवेतु, यो वाद इति सम्बन्धः, दुःस्थितेन = दरिद्रेण मनोदुःस्थितेन वा, अमहात्मना = अनुदारचित्तेन, एवंविधस्य हि पराजये विषाद-वृत्तिच्छेदादिदोषप्रसङ्गेन साधोः परलोकबाधेति कृत्वा वादस्य विरुद्धता स्यात् । अत एव कारणाद् विशेषितोऽसाविति, इह च सह वादिनेति गम्यम्। छलजातिप्रधानो यः, तत्र छलं = वाक्छलादि, यथा नवकम्बलो देवदत्तः। जातयो = दूषणाभासाः, यथाऽनित्यः शब्दः, कृतकत्वात्, घटवदिति । अस्य हेतोः दूषणम् । तथाहि-'यदि घटगतं कृतकत्वं हेतुः तदा तच्छब्देनाऽसिद्धमित्यसिद्धो हेतुः, अथ शब्दगतं तदा तदनित्यत्वेन व्याप्तं न सिद्धमित्यसाधारणाऽनैकान्तिको हेतुरि'ति, तत्प्रधानो यः स तथा, स = एवंविधो वादः, विवाद इति स्मृतः = एवमभिहित 🗲 (अ.प्र.१२/४ वृत्ति) इति

छलं = अन्याऽभिप्रायेणोक्तस्य शब्दस्य अभिप्रायान्तरेण = वक्तृतात्पर्यभिन्नतात्पर्येण दूषणम्। यथा नवीनकम्बलाऽभिप्रायेण 'नवकम्बलोऽयं देवदत्तः' इत्युक्ते सित 'कुतोऽस्य नव कम्बलाः ? एक एव कम्बल' इत्येवं सङ्ख्याभिप्रायेण दूषणं छलमुच्यते । 'परस्य वदतोऽर्थविकल्पोपपादनेन वचनविघातः छलिम'ति परे। अन्ये तु 'विपरीताऽर्थकल्पनोपपत्त्या वचनविघातः छलिम'ति वदन्ति । 'शब्दवृत्तिव्यत्ययेन प्रतिषेधहेतुः छलिम'तीतरे । 'परोक्तस्याऽर्थान्तरं परिकल्प्य तद्दूषणेन परोक्तभङ्ग' इत्यपि केचित् । 'वक्तृतात्पर्याऽविषयार्थकल्पनेन दूषणाऽभिधानं छलिम'ति किष्चित् । वाक्छलं, सामान्यच्छलं, उपचारच्छल-मित्येवं छलित्रैविध्यमवगन्तव्यम् । प्रकृते → वचनविघातोऽर्थविकल्पोपपत्त्या छलम् (न्या.सू.१/५१), तत् त्रिविधं, वाक्छलं सामान्यच्छलमुपचारछलञ्च (न्या.सू.१/५२), अविशेषाभिहितेऽर्थे वक्तुरिभप्रायादधिन्तरकल्पना = वाक्छलम् (न्या.सू.१/५३) सम्भवतोऽर्थस्यातिसामान्ययोगादसम्भूताऽर्थकल्पना = सामान्यच्छलम् (न्या.सू.१/५४), धर्मविकल्पनिर्देशेऽर्थसद्भावप्रतिषेध उपचारच्छलम् ← (न्या.सू.१/५५) इति न्यायसूत्राणि स्मर्तव्यानि ।

जातिश्व असदुत्तरं = दूषणाभासेत्यर्थः। → साधर्म्य-वैधर्म्याभ्यां प्रत्यवस्थानं = जातिः ← (न्या. प्रिसिद्धि वगेरेनो ઈब्छुड હોય તો તેવો પ્રતિવાદી પોતાનું પ્રયોજન સિદ્ધ કરવા માટે ચર્ચામાં છલ, જાતિ वगेरेनो અવાર-નવાર પ્રયોગ કરે તો તે ચર્ચા વિવાદ કહેવાય. એક અભિપ્રાયથી બોલાયેલ શબ્દનું અન્ય અભિપ્રાયથી અર્થઘટન કરીને સામેની વ્યક્તિના વચનમાં દૂષણ બતાવવું તે છલ કહેવાય. ખોટો

प्रधानोक्तिः) विवादो = विरुद्धो वादः ।

अत्राऽपि = विवादेऽपि विजयाऽलाभः, परस्याऽपि च्छल-जात्याद्युद्भावनपरत्वात्, वा = अथवा विष्नकारिता, अत्यन्ताऽप्रमादितया छलादिपरिहारेऽपि प्रतिवादिनोऽर्थिनः पराभूतस्य लाभ-ख्यात्यादिविघातधौव्यात् । बाधते च पराऽपायनिमित्तता तपस्विनः परलोकसाधनमिति नाऽत्रोभ-यथाऽपि फलमिति भावः ।।३।।

सू.१/५९) इति न्यायसूत्रकारः । स्वव्याघातकमुत्तरं जातिरित्येके । स्वप्रतिबन्धकमुत्तरं जातिरित्यन्ये। सिद्धमपि दूषणाऽसमर्थमुत्तरं जातिरितीतरे। छलादिभिन्नदूषणाऽऽभासा जातिरित्यपि किश्चित्। साधर्म्यप्रत्य-वस्थानादिभेदेन चतुर्विशतिभेदिभिन्ना जातिः नैयायिकमत इष्यते । तदुक्तं न्यायसूत्रे → साधर्म्य-वैधर्म्यो-त्कर्षाऽपकर्ष-वण्याऽवर्ण्य-विकल्प-साध्य-प्राप्तप्रसङ्ग-प्रतिदृष्टान्ताऽनुत्पत्ति-संशय-प्रकरण-हेत्वर्थापत्त्य-विशेषोपपत्त्युपलब्ध्यनुपलब्धि-नित्यानित्यकार्यसमाः ← (न्या.सू. ५/११) इति । न्यायकन्दिलकाकारस्तु → सम्यग्हेतौ हेत्वाभासे वा प्रयुक्ते झटिति तद्दोषतत्त्वाऽप्रतिभासे तु प्रतिबिम्बनप्रायं किमिप प्रत्यव-स्थानं जातिरित्युच्यते ← (न्या.कं.) इत्याह ।

श्रीहेमचन्द्रसूरयस्तु प्रमाणमीमांसायां  $\rightarrow$  अभूतदोषोद्भावनानि दूषणाभासा जात्युत्तराणि  $\leftarrow$  (प्र.मी. २/१/२९) इत्थं तल्लक्षणं निष्टिङ्कितवन्तः । छल-जात्योरुपलक्षणतया निग्रहस्थानमपि ग्राह्यम् । तल्लक्षणं तु न्यायसूत्रे  $\rightarrow$  विप्रतिपत्तिरप्रतिपत्तिश्च निग्रहस्थानम्  $\leftarrow$  (न्या.सू.१/२/६०) इति । छलादिमयोऽयं विवादो नैयायिकैः जल्पशब्देनाऽभिधीयते । तदुक्तं न्यायसूत्रे  $\rightarrow$  यथोक्तोपपन्नच्छल-जाति-निग्रहस्थानसाधनोपालम्भः = जल्पः  $\leftarrow$  (न्या.सू.१/२/३) इति ।

अस्माकमिप विवादस्य जल्पशब्दवाच्यता सम्मतैव । तदुक्तं निशीथचूणों → पिरगृह्य सिद्धान्तं प्रमाणं च छल-जाति-निग्रहस्थानपरं भाषणं यत्र (सः) जल्पः ← (नि.भा.२१३० चू.उद्दे.५) इति। जल्प एव प्रतिपक्षस्थापनाहीनत्वे वितण्डोच्यते नैयायिकैः । तदुक्तं न्यायसूत्रे → स प्रतिपक्षस्थापनाहीनः = वितण्डा ← (न्या.सू.१/२/४) इति। स = जल्पः । स्वमते विवादस्य वितण्डोपलक्षकत्वं विज्ञेयम् यद्वा वितण्डाया विवादेऽन्तर्भावोऽवसेयः । जयन्तभट्टमते चार्वाकवार्ता वितण्डावादस्पाऽवसेया । तदुक्तं न्यायमञ्जर्यां → न हि लोकायते किञ्चित् कर्तव्यमुपदिश्यते । वैतण्डिककथैवाऽसौ न पुनः कश्चि-दागमः ।। ← (न्या.मं.प्रमाणप्रक.पृष्ठ-१४६) । शीलाङ्काचार्यमते शुष्कवाद-विवादयोरैक्यम् । तदुक्तं सूत्रकृताङ्गावृत्तौ → विरुद्धवादं = विवादं = शुष्कवादमित्यर्थः ← (सू.कृ.१/९/१६ वृ.) इति । विवादेऽपि, अपिना शुष्कवादसमुच्चयः कृतः, विजयाऽलाभः = विजयो दुर्लभः । तदुक्तं अष्टक-

જવાબ આપવો તે જાતિ કહેવાય. આ છલ-જાતિમય ચર્ચા વિવાદ = વિપરીતવાદ કહેવાય.

છલ-કપટના વારંવાર પ્રયોગ પ્રતિવાદી કરતો હોવાથી અહીં વાદીને વિજય મળવાની શક્યતા લગભગ રહેતી નથી. કદાચ વાદી અત્યન્ત સાવધાની રાખીને છળ વગેરેનું નિરાકરણ કરીને વિજય મેળવે તો પણ પ્રતિવાદી ધન વગેરેનો અર્થી હોવાથી ચર્ચામાં હારી જાય તો ધનપ્રાપ્તિ, પ્રસિદ્ધિ વગેરેમાં તેને અવશ્ય અંતરાય થાય છે. બીજાને નુકશાનીમાં નિમિત્ત બનવું એ પણ ધર્માત્માને પોતાને જ પરલોકની સાધનામાં નડતરરૂપ થાય છે. માટે તેમાં વિજય મળે તો પણ આપણને = વાદીને જ નુકસાન અને પરાજય મળે તો જિનશાસનની હિલનારૂપ નુકશાન- આમ વિવાદમાં પણ બન્ને રૂપે નુકસાન જ છે.(૮/૩)

# ज्ञातस्वशास्त्रतत्त्वेन<sup>१</sup> मध्यस्थेनाऽघभीरुणा । कथाबन्धस्तत्त्विधया धर्मवादः प्रकीर्तितः ।।४।। ज्ञातेति । ज्ञातं स्वशास्त्रस्य = अभ्युपगतदर्शनस्य तत्त्वं येन (तेन = ज्ञातस्वशास्त्रतत्त्वेन),

प्रकरणे → विजयो ह्यत्र सन्नीत्या, दुर्लभस्तत्त्त्ववादिनः।। तद्भावेऽप्यन्तरायादि- दोषोऽदृष्टिवघातकृत्।।

← (अ.प्र.१२/५) इति । तद्वृत्तिः → विजयः = प्रतिवाद्यभिभवद्वारेण जयः, हि = यस्मात्, अत्र
= छलादिप्रधाने विवादे, सन्नीत्या = शोभनेन न्यायेन, यतस्तत्र सन्नीत्युद्ग्राहणपरस्यापि छलाऽपशब्दादिना
निग्रहस्थानाऽवाप्तिः स्यात्, दुर्लभः, न सुलभः। 'कस्ये'त्याह, तत्त्ववादिनः = वस्तुतत्त्ववदनशीलस्य
साधोः। अथाऽत्यन्ताऽप्रमादितया छलादिपरिहारतो विजयस्य लाभो भवति, तत्रापि दोषमाह, तद्भावेऽपि
= आस्तां विजयाभावे दोषस्तद्भावेऽपि = परिनराकरणेऽपि(हि)अन्तरायः प्रतिवादिनो लाभख्यात्यादिविघात
आदिर्यस्य शोकप्रद्वेषादेः स तथा, स चासौ दोषश्च इति 'अन्तरायादिदोषः', सम्भवतीति गम्यते।
स हि पराजितो राजादिभ्यो न किञ्चिल्लभते, लब्धञ्चास्य हियते। किंविधो दोषः? इत्याह - अदृष्टविघातकृत् = परलोकव्याहितकारी ← (अ.१२/५ वृ.) इति । ततश्च विवादकरणे स्वस्य समयशक्ति-यशः-कीर्त्तिप्रभृतिभिः कृशत्वमेव स्यात् ।

सम्मतञ्चेदं सौगतानामि । तदुक्तं जातके सूत्रिपटकान्तर्गते → विवादेन किसा होन्ति ← (जा.७/४००/३७) इति यथातन्त्रमनुयोज्य सर्वदा सर्वत्र विवादः त्याज्य एव उत्सर्गतः स्व-परश्रेयःकामिभिरि-त्याशयः । एतेन → न म्लेच्छ-मूर्ख-पिततैः क्रूरैः सन्तापवेदिभिः । दुर्जनैरविलप्तैश्च क्षुद्रैः सह न संवदेत् ।। ← (शिवो.७/८५) इति शिवोपनिषद्वचनमि व्याख्यातम् । उभयथाऽपि = विजये पराजये पराजये च ।।८/३।।

अवसरसङ्गतं धर्मवादं निरूपयति - '**ज्ञाते**'ति । प्रकृतोपयोगि **अष्टक**वचनमेवं ज्ञेयम् <del>></del> परलोक-

વિશેષાર્થ:- 'તમાચો સહન કર્યો' એવા અભિપ્રાયથી 'તેણે તમાચો ખાધો' આમ બોલવામાં આવે ત્યારે 'રોટલી-દાળ-ભાત તેણે ખાધા છે. તમાચો ક્યાં ખાધો છે?' આ રીતે અન્ય અભિપ્રાયથી સામેની વ્યક્તિની વાત તોડી પાડવી તે છલ કહેવાય. તથા જાતિ એટલે ખોટો જવાબ-વાહિયાત દલીલ. જેમ કે 'આ માણસ દયાળુ છે, કારણ કે તે બીજાના દુઃખને દૂર કરવા સતત પ્રયત્નશીલ રહે છે' - આમ કોઈક કહે ત્યારે તેનું ખંડન કરવા કોઈ સચોટ સત્ય યુક્તિ ન મળવાથી પ્રતિવાદી એમ કહે કે 'બીજાના દુઃખને દૂર કરવા પ્રયત્નશીલ રહેતો હોવાથી તે દયાળુ હોય તો પરદુઃખને દૂર કરનારા ઈસાઈધર્મના અનુયાયીની જેમ તે વટાળવૃત્તિવાળો નાસ્તિક પણ હોવો જોઈએ.' આ રીતે જે ખોટી દલીલ કરવામાં આવે તે જાતિ કહેવાય. બાકીની વાત તો ટીકાર્થમાં સ્પષ્ટ જ છે. (૮/૩)

જેને કહેવાનો અવસર છે તે ધર્મવાદનું નિરૂપણ કરતા ગ્રન્થકારશ્રી જણાવે છે કે -

# 🏶 ધર્મવાદનું નિરૂપણ 🏶

<u>ગાથાર્થ :-</u> જેણે પોતાના શાસ્ત્રોના તત્ત્વને સમજેલ હોય, જે મધ્યસ્થ તથા પાપભીરુ હોય તેવા પ્રતિવાદી સાથે તત્ત્વબુદ્ધિથી જે કથા = ચર્ચા કરવામાં આવે તે ધર્મવાદ કહેવાયેલ છે. <u>(૮/૪)</u>

<u>ટીકાર્થ:</u> ધર્મવાદના પ્રતિવાદીના ત્રણ વિશેષણ અહીં જણાવેલ છે. (૧) પ્રતિવાદી પૌતાના સ્વીકૃત

एवम्भूतो हि स्वदर्शनं दूषितमदूषितं वा जानीते । मध्यस्थेन = आत्यन्तिकस्वदर्शनाऽनुराग-परदर्शनद्वेषरहितेन, एवम्भूतस्य हि सुप्रतिपादं तत्त्वं भवति । तथा अघभीरुणा = पातकभयशीलेन, एवम्भूतो ह्यसमञ्जसवक्ता न भवतीति, सहेति गम्यते, तत्त्वधिया = तत्त्वबुद्ध्या यः कथाबन्धः स धर्मवादो = धर्मप्रधानो वादः प्रकीर्तितः ।।४।।

प्रधानेन, मध्यस्थेन तु धीमता ।। स्वशास्त्रज्ञाततत्त्वेन, धर्मवाद उदाहृतः ।। ← (अ.प्र.१२/६) इति। तद्वृत्तिः → परलोको जन्मान्तरं स प्रधानो नोपसर्जनभूतो यस्य स परलोकप्रधानस्तेन, स हि परलोकभयादसमञ्जसस्य वक्ता कर्ता च न भवति, मध्यस्थेन = आत्यन्तिकस्वदर्शनाऽनुराग-परदर्शनद्वेष-रिहतेन, एवंविधो हि सुखप्रतिपाद्यो भवति, तुशब्दः पुनःशब्दार्थः, धीमता = बुद्धिमता, एवंविधो हि गुण-दोषज्ञो भवति, तथा स्वशास्त्रस्य = अभ्युपगतदर्शनस्य ज्ञातं = अवगतं तत्त्वं = परमार्थो येन स तथा तेन, एवम्भूतो हि स्वदर्शनं दूषितमदूषितं वा जानातीति सह प्रतिवादिनेति गम्यते, यो वादः स धर्मवाद उदाहृतः = कथितस्तत्त्ववेदिभिः ← (अ.९२/६ वृ.) इति ज्ञेया ।

आत्यन्तिकेति । आत्यन्तिकत्वञ्च प्रमाणप्रतिपाद्यपदार्थाऽप्रतिपत्तिप्रयोजकत्वादिलक्षणं प्राह्यम् । तेन प्रतिवादिनः प्रज्ञापनीयत्वे सति स्वदर्शनरागसत्त्वेऽपि न कापि क्षतिः । परमभावकारणीभृततात्त्विक-मध्यस्थस्वरूपप्रतिपादनपरा → जो णवि वट्टइ रागे णवि दोसे दोण्ह मज्झयारंमि । सो होइ उ मज्झत्थो सेसा सव्वे अमज्झत्था ।। 🗲 (आ.नि.८०३) इति आवश्यकनिर्युक्तिगाथाऽप्यत्रानुसन्धेया। अत्यन्तरागादिग्रस्तस्य तु यथावस्थिततत्त्वप्रतिपत्तिरेव न सम्भवति । सम्मतञ्चेदं बौद्धानामपि । यथोक्तं दीघनिकाये → रागरत्ता न दक्खंति तमोखंधेन आवृटा ← (दी.नि. २/१/६) इति। स्वयमपि च मैत्रीभावमादाय मध्यस्थतया वादः कार्यः। एतेन -> मित्रस्य चक्षुषा समीक्षामहे ← (य.वे.३६/१८) इति यजुर्वेदवचनमपि व्याख्यातम् । अधभीरुणेति । एवंविधो हि पराजयसम्भावनायामपि छल-जात्यादिप्रयोक्ता न भवति, न वा मारणोच्चाटनादिकारको भवति । तत्त्वबुद्ध्या = सद्भूताऽर्थान्वेषण-प्रवणमत्या । यथोक्तं **निशीथचूर्णों →** मतमभ्युपगम्य पञ्चावयवेन त्र्यवयवेन वा पक्ष-प्रतिपक्षपरिग्रहात् छल-जातिविरहितो भूतार्थान्वेषणपरो वादः ← (नि.भा.२१३० चूर्णि) इति। वादश्च सभायां जायते। ધર્મસંબંધી શાસ્ત્રના તત્ત્વનો જાણકાર હોવો જોઈએ. કારણકે આવી વ્યક્તિ જ પોતે બોલેલા અથવા વાદીએ બોલેલા વચનથી પોતાના ધર્મના સિદ્ધાન્ત દૃષિત થાય છે કે નહિ ? તે સ્પષ્ટ રીતે જાણી શકે છે. (૨) પ્રતિવાદી મધ્યસ્થ હોવો જોઈએ. એટલે કે પોતાના ધર્મનો આંધળો રાગ કે બીજાના ધર્મ વિશે આંધળો દ્વેષ ન હોવો જોઈએ. આવું હોય તો જ તેને તત્ત્વનું પ્રતિપાદન સરળ બને. (બાકી તો દષ્ટિરાગ-દષ્ટિદેષના લીધે સત્ય તત્ત્વનો પણ તે સ્વીકાર ન કરી શકે.) (૩) તથા પ્રતિવાદી પાપભીરુ હોવો જોઈએ, કારણ કે આવો પ્રતિવાદી આડેધડ ગમે તેમ બોલતો નથી. આવા પ્રતિવાદીની સાથે વાદ-ચર્ચા કરવામાં આવે તે ધર્મવાદ કહેવાયેલ છે. (૮/૪)

<u>વિશેષાર્થ :-</u> પ્રતિવાદીમાં સામાન્યથી પોતાના ધર્મનો રાગ તો હોય જ છે. પરંતુ તે રાગ આંધળો ન જોઈએ, દષ્ટિરાગસ્વરૂપ ન બનવો જોઈએ. આવું હોય તો સાચું સમજાવનાર કોઈ મળી જાય ત્યારે वादिनो धर्मबोधादि 'विजयेऽस्य महत्फलम् । आत्मनो मोहनाशश्च प्रकटस्तत्पराजये । १५ । । वादिन इति। वादिनो विजये सति, अस्य = प्रागुक्तविशेषणविशिष्टस्य प्रतिवादिनो धर्मः= श्रुत-चारित्रलक्षणस्तस्य बोधः = प्रतिपत्तिस्तदादि (=धर्मबोधादि)। आदिनाऽद्वेष-पक्षपातव 'र्णवादादिग्रहः तल्लक्षणं च संयुक्तिनकाये ब्राह्मणसंयुक्ते उपासकवर्गे → नेसा सभा यत्थ न सन्ति सन्तो, सन्तो न ते ये न वदन्ति धम्मं । रागञ्च दोसञ्च पहाय मोहं धम्मं वदन्ता च भवन्ति सन्तो । । ← (सं.नि.१ ।१ ।७ ।२ ।११ ।२००८, पृष्ठ २१४) इत्येवमुक्तम् । महाभारते नारदस्मृतौ च → न सा सभा यत्र न सन्ति वृद्धा, वृद्धा न ते ये न वदन्ति धर्मम् । नासौ धर्मो यत्र न सत्यमस्ति, न तत्सत्यं यच्छलेनाऽनुविद्धम् । । ← (म.भा.सभापर्व-६७/५३, उद्योगपर्व. ३५/५८, ना.स्मृ.व्यवहारपद-३/१८) इत्येवमावेदितम् । बृहत्पराशरस्मृतौ च → न सा सभा यत्र न सन्ति वृद्धा, वृद्धा न ते ये न वदन्ति धर्मम् । धर्मो वृथा यत्र न सत्यमस्ति, सत्यं न तद् यत्र हृदाऽनुविद्धम् । । ← (बृ.परा.स्मृ.८/७३) इत्येवमुपदिर्शितमिति यथागममत्र योज्यं वादसभास्वरूपवेदिभिः ।।८/४।।

धर्मवादफलमावेदयित — 'वादिन' इति । धर्मः = श्रुत-चारित्रलक्षणः, → द्विवहो अ होइ धम्मो सुयधम्मो खलु चारित्तधम्मो य ← (नि.भा.३२९) इति निशीधभाष्यवचनात्, → द्विवहो लोगुत्तरिओ सुअधम्मो खलु चरित्तधम्मो य ← (द.नि.४३) इति दशवैकालिकनिर्युक्तिवचनाच्च । प्रतिपत्तिः = मीमांसोत्तरभाविनी 'इदिमित्थमेवे'ति निश्चयाकारा सुपरिशुद्धा परिच्छित्तः श्रुत-चारित्रधर्मगोचरैव । आदिना अद्वेष-पक्षपात-वर्णवादाविग्रहः = श्रुतचारित्रगोचराऽप्रीतिपरिहार-तत्पूर्वकरुचिविशेष-तत्पूर्वकश्लाघादिपरिग्रहः । प्रत्यन्तरे च 'अवर्णवादादी'त्यशुद्धः पाठः । प्रकृतसंवादि अष्टकवचनं इत्थं → विजयेऽस्य फलं धर्मप्रतिपत्त्याद्यनिन्दितम् । आत्मनो मोहनाशश्च, नियमात्तत्पराजयात् ।। (अष्टक. १२/७) इति । युक्तिसंगत प्रामाशिङ पदार्थनो स्वीङार ङरवामां तेने भयङाट न थाय. तेमश्च वादीसंगत प्रमाशिसिद्ध पदार्थनुं आर्डेषऽ भंउन ङरवानुं तेने मन न थाय. आम धर्मराग पश अप्रामाशिङ वातने छोऽवामां तथा प्रामाशिङ पदार्थने अंगीङार ङरवामां नउतर ३प न भनवो श्रेष्ठेओ- ओवुं अर्डी सूथित थाय छे. आवुं न छोय तो ज्ञानगित्तित वैराग्य पश आवी न शङे. आ वात पश प्याक्षमां राजवी. वणी, प्रतिवादी पापलीरु छोय तो छारवानी शङ्यता श्रुशाय त्यारे छणङ्गयट वगेरे न इरे, लागी न श्रुय अथवा वादीने मूठ मारवी वगेरे अध्म इत्यो न इरे. माटे प्रतिवादीनुं त्रीशुं विशेषश प्रथम भन्ने विशेषशनी श्रेम अगत्यनुं छे.

ધર્મવાદનું ફળ બતાવતા ગ્રન્થકારશ્રી જણાવે છે કે -

#### ધર્મવાદ ફળવિચારણા

ગાથાર્થ :- ધર્મવાદમાં વાદીનો વિજય થાય તો પ્રતિવાદીને ધર્મપ્રાપ્તિ વગેરે મહાન ફળ પ્રાપ્ત થાય. તથા વાદીનો પરાજય થાય તો વાદીનું તત્ત્વવિષયક અજ્ઞાન નાશ પામે છે.- આ વાત પ્રગટ જ છે.(૮/૫)

<u>ટીકાર્થ:-</u> પૂર્વોક્ત ૩ વિશેષણથી યુક્ત એવા પ્રતિવાદી સાથે ધર્મવાદ કરવામાં વાદી જો વિજયને મેળવે તો પ્રતિવાદી મધ્યસ્થ હોવાથી વાદીમાન્ય યુક્તિસંગત વાતનો સ્વીકાર કરે છે અને અમલમાં મૂકે તેવું પણ બને. યુક્તિસંગત પદાર્થનો સ્વીકાર કરવાથી પ્રતિવાદીને શ્રુતધર્મની પ્રાપ્તિ થાય તથા તે વાતને અમલમાં महत् = उत्कृष्टं फलं भवति, ततः = प्रतिवादिनः सकाशात् पराजये (=तत्पराजये) चात्मनोऽ-धिकृतसाधोः मोहस्याऽतत्त्वादौ तत्त्वाद्यध्यवसायलक्षणस्य नाशश्च (=मोहनाशश्च) प्रकट इत्युभ-यथापि फलवानयमिति भावः ।।५।।

अयमेव विधेयस्तत्तत्त्वज्ञेन तपस्विना । देशाद्यपेक्षयाऽन्योऽपि विज्ञाय गुरु-लाघवम् ।।६।। अयमेवेति । तत् = तस्मात् तत्त्वज्ञेन तपस्विना, अयमेव = धर्मवाद एव विधेयः ।

तद्वृत्तिस्तु → विजये = सन्न्यायेनाभिभवे सित, अस्य = परलोकप्रधानत्वादिविशेषणस्य प्रतिवादिनः, फलं = अर्थसिद्धिः, धर्मो = जिनोक्तश्रुत-चारित्रलक्षणस्तस्य प्रतिपत्तिरभ्युपगमः स आदिर्यस्याद्वेष-पक्ष-'पातवर्णवादादेः तत् धर्मप्रतिपत्त्यादि, अनिन्दितम् = अनवद्यम्, फलविशेषणं क्रियाविशेषणं चेदं, भव-तीति चेह गम्यते । अथ प्रतिवादिनः सकाशादात्मनः पराजयो भवित तत्राह- आत्मनः = साधोरिध-कृतवादिनः, मोहनाशः = अतत्त्वादौ तत्त्वाद्यध्यवसायलक्षणबोधहानिः, चशब्दः समुच्चयार्थः, नियमात्= अवश्यम्भावेन, कृत इत्याह, तेन तस्माद्वा पराजयोऽभिभवः तत्पराजयस्तस्मात् ← (अ.१२/७ वृ.) इति । आत्मनो गर्विवरहे मोहनाशः, अन्यथा तु कर्मबन्ध एव । तदुक्तं धर्मसङ्ग्रहण्यां श्रीहरिभद्रसूरिभिः → अन्नेण अन्नहा देसियम्मि भाविम्म नाणगव्वेण । कुणइ विवादं कलुसियिचित्तो तत्तो य से बंधो।। ← (धर्मसं.५००) इति । उभयथाऽपि = विजये पराजये च ।।८/५।।

ननु तर्हि किं धर्मवाद एव कर्तव्यः ? अन्यौ तु वादौ न कर्तव्यावेव ? इत्याशङ्कायां यद्विधेयं तदुपिदशन्नाह – 'अयिम'ति । तस्मात् = विजय-पराजययोर्धर्मवादस्य सफलत्वात् तत्त्वज्ञेन तपिस्विना समं धर्मवाद एव विधेयः । एवकारेणाऽऽद्यद्वयवादव्यवच्छेदोऽकारि, तयोः 'अशक्तोऽहं गृहारम्भे शक्तोऽहं भूअवानो उत्साह अगे तो देशिवरित के सर्वविरित स्व३५ यारित्रधर्मनी प्राप्ति थाय. आ महान इण छे. अद्दाय प्रतिवादी श्रुत-यारित्रधर्म न पण्ण पामे तो य अयारेय िष्ठनशासननो देष न अरे, िष्ठनशासनना स्याद्वाद्व अभिवाद वगेरे सिद्धान्तनो पक्षपात-अनुराग अरे, श्रैनिसद्धान्त वगेरेनी प्रशंसा पण्ण अरे. आ पण्ण नानुं-सूनुं इण नथी. तथा श्रे प्रतिवादी द्वारा पोतानो पराष्ठय थाय तो अतत्त्वमां तत्त्वनी भुद्धिस्व३५ अञ्चाननो स्पष्टपण्णे उत्थेद थाय छे. आम धर्मवादमां वादीनो ४४ थाय हे पराष्ठय- अन्नेमां लाल ४ थाय छे. (८/५)

વિશેષાર્થ :- ધર્મવાદના પ્રતાપે વૃદ્ધવાદીદેવસૂરિજી દ્વારા સિદ્ધસેન બ્રાહ્મણનો રાજસભામાં પરાજય થતાં શ્રીસિદ્ધસેનદિવાકરસૂરિજી મહારાજની જિનશાસનને પ્રાપ્તિ થઈ. ક્ટર જિનશાસનદ્વેષી ધનપાલ બ્રાહ્મણની શોભનમુનિ સાથેની ચર્ચા ધર્મવાદરૂપે પરિણમતાં જિનશાસનને શ્રાદ્ધવર્ય ધનપાલ મહાકવિ પ્રાપ્ત થયા. ધર્મવાદના પ્રભાવે જ ગૌતમસ્વામી વગેરે ૧૧ ગણધરનો લાભ થયો અને ચરમતીર્થાષિપતિના શાસનની સ્થાપના થઈ. ધર્મવાદના આવા અનેક લાભો પ્રસિદ્ધ જ છે. (૮/૫)

ગાથાર્થ :- આમ ધર્મવાદ લાભકારી હોવાના કારણે તત્ત્વવેત્તા તપસ્વીએ આ ધર્મવાદ જ કરવો જોઈએ. તથા દેશ-કાળ વગેરેની અપેક્ષાએ લાભ-નુકશાનને વિચારીને અન્ય પ્રકારનો વાદ પણ કરી શકાય છે.(૮/૬)

<u>ટીકાર્થઃ</u> હાર-જીત બન્નેમાં ધર્મવાદ લાભકારી હોવાથી તત્ત્વવેત્તા તપસ્વી મહાત્માએ આ ધર્મવાદ જ કરવો જોઈએ. આ ઉત્સર્ગમાર્ગ છે.

१. मुद्रितप्रतौ अष्टकवृत्तौ अपि 'पक्षपाताऽवर्णवा...' इत्यशुद्धः पाठः ।

गृहभञ्जने' इति न्यायेन प्रवृत्तत्वात् । तदुक्तं **ज्ञानसारे** अपि → श्रेयः सर्वनयज्ञानां विपुलं धर्म-वादतः। शुष्कवादाद् विवादाच्च परेषां तु विपर्ययः ।। ← (ज्ञा.सा.३२/५) इति। अन्येषामि सम्म-तिमदम् । तदुक्तं मनुस्मृतौ → शुष्कवैरं विवादं च न कुर्यात् केनचित् सह ← (मनु. ४/९३९) इति । → वैर-वैश्वानर-व्याधि-वाद-व्यसनलक्षणाः महानर्थाय जायन्ते वकाराः पञ्च वर्धिता ।। ← (पार्श्व.च./द्वि.सर्ग.पृष्ठ-४३) इति पार्श्वनाथचरित्रे उदयवीरगणिवचनमि वादपदेन शुष्कवाद-विवादयोरनर्थ-कारितामावेदयतीत्यवधेयम् ।

यद्यपि व्यवहारसूत्रभाष्ये → अत्थवितणा निवितणा पक्खवता बलवया पयंडेणं। गुरुणा णीएण तविस्सिणा य सह वज्जए वादं ।। ← (व्य.भा.भाग.३-उ.९ गा.९० पृ.७६) इत्युक्त्या तपस्विना सह वादो व्यवच्छित्रस्तथापि प्रकृते तपस्विपदेन प्रतिवादी न ग्राह्योऽपि तु वाद्येव। व्यवहारभाष्य-निषिद्धस्तु तपस्वी प्रतिवादिरूपेण बोध्यः । प्रकृते तपस्विपदोपादानाद्धि तस्य सार्वित्रिक-सार्विदिकोचित-प्रवृत्तिशालितया योग्यत्वेन धर्मवादाधिकारित्वमुपदर्शितमिति न किश्चिद् विरोधः। एवमेवाऽतिदुर्बलेनाज्ञेनाऽपि साकं वादो न समारभ्यः, तस्य पराजयेऽपि । 'न हि हरिणशावको भवित प्रतिपक्षः तरक्षोः' इति न्यायेन स्वयशोहानिसम्भवात् ।

व्यक्ताऽक्षरा वाग्, शरीरलाघवं, अपूर्वप्रेक्षा, शारीरं बलं, धारणा, तेजस्विता, सत्त्वञ्च वादो-पयोगीति तत्सम्पादनाय प्रयतितव्यम् । तदुक्तं व्यवहारभाष्ये → वाया पुग्गललहुया, मेहा उज्जा य धारणाबलं च । तेजिस्सिया य सत्तं वायामइयंमि संगामे ।। ← (व्य.भा.उ.९/भाग-३-पृ.८४-गा.९३९) इति । प्रतिवादी चाऽजुगुप्सितकर्मकारी, गुणगणसम्भावनीयः, विज्ञः, धर्मप्रतिज्ञः सत्यवादी शील-कुलाऽऽचारसमन्वितोऽन्वेषणीयः । तदुक्तं व्यवहारभाष्ये → अज्जेण भव्वेण वियाणएण धम्मपतिण्णेण अलीयभीरुणा । सील-कुलायारसमन्निएण तेणं समं वायं समायरेज्जा ।। ← (व्य.भा.९/३/८७) इति । → पसत्थेसु निमित्तेसु पसत्थाणि समारभे । अप्यसत्थिनिमित्तेसु सव्यकज्जाणि वज्जए ।। ← (ग.वि. ८२) इति गणिविद्याप्रकीर्णकवचनानुसारेण प्रशस्तिनिमित्तग्रहणपूर्वं दर्शितस्वरूपेण प्रतिवादिना साकं धर्मवादो विधेयो बलाऽबलादिविवेकेनेत्यवधेयम् ।

सोऽपि मध्यस्थ-प्राज्ञसभापत्यादिषु सत्सूत्सर्गतः कार्यः, न त्वन्यथा । तदुक्तं श्रीहरिभद्रसूरिभिरेव धर्मसङ्ग्रहण्याम् > वादो वि वादि-नरवइ-परिच्छगजणेसु निउणबुद्धिसु । मज्झत्थेसु विहिणा उस्सर्गणं अणुन्नाओ ।। 

(धर्मसं.५१६) इति ।

ननु प्रकृत एवकारेण शुष्कवाद-विवादयोः निषेधे तु →
<sup>१</sup>वादो <sup>२</sup>जप्प <sup>३</sup>वितण्डा <sup>४</sup>पइण्णगकहा य <sup>५</sup>णिच्छयकहा य। <sup>६</sup>संजोगविहिविभत्ता कधपडिबंधे वि छट्टाणा।। वादं जप्प-वितंडं सव्वेहिं वि कुणंति समणीवज्जेहिं ।।

← (नि.भा.२१२९/२१३०) इत्येवं **निशीथभाष्य**वचनविरोधोऽपरिहार्यः, तत्र षड्विधकथाप्रबन्ध-मध्यात् वाद-जल्प-वितण्डाकथानां कर्तव्यत्वोक्तेः । **न चा**त्र तीर्थान्तरीयैः साकं वादद्वयकरणनिषेधः अपवादमाह - देशो = नगर-ग्रामजनपदादिः, आदिना काल-राज-सभ्य-प्रतिवाद्यादिग्रहः, तत्र तु स्वयुथ्यैः सह वाद-जल्प-वितण्डावादकरणस्य विधानमित्यवच्छेदकभेदान्न किश्चिद्दोष इति वाच्यम्, 'सव्येहि' पदेन तीर्थान्तरीयस्यापि ग्रहणात्, तदुक्तं निशीथचूणौं तद्व्याख्याने → 'असंभोतियातीिहं सव्येहिं अण्णतित्थिएिहं वि समं करेति' ← (नि.२९३० चू.) इति । न च जल्प-वितण्डयोर्धर्मवादरूपत्वादनुत्थान-पराहतेयमाशङ्केति वक्तव्यम्, परपक्षनिराकरणपूर्वकं स्वपक्षस्थापनात्मकस्य विजिगीषुवचनस्य जल्परूपत्वात्, स्वपक्षस्थापनहीनत्वे सित परपक्षोक्तिमात्रखण्डनोद्देश्यकस्य विजिगीषुवचनस्य च वितण्डारूपत्वात् तयोर्धर्मवादेऽन्तर्भावाऽसम्भवात्। न हि विजिगीषायास्तत्र प्रवेशोऽभिमतः, मध्यस्थताभङ्गापत्तेरिति चेत्?

अत्रोच्यते - प्रकृतग्रन्थे उत्सर्गतस्तत्त्विजज्ञासया तत्त्विजज्ञापयिषया वा धर्मवादस्य कर्तव्यतोपदर्शिता, निशीथभाष्यादौ त्वपवादतो वाद-जल्प-वितण्डानां कर्तव्यतावेदिता। निष्कारणं तु वादकरणमि प्रतिषि-छम्, तस्य रागाद्युत्पादकत्वात्। तदुक्तं आचाराङ्गचूर्णों → राग-दोसकरो वादो ← (आ.चू.१/७/१) इति। परेषामि सम्मतिमदम् । अत एव अवधूतगीतायां → केवलतत्त्विनरञ्जनपूतो वादिववादः कथम-वधूतः ? ← (अव.गी.७/२) इत्युक्तम् । प्रकृते → हेतुवादैर्विनाशिताः ← (सं.गी.५/२८) इति, → अतिवादाँस्तितिक्षेत ← (सं.गी.८/४८) इति, → अतिवादाँस्त्यजेत् तर्कान् पक्षं कञ्चन नाऽऽश्रयेत् ← (ना.परि.५/२१, सं.गी.१०/२४) इति च संन्यासगीतादिवचनमप्यवधेयम् । तदुक्तं नारदपरिव्राजको-पनिषदि मनुस्मृतौ रामगीतायामिप च → अतिवादाँस्तितिक्षेत ← (ना.परि.३/४२, मनु.६/४७ रा.गी.१५/५६) इति । यथोक्तं महाभारते → अतिवादं न प्रवदेत्र वादयेत् ← (म.भा.उद्योग.३६/११) इति।

यत्तु महावीरगीतायां  $\rightarrow$  विधर्मिसर्वलोकानां स्पर्धायां मज्जनैः सदा । देश-कालानुयोगेन स्थातव्यं शक्तियुक्तिभिः ।।  $\leftarrow$  (म.गी.१६/२३) इत्युक्तं तत्त्वपवादाऽपेक्षयाऽवगन्तव्यम् । उत्सर्गाऽपवादाऽनुविद्धाऽनेकान्तवादमभिप्रेत्य पञ्चकल्पभाष्यचूर्णों  $\rightarrow$  संभोइओ संभोइएण समं निक्कारणं वादं करेइ पायच्छित्तं। एवं पासत्थाइसु वि । कारणे वि जइ न करेइ पायच्छित्तं विसंभोगो वा  $\leftarrow$  (पं.क.चू.गा. १५०२) इत्युक्तमिति दिक् ।

अत्रैव ग्रन्थकृद् अपवादमाह - देशाद्यपेक्षयेति । देशः = नगर-ग्राम-जनपदादिः कुतीर्थिकप्रचुरेतर-स्वरूपः, कालो दुर्भिक्षेतरलक्षणः, राजादयो मध्यस्था विज्ञा इतरे वा ? प्रतिवादी वादयोग्यस्तदन्यो वा ? उपलक्षणात् आत्मा वादादिसमर्थोऽन्यो वा ? इत्यपि ज्ञेयम् । तदुक्तं पञ्चतन्त्रे → कः कालः कानि मित्राणि को देशः कौ व्ययाऽऽगमौ ?। कश्चाऽहं का च मे शक्तिः ? इति चिन्त्यं मुहुर्मुहुः ।। ← (पं.तं.९/कथा-९९/२७९) इति । एतेन → नाऽदेश-काले किञ्चित् स्यात्, देश-कालौ प्रतीक्षताम् ← (म.भा.वनपर्व २८/३२) इति महाभारतवचनमपि व्याख्यातम् । प्रकृते → कार्यमण्विप कालौ तु कृतमेत्युपकारताम्। महानप्युपकारोऽपि रिक्ततामेत्यकालतः।। ← (यो.वा.वैराग्य-प्रकरण-७/२६) इति योगवासिष्ठवचनं, → देश-काल-प्रमाणज्ञस्तस्य सिद्धिरसंशयम् ← (च.सं.अध्याय-क्षेत्र, तथा अनुकूण-प्रतिकूण अण, राख्र, सल्यो अने प्रतिवादी वगेरेनी अपेक्षाओ नुक्सान ओछं थाय अने काल वधु थाय तेम खाशीने अन्य शुष्डवाद-विवाद पश्च वादी करी शक्षे छे.(८/€)

तदपेक्षया = तदाश्रयणेन (=देशाद्यपेक्षया) गुरुलाघवं = दोष-गुणयोरत्पबहुत्वं विज्ञाय अन्योऽपि १वादः कार्यः ।।६।।

४/२०-पृष्ठ-१५३) इति **चरकसंहिता**वचनं, → ज्ञात्वा देशं च कालं च वयः सामर्थ्यमेव च । कर्तव्योऽनुग्रहः सिद्भर्मुनिभिः परिकीर्त्तितः ।। ← (बृ.परा.८/९३) इति बृहत्पराशरस्मृतिवचनमप्यत्र न विस्मर्तव्यम् ।

तदुक्तं **नेमिचन्द्राचार्येण प्रवचनसारोद्धारे** गुरुगुणषट्त्रिशकोपदर्शनावसरे <del>></del> सत्तीं पुरिसं खित्तं वत्थुं नाउं पउंजए वायं ← (प्र.सारो.५४४) इति । एतृहृत्तौ सिद्धसेनसूरिभिः → शक्तिज्ञानं = 'वादा-दिव्यापारकाले किममुं वावदुकं वादिनं जेतुं मम शक्तिरस्ति न वे'त्यात्मीयस्वरूपपर्यालोचनम्। पुरुष-ज्ञानं = किमयं प्रतिवादी पुरुषः सौगतः साङ्ख्यो वैशेषिकोऽन्यो वा, तथा प्रतिभादिमानितरो वेत्यादि-परिभावनम् । क्षेत्रज्ञानं = किमिदं क्षेत्रं मायाबहुलमन्यथा वा, तथा साधुभिर्भावितमभावितं वेत्यादिविमर्शणम् । वस्तुज्ञानं = किमिदं राजामात्यादि सभासदादि वा वस्तु दारुणमदारुणं वा भद्रकमभद्रकं वेत्यादिनिरूपणम् ← (प्र.सारो.पृ.३७४) इत्येवं व्याख्यातम् । किन्त्वन्यविधवादकरणाऽवसरे सत्यिप दीर्घसूत्रतामवलम्ब्य कालक्षेपस्तु नैव कर्तव्यो वादिना । एतेन → कालातिक्रमो हि प्रत्यग्रं कार्यरसं पिबति ← (य.वे.उव्व.३/ २९) इति यजुर्वेदोव्यटभाष्यवचनमपि व्याख्यातम । दोष-गुणयोरल्पबहुत्वं = 'एवम्विधेषु देशादिषु विद्या-चूर्ण-योगादिबलेन शुष्कवाद-विवादाऽन्यतरवादे विधीयमाने प्रवचनस्याऽऽत्मनो वा स्वल्पदोषाऽविनाभावी बहुतरगुणलाभो भविष्यति' इत्येवं उत्सर्गाऽपवादपरिशीलितविवेकदृष्ट्या विज्ञाय अन्योऽपि = धर्मवादान्यः शुष्कवादादिः अपि वादः कार्यः। एतावतेदमपि सूचितं यदुत - कदाचित् सम्यक्साधनवादिनोऽपि प्रतिभा-क्षयाऽतिश्रमादितः सत्समाधानं न स्फूरति तदा 'अत्यन्तपराजयाद वरं संशयोऽपि' इतिन्यायेन समाधानाऽऽभासेनाऽपि प्रत्यवस्थेयमेवाऽपवादतः । एतेन → तत्त्वाध्यवसायसंरक्षणार्थं जल्प-वितण्डे, बीजप्ररोह-संरक्षणार्थं कण्टकशाखावरणवत् (न्या.सू.४/२/५०) ताभ्यां विगृह्य कथनम् 🗲 (न्या.सू.४/ २/५१) इति न्यायसूत्रयुगलमपि व्याख्यातम् । प्रत्यन्तरे प्रकृते 'विवाद' इत्यशुद्धः पाठः । क्रमशो गुण-दोषयोरल्प-बहुत्वज्ञाने तु वादः कश्चिदपि नैव कार्यः इत्यपि बोध्यम् ।।८/६।।

વિશેષાર્થ :- જે ગામ-નગર-રાજ્ય વગેરેમાં વિધર્મીઓ પુષ્કળ હોય અને જૈનોની નિંદા-ટીકા થતી હોય, જૈન સાધુઓ પ્રત્યે ઓછો સદ્ભાવ ધરાવતા લોકો પાસેથી જૈન સાધુ-સાધ્વીજી ભગવંતોને દુષ્કાળના લીધે ગોચરી વગેરે મળતી ન હોય, રાજા જૈન ધર્મનો અનુરાગી અથવા તત્ત્વપ્રેમી હોય, વાદસભાના સભ્યો પણ મધ્યસ્થ અને તત્ત્વવેત્તા હોય, પ્રતિવાદી મારણ-ઉચ્ચાટન વગેરે મલિન પ્રયોગ કરવા-કરાવવાનું અધિક સામર્થ્ય ધરાવતો ન હોય, પોતે વાદમાં વિજય મેળવવાનું અમોઘ સામર્થ્ય ધરાવતા હોય તેવા સંયોગમાં અલ્ય નુકશાન વેઠવાના ભોગે વિશિષ્ટ બળવાન શાસનપ્રભાવનાદિ લાભ ચોક્કસપણે દેખાતા હોય તો તેવા સંયોગમાં આપવાદિક રીતે શુષ્કવાદ કે વિવાદ કરવાની પણ છૂટ શાસ્ત્રમાં જણાવેલ છે. પરંતુ વિના કારણે જીભની ખણજ પોષવા માટે કે અભિમાન મજબૂત કરવા માટે ડગલે ને પગલે વાદ-વિવાદ વિતંડાવાદ-શુષ્કચર્ચા વગેરે કરવાની તો મનાઈ જ છે. સાધ્વીજી ભગવંતો જોડે વાદ કરવાની નિશીયભાષ્યમાં મનાઈ કરેલ છે - આ વાત પણ પ્રસ્તુતમાં ધ્યાનમાં લેવા લાયક છે. (૮/૬)

१. 'विवाद' इति मुद्रितप्रतावशुद्धः पाठः ।

अत्र ज्ञातं हि भगवान् यत्स नाऽभाव्यपर्षदि । दिदेश धर्ममुचिते देशेऽन्यत्र दिदेश च ।।७।। अत्रेति । अत्र देशाद्यपेक्षायां ज्ञातं = उदाहरणं हि भगवान् श्रीवर्धमानस्वामी, यत् स न 'अभाव्यपर्षदि = प्रथमसमवसरणेऽयोग्यसदिस धर्मं दिदेश । अन्यत्र चोचिते प्रतिबोध्यजनकिते देशे धर्मं दिदेश ।।७।।

प्रकृतमेवोदाहरणद्वारा समर्थयति- 'अत्रे'ति । यत् = यस्मात् कारणात् स वर्धमानस्वामी न = नैव प्रथमसमवसरणे अयोग्यसदिस = विरतिपरिणामाऽनर्हसभायां धर्मं विस्तरतो दिदेश । क्षणमात्रं देशना तत्र दत्ता, तथाकल्पत्वात् । तदुक्तं श्रीगुणचन्द्रगणिभिः महावीरचिरत्रे → जइवि हु एरिसनाणेण जिणवरो मुणइ जोग्गयारिहयं । कप्पोत्ति तहवि साहइ खणमेत्तं धम्मपरमत्थं ।। ← (म.च.गु.प्रस्ताव-७, पृष्ठ.२५१-ए/१५) इति । श्रीनेमिचन्द्रसूरिभिस्तु महावीरचिरत्रे → पवज्जाइगुणाणं पडिवित्तखमो न कोइ इह अत्थि । इय नाउं खणमेगं केवलमिहमं सुरेहिं कयं ।। जीयं ति अणुभवेउं ← (म.च.नेमि.पृ.५९/८६-८७) इत्याद्युक्तमित्यवधेयम्।

कल्पसूत्रसुवोधिकायां तु श्रीविनयविजयोपाध्यायेन → समुत्पन्नकेवलेन श्रीवर्धमानस्वामिना प्रथमसमवसरणे एव देशना दत्ता, न च तया कस्यापि विरतिपरिणामो जातः ← (क.सू.सु. द्वितीयक्षण-सूत्र-१८ पृ.६६) इति व्याख्यातम् । अन्यत्र च प्रतिबोध्यजनकिलते = सर्वविरतिपरिणामाऽर्हपुरुषपरिकिलते देशे = अपापापुर्यां धर्मं दिदेश । तदुक्तं कल्पसूत्रसुवोधिकायामेव → मिलितेषु सुरासुरेषु स्थले वृष्टिमिव निष्फलां देशनां क्षणं दत्त्वा प्रभुरपापापुर्यां महासेनवने जगामु ← (क.सू.क्षण-६/सू.१२९-पृ.३९७) इत्यादि ।

ननु सर्वविरितपरिणामाऽर्हसत्त्वाऽसत्त्वे किं तीर्थङ्करो देशनां नैव दत्ते? उच्यते - सर्व-देश-विरित-सम्यक्त्वान्यतरपरिणामार्हप्राणिसत्त्वे एव तीर्थङ्करो महता प्रबन्धेन धर्मदेशनां दत्ते, अन्यथा तु न, → सव्यं च देसिवरितं सम्मं घेच्छिति व होति कहणा उ । इहरा अमूढलक्खो न कहेइ ← (आ.नि.५६४) इति आवश्यकिवचनात् पूर्वोक्तात् (पृ.२९४)। इदञ्च तीर्थोत्पत्त्यनन्तरकालापेक्षयाऽवगन्तव्यम् ।

तीर्थानुत्पत्तिकाले तु सर्वविरतिपरिणामार्हपुरुषसत्त्व एव स महता प्रबन्धेन धर्मदेशनामातनोति। अत एव महासेनवने प्रथमदेशना विशेषरूपेण न चरमतीर्थकृता दत्ता । इदमेवाभिप्रेत्य आवश्यकवृत्तौ

વિશેષ બળવાન લાભ ન થાય તો વાદ ન કરવો, ન બોલવું. - આ વાત જણાવી ગયા તેના સમર્થનમાં પ્રન્થકારશ્રી જણાવે છે કે -

<u>ગાથાર્થ :-</u> પ્રસ્તુત વાતમાં ઉદાહરણ છે શ્રમણ ભગવાન મહાવીર. તેમણે અભાવ્ય = અયોગ્ય સભામાં ધર્મદેશના ન કરી અને અન્યત્ર ઉચિત સ્થાને ધર્મદેશના કરી. <u>(૮/૭)</u>

<u>ટીકાર્થ:</u>- દેશ-કાળ વગેરેની અપેક્ષાએ વાદ કરવો જોઈએ. આ વાતમાં ઉદાહરણ તરીકે શ્રી મહાવીરસ્વામી ભગવાન જાણવા. કારણ કે વિરતિધર્મ માટે પ્રથમ સમવસરણમાં રહેલ પર્ષદા અયોગ્ય હોવાથી તેમણે ધર્મદેશના આપી ન હતી. તથા વિરતિધર્મ માટે યોગ્ય જીવોવાળા અન્ય સ્થાનમાં તેમણે ધર્મદેશના કરી હતી.(૮/૭)

१. हस्तादर्शे 'अभव्य...' इति पाठः । २. हस्तादर्शे 'च त्रचि..' इत्यशुद्धः पाठः ।

# विषयो धर्मवादस्य धर्मसाधनलक्षणः । स्वतन्त्रसिद्धः प्रकृतोपयुक्तोऽसद्ग्रहव्यये ।।८।। विषय इति । धर्मवादस्य विषयो धर्मसाधनलक्षणः स्वतन्त्रसिद्धः = साङ्ख्यादीनां षष्टितन्त्रादि-शास्त्रसिद्धः ।

श्रीहरिभद्रसूरिभिः → भगवतो ज्ञानरत्नोत्पत्तिसमनन्तरमेव देवाः चतुर्विधा अप्यागता आसन्, तत्र च प्रव्रज्याप्रतिपत्ता न किश्चिद्विद्यत इति भगवान् विज्ञाय विशिष्टधर्मकथनाय न प्रवृत्तवान् ← (आ. वृ.५३९) इत्युक्तम् । न हि परमविशुद्धौचित्याऽमोघदेशनादिसामर्थ्यशालिनः तीर्थङ्कराः श्रोतॄणामप्रतिबोधनियित्मितिक्रमितुं यतन्ते । एतेन → नियतिं न विमुञ्चन्ति महान्तो भास्करा इव ← (महो.४/२०) इति महोपनिषद्वचनमपि व्याख्यातम् । न हि महत्यिप कृते यत्ने सर्वथैव प्रकृतिविपरीतं कस्मैचिद् रोचतेऽपि । तदुक्तं भर्तृहरिणाऽपि शृङ्गारशतके → यद् यस्य नाभिरुचितं न तत्र तस्य स्पृहा मनोज्ञेऽपि । रमणीयेऽपि सुधांशौ न नाम कामः सरोजिन्याः ।। ← (शृं.श.१०५) इति । ततश्च यथा श्रीवर्धमानस्वामिना प्रथमसमवसरणसमागतामभाव्यपर्षदमपहायाऽन्यत्राऽकारि विशिष्टा धर्मदेशना तथान्येनाप्यनुचितदेशादिकं स्वपरोपकाराऽभावञ्चावगम्याऽन्यत्र धर्मवाद उत्सर्गतः कार्यः शुष्कवाद-विवादौ चापवादत इति ।

इत्थमेव प्रेक्षावत्तोपपत्तेः, सर्वत्र गुरुलाघवाऽऽलोचनपूर्वकप्रवृत्तिकत्विवरहे तत्त्वहान्यापत्तेः । तदुक्तं अष्टकप्रकरणे → देशाद्यपेक्षया चेह, विज्ञाय गुरुलाघवम् । तीर्थकृज्ज्ञातमालोच्य, वादः कार्यो वि-पश्चिता ।। ← (♦३.९२/८) इति ।।८/७।।

औत्सर्गिककर्तव्यताऽऽपन्नस्य धर्मवादस्य विषयमाह- 'विषय' इति । धर्मवादस्य व्यावर्णितस्वरूपस्य विषयः = गोचरः धर्मसाधनलक्षणः = धर्मस्य संवर-निर्जरालक्षणस्य श्रुत-चारित्रलक्षणस्य वा दुर्गितपत-ज्जन्तुधारणलक्षणस्य वा धर्मव्यवहारविषयस्य धर्मपदप्रवृत्तिनिमित्तशालिनो वा साधनानि अहिंसादीनि कारणानि लक्षणं = स्वभावो यस्य स तथेति । स्वतन्त्रसिद्ध इत्यत्र स्वपदेन साङ्ख्य-भागवत-वैदिकाद्यास्तिकदर्शनवादिग्रहणं तन्त्रपदेन च तेषां शास्त्राणि ग्राह्याणीति साङ्ख्यादीनां षष्टितन्त्रादिशास्त्र-सिद्धः = साङ्ख्याद्यभ्युपगतषष्टितन्त्रादिशास्त्रप्रसिद्धः ।

વિશેષાર્થ :- વિરતિધર્મ માટે યોગ્ય જીવો છે કે નહિ ? આનો વિચાર ધર્મદેશના કરતી વખતે કરવો જરૂરી ગણાય-એવું ઉપરોક્ત દેષ્ટાન્તના આધારે ફ્લિત થાય છે. જો ધર્મદેશના અંગે પણ આ વિચાર કરવો જરૂરી હોય તો વાદ માટે તો દેશ-કાળ વગેરેનો વિચાર કરવો અતિજરૂરી ગણાય એ સમજી શકાય તેવી બાબત છે. (૮/૭)

### धर्भवाहना विषयनी विचारणा

<u>ગાથાર્થ :-</u> કદાગ્રહ રવાના થતાં પ્રસ્તુતમાં ઉપયોગી બને તેવા તથા પોતાના ધર્મશાસ્ત્રથી સિદ્ધ એવા ધર્મસાધનો ધર્મવાદના વિષય છે. <u>(૮/૮)</u>

<u>ટીકાર્થ :-</u> સાંખ્ય વગેરેના ષષ્ટિતંત્ર વગેરે પોતપોતાના ધર્મશાસ્ત્રોમાં પ્રસિદ્ધ એવા જે ધર્મના સાધનો અહિંસા આદિ તે ધર્મવાદનો વિષય છે. असद्ग्रहस्य = अशोभनपक्षपातस्य व्यये (=असद्ग्रहव्यये) सित, प्रकृतोपयुक्तः = प्रस्तुत-मोक्षसाधकः, धर्मवादेनैवाऽसद्ग्रहनिवृत्त्या मार्गाऽभिमुखभावादिति भावः ।।८।।

यथाऽहिंसादयः पञ्च व्रत-धर्म-यमादिभिः । पदैः कुशलधर्माद्यैः कथ्यन्ते स्वस्वदर्शने ।।९।।

यथेति । यथाऽहिंसादयः आदिना सूनृताऽस्तेय-ब्रह्मापरिग्रहपरिग्रहः पञ्च स्वस्वदर्शने व्रत-धर्मयमादिभिः, तथा कुशलधर्माद्यैः पदैः कथ्यन्ते । तत्र 'महाव्रत'पदेनैतानि जैनैरिभिधीयन्ते । 'व्रत'पदेन च भागवतैः यदाहुस्ते "पञ्च व्रतानि पञ्चोपव्रतानि, व्रतानि यमाः । उपव्रतानि नि-

स च धर्मवादविषयः अशोभनपक्षपातस्य = अतात्त्विकाऽभ्युपगमस्य असदिभिनिवेशस्य वा व्यये = क्षये हासे वा सित तात्त्विकाऽहिंसादिग्राहकतया प्रस्तुतमोक्षसाधकः = मुक्तिहेतुः भवति । प्रकृते हेतुमाह - धर्मवादेनैव = व्यावर्णितधर्मवादत एव असद्ग्रहिनवृत्त्या हेतु-स्वरूपानुबन्धशुद्धाऽहिंसादिपिर-णमनद्वारा मार्गाभिमुखभावात् = मोक्षमार्गाभिमुखत्व-तदनुसरण-तदवलम्बन-तदाराधनाद्युपपत्तेः । ततश्च मुक्तिप्राप्तिरिति धर्मवादविषयस्याऽपवर्गप्रयोजकत्वमनाविलमेवेति स्थितम् । तदुक्तं अष्टकप्रकरणेऽपि → विषयो धर्मवादस्य तत्तत्तन्त्रव्यपेक्षया । प्रस्तुताऽर्थोपयोग्येव धर्मसाधनलक्षणः ।। ← (अष्टक.१३/१) इति ।।८/८।।

उदाहरणद्वारैतदेव स्पष्टयति- 'यथे'ति । ते = भागवताः आहुः - 'पञ्च व्रतानि' इत्यादि । प्रकृते

ખરાબ પક્ષપાત સ્વરૂપ કદાગ્રહ દૂર થતાં તે દયાદાન વગેરે… ધર્મસાધનો પ્રસ્તુત મોક્ષ માટે ઉપયોગી બને છે. કેમ કે તાત્ત્વિક ધર્મવાદ દ્વારા જ કદાગ્રહ દૂર થવાથી મોક્ષમાર્ગને સન્મુખ થવાય છે. એવું અહીં તાત્પર્ય છે. <u>(૮/૮)</u>

વિશેષાર્થ: અલગ-અલગ ધર્મશાસ્ત્રોમાં દયા-દાન-સત્ય-ઈન્દ્રિયદમન વગેરે ધર્મ સાધનો બતાવેલા છે. પોત-પોતાના ધર્મશાસ્ત્રોમાં બતાવેલા ધર્મસાધનો વિશે તત્ત્વનિર્ણય કરવાની દેષ્ટિએ ધર્મવાદ કરવો જોઈએ. ધર્મસાધનના હેતુ-સ્વરૂપ-અનુબંધ-પ્રકાર વગેરે અંગે ધર્મવાદ કરવાથી પોતાનો કદાગ્રહ-ખોટી માન્યતા દૂર થવાથી દયા-દાન વગેરે ધર્મસાધનો સમ્યક્ રીતે પકડવા દ્વારા મોક્ષમાર્ગને અભિમુખ થવાય છે. આમ આગળ વધતાં મોક્ષ પ્રાપ્ત થાય છે. માટે મોક્ષપ્રયોજનમાં સાક્ષાત્ યા પરંપરાએ ઉપયોગી બને તેવી રીતે ધર્મસાધન વિશે ધર્મવાદ કરવો જોઈએ, નહિ કે રાગ-દેષ વધારવા કે અભિમાન પોષવા માટે. આવું અહીં ગર્ભિત રીતે ગ્રન્થકારશ્રી સૂચન કરે છે. (૮/૮)

## विविध धर्भसाधनिनरुपण

<u>ગાથાર્થ :-</u> જેમ કે અહિંસા વગેરે પાંચ ધર્મસાધન છે. પોતપોતાના ધર્મશાસ્ત્રમાં વ્રત, ધર્મ, યમ, કુશલધર્મ વગેરે શબ્દ દ્વારા તે પાંચ ઓળખાય છે. <u>(૮/૯)</u>

<u>ટીકાર્થ:</u> જેમ કે અહિંસા, સત્ય, અચૌર્ય, બ્રહ્મચર્ય, અપરિગ્રહ - આ પાંચ ધર્મસાધનો પોતપોતાના ધર્મશાસ્ત્રોમાં વ્રત, ધર્મ, યંમ વગેરે શબ્દથી કહેવાય છે. આ પાંચને જૈનો મહાવ્રત શબ્દથી બોલે છે. ભાગવત લોકો તેને વ્રત કહે છે. તેમના ધર્મગ્રંથમાં જણાવેલ છે કે 'પાંચ વ્રત અને પાંચ ઉપવ્રત છે. વ્રત એટલે અહિંસા વગેરે યમ. ઉપવ્રત એટલે સ્વાધ્યાય વગેરે નિયમ.' પાશુપાત લોકો આ પાંચને

यमाः" () इति । धर्मपदेन तु पाशुपतैः यतस्ते दश धर्मानाहुः - "अहिंसा सत्यवचनमस्तैन्यं चाप्यकल्पना । ब्रह्मचर्यं तथाऽक्रोधो ह्यार्जवं शौचमेव च ।। () सन्तोषो गुरुशुश्रूषा इत्येते दश कीर्तिताः"(), साङ्ख्यैः- व्यासमतानुसारिभिश्च यमपदेनाभिधीयन्ते- "पञ्च यमाः पञ्च नियमाः। तत्र यमाः अहिंसा सत्यमस्तैन्यं ब्रह्मचर्यमव्यवहारश्चेति; नियमास्तु अक्रोधो गुरुशुश्रूषा शौचमाहारलाघवम्, अप्रमादश्च" () इति ।

→ अथेमानि व्रतानि भवन्ति – अहिंसा सत्यमस्तैन्यं मैथुनस्य च वर्जनं त्याग इत्येव (बौ.ध.२/१८/२)। पञ्चोपव्रतानि भवन्ति – अक्रोधो गुरु-शुश्रूषाऽप्रमादश्शौचमाहारशुद्धिश्चेति ← (बौ.ध.२/१८/३) इति बौधायनधर्मसूत्रमपि स्मर्तव्यम् । 'धर्मपदेन' तु पाशुपतैः उपलक्षणात् मन्वनुयायिभिश्च । नारदपरि-व्राजकोपनिषदि संन्यासगीतायां मनुस्मृतौ च →

धृतिः क्षमा दमोऽस्तेयं शौचिमिन्द्रियनिग्रहः । धीर्विद्या सत्यमक्रोधो दशकं धर्मलक्षणम् ।। अहिंसा सत्यमस्तेयं शौचिमिन्द्रियनिग्रहः । एनं सामासिकं धर्मं चातुर्वण्येंऽब्रवीन्मनुः ।। ← (ना.पिर.३/२४, सं.गी.९/५४, मनु.६/९२,९०/६३) इत्युक्तम् । महाभारतेऽपि → अहिंसा सत्यमस्तेयं त्यागो मैथुनवर्जनम्। पञ्चस्वेतेषु वाक्येषु सर्वे धर्माः प्रतिष्ठिताः ←।। (म.भा.शां.५) इत्युक्तम्।

पञ्च यमाः पञ्च नियमा इति । तदुक्तं विष्णुपुराणे → ब्रह्मचर्यमिहिंसां च सत्याऽस्तेयाऽपरिग्रहान् । सेवेत योगी निष्कामो योग्यतां स्वमनो नयन् ।। स्वाध्याय-शौच-सन्तोष-तपांसि नियतात्मवान् । कुर्वीत ब्रह्मणि तथा परस्मिन् प्रवणं मनः ।। एते यमाः सनियमाः पञ्च पञ्च प्रकीर्तिताः । विशिष्टफलदाः काम्या निष्कामाणां विमुक्तिदाः ।।

 $\leftarrow$  (वि.पु.६/७/३६-३७-३८) इति । **मनुस्मृतौ** तु  $\rightarrow$  आनृशंस्यं क्षमा सत्यमिहंसा दममस्पृहा । ध्यानं प्रसादो माधुर्यमार्जवं च यमा दश ।।  $\leftarrow$  (म.स्मृ.४/२०५) इत्येवमुक्तम् । **अत्रिसिहतायां** च  $\rightarrow$  आनृशंस्यं क्षमा सत्यमिहंसा-दम आर्जवम् । प्रीतिः प्रसादो माधुर्यमक्रोधश्च यमा दश ।।  $\leftarrow$  (अ.सं.४८) इत्येवं दशधा यमा उक्ताः । **पितामहे**न तु  $\rightarrow$  अहिंसा-सत्यमऽस्तेयं ब्रह्मचर्याऽपिरप्रहौ । अक्रोधो गुरुशुश्रूषा शौचं दुर्भुक्तिवर्जितम् ।।  $\leftarrow$  (पिता. ) इत्येवं दशधा यमा दर्शिताः । **वराहोपनिषिद त्रिशिखिब्राह्मणोपनिषिद** च  $\rightarrow$  अहिंसा सत्यमस्तेयं ब्रह्मचर्यं दयाऽऽर्जवम् । क्षमा धृतिर्मिताहारः शौचं चेति यमा दश ।।  $\leftarrow$  (वरा.५/१२-१३, त्रि.ब्रा.३२-३३) इत्येवं दशधा यमाः कथिताः । **यतिधर्मसङ्ग्रहे** तु  $\rightarrow$ 

ધર્મ કહે છે. કારણ કે તે લોકો દશ પ્રકારના ધર્મને કહે છે. તેમના ગ્રંથોમાં કહેલ છે કે '(૧) અહિંસા, (૨) સત્યવચન, (૩) અચૌર્ય, (૪) અકલ્પના, (૫) બ્રહ્મચર્ય, (૬) અક્રોધ, (૭) આર્જવ- સરળતા, (૮) શૌચ-પવિત્રતા, (૯) સંતોષ અને (૧૦) ગુરુશુશ્રૂષા - આ દશ ધર્મ કહેવાયેલ છે.' સાંખ્ય અને વ્યાસધર્માનુયાયીઓ વડે આ અહિંસા વગેરે પાંચેય 'યમ' શબ્દ દ્વારા જણાવાય છે. તેમના ગ્રંથમાં જણાવેલ છે કે 'પાંચ યમ અને પાંચ નિયમ ધર્મસાધન છે. તેમાં યમ એટલે અહિંસા, સત્ય, અચૌર્ય, બ્રહ્મચર્ય, અવ્યવહાર (વ્યાપારત્યાગ). તથા નિયમ એટલે અક્રોધ, ગુરુશુશ્રૂષા, શૌચ (પવિત્રતા), આહારઘટાડો અને અપ્રમાદ.'

अहिंसा सत्यमस्तेयं ब्रह्मचर्यमसङ्ग्रहः । यमास्तु कथिताश्चैते नियमानिप मे श्रुणु ।। सन्तोष-शौच-स्वाध्यायास्तपश्चेश्वरभावना । नियमाः कौरवश्रेष्ठ ! फलसंसिद्धिहेतवः ।।

 $\leftarrow$  (य.ध.सं.पृ.४१) इत्येवं विश्वेश्वरसरस्वत्योक्तम् । पातञ्जलयोगसूत्रे अपि  $\rightarrow$  अहिंसा-सत्याऽस्तेय-ब्रह्मचर्यापरिग्रहा यमाः  $\leftarrow$ , (पा.यो.सू.२/३०)  $\rightarrow$  शौच-सन्तोष-तपः-स्वाध्यायेश्वरप्रणिधानानि नियमाः  $\leftarrow$  (पा.यो.सू.२/३२) इत्युक्तम् । एतेषां स्वरूपञ्चाग्रे (भा.५,पृ.१४२०,१४७६) वक्ष्यते ।  $\rightarrow$  अहिंसा सत्यमस्तेयं ब्रह्मचर्याऽपरिग्रहौ । यमाः  $\leftarrow$  (कू.पु.२/१११३) इति कूर्मपुराणे । याज्ञवल्क्यस्मृतौ तु  $\rightarrow$ ब्रह्मचर्यं दया क्षान्तिर्दानं सत्यमकल्कता । अहिंसाऽस्तेयमाधुर्ये दमश्चेति यमाः स्मृताः । स्नानं मौनोपवासेज्या स्वाध्यायोपस्थिनग्रहाः । नियमा गुरुशुश्रुषा शौचाऽक्रोधप्रमादता ।।

← (या.व.प्रायिष्यि.३१२/३१३) इत्युक्तं यम-नियमस्वरूपम् । यम-नियमस्वरूपं मण्डलब्राह्मणोपनिषिदे तु → शीतोष्णाऽऽहार-निद्राविजयः, सर्वदा शान्ति-निश्चलत्वे, विषयेन्द्रियनिग्रहश्चैते यमाः । गुरुभिक्तिः सत्यमार्गाऽनुरिक्तः, मुखायातवस्त्वनुभवश्च, तद्धस्त्वनुभवेन तुष्टिः, निःसङ्गता, एकान्तवासो, मनोनिवृत्तिः, फलानिभलाषी वैराग्यभावश्च नियमाः ← (मण्ड.१/१) इत्यावेदितम् ।

#### जाबालदर्शनोपनिषदि च >

अहिंसा सत्यमस्तेयं ब्रह्मचर्यं दयाऽऽर्जवम् । क्षमा धृतिर्मिताहारः शौचं चैव यमा दश ।। तपः सन्तोषाऽऽस्तिक्यं दानमीश्वरपूजनम् । सिद्धान्तश्रवणञ्चैव हीर्मितिश्च जपो व्रतम् ।। एते च नियमाः प्रोक्ताः ।

← (जाबा.२/१-२) इत्याद्युक्तम् । **वराहोपनिषदि** अप्येवमेव यम-नियमस्वरूपमावेदितम् । शाण्डि-ल्योपनिषदि अपि →

तत्राऽहिंसा सत्याऽस्तेय-ब्रह्मचर्य-दयाऽऽर्जव-क्षमा-धृति-मिताहार-शौचानि चेति यमा दश । तपःसन्तोषाऽऽस्तिक्य-दानेश्वरपूजन-सिद्धान्तश्रवण-होम-जप-व्रतानि दश नियमाः ।

 $\leftarrow$  (शांडि.१/१-२) इत्युक्तम् । **मार्कण्डेयपुराणे** च  $\rightarrow$  अहिंसा सत्यमस्तेयं ब्रह्मचर्यं सुसंयमः । मद्य-मांस-मधुत्यागो रात्रिभोजनवर्जनम् ।।  $\leftarrow$  (मा.पु. ) इत्येवमिहंसादीनां मोक्षसाधनतोपदिर्शिता । धर्मसाधनन्तु **याज्ञवल्क्यस्मृतौ**  $\rightarrow$  अहिंसा सत्यमस्तेयं शौचिमिन्द्रियनिग्रहः । दानं दया दमः क्षान्तिः सर्वेषां धर्मसाधनम् ।।  $\leftarrow$  (या.व.५/१२२) इत्युक्तम् । **नारदपरिव्राजकोपनिषदि** च  $\rightarrow$  अहिंसा सत्यमस्तेय-ब्रह्मचर्याऽपरिग्रहाः  $\leftarrow$  (ना.परि.४/१०) इत्यादिना यितधर्म उपदर्शितः । प्रकृते  $\rightarrow$  अहिंसा सत्यमस्तेयमकाम-क्रोध-लोभता । भूतिप्रयिहितेहा च धर्मोऽयं सार्वविणिकः ।।  $\leftarrow$  (भा.पु.१९/१७) इति **भागवतपुराण**वचनमि स्मर्तव्यम् ।  $\rightarrow$  अहिंसा सत्यमस्तेय-ब्रह्मचर्याऽपरिग्रहाः । अक्रोधो गुरुशूश्रूषा शौचं सन्तोष आर्जवम् ।। अमानित्वमदिम्भित्वमास्तिकत्वमिहंस्रता । एते सर्वे गुणा ज्ञेयाः सात्त्विकस्य विशेषतः ।।  $\leftarrow$  (शा.१-२) इति **शारीरकोपनिषदु**क्तिरिप न विस्मर्तव्या । **संन्यासगीतायां**  $\rightarrow$  अहिंसा सत्यमस्तेयं ब्रह्मचर्यं तपः परम् । क्षमा दया च सन्तोषो व्रतान्यस्य विशेषतः ।।  $\leftarrow$  (सं.गी. ६/१०९) इत्येवं यितधर्मः कथित इत्यवधेयम् । **चाणक्यसूत्रे**ऽपि  $\rightarrow$  अहिंसालक्षणो धर्मः  $\leftarrow$  (चा.सू.

कुशलधर्मपदेन च बौद्धैरिभधीयन्ते, यदाहुस्ते → "दशाकुशलानि, तद्यथा- हिंसा-स्तेयाऽन्यथाकामं पैशून्यं परुषाऽनृतम् । सिम्भिन्नाऽऽलापं व्यापादमिभध्या दृग्विपर्ययम् ।। पापकर्मेति दशधा कायवाङ्मानसैस्त्यजेत्" () ← इति । अत्र चाऽन्यथाकामः = पारदार्यं सिम्भिन्नाऽऽलापः = असम्बद्धभाषणं, व्यापादः = परपीडाचिन्तनं, 'अभिध्या = धनादिष्वसन्तोषः परिग्रह इति यावत्, दृग्विपर्ययो = मिथ्याभिनिवेशः, एतद्विपर्ययाच्च दश कुशलधर्मा भवन्तीति ।

#### ५६१) इत्युक्तम् । →

अहिंसा सत्यमस्तेयं ब्रह्मचर्यमकल्कता । अक्रोधो गुरुशुश्रूषा शौचं सन्तोषमार्जवम् ।। अहिंसाद्या यमाः पञ्च यतीनां परिकीर्त्तिताः । अक्रोधाद्याश्च नियमाः सिद्धि-वृद्धिकराः स्मृताः।। 

(शिवो.७/१००-१) इति तु शिवोपनिषदि दर्शितम् ।

विष्णुभिक्तिचन्द्रोदये तु → ब्रह्मचर्यमिहंसा च सत्यमामिषवर्जनम् । व्रते चैतानि चत्चारि चिरित्त्यानि नित्यशः ।। ← (वि.भ. च. ) इत्युक्तम् । नीतिशतके च भर्तृहरिणा → प्राणाघातात्रि-वृत्तिः परधनहरणे संयमः सत्यवाक्यं, काले शक्त्या प्रदानं युवतिजनकथामूकभावः परेषाम् । तृष्णा-स्रोतोविभङ्गो गुरुषु च विनयः सर्वभूतानुकम्पा, सामान्यः सर्वशास्त्रेष्वनुपहतविधिः श्रेयसामेषः पन्थाः।। ← (नि.श.२६) इत्युक्तम्। एतेषामिहंसादीनां स्वरूपं त्वग्रे मित्राद्वात्रिंशिकायां (भा.५,पृ.१४२०) वक्ष्यते। 'दशाऽकुशलानी'ति। ननु मज्झिमनिकाये महावच्छगोत्तसुत्ते → (१) लोभो खो वच्छ ! अकुसलं,

दशाऽकुशलाना ति। ननु माज्झमानकाय महावच्छगात्तसुत्त → (१) लाभा खा वच्छ ! अकुसल, अलोभो कुसलं; (२) दोसो खो वच्छ ! अकुसलं, अदोसो कुसलं; (३) मोहो खो वच्छ ! अकुसलं, अमोहो कुसलं, इति खो वच्छ ! इमे तयो धम्मा अकुसला, तयो धम्मा कुसला । ← (म.नि. २,३,३,९९४ पृ.१६७) इत्येवं त्रीणि कुशलानि दर्शितानि भवद्भिश्चात्र दश कुशलान्युच्यन्त इति कथं न विरोध इति चेत् ?

अत्रोच्यते — यथा जैनानां राग-द्वेष-मोहानामेव मृषावादकारणत्वेऽिप दशवैकालिकनिर्युक्तौ  $\rightarrow$  कोहे माणे माया लोभे पेज्जे तहेव दोसे । हास-भए अक्खाइय उवघाए निस्सिआ दसमा ।।  $\leftarrow$  (द.वै.नि.२७४) इत्येवमनादिसिद्धतया दशविधा मृषा भाषा क्रोध-मानादीनां रागाद्यविनाभावविवक्ष-योपदिशिता  $\rightarrow$  रागेण व दोसेण व मोहेण व भासई मुसं भासं । तहिव दसहा विभागो अणाइिणहेस-संसिद्धा।।  $\leftarrow$  (भा.र.५३) इति पूर्वोक्त(पृ.२९५) भाषारहस्यवचनात् तथैव लोभ-द्वेष-मोहानामेवाऽकुशलत्वेऽिप

બૌદ્ધ લોકો અહિંસા વગેરેને કુશલધર્મ કહે છે. તેમના ગ્રંથમાં જણાવેલ છે કે 'દશ અકુશલ છે. તે આ રીતે - (૧) હિંસા, (૨) ચોરી, (૩) અન્યથાકામ (પરસ્ત્રી ગમન), (૪) પૈશુન્ય (ચાડી ચૂગલી), (૫) કઠોર જૂઠ, ( $\varepsilon$ ) સંભિન્નાલાપ (અસમંજસ બકવાસ), (૭) વ્યાપાદ (પરપીડા કરવાનો વિચાર), (૮) અભિધ્યા (ધન વગેરેમાં અસંતોષ = પરિગ્રહ) (૯) દગ્ વિપર્યય (મિથ્યા અભિનિવેશ-કદાગ્રહ) અને (૧૦) પાપ કર્મ. આ દશ પ્રકારના અકુશલને મન-વચન-કાયાથી છોડવા જોઈએ. દશ અકુશલનો ત્યાગ તે કુશલ ધર્મ થાય છે.'

१. हस्तादर्शे 'अधिभिध्या' इत्यशुद्धः पाठः ।

# आदिपदाच्च ब्रह्मादिपदग्रहः, एतान्येव १वैदिकादिभिर्ब्रह्मादिपदेनाऽभिधीयन्ते इति ।।९।। मुख्यवृत्त्या क्व २युज्यन्ते न वैतानि क्व दर्शने। विचार्यमेतन्निपुणैरव्यग्रेणाऽन्तरात्मना।।१०।।

हिंसादीनां तदिवनाभावित्विववक्षया दशिवधाऽकुशलिनर्वचनमि नैव विरुध्यते । तदुक्तं मिन्झमिनकाय एवाग्रे महावत्सगोत्रसूत्रे → (१) पाणातिपातो खो वच्छ ! अकुसलं, पाणातिपाता वेरमणी कुसलं; (२) अदिन्नादानं खो वच्छ ! अकुसलं, अदिन्नादाना वेरमणी कुसलं; (३) कामेसु मिच्छाचारो खो, वच्छ ! अकुसलं, कामेसुमिच्छाचारा वेरमणी कुसलं; (४) मुसावादो खो, वच्छ, अकुसलं, मुसावादा वेरमणी कुसलं; (५) पिसुणा वाचा खो वच्छ ! अकुसलं, पिसुणाय वाचाय वेरमणी कुसलं; (६) फरुसा वाचा खो वच्छ ! अकुसलं, फरुसाय वाचाय वेरमणी कुसलं; (७) सम्फप्पलापो खो वच्छ! अकुसलं, सम्फप्पलापा वेरमणी कुसलं; (८) अभिज्झा खो वच्छ ! अकुसलं, अनिभज्झा कुसलं; (९) ब्यापादो खो वच्छ ! अकुसलं, अब्यापादो कुसलं; (१०) मिच्छादिष्ठि खो वच्छ ! अकुसलं, सम्मादिष्ठी कुसलं इति खो वच्छ ! इमे दस धम्मा अकुसला, दस धम्मा कुसला ← (म.नि.महावच्छ-गोत्त-२-३-३-१९४, पृ.१६७) इति ।

मध्यमिववक्षया तु पञ्चशीलमिप बौद्धैः मुक्तिकारणतयोच्यते । तदुक्तं पेतवत्थुनाम्नि बौद्धग्रन्थे

→ पाणातिपाता विरमामि, खिप्पं लोके अदिन्नं परिवज्जयामि । अमज्जपो नो च मुसा भणामि,
सकेण दारेण च होमि तुट्ठो ।। ← (पे.व.४/२/८४) इति । कुशलकर्मपथपदेनाऽपीम एवोच्यन्ते । तदुक्तं
दीघनिकाये पाथिकवर्गे → दस कुसलकम्मपथा – (१) पाणातिपाता वेरमणी, (२) अदिन्नादाणा वेरमणी,
(३) कामेसु मिच्छायारा वेरमणी, (४) मुसावादा वेरमणी, (५) पिसुणाय वाचाय वेरमणी, (६) फरुसाय
वाचाय वेरमणी, (७) सम्फप्पलावा वेरमणी, (८) अनभिज्झा, (१) अब्यापादो, (१०) सम्मादिट्ठि
← (दी.नि. ३ ।१० ।३४७, पृ.३१४) विवक्षाभेदेन नानासङ्ख्याकधर्मसाधनोक्तौ न कश्चि-दोषः । एतेन
→ पाणातिपातो, अदिन्नादानं, मुसावादो च वुच्चिति । परदारगमनं चेव नप्पसंसन्ति पण्डिता ।।
← (दी.नि.३/८/१) इति दीघनिकायवचनमिप व्याख्यातम् । अष्टकप्रकरणेऽपि → पञ्चैतानि पविन्नाणि
सर्वेषां ब्रह्मचारिणाम् । अहिंसा सत्यमस्तेयं त्यागो मैथुनवर्जनम् ।। ← (अ.१३/२) इत्येवं
सर्वतन्त्रसिद्धधर्मसाधनान्युक्तानि इति पूर्वं (पृ.५२१) दिशितमेव ।।८/९।।

મૂળ ગાથામાં રહેલ 'આદિ' શબ્દથી બ્રહ્મ વગેરે પણ લઈ લેવા. વૈદિક લોકો અહિંસા વગેરેને બ્રહ્મ કહે છે. <u>(૮/૯)</u>

વિશેષાર્થ :- અહિંસા, સત્ય, અચૌર્ય, બ્રહ્મચર્ય અને અપરિગ્રહ - આ પાંચ તત્ત્વને સામાન્યથી સર્વ દર્શનશાસ્ત્રો ધર્મસાધન તરીકે સ્વીકારે છે. કોઈ તેને વ્રત કહે, કોઈ યમ કહે. કોઈ મહાવ્રત કહે. આ વાત અલગ છે. પરંતુ અહિંસા વગેરે પાંચેયને ધર્મસાધન રૂપે સર્વ દર્શનકારો સ્વીકારે છે. તેથી ધર્મવાદમાં આ બાબતની ચર્ચા કરવી જોઈએ કે અહિંસા વગેરે ધર્મસાધનો કયા ધર્મમાં વાસ્તવિક રીતે સંગત થાય છે ? આ વાતને ગ્રન્થકારશ્રી આગલી ગાથામાં જણાવે છે. (૮/૯)

<u>ગાથાર્થ :-</u> મુખ્ય વૃત્તિથી અહિંસા વગેરે પાંચ ધર્મસાધન કયા ધર્મમાં-દર્શનમાં યુક્તિપૂર્વક સંગત થાય

१. हस्तादर्शे 'वेदि...' इति पाठः । २. मुद्रितप्रतौ 'युज्ययन्ते' इत्यशुद्धः पाठः ।

मुख्येति । 'एतानि = अहिंसादीनि क्व दर्शने जैनादौ युज्यन्ते क्व वा दर्शने न युज्यन्ते?' एतन्मुख्यवृत्त्या = अनुपचारेण निपुणैः = धर्मविचारनिष्णातैः(विचार्यं=)विचारणीयं नाऽन्यद्, वस्त्वन्तरविचारणे धर्मवादाऽभावप्रसङ्गात्, अव्यग्रेण = स्वशास्त्रनीतिप्रणिधानादव्याक्षिप्तेन, अन्तरात्मना = मनसा, शास्त्रान्तरनीत्या ह्येकशास्त्रोक्तप्रकाराणामहिंसादीनामंयुज्यमानता स्फुटमेव प्रतीयत इति स्वतन्त्रनीतिप्रणिधानेनैव विषयव्यवस्था विचार्यमाणा फलवतीति भावः ।।१०।।

ननु धर्मसाधनत्वेनाहिंसादीनामखिलतन्त्रप्रसिद्धत्वे सर्वेषामि तन्त्राणामपवर्गमार्गसाधनत्वेऽभ्रान्तत्वादिवेशेषेणोपादेयताऽऽपत्तिरित्याशङ्कायामाह- 'मुख्ये'ति । वस्त्वन्तरिवचारणे = अहिंसादिभिन्नस्य धर्माऽसाधनीभूतस्य प्रमाणलक्षणादिपदार्थस्य मीमांसायां धर्मवादाऽभावप्रसङ्गात् = धर्मवादाऽनापत्तेः, तद्गोचराऽन्यिवचारप्रवृत्तेः । शास्त्रान्तरनीत्या = नैयायिकदर्शनदर्शितया सत्त्वाऽसत्त्व-नित्याऽनित्यत्वादिव्यवस्थया हि एकशास्त्रोक्तप्रकाराणां = बौद्धदर्शनप्रदर्शितमोक्षमार्गसाधनभेदानां अहिंसादीनां अयुज्यमानता = असङ्गम्यमानता स्फुटमेव प्रतीयते इति हेतोः स्वतन्त्रनीतिप्रणिधानेनैव = बौद्धादिदर्शनप्रसिद्धायाः सत्त्वासत्त्व-नित्यानित्यत्वादिव्यवस्थाया अवलम्बनेनैव विषयव्यवस्था = बौद्धादिपदार्थविभक्तिः विचार्यमाणा फलवती = तत्त्वप्रतिपत्त्यादिव्यवस्थाया अवलम्बनेनैव विषयव्यवस्था = बौद्धादिपदार्थविभक्तिः विचार्यमाणा फलवती = तत्त्वप्रतिपत्त्यादिव्यवस्थाया अवलम्बनेनैव विषयव्यवस्था = बौद्धादिपदार्थविभक्तिः विचार्यमाणा फलवती = तत्त्वप्रतिपत्त्यादिव्यवस्थाया अवलम्बनेनैव विषयव्यवस्था = बौद्धादिपदार्थविभक्तिः विचार्यमाणा फलवती = तत्त्वप्रतिपत्त्वादिव्यवस्थाया अवलम्बनेनैव विचारणीयम्, किन्तु 'बौद्धसिद्धान्तेन तदुपदर्शिताऽहिंसादिकं युज्यते न वा ?' इति विचारणीयम् । इत्थं मीमांसायां सत्यामेवाऽहिंसादिधर्मसाधनप्रतिपादकं बौद्धदर्शनं प्रामाणिकं न वा ? इति निर्णयो युक्तः स्यात् । एवं दर्शनाऽन्तरोपदर्शितधर्मसाधनमीमांसाऽपि तद्दर्शनोक्तनीत्येव कार्येति भावः । तदुक्तं अष्टकप्रकरणेऽपि → क्व खल्वेतानि युज्यन्ते मुख्यवृत्त्या क्व वा न हि । तन्त्रे तत्तन्नीत्यैव विचार्यं तत्त्वतो ह्यदः ।। ← (अ.प्र.१३/३) इति ।।८/१०।। छे अने ४या धर्मभं आ संगत नथी थता ? आ वात निपृष्त वादीओओ ओआ भनथी वियारवी.(८/१०)

<u>ટીકાર્થ</u>:- અહિંસા વગેરે પાંચેય ધર્મસાધનો ઉપચાર કર્યા વગર મુખ્ય વૃત્તિથી કયા દર્શનમાં સંગત થાય છે અને કયા દર્શનમાં અસંગત થાય છે ? આ વાત ધર્મતત્ત્વનો વિચાર કરવામાં નિષ્ણાત એવા વાદીઓએ વિચારવી જોઈએ. બીજું કાંઈ નહિ. કારણ કે આ સિવાય અન્ય વસ્તુનો (પ્રમાણલક્ષણાદિ) વિચાર કરવામાં ધર્મવાદની ગેરહાજરી થઈ જાય. તેમ જ અહિંસા વગેરેની વિચારણા પણ પોતાના ધર્મશાસ્ત્રોની મર્યાદા-નીતિ-રીતિ-પદ્ધતિના લક્ષથી ખસ્યા વિના એકાગ્ર મનથી કરવી જોઈએ. કારણ કે એક દર્શનના ગ્રંથમાં જણાવેલ અહિંસા વગેરે પ્રકારો અન્ય દર્શનશાસ્ત્રના સિદ્ધાન્ત મુજબ સ્પષ્ટ રીતે જ અસંગત થઈ જાય. માટે પોતાના દર્શનના સિદ્ધાન્તને લક્ષમાં રાખીને જ વિચારવામાં આવતી ધર્મસાધનવ્યવસ્થા સફળ થાય છે. એવું અહીં તાત્પર્ય છે. (૮/૧૦)

વિશેષાર્થ :- કહેવાનો આશય એ છે કે બૌદ્ધ ધર્મમાં જણાવેલ અહિંસા વગેરે બૌદ્ધ ધર્મના જ સિદ્ધાન્ત મુજબ યુક્તિસંગત થાય છે કે નહિ ? આ રીતે ધર્મસાધનવિચારણા કરવી એ વ્યાજબી છે. પરંતુ બૌદ્ધશાસ્ત્રમાં જણાવેલ અહિંસા વગેરે નૈયાયિક-સાંખ્ય વગેરે ધર્મના સિદ્ધાન્ત મુજબ યુક્તિસંગત

१. मुद्रितप्रतौ 'जैनादौ' पदं नास्ति । २. हस्तादर्शे 'न' पदं नास्ति । ३. हस्तादर्शे '..पुणौ' इत्यशुद्धः पाठः। ४. मुद्रितप्रतौ 'अप्रयुज्य....' इत्यशुद्धः पाठः । हस्तादर्शानुसारेणात्र पाठो गृहीतः। ५. हस्तादर्शे '..मान' इति त्रृटितः पाठः ।

ननु 'स्वतन्त्रनीत्यापि धर्मसाधनविचारणे प्रमाण-प्रमेयादिलक्षणप्रणयने परतन्त्रादिविचारण-मप्यावश्यकमिति व्यग्रताऽनुपरमे कदा प्रस्तुतविचाराऽवसर इत्यत आह-

# प्रमाणलक्षणादेस्तु नोपयोगोऽत्र कश्चन । तन्निश्चयेऽनवस्थानादन्यथा<sup>२</sup>ऽर्थस्थितेर्यतः ।।११।।

ननु स्वतन्त्रनीत्यापि = स्वदर्शनसिद्धान्तेनाऽपि = तत्तद्दर्शनराद्धान्तेनापीति यावत्, धर्मसाधनविचारणे = मोक्षप्रयोजकपदार्थमीमांसने प्रस्तुते सित → भवेदनर्थाय विना प्रमाणं ← (ब्र.वि.३२) इति ब्रह्मविद्योपनिषद्धचनतः → न विना प्रमाणेन प्रमेयस्योपलब्धिः ← (मैत्रा.७/१४) इति मैत्रायण्युपनिषद्धचनतश्च तत्तत्तन्त्राभिमतप्रमेयसिद्धौ प्रमाणाद्यपेक्षणात् प्रमाणादिलक्षणप्रणयनमपि आवश्यकम्, 'मानाधीना मेयसिद्धिः, मानञ्च सुनिश्चितलक्षणमि'ति न्यायात् । इत्थमवश्यक्लृप्ते प्रमाण-प्रमेयादिलक्षणप्रणयने पर-तन्त्रादिविचारणमपि = तत्तद्दर्शनाऽन्यदर्शनराद्धान्ताऽनुसारिमीमांसनमपि आवश्यकम्, प्रमाणादिलक्षणस्य सर्वतन्त्रप्रसिद्धत्वात् इति हेतोः व्यग्रताऽनुपरमे = तत्तद्विभिन्नदर्शननीतिप्रणिधानलक्षणव्यग्रताया अविरामे प्राप्ते सित कदा प्रस्तुतविचाराऽवसरः = धर्मवादविषयीभूताऽहिंसादिमीमांसाऽवकाशः स्यात् ? 'अव्यग्रेणा-ऽन्तरात्मना निपुणैर्विचार्यमेतदि'ति (द्वा.द्वा.८/१०, पृ.५६०) भवदुक्तेः इत्यतो हेतोः ग्रन्थकार आह-'प्रमाणे'ति । इयं कारिका अध्यात्मसारेऽपि (अ.सा.१२/२२) ग्रन्थकृतोपदर्शिता ।

થાય છે કે નહિ? એ રીતે મીમાંસા ન કરવી. કારણ કે તે રીતે ચર્ચા કરવામાં આવે તો દરેક દર્શનમાં જણાવેલ અહિંસા વગેરે ધર્મસાધનો અપ્રામાણિક બની જશે. આનું કારણ એ છે કે એક ધર્મમાં જણાવેલ અહિંસા વગેરે અન્ય ધર્મના સિદ્ધાન્ત મુજબ અસંગત જ બની જાય. માટે તે-તે દર્શનમાં જણાવેલ દયા-દાન વગેરે ધર્મસાધનો તે તે દર્શનના સિદ્ધાન્ત મુજબ સંગત થાય તેમ છે કે નહિ? આ રીતે વિચારણા કરવામાં આવે તો જ વાસ્તવિક તત્ત્વની ઉપલબ્ધિ થઈ શકે અને તેના દ્વારા ધર્મવાદ સફળ બની શકે. (૮/૧૦)

અહીં એક સમસ્યા ઉપસ્થિત થાય છે કે → પોતપોતાના દર્શનના સિદ્ધાન્ત મુજબ ધર્મસાધનની વિચારણા કરવી જોઈએ- એમ માનીએ તેમાં તકલીફ એ છે કે એ રીતે વિચારણા કરવામાં પણ પ્રમાણની આવશ્યકતા તો રહેવાની જ. તેથી પ્રમાણ-પ્રમેય વગેરેના લક્ષણ પણ વિચારવા પડશે. અને પ્રમાણ-પ્રમેય વગેરેના લક્ષણ બનાવવામાં તો બીજા દર્શનકારોના સિદ્ધાન્તોને પણ લક્ષમાં રાખવા જરૂરી છે. કારણ કે પ્રમાણ વગેરેના લક્ષણ સર્વ દર્શનમાં પ્રસિદ્ધ છે. આ રીતે પરદર્શનના સિદ્ધાન્તોની વિચારણા કરવામાં આવે તો મનની એકાગ્રતા થઈ નહિ શકે તથા વ્યગ્રતા દૂર નહિ થઈ શકે. તો પછી અહિંસા વગેરેની વિચારણા-મીમાંસા કરવાનો અવસર જ ક્યારે મળશે ? ←

આ સમસ્યાનું નિરાકરણ કરવા માટે ગ્રન્થકારશ્રી ફરમાવે છે કે 🗲

#### પ્રમાણલક્ષણની ચર્ચા અનાવશ્યક

ગાથાર્થ :- પ્રમાણલક્ષણ વગેરેનો પ્રસ્તુતમાં કોઈ ઉપયોગ નથી. કારણ કે તેનો નિશ્ચય કરવામાં અનવસ્થા આવે છે. બાકી તો (અનિશ્ચિત પ્રમાણ દ્વારા જ) અર્થનો નિશ્ચય થવાનો પ્રસંગ આવે. (૮/૧૧)

१. मुद्रितप्रतौ 'स्वतंत्रनित्या' इत्यशुद्धः पाठः । २. हस्तादर्शे 'अन्यता...' इत्यशुद्धः पाठः ।

प्रमाणेति । प्रमाणं प्रत्यक्षादि, तस्य लक्षणं स्व-पराऽऽभासिज्ञानत्वादि तदादेः, आदिना प्रमेयलक्षणादिग्रहः, तस्य (=प्रमाणलक्षणादेः) तु १अत्र = धर्मसाधनविषये कश्चनोपयोगो न अस्ति ।

अयमभिप्रायः- प्रमाणलक्षणेन निश्चितमेव प्रमाणमर्थग्राहकमिति तदुपयोग इति। न चायं युक्तः, यतस्तल्लक्षणं निश्चितमनिश्चितं वा स्यात्? आद्ये किमधिकृतप्रमाणेन प्रमाणान्तरेण वा? यदि तेनैव तदेतरेतराश्रयः, अधिकृतप्रमाणाल्लक्षणनिश्चयः, तन्निश्चयाच्चाऽधिकृतप्रमाणनिश्चय

प्रत्यक्षादि, आदिपदेनाऽनुमानाऽऽगमादिग्रहणम्। प्रमाणसङ्ख्यासङ्ग्रहाय → चार्वाकोऽध्यक्षमेकं सुगत-कणभुजौ सानुमानं सशाब्दं, तद्द्वैतं पारमर्णः सहितमुपमया तत्त्रयञ्चाक्षपादः । अर्थापत्त्या प्रभाकृद् वदित स निखिलं मन्यते भट्ट एतत् साऽभावं, द्वे प्रमाणे जिनपितसमये स्पष्टतोऽस्पष्टतश्च ।। ← (न्या.टी.पृ.९) अयं श्लोको देवभद्वसूरिकृते न्यायावतारवृत्तिटिप्पनके दिशतोऽनुस्मर्तव्यः । स्व-पराऽऽभासिज्ञानत्वादि, स्वपदेन ज्ञानग्रहणं, परपदेन तद्विषयग्रहणम्, तदुक्तं न्यायावतारे → प्रमाणं स्व-पराऽऽभासिज्ञानं ← (न्याया.९) इति । आदिपदेनार्थप्रतिभासत्व-पदार्थपरिच्छेदकत्व-स्वपरव्यवसायत्व-स्वाऽपूर्वार्थव्यवसायत्वाऽविसंवादिज्ञानत्वाऽनिधगतार्थाधिगन्तृत्वार्थोपलब्धिहेतुत्व-तद्वद्विशेष्यकतत्प्रकारक-ज्ञानत्वादिग्रहणम् । तस्य = प्रमाणलक्षण-प्रमेयलक्षणादेः तु धर्मसाधनविषये = मोक्षप्रयोजकाऽहिंसा-सत्यादिविचारणे कश्चनोपयोग आवश्यकतादिलक्षणः नास्ति ।

तदुक्तं अष्टकप्रकरणे → धर्मार्थिभिः प्रमाणादेर्लक्षणं न तु युक्तिमत् । प्रयोजनाद्यभावेन ← (अ.प्र. 9३/४) इति । तद्वित्तिस्त्वेवम् → धर्मार्थिभिः = धार्मिकैः । उक्तविपर्ययमाह- प्रमाणस्य = प्रत्यक्षादेः, आदिशब्दात् प्रमेयस्य आत्मादेः, लक्षणं = तदन्यव्यवच्छेदकं स्वरूपम्, यथा "स्व-पराऽवभासिज्ञानं प्रमाणमित्यादि" । तुशब्दः पुनरर्थः, न = नैव, युक्तिमत् = उपपत्त्युपेतम्, विचार्यमाणमिति शेषः। केन हेतुना ? इत्याह — प्रयोजनं = फलं तदादिर्यस्योपायादेस्तत्प्रयोजनादिस्तस्याभावोऽसत्ता प्रयोजनाद्यभाव-स्तेन प्रमाणलक्षणविचारणस्य 'प्रयोजनाद्यभावेन' हेतुना इत्यर्थः । प्रयोगश्चात्रैवम्, प्रमाणादिलक्षणविचारणं न युक्तिमत्, प्रयोजनाद्यभावात्, यद्यत्प्रयोजनादिरहितं तत्तन्न युक्तिमत्, यथा कण्टकशाखामर्दनम् । प्रयोजनादिरहितं च प्रमाणादिलक्षणविचारणम् इति तन्न युक्तिमत् ← (अ.९३/४ वृ.) इति । एतदेव स्पष्टयति — अयमभिप्राय इति । सुगमम् ।

ટીકાર્થ:- પ્રત્યક્ષ, અનુમાન વગેરે પ્રમાણ કહેવાય છે. પ્રમાણનું લક્ષણ સ્વપર પ્રકાશક જ્ઞાનત્વ વગેરે છે. પ્રમાણલક્ષણ આદિનો પ્રસ્તુત ધર્મસાધન વિષયક ધર્મવાદમાં કોઈ ઉપયોગ નથી. આદિ શબ્દથી પ્રમેયલક્ષણ વગેરે પણ પ્રસ્તુતમાં ઉપયોગી નથી એમ સમજી લેવું. અહીં અભિપ્રાય એ છે કે → પ્રમાણના લક્ષણ દ્વારા 'આ પ્રમાણ છે.' એવું નિશ્ચિત થયેલ જ પ્રમાણ અર્થનો નિશ્ચાયક બને છે. આ પ્રમાણલક્ષણનો ઉપયોગ છે. ← એમ જો પૂર્વપક્ષી કહે તો તે વ્યાજબી નથી. કારણ કે 'પ્રમાણલક્ષણ દ્વારા પ્રમાણરૂપે નિશ્ચિત થયેલ પ્રમાણ અર્થનિશ્ચાયક અને કે (A) પ્રમાણનું લક્ષણ નિશ્ચિત હોય તો તેના દ્વારા નિશ્ચિત થયેલ પ્રમાણ અર્થનિશ્ચાયક બને કે (B) અનિશ્ચિત એવા પ્રમાણલક્ષણ દ્વારા પ્રમાણરૂપે નિશ્ચિત થયેલ પ્રમાણ અર્થનિશ્વાયક બની શકે ? મતલબ કે પ્રમાણની

१. 'अत्र इति' पदं मुद्रितप्रतौ नास्ति । २. हस्तादर्शे 'स्यात्' इति पाठः ।

इति । यदि च प्रमाणान्तरेण तन्निश्चयस्तदाऽऽह- तन्निश्चये = प्रमाणान्तरेण तल्लक्षणनिश्चये अनवस्थानात् = तन्निश्चायकप्रमाणेऽपि प्रमाणान्तराऽपेक्षाऽविरामात् ।

यदि च रप्रमाणान्तरेणाऽनिश्चितमेव लक्षणं प्रमाणनिश्चये उपयुज्यते इतीष्यते तदाह- अन्यथा = अन्यतोऽनिश्चितस्य लक्षणस्योपयोगे अर्थस्थितेः = अन्यतोऽनिश्चितनेव प्रमाणेनाऽर्थसिद्धेः । तदुक्तं हरिभद्राचार्येण-

"प्रमाणेन विनिश्चित्य तदुच्येत न वा ननु । अलक्षितात्कथं युक्ता न्यायतोऽस्य विनिश्चितिः।।

उक्तार्थ एव संवादमाह - तदुक्तं हरिभद्राचार्येण अष्टकप्रकरण इति शेषः । 'प्रमाणेने'ति, 'सत्या-मि'ति च । कारिकायुगलव्याख्या चैवम् <del>> ननु</del> इति प्रमाणलक्षणप्रणायकमताऽऽशङ्कायाम् । ततश्चाह प्रमाणलक्षणप्रणेतुः प्रमाणेन = प्रत्यक्षादिना विनिश्चित्य = निर्णीय तत् = प्रमाणलक्षणं उच्येत = अभिधीयेत त्वया न वा इति अन्यथा वा ? तत्र यद्याद्यः पक्षस्तदा यत्तत्प्रमाणलक्षणनिश्चायकं प्रमाणं तल्लक्षणतो निश्चितमनिश्चितं वा स्यात् ? यदि निश्चितं तत्, तदा किं तेनैवाधिकृतप्रमाणेन જેમ પ્રમાણલક્ષણ પણ નિશ્ચિત હોય એ જરૂરી છે કે પ્રમાણલક્ષણ અનિશ્ચિત હોય તો પણ ચાલે ? જો પ્રથમ વિકલ્પનો અંગીકાર કરવામાં આવે તો ત્યાં ફરીથી બે પ્રશ્ન ઉપસ્થિત થાય છે કે (૧) અર્થનિર્ણાયક પ્રમાણને પ્રમાણ તરીકે નિશ્ચિત કરાવનાર પ્રમાણલક્ષણનો નિશ્ચય પ્રસ્તુત પ્રમાણ દ્વારા જ થાય છે કે (૨) અન્ય પ્રમાણ દ્વારા ? જો તે જ પ્રમાણ દ્વારા તે પ્રમાણલક્ષણનો નિશ્ચય થતો હોય તો અન્યોન્યાશ્રય = ઈતરેતરાશ્રય દોષ આવશે. મતલબ કે વિવક્ષિત પ્રમાણ દ્વારા જ જો પ્રમાણલક્ષણનો નિશ્ચય કરવામાં આવે તો બન્નેને પોતાના નિશ્ચયમાં એકબીજાની જરૂરત પડશે. અને આવું બનવાથી એકેયનો નિશ્ચય નહિ થઈ શકે. જ્યાં સુધી પ્રમાણલક્ષણ દ્વારા પ્રમાણનો નિશ્ચય નહિ થાય ત્યાં સુધી પ્રમાણ પ્રમાણરૂપે અનિશ્ચિત હોવાથી પ્રમાણલક્ષણનો નિશ્ચય કરાવી નહિ શકે. તેમ જ પ્રમાણ દ્વારા પ્રમાણલક્ષણનો નિશ્ચય નહિ થાય ત્યાં સુધી પ્રમાણલક્ષણરૂપે અનિશ્ચિત પ્રમાણલક્ષણ પ્રમાણનો નિશ્ચય નહિ કરાવી શકે. આમ અન્યોન્યાશ્રય-ઈતરેતરાશ્રયદોષ પ્રથમ (૧) વિકલ્પમાં સ્પષ્ટ છે. જો અન્ય પ્રમાણ દ્વારા પ્રમાણલક્ષણનો નિશ્ચય કરવા સ્વરૂપ અવાન્તર બીજો (૨) વિકલ્પ માન્ય કરવામાં આવે તો અનવસ્થા દોષ આવશે. કારણ કે પ્રમાણલક્ષણનો નિશ્ચય કરાવનાર પ્રમાણાન્તરનો પ્રમાણરૂપે નિશ્ચય કરવા માટે ફરીથી અન્ય પ્રમાણની જરૂર પડશે. વળી, તેનો પ્રમાણરૂપે નિશ્ચય કરવા માટે અન્ય નવા પ્રમાણની જરૂર પડશે. આમ આ આવશ્યકતાનો અંત જ નહિ આવે. આમ મૂળભૂત વિકલ્પ (A) બરાબર નથી.

यदि च. । જો મૂળભૂત બીજો વિકલ્પ (B) સ્વીકારવામાં આવે કે અન્ય પ્રમાણ દ્વારા અનિશ્ચિત એવું જ પ્રમાણલક્ષણ પ્રમાણનો પ્રમાણરૂપે નિશ્ચય કરવામાં ઉપયોગી થશે તો તો પ્રમાણાન્તર દ્વારા અનિશ્ચિત પ્રમાણલક્ષણને પ્રમાણનું નિશ્ચાયક માનવાની જેમ પ્રમાણલક્ષણ દ્વારા અનિશ્ચિત પ્રમાણ પણ અર્થનો નિશ્ચય કરાવી શકશે. તેથી જ શ્રી હરિભદ્રસૂરિ મહારાજે અષ્ટક પ્રકરણમાં જણાવેલ છે કે > "પ્રમાણ દ્વારા પ્રમાણલક્ષણનો નિશ્ચય કરીને તમે કહો છો કે પ્રમાણ દ્વારા તેનો નિશ્ચય કર્યા વિના જ કહો છો ? પ્રમાણ દ્વારા અલિક્ષિત - અનિશ્ચિત એવા પ્રમાણલક્ષણથી પ્રમાણનો નિશ્ચય કરવામાં આવે તો પ્રમાણલક્ષણ વડે જેનો નિશ્ચય નથી થયો તેવા પ્રમાણથી પ્રમાણલક્ષણનો વિનિશ્ચય કઈ રીતે

१. हस्तादर्शे 'अविरहात्' इति पाठः । हस्तादर्शान्तरे च '..विराहामात्' इत्यशुद्धः पाठः । २. हस्तादर्शे 'प्रामाण्य...' इत्यशुद्धः पाठः ।

सत्यां चास्यां तदुक्त्या किं तद्वद्विषयनिश्चितेः । तत एवाऽविनिश्चित्य तस्योक्तिर्ध्यान्ध्यमेव हि"।। (अष्टक-१३/६-७)

प्रमाणान्तरेण वा ? तत्र यदि तेनैव, तदा इतरेतराश्रयः। तथाहि – प्रमाणात् तल्लक्षणनिश्चयः, तल्लक्षण-निश्चये च तत्प्रमाणमिति यावत्तल्लक्षणं न निश्चितं न तावत्प्रमाणस्य प्रमाणत्वम्, यावच्च न प्रमाणस्य प्रामाण्यं न तावत्तल्लक्षणनिश्चय इति । नापि प्रमाणान्तरेण तल्लक्षणनिश्चयः, अनवस्थाऽऽपत्तेः। तथाहि यत्तत्प्रमाणाऽन्तरं तित्रिश्चितलक्षणमन्यथा वा ? नान्यथा, वक्ष्यमाणदोषापत्तेः। नापि निश्चितलक्षणम, यतस्तल्लक्षणनिश्चयः किं तेनैव, उताऽन्येन ? यदि तेनैव, तदा पूर्ववदितरेतराश्रयः। अथ प्रमाणाऽन्तरेण, तदा तदिप निश्चितलक्षणमन्यथा वेत्यनवस्थानात्। तन्न निश्चितलक्षणमिति पक्षः। नाप्यनिश्चितलक्षणमिति वाच्यम्, यत आह अलक्षितात् = अनिर्णीतलक्षणात् प्रमाणलक्षणनिश्चायकात्प्रमाणात् कथं = केन प्रकारेण, न कथञ्चिदित्यर्थः, युक्ता = सङ्गता न्यायतो = नीत्या अस्य प्रमाणलक्षणस्य विनिश्चितिः = निर्णीतिः । अयमभिप्रायः - निश्चितलक्षणेन प्रमाणेन विनिश्चित्य प्रमाणलक्षणं वक्तव्यं भवतीति न्यायः। न च चिकीर्षितप्रमाणलक्षणव्युत्पादकशास्त्रं विना प्रमाणलक्षणविनिश्चायकप्रमाणस्य लक्षणिन-श्चयः, ततश्चाऽनिश्चितलक्षणमेव तदित्युपलक्षितात्प्रमाणात्र युक्ता तल्लक्षणविनिश्चितिरिति (अ.प्र. १३ / ६वृत्ति)। अथाऽनिश्चितलक्षणादिप प्रमाणात्प्रमाणनिश्चितिर्भविष्यति इत्यस्यां शङ्कायामाह - सत्यां = भवन्त्याम्, चशब्दः पुनरर्थः, अस्यां = अनन्तरोक्तायामनिर्णीतलक्षणात्प्रमाणात्प्रमाणलक्षणनिश्चितौ तदुक्त्या = प्रमाणलक्षणप्रतिपादनेन **किं** ? न किञ्चित्प्रयोजनिमत्यर्थः। कुतः ? इत्याह तद्वत् = प्रमाणलक्षणवत् विषयनिश्चितेः = प्रमेयपरिच्छेदात्। यथा हि - अनिर्णीतलक्षणेनापि प्रमाणेन प्रमाणलक्षणं निश्चीयते, एवं चिकीर्षितलक्षणेन प्रमाणेन प्रमेयस्यापि निश्चितिप्रसङ्गात् व्यर्थं प्रमाणलक्षणप्रणयनमिति भावः। तदेवं "प्रमाणेन विनिश्चित्य तदुच्यते" इति पक्षो निराकृतः। अथानिश्चित्येति पक्षस्य दूषणायाह -तत एव इति यत एव प्रमाणेन विनिश्चित्य प्रमाणलक्षणप्रतिपादनमुक्तयुक्त्या मोहरूपं वर्त्तते तत एव अविनिश्चित्य = प्रमाणेनाऽविनिर्णीय तस्योक्तिः = प्रमाणलक्षणप्रतिपादनम्, किमित्याह, 'धियो' = बुद्धेः, 'आन्ध्यम्' = अन्धत्वं = सम्मोहः ध्यान्ध्यम्, तद् एव वर्त्तते। प्रमाणलक्षणप्रतिपादयितुर्मूढतैव, निष्फ-लाऽऽयासनिबन्धनत्वात्तस्या इति भावना । हिशब्दो यस्मादर्थे, तस्य चोत्तरश्लोके तस्मादित्यनेन सम्बन्धः ← (अ.प्र.वृ.१३/७) इति । प्रमाणान्तराऽनिश्चितलक्षणेन प्रमाणनिश्चयोत्तरं तल्लक्षणप्रामाण्याऽन्वेषणं तु कृतक्षौरस्य नक्षत्रपरीक्षान्यायमनुसरतीत्यवधेयम

યુક્તિસંગત બની શકે ? તથા જેના લક્ષણનો પ્રમાણથી નિશ્ચય ન થયો હોવા છતાં તેવા પ્રમાણથી પ્રમાણલક્ષણનો નિશ્ચય જો થઈ જતો હોય તો પ્રમાણલક્ષણનું પ્રતિપાદન કરવાની શી જરૂર છે ? કારણ કે પ્રમાણના લક્ષણની જેમ પ્રમાણવિષયનો = પ્રમેયનો નિશ્ચય પણ અનિર્શીત લક્ષણવાળા પ્રમાણથી થઈ જશે. (અર્થાત્ પ્રમાણલક્ષણથી પ્રમાણરૂપે અનિશ્ચિત પ્રમાણ જેમ પ્રમાણલક્ષણનો નિશ્ચય કરાવે છે તેમ પ્રમાણલક્ષણથી પ્રમાણરૂપે અનિશ્ચિત પ્રમાણ પ્રમેયનો પણ નિશ્ચય કરાવી દેશે.) માટે પ્રમાણથી નિર્ણય કર્યા વિના પ્રમાણલક્ષણનું પ્રતિપાદન કરવું એ કેવલ બુદ્ધિનો અંધાપો જ છે." ←

इत्थमत्र प्रमाणलक्षणादेरनुपयोगः समर्थितः। इममेव सिब्बसेनसम्मत्या दृढयन्नाह यत इति यत आह वादी सिब्बसेन इत्यर्थः ।।११।।

प्रसिद्धानि प्रमाणानि व्यवहारश्च तत्कृतः । प्रमाणलक्षणस्योक्तौ ज्ञायते न प्रयोजनम् ।।१२।।

प्रसिद्धानीति । प्रसिद्धानि = लोके स्वत एव रूढानि, न तु प्रमाणलक्षणप्रणेतृवचनप्रसाधनी-यानि प्रमाणानि प्रत्यक्षादीनि, तथा व्यवहरणं = व्यवहारः = स्नान-पान-दहन-पचनादिका क्रिया, 'च'शब्दः प्रसिद्धत्वसमुच्चयार्थः तत्कृतः = प्रमाणप्रसाध्यः, प्रमाणलक्षणाऽप्रवीणानामपि गोपाल-बालाऽबलादीनां तथाव्यवहारदर्शनात्।

ततश्च प्रमाणलक्षणस्य = 'अविसंवादि ज्ञानं प्रमाणिम'त्यादेः उक्तौ = प्रतिपादने ज्ञायते = उपलभ्यते न = नैव प्रयोजनं = फलम्। 'वर्तते ने'ित वक्तव्ये 'ज्ञायते ने'ित यदुक्तमाचार्येण तदितवचनपारुष्यपरिहारार्थम् ।

'कृत्रिमाऽकृत्रिमयोः कृत्रिमे सम्प्रत्ययः' इति न्यायेन **सिद्धसेनः** = श्रीसिद्धसेनदिवाकरो **न्यायावतार**ग्रन्थे इति शेषः ।।८/११।।

एतदेवाह 'प्रसिद्धानी'ति । अध्यात्मसारेऽपीयं (अ.सा.१२/२३) कारिकोद्धृता। अष्टकवृत्तिकृज्जिनेश्वरसूरिकृतव्याख्यामुपजीव्य ग्रन्थकृद् व्याख्यानयति 'प्रसिद्धानि = लोके स्वत एव रूढानी'त्यादि। प्रकृतश्लोकसम्बन्धी श्रीसिद्धिषिगणिकृत-न्यायावतारवृत्तिलेशस्त्वेवम् → प्रसिद्धानि = प्ररूढानि, नाधुना साध्यानीत्यर्थः, प्रमाणानि प्रत्यक्षादीनि परोक्षगतभेदाऽपेक्षया बहुवचनं व्यक्तिभेदे सामान्यमपि कथञ्चिद् भिद्यत इति दर्शनार्थम्। आसतां तावत्प्रमाणानि, व्यवहारश्च तत्कृतः प्रसिद्ध इति सम्बन्धः। चशब्दो-

આ રીતે પ્રસ્તુત ધર્મવાદમાં પ્રમાણલક્ષણ વગેરે ઉપયોગી નથી- આ વાતનું સમર્થન થયું. હવે આ જ વાતને મહોપાધ્યાયજી મહારાજા શ્રીસિદ્ધસેનદિવાકર સૂરિજી મહારાજની સંમતિ દ્વારા દઢ કરતાં કહે છે કે 'यतः' કારણ કે મહાવાદી શ્રીસિદ્ધસેનદિવાકરસૂરિજી મહારાજે ન્યાયાવતાર ગ્રંથમાં કહેલ છે કે (૮/૧૧)

<u>ગાથાર્થ :-</u> પ્રમાણો તો પ્રસિદ્ધ છે. અને પ્રમાણ દ્વારા થતો વ્યવહાર પણ પ્રસિદ્ધ જ છે. માટે પ્રમાણના લક્ષણને કહેવામાં કોઈ પ્રયોજન જણાતું નથી. (૮/૧૨)

<u>ટીકાર્થ</u>:- પ્રત્યક્ષ વગેરે પ્રમાણો લોકમાં સ્વતઃ જ (પ્રમાણલક્ષણ વિના) રૃઢ થયેલ છે. માટે પ્રમાણના લક્ષણ બનાવનાર વિદ્વાનના વચન દ્વારા પ્રત્યક્ષ પ્રમાણને સિદ્ધ કરવાની આવશ્યકતા નથી. તેમ જ પ્રમાણ દ્વારા કરાયેલી સ્નાન, પાન, દહન, પાક વગેરે ક્રિયા પણ પ્રસિદ્ધ જ છે. પ્રમાણના લક્ષણને નિષ્ઠ જાણનારા ગોવાળ, બાળકો, સ્ત્રી વગેરે પણ ખાન-પાન-સ્નાન આદિ ક્રિયાઓ કરે છે-એવું દેખાય જ છે. માટે 'અવિસંવાદી જ્ઞાન પ્રમાણ છે' આ પ્રમાણે પ્રમાણના લક્ષણને કહેવામાં કોઈ પ્રયોજન જણાતું નથી. જો કે સિદ્ધસેનદિવાકરસૂરિજી મહારાજ 'પ્રમાણના લક્ષણને કહેવામાં કોઈ પ્રયોજન નથી' આમ કહી શકતા હતા. તેમ છતાં તેવું કહેવાના બદલે 'પ્રમાણના લક્ષણને કહેવામાં કોઈ પ્રયોજન જણાતું નથી' આમ જે જણાવેલ છે તે વાણીની અત્યંત કઠોરતાનો પરિહાર કરવા માટે કહેલ છે.

यस्त्वत्रायं उदयनस्योपालम्भः - "ये तु प्रमाणमेव सर्वस्य व्यवस्थापकं, न तु लक्षणं तद-पेक्षायामनवस्थेत्याहुस्तेषां 'निन्दामि च पिबामि चे'ति न्यायापातः । यतोऽव्याप्त्यतिव्याप्तिपरि-ऽपिशब्दार्थः । तेनायमर्थः- यदर्थं प्रमाणपरीक्षणमसाविप जलपान-शीतत्राणादिर्व्यवहारोऽनादिरूढः, तन्नि-रर्थकं प्रमाणलक्षणाभिधानमित्यभिप्रायवानपि परः प्ररूपणापरिजिहीर्षयात्मनोऽन्यथा प्राह प्रमाणलक्षण-स्योक्तो पररूपव्यावर्तनक्षमाऽसाधारणप्रमाणधर्मकथनरूपायां ज्ञायते निर्णीयतेऽस्माभिः न प्रयोजनं = तत्फलम्, अतिसूक्ष्मत्वात्तावकाभिसन्धेरिति काक्वा, प्रश्नयत्युल्लुण्ठयति चेति । किं च प्रमाणलक्षणमनिश्चितं वाभिधीयते, निश्चितं वा स्वरूपेणेति पक्षद्वयम् । न तावदनिश्चितम्, अनिश्चितस्य लक्षणत्वाऽयोगात, उन्मत्तकविरुतवत् । अथ निश्चितम्, तत्किमप्रमाणात्प्रमाणाद्वा । न तावदप्रमाणात्, अप्रमाणस्य निश्चायकत्वाऽयोगात् । यदि पुनरप्रमाणमपि निश्चायकमिति सङगीर्येत, तदा प्रमाणपर्येषणं विशीर्येत. नैरर्थक्याऽऽपत्तेः, अप्रमाणादिप निश्चायकत्वाऽभ्युपगमात् । अथ प्रमाणात्, तत्किमलक्षणम्, लक्षणोपेतं वा । अलक्षणं चेन्निश्चायकं प्रमाणम्, तर्हि सर्वप्रमाणानां लक्षणाऽभिधानमनर्थकम्, तद्व्यतिरेकेणाऽप्यर्थनिश्चय-सिद्धेः, भवदभिप्रेतलक्षणनिश्चायकप्रमाणवत् । अथ लक्षणोपेतम्, तत्रापि विकल्पयुगलमनिवारितप्रसरम-नुधावति, तल्लक्षणं निश्चितमनिश्चितं वा । न तावदनिश्चितं लक्षणं लक्ष्यं लक्षयति । निश्चयोऽपि प्रमाणादप्रमाणाद्वा ? अप्रमाणान्निश्चयाऽसिद्धेः प्रमाणादिति वक्तव्यम् । तदप्यलक्षणं सलक्षणं वा ? अलक्षणत्वे पूर्वस्याऽर्थग्रहणे किं क्षुण्णम् ? सलक्षणत्वे त्वेतल्लक्षणं निर्णीतमनिर्णीतं चेति तदेवावर्तते। तत्र प्रमाणलक्षणाभिधानोपायोऽस्ति । तस्मात्प्रसिद्धानि प्रमाणानि इत्यङगीकर्तव्यम ← (न्या.अ.२ व.) इति । एतेन → मानाधीना मेयसिद्धिः मानसिद्धिश्च लक्षणात् ← (त.प्र.१/४८७) इति तत्त्वप्रदीपिकाकृदभि-मतैकान्तोऽपि निराकृतः

'यस्तु' इत्यस्यान्वयोऽग्रे 'स त्वत्र न शोभत' इत्यत्र कर्तव्यः उदयनस्य किरणावल्यां पृथिवीवै-धर्म्यनिरूपेण उपालम्भः। तदपेक्षायां = लक्षणोऽपि लक्षणापेक्षायामिति किरणावलीप्रकाशे वर्धमानोपा-ध्यायः। यद्वा किरणावलीरहस्यानुसारेण लक्षणस्याऽपि साधने लक्षणान्तरापेक्षायां सत्यां 'तदलक्षणं सलक्षणं वा ? तदपि प्रमाणान्निश्चितमनिश्चितं वा ?' इति विकल्पोपनिपातेन अनवस्था = प्रमाण-लक्षणगवेषणाऽविरामापत्तिः इत्याहुः तेषां वादिनां मते 'निन्दामि च पिबामि चे'ति न्यायापातः। 'मद्यादिकमहं निन्दामि' इत्युक्ते तत्पानमन्याय्यं तथापि स एव जन 'मद्यादिकं पिबामी'त्यिप वदित। एतद्वचनं यथा व्याघाताऽऽपन्नं तथैव 'प्रमाणमेव सर्वव्यवस्थापकं न तु तल्लक्षणमि'ति वादिनां वचनमि

## ઉદયનાચાર્યનો આક્ષેપ

यस्त्वत्र. 「કિરણાવલી ત્રંથમાં ઉદયનાચાર્ય નામના પ્રાચીન નૈયાયિક એમ કહે છે કે → જે વિદ્વાનો એમ કહે છે કે 'પ્રમાણ જ સર્વ પદાર્થની વ્યવસ્થા-નિશ્ચય કરાવી શકે તેમ છે, નહિ કે પ્રમાણનું લક્ષણ. કારણ કે પ્રમાણના લક્ષણની સિદ્ધિમાં અન્ય લક્ષણની અપેક્ષા રાખવામાં અનવસ્થા દોષ આવે છે.' તે વિદ્વાનોને તો 'હું દારૂની નિંદા કરું છું અને દારૂને પીઉં છું.' એવી ઉક્તિ લાગુ પડે છે. આનું કારણ એ છે કે તે વિદ્વાનો અવ્યાપ્તિ – અતિવ્યાપ્તિનો પરિહાર કરીને તે તે પદાર્થની અને તે તે વ્યવહારની

हारेण तत्तदर्थव्यवस्थापकं तत्तद्व्यवहारव्यवस्थापकं च प्रमाणमुपाददते, तदेव तु लक्षणम् । 'अनुवादः स' इति चेत्? अस्माकमप्यनुवाद एव । न ह्यलौकिकमिष्ट किञ्चिदुच्यते । न चानवस्था,

तथा, यतः = यस्मात् कारणात् ते प्रमाणलक्षणाऽनुपयोगवादिनः अव्याप्त्यतिव्याप्तिपरिहारेण = लक्ष्यै-कदेशाऽगमनाऽलक्ष्यगमनपरित्यागेन तत्तदर्थव्यवस्थापकं = प्रतिनियतपदार्थस्वरूपव्यवस्थाकारि तत्तद्व्य-वहारव्यवस्थापकञ्च = प्रतिनियतपदार्थव्यवहारव्यवस्थाकारि च प्रमाणमुपाददते।

किरणावलीरहस्ये मथुरानाथस्तु 'अव्याप्तिः = भागासिद्धिः, अतिव्याप्तिः = व्यभिचारः, तत्तदर्थव्यवस्थापकं = तत्तद्धर्माविच्छन्नेतरभेदव्यवस्थापकं प्रमाणं = यं हेतुं उपाददते = स्वीकुरुते । तदेव इति । तथा च लक्षणं वस्तुव्यवस्थापकं नेति चोच्यते लक्षणस्य वस्तुव्यवस्थापकत्वमपि स्वीक्रीयते । अतो निन्दामि चेत्यस्य तुल्यता' (कि.रह. पृ.१२३) इत्याह । साम्प्रतं किरणावल्यां 'अव्याप्त्यतिव्याप्तिवरहेण तत्तदर्थव्यवस्थापकं तत्तद्व्यवहारे व्यवहारव्यवस्थापकं...' (किर. पृ.१२३) इति पाठो वर्तत इत्यवधेयम् ।

ननु लक्षणस्य वस्तुनिश्चायकत्वं स्वीक्रियत एव, न तु वस्तुप्रमापकत्वम्, तज्जन्यज्ञानस्य गृहीतपक्षसाध्यप्राहित्वेनाऽप्रमात्वादित्यिभप्रायेणाऽऽशङ्कते – अनुवादः स इति । अनुवादकतया हि निश्चयजनक
इति यावत् । सः = अव्याप्त्यादिविरहिविशिष्टः तत्तद्धर्माविच्छिन्नेतरभेदसाधको हेतुरिति (कि.रह.पृ.१२३)
किरणावलीरहस्ये मथुरानाथः । 'लक्षणस्पोऽर्थः अनुवादः, न तु अपूर्वार्धप्रापकः, मानान्तरप्रमितार्थप्रापकत्वादित्यर्थः । नाऽत्र सर्वधर्माऽव्युत्पन्न एव व्युत्पाद्यः किन्तु मानान्तरेण ज्ञातो लक्षणत्वेनोपदिश्यते' (कि.
प्र.पृष्ठ-१९८) इति किरणावलीप्रकाशे वर्धमानः । तर्हि अस्माकं नैयायिकानां अपि अव्याप्त्यादित्यागेन
तत्तदर्थव्यवस्थापकलक्षणग्रहः अनुवादः = लोकावगतार्थबोधक एव इत्यपि तुल्यम् । न हि = नैव
अलौकिकं = लोकबाह्यं अप्रमितमिति यावद्, इह प्रकृते किञ्चिदुच्यते अस्माभिः नैयायिकैः । शास्त्रविहितमेवाऽनूद्यते । एतेन → विधिविहितस्याऽनुवचनं = अनुवादः ← (न्या.सू.२/१/६४) इति न्यायसूत्रमपि व्याख्यातम् । न च तथापि दर्शितरीत्या भवतां लक्षणगवेषणे अनवस्था = अप्रामाणिकाऽनन्तप्रवाहमूलकाऽविरामाऽऽपित्तः दुर्निवारैवेति शङ्कनीयम्, वैद्यके रोगादिलक्षणवद् = वैद्यकाद्युक्तरोगलक्षणव्यवस्था ४२नार प्रभाशने स्वीडारे छे. आ ४ तो प्रभाशनुं क्षश छे.

જો અહીં જવાબરૂપે એમ કહેવામાં આવે કે → ગામડીયા લોકોને કાંઈ 'અવિસંવાદી જ્ઞાન પ્રમાણ કહેવાય' - આવી ખબર નથી હોતી. એટલે અવ્યાપ્તિ કે અતિવ્યાપ્તિનો પરિહાર કરવા માટે તેમનો પ્રયાસ હોતો નથી. પરંતુ 'જે પ્રમાણે બોધ થયો હોય તે મુજબ વસ્તુ ન મળવાથી એ જ્ઞાન ખોટું કહેવાય' એમ લોકવ્યવહારમાં જે વાત પ્રસિદ્ધ છે તેના અનુવાદ તરીકે જ અવ્યાપ્તિ વગેરેનું નિરાકરણ થાય છે. પણ તેટલા માત્રથી પ્રમાણના લક્ષણનો ઉપયોગ થઈ ગયો એવું માનવું જરૂરી નથી. ← તો

આ વાત બરાબર નથી. કારણ કે આ રીતે તો અમે પણ કહી શકીએ છીએ કે પ્રમાણનું જે લક્ષણ અમે બતાવેલ છે તે પણ લોકપ્રસિદ્ધ વાતના અનુવાદરૂપે જ છે. અમે લોકમાં જોવા ન મળે તેવું કાંઈ કહેતા નથી. તેમ જ પ્રમાણના લક્ષણને અર્થનિશ્વાયક માનવામાં અનવસ્થા પણ નહિ આવે. કારણ કે વૈદ્યકશાસ્ત્રમાં રોગના લક્ષણ જેમ અનવસ્થા દોષ લાવ્યા વિના રોગનો નિશ્વય કરાવી શકે છે. વ્યાકરણ વગેરેમાં શબ્દ-

वैद्यके<sup>१</sup> रोगादिलक्षणवद् व्याकरणादौ शब्दादिवच्च व्यवस्थोपपत्तेः, तत्रापि सम्मुग्धव्यवहार-माश्रित्य लक्षणैरेव व्युत्पादनादिति" (किरणावली-पृथिवीवैधर्म्यनिरूपण-पृष्ठ-१२३) ।

स त्वत्र न शोभते, यतो वयं प्रमाणस्याऽर्थव्यवस्थापकत्वे व्यवहारव्यवस्थापकत्वे वा लक्षणं विदित्यर्थः व्यवस्थोपपत्तेः । यथा चरकसंहिताया अम्लोद्गार-मुखदुर्गन्धादेरजीर्णलक्षणत्वाऽवगमेऽजीर्णगत-याथातथ्यलक्षणनिर्णयकृते चिकित्साशास्त्रान्तरगवेषणेनाऽनवस्था नाऽऽपद्यते वैद्यकवचनप्रामाण्यादेव रोग-लक्षणप्रामाण्याऽवगमात् तथा प्रकृतेऽपि लोकव्यवहारात्प्रमाणलक्षणबोधे प्रमाणाऽन्तरगवेषणेनानवस्था नैव प्रसज्यते, प्रमाणलक्षणप्रतिपादकशास्त्रप्रामाण्यादेव प्रमाणलक्षणप्रामाण्यावगमादिति भावः ।

उदयनाचार्य उदाहरणान्तरेणैतिद्वेशदयित- व्याकरणादौ शब्दादिवच्च = व्याकरणाद्युक्तप्रातिपिदकिविन्तिक्षणवच्च व्यवस्थोपपत्तेः । यथा प्रातिपिदक-प्रयोगसाधुत्वाऽसाधुत्वादिके व्याकरणादवगते तद्व्याकरण-दि्शतशब्दप्रयोगसाधुत्वादिनिर्णयकृते व्याकरणान्तरं नाश्रयितव्यिमिति यद्वा 'सुप्तिङन्तं पदिम'ति (पा.१। ४।१४) पाणिनिव्याकरणसूत्रात्पदलक्षणावगमे तिन्नश्चियकृते व्याकरणान्तरं नैवापेक्षितव्यिमिति नानवस्था तद्वत्प्रकृतेऽपि बोध्यम् । तन्नापि = व्याकरणादाविप सम्मुग्धव्यवहारमाश्चित्य = वैयाकरणेतरकृत-प्रसिद्धनानाविधशब्दप्रयोगमवलम्ब्य लक्षणैरेव व्युत्पादनात् = तथा प्रतिपादनात् । यथा प्रसिद्धलौकिकशब्द-प्रयोगमुपजीव्य व्याकरणे पद-वाक्यादिकं तत्तल्लक्षणैः केवलं व्युत्पाद्यते इति नानवस्था एवमेव प्रकृते नाऽनवस्थाप्रसङ्ग इत्यनुषज्यते । वर्धमानस्तु 'तच्छास्त्रादेव ज्ञातेन धर्मेण तत्र व्यवस्था स्यादेवेति नानवस्था' (कि.प्र.पृ.१९९) इत्याह। साम्प्रतं किरणावल्यां मुद्रितप्रतौ 'तत्रापि सम्बन्धव्यवहारमाश्चित्य लक्षणेनैव व्युत्पित्तः' (किर.पृ.१२३) इति पाठो लभ्यते इति ध्येयम।

स = उदयनाचार्यापादितोपालम्भः तु अत्र = जैनदर्शने न शोभते यतः = यस्मात्कारणात् वयं स्याद्वादिनः "प्रमाणमर्थव्यवस्थापकं तद्व्यवहारस्थापकञ्च, प्रमाणस्य अर्थव्यवस्थापकत्वे = प्रतिनियत-पदार्थस्वरूपादिव्यवस्थाकारित्वे व्यवहारव्यवस्थापकत्वे वा = प्रातिस्विकपदार्थगोचरव्यवहारव्यवस्थाकारित्वे पद वगेरेना क्षाया निश्चाया मानवामां अनवस्था दोष नथी आवतो. तेम प्रस्तुतमां पण्ण समुष्ठवुं. (इहेवानो आशय अ छे हे रोगनुं के क्षाण्ण यरहसंहितामां अतावेक छे तेना निश्चय माटे आर्यिष्मपृ वगेरे अन्य वैद्यहशास्त्रनी करूर पडती नथी. अंड वैद्यहशास्त्रमां क्षावेक ते ते रोगना तथाविष क्षाण द्वारा ते ते रोगनो निश्चय थि शहे छे. व्याहरणमां क्षावेक 'विभक्त्यन्तं पदम्' आ सूत्र द्वारा पदनी व्यवस्था थि शहे छे. तेना निर्श्चय थि शहे छे. तेना निर्श्चय वगेरेना प्रयोगो थता होय छे. तेनो आधार-आश्चय क्षीन तथाविष विशेष क्षाणो द्वारा क्षाया वगेरेना प्रयोगो थता होय छे. तेनो आधार-आश्चय क्षीन तथाविष विशेष क्षाणो द्वारा क्षाया होने प्रमाणना क्षाण द्वारा क्षाया स्थानां प्रमाणनां व्युत्पादन हराय छे. ते करीते प्रस्तुतमां क्षीने प्रयादान कराय छे. ते रीते अर्थनो-पदार्थनो निश्चय हरवामां अनवस्था आववानी होई शह्मता नथी.

# 🛊 ઉદયનાચાર્ચના आक्षेपनुं निराક्स्ण 🛊

स त्वत्र. । ગ્રન્થકારશ્રી કહે છે કે ઉદયનાચાર્ય દ્વારા કરવામાં આવેલ આક્ષેપ જૈનો સામે શોભાસ્પદ

१. किरणावल्यां 'वैद्यकादौ' इति पाठो वर्तते । २. हस्तादर्शे 'व्यवस्थापकत्वे' इति पाठः त्रुटितः । हस्तादर्शान्तरे च 'व्यवहारव्यवस्थापकत्वे' इति पाठो नास्ति ।

न प्रयोजकमिति ब्रूमः, न तु सर्वत्रैव तदप्रयोजकमिति; समानाऽसमानजातीयव्यवच्छेदस्य तदर्थस्य तत्र तत्र व्यवस्थितत्वात् ।

वा लक्षणं = प्रमाणलक्षणं न = नैव प्रयोजकं = उपयोगि" इति ब्रूमः, न तु "सर्वत्र सर्वथा सर्वदा तदप्रयोजकं = प्रमाणलक्षणमनुपयोगि, कुत्रापि प्रमाणलक्षणस्य नास्त्युपयोग" इति ब्रूमः। कस्मात् ? उच्यते, समानाऽसमानजातीयव्यवच्छेदस्य तदर्थस्य = लक्षणप्रयोजनस्य तत्र तत्र व्यवस्थितत्वात् । यथोक्तं किरणावल्यां उदयनाचार्येण → 'समानाऽसमानजातीयव्यवच्छेदो लक्षणार्थः ← (कि.पृथिवीनिरूपण-पृ.१९२) इति । तदुक्तं सर्वतन्त्रसिद्धान्तपदार्थलक्षणसङ्ग्रहे अपि 'लक्षणं समानासमानजातीयव्यवच्छेदकम्' । 'नीलमुत्पलिम'त्यत्र सजातीयमात्रव्यवच्छेदके विशेषणेऽतिप्रसङ्गवारणाय 'असमानजातीये'ति । 'रूपं गुण' इत्यादौ विजातीयद्रव्यव्यवच्छेदकधर्मेऽतिव्याप्तिवारणाय 'समानजातीये'ति । अन्यत्र च → व्यावृत्तिर्व्यवहारो वा, लक्षणस्य प्रयोजनम् ← () इत्युक्तम् । लक्षण-प्रमाणाभ्यां वस्तुसिद्धिरिति न्यायोऽप्यत्र स्मर्तव्यः। प्रकृते → 'प्रमाणं स्वपराऽऽभासि ज्ञानं बाधविवर्जितम् ← (न्याया.१) इति न्यायावतारग्रन्थोक्तस्य यद्वा → स्व-परव्यवसायिज्ञानं प्रमाणम् ← (प्र.न.त.१/२) इति प्रमाणनयतत्त्वालोकालङ्कारदर्शितस्य प्रमाणलक्षणस्य प्रयोजनं तु ज्ञानत्वेन सजातीयेभ्यो भ्रमादिभ्यो विजातीयेभ्यश्च घटपटादिभ्यो व्यावृत्तिः।

किञ्च प्रकृते विप्रतिपन्नव्यामोहनिवृत्तिरिप प्रमाणलक्षणप्रयोजनम । तथाहि 'अविसंवादि ज्ञानं प्रमाण-मि'ति <sup>१</sup>सौगताः; 'अनिधगतार्थाधिगन्त प्रमाणिम'ति <sup>२</sup>मीमांसकाः; 'अर्थोपलब्धिहेतुः प्रमाणिम'ति <sup>३</sup>प्राची-ननैयायिकाः; 'अनिधगततत्त्वबोधकरणं प्रमाणिम'ति <sup>४</sup>पातञ्जलयोगदर्शनानुयायिनः; 'विषयाविच्छिन्नान्तः-करणवृत्तिः प्रमाणिम'ति <sup>५</sup>वेदान्तिनः; 'तद्विद्धिशेष्यकतत्प्रकारकज्ञानकरणं प्रमाणिम'ति <sup>६</sup>नव्यनैयायिकाः, <sup>®</sup>केचित्तु → प्रमाकरणं प्रमाणम्, छिदादिकरणकुठारादावतिव्याप्तिवारणाय 'मा' पदम्, भ्रमज्ञानकरण-दुष्टचक्षुरादावतिव्याप्तिवारणाय 'प्र'पदम्, 'प्रमा प्रमाणिम'त्युक्तेऽसम्भवस्स्यादतः 'करणिम'त्युक्तम् 🗲 इति; **'अन्ये तु →** व्यापारवत्तासम्बन्धेन प्रमितिविभाजकोपाध्यवच्छिन्नाऽसाधारणकारणं प्रमाणम्, चाक्षुषादिप्रमित्य-साधारणकारणे विषयेन्द्रियसम्बन्धादौ व्यापारेऽतिव्याप्तिवारणाय 'व्यापारवत्तासम्बन्धेने'ति, अन्यप्रमाण-બનતો નથી. આનું કારણ એ છે કે અમે એમ કહીએ છીએ કે પ્રમાણને અર્થનું નિશ્ચાયક માનવામાં અને પ્રસિદ્ધ વ્યવહારનું વ્યવસ્થાપક માનવામાં પ્રમાણલક્ષણ પ્રયોજક નથી. મતલબ કે પ્રમાણના લક્ષણ દ્વારા પ્રમાણરૂપે પ્રમાણનો નિશ્ચય ન થવા છતાં પ્રમાણ પોતે જ અર્થનો-પંદાર્થનો નિશ્ચય કરાવી શકે છે તેમ જ લોકવ્યવહારની વ્યવસ્થા-ઉપપત્તિ-સંગતિ કરી શકે છે. તે માટે પ્રમાણના લક્ષણની કોઈ જરૂર નથી. પરંતુ 'પ્રમાણના લક્ષણની સર્વથા- સર્વ પ્રકારે, ક્યાંય પણ, કશી પણ, ક્યારેય પણ આવશ્યકતા નથી.' એવું કાંઈ અમે જૈનો કહેતા નથી. કારણ કે સજાતીય-વિજાતીયની બાદબાકી કરવી તે પ્રમાણલક્ષણનું પ્રયોજન છે. જ્ઞાનત્વરૂપે પ્રમાણજ્ઞાનને સજાતીય એવા ભ્રમ, સંશય વગેરેની તથા પ્રમાણ જ્ઞાનના વિજાતીય એવા ટેબલ, ખુરશી વગેરેની પ્રમાણકોટિમાંથી બાદબાકી કરવી તે પ્રમાણના લક્ષણનું પ્રયોજન છે જ. આ વ્યવસ્થા તો વિદ્વાન લોકોમાં થઈ ચૂકેલ જ છે. તેનો કાંઈ અમે અપલાપ કરતા નથી. (પરંતુ પદાર્થનો નિશ્ચય કરવામાં પ્રમાણના લક્ષણની કોઈ આવશ્યકતા નથી. પ્રમાણલક્ષણ દ્વારા પ્રમાણરૂપે જેનો નિશ્ચય ન થયેલ હોય તેવા પ્રમાણ દ્વારા પણ પદાર્થનો નિશ્ચય થાય જ છે ને!)

१. हस्तादर्शे 'व्यवस्थित्वात्' इत्यशुद्धः पाठः ।

# सामान्यतो व्युत्पन्नस्य तच्छास्त्रादधिकृतविशेषप्रतीतिर्पर्यवसानेनानवस्थाऽभावात् ।

स्यान्यप्रमाणत्वापित्तवारणाय 'विभाजकोपाध्यविछिन्ने'ति, चाक्षुषादाविप व्यापारवत्तासम्बन्धेन मनसः कारणत्वात्तन्नाऽतिव्याप्तिरिहारकृते 'असाधारणे'त्युक्तम्; 'साधनाश्रयाऽव्यतिरिक्तत्वे सित प्रमाव्याप्तत्वं प्रमाणिमे'ति 'परे; 'विवादनिर्णयसाधनं प्रमाणिमे'त्येके,' 'कर्तव्यनिश्चायकं प्रमाणिमे'ति 'श्रूजवः; 'करणबाह्य-भावबोधः प्रमाणिमे'ति 'श्रावः स्वाङ्ख्याः; 'असन्दिग्धाऽविपरीताऽनिधगतविषयकबोधरूपप्रमाकरणं प्रमाणम्, संशय-विपर्ययस्मृतिकरणेष्वितव्याप्तिवारणायोपात्तं बोधरूपप्रमांशे क्रमशो विशेषणित्रतयिमे'ति योगिनः 'श्रें 'सम्यगनुभवसाधनं प्रमाणिमे'ति (न्या.सा.परि.१/पृ.१) <sup>१४</sup>न्यायसारे भासर्वज्ञाचार्याः 'दोषाऽसहकृतज्ञानकरणं प्रमाणिमे'ति (अ.सि.पृ.१२४) अद्वैतिसिद्धिकृतः 'पं संवादिप्रवृत्तिजननयोग्यज्ञानजनकं प्रमाणिमे'ति (अ.सि.पृ.१९४) अद्वैतिसिद्धिकृतः 'पं संवादिप्रवृत्तिजननयोग्यज्ञानजनकं प्रमाणिमे'ति (परी.मृ.१)१) <sup>१८</sup>परीक्षामुखकृतः; 'यथार्थानुभवो मानमनपेक्षतयेष्यते' (न्या.कु.४/१) इति च 'रुन्यायकुसुमाञ्जलौ उदयनाचार्याः, → प्रमाकरणं = प्रमाणम् ← (सां.त.कौ.गाथा.४) इति रुक्तिन्यसङ्ग्रहकृतः, बोधश्च पौरुषेयः फलं = प्रमा, तत्साधनश्च प्रमाणम् ← (सां.त.कौ.गाथा.४) इति रुध्यतत्त्वकौमुद्यां वाचस्पतिमिश्रा वदन्ति । एतेषां नानाभ्युपगमवतां तीर्थ्यानां विपर्यासलक्षणस्य मुग्धबुद्धीनाञ्चानध्यवसायात्मकस्य व्यामोहस्य निवृत्तिः प्रमाणलक्षणप्रतिपादनप्रयोजनिमत्यप्यवगन्तव्यम् । तद्वामोहन्तिः श्रीसिद्धसेनदिवाकरेणेव न्यायावतारे → प्रसिद्धानां प्रमाणानां लक्षणोक्तौ प्रयोजनम् । तद्व्यामोहन्तव्यक्ति व्यामुद्धमनसामिह । ← (न्या.अव.३) इति ।

ननु समानाऽसमानजातीयव्यवच्छेदादेः प्रमाणलक्षणप्रयोजनत्वपक्षेऽपि नानाविधतल्लक्षणेषु तिष्ठशेषो-पादाने किमनिश्चितं निश्चितं वा तत्? आद्ये प्रेक्षावत्ताहानेः, द्वितीये च किमप्रमाणान्निश्चितं प्रमाणाद्वा? आद्ये स एव दोषः, अन्त्ये च तदलक्षणं सलक्षणं वा ? आद्ये सर्वप्रमाणानां लक्षणाऽभिधानमनित-प्रयोजनम्, अन्त्ये च तल्लक्षणं निश्चितमिनश्चितं वा ? इत्येवं विकल्पपरम्परोपनिपातेनाऽनवस्था दुर्वारैवेति चेत् ? अत्रोच्यते – सामान्यतो व्युत्पन्नस्य = 'लक्षणमात्रमितव्याप्त्यव्याप्त्यसम्भवदोषरिहतं सदर्थादिव्यवस्थापकिन'ति सामान्यव्युत्पत्तिशालिनः पुरुषस्य तच्छास्त्रात् = स्वाऽभ्युपगततन्त्रराद्धान्त-प्रतिपादकग्रन्थिवशेषात् अधिकृतिवशेषप्रतीतिपर्यवसानेन = प्रमाणलक्षणिवशेषबोधविश्रान्त्या अनवस्था-ऽभावात् = निरुक्ताऽनवस्थादोषाऽसम्भवात्, व्याकरणादौ शब्दप्रयोगसाधुत्वादिलक्षणवत् ।

નેયાયિક :- સમાન-અસમાન જાતીયની બાદબાકીને લક્ષણનું પ્રયોજન માનશો તો પ્રમાણલક્ષણરૂપે પ્રમાણલક્ષણના સજાતીય લક્ષણાભાસોની અથવા અન્યવિધ લક્ષણોની અને વિજાતીય એવા ઘટાદિની બાદબાકી કરવા માટે એક નવા પ્રમાણલક્ષણની આવશ્યકતા ઊભી થશે. આમ તમારા મતે પણ અનવસ્થા દોષ તો ઉભો જ રહેશે ને ?

સ્યાદાદી :- ના, આવી અનવસ્થાને પ્રસ્તુતમાં અવકાશ નથી. આનું કારણ એ છે કે સામાન્ય રીતે 'અવ્યાપ્તિ-અતિવ્યાપ્તિ દોષ વગરનું લક્ષણ સજાતીય-વિજાતીયની બાદબાકી કરી શકે છે. તેથી પ્રસ્તુતમાં પ્રમાણલક્ષણ તેવું જ હોવું જોઈએ' - આવી સમજણ ધરાવનાર વ્યક્તિને પ્રમાણલક્ષણદર્શક શાસ્ત્રના આધારે પ્રસ્તુત વિશિષ્ટ પ્રમાણલક્ષણની પ્રતીતિ થઈ શકે છે. તેથી અનવસ્થાને અહીં કોઈ અવકાશ નથી. વ્યાકરણ વગેરેમાં પદલક્ષણ વગેરેની જેમ આ બાબતમાં અનવસ્થા આવી નહિ શકે.

१. मुद्रितप्रतौ '...प्रतीत्यप...' इत्यशुद्धः पाठः ।

'केवलं केवलव्यतिरेक्येव लक्षणिम'ति नादरः, प्रमेयत्वादेरिप पदार्थलक्षणत्वव्यवस्थितेः इत्य-न्यत्र विस्तरः।

वस्तुतो धर्मवादे लक्षणस्य नोपयोगः, स्वतन्त्रसिद्धाऽहिंसादीनां तादृशधर्मान्तरसंशय-जिज्ञासा-

ननु लक्षणमात्रं केवलव्यितिरेक्येव भवित । तथिहि 'गौः गोत्ववान् सास्नादिमत्त्वात्, यन्नैवं तन्नैवं यथा मिहंपादिः' इत्यादौ सर्वेषां गवां पक्षान्तर्भावेनाऽन्वयदृष्टान्तिवरहात्केवलव्यितिरेक्येव गोलक्षणम् । यद्वा 'पृथिवी स्वेतरिभन्ना गन्धवत्त्वाद्, यन्नैवं तन्नैवं यथा जलिम'ति केवलव्यितिरेकिलक्षणप्रयोगो ज्ञेयः। यद्वा 'सर्वे तीर्थंकरा अनन्तबिलनोऽष्टप्रातिहार्यवन्तश्च' इत्येवं तीर्थंकरलक्षणप्रतिपादनेऽतीर्थङ्करेषु तल्लक्षणव्यावृत्त्या पुरोवर्तिनि तीर्थकृति तीर्थंकरत्विनश्चयात्केवलव्यितिरेक्येव लक्षणम् । न हि तीर्थंकरद्वयदर्शनं सामान्येन जनेन कर्तुं पार्यते, येनेदं लक्षणमन्वयव्यितिरेकि स्यादिति भावः । एवं सर्वत्रैवावगन्तव्यिमित्याशयवतां मतमपिक्षपन्नाह- 'केवलिम'ति । केवलव्यितिरेक्येव, न तु केवलान्विय अन्वयव्यितरेकि वा, लक्षणं इति नादरो जैनानाम्, प्रमेयत्वादेरिप पदार्थलक्षणत्वव्यवस्थितेः। प्रमेयत्वादेः प्रमाविषयत्वादिरूपस्य केवलान्वियन्त्वेऽपि पदार्थलक्षणत्वं शास्त्रप्रसिद्धमेवेति केवलव्यितरेक्येव लक्षणमित्येकान्तो न श्रेयान् इत्यन्यत्र विस्तरः।

**वस्तुतः** प्रकृते असद्ग्रहनिवृत्त्यादिफलजनके **धर्मवादे लक्षणस्य** = समानाऽसमानजातीयव्यवच्छे-दकारिणः प्रमाणलक्षणस्य **न कश्चिद् उपयोगः** सम्भवति । कस्मात् ? उच्यते, स्वतन्त्रसिद्धाऽहिंसादीनां

## 🏶 કેવલવ્યતિરેકી લક્ષણ મીમાંસા 🏶

પૂર્વપક્ષ :- જે કેવલવ્યતિરેકી હોય તે જ લક્ષણ બની શકે. કહેવાનો આશય એ છે કે લક્ષણના આશ્રયભૂત તમામ પદાર્થને લક્ષ્ય અંતર્ગત કરીને લક્ષણ દ્વારા જ્યાં વિશેષગુણધર્મનો નિશ્ચય કરવાનો હોય ત્યાં તે લક્ષણ વ્યતિરેકી જ હોય છે. દા.ત. 'તીર્થંકરો અતુલબલી હોય છે' આવા લક્ષણ દ્વારા સામેની વ્યક્તિનો તીર્થંકરરૂપે નિશ્ચય કરવા માટે અન્ય તીર્થંકરમાં એ લક્ષણ છે કે નહિ ? એ નિર્ણય કરવો શક્ય નથી. કારણ કે એકત્ર બે તીર્થંકર હાજર નથી હોતા. તેથી સમવસરણમાં સિંહાસન ઉપર બેસીને દેશના આપનાર વ્યક્તિ તીર્થંકર છે કે નહિ ? એનો નિર્ણય કરવા તે સિવાયના અતીર્થંકર તરીકે પ્રસિદ્ધ માણસમાં અતુલબલરૂપ તીર્થંકરલક્ષણ જાય છે કે નહિ ? તેનો વિચાર કરવો જરૂરી બને છે. અનેકવિધ અન્ય વ્યક્તિમાં અતુલબલસ્વરૂપ તીર્થંકરલક્ષણ ગેરહાજર હોવાથી અતુલબલી ધર્મદેશક વ્યક્તિ તીર્થંકર છે. એમ સિદ્ધ થાય છે. આમ સર્વત્ર લક્ષણ તો કેવલવ્યતિરેકી જ હોય છે. જે કેવલવ્યતિરેકી ના હોય તે લક્ષણ બની ના શકે.

<u>ઉત્તરપક્ષ :-</u> આ વાત વ્યાજબી નથી. કારણ કે કેવલવ્યતિરેકી હોય તેને જ લક્ષણ માનવામાં પ્રમેયત્વ વગેરે કેવલાન્વયી લક્ષણ નહિ બની શકે. તેથી અવ્યાપ્તિ આવશે. કહેવાનો આશય એ છે કે પદાર્થનું લક્ષણ પ્રમેયત્વ છે. પરંતુ પ્રમેયત્વનો ક્યાંય પણ અભાવ નથી હોતો. માટે પ્રમેયત્વ કેવલાન્વયી છે, કેવલવ્યતિરેકી નથી. તેથી કેવલવ્યતિરેકીને લક્ષ્યનું લક્ષણ માનવામાં આ રીતે અવ્યાપ્તિદોષ આવવાથી કેવલવ્યતિરેકીને લક્ષણનું લક્ષણ માની ન શકાય. આ વાતનો વિસ્તાર અન્ય ગ્રંથમાં જોવાની ગ્રંથકારશ્રી ભલામણ કરે છે.

वस्तुतो. । વાસ્તવમાં તો ધર્મવાદમાં પ્રમાણના લક્ષણનો કોઈ ઉપયોગ નથી. માટે તેનું લક્ષણ કહેવામાં કોઈ પ્રયોજન જણાતું નથી - એમ જણાવેલ છે આનું પણ કારણ એ છે કે પોતપોતાના विचारद्वारकतत्त्वज्ञानेनाऽसद्ग्रहिनवृत्तेः अन्यथैवोपपत्तेः । इतरभिन्नत्वेन ज्ञानस्य तत्साध्यस्याऽत्राऽनु-पयोगात्सम्मुग्धधर्मिज्ञानेनैव<sup>१</sup> कार्यसिब्देः इत्यत्र तात्पर्यम् ।।१२।। नन्वर्थनिश्चयार्थमेव लक्षणोपयोगः.

= साङ्ख्यादेः षष्टितन्त्रादिशास्त्रप्रसिद्धानामिहंसा-सत्यादीनां तादृशधर्मान्तरसंशय-जिज्ञासा-विचारद्वारकतत्त्व-ज्ञानेन = षष्टितन्त्रादिस्वकीयशास्त्रप्रसिद्धैकान्तिन्तर्यत्वादिधर्मैः सहाऽविसंवादो वर्तते न वा ? इति शङ्कया जिज्ञासया वा प्रयुक्तो यो विचारविमर्शः तद्द्वारा जायमानेन अहिंसादिविशेष्यक-धर्मसाधन-त्वप्रकारकविज्ञानेन असद्ग्रहिनवृत्तेः = कदाग्रहव्यावृत्तेः अन्यथैव = प्रमाणलक्षणोपयोगं विनैव उपपत्तेः = सङ्गतेः । इतरिभन्नत्वेन = स्वेतराऽन्यत्वरूपेण ज्ञानस्य = विजातीयव्यावृत्तिगोचरबोधस्य तत्सा-ध्यस्य = प्रमाणलक्षणसाध्यस्य अत्र = असद्ग्रहिनवृत्त्यादिफलजनके धर्मवादे अनुपयोगात् = अनाय-श्यकत्वात् । न चैवं साध्यसिद्धिः कृतः स्यादिति शङ्कनीयम्, संमुग्धधर्मिज्ञानेनैव = लोकसिद्धपक्ष-बोधेनैव कार्यसिद्धेः = साध्यसिद्धेः। न हि स्वेतरिभन्नत्वेन पर्वतं लक्षणद्वारा निश्चित्यैव तत्राऽनलानु-मितिर्विदुषां सम्मता, अन्यथा हेतूदाहरणादिकमपीतरान्यत्वेन ज्ञातुं प्रवृत्तावितिवलम्बस्स्यात्साध्यसिद्धौ । इत्थञ्च धर्मवादप्रयोज्यस्याऽसदिभिनिवेशविलयस्य प्रमाणलक्षणोपयोगमृत एव सिद्धेर्न प्रमाणलक्षणस्योक्तौ ज्ञायते किञ्चत्प्रकृतोपयोगि प्रयोजनं इत्यन्न तात्पर्यम् = प्रन्थकृदाकृतम् ।।८/१२।।

ननु अर्थनिश्चयार्थमेव = अत्राहिंसादिपदार्थपरिच्छेदकृते एव लक्षणोपयोगः = प्रमाणलक्षण-प्रयोजनम् । यथोक्तं बृहत्कल्पभाष्ये → लक्खणओ खलु सिद्धी तदभावे तं न साहए अत्यं, सिद्धमिदं हर्शनशास्त्रमां प्रसिद्ध अिंसा वगेरेनो पोतपोताना शास्त्रमां हर्शावेस એકांतिनित्यता, એકान्तअनित्यता वगेरे गुष्पभी साथे तासभेण पडे એम છે કે निख ? - आवा प्रकारनी शंका के शिक्षासाथी थयेस विचारविर्मश द्वारा तत्त्वज्ञान प्रगट थाय छे. अने ते तत्त्वज्ञान द्वारा क्ष्टाञ्चछनी निवृत्ति थाय छे. आ श तो धर्मवाहनुं इण छे. धर्मवाहना इणस्वरूप अिंपनिवेशत्यागनी सिद्धि प्रमाणसक्षणनी मीमांसा क्ष्या वगर श्र थि श्रम छे तो पछी शा माटे प्रमाणसक्षणने धर्मवाहनो विषय अनाववो ? तेनी कोई शरूर नथी. वणी, प्रमाणना सक्षणनुं प्रयोशन छे अप्रमाणथी िमन्नरूपे विविक्षत ज्ञानने ओणभवुं. प्रस्तुत धर्मवाहमां तेनो कोई अपयोग नथी. कारण के सोक्सिद्ध धर्मीज्ञानथी = पक्षओधथी श निर्णयरूप कार्यनी सिद्धि थई श्रम छे- अेवुं अर्डी तात्पर्य छे. (८/१२)

વિશેષાર્થ:- ઉપરોક્ત ટીકાર્થમાં છેલ્લે જે તાત્પર્ય જણાવેલ છે તેની પાછળ ગ્રંથકારશ્રીનો ગર્ભિત આશય એ રહેલો છે કે ધર્મવાદના વિષયરૂપે માન્ય એવા અહિંસાદિ તત્ત્વોના આશ્રયભૂત જીવાદિની પ્રસિદ્ધિ સંમુગ્ધ વ્યવહારથી જ થઈ જાય છે. તથા તેવા લોકસિદ્ધ જીવ વગેરેના બોધથી જ તે જીવાદિ ધર્મીમાં એકાન્તનિત્યતા વગેરેનો નિર્ણય કરી શકાય છે. માટે લક્ષણ દ્વારા અજીવભિન્નત્વરૂપે જીવનું જ્ઞાન જરૂરી નથી. (૮/૧૨)

અહીં એક એવી દલીલ ઉપસ્થિત થાય છે કે  $\rightarrow$  પ્રમાણના લક્ષણનો ઉપયોગ અર્થના નિશ્ચય માટે જ છે. કારણ કે અંધારામાં 'આ સાપ છે' આવું મારું જ્ઞાન પ્રમાણ છે કે અપ્રમાણ ? આવો

१. मुद्रितप्रतौ 'संमुग्धज्ञानेनैव' इति त्रुटितः पाठः । २. मुद्रितप्रतौ '.ब्बिरि..' इति पाठः ।

तेन ज्ञानप्रामाण्यसंशयनिवृत्तौ तन्मूलार्थसंशयनिवृत्त्याऽर्थनिश्चयसिद्धेः इत्याशङ्कायामाह-न 'चार्थसंशयापत्तिः प्रमाणेऽतत्त्वशङ्कया । तत्राप्येतदिवच्छेदाद्धेत्वभावस्य साम्यतः ।।१३।।

न चेति। न च प्रमाणेऽतत्त्वशङ्कया = अप्रामाण्यशङ्कया अर्थसंशयाऽऽपत्तिः लक्षणं विनेति गम्यं, तत्राऽपि = प्रमाणलक्षणेऽपि एतदिवच्छेदाद् = अप्रामाण्यशङ्कायाः स्वरसोत्थापिताया अनुप-रमात्, हेत्वभावस्य = शङ्काकारणाऽभावस्य साम्यतः = तुल्यत्वात्, प्रमाणलक्षण इव प्रमाणेऽपि सव्वत्थ वि → (बृ.क.भा.२७६) इति। ततश्च प्रकृते 'अहिंसादिज्ञानं प्रमाणं न वा ?' इति सन्देहे 'तदप्रमाणमेवे'ति विपर्यये वा सति मुमुक्षूणामपि तत्र प्रवृत्तिर्न स्यात्, विषयसन्देहादिसद्भावात् । मुमु-क्षूणां तत्र प्रवृत्तिकृतेऽर्थसंशयादिप्रयोजकस्याऽहिंसादिधर्मसाधनगोचरज्ञाननिष्ठप्रामाण्यशङ्कादेर्विधूननमाव-श्यकम् । तेन = प्रमाणलक्षणेन **ज्ञानप्रामाण्यसंशयनिवृत्तौ** = अहिंसादिगोचरज्ञानगतप्रामाण्यशङ्कावि-पर्यासव्यावृत्तौ सत्यां तन्मूलाऽर्थसंशयनिवृत्त्या = ज्ञानप्रामाण्यसन्देहादिमूलकतद्गोचरसन्देहादिविलयेन अ-**र्थनिश्चयसिद्धेः** = अत्र धर्मसाधनत्वेनाऽहिंसादिपदार्थपरिच्छेदप्रसिद्धेः । ततश्च 'प्रमाणलक्षणस्योक्तौ ज्ञायते न प्रयोजनम्' इति वचनं मोघमेव इत्याशङ्कायामाह- 'न चे'ित । न च प्रमाणे अप्रामाण्यशङ्कया = तदभाववद्विशेष्यक-तत्प्रकारकत्वसंशीत्या **अर्थसंशयापत्तिः** = प्रमेयगोचरचलितप्रतिपत्तिप्रसङ्गः **लक्षणं** = प्रमाणलक्षणं विनेति नैयायिकेन वक्तव्यम्; प्रमाण इव प्रमाणलक्षणेऽपि अप्रामाण्यशङ्काया स्वरसो-त्थापितायाः = स्वकीयरुचिविशेषबलोत्पादिताया अनुपरमात् = अविश्रामात् प्रमाणलक्षणोक्तावपि तदप्रामाण्यशङ्काप्रयुक्ता अर्थसंशयाऽऽपत्तिरपरिहार्यैव नैयायिकस्य । न च प्रामाण्यलक्षणेऽप्रामाण्यशङ्का नैव भवितुमर्हति, तब्बेतुविरहादिति वक्तव्यम्, शङ्काकारणाऽभावस्य = अप्रामाण्यसंशयकारणविरहस्य प्रमाणलक्षण इव प्रमाणेऽपि तुल्यत्वात्। एवञ्चोभयत्र शङ्काकारणाऽभावे सित उभयत्र शङ्काया = સંશય ઊભો થાય તો અર્થમાં = પદાર્થમાં સંશય પડે. પરંતુ જો તે જ્ઞાનમાં પ્રમાણનું લક્ષણ રહેતું હોય તો તે જ્ઞાનને ઉદ્દેશીને થયેલ અપ્રામાણ્યની શંકા દૂર થાય છે. તથા અપ્રામાણ્યની શંકા દૂર થતાં જ અર્થનો - પુરોવર્તી પદાર્થનો સંશય પણ રવાના થાય છે અને પદાર્થનો નિશ્ચય થાય છે કે 'આ સાપ જ છે.' આમ પ્રમાણલક્ષણનો અર્થનિશ્ચય માટે - વિષયનિર્ણય માટે ઉપયોગ થાય છે. માટે પ્રમાણલક્ષણ કહેવું જરૂરી છે. ← પરંતુ આ દલીલ બરાબર નથી. આવું જણાવવા માટે ગ્રંથકારશ્રી ફરમાવે છે કે-ગાથાર્થ :- પ્રમાણ જ્ઞાનમાં અપ્રામાણ્યની શંકા દ્વારા અર્થસંશય થવાની સમસ્યા ઉભી નહિ થાય.

ગાથાર્થ :- પ્રમાણ જ્ઞાનમાં અપ્રામાણ્યની શંકા દ્વારા અર્થસંશય થવાની સમસ્યા ઉભી નહિ થાય. કારણ કે પ્રમાણલક્ષણમાં પણ અપ્રામાણ્યની શંકા અટકતી નથી. શંકાના કારણનો અભાવ તો બન્ને સ્થળે તુલ્ય જ છે. (૮/૧૩)

<u>ટીકાર્થ</u>:- 'પ્રમાણનું લક્ષણ કહેવામાં ન આવે, જાણવામાં ન આવે તો પ્રમાણ જ્ઞાનમાં પણ અપ્રામાણ્યની શંકા થવા દારા અર્થની-વિષયની શંકા થવાની સમસ્યા ઉભી થશે.' - આવું કહેવું વ્યાજબી નથી. આનું કારણ એ છે કે પ્રમાણનું લક્ષણ જણાવવામાં આવે તો પણ જેનો સ્વભાવ શંકાશીલ છે તે વ્યક્તિને તો સ્વરસથી જ પ્રમાણલક્ષણમાં પણ અપ્રામાણ્યની શંકા થઈ શકે છે કે 'મને અંધકારમાં સામે સાપનું જ્ઞાન થયું તે જ્ઞાનમાં જે પ્રમાણલક્ષણ રહે છે. તે પ્રમાણલક્ષણ સાચું છે કે ખોટું ?'

शङ्काकारणाऽभावे शङ्काया अनुत्पत्तेरित्यर्थः ।।१३।।

अहिंसादिधर्मसाधनग्राहकं हि प्रमाणं परेषां षष्टितन्त्रादिकं स्वस्वशास्त्रमेव, तत्र चाऽहिंसादि- 'ग्रहणांशे सर्वतन्त्रप्रसिद्धत्वेन न कदापि संशयस्तद्विशेषांशे तु भवन्नयमनुकूल एव ।

अप्रामाण्यशङ्काया अनुत्पत्तेः = उत्पादाऽयोगात् । न हि कारणविरहे कार्यं भवितुमर्हति, कार्य-कारणभावभङ्गाऽऽपातात् । न च प्रमाणेऽप्रामाण्यशङ्काहेतुविरहः कुतः सिद्ध इति शङ्कनीयम्, यत एव तव प्रमाणलक्षणेऽप्रामाण्यशङ्काहेतुविरहिसद्धिस्तत एव प्रमाणे तित्सिद्धिः, आक्षेपपिरहारयोस्तुल्ययोग-क्षेमत्वात् । तदुक्तं श्लोकवार्तिके कुमारिलभट्टेन → 'यश्चोभयोः समो दोषः पिरहारस्तयोः समः। नैकः पर्यनुयोक्तव्यस्तादृगर्थविचारणे।। ← (श्लो.वा.शून्य.२५२) इति भावनीयम् ।।८/१३।।

अग्रेतनकारिकावतारार्थमाह — 'अहिंसादी'ति । तत्र च = धर्मवादे हि अहिंसादीनां धर्मसाधनतया सर्वतन्त्रप्रसिद्धत्वेन = सकलदर्शनशास्त्रनिर्णीतत्वेन अहिंसादिग्रहणांशे = धर्मिलक्षणाऽहिंसादिगोचरज्ञानांशे, ज्ञानगोचराऽहिंसात्वाद्यविक्ठत्रविशेष्यताकोटाविति यावत्; न कदापि संशय उत्पत्तुमहिति, धर्म्यंशे सर्वेषां ज्ञानानां प्रमाणत्वात् । तिद्धशेषांशे = 'अहिंसादिकं कूटस्थनित्यात्मपक्षे सङ्गच्छते न वा ? अहिंसादिकमेकान्तनित्यवृत्ति न वा ?' इत्येवं स्वतन्त्रोपदर्शिताऽहिंसादौ स्वतन्त्रदर्शितकूटस्थनित्यात्मवृत्तित्वांशे तु भवन् = उत्पद्यमानः अयं = संशयः तत्त्वप्रतिपत्तौ अनुकूल एव = सहकार्येव । साङ्ख्य-नैयायिकादीनां पोतानी ध्रन्थाथी अली કરवामां आवेसी शंक्षा तो अटकी शक्ती नथी ने ! आम प्रभाशना सक्षशमां शंक्षा थवाथी उत्पन्न थयेस ज्ञानमां पश अप्रामाश्यनी शंक्षा अली थशे अने तेना सीधे 'पुरोवर्ती पदार्थ साप छे' એवो निर्शय निर्शय निर्शय निर्मते प्रभाशनुं सक्षश करेवा छतां अर्थसंशय - अर्थविषयक्ष अनिश्चय तो अली ४ रहे छे. माटे अर्थनिश्चय निमित्ते प्रभाशनुं सक्षश करेवुं ४३री नथी.

પૂર્વપક્ષી :- પ્રમાણના લક્ષણમાં તો શંકા ઊભી થવાનું કોઈ જ કારણ નથી. માટે પ્રમાણલક્ષણશંકા જન્ય પ્રમાણ સંશય દ્વારા પદાર્થશંકા ઉત્પન્ન થવાને કોઈ અવકાશ જ નથી. મૂલં નાસ્તિ કુતઃ શાખા?

ઉત્તરપક્ષી:- તો પછી સમાન યુક્તિથી એમ કહી શકાય છે કે પ્રમાણમાં પણ શંકા ઊભી થવાનું કોઈ કારણ જ નથી. માટે પ્રમાણગતપ્રામાણ્યવિષયક સંશય દ્વારા પદાર્થશંકા ઊભી થવાની કોઈ શક્યતા જ નથી. તો પછી શા માટે પ્રમાણના લક્ષણનું પ્રતિપાદન કરવું ? પ્રમાણમાં અપ્રામાણ્યની શંકાનું કારણ ગેરહાજર હોય તો પ્રમાણમાં અપ્રામાણ્યની શંકા ઉત્પન્ન ન જ થઈ શકે. અન્યથા તે બે વચ્ચે કાર્યકારણભાવનો ભંગ થવાની આપત્તિ આવે. (૮/૧૩)

વળી, સૌથી વધુ અગત્યની વાત તો એ છે કે અહિંસા વગેરે ધર્મસાધન છે - એમ જણાવનાર પ્રમાણ તો અન્યદર્શનીઓના મતાનુસાર ષષ્ટિતંત્ર વગેરે પોતપોતાના શાસ્ત્રો જ છે. અને ધર્મવાદમાં અહિંસા વગેરે તો સર્વદર્શનોમાં પ્રસિદ્ધ હોવાના લીધે 'અહિંસા ધર્મસાધન છે કે નહિ ?' આવો સંશય તો કદાપિ થઈ શકતો જ નથી. પરંતુ તેના વિશેષ અંશમાં જ સંશય થઈ શકે. જેમ કે 'આત્માને એકાંત નિત્ય માનવામાં આવે તો અહિંસા વગેરે સંગત થાય કે નહિ ? અહિંસાદિ એકાંતનિત્યવૃત્તિ હોય કે નહિ ?' - આવી વિશેષ અંશમાં શંકા પડી શકે છે. પરંતુ આવો ઊભો થતો સંશય તો તત્ત્વનિર્શયમાં વિશેષ ઉપયોગી જ છે. કારણ કે તેવી શંકા થયા પછી વિશેષ પ્રકારે તત્ત્વચિંતન કરીને

न चैकांशे शङ्कितप्रामाण्यं<sup>१</sup> ज्ञानमितरांऽशस्याप्यनिश्चायकमिति युक्तं, घट-पटसमूहाऽऽ-लम्बनात घटांशे <sup>२</sup>प्रामाण्यसंशये पटस्याप्यनिश्चयाऽऽपत्तेरित्याशयवानाह-

'सर्वथाऽऽत्मनो नित्यत्वेऽहिंसादिकं सङ्गच्छते न वा' इति भवन् संशयः बौद्धादीनाञ्च 'आत्मन एकान्तक्षणिकत्वेऽहिंसादिकं घटते न वा ?' इति जायमानः सन्देहो नित्याऽनित्यात्मतत्त्वप्रतिपत्त्यनुकूल एवेति भावः । न च अहिंसादौ धर्मिण विशेषांशे = एकांशे = एकान्तनित्यात्मवृत्तित्वादिधर्मे शिङ्कित्तप्रामाण्यं विपर्यस्तप्रामाण्यं वा ज्ञानं इतरांशस्यापि = अशिङ्कितविष्यस्यापि अनिश्चायकं = संशयादिकारणं इति वक्तुं युक्तम्, 'पीतः शङ्ख' इति ज्ञानात् पीतांशे प्रामाण्यसन्देहे शङ्खस्याऽप्यनिश्चयापत्तेः । न च 'सर्वं ज्ञानं धर्मिण्यभ्रान्तिम'ति न्यायादेवोत्तेजकान्न शङ्खनिश्चयप्रतिबन्धप्रसङ्गः, न चैवमत्र वक्तुं पार्यते, अहिंसादौ सर्वथानित्यात्मवृत्तित्वसंशये धर्मसाधनत्वप्रकारकिनश्चयस्यापि प्रतिबन्धादिति वक्तव्यम्, एवं सित घटपटसमूहाऽऽलम्बनात् = 'घट-पटयोर्नीलरूप-वितस्तिपरिमाण-भूतलसंयोगादिकं मया दृष्टिम'त्याकारकात् नानाप्रकारतानिरूपितनानामुख्यविशेष्यताशालिज्ञानात् घटांशे प्रामाण्यसंशये पटस्यापि अनिश्चयापत्तेः । न चैवं दृष्टिमिष्टं वा । ततश्च 'अहिंसादि कूटस्थनित्याऽऽत्मवृत्ति न वा ?' इति संशयोपत्तिः स्वदर्शनशास्त्रज्ञाताऽहिंसादिधर्मसाधनस्य पुरुषस्य न 'अहिंसादि धर्मसाधनं न वा ?' इति संशयापत्तिः । इत्यञ्चाहिंसादिविशेषांशे जायमानस्संशयस्तत्त्वप्रतिपत्त्यनुकूल एव इत्या-शयकान् ग्रन्थकार आह 'अर्थे'ति ।

પદાર્થનો વ્યવસ્થિત નિર્ણય થઈ શકે છે.

પ્રશ્ન:- જ્ઞાનના બે અંશ છે. સ્વરૂપસાપેક્ષ અને વિષયસાપેક્ષ. જ્ઞાનમાં પ્રામાણ્ય-અપ્રામાણ્ય-ભ્રમત્વ-સંશયત્વ વગેરે ગુણધર્મો સ્વરૂપસાપેક્ષ છે. તથા પ્રકારતા-વિશેષ્યતા વગેરે ગુણધર્મો વિષયસાપેક્ષ છે. તેથી જ્ઞાનના એક અંશમાં શંકા પડવાથી જ્ઞાનના બીજા અંશનો પણ અભ્રાન્ત નિશ્ચય નહિ થઈ શકે. માટે 'પોતપોતાના શાસ્ત્રમાં જણાવેલ અહિંસા વગેરેમાં નિત્યવૃત્તિત્વ છે કે નહિ ?' આવા સંદેહ દ્વારા અહિંસામાં ધર્મસાધનત્વની પણ શંકા ઊભી થવાની શક્યતા આવશે. માટે એવા સંદેહને કઈ રીતે તત્ત્વનિર્ણય માટે અનુકૂળ કહેવાય ?

જવાબ :- જ્ઞાનના એક અંશમાં શંકા પડવાથી અન્ય અંશમાં શંકા પડે તેવો કોઈ નિયમ નથી. આનું કારણ એ છે કે 'આ ઘટ-પટ છે' આવું સમૂહાલંબન જ્ઞાન થયા પછી ઘટ અંશમાં પ્રામાણ્યનો સંશય ઊભો થવા છતાં પટ અંશમાં સંશય ઊભો થતો નથી. પરંતુ એક અંશમાં સંશય પડવાથી તે જ્ઞાન પોતાના બીજા અંશમાં પણ અનિશ્ચાયક બની જતું હોય તો તો ઘટ અંશમાં પ્રામાણ્યનો સંશય થયા પછી પટઅંશમાં પણ નિશ્ચય થઈ નહિ શકે. પરંતુ આવું થતું નથી. તેથી ઉપરોક્ત નિયમ માન્ય બનતો નથી. 'આ ઘટ-પટ છે' એવું જ્ઞાન થયા પછી 'મેં જે ઘટ તરીકે જોયેલ હતો તે ઘડો જ હતો કે બીજું કાંઈ હતું ?' આવો સંશય થવા માત્રથી કાંઈ 'મેં જે પટ જોયો હતો તે પટ જ હતો કે બીજું કાંઈ ?' આવી શંકા નથી થઈ જતી. તે જ રીતે 'પોતપોતાના ધર્મશાસ્ત્રમાં ધર્મસાધન રૂપે જણાવેલ અહિંસાદિ નિત્યવૃત્તિ છે કે નહિ ?' આવી શંકા થવા માત્રથી 'અહિંસાદિ ધર્મસાધન છે કે નહિ ?' આવી શંકા ઊભી થવાનો કોઈ જ અવકાશ નથી.- આવા આશયથી ગ્રંથકારશ્રી જણાવે છે કે →

१. मुद्रितप्रतौ 'शंकितप्रामाण्यज्ञा...' इति पाठः । २. हस्तादर्शे 'प्रामार्ण्ये' इत्यशुद्धः पाठः ।

अर्थयाथात्म्यशङ्का तु तत्त्वज्ञानोपयोगिनी । शुद्धार्थस्थापकत्वं च तन्त्रं सद्दर्शनग्रहे ।।१४।।
अर्थेति । अर्थस्य = अहिंसादेर्याथात्म्यस्य = स्वतन्त्रप्रसिद्धनित्याश्रयवृत्तित्वाऽनित्याऽऽश्रयवृत्ति-

त्वादेः शङ्का (=अर्थयाथात्म्यशङ्का) तु विचारप्रवृत्त्या तत्त्वज्ञानोपयोगिनी । ततश्च प्रतीयमानं शुद्धार्थस्य = सर्वथा शुद्धविषयस्य व्यवस्थापकत्वं = प्रमितिजनकत्वं (=शुद्धार्थस्थापकत्वं च)

अहिंसादेः स्वतन्त्रप्रसिद्धनित्याऽऽश्रयवृत्तित्वाऽनित्याश्रयवृत्तित्वादेः तद्गताऽभिप्रेतसकलिवचारोपन्यासार्थं कृत्वाचिन्तान्यायेन जायमाना शङ्का तु इति साङ्ख्य-नैयायिकादितन्त्रप्रसिद्धो यः कृटस्थनित्य आत्माऽहिंसाश्रयविधया, तद्वृत्तित्वमिंहंसादौ सङ्गच्छते न वा ? इति साङ्ख्य-नैयायिकादिशङ्का, एवमेव बौद्धदर्शनप्रसिद्धो य एकान्तक्षणिक आत्माऽहिंसाश्रयविधया, तद्वृत्तित्वमिंहंसादौ सङ्गच्छते न वा ? इति बौद्धशङ्का च विचारप्रवृत्त्या = माध्यस्थ्यगर्भतत्त्वबोधाऽनुकूलविचारिवमर्शद्वारा तत्त्वज्ञानोपयोगिनी = तत्त्वप्रतिपत्तिप्रयोजिका । विचारपाटवेन यावद् यावद् विवेकदार्ढ्यं भवति तावत् तावद् भ्रमशैथिल्यं जायते, तरतमभावाऽऽपन्नसाधनाऽऽयत्तं फलं तरतमभावाऽऽपन्नमिति न्यायात् । विचारविषयत्वं च नाऽज्ञातस्य नापि निश्चितस्य किन्तु सन्दिग्धस्य, 'सन्दिग्धं सप्रयोजनं च विचारमर्हती'ति न्यायादिति रघुनाथः । तदुक्तं नैष्कर्म्यसिद्धिवृत्तौ ज्ञानोत्तमेन अपि → 'सन्दिग्धं न्यायः प्रवर्तत' इति न्यायात् सन्दिग्धस्यैव विचार्यत्वात् ← (नै.सि.४/३ वृत्ति) । इत्थञ्च हद-नक्रन्यायेन तत्त्वज्ञानाऽर्थयाथात्म्यशङ्कयोरन्योऽन्योपयोगित्वमेवेति भावः । न चैवमन्योन्याश्रयः शङ्कनीयः, वनिसंहन्यायेन तदपाकरणात् । यथा किरातवध्यः सिंहो महद्वनं शरणं प्रविश्य दुराधर्षः किरातेभ्यो न विभेति वनं च सिंहाधिष्ठानानुगृहीतं किरातैः दुष्प्रवेशं भवति तथाऽत्र यथातन्त्रमन्यगेज्यम् ।

यत्तु तन्त्रवार्तिके → दृढविपर्ययज्ञानानन्तरं सहसैव च सम्यग्ज्ञानोत्पादातिभाराद् भारैकदेशावतारणार्थं संशयोत्थापनमात्रमेव तावद् युक्तम् ← (त.वा.१/३/२२/पृ.२२१) इत्युक्तं तदयुक्तम्, तत्त्वज्ञानस्याऽऽत्म-स्वभावानुगुण्येन भाराऽसम्भवात्, स्वोत्पत्तिपूर्वं तस्य अर्थयाथात्म्यशङ्काद्यपेक्षणेऽपि स्वोत्पादनन्तरं तद-पेक्षाया अनावश्यकत्वाच्च । क्वचित् परिशुद्धपर्यायान्तरोत्पादार्थं तदपेक्षणेऽपि सर्वत्र तथानियमाऽ-भावादिति दिक् ।

प्रकृतमुच्यते - ततश्च = तादृशतत्त्वज्ञानाच्च प्रतीयमानं सर्वथा शुद्धविषयस्य = हेतु-स्वरूपाऽनुबन्धादि-प्रकारप्रयुक्तशुद्धिसाकल्योपेतगोचरस्य नित्यत्वानुविद्धाऽनित्यत्वशालिन आत्मादिपदार्थस्य प्रमितिजनकत्वं =

ગાથાર્થ :- જ્ઞાનમાં અર્થના યાથાત્મ્યની શંકા તો તત્ત્વજ્ઞાનમાં ઉપયોગી છે. આમ શુદ્ધ અર્થનો પ્રમાત્મક બોધ જે ઉત્પન્ન કરે છે તે સાચા દર્શનને-ધર્મને ગ્રહણ કરવામાં પ્રયોજક બને છે. (૮/૧૪)

ટીકાર્ય:- 'અહિંસા વગેરેમાં પોતપોતાના દર્શનશાસ્ત્રમાં જણાવેલ એકાન્ત નિત્ય એવા આશ્રયભૂત આત્મામાં રહેવાપણું સંગત થાય છે કે નહિ ?' આવી નૈયાયિક, સાંખ્ય વગેરેને થતી શંકા તેમજ 'અહિંસા વગેરેમાં પોતપોતાના દર્શનશાસ્ત્રમાં જણાવેલ એકાન્ત અનિત્ય એવા આશ્રયભૂત આત્મામાં રહેવાપણું સંભવે કે નહિ ?' આવી બૌદ્ધ વિદ્વાનોની શંકા વિચારદશા દ્વારા તત્ત્વજ્ઞાનમાં ઉપયોગી છે. કારણ કે તેવી શંકાથી-જિજ્ઞાસાથી મધ્યસ્થ વાદીને ચિંતન કરતાં-કરતાં સર્વ પ્રકારે શુદ્ધ એવા જ્ઞાનવિષયભૂત આત્માનો પ્રમાત્મક બોધ ઉત્પન્ન થાય છે.

सद्दर्शनस्य = शोभनाऽऽगमस्य ग्रहे = स्वीकारे (=सद्दर्शनग्रहे) तन्त्रं = प्रयोजकम् । तद्ग्रहे च तत एव धर्मसाधनोपलम्भात् किं लक्षणेनेति<sup>१</sup> भावः ।।१४।।

तत्राऽऽत्मा नित्य एवेति येषामेकान्तदर्शनम्। हिंसादयः कथं तेषां कथमप्यात्मनोऽव्ययात्।।१५।।

तत्रेति । तत्र = धर्मसाधने विचारणीये, आत्मा नित्य एव इति येषां साङ्ख्यादीनां ए-कान्तदर्शनं, तेषां हिंसादयः कथं मुख्यवृत्त्या युज्यन्त इति शेषः, कथमपि खण्डितशरीराऽव-यवैकपरिणामेनाऽपि आत्मनोऽव्ययाद् = अखण्डनात् ।

प्रमाकारणत्वं शोभनागमस्य स्वीकारे प्रयोजकं = तन्त्रम्, हिरभद्रब्राह्मण-सिद्धसेनपण्डितादिवत् । तद्ग्रहे च = यथावस्थितवस्तुमात्रप्रतिपादकशोभनाऽऽगमपिरग्रहे तु तत एव = शोभनागमादेव धर्मसाधनोपल-म्भात् = धर्मसाधनविनिश्चयात् किं लक्षणेन = सृतं प्रमाणलक्षणेन इति भावः ।।८/१४।।

अर्थयाथात्म्यमेव विचारयञ्चाह – 'तन्ने'ति । अध्यात्मसारेऽपि (अ.सा.१२/२४) कारिकेयमुपदर्शिता ग्रन्थकृता । तेषां साङ्ख्य-नैयायिकादीनां **हिंसादयः कथं मुख्यवृत्त्या** = अनुपचरितरीत्या **युज्यन्ते** ? खण्डितशरीरावयवैकपरिणामेनापि = विघटितदेहाङ्गैः साकमभिन्नपरिणामाभ्युपगमद्वारेणापि आत्मनः = आत्मपदप्रतिपाद्यस्य तन्मते अखण्डनात् = विघटनविरहात् ।

### 🏶 એકાંત નિત્ય આત્મમતે હિંસાદિ અસંગત 🏶

અહિંસાના આશ્રયભૂત આત્માના વાસ્તવિક સ્વરૂપનો વિચાર કરતાં ગ્રંથકારશ્રી જણાવે છે કે → <u>ગાથાર્થ :-</u> તે બાબતમાં 'આત્મા નિત્ય જ છે' - આ પ્રમાણે જેઓનું એકાન્ત દર્શન છે તેઓના મતે હિંસા વગેરે કેવી રીતે સંગત થાય ? કારણ કે આત્માનો કોઈ પણ રીતે તેમના મતે નાશ થઈ શકતો જ નથી. (૮/૧૫)

<u>ટીકાર્થ:</u> ધર્મવાદમાં ધર્મસાધનની વિચારણા કરવામાં આવે તો ખ્યાલ આવે છે કે 'આત્મા નિત્ય જ છે.' આ પ્રમાણે જે સાંખ્ય વગેરે વિદ્વાનોનું એકાંત દર્શન છે તેમાં હિંસા વગેરે મુખ્યપણે કેવી રીતે સંગત થઈ શકે ? કારણ કે કોઈ પણ રીતે આત્માનો તેમના મતે નાશ થતો જ નથી. મતલબ કે ખંડિત શરીરના વિભિન્ન અવયવો સાથે અભિન્ન પરિણામ માનવા દ્વારા પણ એકાન્ત નિત્ય આત્મવાદી સાંખ્ય વગેરેના મતમાં આત્માનો નાશ-વ્યય-ખંડન-ઉચ્છેદ થઈ શકતો જ નથી.

१. हस्तादर्शे 'क्षणमिति' इति पाठोऽशुद्धः प्रतिभाति ।

न हि बुद्धिगतदुःखोत्पादरूपा हिंसा साङ्ख्यानामात्मिन प्रतिबिम्बोदयेनाऽनुपचिरता सम्भवित । न वा नैयायिकानां स्वभिन्नदुःखरूपगुणरूपा सा आत्मिन समवायेन, प्रतिबिम्ब-समवाययोरेव स्थिरैकरूप एव, न पुनः कथञ्चिदिनत्योऽपि, इति = अनेन प्रकारेण, येषां = नैयायिक-वैशेषिक-साङ्ख्यो(?ख्यौ)पनिषदिकादीनाम्, एकान्तेन = नित्याऽनित्योभयात्मके वस्तुनि नित्यत्वलक्षणेनैकविभागे-नावलम्बनभूतेन दर्शनं = दृष्टिर्मतम् = एकान्तदर्शनं, तद्येषामस्ति, हिंसादयः = प्राणिवधादयः, आदिशब्दाद-सत्यादयो वधिवरतिकर्तृत्वं भोक्तृत्वं जन्मादयश्च, कथं = केन प्रकारेण, युज्यन्ते = घटन्ते, न कथञ्चि-दित्यर्थः। अथ नित्येऽप्यात्मिन युज्यन्त एव ते, यदाहुस्तद्वादिनः,

"ज्ञानयत्नादिसम्बन्धः, कर्तृत्वं तस्य वर्ण्यते । सुखदुःखादिसंवित्ति-समवायस्तु भोकृता ।। निकायेन विशिष्टाभिरपूर्वाभिश्च सङ्गतिः । बुद्धिभिर्वेदनाभिस्तु, तस्य जन्माभिधीयते ।। प्रागात्ताभिर्वियोगस्तु, मरणं जीवनं पुनः । सदेहस्य मनोयोगो, धर्माधर्माभिसंस्कृतः ।। (तत्त्वसङ्ग्रह-१७३-१७५) एवं मरणादियोगेन, हिंसा युक्ताऽवसीयते। तत्प्रतिपक्षभूतापि(च), किमहिंसा न युज्यते ।। सत्यादीन्यपि तेनैव, घटन्ते न्यायसङ्गतेः । एवं हिंसादयो ज्ञेया, वैशेषिकविकल्पिताः ।।"

( ) साङ्ख्यानां चायं विशेषः, "प्रतिबिम्बोदयन्यायादेव तस्योपभोक्तता । न जहाति स्वरूपं तु, पुरुषोऽयं कदाचन ।। ( )" इत्याशङ्क्याह मुख्यवृत्तितः = अनुपचिरतत्वेन न युज्यन्ते, उपचार-तस्तु युज्यन्तेऽपि, केवलं नासौ तत्त्विचन्तायां सम्मतः, औपचारिकत्वं चैषां हिंसादीनामेकान्तिनत्य-स्यात्मनः पूर्वोपात्तबुद्धिवेदनावियोगादीनामसम्भवात्तदसम्भवश्च नित्यस्यैकरूपत्चादिति ← (अ.प्र.9४/9)। ततश्चात्मनो हिंसादिकं याचितकमण्डनन्यायमेवानुसरित नैयायिक-साङ्ख्यादिमते । एतेन → वास्तवं कर्तृत्व-भोकृत्व-बन्ध-मोक्षादिकमात्मनो नास्ति किन्तु स्वकामपिरकिल्पतं शुक्रनिकान्यायेन ← (गोपा. ता.वृ.८/२९) इति गोपालोत्तरतापनीयोपनिषद्वत्तिकृतो नारायणस्यैकान्तोिकरिप प्रतिक्षिप्ता, शिष्टलोक-व्यवहारपथबिहर्भावापत्तेः । → नित्यैकान्ते न हिंसादि तत्पर्यायाऽपरिक्षयात् । मनःसंयोगनाशादौ व्या-पाराऽनुपलम्भतः।। ← (अ.उप.९/५४) इति अध्यात्मोपनिषद्वचनमप्यत्राऽनुसन्धेयम् ।

साङ्ख्या हि बुद्धौ दुःखोत्पादलक्षणा हिंसाऽविकृते पुरुषे प्रतिबिम्बोदयेनोपचरन्ति । नेयं तात्त्विकी आत्मिहंसा, प्रतिबिम्बोदयेऽपि कूटस्थनित्यस्य पुरुषस्याऽविकृतत्वादित्याशयेनाह 'न ही'ति । नैयायिका ह्यात्मिन समवायेन स्वेतरदुःखोत्पादलक्षणां हिंसामाविर्भावयन्ति । तदिप न युक्तं, आत्मिभन्नदुःखो-दयेऽप्यात्मनोऽविचलितत्वादित्याशयेनाह 'न वे'ति ।

તે આ રીતે - સાંખ્ય મતે સાંખ્ય મત મુજબ દુઃખની ઉત્પત્તિ તો બુદ્ધિમાં જ થાય છે અને બુદ્ધિમાં દુઃખોત્પત્તિ થવી એ જ સાંખ્યમતે હિંસા છે. એકાન્ત નિત્ય આત્મામાં તો સાંખ્યમતે કેવળ દુઃખનું પ્રતિબિંબ જ પડે છે. આ પ્રતિબિંબ કાલ્પનિક હોવાથી પ્રતિબિંબાત્મક હિંસા કાલ્પનિક બની જશે. તેથી સાંખ્યમાન્ય ફૂટસ્થ નિત્ય આત્મામાં વાસ્તવિક = અનુપચરિત = મુખ્ય હિંસા સંભવતી નથી.

તથા નૈયાયિક મતે પણ આત્મા સર્વથા = સર્વ પ્રકારે નિત્ય જ મનાયેલ છે. તેથી નૈયાયિક મતે પણ હિંસા સંગત નહિ થાય. તે આ રીતે - નૈયાયિકમતે હિંસા એટલે આત્મામાં દુઃખરૂપ ગુણની

#### काल्पनिकत्वात् ।

न च कथमपि स्वपर्यायविनाशाऽभावे हिंसाव्यवहारः कल्पनाशतेनाप्युपपादयितुं शक्यत इति। तिददमाह- "निष्क्रियोऽसौ ततो <sup>१</sup>हन्ति हन्यते वा न जातुचित् । कञ्चित्केनचिदित्येवं न हिंसाऽस्योपपद्यते" ।। (अष्टक-१४/२) ।।१५।।

उभयत्र हेत्वन्तरमाह- प्रतिबिम्ब-समवाययोरेव काल्पनिकत्वात्। तथाहि- पुरुषस्य दुःखस्य चाऽ-मूर्त्तत्वेन प्रतिबिम्बोदयो न सम्भवित, छायावन्मूर्त्तद्रव्येणैव हि प्रतिबिम्बाख्यं स्वाकारं भास्वरमूर्त्तद्रव्योपादानं द्रव्यमारभ्यते । यथोक्तं निशीथभाष्ये → सामा उ दिया छाया अभासुरगया णिसिं तु कालाभा । सच्चेव भासुरगया सदेहवण्णा मुणेयव्वा ।। ← (नि.भा.गा.४३१९) इति ।

युक्तञ्चैतद्, अन्यथेदन्त्वावच्छेदेन मुखभेदग्रहाऽभावात् । 'इदं मुखं' इति प्रतीतेः कथञ्चिदुपपाद-नेऽपि 'इदं मुखप्रतिबिम्बिम'ति प्रतीतेः कथमप्युपपादियतुमशक्यत्वात्, मुखभ्रमाऽधिष्ठानरूपमुखप्रतिबिम्बत्त्वस्य प्रागेवाऽग्रहात्, 'आदर्शे मुखप्रतिबिम्बिम'त्याधाराऽऽधेयभावाऽध्यवसायाऽनुपपत्तेश्चेत्यधिकं स्या-द्वादकल्पलतायाम् (शा. वा.स्त.२/का.३०वृ.) । समवायस्य यथा काल्पनिकत्वं तथा बुभुत्सुभिरस्मत्कृता जयलता (स्या.रह.मध्य. खण्ड१/पृ.५० वृ.) विलोकनीया ।

'न हि खिदरगोचरे परशौ पलाशे द्वैधीभावो भवती'ति न्यायेन प्रन्थकृदाह- 'न च कथमि' इत्यादि । प्रकृतार्थे अष्टकप्रकरणसंवादमाह- 'निष्क्रियोऽसावि'ति (अ.प्र.१४/२)। तद्वृत्तिश्चैवम् → निर्गतः क्रियायाः कार्यकरणादिति निष्क्रियः असौ = एकान्तनित्य आत्मा, एकान्तनित्यत्वादेव । तथाहि- नित्यः क्रमेण वा कार्यं करोति यौगपद्येन वा ? न तावत् क्रमेण कार्यं करोति, यतोऽसावेककार्यकरणकाले कार्यान्तरकरणे समर्थः स्यादसमर्थो वा? नासमर्थः, नित्यस्यैकरूपत्वेन सर्वदैवाऽसमर्थत्वप्रसङ्गात्। नापि समर्थः, कालान्तरभाविसकलकार्यकरणप्रसङ्गात्। न द्यविकलसामर्थ्यं सदिप कारणं कार्यं न करोतीित वक्तुं युक्तम्, विविक्षितकार्यस्याऽप्यकरणप्रसङ्गात्। अथ सहकारिकारणाऽभावात् कार्याऽन्तरं न करोति। ननु सहकारी तमुपकुर्वन् वा स्यादनुपकुर्वन् वा? नानुपकुर्वन् वन्ध्यापुत्रादेरि सहकारित्वप्रसङ्गात्। अथोप- उत्पत्ति. गुष्ण अने गुष्णी वय्ये नैयायिक्ष्मते सर्वथा लेह छोवाना दीधे अक्षान्तित्य आत्माथी सर्वथा लिश्त अवो हुःणत्र्य गुष्ण समवायसंअंधथी आत्मामां रहे छे. आ ४ छे आत्मानी नैयायिक्षमान्य हिंसा. परंतु आवुं मानवामां आवे तो आत्मामां अनुपयित = अपयारशून्य मुण्य हिंसा संगत नथी थती. क्षरक्ष के समवाय संअंध पोते ४ काद्मिक छोवाथी सर्वथा लिश्त ओवा आत्मा अने हुःण वय्ये संअंध तरीकेनुं तात्विक कार्य ते करी निर्ह शके.

જ્યાં સુધી આત્માના પર્યાયનો નાશ સ્વીકારવામાં ન આવે એટલે કે પર્યાયરૂપે આત્માને અનિત્ય સ્વીકારવામાં ન આવે ત્યાં સુધી સેંકડો કલ્પના કરવા છતાં પણ આત્મામાં તાત્ત્વિક મુખ્ય હિંસાનો વ્યવહાર કોઈ પણ રીતે સંગત થઈ શકતો નથી. માટે જ અષ્ટક પ્રકરણમાં જણાવેલ છે કે → એકાન્ત નિત્ય આત્મા નિષ્ક્રિય હોવાના લીધે કોઈને પણ, ક્યારેય પણ હણતો નથી કે કોઈના પણ દ્વારા ક્યારેય હણાતો નથી. તેથી એકાન્તનિત્ય આત્માની હિંસા સંગત થઈ શકતી નથી. ← (૮/૧૫)

१. हस्तादर्शे 'हिन्ति' इत्यशुद्धः पाठः ।

# मनोयोगविशेषस्य ध्वंसो मरणमात्मनः । हिंसा तच्चेन्न तत्त्वस्य सिखे<sup>१</sup>रर्थसमाजतः ।।१६।। मन इति । 'मनोयोगविशेषस्य = स्मृत्यजनकज्ञानजनकमनःसंयोगस्य ध्वंस आत्मनो मरणम्,

कुर्वित्रिति पक्षस्तदा तस्मादुपकारं भिन्नं करोत्यभिन्नं वा? भिन्नोपकारकरणे नित्योऽनुपकृत एव, अभिन्नोपकारकरणे च स एव कृतः स्यात्तथा च नित्यत्वक्षतिरिति नित्यस्य न क्रमेण कार्यकरणम्। नापि यौग-पद्येन, वर्तमानसमय एतज्जन्यसकलकालकालीनकार्यकरणप्रसङ्गात्तथाऽनुपलम्भाच्य। तदेवमिक्रियो नित्यः, अथवा नित्यात्मवादिभिः कैश्चिदकर्तृकत्वं तस्याभ्युपगम्यते। अतो निष्क्रियोऽसौ, ततः = तस्मान्निष्कि-यत्वात्। हन्ति न किञ्चिद् इति व्यवहितेन सम्बन्धः हन्यते = व्यापाद्यते, 'वाशब्दो' विकल्पार्थः, न जातुचित् = न कदाचित्, व्यापादकात्मनो निष्क्रियत्वात्, हननीयस्य वा सर्वथा नित्यत्वात्, केनचिद् इत्यनेन सम्बन्धः, किञ्चित् सूक्ष्म-बादरादिभेदं प्राणिनम्, केनचित् = घातकपुंसा कर्तृभूतेन दण्डादिना वा करणभूतेन मनःप्रभृतिना वा, इतिशब्दो हेत्वर्थः, एवंशब्दश्चोपदर्शनार्थः । ततश्चेत्येवमन्यूनाऽधि-कादनन्तरोदिताद् घातक-हननीयाऽभावलक्षणाब्देतोः न = नैव हिंसा = व्यापित्तः अस्य = सर्वधानित्यात्मनः उपपद्यते = घटते ← (अ.९४/२ वृ.) इति । तदुक्तं शास्त्रवार्तासमुच्चयेऽपि → देहात्पृथक्त्व एवास्य, न च हिंसादयः क्वचित् । तदभावेऽनिमित्तत्वात्, कथं बन्धः शुभाऽशुभः ?।। ←(शा.वा.३/३२) इति । इत्थञ्च नैयायिकदर्शने हिंसाविमर्शः काकदन्तपरीक्षान्यायमनुसरतीति फलितम् ।।८/१५।।

नैयायिकसम्मतमरणमाशङ्क्याऽपिक्षपन्नाह मन इति । अध्यात्मसारेऽपि (अ.सा.१२/२५) कारिकेय-मुपदिशिता ग्रन्थकृता । अथात्ममनःसंयोगध्वंसो मरणिमिति चेत् ? न, जागरावस्थाऽऽद्यक्षण एवात्मनो मरणप्रसङ्गात्, सुषुप्तिकालीनाऽऽत्ममनोयोगस्य तदा विनाशात् । न च ज्ञानजनकाऽऽत्ममनःसंयोगनाशस्यैव मरणपदवाच्यता, सुषुप्तिकालीनमनोयोगस्तु ज्ञानाऽजनक इति न तन्नाशे जागरदशायां मृत्युव्यवहाराऽऽपित्तिरिति वाच्यम्, एवं सित सुषुप्त्याद्यक्षण एवात्मनो मरणापत्तेः, सुषुप्तिपूर्वकालीनस्य ज्ञानजनकस्यात्ममनःसंयोगस्य तदानीं नाशादिति । लब्धावसरो नैयायिकः साम्प्रतं स्वाऽऽशयमाविर्भावयन्नाह- स्मृत्य-

વિશેષાર્થ :- સાંખ્યમાન્ય આત્મગત દુઃખપ્રતિબિંબ કાંઈ આત્મામાં દુઃખની સિદ્ધિ કરી ન શકે. બાકી તો અરીસામાં પોતાનું પ્રતિબિંબ પડવાથી 'આરસીમાં પોતે છે' એવું સ્વીકારવાની આપત્તિ આવે. વળી, આત્મા અને દુઃખ બન્ને અમૂર્ત્ત-અરૂપી હોવાથી આત્મામાં બુદ્ધિગત દુઃખનું પ્રતિબિંબ માનવાની વાત પણ સાવ કાલ્પનિક જ છે. આ જ રીતે નૈયાયિકમાન્ય સમવાય સંબંધ પણ કાલ્પનિક જ છે. સમવાયનું ખંડન સ્યાદ્દાદકલ્પલતા, સ્યાદ્દાદરહસ્ય, ન્યાયાલોક વગેરે પ્રંથોમાં વિસ્તારથી કરવામાં આવેલ છે. માટે સમવાયઆધારિત હિંસા પણ કાલ્પનિક જ બની જાય છે. માટે નૈયાયિક દર્શનમાં પણ આત્માની હિંસા સંગત થઈ શકતી નથી. માટે અહિંસા વગેરે માટેનો પ્રયત્ન પણ વૃથા જ બની રહેશે. (૮/૧૫)

## 🛊 મનોયોગધ્વંસરૂપ હિંસા અસંગત 🛊

<u>ગાથાર્થ :-</u> વિશિષ્ટ મનોયોગનો નાશ આત્માનું મરણ છે અને એ જ હિંસા છે. આવું કહેવું પણ વ્યાજબી નથી. કારણ કે તાદેશનાશત્વ તો અર્થસમાજસિદ્ધ છે. <u>(૮/૧૬)</u>

<u>ટીકાર્થ:</u> "સ્મૃતિઅજનક-જ્ઞાનજનક એવા મનોયોગનો નાશ એ આત્માનું મરણ કહેવાય છે.

तिखंसा । इयं ह्यात्मनोऽव्ययेऽप्युपपत्स्यते । अतिसान्निध्यादेव हि शरीरखण्डनादात्माऽपि खण्डित इति लोकानामभिमानः, नाऽयं विशेषदर्शिभिरादरणीय' इति चेत् ?

न, तत्त्वस्य = उक्तध्वंसत्वस्य अर्थसमाजतः = अर्थवशादेव सिद्धेः, स्मृतिहेत्वभावादेव स्मृत्य-जननाच्चरममनःसंयोगस्याऽपि संयोगान्तरवदेव नाशात् ।

जनक-ज्ञानजनकमनःसंयोगस्य = स्मृत्यजनकत्वे सित शरीराऽविच्छिन्नज्ञानजनको य आत्माऽनुयोगिको मनःप्रतियोगिकः संयोगः तस्य ध्वंसः = विनाश एव आत्मनो मरणम् । सुषुप्तिपूर्वकालीनमनोयोगस्य स्मृतिजनकत्वान्न सुषुप्त्याद्यक्षणे मरणव्यवहारप्रसङ्गः । सुषुप्तिकालीनमनोयोगस्य ज्ञानाऽजनकत्वान्न जागरदशाऽऽद्यक्षणे मृत्युव्यवहतिप्रसिक्तः । मरणाऽव्यवहितपूर्वक्षणीयमनोयोगस्य ज्ञानकारणत्वेऽिप स्मृत्यकारणत्वात्तन्नाशे मृत्युव्यवहारसङ्गतिरेव । तत् = तादृशमरणमेव आत्मनो हिंसा व्यवहियते । इयं हि हिंसा आत्मनः अव्ययेऽिप = अविनाशेऽिप उपपत्स्यते, गगनघटसंयोगध्वंसवत्। न च गगनस्य नित्यत्वेऽिप घटस्याऽनित्यत्वात्तत्संयोगस्य ध्वंससम्भवेऽिप प्रकृताऽऽत्ममनःसंयोगस्य ध्वंसो न सम्भवित, उभयोरेव नित्यत्वादिति वाच्यम्, गगन-परमाणूनां नित्यत्वेऽिप गगनानुयोगिक-परमाणुप्रतियोगिकसंयोगविशेष-नाशोपलब्धेः प्रकृतेऽिप तत्सम्भवे बाधकाऽभावात् ।

अत्र स्याद्वादी उत्तरयित 'ने'ति । उक्तध्वंसत्वस्य = स्मृत्यजनकदेहाऽविच्छिन्नज्ञानजनकमनःसंयोगध्वंसत्वस्य अर्थसमाजतः = अर्थवशादेव = नानासामग्रीबलादेव सिद्धेः । तथाहि- मरणाऽव्यवहितपूर्वक्षणीयमनोयोगस्य स्मृत्यजनकत्वं हि स्मृतिहेत्वभावादेव, तत एव तेन स्मृत्यजननात्। चरममनःसंयोगस्य = मरणाऽव्यवहितपूर्वाऽऽत्ममनोयोगस्य संयोगाऽन्तरवदेव = अचरममनःसंयोगस्येव आत्ममनःसंयोगनाशक-सामग्र्या नाशात्, न तत्राऽधिकं किञ्चित् प्रविशति। ततश्च नैव शृङ्गग्राहिकान्यायेन कस्याऽपि प्रतिनियतस्य हिंसकत्वव्यवहारसम्भवः । यथा नीलरूपसामग्र्यभावाद् घटे नीलरूपाऽजनने घटनाशकसामग्र्या घटध्वंसजननेऽनीलघटनाशत्वमर्थसमाजिसद्धं भवति तथा ज्ञानजनकाऽऽत्ममनोयोगनाशकसामग्र्या चरममनःसंयोगध्वंसजनने स्मृतिसामग्र्यभावाच्चरममनःसंयोगे स्मृतिकारणत्विवरहेण स्मृत्यजनकज्ञानजनकमनःसंयोगध्वंसत्वमर्थसमाजिसद्धं भवति। न च तत् शृङ्गग्राहिकया कस्या अपि सामग्र्याः कार्यताऽवच्छेदकं

અને તે જ આત્માની હિંસા કહેવાય. આત્માનો નાશ ન થવા છતાં પણ આવી હિંસા સંગત થઈ શકે છે. વાસ્તવમાં આત્માનો નાશ ન થવા છતાં આત્મા અને શરીર અતિનજીક હોવાના કારણે શરીરનો નાશ થવાથી 'આત્મા પણ મરી ગયો' આ પ્રમાણે સામાન્ય જીવોને મિથ્યા અભિમાન થાય છે - પરંતુ આત્મા અને શરીર વચ્ચેના ભેદને જોનારા વિદ્વાનોએ તેવું ફોગટ અભિમાન આદરવા લાયક નથી."

ઉપરોક્ત નૈયાયિક કથન વ્યાજબી ન હોવાનું કારણ એ છે કે સ્મૃતિઅજનક જ્ઞાનજનક-મનોયોગધ્વંસત્વ અર્થસમાજથી જ સિદ્ધ થાય છે. આનું કારણ એ છે કે ચરમ મનસંયોગનો નાશ પણ અન્ય મનસંયોગના નાશની જેમ જ ઉત્પન્ન થાય છે. ફક્ત સ્મૃતિનો હેતુ ન હોવાથી જ તે ચરમ મનસંયોગ સ્મૃતિજનક બનતો નથી. એટલા માત્રથી કાંઈ તેવા મનોયોગનો નાશ કાંઈ તાત્ત્વિક હિંસાના વ્યવહારનું સમર્થન

तथा च नेयं हिंसा केनचित्कृता स्यादिति सुस्थितमेव सकलं जगत्स्यात् ।।१६।।

वक्तुं शक्यते, सामग्रीद्वयप्रयोज्यत्वात् । तथा च = नीलेतरघटध्वंसत्वावच्छिन्नसामग्र्या इव स्मृत्यजनक-ज्ञानजनकात्ममनःसंयोगनाशत्वाऽवच्छिन्नसामग्र्या अप्रसिद्धत्वप्रकारेण हि नेयं हिंसा केनचित्कृता स्यात्।

एतेन ब्राह्मणशरीरहत्यैव ब्रह्महत्येति प्रत्युक्तम्, मृतब्राह्मणशरीरदाहेऽपि तत्प्रसङ्गात् । न च मर-णोद्देश्यकत्वाऽभावादेवाऽयमदोष इति वक्तव्यम्, तदुद्देशेनापि मृतब्राह्मणदेहदाहे तदापत्तेः । ब्राह्मणात्मनस्तु नाश एव नेति ब्राह्मणं घ्नतोऽपि न सा हिंसा स्यात् । न च स्मृत्यजनकब्राह्मणशरीराऽविच्छिन्नज्ञान-जनकमनःसंयोगनाशाऽनुकूलव्यापार एव ब्रह्महत्येति वाच्यम्, चञ्चलस्य तादृशमनःसंयोगस्य स्वत एव नश्चरत्वात्, साक्षाद्घातानुपपत्तेश्च । न च ब्राह्मणशरीराऽविच्छिन्नदुःखविशेषाऽनुकूलव्यापारस्यैव हिंसात्व-मिति वक्तव्यम्, मूर्च्छितब्राह्मणदेहदाहे तदनापत्तेः, निद्रायामिव मूर्च्छायामपि दुःखाऽनुत्पत्तेः, नैयायिक-सम्मतमनोयोगविशेषविरहात् । वस्तुतस्तु शरीराच्छरीरिणः सर्वथा भेदे तच्छेदादिना शरीरिणो दुःखमपि भवितुं नार्हतीत्यधिकं (स्या.क.स्त.३/गा.३२) स्याद्वादकल्पलतायाम् ।।८/१६।।

કરી ન શકે. એકાંત નિત્ય આત્મવાદમાં કોઈના દ્વારા આત્માની હિંસા સંગત થઈ જ નહીં શકે. તેથી આખું જગત મોત, ખૂન વગેરેના ભયથી મુક્ત બનીને સ્વસ્થ બની જશે. (૮/૧૬)

વિશેષાર્થ :- અહીં નવ્ય નૈયાયિકો આત્માને એકાંત નિત્ય માનવા છતાં હિંસા, મૃત્યુ વગેરેની સંગતિ કરવા માટે એમ કહે છે કે → અમુક પ્રકારના આત્મમનઃસંયોગનો નાશ થવો એ જ આત્માનું મરણ છે. જો આત્મમનોયોગના નાશને મરણ કહેવામાં આવે તો જાગૃતિની પ્રથમ ક્ષણે સુષુપ્તિકાલીન મનોયોગનો નાશ થયેલ હોવાથી મરણનો વ્યવહાર થવાની આપત્તિ આવે. તથા જ્ઞાનજનક મનોયોગનો નાશ મરણ મનાય તો ઉપરોક્ત દોષ રવાના થવા છતાં સુષુપ્તિક્ષણે મોતનો વ્યવહાર થવાની સમસ્યા સર્જાય. કારણ કે તે ક્ષણે જ્ઞાનજનક જાગૃતિકાલીન મનોયોગનો નાશ થાય જ છે. તેના નિવારણ માટે સ્મૃતિઅજનક અને જ્ઞાનજનક મનોયોગના નાશને મરણરૂપે સ્વીકારવો જરૂરી બને છે. સુષુપ્તિપૂર્વક્ષણે જે જ્ઞાનકારણીભૂત મનોયોગ છે તે સ્મૃતિજનક હોવાથી તેનો નાશ થતાં નિદ્રાની પ્રથમ ક્ષણે મોતના વ્યવહારની સમસ્યા ઊભી નહિ થાય. મોતની પૂર્વ ક્ષણે જે આત્મમનઃસંયોગ હોય છે તે જ્ઞાનજનક હોવાની સાથે સ્મૃતિઅજનક પણ છે જ. કારણ કે તે કાલાંતરે સ્મૃતિને ઉત્પન્ન કરી શકતો નથી. આમ આત્મા અમર હોવા છતાં આત્મામાં રહેનાર ઉપરોક્ત મનોયોગનો નાશ થવાથી આત્માનું મરણ-ખૂન- હિંસા વગેરે વ્યવહાર થાય છે. ←

પરંતુ ગ્રંથકારશ્રી જણાવે છે કે નૈયાયિકની ઉપરની વાત બરાબર નથી. આનું કારણ એ છે કે મરણ તરીકે અભિપ્રેત કાર્યરૂપ ધ્વંસમાં રહેનાર સ્મૃતિઅજનક-જ્ઞાનજનક આત્મમનોયોગનાશત્વ નામનો ગુણધર્મ અર્થસમાજસિદ્ધ હોવાથી કોઈ વિવક્ષિત ચોક્કસ સામગ્રીનો કાર્યતાઅવચ્છેદક ધર્મ બની શકતો નથી. અર્થ = કાર્યજનક સામગ્રી, સમાજ = સમૂહ, સિદ્ધ = પ્રયુક્ત, અર્થસમાજસિદ્ધ = સામગ્રીસમૂહપ્રયુક્ત = અનેકવિધ સામગ્રીથી પ્રયુક્ત હોવાથી તથાવિધ નાશત્વ કાર્યતાઅવચ્છેદક ધર્મ બની શકતો નથી. કહેવાનો આશય એ છે કે ઘટની સામગ્રીથી ઘટ ઉત્પન્ન થાય છે અને નીલરૂપની સામગ્રીથી નીલરૂપ ઉત્પન્ન થાય છે. તેથી તે બન્ને સામગ્રીના ક્રમસર કાર્યતાઅવચ્છેદક ધર્મ બને છે ઘટત્વ અને નીલત્વ.

आत्मन एकान्तनित्यत्वाऽभ्युपगमे दूषणान्तरमाह-

शरीरेणाऽपि सम्बन्धो नित्यत्वेऽस्य न सम्भवी । विभुत्वेन च संसारः किल्पतः स्यादसंशयम् ।।१७।। शरीरेणाऽपीति । नित्यत्वे सित अस्य = आत्मनः शरीरेणाऽपि समं 'सम्बन्धो न सम्भवी। नित्यस्य हि शरीरसम्बन्धः पूर्वरूपस्य त्यागे वा स्यादत्यागे वा ? आद्ये स्वभावत्यागस्या-

आत्मनः एकान्तनित्यत्वाऽभ्युपगमे = अनित्यत्वाऽसम्भिन्ननित्यत्वाऽङ्गीकारे दूषणाऽन्तरमाह- 'शरीरे-णापी'ति । अध्यात्मसारेऽपि (अ.सा.१२/२८) कारिकेयमुपदर्शिता ग्रन्थकृता । 'उभयतः पाशा-रज्जु'रिति न्यायेन निग्रहीतुं विकल्पयुगलमारचयित – नित्यस्य इति। न चाऽऽकाशस्येव नित्यत्वे-परंतु नीलघटत्व तो डोઈ पण्ण सामग्रीनो अन्यताअवच्छेद्दड अनी ना शडे. डेम डे ते धर्म डोि એड सामग्रीथी प्रयुक्त नथी. परंतु अनेड सामग्रीथी प्रयुक्त छे. ते अ रीते डपाल(माटी)मां नीलइप न छोवाथी नीलिमन्न घट उत्पन्न थाय अने छथोऽाना प्रहार द्वारा तेनो नाश थाय तो नीलेतरघटनाशत्व हथोऽाप्रहारनो डार्थताअवच्छेद्दड धर्म न अने. परंतु घटनाशत्व डार्थताअवच्छेद्दड धर्म जने.

બરાબર આ જ રીતે પ્રસ્તુતમાં પણ ચાલુ જીવન વ્યવહારમાં જ્ઞાનજનક મનોયોગનાશ પોતાની સામગ્રી દ્વારા ઉત્પન્ન થાય છે તથા સ્મૃતિની સામગ્રી પણ ત્યારે વિદ્યમાન હોવાના લીધે તે જ્ઞાનજનક મનોયોગ સ્મૃતિજનક પણ હોય છે. પરંતુ મૃત્યુની પૂર્વક્ષણે સ્મૃતિની સામગ્રી ગેરહાજર હોવાથી તે જ્ઞાનજનક મનોયોગ સ્મૃતિનો અજનક બની જાય છે. તેથી જ્યારે તે ચરમ મનોયોગનો નાશ થશે ત્યારે તેમાં રહેનારો સ્મૃતિઅજનક-જ્ઞાનજનક આત્મમનોયોગનાશત્વ નામનો ગુણધર્મ કોઈ એક સામગ્રીથી પ્રયુક્ત નથી પણ અનેક સામગ્રીથી પ્રયુક્ત છે. સ્મૃતિઅભાવ-પ્રયોજક સામગ્રી દ્વારા નાશપ્રતિયોગીવિશેષણરૂપે સ્મૃતિઅજનકત્વ આવી જાય છે. તથા જ્ઞાનજનક-મનોયોગનાશક સામગ્રી દ્વારા જ્ઞાનજનક મનોયોગનાશત્વ ગુણધર્મ આવે છે. આમ વિભિન્ન સામગ્રીથી સ્મૃતિઅજનકત્વવિશિષ્ટ જ્ઞાનજનક આત્મમનોયોગનાશત્વ ધર્મ અભિપ્રેત કાર્યમાં આવવાના લીધે તે કોઈ એક સામગ્રીનો કાર્યતાઅવચ્છેદક બની ના શકે. તેથી 'બીજા જ્ઞાનજનક મનોયોગનો જે રીતે નાશ થય છે તે જ રીતે સ્મૃતિઅજનક જ્ઞાનજનક આત્મમનોયોગનો નાશ થશે' તેમ માનવું વ્યાજબી છે. ઘટનાશ જેનાથી થાય છે તેનાથી નીલઘટનો નાશ અને અનીલ-પીતાદિઘટનો નાશ થઈ શકે છે. મતલબ કે પૂર્વેના જ્ઞાનજનક મનોયોગના ધ્વંસની સામગ્રીથી જ મૃત્યુસમયે સ્મૃતિઅજનક જ્ઞાનજનક મનોયોગનો નાશ ઉત્પન્ન થઈ જશે. માટે 'ખૂની વગેરેએ માણસને માર્યો.' આવો વ્યવહાર અસંગત થઈ જશે. કારણ કે ખૂની માણસનું કાર્યતાઅવચ્છેદકર્ધન તાદશનાશત્વ નથી. માટે નવ્ય નૈયાયિકની ઉપરોક્ત માન્યતા વ્યાજબી નથી. (૮/૧૬)

આત્માને એકાન્તનિત્ય માનવામાં અન્ય દોષને બતાવતા પ્રંથકારશ્રી ફરમાવે છે કે 🗲

## એક-न्तिन्य आत्मानो हेह्संબंध असंभव

<u>ગાથાર્થ :-</u> આત્માને સર્વથા નિત્ય માનવામાં તેનો શરીર સાથે પણ સંબંધ સંભવી નહિ શકે. અને આત્મા સર્વવ્યાપી હોવાથી ચોક્કસ સંસાર પણ કલ્પિત જ થશે. (૮/૧૭)

<u>ટીકાર્થ:</u> આત્માને એકાન્તે નિત્ય માનવામાં આત્માનો દેહ સાથે સંબંધ પણ સંભવતો નથી. કારણ કે સર્વથા નિત્યનો શરીર સાથે સંબંધ માનવામાં બે વિકલ્પ ઉપસ્થિત થાય છે કે 'એકાન્ત નિત્ય આત્મા પોતાના પૂર્વ સ્વરૂપનો ત્યાગ કરે તો શરીર સાથે તેનો સંબંધ સંભવી શકે કે પછી પૂર્વસ્વરૂપનો ऽनित्यलक्षणत्वान्नित्यत्वहानिः, अन्त्ये च पूर्वस्वभावविरोधाच्छरीराऽसम्बन्ध एवेति । विभुत्वेन चाभ्युपगम्यमानेन हेतुना संसारोऽसंशयं कल्पितः स्यात् । सर्वगतस्य परलोकगमनरूपमुख्यसं-सारपदार्थाऽनुपपत्तेः । अथवा विभुत्वे च संसारो न स्यात्। स्याच्चेद्? असंशयं कल्पितः स्यादिति ऽप्यात्मनः शरीरेण साकं संयोगो नाऽसम्भवति वाच्यम्, आकाशस्याऽपि सर्वथानित्यत्वाऽनुपगमात्। आकाशस्यैकान्ततो नित्यत्वाऽभ्युपगमे तवाऽपि → ईशानाद् आकाशम् ← (बृ.जा.१/६) इति बृह-ज्जाबालोपनिषद्वचनस्य → एतस्मादात्मन आकाशः सम्भूतः ← (तै.२/१/१,उत्त.१/५) इति तैतिरी-योपनिषद्-वैष्णवीयनारायणोत्तरतापिनीयोपनिषदोः वचनस्य, → आत्मत आकाशः ← (छां.७/२६/२) इति **छान्दोग्योपनिषद्व**चनस्य, → तस्मादयमाकाशः  $\leftarrow$  (बृह.8/7/3) इति **बृहदारण्यकोपनिषद्व**चनस्य, → आत्मन आकाशः सम्भूतः ← (यो.चूडा.७२) इति **योगचूडामण्यूपनिषद्व**चनस्य → तस्मादात्मन आकाशः सम्भूतः ← (पै.९/३) इति पैङ्गलोपनिषद्वचनस्य, → आपः पृथिव्याः सूक्ष्मास्तु तेभ्यस्तेजसस्त-तोऽनिलः, तस्मादाकाशम् ← (वै.तर्ककाण्ड-ब्रह्मचिन्ताध्याय) इति वैखानसवचनस्य च विरोधप्रसङ्गो दुर्वार एव, तत्र स्पष्टमेवाकाशस्य जन्यत्वोक्तेः । पूर्वोत्तरकालाऽवच्छेदेनाऽऽकाशजननाऽजननस्वभाव-भेदादप्यात्मनः सर्वथानित्यत्वं बाध्यते । -> सनातनमेनमाहुरुताऽद्य स्यात् पुनर्नवः 🛨 (अथ.वे.१०/ ८/२३) इति अथर्ववेदवचनेनाऽप्यात्मनः कथञ्चिन्नित्यत्चमेव साध्यते, 'अणुरपि विशेषोऽध्यवसायकरः' इति न्यायेन स्वभावत्यागस्य वस्तुभेदसाधकतया अनित्यलक्षणत्वात् प्रकृते आत्मनो नित्यत्वहानिः = एकान्तनित्यत्वप्रच्युतिः दुर्वारैव । → सर्व आत्मा जायते पुरुषोत्तमातु ← (श्री कृ.१/१) इति वैष्णवीयया श्रीकृष्णपुरुषोत्तमसिद्धान्तोपनिषदा चात्मनः सर्वथा नित्यत्वं बाध्यते । शिष्टं स्पष्टम् । 'विभुत्वेन चे'त्या-नुपूर्व्यनुसारेणार्थयोजनां कृत्वा 'विभुत्वे न च संसार' इति सप्तम्यन्तपाठमङ्गीकृत्याऽर्थमायोजयति 'अथवे'ति । स्पष्टम् । तदुक्तं उपिमितिभवप्रपञ्चायां कथायामपि → सर्वत्रगश्च यो भद्र ! स क्व गच्छेत् कुतोऽपि वा ? ← (उप.प्रस्ता.४ षड्दर्शन. ) इति भाव्यम् ।

ત્યાગ કર્યા વિના જ તેનો દેહ સંબંધ થાય ? જો પ્રથમ વિકલ્પ સ્વીકારીને એમ કહેવામાં આવે કે 'એકાન્તનિત્ય આત્મા શરીરસંયોગ થતાં પૂર્વે જે પોતાનું સ્વરૂપ છે તેને છોડીને દેહસંલગ્ન થાય છે' તો આત્મામાં એકાન્ત નિત્યત્વ ગુણધર્મનો ઉચ્છેદ થશે. કારણ કે સ્વભાવનો-સ્વરૂપનો ત્યાગ કરવો એ તો અનિત્ય પદાર્થનું લક્ષણ છે. તથા બીજો વિકલ્પ માન્ય કરીને નૈયાયિક એમ કહે કે 'પૂર્વ સ્વભાવનો ત્યાગ કર્યા વિના જ આત્મા શરીર સાથે સંબંધ કરે છે' તો તે પણ ઉચિત નથી. આનું કારણ એ છે કે પૂર્વે જે દેહઅસંબંદ્ધત્વ સ્વભાવ હતો તે હાજર હોવાથી આત્માનો શરીર સાથે સંબંધ થઈ જ નહિ શકે, કારણ કે પૂર્વકાલીન શરીરઅસંબદ્ધત્વ સ્વભાવ દેહસંબંધનો વિરોધી છે-પ્રતિબંધક છે.

विभु. । વળી, નૈયાયિકમતે એકાન્ત નિત્ય એવો આત્મા વિભુ = સર્વવ્યાપી હોવાથી સંસાર પણ કલ્પિત બની જશે. એમાં કોઈ સંશય નથી. આનું કારણ એ છે કે સર્વવ્યાપી હોય તે એક સ્થાનેથી બીજા સ્થાને જઈ જ ના શકે. તેથી પરલોકગમનસ્વરૂપ તાત્ત્વિક સંસારપદાર્થ પણ અસંગત થઈ જશે.

અથવા એમ પણ કહી શકાય કે નૈયાયિકમાન્ય આત્મા વિભુ = સર્વવ્યાપી હોય તો સંસાર

योजनीयम् । तदिदमुक्तं-

"शरीरेणाऽपि सम्बन्धो नाऽत एवाऽस्य सङ्गतः । तथा सर्वगतत्वाच्च संसारश्चाप्यकत्पितः ।।" (अष्टक.१४/५) इति ।।१७ ।।

तिदयमुक्तं अष्टकप्रकरणेऽपि 'शरीरेणं'ति । तद्वृत्तिश्चैवम् → न केवलमिहंसादयो नित्ये सत्यात्मिन न सङ्गच्छन्ते, शरीरेणापि = देहेनापि सह सम्बन्धः = संयोगः न = नैव अत एव = निष्क्रियत्वादेव हेतोः, निष्क्रियस्य हि सम्बन्धिक्रया नोपपद्यते। अथवा अत एवेति नित्यत्वादेवेत्यर्थः। नित्यस्य हि शरीरसम्बन्धः पूर्वरूपत्यागे वा स्यादत्यागे वा ? अत्यागे चेत्तदा शरीरेणाऽसम्बद्ध एवासौ स्याच्छरीराऽसम्बद्धत्वलक्षणस्य पूर्वरूपस्य तदवस्थत्वात्। त्यागे चेत्तदा तदनित्यत्वम् स्वभावत्यागस्याऽनित्यत्वलक्षणत्वात्, अस्य इति नित्यात्मनः न = नैव सङ्गतो = युक्तः। तथा इति वाक्यान्तरोपक्रमार्थः, सर्वगतत्वात् = सकलभुवनव्यापकत्वात् । इष्यते च कैश्चिदात्मनो विभुत्वम् । यदाह-"मदीयेनात्मना युक्तं, दूरदेशादिवर्त्यपि । क्षित्यादि मूर्तिमत्त्वादेरस्मदीयशरीरवत् ।।" ( ) चकारान्निष्क्रियत्वान्नित्यत्वद्वाद्वा । किमित्याह संसारश्चापि, न केवलं शरीरसम्बन्धोऽस्य न सङ्गतः, संसारश्चापि तिर्यङ्-नर-नारक-नाकिनिकायसंसरणलक्षणो न सङ्गतः। संसरणं ह्यसर्वव्यापकस्यैव युज्यते सिक्रयस्य कथिञ्चिदिनत्यस्य चेति। चापि इति निपातद्वयमपि समुच्चयार्थम्, अपि च इत्यादिवत्। तथाहि सर्वगतत्वे निष्क्रियत्वे वा सत्यात्मनः सर्वत्र सर्वदा च भावात्र संसारः सङ्गतः। किं सर्वया न सङ्गतः ? इत्यत आह अकल्पितः = तात्विकः । कल्पितस्तु सङ्गच्छमानोऽपि न हेयोपादेयकोटि-मारोहित नभोऽम्भोरुह्विति ← (अष्टकवृत्ति १४/५) ।

एवं च विभुत्वेन संसाराऽभावे सित यदापन्नं तदुक्तं अष्टके → ततश्चोर्ध्वगितिर्धर्मादधोगितिरधर्मतः । ज्ञानान्मोक्षश्च वचनं, सर्वमेवौपचारिकम् ।। ← (अ.प्र.१४/६) इति । तद्वृत्तिस्त्वेवम् → ततश्च = एवं संसाराऽभावे सित ऊर्ध्वगितः = स्वर्गाद्यवाप्तिलक्षणा धर्मात् = अहिंसाद्यनुष्ठान-लक्षणात्, तथा अधोगितः = नारकाद्यवाप्तिरूपा अधर्मतो = अधर्मािखंसाद्यनुष्ठानरूपात्, तथा ज्ञानात् = पञ्चिविंशतितत्त्वाऽवबोधरूपात् मोक्षो = निखलकर्मनिर्मुक्तिलक्षणः, चशब्दः उक्तसमुच्चये, इतिशब्दोऽत्र लुप्तो द्रष्टव्यस्तेन इतिवचनम् = एतदर्थप्रतिपादनम् । किमित्याह- सर्वमेव = निरवशेषमेव, औपचारिकं = काल्पनिकमपारमार्थिकमित्यापत्रम्, अभ्युपगम्यते चोर्ध्वगितिर्धर्मादित्यादि साङ्ख्यैः । आह च ईश्वर-

જ ન સંભવે. (विभुत्वेन च संसार: किल्पत: આવો શબ્દક્રમ માનવાના બદલે 'विभुत्वे न च संसार:' આ મુજબ શાબ્દિક આનુપૂર્વી સ્વીકારીને પ્રસ્તુત અર્થઘટન થઈ શકે છે.) અને આત્માને વિભુ માનવા છતાં જો સંસાર સંભવી શકતો હોય તો તે સંસાર કાલ્પનિક જ હોય, વાસ્તવિક ન જ હોય. આ બાબતમાં કોઈ સંદેહ જ નથી. - આ પ્રમાણે બીજી રીતે પણ અર્થયોજના કરી શકાય છે.

માટે તો શ્રી અષ્ટકજીમાં હરિભદ્રસૂરીશ્વરજી મહારાજે જણાવેલ છે કે 'એકાન્તનિત્ય હોવાથી જ આત્માનો શરીર જોડે સંબંધ સંભવતો નથી. તથા નૈયાયિકમાન્ય આત્મા સર્વવ્યાપી હોવાથી અકલ્પિત = વાસ્તવિક સંસાર પણ સંભવશે નહિ.' (૮/૧૭)

परः शङ्कते-

कृष्णः- "धर्मेण गमनमूर्ध्वं, गमनमधस्ताद् भवत्यधर्मेण । ज्ञानेन चापवर्गो, विपर्ययादिष्यते बन्धः।। (साङ्ख्यकारिका-४४)" तथा "पञ्चिवंशतितत्त्वज्ञो, यत्र तत्राश्रमे रतः। जटी मुण्डी शिखी वापि, मुच्यते नात्र संशयः ।।"( ) इति  $\leftarrow$  (अष्टक.प्र १४/६ वृत्ति) इति। ततश्च  $\rightarrow$  अतित = सातत्येन सर्वत्र गच्छतीति आत्मा  $\leftarrow$  (ऐ.आ.सा.भा.२/४/१/२१) इति ऐतरेयारण्यकसायणभाष्योक्तात्मपदव्युत्पत्तिरिप न सङ्गच्छेत । इत्थञ्च 'स्वविषमूर्छितो भुजङ्गम आत्मानमेव दशित' इति न्यायोऽत्र प्रसरित ।

अथ विभुत्वेन संसरणाऽभावेऽपि यदोर्ध्वलोके स्वहेतोरेव भोगाऽऽयतनमस्य भवति तदोर्ध्वगतिरप-दिश्यते यदा त्वधस्तदाऽधोगतिरित्येवं भोगाऽऽयतनद्वारेणोर्ध्वगत्यादिरात्मनो भविष्यतीत्याशङ्कायामाह अष्टकप्रकरणकारः → भोगाऽधिष्ठानविषयेऽप्यस्मिन् दोषोऽयमेव तु । तद्भेदादेव भोगोऽपि, निष्क्रियस्य कुतो भवेत् ?।। ← (अ.प्र. १४/७) इति । तद्वृत्तिस्त्वेवम् → भोगो = विषयप्रतिभासिनो मनस आत्मनि स्फटिकोपाधिन्यायेन प्रतिबिम्बनम्। तथा चोक्तं विन्ध्यवासिना "पुरुषोऽविकृतात्मैव, स्वनिर्भास-मचेतनम् । मनः करोति सान्निध्यादुपाधिः स्फटिकं यथा ।।"( ) स्वनिर्भासमिति स्वाकारवन्तं पुरुषं मनः कर्तृभूतं करोतीति। "ततश्चेदृक्परिणतौ, बुद्धौ भोगोऽस्य कथ्यते। प्रतिबिम्बोदयः स्वच्छे, यथा चन्द्रमसोऽम्भसि।।" ( ) तस्य भोगस्याधिष्ठानमायतनं = भोगाधिष्ठानं यत्र बुद्धचहङ्कारेन्द्रियादौ प्रकृति-विकारे सित पुरुषस्य भोगो भवति तद् भोगाधिष्ठानं = शरीरम्। तद् विषयो यत्र संसारे स तथा। तत्रापि = भोगाधिष्ठानविषयेऽपि, न केवलं भोगायतनकल्पनारहिते इत्यपिशब्दार्थः, अस्मिन् इति संसारे दोषो = दूषणं अयमेव = एष एवानन्तरोदित ऊर्ध्वगत्यादिसंसाराऽपारमार्थिकत्वलक्षणः, यतो भोगाधिष्ठानं शरीरमेव, तेन च सह सम्बन्धो निष्क्रियत्वेनाऽऽत्मनो न युक्तः। तदभावात्तद्द्वारकः संसार औपचारिक एवेति । तुशब्दः पादपूरणे, तथा भोगाऽधिष्ठानकल्पनमसङ्गतमेव, भोगस्यैवात्मनोऽयुज्यमानत्वादित्येतदाह, तद्भेदादेवेति। इह तच्छब्देन क्रिया परामृश्यते, ततः क्रियाभेदादेव क्रियाविशेषत्वादेव भोगस्य, भोगो हि क्रियाविशेष एव। अतः भोगोऽपि = विषयोपभोगोऽपि, न केवलं भोगाधिष्ठानविषयः संसार इत्यपिशब्दार्थः, निष्क्रियस्य = सकलक्रियाकलापविप्रहीणस्यात्मनः कुतः = कस्माब्धेतोः भवेत् = जायेत? न कुतोऽपीति भावः ← (अ.प्र.१४/७ वृत्ति)। गगनरोमन्थन्यायाक्रान्तप्रतिबिम्बभोगवादाऽपाकरणं विस्तरतस्तु पातञ्जलयोगलक्षणद्वात्रिंशिकायां करिष्यामः (द्वा.द्वा.९९/२२-२७,भा.३,पृ.७९२-८९९) तथापि प्रकृते → अह अण्णे सुखदुक्खे अण्णो आतत्ति अणुहवो कस्स ?। आबाललोगसिद्धो ? तप्पडिबिंबातो तस्सेव।। फलिहमणिस्साऽलत्तगजोगातो रत्तयव्व एयंपि । तस्सेव तहापरिणाम-विरहतो सव्वहाऽ(न?)जुत्तं तस्स य तहपरिणामे परिणामित्तं पसज्जती तह य । ल्हायादि सहावत्ता तद्धम्मत्तं सुहादीणं 11 स्हद्क्खे सातेतरकम्मोदयजे जिणेहि पण्णत्ते । आयपरिणामरूवे ऊहाविन्नाणगम्मे ति  $\Pi$ एवं अणुहवसिद्धो घडपडसंवेदणादिभेदोऽवि । एगंतिणच्चपक्खे न संगतो बंध-मोक्खो य ण य णाणं णाणिस्सा एगंतेणेव जुज्जते अण्णं । पडिवत्तादी ण तओ तस्स हवेज्जा जहऽन्नस्स।। ← (धर्म.सं.२१४-२१९) इति **धर्मसङ्ग्रहणि**वचनानि विभावनीयानि जिज्ञासुभिः ।।८/१७।।

अदृष्टादेहसंयोगः स्यादन्यतरकर्मजः । इत्थं जन्मोपपत्तिश्चेन्नः तद्योगाऽविवेचनात् ।।१८।। अदृष्टादिति । अदृष्टात् = प्राग्जन्मकृतकर्मणो लब्धवृत्तिकात् देहसंयोगोऽन्यतरकर्मजः स्यात्, अवस्यो विभवोनोभगकर्माऽभावेऽपि वेदस्य मर्ववोनाऽन्यतरकर्मसभ्यवादिति। दृष्ट्यं जन्मवः - संसार-

आत्मनो विभुत्वेनोभयकर्माऽभावेऽपि देहस्य मूर्तत्वेनाऽन्यतरकर्मसम्भवादिति। इत्थं जन्मनः = संसार-स्योपपत्तिः (= जन्मोपपत्तिश्चेत्), ऊर्ध्वलोकादौ शरीरसम्बन्धादेवोर्ध्वलोकगमनादिव्यपदेशोपपत्तेः।

इत्थमपि विभुत्वाऽव्ययात् पूर्वशरीरत्यागोत्तरशरीरोपादानैकस्वभावत्वाच्च न नित्यत्वहानिः,

नित्यैकान्तवादी परः = नैयायिकः कुश-काशाऽवलम्बनन्यायेन संसारसम्भवं शङ्कते 'अदृष्टादि'ति । अध्यात्मसारेऽपि (अ.सा.१२/२९) कारिकेयमुपदर्शिता ग्रन्थकृता । प्राग्जन्मकृतकर्मणः = पूर्वभवोपार्जि-ताऽदृष्टसकाशात् लब्धवृत्तिकात् = प्राप्तफलदानकालात् कार्यजन्माऽभिमुखादिति यावत् जीवस्य देहसं-योगः = शरीरसम्बन्धविशेषः अन्यतरकर्मजः = आत्म-शरीराऽन्यतरक्रियाजन्यः स्यात् पर्वतमेषसंयोगवत् । आत्मनो विभुत्वेन = परममहत्परिमाणाश्रयत्वेन उभयकर्माभावेऽपि = शरीरात्मोभयसमवेतक्रियाविरहे उभयकर्मजन्यसंयोगस्य मेषद्वयसंयोगवत् विरहेऽपि देहस्य मूर्तत्वेन = अपकृष्टपरिमाणवत्त्वेन अन्यतर-कर्मसम्भवात् = अन्यतरकर्मजन्यसंयोगसम्भवात् । इत्थं = अन्यतरक्रियाजन्यस्याऽऽत्मदेहसंयोगस्य सम्भवप्रकारेण संसारस्य = तिर्यङ्-नर-नािक-नारकिनकायजन्मरूपस्य उपपत्तिः = सङ्गितः स्यात् । न चेत्थं जन्मव्यवहारसम्भवेऽपि जीवस्योध्वेलोकगमनादिव्यवहाराऽनुपपत्तिरिति वाच्यम्, ऊर्ध्वलोकादौ = देवलोकादौ शरीरसम्बन्धात् = देहसंयोगविशेषाद् एव ऊर्ध्वलोकगमनादिव्यपदेशोपपत्तेः = देवलोकगमनादिव्यवहारसङ्गतेः । इत्थमपि = अन्याऽन्यदेहसंयोगविशेषलक्षणसंसरणाऽभ्युपगमेऽपि आत्मनो विभुत्वा-ऽव्ययात् = परममहत्परिमाणाऽहानेः पूर्वशरीरत्यागोत्तरशरीरोपादानैकस्वभावत्वाच्य न नित्यत्वहानिः = नैवैकान्तनित्यत्वभङ्गप्रसङ्गः ।

ગાથાર્થ :- 'અદેષ્ટના લીધે અન્યતરકર્મજન્ય દેહસંયોગ આત્મામાં સંભવશે. આ રીતે જન્મની = સંસારની સંગતિ થઈ શકશે.' આમ ન કહેવું. કારણ કે તે શરીરસંયોગનું નિરૂપણ થઈ શકતું નથી.(૮/૧૮)

## કર્મજન્ય દેહસંયોગાદિ અસંગત

ટીકાર્થ:- "પૂર્વ જન્મમાં ઉપાર્જિત કરેલા અદષ્ટનો =કર્મનો જ્યારે ફળ આપવાનો કાળ આવે છે ત્યારે તેના નિમિત્તે દેહનો આત્મા સાથે સંયોગ થાય છે. જો કે આત્મા નિત્ય વિભુ હોવાથી તેમાં હલન-યલન વગેરે ક્રિયા સંભવતી ન હોવાથી ઉભયક્રિયાજન્ય દેહાત્મસંયોગ સંભવતો નથી. પરંતુ શરીર અસર્વગત હોવાથી પૂર્વોપાર્જિત કર્મના લીધે શરીરમાં હલન-ચલન વગેરે ક્રિયા ઉત્પન્ન થવા દ્વારા આત્મા અને દેહનો અન્યતરક્રિયાજન્ય = દેહ-આત્મા અન્યતર ક્રિયાજન્ય સંયોગ પર્વત-ઘટસંયોગની જેમ ઉત્પન્ન થઈ શકશે. આ રીતે જન્મની = સંસારની સંગતિ થઈ શકે છે. મતલબ કે ઊર્ધ્વલોકમાં રહેલા શરીર સાથે આત્માનો સંબંધ થવાથી 'આત્મા ઊર્ધ્વલોકમાં = સ્વર્ગમાં ગયો' તેવો વ્યવહાર સંગત થઈ શકે છે.

આ રીતે પણ આત્માનું સર્વવ્યાપીપણું બાધિત થતું નથી. તેમ જ આવું માનવામાં પૂર્વસ્વભાવનો ત્યાગ કે ઉત્તર સ્વભાવનું ગ્રહણ માનવાની પણ કોઈ આવશ્યકતા ઉપસ્થિત થતી નથી. કારણ કે 'પૂર્વશરીરનો ત્યાગ કરવો અને નવા શરીરનું ગ્રહણ કરવું' આવો એક જ આત્મસ્વભાવ અમે નૈયાયિક

एकत्र ज्ञाने नील-पीतोभयाऽऽकारवदेकत्रोक्तैर्क्त्वाभाव्याऽविरोधात्, कार्यक्रमस्य च सामग्र्यायत्त-त्वादित्याशयः। सिद्धान्तयति- <sup>२</sup>न, तद्योगस्य = शरीरसंयोगस्याऽविवेचनात् (=तद्योगाऽविवेचनात्)।

ननु सर्वथानित्यस्याऽऽत्मन उत्तरशरीरसम्बन्धः पूर्वस्वभावत्यागे स्यादत्यागे वा ? इति विकल्प-युगलमत्रोपतिष्ठते । आद्येऽनित्यत्वाऽऽपत्तिः, स्वभावत्यागस्याऽनित्यत्वव्याप्तत्वात् । अन्त्ये चोत्तरशरीराऽसम्बद्धत्वलक्षणस्य पूर्वरूपस्य तदवस्थत्वात् । न च पूर्वशरीरपरित्यागोत्तरशरीरपरिग्रहयोरेकस्वभावप्रयोज्यत्वं वाच्यम्, कार्यभेदस्य स्वभावभेदाऽऽक्षेपकत्वादिति चेत् ? अत्रोच्यते नैयायिकेन यद्वत बौद्धनये एकत्र ज्ञाने नील-पीतोभयाऽऽकारवत् = मिथोविरुद्धयोर्नीलाकार-पीताकारयोः समावेशवत् नैयायिकमते एकत्र = एकस्मिन्नात्मिन उक्तेकस्वाभाव्याऽविरोधात् = पूर्वशरीरत्यजनोत्तरशरीरग्रहण-लक्षणिवरुद्धकार्यद्वयकरणैकस्वभावाङ्गीकारे विरोधविरहात् । न च तादृगेकस्वभावोपगमे पूर्वस्मिन्नेव जन्मन्युत्तरभवधारणीयनानाशरीरपरिग्रहाऽऽपत्तिः, नित्यस्य सतः तदानीं तत्स्वभावसत्त्वादिति वाच्यम्, कार्यक्रमस्य च = तत्तदुत्तरभवधारणीयाऽनन्तशरीरपरिग्रहलक्षणकार्यगतस्य विभिन्नकालीनत्वलक्षणस्य क्रमिकत्वस्य हि सामग्र्यायत्तत्वात् = तत्तत्सामग्र्यधीनत्वात्, तत्तत्सामग्र्युपनिपातस्य क्रमिकत्वेन तत्तच्छरीरोपा-दानस्याऽपि क्रमिकत्वम्, एवमेव पूर्वशरीरत्यागोत्तरशरीरग्रहणयोरिप क्रमिकत्वं सङ्गगच्छत इति नैया-विकस्य आ-शयः = अभिप्रायः ।

सोऽयं बकबन्धन्यायाऽवसरः। तथाहि- 'बकग्रहणे क उपायः ?' इति केनचित् पृष्टे सित 'खर-तरिदनकरसम्पर्कात् तन्मस्तकिनिहितनवनीतिबन्दुभिर्नयनयोः पूर्णतायां तद्ग्रहणं सुकरिम'ित किश्चिदिव-पिश्चित् प्रत्युत्तरयित । न चैतदुपपद्यते । बकग्रहणमन्तरेण तन्मस्तके नवनीतप्रक्षेपाऽनुपपत्तेः । तिस्मिश्च गृहीते तत्प्रक्षेपोऽपि मुधा । तद्वदेव प्रकृते 'नित्यैकान्तात्मनः संसारः कथं सङ्गच्छेत ?' इति पर्यनुयोगे 'अन्यतरकर्मजदेहसंयोगादि'ित नैयायिकप्रत्युत्तरः प्रतिभाति, कूटस्थिनत्ये तादृशसंयोगोत्पादस्यैवाऽसम्भवादिति ।

प्रन्थकारः प्रकृते सिद्धान्तयित- 'ने'ति। शरीरसंयोगस्य अविवेचनात् = सम्यग् निरूपणाऽसम्भिविद्धानो मानीओ छीओ. आधी आत्मगत એકान्तिनित्यत्वनो पण्ण ઉच्छेद धवानी डोई समस्या ઉपस्थित निष्ठ धाय. अर्डी 'पूर्व देडनो त्याग अने नवा शरीरनुं ग्रेडण - आ के विरोधी क्रिया डोवाधी आत्मामां ते क्षेत्रेने डरवानो ओड स्वलाव मानी न शडाय' आ शंडा डरवी अस्थाने छे. आनुं डारण ओ छे डे नील अने पीत ओम के विरोधी आडारनो नील-पीति अलयविषयंड ओड ज्ञानमां समावेश धाय छे तेम पूर्वशरीरत्याग अने नूतनदेड ग्रेडण - आ के डार्य डरवानो ओड स्वलाव नित्य आत्मामां मानवामां डोई विरोध नथी. अलग-अलग समये पूर्वशरीरत्याग अने नूतनशरीर ग्रेडण रे डार्यमां के स्वलाव मानवानुं डारण ओ छे डे ते क्षे डार्यनी सामग्री डिमेड आवे छे. के डार्यमां के पूर्वोत्तर इम छे ते तेनी सामग्रीने आधीन छे. माटे तेवो स्वलाव मान्या सिवाय छुटडो ४ नथी." - आ प्रमाणे नैयायिड विद्वान डहे छे.

પરંતુ આ વાત વ્યાજબી નથી. કારણ કે એકાન્ત નિત્ય અને વિભુ એવા આત્મા સાથે આ રીતે નૈયાયિક અન્યતરક્રિયાજન્ય જે દેહસંયોગ માને છે તેનું સારી રીતે વિવેચન થઈ શકતું નથી. કેમ तथाहि- किमयमात्म-शरीरयोर्भिन्नो वा १स्यादिभन्नो वा? आद्ये १तत्सम्बन्धभेदादिकल्पनायामनवस्था। वात् । आद्ये = आत्मशरीरिभन्नसंयोगपक्षे स आत्मदेहसंयोगो येन सम्बन्धेनात्मिन वर्तते तस्यापि संयोगाद् भिन्नत्वे स येन सम्बन्धेन तत्र वर्तते तत्सम्बन्धस्य ततो भिन्नत्वे तत्रापि सम्बन्धाऽन्तरकल्पनाऽऽवश्यकीत्येवं तत्सम्बन्धभेदादिकल्पनायां अनवस्था = अप्रामाणिकानन्तसम्बन्धकल्पनानुपरितः प्रसज्यते। अन्त्ये च = आत्मानुयोगिक-शरीरप्रतियोगिकसंयोगस्यात्मदेहाऽभिन्नत्वपक्षे हि धर्मिद्वयातिरिक्तसम्बन्धाऽभावे = अनुयोगि-प्रतियोगिभिन्नसम्बन्धविरहे प्राप्ते सित देहाऽऽत्माऽभेदाऽऽपित्तलक्षणः अतिप्रसङ्गो दुर्निवारः; आत्माऽभिन्नसंयोगस्य देहाऽभिन्नत्वाऽङ्गीकारे आत्मनोऽपि देहाऽभिन्नत्वस्याऽऽवश्यकत्वात्, तदभिन्नाऽभिन्नस्य तदभिन्नत्वात् । ततश्च देहपाते आत्मनाशाऽऽपित्तरप्यपरिहार्या यद्वाऽऽत्मन इव शरीरस्याऽपि नित्यत्वापत्तिः ।

किञ्चैवं मुक्तात्मन्यपि संसाराऽऽपित्तः, मुक्तावात्मसत्त्वे तदिभन्नस्य शरीरप्रतियोगिकसंयोगस्याऽप्यव-श्यम्भावात् । **एतेना**ऽऽत्मानुयोगिक-शरीरप्रतियोगिकसंयोगस्याऽनुयोगिरूपतैव, मुक्तात्मिन देहसंयोगसत्त्वेऽपि देहविरहात्र संसाराऽऽपित्तिरित्यपि प्रत्याख्यातम्, शरीरप्रतियोगिकसंयोगस्यात्माऽभिन्नत्वे मुक्तात्मिन देहाऽऽ-पातात्, प्रतियोगिसम्बन्धसत्त्वे प्रतियोगिसत्त्वस्य न्यायप्राप्तत्वात् ।

एतेन → वायौ रूपसमवायेऽपि रूपाऽत्यन्ताभावोऽस्ति ← (त.चिं.प्र.खं.समवायवाद पृ.६५४) इति तत्त्वचिन्तामणिकारवचनं निराकृतम्, प्रतियोगिसम्बन्धसत्त्वे तत्सम्बन्धाऽवच्छिन्नतदभावोपगमे घटसंयोगवति કે તે સંયોગ શરીર અને આત્માથી ભિન્ન છે કે અભિન્ન ? જો પ્રથમ વિકલ્પ માન્ય કરીને નૈયાયિક દ્વારા એમ કહેવામાં આવે કે 'શરીર અને આત્માનો સંયોગ તે બન્ને કરતાં ભિન્ન છે' તો પ્રશ્ન એ ઊભો થશે કે જેમ આત્મા અને શરીર બન્ને પરસ્પર ભિન્ન હોવાથી પોતાનાથી અલગ એવા સંયોગ નામના સંબંધથી પરસ્પર જોડાય છે તેમ તે સંયોગ પણ આત્મા અને શરીરથી ભિન્ન હોવાના લીધે તે પણ પોતાનાથી ભિન્ન એવા અન્ય સંબંધથી આત્મા-દેહ જોડે જોડાશે. વળી, તે સમવાય સંબંધ પણ સંયોગથી ભિન્ન હોવાથી તેને સંયોગ સાથે સંબદ્ધ થવા માટે અલગ નવા સંબંધની કલ્પના કરવી પડશે. તે નવો સંબંધ પણ જો સમવાયથી જુદો હશે તો તેને સમવાય સાથે સંલગ્ન થવા નવા સંબંધની કલ્પના કરવી પડશે. આમ તેનો કોઈ અંત જ નહિ આવે. આ હકીકતને દર્શાવવા દાર્શનિક જગતમાં અનવસ્થા શબ્દનો પ્રયોગ કરવામાં આવે છે. તથા જો બીજો વિકલ્પ માન્ય કરીને નૈયાયિક એમ કહે કે 'શરીર અને આત્માનો સંયોગ તે બન્નેથી અભિન્ન છે' તો તેનો અર્થ એ થયો કે આત્મા અને દેહનો સંયોગ તે બન્ને સ્વરૂપ જ છે. તેના કરતાં અલગ નથી. આવું માનવામાં તકલીફ એ થશે કે આત્મા અને શરીર વિખૂટા હશે ત્યારે પણ તે બન્નેને પરસ્પર સંયુક્ત માનવા પડશે. કારણ કે તે સમયે પણ આત્મા અને શરીર બન્ને હાજર હોવાથી તત્સ્વરૂપ સંયોગ પણ નૈયાયિકની પ્રસ્તુત માન્યતા મુજબ હાજર જ છે. જો કે આત્મા તો વિભુ જ છે. તેથી તેના માટે કદાચ આવું સંભવિત ન બને તો પણ ઘટ-પટનો સંયોગ પ્રસ્તુત માન્યતા મુજબ ઘટ-પટથી અભિન્ન હોવાથી જ્યારે ઘટ અને પટ દૂર રહેલા હશે ત્યારે પણ 'ઘટ પટસંયુક્ત છે' એવો વ્યવહાર કરવાની આપત્તિ આવશે. કારણ કે તે

१. मुद्रितप्रतौ '... स्यादभिन्नो वा' इति पदं नास्ति । २. हस्तादर्शे 'तत्सम्बन्धसम्बन्धभेदा...' इति पाठः ।

अन्त्ये च धर्मिद्वयाऽतिरिक्तसम्बन्धाऽभावेऽतिप्रसङ्ग इति ।।१८।।

आत्मक्रियां विना च स्यान्मिताऽणुग्रहणं कथम् । कथं संयोगभेदादिकल्पना चापि युज्यते ? ।।१९।। आत्मेनि। आत्मनो यावत्स्वप्रदेशैरेकक्षेत्राऽवगाढपुद्गलग्रहणव्यापाररूपां क्रियां (=आत्म-

भूतले संयोगसम्बन्धाऽवच्छिन्नघटाऽभावाऽऽपत्तेः । **यद्वा धर्मिद्वयाऽतिरिक्तसम्बन्धाऽभावे** = आत्म-देहभिन्नसंयोगाऽनभ्युपगमे सित तुल्यन्यायेन घट-पटभिन्नसंयोगस्याऽप्यनभ्युपगमसिद्ध्या घटवियुक्तेऽपि पटे 'घटसंयुक्तः पट' इति प्रतीति-व्यवहारादिलक्षणः **अतिप्रसङ्गो** दुर्वार एव ।

इत्थमात्मविभुत्ववादे जन्माद्यनुपपत्तिरपरिहार्थेव । तदुक्तमात्मवैभवनिराकरणप्रसङ्गे ग्रन्थकृतैव न्याय-खण्डखाद्ये → न हि परिच्छिन्नस्यात्मनो देहान्तरसञ्चारो जन्मपदार्थः परैरिष्यते किन्त्ववस्थितस्यैव देहान्तरसम्बन्धः । तथा च योगिनामेकदा नानाकर्मफलोपभोगाय तुरङ्ग-कुरङ्ग-विहङ्गम-मतङ्गज-शम्बर-शूकर-घूक-किरात-शृगाल-बिडालादिशरीरपरिग्रहाऽभ्युपगमे एकत्र भवे भवसहस्रसङ्करस्य दुर्वारत्वात् ← (न्या.खं.खा.गा.७४/पृ. ६६४) इति । न चात एव कायव्यूहाभ्युपगम इति वाच्यम्, कायव्यूहकल्पनायाः क्लेशहानोपायद्वात्रिंशिकायां (द्वा.द्वा.२५/३१,भा.६,पृ.९७६८) निराकरिष्यमाणत्वादिति मा त्वरिष्ठाः ।

वस्तुतस्तु सर्वथा नित्ये आत्मिन कषायाद्यसम्भवेनाऽदृष्टस्याऽप्यसम्भव एव । तदुक्तं विद्यानन्द-स्वामिना पात्रकेशिरस्तोत्रे → परैरपिरणामकः पुरुष इष्यते सर्वथा प्रमाणविषयादितत्त्वपिरलोपनं स्यात् ततः । कषायिवरहात्र चास्य विनिबन्धनं कर्मिभः कुतश्च पिरिनिर्वृतिः क्षणिकरूपतायां तथा ? ।।

← (पा.के.२१) इति ध्येयम् ।

मरणभयादिपरिहारकृते त्वात्मनो नित्यत्वप्रदर्शनमस्माकमप्यभिमतमेव । एतेन → न मरिष्यिसि, न मरिष्यिसि । मा बिभेः ← (अथ.८/२/२४) इति अथर्ववेदवचनमि व्याख्यातम् । यथा चैतत् तथा विस्तरतो व्याख्यास्यामः कुतर्कग्रहनिवृत्तिद्वात्रिंशिकायाम् (द्वा.२३/२७,भा.६, पृ.९५९९) । ।८/१८।।

नैयायिकैरात्मनो निष्क्रियत्वाऽभ्युपगमात्र शरीराऽऽरम्भसम्भव इत्याह- 'आत्मे'ति । अध्यात्मसारेऽपि (१२/३०) कारिकेयमुपदर्शिता ग्रन्थकृता । यावत्स्वप्रदेशैः = सकलात्मप्रदेशैः एकक्षेत्राऽवगाढपुद्गल- ग्रहणव्यापाररूपां = येष्वेवाकाशप्रदेशेष्वात्मप्रदेशा अवगाढा तेष्वेवाऽऽकाशप्रदेशेषु ये पुद्गला अवस्थिता सभये घट-पटनुं स्व३५ तो विद्यमान ४ छे तथा संयोग तेनाथी अलिन्न छे. आवी समस्या जिली थती छोवाथी जीश्रे विङल्प मान्य इरी शङाय तेम नथी. तथा आ जे विङल्प सिवाय नैयायिङ पासे त्रीश्रे डोई पश्च विङल्प छे निष्ठे. तथी जेडान्त नित्य विलु आत्मद्रव्यनो शरीर साथे संयोग नैयायिङमते मानी शङातो नथी. (८/१८)

### 🏶 આત્મા સક્રિય છે 🕏

ગાથાર્થ :- આત્માની ક્રિયા વિના પરિમિત પરમાશુઓનું ગ્રહે પણ કેવી રીતે સંગત થશે ? તેમ જ સંયોગવિશેષ વગેરેની કલ્પના પણ કેવી રીતે સંગત થાય ? (૮/૧૯)

**ટીકાર્થ** :- આત્માના પ્રદેશો જે આકાશપ્રદેશમાં અવગાહીને રહેલા હોય તે જ આકાશપ્રદેશમાં રહેલા પુદ્દગલોને આત્મા ગ્રહણ કરી શકે છે. તથાવિધ પુદ્દગલોનું ગ્રહણ પોતાના તમામ આત્મપ્રદેશો क्रियां) विना च' मिताऽणूनां = नियतशरीराऽऽरम्भकपरमाणूनां ग्रहणं (=मिताऽणुग्रहणं) कथं स्यात् ? सम्बद्धत्वाऽविशेषे हि लोकस्थाः सर्व एव ते गृह्येरन् न वा केचिदपि, अविशेषात्। 'अदृष्टिविशेषान्मिताऽणुग्रहोपपत्तिर्भविष्यती'ति चेत्? न, अदृष्टे पुण्य-पापरूपे साङ्कर्याज्जाति-रूपस्य विशेषस्याऽसिद्धेः ।

ते एकक्षेत्रावगाढपुद्गला उच्यन्ते, तेषां ग्रहणव्यापारलक्षणां क्रियां विना च = हि नियतशरीराऽऽरम्भक-परमाणूनां = शरीरारम्भकानां परिमितपरमाणूनां ग्रहणं कथं = केन प्रकारेण स्यात् ? तदेव भावयति 'सम्बद्धत्वाऽविशेष' इत्यादि । स्पष्टम् ।

ननु अदृष्टिवशेषाद् मिताऽणुग्रहणोपपितः = शरीराऽऽरम्भकपरिमितपरमाणुपरिग्रहसङ्गितः भविष्यतीति चेत् ? न, अदृष्टे कर्माऽविद्या-माया-शक्त्यतिशय-पाशाद्यपराऽभिधाने पुण्य-पापरूपे = पुण्यत्व-पापत्वजा-तिविभक्ते साङ्कर्यात् जातिरूपस्य विशेषस्य नैयायिकमते असिद्धेः । तथाहि – शरीराऽनारम्भके पुण्ये पुण्यत्वमस्ति शरीराऽऽरम्भकताऽवच्छेदकजातिविशेषो नास्ति, नारकादिशरीराऽऽरम्भके पापे पुण्यत्वं नास्ति, शरीराऽऽरम्भकताऽवच्छेदकजातिविशेषोऽस्ति । इत्थं मिथो व्यधिकरणयोः पुण्यत्व-जातिविशेषयोः देवादिशरीराऽऽरम्भके पुण्ये समावेशात्साङ्कर्यमपरिहार्यम् । साङ्कर्यस्य नैयायिकमते जातिबाधकत्वान्न शरीरारम्भकताऽवच्छेदकरूपेणाऽदृष्टे जातिविशेषसिद्धिस्सम्भवति । कारणताऽवच्छेदकाऽसिद्धौ कथं परस्य तदाश्रयजन्यनिष्ठनैयत्यं सेत्स्यति ?

દ્વારા આત્મા કરે છે. આ હકીકત છે. પરંતુ જો આત્મા વિભુ હોય, સર્વથા નિત્ય હોય, એકાંતે નિષ્ક્રિય હોય તો સર્વ આત્મપ્રદેશો દ્વારા આત્મા નિયત શરીરને બનાવનારા અમુક ચોક્કસ પ્રકારના પુદ્દગલોને ચોક્કસ પ્રમાણમાં કઈ રીતે ગ્રહણ કરી શકે ? કારણ કે નૈયાયિક મતાનુસાર આત્મા વિભુ હોવાથી તમામ પુદ્દગલો સાથે તેનો સંયોગ રહેલો છે. તેના લીધે તમામ પુદ્દગલો એક સરખી રીતે આત્મા સાથે જોડાયેલ છે જ. તેથી પોતાના શરીરનું નિર્માણ કરવા માટે સમગ્ર વિશ્વના તમામ પુદ્દગલોને આત્મા પોતાના તમામ આત્મપ્રદેશો દ્વારા ગ્રહણ કરી લેશે. અથવા તો એક પણ પુદ્દગલપરમાણુને આત્મા ગ્રહણ નહિ કરે. કારણ કે ક્રિયા કર્યા વગર જ સર્વવ્યાપી આત્મા પુદ્દગલ ગ્રહણ કરે તો કાં તો તમામ પુદ્દગલનું ગ્રહણ કરશે, કાં તો એક પણ પુદ્દગલનું ગ્રહણ ન કરી શકે. કેમ કે પુદ્દગલમાં તો સંબદ્ધત્વ-અસંબદ્ધત્વ વગેરે સ્વરૂપ કોઈ વિશેષતા છે જ નહિ.

અહીં નૈયાયિક એવી દલીલ કરે છે કે → 'વિશેષ પ્રકારના અદેષ્ટના = કર્મના લીધે અમુક પ્રકારના પરિમિત પરમાણુઓને જ આત્મા ગ્રહણ કરે છે. મતલબ કે આત્મા સર્વવ્યાપી છે અને પુદ્રગલો બધે ફેલાઈને રહેલા છે. પરંતુ તે તે આત્માનું અદેષ્ટ = નસીબ જ એવા પ્રકારનું છે કે આત્મા અમુક જ પુદ્રગલોને ગ્રહણ કરીને શરીર બનાવે છે.' ← પરંતુ આ દલીલ વાહીયાત છે. કારણ કે શરીરારમ્ભકપુદ્રગલગ્રાહકતાઅવચ્છેદક ધર્મરૂપે આત્મગત અદેષ્ટમાં કોઈક વિશેષ પ્રકારની જાતિ માનવામાં આવે તો જ દાર્શનિક મર્યાદા મુજબ ઉપરોક્ત વાત હજુ સંગત થઈ શકે. પરંતુ સાંકર્ય દોષ આવવાના લીધે તે જાતિવિશેષનો અદેષ્ટમાં સ્વીકાર થઈ શકતો નથી. માટે તે જાતિવિશેષના કારણે અદેષ્ટમાં તેવી વિશેષતા આવતી નથી કે જે પુદ્દગલવિશેષના ગ્રહણમાં પ્રયોજક બને. સાંકર્ય આ રીતે આવશે. દુઃખને

१. हस्तादर्शे 'च' नास्ति । २. हस्तादर्शे 'स्यात्' पदं नास्ति ।

मिताऽणुग्रहार्थस्य विशेषस्य जातिरूपस्याऽदृष्टे <sup>१</sup>कल्पनाऽपेक्षया क्रियावत्त्वरूपस्याऽऽत्मन्येव कल्पयितुं युक्तत्वात् । तत्सङ्कोच-विकोचादिकल्पनागौरवस्योत्तरकालिकत्वेनाऽबाधकत्वात्,

ननु साङ्कर्यस्य नैयायिकनये जातिबाधकत्चेऽपि स्याद्वादिसिद्धान्ते जात्यबाधकत्चाज्जातिविशेष-स्याऽदृष्टिनिष्ठस्य सिद्धिर्न दुर्लभेत्याशङ्कायामाह- मिताऽणुग्रहाऽर्थस्य = शरीराऽऽरम्भकपरिमितपरमाणुग्रहण-नियामकस्य विशेषस्य जातिकपस्य प्रमाणान्तराऽसिद्धस्य अदृष्टे कल्पनाऽपेक्षया क्रियावत्त्वरूपस्य प्रमाणा-ऽन्तरसिद्धस्य विशेषस्य मिताऽणुग्रहणिनयामकस्य आत्मन्येव कल्पियतुं = स्वीकर्तुं युक्तत्वात् = युक्ति-सङ्गतत्वात् । सा जातिः नाऽदृष्टे प्रमाणाऽन्तरसिद्धा । क्रिया तु 'गच्छामि, आगच्छामि, पतामि, सरामी'त्या-द्यनुभवात्सार्वजनीनादात्मिन सिद्धैवेत्यवश्यक्लृप्तस्याऽऽत्मिनष्ठस्य क्रियावत्त्वस्य मिताऽणुग्रहणप्रयोजकत्व-कल्पने लाघवं स्पष्टमेव, 'धर्मिकल्पनातो धर्मकल्पना लघीयसी'ति न्यायात् । नैयायिकमते जातिविशेषलक्षणो धर्मी कल्प्यः तत्र च मिताऽणुग्रहप्रयोजकत्वलक्षणो धर्मोऽपि कल्पनीयः । जैनमते तु प्रमाणाऽन्तरसिद्धे आत्मिनष्ठे क्रियावत्त्वे केवलं मिताऽणुग्रहप्रयोजकत्वलक्षणो धर्म एव कल्पनीय इति भावः ।

ननु शरीराऽऽरम्भकपरमाणुष्येव क्रियाऽभ्युपगमान्नाऽऽत्मिन क्रियाकल्पनाया आवश्यकत्वमिति चेत्? न, आत्मन इव गगनस्यापि विभुत्वेन तेनाऽपि साकं तादृशसम्बन्धविशेषसिद्धिप्रसङ्गात्, 'अन्यवेश्मस्थिताद् धूमान्न वेश्मान्तरमग्निमद्' इति न्यायस्योभयत्र समत्वात् । किञ्च शरीरारम्भकपरमाणूनामनन्तत्वेन तेषु अनन्तक्रियोत्पादकल्पनापेक्षयाऽऽत्मन्येव क्रियायाः स्वीकारस्य लाघवसहकारेण न्याय्यत्वात् ।

नन्वात्मनः क्रियावत्त्वे सङ्कोच-विकोचादिकल्पनागौरवमितिरच्यते। अतो जातिरूपस्याऽदृष्टिनिष्ठस्य विशेषस्य कल्पनायामेव लाघवमिति चेत् ? न, तत्सङ्कोच-विकोचादिकल्पनागौरवस्य = आत्मिन सङ्कोच-विकासादिक्रियाऽङ्गीकाररूपस्य गौरवस्य उत्तरकालिकत्वेन = लाघवतर्कसहकृतप्रमाणाऽन्तरसिद्धकार्यकारण-वावनारा अदृष्टमां = पापमां पापत्वश्रति छे परंतु शरीरारम्भुध्र्मुश्व्याह्मुश्वाल्याह्मुश्वाने अहुण्य करिना श्वात्मारा अदृष्टमां = पापमां पापत्वश्रति छे परंतु शरीरारम्भुध्र्मुश्व्याह्मुश्वालेने अहुण्य करिना श्वार्मित्र किया देवलवना शरीरना निर्माण्य माट्रे अमुक्ष प्रकारना पुद्र्मुश्वाने अहुण्य करिवश्रेष छे परंतु पापत्व श्वाति नथी. श्वारे नारक्ष्मो छव श्वे शरीर जनावे छे तेना पुद्र्मुश्वाना आहुक्र अदृष्ट्यश्वेष्ममां पापत्व अने श्वितिश्वेष = A आ अन्ने रहे छे. आम परस्पर व्यधिकरण्य पापत्व + A अम अ धर्मोनो अक्ष्य समावेश थवो अ श्वार्म्य छे. आ सांक्ष्य होष नैयायिक्षमते श्वतिश्वार्म छे. पुष्पत्व-पापत्व तो श्वातिक्षेप प्रसिद्ध छे श्व. माट्रे तेने श्वतिक्षेप मानवा श्वरी छे. श्वारे सांक्ष्या विशेषता पण्य असिद्ध थि श्वरे. माट्रे 'अदृष्ट विशेषना वीध सर्वव्यापी आत्मा अध् प्यरायेला पुद्र्मुश्वोमांथी अमुक श्वरूण्यने अहुण्य करे छे.' आ नैयायिक कथ्य अप्रमाणिक ठरे छे.

# ફ્લમુખ ગીરવ નિર્દોષ

मिताणु. । વળી, પરિમિત ચોક્કસ પ્રકારના પુદ્દગલોને ગ્રહણ કરવા માટે અદેષ્ટમાં (=કર્મમાં) જાતિવિશેષની કલ્પના કરવાની અપેક્ષાએ આત્મામાં જ ક્રિયાવત્ત્વરૂપ વિશેષની કલ્પના કરવી વધુ વ્યાજબી છે. જો કે આત્મામાં ક્રિયા માનવામાં આત્માનો સંકોચ-વિકાસ વગેરે માનવો પણ જરૂરી બને છે.

## शरीराऽवच्छिन्नपरिणामाऽनुभवस्य सार्वजनीनत्वेन प्रामाणिकत्वाच्चेति भावः

भावोत्तरकालीनत्वेन अबाधकत्वात् = आत्मगतिक्रियावत्त्विनिष्ठिमिताऽणुग्रहप्रयोजकत्वाऽभ्युपगमबाधकत्वाऽ-योगात् । अयमाशयः- जातिसाङ्कर्यस्य 'धर्मिकल्पनातो धर्मकल्पना लघीयसी'ति न्यायस्य च बाधकत्वाद-दृष्टिनिष्ठवैजात्यलक्षणस्य विशेषस्य कल्पना नार्हित । तथा च मिताणुग्रहणमनुपपन्नं स्यात् । अतः तत्कृते 'गच्छामी'त्यादिसार्वलौकिकाऽबाधिताऽनुभवलक्षणप्रमाणात् सिद्धे आत्मनिष्ठिक्रयावत्त्वे 'धर्मिकल्पनातः....' इत्यादिन्यायसहकारात् मिताऽणुग्रहिनयामकताऽनुमीयते । इत्थञ्च कार्यकारणभावस्य प्रमाणतः सिद्धौ तदुत्तरकालोपस्थितमात्मगतसङ्कोच-विकोचादिक्रियाकल्पनागौरवं फलमुखत्वान्नात्मनिष्ठिक्रयावत्त्वे मिताऽणुग्रहप्रयोजकत्वं व्याहिन्ते, अन्यथा गौरवमात्रभयादण्ड-चक्र-चीवराऽदृष्ट-कुलालादिनिष्ठा प्रमाणप्र-सिद्धा घटकारणताऽपि व्याहन्येतेति भावः ।

ननु नव्यनैयायिकैः साङ्कर्यस्य जातिबाधकत्वाऽनङ्गीकारात्, फलमुखगौरवस्यापि क्वचिद् दूषण-त्वाच्चाऽदृष्टिनष्ठवैजात्यस्यैव मिताऽणुपिरग्रहप्रयोजकत्वं युक्तं, न त्वात्मिनष्ठस्य क्रियावत्त्वस्येत्याशङ्काया-माह शरीराऽविक्छिन्नपिरणामाऽनुभवस्य = स्वकीयदेहाऽविच्छिन्नसुख-दुःख-ज्ञानेच्छादिपिरणामानामनुभवस्य सार्वजनीनत्वेन = सार्वलौकिकत्वेन प्रामाणिकत्वाच्य । तथा चात्मनो देहपिरमाणवत्तासिद्धौ विभुत्वमेव बाध्यत इति सङ्कोच-विकाशादिकल्पनागौरवमि नात्र दूषणम् । एतादृशमनुभवमप्यपलप्यात्मनो विभुत्व-कल्पनं हि क्षीरं विहायाऽरोचकग्रस्तस्य सौवीररुचिमनुभवति ।

यत् न्यायकन्दल्यां श्रीधरेण → सर्वगतत्वेऽप्यात्मनो देहप्रदेशे ज्ञातृत्वं, नान्यत्र, शरीरस्य भोगायत-કેમ કે હાથીના ભવમાં શરીર મોટું હોવાથી આત્માનો વિકાસ (પહોળા થવું-ફેલાવું) માનવો પડશે તથા કીડીના ભવમાં દેહ નાનો હોવાના કારણે જીવનો સંકોચ (સંકેલાઈ જવું-નાના થઈ જવું) પણ માનવો પડશે. આવું ગૌરવ આત્માને સક્રિય માનવામાં ઉપસ્થિત થાય છે. પરંતુ આ ગૌરવ પ્રામાણિક છે. પરિમિતપુદ્દગલગ્રહણની વ્યવસ્થા નક્કી થઈ ગયા બાદ, પરિમિતપુદ્દગલગ્રાહકતા નિયામકનો નિર્ણય થઈ ગયા પછીના કાળમાં તે ગૌરવ ઉપસ્થિત થયેલ છે. (માટે તે ગૌરવ પૂર્વે પ્રમાણ દ્વારા નિર્ણીત થઈ ચૂકેલા આત્મગત સક્રિયત્વનો અપલાપ-વિરોધ-પ્રતિબંધ કરી શકે તેમ નથી. જેમ સૂતી વખતે ચાદરને પહોળી કરવામાં આવે છે અને જાગ્યા બાદ ચાદરને/શાલને સંકેલવામાં આવે છે. એટલા માત્રથી ચાદરનો નાશ થતો નથી. તેમ હાથીના શરીરમાં આત્મા પહોળો થાય છે અને કીડીના શરીરમાં આત્મા પોતાની જાતને સંકેલીને રહે છે. આવું માનવું યુક્તિસંગત છે. આ રીતે લાંબા-પહોળા-ટૂંકા થવા માત્રથી કાંઈ આત્માનો નાશ થતો નથી કે જેથી પ્રતિક્ષણ તથાવિધ નવા-નવા આત્માને માનવાનું પણ ગૌરવ ઉપસ્થિત થાય. વસ્તુસ્થિતિ એ છે કે એક વાર પ્રમાણ દ્વારા કાર્યકારણભાવ નક્કી થઈ જાય પછી ગૌરવ વગેરે દોષ આવે તો તે તેનો કદિ વિરોધ કરી શકતા નથી. બાકી તો દંડ, ચક્ર, ચીવર, કુલાલ, કપાલ, કપાલસંયોગ વગેરેને ઘટકારણ માનવામાં ગૌરવ હોવાથી તે બધામાં પ્રમાણસિદ્ધ કારણતાનો પણ અપલાપ થવાની સમસ્યા સર્જાશે.) વળી, બીજી એક મહત્ત્વની વાત એ છે કે 'આત્મા શરીરમાં ફેલાઈને રહેલો છે' આવો બધા લોકોનો નિર્વિવાદ અનુભવ છે. શરીરના કદ જેટલું જ આત્માનું કદ છે.' આવો સાર્વલૌકિક અસ્ખલિત-અબાધિત અનુભવ હોવાથી તે અનુભવને પ્રામાણિક માનવો જ પડે.

नत्वात्, अन्यथा तस्य वैयर्थ्यादिति ← (न्या.कं.) गदितं, तदसत्, अन्यशरीरस्य तत्रापि सत्त्वात् ज्ञानोत्पत्त्यापत्तेः। न च स्वशरीराऽभावान्नायं दोष इति वाच्यम्, स्वसंयुक्तत्वसम्बन्धेन तस्यापि स्वीयत्वात् । तथाहि- अधिकृतात्मनो हि स्वकीयेनापि शरीरेण सह संयोग एव सम्बन्धो नैयायिकादिमते सम्भवित, न त्वस्मत्पक्ष इव कथञ्चित्तादात्म्यम् । स चात्मनः सर्वगतत्वेन परकीयदेहेनाऽपि साकमिति । ततश्चाधिकृतात्मा यथा स्वदेहे सुख-दुःखानि भुङ्क्ते तथा परकीयदेहेऽपि भुञ्जीत । यदि वाऽधिकृतात्मनो यथा स्वदेहेन सार्धं संयोगः तथा परकीयात्मनामि । ततश्च यथा ते स्व-स्वदेहेषु सुख-दुःखानि भुञ्जते तथाऽधिकृतात्मशरीरेऽपि भुञ्जीरन् ।

ननु स्वाऽदृष्टोपगृहीतदेहविरहान्नेयमापत्तिरिति चेत्, तर्हि तज्ज्ञानादिहेतुत्वेन तस्यैवोपजीव्यत्वात्, तस्य च शरीरव्यापितयाऽऽत्मनोऽपि तथात्वसिद्धिः । एतेन → यथा राहुरदृश्योऽपि दृश्यते चन्द्र-मण्डले । तद्वत्सर्वगतोऽप्यात्मा लिङ्गदेहे हि दृश्यते ।। ← (शि.गी.१०/३३) इति शिवगीतावचनमपि निरस्तम्, 'गन्धस्याऽपि सर्वगतस्य पृथिव्यामेवाऽभिव्यक्तिः' इति वदतामपराजेयत्वापत्तेः । अत एवोक्तं विशेषावश्यकभाष्ये → जीवो तणुमेत्तत्थो जह कुंभो तग्गुणोवलंभाओ । अहवाऽणुवलंभाओ भिन्नम्मि घडे पडस्तेव ।। ← (वि.आ.भा.१५८६) इति । एतदनुसारेणोक्तं श्रीहेमचन्द्रसूरिभिः अन्ययोगव्यवच्छेद-द्वात्रिंशिकायां → यत्रैव यो दृष्टगुणः स तत्र कुम्भादिवद् निष्प्रतिपक्षमेतत् । तथापि देहाद् बिहरात्मतत्त्व्ववादोपहताः पठन्ति ।। ← (अन्ययो.द्वा.९)। देहमानतारतम्येऽपि जीवस्तु सम एव, → हित्थस्स य कुंथुस्स य समे चेव जीवे ← (भ.सू.७/८) इति व्याख्याप्रज्ञाप्तिवचनात् । तदुक्तं धर्मसङ्ग्रहण्यां अपि →

ण य सव्वगतो जीवो तणुमेत्ते लिंगदिरसणाओ तु । असव्वगते संसरणं कहं ? तेण सरीरमाणो सो।। आसज्ज कुंथुदेहं तित्तयमेत्तो गयम्मि गयमेत्तो । ण य संजुज्जित जीवो संकोय-विकोयदोसेहिं ।। जह दीवो महति घरे पलीवितो तं घरं पगासेति । अप्पप्पतरे तं तं एवं जीवो सदेहाइं ।।

← (धर्म.३६४-३६६) इति I

अथ शक्त्या ज्ञानात्मना वा विभुत्वमात्मनोऽभिमतम् चेत् ? तत्राऽस्माकमि सम्मितिरेव, केविलिसमुद्धातादावात्मनो व्यापकत्वाभ्युपगमात्, ज्ञानात्मनाऽऽत्मनो लोकाऽलोकव्यापित्वाच्च । तदुक्तं ग्रन्थ-कृतैव न्यायखण्डखाद्ये → शक्त्या विभुः स इह लोकिमतप्रदेशो, व्यक्त्या तु कर्मकृतसौवशरीरमानः। यत्रैव यो भवित दृष्टगुणः स तत्र, कुम्भादिविद्वशदिमत्यनुमानमत्र ।। ← (न्या.खं.खा.७०) इति। तदुक्तं श्रीबुद्धिसागरसूरिभिः अपि कृष्णगीतायां → नित्यः सर्वगतः पूर्णो ज्ञानेन व्यापकः प्रभुः ← (कृ.गी.५७) इति ।

आत्मनो व्यक्त्या व्यापकत्वे तु → शक्त्या आत्मा सर्वत्राऽवस्थितः स्वयंज्योतिः शुद्धो बुद्धः ← (हंसो.२) इति हंसोपनिषद्वचनानुपपत्तिरिप दुर्वारैव । सर्वदा सर्वथात्मनो विभृत्वे → अङ्गुष्ठमात्रः पुरुषः अङ्गुष्ठं च समाश्रितः ← (म.नारा.१६/३) इति महानारायणोपनिषद्वचनं → अङ्गुष्ठमात्रः पुरुषोऽन्तरात्मा सदा जनानां हृदये संनिविष्टः ← (कठो.३/१७, श्वेता.३/१३) इति कठोपनिषत्श्वेताश्वतरोपनिषद्वचनं → अणोरणीयान महतो महीयानात्माः ← (पार.९/३. श्वेता.३/२०. कठो.१/२/गुज्जू

तथा (च), आत्मनः क्रियां विना नियतशरीराऽनुप्रवेशाऽनभ्युपगमे सर्वेषां शरीराणां संयोगा-ऽविशेषेण सर्वभोगाऽवच्छेदकत्वाऽऽपत्तिभिया तदात्मभोगे तदीयाऽदृष्टविशेषप्रयोज्यसंयोगभेदादिकत्य-नाऽपि कथं युज्यते?

२०, शर.१८) इति पारमात्मिकोपनिषत्-श्वेताश्वतरोपनिषत्-कठोपनिषत्-शरभोपनिषदां वचनं, > अणीयान् व्रीहेर्वा यवाद्वा ← (छां.उ.३/१४/३) इति **छान्दोग्योपनिषद्**वचनं,  $\rightarrow$  अणोरणीयानहमेव ← (कै.२०) इति कैवल्योपनिषद्वचनं, → एषोऽणुरात्मा ← (मुं.३/१/९) इति च मुण्डकोपनिषद्वचनं परेषामनुपपन्नमेव।

ततश्च व्यक्त्या सङ्कोच-विकासशाली देहव्यापक एवात्माऽभ्युपगन्तुमर्हति । यथोक्तं पञ्च-**लिङ्गिप्रकरणे** → सो वि य संकोय-विकाससंगओ देहवावगो नियमा। भोगायणेणवि तस्स हंदि जोगो समो इहरा ।। ← (पं.लिं. ८३) इति । ततश्च द्रव्यतो व्यक्त्या आत्मवैभवसाधनं पाटच्चरविलुण्टिते वेश्मनि यामिकजागरणन्यायमनुसरति । किञ्चात्मनो विभृत्वे स्वस्मिन् क्रियादिप्रतीतिः, तीर्थगमनादेर-दृष्टहेतुत्वश्रवणादिकं च कथमुपपादनीयम् ? आत्मनो विभूत्वकल्पने च ज्ञानादीनामव्याप्यवृत्तित्वकल्पना-गौरवमप्यतिरिच्यत इत्यधिकमस्मत्कृतभानुमत्याम् (न्यायालोकटीका प्र.१/पृ.७९ टीका) ।

आत्मनो निष्क्रियत्वे दोषान्तरमाह 'तथे'ति । नैयायिकैरात्मनि क्रिया नाभ्युपगम्यते । तां विना च नियतशरीराऽनुप्रवेशोऽपि नाऽभ्यूपगन्तुं शक्यते । ततश्च स्वसंयुक्तत्वसम्बन्धेन सर्वे एव देहाः सर्वेषामात्मनां साधारणा एवात्मविभृत्वपक्षे । एवञ्च शरीरस्य भोगायतनत्वराद्धान्तात सर्वाण्येव शरीराणि सर्वेषामेवात्मनां भोगाऽऽयतनानि = सुख-दुःखान्यतरानुभवलक्षणभोगाऽवच्छेदकानि स्युः । तथा च सर्वेषा-मेवात्मनां भोगे सर्वेषामेव शरीराणामवच्छेदकविधया कारणत्वाऽऽपत्तिरपरिहार्या । तद्भिया = तद्भयनि-वारणकृते च नैयायिकैः 'समवायसम्बन्धेन तदात्मभोगत्वाऽवच्छिन्नं प्रति तदीयाऽदृष्टविशेषप्रयोज्यसंयोग-विशेषसम्बन्धेन शरीरस्य कारणते'ति वक्तव्यं स्यात् । परन्तु तदात्मभोगे = तदात्मसमवेतसुख-दुःखा-न्यतराऽनुभवं प्रति तदीयाऽदृष्टविशेषप्रयोज्यसंयोगभेदादिकल्पनाऽपि = कारणताऽवच्छेदकसम्बन्धविधया तदात्मसमवेत-शरीराऽऽरम्भक-विजातीयाऽदृष्टप्रयोज्यविलक्षणसंयोगादिस्वीकृतिरिप कथं = केन प्रकारेण युज्यते ? नैव सङ्गच्छत इत्यर्थः । तदयुक्तत्वं कथिमति चेत् ? उच्यते, आत्मनो विभुत्वेऽपि तच्छरी-

तथा. । તેમ જ આત્માને સર્વથા નિત્ય અને વિભુ માનવામાં એક બીજી તકલીફ એ છે કે સર્વવ્યાપી આત્મામાં ક્રિયા નહિ થઈ શકવાથી 'અમુક ચોક્કસ શરીરમાં જ આત્માનો (પાણી દૂધમાં ભળે તે રીતે) પ્રવેશ થયો છે, અન્ય શરીરમાં નહિ.' આવું સ્વીકારી શકાતું નથી. તથા આત્મા તો નૈયાયિક મતે સર્વવ્યાપી હોવાથી તમામ શરીરો સાથે આત્માનો સંયોગ તો એકસરખો જ છે. તેથી બધા જ શરીરો ભોગાવચ્છેદક બની જવાની સમસ્યા આવશે. અર્થાત એક જ દેહમાં સુખ-દુ:ખનો ભોગવટો આત્મા નહિ કરી શકે પરંતુ તમામ દેહમાં એક જ આત્માને સુખ-દુઃખનો અનુભવ થવાની સમસ્યા સર્જાશે. કારણ કે. વિવક્ષિત શરીરની જેમ બાકીના તમામ શરીરો સાથે સર્વવ્યાપી આત્માનો સંયોગ તો સરખો જ છે. (તેથી નારકશરીરઅવચ્છેદેન જે આત્માને દુઃખાનુભવ થતો હશે તે જ આત્માને દેવશરીરાવચ્છેદેન તે જ સમયે સુખાનુભવ થવા લાગશે. આત્માને વિભુ માનવામાં આ સૌથી મોટો ભય છે.) સર્વશરીરાવચ્છેદેન સુખ-દુઃખ અનુભવ થવાની સમસ્યાના ભયથી જો નૈયાયિક એમ કહે Jain Education International www.jainelibrar

अनन्तसंयोगभेदादिकल्पने गौरवात्।

अवच्छेदकतया तदात्मवृत्तिजन्यगुणत्वाऽवच्छिन्नं प्रति तादात्म्येन तच्छरीरत्वेन हेतुत्वे तु रस्य चञ्चलतया तच्छरीरचेष्टा-क्षेत्रादिभेदे तदीयाऽदृष्टिविशेषप्रयोज्यसंयोगिवशेषाणां भेदात् अनन्तसंयोग-भेदादिकल्पने = आत्मानुयोगिक-शरीरप्रतियोगिकाऽनन्तिवलक्षणसंयोगव्यक्तीनां कारणताऽवच्छेदकसम्बन्धकुक्षौ प्रवेशे अननुगमाऽऽपत्तेः, तावदन्यतमत्वेनानुगमे तु गौरवात् = कारणताऽवच्छेदकसम्बन्धगौरवा-ऽऽपातात् ।

ननु अवच्छेदकतया = अवच्छेदकतासम्बन्धेन तदात्मवृत्तिजन्यगुणत्वाविष्ठित्रं प्रिति तादात्म्येन = तादात्म्यसम्बन्धेन तच्छरीरत्वेन हेतुत्वे अङ्गीक्रियमाणे नाऽनन्तसंयोगभेदादिकल्पनागौरवप्रसङ्गः । प्रकृते अवच्छेदकतायाः कार्यतावच्छेदकसम्बन्धत्वं, तदात्मवृत्तिजन्यगुणत्वस्य कार्यतावच्छेदकधर्मता, तादात्म्यस्य के → 'ते आत्मानुं अदृष्टिविशेष अमुक्ष प्रकारना शरीर साथे थोक्डस प्रकारनो संयोग ઉत्पन्न करे छे. ते संयोगिविशेषनो आश्रय के देख अनशे ते देख ते आत्माना सुफ-दुःफना अनुलवनुं अवच्छेदक = नियामक अनशे. सर्व शरीरमां ते संयोगिविशेष न खोवाधी तमाम शरीरमां आत्माने सुफ-दुःफनो अनुलव थवानी समस्या अली निष्ठ थाय. ← तो आ वात पृष्ठ अराअर नथी. अरुष्ठ के आवुं मानवामां तो अनंत संयोगिवशेषनी ब्रह्मनानुं मुखागौरव उपस्थित थाय छे. (ते आ रीते - आत्मानेयायिक मते विलु छे. तथा शरीर आमथी तेम दोऽधाम करे छे. तथी पोताना सुफ-दुःफानुलवना अवच्छेदक शरीरना अवग-अवग स्थणे ते आत्माना संयोगिवशेषो अद्यत्म क्शे. अक्ष क आत्माना अक्ष क शरीर साथेना ते अदृष्टिशेषधी प्रयोक्षय संयोगिवशेषो स्थण्येह, देखच्छालेह अद्याना क्षेत्र क्षेत्र असती वफ्ते पृष्ठ शरीरनुं खलन-यलन यालु क रुखे छे. तथी आल्मेह, देखक्रियालेह, स्थण्येह ते संयोगिवशेषो नवा-नवा उत्पन्न थये क राफ्शे. ते तमाम अपरिमित संयोगिवशेषमां सुफ-दुःफानुलवनी नियामक्रता मानवानुं मुखागौरव नैयायिक्षमतमां उपस्थित थवाना लीधे नैयायिक्षमत व्याक्षी नथी.)

## અવચ્છેદક્તાસંબંધગર્ભિત કાર્યકારણભાવમાં વ્યભિયાર \*

अबच्छे. । અહીં નૈયાયિક ઉપરોક્ત ગૌરવનું નિવારણ કરવા માટે એવી દલીલ કરે છે કે → 'અવચ્છેદકતા સંબંધથી તદાત્મવૃત્તિ જન્યગુણ પ્રત્યે તાદાત્મ્ય સંબંધથી તત્શરીર કારણ છે. આ પ્રકારના કાર્યકારણભાવમાં કાર્યતાઅવચ્છેદકસંબંધ અવચ્છેદકતા છે. કાર્યતાઅવચ્છેદક ધર્મ છે તદાત્મવૃત્તિજન્યગુણત્વ. કારણતાઅવચ્છેદક સંબંધ છે તાદાત્મ્ય. કારણતાઅવચ્છેદક ધર્મ છે તદ્દેહત્વ. જો કે સુખ-દુ:ખનો અનુભવ તો આત્માને જ થાય છે. કારણ કે સમવાય સંબંધથી તે અનુભવ આત્મામાં રહેવા છતાં વિભુ આત્મામાં તે સુખાનુભવ વગેરે આત્મામાં સર્વત્ર ઉત્પન્ન નથી થતા. પરંતુ તે આત્માનું શરીર જે ભાગમાં રહેલ હોય છે તે ભાગમાં જ આત્મામાં સુખાનુભવ વગેરે ઉત્પન્ન થાય છે. મતલબ કે (જેમ સમવાય સંબંધથી વૃક્ષમાં કપિસંયોગ શાખાઅવચ્છેદેન ઉત્પન્ન થાય છે તેમ જ કપિસંયોગની અવચ્છેદિકા શાખા હોવાથી અવચ્છેદકતાસંબંધથી વૃક્ષવૃત્તિકપિસંયોગ શાખામાં ઉત્પન્ન થાય છે. તેમ) સમવાય સંબંધથી આત્મામાં સુખદુ:ખાનુભવ તે તે શરીરાવચ્છેદેન ઉત્પન્ન થવાના લીધે કાર્યતાઅવચ્છેદકીભૂત અવચ્છેદકતા સંબંધથી આત્મામાં સુખદુ:ખાનુભવ વગેરે તદાત્મવૃત્તિજન્યગુણ તે જ શરીરમાં ઉત્પન્ન થાય છે કે જે શરીર તાદાત્મ્ય बाल्या-दिभेदेन शरीरभेदाद् व्यभिचारः। अवच्छिन्नत्वसम्बन्धेन तद्व्यक्तिविशिष्टे 'तद्व्यक्तित्वेन कारणताऽवच्छेदकसम्बन्धता, तच्छरीरत्वस्य च कारणताऽवच्छेदकधर्मता। पूर्वोक्ताऽऽत्मनिष्ठप्रत्यासित्तवादिमते कारणताऽवच्छेदकसम्बन्धकोटावनन्तसंयोगविशेषादिप्रवेशकृतं यद्गौरवं तदत्र शरीरनिष्ठप्रत्यासित्तवादिमते नाऽऽपद्यते, कारणताऽवच्छेदकसम्बन्धादिकुक्षौ तदप्रवेशादेव । आत्मनिष्ठप्रत्यासित्तवादिपक्षे भोगलक्षणं कार्यमात्मिन सञ्जायते शरीरनिष्ठप्रत्यासित्तवादिपक्षे च तत् कार्यं शरीर उत्पद्यत इति विशेषः। यद्यप्यात्मिनष्ठप्रत्यासित्तवादिमते शरीरत्वस्यैव कारणताऽवच्छेदकत्वं, शरीरनिष्ठप्रत्यासित्तवादिमते च तदीयाऽदृष्टिविशेषाऽऽरब्धशरीरत्वस्य तत्त्वं तथापि अनन्तसंयोगविशेषादिकल्पनागौरवमत्राऽप्रसक्तमिति लाघवं स्पष्टमेव।

वस्तुतः शरीरनिष्ठप्रत्यासित्तमतमपि न चारु, यतोऽवच्छेदकतासम्बन्धावच्छिन्न-तदात्मवृत्तिजन्यगुणत्वाव-च्छिन्नकार्यतानिरूपिते तादात्म्यसम्बन्धाऽवच्छिन्नतच्छरीरत्वाऽवच्छिन्ने हेतुत्वे = कारणत्वेऽङ्गीक्रियमाणे तु बाल्यादिभेदेन = बाल्याद्यवस्थाविभेदेन शरीरभेदाद् = तत्तच्छरीरभेदात् व्यभिचारः = व्यतिरेकव्यभिचारो दुर्वारः । तथाहि- कारणविधया बाल्यशरीराऽभ्युपगमे तु युवावस्थाकालीनशरीरजन्ये तदात्मवृत्तिजन्यगुणे व्यतिरेकव्यभिचारः, बालावस्थाकालीनशरीराद् युवावस्थाकालिकदेहस्य नैयायिकमते भिन्नत्वात् । युवावस्था-कालीनदेहस्य कारणत्वाभ्युपगमे तु बाल्यशरीरजन्ये ज्ञानादौ व्यतिरेकव्यभिचारः, युवावस्थाकालीनशरीरवि-रहेऽपि तदुत्पादात् । तत्तश्च शरीरनिष्ठप्रत्यासित्तवादिमतमयुक्तमिति स्थितम् ।

ननु तत्तच्छरीरस्य तत्तद्गुणाऽवच्छेदकत्वं, तत्तद्गुणस्य च तत्तच्छरीराऽवच्छिन्नत्विमित **अवच्छिन्नत्व** सम्बन्धेन = स्वनिष्ठाऽवच्छेदकतानिरूपितावच्छेद्यतासम्बन्धेन तद्व्यक्तिविशिष्टे = बाल्यशरीरविशिष्टे तदा-त्मवृत्तिजन्यगुणे तादात्म्यसम्बन्धेन तद्व्यक्तित्वेन = बाल्यशरीरत्वेन हेतुत्वे = कारणत्वेऽङ्गीक्रियमाणे संअंध्यी तेना प्रत्ये डारण छे. आ डार्य-डारण्यावमां अद्देष्टिविशेष्यप्रयुक्त संयोगिवशेषने अवश्येद्दे तरीडे प्रवेश न आपेस डोवाथी पूर्वोक्त महागौरव दोषने अवश्य रहेतो नथी.' ←

પરંતુ નૈયાયિકની આ વાત પણ વ્યાજબી નથી. આનું કારણ એ છે કે ઉપરોક્ત કાર્યકારણભાવમાં વ્યભિચાર દોષ આવે છે. આશય એ છે કે ઉમર વધે તેમ તેમ શરીર બદલતું જાય છે. બાલ, કુમાર, કિશોર, યુવાન, પ્રૌઢ, વૃદ્ધ વગેરે અવસ્થામાં કાંઈ એકનું એક શરીર હોતું નથી. તેથી તદાત્મવૃત્તિજન્યગુણ પ્રત્યે ઉપરોક્ત વિવિધ શરીરોમાંથી કયા શરીરને કારણ માનવું તે વણઉકેલી સમસ્યા છે. જો બાલ શરીરને તેનું કારણ માનવામાં આવે તો યુવાવસ્થામાં બાલશરીર ન હોવા છતાં તદાત્મવૃત્તિજન્યગુણ તો ઉત્પન્ન થાય જ છે. આમ વિવિધત કારણ વિના કાર્ય ઉત્પન્ન થવાથી વ્યતિરેક વ્યભિચાર દોષ સ્પષ્ટ રીતે તરવરી આવે છે. તથા જો યુવાન શરીરને કારણ માનવામાં આવે તો બાલ્યવયમાં તે ન હોવા છતાં તદાત્મવૃત્તિજન્યગુણ ઉત્પન્ન થવાથી કરીથી વ્યતિરેક વ્યભિચાર આવે જ છે. માટે નૈયાયિકમાન્ય કાર્યકારણભાવ બરાબર નથી.

अवच्छित्र. । ઉપરોક્ત વ્યભિચારનું નિવારણ કરવા માટે જો નૈયાયિક એમ કહે કે → અવચ્છિત્રત્વસંબંધથી તદ્વ્યક્તિ વિશિષ્ટ પ્રત્યે તદ્વ્યક્તિત્વરૂપે તદ્વ્યક્તિને કારણ માનવાથી ઉપરોક્ત વ્યતિરેક વ્યભિચારનો કોઈ અવકાશ નહિ રહે. કહેવાનો આશય એ છે કે પૂર્વે બતાવેલ કાર્યકારણભાવ મુજબ અવચ્છેદકતાસંબંધથી જે શરીરમાં જે સુખાનુભવ વગેરે તદાત્મવૃત્તિ જન્યગુણો ઉત્પન્ન થતા હતા.

१. हस्तादर्शे 'तत्त्वेन' इति पाठः । सोऽपि शुद्धः ।

## हेतुत्वे तु सुतरां गौरवमिति न किञ्च<mark>िदेतद् । अधिकं **लतायाम्** ।।१९।।</mark>

व्यतिरेकव्यभिचाराऽवकाशो नास्ति । तथाहि- प्रकृतेऽवच्छेदकतायाः कार्यताऽवच्छेदकसम्बन्धत्वं, अवच्छित्र-त्वस्य कार्यताऽवच्छेदकताघटकसम्बन्धत्वं, कार्यताऽवच्छेदकत्वञ्च बाल्यशरीरादेः । स्वावच्छिन्नत्वसम्बन्धेन बाल्यशरीरविशिष्टः चैत्रात्मवृत्तिजन्यज्ञानादिगुणोऽवच्छेदकतासम्बन्धेन चैत्रीयबाल्यशरीरे उत्पद्यते तत्र च तादात्म्यसम्बन्धेन तत्कारणीभूतं चैत्रीयबाल्यशरीरं सदेव । चैत्रीययुवावस्थाकालीनशरीरञ्च न तत्कारणमिति तद्विरहेऽपि व्यतिरेकव्यभिचाराऽवकाशो नास्त्येव । स्वावच्छिन्नत्वसम्बन्धेन युवावस्थाकालीनशरीरविशिष्टः चैत्राऽऽत्मवृत्तिजन्यगुणोऽवच्छेदकतासम्बन्धेन चैत्रीययुवशरीरे उत्पद्यते तत्र च तादात्म्यसम्बन्धेन तत्कारणीभृतं चैत्रीययुवशरीरं नाऽसत् । चैत्रीयबाल्यशरीरञ्च न तत्कारणिमति तद्विरहेऽपि व्यतिरेकव्यभिचाराऽवकाशो नास्त्येवेति शरीरनिष्ठप्रत्यासिनवाद्याशयः

व्यतिरेकव्यभिचारवारणकृते निरुक्तकार्यकारणभावप्रतिपादनमपि न सम्यक्, यत ईदृशे हेतृत्वे स्वी-क्रियमाणे तु एकस्याप्यात्मनः तत्तदवस्थाभाविशरीरनानात्वात्तादृशाऽपरिमितकार्यकारणभावोपगमेन सुतरां कार्यताऽवच्छेदकाऽऽनन्त्यप्रयुक्तमनन्तकार्यकारणभावस्वीकारापत्तिलक्षणं गौरवम् । आत्मनिष्ठप्रत्यासत्तिपक्ष-प्रसक्तानन्तसंयोगविशेषादिकल्पनागौरवपरिहारकृते शरीरनिष्ठप्रत्यासत्त्या कार्यकारणभावाश्रयणे प्रत्युत महागौरवापत्तिरिति खल्वाटतालीयन्यायप्रसिक्तः । तदुक्तं भर्तृहरिणा नीतिशतके → खल्वाटो दिवसे-श्वरस्य किरणैः सन्तापितो मस्तके, वाञ्छन्देशमनातपं विधिवशात्तालस्य मूलं गतः । तत्राप्यस्य महा-फलेन पतता भग्नं सशब्दं शिरः, प्रायो गच्छति यत्र भाग्यरहितस्तत्रैव यान्त्यापदः ।। ← (नी.श. ९०) इति । इति हेतोः तुषकण्डनन्यायेन न किञ्चित् एतत् = शरीरनिष्ठप्रत्यासत्तिवादिप्रतिपादनम्। न चास्तु तर्हि सक्रियत्वमप्यात्मनीति न शरीरसंयोगादेरनुपपत्तिरिति वक्तव्यम्, एवं सत्यात्मवैभवैकान्त-તે શરીરથી તે સુખાનુભવ વગેરે અવચ્છિત્ર બનશે. અર્થાત્ તે જન્યગુણો શરીરઅવચ્છિત્ર બનશે. તેથી સ્વઅવચ્છિત્રત્વસંબંધથી તે જન્ય ગુણો તે શરીરથી વિશિષ્ટ બનશે. અર્થાત્ સ્વઅવચ્છિત્રત્વસંબંધથી તદ્વ્યક્તિવિશિષ્ટ તદાત્મવૃત્તિજન્યગુણ બનશે. આ કાર્ય છે. તેનું કારણ છે તદ્વ્યક્તિ = તે શરીર. આ રીતે જે કારણ તરીકે અભિપ્રેત છે તે જ કાર્યતાઅવચ્છેદક કોટિમાં વિશેષણરૂપે પ્રવેશી જાય છે. તેથી વ્યતિરેકવ્યભિચારનો અવકાશ નથી આવતો. અવચ્છિત્રત્વસંબંધથી બાલશરીરવિશિષ્ટ સુખાનુભવ આદિ તદાત્મવૃત્તિજન્યગુણ પ્રત્યે તે બાલશરીર કારણ છે. યુવાશરીરવિશિષ્ટ તથાવિધ ગુણ પ્રત્યે તે યુવાશરીર કારણ છે. બાલશરીરની ગેરહાજરીમાં જે અવચ્છિત્રત્વસંબંધથી યુવાશરીરવિશિષ્ટ તદાત્મવૃત્તિ સુખાનુભવ આદિ જન્ય ગુણ ઉત્પન્ન થાય છે તેના પ્રત્યે બાલશરીર કારણ નથી પરંતુ તે યુવાશરીર કારણ છે. આથી વ્યતિરેક વ્યભિચારને કોઈ જ અવકાશ પ્રસ્તૃત કાર્યકારણભાવમાં નથી આવતો.  $\leftarrow$ 

પરંતુ વિચાર કરવામાં આવે તો આ કાર્યકારણભાવ પણ વ્યાજબી નથી. આનું કારણ એ છે કે આ રીતે કાર્યતાઅવચ્છેદક કોટિમાં અનન્ત શરીરનો પ્રવેશ થવાથી અનન્ત કાર્યકારણભાવનો સ્વીકાર કરવાની આપત્તિ આવશે. આવા મહાગૌરવરૂપ દોષનો સ્વીકાર કરવાના બદલે લાઘવથી આત્મામાં સક્રિયત્વ માનવું ઉચિત છે. આ બાબતમાં વધુ જિજ્ઞાસુ વ્યક્તિ શાસ્ત્રવાર્તાસમુચ્ચય ગ્રન્થની મહોપાધ્યાયજીકૃત સ્યાદાદકલ્પલતા નામની વ્યાખ્યા જોઈ શકે છે. અહીં તો દિશાસૂચન માત્ર કરેલ છે.(૮/૧૯)

# अनित्यैकान्तपक्षेऽपि हिंसादीनामसम्भवः । नाशहेतोरयोगेन क्षणिकत्वस्य साधनात् ।।२०।। अनित्येति । अनित्यैकान्तपक्षेऽपि = क्षणिकज्ञानसन्तानरूपाऽऽत्माऽभ्युपगमेऽपि हिंसादीनाम-

नित्यत्वादित्यागेनाऽस्मत्सिद्धान्तप्रवेशाऽऽपातात्।

तदुक्तं अष्टकप्रकरणे → इष्यते चेत्क्रियाप्यस्य, सर्वमेवोपपद्यते । मुख्यवृत्त्यानद्यं किन्तु, परिस-द्धान्तसंश्रयः।। ← (अ.प्र.९४/८) इति । तद्वृत्तिस्त्वेवम् → इष्यते = अभ्युपगम्यते, चेत् = यिद, क्रियापि = काचित् शरीरसम्बन्धनादिका, क्रिया ताविदेष्टैवेति प्रतिपादनार्थोऽपिशब्दः, अस्य = नि-त्यात्मनः, इह तदेति शेषो दृश्यः। ततश्च तदा सर्वमेव = निःशेषमेव यत्पूर्वमिहंसादिकमनुपपद्यमानतया प्रतिपादितं तत् उपपद्यते = घटते। कथमित्याह, मुख्यवृत्त्या = पारमार्थिकतया, न पुनः क्रियानभ्युपगमे इवामुख्यवृत्त्या, अनघं = निर्दोषम्, अनुपचारवृत्त्योपपद्यमानत्वात्, किन्तु = केवलमेतावान् दोषो यदुत परिसद्धान्तसंश्रयः जैनाभ्युपगतपरिणामवादाऽऽश्रयणमिति। न चैतन्निग्रहस्थानमप्यतिदुष्करमनिभिनेवेशिनां मुमुक्षूणामिति। तदेवमेकान्तनित्याऽऽत्मवादिमतेऽहिंसादीनि न घटन्त इति स्थितम् ← (अ.प्र.वृ.९४/८) इति। इत्थञ्चैकान्तनित्यात्मवादे हिंसादिविचारोऽजातपुत्रनामोत्कीर्तनन्यायमनुसरतीति स्थितम्। ततश्च 'त्यजेदेकं कुलस्यार्थे' इति न्यायेन 'न हिंस्यात् सर्वभूतानि' (छान्दो.८,कृ.पु.२/१६/९,प.पु.९/५५/९,म.भा. शांति.२८४/६) इत्यादीनां भूयसीनां अहिंसादिश्रुतीनां प्रागुपदर्शितप्रतीतीनां लाघवयुक्तीनाञ्चानुग्रहाय मुच्यतां आत्मन्येकान्तनित्यत्वाऽभिनिवेश एक एव । अधिकं प्रकृतप्रमेयप्रतिपादनं लतायां = स्याद्वादकल्पलतायां शास्त्रवार्तासमुच्चयबृहद्दीकायाम् । इत्थं सर्वथानित्यात्मसाधकानां नैयायिकतर्काणां निराकरणे मीमांस-कादितर्काणां प्रधानमल्लिनबर्हणन्यायेन निराकरणमवगन्तव्यम् ।।८/१९।।

नित्यैकान्तपक्षे हिंसादीनामसम्भवमुक्त्वाऽनित्यैकान्तपक्षे तमेवाह 'अनित्ये'ित । इयमि कारि-कोपदर्शिता ग्रन्थकृता अध्यात्मसारे (अ.सा.१२/३३) । → सौगताः किलेत्थं प्रमाणयन्ति 'सर्वं सत् क्षणिकं यतः सर्वं तावद् घटादिकं वस्तु मुद्गरसिन्नधौ नाशं गच्छत् दृश्यते । तत्र येन स्वरूपेणान्त्या-वस्थायां घटादिकं विनश्यित तच्चेत्स्वरूपमृत्पन्नमात्रस्य विद्यते तदानीमृत्पादानन्तरमेव तेन नष्टव्यमिति व्यक्तमस्य क्षणिकत्वम् । अथेदृश एव स्वभावस्तस्य हेतुतो जातो यत् कियन्तमि कालं स्थित्वा विनश्यित । एवं तर्हि मुद्गरादिसिन्निधानेऽपि एष एव तस्य स्वभाव इति पुनरप्यनेन तावन्तमेव कालं स्थातव्यमिति नैव विनश्येदिति सोऽयमदित्सोः विणजः प्रतिदिनं पत्रलिखितश्वस्तनदिनभणनन्यायः ← (स्या.मं.पृष्ठ-१२८) इति व्यक्तं स्याद्वादमञ्जर्यां सौगतदर्शनवार्तायाम् । परमेवं हिंसादीनां मुख्य-

## 🛊 સર્વથા ક્ષણિક્ત્વપક્ષમાં હિંસાદિનો અસંભવ 🏶

ગાથાર્થ :- એકાન્ત ક્ષિણિકત્વ પક્ષમાં પણ હિંસા વગેરેનો સંભવ નથી. કારણ કે નાશકારણિવરહરૂપ હેતુ દ્વારા ક્ષિણિકત્વની સિદ્ધિ કરવામાં આવે છે. (૮/૨૦)

**ટીકાર્થઃ** ક્ષિણિકવાદી બૌદ્ધ વિદ્વાનો આત્માને ક્ષિણિક જ્ઞાનની સંતતિ = પરંપરાસ્વરૂપ માને છે.

सम्भवो = मुख्यवृत्त्याऽयोगः, नाशहेतोरयोगेन = क्षयकारणस्याऽयुज्यमानत्वेन क्षणिकत्वस्य = क्षणक्षयित्वस्य साधनात्। इयं हि परेषां व्यवस्था- नाशहेतुभिर्घटादेर्नाशस्ततो १भिन्नोऽभिन्नो वा विधीयेत ? आद्ये घटादेस्तादवस्थ्यम् । अन्त्ये च घटादिरेव कृतः स्यात् इति स्वभावत एवोद-याऽनन्तरं विनाशिनो भावा इति ।

वृत्त्या = निरुपचिरितरीत्या अयोगः, अन्यथा तिसिद्धान्तिवरोधप्रसङ्गात् । तदुक्तं अष्टकप्रकरणे → क्षणिकज्ञानसन्तानरूपेऽप्यात्मन्यसंशयम् । हिंसादयो न तत्त्वेन, स्विसिद्धान्तिवरोधतः ।। ← (अ.प्र. १५/१) इति । तद्वृत्तिः → क्षणः = परमिनकृष्टः कालः, सोऽस्यास्तीति क्षणिकम् । तच्च तज्ज्ञानं च चैतन्यं = क्षणिकज्ञानम्, तस्य सन्तानः = प्रवाहः स एव रूपं यस्य स तथा, तत्र = क्षणिकज्ञानसन्तान-रूपेऽपि, न केवलं नित्यरूपे । क्वेत्याह- आत्मिन = जीवे असंशयं = निःसन्देहं यथा भवित हिंसादयः = प्राणिवधादयः, न = नैव तत्त्वेन = निरुपचिरतवृत्त्या घटन्ते इति गम्यते । किं वाङ्मात्रेण नेत्याह-स्विसद्धान्तिवरोधतः = स्वकीयागमिवरोधादिति ← (अ.प्र.१५/१ वृत्ति) इत्येवं वर्तते । स्विसद्धान्तिवरोधमेव दर्शयत्राह 'नाशे'ति ।

तदुक्तं अष्टके → नाशहेतोरयोगेन, क्षणिकत्वस्य संस्थितिः । नाशस्य चान्यतोऽभावे. भवेछिं-साप्यहेतुका । । (अ.प्र.१५/२) इति । तद्वृत्तिः → नाशहेतोः = क्षयकारणस्य, अयोगेन = अयुज्यमानत्वेन, क्षणिकत्वस्य = क्षणक्षयित्वस्य, संस्थितिः = व्यवस्था प्रतिष्ठेत्यर्थः। तथाहि- क्षणवादिभिरभिधियते. मुद्गरादिना नाशहेतुना घटादेर्नाशो विधीयमानो भिन्नस्तस्माद्विधीयते अभिन्नो वा ? भिन्नश्चेद घटादेस्ताद-वस्थ्यं स्यात् । अथाऽभिन्नस्तदा घटादिरेव कृतः स्यात्। स च स्वकीयकारणकलापेनैव कृत इति તેમના મતે પણ મુખ્ય રીતે ઉપચાર વિના હિંસા વગેરે સંભવી ન શકે. કારણ કે તેમના મત મુજબ ક્ષણિકત્વનો સાધક હેતુ છે નાશહેતુઅભાવ = નાશકવિરહ = નાશક પદાર્થની અસંગતિ. કહેવાનો આશય એ છે કે બૌદ્ધવિજ્ઞાનવાદીના તરફથી 'મુદ્દગરપ્રહાર વગેરે દ્વારા ઘડાનો નાશ થાય છે.' આવું માનનારા વાદીઓ સામે બે સમસ્યા ઉપસ્થિત કરવામાં આવે છે કે → નાશક તરીકે અભિમત મુદ્દગરપ્રહાર વગેરે દ્વારા ઘડાનો જે નાશ કરવામાં આવે છે તે નાશ ઘડાથી ભિન્ન છે કે અભિન્ન? જો ઘડાનો નાશ ઘડાથી ભિન્ન હોય તો ઘડો તો એમને એમ જ રહેશે. (જેમ વણકર ઘડાથી ભિન્ન જે પટ ઉત્પન્ન કરે છે તે પટ ઘટથી ભિન્ન હોવાના લીધે પટની ઉત્પત્તિ થવાથી ઘડાના સ્વરૂપમાં કશો જ ફેરફાર તેના નિમિત્તે થતો નથી. બરાબર તે જ રીતે હથોડાનો પ્રહાર કરવાથી ઉત્પન્ન થતો ઘટધ્વંસ જો ઘડાથી ભિન્ન હશે તો ઘડો તો એમ ને એમ જ રહેશે. ઘડાના સ્વરૂપમાં કાંઈ ફેરફાર નહિ થાય. પરંતુ આવું થતું નથી. માટે પ્રથમ વિકલ્પ માન્ય કરી શકાતો નથી. તથા 'હથોડાના પ્રહારથી ઉત્પન્ન થતો ઘટધ્વંસ ઘડાથી અભિન્ન હોય છે ? આ પ્રમાણે) જો બીજો વિકલ્પ માન્ય કરવામાં આવે તો હથોડાના પ્રહાર વગેરે દ્વારા ઘડો જ ઉત્પન્ન કરાયો એમ માનવું પડશે. કારણ કે હથોડાના પ્રહારથી થતો ઘટધ્વંસ = ઘટ. તેથી ઘટધ્વંસજનક છે તેને જ ઘટજનક માનવા પડશે. માટે બેમાંથી એક પણ વિકલ્પ માનવો વ્યાજબી નથી. તેથી એમ જ માનવું જોઈએ કે ઘટ વગેરે તમામ પદાર્થો સ્વતઃ જ = પોતાની જ મેળે પોતાની ઉત્પત્તિ પછીની જ ક્ષણે નાશ પામનાર છે. ←

१. हस्तादर्शे 'भिन्नो' नास्ति ।

इत्थं च हिंसा न केनचित्क्रियत इत्यनुपप्लवं जगत्स्यादिति भावः ।।२०।।

ननु "जनक एव हिंसकः स्यादतो न दोषः" इत्यत्र जनकः किं सन्तानस्य क्षणस्य वा इति न तस्य किञ्चित् करणीयमस्तीत्येवं नाशहेतोरयुज्यमानत्वेन नाशिनो भावाः स्वभावत एव नश्यन्ति स्वभावनाशिनः पुनरुदयाऽनन्तराऽपवर्गिण एव भवन्तीति नाशहेतोरभावाद्यदि क्षणिकत्वव्यवस्था ततः किमित्याह नाशस्य च = विनाशस्य पुनः, अन्यतः = स्वभावव्यतिरिक्तान्नाशहेतोः सकाशात् अभावे = अभवने, सर्वनाशानां निर्हेतुकत्वाभ्युपगमात्, भवेत् = जायेत हिंसापि = वधोऽपि, न केवलं घटा-दिक्षयः, अहेतुका = स्वरूपलाभाऽतिरिक्तनिमित्तशून्यैवेत्यर्थः ← (अ.१५/२ वृत्ति) इति ।

निर्हेतुकत्वे चास्या दोषः श्रीहरिभद्रसूरिभिः अष्टकप्रकरणे इत्थमावेदितः → ततश्चास्याः सदा सत्ता, कदाचिन्नैव वा भवेत् । कादाचित्कं हि भवनं, कारणोपनिबन्धनम् ← ।। (अ.प्र.१५/३) इति । अस्या वृत्तिः → यस्मादियमहेतुका, ततश्च = तस्मात्पुनिर्हिसाया निर्हेतुकत्वात्, अस्याः = हिंसायाः सदा = सर्वदा सत्ता = सद्भावः भवेदिति योगः। कदाचित् = क्वचिदिप काले नैव = न खलु वाशब्दो विकल्पार्थः, भवेत् = जायेत सत्तेति वर्तते। कुत एतदेविमत्याह- कदाचिद्भवं = कादाचित्कम्, हिशब्दो यस्मादर्थः, भवनं = प्रादुर्भावः, कारणोपनिबन्धनं = हेतुनिबन्धनम्। यतोऽभिधीयते- "नित्यं सत्त्वमसत्त्वं वाऽहेतोरन्यानपेक्षणात् । अपेक्षातो हि भावानां, कादाचित्कत्वसम्भवः"।।(प्र.वा.३/३) ← प्रमाणवार्तिके धर्मकीर्तिनेति गम्यम् । इत्थञ्च नाशकिवरहात् शूकरादेः हिंसा न केनिचत् लुब्धकादिना क्रियते इति हेतोः अनुपल्लवं = हिंसाद्युपप्लवशून्यं जगत् स्यादिति भावः ।।८/२०।।

बौद्धः शङ्कते 'ननु जनक एव हिंसकः स्यात् । अतः कथं निर्हेतुकत्वं हिंसायाः ? कथं वा निर्हेतुकत्वाऽऽश्रयो नित्यसत्त्वादिको दोषः इति चेत् ? अत्र स्याद्वादी 'इतो व्याघ्र इतस्तटी'ति न्यायेन सौगतं निग्रहीतुं प्राह 'योऽयं जनकः स एव हिंसक' इत्युच्यते सौगतेन तत्र जनकः किं

આ રીતે સ્પષ્ટ રીતે જોઈ શકાય છે કે કોઈ પણ ઉત્પન્ન થનાર પદાર્થ સર્વથા ક્ષણભંગુર હોવાથી પોતાની ઉત્પત્તિની બીજી જ ક્ષણે નાશ પામે જ છે. તો પછી હરણ, કીડી વગેરે જીવો પણ આ જ સિદ્ધાન્તથી પોતાની ઉત્પત્તિ પછી આપમેળે બીજી જ ક્ષણે નાશ પામશે, મરી જશે. જે આપમેળે મરનાર હોય તેને શું મારવાના હોય ? તેથી કોઈ પણ વ્યક્તિ હિંસક નહિ કહેવાય. 'કોઈના દ્વારા કોઈની હિંસા થઈ' એમ નહિ કહી શકાય. (જેમ આપઘાત કરનાર વ્યક્તિની હિંસા કોઈએ કરેલ છે - એમ નથી કહેવાતું તેમ જન્મ પછીની જ ક્ષણે આપમેળે મરનાર હરણ, કીડી વગેરે તમામની હિંસા કોઈએ કરી- એમ નહિ કહી શકાય. આવું થશે તો આખું જગત ખૂન વગેરે ઉપદ્રવથી કાયમ મુક્ત થઈ જશે. (૮/૨૦)

અહીં બૌદ્ધ વિદ્વાન એવી દલીલ કરે છે કે 'જનક છે તે જ હિંસક છે. મતલબ કે નાશક હિંસક નથી બની શકતો. માટે જે જનક = કારણ = ઉત્પાદક છે તે જ હિંસક છે.' - આ બૌદ્ધની દલીલ સામે ગ્રંથકારશ્રી જણાવે છે કે 'કોના જનકને તમે હિંસક માનો છો ? શું સંતાનના = સંતિતના જનકને તમે હિંસક માનો છો કે લણના = સંતાનીના જનકને તમે હિંસક માનો છો ?' આવા આશયથી ગ્રંથકારશ્રી ૨૧ મી ગાથામાં કહે છે કે →

विकल्प्याऽऽद्ये दोषमाह-

न च सन्तानभेदस्य जनको हिंसको मतः । सांवृतत्वादजन्यत्वाद् भावत्वनियतं हि तत् ।।२१।। न चेति । न च सन्तानभेदस्य हिंस्यमार्नशूकरक्षणसन्तानच्छेदेनोत्पत्स्यमानमनुष्यादिक्षण-सन्तानस्य जनको लुब्धकादिः हिंसको (मतः) भवेत्, तद्विसदृशसन्तानोत्पादकत्वेनैव ति्वंसकत्व-सन्तानस्य क्षणस्य वा ? इति विकल्पयामलमुपतिष्ठते । ग्रन्थकारो निरुक्तरीत्या विकल्प्य आद्ये = 'सन्तानस्य जनक एव हिंसक' इति विकल्पे दोषमाह- 'न चे'ति। इयमपि कारिका अध्यात्मसारे (अ.सा.१२/३४) ग्रन्थकृतोपदर्शिता ।

इदञ्चात्राऽवधेयम्- सौगततन्त्रे द्विविधा सन्तानाऽपराभिधाना सन्ततिरभ्युपगम्यते सभागा विसभागा च । समानाः = सदृशाः भागाः = सान्तानिकाः यस्याः सा सन्तितः सभागा, विसदृशसान्तानिका च विसभागा । प्रकृते विसभागसन्तितजनकस्य हिंसकत्वं प्रथमविकल्पाऽभ्युपगतं निराकर्तुमभिप्रेतम् ।

तदुक्तं बौद्धमतिनराकरणप्रसङ्गे अष्टकेऽपि → न च सन्तानभेदस्य, जनको हिंसको भवेत् । सांवृतत्वान्न जन्यत्वं, यस्मादस्योपपद्यते।। ← (अ.प्र.९५/४) इति। तद्वृत्तिस्तु → न च = नैव भिद्यत इति भेदः सन्तानश्चासौ भेदश्च = सन्तानभेदः तस्य = सन्तानभेदस्य = क्षणप्रवाहविशेषस्य हिंस्यमानहरिणक्षणसन्तानच्छेदेनोत्पत्स्यमानमनुष्यादिक्षणसन्तानस्य, जनकः = उत्पादको लुब्धकादिः हिंसको = हिंसाकारी भवेत् = जायेत। कुत एतदित्याह, संवृतौ = कल्पनायां भवः = सांवृतः, तस्य भावस्तत्त्वं तस्मात्, न = नैव जन्यत्वं = उत्पादनीयत्वं यस्मात् कारणात् अस्य = सन्तानभेदस्य उपपद्यते = घटते । प्रयोगश्चैवम्- यज्जन्यं न भवित तस्य जनको नास्ति वियदम्भोजस्येव। अजन्यश्च सन्तानभेद इति न तस्य जनकोऽस्ति। तदभावाच्च हिंसकाऽभावः। न चाजन्यत्वं सन्तानस्यासिद्धम्, सांवृतत्वात्। यत्सांवृतं तदजन्यं वियदिन्दीवरवत्। सांवृतश्च सन्तान इत्यजन्यः, सांवृतत्वं च सन्तानस्य सन्तानिभ्यो भेदाऽभेदिविकल्पद्वारेण चिन्त्यमानस्याऽयुज्यमानत्वादिति ← (अ.प्र.९५/४ वृत्ति) ।

तदुक्तं शास्त्रवार्तासमुच्चयेऽपि → किञ्च निर्हेतुके नाशे, हिंसकत्वं न युज्यते। व्यापाद्यते सदा यस्मान्न किश्चित् केनचित् क्वचित् ।। ← (शा.वा.स. ६/१२) इति । अध्यात्मोपनिषदि च → अनित्यैकान्तपक्षेऽपि हिंसादिकमसङ्गतम् । स्वतो विनाशशीलानां क्षणानां नाशकोऽस्तु कः ? ।। ← (अ.उप. १/५६) इत्युक्तम् ।

ગાથાર્થ :- વિશેષ પ્રકારના સંતાનના જનકને તમે હિંસક માની શકતા નથી. કારણ કે સંતાન બૌદ્ધમતે કાલ્પનિક છે. તેથી તે અજન્ય છે. જન્યત્વ = કાર્યત્વ તો ભાવત્વને વ્યાપ્ય છે, ભાવત્વને વ્યાપીને રહેનાર છે. (૮/૨૧)

ટીકાર્થ: શિકારી ભૂંડને બાશ મારે ત્યારે ભૂંડક્ષણની જે ધારા = ભૂંડસંતિત ચાલી રહી હતી તેનો ઉચ્છેદ થાય અને મનુષ્યક્ષણ-મનુષ્યક્ષણપ્રવાહ = મનુષ્યસંતિતિ ઉત્પન્ન થાય તો (અર્થાત્ લોકવ્યવહારની ભાષામાં શિકારી દ્વારા હણાતું ભૂંડ મરીને માણસ બને તો) શિકારી મનુષ્યક્ષણ-સંતિતનો જનક હોવાથી તે શિકારી ભૂંડક્ષણનો નાશક = હિંસક થાય છે. કારણ કે 'ભૂંડસંતિતથી વિલક્ષણ એવી મનુષ્યસંતિતનો

१. हस्तादर्शे 'शुकीय...' इति पाठः । हस्तादर्शान्तरे च 'शुकिण' इत्यशुब्दः पाठः ।

व्यवहारोपपत्तेरिति वाच्यं, सांवृतत्वात् = काल्पनिकत्वात् सन्तानभेदस्य अजन्यत्वात् = लुब्धका-द्यसाध्यत्वात् । तिद्ध = जन्यत्वं हि भावत्विनियतं = सत्त्वव्याप्तं, सांवृतं च खरविषाणादिवदसदेवेति भावः ।।२१।।

सन्तानभेदस्य = अत्र मनुष्यादिक्षणसन्तानस्य लुब्धकाद्यसाध्यत्वात् = व्याधादिनिरूपितकार्यता-शून्यत्वात् । जन्यत्वं = कार्यत्वं हि सत्त्वव्याप्तं = अस्तित्वव्याप्यं, सांवृतञ्च = सांवृतपदवाच्यं हि खरविषाणादिवत् असदेव = तुच्छमेवेति न जन्यं इति भावः । तदुक्तं शास्त्रवार्तासमुच्चये → कारणत्वात्स सन्तानविशेषप्रभवस्य चेत् ?। हिंसकस्तन्न सन्तानसमुत्पत्तेरसम्भवात् ।। सांवृतत्वाद् व्ययोत्पादौ सन्तानस्य खपुष्पवत् । न स्तस्तदधर्मत्वाच्च हेतुस्तत्सम्भवे कृतः?।। ← (शा.वा.स.६/९३-९४) इति ।

इदञ्चात्रावधेयम्- सन्तानस्य बौद्धमताऽनुसारेणैवाऽत्र काल्पनिकत्वमुक्तं न तु परमार्थतः । न चाऽवस्तुत्वादेव तित्सिद्धिरिति शङ्कनीयम्, तस्याऽसिद्धत्वात् । सर्वसामर्थ्यविरहात् तत्साधनप्रवृत्तः सौगतः केवलैर्वचनैर्निर्धनाऽधमर्णकस्य सज्जनभ्रामणन्यायेन वदन् परस्पराऽऽश्रयदोषमपि न पश्यतीति किं तेन सह विवादेन ।।८/२१।।

જનક હોવાથી શિકારી ભૂંડનો નાશક = હિંસક છે' - આવો વ્યવહાર સંગત થાય છે. આ પ્રમાણે બૌદ્ધ વિદ્વાનો કહે છે.

પરંતુ પ્રન્થકારશ્રી જણાવે છે કે બૌદ્ધ વિદ્વાનોની આ વાત વ્યાજબી નથી. આનું કારણ એ છે કે સંતાનવિશેષ = મનુષ્યસંતિ કાલ્પનિક છે, તુચ્છ છે, અસત્ છે. જે કાલ્પનિક હોય તે કોઈનાથી ઉત્પન્ન થઈ ન શકે. માટે શિકારી વગેરેને ભૂંડસંતાનનો ઉચ્છેદ કરીને મનુષ્યસંતાનના ઉત્પાદક માની શકાતા નથી. આનું પણ કારણ એ છે કે જન્યત્વ = કાર્યત્વ ભાવત્વને વ્યાપીને રહેલ છે. મતલબ કે જ્યાં સત્ત્વ = ભાવત્વ ન હોય ત્યાં જન્યત્વ ન જ હોય. જન્યત્વ જ્યાં હોય ત્યાં ભાવત્વ માનવું જ પડે. પરંતુ બૌદ્ધસંમત સંતાન = મનુષ્યક્ષણસંતિ વગેરે ગધેડાના શીંગડાની જેમ કાલ્પનિક-અસત્ જ હોવાથી તેમાં ભાવત્વાભાવવ્યાપ્ય જન્યત્વાભાવની જ સિદ્ધિ થશે. માટે શિકારીને સંતાનવિશેષનો જનક માની શકાય નહિ. માટે 'નૂતન સંતિનો જે જનક હોય તે પૂર્વક્ષણનો નાશક = હિંસક કહેવાય' આવી બૌદ્ધ માન્યતા ગેરવ્યાજબી ઠરે છે. (૮/૨૧)

વિશેષાર્થ:- બૌદ્ધમતમાં તમામ વસ્તુઓ ક્ષિણિક છે. પ્રતિક્ષણ જૂની વસ્તુ નાશ પામે છે અને નવી ક્ષણ ઉત્પન્ન થાય છે. આ ક્ષણની પરમ્પરાને = ક્ષણધારાને = ક્ષણસમૂહને બૌદ્ધ વિદ્વાનો સંતાન = સંતિ કહે છે. આ ક્ષણસમૂહ બુદ્ધિકૃત હોય છે, કલ્પનાકૃત હોય છે. ભૂંડ જ્યાં સુધી લોકવ્યવહાર મુજબ જીવે ત્યાં સુધી બૌદ્ધ લોકો એમ કહે છે કે પ્રતિક્ષણ નવી નવી ભૂંડક્ષણ ઉત્પન્ન થયે જ રાખે છે. આ તમામ ભૂંડક્ષણોનો સમૂહ તે ભૂંડસંતિ. જે સત્ હોય તે ક્ષણિક હોય. સંતિ અનેક ક્ષણનો બુદ્ધિકૃત સમૂહ છે. સમૂહસ્વરૂપ હોવાથી તે ક્ષણિક નથી. તેથી અસત્ = અવિદ્યમાન = તુચ્છ જ છે. આવી તુચ્છ વસ્તુને શું ઉત્પન્ન કરવાની હોય ? તે ઉત્પન્ન થઈ જ ના શકે. માટે બૌદ્ધમતે શિકારી વગેરેને હિંસક કહી શકાય તેમ નથી. (૮/૨૧)

द्वितीये त्वाह-

नरादिक्षणहेतुश्च शूकरादेर्न हिंसकः । शूकराऽन्त्यक्षणेनैव व्यभिचारप्रसङ्गतः ।।२२।। नरादिक्षणहेतुश्च लुब्धकादिः शूकरादेर्हिंसको न भवति, 'शूकराऽन्त्यक्षणेनैव व्यभिचारस्य हिंसकत्वाऽतिव्याप्तिलक्षणस्य प्रसङ्गतः (=व्यभिचारप्रसङ्गतः) । म्रियमाणशूकराऽन्त्य-क्षणोऽपि ह्युपादानभावेन नरादिक्षणहेतुरिति लुब्धकवत् सोऽपि स्वहिंसकः स्यादिति भावः ।।२२।।

द्वितीये = 'नरक्षणस्य जनको व्याधः शूकरस्य हिंसको मत' इति विकल्पे त्वाह 'नरादी'ति। इयमपि कारिका अध्यात्मसारे (अ.सा.१२/३५) ग्रन्थकृतोपदर्शिता। स्पष्ट एव टीकार्थः। नवरं बौद्धा-भिमते प्रतीत्यसमुत्पादे शूकरादिविज्ञानक्षणलक्षणप्रत्ययं विना नरादिविज्ञानक्षणोत्पादस्याऽसम्भवेन नरा-दिविज्ञानक्षणोत्पादकत्वं शूकरादिविज्ञानक्षणानामनपलपनीयमेव, → अनेकपरियायेन पटिच्चसमुप्पनं वि-ञ्ञाणं वृत्तं अञ्ञत्र पच्चया नित्थ विञ्ञाणस्स सम्भवो ← (म.नि.महातृष्णासङ्क्षयसूत्र १/४/८/३९८/पृष्ठ-३२७) इति मिज्ञमिनकायवचनात् । अक्षरसङ्घटना त्वेवम्- 'अनेकपर्यायेन विज्ञानं प्रतीत्यसमुत्पन्नमुक्तम्, अन्यत्र प्रत्ययात् निमित्तं विना नास्ति विज्ञानस्य सम्भव' इति । एवमग्रेऽपि स्वयमेवाक्षरसङ्घटना पाठकैः कार्या । अतिविस्तरभयान्नेह सर्वत्राक्षरयोजनां करिष्याम इत्यवधेयम् ।

किञ्च विलक्षणक्षणजनकस्य हिंसकत्चाऽभ्युपगमे पुत्रजनकतया पितुरिप पुत्रहिंसकताऽऽपद्येत।
तदुक्तं श्रीहरिभद्रसूरिभिः धर्मसङ्ग्रहण्यां →
पाणाइवायविरई-सिक्खावतदेसणा मुहा एवं । निव्विसयत्ता जणगो हिंसागारि त्ति पंडिच्चं ! ।।
ण हि सुयजम्मे पिउणो सिद्धं लोगम्मि हिंसगो एस । समएवि णवि सिक्खा-वयभंगो तस्स जम्मिमि।।
← (धर्मसं.४७०-४७९) इति ।

तदुक्तं अष्टकप्रकरणेऽपि → न च क्षणिवशेषस्य, तेनैव व्यभिचारतः । तथा च सोऽप्युपादान-भावेन जनको मतः।। ← (अ.प्र.१५/५) इति । तद्वृत्तिस्त्वेवम् → न च = नापि क्षणिवशेषस्य = म्रियमाणश्र्करादिक्षणाऽनन्तरमुत्पित्सोर्मनुष्यादिक्षणस्य जनको हिंसकः भवेदिति वर्तते। कुत एत-दित्याह- तेनैव = म्रियमाणहरिणादेरन्त्यक्षणेन व्यभिचारतो = विसंवादात् । तथा च इति व्य-भिचारस्यैवोपदर्शनार्थः। सोऽपि = यो म्रियमाणहरिणादेरन्त्यः क्षणः सोऽपि, न केवलं लुब्धकक्षण

ટીકાર્થ:- નર વગેરે ક્ષણના હેતુભૂત એવા શિકારી વગેરે ભૂંડ વગેરેના હિંસક બની ન શકે. કારણ કે ભૂંડની અંતિમ ક્ષણ દ્વારા વ્યભિચારની આપત્તિ આવે છે. ભૂંડ મરીને મનુષ્ય થાય ત્યારે બૌદ્ધસિદ્ધાન્ત મુજબ ભૂંડની ચરમ ક્ષણ ઉપાદાનરૂપે મનુષ્યક્ષણનું કારણ છે. તેથી શિકારીની જેમ તે ભૂંડક્ષણને પણ પોતાની હિંસક માનવાની આપત્તિ આવશે. એવો અહીં આશય છે. (૮/૨૨)

<sup>&#</sup>x27;ઉત્તર ક્ષણનો જનક છે તે પૂર્વક્ષણનો હિંસક છે' આ પ્રકારના બીજા વિકલ્પને ઉદ્દેશીને ગ્રન્થકારશ્રી કહે છે કે-

**ગાથાર્થ :-** 'નર વગેરે ક્ષણનો હેતુ છે તે ભૂંડ વગેરેની હિંસા કરનારા છે' એમ પણ કહી ન શકાય. કારણ કે ભૂંડની અંત્યક્ષણ દ્વારા જ વ્યભિચારની આપત્તિ આવે છે. (૮/૨૨)

१. हस्तादर्शे 'शूकार...' इत्यशुद्धः पाठः ।

इष्टापत्तौ व्यभिचारपरिहारे त्वाह-

अनन्तरक्षणोत्पादे बुद्ध-लुद्धकयोस्तुला । नैवं तिद्वरितः क्वापि ततः शास्त्राद्यसङ्गितः ।।२३।। अनन्तरेति । अनन्तरक्षणोत्पादे = स्वाऽव्यवहितोत्तरिवसदृशक्षणोत्पादे हिंसकत्वप्रयोजकेऽभ्युप-गम्यमाने इति गम्यं, बुद्ध-लुद्धकयोः क्वां जनक इत्याह- उपादानभावेन = परिणामिकारणत्वेन जनकः = उत्पादकः, मतः = अभीष्टः, म्रियमाणाऽन्त्यक्षणलुद्धकक्षणयोर्जनकत्वं प्रत्युपादानसहकारिभावकृत एव यदि परं विशेष इति भावना । एवं चोपादानक्षणस्यापि हिंसकत्वमासक्तम् ← (अ.१५/५ वृ.) इति । तदुक्तं शास्त्रवार्तासमुच्चयेऽपि → विसभागक्षणस्याथ जनको हिंसको, न तत् । स्वतोऽपि तस्य तत्प्राप्तेर्जनकत्वाऽविशेषतः।। ← (शा.वा.६/१५) इति । न च निमित्तकारणतया विसदृशक्षणजनकत्वं हिंसकत्वम्, शूकराऽन्त्यक्षणस्तूपादानतयाऽऽद्यनरक्षणहेतुरिति न दोष इति वक्तव्यम्, आत्महत्यासङ्ग्रहाऽनुरोधेन हिंसकतायां जनकताविशेषस्याऽनुपादेयत्वात् । 'तथाप्यत्र परिहंसकत्वे विशेषोऽयमुपादीयत इति चेत् ? किं ततः ? एवमपि शूकरक्षणादेरात्मिहंसकताकृतदोषापत्तेर्वज्ञलेपायमानत्वादिति (स्या.क.ल.६/१५) व्यक्तं स्याद्वादकल्पलतायाम् ।।८/२२।।

ननु 'प्रसज्यतामुपादानक्षणस्य हिंसकत्वम्। का नो बाधा ? प्रतीत्यसमुत्पादवादे चरमशूकरक्षण-स्यापि हिंसकत्वमस्माकिमिष्टमेव, प्रतियोगिनः स्वनाशं प्रति प्रतियोगिविधया कारणत्वात्' इत्येवं इ-ष्टापत्तौ बौद्धेनोद्भावितायां सत्यां व्यभिचारप्रसित्तरिप परिहृता स्यात्, लक्ष्यताऽऽक्रान्ते एव हिंसक-लक्षणगमनात् एवं सौगतेन व्यभिचारपरिहारे = अतिव्याप्तिनिराकरणे कृते तु ग्रन्थकार आह- 'अ-नन्तरे'ति । इयमपि कारिका अध्यात्मसारे (अ.सा.१२/३६) ग्रन्थकृतोपदर्शिता। स्वाऽव्यवहितोत्तरिवस-दृशक्षणोत्पादे = शूकरादिक्षणाऽव्यवहितोत्तरमनुष्यक्षणोत्पादके हिंसकत्वप्रयोजके बुद्ध-लुद्धकयोः = सुगत-व्याधयोः साम्यमापद्येत, बुद्ध-लुद्धकयोः अनन्तरक्षणोत्पादकत्वाऽविशेषात् = अव्यवहितोत्तरिवसदृशक्षण-

વિશેષાર્થ:- પૂર્વ-પૂર્વ ક્ષણ ઉત્તર-ઉત્તર ક્ષણનું ઉપાદાન કારણ છે - આ બૌદ્ધ સિદ્ધાન્ત મુજબ શિકારીની જેમ ભૂંડની ચરમ ક્ષણ પણ આદ્ય નરક્ષણનું કારણ હોવાથી ચરમભૂંડ ક્ષણ પણ પોતાની હિંસક બની જશે, જો વિલક્ષણક્ષણજનકને હિંસક માનવામાં આવે તો. (૮/૨૨)

જો બૌદ્ધ એમ કહે કે → 'શિકારીની જેમ ભૂંડની ચરમ ક્ષણને પણ અમે હિંસક માનીએ જ છીએ. માટે તમે આપેલી આપત્તિ અમને ઈષ્ટ જ છે, ઈષ્ટાપત્તિરૂપ જ છે. માટે વ્યભિચારનો = અતિવ્યાપ્તિનો અવકાશ નથી. શિકારીની જેમ ભૂંડની ચરમ ક્ષણ પણ હિંસકના લક્ષણનું લક્ષ્ય જ છે. તેથી તેમાં હિંસકનું લક્ષણ જવું એ દૂષણ નહિ પણ ભૂષણ જ છે.' ← તો તેની સામે ગ્રન્થકારશ્રી ફરમાવે છે કે →

ગાથાર્થ:- અનન્તરક્ષણઉત્પત્તિને હિંસકત્વની પ્રયોજક માનવામાં ગૌતમબુદ્ધ અને શિકારી બન્ને સરખા થઈ જશે. અને આવું માનવામાં તો ક્યાંય પણ હિંસાની વિરતિ આવી નહિ શકે. તેથી શાસ્ત્ર વગેરેની અસંગતિ જ થઈ જશે. (૮/૨૩)

ટીકાર્થ:- પોતાની અવ્યવહિત ઉત્તર ક્ષણમાં વિસદેશ ક્ષણની ઉત્પત્તિ એ હિંસકત્વનું પ્રયોજક છે - એવું માનવામાં આવે તો ગૌતમબુદ્ધ અને શિકારી બન્ને સમાન બની જશે, સમાન રીતે હિંસક

<sup>...♦</sup> चिह्नद्वयमध्यवर्ती पाठो हस्तादर्शे नास्ति ।

विशेषात्, एवं = उक्तप्रकारेण तिद्वरितः = हिंसाविरितः क्वापि न स्यात्, ततः शास्त्रादीनाम् = अहिंसाप्रतिपादकशास्त्रादीनामसङ्गितः (= शास्त्राद्यसङ्गितः) स्यात् । न चैतिदिष्टं परस्य, "सव्वेरं तसंति दंडेन सव्वेसिं जीवितं रिपयं, अत्तानं उपमं कत्ता नेव हन्ने न घातये" ।। ( ) इत्याद्यागमस्य परैरभ्युपगमात् ।।२३।।

जनकत्वसाम्यात्, लुब्धकस्य बुद्धस्य च तत्सम्भवात् । तदेतत् 'पुत्रलिप्सया देवं भजन्त्या भर्ताऽपि नष्ट' इति न्यायमनुसरति । शिष्टं स्पष्टम्।

तदुक्तं अष्टकप्रकरणे → तस्यापि हिंसकत्वेन, न किश्चित्स्यादिहंसकः। जनकत्वाऽविशेषेण, नैवं तिद्वरितः क्विचत् ।। ← (अ.प्र.१५/६) तद्वृत्तिस्त्वेवम् → तस्यापि = िर्म्रयमाणस्य हरिणादेरन्त्य-क्षणस्यापि, आस्तां व्याधस्य, हिंसकत्वेन = व्यापादकत्वेन न = नैव किश्चित् = कोऽपि बोधिसत्त्वादिरपि, स्यात् = भवेद् अहिंसकः = अव्यापादकः। कथमेतिदित्याह - जनकत्वाऽविशेषेण बुद्धादेर्लुब्धकादेश्च अनन्तरक्षणस्योत्पादकत्वेऽविशिष्टत्वात्। उपादान-सहकारिभावेन तयोर्यदि परं विशेषस्तत्र च यदि सहकारित्यापि हिंसकत्वं तदोपादानभावेन सुतरां तद् भविष्यतीति। अथ भवतु नामाऽविशेषेण हिंसकत्वं को दोषः ? इत्याशङ्क्याह - नैवं = नामुना प्रकारेणाऽविशेषेण जनकिहंसकत्वाऽभ्युपगमलक्षणेन तिद्वरितः = हिंसानिवृत्तिः क्विचत् = देशान्तरे कालान्तरे पुरुषान्तरेऽवस्थान्तरे विषयान्तरे वेति ← (अ.प्र. वृ.१५/६)।

मा भूदिहंसा का नो हानिर्भविष्यतीति चेत्? अत्र आह अष्टकप्रकरणकारः > उपन्यासश्च शास्त्रे-ऽस्याः, कृतो यत्नेन चिन्त्यताम्। विषयोऽस्य यमासाद्य, हन्तैष सफलो भवेत्।। ← (अ.प्र.१५/७) इति । तदवृत्तिस्त्वेवम → उपन्यासश्च = उपादानं पुनः कृत इति सम्बन्धः । यदि उपन्यासं नाऽकरिष्यत्तदा हानिरपि नाऽभविष्यदिति भावः। क्वासौ कृतः ? इत्याह- शास्त्रे = सौगतशासने, यदाह "सर्वे त्रसन्ति दण्डेन, सर्वेषां जीवितं प्रियम् । आत्मानमुपमां मत्चा, नैव हिंसेत् न घातयेत् ।।" ( ) अस्याः = अहिंसायाः कृतो = विहितः इत्यतो यत्नेन = आदरेण चिन्त्यतां = पर्यालोच्यतां त्वया क्षणवादिना। कोऽसावित्याह विषयो = गोचरः अस्य = शास्त्रे अहिंसोपन्यासस्य । किम्भूतो विषयश्चिन्त्यताम्, બની જશે. કહેવાનો આશય એ છે કે ગૌતમબુદ્ધને કોઈ શિકારી બાણ મારે અને એનું મૃત્યુ થાય તો વિસદેશ ક્ષણનું ઉત્પાદન કરવામાં જેમ શિકારી નિમિત્ત કારણ છે તેમ ગૌતમબુદ્ધ પોતે તેનું ઉપાદાન કારણ છે જ. કારણ કે તે બન્નેની અવ્યવહિત ઉત્તર ક્ષણમાં વિસદેશ વિજ્ઞાન ક્ષણની ઉત્પત્તિ થાય છે. આમ સ્વ અવ્યવહિત ઉત્તર ક્ષણનું ઉત્પાદકત્વ ગૌતમ બુદ્ધ અને શિકારી બન્નેમાં આવવાથી તે બન્ને હિંસકરૂપે સમાન બની જશે. આ રીતે હિંસાની વિરતિ ક્યાંય પણ થઈ નહિ શકે. તેથી અહિંસાનું પ્રતિપાદન કરનાર શાસ્ત્ર વગેરે અસંગત થઈ જશે. પરંતુ આ વાત તો બૌદ્ધ વિદ્વાનોને પણ માન્ય નથી. તેમના પ્રાચીન શાસ્ત્રોમાં જણાવેલ છે કે → 'બધા જીવો દંડ-પ્રહાર વગેરેથી ત્રાસ પામે છે. બધા જીવોને જીવન પ્રિય છે. તેથી બધા જીવોને આત્મસમાન-સ્વતુલ્ય માનીને કોઈને હણવો ન જોઈએ અને કોઈને હણાવવો ન જોઈએ.'  $\leftarrow$  (૮/૨૩)

१. 'सत्त्वेऽस्य संति' इत्यशुद्धः पाठो मुद्रितप्रतौ। हस्तादर्शे च 'सच्चे त्र' इत्यशुद्धः पाठः। २. मुद्रितप्रतौ 'प्रियं' इत्यशुद्धः पाठः।

यं = विषयं आसाद्य = प्राप्य हन्त इति प्रत्यवधारणार्थः कोमलाऽऽमन्त्रणार्थो वा, एष = शास्त्रो-पन्यासः सफलः = सप्रयोजनः भवेत् = स्यात् ← (अ.प्र.१५/७) इति । सोऽयं पिण्याकयाचनार्थं गतस्य खारिकातैलदातृत्वाभ्युपगमन्यायमनुसरित ।

तदुक्तं ग्रन्थकृताऽपि बौद्धमतिनराकरणावसरे न्यायखण्डखाद्ये → एकान्ताऽनित्यवादेऽपि स्वरसत एव सर्वेषां प्रतिक्षणध्वंसशीलत्वे कस्य केन हिंसा ? न च विसभागक्षणोत्पत्तिरेव हिंसा, तिन्निमित्तत्वस्य प्राक्तनव्याधक्षणस्येव बुद्धक्षणस्याप्यविशेषाद् व्याधवद् बुद्धस्यापि मृगघातकत्वाऽऽपत्तेः । न च विसभागक्षण-जननाऽनुकूलाऽध्यवसायवत्त्वमेव हिंसा, यो नरो मृत्वा प्रेत्य नर एव भविता तिद्धंसायामव्याप्तेः । न च विसभागक्षणजनकत्वावच्छिन्नविषयताकाऽध्यवसायवत्त्वं सा, अस्ति च 'नरो न्नियतामि'तीच्छायामिप विसभागक्षणोत्पत्तिविषयताशालित्वमेवेति वाच्यम्, रूपपरावर्त्तादिक्रियाऽध्यवसायेऽतिव्याप्तेः । न च तत्स-न्तानत्वाऽविष्ठिन्नप्रतियोगिताकविसभागताशालिसन्तानान्तःपातिक्षणजननत्वावच्छिन्नविषयताशाल्यध्यवसाय-वत्त्वं सा, 'इतो नरत्वं विहाय देवो भूयासिम'त्याद्याकारे दान-दयाद्यध्यवसायेऽतिप्रसङ्गात् । न चाध्यवसाये क्लिष्टत्वविशेषणान्नाऽनुपपत्तिरिति वाच्यम्, हिंसाविषयत्वाऽतिरिक्तस्य क्लिष्टत्वित्रसङ्गात् । न चाध्यवसाये क्लिष्टत्वविशेषणान्नाऽनुपपत्तिरिति वाच्यम्, हिंसाविषयत्वाऽतिरिक्तस्य क्लिष्टत्वित्य दुर्वचत्वेनाऽऽत्माश्रयात्, सन्तानादेः सांवृतत्त्वेन पारमार्थिकस्याऽध्यवसायस्य चाऽसिद्धेः, आहार्यस्य च हिंसाऽहिंसाद्यध्यवसायस्य व्यवहारिनिमित्तत्वेन कल्पितस्य सर्वलोकविगर्हितत्वेनोपहासपात्रतायाः पारमर्षे विस्तरेण प्रतिपादितत्त्वात् प्रमाकृतिहंसाद्यव्याप्तेश्च न किञ्चिदेतत् (न्या.खं.खा.गा.७७/पृ.६७५) इति ।

आत्मनः सर्वधाक्षणिकत्वे तु  $\rightarrow$  सब्बे तसन्ति दण्डस्स सव्वे भायन्ति मच्चुणो । अत्तानं उपमं कत्वा न हनेय्य न घातये ।।  $\leftarrow$  (ध.प.१०/१),  $\rightarrow$  सब्बे तसन्ति दण्डस्स सब्बेसं जीवितं पियं। अत्तानं उपमं कत्वा न हनेय्य न घातये ।।  $\leftarrow$  (ध.प.१०/२) इति धम्मपदवचनं,  $\rightarrow$  सुखकामानि भूतानि यो दण्डेन न विहिंसित । अत्तनो सुखमेसानो पेच्च सो लभते सुखं ।।  $\leftarrow$  (उदा.पृ.१२) इति उदानवचनं  $\rightarrow$  एतादिसं पुञ्जमनुस्सरंता ये वेदयता विचरंति लोके । विनेय्य मच्छेरमलं समूलं अनिन्दिता सग्गमुपेंति ठानंति ।।  $\leftarrow$  (वि.व.पृ.३३) इति विमानवत्थुवचनं च कथमपि नैवोपपद्येत, एकान्तक्षणिकवादे परलोकस्यैवाऽयोगात् ।

तदुक्तं अध्यात्मोपनिषदि → आनन्तर्यं क्षणानां तु, न हिंसादिनियामकम् । विशेषाऽदर्शनात्तस्य बुद्ध-लुब्धकयोर्मिथः ।। ← (अ.उप.१/५७) इति । यथाकथञ्चिद्धिंसाद्युपपादनेऽपि कृतनाशाऽकृताभ्याग-मादिदोषजालमनिवारितप्रसरमेवैकान्तक्षणिकवादे । तदुक्तं पञ्चिलिङ्गप्रकरणे → अकयाऽऽगमकयनासो विण्णाणखणिम्म भावओ सन्ते । उदयाणंतरनासे जेण कयं सो न भृत्त ति ।। संताणो उ अवत्थू, अचेयणाओ य चेयणमजुत्तं । जुज्जइ सहकारित्तं नूणमुवादाणरूवत्तो ।। ← (पं.लि.७९/८०) इति।

વિશેષાર્થ:- ઉપરોક્ત બૌદ્ધમાન્ય શાસ્ત્રપાઠ હિંસાના વર્જન ઉપર વજન આપે છે. પરંતુ આપશે હમણાં ઉપર જોઈ ગયા તે મુજબ ગૌતમબુદ્ધ જેવા પણ સ્વઅવ્યવહિતોત્તર વિસદેશક્ષણના જનક હોવાથી હિંસક બની જાય છે. તો પછી બીજા સામાન્ય કક્ષાના જીવો તો કઈ રીતે અહિંસક-હિંસાત્યાગી બની શકે ? માટે બૌદ્ધ વિદ્વાનોએ હિંસકત્વની જે વ્યાખ્યા કરી છે તે બરાબર નથી. (૮/૨૩)

घटन्ते न विनाऽहिंसां सत्यादीन्यपि तत्त्वतः । एतस्या वृत्तिभूतानि तानि यद् भगवाञ्जगौ ।।२४।। घटन्त इति । अहिंसां विना सत्यादीन्यपि (तत्त्वतः) न घटन्ते । (यद्) यत एतस्या = अहिंसाया वृत्तिभूतानि तानि = सत्यादीनि भगवान् जगौ = सर्वज्ञो गदितवान् । न च सस्यादिपालनीयाऽभावे वृत्तौ विद्वान् यतत इति ।

## तदुक्तं समन्तभद्राचार्येण अपि युक्त्यनुशासने 🔿

नैवाऽस्ति हेतुः क्षणिकात्मवादे, न सन्नसन्वा विभवादऽकस्मात् । नाशोदयैकक्षणता च दुष्टा, सन्तानिभन्न-क्षणयोरभावात् ।। कृतप्रणाशाऽकृतकर्मभोगौ, स्यातामसञ्चेतितकर्म च स्यात् । आकस्मिकेऽर्धप्रलयस्वभावे मार्गो न युक्तो वधकश्च न स्यात् ।। न बन्ध-मोक्षौ क्षणिकैकसंस्थौ, न संवृतिः साऽपि मृषास्वभावा । मुख्यादृते गौणविधिर्न दृष्टो, विभ्रान्तदृष्टिस्तव दृष्टितोऽन्या ।। प्रतिक्षणं भङ्गिषु तत्पृथक्त्वान्न मातृघाती स्वपतिः स्वजाया । दत्तग्रहो नाऽधिगतस्मृतिर्न न क्त्वार्थ-सत्यं न कुलं न जातिः ।।

← (यु.अ.१३-१६) इति । दर्शितरीत्या क्षणिकत्विनराकरणे कृते सित अन्यासां क्षणिकत्व-युक्तीनां खण्डनस्य पिष्टपेषणन्यायेन निष्प्रयोजनत्वान्न तिदहोच्यते तथापि अधिकं बुभुत्सुभिरस्मत्कृता जयलता विलोकनीया ।।८/२३।।

अथाऽहिंसाया अघटनेऽपि सत्यादीनि धर्मसाधनानि भविष्यन्तीत्याशङ्कायामाह 'घटन्त' इति । इयमपि कारिका अध्यात्मसारे (अ.सा.१२/३७) ग्रन्थकृतोपदिशिता । सस्यादिकृते वृत्तिकरणेन सस्यादेरिव अिहंसाकृते सत्यादिपालनेनाऽहिंसाया एव मुख्यत्वमत्र प्रतीयते । सम्मतञ्चेदं परेषामपि । तदुक्तं संन्यासगीतायां → यथा नागपदेऽन्यानि पदानि पदगामिनाम् । एवं सर्वमिहंसायां धर्म्मार्थमपि धीयते।। ← (सं.गी.९/८१) इति । महाभारतेऽपि अनुशासनपर्वणि (अ.११४/६) अयमर्थो दिशतः। यथोक्तं योगतत्त्वोपनिषदि अपि → अिहंसा नियमेष्वेका मुख्या ← (यो. त.२९) इति । अत एव अिहंसाया निर्वाण-निवृत्ति-समाधि-शान्त्यादयः षष्टिः पर्यायशब्दाः प्रश्नव्याकरणसूत्रे (१/२१) दिश्ताः । अत एव ग्रन्थकृदप्याह- 'न च सस्यादी'ति । तदुक्तं अष्टकप्रकरणे → अभावेऽस्या न युज्यन्ते, सत्यादीन्यपि तत्त्वतः । अस्याः संरक्षणार्थं तु, यदेतानि मुनिर्जगौ।। (अ.प्र.१५/८) ←। तद्वित्तः → अभावे = अविद्यमानत्वे अस्याः = अिहंसायाः न युज्यन्ते = न घटन्ते सत्यादीन्यपि = मृषावादिवरमणादीन्यपि,

ગાથાર્થ :- અહિંસા વિના સત્ય વગેરે પણ પરમાર્થથી સંભવતા નથી. કારણ કે અહિંસાની વાડરૂપે સત્ય વગેરે ધર્મસાધનો છે - એમ ભગવાને જણાવેલ છે. (૮/૨૪)

ટીકાર્થ:- અહિંસા વિના સત્ય વગેરે ધર્મસાધનો પણ સંગત થતા નથી. કારણ કે 'અહિંસાની રક્ષા માટે વાડરૂપે તે સત્ય આદિ છે.'- એમ સર્વજ્ઞ ભગવંતે કહેલ છે. ખેતરમાં વાડ કરવાનું પ્રયોજન છે અનાજ વગેરેનું સંરક્ષણ. ખેતરમાં અનાજ વગેરે જ ન હોય તો કાંટાની વાડ બનાવવા કોઈ વિદ્વાન પ્રયત્ન કરે નહિ.

ननु 'हन्मी'ति सङ्कल्प एव हिंसा, तद्योगादेव च हिंसकत्वं, तदभावाच्चाऽहिंसायास्ततश्च तद्वृत्तिभूतसत्यादीनां नाऽनुपपत्तिरिति चेत् ?

अहिंसा तावन्न युज्यत एव इत्यिपशब्दार्थः, तत्त्वतः = परमार्थतः। कुत एतदेविमत्यत आह – अस्याः = अहिंसायाः संरक्षणार्थं तु = परिपालनायैव, तुशब्द एवकारार्थः, यत् = यस्मात् एतानि = सत्यादीनि मुनिः = जगतो मन्ता जिनः जगौ = गदितवान् । न हि सस्यादिपालनीयाऽभावे वृत्तौ विद्वान् यतते ← (अ.प्र.९५/८वृत्ति) इति ।

अष्टकप्रकरणे चैवोक्तमन्यत्र → अभावे सर्वथैतस्या, अहिंसापि न तत्त्वतः । सत्यादीन्यपि सर्वाणि, नाऽहिंसासाधनत्वतः।। ← (अ.प्र.९४/३)।

तृद्धत्तिः → अभावे = अविद्यमानत्वे सर्वथा = सर्वप्रकारैः एतस्याः = हिंसायाः अहिंसापि = हिंसानिवृत्तिलक्षणा न = नैव तत्त्वतः = परमार्थेन उपपद्यते इत्यनुवर्तते । न केवलमात्मनो निष्क्रियत्वािद्धंसा नोपपद्यते तदभावेऽहिंसाऽपि नोपपद्यत इत्यिपशब्दार्थः । अथ मोपपद्यतामहिंसा, सत्यादीनि धर्मसाधनािन भविष्यन्तीत्याशङ्कािनराकरणायाह - न केवलमिहंसा नोपपद्यते सत्यादीन्यिप = मृषावादिनवृत्त्यादीन्यिप, आदिशब्दाच्छेषधर्मसाधनसङ्ग्रहः, सर्वाणि = निरवशेषाणि न = नैव उपपद्यन्त इत्यनुवर्त्तते । कृत इत्याह - अहिंसासाधनत्वतः = अहिंसाप्रसाधकत्वात्तेषाम् । साध्याऽभावे हि साधनाऽनुष्ठानमनर्थकमेव । न हि व्योमाऽरिवन्दसंरक्षणाय प्राकारादियत्नाः कर्तुं युज्यन्ते । अहिंसासाधनािन च सत्यादीनीित सर्वास्तिकानां सम्मतमेव, विशेषतो जैनानाम् । यथोक्तम्- "एक्कं चिय इत्थ वयं, निद्दिष्ठं जिणवरेिहं सव्वेहिं । पाणाइवायविरमणमवसेसा तस्स रक्खद्वा ।। ( ) ← (अ.प्र.१४/३वृत्ति)इति ।

एवञ्च दशविधकुशलपरिपालनमपारमार्थिकं मोहसङ्गतं वा स्यात् । ततश्चाऽजाकृपाणीयन्यायोऽत्र लब्धाऽवसरः । यथा कण्डूयनार्थं स्तम्भादौ शिथिलबन्धखड्गे छागी ग्रीवां प्रसारयित यदृच्छया च तस्या ग्रीवा च्छिद्यते तथैकान्तवादिभिर्मुक्तयेऽहिंसादिः सर्वथानित्याद्यात्मिन कक्षीक्रियते तदनुपपत्त्या च तच्छ्रेयः छिद्यत इति ।

अत्रैव पुनः सौगतः शङ्कते निन्विति । तद्योगादेव = सङ्क्लेशसम्बन्धादेव च हिंसकत्वं, तदभा-वाच्च = हननसङ्क्लेशविरहाद्धि बुद्धस्याऽनन्तरक्षणोत्पादकत्वेऽिप नैव हिंसकता, 'हन्म्येनिम'ति सङ्क्लेशाद् लुद्ध्यकादिक्षणो हिंसकः प्रकल्प्यते, क्लिष्टविज्ञानक्षणस्यैव क्लिष्टकर्मक्षणहेतुत्वात् । युक्तञ्चैतत् मृगमव्यापादयन्निप 'मृगं हन्ती'ति सङ्क्लेशपरिणतः पापेन बध्यते, यतमानश्च विचरन्ननाभोगाद् घ्नन्निप कथञ्चिल्लघुप्राणिनं पापेन न बध्यते त्वसङ्क्लिष्ट इत्यन्वय-व्यतिरेकदर्शनात् । हिंसकत्वव्यवहारस्तु तथाविधविकलपरूपः सांवृतं नाशमादायैवेति नाऽतिप्रसङ्गः । घातसङ्क्लेशविरहाद् अहिंसाया नानुपपत्तिः । ततश्च = अहिंसासम्भवाच्च तद्वृत्तिभूतसत्यादीनां नानुपपत्तिरिति चेत् ?

બૌદ્ધ:- 'હું આને મારું- હશું' આવો સંકલ્પ જ હિંસા છે. તેવા સંક્લેશના કારણે જ વ્યક્તિ હિંસક બને છે. તેવો ક્લિષ્ટ સંકલ્પ ન હોવાથી અહિંસાનો સંભવ થશે. તથા અહિંસા સંભવિત થવાના લીધે સત્ય, અચૌર્ય વગેરે ધર્મસાધનો પણ અસંગત નહિ થાય. આમ ક્ષણિકવાદમાં પણ અહિંસા, સત્ય આદિ સુસંભવિત જ છે.

न, हन्मीति सङ्कल्पक्षणस्यैव सर्वथाऽनन्वये कालान्तरभाविफलजनकत्वाऽनुपपत्तेः, कथञ्चि-दन्वये चाऽस्मत्सिद्धान्तप्रवेशाऽऽपाताच्च इति । अधिकमन्यत्र ।।२४।।

स्याद्वाद्याह न, 'हन्मी'ति सङ्कल्पक्षणस्यैव = सङ्क्लेशक्षणस्यैव बौद्धदर्शनेऽनुपपत्तेः । तदुक्तं शास्त्रवार्तासमुच्चये सुगतमतनिरासप्रसङ्गे >

'हन्म्येनिम'ति सङ्क्लेशाद्धिंसकश्चेत्प्रकल्प्यते । नैव त्वन्नीतितो यस्मादयमेव न युज्यते ।। सङ्क्लेशो यद्गुणोत्पादः स चाऽक्लिष्टान्न केवलम् । न चान्यसिचवस्यापि तस्यानितशयात्ततः ।। तं प्राप्य तत्स्वभावत्वात्ततः स इति चेन्ननु । नाशहेतुमवाप्यैवं नाशपक्षेऽपि न क्षतिः।।

← (शा.वा.स.६/१६-१७-१८) इति। अस्तु वा यथाकथञ्चित् तथाविधसङ्क्लेशसम्भवः तथापि तेनैवाऽऽनन्तर्यस्याऽन्यथासिद्धिः, → सङ्क्लेशेन विशेषश्चेदानन्तर्यमपार्थकम्। न हि तेनापि सङ्क्लिष्ट-मध्ये भेदो विधीयते ।। ← (अ.उप.१/५८) इति अध्यात्मोपनिषद्वचनात् ।

किञ्च सुगतिसद्धान्ते निरन्वयनाशाऽभ्युपगमात् सङ्क्लेशक्षणस्यैव तदुत्तरं सर्वथाऽनन्वये = सोपादान-कारणनाशे = स्वोपादानकारणमुपादाय नाशे बौद्धन्यायप्राप्ते सित 'गृहीत्वाऽर्थं गताश्चौरा कस्तानाच्छे-तुमर्हती'ति न्यायेन कालाऽन्तरभाविफलजनकत्वाऽनुपपत्तेः = व्यविहतकालसम्भविकार्योत्पादकत्वायोगात् । न हि निरन्वयनाशप्रतियोगि स्वध्वंसोत्तरकालीनकार्यजनकं भिवतुमर्हति, अतिप्रसङ्गात् । इत्थञ्च सुन्दोपसुन्दन्यायेन नैयायिक-बौद्धौ मिथ एव हतौ । ततश्च बौद्धमते निरन्वयनाशतः सङ्क्लेशरूपाया हिंसाया अभ्युपगमेऽपि तस्या दुःखजनकतानुपपित्तः । एवं सित → इत एकनवतौ कल्पे शक्त्या मे पुरुषो हतः । तेन कर्मविपाकेन पादे विद्धोऽस्मि भिक्षवः ! ।। ← (शास्त्रवार्तासमुच्चय ४/१२४) इति सुगतोक्तिरप्यसम्भवा स्यात् कफोणिगुडायितन्यायेन । न चोत्तरकालं 'हन्मी'ति सङ्कल्पक्षणस्य कथञ्चिदन्वयोऽभ्युपगम्यत इति तत्रैव कालान्तरे फलोत्पादोपपित्तिरिति वक्तव्यम्, इत्थमुत्तरकालं कथ-ञ्चिदन्वये = स्वतत्त्वानुवेधे स्वीक्रियमाणे सित च सौगतस्य 'शिरशः च्छेदेऽपि शतं न ददाति, विंशतिपञ्चकं तु प्रयच्छत्येवे'ति शाकटिकन्यायेन अस्मित्सद्धान्तप्रवेशाऽऽपातात् = स्यादन्वयवादिस्याद्वादि-तन्त्रप्रवेशप्रसङ्गात् । स्याद्वादिभिरस्माभिरात्मादेर्घव्य-पर्यायाभ्यां नित्यत्वाऽनुविद्धाऽनित्यत्वाभ्युपगमात्।

इत्थञ्चाऽभ्युपगन्तव्यं यदुत तथा तथाऽभिव्यज्यमानस्य सततप्रवर्त्तनात्मनो भावस्याऽकौटस्थ्यं सतत-सम्प्रवृत्तिरूपं नित्यत्वञ्चेति (द्वा.न.च.अर-५/पृ.५२०) व्यक्तं द्वादशारनयचक्रे । ततश्च → तदिप हि नित्यं यस्मिन् तत्त्वं न विहन्यते ← (पा.म.भा.९/९/९) इति पातञ्जलमहाभाष्यवचनमप्यनेकान्त-

જૈન:- આ વાત પણ વ્યાજબી નથી. કારણ કે 'હું આને મારું- હશું' - આવા પ્રકારના સંકલ્પરૂપી ક્ષણનો પણ બૌદ્ધ મતે તો નિરન્વય = સર્વથા નાશ જ થવાનો હોય તો કાલાન્તરભાવી દુઃખાદિ ફળનું તે કોઈ પણ રીતે જનક બની ના જ શકે. તથા જો કોઈક રીતે તે સંકલ્પક્ષણનો અન્વય-વિદ્યમાનતા બૌદ્ધ વિદ્વાનો સ્વીકારે તો અમારા સ્યાદ્વાદીના સિદ્ધાન્તમાં બૌદ્ધ વિદ્વાનોનો પ્રવેશ થવાની સમસ્યા સર્જાશે. આ બાબતમાં અધિક જિજ્ઞાસાવાળા વાચકવર્ગને પ્રંથકારશ્રીના અન્ય પ્રંથો - સ્યાદાદ કલ્પલતા - ન્યાયખંડખાદ્ય વગેરે જોવાની પ્રંથકારશ્રી પોતે જ ભલામણ કરે છે. (૮/૨૪)

# मौनीन्द्रे च प्रवचने युज्यते सर्वमेव हि । नित्याऽनित्ये 'स्फुटं देहाद् भिन्नाऽभिन्ने तथाऽऽत्मनि ।।२५।। मौनीन्द्रे = वीतरागप्रतिपादिते च 'प्रवचने सर्वमेव हि हिंसाऽहिंसादिकं

वादमनुप्रविशति, पर्यायाऽपेक्षध्वंसप्रतियोगित्वे सित स्वतत्त्वाऽनुच्छेदरूपत्वात् तादृशनित्यत्वस्य । अन्त्य-दीपकन्यायेन नैयायिकानामप्यनेकान्तवादिसद्धान्तप्रवेशो भावनीयः । अन्यास्त्वेकान्तवादियुक्तयस्तु कुश-काशाऽवलम्बनन्यायाऽऽक्रान्ता इत्यत्र न निराकृतास्तथापि अधिकं एतत्तत्त्वनिरूपणं अन्यत्र = सम्म-तितर्क-स्याद्वादरत्नाकर-न्यायखण्डखाद्य-स्याद्वादकल्पलतादौ अनुसन्धेयम् ।।८/२४।।

यद्येकान्तेन नित्येऽनित्ये वाऽऽत्मिन न घटन्ते हिंसादयस्तिर्हें क्व घटन्ते ? इत्याशङ्कायामाह 'मौनीन्द्र' इति । इयमिप कारिका अध्यात्मसारे (अ.सा. १२/३८) ग्रन्थकृतोपदर्शिता । मौनीन्द्रे प्रवचने हिंसाऽहिंसादिकं उपलक्षणात् परलोक-मोक्षादिकं च युज्यते । तदुक्तं दशवैकालिकनिर्युक्तौ → परलोगु मुित्तमग्गो नित्थि हु मोक्खो त्ति बिंति अविहिन्नू । सो अत्थि अवितहो जिणमयंमि पवरो न अन्नत्थ ।। ← (द.वै.नि. २६६) इति । दर्शितरीत्या अध्यारोपापवादन्यायेन आत्मिन नित्याऽनित्ये सिद्धे सित सर्वमेव हि हिंसाऽहिंसादिकं युज्यते इति देहलीदीपकन्यायेन अनुयोज्यम् । एवमग्रेऽिप ।

વિશેષાર્થ: નિરન્વય નાશનો અર્થ છે ઉપાદાન કારણ સહિત નાશ = સમૂલ ઉચ્છેદ = કોઈ પણ સ્વરૂપે કાર્યની અવિદ્યમાનતા. મતલબ કે પ્રથમ ક્ષણે ઉત્પન્ન થયેલ 'હું આને મારું' આવા સંકલ્પનો બીજી ક્ષણે સંપૂર્ણતયા ઉચ્છેદ થાય અર્થાત્ જ્ઞાનરૂપે-સંસ્કારરૂપે - આત્મસ્વરૂપે પણ નાશ થાય તો ઉત્તરક્ષણમાં તે સંપૂર્ણતયા અવિદ્યમાન હોવાથી દુઃખોત્પાદ આદિ સ્વરૂપ ફળને પેદા કરવા માટે ઉક્તસંકલ્પરૂપ હિંસા સમર્થ બની ન શકે. બૌદ્ધ વિદ્વાનોને માન્ય ક્ષણિકત્વ તો ઉપરોક્ત નિરન્વયનાશરૂપ જ હોવાના કારણે બૌદ્ધમાન્ય ઉપરોક્ત હિંસા અનર્થજનક બની નથી શકતી. તેથી તેવી હિંસાનો ત્યાગ પણ વ્યર્થ બની જશે. તેમજ તેવી હિંસાના અભાવરૂપ અહિંસા પણ પ્રયત્ન વિના જ સાધ્ય હોવાથી અનાયાસે એવી અહિંસાનું પાલન થવાથી બધા જ જીવોનો સહજ રીતે મોક્ષ થઈ જશે.

જો બૌદ્ધ વિદ્વાનો ક્ષિણિકત્વનો અર્થ સાન્વય નાશ માને, અર્થાત્ 'ઉત્તર ક્ષણે કાર્યનો સર્વથા નાશ નથી થતો પણ કોઈકને કોઈક સ્વરૂપે પૂર્વક્ષણનું વિજ્ઞાન-સંકલ્પ વગેરે ઉત્તર ક્ષણે રહે છે' એવું બૌદ્ધ વિદ્વાનો સ્વીકારે તો સ્પષ્ટ રીતે બૌદ્ધ વિદ્વાનોનો જૈનમતમાં પ્રવેશ થવાની આપત્તિ આવે. કારણ કે જૈનમતે 'હું આને હણું' - આવો સંકલ્પ ઉત્તરક્ષણે તથાવિધ સંકલ્પરૂપે નાશ પામવા છતાં સંસ્કારરૂપે કે આત્મસ્વરૂપે તો અવશ્ય હાજર જ રહે છે. તેથી દુઃખાદિ ફળનું તે ઉત્તરકાળમાં ઉત્પાદક બની શકે છે. આ વાત આગળની ગાથામાં એકદમ વધુ સ્પષ્ટ થઈ જશે. (૮/૨૪)

**ગાથાર્થ :-** વીતરાગ સર્વજ્ઞ ભગવંતના પ્રવચનમાં આત્મા નિત્યાનિત્ય તથા દેહથી ભિન્નાભિન્ન મનાયો હોવાથી હિંસા-અહિંસા વગેરે બધું જ સ્પષ્ટ રીતે સંગત થઈ શકે છે. **(૮/૨૫)** 

ટીકાર્ય:- વીતરાગ સર્વજ્ઞ તીર્થંકર ભગવંતે બતાવેલ પ્રવચનમાં = જૈનાગમમાં હિંસા-અહિંસા વગેરે બધું જ સ્પષ્ટપણે યુક્તિસંગત બને છે. કારણ કે શ્રી જિનાગમમાં આત્મા નિત્યાનિત્ય અને દેહથી ભિન્નાભિન્ન બતાવેલ છે. નિત્યાનિત્યત્વની સિદ્ધિ પ્રસ્તુતમાં આ પ્રમાણે જાણવી. આત્મા આત્મત્વસ્વરૂપે

१. हस्तादर्शे 'स्फटं' इत्यशुद्धः पाठः । २. मुद्रितप्रतौ- 'च वचने' इति पाठः ।

युज्यते। नित्याऽनित्ये तथा स्फुटं = प्रत्यक्षं देहाद् भिन्नाऽभिन्ने आत्मिन सित । तथाहि- आत्मत्वेन नित्यत्वमात्मनः प्रतीयते, अन्यथा परलोकाद्यभावप्रसङ्गात्, १मनुष्यत्वादिना चाऽनित्यत्वं, अन्यथा मनुष्यादिभावाऽनुच्छेदप्रसङ्गात् ।

आत्मत्वेन नित्यत्वमात्मनः प्रतीयते, तथैव तत्त्वोपपत्तेः, तदुक्तं न्यायावतारे → अनेकान्तात्मकं वस्तु गोचरः सर्वसंविदाम् 🗲 (न्याया.२९) इति । अन्यथा = आत्मत्वाऽवच्छित्रप्रतियोगिताकध्वंसाऽभ्युपगमे इहैवात्मनो निरन्वयनाशात् **परलोकाद्यभावप्रसङ्गात्** = पुण्य-पाप-परलोक-परमपदप्राप्त्यादिविरहापत्तेः। न च घटत्वेन घटध्वंसस्येवाऽऽत्मत्वादिनाऽऽत्मादिध्वंसाऽभावादेकान्तनित्यत्वं स्यादिति वाच्यम्, ध्वंस-प्रतियोगित्वे सति ध्वंसाऽप्रतियोगित्वेनैकान्तत्वाऽपायात् ।

इयांस्तु विशेषो यदात्मत्वादिनाऽऽत्मादेर्नित्यत्वं तद्भावाऽव्ययात्, घटत्वादिना घटस्य तु नेति । मनुष्यत्वादिना त्वात्मादेरपि ध्वंसोऽनिवारित एव । यथोक्तं द्वादशारनयचक्रवृत्तौ श्रीसिंहस्रिरगणिक्षमाश्रमणैः → सदा सत्त्वान्नित्यत्वम्, सदा सत्त्वं द्रव्यार्थत्वात्, (अतः) नैकान्तानित्यत्वम्। सदा चासत्त्वादनित्यत्वम्, सदा चासत्त्वं पर्यायार्थत्वात् । अतश्च नैकान्तनित्यत्विमति 🗲 (द्वा.न.सिंह.वृत्ति अर-७, पृ.६८१) इति । अन्यथा = मनुष्यत्वाद्यविकिन्नाऽऽत्मनिष्ठप्रतियोगिताकध्वंसाऽनङ्गीकारे आत्मनो मनुष्यादिभावानुच्छेदप्रस-ङ्गात् = नरादिपर्यायध्वंसाऽनापत्तेः । एतावता नित्याऽनित्यत्वादीनां लोकव्यवहारगोचरत्वमपि साधितम। तदुक्तं द्वादशारनयचक्रे श्रीमल्लवादिसूरिभिरिप > लौकिकव्यवहारोऽपि नित्याऽनित्याऽवक्तव्याद्यनेकान्त-वस्तुविषय एव ← (द्वा.न.च. भा.१/पृ.९) इत्यवधेयम्

धर्मसङ्ग्रहण्यां श्रीहरिभद्रसूरिभिः → परिणामे पुण जं धम्मधम्मिणो इह कहंचि भेदो उ। एसो अणुहवसिद्धो माणं च तओ अबाधाओ ।। 🗲 (धर्मसं.३३७) इति यदुक्तं तदप्यत्राऽनुयोज्यम्। નિત્ય છે - એવું પ્રતીત થાય છે. મતલબ કે આત્માનો આત્મસ્વરૂપે નાશ થતો હોય તેવું કોઈને પ્રતીત થતું નથી. (નિર્મળ આંખવાળા માણસને ઉપયોગપૂર્વક જોવા છતાં ભૃતલમાં ઘટની પ્રતીતિ ન થાય તો તેને ભૂતલમાં ઘટાભાવની પ્રતીતિ થઈ- એમ જેમ કહી શકાય છે તેમ પ્રસ્તુતમાં કોઈ પણ શિષ્ટ વિદ્વાન વ્યક્તિને આત્માનો આત્મત્વસ્વરૂપે નાશ પ્રતીત ન થવાથી તેને આત્મત્વસ્વરૂપે આત્માના નાશાભાવની = નિત્યત્વની પ્રતીતિ થાય છે- એમ કહી શકાય છે.)

જો આત્માનો આત્મત્વસ્વરૂપે ધ્વંસ માનવામાં આવે તો પરલોક વગેરેનો ઉચ્છેદ થવાની સમસ્યા સર્જાય. કોઈ પણ આસ્તિક દર્શનકારને આ તો ઈષ્ટ નથી. માટે આત્માને આત્મત્વસ્વરૂપે નિત્ય જ માનવો ઉચિત છે. તેમ જ આત્મા મનુષ્યપણું વગેરે સ્વરૂપે અનિત્ય છે. કારણ કે મનુષ્યત્વ વગેરે સ્વરૂપે આત્માનો નાશ માનવામાં ન આવે તો મનુષ્ય દશાનો ક્યારેય પણ ઉચ્છેદ નહિ થઈ શકે.

મતલબ કે સર્વદા (=પરલોકમાં અને મોક્ષમાં પણ) આત્મા મનુષ્યરૂપે ટકી જ રહે. એમ માનવું પડશે. પરંતુ આ વાત કોઈ પણ આસ્તિક દર્શનકારને માન્ય નથી. મોક્ષમાં કાંઈ આત્મા મનુષ્ય અવસ્થામાં હાજર નથી હોતો. માટે મનુષ્ય વગેરે અવસ્થા સ્વરૂપે આત્માનો નાશ માનવો જરૂરી છે. આમ આત્મા આત્મત્વસ્વરૂપે નિત્ય અને મનુષ્યત્વ વગેરે સ્વરૂપે અનિત્ય છે- આ હકીકત સિદ્ધ થાય છે.

धर्मिग्राहकमानेन तत्र नित्यत्वसिद्धावनित्यत्विधयः शरीरादिविषयकत्वमेवाऽस्त्विति चेत् ? न, धर्मिग्राहकमानेन त्रैलक्षण्यकलितस्यैव तस्य सिद्धेः, घटाद्युपादानस्येव ज्ञानाद्युपादानस्य पूर्वो- त्तरपर्यायनाशोत्पादाऽन्वितध्रुवत्वनियतत्वात् ।

ननु धर्मिग्राहकमानेन = कृतनाशाकृताऽभ्यागमादिदोषपरिहारपरायणेन आत्मसाधकप्रमाणेन तन्न = आत्मिन अनित्यत्वसिद्धिर्न स्यात्, अन्यथा कृतनाशादिदोषाऽऽपत्तेः । ततश्च तेनात्मिन नित्यत्वमेव सिध्यति । इत्थं देहाऽतिरिक्तात्मसाधकप्रमाणेनाऽऽत्मिन नित्यत्वसिद्धौ सत्यां 'आत्मा मृतः' इत्यादिरूपेण जायमानाया अनित्यत्वधियः = अनित्यत्वप्रकारकबुद्धेः शरीरादिविषयकत्वमेव अस्तु अतिसान्निध्यात्, आत्मिन बाधाच्च इति चेत् ? न, धर्मिग्राहकमानेन = अर्थक्रियाकारित्वाद्यसम्भव-जन्मादि-लोकव्यवहाराद्य-नुपपत्तिपरिहारप्रवणेन देहाऽतिरिक्ताऽऽत्मसाधकप्रमाणेन नरसिंहन्यायतः त्रैलक्षण्यकित्तस्यैव = उत्पाद-व्ययध्रौव्ययुक्तस्यैव तस्य = आत्मनः सिद्धेः ।

एतदेव भावयित घटाद्युपादानस्य मृत्पिण्डादेः इव ज्ञानाद्युपादानस्य आत्मनः पूर्वोत्तरपर्यायनाशो-त्यादाऽन्वितध्रुवत्विनयतत्वात् । यथा मृत्पिण्डादेः कपालपर्यायनाश-घटपर्यायोत्पादसमन्वित-मृत्त्वध्रौव्यपिर-किलतत्वं तथाऽऽत्मनोऽपि नरादिपर्यायनाश-देवादिपर्यायोत्पत्तियुक्तात्मत्वस्थैर्यसमेतत्वं न विरुध्यते। यथोक्तं भगवतीसूत्रे → जीवा सिय सासता, सिय असासता गोतमा !.. दव्वट्टयाए सासता, भावट्टयाए असासता ।। ← (भ.सू.७/२/२७३) इति । तीर्थोद्गालीप्रकीर्णके अपि → दव्वट्टयाए निच्चो होइ, अणिच्चो य नयमए बिए । एगंतो मिच्छत्तं जिणाण आणा अणेयंतो ।। ← (तीर्थो.८) इत्युक्तम् । यथोक्तं

શંકા :- આત્મત્વધર્મ = આત્મત્વગુણધર્મ જેમાં રહેલ છે એવા ધર્મીની = આત્મત્વગુણધર્મવાળા આત્માની સિદ્ધિ કરનાર પ્રમાણ દ્વારા જ આત્મામાં નિત્યત્વ સિદ્ધ થાય છે. મતલબ કે જે પ્રમાણ દ્વારા આત્મત્વના આશ્રયની (= દેહભિન્ન આત્માની) સિદ્ધિ થાય છે તે જ પ્રમાણ દ્વારા આત્મામાં નિત્યત્વની સિદ્ધિ થાય છે. કારણ કે આત્માને અનિત્ય માનવો હોય તો દેહભિન્ન માનવાની કોઈ આવશ્યકતા જ ન રહે. તથા તે રીતે દેહભિન્ન આત્માની સિદ્ધિ જ થઈ ન શકે. આથી આત્માને તો સર્વથા નિત્ય જ માનવો જોઈએ. છતાં 'છગનભાઈ મરી ગયા, મગનભાઈ કાળ કરી ગયા.' આ પ્રમાણે જે અનિત્યત્વપ્રકારક પ્રતીતિ થાય છે તેનો વિષય આત્માને માનવાના બદલે શરીરને માનવો જોઈએ. અર્થાત્ તેવી પ્રસિદ્ધ લૌકિક પ્રતીતિ 'છગનભાઈ નામના આત્માનું શરીર નાશ પામ્યું…' ઈત્યાદિ અર્થને સૂચવનારી છે - એમ માનવું રહ્યું. માટે આત્મા તો એકાન્ત નિત્ય = સર્વથા ધ્વંસઅપ્રતિયોગી જ રહેશે.

સમાધાન :- આ વાત બરાબર નથી. આનું કારણ એ છે કે ધર્મિત્રાહક પ્રમાણ દ્વારા = આત્મસાધક પ્રમાણ દ્વારા ત્રેલક્ષણ્યથી = ઉત્પાદ-વ્યય-પ્રૌવ્યસ્વરૂપ ત્રણ ગુણધર્મોથી યુક્ત એવા જ આત્માની સિદ્ધિ થાય છે. જેમ ઘટનું ઉપાદાન કારણ મૃત્પિંડરૂપે નાશ પામે છે, ઘડારૂપે ઉત્પન્ન થાય છે અને માટીરૂપે-પાર્થિવપરમાણુ સ્વરૂપે-પુદ્ગલદ્રવ્યરૂપે નિત્ય = ધ્રુવ છે તેમ જ્ઞાનનું ઉપાદાન કારણ એવો આત્મા મનુષ્યરૂપે નાશ પામે છે, દેવરૂપે ઉત્પન્ન થાય છે તથા આત્મદ્રવ્યસ્વરૂપે નિત્ય = ધ્રુવ છે - એમ માનવું આવશ્યક છે. (કોઈ પણ વસ્તુનો સર્વથા નાશ થતો નથી કે એકાંતે કોઈ પણ ચીજ ધ્રુવ-નિત્ય નથી. પરિવર્તનશીલ

यथा च भ्रान्तत्वाऽभ्रान्तत्वे परमार्थसंव्यवहाराऽपेक्षया परेषां न ज्ञानस्य विरुद्धे, यथा चैकत्र संयोग-तदभावौ, तथा द्रव्यतो नित्यत्वं पर्यायतश्चाऽनित्यत्वं नास्माकं विरुद्धम ।

श्रीहरिभद्रसूरिभिरपि धर्मसङ्ग्रहण्यां 🗲 परिणामी खलु जीवो सुहादिजोगतो होइ णेयव्वो । णेगंत-णिच्चपक्खे अणिच्चपक्खे य सो जूत्तो ।। <del>(</del> (धर्मसं.१९४) इति । तद्क्तं जिनशतके चन्द्रगच्छीय-जम्बूम्निना जिनवाणीमुद्दिश्य > द्रव्याऽऽदेशेन नित्यं यदितरदिप तत्पर्यायाऽऽदेशतोऽस्मिन, वस्त्वेवमेकमेव प्रकटयति नयद्वन्द्वतो द्विप्रकारम् ← (जि.श.४/७) इत्यादि । सम्यक्त्वसप्तितकायां अपि → दव्वद्वयाइ निच्चो उप्पाय-विणासवज्जिओ जेणं । पुव्वकयाऽणुसरणओ पज्जाया तस्स उ अणिच्चा ।। ← (स.स. ६१) इति निरूपितम् । **हरिवंशपुराणे**ऽपि → द्रव्य-पर्यायरूपत्वाद् नित्याऽनित्योभयात्मकाः ← (ह.पू. ३/१०८) इत्यादिनाऽयमेवार्थ उक्तः

युक्तञ्चैतद्, इत्थमेवार्थक्रियोपपत्तेः। तदुक्तं प्रमाणमीमांसायां → पूर्वोत्तराऽऽकारपरिहारस्वीकारस्थि-तिलक्षणपरिणामेनाऽस्यार्थक्रियोपपत्तिः ← (प्र.मी.९/९/३४) इति । यद्यपि धर्मिग्राहकमानेनैव त्रैलक्षण्यकलि-तवस्तुसिद्धौ पुनर्युक्त्यन्तरेण तत्प्रतिपादनं प्रदीपे प्रदीपं प्रज्वाल्य तमोनाशाय यतमानस्येव पूंसो न्यायमनुसरित तथापि द्विर्बद्धं सुबद्धं भवतीति न्यायेनाऽतिमन्देक्षणानां तदप्युपयुज्यत एवेति न दोष इत्यवधेयम् ।

न चोत्पाद-व्ययसत्त्वे ध्रौव्याऽसिद्धिः, विरोधादिति शङ्कनीयम्, यथा च = येन प्रकारेण हि भ्रान्तत्वाऽभ्रान्तत्वे परमार्थ-संव्यवहारापेक्षया = पारमार्थिकसत्य-व्यावहारिकसत्यविवक्षया परेषां = एकान्त-क्षणिकवादिनां सौगतानां न ज्ञानस्य नील-पीताद्याकारकस्य विरुद्धेः यद्वा घटविशेष्यक-घटत्वप्रकारकस्य **ज्ञानस्य भ्रान्तत्वाभ्रान्तत्वे** यथाक्रमं **परमार्थ-संव्यवहाराऽपेक्षया** परेषां = वेदान्तिनां न = नैव मिथो विरुद्धे; यथा च यौगानां एकत्र वृक्षादौ धर्मिणि शाखा-मूलाद्यवच्छेदकभेदाऽर्पणया संयोग-तदभावौ = कपिसंयोग-तदभावौ 'न विरुद्धौ' इतिलिङ्गव्यत्ययेनात्रान्वेति, तथा = तेनैव प्रकारेण द्रव्यतो = द्रव्यार्था-ऽऽदेशेन आत्मादेः **नित्यत्वं** = ध्वंसाऽप्रतियोगित्वं **पर्यायतश्च** = पर्यायाऽर्थाऽऽदेशेन त **अनित्यत्वं** = ध्वंसप्रतियोगित्वं **न** = नैव **अस्माकं** स्याद्वादिनां **विरुद्धं** = सहाऽनवस्थान-परस्परपरिहार-वध्य-घातकभावाऽन्यतरविरोधाऽऽपन्नम ।

પર્યાયરૂપે જડ, ચેતન બધાનો નાશ થાય છે, ઉત્પત્તિ થાય છે તથા અપરિવર્તનશીલ મૂળદ્રવ્યરૂપે જડ-ચેતન સર્વ પદાર્થો ધ્રુવ = નિત્ય છે. માટે આત્મસાધક પ્રમાણ દ્વારા પર્યાયરૂપે ઉત્પત્તિ-નાશયુક્ત અને દ્રવ્યરૂપે ધ્રૌવ્યયુક્ત એવા જ આત્માની સિદ્ધિ માનવી આવશ્યક છે.)

શંકા :- નિત્યત્વ અને અનિત્યત્વ (= ઉત્પાદ + વ્યય) બન્ને પરસ્પર વિરોધી ગુણધર્મ હોવાથી એક જ આત્મામાં કઈ રીતે રહી શકે ?

સમાધાન :- જેમ ભ્રાન્તત્વ અને અભ્રાન્તત્વ આ બે ગુણધર્મો પરસ્પર વિરુદ્ધ હોવા છતાં વેદાન્તીમતે ઘડાને ઉદ્દેશીને થતા 'આ ઘડો છે' એવા જ્ઞાનમાં પરમાર્થથી ભ્રાન્તત્વ છે અને સંવ્યવહારથી એભ્રાન્તત્વ રહે છે. એક જ જ્ઞાનમાં આ રીતે ભ્રાન્તત્વ અને અભ્રાન્તત્વ સ્વીકારવામાં વેદાન્તી લોકો વિરોધ માનતા નથી. નૈયાયિક મતાનુસાર, સંયોગ અને સંયોગાભાવ - બન્ને પરસ્પર વિરુદ્ધ ગુણધર્મી હોવા છતાં એક જ વૃક્ષમાં શાખાઅવચ્છેદેન કપિસંયોગ અને મૂલાવચ્છેદેન કપિસંયોગાભાવ રહે છે. તેમાં નૈયાયિકો વિરોધ માનતા નથી. તેમ અનેકાન્તવાદી અમારા જૈનોના મતમાં એક જ આત્મામાં દ્રવ્યદેષ્ટિએ = Education International For Private & Personal Use Only www.jainelibra

अनपेक्षितविशिष्टरूपं हि द्रव्यं, अपेक्षितविशिष्टरूपं च पर्याय इति । तथा 'शरीर-जीवयो-र्मूर्ताऽमूर्तत्वाभ्यां भेदः, देहकण्टकादिस्पर्शे वेदनोत्पत्तेश्चाऽभेद इति । तदुक्तं –

यथाक्रमं नित्यत्वानित्यत्वदर्शिद्रव्यपर्यायव्याख्यामाह अनपेक्षितविशिष्टरूपं = अविविक्षितिवशेषस्वरूपं हि द्रव्यं = द्रव्यपदवाच्यं, अपेक्षितिविशिष्टरूपं = विविक्षितिवशेषस्वरूपं च पर्यायः = पर्यायपदवाच्यं इति । नराऽमरादिविशिष्टर्स्वरूपमनपेक्ष्य नित्यत्वशालिन्यात्मिन नराऽमरादिविशिष्टस्वरूपमपेक्ष्याऽनित्यत्वं द्रव्यार्थिक-पर्यायार्थिकनयाऽनुविद्धाऽनेकान्तवादिनामस्माकं न विरुध्यते स्यात्पदोपसन्दानेनैवाऽभिमतिसिद्धेः । तदुक्तं समन्तभद्राचार्येण बृहत्स्वयम्भूस्तोत्रे → नयास्तव स्यात्पदसत्यलाञ्छिता रसोपविद्धा इव लोहधातवः भवन्त्यभिप्रेतगुणा यतस्ततो भवन्तमार्याः प्रणता हितैषिणः । । ← (बृ.स्व.स्तो.६५) इति । यथोक्तं सम्मितितर्के अपि → उप्पज्जंति वियंति य भावा नियमेण पज्जवनयस्स । दव्वद्वियस्स सव्वं सया अणुप्पन्नविणद्वं ।। (सं.त.१/१९) द्व्वद्वियवत्तव्वं सामण्णं पज्जवस्स य विसेसो । एए समोवणीआ विभज्जवायं विसेसंति ।। ← (सं.त.३/५७) इति ।

एतेन अनेकान्तवादे यथावस्थितवस्तुस्वरूपाऽनिर्णयात्र व्यवस्थेति प्रत्युक्तम्, सुनयापेक्षयाऽनेकान्तेऽ प्येकान्तसम्भवात् । तदुक्तं समन्तभद्राचार्येणैव बृहत्स्वयम्भूस्तोत्रे  $\rightarrow$  अनेकान्तोऽप्यनेकान्तः प्रमाणनयसाधनः । अनेकान्तः प्रमाणात्ते तदेकान्तोऽपिंतान्नयात् ।।  $\leftarrow$  (बृ.स्व.स्तो.१०३) इति । स चानेकान्तो ह्यत्र  $\rightarrow$  सव्वं चिय पइसमयं उपज्जइ नासए य णिच्चं च  $\leftarrow$  (वि.आ.भा.५४४) इति विशेषा-वश्यकभाष्यदर्शितदिशा योज्यः । प्रकृते  $\rightarrow$  सुह-दुक्खसंपओगो न विज्जई निच्चवायपक्खम्मि एगं-तुच्छेअंमि य सुह-दुक्खविगप्पणमजुत्तं ।।  $\leftarrow$  (द.वै.नि.६०) इति दशवैकालिकनिर्युक्तिवचनमप्यनुसन्धेयम् । तदुक्तं अध्यात्मसारेऽपि  $\rightarrow$ 

शरीरादात्मनो भेदाऽभेदसाधनायोपक्रमते 'तथे'ति । तदुक्तं अष्टकप्रकरणे → नित्याऽनित्ये तथा देहाद्, भिन्नाऽभिन्ने च तत्त्वतः । घटन्त आत्मिन न्यायाद्धिंसादीन्यिवरोधतः।। ← (अ.प्र.१६/१) द्रव्यांशनी અપેક્ષાએ નિત્યત્વ અને પર્યાયદેષ્ટિએ અનિત્યત્વ માનવામાં કોઈ વિરોધ નથી. અવચ્છેદકભેદથી - અપેક્ષાભેદથી વિરોધનો પરિહાર થઈ જ જાય છે.

જેને પરિવર્તનશીલ એવા વિશિષ્ટ સ્વરૂપની અપેક્ષા નથી તે દ્રવ્ય છે. તેમ જ જેને પરિવર્તનશીલ એવા વિશિષ્ટ સ્વરૂપની અપેક્ષા છે તે પર્યાય છે. પ્રસ્તુતમાં મનુષ્ય, દેવ વગેરે વિવિધ સ્વરૂપ પ્રત્યે જે ઉદાસીન છે તે આત્મદ્રવ્ય છે. તથા માનવ-દાનવ વગેરે અલગ-અલગ પરિવર્તનશીલ સ્વરૂપને જે આવકારે છે તેને પર્યાય સ્તમજવા.

તેમ જ શરીર મૂર્ત છે, રૂપી છે. જ્યારે આત્મા અમૂર્ત્ત-અરૂપી છે. તેથી મૂર્ત્તત્વ-અમૂર્ત્તત્વની અપેક્ષાએ દેહ અને આત્માનો ભેદ છે. તથા શરીરમાં કાંટો ભોંકાય ત્યારે આત્માને વેદનાનો અનુભવ થાય છે. આ અપેક્ષાએ દેહ અને આત્માનો અભેદ પણ છે.

१. हस्तादर्शे 'जीशरी..' इत्यशुद्धः पाठः ।

तद्वृत्तिस्त्वेवम् → नित्यश्चासावनित्यश्चेति नित्याऽनित्यः, तत्र = नित्यानित्ये आत्मनि अभ्युपगम्यमाने हिंसादीनि घटन्त इति सम्बन्धः । न हि एकान्तेन नित्यमनित्यं वा वस्तु किमपि कस्यापि कार्यस्य करणक्षमम् । तथाहि- मृत्पिण्डस्य कार्यं घटो न भवति, एकरूपत्वेनाऽनतिक्रान्तमृत्पिण्डभावत्वात्, मृ-त्पिण्डवत् । मृत्पिण्डत्वाऽतिक्रमे चाऽनित्यत्वप्राप्तेः । तथा मृत्पिण्डस्य कार्यं घटो न भवति, 'सर्वथैवानुग-माऽभावेनातिक्रान्तमृत्पिण्डत्वलक्षणपर्यायत्वात्, पटवत् । मृत्पिण्डत्वलक्षणपर्यायाऽनतिक्रमाऽभ्युपगमे चानुया-यित्वेन नित्यानित्यत्वं वस्तुनः स्यादिति। आह च- "घटः कार्यं न पिण्डस्य, पिण्डभावाऽनतिक्रमात्। पिण्डवत्पटवच्चेति, स्यात् क्षयित्वादिरन्यथा" ।।( ) तदेवं नित्याऽनित्यमेव वस्तु कार्यकरणक्षममिति। नन् नित्याऽनित्यत्वधर्मयोर्विरुद्धत्वात्कथमेकाऽधिकरणत्वम्? अत्रोच्यते यथा ज्ञानस्य भ्रान्तत्वाऽभ्रान्तत्वे परमार्थ-संव्यवहारापेक्षया न विरुद्धे एवं द्रव्यतो नित्यत्वं पर्यायतश्चानित्यत्वं न विरुद्धम्। न च द्रव्य-पर्याययोः परस्परं भेदः, यतः यदेव वस्त्वनपेक्षितिविशिष्टरूपं द्रव्यमिति व्यपदिश्यते तदेवाऽपेक्षित-विशिष्टरूपं पर्याय इति । 'तथा' इति वाक्यान्तरोपक्षेपार्थः, देहात् = शरीरात्, किमित्याह, भिन्नः =व्यतिरिक्तः स चासावभित्रश्चाव्यतिरेकी = भिन्नाभिन्नस्तत्र, भिन्नाऽभिन्न एव च जीवः शरीरात्, तथैवो-पलभ्यमानत्वात् । तथा हि- जीवस्याऽमूर्तत्वाद्देहस्य च मूर्तत्वान्मूर्ताऽमूर्तयोश्चाऽत्यन्तविलक्षणत्वाद् भेदस्तयोः। देहस्य स्पर्शने च जीवस्य वेदनोत्पत्तेरभेदश्चेति । आह च "जीवसरीराणं पि हु, भेयाभेओ तहोव-लम्भाओ । मुत्ताऽमुत्तत्तणओ, छिक्कंमि पवेयणाओ य ।।"(समरादित्यकथा भव-८/पृ.७९८) सर्वथा भेदे हि शरीरकृतकर्मणो भवान्तरेऽनुभवाऽनुपपत्तिः स्यात्। अभेदे च परलोकहानिः शरीरनाशे जीवना-शादिति । चशब्दः अनुक्तसमुच्चये । ततश्च सदसती इत्याद्यपि द्रष्टव्यम् । आह च- 'सन्तस्स सरूवेणं, पररूवेणं तहा असन्तस्स । हंदि विसिद्धत्तणओ, होन्ति विसिद्धा सुहाईया ।।' (समरादि. भव.८/पृ.७९३)" विशिष्टाः प्रतिप्राणिवेद्याः। तत्त्वत इति परमार्थतो नित्याऽनित्यादौ न पुनः कल्पनया. पारमार्थिकत्वं च नित्याऽनित्यत्वादीनां दर्शितमेव । घटन्ते = युज्यन्ते आत्मनि = जीवे न्यायात् =परिणामिस्वरूपस्यात्मनोऽपराऽपरपर्यायसम्पदुपपत्तिलक्षणया नीत्या हिंसादीनि = आश्रव-संवर-बन्ध-मोक्षसुखादीनि । कथमित्याह - अविरोधतः = अविरोधेन, एकान्तपक्षे ये हिंसादिष्वभ्युपगम्यमानेषु विरोधा दर्शितास्तत्परिहारेणेति भावः ← (अ.वृत्ति. १६/१) इति ।

अपेक्षितिविशिष्टरूपं च वस्तु पर्याय इति तु युक्तमेव, सर्वात्मना तथा-तथाभवनात् । तदुक्तं द्वादशारनयचक्रवृत्तौ श्रीसिंहसूरिगणिक्षमाश्रमणैः → एषु च षट्सु नयेषु पर्यवशब्दः भाववचनः, समन्ताद् भवनात् पर्यवः, सर्वात्मना भवनात्, पर्यायशब्दः समन्ताद् गतिवचनः, समन्ताद्गमनपर्यायद्रव्यस्य वर्णाद्यात्मना पर्यायः, द्रव्यस्य वर्णाद्यात्मना परितो गमनात्, अयञ्च विग्रहार्थः ← (द्वा.न.सिंहवृत्ति अ२-६/पृ.६१३)।

यत्तु → किं नु खो, आवुसो गोतम, तं जीवं तं सरीरं, उद्दाहु अञ्ञं जीवं अञ्ञं सरीर'न्ति? ← (दी.नि.१/६/३७६, पृ.१४० + १/७/३७८-पृ.१४३) इति प्रश्ने समुपस्थिते सुगतेन → यो खो

आवुसो, भिक्खु एवं जानाति एवं पस्सित, कल्लं नु खो तस्सेतं वचनाय-"तं जीवं तं सरीर"न्ति वा "अञ्जं जीवं अञ्जं सरीर"न्ति वाति ? यो सो आवुसो, भिक्खु एवं जानाति एवं पस्सित कल्लं तस्सेतं वचनाय- "तं जीवं तं सरीर"न्ति वा, "अञ्जं जीवं अञ्जं सरीर"न्ति वाति। अहं खो पनेतं, आवुसो, एवं जानामि एवं पस्सामि । अथ च पनाहं न वदामि- "तं जीवं तं सरीरन्ति वा "अञ्जं जीवं अञ्जं सरीर"न्ति वा ← (दि.नि.१/६/३७७,पृ.१४०, १/७/३७९,पृ.१४३) इत्यादिरूपेण यद् दीघनिकाये शठतयोक्तं तत्तु आम्रान् पृष्टः कोविदारान् आचष्टे इति न्यायमापद्यते।

आत्मनो नित्यानित्यत्वे देहाद् भिन्नाऽभिन्नत्वे स्मरण-प्रत्यभिज्ञानादिकमि प्रमाणम् । तदुक्तं अष्टकप्रकरणे → स्मरण-प्रत्यभिज्ञान-देहसंस्पर्शवेदनात् । अस्य नित्यादिसिद्धिश्च, तथा लोकप्रसिद्धितः ।। ← (अ.प्र.9६/६) इति। तद्वृत्तिस्तु → स्मरणं = पूर्वोपलब्धार्थाऽनुस्मृतिः, प्रत्यभिज्ञानं = सोऽयमित्येवंरूपः प्रत्यवमर्शः, तथा देहस्य = शरीरस्य संस्पर्शे = वस्त्वन्तरेण स्पर्शनं तस्य वेदनं = अनुभवनम्, देहसंस्पर्शेन वा वेदनं स्पर्शनीयवस्तुपरिज्ञानं = देहसंस्पर्शवेदनिमिति, पदत्रयस्याऽस्य समाहारद्वन्द्वः तस्मात्, अस्य = आत्मनः नित्यादिसिद्धिः = नित्याऽनित्यत्वदेहाद्भिन्नाऽभिन्नत्वप्रतिष्ठा, चशब्दः पुनःशब्दार्थः, नित्यानित्यत्वादिविशेषणे आत्मनि अहिंसादिसिद्धिः, नित्यानित्यत्वादिसिद्धिः पुनः स्मरणादेरिति भावः । प्रयोगश्चात्र – नित्यानित्य आत्मा, स्वयंनिहितद्रव्यादिसंस्मरणान्यथानुपपत्तेः ।

तथाहि- न तावदेकान्तिन्त्ये स्मरणसम्भवः, तस्यैकरूपतयानुभवस्यैव स्पष्टरूपेणाऽनुवर्तनादितरथा नित्यताहानेः। नापि अनित्यत्वे स्मरणसम्भवोऽनुभवकालाऽनन्तरक्षण एव कर्तुर्विनप्टत्वात्कस्य स्मरणमस्तु? न हि अन्येनाऽनुभूतमन्यः स्मरति। अथाऽनुभवक्षणसंस्कारात्तथाविधः स्मरणक्षणः समुत्पद्यते, नैवम्, यतोऽनुगमलेशेनापि विवर्जितानामत्यन्तविलक्षणानामतिक्रमे जायमानस्य स्मरणक्षणस्य पूर्वकालीनाऽनुभवक्षणसंस्कारो यदि परं श्रद्धानगम्यो न युक्तिप्रत्याय्यः, प्राक्तनाऽनुभवक्षणस्य विरतरनष्टत्वादपान्तरालक्षणेषु च संस्कारलेशस्याप्यनुपलब्धेः, सहसैवाऽनन्तरक्षणविलक्षणस्मरणक्षणोत्पादोपलब्धेरिति ।

परिणामपक्षे तु प्राक्तनाऽनुभवक्षणेनाऽऽहितसंस्काराऽनुगमवत्तत्क्षणप्रवाहरूपाञ्चानाविधधर्मसमुदयस्व-भावात्मनः सकाशात्स्मरणक्षणोत्पादो युक्तियुक्त इति । न च वाच्यमपान्तरालक्षणेप्वनुभवसंस्कारो नोप-लभ्यत इति कथं तत्सत्तेति, निर्बीजत्वेन स्मरणस्याऽनुपपत्तिप्रसङ्गात् इति । तथा नित्यानित्य आत्मा, प्रत्यभिज्ञानाऽन्यथानुपत्तेः। तथाहि- एकान्तनित्यत्वेऽनुभवस्य च साक्षादनुवृत्तेर्न प्रत्यभिज्ञानसम्भवः, अनित्यत्वे तु अनित्यत्वादेव पूर्वद्रष्टुः पूर्वदृष्टवस्तुनश्च नष्टत्वादपूर्वयोश्चोत्पन्नत्वान्न प्रत्यभिज्ञानसम्भवः। न चादृष्ट-वतोऽदृष्टे प्रत्यभिज्ञानमस्ति, तथा अप्रतीतेरिति ।

अथ ब्रूपे लूनपुनर्जातकेशादिष्विप प्रत्यिभज्ञानमस्तीति ग्राह्यं प्रति तस्य व्यभिचारित्वेनाऽप्रमाणतया सर्वत्राऽप्रामाण्यम्, नैवम्, प्रत्यक्षस्यापि क्वचिद् व्यभिचारात् सर्वत्राऽप्रामाण्यप्रसङ्गादिति । तथा देहाद् भिन्नाऽभिन्न आत्मा, स्पर्शवेदनाऽन्यथानुपपत्तेः। तथाहि- यद्यसौ देहाद् भिन्नो भवेत् तदा देहेन स्पृष्टस्य वस्तुनो न संवेदनं स्यात्, देवदत्तस्पृष्टवस्तुन इव यज्ञदत्तस्य। नाप्यभिन्नो देहमात्रत्वेन तस्य परलोकाऽभावप्रसङ्गात्, अवयवाऽन्तरहानौ चैतन्यहानिप्रसङ्गाच्चेति। 'तथेति' समुच्चये, लोकप्रसिद्धितो = जनप्रती-तेर्नित्यानित्यमात्मादि वस्त्विति गम्यते, यतस्तदेव वस्त्वेवं परिणतमिति वदन् वस्तुत्वाऽविच्छित्तिमव-

"जीवसरीराणं पि हु भेआऽभेओ तहोवलंभाओ । मुत्ताऽमुत्तत्तणओ छिक्कंमि १पवेयणाओ अ ।।"(हरिभद्रसूरिकृत-समरादित्यकथा भव.८/पृ.७९४)

स्थान्तरापत्तिं च प्रतिपद्यमानो जनो लक्ष्यते । न च लोकप्रतीतिविरुद्धमर्थमुपकल्पयत्प्रमाणं प्रमाण-तामासादयतीति (अ.प्र.वृत्ति.१६/६) ← इति वर्तते ।

आत्मनो विभुत्वे पूर्वं दोष उक्तः । अथाऽसर्वगतत्वेऽस्य गुणमाह अष्टकप्रकरणकृत् → देहमात्रे च सत्यस्मिन्, स्यात्सङ्कोचादिधर्मिणि । धर्मादेरूर्ध्वगत्यादि, यथार्थं सर्वमेव तत् ।। ← (अ.प्र.१६/७) इति । तद्वृत्तिः → देह एव = शरीरमेव मात्रा = परिमाणं यस्य स देहमात्रस्तस्मिन् = देहमात्रे, देहमात्रता चास्य देह एव तद्गुणोपलब्धेः । चशब्दः पुनरर्थः नित्याऽनित्यादिधर्मिके आत्मिनि हिंसादिरुपपद्यते । देहमात्रे पुनः सित = भवति अस्मिन् = आत्मिनि स्यात् = भवेत् सर्वं यथार्थमिति सम्बन्धः । किम्भूते तत्र ? सङ्कोचादिः = सङ्कोचनादिरादिशब्दात् प्रसरणं धर्मः स्वभावो यस्य स तथा तस्मिन्, सङ्कोचादिधर्मत्वं चास्य सूक्ष्मेतरशरीरव्याप्तेः। किं तत्त्यादित्याह- धर्मादेरूर्ध्वगत्यादि, 'धर्मेण गमनमूर्ध्वं, गमनमधस्ताद् भवत्यधर्मेण । ज्ञानेन चापवर्गः (विपर्ययादिष्यते बन्धः) ।। (साङ्ख्य-कारिका-४४) इत्यादिकं वचनमिति गम्यते यथार्थं = निरुपचरितं सर्वमेव = निरवशेषमेव 'तुशब्दः' पूरणः ← (अ.प्र.९६/७ वृत्ति) इति ।

अत्र समरादित्यकथासंवादमष्टकवृत्त्युद्धतमाविष्करोति "जीव-सरीराणं" (समरादि.भ.८ पृ.७९४) इत्यादि । इयं गाथा स्पष्टा विभावितार्था च । प्रकृते च 🗲 सन्तासन्ते जीवे निच्चाणिच्चे य णेगधम्मे य । जह सुह-बन्धाइया जुज्जन्ति न अन्नहा नियमा सन्तरस सख्वेणं परख्वेणं तहा असन्तरस । हंदि विसिद्धत्तणओ होन्ति विसिद्धा सुहाईया  $\Pi$ इहरा सत्तामेत्ताइभावओ कह विसिद्धया तेसि । तदभावंमि तदत्थो हंदि पयत्तो महामोहो П निच्चो वेगसहावो सहावभूयंमि कह नु सुह-दुक्खे । तस्सुच्छेयनिमित्तं असंभवाओ पयट्टेज्जा  $\Pi$ एगन्ताऽणिच्चो वि य संभवसमणन्तरं अभावाओ । परिणामिहेउविरहा असंभवाओ य तस्सत्ति 11 न विसिद्धकज्जभावो अणईयविसिद्धकारणत्तंमि । एगन्तभेयपक्खे नियमा तह भेयपक्खे य 11 पिण्डो पडो व्व न घडो तप्फलमणईयपिण्डभावाओ । तदईयत्ते तस्स उ तह भावादन्नयादित्तं 11 एवंविहो उ अप्पा मिच्छत्तादिहि बन्धए कम्मं । सम्मत्ताईएहि य मुच्चइ परिणामभावाओ 11 सकदुवभोगे चेवं कहंचिदेगाहिगरणभावाओ । इहरा कत्ता भोत्ता उभयं वा पावइ सया वि वेदेइ जुवाणकयं वृह्हो चोराइफलिमहं कोई । न य सो तओ न अन्नो पच्चक्खाइप्पसिद्धिओ न य नाणत्रो सोऽहं किं पत्तो पावपरिणइवसेण । अणुहवसंधाणाओ लोगागमसिद्धिओ चेव

સમરાઈચ્ચકહા શાસ્ત્રમાં પણ જણાવેલ છે કે 'મૂર્તત્વ-અમૂર્તત્વ વગેરે વિરુદ્ધ ગુણધર્મોનો ઉપલંભ = બોધ થવાથી શરીર અને આત્મામાં પરસ્પર ભેદ છે તથા કંટકવેધ, કર્કશ સ્પર્શ વગેરે થતાં જીવને વેદના થવાથી આત્મા અને શરીરનો પરસ્પર અભેદ છે.'

१. मुद्रितप्रतौ '...य वेय...' इत्यशुद्धः पाठः ।

# न चेदेवं 'ब्राह्मणो नष्टो ब्राह्मणो जानाती'त्यादिव्यवहाराऽनुपपत्तिः विना ब्राह्मण्यस्य<sup>१</sup> व्यासज्यवृत्तित्वमित्यादिकमुपपादितमन्यत्र ।।२५।।

इय मणुयाइभवकयं वेयइ देवाइभवगओ अप्पा । तस्सेव तहा भावा सव्वमिणं होइ उववन्नं ।। एगंतेण उ निच्चोऽणिच्चो कह नु वेयए सकडं । एगसहावत्तणओ तदणन्तरनासओ चेव ।।

← (समरा. भव-८/पृ. ७९३-४) इति समरादित्यकथावचनान्यवश्यमनुस्मर्तव्यानि बुभुत्सुभिः । तदुक्तं धर्मसङ्ग्रहण्यां अपि श्रीहरिभद्रसूरिभिः → परिणामी खलु जीवो देहावत्थाण भेदाओ ।। एवं सुहादिजोगो न अन्नहा जुज्जए सती चेव । संसारो कम्मफलं मोक्खो य पसाहियमिदं च ।।

← (धर्मसं.३९०-३९१) इति । यदिष शिवगीतायां → नष्टेऽिष तस्मिन् तव नास्ति हानिर्घटे विनष्टे नभसो यथैव ← (शि.गी.७/३३) इत्युक्तं तदिष द्रव्यार्थिकनयापेक्षया योज्यम्, प्रमाणार्पणया तु नित्यानित्यत्वमेवाऽऽत्मनः । तदुक्तं शिवगीतायां एव → नित्योऽनित्योऽहमनघः ← (शि.गी.६/१९) इति । एतेन → निर्लेपः पिरपूर्णश्च सिव्चिदाऽऽनन्दिवग्रहः । आत्मा न जायते नैव व्रियते न च दुःखभाक् ।। ← (शि.गी.२/६) इति शिवगीतावचनमि व्याख्यातम् । द्रव्यार्थाऽऽदेशेन तदुपपत्तेः। द्रव्य-पर्यायोभयाऽऽदेशेन त्वात्मादेः नित्यानित्य-सदसदाद्यात्मकत्वमेव । अत एवोक्तं द्वादशारनयचक्रे श्रीमल्लवादिसूरिभिरिष → सदसदात्मकैकं वस्तुतत्त्वं द्रव्यार्थ-पर्यायार्थोभयलक्षणं जैना उपवर्णयन्ति खपु-ष्यवदन्यथाऽसम्भवात्, द्रव्यशब्दमि मृदादिरूपाद्यतीताऽनागतवर्तमानभेदाभेदार्थं पर्यायशब्दं सर्वाभेदभेदार्थं तेष्वेव, तस्मादुभयोरुभयार्थत्वम् ← (द्वा.न.अर-७, पृ.६७७) इति ।

न चेत् एवं = शरीरात्मनोर्भित्राभित्रत्वं; 'ब्राह्मणो नष्टः', 'ब्राह्मणो जानाती'त्यादिव्यवहारानुपपत्तिः ब्राह्मणपदस्य ब्राह्मणशरीरपरत्वे 'ब्राह्मणो नष्ट' इति प्रयोगसमर्थनेऽपि 'ब्राह्मणो जानाती'ति प्रयोगा-ऽसङ्गतिः, ज्ञानस्य शरीरसमवेतत्वविरहात् । ब्राह्मणपदस्य ब्राह्मणात्मपरत्वे तु 'ब्राह्मणो जानाती'ति व्यवहारसमर्थनेऽपि 'ब्राह्मणो नष्ट' इतिप्रयोगस्याऽनुपपत्तिः; नैयायिकनये केनाऽपि रूपेणाऽऽत्मनो ध्वंसाऽप्रतियोगित्वात् । इत्थञ्च ब्राह्मणयस्य ब्राह्मणपदप्रवृत्तिनिमित्तस्य ब्राह्मणदेहमात्रवृत्तित्वे 'ब्राह्मणो जानाती'तिप्रयोगानुपपत्तिः, ब्राह्मणात्ममात्रवृत्तित्वे 'ब्राह्मणो नष्ट' इतिप्रयोगाऽसङ्गतिः । ब्राह्मण्यस्य व्या-सज्यवृत्तित्वं = पर्याप्तिसम्बन्धेन ब्राह्मणदेहात्मवृत्तित्वं विना उपदर्शितव्यवहाराऽनुपपत्तिः नैयायिकस्या-ऽपरिहार्यवेति द्वित्वादिवत् ब्राह्मण्यस्यापि व्यासज्यवृत्तित्वं स्वीकर्तव्यम् । तथा च सित प्राणावियोगदशायां

જો શરીર અને આત્માનો ભેદાભેદ માનવામાં ન આવે તો 'બ્રાહ્મણ મરી ગયો' અને 'બ્રાહ્મણ જાણે છે' આવી પ્રતીતિ અને વ્યવહારનું સમર્થન ક્યારેય થઈ ન શકે. શરીર અને બ્રાહ્મણનો કથંચિત્ ભેદ હોવાથી આત્માનો નાશ થતો ન હોવા છતાં શરીરનો નાશ થતાં 'બ્રાહ્મણ મરી ગયો' એમ બોલી શકાય છે. તેમ જ શરીર અને આત્માનો કથંચિત્ અભેદ હોવાથી 'બ્રાહ્મણ જાણે છે' આમ વ્યવહાર થઈ શકે છે. જો બ્રાહ્મણપદનો અર્થ કેવલ આત્મા માનવામાં આવે તો પ્રથમ પ્રતીતિ અને વ્યવહાર અસંગત ઠરે. કારણ કે આત્મા નૈયાયિક મતે નિત્ય છે. તથા જો બ્રાહ્મણ પદનો અર્થ કેવલ બ્રાહ્મણશરીર કરવામાં આવે તો બીજી પ્રતીતિ અને વ્યવહાર અસંગત બની જાય. કારણ કે શરીર જડ હોવાથી

ब्राह्मण्यस्य ब्राह्मणशरीरवृत्त्यत्यन्ताभावाऽप्रतियोगित्वात् 'ब्राह्मणो मृतः' इति प्रयोगस्योपपित्तः, जीवनकाले तस्य ब्राह्मणाऽऽत्मवृत्त्यत्यन्ताऽभावप्रतियोगिभिन्नत्वाच्च 'ब्राह्मणो जानाती'ति व्यवहारसङ्गतिः सुकरा । इत्थं सार्वलौकिकाऽबाधितप्रसिद्धव्यवहारोपपित्तकृते ब्राह्मण्यस्य पर्याप्तिसम्बन्धेन ब्राह्मणशरीर-तदात्मोभयवृत्तित्वाभ्युपगमे ब्राह्मणत्वापेक्षया ब्राह्मणशरीर-तदात्मनोरभेदो ध्रुव एव, ब्राह्मणात्मवर्त्तिनो व्यासज्यवृत्तिधर्मस्य ब्राह्मणभेदप्रतियोगितावच्छेदकीभृतस्य ब्राह्मणत्वस्य ब्राह्मणदेहे सत्त्वात्तत्र ब्राह्मणात्मभेदाभावो न बृहस्पतिनाऽपि प्रतिक्षेप्तुं शक्यः, तद्भेदस्तु चैतन्य-जडत्वादिविरुद्धधर्माध्यासात्प्रसिद्ध एवेति सिद्धं ब्राह्मणशरीर-तदात्मनोः भेदाभेदः। इत्थं सर्वत्र स्याद्वाद एव विजयतेतराम् । प्रतिवादिनस्तु प्रपलायन्ते दिशो दिशम्, 'आषाढवाते चलित गजेन्द्रे चिक्रवतो वारिधिरेव काष्ठा' इति न्यायेन । 'चलती'ति पदं डमरुकमणिन्याये-नोभयत्र सम्बध्यते । चिक्रवान् = गर्दभः, काष्ठा = आश्रयः । एतेन → आषाढमासे वलद् द्विपेन्द्रे चिक्रवतोऽरे भवति द्युकाष्ठाविधरेव काष्ठा ← (शिखा. ) इति शिखामणिवचनमिप व्याख्यातम्।

अथ जिनमहत्त्वद्वात्रिंशिकायां 'तदनुभवेऽपि च..' (द्वा.द्वा.४/२, भा.१, पृ.२१०) इत्यादिना भक्ति-द्वात्रिंशिकायां च 'यथाप्रतीतिशबलवस्त्वभ्युपगम....' (द्वा.द्वा.५/१९ पृ.३४४) इत्यादिना पूर्वं नित्यानित्यत्व-भिन्नाभिन्नत्वाद्यभ्युपगमगर्भाऽनेकान्तस्य प्रत्यक्षप्रमाणग्राह्यतोक्ता । साम्प्रतन्तु तस्य 'जीव-सरीराणं पि हु भेआभेओ...' (समरादि.८ पृ.७९८) इत्यादिनाऽऽगमोपदेशादिग्राह्यतोच्यते इति कथं न विरोध इति चेत्? अत्रोच्यते, यथा वैयाकरणानां मते शब्दाऽनुशासनोपदेशोपकृत-श्रोत्रेन्द्रियकरणकप्रत्ययग्राह्यत्वेऽपि शब्द-साधुत्वाऽसाधुत्वयोः श्रोत्रग्राह्यत्वं यथा च नैयायिकादीनां मते वेदोपदेशस्व्यपेक्षचक्षुःकरणकप्रतीतिग्राह्यत्वेऽपि ब्राह्मणत्वादिजातेः प्रत्यक्षगम्यता तथाऽस्मन्मते आगमोपदेशसहकृतचक्षुरादिग्राह्यत्वेऽप्यनेकान्तस्य प्रत्यक्षविषयता सङ्गच्छते । न हि यद् गिरिशृङ्गमारुह्य गृह्यते तदप्रत्यक्षमिति न्यायेन इदं भावनीयम्। तथापि मूढतया परेषामेकान्ताऽऽग्रहग्रहो हि चिन्तामणिं परित्यज्य काचमणिग्रहणन्यायमनुसरतीत्यवधियम् ।।८/२५।।

જાણી શકતું નથી. આ બન્ને પ્રકારની પ્રતીતિ અને વ્યવહારની સંગતિ કરવા માટે નૈયાયિકને પણ બ્રાહ્મણપદના પ્રવૃત્તિનિમિત્તભૂત બ્રાહ્મણત્વને વ્યાસજ્યવૃત્તિધર્મ અર્થાત્ બ્રાહ્મણદેહ અને બ્રાહ્મણ આત્મામાં રહેનાર ગુણધર્મરૂપે માન્યા વિના છુટકો જ નથી, કારણ કે નૈયાયિક મતે શરીર અને આત્મામાં સર્વથા ભેદ છે. આ વિષયનું અધિક પ્રતિપાદન અન્ય ગ્રંથમાં કરેલ છે. (૮/૨૫)

વિશેષાર્થ: વ્યાસજ્યવૃત્તિ ધર્મ એટલે અનેકમાં રહેનાર ગુણધર્મ. દા.ત. દ્વિત્વ, ત્રિત્વ વગેરે સંખ્યા ફક્ત એક વ્યક્તિમાં નથી રહેતી પણ પર્યાપ્તિસંબંધથી અનેકમાં રહે છે. તેથી તે વ્યાસજ્યવૃત્તિ ધર્મ કહેવાય છે. શરીર અને આત્માનો નૈયાયિકમતે સર્વથા ભેદ હોવાથી ઉપરોક્ત બે પ્રકારના વ્યવહારની સંગતિ કરવા જો બ્રાહ્મણત્વને નૈયાયિક વિદ્વાન શરીર અને આત્મા બન્નેમાં રહેનાર = વ્યાસજ્યવૃત્તિ ગુણધર્મ માને તો બન્ને વ્યવહારની સંગતિ થઈ જશે. પરંતુ બ્રાહ્મણત્વની અપેક્ષાએ બ્રાહ્મણશરીર અને બ્રાહ્મણ આત્માનો અભેદ પણ આપોઆપ સિદ્ધ થઈ જશે. જેમ ઘટ ઘટભિન્ન નથી. અર્થાત્ ઘટમાં ઘટભેદ રહેતો નથી. કારણ કે ઘટભેદપ્રતિયોગિતાઅવચ્છેદક ગુણધર્મ ઘટત્વ ઘટભેદના અધિકરણ તરીકે

'पीडाकर्तृत्वतो देहव्यापत्त्या दुष्टभावतः । त्रिधा हिंसा 'जिनप्रोक्ता न हीत्थमपहेतुका ।।२६।। पीडेति । पीडाकर्तृत्वतः = पीडायां स्वतन्त्रव्यापृतत्वात् देहस्य व्यापत्तिः = विनाशस्तया (=देहव्या-पत्त्या) कथञ्चित्तद्व्यापत्तिसिद्धेरिति भावः, दुष्टभावतः = हन्मीति सङ्क्लेशात् त्रिधा जिनप्रोक्ता हिंसा इत्थं = उक्तरूपाऽऽत्माऽभ्युपगमे न ह्यपहेतुका = हेतुरहिता भवति ।।२६।। अत्रैव

आत्मनः शरीरात् कथञ्चिदभिन्नत्वपक्ष एव हिंसादिकं सम्भवतीत्याह 'पीडे'ति । इयमपि कारिका अध्यात्मसारे (अ.सा.१२/४१) ग्रन्थकृतोपदर्शिता । 'स्वतन्त्रः कर्ता' (सि.हे.श.२/२/२) इति सिद्ध-हेमशब्दानुशासनसूत्रमनुसृत्य व्याख्यानयित- पीडाकर्तृत्वतः = पीडायां स्वतन्त्रव्यापृतत्वाद् देहव्यापत्त्या = शरीरनाशेन कथञ्चित् तद्व्यापित्तिसिद्धेः = आत्मविनाशोपपत्तेः, आत्मनो देहात् स्यादभिन्नत्वात्, पर्यायार्थाऽऽदेशेन स्यादनित्यत्वाच्च । हिंसायाः प्रकारद्वयमुक्त्वा तृतीयप्रकारमाह 'हन्मी'ति सङ्क्लेशात् । यथोक्तं विशेषावश्यकभाष्ये → असुभो जो परिणामो सा हिंसा ← (वि.आ.भा.१७६६) इति । प्रकृते घातसङ्क्लेशेन संरम्भः, पीडाकर्तृत्वतः समारम्भो देहव्यापत्त्या चारम्भो दर्शितः । इत्थमेव त्रिधा हिंसाया जिनागमप्रसिद्धत्वात् । तदुक्तं प्रवचनसारोद्धारे व्यवहारसूत्रभाष्ये निशीथभाष्ये च → संकप्पो संरंभो परितावकारी भवे समारंभो । आरंभो उवद्दओ सव्वणयाणं पि सुद्धाणं ।। ← (प्र.सारो.१०६०, व्य.सू.भा.४६, नि.भा.१८९३) इति ।

तदुक्तं अष्टकप्रकरणेऽपि → पीडाकर्तृत्वयोगेन, देहव्यापत्त्यपेक्षया । तथा हन्मीतिसङ्क्लेशाद्धिंसैषा सिनबन्धना।। ← (अ.प्र.१६/२) इति । तद्वित्तिस्त्वेवम् → पीडा दुःखवेदना तस्याः कर्ता = विधाता तद्भावः = पीडाकर्तृत्वं तस्य तेन वा योगः = सम्बन्धस्तेन = पीडाकर्तृत्वयोगेन, तथा देहस्य = शरीरस्य व्यापित्तिर्वनाशो = देहव्यापित्तस्तस्या अपेक्षा = निश्रा देहव्यापत्त्यपेक्षा तया, तथेति निबन्ध-अभिभेत घटमां डाजर छे. तेम श्राह्मण शरीर अने श्राह्मण आत्मामां सर्वथा लेह निष्ठ मानी शडाय. डारण डे श्राह्मणलेहम्रतियोगिताअवच्छेद्दड श्राह्मणत्व गुण्णधर्म श्राह्मण्लभेहना अधिडरण तरीडे अभिभेत श्राह्मण आत्मामां डाजर छे. आम श्राह्मणशरीर अने श्राह्मण्लभामां डथंयित् अलेह नैयायिडे मान्य डरवो पउशे. आम स्याद्वाहनो विजय थशे. (८/२५)

### अध प्रकारनी हिंसा

ગાથાર્થ :- પીડાકર્તૃત્વથી, દેહવિનાશથી તથા દુષ્ટભાવથી ત્રણ પ્રકારે હિંસા આગમમાં કહેલી છે. આ રીતે ઉપર જણાવેલ સ્વરૂપવાળા આત્માને સ્વીકારવામાં હિંસાદિ નિર્હેતુક નહિ બને.

ટીકાર્થ:- (૧) બીજાને પીડા કરવામાં સ્વતંત્રપણે પ્રવૃત્ત થવાથી હિંસા થાય છે. (૨) બીજાના દેહનો નાશ કરવાથી આત્માની હિંસા થાય છે. કારણ કે આત્મા શરીરથી કથંચિત્ અભિન્ન હોવાથી દેહરૂપે આત્માનો નાશ શક્ય છે. (૩) 'હું આને હણું' એ પ્રકારના દુષ્ટ ભાવથી - સંકલેશથી પણ હિંસા થાય છે. આમ આત્માને નિત્યાનિત્ય અને દેહથી ભિન્નાભિન્ન સ્વરૂપવાળો માનવામાં આવે તો શ્રી જિનેશ્વર ભગવંતે બતાવેલી ઉપરોક્ત ત્રણ પ્રકારની હિંસા નિર્હેતુક નથી બનતી. (૮/૨૬)

१. मुद्रितप्रतौ 'पीडाकर्तृत्वातो' इत्यशुद्धः पाठः । २. 'हिंसागमप्रोक्ता' इति पाठः मुद्रितप्रतौ हस्तादर्शे च । परं व्याख्यानुसारेणाऽत्र 'हिंसा जिनप्रोक्ता' इति पाठः सम्यक् । ३. मुद्रितप्रतौ 'सिद्धिरिति.....' पाठः ।

नान्तरसमुच्चये, हन्मि = मारयामि प्राणिनमित्येवंरूपात् सङ्क्लेशात् = चित्तकालुष्यात्, हिंसा = प्राणव्यपरोपणा या परिणामवादिभिरभ्युपगतेति गम्यम्, एषा = इयं हिंसा, सनिबन्धना = सनिमित्ता। परिणामवादे हि पीडकस्य पीडनीयस्य च परिणामित्वात् पीडाकर्तृत्वमुपपद्यते देहविनाश-सङ्क्लेशौ च, एकान्तवादे तु पीडाकर्तृत्वादीनां पूर्वोक्तन्यायेनाऽयुज्यमानत्वात् हिंसा निर्निबन्धनेति ।२। यच्चोच्यते 'नाशहेतुना देहाद् भिन्नो नाशः क्रियते अभिन्नो वा ? यदि भिन्नस्तदा देहस्य तादवस्थ्यं स्यात्, अथ अभिन्नस्तदा देह एव कृतो भवती'ति, तदयुक्तम्, अभिन्ननाशकरणे हि वस्तु नाशितमेव भवति न कृतम्, यथाऽभिन्नोत्पादकरणे उत्पादितमेव भवतीति । अनेन च श्लोकेन स्थानान्तरप्रसिद्धस्त्रिविधो वधो निर्दिष्टः । तथा च- "तप्पज्जायविणासो, दुक्खुप्पाओ य संकिलेसो य । एस वहो जिणभणिओ, वज्जेयव्वो पयत्तेणं ।। (विशेषावश्यकभाष्य-३४३४)" ← (अ.प्र. १६/२ वृ.) इति ।

ततश्च हनन-पीडाजननाद्याशयमृते एव केनचित् शरे क्षिप्ते श्येनकपोतीयन्यायेनाऽतर्कितोपनीत-मृगादेः पीडाजनने मूलकारिकानुसारेण प्रथमा हिंसा सम्मता । तन्मरणे च द्वितीयाऽपि हिंसा मता। दुष्टाऽऽशयतः तदुपरि शरक्षेपेऽपि तत्पलायने तु तृतीया हिंसा सम्मता । दुष्टाशयतः तद्वधे च त्रिविधाऽपि हिंसा सम्पद्यतेऽस्माकमनेकान्तवादिनाम् । न चैकान्तनित्यात्मपक्षे पीडाकर्तृत्वादिरूपहिंसाया असम्भवेऽपि दुष्टपरिणतिरूपाया हिंसायाः सम्भवात्तज्जन्यकर्मबन्ध-दुःख-दुर्गत्यादियोगोऽपि सम्भवत्येवेति शङ्कनीयम्, सर्वथानित्यात्मपक्षे सर्वदाऽऽत्मन एकस्वभावत्वाद् दुष्टपरिणतिरूपाया हिंसाया अप्ययोगात्, योगे वाऽनित्यत्वा-पातात् । तदिदमभिप्रेत्य श्रीहरिभद्रसूरिभिः धर्मसङ्ग्रहण्यां > हिंसादिपरिणती बंधकारणं सा य णिच्चपक्खिम्म । एगसहावत्ता सति ण जुज्जतेऽणिच्चभावो वा ।। ← (ध.सङ्ग्र.२२०) इति निरूपितमिति दिक् ।।८/२६।।

વિશેષાર્થ :- (૧) એકાન્તનિત્યપક્ષમાં આત્માનું સ્વરૂપ કદિ બદલાતું ન હોવાથી પીડાકર્તૃત્વ સંભવતું જ નથી. જ્યારે નિત્યાનિત્યપક્ષમાં = જૈનમતમાં પૂર્વના અકર્તૃત્વસ્વરૂપનો ત્યાગ કરી પીડાકર્તૃત્વ સ્વરૂપને આત્મા સ્વીકારી શકે છે. તેથી હિંસા મુખ્ય રીતે ઉપચાર વિના સંગત થાય છે. (૨) એકાંત ક્ષણિકત્વપક્ષમાં દેહનાશ સ્વતઃ થનાર હોવાથી શિકારી વગેરેને પાપબંધ વગેરે થઈ શકતો નથી, તે મુખ્ય હિંસક બની શકતો નથી. તથા આત્માને સર્વથા દેહભિન્ન માનવામાં શરીરના નાશમાં આત્માનો નાશ ન થઈ શકતો હોવાથી મુખ્ય હિંસકપણું શિકારીમાં સંગત નહિ થાય. જ્યારે આત્માને દેહથી ભિન્નાભિન્ન અને નિત્યાનિત્ય માનવામાં આત્મા દેહથી કથંચિત્ અભિન્ન તથા કથંચિત્ અનિત્ય હોવાથી શિકારી વગેરે પણ દેહ વિનાશ કરવા દ્વારા દેહરૂપે આત્માના નાશના કારણ બનવાથી હિંસક કહી શકાય છે.

(૩) દ્દષ્ટભાવ તો સંસ્કાર વગેરે સ્વરૂપે પણ, બૌદ્ધ મતમાં, બીજી ક્ષણે નાશ પામતો હોવાથી કાલાંતરમાં દુઃખોત્પાદક બની શકતો નથી. જ્યારે જૈન મતમાં સંસ્કાર વગેરે સ્વરૂપે તે સંકલેશ કાલાંતરમાં રહેવાના લીધે દુઃખોત્પાદક બની શકે છે. મતલબ કે 'આને મારું' આવો સંકલેશ કરનારને કાલાંતરે તે જ સંકલેશ પાપકર્મરૂપે હાજર થઈને દુઃખ આપી શકે છે. આમ હિંસાનો હેત જૈનમતમાં સંગત થઈ શકે છે. હિંસા પ્રયત્નસાધ્ય હોવાથી હિંસાનો અભાવ પણ પ્રયત્નસાધ્ય બની શકશે. માટે મુખ્ય અહિંસા સંગત થઈ શકે છે. તેમજ તેની વાડરૂપે સત્ય, અચૌર્ય વગેરે પણ ઉપકારી બની શકે છે.(૮/૨૬)

प्रकारान्तरेणाऽसम्भवं दूषियतुमुपन्यस्यति –

हन्तुर्जाग्रति को दोषो हिंसनीयस्य कर्मणि। प्रसक्तिस्तदभावे चाऽन्यत्राऽपीति मुधा वचः।।२७।। हन्तुरिति । "हिंसनीयस्य कर्मणि = हिंसानिमित्ताऽदृष्टे जाग्रति = लब्धवृत्तिके सित हन्तुः को दोषः? स्वकर्मणैव प्राणिनो हतत्वात्, तत्कर्मप्रेरितस्य च हन्तुरस्वतन्त्रत्वेनाऽदुष्टत्वव्यवहारात्। तदभावे च = हिंसनीयकर्मविपाकाऽभावे च अन्यत्राऽपि = अहिंसनीयेऽपि प्राणिनि प्रसक्तिः = हिंसापत्तिः" इति, हिंसाऽसम्भवप्रतिपादकं वचो मुधा = अनर्थकम् ।।२७।।

ननु अस्माद् घातकान्मरणमनेन देहिना प्राप्तव्यमित्येवम्फलात् स्वकृतकर्मणो वशािखंसा भवित अन्यथा वा ? यदि आद्यः पक्षस्तदा हिंसकस्याऽहिंसकत्वमेव स्वकर्मकृतत्वात् हिंसायाः, पुरुषान्तरकृतिहंसायामिव। तथा कर्मनिर्जराहेतुत्वेन हिंसकस्य वैयावृत्त्यकरस्येव कर्मक्षयाऽवािप्तिलक्षणो गुणः स्यात्। अथ अन्यथेति पक्षस्तदा निर्विशेषत्वात्सर्वं हिंसनीयं स्यात्, तथा स्वर्गसुखादयोऽपि स्वकृतकर्माऽनापादिता एव स्युरिति कर्माऽभ्युपगमोऽनर्थक इत्येवमार्हतानामपि हिंसाया असम्भव एवेत्याशयेन पूर्वपक्षी शङ्कते- 'हन्तुरि'ति । इयमपि कारिका अध्यात्मसारे (अ.सा. १२/४२) ग्रन्थकृतोपदर्शिता । स्वकर्मणैव म्प्राप्तफलदानाऽऽभिमुख्येन स्वगतेन स्वनिर्मितेन स्वकीयहिंसानिमित्तकेनाऽदृष्टेनैव हिंसनीयस्य प्राणिनो मृगादेः हतत्वात्, तत्कर्मप्रेरितस्य च = हिंसनीयाऽदृष्टनोदितस्य हि हन्तुः = घातकस्य व्याधादेः अस्वतन्त्रत्वेन = कर्तृलक्षणीभूतस्वातन्त्र्यशून्यत्वेन हिंसाकर्तृत्वरहिततया अदुष्टत्वव्यवहारात् = निर्वोषत्वव्यपदेशप्रसङ्गात् । शिष्टं स्पष्टम् ।।८/२७।।

પ્રસ્તુતમાં જ પ્રકારાન્તરથી અસંભવનું ખંડન કરવા માટે પૂર્વપક્ષનું મંતવ્ય રજુ કરે છે.

## **#** भरनारना डर्भनो वां<del>ड</del> ? **#**

ગાથાર્થ :- "જેની હિંસા કરવામાં આવે છે તેનું તેવું કર્મ જાગતું હોવાથી તે મરાય છે તો તેમાં હિંસા કરનારનો શું વાંક ? તથા જે મરાય છે તેનું પાપકર્મ જાગતું ન હોય અને છતાં તે મરાતો હોય તો બીજા બધા જીવો પણ મરાશે." - આ વાત વ્યર્થ છે. (૮/૨૭)

ટીકાર્થ:- → મરનારનું હિંસાનિમિત્તક પાપકર્મ જાગતું હોય, ઉદયમાં આવવા રાહ જોતું હોય તો મારનારનો શું દોષ ? કારણ કે મરનાર તો પોતાના પાપકર્મથી જ હણાયેલ છે. (કરોડો જીવોની વચ્ચે શિકારી અમુક જ હરણને હણે છે. બધા હરણ, વાઘ વગેરેને નહિ. આ જ બાબત સિદ્ધ કરે છે કે જે હણાય છે તેનો પાપોદય જાગવાના લીધે તે શિકારીની જાળમાં ફસાય છે. આમાં શિકારીનો કોઈ વાંક નથી.) મરનાર હરણ વગેરેના કર્મથી પ્રેરાઈને મારનારો તેને હણે, તેમાં મારનાર તો પરાધીન છે, પરતંત્ર છે, સ્વતંત્ર નથી. તેથી તેમાં દુષ્ટત્વનો વ્યવહાર ન થઈ શકે. જો મરનારનું પાપકર્મ ઉદયમાં આવવાનું ન જ હોય તો તે મરે જ નહિ. અને જો 'મરનારનો પાપોદય ન હોવા છતાં તે મરે' એમ સ્વીકારો તો બીજા બધા જીવો પણ, જેની હિંસા કરવામાં નથી આવતી તે પણ, મરી જશે. તે બધા જીવોની હિંસાનું ફળ પણ મારનારને લાગશે. આવું તો કોઈ માનતું નથી. માટે હિંસા તો અસંભવ જ છે. હિંસાજન્ય પાપકર્મ પણ અસંભવિત જ છે. ← આ પ્રમાણે જે વાદી કહે છે તેનું વચન ફોગટ છે. (૮/૨૭)

हिंस्यकर्मविपाके यहुष्टाऽऽशयनिमित्तता । हिंसकत्वं न तेनेदं वैद्यस्य स्याद्रिपोरिव । १२८।।

हिंस्येति । हिंस्यस्य प्राणिनः कर्मविपाके (=हिंस्यकर्मविपाके) सित यद् = यस्मात् दुष्टाशयेन = 'हन्मी'ति सङ्क्लेशेन निमित्तता = प्रधानहेतुकर्मोदयसाध्यां हिंसां प्रति निमित्तभावो (= दुष्टाशयनिमित्तता) हिंसकत्वम्। तेन 'कारणेन इदं हिंसकत्वं रिपोरिव वैद्यस्य न स्यात्, तस्य हिंसां प्रति निमित्तभावेऽपि दुष्टाऽऽशयाऽनात्तत्वात् । तदिदमाह-

> "हिंस्यकर्मविपाकेऽपि निमित्तत्विनयोगतः । हिंसकस्य भवेदेषा दुष्टा दुष्टाऽनुबन्धतः"।। (अष्टक-१६/३)

हिंसाऽसम्भवप्रतिपादकपूर्वपिक्षणमपिक्षपन्नाह 'हिंस्ये'ति। इयमि कारिका अध्यात्मसारे (अ.सा. १२/४३) ग्रन्थकृतोपदिशिता । तेन कारणेन = परकीयिहंसानिमित्तकदुष्टभावस्यैव हिंसकत्वव्यपदेशिनि-बन्धनत्वेन हेतुना। शिष्टमऽतिरोहिताऽर्थम् । प्रकृते अष्टकसंवादमाह 'हिंस्ये'ति । तृृृृृृृृतिस्त्वेवम् → हिंस्यते मार्यते इति हिंस्यस्तस्य यत्कर्म तस्य विपाक उदयो = हिंस्यकर्मविपाकः तन्नापि, हिंस्यकर्मविपाककरूपत्वेऽपि हिंसायां, आस्तां हिंस्यकर्मविपाकाऽभावकल्पनायाम्, निमित्तत्वस्य = निमित्तकारणभावस्य, नियोगोऽवश्यम्भावो = निमित्तत्वनियोगः तस्मात् = निमित्तत्वनियोगतः हिंसकस्य = व्यापादकस्य भवेत् = जायेत एषा = हिंसा'। अयमिभप्रायः । यद्यपि प्रधानहेतुभावेन कर्मोदयाद्धिस्यस्य हिंसा भवित, तथापि हिंसकस्य तस्यां निमित्तभावेनोपयुज्यमानत्वात्तस्यासौ भवतीत्युच्यते। न च वाच्यं हिंस्यकर्मणेव हिंसकस्य हिंसायां प्रेरितत्वात्तस्य न दोष इति, अभिमरादेः परप्रेरितस्यापि लोके दोषदर्शनादिति । ननु यदि निमित्तभावेऽपि हिंसा स्यादितीष्यते तदा वैद्यानामपि तत्प्रसङ्गः, सत्यम्, केवलं सा तेषां न दुष्टा, अदुष्टाऽभिसंधित्वात्। एतदेवास्यातिरेकेणाह दुष्टा = दोषवती, कर्मबन्धनिबन्धनत्वात्, दुष्टा-

આ વાત વ્યર્થ હોવાનું કારણ જણાવતા પ્રંથકારશ્રી કહે છે કે >

ગાથાર્થ :- મરનારના પાપ કર્મના ઉદયમાં મારનારનો દુષ્ટ આશય નિમિત્ત બને છે. તે કારણે તેને હિંસક કહેવાય છે. આ કારણે દુશ્મનની જેમ વૈદ્યમાં હિંસકત્વ નહિ આવે. (૮/૨૮)

ટીકાર્થ:- મરનારનું પાપકર્મ જરૂર ઉદયમાં આવેલું કહી શકાય. પરંતુ તેના ઉદયમાં 'આને હું મારું' આવો શિકારી વગેરેનો સંકલેશ નિમિત્ત બની જાય છે. મરનાર મરે છે તેમાં મુખ્ય હેતુ તેનો જ પાપોદય હોવા છતાં તે હિંસા (= મૃત્યુ) પ્રત્યે શિકારીનો મારવા સંબંધી ભાવ દુષ્ટ બનવાના લીધે તે શિકારી તેનો હિંસક કહેવાય છે. પરકીય હિંસાનિમિત્તક દુષ્ટ ભાવના કારણે મારનાર શત્રુમાં જેમ હિંસકપણું આવે છે તેમ વૈદ્ય દ્વારા દર્દી મરી જાય તો તે મૃત્યુનિમિત્તે વૈદ્યમાં હિંસકપણું નથી આવતું. કારણ કે તે હિંસા પ્રત્યે વૈદ્ય નિમિત્ત બનવા છતાં વૈદ્યનો આશય દુષ્ટ નથી. વૈદ્યનો આશય તો દર્દીને બચાવવાનો છે.

તેથી જ **શ્રીઅષ્ટક**જીમાં જણાવેલ છે કે "મરનારના પાપ કર્મનો ઉદય હોવા છતાં પણ તેમાં નિમિત્ત બનવાના લીધે હિંસા કરનાર માટે તે હિંસા દોષગ્રસ્ત છે. કારણ કે તેમાં તેનો અનુબંધ = ભાવ દુષ્ટ છે."

१. हस्तादर्शे 'कारणत्वे' इत्यशुद्धः पाठः। २. हस्तादर्शे 'हिंसकत्वं' पदं नास्ति। ३. हस्तादर्शे 'दुष्टाशयेना....' इत्यशुद्धः पाठः।

परप्रेरितस्याऽपि चाऽभिमरादेरिव दुष्टत्वं व्यपदिश्यत एव । हिंस्यकर्मनिर्जरणसहायत्वेऽपि च तथाविधाऽऽशयाऽभावान्न हिंसकस्य वैयावृत्त्यकरत्वव्यपदेश<sup>१</sup> इति द्रष्टव्यम् ।।२८।।

# इत्थं सदुपदेशादेस्तन्निवृत्तिरिप स्फुटा । सोपक्रमस्य पापस्य नाशात्स्वाशयवृद्धितः ।।२९।।

नुबन्धतो = दुष्टिचत्ताऽभिसन्धेः भवित, यदाह- "जो उ पमत्तो पुरिसो, तस्स उ जोगं पडुच्च जे सत्ता। वावज्जन्ते नियमा, तेसिं सो हिंसओ होई ।।(ओधनिर्युक्ति-७५२)"; न शुभाभिसन्धेः, यदाह- "जा जयमाणस्स भवे, विराहणा सुत्तविहिसमग्गस्स। सा होइ निज्जरफला, अज्झत्थिवसोहिजुत्तस्स।। (ओधनिर्युक्ति-७५९)" एतेन च यदुक्तं वैयावृत्त्यकरस्येव हिंसकस्य कर्मनिर्जरणसहायत्वािक्रजरालाभ इति, तदिप परिहृतम्, यतो न हिंसको वैयावृत्त्यकरवत् शुभाभिसन्धिः, शेषं त्वभ्युपगमाित्ररस्त-मिति । अधिकृतश्लोकार्थसंवािदनी चेयं गाथा- "नियकयकम्मुवभोगे वि, संकिलेसो धुवं वहंतस्स। तत्तो बन्धो तं खलु, तिव्वर्द्र्ष् विवज्जन्ति।।" (श्रावकप्रज्ञािप्त-२१३) ← (अप्र.१६/३ वृ.) इति। एतेन → सकम्मुणा विप्परिआसुवेति ← (सू.कृ. १/७/११) इति सूत्रकृताङ्गोिक्तः, → अत्तकडे दुक्खे, नो परकडे ← (भ.सू. १७/४/७०७) इति भगवतीसूत्रोिक्तः, → दुक्खे केण कडे ? जीवेण कडे पमादेण ← (स्था.३/३/२/१७४) इति च स्थानाङ्गसूत्रोिक्तरिप व्याख्याता, निश्चयतो दुःखत्वाविक्षित्रस्य निजकृतत्त्येऽपि व्यवहारतः परिनिमित्तत्वाऽविरोधात्, अन्यथा → परदुक्खेण दुक्खिआ विरला ← () इत्यस्य कथमप्यनुपपत्तेरिति दिक् ।।८/२८।।

एवं नित्याऽनित्ये देहाद् भिन्नाऽभिन्ने आत्मिन हिंसायाः हिंसकत्वव्यवहारस्य च सम्भवमभिधाय तन्नि-वृत्तिरूपाया अहिंसायाः सम्भवमावेदयति- '**इत्थमि**'ति । इयमि कारिका अध्यात्मसारे (अ.सा.१२/४४) ग्रन्थकृतोपदर्शिता । → से बेमि- जे य अतीता जे य पडुप्पण्णा जे य आगमिस्सा अरहंता भग-

'કર્મપ્રેરિત હોવાથી શિકારીનો તેમાં કોઈ દોષ નથી' - આ દલીલ પણ વ્યાજબી નથી. કારણ કે પોતાના શત્રુને મારવા ગુંડાને પૈસા આપીને કોઈ કહે કે 'તું તેનું ખૂન કર' તો આ રીતે પરપ્રેરિત એવો ગુંડો કોઈનું ખુન કરે તો પણ તે ગુંડો ખૂની-દુષ્ટ કહેવાય જ છે. તેમ મરનારના પાપોદયથી પ્રેરાઈને શિકારી હરણને મારે તો શિકારી પણ દુષ્ટ = હિંસકત્વદોષપ્રસ્ત કહેવાશે જ.

કોઈ એમ કહે કે 'વૈયાવચ્ચ કરનાર જેમ બીજાને કર્મનિર્જરા કરવામાં સહાયક બને છે. તેથી તે સેવક કહેવાય છે. તેમ શિકારી પણ હરણ વગેરેની કર્મનિર્જરા કરવામાં સહાયક બનવાના લીધે હરણનો સેવક-વૈયાવચ્ચકારક કહેવાશે.' તો આ વાત પણ તદ્દન ગેરવ્યાજબી છે. કારણ કે મરનાર હરણની કર્મનિર્જરા પ્રત્યે શિકારી સહાયક બનવા છતાં પણ શિકારીનો આશય કાંઈ તેની કર્મનિર્જરામાં સહાયક બનવાનો નથી. માટે તેને હરણની વૈયાવચ્ચ = સેવા કરનારો નહિ કહી શકાય. આ વાત અહીં ખ્યાલમાં રાખવી. (૮/૨૮)

#### સ્થાદ્ધાદમાં અહિંસાનો સંભવ

ગાથાર્થ :- આ રીતે સદ્દપદેશ દ્વારા શુભાશયવૃદ્ધિથી તેના સોપક્રમ એવા પાપ કર્મનો નાશ થવાથી હિંસાની નિવૃત્તિ પણ સ્પષ્ટ થાય જ છે. (૮/૨૯)

For Private & Personal Use Only

१. हस्तादर्शे 'त्वं व्यपदिश्यत' इति पाठान्तरम् ।

इत्थिमिति । इत्थं = परिणामिन्यात्मिनि हिंसोपपत्तौ सतां = ज्ञानगुरूणामुपदेशादेः (=सदु-पदेशादेः) आदिनाऽभ्युत्थानादिपरिग्रहः, तदाह → अब्भुट्टाणे विणए परक्कमे साहुसेवणाए य । सम्मदंसणलंभो विरयाविरईइ विरईए ।। ← (आ.नि.८४८)

सोपक्रमस्य = अपवर्तनीयस्य पापस्य = चारित्रमोहनीयस्य नाशात् तिश्चवृत्तिरिप = हिंसा-निवृत्तिरिप स्फुटा = प्रकटा, स्वाशयस्य = शुभाऽऽशयस्य 'न कमिप हन्मी'त्याकारस्य वृद्धितः = अनुबन्धात् (=स्वाशयवृद्धितः) ।।२९।।

वंता ते सच्चे एवमाइक्खंति, एवं भासंति, एवं पण्णवेंति, एवं परूवेंति- सच्चे पाणा, सच्चे भूता, सच्चे जीवा, सच्चे सत्ता ण हंतच्चा, न आणावेतच्चा, ण परिघेतच्चा, ण परितावेयच्चा, ण उद्दवे-यव्वा। एस धम्मे सुद्धे णितिए सासए समेच्च लोयं खेतण्णेहिं पवेदिते ← (आचा.१/४/१/१२७) इत्येवं आचाराङ्गसूत्रदर्शितरीत्या प्राप्तात् ज्ञानगुरुणां उपदेशादेः, आदिना = 'सदुपदेशादे'रितिपद-गतेनाऽऽदिशब्देन अभ्युत्थानादिपरिग्रहः, आवश्यकनिर्युक्तिसंवादमाह 'अब्भुट्टाणे' इत्यादि। 'न कमपि हन्मी'त्याकारस्य शुभाशयस्य अनुबन्धात् हिंसाविरतिस्सुलभा स्यात् । तदुक्तं अष्टकप्रकरणे 🔿 ततः सदुपदेशादेः, क्लिष्टकर्मवियोगतः। शुभभावानुबन्धेन, हन्ताऽस्या विरतिर्भवेत् ।। ← (अ.प्र. १६/४) इति । तद्वृत्तिस्त्वेवम् → यतः परिणामिन्यात्मिन सति हिंसा घटते ततः=तस्माद्धिंसाघटनात्, 'अस्या विरतिर्भवेदिति योगः' सतां = ज्ञानगुरूणां जिनादीनां उपदेशो = हिंसाऽहिंसयोः स्वरूप-फलादिप्रतिपादनं सदुपदेशः, सतां वा भावानामुपदेशः, सन् वा शोभन उपदेशः, स आदिर्यस्य स तथा तस्मात्, आदिशब्दात ज्ञान-श्रब्दानपरिग्रहोऽभ्युत्थानादिपरिग्रहो वा । आह च- "अब्भुट्टाणे विणए, परक्कमे साहुसेवणाए य । सम्मदंसणलंभो, विरयाऽविरईइ विरईए ।। (आवश्यकनिर्युक्ति-८४८)" तथा क्लिष्ट-कर्मणां दीर्घस्थितिकज्ञानाऽऽवरणादीनां वियोगः = क्षयोपशमस्तस्मात् = क्लिष्टकर्मवियोगतः। आह च "सत्तण्हं पयडीणं, अब्भिन्तरओ उ कोडिकोडीए। काऊण सागराणं, जइ लहइ चउण्हमन्नयरम्।।" (आवश्यकनिर्युक्ति-२०६ + विशेषावश्यकभाष्य-२१९३) शूभभावानुबन्धेन = प्रशस्ताऽध्यवसायाऽव्यवच्छेदेन इत्येवं-कारणपरम्परया. हन्त इति प्रत्यवधारणार्थः कोमलामन्त्रणार्थो वा, अस्याः = परिणाम्यात्महिंसायाः, विरतिः = निवृत्तिः भवेत् = जायते घटत इत्यर्थः 🗲 (अ.प्र.१६/४ वृत्ति) इति । एवमेवानुबन्धादिशुद्धि-रप्यहिंसादौ स्याद्वादिपर्षद्येव सन्भवति । तदुक्तं अध्यात्मसारे 🔿 अहिंसासम्भवश्चेत्थं दृश्यतेऽत्रैव

ટીકાર્થ:- આ રીતે પરિણામી આત્માનો = નિત્યાનિત્યત્વ-ભિજ્ઞાભિજ્ઞત્વપરિણામવાળા આત્માનો સ્વીકાર કરવામાં આવે તો હિંસા વગેરે સંભવી શકે છે. તેથી જ્ઞાનીગુરુ વગેરેના ઉપદેશ, અભ્યુત્થાન વગેરેથી સોપક્રમ પાપકર્મનો નાશ થવાથી હિંસાની વિરતિ પણ સ્પષ્ટ જ છે. આવશ્યકનિયુંક્તિમાં જણાવેલ છે કે → અભ્યુત્થાન (જ્ઞાની ગુરુ વગેરે આવે ત્યારે ઊભા થવું), વિનય, પરાક્રમ અને સાધુસેવાથી સમ્યગ્દર્શન, દેશવિરતિ અને સર્વવિરતિનો લાભ થાય છે. ← હિંસાના કડવા ફળ બતાવનાર ગુરુના ઉપદેશ વગેરેથી 'હું કોઈને મારીશ નહિ' આ પ્રમાણે પોતાના શુભ આશયની વૃદ્ધિ થાય છે તથા તેના દ્વારા સોપક્રમ ચારિત્રમોહનીય કર્મનો નાશ થવાથી હિંસાની વિરતિ પણ સ્પષ્ટપણે સંભવે જ છે.(૮/૨૯)

तथारुच्या प्रवृत्त्या च व्यज्यते कर्म तादृशम् । संशयं जानता ज्ञातः संसार इति हि 'स्थितिः ।।३०।। तथारुच्येति । तथारुच्या = सदाचारश्रब्दया प्रवृत्त्या च तादृशं = स्वप्रयत्नोपक्रमणीयं कर्म व्यज्यते । 'प्रवृत्तिरेवोपक्रमणीयकर्माऽनिश्चयादुपायसंशये कथं स्याद्' इति चेत् ? अर्थाऽनर्थसंशययोः

शासने । अनुबन्धादिसंशुद्धिरप्यत्रैवास्ति वास्तवी ।।  $\leftarrow$  (अ.सा.१२/४६) इति अनुपचिरताऽहिंसासिद्धौ सत्यां तद्वृत्तिभूतानि सत्यादीन्यपि धर्मसाधनानि स्याद्वादर्शने सफलतामास्कन्दन्त्येवेति ध्येयम्।।८/२९।।

ननु 'सदुपदेशादिना सोपक्रमं चारित्रमोहनीयं कर्म निवर्तत' इत्युक्तम् । किन्तु कर्मणोऽतीन्द्रिय-त्वात्कथं तद्गतविशेषोऽपवर्तनीयत्वादिलक्षणोऽस्माभिर्ज्ञातुं शक्यः ? इत्याशङ्कायामाह 'तथारुच्ये'ति । सदाचारश्रद्धया = शिष्टाऽऽचारोत्तरकालीनसद्धर्माऽऽचारगोचराऽऽस्थया प्रवृत्त्या च = सद्धर्माऽऽचार-प्रवृत्त्या च स्वप्रयत्नोपक्रमणीयं = स्वपुरुषार्थनिवर्तनीयं कर्म व्यज्यते = अभिव्यज्यते ।

ननु उपक्रमणीयकर्माऽनिश्चयात् = स्वप्रयत्नाऽपवर्तनीयाऽदृष्टिनिश्चितिविरहात् उपायसंशये = गुरूपिद-ष्टसद्धर्माऽऽचारप्रवृत्तौ स्वकर्मोपक्रमसाधनत्वसन्देहे सित प्रवृत्तिः = सद्धर्माऽऽचारप्रवृत्तिः एव कथं = केन प्रकारेण स्यात् = सम्भवेत् इति चेत् ? न, अर्थाऽनर्थसंशययोः = इष्टाऽनिष्टगोचरसन्देहयोः

વિશેષાર્થ:- સઉપક્રમ = ઉપક્રમણીય. અધ્યવસાય વગેરે દ્વારા જેમાં ઘટાડો થઈ શકે, નાશ થઈ શકે, અપવર્તન થઈ શકે તે કર્મ સોપક્રમ = ઉપક્રમણીય = અનિકાચિત અપવર્તનીય કર્મ કહેવાય. સદુપદેશનિમિત્તક શુભભાવવૃદ્ધિથી સોપક્રમ ચારિત્રમોહનીયકર્મના નાશ દ્વારા સ્યાદ્વાદમાં અહિંસા સંભવે છે. તથા તેની વાડરૂપે સત્ય, અચૌર્ય વગેરે પણ સફળ છે. (૮/૨૯)

'પોતાના કર્મ સોપક્રમ છે કે નિરુપક્રમ ? તે ખબર કઈ રીતે પડે ?' આવી શંકાના સમાધાન માટે ગ્રંથકારશ્રી જણાવે છે કે →

ગાથાર્થ :- તેવા પ્રકારની રુચિ અને પ્રવૃત્તિથી સોપક્રમ કર્મ વ્યક્ત થાય છે. કારણ કે 'સંશય જાણે તેણે સંસારને જાણેલ છે' આ પ્રમાણે આચારાંગસૂત્રમાં સંભળાય છે. (૮/૩૦)

**ટીકાર્થ**:- સદાચારની શ્રદ્ધા અને સદાચારની પ્રવૃત્તિ દ્વારા પોતાના પ્રયત્નથી દૂર કરી શકાય તેવું = સોપક્રમ કર્મ વ્યક્ત થાય છે. તેથી સોપક્રમ કર્મને દૂર કરવા પ્રવૃત્તિ થઈ શકશે.

પ્રશ્ન :- જ્યાં સુધી સોપક્રમ કર્મનો નિશ્ચય ન થાય ત્યાં સુધી સદાચાર પ્રવૃત્તિ જ કઈ રીતે થઈ શકે ? કારણ કે સોપક્રમ કર્મનો નિર્ણય જ્યાં સુધી ન થાય ત્યાં સુધી તો 'જો મારા કર્મ નિરુપક્રમ હશે તો ધર્મશ્રવણ-સુસાધુસેવા વગેરે સદાચારપ્રવૃત્તિથી નાશ નહિ પામે ને ?' આ પ્રમાણે ઉપાયમાં શંકા રહેવાથી સત્પ્રવૃત્તિ જ થશે નહિ.

પ્રત્યુત્તર :- અર્થનો સંશય પ્રવૃત્તિનું કારણ છે અને અનર્થનો સંશય નિવૃત્તિનું કારણ છે. 'વરસાદ પડશે તો ખરો ને ?' આવી અર્થવિષયક શંકા ખેડૂતને ખેતીમાં પ્રવૃત્તિ કરાવે છે. 'સામે અંધકારમાં લટકે છે તે સાપ તો નહિ હોય ને ?' - આવી અનર્થવિષયક શંકા = અનિષ્ટસંશય નિવૃત્તિ કરાવે છે. તેથી પ્રસ્તુતમાં 'મારાં કર્મ સોપક્રમ હશે ને ?' આવી ઈષ્ટવિષયક શંકા પોતાને સુસાધુસેવા આદિ સદાચારપ્રવૃત્તિ

१. 'रुचि' इति मुद्रितप्रतौ हस्तप्रतौ च पाठः । व्याख्यानुसारेण 'रुच्या' इति सम्यगाभाति । २. 'श्रुतिः' इति मुद्रितप्रतौ हस्तादर्शे च पाठः । व्याख्यानुसारेणात्र 'स्थितिः' इति पदेन भाव्यम् ।

प्रवृत्ति-निवृत्त्यङ्गत्वाद् इत्याशयवानाह- संशयं अर्थाऽनर्थगतं जानता हेयोपादेयनिवृत्तिप्रवृत्तिभ्यां परमार्थतः संसारो ज्ञात इति हि स्थितिः = प्रेक्षावतां मर्यादा । तथा चाचारसूत्रं- 'संसयं परिजाणतो संसारे परिन्नाते भवति,

संसयं अपरिजाणतो संसारे अपरिन्नाते भवती'ति (आचा.१/५/१/सू.१४४) ।।३०।।

यथाक्रमं प्रवृत्ति-निवृत्त्यङ्गत्वात् = प्रवर्त्तन-निवर्त्तनिमित्तत्वात् । दृश्यते हि वृष्टिनिश्चयविरहेऽपि तत्सन्दे-हात्कृष्यादौ कृषिवलादीनां प्रवृत्तिः, विषिनश्चयाऽभावेऽपि च तत्सन्देहात् विषिमिश्रितमोदकभक्षणिनवृत्तिः इत्याशयवान् ग्रन्थकार आह अर्थाऽनर्थगतं = इष्टाऽनिष्टगोचरं संशयं जानता हेयोपादेय-निवृत्तिप्रवृत्तिभ्यां = हिंसादिहेयप्रतियोगिकनिवृत्त्या अहिंसाद्युपादेयप्रवृत्त्या च परमार्थतः = निर्जरादिलक्षणतत्त्वमाश्रित्य संसारो ज्ञातः इति हि प्रेक्षावतां मर्यादा = न्याय्यपथाऽनितक्रान्तिः ।

अत्रैव आचाराङ्गसंवादमाह 'संसयं' इत्यादि । श्रीशीलाङ्काचार्यकृता तद्व्याख्या चैवम् → संशयं अर्थाऽनर्थगतं परिजानतो हेयोपादेयप्रवृत्तिः स्यात् । एतदेव परमार्थतः संसारपरिज्ञानमिति तेन संशयं परिजानता संसारः चतुर्गतिकः तदुपादानं वा मिथ्यात्वाऽविरत्यादि अनर्थरूपतया परिज्ञातं भवित ज्ञपरिज्ञया, प्रत्याख्यानपरिज्ञया तु परिहृतमिति । यः तुः = पुनः संशयं न जानाति स संसारमिप न जानातिति दर्शियतुमाह संसयं अपरिजाणतो । संशयं = सन्देहं द्विविधमप्यपरिजानतो हेयोपादेयप्रवृत्तिन स्यात् । तदप्रवृत्तौ च संसारोऽनित्याऽशुचिरूपो व्यसनोपनिपातबहुलो निःसारो न ज्ञातो भवित ← (आ.श्रु.९/अः ५/उ.९/सू.९४४) इति । प्रकृते → संशये समनुप्राप्ते ब्रह्मनिश्चयमाश्रयेत् ← (ते.िवं. ५/९०९) इति तेजोिबन्दूपनिषद्वचनमिप यथातन्त्रमनुयोज्यमविहतचित्ततया स्व-परतन्त्रसमन्वयकामिभिः ।।८/३०।।

કરાવશે. આવા આશયથી ગ્રંથકારશ્રી કહે છે કે - અર્થ અને અનર્થ સંબંધી = ઈષ્ટાનિષ્ટ વિષયક સંશયને જાણનાર માણસે હેયની નિવૃત્તિ દ્વારા તથા ઉપાદેયમાં પ્રવૃત્તિ કરવા દ્વારા સંસારને જાણી લીધેલ છે. આ પ્રમાણે પ્રજ્ઞાવાન શિષ્ટ પુરુષોની મર્યાદા છે. માટે જ આચારાંગજીમાં જણાવેલ છે કે "સંશયને જાણનારે સંસારને જાણેલ છે તથા સંશયને નહિ જાણનારે સંસારને જાણેલ નથી." (૮/૩૦)

વિશેષાર્થ:- ઉપરોક્ત આચારાંગજીના પાઠની પાછળ આશય એવો રહેલો છે કે ઈષ્ટઅનિષ્ટવિષયક સંશયને જે જાણે અર્થાત્ 'હિંસા-જૂઠ વગેરે દ્વારા દુઃખમય દુર્ગતિમાં મારે જવું તો નહિ પડે ને ?' આવો અનર્થગોચર સંશય જેને ઉત્પન્ન થાય તે વ્યક્તિ હિંસા, જૂઠ વગેરે હેય તત્ત્વથી નિવૃત્ત થાય છે. આથી તેણે દુઃખ-દુર્ગતિમય સંસારને વાસ્તવમાં જાણેલ છે. પણ આવો સંશય જ જેને ન થાય અને બેરોકટોક પાપપ્રવૃત્તિ કરે તેણે વાસ્તવમાં દુઃખ-દુર્ગતિમય સંસારને જાણ્યો જ નથી. ખરેખર સંસારને જાણ્યો હોય તો તે ખોટી પ્રવૃત્તિ બેરોકટોકપણે કઈ રીતે કરી શકે ? જેમ અનર્થસંશય = અનર્થની સંભાવના હેય તત્ત્વથી નિવૃત્તિ કરાવનાર છે તેમ અર્થસંદેહ = ઈષ્ટસંભાવના ઉપાદેયમાં પ્રવૃત્તિ કરાવનાર છે. માટે 'મારા કર્મ સોપક્રમ હશે ને ?' આવી અર્થગોચર શંકા = ઈષ્ટસંભાવના ઉપાદેય એવા ગુરુઅભ્યુત્થાન, સુસાધુસેવા, ધર્મશ્રવણ આદિ સદાચારમાં = સદુપાયમાં પ્રવર્તક બની શકે છે.(૮/૩૦)

अपवर्गतरोबींजं मुख्याऽहिंसेयमुच्यते । सत्यादीनि व्रतान्यत्र जायन्ते पल्लवा नवाः ।।३१।। अपवर्गेति । स्पष्टः ।।३१।।

विषयो धर्मवादस्य निरस्य मतिकर्दमम् । संशोध्यः स्वाशयादित्थं परमानन्दिमच्छता ।।३२।। विषय इति । मतिकर्दमं आदावेव प्रमाणलक्षणप्रणयनादिप्रपञ्चम् ।।३२।।

इत्थं नित्याऽनित्यपक्षेऽिहंसामुपपाद्याऽविशष्टमाह 'अपवर्गे'ति । इयमपि कारिका अध्यात्मसारे (अ. सा.१२/४५) दर्शिता अपवर्गतरोः = मोक्षवृक्षस्य बीजं = प्रधानकारणं इयं = नित्यानित्यात्मपक्षो-पदर्शिता सदुपदेशश्रवणादिनिमित्तकशुभाशयवृद्धिजन्य-सोपक्रमकर्मनिवृत्त्युपहिता मुख्या = निरुपचिरिता अहिंसा उच्यते । अत्र = अनुपचिरताऽिहंसालक्षणबीजजन्ये मोक्षवृक्षे क्रमेण सत्यादीिन अविशिष्टािन व्रतािन नवाः पल्लवाः जायन्ते ।।८/३९।।

उपसंहरति 'विषय' इति आदावेव = धर्मसाधनमीमांसापूर्वमेव प्रमाणलक्षणप्रणयनादिप्रपञ्चं निरस्य परमानन्दं = बिहरङ्गसुखसामग्रीनिरपेक्षं पेशलं सुखं इच्छता इत्थं = निरुपचिरतधर्मसाधनसम्भव-प्रकारेण स्वाशयात् = शोभनपिरणामात् धर्मवादस्य विषयः संशोध्यः = सम्यक् परीक्षणीयः । धर्मवादिवषयपरीक्षार्थं स्वबुद्ध्यादिसामर्थ्यमपि प्रथममेवेक्षणीयम् । न ह्यबुद्धिमतां धर्मोऽधर्मपार्थक्येनाऽवगन्तुं शक्यते । प्रकृते → अधर्मो यत्र धर्माऽऽख्यो धर्मश्चाऽधर्मसंज्ञितः। स विज्ञेयो विभागेन यत्र मुह्यन्त्य-बुद्धयः ।। ← (म.भा.वन.१५०/२७) इति महाभारतवचनमपि यथातन्त्रमनुयोज्यम् । पश्चाद् धर्मवादविषयीभूताऽिहंसादिधर्मसाधनशुद्धिपरीक्षासामर्थ्योपलब्धये तु प्रमाणलक्षणरचनाद्यायासं मुक्त्वा सदाशयेन प्रत्यक्षादिप्रमाणानां सुपरिचितत्वाऽऽपादनमप्यावश्यकमेव । प्रकृते → प्रत्यक्षञ्चानुमानञ्च शास्त्रञ्च विविधागमम् । त्रयं सुविदितं कार्यं धर्मशुद्धिमभीप्सता ।। ← (म.स्मृ.१२/१०५) इति मनुस्मृतिकारिकाऽपि यथागममनुयोज्येति शम् ।।८/३२।।

ગાથાર્થ :- સદુપદેશાદિથી થયેલી મુખ્ય અહિંસા એ મોક્ષવૃક્ષનું બીજ છે. તથા તેમાંથી સત્ય, અચૌર્ય વગેરે વ્રતોરૂપી નવા ફ્રણગા ફૂટે છે. (૮/૩૧)

**ટીકાર્થ** :- ગાથાનો અર્થ સ્પષ્ટ હોવાથી ટીકાકારશ્રીએ તેની વ્યાખ્યા કરી નથી. તેથી અમે ગુજરાતી વિવેચનકાર પણ તેનો વિશેષાર્થ જણાવતા નથી. (૮/૩૧)

ગાથાર્થ :- બુદ્ધિના કાદવને દૂર કરીને પરમાનંદને ઈચ્છનાર સાધકે શુભ આશયથી આ રીતે ધર્મવાદનો વિષય સારી રીતે શોધી લેવો જોઈએ. (૮/૩૨)

ટીકાર્થ:- ધર્મસાર્ધનની મીમાંસા કર્યા પહેલાં જ પ્રમાણના લક્ષણની રચના કરવાની પંચાતમાં પડવું એ બુદ્ધિનો કાદવ છે. મુમુક્ષુએ તેને દૂર કરવો જોઈએ. મતલબ કે તેવા પ્રકારની ચર્ચા-વાદ-વિવાદમાં પડવું ન જોઈએ. પરંતુ શુભ આશયથી, અહીં બતાવેલ નિરુપચરિત ધર્મ સાધનની પદ્ધતિ અનુસાર ધર્મવાદનો વિષય સમ્યક્ પ્રકારે શોધી લેવો જોઈએ. (૮/૩૨)

વિશેષાર્થ :- ધર્મજગતમાં પ્રવેશ કર્યા પછી તાત્ત્વિક ધર્મસાધનાથી રંગાઈ જવું એ જ પ્રત્યેક મુમુક્ષુનું-સંયમીનું અંગત કર્તવ્ય છે. તેને વિસારીને કેવળ પ્રમાણ-પ્રમેય-પ્રમા વગેરેના લક્ષણની રચના કરવામાં

### ।। १इति वादद्वात्रिंशिका ।।८।।

# अधिकार्यादिभेदेन वादः त्रिधा विभिद्यते । देशाद्यौचित्यतः कार्यो धर्मसाधनशोधकः ।।९।। मुनियशोविजयविरचितायां इति नयलतायां वादद्वात्रिंशिकाविवरणम् ।।८।।

ઊંડા ઉતરી જવામાં તો ધર્મસાધનાના અમૂલ્ય વર્ષો આમ ને આમ વ્યતીત થઈ જાય છે તથા હાથમાં કશુંય નક્કર આધ્યાત્મિક તત્ત્વ પ્રાપ્ત થતું નથી. માટે તેવી શુષ્ક અનુપયોગી ચર્ચામાં પડ્યા વિના પોતાની ભૂમિકાને ઉચિત બને એ રીતે તત્ત્વજિજ્ઞાસાથી, આધ્યાત્મિક માર્ગનું પરિણમન કરવાના એકમાત્ર આશયથી ધર્મવાદનો વિષય એવી રીતે શોધી કાઢવો જોઈએ કે જેથી પોતાની આત્મદશા ઉજ્ઞત બને, પોતે પરમાનંદની વધુને વધુ સમીપ પહોંચે. (૮/૩૨)

ઢાત્રિંશદ્ ઢાત્રિંશિકા મહાગ્રંથરત્નની પાંચ થી આઠ બત્રીસીનું ગુજરાતી વિવેચન (ઢાત્રિંશિકાપ્રકાશ) પરમપૂજ્ય ન્યાયવિશારદ સંઘહિતચિંતક ગચ્છાધિપતિ સ્વ. દાદાગુરુદેવશ્રી **ભુવનભાનુસૂરીશ્વરજી** મહારાજાના શિષ્યરત્ન પરમપૂજ્ય શાસનપ્રભાવક પદ્મમણિતીર્થોદ્ધારક પંન્યાસપ્રવરશ્રી **વિશ્વકલ્યાણવિજયજી** ગણિવરના શિષ્ય મુનિ યશોવિજય દ્વારા દેવગુરુધર્મકૃપાથી સહર્ષ સંપન્ન થયેલ છે.

જિનાજ્ઞા વિરુદ્ધ લખાયું હોય તો મિચ્છામિદ્દક્કડમ્.

### 🟶 ૮. વાદ બત્રીસીનો સ્વાધ્યાય 🌼

## (એ) નીચેના પ્રશ્નોના વિસ્તારથી જવાબ આપો.

- વાદ કેટલા પ્રકારના ? ક્યા ક્યા ? એમાંથી પહેલા વાદને સમજાવો. ٩.
- શુષ્કવાદ કે વિવાદ કરવાની છુટ શાસ્ત્રમાં ક્યારે આપેલ છે ? તેને સમજાવો. ₹.
- પાશુપત લોકોએ કહેલા ૧૦ પ્રકારનાં ધર્મ જણાવો. 3.
- ઉદયનાચાર્યના આક્ષેપનું નિરાકરણ ગ્રંથકારશ્રી કઈ રીતે કરે છે ? સંક્ષેપમાં તે જણાવો. 8.
- સાંખ્યમતવાળાને તાત્ત્વિકી જીવહિંસા ન ઘટે તેને વિસ્તારથી સમજાવો. ч.
- ٤. મનોયોગના નાશરૂપ હિંસા અસંગત કઈ રીતે ?
- આત્મા સર્વવ્યાપી માનવામાં વાસ્તવિક સંસાર સંભવશે નહિ એ માટે પૂર્વપક્ષ ને ઉત્તરપક્ષની દલીલ સમજાવો. 9.
- અવચ્છેદકતાસંબંધથી કાર્યકારણભાવમાં વ્યભિચાર કઈ રીતે આવે ? તે જણાવો 6.
- ૯. એકાંતે આત્માને ક્ષણિક માનવામાં હિંસાદિનો અસંભવ કઈ રીતે ?

## (બી) નીચે યોગ્ય જોડાણ કરો.

| ٠,        |                       |             |
|-----------|-----------------------|-------------|
| ٩.        | સમાજ                  | કર્મ        |
| ₹.        | વિભુ                  | બૌદ્ધમત     |
| З.        | અદષ્ટ                 | સમૂહ        |
| ४.        | આત્મા                 | સર્વથાનાશ   |
| ૫.        | સાંકર્યદોષ            | સર્વવ્યાપી  |
| ٤.        | <del>ક</del> લમુખગૌરવ | નિત્યાનિત્ય |
| ৩.        | સંતાન                 | સક્રિય      |
| ۷.        | નિરન્વયનાશ            | નિર્દોષ     |
| <b>૯.</b> | આત્મા                 | જાતિબાધક    |

### (સી) ખાલી જગ્યા પુરો.

અવ્યવહિત ઉત્તરક્ષણમાં ..... ક્ષણની ઉત્પત્તિ એ હિંસકત્વનું પ્રયોજક છે.(સદેશ, સભાગસંતિત, વિસદેશ) ٩.

- અહિંસાની વાડરૂપે ...... વગેરે ધર્મસાધનો છે. (સત્ય, ક્રિયા, વ્રત) ₹.
- બૌદ્ધમતે 'હું આને મારું' આવો ...... જ હિંસા છે. (વિકલ્પ, સંકલ્પ, સંશય) 3.
- આત્મા દેહથી ...... છે. (નિત્યાનિત્ય, ભિન્નાભિન્ન, ભિન્ન) γ.
- ...... માં જ હિંસા-અહિંસા સંગત થઈ શકે છે. (સર્વજ્ઞશાસન, બૌદ્ધમત, સાંખ્યમત) ч.
- દ્રવ્યને આશ્રયીને આત્મા ...... છે. (અનિત્ય, નિત્ય, નિત્યાનિત્ય) ₹.
- નિત્યત્વ અને અનિત્યત્વ પરસ્પર ...... ગુણધર્મ છે. (સમાન, વિરોધી, અવિરોધી) ૭.
- શરીર ...... છે. (અમૂર્ત્ત, મૂર્ત્ત, મૂર્ત્તામૂર્ત્ત) ۷.
- નૈયાયિકમતે શરીર અને આત્મામાં સર્વથા ...... છે. (ભેદ, અભેદ, ભેદાભેદ) C.

# **\*** ८. नयसतानी अनुप्रेक्षा **\***

- (એ) નીચેના પ્રશ્નોના વિસ્તારથી જવાબ આપો.
- ૧. વિવાદનું નિરૂપણ કરો.
- ર. ધર્મવાદનું નિરૂપણ કરો.
- ૩. ધર્મવાદના પ્રતાપે કોના કોના દ્વારા કોને કોને લાભ થયો ?
- ૪. બૌદ્ધે માનેલા ક્યા ૧૦ પ્રકારનાં અકુશલધર્મીનો ત્યાગ કરવો જોઈએ ?
- પ. મુખ્યવૃત્તિથી અહિંસા વગેરે પ ધર્મસાધન ક્યા દર્શનમાં સંગત થાય છે ? ક્યા દર્શનમાં સંગત નથી થતા?
- દ. પ્રમાણનું લક્ષણ જણાવો.
- ૭. ઉદયનાચાર્ય નામના પ્રાચીન નૈયાયિકનું મન્તવ્ય જણાવો.
- (બી) નીચેના પ્રશ્નોના સંક્ષેપમાં જવાબ આપો.
- ૧. છલ કોને કહેવાય ?
- ર. જાતિ કોને કહેવાય ?
- 3. એકાંતનિત્ય માનવામાં હિંસા કેમ ઘટતી નથી ?
- ૪. આત્માને નિષ્ક્રિય માનવામાં બીજા દોષને જણાવો.
- ૫. જન્યત્વ અને ભાવત્વનો વ્યાપ્ય-વ્યાપકભાવ જણાવો.
- દ. નરક્ષણનો હેતુ ભૂંડક્ષણની હિંસા કરનારો છે તેમ માનવામાં ક્યો દોષ આવે છે ?
- ૭. બૌદ્ધમાન્ય શાસ્ત્રપાઠ શાના ઉપર વજન આપે છે ?
- ૮. નિરન્વયનાશનો અર્થ સમજાવો.
- ૯. જૈનાગમમાં હિંસા-અહિંસા કઈ રીતે યુક્તિસંગત છે ?
- ૧૦. ક્યા ૩ ગુણધર્મોથી યુક્ત આત્માની સિદ્ધિ થાય છે ?
- (સી) ખાલી જગ્યા પૂરો.
- ૧. ઘટ મૃત્પિંડરૂપે ……. પામે છે. (નાશ, શાશ્વતપણાને, અનિત્યપણાને)
- ર. ...... પ્રકારે હિંસા આગમમાં કહેલી છે. (૪, ૫, ૩)
- 3. શુભાશયવૃદ્ધિથી ...... પાપકર્મનો નાશ થાય છે. (નિરુપક્રમ, સોપક્રમ, નિકાચિત)
- ૪. આત્માને ...... સ્વીકાર કરો તો હિંસા વગેરે સંભવી શકે છે. (પરિશામી, કૂટસ્થનિત્ય, અનિત્ય)
- ૫. જેનો નાશ થઈ શકે તેવા કર્મને ……. કહેવાય. (અનપવર્તનીય, અપવર્તનીય, નિકાચિત)
- ...... એ મોક્ષવૃક્ષનું બીજ છે. (સત્ય, અહિંસા, વ્રત)
- ૭. ...... નામનો વાદ કરવો જોઈએ. (શુષ્કવાદ, ધર્મવાદ, વિતણ્ડાવાદ)
- ૮. સ્કંદકકુમારે પાલક સાથે કરેલી ચર્ચાને ...... તરીકે લઈ શકાય. (શુષ્કવાદ, વિવાદ, ધર્મવાદ)

# બત્રીસી ગ્રંથ ભાગ ૧ થી ૮ની પૃષ્ઠસૂચિ

| ભાગ<br>‡ | બત્રીસીપુષ્ઠ                                                       |
|----------|--------------------------------------------------------------------|
| q        | કુલ ૧ થી ૪૧-૩૦૨                                                    |
|          | ૧. દાન દ્વાત્રિંશિકા ૧-૭૮                                          |
|          | ૨. દેશના દ્વાત્રિંશિકા૭૯-૧૩૬                                       |
|          | ૩. માર્ગ દ્વાત્રિંશિકા૧૩૭-૧૯૮                                      |
|          | ૪. જિનમહત્ત્વ દ્વાત્રિંશિકા ૧૯૯-૩૦૨                                |
| 5        | કુલ ૫ થી ૮303-૬૩૨                                                  |
|          | ૫. ભક્તિ દ્વાત્રિંશિકા                                             |
|          | દ. સાધુસામગ્ય્ર દ્વાત્રિંશિકા ૩૭૫-૪૪૬                              |
|          | ૭. ધર્મવ્યવસ્થા દ્વાત્રિંશિકા ૪૪૭-૫૪૦                              |
|          | ૮. વાદ દ્વાત્રિંશિકા ૫૪૧-૬૩૨                                       |
|          |                                                                    |
| 3        | કુલ ૯ થી ૧૩ ફ૩૩-૯૩૪                                                |
| 3        | <b>કુલ ૯ થી ૧૩ ફ33-૯૩૪</b><br>૯. કથા દ્વાત્રિંશિકા                 |
| 3        |                                                                    |
| 3        | ૯. કથા દ્વાત્રિંશિકા ૬૩૩-૬૮૨                                       |
| 3        | ૯. કથા દ્વાત્રિંશિકા ૬૩૩-૬૮૨<br>૧૦. યોગલક્ષણ દ્વાત્રિંશિકા ૬૮૩-૭૪૦ |
| 3        | <ul> <li>૯. કથા દ્વાત્રિંશિકા</li></ul>                            |
| 8        | <ul> <li>૯. કથા દ્વાત્રિંશિકા</li></ul>                            |
|          | <ul> <li>૯. કથા દ્વાત્રિંશિકા</li></ul>                            |

| ભાગ<br><b>↓</b> | બત્રીસી                                           |
|-----------------|---------------------------------------------------|
| ч               | કુલ ૧૯ થી ૨૨ ૧૨૬૭-૧૫૫૪                            |
|                 | ૧૯. યોગવિવેક દ્વાત્રિંશિકા ૧૨૬૭-૧૫૫૪              |
|                 | ૨૦. યોગાવતાર દ્વાત્રિંશિકા૧૨૩૫-૧૪૧૬               |
|                 | ૨૧. મિત્રા દ્વાત્રિંશિકા૧૪૧૭-૧૪૭૪                 |
|                 | ૨૨. તારાદિત્રય દ્વાત્રિંશિકા ૧૪૭૫-૧૫૫૪            |
| ξ               | કુલ ૨૩ થી ૨૬ ૧૫૫૫-૧૮૪૨                            |
|                 | ૨૩. કુતર્કગ્રહનિવૃત્તિ દ્વાત્રિંશિકા ૧૫૫૫-૧૬૧૬    |
|                 | ૨૪. સદ્દેષ્ટિ દ્વાત્રિંશિકા ૧૬૧૭-૧૬૯૮             |
|                 | ૨૫. ક્લેશહાનોપાય દ્વાત્રિંશિકા ૧૬૯૯-૧૭૮૦          |
|                 | ૨૬. યોગમાહાત્મ્ય દ્વાત્રિંશિકા ૧૭૮૧-૧૮૪૨          |
| 9               | કુલ ૨૭ થી ૩૦૧૮૪૩-૨૦૬૮                             |
|                 | ૨૭. ભિક્ષુ દ્વાત્રિંશિકા ૧૮૪૩-૧૯૦૦                |
|                 | ૨૮. દીક્ષા દ્વાત્રિંશિકા૧૯૦૧-૧૯૬૦                 |
|                 | ૨૯. વિનય દ્વાત્રિંશિકા ૧૯૬૧-૨૦૦૮                  |
|                 | ૩૦. કેવલિભુક્તિવ્યવસ્થાપન દ્વાત્રિંશિકા ૨૦૦૯-૨૦૬૮ |
| C               | કુલ ૩૧ થી ૩૨ ૨૦૬૯-૨૪૫૪                            |
|                 | ૩૧. મુક્તિ દ્વાત્રિંશિકા ૨૦૬૯-૨૧૬૬                |
|                 | ૩૨. સજ્જનસ્તુતિ દ્વાત્રિંશિકા ૨૧૬૭-૨૧૯૧           |
|                 | ૧ થી ૧૩ પરિશિષ્ટ ૨૧૯૩-૨૪૫ં૪                       |

# द्वितीय भाग संपूर्ण

### અઘરા ગુજરાતા જન સઘ પ્રક્તાશત સાહિત્ય ૧૦૬, એસ.વી.રોડ, ઈર્લા, વિલે પારલે (વેસ્ટ), મુંબઈ-૪૦૦ ૦૫૬. ફોન : ૨૬૭૧૨૬૩૧/૨૬૭૧૯૩૫૯ સમ્પાદન/અનુવાદ ગુજરાતી/હિન્દી પસ્તકનું નામ પ્.મહો.યશોવિજયજી મ.સા..પિ.પ્.મૃનિશ્રી જયસુંદર વિ.મ.સા. ઉપદેશ રહસ્ય भिधंडर नुप डथा (संस्कृत) ૫.૫.શ્રી જિનસુર મનિપતિ પ્,મહો.યશોવિજયજી મ.સા. પ.પ્.મુનિશ્રી અભયશેખર વિ.મ.સા. સમ્યકૃત્વ ષટુસ્થાન ચઉપઇ (ગુજ.) ૫.૫.મૃત્તિશ્રી અભયશેખરવિ.મ.સા. ન્યાય સિદ્ધાન્ત મુક્તાવલી (ભાગ-૧)(સં.+ગજ.) પં વિશ્વનાથ પંચાનન ન્યાય <mark>સિદ્ધાન્ત મુક્તાવલી</mark> (ભાગ-૨)\*(સં.+ગુજ.) પં.વિશ્વનાથ પંચાનન ૫.૫.મનિશ્રી અભયશેખર વિ.મ.સા. પ મહો યશોવિજયજી માસા પિ.પામનિશ્રી અભયશેખર વિ.માસા. ધર્મપરીક્ષા (પ્રા.+સં.+ગુજ.) પ્રતિમા શતક (પ્રા.+સં.+ગુજ.)\* ૫.મહો.યશોવિજયજી મ.સા..પ.પુ.મુનિશ્રી અજીતશેખર વિ.મ.સા. પ.મહો.યશોવિજયજી મ.સા. પ.પ.મુનિશ્રી યશોવિજય મ.સા. ષોડશક પ્રકરણ (ભા-૧) (સં.+ગ.) પ્.મહો.યશોવિજયજી મ.સા..પિ.પ્.મુનિશ્રી યશોવિજય મ.સા. ષોડશક પ્રકરણ (ભા-૨) (સં.+ગૂ) પુ.મહો.યશોવિજયજી મ.સા..પિ.પુ.મુનિશ્રી યશોવિજય મ.સા. અધ્યાત્મ ઉપનિષદ (ભા-૧) (સં.+ગૂ.) અધ્યાત્મ ઉપનિષદ (ભા-૨) (સં.+ગૂ.) આનંદધન ચોવીસી (સાર્થ) ૫.આ.ભવનરત્નસરિ મ.સા. પ્રશાંત વહિતા (ભાગ-૧) (ગજ.)\* આનંદધન ચોવીસી (સાર્થ) ૫.આ.ભુવનરત્નસુરિ મ.સા. પ્રશાંત વહિતા (ભાગ-૨) (ગજ.) પ મનિશ્રી પ્રદ્યમ્ન વિ.મ સા. વિદ્વતપ્રકારડ શ્રીરત્નમણ્ડનગણી સુકૃત સાગર (પ્રતાકાર-સંસ્કૃત) ૫.૫.આ.અભયશેખરસરિ મ.સા. ૫.૫.દેવેન્દ્રસુરિ મ.સા. શતક નામા પંચમ કર્મગ્રન્થ (પ્રા.ગુજ.) પુ.મૃનિશ્રી અભયશેખર વિ.મ.સા. सामायारी प्रકरण - इपहंष्टान्त\* ૫.૫.મહો.યશોવિજયજી મ.સા. આરાધક-વિરાધક ચતુર્ભગી (સં.+ગુજ.) કાત્રિંશદ-કાત્રિંશિકા (ભાગ ૧ થી ૮) 96. નોંધ: \* સ્ટાર નિશાનીવાળા ગ્રન્થો હાલ ઉપલબ્ધ નથી. www.jainelibrary.org