# ગ્રેથયુગલ

શ્રી બ્રહ્મચારીજી

#### શ્રી લઘુરાજ સ્મારક શ્રંથમાળા પુષ્પ પ મું

## **ત્રેથયુગલ**

(લઘુયાગવાસિષ્ઠ-સાર અને સમાધિશતક વિવેચન)

સંયાજક-વિવેચક યુદ્ધાચારી શ્રી ગાવધ<sup>૧</sup>નકાસજી, બી. એ.

#### : प्रकाशक :

મનહરલાલ ગારધનદાસ કડીવાલા પ્રમુખ, શ્રીમદ્ રાજચંદ્ર મુમુક્ષુ મંડળ સ્ટે. **અગાસ**, વાયા આણંદ

#### արդարդիրության արդարդիրության Հայաստության անդերության արդարդիրության արդարդիրություն արդարդիրության արդար ચતુર્થાવૃત્તિ

ઈસ્વી સન ૧૯૮૭ પત ૩૦૦૦ વિક્રમ સાંવત ૨૦૪૩

મુદ્રક: માધવલાલ બી. ચાૈધરી રાજીવ પ્રિન્ટર્સ, વિઠ્ઠલ ઉદ્યોગનગર-૩૮૮ ૧૨૧

## અર્પણ-પત્રિકા

(હરિગીત)

કળિકાળ દાવાનલ વિષે જીવા અળે ત્રિતાપથી, ત્યાં રાજચંદ્ર સુધાસિંધુ–શીકરે શાંતિ થતી; મુનિવર મહા આ પ્રહ્યુંજીના ચરણકમળે શિર ધરી, આત્મહિત નિજ સાધવાને દૃષ્ટિ સન્મુખ આદરી. ૧ (૬હેા)

અર્પણ હા ગુરુરાજને, શ્રમથી જે જે સાધ્ય; સહજ સ્વરૂપે જે વસે, પરમ ગુરુ મહાભાગ્ય. ૨ (સારઠા)

સદ્દગુરુ-ચરણે લેટ, અલ્પમતિ આ શું ધરે? મન વાણી ને દેહ, અર્પી ગુરુ-શરણું ચહું. 3 પંકજ-કળી-વિકાસ, થાતા રિવિષ્દ સ્પર્શથી, ગુરુરવિપદ પ્રકાશ, અંતર નયન ઉઘાડશે. ૪ મુક્તભાવ પાષાય, ગુરુના ચરણ ઉપાસતાં, સન્મુખ વૃત્તિ થાય, આંતર બળ બમણું વધે. પ મિથ્યા-મતની જાળ, તેમાં દોડ્યો હું જતાં, સાદ દઈ કરુણાળ, શાલાવ્યો પ્રાતઃ સુધી. દ ગુરુ ઉપકાર અનેક, ાવસાર્યા નહિ વીસરે, આ લવમાં તું એક, પરમ ઉપકારી મળ્યા. ૭ ઊગ્યા પૂર્વે લાણ, તારલિયા ઝાંખા પડ્યા, તુજ ઉપકાર સમાન, જગમાં બીજો ના જડે. ૮ મુનિ-જન-માનસ હંસ, ક્ષીર નીર જુદાં કરે, એમાંના કંઈ અંશ, દીનદાસ આ યાચતાં. હ

૧ છાંટ



શ્રીમદ્ લધુરાજ સ્વામી

વિ. સં. ૧૯૧૦

દેહોત્સર્ગ વિ. સં. ૧૯૯૨

#### પ્રથમાવૃત્તિની પ્રસ્તાવના

\*

"રામાયણ, એ જગતમાં જેનાે જોટાે મળતાે નથી એવાે અનન્ય સાહિત્યગ્રન્થ છે." —સ્વામી વિવેકાનન્દ

''બધી જાતની ઉન્નતિનું મૂળ જ્ઞાનની ઉન્નતિ છે. પશુ આદિના જેવી ઇંદ્રિય–તૃપ્તિ સિવાયનું બીજું કોઈ પણ એવું સુખ તમે નહીં બતાવી શકો કે જેનું મૂળ જ્ઞાનની ઉન્નતિમાં રહેલું ન હોય.''

—બં'કિમચન્દ્ર

"સર્વ—ઉત્કૃષ્ટ ભૂમિકામાં સ્થિતિ થવા પર્યન્ત શુતજ્ઞાનનું અવલંબન લઈને સત્પુરુષો પણ સ્વદશામાં સ્થિર રહી શકે છે, એમ જિનનો અભિમત છે તે પ્રત્યક્ષ સત્ય દેખાય છે.

સર્વોત્કૃષ્ટ ભૂમિકા પર્યંતમાં શ્રુતજ્ઞાન (જ્ઞાની પુરુષનાં વચને)નું અવલંબન જે જે વખતે મંદ પડે છે, તે તે વખતે કંઈ કંઈ ચપળપાણું સત્પુરુષા પણ પામી જાય છે, તો પછી સામાન્ય મુમૃક્ષુ જીવો કે જેને વિપરીત સમાગમ, વિપરીત શ્રુતાદિ અવલંબન રહ્યાં છે તેને વારંવાર વિશેષ વિશેષ ચપળપાણું થવા યોગ્ય છે.

એમ છે તેાપણ જે મુમુક્ષુએા સત્સમાગમ, સદાચાર અને સત્શાસ્ત્ર–વિચારરૂપ અવલંબનમાં દૃઢ નિવાસ કરે છે, તેને સર્વોત્કૃષ્ટ ભૂમિકા પર્યંત પહોંચવું કઠણ નથી; કઠણ છતાં પણ કઠણ નથી."

—શ્રીમદ્ રાજચન્દ્ર, શ્રાવણ વ. ૧૨, ૧૯૫૩

"શાંતરસનું જેમાં મુખ્યપાણું છે, શાંતરસના હેતુએ જેનાે સમસ્ત ઉપદેશ છે, સર્વે રસ શાંત–રસ–ગર્ભિત જેમાં વર્ણવ્યા છે, એવાં શાસ્ત્રનાે પરિચય તે સત્શ્રુતનાે પરિચય છે."

"સત્શ્રુતના પરિચય જીવે અવશ્ય ક**રી**ને કર્તાવ્ય છે."

—શ્રીમદ્ રાજચન્દ્ર, ૧૯૫૪

ઉપર જણાવેલા મહાપુરુષોના અભિપ્રાય પ્રમાણે સત્શુત ગણવા યાગ્ય બે ગ્રન્થા : યાગવાસિષ્ઠ મહારામાયણનાે લઘુસાર અને સમાધિ-શતક~વિવેચન છે. કદમાં નાના હાેવા છતાં રત્ન તુલ્ય બન્ને કીમતી છે; મુમુક્ષુઓને આત્માન્નતિમાં મદદ કરનાર છે. પ્રથમ ગ્રન્થમાં વૈરાગ્યની મુખ્યતા છે; બીજામાં આત્મવિચારની મુખ્યતા છે.

#### લઘુયાગવાસિષ્ઠ–સાર

કોઈ સજજને 'યોગવાસિષ્ઠ મહારામાયણ'માંથી અમુક પ્રકરણવાર શ્લોકો ચૂંટીને 'યોગવાસિષ્ઠ–સાર' નામના પ્રથમ ગ્રન્થ બહાર પાડેલાે; તે પ્રમાણમાં માટો થવાથી ઘણાના ઉપયોગમાં નથી આવતા જાણી, કોઈ પાંડેતે તે સારના સાર 'લઘુયોગવાસિષ્ઠ–સાર' નામે ગ્રન્થ કર્યો. તે ઉપરથી સંસ્કૃત ટીકા સહિત મૂળ શ્લોકો અને મરાઠી ભાષાંતરવાળા ગ્રન્થ શ્રી કૃષ્ણ શાસ્ત્રીએ ઈ. સ. ૧૯૨૭ માં બહાર પાડચો. તેની મરાઠી ભાષાની પ્રસ્તાવનામાં તે લખે છે:—

"વેદાંત શાસ્ત્રના અનેક ગ્રન્થો છે, તેમાં મુખ્ય પ્રસ્થાનત્રયી (બ્રહ્મસૂત્ર, ઉપનિષદો અને ભગવદ્દગીતા) છે. પરંતુ પ્રસ્થાનત્રયીની સરખામણીમાં આવે તેવો 'યોગવાસિષ્ઠ' ગ્રન્થ છે. તેમાં જે અધ્યાત્મ– વિષયો છે તેનાં વ્યાવહારિક દૃષ્ટાંતો શ્રોતાને મનારંજક રીતે સમજાવ્યાં છે. તેમાંથી શ્લોકોની વિષયવાર પસંદગી કરી આ ગ્રન્થ ઘણા જીવોને ઉપયોગી થાય તે અર્થે ભાષાંતર સહિત છપાવ્યો છે.'

યોગવાસિષ્ઠ ગ્રન્થ કચારે, કોણે, કોને કહ્યો તે ઉપર એક કથા માેટા યોગવાસિષ્ઠ ગ્રન્થમાં નીચે પ્રમાણે છે :—

સુતીક્ષ્ણ નામના ૠપિ સંશય પડવાથી, તેનું નિવારણ કરવા માટે પોતાના ગુરુ અગસ્તિના આશ્રમે ગયા. ગુરુને વંદન કરી તેમણે પ્રાર્થના કરી કે મહારાજ, મને સંશય ઉત્પન્ન થયા છે, તા કૃપા કરી તેનું નિવારણ કરશાે. માેક્ષનું સાધન જ્ઞાન, ક્રિયા કે બન્ને ? તેમાંથી જે સત્ય સાધન હાેય તે મને કૃપા કરીને કહાે.

શિષ્યનું કહેવું સાંભળી ો અગસ્તિ ઋષિ બોલ્યા : ભાઈ, પક્ષી જેમ બન્ને પાંખથી આકાશમાં ઊંડે છે, તેમ જ્ઞાન અને ક્રિયા બન્ને વડે પરમપદની પ્રાપ્તિ થાય છે. એકલા જ્ઞાનથી કે એકલી ક્રિયાથી મેાક્ષ-પ્રાપ્તિ થતી નથી; બન્ને મળીને મેાક્ષમાર્ગ બને છે. આ ઉપર તને એક પુરાણી કથા કહું છું તે સાંભળ :-

અગ્નિવેશ્ય નામના બ્રાહ્મણના પુત્ર કારુણ્ય, વેદ–વેદાંગાના અભ્યાસ કરી ઘેર આવ્યા. પણ ધર્મ–ક્રિયા કંઈ કર્યા વિના બેસી રહેતા. તેની તેવી સ્થિતિ જોઈ અગ્નિવેશ્યે પૂછ્યું ; "ભાઈ, તું શું કરે છે ? ધર્મ-ક્રિયા કેમ કરતા નથી ? અને ધર્મ–ક્રિયા વિના આમ બેસી રહીશ તા માેક્ષે કેમ જઈશ ?" આવું પિતાનું કહેવું સાંભળી કારુણ્ય બાલ્યા :

> ''यावज्जीवमग्निहोत्रं नित्यं संध्यामुपासयेत्। प्रवृत्तिरूपो धर्मोऽयं श्रुत्या स्मृत्या च चोदित:॥

અર્થ ;—જીવન પર્યંત અગ્નિહોત્ર કરવો, નિત્ય સંધ્યા કરવી એવો પ્રવૃત્તિરૂપ ધર્મ શ્રુતિ તથા સ્મૃતિએ કહ્યો છે.

> न धनेन भवेन्मोक्ष: कर्मणा प्रजया न वा । त्यागमात्रेण किंत्वेते यतयोऽधनन्ति चामृतम् ॥

અર્થ ;—ધનથી, ક્રિયાથી કિવા પુત્રાદિથી મોક્ષ થતો નથી. માત્ર ત્યાગથી મુનિઓ મોક્ષ પામે છે.

આ પ્રમાણે બન્ને શ્રુતિના અર્થ છે. તો હવે હું શું આરાધું ? આથી હું કંઈ ક્રિયા કરતાે નથી. બીજું કોઈ કારણ નથી."

આ સાંભળી અગ્નિવેશ્ય બાલ્યા : ભાઈ, આ ઉપર તને એક કથા કહું છું તે સાંભળી, તે ઉપર વિચાર કરી પછી તને યોગ્ય લાગે તે કરજે :—

જયાં કિન્નર નાના પ્રકારની ક્રીડાઓ કરે છે, જયાંથી ગંગાનો પ્રવાહ નીચે પડે છે એવા હિમાલયના શિખર પર સુરુચિ નામની એક અપ્સરા બેઠી હતી. તેણે આકાશમાર્ગે એક ઇન્દ્રદૂતને જતો જેયા; તેને ઉચ્ચ સ્વરે તેણે બાલાવ્યા અને પૂછ્યું: "હે દેવદૂત! તું કચાંથી અવ્યા ? અને કચાં જવાના છે?"

તે દેવદૂત બાલ્યા : ''અરિષ્ટ-નેમિ રાજર્ધિ સર્વ રાજ્ય-ભાર પુત્રને સાેંપી, પાેતે ગંધમાદન પર્વત પર તપ કરે છે. ત્યાં કામ પ્રસંગે હું ગયા હતા, તે કામ કરીને હવે તાે ઇન્દ્ર પાસે તે વૃત્તાંત નિવેદન કરવા જાઉં છું."

અપ્સરાએ વૃત્તાંત વિષે પ્રશ્ન કરવાથી તે દૂત બેલ્યો : "હે અપ્સરા! સાંભળ. તે રાજા તે પર્વત ઉપર દુર્ધર તપ કરે છે, એમ જાણી ઇન્દ્રે તે રાજાને પાતાની પાસે સ્વર્ગમાં લાવવા મને વિમાન લઈ માેકલ્યા હતા. પછી તે રાજા પાસે હું ગયા, ત્યારે તેણે સ્વર્ગના ગુણદોષ મને પૂછચા. એટલે મેં સર્વ વાત કહી બતાવી. ત્યારે તાે રાજાએ કહ્યુ કે એવા નાશવંત સુખવાળા સ્વર્ગનું મારે કંઈ કામ નથી. તપથી હું આ શરીર કૃશ કરીશ. વિમાન લઈને આવ્યા, તેમ તું પાછા ઇન્દ્ર પાસે જા. પછી હું ઇન્દ્ર પાસે ગયા અને રાજાનું કહેલું કહી સંભળાવ્યું. ત્યારે ઇન્દ્રે મને ફરી આજ્ઞા કરી કે તે રાજાને લઈને તું વાલ્મીકિ ઋષિના આશ્રમે જા. અને વાલ્મીકિજીને તે રાજાને તત્ત્વના બાધ કરવાની મારી ભલામણ જણાવજે. તેથી તે રાજાનો મોક્ષ થશે.

તે પ્રમાણે તે રાજાને તે ઋષિ પાસે લઈ જઈ, ઇન્દ્રે કહ્યું હતું તેમ બધું કર્યું. હવે હું ઇન્દ્ર પાસે જાઉં છું." પછી રાજાએ વાલ્મીકિ ઋષિને પ્રશ્ન કર્યો તેના ઉત્તરમાં વસિષ્ઠ અને રામના સંવાદરૂપ તે રાજાને ઋષિએ બાધ કર્યો. તેનું નામ 'વાસિષ્ઠ મહા રામાયણ' (યાય– વાસિષ્ઠ) છે.

નિવૃત્તિ સ્થળ શ્રી સીમરડાના નિવાસ દરમ્યાન, શ્રી અમૃતલાલ મા. પરીખે પોતાને હાથે લખેલું "લઘુયોગવાસિષ્ઠ–સાર" સટીક સંસ્કૃત શ્લોકો તથા ગુજરાતી ટૂંક વિવેચન સહિત મને મળ્યું તે જોઈ, ગુજરાતી જનતાને પદા રૂપમાં આ પુસ્તક પ્રાપ્ત થાય તો સારું એવી ભાવના થઈ અને અવકાશનો યોગ પણ હતો. તેથી તે જ ગામમાં દોહરારૂપે તે શ્લોકોનો અનુવાદ થયો. તેથી મને પોતાને સંતોષ ન થયો. કારણ કે મહાતત્ત્વવેત્તા શ્રીમદ્દ રાજચંદ્રે મુમુક્ષુઓને વારંવાર 'વૈરાગ્ય' અને 'મુમુક્ષુ' એ પ્રથમનાં બે પ્રકરણ વૈરાગ્ય ઉપશમ અર્થ વાંચવા વિચારવાની ભલામણ કરી છે, તેનો સાર આ 'લઘુયોગવાસિષ્ઠ-સાર'માં નહીં જેવો લાગ્યો. તેથી મુખ્યતા તે પ્રકરણોની આ ગ્રન્થમાં

રહે તો વાચકને આગળના ભાગ તેમજ અન્ય સિલ્કાંતિક ગ્રન્થા વાંચ-વાની યાેગ્યતા આવે તે લક્ષ રાખીને પ્રથમનાં બે પ્રકરણાના સારને પૂર્વાર્ધરૂપે આ ગ્રન્થ સાથે જોડવાથી ગ્રન્થ તાે બેવડો થયાે, પણ તેની ઉપયાેગિતા વધી છે એમ વાચક વર્ગને પણ લાગશે. 'લઘુયાેગવાસિષ્ઠ-સાર'ની રચના કરનારે છ પ્રકરણાેમાંથી શ્લાેકાે ચૂંટી વિષયવાર દશ પ્રકરણ કર્યા છે; તે જ પ્રકારે પ્રથમનાં બે પ્રકરણાેના સાર પણ દશ પ્રકરણ દ્વારા રજૂ કર્યો છે; તે વાચકને રોચક નીવડશે.

શ્રીમદ્દ રાજચંદ્રે અનેક મુમુક્ષુઓને "યાેગવાસિષ્ઠ રામાયણ" વાંચવાની, ખાસ કરીને પહેલાં બે પ્રકરણાની ભલામણ કરી છે, તે વાચકને ઉપયાેગી જાણી તેનાે ઉતારાે નીચે આપ્યાે છે :

''વિશેષે કરીને 'વૈરાગ્ય પ્રકરણ'માં શ્રી રામે જે પાતાને વૈરાગ્યનાં કારણા લાગ્યાં તે જણાવ્યાં છે, તે ફરી ફરી વિચારવા જેવાં છે.''

"જયારે જૈનશાસ્ત્ર વાંચવા જણાવીએ ત્યારે જૈની થવાને નથી જણાવતા; વેદાંતશાસ્ત્ર વાંચવા જણાવીએ ત્યારે વેદાંતી થવા નથી જણાવતા; તેમ જ અન્ય શાસ્ત્ર વાંચવા જણાવીએ ત્યારે અન્ય થવા નથી જણાવતા; માત્ર જે જણાવીએ છીએ, તે તમ સર્વને ઉપદેશ લેવા અર્થે જણાવીએ છીએ. જૈની અને વેદાંતી આદિનો ભેદ ત્યાગ કરો. આત્મા તેવા નથી." સં. ૧૯૪૮

"આપનું 'યોગવાસિષ્ઠ'નું પુસ્તક આ સાથે માેકલું છું. ઉપાધિનાે તાપ શમાવવાને એ શીતળ ચંદન છે; આધિ–વ્યાધિનું એની વાંચનામાં આગમન સંભવતું નથી." સં. ૧૯૪૬

"'યોગવાસિષ્ઠ' વાંચવામાં હરકત નથી. આત્માને વારંવાર સંસારનું સ્વરૂપ કારાગૃહ જેવું ક્ષણે ક્ષણે ભાસ્યા કરે એ મુમુક્ષુતાનું મુખ્ય લક્ષણ છે. યોગવાસિષ્ઠાદ જે જે ગ્રંથ તે કારણનાં પાષક છે, તે વિચારવામાં હરકત નથી. મૂળ વાત તા એ છે કે જીવને વૈરાગ્ય આવતાં છતાં પણ જે તેનું અત્યંત શિથિલપાણું છે—ઢીલાપાણું છે—તે ટાળતાં તેને અત્યંત વસમું લાગે છે, અને ગમે તે પ્રકારે પણ એ જ પ્રથમ ટાળવા યાગ્ય છે." સં. ૧૯૫૦

"'યોગવાસિષ્ઠાદિ' ગ્રન્થની વાંચના થતી હોય તો તે હિતકારી છે. જિનાગમમાં પ્રત્યેક આત્મા માની પરિમાણમાં અનંત આત્મા કહ્યા છે, અને વેદાંતમાં પ્રત્યેક કહેવામાં આવી, સર્ગત્ર ચેતનસત્તા દેખાય છે તે એક જ આત્માની છે, અને આત્મા એક જ છે, એમ પ્રતિપાદન કર્યું છે; તે બેય વાત મુમુક્ષુ પુરુષે જરૂર કરી વિચારવા જેવી છે, અને યથાપ્રયત્ને તે વિચારી, નિર્ધાર કરવા યાગ્ય છે, એ વાત નિઃસંદેહ છે. તથાપિ જયાં સુધી પ્રથમ વૈરાગ્ય અને ઉપશમનું બળ દૃઢપણે જીવમાં આવ્યું ન હોય, ત્યાં સુધી તે વિચારથી ચિત્તનું સમાધાન થવાને બદલે ચંચળપાણું થાય છે, અને તે વિચારની નિર્ધાર પ્રાપ્ત થતો નથી; તથા ચિત્ત વિક્ષેપ પામી યથાર્થપણે પછી વૈરાગ્ય—ઉપશમને ધારણ કરી શકતું નથી; માટે તે પ્રશ્નનું સમાધાન જ્ઞાની પુરુષોએ કર્યું છે તે સમજવા આ જીવમાં વૈરાગ્ય—ઉપશમ અને સત્સંગનું બળ હાલ તો વધારનું ઘટે છે, એમ જીવમાં વિચારી વૈરાગ્યાદિ બળ વધવાનાં સાધન આરાધવાનો નિત્યપ્રતિ વિશેષ પુરુષાર્થ યોગ્ય છે." સં. ૧૯૫૦

'''યોગવાસિષ્ઠાદિ ' ગ્રન્થા વાંચવા–વિચારવામાં બીજી અડચણ નથી. અમે આગળ લખ્યું હતું કે ઉપદેશગ્રન્થ સમજી એવા ગ્રન્થ વિચારવાથી જીવને ગુણ પ્રગટે છે. ઘણું કરી તેવા ગ્રન્થો વૈરાગ્ય અને ઉપશમને અર્થે છે. સિલ્હાંત જ્ઞાન સત્પુરુષથી જાણવા યાગ્ય જાણીને જીવમાં સરળતા નિરહંતાદિ ગુણા ઉદ્દભવ થવાને અર્થે 'યાગવાસિષ્ઠ', 'ઉત્તરાધ્યયન', 'સૂત્રકૃતાંગ' આદિ વિચારવામાં અડચણ નથી, એટલી સ્મૃતિ રાખજો.

વેદાંત અને જિન-સિદ્ધાંત એ બેમાં કેટલાક પ્રકારે ભેદ છે. વેદાંત એક બ્રહ્મસ્વરૂપે સર્વ સ્થિતિ કહે છે. જિનાગમમાં તેથી બીજો પ્રકાર કહ્યો છે. 'સમયસાર' વાંચતાં પણ કેટલાક જીવોને એક બ્રહ્મની માન્યતા રૂપ સિદ્ધાંત થઈ જાય છે. સિદ્ધાંતના વિચાર ઘણા સત્સંગથી તથા વૈરાગ્ય અને ઉપશમનું બળ વિશેષપણે વધ્યા પછી કર્તવ્ય છે. જો એમ નથી કરવામાં આવતું તાે જીવ બીજા પ્રકારમાં ચડી જઈ વૈરાગ્ય અને ઉપશમથી હીન થાય છે. 'એક બ્રહ્મસ્વરૂપ' વિચારવામાં અડચણ નથી,

અથવા 'અનેક આત્મા' વિચારવામાં અડચણ નથી, માત્ર તમને અથવા કોઈ મુમુક્ષુને પોતાના સ્વરૂપનું જાણવું એ મુખ્ય કર્તવ્ય છે; અને તે જાણવાનાં સાધન શમ, સંતોષ, વિચાર અને સત્સંગ છે. તે સાધન સિદ્ધ થયે, વૈરાગ્યઉપશમ વધીમાન પરિણામી થયે, 'એક આત્મા છે કે અનેક આત્મા છે', એ આદિ પ્રકાર વિચારવા યાગ્ય છે.'' સં. ૧૯૫૦

"'ધોગવાસિષ્ઠ'—જીવમાં જેમ ત્યાગ, વૈરાગ્ય અને ઉપશમ ગુણ પ્રગટે, ઉદય પામે તે પ્રકાર લક્ષમાં રાખવાના ખબર લખ્યા તે પત્ર પ્રાપ્ત થયું છે.

એ ગુણા જયાં સુધી જીવને વિષે સ્થિરતા પામશે નહીં ત્યાં સુધી આત્મસ્વરૂપના વિશેષ વિચાર જીવથી યથાઇપણે થવા કઠણ છે. આત્મા રૂપી છે, અરૂપી છે એ આદિ વિકલ્પ તે પ્રથમમાં જે વિચારાય છે તે કલ્પના જેવા છે. જીવ કંઈક પણ ગુણ પામીને જો શીતળ થાય તા પછી તેને વિશેષ વિચાર કર્તવ્ય છે. આત્મ-દર્શનાદિ પ્રસંગ તીંદ્ર મુમુક્ષુ- પાંચું ઉત્પન્ન થયા પહેલાં ઘણું કરીને કલ્પિતપણે સમજાય છે, જેથી હાલ તે સંબંધી પ્રશ્ન શમાવવા યાગ્ય છે." સં. ૧૯૫૦

"'યોગવાસિષ્ઠાદિ' જે જે રૂડા પુરુષોનાં વચનો છે તે સૌ અહંવૃત્તિનો પ્રતિકાર કરવા પ્રત્યે જ પ્રવર્તે છે. જે જે પ્રકારે પોતાની ભ્રાંતિ કલ્પાઈ છે, તે તે પ્રકારે તે ભ્રાંતિ સમજી તે સંબંધી અભિમાન નિવૃત્ત કરવું, એ જ સર્વ તીર્થંકરાદિ મહાત્માનું કહેવું છે; અને તે જ વાકચ ઉપર જીવે વિશેષ કરી સ્થિર થવાનું છે, વિશેષ વિચારવાનું છે, અને તે જ વાકચ અનુપ્રેક્ષાયોગ્ય મુખ્યપણે છે. તે કાર્યની સિહ્દિને અર્થે સર્વ સાધન કહ્યાં છે. અહંતાદિ વધવાને માટે, બાહ્ય ક્રિયા, કે મતના આગ્રહ માટે, સંપ્રદાય ચલાવવા માટે, કે પૂજા-શ્લાઘાદિ પામવા અર્થે, કોઈ મહા પુરુષનો કંઈ ઉપદેશ છે નહીં, અને તે જ કાર્ય કરવાની સર્વથા આજ્ઞા જ્ઞાનીપુરુષની છે. પોતાને વિષે ઉત્પન્ન થયો હોય એવો મહિમાયોગ્ય ગુણ તેથી ઉત્કર્ષ પામવું ઘટનું નથી, પણ અલ્પ પણ નિજદોષ જોઈને ફરી ફરી પશ્ચાત્તાપમાં પડવું ઘટે છે, અને વિના પ્રમાદે તેથી પાછું ફરવું ઘટે છે; એ ભલામણ જ્ઞાનીપુરુષનાં વચનમાં સર્વત્ર રહી છે; અને તે ભાવ

આવવા માટે સત્સંગ, સદ્દગુરુ અને સત્શાસ્ત્રાદિ સાધન કહ્યાં છે, જે અનન્ય નિમત્ત છે.

તે સાધનની આરાધના જીવને નિજસ્વરૂપ કરવાના હેતુપણે જ છે, તથાપિ જીવ જો ત્યાં પણ વંચનાબુદ્ધિએ પ્રવર્તે તો કોઈ દિવસ કલ્યાણ થાય નહીં." સં. ૧૯૫૦

"ઘણું કરીને સત્પુરુષને વચને આધ્યાત્મિક શાસ્ત્ર પણ આત્મજ્ઞાનનો હેતુ થાય છે, કેમ કે પરમાર્થઆત્મા શાસ્ત્રમાં વર્તતો નથી, સત્પુરુષમાં વર્તે છે. મુમુક્ષુએ જો કોઈ સત્પુરુષનો આશ્રય પાપ્ત થયો હોય તો પ્રાયે જ્ઞાનની યાચના કરવી ન ઘટે, માત્ર તયારૂપ વૈરાગ્ય-ઉપશમાદિ પ્રાપ્ત કરવાના ઉપાય કરવા ઘટે. તે યાગ્ય પ્રકારે સિલ્ક થયે જ્ઞાનીનો ઉપદેશ સુલભપણે પરિણમે છે, અને યથાર્થ વિચાર તથા જ્ઞાનનો હેતુ થાય છે.

'યાગવાસિષ્ઠ'નાં પ્રથમનાં બે પ્રકરણ અને તેવા ગ્ર**ંથા**ના મુ**મુક્ષુએ** વિશેષ કરી લક્ષ કરવા યાગ્ય છે." સં. ૧૯૫૨

" 'યોગવાસિષ્ઠ'નાં પ્રથમનાં બે પ્રકરણ, 'પંચીકરણ', 'દાસબોધ' તથા 'વિચારસાગર' એ ગ્રંથો તમારે વિચારવા યોગ્ય છે. એમાંનો કોઈ ગ્રન્થ તમે પૂર્વે વાંચ્યો હોય તોપણ ફરી વાંચ્વો યોગ્ય છે, તેમ જ વિચારવો યોગ્ય છે. જૈનપદ્ધતિના એ ગ્રન્થો નથી એમ જાણીને તે ગ્રન્થો વિચારતાં ક્ષોભ પામવો યોગ્ય નથી.

લોકદૃષ્ટિમાં જે જે વાતો કે વસ્તુઓ માટાઈવાળી મનાય છે, તે તે વાતો અને વસ્તુઓ, શાભાયમાન ગૃહાદિ આરંભ, અલંકારાદિ પરિગ્રહ, લોકદૃષ્ટિનું વિચક્ષણપાસું, લોકમાન્ય ધર્મશ્રહ્માવાનપાસું પ્રત્યક્ષ ઝેરનું ગ્રહણ છે, એમ યથાર્થ જણાયા વિના ધારો છા તે વૃત્તિનો લક્ષ ન થાય પ્રથમ તે વાતો અને વસ્તુઓ પ્રત્યે ઝેરદૃષ્ટિ આવવી કઠણ દેખી કાયર ન થતાં પુરુષાર્થ કરવા યોગ્ય છે." સં. ૧૯૫૩

આ એક અશ્ચર્યકારક ઘટના છે કે કોઈએ "લઘુયાગવાસિષ્ઠસાર" નામ જે ગ્રન્થનું આપ્યું છે, તેના ગુર્જર અનુવાદ "શ્રી લઘુરાજ સ્મારક ગ્રન્થમાળા"ના પાંચમા પુષ્પ તરીકે પ્રસિદ્ધ થાય છે. શ્રી લઘુ-રાજ સ્વામીને શ્રીમદ્દ રાજચંદ્રે 'ધાગવાસિષ્ઠ રામાયણ"નો અભ્યાસ કરવાની આજ્ઞા કરેલી અને તેનો પરમાર્થ તેમના હૃદયમાં ગુરુ-કૃપાથી પ્રગટ થયા હતા. સંવત ૧૯૭૫ ની સાલનું ચાતુર્માસ શ્રી લઘુરાજ સ્વામીએ શ્રી સીમરડામાં કર્યું હતું. એ જ ગામમાં આ અનુવાદની પણ શરૂઆત થઈ, પૂર્ણાહુતિ થઈ છે, તે શ્રી લઘુરાજ સ્વામીના ભક્ત આદિ વર્ગને અપૂર્વ હિત પ્રાપ્ત થવામાં નિમિત્તરપ બના એ અભ્યર્થના છે.

સમાધિશતક

વેદાંત સંસ્કૃતિમાં જેમ 'યોગવાસિષ્ઠ રામાયણ' શિષ્ટ ગ્રન્થ છે, તેમ જૈન સંસ્કૃતિમાં પ્રખ્યાતિ પામેલા શ્રી પૂજ્યપાદ સ્વામીના 'સમાધિશતક' નામે લઘુ પણ શિષ્ટ ગ્રન્થ છે. પ્રાચીન અને પ્રમાણભૂત આ ગ્રન્થ ઘણા અધ્યાત્મરસિક જીવોને મુખપાઠ થયેલા હાય છે. તેથી તેનું વિવેચન તેવા તત્ત્વરસિક જનોને પ્રિય અને હિતકર નીવડશે.

મૂળ ગ્રન્થકર્તા શ્રી પૂજ્યપાદ સ્વામી સંબંધી કંઈક માહિતી શ્રી માહકમલાલ જેને નીચે પ્રમાણે હિંદી ભાષામાં પ્રસિદ્ધ કરેલી છે :—

"શ્રી પૂજયપાદ સ્વામી, ૧૧ મા આચાર્યનો સંક્ષિપ્ત પરિચય: શ્રી પૂજ્યપાદ સ્વામી વિ. સં. ૨૮૧ માં જન્મ્યા હતા. પૂર્વજન્મના શુભ સંસ્કારોથી તેમણે થોડા જ વખતમાં ઘણાં શાસ્ત્રોનો અભ્યાસ કરી લીધા હતો. તે બાળ બ્રહ્મચારી હતા. ૧૫ વર્ષની લઘુ વયમાં તેમણે દિગમ્બર જૈન દીક્ષા લઈ કઠિનમાં કઠિન તપશ્ચર્યાઓ કરી હતી. તેમને અનેક શ્રદ્ધહિ, સિહ્લિ પ્રાપ્ત થઈ હતી. તે કાળમાં તેમના તપની પ્રશંસા ચારે દિશામાં થતી હતી. અનેક રાજા મહારાજા તેમના પરમ ભક્ત થયા હતા. મહર્ષિઓમાં પણ તે સર્વેપિરી રત્નત્રયધારક હતા. તેમણે વૈદ્યક, રસાયણ, વ્યાકરણ, ન્યાય, સિલ્હાંત આદિ અનેક વિષયો પર શાસ્ત્રો રચ્યાં છે.

તે મહાત્મા ૧૧ વર્ષ ૭ માસ સામાન્ય મુનિપદમાં રહ્યા અને જેઠ સુદ ૧૪ સં. ૩૦૮ શુક્રવારે આચાર્યપદ પર બિરાજયા.

તેમના આચાર્યપણાનાં કાળમાં હજારો મુનિ, બ્રહ્મચારી વર્ગ આદિ સહ માટો સંઘ ધર્મ આરાધતો હતો.

અંતે આચાર્ય-પદના ત્યાગ કરી સામાન્ય મુનિપદ સ્વીકારી, ૭ દિવસના અનશન નામના તપને ધારણ કરી, સંન્યાસપૂર્થક સમાધિ-મરણ તેમણે કર્યું. તેમનું પૂર્ણ આયુષ્ય ૭૧ વર્ષ, ૬ માસ, ૨૧ દિવસનું હતું." પૂજ્યપાદ સ્વામીનું બીજાું નામ દેવનંદી તથા જિનેન્દ્ર–બુદ્ધિ પણ હતું. તેમણે 'શબ્દાર્ણવ', 'જૈનેન્દ્ર વ્યાકરણ', 'ઇન્ટોપદેશ', 'સમાધિશતક', 'સિદ્ધભક્તિ', તત્ત્વાર્થસૂત્રની 'સર્વાર્થસિદ્ધિ' નામની ટીકા ઇત્યાદિ ગ્રન્થા રચેલા છે.

પંડિત જુગલકિશાર મુખ્તાર પૂજ્યપાદ સંબંધી નીચે પ્રમાણે જણાવે છે:—

"'પૂજયપાદ સ્વામી કર્ણાટક દેશના નિવાસી હતા. કન્નડ ભાષામાં લખાયેલા 'પૂજયપાદ ચરિતે' તથા 'રાજાવલીકથે' નામના ગ્રન્થોમાં તેમના પિતાનું નામ માધવ ભટ્ટ તથા માતાનું નામ શ્રીદેવી જણાવ્યું છે. બ્રાહ્મણ કુલમાં તે જન્મેલા છે એમ લખ્યું છે. પ્રસિલ્ક વ્યાકરણકાર પાણિની તેમના મામા હતા, એમ પણ તેમાં બતાવ્યું છે. પણ સમયાદિની દૃષ્ટિથી તે વિશ્વસનીય જણાતું નથી.

પૂજ્યપાદ સ્વામીએ તે વખતના ઘણું કરી સર્વ મહત્ત્વના વિષયો ઉપર ગ્રંથોની રચના કરી છે. તે અસાધારણ વિદ્વાન હતા. 'વિશ્વવિદ્યા-ભરણ' 'જિનેન્દ્રબુદ્ધિ' જેવાં મહત્ત્વપૂર્ણ વિશેષણોથી વિદ્વાનોએ તેમનો ઉલ્લેખ કર્યો છે. સેવાપરાયણોમાં અગ્રગણ્ય તે ગણાયા છે; તે મહાન દાર્શનિક હતા, અદ્ભિતીય વૈયાકરણ હતા, અપૂર્વ વૈદ્ય હતા, ધુરંધર કવિ હતા, ભારે તપસ્વી હતા, સાતિશય યોગી અને પૂજ્ય મહાત્મા હતા. કર્ણાટકના ઘણા ખરા પ્રાચીન કવિઓએ તથા ઈસ્વી સનની આઠમી, નવમી અને દસમી શતાબ્દીઓના વિદ્યાનોએ પોતાના ગ્રન્થોમાં ભારે ભક્તિ શ્રહ્યા સહિત તેમનું સ્મરણ કર્યું છે, તથા મુક્ત કંઠે અત્યંત પ્રશંસા કરી છે.

તેમના જીવનની અનેક ઘટનાએ છે, જેમકે ૧ વિદેહ ગમન; ૨ ઘાર તપશ્ચર્યાને લીધે આંખાનું તેજ નાશ પામેલું પણ 'શાન્ત્યષ્ટક'ના એકનિષ્ઠા અને એકાગ્રતાપૂર્વક પાઠથી ફરી તેજ પ્રાપ્ત થયું હતું; ૩ દેવતાઓએ તેમના ચરણની પૂજા કરેલી તેથી પૂજ્યપાદ કહેવાયા; ૪ ઔષધિૠહિતની પ્રાપ્તિ; ૫ તેમના ચરણામૃત (૫ગ ધાયેલા પાણી)થી લાઢાનું સુવર્ણ થયેલું. આમાં કંઈ અસંભવિત નથી. મહા યાગીઓના સંબંધમાં તેમ બનવું શક્ય છે."

#### [૧૩]

'સમાધિશતક' વિષે એક મુમુક્ષુ બહેનને શ્રી**મદ્ લઘુરાજ સ્વામીએ** વાત કરેલી તેની નેાંધ વાચકને ઉપયેણ**ી હો**વાથી અહીં ઉતારી લીધી છે:—

તા. ૧૧–૧૧–૧૯૩૨ "આત્મા એ જ પરમાત્મા છે, એ નિશ્ચયનું તત્ત્વ–વચન સાંભળી, કોઈ પોતાને પરમાત્મા માની બેસે તો ? તે ખાટું છે. જયાં સુધી પરમાત્માના ગુણ ન પ્રગટે, ત્યાં સુધી માત્ર મોઢેથી કહ્યો કંઈ ન વળે. 'સમાધિ–શતક' જેવું શાસ્ત્ર એટલા માટે માત્ર યાગ્યતાવાળા જીવને જ વાંચવાનું છે. નહીં તા અભિમાન જેને કાઢવાનું છે તે જ, વધી જાય અને તરવાને બદલે બૂડે. એટલા સારુ માત્ર ગુરુગમે જ રસ્તા કહ્યો છે. આત્માના અનંત ગુણ પ્રગટે તેમ તેના અહંભાવ મટી, ભક્તિથી વિનયભાવ પ્રગટે.

મિશ્યાત્વી હોવાથી પોતાના દોષ તો ક્ષણે ક્ષણે અનેક થયા કરે છે, તેની સદ્ગુરુ-બાંધે સમજ પડે; અને અવળે માર્ગેથી વળી સાચા માર્ગે આવે. તે સર્વ માટે દીનભાવ, સર્વથી વધુ દોષવાળા તો હું છું; માત્ર તે દોષનું મને ભાન થયું નથી, તે સત્વર થાઓ. અને જે સદ્દ-ગુરુએ અનંત દયા કરી સત્ય માર્ગ બતાવ્યો તેનો ઉપકાર જન્માજન્મ ન ભૂલું; સદા તેમની ભક્તિ તથા ચરણસેવા મને મળે એ જ મારું સદ્દભાગ્ય; તેને ચરણાનુયાગ કહ્યો. તે વગર કરુણાનુયાગની શ્રેણી મળે નહીં. મહાવીર પ્રભુ થઈ ગયા, તેમણે માર્ગ પ્રકાશ્યો. પરંતુ તેમને ઓળખાવનાર શ્રીમદ્દ રાજગુરુ છે. માટે તે સદ્દગુરુના અપાર ઉપકાર છે. અને જેમ તેમની ભક્તિ અને આજ્ઞા મનાયે, તેમ જ મહાવીર પ્રભુની ઓળખાણ થશે. આત્માથી દર્શન થાય ત્યારે ખરું કહેવાય માત્ર મોઢેથી બોલ્યે શું ?"

શ્રીમદ્ રાજચંદ્રના સમાગમ શ્રીમદ્દ લઘુરાજ સ્વામીને સંવત ૧૯૪૯ માં મુંબઈમાં થયા; તે વખતે તેમને 'સમાધિ-શતક'ના પ્રથમ ૧૭ શ્લોકો સમજાવી, તે પુસ્તક સ્વાધ્યાય અર્થે તેમને સમપ્યું હતું. તે પુસ્તકના અગ્ર પૃષ્ઠ ઉપર શ્રીમદ્દ રાજચંદ્રે સ્વહસ્તે "આતમ ભાવના ભાવતાં જીવ લહે કેવળ જ્ઞાન રે" લખી આપ્યું હતું, તે લક્ષ રાખી શ્રીમદ્દ લઘુરાજ સ્વામીએ ત્રણ વર્ષ મૌન આરાધ્યું હતું.

'સમાધિ–શતક' ગ્રન્થના સંસ્કૃત ટીકાકાર શ્રી પ્રભાચંદ્રજી છે. તેમના સંબંધી કંઈ વિશેષ માહિતી મળી શકી નથી. તે ટીકાનું તેમ જ મૂળ શ્લોકોનું પ્રથમ ગુર્જર ભાષાંતર સાક્ષર મણિલાલ નભુભાઈ દ્વિદીએ સં. ૧૯૪૭ માં કરેલું છે. વેદાંતી હોવા છતાં સંસ્કૃતના જ્ઞાનને આધારે તેમણે ભાષાંતર જૈન ગ્રન્થનું કર્યું છે, તે સ્તુતિ–પાત્ર છે પરંતુ જૈન તત્ત્વના અજાણ હોવાથી વાંચક વર્ગને વિશેષ માહિતી યથાર્થપણે કંઈ આપી શક્યા નથી. તે ખામી કંઈ અંશે પુરાય અને ગ્રન્થકારના આશય વાચકના હૃદયમાં પ્રગટે તે અર્થે આ અલ્પમતિથી પ્રયાસ કર્યો છે તે સર્વ વાચકની આત્માન્નતિને અર્થે થાઓ.

ઘણા પ્રાચીન ગ્રન્થ હોવાથી, ઉત્તમ ગણતા ગ્રન્થકારોના લેખામાં તેની છાયા સુજ્ઞ વાંચકોને સ્પષ્ટ જણાઈ આવે છે. 'જ્ઞાનાર્ણવ' ગ્રન્થમાં શ્રી શુભચંદ્રાચાર્યે, દેહની સ્થૂલતા, જીર્ણતા, રક્તતા, નષ્ટતા, જણાવા છતાં આત્મા તેવા નથી એમ જણાવ્યું છે. ત્યાં આ ગ્રન્થના ૬૩, ૬૪, ૬૫ અને ૬૬ શ્લોકના જ અનુવાદ, તે જ વસ્ત્રની ઉપમા સહિત પ્રદર્શિત કર્યો છે.

શ્રી હેમચંદ્રાચાર્ય અને શ્રી શુભચંદ્રાચાર્યના ગ્રન્થામાં સમાન શ્લોકો કે કંઈક ફેરફારવાળા શ્લોકો વિદ્યાનોએ પ્રગટ પણ કરેલા છે એટલે તેમના ઉપર પણ 'સમાધિ–શતક'નો પ્રભાવ પહેલો છે. શ્રી આનંદ- ઘનજીએ પાંચમા જિનેશ્વર શ્રી સુમતિનાથનું સ્તવન ગાયું છે તેમાં— "ત્રિવિધ સકલ તનુધરગત આતમા, બહિરાતમ ધુરિ ભેદ સુંજ્ઞાની" એમ કહી ત્રણ ભેદે આત્માનું સ્વરૂપ પ્રકાશ્યું છે, તે વાંચતાં વિચાર- વાનને 'સમાધિ–શતક'ની ચાથી ગાથા યાદ આવ્યા વિના રહે તેમ નથી. શ્રી યશાવિજયજીએ તો દોહરામાં 'સમાધિ–શતક' ઉતાર્યું છે. આ ગ્રન્થના ત્રીજા પરિશિષ્ટમાં તે છે. આમ જૈન ગ્રન્થકારો તો આ ગ્રન્થના અભ્યાસી હોઈ, તેની છાયા તેમના ગ્રન્થોમાં દર્શિત કરે તે તો સ્વાભાવિક છે. પરંતુ મહાભારતમાંથી ઉદ્ધત શ્રી ભગવદ્–ગીતામાં પણ તેની છાયા કચાંક કચાંક સ્પષ્ટ જણાય છે.

આ ઉપરથી આ<sup>\*</sup> ગ્રન્થ અનેક ધર્મામાં પ્રસિદ્ધિ પામ્યો લાગે છે. ઉત્તમ પુરુષો ગમે ત્યાં**થી** ઉત્તમતા ત્રહણ કરે છે. શ્રી સર્વજ્ઞ મહાવીરનાં

#### [૧૫]

વચના જેમ અનેક ધર્મીના મૂળ ગ્રન્થામાં જણાય છે, તેમ તેમના નિકટવર્તી મહાપુરુષાનાં વચના પણ સર્વજ્ઞને અવલંબીને નીકળેલાં હોવાથી તેની સુગંધી પણ સર્વત્ર પ્રસરી લાગે છે.

ઉત્તામકાળના નિકટવર્તી દૂષમ કાળમાં જે વખતે અનેક ઋિદ્ધ-ધારી. અવધિજ્ઞાની મહાત્માએા વિચરતા હતા, તેમ જ તેમની આજ્ઞામાં જેમણે જીવન સમર્પણ કર્યું છે એવા, સંસારથી વિરક્તચિત્ત, તરવાના કામી જીવાત્માઓ આ ભરત-ભૃમિને શાભાવી રહ્યા હતાં, તેવા વાતા-વરણમાં બાહ્યત્યાગને અંતત્ય<sup>ર્</sup>ગ રૂપે પલટાવી, પરમાર્થમાં મગ્ન રહેવામાં મદદરૂપ થાય તે અર્થે, ભવિષ્યમાં પણ માેક્ષમાર્ગમાં દીવા-દાંડી રૂપે માર્ગ-દર્શક નીવડે તેવા વિશાળ આશયથી શ્રી પુજયપાદ સ્વામીએ આ 'સમાધિ–શતક'ની રચના ક<mark>રી</mark> છે. તેા તે<mark>નો</mark> સ્વાધ્યાય કર્યા પહેલાં વૈરાધ્યની વૃદ્ધિ થાય તેવું વાચન જીવે કરવા યેાગ્ય છે. સામાન્ય વૈરાગ્ય હોય તેા પણ તેની વહિલને અર્થે 'યોગવાસિષ્ઠનાં પ્રથમ બે પ્રકરણ', 'ઉત્તરાધ્યયન', 'દશ**ૌ**કાલિક', 'ભાવનાબાેધ', 'માક્ષમાળા', 'પ્રવેશિકા', 'મોહમુદ્દગર' આદિ ગ્રન્થોનો વૈરાગ્ય–ઉપશમ અર્થે સ્વાધ્યાય કરતા રહેવાની ઘણી જરૂર છે. શ્રીમદ્ રાજચંદ્રે જણાવ્યું છે કે 'માક્ષમાળા-– ભાવનાબાધ' લખતી વખતે અમને શ્રી રામ જેવી વૈરાગ્ય દશા વર્તતી હતી. તે પછીનાં તેમનાં લખાણ ''શ્રીમદુ રાજચંદ્ર'' ગ્રન્થમાં વિશેષ વૈરાગ્યવાળાં છપાયાં છે, તેના પણ અભ્યાસ કરવા સાથે શ્રી સમાધિ-શતકના અભ્યાસ થશે તો વાચકને તે વિશેષ શ્રોયસ્કર નીવડવા સંભવ છે. વેદાં<mark>તનાં પુસ્તક પાતાની મેળે વાંચી, કે શ્રી</mark> સમયસાર વગર-યોગ્યતાએ વાંચી ઘણા પાતાને પરમાત્મસ્વરૂપ માની 'અતા ભ્રષ્ટ તતા ભુષ્ટ' થાય છે. તેવી ભૂલથી બચવા આ ચેતવણી આપી છે કે ઉપદેશ-બોધથી વૈરાગ્ય ઉપશમ રસે ભીનું હૃદય થયું હશે, તો ઉન્મત્તતા કોઈ પણ સિલ્હાંતગ્રન્થના અભ્યાસથી નહીં આવે. સદ્દગ્રન્થકાર પ્રત્યે, સદ્દગ્રન્થ પ્રત્યે ભક્તિભાવ સહિત આત્માર્થ અભ્યાસ થશે તો હિતકર છે. નહીં તો 'બધા ગ્રન્થો હું ઘોળીને પી ગયો છું, હવે મારે શાસ્ત્રોની જરૂર નથી, હું પરમાત્મા છું' એવું અભિમાન અ–પરિપકવ દશામાં ઉત્પન્ન

#### [૧૬]

થવાનાે સંભવ છે, તેથી સર્વ પ્રકારના માનને ઝેર, ઝેર અને ઝેર સમજી, તેથી દૂર રહ્યાથી અહંભાવ ટળે છે, સંસારભાવ ટળે છે.

> "માનાદિક શત્રુ મહા, નિજ છંદે ન મરાય: જાતાં સદ્દગુરુ–શરણમાં, અલ્૫ પ્રયાસે જાય.'' શ્રીમદ્ રાજચન્દ્રકૃત આત્મસિદ્ધિ

આ 'ગ્રન્થ-યુગલ'ના લખાણમાં જાણે—અજાણે વા અયોગ્યતાને લઈને કોઈ દોષો પ્રવેશ પામ્યા હોય તેની નમ્ર ભાવે પરમાત્મા પ્રત્યે અને વાચક વર્ગ પ્રત્યે ક્ષમા ઇચ્છી, જેના લક્ષમાં તેવા કોઈ દોષો જણાય તે જણાવવા કૃપા કરે એવી વિનંતી સાથે આ પ્રસ્તાવના પૂર્ણ કર્યું છું.

આ પુસ્તકના પ્રકાશન માટે રૂા. ૧૦૦૧) સ્વ. ગાંડાભાઈ વિઠ્ઠલદાસ કડીવાળાના સ્મરણાર્થે રેવાબેન તરફથી તથા રૂા ૫૦૧) શ્રી મોતીબહેન તે ફલચંદ છોગાલાલના ધર્મા ત્રની તરફથી મળ્યા છે જે માટે તેઓના આભાર માનીએ છીએ.

પ્ર. આષાઢ સુદ ૧૦, સં. ૨૦૦૬ શ્રીમદ્ રાજચંદ્ર આશ્રમ, અગાસ સ્ટેશન.

લિ. બ્રહ્મચારી ગાેવધ'નદાસ



### અનુક્રમણિકા

## ૧. લઘુચાેગવાસિષ્ઠ-સાર

પુર્વાર્ધ નામ : વિષય પ્રકરણ 'પૃષ્ઠ ૧ રામપરિચય 9 ર આત્મદશાવર્ણન: (૧) સંસારના પદાર્થીના વિચાર, તે પ્રત્યે વૈરાગ્ય ξ લક્ષ્મી, જીવનધન્યતા 4 અહંકાર, મનની ચંચળતા È ૩ આત્મદશાવર્ણન : (૨) તૃષ્ણા, દેહનું સ્વ3પ 99 દૈહની અનિત્યતા, ચંચળતા, કૃતઘ્નતાદિ દેાષ ૧૧, ૧૨ ખાલ્ય 93 યૌવન, સ્ત્રીતન ૧૩, ૧૪ ઘડપણ ૧૫ ૪ આત્મદશાવર્ણન : (૩) સંસારની અસારતા, દુષમતા 9 8 ચિત્તનું દૌરાત્મ્ય १७ અવિવેકથી મનની મઝવણ 90 વિવેકદુર્લભતા 96 સંત્તસમાગમની દુર્લભતા १८, १५ અનિત્યતા १६, २० ઉપદેશની માગણી : સંવેગ–નિર્વેદ ૨૧ **૬ વિધામિત્રન**ે વાણી २४ ૭ વસિષ્ડગુરૂના બાધ : સત્પુરૂષાર્થની પ્રેરણા

માેક્ષ-દ્રારપાળ: (૧) શમ

રપ

30

## [92]

| ė            | માેક્ષ-દ્વારપાળ : (૨) વિચાર                   | 32          |
|--------------|-----------------------------------------------|-------------|
| `<br>30      |                                               | ૩ <b>પ</b>  |
| Ç            | (૪) સત્સં <b>ગ</b>                            | 3 <b>.</b>  |
|              | • •                                           | ٠,          |
| ٩            | ઉત્તરા <b>ધ</b><br>વૈરાગ્ય                    | 3८          |
| ર            | ઉપશમ                                          | ४१          |
|              | જીવન્મુક્તિદાયક દશા                           | 88          |
|              | મનાલય                                         | 86          |
|              | વાસના-ઉપશમન                                   | પવ          |
|              | આત્મ-મનન                                      | પ૩          |
|              | આત્મ-નિરૂપણ                                   | પપ          |
|              | આત્માર્ચન                                     | ૫૭          |
|              | આત્માનુભવ                                     | ૫૯          |
| ૧૦           | નિર્વાણ                                       | <b>ξ3</b>   |
| ,,           |                                               | . •         |
| , ,          | ર. સમાધિશતક <i>–</i> વિવેચન                   |             |
| (٩)          | પ્રાસંગિક                                     |             |
|              | મંગલ ગાથા                                     | <b>E</b> (9 |
|              | શ્રીમદ્ રાજચંદ્ર-સ્તવન ગાથા                   | ६८          |
|              | 'સમાધિશતક'-કર્તાને નમસ્કાર                    | ૭૨          |
| (२)          | સંસ્કૃત ટીકાકારનું મંગલાચરણ                   | ७३          |
| $(\epsilon)$ | ગ્રંથ–પ્રારંભ <b>સમાધિશતક વિવેચન</b>          |             |
| •            | ૧ શુદ્ધ સ્વરૂપના આદર્શરૂપ સિદ્ધ ભગવંતને       |             |
|              | યું <mark>થકારના ન</mark> મસ્કાર              | ૭૫          |
| * * *        | ર પરમાેપકારી શ્રી અરિહુંતને અનેક નામે નમસ્કાર | ૭૭          |
| ,            | ૩ શાસ્ત્ર રચવાની પ્રતિજ્ઞા                    | 96          |

## · [૧૯]

| ४         | ત્રણ ભેદે આત્માએાની અવસ્થાએામાં                                                        |           |
|-----------|----------------------------------------------------------------------------------------|-----------|
|           | હેચાેપાદેયના બાેધ                                                                      | ८१        |
| પ         | આત્માની ત્રણ દશાનાં લક્ષણ                                                              | <b>43</b> |
| É         | પરમાત્મદશાનાં નામનું સંકીર્તન                                                          | ૮૫        |
| ૭         | - આત્મજ્ઞાન–વિમુખ ખહિરાત્માની ઇંદ્રિય–પ્રવર્તિત                                        | l         |
|           | દેહુમાં આત્મબુદ્ધિ                                                                     | ८७        |
| <         | <b>બહિરાત્માને ત્ર</b> ણ ગતિમાં વર્તતો દેહાધ્યાસ                                       | ८५        |
| E         | અત્યંત દુઃખદ નરકગતિમાં પણ દેહાધ્યાસ;                                                   |           |
|           | પાતાનું યથાર્થ સ્વરૂપ                                                                  | ૯૧        |
| lo        | સ્વ-પરના અજ્ઞાનથી પાતાના દેહમાં આત્મબુદ્ધિની                                           |           |
|           | જેમ પરના દેહમાં પરસ્વરૂપની માન્યતા                                                     | 63        |
| ૧         | સ્વ-પરમાં દેહાત્મણુદ્ધિથી સ્ત્રીપુત્રાદિ સાંસારિક                                      |           |
|           | ભાવાની કલ્પના–વિભ્રમ                                                                   | ૯૫        |
| <b>ર</b>  | વિભ્રમથી માહની કૃઢતા થતાં ભવાેભવ                                                       |           |
|           | <u> અહિરાત્મપણાની પરંપરા</u>                                                           | ৬৩        |
| દ         | દેહખુદ્ધિ અને આત્મખુદ્ધિનાં ભિન્ન પરિણામ                                               | ૯૯        |
| કે જ      | દેહેખુદ્ધિથી સંસારભાવે સમસ્ત જગતની                                                     |           |
|           | દુઃખાર્ત સ્થિતિ                                                                        | ૧૦૧       |
| <b>ેપ</b> | સંસારદુઃખાેનું મૂળ દેહાત્મખુહિ;તે ટાળવા ભલામણ                                          | १०३       |
| १६        | અહિરાત્મપણે વિષય-રમણુતારૂપ ભૂલના                                                       |           |
|           | ખેદપૂર્વક એકરાર                                                                        | ૧૦૪       |
| ઇઉ        | પરમાત્મયાેગ : વાણીના સંયમરૂપ માેક્ષમાર્ગ-                                              | 0 - 4     |
|           | પ્રકાશક વાર્તો                                                                         | १०६       |
| (૮        | ચિત્તનિરાધરૂપ સમાધિના કારણુરૂપ વચન-                                                    | 0.02      |
| ો<br>(    | સંયમાર્થે દ્રવ્યેદૃષ્ટિથી વિચારણા, ભાવના<br>અંતર્વાચા રાેકવા નિર્વિકલ્પ સ્વરૂપની ભાવના | 906       |
| (e<br>(0  | વ્યવસાયા રાક્યા ભાવકલ્ય સ્વરૂપના ભાવના<br>પાતાના ખરા સ્વસંવેદા અસંગ સ્વરૂપની સ્મતિ     | 999       |
|           |                                                                                        |           |

#### [20]

| २१  | અંતરાત્માની આત્મભ્રાન્તિની વીતક વાત                    | ૧૧૪         |
|-----|--------------------------------------------------------|-------------|
| २२  | આત્મભ્રાંતિ છૂટતાં જીવનપલટેા :                         |             |
|     | દેહથી ઉદાસીનપણે સ્વાત્માર્થે પુરુષાર્થ                 | ૧૧૬         |
| २३  | સ્વરૂપ અનુભવાતાં 'सोडहम् ' સ્વરૂપની                    |             |
|     | વિચારણા, ભાવના                                         | ११८         |
| २४  | માહિનિદ્રા ટળતાં અંતરાત્મદશારૂપ જાગૃતિમાં              |             |
|     | અનુભવસ્વરૂપ આત્મદર્શન                                  | १२०         |
| રપ  | આત્મદર્શનથી ઉદ્ભવતી અપૂર્વ વીતરાગ દૃષ્ટિ,દશા           | ૧૨૨         |
| २६  | શત્રુમિત્રભાવ ટાળતી દ્રવ્યદૃષ્ટિમય <b>ભાવના</b>        | ૧૨૪         |
| २७  | અંતરાત્મદશાસ્થિતને નિર્વિકલ્પતા દ્વારા <b>પરમા</b> ત્મ | -           |
|     | દ <b>શા</b> ઉપાસ <b>વા પ્રે</b> રણા                    | १२६         |
| २८  | આત્મસ્થિરતાના ઉપાય : આત્મભાવનારૂપ                      |             |
|     | સત્પુરુષાર્થ                                           | <b>૧૨</b> ૭ |
| २५  | આત્મસ્થિરતાના કારણુરૂપ સત્શ્રદ્ધા દૃઢ                  |             |
|     | કરાવવા નિર્ભયપદનું ભાન                                 | १२५         |
| 30  | અંતરાત્માને પરમાત્મદર્શન થવા દેારવણી                   |             |
|     | અને એંધાણ                                              | ૧૩૧         |
| 39  | પરમાત્મદર્શન પામેલ આત્માની અલેદભાવે                    |             |
|     | પરમા <sub>દ</sub> માેપાસના                             | १३३         |
| 32  | સચ્ચિદાનંદ સ્વરૂપના પરમાનંદની અભિવ્યક્તિ               | १३६         |
| 33  | આત્મજ્ઞાનનું માહાત્મ્ય : પરમતપસ્વીને પણ                |             |
|     | માેક્ષાર્થે આત્મજ્ઞાનની જરૂર                           | १३८         |
| 38  | ગ્નાનાનંદમસ્તને આ <sub>ત્</sub> મસ્થિરતાથી વર્તતું સુખ | १४०         |
| ૩૫  | આત્મતત્ત્વનું દર્શન ને આત્મસુખ પામવાના ઉપાય            | ા ૧૪૨       |
| 3 ξ | નિર્વિકલ્પ ચિત્તરૂપ આત્મતત્ત્વ પામવા મનની              |             |
|     | યથાર્થ એાળખાણ                                          | ૧૪૪         |

## [२१]

| ७६         | મનને આત્મસ્વરૂપમાં સ્થિર કરવાના ઉપાય             | १४६         |
|------------|--------------------------------------------------|-------------|
| 3८         | विश्वेपी अने अविश्वेपी चित्तथी पारिष्णाभिक्ठ लेह | १४८         |
| 3 <b>૯</b> | રાગદ્વેષના ઉદયમાં શાંતિ પામવાના ઉપાય             | ૧૫૦         |
| ४०         | દેહપ્રેમ દૂર કરવાના ઉપાય                         | ૧૫ <b>૧</b> |
| ४१         | સર્વ દુઃખની નિવૃત્તિરૂપ માેક્ષના ઉપાય            | ૧૫૩         |
| ४२         | <b>બહિરાત્મા અને અંતરાત્માની પ્રવૃત્તિ</b> મૂલક  |             |
|            | ઇચ્છા <b>દશાના ભે</b> દ                          | ૧૫૫         |
| ४३         | બહિરાત્મબુદ્ધિથી બંધ અને અંતરાત્મબુદ્ધિથી        | •           |
|            | માક્ષ, બંધ–માક્ષનું કારણ                         | ૧૫૭         |
| ४४         | અજ્ઞાની-જ્ઞાનીની દૃશ્ય જગત પ્રત્યેની             |             |
|            | સમજણ અને માન્યતા                                 | ૧૫૯         |
| ૪૫         | અંતરાત્માને પણ સત્તામાં રહેલાં પૂર્વ કર્મના      |             |
|            | ઉદયની અસર                                        | १६०         |
| ४६         | રાગક્રેષ તજી મધ્યસ્થ થવાના ઉપદેશ                 | १६२         |
| ४७         | ત્રણુ આત્મદશાએામાં ગ્રહણ-ત્યાગની મર્યાદા         | १६४         |
| ४८         | આત્માન્નિ સાધવા મનને કેમ પ્રવર્તાવવું ?          | १६६         |
| ४६         | દેહાત્મદૃષ્ટિ અને અંતરાત્મદૃષ્ટિને મન            |             |
|            | જગતનું સ્વરૂપ                                    | १६८         |
| ૫૦         | સતત અંતર્મુખ ઉપયાેગ રાખવારૂપ ચારિત્ર             |             |
|            | આરાધનાની પ્રેરણા : આત્મસ્થિરતા સાધવાના           |             |
|            | અભ્યાસ                                           | १६८         |
| ૫૧         | જ્ઞાનજયાતિમય આનંદસ્વરૂપના અનુભવમાં રુચિ          | ૧७૨         |
| પર         | આરખ્ધયાેગી અને અભ્યસ્તયાેગીની વૃત્તિ             | १७३         |
| પ૩         | અભ્યસ્ત દશા અર્થે જ્ઞાનદશા-પ્રાપ્તિના પુરુષાર્થ  | १७६         |
| પે૪        | ભ્રાંતદશા અને જ્ઞાનદશામાં વર્તતી માન્યતાના લેદ   | १७७         |
| પપ         | ઇન્દ્રિયવિષયામાં વર્તતી લુખ્ધતા ટાળવા ઉપદેશ      | १७६         |

## [૨૨]

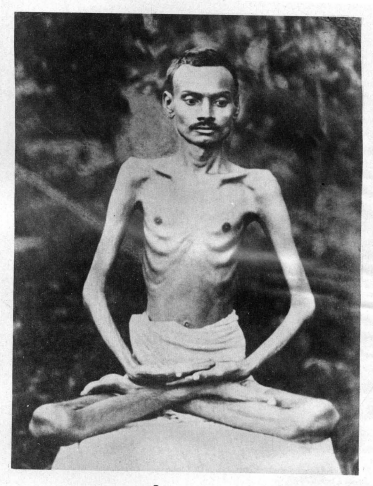
| યક           | ભવાભવના 'હું-મારું' રૂપ સંસ્કારાની પ્રળળ અસર    | ૧૮રં        |
|--------------|-------------------------------------------------|-------------|
| ૫૭           | દેહાત્મબુદ્ધિરૂપ ભૂલ ટાળવા, સમ્યગ્રૃષ્ટિ થવા    |             |
|              | કરવા યાગ્ય અભ્યાસ                               | १८४         |
| <b>પ</b> ૮–૧ | લ્ વાણીના સંયમનાર્થે વિચારણા, ભાવના :           |             |
|              | (૫૮) મૂઢાત્માને બાેધની નિષ્ફળતા                 | १८६         |
|              | (૫૯) અગ્રાહ્ય અનુભવસ્વરૂપ આત્મા અબાેધ્ય         | 966         |
| <b>ξ</b> Ο   | બહિરાત્મા–અંતરાત્માને બાહ્યાભ્યન્તર આનંદ        | :eo         |
| ۴t           | <b>ખ</b> હિરાત્માની દેહમૂહતા                    | ૧૯૨         |
| ६२           | દેહાત્મખુહિથી સંસાર, વિવેકથી માેક્ષ             | ૧૯૫         |
| <b>६3-</b> ६ | ૬ મુમુક્ષુઓ દેહાત્મણુદ્ધિ કેવા વિચારથી છોડે છે? | ૧૯૭         |
| ६७           | સંસારમાં શાંતિ કાેને પ્રાપ્ત થાય ?              | २०६         |
| ६८           | અનાદિકાળથી ભ્રાન્તિ – પરિભ્રમણનું કારણ          | २०८         |
| ६८           | દેહને આત્મા માનવાની ભૂલનું પૃથૠ્કરણ             | २१०         |
| ७०           | આત્મરવ <b>રૂ</b> પનાે નિર્ણય દૃઢ કરવા પ્રેરણા   | <b>૨૧</b> ૨ |
| 10           | સ્વરૂપનિર્ણય થયે સ્વરૂપસ્થિતિરૂપ ધીરજથી માેક્ષ  | ર૧૫         |
| ૭૨           | યાગીને પ્રબળ પુરુષાર્થમાં વિઘરૂપ લાેકસંગ        |             |
|              | ત્યાજય                                          | २१८         |
| E            | આત્મ <b>જ્ઞાનીનું</b> સાચું નિવાસસ્થાન          | २२१         |
| ७४           | દેહ રંપરા અને મુક્તિનાં બીજ                     | २२३         |
| ૭૫           | પરમાર્ધથી આત્મા જ આત્માના ગુરુ                  | २२६         |
| ७६           | <b>બહિરાત્માની મરણકાળે ભયત્રસ્ત સ્થિ</b> તિ     | २२८         |
| ૭૭           | અંતરાત્માની મરણસમયે નિર્ભયતા                    | २३१         |
| ७८           | જ્ઞાની–અજ્ઞાનીની વ્યવહારપ્રત્યે વર્તતી દશા      | २३३         |
| <b>96</b>    | ભેદજ્ઞાનના અભ્યાસથી માેક્ષ                      | ર૩૫         |
| ۷٥           | આત્મનાનીને શરૂઆતે અને અભ્યાસે થતં               |             |

#### [२3]

|            | વિશ્વદર્શન : આરખ્ધયાેગી અને અભ્યસ્તયાેગીની      |             |
|------------|-------------------------------------------------|-------------|
|            | કૃષ્ટિએ જગત                                     | २३७         |
| ૮૧         | આત્મભાવનાના અભ્યાસની જરૂર                       | २४०         |
| ૮ર         | ભેદવિજ્ઞાનની ભાવનાના અભ્યાસ કર્યા સુધી કર્તવ્ય? | २४२         |
| <b>८</b> 3 | માેક્ષાર્થે પુષ્ય -પાપના કારણરૂપ શુભાશુભ બન્ને  |             |
|            | ત્યાજય                                          | ર૪૫         |
| ८४         | વતરૂપ શુભ પ્રવૃત્તિ તજવાના ક્રમ                 | २४७         |
| ૮૫         | દુઃખના <b>મૂળ</b> વિકલ્પાેના નાશની પ્રેરણા      | २४૯         |
| ८६         | નિર્વિકલ્પ સહજાત્મસ્વરૂપ પરમપદની પ્રાપ્તિના     |             |
|            | क्षेम                                           | <b>ર</b> ૫૧ |
| ८७         | ત્રતના વિકલ્પાની જેમ લિંગ-વેષના વિકલ્પ,         |             |
|            | प्रवृत्ति त्याक्य                               | ૨૫૩         |
| <b>८८</b>  | જાતિ આદિના આગ્રહ ત્યાજ્ય                        | २५६         |
| ८५         | ્જાતિવેષના આચહી શાસ્ત્રાેનાં શ્રદ્ધા, અભિનિ-    |             |
|            | વેશ ત્યાજય                                      | २५८         |
| ¢0         | માહના ઉદયે થતી જીવની દશા                        | २६०         |
| ૯૧         | મિથ્યાત્વમાં જીવની વિપરીત દૃષ્ટિ : અંધખંધે      |             |
|            | પંગુનું દૃષ્ટાંત                                | २६२         |
| ૯ ર        | આત્મજ્ઞાનીને ભેદવિજ્ઞાનથી યથાર્થ દૃષ્ટિ         | २६४         |
| <b>¢</b> 3 | ત્રાનભૂમિકા અને અજ્ઞાનભૂમિક વાળાની દૃષ્ટિએ      |             |
|            | શામાં વિભ્રમ કે બેમાનપણું ?                     | २६६         |
| ૯૪         | આત્મજ્ઞાનથી માેક્ષ; તે વિના સર્વશાસ્ત્ર-        |             |
|            | જ્ઞા <b>નથી પણ ન</b> ી                          | २६८         |
| ૯૫         | સહ્શ્રહાનું મૂળ. સામર્થ્ય અને ક્ <b>ળ</b>       | २७०         |
| <b>८</b> ६ | હિતાહિતની વિવેકખુદ્ધિથી મિથ્યા શ્રદ્ધાના નાશ    | <b>२</b> ७२ |
| 619        | હિતકારી સમાગમથી પરમપદની પ્રાપ્તિ                | રહપ         |

#### [२४]

| 66           | જ્ઞાનમાર્ગથી પણ પરમપદની પ્રાપ્તિ: નિરાલંબ           |              |
|--------------|-----------------------------------------------------|--------------|
|              | પુરુષાર્થની પ્રેરણા                                 | २७७          |
| 44           | પરમપદની ભાવના નિરંતર કરવા પ્રેરણા                   | २७६          |
| 0 <b>0</b> 6 | સહજ સ્વભાવે કે યાેગરૂપ પ્રયત્નથી નિર્વાણ-           |              |
|              | પ્રાપ્તિની પ્રેરણા                                  | २८२          |
| ૧૦૧          | નિર્વાણ પ્રથમ દેહનાશમાં પણ આત્મા અવિનાશી            |              |
|              | સ્વપ્નજાગૃતિના દૃષ્ટાંતે                            | २८४          |
| ૧૦ <b>૨</b>  | જ્ઞાનની સ્થિરતા અર્થે ભેદજ્ઞાનની ભાવના કેવા         |              |
|              | प्रधारे अतेव्य ?                                    | २८६          |
| ६०३          | આત્માથી ભિન્ન દેહની યંત્રરૂપ ક્રિયા                 | २८८          |
| १०४          | શરીરયંત્રમાં આત્મ-આરાપણ કે ભેદવિજ્ઞાનથી             |              |
|              | મિશ્યા વા યથાર્થ સુખ                                | २५०          |
| ૧૦૫          | પરમ <b>પદનું વર્ણન, તેનાં સાધન</b> –સાધનાનું ગર્ભિત |              |
|              | સ્ <b>યન</b>                                        | २५२          |
| १०६          | સંસ્કૃત ટીકાકારનું અંત્ય–મંગલ                       | २६५          |
| ઉપસંહા       | २                                                   | २८७          |
| પરિશા        | ৬ ৭ संस्कृत समाधिशतक (सर्णंश)                       | 766          |
|              | ર 'સમાધિશતક'–ગુજરાતી અનુવાદ(સળગ)                    | 30€          |
|              | ૩ શ્રી યશાેવિજયજીરચિત 'સમાધિશતક'                    | <b>३२</b> ०  |
|              | ४ 'समाधिशतक'नी वर्णानुक्रमणिका                      | 330          |
|              | ૫ 'સમાધિશતક'-ભાષાંતરની વર્ણાનુક્રમણુિકા             | 333          |
|              | <b>૬ ત્રણ આત્મદશાનાં  થંથમાં જણાવેલાં</b> નામ       | <b>३</b> ३६  |
|              | ૭ 'શ્રીમદ્ રાજચંદ્ર'માંથી ઉદ્ધૃત ગદ્ય-              |              |
|              | અવતરણેાની વર્ણાનુક્રમણિકા                           | 3 <b>3</b> ८ |
| શુક્કિ       | પત્રક                                               | <b>3</b> ४२  |
|              |                                                     |              |



વિ. સં. ૧૯૨૪

શ્રીમદ્ રાજચન્દ્ર

દેહવિલય વિ. સં. ૧૯૫૭

## લઘુયોગવાસિષ્ઠ-સાર

–પૂર્વાર્ધ*–* ( ઉપદેશવિભાગ ) 'પહેલું પ્રક**રણ** રામ–પરિચય

( દાહરા )

– પ્રાસંગિક –

શ્રીમદ્ રાજ-પદે નમું, જે ગુરુ-વચન-પસાય; ખરું સ્વરૂપ મારું પ્રગટ, દર્શન માત્રે થાય. ૧ જ્ઞાન માત્રથી માેક્ષ કે ક્રિયા માત્રથી માેક્ષ ? કે બન્ને આધારથી ? ઉત્તર દ્યો નિર્દોષ. ૨ પક્ષી બન્ને પાંખથી, ઊડે છે નભમાંહિ; જ્ઞાન, કર્મ બે ચાેગથી, માેક્ષ મળે છે આંહિ. ૩ શી રીતે સંસારનાં, અંધન છૂટી જાય? કહેા \*આદ્યકવિરાય, તે, વૉનવું શીર્ષ નમાય. ૪

#### વાલ્મીકિ ઋષ્ધિ :-

રામ કથામાં તત્ત્વ તે, જીવનમુક્તિ ઉપાય; મહાયાગ પણ તે ગણા, શાસ્ત્રસાર દર્શાય પ

<sup>\*</sup> વાલ્મીકિ ઋષિ સં**સ્કૃ**તમાં આદ્યકવિ ગણાય છે.

ઉત્તર રામકથા કહી, ભરદ્રાજ સન્મુંખ; તેના સાર સુણા, ટળે—-સુખડી ભૂકે ભૂખ. દ અપાર ભવ-જળમાં મળે, સત્સાધન સમ નાવ; શોક, દીનતા ના નહે, સન્મુખ નિજઘર સાવ. ૭ નીલ વર્ણ નભના નહીં, બ્રમથી ભાસે તેમ; દૃશ્ય જગતને ભૂલતાં, ટળે વાસના એમ. ૮ ચિત્ત-શુદ્ધિથી બાધનું, શ્રવણાદિક જે થાય; સમ્ળ ટળતી વાસના, માેક્ષ-સુંખ સમજાય. ૯ મલિન, શુદ્ધ બે વાસના, ભવ-શિવ-હેતુ ગણાય; ભવકારણ તજવા મથા, સેવા શુદ્ધ સદાય. ૧૦

\* \* \*

#### – પ્રારંભ –

રામ લાણી વિદ્યા અધી, યાત્રા કરવા જાય; સંત-સમાગમ બાંધથી, ખુન્દિ નિર્મળ થાય. ૧૧ નરભવ માેક્ષાર્થ મળ્યા, ભાગાર્થ વહીં જાય; એ શિક્ષા હુદયે વસી, ટાળી નહીં ટળાય. ૧૨ સાેળ વર્ષ પૂરાં નથી— થયાં, છતાં વૈરાગ્ય; જાગ્યા ઉરમાં એકદમ, ધન્ય રામ મહાભાગ્ય. ૧૩ ચિત્રિત નર સમ શૂન્ય-મન, મૌન રહે નિષ્કર્મ; સેવક વાનવે તાેય તે, વાંસરે દૈકિક ધર્મ. ૧૪ દશરથ રાજા પૂછતા, વસિષ્ઠ ગુરુને, "કેમ, રામ-દશા આવી થઈ ?" ઉત્તર આપે એમ: ૧૫

''અલ્પ કારણે ના થતા, સજ્જન–ચિત્ત–વિકાર; કળ ઉત્તમ તે પામશે, નરવર, ખેદ નિવાર." ૧૬ વિશ્વામિત્ર પધારિયા, રામ-મદદને કાજ; સુણી રામની આ દશા, વિચારતા ઇલાજ. ૧૭ દશરથ તેઉ રામને, મુનિ-દર્શનને કાજ; રામસેવકા આવતા, વીનવવા મહારાજ ૧૮ દશરથ પૂછે તેમને, "કેમ ન આવે રામ ? કહાે દશા સૌ રામની, એ મુજ આશાધામ." ૧૯ ખેદ સહિત સેવક કહે, "રામદેહ કરમાય; યાત્રાથી આવ્યા પછી, મનમાં બહુ કચવાય. ૨૦ સ્નાન, દાન, ભાજન કરે, ઘણા વીંનવતાં માંડ: ચિંતા ચિત્તે તે ધરે, શિર જાણે પ્રદ્માંડ. ૨૧ મનહર દેખી વસ્તુએા, સાશુ મને મૂંઝાય; નૃત્ય નિહાળી તે વદે : 'સ્ત્રી–તન ચંચળ, હાય! ૨૨ આપદ કે સંપદ ભલે. ઘરમાં શાે છે સાર ? મિથ્યા મનની કલ્પના, આશા સર્વ અસાર.' ૨૩ હરણનયન વનવૃક્ષને, આકર્ષક નહિ જેમ: આકર્ષે નહિ રામને, લલના-નયના તેમ. ૨૪ વિનાદ ગમે ના તેમને, નહિ લાગે આસકતા કામે ચિત્ત ચળે નહીં, મૌન વિષે તે રક્ત. ૨૫ ખાન-પાન માગે નહીં, અંતર્ત્યાગી રામ: જાણે સંન્યાસી ખરા, સેવે નિર્જન ધામ. ૨૬

શું કરે. શુંય ચિંતવે, કયા નિયમ ધરનાર; અમને ખબર પંડે નહીં, ઉત્તર નહિ દેનાર. ૨૭ મળે વિવેકી સ્નેહોં કાે, દેતા શિક્ષા આમ; 'ભવસુખ સરસ જણાય પણ, માન ન તે અભિરામ.' ૨૮ સૌંદર્ય દેખે મરણ, મધુર સૂરે તે ગાય: 'સહજ મળે તે પદ વિના, ગયાં વર્ષ અસહાય.' ૨૯ 'નુપતિ બની માેટાં કરાે, કામ' : કહે કાેઇ એમ; તજી અભિમાન, હાસ્યમાં –વદે, 'ગાડિયા જેમ.' ૩૦ કહ્યું કાેઇનું ના ગણે, પ્રાપ્તિમાંય ચિડાય; ના આશ્ચર્ય થતું કદી, રામતણા મનમાંય. ૩૧ કાઇ કરે ધન યાચના, કહે: 'અર્થ જ અનર્થ: ઇચ્છે શાને દુઃખ તું ?' કહીં દે મણિ અનદર્ય. ૩૨ 'સંપદ કે આપદ ગણા, માહે થતા વિકલ્પ;' એવાં ગાયન ગાય તે, 'વિષયે સુખ અતિ અલ્પ.' ૩૩ 'હાય ! અનાથ.' કહે જેનાે. પણ વૈરાગ ન થાય: એ આશ્ચર્ય તમે ગણે, સુણજે સર્વ સભાય. ૩૪ વિપ્ર, ભૂપ વાતો કરે, રાજ-કાજની કાય; મૂર્ખ ગણી હસી કાઢતા, કાને ધરે ન સાય. ૩૫ પ્રાપ્ત પદાર્થ ના રુચિ, નહિ અપ્રાપ્તે આશ; ઇચ્છે નહિ કેા ચીજને, મળી શાંતિ ના ખાસ. **૩**૬ નહીં મૂઢ કે મુક્ત તે, અમને તે! સંતાપ; જુએ વાટ મરવા તણી, હવે વિચારા આપ. **૩**૭ (૧) રામપરિચય પ

ચિંતા-તમ આ રામનું, હરવા કેાણુ સમર્થ; મહાભાગ્ય નિજ બાેધથી, સમજાવી પરમાર્થ ? ૩૮ દિનકરનાં કિરણા બને, સફળ હરે તમ તાે જ; તેમ હરે જે રામના — માહ સુ-સંત ખરા જ." ૩૯ વિધામિત્ર વદે હવે: "બાેલાવા રઘુવીર; મૃગ મૃગ-વરને લાવતાં, તેમ તમે સૌ ધીર." ૪૦

'લઘુયાેગવાસિષ્ઠ સાર' –પૂર્વાર્ધનું પહેલું 'રામપરિચય' પ્રકરણ સમાપ્ત.

\_\_\_\_\_

## 'લઘુચાેગવાસિષ્ઠ સાર' પૂર્વાધ બીજું પ્રકરણ આત્મદશા–વર્ણન

(દાહરા)

ભાવમુનિ સંદરા રામજી, આવે સભા સમક્ષ; યાેગ્ય વિનય સૌનાે કરાે ભૂંમિ પર બેસે દક્ષ. ૧ વિશ્વામિત્ર વદે : ''કહાે, રામ ! તજી વિક્ષેપ; શા કારણ મૂંઝાય મન ? ચિંતા સમજો ચેપ. ર પ્રગટ મનારથ થાય તાે, સફળ થવાના માર્ગ: ગુરૂ–ઉપદેશ વહે જહે, શાંતિ થશે અથાગ.'' ૩ તે સણતાં થઇ રામને, કાર્યસિહિની આશ: જેમ ગર્જતા મેઘથી, થતા માર-ઉદ્યાસ ૪ ખેદ ખસેડી રામ પણ, વદે : "સુણા ભગવાન; હું અજ્ઞાની બાળ છું, પૂછચે કહું અમાન પ વચન મહાત્માનું નહીં, ઉલ્લંઘનને યોગ્ય: તેથી અનુભવ વાત આ, કહું હું યથાયોગ્ય. ૬ રઘુકુળમાં જન્મ્યાે અને, સાધી વિદ્યા સર્વ; સદાચાર સહ હું રહું, ગૃહાશ્રમેય અગર્વ. ૭ તીર્થયાત્રા કરી ઘણી, ત્યાં પ્રગઠ્યો સુવિવેક; ભવસ ખ-આસ્થા ઊઠતાં, ભાેગેચ્છા ગઇ છેક. ૮

વિચારણા આવી જા્ઞાીઃ— 'સંસારે શું સુખ ? મરવા જીવા જન્મતા, પગલે પગલે દુઃખ. ૯ મરે વળી તે જન્મવા, જીવન ગણું અસાર; ભાગ અનિત્ય બધા અરે! પાપરૂપ અપકાર. ૧૦ પુષ્ટ્ય લગી દેખાય તે, સુખ કલ્પના ધાર; મનને લઇને સર્વ આ, માહ તણા વિસ્તાર. ૧૧ ઇંદ્રજાળ જેવું અહા ! હૈયાકૃટ્યા ખાસ; ગુલામ સમ સૌ વેઠ આ, કરતા પણ ના ત્રાસ. ૧૨ લાલચથી ખાડે પંડે– મૂગ તેમ માહ ખાડ: ગંધાતી ત્યાં મૂર્ખ જન, પડતાં ભાંગે હાડ ૧૩ દ્રશ્ય બધું શું ? કેાણુ હું ? શા કારણુ સંયાેગ ? રાજ્ય, ભાેગ શા કામનાં ? મિથ્યા ભાસે ભાેગ. ૧૪ એમ વિચારે જાગતી, જગે અરચિ સર્વત્ર; મર્ુભૂમિમાં પથિકને, તાપે જેમ અ∸છત્ર. ૧૫ પવને ગિરિતરુ-મૂળની, શક્તિ જેમ વોંખરાય; તેમ ભાેગ–પરિચય થતાં, દેહ જર્જરિત થાય. ૧૬ પવને પાેલા વાંસમાં, શબ્દ વેશુ સમ થાય; તેમ અ-<u>પુર</u>ુષાર્થી જેનાે, શબ્દયંત્ર ક્ષેખાય. ૧૭ જીર્ણ તર્-કાેટર વિષે, અગ્નિ મુકચે જેમ-તપે, તેમ હું પણ તપું, 'દુઃખ ટળે આ કેમ ?' ૧૮ વિના અશ્ર સાર્થે ૨૬, સ્વજનાદિકથી ગ્રપ્ત; નીરસ વૃત્તિ હુદયની, માત્ર વિવેકે વ્યક્ત. ૧૯ રાજ્યસંપદ ગહું ઠગે, મુઝવે મન અપાર, ગુણુ-ગણને હરનાર તે, દુઃખ ઉત્ર દેનાર. ૨૦ દરિદ્રને બહુ છેાકરાં, ચિંતા કારણ જેમ; તેમ જ ધન–વૈભવ ગહું, આપે સુખ તે કેમ ? ૨૧ ગજ ગર્તમાં પડી પછી, દુઃખે બહુ પસ્તાય; તેમ ક્ષણિક દેહાદિમાં, દુર્દશા જ દેખાય. ૨૨ ચતુર વિષય–ચારા ઘણા, વિવેક–રત્ન હરાય; જ્ઞાનીસુભટ વિના રહ્યે, કેાણે જીત્યા જાય ? ૨૩

દીપશિખા સમ લક્ષ્મોં પણ, અડતાં દેતી દુ:ખ. વિનાશ કાજળ ઉર ધરે, મૂર્ખ ગણે ત્યાં સુંખ. ૨૪ મૂઠી ધૂળ કરે મલિન, ઉત્તમ રહ્યો જેમ; ઉદાર, શૂર, કૃતજ્ઞને, લક્ષ્મી લજવે તેમ. ૨૫ ધનિક ન નિંદાપાત્ર કે, શૂર ન કરે બડાઇ; સમર્થ પણ સમદૃષ્ટિ–ધર, દુર્લભ તથા નવાઇ. ૨૬ પરધનથી વૃદ્ધિ ચહે, ચિંતા દૂંપી અનેક; અભાગણી એ લક્ષ્મોમાં, દેખું ગુણ ના એક. ૨૭

સત્પુરુષાર્થ થઇ શકે, પસ્તાવું ના થાય; જીવન્મુક્તિ સધાય તે, જીવન ધન્ય કહાય. ૨૮ તરુ જીવે, મૃગલાં જીવે, જીવે પક્ષી વ્યર્થ; તત્ત્વજ્ઞાને વશ કરે– મન તે જીવ યથાર્થ. ૨૯

### (૨) આત્મદશા-વર્ણન

જન્મેલા નરને કરી, જન્મલું ટળી જાય; તાે જીવ્યું તેનું સક્ષળ, ખર સમ અન્ય મનાય. ૩૦

શાસ્ત્ર ભાર અવિવેકોંને, ભાર રાગસહ જ્ઞાન; દેહ–દૃષ્ટિને તન વળી, અશાંતને મન માન. ૩૧ જરા-મરણ-દુ:ખ-મિત્ર જે, કાળ ગળે આયુષ્ય; સુંદર મુખ પર તાકતા, જેવા જાર પુરુષ ૩૨

વૃથા જન્મોં માેહે વધું, વૃથા-રિપુ અહંકાર; મિથ્યા ભય મુજ મન વસે, તે કારણ સંસાર. ૩૩ વિપદ, ચિંતા, ક્રિયા અધમ, અહુંકારથી થાય; અહંભાવ સમ રાેગ નહિ, ૮ળે કેમ, ઋષિરાય? ૩૪ વૈરો અનાદિ એ ગણી, તજું ખાન ને પાન; કેમ લાેગ તાે લાેગવું ? રહું હું સાવધાન. ૩૫ શાંતિચંદ્રના રાહુ એ, ગુણક્રમળા પર હિમ; 'આસા સમતામેઘના, તેને તજું અસીમ. ૩**૬** ન રામ હું, વાંછા નથી, ગમે ન કાેઇ ચીજ; મારા સમ સૌને ગણી, ચહું એક શાંતિ જ. ૩૭ અહંકારથી જે થયું, કર્યું ભાેગવ્યું સર્વ; ફેાક ગણી તે હું રહું, નિરહંકાર, અગર્વ. ૩૮ ન અહુંકાર જિનેન્દ્રમાં, બનું હું વીતરાગ; એવી ઇચ્છા મુજ મને, રહે સહિત વૈરાગ્ય. ૩૯

૧ શરદઋતુ, આસાે માસ

અહંભાવ જ્યાં થાય છે, આફત પીડા થાય; નિરહંકારપણે મને, સુખ-અનુભવ વર્તાય. ૪૦

સત્કાર્ય, આર્ય-સેવથી, ચિત્ત રહે જો દૂર; ચંચળ મન ભટકે ઘણું, પવને જેવું 'તૂર. ૪૧ ભવાબ્ધિ તરવા હું ચહું. રાંકી રાખે ચિત્ત; પ્રમળ પાજ નદોં –પૂરને, ખાળે જેમ ખચીત. ૪૨ મળ દીર્ઘ અભ્યાસને, તજે રમકડે જેમ; વિષયે તજે સુકાર્ય મન, દીર્ઘ કાળનું તેમ. ૪૩ સુલભ ઉદધિને પી જવા, મેરુ થવા ઉન્મૂલ; અશ્નિ–ભક્ષણ પણ સુલભ, દુષ્કર ટળવી ભૂલ. ૪૪ મન વશ કરવા આ ઊંભા, તજી રાજ્યની આશ; સકળ ગુણ તેથી ફળે, વાદળ ગયે પ્રકાશ." ૪૫ 'લઘુયાગવાસિષ્ઠ સાર' પૂર્વાર્થનું

બીજું 'આત્મદશા−વર્ણન' પ્રકરણ સમાપ્ત તા. ૩૧−૧–૧૯૫૦, મંગળ, સં. ૨૦૦૬, માઘ સુદ્દ ૧૩

-sata

૧ તૂર≕આકડાના ફળમાંના તુચ્છ, હલકો ભાગ.

## 'લઘુચાગવાસિષ્ઠ સાર' પૂર્વાધ' ત્રીજાું પ્રકરણ આત્મદશા-વર્ણુન (દાહરા)

#### રામ--

''અનુભવથી આ હું કહું, તૃષ્ણા કરતી અંધ; ધીર ડરે, આનંદી પણ, ઉદાસ કરે અકંદ ૧ અહા ! આશ્ચર્ય, વધા ધના, વિવેક ખડ્રો છેદ-અકાટ્ય તુષ્ણા-ગાંઠના, કરે, વખાણે <sup>ર</sup>વેદ. ૨ વૃદ્ધ મેરુ સમ કાઈ હો, હો જ્ઞાને અણમાલ; શૂર, ધીર નર હાે ભલે, તૃષ્ણાવશ તૃણતાેલ. ૩ ભાસે દેહાધ્યાસથી. દેહ મુખ્ય જગમાંય: ઉત્તમ મુક્તિ–સાધને, અધમ કુગતિ દે ત્યાંય. ૪ અહુંકાર-ઘર દેહ આ, તૃષ્ણા નારી ત્યાંય; રાગ–રંગથી શાભતું, ભલે રહે કે જાય. પ चित्तसेवक्षे साचवे, भायाभय घर-छाकः; દુ:ખબાળકા ત્યાં રડે, ગમે નહીં, મહારાજ. ૬ સરે શંય લક્ષ્મી વડે ? રાજ્ય વડે શું થાય ? કાયા કે ક્રિયા બધાં, અલ્પ કાળમાં જાય. ૭ રક્ત–માંસનું પૂતળું, શરીર સળગે દેખ; પતંગ સમ ના ભૂલ તું, હે મન! તજ અવિવેક. ૮

૧ બુદ્ધિમાના ૨ સત્પુરુષનાં વચનાે, શાસ્ત્ર

જીવ સાથે તન જાય ના, પાળું પાેષું તાેય; કુતશ્રી ગણું દેહને, તેની આસ્થા હાેય ? ૯ મદોન્મત્ત ગજ-કાન સમ, ચંચળ તન દેખાય; ત્રણ–અંતે જળબિંદુ સમ, ક્ષણબંગુર લેખાય. ૧૦ તે તન તજું વિચારથી, મને તજે તે 'મા'ર; માેહે મમ ગર્ણો ના રહું, અંધ આઠે પહેાર. ૧૧ એના એ અનુભવ કરે, સુખ-દુઃખ વારંવાર; પણ પામર લાજે નહીં, તે તનને ધિક્કાર! ૧૨ અળતા કાષ્ઠ તાણાય અહું, ભવ-જળ-ભરતી માંય; કાેઇ કાષ્ઠ 'નરદેહ'નું, નામ પામતાં ત્યાંય. ૧૩ માહ-મદ્ય પી મત્ત જન, કરે અરે! વિશ્વાસ-જગત–દેહના, તેમને, હાે ધિક્કાર જ ખાસ ૧૪ 'હું દેહ ના,' 'ન દેહ મુજ,' એમ ગણે જન જેહ; શાંતચિત્ત એ સમજથી, ઉત્તમ સમજું તેહ. ૧૫ શરીર-વિશ્વાસે વસે, તેને પડતા માર: માન, અપમાન, લાભના, નીચ વિચાર અપાર. ૧૬ હશ્ય જગતમાં માલ શાે ? સઘળું સ્વપ્ન મનાય<u>;</u> અહા ! દેહના કારણે, લાેકા સર્વ ઠગાય. ૧૭ દેષમૂર્તિ આ દેહ પણ, ક્ષણિક શિરામણિ ખાસ; જીર્ણ તુણ સમા તુચ્છ તે, માની રહું ઉદાસ. ૧૮

૧ પહેલાં.

ખાલ્ય દશા રમણીય જે, માને માંહે ત્યાં જ; વિપરીતતા ગણા ઘણી, વિવેકની ત્યાં સાંજ. ૧૯ સર્વ અવસ્થા લેખતાં, ખાળ-દશામાં ચિત્ત; ચંચળ દેખા દશ ગુણું, શાસ્ત્રે માન્ય ખચીત. ૨૦ જેમ અન્ય જન વર્તતા, ધનિકાને આધાર; તેમ અધમ ચિંતા, વ્યસન, તણા ખાલ્ય છે સાર. ૨૧ નિર્ખળ ખાળ ન મેળવે, ઇચ્છિત વસ્તુ જરાય; તો મનમાં એવું તપે, જાણું કપાઇ જાય. ૨૨ સમજે, ટાળી ના શકે— દુ:ખ, વૃક્ષ સમ ખાળ; અવિવેકાદિક દોષનું, શરણુ પણ ખાલ્ય—કાળ. ૨૩

\* \*

નરક-બીજ, બ્રમ-હેતુ જે-- યૌવન, વશ ના થાય; તે પરવશ પડતા નથી, ભલે ગમે ત્યાં જાય. ૨૪ સ્વમ-દોષ સમ સત્ય નહિ, પણ યૌવન ઠગનાર; સર્વ દોષ શિરામણિ એ, ગમે ન મને લગાર. ૨૫ પ્રલયકાળ-ઉત્પાત સમ, સમારંભ દુ: ખદાય; યૌવન વયમાં ઊપજે, સાવધાની સુખદાય. ૨૬ વિશાળ, નિર્મળ, પવિત્ર ધીં, યૌવન કરે મલિન; વર્ષામાં સરિતા અને, દાળી ભલે \*કુલિન. ૨૭ અજ્ઞાને અભિમાનવશ, યૌવન સમજે સાર; અલ્પ કાળમાં તે કરે, પસ્તાવા નિર્ધાર. ૨૮

<sup>\*</sup> કિનારાવાળી, ઉત્તમ કુળવંત

યૌવન સંકટ જે તરે, સહેજ તે નર પૂજ્ય; સત્પર્ષ પણ તે ગણું, તેણે જાણ્યું \*ગુજ્ય. ૨૯ વિનયગ્રુકત, સત્સંગ સહ, દયાદિ ગુણની ખાણ; ચૌવન દુર્લભ આ જગે, નંદનવન ઉદ્યાન. ૩૦ યંત્ર<mark>યુક્ત પિંજર સમું, સ્ત્રી-તન માંસાકાર</mark>; હાડ, નસા ને ગંદકી, સુંદર શું ત્યાં ધાર ? ૩૧ પૃથક્કરણ કરતાં મળે, વાળ, રુધિર ને ચર્મઃ ઘુણા યાગ્ય સૌ સ્ત્રી-તને, હે મન! ભૂલ ન ધર્મ. ૩૨ હાડ-માંસ રુધિરે ભર્યું, અંગ ઊંટનું જેમ– મરણ પછી વનમાં દીસે, સ્ત્રી–તન દેખું તેમ. ૩૩ મહિરા. સ્ત્રી મદ-મદનથી, દે ઉલ્લાસ અપાર: પણ તે પ્રેરે પાપમાં, વિકારે નહિ વિચાર. ૩૪ પાપ-આગની છેાળ સમ, સ્ત્રી-શિર કાજળ-કેશ: સ્પર્શ યાગ્ય નહિ, બાળતી, નરખડ, સુંદર વેષ. ૩૫ સંસારે સ્ત્રી સ્તંભવત્, દેાષ-દાખડી રૂપ; દુ:ખ–શુંખલા ના ચહું, જાહું એ ભવકૂપ. ૩૬ સ્ત્રીવાળાને ભાેગની, ઇચ્છા રહે સદાય: તેથી તેના ત્યાગથી, ભવ–ત્યાગ, સુખ થાય. ૩૭ દેખત સુંદર ભાેગ તા, ક્ષણિક, દુસ્તર હાય! જરા રાેગ મરણે ડર્ં, મન પરમપદ ચહાય. ૩૮

<sup>\*</sup> રહસ્ય, તત્ત્વસાર, ગુહાજ્ઞાન

જરા જીર્લુ અંગા અધાં, શિથિલ, કરચલીયુક્ત; તેવા નરને નારીજન, ગણે લાંડ, આસકત. ૩૯ ઘડપણમાં તૃષ્ણા વધે, ખાનપાનની ખૂબ; ખાઇ શકે નહિ, શું પચે ? વૃદ્ધ હૃદય તપતું જ. ૪૦ ગિરિ–ગુફા સેવે વળી, યુદ્ધે હાય અજેય; જરા તેનેય જીતતી, પંઝે પકડી લેય. ૪૧ મરણભૂપની આગળે, જરાસેન્ય દેખાય; રાગ ઉદ્દેગ પાયદળ, ચામર ધેત જણાય. ૪૨ જરા-સુધાના લેપમય, તન-ઘરમાં વસનાર; અશક્તિ, પીડા, આપદા, રાણી ત્રણ ધરનાર. ૪૩ અજિત જરા નિષ્ફળ કરે, સર્વ મનારથ તાેય; જીવા ઇચ્છે જીવવા, દુરાયહ કહેવાય." ૪૪

'લઘુયાગવાસિષ્ઠ–સાર' પૂર્વાર્ધનું ત્રીજું 'આત્મદશા વર્ણન' પ્રકરણ સમાપ્ત. તા. ૩–૨–૧૯૫૦, શુક્ર, માઘ વદ ૧, ૨૦૦૬

- Conico

૧, કળી ચૂનાે.

## 'લઘુયાેગવાસિષ્ઠ−સાર' પૂર્વાધ' ચાેથું પ્રકરણ આત્મદશા–વર્ણું ન (દોહરા)

### રામ-

"અનલ્પ વિકલ્પ કલ્પતા, અલ્પણિક અકવાદ; શત્રુ મિત્ર ભેંદે રચે, મંડન ખંડન વાદ. ૧ વિષય-જાળ પિંજર સમા, અંધનકારક દેહ; તેમાં વિધાસે વસે, કેમ વિવેકી જેહ ? ર અસાર સંસારે ચહે, તુચ્છ સુખ વર્ળો કાય; આશાદોરી કાતરે,— કાળકાળ, ભય હાય. ૩ અપાર, દારુણા દુ:ખ દે, વિષયા ઠામાઠામ; બચવાનું ખળ જીવમાં, દેખું નહીં પ્રકામ ૪ ક્ષણુલંગુર આયુષ્ય છે, મૃત્યુ કઠિન વિશેષ; યૌવન તા વેગે વહે, બાલ્યે માહ અશેષ. પ વિષયાની ચિંતા અધે, અંધવ અંધન રૂપ; ભાગ રાગ સમ કાલતા, તૃષ્ણા મૃગજળ કૂપ. ૬ ઇદ્રિય-ગણુમાં શત્રુતા, નહિ જેવા પરમાર્થ; પોતે પાતાના રિયું, મન સાથે એકાર્થ. ૭

અહુંકાર કરતા મલિન, ન દૃઢ નિષ્ઠા વિચાર; ક્રિયા દુષ્ટ કુળ આપતી, સ્ત્રીમાં વૃત્તિ, વિકાર. ૮ વિષયામાં મન રાચતું, નહીં આત્મ-માહાત્મ્ય; શાસ્ત્ર ઉપર ના પ્રેમ એ, ચિત્ત તાલું દૌરાત્મ્ય. ૯

સાચું ખાેટું લાગતું, વિનાશવંત પદાર્થ; આત્મભાન ના જીવને, આકુળતામય સ્વાર્થ. ૧૦ રાગરાેગ વધ્યા કરે, પ્રગટે નહિ વૈરાગ્ય: સદ્વિચારા હુણાય છે, રજો–ગુણે, ના ત્યાગ. ૧૧ માહ વધે, ના સત્ત્વ ગુણ, સત્ય વસ્તુ અતિ દ્ભર; અસ્થિર જીવન સર્વનું, મરણ ઝઝૂમે કુર ૧૨ મંદ બુદ્ધિ મેલી થઇ, પરિચય પાપે થાય; સંત સમાગમ ના મળે, યૌવન વીતી જાય. ૧૩ અવિચળ સખ દેખાય ના, મળે ન પરમાનંદ: 🦈 મન અંદર મૂંઝાય છે. નહિ કરુણા–રસ–કંદ. ૧૪ પ્રમાદભાવ ન ઊગતા, દર્જન-સંગ સલભ્ય: દુર્લભ સજ્જન સંગ તાે, સ્વસ્થપણુંય અલબ્ય. ૧૫ કાળખળે જગજીવ સૌ, તણાય કચાંના કચાંય; સદ્ભુપદેશ-દાતા નથી, ત્યાં મુજ મન મૂંઝાય. ૧૬

પ્રેમપાત્ર નારી–નયન, વડે ચિત્ત વશ થાય; પછી સ્વસ્થ કરવા નહીં, વિવેક પણ સદુપાય. ૧૭ જ્ઞાની જન પરહિત ને, આત્મચિંતને શાંત: શીતળીભૂત હુદયથી, સુખ પામે એકાંત. ૧૮ પરિભ્રમણ કરતાં જગે, જીવન ચાલ્યું જાય; એનાં એ કર્મો કર્યે, કળ અનુભવ પણ થાય. ૧૯ તૃષ્ણા સરિતા તાણતી, વેગે સર્વ પદાર્થ; તટ–તરુ સંતાષાદિને, ઉખેડવાય સમર્થ. ૨૦ દેહનાવ ચર્મે મહી, ઊછળે ભવજળમાંય; વિવેક નાવિક ના મળે, ઇંદ્રિય ખેંચે ક્યાંય. ૨૧

સ્ત્રી-લાલચથી ના ચળે, ગર્વે નહિ છલકાય; આપદમાં નિઃખેદ તે, દુર્લભ સંત સદાય. ૨૨ ગજ-તરંગ રાષ્ટ્ર- અબિધમાં, તરે તે ન શૂરવીર; મન-તરંગ ભવજળ તરે, તે માનું રણધીર. ૨૩ સ્વયં અભાગી પામતા, આકૃત જગમાં જેમ; સ્વયં ભાગ્યશાળી વરે, સંપત્તિ પણ તેમ. ૨૪ સ્વજન રસાયન સમ ગણે, બ્રાંતિ વડે નર તાેય: અંતસમય વિષયાદિ સહ, ઝેર સમાં સૌ હાય. ૨૫ શરીર-સખ, ધન-લાલચે, ધર્મ ધકેલે જાય: પ્રવૃત્તિમાં ભવ ગાળતાં, કેમ શાંત મન થાય ? ૨૬ સત્સમાગમ સુકૃત્ય વિણ, ભમી ઘણું નર કાેય; સાંજે આવીને સૂતાં, ઊંઘ મૂર્ખને હાય. ૨૭ સઘળે ગિરિ પથરા સદા, પૃથ્વી માટી રૂપ; વૃક્ષ કાષ્ઠમય, જીવ સૌ, ધરે દેહ સ્વરૂપ. ૨૮

૧. સમુદ્ર

નામ-રૂપ-સંકેતથી, કલ્પે નર અહુ ભેંદ; સ્વરૂપ મૂળ પદાર્થનું, બૂલી પામે ખેંદ. રલ્ ગુપ્ત ચમત્કારે મનન, સ્વપ્ને પણ ન કરાય; કલ્પિતનું માહાત્મ્ય આ, લાભે ભવ લૂંટાય. 30 દેહાર્થે જન વાપરે, વિદ્યા, વિનય સમસ્ત; વનનાં સુંદર પુષ્પ સમ, વ્યર્થ ઉદય ને અસ્ત. 3૧ કામાસક્ત સુલભ જના, કળાકુશળ પણ તેમ; સંત મળે સ્વપ્નેય ના, જીવન ગાળું કેમ ? 3૨

સ્થાવર જંગમ દૃશ્ય આ, અસ્થિર સર્વ જણાય; સ્વમસમું સૌ લાગતું, આસ્થા ત્યાં શી થાય ? 33 સુંદર વસ્ત્રે શાલતું, આજે આ તન તે જ; કાલે દેખું કાળવશ, વનમાં ગીધ સમેત. 3૪ સિંહાસન પર શાલતો, નરપતિ સહ અધરાજ; થાડા દિન વીતી ગયે, લસ્મ-પુંજ ખર કાજ. 3૫ ભૂત દિવસ, ગત વંશજે, પરાક્રમા પ્રાચીન; સ્મૃતિ માત્ર આજે જુઓ, તેમ આપણા દિન. 3૬ હાર મરી માણસ ખને, દેવ ખને ય અદેવ; ખને ઢાર માણસ મરી, સ્થિતિ આવા નિત્યમેવ. ૩૭ સ્મરણ મરણનું ના થતું, ટકે ત્યાં સુધી માહ; વિચારવાન ન મરણને, વીસરે, તજી વિમાહ. ૩૮ વધે, ઘટે, પલટે, ટળે, પુનર્જન્મ પણ થાય: નિશ-દિન સમ પાંચેય આ, ક્રમ જીવે વર્તાય. ૩૯

ક્ષણે ક્ષણે સંસારમાં, ઉદય અસ્ત દેખાય; સ્થિર નહિ આપદ સંપદા, તો પણ મન ગલરાય. ૪૦ દેખું દેષ અનેક હું, વિષયે જગમાં જેમ; લોગ વિષે વિશ્વાસ હું, રાખું ક્ષણ પણ કેમ ? ૪૧ ચિંતા કાંટાના મુગટ, ધરી ખનું હું ભૂપ; તે કરતાં એકાગ્રતા, નિર્શ્ચિતતા અનુપ. ૪૨ ઉદ્યાને આનંદ નહિ, સ્ત્રી ના દેતી સુંખ; ધન-ઉત્કર્ષ ન હર્ષ દે, શાંત મને ના દુ:ખ. ૪૩ ગજ નિજ પદથી છૂંદતા, કામળ કમળ અનેક; કામ કામિની-મદદથી, કામળ મન છૂંદે જ ૪૪ નિર્મળ મનથી આ વયે, જે ન કરું સદુપાય; અવસર અન્ય ન આવશે, એ ચિંતા બહુ થાય. ૪૫ વિષ ન જાણું વિષ હું, વિષય-વિષમતા વિષ; હરી શકે વિષ એક લવ, વિષયા લવા અશેષ.' ૪૬

'લઘુયાગવાસિષ્ઠ–સાર' પૂર્વાર્ધનું ચાથું 'આત્મદશા–વર્ણન' પ્રકરણ સમાપ્ત માઘ વદ ૪, સાેમ, સં. ૨૦૦૬



## 'લઘુચાેગવાસિષ્ક–સાર' પૂર્વાર્ધ પાંચમું પ્રકરણ ઉપદેશની માગણી

(દાહરા)

### રામ--

''સખદુ:ખાદિ દ્વંદ્ધ ના, નડે જ્ઞાનીને કાંય; જ્ઞાનદશા પ્રગટાવવા, બાધ ચહું, ઋષિરાય. ચંદ્ર વડે જે ના ટળે, તેવું તિમિર ન રાત; તેમ મહાત્મા-સંગમે, ત્રિતાપની ન વિસાત. Ş કરવત વેરે દેહ તાે, સહી શકું, ગર્ણો વ્યર્થ; પણ તૃષ્ણાના તાપને, સહેવા નહીં સમર્થ. આ આયુ વાયુ સમ ચપળ, વૈભવ વિદ્યત જેમ: યૌવન જળરેલા સમું, માેક્ષલક્ષ નહિ કેમ ? 8 અનર્થ સંકટ ખાડમાં, જગત જોઇ મુજ ચિત્ત: અનુકંપાએ કંપતં, ચિંતા પંકે લિપ્ત. દેવ વિમાન તજે નહીં. તેમ તજે નહિ ચિત્ત– બળાત્કારે ય ચપળતા, વિના આશ્ર<mark>ય</mark> સુતત્ત્વ. તેથી સત્ય યથાર્થ શં ? જન્મ મરણ ના જ્યાંય: સર્વ ઉપાધિ-ત્યાગ કર્યા ? સ્થાન નિર્ભાત કર્યાય ? ભય કર ભવમાં આપ સૌ, રહેા મહાત્મા નિત્ય– જીવન્મુક્ત, ઉપાય તે, કહેા મને તે સત્ય. ભવે વ્યવહાર સાધતાં. કમળ સમા નિર્લેપ-રહાે, કહાે શું ચિંતવી, તજી ચિત્ત-વિક્ષેપ?

ભવસાગરના પારને, પુરુષ પામિયા જેહ; સ્મરણ અનુસરણ તેમનું, કેમ કર્યે ભવ <sup>વ</sup>છે હ ? ૧૦ શું સાધન કરવું કહેા, કહેા પ્રાપ્ય ફળ તે જ; દુર્ઘટ આ સંસારમાં, કશું વર્તન ઘટે જ ? ૧૧ અનિયત સંસારે કહા, રહે ત્રિકાળે શુંય ? તે જ તત્ત્વને જાણવા, અતિ ઉત્સુક છું હુંય. ૧૨ ચંદ્ર સમા મુજ હુદયને, નિર્મળ કરવા કાજ; ઉપાદેય ને હેય શું ? ત્રેય કહેા, ઋષિરાજ. ૧૩ ચપળ¦ચિત્ત ગિરિસમ બને–સ્થિર,તેવા ઉપદેશ; ભારે આ ભવરાગહર, મંત્ર કહા સુવિશોષ. ૧૪ સતત્ત્વવેત્તા ! દ્યો મને, પરિપૂર્ણ સંતાષ; શાેક કરું હું ના ક્રરી, તેવાે દેજો પાેષ. **૧૫** માહ નિરંતર ગાજતા, લાભ માર-ઉદ્યાસ; ચમકે આશા-વીજળી, ભવ-ભય મુજને ખાસ. ૧૬ શા ઉપાય ? સુવિચાર શા ? કયાે માર્ગ સુખદાય ? આશ્રય કાેનાે હું લઉં ? કહાે મને, ઋષિરાય. ૧૭ ત્રણે લાેકમાં તુચ્છ ના, વસ્તું કાેઇ જણાય; નહીં અને રમણીય જે, મળતાં સાધુ-સહાય. ૧૮ <sup>ર</sup>ભવ નિરંતર દે દુઃખાે, વ્યાકુળ, નીરસ, દુષ્ટ; મૂઢ જેનાને મિષ્ટ પણ, માને સમજુ અનિષ્ટ. ૧૯ વૈભવભાગે રાગ આ, રાગ-દેષ મહાન; ભવજળ-યાત્રી જન ખચે, તેવું શું, ભગવાન ? ૨૦

૧ અંત ૨ સંસાર

વિષયાધારે મન ટકે, વિષય-વિરેચક બાધ; મન વશ કરવા ઘો, પ્રભુ, સતત હવે અવિરાધ. ર૧ શું કરવાથી મન ખને, પાવન ને વિશ્રાંત? પૂર્વે કાેે તે કર્યું? હરાે માહ, વિશ્રાંત? પૂર્વે કાેે તે કર્યું? હરાે માહ, વિશ્રાંત! રર યુક્તિ એવી હાેય ના, અથવા કહાે ન કાંય; તાં તેના સુવિચાર હું, કર્યા કરાશ મનમાંય. ર૩ તેમ છતાં જો નહિ મળે, મહા વિશ્રાંતિ-સુખ; તાં વ્યવહાર ખધા તજી, સહન કરાશ હું ભૂખ. ર૪ ખાન, પાન ને સ્નાનને તજી, શરીર તજીશ; આશંકા, મમતા તજી, મૌન ખની ખેસીશ. ૨૫ ધાસાે અછ્વાસ તજી પછી, ભૂલી જગનું ભાન; અનર્થમય આ દેહને – તજીશ, હે ભગવાન! ૨૬ નથાં હું કાેઈના અને, મારું કાેઈ ન થાવ; એ નિશ્ચય સહ તેલ વણ, દીપ સમ જીવન જાવ." ર૭

'લઘુચાગવાસિષ્ઠ–સાર' પૂર્વાર્ધનું પાંચમું 'બાેધયાચના' પ્રકરણ સમાપ્ત. તા. ૮–૨–૫૦, બુધ, માઘ વ. ૬, સં. ૨૦૦૬



૧ ''વસ્તુ વિચારત ધ્યાવતે', મન પાવે વિશામ; રસસ્વાદત સુખ ઊપજે, અનુભવ યાકો નામ ''–શ્રી બનારસીદાસ ૨ હે ભ્રાંતિરહિત મનિ!

## 'લઘુચાગવાસિષ્ક–સાર' પૂર્વાધ' છર્જું પ્રકરણ વિશ્વામિત્રની વાણી ( દોહરા )

વિધામિત્ર---

"ભાગ રાગ સમ ના ગમે, એ જ જણાય નિશાન: રોય વસ્તુ મનમાં વસી, તે સમજો નિજજ્ઞાન. અજ્ઞાને બંધન થતું, કરે ૬૯ ભાેગ-ભાવ; ભાગ ભાવના મંદ જો, શિથિલ થાય તે સાવ. 2 નિર્મૂળ થતાં વાસના, માેક્ષ કહે વિદ્વા**ન;** વિષય-વાસના દૃઢ થતાં, <mark>બંધ રચે અજ્ઞાન.</mark> 3 આત્મ−જ્ઞાન ઉપરછહ્યું, અલ્પ ચત્નથી <mark>થાય</mark>; પણ વૈરાગ્ય સમેત તા, પરિશ્રમે પ્રગટાય. સહજ અરુચિ જેને રહે, લોગા પ્રત્યે નિત્ય; જીવન્મુક્ત દશા કહી, નહિ જન–રંજન રીત. યરમ તત્ત્વના જ્ઞાનમાં, <mark>યથાન્યૂનતા હ</mark>ાય; तथा-न्यून वैराज्य पण, अंतरक्षके क्रेय. રાગ, રાેષ, ભય, મદ રહિત, મહા પુરુષનાે બાેધ; થયે વિશ્રાંતિ પામશે, રામ-ચિત્ત અવિરાધ. હે વસિષ્ઠ મુનિ\_! રામને, જ્ઞાન તણા ઉપદેશ; કરા હવે એ વિનતી, મારી આજ વિશેષ." ૮ વદે વસિષ્ઠ : ''મહાઋષિ, આપ કહેા છેા સત્ય; વચન આપનું કેમ આ, ઉત્થાપાય પ્રશસ્ત ?" ૯ સુ વકતા મુનિએ શરૂ, કર્યો સુબાધ અગાધ; પરમ પદ ઉપદેશવા, સભા પ્રત્યે પ્રખ્યાત. ૧૦ ' લઘુ ચાેગવાસિષ્ઠ સાર '– પૂર્વાર્ધનું છકું 'વિધામિત્રનો વાણી' પ્રકરણ સમાપ્તે તા. ૧૦ ર-૧૯૫૦

# 'લઘુચાેગવાસિષ્ડ–સાર' પૂર્વાધ' સાતમું પ્રકરણ વસિષ્ઠગુરુનો બોધ

( દાહરા )

### વસિષ્ઠૠ ષિ—

''તરંગમય કે સ્થિર જળે, જળપણે નહીં લેદ; જીવન્મુક્ત વિદેહુમુક્ત, અન્ને તેમ અભેદ. ૧ જીવન્મુક્ત આ વ્યાસજી, દેહરૂપ દેખાય; પણ તે મિથ્યા કલ્પના, ભાવે નિશ્ચય થાય. મુક્ત વિદેહી, દેહીં કે, બાધરૂપ નહિ લેદ; વાયુ સ્થિર કે ચાલતા, વાયું રૂપે અલેદ. 3 અંબાધ-તમહર કાનના, આભ્રષ્ણ સમ બાધ: શ્રવણ કરા હે રામછ ! કરને અંતર શાધ. ં સદાચાર શાસ્ત્રાક્ત તે, ચિત્તશુદ્ધિ દેનાર; સદૂગુરૂયાેગે જ્ઞાનની, પ્રાપ્તિ પછી થનાર. જીવન્મુક્ત સુખે રહે, જ્ઞાનાદયે સદાય: જેમ શશી શીતળ રહે, પુરુષાર્થે સૌ થાય. પૂર્વકર્મ પુરુષાર્થ ગાત, પૂર્ણ ટળી પણ જાય; સત્પુરુષાર્થે આ ભવે, જીવનમુક્ત જ થાય. 9

૧ પૂર્વે કરેલા પુરુષાર્થના ફળરૂપ પૂર્વકર્મ કે પ્રારબ્ધ છે, તેનો આ ભવના સવળા પ્રબળ પુરુષાર્થવડે ક્ષય કરી જીવ જીવન્મુકત બની શકે છે.

'જીર્ણ અજીર્ણ થયેલ તે, ઉપવાસાથી જાય; તેમ પૂર્વભવ દેાષ સૌ, ટળે કર્યેં સદુપાય. ૮ સત્સંગ તથા સત્શાસ્ત્રથી. સદાચાર સેવાય: આત્મતત્ત્વને પામવા, સત્પુરુષાર્થ મનાય. ૯ યુવાનીથી ઉપાસતાં, સત્સંગ ને સુશાસ્ત્ર; ને હિતાહિત વિચારથી, જીવ ખને સત્પાત્ર. ૧૦ अज्ञान-कित विषमता. टणतां संभ अनंत-પ્રગટે, તે પરમાર્થ છે, સેવ્યે સુશાસ્ત્ર, સંત. ૧૧ સત્પુરષાર્થ વડે થશે, નરભવ સફળ મહાન; આત્માહાર વિષે સદા, રહાે સૌ સાવધાન ૧૨ નિઃસ્પૃહ ઉત્તમ ગુરુ કને, દવા સહજ પુરુષાર્ધ; લઈ ભવરાગ હવે હરા, ગાળા ભવ ના વ્યર્થ ૧૩ વ્યાધિ રહિત અલ્પાધિ સહ, પામી નરભવ એમ; કરા આત્મ-સમાધિ સૌ, ટળે જન્મતું જેમ. ૧૪ મન અશુભ માર્ગા તજી, સત્પુરુષાર્થ લીન-થાય, એ જ ઉપદેશ મુજ, સર્વ શાસ્ત્ર આધીન. ૧૫ સદુગુરુ સૌ ઉપદેશતા, ઉત્તમ સત્ય યથાર્થ; સ્વરૂપ નિત્ય નિજ પામવા, કરવા સત્પુરુષાર્થા ૧૬ જમે તે તમ થાય છે. ચાલ્યે પામે ગામ: બાલે જીલ ચલાવતા, સફળ પુરુષાર્થ આમ. ૧૭ ં શુભ કર્યે જ કળ શુભ થતું, અશુભતણું પણ તેમ; વર્તી રામ, હવે તમે, ઇચ્છા વર્તે જેમ. ૧૮

૧ ઘણા કાળનાે અજીર્ણ રાેગ.

સુમતિ વડે સત્સંગ ને, સત્શાસ્ત્રાે સેવાય; સત્સંગે, સત્શાસ્ત્રથી, તત્ત્વ બાેધ પણ થાય. ૧૯ જેમ વર્ષા વિષે વધે. જળ કમળા સંઘાત: તેમ પરસ્પર યાેગથી, ગુણ વૃદ્ધિ થતાં સાથ. ૨૦ હૈ સદભાગી રામજી! એમ કરાે પરવાર્ધઃ જેથી તરુ-સર્પાદિ-ભવ- ટળી, ફળે આત્માર્થ. ૨૧ પુરુષાર્થે કશું ના થતું, તેા શા માટે બાેધ ? શાસ્ત્રો, ધર્મો સૂચવે : કર પુરુષાર્થે શાેધ. ૨૨ ચિત્ત અનિર્વચનીય છે, વૃત્તિ, વાસના, કર્મ; મન, માયા નામે કહાે, સર્વે આત્મિક ધર્મ. ૨૩ ç<sub>હ ભાવે</sub> યત્નો કરે, ફળ તેવું દેખાય; થાય બધું પુરુષાર્થથી, મિથ્યા દૈવ મનાય. ૨૪ કેવળ ચેતન રૂપ છેા, રામ! તમે ના દેહ; જાણે તે જ તમે ગણા, દેહ ન જાણે તેહ. ૨૫ સમતા-સાંત્વન આપતાં, મન આળક નિદોષ; વળે પુરુષ-પ્રયત્નથી, માેક્ષ-પથે લહીં પાેષ. ૨૬ આગ્રહપૂર્વક આદરા, દૃઢ અભ્યાસા જેહ; સિદ્ધ થતી તે ભાવના, જાણા નિઃસંદેહ. ૨૭ çઢ પુરુષાર્થ કરી જીતો, **વિષય-કષાય સદાય**; આત્માર્થે અભ્યાસ તે, મુક્તિદાયક થાય. ૨૮ સ્વ-રૂપ ન જાષ્યું જ્યાં સુધી, સુગુરુ, સુશાસ્ત્ર-વિચાર; નિર્ણયનાં આલંખના, લેવાં તે નિરધાર ૨૯

રાગ-રાષ મળ ટાળતાં, આત્મ-તત્ત્વ-નિર્ધાર --થયે તજો શુભ વાસના, થઇ નિશ્ચિત, ઉદાર. ૩૦ આર્ય-સેવિત સુમાર્ગને, સુંદર ભાવ, વિચાર -અનુસરતાં વીંતરાગ–૫દ, પામી સ્થિરતા ધાર. ૩૧ મારે કર્તવ્ય ન કશું, મન રહિત વર્તાય; શાંત, સુપ્ત મનથી વસું, ક્રિયા માત્ર દેખાય. ૩૨ વિવેકથી ભવદુ:ખના, કર્રો વિચાર, વૈરાગ્ય – પામે, તેને માનવા, ઉત્તમ ને સદુભાગ્ય ૩૩ સ્વીકારા જે હું કહું, પકડ કરા મનમાં હિ; એમ ન કરલું હાય તા, મફત ન પૂછા કાંઇ. ૩૪ ला के ना तत्त्वने. आहा न केनं वाध्यः તેને પૂછે તત્ત્વ જે, તે માના દુર્ભાગ્યા ૩૫ આત્મજ્ઞાની સત્ય જે, તેને પૂછી તત્ત્વ; પકડ કરી ના વર્તતો, અધમ ગણા તે સત્ત્વ. ૩૬ <sup>૧</sup>શમ, <sup>૨</sup>વિચાર,<sup>૩</sup>સંતાેષ ને, <sup>૪</sup>સત્સંગતિ એ ચાર: દ્વારપાળ માના ય, જયાં- માક્ષનગરનાં દ્વારા ૩૭ આત્મા એક સદા સુણા, મનન કરા સુધ્યાન; વ્યર્થ કર્મ ના આદરા. પામા પદ નિર્વાણ. ૩૮ અવિચ્છિત્ર અભ્યાસથી, ગુરૂ, અનુભવ ને શાસ્ત્ર; ત્રણેની એકવાક્યતા, ત્યાં આનંદ વિલાસ. ૩૯ અનાદર શાસ્ત્ર-અર્થમાં, જ્ઞાની ભણી અભાવ: કરે મૂઢ, સહવાસ તે– તજે મહાજન સાવ. ૪૦

ભવે સુંખ તૃષ્ણુ માત્ર નહિ, સહાે દુઃખાે અનંત; દુઃખમાં સુખમાં દૃષ્ટિ ના, દ્યો કદીય મતિમંત. ૪૧ સુ-વિવેકે અભ્યાસ ને, વૈરાગ્યે તરો જાવ; ભવજળ-સંકટ, રામજી, પરમ સુખી તાે થાવ. ૪૨ આત્મવિચાર કરી જુઓ, વિના પરિશ્રમ થાય; કૈવલ્ય-લાભ નિરંતર, સદા સુખી, અસહાય. ૪૩ શમ, સંતાષે મન જીતાે, અનંત પદમાં વાસ; પરમાનંદ સદા લહાે, રાખાે દૃઢ વિશ્વાસ." ૪૪

'લઘુચાેગવાસિષ્ઠ–સાર' પૂર્વાર્ધનું સાતમું 'વસિષ્ઠ ગુરુના બાેધ' પ્રકરણ સમાપ્ત. તા. ૧૪–૨–૫૦



# ' લઘુચાેગવાસિષ્ઠ–સાર ' પૂર્વાધ' આઠમું પ્રકરણ મોક્ષદ્વારનો દ્વારપાળ : (૧) શમ

( દેહારા )

## વિભિષ્ય ઋષિ :--

''પીડે તુષ્ણા તરસ સમ, ભવે ત્રિવિધ છે તાપ; શમરૂપ હાય ચંદ્રમા, ત્યાં શીતળતા વ્યાપ. શમથી શાલે સજ્જના, સૌ પ્રાણીશું સ્નેહ: પરમ તત્ત્વ ઝળકે સ્વયં, વંદન લાયક તેહ. ૨ આધિ આદિથી ત્રસ્ત મન, તૃષ્ણા વડે તણાય; શમ અમૃત ઘણું છાંટતાં, સમાધાન વર્તાય. 3 વજા-શિલાને ખાણ પણ, વીંધવા નહિ સમર્થ; શમ કવચે જે સજજ જન, દુ:ખા આવે વ્યર્થ. નિર્મળ મૃતિથી નોરખતાં, સમ જેને સર્વત્ર: બાહ્યાંતર ના ક્ષાભ તાે, તેને શાંતિ પવિત્ર. ઉત્સવ,યુદ્ધ,મરણ સમય,નિર્મળશશૌ સમ ચિત્ત; રાગદ્વેષ રહિત की, જાણા તે શમ-વિત્ત. ۶ શીતળી ભૂત અંતરે, વિષયે નહિ આસક્ત; વ્યવહારે વર્તે છતાં, તે જન શાંત, અસક્ત. દુરંત આકત આવતાં, ધીરજ જે ધરનાર; નીચ વલણ મન ના લહે, તે જ શાંતિ વરનાર.

વ્યવહારે વર્તે છતાં, નભ સમ નિર્મળ જેહ; શમ ગુણ સાધ્યા તેમણે, શાંત મહાત્મા તેહ. ૯ ચંદ્ર ચાંદની વરસતાે, તેમ ગુણે શાેભંત; શાંત-ચિત્ત-ધર આતમા, પ્રેરે પરમાનંદ. ૧૦ આર્ય-સુરક્ષિત પરમ શમ, અમૃતસમ જે અહાર્ય;° સિદ્ધિ-ક્રમ તે સાધવાે, રામ! તમારું કાર્ય." ૧૧

'લઘુચાગવાસિષ્ઠ–સાર' પૂર્વાર્ધનું વ્યાઠમું 'શમ' પ્રકરણ સમાપ્ત. તા. ૧૪–૨–૧૯૫૦. માઘ વ. ૧૩, ૨૦૦૬, મંગળ



૧ હરણ ક**રી શ**કાય નહીં તેવું.

# 'લઘુયાગવાસિષ્ઠ–સાર' પૂર્વાધ° નવમું પ્રકરણ મોક્ષ-દ્વારપાળ : (૨) વિચાર

(દોહરા)

## વસિષ્ઠૠષિ :--

''શાસ્ત્ર-બાંધથી સુનિર્મળ, કરી બુદ્ધિ હે ભવ્ય! જ્ઞાની ગુરૂ સાથે સતત, નિજ વિચાર કર્તવ્ય. તીક્ષ્ય ખને પ્રજ્ઞા મહા, સદ-વિચારને ચાગ: તુરત પરમ પદ તે શહે, ટળે દીર્ઘ ભવરાગ. **અંધુવિરહે, સંકટસમય, શાંતિસમય ના ભાન**: માેહ મૂંઝવે જીવને, વિચાર અર્પે સાન. 3 માેહ ટાળવા માર્ગ તાે. વિના વિચાર ન કાેચ: અશુભ તજી શુભ આદરે, વિચારવાન જે હાય. મૃઢ જેના પણ પામિયા, ક્યારેક માક્ષ જેહ: વિચારદીપના તેજનું, ઉત્તમ કુળ ગણ તેહુ. પ રાજ્ય, સમૃદ્ધિ મહા મળે, ભાગ, અનધર માક્ષ: એ કળ બેસે, જે ઊગે, સુ-વિચાર કલ્પવૃક્ષ. É અ-વિચાર નિદ્રા ગણાય, કાજળ જેમ મલિન: બ્રાંતિ દે મદિરા સમી, તમે તને નિશદિન. 9 કાેઠી દુ:ખની દુષ્ટ જન, વિવેક વિચાર હ્યુીન: આક્ત-વેલા ત્યાં ઊગે, તંજો દ્વર તે દીન.

જીવન્મુક્ત વિચારથી, દીંપે સૂર્ય સમ જાણ; ભય-તિમિર ટાળે દશે દિશા વિષે. સખખાણ. આત્માકાર દશા થતાં, ભવ-વિષમતા જાય: સુખમય, બાધા-રહિત તે, વિવેક-વિચારે થાય. ૧૦ વિસ્તીર્ણ ચંદ્ર–ચાંદ્રની, શીતળતા દે સાર: પ્રખળ, વિસ્તૃત વિચારથી,સ્થિતિ નિષ્કામ થનાર. ૧૧ છાયા જીવનમુંકત-મન, અવલંબે પદ પૂર્ણ; રાગાદિ વિક્ષેપ વિના, શુકલ દશા, ગત-તૃષ્ણુ. ૧૨ વિશ્વ નિષ્પંદ સમ જૂએ, સાક્ષી પેઠે જેહ: જીવન્મુક્ત દશા થયે, વિષય-ઉત્સુક ન તેહુ. ૧૩ શાંત છતાં ન સુષ્પ્ર તે, સ્વપ્ન સમ નહીં માહ: મુઝવણ ના જાગ્રત તણી, લીન ન કર્મે દ્રોહ. ૧૪ શ્રવણ, મનનાદિ સેવતાં, ભવ કાેને ? હું કાેણ ? સંકટમાંય કર્યા કરેા, સ્વયં વિચારાે <sup>વિ</sup>એાણ. ૧૫ हिच्य नयन सु-विचार ते, हे भे तिभिर विषे यः પ્રકાશમાં અંજાય ના, ગિરિ લૂંમિ પાર <sup>ર</sup>લખેય. ૧૬ ચમત્કાર વિચાર રૂૅપ, પરમાનંદ સુ-કંદ; પરમાત્મામય માન્ય તે, સેવા સતત અમંદ. ૧૭ પકુવ કેરોં સૌને ગમે, તેમ મનનથી પ્રૌદ: વિચારશોલને સંત પણ, ગણે પ્રિય જો વિ-મૃદ. ૧૮

૧ આ સાલ, હમણાં (सं. अधुना) ૨ દેખે (વિચારથી)

અવિચારે વિનષ્ટ મૂઢ, રાતા સંકટ જોય; વિચારવંત આકત પડેચે, ઘરે ધેર્ય, નિહ રાય. ૧૯ અનર્થ-ઘર અવિચાર છે, ધિક્કારે સૌ સંત; પરાકાષ્ઠા દુઃસ્થિતિની, આણા તેના અંત. ૨૦ 'હું કાેણ ?' 'ભવ શાથી થતા ?' એ અવલાકન સાર; સત્શાસ્ત્રે, સત્સંગથી, જાગે તે સુ-વિચાર. ૨૧ 'જ્યાં પ્રગટે સુવિચારણા, ત્યાં પ્રગટે નિજજ્ઞાન;' તે જ્ઞાને આતમા ઠરે, થાય શાંતિનું ભાન. ૨૨ ટળ દુઃખ સૌ શાંતિથી, મળે માક્ષ નિરધાર; વિવેક-વિચાર વડે થતું, તા ન વિચાર વિસાર. ૨૩ સફળ ફળે પુરુષાર્થ સૌ, ઉત્તમ ગતિ પણ થાય; સફુટ વિચાર-દૃષ્ટ થયે, વરા વિચારદશા ય." ૨૪

'લઘુચાગવાસિષ્ઠ-સાર' પૂર્વાર્ધ નું નવમું 'માક્ષ–દ્રારપાળ : (૨) વિચાર' પ્રકરણ સમાપ્ત તા. ૧૭-૨-૫૦, શુક્ર કા. સ. ૧, ૨૦૦૬.



૧ શ્રીમદ્ રાજચંદ્ર-આત્મસિહ્કિ.

## 'લઘુચાેગવાસિષ્ઠ–સાર' પૂર્વાધ' દસમું પ્રકરણ

મોક્ષદ્ભાર-દ્ભારપાળ : (૩) સંતોષ, (૪) સત્સંગ <sup>(દોહરા)</sup>

### વસિષ્ઠ ઋષ્ધ :-

"સંતાષે સુખ પરમ છે, સંતાષે છે શ્રેય; સંતાષે શાંતિ પરમ, 'અરિહંતા! એ ધ્યેય. સંતાષ-પદ્ધિથી સુખી, સ્થિર-મન નર ચિરશાંત; ગણે ભૂમંડળ-રાજ્યને, જાણે તૃણ કે <sup>ર</sup>વાંત. શાંત પુરુષ સંતાષમય, અમૃત-પાને ધરાય; તેને વૈભવ વિશ્વના, વિષમય સર્વ ભળાય. 3 નહીં-પ્રાપ્તને ના ચહે, પ્રાપ્ત અપ્રાપ્ત સમાન; હર્ષ-શાક તેથી નહીં, તે સંતાષી માન. ୪ શીત શશી-કિરણે કમળ, રવિ-કર અડચે પ્રકૃક્ષ; સંતાષે શાંત ચિત્તમાં, જ્ઞાનાદ્વાસ અતલ્ય. મલિન દર્પણે ના દોંસે, નિજ મુખ જેમ યથાર્થ; અત્રા, આશાવશ મને, જ્ઞાન ઝળકવું વ્યર્ધ. સત્પરુષાર્થે પામવી, આત્મપૂર્ણતા આત્મત્રિમિ પામ્યે ટળે, તુષ્ણા સર્વ અસાર. આવે કિંકર નુપ કને, સ્વયં તેમ સિદ્ધિય; આત્મત્પ્ર નરને મળે, સ્વયં સર્વે નિધિય. ગુર્ણી જન-સંમત જે વરે, સમતા-રાણી વીર; પ્રેમ સુર સંતા નમે, તેને હે રઘુવીર!

### (૪) સત્સંગ

ઉતારે સંસાર–પાર, ઉપકારક સર્વત્ર; પ્રણમું તે સત્યંગને, મળજો અત્ર, પરત્ર. ૧૦ સાધુ–સંગ સુરતરુ ગણા, વિવેક અચળ કરાય– તા તે આપે માેક્ષસુખ– અનંત, અહાે ! સદાય. ૧૧ સંત-સમાગમ હાય તાે, ઉજજડ વન સખદાય: નરણ મહાત્સવ જો અને, આપદ-સંપદ થાય. ૧૨ વિજયવંત સત્સંગ છે, આપદ-વેલે હિમ; પવન માહઝાકળ ભણી, સત્સંગ-અળ \*અસીમ. ૧૩ દશા દુ:ખદાયી ભલે, પરવશ હેા અત્યંત: તાપણ તજશા ના કદી- સંત-સંગ, મતિમંત ૧૪ સત્સંગતિ ગંગાજળે, સ્નાન કરે જે લવ્યા તેને તીર્થ-તપાદિનું, રહે નહીં કર્તવ્ય ૧૫ જિતેંદ્રિય, છિન્ન-સંશયી, દેહાધ્યાસ રહિત; સંત મળે તેને પછી, તીર્થ-તપે નહિ ચિત્ત. ૧૬ સંતસમાગમ ના તજ્યો, તેને ખનતું ધ્યેય; નિર્મળ-વિચાર-સાધ્ય જે, આત્મ-પદ ઉપાદેય. ૧૭ ગાની, વિભ્રાન્ત મનહર, ભક્તિ-ભાવથી સેવ્ય<u>:</u> ભવ-સમુદ્રે જહાજ તે, નરભવ-લા'વા, ભવ્ય ૧૮ <sup>લ</sup>સંત-સંગ, <sup>ર</sup>સંતાષ ને, <sup>૩</sup>વિચાર, <sup>૪</sup>શમ એ ચાર; ભવજળ તરવા ભાવ જો, માના સાધન સાર. ૧૯

<sup>ં</sup> ઋ અમાપ

પરમ લાભ સંતાષ છે, ઉત્તમ ગતિ સત્સંગ; વિચાર પરમ જ્ઞાન ગણ, શમ સુખ પરમ અભંગ. ૨૦ નિર્મળ કળ દેનાર એ, ચારેમાંથી એક; સાધ્ય થયે, ચારે સધે, ટળે ભવ-દુ:ખ છેક. ૨૧ શાંત સમુદ્રે કર્ય શકે, નિર્વિદ્યેય વહાણ; શમવાળા મનમાં વસે, સાધન ચારે જાણ ૨૨ મનમાતંગ જીતી ધરે, એકે ગુણ ના કાય; ઉત્તમ ગતિ તે ના વરે, પુરુષાર્થે સૌ હાય. ૨૩ દાંત પોંસી મંડ્યા રહી, કરાે એક ગુણ સાધ્ય; દૃઢ આગ્રહ તે કાજ ના, તેા ભવદુ:ખ અસાધ્ય. ૨૪ એક ગુણે મન ચાજતાં, સફળ થયા પુરુષાર્થ; તાે દાેષા સઘળા ૮ળે, સધાય સાૈ આત્માર્થ. ૨૫ ગુણ વધ્યે દાેષા ૮ળે, દાેષ વધ્યે ગુણ જાય: અસત્સંગ આદિક તંજે, તેા સત્સંગ સધાય. ૨૬ મન માેહક વનમાં વહે, નદી વાસના રૂપ; શુભ, અશુભ તટ સ્પર્શતી, તેના વેગ અન્પ. ૨૭ પ્રયત્નથી તટ તે કરે, અશુભ સદાય તજાય; તે પુરુષાર્થ કર્યા કરાે, સમજી માેક્ષ ઉપાય." ૨૮

'લઘુચાગવાસિષ્ઠ–સાર' પૂર્વાર્ધનું દસસું પ્રકરણ 'માક્ષદ્રાર–દ્રારપાળ : (૩) સંતાષ, (૪) સત્સંગ' સમાપ્ત. તા. ૧૯–૨–૧૯૫૦

-~2\*\*\*S~-

## 'લઘુચાગવાસિષ્ઠ-સાર' ઉત્તરાધ<sup>°</sup>

## પહેલું પ્રક**રણ** વૈરાગ્ય

(મધ્ય મંગલ)

લઘુતામાં પ્રભુતા વસે, પરમ કૃપાને ચાેગ; પરમ કૂપાળ દેવને, ચાેગે સ્મર્ અયાેગ. (ગ્રન્થકારનાં મંગલ) અમાપ <sup>૧</sup>દિક્કાલાદિથી, અનંત જ્ઞાનાકાર; <sup>ર</sup>સ્વાનુભવર્થો જ સિદ્ધ જે, નમું શાંતિ-કરતાર. અંધાયે**લાે** જીવ જે, ઇચ્છે છૂટું કેમ ? અધિકારી આ ગ્રંથના, ज्ञानी, अज्ञ न तेम. 3 પ્રભુ કૃપા સાક્ષાત્ વિના, મળે ન સદ્ગુરુ-ચાેગ; તેમ જ સત્શાસ્ત્રાદિના, રહે સદાય વિયાગ. ભવ-સાગર એાળગવા, મહાપુરુષને ચાેગ-શિવ-સાધન દૃઢ નાવ ને, નાવિકના સંયાગ. અનાદિ આ ભવરાગનું, ઔષધ છે સુ-વિચાર; 'કાેને ભવ ?' ને 'કાેણુ હું ?' વિવેકથી ભવ-પાર. કલ્પવૃક્ષ સમ સંત છે, <sup>૩</sup>ફળ સહ, <sup>૪</sup>શીતળ છાંય: સંત વિનાના દેશ જ્યાં, રહાે ન દિન-ભર ત્યાંય. 19

૧ કોઈ દિશા વડે કે કાળ વડે જેનું માપ કાઢી શકાય નહીં તેવા. ૨ આત્માના અનુભવ એ જ એક પ્રમાણ જેને જાણવા અર્થે છે તેવા, ભગવાન. ૩ માેક્ષના ઉપાયરૂપ ફળ. ૪ સંસારતાપ ટળે તેવી શીતળ છાંય; આનંદદાયી છાંય.

સંત-સમાગમ તાે કરાે, ભલે ન દે ઉપદેશ; જે સાંભળવાનું મળે, તે ઉપદેશ અશેષ. ૮ સંત-સમાગમથી થતા, અકિંચન પૂર્ણ-કામ; મરણ અમરતા આપતું, આપદ સંપદ-ધામ આત્મસુખે મન લીન, જો- કરે નિરંતર સંત; ભવ-તાપે તપતા જેના, કાેનું શરણ લહેત ? ૧૦ શિષ્ય વિરાગીને થતા, સમ્યક્ જ્યાં ઉપદેશ; ત્યાં વિજ્ઞાન અખંડ છે, શાસ્ત્ર, જ્ઞાન અશેષ. ૧૧ શુદ્ધ બાેધનું બીજ તાે, પ્રજ્ઞા શિષ્યની માત્ર; વ્યવસ્થા ઉપદેશ-ક્રમ, નિમિત્ત કારણ અત્ર. ૧૨ ક્દી શાસ્ત્ર–ગુરુથી નહીં, પરમેશ્વર દેખાય; સાત્વિક નિજ ખુદ્ધિ બળે, સ્વયં સ્વરૂપી થાય. ૧૩ ના અભ્યાસે તાે કળા- અધી વિલય થઈ જાય; જ્ઞાનકળા પ્રગઢ્યા પછી, દિન દિન ચઢતી થાય. ૧૪ નિજ કંઠે કંઠી છતાં, ખાળે આખું ગામ; બ્રાંતિ ટળતાં તે મળે, ગુરુ-વચને હે રામ ! ૧૫ અભાગિયા જીવ અરા જે, વિષયામાં હરખાય; વિષ-મિશ્રિત ખારાક સમ, અંતે દુઃખી થાય. ૧૬ કટુતા અતિ વેડી છતાં, વર્ળો વર્ળો વિષયે વાસ; તાે નહિ નર પણ મૂઢ તે, ખર સમ સમજાે ખાસ. ૧૭ જગ–સંકલ્પાે જીવને, દુઃખે દાેરી જાય; નિર્વિકરપતા પામતાં, અક્ષય સુખ ઊભરાય. ૧૮

અલ્પકાળના સ્વપ્નમાં, સા વર્ષો દેખાય: તેમ જ જાગ્રત કાળમાં, ભ્રાંત દશા પરખાય. ૧૯ સાક્ષીભાવે સૌ જુએ, રાગાદિ તજી જેહ: શીતળ શાંતિ અંતરે, સુંદર જીવન તેહ. ૨૦ મન, ઇંદ્રિય સૌ રાેકતાં, ઇષ્ટ–અનિષ્ટ તજાય; પરમાત્મા સમજાય ત્યાં, સુંદર જીવન થાય. ૨૧ દેહ-નાશના શાચ શા ? સંયાગા વાંખરાય: મૂળ તત્ત્વના નાશ નહિ, આત્મા નિત્ય સદાય. ૨૨ ઘટ કૃટચે આકાશના, નાશ કદી ન મનાય; તેમ જ દેહ-વિનાશથી, આત્મ-વિનાશ ન થાય. ૨૩ આત્મા જન્મે ના કહી, નાશ ન તેના થાય: પરિભ્રમણ પણ થાય તે, અશુદ્ધ નિજ પર્યાય. ૨૪ અનંત નભાદિ જે શહે, નિત્ય અરૂપી, શુદ્ધ; તે ના જન્મે કે મરે, શિવ–સ્વરૂપે છુદ્ધ. ૨૫ નિજ આત્માને એક જો, અસંગ, શાંત, અમાપ; નિર્વિકલ્પતા આદરી, ટાળ રામ ! સંતા**પ**. **૨૬** ચહી ભિખારી-**ડીંકરું, ભલી માગવી ભીખ**-નીચ કને; પણ મૂર્ખનું, જીવન અજ્ઞ, અઠીક. ૨૭ વ્યાધિ, વિષ કે આપદા, દુ:ખ ન એવું કાય; અજ્ઞાને જે જન્મતું, અહિરાત્માને હાય. ૨૮

'લઘુચાેગવાસિષ્ઠ–સાર' ઉત્તરાર્ધનું પ્રથમ વૈરાગ્ય પ્રક**ર**ણ **સમાપ્ત.** પાેષ શુદ ૧૪, સં. ૨૦૦૬, મંગલવાર.

## 'લઘુચાેગવાસિષ્ઠ સાર'–ઉત્તરાર્ધ બીજું પ્રકરણ ઉપશમ

(દાહરા)

શાંત થતા ક્ષીરાદધિ, મંથન પડતાં શાંત: મનમેરું દૂર થાય જ્યાં, 'સંયમ ટાળે 'બ્રાંત ભવ-ઉદય-ક્ષય ચિત્ત વશ, રાેક વાસના-પ્રાણ; અવિક્ષિપ્ત મન થાય તે, સત્પુરુષાર્થ જ જાણ. ૨ ઊઠે આત્મ-વિકલ્પથી, સમસ્ત આ સંસાર; વિકલ્પ-ક્ષયથી તે ટળે : કલ્પિતમાં શું સાર ? 3 ચિત્ર સર્પનું દેખતાં, ભયથી કંપે આળ: ભવ-ભય તેવા અજ્ઞને જ્ઞાને ભ્રમ, ભય ટાળ. નિજ મન-માહ-તરંગથી. કૃલ્પિત આ સંસાર: પ્રેત સમા પીડે ઘણા, ટળે વિચારે, ધાર. અકળ માયા સ્વભાવ જો, નોરખે કે લય થાય; નાશ થતાં આનંદ દે, સૂક્ષ્મ વિચાર ઉપાય. ٤ માયા મહા ! વિચિત્ર આ. વિશ્વ-વિમાહક ખેલ: સ્વરૂપ જીવ જાણે નહીં, સર્વાંગે વ્યાપેલ. હ મૃગજળ કે ગંધર્વ-પુર, જેવું જગ દેખાય; ધ્રુવ તેને ના માનવું, સંતજન–અભિપ્રાય.

૧. મનનું નિયમન, "સર્વભાવથી વિરામ પામવારૂપ સંયમ."—શ્રીમદ્ રાજચંદ્ર૨. સંસાર–ભ્રમ, મોહ-વિકલ્પો.

સમીપ પણ દેખાય ના અવિનાશી નિજ રૂપ; ત્રણે કાળ ટકનાર તે, આત્મા તત્ત્વ અનુપ. ૯ તટ-તરુ નિર્મળ સર વિષે, આળેહુળ જણાય; જગ તેવું દેખાય છે, જ્ઞાન અરીસા માંય. ૧૦ દ્દેારી સર્પ સમી અને. બ્રમથી સાંજે જેમ: જ્ઞાન થતાં તે ભ્રમ ૮ળે, ભવ-ભ્રમણ પણ તેમ. ૧૧ ભાેગ-વાસનાથી થતાે, પ્રબળ નકામાે બંધ; ઉપશમ ભાવે તે ટળે, આવે ભવનાે અંત. ૧૨ ગંભીંર ઉદ્દધિમાં ઊઠે, તરંગમાળા જેમ; અસંગ આત્મામાં અહેા! મન–કદ્વોલા તેમ. ૧૩ સંતત સંકલ્પાે કરી, મન રચતું જગ-જાળ; સ્વપ્ન સમાે સંસાર આ, જ્ઞાન–દૃષ્ટિએ ભાળ. ૧૪ મૂંઢમતિને જગ-દુ:ખના, આવે કદી ન અંત; ભૂત બાળને પીડતું, જેમ જીવન પર્યંત. ૧૫ કનક-કડામાં અજ્ઞને, દૃશ્ય-દૃષ્ટિના ભાસ; નામ-રૂપમાં લીન તે, હેમ ન દેખે ખાસ. ૧૬ તેમ જ અણુસમજું જેના, નગર–ઘર–દૃષ્ટિવંત; દ્રવ્ય-દૃષ્ટિ પામે નહીં, તે પરમાર્થે અંધ. ૧૭ ઘાર દુ:ખમય અજ્ઞને, વિશ્વ સર્વ દેખાય: જ્ઞાનીને આનંદમય, સૃષ્ટિ દૃષ્ટિ–મય થાય. ૧૮ ઘનથી નભ ઘેરાય જો, વળી વિલય ઝટ થાય: તેમ વિકલ્પાે જીવને—- ઘેરે પણ વીંખરાય. ૧૯

(૨) ઉપશ્રમ ૪૩

ઘટ-જ્ઞાન તે જ્ઞાનમય, જગ-જ્ઞાન પણ તેમ; રવિ-કિરણા રવિરૂપ છે, ત્રિલાક-વૈભવ એમ. ૨૦ તંતથી પટ ભિન્ન ના, પ્રતિબિબિત આદર્શ: આત્મજ્ઞાન વિચારતાં, આત્મા <sup>૧</sup>જગ-નિષ્કર્ષ. ૨૧ ચૈતન્યજલધિમાં લસે. વિશ્વ તરંગ–વિલાસ: નિજ મન લય થાતાં નહીં, વિકલ્પના આભાસ. ૨૨ કીણ, વીચિ, જળ, બાક સૌ, જળનાં જુદાં નામ; વિશ્વાભાસ વિકલ્પ<u>નું,</u> આત્મા જાણે<mark>ા ધામ. ૨૩</mark> જળે ઊર્મિ, કનકે કડું, ઘટ માટીમાં માય; તેમ જ આત્મામાં, ખરે! વિશ્વ-વિલાસ સમાય. ૨૪ આત્મ-અજ્ઞાનથી ટકે, જ્ઞાને જગ લય થાય; દોરીના અજ્ઞાનથી, સર્પ સમજતાં <mark>જાય. ૨૫</mark> અરૂપી આત્મ-અજ્ઞતા, વડે ટકે જગ-ભાવ: સર્પ દીંસે દોરી વિષે, એવા ભ્રમ-પ્રભાવ ૨૬ સ્વપ્રદશા નહિ જાગતાં, ના જાગ્રત સ્મૃતિમાંય: જન્મે મરણ ન, મૃત્યુમાં —જન્મ કલ્પના નાે'ય. ૨૭ સત-અસત તણી કલ્પના, ભ્રાંતિ વિષે કલ્પાય: મૂળ તત્ત્વ અનુભવ થતાં, મિથ્યાભાવ <sup>ર</sup>વિલાય. ૨૮

'લઘુયાેગવાસિષ્ઠ–સાર' ઉત્તરાર્ધનું ખાહ્યદેષ્ટિના સાંયમરૂપ 'ઉપશમ' નામનું બીજુ' પ્રકરણ સમાપ્ત

- 300000

૧ ત્રણે લાેકના સારરૂપ; આત્મામાં ભાસ્યમાન જગ⊸જ્ઞાન તે આત્માથી ભિન્ન નથી. ૨ નાશ પામે.

## 'લઘુચાેગવાસિષ્ઠ–સાર' ઉત્તરાધ ત્રીજું પ્રકરણ જીવન્મુકિતદાયક દશા

(દાહરા)

સૌ આશા-તૃણ બાળતા, આત્મ-બાધ વદવસાર; તેનું નામ સમાધિ છે, આસન, મૌન અસાર. ચિદ્દાકાર જગ ભાવતાં, ઉપશમ ભાવે સ્થિત; સદા સુખી જન તે રહે, ખ્રદ્ધા-કવચ રક્ષિત. સર્વોત્તમ પદ આશ્રયી, શશીસમ શીતલ ચિત્ત: સદા સાધતા યાગ આ, પરમેશ્વર જ ખચીત. 3 અંતર આત્મા જે થઈ, ભાવે શાસ્ત્ર-રહસ્ય; તજે રાગ ને દ્રેષ તે, સંસારે અસ્પર્શ્ય. ୪ પશ-પક્ષી ત્યાં ના જતાં, પર્વત અળતા જ્યાંય: તેમ ન દાેષા સ્પર્શતા. પ્રદ્મજ્ઞાને ક્યાંય. અ-સજ્જના સમ ખીજવે, પરને કાેઇ સંત: ક્ષમા હૃદયમાં રાખતાં, પૂર્વ કર્મ પરખંત. ۶ દર્શનમાહ ગયા છતાં, માહ-કાર્ય દેખાય; સર્પ-ભ્રમ ટળવા છતાં, કંપ હજી વર્તાય. ৩ સ્કૃટિક રંગ–સંગે રહે, પણ ના તે રંગાય; જ્ઞાની કર્મોદય વિષે– દીસે, ના રંજાય

૧ લીલું સૂકું બધું બાળી નાખે તેવાે પ્રબળ અિન.

અંતર્ગૃત્તિ ધરી કરે, જ્ઞાની સૌ વ્યવહાર; થાકેલાવત્ કામમાં,—એકાં ખાતા ધાર. હ સ્વપ્ત સમા જગ-કાજમાં, જ્ઞાની વર્તે માંડ; હૃદય સ્વરૂપે રાચતું, કીડી સમ જયાં ખાંડ. ૧૦ કાટ કનકને ના ચઢે, કલ્પ સુધી હેા પક; તેમ મરણ પર્યંત છે, જ્ઞાની જન અકલંક. ૧૧ તીર્ધ વિષે દેહાંત હા, કે હરિજનને ઘર; પૂર્ણ જ્ઞાની મુક્ત છે, જ્ઞાન થયે શિવ લે'ર. ૧૨ નિર્માહી નર પૃથ્વીને, વેગા પદ જાણે, સુંણ, વ્યોમમુદ્રિકા, કેમેરુથડ, કિત્રેલાક-પતિતા તૃણ ૧૩ પ્રજ્ઞાનીમાં જગ-શૂન્યતા, નભઘટ શૂન્યાકાર; જ્ઞાન-પૂર્ણતા પૂર્ણ ઘટ, સાગર-જળમાં ધાર. ૧૪

૧ ગાયનું પગલું કાદવમાં પડેચું હોય તેટલી જમીન સમાન આખી ે પૃથ્વીના દાનને નિર્મોહી જન માને છે

ર આખા આકાશને વીંટીના પોલાણ જેટલું તૃચ્છ સમજે છે.

૩ મેરુપ્ર્વત લાબ યાજનની ઊંચાઈનાે અને સાવ સાેનાનાે ગણાય છે તે પણ ઝાડના થડ સમાન નિ:સ્પૃહી પુરૂષને લાગે છે.

૪ ત્રણ લાેકનું રાજ્ય પણ નિર્માહીને તરણા તુલ્ય ભાસે છે.

પં બાહ્યાભ્યંતર ગ્રન્થિ રહિત નિર્ગ્રુન્થજ્ઞાની પરવસ્તુથી શૂન્ય–રહિત છે, જેમ ખાલી ઊંધાે ઘડાે આકાશમાં હાય તેમ જ્ઞાનથી કેવળજ્ઞાની વિશ્વવ્યાપી છે; બાહ્ય અને અભ્યંતર સર્વત્ર જ્ઞાને કરી વ્યાપ્ત છે. સાગરમાં ઘડાે ડૂબેલાે હાય તેની અંદર જળ છે અને બહાર પણ જળ છે, તેમ જ્ઞાની બાહ્ય અને અંતરમાં જ્ઞાનપૂર્ણ છે.

જગ જોતાં જેને નહીં, ઇષ્ટ-અનિષ્ટ જણાય: જાણે ઊંઘે, જાગતા- તે નર મુક્ત મનાય. ૧૫ નિઃશંકિત નિર્ગંથ જે, દેહ છતાં નિર્વાણ; ચિત્ર–દીપ સમ શાંત તે, જીવન્–મુક્ત વખાણ. ૧૬ અહંકારમય વાસના સહજ તજી કુતકૃત્ય; સ્થિર સ્વરૂપે જે રહે, જીવન્મુક્ત તે ધમર્ત્ય. ૧૭ તજે અંધ સમ બંધુએા, સંગ ભુજંગ સમાન: ભાગિ રાેગ સમ જાણતા, સ્ત્રીમાં ઘૃણા પ્રમા**ણ**. ૧૮ મિત્ર–શત્ર સમ માનતા, તે જનનું કલ્યાણ– આ લવ પરલવમાં થતું, સત્ય વચન આ જાણુ. ૧૯ દ્રશ્ય જગત મનથી તજી, અંતર ભાવે શાંત; નિર્મળ નભ સમ ક્ષાભ ના, તે પરમેશ્વર કાંત. ૨૦ કરે સમાધિ કે નહીં, ઉપાધિ સમાધિ માન; અંતરથી તૃષ્ણા તજે, તે નર સિદ્ધ સમાન. ૨૧ દેહાદિમાં સ્વબૃદ્ધિથી, બંધ જીવને થાય; **અંધ ત**ેણા ક્ષય માેક્ષ છે, આત્મા શુદ્ધ સદાય. ૨૨ <mark>દ્રથ થકી મન માં</mark>જીને, કરે અદૃશ્ય સુદૃશ્ય; નર નિર્વાણ સમીપ તે, ગુરુ-ગમ લહી અવશ્ય. ૨૩ નલ-અંતે ના માક્ષ કે, ના ભૂતળ, પાતાળ; મન-લય તૃષ્ણા નાશથી, ત્યાં જ માેક્ષ તું ભાળ. ૨૪

૧. મનુષ્ય

મન–લયની સંપૂર્ણુતા, વિલય થતાં આભાસ; પૂર્ણુ તત્ત્વ પ્રકાશતી, અંડાેેેલ દીવાે <sup>૧</sup>ખાસ. ૨પ સ્પંદન મનનું અંધ છે, મનના લયથી માેેેક્ષ; નિર્મળ નિજ સ્વભાવમાં, નહીં સંભવે દાેષ. ૨૬

> 'લઘુયાગવાસિષ્ઠ–સાર' ઉત્તરાર્ધનું ·જીવન્મુક્તિદાયક દશા' નામનું ત્રીજું પ્રકરણ સમાપ્ત.



१ 'अनंते चिद्घनानंदे निर्विकल्पैक रूपिण । उदेति निष्कलं तत्त्वं निर्वात-स्थिर-दीपवत् ॥ श्री हेमचंद्र निर्विऽल्पी समाधिमां, अनंत थिद्दधन सौण्य; असंग એક દशा विषे, अंधन-मुक्ति अमुण्य.
श्री खेमगंद्रायार्थना श्लोड ઉपरथी.

# 'લઘુચાેગવાસિષ્ઠ-સાર' ઉત્તરાધ' ચાેથું પ્રકરણ

### મનોલય

(દાહરા)

| સંત–સમાગમ–બાેધમાં, સર્વે ઇચ્છે વાસ;         |   |
|---------------------------------------------|---|
| જેમ રસાયન શક્તિ દે, દે તેવા ઉદ્ઘાસ          | ٩ |
| આત્મા મન-રૂપે રમે, રચી કલ્પના પાંખ;         |   |
| સ્વચ્છંદે પાતે ભમે, જાણે મીંચી આંખ.         | ર |
| અચિત્ય શક્તિ મહાન જે, વૈભાવિક વખણાય;        |   |
| વિશ્વ–વિભાગા તે રચે, જેમ ઉદધિ લહરાય.        | 3 |
| જ્વાળા પવને ઊપજે, પવને તે એાલાય;            |   |
| સંકલ્પે ભવ ઊપજે, સંકલ્પે જ શમાય.            | ४ |
| ધન, વિષયાદિ વિકલ્પથી, ભવ–પરંપરા થાય;        |   |
| આત્મ-વિચારે મન રહે, તો ભાવ ઊઠી જાય.         | પ |
| અવિચારે મન કલ્પના, ઊઠે સહજ અપાર;            |   |
| સ્વમ-મરણ સમ તે ટળે, જાગ્યે આત્મવિચાર.       | ۶ |
| દેહાદિમાં સ્વબુદ્ધિ તે, મિથ્યાદર્શન માન;    |   |
| સાર ગણે સંસારમાં, મર્કટ મન તે જાણું.        | ૭ |
| પરમાં 'હું' 'મારું' કરે, મન જે તે અજ્ઞાન;   |   |
| 'હું-મારું' ટાળે તદા, સુ-વિચારે તે જ્ઞાન.   | < |
| ગમે જ્યાં, ત્યાં જ દોડતું, અનિષ્ટ તજવા જાય; |   |
| આવું મન અંધન કરે, સુ-વિચારે લય થાય.         | ج |

ભવ ઊભા કરનાર મન, મનસમ પુરુષ વખાણ; મને કર્યું તે કૃત્ય છે, ન દેહ તણું પ્રમાણ. ૧૦ મનને લઇને આ બધું, તેથી વિશ્વ જણાય: મન વશ કરવા છાેધ લ્યાે, ધ્યાને મન-લય થાય. ૧૧ મનાવાસના અંધ છે, નિર્માહી મન માક્ષ: વિવેક ને વૈરાગ્યથી, ટાળ વાસના*–*દેાષ. ૧૨ વાદળ ઢાંકે ચંદ્રને, ધૂમ્ર ચૂનાના લેપ; અંતર દુષ્ટ અરે ! કરે, આશાના વિક્ષેપ ૧૩ અંતર્મુખ-જ્ઞાનાગ્નિમાં, ત્રિલાક તૃષ્ણ હામાય; ભ્રાંતિ ત્યાં અટકી જતી, પ્રત્યાહાર પમાય ૧૪ ઇષ્ટ અનિષ્ટ પદાર્થની, સ્મૃતિ સંપૂર્ણ ભુલાય; નિર્વિકેલ્પ સમાધિમાં, મન–લય યથાર્ઘ થાય. ૧૫ જાગૃતિમાં મન દ્ર:ખ દે, સ્વપ્ને મૂઢ સમાન; સુષુપ્તિમાં મડદાલ મન, તુર્યામાં મૃત માન ૧૬ <sup>૧</sup>પંક કતકફળ ટાળતાં, જળે એાગળી **જા**ય; તેમ અશુદ્ધિ ટળી જતાં, મન આત્મામચ થાય. ૧૭ કલેશિત મન સંસાર છે, તે જ બંધમય માન; ચિત્ત ચલાવે દેહને, તરુને વાયુ સમાન. ૧૮ ખાંયે <mark>ખાંય ચ</mark>ઢાવીંને, દાંતે પીસી દાંત; અંગે અંગ અફાળીને, પ્રથમ કરાે મન શાંત ૧૯

૧ કાદવ, કચરો

સ્વચ્છન્દે મન વર્તતું, રાકે જે ના મૂહ; લજ્જા પામે કેમ ના, વદતાં વાતા ગૃઢ ? ૨૦ મના દેવને સાધતાં. સર્વે અર્થ સધાય: તેના જય વણ સાધના, કલેશદ, નિષ્ફળ થાય. ૨૧ અનુદ્રેગ દે સંપદા, અનુદ્રેગથી માેક્ષ: ત્રિલાકજય તુણવતુ ગણા, મન-જય વિના સદાષ. ૨૨ <sup>૧</sup>સત્સંગ, <sup>૨</sup>નાશ આશના, <sup>૩</sup>અધ્યાત્મ-શાસ્ત્ર-વિચાર; <sup>૪</sup>ભાવ પ્રાણાયામ એ, મન-જય ઉપાય ચાર ર૩ પગરખાં પહેરેલને ચર્મ ભમિ મહાય: તેમ તૃપ્તિ મનની થતાં, જગત અમૃતમય થાય. ૨૪ અનાત્મભાવે અંધ છે. આત્મભાવથી માક્ષ; **અંધ-માક્ષનાં** કારણા, મન સદેાષ−નિદે ષ. ૨૫ મન-જયથી ભવ-નાશ છે, વીતરાગતા થાય; શાંત, પૂર્ણ સુખરૂપ આ, આત્મા મુક્ત સદાય. ૨૬ આત્મ-ભાવ-સંપૂર્ણતા, પરમાનંદે પૂર્ણ; અનુપમ અવસ્થા પૂર્ણની, ઉપમા સર્વ અપૂર્ણ. ૨૭

'લઘુયાગવાસિષ્ઠ–સાર' ઉત્તરાર્ધનું ચાથુ**ં 'મનાલય' પ્રકર**ણ **સમાપ્ત** પાષ વદ ૯, સં. ૨૦૦૬, તા. ૧૨–૧–૧૯૫૦



## 'લઘુચાેગવાસિષ્ક–સાર' ઉત્તરાધ' પાંચમું પ્રકરણ વાસના-ઉપશમન

( દોહરા )

'હું કેાણ ?' એ સમૃતિ રહે, એવા સ્વાત્મ-વિચાર: અગ્નિ ગણા વિષ-તરુ રૂપ, 'મનબૉજને દહનાર. ૧ ચિત્ર-લતાને ના નડે, વાર્યુ પ્રભળ લગાર; વિચાર-<sup>ર</sup>મુકુરે ધીર-ધી, આધિ વશ ન થનાર. **૨** અધ્યાત્મ-શાસ્ત્ર-વિચારજ–<sup>ુ</sup>જ્ઞાન,<sup>૪</sup>શ્રુતિમાં એમ :– ત્રેય દીંસે છે જ્ઞાનમાં, દ્વધે મોંઠાશ જેમ. ૩ આત્મ-વિચારે સુજ્ઞને, શિવ, ખ્રદ્યાહિક રંક: પ્રગટ આત્મ-સ્વભાવના, મહિમાના નહિ અંક. ૪ <sup>'</sup>વિશ્વ બધું શું?' 'કેાણ હું?' એ જ વિચારે લીન; કલ્પિત સમજાશે અસત્ - જગત, થશે સ્વાધીન. પ આત્મ-ભાવનાથી થયા, મૂઢ દશાના નાશ; તેની ટળતી વાસના, મૃગજળની શી આશ ? ૬ ભાવ-પ્રાણાયામથી, થશે વાસના-નાશ: વાસના ક્ષય થતાં થશે. મન અનન્ય પ્રકાશ. ૭ તત્પર થા હે સન્મતિ ! સુ-સંગ આગમમાંય; આત્મનિષ્ઠા ઉપાર્જશે, ન્યૂન માસ-દિન જયાંય. ૮

૧ વાસના ૨ દર્પણ; આરસી ૩ "ઇંદ્રિયાર્થગત બુહ્કિ છેજી, જ્ઞાન છે આગમહેત" –શ્રી યશોવિજયજી ૪ આગમ, સત્શાસ્ત્ર; પ્રત્યક્ષ પુરુષનાં વચન

સત્સંગ, વ્યવહાર સત્, ઉદાસીન ભવ-ભાવ; ંદેહ વિનશ્વર' ભાવના, હણે વાસના સાવ. ૯ આત્મ-ભાવ દૃઢ ભાવતાં, મૂઢ જેના ય અભાગ્ય; અમૃત રૂપ આત્મા કરે, વૈભવ વિષ વૈરાગ્ય ૧૦ આત્મ-દર્ષ્ટિ દેહે થતાં, વપ-પરંપરા હાય; અનાત્મ-ભાવ શરીરમાં, થયે વિદેહી જોય ૧૧ સુખ-શય્યા-ગત સ્વપ્નમાં, જે દેહે ભટકાય; અત્યારે તે દેહ ક્યાં ? સમજી સુજ્ઞ શમાય. ૧૨ 'દેહ હું' એમ સર્વથા, દેહાંતે ય ન ધાર; જેમ સદાચારી ન લે, માંસ તણા આહાર, ૧૩ અહંભાવ સહજે જશે, ગુરૂ ભજતાં અદ્રોહ: આત્મ-ભાવમાં લીન જે, શાંત સુખી નિર્મોહ ૧૪ અંતરમાં શીતળ રહે, આત્મદૃષ્ટિ ધરનાર; નિર્મળ નભ સમ તે રહે, સ્વરૂપને ભજનાર ૧૫ અંતર-શીતળતા વડે, જગ શીતળ સમજાય: અંતર-તાપે જો અળે, જગ દવ સમ દેખાય. ૧૬

'લઘુયાગવાસિષ્ઠ–સાર' ઉત્તરાર્ધનું પાં<mark>ચમું 'લાેકવાસના–ઉપશમન' પ્રકર</mark>ણ સમાપ્ત• પાેષ વદ ૧૧, સંક્રાંતિ તા ૧૪–૧–૫૦.



## 'લઘુયાેગવાસિષ્ઠ–સાર' ઉત્તરાર્ધ

## છર્જું પ્રકરણ

#### આત્મ-મનન

· ( દોહરા )

| સ્થિરમનવાળા ભક્તજન, સમજાવી નરસિંહ-                                                          |   |
|---------------------------------------------------------------------------------------------|---|
| પરમાનંદે લીન તે, સદ્ગુરુ નમું નિરીહ.                                                        | ٩ |
| શુદ્ધ નિરંજન હું સદા, ગ્રાની, કર્માતીત;<br>અન્ય દેહ સમ દેહ આ, દેખું ગ્રાન–રહિત.             | ર |
| મન, બુદ્ધિ, ઇંદ્રિયાે બધાં, સ્વાનુલવે નહિ હાેય;<br>અજ્ઞાને જે ભાસતાં, મારાં ગણું ન કાેય     | 3 |
| આક્તમાં મન છે અચલ, સંપદમાં જગ–મિત્ર;<br>દ્વંદ્વાતીત દશા ધરી, જીવું દુઃખ – રહિત.             | ४ |
| નિરીહ અને નિરાશ હું, નિર્મલ નભ સમ નિત્ય;<br>નિઃસ્પૃહ, શાંત, અરૂર્પો છું, અંડાલ ને કૃતકૃત્ય. | પ |
| સ્થાવર જીવ-સંશ્રિત છે, પંચ ભૂત સર્વત્ર;<br>ચિન્મય લાેેેક ખધા, ખરે! હું પણ ચિન્મય અત્ર.      | Ę |
| દૃશ્યાતીત રહેલ હું, નભ સમ વ્યાપી જ્ઞાન;<br>તદ્દ્રૅપ મારા ભાવનું, વર્ણન અનન્ય માન.           | ૭ |
| કેવલજ્ઞાનાદિધિ વિષે, જીવ વીચિ સમ જાણ;<br>ઉત્પાદ આદિ અનુભવે, એ આશ્ચર્ય પ્રમાણ.               | ۷ |

કેવલજ્ઞાન મહાેદધિ, વિશ્વ વીચિ કલ્પાય; ઉત્પાદાદિ થયા કરે, હાનિ–વૃદ્ધિ નહિ થાય. ૯ સ્વાનુભવના અભાવથી, દૃશ્ય માનતાે ભજ્ય; સત્ય, અપરાેક્ષ દર્શને, પામ્યાે નિજ સામ્રાજ્ય. ૧૦ સર્વવ્યાપી, જ્ઞાનમય, નિત્ય–મુક્ત મુજ રૂપ; પ્રત્યક્ર–ચેતન સર્વ સમ, નમું સ્વરૂપ અનેપ. ૧૧

'લઘુચાગવાસિષ્ઠ–સાર' ઉત્તરાર્ધનું છકું 'આત્મ મનન' પ્રકરણ સમાપ્ત પાષ વદ ૧૨, ૨૦૦૬. તા. ૧૫–૧–૫૦



# 'લઘુચાેગવાસિષ્ક-સાર' ઉત્તરાધ' સાતમું પ્રકરણ આત્મ-નિરૂપણ

( દાહરા )

કૃત્રિમ વર્તન બાહ્ય હેા, અંતર્ – ત્યાગે વાસ; કર્તા દેખે લાક તા, ઉરે અકર્તા ખાસ. આશા ત્યાગી અંતરે. વીતરાગ. <sup>૧</sup>નિર્વાસ: વર્તા વ્યવહારે તમે, રાઘવ ! રહી ઉદાસ. અંતર્-ત્યાંગે શાેભતી, દૃષ્ટિ પૂર્ણ ધરનાર; જીવન્મુક્ત બની કરાે, સ્વસ્થપણે વ્યવહાર 3 શુદ્ધ, ખુદ્ધ, હું એક છું, એ નિશ્ચયમય આગ; દ્વંદ્વ સકલ વન ખાળતી, દે સખમય વૈરાગ્ય. દેહાભિમાન પાશથી, દૃઢ રીતે બંધાય; જ્ઞાન-ભાવ અસિ તું ગ્રહી, છેદ અંધ, સુખ થાય. અનાસકત દેહાદિમાં. આત્મ-નિષ્ઠ અનન્ય: સત-ચિત્-આનંદે રહાે, તાે જીવન આ ધન્ય! ۶ સ્વમ, નીંદ, જાગૃત દશા- રહિત, સનાતન રૂપ; શુદ્ધ સંચેતન ભાવમાં, સદા રહાે તદ્રપ. O શ્રાહ્ય શ્રાહુક ભાવ તજ, તજ સઘળા પરભાવ; સ્વાત્મ-સ્વરૂપ એાળખી, છેં તેવા થા સાવ.

<sup>·</sup> ૧. વાસના રહિત

ઉઠાવ નહિ સંકલ્પ તું, હણ મન થઇ નિર્વાસ; સ્વાત્મામાં સ્થિર તું રહે, દુષ્કર એ નહિ ખાસ. લ્જડ મડદું આ દેહ તો, તારે શા સંબંધ ? સુખ-દુ:ખ તેને કારણે — પરવશ, રામ ! લહંત. ૧૦ માંસ, રુધિર આ દેહમાં, તું ચૈતન્ય શરીર; તજ દેહ તું આત્મધી, સમજ, સમજ, રઘુવીર. ૧૧ દેહ કાષ્ઠ, તૃણ તુલ્ય જો, પરમાત્મા અવશેષ; બ્રાંતિ આમ સહજે ટળે, દુ:ખ રહે નહિ લેશ. ૧૨ સ્વાત્મા સત્ય વિસારિયા, જગમાં એ જ વિચિત્ર; અસત્ય અવિદ્યા પ્રિય થઇ, ગણે શત્રુને મિત્ર. ૧૩ સ્વાત્મ – ધન ના ખાળતા, જગજન એ આશ્ચર્ય; મચ્યા મમતા સાધતા, વિસારી પ્રદ્યાચર્ય. ૧૪ જગ વીંસરી આત્મા જાએો, એ ઉત્તમ છે ધ્યેય; આપે મુક્તિ સહજ તે, પર્યાય દૃષ્ટ હેય. ૧૫

'લઘુયાેગવાસિષ્ઠ–સાર' ઉત્તરાર્ધનું સાતમું 'આત્મ-નિરૂપણ' પ્રકરણ સમાપ્ત. તા. ૧૬–૧-૧૯૫૦. પાેષ વદ ૧૩, ૨૦૦૬



## 'લઘુચાેગવાસિષ્ઠ–સાર' ઉત્તરાધ' આઠમું પ્રકરણ આત્માર્ચન

(દાહરા)

| <b>લૂલી દેહધારીપ</b> ણું, ચૈતન્યે વિશ્રાંત;                                          |   |
|--------------------------------------------------------------------------------------|---|
| તૃષ્ણુવત્ જગને દેખતાં, તુરત જ અનશા શાંત                                              | ૧ |
| જેથી સર્વ જણાય છે, તેમાં મન જો જાય;                                                  |   |
| પ્રગટરૂપ ચૈતન્યમય, જ્ઞાનદીપ દેખાય.                                                   | ર |
| શાષ્દ્ર, રૂપ, રસ, ગંધને, જે જાણે છે, રામ !<br>તે આત્માને જાણ તું– પરમેશ્વર, સુખ–ધામ. | 3 |
| જ્યાં ઝળકે છે વિશ્વ આ, ઉત્પાદાદિક થાય;<br>તે આત્મા આત્મારૂપે— જાણે, રામ ! સદાય.      | ४ |
| આ જે જ્ઞેય જણાય તે, 'નેાત' 'નેતિ' કર ખાદ;<br>વિવેકથી અંતે રહે, આત્મા અવ્યાબાધ.       | પ |
| માત્ર ચૈતન્ય રૂપ તે, આત્મા નિજ સમજાય;<br>તેની કર તું ભાવના, વારંવાર સદાય.            | ę |
| જ્ઞાન ન તારાથી જાુદું, જ્ઞાન વિના શું જોય?<br>અનાત્મા સર્વ વિસારતાં, આત્મ–લીનતા હાય. | ૭ |
| સ્થિતિ, ઉત્પાદ, વિનાશમાં, કારણ કાેઇ ન માન;<br>આત્મા એક વિચારવાે, આત્મા પ્રભુ પ્રમાણ. | ۷ |

'પ્રભુ પ્રભુ'જ્યાં લય લાગતી,અવિનાશી શિવ થાય; જીવ-જગત-ભાવા ટળે, એક અસંગ ભળાય. ૯ 'ચિન્મય એક, અખંડ હું, અંડાલ, પૂર્ણ, અમાપ,' આત્મભાવના આ કરા, એક લક્ષથી આપ. ૧૦ અહંભાવ સૌ ટાળ તું, પરમાનંદે પૃર્ણ; અનુદ્રેગતા ધાર તું, ઉપાસતાં પરિપૂર્ણ. ૧૧ ચાહ્ય-ગ્રાહક ભાવ તા, પ્રાકૃત જન સામાન્ય; સાવધાન આત્મા વિષે, યાગી અર્ચન માન. ૧૨

'લઘુયાગવાસિષ્ઠ-સાર' ઉત્તરાર્ધનું આઠમું આત્મ–અર્ચ'ન પ્રકરણ સમાપ્ત. તા. ૧૭–૧–૧૯૫૦



## 'લઘુચાેગવાસિષ્ઠ-સાર' ઉત્તરાધ<sup>°</sup> નવમું પ્રકરણ આત્માનુભવ

(દાહરા)

દેહેન્દ્રિયાદિ યાેગમાં, 'આ હું' એવા ભાવ-સ્કૂરે સહેજ તેને કહ્યો, જીવ સંસારી સાવ. વૃદ્ધ નિશ્ચય ચૈતન્યના, સ્થિર થઇ શુદ્ધિ થાય; તો <sup>૧</sup>નિઃસ્નેહ ઠૉવા <sup>૨</sup>બુઝે, તેવી શાંતિ સદાય. અવગણતા સ્વ-મહત્વ કા, <sup>૩</sup>દ્રવાંસી ભૂ-દેવ; ખને શૂદ્ર નોંચ સેવતાં, તેમજ જીવ અદેવ**.** પળ પળ પલટે દેહ તે. સત્ય ગણે છે જીવ: મિશ્યા ભૂત ગણી ડરે, આળક જેમ અતીવ. કાદવના ગજ પર કરે. બાળ સવારી જેમ: આરાપે દેહાદિમાં — આત્મા અજ્ઞ જ તેમ. સર્પ ચિત્રિત જાણતાં, સર્પ તણા ડર જાય; તેમ જીવ શિવ જાણતાં, દુઃખે દુઃખ ન થાય. É ૪માળામાં ભ્રમ સર્પના, માળા જાણ્યે જાય: દેહે આત્મ-બ્રાંતિ તે, ગ્રાન થતાં લય થાય. કંકણ આદિ અનેક પણ, કનક સર્વમાં એક; અનેક દેહ ધરે છતાં, જીવ ન પલટે છેક.

૧ તેલ વિનાના ૨ એાલવાઈ જાય ૩ દુષ્ટ વાસનાવાળા ૪ ફૂલના હાર.

મણિ,પાણી, ઘી, કાચમાં, વિવિધપણે મુખ જોય; विविध शरीरे तेम की, જીव-लिन्नता है।य. ६ દેહ એક અવયવ ઘણા, માર્ટી એક બહુ ઠામ; તેમ જ ત્રસ સ્થાવર ભવે, એક જીવ બહું નામ. ૯૩ ધૂળ, ધૂમ્ર, વાદળ વડે, વ્યોમ મલિન લેખાય; તેમ કર્મ – પ્રકારથી જીવ – ભેદ દેખાય. ૧૦ અગ્નિ–સંગથી લાેહ પણ, અગ્નિ રૂપે જણાય; આત્મયાગથી ઇંદ્રિયા, આત્મારૂપ મનાય. ૧૧ શશી ગહુણ કાળે દીંસે રાહું જેમ અદૃશ્ય: તેમ દેહ સહ અનુભવી, ચાર્ગ આત્મા **દ**શ્ય**. ૧૨** અહા ! સંગના રંગ આ, જડના સંગે દેખ: જડતા લાસે જીવમાં, જળે ઉષ્ણતા પેખ. ૧૩ અગ્નિ મહાજળમાં તજે, ઉષ્ણ, ઉત્ર સ્વરૂપ; તેમ વિકલ્પાે ચિત્તના, ટાળે મુનિવર ભૂપ ૧૪ દ્રવ્ય ચિત્તનું કામ જે, સંકલ્પે સહકાર: શુકલધ્યાને છેદતાં, શિવપદ તે દેનાર ૧૫ ઘી ગૌર્થો, અગ્નિ કાષ્ટ્રથી, તલથી તેલ પમાય; આત્મ-લાભ નર-દેહથી, જો યાજે સદ્વપાય. ૧૬ અછિદ્ર સ્કૃટિકે વસતું, વ્યોમ જેમ દેખાય; ત્રેયા તેમ જણાવતા, જ્ઞાનપૂર્ણ શિવ-રાય. ૧૭ ફ્રાનસની અંદર તથા, બહિર પ્રકાશક દીવ; તેમજ અંતઃકરણ ને, જગત પ્રકાશે જીવ. ૧૮

દર્પણમાં રવિષ્ઠિંબ જે, પ્રસરાવતું પ્રકાશ; તેમજ નિર્મળ હૃદયમાં, આત્મજ્ઞાન વિકાસ. **૧૯** જગત્સૌંદર્થ ઝળકતું, અજ્ઞાને મૃતિમાંય: સર્પારાય સમાન તે, દોરીમાં ભ્રમ જ્યાંય. ૨૦ સદુગુરુ-બાધે ભ્રમ ટળે, તેા આત્મા ત્યાં નિત્ય: મિથ્યાભાસ લૂંલી રહે, સ્વરૂપ સદા-ઉદિત. ૨૧ આદિ, અંત ના દ્રવ્યથી, આત્મા નિર્વિકલ્પ: અધિષ્ઠાન છે જ્ઞાન જે, પર્યાયે સવિકલ્પ ૨૨ સ્વયંપ્રકાશી રવિ સમાે, આત્મા શુદ્ધ સદાય; કેવળજ્ઞાન વિકાર-વણ, વિશ્વ સકળ જ્યાં માય. ૨૩ આત્મા અનુભવ માત્ર છે. જે જાણ્યે સર્વન્ન: અનન્ય જે ચૈતન્યમય, અગ્નિ તે જે ઉષ્ણ. ૨૪ ચિત્ત-રહિત. ચિન્માત્ર જે, પરમાત્મામય આપ: અખંડ, દૃઢ આધાર તે, અધિષ્ઠાન ગત પાપ. ૨૫ સ્વચ્છ, બુદ્ધ, ચૈતન્યમય, નિર્મળ, અન્ય-અસંગ; ગ્રાહ્ય-હેય-વણ આતમા, સ્વભાવ મૂળ અલંગ. ૨૬ વાયુ સર્વત્ર વિશ્વમાં, વ્યાપે તાેય અસંગ: તેમ દેહમાં વ્યાપતા. આત્મા અતન, અલંગ. ૨૭ ચિદંખર સર્વમાં રહે, સમાન નિશ્ચય જાણ; હાથી કે કીડી વિષે, પ્રદેશ અસંખ્ય પ્રમાણ. ૨૮ બંધ - માેક્ષની કલ્પના, એક–અનેક ન કાંચ<u>:</u> અનંત-જ્ઞાન-વિલાસમય. ચેતન ચમકે જ્યાંય. ૨૯ આત્મદૃષ્ટિને જ્ઞાન કે, વિશ્વ, જીવનાં સ્થાન; 'હું-તું', શત્રુ-સહાય કે, બાંધવ આત્મ-સમાન. 30 જ્ઞાન-રોયની કલ્પના બંધહેતુ જયાં જાય; માક્ષ અનંતર માન, ત્યાં– સૌ સિદ્ધાંત સમાય. 3૧ સત્, ચિત્, ચિન્માત્ર, ચિન્મય, હું-તું, ચેતન સર્વ; આત્મદૃષ્ટિએ દેખતાં, ચેતન ભૂલે ગર્વ. 3૨ જે છે, જ્ઞાને જાણ્યે, આત્મા તે અવિનાશ; પર રૂપે નાસ્તિત્વમય, સ્વ-સંવેદને ભાસ. 33 સર્વ સિદ્ધાંત–સાર આ, તજવા ચિત્ત-વિકલ્પ; આત્મામય નિજ શુદ્ધતા,એ માક્ષ-સુખ અનલ્પ. 3૪

'લઘુયાગવાસિષ્ઠ–સાર' ઉત્તરાર્ધનું નવસું 'આત્માનુભવ' પ્રકરણ સમાપ્ત. તા. ૨૦–૧–૧૯૫૦. મહા સુદ ૨, ૨૦૦૬, શુક્ર.



## 'લઘુચાેગવાસિષ્ઠ–સાર' ઉત્તરાધ<sup>ે</sup> દશમુ<sup>ં</sup> પ્રકરણુ નિર્વાણ

(દાહરા)

ઇંદ્રિય વિષય થકી થતું, સુખ ના પરમ ગણાય; 'આત્મા હું' એ જ્ઞાનથી. સર્વ વિકલ્પ હણાય. ૧ વિષયે સુખની વાસના, બંધ-હેતુ પ્રમાણ; વિષય-સુખે શ્રદ્ધા ગયે, મુક્તિ-હેતુ તું જાણ. ર ભાવ શુભાશુભથી રહિત, પદ શુદ્ધાત્મ વસંત; તેને અવલંબી તરા, ત્યાગાદિથી ન અંત. ૩ અનેકાંત પરમાર્થ સત્, ગુરુગમથી અવધાર; હૃદયાકારો સ્થિર કરી, આરાધ્યે ભવ-પાર. ૪ દ્રષ્ટા દૃશ્યે રાચતાં, કરે બંધ, સિદ્ધાંત; દૃશ્યે રાગ થતા હણે મુકાય તે એકાંત. પદ્રષ્ટા, દર્શન, દૃશ્ય એ, ત્રણે તજી નિર્વાસ; પ્રથમાભાસ \*સુદર્શને, આત્મા સમજ, ઉપાસ. ૧ અસ્તિ-નાસ્તિતા જે ધરે, કરે સમસ્ત પ્રકાશ; તેવા આત્માને સદા, ઉપાસજે તું ખાસ. ૭

<sup>\*</sup> દર્શન ઉપયોગ, એક જ્ઞેય તજી અન્ય જ્ઞેયના ગ્રહણ પહેલાંની નિર્વિકલ્પ સ્થિતિ.

जं सामण्णं गहणं, भावाणं णेव कट्टुमायारं । अविसेसिद्र्ण अट्टे, दंसणमिदि भण्णए समये ॥४४॥ — द्रव्यसंग्रह

નહિ નિદ્રાની મૃહતા, જાગ્રત ભાન અચિત; દશા અલૌકિક ભાવતાં, પામા સુખ અત્યંત. ૮ તુરીયાવસ્થામાં નહીં, જાગ્રત, સ્વપ્ત, સુષ્ધ; નિર્વિકલ્પક દશા કહી, ચૈતન્ય—મૂર્તિ ગુપ્ત. ૯ જડતા-રહિત શિલા સમી, ઉત્તમ દશા સદાય; મનાવિકલ્પ તજી લાંજો, તન્મય થઇ, રઘુરાય. ૧૦ મૃત્પાત્રામાં મૃત્તિકા, જો તન્મય તર્વત્ર; તેમજ જો ચૈતન્ય તું, ચિદાનંદ દેહસ્થ. ૧૧ કેવળ જ્ઞાન–મહાદધિ. પ્રસરે નભે અનંત: સર્વ દિશા ભરપૂર તે, ચિન્મય જ્ઞાનાનંદ ૧૨ અખંડ અવિનાશીપણે, નભ ને કેવળજ્ઞાન; વિલ, સરખાં અન્ને છતાં, જડ નલમાં અજ્ઞાન. ૧૩ અક્ષબ્ધ, ગંભીર, મધર, આત્મ-સુધાર્ણવ જાણ; અપાર, ઘન આનંદમય, અકલિત-કળા પ્રમાણ. ૧૪ અખંડ આત્મા નિશ્ચિયે, એક અને સુખરૂપ: 'હું' 'મારું' માની નહીં, ખંડિત કરાે, અરૂપ. ૧૫ આત્મા જાણ્યા શુદ્ધ તા, માહ-વિકલ્પ શમાય: સૌ સંસાર વિસારતાં, જીવ શિવરૂપ થાય ૧૬ આત્મ-ભાવમાં મસ્ત તે, ભૂલે વિશ્વ વિશાળ; કાેે અમૃત પીનાર ના, <sup>૧</sup>અમર ખને, <sup>૨</sup>ગતકાળ? ૧૭

૧ 'અબ હમ અમર ભયે, ન મરે'ગે,…સાે હમ કાળ હરે'ગે'— શ્રી આનંદઘનજી. ૨ મરણના ભય વિનાના

(૧૦) નિર્વાણ ૬૫

ભવ્ય જીવ જે હાેય તે, લહે સુણી આ સર્વ; નહિ તા નિશ્ચય ના લહે, ધરે ઊલટા ગર્વ. ૧૮ પાત્ર-દાન શિવ-હેતુ છે, બન્નેને ઉપકાર: અપાત્રને ઉપકાર શા ! ભસ્મ વિષે ઘી-ધાર. ૧૯ તત્ત્વ-વેદી ય સર્વદા, કરે તત્ત્વ-અભ્યાસ: માત્ર કતક-ફળ એાળખ્યે, નીર ન નિર્મળ ખાસ ૨૦ કૃષ્ણાદિકે કહેલ જે, શુદ્ધ આત્મ સ્વરૂપ; માની અવ્યય માેક્ષ લે, નહિ તાે કર ભવ કપ. ૨૧ 'નેતિ નેતિ' કરતાં અચે, પરમ આત્મપદ એ જ: અખાધ્ય અનુભવ ભાવતાં, સુખી રહું છું રહેજ. ૨૨ સતત એક હું શુદ્ધ છું, ભાવ નિરંતર એમ; ધ્યાતા ધ્યેય ગણી જુદા, અખંડ ખંડે કેમ? ૨૩ 'सोऽहं' ચિંતન માત્ર જે, આત્માનું તે ધ્યાન; ધ્યાન તણી વિસ્મૃતિ તે, સમાધિ સમ્યકુ જાણ. ૨૪ જ્ઞાનાભ્યાસ વધારતાં, અહુંકાર કર દ્વર: સં પ્રજ્ઞાત સમાધિ તે ખ્રહ્મ-ભાવ ભરપૂર. ૨૫ મન-રહિત આત્મા તણી, હાનિ થતી ન જરાય; પ્રલય-વાસુ-રવિ-જળ વડે, નિર્વિકલ્પ દશાય. ૨૬ ઉત્**પત્તિ-**વ્યય સર્વનાં, સાક્ષી રૂપે જાણ; પૂર્ણાનંદમયી સદા, અપૂર્વતા એ માણ ૨૭ સચરાચર આ દ્રશ્ય તે, મનને લઈને માન; ઉન્મનીભાવ આવતાં, આત્મા–ઐક્ષ્યનું ભાન. ૨૮ અચળ, શાંત, શિવ આતમા, જેમાં સર્વ જણાય; સ્પંદાસ્પંદ વિલાસમય, ચિન્મય, એક ગણાય. રલ્સર્પ કાંચળી ના તજે, ત્યાં લગોં ગણે સ્વરૂપ; તજે પછી ના નિજ ગણે, સમજ દેહ ભવરૂપ. 30 અત્રત તજે, ત્રતો ભજે, જ્ઞાની ઉદયાધીન; શુભાશુભ ભવ-ભાવમાં, ખાળ સમ ઉદાસીન. 3૧ કેવળજ્ઞાને વિશ્વ આ, દર્પણમાં પ્રતિખિખ; સ્વભાવમય જાણા સદા, ગણા ન તેથી નિંદા. 3૨ સ્ક્ટિક થાંભલે પૂતળી, અણકારી સમજાય; પૂતળી વિનાના નથી- સ્તંભ, એ આતમછાંય. 33 સ્વચ્છ જળે માજાં દીસે, અસ્તિ-નાસ્તિ સમજાય; કેવળજ્ઞાને વિશ્વ પણ, શુન્ય-અશુન્ય મનાય 3૪

'લઘુયાેગવાસિષ્ઠ-સાર' ઉત્તરાર્ધનું દસમું 'નિર્વાણ' પ્રકરણ સમાપ્ત₊

### પરમ કૃપાળુ દેવને નમાનમા

## સમાધિશતક-વિવેચન

#### (૧) પ્રાસંગિક

अतुष्टुप्-नमोऽस्तु पूज्यपादाय समाधिस्वामिने त्रि धा । राजचंद्राय याचेऽहं, समाधिबोधि-साधनम् ॥१॥

દોહરો—બાેધિ–સમાધિ જ યાચતાે, પ્રણમું શ્રી ગુરુરાજ; પૂજ્યપાદ–શરણે ફળાે, સફળ જીવન મુજ કાજ. ૧

ભાવાર્થ:—''જેના વચનબળે જીવ નિર્વાણમાર્ગને પામે છે, એવી સજીવન મૂર્તિ" રૂપ, પરમ પૂજ્ય જેના ચરણા-રવિંદ છે, સહજ સમાધિને જે વર્ચા છે, તથા સહજ સમાધિનું જેણું દાન દીધું છે એવા પરમાપકારી પરમ ગુરુ શ્રીમદ્ રાજચંદ્ર દેવને મન, વચન, કાયાના ચાર્ગ નમસ્કાર હા ! ''તન, મન, વચન અને આત્માયી અપેગુબુદ્ધિ" કરી, સમાધિ–મરણના સાધનરૂપ સમાધિ–બાધિમય પાથેય (ભાયું) માક્ષ પ્રાપ્ત થતાં સુધી ચાલે તેવી યાચના ગુર્જર અનુવાદકે મંગલ ગાથામાં પ્રદર્શિત કરી છે.

ખાધિ એટલે સમ્યગ્દર્શન, સમ્યગ્રાન અને સમ્યક્ ચારિત્ર એ ત્રણે આત્મ-સ્વભાવની એકતા; અને તે દ્વારા આત્મપરિણામની ટકી રહેતી સ્વસ્થતાને સમાધિ કહી છે. એ દશા જેમને સહજ સ્વરૂપે રહ્યા કરે છે એવા મંગલ-મૂર્તિ પૂજ્ય ગુરુવર્ધ શ્રીમદ્ રાજચંદ્રના પુનિત ચરણારવિંદમાં વંદન કરી તે જ દશાની પ્રાપ્તિ ઇચ્છી છે; તે જ જીવનની સફળતા માની છે.

ગ્રન્થ~યુગલ

''તેની (સદ્ઉપદેષ્ટાની) નિષ્કારણ કરુણાને નિત્યપ્રત્યે નિરં-તર સ્તવવામાં પણ આત્મસ્વભાવ પ્રગટે છે." –શીમદ્ રાજ્ય'દ્ર

એ લક્ષે સદ્ગુરુની નિષ્કારણ કરુણાના સ્તવનરૂપ નીચેના શ્લેક અનુવાદક જણાવે છે:—

> कलिकालानले दग्धान् जीवांस्त्र तुं समुद्यतः । राजचंद्रमुधासिधुर्नमस्तस्मे स्मराम्यहम् । २ ॥

<sub>દોહરો</sub>—કળિયુગ–ઝાળે દાઝતા, જીવ બચાવા **કાજ;** સુધાદર્ધિ સમ રાજચંદ્ર, નમું, સ્મરું, સુખ–સાજ. ૨

ભાવાર્થ :— "શાસ્ત્રોને વિષે આ કાળને અનુક્રમે ક્ષીણુપણાયોગ્ય કહ્યો છે; અને તે પ્રકારે અનુક્રમે થયા કરે છે. એ ક્ષીણુપણું મુખ્ય કરીને પરમાર્થ સંબંધીનું કહ્યું છે. જે કાળમાં અત્યત દુર્લભપણે પરમાર્થની પ્રાપ્તિ થાય તે કાળ દુષ્તમ કહેવા યોગ્ય છે. જો કે સર્વ કાળને વિષે પરમાર્થપ્રાપ્તિ જેનાથી થાય છે, એવા પુરુષોનો જોગ દુર્લભ જ છે, તથાપિ આવા કાળને વિષે તો અત્યંત દુર્લભ હાય છે. જીવોની પરમાર્થવૃત્તિ ક્ષીણપરિણામને પામતી જતી હાવાથી તે પ્રત્યે જ્ઞાની પુરુષોના ઉપદેશનું બળ એાછું થાય છે, અને તેથી પરંપરાએ તે ઉપદેશ પણ ક્ષીણપણાને પામે છે, એટલે પરમાર્થમાર્ગ અનુક્રમે વ્યવચ્છેદ થવા જોગ કાળ આવે છે.

આ કાળને વિષે અને તેમાં પણ હમણા લગભગના સેંકડાથી મનુષ્યની પરમાર્ધવૃત્તિ ખહુ ક્ષીણપણાને પામી છે, અને એ વાત પ્રત્યક્ષ છે. સહજાનંદ સ્વામીના વખત સુધી મનુષ્યામાં જે સરળવૃત્તિ હતી, તે અને આજની સરળવૃત્તિ એમાં માટો તફાવત થઇ ગયો છે. ત્યાં સુધી મનુષ્યાની વૃત્તિને વિષે કંઇ કંઇ આજ્ઞાં કિતપહ્યું, પરમાર્થની ઇચ્છા, અને તે સંબંધી નિશ્ચયમાં કૃઢતા એ જેવાં હતાં તેવાં આજે નથી; તેથી તો આજે ઘહ્યું ક્ષી હુપહ્યું થયું છે, જો કે હુજી આ કાળમાં પરમાર્થવૃત્તિ કેવળ વ્યવચ્છેદપ્રાપ્ત થઇ નથી, તેમ સત્પુરુષ-રહિત ભૂમિ થઇ નથી, તે પહ્યુ કાળ તે કરતાં વધારે વિષમ છે, અહુ વિષમ છે, એમ જાહ્યીએ છીએ.

આવું કાળનું સ્વરૂપ જોઇને માટી અનુકંપા હૃદયને વિષે અખડપણે વર્તે છે. જીવાને વિષે કાેઈ પણ પ્રકારે અત્યંત દ્વઃખની નિવૃત્તિના ઉપાય એવાે જે સર્વાત્તમ પરમાર્ઘ, તે સંબંધી વૃત્તિ કંઈ પગુ વર્ધમાનપણાને પ્રાપ્ત થાય, તો જ તેને સત્પુરુષનું એાળખાણ થાય છે, નહીં તેા થતું નથી. તે વૃત્તિ સજીવન થાય અને કાેઇ પણ જીવાને-ઘણા જીવાને-પરમાર્થ સંબંધી જે માર્ગ, તે પ્રાપ્ત થાય તેવી અનુકંપા અખંડપણે રહ્યા કરે છે; તથાપિ તેમ થવું બહુ દુર્લભ જાણીએ છીએ. અને તેનાં કારણા પણ ઉપર જણાવ્યાં છે. જે પુરુષનું દુર્લભપણું ચાથા કાળને વિષે હતું, તેવા પુરુષના જોગ આ કાળમાં થાય એમ થયું છે; તથાપિ પરમાર્થ સંબંધી ચિંતા જીવાને અત્યંત ક્ષીણ થઇ ગઇ છે, એટલે તે પુરુષનું એાળ-ખાણ થવું અત્યંત વિકટ છે. તેમાં પણ જે ગૃહવાસાહિ પ્રસંગમાં તે પુરૂષની સ્થિતિ છે, તે જોઈ જીવને પ્રતીતિ આવવી દર્લભ છે, અત્યંત દર્લભ છે. અને કદાપિ પ્રતીતિ આવી તાે તેમના જે પ્રારબ્ધ-પ્રકાર હાલ વર્તે છે, તો જોઈ નિશ્ચય રહેવા દુર્લભ છે, અને કદાપિ નિશ્ચય થાય તાેપણ તેના સત્સંગ રહેવા દુર્લભ છે, અને જે પરમાર્થનું મુખ્ય

કારણ, તે તો તે છે. તે આવી સ્થિતિમાં જોઇ ઉપર જણાવ્યાં છે જે કારણા, તેને વધારે અળવાનપણે દેખીએ છીએ, અને એ વાત જોઇ કરી કરી અનુકંપા ઉત્પન્ન થાય છે.

'ઈશ્વરેચ્છાથી' જે કેાઇ પણ જીવાનું કલ્યાણ વર્તમાનમાં પણ થવું સર્જિત હશે તે તેા તેમ થશે, અને તે બીજેથી નહીં પણ અમ થકી, એમ પણ અત્ર માનીએ છીએ."

શ્રીમદ્ રાજચંદ્ર. શ્રાવણ વદ ૧૪, સં. ૧૯૪૮

ઉપર પ્રમાણે આ કાળના જીવાને પરમાર્થની પ્રાપ્તિના અનન્ય ઉપાયરૂપ નિષ્કારણકરુણાસિંધુ એવા શ્રીમદ્ રાજચંદ્ર, કળિકાળરૂપ દાવાનલથી બળતા જીવાને પરમ શાંતિ અર્પનાર અમૃત-સાગર સમાન છે; નમસ્કાર કરવા યાગ્ય અને સ્મરણ કરવા યાગ્ય છે.

કળિકાળનું ભયંકર સ્વરૂપ જ્ઞાની ભગવંતાએ ભાળ્યું છે. શ્રી પદ્મનંદી મુનિ દુષ્કાળની ઉપમા આપી વર્ણવે છે કે જયાં માટાં સરાવર સુકાઈ જાય અને ખાણાચિયાં અની જાય, ત્યાં મત્સ્ય આદિ પ્રાણીઓને ત્રાસના પાર ન હાય તેવા આ કાળ છે, તેમાં વળી માટી ચાંચાવાળા અગલા મત્સ્યને પકડવા પાણી ન હાલે તેમ ધ્યાન ધરી ઊભા હાય, તેમ મહાપુરુષાના સમાગમ આદિ સત્સંગ—સામગ્રી સુકાઈ જતી હાય અને મુમુક્ષુ જીવા મૂંઝાતા હાય, તે વખતે અનેક મતમતાંતર પાષતા ઢાંગી કુગુરુઓ પાતાની કુમતિરૂપી લાંબી ચાંચથી અધાગતિમાં જીવાને લઈ જવાની તૈયારી કરી તેમના પ્રાણ લૂંટી રહ્યા છે તે જોઈ કાઈ રક્યાખક્યા શ્રીમદ્ રાજચંદ્ર જેવા દયાળુ પુરુષા આ કાળમાં આવી પક્યા હાય તેમને "કરૂણા ઊપજે, જોઈ."

એક વખતે શ્રીમદ્ રાજચંદ્રે મહાત્મા ગાંધીજીને કહેલું કે કાઇ મને ચારે બાજુથી બરછીએ ભાેં કે તા તે દુઃખ સહન કરૂં પણ આ કુગુરૂઓના પંજામાં સપડાયેલા જીવાને જોઇને થતું દુઃખ સહન થતું નથી.

શ્રી ''આત્મસિદ્ધિ" શાસ્ત્રમાં તેઓશ્રીએ શરૂઆતમાં જ જણાવ્યું છે:-

> "વર્તમાન આ ગળમાં, મેાક્ષમાર્ગ બહુ લાેપ; વિચારવા આત્માર્થીને, ભાખ્યાે અત્ર અગાેપ્ય. કાેઈ ક્રિયાજડ થઈ રહ્યા, શુષ્ક–જ્ઞાનમાં કાેઈ; માને મારગ માેક્ષનાે, કરુણા ઊપજે જાેેઈ."

એક સ્થાનકવાસી સાધુ શ્રી લલ્લુજી (શ્રીમદ્ લઘુરાજ સ્વામી) શ્રીમદ્ રાજચંદ્રના સમાગમમાં આવેલા, તેમના સમાગમ વિશેષ થાય તે અર્થે સંવત ૧૯૪૯માં તે મુંખઇમાં ચાતુર્માસ રહેલા. તેમની યાગ્યતા જાણી શ્રીમદ્ રાજચન્દ્રે તેમને "સમાધિ-શતક'' શાસ્ત્રનું ગુજરાતી ભાષાંતર સાક્ષર મણિલાલ નભુભાઇ દ્રારા થયેલું, અભ્યાસ કરવા અર્થે ભેટ આપ્યું હતું. તે પુસ્તકના મુખપૃષ્ઠ ઉપર સ્વહસ્તે લખી આપેલું : "આતમભાવના ભાવતાં, જીવ લહે કેવળજ્ઞાન રે." ત્રણ વર્ષ સુધી મુખ્યપણે મૌન સેવી તે પુસ્તકના શ્રી લઘુરાજ સ્વામીજીએ અભ્યાસ કરી, તે ભાવા પચાવ્યા; અનેક પરિષહના પ્રસંગામાં તે અધ્યાત્મભાવા ટકાવી આત્મસિદ્ધિને પામ્યા

આમ અનેક જીવાને કળિકાળની ઝાળથી અચાવવા જેમનું હૃદય સદાય તત્પર હતું એવા એ અધ્યાત્મવીરને નમસ્કાર કરી, સ્મરણ અંજલિ અર્પી, આ "સમાધિ શતક"ની સરળ ટીકાના પ્રારંભ કરતાં પહેલાં સમાધિશતકના કર્તાને અનુવાદક નમસ્કાર કરે છે:--

> नमोऽस्तु पूज्यपादाय, समाधिस्वामिने सदा । समाधितंत्रकर्तारं, नमामि समताधरम् ॥३॥

દોહરો—પૂજ્યપાદ પ્રભુને નમું, આત્મ-સ્વરૂપ મહંત; વર્રો સમતા સ્વામી થયા, સમાધિમય ભગવંત. ૩

ભાવાર્થ :- શ્રી સમાધિ-શતકરૂપ સત્શાસ્ત્રના રચનાર મુનિવર શ્રી દેવસેન અથવા પૂજ્યપાદ સ્વામીના ઉપકાર જણાવી નમસ્કાર કરું છું. જેમના ચરણકમળ પૂજવાયાચ્ય છે એવા પૂજ્યપાદ ભગવાનને પૂજું છું, કારણ કે મહા અપૂર્વ આત્મ-સ્વરૂપની તેમણે પ્રાપ્તિ કરી છે. તેમણે જેવું સ્વરૂપ પ્રગટ કર્યું છે, તેવું જ યથાર્થ સ્વરૂપ મારું હાવાથી, હું તે સ્વરૂપ પ્રત્યે આકર્ષાઇ તન્મય થવાની ભાવનાએ નમસ્કાર કર્યું છું.

"સકલ સિહ્લતા તાહરી રે, માહરે સાધનરૂપ, જિતવર પૂજો; એકવાર પ્રભુ વંદના રે, આગમ રીતે થાય; જિનવર પૂજો; કારણ સત્યે કાર્યની રે, સિહ્લિ પ્રતીત કરાય; જિનવર પૂજો." —શ્રી દેવચન્દ્રજીકૃત શ્રી સંભવજિનસ્તુતિ

સમતારૂપી સુંદરી વરીને તે સ્વામી થયા વા સમાધિ પામ્યા; વીતરાગ થયા. તેમણે ચિત્તવિક્ષેપ કે આત્મબ્રાંતિનાં કારણ અહંભાવ, મમત્વભાવ તેથી નિવૃત્ત થઇને આ સમાધિ-શાસ્ત્ર રચ્યું.

હવે સંસ્કૃત ટીકાના કર્તા નિત્ય, નિરંજન, નિરાકાર પરમપદની પ્રાપ્તિના અર્થી હાવાથી સિદ્ધ ભગવંતને તથા જિનેન્દ્ર ભગવંતને સમાધિ-શતકની શરૂઆતમાં નમસ્કાર કરે છે:-

(२) संस्कृत-टीक्षक्षारनुं भंगक्षात्र्यरेषु वसंतित्तिकका—सिद्धं जिनेन्द्रमलमप्रतिमप्रबोधं, निर्वाणमार्गममलं विबुधेन्द्रवंद्यम् । ससारसागरसमुत्तरणप्रपोतम् वक्ष्ये समाधि-ञ्ञतकं प्रणिपत्य वीरम् ।।

હરિગીત

પરિપૂર્ણ, સિદ્ધ, જિનેંદ્ર અનુપમ જ્ઞાનજ્યાતિ ઝળહળે, નિર્વાણ–માર્ગ સમાન નિર્મળ, જ્યાં સુરેન્દ્ર–શિરા ઢળે; સંસારસાગર તારવા સફરી જહાજ સમાન જે, વ્યાખ્યા સમાધિ-શતકર્ની કરું વીર ગુરુને પ્રણમોંને.

ભાવાર્થ:-શ્રી પ્રભાચંદ્ર નામના સંસ્કૃત ટીકાકાર શરૂ-આતમાં શ્રી મહાવીર ભગવંતને નમસ્કાર કરીને આ 'સમાધિ-શતક' સંબંધી કહીશ એવી પ્રતિજ્ઞા કરે છે. શ્રી વીર ભગ-વાન કેવા છે, તે જણાવવા જે જે વિશેષણા ટીકાકાર યાજે છે, તે એવાં છે કે 'સમાધિ-શતક' શાસ્ત્રને પણ તે લાશુ પડે છે. પ્રથમ ભગવાન પાતાની સાધના પૂર્ણ કરી 'સિદ્ધ' સ્વરૂપ બન્યા છે, તેમ જ સત્શાસ્ત્ર પણ 'પ્રસિદ્ધ' છે તથા જે સમાધિ સંબંધી તેમાં કહેલું છે, તે સાધના કરી સિદ્ધ કરેલું જ કહેલું છે. વળી પૂજ્યપાદ-સ્વામીએ પ્રથમ શ્લાકમાં સિદ્ધ ભગવંતને ઇષ્ટદેવરૂપે પ્રથમ નમસ્કાર કરી મંગલાચરણમાં અલીકિકતા દાખવી છે; ''સાધુને સિદ્ધ દશા સમું'' શ્રી યશાવિજયજીએ 'ચાગદૃષ્ટિ'માં જણાવ્યું છે, તેમ ટીકાકારે તેનું અનુકરણ કરી 'સિદ્ધ' અને 'જિનેન્દ્ર' બન્ને પરમેષ્ઠીરૂપ શ્રી વીરને નમસ્કાર કર્યો છે. કર્મમલનો નાશ કરવાથી ભગવાન 'અમલ' એટલે નિર્દોષ છે, તેમ આ શાસ્ત્ર પણ વ્યાકરણ, કાવ્ય, સિદ્ધાંત આદિના દાેષાથી રહિત છે. 'અપ્રતિમપ્રબાેધ' એટલે સાતિશય દિવ્ય ધ્વનિથી ખરતા સર્વોત્તમ બાધવાળા વીર લગવંત છે; આ શાસ્ત્રમાં પણ અંજોડ ઉત્તમ બાધ છે. નિર્મળ માેક્ષમાર્ગરૂપ વીર ભગવંત છે; તેમજ આ શાસ્ત્ર પણ નિર્મળ માેક્ષમાર્ગ જેમાં સંગ્રહેલા છે એવું પવિત્ર છે. દેવાને વંઘ ભગવાન છે, તેમ આ શાસ્ત્ર પણ દેવા તેમ જ વિદ્યા-નાેને માન્ય છે. સંસાર–સાગર તરવામાં ઉત્કૃષ્ટ વહાણુ સમાન વીર ભગવાન છે, તેમ આ શાસ્ત્ર પણ સંસાર–સાગર તરવામાં વહાણ સમાન આધારરૂપ છે. આમ ભગવંતના વિનય સાથે સાથે ભગવાનની વાણી પ્રત્યે બહુમાન ભક્તિ ટીકાકારે દર્શાવી છે; કારણ કે જીવને ઉપકારકારક તાે સત્શ્રુત છે, તેથી દર્શન માહેરૂપ મળ દ્વર થઇ સમ્યગ્દર્શનની પ્રાપ્તિ થાય છે, પછી સમ્યગ્દર્શનના પ્રભાવે ચારિત્રિમાહ પણ પ્રક્ષીણ થાય છે:

> ''દર્શનમોહ વ્યતીત થઈ ઊપજયો બાધ જે. દેહ ભિન્ન કેવળ ચૈતન્યનું જ્ઞાન જો; તેથી પ્રક્ષીણ ચારિત્રમોહ વિલેાકિયે, વર્ત એવું શુદ્ધ સ્વરૂપનું ધ્યાન જો. અપૂર્વ અવસર એવા કથારે આવશે ?"

-શ્રીમદ્ રાજચંદ્ર

"કર્મ માહનીય ભેદ બે, દર્શન, ચારિત્ર નામ; હણે બાધ, વીતરાગતા, અચુક ઉપાય આમ."

શ્રીમદ્ રાજ્ય'દ્ર-રચિત આત્મસિન્દિશાસ્ત્ર.

હવે ગ્રંથકર્તા નિત્ય, નિરંજન, નિરાકાર પરમપદ્દની પ્રાપ્તિના ધ્યાનમાં રહેતા હાવાથી સિદ્ધ ભગવંતને પ્રથમ સ્મરીને આ સમાધિ-શતકની શરૂઆત કરે છે.



### (૩) શ્ર**ંથ પ્રાર**'ભ સમાધિશતક-વિવેચન

वलोकः

येनात्माऽबुद्ध्यतात्मेव परत्वेनेव चापरम् । अक्षयानंतबोधाय तस्मे सिद्धात्मने नमः ॥१॥

અનુષ્ટ્રુપ

જેણે જાણ્યા ખરા આત્મા–આત્માને, અન્ય અન્યને; અક્ષય–પૂર્ણ જ્ઞાની તે, સિદ્ધને ધન્ય, ધન્ય છે. ૧

ભાવાર્ધ: — સર્વ કર્મથી રહિત, અક્ષય એટલે જેને કદી નાશ થવાના નથી એવું અપ્રતિપાતી જ્ઞાન તથા જે જ્ઞાનને કાેઇ સીમા નથી કે આટલી હૃદથી આગળ ન જાણી શકે એવા કેવળજ્ઞાનસ્વરૂપ સિદ્ધ પરમાત્માને પરમ આશ્ચર્ય-ભાવથી પૂજ્યપાદ સ્વામી નમસ્કાર કરે છે.

તેમણે એવું આશ્ચર્યકારી શું જાણ્યું કે તમે તેમને નમસ્કાર કરો છે ? એમ કાઈ પૂછે તે પહેલાં જ કહે છે : જગતમાં જાણવા યાંગ્ય તો એક આત્મા જ છે, તેને જેણે અનંત કલ્પનાઓ ટાળીને માત્ર યથાર્થ આત્મારૂપે જ જાણ્યા, તે મહત્તા અલીકિક છે. દેહાદિક અન્ય પદાર્થીના માહમાં અનાદિકાળથી આત્મા આત્મારૂપે જણાતો નહાતો, તેથી પરને પરના જ સ્વરૂપે જેણે જાણ્યું અને આત્માને આત્મસ્વરૂપે જ જાણ્યા એવા વિવેક જેને પ્રથમ પ્રગટ થયા અને તેના ફળરૂપે જ્ઞાન આદિ અનંત આત્મગુણા ઉપર જે કર્મરૂપે આવરણ હતાં તે સર્વ જેણે ટાળ્યાં તે સિદ્ધ ભગવંત આપણા શુદ્ધ સ્વરૂપના આદર્શ હોવાથી તેમને નમસ્કાર કર્યો છે.

95 ગ્રન્થ–યુગલ

માેક્ષપ્રાપ્તિના ઉપાય પ્રથમ પંક્તિમાં જણાવ્યો કે :--"છે દેહાદિથી ભિન્ન આતમા રે, ઉપયોગી સદા અવિનાશ; એમ જાણે સદ્દગુરૂ-ઉપદેશથી રે, કહ્યું જ્ઞાન તેનું નામ ખાસ. મુળ મારગ સાંભળા જિનના રે."

—શ્રીમદ્ રાજચન્દ્ર

યીજી પંક્તિમાં તે જ્ઞાનની પૂર્ણતારૂપ માેક્ષસ્વર<u>ૂ</u>પ દર્શાવ્યું. આત્મા અને અનાત્માનું યથાર્થ સ્વરૂપ જણાવવા વહે વિશ્વનું સ્વરૂપ જે કેવળગ્રાનથી જણાય છે તે પણ પ્રગટ કહ્યું; તથા જીવ અજીવના જ્ઞાન દ્વારા નવ તત્ત્વ, છ દ્રવ્ય આદિ પણ સૂચવ્યાં. એક આત્માને જાણતાં સર્વ જણાય છે, એમ પણ સાબિત કર્યું. જેને જાણવા માટે બધાં શાસ્ત્રો છે એવા આત્મા જેણું આત્મારૂપે જ જાણ્યા તે સિદ્ધપદ પામશે એવી પણ આશીર્વાદ-ઉક્તિ પ્રથમ શ્લાકમાં ગર્ભિત છે. આત્માને આત્મા-इपे क काले अने परने परइपे क काले तो वयमां मे। हने સ્થાન મળતું નથી; તેથી નિર્મોહી દશાનું પણ પ્રથમ પંક્તિમાં સચવન છે.

કાેેઇ શાંકા કરે કે પચ પરમેષ્ઠીમંત્રમાં તાે અસ્ડિંત દેવ પ્રથમ છે, તો તેમને બદલે સિદ્ધ ભગવાનને પ્રથમ કેમ નમસ્કાર કર્યો ? તેના ઉત્તરમાં સંસ્કૃત ટીકાકાર જણાવે છે કે જેમ ધનુર્વિદ્યા શીખનાર ધનુર્વેદમાં પ્રવીણ હેાય તેને નમસ્કાર કરે છે, તેમ ચં**થ**કર્તા, *ડી*કાકર્તા, શ્રેાતા અને અર્થ સમજીને તે પ્રમાણે પ્રવર્તનાર એ સર્વને સિદ્ધસ્વરૂપ પ્રાપ્ત કરવું છે, તેથી સિદ્ધ ભગવંતને પ્રથમ નમસ્કાર કર્યો છે; અથવા સિદ્ધ શબ્દથી અર્હતાદિનું સ્વરૂપ બ્રહ્મણ કરવું, કારણકે અંશે તે સર્વ પણ અવિનાશી, સિદ્ધસ્વરૂપધારી છે.

"અંશે હોય ઈહાં અવિનાશી, પુદ્દગલજાલ તમાસી રે; ચિદાનન્દઘન સુયશ વિલાસી, કેમ હોય જગનાે આશી રે– એ ગુણ વીરતણાે ન વિસાર્યું, સંભારું દિનરાત રે." — શ્રી યશાેવિજયછ કત આઠ દબ્ટિની સજ્ઝાય.

હવે દેહ સહિત, પરમ ઉપકારકારક શ્રી અરિહેત ભગવાનને અનેક નામે નમસ્કાર યંથકર્તા કરે છે :—

#### वंशस्थछंदः

जयन्ति यस्यावदतोऽपि भारतीविभूतयस्ते र्थकृतोऽप्यनीहितुः । शिवाय धात्रे सुगताय विष्णवे, जिनाय तस्मै सकलात्मने नमः ॥२॥

> ન બેાલતા તાય સુણાય ભારતી-વિભૂતિ નિઃસ્પૃહ અહાે! સદેહીંની; મનાય બ્રહ્મા, શિવ, બુદ્ધ, વિષ્ણુ કે, જિનેન્દ્ર રૂપે સરખા ભઝું ભલે. ૨

ભાવાર્થ: — ભગવાન તીર્થંકર કેવળજ્ઞાન પામી અનેક ધર્મેચ્છક જીવાને ધર્મબાધ દિવ્યધ્વનિથી કરે છે. પૂર્વ કર્મના ઉદ્દયે વચન વર્ગણા અનેક અતિશયયુક્ત આત્માના સકળ પ્રદેશાથી ખરે છે. સકળ હાજર રહેલા જીવા તે સાંભળે છે, સમજે છે, અને ઉદ્ઘાસ પામી આત્માન્નતિ સાધે છે. છતાં શ્રી તીર્થંકરને માહના ક્ષય થયેલા હાવાથી બાલવાની ઇચ્છા સરખી હાતા નથી, તેથી તેમને નહીં બાલતા છતાં તેમની વાણીવિભૂતિ જયવંત વર્તે છે, એમ કહ્યું છે. વચનાતિશય ઉપરાંત જ્ઞાનાતિશય, અપાયઅપગમ અતિશય અને પૂજા અતિશય આદિ અનેક આશ્ચર્યકારી ગુણા તીર્થંકરનામકર્મના ઉદ્દયે વિરાજમાન હાવાથી વિભૂતિ શબ્દમાં તે સર્વના સમાવેશ

થાય છે. અનેક સાર્થક નામાથી શ્રંથકર્તા પાતાના અદ્ભેષભાવ અન્ય ધર્મા પ્રત્યે પણ વ્યક્ત કરે છે. જેણે રાગ, દ્રેષ અને માહ આદિ સમસ્ત અંતરંગ શત્રુઓને જીત્યા છે એવા દેહ ધારી જિન ભગવંતને નમસ્કાર કરતાં તે કહે છે કે કલ્યાણ (શિવ)— મૂર્તિ મહાદેવ જે માલસવર્ષ છે, તેને પણ નમસ્કાર હા ! જે માલદર્શક અને માલના સાધનરૂપ સત્શાસ્ત્રના મૂળ ઉત્પાદક છે, તે વેદના રચનાર પ્રલારૂપ સદેહી ભગવાનને પણ નમસ્કાર કરવા યાગ્ય છે. તથાગત તથા સર્વજ્ઞને નામ પ્રસિદ્ધ ખુદ્ધ ભગવાન પણ દેહધારી તીર્થંકરરૂપે હોવાથી જેનાં ચાર કર્મા લયા થયાં છે અને અલય, અનંત જ્ઞાન પામ્યા છે, તે જ સાચા તથાગત છે અને નમસ્કાર કરવા યાગ્ય છે. વિષ્ણુ એટલે સર્વ-વ્યાપી, જેનું જ્ઞાન લાકાલાકમાં વ્યાપ્ત છે એવા તીર્થંકર ભગવાન જ સાચા વિષ્ણુ તથા નમસ્કાર કરવા યાગ્ય દેહધારી વિદ્યમાન મૂર્તિ છે.

ખાલતા નથી છતાં જેમની વાણી-વિભૂતિ જયવંત વર્તે છે તથા નિઃસ્પૃહ છતાં તીર્થના સ્થાપનાર છે: આવા વર્ણનથી કાન્યમાં વિરાધાલંકાર નામની ચમત્કૃતિ ચંથકારે દર્શાવી છે. તીર્થંકર થયા તે પહેલાંના ત્રીજે ભવે અત્યંત કરૂણાના આવેશમાં આવી, 'સવિ જીવ કરું શાસન-રસી' એવી પ્રખળ ભાવના ભાવી, અનેક જીવાના ઉદ્ધારમાં પ્રખળ નિમિત્તભૂત જિન-નામકર્મ તેમણે ખાંધેલું હોવાથી, તે પુષ્ય વિભૂતિના ઉદય વખતે આ ભવમાં તો ઇચ્છા સરખી જેના અંતરમાં પ્રવેશ કરી શકતી નથી એવી સંપૂર્ણ દશા પામ્યા છે, છતાં તેમની વિદ્યમાનતામાં અનેક જીવાનું અનેકવિધ કલ્યાણ આપોઆપ થયા કરે છે; એવા આશ્ચર્યમૂર્તિ તીર્થંકર ભગવાન

પરમ વીતરાગ અને માેક્ષમાર્ગદર્શક પરમ ઉપકારી હેાવાથી તે દેહધારી ભગવંતને પણ ચંથકાર નમસ્કાર કરે છે.

> હુવે તે શાસ્ત્ર રચવાની પ્રતિજ્ઞા કરે છે: उपेन्द्रवज्ञा

श्रुतेन लिंगेन यथात्मशक्तिः समाहितांतःकरणेन सम्यक् । समीक्ष्य कैवल्यसुखस्पृहाणां विविक्तमात्मानमथाभिधास्ये ॥३॥

> શક્તિ પ્રમાણે અનુમાન, શાસ્ત્રે, સમ્યક્ પ્રકારે સ્થિરતા સ્વરૂપે-અનુભવીને કહું સજ્જનાને, સ્વરૂપ જે શુદ્ધ, જિજ્ઞાસુઓને. ૩

ભાવાર્થ:—કાઇ પણ શાસ્ત્ર લખનારે લક્ષમાં રાખવા યાગ્ય ત્રણ પ્રકાર, શ્રંથની રચનાની સત્યતામાં પ્રમાણભૂત હોય છે, તે જણાવે છે. એક તા શ્રુત એટલે સર્વન્ન ભગવાને કેવળન્નાનથી વિધ્ધનું સ્વરૂપ જાણી શખ્દો દ્વારા કહી શકાય તે પ્રકારે પ્રદર્શિત કર્યું છે તે સત્શ્રુત છે; તેના આધાર શ્રંથને પ્રમાણભૂત બનાવે છે; તેથી વિપરીતપણે કલ્પના કરનાર, નથી પાતાનું હિત કરી શકતો કે નથી બીજાને સત્ય માર્ગ દર્શાવી શકતો. બીજું અનુમાનશાસ્ત્ર પણ બુદ્ધિપૂર્વક સત્યની તુલના કરનાર છે; જેમાં પૂર્વાપર વિરોધ ન આવે તેવું વચન અનુમાનશાસ્ત્રની કસોટીએ પ્રમાણભૂત મનાય છે. ત્રીજું યથાશકિત શાંત અંતઃકરણે જે અનુભવમાં આવ્યું હોય તે પણ સત્ય સંભવે છે. છેલ્લી કસોટી અનુભવની છે. સત્શાસ્ત્ર અને નિર્દોષ અનુમાનથી નક્કી કરેલા પાતાના સમાધિદશાના અનુભવ શુદ્ધ આત્માનથી નક્કી કરેલા પાતાના સમાધિદશાના અનુભવ શુદ્ધ આત્માના વ્યાખ્યાનમાં પરમ

પ્રમાણભૂત સમજી, ગ્રંથકાર કહે છે: જેને શુદ્ધ આત્માના સુખના અનુભવ કરવાની ગરજ જાગી છે, તેવા જિજ્ઞાસુ જીવાને હું સત્શાસ્ત્રના આધારે, અનુમાનશાસ્ત્રના અવલંખને, ખીજાની ખુદ્ધિમાં અવિરાધપણે સત્ય સમજાય તેમ, મને સમાધિપૂર્વક શુદ્ધ આત્માનું સ્વરૂપ સમ્યક્ષ્ પ્રકારે અનુભવમાં આવ્યું છે તેના વિચાર આ શાસ્ત્રમાં કહીશ.

શાસ્ત્ર કર્તાની યાેગ્યતા, સાંભળનાર કે અભ્યાસ કરનારની યાેગ્યતા તથા જે કહેવાનું છે તેની સત્યતા સંબંધી આ શ્લાેકમાં સ્પષ્ટ વર્ણન છે.

## अनुष्टुप्

''एगो मे सम्सदो अप्पा, णाणदंसणलक्खणो । सेसा मे बा<sup>र</sup>हरा भावा सब्वे संजोगलक्खणा ॥''

## દોહરા

આત્મા જ્ઞાન દર્શન ગુણી, મારો એક જ નિત્ય; શેષ બાહ્ય ભાવો બધા, સંયોગી જ અનિત્ય.

એ આદિ શાસ્ત્રપ્રમાણ; પાણીના ગુણ શીતળતા છે, અિકના ગુણ ઉષ્ણતા છે; આમ ભિન્ન લક્ષણથી એાળખાતા પદાર્થ ભિન્ન હાય છે; તેથી પાણી અને અિક્ર બન્ને પદાર્થ સ્પષ્ટ ભિન્ન છે; તેમ દેહ રૂપ, રસ, ગંધ, સ્પર્શ લક્ષણવંત છે અને દેહમાં રહેલા આત્મા ન્રાનલક્ષણવાળો છે; માટે દેહ અને આત્મા બન્ને ભિન્ન પદાર્થો છે, એ આદિ અનુમાન પ્રમાણ છે સદ્ગુરુના બાધથી પાતાને પાતાનું સ્વરૂપ સમજાયે, પાતામાં પાતાની સ્થિરતા થતાં સ્પષ્ટ પરમ આનંદરૂપ પાતાનું સ્વરૂપ અનુભવાય છે. એ ત્રણે પ્રકારે શાસ્ત્ર-કર્તાએ પાતાની યાગ્યતા જણાવી છે. પાંચ ઇદિયોનાં સુખ

નાશવંત, પરાધીન, કર્મબંધનાં કારણ અને વિષમભાવ પ્રેરનાર જાણી, માહાસક્તિથી મૂંઝાયેલા જન્મ-મરણથી ત્રાસ પામેલા મુમુક્ષુ આત્માના અનંત સુખની સ્પૃહાવાળા અન્યાે હાેય તે આ ગ્રંથના અભ્યાસ કરવાને યાેગ્ય અધિકારી ગણ્યાે છે.

સાળ વર્ષની નાની વયથી દિગંબર મુનિપણામાં જેણે ઘણાં વર્ષો ગાળી, સદ્ગુરુયાગે સત્શાસ્ત્રના દીઈ પશ્ચિય સાધી, આત્મશાંતિ પાતે અનુભવી દ્રવ્યાનુયાગના સારરૂપ આ સમાધિશતક શાસ્ત્ર જેમણે જગતજીવાના કલ્યાણ અર્થ નિષ્કારણ કરુણાથી રચ્યું છે તે સર્વ પ્રકારે પ્રમાણભૂત છે.

હુવે ત્રણ ભેંદે આત્માની અવસ્થાએાનું નિરૂપણ શ્રંથ-કાર કરે છે :—

बहिरन्तः परश्चेति त्रिधाऽऽत्मा सर्वदेहिषु । उपेयात्तत्र परमं मध्योपायाद् बहिस्त्यजेत् ।।४।। બાહ્ય, અંતર, પરાત્મા એ, ત્રિલેદે સર્વ જીવ છે; તર્જો બાહ્ય બની અંતર, પરમાત્મા થયું હવે. ૪

ભાવાર્થ: — સર્વ પ્રાણીઓમાં બહિરાતમા, અંતરાતમા અને પરમાત્મા એમ ત્રણ પ્રકારે દેહથી ભિન્ન એવા આત્મા હાય છે. તેમાં અંતરાતમા વહે પરમાતમાને પ્રાપ્ત કરવા, તથા અંતરાતમા થઈને બહિરાતમાને તજવા. શ્રી આનંદઘનજી મહારાજે પણ શ્રી સુમતિનાય ભગવાનની સ્તુતિમાં આ જ વાત ગાઇ છે:—

"ત્રિવિધ સકલ તનુધરગત આતમા, બહિરાતમ ધુરી ભેદ, સુજ્ઞાની; બીજો અંતર આતમ, તીસરો, પરમાતમ અવિચ્છેદ, સુજ્ઞાની. ર આતમબુદ્ધે હો કાયાદિકે ગ્રહ્યો, બહિરાતમ અઘરૂપ, સુજ્ઞાની; કાયાદિકનાે હો સાખીધર રહ્યો, અંતર આતમરૂપ, સુજ્ઞાની ૩

જ્ઞાનાનંદે હો પૂરણ પાવના, વર્જિત સકળ ઉપાધિ, સુજ્ઞાની; અતીન્દ્રિય ગુણગણમણિ આગરુ, એમ પરમાતમ સાધ, સુજ્ઞાની. ૪ બહિરાતમ તજી અંતર આતમા–રૂપ થઈ થિર ભાવ, સુજ્ઞાની; પરમાતમનું હો આતમ ભાવવું, આતમ અર્પણ દાવ, સુજ્ઞાની."પ

કાઇને શંકા થવાના સંભવ છે કે અભવ્ય જીવામાં તા બહિરાત્મા જ હાેય, ત્રણે આત્મદશાએા કેમ ઘટે ? ઉત્તર :− દ્રવ્યરૂપે ત્રણે છે. નહીં તો જ્ઞાનાવરણીય કર્મ તેને પાંચ લેદે ન હાય. કેવળજ્ઞાનાવરણીય કર્મનું પ્રયોજન કેવળજ્ઞાનને આવરણ કરવાનું છે, તેા પરમાત્મપણું જેને મુદ્દે ન હાય તાે પછી કેવળ-જ્ઞાનાવરણ કર્મ નિષ્ફળ ઠરે, કેવળજ્ઞાનાદિ પ્રગટે તેવી સામથી-ભાવ આદિની તેને કદી પ્રાપ્તિ થવાની નથી, તેથી તેને અભવ્ય કહ્યો છે; પરંતુ કેવળજ્ઞાનને યાગ્ય દ્રવ્યના અભાવ છે એમ નથી. આસન્નભવ્ય, દૂરભવ્ય, દૂરતરભવ્ય અને અભવ્ય એ સર્વમાં ત્રણ લેદે આત્મા છે. વળી સર્વજ્ઞમાં પરમાત્મા જ હાવાથી અહિ-રાત્મા અને અંતરાત્મા નથી, એમ કાેઇ શંકા કરે તેને ઉત્તર દે છે: — ભૂતપ્રજ્ઞાપન નયની અપેક્ષાએ તે વિરાધ ટળી જાય છે. સર્વજ્ઞ પહેલાં તો બહિરાત્મા તથા અંતરાત્મા પણ હતા; તેથી ઘીના ઘડાની પેઠે ઘી ભરેલું ન હાેય તાેપણ ઘીનાે धडें। इंडिवाय छे, तेम क सर्वज्ञ डे अंतरात्माने अडिरात्मा કહેવાય. તેમ જ ભાવિપ્રજ્ઞાપન નયની અપેક્ષાએ, પરમાત્મા થનાર છે તેથી અંતરાત્મામાં પરમાત્માપણું પણ કહેવાય. આ પ્રકારે સર્વ પ્રાણીઓમાં ત્રણ પ્રકારે આત્મા કહી શકાય છે.

આખા ગ્રંથમાં ત્રણ ભેદે આત્માનું સ્વરૂપ વર્ણુવ્યું છે. પણ કુશળ કારીગરની પેઠે અહિરાત્માના વર્ણન વખતે અન્ય શક્તિરૂપે રહ્યા છે તે લક્ષ રાખી, તથા અભ્યાસ કરનારને પણ તેના લક્ષ ન ચુકાય તેવી ભેગી ભેગી સૂચના મળતી રહે તેમ વર્ણન કર્યું છે. પરમાત્મસ્વરૂપ કે અંતરાત્મસ્વરૂપના વર્ણનમાં પણ તેવા જ લક્ષ વાંચનારને રહે અને પૂર્વના દાેષથી કે પ્રમાદથી અંતરાત્મપણું છૂટી જઇ બહિરાત્મપણું જીવ પામી જાય તેવા સંભવ જણાવી ગ્રંથકાર અભ્યાસીને ચેતાવતા રહે છે.

હવે આત્માની ત્રણે દશાનાં લક્ષણ ગ્રંથકાર પ્રકાશે છે :—

बहिरात्मा शरीरादौ जातात्मभ्रान्तिरान्तरः । चित्तदोषात्मविभ्रान्तिः परमात्माऽतिनिर्मलः ॥५॥

અહિરાત્મા ગણે આત્મા, દેહાર્દિને જ ભ્રાંતિથી; અંતરાત્મા તજે ભ્રાંતિ, ચિત્ત દેાષ સ્વરૂપની. પ

ભાવાર્થ: — અનાદિકાળથી જીવને કર્મના સંબંધ છે, કર્મના યાગે દેહના સંબંધ પ્રાપ્ત થાય છે, દેહ ઇંદ્રિય સહિત હાય છે, તથા એહિક સખદુ: ખ ભાગવવાનું તે સાધન છે. દેહ આદિ રૂપી પદાર્થ હાવાથી, ઇન્દ્રિય દ્વારા પ્રગટ થવા હાવાથી, જીવ તે રૂપ પાતાને અનાદિકાળથી માનતા આવ્યા છે. શ્રીમદ્ રાજચંદ્ર જણાવે છે: "પણ સ્વપ્તદશામાં જેમ ન ખનવા યાગ્ય એવું પાતાનું મૃત્યુ પણ જીવ જુએ છે, તેમ અજ્ઞાનદશારૂપ સ્વપ્તરૂપ યાગે આ જીવ પાતાને, પાતાનાં નહીં એવાં ખીજાં દ્રવ્યને વિષે સ્વપણે માને છે; અને એ જ માન્યતા તે સંસાર છે, તે જ અજ્ઞાન છે, નરકાદિ ગતિના હેતુ તે જ છે, તે જ જન્મ છે, મરણ છે, અને તે જ દેહ છે, દેહના વિકાર છે, તે જ પ્રત્ર, તે જ પિતા, તે જ શત્ર, તે જ મિત્રાદિ ભાવકલ્પનાના હેતુ છે, અને તેની નિવૃત્તિ થઇ ત્યાં સહજ માક્ષ છે; અને એ જ નિવૃત્તિને

અર્થે સત્સંગ, સત્પુરુષાદિ સાધન કહ્યાં છે; અને તે સાધન પણ જીવ જો પોતાના પુરુષાર્થને તેમાં ગાપત્યા સિવાય પ્રવર્તાવે તો જ સિદ્ધ છે. વધારે શું કહીએ ? આટલા જ સંક્ષેપ જીવમાં પરિણામ પામે તો તે સર્વ વ્રત, યમ, નિયમ, જપ, યાત્રા, ભક્તિ, શાસ્ત્રજ્ઞાન આદિ કરી છૂટ્યો એમાં કંઈ સંશય નથી."

આમ શરીરાદિને પોતાનું સ્વરૂપ માનવાની ભ્રાંતિ જ્યાં સુધી જીવમાં વર્તે છે, ત્યાં સુધી તે બહિરાત્મદશાવાળા જીવ ગણાય છે.

''આત્મભ્રાંતિ સમ રોગ નહિ, સદ્દગુટુ ૌદ્ય સુજાણ; ગુરુ–આજ્ઞા સમ પથ્ય નહિ, ઔષધ વિચાર ધ્યાન•''

– શ્રીમદ્ રાજચંદ્ર

સદ્ગુરુયોગે મુમુક્ષુ જીવને પર વસ્તુને પોતાનું સ્વરૂપ માનવારૂપ ભૂલ, ઘણા બાધના પ્રભાવે, સમજાય છે. સાથે સાથે અતીન્દ્રિય આત્મા(પોતાના સ્વરૂપ)ના બાધ સાંભળવાના મળે છે. તેથી આત્મા વિષેની બ્રાંતિ ટળી જાય છે, દેહને પર માને છે, વચનને ઇન્દ્રિયથી ગ્રાહ્ય પરદ્રવ્ય માને છે, ઇન્દ્રિયોને અને મનને પણ પર વસ્તુના પરિણામરૂપ માને છે, સાગદ્રેષ આદિ કર્મપરિણામને પરરૂપ, દોષરૂપ જાણે છે, સામ પરથી ભિન્ન પોતાનું શુદ્ધ સ્વરૂપ સદ્ગુરુબાધથી સમજી, તે સ્વીકારે છે અને સદ્ગુરુ બાધે જેવું શુદ્ધસ્વરૂપ સમજાયું, તેની ભાવના કરતાં તે અનુભવમાં આવે છે, ત્યારે જીવને અંતરાત્મ-દશા પ્રગટે છે અને બહિરાત્મદશા છૂટે છે

"દર્શનમોહ વ્યતીત થઈ ઊપજયો બાેધ જે, દેહ ભિન્ન કેવળ ચૈતન્યનું જ્ઞાન જો; તેથી પ્રક્ષીણ ચારિત્ર મોહ વિલેકિયે, વર્તે એવું શુદ્ધ સ્વરૂપનું ધ્યાન જો. અપૂર્વ અવસર એવો કચારે આવશે?"

—શ્રીમદ્ રાજચ**ે**દ્ર

અંતરાતમાં કે ાધ, માન માયા, લાેભરૂપ કષાય નિવાર-વાના પુરુષાર્થ કરે છે અને શુદ્ધ સ્વરૂપના ધ્યાનના બળે ચાર ઘાતીકર્મોના ક્ષય કરી તે કેવળી ભગવાન અત્યંત નિર્મળ ખને છે. તે સદેહી પરમાતમાં કહેવાય છે અને આયુષ્ય પૂર્ણ થયે બાકીનાં ચાર કર્મા છૂટી જતાં વિદેહી, સિદ્ધ પરમાતમાં માક્ષમાં વિરાજે છે.

આમ ત્રણે આત્માની દશાએો વર્ણુવી, આગળની ગાથામાં પરમાત્મદશાના નામનું કીર્ત્તન કરે છે :—

> निर्मलः केवलः शुद्धो विविक्तः प्रभुरव्ययः । परमेष्ठी परात्मेति परमात्मेश्वरो जिनः ॥६॥

પરમાત્મા, પ્રભું શુદ્ધ, નિર્મલ કેવલ વળી; વિવિક્ત અન્યય જિન, પરાત્મા પરમેશ્વરી. **૬** 

ભાવાર્થ: — જેના અંતરંગમલરૂપ ક્રોધ, માન, માયા, લોભ, મિશ્યાત્વ, રતિ, અરતિ, અવિરતિ આદિ દ્વર થયાં છે, તથા કર્મ, દેહ આદિ ખાદ્યમલ ટળ્યા છે એવા ભગવાન નિર્મળ કહેવાય છે.

માત્ર આત્મસ્વરૂપે રહેલા, પરદ્રવ્ય અને પરભાવાથી ભિન્ન એકલા સ્વ-સ્વરૂપમાં અખંડપણે રમણ કરતા ભગવાન કૈવલ્ય દશાવાળા કેવળી ગણાય છે.

વિભાવરૂપી અશુદ્ધતા જેની ટળી છે; દ્રવ્યકર્મ, ભાવકર્મ અને નાકર્મથી રહિત થયા છે તે પરમ શુદ્ધ છે. અનાદિ કર્મના સંચાગ જેના ટળી ગયો છે, શરીરથી પણ જે ભિન્ન, અસંગ સ્વરૂપે માક્ષમાં બિરાજે છે એવા વિવિક્ત ભગવંત છે.

પ્રભુ એટલે સામર્થ્યવાળા, ઇંદ્રાદિના સ્વામી, સંસાર-દશામાં જે ચાર ગતિ ઊભી કરતા હતા, તે હવે સર્વ શક્તિ પાતામાં શમાવી, કેવળ જ્ઞાન, કેવળ દર્શન, અનંત સુખ, અનંત વીર્ય આદિ સામર્થ્યના સ્વામી બન્યા છે.

અવ્યય એટલે અવિનાશી; અનંત ગુણા જેના પ્રગટ થયા છે તે તેમ જ ત્રણે કાળ રહેવાના હાવાથી તે સંપૂર્ણ પદ અવ્યય રૂપ ગણાય છે. શરીર આદિ નાશવંત વસ્તુઓના આત્યતિક વિયાગ થયેલા હાવાથી વ્યવહારે પણ તે નાશ પામવાના નથી; જન્મ, જરા, મરણની દશા હવે તેમને નહીં હાવાથી અવ્યય કે અક્ષય ભગવંત તે ગણાય છે.

પરમપદ જે માેક્ષ તેમાં જેની સ્થિતિ થઇ છે તે પરમેષ્ઠી લગવંત છે; ખરી રીતે તો સિદ્ધ ભગવાન જ પરમેષ્ઠી છે, છતાં અરિદુંત આદિ જે માેક્ષ–માર્ગમાં ઊલેલા છે, તે ભાવ-અપેક્ષાએ પરમેષ્ઠી વ્યવહારથી કહેવાય છે.

પરાત્મા એટલે ઉત્કૃષ્ટ આત્મા; બહિરાત્મા, અંતરાત્મા અને પરમાત્મા એ ત્રણે દશાએામાં પરમાત્મદશા ઉત્તમ છે.

પરમાત્મા — સંસારી સર્વ જીવાથી જે ઉત્તમ આત્મા અન્યા છે; જેથી બીજી કાેઈ ઉત્તમ દશા નથી એવી પરમ દશાને પામેલા આત્મા પરમાત્મા છે.

ઇંદ્ર કે અહિમન્દ્રો કરતાં જેનું ઐશ્વર્ય સર્વોપરી છે; જેનાથી ચહિયાતા કાેઈ નથી એવા ઐશ્વર્યના ધારી સંપૂર્ણ દશાના ભાકતા ઈશ્વર છે. સર્વ કર્મરૂપ શત્રુઓને જે જીતે તે જિન : ''સર્વ શત્રુક્ષય સર્વ વ્યાધિલય, પૂરણ સર્વ સમીહાજી. સર્વ અરથ યાેગે સુખ તેહથી, અનંત ગુણ નિરીહાજી." યાેગદૃષ્ટિ આઠમી, શ્રી યશેઃવિજયજી

આ પ્રકારે એક શ્લાકથી સિદ્ધ-ભક્તિ કરી, બહિરાત્મ-દશા મુખ્યપણે દશ શ્લાક દ્વારા વર્ણવે છે:-

बहिरात्मेन्द्रयद्वारैरात्मज्ञान-पराङ्मुखः । स्फुरितञ्चात्मनो देहमात्मत्वेनाध्यवस्यति । ७॥ ઇંદ્રિયાેેેે પ્રવર્તે આ, પાતાના દેહ તે જ હું; બહિરાત્મા ગણે એવું, આત્મજ્ઞાન ન તે કહ્યું. ૭ ભાવાર્થ: — બહિરાત્મા આત્મજ્ઞાનથી વિમુખ હાય છે. "હું કાેણ છું ?" એવા વિચાર જીવને આત્મજ્ઞાનની સન્મુખ કરે છે. પરંતુ જેને અનાદિ વિપર્યાસબુદ્ધિને લીધે શાધકવૃત્તિ રહી નથી, પણ વિપરીત નિશ્ચય થઈ ગયા છે કે જ્ઞાનનાં સાધન જે ઇંદ્રિયદ્વાર, તેથી પ્રવર્તતા પાતાના દેહ તે જ હું છું. એમ દેહને જ પાતાનું સ્વરૂપ માની દેહને અર્થે જીવે છે તે ખહિરા<sub>ત્</sub>મા *છે.* ભવેાભવની આ ભૂલ, ભૂલરૂપે સમજાતી નથી; તેથી તે ભૂલ જેમની ટળી છે, તથા તે ભૂલ ટાળે તેવા ઉપદેશ જેના દ્વારા પ્રાપ્ત થઈ શકે એમ છે, એવા સત્પુરુષની તેને ગરજ નથી, તેની શાેધ કરતાે નથી, પૂર્વપુષ્ધે વખતે યાેગ થાય તા તે પ્રત્યે અનાદરખુદ્ધિવાળા રહે છે. આમ ભૂલનું જ પાષણ કરનાર અહિરાત્માનું સ્વરૂપ ગ્રંથકાર વર્ણવે છે. કારણ કે તે દયાળુ હાવાથી, જીવ જે જે દેહાર્થ પુરુષાર્થ કરે છે, તેથી દૈહિક સુખાની ઇચ્છા રાખે છે, પરંતુ યથાર્થતાનું ભાન નહીં હાવાથી, નથી તે દૈહિક સુખાની પરંપરા પામી શકતો કે નથી આત્મિક સુખ તરફ તેની દૃષ્ટિ પણ થતી; તે જોઈ નિષ્કારણ કરુણાશીલ ગ્રંથકાર તેની (બહિરાત્માની) સમક્ષ તેની દશા વર્ણુંવે છે.

જેમ કાઇ કુશળ વૈદ્ય દરદીને દેખતાં તેનું દરદ પરખી લઇ તેને કહે કે જેને તાવ આવતો હાય તેનું શરીર ફાટે, કમર દુ:ખે, માથું દુ:ખે, અશક્તિ રહ્યા કરે, ખારાક ઉપર દુચિ થાય નહીં, આદિ સાંભળતાં દરદીને થાય કે મને આ કહે છે તેવું થયા કરે છે તેથી વૈદ્યો જેને તાવ કહે છે તેવું દરદ મને છે, તા મારે તેવા કુશળ વૈદ્યની દવા લેવી ઘટે છે. તેમ આ યથમાં પ્રથમ બહિરાત્મદશા યંથકાર પાતે વર્ણવે છે.

તે સાંભળી વિચારવાનને લાગે કે આ લક્ષણા તો મારામાં વર્તે છે; તેથી આત્માની ત્રણ દશામાંથી અધમ દશામાં હું છું તો મારે તે દશા તજી ઉપરની દશા પ્રાપ્ત કરવા યાગ્ય છે. આમ આત્માનિતના માર્ગ બતાવનારી આ કડીના વિચાર પાતાને માટે કરવા યાગ્ય છે, અને પાતે ભ્રાંત દશામાં હાય તા તે દશા શાથી મેટે એવા વિચાર જાગૃત કરી, સદ્ ગુરુની શાધ કરી તેની આજ્ઞા આરાધી વિચારદશા પ્રગટાવવા યાગ્ય છે.

''આત્મ–ભ્રાંતિ સમ રોગ નહિ, સદ્દગુરુ વૈદ્ય સુજાણ; ગુરુ–આજ્ઞા સમ પથ્ય નહિ, ઔષધ વિચાર ધ્યાન.''

—શ્રી**મદ્ રાજચ**ંદ્ર-કૃત આત્મસિદ્ધિ

"ભાસ્યા દેહાધ્યાસથી, આત્મા દેહ સમાન; પણ તે બન્ને ભિન્ન છે, પ્રગટ લક્ષણે ભાન. ભાસ્યા દેહાધ્યાસથી, આત્મા દેહ સમાન; પણ તે બન્ને ભિન્ન છે, જેમ અસિ ને મ્યાન."

—શ્રીમદ્ રાજચાંદ્રકૃત આત્મસિદ્ધિ

દેહને જ પાતાનું સ્વરૂપ માનવારૂપ દેહાધ્યાસ સ્પષ્ટ કરવા શ્રંથકાર આગળની ગાથામાં જણાવે છે કે જે જે ગતિના દેહ જીવને પ્રાપ્ત થયા હાય છે તે રૂપ જ પાતે છે, તેમ માને છે:—

> नरदेहस्थमात्मानमविद्वान् मन्यते नरम् । तिर्यञ्चं तिर्यगङ्गस्थं मुराङ्गस्थं मुरं तथा ॥८॥

નરદેહે રહે તો તે, આત્માને નર માનતો; તિર્યંચદેહમાં ઢાર, દેવાંગે સુર જાણુને. ૮

ભાવાર્થ: -- જે ગામમાં જન્મે તેના વતની જીવ પોતાને માને છે, તેમ નરદેહમાં રહેલા બહિરાતમા પાતાને નર કે મનુષ્ય માને છે; નરને બદલે ખર કહે તા તેને ખાટું લાગે છે; ખર કે ગધેડાના ઘણા ભવ જીવે કર્યાં છે, પણ જે દેહ મળ્યા તે જ રૂપે પાતાને માનવાની ભૂલ જીવની નહીં ટળે ત્યાં સુધી ખર કહેતાં ખાટું લાગે છે, તાપણ તેવા ભવ હજી ઘણી વાર ધરવા પડશે અને દુઃખના પાર આવશે નહીં. આનું કારણ અજ્ઞાન, અવિદ્વત્તા કે બહિરાત્મપણું છે.

તિયંચ એટલે મનુષ્ય, દેવ કે નારકી સિવાયના જળચર, સ્થળચર, નભચર પ્રાણીએા; તે ગતિમાં કીડી, મકાડી, કાગડા, કૂતરા, સાપ, ઘા આદિ સ્થૂલ, સૂક્ષ્મ દેહધારી જીવા પાતાને તે દેહરૂપ જ માને છે તેમાંનાં માટી સંખ્યાવાળાં પ્રાણીઓ તો મન વગરનાં જ હાય છે. એટલે માત્ર પૂર્વના સંસ્કારાને લઈને સુખ દુઃખ વેદતાં દેહમાં જ પોતાપણાના ભાવ રાખ્યા કરે છે અને તે જ ભાવ લઈને ખીજી ગતિમાં પણ જાય છે. જેમને મન હાય છે, તેમનામાં

મનના પ્રાયે તેવા વિકાસ નથી હાતા કે મનુષ્યની પેઠે દુ:ખનાં કારણા શાધી તેને દૂર કરવાના અનેક ઉપાયા યોજે, તથા બીજા પાસેથી બાધ પામવાના શાધ કરી, તેને વિચારી અનાદિની ભૂલ ટાળી આત્મભાનમાં આવે. તેથી તિર્યંચ દેહમાં રહેલા બહિરાત્મા પાતાને તિર્યંચરૂપ જ માને છે એમ કહ્યું.

નરદેહધારી કે તિર્યંચદેહધારી જીવાને શુભ વાતાવરણ અને સારા સંસ્કારના ચાગ અનતાં પુષ્ય ઉપાર્જન થાય તેવા ધર્મ કે પરાપકારના પ્રસંગ બનતાં તથા ઘણાં દુઃખ ભાગવતાં અકામ નિર્જરા થયે પણ દેવ-ગતિ પ્રાપ્ત થાય તા ત્યાં પણ ખહિરાત્મા દેવના દેહને જ પાતાનું સ્વરૂપ માને છે. સુંદર કાંતિ, કળા, રૂપ આદિ પાેતાનું સ્વરૂપ માની જીવ દેહ-ભાવમાં જ મગ્ન રહે છે. દેવના દેહ પ્રાપ્ત થયે ઋદ્ધિ-સિદ્ધિ પ્રાપ્ત થાય છે પણ અનાદિની ભૂલ જે દેહને આત્મા માન-વાની, તે તો આત્મજ્ઞાની ગુરૂની ઉપાસના વિના ત્યાં પણ ડળતી નથી. એ ભૂલ ન ટળે ત્યાં સુધી જન્મ-મરણ પણ ટળે નહીં. તેથી ચક્રની વાટની પેઠે ઊંચી ગતિ પલટાઈ, પાછું નીચી ગતિમાં પરિભ્રમણ થયા કરે છે. પુષ્યને લઇને દેવ-ગતિ ઉચ્ચ કહેવાય છે, પરંતુ માક્ષમાર્ગની અપેક્ષાએ મનુષ્ય-ગતિ ઉત્તમ છે. કારણ કે મનુષ્યદેહ પ્રાપ્ત કરી માક્ષ-માર્ગનું આરાધન કરનાર જ માેક્ષ પ્રાપ્ત કરી શકે છે, બીજી કોઇ ગતિથી ખારાખાર માેક્ષે જવાતું નથી. મનુષ્ય થઈને જ માેણે જવાય છે, તાે જેને મનુષ્યભવ મળ્યાે છે, તેેણે માેક્ષ પ્રાપ્ત કરવાનું જ મુખ્ય કાર્ય આરાધવા યાગ્ય છે. બીજી ગતિમાં માક્ષ-પ્રાપ્તિ થશે નહીં, એમ વિચારી, અપ્રમત્તપણે પ્રાપ્ત સંચાગાના ઉત્તમ ઉપયોગ કર્તવા છે.

હવે અત્યંત દુઃખ દેનાર નરક ગતિના દેહ મળતાં પણ દેહને જ જીવ પાતાનું સ્વરૂપ માને છે, પણ પાતાનું સ્વરૂપ કેવું છે તે વિષે ચંથકાર જણાવે છે :—

नारकं नारकाङ्गस्थं न स्वयं तत्त्वतस्तथा ।
अनन्तानन्तधीशक्तः स्वसंवेद्योऽचलस्थितः ॥६॥
नारकी नरके लाखे – અज्ञानी, तेम ते नथी;
અનંત-ज्ञान-શક્તિમાન, સ્વગમ્ય, અચલસ્થિતિ. ૯
ભાવાર્થ: — આત્મज્ञાન પ્રાપ્त કરવાની જેને જિજ્ઞાસા છે, તેને ત્યાગ-વૈરાગ્યની ભાવના જરૂરની છે. શ્રીમદ્ રાજ- ચંદ્રે શ્રી 'આત્મસિદ્ધિ' શાસ્ત્રમાં જણાવ્યું છે કે —

"ત્યાગ-વિરાગ ન ચિત્તમાં, થાય ન તેને જ્ઞાન; અટકે ત્યાગ-વિરાગમાં, તાે ભૂલે નિજ ભાન."

ચારે ગતિમાં દુ:ખ છે, દુ:ખનું કારણ અજ્ઞાન છે, એમ જાણ્યા વિના આત્મજ્ઞાન પ્રત્યે જીવ વળતો નથી; તે જણાવવા ગ્રંથકારે ચારે ગતિમાં દેહાધ્યાસ જીવ પોષે છે એ ખતાવવા ખહિરાત્મ–દશાનું વર્ણન કરતાં નરદેહ, તિર્યંચદેહ અને દેવના દેહને પોતાનું સ્વરૂપ માની જીવ દુ:ખી થાય છે એમ વર્ણવ્યું. હવે ચારે ગતિમાં જ્યાં ઘણું દુ:ખ આખા લવ લોગવનું પડે તેવી નરક ગતિ છે, ત્યાં જે દેહ પ્રાપ્ત થાય છે તે વૈક્રિય દેહ કહેવાય છે, એટલે દેવની પેઠે દેહને અનેક આકારે પલટાવી શકે; પરંતુ નરકમાં અશુભ વિક્રિયા જ બને છે, કારણ કે ત્યાં માત્ર પાપના જ ઉદય મુખ્યપણે હાય છે. એટલે પોતાની શક્તિ બીજાને દુ:ખ દેવામાં જ વાપરે છે; દેવાની પેઠે આત્માથી પ્રત્યક્ષપણે અમુક મર્યાદામાં ભૂત, ભાવિ અને વર્તમાન જાણવાની શક્તિ

૯૨ ગ્રેન્થ-યુગલ

રૂપ કુઅવધિજ્ઞાન ( વિભંગ ) બધા બહિરાત્માઓને ત્યાં હાય છે, તે પણ પોતાના પૂર્વના શત્રુઓને શાધી કાઢી વૈર લેવામાં જ વપરાય છે. આમ બધા જ આવી ભાવનાવાળા હાવાથી કાઈને ત્યાં સુખ સંભવતું નથી. આવી દુ:ખદ દશામાં પણ જીવને 'દેહ તે જ હું છું, અને બીજાના દેહ દેખાય છે, તે જ એનું સ્વરૂપ છે' એવી બ્રાંતિ કાયમ રહે છે. કાઈક ભાગ્યશાળી જીવને જ, તેવા વિભંગ જ્ઞાનને પ્રભાવે પોતાના પૂર્વભવ સાંભરતાં, વાસુદેવ આદિ પદવીની પ્રાપ્તિ કરી માત્ર ભાગ ભાગવવામાં જ આયુષ્ય વ્યતીત કર્યું અને આત્માનું કલ્યાણ ન કર્યું તો આવા દુ:ખદ દેહ અને સ્થાનની પ્રાપ્તિ થઇ છે એવા પશ્ચાત્તાપે પોતે દેહથી ભિન્ન છે એવું મહાપુરુષોએ ઉપદેશેલું યાદ આવતાં બ્રાંતિ ટળી આત્મજ્ઞાનની પ્રાપ્તિ નરક જેવા સ્થાનમાં પણ થાય છે. ત્યારે તેને દેહથી ભિન્ન પોતાનું ખરું સ્વરૂપ શું છે તેના વિચારે સંપૂર્ણ પદનું સ્મરણ થાય છે.

અનંતાનંત જ્ઞાન, દર્શન, સુખ, વીર્ય આદિ ગુણસંપન્ન, પોતાને પોતાના અનુભવ થાય તેવા તથા સંપૂર્ણપણે સર્વ કાળ રહી શકે તેવા અચળ આત્મા પોતે છે, છતાં બહિરાત્મ-દશામાં તેને આત્માનું માહાત્મ્ય કંઈ ભાસતું નથી. દેહ જ કાઈ અપૂર્વ વસ્તુ લાગવાથી મૂદ્રપણે તેની સંભાળ આખા ભવ જીવ કર્યા કરે છે, છતાં તે નાખી દર્છ એકલા જનું પડે છે તેનું તેને સચાટ ભાન થતું નથી. અંધકારને ડાંગ મારવાથી, વાળી કાઠવાથી કે તેવા અયથાર્થ ઉપાયથી દૂર કરાતા નથી; માત્ર પ્રકાશથી જ તે દૂર થાય છે, તેમ દેહાધ્યાસ ટાળવા માટે માત્ર સદ્યુરુના યાગ, તેના નિશ્ચય અને તેના માર્ગનું

આરાધન એ જ એક ઉપાય છે, તે મૂકીને બીજા ઉપાય કરતાં તે પુષ્ટ થયા કરે છે.

પોતાના દેહને પોતાનું સ્વરૂપ માનવાની ભૂલના પરિણામે, અન્ય સાથે વર્તતાં અન્યનું સ્વરૂપ નથી સમજાતું પણ અન્યના દેહ તે જ અન્યનું સ્વરૂપ મનાય છે, તેનું વર્ણન ગ્રંથકાર હવે આગળની ગાથામાં પ્રદર્શિત કરે છે; અથવા દેહાધ્યાસના આધાર સ્વ અને પરના સ્વરૂપની માન્યતામાં થતી ભૂલ છે, તે જ અહિરાત્મપણું છે, તે જણાવવા હવે ગ્રંથકાર વિસ્તાર કરે છે:—

स्वदेहसदृशं दृष्ट्वः परदेहमचेतनम् । परात्माधिष्ठितं मूढः परत्वेनाध्यवस्यति ॥१०॥

મૂઢ સ્વદેહ શાે દેખી, પરના જડ દેહને, પર આત્મા જુદાે તાેચે, દેહરૂપે પર ગણે. ૧૦

ભાવાર્થ: — સંસારનું સ્વરૂપ 'હું' અને 'તું'ની કવ્યનાનું ફળ છે. 'હું' કાેેે છું ? એના યથાર્ધ નિર્ણય ન હાેવાથી 'દેહ તે હું' એવી ભૂલ ચાલતી આવી છે તે જણાવી, હવે જેને જીવ 'તું' કહે છે કે 'બીએ' કે 'સામા' માણસ માને છે તેના સ્વરૂપમાં તે જ ભૂલના વિસ્તાર પોતે કરે છે, તે આ શ્લોકમાં ગ્રંથકાર કહે છે.

પોતાના દેહ તે જ હું એમ અહિરાત્માની માન્યતા હાવાથી, બીજા કાેઇને જુએ છે, ત્યારે બીજાના આત્માને રહેવાનું જે અચેતન સ્થાન એવા તેના દેહ તે જ બીજાનું સ્વરૂપ છે, એવા અહિરાત્મા નિર્ણય કરે છે, માને છે. આવું માનનારને મૂઢ કહ્યો છે, કારણ કે દર્શનમાહ નામની મદિરા તે આત્માએ પીધી છે તેના કેફથી બીજાના આત્માને ભૂલી તેના દેહને જ બીજાનું સ્વરૂપ કલ્પી, તેમ જ બંકે છે.

જેમ કાેઇ સ્ત્રીને તેના પતિના શત્રુ મરી ગયેલાે ભૂત થઇને વળગે, ત્યારે તેને કાેઇ પૃછે કે 'તું કાેણ છે?' તાે તે બાઇ બાેલે કે 'હું ફ્લાણાે છું.' 'ક્યાં રહે છે?' એમ પૂછે તાે કે 'પીંપળે.' તેના પતિને બતાવીને પૂછે કે 'આ કાેણ છે ?' તાે કહે કે 'એ મારાે શત્રુ છે.'

આમ દેહભાવરૂપ શત્રુ આ જીવને વળચ્યાે છે. તેથી દેહને હું માને છે; અન્યના દેહને અન્યનું સ્વરૂપ માને છે, કહે છે અને પ્રવર્તે છે. પણ આ મૃદ દશા છે એમ ગ્રંથકાર કહે છે. તે ઉન્મત્ત દશા તજી જ્ઞાનીપુરુષાએ જે આત્માનું યથાર્થ સ્વરૂપ જાષ્યું છે, અનુભવ્યું છે અને નિષ્કારણ કરુણાથી પ્રકાશ્યું છે, તે જાણવા, માનવા અને પાતાનું સ્વરૂપ અનુભવી અનાદિકાળની ભૂલથી રહિત થઈ, સુખી થવા ગ્રંથકાર ઉપદેશ કરે છે.

''જયારથી એમ સમજાયું કે ભ્રાંતિમાં જ પરિભ્રમણ કર્યું, ત્યારથી હવે ઘણી થઇ, અરે ! જીવ, હવે થાેભ, એ નિર્વેદ.'' —શ્રીમદ્ રાજચંદ્ર

આમ પાતાને સમજાવી, બહિરાત્મપણાનું ફળ પરિ-ભ્રમણ, જન્મમરણરૂપ સંસાર છે એમ નિર્ણય કરી, જીવે પાછું હઠવું ઘટે છે.

''માહાત્મ્ય જેનું પરમ છે, એવા નિઃસ્પૃહી પુરુષોનાં વચનમાં જ તિજ્ઞીનતા તે શ્રદ્ધા–આસ્થા.'' —શીમદ્દ રાજચંદ્ર

આવી 'પરમ દુર્લભ' શ્રહા જીવને પ્રાપ્ત થયે બહિરાત્મ-દશા ૮ળે છે અને પોતે પોતાના ભાનમાં આવે છે, ત્યારે દેહને દેહરૂપે જાણે છે અને પાતાના આત્માને પાતાનું સ્વરૂપ માને છે; તેથી પરના દેહને પણ અચેતન દેહરૂપે માને છે અને પરના આત્માને જ તેના આત્મારૂપે સ્વીકારે છે. ભૂલની ગંભીરતા અને તેનું ભયંકર સ્વરૂપ ન સમજાય ત્યાં સુધી જૂને ચીલે જ પ્રવર્તતાં જીવ આનંદ માને છે. પણ સત્પુરુષ અને તેનાં વચનામાં શ્રદ્ધા આવતાં ભૂલ કે અહિરાત્મપણું તેને ભયંકર ભાસે છે, પછી તેના ત્યાગ કરવા તે પ્રેરાય છે.

क्षे क भूबना विस्तारने गांउपणुर्घे अंथक्षर वर्जुवे छे:स्वपराध्यवसायेन देहेष्वविदितात्मनाम् ।
वतते विभ्रमः पुंसां पुत्रभार्यादिगोचरः ।।११॥

સ્વ-પર-દેહમાં આત્મા, અજ્ઞાની આમ માનતો; પડી વિભ્રમમાં પાતે, પુત્ર લાર્યાદ ભાવતા. ૧૧

ભાવાર્થ: — આત્માનું જેમને જ્ઞાન, ઓળખાણ નથી થયું, તેવા અહિરાત્મા પાતાના દેહને પાતાનું સ્વરૂપ માને છે અને પરના દેહને પરનું સ્વરૂપ માને છે; આને આધારે તેની અધી પ્રવૃત્તિ છે. આ માન્યતાને ગ્રંથકાર વિભ્રમ કહે છે એટલે તે વિપરીત નિશ્ચય, અસત્ય નિશ્ચય અથવા અવિદ્યા કે ગાંડપણ ગણાય છે.

જેમ કાઈ પુરુષનું ચિત્ત પરસ્ત્રીમાં ચાંટચું હાય તા તે અન્યાય, દુરાચારને જ સુખરૂપ ઉત્તમ માર્ગ, કર્તવ્યરૂપ સમજે છે, તેનું સમર્થન પણ કરે છે; લાકાની નિંદાને ગણે નહીં, નિંદનારને દુશ્મન ગણે; પણ પાતાનું વર્તન ખરાબ છે, એમ રાવણની પેઠે તેને સમજાતું નથી. આવી દશાને વિભ્રમ, ઉન્મત્તપણું કે વિપરીતપણું કહે છે. જ્ઞાની પુરુષની દૃષ્ટિમાં દેહને પાતાનું સ્વરૂપ, કે પરના દેહને પરનું સ્વરૂપ માનનાર બધા રાવણરૂપ છે; બહિરાત્મા છે.

એ વિભ્રમ ક્યાં વર્તે છે? તો કહે પુત્ર, સ્ત્રી, પિતા આદિ કલ્પના પ્રત્યે પ્રવર્તે છે. પુત્રના દેહને તેનું સ્વરૂપ માનવાથી જીવ પુત્રના દેહ જોઈને પ્રસન્ન થાય છે, તેને રમાડે છે, તેને માટે ઘરેણાં, કપડાં, રમકડાં આદિની ચિંતા કરે છે, તેના રાગની દવા વગેરે કરે છે, તેના દુ:ખે દુ:ખી થાય છે, તેને માટે ઘર, વેપાર, પૈસા કે સગપણના વિચાર કરે છે, પણ તેને મોક્ષમાર્ગની પ્રાપ્તિ થાય કે તેનાં જન્મમરણ મટે તેના વિચાર તેને નથી આવતા; કારણ કે આત્માના અસ્તિત્વની પ્રતીતિ નહીં હોવાથી આત્મા સંબંધી વિચાર આવવા મુશ્કેલ છે.

શ્રીમદ્ રાજચંદ્ર એક પત્રમાં આ વિષે જણાવે છે:—
"પુત્રાદિ સંપત્તિમાં જે પ્રકારે આ જીવને માહ થાય છે તે પ્રકાર કેવળ નીરસ અને નિંદવા યેાગ્ય છે. જીવ જો જરાય વિચાર કરે તો સ્પષ્ટ દેખાય એવું છે કે, કાઈને વિષે પુત્રપણું ભાવી આ જીવે માંઠું કર્યામાં મણા રાખી નથી, અને કાઈને વિષે પિતાપણું માનીને પણ તેમ જ કર્યું છે, અને કાઈ જીવ હજુ સુધી તો પિતાપુત્ર થઈ શક્યા દીડા નથી. સો કહેતા આવે છે કે આના આ પુત્ર અથવા આના આ પિતા, પણ વિચારતાં આ વાત કાઈ પણ કાળે ન બની શકે તેવી સ્પષ્ટ લાગે છે. અનુત્પન્ન એવા આ જીવ તેને પુત્રપણે ગણવા, કે ગણાવવાનું ચિત્ત રહેવું, એ સો જીવની મૂદતા છે, અને તે મૂદતા કાઈ પણ પ્રકારે સત્સંગની ઇચ્છાવાળા જીવને ઘટતી નથી." અસાડ સદ ૧, રવ, સં. ૧૯૫૦ વાળા જીવને ઘટતી નથી."

પુત્રની પેઠે સ્ત્રી, પિતા, માતા આદિ સર્વ પર દેહાને દેખી બહિરાત્મા રાગ-દ્રેષ કરી કર્મ બાંધે છે તથા નવા દેહ ધારણ કરવાનાં કારણા સેવે છે.

આ વિભ્રમથી અવિદ્યારૂપ સંસ્કાર બળવાન બની પર-ભવમાં પણ સાથે જાય છે અને બહિરાત્મપણું ભવાભવ જીવ અનુભવે છે તે વાત આગળની ગાથામાં બ્રંથકાર મહાત્મા પ્રગટ કરે છે:—

> अविद्यासंज्ञितस्तस्मात्संस्कारो जायते दृढः । येन लोकोऽङ्गमेव स्वं पुनरप्यभिमन्यते ॥१२ । - अविद्या३्प संस्कार, तेथी तो दृढ लाभतोः; - तेथी पुनर्भवे જીવ, पोताने देखे भानतेः. ९२

ભાવાય: — આ દૃશ્ય જગતમાં અહંભાવ, મમત્વભાવ-રૂપ વિભ્રમ બહિરાત્મ-જીવને વર્તે છે; જગતની મહત્તા તેણે સાંભળી છે, વિચારી છે, માની છે અને અન્યને તેવી જ પ્રેરણા કરી છે; આ વિભ્રમના સંસ્કારા જીવ પરભવથી લાવ્યો છે, અહીં પોષે છે એટલે પરભવમાં પાછા બળવાનપણે સ્કુરી આવે તેવા ગાઢ કરે છે; પુત્ર, સ્ત્રી, ધન, ધાન્યાદિ પોતાનાં છે, દેહરૂપ પોતાને ઉપકારી છે, એમ માની તેમના સમાગમમાં સુખની કલ્પના દૃઢ કરે છે, સંતાષ પામે છે; તેમના વિચાગમાં મહા સંતાપ પામે છે, અસહ્ય વિચાગ થઇ પડે ત્યારે આત્મ-ઘાત પણ આદરે છે.

આવી વિચારણામાં જીવનારને દૃઢ સંસ્કાર એટલે અવિચળ વાસના જામે છે, તેનું નામ અવિદ્યા શાસ્ત્રકારાએ પાડ્યું છે. તેના પ્રભાવે જીવ અનાત્મા એવા દેહને જ આત્મા માને

છે, પોતાનાં નહીં એવાં બીજાં દ્રવ્યોને—પુત્ર, મિત્ર, કલત્ર, ધન, ધાન્યાદિને—પોતાનાં માને છે, તથા મળમૂત્રથી ભરેલા વાસણ જેવા સ્વ અને પરના દેહાદિ અશુચિ પદાર્થોને શુચિ, પ્રીતિ કરવા લાયક, પ્રાપ્ત કરવા યાગ્ય માને છે; સ્વપ્ત જેવા થાડી મુદત ટકનાર આ અનિત્ય સંયોગોને સદાય આમ ને આમ રહેનાર કે સાથે આવનાર નિત્યરૂપે માને છે; જે નાશ પામનાર છે કે આપણે તેને મૂકીને ચાલ્યા જવાનું છે તો તેના માહ કરી મૂંઝવણ શા માટે ઊભી કરવી એવા વિચાર અવિદ્યાને લીધે આવતા નથી કે ટકતા નથી; પણ મમતા વધ્યા જ કરે છે.

અનિત્ય પદાર્થો પ્રત્યેના માહને લીધે જીવને સાચા વિચાર જાગતા નથી; કાેઇ જ્ઞાની પુરુષનાં વચના સાંભળે, કે વાંચે તાે તેથી જેવી જાેઈએ તેવી જાગૃતિ પ્રગટતા નથી, પાતાની ભૂલ સમજાતી નથી; દેહમાં વિચાર કરનાર વસે છે, તેના વિચાર આવતા નથી.

"શું કરવાથી પેતે સુખી ? શું કરવાથી પાતે દુઃખી ? પેતે શું ? કચાંથી છે આપ ? એનો માગા શીઘ જવાપ જયાં શંકા ત્યાં ગણ સંતાપ, જ્ઞાન તહાં શંકા નહિ સ્થાપ; પ્રભુભક્તિ ત્યાં ઉત્તમ જ્ઞાન, પ્રભુ મેળવવા ગુરુ ભગવાન. ગુરુ ઓળખવા ઘટ વૈરાગ્ય, તે ઊપજવા પૂર્વિક ભાગ્ય; તેમ નહીં તાે કંઈ સત્સંગ, તેમ નહીં તાે કંઈ દુ:ખરંગ."

–શ્રીમદ્ રાજચાંદ્ર

દુર્લભ મનુષ્યભવ મળ્યાે છે, તેમાં આત્મહિત સાધી શકાય, અવિદ્યા છેદી આત્મજ્ઞાન પ્રાપ્ત કરી શકાય તેમ છે; ત્યાં પણ જીવ જો નહીં ચેતે તાે આ દેહ તજી જીવ જયાં જશે, અને જે દેહ પ્રાપ્ત કરશે ત્યાં પાછા દેહને જ પોતાનું સ્વરૂપ માની અનાહિના વિપરીત માર્ગ આરાધી દુ:ખી, દુ:ખી રહ્યા કરશે, માટે આ જ ભવમાં ચેતવા ચાેગ્ય છે એમ કરુણા કરી ગ્રંથકાર ઉપદેશે છે.

દેહુંબુહિ અને આત્મબુદ્ધિનાં પરિણામ કેવાં ભિન્ન આવે છે તે હવે ગ્રંથકાર જણાવે છે:—

> देहे स्वबुद्धिरात्मानं युनक्त्येतेन निश्चयात् । स्वात्मन्येवात्मधीस्तस्माद्वियोजयित देहिनम् ॥१३॥ देखात्मधुद्धि देखानां, क्षरेखा भेणवे नष्ठी; आत्मामां आत्मधुद्धिमान्, देखनी केंद्र हे भूष्ठी. १३

ભાવાર્થ:— 'દેહ તે જ હું છું' એવી દેહાત્મણુદ્ધિ જન્મમરણુનું કારણ છે, માટે તજવા યાગ્ય છે, નહીં તાે પરભવમાં પણ તે સાથે જાય છે અને દીર્ઘ સંસારનું કારણ થાય છે એમ જણાવી, હવે આ ભવની પ્રવૃત્તિ પણ કેવા કારણને આધારે વર્તે છે તે ગ્રંથકાર કહે છે.

જેને દેહમાં પ્રીતિ વર્તે છે તે દેહના વિચારા કરે છે, દેહને પોષવાને, સુંદર અનાવવાને, લેાકામાં દેહ પ્રશંસાપાત્ર અને તે અર્થ પ્રવર્તે છે. પરભવના કદી વિચારા આવે તો દેવ આદિના દેહ મળે કે રાજકું છું અમાં જન્મ થાય અને ત્યાં વિશેષ દૈહિક સુખા મળે તે અર્થ દાન, પુષ્ય, તપ આદિમાં પ્રવર્તે છે. જેવી જેની માન્યતા તે આધારે આ ભવની પ્રવૃત્તિ પણ થાય છે. માટે યમ, નિયમ, જપ, તપ આદિ પ્રયત્ના કર્યા કરવા કરતાં પ્રથમ યથાર્થ માન્યતા થાય તે અર્થે જીવે સત્સંગ, સત્શાસ્ત્ર અને સદ્વિચાર દ્વારા લીકિક લાવા દૂર કરી, અલીકિક લાવા સમજવાના અને સ્વીકારવાના પુરુષાર્થ કર્તવ્ય છે.

દેહ દેહરૂપે ત્રણે કાળ રહી શકે તેમ નથી કારણકે તે સંયાગી પદાર્થ છે. સર્વ સંયાગોના વિયાગ નિશ્ચયે ઘવાના છે. તો અનિત્ય એવા દેહના માહ યથાર્થ નથી, એમ વિચારી, આત્મા આત્મારૂપે ત્રણે કાળ રહી શકે તેવા, વિધાની શાધ્વત વસ્તુઓમાંના એક પદાર્થ છે, તેના સત્સંગ, સત્શાસ્ત્રના આધારે વિચાર કરી, નિર્ણય કરી તેનું સંપૂર્ણ સ્વરૂપ પ્રગટ કરી, પરમપદની પ્રાપ્તિ કરવી ઘટે છે. અને અજ્ઞાનદશા કે બહિરાત્મપણાને લીધે જન્મ-મરણ આદિ અનંત દુઃખા અનંત-કાળથી ભાગવતા આ જીવની દયા લાવી, તેને અનંત સુખના ભાકતા સર્વ કાળ માટે કરી, કૃતકૃત્ય થવા યાંચ્ય છે.

આમ આ દેહદેવળમાં રહેલા આત્મા તે હું છું એવી આત્મખુહિ જેને પ્રગટે છે, તેને ફરી દેહ ધારણ કરવા ન પડે; દેહાદિ સંયાગાના આત્યંતિક અભાવ કે માક્ષ થાય તે અર્થે આ ભવમાં સત્ય પુરુષાર્થ તે સતત કરે છે.

શ્રીમદ્ રાજચંદ્ર દ્વાદશાંગીનું સળંગ સૂત્ર નીચે પ્રમાણે પ્રગટ કરે છે:—"સર્વ દુઃખથી મુક્ત થવાના અભિપ્રાય જેના થયાં હાય તે પુરુષે આત્માને ગવેષવા અને આત્મા ગવેષવા હાય તેણે યમ, નિયમાદિક સર્વ સાધનના આગ્રહ અપ્રધાન કરી સત્સંગને ગવેષવા, તેમ જ ઉપાસવાના સત્યંગની ઉપાસના કરવી હાય તેણે સંસારને ઉપાસવાના આત્મભાવ સર્વથા ત્યાગવા પાતાના સર્વ અભિપ્રાયના ત્યાગ કરી, પાતાની સર્વ શક્તિએ તે સત્સંગની આજ્ઞાને ઉપાસવી. તીર્થંકર એમ કહે છે કે જે કાઈ તે આજ્ઞા ઉપાસે છે તે અવશ્ય સત્સંગને ઉપાસે છે, એમ જે સત્સંગને ઉપાસે છે તે અવશ્ય આત્માને

ઉપાસે છે, અને આત્માને ઉપાસનાર સર્વ દુઃખથી મુક્ત થાય છે.''

અહિરાત્મદશાથી સંસારમાં જીવની જે દુઃખદ દશા થઈ પડી છે તે જોઈ આ ગ્રંથકારને ખેદ થાય છે તે હવેના શ્લોકમાં વર્ણવે છે:-

> देहेब्बात्मधिया जाताः पुत्रभार्यादिकल्पनाः । संपत्तिमात्मनस्ताभिर्मन्यते हा हतं जगत् ।।१४॥ देडभां आत्मसुद्धिथी, पुत्रादि निજ ४६५ते।; महत्ता भानी पातानी तेभां, हा ! જग-हाण् की. १४०

ભાવાર્થ:— દેહને જ આત્મા માનવાની કુટેવ પડી ગયેલી હાવાથી અહિરાત્મા પુત્રના દેહને જ પુત્ર, પત્નીના દેહને જ પત્ની, પિતાના દેહને જ પિતા, માતાના દેહને જ માતા કલ્પી, હું પુત્રવાળા છું, પત્નીવાળા છું, હું માળાપવાળા છું, માટા કુટુંબવાળા છું, સ-બાંધવ છું, એમ માની કલ્પનાને સંપત્તિ માને છે અને જ્યારે તે તે કલ્પિત સંબંધ મરાણ, અણુબનાવ વગેરે પ્રસંગે છૂટે છે ત્યારે કલ્પાંત કરે છે. પુત્ર ઉપરના માહને લઈને તેના જન્મથી જ પ્રસન્ન ખની રાગભાવની વૃદ્ધિ કરે છે અને સંસારના કારણરૂપ કર્મ કમાવાના ઘંધા ચલાવ્યા કરે છે. તેના શરીરને અનુકૂળ ખાન, પાન, વસ્ત્ર, અલંકાર આદિ એકત્ર કરે છે, તેની ચિતા કરે છે; તેને રાગ થાય તા ખેદ કરે છે, એને બદલે મને દુઃખ આવ્યું હોત તા સારું એમ ઇચ્છે છે, દવા આદિની ગાંઠવણ, ખર્ચ વગેરે વડે તેના રાગ ટાળવા આતુર રહે છે તે ચિડાય, પજવે, દુઃખ દે તેને તે ગણતા નથી, મારે તા માર પણ

સહન કરે અને પુત્રને ઉછેરવાના લહાવા મળ્યા માને છે. ઘણી વાર તા પુત્રનાં અપલક્ષણને, બીજાને મારવાની, અપશબ્દાેથી અપમાન કરવાની, ચારી કરવાની આદિ ટેવાને લાડમાં પાેષે છે. નિશાળમાં જવાતું તેને ન ગમે કે શિક્ષકનાે ત્રાસ લાગે તા તેને અભણ પણ રાખે છે; આવા આંધળા માહ પુત્રનું અહિત અને પાતાનું અહિત સાધે છે. પુત્રના દેહને જ પુત્ર માનેલા હાવાથી તેને સારું સારું ખાવાપીવાનું આપી ગધેડાની પૈઠે જાડા કરવા ઇચ્છે છે; પર્ચે, ન પચે તાપણ ભારે ખારાક ખવારી ખવારી માંદાે પણ કરે છે. માેટા થાય ત્યારે તેને પરણાવવાના લહાવા લેવા ઇચ્છે છે અને પરણાવીને ઘણી વાર તો પસ્તાય જ છે, ક્લેશનાં કારણા ઊભાં થાય છે કે માખાપ ઉપરનાે પુત્રનાે ભાવ પલટાઇ અભાવ પ્રગટવા લાગે છે. આ **બધા પ્રસંગા દુઃખના હેા**વા છતાં પુત્રને પોતાની સંપત્તિ માની ખહિરાત્મા પોતાને ભાગ્યશાળી માને છે. એાછું આયુષ્ય હાય તા પુત્રના મરણનું દુ:ખ અકથ્ય થઇ પડે છે. જો પુત્ર સારા, કમાતા, અને લાકામાં વખણાતા હાય તા તા તેના મરણથી દ્વઃખના પાર રહેતા નથી. એક પુત્ર-સંપત્તિની કલ્પનાથી કેટલાં કર્મ આંધી બહિરાત્મા જીવ ભારે કર્મી ખને છે તે જણાવવા આટલું લખ્યું તે ઉપરથી અન્ય સંબંધા અને સંયાગાના વિચાર કરતાં સંસારમાં જીવના દુઃખના પાર નથી એમ આચાર્યને લાગતાં, આખું જગત **બહિરાત્મ**-ભાવથી હણાઇ રહ્યું છે એમ લાગી આવતાં, આ શ્લાેકમાં તેને માટે એક પ્રદર્શિત કર્યો છે— તે એવા ભાવથી કે **બિચારા જીવાનાં આવાં દુઃખાે તેમને બહિરાત્મદશા છૂ**ટચે જ મટે તેમ છે. તેથી સંસારદશામાં જે જે દુ: ખા છે તેનું મૂળ શાધી કાઢી, તે ઉખેડી નાખવા આચાર્ય, અત્યંત દુ:ખી બહિરાત્માંઓને, ભલામણ આગળના શ્લાકમાં કરે છે:-

> मूलं संसारदुःखस्य देह एवात्मधीस्ततः । त्यक्त्वेनां प्रविशेदंतर्बहिरव्यापृतेन्द्रियः ॥१५॥

મૂળ સંસાર–દુઃખાેનું દેહમાં આત્મખુદ્ધિ તે– તજી ઇંદ્રિય વ્યાપાર– બાહ્ય, અંતર પેસજે. ૧૫

**ભાવાર્થ:**— સંસારચક્ર કેમ પ્રવર્તે છે તેના ખ્યાલ આપવા જ્ઞાની ગ્રંથકાર જણાવે છે કે 'દેહ એ જ હું છું' આવી ખુહિ બહિરાત્માની હાવાથી તેને દેહદૃષ્ટિ કહેવાય છે. પૂર્વનાં આંધેલાં કર્મ ભાગવવા આ દેહ ધરવા પડ્યો. દેહની ્રોથે જ ઇંદ્રિયાની સ્થના કર્માનુસાર <mark>થાય છે</mark> અને તે ઇંદ્રિયા બાહ્ય પદાર્થાના રૂપ, રસ, ગંધ, શખ્દ, સ્પર્શ ગ્રહણ કરવાની શક્તિવાળી હાવાથી, બાહ્ય પદાર્થોમાં પ્રવર્તે છે. તે નિમિત્તે મન ઇષ્ટ-અનિષ્ટપણું, સુખ-દુઃખની કલ્પના કરી કર્મ બાંધે છે. આમ ઇંદ્રિય અને મનની મદદથી નવા દેહ પ્રાપ્ત થાય તેવાં કર્મા જીવ કમાય છે. તેના ફળરૂપે આ દેહ છૂટે એટલે સંચિત કર્મા ભાગવાય તેવા દેહ જ્યાં પ્રાપ્ત થાય તેવી અનુકૂળતા હેાય, ત્યાં જીવ જાય છે; ત્યાં દેહની રચના કરી તે દેહને પાતાનું સ્વરૂપ માને છે, જે ઇંદ્રિયાની રચના કરી તેથી બાહ્ય જગતને જાણી સુખ-દુઃખ, ઇષ્ટ– અનિષ્ટની કલ્પના કરી ફરી કર્મ બાંધે છે. તેના ફળરૂપે વળી બીજો દેહ ધારણ કરવા પડે છે, ત્યાં પણ સંસારચક્ર અખંડિતપણે ચલાવ્યા કરે છે. આવેા ધંધા બહિરાત્માના ઇંદ્રિયાની આહ્ય વિષયામાં પ્રવત્તિ થતાં ચાલ્યા કરે છે.

ચ્યામ આચાર્યને સમજાયાથી નિષ્કારણ કરૂણાશીલ સ્વભાવ વાળા લગવંત આચાર્ય બહિરાત્મદશાવાળા જીવને સમજાવે છે : ''હે જીવ ! આમ તાે ઘણી થઈ; હવે થાેભ. 'દેહ તે જ હું' એવી ખુદ્ધિ આ બધાં સંસારનાં દુ:ખાનું મૂળ છે, માટે તે બુદ્ધિ હવે ભલા થઈને છાંડ એટલે અહિરાતમપાણું પણ છૂટશે. હવે અંતરમાં પ્રવેશ કર; આ દેહમાં વિચાર કરનાર બેઠાે છે, તે દેહથી ભિન્ન છે, એમ માન, તે સુખી છે કે દુઃખી તેનો વિચાર, સદૃગુરૂનાે ઉપદેશ પ્રાપ્ત કરી, કર. વિચાર કરતાં તે દુઃખી છે એમ સમજાશે. દુઃખનું કારણ 'હું દેહ છું' એ બુદ્ધિ પ્રતીત થશે. તે તજી દેહથી હું ભિન્ન છું અને ઇંદ્રિયાના પ્રવૃત્તિ કરનાર હું છું એમ તને સમજાશે. ઇંદ્રિયાની બાહ્ય પ્રવૃત્તિ એાછી કરી, દેહ અને ઇંદ્રિયાના સ્વામીરૂપ પોતાના સ્વરૂપ તરફ અંતરમાં વૃત્તિ વારંવાર વાળવા પુરુષાર્થ કર." આવા ભાવાર્થના ઉપદેશ, આટલા ઉપદેશ . ધ્યાનપૂર્વક સાંભળનાર ખહિરાત્મા પ્રત્યે, દયાળુ આચાર્ય કરે છે. તે ઉપદેશ પોતાને કરે છે, દેહને તેા ઉપદેશ, આચાર્ય જેવા જ્ઞાની પુરુષ કરે નહીં, કેમકે દેહ તો જડ છે, દેહમાં જાણનાર તો હું છું; માટે મારે મારા વિચાર હવે કરવા, એમ બહિરાત્માને આચાર્યના ઉપદેશથી જાણે લાગ્યું હાેય તેમ પાતાને પાતાનું એાળખાણ આટલા કાળ સુ<mark>ધી ન થ</mark>યું તેના ખેદ આશ્ચર્ય સહિત ખહિરાત્માને થાય છે, તે જણાવવા, **ખ**હિરાત્માના મુખમાં પાેેેેતાની ભૂલ દર્શાવતાં વચના ગ્રં**થ**કાર મુકે છે:---

> मत्तद्रच्युत्वेन्द्रियद्वारैः पतितो विषयेष्वहम् । तान्प्रपद्याहमिति मां पुरा-वेद न तत्त्वतः ॥१६॥

ઇંદ્રિયદ્રારથી ચૂકી, પડ્યો હું વિષયે৷ વિષે; ભાેગા પામી ન મેં પૂર્વે - જાલ્યું રૂપ યથાર્થ જે. ૧૬

ભાવાર્થ:— જ્ઞાનીપુરુષ આટલા અધા ઉપદેશ મારા હિતને અર્થે કરે છે એમ જાણી, બહિરાત્માને જે પાંચ ઇન્દ્રિયાના વિષયમાં પાતાની રમણતા વર્તે છે, તે જ પાતાને આવરણુર્પ છે એમ સમજાતાં તે બાલી ઊડ્યો: અહા! આ ઇન્દ્રિયારૂપી બારીઓમાં રહી વિષયાની રમતમાં હું એટલા બધા રાચી રહ્યો કે આટલા બધા લાંબા કાળ, અનંત ભવનાં પરિભ્રમણમાં મેં મારું યથાર્થ સ્વરૂપ ન એાળખ્યું; પાતે પાતાને ભૂલીને જ મેં માત્ર બહિરાત્મપણે વિષયામાં જ રમણતા કરી!

જેમ કાઈ બાળક ખારીમાં બેસીને જેયા કરે, તો તેને દૂરદૂરનાં ખેતર, રસ્તા, નદી, તળાવ, પશુ, પક્ષી, માણુસા જતાં આવતાં નજરે ચઢે, તેમનાં કપડાં, ચેષ્ટા આદિ દેખાવામાં ચિત્ત રાખે તા બારીની નજીક બેઠેલા તેના મિત્રને પણુ તે જેઈ ન શકે. ઘણા વખત રાહુ જોઈ જયારે તે બાળકને બાલાવે, તેને પકડીને ઢઢાળે, ત્યારે તે તેની બાદ્ય નાટક જોવા જેવી નજર ફેરવી તેના મિત્રને દેખે, ત્યારે તેના ઉપકાર માને કે મેં કેટલાય કલાક આ બારીમાં ગાળ્યા અને હજી તે જ જોવામાં ખાટી થયા કરત, પણુ તમે મને જગાડ્યો ત્યારે જ આટલા બધા વખત હું નકામાં ખાટી થયા એમ મને લાગ્યું, તેમ બહિરાત્મા સદ્યુરના બાધથી પાતાની ભૂલ કખૂલ કરે છે કે (मत્तः) મારા સ્વરૂપથી હું ઇદ્રિયા દારા ચૂક્યો અથવા ઇદ્રિયાના વિષયોના માહથી ઉન્મત્ત થયેલા હું (मत્तः) ઉન્મત્ત પાંચ ઇદ્રયોના વિષયોના માહથી ઉન્મત્ત થયેલા હું (મત્તઃ) ઉન્મત્ત પાંચ ઇદ્રયોના વિષયો જે શબ્દ, સ્પર્શ, રસ, ગંધ અને

રૂપમાં પડ્યો પડ્યો 'હું કેાણ છું ?' તેના વિચાર કરી મેં મારું એાળખાણ ન કર્યું.

પોતાનું સ્વરૂપ જેણે જાણવું હાય, બહિરાત્મપણું ત્યાગલું હાય તેણે પાંચ ઇંદ્રિયદ્વારા ભાગવાતા ભાગા પ્રત્યે અનાસક્તિરૂપ વૈરાગ્યના અભ્યાસ પ્રથમ કર્તવ્ય છે. લાગાની જે મીઠાશ જીવને વર્તે છે, તે ટાળવા માટે સદ્વગુરૂના બાધ, સત્શાસ્ત્રનું શ્રવણ, વાચન, વિચાર, સત્સંગ આદિ સામગ્રી મેળવવી. વિષયોથી જન્મતી પરાધીનતા, તેની ક્ષણિકતા, તૃષ્ણા ઉત્પન્ન કરાવી જીવને દુઃખસમુદ્રમાં ગયડાવી પાડવાની શક્તિ, કર્મબંધ કરાવી જન્મમરણ ઊભા થવાનું કારણ તથા સર્વથી માટી હાનિ પોતાના વિચાર જ ન થવા દે તેવી વિષયાની નવી નવી રમત છે. આ બધાના વિચાર, ચર્ચા અનેક વાર થતાં જીવને પંચેન્દ્રિયના વિષયા અપ્રિય, બાધકર્તા, આત્મ-રાેધક સમજાય છે, ત્યારે તે પ્રત્યે અભાવ થઇ, વિષયોના આનંદને બદલે સત્સંગ, સત્પુરુષ, સત્શાસ્ત્ર, સદ્વિચાર એ આનંદનાં સાધન સમજાય છે; તેની રૂચિ, પ્રીતિ, ઉત્સકતા જાગે છે. સત્સંગે આજ્ઞા કે સત્સાધનની પ્રાપ્તિ થાય, તેની ઉપાસનામાં જીવને આનંદ આવે છે. આમ બહિરાત્મતા ટળી. અંતરાત્મદશાના પ્રભાતકાળ પ્રગટે છે; ત્યારે પરમાત્મદશા પ્રગટાવવાની જીવને મહેચ્છા ઊગે છે, તે સંતાષવા સદ્યુર અંતરાત્માને ચાેગમાર્ગ કે માેક્ષમાર્ગ પ્રકાશક વાર્તા કહે છે :-

एवं त्यक्त्वा बहिर्वाचं त्यजेदन्तरशषतः ।
एष योगः समासेन प्रदीपः परमात्मनः ।।१७।।
थाह्य वाष्ट्री तळ आवी, अंतर्वाचा तळे पूरी;
सभासे थे।ग-वार्ता आ, परभात्मा प्रधारती. १७

ભાવાર્થ:— ઇંદ્રિયવિષયના ભાગા પ્રત્યે જેને વૈરાવ્ય જાગ્યા છે, તેવા મુમુક્ષુ જીવને ચંથકાર આગળના તૈયારી દર્શાવવા હવે કહે છે: ઇંદ્રિયના સંયમ સાથે વાણીના સંયમની પણ જરૂર છે. તે વાણી છે પ્રકારની છે. એક તો બીજાને સમજાવવા માટે વાક્યાદિના ઉચ્ચાર થાય છે તે અથવા બીજા આપણને સમજાવવા જે શબ્દો ઉચ્ચારે છે તે; આને બાહ્ય વાણી કહેવાય છે. આ વાણીના કારણરૂપ મનની વચનરચનારૂપે પ્રવૃત્તિ; કાઈને કહેતા પહેલાં આ વાત કરવી છે, આવી રીતે કરવી છે, આમ શંકા કરે તો તેના આવા ઉત્તર આપવા; આવી અંતર્ ગડમથલ અંતર્વાચારૂપે ગણાય છે. શાંત એકલા બેસીને કાઈ પાઠ બાલીએ, વિચારીએ તેમાં જે વાણીની પ્રવૃત્તિ અંતરમાં થાય છે, તે પણ અંતર્વાચા છે. બાહ્ય વાચા કરતાં અંતર્વાચાની પ્રવૃત્તિ લાંબી હાય છે. બાહ્ય બાલવાના પ્રસંગો થાડા હાય છે, પણ અંતરંગ કલ્પના—જલ્પના તો નદીના પ્રવાહની પેઠે ચાલ્યા જ કરે છે.

"જહાં કલપના–જલપના, તહાં માનું દુઃખ છાંઈ; મિટે કલપના–જલપના, તબ વસ્તુ તિન પાઈ." -શ્રીમદ્ રાજ્ય દ્ર

આમ બાહ્ય વાચા તથા અંતર્વાચા સંપૂર્ણ તજવી તે પરમાત્મપદરૂપી દીવા પ્રગટાવવાના ટૂંકા રસ્તા છે. આ પરમાત્મયાગની ઝાંખી કરાવી. વિષયભાગાનું બહિરાત્માને આકર્ષણ છે, તેટલું જ કે તેથી વિશેષ વચનચાતુરીના માહ જીવને વર્તે છે. શ્રીમદ્ રાજચંદ્રે પ્રભુપાર્થનામાં જણાવ્યું છે:

> "તુજ વિયે≀ગ સ્ફુરતાે નથી, વચન–નયન–યમ નાંહિ; નહિ ઉદાસ અન–ભક્તથી, તેમ ગૃહાદિક માંહિ.''

એક મહાત્માએ વચનથી પાેપટ પાંજરે પુરાય છે, અને સત્શિક્ષા પ્રાપ્ત થયે મુક્ત થાય છે તે જણાવવા કથા કહી છે: એક જ્ઞાનીપુરૂષના ચાેગે સર્વસંગ પરિત્યાગ કરી બાળ શિષ્ય તેમની સેવામાં રહેતા હતા. વિહાર કરતાં એક ગામડામાં બન્ને જઇ ચઢ્યા. ધર્મશાળામાં ઊતર્યા. પંથના શ્રમ ગુરૂને લાગેલા દ્વર કરવા થાહી સેવા કરી. ગાચરીના વખત થતાં વસ્તીમાં જવા શિષ્યે આજ્ઞા માગી. ગુરુની રજા મળતાં ભિક્ષાએ જવાની તૈયારી કરી એક લત્તામાં શિષ્ય જતા હતા, ત્યારે પાંજરામાં રહેલા એક પાપટે કહ્યું : "મહારાજ, પધારા." શિષ્યને નવાઇ લાગી, પાંજરા પાસે ગયા; ત્યાં પાેપટે કહ્યું : "માજી, મહારાજ વહાેરવા પધાર્યા છે." ત્યાં તા ઘરમાંથી એક વૃદ્ધ બાઈ અને બે ત્રણ છાકરાં બહાર આવ્યાં, વિનય સહ મહારાજને ભિક્ષા લેવા અંદર લઈ ગયાં. મહારાજ જોઇતી યાગ્ય ભિક્ષા લઇ બહાર આવ્યા, ત્યારે પાપટે પૂછ્યું : ''મહારાજ, તમારી સાથે કાઈ માટા સાધુ છે?" શિષ્યે કહ્યું : "હા, મારા ગુરુજી છે.'' પેાપટે પૂછ્યું : "તાે મારી એક વાત તેમને પૂછી કાલે જવાબ મને જણાવશા ?" શિષ્યે હા પાડી એટલે પાેપટે કહ્યું : "હું આ પાંજરામાંથી કેવી રીતે મુક્ત થાઉં ? એટહ્યું પૂછી લાવેને." બીજેથી થેાડી થાેડી ભિક્ષા લઇ શિષ્ય ગુરુ પાસે ગયાે ત્યાં તેણે પાેપટ**ની** વાત તથા પ્રક્ષ ગુરુને જણાવ્યાં. જ્ઞાની ગુરુ એકદમ જમીન પર ગખડી પડ્યા. થાડી વાર હાથપગ હલાવી, મુખથી કંઈ અવાજ કરી, **શાંત** પા કલાક પડી રહ્યા. શિષ્ય ગભરાયા શીત ઉપચાર કરવા લાગ્યા પછી ભાનમાં આવ્યા હાય તેમ બેઠા થયા. બન્નેએ ભાજન કર્યું. બીજે દિવસે ગાચરીના

વખત થયા ત્યારે શિષ્ય ગુરુની આજ્ઞા લઇ ભિક્ષા માટે વસ્તીમાં ગયા; પોપટને બધી બીના કહી. પોપટ સમજી ગયા. મહારાજ ગયા પછી 'ચીં ચીં ' શબ્દ કરી, પાંખા ક્ક્કડાવી, તે સળિયા પરથી પાંજરામાં પડી ગયા. છાકરાં આવીને જુએ તા પોપટ બેલાન જણાયા, તેથી પાંજરું છાડી અગાશીમાં વાવાશ ખુલ્લું કરીને બધાં જમવા ગયાં. પોપટ પાંજરામાંથી નીકળી ઊડી ગયા. આ ેરહસ્યમય કથા બહુ વિચારવા યાગ્ય છે, તેમાં મુક્તિમાર્ગ દર્શાવ્યો છે.

વચનસંયમ કેવા વિચારે સાધ્ય થાય તે જણાવવા ગ્રંથ-કાર મૂળ દ્રવ્યોનું સ્વરૂપ સમજાવતાં કહે છે:–

यन्मया दृश्यते रूपं तन्न जानाति सर्वथा।
जानन्न दृश्यते रूपं ततः केन ब्रवीम्यहम् । १८।।
જे भने ३५ हे आय, ते तो काले न सर्वथा;
काले ते तो न हे आय, डेानी साथे કરું કથા ? ૧૮ ભાવાર્થ:— બાહ્ય વાલી અને અંતર્જલ્પરૂપ અંતર્વાચા સંપૂર્ણપણે તજવી, તે ચિત્તનિરાધરૂપ સમાધિ કે સ્વસ્વરૂપે સ્થિતિ કરવારૂપ ચેાગ જણાવી, તેના સાધનરૂપ ઉપદેશ પ્રદર્શિત કરે છે કે જે જે રૂપી પદાર્થો, દેહાદિ શબ્દોથી ઓળખાતા મને નજરે ચઢે છે, તે કાઈ જાણવાની શક્તિવાળા નથી. જેમ ભીંત સમજી શકતી નથી, તેની સાથે કાઈ વાત કરતું નથી, તેમ દેહાદિ દૃશ્ય જગત તો કંઈ જાણતું નથી. તો કાની સાથે વાત કરવી ? જે જાણે તેની સાથે વચન વડે વ્યવહાર કરવા ઘટે. આમ રૂપ, રસ, ગંધ, સ્પર્શ અને શબ્દ ગુણા જે પદાર્થમાં હાય છે તે પુદ્દગલ કે રૂપી પદાર્થ કહેવાય છે. તે

૧ રહસ્યાર્થ માટે જુએા પત્રસુધા પત્ર ન . ૨૩૫

પદાર્થમાં જાણવાના, સમજવાના, સુખદુ:ખ વેદવાના ધર્મ નથી; એમ વિચારી દૃશ્ય જગતથી ઉદાસીન વૃત્તિ કરી અંતરમાં વૃત્તિ વાળવી ઘટે છે. ગમે તેવી સુંદર રસાઇ હાય તે એમ સમજતી નથી કે ઇચ્છતી નથી કે મને કાઈ ખાય, મારી વાત કરે, મારી માગણી કરે; ગમે તેવાં સુંદર વસ્ત્ર— અલંકાર હાય તે પણ અજીવ હાવાથી મારા તરફ કાઈ જુએ, મને ભાગવે કે મારાં વખાણ કરે એમ કહેતાં, સમજતાં નથી, તા મારે શા માટે તેમાં ચિત્ત દેવું ? શા માટે તે વિષે શખદા વાપરી મારું સ્વરૂપ ભૂલી, પારકી પંચાતમાં પડવું ? આમ વારંવાર ઇન્દ્રિયોના વિષયા વિષે વચનપ્રવૃત્તિ કરતાં પહેલાં વિચારવું તેથી ઇન્દ્રિયજય અને વચનપ્રવૃત્તિ કરતાં પહેલાં વિચારવું તેથી ઇન્દ્રિયજય અને વચનપ્રવૃત્તિ કરતાં

કાેઈ પ્રશ્ન કરે કે જડપદાર્થો સાથે કાેઈ વાત કરતું નથી પણ ચેતન સાંભળે છે એમ માનીને કહીએ છીએ,પૂછીએ છીએ.

તેના ઉત્તરમાં શ્લોકની બીજી લીટીથી ચંથકાર દર્શાવે છે કે જે જાણનાર છે તે તો દેખાતા નથી; તે અરૂપી પદાર્થ હોવાથી ઇન્દ્રિયા વડે તે ગ્રહણ થાય તેવા નથી તો દેખાય નહીં તેની સાથે વાત શી કરવી? સામે દેખાય તેને ખાલાવીએ; પણ દેખાય નહીં, તો તે છે કે નહીં? એમ પણ ખબર ન પડે; તો તેની સાથે વાત કરવી એ ગાંડા માણસની ચેષ્ટા જેવું છે. આકાશની સાથે કાઇ વાત કરતું નથી, તેમ આકાશ જેવા અરૂપી જીવ સાથે શી વાત કરવી? તેમાં શા રસ આવે? એમ વિચારી ખાલવાની વૃત્તિ શમાવી દેવી. ખાલવાની વૃત્તિ નહીં થાય તા ચિત્તને શાંતિ થશે, વિકલ્પાનાં માજં મટતાં જશે અને મન સ્વરૂપમાં શમાશે, આમ રૂપી પુદ્દગલના ધર્મ વિચારી તથા અરૂપી ચૈતન્યના ગુણા વિચારી, આત્મા

આત્મારૂપે રહે તો પરપદાર્થોના માહ મટી, સ્વરૂપસુખ પ્રગટે એવા આ નિર્વિકલ્પ દશા સાધવાના યાગ કહ્યો. બાહ્ય વાણી રાેકવાના અલ્પ વિચાર આ શ્લાેકમાં મુખ્યપણે કહ્યો છે.

હવે ધર્મ સંબંધી, બાધ વિષે ઊઠતા વિકલ્પો શમાવી, અંતર્વાચા રાેકવાના ઉપાય દર્શાવતાં જ્ઞાની મહાત્મા જણાવે છે:

यत्परैः प्रतिपाद्योऽहं यत्परान् प्रतिपादये । उन्मत्तचेष्टितं तन्मे यदहं निर्विकल्पकः ।।१९।। 'સ્વરૂપ સમજાવું હું,' 'મને હાે ઉપદેશક,' ઉન્મત્ત મત એ મારા, આત્મા તા નિર્વિકલ્પક. ૧૯ ભાવાર્થ: — જે જીવને સદ્યુર્યોગે તેના બાધે આ સંસાર અસાર સમજાયાે છે, જન્મ-મરણાદિ ક**લેશ**વાળા સંસારને ત્યાગવાની ભાવના જાગી છે, અનિત્યભાવના જેના હુદયમાં રહ્યા કરે છે, માતાપિતા આદિના માહ મટ્યો છે, તેમના સ્વાર્થ3૫ સંબંધ પ્રત્યે ઉદાસીનતા રહ્યા કરે છે, ત્રિવિધ તાપનાં દુ:ખ જેને અસદ્ય થઈ પડ્યાં છે, પરિગ્રહ, આરંભ અને સર્વ સંગ જેને મહા આસવરૂપ સમજાયા છે એવા જીવને ઉપદેશબાધ પરિણમ્યા ગણાય. તેને સિદ્ધાંત-બા<mark>ેધની ય</mark>ાગ્યતા આવી ગણાય. સદુગુરુકપાથી વસ્તુસ્વરૂપ યથાર્થ સમજાય, ત્યારે તે સ્વરૂપમાં સ્થિતિ થવાને અર્થે બાહ્ય અને અંતર્વાચાના ત્યાગ ઉપદેશ્યા છે. તે જો જીવને યથાર્થ ન સમજાય તે৷ પ્રથમથી જ સદ્ગુરુ-યાેગ અને તેની આગા વિના એકાંતમાં વાણી તજવા પ્રયત્ન કરે તેથી જીવના સ્વરૂપનું ભાન થવું જ અશક્ય છે તેા સ્થિરતા તેા ક્યાંથી પ્રાપ્ત થાય ? જીવને રખડી મરવાનું થાય, તેમ ન ખને માટે આટલી ચેતવણી આપી છે.

જેને હવે ઉપદેશએાધની જરૂર નથી; વાણીના વિક્ષેપ ટાળતાં પરમાત્મપદ પ્રગટે એવી જેની ઉચ્ચ આત્મભૂમિકા **ખની છે**, તેમ છતાં ઉપદેશગ્રંથા કે ઉપદેશકાના ઉપદેશા સાંભળવાની વૃત્તિ કંઇ રહ્યા કરતી હાય તેમને ગ્રંથકાર ઉપ દેશે છે કે, કાેઈ મહાત્મા મને આત્મસ્વરૂપનું પ્રતિપાદન કરે અને હું તે ઉપદેશ એકાગ્રભાવે સાંભળ્યા કરું એવી અંતરંગમાં ભાવનારૂપ વાણીની પ્રવૃત્તિ પણ યાેગય નથી, તેમ જ જગતના જીવાનું અજ્ઞાન દૂર થાય તે અર્થે તેમને આત્માનું સ્વરૂપ સમજાવી તેમને અનંત સુખના માર્ગે ચઢાવું એવી ભાવનારૂપ અંતર્વાચા પણ રાકવી ઘટે છે; કેમકે શુભ-ભાવ પણ પુષ્ટ્યબંધનું કારણ તથા શાંત પરિણામમાં વિશેપરૂપ છે. કારણકે અંતરાત્માએ એમ વિચારવું ઘટે છે કે આત્મા તાે નિર્વિકલ્પરૂપ છે તાે મારા નિર્વિકલ્પ સ્વરૂપમાં ધર્મને નામે 'બાધ મળે' કે 'બાધ દઉં' એવા વિચારા કર્યા કરં તે એક પ્રકારનું ગાંડપણ છે. જે ભૂમિકામાં જે ન ઘટે તે કર્યો કરવું તે યથાર્થ સમજ નથી, પણ ઉન્મત્તતા છે. આવી સમજણ રાખી અંતર્વાચા પણ રાેકે તાે શ્રી આનંદઘનજીના શ્રી મહાવીરસ્તવનમાં છેવટે જણાવી છે તે દશા પ્રગટે.

'' આલંબન સાધન જે ત્યાગે, પરપરિણતિને ભાગે રે, અક્ષય દર્શન જ્ઞાન વૈરાગ્યે, આનંદધન પ્રભુ જાગે રે. વીરજીને ચરણે લાગું, વીરપણું તે માગું રે"

પાતાનું ખરું સ્વરૂપ શું છે, તેની સ્મૃતિ આપવા ગ્રંથકાર અંતરાત્માના મુખમાં નીચેની ગાથા મૂકે છે:—

> यदग्राह्यं न गृह्णिति गृहीतं नापि मुञ्चित । जानाति सर्वथा सर्वं तस्त्वसंवेद्यमस्म्यहम् ॥२०॥

અગ્રાહ્યને ગ્રહે ના જે, ગ્રહેલું મૂકતા નથી; સર્વથા સર્વને જાણે, તે સ્વ-સંવેદ્ય હું નકી ૨૦ **ભાવાર્થ:—**''શું સ્વરૂપ છે મારું ખરું ?" શ્રીમદ્ રાજચંદ્ર–'અમૂલ્ય તત્ત્વવિચાર.'

સિદ્ધાંત ખાધના સારરૂપ આ નિર્ણય અંતરાત્મા હુદયમાં લખી રાખે છે કે આત્મા અકર્તા છે. પરપદાર્થાને, પરપદાર્થના ગુણાને, પરપદાર્થ સંઅંધી વિકલ્પાને કે પોતા વિષેના વિકલ્પોને પણ શુદ્ધ આત્મા ગ્રહણ કરતો નથી, કારણ કે તે અગ્રાહ્ય એટલે ગ્રહણ કરવાને અયાગ્ય છે. શુદ્ધ આત્માને તે ગ્રહણ કરવાથી કંઇ લાભ નથી, તે તેના સ્વભાવ પણ નથી. પરંતુ પર વિષે વિકલ્પમાં પડતાં પાતાની શુદ્ધતા ગુમાવે છે. માટે જ્ઞાની અકર્તવ્ય કેમ આગરે ?

તો કાઇ પૂછે કે જ્ઞાની નિઃસ્પૃહ હાવાથી ગ્રહણ ન કરે, પણ ત્યાગ કરે કે નહીં ? તેના ઉત્તર : ત્યાગ કરવાની બુદ્ધિ પણ જ્ઞાનીને નથી. જેણે પરને પોતાનું માન્યું જ નથી, તા તે પરને ત્યાગી પણ કેમ શકે ? પરને લેવાના વિકલ્પ જેમ વિશેપરૂપ છે, તેમ જ પરના ત્યાગના વિકલ્પ પણ વિશેપ વા બ્રાંતિરૂપ છે. પર તે પરરૂપ જેની સમજણમાં દૃઢ થયું છે, તેને પરના સહજ ત્યાગ જ વર્તે છે. લેવા–દેવાના વિકલ્પથી તે મુક્ત છે.

સમ્યક્દર્શન, સમ્યક્જ્જ્ઞાન, સમ્યક્ચારિત્ર આદિ સ્વભાવના તા ત્યાગ થઈ શકે તેમ નથી. તેથી આત્મગુણા ગૃહીત છે, તેને આત્મા તજતા નથી.

જો આત્મા અગ્રાહ્યને ગ્રહતા નથી, ગૃહીતને મૂકતા નથી, તા તે શું કરે છે? તેના ઉત્તર ગ્રંથકર્તા દે છે: આત્મા

સર્વ પ્રકારે સર્વને જાણે છે એ જ એની ક્રિયા છે. આવું પોતાને પોતાનું સ્વરૂપ અનુભવમાં આવે તેવું છે. બીજાના કહ્યાથી કે દેખાડ્યાથી તે દેખાય તેવા નથી. હું સ્વ-સંવેદ્ય છું એમ અંતરાત્મા માને છે.

શ્રી અનારસીદાસ આ જ અદ્દભુત દશાની વાત શ્રી સમયસાર નાટકમાં જણાવે છે:—

"जबहीतं चेतन विभावसों उलिट आपु, समै पाई अपनो सुभाव गिह लीनो है; तबहीतं जो जो लेनेजोग सो सो सब लीनो, जो जो त्यागजोग सो सो सब छांडी दीनो है. लेवेकों न रही ठोर, त्यागीवेकों नाहीं और, बाकी कहा उबर्यो जु, कारज नवीने हैं, संगत्यागी, अंगत्यागी, वचन-तरंगत्यागी, मनत्यागी, बृद्धित्यागी, आपा शुद्ध कीनो है." अंतरात्मा, पातानी श्रांति टणी ते पहेंकां डेवी रीते प्रवर्तते। हते। ते दृष्टांत पूर्वंड वीतंड वार्ता क्यांचे छे:-

> उत्पन्नपुरुष भ्रान्तेः स्थाणौ यद्वद्विचेष्टितम् । तद्वन्मे चेष्टितं पूर्वं देहादिष्वात्मविभ्रमात् ॥२१॥ ¿'ढाने लूलथी भानी- भनुष्य, केभ वर्ततेः; प्रवत्ये तेभ पूर्वे ढुं, हेढाहि निक भानतेः २९

૧ અર્થ : જયારથી ચેતન, એવા કાઈ જાગ પ્રાપ્ત થયે, વિભા-વથી વિમુખ થઈ પાતાના સ્વભાવમાં આવી ગયા, ત્યારથી તેણે જે જે લેવાયાગ્ય હતું તે સર્વ લઈ લીધું, જે જે તજવાયાગ્ય હતું તે બધું ત્યાગી દીધું હવે કચાંયથી કંઈ લેવા યાગ્ય રહ્યુ નથી, અને તજવાયાગ્ય પણ કંઈ રહ્યું નથી; તા હવે શું બાકી રહ્યું કે કંઈ નવું કરે ? સંગ, અંગ કે વચન-વિલાસ, મન, બુલ્કિ આદિના ત્યાગી બનીને પાતે શુલ્ક આત્મા થયા છે.

ભાવાર્થ : - કરમસદ ગામના કાેઇ એક ગૃહસ્થ ગંભીરા ગામે જવા પાસે પૈસા લઇ ત્રણ-ચાર વાગ્યે રાત્રે નીકળેલા. થાડે દૂર ગયા પછી તેમને વાડમાં કેાઈ છુપાઈ રહ્યું હેાય તેમ લાગ્યું. મનમાં વહેમ પડ્યો કે કાેઈને બાતમી મળી હાય કે આ રાત્રે પૈસા લઇને જવાના છે, તેથી તે રાહ જોઈને છુપાઈ રહ્યો લાગે છે. તેથી મારે પણ તેને ખબર પડે તે પહેલાં સંતાઈ જવું ઠીક છે, એમ જાણી, તે એક ખાજુ ઝાડવામાં લપાઈ રહ્યા અને નિર્ણય કર્યો કે તે દેખાતા બંધ થાય એટલે થાકીને જતો રહે, ત્યાર પછી આગળ જવું એમ કરતાં સવાર થયું. ત્યારે પ્રકાશમાં જણાયું કે ત્યાં કાેઈ માણસ નહાેતું પણ હરેરાનું થડ ધાળું માણુસ જેવું અંધારામાં લાગતું હતું થડ છે એમ નિર્ણય થયા નહાતા ત્યાં સુધી અનેક વિકલ્પા ઊડતા કે જો હવે ન ખરો તો પાછા જઈ પાલીસને ખબર આપી તેને પકડાવવા, કે બીજા ગામ ઉપર થઇ લાંબે રસ્તે જવું: તે એકદમ દાેડી આવે કે બીજાં માણસાેને લઇને આવે તાે શું કરવું આદિ અનેક ભય અને ખચાવના વિકઃપા તે કરતા હતા. આ બનેલા બનાવ જેવું ગ્રંથકારે દૃષ્ટાંત આપ્યું છે કે ઝાડના ફૂંડાને પુરુષ માનવારૂપ બ્ર તિ જેને ઉત્પન્ન થઈ છે તે જેમ અનેક વિકલ્પાે કરા શત્રુ-મિત્ર આદિ તરીકે તેને માને છે; તેથી તેને જીતવાની કે પ્રસન્ન આદિ કરવાની ફિકર કર્યા કરે છે; તેમ ખહિરાત્મા થડ જેવા આ દેહને પાતાનું સ્વરૂપ માનવાની બ્રાંતિમાં પડ્યો હતો, ત્યારે દેહને ઉપકારક જે જે સામથી મળે તે પ્રત્યે રાગ કરતા, તેવી તેવી સામથી મેળવવા મથતો, કષ્ટ વેઠતો, ખર્ચ કરતો; દેહને પ્રતિકૃળ જણાય તે પ્રત્યે દ્રેષ કરતા, તેનું અપમાન કરતા, યુદ્ધો કરતા

અને તે ટાળવા ઇચ્છા રાખતા, પુરુષાર્થ કરતા અને દુ:ખી પણ થતા. અનંત કાળથી જીવની આ પ્રકારની ચેષ્ટા હતી; તેથી જીવ દુ:ખી દુ:ખી થઈ રહ્યો હતા.

> '' જે સ્વરૂપ સમજયા વિના, પામ્યાે દુ:ખ અનંત; સમજાવ્યું તે પદ નમું, શ્રી સદ્દગુરુ ભગવંત." —શ્રીમદ્ રાજચન્દ્ર—આત્મસિદ્ધિ

નળ રાજાના વિરહથી ઉન્મત્ત થયેલી દમયતી સતી જેમ ઝાડના ઠૂં ડાને નળ રાજા માનીને પ્રેમપૂર્વક તેના તરફ જતી હતી, તેમ આત્મભ્રાંતિથી દેહને પાતાનું સ્વરૂપ જાણી આ અજ્ઞાની જીવે રત્નચિંતામણું જેવા આ દુર્લભ માનવભવ અત્યાર સુધી દેહને અર્થે વૃથા પરિશ્રમ કરવામાં ગાળ્યા, એમ આત્મજ્ઞાન થાય ત્યારે અંતરાતમાને સમજાય છે. અહિરાતમદશા છૂટતાં જીવનપલટા થાય છે અને માેક્ષમાર્ગમાં પ્રવૃત્તિ થાય છે તથા માનવદેહને માેક્ષના સાધનરૂપે વાપરે છે.

તેનું તે દૃષ્ટાંત લંખાવી દૂંઠાને પુરુષ માનવાની ભ્રાંતિ ટળવાથી કેવી ચેષ્ટા થાય છે તે ગ્રંથકાર આગળની ગાથામાં ગાય છે:—

यथाऽसो चेष्टते स्थाणौ निवृत्ते पुरुषाग्रहे । तथा चेष्टोऽस्मि देहादौ विनिवृत्तात्मविभ्रमः ॥२२॥ भनुष्य-भान्यता टाणी, हुंहा प्रत्ये प्रवर्ततेः; तेभ भ्रान्ति टणी त्यारे, हेहाहि लिन्न भानतेः. २२

ભાવાર્થ: — પંદરમી ગાથામાં "દેહ તે હું છું" એ માન્યતા સંસારનું મૂળ છે એમ જણાવ્યું હતું; તે માન્યતા તજવાના ઉપદેશ આપ્યા હતા. આ ગાથામાં પણ દૃષ્ટાંતપૂર્વક એ જ વાત સ્પષ્ટ કરી છે કે દેહને આત્મા માનવાના આગહ

અના દિ કાળથી જીવને હતા તે સદ્ગુરુના ઉપદેશે દુ:ખરૂપ માનવાથી બહિરાત્માએ મૂકી દીધા. તેનું ફળ શું આવ્યું તે વિષે કહે છે. ઠૂંડાને પુરુષ માની તેથી ભય પામતા હતા કે મને લૂંટી લેશે, તે ભય જેમ દૂર થવાથી તે નિર્ભય અને છે; તેમ આત્મા નિઃશંકપણે સત્ છે, પરમાનંદરૂપ છે એવા નિશ્ચય થતાં દેહને આધારે દુ:ખી કે સુખી થવાની કલ્પના છૂટી જવાથી આખા સંસારની ઉપાધિ તેના મનમાંથી ખસી જાય છે. પૂર્વના પ્રારુષ્ધકર્મયાં સંસારમાં પ્રવર્તનું પડે, તાપણ તેના બોજો તેના મન ઉપર રહેતા નથી. પોતાપણું ટળી જવાથી શેઠની દુકાન ચલાવનાર નાકરને નફા–તાટાના વિકલ્પો નથી રહેતા; તેમ બધાં કામ કરવા છતાં, તેને મારાપણાના બોજો નથી હોતા.

દેહની માતા, દેહના પિતા, દેહના પુત્ર, દેહ, દેહનાં સગાં-સંબંધી, દેહને નામે મિલકત, વેપાર, આબરૂ, માન-અપમાન, એાળખાણ-પિછાન, દેહના દેશ, દેહનાં સુખ, દેહનાં ફુઃખ, દેહના સંસાર અને દેહના કલેશા મનાતાં, તે ખધા પ્રત્યે ઉદાસીનતા, વૈરાગ્ય વર્તે છે; તે પ્રવૃત્તિ ટાળી આત્મહિતનાં સાધન, સત્દેવ, સદ્ગુરુ, સદ્ધમેં, સત્સંગ, સદ્વાચન, સદ્વિચાર, આત્મભાવના, આત્મશુદ્ધિ, સર્વસંગ-પરિત્યાગ, મહાપુરુષાની આચરણા, માલમાર્ગમાં પ્રયાણ આ પોતાનાં લાગે છે, તેને શાધે છે, તેને અર્થે પુરુષાર્થ કરે છે, અને તેમાં તન્મય બને છે.

પ્રથમ દેહને અર્થે જે ઇચ્છતા, શ્રહણ કરતા, સંતાષ પામતા તેને બદલે આત્માર્થી થવાથી તેની ઇચ્છા, તેના પુરુષાર્થ, પ્રવર્તન અને સુખની માન્યતાના ધ્યેય શુદ્ધ આત્મા

ખને છે. દ્રંકામાં તે માેક્ષમાર્ગી અને છે, આત્મભાવે સંસારને ઉપાસતા નથી, પણ સંસારપરિભ્રમણ પૂરું કરી, અનંત કાળ માટે આત્માના અનંત સુખમાં ખિરાજમાન થવા તત્પર ખને છે.

'यादृशी भावना यस्ण, सिद्धिभंवित तादृशी' જેવી જેની ભાવના હોય તેવી તેને સિદ્ધિ પ્રાપ્ત થાય છે; તે પ્રમાણે આત્મભાવના જેની સહાય રહે છે તેને આત્મસ્વરૂપની પ્રાપ્તિ થાય છે. દેહને અર્થે જીવનારને અન્ય દેહ જરૂર પ્રાપ્ત થાય છે. દેહને પોતાનું સ્વરૂપ માન્યું હતું ત્યારે દેહ જ આત્માનો સ્વામી ખની, તેની પાસે દેહનાં કામ કરાવતો; હવે આત્માને પોતાનું સ્વરૂપ માનનાર અંતરાતમા આત્માનાં કામ અર્થે દેહને વાપરે છે; જરૂર પડચે આહાર—પાણી, દવા, વગેરે વડે સંભાળ દેહની કરે છે, પણ તેને મોક્ષના સાધનમાં ઉપયોગી માની કરે છે.

હવે પોતાનું સ્વરૂપ અનુભવાયાથી અંતરાત્મા 'सोऽहम्' स्વરૂપ विચારે છે:—

यंनात्मनाऽनुभूयेऽहमात्मनैवात्मनाऽऽत्मिन ।
सोऽहं न तन्न सा नासौ नैको न द्वौ न वा बहुः ॥२३॥
आत्मा के आत्मलावे ढुं, आत्मानंहे अनुसर्वुं,
ते ढुं, ना स्त्री न्पुंसक्ष, ना नर, ओक के अढुं. २३
सावार्थ :— "છૂટે દેહાધ્યાસ તો, નહિ કર્તા તું કર્મ;

નહિ ભાકતા તું તેહના,એ જ ધર્મના મર્મ." —શ્રીમદ રાજચંદ્ર

અંતરાત્માને દેહને આત્મા માનવાની ભ્રાંતિ છૂટી ગઇ હાવાથી, સદ્ગુરુ-ઉપદેશથી ઉપયોગસ્વરૂપ અવિનાશી આત્માને આત્મા માને છે અને ઉપયોગ પ્રત્યે ઉપયોગને વાળીને

પોતાના અનુભવ કરે છે તે દશાની સ્મૃતિ લાવી અંતરાતમા જણાવે છે કે જે ઉપયોગસ્વરૂપ આત્માથી મને મારા આત્મા અનુભવાય છે, સાક્ષાત્ ભાસે છે, તેમાં આત્મા જ સાધનરૂપ છે, તથા આત્મામાં જ આત્માના આધારે અનુભવ થાય છે; 'આ હું' એમ દેહથી ભિન્ન પોતાનું સ્વરૂપ સ્પષ્ટ અનુભવાય છે.

''वस्तु विचारत ध्यावतें, मन पावै विश्राम, रस स्वादत सुख उपजें, अनुभव याको नाम. ''

—્રક્રી બનારસીદાસ

દેહભાવથી ભિન્ન, નિર્વિકલ્પ, અવાચ્ય અનુભવદશા તે હું છું ( सोડहम् ). દેહને આધારે સ્ત્રીજાતિ, નરજાતિ કે નાન્યતરજાતિ કહેવાય છે, તે હું નથી; એક, બે કે બહુ-વચનને આધારે જેની ગણતરી કરાય છે તેવા પદાર્થ હું નથી. વાણીથી જેનું વર્ણન થાય તેવું અનુભવ-સ્વરૂપ નથી.

ખાદ્ય અને અંતર્વાચા રાકાયા પછી જે અનુભવ થાય તે વાચાગાચર નથી એમ જણાવવા માટે કહ્યું કે હું સ્ત્રી નથી, પુરુષ નથી કે નપુંસક નથી. દેહભાવ છૂટ્યા વિના આત્મ-અનુભવ થાય નહીં, તે અર્થે સદ્ગુરુ વારંવાર આ ઘણા ભવના આગ્રહ મુકાવવા ઉપદેશે છે કે તું પ્રાદ્મણ નથી, વાણિયા નથી, ક્ષત્રિય નથી, પાટીદાર નથી, સેવક નથી, સ્વામી નથી, સાધુ નથી, ગૃહસ્થ નથી, સ્ત્રી નથી, પુરુષ નથી, નપુંસક નથી, દેહ નથી, કાળા નથી, રૂપાળા નથી, ગરીખ નથી, ધનવાન નથી, તું શ્વેતાંખર નથી, દિગંખર નથી, રક્તાંખર નથી, પીતાંખર નથી, વૈષ્ણવ નથી, વેદાંતી નથી, શ્વેવ નથી, સ્થાનકવાસી નથી, દેરાવાસી નથી, તેરાપંથી નથી, વીસપથી નથી, મૂળસંઘી નથી, કાઇસંઘી નથી, હિંદુ નથી,

મુસલમાન નથી, દાદુપથી નથી, કળીરપથી નથી, નાનકપંથી નથી; આમ અનેક વેષ અને પંથની જાળમાં ક્સાઇ તું તને જેવા માને છે તેવા તું નથી. પરંતુ સદ્ગુરુએ જાણ્યા છે, અનુભવ્યો છે અને વાણીથી ખને તેટલા તેના પ્રકાશ કર્યા છે તેવા તું છે. આમ વારંવાર નિષેધાત્મક તેમ જ વિધિરૂપે સમ્યક્દર્શન, સમ્યક્ર્ગ્ઞાન, સમ્યક્ર્ગાસ્ત્રિ અને અનંત સુખ-સ્વરૂપ આત્મા છે એવી સદ્ગુરુના ઉપદેશને અનુસારે નિરાશ્રહ્કપણે જીવને માન્યતા થાય તે આગ્રહ ભુલાતાં પ્રત્યક્ષ-પણે સદ્ગુરુ-કૃપાએ પાતાનું સ્વરૂપ અનુભવાય તેવું છે.

''માટે જેની (સત્) પ્રાપ્ત કરવાની દૃઢ મતિ થઇ છે તેે છે પાતે કંઇ જ જાણતા નથી એવા દૃઢ નિશ્ચયવાળા પ્રથમ વિચાર કરવા અને પછી 'સત્'ની પ્રાપ્તિ માટે જ્ઞાનીને શરણે જવું, તા જરૂર માર્ગની પ્રાપ્તિ થાય.'' —શ્રીમદ્દ રાજચંદ્ર

પાતાના સ્વરૂપના નિર્ણય અંતરાત્મા વિશેષ સ્પષ્ટપણે દર્શાવે છે:—

यदमावे सुषुप्तोऽहं यद्भावे व्युत्थितः पुनः ।
अतीन्द्रियमनिर्देश्य तत्स्वसंवेद्यमस्म्यहम् ॥२४॥
के विना नींद्दमां दूण्या, क्षण्या के ३५ कार्णाने;
अतींद्रिय, अध्य्य ढुं, स्वसंवेदन साध्य ते. २४
लावार्थ:— के निद्रामां स्वप्न पण्ण न आवे तेने
सुषुप्ति ४ढे छे. त्यां पातानं लान ढातुं नथी, आत्मानी
धण्णिपरी शक्ति अवरार्ध क्षय छे. अढिरात्मदशामां पण्णु
ज्वने 'ढुं डेाणु छुं ?' तेना यथार्थ निर्णुय ढाता नथी, भेलान
अवस्था ते ४ढेवा याज्य छे. तेथी अंतरात्मा पातानी वीतेबी

બહિરાત્મદશાને સુષુપ્તિ સાથે સરખાવતાં કહે છે કે આત્મ-ભાન વિના હું બહિરાત્મદશામાં ઊઘતાે હતાે, આત્મભાન થતાં હું જાગ્યાે. શ્રીમદ્ રાજચંદ્ર 'પુષ્પમાળા'ના પ્રથમ પુષ્પમાં આ વાત સુંદર રીતે દર્શાવે છે :

''રાત્રિ વ્યતિક્રમી ગઇ, પ્રભાત થયું; નિદ્રાથી મુક્ત થયા. ભાવનિદ્રા ટળવાના પ્રયત્ન કરજે.'

જેના અભાવે હું ઊંઘતા હતા, જે થવાથી હું જાગી ઊઠ્યો, તે આત્મભાન કેવું છે, તેનું વર્ણન શ્લાેકના બીજી પક્તિમાં કર્યું છે. 'સોડફમ્'નું વર્ણન ગયા શ્લાેકમાં હતું તે જ, આમાં ઊંઘનું દૃષ્ટાંત આપી અંતરાત્મદશારૂપ જાગૃતિ જણાવી છે. જાગાને જોતાં હું અતીન્દ્રિય સ્વરૂપ છું એમ મને અનુભવાયું. ગમે તેટલા કાળ સુધી, અનેક શાેધ-ખાેળના આધારે, આત્માના નિર્ણય ઇન્દ્રિયા દ્વારા કરવા ધારું, તાે તે સર્વ પ્રયત્ના નિષ્ફળ નીવડે એવું મારું સ્વરૂપ છે, એમ મને નિશ્ચિતપણે અનુભવાયું. કારણ કે ઇન્દ્રિયા, પુદ્રગલ દ્રવ્યના ગુણા જે રૂપ, રસ, ગંધ, સ્પર્શ અને શખ્દ છે, તેને જ બહુણ કરવાની શક્તિ ધરાવે છે. પણ અરૂપી પદાર્થ ઇન્દ્રિયાથી બહુણ થઇ શકતા નથી. અને આત્મા ચૈતન્ય લક્ષણવાળા અરૂપી પદાર્થ છે, તે ઇન્દ્રિયાના વિષય નથી, માટે ઇન્દ્રિયા દ્વારા આત્માની શાેધ કરવા ઇચ્છે તે નિષ્ફળ જ નીવડે.

ગાય પાસે કાઇને લઇ જઇ, તેનું શિંગડું પકડી 'આ ગાય' એમ બતાવી એાળખાવીએ, તેમ તીર્થંકર જેવા સર્વ-લિબ્ધધારી જ્ઞાની પણ આત્માને 'આ આત્મા' એમ બતાવી શક્યા નથી; તેથી આત્મા અનિર્દેશ્ય છે એટલે આત્મા બતાવી શકાય તેવા પદાર્થ નથી. તેથી આત્મા બતાવાના

દંભ કરનારા મિથ્યાત્વી અને માયાવી ઠરે છે. તેવી વાગ્જાળમાં મુમુક્ષુ જીવે ન કસાવું.

તો કાઈને પૂછવાનું મન થાય કે આત્માના અનુભવ કેમ થતા હશે ? તેના ઉત્તર, ' હું સ્વ-સંવેદ્યસ્વરૂપ છું ' એમ, અંતરાત્મા આપે છે. પાતાને પોતાના અનુભવ થઇ શકે છે; અનુભવકાળમાં નિઃશંકપણે 'આ હું' એમ ભાસે છે; તેથી આત્માને 'સ્વયંજ્યાતિ' વિશેષણ પણ અપાય છે. ખીજાના પ્રકાશથી આત્મા પ્રકાશે તેવા પદાર્થ નથી. શ્રીમદ્ રાજ્યંદ્ર લખે છે:-

"સ્પષ્ટ પ્રકાશપાશું, અનંત અનંત કાેટી તેજસ્વી દીપક, માિણ, ચંદ્ર, સૂર્યાદિની કાંતિ જેના પ્રકાશ વિના પ્રગટવા સમર્થ નથી, અર્થાત્ તે સર્વ પોતે પોતાને જણાવવા અથવા જાણવા ચાેગ્ય નથી. જે પદાર્થના પ્રકાશને વિષે ચૈતન્યપણાથી તે પદાર્થા જાણ્યા જાય છે, તે પદાર્થા પ્રકાશ પામે છે, સ્પષ્ટ ભાસે છે, તે પદાર્થ જે કાેઈ છે તે જીવ છે. અર્થાત્ તે લક્ષણ પ્રગટપાણે સ્પષ્ટ પ્રકાશમાન, અચળ એવું નિરાખાધ પ્રકાશયમાન ચૈતન્ય, તે જીવનું તે જીવ પ્રત્યે ઉપયોગ વાળતાં પ્રગટ દેખાય છે."

આત્માને દેખનારને શાે લાભ થાય છે, તે આગળના શ્લાહ્માં ગ્રંથકાર હવે કહે છે :—

क्षीयन्तेऽत्रैव रागाद्यास्तत्त्वतो मां प्रपश्यतः । बोधात्मानं ततः किञ्चन्न मे शत्रुनं च प्रियः ॥२५॥ रागाहि त्या लवे लये, त्याणण्ये तत्त्वधी मने; ज्ञान३पे मने लाएये, शत्रु-भित्र न है। जने. २५ ભાવાર્થ: — વરસાદનું પાણી જેમ શેરડીના છાડ પીએ તો તે ગળ્યું બને છે, લીમડાના ઝાડમાં જતાં તે કડનું બને છે, આંબલીના ઝાડમાં જઈ ખાટું બને છે, છતાં પાણી તો પાણીરૂપે જ રહે છે; તેમ આત્મા વિવિધ કર્મના ચાગે અનેક વિચિત્રતા ધારણ કરે છે, છતાં આત્મા તા આત્મા-રૂપે જ છે. આવી દૃષ્ટિ અંતરાત્માની હોવાથી તે દરેક આત્માને તેના મૂળ સ્વરૂપે જોવાની ટેવ પાંડે છે.

> " સર્વ જીવ<sup>ે</sup> છે સિલ્હ સમ, જે સમજે તે થાય; સદ્દગુરુ આજ્ઞા, જિનદશા, નિમિત્ત કારણમાંય. " —શ્રીમદ રાજચંદ્રક્ત આત્મસિલ્હિ

આત્મદૃષ્ટિથી જોનારને કાેઇ શત્રુ કે મિત્ર જણાય નહીં. કર્મના ઉદ્દયે કેાેધાદિને વશ થઇ શત્રુને આકારે કાેઇ ભાસે કે પ્રેમ-આધીન કાેઇ મિત્રાદિ સંબંધે વર્તે તાેપણ કાેઇ પ્રત્યે રાગ-દેષ અંતરાત્મા કરતાે નથી.

અંતરાત્મા ज्ञानस्वरूप છે, તે યથાર્ધ તત્ત્વને દેખનાર એવા હું (सोऽरम्) તેને આ ભવમાં જ રાગદ્રેષના ક્ષય થઈ કેવળज्ञान પ્રગટે છે. પછી તેને કાેઈ શત્રુ કે મિત્ર રહેતા નથી.

શત્રુતા કે મિત્રતાનું કારણ તો રાગક્રેષ ભાવા જ છે. જેના રાગક્રેષના ક્ષય થયા તેને સર્વ પ્રત્યે સમભાવ સદાય રહે છે.

શ્રી પાર્શ્વનાથ પ્રભુ ધ્યાનમાં હતા તે વખતે કમઠના જીવે દેવ-અવસ્થામાં, ધ્યાનમૂર્તિ શ્રી પાર્શ્વનાથને દેખ્યા કે તરત જ પૂર્વના સંસ્કારે વૈરભાવ પ્રગટ થયો. અનેક ઉપસર્ગો કરી દુ:ખ દીધું, આખરે ડુખાડી દેવા ભારે વૃષ્ટિ વરસાવી, નાકમાં પાણી પેસી જાય તેવું પૂર ચઢચું; તેવામાં ધરણેન્દ્રે અવધિજ્ઞાને, ભગવાનને ઉપસર્ગ થાય છે એમ જાષ્યું

કે તરત તે ઇંદ્રાણી સહિત આવી પહોંચ્યાે અને ધ્યાનસ્થ ભગવાનને પાણીથી ઊંચે લઇ તેમની ભક્તિ કરવા લાગ્યાે. આમ એક દેવ શત્રુપણું દર્શાવે છે, એક દેવ મિત્રપણું આચરે છે, પરંતુ શ્રી પાર્શ્વનાથ પ્રભુનાં પરિણામ બન્ને પ્રત્યે એકધારાં સમભાવનાં વર્તતાં હતાં. યથાર્થ સ્વરૂપના દર્શનનું આ ફળ છે કે આ ભવમાં જ તેના રાગદ્રેષ ક્ષય થાય છે, તેથી કાઇને શત્રુ–મિત્ર દૃષ્ટિથી તે દેખતા નથી; એટલે કર્મ અંધાતાં નથી, તેથી તે ભાગવવા ફરી જન્મનું પણ પડતું નથી.

આવા ચમત્કાર આત્મદૃષ્ટિના છે, તેથી તે જ પ્રાપ્ત કરી જન્મમરણનાં અસદા દુઃખાથી રિખાતા આ આત્માના ઉદ્ધાર કરવાના નિર્ણય કરી સત્પુરુષાર્થમાં નિરંતર વર્તવા યાગ્ય છે.

એ જ વાત એટલે શત્રુ-મિત્રતા ટળી જાય છે તે અલંકારિત કાવ્યથી ગ્રંથકાર વિશેષ સ્પષ્ટ કરે છે:—

मामपश्यन्नयं लोको न मे शत्रुर्न च प्रियः ।

मां प्रपश्यन्नयं लोको न मे शत्रुर्न च प्रियः ॥२६॥

भने ना हेणता द्वे। है।, शत्रु-भित्र न थाय, ली;

भने के हेणनारा ते, शत्रु-भित्र न थाय है। २६

ભાવાર્થ: — અંતરાત્મા જણાવે છે કે હું દેહસ્વરૂપ નથી, જે લોકો મારા આત્માને જાણતા નથી કે દેખતા નથી, તે મારા આત્માના શત્રુ કે મિત્ર કચાંથી થાય ? જેને એપળખતા જ ન હાઇએ તે વિષે 'આ શત્રુ છે' એવી કલ્પના કેમ કરી થાય ? એટલે પ્રથમ જેને દેખીએ તેની સાથે ખનાવ અણખનાવ થતાં મિત્ર કે શત્રુની કલ્પના થાય છે, તેથી મને ન દેખનારા મારા શત્રુ કે મિત્ર ખનવાના સંભવ જ નથી.

તેમજ હું તો આત્મા છું, તેથી જે મને આત્મારૂપે દેખે છે તે તો આત્મજ્ઞાની હાવા જોઈએ. એટલે આત્મજ્ઞાની તો શત્રુ-મિત્રની કલ્પના કરતા નથી; ખાદ્ય ચેષ્ટાનું તેને મહત્ત્વ નથી. "આત્માથી સૌ હીન" એમ માનનારા મારા પ્રત્યે શત્રુપણું કે મિત્રપણું રાખતા નથી. કર્મઅંધથી છૂટી મોક્ષ પ્રાપ્ત કરવાની ભાવનાવાળા આત્મજ્ઞાની રાગદેષ કરી, શત્રુ-મિત્રતા જે સંસારનું કારણુ છે, તે આરાધવા ઇચ્છતા નથી.

અજ્ઞાની જીવ દેહને દેખતા હોવાથી મને દેખતા નથી. તેથી દેહના શત્રુ–મિત્ર ગણાય; પણ મારા આત્માને જાણતા ન હોવાથી તે મારા આત્માના શત્રુ–મિત્ર નથી.

જ્ઞાની મહાત્માના રાગ-દ્રેષ ટળેલા હાેવાથી તે મારા આત્માને દેખે છે, છતાં રાગદ્રેષ ન હાેવાથી શત્રુ-મિત્રની કલ્પના તેમને થતી નથી. તેથી જ્ઞાની કે અજ્ઞાની કાેઈ આ જગતમાં મારા શત્રુ-મિત્ર નથી. અંતરાત્મા થવાથી આમ જીવને અંતર્શાંતિ રહે છે.

સમ્યક્દૃષ્ટિ અંતરાત્માને વીતરાગતા પ્રગટી છે, તેથી શતુ-મિત્ર ભાવા તેને હોતા નથી; ભૂતકાળની વાતાનું સ્મરણ કરીને પણ વૈર વધારતા નથી પણ ભૂલી જાય છે; ભવિષ્યમાં આમ કરી તેનું ભૂડું કરું એવું તેને ઊગતું નથી; તથા નિઃસ્પૃહતા હોવાથી બીજાને રાજી કરવા કે બીજાથી રાજી થવા અર્થે રાગભાવ પોષતા નથી. આવી અલૌકિક દશા પામેલા અંતરાતમા પરમાત્મદશા સાધવાના પુરુષાર્થમાં જ પ્રવર્તે છે; કષાય ઘટાડવા મથે છે.

અંતરાત્મા પરમાત્મદશાની ઉપાસના કેવી રીતે કરે છે, તે દર્શાવવા આગળની ગાથા ચંથકાર પ્રકાશે છે:— त्यक्त्वैवं बहिरात्मानमन्तरात्मव्यवस्थितः ।
भावयेत्परमात्मानं सर्वसङ्कत्पवर्जितम् ॥२७॥
अહिरात्मा तळ आभ, અंतरात्मा अनी अछा !
सर्व संक्ष्यथी भुक्त, परभात्मापण्णुं बहा. २७
सावार्थः— गाथा १५ थी २६ सुधी અंतरात्माने
अहिरात्मदशाथी चेतता रहेवानी, तेवा सावमां तणार्ध न
जवाय तेनी सदामण् करी छे. हवे अहिरात्मा तळ अंतरात्मामां स्थिरता करनार सर्व संक्ष्यो तळ, निर्विक्ष्य
परमात्मानी सावना करे, એवा ઉपदेश करे छे.

ઇન્દ્રિયના વિષયા, બાહ્ય-અંતર્વાચા, દેહાધ્યાસ, રાગ-દ્રેષ અને શત્રુ-મિત્રપણું આ બધાં બહિરાત્મદશાને પોષનારાં કારણા વર્ણુવી, અંતરાત્મા તેથી રહિત થાય છે એમ જણાવી, આત્માના અનુભવ દ્વારા આત્મામાં આત્મભાવના કરવી એમ જણાવ્યું. હવે તે દશાની વૃદ્ધિ કરવા સંપૂર્ણ પદ પરમાત્મદશા જે નિર્વિકેલ્પ છે તેના અવલંબને સંકલ્પ-વિકલ્પરૂપ બંધન દ્વર કરવા અંતરાત્માને ગ્રંથકાર પ્રેરણા કરે છે.

અહિરાત્મા બાહ્ય ઉપાધિ, શરીર, ધન—ધાન્યાદિ પ્રત્યક્ષ દેખાય તેવા પદાર્થોના માહાત્મ્યને લીધે પોતાના વિચાર કરી શકતા નહાતો. સદ્ગુરુયાંગે, સત્ય બાધના પ્રતાપે તથા સત્શાસ્ત્રના સદ્વિચારે બાહ્ય ભાવા અસાર લાગવાથી, બંધન-કારક ભાસવાથી, પોતાને પોતાનું ભાન નથી તે મહાઅનર્થ-કારક ભૂલ છે એમ સમજાવાથી, આત્મવિચાર જાગ્યા, ત્યારે પોતાનું સ્વરૂપ દેહાદિથી ભિન્ન ભાસ્યું, તે જ અવિનાશી, પરમાનંદરૂપ અને ઉપાસવા યાગ્ય લાગવાથી આત્મરુચિ વર્ષમાન થઇ. પોતાને હાનિકારક ખરા શત્રુ કાેણુ છે તે સમજાયું કે પરને પોતાનું માનવાના માહ, દેહને આત્મા માનવાની ભૂલ, કોધ, માન, માયા, લાેભ આ બધાના જય કરા તેમને નિર્મૂળ કર્યા વિના પરમ શાંતિ પ્રાપ્ત થાય તેમ નથી. તેમાં મદદ કરનાર ભેદજ્ઞાન કે વિવેકજ્ઞાન અને પરમપદ કે પરમાત્મસ્વરૂપની ઉપાસના એ બે સાધના છે, એમ લાગવાથી બીજા ભાવા તજી, પોતાનું ખર્ચુ સ્વરૂપ તાે પરમાત્મપણું જ છે માટે તેના અભ્યાસ કરવા એમ અંતરાત્માને ખાતરી થયે, તે જ મુખ્ય લક્ષ રાખી, તે અર્થે હવે પુરુષાર્થ કરે છે.

જેવા થવું હાય તેની ભાવના નિરંતર કર્તવ્ય છે. ''આત્મા અહંતપદ વિચારે તો અહંત થાય. સિદ્ધપદ વિચારે તેા સહંત થાય. સિદ્ધપદ વિચારે તેા સિદ્ધ થાય. આચાર્યપદ વિચારે તેા આચાર્ય થાય. ઉપાધ્યાયના વિચાર કરે તેા ઉપાધ્યાય થાય. સ્ત્રીરૂપ વિચારે તેા આત્મા સ્ત્રી, અર્થાત્ જે સ્વરૂપને વિચારે તે રૂપ ભાવાત્મા થાય.' શ્રીમદ્ રાજચંદ્ર-'ઉપદેશછાયા.'

હવે આત્મામાં સ્થિરતા કેમ થાય તેના માર્ગ યંથકાર દર્શાવે છે:—

सोऽहमित्यात्तसंस्कारस्तिस्मन् भावनया पुनः ।
तत्रेव दृढसंस्काराल्लभते ह्यात्मिन स्थितिम् ॥२८॥
'सोऽहं' संस्कार पाभीने, सावना क्ष्यती व्यतिः,
दृढ संस्कार काभीने, व्यात्मामां स्थिरता थती. २८
सावार्थः — ''गभे ते क्षिया, क्रप, तप के शास्त्रवांचन क्षीने पणु क्षेष्ठ क क्षर्य सिद्ध करवानुं छेः, ते क्षे
के क्रगतनी विस्मृति क्षरवी क्षने सत्ना चरणुमां रहेवुं.''
– शीमद राज्यंद्र

પરમાત્મસ્વરૂપ કે સત્ એ પાતાનું યથાર્થ સ્વરૂપ છે, તેની જેને માન્યતા થઇ છે એવા સંસ્કારી અંતરાત્માએ તાે તે પૂર્ણપદની વારંવાર ભાવના કરી તે પરમાત્મપદના સંસ્કાર અચળ કરવા યાગ્ય છે. તેથી આત્મ-સ્થિરતા કે સમ્યક્- ચારિત્ર પ્રાપ્ત થાય છે.

''જેમ આવી પ્રતીતિ જીવની રે, જાણ્યાે સર્વોથી ભિન્ન અસંગ– મૂળ મારગ સાંભળાે જિનનાે રે, તેવાે સ્થિર સ્વભાવ તે ઊપજે રે, નામ ચારિત્ર તે અણલાંગ–મૂળo'' – શીમદ રાજચંદ્ર

આગળ ૨૭ મા શ્લોકમાં કહ્યું તેમ સર્વ સંકલ્પ તજવાથી પરમાત્મપદની ભાવના થાય છે. આ દૃશ્ય જગતનું વિસ્મરણ થયા વિના સંકલ્પ-વિકલ્પા ૮ળ નહીં. તે અર્થ ભક્તિમાર્ગ એ ડૂંકા રસ્તા છે. ભક્તિથી વિકલ્પા, વિશેપ મટે છે. "સત્પુરુષમાં જ પરમેશ્વરણિક એને જ્ઞાનીઓએ પરમ ધર્મ કહ્યો છે; અને એ છુિક પરમ દૈન્યત્વ સૂચવે છે; જેથી સર્વ પ્રાણી વિષે પાતાનું દાસત્વ મનાય છે અને પરમ બેગ્યતાની પ્રાપ્તિ હોય છે." —શીમદ્ રાજચંદ્ર

પ્રથમ ભક્તિની શરૂઆતમાં 'દાસોડहમ્' હું સત્પુરુષરૂપ પરમાત્માના દાસ છું, એ ભાવના રહે છે; પછી પરમેશ્વર તે જ હું છું–'સોડहમ્' એ બીજી ભૂમિકા કે 'મધ્યપાત્ર મહા-ભાગ્ય'–દશા છે; 'બ્રहમ્' એ પરાભક્તિ, પરમાત્મા સાથે અલેદદશા–સૂચક છે, તે ઉત્તમ ભૂમિકા છે. તે જ આત્મ-સ્થિરતા કે સ્થિતપ્રજ્ઞદશા છે.

સદ્ગુરુના શુદ્ધ સ્વરૂપને હૃદયમાં સ્થિર સ્થાપી ઉપાસના કરવાના ક્રમ સૂચવતી ઉપનિષદ્માં એક કથા છે: એક વૃક્ષ ઉપર બે પક્ષીએ વસે છે. એક નિર્લેપ, અસંગ-સ્વરૂપ છે; બીજું પક્ષી વૃક્ષનાં ફળ ખાય છે, આ ડાળથી આ ડાળ જાય છે, ગાય છે, અને કલ્લાેલ કરે છે; પણ પ્રથમ પક્ષી તરફ તેનાે લક્ષ, દૃષ્ટિ રહે છે.

આમ જીવ અથવા અંતરાતમા શિવપદની ભાવના ભાવતાં દેહાદિ ક્રિયાઓમાં પ્રવર્તે તો તે ભાવના તેના ભવના નાશ કરનાર બને છે. "આતમભાવના ભાવતાં જીવ લહે કેવળ ગ્રાનરે." —શીમદ્ રાજ્યંદ્ર

માેક્ષમાર્ગમાં આત્મભાવના એ જ સત્ય પુરુષાર્થ છે. તેથી જ આ અમૃલ્ય અવસર, માેક્ષ મેળવવાની માેસમ, સફળ થાય તેમ છે. સર્વ બીજી બાબતાે ગાેેેે કરી એક આત્મભાવના પાષાય તેમ વર્તનાર પરમ પુરુષાર્થી, પરમ પૂજ્ય, અનુકરણીય છે.

"<mark>રુચિ અનુ</mark>યાયી વીર્ય, ચરણ ધારા સધે."

—શ્રીમદ્ દેવચ'દ્રજી

ચારિત્ર કે આત્મસ્થિરતાનું કારણ સત્શ્રહા છે તેથી ગ્રંથકાર ખહિરાત્માના વિધાસ ભયકર સમજાવી, તેને નિર્ભય-પદ દર્શાવવા આગળની ગાથા પ્રકાશે છે:—

मूढात्मा यत्र विश्वस्तस्ततो नान्यद्भय स्पदम् ।
यतो भीतस्ततो नान्यदभयस्थानमात्मनः ॥२६॥
भूढ विश्वास राणे ते-वस्तुथी वधु सीति ४थां ?
उरे केथी, वधु ना हे।, अस्य स्थान आत्मनां २६
सावार्थः --परमात्मपटनी सावनामां संडहप-विडल्प
विश्वत्र्प छे अने संडल्प-विडल्पनं डारण् आहा करातनं
माह्यात्म्य है तेना विश्वास से छे. ते विश्वास हेवे। स्थांडर

છે તે જણાવવા ગ્રંથકાર કહે છે કે જ્યાં જ્યાં આ અજ્ઞાની જીવે વિધાસ રાખ્યા છે, પ્રેમ કર્યો છે, તે જ તેને પરિભ્રમણનાં કારણુરૂપ કર્મના હેતુ છે.

વાઘ, સિંહ, સાપ, શત્રુ, શસ્ત્ર, વિષ આદિ પદાર્થીને અજ્ઞાની જીવા મહાભયનાં કારણ માને છે, પણ તે તો કારણવશાત હાનિકારક બને, નહીં તો ન પણ બને; જંગલમાં કે દ્વર હાય ત્યારે તેને તે મરણનાં કે દુ: ખનાં કારણ બનતાં નથી. પરંતુ પુત્ર, મિત્ર, સ્ત્રી, માતા, પિતા, ધન, વૈભવ આદિ વગર કારણે સદા કર્મબંધનાં કારણા બને છે, તેથી જન્મમરણ ઊલાં થાય છે; તેમના સંચાગમાં કે વિચાગમાં પણ કર્મ બંધાય તેવા ભાવ તે નિમિત્તે જીવ કર્યા કરે છે. તેથી અજ્ઞાની જીવે જ્યાં જ્યાં વિધાસ, પ્રેમ, માહાત્મ્ય હૃદયમાં રાખેલ છે તેથી વિશેષ ભયનાં સ્થાન બીજાં કાઈ નથી.

તે જ પ્રમાણે જીવે નિર્ભય અનવું હાય તા ભયનાં સ્થાનકથી મન ઉદાસ કર્યા વિના નિર્ભય કેમ અનાય ? જ્ઞાની પુરુષા નિર્ભય થયા છે, નિર્ભયતાના માર્ગ અતાવે છે; ભયનાં નિર્મિત્તાથી અચવાના ઉપદેશ આપે છે. પરંતુ અજ્ઞાનને કારણે અહિરાત્મદશામાં જીવ જ્ઞાની અને જ્ઞાનીના ઉપદેશથી જ ડરતા રહે છે. તેમનું કહેલું કરીશું તા તે ભીખ માગતા કરશે; પરિગ્રહ, પ્રિયજના આદિને તજવાનું કહેશે; લાગા છાડાવશે, વત નિયમા પળાવશે, આવા ડર જીવને અંતરમાં ઊડા રહ્યા કરે છે. તેથી જ્ઞાની પાસે જાય, ઉપદેશ સાંભળે તાપણ એ તા સંતમહાત્માઓનું કામ, આપણાથી ન અને, કહી તે ઉપદેશને નથી વિચારતા કે નથી આચારમાં મૂકતા. માક્ષ મને મળે તા સારું એમ અજ્ઞાની જીવા પણ

કહે છે. પરંતુ તેનું હૃદય તપાસીએ તેા સંસારમાં, તથા સંસારના કારણોમાં તેને પ્રીતિ છે, ત્યાં સુધી માેક્ષ પ્રત્યે દ્વેષ કે ભય જ વર્તે છે, એમ કહેવું યાેગ્ય છે. શ્રી ભર્તૃ-હરિએ એ જ ભાવ નીચેના શ્લાેકમાં પ્રગટ કર્યાે છે:—

"भोगे रोगभयं, कुले च्युतिभयं, वित्ते नृपालाद्भयम्
माने दैन्यभयं, बले रिपु-भयं, रूपे तरुण्या भयम् ।
शास्त्रे वादभयं, गुणे खलभयं, काये कृतांताद्भयम्
सर्वं वस्तु भयान्वितं भृवि नृणां, वैराग्यमेवाभयम् ॥
लावार्थः — लेगिंगमां रेगिंगों लाय छे; कुणेंगे पदवांगे।
लाय छे; बह्मीमां राजांगे। लाय छे; मानमां हीनतांगे। लाय
छे; अणमां शत्रुने। लाय छे; ३५थी स्त्रीने लाय छे; शास्त्रमां
वाहने। लाय छे; छाषुमां भणांगे। लाय छे; स्मान्त्र स्थेष्ठ
हाणांगे। लाय छे; स्थेम सर्व वस्तु लायवाणी छे; मात्र स्थेष्ठ
वैराज्य क स्थाय छे !" — लावनांशिष

અંતરાત્માને પરમાત્મતત્ત્વ એાળખાવવા હવે ચંથકાર આગળની ગાથા પ્રકાશે છે:—

> सर्वेन्द्रियाणि संयम्य स्तिमितेनांतरात्मना । यत् क्षणं पश्यतो भाति तत्तत्त्वं परमात्मन: ॥३०॥ धिद्रिये। सर्व रे।डीने, डरीने स्थिर यित्तने; जेतां के क्षणुभां लासे, परभात्मस्वद्रुप ते. 30

ભાવાર્થ: — જેને સંસાર પ્રત્યે વૈરાગ્ય જાગ્યા છે અને દેહાદિ પદાર્થો પ્રત્યેથી સુખબુદ્ધિ દ્વર થઇ શુદ્ધ ચૈતન્ય સ્વરૂપ અને તે પ્રગટ થવાનાં કારણા પ્રત્યે વિશ્વાસ પ્રગઠ્યો છે એવા અંતરાતમાને ગ્રંથકાર તત્ત્વજ્ઞાનની ઊંડી ગુફાનાં દર્શન કરવા પ્રેરે છે.

ઇંદ્રિયના વિષયભાગા પ્રત્યે વૈરાગ્યવાળા આત્માને ઇંદ્રિયોને સંયમ સુલભ છે; તથા અંતરાતમા કે મન જગતના સંકલ્પ-વિકલ્પાને અસાર જાણી આત્મા ભણી વળ્યું છે તથા આત્મા પરમાનંદરૂપ પ્રતીત થયા છે તેને જગતનું વિસ્મરણ થવું સુલભ છે. આવી અંતરાતમાની યાગ્યતા આવતાં, જ્ઞાની સદ્યુરુ પાતાની સમક્ષ તેને સમજાવે છે કે સિદ્ધ સમાન પરમાત્મસ્વરૂપ એ જ તારું ખરું સ્વરૂપ છે; તેથી હવે સર્વ ઇંદ્રિયામાંથી ઉપયાગ પાછા વાળી અંતર્મુખ ઉપયોગ કર અને જગત જે ઇંદ્રિયા દારા આત્માને બહિર્મુખ અનાવે છે તે ભૂલી જા. બારણાં વાસવાથી બહારના કાલાહલ બંધ થાય છે, તેમ તું ઉપયોગને ઇંદ્રિયા તરફ ઢળવા ન દે; એટલે શાંત થઇશ.

''ઉપયોગ શુદ્ધ કરવા આ જગતના સંકલ્પ–વિકલ્પને ભૂલી જેએ; પાર્શ્વનાથાદિક યાેગીશ્વરની દશાની સ્મૃતિ કરેએ.'' —શીમદ રાજચંદ્ર

હવે મનમાં ઊઠતાં સંકલ્પવિકલ્પને શમાવવા ને વિસ્મૃત કરવા તત્પર થા. આમ કરતાં કરતાં સર્વ ઇંદ્રિયા અક્રિય અને, અને મન વિશ્વામ પામે, તે ક્ષણે ઉપયાગસ્વરૂપ એટલે જાણનાર દેખનાર એવું તારું પાતાનું સ્વરૂપ અસંગપણે ભાસશે, તે જ પરમાત્મતત્ત્વ છે.

આમ ૧૭મી ગાથામાં પરમાત્મદર્શક યાેગની પ્રસ્તાવના કરી શિષ્યને યાેગ્યતા અર્થે જે આશા આપી હતી, તે પરમાત્મ–દર્શનની સફળતા થાય તેવી ગુપ્ત વાત આ ૩૦ મી ગાથામાં ગુરૂએ ગુરૂગમરૂપે સુશિષ્યને સમજાવી. આ ઉપદેશને અનુસરીને ઇંદ્રિય અને મનને વશ કરીશ તા જરૂર તને પરમાત્મદર્શન થશે, એવી વિશ્વાસપાત્ર શિષ્યને સદ્ગુરુએ દાેરવણી આ ગાથામાં આપી છે.

શ્રીમદ્ રાજચંદ્ર મનને વશ કરવાના સર્વથી મુખ્ય ઉપાય દર્શાવતાં લખે છે :

"'મનને લઈને આ બધું છે' એવા જે અત્યાર સુધીના થયેલા નિર્ણય લખ્યા, તે સામાન્ય પ્રકારે તા યથાતથ્ય છે. તથાપિ 'મન', 'તેને લઈને', અને 'આ બધું', અને 'તેના નિર્ણય', એવા જે ચાર ભાગ એ વાકચના થાય છે, તે ઘણા કાળના બાધે જેમ છે તેમ સમજાય એમ જાણીએ છીએ. જેને તે સમજાય છે તેને મન વશ વર્તે છે; વર્તે છે, એ વાત નિશ્ચયરૂપ છે; તથાપિ ન વર્તતું હાય તા પણ તે આત્મસ્વરૂપને વિષે જ વર્તે છે. એ મન વશ થવાના ઉત્તર ઉપર લખ્યા છે, તે સર્વથી મુખ્ય એવા લખ્યા છે. જે વાકચ લખવામાં આવ્યાં છે તે ઘણા પ્રકારે વિચારવાને યાગ્ય છે."

હવે જેને પરમાત્મદર્શન થયું છે તેણે તે પરમાત્મસ્વ રૂપની અભેદભાવે ઉપાસના કરવી એમ ઉપદેશ યુંથકાર કરે છે:

> यः परात्मा स एवाहं योऽहं स परमस्ततः । अहमेव मयोपास्यो नान्यः कश्चिदिति स्थितिः ॥३१॥

હું પરાતમારૂંપે છું ને, પરાતમા તે જ હું નકી; તેથી ઉપાસના મારી, મારે કર્તવ્ય, એ સ્થિતિ. ૩૧

ભાવાર્થ: — સદ્ગુરુની ઉપાસના કરી, સદ્ગુરુકૃપા-રૂપ છેવટની પરમાત્મદશા પ્રાપ્ત કરવાની કુંચી જેણે પ્રાપ્ત કરી તથા તેને આધારે પરમાત્મદર્શન પ્રાપ્ત કર્યું, તેને હવે

સ્વાવલંબનથી આગળ વધવાના માર્ગ કે પરમાત્મપદમાં અભેદભાવની ઉપાસના કેમ કરવી તે કહે છે.

સદ્ગુરુની આજ્ઞા આરાધતાં આરાધતાં આટલી હદ સુધી જે સુશિષ્ય આવ્યો છે તે જ પરમાત્મા સાથે અભેદ ભાવ આરાધે છે; 'હું પરમાત્મા છું' એમ માનવામાં, પ્રકાશ- વામાં તેને માનની પ્રેરણા નથી. કારણ કે ભક્તિ–માર્ગ માન મૂકવાના માર્ગ છે, ત્યાં અહંભાવનું દર્શન થતું નથી પણ સાચા સ્વરૂપનું જ દર્શન અટળ રહે છે.

જે પરમાત્મા છે તે જ હું છું અને જે હું છું તે જ પરમાત્મા છે. હવે મારે મારી જ ઉપાસના કર્તવ્ય છે. બીજાની ઉપાસનાની જરૂર નથી. આવી સ્થિતિ કે દશા જે મહાત્માની પ્રગટ થઇ છે તે વંદનીય છે, સત્કારવા યાગ્ય છે, ભક્તિ કરવા યાગ્ય છે.

શ્રીમદ્ રાજચંદ્ર, સં. ૧૯૫૨ ચૈત્ર સુદ ત્રધાદશી શ્રી મહાવીર-જયંતીને દિવસે અંગત લેખમાં લખે છે:—

" જેની માેક્ષ સિવાય કાેઇ પણ વસ્તુની ઇચ્છા કે સ્પૃહા નહાેતી અને અખંડ સ્વરૂપમાં રમણતા થવાથી માેક્ષની ઇચ્છા પણ નિવૃત્ત થઇ છે, તેને હે નાથ! તું તુષ્ટમાન થઇને પણ બીજું શું આપવાનાે હતાે ?

હે કૃપાળુ! તારા અલેક સ્વરૂપમાં જ મારા નિવાસ છે ત્યાં હવે તા લેવા દેવાની પણ કડાક્રૂટથી છૂટા થયા છીએ અને એ જ અમારા પરમાનંદ છે.

કલ્યાણના માર્ગને અને પરમાર્થ સ્વરૂપને યથાર્થ રીતે નહીં સમજનારા અજ્ઞાની જીવા, પાતાની મતિ કલ્પનાથી માક્ષમાર્ગને કલ્પી, વિવિધ ઉપાયામાં પ્રવર્તન કરતા છતાં માક્ષ પામવાને બદલે સંસાર-પરિભ્રમણ કરતા જાણી નિષ્કારણ કરુણાશીલ એવું અમારું હૃદય રડે છે.

વર્તમાને વિદ્યમાન વીરને ભૂલી જઈ, ભૂતકાળની બ્રમ-ણામાં વીરને શાેધવા માટે અથડાતા જીવાને શ્રી મહાવીરનું દર્શન ક્યાંથી થાય ?

એા દુષમ કાળના દુર્ભાગી જીવા ! ભૂતકાળની ભ્રમ-ણાને છેાડીને વર્તમાને વિદ્યમાન એવા મહાવીરને શરણે આવા એટલે તમારું શ્રેય જ છે.

સંસારના તાપથી ત્રાસ પામેલા અને કર્મબંધનથી મુક્ત થવા ઇચ્છતા પરમાર્થપ્રેમી જિજ્ઞાસુ જીવાની ત્રિવિધ તાપા-શિને શાંત કરવાને અમે અમૃતસાગર છીએ.

મુમુક્ષુ જીવાનું કલ્યાથુ કરવાને માટે અમે કલ્પવૃક્ષ જ છીએ.

વધારે શું કહેલું ? આ વિષમ કાળમાં પરમ શાંતિના ધામરૂપ અમે બીજા શ્રી રામ અથવા શ્રી મહાવીર જ છીએ, કેમકે અમે પરમાત્મસ્વરૂપ થયા છીએ.

આ અંતરઅનુભવ પરમાત્મપણાની માન્યતાના અભિ-માનથી ઉદ્દભવેલા લખ્યા નથી, પણ કર્મબંધનથી દુઃખી થતા જગતના જીવાની પરમ કારુણ્યવૃત્તિ થવાથી તેમનું કલ્યાણ કરવાની તથા તેમના ઉદ્ધાર કરવાની નિષ્કારણ કરુણા એ જ આ હૃદયચિતાર પ્રદર્શિત કરવાની પ્રેરણા કરે છે.

🕉 શ્રી મહાવીર.'

હવે જ્ઞાનસ્વરૂપની પ્રાપ્તિથી પરમ આનંદ થયાે તે ઉદ્ઘાસ-પૂર્વક પરમાત્મદશા પ્રાપ્ત કરેલ આત્મા પ્રદર્શિત કરે છે:—

प्रच्याच्य विषयेभ्योऽहं मां भयेव सिय स्थितम्। बोधात्मानं प्रयत्नोऽस्मि परमानन्दनिर्वृतम् । ३२।। વિષયાથી કરી મુક્ત, મને મેં આત્મભાવથી: પરમાનંદથી પૂર્ણ— બેત્ધ રૂપે કરી સ્થિતિ. ૩૨ ભાવાર્થ :- શ્રી શુકદેવજીની કથા એવી સંભળાય છે કે તે સંસ્કારી જીવ આજન્મ વૈરાગી હતા. વિચારણા જાગતાં તેમને આત્મનિર્ણય થયેા અને સર્વોત્તમ વસ્તુ આત્મા છે એમ સમજાતાં, તેમણે આત્મા વિષે તેમના પિતા વેદ-વ્યાસજીને પ્રક્ષ કર્યો. શ્રી વ્યાસજીએ આત્માનું સ્વરૂપ સમજાવ્યું. તે સાંભળી શુકદેવજીને લાગ્યું કે આ તા હું જાણતા હતા. તેથી તેમને સામાન્યપણું લાગ્યું, કંઈ બાધ સાંભળી પ્રકુ-દ્વિતતા થઇ જણાઇ નહીં. તેથી શ્રી વ્યાસજી સમજી ગયા અને શુકદેવજીને કહ્યું કે શ્રી જનક વિદેહી વિશેષ જ્ઞાની છે તેમની ઉપાસના કરવાથી તમને સંતાષ થશે. તે સાંભળી શુકદેવજી મિથિલા નગરી પહોંચ્યા. શ્રી જનક વિદેહીને ખબર પડી કે શુકદેવજી આત્મજ્ઞાન અર્થે આવ્યા છે. પણ તેમને લેવા તે સામા ગયા નહીં. દ્વારપાળ દ્વારા શુકદેવજીએ શ્રી જનક રાજાને મળવા વિનંતી કરી, ત્યારે તેમણે કહેવરાવ્યું કે ચાપ્પા થઇને આવા. શુકદેવજી સ્નાન કરીને આવ્યા અને કરી ખબર માેકલાવી, તાે પણ તેના તે ઉત્તર કરી મળ્યા, તેથી તે કરી નાહી આવ્યા; પરંતુ ત્રીજી વખત પણ ચાપ્પા થઈને આવવા શ્રી જનકે જણાવ્યું. તેથી તે વિચારમાં પઢી ગયા કે શું કરવાથી ચાખ્ખા થવાતું હશે ? ઊંડા ઊતરી વિચારતાં તેમને સમજાયું કે આત્મજ્ઞાન અર્થે હું આવ્યો છું અને દેહને પવિત્ર કરવા નાહી આવ્યો એ મને ચાેગ્ય જ નહાેતું. આત્માને મલિન કરનાર તાે પાંચ ઇંદ્રિયના વિષયા છે, આત્મા સિવાય બીજે મન ભટકે છે અને મલિનતાના સંચય કર્યા કરે છે. સદ્ગુરુના બાધથી આ મલિનતા ૮ળશે એમ એમને સમજાયું, તેથી શાંત વૃત્તિ કરી ત્યાં જ એકાગ્ર ચિત્તે ઊભા રહ્યા. શ્રી જનક રાજાને સમજાયું કે તે ઉપદેશને યાગ્ય હવે થયા છે એટલે તેમને બાલાવી, તેમની પૂજા કરી; તેમની સાથે પ્રેમથી વાત કરી. શ્રી વ્યાસજી સંબંધી સમાચાર પૂછચા. શ્રી વ્યાસજીના કહેવાથી આત્મજ્ઞાન અર્થે આપની પાસે આવ્યો છું એમ શુકદેવજીએ કહ્યું એટલે તેમને કહ્યું કે તમે જે નિર્ણય આત્મા સંબંધી કર્યો છે તે યથાર્થ છે. શ્રી વ્યાસજીએ તમને કહ્યું હતું, તે જ મને પણ તેમણે જણાવ્યું હતું, તેની ઉપાસના કરવાથી મને જ્ઞાન પ્રગટ્યું છે. તમે ત્યાગી છેા, મારાથી તો ત્યાગ ખની શકતા નથી, પણ ભાવ તા વનમાં રહેવાના જ રહે છે. તમારી દશા ખહુ સારી છે. હવે નિઃશંક થઈ, પાંચ ઇંદ્રિયા રાષ્ક્રી આત્મામાં સ્થિર થશા તા આનંદપૂર્ણ બનશા. તે જાણી શ્રી શુકદેવજી પરમપ્રેમે આત્મધ્યાન કરવા ચાલ્યા ગયા.

આવા મર્મ આ ગાથામાં છે. ૩૧ મી ગાથામાં જે માર્ગ સદ્યુરુએ દર્શાવ્યો તે સુશિષ્યે કેવી રીતે આરાધ્યા તે વિષે પાતે જ આરાધક કહે છે: – મેં મારા આત્માને, પાંચ ઇંદ્રિયાના વિષયામાં રમણ કરવાની ટેવ હતી, તેથી છોડાવી તેને મારામાં જ (આત્મામાં જ) આત્મવીર્ય વડે સ્થિર કર્યો કે જ્ઞાનસ્વરૂપ પરમ આનંદથી ભરપૂર હું અન્યા.

''જીવ પાતાને ભૂલી ગયા છે અને તેથી સત્સુખના તેને વિયાગ છે, એમ સર્વધર્મસમ્મત કહ્યું છે." ક્ષા<sub>મદ્ રાજચંદ્ર</sub>

હવે જ્ઞાન સિવાય ઉત્કૃષ્ટ તપ કરનારના પણ માેક્ષ થતા નથી એમ ગ્રંથકાર પ્રગટ કરે છે :—

यो न वेत्ति परं देहादेवमात्मानमञ्जयम् । लभते न स निर्वाणं तप्त्वाऽपि परमं तपः ॥३३॥ દેહથી ભિન્ન ને નિત્ય, આત્મા આમ ન જાણતાં; ભારે તપા તપે તાયે, માેક્ષ-સુખ ન માણતાં. 33 ભાવાર્થ: -- બાહ્ય અને અભ્યતર એમ બે પ્રકારનાં તપ છે. ખાદ્ય તપ લાક જાણે તેવું હાય છે. તેથી ધર્મ આરાધન કરવાની જેને જિજ્ઞાસા જાગે છે તે પાતાની આજુબાજુના લાેકા જે પ્રકા**રે** જપ, તપ, દાનાદિ કરતા હાૈય તે કરવા મંડી પડે છે. પણ હું કેાણ છું ? દેહ આદિ સાથે મારે શાે સંબંધ છે ? કેવી રીતે જીવન ગાળું તાે જન્મમરણ ૮ળે ? એ વિચારા સત્સંગ, સદ્યુરુના યાેગ વિના ઊગવા મુશ્કેલ છે. તેવા યાગ ન મળે અને પૂર્વના સંસ્કારે વૈરાગ્યવૃત્તિના ઉદ્દુભવ થયા હાય, તા લાકામાં માટા મનાતા તપસ્વી, ચાેગી થઇ પૂજાવાની વૃત્તિ જીવને રહ્યા કરે છે. માન મૂકવાથી ખરૂં અભ્યંતર તપ થાય છે, તેને બદલે ખાદ્ય તપથી માનની વૃદ્ધિ કરવા જીવ માહેના પ્રેર્યો મથે છે.

શ્રી ઋષભદેવના બળવાન પુત્ર બાહુખલીજીએ ભરત ચક્રવર્તીને મારવા મુષ્ટિ ઉગામી હતી, ત્યાં વિચાર આવ્યો કે આ અલ્પ જીવનનાં અલ્પ સુખ અર્થે આવું ઘાર કૃત્ય કર્તવ્ય નથી; આનું પરિણામ બહુ દુઃખદાયક છે. ભલે ભરતે-શ્વર રાજ્ય ભાગવા. આ મુષ્ટિ મારવી યાગ્ય નથી; તેમ ઉગામી તે હવે પાછી વાળવી પણ યાગ્ય નથી. એમ વિચારી તેણે પંચમુષ્ટિ કેશ—હુંચન કર્યું અને મુનિત્વ ભાવે શ્રી ઋષભદેવને શરેણે જવા પ્રયાણ કર્યું રસ્તામાં વળી વિચાર આવ્યો કે શ્રી ઋષભદેવ ભગવાન પાસે મારા નાના ભાઈએ! મુનિપણે રહ્યા છે, તેમને મારે વંદન કરવું પડશે; જો કેવળ-જ્ઞાન પ્રગટાવી ત્યાં જાઉં, તેા વંદન કરવું પઉ નહીં, એમ વિચારી વનમાં જ કાચાત્સર્ગ ધ્યાને તે ઊભા રહ્યા. શિયા**-**ળાની સખત ઠંડી નગ્ન દેહ સહન કરી, ઉનાળાના સખત તાપ તે જ જગાએ ઊભા ઊભા સહન કર્યો, ચામાસાના ધાેધમાર વરસાદ, સખત શરદી થાય તેવાં ઝાપટાં શરીર હલાવ્યા વિના સહ્યાં, ખાર માસ ભૂખ્યે પેટે એક આસને ઊભા ઊભા શરીરની કંઈ કાળજી રાખ્યા વિના અનેક પ્રાણી-એોના ઉપસર્ગ સહન કર્યા; આવું ઉત્કૃષ્ટ ખાદ્ય તપ કર્યા છતાં માનથી થતી મલિનતા ટળી નહીં; કેવળજ્ઞાન પ્રગટ થયું નહીં. લાેકામાં મુનિ ભારે તપ કરે છે એમ પ્રસિદ્ધિ થઈ. શ્રી ઋષભદેવજીને ખાહુખલીજીનાં ખહેન શ્રી ખ્રાદ્યી અને શ્રી સુંદરી આર્યાઓએ પૂછ્યું કે શ્રી બાહુબલી મુનિને કેવળજ્ઞાન કચારે પ્રગટશે ? ભગવાને કહ્યું કે જ્યારે તમે જઇને કહેશા કે 'વીરા મારા, ગજ થકી હેઠે ઊતરા' ત્યારે પાતાની ભૂલ જોઈ તે ટાળશે, પછી કેવળજ્ઞાન પ્રગટશે. ખન્નેએ શ્રી ખાહુખલીજી પાસે જઈ તેમ કહ્યું એટ**લે તે** વિચારમાં પડી ગયા કે મેં તેા રાજ્યપાટ તજ્યું છે અને આ આર્યાએ ગજથી ઊતરવાનું કહે છે. તે જૂઠું બાલે નહીં. ત્યાં વિચાર સ્કુર્યો કે હું ભગવાન પાસે કેમ ન ગયા ? માનને લીધે, એમ ઉત્તર મળતાં તે માનશત્રુને હણવા ખાહું ખલીજીએ વિચાર્યું. જઇને નાના ભાઇઓને પણ વંદન કરું એમ ધારી પગ ઉપાંડે છે, ત્યાં કેવળજ્ઞાન પ્રગટ્યું !

આમ સત્સંગ કે સત્સંગે થયેલી આજ્ઞા ઉપાસ્યા વિના દોષ ૮ળતા નથી; માેક્ષ થતો નથી. તેથી ગાથામાં કહ્યું કે દેહથી ભિન્ન, અવિનાશી, ઉપયોગસ્વરૂપ પરમાનંદમય આત્માને, ઇંદ્રિયા અને મનને રાકીને, જાણતા નથી, તે ગમે તેવાં ભારે તપ તપે તાેપણુ માેક્ષ પામે નહીં.

હવે આત્મજ્ઞાની ભારે તપ તપે તાેપણ ખેદ કેમ પામતા નથી તે વિષે કહે છે :---

> आत्मदेहान्तरज्ञानजिताह्लादिनिर्वृतः । तपसा दुष्कृतं घोरं भुञ्जानोऽपि न खिद्यते ॥३४॥ देखेशी लिन्न आत्भाना, ज्ञानानं हे पूरा सुभी; तप-तापा दंखे पापी- ७३, ताथे न ते दुःभी. ३४

ભાવાર્થ: પરમાત્મસ્વરૂપનાં જેને દર્શન થયાં છે, તેને ત્રણે લાકનું રાજ્ય પણ જી તૃણ તુલ્ય લાગે છે. જગતના જીવાની પેઠે તે દેહના દુઃખે દુઃખી અને દેહના સુખે સુખી પાતાને માનતા નથી. સુખદુઃખની સમજણ તેની જુદી જાતની હાય છે. પરમાત્મ તત્ત્વ પરમાનંદથી ભરપૂર છે એવા અપરાક્ષ અનુભવ જેને થયા છે, તેને સુખ-દુઃખના આધાર પરવસ્તુ લાગતી નથી. આત્માના સુખ ગુણ વિપરીતપણે પરિણમે છે તે જ દુઃખ છે, એટલે સત્સુખની એાળખાણ જેને થઇ છે તે તપને દુઃખનું કારણ કદી કદ્યે નહીં

"સઘળું પરવશ તે દુઃખલક્ષણ, નિજવશ તે સુખ લહિયે; એ દૃષ્ટે આતમ-ગુણ પ્રગટે, કહો સુખ તે કુણ કહિયે રે– ભવિકા, વીર–વચન ચિત્ત ધરિયે."

—શ્રી યશાવિજયજીકૃત આઠ દષ્ટિ

આ ભાવ આ ગાથામાં ગ્રંથકાર પ્રગટ કરે છે કે જે મહા મુનિને આત્મા અને દેહ ભિન્ન છે એવા વિવેક્જ્ઞાનથી પરમાનંદમય સુખ પ્રગટ્યું છે, તેમને પૂર્વનાં પાપની ઉદીરણા તપ દ્વારા થયે અસહ્ય દુઃખ ઉત્પન્ન થયેલું બીજા જીવા જુએ છે; પરંતુ તે મહા મુનિના અંતરમાં, તપથી મને દુઃખ આવી પડ્યું એમ માની કાેઈ પ્રકારે ખેદ થતા નથી. પર-માનંદ જયાં વેદાતા હાય, ત્યાં ખેદના સંભવ નથી. તપ એ ઐચ્છિક પ્રવૃત્તિ છે. યથાશક્તિ તપ કરવાનું ભગવાને કહેલ છે. તેમ છતાં અજ્ઞાન દશામાં તપ માર્ગે પ્રવર્તનારા જીવાે, પૂર્વનાં પાપ યથાકાળ પહેલાં ઉદીરણા પામી વહેલાં ઉદયમાં તપ નિમિત્તે આવે તેથી દુઃખ થાય તેને તપનું ફળ માની તપ પ્રત્યે ઉદાસ થાય છે, ખેદ કરે છે, તે માર્ગ બીજા પ્રવર્તે તા હુ:ખી થશે એમ માની તેવી વિપરીત વાતા પણ લાેકામાં કરે છે. આંબેલ કરવાથી લાેક માંદા પડે છે, ગરમ પાણી પીવાથી ગરમી વધે છે—આવી વાતાે કરનારા તપનું સ્વરૂપ કે પુષ્ચ-પાપનું સ્વરૂપ કંઈ પણ સમજતા નથી. માત્ર નિમિ-ત્તને જ વળગી પડે છે. કાેઇ થાપણ મૂકી ગયા હાેય તે પૈસા માગે તેને દુશ્મન જેવા ગણે તેના જેવી આ વાત છે.

શ્રી ગજસુકુમાર સ્મશાનમાં પરમકૃપાળુ શ્રી નેમિનાથ ભગવાનની આજ્ઞા લઇ મેાક્ષ અર્થે કાયોત્સર્ગ-ધ્યાનમાં ઊભા છે, તે વખતે સામલ ખ્રાહ્મણને વૈર વાળવાનું સૂઝી આવ્યું. તેથી તેણે પાસેની તળાવડીમાંથી કાદવ લાવી શ્રી ગજસુ-કુમારને માથે સગડી જેવી પાળ બાંધી. મડદું બળતું હતું તેની ચિતામાંથી અંગારા લઇ શ્રી ગજસુકુમારને માથે ભર્યા. તાપણ તે સાળ વર્ષના મહામુનિ પાતાના ધ્યાનમાંથી ચળ્યા

નહીં. આત્માના પરમાનંદને તજી દેહની સંભાળ લેવાના વિકલ્પ તેમને ઊગ્યા જ નહીં. દેહમાં વૃત્તિ હાય તા દુઃખ લાગ્યા વિના રહે નહીં, દુઃખ માને તા આત્તંધ્યાન જરૂર થાય, આત્તંધ્યાન થાય ત્યાં ધર્મધ્યાન કે શુક્લધ્યાન હાય નહીં, શુક્લધ્યાન હાય નહીં, શુક્લધ્યાન ન હાય તા કેવળજ્ઞાન થાય નહીં, કેવળજ્ઞાન ન થાય તા માલ થયા નહીં. પણ તેમના માલ થયા એમ શ્રી નેમિનાથ કહ્યું છે; તા તેમને દુઃખ નહાતું, ખેદ નહાતા એ સાવ સ્પષ્ટ સમજાય તેમ છે.

એ જ વાત વિશેષ સ્પષ્ટ કરવા ગ્રંથકાર કહે છે કે રાગ દ્રેષ ન થાય તાે આત્મતત્ત્વ તથા આત્મસુખના અનુભવ થાય છે:—

> रागद्वेषादिकल्लोलैरलोलं यन्मनोजलम् । स पद्यत्यात्मनस्तत्त्वं तत्तत्त्वं नेतरो जनः ॥३५॥

રાગ-દ્રેષાદિ માજાંથી, હાલે જો ના મનાજળ; તો આત્મતત્ત્વ તે દેખે, તે તત્ત્વે અન્ય નિષ્ફળ. ૩૫

ભાવાર્ધ:— કાઇ માણુસને માજં વગરના દરિયા જેવાની ઇચ્છા થાય અને દરિયા કિનારે જઇને ઊભા રહે, તા તેને કાઇ દિવસ માજં વગરના દરિયા જેવાના પ્રસંગ પ્રાપ્ત થવાના સંભવ નથી. કેમકે પવન, ભરતી, ઓટ આદિ કારણે દરિયા થાડાઘણા તા ઊછળતા જ રહે છે. એવું જ સંસારનું સ્વરૂપ છે. રાગ-દ્રેષનાં નિમિત્તાથી સંસાર ભરપૂર છે. ત્યાં વીતરાગતાનું દર્શન દુર્લભ છે. તેથી જેણે રાગ-દ્રેષ જીત્યા છે તેના બાધથી, સંગથી, તેની આજ્ઞા ઉપાસવાથી જીવ રાગ-દ્રેષ રહિત થઇ પાતાનું સ્વરૂપ અનુભવી શકે.

જ્યાં સુધી રાગદ્દેષરૂપ પવનથી જીવનું મનરૂપી સરાવર માંજાં ઉછાળી રહ્યું છે, ત્યાં સુધી આત્માના યથાર્થ સ્વરૂપનું દર્શન પાતાને થતું નથી; જેનું મનરૂપી સરાવર રાગદેષથી થતાં માંજાંથી અડાલ રહે છે, નિશ્ચળ ખને છે, તે જ આત્મ-સાક્ષાત્કાર કરી શકે છે; બીજાનું ગજું નથી કે તે આત્મ-દર્શન પામે. આ દૃશ્ય જગતનું માહાત્મ્ય જેના હૃદયમાં રહેલું છે, તેને નિમિત્તે જીવને રાગદેષરૂપ ભાવા સ્કુરે છે, ઇષ્ટ અનિષ્ટપણું થયા કરે છે; તે આસવનું, એટલે કર્મવર્ગણા-ઓને આવવાનું, કારણ છે; બંધનું કારણ છે. આમ આત્માને આવરણ થયા કરે ત્યાં પાતાનું ભાન પ્રગટલું દુર્લભ છે.

તેથી જેને આત્મ-દર્શનની પ્રખળ અભિલાષા હાય, તેણે આ દૃશ્ય જગતના વિધાસ, સદ્યુરુના બાધે સત્સંગ- સત્શાસ્ત્ર દ્વારા સુવિચારણા પ્રગટાવી, ઘટાડવા, મટાડવા ઘટે છે. લીકિક માહાત્મ્ય તજી, જ્ઞાનીનું, જ્ઞાનીના બાધનું, આત્માનું, આત્મગુણાનું માહાત્મ્ય જ્યારે જાગશે ત્યારે આત્મદૃષ્ટિ, આત્મ-વિધાસને યાગ્ય જીવ થશે. કર્મ અને કર્મની રચના-રૂપ દેહ, સ્ત્રી, પુત્ર, ધન, વૈભવ, સુખ-સામગ્રી કે દુ:ખનાં નિમિત્તાને જોનારને રાગ-દ્રેષ થયા વિના રહે નહીં,

લીલથી ઢંકાઈ ગયેલું, ગંધાતું તળાવ જોનારને ત્યાં કપડાં ધાવા જવાનું મન ન થાય; પણ જેને જરા ઊડી દૃષ્ટિ છે કે લીલ આઘી પાછી કરવાથી પાણી જણાશે, તો તે પાણીથી કપડાંના મેલ દૂર કરશે, તે કપડાં ધાઈ આવશે; તેમ કર્મથી ભિન્ન આત્મા છે, એવા વિશ્વાસ જેને સદ્યુરુ યાંગે આવે છે, તે આત્મા જોતા થાય છે; તેના રાગ-દ્રેષ ટળે છે (જુઓ ગાથા ૨૫ મી).

"જગત આત્મરૂપ માનવામાં આવે; જે થાય તે યાંચ જ માનવામાં આવે; પરના દેષ જેવામાં ન આવે; પાતાના ગુણનું ઉત્કૃષ્ટપણું સહન કરવામાં આવે તો જ આ સંસારમાં રહેવું યાંચ્ય છે, બીજી રીતે નહીં." –શ્રીમદ્ રાજચંદ્ર

હવે મન રાગ–દ્રેષથી ક્ષાેભ ન પામે તેવી દશા કરવા શ્રંથકાર ભલામણ કરે છે:—

> अविक्षिप्तं मनस्तत्त्वं विक्षिप्तं भ्रान्तिरात्मनः । धारयेत्तदविक्षिप्तं विक्षिप्तं नाश्रयेत्ततः ॥३६॥ અविक्षेपी भन આत्भा, विक्षेपी आत्मश्रांति की; અविक्षेपी ४२। थित्त, तेथाँ विक्षेपी ना २९। ३६

ભાવાર્થ:— આત્મતત્ત્વની વ્યાખ્યા શ્રંથકાર પ્રથમ જણાવે છે. આત્મા અને મન એ બે તત્ત્વો જુદાં છે એમ ઘણા દર્શનકારા જણાવે છે, તે બ્રાંતિ દ્વર કરવા અનુભવી યાગી શ્રી પૂજ્યપાદ સ્વામી દર્શાવે છે કે શાંત એટલે રાગ-દેષનાં મોજાં કે સંકલ્પવિકલ્પા જેમાંથી દ્વર થઇ ગયા છે એવું મન તે જ આત્મતત્ત્વ છે. જ્યારે રાગ-દેષને નિમિત્તે આત્મામાં સંકલ્પ વિકલ્પા ઊઠે છે, ત્યારે તેને વિદ્યાપવાળું મન કે આત્માની બ્રાંતિ કહી છે, આત્માનું શુદ્ધ ઉપયોગમય સ્વરૂપ, સંકલ્પ-વિકલ્પ દશામાં, દેખાતું નથી, પણ જગતના સંકલ્પ-વિકલ્પા રૂપે આત્મા દેખાય છે તે જ બ્રાંતિ છે

"આત્માના ઉપયોગ મનન કરે તે મન છે. વળગણા છે તેથી મન જુદું કહેવાય. સંકલ્પ-વિકલ્પ મૂકી દેવા તે ઉપયોગ' (શુદ્ધ આત્મા)" —શ્રીમદ્ રાજ્ય'દ્ર આંખ એ પુદ્દગલ-વર્ગણાથી ખનેલી ખાદ્યા ઇંદ્રિય છે, તેમાં આત્માના ઉપયાગ જેવાનું કામ કરે છે તે અંતરંગ કે ભાવ ઇંદ્રિય છે; તેમ જ મન પણુ નાઇંદ્રિય છે (અંતઃકરણુ) તે પુદ્દગલ-વર્ગણાની મદદથી મનન એટલે વિચાર કરવાનું, સંકલ્પ-વિકલ્પ કરવાનું કામ કરે છે. આત્માના ઉપયાગ, જે પુદ્દગલ વર્ગણાઓની મદદથી મનન કરવાનું કામ કરે છે, તે દ્રવ્ય મન કહેવાય છે, અને આત્માના મનન કરનાર ઉપયાગ તે ભાવમન કહેવાય છે. સંકલ્પ-વિકલ્પનું કામ ન કરે તે વખતે આત્માના ઉપયાગ, ઉપયાગ સ્વરૂપે પોતા સ્વરૂપે રહે છે; તે આત્માના ઉપયાગ, ઉપયાગ સ્વરૂપે પોતા સ્વરૂપે રહે છે; તે આત્માના જડ પણ કહેવાય છે. પણ તે દ્રારા પ્રવર્તતા આત્માના ઉપયોગ ચેતન રૂપ છે.

"ભાવકર્મ નિજ કલ્પના, માટે ચેતનરૂપ;"

—શ્રીમદ્ રાજ્ય દ્ર

માટે આત્માર્થી જીવે મનને વિક્ષેપ રહિત કરવું એટલે જગતના સંકલ્પ-વિકલ્પાે શમાવી દેવા; પરંતુ જગતના સંકલ્પ-વિકલ્પવાળા મનના આશ્રય કરવાે નહીં.

ભક્તિમાર્ગમાં આ રહસ્ય નીચે પ્રમાણે દર્શાવ્યું છે :

"માટે જ્ઞાની પુરુષના આશ્રય કરવા રૂપ ભક્તિમાર્ગ જિને નિરૂપણ કર્યો છે, કે જે માર્ગ આરાધવાથી સુલભપણે જ્ઞાનદશા ઉત્પન્ન થાય છે.

જ્ઞાની પુરુષના ચરણને વિષે મન સ્થાપ્યા વિના એ ભક્તિમાર્ગ સિદ્ધ થતો નથી, જેથી કરી કરી જ્ઞાનીની આજ્ઞા આરાધવાનું જિનાગમમાં ઠેકાણે ઠેકાણે કથન કર્યું છે.

જ્ઞાની પુરુષના ચરણુમાં મનનું સ્થાપન થવું પ્રથમ કઠણ પડે છે, પણ વચનની અપૂર્વતાથી, તે વચનના વિચાર કરવાથી, તથા જ્ઞાની પ્રત્યે અપૂર્વ દૃષ્ટિએ જેવાથી, મનનું સ્થાપન થવું સુલભ થાય છે." –શીમદ્ર રાજચંદ્ર

અનાદિકાળથી મિથ્યાત્વના સંસ્કારા જીવે ગ્રહેલા હાેવાથી મન વિક્ષેપ કે સંકલ્પવિકલ્પાેમાં તણાઇ જાય છે, તેને આત્મ સ્વરૂપમાં સ્થિર કરવાનાે ઉપાય ગ્રંથકાર હવે દર્શાવે છે :—

अविद्याभ्याससंस्कारैरवशं क्षिप्यते मनः । तदेव ज्ञानसंस्कारैः स्वतस्तत्त्वेऽवतिष्ठते ॥३७॥ અવિદા ખહુ અભ્યાસી, તે સંસ્કારે મન ચળા; જ્ઞાનસંસ્કારથી ચિત્ત, આત્મન્તત્ત્વે સ્વયં વળે. ૩૭ ભાવાર્શ: - અવિદ્યા એટલે જડ એવા દેહને ચેતન એવા પાતાના સ્વરૂપ જેવા ગણવા, દેહાદિ અનિત્ય પદાર્થામાં નિત્ય ખુદ્ધિ થવી, અશુચિમય અને અશુચિ (મલિન) ભાવનાં કારણ દેહ, ધન, સ્ત્રી–પુત્રાદિને પવિત્ર, ગ્રહણ કરવા ચાેગ્ય માનવાં: આવી વિપરીત સમજણને અજ્ઞાન કે અવિદ્યા કહે છે. તેવા સંસ્કારાના દીઇ કાળથી પરિચય હાવાથી મન રાગ-દ્રેષ કરી વિક્ષેપ પામે છે. તે જ મન જ્યારે જ્ઞાની પુરૂષોના <mark>બાેધના</mark>ે વિચાર કરે છે, દેહનું સ્વરૂપ પુદ્દગલ પરમાણના સંયાગરૂપ, જડ અને દ્રશ્ય માને છે તથા આત્મા અસંયાગી, અવિનાશી, ચૈતન્યમય અને દ્રષ્ટારૂપે દેહથી ભિન્ન સમજાય છે; તથા વારંવાર તેવી ભાવના ભાવવાથી પાતાના શુદ્ધ સ્વરૂપના સંસ્કારા જાગ્રત થાય છે; સમ્યક દર્શન, સમ્યક્ જ્ઞાન, સમ્યક્ ચારિત્રમય પાતાના સ્વરૂપમાં વૃત્તિ ઠરવાથી આત્મા આત્મારૂપે વર્તે છે ત્યારે રાગદેષ દ્વર થાય છે, ''આત્માથી સૌ હીન'' સમજાય છે; તેથી ખાદ્ય આકર્ષણ દ્વર થતાં સ્વભાવ–સ્થિતિ થાય છે.

"હું કેાણ છું ? કચાંથી થયા ? શું સ્વરૂપ છે માટું ખરું ? કોના સંબંધે વળગણા છે ? રાખું કે એ પરહરું ? એના વિચાર વિવેકપૂર્વક શાંત ભાવે જો કર્યા; તો સર્વ આત્મિક જ્ઞાનનાં સિલ્હાંતતત્ત્વ અનુભવ્યાં. તે પ્રાપ્ત કરવા વચન કોનું સત્ય કેવળ માનવું ? નિર્દોષ નરનું કથન માના 'તેહ' જેણે અનુભવ્યું. રે ! આત્મ તારો ! આત્મ તારો ! શીદ્ય એને ઓળખા; સર્વાત્મમાં સમદૃષ્ટિ દ્યો, આ વચનને હૃદયે લખો."

—'અમૂલ્ય તત્ત્વવિચાર' શ્રીમદ્ રાજચંદ્ર

"જિનપદ નિજપદ એકતા, ભેદભાવ નહિ કાંઈ; લક્ષ થવાને તેહના, કહ્યાં શાસ્ત્ર સુખદાઈ."

—શ્રીમદ્ રાજચંદ્ર

આવાં જ્ઞાની પુરુષોનાં ઉત્તમ આત્મપ્રેરક વચને!ના વિચાર, સંસ્કાર ચિત્ત-વિક્ષેપ ટાળી, આત્મશાંતિ અર્પે છે.

માન-અપમાનના પ્રસંગામાં પરવશપણે ચિત્ત તણાઇ જાય છે, તેને પાછું વાળતાં વાળતાં, વળી પાછું તેના તે પ્રવાહામાં વારંવાર ઊછળ્યા કરે છે. તેવે પ્રસંગે મહાપુરુષાએ ઉપસર્ગ-પરિષહના પ્રસંગામાં જે દેહાદિથી ભિન્ન નિજ સ્વરૂપના અખંડ નિશ્ચય ટકાવી રાખ્યા છે, તેની સ્મૃતિ પણ જીવને બળવાન બનાવે છે. હૃદયને વિષે વારંવાર આત્માને નિત્ય, અછેદા, અલેદા જરામરણાદિ ધર્મથી રહિત વિચારતાં, ભાવતાં આત્મા વિદ્યાપ તજી સ્વ-સ્વભાવને ભજે છે. ખાર ભાવનાઓના વિચારા પણ પાતાના સ્વરૂપમાં આવવા અર્થે કરવાના છે.

હવે વિક્ષેપવાળું અને વિક્ષેપ વગરનું ચિત્ત કેવું ફળ દે છે, તે વિષે ગ્રંથકાર કહે છે:—

अपमानादयस्तस्य विक्षेपो यस्य चेतसः ।

नापमानादयस्तस्य न क्षेपो यस्य चेतसः ॥३८॥ અપમાનાદિ તે માને, વિશેષી મન જેમનું, અપમાનાદિ ના લેખે, અક્ષુષ્ધ મન જેમનું. ૩૮ ભાવાર્થ:— જગતના સંકલ્પ-વિકલ્પાેથી જેનું મન ભરપૂર છે, જે દેહને જ આત્મા માન્યા કરે છે, બીજાના દેહને જ બીજાનું સ્વરૂપ માને છે, દેહને અનુકૂળ થનારને મિત્ર માને છે, દેહ પ્રત્યે પ્રતિકૂળ વર્તનારને શત્રુ માને છે, જે માન, અપમાન, તિરસ્કાર, ગર્વ, ઇર્ષા, ખુશામત, સાહસ, યુદ્ધ, ઉત્સવ આદિ ભાવામાં તણાય છે, તે બહિ-રાત્મા છે; કારણકે તેનું મન અજ્ઞાન કે અવિદ્યાના સંસ્કારાથી વિશેપવાળું છે. વિશેપને વશ થઇ વૈર-વિરાધ, શત્રુ—મિત્ર આદિનાં કળ જે કર્મ, તેના કર્તા બની જીવ ચારે ગતિમાં

સદ્ગુરુ–યાગે જીવની દેહુવૃષ્ટિ ટળી આત્મવૃષ્ટિ થાય, તો તે શત્રુ–મિત્ર, માન–અપમાન, લાભ–અલાભ આદિ સાંસારિક ભાવાથી વિશ્વેપ પામતા નથી. કારણ કે આત્માને હાનિ કરતાર ભાવાને ઓળખી, તેથી દ્વર રહેવાના પુરુષાર્થ કરે છે. પાતાને દેહુથી ભિન્ન જ્ઞાતા, દ્રષ્ટા, અવિનાશી, અસંગ સ્વરૂપે જે માને છે, તેને દેહુનાં સગાં, શત્રુ, મિત્ર આદિનું માહાત્મ્ય મનમાં રહેતું નથી; તે ગમે તેમ બાલે કે વર્તે તે પ્રત્યે તે આકર્ષાતા નથી, અપમાન માનતા નથી, અહંકાર કરતા નથી, કીર્તિની મધ–લાલસામાં લપટાતા નથી,

પરિભ્રમણ કર્યા કરે છે.

કારણ કે જેનું માહાત્મ્ય મનમાંથી ટળી ગયું, તેને માટે તે આત્માને કલેશિત કરવા ઇચ્છતા નથી.

''સંસારી પદાર્થોને વિષે જીવને તીવ સ્નેહ વિના એવાં કે કા, માન, માયા અને લેાલ હાય નહીં, કે જે કારણે તેને અનંત સંસારના અનુઅંધ થાય. જે જીવને સંસારી પદાર્થા વિષે તીવ સ્નેહ વર્તતા હાય તેને કાઈ પ્રસંગે પણ અનંતાનુઅંધી ચતુષ્કમાંથી કાઈ પણ ઉદય થવા સંભવે છે, અને જ્યાં સુધી તીવ સ્નેહ તે પદાર્થોમાં હાય ત્યાં સુધી અવશ્ય પરમાર્થમાર્ગવાળા જીવ તે ન હાય. પરમાર્થમાર્ગનું લક્ષણ એ છે કે અપરમાર્થને ભજતાં જીવ બધા પ્રકારે કાયર થયા કરે, સુખે અથવા દુ:ખે. દુ:ખમાં કાયરપણું કદાપિ બીજા જીવાનું પણ સંભવે છે, પણ સંસારસુખની પ્રાપ્તિમાં પણ કાયરપણું, તે સુખનું અણુગમવાપણું, નીરસપણું, પરમાર્થમાર્ગી પુરુષને હાય છે.

તેવું નીરસપણું જીવને પરમાર્ઘજ્ઞાને અથવા પરમાર્થજ્ઞાની પુરુષના નિશ્ચયે થવું સંભવે છે; બીજા પ્રકારે થવું સંભવતું નથી. પરમાર્થજ્ઞાને અપરમાર્થરૂપ એવા આ સંસાર જાણી પછી તે પ્રત્યે તીવ એવા કોધ, માન, માયા કે લાભ કાેણ કરે ? કે કચાંથી થાય ? જે વસ્તુનું માહાત્મ્ય દૃષ્ટિમાંથી ત્રચું તે વસ્તુને અર્થે અત્યંત કલેશ થતા નથી. સંસારને વિષે બ્રાંતિપણે જાણેલું સુખ, તે પરમાર્થજ્ઞાને બ્રાંતિ જ ભાસે છે, અને જેને બ્રાંતિ ભાસી છે તેને પછી તેનું માહાત્મ્ય શું લાગે ? એવી માહાત્મ્યદૃષ્ટિ પરમાર્થજ્ઞાની-પુરુષના નિશ્ચયવાળા જીવને હાેય છે, તેનું કારણ પણ એ જ છે. કાેઇ જ્ઞાનના આવરણુને કારણે જીવને વ્યવચ્છેદક જ્ઞાન થાય

નહીં, તથાપિ સામાન્ય એવું જ્ઞાન, જ્ઞાનીપુરુષની શ્રદ્ધારૂપે થાય છે. વડનાં બીજની પેઠે પરમાર્થ વડનું બીજ એ છે.'' –શ્રીમદ્ રાજચંદ્ર

હવે કર્મના ઉદ્દયે રાગદ્રેષ થઇ આવે ત્યારે આત્માર્થીએ કેમ વર્તનું તે દર્શાવવા ગ્રંથકાર શાંતિના ઉપાય દર્શાવે છે:--

यदा मोहात्प्रजायेते रागद्वेषो तपस्विनः ।
तदेव भावयेत्स्वस्थमात्मानं शाम्यतः क्षणात् ॥३६॥
तपस्वीने ४६१ मे। छे, रागदेष જણાય को;
लावको स्वस्थ આત્મા तो, क्षणुमां शांति पामशे।. ३६
लावार्थः — બધા तपस्वी हे मुनि આત્મજ્ञानी छाता
नथी. परंतु त्यागदशा निवृत्तिमय छावाथी, सत्संग—सत्पुरुषने।
ये। ग ते दशामां सुलल छावाथी, सत्शास्त्र आदिने। परिचय
विशेषपण्णे संलवते। काणी अंथकार ललामण् ४२ छे हे
तपस्वी वा त्यागीने मे। छन। ७६२ राग—द्रेष स्कृरे हे तरत
क को स्वस्थ आत्मा अथवा स्थितप्रज्ञ दशानी लावना ते
४२, तो क्षणुवारमां राग—द्रेष शमार्ध काय छे स्थेवा अनुलव
अंथकार प्रगट ४२ छे.

''જે જે સમજ્યા, તેણે તેણે 'મારું તારું' એ આદિ અહંત્વ, મમત્વ શમાવી દીધું; કેમકે કાઇ પણ નિજ સ્વભાવ તેવા દીઠા નહીં; અને નિજ સ્વભાવ તા અચિંત્ય અવ્યા- બાધસ્વરૂપ, કેવળ ન્યારા જોયા એટલે તેમાં જ સમાવેશ પામી ગયા.

આત્મા સિવાય અન્યમાં સ્વમાન્યતા હતી તે ટાળી પરમાર્થે મૌન થયા; વાણીએ કરી 'આ આનું છે' એ આદિ કહેવાનું બનવારૂપ વ્યવહાર, વચનાદિ યાેગ સુધી ક્વચિત્ રહ્યો, તથાપિ આત્માથી 'આ મારું છે' એ વિકલ્પ કેવળ શમાઈ ગયા; જેમ છે તેમ અચિત્ય સ્વાનુભવગાચર પદમાં લીનતા થઈ....

અનંત કાળથી યમ, નિયમ, શાસ્ત્રાવલાકનાદિ કાર્ય કર્યા છતાં, સમજાવું અને શમાવું એ પ્રકાર આત્મામાં આવ્યો નહીં, અને તેથી પરિભ્રમણનિવૃત્તિ ન થઈ.

સમજાવા અને શમાવાનું જે કાેઈ એક્ય કરે, તે સ્વાનુ-ભવ-પદમાં વર્તે; તેનું પરિભ્રમણ નિવૃત્ત થાય. સદ્ગુરુની આજ્ઞા વિચાર્યા વિના જીવે તે પરમાર્થ જાણ્યા નહીં; જાણુ-વાને પ્રતિબંધક અસત્સંગ, સ્વચ્છંદ અને અવિચાર તેના રાેધ કર્યા નહીં જેથી સમજાવું અને શમાવું તથા બેયનું એક્ય ન બન્યું એવા નિશ્ચય પ્રસિદ્ધ છે.

અત્રેથી આરંભી ઉપર ઉપરની ભૂમિકા ઉપાસે તો જીવ સમજીને શમાય, એ નિઃસંદેહ છે.

અનંત જ્ઞાની પુરુષે અનુભવ કરેલાે એવા આ શાધત સુગમ માેક્ષમાર્ગ જીવને લક્ષમાં નથી આવતા, એથી ઉત્પન્ન થયેલું ખેદ સહિત આશ્ચર્ય તે પણ અત્રે શમાવીએ છીએ. સત્સંગ, સદ્વિચારથી શમાવા સુધીનાં સર્વ પદ અત્યંત સાચાં છે, સુગમ છે, સુગાચર છે, સહજ છે અને નિ:સંદેહ છે." —શીમદ્ રાજચંદ્ર

મુનિને દેહ પ્રત્યે પ્રેમ વર્તતા હાય તે કેમ દ્વર થાય, તેના ઉપાય અનુભવી યાગી પુરુષ પ્રદર્શિત કરે છે:—

> यत्र काये मुनेः प्रेम ततः प्रच्याव्य देहिनम् । बुद्ध्या तदुत्तमे काये योजयेत्प्रेम नश्यति ॥४०॥

જ્યાં દેહે પ્રેમ મુનિને, ત્યાંથી ચિત્ત ખસેડોંને; બુદ્ધિથી બાધમૂર્તિમાં, બાંધતાં પ્રેમ જાય તે. ૪૦ ભાવાર્થ: - દેહ અને આત્મા ભિન્ન છે એમ વારંવાર ઉપદેશમાં સાંભળ્યા છતાં, શાસ્ત્ર દ્વારા ભણ્યા છતાં, વિચાર્યા છતાં, ઉપદેશ આપ્યા છતાં તથા આચાર્ચ થઈ શિષ્યોને 'દેહથી આત્મા ભિન્ન છે' એમ કસાવવા પ્રયત્નપૂર્વક દેખાડ્યા છતાં દેહ ઉપરના પ્રેમ હૃદયમાંથી ખસવા અત્યંત વિકટ છે. અનંતાનુગંધી ક્રોધ, માન, માયા અને લાભરૂપ આદ્ય ક્ષાય તથા દર્શનમાહનીયરૂપી કર્મગ્રંથિ અંતરથી ભેદાય નહીં ત્યાં સુધી દેહાધ્યાસ ૮ળતાે નથી; સત્શ્રહા કે સમ્યક્દર્શન પ્રગટે નહીં, માક્ષમાર્ગ હાથ લાગે નહીં. જે દશામાં (મુનિ મનાતા) જીવને દેહ ઉપર વહાલપ વર્ત્યા કરે છે તે દશાથી, જીવને સદ્બાેધથી જાગેલી ખુદ્ધિ વડે સમજાવી, છાેડાવીને, તે જ પ્રેમ પરમાત્મસ્વરૂપ, ज्ञानभूर्ति એવા સદ્યુરના આત્મા પ્રત્યે ઢાળવા ચાગ્ય છે; તા જ પાતાના દેહ ઉપરના માહ ટળ એમ ગ્રંથકાર પાતાના અનુભવને આધારે પ્રદર્શિત કરે છે, તે સત્ય છે. એ જ માર્ગ મહાપુરુષાએ લીધા છે અને ઉપદેશ્યા છે.

''જે સત્પુરુષોએ સદ્ગુરુની ભક્તિ નિરૂપણ કરી છે, તે ભક્તિ માત્ર શિષ્યના કલ્યાણને અર્થે કહી છે. જે ભક્તિને પ્રાપ્ત થવાથી સદ્ગુરુના આત્માની ચેષ્ટાને વિષે વૃત્તિ રહે, અપૂર્વ ગુણ દૃષ્ટિગાચર થઇ અન્ય સ્વચ્છંદ મટે, અને સહેજે આત્મબાધ થાય એમ જાણીને જે ભક્તિનું નિરૂપણ કર્યું છે, તે ભક્તિને અને તે સત્પુરુષોને ફરી ફરી ત્રિકાળ નમસ્કાર હા !"
''હે જીવ! સ્થિર દૃષ્ટિથી કરીને તું અંતરંગમાં જે,

તા સર્વ પરદ્રવ્યથી મુક્ત એવું તા**રું સ્વરૂપ તને** પરમ પ્રસિદ્ધ અનુભવાશે.

હે જીવ ! અસમ્યક્દર્શનને લીધે તે સ્વરૂપ તને ભાસતું નથી. તે સ્વરૂપમાં તને શંકા છે, વ્યામાહ અને ભય છે.

સમ્યક્દર્શનના યાગ પ્રાપ્ત કરવાથી તે અભાસનાદિની નિવૃત્તિ થશે.

હે સમ્યક્દર્શની ! સમ્યક્ચારિત્ર જ સમ્યક્દર્શનનું ફળ ઘટે છે, માટે તેમાં અપ્રમત્ત થા.

જે પ્રમત્ત ભાવ ઉત્પન્ન કરે છે તે કર્મબંધની તને સુપ્રતીતિના હેતુ છે.

હે સમ્યક્ર્ચારિત્રી! હવે શિથિલપણું ઘટતું નથી. ઘણે અંતરાય હતો તે નિવૃત્ત થયા, તા હવે નિરંતરાય પદમાં શિથિલતા શા માટે કરે છે ?" — શ્રીમદ્દ રાજ્યંદ્ર

33 મી ગાથામાં દેહથી ભિન્ન અને નિત્ય આત્મા ન જાણે તા ભારે તપ પણ માેક્ષ દઈ શકે નહીં એમ કહ્યું હતું; હવે નિદાનપૂર્વક દુઃખ ટાળવાના ઉપાય આત્મજ્ઞાન છે, માત્ર તપ નથી તે ફરી સ્પષ્ટપણે ગ્રંથકાર પ્રકાશે છે:—

> आत्मविभ्रमजं दुःखमात्मज्ञानात्प्रशाम्यति । नायतास्तत्र निर्वान्ति कृत्वाऽपि परमं तपः ॥४१॥

આત્મભ્રાંતિ જણે દુ:ખા, આત્મન્નાન હણે, અહા! ન્નાન અર્થે મથે ના તા, માક્ષ દે ના તપા મહા. ૪૧

ભાવાર્થ:— ખુદ્ધધર્મમાં ચાર આર્થ સત્ય કહેવાય છેઃ દુઃખ, દુઃખનાં કારણુ, સુખ, સુખનાં કારણુ. તે જ વિચારણા પ્રેરતી આ ગાથા છે. દુઃખ શું ? એમ કાેઈ પૂછે તો ચંથકાર કહે છે કે આત્મ–અભાન અથવા આત્મા સંબંધી અચથાર્થ કલ્પના કે ભ્રાંતિ.

> "આત્મભ્રાંતિ સમ રોગ નહિ, સદ્દગુરુ વૈદ્ય સુજાણ; ગુરુ–આજ્ઞા સમ પથ્ય નહિ, ઔષધ વિચાર ધ્યાન."

> > —શ્રીમદ્ રાજચ**'**દ્ર

જ્ઞાન વિના તપ આદિ અન્યથા ઉપાયા કરવાથી આત્મ-અભાન કે બ્રાંતિરૂપ રાગ, દુ:ખ ૮ળે તેમ નથી. જે દાેષથી રાગ ઉત્પન્ન થાય તે દાેષ સમજાય નહીં ત્યાં સુધીના ખધા ઉપાયા વ્યર્થ થાય છે, તેમ દુ:ખની ઉત્પત્તિનું કારણ આત્મ-બ્રાંતિ છે એમ સમજાય, તાે તેથી છૂટી સુખ કે માેક્ષની ભાવના થાય અને માેક્ષના ઉપાયરૂપ દવા પણ થાય.

" કર્મભાવ અજ્ઞાન છે, માેક્ષભાવ નિજવાસ; અંધકાર અજ્ઞાન સમ, નાશે જ્ઞાન પ્રકાશ."

—શ્રીમદ્ રાજચંદ્ર

આત્મ-ભ્રાંતિથી ઉત્પન્ન થયેલું દુઃખ તીવ તપથી પણ ન જાય, પણ આત્મજ્ઞાનરૂપ અચૂક ઉપાયથી તે ટળે છે.

" ક**લે**શે વાસિત મન સંસાર, ક્લેશ રહિત મન તે ભવપાર." –શ્રી યશાવિજયજી

" સર્વ ક્લેશથી અને સર્વ દુઃખથી મુક્ત થવાના ઉપાય એક આત્મજ્ઞાન છે. વિચાર વિના આત્મજ્ઞાન થાય નહીં, અને અસત્સંગ તથા અસત્પ્રસંગથી જીવનું વિચારબળ પ્રવર્તતું નથી, એમાં કિંચિત્માત્ર સંશય નથી.

આરંભ–પરિગ્રહનું અલ્પત્વ કરવાથી અસત્પ્રસંગનું બળ ઘટે છે; સત્સંગના આશ્રયથી અસત્સંગનું બળ ઘટે છે. અસત્સંગનું બળ ઘટવાથી આત્મવિચાર થવાના અવકાશ પ્રાપ્ત થાય છે. આત્મવિચાર થવાથી આત્મજ્ઞાન થાય છે; અને આત્મજ્ઞાનથી નિજસ્વભાવસ્વરૂપ, સર્વ ક્લેશ અને સર્વ દુઃખથી રહિત એવાે માેક્ષ થાય છે; એ વાત કેવળ સત્ય છે...

જેટલું આત્મજ્ઞાન થાય તેટલી આત્મસમાધિ પ્રગટે.

કાેઇ પણ તથારૂપ જેગને પામીને જીવને એક ક્ષણ પણ અંતર્ભેદજાગૃતિ થાય તો તેને માક્ષ વિશેષ દૂર નથી.

અન્ય પરિણામમાં જેટલી તાદાત્મ્યવૃત્તિ છે, તેટલેા જીવથી માક્ષ દૂર છે.

જો કાેઇ આત્મજોગ બને તાે આ મનુષ્યપણાનું મૂલ્ય કાેઇ રીતે ન થઇ શકે તેવું છે. પ્રાયે મનુષ્યદેહ વિના આત્મ-જોગ બનતાે નથી એમ જાણી, અત્યંત નિશ્ચય કરી, આ જ દેહમાં આત્મજોગ ઉત્પન્ન કરવાે ઘટે.

ાવચારની નિર્મળતાએ કરી જે આ જીવ અન્યપરિચયથી પાછેા વળે, તાે સહજમાં હમણાં જ તેને આત્મજોગ પ્રગટે." —શીમદ્દ રાજચંદ્ર

હવે અહિરાત્મા અને અંતરાત્મા શું શું ઇચ્છે છે તે જણાવે છે:—

> शुभं शरीरं दिव्यांश्च विषयानिश्ववांच्छति । उत्पन्नात्ममितिदेंहे तत्त्वज्ञानी ततश्च्युतिम् ॥४२॥ દેહાત્મણુદ્ધિની ઇચ્છા, દિવ્ય દેહ-સુભાગની; તત્ત્વજ્ઞાની તણી ઇચ્છા, દેહ-ભાગ-વિયાગની ૪૨

ભાવાર્થ: — આગળની ગાથામાં પરમ તપ તપવા છતાં બહિરાત્મા, આત્મજ્ઞાન નહીં હોવાથી, સર્વ દુ:ખના આત્યંતિક વિયાગરૂપ માેક્ષ પામી શકતા નથી એમ કહ્યું. તાે તેવા જીવા તપ કરીને શું ઇચ્છતા હશે, એમ પ્રશ્ન કાેઇને થાય તેના ઉત્તર આ ગાથામાં શ્રંથકાર જણાવે છે કે બહિરાત્માને

૧૫૬ ગ્રન્થ–યુગલ

દેહમાં જ આત્મખુદ્ધિ હોવાથી તે દેવનાં શુભ શરીર અને દિવ્ય વિષય-ભાગોને નિરંતર ભાગવવા ઇચ્છે છે. ધર્મ આરાધીને, તપ કરીને પણ લૌકિક દૃષ્ટિ હોવાથી લૌકિક સુખની કલ્પના તેને છૂટતી નથી. માક્ષને અર્થે હું તપ કરું છું એમ માઢે બાલે છતાં તેના હૃદયમાંથી વિષયભાગાની પ્રિયતા એછી થઇ હાતી નથી. માલે સું સુખ અખૂટપણે મળે તે અર્થે અહીંનાં સુખ, રાજપાટ, વૈભવવિલાસ છોડે છે. પણ કોઇ વેપારમાં પૈસા રાકવાથી કે બીજાને ધીરવાથી ધનની વૃદ્ધિ થાય છે એમ માની હાલ હાથમાં પૈસા છે, તે ત્યાંગે છે પણ તેની વૃદ્ધિને ઇચ્છે છે, એવી રીતે માક્ષમાર્ગને પણ વેપારરૂપ બહિરાતમાં બનાવે છે.

હવે તત્ત્વજ્ઞાની પણ તપ આદિ પ્રવૃત્તિ કરે છે, પણ તેણે આત્માને આત્મારૂપે આળખ્યા છે અને દેહાદિ પરપદાર્થને પરરૂપે જાણેલ છે; તેથી પારકી માગી આણેલી વસ્તુને શાહુકાર તો પાછી સાંપી દેવાને જ ઇચ્છે છે, તેમ અંતરાત્માને નિષ્કાંક્ષિત અંગ પ્રગટ થયેલું હાવાથી જગતના સુખની તેને આકાંક્ષા કે મહત્તા હાતી નથી; તેથી તે ધર્મ કે તપ કરીને દેવલાક આદિના લાગને ઇચ્છતા નથી, પણ પ્રશસ્ત રાગથી પુષ્ય બંધાયું હાય તેના કળરૂપે તેવી સુખસામગ્રી મળી હાય તે તેને ગમતી પણ નથી. શ્રી યશાવિજયજી યાગદૃષ્ટિની સજ્ઝાયમાં લખે છે:

''શીતળ ચંદનથી પણ ઉપન્યો, અગ્નિ દહે જેમ વનને રે, ધર્મ–જનિત પણ ભાગ ઈહાં તેમ, લાગે અનિષ્ટ તે મનને રે– એ ગુણ વીર તણા ન વિસારું, સંભારું દિનરાત રે.'' બહિરાત્મા ધર્મના ફળરૂપે જે જે ઇચ્છે છે, તે સર્વને અંતરાત્મા તજવા ઇચ્છે છે, કારણ કે યથાર્થ માક્ષ તા આત્મ-શુદ્ધિ જ છે તે અર્થ, નિર્જરા થાય તે લક્ષે, અંતરાત્મા તપ-ધર્મનું આરાધન કરે છે. અંતરાત્માને ઇચ્છાના નિરાધ હાવાથી કર્મની નિર્જરા થાય તેવું, સંવર સહિત તપ થાય છે અને બહિરાત્માનું તપ હસ્તિસ્નાનવત્ મલિનતાનું કારણ છે.

બહિરાત્મા બંધાય છે અને અંતરાત્મા છૂટે છે એ વાત વિશેષ સ્પષ્ટ ગ્રંથકાર હવે કરે છે:—

परत्राहंमितः स्वस्माच्च्युतो बध्नात्यसंशयम् ।
स्वस्मित्रहंमितिश्च्युत्वा परस्मान्मुच्यते बुधः ।।४३।।
पेताने परभां भानी, अंधाय स्वक्रूंडी नडी,
आत्मामां आत्मेणुद्धिमान्, मुंडाय परने भूडी. ४३
कावार्थः — परद्रव्यमां के परगुणुमां अहंकाव केने
वर्ते छे, तेनी दृष्टि आत्मा प्रत्ये हे।ती क नथी; तेथी ते
अहिरात्मा छे. पेतानुं कान नहीं हे।वाथी के पोतानुं कान
बूडी कवाथी, परनुं माहात्म्य क्वने क्षांगे छे अने हेह,
धन आदि परमां माहात्म्य केने हे।य, ते तेवा पदार्थी अर्थे
आत्तिध्यान के रीद्रध्यान करी कर्म आंध्या करे छे. धर्मनुं
कान न हे।वाथी धर्मध्यान तो तेनाथी क्यांथी थाय १ धर्म
करे ते। पणु सांसारिङ वासनाओ। हुद्यमां राभीने करे छे,
तेथी अवश्य कर्मअंध थया क करे छे. 'हेह ते हुं' ओ
काव छूट्या विना क्रमवृद्धि क्रेम अटिङे १ संसार-परिश्रमणु
केम मटे १ आत्मा तरक्ष वृत्ति क्यांथी वर्णे १

આ દેહમાં વિચાર કરનાર બેઠા છે, તે દેહથી ભિન્ન છે, અરૂપી, અવિનાશી, અજર, અમર, પરમ આનંદસ્વરૂપ ૧૫૮ ગ્રન્થ–યુગલ

છે એવી જેની દૃઢ માન્યતા થઇ છે એવો અંતરાત્મા 'આત્માથી સૌ હીન' માનતો હેાવાથી પરથી આત્માને મુક્ત કરવા પ્રયત્ન કરે છે. દેહ પ્રત્યે તેને વૈરાગ્ય વર્તતા હાય છે. સંસાર-પરિભ્રમણથી તે થાકેલાે હાેવાથી કરી આવા કલેશમય સંસારમાં જન્મલું ન પડે તેવો માર્ગ તે આરાધે છે; ઇંદ્રિયાના વિષયભાગ તેને એ ઠવાડા જેવા અરુચિકર લાગે છે, તેથી તેની વાસના તેના હૃદયમાંથી નીકળી ગઈ હાય છે. પાતાના કે પરના દેહમાં આસક્તિ કરવાથી કર્મ બંધાય છે, એમ અંતરાત્મા જાણતાે હાવાથી તેની દૃષ્ટિ દેહ ઉપરથી ઊઠી જાય છે. સદ્ગુરુ–ખાધે સુવિચારણા પ્રગટેલી હાવાથી આત્મા તથા તેના ગુણાં ઉપર દૃષ્ટિ રાખી જે દેહાદિ દેખાય છે તેને અદૃશ્ય કરે છે; અને આત્મા અરૂપી હાેવાથી ઇંદ્રિયાેથી ન દેખાય તેમ છતાં જ્ઞાનદૃષ્ટિથી, સદ્ગુરુના બાેધથી અને સત્શાસ્ત્રના અવલંખને આત્મભાવમાં વૃત્તિ રાખી, તેના માહા-ત્મ્ય આગળ આ સંસાર સ્વપ્ત જેવો વિચારી, સિદ્ધ સમાન સમૃદ્ધિની સ્મૃતિ કરી, અદૃશ્યને દૃશ્ય કરે છે---એ કાેઇ અંતરાત્માનું અલૌકિક સામર્થ્ય છે. આમ અંતરાત્મા સદ્ગુરના ચાેગને અને બાેધને સક્ળ કરે છે, કર્મબંધનાં કારણાેથી દ્વર રહે છે, ઉદાસ રહે છે કે આત્મભાવમાં તક્ષીન ખની જગતનું વિસ્મરણ કરે છે. તેના પ્રભાવે તે જ્ઞાની મહાત્મા પરથી છૂટે છે અને આત્માને મુક્ત કરે છે.

''સુખકી સહેલી હૈ અકેલી ઉદ સીનતા; અધ્યાત્મની જનની તે ઉદાસીનતા."

—શ્રામદ્ રાજ્ય ક હવે અજ્ઞાની અને જ્ઞાનીની આ દૃશ્ય જગત પ્રત્યે કેવી સમજણ, માન્યતા હાય છે તે વિષે ય્રંથકાર કહે છે :— दृश्यमानिमदं मूढिस्त्रिलङ्गमवबुद्ध्यते । इदिमत्यवबुद्धस्तु निष्पन्नं शब्दवीजतम् ॥४४॥

ત્રિલિંગ દૃશ્ય કાયા હું, એટલું મૂઢ માનતો; અનાર્દિસિંહ, અવાચ્ય, આત્મા, જો મત જ્ઞાનીના. ૪૪

ભાવાર્થ: - જેને આ દૃશ્ય જગતની જ શ્રદ્ધા છે, અતીન્દ્રિય જ્ઞાન કે અતીન્દ્રિય સુખના અસ્તિત્વની જેને શ્રદ્ધા જ નથી એવા મૃદ્દ અથવા બહિરાત્માને ઇંદ્રિયાથી જણાતું જગત ત્રણ લિંગ રૂપે જણાય છે, એટલે નરજાતિ, નારીજાતિ અને નાન્યતર જાતિ રૂપે જેનું વર્ણન થાય છે, અને ભાસે છે તે સિવાય જગતમાં કાંઇ નથી એમ એને લાગે છે.

અંતરાતમાં જેને આત્માનુભવ થયા છે, તેને નિ:શંકપણે દૃઢ થયું છે કે આ આત્મસ્વરૂપ છે તે સ્વભાવસિદ્ધ છે, શખ્દરહિત એટલે અવાચ્ય છે, સ્વાનુભવગમ્ય છે. શખ્દ એ આત્માના ગુણ નથી, પરંતુ પુદ્દગલના ગુણ છે અને પુદ્દગલના એક પરમાણુમાં તે હાતા નથી, તેથી પુદ્દગલના સંકંધથી ઉત્પન્ન થનાર શખ્દ વૈભાવિક ગુણ છે. આત્મા મૂળ દ્રવ્યરૂપે સ્વભાવસિદ્ધ છે. તેથી ન્નાની પુરુષને, પાતે કહેલું બીએ ન માને તા, ખાંદું ન લાગે, કારણ કે શખ્દને પર રૂપે જાણેલ હાવાથી, મારાપણાના આગ્રહ નહીં હાવાથી, શખ્દ મનાય કે ન મનાય તે સંબંધી કલેશ થતા નથી. કાઈ સ્તુતિ કરે કે નિંદા કરે તે પણ તેને હર્ષ–શાકનું કારણ થતું નથી. મારી સ્તુતિ કે મારી નિંદા, મારું વચન કે મારી આગ્રા એમ તેને ભાસતું જ નથી. તેથી મૂળ દ્રવ્ય તરફ અંતરાત્માના લક્ષ રહે છે અને પર્યાયદૃષ્ટિ તેની ગૌણ થઈ ગઈ હોય છે. એ જ શાંતિ અને સુખનું કારણ તેને થયું છે.

'' દેહથી ભિન્ન સ્વપરપ્રકાશક પરમ જ્યાેતિસ્વરૂપ એવો આ આત્મા, તેમાં નિમગ્ન થાએા. હે આર્યજના ! અંતર્મુખ થઇ, સ્થિર થઇ, તે આત્મામાં જ રહાે તા અનંત અપાર આનંદ અનુભવશાે.

સર્વ જગતના જીવાે કંઈ ને કંઈ મેળવીને સુખ પ્રાપ્ત કરવા ઇચ્છે છે; માટે ચક્રવર્તી રાજા તે પણ વધતા વૈભવ, પરિગ્રહ્ધના સંકલ્પમાં પ્રયત્નવાન છે; અને મેળવવામાં સુખ માને છે; પણ અહાે ! જ્ઞાનીઓએ તો તેથી વિપરીત જ સુખના માર્ગ નિર્ણીત કર્યા કે કિચિત્માત્ર પણ ગ્રહનું એ જ સુખના નાશ છે.

વિષયથી જેની ઇંદ્રિયા આર્ત્ત છે, તેને શીતળ એવું આત્મસુખ, આત્મતત્ત્વ ક્યાંથી પ્રતીતિમાં આવે ?"

—શ્રીમદ્દ્ રાજચંદ્ર

હવે અંતરાત્માને પૂર્વકર્મ સત્તામાં પડ્યાં હાેય છે તે ઉદય આવતાં શી દશા થાય છે તેનું વર્ણન ગ્રંથકાર કરે છે:—

> जानन्नप्यात्मनस्तत्त्वं विविक्तं भावयन्नपि । पूर्वविभ्रमसंस्काराव् भ्रान्तिं भूयोऽपि गच्छति ॥४५॥

આત્મતત્ત્વ પિછાનીને, ભિન્ન ભાવી રહ્યા છતાં; બ્રાંતિના પૂર્વસંસ્કારે, બ્રાંતિમાં ફર્રો કે જતાં. ૪૫

ભાષાર્થ: — દેહથી આતમા ભિન્ન છે, રાગ-દ્રેષ આતમાના સ્વભાવ નથી, રાગ-દ્રેષથી કર્મળંધ થાય છે, માટે રાગ-દ્રેષ, શત્રુ-મિત્ર ભાવા તજી, આત્માને આત્મભાવમાં સ્થિર કરવા, કષાય દ્વર કરવા એ આત્મહિત છે, એમ જાણતાં છતાં, તેવી ભાવના કરતા રહેવાના અભ્યાસ પાડવાના પુરુ- ષાર્થમાં રહેવા છતાં, અવિદ્યાના અનાદિના અભ્યાસ હાવાથી તેવાં તેવાં નિમિત્તો પામીને પાછા અહિરાત્મભાવા જીવને સ્કુરી આવવાના ભય રહે છે, એમ ગ્રંથકાર જણાવે છે.

અંતરાત્મપણું કે સમ્યક્દર્શન હાય ત્યારે જીવને સમ્યક્ દર્શનનાં આઠ અંગ પ્રગટ હાય છે. નિઃશંકિતપણું, નિષ્કાક્ષિત-પણું, નિર્વિચિકિત્સા, અમૂઠદૃષ્ટિ, ઉપગૂહન, સ્થિતિકરણ, વાત્સલ્ય અને પ્રભાવના : આ આઠ સમ્યક્દર્શનનાં અંગ છે. મિશ્યાત્વ કે બ્રાંતિના ઉદય થતાં એ આઠે ગુણા પર આવરણ આવે છે. એટલે જાણું તે મૂળ માણસ જ ન હાય એવું બની જાય છે. 'साक्षरा विपरीता राक्षसा भवन्ति' એટલે 'સાક્ષરા' એ ત્રણ અક્ષરા અવળા વાંચવાથી 'રાક્ષસા' વંચાય છે તેમ માણસનું હૃદય પલટાતાં તે માક્ષમાર્ગ મૂકી દઈ સંસાર વધારે તેવું વર્તન કરી દીર્ધસંસારી બને છે. આવા મિશ્યાત્વના પ્રભાવ છે.

પૂર્વની ભ્રાંતિ કે વિભ્રમના સંસ્કારામાં ચારિત્રમાહના ઉદય પણ હાય છે. એટલે કાઈ જીવને મિશ્યાત્વના ઉદય ન હાય અને પ્રત્યાખ્યાની કે અપ્રત્યાખ્યાની ક્ષાયના કે નાકષાયના ઉદય પણ હાય તો સમ્યક્રદર્શન રહે અને સાધુપણું કે શ્રાવક-પણું ભાવમાંથી ચાલ્યું જાય. આવા પણ કર્મના ઉદય હાય છે. આચરણુ પણ પલટાઈ જાય છે. આમ ઘણી વખત બને છે. માટે ચેતતા રહેવા જ્ઞાનીપુરુષા ઉપદેશ કરે છે. નિમિત્તાધીન જીવ જ્યાં સુધી છે, ત્યાં સુધી ઉત્તમ નિમિત્તાના ચાંગ મેળવવા જ્ઞાનીપુરુષા વારંવાર ભલામણુ કરે છે.

"નિમિત્તે કરીને જેને હર્ષ થાય છે, નિમિત્તે કરીને જેને શાેક થાય છે, નિમિત્તે કરીને જેને ઇદ્રિયજન્ય વિષય ૧૬૨ ગ્રન્થ–યુગલ

પ્રત્યે આકર્ષણ થાય છે, નિમિત્તે કરીને જેને ઇંદ્રિયને પ્રતિકૂળ એવા પ્રકારાને વિષે દ્વેષ થાય છે, નિમિત્તે કરીને જેને ઉત્કર્ષ આવે છે, નિમિત્તે કરીને જેને કષાય ઉદ્દેભવે છે, એવા જીવને જેટલા અને તેટલા તે તે નિમિત્તવાસી જીવાના સંગ ત્યાગવા ઘટે છે, અને નિત્ય પ્રત્યે સત્સંગ કરવા ઘટે છે.

સત્સંગના અયાગે તથાપ્રકારના નિમિત્તથી દ્વર રહેવું ઘટે છે. ક્ષણે ક્ષણે, પ્રસંગે પ્રસંગે અને નિમિત્તે નિમિત્તે સ્વદશા પ્રત્યે ઉપયોગ દેવા ઘટે છે.'' —ગ્રીમદ્ રાજચંદ્ર

રાગ-દ્રેષ તજી મધ્યસ્થ થવાના ઉપદેશ હવે ચ<mark>ંથકાર</mark> પ્રદર્શિત કરે છે:-

अचेतनिमदं वृश्यमदृश्यं चेतनं ततः।

सव रुष्यामि सव तुष्यामि मध्यस्थोऽहं भवाम्यतः ॥४६॥

दृश्य तो ढुं જડ लाखुं, आत्मा અदृश्य मानतोः;

કરું કચાં રાષ કે તોષ ? રહું મધ્યસ્થ તેથી તો. ४६

ભાવાર્થ:— પાંચ ઇદિરયાથી જણાતું આ દૃશ્ય જગત

તો અચેતન છે. કારણ કે ઇદિરયા, પુદ્ગલના સ્પર્શ, રસ,
ગાંધ, રૂપ અને શખ્દ, એ પાંચ ગુણાને ચહુણ કરી શકે છે.
પુદ્ગલમાં જાણવાની શક્તિ જ નથી તો જે જાણે નહીં,

આ વારંવાર વિચારી હુદયગત કરે તેને રાગ-દ્રેષ મંદ થઇ દૂર થવાનું કારણ ખને તેમ છે. આપણે બીજા ઉપર રાગ કરીએ તે એવી આશાથી કરીએ છીએ કે જેના ઉપર રાગ કરીએ છીએ તેને તે સારું લાગશે, પ્રસન્ન થશે અને આપણા ઉપર બદલામાં રાગ કરશે. પરંતુ આપણા પ્રેમના પ્રત્યુત્તર ન મળે તે પ્રત્યે પ્રાયે રાગ થવા કે વધવા સંભવતા

સામા જવાબ દે નહીં, તેના પ્રત્યે રાગ કે દ્રેષ કેાણ રાખે ?

નથી. માટે અચેતન એવા આ દૃશ્ય જગતમાં ક્યાંય રાગ કે દ્રેષ વિચારવાન જીવે કરવા ઘટતા નથી.

કાઇ કહે કે ભલે અચેતન પદાર્થા પ્રત્યે પ્રેમ કે દ્રેષ ન થાય, પણ ચેતન આત્માઓ પ્રત્યે તો રાગદ્રેષ થવા સંભવે છે. તેને ગ્રંથકાર ચુક્તિપૂર્વક અંતરાત્માના મુખે બાલાવે છે કે ચેતન તો અરૂપી પદાર્થ છે. જેમ આકાશ દેખાતું નથી તો તેની સાથે વાતચીત કે રાગ—દ્રેષ કરવા કાઈ જતું નથી. તેમ આત્મા તો ઇંદ્રિયાથી જણાય તેવા પદાર્થ નથી. જે જણાય નહીં તેની સાથે શું વાત કરવી, કેવી રીતે પ્રીતિ બાંધવી કે શા અર્થે દ્રેષ કરવા ?

કાઈ કાેઇ સ્થળામાં પવન જેશથી ચાલે ત્યારે અવાજ થાય છે, પણ ત્યાં કાેઇ તેના પ્રત્યે રાગ કરવા કે કલહ કરવા જતું નથી. તેમજ કાેઇ આળકને ભૂતનાે વળગાડ હાેય ત્યારે હસે કે ગાળા દે, પણ ભૂત દેખાતું નથી તેના પ્રત્યે કાેઇ રાગ–દેષ કરતું નથી. જે દેખાય નહીં, આળખાય નહીં તેના પ્રત્યે પણ રાગ–દેષ કરવાે ઘટતાે નથી.

માટે અંતરાત્મા કહે છે કે આ દૃશ્ય જગત જ્ઞાનશૂન્ય (અચેતન) છે તેથી તેના પ્રત્યે રાગદ્રેષ કરવા મને ઘટતા નથી. તથા ચેતન તા અરૂપી દ્રવ્ય છે. મને અતીંદ્રિય જ્ઞાન નથી, તેથી અરૂપી ચેતન દૃશ્ય તા છે નહીં, તા તેના પ્રત્યે રાગ- દ્રેષ ક્યાંથી થાય? માટે હું તા મધ્યસ્થ રહું છું એટલે જહે કે ચેતન કાઈ પ્રત્યે રાગ કે દ્રેષની વૃત્તિ થતી નથી.

ગાથા ૧૮મીમાં બાલવા સંબંધી મૌન થવા અર્થે વિવેચન કર્યું છે તેવું જ આ ગાથામાં રાગ–દેષને ક્યાંય, ૧૬૪ ગ્રન્થ–યુગલ

જડ કે ચેતનમા, સ્થાન મળે તેમ નથી એવી વિચારણા પ્રદર્શિત કરી મધ્યસ્થ કે સમભાવની પ્રધાનતા દર્શાવી છે.

હવે ત્રણ આત્મદશાઓમાં ગ્રહણ–ત્યાગની મર્યાદા પ્રથકાર પ્રરૂપે છે :—

त्यागादाने बहिर्मूढः करोत्यध्यात्ममात्मविद् नान्तर्बेहिरुपादानं न त्यागो निष्ठितात्मनः ॥४७॥ ખાદા ત્યાગે, શહે મૂઢ, જ્ઞાનીની ગુપ્ત વર્તના, નિષ્ઠિતાત્મા ન ત્યાગે કે, ગ્રહે બાહ્યાન્તરે જરા. ૪૭ ભાવાર્ધ: -- બહિરાત્માને ઇંદ્રિયાથી જણાતા દુશ્ય જગતનું માહાત્મ્ય હાવાથી, तथा तेना केवा घणा अહिरा-ત્માઓ બાહ્ય ક્રિયા દાન, પૂજા, ભક્તિ, ઉપવાસ આદિને ધર્મ માનનારા હાવાથી, તે પ્રવાહમાં જ ધર્મપ્રવૃત્તિ અહિરાત્માની થાય છે. પોતે બાહ્ય ધર્મક્રિયાએ દેખે છે, બીજા પણ તેને પ્રશંસે છે, તેથી અંતરંગ ધર્મ જે સમ્યકુદર્શનાદિ તથા તેનાં લક્ષણ શમ, સંવેગ, નિર્વેદ, અનુકંપા, આસ્થા આદિ તરફ તેની દૃષ્ટિ વળતી નથી. પાતે જે કરે છે તેમાં સંતાષ માની, તેનું માહાત્મ્ય ગાયા કરે છે, તેથી સત્સંગ આદિનું માહાત્મ્ય લાગતું નથી, કે તેવા યાગ પુષ્યના ઉદ્દયે મળી આવે, તા તેની દૃષ્ટિ બાહ્ય ભાવામાં જ રમ્યા કરે છે અને સત્સંગના લાભ તેને પ્રાપ્ત થવા દુર્લભ થઇ પડે છે.

લીકિક વ્યવહારમાં બહિરાત્માની જેમ પૈસા, લાગવગ, માટાઇ વગેરે તરફ દૃષ્ટિ રહે છે તેમ ધર્મની બાબતમાં પણ માટા ગણાવાની, વ્રત નિયમાની, દાન પૂજા આદિની મહત્તા જીવને વળગેલી હાવાથી પરમાર્થની જિજ્ઞાસા જાગવી તેને દુર્લભ થઇ પડે છે. શાસ્ત્રો વાંચ્યા છતાં, માટી મોટી વાતો મુખથી કર્યા છતાં જીવને જગતના સુખની વાસના હૃદયમાંથી ખસવી દુર્લભ થઇ પડે છે. આત્માને સત્સુખની પ્રાપ્તિ થઇ નથી, તેનું દુઃખ બહિરાત્માને લાગતું નથી, સમજાતું પણ નથી. આત્મગુણ પ્રગટાવવાની દૃષ્ટિ તેને થતી નથી. તેવી આત્મહિતની વાતામાં રસ પણ આવતા નથી. માત્ર પુણ્ય- બંધની ક્રિયાએમાં બાહ્યદૃષ્ટિથી ધર્મ માની તેમાં બહિરાતમાં મશ્ર રહે છે; તેથી સત્ય ધર્મથી તે દ્વર ને દ્વર રહે છે.

આત્મજ્ઞાની મહાત્મા આત્મગુણ સાધવા પુરુષાર્થ કરે છે. મિશ્યાત્વને પોષે તેવા સંગ, તેવી ક્રિયા, તેવાં શાસ્ત્રોથી ચેતતા રહે છે; કષાયનાં કારણાથી દ્વર રહે છે; સત્સંગ, સત્શાસ્ત્ર અને સદ્વિચાર દ્વારા પાતાની યાગ્યતા વધારવાની ચિતા તેને હાય છે. પ્રાપ્ત દશાથી સંતાષ નહીં માનતાં, કષાયને મંદ કરી વત આદિથી તે આત્માને ઉજ્જવળ કરે છે, પ્રમાદ વિષય–વાસના આદિ શત્રુઓના જય કરવાની ભાવના નિરંતર રાખે છે. આત્મનિર્મળતા એ જ પાતાની સંપત્તિ સમજી કર્મ દ્વર કરી સંપૂર્ણ શુદ્ધતાના લક્ષે તેના પુરુષાર્થ હાય છે. ખારમા ગુણસ્થાન સુધી અંતરાત્મદશા છે. તે વિભાવ તજી, સ્વભાવને ભજે છે.

પરમાત્મદશા તેરમે ગુણુસ્થાનકે અને ચૌદમે ગુણુસ્થાનકે હોય છે. તેમને ગ્રહણુ–ત્યાગની બુદ્ધિપૂર્વક કંઇ પ્રવૃત્તિ હોતી નથી; માહેના ક્ષય કરી અનંત સુખમાં બિરાજે છે. તે પરમાત્માને કર્મના ઉદય-યાગે દેહના સંગ હોય, તાપણ નિઃસંગ આત્મભાવ તેમના હણાતા નથી.

હવે મનને કેમ પ્રવર્તાવવાથી જીવ ઉન્નતિ સાધી શકે તે વિષે ચંચકાર દર્શાવે છે:— ૧૬૬ ગ્રન્થ–યુગલ

युञ्जीत मनसाऽऽत्मानं वाक्कायाभ्यां वियोजयेत् ।

मनसा व्यवहारं तु त्यजेद्वाक्काययोजितम् ॥४८॥
ये श्रेले आत्मा भन साथे, वाष्डी-अथार्थो छे। ई.ने;

भनथी वाष्डाँ-अथाना वर्तने वृत्ति छे। डें हे. ४८

सावार्थ:— ३६भी गाथामां भन विषे कष्डावेद्धं छे के

आत्मा क भनन करवानुं अभ करे त्यारे तेनुं नाम भन पडे छे.

"દેહ ન જાણે તેહને, જાણે ન ઇંદ્રી, પ્રાણ; આત્માની સત્તા વડે, તેહ પ્રવર્ત <mark>જાણ.''</mark> —શ્રીમદ્ રાજચાંદ્ર

આમ મન અને ઇંદ્રિયા આત્માની સત્તાથી પ્રવર્તે છે. ઉપનિષદ્માં એક કથા આવે છે, તેમાં આત્મશક્તિએા કલહ કરે છે, સર્વ પાતપાતાની સત્તા સર્વાપરી સાબિત કરવા મથે છે. પછી એવા નિર્ણય ઉપર આવે છે કે જેના ગયા છતાં પણ ચાલે તે સર્વાપરી નથી એમ જાણું, તે સાબિત કરવા એક પછી એક ચાલી નીકળે છે. દેહના હાથ, પગ કામ ન કરે તાપણ ચાલ્યું, જીભ કામ ન કરે તાપણ ચાલ્યું, કાન કામ ન કરે તાપણ ચાલ્યું, કાન કામ ન કરે તાપણ ચાલ્યું, મન કામ ન કરે તાપણ ચાલ્યું, મન કામ ન કરે તાપણ ચાલ્યું, અને કામ ન કરે તાપણ ચાલ્યું, મન કામ ન કરે તાપણ ચાલ્યું, મન કામ ન કરે તાપણ ચાલ્યું, મન કામ ન કરે તાપણ ચાલ્યું, માણ કામ ન કરે તાપણ ચાલ્યું, મન કામ ન કરે તાપણ ચાલ્યું, માણ કામ ન કરે તાપણ ચાલ્યું, મન કામ ન કરે તાપણ ચાલ્યું, માણ કામ ન કરે તાપણ ચાલ્યું, મન કામ ન કરે તાપણ ચાલ્યું, માણ કામ ન કરે તાપણ ચાલ્યું, મન કામ ન કરે તાપણ ચાલ્યું, માણ કામ ન કરે તાપણ ચાલ્યું, મન કામ ન કરે તાપણ ચાલ્યું, માણ કામ ન કરે તાપણ ચાલ્યું, મન કામ ન કરે તાપણ ચાલ્યું, માણ કામ ન કરે તાપણ ચાલ્યું, મન કામ ન કરે તાપણ ચાલ્યું, માણ કામ ન કરે તાપણ ચાલ્યું, મન કામ ન કરે તાપણ ચાલ્યું, માણ કામ ન કરે તાપણ ચાલ્યું, મન કામ ન કામ

એ જ ભાવ આ ગાયામાં સંક્ષેપે કહ્યો છે કે આત્માને મન સાથે યોજો એટલે ભાવ-આત્મા અને મન જુદાં નથી. આત્માને ઓળખવા હાેય તાે વચન અને કાયાથી પાછા હઠા, તેના આગ્રહ, તેની મમતા મૂકા; વચન અને કાયામાં આત્મ-ભાવ ન રાખા. આટલા બાજો એાછા થશે તા મન હલકું ફૂલ જેવું થશે અને આત્મવિચારને યાગ્ય અનશે. દૈહાધ્યાસના આધાર વચન અને કાયા છે.

> "છૂટે દેહાધ્યાસ તાે, નહિ કર્તા તું કર્મ; નહિ ભાેકતા તું તેહનાે, એ જ ધર્મનો મર્મ."

—શ્રીમદ્ રાજચંદ્ર

વાણી અને કાયાની પ્રવૃત્તિ પૂર્વકર્મના બળે થાય તે પોતાની નથી એમ મનથી વિચારનું. પુદ્દગલની પ્રવૃત્તિ વચન અને કાયા દ્વારા થાય છે, તે પુદ્દગલની માની મન દ્વારા તેના સંબંધ છેલ્વો એમ ગાથાના ઉત્તરાર્ધમાં જણાવ્યું. વચનથી કે કાયાથી જે થાય તે 'મેં કર્યું,' 'કેવું સારું કર્યું,' 'લેલેકા તેથી મને વખાણશે કે વખાહશે' આદિ વિકલ્પો, મનને આત્મા ભણી વાળી, તજી દેવા કે ભૂલી જવા યાગ્ય છે. પુદ્દગલના ધર્મા કે પુદ્દગલથી થતી ક્રિયા પર માની પારકી પંચાતમાંથી મન કે આત્માને પાછા વાળવા એ શાંતિના માર્ગ છે. મન અને આત્માનું એક્ચ સાધી, વચન અને કાયાની મમતા તથા તેમની પ્રવૃત્તિ પ્રત્યેની વૃત્તિ મનને (આત્માને) સમજાવીને મૂકી દેવી; તા રાગ-દેષ ટળશે.

"આત્માને આટલું જ પૂછવાની જરૂર છે, કે જો મુક્તિને ઇચ્છે છે તો સંકલ્પ-વિકલ્પ, રાગ-દ્રેષને મૂક અને તે મૂકવામાં તને કંઇ બાધા હાય તો તે કહે તે તેની મેળે માની જશે અને તે તેની મેળે મૂકી દેશે જ્યાં ત્યાંથી રાગ-દ્રેષ રહિત થવું એ જ મારા ધર્મ છે." — શીમદ્ રાજ્યન્દ્ર

હવે દેહને આત્મા માનનારને જગત કેવું ભાસે છે અને આત્મામાં આત્મ-દૃષ્ટિ જેની થઇ છે તેને જગત કેવું લાગે છે તે વિષે ગ્રંથકાર જણાવે છે:— ૧૬૮ ે ગ્રન્થ-યુગલ

जगहेहात्मदृष्टीनां विश्वास्यं रम्यमेव वा ।
आत्मन्येवात्मदृष्टीनां क्व विश्वासः क्व वा रितः ॥४९॥
हेद्धात्मदृष्टिने कासे – विश्वास्य, २म्थ આ બધાં;
સ્વાત્મામાં આત્મदृष्टिने, क्षवे विश्वास, રાગ ક્યાં? ૪૯ લાવાર્થ: -'જેની જેવી દૃષ્ટિ, તેની તેવી સૃષ્ટિ' એમ દૃષ્ટિવાદ વિષે કહેવાય છે. જેણે લાલ ચરમાં પહેર્યાં હાય તેને બધું લાલ દેખાય, જેણે કાળા ચરમાં પહેર્યાં હાય તેને બધું કાળું ભાસે છે. તેમ જેનું અંતરંગ કે માન્યતા એમ છે કે દેહ છે તે જ હું છું, તેને ઇદ્રિયા દ્વારા જણાતું આ દૃશ્ય જગત વિશ્વાસ કરવા યાગ્ય અને સુંદર ભાસે છે.

નદી કિનારે ઊભા રહીને પાણી જોઇ રહ્યા હાઇએ તેટલામાં તો કેટલાય મણ પાણી ચાલી ગયું હાય, થાડી વાર પહેલા જોયેલા પાણીમાંનું એક પણ ટીપું આપણી નજરે ચઢતું ન હાય, તાપણ યથાર્થ વિચાર વિના આપણને તેની તે જ નદી ભાસે છે.

વળી દીવાની જ્યાત તરફ જોઇએ, તો તેના તે જ દીવા ભાસે છે. પણ સૂક્ષ્મ વિચારે વિચારી જોઇએ, તો જે પ્રકાશિત પરમાણુએ, બળતા ગૅસરૂપે પ્રકાશતાં હતાં તે ધૂણી થઈને ઊડી ગયાં, તેલમાંથી ગૅસરૂપ ખની જ્યાતમાં આવી નવાં કેટલાંય દાખલ થઈ પ્રકાશવા લાગ્યાં, વળી તે ધૂણીરૂપે ચાલ્યાં ગયાં, છતાં મૂહતાને લઈને જીવને લાગે છે કે મારા કરેલા સુંદર દીવા પ્રકાશી રહ્યો છે. જેને સુંદર માને છે, મારું માને છે, તે તા ધુમાડા થઈ, શાભા તજી તેના ઘરને પણ તજીને ચાલી જાય છે, છતાં તેની જગા લેનાર અન્યને જીવ મારું ને સારું માન્યા જ કરે છે.

તેવું જ આ દેહનું સ્વરૂપ છે. જન્મતી વખતે હતા તે અવયવાનું એક પણ પરમાણુ અત્યારે નથી છતાં મારા દેહ અને સારા દેહ એમ જીવને લાગ્યા જ કરે છે, તે અવિચારનું ફળ છે.

આવું જ આખા જગતનું સ્વરૂપ પલટાનું છતાં વિચાર વિના જીવને સમજાતું નથી, તેથી દેખાય છે તેના ઉપર વિધાસ રાખવા ચાેગ્ય અને સારું, રમ્ય, હિતકારીરૂપ માન્યતા રહે છે.

આત્મા આત્મારૂપે ત્રણે કાળ રહે એવા અસંચાગી, અવિનાશી, સ્ત્રાભાવિક પદાર્થ છે; તથા દેહ પુદ્દગલના સંચાગથી ઉત્પન્ન થયેલા, કાણે ક્ષણે પલટાતા, દૃશ્ય અને જડ પદાર્થ છે તેના વિધાસ કરવાયાગ્ય નથી, આમ જેને સત્સંગ, સદ્યુરુયાગે સમજાયું છે, મનાયું છે એવા અંતરાતમાને જગત પ્રત્યે વિધાસ વર્તતા નથી, કારણ કે તે એકરૂપે ત્રણે કાળ રહેનાર નથી; માયાવીના ખેલ જેવું ચમત્કારી દેખાતું છતાં નાશવંત, માહક અને પાતાને ભુલાવી પરિભ્રમણ કરાવનાર સમજાય છે. જગતમાં ક્યાંય પ્રેમ કે વિધાસ કરવા જેવું વિચારવાનને લાગતું નથી; પરંતુ જગત અને જગતનાં કારણાથી દ્વર રહી, તેના વિધાસ તજી, આત્મા જ અનંત સુખનું ધામ છે એવી માન્યતા આત્મદૃષ્ટિવંત જીવની હાય છે.

હવે ગ્રંથના મધ્યભાગમાં ગ્રંથકાર સારભૂત વસ્તુને વળગી રહેવા કેવા ભાવે જીવવું તેના ઉપાય દર્શાવે છે:—

> आत्मज्ञानात्परं कार्यं न बुद्धौ धारयेच्चिरम् । कुर्यादर्थवशात्किञ्चिद् वाक्कायाभ्यामतत्परः ॥५०॥

ગ્રન્થ⊸યુગલ

આત્મજ્ઞાન વિના ક્યાંય, ચિત્ત દ્યો ચિરકાળ ના; આત્માર્થે વાર્ણો-કાયાથી, વર્તો તન્મયતા વિના. ૫૦ ભાવાર્થ:— ૪૮મી ગાથામાં વચન અને કાયાને પર જાણી મનને આત્મા સાથે યાજનું એમ કહ્યું, પણ તેટલાથી પતે તેમ નહીં લાગવાથી ગ્રંથકાર મનને મુખ્ય કામ સાંપે છે. કારણકે કહેલી શિખામણ અભ્યાસ વિના ફળીભૂત થતી નથી.

આત્મજ્ઞાન સિવાય બીજું કાઈ કાર્ય મનમાં ઘણા વખત સુધી ધારણ કરવા યાગ્ય નથી. કારણ કે દરેક કાર્ય, વિચાર પોતાના સંસ્કાર પાછળ મૂકીને જાય છે. માટે માેણે જલું હાય તેણે આત્મા સિવાય બીજી બાબતનું માહાત્મ્ય મનમાં રાખવું ઘટતું નથી; તેવી ક્રિયા કારણસર કરવી પડે, કાયા, વચન વડે પ્રવૃત્તિ કરવી પડે તાપણ તેમાં તન્મય થવું ઘટતું નથી. દેહાદિ ધર્મનાં સાધના ટકાવવા પ્રતી ક્રિયાઓમાં પ્રવર્તતાં પણ આત્માના લક્ષ ન ચુકાય તેવી સાવધાની રાખવા ગ્રંથકાર પ્રેરણા કરે છે.

જાપાની કહેવતામાં એક એવી કહેવત છે કે પક્ષીએ માથા ઉપર થઇને ભલે ઊડતાં, પણુ માથામાં માળા કરી ન એસે તેવી સાવધાની રાખવી ઘટે છે. તેમ મનમાં વિચારા આવી ચાલ્યા જાય તે બહુ હાનિ નહીં કરે; પરંતુ તે ને તે જ પ્રકારના વિચારાના પ્રવાહ અમુક કાળ સુધી ચાલુ રહ્યો તા તે મનમાં ઘર કરી એસશે. પછી તે વિચારા દ્વર કરવા માગશા તાપણ સહેલાઇથી દ્વર નહીં થાય. માટે પ્રથમથી જ ચેતતા રહેવું કે પક્ષીએ માથામાં માળા ન ઘાલે.

વાણી અને કાયાનાં કાર્યો પોતાનાં માનવાના અભ્યાસ દૂર કરવા માટે આત્માને જાણવા, સંભારવા, વિચારવા, સાંભળવા, ચર્ચવા, ઇચ્છવા, ભાવવા; આ કામ કાળજીપૂર્વક કરવામાં આવે તા પરવસ્તુમાં વચન, કાયા દ્વારા મન પ્રેરાય છે તે પ્રવૃત્તિ અટકે અને આત્મપરિણતિ પ્રત્યે વૃત્તિ ટકે.

"આતમભાવના ભાવતાં, જીવ લહે કેવળજ્ઞાન રે"

- શ્રીમદ્ રાજચંદ્ર

જેને આત્મજ્ઞાન થયું છે, આત્માની પ્રતીતિ આવી છે, તેણે તો હવે આત્મસ્થિરતા સાધવા સતત અંતર્મુખ ઉપયોગ રાખવારૂપ ચારિત્રની આરાધના કર્તવ્ય છે —

''સતત અંતર્મુખ ઉપયાગે સ્થિતિ એ જ નિર્ગ્રંથના પરમ ધર્મ છે. એક સમય પણ ઉપયોગ બહિર્મુખ કરવા નહીં એ નિર્ગંથના મુખ્ય માર્ગ છે; પણ તે સંયમાર્થે દેહાદિ સાધન છે તેના નિર્વાહને અર્થે સહજ પણ પ્રવૃત્તિ થવા ચાૈગ્ય છે. કંઇ પણ તેવી પ્રવૃત્તિ કરતાં ઉપયાગ બહિર્મુખ થવાનું નિમિત્ત છે, તેથી તે પ્રવૃત્તિ અંતર્મુખ ઉપયાગ પ્રત્યે રહ્યા કરે એવા પ્રકારમાં ગ્રહુણ કરાવી છે; કેવળ અને સહજ અંતર્મુખ ઉપયાગ તા મુખ્યતાએ કેવળ ભૂમિકા નામે તેરમે ગુણસ્થાનકે હાય છે. અને નિર્મળ વિચારધારાના ખળવાનપણા સહિત અંતર્મુખ ઉપયોગ સાતમે ગુણસ્થાનકે હાય છે. પ્રમાદથી તે ઉપયાગ સ્ખલિત થાય છે, અને કંઈક વિશેષ અંશમાં સ્ખલિત થાય તેા વિશેષ બહિર્મુખ ઉપયાેગ થઇ ભાવ-અસંચમ પણે ઉપયાગની પ્રવૃત્તિ થાય છે. તે ન થવા દેવાને અને દેહાદિ સાધનના નિર્વાહની પ્રવૃત્તિ પણ ન છોડી શકાય એવી હાવાથી તે પ્રવૃત્તિ અંતર્મુખ ઉપયોગે થઈ શકે એવી અદ્ભુત સંકળનાથી ઉપદેશી છે, જેને પાંચ સમિતિ કહેવાય છે." —શ્રીમદ્ રાજચંદ્ર

ગ્રન્થ–યુગલ

હવે તેવા અભ્યાસ બાહ્ય દૃશ્ય જગતથી વૈરાગ્ય, અને અંતરમાં આનંદ આવે તા જ થાય તે અર્થે આગળની ગાથા ગ્રંથકાર પ્રકારો છે:—

यत्पद्रयामीन्द्रियैस्तन्मे नास्ति यन्नियतेन्द्रियः। अन्तः पद्म्यामि सानन्दं तदस्तु ज्योतिरुत्तमम् ॥५१॥ ॐ देेणुं ઇद्रिये।थी ते, भाडुं ना, भुक ३५ डे।– ઇद्रिये। रेाडॉ અंतरभां, देेणुं सानंद्र द्वीप है। ५१

ભાવાર્થ: - ૧૬ મી ગાથામાં અહિરાત્માને પાતાની ભૂલ, પરિભ્રમણનું કારણ શાધતાં, સમજાઇ, ત્યારે તે બાલી ઊઠ્યો કે ઇદ્રિયરૂપી દ્વારા મારફતે ઉપયોગ અહિર્મુખ થતાં સ્પર્શ, રસ, ગંધ આદિ વિષયાના આકર્ષણથી હું સ્વરૂપથી ભ્રષ્ટ થયેા અને આટલાે લાંબાે કાળ ભટકવા છતાં મેં માર્ સ્વરૂપ ન જાણ્યું. તે જ ભાવ આ ગાથાના પૂર્વાર્ધમાં અંત-રાત્મા જણાવે છે કે ઇંદ્રિયાથી જે જે હું જોઉં છું, તેમાંના કાેઈ પદાર્થ મારા ઠર્ચા નહીં. કારણ કે પુદ્દગલના વિશેષ ગુણા સ્પર્શ, રસ, ગાંધ, વર્ણ અને શબ્દ તેને જ જાણવાની ઇદ્રિયામાં શક્તિ છે. તેથી જે જણાય તે પુદ્દગલ દ્રવ્ય છે. આત્મા તાે ઇંદ્રિયથી ગ્રાહ્ય નથી. તેથી ઇંદ્રિયાને આધારે અનંત કાળથી પુદ્દગલના ગુણાના પરિચય જીવને થયા છે, તેના જ સંસ્કાર જીવ ઉપર પડ્યા છે; તેથી જે કંઈ ઇંદ્રિય દ્વારા જાણે તે પ્રત્યે ઇષ્ટ-અનિષ્ટ બુદ્ધિ દેહાદિને ધારણે જીવ કર્યા કરે છે; તેથી કર્મ અંધાય છે, તે ભાગવવા ભવ ધારણ કરવા પડે છે. આમ જાણી ઇંદ્રિયના વિષયા અંતરાત્માને પ્રિય લાગતા નથી. સંસારનાં સુખ પણ અનિષ્ટ લાગે છે, તેથી વૈરાગ્ય સદાય રહ્યા કરે છે.

"શીતલ ચંદનથી પણ ઉપન્યો, અગ્નિ દહે જેમ વનને રે, ધર્મ-જનિત પણ ભાગ ઇહાં તેમ, લાગે અનિષ્ટ તે મનને રે– એ ગુણ વીર તણા ન વિસારું, સંભારું દિનરાત રે." –શ્રી યશાવિજયજી

ઇંદ્રિયાનું આકર્ષણ અંતરાત્માને મટવાથી, ઇંદ્રિયસંચમ પ્રાપ્ત થાય છે. ઇંદ્રિયા રાકી અંતરમાં જેઉં છું, તા આનંદ-સ્વરૂપ, જ્ઞાનજયાતિમય, ઉત્તમ આત્મસ્વરૂપ જણાય છે તે મારું સ્વરૂપ છે, એમ ગાથાના ઉત્તરાર્ધમાં અંતરાત્મા કહે છે.

30 મી ગાથામાં અંતરાત્માને જે પરમાત્મસ્વરૂપના અનુભવ કરવા જણાવ્યું હતું, તેના ક્રમ આમ જણાવ્યો :

૪૮ મી ગાથામાં મન અને આત્માનું ઐક્રચ સમજાવી, વચન અને કાયાની પ્રવૃત્તિથી વિમુખ કરવા કહ્યું હતું. હવે આ ગાથામાં ઇંદ્રિયાથી વિમુખ કરી ઉપયાગ ઉપયાગ પ્રત્યે વળ્યા ત્યાં પાતાનું ઉત્તમ જ્ઞાન–જયાતિમય આનંદસ્વરૂપ પાતાને ભાસ્યું તેના અનુભવ અંતરાત્માએ ગાયા છે.

"સદ્દગુરુના ઉપદેશથી, આવ્યું અપૂર્વ ભાન; નિજપદ નિજમાંહીં લહ્યું, દૂર થયું અજ્ઞાન. ભાસ્યું નિજસ્વરૂપ તે, શુદ્ધ ચેતનારૂપ; અજર, અમર, અવિનાશી તે, દેહાતીત સ્વરૂપ."

—શ્રીમદ્ રાજ્ય દ્ર

જે અભ્યાસના બળે પરમાત્મસ્વરૂપ પમાય છે, તેની શરૂઆતમાં અંતરાત્માને કેમ લાગે છે અને અભ્યાસદશામાં કેવા ભાવ રહે છે તેના પાતાને થયેલા અનુભવ ય્રંથકાર મહાત્મા હવે પ્રકાશે છે:-

सुखमारब्धयोगस्य बहिर्दुःखमथात्मनि । बहिरेवासुखं सौख्यमध्यात्मं भावितात्मनः । ५२॥

ગ્રન્થ-યુગલ

યાગારંભે સૂંઝે સુંખ- ખાદ્યમાં, દુ:ખ અંતરે; અલ્યસ્તાત્મા સુખી અંતર, દુખી બાદ્ય સુખે, અરે! પર ભાવાર્થ:— અનાદિ કાળથી જીવને ઇંદ્રિય-વનનાં વિષયવૃક્ષાની શાભામાં લહેર કરવાની ટેવ પડી છે. તે પ્રત્યે અડુચિ, વૈરાગ્ય જાગ્યા છતાં, હૃદયથી તે ટેવના સંસ્કાર એકદમ જતા નથી. તેથી માક્ષમાર્ગના જેને યાગ થયા છે એવા અંતરાત્મારૂપ આરખ્ધ-યાગીને ઇંદ્રિયાના વિષયની રમત રાકાય ત્યારે એક પ્રકારે શરૂઆતમાં દુ:ખ લાગે છે અને ધ્યાન, વિચારણા પૂરી થયે દૃશ્ય જગતમાં વૃત્તિ વળે, ત્યારે પ્રસન્નતા, પૂર્વના સંસ્કારાને લીધે, લાગે છે.

શરૂઆતમાં વિદ્યાર્થીને નિશાળમાં ગાંધાઇ રહેલું અઘરું લાગે છે, અને શાળાના વખત પૂરા થયે કે છૂટી મળતાં સુખ ભાસે છે, તેમ પરમાર્થમાર્ગના અભ્યાસીના ચિત્તમાં શરૂઆતમાં ઇદ્રિય અને મનને રાેકવામાં પરિશ્રમ વેઠવા પડે છે, તે કષ્ટમય લાગે છે અને ઇદ્રિય દ્રારા દૃશ્ય જગતમાં ઉપયોગ જતાં આરામ કે સુખ ભાસે છે. પરંતુ અભ્યાસમાં રસ પડવા લાગે, પાસ થવાની, ઊંચા નંબર પ્રાપ્ત કરવાની ગરજ જાગે, ત્યારે વિદ્યાર્થીને રજાના દિવસ પણ ગમતા નથી; તેમ પરમાર્થમાર્ગમાં આગળ વધેલા અંતરાત્માને અપ્રમત્ત યાેગ સાધવાની ઉત્કંઠા જાગ્યા પછી, કર્મના ઉદ્દયે એટલે ચારિત્ર-માહના બળે ધ્યાનમાંથી વૃત્તિ, આહાર આદિ બાદા જરૂરિ-યાતામાં વળે, તે પણ તે અભ્યસ્ત યાેગીને દુ:ખરૂપ લાગે છે.

તે જ ભવે તીર્થંકર થવાના હાય તેવા મુનિ મહાત્માને પણ ચારિત્રિમાહ નામના કર્મના ઉદય અપ્રમત્ત દશામાં અંતર્મુહૂર્તથી વિશેષ ટકવા દેતા નથી. પરંતુ તે પાછા અંત મુંહૂર્તમાં તેા અપ્રમત્ત દશા કરી પ્રાપ્ત કરે છે, વળી કર્મના હુમલા હઠાવી દે ત્યારે પ્રમત્ત દશામાં અંતર્મુહૂર્ત રહી કરી અપ્રમત્ત દશા પ્રાપ્ત કરે છે. આમ રાતદિવસ તે પુરુષાર્થ કરી કર્મ ખપાવી શ્રેણી પર રહી કેવળજ્ઞાન પ્રાપ્ત કરે છે. આમ સાડાબાર વર્ષથી અધિક કાળ સુધી શ્રી મહાવીર ભગવાનને પણ નિરંતર મથવું પડ્યું હતું.

ઉત્તમ અંતરાત્માને ખાદ્ય વૃત્તિ કે પ્રવૃત્તિ દુઃખરૂપ લાગે છે, તેથી તેમના બાધ નિવૃત્તિને અર્થે જ હાય છે.

## (નારાચ છન્દ)

''અનંત સૌખ્ય નામ દુઃખ ત્યાં રહી ન મિત્રતા ! અનંત દુઃખ નામ સૌખ્ય પ્રેમ ત્યાં, વિચિત્રતા !! ઉઘાડ ન્યાય-નેત્ર ને નિહાળ રે ! નિહાળ તું; નિવૃત્તિ શીઘમેવ ધારી તે પ્રવૃત્તિ બાળ તું.

વિશેષાર્થ: — જેમાં એકાંત અને અનંત સુખના તરંગ ઊછળે છે તેવાં શીલ, જ્ઞાનને માત્ર નામના દુઃખથી કંટાળી જઈને મિત્રરૂપે ન માનતાં તેમાં અભાવ કરે છે; અને કેવળ અનંત દુઃખમય એવાં જે સંસારનાં નામમાત્ર સુખ તેમાં તારા પરિપૂર્ણ પ્રેમ છે એ કેવી વિચિત્રતા છે! અહા ચેતન! હવે તું તારા ન્યાયરૂપી નેત્રને ઉઘાડીને નિહાળ રે! નિહાળ!!! નિહાળીને શીઘમેવ નિવૃત્તિ એટલે મહા વૈરાસ્થને ધારણ કર, અને મિશ્યા કામ-ભાગની પ્રવૃત્તિને બાળી દે!' ભાવના માદ—શામદ્ રાજ્યાં દ્ર

હવે તે અભ્યસ્ત દશા, જ્ઞાનદશા પ્રાપ્ત થયા પછી પ્રાપ્ત થાય છે, માટે જ્ઞાનદશા પામવા કેવા પ્રકારે પ્રવર્તનું તે વિષે ગ્રંથકાર પુરુષાર્થપ્રેરક શખ્દામાં જણાવે છે :- तद्ब्यात्तत्परान्पृच्छेत्तिदच्छेत्तत्परो भवेत् ।

येनाविद्यामयं रूपं त्यक्त्वा विद्यामयं वजेत् ।।५३।।
ते ४ छे।, ते पूँछे। सौने, ते ४ छे।, तन्भय र छे।;
लेथी भिथ्यात्व भूडीने, ज्ञानावस्था तभे अ छे।. ५३
सांसारिक सुण छतुं भात्र ॐक पुत्रनी णाभी छती. वृद्धावस्था प्राप्त थवा व्यावी; घणी हवाक्या, आधाव्या, साधना कर्या छतां पुत्रनी प्राप्ति न थर्छ. प्रारम्धयोगे वृद्धावस्थामां तेने पुत्र थवाथी सांसारिक सुणनी पूर्णुता तेने सासवा सागी. पुत्रने ७ छेरवाने, सण्याववाने, संस्कारी जनाववाने ते छे ७ त्यम योजना सार्वे भर्यी हितान, युवान क्यने इपाहि गुण्चे प्रधान जन्ये। वैराणी हावा छतां तेना पिताको क्याअडथी सुसक्षणी क्या साथे विवाह कर्यो.

એકાએક વૈરાગ્યધાર વધતાં તે શેઠના સદ્ગુણી યુવક પુત્ર ક્યાંય રાત્રે ચાલ્યા ગયા સવારે ખબર મળતાં શેઠ ખેદખિલ, મહા દુ:ખી બની શાકસાગરમાં ડૂબી ગયા. થાડી વારે ચારે બાજી તપાસ કરાવી પણ પત્તો લાગ્યા નહીં. ગામના લાકા, પરગામના લાકા જે જે તેમને મળવા આવે તેમને પુત્રનાં વખાણની વાતા શેઠ કરે, કાઈને પરદેશથી આવેલા સાંભળે તા પાતાના પુત્રના ભાળ માટે પૂછે, ક્યારે પાછા આવશે તેની ઇચ્છા કરે, એકાંતમાં બેઠા હાય તોપણ પુત્રમાં જ શેઠનું મન રાકાયેલું હાય. કાઈ પણ પ્રકારે પુત્રનાં દર્શન થાય તે જ તેની પ્રવૃત્તિ હતી.

આમ વિચારવાન જીવે તે વૃદ્ધ શેઠની પેઠે આત્મા

વિષે જ વાત કરવી ઘટે છે કે અરૂપી એવા આત્મા માટે માેટા ચક્રવર્તી જેવા સુખી જીવાેએ સર્વસ્વના ત્યાગ કરી એક આત્મ–ઉન્નતિ અર્થે અથાગ શ્રમ ઉઠાવ્યો છે અને કેવળ-જ્ઞાન પ્રાપ્ત કરી તે પરિપૂર્ણ સુખી થયા છે.

બીજાને કંઇ પૂછવાના પ્રસંગ આવે તો તેવા જાણકાર જ્ઞાની પુરુષ આગળ આત્મપ્રાપ્તિના ઉપાય વિષે જ પ્રશ્ન કરવા યાગ્ય છે તથા માક્ષમાર્ગ વિષે નિઃશંક થવા યાગ્ય છે. સમસ્ત જગતથી ઉદાસ થઇ એક શુદ્ધ આત્મસ્વરૂપની જ ભાવના કરવા યાગ્ય છે, તેના કારણ રૂપ પરમ જ્ઞાનીપુરુષના યાગની, તેના ઉત્તમ ઉપદેશની અને તે મહાપુરુષના ચરણક્મળની નિરંતર ભાવના કર્તવ્ય છે:—

આમ ઉત્તમ ભાવના દ્વારા આત્મપરાયણ, તન્મય અનવું ઘટે છે. આવા પુરુષાર્થથી અનાદિ અજ્ઞાનભાવા ટળી સમ્યક્ષજ્ઞાન ભાવાના ઉદય થાય છે.

(હરિગીત)

''બળવું ભલું અગ્નિ વિષે, કે ઝેર પી મરવું ભલું, કે ડૂબવું દરિયે ભલું, વા સિંહસંગે એકલું – વસવું વને તે તા ભલું; પણ સેવવા કુસંગ ના, સંકટ નડે સૌ એક ભવ, મિથ્યાત્વ નડતું ભવ ઘણા."

(પ્રજ્ઞાવભાધ-પુષ્પ ૯, ૧૫મી કડી)

અવિદ્યા ટાળી જ્ઞાનસ્વરૂપ આત્મા પ્રાપ્ત કરવાના પુરુષાર્થ પરામી ગાથામાં કહ્યો. હવે ભ્રાંતદશા કે અવિદ્યામાં અને અભ્રાંત દશા કે જ્ઞાનદશામાં જે ભેદ છે તે જણાવવા ગ્રંથકાર કહે છે:-

शरीरे वाचि चात्मानं संघत्ते वाक्शरीरयोः । भ्रान्तोऽभ्रान्तः पुनस्तत्त्वं पृथगेषां विबुद्ध्यते ॥५४॥ બ્રાંતિથી વાર્ણી કાયામાં, આત્મા અજ્ઞાની માનતો; બ્રાંતિમુક્ત ખરું જાણે, ત્રણેનું તત્ત્વ ભિન્ન તેા. ૫૪

ભાવાર્થ:— અવિદ્યા કે બ્રાંતિ વર્તતી હાય છે ત્યારે બહિરાત્મા શરીરને જ આત્મા અથવા પાતાનું સ્વરૂપ માને છે. શરીરના સુખે સુખી, શરીરના દુ:ખે દુ:ખી પાતાને માને છે. શરીરની શાભાને પાતાની શાભા, શરીરનાં વખાણને પોતાનાં વખાણ, શરીરનાં સગાં, મિત્રા, શત્રુ, સહાયક તે પોતાનાં મનાય છે. શરીરને અનુકૂળ પ્રતિકૂળ જે જે જણાય તે પ્રત્યે રાગ–દ્રેષ તે દશામાં થયા કરે છે.

તેમ જ વચન પણ પોતાનું માની, તે માનનાર પ્રત્યે રાગ, ઉત્થાપનાર પ્રત્યે દ્વેષ બહિરાત્મા રાખે છે. પોતાની આજ્ઞા મનાવવા ચક્રવર્તી જેવા અનેક યુદ્ધો આદરે છે. વચનના આગ્રહથી મતમતાંતરા અને ધર્મના ઝઘડા ઊભા થાય છે. મારું તારું, ખંડન-મંડન, માન-અપમાન, કીર્તિ-અપકીર્તિ આદિ જગત—વ્યવહારમાં માટે ભાગે વચનને પોતાનું માની બહિરાત્મા પ્રવર્તે છે.

આમ બહિરાત્મા શરીર અને વાણીમાં પાતાપણાની બ્રાંતિ રાખીને ભૂલા પડ્યો છે. તે ભૂલનું ભાન તેને પોતાને ન થાય ત્યાં સુધી રાગ દેષ કરી સંસારપરિબ્રમણ કર્યા કરે છે. પૂર્વના શુભ સંસ્કારથી, સદ્દગુરુના ઉપદેશથી, સત્સંગથી કે સત્શાસ્ત્રના યથાર્થ વિચારથી તે ભૂલ સમજાય છે, ત્યારે તે આમ બાલી ઊઠે છે:—

" હે ભગવાન ! હું અહુ ભૂલી ગયા, મેં તમારાં અમૂલ્ય વચનને લક્ષમાં લીધાં નહીં. તમારાં કહેલાં અનુપમ તત્ત્વના મેં વિચાર કર્યો નહીં. તમારાં પ્રણીત કરેલાં ઉત્તમ શીલને સેવ્યું નહીં. તમારાં કહેલાં દયા, શાંતિ, ક્ષમા અને પવિત્રતા મેં ઓળખ્યાં નહીં. હે ભગવન્! હું ભૂલ્યા, આથડ્યો, રઝળ્યા અને અનંત સંસારની વિટંબનામાં પડ્યો છું. હું પાપી છું હું બહુ મદાન્મત્ત અને કર્મરજથી કરીને મલિન છું. હે પરમાત્મા! તમારાં કહેલાં તત્ત્વ વિના મારા માક્ષ નથી. હું નિરંતર પ્રપંચમાં પડ્યો છું, અજ્ઞાનથી અંધ થયા છું, મારામાં વિવેકશક્તિ નથી અને હું મૂઢ છું. હું નિરાશ્રિત છું, અનાથ છું. નીરાગી પરમાત્મા! હું હવે તમારું, તમારા ધર્મનું અને તમારા મુનિનું શરણ થહું છું. મારા અપરાધ ક્ષય થઈ હું તે સર્વ પાપથી મુક્ત થઉં એ મારી અભિલાષા છે."

માક્ષમાળા-શ્રીમદ્ રાજચંદ્ર

આમ અંતરાત્મા શરીર અને વાણીમાં પોતાપણાની ભૂલને જાણે છે, અને ટાળે છે. તેથી શરીર અને વાણી પુદ્દગલ પરમાણુનાં બનેલા હોવાથી આત્માથી ભિન્ન છે એમ જાણે છે અને માને છે. તેમાંથી પોતાપણું ટળી ગયું એટલે શરીર અને વાણીના આગ્રહ રહેતા નથી, પણ તે પ્રત્યે ઉદાસીનતા જન્મે છે, અને વર્ધમાન થાય છે; તે જ વીત-રાગતાનું કારણુ થાય છે, અને મોક્ષરૂપ ફળ પ્રગટાવે છે.

હવે ઇંદ્રિયાના વિષયામાં અહિરાત્માની લુખ્ધતા હાય છે તે છાડાવવા ગ્રંથકાર સકારણ ઉપદેશ દે છે:—

> न तदस्तीन्द्रियार्थेषु यत्क्षेमङ्करमात्मनः । तथाऽपि रमते बालस्तत्रैवाज्ञानमावनात् ॥५५॥ ઇદ્રિય-વિષયોમાં શું, આત્માને હિતકારી છે? બાલ તેમાં જ રાચે હા! માત્ર અજ્ઞાનતાવશે. ૫૫

૧૮૦ ગ્રન્થ–યુગલ

ભાવાર્થ:— વિચારવાન જીવને, માક્ષની અભિલાષા ઉત્પન્ન થયે, વિવેક નામના ગુણુ પ્રગટે છે. તે વડે તે દરેક પદાર્થી, સાધના માક્ષમાર્ગમાં કેટલાં ઉપયાગી છે અને કેટલાં વિદ્વકર છે, તેના વિચાર કરે છે; હિતકારી સાધનાની ઉપાસના કરે છે અને વિદ્વકર સમજાય તેથી દૂર રહે છે, તેના ત્યાગ કરે છે.

પાંચ ઇંદ્રિયાના પાંચ વિષયા, પુદ્દગલના ગુણારૂપ છે: સ્પર્શ, રસ, ગંધ, રૂપ અને શબ્દ. સ્પર્શ આદિ ગુણાના જીવનનાં આટલાં વર્ષો સુધી જીવે ઉપલાગ કર્યો, તેથી આત્માનું હિત શું સધાયું? એવા વિચારવાન વિચાર કરે છે. ગ્રંથકાર ગાથાના પ્રથમાર્થમાં તેના ઉત્તર પાતાના અનુભવને આધારે આપે છે કે આત્માને હિતકર નીવડે એવું કંઇ ઇંદ્રિયાના વિષયભાગોમાં રહ્યું નથી. તા પછી કાઇને પ્રશ્ન કરવાનું મન થાય કે એક, એ, પાંચ વ્યક્તિએા નહીં, પણ જગતજીવાના માટા ભાગ વિષય-ભાગોમાં કેમ વળગી રહ્યો છે? તેના ઉત્તર ગ્રંથકાર ગાથાના ઉત્તરાર્થથી આપે છે: વિષય-ભાગોમાં કાઇ પ્રકારનું આત્મહિત સમાયેલું નથી, તાપણ પાતાના સ્વરૂપનું અજ્ઞાન હાવાથી, દેહને જ પોતાનું સ્વરૂપ માનનાર, જગતના માટા ભાગ, બાળ જીવાના હાવાથી, ઇંદ્રિયવિષયના ભાગોમાં જ તેમની રમણતા દેખાય છે.

દેહથી આત્મા ભિન્ન છે, દેહના નાશ થવા છતાં અવિનાશી આત્મા પોતાનાં કર્મને અનુસરી અન્ય ગતિમાં જાય છે, ત્યાં કરેલાં કર્મોનું ફળ ભાગવે છે. જો આત્માનું જ્ઞાન થાય, આત્માને હિતકારી માેક્ષમાર્ગનું આરાધન થાય તાે કર્મના ક્ષય થયે આત્માને જન્મમરણનાં દુઃખ સદાને માટે ટળે છે અને

અનંત સત્ સુખમાં અનંતકાળ સુધી આત્મા માેક્ષમાં બિરાજ-માન રહી શકે છે–આવા અલભ્ય લાભનું ભાન નહીં હોવાથી, 'ખાખરની ખિસકાેલી સાકરના સ્વાદ' નહીં જાણવાથી ખાખરમાં ભમ્યા કરે છે, તેમ ખાળ જીવા અજ્ઞાનના પ્રભાવે તુચ્છ વિષય–ભાગોમાં મહત્તા માની કર્મ ખાંધી સંસાર– પરિભ્રમણના દુ:ખના બાજો વહ્યા કરે છે.

શ્રી કુંદકુંદાચાર્ય 'પ્રવચનસાર' ગ્રંથની ૭૬મી ગાથામાં ઇંદ્રિયાથી પ્રાપ્ત થતા સુખભાેગને દુઃખરૂપે વર્ણુવે છે:–

(હરિગીત)

''પરયુક્ત, બાધા સહિત, ખંડિત, બંધ–કારણ, વિષમ છે; જે ઇંદ્રિયાથી લબ્ધ સુખ તે, ગણ યથાર્થ દુઃખ જ ખ<sup>રે</sup>.''

ભાવાર્ધ: — પુષ્યના ઉદ્દયે ઇંદ્રિય-સુખ પ્રાપ્ત થતું હોવાથી એક તો પરાધીન છે, તેથી 'સઘળું પરવશ તે દુઃખ લક્ષણ', તે દુઃખ છે. બીજું ભાધા સહિત હાય છે એટલે જમતી વખતે જીલ ચવાય, કાંકરી આવે, તૃષ્ણા વધે, રાગાદિ ખાધા ને એવાં ઇંદ્રિયસુખો છે. ત્રીજું ઇંદ્રિયસુખ ક્ષણિક છે, વીજળીના ઝખકારાની પેઠે નાશવંત છે; કાં તો પોતે ખધાં સુખ પૂરાં થયા પહેલાં આયુષ્ય પૂરું થતાં વદ્યો જાય છે. ચાેશું રાગ લાવ વિના ઇંદ્રિયેના લાગો ઘણું કરી લાગવાતા નથી. રાગ લાવ બંધનું કારણ છે, તેથી તે સુખા કર્મખંધનાં કારણ છે. પાંચમું તે ઇંદ્રિયસુખા એકધારાં લાગવાતાં નથી; એકસરખું સુખ મળ્યા કરતું નથી કાં તાે ઇંદ્રિયસુખા અંત્ર શકી જાય, અચાનક વિદ્યો નકે; તથા સમતાને ટકવા ન દે માટે પણ વિષમ છે. આ પ્રકારે ઇંદ્રિયસુખા આત્મવિચારથી આત્માને અહિતકર સમજાય છે, છતાં અવિચારને લઇને

૧૮૨ ગ્રન્થ-યુગલ

તાતકાળિક મીઠાશ જીવને ભૂલવે છે અને અહિતકરને હિતકર મનાવે છે.

આ ભાવા ભવોભવ જીવે કર્યા છે, તે સંસ્કારા સહિત મનુષ્ય ભવમાં જીવ આવે છે, તો પણ પરમાં જ 'હું ને મારું' કર્યા કરે છે. તે વિષે હવે ગ્રંથકાર જણાવે છે:—

> चिरं सुषुप्तास्तमिस मूढात्मानः कुयोनिषु । अनात्मीयात्मभूतेषु ममाहमिति जाग्रति ॥५६॥

અંધારે બહુ ઊધ્યા જે, મૂહાત્માએા કુયાનિમાં; 'હું' 'મારું' માનતા જાગે, દેહાર્દિ અન્ય ભાવમાં. ૫૬

ભાવાર્થ:— ઝાડ, પહાડ, કીડી, મકાડી, કાગડા, કૂતરા, પશુ, પક્ષી, દેવ, મનુષ્ય, નરક, નિગાદ આદિ ચારાશી લાખ જીવચાનિમાં જીવ ભટક્યા કરે છે; જન્મે છે, માટે થાય ન થાય ને મરી જાય છે, વળી ગર્ભનાં, જન્મનાં, જરાનાં, મરાણનાં દુ:ખ ઉપરાઉપરી સહન કર્યા જ કરે છે. આમ અજ્ઞાનરૂપ અંધકારમાં બહિરાતમાંઓ પાપની પ્રખળતાથી કુંચાનિઓમાં અનંતકાળથી બેલાન હાય તેમ જાદ્યે છે એટલે જન્મમરાણનાં દુ:ખ ટળે અને માક્ષ થાય, તેવા પુરુષાર્ધ ન થઇ શકે તેવા લવ ધારાણ કર્યા કરે છે.

શ્રીમદ્ રાજચંદ્ર 'પુષ્પમાળા'ના પ્રથમ પુષ્પમાં જણાવે છે: "રાત્રિ વ્યતિક્રમી ગઈ, પ્રભાત થયું, નિદ્રાથી મુક્ત થયા. ભાવનિદ્રા ટળવાના પ્રયત્ન કરજો." મનુષ્યભવ મળ્યા તે પ્રભાત થયું. પાંચ ઇંદ્રિય અને મન તથા માક્ષમાર્ગ સમજવા યાચ્ય ક્ષયો.પશમરૂપ સામગ્રી મળી તે ઊંઘમાંથી જાગવા બરાબર છે.

તાે પણ અનાદિ કાળના સંસ્કારને આધીન મૂઢ જીવ

ધન, દેહાદિ પર જડ દ્રવ્યમાં હજી મમતા કર્યા કરે છે અને પાતે ચેતન છતાં અચેતન એવા દેહને હું કરીને માને છે. આ અજ્ઞાન-સંસ્કાર તે જ ભાવનિદ્રા છે. પશુપણા આદિમાં જે ભાવો વર્તતા હતા, તેના તે જ ભાવો મનુષ્યપણામાં પણ દૃષ્ટિગાચર થાય છે. પશુને કાઇ પજવે તા સામું થાય, મારે, કે નાસી જાય; તેમ દ્વેષ, ક્રાેધ, ભય, મૈથુન, આહાર-લુખ્ધતા, અસંયમ, માહ, મમતા આદિ ભાવા મનુષ્યપણામાં હજી રાજ્ય કરે છે, તે પશુપણું અંતરંગમાં વર્તે છે એમ જાણા.

ત્રાનીપુરુષા અજ્ઞાનને આધીન વર્તતા મનુષ્યાને હરતાં-કરતાં મડદાં કહે છે. દારૂ પીને બેલાન જીવ કર્યા કરે તે પાતાના કર્તવ્યનું ભાન ચૂકી જાય છે, તેમ માહ—મદિરાથી ઉન્મત્ત જીવાને જ્ઞાની પુરુષા દયા આવવાથી બાધરૂપ હાંક મારી તે લાવનિદ્રામાંથી મુક્ત કરવા, જાગ્રત કરવા અનેક ઉપાયા યાજે છે, ઉપદેશ કરે છે, કથાઓ કહે છે, શાસ્ત્રા શીખવે છે, યાત્રાઓમાં કરવે છે, દુર્વ્યસન છોડાવે છે, સમ્યક્ આચાર પળાવે છે. દાન, તપ આદિમાં યાજે છે. એમ કરતાં કરતાં જ્ઞાની પુરુષના બાધે આત્મવિચાર જીવને જાગે છે, ત્યારે તે પાતાના લાનમાં આવે છે, ત્યારે આત્માને યથાર્થ રીતે આત્મારૂપે જાણે છે અને પરને પરરૂપે આત્માન શુદ્ધભાવને સત્સુખરૂપે શ્રદ્ધે છે.

પોતાના દેહમાં પોતાનું સ્વરૂપ માનતો હતો તે ભૂલ હતી એમ તેને સમજાય છે અને પરના દેહને પરનું સ્વરૂપ માનતો હતો તે ભૂલ પણ સમજાતાં ટળી જાય છે, ત્યારે સમ્યક્ર્દૃષ્ટિ તે જીવ બને છે. આમ થવા કેવા અભ્યાસ કરવા ઘટે છે તે વિષે ગ્રંથકાર આગળની ગાથામાં વર્ણન કરે છે :—

पश्येत्रिरंतरं देहमात्मनोऽनात्मचेतसा । अपरात्मधिय ऽन्येषामात्मतत्त्वे व्यवस्थितः । ५७॥

અનાત્મ-દૃષ્ટિએ દેખા, દેહ નિજ નિરંતર; અજીવ અન્ય દેહા જો, આત્મામાં હા સદા સ્થિર. ૫૭

ભાવાર્થ:— દશમી ગાથામાં પાતાના જડ દેહને પોતાનું સ્વરૂપ અને પરના અચેતન દેહને પરનું સ્વરૂપ મૂઢ જીવા માની ભૂલ કરે છે એમ જણાવ્યું હતું, તે ભૂલ કેમ ટાળવી તેના ઉપાય આ ગાથામાં ગ્રંથકાર દર્શાવે છે.

પાતાના સ્વરૂપના નિર્ણયમાં ભૂલ હાવાને લીધે બીજાના સ્વરૂપના નિર્ણય ભૂલભરી દૃષ્ટિએ જ થતા હાવાથી તે ભૂલ બેવડાય છે. તે ટાળવા પ્રથમ ગાથાર્થમાં, પાતાના દેહ અચેતન છે એમ નિરંતર જુઓ, એમ કહ્યું.

જેમ કપડાં કાળાં પહેરનાર પાતે કાળા છે એમ માનતા નથી, તથા જાડાં કપડાં પહેરનાર હું જાડા થયા એમ માનતા નથી, તેમ દેહ એ પુદ્દગલ પરમાણુઓના સંયાગરૂપે હાવાથી જડ છે એમ જેણે સદ્દગુરુયાંગે નિર્ણય કર્યો છે, તે દેહના રંગને કાળા, ગારા જાણા, હું કાળા કે ગારા છું એવી માન્યતા કરતા નથી, તથા દેહ જાડા કે પાતળા થય તેથી હું જાડા થયા કે પાતળા પડી ગયા એમ માનતા નથી. જડને જડ જાણે તો તેની ન જોઇતા ફિકર-ચિતા કે અભિમાન આદિ દાષોમાં આત્મા તણાય નહીં આવા નિરંતર અભ્યાસ રાખવાની ભલામણ ચંથકાર કરે છે.

કેમ કે અનાદિ કાળથી દેહને જ પોતાનું સ્વરૂપ માની તેની જ કાળજી, સંભાળ, અભિમાન આદિ ભાવા કરવાથી જીવે દેહાધ્યાસ પાષ્યો છે, એમ ગઈ ગાથામાં વર્ણવ્યું છે. તે દેહાધ્યાસ વિસ્મૃત થાય તે અર્થે દેહ અચેતન છે એવા અભ્યાસ નિરંતર કર્તવ્ય છે. પોતાના દેહને પોતાનું સ્વરૂપ માનવાની આ પ્રથમ ભૂલ ટળશે તો બીજાના દેહને બીજાના આત્મા માનવાની ભૂલ સહેજે ટળશે. કેમ કે પ્રથમ ભૂલને આધારે બીજી ભૂલ થાય છે. તેથી પ્રથમ ભૂલ ટળયે, બીજી ભૂલ આપોઆપ ટળશે. પરંતુ તેને માટે પણ નિરંતર અભ્યાસની જરૂર છે. એટલે જ ગાથાના ઉત્તરાર્થમાં, અન્યના દેહમાં બીજાના આત્મા ન માનતાં, અન્યના દેહ પણ અચેતન છે એમ જુઓ, એવી યુંથકાર ભલામણ કરે છે.

આ અભ્યાસ કરનારને આત્મતત્ત્વના નિર્ણય થયા હાય તા જ દેહભાવમાં ન તણાતાં, સ્વ અને પરના દેહને અચે-તન જોઇ શકે; તેથી આત્મતત્ત્વમાં જેની દૃઢતા થઇ છે તે આવા અભ્યાસ કરવાને યાેગ્ય છે, એમ ગ્રંથકારનું માનવું છે.

માત્ર સાંભળી લેવાથી, વાંચી લેવાથી કે માત્ર માની લેવાથી જડ અને ચેતનની સ્પષ્ટતા થતી નથી. પરંતુ નિરંતર સદ્યુરુઆજ્ઞાએ અભ્યાસ પાડવાથી અન્ને દ્રત્યો સાવ સ્પષ્ટ તેના જ્ઞાનમાં વર્તે છે. શ્રી સાભાગ્યભાઇ શ્રીમદ્ રાજચંદ્રના નિક્ટપરિચયી હતા. શ્રીમદ્ની કૃપાદૃષ્ટિથી તેમને આત્મજ્ઞાન થયું ત્યારે તે શ્રીમદ્ રાજચંદ્રને એક પત્રમાં લખે છે:-"હવે આ પામર સેવક ઉપર અધી રીતે આપ કૃપાદૃષ્ટિ રાખશા. અને દેહ ને આત્મા જુદા છે; દેહ જડ છે, આત્મા ચૈતન્ય છે. તે ચૈતન્યના ભાગ પ્રત્યક્ષ જુદા સમજમાં આવતા નહાતો.

૧૮૬ ગૃત્થ–યુગલ

પણ દિન આઠ થયાં આપની કૃપાથી, અનુભવ-ગાેચરથી બેક્ટ જુદા દેખાય છે; અને શતદિવસ આ ચૈતન્ય અને આ દેહ જુદા એમ આપની કૃપાદૃષ્ટિથી સહજ થઇ ગયું છે; તે આપને સહજ જણાવવા લખ્યું છે." સંવત ૧૯૫૩ જેઠ

હવે મૂઢ જીવાને ઉપદેશ દેવા છતાં જાણે ઉપદેશ મળ્યા જ નથી, તેવા રહે છે. તેમને અર્થે વ્યર્થ શ્રમ લેવા ઘટતા નથી એમ ગ્રંથકાર કહે છે:--

> अज्ञापितं न जानंति यथा मां ज्ञापितं तथा । मूढात्मानस्ततस्तेषां वृथा मे ज्ञापनश्रमः ॥५८॥

સ્વરૂપ ઉપદેશ્યું તે, મૂહાત્મા જાણતા નથી; જાણે કહ્યું નથી કાંઇ, વળે શું ઉપદેશથી ? પ૮

ભાવાર્થ: — ૧૯મી ગાથામાં 'પરને હું આત્મસ્વરૂપ સમજાવું' એવા વિકલ્પ તે પણ ઉન્મત્તપણું છે, એમ જણાવી મૌનપણાની પ્રેરણા કરી હતી, તે જ ભાવ કરી સ્પષ્ટતાથી આ ગાથામાં જણાવે છે. તથા આવતી પલ મી ગાથામાં તે જ ભાવના વિસ્તાર કરેલા છે. કારણ કે જીવને આત્મ—સ્વરૂપનું માહાત્મ્ય લાગે છે, ત્યારે તે બીજાને જણાવવાની સ્વાભાવિક ઇચ્છા થાય છે. પોતાને જેમ અજ્ઞાનપણામાં ઘણાં દુ:ખ સહન કરવાં પડ્યાં, તેમ બીજા જે તે દુ:ખ સહન કરે છે તેમની દયા આવવાથી અને પોતાની દશા હજી ખહુ મક્કમ થયેલી નહીં હાવાથી, પરને સુખી કરવાની સાથે પરને પ્રસન્ન કરવાની અનાદિની બહિર્મુખ વૃત્તિની ટેવ છે, તેને જીવ સમજણ પામ્યા પછી પણ ધર્મને નામે પોષવા લલચાય છે; તેને જ્ઞાની પુરુષો વાચાળપણું જાણી, તે રાેકાય

તા તે પોતાની ઉન્નતિ ત્વરાથી સાધે, માટે એવા વિકલ્પો દ્વર કરવા વારંવાર ઉપદેશ દે છે.

> ''નહિ દે તું ઉપદેશકું, પ્રથમ લેહિ ઉપદેશ; સબસેં ન્યારા અગમ હૈ, વાે જ્ઞાનીકા દેશ.''

"વાણીનું સંયમન શ્રેયરૂપ છે, તથાપિ વ્યવહારના સંબંધ એવા પ્રકારના વર્તે છે કે, કેવળ તેવું સંયમન રાખ્યે પ્રસંગમાં આવતા જીવાને કલેશના હેતુ થાય; માટે બહુ કરી સપ્રયાજન સિવાયમાં સંયમન રાખવું થાય, તો તેનું પરિણામ કાઈ પ્રકારે શ્રેયરૂપ થવું સંભવે છે.....

જીવનું મૂહપણું કરી કરી, ક્ષણે ક્ષણે, પ્રસંગે પ્રસંગે વિચારવામાં જો સચેતપણું ન રાખવામાં આવ્યું. તો આવેા જોગ બન્યા તે પણ વૃથા છે." —શીમદ્દ રાજચંદ્ર

શ્રીમદ્ રાજચંદ્રે એક મુનિને વ્યાખ્યાન વખતે કેવા લાવ રાખવા તે વિષે નીચે પ્રમાણે લલામણ કરી છે:— ''સાધુઓએ સ્વાધ્યાય કરવા જોઈએ; સ્વાધ્યાય, ધ્યાન વિના મુનિ કાળ વ્યતીત કરે નહીં. જ્યારે વ્યાખ્યાન સમય હાય, ત્યારે એમ વિચારવું કે મારે સ્વાધ્યાય કરવા છે, માટે માટેથી ઉચ્ચાર કરી, અન્ય સાંભળે એવા અવાજથી સ્વાધ્યાય કરું છું, એવી લાવના કરવી. કંઇ આહાર આદિની પણ તેમની પાસેથી કામના રાખવી નહીં; નિષ્કામ લાવે વ્યાખ્યાન વખતે સ્વાધ્યાય કરવા." શીમદ્ રાજચન્દ્ર-જીવનકળા

આ ગાથામાં શ્રંથકાર જણાવે છે કે આત્મસ્વરૂપ મૂઢ આત્માઓને ઉપદેશ્યા છતાં, જાણે કંઈ સાંભળ્યું જ ન હોય તેવા ને તેવા જ તે રહે છે; તેથી તેમને ઉપદેશ કરવાના શ્રમ વ્યર્થ છે.

આમ વારંવાર વિચારવાથી મનની દોડ, બીજાને ઉપ-દેશ કરવાની, મંદ થઇ આત્માજ્ઞતિ તરફ વળશે; બીજાને શિખામણ આપવાની વૃત્તિ ટળી પાતાનું હિત થાય તેવી ભાવના રહેશે. મૂર્ખ પણ જે પ્રવૃત્તિ કરે છે તેના ફળની કંઇ ઇચ્છા રાખે છે, વ્યર્થ શ્રમ વેકતા નથી, તો વિચારવાન જીવે તો ઉપર જણાવી તેવી વ્યર્થ શ્રમ લેવાની પ્રવૃત્તિ તજી પાતાની સુધારણામાં મન પરાવવું ઘટે છે. મૂઢ જીવાએ મૂઢપણું ત્યાગવું ઘટે છે અને વિચારવાન જીવાએ વિચારની વૃદ્ધિ કરવી ઘટે છે, નિષ્ફળ પ્રયત્નથી અટકવું ઘટે છે, એવા ગાથાના પરમાર્થ છે.

હવે અન્યને બાધ આપવા કેમ નિષ્ફળ છે તેનું બીજું કારણ ચંથકાર મહાશય દર્શાવે છે:—

> यद् बोधियतुमिच्छामि तन्नाहं यदहं पुनः । ग्राह्यं तदिप नान्यस्य तिकमन्यस्य बोधये ॥५९॥

જે ઉપદેશવા ઇચ્છું, તે હું ના, મુજ રૂપ જે-તે તા ના અન્યથી શ્રાહ્ય; બાેધું હું કેમ અન્યને ? પ૯

ભાવાર્ધ :— જગતમાં અનેક જીવોને અનેક જીવો ઉપદેશ કરે છે, તેમાં મુખ્યપણે તેા આ દૃશ્ય જગતની વસ્તુઓ સંબંધી ઉપદેશ હોય છે. આત્મા સંબંધી ઉપદેશ કરનારાઓમાં પણ જીવની યાગ્યતા વધે અને સદ્ગુરુના યાગે જીવનું કલ્યાણુ થાય એવા ઉપદેશ કરનારાઓ પણ હાય છે. સત્સાધના પ્રત્યે જીવની રુચિ વધે, પાપમાર્ગથી પાછા હઠે, દૃશ્ય જગતનું માહાત્મ્ય ઘટે, વૈર વિરાધ ટળે એવા વૈરાગ્ય-ઉપશમના ઉપદેશ કરનારા સંતા ઘણા હાય છે

પરંતુ જેને 'પ્રભુ, પ્રભુ' લય લાગી છે, 'તુંહિ, તુંહિ' પોકારે છે, 'બ્રાહ્મી વેદના' વેદે છે, એવા પ્રમળ પુરુષાર્થી સંતાના જીવને યાગ થવો અત્યંત અત્યંત દુર્લભ છે. તેના બાધ હૃદયમાં સાંસરા ઊતરી જાય તેવા હાય છે. પણ મહાપુષ્યને યાગે તેવા સંતા પ્રત્યે જીવને શ્રહા જાગે છે, અને તેના અપૂર્વબાધને અવધારવાના યાગ પણ પ્રમળ પુષ્યે પ્રાપ્ત થાય છે.

''ષટ્ સ્થાનક સમજાવીને, ભિન્ન બતાવ્યાે આ૫; મ્યાન થકી તરવારવત્, એ ઉપકાર અમા૫.''

—શ્રીમદ્ રાજચાંદ્ર

આમ મ્યાનથી તરવાર ભિન્ન છે, એમ સ્પષ્ટ ભિન્ન આત્મા સમજાવનારા વિરક્ષા મહાપુરુષા વિચરે છે. તેમને ઉપદેશ દેવાની ઇચ્છા પણ હોતી નથી; સ્વાભાવિક પૂર્વ કર્મના ઉદયપણે તેમની વર્તના હોય છે.

"જેમ પૂર્વે જીવે યથાર્થ વિચાર વિના તેમ (નિષ્ફળપણે સિદ્ધપદ સુધીના ઉપદેશ) કર્યું છે, તેમજ તે દશા (યથાર્થ વિચાર દશા) વિના વર્તમાને તેમ કરે છે. પાતાના બાધનું બળ જીવને ભાનમાં આવશે નહીં ત્યાં સુધી હવે પછી પણ તે વર્ત્યા કરશે. કાઈ પણ મહાપુષ્યને યાગે જીવ આસરીને તથા તેવા મિથ્યા-ઉપદેશના પ્રવર્તનથી પાતાનું બાધબળ આવરણને પામ્યું છે, એમ જાણી તેને વિષે સાવધાન થઈ નિરાવરણ થવાના વિચાર કરશે ત્યારે તેવો ઉપદેશ કરતાં, બીજાને પ્રેરતાં, આગ્રહે કહેતાં અટકશે. વધારે શું કહીએ ? એક અક્ષર બાલતાં અતિશય-અતિશય એવી પ્રેરણાએ પણ વાણી મૌનપણને પ્રાપ્ત થશે; અને તે મૌનપણું પ્રાપ્ત થયા

પહેલાં જીવને એક અક્ષર સત્ય બાલાય એમ બનવું અશક્ય છે; આ વાત કાેઈ પણ પ્રકારે ત્રણે કાળને વિષે સંદેહપાત્ર નથી.

તીર્થંકરે પણ એમ જ કહ્યું છે; અને તે તેના આગમમાં પણ હાલ છે, એમ જાણવામાં છે. કદાપિ આગમને વિષે એમ કહેવાયેલા અર્થ રહ્યો હાત નહીં, તાપણ ઉપર જણાવ્યા છે તે શખ્દા આગમ જ છે, જિનાગમ જ છે. રાગ, દ્વેષ અને અજ્ઞાન એ ત્રણે કારણથી રહિતપણે એ શખ્દો પ્રગટ લેખપણું પામ્યા છે; માટે સેવનીય છે." —શ્રીમદ્ રાજચંદ્ર

ઉપર જણાવેલું મૌનપણું પાષનારી આ ગાયા છે. તેમાં અંતરાત્માના મુખમાં શખ્દો મુકાયા છે કે આત્મસ્વરૂપના જે શખ્દો દ્વારા ખાધ કરવા હું ઇચ્છું છું, તે વચનારૂપ હું નથી; હું તો શુદ્ધ ચૈતન્ય સ્વરૂપ છું; તે બીજાના અનુભવમાં આવે કે બ્રહ્ણ થાય તેમ નથી. તો હું બીજાને શા બાધ કરું ?

અહિરાત્માને જ બાહ્ય વચનવિલાસ આદિમાં પ્રસન્નતા થાય છે, અંતરાત્માને અંતરંગ આનંદ હાેય છે તે વાત હવે શ્રંથકાર દશાવે છે:—

बहिस्तुष्यित मूढातमा पिहितज्योतिरन्तरे । तुष्यत्यन्तः प्रबुद्धातमा बहिर्व्यावृत्तकौतुकः ॥६०॥ आवरी अंतरे क्याति, भाह्यात्मा भाह्य रायताः; अंतःसंतार्षो ज्ञानी ते।, भाह्य होतुक टाणताः ६० सावार्थः - क्यां केनी रुचि हाय हे, त्यां मन

ભાવાર્થ:— જ્યાં જેની રુચિ હોય છે, ત્યાં મન સહજ જાય છે; તે વિષે વિચાર આવે છે, લંખાય છે અને તેમાં રસ આવે છે.

ખહિરાત્માને પાંચ ઇન્દ્રિયાથી જણાતું જગત રુચિકર

લાગે છે. તેથી તે દૃશ્ય પદાર્થીમાં તેનું મન વારંવાર ભટક્યા કરે છે; તેમાં જ આનંદ અને સંતોષ માને છે. કારણું આતમા અતીંદ્રિય હાવાથી ત્યાં તા દૃષ્ટિ જતી નથી; તેની શ્રહા થઇ નથી, તે દિશા તેને માટે ખ્લી નથી ખાદ્ય વસ્તુઓનું માહાત્મ્ય લાગેલું હાવાથી તથા તેની જ મીઠાશ વર્તતી હાવાથી તે મૂકી આત્માના વિચાર કરવા, તેમાં રસ લેવા તે બહિરાત્માને અઘરું કામ લાગે છે, પારકું કામ હાય તેમ લાગે છે.

અંતરાત્માને બાહ્ય જગતનાં સુખા પરિણામે દુ:ખ દેનારાં સમજાયાં છે, તેથી તે બાહ્ય પદાર્થાની ગડમથલ કે રમતમાં ખાેટી થતા નથી; પરંતુ આત્માની અપૂર્વતા લાગી છે અને આત્મ-ઉપાસનાનું ફળ, સર્વ દુ:ખથી મુક્તિ તથા અનંત સુખની પ્રાપ્તિ, સર્વ કાળ માટે છે, એવી શ્રદ્ધા થઇ છે; તેથી જ્ઞાની આત્માના સત્સુખથી સંતુષ્ટ રહે છે, ઇંદ્રિયના વિષય-ભાેગાને હિતકર નહીં માનતા હાવાથી ઇચ્છતા પણ નથી. પૂર્વ પુષ્યથી પ્રાપ્ત થયેલ ભાેગામાં, વૈરાગ્યભાવના જાગ્રત હાવાથી, ઉદાસીનપણે વર્તે છે.

"અંતરાત્મા નિરંતર કષાયાદિ નિવારવા પુરુષાર્થ કરે છે." —શીમદ્દ રાજચંદ્ર

કષાય આત્માને કલેશ ઉપજાવે છે, તે મંદ પડે કે દૂર થાય તેટલી આત્મામાં શાંતિ કે સુખની છાયા વર્તે છે. પરિગ્રહ તથા તે વડે પ્રાપ્ત થતા વિષય-ભાગા એ જીવને સંતાપનું કારણ છે, કિકર, પરાધીનતા અને ભવિષ્યના વિચા-રામાં તાણી જઈ અશાંતિને પાષે છે; વૈરાવ્યને મંદ કરે છે કે દૂર કરે છે અને નવા ભવ ઊભા થાય તેવાં કારણા ઊભાં કરે છે.

માટે વૈરાગ્ય અને ઉપશમની વૃદ્ધિ થાય તથા પરિ-ગ્રહથી મુક્ત થઇ આત્મભાવ નિરંતર ઉજ્જવળ રહ્યા કરે તેવી અંતરાત્માની પ્રવૃત્તિ હાય છે. દૃશ્ય જગતથી ઉદ્દાસીન થયેલ હાવાથી અંતરાત્મા કુતૂહલવૃત્તિથી પણ વિષયા પ્રત્યે દૃષ્ટિ કરતા નથી, પરંતુ તેને ત્યાગવા પ્રત્યે વૃત્તિ રાખે છે; ખને તા ત્યાગે છે; વૃત્તિના ક્ષય કરવા તે પ્રયત્નશીલ છે.

"શખ્દાદિ પાંચ વિષયની પ્રાપ્તિની ઇચ્છાએ કરી જેનાં ચિત્ત અત્યંત વ્યાકુળપણે વર્તે છે એવા જીવાનું જ્યાં વિશેષપણે દેખાવું છે, એવા જે કાળ તે આ 'દુસમ કળિયુગ' નામના કાળ છે. તેને વિષે વિદ્યળપણું જેને પરમાર્થને વિષે નથી થયું, ચિત્ત વિશેપ પામ્યું નથી, સંગે કરી પ્રવર્તનભેદ પામ્યું નથી, બીજી પ્રીતિના પ્રસંગે જેનું ચિત્ત આવૃત્ત થયું નથી, બીજાં જે કારણા તેને વિષે જેના વિશ્વાસ વર્તતો નથી, એવો જો કાઈ હાય તો તે આ કાળને વિષે 'બીજો શ્રી રામ' છે."

હવે અચેતન એવા દેહ પ્રત્યે બહિરાત્માની વૃત્તિ હોવાથી દેહના પાષણ કે શાષણમાં તેની બુદ્ધિ રહ્યા કરે છે તે વિષે ગ્રંથકાર કહે છે:—

> न जानंति शरीराणि सुखदुःखान्यबुद्धयः । निग्रहानुग्रहिधयं तथाऽप्यत्रैव कुर्वते ॥६१॥

શરીરા સુખ-દુઃખાને, જાણે ના તાેય મૂઢ આ-લાલને, પીડને ખુદ્ધિ, રાખે દેહે તથાપિ હા ! ૬૧

ભાવાર્થ :— સમ્યક્ સમજણ જેની થઇ નથી તેવા બહિરાત્મા પાતાના દેહને પાતાનું સ્વરૂપ જાણે છે, બીજાના દેહને બીજાનું સ્વરૂપ જાણે છે, તેથી તેની પ્રવૃત્તિમાં તે જ લક્ષ રહે છે; દેહને અનુકૂળ હવા, ખારાક, ઘર, રાચ-રચીલાં, કપડાં, આભૂષણ, નાેકર-ચાકર, સ્ત્રી-પુત્ર આદિ વર્તતાં હાેય ત્યાં તેને સુખની કલ્પના થાય છે; તેથી તેવી અનુકૂળતા અર્થે પુરુષાર્થ કરે છે, ખર્ચ કરે છે, ખુશામત કરે છે કે દાસત્વ કરે છે.

તેવી જ રીતે જેના ઉપર પ્રીતિ હાય, તેના દેહને અનુકૂળતા ઊપજે, તેના દેહની સુખાકારી રહે, તેના દેહની પુષ્ટિ થાય, સુશાભિત અને, તેને અર્થે કપડાં, શણુગાર, દવા, ખારાક, નાેકર-ચાકર, માેટર, ઘર, ધન આદિ સંઘરી તેને સુખી કરવા ઇચ્છે છે, તેને તે દ્વારા પ્રસન્ન કરી, પાતાનું માને લું સુખ આપી, તેની પાતાના દેહ પ્રત્યે પ્રીતિ થાય, ટકી રહે તેવી કાળજી, ચિંતા, સેવા કર્યા કરે છે.

જેવી રીતે રાગની પ્રેરણાથી આમ દેહદૃષ્ટિ સ્વપરના દેહ પ્રત્યે વર્તે છે, તેમ જેના પ્રત્યે હેષ થાય, તેના દેહની અનુકૂળતાઓ દૂર થાય, પ્રતિકૂળતા ઊભી થાય તેવું મન-વચન-કાયાથી વર્તન રાખે છે.

પાતાનું કહ્યું ન માને તેના ખારાક અંધ કરે, નાકરી આદિ આજીવિકાનાં સાધના છૂટી જાય તેવી તજવીજ કરે, તેને શારીરિક શિક્ષા કરે, આકરાં મજૂરીનાં કામ કરાવે, શસ્ત્રાદિ વડે મારે કે ઘાત કરે, આમ શરીર પ્રત્યે દ્રેષ થાય છે, શરીરને પીડા વગેરે થાય તેવી પ્રવૃત્તિ કરે છે.

ધર્મ કરવાને બહાને પણ બહિરાત્મા શરીરને કષ્ટ પહે તેવાં કાયકલેશાદિ બાહ્યભપમાં વિશેષ પ્રવર્તે છે. જેમ શરીરનું લાલન–પાલન સંસાર અવસ્થામાં બહિરાત્મા કરતા હતા,

તેમ મુનિ થયા પછી કાયાને ઉપવાસ, આતાપના, લાેચ, આસન કે કાયકલેશ તપથી સૂકવી નાખી 'ધર્મ સાધન કરું છું' એમ માને છે. એટલે શરીર એ જ બહિરાત્માનું ધારણ છે; તેને આધારે સુખ, દુઃખ કે ધર્મનું માપ કાઢે છે.

પરંતુ આ ગાથામાં જ્ઞાની મહાતમા કહે છે કે શરીર તો અચેતન છે, તેથી તેને સુખ-દુ:ખની ખબર પડતી નથી. તેનું લાલન–પોષણ કરવાથી તે પ્રસન્ન થાય તેમ નથી; કે તેને શિક્ષા કરવાથી, ફરી દોષમાં હવે હું નહીં પ્રવર્તું એમ શરીરને થવાનું નથી. તો પણ દેહદૃષ્ટિ જીવાને દેહનું લાલન-પાલન કરતા અને દેહનું દમન કરતા દેખીએ છીએ.

એક ગૃહસ્થે માંકડા પાળ્યા હતા; તેને ગળે કાંડલા બાંધી દારડીથી એક ખૂણામાં બાંધી રાખતા. રમાડવા હાય ત્યારે તેને માથે થઇ કાંડલા કાઢી નાખી, છૂટા કરી રમાડતા. તેને ત્યાં એક બાંકડા પણ પાળેલા હતા; ગાય, ભેંસા પણ હતા. વલાણાવારે માખણ થાય તે કાંડલામાં મૂકી બાઈ પાણી ભરવા જાય, તે માંકડા નેયા કરે. એક દિવસે માખણ કાંઠલામાં મૂકી બાઈ પાણી ભરવા જાઇ. માંકડે ગળેથી કાંડલા કાઢી કાંઠલા ઉઘાડી માખણ ખાધું; પાછું વાસણ અંદર મૂકી, હાથ માખણવાળા હતા તે બાંકડાને માઢે લૂછી, કાંઠલા પહેરી શાંત બેસી રહ્યો. બાઈ માખણ તાવવા વાસણ લેવા જાય તા અંદર માખણ ન મળે તેણે તપાસ કરી તા બાંકડાનું માં માખણવાળું ઢાંઢું, તેથી તેને મારવા લાગી. પાડાશી આવીને પૂછવા લાગ્યા, "બાઈ, બાંકડાને શા માટે મારે છે?" તે કહે, " મારું માખણ કાંઠલામાંથી ખાઈ ગયા." લાકા કહે "તેમ બને નહીં. બીજી વખતે અમે તપાસ કરીશું." બીજા વલાણાવારે

ખાઇ તે જ પ્રકારે પાણી ભરવા ગઇ, ત્યારે પાડાશીઓએ છુપાઇને જોયું તો માંકડા માખણ ખાઇ બાકડાને માઢે હાથ લૂછતા તેમણે દીઠા. તેથી બાઇ આવી ત્યારે કહ્યું કે માખણ ખાય માંકડા ને માર ખાય બાકડા. માટે હવે બાકડાને મારીશ નહીં. તેમ દોષ થાય મનથી અને શિક્ષા થાય શરીરને, આ રસ્તા સાચા નથી. મન સુધરે તેમ પ્રવર્ત્તવું ઘટે છે.

હવે મન, વચન, કાયામાં આત્મણદ્ધિથી સંસાર અને તેમને આત્માથી ભિન્ન ગણવાથી માેક્ષ થાય છે, તે વિષે શ્રંથકાર કહે છે:—

स्वबुद्ध्या यावद्गृह्णीयात् कायवाक्चेतसां त्रयम् । संभारस्तावदेतेषां भेदाभ्यासे तु निर्वृतिः ॥६२॥ अथा, वाष्डी, भन भाने, ज्यां सुधी छव आपष्डां; त्यां सुधी द्धाेय संसार, भाक्ष दे लिन्न सावतां. ६२

ભાવાર્થ: — શરીર, વાણી અને મન એ ત્રણ યાગની પ્રવૃત્તિમાં મમતારૂપ સંસાર જીવ અનુભવે છે; આસવ તથા કર્મ-બંધનાં કારણ પણ એ ત્રણ યાગની પ્રવૃત્તિ છે. કાયાને પાતાનું સ્વરૂપ માનવાના આગ્રહ જીવને અનાદિ કાળથી છે. વચનની પ્રવૃત્તિ પણ અજ્ઞાન દશામાં ઘણાં કર્મબંધનું કારણ થાય છે. 'મને બાલવા ના દીધા', 'હું કેનું સરસ બાલ્યા', 'હું સારું ગાઈ જાણું છું', 'મારું ભાષણ સાંભળવા દૂર દૂરથી લાેક આવે છે' આવા ભાવા જીવને સંસારમાં અત્યંત આસક્ત કરી, માક્ષમાર્ગથી દૂર રાખે છે. વચનથી વેર બંધાય છે, ઉત્સૂત્રપ્રરૂપણા થાય તાે અનંત સંસારની વૃદ્ધિ થાય છે. આ વચન-આગ્રહનું કારણ, વચન અને આત્મામાં અભેદખુદ્ધિ આ વચન-આગ્રહનું કારણ, વચન અને આત્મામાં અભેદખુદ્ધિ

જીવને થઇ ગઇ છે, તે છે. કેાઇનું વચન સાંભળી, એટલું બધું કાેઈને લાગી આવે છે કે આપઘાત કરી બેસે છે.

કાયા અને વચનની પ્રવૃત્તિ વખતે મનની પ્રવૃત્તિ પણ સાથે હાય છે. પણ મનયાગ જુદા ગણ્યા છે. કારણ કે કાયા અને વચનની પ્રવૃત્તિ બંધ હાય તા પણ એકલા મન વડે વિકલ્પો, વિચારા, હર્ષ, શાકની પ્રવૃત્તિ થઇ શકે છે.

પૂર્વે જે કર્મ આંધ્યાં છે તેના ફળરૂપે પુદ્દગલની રચના-રૂપ કાયા, વાણી અને મનની સામગ્રીના સંબંધ જીવને થયા છે. તે પુદ્દગલના સ્કંધને પાતાનું સ્વરૂપ માનવું એ મિથ્યા કે વિપરીત માન્યતા છે.

આ ગાથાના પૂર્વાર્ધમાં સંસાર ક્યાં સુધી જીવને છે તે કહ્યું, કે જ્યાં સુધી જીવ કાયા, વાણી અને મનમાં આત્મ-ખુદ્ધિ માને છે, ત્યાં સુધી. તે ત્રણે આત્માથી ભિન્નસ્વરૂપ, પુદ્દગલમય છે એમ અભ્યાસ થતાં માેક્ષ થાય છે; એમ ગાથાના ઉત્તરાર્ધમાં જણાવ્યું છે.

અહીં કેાઇને પ્રશ્ન થાય કે આગળ ગાથા ૪૮ મી વર્જુવી તેમાં તેા મન સાથે આત્માને યાજવા એમ કહ્યું હતું અને અહીં તા મનને પાતાનું સ્વરૂપ માને ત્યાં સુધી સંસાર કહ્યો, તા ખરું શું માનવું ?

તેનું સમાધાન એમ છે કે ૪૮ મી ગાથાના વિવે-ચનમાં મન બે પ્રકારનું વર્ણુવી, દ્રવ્યમન પુદ્દગલમય છે એમ કહ્યું છે. તેથી પુદ્દગલને તો આત્મા કદી માની શકાય નહીં પણ આત્માના જે ઉપયાગ મનન કરવાનું કામ કરે છે, તે વિભાવદશા આત્માની છે, તે પલટાતાં સ્વભાવદશામાં જીવ આવે છે. આ ભાવ 30 મી ગાથામાં પણ છે. મન અને ઇન્દ્રિયા રાકાય ત્યારે આત્મા શુન્ક ભાવમાં કે પરમાત્મદશાના ભાનમાં આવે છે. પરને પાતાનું માને ત્યાં સુધી પાતાનું ભાન થવું અશક્ય છે. કારણકે પરનું માહાત્મ્ય લાગવાથી પોતાનું સ્વરૂપ આવરણમાં રહ્યા કરે છે. જ્યાં અરીસામાં બીજો પદાર્થ દેખાય છે, ત્યાં અરીસા દેખાતા નથી, તેમ પરપદાર્થ પોતાના રૂપે મનાય ત્યાં સુધી, પોતે પાતારૂપે મનાય નહીં.

'મન, વચન, કાયાથી હું ભિન્ન છું', એ અભ્યાસ જય-વંત થયે, આત્મા આત્મારૂપે શુદ્ધપણે અયાગી દશામાં, માક્ષઅવસ્થામાં સ્વાભાવિક રહી શકે છે.

"હું દેહાદિ સ્વરૂપ નથી, અને દેહ સ્ત્રી પુત્રાદિ કાઇ પણ મારાં નથી, શુદ્ધ ચૈતન્યસ્વરૂપ અવિનાશી એવા હું આત્મા છું, એમ આત્મભાવના કરતાં રાગદ્રેષના ક્ષય થાય"

દેહભાવ કેવી રીતે મુમુક્ષુ જીવા છેાઉ છે તે વિષે ચાર ગાથાએા ગ્રંથકાર હવે દર્શાવે છે:-

घने वस्त्रे यथाऽऽत्मानं न घनं मन्यते तथा । घने स्वदेहेऽप्यात्मानं न घनं मन्यते बुधः ॥६३॥ लाडां वस्त्रे न पोताने, लाडा लाखे विवेधे है।, लाडा हेंड धतां तेम, सात्मा लाडा न मानवा. ६३

ભાવાર્થ: — દેહ એ જ હું, એવું બહિરાત્માનું લક્ષણ ૧૩, ૧૪, ૧૫ મી ગાથાએ દારા ગ્રંથકારે આગળ વર્ણવ્યું છે; તે દેહાધ્યાસને લીધે 'પહેલું સુખ તે જાતે નર્યા' એવી કહેવત થઇ પડી છે કેાઈનું શરીર જાડું જાણી, તે સુખી હશે

એવું અનુમાન અહિરાત્મા કરે છે. પાતે શરીરે જડા થાય તા હરખાય છે, શરીર જાડું કરવા શિયાળામાં વસાણાં, પાક કરાવીને ખાય છે, ખારાક પચાવવાની દવાએા ખાય છે, દિવસમાં વારંવાર પચ્ચા વિના પણ બહામ, પકવાન, મીઠાઈ ખા ખા કરે છે.

આ પ્રકારની ભ્રાંતિ ટાળવા કે દેખાદેખી તેવા પ્રકારામાં વિવેકી પુરુષો ન તણાઈ જાય તે અર્થે નિષ્કારણ કરુણાશીલ ગ્રંથકર્તા, જ્ઞાનીપુરુષની માન્યતા દેહ વિષે કેવી હાય છે, તે દૃષ્ટાંતપૂર્વક વર્ણવે છે.

જાડાં કપડાં પહેરવાથી શરીર જાડું બીજાને દેખાય, પણ કપડાં પહેરનાર પાતાને જાડા માનતા નથી; કપડાંના ભરાવા શરીરથી જાદા છે, એમ કપડાં પહેરનારને ભાન છે; તેમ અંતરાત્મા, જ્ઞાની પુરુષ જાણે છે કે દેહ તે આત્માથી ભિન્ન છે, જેમ કપડાં શરીરથી ભિન્ન છે તેમ. તેથી પાતાના દેહ પુષ્ટ થતા દેખીને પણ જ્ઞાની પુરુષને, હું જાડા હવે થયા, એમ થતું નથી; તેથી હર્ષ થતા નથી. જો તેવા ભાવ આવી જાય તા વિચારવાનને ખેદ થાય કે હજી દેહાધ્યાસનું રાજ્ય વર્તે છે. માટે મારે વિશેષ આત્મભાવ દૃદ કરવાના છે. મરણ-પ્રસંગે આવા ભાવ વર્તે તા મારું સમાધિમરણ થતું અટકે અને સમ્યક્દર્શન પણ ચાલ્યું જાય; એવા વિચાર વિચારવાનને વર્તે છે.

શરીર સુકાઇ જાય, કાળું પડી જાય, ફીકું પડી જાય, અશકત થઇ જાય, ફેર ચઢે, રાગ થાય, વેદના થાય; એ ખધા દેહના ધર્મો જાણી તે પ્રત્યે વૃત્તિ જતી રાકી, આત્મા અજર, અમર, અવિનાશી, પરમાનંદરૂપ છે એ આત્મભાવનાથી શુદ્ધ ભાવને દૃઢ કરવા. પરમાત્મપદ વિસરાય નહીં તેવા અભ્યાસની જરૂર છે.

"દેહ પ્રત્યે જેવા વસ્ત્રના સંબંધ છે, તેવા આત્મા પ્રત્યે જેણે દેહના સંબંધ યથાતથ્ય દીઠા છે; મ્યાન પ્રત્યે તરવારના જેવા સંબંધ છે તેવા દેહ પ્રત્યે જેણે આત્માના સંબંધ દીઠા છે, અબદ્ધ સ્પષ્ટ આત્મા જેણે અનુભવ્યો છે, તે મહત્પુરુષાને જીવન અને મરણ બન્ને સમાન છે."

"ચિત્તમાં દેહાદિ ભયના વિક્ષેપ પણ કરવા યાગ્ય નથી. દેહાદિ સંબંધી જે પુરુષા હર્ષવિષાદ કરતા નથી તે પુરુષા પૂર્ણ દ્વાદશાંગને સંક્ષેપમાં સમજ્યા છે, એમ સમજો. એ જ દૃષ્ટિ કર્ત્તવ્ય છે." —શીમદ્દ રાજચંદ્ર

સોજો કે થાથર ચડવાથી શરીર જાડું થાય તો તે રાગ મનાય છે, જાડું શરીર દેખાવા છતાં શક્તિ હોતી નથી, એટલે તે જાડાપણું હવેનું કારણ અહિરાત્માને પણ થતું નથી; તેમ વિચારવાનને દેહ અને દેહની અવસ્થાઓથી આત્મા અને આત્માની અવસ્થાઓ સાવ સ્પષ્ટ જુદાં સદ્-વિચારે સમજાયાં છે, તેથી દેહમાં થતી મમતા દૂર કરવા જ્ઞાની પુરુષો તપ આદિથી શરીર કૃશ કરી, આત્માનાં જ્ઞાન દર્શન ચારિત્રને ઉજ્જવળ કરે છે.

હવે જરા અવસ્થા પણ શરીરની છે, આત્મા ઘરડા થતા નથી તે વિષે ગ્રંથકાર કહે છે:—

> जीणें वस्त्रे यथाऽऽत्मानं न जीणं मन्यते तथा । जीणें स्वदेहेऽप्यात्मानं न जीणं मन्यते बुधः ।।६४.। જીર્ણુ વસ્ત્રે ન પાતાને, જીર્ણુ જાણે વિવેકો કા, જીર્ણુ દેહ થતાં તેમ, આત્મા જીર્ણુ ન માનવા. ६४ ભાવાર્થ:— જૂનાં કપડાં કાેઈ સુંદર રૂપવંતી ખાઈને

પહેરાવ્યાં હાય, તાે તેનું રૂપ ક્યાંય જતું રહેતું નથી, કે આભૂષણ, ટાપટીપ રહિત અવસ્થામાં પણ શરીર તેનું તે જ છે, તેમ શરીર વૃદ્ધ થવાથી, નિર્બળ કે કાંતિરહિત થવાથી જ્ઞાનીપુરુષો પાતાને વૃદ્ધ, નિર્બળ કે નિસ્તેજ માનતા નથી.

બહિરાત્માની બાહ્યદૃષ્ટિ હાવાથી શરીરને જ તે પાતાનું સર્વસ્વ માને છે, યુવાવસ્થામાં પાતે સુંદર, સશક્ત, આકર્ષક અને ઉત્તમ પાતાને માને છે, તે વખતે પૈસા ખર્ચીને પણ પાતાનું શરીર સુંદર બનાવે છે, સગાં પ્રિયજનાના શરીરામાં, કપડાંમાં, અલંકારા અને વૈભવામાં આસક્ત બને છે. પરંતુ વૃદ્ધાવસ્થામાં, માંદગીમાં કે કાઈ કારણે કદર્યું શરીર થઈ જતાં શાક કરે છે, પ્રિયજનાનું શરીર સુકાઈ જય, વૃદ્ધ થાય, કદર્યું બની જય તા ખેદ કરે છે, તેમના ઉપરથી તેના માહ ઘટી જાય છે; ઘણા તા ફરી પરણે છે અને પ્રથમની પત્નીના ત્યાગ કરે છે. આ બધા બાહ્યના માહ અલ્પ કાળમાં પલટાઈ જય છે, કારણકે કાઈ વસ્તુ તેવી ને તેવી રહી શકતી નથી.

જે જ્ઞાની પુરુષના હુદયમાં જ્ઞાનજરાતિ પ્રગટ, જાગ્રત છે, તે નાશવંત પદાર્થોમાં માહ કરતા નથી; અજર, અમર અને અવિનાશી એવું આત્મસ્વરૂપ તે પાતાનું છે એમ જ્ઞાનીએ જાણેલું હાવાથી, દેહાદિ ખાદ્ય પદાર્થો ખગડી જાય તેમાં પાતાનું કંઈ ખગડતું નથી, એવા અખંડ નિશ્ચય વિવેકી પુરુષોના પલટાતા નથી.

શ્રી યશાેવિજયજી ઉપાધ્યાય શ્રી અનંતનાથ જિનેશ્વરના સ્તવનમાં ગાય છે:—

"સાચા રંગ તે ધર્મનાે, સાહેલડિયાં, **બી**જાે રંગ પતંગ રે, ગુણવેલડિયાં, ધર્મારંગ જીરણ નહીં, સાહેલડિયાં, દેહ તે જીરણ થાય રે, ગુણ૦ ઉદક-બિંદુ સાયર ભળ્યો, સા૦ જિમ હોય અક્ષય અભંગ રે, ગુણ૦ વાચક યશ કહે પ્રભુગુણે, સા૦ તિમ મુજ પ્રેમ-પ્રસંગ રે, ગુણ૦"

"આપને વિજ્ઞાપન છે કે વૃદ્ધમાંથી યુવાન થવું. અને આ અલખ વાર્ત્તાના અગ્રેસર આગળ અગ્રેસર થવું. થાેડું લખ્યું ઘણું કરી જાણશાે.' —શીમદ્ રાજચંદ્ર

આમ દેહદૃષ્ટિ ટળે તાે વૃહાવસ્થામાં હું વૃદ્ધ થયાે છું એમ ન લાગે, પણ આત્મા તાે સદાય અનંત વીર્યનાે ધણી છે તેથી માેક્ષ પ્રાપ્ત કરી શકે છે.

શ્રી ગૌતમસ્વામીને વૃદ્ધ અવસ્થામાં શ્રી મહાવીર ભગવાનના યાગ થયા; પણ વૃદ્ધ તા શરીર છે, આત્માનું સામર્થ્ય અનંત છે, એમ વિચારી વીર્ય ફારવી, તે પ્રથમ ગણધર અની, દ્રાદશાંગી રચી, અનેક શિષ્યાને તે શીખવી, અને સકળ સંઘના નાયક અની માક્ષે ગયા.

હવે દેહ નાશવંત છે, પણ આત્મા દેહના નાશથી નાશ પામતા નથી, શાશ્વત છે એ વિષે ગ્રંથકાર જણાવે છે:—

नष्टे वस्त्रे यथाऽऽत्मानं न नष्टं मन्यते तथा।
नष्टे स्वदेहेऽप्यात्मानं न नष्टं मन्यते बुधः ।।६५॥
वस्त्रना नाशथी केम, हेढ्ना नाश ना अणुः;
हेढ्ना नाशथी ज्ञानी आत्भाना नाश ना अणुः. ६५

ભાવાર્થ: કોઇએ કિંમતી વસ્ત્ર કે અલંકાર ધારણ કર્યાં દ્વાય તે બગડી જાય, નાશ પામે, લુટાઇ જાય, તેથી જેમ તે પાતે નાશ પામ્યાે એમ નથી માનતા, તેમ જ્ઞાની પુરુષ શરીરનાે નાશ થયે પોતાના (આત્માના) નાશ થયાે એમ માનતા નથી.

જે વસ્તુ ઉત્પન્ન થઈ છે, તેના નાશ થાય છે. અન્ય પદાર્થીના સંચાગાથી જે જે વસ્તુઓ ઉત્પન્ન થાય છે, તે તે સંચાગા વીખરાઈ જતાં તે વસ્તુઓના નાશ થતા દેખીએ છીએ, પરંતુ આત્મા કાઈ દ્રવ્યોના સંયાગથી ઉત્પન્ન થાય તેવા પદાર્થ નથી. માટે અસંચાગી હાવાથી અવિનાશી છે.

"જેમ ઘટપટાદિ જડ વસ્તુએા છે, તેમ આત્મા જ્ઞાનસ્વરૂપ વસ્તુ છે. ઘટપટાદિ અનિત્ય છે, ત્રિકાળ એક સ્વરૂપે સ્થિતિ કરી રહી શકે એવાં નથી. આત્મા એક સ્વરૂપે ત્રિકાળ સ્થિતિ કરી શકે એવા નિત્ય પદાર્થ છે. જે પદાર્થની ઉત્પત્તિ કાેઇ પણ સંયાેગાેથી થઇ શકી ન હાેય, તે પદાર્થ નિત્ય હાય છે. આત્મા કાઈ પણ સંચાગાથી બની શકે એમ જણાતું નથી; કેમકે જડના હજારાગમે સંયાગા કરીએ, તા પણ તેથી ચેતનના ઉત્પત્તિ નહીં થઇ શક્વા યાગ્ય છે. જે ધર્મ જે પદાર્થમાં હાય નહીં, તેવા ઘણા પદાર્થો ભેળા કરવાથી પણ તેમાં જે ધર્મ નથી, તે ઉત્પન્ન થઇ શકે નહીં, એવા સૌને અનુભવ થઇ શકે એમ છે. જે ઘટપટાદિ પદાર્થો छे तेने विषे ज्ञानस्वइपता क्रेवामां आवती नथी. तेवा પદાર્થીના પરિણામાંતર કરી, સંયાગ કર્યા હાય અથવા થયા હાય તાપણ તે તેવી જ જાતિના થાય, અર્થાત્ જડસ્વરૂપ થાય, પણ જ્ઞાનસ્વરૂપ ન થાય. તા પછી તેવા પદાર્થના સંયાેગે આત્મા કે જેને જ્ઞાનીપુરુષા મુખ્ય જ્ઞાનસ્વરૂપ લક્ષણ-વાળા કહે છે તે તેવા (ઘટપટાદિ, પૃથ્વી, જળ, વાચુ, આકાશ) પદાર્થથી, ઉત્પન્ન કાેઈ રીતે થઈ શક્વા ચાેગ્ય નથી. જ્ઞાનસ્વરૂપપણું એ આત્માનું મુખ્ય લક્ષણ છે, અને તેના અભાવવાળું મુખ્ય લક્ષણ જડનું છે. તે ખન્નેના અનાદિ

સહજ સ્વભાવ છે. આ તથા બીંજાં તેવાં સહસગમે પ્રમાણા આતમાને નિત્ય પ્રતિપાદન કરી શકે છે તેમ જ તેના વિશેષ વિચાર કર્યે સહજસ્વરૂપ નિત્યપણે આત્મા અનુ- ભવવામાં પણ આવે છે. જેથી સુખ-દુ:ખાદિ ભાગવનાર, તેથી નિવર્તનાર, વિચારનાર, પ્રેરણા કરનાર એ આદિ ભાવા જેના વિદ્યમાનપણાથી અનુભવમાં આવે છે, તે આત્મા મુખ્ય ચેતન (જ્ઞાન) લક્ષણવાળા છે; અને તે ભાવે (સ્થિતિએ) કરી તે સર્વ કાળ રહી શકે એવા નિત્ય પદાર્થ છે, એમ માનવામાં કંઇ પણ દાષ કે બાધ જણાતા નથી, પણ સત્યના સ્વીકાર થયારૂપ ગુણ થાય છે." —શીમદ્ રાજચંદ્ર

વસ્ત્રની પેઠે દેહ નાશવંત છે, પણ દેહમાં રહેલા આત્મા અવિનાશી છે. નટ જેમ વસ્ત્રા ખદલી વેષ જુદા જુદા ધારણ કરે છે, તેમ જીવ નવા નવા દેહ ધારણ કરે છે, ત્યાં સુધી તે સંસારી છે; પણ તે નિત્ય, અછેદા, અલેદા, જરામરણાદિ ધર્મથી રહિત છે.

હવે દેહની આરાગ્યતા કે રૂપ કપડાંના રંગની પેઠે આત્માથી ભિન્ન છે; એમ ઠસાવવા ગ્રંથકાર એ જ ભાવના શ્લોક ફરી કહેવાની કૃપા કરે છે:—

रक्ते वस्त्रे यथाऽऽत्मानं न रक्तं मन्यते तथा।
रक्ते स्वदेहेऽप्यात्मानं न रक्तं मन्यते बुधः ॥६६॥
લાલ વસ્ત્રે ન પાતાને, લાલ જાણે વિવેઠો કા;
લાલ દેહ થતાં તેમ, આત્મા લાલ ન માનવો. ६६
ભાવાર્થ: – વૃદ્ધાવસ્થામાં દેહની ઠાંતિ ઝાંખી પડી જાય છે; અશક્તિ આવે છે, રૂપના નાશ થાય છે, તે વખતે તા કાઈની શિખામણ, સત્શાસ્ત્રનું વાચન કે પાતાને નાશવંત

પદાર્થના થયેલા અનુભવથી કંઇક કહેતાકહેતી સમજણ પણ આવે, મરણેના ડર રહે; પણ ઝુવાનીમાં તો ના કાેઇની શિખામણ સાંભળે, ન સત્શાસ્ત્ર વિચારવાની તેને રુચિ થાય, વાંચે તો સમજાતું પણ મુશ્કેલ; કારણ કે ચિત્તનું આકર્ષણ ખાદ્ય પદાર્થો પ્રત્યે પ્રાયે વિશેષ હોવાથી તથા આરાગ્ય, રૂપ, ખળ, માહની વિશેષતા હોવાથી એ અવસ્થા કાેઇકને જ સન્માર્ગ ભણી વળવા દે છે.

ગ્રંથકાર એવી અવસ્થામાં વર્તતા જીવોને પણ શિખામણ દે છે, કે રાતું, ગુલાબી વસ્ત્ર પહેરવાથી ડાદ્યો માણસ એમ ન માને કે હું રાતા કે ગુલાબી છું; તેમ જ્ઞાની પુરુષ, શરીરની આરાગ્યતામાં કે જુવાનીમાં લાલ રંગ કે ગુલાબી રંગના ચહેરા કે હાથ-પગ જણાય તો તેથી આત્મા (પાતે) લાલ કે ગુલાબી છે એમ માનતા નથી કારણ કે આત્મા તો અરૂપી છે, ચૈતન્ય સ્વરૂપ છે, જ્ઞાતા–દ્રષ્ટા છે અને અવિનાશી છે, આવા પોતાના ગુણોને જાણનાર શરીરને રૂપ, રસ, ગંધ, સ્પર્શ અને શબ્દ ગુણાવાળું જાણી, શરીરના રૂપાદિ ગુણા પોતાના માની આસકત, હર્ષિત કે ગર્વિત થતા નથી.

પરંતુ શરીર એ પુદ્દગલ પરમાણુઓના સમૂહ છે. રૂપાદિ ગુણા, વેદના, રાગ આદિ અવસ્થાએ શરીરનાં છે; શરીર કંઇ જાણે નહીં, કાઇ જાણનાર (ચેતન) હાેય તાે તે જણાઇ શકે; સડી જવું, પડી જવું, વિનાશ પામવું, એ શરીરનાે સ્વભાવ છે–એમ વિચારી જ્ઞાનીને પોતાના અને પરના શરીર પ્રત્યે વૈરાચ્ય વર્તે છે.

''એક ભાજનમાં લાહી, માંસ, હાડકાં, ચામડું, વીર્ચ, મળ, મૂત્ર એ સાત ધાતુ પડી હાેય; અને તેના પ્રત્યે કાેઇ જોવાનું કહે તો તેના ઉપર અરુચિ થાય ને થૂંકવા પણ જાય નહીં. તેવી જ રીતે સ્ત્રી–પુરુષનાં શરીરની રચના છે, પણ ઉપરની રમણીયતા જોઈ જીવ માેહ પામે છે અને તેમાં તૃષ્ણાપૂર્વક દાેરાય છે."

''દેહ કૈવા છે ? રેતીના ઘર જેવા, મસાણુની મઢી જેવા. પર્વતની ગુકાની માક્ક દેહમાં અંધારું છે. ચામડીને લીધે દેહ ઉપરથી રૂપાળા લાગે છે. દેહ અવગુણુની ઓરડી, માયા અને મેલને રહેવાનું ઠેકાશું છે. દેહમાં પ્રેમ રાખવાથી જીવ રખક્યો છે. તે દેહ અનિત્ય છે. બદફેલની ખાણ છે. તેમાં માહ રાખવાથી જીવ ચારે ગતિમાં રઝળે છે. કેવા રઝળે છે? ઘાણીના બળદની માક્ક. આંખે પાટા બાંધે છે; તેને ચાલવાના માર્ગમાં સંકડાઈ રહેવું પડે છે; લાકડીના માર ખાય છે; ચારે બાજુ કર્યા કરવું પડે છે; લાકડીના માર પાય છે; ચારે બાજુ કર્યા કરવું પડે છે; છૂટવાનું મન થાય પણ છૂટી શકાય નહીં; ભૂખ્યાતરસ્યાનું કહેવાય નહીં, શ્વાસાચ્છ્વાસ નિરાંતે લેવાય નહીં, તેની પેઠે જીવ પરાધીન છે. જે સંસારમાં પ્રીતિ કરે છે તે આવા પ્રકારનું દુ:ખ સહન કરે છે.

ધુમાડા જેવાં લૂગડાં પહેરી તેઓ આડબર કરે છે, પણ તે ધુમાડાની માફક નાશ પામવા યાગ્ય છે. આત્માનું જ્ઞાન માયાને લઇને દબાઇ રહે છે."

"શાસ્ત્ર શ્રવણ કરી રાજ સાંભળયું છે કે દેહ આત્માથી જુદા છે, ક્ષણભંગુર છે; પણ દેહને વેદના આવ્યે તા રાગદ્રેષ પરિણામ કરી ખૂમ પાડે છે. દેહ ક્ષણભંગુર છે એવું તમે શાસ્ત્રમાં સાંભળવા શું કરવા જાઓ છે ? દેહ તા તમારી પાસે છે તા અનુભવ કરા. દેહ પ્રગટ માટી જેવા છે; સાચવ્યો સચવાય નહીં, રાખ્યા રખાય નહીં. વેદના વેદતાં

ઉપાય ચાલે નહીં. ત્યારે શું સાચવે ? કંઈ પણ બની શકતું નથી. આવાે દેહના પ્રત્યક્ષ અનુભવ થાય છે, તાે તેની મમતા કરી કરતું શું ? દેહના પ્રગટ અનુભવ કરી શાસ્ત્રમાં કહ્યું કે તે અનિત્ય છે, અસાર છે, માટે દેહમાં મૂચ્છા કર્યા જેવું નથી.'
—શામદ રાજ્ય દ

હવે આ સંસારમાં શાંતિ કાેને પ્રાપ્ત થઇ શકે તે વિષે ગ્રંથકાર કહે છે :—

यस्य सस्पन्दमाभाति निःस्पंदेन समं जगत । अप्रजमित्रयाभोगं स शमं याति नेतरः ॥६७॥ જેને સક્રિય સંસાર, ભાસે નિષ્ક્રિય ધકાષ્ઠ શા: અ-પ્રજ્ઞ, ભાગ-ચેષ્ટાથી - રહિત શમ પામતા. ૬૭ ભાવાર્થ: -- પ્રીતિ, ઇચ્છા કે દ્રેષ ઉત્પન્ન થવાનું કારણ તે તે વૃત્તિઓને અનુકૂળ, પ્રતિકૂળ વર્તન થતું જણાય, અનુ-માન થાય કે કલ્પાય તે છે. લાકડાની કે રબરની પૂતળી પ્રત્યે બાળક કે ભ્રમિત વિના કાઈ રાગદેષ કરવાને ઇચ્છતું નથી. પરંતુ માટા માણસને નાનાં બાળક રમાડવાનું, રાજી કરવાનું કે ખીજવવાનું મન થાય છે, તેનું કારણ તે કંઇ સમજે છે, રાજી થાય છે કે ખિજાય છે એમ તે સમજે છે. લીંતને કંઇ જ્ઞાન નથી, તે કંઇ ક્રિયા કરી શકતી નથી કે લોગવી શકતી નથી; તેથી ભીંત સાથે વાત કરવાનું, તેને પ્રસન્ન કરવાનું કે ખીજવીને રાજી થવા કાઈ ઇચ્છતું નથી. તેમ જ જે જ્ઞાની પુરુષાને આ જગત ભીંત જેવું સ્થિર, કંઇ ન જાણી શકે તેવું, વિચાર વગરનું, કંઈ ચેષ્ટા–હાવભાવ પ્રદર્શિત ન કરી શકે

૧ ''નીરખીને નવયૌવના, લેશ ન વિષયનિદાન; ગણે કાષ્ઠની પૂતળી, તે ભગવાન સમાન.''

તેવું, તથા કંઇ લાેગવી ન શકે તેવું, લાેગથી પ્રસન્ન ન થાય તેવું લાગે છે, તે જ વીતરાગતા કે શાંતિ પામી શકે છે; બીજા કે જેનું કલ્પનાને વશ ચિત્ત છે, તે વીતરાગપણું કે નિર્વિકલ્પ સમાધિ સાધી શકતા નથી, સમજી શકતા નથી.

સ્વમમાં જેમ આ જાગ્રત દશાનું જગત ભૂલી જવાય છે, તેમ જગતનું માહાત્મ્ય અને તેની વિસ્મૃતિ થયા વિના વિકલ્પાની નિવૃત્તિ અને આત્મધ્યાન થવું મુશ્કેલ છે.

શૂન્ય સમાધિ કે નિર્વિકલ્પ દશા એ અધ્યાત્મપ્રેમી-એાનું ધ્યેય હાય છે. તે સત્પુરુષના અવલંખને ભક્તિમાર્ગથી સુગમપણે સાધી શકાય છે.

"ગમે તે ક્રિયા, જપ, તપ કે શાસ્ત્રવાંચન કરીને પણ એક જ કાર્ય સિદ્ધ કરવાનું છે; તે એ કે જગતની વિસ્મૃતિ કરવી અને સત્ના ચરણમાં રહેવું.

અને એ એક જ લક્ષ ઉપર પ્રવૃત્તિ કરવાથી જીવને પાતાને શું કરવું યાગ્ય છે, અને શું કરવું અયાગ્ય છે તે સમજાય છે, સમજાતું જાય છે.

એ લક્ષ આગળ થયા વિના જપ, તપ, ધ્યાન કે દાન કાેઇની યથાયાેગ્ય સિદ્ધિ નથી, અને ત્યાં સુધી ધ્યાનાદિક નહીં જેવાં કામનાં છે."

'ક્ષણે ક્ષણે પલટાતી સ્વભાવવૃત્તિ નથી જોઇતી. અમુક કાળ સુધી શૂન્ય સિવાય કંઇ નથી જોઇતું; તે ન હાય તો અમુક કાળ સુધી સંત સિવાય કંઇ નથી જોઇતું; તે ન હાય તો અમુક કાળ સુધી સત્સંગ સિવાય કંઇ નથી જોઇતું; તે ન હાય તો આર્યાચરણ (આર્ય પુરુષોએ કરેલાં આચરણ) સિવાય કંઇ નથી જોઇતું; તે ન હાય તા જિનભક્તિમાં અતિ શુદ્ધ ભાવે લીનતા સિવાય કંઈ નથી જોઈતું; તે ન હાેય તાે પછી માગવાની ઇચ્છા પણ નથી.'' —શીમદ્ રાજચંદ્ર

શમભાવ, વીતરાગભાવ, ઉપશમભાવ, શાંતિ કે સમભાવ એ બધા એક જ ભાવ દર્શાવતા શખ્દાે છે. તેની પ્રાપ્તિ આત્મજ્ઞાન થયે થાય છે; તે આત્મજ્ઞાન વિના જીવે અનાદિ-કાળથી પરિભ્રમણ કર્યું છે તે વિષે ચંથકાર હવે આગળની ગાથામાં દર્શાવે છે:—

शरीरकंचुकेनात्मा संवृती ज्ञानिवग्रहः । नात्मानं बुद्ध्यते तस्माद् भ्रमत्यितिचिरं भवे ॥६८॥ श्रानभूति अखे એાઢી, દેહકાંચળોં, જો રમે; પોતાને જાણવા ભૂલી, ઘણા કાળ ભવે ભમે. ६८ ભાવાર્થ:— જ્ઞાન એ જ આત્માનું લક્ષણ છે, તેથી આત્મા એાળખાય છે. જેનામાં જાણવાની શક્તિ હાય, તે ચેતન કે આત્મા છે.

''જે જ્ઞાને કરીને જાણિયું રે, તેની વર્તે છે શુદ્ધ પ્રતીત મૂળ મારગ સાંભળા જિનનાે રે; કહ્યું ભગવંતે દર્શન તેહને રે, જેનું બીજું નામ સમક્તિ મૂળ મારગ સાંભળા જિનનાે રે."

— શ્રીમદ્ રાજચંદ્ર

જેમ સામાન્ય માણુસા દેહથી, તેની મુખમુદ્રાદિથી માણુસને એાળખે છે અને દેહને જ તેનું સ્વરૂપ મુખ્યપણે માને છે; તેમ જ્ઞાનથી આત્મા એાળખાતા હાવાથી જ્ઞાનને આત્માના દેહ ગાથામાં વર્ણવેલ છે.

જ્ઞાન જેનું શરીર છે એવા આત્મા શરીરરૂપી કાંચળીથી કે કપડાથી ઢંકાયેલા છે; તેથી આત્માનું ભાન, સુવિચારણા પ્રગઠ્યા વના થતું નથી. તે કારણથી જ (આત્મ અભાનથી) જીવનું અનાદિ કાળથી ભવપરિભ્રમણ મટતું નથી.

> ''જૈસે કંચુક ત્યાગસેં, વિનસત નહીં ભુજંગ; દેહ ત્યાગસેં જીવ પુનિ, તૈસે રહત અભંગ.''

—શ્રી ચિદાન દ

"જેમ કાંચળીના ત્યાગ કરવાથી સર્પ નાશ પામતા નથી તેમ દેહના ત્યાગ કરવાથી જીવ પણ અભંગ રહે છે એટલે નાશ પામતા નથી. અહીં દેહથી જીવ ભિન્ન છે, એમ સિદ્ધતા કરેલી છે.

કેટલાક આત્માઓ તે દેહ અને જીવની ભિન્નતા નથી, દેહના નાશ થવાથી જીવના પણ નાશ થાય છે એમ કહે છે, તે માત્ર વિકલ્પરૂપ છે પણ પ્રમાણભૂત નથી; કેમકે તેઓ કાંચળીના નાશથી સર્પના પણ નાશ થયેલા સમજે છે અને એ વાત તા પ્રત્યક્ષ છે કે સર્પના નાશ કાંચળીના ત્યાગથી નથી, તેમ જ જીવને માટે છે.

દેહ છે તે જીવની કાંચળી માત્ર છે. કાંચળી જ્યાં સુધી સર્પના સંબંધમાં છે, ત્યાં સુધી જેમ સર્પ ચાલે છે, તેમ તે તેની સાથે ચાલે છે, તેની પેઠે વળે છે, અને તેની સર્વ ક્રિયાએ! સર્પની ક્રિયાને આધીન છે. સર્પ તેના ત્યાગ કર્યો કે ત્યાર પછી તેમાંની એક્કે ક્રિયા કાંચળી કરી શકતી નથી; જે ક્રિયામાં પ્રથમ તે વર્તતી હતી, તે સર્વ ક્રિયાએ! માત્ર સર્પની હતી, એમાં કાંચળી માત્ર સંબંધરૂપ હતી, એમ જ દેહ પણ જેમ જીવ કર્માનુસાર ક્રિયા કરે છે તેમ વર્તે છે; ચાલે છે, બેસે છે, ઊઠે છે, એ બધું જીવરૂપ પ્રેરકથી છે, તેના વિયાગ થયા પછી કાંઇ નથી " — શામદ્ રાજચંદ્ર

અંધકારમાં કાેઇ વસ્તુ પડી હાેય કે મૂઠીમાં ગુપ્ત રાખી હાેય તા જેમ દેખાય નહીં, તેમ આ દેહમાં આત્મા ગુપ્તપાણે રહેલા છે અને અરૂપી હાેવાથી ઇંદ્રિય-ગાદ્ય નથી, પરંતુ જે જે જાણવાની, સાંભળવાની, સમજવાની, વિચારવાની, યાદ રાખવાની કિયા થાય છે, તે આત્માના અસ્તિત્વમાં જ અને છે. આત્મા દેહમાંથી ચાલ્યા ગયા, તાે પછી કંઇ પણ અનતું નથી. તેથી જેને લઇને જ્ઞાન-ક્રિયા થાય છે, તે આત્માનું જ્ઞાન તે માેક્ષમાર્ગમાં પ્રથમ પગથિયું છે. તેને જાણ્યા વિના જન્મ-મરણ ટળા નહીં.

દેહને આત્મા માનવાની ભૂલ કેવા પ્રકારે થાય છે તેનું પૃથક્કરણ ગ્રંથકર્તા આગલી ગાથામાં પ્રગટ કરે છે:—

> प्रविशद्गलतां व्यूहे देहेऽणूनां समाकृतौ । स्थितिभ्रान्त्या प्रपद्यन्ते तमात्मानमबुद्धयः ॥६६॥

અહું રાશિ ખસે, પેસે, આ આત્માકાર દેહમાં; સમાન-સ્થિતિ-ભ્રાંતિથી, મૂઢ તે નિજ માનતાં ૬૯

ભાવાર્થ: — અજ્ઞાની કે અહિરાત્મા દેહને બાળ-અવસ્થામાંથી યુવાવસ્થામાં પ્રવેશતા તથા યુવાવસ્થામાંથી વૃદ્ધાવસ્થામાં પલટાતા દેખે છે, પરંતુ તેનાં કારણુના વિચાર નથી આવ્યા તેથી પાતાને દેહરૂપ માની, હું બાળક છું, હું યુવાન થયા, હું વૃદ્ધ થયા એમ માન્યા કરે છે.

વિચાર કરે તો સમજાય એમ છે કે બાળઅવસ્થામાં દ્વધને આધારે શરીર વધતું હતું, અનાજ આદિના ખારાક લેવા માંડ્યો ત્યારથી, ખારાકનાં તત્ત્વાથી શરીર પુષ્ટ થવા લાગ્યું. શરીરના સંચા નરમ પડવાથી ખારાકની પાચનશક્તિ મંદ પડતાં પાષક તત્ત્વાે ઓછાં મળવા લાગ્યાં, શરીર ઘસાવા

290

લાગ્યું, શક્તિ ઘટવા લાગી એટલે વૃદ્ધાવસ્થાનું આક્રમણ થયું. આ પણ સ્થૂલ દૃષ્ટિએ વિચાર કર્યો છે.

સૂક્ષ્મ દૃષ્ટિએ વિચાર કરીએ તેા સમયે સમયે શરીરમાં ફેરફારા થયા કરે છે, તે જ્યારે વિશેષ સ્પષ્ટ અને, ત્યારે સ્થૂલપણે જણાય કે આ દેહ જાડાે થયાે કે કુશ થયાે. જેમ દીવામાં જ્યાતિ હાય છે તે સમયે સમયે તેલમાંથી પાષણ પામે છે; કેટલાંય પરમાણ તે દીવાની જ્યાતિમાં સમયે સમયે તેલમાંથી ગરમ થઇ ગૅસ રૂપે પ્રકાશે છે; સમયે સમચે કેટલાંય પરમાણુ પ્રકાશિત ગેસનું રૂપ તજી, શ્યામ ધુમાડા રૂપે શગમાં થઇ ચાલ્યાં જાય છે; તેમ શરીર એ દીવાની જ્યાત જેવું જ છે. તેમાં કેટલાંય પરમાણુ સમયે સમયે નવાં પ્રવેશ પામે છે, કેટલાંય પરમાણ સમર્ય સમયે છૂટતાં જાય છે, પરંતુ તે ક્રિયા આપણી સ્થૂલ દૃષ્ટિથી દેખી શકાય તેમ નથી, એટલે માેટા ફેરફારા જ આપણી નજરે ચઢે છે. એક સમયનું શરીર અને બીજા સમયનું શરીર દીવાની જ્યાતિ જેવું જુદું જ હાેચ છે, છતાં અવિચારથી ટક્તી ભ્રાંતિને લઇને એનું એ જ શરીર છે એમ લાગે છે. પણ આપણે જન્મ્યા હતા તે વખતનું એક પણ પરમાણ અત્યારે આપણા શરીરમાં નથી, છતાં એવા ને એવા આકાર કે ઘાટમાં નવાં પરમાણું એા ગાહવાઇ જતાં હાવાથી ભ્રાંતિવશ જીવ તેના તે જ દેહ છે એમ માને છે. વિચાર કરતાં આ વાત સ્પષ્ટ સમજાય તેવી છે

ભ્રાંતિને લીધે દેહને જ બહિરાત્મા પોતાનું સ્વરૂપ માને છે; પણ ખારાક આદિ પર, જડ દ્રવ્યથી જે પુષ્ટ થાય છે, તે ન મળે તા જે સુકાઈ જાય છે, જેનામાં પાતાને

કે પરને જાણવાની શક્તિ નથી, એવા દેહ તે પોતાનું સ્વરૂપ કચાંથી હાઇ શકે ?

માટે પરમાહ્યુના પુંજરૂપ ક્ષણે ક્ષણે અન્ય રૂપ ધારણ કરતું આ શરીર ચેતનથી ભિન્ન માત્ર સંયાગસંબંધે જીવની સાથે રહેલું છે એમ નિશ્ચય કરવા યાગ્ય છે. ખાગમાં સવારે કળી રૂપે દેખાતી રચના, મધ્યાદ્વે ખીલેલા પુષ્પરૂપે સુંદરતા, સુગંધ અને મનાહરતા ધારણ કરે છે, વળી સાંજે કરમાઈ ખરી પડે છે. તે ઝાડની સાથે સંયાગસંબંધ ધરાવે છે, તેમ આ દેહ પણ ગર્ભમાં ઉત્પન્ન થતા, સુવાવસ્થામાં સુંદરતા ધારણ કરતા અને મરણ વખતે આત્માથી ખરી પડતા, ભિન્ન થતા દેખાય છે, તે આત્મારૂપ નથી પણ આત્માથી ભિન્ન છે, એવા નિર્ધાર કર્તવ્ય છે.

''ભાસ્યા દેહાધ્યાસથી, આત્મા દેહ સમાન; પણ તે બન્ને ભિન્ન છે, પ્રગટ લક્ષણે ભાન. ભાસ્યા દેહાધ્યાસથી, આત્મા દેહ સમાન; પણ તે બન્ને ભિત્ન છે, જેમ અસિ ને મ્યાન."

—શ્રીમદ્ રાજચંદ્ર

હવે દેહને તેનાં લક્ષણાથી ભિન્ન જાણી આત્મા જ્ઞાન-સ્વરૂપ, નિત્ય છે એમ નિર્ણય કરવા યંથકાર પ્રેરણા કરે છે:-

गौरः स्थूलः कृशो वाऽहमित्यङ्गेनाविशेषयन् । आत्मानं धारयेन्नित्यं केवलज्ञप्तिवग्रहम् ॥७०॥ 'જાડા વા સુકલા, ગારા,' हेंड-धर्मीथीं भिन्न के; કेવલ-ज्ञान-भूति આ, આત્માને નિત્ય ભાવके. ७० भावार्थः - કાેઈ પણ વસ્તુનું જ્ઞાન તેનાં લક્ષણ દ્વારા થાય છે તેથી દેંહ અને આત્માનું યથાર્થ એાળખાણ કરવા ते हरेडनां सक्ष्णां ज्ञाण्यां कोई थे. जे तेम न करवामां आवे ते। श्रें के पहें थीजुं अढ्णु थाय, मनाय. भीडाना गंगडा अने साकरना गांगडा मणता आक्षरना हें भी लूद थवा संसव छे. पणु तेना स्वाहमां लेह छे. ते द्वारा परीक्षा करतां लूद टणी ज्वयं छे. तेम क हें छे पुह्गत परमाणु थे।ना संथे।ग इप छे, तेथी पुह्गतना गुणे। वर्णु, रस, गंध, स्पर्श आहि ज्यां कणाय त्यां अद्या, असंथे।गी खेवा आत्मा न हे।य थेम परीक्षा करवाथी हें हे ते हे इपे कणाय अने आत्मानुं सक्षण् ज्ञान छे, ते ज्यां है।य त्यां आत्मा मानवा थे रीते मान्यता करवाथी विपरीत मान्यताइप सूद टणे छे.

કાઈને ખિલારી કાચના કટકા જક્યાં હાય તેને રતન જાણી તેને સાનાના વીંટીમાં મહાવી, કિંમતી માની, તેની ખહુ સંભાળ કરતા હાય, તેને કાઇ ઝવેરી મિત્ર મળે તે કહે કે આ તા કાચના કટકા છે, તેની આટલી બધી સંભાળ ઘટતી નથી; તેથી તારી વીંટી શાભતી નથી, પરંતુ સાનામાં મઢવા લાયક નહીં છતાં તે મઢેલ કાચને લીધે સુવર્ણને પીતળ કાઈ માને, માટે આ કાચ તા સાનાની વીંટીમાં કલંકરૂપ છે

આ વાત સાંભળી કાચ ઉપરના તેના માહ ઊતરી જાય છે, તેની ફિકર કરવી તજી દે છે, અને સાેનાની સંભાળ રાખે છે. તેવી રીતે આ પ્રાપ્ત થયેલા દેહ તે કાચ જેવા માહક દેખાતા છતાં ક્ષણમાં કૂડી જાય તેવા છે. તેને ઉત્તમ માની, તેની સંભાળ જીવ રાખે છે, તેની ફિકર કરે છે, તેમાં ને તેમાં જ વૃત્તિ રાખીને જીવે છે. પરંતુ સદ્ગુરુરૂપ અવેરી મિત્ર મળે અને તેની શિખામણ જીવ લક્ષમાં લે કે આ દેહ તાે પ્રગડ માડી છે, ક્ષણમાં વિનાશ પામે પછી તેની કંઈ કિંમત નથી,

૨૧૪ પ્રત્થ-યુગલ

લાકડાં ભેગા બાળી દેવા જેવા એ પદાર્થ છે, તેને કાઇ પછી સંઘરી રાખતું નથી, તા અત્યારે પણ દેહની તા કંઇ કિંમત નથી. આત્મા અનુપમ પદાર્થ છે, તે શાશ્વત છે, તેની સંભાળ લેવાથી કેવળજ્ઞાન, અનંત વીર્ય, અનંત સુખ આદિ આત્મિક ગુણા પ્રગટે છે અને અનંત કાળ સુધી અનંત સુખમાં જીવ રહી શકે તેમ છે; આ દેહ તા કલંકરૂપ છે, તેની તું લે છે તેટલી તા શું પણ તેના અનંત ભાગ જેટલી પણ સંભાળ લેવી ઘટતી નથી; પૂર્વ પ્રારખ્ધને આધારે તેનું ટકનું છે; ગમે તેટલી સંભાળ લીધા છતાં વૃદ્ધાવસ્થા અટકાવી શકાતી નથી; રાગનું ઘર હાવાથી તે તદ્દન નીરાગી બની શકે તેમ નથી; તા ન જોઇતી દેહની ફિકર કરવી તજી દઇ, રત્નની દાખડીમાં રત્ન હાય તેની સંભાળ ઝવેરી રાખે છે તેમ, આ દેહમાં રહેલા આત્માના ગુણા સંપૂર્ણ પ્રગટે તેવા પુરુષાર્થ સદ્દ્રગુરુની આજ્ઞાએ કર તો તેથી તારું કલ્યાણ થશે અને આ મનુષ્યભવ સફળ થશે.

આમ સદ્ગુરુની શિખામણરૂપ આ શ્લોકમાં જણાવ્યું છે કે હું ગારા છું, હું જોડા છું હું પાતળા છું એવા દેહના ગુણા વડે આત્માનું ઓળખાણ ન કરવું; તેવા આત્મા ન માનતાં, આત્માના સ્વરૂપના એવા નિર્ધાર કરવા કે આત્મા નિત્ય પદાર્થ છે, દેહના નાશ થવા છતાં, વિયાગ થવા છતાં આત્મા ત્રણે કાળે આત્મારૂપે રહી શકે તેવા પદાર્થ છે; કેવળજ્ઞાનરૂપ શરીર આત્માનું અવિનાશી છે, દર્શનમાં કેને લઈને દેહ અને દેહના ગૌર આદિ ગુણા પોતાના હાય તેમ ભાસે છે, તે સદ્ગુરુના બાધે સાચી શ્રદ્ધા થતાં દેહ અને દેહના ગુણા ભિન્ન, તુચ્છ અને વિનાશી

સમજાય છે, તથા આત્મા અને આત્માના કેવળત્તાનાદિ ગુણે પોતાના સ્વરૂપે ભાસે છે, તેમાં જ તૃપ્તિ થવાથી પુદ્દગલનાં, દેહનાં વિવિધ સુખાની વાસના હુદયમાંથી દ્વર થાય છે. આમ આત્માને આત્મા માનવાથી પારકી પંચાત છૂટી જાય છે અને પોતાનું શાશ્વત સત્-સુખ પ્રગટે છે તેથી આ લાક, પરલાકનાં સુખની અલ્પ પણ ઇચ્છા અંતરમાં રહેતી નથી.

કાઇ ગરીખના ઘરમાં ધનભંડાર હાય, તેની તેને ખબર ન હાય; પણ તેના હિતૈષી મિત્રે તેને તે ભંડાર ખતાવ્યો તો તે દરિદ્ર દશા તજી ધનિક ખને છે, પછી તે ઝૂપડી અને કાટ્યાંતૃટ્યાં કપડાંની ફિકર તજી પરમ સુખી રહે છે; તેમ આત્માનું ભાન થયા પછી ઝૂપડી જેવા દેહની દરકાર તજી કેવળજ્ઞાનના વૈભવને પોતાના માની અંતરાત્મા સદા સુખી રહે છે, એવા આ ગાથાના પરમાર્થ છે.

હવે અંતરાત્માને આત્માના નિર્ણય થયેલા હાવાથી, તેનું માહાત્મ્ય સમજાયેલું હાવાથી તેની સ્વરૂપમાં સ્થિતિરૂપ ધીરજ ટકી રહે છે, તેના ફળરૂપે તે માક્ષને યાગ્ય ખને છે એવા ભાવ આગળની ગાથામાં ગ્રંથકર્તા પ્રગટ કરે છે:—

मुक्तिरेकान्तिकी तस्य चित्ते यस्याचला घृतिः ।
तस्य नैकान्तिकी मुक्तियंस्य नास्त्यचला घृतिः ॥७१॥
अवश्य भुष्टित पामे लो, अध्यक्ष धारणा मने,
अवश्य भुष्टित ना पामे, लेनी ना लावना टडे. ७९
लावार्थः — भुभुक्ष छवने मेक्ष सिवाय थीछ डेार्ध
अलिक्षाषा है।य नहीं. मेक्षिना अधूड ઉपाय सांलणी तेने
प्रमेष्ठ थाय छे, ते हिशामां अनता प्रयत्ने पुरुषार्थ डरी
मेक्षिप्राप्ति साधे छे.

આ ગાથામાં કેાની અવશ્ય મુક્તિ થાય છે તે વિષે જણાવે છે કે જેના અંતઃકરણમાં શુદ્ધ સ્વરૂપની અવિચળ સ્થિતિ રહ્યા કરે છે તેના જરૂર માક્ષ થાય છે.

યથાર્થ આત્મસ્વરૂપની ધારણો સ્થિર થવા અંતરાત્મા કષાય નિવારવાના નિરંતર પુરુષાર્થ કરે છે. અનંતાનુઅંધી ક્રોધ, માન, માયા અને લાભ તા બહિરાત્મદશા છૂટતાં જ દ્વર થાય છે. પછી અપ્રત્યાખ્યાનાવરણરૂપ કષાય ૮ળતાં દેશ-વિરતિ આવ્યે શ્રાવકપણાના ગુણ પ્રગટે છે અને સામાયિક આદિ વ્રતા દારા તે સમભાવની વૃદ્ધિ કરે છે.

અલ્પકાળ ધર્મ-આરાધન ગૃહસ્થદશામાં થતું જાણી, તેટલાથી તે મુમુક્ષુ જીવને સંતાષ થતા નથી; તેથી પ્રત્યા-ખ્યાનાવરણ કષાયને દ્વર કરી મહાવતધારી મુનિ તે ખને છે. અહારાત્ર ધર્મ-આરાધન કરી, સંજ્વલન કષાયના ક્ષય કરી, કેવળજ્ઞાન પ્રગટાવવાના પુરુષાર્થ તે પરમેષ્ઠી ભગવંત કરે છે.

અપ્રમત્તપણે આત્મભાવમાં એકાગ્ર, અંતર્મુહૂર્ત કરતા વધારે, તે કર્મયાગે રહી શકતા નથી; ત્યાં સુધી વારંવાર પુરુષાર્થ કરી પ્રમત્તદશામાંથી અંતર્મુહૂર્તમાં તો અપ્રમત્તદશામાં આવી જાય છે. વળી કર્મના ખળે પ્રમત્ત ભાવના ઉદય થતાં આહાર, નિદ્રા, સ્વાધ્યાયાદિમાં તે કાળ ગાળતાં અપ્રમત્ત દશાની પ્રાપ્તિ કરી અંતર્મુહૂર્તમાં તો કરી લે છે, આમ સતત પ્રયત્ન કરતાં સંજવલન કષાયની ઘણી મંદતા થતાં સાતિશય અપ્રમત્તદશાએ તે મહામુનિ ચઢે છે. ઉપશમ કે ક્ષય કરે છે. ઉપશમ કે ક્ષય કરે છે. ઉપશમ શ્રેણીથી પતન થાય તો કરી ક્ષયક શ્રેણીના ઉદ્યમ આદરે છે તથા માહનીય કર્મના ક્ષય કર્યા વિના જપીને એસતા નથી.

આ પ્રભળ પુરુષાર્થી પરમેષ્ઠી લગવંત કેવળજ્ઞાન વરી, અનેક જીવાને અનેક પ્રકારે આત્માજ્ઞતિના નિમિત્ત વાણી દ્વારા ખની, ત્રિયાગથી રહિત થઇ, નિરંજન, શુદ્ધ ચૈતન્યમૂર્તિરૂપ અડાલપણે મુક્ત અવસ્થામાં અનંતકાળ વિરાજમાન રહે છે.

આ ઉત્તમ દશાનું કારણ સ્વરૂપમાં એકાગ્રપણે સ્થિતિ કરવાના પુરુષાર્થ છે. જેની એવી અવિચળ સ્વરૂપસ્થિતિ કે તેવા સતત પુરુષાર્થ નથી, તેને અવશ્ય માક્ષપ્રાપ્તિ થશે એમ કહી ન શકાય. કારણ પતન થવાનાં અનેક કારણા હાય છે તેમાં તણાઈ જાય, સ્વરૂપસ્થિતિ સાચવી ન શકે તેના ક્યારે માક્ષ થશે, એ ચાક્કસ કહી શકાય નહીં. જ્યાં સુધી મિશ્યાત્વના ક્ષય થયા નથી ત્યાં સુધી તેના ગમે ત્યારે ઉદય થવા સંભવે છે અને દીર્ઘ સંસારપરિભ્રમણના ભય પણ ઊભા છે.

"મુમુક્ષુ જીવને એટલે વિચારવાન જીવને આ સંસારને વિષે અજ્ઞાન સિવાય બીજો કાઈ લય હાય નહીં. એક અજ્ઞાનની નિવૃત્તિ ઇચ્છવી એ રૂપ જે ઇચ્છા, તે સિવાય વિચારવાન જીવને બીજી ઇચ્છા હાય નહીં, અને પૂર્વ કર્મના ખળે તેવા કાઈ ઉદય હાય તા પણ વિચારવાનના ચિત્તમાં સંસાર કારાગૃહ છે, સમસ્ત લાક દુ:ખે કરી આત્તં છે, લયાકુળ છે, રાગદ્વેષનાં પ્રાપ્ત ફળથી બળતા છે, એવા વિચાર નિશ્ચયરૂપ જ વર્તે છે; અને જ્ઞાનપ્રાપ્તિના કંઈ અંતરાય છે, માટે તે કારાગૃહરૂપ સંસાર મને લયના હેતુ છે અને લાકના પ્રસંગ કરવા યાગ્ય નથી, એ જ એક લય વિચારવાનને ઘટે છે."

ં'જો જ્ઞાની પુરુષના દૃઢ આશ્રયથી સર્વોત્કૃષ્ટ એવું માક્ષપદ સુલભ છે; તા પછી ક્ષણે ક્ષણે આત્માપયાગ સ્થિર

કરવા ઘટે એવા કઠણ માર્ગ તે જ્ઞાનીપુરુષના દૃઢ આશ્રયે પ્રાપ્ત થવા કેમ સુલબ ન હાય ? કેમકે તે ઉપયાગના એકા પ્રપણ વિના તા માે સપદની ઉત્પત્તિ છે નહીં. જ્ઞાની પુરુષના વચનના દૃઢ આશ્રય જેને થાય, તેને સર્વ સાધન સુલબ થાય એવા અખંડ નિશ્ચય સત્પુરુષાએ કર્યા છે; તા પછી અમે કહીએ છીએ કે આ વૃત્તિઓના જય કરવા ઘટે છે, તે વૃત્તિઓના જય કેમ ન થઇ શકે ? આટલું સત્ય છે કે આ દુષમ કાળને વિષે સત્સંગની સમીપતા કે દૃઢ આશ્રય વિશેષ બોઈએ અને અસત્સંગથી અત્યત નિવૃત્તિ બોઈએ; તાેપણ મુમુક્ષુને તા એમ જ ઘટે છે કે કઠણમાં કઠણ આત્મસાધન હાય તેની પ્રથમ ઇચ્છા કરવી, કે જેથી સર્વ સાધન અલ્પ કાળમાં કળીબૂત થાય.' —શીમદ્ રાજ્યંદ્ર સાધન અલ્પ કાળમાં કળીબૂત થાય.' —શીમદ્ રાજ્યંદ્ર

યાગીને પ્રખળ પુરુષાર્થમાં વિક્ષ કરનાર લાેક–પ્રસંગ છે તેના ત્યાગ કરવાની ભલામણ જ્ઞાની મહાત્મા આગળની ગાથામાં સૂચવે છે:—

जनेभ्यो वाक् ततः स्पन्दो मनसिश्चत्तविश्रमः । भवन्ति तस्मात्संसर्गं जनेयोंगी ततस्त्यजेत् ॥७२॥ क्षेष्ठ-योगे वहे वाणी, तेथी थित्त थणे, भ्रमे; क्षेष्ठ-संसर्गने आवेा, जाणी येग्गी क्षक्षे वमे. ७२

ભાવાર્થ: — નિમિત્ત જેવાં મળી આવે તેવી વૃત્તિ થઇ જાય તેવી દશા જીવની હોય, ત્યાં સુધી અશુભ નિમિત્તોથી દૂર રહેવું ઘટે છે; સારાં નિમિત્તો મેળવવા પુરુષાર્થ કરવો ઘટે અને તેવા યાગ મેળવી, પરમાર્થ-જિજ્ઞાસા ખળવાન ખને તેમ પ્રવર્તવું યાગ્ય છે.

"નિમિત્તે કરીને જેને હર્ષ થાય છે, નિમિત્તે કરીને જેને શોક થાય છે, નિમિત્તે કરીને જેને ઇંદ્રિયજન્ય વિષય પ્રત્યે આકર્ષણ થાય છે, નિમિત્તે કરીને જેને ઇંદ્રિયજન્ય વિષય પ્રતિકૂળ એવા પ્રકારાને વિષે હેષ થાય છે, નિમિત્તે કરીને જેને ઉત્કર્ષ આવે છે, નિમિત્તે કરીને જેને કષાય ઉદ્ભવે છે, એવા જીવને જેટલા ખને તેટલા તે તે નિમિત્તવાસી જીવોના સંગ ત્યાગવો ઘટે છે; અને નિત્યપ્રત્યે સત્સંગ કરવો ઘટે છે.

સત્સંગના અયાગેં તથા પ્રકારના નિમિત્તથી દૂર રહેવું ઘટે છે. ક્ષણે ક્ષણે, પ્રસંગે પ્રસંગે અને નિમિત્તે નિમિત્તે સ્વદશા પ્રત્યે ઉપયાગ દેવો ઘટે છે." —શ્રીમદ્દ રાજચંદ્ર

આ ભાવા લક્ષમાં રાખીને આ ગાયામાં ગ્રંથકાર જણાવે છે કે લોકોના પ્રસંગે વાણી સાંભળવાનું તથા બાલવાનું ખને છે, તેથી મન અચળ ધૃતિ તજી ચંચળ ખને છે, ગૌણ કરેલી પર્યાયકૃષ્ટિ ખડી થાય છે તેથી રાગદ્વેષથી વિદ્યપવાળું, અનેક પ્રકારના વિકલ્પારૂપ વૃત્તિ તથા પ્રવૃત્તિ- વાળું ચિત્ત થાય છે, તે વિભ્રમ કે ભ્રાંતિ છે માટે યાગી સ્વરૂપમાં એકાગ્ર મન કરવા ઇચ્છે તો તેણે લોકોનો સંગ તજવો જોઈએ.

"પરમાત્મામાં પરમ સ્નેહ ગમે તેવી વિકટ વાટેથી થતો હોય તોપણ કરવા યોગ્ય જ છે. સરળ વાટ મળ્યા છતાં ઉપાધિના કારણથી તન્મયભક્તિ રહેતી નથી, અને એકતાર સ્નેહ ઊભરાતા નથી. આથી ખેદ રહ્યા કરે છે અને વારંવાર વનવાસની ઇચ્છા થયા કરે છે. એક વૈરાગ્ય તા એવા રહે છે કે ઘર અને વનમાં ઘણું કરીને આત્માને ભેદ રહ્યો નથી, પરંતુ ઉપાધિના પ્રસંગને લીધે તેમાં ઉપયોગ રાખવાની

વારંવાર જરૂર રહ્યા કરે છે, કે જેથી પરમ સ્નેહ પર તે વેળા આવરણ આણુવું પડે; અને એવી પરમ સ્નેહતા અને અનન્ય પ્રેમ-ભક્તિ આવ્યા વિના દેહત્યાગ કરવાની ઇચ્છા થતી નથી ...અને વારંવાર એ જ રટના રહેવાથી 'વનમાં જઇએ' 'વનમાં જઈએ, એમ થઈ આવે છે. આપના નિરંતર સત્સંગ હાય તા અમને ઘર પણ વનવાસ જ છે......

ંભરતજીને હરણના સંગથી જન્મની વૃદ્ધિ થઇ હતી અને તેથી જડભરતના ભવમાં અસંગ રહ્યા હતા. એવાં કારણથી મને પણ અસંગતા બહુ જ સાંભરી આવે છે; અને કેટલીક વખત તા એવું થઇ જાય છે કે તે અસંગતા વિના પરમ દુ:ખ થાય છે. યમ અંતકાળે પ્રાણીને દુ:ખદાયક નહીં લાગતો હોય, પણ અમને સંગ દુ:ખદાયક લાગે છે. એમ અંતર્વૃત્તિએ ઘણી છે કે જે એક જ પ્રવાહની છે. લખી જતી નથી; રહ્યું જતું નથી; અને આપના વિચાગ રહ્યા કરે છે. સુગમ ઉપાય કાઇ જડતા નથી. ઉદયકર્મ ભાગવતાં દીનપણું અનુકૂળ નથી ભવિષ્યની એક ક્ષણના ઘણું કરીને વિચાર પણ રહેતા નથી."

કાઈ શાંકા કરે કે વનવાસથી કલ્યાણ થતું હાેય તાે

૧ શ્રીમદ્દ ભાગવતમાં કથા છે કે ભરત રાજા વૈરાગ્ય જાગતાં ભરતખંડનું રાજ્ય તજી તપસ્વી બની, જંગલમાં જ રહેતા. ત્યાં નદીએ સ્નાન કરવા ગયા. તે વખતે તરતનું જન્મેલું મૃગ–શિશુ પાણીમાં તણાનું હતું, તેને કાઢી પાતાની ઝૂંપડીમાં લઈ ગયા, તેને ઉછેર્યું. પણ તેની મમતાથી મરતી વખતે મૃગમાં વૃત્તિ રહેવાથી મૃગના એક ભવ કરી બ્રાહ્મણને ત્યાં જન્મ્યા. જાતિસ્મરણજ્ઞાન થતાં, તે મૂઢની પેઠે રહેવા લાગ્યા. ઘરમાંથી કાઢી મૂકચા, ત્યારે વનમાં વસી મહાત્મા બન્યા હતા; ત્યાં રહૂગણ રાજાને તેમણે આત્માનો ઉપદેશ આપી આત્મજ્ઞાન કરાવ્યું હતું.

ઝાડ, પહાડ, પશુ. પક્ષી, ભીલ, આદિ જંગલમાં જ વસે છે, તાે તેમને ઉત્તમ કેમ ગણ્યાં નથી ? તેના ઉત્તરમાં ગ્રંથકાર, સ્યાદ્વાદ પાષતી આગળની ગાથામાં, શુદ્ધ આત્મામાં નિશ્ચલ વાસ એ જ કલ્યાણુનું મુખ્ય કારણુ છે એમ દર્શાવે છે.

> ग्रामोऽरण्यमिति द्वेधा निवासोऽनात्मर्दाशनाम् । दृष्टात्मनां निवासस्तु विविक्तात्मेव निश्चलः ॥७३॥ वनवास कनवास, भन्ने अनात्मदृशीनाः; दृष्टात्माना ४थे। वास १ शुद्ध निश्चक्ष आतमा. ७३

ભાવાર્થ: — કલ્યાણનું કારણ આત્માની શુદ્ધ પરિણતિ છે. જેને આત્માનું ભાન નથી અથવા જેણે આત્માના આનંદના સ્વાદ ચાખ્યા નથી, તેને એકાંતવાસ, વનવાસ એ કેદખાના સમાન સમજાય છે. નેપોલિયન બાનાપાર્ટ જેવા ખુદ્ધિશાળી અને શૂરવીરને આખર વખતે નિર્જન ટાપુમાં રાખવામાં આવ્યો હતા, તે તેને પરાધીનતા અને મરણનું કારણ બન્યું હતું.

વળી ભરત ચક્રવર્તી જેવા જ્ઞાની નરેન્દ્રને પૂર્વ પ્રારખ્ધ– કર્મને લઇને રાજધાનીમાં અનેક રાણીઓ, પુત્ર, પૌત્રાદિ પરિવાર તથા દૈવી વૈભવની વચમાં વસતું પહેલું, પરંતુ તેની ભાવના ઓર જ રાતદિન રહેતી હતી. વનમાં જેમ હાથી, ઘાડા, ફળ, ફૂલ આદિ સામગ્રી હોય છે, તેવી જ તેને રાજધાનીમાં હાથી, ઘાડા આદિ અનેક પ્રાણીઓથી ભરપૂર અને બાગબગીચાયુક્ત સામગ્રી લાગતી હતી. તેથી ઉદાસીનતા ત્યાગી–મહાત્મા કરતાં ઊતરતી નહાતી ભવ–ભય તેને નિરંતર તેની નજર સામે ખડા લાગતા ર૨૨ ગ્રન્થ–યુગલ

પરમકૃપાળુ શ્રી ઋષભદેવ જ એક શરણ અને ગતિ તેને સમજાયાં હતાં, નવયોવન મનાહર રાણીઓ તેને નરકે જવાની નિસરણી તુલ્ય સમજાઇ હતી. શણુગાર રાજ-રાજેશ્વરને છાજતાે ધારણ કરવા છતાં હૃદયમાં નિર્ગંથભાવ પ્રગટ ઝળહળતાે હતા; આખરે તે વૈભવના આવરણને ઉખેડી નાખી અરીસા– ભવનમાં આવિર્ભાવ પામ્યાે. તે ભરતેશ્વરે શ્રેણી માંડી અને કેવળજ્ઞાન પ્રગટાવ્યું.

આમ છ ખંડના અધિપતિપણાની માહ-જાળ પણ, જેના અંતરમાં આત્મા પ્રગટ–પ્રભાવી પુરુષાર્થવંત ઝળહળતા હતા, તેને વનવાસ તુલ્ય હતી; અને જેને જગતનું અધિ-પતિપણું પ્રિય હતું તેવા નેપાલિયનને વનવાસ, એકાંતવાસ પણ, અંતરની ગડમથલ અને મૂંઝવણ આગળ, રાજધાનીથી વિશેષ બાજારૂપ લાગતા હતા.

આ સ્યાદ્વાદ સમજાવવા ગ્રંથકાર પાતાના અભિપ્રાય વનવાસ સંબંધી જણાવે છે કે જેમને આત્મપ્રતીતિ પ્રગડી નથી, તેવા અજ્ઞાની જીવાને બાહ્ય વસ્તુઓનું માહાત્મ્ય બહુ લાગે છે અને તે પાતાને આબુના મહાત્મા કે હિમાલયના યાંગી ગણાવી જગતના જીવાને ભાળવે છે. કમઠના જીવ વનવાસી મહાત્મા કે જંગલના જોગા બની કાશીના ઉદ્યાનમાં આવી પંચાચિ ધૃણીઓ પ્રગટાવી આતાપના તપ તપતા હતા. તેને શ્રી પાર્શ્વનાથ રાજકમારે કહ્યું કે હે મહાત્મા! તમને એવા કેવા ગુરૂ મળ્યા છે કે જેમણે તમને દયાને બદલે બાહ્ય તપ તપવામાં કલ્યાણ સમજાવ્યું? તેમને તે યાંગીએ ઉત્તર દીધા, ''અમે તા ધર્મના અવાજ જગતને સંભળાવનારા, વનમાં વસનારા યાંગી છીએ, ધર્મનું સ્વરૂપ તમે શું જાણા?

તમે રાજકુમાર ઘાડા ખેલાવી જાણા." ધૂણીનાં લાકડામાં પેઠેલા સાપને લાકડું ચિરાવી પ્રગટ ખતાવ્યો ત્યારે લાેકાને પણ ખબર પડી કે આ ચાેગી દયા–ધર્મ કંઇ જાણતાે નથી, માત્ર ક્રિયાજડ છે.

ગામમાં વાસ કે વનમાં વાસ એ અજ્ઞાની જીવાની માત્ર કલ્પના છે. પણ આત્મજ્ઞાની પુરુષો તો શુદ્ધ નિશ્વલ આત્મામાં જ પોતાના વાસ માને છે. આત્માના અસંખ્ય પ્રદેશા છે તે જ આત્માનું પોતાનું ક્ષેત્ર છે. દેહ પણ આત્માના ખરા વાસ નથી. તે તા છૂટી જાય છે, તો તે તેના વાસ કેમ હાય? પોતાનું ક્ષેત્ર સદાય જ્યાં પાતે હાય ત્યાં હાય જ. માટે આત્મદ્રવ્યના અસંખ્યાત પ્રદેશ જ તેના પરમાર્થ વાસ કે ક્ષેત્ર છે. અજ્ઞાની જીવાને સંયાગ સંબંધ પરક્ષેત્રમાં વસવું થાય તેને જ પોતાનું ક્ષેત્ર કે વાસ માનવાની મિશ્યા ટેવ પડી છે, તે તજવાથી પોતાનું ભાન પ્રગટે છે.

હવે આ મિથ્યા માન્યતાનું ફળ દેહ-પરંપરા છે અને આત્મામાં આત્મ-ભાવનાનું ફળ માેક્ષ છે તે વિષે ગ્રંથકાર પોતાના અભિપ્રાય પ્રગટ કરે છે:—

## वेहान्तरगतेर्बीजं देहेऽस्मिन्नात्मभावना । बीजं विदेहनिष्पत्तेरात्मन्येवात्मभावना ॥७४॥

ખીજા દેહાતા પીજ, આ દેહે આત્મભાવના; વિદેહ-મુક્તિનું ખીજ, આત્મામાં આત્મભાવના. ૭૪ ભાવાર્થ:—પંદરમી ગાથામાં, દેહ એ આત્મા છે એવી ખુદ્ધિને જ સંસાર-દુ:ખનું મૂળ કહ્યું હતું. તે જ ભાવ ફરી જણાવી, માક્ષનું મૂળ આત્મામાં આત્મભાવના જણાવવા આ ગાથા શ્રંથકારે લખી છે.

પૂર્વે જીવે દેહમાં જ આત્મણુદ્ધિ રાખેલી અને કર્મો બાંધેલાં તે ભાગવવા આ દેહ ધારણ કરવા પડ્યો છે. અને આ મનુષ્યભવમાં પણ જો માક્ષમાર્ગની પ્રાપ્તિ જીવને ન થઇ, તા ફરી નવાં કર્મા બાંધી તે ભાગવવા બીજો દેહ ધારણ કરવા પડશે. આ જન્મ-મરણથી જીવને ભાગવવાં પડતાં દુ:ખાનું વર્ણન વારંવાર જ્ઞાની પુરુષો એટલા માટે કરે છે, કે કાઈ ભવ્ય પુરુષને આ આત્મિક દુ:ખાની પ્રતીતિ આવે, વૈરાચ્યની ઉત્પત્તિ થાય અને માક્ષમાર્ગ પ્રાપ્ત કરી, વિકટ પુરુષાર્થ કરી જીવ સદાને માટે દુ:ખમુક્ત થાય.

"पुनरपि जननं, पुनरपि मरणं, पुनरपि जननी–जठरे शयनम्''

—-श्री शंकराचार्य

"વિષમ અને ભયંકર આ સંસારનું સ્વરૂપ જોઈ તેની નિવૃત્તિ વિષે અમને બાધ થયો. જે બાધ વડે જીવમાં શાંતિ આવી, સમાધિદશા થઈ, તે બાધ આ જગતમાં કાઈ અનંત પુષ્યંજોગે જીવને પ્રાપ્ત થાય છે, એમ મહાત્મા પુરુષો કરી કરી કહી ગયા છે. આ દુષમ કાળને વિષે અંધકાર પ્રગદી બાધના માર્ગને આવર્ષ્યુ પ્રાપ્ત થયા જેવું થયું છે, તે કાળમાં અમને દેહજોગ બન્યો, તે કાઈ રીતે ખેદ થાય છે, તથાપિ પરમાર્થથી તે ખેદ પણ સમાધાન રાખ્યા કર્યો છે; પણ તે દેહજોગમાં કાઈ કાઈ વખત કાઈ મુમુક્ષુ પ્રત્યે વખતે લાક માર્ગના પ્રતિકાર કરી કરી કહેવાનું થાય છે; જે જોગમાંના જોગ તમારા અને શ્રી દેવકરણજી સંબંધમાં સહેજે બન્યા છે; પણ તેથી તમે અમારું કહેવું માન્ય કરા એવા આગ્રહ માટે કંઈ પણ નથી કહેવાનું થતું; માત્ર હિતકારી જાણી તે

વાતના આગ્રહ થયાે હાેય છે કે થાય છે, એટલાે લક્ષ રહે તાે સંગનું ફળ કાેઇ રીતે થવું સંભવે છે."

"પાતાનું અથવા પારંકુ જેને કંઇ રહ્યું નથી એવી કાઇ દશા તેની પ્રાપ્તિ હવે સમીપ જ છે, (આ દેહે છે); અને તેને લીધે પરેચ્છાથી વર્તીએ છીએ. પૂર્વે જે જે વિદ્યા, બાધ, જ્ઞાન, ક્રિયાની પ્રાપ્તિ થઇ ગઇ છે તે તે સઘળાં આ દેહે જ વિસ્મરણ કરી નિર્વિકલ્પ થયા વિના છૂટકા નથી; અને તેને લીધે જ આમ વર્તીએ છીએ. તથાપિ આપની અધિક આકુળતા જોઇ કંઇ કંઇ આપને ઉત્તર આપવા પડ્યો છે તે પણ સ્વેચ્છાથી નથી." —શીમદ્ રાજ્યંદ્ર

આ દેહમાં આત્મભાવના એ અન્ય દેહમાં પ્રવેશ કરવાનું કારણ છે અને આત્મામાં જ આત્મભાવના તે અશરીરી (સિદ્ધ) બનવાનું બીજ છે. આ ગાથાના આ ભાવ સ્પષ્ટ કરતા હોય તેમ શ્રીમદ્દ રાજચંદ્ર લખે છે: ''શ્રી સદ્દગુરૂએ કહ્યો છે એવા નિર્ગંથ માર્ગના સદાય આશ્રય રહાે. હું દેહાદિ સ્વરૂપ નથી, અને દેહ સ્ત્રી પુત્રાદિ કાઈ પણ મારાં નથી; શુદ્ધ ચૈતન્યસ્વરૂપ અવિનાશી એવા હું આત્મા છું, એમ આત્મભાવના કરતાં રાગદ્દેષના ક્ષય થાય."

''અમને કાઇ પદાર્થમાં રુચિ માત્ર રહી નથી; કંઇ પ્રાપ્ત કરવાની ઇચ્છા થતી નથી; વ્યવહાર કેમ ચાલે છે એનું ભાન નથી; જગત શું સ્થિતિમાં છે તેની સ્મૃતિ રહેતી નથી; કાેઇ શત્રુ-મિત્રમાં ભેદભાવ રહ્યો નથી; કાેે શત્રુ છે અને કાેે મિત્ર છે, એની ખબર રખાતી નથી; અમે દેહધારી છીએ કે કેમ, તે સંભારીએ ત્યારે માંડ જાણીએ છીએ;

અમારે શું કરવાનું છે તે કેાઈથી કળાય તેવું નથી; અમે બધાય પદાર્થથી ઉદાસ થઈ જવાથી ગમે તેમ વર્તીએ છીએ." —શ્રીમદ્ રાજ્યન્દ્ર

પરમાર્થથી આત્મા જ આત્માના ગુરુ કે માક્ષમાર્ગ દારનાર છે, તે વિષે હવે યુંથકાર આગળની ગાથા કહે છે:—

नयत्यात्मानमात्मैव जन्मिनवाणमेव वा ।
गुरुगत्माऽऽत्मनस्तस्मान्नान्योऽस्ति परमार्थतः ॥७५॥
आत्माने मेक्षि-संसारे, आत्मा पेति क्षर्ध करोः;
निश्चये स्वगुरु आत्मा, अन्य ना गुरु आत्मने। ७५
कावार्थः — व्यवहार नय अने निश्चय नय, अभ नयेतुं मुण्यपहे वर्षुन के प्रकारे स्याह्वाहमां प्रसिद्ध के व्यवहार नय वस्तुनं पर अपेक्षापहे हे लेहे। पाडी जीजने हेही रीते वस्तु समज्यय तेवुं वर्षुन करे के; केमडे आत्माने मनुष्य, पशु, पक्षी, हेव हे नारडी इपे वर्षुन करी हेह तरह दृष्टि करावी, हेहमां रहेका यमत्कारी गुप्त तत्त्वनं ज्वने माहात्म्य क्षांगे तेवे। प्रयत्न व्यवहार नय करे के; तेथी सामान्य ज्वेने अञ्चपी पहार्थनी अपेक्षा थयेक्षी हेवाथी, इपी तरह दृष्टि करी अञ्चपी पहार्थनी अष्मा थयेक्षी हेवाथी, इपी तरह दृष्टि करी अञ्चपी पहार्थनी अष्मा थयेक्षी हेवाथी, इपी तरह दृष्टि करी अञ्चपी पहार्थनी अष्टावानी हिन्हें । छपके के

આટલા સુધી આવેલા જીવાને તેથી આગળ દૃષ્ટિ કરાવી મૂળ વસ્તુનું અખંડ, શુદ્ધ ચૈતન્ય સ્વરૂપ, પરમ શાંતિનું કારણ છે, તે જ શાધ્વત નિજ સ્વરૂપ છે, તેનું ભાન કરાવનાર નિશ્ચય નય છે. એકલી વ્યવહારદૃષ્ટિ સેવનાર પરમાર્થ પામી શકતા નથી, પરંતુ સૂક્ષ્મ દૃષ્ટિ કરાવનાર જ્ઞાનીના યોગ થયે જ્ઞાનીનાં વચનાનો આશય નિશ્ચયનયના અવલંબને હૃદયગત થાય છે.

"સેવે સદ્દગુરુ–ચરણને, ત્યાગી દઈ નિજપક્ષ; પામે તે પરમાર્થને, નિજપદનો લે લક્ષ." —શીમર ગજર

એકાંતે નિશ્ચયનયનું અવલંબન લેનાર, વ્યવહારનયનું તેના ક્ષેત્ર પ્રતું પણ સ્થાન નહીં સ્વીકારનાર વસ્તુસ્વરૂપ સમજી શકતો નથી, જ્યાં છે ત્યાંથી આગળની વિકાસભૂમિમાં આવી શકતો નથી; માત્ર શુષ્કજ્ઞાની બની જે નીચેની ભૂમિકામાં ઉપકારી સાધનો કે સદ્વ્યવહારરૂપ પુરુષાર્થ છે તેના ઉત્થાપનાર બની માહમાં વર્ત્યા કરે છે, બીજાને માહના માર્ગમાં દેારનાર કુગુરુ બની મહાપાપી ઉત્સૂત્ર-પ્રરૂપણા કરનાર બને છે.

"બંધ મેહ્ય છે કલ્પના, ભાખે વાણી માંહીં; વર્તે માહાવેશમાં, શુષ્કજ્ઞાની તે આહીં." –શ્રીમદ્ રાજચંદ્ર

નિશ્ચયનય ધ્યેયના લક્ષ કરાવે છે, વ્યવહારનય તે ધ્યેય સુધી પહેાંચવાના પુરુષાર્થનાં પગથિયાં અતાવે છે. માટે મુમુક્ષુ જીવે તા હિતકારી પ્રવર્તન કર્તવ્ય છે.

> ''જયાં જયાં જે જે યાેગ્ય છે, તહાં સમજવું તેહ; ત્યાં ત્યાં તે તે આચરે, આત્માર્થી જન એહ. નિશ્ચયવાણી સાંભળી, સાધન તજવાં નાે'ય; નિશ્ચય રાખી લક્ષમાં, સાધન કરવાં સાેય."

--- શ્રીમદ્ રાજચાંદ્ર

વ્યવહારથી સદ્ગુરુનું લક્ષણ આ પ્રમાણે છે:— "આત્મજ્ઞાન, સમદર્શિતા, વિચરે ઉદયપ્રયોગ; અપૂર્વવાણી, પરમશ્રુત, સદ્ગુરુ લક્ષણ યોગ્ય." —શ્રીમદ્ રાજ્ય'દ્ર

આવા આત્માનુભવી સદ્ગુરુના યાગ જીવને મહદ્ ભાગ્યે થાય, તાે તેનામાં પરમાર્થ પામવાની સાચી યાેગ્યતા

ગ્રત્થ-યુગલ

આવે છે. તેની આજ્ઞા ઉપાસવાથી વસ્તુસ્વભાવરૂપ ધર્મ તેને પ્રગટે છે; કાેઇ એકાંત પક્ષમાં તણાઇ જઇ તે આત્માર્થથી વંચિત થતા નથી.

આ ગાથામાં તેવી યાગ્યતા પામેલા મુમુક્ષુને અંતરંગ પુરુષાર્થ જગાડવા ઉપદેશ ગ્રંથકારે કર્યો છે કે આત્મા જ, જેવી સમજણ તેની પાસે છે તેને અનુસરીને, પોતાને ચાર ગતિરૂપ સંસારમાં દારી જનાર છે કે સાચી સમજણ પામી પોતાને માણે લઇ જનાર છે; તેથી નિશ્ચય નથથી આત્મા જ આત્માના ગુરૂ એટલે માર્ગદર્શક છે. અનાદિ કાળથી કુગુરુરૂપે રહીને પાતે પોતાને સંસાર-પરિભ્રમણ આત્માએ જ કરાવ્યું છે; સુગુરુ બનીને માક્ષમાર્ગ સમજી, સત્પુરુષાર્થ કરાવનાર પણ આત્મા જ છે.

"मन एव मनुष्याणां कारणं बंधमोक्षयोः ।'' મનુષ્યાને પાતાનું મન જ અંધ વા માક્ષનું કારણ છે. –શ્રીમદ્ ભગવદ્ગીતા

હવે બહિરાત્માની દશા મરણ વખતે કેવી હાય છે, તેનું ભયકર વર્ણન ગ્રંથકાર દર્શાવે છે:—

दृढात्मबुद्धिर्देहादावुत्पश्यन्नाशमात्मनः ।

मित्रादिभिवियोगं च बिमेति मरणाद् भृशम् ।।७६॥

दृढ-देढात्मभुद्धि के, त्यात्माना नाश मानताः;

भित्रादिना वियागे ने, मृत्युथी भढु ते औता. ७६

भावार्थः — देढ ते क ढुं सेवी केनी दृढ भुद्धि

के सेवा भिद्धिरत्माने गाथा ४८ मी विषे क्षाच्या प्रमाणे

करात रमणीय, विश्वास हरवा याच्य, सुभमय भ्रांतिथी सासे

છે; પરંતુ નાશવંત જેના સ્વભાવ છે એવા આ દેહ અને દેહના સંબંધા આયુષ્યને અંતે બહિરાત્માને પણ દુઃખદાયી લાગે છે; હું હવે મરી જઈશ એવા ભય તેને સતાવે છે. આત્મા ઉત્પન્ન પણ થયા નથી અને નાશ પણ પામી શકે નહીં તેવા પદાર્થ છે; છતાં અણસમજણને લઇને દેહના ધર્મોને પાતાના ધર્મ સમજનાર મૂઢ જીવ દેહના નાશને પાતાના નાશ માની ગભરાય છે, તેની મૂંઝવણના પાર નથી રહેતા. વળી સ્ત્રી, પુત્ર, મિત્રાદિ સંબંધીએા તથા ધનવી રહેતા. વળી સ્ત્રી, પુત્ર, મિત્રાદિ સંબંધીએા તથા ધનવી રહેતા. વળી સ્ત્રી, પુત્ર, મિત્રાદિ સંબંધીએ મરણ વખતે પાઢ વિધાસથી સંબંધ બાંધેલા, તેના વિયાગ મરણ વખતે બહુ સાલે છે. મરણ વખતે પ્રદેશે પ્રદેશે થતી અકચ્ચ, અસહ્ય વેદના પણ જીવને મૂંઝવે છે; ભવિષ્યના ભયના વિચારા પણ મૂંઝવણમાં વધારા કરે છે.

સિકંદર અદશાહ (Alexander the great) પૂર્વ પુષ્યના ઉદયે નાની વયમાં રાજા અન્યા, ઘણાં યુદ્ધોમાં વિજય મેળવી મહાન ગણાયા; હિન્દુસ્તાન આદિ દેશા લૂંટી ઘણાં રહ્યો, ધન આદિથી ભંડાર પણ ભર્યો; પણ નાની ઉંમરમાં જ અસાધ્ય રાગ થયા. આખા યુરાપમાંથી ઉત્તમ ગણાતા ડાંક્ટરા એકઠા કર્યા, પણ કાઇ જિવાડવાની હિંમત અતાવી ન શક્યો. દરદીને પણ લાગ્યું કે હવે આ ફાની દુનિયા તજી અગમ્ય સ્થાને જવું પડશે. તેને વિચાર આવ્યો કે આટલી ટૂંકી મુદ્દત અહીં રહેવાનું હતું છતાં જાણે સદાય અહીં રહીશું અને રાજ્ય કરીશું એમ ભૂલથી ભાસતું, તેથી ગમે તેટલાં પાપ થાય તાપણ યુદ્ધો કરી રાજ્યવિસ્તાર વધાયા, ધન આદિ લાં બી મુદ્દત સુધી ખૂટે નહીં માટે ભંડાર પણ પૂર્ણ

ભર્યા. હવે આ બધું અચાનક છાેડીને અજાણ્યા સ્થળમાં ચાલ્યા જ જવાનું ? તેને પ્રિય રતના હતાં તેને ભંડારમાંથી કઢાવી ઢગલાે કર્યા, અલંકાર આદિ એક ખાજુ ગાઠવ્યા, સાનું ચાંદી પણ ખહાર કઢાવ્યાં; તે બધાંને જોઈ આંખમાં આંસુ સાથે વિચાર આવ્યો કે જેમને માટે અનેક તલવારાના ઘા સહન કર્યા હતા. તે છોડીને ખાલી હાથે જવાના વખત આવ્યો! સગાંસંબંધીઓને છેવટની સલામ કરી. પછી તેને વિચાર સ્કુર્યો કે આ મરણની વાતની પહેલાં મને જો કાેઈએ શિખામણ આપી હાત તા આ નાશવંત વસ્તુઓ માટે આટલા પરિશ્રમ ન કરત. પણ થયું તે થયું. કાેઈ પણ મારા જીવનમાંથી શિખામણ લે તેવું ભાવિ જમાના માટે મારે કંઇ કરવું એમ નિશ્ચય કરી તેણે આગ્રા કરી કે આ દેહને કબરમાં દાટવા લઈ જાએા તે વખતે આ રત્ના, અલંકારા, સાનું, ચાદી, વગેરેના હગલા આગળ કાઢજો, વળી શખને આ માટા ડાંક્ટરાને ખલે લેવરાવને, તથા લાવ-લશ્કર શખની પાછળ સશસ્ત્ર ચાલે તેવી ગાઠવણ કરજો. એ બધું થયું, પણ મહાન સિકંદરને કાઇ બચાવી ન શક્યું; એવી શિખામણ લઇ પાતાના આત્માને જન્મ-મરણથી મુક્ત કરવાના પુરુષાર્થ કરનાર એ અનાર્ય દેશમાં કાેઇ ન નીકળ્યું ! ખહિરાત્માના ઉપદેશ પાતાને ખહુ અસર કરતા નથી, તા બીજાને શું કરી શકે ?

શ્રી તીર્થંકરની ઉત્તમ દશા તથા ઉપદેશથી અનેક જીવા સંસારથી ભય પામી તેમાં કરી ન જન્મવા માટે પુરુષાર્થ કરી માેક્ષે ગયા છે. જેણે પાતાનું મરણ સુધારનું હાય તેણે મરણ આવતાં પહેલાં સત્પુરુષનું શરણ સ્વીકારી સમ્યક્ત્વ પ્રાપ્ત કરનું ઘટે છે. મરણ વખતે કંઇ બની શકશે નહીં, માટે પહેલેથી ચેતી લેવાની શિખામણ ગ્રહણ કરશે તે જીવન સફળ કરશે.

હવે અંતરાત્મા મરણ વખતે કેવા નિર્ભય હાય છે તેનું દૃષ્ટાંત સહિત વર્ણન ગ્રંથકાર કરે છે:—

आत्मन्येवात्मधीरन्यां शरीरगितमात्मनः ।

मन्यते निर्भयं त्यक्त्वा वस्त्रं वस्त्रान्तरग्रहम् ॥७७॥

आत्मामां आत्मशुद्धिमान्, माने हें डे-गित लुही;

शूनुं वस्त्र तके तेम, तके हें डे तळ लॉति. ७७

शावार्थः — आत्मा अने पुद्गद-वर्गणा अन्ने द्रव्यो

शिन्न केने स्पष्ट समज्जयां छे, मनायां छे, अनुलवायां छे;

येवा अंतरात्माने आत्मामां क आत्मशुद्धि रहे छे अने

पुद्गद-वर्गणानुं अनेद्धं शरीर ते सदवा, पदवाना स्वलाववाणुं

अयेतन होवाथी संयाग-संगंधे साथेनुं साथे होवा छतां

आत्माथी लिन्न ने लिन्न क लासे छे.

જેમ રાત-દિવસ શરીર સાથે કપડાંના સંબંધ હેવા છતાં કાેઇ વખતે કપડાંને શરીરરૂપ સમજણાં માણસ માનતાં નથી, તેમ શરીરનાે સંબંધ ઘણાે નિકટ રહેવા છતાં અંત-રાત્માને પાતાનું ચૈતન્ય સ્વરૂપ કદી શરીરરૂપ લાગતું નથી.

આવી સાચી શ્રહા જેને પ્રગટી છે તેવા જ્ઞાની પુરુષો મરણ કાળે પણ નિર્ભય રહે છે. કારણ કે જે ચૈતન્ય પદાર્થ કદી ઉત્પન્ન થયો નથી, વિશ્વનાં મૂલ અવિનાશી તત્ત્વોમાંનું એક અવિનાશી તત્ત્વ છે, તેના નાશ કોઇ રીતે થઇ શકે એમ નથી; તા આત્માના નાશ થશે, હું મરી જઇશ એવી કલ્પના તેને સંભવતી જ નથી. તેથી જૂનું કપડું કાઢી નાખી નવું કપડું

પહેરતાં જેમ કાેઇ પ્રકારનાે ભય સંભવતાે નથી, તેમ જ્ઞાની પુરુષને દેહ તજતાં ભયનું કાેઇ કારણ સમજાતું નથી.

''દેહ પ્રત્યે જેવા વસ્ત્રના સંબંધ છે, તેવા આત્મા પ્રત્યે જેણે દેહના સંબંધ યથાતથ્ય દીઠા છે, મ્યાન પ્રત્યે તરવારના જેવા સંબંધ છે તેવા દેહ પ્રત્યે જેણે આત્માના સંબંધ દીઠા છે, અબદ્ધ સ્પષ્ટ આત્મા જેણે અનુભવ્યો છે, તે મહત્પુરુષાને જીવન અને મરણ બન્ને સમાન છે....

ચંદ્ર ભૂમિને પ્રકાશે છે, તેના કિરણની ક્રાંતિના પ્રભાવથી સમસ્ત ભૂમિ શ્વેત થઇ જાય છે, પણ કંઇ ચંદ્ર ભૂમિ-રૂપ કાેઇ કાળે તેમ થતાે નથી, એમ સમસ્ત વિશ્વને પ્રકાશક એવા આ આત્મા તે ક્યારે પણ વિશ્વરૂપ થતાે નથી, સદાસર્વદા ચૈતન્યસ્વરૂપ જ રહે છે. વિશ્વમાં જીવ અભેદતા માને છે એ જ બ્રાંતિ છે.

જેમ આકાશમાં વિશ્વના પ્રવેશ નથી, સર્વ ભાવની વાસનાથી આકાશ રહિત જ છે, તેમ સમ્યગ્દૃષ્ટિ પુરુષાએ પ્રત્યક્ષ, સર્વ દ્રવ્યથી ભિન્ન, સર્વ અન્ય પર્યાયથી રહિત જ આત્મા દીઠા છે.

જેની ઉત્પત્તિ કેાઇ પણ અન્ય દ્રવ્યથી થતી નથી, તેવા આત્માના નાશ પણુ ક્યાંથી હાય ?

અજ્ઞાનથી અને સ્વસ્વરૂપ પ્રત્યેના પ્રમાદથી આત્માને માત્ર મૃત્યુની ભ્રાંતિ છે. તે જ ભ્રાંતિ નિવૃત્ત કરી શુદ્ધ ચૈતન્ય નિજઅનુભવપ્રમાણસ્વરૂપમાં પરમ જાગૃત થઇ જ્ઞાની સદાય નિર્ભય છે. એ જ સ્વરૂપના લક્ષથી સર્વ જીવ પ્રત્યે સામ્યભાવ ઉત્પન્ન થાય છે. સર્વ પરદ્રવ્યથી વૃત્તિ વ્યાવૃત્ત કરી આત્મા અષ્ઠલેશ સમાધિને પામે છે." —શ્રીમદ્ રાજ્યંદ્ર

અહિરાત્માનું કુમરણ થાય છે એમ ૭૬ મી ગાથામાં પ્રગટ કર્યું અને આ ગાથામાં જ્ઞાની સમાધિ-મરણ નિર્ભયપણે કરે છે, એમ ગ્રંથકારે પાતાના અભિપ્રાય પ્રગટ કર્યો છે.

હવે જીવન-કાળમાં જ્ઞાની પુરુષને વ્યવહાર પ્રત્યે ઉદા-સીનતા હોય છે અને અજ્ઞાની વ્યવહારમગ્ન રહે છે તે ભાવ જણાવવા યંથકાર આગળની ગાથા કહે છે:—

> व्यवहारे मुष्यतो यः स जागर्त्यात्मगोचरे । जागतिं व्यवहारेऽस्मिन् मुष्यत्वश्चात्मगोचरे ॥७८॥ व्यवडार सूतो भूडे, तो जागे आत्म-डार्थभां; चितवे व्यवडारे। के, ते अधे आत्म-डार्थभां. ७८

ભાવાર્થ: - અનાદિકાળથી જીવને આ દૃશ્ય જગતની પ્રવૃત્તિમાં રસ છે, તે પ્રત્યે ઉદાસવૃત્તિ થયા વિના આત્મ-દૃષ્ટિ થવી દુર્લભ છે.

"પુદ્દગલ ખાણા, પુદ્દગલ પીણા, પુદ્દગલ હોતિ કાય; પુદ્દગલકો સંબ લેણા દેણા, પુદ્દગલમેં હી જાય— સંતા દેખીએ બે, પરગટ પુદ્દગલ જાલ તમાસા."

—શ્રી ચિદાનાંદજ

દારૂ પીવાનું જેને વ્યસન પડી ગયું હાય છે, તે છૂટવું જીવાને અત્યંત દુષ્કર થઈ પડે છે, તા જે નજરે સુખકારી દેખાય, પુષ્ટિકારક લાગે, જેથી લાેકામાં માન–મહત્તા વધે અને દાનાદિ વડે જેથી ધર્મ થતા પણ જણાય તેવા ધન-વૈભવ આદિ જગતના પદાર્થા પ્રત્યે ઉદાસીનતા જન્મવી એ મહાદુષ્કર છે. તેમ છતાં વિચારવાન કે જ્ઞાની પુરુષના, પુષ્યના ઉદયે, જોગ થાય, તેના સત્સંગ, બાેધના લાભ જીવને મળ્યા કરે, વિશાળ ખુદ્ધિ થઈ જીવને સુ-વિચારણા, વિવેક

જાગે, તો પાતાને જ લાગે કે ઉપર ઉપરથી સુંદર ભાસતા ભાગા રાગાનું ઘર છે, ધન તે નિધનનું કારણ છે, માહ તે મૂઢતા વધારનાર છે, હવે છાકરવાદ છાડી, મહાપુરુષે નિર્ણીત કરેલા માર્ગે આત્મ-કલ્યાણ કરવા કમર કસીને મંડી પડવા જેવું છે; અવિચાર અને અજ્ઞાન દશારૂપ ઊઘમાં ઘણા કાળ વ્યતીત થયા, તે ભયંકર ભૂલ થઇ છે; હવે આત્મ-વિચારે કરી જાગ્રત થઇ, સતત જાગ્રત રહેવું ઘટે છે.

વ્યવહારનાં કાર્યો કે આરંભ-પરિગ્રહમાં લીન હાય તેને પૂર્વના સંસ્કારે વૈરાગ્ય જાગ્યાે હાય તાે પણ તેના નાશ થતાં વાર લાગતી નથી; તાે આત્મજ્ઞાનની તાે વાત જ શી કરવી ?

''આરંભ-પરિગ્રહનું અલ્પત્વ કરવાથી અસત્પ્રસંગનું ખળ ઘટે છે; સત્સંગના આશ્રયથી અસત્સંગનું બળ ઘટે છે. અસત્સંગનું બળ ઘટવાથી આત્મવિચાર થવાના અવકાશ પ્રાપ્ત થાય છે. આત્મવિચાર થવાથી આત્મન્નાન થાય છે; અને આત્મન્નાનથી નિજસ્વભાવસ્વરૂપ, સર્વ ક્લેશ અને સર્વ દુઃખથી રહિત એવા માેક્ષ થાય છે; એ વાત કેવળ સત્ય છે.

જે જીવા માહિનિદ્રામાં સૂતા છે તે અમુનિ છે; નિરંતર આત્મવિચારે કરી મુનિ તાે જાગૃત રહે; પ્રમાદીને સર્વથા ભય છે, અપ્રમાદીને કાેઈ રીતે ભય નથી, એમ શ્રી જિને કહ્યું છે...

કાેઇ પણ તથારૂપ જેગને પામીને જીવને એક ક્ષણ પણ અંતર્ભેદજાગૃતિ થાય તાે તેને માેક્ષ વિશેષ દૂર નથી.

વિચારની નિર્મળતાએ કરી જો આ જીવ અન્ય પરિચયથી પાછે વળે તો સહજમાં હમણાં જ તેને આત્મ- જોગ પ્રગટે. અસત્સંગ-પ્રસંગના ઘરાવા વિશેષ છે, અને આ જીવ તેથી અનાદિકાળના હીનસત્ત્વ થયા હાવાથી તેથી અવકાશ પ્રાપ્ત કરવા અથવા તેની નિવૃત્તિ કરવા જેમ બને તેમ સત્સંગના આશ્રય કરે તા કાઇ રીતે પુરુષાર્થ યાગ્ય થઇ વિચારદશાને પામે.

જે પ્રકારે અનિત્યપણું, અસારપણું આ સંસારનું અત્યંતપણે ભાસે તે પ્રકારે કરી આત્મવિચાર ઉત્પન્ન થાય.

હવે આ ઉપાધિકાર્યથી છૂટવાની વિશેષ વિશેષ આર્ત્તિ થયા કરે છે, અને છૂટવા વિના જે કંઈ પણ કાળ જાય છે તે, આ જીવનું શિથિલપણું જ છે, એમ લાગે છે; અથવા એવા નિશ્ચય રહે છે." –શીમદ્ રાજચંદ્ર

भ अधि विशा सर्वेभूतानां तस्यां जागर्ति संयमी । यस्यां जाग्रति भूतानि सा निशा पश्यतो मुने: ।।"
श्रीभद्ग (भगवद्गीता, अध्याय २

હવે લેંદ જ્ઞાનના અભ્યાસથી માેક્ષ થાય છે તે વિષે ચંથકાર આગળની ગાથા પ્રકાશે છે:—

आत्मानमंतरे दृष्ट्वा दृष्ट्वा देहादिकं बहिः । तयोरन्तरिवज्ञानादभ्यासादच्युतो भवेत् ।।७६॥ आत्माने अंतरे हेणी, हेणे। हेढाहिक जुहा; अन्नेना लेहविज्ञाने, अक्यासे मुक्ति संपद्धा. ७८ सावार्थ:— आत्मा आ हेढुमां स्वपर-प्रकाशक्षपेषु रह्यो छे तेने अंतरमां ઉपयेग क्षक्षे भेगणणी अंतरमां

૧. અર્થ : જે સર્વ પ્રાણીઓની રાત્રિ છે, તેમાં સંયમી પુરુષ જાગે છે; અને જે(અજ્ઞાન રાત્રિ)માં (અજ્ઞાની) પ્રાણીઓ જાગે છે, તે આત્મદર્શી મુનિની રાત્રિ છે.

२उ६ ગ્રન્થ-યગલ

જાણનારને જાણ્યા કરવાના અભ્યાસ યથાશક્તિ કર્તવ્ય છે. બાહ્ય દુશ્ય જગત જેનાર પણ તે જ છે, દુશ્ય જગત પણ તેને હાજરીની સાબિતી આપે છે એમ માન્ય કરી, દેહાદિક દ્રશ્ય જગત ખાહ્ય છે, આત્મામાં આભાસ માત્ર છે, તે આત્માનું નિર્મળપણું હાવાથી પ્રતિભાસે છે: પરંતુ તે પ્રતિભાસ આત્મસ્વરૂપ જ છે. ખાદ્ય જગત તો તેને ઠેકાણ છે; પણ આત્મામાં જે જ્ઞાનાકારા જણાય છે, તે બાહ્ય જગત નથી. આમ લેક વિજ્ઞાનથી આત્માને આત્મારૂપે જાણવાનું અને અચેતન દ્રશ્ય જગતને પરરૂપે જાણી તેનું માહાત્મ્ય હૃદયથી દ્વર કરી નિર્વિકલ્પપણે પરિણમવાનું ફળ પરમાત્મપણું છે.

જેમ કાેઇ માણસ મકાનની પાંચ છ ખારીઓમાં વારા-કરતી જઇ નિયા કરે તાે તેને આહ્ય વસ્તુઓ જ દૃષ્ટિગાચર થયા કરે, પણ ઘરમાં રહેનારના વૈભવ તેને લક્ષમાં આવે નહીં; તેમ જે આત્માની શક્તિ પાંચ ઇંદ્રિયા અને મનદ્રારા **ખાદ્યા દેહાદિ જગતને જોવામાં જ પ્રવર્તે છે, તેને આત્માની** અચિત્ય શક્તિના ખ્યાલ આવતા નથી; માત્ર પુદ્દગલના શખ્દ, સ્પર્શ, રસ, ગાંધ અને વર્ણરૂપ અચેતન ગુણાના પરિચય થાય છે, કે પરવસ્તુઓના વિકલ્પાેમાં હર્ષ-શાેકની પ્રવૃત્તિ થાય છે. પણ જો સર્વ ખારી એ। બંધ કરી અંદર ઘરના માલિકને મળે તો તેનું એાળખાણ થાય, તેની સર્વ સમૃદ્ધિનું ભાન પ્રગટે, અને સુખી થાય, તેમ આત્માની જેટલી શક્તિએા અત્યારે ક્ષયાપશમ પ્રમાણે પ્રગટી છે તે બધી શક્તિએ જો અંતરશોધમાં પ્રવૃત્તિ થાય તા તે શક્તિએા દિન દિન આવરણ પામતી જાય છે તેને અદલે સુરક્ષિત અને સમૃદ્ધ ખની, આત્માની શુદ્ધિના ધ્યેયથી અભ્યાસ કરતાં કેવળજ્ઞાન સ્વરૂપ

For Private & Personal Use Only

એવા સહજ આત્મા સંપૂર્ણપણે પ્રગટે અને અવિનાશી પદની સદાને માટે પ્રાપ્તિ થાય.

''સર્વ અન્ય ભાવથી આત્મા રહિત છે, કેવળ એમ જેને અનુભવ વર્તે છે તે 'મુક્ત' છે.

બીજાં સર્વ દ્રવ્યથી અસંગપણું, ક્ષેત્રથી અસંગપણું, કાળથી અસંગપણું અને ભાવથી અસંગપણું સર્વથા જેને વર્તે છે તે 'મુક્ત' છે.

અટલ અનુભવ સ્વરૂપ આત્મા સર્વ દ્રવ્યથી પ્રત્યક્ષ જુદો ભાસવા ત્યાંથી મુક્તદશા વર્તે છે. તે પુરુષ મૌન થાય છે, તે પુરુષ અપ્રતિઅદ્ધ થાય છે, તે પુરુષ અસંગ થાય છે, તે પુરુષ નિર્વિકલ્પ થાય છે અને તે પુરુષ મુક્ત થાય છે.

જેણે ત્રણે કાળને વિષે દેહાદિથી પાતાના કંઇ પણ સંબંધ નહાતા એવી અસંગ દશા ઉત્પન્ન કરી તે ભગવાન-રૂપ સત્પુરુષાને નમસ્કાર છે." —શીમદ્ રાજ્યંદ્ર

આત્મજ્ઞાનની શરૂઆતમાં જગત જ્ઞાનીને કેવું ભાસે છે તથા આત્મ–અભ્યાસ ખરાખર થયા પછી જગત કેવું ભાસે છે તે વિષે હવે ગ્રંથકાર વર્ણન કરે છે:—

पूर्वं दृष्टात्मतत्त्वस्य विभात्युन्मत्तवज्जगत् । स्वभ्यस्तात्मधियः पश्चात्काष्ठपाषाणरूपवत् ॥८०॥

આત્મજ્ઞાની શરૂઆતે, દેખે ઉન્મત્તવત્ જગત્; અભ્યાસે આત્મજ્ઞાનીને, ભાસે આ જગ કાષ્ઠવત્ ૮૦ ભાવાર્થ:— ગાથા 'પર'મીમાં આત્મજ્ઞાનની શરૂઆત કે યાેગની પ્રારંભ દશામાં પાતાને અંતરમાં વૃત્તિ ટકાવવામાં જોઇતું વીર્ય નથી હાેતું તાે પરિશ્રમ જેવું લાગે છે. અને

ખાહ્યમાં અનાદિ અભ્યાસના સંસ્કારે સુખ ભાસે **છે** તે વિષયના પ્રસંગ ચર્ચેલાે છે. પરંતુ આ ગાથામાં જગતના વિકલ્પા જ્યાં સુધી જ્ઞાનીપુરૂષને આવે છે ત્યાં સુધી દયા ભાવની સ્કુરણાથી જગત દુ:ખી, બેભાન અને વ્યર્થ પ્રવૃત્તિમાં મગ્ન લાગે છે. તે દુ:ખનું કારણ અજ્ઞાન છે, એમ તેમને સમજાય છે અને તે અજ્ઞાન જગત જીવાનું દ્વર થાય તે અર્થે <mark>બાેધ આદિ પ્રવૃત્તિના ભાવ પણ સ્કુરવાના સંભવ છે</mark>. ત્યાં સુધી વીતરાગતાની પૂર્ણતા નથી એમ આ ગાથામાં ગ્રંથકાર દર્શાવે છે. વીતરાગતા, આત્મદૃષ્ટિના અત્યંત સેવનથી, પૂર્ણ-પણે પ્રગટતાં કાેઈ પણ વિકલ્પ જગત સંબંધી પછીથી તેમને રકુરતા નથી. કાષ્ઠ કે પથ્થરને જેમ દુઃખ, સખનું ભાન નથી, તેથી સામાન્ય જીવાને તેની દયા આવતી નથી. કે તેને સુખી કરવા કાેઇ ઇચ્છતું નથી; તેમ સંપૂર્ણ વીતરાગને આ દુ:ખી છે, તેથી તેને સુખી કરવા કંઈ કરવું, કહેવું કે પ્રેરવું એમ થતું નથી. અન્યનાં સુખ–દુ:ખ જાણવા છતાં નિર્વિકલ્પ જ્ઞાન હેાવાથી માહના વિકલ્પાે પરમાર્થને નામે પણ ઉદ્ભવતા નથી. કારણ કે માહનીય કર્મના તેમણે ક્ષય કરેલાે છે, એટલે સત્તામાં જ જે કર્મ નથી, તેનાે ઉદય **ક્યાંથી થાય** ?

"નાની વયે માર્ગના ઉદ્ધાર કરવા સંબંધી જિજ્ઞાસા વર્તતી હતી, ત્યાર પછી જ્ઞાનદશા આવ્યે ક્રમે કરીને તે ઉપશમ જેવી થઈ; પણ કાેઈ કાેઈ લાેકા પરિચયમાં આવેલા, તેમને કેટલીક વિશેષતા ભાસવાથી કંઈક મૂળમાર્ગ પર લક્ષ આવેલા, અને આ બાજી તાે સેંકડા અથવા હજારા માણસાે પ્રસંગમાં આવેલા, જેમાંથી કંઈક સમજણવાળા તથા ઉપદેશક

પ્રત્યે આસ્થાવાળા એવા સાંએક માણુસ નીકળે. એ ઉપરથી એમ જેવામાં આવ્યું કે લોકો તરવાના કામી વિશેષ છે, પણ તેમને તેવા યાગ બાઝતા નથી. જે ખરેખર ઉપદેશક પુરુષના જેગ બને તા ઘણા જીવ મૂળમાર્ગ પામે તેવું છે, અને દયા આદિના વિશેષ ઉદ્યોત થાય એવું છે. એમ દેખાવાથી કંઈક ચિત્તમાં આવે છે કે આ કાર્ય કાઈ કરે તા ઘણું સારું, પણ દૃષ્ટિ કરતાં તેવા પુરુષ ધ્યાનમાં આવતા નથી, એટલે કંઈક લખનાર પ્રત્યે જ દૃષ્ટિ આવે છે, પણ લખનારના જન્મથી લક્ષ એવા છે કે એ જેવું એક્કે જેખમવાળું પદ નથી, અને પાતાની તે કાર્યની યથાયાગ્યતા જ્યાં સુધી ન વર્તે ત્યાં સુધી તેની ઇચ્છામાત્ર પણ ન કરવી, અને ઘણું કરીને હજુ સુધી તેમ વર્તવામાં આવ્યું છે."

"અનેક જીવાની અજ્ઞાન દશા જોઈ, વળી તે જીવા કલ્યાણ કરીએ છીએ અથવા આપણું કલ્યાણ થશે, એવી ભાવનાએ કે ઇચ્છાએ અજ્ઞાનમાર્ગ પામતાં જોઈ તે માટે અત્યંત કરુણા છૂટે છે, અને કાઈ પણ પ્રકારે આ મટાડવા-યાગ્ય છે એમ થઈ આવે છે; અથવા તેવા ભાવ ચિત્તમાં એમ ને એમ રહ્યા કરે છે, તથાપિ તે થવાયાગ્ય હશે તે પ્રકારે થશે, અને જે સમય પર તે પ્રકાર હાવાયાગ્ય હશે તે સમયે થશે, એવા પણ પ્રકાર ચિત્તમાં રહે છે, કેમ કે તે કરુણાભાવ ચિતવતાં ચિંતવતાં આત્મા બાહ્ય માહાત્મ્યને ભજે એમ થવા દેવા યાગ્ય નથી; અને હજા કંઇક તેવા ભય રાખવા યાગ્ય લાગે છે." —શીમદ્ રાજચંદ્ર

કાઈ કહે કે આત્મખુદ્ધિના અભ્યાસની શી જરૂર છે? શરીરથી ભિન્ન આત્મા છે એમ આત્મસ્વરૂપને જાણનાર

જ્ઞાની પાસેથી શ્રવણ કરવાથી અથવા બીજાંને આત્મસ્વરૂપ સમજાવવાથી માેક્ષ થાય એમ કહેનારને ગ્રંથકાર આગળની ગાથામાં ઉત્તર આપે છે :—

> शृष्वन्नप्यन्यतः कामं वदन्निप कलेवरात् । नात्मानं भावयेद्भिन्नं यावत्तावन्न मोक्षभाक् ॥८१॥

અન્ય પાસે સુણી બાધ, ઘણા દીધા તથાપિ જો, દેહથી ભિન્ન ના ભાવ્યો,– આત્મા, તો ન મુકાય કાે. ૮૧

ભાવાર્થ:— કાઇ માણુસના પગમાં લાેખંડની એડી નાખી કેદનાં પૂર્યો હાેય, તે વારંવાર અન્ય માણુસા દ્વારા સાંભળ કે આ એડી તાેડી નાખવામાં આવે તાે આ કેદી કેદખાનામાંથી મુક્ત થાય એમ છે, જે જે કેદખાનાને તપાસવા આવે તે બધા એલું કહેતા હાય તાે પણ તેલું સાંભળનાર એડીથી મુક્ત થતાે નથી. તે કેદી પાતાની મેળે, જે જે મળે તેને કહેતા હાય કે આ એડી તૂટે એટલે હું મુક્ત જ છું; એમ અન્યને વારંવાર કહેવા છતાં તે મુક્ત થતાે નથી, પરંતુ છીણી લઇ એડી તાેડી નાખે છે ત્યારે જ તે મુક્ત થાય છે.

તેમ જ મુમુક્ષુ જીવને સત્સંગનો યાગ જ્યારે જ્યારે મળે ત્યારે ત્યારે તે પુષ્કળ વિવેચન સહિત સાંભળે છે કે આત્મા દેહથી ભિન્ન છે; તેને ખીજાને સમજાવવાના જ્યારે જ્યારે પ્રસંગ આવે ત્યારે ત્યારે પાતે પણ વારંવાર વિવેચન કરે છે કે દેહથી આત્મા તદ્દન ભિન્ન છે; પરંતુ જ્યાં સુધી દેહથી આત્મા ભિન્ન છે, એવી ભાવના કાર્યે કાર્યે, પ્રસંગે પ્રસંગે અને ક્ષણે ક્ષણે કરવાના અભ્યાસ દૃઢ ન કરે ત્યાં સુધી જીવ માક્ષને લાયક ખનતા નથી.

"માત્ર અંધદશા તે અંધ છે, માેક્ષદશા તે માેક્ષ છે, ક્ષાયિકદશા તે ક્ષાયિક છે, અન્યદશા તે અન્ય છે, શ્રવણ તે શ્રવણ છે, મનન તે મનન છે, પરિણામ તે પરિણામ છે, પ્રાપ્તિ તે પ્રાપ્તિ છે, એમ સત્પુરુષના નિશ્ચય છે. અંધ તે માેક્ષ નથી, માેક્ષ તે અંધ નથી, જે જે છે તે તે છે, જે જે સ્થિતિમાં છે, તે તે સ્થિતિમાં છે; અંધખુદ્ધિ ટળી નથી, અને માેક્ષ—જીવનમુક્તતા—માનવામાં આવે તાે તે જેમ સફળ નથી, તેમ અક્ષાયિકદશાએ ક્ષાયિક માનવામાં આવે તાે તે પણ સફળ નથી. માનવાનું ફળ નથી, પણ દશાનું ફળ છે."

"જેને લાગી છે તેને જ લાગી છે અને તેણે જ જાણી છે; તે જ 'પિયુ પિયુ' પાકારે છે. એ ખ્રાહ્મી વેદના કહી કેમ જાય ? કે જયાં વાણીના પ્રવેશ નથી. વધારે શું કહેવું ? લાગી છે તેને જ લાગી છે. તેના જ ચરણસંગથી લાગે છે; અને લાગે છે ત્યારે જ છૂટકા હાય છે. એ વિના ખીજો સુગમ માસમાર્ગ છે જ નહીં. તથાપિ કાઈ પ્રયત્ન કરતું નથી ! માહ અળવાન છે!"

"પરખ્રદ્ધ-વિચાર તો એમ ને એમ રહ્યા જ કરે છે; કચારેક તો તે માટે આનંદકિરણ ખહુ સ્કુરી નીકળે છે, અને કંઇની કંઇ (અલેદ) વાત સમજાય છે; પણ કાઇને કહી શકાતી નથી; અમારી એ વેદના અથાગ છે. વેદનાને વખતે શાતા પૂછનાર જોઇએ, એવા વ્યવહારમાર્ગ છે; પણ અમને આ પરમાર્થમાર્ગમાં શાતા પૂછનાર મળતા નથી; અને જે છે તેનાથી વિયોગ રહે છે."

"અત્રે આત્માકારતા વર્તે છે, આત્માનું આત્મસ્વરૂપ રૂપે પરિણામનું હાેવાપણું તે આત્માકારતા કહીએ છીએ."

"જે કંઈ ઉદય આવે તે અવિસંવાદ પરિણામે વેદલું એવું જે જ્ઞાનીનું બાધન છે, તે અમારે વિષે નિશ્વળ છે, એટલે તે પ્રકારે વેદીએ છીએ." — શ્રીમદ્ રાજ્યંદ્ર

હવે આત્માને દેહથી ભિન્ન ક્યાં સુધી ભાવવા તે વિષે ગ્રંથકાર કહે છે :—

> तथैव भावयेदेहाद् व्यावृत्यात्मानमात्मिन । यथा न पुनरात्मानं देहे स्वप्नेऽपि योजयेत् ।।८२॥

દેહથી ભિન્ન ભાવીને – આત્માને, આત્મભાવના– ૬૯ એવી કરાે, ના હાે, સ્વપ્ને ય દેહ–ચાેજના ૮૨

ભાવાર્થ:— દેહ એ અનેક અંગાના સમૂહ છે, પુદ્દગલ પરમાણુઓના સંયાગ છે, તેમાં બ્રાંતિથી જીવને અણુએ અણુએ મમતા થઇ રહી છે. તેના વારંવાર વિચાર કરી જીવને તેથી વ્યાવૃત્ત કરવા ગ્રંથકાર પ્રેરણા કરે છે.

દેહના રંગ તે આત્માના રંગ નથી; હું ગારા છું, રૂપાળા છું, લાંચા છું, પાતળા છું, હૃષ્ટ-પુષ્ટ છું આદિ પુદ્દગલના ગુણામાં જીવને તન્મયતા થઇ રહી છે. તેના વિચાર કરી તેથી ભિન્ન ગુણવાળા આત્મા જ્ઞાન, દર્શન, સુખ, વીર્ય, આદિ ગુણવાળા, અરૂપી છે, તેને અને આ દેહને લેવા દેવા નથી. માત્ર કર્મ સંયાગે સહવાસ થયા છે, તે કર્મ અમુક મુદ્દતે ભાગવાઇ જતાં જરૂર દેહ તજી ચાલ્યા જવાનું છે. જેના વિયાગ થાય તે આપણી વસ્તુ હાઇ શકે નહીં, એમ વિચારી આત્માને દેહની ચિંતાથી મુક્ત કરવો ઘટે છે. દેહનાં કામ પારકાં લાગે અને આત્મ-વિચાર, આત્માનંદ, આત્મતૃપ્તિ પાતાનાં લાગે અને તેમાં જ વારંવાર

વૃત્તિની લીનતા થાય તેવા અભ્યાસની જરૂર છે. તેને લેદ-ગ્રાનના અભ્યાસ કહેવાય છે. એ અભ્યાસ એટલા બધા થઈ જવા જોઈએ કે પાતાના દેહ તે પોતાનું સ્વરૂપ ભૂલથી પણ ન મનાય, બીજાના દેહ દેખી તેથી તેનું સ્વરૂપ ભિન્ન શુદ્ધ ચૈતન્ય સ્વરૂપ છે એમ સહજ ભાસે તથા સ્વપ્તમાં પણ દેહને પાતાનું સ્વરૂપ ન મનાય, કે પરના દેહ સ્વપ્તમાં જોઈ તે જડ ભાસે પણ વિકાર ન થાય.

श्री सभयसारनी टीक्षामां श्री अभृतयंद्रायार्थ कणावे छे: "भावयंद्रभेदविज्ञानिमदमिन्छन्नधारया ।

तावद् ध्यायन् परं भुत्वा ज्ञानं ज्ञाने प्रतिष्ठते ॥"

ભાવાર્થ: — જ્ઞાન જ્ઞાનમાં સ્થિત થાય, પરથી છૂટે, ત્યાં સુધી આ ભેદ-વિજ્ઞાન અખંડ ધારાએ નિરંતર ભાવલું. પૂર્વે દેહાદ પરરૂપ પોતાને જીવ જાણતો હતો, પણ દેહાદિથી પોતાને ભિન્ન જાણવા, ભેદ-વિજ્ઞાનની ભાવના ત્યાં સુધી કરવાની છે કે જ્યાં સુધી જ્ઞાન, પર રૂપને ભિન્ન જાણી, પોતાને જ્ઞાનસ્વરૂપ વિષે સ્થિતિ કરે. પછી ભેદ-વિજ્ઞાન કરવાનું પ્રયોજન રહેતું નથી. આપાઆપ પર પરરૂપે અને પોતે પોતાને રૂપે જણાયા કરે છે. પણ પર દ્રવ્યનું જણાલું મટી જાય છે એમ નથી. પર દ્રવ્યને પણ વીતરાગપણે જાણ્યા કરે છે, ત્યાં વિકલ્પ-નથી.

"પ્રત્યેકે પ્રત્યેક પદાર્થના અત્યંત વિવેક કરી આ જીવને તેનાથી વ્યાવૃત્ત કરવા એમ નિર્ગંથ કહે છે.'

—હાથનાંધ-શ્રીમદ્ રાજચંદ્ર

"એ કાયા મારી ન થઇ અને નહીં થાય, ત્યારે હું એને મારી માનું છું કે માનું એ કેવળ મૂર્ખતા છે. જેના ૨૪૪ ગ્ર•થ−યુગલ

એક કાળે વિયાગ થવાના છે, અને જે કેવળ અન્યત્વસાવ ધરાવે છે તેમા મમત્વપણું શું રાખલું ? એ જ્યારે મારી થતી નથી, ત્યારે મારે એનું થવું શું ઉચિત છે ? નહીં નહીં, એ જ્યારે મારી નહીં ત્યારે હું એના નહીં, એમ વિચારું, દૃઢ કરું, અને પ્રવર્તન કરું, એમ વિવેક્ષ્યુહિનું તાત્પર્ય છે. આ આખી સૃષ્ટિ અનંત ચીજથી અને અનંત પદાર્થીથી ભરી છે, તે સઘળા પદાર્થ કરતાં જેના જેટલી કાેઈ પણ વસ્તુ પર મારી પ્રિયતા નથી; તે વસ્તુ તે મારી ન થઇ; તા પછી બીજી કઇ વસ્તુ મારી હાય ? અહા ! હું બહુ ભૂલી ગયા. મિથ્યા માહમાં લથડી પડ્યો. તે નવયૌવનાઓ, તે માનેલા કુળદીપક પુત્રો, તે અઢળક લક્ષ્મી, તે છ ખંડનું મહાન રાજ, એ મારાં નથી. એમાંનું લેશમાત્ર પણ મારું નથી. એમાં મારા કિંચિત ભાગ નથી. જે કાયાથી હું એ સઘળી વસ્તુઓના ઉપલાગ લઉં છું, તે લાગ્ય વસ્તુ જ્યારે મારી ન થઇ ત્યારે બીજી મારી માનેલ વસ્ત —સ્નેહી, કુટું બી ઇત્યાદિક—મારાં શું થનાર હતાં ? **ન**હીં, કંઇ જ નહીં. એ મમત્વભાવ મારે જોઇતા નથી! એ પુત્ર, એ મિત્ર, એ કલત્ર, એ વૈભવ અને એ લક્ષ્મીને મારે મારાં માનવાં જ નથી ! હું એનાે નહીં ને એ મારાં નહીં !... વૈરાગ્યનું રાજરાજેવર ભરતના અંતઃકરણમાં આવું ચિત્ર પડ્યું કે તિમિરપટ ટળી ગયું. શુક્લ-<mark>ધ્યાન</mark> પ્રાપ્ત થયું." ભાવનાએા ધ --- શ્રીમદ્દ રાજચંદ્ર

જે જે જીવા માેણે ગયા છે તે સર્વ લેદજ્ઞાનના પ્રભાવથી ગયા છે તે લેદજ્ઞાનનું ફળ દર્શાવવા ગ્રંથકાર હવે આગળની ગાથામાં જણાવે છે કે પુષ્યપાપના ક્ષય કરવા તેનાં કારણા રૂપ શુભ અશુભ પ્રવૃત્તિના પણ ત્યાગ કરવા ઘટે છે:—

કરવા ઘટ છ : — अपुण्यमत्रतेः पुण्यं त्रतेमीक्षस्तयोद्यंयः । अत्रतानीय मोक्षार्थी त्रतान्यपि ततस्त्यजेत् ॥८३॥ અપુષ્ય અત્રતે, પુષ્ય, –ત્રતે, મેાક્ષ દ્વય–ક્ષયે; ત્રતો ય અત્રતો પેઠે, મૂકે માક્ષાશયી થયે. ૮૩ ભાવાર્થ:— આ સંસાર દુ:ખના દરિયા છે, એવા અનેક જ્ઞાની, વિચારવાન જીવાના અભિપ્રાય છે. દુ:ખનું કારણ મુખ્યપણે પાપ છે. પાપ એટલે શુભ કે પુષ્ય–

કારણ મુખ્યપણે પાપ છે. પાપ એટલે શુભ કે પુષ્ય– માર્ગના માટે ભાગે ત્યાંગ છે. અજ્ઞાન કે મિથ્યાત્વ જેવું એક પાપ નથી. અજારવા અને આંધળા બરાબર છે એમ કહેવાય છે, તેનું કારણ પણ એ જ છે કે મિશ્યાત્વરૂપી મદિરાના છાકથી જીવ ઉન્મત્ત બન્યાે હાેય, ત્યારે કશું પાપ ન કરે ? અજ્ઞાન દશામાં જીવને વિપરીત રૂચિ હાય છે. તેથી પાતાના હિતના માર્ગ તેને સૂઝતા નથી કે ગમતા પણ નથી, પાપમાર્ગમાં તેને પ્રીતિ થાય છે. તેનું શું ફળ આવશે તેના વિચાર, મિશ્યાત્વના ખળ આગળ, આવતા નથી. આમ પાપ પ્રવૃત્તિ માટે ભાગે સંસારમાં હાય છે. શુભ પ્રવૃત્તિ દેખાય છે ત્યાં પણ અંતરમાં વાસના કે લક્ષ તેા અશુભની પ્રિયતાના હાય છે; તેથી જે પુષ્યના ઉદય દેખાય છે, તે માટે ભાગે પાપાનુઅંધી પુષ્યના જ હાય છે. તેથી પુષ્યના ઉદયમાં પણ પાપ બંધાય તેવી જીવની રૂચિ અને પ્રવૃત્તિ જોવામાં આવે છે. તે જોઈ જ્ઞાની પુરુષા ભવથી ખેદ **પામે** છે અને કરી આવા સંસારમાં જન્મલું જ ન પડે તે અર્થે માક્ષમાર્ગમાં પ્રવૃત્તિ કરે છે. આ જ્ઞાની પુરૂષોના સંમત

કરેલા માેક્ષ-માર્ગ જ સંમત કરવા યાેગ્ય છે. સામાન્ય રીતે વિપરીત બુદ્ધિને આશ્રયે વર્તતા જીવા હિંસા, જૂઠ, ચાેરી, મૈથુન અને પરિગ્રહ આ પાંચ પાપને આધારે પ્રવર્તતા જણાય છે; નીતિ કે ધર્મના નિયમા તેમને, તે માર્ગે પ્રવર્તતાં માનેલાં સુખામાં, બંધનકારક લાગે છે તેથી નિયમિત જીવન તેમને પાેતે કલ્પેલાં સુખાને લૂંટી લેનાર સમજાય છે. તેથી તે પાંચ પાપાને રાેકનાર વૃતા લેવાની, સંસાર-લાેલુપી જીવાને વૃત્તિ નથી. તેનું ફળ જગતમાં દુ:ખ, દુ:ખ અને દુ:ખનું જ દર્શન છે.

વ્રત, નિયમ, તપ આદિમાં વર્તતા જીવા પાપનાં કારણા રાકી શુભભાવમાં પ્રવર્તે છે, ત્યારે પુષ્ય ખાંધે છે. તેના કળરૂપે દેવગતિ, લાેગભૂમિમાં જન્મ, કે રાજા, શેઠ શાહુકાર આદિ વૈભવ-સંપન્ન કુળામાં ઉત્પત્તિ થાય છે. આત્મજ્ઞાની પુરુષે જગતમાં જીવાને પરંપરા પણ આત્મહિત થાય એ અભિપ્રાયે નિષ્કારણ કરૂણાથી સન્માર્ગની પ્રરૂપણા કરી દ્વાય છે, તેનું જાણતાં અજાણતાં પણ આચરણ થવાથી જીવ શુભભાવમાં પ્રવર્તે ત્યારે પુષ્ય બાંધે છે, તેનાં કળરૂપે આ શાતા, ધન, વૈસવ આદિની પ્રાપ્તિ થઈ છે. પણ તેનું મૂળ કારણ સત્પુરુષ છે એમ જીવને ભાન નથી. માત્ર ભષ્યો કે વેપાર કર્યો તેથી હું કમાઉં છું એમ માને છે. આખું જગત દુઃખથી ભરપૂર છે, તેમાં સમુદ્રમાં માેટાં માેજાં ઉપર ફીણ ધોત વર્ણથી શાેભે તેમ ક્ચાંક જગતમાં રમણીયતા ભાસે છે, તે પુષ્યના ઉદ્દયે છે. ન્યાય, નીતિ, સચ્ચાઇ, પરાેપકાર, પ્રમાણિકતા જગતમાં ન હાેય તાે તેનું સ્વરૂપ ભયંકર નરક તુલ્ય બને. તેમ છતાં પુષ્ય પણ એક પ્રકારના બંધ છે, મોક્ષમાર્ગમાં વિકાર્ય છે, એમ જ્ઞાનીપુરુષોએ દીઠું છે તે યથાર્થ છે. જેમ અત્રત દશામાં અશુભ વિકલ્પોથી જીવ ઘેરાયેલા રહે છે, તેમ ત્રતધારી દશામાં શુભ વિકલ્પાના સંભવ ગણી, વિકલ્પાના બાજો દ્વર કરવા આ ગાથામાં લલામણ કરી છે કે સહજ સ્વભાવ આત્માના છે, તેને નિયમ-ત્રતના વિકલ્પામાં દોરી, સહજ સ્વભાવે પરિણમતા આત્મામાં શુભ ભાવાનું માહાતમ્ય ટકાવી રાખવાની જરૂર નથી. અશુભ વિકલ્પા ટાળવા, શુભની મદદ લીધી છે. પણ આતમાને વિકલ્પી રાખવા નથી. તેથી નિર્વિકલ્પ દશામાં ટકી શકાય તે અર્થે શુભ વિકલ્પાને જતા કરવા ઘટે છે.

હવે વર્તા તજવાના ક્રમ દર્શાવતા ગ્રંથકાર આગળની ગાથા વર્ણવે છે:—

> अव्रतानि परित्यज्य व्रतेषु परिनिष्ठितः । त्यजेत्तान्यपि संप्राप्य परमं पदमात्मनः ॥८४॥

અવતો તજી માેક્ષાર્થી, વતોમાં સ્થિરતા ભજે; પરમ પદ આત્માનું, પામી દ્રવ્ય વતો તજે. ૮૪

ભાવાર્થ: અનાદિ કાળની પાપ દ્વારા પણ વિષય-ભોગ પ્રાપ્ત કરવાની પ્રવૃત્તિ અન્યાયી, દુરાચારભરી અને દુ:ખદાયી લાગે, ત્યારે જીવ તેના નિયમપૂર્વક ત્યાગ કરે છે. અશુભ પ્રવૃત્તિ તજી શુભમાં પ્રવૃત્તિ કરવા છતાં મનને જૂના સંસ્કારા હજી પજવે છે. પ્રવૃત્તિ નિયમપૂર્વક તજી દીધા છતાં વૃત્તિ પાપ તરફ પણ વળી જાય છે. તે વૃત્તિના દાેષા તપાસી પાપભાવને નિંદી, તે પ્રત્યે તિરસ્કાર કરી, જીવ પાછા શુભ ભાવા પ્રત્યે અળપૂર્વક પ્રવર્તે છે. "ૐ ખેંદ નહીં કરતાં શૂરવીરપણું ગ્રહીને જ્ઞાનીને માર્ગે ચાલતાં માેક્ષપાટણ સુલભ જ છે.

વિષય કષાયાદિ વિશેષ વિકાર કરી જાય તે વખતે વિચારવાનને પાતાનું નિર્વાર્ધપણું જેઈને ઘણા જ ખેદ થાય છે, અને આત્માને વારંવાર નિંદે છે, ફરી ફરીને તિરસ્કારની વૃત્તિથી જોઈ, ફરી મહુંત પુરુષના ચરિત્ર અને વાકચનું અવલંખન શ્રહણ કરી, આત્માને શૌર્ધ ઉપજાવી, તે વિષયાદિ સામે અતિ હઠ કરીને તેને હઠાવે છે ત્યાં સુધી નીચે મને ખેસતા નથી, તેમ એકલા ખેદ કરીને અટકી રહેતા નથી. એ જ વૃત્તિનું અવલંખન આત્માર્થી જીવાએ લીધું છે. અને તેથી જ અંતે જય પામ્યા છે. આ વાત સર્વ મુમુક્ષુઓએ મુખે કરી હૃદયમાં સ્થિર કરવા યાગ્ય છે."—શીમદ્ રાજ્યંદ્ર

આમ પુરુષાર્થ કર્યા કરતાં કદી પણ અતિચાર લાગ્યા વિના પાંચે મહાવતો તથા ઉત્તર ગુણોનું ઉત્તમ રીતે પાલન સહજ સ્વભાવે થયા કરે તેવી જીવની વર્તના–ભૂમિકા પ્રાપ્ત થયે આત્મા પરમાત્મદશા પામે છે. પછી પાંચ મહાવતા-દિના વિકલ્પા રહેતા નથી. આપાઆપ વ્રતના વિકલ્પા પણ છૂટી જાય છે; અને પરમાત્મ-દશા કે નિર્વિકલ્પ દશામાં અપ્રમત્તપણે પોતે રહ્યા કરે છે.

જેમ વૃતા ગ્રહુણ કરી અશુભ વિકલ્પોને રાેકવાના પ્રયત્ન કર્યા છતાં પૂર્વ અભ્યાસને લઇને અશુભ વિકલ્પાે શરૂઆતમાં સ્કુરી આવે છે, તેમ જ્ઞાનદશા પ્રાપ્ત થયે અશુભ વિકલ્પા તાે ટળી જ જાય છે, પણ શુભ વિકલ્પાે વૃતમાં અતિચાર આદિ ન લાગી જાય તેવી સંભાળ લેવાની, શરૂઆતમાં રહ્યા કરે છે, તે પણ અપ્રમત્ત દશામાં ટાળવાના છે. નહીં તો વિકલ્પા સ્કુરતાં અપ્રમત્તદશા છૂટી પ્રમત્તભાવમાં જીવ આવી જાય છે. તે કારણે ચંથકાર ભલામણ કરે છે કે અપ્રમત્ત દશામાં આત્માની પરમપદમાં લીનતા થાય તેવા અવસરે આવશ્યક આદિના વિકલ્પા પણ તજી દેવા યાગ્ય છે. શુભ પ્રવૃત્તિના વિકલ્પા પણ આત્માને સહજ સ્વભાવે પરિણમવા દેતા નથી, તેથી નિર્વિકલ્પ દશામાં ઉપયાગને શુભ ભાવા પ્રત્યે પણ ભમાવવા યાગ્ય નથી. એ દશામાં જગતનું, પર્યાયદૃષ્ટિનું વિસ્મરણ કરી સ્વભાવમાં એકાગ્રતા કરવાની હાય છે, કે સ્વાભાવિક રીતે તે દશા પ્રાપ્ત થઈ હાય છે. 'હું સાધુ છું', 'મારે પ્રતિક્રમણના, ગોચરી જવાના કે ત્યાખ્યાનના વખત થયા છે,' આદિ વિકલ્પો પર્યાયદૃષ્ટિને મુખ્ય કરી, પ્રમત્ત દશામાં ખેંચી લાવનાર છે.

હવે વિકલ્પા એ જ આત્માને દુઃખનાં મૂળ રૂપ છે, તેના નાશ કરવા ગ્રંથકાર ઉપદેશ દે છે:—

यदन्तर्जल्पसंपृक्तमुत्प्रेक्षाजालमात्मनः ।

मूलं दुः लस्य तन्नाशे शिष्टमिष्टं परं पदम् ॥८५॥ અંતર્વાચા વિકલ્પાની – જાળ જે દ્વઃખ-મૂળ તે;

ઉખેડી આત્મશાંતિ લ્યો, ઉત્તમ, અનુકૂળ એ. ૮૫ લાવાર્થ: — અંતરમાં વાણી રૂપે સ્કુરતા ખ્યાલા, તરંગા તે અંતર્જલ્પ છે; જેમકે કાઈ આવીને આત્મા સંબંધી પૂછે, તો તેને આ પ્રમાણે, આવાં દૃષ્ટાંતા આપીને, સંતાષ-કારક ઉત્તર આપવા; અથવા આકાશગામિની લબ્ધિ પ્રગટે તો મેરુ પર્વત ઉપર કે કૈલાસ પર્વત ઉપર જવું, આકાશમાં રહી નીચે નદી, પર્વત, નગરા, લશ્કર વગેરે નિહાળતા જતાં પરિશ્રમ વિના જાત્રા થાય. આવા તરંગા સહિત કાલ્પનિક

સૃષ્ટિ રચાય: જાણે કે આકાશમાં વાદળાંની ઘનઘાર ઘટા છવાઈ ગઈ છે. ઇંદ્ર–ધનુષ્યથી પૂર્વ દિશા શાેભે છે, પશ્ચિમમાં સૂર્ય વાદળાં નજીક તાપ રહિત પ્રકાશે છે અને આકાશમાં હલકા ફૂલ પેરે ઊડીએ છીએ, આવી કલ્પનાએા ઉત્પ્રેક્ષા કહેવાય છે.

આવી કલ્પનાએા કે ઉપરાઉપરી તરંગા ઊઠે તેને ઉત્પ્રેક્ષાજાળ કહેવાય છે. તે આત્માને આત્મભાવે પરિણુમવા ન દે, પણ ઇચ્છાએા, સંકલ્પા આત્માને વ્યાકુળ કરે છે, તે આત્માના દુઃખનાં મૂળ છે એમ ગ્રંથકાર કહે છે તે યથાર્થ છે.

> "ક્રુચા ઇચ્છત ? ખાવત સબે ! હૈ ઇચ્છા દુ:ખ–મૂલ; જબ ઇચ્છાકા નાશ તબ, મિટે અનાદિ ભૂલ."

"તે જિન-વર્ધમાનાદિ સત્પુરુષા કેવા મહાન મનાજયો હતા! તેને મૌન રહેવું—અમૌન રહેવું અન્ને સુલભ હતું; તેને સર્વ અનુકૂળ પ્રતિકૂળ દિવસ સરખા હતા; તેને લાભ- હાનિ સરખી હતી; તેના ક્રમ માત્ર આત્મસમતાર્થે હતા. કેવું આશ્ચર્યકારક કે, એક કલ્પનાના જય એક કલ્પે થવા દુર્લભ, તેવી તેમણે અનંત કલ્પનાઓ કલ્પના અનંતમા ભાગે શમાવી દીધી!"

"નાનપણની નાની સમજણમાં કેાણ જાણે ક્યાંથીએ માટી કલ્પનાઓ આવતી. સુખની જિજ્ઞાસા પણ એાછી નહોતી અને સુખમાં પણ મહાલય, બાગબગીચા, લાડી— વાડીનાં કંઇક માન્યાં હતાં; માટી કલ્પના તે આ બધું શું છે તેની હતી. તે કલ્પનાનું એક વાર એવું રૂપ દીઠું કે પુનર્જન્મે નથી, પાપે નથી, પુષ્યે નથી, સુખે રહેવું અને સંસાર ભાગવા એ જ કૃતકૃત્યતા છે. એમાંથી બીજી

પંચાતમાં નહીં પડતાં, ધર્મની વાસનાએ કાઢી નાખી. કાેઇ ધર્મ માટે ન્યૂનાધિક કે શ્રદ્ધા-ભાવપણું રહ્યું નહીં. થાેડા વખત ગયા પછી એમાંથી એાર જ થયું. જે થવાનું મેં કલ્પ્યું નહાેતું, તેમ તે માટે મારા ખ્યાલમાં હાય એવું કંઇ મારું પ્રયત્ન પણ નહાેતું, છતાં અચાનક ફેરફાર થયાે; કાેઈ એાર અનુભવ થયાે, અને જે અનુભવ પ્રાયે શાસ્ત્રમાં લેખિત ન હાેય, જડવાઢીઓની કલ્પનામાં પણ નથી, તેવાે હતાે. તે ક્રમે કરીને વધ્યાે; વધીને અત્યારે એક 'તુંહિ તુંહિ'ના જપ કરે છે." \_શીમદ્ રાજચંદ્ર

"જહાં કલપના—જલપના, તહાં માનું **દુ:**ખ છાંઈ; મિટે કલપના–જલપના, તબ વસ્તુ તિન પાઈ." —શ્રીમદ્ રાજચ

આત્માની ચપળતા ટળી, સ્વસ્થતા પ્રગટે એ જ આત્માનું સહજ સ્વરૂપ છે. કલ્પના–જલ્પના ટળતાં શેષ સ્વરૂપ રહે છે તે જ પાતાનું પરમપદ છે એમ બ્રંથકાર કહે છે.

એ પરમપદની પ્રાપ્તિના ક્રમ ગ્રંથકાર હવે જણાવે છે:-

अव्रती व्रतमादाय व्रती ज्ञानपरायणः । परात्मज्ञानसंपन्नः स्वयमेव परो भवेत् ॥८६॥ अन्वती व्रत धारीने, ज्ञानाक्यासी व्रती रहेः; क्वेवस्त्रानथी भाते परभात्मदशा श्रहेः ८६

ભાવાર્થ: — ગાથા ૮૪ મીમાં વ્રત ત્યાગના ક્રમ જણાવ્યો છે, તે જ ક્રમ પરમપદની પ્રાપ્તિના છે; પરંતુ ત્યાં વિકલ્પ-ત્યાગના મુખ્ય લક્ષ છે. અહીં પરમપદ પ્રાપ્તિના લક્ષ છે. પરમપદ સુખ-સ્વરૂપ છે એમ જ્યારથી જીવથી મનાય છે, ત્યારથી જ તે પરમપદના ક્રમમાં રુચિવંત થાય

છે. પાતાની શક્તિ વ્રત, નિયમ, સદાચાર પાળવા જેટલી ન દેખે તો ઉતાવળ કરી વ્રત લઇ લેંાકામાં ધર્માત્મા મનાવ વાની લાલચમાં તે લલચાતા નથી; તથા વ્રત, નિયમ લઇ તોડવા તે પરમપદના ક્રમને લજ્જસપદ તથા પાતાના મનને નિર્મળ કરનાર માને છે; તેથી તેવી શક્તિ પાતાની ન જણાય ત્યાં સુધી તે સમ્યક્ર દૃષ્ટિ મહાત્મા અવિરતિ ગૃહસ્થ પેઠે વર્તે છે પરંતુ અંતરંગમાં નિર્મથ દશા વધતી જાય, વ્રત નિયમને યાગ્ય સહનશીલતા, નિષ્ક્રવાયતાની શક્તિના સંચય થતા જાય, તેવા અભ્યાસમાં યથાશક્તિ પ્રવર્તે છે.

દેશિવિરતિ કે સર્વવિરતિ યાગ્ય શક્તિ પ્રગટ થતાં અહુ કે મહાવૃતા સમ્યક્દૃષ્ટિ જીવ આદરે છે. અનંતાનુબંધી અને અપ્રત્યાખ્યાન કષાયાના અભાવે દેશિવરતિ આદરેલી હાવાથી તે મંદકષાયી જીવને પાપના વિકલ્પા પજવતા નથી કે સ્કુરતા જ નથી. પાતાની ભૂમિકાને યાગ્ય શાંતિ તે અનુભવે છે અને આત્માન્નિત અર્થે પ્રત્યાખ્યાનાવરણી કષાયા મંદ પડે તે અર્થે સત્ય્રુતના અભ્યાસ દ્વારા ધર્મધ્યાન અને વીતરાગતાની વૃદ્ધિ થાય તેમ નિર્દં ભપણે અને મક્કમપણે તે પ્રવર્તે છે.

આમ જ્ઞાનપરાયણ દેશવૃતી કે મહાવૃતી અંતરાતમાં પરમાત્મપદની ભાવનામાં કષાય નિવારતાં પ્રવર્તે છે. જયારે સંજવલન કષાયની મંદતા અપ્રમત્ત દશામાં વિશેષ થાય છે, ત્યારે તે મહાતમા શ્રેણી માંડી સર્વ કષાય, ના—કષાયના ક્ષય કરી ક્ષીણમાહી અને છે. પછી અંતર્મુહૂર્તમાં પરમાતમા અની જીવન્મુકત રૂપે સર્વ જીવને હિતકર, સ્વાભાવિક ઉપદેશ દેતા વિચરે છે. આ કૃતકૃત્ય મહાત્મા માનવ સમાજના મુકુટશિરામણ છે. તેમને લઈને આ અવની પણ પાવન

ખને છે; તેમના પ્રત્યક્ષ સમાગમમાં આવેલા યાગ્ય લવ્ય જીવાને પરમપદની પરમ પ્રતીતિ પરમ પ્રગટપણે થાય છે. તેમનાં નિષ્કષાયી, પરમ જ્ઞાનથી પ્રગટેલાં ઉત્તમ વચનામૃતો, તે મહાલાવ્ય શ્રેાતાઓના હૃદયમાં સાંસરાં ઊતરી જાય છે, અને પરમપદના ક્રમમાં તેમને સહેજે ત્વરાથી આગળ વધવાની પ્રેરણા કર્યા કરે છે, વીર્ય શક્તિને પ્રગટાવે છે; અને અલ્પકાળમાં જેમનાં વચનામૃત તે પીએ છે, તેમના જેવા જ તેઓ ખની જાય છે.

"ભાવ અપ્રતિઅદ્ધતાથી નિરંતર વિચરે છે એવા જ્ઞાની પુરુષનાં ચરણારવિંદ, તે પ્રત્યે અચળ પ્રેમ થયા વિના અને સમ્યક્પ્રતીતિ આવ્યા વિના સત્સ્વરૂપની પ્રાપ્તિ થતી નથી, અને આવ્યેથી અવશ્ય તે મુમુક્ષુ જેનાં ચરણારવિંદ તેણે સેવ્યાં છે, તેની દશાને પામે છે. આ માર્ગ સર્વ જ્ઞાનીઓએ સેવ્યો છે, સેવે છે, અને સેવશે. જ્ઞાનપ્રાપ્તિ એથી અમને થઇ હતી, વર્તમાને એ જ માર્ગથી થાય છે અને અનાગત કાળે પણ જ્ઞાનપ્રાપ્તિનો એ જ માર્ગ છે. સર્વ શાસ્ત્રોનો છોધ લક્ષ જોવા જતાં એ જ છે." —શીમદ્ રાજ્યંદ્ર

જેવી રીતે વ્રતના વિકલ્પાે માક્ષનું કારણ નથી, તેમ લિંગ એટલે વેષના વિકલ્પાે પણ માક્ષના હેતુ નથી. તેથી તેવા આગ્રહ ત્યાગવા ગ્રંથકાર આગળ કહે છે:—

लिङ्गं देहाश्रितं दृष्टं देह एवात्मनो भवः । न मुच्यन्ते भवात्तस्मात्ते ये लिङ्गकृताग्रहाः ॥८७॥ वेष की हेडुने। धर्म, हेडु संसार જીवने।; तरे संसारथी ते ना, वेष-आश्रह्ज केमने। ८७ ૨૫૪

ભાવાર્થ:— આત્મા અને શરીર એ બન્નેની જાતિ જુદી છે. એક ચેતન છે, બીજું જડ છે. આત્માને આશ્રિત આત્મ-ધર્મો છે, શરીરને આશ્રિત શારીરિક ધર્મો છે; જ્ઞાનાદિ આત્મ-ધર્મો છે; રૂપ, રસ, ગંધ, સ્પર્શાદિ શરીરના ધર્મો છે; જ્ઞાનાદિની વૃદ્ધિ એ આત્માન્નતિનું કારણ છે; રૂપાદિની શાભા, વેષ-વ્યવહાર વગેરે દૈહિક ધર્મોનું માહાત્મ્ય સંસાર-વૃદ્ધિનું કારણ છે. આત્માથી ભિન્ન દેહને આધારે વેષ-વ્યવહાર હોવાથી, દેહને આધારે જે સંસાર છે, તે સંસારભાવાની વૃદ્ધિનું કારણ વેષાદિના આશ્રહા અને છે. આમ વેષમાં આશ્રહ કરનારના માક્ષ થતા નથી. કારણ કે તેને દેહ સંબંધી બાબતાના આશ્રહ હાવાથી, દેહ-ભાવનાના ફળરૂપ ફરી દેહ ધારણ કરવા પડે છે.

ગાથા ૭૪ મી દેહ-ભાવના વિષે જણાવી છે, તે પ્રમાણે વેષના આગ્રહવાળા જીવાને દેહભાવના રહ્યા કરે છે, તેથી કરી કરી દેહ ધારણ કરી તે સંસારમાં પરિભ્રમણ કર્યા કરે છે.

કાઇ કાઇ મતવાળા ગૃહસ્થવેષ(લિંગ)નું વિશેષ મહત્ત્વ ગણે છે અને તેને આધારે ત્યાગી-વર્ગ પણ જીવી શકે છે એમ માને છે. તેમના ભગવાનનું વર્ણન પણ ગૃહસ્થ-વેષે વૈભવ-યુક્ત કરેલું હાય છે. તે તો અલ્પ વિચારે પણ અયુક્ત લાગે તેવું છે. કારણ કે સર્વ શાસ્ત્રોના લક્ષ માહ ત્યાગવાના છે, પરંતુ ગૃહ વેષમાં માહથી અલિપ્ત રહેવું અતિ અતિ દુષ્કર છે એમ અનુભવી જનાનું વારંવાર કથન છે. દરેકના અનુભવ તેમાં સાક્ષી પૂરે તેમ છે.

ત્યાગ માર્ગ એ માેક્ષના રાજમાર્ગ છે. સર્વ પ્રધાન ધર્મોમાં તેની મુખ્યતા વર્ણુવી છે તે દ્વારા ઉપાધિ છૂટે છે, પરાધીનતા ટળે છે, અનાથ મટી જીવ સનાથ થાય છે. ખાદ્ય ત્યાગમાં ધ્યેયને પ્રાપ્ત કરવામાં અનુકૂળતાએ વિશેષ છે. પણ અંતર્ત્યાંગ એ માેક્ષનું મૂળ છે. તેના વિના અનંત વાર ખાદ્ય ત્યાગ ઉપાસ્યા છતાં જીવની મુક્તિ ન થઈ એમ મહાપુરુષો પાેકારી પાેકારીને કહી ગયા છે.

''અત્યંત જ્ઞાન હેાય ત્યાં અત્યંત ત્યાગ સંભવે છે. અત્યંત ત્યાગ પ્રગંટ્યા વિના અત્યંત જ્ઞાન ન હેાય એમ શ્રી તીર્થંકરે સ્વીકાર્યું છે.

આત્મપરિણામથી જેટલા અન્ય પદાર્થના તાદાતમ્ય-અધ્યાસ નિવર્તવા તેને શ્રી જિન ત્યાગ કહે છે.

તે તાદાત્મ્યઅધ્યાસનિવૃત્તિરૂપ ત્યાગ થવા અર્થે આ બાહ્ય પ્રસંગના ત્યાગ પણ ઉપકારી છે, કાર્યકારી છે. બાહ્ય પ્રસંગના ત્યાગને અર્થે અંતત્યાંગ કહ્યો નથી, એમ છે, તો પણ આ જીવે અંતત્યાંગને અર્થે બાહ્ય પ્રસંગની નિવૃત્તિને કંઈ પણ ઉપકારી માનવી યાેગ્ય છે."

"પરિણામમાં તે৷ જે અમૃત જ છે, પણ પ્રથમ દશાએ કાળકૂટ વિષની પેઠે મુઝવે છે, એવા શ્રી સંયમને નમસ્કાર."

"શરીરાદિ ખળ ઘટવાથી સર્વ મનુષ્યાથી માત્ર દિગંભર-વૃત્તિએ વર્તીને ચારિત્રના નિર્વાહ ન થઇ શકે, તેથી જ્ઞાનીએ ઉપદેશેલી મર્યાદાપૂર્વક શ્વેતાંભરપણેથી વર્તમાન કાળ જેવા કાળમાં ચારિત્રના નિર્વાહ કરવાને અર્થે પ્રવૃત્તિ છે, તે નિષેધ કરવા યાગ્ય નથી. તેમ જ વસ્ત્રના આગ્રહ કરી દિગંભરવૃત્તિના એકાંત નિષેધ કરી વસ્ત્ર–મૂચ્ઇાદિ કારણાથી ચારિત્રમાં શિથિલપણું પણ કર્તવ્ય નથી.

દિગંબર અને ધોતાંબરપણું દેશ, કાળ, અધિકારીયાેગે ઉપકારના હેતુ છે. એટલે જ્યાં જ્ઞાનીએ જેમ ઉપદેશ્યું તેમ પ્રવર્તતાં આત્માર્થ જ છે." —શ્રીમદ્ રાજ્યંદ્ર

વેષના આગ્રહમાં કલ્યાણ નથી એમ ગ્રંથકારના આશય છે તેમ જ ઉત્તમ જાતિ આદિના આગ્રહ પણ માેક્ષનું કારણ નથી તે જણાવવા આગળ ગાથા કહે છે:—

> जातिर्देहाश्रिता दृष्टा देह एवात्मनो भवः । न मुच्यन्ते भवात्तस्मात्ते ये जातिकृताग्रहाः ॥८८॥ जाति जो हेड्डने। धर्म, हेड्ड संसार જીवने।; तरे संसारथी ते ना, जाति–आश्रुड्ड जेमने। ८८

ભાવાથે: — વેષના આધાર જેમ દેહ છે તેમજ જાતિ પણ દેહને આશ્રિત છે. જ્યાં આ દેહના જન્મ થયા હોય તે જાતિથી તે ઓળખાય છે. અમુક જાતિમાં અમુક જ્ઞાન આદિ આત્મિક ગુણા હાય જ એવા નિયમ નથી. તેથી જાતિની ઉત્તમતાથી આત્માની ઉત્તમતા ઠરતી નથી. તેથી જાતિ એ માેક્ષમાર્ગમાં કારણ ગણવું યાચ્ય નથી.

પ્રશ્ન :- "કઈ જાતિમાં મોક્ષ છે? કયા વેષમાં મોક્ષ? એનો નિશ્ચય ના બને, ઘણા ભેદ એ દોષ." ઉત્તર:- "જાતિ, વેષનો ભેદ નહિ, કહ્યો માર્ગ જો હોય; સાધે તે મુક્તિ લહે, એમાં ભેદ ન કોય." શ્રી આત્મસિદ્ધિશાસ્ત્ર : શ્રીમદ્ રાજ્યાંદ્ર

લૌકિક ધર્મોમાં લાેકમાન્ય ખ્રાહ્મણાદિ જાતિને મુખ્ય ગણી છે, અને લાૈકિક પ્રભાવ તેથી સચવાય છે. પણ અલાૈઝાંક માેક્ષમાર્ગ તાે ભાવને આધારે પ્રવર્તે છે. દેહ, જાતિ કે વેષ આદિ ખાદા કારણાેની તેમાં મુખ્યતા નથી. ''જો ઇચ્છા પરમાર્થ તો, કરો સત્ય પુરુષાર્થ; ભવસ્થિતિ આદિ નામ લઈ, છેદો નહિ આત્માર્થ.'' —શ્રીમદ્ રાજચંદ્ર

સંસારથી તરવું હાય તેથે લૌકિક આલંબનાનું માહાત્મ્ય ગાયા કરવું ઘટતું નથી.

જાતિના આધાર દેહ છે અને દેહ એ જ આત્માને સંસારપરિભ્રમણુના હેતુ છે. તેથી જાતિના આગ્રહ કરનારા સંસારપરિભ્રમણુથી છૂટતા નથી; આમ ગ્રંથકાર ન્યાયપૂર્વક સાંખિત કરે છે.

''યથાતથ્ય કલ્યાણ સમજાયું નથી તેનું કારણ વચનને આવરણ કરનાર દુરાગ્રહભાવ, કષાય રહ્યા છે. દુરાગ્રહભાવને લીધે મિશ્યાત્વ શું છે તે સમજાય નહીં; દુરાગ્રહને મૂકે કે મિશ્યાત્વ દૂર ખસવા માં ડે. કલ્યાણને અકલ્યાણ અને અકલ્યાણને કલ્યાણ સમજે તે મિશ્યાત્વ. દુરાગ્રહાદિ ભાવને લીધે જીવને કલ્યાણનું સ્વરૂપ ખતાવ્યા છતાં સમજાય નહીં. કષાય, દુરાગ્રહાદિ મુકાય નહીં તો પછી તે વિશેષ પ્રકારે પીડે છે."

"જે કાંઇ કહ્યું છે તે કદાગ્રહ કરવાને કહ્યું નથી. આત્માની શુદ્ધિથી જેટલું કરશા તેટલું હિતકારી છે. અશુદ્ધિથી કરશા તેટલું અહિતકારી છે; માટે શુદ્ધતા પૂર્વક સદ્દવ્રત સેવવાં. અમને તા પ્રાહ્મણ, વૈષ્ણવ ગમે તે સમાન છે. જૈન કહેવાતા હાય, અને મતવાળા હાય તા તે અહિતકારી છે; મતરહિત હિતકારી છે." ઉપદેશછાયા : શ્રીમદ્ રાજચંદ્ર

"જ્યાં સુધી ખને ત્યાં સુધી જ્ઞાની પુરુષનાં વચનને લૌકિક આશયમાં ન ઉતારવાં; અથવા અલૌકિક દૃષ્ટિએ વિચારવાં યાેગ્ય છે; અને જ્યાં સુધી ખને ત્યાં સુધી લૌકિક

પ્રક્ષોત્તરમાં પણ વિશેષ ઉપકાર વિના પડવું ન ઘટે; તેવા પ્રસંગાથી કેટલીક વાર પરમાર્થદૃષ્ટિ ક્ષાલ પમાડવા જેવું પરિણામ આવે છે." — શામદ્ રાજચંદ્ર

હવે, વેષ વા જાતિના આગ્રહ જેમનાં શાસ્ત્રામાં હાય તેની શ્રહા કરનાર પણ પરમપદને પ્રાપ્ત કરી ન શકે એવા અભિપ્રાય જણાવવા ગ્રંથકાર આગળની ગાથા કહે છે:—

> जातिलिङ्गविकल्पेन येषां च समयाग्रहः । तेऽपि न प्राप्नुवन्त्येव परमं पदमात्मनः ॥८९॥

જાતિ-વેશ-વિકલ્પાેના, શાસ્ત્ર-આગ્રહ જે ગ્રહે; તે ય પામે ન આત્માનું, પરમપદ માેક્ષ જે. ૮૯

ભાવાર્શ:— દેવ, ગુરુ અને શાસ્ત્રની શ્રહાને આધારે માેક્ષમાર્ગ પ્રતીત કરી જીવા માેક્ષને અર્થે પુરુષાર્થ કરે છે. શાસ્ત્રને આધારે આ કાળમાં દેવ, ગુરુના સ્વરૂપના નિર્ણય થાય છે. સત્શાસ્ત્રને બદલે કુશાસ્ત્રને આગમ માની જે પ્રવર્તે તેને સત્શ્રહા હાેઇ શકે નહીં; તેવા જીવના માેક્ષ પણ થાય નહીં.

"સત્યાર્થ શાસ્ત્રનું સ્વરૂપ: – શાસ્ત્ર તે છે કે જે સર્વજ્ઞ વીતરાગનું બાેધેલું હાય, કાેઇ વાદી પ્રતિવાદી જેનું ઉલ્લંઘન કરી શકે નહીં એવું હાેય, પ્રત્યક્ષ અને અનુમાન પ્રમાણથી જેમાં વિરાધ ન આવે તેવું હાેય, વસ્તુનું સ્વરૂપ જેવું હાેય તેવા ઉપદેશ જેમાં હાેય, સર્વ જીવાને હિતકારી હાેય તથા કુમાર્ગના નિષેધ કરનાર હાેય. આ છ વિશેષણાે-યુક્ત હાેય તે સાચાં શાસ્ત્ર છે."

"પરમાગમના અભ્યાસ વિના જે કાળ જાય છે, તે વ્યર્થ વદ્યો જાય છે. સ્વાધ્યાય વિના શુભ ધ્યાન થતું નથી, સ્વાધ્યાય વિના પાપથી છુટાતું નથી, કષાયની મંદતા થતી નથી. સત્શાસ્ત્રના સેવન વિના સંસાર, દેંહ, ભાગા ઉપરથી વૈરાગ્ય ઉપજતા નથી. સર્વ વ્યવહારની ઉજ્જવળતા, પરમાર્થના વિચાર આગમના સેવનથી જ થાય છે. શ્રુતના સેવનથી જગતમાં માન્યતા, ઉચ્ચતા, ઉજ્જવળ યશ, આદર— સત્કાર પમાય છે." સમાધ—સાપાન

જીવનને ઉન્નત બનાવવામાં આમ આગમ ઉપકારી છે. માટે સદેષ આગમને સત્શાસ્ત્ર માનવાની ભૂલ જીવ કરે, તે તે પરમપદની પ્રાપ્તિને ચૂકી જાય એવું જેખમ તેમાં છે તે જણાવવા આ ગાથા યુંથકારે પ્રકાશી છે.

વેદાંતમાં પણ બ્રાહ્મણને જ સંન્યાસ-દીક્ષા આપવામાં આવે છે એટલે જાતિની મુખ્યતા ગણાય છે. અમુક જાતિના બ્રાહ્મણોને પણ સંન્યાસદીક્ષા અપાતી નથી. અમુક જ્ઞાતિઓને વેદનું વાંચન-શિક્ષણ પણ નિષેધવામાં આવ્યું છે.

તે પ્રમાણે જૈન આગમના અભ્યાસ ગૃહસ્થાને નિષેધેલા છે, એમ રૂઢિ થઇ પડી છે. અમુક જ્ઞાતિઓને જૈનદીક્ષા ન મળે એમ જૈનમાર્ગમાં પણ રૂઢ થતું જાય છે. અમુક લિંગ વિના માક્ષ ન થાય એમ પણ માન્યતા જૈનધર્મમાં થઇ પડી છે. તે સઘળાના વિરાધ કરતી આ પ્રાચીન ગાથા ખહુ વિચારણીય છે.

જે આગમમાં જાતિ અને વેષના આગ્રહ હાય તે આગમને માન્ય કરનારને પરમપદની પ્રાપ્તિ થતી નથી. આવું સ્પષ્ટ આ ગાથામાં શ્રી પૂજ્યપાદ સ્વામીએ, તે વખતની માન્યતાએ વિરુદ્ધ પાતાના સુધારા રજૂ કરવા, લખ્યું જણાય છે.

હવે માહના ઉદયે જીવની શી દશા થાય છે તે વર્ણવવા ગ્રંથકાર આગળની ગાયા કહે છે :—

> यत्त्यागाय निवर्तन्ते भोगेभ्यो यदवाष्तये । प्रीति तत्रैव कुर्वन्ति द्वेषमन्यत्र मोहिनः ॥९०॥

દેહ-પ્રોતિ જવા ત્યાગ્યા- ભાગ, નિસ્પૃહતા થવા; ત્યાં જ માહાંધની પ્રીતિ, ઇચ્છે વૈરાગ્ય ત્યાગવા. ૯૦

ભાવાર્થ:— ઉચ્ચ જાતિના જીવા ઉત્તમ લિંગરૂપ દીક્ષા લે છે, ભોગાના ત્યાગ કરે છે, તપ આદિ ક્લેશા સહન કરે છે. તે દ્વારા દેહાધ્યાસ, સુકુમારતા, શાતાશીલિયું વર્તન તજવા ઇચ્છે છે, ત્યાગની મૂર્તિના દેખાવ પણ કરે છે; તેમ છતાં જાતિ, વેષના કે કુશાસ્ત્રના અભિનિવેશને કારણે મિશ્યાત્વ માહના ઉદય થતાં ત્યાગ, સહનશીલતા, જિતેંદ્રિયતા આદિના લક્ષ મંદ પડી જાય છે, ત્યારે દેહાધ્યાસ પ્રત્યે પ્રીતિ થાય છે, ભોગ, મહત્તા, ઐશ્વર્ય પ્રિય લાગે છે અને વીતરાગતા, માક્ષ, તપ આદિ સાધના પ્રત્યે અરુચિ થતી જાય છે.

અઢાર દ્રષણ રહિત વીતરાગ દેવ, નિર્ગંથ સમ્યક્દૃષ્ટિ ગુરુ અને કેવળી ભગવંત શ્રી તીર્થંકરે પ્રરૂપેલા ધર્મ માનનાર, ત્યાગ-વૈરાગ્યમાં વર્તતા જીવાને પણ મિશ્યાત્વમાહનીય કર્મના ઉદ્દે વિપરીત સમજણ થાય છે, વર્તન પણ વિપરીત કરતા જોવામાં આવે છે. જૈનમંદિરમાં શ્રી વીતરાગ ભગવંતનાં પવિત્ર દર્શન, પૂજન, વંદન નિમિત્તે જાય તાપણ સરાગ દેવદેવીએ! પ્રત્યે વિશેષ માન્યતા રાખતા, ભાવથી દર્શન—સ્તવન કરતા જોવામાં આવે છે. કારણ કે વીતરાગ ભગવાન પાસેથી તા ધન, પુત્રાદિની ઇચ્છા રાખવી વ્યર્થ માની, આ દેવદેવીઓનું માહાત્મ્ય ઘણાં જૈન દેરાસરામાં વધતું જાય છે તે માહનું જ માહાત્મ્ય છે.

વળી આ કાળમાં માેક્ષ ન થાય એવી વિશેષ ચર્ચા થઇ પડ્યાથી દેવલાેકનાં સુખની પ્રાપ્તિ કરવાની, ધર્મ આરાધતા જીવાની અભિલાષા રહ્યા કરે છે, તાે આ લાેકના સુખાની આશા તાે રહે જ એમાં નવાઈ જેવું નથી.

''અજ્ઞાનીઓ આજ 'કેવળજ્ઞાન નથી,' 'માેક્ષ નથી' એવી હીનપુરુષાર્થની વાતો કરે છે. જ્ઞાનીનું વચન પુરુષાર્થ પ્રેરે તેવું હાેય. અજ્ઞાની શિથિલ છે તેથી એવાં હીનપુરુષાર્થનાં વચના કહે છે. પંચમકાળની, ભવસ્થિતિની, દેહદુર્બળતાની કે આયુષ્યની વાત ક્યારેય પણ મનમાં લાવવી નહીં; અને કેમ થાય એવી વાણી પણ સાંભળવી નહીં."

"જ્ઞાની પુરુષનાં વચનાનું અવલંખન લેવાથી જાણપણું થાય. સાધન છે તે ઉપકારના હેતુઓ છે. જેવા જેવા અધિકારી તેવું તેવું તેનું કળ. સત્પુરુષના આશ્રયે લે તો સાધનો ઉપકારના હેતુઓ છે. સત્પુરુષની દૃષ્ટિએ ચાલવાથી જ્ઞાન થાય છે. સત્પુરુષોનાં વચના આત્મામાં પરિણામ પામ્યે મિશ્યાત્વ, અત્રત, પ્રમાદ, અશુભયોગ વગેરે બધા દોષા અનુક્રમે માળા પહે. આત્મજ્ઞાન વિચારવાથી દોષો નાશ થાય છે. સત્પુરુષો પાકારી પાકારીને કહી ગયા છે, પણ જીવને લાકમાર્ગમાં પડી રહેવું છે; અને લાકોત્તર કહેવરાવવું છે; ને દેષ કેમ જતા નથી એમ માત્ર કહ્યા કરવું છે. લાકના ભય મૂકી સત્પુરુષોનાં વચના આત્મામાં પરિણમાવે તા સર્વ દોષ

૨૬૨ ગ્રન્થ–યુગલ

જાય. જીવે મારાપાશું લાવવું નહીં. માટાઇ ને મહત્તા મૂક્યા વગર સમ્યક્ત્વના માર્ગ આત્મામાં પરિણામ પામવા કઠણ છે." ઉપદેશછાયા–શ્રીમદ્ રાજચંદ્ર

હવે મિથ્યાત્વમાં જે વિપરીત દૃષ્ટિ જીવની હોય તેનું દૃષ્ટાંત સહિત વર્ણન ગ્રંથકાર મુનિ મહારાજ કરે છે:—

अनन्तरज्ञ: सन्धते दृष्टि पङ्गोयंथाऽन्धके । संयोगाद् दृष्टिमङ्गेऽपि संधत्ते तद्वदात्मनः ॥९१॥ पांगणा अंध-णंधे त्यां, पंगुनी दृष्टि अंधभां-आरेणे भूढ़, ते रीते आत्भानी दृष्टि अंगभां. ८९

ભાવાર્થ: અંક વનમાં આંધળા માણુસ એકલા જઈ ચઢેલા. વનમાં દાવાનલ લાગ્યા, તેના ગરમ પવન તેને લાગ્યા, ભડકાના અવાજ અને પશુ દાડાદાડ કરતાં તેના અવાજથી તેને પણુ ભય લાગ્યા કે હવે અહીં અળી મરાશે, કાઇ અચાવે તા સારું એમ વિચારી તેણે બૂમ પાડી કે હું આંધળા છું, મને કાઇ અચાવા, અચાવા.

તે જ વનમાં થાડે દ્વર કાઇ લૂલા માણસ પરાણે પરાણે ત્યાં આવી ચઢેલા, તેણે પણ ઝપાટાબંધ આગ પ્રસરતી જોઇ; ચારે બાજુ અગ્નિ કરી વળશે તા બળી મરતું પડશે એવા લયમાં તે હતા, તેવામાં આંધળાની બૂમ તેણે સાંભળી, તેથી તે માટે સાદે બાલવા લાગ્યા કે ભાઇ, આ બાજી હું બાહ્યું છું તેને આધારે તું આવ. અહીં હજુ આગ આવી લાગી નથી. એમ કહી તે તેના તરફ પરાણે પરાણે ખસવા લાગ્યા, અને તેને હાંકારાથી બાલાવવા લાગ્યા.

હાથમાં લાકડી અને ગભરાયેલા તે આંધળા પાંગળા પાસે આવી પહાંચ્યા. બન્નેએ ઠરાવ કર્યા કે આંધળાને ખભે પાંગળે બેસલું અને પાંગળા જે દિશામાં જવાનું ડાબા-જમણી કહે તેમ આંધળે ચાલલું. આમ કરતાં તે વન એાળગીને વસ્તીવાળા પ્રદેશમાં સહીસલામત આવી પહેાંચ્યા.

દૂરથી જેનારને કાેઇ એક માણુસ લાકડી લઇને ચાલતાે આવે છે એમ લાગતું, પણ પાસે આવે ત્યારે જેનારને ખબર પડે કે ચાલનાર આંધળા છે અને દેખતાે માણુસ પાંગળા છે, તે તેને કહે તે પ્રમાણે આંધળા ચાલે છે, આંધળાના પગ કામ કરે છે, અને દેખતાની આંખા તથા અવાજ આંધળાને ચાલવામાં મદદરૂપ થાય છે.

આ દૃષ્ટાંત લક્ષમાં લઇને ચંથકાર કહે છે કે દૂરથી જોનાર બે જણ આવે છે એમ જાણતા નથી, તેથી તે બન્નેના સંયાગને લીધે અજાણ્યા માણુસ પાંગળાની દૃષ્ટિના અંધમાં આરાપ કરે છે એટલે ચાલે છે તે જ જુએ છે એમ માને છે; તેવી જ રીતે આત્મા અને દેહના સંયાગને જે, બે દ્રવ્યો ભિન્ન છે એમ, જાણતા નથી, તે આત્માની દૃષ્ટિના દેહમાં આરાપ કરે છે; એટલે દેહ પણ દેખે છે એમ અજાણ્યા, ભેદવિજ્ઞાનરહિત જીવ જાણે છે, માને છે.

> "જે દ્રષ્ટા છે દૃષ્ટિનો, જે જાણે છે રૂપ; અબાધ્ય અનુભવ જે રહે, તે છે જીવસ્વરૂપ." "દેહ માત્ર સંયોગ છે, વળી જડ, રૂપી, દૃશ્ય; ચેતનનાં ઉત્પત્તિ લય, કોના અનુભવ વશ્ય ?"

—શ્રીમદ્ રાજચંદ્ર

''અનંત વાર દેહને અર્થે આત્મા ગાળ્યા છે. જે દેહ આત્માને અર્થે ગળાશે તે દેહે આત્મવિચાર જન્મ પામવા યાગ્ય જાણી, સર્વ દેહાર્થની કલ્પના છાડી દઈ, એક માત્ર આત્માર્થમાં જ તેના ઉપયોગ કરવા, એવા મુમુક્ષુ જીવને અવશ્ય નિશ્ચય જોઈએ."

હવે આંધળા અને પાંગળા કે દેહ અને આત્મા ભિન્ન જાણે છે તે મિથ્યા આરાપની ભૂલ નથી કરતા પણ જેમ છે તેમ જુએ છે, એ વિષે ગ્રંથકાર આગળ ગાથા કહે છે:—

दृष्टभेदो यथा दृष्टि पङ्गोरन्धे न योजयेत् । तथा न योजयेद्देहे दृष्टात्मा दृष्टिमात्मनः ॥९२॥

ભેદ-જ્ઞાની ન પંગુની, દૃષ્ટિ અંધ વિષે લહે; જ્ઞાની તેમ ન આત્માની, દૃષ્ટિ દેહ વિષે ગ્રહે. ૯૨

ભાવાર્થ: — દેહુદૃષ્ટિ જેની ટળી છે અને દેહથી ભિન્ન, જાણનાર અંતરમાં કાેઇ વસે છે તેના જેને નિર્ણય થયા છે એવા અંતરાત્મા (અંતરજ્ઞ) કે ભેદ જાણનાર જ્ઞાની પુરુષ ભૂલથી એકને બીજા રૂપે કે એકના ગુણને બીજાના ગુણ રૂપે માનતા નથી.

ગયા શ્લોકમાં દૃષ્ટાંત આપ્યું છે તે આંધળાને, લેદ જાણનાર આંધળા જાણે છે અને પાંગળાને પાંગળા જાણે છે; આંધળામાં ચાલવા આદિ ક્રિયા કરવાની શક્તિ છે અને પાંગળામાં જોવાની, માર્ગ અતાવવાની શક્તિ છે; એમ જેમ છે તેમ, અંતર જેનું લેદાયું છે તે જાણે છે. તેથી પાંગળાની દૃષ્ટિના આંધળામાં તે આરોપ કરતા નથી, તથા એક જ માણસ આવે છે એમ તે જાણતા નથી. બન્નેને બન્નેના યથાર્થ રૂપે જાણે છે.

તેમજ અંતર્ભેદ જાણનાર જ્ઞાની પુરુષ દેહને જડ, રૂપી, દૃશ્ય, પુદ્દગલના સંયાગરૂપ જાણે છે. તે દેહમાં જાણવાની

શક્તિ નથી, કાેઇ ચલાવે તેા ચાલવાની શક્તિ છે. આ મને અનુકૂળ છે, પથ્ચ છે, ઇષ્ટ છે એમ દેહને ખબર પડે એવું કાેઇ કાળે બને તેમ નથી.

> ''દેહ ન જાણે તેહને, જાણે ન ઇન્દ્રી, પ્રાણ; આત્માની સત્તા વડે, તેહ પ્રવર્તે જાણ. સર્વિઅવસ્થાને વિષે, ન્યારો સદા જણાય; ૃપ્રગટરૂપ ચૈતન્યમય, એ એંધાણ સદાય."

—શ્રીમદ્ રાજચન્દ્ર તેથી જ્ઞાની જડ એવા દેહની ક્રિયાને આત્માના ધર્મ માનતા નથી, રાગ આદિ શારીરિક ધર્મોથી આત્મહાનિ થતી માનતા નથી, તથા શરીર પુષ્ટ થાય તેને આત્માની પુષ્ટિ ક્ષેખતા નથી.

તેમજ આંખ દેખે છે, કાન સાંભળે છે, હાથ પૂજા કરે છે કે પગ યાત્રા કરે છે એમ જ્ઞાની માનતા નથી. જાણવાની, સમજવાની, શુભાશુભ ભાવ કરવાની શક્તિ દેહમાં નથી, આત્મામાં છે. ચેતન પાતાના ભાવા ઓળખી શુદ્ધ સ્વભાવમાં પરિશુમે તો આત્માના આનંદ પામે અને પુદ્દ-ગલમાં સુખ શાધવાની કુટેવ ભૂલી જાય, પરિશુમે સુક્ત થાય.

"ચેતન જો નિજ ભાનમાં, કર્તા આપ સ્વભાવ; વર્તો નહિ નિજ ભાનમાં, કર્તા કર્મ પ્રભાવ"

—શ્રીમદ્ રાજચંદ્ર

કૂતરાં સૂકાં હાડકાં ચાવે છે, તે તાળવામાં વાગતાં લોહી નીકળ ત્યારે હાડકાંમાંથી રસ ઝરે છે એમ બૂલથી માને છે; તેમ ઇચ્છેલી વસ્તુ મળતાં ઇચ્છાની શાંતિથી સુખ જીવને સમજાય છે, તે ચામડાના દેહથી મળ્યું એમ અજ્ઞાની માને છે; તેથી દેહદૃષ્ટિ છૂટતી નથી. પરંતુ જ્ઞાની પુરુષે

તા આત્માને અનંત સુખંનું ધામ માને છે, તેથી તેમાં વૃત્તિ નિરંતર રાખે છે.

"સુખધામ અનંત સુસંત ચહી, દિનરાત્ર રહે તદ્દધ્યાનમહીં; પરશાંતિ અનંત સુધામય જે, પ્રણમું ૫દ તે વર તે જય તે." — શીમદ રાજચન્દ્ર

હવે જ્ઞાનભૂમિકા અને અજ્ઞાનભૂમિકાવાળા શાને વિભ્રમ કૈ બેભાનપણું માને છે તે વિષે ગ્રંથકાર કહે છે:—

सुप्तोन्मत्ताद्यवस्थंव विश्वमोऽनात्मदर्शिनाम् । विश्वमोऽक्षोणदोषस्य सर्वावस्थाऽऽत्मदर्शिनः ॥९३॥ अध, अन्भत्तताहि य, भ्रांति ना आत्म-दर्शो नां; भाद्धाधीन अधे वर्ते, अदंशावे क भ्रांतिमां. ५३

ભાવાર્થ: — જેણે દેહથી ભિન્ન એવા આત્માને માન્યાનથી એવા અનાત્મદર્શી કે દેહદૃષ્ટિ જીવને ઊઘ કે ઉન્મત્ત દશા આદિ જ બેલાન અવસ્થા સમજાય છે. કારણકે ઊઘમાં જીવને પાતાની પથારી પાસે રહેલા શત્રુ-મિત્રનું પણ લાનનથી; આખું જગત તેને શૂન્ય સમાન લાગે છે. તેમ જ સ્વપ્તમાં તેને નવી સૃષ્ટિ દેખાય છે, જે કંઈ છે જ નહીં. આવી વિપરીતતા ઊઘમાં હાય છે, તેને વિભ્રમ કે ભ્રાંતિ કહે છે.

ઉન્મત્ત દશામાં પણ જીવને આ મારું કે આ પારકું, આ હિતકારી કે અહિતકારી એવું કંઈ ભાન હેતું નથી; વગર કારણે હસે છે, કાેઈને મારે છે, ચારી કરે છે, માર ખાતાં પણ હસે છે. ગાંડપણની આવી વિપરીતતાને પણ વિભ્રમ કહેવાય છે.

વ્યસન આદિની પરાધીનતામાં વર્તતા જીવા પણ જાણે છે કે મારી અપક્રીર્તિ થાય છે, ધન હરાઈ જાય છે, રાગા ઉત્પન્ન થાય છે, મરણુ સુધીનું જેખમ તેમાં રહેલું છે; છતાં વ્યસનનાં કલ્પિત સુખમાં અંધ ખની ખુવારીને રસ્તે જ વેગલેર દાેક્યો જાય છે. આ પણ ગાંડપણુ કે બેલાનપણું છે.

આ બધી લૌકિક દૃષ્ટિ છે, તરત સમજાય તેમ છે. પરંતુ જ્ઞાની પુરુષની સમજણ તેથી જુદી જ છે. જેણે દેહથી ભિન્ન, સાવ સ્પષ્ટ આત્મા જાણ્યાે છે, માન્યાે છે, એવાં આત્મદૃષ્ટિ અંતરાત્માને તા જેના મિશ્યાત્વ આદિ દાેષાના અભાવ થયા નથી એવા ખહિરાત્માની સર્વ અવસ્થા— સ્વપ્ત, જાગૃત કે ઉન્મત્ત આદિ-વિભ્રમરૂપ, ગાંડપણ જેવી છે. અજ્ઞાની અર્હતની પૂજા કરતાે હાય, આગમ ભણતા હાય કે જ્ઞાનીનાં વચના બીજાને કહી સંભળાવતા હાય, તા પણ મિથ્યાત્વના તેને ઉદય છે તેથી તેનું કરેલું કાેઇ કાર્ય માક્ષમાર્ગને સાધનારું નથી; તેથી તેની બધી અવસ્થા જ્ઞાનીને ભ્રાંતિમય લાગે છે. અજ્ઞાનીને નિરંતર ભ્રાંતિ વર્તે છે, તેવી જ રીતે દર્શનમાહના જેને અભાવ થયા છે, એવા જ્ઞાની પુરુષની સર્વ અવસ્થા—ઊંઘ,ઉન્મત્તતા આદિ પણ—મિષ્યાત્વ-પરિષ્ણામ રહિત હાેવાથી સમ્યક ગણાય છે; તે ઉન્મત્ત આદિ દશામાં આત્મદર્શનના પ્રતિબંધ નથી, સ્વરૂપસંવેદન કૈ આત્મજ્ઞાન જતું રહેતું નથી ઇંદ્રિયાે જાઘને લઇને પાત-પાતાના વિષયમાં પ્રવર્તતી નથી તેથી સ્વપ્તદશા કહેવાય છે. સમકિત નામના આત્મગુજુનું પરિણુમન નિદ્રામાં પણ સમ્યક્ પ્રકારે થાય છે. રાેગથી મૂર્છા, ગાંડપણ જણાય તાેપણ સમ્યક્-દુષ્ટિની સમજણ, ભાવના, રુચિ, વાસના પલટાઈ જતાં નથી. માત્ર મિચ્ચાત્વના ઉદ્દયે જ સમ્યકુભાવ, આત્મજ્ઞાનના અભાવ થાય છે.

ગ્રન્થ-યુગલ

"જે આત્માના અંતર્વ્યાપાર (અંતર્પરિણામની ધારા) તે, બંધ અને માક્ષની (કર્મથી આત્માનું બંધાલું અને તેથી આત્માનું છૂટલું) વ્યવસ્થાના હેતુ છે; માત્ર શરીરચેષ્ટા બંધ-માક્ષની વ્યવસ્થાના હેતુ નથી. વિશેષ રાગાદિ યાગે જ્ઞાની પુરુષના દેહને વિષે પણ નિર્બળપણું, મંદપણું, મ્લાનતા, કંપ, સ્વેદ, મૂચ્છાં, બાદ્ય વિભ્રમાદિ દૃષ્ટ થાય છે; તથાપિ જેટલું જ્ઞાને કરીને, બાધે કરીને, વૈરાએ કરીને આત્માનું નિર્મળ-પણું થયું છે, તેટલા નિર્મળપણાએ કરી તે રાગને અંતર્પરણામે જ્ઞાની વેદે છે, અને વેદતાં કદાપિ બાદ્ય સ્થિતિ ઉન્મત્ત જોવામાં આવે તાપણ અંતર્પરિણામ પ્રમાણે કર્મબંધ અથવા નિવૃત્તિ થાય છે."

કાઈ પ્રક્ષ કરે કે શાસ્ત્રાભ્યાસ અને તેના પરાવર્તનમાં રાતદિવસ રહેનાર અજ્ઞાનીના માક્ષ થાય કે નહીં ? તેના ઉત્તરમાં આગળની ગાથા ગ્રંથકાર દર્શાવે છે:—

> विदिताशेषशास्त्रोऽपि न जाग्रदिप मुच्यते । देहात्मदृष्टिर्ज्ञातात्मा सुप्तोन्मत्तोऽपि मुच्यते ॥९४॥

અજ્ઞાની જાર્ણો સૌ શાસ્ત્રો, જાગે તા ય મુકાય ના; જ્ઞાની ગાંડા, સૂતા તાેચે,– મુૅકાય, મુનિ ભાખતા. ૯૪

ભાવાર્ધ: — શાસ્ત્રો એ જ્ઞાની પુરુષોએ જીવને ઉપકાર થવા અર્થે કહેલાં છે, તેથી જીવને યાગ્યતા પ્રાપ્ત થાય છે. પરંતુ પરમાર્થ આત્મા શાસ્ત્રમાં વર્તતો નથી, તેથી જ્ઞાની પુરુષો દ્વારા શાસ્ત્રોના પરમાર્થ સમજવા યાગ્ય છે.

"શમ, સંવેગાદિ ગુણા ઉત્પન્ન થયે, અથવા વૈરાગ્ય-વિશેષ, નિષ્પક્ષપાતતા થયે, કષાયાદિ પાતળાં પડ્યે તથા કંઈ પણ પ્રજ્ઞાવિશેષથી સમજ્યાની યાેગ્યતા થયે જે સદ્ગુરુગમે સમજવા યાેગ્ય અધ્યાત્મગ્રંથા, ત્યાં સુધી ઘણું કરી શસ્ત્ર જેવા છે, તે પાતાની કલ્પનાએ જેમ તેમ વાંચી લઇ, નિર્ધારી લઇ, તેવા અંતર્ભેદ થયા વિના અથવા દશા ક્ર્યાં વિના, વિભાવ ગયા વિના પાતાને વિષે જ્ઞાન કલ્પે છે, અને ક્રિયા તથા શુદ્ધત્યવહારરહિત થઇ વર્તે છે, એવા ત્રીજો પ્રકાર શુષ્કઅધ્યાત્મીના છે. ઠામ ઠામ જીવને આવા યાેગ ખાંજે તેવું રહ્યું છે."

અથવા તો શાસ્ત્રોમાં બધું ય છે. શાસ્ત્રથી બીજું જ્ઞાની શું કહેવાના છે? શાસ્ત્રથી વિરુદ્ધ કહે તે માનવા ચાગ્ય નથી; આમ વગર સમજવે શાસ્ત્રના અભિનિવેશ કરનારા પણ ઘણા હોય છે.

"આત્માર્થ સિવાય, શાસ્ત્રની જે જે પ્રકારે જીવે માન્યતા કરી કૃતાર્થતા માની છે, તે સર્વ 'શાસ્ત્રીય અભિનિવેશ' છે. સ્વચ્છંદતા ટળી નથી, અને સત્સમાગમના યાગ પ્રાપ્ત થયા છે, તે યાંગે પણ સ્વચ્છંદના નિર્વાહને અર્થે શાસ્ત્રના કાઈ એક વચનને બહુ વચન જેવું જણાવી, છે મુખ્ય સાધન એવા સત્સમાગમ તેના સમાન કે તેથી વિશેષ ભાર શાસ્ત્ર પ્રત્યે મૂકે છે, તે જીવને પણ 'અપ્રશસ્ત શાસ્ત્રીય અભિનિવેશ' છે. આત્મા સમજવા અર્થે શાસ્ત્રી ઉપકારી છે, અને તે પણ સ્વચ્છંદરહિત પુરુષને; એટલા લક્ષ રાખી સત્શાસ્ત્ર વિચારાય તા તે 'શાસ્ત્રીય અભિનિવેશ' ગણવા યાગ્ય નથી. સંક્ષેપથી લખ્યું છે."

"આત્મસ્વભાવની નિર્મળતા થવાને માટે મુમુક્ષુ જીવે બે સાધન અવશ્ય કરીને સેવવા યાેગ્ય છે; સત્ક્રુત અને સત્- ૨૭૦ ગ્રન્થ–યુગલ

સમાગમ. પ્રત્યક્ષ સત્પુરુષોના સમાગમ કવચિત્ કવચિત્ જીવને પ્રાપ્ત થાય છે, પણ જો જીવ સદ્દૃષ્ટિવાન હાય તા સત્યુતના ઘણા કાળના સેવનથી થતા લાભ પ્રત્યક્ષ સત્પુરુષના સમાગમથી ખહુ અલ્પકાળમાં પ્રાપ્ત કરી શકે છે, કેમકે પ્રત્યક્ષ ગુણાતિશયવાન નિર્મળ ચેતનના પ્રભાવવાળાં વચન અને વૃત્તિક્રિયાચેષ્ટિતપણું છે. જીવને તેવા સમાગમયાગ પ્રાપ્ત થાય એવું વિશેષ પ્રયત્ન કર્ત્તત્ય છે. તેવા યાગના અભાવે સત્યુતના પરિચય અવશ્ય કરીને કરવા યાગ્ય છે. શાંતરસનું જેમાં મુખ્યપણું છે, શાંતરસના હેતુએ જેના સમસ્ત ઉપદેશ છે, સર્વ રસ શાંતરસગર્ભિત જેમાં વર્ણવ્યાં છે, એવાં શાસ્ત્રના પરિચય તે સત્યુતના પરિચય છે." — શ્રીમદ્દ રાજચંદ્ર

જે જીવ એકલાં શાસ્ત્રાના રાત-દિવસ પરિચય કરે પણ દેહાધ્યાસ ન તજે, તેના માક્ષ થતા નથી એમ આ ગાથામાં કહ્યું છે, પણ જ્ઞાની પુરુષ ઊંઘ કે ઉન્મત્ત દશામાં પણ નિર્જરા અખંડપણે કરતા હાવાથી તે મુક્ત થાય છે એ ભાવ ગાથાના ઉત્તરાર્ધમાં જણાવ્યો છે. તેથી મુક્તિની ઇચ્છા જેણે કરવી તેણે તા માક્ષમાર્ગ પ્રવર્તતા મહાપુરુષની આજ્ઞાએ વર્તવું એ જ સુગમ ઉપાય છે.

હવે આત્મહિત કરવાની ઇચ્છા છે અને તે ઇચ્છા ક્યાં યથાર્થ થશે તે જેણે જાણ્યું છે તેને શ્રહા આદિ આત્મગુણા પ્રગટી ધ્યાન-લીનતા પ્રાપ્ત થાય છેતે વિષે ગાથા કહે છે:–

यत्रैवाहितधीः पुंसः श्रद्धा तत्रैव जायते । यत्रैव जायते श्रद्धा चित्तं तत्रैव लीयते ॥९५॥ भुद्धिने हित ज्यां क्षाणे, श्रद्धा तेमां क चाटती; श्रद्धा ज्यां चाटती त्यां क, चित्तनी क्षीनता थती. ६५ ભાવાર્ધ:— સ્વપ્ત અવસ્થામાં દેખાતા દેહને વિષે પણ આત્મણુદ્ધિ ન થાય એવા ભેદજ્ઞાનના અભ્યાસ કરવા ૮૨ મી ગાથામાં ભલામણ ગ્રંથકારે કરી છે. ૯૩ મી ગાથામાં તથા ૯૪ મી ગાથામાં જ્ઞાનીપુરુષને અભ્યાસના ફળરૂપે ઊંઘમાં, સ્વપ્નાદિ અવસ્થામાં પણ આત્મસ્વરૂપનું સંવેદન અતૃટક રહે છે એમ દર્શાવ્યું છે. તેનું મૂળ શું છે તે હવે દર્શાવે છે.

જે વિષયમાં ખુદ્ધિ પ્રથમ પ્રેરાય છે એટલે આ પાતાને હિતકારી છે એમ લક્ષ થાય છે, ત્યાં જ જીવને રુચિ, પ્રીતિ, ભાવ, શ્રદ્ધા પ્રગટે છે. જ્યાં શ્રદ્ધા થઈ તે જ વૃત્તિના વિસામારૂપ ટકવાનું સ્થાન ખને છે; ત્યાં જ વારંવાર વૃત્તિ ખેંચાય છે અને તેમાં જ આસક્તિ થાય છે, ત્યાં જ ચિત્ત ચાટે છે અને લીન થાય છે.

માનસશાસ્ત્ર કે કેળવણીના આ સિદ્ધાંત છે કે જે કામ ચિત્તને પસંદ પડે છે, ગમે છે, તે શીખતાં વાર લાગતી નથી; તેથી જે અભ્યાસ બાળકને કરાવવા હાય તેમાં તેની રુચિ ઉત્પન્ન થાય તેવા પ્રયત્ના કરવાથી વગર મહેનતે આપાસાપ બાળક તે અભ્યાસમાં જોડાઈ જાય છે.

તેવી જ રીતે વૈરાગ્યભરેલાં મહાપુરુષાનાં ચરિત્રો, મરણાદિ પ્રસંગા અને જગતનાં દુઃખાની વાતા સાંભળવાની, ચર્ચવાની, વાંચવાની જોગવાઇ મુમુક્ષુ જીવને પ્રાપ્ત થાય તાે માક્ષ પ્રત્યે રુચિ વધે છે, તે પ્રત્યે પુરુષાર્થ સહેજે સહેજે થાય છે. એવી રુચિ જેને પ્રગટી છે, તેનું ચિત્ત સંસાર પ્રત્યે ઉદાસીનતા ધરાવે છે અને વારંવાર આત્મસ્વરૂપમાં રાચતું થઈ, લીન થાય છે.

## ૐ નમઃ

''સર્વ જીવ સુખને ઇચ્છે છે. દુઃખ સર્વને અપ્રિય છે. દુઃખથી મુક્ત થવા સર્વ જીવ ઇચ્છે છે. વાસ્તવિક તેનું સ્વરૂપ ન સમજાવાથી તે દુઃખ મટતું નથી. તે દુઃખના આત્યંતિક અભાવનું નામ માેક્ષ કહીએ છીએ.

અત્યંત વીતરાગ થયા વિના આત્યંતિક માેક્ષ હાય નહીં. સમ્યગ્જ્ઞાન વિના વીતરાગ થઇ શકાય નહીં.

સમ્યગ્દર્શન વિના જ્ઞાન અસમ્યક્ષ કહેવાય છે. વસ્તુની જે સ્વભાવે સ્થિતિ છે, તે સ્વભાવે તે વસ્તુની સ્થિતિ સમજાવી તેને સમ્યગ્જ્ઞાન કહીએ છીએ. સમ્યગ્જ્ઞાનદર્શનથી પ્રતીત થયેલા આત્મભાવે વર્તવું તે ચારિત્ર છે. એ ત્રણેની એકતાથી મેાક્ષ થાય."

"લાકિકૃષ્ટિ અને જ્ઞાનીની કૃષ્ટિને પશ્ચિમ પૂર્વ જેટલાે તફાવત છે. જ્ઞાનીની કૃષ્ટિ પ્રથમ નિરાલંખન છે, રુચિ ઉત્પન્ન કરતા નથી, જીવની પ્રકૃતિને મળતા આવતા નથી; તેથી જીવ તે કૃષ્ટિમાં રુચિવાન થતાે નથી, પણ જે જીવાએ પરિષદ્ વેઠીને થાડા કાળ સુધી તે કૃષ્ટિનું આરાધન કર્યું છે, તે સર્વ દુ:ખના ક્ષયરૂપ નિર્વાણને પામ્યા છે; તેના ઉપાયને પામ્યા છે.

જીવને પ્રમાદમાં અનાદિથી રતિ છે, પણ તેમાં રતિ કરવા યાત્ર્ય કાંઇ દેખાતું નથી." — શ્રીમદ્ રાજ્યાંદ્ર

હવે શ્રદ્ધાથી વિપરીત, અહિતખુદ્ધિ જણાય ત્યાં મન ચાટતું નથી તે વિષે ગ્રંથકાર કહે છે:—

> यत्रैवाहितधीः पुंसः श्रद्धा तस्मान्निवर्तते । यस्मान्निवर्तते श्रद्धा कुतिवत्तस्य तल्लयः ॥९६॥

યુદ્ધિ અહિત જ્યાં જાણે, કે શ્રદ્ધા ત્યાંથીં ઊઠતી; શ્રદ્ધા ઊઠી ગઇ તા ત્યાં, તિલ્લીનતાના વાત શી ? સ્દ

ભાવાર્થ:— જ્યારે જીવને એમ જણાય છે કે આ મને અહિતકર્તા છે, વિકારૂપ છે, કે કંઈ કામનું નથી, ત્યારે તે પ્રત્યે અનાદર થાય છે, શ્રદ્ધા હાય તે પણ ઊઠી જાય છે, ત્યાં ચિત્ત હેરતું નથી; આમ જ્યાં ચિત્ત ચાટે નહીં, રુચા રહે નહીં, ત્યાં ચિત્ત એકાશ્ર થવાની તો વાત જ શી કરવી ? આવી દશામાં મન ભટકતું રહે છે. બાદ્ય ક્રિયા કરવા છતાં તેમાં ચિત્તવૃત્તિ ચાટતી નથી; એકાશ્રતા કે ઉદ્યાસ જણાતાં નથી.

"જીવને માંહીથી અજીર્લુ મટે ત્યારે અમૃત ભાવે, તે જ રીતે ભ્રાંતિરૂપી અજીર્લુ મટ્યે કલ્યાલુ થાય; પણ જીવને અજ્ઞાની ગુરુએ ભડકાવી માર્ચા છે એટલે ભ્રાંતિરૂપ અજીર્લું કેમ મટે ? અજ્ઞાની ગુરુએા જ્ઞાનને બદલે તપ ખતાવે; તપમાં જ્ઞાન ખતાવે; આવી રીતે અવળું અવળું ખતાવે તેથી જીવને તરવું બહુ મુસીખતવાળું છે. અહંકારાદિરહિત-પણે તપાદિ કરવાં.

કદાયહ મૂકીને જીવ વિચારે, તો માર્ગ તો જુદાે છે. સમકિત સુલભ છે, પ્રત્યક્ષ છે, સહેલું છે. જીવ ગામ મૂકી આઘા ગયા છે તે પાછા કરે ત્યારે ગામ આવે. સત્પુરુષનાં વચનાનું આસ્થાસહિત શ્રવ્રણમનન કરે તો સમ્યક્ત આવે. તે આવ્યા પછી વતપચ્ચખાણ આવે, ત્યાર પછી પાંચમું ગુણસ્થાનક પ્રાપ્ત થાય.

સાચું સમજાઇ તેની આસ્થા થઇ તે જ સમ્યક્ત્વ છે.

२७४ ગ્રન્થ-યુગલ

જેને ખરા–ખાેટાની ક્રિમત થઇ છે, તે ભેદ જેને મટ્યો છે तेने सम्यक्षत्व प्राप्त थाय.

અસદ્ગુરૂથી સત્ સમજાય નહીં, સમકિત થશે નહીં. દયા, સત્ય, અદત્ત ન લેવું એ આદિ સદાચાર એ સત્-પુરુષની સમીપ આવવાનાં સત્સાધન છે. સત્પુરુષા જે કહે છે તે સૂત્રના, સિદ્ધાંતના પરમાર્થ છે. સૂત્ર સિદ્ધાંત તાે કાગળ છે. અમે અનુલવથી કહીએ છીએ, અનુલવથી શંકા મટાડ-વાનું કહી શકીએ છીએ. અનુભવ પ્રગટ દીવાે છે; ને સૂત્ર કાગળમાં લખેલ દીવાે છે." -શ્રીમદ રાજચંદ

"એક વાત સમજાય નહીં ત્યાં સુધી બીજી વાત સાંભળવી શું કામની ? એક વાર સાંભળ્યું તે સમજાય નહીં ત્યાં સુધી બીજી વાર સાંભળવું નહીં. સાંભળેલું ભૂલવું નહીં,-એક વાર જમ્યા તે પચ્યા વગર બીજું ખાવું નહીં તેની પેઠે. તપ વગેરે કરવાં તે કાંઇ મહાભારત વાત નથી; માટે તપ કરનારે અહુંકાર કરવા નહીં. તપ એ નાનામાં નાના ભાગ છે. ભૂખે મરવું ને ઉપવાસ કરવા તેનું નામ તપ નથી. માંહીથી શુદ્ધ અંતઃકરણ થાય ત્યારે તપ કહેવાય; અને તા માક્ષગતિ થાય." —શ્રીમદ રાજચંદ

અસત્સંગ, અસત્પ્રસંગ, આરંભ-પરિગ્રહ એ વૈરાવ્ય, ઉપશમના કાળ સમાન છે, તેથી સાચી શ્રદ્ધા થવી કે ટકવી મુશ્કેલ છે. જ્યાં પરમાર્ધની ચર્ચા થતી હોય, સંસારની અસારતા સમજાતી હાય, સ્વદેષ દેખવાની પ્રેરણા થતી હાય, શાસ્ત્રાના સુંદર પ્રશ્નો થતા હાય, જ્ઞાનધ્યાનની સુકથા થતી હાય, જ્યાં સત્પુરૂષાનાં ચરિત્રા પર વિચારણા થતી હાય, તત્ત્વજ્ઞાનના તરંગની લહરીઓ છૂટતી હાય તેવા

સત્સંગ જીવને હિતકારી છે; તેથી સત્શ્રહા પ્રગટે છે અને ત્યાં વૃત્તિએા રાેકાઇ તહ્યીનતા થવાનું કારણ ખને છે.

હવે તેવા હિતકારી સમાગમથી પરમપદ પમાય છે, તે વાત શ્રંથકાર કહે છે:-

भिन्नात्मानमुपास्यात्मा परो भवति तादृशः । 💎 वर्तिर्दीपं यथोपास्य भिन्ना भवति तादृशी ॥६७॥ ્જ્ઞાનીના પાય સેવે તે, પામે છે તેનો જ દશા; જ્યાતિને સ્પર્શતાં ખત્તી, દીવે દીવા જ, જે પ્રથા ૯૭ ં **ભાવાર્થ :**—''ભાવ અપ્રતિબદ્ધતાથી નિરંતર વિચરે છે એવા જ્ઞાની પુરુષનાં ચરણારવિંદ, તે પ્રત્યે અચળ પ્રેમ થયા વિના અને સમ્યક્ષ્પ્રતીતિ આવ્યા વિના સત્સ્વરૂપની પ્રાપ્તિ થતી નથી, અને આવ્યેથી અવશ્ય તે મુમુક્ષુ જેનાં ચરણારવિંદ તેણે સેવ્યાં છે, તેની દશાને પામે છે. આ માર્ગ સર્વ જ્ઞાનીઓએ સેવ્યો છે, સેવે છે, અને સેવશે જ્ઞાનપ્રાપ્તિ એથી અમને થઇ હતી, વર્તમાને એ જ માર્ગથી થાય છે અને અનાગત કાળે પણ જ્ઞાનપ્રાપ્તિના એ જ માર્ગ છે. સર્વ શાસ્ત્રાના બાધ લક્ષ જેવા જતાં એ જ છે. અને જે કાેઇ પણ પ્રાણી છૂટવા ઇચ્છે છે તેણે અખંડ વૃત્તિથી એ જ માર્ગને આરાધવા એ માર્ગ આરાધ્યા વિના જીવે અનાદિ કાળથી પરિભ્રમણ કર્યું છે. જ્યાં સુધી જીવને સ્વચ્છંદરૂપી અંધત્વ છે, ત્યાં સુધી એ માર્ગનું દર્શન થતું નથી. (અંધત્વ ટળવા માટે) જીવે એ માર્ગના વિચાર કરવા; દૃઢ માેક્ષેચ્છા કરવી; એ વિચારમાં અપ્રમત્ત રહેવું, તેા માર્ગની પ્રાપ્તિ થઈ અંધત્વ ૮ળે છે, એ નિઃશંક માનજો. અનાદિ કાળથી જીવ અવળે માર્ગે ચાલ્યાે છે. જોકે તેણે જપ, તપ, શાસ્ત્રા-

૨૭૬ ગ્રન્થ–યુગલ

ધ્યયન વગેરે અનંત વાર કર્યું છે; તથાપિ જે કંઇ પણ અવશ્ય કરવા યાગ્ય હતું તે તેણે કર્યું નથી; જે કે અમે પ્રથમ જ જણાવ્યું છે.

સૂયગડાંગસૂત્રમાં ઋષભદેવજી ભગવાને જ્યાં અઠ્ઠાણું પુત્રાને ઉપદેશ્યા છે, માક્ષમાર્ગે ચઢાવ્યા છે ત્યાં એ જ ઉપદેશ કર્યો છે:—

હે આયુષ્યમના ! આ જીવે સર્વે કર્યું છે. એક આ વિના, તે શું ? તા કે નિશ્ચય કહીએ છીએ કે સત્પુરુષનું કહેલું વચન, તેના ઉપદેશ તે સાંભળ્યાં નથી, અર્થવા રૂડે પ્રકારે કરી તે ઉઠાવ્યાં નથી. અને એને જ અમે મુનિઓનું સામાયિક (આત્મસ્વરૂપની પ્રાપ્તિ) કહ્યું છે." —શ્રીમદ્ રાજ્યંદ્ર

આ પત્રમાં જણાવ્યા પ્રમાણે જ્ઞાની પુરુષનાં ચરણાર-વિંદ અચળ પ્રેમે અને સમ્યક્ષ્ પ્રતીતિ સહ સેવનારને જ્ઞાન-પ્રાપ્તિ થાય છે તે વાત આ ગાથામાં પ્રથમ મહાત્મા પૂજ્યપાદ-સ્વામી જણાવી ઉત્તરાર્ધમાં તેનું દૃષ્ટાંત આપે છે કે બળતા દીવાની જયાતિ સાથે દીવેલની ભીની બત્તીના સ્પર્શ થતાં તેવા જ બીજો દીવા પ્રગટે છે. અચળ સ્નેહ અને સમ્યક્ષ્ પ્રતીતિ એ દીવેલ અને કાેડિયું છે. બત્તી છે તે જીવની પરમાર્થ-જિજ્ઞાસા છે. તે બધી સામથી સફળ થવાનું કારણ આત્મજ્ઞાની પુરુષના પ્રત્યક્ષ યાગ અને ઉપાસના છે.

"જ્ઞાનમાર્ગ દુરારાધ્ય છે; પરમાવગાઠદશા પામ્યા પહેલાં તે માર્ગ પડવાનાં ઘણાં સ્થાનક છે. સંદેહ, વિકલ્પ, સ્વચ્છંદતા, અતિપરિણામીપણું એ આદિ કારણા વારંવાર જીવને તે માર્ગે પડવાના હેતુએા થાય છે; અથવા ઊર્ધ્વભૂમિકા પ્રાપ્ત થવા દેતાં નથી. ક્રિયામાર્ગે અસદ્અભિમાન, વ્યવહારઆગ્રહ, સિદ્ધિ-માહ, પૂજાસત્કારાદિ યાેગ, અને દૈહિકક્રિયામાં આત્મનિષ્ઠાદિ દાૈષાના સંભવ રહ્યો છે.

કેાઇક મહાત્માને બાદ કરતાં ઘણાં વિચારવાન જીવાએ લક્તિમાર્ગના તે જ કારણે ાથી આશ્રય કર્યો છે, અને આગ્રાશ્રિતપણું અથવા પરમપુરુષ સદ્ગુરુને વિષે સર્વાર્પણ સ્વાધીનપણું શિરસાવંદ્ય દીઠું છે, અને તેમ જ વર્ત્યા છે, તથાપિ તેવા યાગ પ્રાપ્ત થવા એઇએ; નહીં તો ચિતામણિ જેવા જેના એક સમય છે એવા મનુષ્યદેહ ઊલટા પરિ- બ્રમણ-વૃદ્ધિના હેતુ થાય."

હવે જ્ઞાનમાર્ગથી પણ પરમપદની પ્રાપ્તિ થાય છે તે દૃષ્ટાંત સહ ગ્રંથકાર જણાવે છે:—

> उपास्यात्मानमेवात्मा जायते परमोऽथवा । मिथत्वाऽऽत्मानमात्मेव जायतेऽग्नियंथा तरुः ॥९८॥ निजात्माने ઉપासी वा, परभात्मा थया, भरे! तरुं डाण धसावाथी, अभि केम स्वयं अरे. ६८

ભાવાર્થ:—આત્માને આત્મારૂપે ઓળખી, જે આત્મ-શક્તિ પ્રગટ થઇ છે, તે આત્મભાવમાં રમણ કરવાથી આત્મ-વિકાસ થયા કરે છે. જેમ જેમ આત્મશક્તિ વિશેષ વિશેષ પ્રગટે છે, તેમ તેમ વિશેષ વિશેષ ભાવે આત્મસાધના કરતા રહેવાથી, સંપૂર્ણ દશા પ્રગટે છે. આ જ્ઞાનમાર્ગ છે. તેમાં પરનું અવલંખન નથી. પોતાના જ ગુણા પુરુષાર્થખળે પ્રગઠ્યા છે, તેને જ સાધનરૂપ ખનાવી વિશેષ વિશેષ આત્મસમૃદ્ધિ પ્રગટાવી, તે સમૃદ્ધ સાધનથી વળી વિશેષ પુરુષાર્થ કરી ૨૭૮ ગ્રન્થ–યુગલ

પૂર્ણતા પામવાના એ માર્ગ છે. પણ એ માર્ગ વિકટ હાવાથી, અન્યના અવલંબનનું કે સત્સંગનું બળ નહીં હાવાથી, અત્યંત સાવધાની તેમાં રાખવી પડે છે. તેથી કાઈ પૂર્વના આરાધક મહાપુરુષાને બાદ કરતાં સામાન્ય મુમુક્ષુવર્ગ તા તેવા સ્વયં- બુદ્ધ પુરુષના અવલંબને સહેલાઇથી ધ્યેયની પ્રાપ્તિ ભક્તિ- માર્ગ દ્વારા સાધે છે.

"તત્ત્વજ્ઞાનની ઊંડી ગુફાનું દર્શન કરવા જઇએ તેા, ત્યાં નેપશ્ય માંથી એવા ધ્વનિ જ નીકળશે કે, તમે કેાણ છા ? ક્યાંથી આવ્યા છા ? કેમ આવ્યા છા ? તમારી સમીપ આ સઘળું શું છે? તમારી તમને પ્રતીતિ છે? તમે વિનાશી, અવિનાશી વા કાેઇ ત્રિરાશી છા ? એવા અનેક પ્રશ્નો હૃદયમાં તે ધ્વનિથી પ્રવેશ કરશે; અને એ પ્રશ્નોથી જ્યાં આત્મા ઘેરાયા ત્યાં પછી બીજા વિચારાને બહુ જ થાેડા અવકાશ રહેશે; યદિ એ વિચારાથી જ છેવટે સિદ્ધિ છે; એ જ વિચારાના વિવેકથી જે અવ્યાખાધ સુખની ઇચ્છા છે, તેની પ્રાપ્તિ થાય છે, એ જ વિચારાના મનનથી અનંત કાળનં મૂંઝન ૮ળવાતું છે; તથાપિ તે સર્વને માટે નથી વાસ્તવિક દ્રષ્ટિથી જેતાં તેને છેવટ સુધી પામનારાં પાત્રોની ન્યૂનતા ખહુ છે; કાળ ફરી ગયા છે; એ વસ્તુના અધીરાઇ અથવા અશૌચતાથી અંત લેવા જતાં ઝેર નીકળે છે; અને ભાગ્યહીન અપાત્ર બન્ને લાેકથી બ્રષ્ટ થાય છે; એટલા માટે અમુક સંતાને અપવાદરૂપ માની બાકીનાઓને તે ક્રમમાં આવવા, તે ગુફાનું દર્શન કરવા ઘણા વખત સુધી અભ્યાસની જરૂર છે; કદાપિ તે ગુફાદર્શનની તેની ઇચ્છા ન હાેય તાેપણ પાતાનાં આ લવનાં સુખને અર્થે પણ જન્મ્યા તથા મૂઆની વચ્ચેનો ભાગ કાેઇ રીતે ગાળવા માટે પણ એ અભ્યાસની ખચીત જરૂર છે. એ કથન અનુભવગમ્ય છે, ઘણાને તે અનુભવમાં આવ્યું છે. ઘણા આર્ય સત્પુરુષો તે માટે વિચાર કરી ગયા છે; તેઓએ તે પર અધિકાધિક મનન કર્યું છે. આત્માને શાધી, તેના અપાર માર્ગમાંથી થયેલી પ્રાપ્તિના ઘણાને ભાગ્યશાળી થવાને માટે, અનેક ક્રમ બાંધ્યા છે; તે મહાત્મા જયવાન હાે! અને તેને ત્રિકાળ નમસ્કાર હાે!"

જ્ઞાનમાર્ગનું દૃષ્ટાંત શ્રંથકાર આપે છે કે જેમ અરણીનાં લાકડાંને મથવાથી (અથવા જંગલમાં ઝાડના એક ડાળ સાથે બીજું ડાળ નિરંતર ઘસાવાથી) અગ્નિ પ્રગટે છે; તેમ જ આત્મા આત્માને (પાતાને) ઉપાસીને પણ પરમાત્મા બને છે. આ માર્ગે પણ જીવા પરમપદ પામ્યા છે. પૂર્વ ભવના ધર્મ-આરાધક જીવાને માર્ગની માહિતી હાવાથી તે પાતાની મેળે જ ધર્મ આરાધી વિના અવલંબને પણ માથે જાય છે. 'ગુરુ વિના જ્ઞાન થાય નહીં' એ કહેવત સામાન્ય જીવાની અપેક્ષાએ સત્ય છે. છેવટે તા પાતે પાતાના ગુરુ બની, પાતાની સંપત્તિ સંપૂર્ણ પ્રગટાવવાની છે. શરૂઆતમાં અવલંબન હિતકારી છે.

હવે આ બન્ને માર્ગ દર્શાવી, ગ્રંથકાર પરમપદની ભાવના નિરંતર કરવા મુમુક્ષુવર્ગને પ્રેરતાં આગળની ગાથા દર્શાવે છે:—

इतीदं भावयेन्नित्यमवाचागोचरं पदम् । स्वत एव तदाप्नोति यतो नावतंते पुनः ॥९९॥ स्थेभ स्थात्मा सहा कावा, स्थान्य पह पामशाः; स्थेनी भेणे भणे भाक्ष, केथी ना इरी कन्मशाः ८८ ૨૮૦ ગ્રન્થ-યુગલ

ભાવાર્થ:— ઉપર જણાવ્યા પ્રમાણે જ્ઞાની પુરુષ જે ભિન્ન આત્મા છે, તેની નિરંતર ઉપાસના કરવાથી અથવા પાતાનું સ્વરૂપ જે અભિન્ન છે, તેની નિરંતર ઉપાસના કરવાથી, ભાવના કરવાથી આપાઆપ પરમપદ પ્રાપ્ત થાય છે. તે પદ વચનાતીત હાવાથી, વાણી ત્યાં પહોંચતી નહીં હોવાથી, વાણી ત્યાં પહોંચતી નહીં હોવાથી, વાણી વડે તે પદનું વર્ણન કરવું અશક્ય છે.

પરમ પદ પામનાર જન્મ-મરણના ફેરાથી છૂટે છે. અશરીરી પદ પામ્યા પછી કદી શરીર ધારણ કરલું પડતું નથી. તેથી ચાર ગતિ અને ચારાશી લાખ જીવચાનિનાં પરિભ્રમણથી છૂટી અચિંત્ય, અત્યાબાધ, અનંત આત્મિક સુખમાં સદાને માટે સ્થિરપણે તે માક્ષમાં વિરાજે છે.

ભિન્ન ઉપાસનાથી કે અભિન્ન ઉપાસનાથી આત્મરમણતા થાય છે, તે મહાન તપ છે અને ઉત્કૃષ્ટ નિર્જરાનું કારણ છે. જે આત્માઓ આમ આત્મરમણતા કરે છે, તેમનાં સંપૂર્ણ કર્મના ક્ષય થયે માક્ષ પ્રાપ્તિ સહજ થાય છે.

"જે સ્વરૂપજિજ્ઞાસુ પુરુષા છે, તે પૂર્ણ શુદ્ધ સ્વરૂપને પામ્યા છે એવા ભગવાનના સ્વરૂપમાં પાતાની વૃત્તિ તન્મય કરે છે; જેથી પાતાની સ્વરૂપદશા જાગ્રત થતી જાય છે અને સવેતિકૃષ્ટ યથાખ્યાતચારિત્રને પ્રાપ્ત થાય છે. જેવું ભગવાનનું સ્વરૂપ છે, તેવું જ શુદ્ધનયની દૃષ્ટિથી આત્માનું સ્વરૂપ છે. આ આત્મા અને સિદ્ધ ભગવાનના સ્વરૂપમાં ઔપાધિક લેદ છે. સ્વાભાવિક સ્વરૂપથી જોઈએ તો આત્મા સિદ્ધ ભગવાનની તુલ્ય જ છે. સિદ્ધ ભગવાનનું સ્વરૂપ નિરાવરણ છે; અને વર્તમાનમાં આ આત્માનું સ્વરૂપ આવરણસદ્ધિત છે, અને

એ જ લેક છે; વસ્તુતાએ લેક નથી. તે આવરણ ક્ષીણ થવાથી આત્માનું સ્વાભાવિક સિદ્ધ સ્વરૂપ પ્રગટે છે.

અને જ્યાં સુધી તેવું સ્વાભાવિક સિદ્ધ સ્વરૂપ પ્રગટ્યું નથી, ત્યાં સુધી સ્વાભાવિક શુદ્ધ સ્વરૂપને પામ્યા છે એવા સિદ્ધ ભગવાનની ઉપાસના કર્ત્તત્ય છે; તેમ જ અર્હુત ભગવાનની ઉપાસના પણ કર્તત્ય છે, કેમકે તે ભગવાન સચાગીસિદ્ધ છે. સચાગરૂપ પ્રારુપ્ધને લઇને તેઓ દેહધારી છે; પણ તે ભગવાન સ્વરૂપસમવસ્થિત છે. સિદ્ધ ભગવાન અને તેમના જ્ઞાનમાં, દર્શનમાં, ચારિત્રમાં કે વીર્યમાં કંઇ પણ ભેદ નથી; એટલે અર્હત ભગવાનની ઉપાસનાથી પણ આ આત્મા સ્વરૂપલયને પામી શકે છે......

તેમ જ શ્રી દેવચંદ્ર સ્વામીએ શ્રી વાસુપૃજ્યના સ્તવનમાં કહ્યું છે કે 'જિનપૂજ રે તે નિજપૂજના.'

જો યથાર્થ મૂળદૃષ્ટિથી જોઈએ તા જિનની પૂજા તે આત્મસ્વરૂપનું જ પૂજન છે.

સ્વરૂપ-આકાંક્ષી મહાત્માઓએ એમ જિન ભગવાનની તથા સિદ્ધ ભગવાનની ઉપાસના સ્વરૂપપ્રાપ્તિના હેતુ જાણ્યો છે. ક્ષીણુમાહ ગુણુસ્થાનપર્યંત તે સ્વરૂપચિંતવના જીવને પ્રમળ અવલંખન છે. વળી માત્ર એકહું અધ્યાત્મસ્વરૂપચિંતવન જીવને ત્યામાહ ઉપજાવે છે; ઘણા જીવાને શુષ્કતા પ્રાપ્ત કરાવે છે, અથવા સ્વેચ્છાચારીપણું ઉત્પન્ન કરે છે; અથવા ઉન્મત્તપ્રલાપદશા ઉત્પન્ન કરે છે. ભગવાનના સ્વરૂપના ધ્યાનાવ લંખનથી ભજ્તિપ્રધાન દૃષ્ટિ થાય છે, અને અધ્યાત્મદૃષ્ટિ ગૌણ થાય છે. જેથી શુષ્કતા, સ્વેચ્છાચારીપણું અને ઉન્મત્તપ્રલાપતા થતાં નથી. આત્મદશા અળવાન થવાથી સ્વાભાવિક

અધ્યાત્મપ્રધાનતા થાય છે આત્મા સ્વાભાવિક ઉચ્ચ ગુણાને ભજે છે, એટલે શુષ્કતાદિ દોષા ઉત્પન્ન થતા નથી; અને ભક્તિમાર્ગ પ્રત્યે પણ જુગુષ્સિત થતા નથી. સ્વાભાવિક આત્મદશા સ્વરૂપલીનતા પામતી જાય છે.'' –શ્રીમદ્ રાજ્યંદ્ર

હવે સહજ સ્વભાવે તેમજ યાેગરૂપ પ્રયત્નથી નિર્વાણની પ્રાપ્તિની પ્રેરણા ગ્રંથકાર મહાત્મા કરે છે:-

> अयत्नसाध्यं निर्वाणं चित्तत्त्वं भूतजं यदि । अन्यथा योगतस्तस्मान्न दुःखं योगिनां क्वचित् ॥१००॥

આત્મા ભૂતજ વા શુદ્ધ, તાે માક્ષ-યત્ન ના ઘટે; નહીં તાે ચાેગથી માક્ષ; કદી દુ:ખ ન ચાેર્ગીને ૧૦૦

ભાવાર્થ: — જે મહાત્માઓ ક્ષપક શ્રેણી માંડી મોહના ક્ષય કરી, તેમજ અન્ય ત્રણ ઘાતી કર્મોના પણ ક્ષય કરી કેવળજ્ઞાન સહજાત્મસ્વરૂપ પ્રગટપણે પામ્યા છે, તેમને હવે કંઈ કર્તવ્ય રહ્યું નથી, તે કૃતકૃત્ય થયા છે; ખાકીનાં ચાર અઘાતીકર્મા સહજ સ્વભાવે ઉદયમાં આવી સ્થિતિ પૂરી થયે આપાઆપ ચાલ્યાં જવાનાં છે. એવી સહજ દશા જેમને પ્રાપ્ત થઈ છે, તેમને વગર પ્રયત્ને માક્ષ કે નિર્વાણ થાય છે

'મूतज' શખ્દ ગાથામાં છે, તેના અર્થ ઉપર જણાવ્યા પ્રમાણે સહજ થાય છે. જેનું ચિત્ત સહજ, સ્વાભાવિક દશામાં રહ્યા કરે છે, તેને વગર પ્રયત્ને માેક્ષ થાય છે. બીં અર્થ પંચભૂતથી આત્મા નામના પદાર્થ ઉત્પન્ન થાય છે, એમ ચાર્વાક મતવાદી માને છે, તે પ્રમાણે પંચભૂતથી ઉત્પન્ન થતા (મૂતज) આત્મા જેમણે માન્યા છે તેમને માેક્ષ માટે યતન કરવા ઘટતા નથી; કારણ કે ઉત્પન્ન થયેલા એવા આત્મા પંચભૂતમાં મળી જતાં નાશ પામે તેા માેક્ષના પ્રયત્ન કાેને માટે કરવાના રહે ?

ચાર્વાંક મત પ્રમાણે પ્રયત્ન કરીને માેક્ષ સાધવાની જરૂર નથી, કારણ આત્મા સદા રહેવાના નથી.

સાંખ્યમતવાદી પણ આત્માને સદા મુક્ત જ માને છે, તેથી તેમના અભિપ્રાય પ્રમાણે પણ નિત્ય મુક્ત આત્મા હાેવાથી નિર્વાણુ અર્થે પ્રયત્ન કરવાે ઘટતાે નથી.

આમ ન માનીએ તો હાલ આત્મા અશુદ્ધ અવસ્થામાં છે, તેની શુદ્ધિને અર્થે સત્પુરુષના યાગ પ્રાપ્ત કરી, તેની આજ્ઞાને આરાધવા રૂપ યાગ ઉપાસવા ઘટે છે. યાગની શરૂઆતમાં ચિત્ત તત્ત્વ સહજ હાતું નથી, તેથી ચિત્તવૃત્તિને રાકવા રૂપ યાગના અભ્યાસ કર્તવ્ય છે.

કાઈ કહે કે એવા ચિત્ત-નિરાધના માર્ગ તા દુ:ખરૂપ છે, તેને ગ્રંથકાર ઉત્તર આપે છે. તે માર્ગથી દૂર છે એવા જીવા કલ્પના કરી માક્ષ-માર્ગ દુ:ખરૂપ કલ્પે છે. પરંતુ ચાગી-એાને ક્યાંય પણ દુ:ખ હાતું નથી. માક્ષ સુખસ્વરૂપ છે, તા તેના માર્ગ પણ સુખરૂપ હાવા ઘટે છે. જેમ લક્ષ્મીમાં જીવે સુખ કલ્પ્યું છે, તા તેને મેળવવા લાકા પરદેશ વેઠે છે, મરણનાં દુ:ખ પણ ગણતા નથી, તેમ અનંત સુખના ધામરૂપ માક્ષને અર્થ પુરુષાર્થ કરનાર અલ્પ દુ:ખ દેખાય તેને ગણતા નથી. વળી મહા ઉપસર્ગનાં દુ:ખ પણ તેમને જણાતાં નથી, કારણકે પરમાનંદસ્વરૂપ આત્મામાં લીનતા વખતે જે સુખ વેદાય છે તે વખતે, શરીરમાં થતાં કષ્ટોને જીવ વેદતો નથી. એક સમયે છે સ્થળે ઉપયોગ પ્રવર્તી શકે નહીં. આત્મસુખ અનુભવે ત્યારે દુ:ખનું વેદન હાય નહીં.

૨૮૪ ગ્રન્થ–યુગલ

"અનંત સૌખ્ય નામ દુ:ખ ત્યાં રહી ન મિત્રતા! અનંત દુ:ખ નામ સૌખ્ય પ્રેમ ત્યાં, વિચિત્રતા!! ઉઘાડ ન્યાય–નેત્ર ને નિહાળ રે! નિહાળ તું; નિવૃત્તિ શીધ્રમેવ ધારી તે પ્રવૃત્તિ બાળ તું."

— શ્રોમદ્ રાજચંદ્ર

હવે દેહના નાશ થાય તાપણ આત્માના નાશ થતા નથી તે વાત ન્યાયપૂર્વક ગ્રંથકાર સાબિત કરે છે:-

स्वप्ते दृष्टे विनष्टेऽपि न नाशोऽस्ति यथाऽऽत्मनः। तथा जागरदृष्टेऽपि विपर्यासाविशेषत: ॥१०१।

સ્વપ્ને દેહાદિ દીઠેલાં, વિનશ્યે આત્મનાશ ક્યાં ? જાગતાં તેમ દીઠેલાં – જાય, જે બ્રાંતિ બેયમાં. ૧૦૧

**ભાવાર્થ:** — આત્માને નિત્ય નહીં માનનાર દેહના વિયોગ વખતે આત્માના પણ નાશ માને છે, તે બ્રાંતિ છે; એમ ગ્રંથકાર દૃષ્ટાંત આપી સાબિત કરે છે.

સ્વમ આવે ત્યારે ઘર, નગર, શરીર આદિ પ્રત્યક્ષ દેખાય છે; જ્યારે જાગે ત્યારે તે ઘર, તે નગર કે તે શરીર આદિ જણાતાં નથી, નાશ પામી જાય છે; તો પણ સ્વમ અવસ્થા જોનાર અને જાયત અવસ્થા જોનારના નાશ થતો નથી, એમ તા સર્વ જાણે છે. જો સ્વમ જોનાર જાયત અવસ્થામાં પણ તેના તે ન હાય તા મને સ્વમ આવ્યું હતું એમ કાણ જાણે વા કહે ? તેથી તે તે દશાઓને જાણનારા આત્મા નાશ પામતા નથી.

તેવી જ રીતે આ જાગતાં જે ઘર, નગર, ધન આદિ પદાર્થી દેખાય છે, તે પણ પાંચ પચાસ વર્ષના લાંબા સ્વપ્ત સમાન છે; આ દેહ આયુષ્ય પૂર્ણ થયે છૂટી જશે, આ ઘર,

નગર, ધન, વગેરેનાે સંબંધ પણ તે વખતે છૂટી જશે; પણ તે બધાંને જોનાર આત્માનાે નાશ થતાે નથી.

કાઇ શંકા કરે કે સ્વપ્તઅવસ્થામાં ફીઠેલી વસ્તુઓનો તથા પોતાના નાશ બ્રાંતિને લીધે લાગે છે; ત્યાં તો કંઇ હોતું જ નથી અને નાશ પણ પામતું નથી. તેને ત્રંથકાર ઉત્તર આપે છે કે જાગ્રત અવસ્થામાં આત્માના નાશ થયા એમ માનનારા પણ બ્રાંતિવાળા છે; વિચારવાન જીવા તો દેહના નાશથી આત્માના નાશ થયા એમ માનતા જ નથી. તેથી બન્ને અવસ્થાઓમાં આત્માના નાશ અ-સિંદ્ધ છે; જેમ સ્વપ્ત અવસ્થામાં પાતે હયાત હાવા છતાં, નાશ નહીં થયા છતાં વિનાશ ભાસે છે, તે વિપર્યાસ કે બ્રાંતિ છે; તેમજ જાગ્રત અવસ્થામાં પણ સમજવું.

"બીજું પદ: - 'આત્મા નિત્ય છે.' ઘટપટઆદિ પદાર્થો અમુક કાળવર્તી છે. આત્મા ત્રિકાળવર્તી છે. ઘટપટાદિ સંયાગે કરી પદાર્થ છે. આત્મા સ્વભાવે કરીને પદાર્થ છે; કેમ કે તેની ઉત્પત્તિ માટે કાઇ પણ સંયાગા અનુભવયાં થતા નથી. કાઇ પણ સંયાગી દ્રત્યથી ચેતનસત્તા પ્રગટ થવા યાગ્ય નથી, માટે અનુત્પન્ન છે. અસંયાગી હાવાથી અવિનાશી છે, કેમકે જેની કાઇ સંયાગથી ઉત્પત્તિ ન હાય, તેના કાઇને વિષે લય પણ હાય નહીં."

"જીવના અસ્તિત્વપણાના તાે કાેઇ કાળે પણ સંશય પ્રાપ્ત નહીં થાય.

જીવનાં નિત્યપણાંના, ત્રિકાળ હાેવાપણાના કાેઇ કાળે પણ સંશય પ્રાપ્ત નહીં થાય. જીવનાં ચૈતન્ચપણાંનાે, ત્રિકાળ હાેવાપણાનાે કાેઇ કાળે પણ સંશય પ્રાપ્ત નહીં થાય.

તેને કાેઇ પણ પ્રકારે બંધદશા વર્તે છે એ વાતના કાેઇ કાળે પણ સંશય પ્રાપ્ત નહીં થાય.

તે બંધની નિવૃત્તિ કાેઈ પણ પ્રકારે નિઃસંશય ઘટે છે, એ વાતના કાેઈ કાળે પણ સંશય પ્રાપ્ત નહીં થાય.

માેક્ષપદ છે એ વાતના કાેઈ પણ કાળે સંશય નહીં થાય." હાથનાેધ—શ્રીમદ્ રાજચંદ્ર

હવે જ્ઞાનની સ્થિરતા અર્થે દુઃખ સહિત ભેદ-જ્ઞાનની ભાવના કરવા ગ્રંથકાર પ્રેરણા કરે છે:—

अदुः समिति ज्ञानं क्षीयते दुः समिति । तस्मा चथाबलं दुः सैरात्मानं भावयेन्मुनिः ॥१०२॥ अदुः भे ज्ञान कावे बुं, दुः भ हे भी कशे भसी; तेथी आत्मा भृति कावे, यथाशिक्त दु भे वसी. १०२ कावार्थः — डे। धेने अम विचार आवे डे अमर

ભાવાય:— કાઇન અમ વિચાર આવ ક અમર આત્મા છે, પરમાનંદસ્વરૂપ છે, જ્ઞાતા-દ્રષ્ટા સ્વભાવવાળા છે એવી જ્ઞાન-ભાવનાથી જ મુક્તિ મળે; આકરી, કાય-ક્લેશ આદિ ક્રિયાના અભ્યાસરૂપ મુનિપણાની શી જરૂર છે? તેને ગ્રંથકાર આ ગાથામાં ઉત્તર આપે છે:—

કાય-કલેશ આદિ કષ્ટ સહ્યા વિના સુકુમારપણે શાતા-શીલિયા અવસ્થામાં ''દેહાદિથી આત્મા ભિન્ન છે, શારીરિક વેદના દેહના ધર્મ છે, આત્માને જે ભાવમાં રહેવું હાય તે પ્રમાણે તે ભાવ પલટાવી શકે છે" એમ મન દ્વારા વારંવાર એકાશ્રપણે ચિંતન કરેલું આત્મસ્વરૂપનું જ્ઞાન, દુ:ખ આવી પડે ત્યારે, ખસી જાય છે. તેથી યથાશક્તિ અગવડા, લાેચ, વિહાર, માૈન, આસન, રાત-દિવસ સ્વાધ્યાય-ધ્યાન, ટાઢ, તાપ, ઉપવાસ આદિ કલેશકારી ક્રિયાઓથી થતાં કષ્ટો સહન કરતાં કરતાં આત્મ-સ્વરૂપની ભાવના મુનિ ભાવે, તાે ઉપસર્ગ કે મરણુની કઠણાઇ સમભાવે સહન થઇ શકે, અને અંતે સમાધિમરણ થાય

''જે જીવ પાતાને મુમુક્ષુ માનતા હાેય, તરવાના કામી માનતા હાય, સમજુ છું એમ માનતા હાય તેણે દેહને વિષે રાગ થતી વખત આકુળવ્યાકુળપણું થયું હાય તાે તે વખત વિચારલું કે તારું મુમુક્ષુપણું, ડહાપણ, કચાં ગયાં ? તે વખતે વિચાર કેમ નહીં કરતા હાય ? જો તરવાના કામી હાય તાે તાે દેહને અસાર જાણે છે, દેહને આત્માથી જુદો જાણે છે, તેને આકુળતા આવવી **જો**ઇએ નહીં. દેહ સાચવ્યો સચવાતા નથી; કેમકે તે ક્ષણમાં ભાંગી જાય છે. ક્ષણમાં રાેગ, ક્ષણમાં વેદના થાય દેહના સંગે દેહ દુઃખ આપે છે માટે આકુળ-વ્યાકુળપણું થાય છે તે જ અજ્ઞાન છે. શાસ્ત્ર શ્રવણ કરી રાેજ સાંભળ્યું છે કે દેહ આત્માથી જુદો છે, ક્ષણુલંગુર છે; પણ દેહને વેદના આવ્યે તો રાગદ્રેષ પરિણામ કરી ખૂમ પાંડે છે. દેહ ક્ષણુલંગુર છે એવું તમે શાસ્ત્રમાં સાંભળવા શું કરવા જાએા છેા ? દેહ તાે તમારી પાસે છે તો અનુભવ કરો. દેહ પ્રગટ મા**ટી જે**વેા છે<del>:</del> સાચવ્યો સચવાય નહીં, રાખ્યાે રખાય નહીં. વેદના વેદતાં ઉપાચ ચાલે નહીં. ત્યારે શું સાચવે ? કંઈ પણ બની શકતું નથી. આવેા દેહના પ્રત્યક્ષ અનુભવ થાય છે, તાે તેની મમતા કરી કરવું શું ? દેહના પ્રગટ અનુભવ કરી શાસ્ત્રમાં કહ્યું કે તે અનિત્ય છે, અસાર છે, માટે દેહમાં મૂચ્છા કર્યા જેવું નથી." ૨૮૮ ગ્રન્થ–યુગલ

"બીજાં ઉદયમાં આવેલાં કર્માનું આત્મા ગમે તેમ સમાધાન કરી શકે, પણ વેદનીયકર્મમાં તેમ થઇ શકે નહીં; ને તે આત્મપ્રદેશે વેદવું જ જોઈએ; ને તે વેદતાં મુશ્કે-લીના પૂર્ણ અનુભવ થાય છે. ત્યાં જો ભેદજ્ઞાન સંપૂર્ણ પ્રગટ થયું ન હાય તા આત્મા દેહાકારે પરિભુમે, એટલે દેહ પાતાના માની લઇ વેદે છે, અને તેને લઇને આત્માની શાંતિના ભંગ થાય છે. આવા પ્રસંગે જેમને ભેદજ્ઞાન સંપૂર્ણ થયું છે એવા જ્ઞાનીઓને અશાતાવેદની વેદતાં નિર્જરા થાય છે, ને ત્યાં જ્ઞાનીની કસોડી થાય છે. એટલે બીજાં દર્શના-વાળા ત્યાં તે પ્રમાણે ટકી શકતા નથી, ને જ્ઞાની એવી રીતે માનીને ટકી શકે છે." —શીમદ્ રાજ્યંદ્ર

દેહ આત્માથી ભિન્ન યંત્રરૂપ છે, તે કેવી રીતે પ્રવર્તે છે તેના ખુલાસા ગ્રંથકાર હવે કારણ આપીને કરે છે:-

> प्रयत्नादात्मनो वायुरिच्छाद्वेषप्रविततात् । वायोः शरीरयंत्राणि वर्तन्ते स्वेषु कर्मसु ॥१०३॥ धन्छा द्वेषे प्रवर्तेदा, स्थात्म यत्नर्थो वासु कीः

વાયુથી દેહ-યંત્રો સૌ, સ્વકાર્યો કરતાં, અહા ! ૧૦૩ ભાવાર્થ:—''ભાવકર્મ નિજ કલ્પના, માટે ચેતનરૂપ;

જીવવીર્યની **સ્કુરણા**, ગ્રહણ કરે જ**ડધૂ**પ.''

—શ્રીમદ્ રાજ્ય દ્ર

જડ વસ્તુઓની મુખ્ય ત્રણ અવસ્થાએ હોય છે: ઘન (બરફના ઢેફા સમાન), પ્રવાહી (પાણીના રેલા સમાન), ધૂપ (ગૅસ, વાયુરૂપ: વરાળ સમાન). આંખથી ન દેખાય તેવી ધૂપ કે વાયુ દશા છે, તે જડ(પુદ્દગલ)નું સૃક્ષ્મ સ્વરૂપ છે. આખા જગતમાં આ સૃક્ષ્મ પુદ્દગલ વળગણાએ વાયુની પેઠે ભરેલી છે. બારી ખાેલીએ તેા પ્રકાશ કે પવન જેમ ઘરમાં પ્રવેશ કરે છે, તેમ જીવ રાગ કે દ્રેષ રૂપ વિભાવ પરિણામ કરે (તેનું નામ ભાવકર્મ પણ છે) કે તરત જ સૂક્ષ્મ પુદ્ગલ વળગણાંઓના પ્રવાહ આત્મ-પ્રદેશ તરફ વહે છે અને બંધ રૂપે આત્મપ્રદેશામાં સ્થાન પામે છે, તેનું નામ કર્મળંધ કહેવાય છે. આત્માની ઇચ્છા કે રાગ દ્રેષ પરિણામાને આધીન જીવનું વીર્ય જેટલું પ્રગટ છે, તે પ્રવર્તે છે. બાલ-વાની ઇચ્છા થાય તે વિભાવપરિણામ છે; તે ભાવ થવાની સાથે ચેતનનું જે વીર્ધ છે તે ઉચ્ચાર થાય તેવે તેવે સ્થળ સ્કુરે છે; સ્પંદનક્રિયા કંઠ, હોઠ, જીભ, ફેક્સાં આદિ સ્થળે થતાં, ત્યાં રહેલા વાયુ આદિને વેગ મળે છે તેથી પુદ્દગલની વળગણાઓ અથડાતાં અવાજ ઉત્પન્ન થાય છે, તે જીલ, હાઠ આદિની મદદ વડે યાગ્ય અક્ષરાના ઉચ્ચાર રૂપે બહાર આવે છે. \*આમ અધી દેહની ક્રિયાઓનું કારણ આત્માના રાગ-દ્રેષ રૂપ પરિણામ (વિભાવ) તથા વીર્યરૂપ પ્રયત્નની પ્રેરણા છે. તેને મદદ કરનાર પુદ્દગલની વાયુરૂપ સૂક્ષ્મ અવસ્થા છે; તેથી શરીરના હાથ, પગ આદિ સ્થૂલ અવયવા પ્રવર્તે છે. આત્માના ભાવ અને પુદ્ગલની વાયુરૂપ સ્થૂલ અવસ્થા એ બે દ્રવ્યોનું લેદ-જ્ઞાન ન હાેવાથી સામાન્યપણે લાેકા એમ માને છે કે હું બાલ્યાે, મેં લખ્યું, હું ચાલ્યાે, મેં રસાઇ કરી, મેં ઘડા કર્યા, મેં ઘર કર્યું, એ આદિ પ્રવૃત્તિમાં કેટલા લાગ આત્મપરિણામ લજવે છે, અને કેટલી માત્ર પુદુગલ દ્રવ્યની પ્રવૃત્તિ છે, તે લક્ષ તેમને રહેતા નથી. તેને કારણે અભિમાન મમત્વ આદિ સંસારનાં મૂળ પાષાયા क्रदे हेंगे.

ગ્રન્થ-યુગલ

આ લક્ષ રાખીને ગ્રંથકાર ગાથામાં કહે છે કે આત્માના (ઇચ્છા) રાગ–દ્રેષથી પ્રવર્તેલા પ્રયત્નથી વાયુ પ્રવર્તે છે, વાયુથી શરીર યંત્રો (અવયવા) પાતપાતાનાં કામમાં પ્રવર્તે છે.

"કાઈનું દીધું દેવાતું નથી; કાઈનું લીધું લેવાતું નથી, જીવ ફેાકટ કલ્પના કરી રઝળે છે. જે પ્રમાણે કર્મ ઉપાર્જન કરેલાં હાય તે પ્રમાણે લાભ, અલાભ, આયુષ, શાતા, અશાતા મળે છે. પોતાથી કાંઈ અપાતું લેવાતું નથી. અહંકારે કરી 'મેં આને સુખ આપ્યું,' 'મેં દુઃખ આપ્યું'; 'મેં અન્ન આપ્યું,' એવી મિચ્યા ભાવના કરે છે, ને તેને લઈને કર્મ ઉપાર્જન કરે છે. મિચ્યાત્વે કરી ખાટો ધર્મ ઉપાર્જન કરે છે.

જગતમાં આના આ પિતા, આના આ પુત્ર એમ કહેવાય છે; પણ કાેઇ કાેઇનું નથી. પૂર્વના કર્મના ઉદયે સઘળું બન્યું છે. અહંકારે કરી જે આવી મિચ્ચાબુદ્ધિ કરે છે તે ભૂલ્યા છે. ચાર ગતિમાં રઝળે છે; અને દુ:ખ ભાગવે છે."—શીમદ્ રાજ્યંદ્ર

લાકડાં કે પતરાંનાં અનાવેલાં સિંહ, વાનર, ઉંદર વગેરે યંત્રો જેમ પાતાને યાગ્ય ક્રિયા પરની પ્રેરણાથી કરે છે, તેમ શરીરા પણ સર્વ ક્રિયામાં આત્માની પ્રેરણાથી પ્રવર્તે છે.

તે શરીર-યંત્રા તથા ઇંદ્રિયાની ક્રિયાને આત્મામાં આરાપતા અજ્ઞાની તથા તે આરાપને તજતા વિવેકી જનાે શું કરે છે, તે વિષે ચંથકાર આગળની ગાથામાં કહે છે:-

तान्यात्मित समारोप्य साक्षाण्यास्ते सुखं जडः ।
त्यक्तवाऽऽरोपं पुनर्विद्वान् प्राप्नोति परमं पदम् ॥१०४॥
हेडाहि-धर्य आत्मामां, आरे।भी भूढ सुभ क्षेः
तक्ष आरे।भ ज्ञानी ते।, भरमभह क्षेश्ये. १०४

ભાવાર્ધ: — શ્રી સમાધિશતક ગ્રંથનાે ઉપસંહાર કરતાં જ્ઞાની ગ્રંથકાર મહાત્મા પરમપદની પ્રાપ્તિ-અપ્રાપ્તિનું કારણ દર્શાવે છે. બ્રાંતિ અથવા વિપરીત બુદ્ધિ એ સંસાર-પરિ- બ્રમણનું કારણ છે એ આ ગ્રંથમાં વારંવાર દર્શાવ્યું છે, છતાં કરુણાળુ વિદ્વાન ગ્રંથકાર ફરી પણ, સંસારમાં અમે સુખી છીએ એમ ભૂલભરી માન્યતાવાળાઓની મશ્કરી કરતા હાય તેમ તે બુદ્ધિ ત્યાગવાની મર્મમાં ટકાર કરે છે.

વાયુથી પ્રવર્તતા શરીર-અવયવાની ક્રિયાને તથા ઇંદ્રિયાની પ્રવૃત્તિને આત્મામાં આરાપ કરનાર જડ (વિવેક્હીન) જીવ સુખે સંસારમાં રહે છે. મહાત્મા શ્રી કબીરજીએ પણ ગાયું છે :–

> "સુખિયા સબ સંસાર, ખાવે ઔર સાેવે; દુખિયા દાસ કબીર, જાંગે ઔર રાેવે."

શિયાળાની કડકડતી ઠંડીમાં ટૂટિયાં વાળી ટાઢથી અચવા એહીને સૂવા છતાં ઠરી જતા માણસનું ઘર લાગે ત્યારે કંઇ ગરમ પવન આવવાથી આરામ લાગે અને સુખે સૂઇ રહે, તેમ પરની ક્રિયાને આત્મામાં આરોપી સુખે એસી રહેનાર જીવને સંસાર-વૃદ્ધિ થાય છે તેના ભય નથી તે માત્ર મૂઢતા છે. ઉપહાસમાં તેને સુખી કહ્યો છે.

પરંતુ વિદ્વાન એટલે લેંદજ્ઞાની જીવ તે આરાપને સંસારનું કારણ જાણી, ભવ-ભીરુ ખની, જ્ઞાનાદિ આત્માની ક્રિયાને જ આત્મભાવ માને છે અને દેહાદિ જડની પ્રવૃત્તિને પરભાવ જાણી તેથી રહિત થાય છે. તેથી તે બ્રાંતિ અથવા આરાપને તજી પરમપદને પામે છે, મુક્ત થાય છે.

"સર્વ અન્યભાવથી આત્મા રહિત છે, કેવળ એમ જેને અનુભવ વર્તે છે તે 'મુક્ત' છે.

ગ્રન્થ−યુગલ

ખીજાં સર્વ દ્રવ્યથી અસંગપણું, ક્ષેત્રથી અસંગપણું, કાળથી અસંગપણું અને ભાવથી અસંગપણું સર્વથા જેને વર્તે છે તે 'મુક્ત' છે.

અટળ અનુભવસ્વરૂપ આત્મા સર્વ દ્રવ્યથી પ્રત્યક્ષ જુદા ભાસવા ત્યાંથી મુક્તદશાવર્તે છે. તે પુરુષ મૌન થાય છે, તે પુરુષ અપ્રતિભદ્ધ થાય છે, તે પુરુષ અસંગ થાય છે, તે પુરુષ નિર્વિકેલ્પ થાય છે અને તે પુરુષ મુક્ત થાય છે.

જેણું ત્રણે કાળને વિષે દેહાદિથી પાતાના કંઇ પણ સંબંધ નહાતા એવી અસંગદશા ઉત્પન્ન કરી તે ભગવાનરૂપ સત્પરૂષોને નમસ્કાર છે."

> "છૂટે દેહાધ્યાસ તો, નહિ કર્તા તું કર્મ; નહિ ભાકતા તું તેહના, એ જ ધર્મના મર્મ. એ જ ધર્મથી માેક્ષ′ છે, તું છાે માેક્ષ સ્વરૂપ; અનંત દર્શન જ્ઞાન તું, અવ્યાબાધ સ્વરૂપ. શુદ્ધ બુદ્ધ ચૈતન્યઘન, સ્વયંજયાતિ સુખધામ; બીજાું કહીએ કેટલું ? કર વિચાર તાે પામ,"

−શ્રીમદ્ રાજચ' દ્ર

હવે ભ્રાંતિ ટળવાથી, માેક્ષમાર્ગ મળવાથી સમાધિ-શતક દ્વારા જે પરમ પદ પ્રાપ્ત થાય છે, તેનું કળશ રૂપે ગ્રંથકાર સુંદર વર્ણુન કરે છે :-

(वसंततिलका)

मुक्त्वा परत्र परबुद्धिमहंधियं च संसारदुःखजननीं जननाद्विमुक्तः। ज्योतिर्मयं सुखमुपति परात्मनिष्ठ-स्तन्मार्गमेतदिधगम्य समाधितंत्रम् ॥१०५॥ (વસંતતિલકા)

મિશ્યા મૃતિ સ્વપરની સમજે હતી, હા! ટાળી, ઉખેડો ભવ-વેલ, થયા અ-જન્મા; જ્ઞાનાત્મ-સુખ પરમાત્મ-દશાર્થી ભાગે, સન્માર્ગ આ ગ્રહો, ઉપાસી સમાધિ-યાગે. ૧૦૫

ભાવાર્થ: — અવિદા કે બ્રાંતિ એ સંસાર-દુ:ખને જણનારી જનેતા સમાન છે તેનું સ્વરૂપ ટૂંકામાં ગ્રંથકારે દ્રિ-અર્થી શખ્દામાં પ્રથમ દર્શાવ્યું છે.

'વरत्र' એટલે પરમાં, 'વરદ્યુદ્ધિ' એટલે પરમ માહાત્મ્ય-વાળી બુહિ; જેમકે ''પૈસા મારા પરમેશ્વર" અથવા ધર્મ-આરાધનામાં ''સત્પુરુષમાં જ પરમેશ્વરબુહિ, એને જ્ઞાની-એાએ પરમ ધર્મ કહ્યો છે." —શીમદ્ રાજ્યન્દ્ર

આમ શરૂ આતમાં દૃઢ ભાવે લીધેલું અવલંબન, પાતાના-માં પરમાત્મદશા પ્રગટતાં સહેજે છૂટી જાય છે. અથવા તે ન છૂટે ત્યાં સુધી કેવળજ્ઞાન પ્રગટતું નથી. શ્રી ગૌતમ સ્વામીને પરમકૃપાળુ મહાવીર ભગવંતના દેહની હયાતી સુધી અવલંબન ન છૂટ્યું, ત્યાં સુધી કેવળજ્ઞાન ન થયું. શ્રી આનંદઘનજી પણ ગાઈ ગયા છે:-

> "આલંબનસાધન જે ત્યાંગે, પરપરિણતિને ભાગે રે; અક્ષય દર્શન–જ્ઞાન–વૈરાગ્યે આનંદઘન પ્રભુ જાગે રે. વીરજીને ચરણે લાગું, વીરપાણું તે માગું રે."

"આત્મા ને સદ્ગુરુ એક જ સમજવા. આ વાત વિચારથી ગ્રહણ થાય છે. તે વિચાર એ કે દેહ નહીં અથવા દેહને લગતા બીજા ભાવ નહીં, પણ સદ્ગુરુના આત્મા એ સદ્ગુરુ છે. જેણે આત્મસ્વરૂપ લક્ષણથી, ગુણથી અને વેદનથી ૨૯૪ ગ્રન્થ–યુગલ

પ્રગટ અનુભવ્યું છે અને તે જ પરિણામ જેના આત્માનું થયું છે તે આત્મા અને સદ્ગુરુ એક જ એમ સમજવાનું છે. પૂર્વે જે અજ્ઞાન ભેળું કર્યું છે તે ખસે તા જ્ઞાનીની અપૂર્વ વાણી સમજાય." શીમદ્દ રાજચંદ્ર: ઉપદેશછાયા

આ પ્રંથની ૧,૧૦, ૧૧, ૧૨ ગાથાએા તથા તેવા ભાવની **ખીજી ગાથાએ।ને અનુસરી વિચાર કર**તાં, 'परत्र' એટલે 'અન્યત્ર' અથવા વિપરીતપણે એવા અર્થ ગ્રહુણ કરવા યથાર્થ લાગે છે; જ્યાં પર નથી ત્યાં પરની માન્યતા કરવી, જ્યાં પાતે નથી ત્યાં 'હું છું' એમ માનવું એનું નામ અવિદ્યા છે. એ અવિદ્યા સંસારદુ:ખને જન્મ આપનારી માતા સમાન છે. તેના ત્યાગ કરીને જીવ જન્મમરણથી મુક્ત થાય છે; તે પરમાત્મપદમાં સ્થિરતા કરનાર મહાત્મા આત્મસૂખને પામે છે. તે માેક્ષમાર્ગ દર્શાવનાર આ સમાધિશતક ગ્રંથ છે, તે પામી જીવ આત્મશુદ્ધિરૂપ માેક્ષ કે પરમપદ પામે છે. ''અનાદિ સ્વપ્તદશાને લીધે ઉત્પન્ન થયેલા એવા જીવના અહંભાવ, મમત્વભાવ તે નિવૃત્ત થવાને અર્થે આ \*છ પદની જ્ઞાની પુરુષાએ દેશના પ્રકાશી છે. તે સ્વપ્તદશાથી રહિત માત્ર પાતાનું સ્વરૂપ છે, એમ જે જીવ પરિણામ કરે, તાે સહજ માત્રમાં તે જાગૃત થઈ સમ્યક્દર્શનને પ્રાપ્ત થાય; સમ્યક્-દર્શનને પ્રાપ્ત થઇ સ્વ-સ્વભાવરૂપ માક્ષને પામે."

—શ્રીમદ્ રાજચંદ્ર

હવે સંસ્કૃત-ટીકાકાર અંતમંગળરૂપે નમસ્કાર ગાથા જણાવે છે:--

<sup>\*</sup> ૧. આત્મા છે, ૨. આત્મા નિત્ય છે, ૩. આત્મા કર્તા છે, ૪. આત્મા ભાકતા છે, ૫. માક્ષપદ છે, ને ૬. માક્ષનો ઉપાય છે.

## (शार्दूलविक्रीडित)

येनात्मा बहिरन्तरुत्तमिषदा त्रेधा विवृत्योदितो मोक्षोऽनंत चतुष्टयामलवपुः सद्ध्यानतः कीर्तितः । जीयात्सोऽत्र जिनः समस्तविषयः श्रीपूज्यपादोऽमलो भव्यानंदकरः समाधिशतकः श्रीमत्प्रभेन्दुः प्रभुः॥१०६॥

(હરિગીત)

અજ્ઞાનીં, અંતર્યામીં, કેવલજ્ઞાનીં એ ત્રણ લેકથી, આત્મા 'સમાધિશતક'માં ગાયા ઘણા વિસ્તારથી; આનંદદાયી ભવ્ય જીવને પુજ્યપાદ પવિત્ર તે, જયવંત અનંત ચતુષ્ટયી સત્ધ્યાનથી જ જણાય જે. ૧૦૬

ભાવાર્થ:— જે પરમાપકારી, ભવ્યને આનંદ આપનાર, સમાધિશતક પરિણામરૂપ આત્મપ્રભાના અંદ્ર (શ્રી પ્રભાચંદ્ર, સંસ્કૃત ટીકાકાર), નિર્મળ, જેમના અરણ પૂજ્ય છે (શ્રી પૂજ્યપાદ, સમાધિશતક-કર્તા), જેમણે કર્મશત્રુને જીતેલા છે (જિન), માલ સ્વરૂપ (જીવન્સુક્ત) જે છે, અનંત ચતુષ્ટય (અનંત જ્ઞાન-દર્શન-સુખ-વીર્ય) રૂપ નિર્મળ દેહધારી, જેમની સર્વ વિષય-વાસના અસ્ત પામી છે, ઉત્તમ ધ્યાન વડે જેમનું કીર્તન થાય છે, જેમણે આત્માને અહિરાત્મારૂપે, અંતરાત્મારૂપે તથા પરમાત્મારૂપે—એમ ત્રણ ભેદથી વર્ણવ્યો છે તે ભગવાન જયવંત વર્તા!

પાતાની શક્તિ પ્રમાણે શુદ્ધ સ્વરૂપનું, શુદ્ધ સ્વરૂપવંત દેહધારી અરિહંત આદિ જ્ઞાની પુરુષનું, તેમના કહેલા ધર્મનું, શાસ્ત્ર–સિદ્ધાંતનું બહુમાનપણું, કીર્તન, સ્તવન, ભજન, મનન, નિદિધ્યાસન જે જીવા કરશે તે શુદ્ધ સ્વરૂપમય માેક્ષમાર્ગ પ્રત્યે વળશે, માેક્ષમાર્ગ પામશે અને પૂર્ણ પદમાં બિરાજમાન થશે.

''જ્ઞાનીપુરુષની અવજ્ઞા છાલવી તથા તેવા પ્રકારના પ્રસંગમાં ઉજમાળ થવું, એ જીવનું અનંત સંસાર વધવાનું કારણ છે, એમ તીર્થંકર કહે છે. તે પુરુષના ગુણુગ્રામ કરવા, તે પ્રસંગમાં ઉજમાળ થવું, અને તેની આજ્ઞામાં સરળ પરિણામે, પરમ ઉપયાગદૃષ્ટિએ વર્તનું, એ અનંત-સંસારને નાશ કરનારું તીર્થંકર કહે છે; અને તે વાકચો જિનાગમને વિષે છે. ઘણા જીવો તે વાકચો શ્રવણ કરતા હશે, તથાપિ પ્રથમ વાકચને અફળ અને બીજા વાકચને સફળ કર્યું હાય એવા જીવો તો કવચિત્ જેવામાં આવે છે; પ્રથમ વાકચને સફળ અને બીજા વાકચને સફળ એમ જીવે અનંત વાર કર્યું છે. તેવાં પરિણામમાં આવતાં તેને વખત લાગતો નથી, કારણ કે અનાદિકાળથી માહ નામના મદિરા તેના 'આત્મા'માં પરિણામ પામ્યો છે; માટે વારંવાર વિચારી તેવા તેવા પ્રસંગમાં યથાશક્તિ, યથાબળવીર્થે ઉપર દર્શિત કર્યા છે જે પ્રકાર, તે પ્રકારે વર્તવું યાગ્ય છે."

''જેને વિષે સત્સ્વરૂપ વર્તે છે એવા જે જ્ઞાની તેને વિષે લાેક–સ્પૃહાદિના ત્યાગ કરી, ભાવે પણ જે આશ્રિત-પણે વર્તે છે, તે નિકટપણે કલ્યાણને પામે છે; એમ જાણીએ છીએ." –શ્રીમદ્ રાજ્યન્દ્ર

''આત્માપણે કેવળ આત્મા વર્તે એમ જે ચિંતવન રાખવું તે લક્ષ છે, શાસ્ત્રના પરમાર્થરૂપ છે."

—શ્રીમદ્ રાજચંદ્ર

હવે અનુવાદક તથા વિવેચક ગ્રંથનાે ઉપસંહાર કરતાં લખે છે:-

## ઉપસંહાર

(દાહરા)

અણિયાળી કાંટા સમી, ડાંગર દેખ કમાદ; ભરડી, છેાડાં–કુંશકી, ઊપર્ણી ચાખા શાેધ. ૧ જળથી શુદ્ધ કરી કરે, કમાદ કેરા ભાત; ઉપાદેય ભાજન ખને, દૃષ્ટાંતે સિ**હાંત.** ૨ બાહ્યાત્મા ખંજુળોં ને, કાંટા સમી કમાેદ: ડાંગર ભરડી દેખતા, ચાખા અંતજર્યાત. ૩ શુદ્ધ વિશેષ ક્રિયા કર્યે, અને ભાત તૈયાર; તેમ ક્રિયા સમ્યક્ષ્ત્વીંની, આપે સિર્દ્ધિ સાર. ૪ ત્રણ લેદે આત્માતણી, વાત અલૌકિક આંહિ; પૂજ્યપાદ પ્રભુએ રચી, સમાધિ-માળા માંહિ. પ મંદ મર્તિથી જે ખન્યું, સમય-શક્તિ અનુસાર; ફૂંલ નહિ–ફૂંલની પાંખડી, પ્રભુ ચરણે ધરી, તાર. ૬ દ્રવ્યે, <sup>,</sup> ભાવે રત્નના, પરીક્ષક ગુરુરાજ; રાજચંદ્ર, રહ્નાકરે બિંદું સમ મુજ કાજ. ૭

#### સમાપ્ર



# परिशिष्ट १

## समाधिशतक

(१) प्रासंगिक

(अनुष्टुप)

नमोऽस्तु पूज्यपादाय समाधिस्वामिने त्रिधा ।
राजचंद्राय याचेऽहं समाधिबोधिसाधनम् ॥१॥
किलकालानले दग्धान् जीवांस्त्रातुं समुद्यतः ।
राजचन्द्रसुधासिधुर्नमस्तस्मे स्मराम्यहम् ॥२॥
नमोऽस्तु पूज्यपादाय समाधिस्वामिने सदा ।
समाधितंत्रकर्तारं नमामि समताधरम् ॥३॥
(२) संस्कृत-टीकाकारका मंगलाचरण

(वसंततिलका)

सिद्धं जिनेन्द्रमलमप्रतिमप्रबोधं निर्वाणमार्गममलं विबुधेन्द्रवन्द्यम् । संसारसागरसमुत्तरणप्रपोतं वक्ष्ये समाधिशतकं प्रणिपत्य वीरम् ॥४॥

(३) ग्रन्थ-प्रारंभ

(श्लोकः)

येनात्माऽबुद्ध्यतात्मैव परत्वेनैव चापरम् । अक्षयानन्तबोधाय तस्मै सिद्धात्मने नम: ॥१॥

(वंशस्य छंदः)

जयन्ति यस्यावदतोऽपि भारती— विभूतयस्तीर्थकृतोऽप्यनीहितुः । शिवाय धात्रे सुगताय विष्णवे जिनाय तस्मै सकलात्मने नमः ॥२॥

#### (उपेन्द्रवज्रा)

श्रुतेन लिङ्गेन यथात्मशक्ति समाहितान्तः करणेन सम्यक् । समीक्ष्य कैवल्यसुखस्पृहाणां विविक्तमात्मानमथाभिधास्ये ॥३॥

(अनुष्टुप)

बहिरन्तः परश्चेति त्रिधाऽऽत्मा सर्वदेहिषु । उपेयात्तत्र परमं मध्योपायाद् बहिस्त्यजेत् ॥४॥ बहिरात्मा शरीरादौ जातात्मभ्रान्तिरान्तरः । चित्तदोषात्मविभ्रान्तिः परमात्माऽतिनिर्मलः ॥५॥

निर्मेलः केवलः शुद्धो विविक्तः प्रभुरव्ययः । परमेष्ठी परात्मेति परमात्मेश्वरो जिनः ॥६॥

बहिरात्मेन्द्रियद्वारैरात्मज्ञानपराङ्मुखः ।
स्फुरितश्चात्मनो देहमात्मत्वेनाध्यवस्यति ॥७॥

नरदेहस्थमात्मानमिवद्वान् मन्यते नरम् । तिर्येञ्चं तिर्यगङ्गस्थं सुराङ्गस्थं सुरं तथा ॥ ।। ।।

नारकं नारकाङ्गस्यं न स्वयं तत्त्वतस्तथा । अनन्तानन्तधीशक्तिः स्वसंवेद्योऽचलस्थितिः ॥६॥

स्वदेहसदृशं दृष्ट्वा परदेहमचेतनम् । परात्माधिष्ठितं मूढः परत्वेनाध्यवस्यति ॥१०॥

स्वपराध्यवसायेन देहेष्वविदितात्मनाम् । वर्तते विभ्रमः पुंसां पुत्रभार्यादिगोचरः ॥११॥ अविद्यासंज्ञितस्तस्मात्संस्कारो जायते दृढः। येन लोकोऽङ्गमेव स्वं पुनरप्यभिमन्यते ।।१२।। देहे स्वबुद्धिरात्मानं युनक्त्येतेन निश्चयात् । स्वात्मन्येवात्मधीस्तस्माद्वियोजयति देहिनम् ॥१३॥ देहेडवात्मधिया जाताः पुत्रभार्यादिकल्पनाः । सम्पत्तिमात्मनस्ताभिर्मन्यते हा हतं जगत् ॥१४॥ मूलं संसारदु:खस्य देह एवात्मधीस्ततः। प्रविद्येदन्तर्बहिरव्यापृतेन्द्रियः ।।१५।। मत्तश्च्यत्वेन्द्रयद्वारैः पतितो विषयेष्वहम् । तान्त्रपद्याहमिति मां पुरा वेद न तत्त्वतः ॥१६॥ एवं त्यवत्वा बहिर्वाचं त्यजेंदन्तरशेषतः। एष योगः समासेन प्रदीपः परमात्मनः ॥१७॥ यन्मया दृश्यते रूपं तन्न जानाति सर्वथा । जानन्न दृश्यते रूपं ततः केन ब्रवीम्यहम् ॥१८॥ यत्परैः प्रतिपाद्योऽहं यत्परान् प्रतिपादये । उन्मत्तचेष्टितं तन्मे यदहं निर्विकल्पकः ॥१९॥ यदग्राह्यं न गृष्णिति गृहीतं नापि मुञ्चति । जानाति सर्वथा सर्वं तत्स्वसंवेद्यमस्म्यहम् ॥२०॥ उत्पन्नपुरुषभ्रान्तेः स्थाणौ यद्वद्विचेष्टितम् । तद्वनमे चेष्टितं पूर्वं देहादिष्वात्मविभ्रमात् ॥२१॥ यथाऽसौ चेष्टते स्थाणौ निवृत्ते पुरुषाग्रहे । तथा चेष्टोऽस्मि देहादी विनिवृत्तात्मविश्रमः ॥२२॥ येनात्मनाऽनुभूयेऽहमात्मनेवात्मनाऽऽत्मनि । सोऽहं न तन्न सा नासी नैको न द्वी न वा बहु: ।।२३।। यदभावे सुष्पतोऽहं यद्भावे व्युत्थितः पुनः। अती न्द्रियमनिर्देश्यं तत्स्वसंवेद्यमस्म्यहम् ॥२४॥ क्षीयन्तेऽत्रेव रागाद्यास्तत्त्वतो मां प्रपश्यतः। बोधात्मानं ततः कश्चिन्न मे शत्रुर्न च प्रियः ॥२५॥ मामपश्यन्नयं लोको न मे शत्रुर्न च प्रियः। मां प्रपश्यन्तयं लोको न मे शत्रुर्न च प्रियः ॥२६॥ त्यक्त्वैवं बहिरात्मानमन्तरात्मव्यवस्थितः । भावयेत्परमात्मानं सर्वसङ्कलपवर्जितम ।।२७।। सोऽहमित्यात्तसंस्कारस्तस्मिन् भावनया पुनः । तत्रैव दृढसंस्काराल्लभते ह्यात्मनि स्थितिम् ॥२८॥ मृढात्मा यत्र विश्वस्तस्ततो नान्यद्भयास्पदम् । यतो भीतस्ततो नान्यदभयस्थानमात्मनः ॥२९॥ सर्वेन्द्रियाणि संयम्य स्तिमितेनान्तरात्मना । यस्क्षणं पश्यतो भाति तत्तत्त्वं परमात्मनः ॥३०॥ यः परात्मा स एवाहं योऽहं स परमस्ततः । अहमेव मयोपास्यो नान्यः कश्चिदिति स्थितिः ।।३१।। प्रच्याव्य विषयेभ्योऽहं मां मयैव मिय स्थितम् । बोधात्मानं प्रपन्नोऽस्मि परमानन्दनिर्वृतम् ॥३२॥ यो न वेत्ति परं देहादेवमात्मानमव्ययम् । लभते न स निर्वाणं तप्त्वाऽपि परमं तपः ।।३३।।

आत्मदेहान्तरज्ञानजनिताह्वादनिर्वृतः । तपसा दुष्कृतं घोरं भुञ्जानोऽपि न खिद्यते ॥३४॥ रागद्वेषादिकल्लोलैरलोलं यन्मनोजलम् । स पश्यत्यात्मनस्तत्त्वं तत्तत्त्वं नेतरो जनः ॥३५॥ अविक्षिप्तं मनस्तत्त्वं विक्षिप्तं भ्रान्तिरात्मनः । धारयेत्तदविक्षिप्तं विक्षिप्तं नाश्रयेत्ततः ॥३६॥ अविद्याभ्याससंस्कारैंरवशं क्षिप्यते मनः । ज्ञानसंस्कारैं: स्वतस्तत्त्वेऽवतिष्ठते ॥३७॥ अपमानादयस्तस्य विक्षेपो यस्य चेतसः । नापमानादयस्तस्य न क्षेपो यस्य चेतसः ॥३८॥ यदा मोहात्प्रजायेते रागद्वेषौ तपस्विनः । तदैव भावयेत्स्वस्थमात्मानं शाम्यतः क्षणात् ॥३६॥ यत्र काये मुनेः प्रेम ततः प्रच्याव्य देहिनम् । बुद्ध्या तदुत्तमे काये योजयेत्प्रेम नश्यति ॥४०॥ आत्मविभ्रमजं दुःखमात्मज्ञानात्प्रशाम्यति । नायतास्तत्र निर्वान्ति कृत्वाऽपि परमं तपः ॥४१॥ शुभं शरीरं दिव्यांश्च विषयानभिवाञ्च्छति । उत्पन्नात्ममतिर्देहे तत्त्वज्ञानी ततश्च्युतिम् ॥४२॥ परत्राहंमतिः स्वस्माच्च्युतो बध्नात्यसंशयम् । स्वस्मिन्नहंमतिश्च्युत्वा परस्मान्मुच्यते बुधः ॥४३॥ दृश्यमानिमदं मूढस्त्रिलङ्गमवबुद्ध्यते । इदिमत्यवबुद्धस्तु निष्पन्नं शब्दवर्जितम् ॥४४॥

પરિશિષ્ટ-૧ ૩૦૩

जानन्नप्यात्मनस्तत्त्वं विविक्तं भावयन्नपि । पूर्वविभ्रमसंस्काराद् भ्रान्ति भूयोऽपि गच्छति ।।४५।। अचेतनमिदं दृश्यमदृश्यं चेतनं ततः । वव रुष्यामि वव तुष्यामि मध्यस्थोऽहं भवाम्यतः ॥४६॥ त्यागादाने बहिर्मूढः करोत्यध्यात्ममात्मविद् । नान्तर्बहिरुपादानं न त्यागो निष्ठितात्मनः ॥४७॥ युञ्जीत मनसाऽऽत्मानं वावकायाभ्यां वियोजयेत्। मनसा व्यवहारं तु त्यजेद्वावकाययोजितम् ॥४८॥ जगद्देहात्मदृष्टीनां विश्वास्यं रम्यमेव वा । आत्मन्येवात्मदृष्टीनां क्व विश्वासः क्व वा रतिः ॥४९॥ आत्मज्ञानात्परं कार्यं न बुद्धौ धारयेच्चिरम् । क्यदिर्थवशात्किञ्चद् वाक्कायाभ्यामतत्परः ॥५०॥ यत्पश्यामीन्द्रियस्तन्मे नास्ति यन्नियतेन्द्रियः । अन्तः पश्यामि सानन्दं तदस्त् ज्योतिरुत्तमम् ॥५१॥ बहिर्दुःखमथात्मनि । सूखमारब्धयोगस्य बहिरेवासुखं सौख्यमध्यात्मं भावितात्मनः ॥५२॥ तद्ब्यात्तत्परान्पृच्छेत्तदिच्छेत्तत्परो भवेत् । येनाविद्यामयं रूपं त्यक्तवा विद्यामयं व्रजेत् ॥५३॥ शरीरे वाचि चात्मानं संधत्ते वाक्शरीरयोः । भान्तोऽभान्तः पुनस्तत्त्वं पृथगेषां विबुद्ध्यते ।।५४।। न तदस्तीन्द्रियार्थेषु यत् क्षेमङ्करमात्मनः । तथाऽपि रमते बालस्तत्रैवाज्ञानभावनात् ।।५५॥ चिरं सुषुप्तास्तमसि मूढात्मानः कुयोनिषु । अनात्मीयात्मभूतेषु ममाहमिति जाग्रति ॥५६॥ पश्येन्निरन्तरं देहमात्मनोऽनात्मचेतसा । अपरात्मधियाऽन्येषामात्मतत्त्वे व्यवस्थितः ॥५७॥ अज्ञापितं न जानन्ति यथा मां ज्ञापितं तथा । मूढात्मानस्ततस्तेषां वृथा मे ज्ञापनश्रमः ॥५८॥ यद्बोधयितुमिच्छामि तन्नाहं यदहं पुनः । ग्राह्यं तदपि नान्यस्य तत्किमन्यस्य बोधये ॥५९॥ बहिस्तुष्यति मूढात्मा पिहितज्योतिरन्तरे । तुष्यत्यन्तः प्रबुद्धात्मा बहिन्यीवृत्तकौतुकः ॥६०॥ न जानन्ति शरीराणि सुखदुःखान्य**बुद्धयः**। तथाऽप्यत्रेव निग्रहानुग्रह्धियं कुर्वते ॥६१॥ स्वबुद्ध्या यावद्गृह्णीयात् कायवाक्चेतसां त्रयम् । संसारस्तावदेतेषां भेदाभ्यासे तु निर्वृतिः ॥६२॥ घने वस्त्रे यथाऽऽत्मानं न घनं मन्यते तथा । घने स्वदेहेऽप्यात्मानं न घनं मन्यते बुधः ॥६३॥ जीर्णे वस्त्रे यथाऽऽत्मानं न जीर्णं मन्यते तथा । जीर्णे स्वदेहेऽप्यात्मानं न जीर्णं मन्यते बुधः ।।६४।। नष्टे वस्त्रे यथाऽऽत्मानं न नष्टं मन्यते तथा । नष्टे स्वदेहेऽप्यात्मानं न नष्टं मन्यते ब्रुधः ॥६५॥ रक्ते वस्त्रे यथाऽऽत्मानं न रक्तं मन्यते तथा । रक्ते स्वदेहेऽप्यात्मानं न रक्तं मन्यते बुधः ॥६६॥ પરિશિષ્ટ-૧ ૩૦૫

यस्य सस्पन्दमाभाति निःस्पन्देन समं जगत् । अप्रज्ञमित्रयाभोगं स शमं याति नेतरः ॥६७॥ शरीरकञ्चुकेनात्मा संवृतो ज्ञानविग्रहः। नात्मानं बुद्ध्यते तस्माद् भ्रमत्यतिचिरं भवे ॥६८॥ प्रविशद्गलतां व्यूहे देहेऽणूनां समाकृती। स्थितिभ्रान्त्या प्रपद्यन्ते तमात्मानमबुद्धयः ॥६९॥ गौरः स्थूलः कृशो वाऽहमित्यङ्गेनाविशेषयन् । आत्मानं धारयेन्नित्यं केवलज्ञप्तिविग्रहम् ॥७०॥ मुक्तिरेकान्तिकी तस्य चित्ते यस्याचला धृतिः । तस्य नैकान्तिकी मुक्तिर्यस्य नास्त्यचला धृतिः ॥७१॥ जनेभ्यो वाक ततः स्पन्दो मनसश्चित्तविभ्रमाः। भवन्ति तस्मात्संसर्गं जनैयोंगी ततस्त्यजेत् ॥७२॥ ग्रामोऽरण्यमिति द्वेधा निवासोऽनात्मदर्शिनाम । दृष्टात्मनां निवासस्त् विविक्तात्मैव निश्चलः ॥७३॥ देहान्तरगतेर्बीजं देहेऽस्मिन्नात्मभावना । विदेहनिष्पत्तेरात्मन्येवात्मभावना ॥७४॥ बीजं नयत्यात्मानमात्मैव जन्मनिर्वाणमेव गुरुरात्माऽऽत्मनस्तस्मान्नान्योऽस्ति परमार्थतः ॥७५॥ द्ढात्मबृद्धिर्देहादावृत्पश्यन्नाशमात्मनः मित्रादिभिविंथोगं च बिभेति मरणाद् भृशम् ॥७६॥ आत्मन्येवात्मधीरन्यां शरीरगतिमात्मनः । मन्यते निर्भयं त्यक्तवा वस्त्रं वस्त्रान्तरग्रहम् ॥७७॥ 20

व्यवहारे सुषुप्तो यः स जागत्यत्मिगोचरे । जागर्ति व्यवहारेऽस्मिन् सुषुप्तश्चात्मगोचरे ॥७८॥ आत्मानमन्तरे दृष्ट्वा दृष्ट्वा देहादिकं बहि: । तयोरन्तरविज्ञानादभ्यासादच्युतो भवेत् ॥७६॥ पूर्वं दृष्टात्मतत्त्वस्य विभात्युन्मत्तवज्जगत् । स्वभ्यस्तात्मधियः पश्चात् काष्ठपाषाणरूपवत् ॥८०॥ शृष्वन्नप्यन्यतः कामं वदन्नपि कलेवरात् । नात्मानं भावयेद्भिन्नं यावत्तावन्न मोक्षभाक् ॥८१॥ तथैव भावयेद्देहाद् व्यावृत्यात्मानमात्मिन । यथा न पुनरात्मानं देहे स्वप्नेऽपि योजयेत् ।। ८२।। अपुण्यमव्रतैः पूण्यं व्रतैमेक्षिस्तयोर्व्ययः अव्रतानीव मोक्षार्थी व्रतान्यपि ततस्त्यजेत् ॥८३॥ अव्रतानि परित्यज्य व्रतेषु परिनिष्ठित: । त्यजेत्तान्यपि संप्राप्य परमं पदमात्मनः ॥५४॥ यदन्तर्जल्पसंपृक्तमुत्प्रेक्षाजालमात्मनः । मूलं दुःखस्य तन्नाशे शिष्टमिष्टं परं पदम् ॥५४॥ अव्रती वृतमादाय वृती ज्ञानपरायणः परात्मज्ञानसम्पन्नः स्वयमेव परो भवेत् ।।८६।। लिङ्गं देहाश्रितं दृष्टं देह एवात्मनो भवः । न मुच्यन्ते भवात्तस्मात्ते ये लिङ्गकृताग्रहाः ॥६७॥ जातिर्देहाश्रिता दृष्टा देह एवात्मनो भवः । न मुच्यन्ते भवात्तस्मात्ते ये जातिकृताग्रहाः ॥८८॥ પરિશિષ્ટ-૧ ૩૦૭

जातिलिङ्गविकल्पेन येषां च समयाग्रहः। तेऽपि न प्राप्नुवन्त्येव परमं पदमात्मनः ॥८९॥ यत्त्यागाय निवर्तन्ते भोगेभ्यो यदवाप्तये । प्रीति तत्रैव कुर्वन्ति द्वेषमन्यत्र मोहिनः ॥९०॥ अनन्तरज्ञः संधत्ते दृष्टि पङ्गोर्यथाऽन्धके । संयोगाद् दृष्टिमङ्गेऽपि संधत्ते तद्वदात्मनः ॥९१॥ दृष्टभेदो यथा दृष्टि पङ्गोरन्धे न योजयेत् । तथा न योजयेदेहे दृष्टात्मा दृष्टिमात्मनः ॥९२॥ सुप्तोन्मत्ताद्यवस्थैव विभ्रमोऽनात्मदर्शिनाम् । विभ्रमोऽक्षीणदोषस्य सर्वावस्थाऽऽहमदर्शिनः ॥९३॥ विदित।शेषशास्त्रोऽपि न जाग्रदपि मुच्यते । देहात्मदृष्टिर्ज्ञातात्मा सुप्तोन्मत्तोऽपि मुच्यते ॥९४॥ यत्रैवाहितधीः पुंसः श्रद्धा तत्रैव जायते । यश्रैव जायते श्रद्धा चित्तं तत्रेंव लीयते ॥९५॥ यत्रैवाहितधीः पुंसः श्रद्धा तस्मान्निवर्तते । यस्मान्निवर्तते श्रद्धा कुतश्चित्तस्य तल्लयः ॥९६॥ भिन्तात्मानमुपास्यात्मा परो भवति तादृशः । वर्तिर्दीपं यथोपास्य भिन्ना भवति तादुशी ॥९७॥ उपास्यात्मानमेवात्मा जायते परमोऽथवा । मिथरवाऽऽरमानमारमैव जायतेऽग्नियंथा तरुः ॥९८॥ इतीदं भावयेन्नित्यमवाचागोचरं पदम्। स्वत एव तदाप्नोति यतो नावर्तते पुनः ॥९९॥

ગ્રન્થ–યુગલ

अयत्नसाध्यं निर्वाणं चित्तत्त्वं भूतजं यदि ।
अन्यथा योगतस्तस्मान्न दुःखं योगिनां नवचित् ॥१००॥
स्वप्ने दृष्टे विनष्टेऽपि न नाशोऽस्ति यथाऽऽत्मनः ।
तथा जागरदृष्टेऽपि विपर्यासाविशेषतः ॥१०१॥
अदुःखभावितं ज्ञानं क्षीयते दुःखसन्निधौ ।
तस्माद्यथाबलं दुःखैरात्मानं भावयेन्मुनिः ॥१०२॥
प्रयत्नादात्मनो वायुरिच्छाद्वेषप्रवर्तितात् ।
वायोः शरीरयंत्राणि वर्तन्ते स्वेषु कर्मसु ॥१०३॥
तान्यात्मनि समारोप्य साक्षाण्यास्ते सुखं जडः ।
त्यक्तवाऽऽरोपं पुनर्विद्वान् प्राप्नोति परमं पदम् ॥१०४॥

(वसंततिलका)

मुक्तवा परत्र परबुद्धिमहंधियं च संसारदुःखजननीं जननाद्विमुक्तः । ज्योतिर्मयं सुखमुपैति परात्मनिष्ठ— स्तन्मार्गमेतदिधगम्य समाधितंत्रम् ॥१०५॥

> संस्कृत टीकाकारका अंतमंगल (शार्दूलविक्रीडित)

येनात्मा बहिरन्तरुत्तमिदा त्रेधा विवृत्योदितो मोक्षोऽनन्तचतुष्टयामलवपुः सद्ध्यानतः कीर्तितः । जीयात्सोऽत्र जिनः समस्तविषयः श्रीपूज्यपादोऽमलो भव्यानन्दकरः समाधिशतकः श्रीमत्प्रभेन्दुः प्रभुः ॥१०६॥



## પરિશિષ્ટ ૨

## સમાધિશતક

(ગુજરાતી અતુવાદ)

(૧) પ્રાસંગિક

(દોહરા)

ખાધિ-સમાધિ જ યાચતા, પ્રાથુમું શ્રી ગુરુરાજ; પૂજ્યપાદ-શરણે ફળા, સફળ જૅવન મુજ કાજ. ૧ કળિયુગ-ઝાળે દાઝતા જીવ બચાવા કાજ; સુધાદિધ સમ રાજચંદ્ર, નમું, સ્મરું સુખ-સાજ. ૨ પૂજ્યપાદ પ્રભુને નમું આત્મસ્વરૂપ મહંત; વર્રો સમતા સ્વામી થયા, સમાધિમય ભગવંત. ૩

> (૨) સંસ્કૃત–ટીકાકારનું મંગલાચરણ (હરિગીત)

પરિપૂર્ણ, સિદ્ધ, જિનેન્દ્ર, એનુપમ<sup>ં</sup> જ્ઞાન–જયાતિ ઝળહળે, નિર્વાણ-માર્ગ સમાન નિર્મળ, જ્યાં સુરેન્દ્ર–શિરા હળે; સંસારસાગર તારવા સફરી જહાજ સમાન જે, વ્યાખ્યા સમાધિ-શતકર્નો કરું વીર ગુરુને પ્રણમીને. ૪

> (૩) ગ્રંથ–પ્રારંભ (અનુષ્ટ્ય)

જેણું જાહ્યા ખરા આત્મા—આત્માને, અન્ય અન્યને; અક્ષય-પૂર્ણ-જ્ઞાની તે, સિદ્ધને ધન્ય, ધન્ય છે! ૧ (વ'શસ્થ)

> ન બાલતા તાય સુણાય ભારતી, વિભૂતિ નિઃસ્પૃહ અહેા! સદેહોંની; મનાય પ્રદ્ધા, શિવ, બુદ્ધ, વિષ્ણુ કે, જિનેન્દ્ર રૂપે સરખા ભજું ભલે. ર

#### (ઉપખતિ)

શક્તિ પ્રમાણે, અનુમાન, શાસ્ત્રે, સમ્યક્ પ્રકારે સ્થિરતા સ્વરૂપે– અનુંભવીને કહું સજ્જનોને, સ્વરૂપ જે શુદ્ધ, જિજ્ઞાસુઓને. ૩ (અનુષ્ટુપ)

ખાદ્ય, અંતર, પરાત્મા એ, ત્રિલેકે સર્વ જીવ છે; તંજો ખાદ્ય ખની અંતર, પરમાત્મા થવું હવે. **બહિરાત્મા ગણે આત્મા, દેહાદિને જ બ્રાંતિથી**; અંતરાત્મા તજે બ્રાંતિ, ચિત્તદેષ સ્વરૂપની. પરમાત્મા, પ્રભું, શુદ્ધ, નિર્મલ, કેવલ વળી; વિવિક્ત, અવ્યય, જિન, પરાત્મા, પરમે**શ્વ**રી. ઇન્દ્રિયાથી પ્રવર્તે આ, પાતાના દેહ તે જ હું; ખહિરાત્મા ગણે એવું, આત્મજ્ઞાન ન તે કહ્યું. નરદેહે રહે તા તે, આત્માને નર માનતા: તિર્યંચદેહમાં ઢાર, દેવાંગે સુર જાણતા. નારકી નરકે જાણે – અજ્ઞાની, તેમ તે નથી; અનંત-જ્ઞાન–શક્તિમાન્, સ્વગમ્ય, અચલસ્થિતિ. ૯ મૂઢ સ્વદેહ શા દેખી, પરના જંડ દેહને: પર આત્મા જુદાે તાેચે, દેહરૂપે પર ગણે ૧૦ સ્વ-પર-દેહમાં આત્મા, અજ્ઞાની આમ માનતા; પડી વિભ્રમમાં પાતે, પુત્ર ભાર્યાદિ ભાવતા. ૧૧ પરિશિષ્ટ–૨ ૩૧૧

અવિદ્યારૂપ સંસ્કાર, તેથી તો દૃઢ જામતો; તેથી પુનર્ભવે જીવ, પાતાને દેંહ માનતાં. ૧૨ દેહાત્મણુદ્ધિ દેહાનાં, કારણા મેળવે નકી; આત્મામાં આત્મણહિમાન, દેહની કેદ દે મૂંકી. ૧૩ દેહમાં આત્મણહિથી, પુત્રાદિ નિજ કલ્પતેા; મહત્તા માર્ની પાતાની—તેમાં, હા ! જગ–હાણ, જે. ૧૪ મૂળ સંસાર-દુ:ખાનું, દેહમાં આત્મણુદ્ધિ તે; તજી ઇન્દ્રિયવ્યાપાર – ખાદ્ય, અંતર પેસજે ૧૫ ઇન્દ્રિયદ્વારથી ચૂકી, પડ્યો હું વિષયા વિષે; ભાેગા પામી ન મેં પૂર્વે,—જાષ્<u>યું</u> રૂપ યથાર્થ જે. ૧૬ ખાદ્ય વાણી તજી આવી, અંતર્વાચા તેને પૂરી; સમાસે ચાેગ-વાર્તા આ, પરમાત્મા પ્રકાશતી ૧૭ જે મને રૂપ દેખાય, તે તો જાણે ન સર્વથા: જાણે તે તેા ન દેખાય, કાેની સાથે કરું કથા ? ૧૮ 'સ્વરૂપ સમજાવું હું', 'મને હાે ઉપદેશક'. ઉન્મત્ત મત એ મારા, આત્મા તા નિર્વિકલ્પક ૧૯ અગ્રાહ્યને ગ્રહે ના જે, ગ્રહેલું મૃક્તા નથી; સર્વથા સર્વને જાણે, તે સ્વ–સંવેદ્ય હું નકી. ૨૦ દૂં ઠાને ભૂલથી માની— મનુષ્ય, જેમ વર્તતા; પ્રવત્યા તેમ પૂર્વે હું, દેહાદિ નિજ માનતા. ૨૧ મનુષ્ય-માન્યતા ટાળી, ફૂંઠા પ્રત્યે પ્રવર્તતા; ે તેમ ભ્રાંતિ ટળી ત્યારે, દેહાદિ ભિન્ન માનતા. ૨૨

આત્મા જે આત્મભાવે હું, આત્માનંદે અનુંભવું; તે હું, ના અી-નપુંસક, ના નર, એક કે બહુ. ૨૩ જે વિના નીંદમાં ડૂખ્યા, જાગ્યા જે રૂપ જાર્ણીને; અતીન્દ્રિય, અકથ્ય હું, સ્વ-સંવેદનસાધ્ય તે. ૨૪ રાગાદિ આ લવે જાયે, એાળખ્યે તત્ત્વથી મને: જ્ઞાનરૂપે મને જાણ્યે, શત્રુ-મિત્ર ન કાે અને. ૨૫ મને ના દેખતા લોકો, શત્રુ-મિત્ર ન થાય જો; મને જે દેખનારા તે, શત્રુ-મિત્ર ન થાય કાે. ૨૬ બહિરાત્મા તજી આમ, અંતરાત્મા અની અહા ! સર્વ સંકલ્પથી મુક્ત, પરમાત્માપણ લહેા. ૨૭ 'सोऽहं' સંસ્કાર પામીને, ભાવના કરવી અતિ: çઢ સંસ્કાર જામીને, આત્મામાં સ્થિરતા થતી. **૨૮** મૃઢ વિશ્વાસ રાખે તે--વસ્તુથી વધુ ભીતિ ક્યાં ? ડરે જેથી, વધુ ના કાે, અલય સ્થાન આત્મનાં. ૨૯ ઇંદ્રિયા સર્વ રાેકીને, કરીને સ્થિર ચિત્તને: જેતાં જે ક્ષણમાં ભાસે, પરમાત્મ-સ્વરૂપ તે. ૩૦ હું પરાત્મારૂંપે છું ને, પરાત્મા તે જ હુંૃ નક્રી; તેથી ઉપાસના મારી, મારે કર્ત્તવ્ય, એ સ્થિતિ. **૩૧** વિષયાથી કરી મુક્ત, મને મેં આત્મભાવથી; પરમાનંદથી પૂર્ણ,—બાેધરૂપે કરી સ્થિાત. ૩૨ દેહથી ભિન્ન ને નિત્ય, આત્મા આમ ન જાણતાં; ભારે તપા તપે તાયે, માક્ષ-સુખ ન માણતાં. ૩૩

પરિશિષ્ટ-૨ ૩૧૩

દેહથી ભિન્ન આત્માના, જ્ઞાનાનંદે પૂરા સુખી; તપ-તાપા દહે પાપા- ઉગ્ર, તાંચે ન તે દુખી. ૩૪ રાગ-દ્રેષાદિ માજાંથી, હાલે જો ના મનાજળ; તા આત્મતત્ત્વ તે દેખે, તે તત્ત્વે અન્ય નિષ્ફળ. ૩૫ અવિક્ષેપી મન આત્મા, વિક્ષેપી આત્મભ્રાંતિ જો: અવિક્ષેપી કરા ચિત્ત, તેથી વિક્ષેપોં ના રહાે. ૩૬ અવિદ્યા ખહુ અભ્યાસી, તે સંસ્કારે મન ચળે; જ્ઞાનસંસ્કારથી ચિત્ત, આત્મ-તત્ત્વે સ્વયં વળે. ૩૭ અપમાનાદિ તે માને, વિશ્વેપી મન જેમનું; અપમાનાદિ ના લેખે, અક્ષુષ્ધ મન જેમનું ૩૮ તપસ્વીને કદી માહે, રાગ દેષ જણાય જો: ભાવને સ્વસ્થ આત્મા તા, ક્ષણમાં શાંતિ પામશા. ૩૯ જ્યાં દેહ પ્રેમ મુનિને, ત્યાંથી ચિત્ત ખસેડીને: ખુદ્ધિથી બાધ-મૂર્તિમાં, બાંધતાં પ્રેમ જાય તે. ૪૦ આત્મભ્રાંતિ જેણે દુઃખા, આત્મજ્ઞાન હેણે, અહા ! જ્ઞાન અર્થે મથે ના તો, માક્ષ દે ના તપા મહા. ૪૧ દેહાત્મણુદ્ધિની ઇચ્છા, દિવ્ય દેહ–સુભાેગની; તત્ત્વજ્ઞાની તણી ઇચ્છા, દેહ-ભોગ-વિયાગની. ૪૨ પાતાને પરમાં માની, અંધાય સ્વ ચૂંકી નકી; આત્મામાં આત્મણ હિમાન્ , મુકાય પરને મૂંકી. ૪૩ ત્રિલિંગ દૃશ્ય કાયા હું, એટલું મૂઢ માનતો; અના દિસિદ્ધ, અવાચ્ય, આત્મા, જે મત જ્ઞાનીના. ૪૪

આત્મતત્ત્વ પિછાનીને, ભિન્ન ભાવી રહ્યા છતાં; ભ્રાંતિના પૂર્વસંસ્કારે, ભ્રાંતિમાં ફરોં કે**ા જ**તાં. ૪૫ દૃશ્ય તેા હું જડ જાણું, આત્મા અદૃશ્ય માનતા, કરું કચાં રોષ કે તેાવ ? રહું મધ્યસ્થ તેથાં તાે. ૪૬ બાહ્ય ત્યાગે, શ્રંહે મૂહ, જ્ઞાનીની ગુપ્ત વર્તના; નિષ્ઠિતાતમા ન ત્યાંગે કે, શ્રહે બાહ્યાંતરે જરા. ૪૭ ચાેજો આત્મા મન સાથે, વાણી–કાયાર્થી છેાર્ડીને; મનથી વાર્ણો–કાયાના, વર્તને વૃત્તિ છે\ડોં દે. ૪૮ દેહાત્મદર્ષિને ભાસે,— વિશ્વાસ્ય, રમ્ય આ બધાં; સ્વાત્મામાં આત્મદૃષ્ટિને, ભવે વિશ્વાસ, રાગ ક્યાં ? ૪૯ આત્મજ્ઞાન વિના ક્ચાંય, ચિત્ત દ્યો ચિરકાળ ના; આત્માર્થે વાર્ણી–કાયાથી, વર્તી તન્મયતા વિના. ૫૦ જે દેખું ઇન્દ્રિયાથી તે,મારું ના, મુજ રૂપ કાે– ઇંદ્રિયા રાકો અંતરમાં, દેખું સાનંદ દીપ હાે. પ૧ ચાેગારંભે સૂંઝે સુખ,– બાહ્યમાં, દુઃખ અંતરે; અભ્યસ્તાત્મા સુખી અંતર્, દુઃખી બાહ્ય સુખે, અરે! પર તે કહાે, તે પૂંછા સૌને, તે ઇચ્છાે, તન્મય રહાે; જેથી મિથ્યાત્વ મૂકીને, જ્ઞાનાવસ્થા તમે શ્રેહા. ૫૩ ભ્રાંતિથી વાર્ણી-કાયામાં, આત્મા અજ્ઞાની માનતા; બ્રાંતિ–મુક્ત ખર્ જાણે, ત્રણેનું તત્ત્વ ભિન્ન તાે. પ૪ ઇંદ્રિય વિષયામાં શું, આત્માને હિતકારી છે ? ખાલ તેમાં જ રાચે હા ! માત્ર અજ્ઞાનતાવશે. ૫૫ પરિશિષ્ટ–૨ કવપ

અંધારે બહુ ઊધ્યા જે, મૂહાત્માંઓ કુચાનિમાં; 'હું', 'મારું' માનતા જાગે, દેહાર્દિ અન્ય ભાવમાં. ૫૬ અનાત્મદર્ષિએ દેખા, દેહ નિજ નિરંતર: અજીવ અન્ય દેહા જો, આત્મામાં હા સદા સ્થિર. ૫૭ સ્વરૂપ ઉપદેશ્યું તે, મૂહાત્મા જાણતા નથી; જાણે કહ્યું નથી કાંઇ, વળે શું ઉપદેશથી ? ૫૮ જે ઉપદેશવા ઇચ્છું, તે હું ના, મુજ રૂપ જે– તે તેા ના અન્યથી ગ્રાહ્ય; બાેધું હું કેમ અન્યને ? ૫૯ આવરી અંતરે જ્યાતિ, બાહ્યાત્મા બાહ્ય રાચતા: અંતઃસંતાષા જ્ઞાની તા, ખાદ્ય કૌતુક ટાળતા. ૬૦ શરીરા સુખ-દુ:ખાને, જાણે ના, તાય મૂઢ આ-લાલને, પીડને ખુદ્ધિ, રાખે દેહે તથાપિ હા ! ૬૧ કાયા, વાણી, મન માને, જયાં સુધી જીવ આપણાં; ત્યાં સુધી હાય સંસાર, માક્ષ લે ભિન્ન ભાવતાં. ૬૨ જાડાં વસ્ત્રે ન પાતાને, જાડા જાણે વિવેકીં કે<sub>ા</sub> જાડા દેહ થતાં તેમ, આત્મા જાડા ન માનવા. ૬૩ જીર્ણ વસ્ત્રે ન પાતાને, જીર્ણ જાણે વિવેકો કા; જીર્ણ દેહ થતાં તેમ, આત્મા જીર્ણ ન માનવા. ૬૪ વસ્ત્રના નાશથી જેમ, દેહના નાશ ના ગણે; દેહના નાશથી જ્ઞાની – આત્માના નાશ ના ભણે. ૬૫ લાલ વસ્ત્રે ન પાતાને, લાલ જાણે વિવેકી કાે: લાલ દેહ થતાં તેમ, આત્મા લાલ ન માનવા. ૬૬

જેને સક્રિય સંસાર, ભાસે નિષ્ક્રિય \* કાષ્ટ શા; અપ્રજ્ઞ, ભાગ-ચેષ્ટાથી, - રહિત, શમ પામતા. ૬૭ જ્ઞાનમૂર્તિ પ્રભુ એાઢી – દેહકાંચળી, જો રમે: પાતાને જાણવા ભૂલી, ઘણા કાળ ભવે ભમે ૬૮ અહ્યું-રાશિ ખસે, પેસે, આ આત્માકાર દેહમાં; સમાન-સ્થિતિ-ભ્રાંતિથી, મૂઢ તે નિજ માનતાં. ૬૯ 'જાડા વા સૂકલા, ગારા', દેહ-ધર્મીથી ભિન્ન જે: કેવલ–જ્ઞાન-મૂર્તિ આ, આત્માને નિત્ય ભાવજે. ૭૦ અવશ્ય મુક્તિ પામે જો, અચલ ધારણા મને; અવશ્ય મુક્તિ ના પામે, જેની ના ભાવના ટકે. ૭૧ લાક-યાગે વહે વાણા, તેથા ચિત્ત ચળે, બ્રમે: લાેક-સંસર્ગને આવાે. જાણી યાેગા લલે વમે. **૭**૨ વનવાસ જનવાસ, ખન્ને અનાત્મદર્શીનાઃ દ્રષ્ટાત્માના કચા વાસ ? શુદ્ધ નિશ્ચલ આતમા. ૭૩ **બીજા દેહાત** છું બીજ, આ **દેહે** આત્મ-ભાવના; વિદેહ-મુક્તિનું બીજ, આત્મામાં આત્મ-ભાવના. ૭૪ આત્માને માક્ષ–સંસારે, આત્મા પાતે લઇ જતાે: નિશ્ચર્ય સ્વ–ગુરુ આત્મા, અન્ય ના ગુરુ આત્મના. ૭૫ çઢ દેહાત્મણુદ્ધિ જે, આત્માના નાશ માનતા; ર્મિત્રાદિના વિયોગે ને, મૃત્યુથી **બહુ તે બો**તો. **૭**૬

 <sup>&</sup>quot;નીરખીને નવયૌવના, લેશ ન વિષયનિદાન;
 ગણે કાષ્ઠની પૂતળી, તે ભગવાન સમાન."
 —શ્રીમદ્ રાજચંદ્ર

પરિશિષ્ટ–ર ૩૧૭

આત્મામાં આત્મણહિમાન્ , માને કેહ–ગતિ જીદી; જૂનું વસ્ત્ર તજે તેમ, તજે દેહ તજી લોંતિ. ૭૭ વ્યવહાર સૂંતા મૂકે, તા જાગે આત્મ-કાર્યમાં; ચિંતવે વ્યવહારા જે, તે લાંઘે આત્મ-કાર્યમાં. ૭૮ આત્માને અંતરે દેખી, દેખા દેહાદિક જુદા: બન્નેના લેદવિજ્ઞાને, અભ્યાસે મુક્તિ સંપદા. ૭૯ આત્મજ્ઞાની શરૂઆતે, દેખે ઉન્મત્તવત્ જગત્; અલ્યાસે આત્મજ્ઞાનીને, ભાસે આ જગ કાષ્ઠવત્. ૮૦ અન્ય પાસે સુણી બાધ, ઘણા દીધા તથાપિ જો; દેહથી ભિન્ન ના ભાવ્યો – આત્મા, તા ન મુકાય કાે. ૮૧ દેહથી ભિન્ન ભાવીને — આત્માને, આત્મભાવના– ¢ઢ એવી કરો, ના હાે—સ્વપ્ને ય દેહ−ચાેજના. ૮૨ અપુષ્ય અવતે, પુષ્ય - વતે, માક્ષ દ્વય-ક્ષયે; વતા ય અવતા પેઢે, મૂકે માક્ષાશયી થયે. ૮૩ અવ્રતા તર્જી માક્ષાર્થી, વ્રતામાં સ્થિરતા લજે: પરમ પદ આત્માનું, પામી દ્રવ્ય વર્તા તજે. ૮૪ અંતર્વાચા વિકલ્પાની - જાળ જે, દુ:ખ-મૂળ તે; ઉખેડી આત્મ-શાંતિ લ્યેા, ઉત્તમ અનુકૂળ એ. ૮૫ અવતી વત ધારીને, જ્ઞાનાભ્યાસી વતી રહે: કેવલજ્ઞાનથી પાેતે, પરમાત્મ–દશા ગ્રહે. ૮**૬** વેશ જો દેહના ધર્મ, દેહ સંસાર જીવના: તરે સંસારથી તે ના, વેશ – આગ્રહ જેમનાે. ૮૭

જાતિ જો દેહના ધર્મ, દેહ સંસાર જીવના: તરે સંસારથી તે ના, જાતિ-આગ્રહ જેમના. ૮૮ જાતિ-વેશ-વિકલ્પાેના, શાસ્ત્ર-આગ્રહ જે ગ્રહે: તે ય પામે ન આત્માનું, પરમ પદ માક્ષ જે. ૮૯ દેહપ્રીતિ જવા ત્યાગ્યા— ભાગ, નિઃસ્પૃહતા થવા: ત્યાં જ માહાંધની પ્રીતિ, ઇચ્છે વૈરાગ્ય ત્યાગવા. ૯૦ પાંગળાે અંધ–ખંધે ત્યાં, પંગુની દૃષ્ટિ અંધમાં– આરાપે મૂઢ, તે રીતે આત્માની દૃષ્ટિ અંગમાં. ૯૧ ભેદ–જ્ઞાની ન પંગ્રુની, દૃષ્ટિ અંધ વિષે લહે; જ્ઞાની તેમ ન આત્માની, દૃષ્ટિ દેહ વિષે શ્રહે. ૯૨ જીઘ, ઉન્મત્તતારિ ય, બ્રાંતિ ના આત્મ–દર્શીનાં; માહાધીન અધે વર્તે, અહંભાવે જ બ્રાંતિમાં ૯૩ અજ્ઞાની જાર્ણો સૌ શાસ્ત્રા, જાગે તા ય મુકાય ના: જ્ઞાની ગાંડા, સૂતા તારે – મુકાય, મુનિ ભાખતા. ૯૪ ખહિને હિત જ્યાં લાગે, શ્રદ્ધા તેમાં જ ચાટતી; શ્રદ્ધા જ્યાં ચાટતી ત્યાં જ, ચિત્તની લીનતા થતી. ૯૫ ખુદ્ધિ અહિત જ્યાં જાણે, કે શ્રદ્ધા ત્યાંથી ઊઠતી: શ્રદ્ધા ઊઠી ગઈ તેા ત્યાં, તજ્ઞીનતાનો વાત શી ? ૯૬ જ્ઞાનીના પાય સેવે તે. પામે છે તેની જ દશા: જ્યાતિને સ્પર્શતાં ખત્તી, દીવે દીવા જ, જો પ્રથા. ૯૭ નિજાત્માને ઉપાસી વા, પરમાત્મા થયા, ખરે ! તરુંડાળ ઘસાવાથી, અગ્નિ જેમ સ્વયં ઝરે. ૯૮

પરિશિષ્ટ–૨ ૩૧૯

એમ આત્મા સદા ભાવા, અવાચ્ય પદ પામશા; એની મેળે મળે માેક્ષ, જેથી ના કરોં જન્મશા. લ્લ્ આત્મા ભૂતજ વા શુદ્ધ, તો માેક્ષયત્ન ના ઘટે; નહીં તો યાેગથી માેક્ષ, કદી દુઃખ ન યાેગાંને. ૧૦૦ સ્વપ્ને દેહાદ દીઠેલાં—વિનશ્યે આત્મનાશ કચાં ? જાગતાં તેમ દીઠેલાં — જાય, જો બ્રાંતિ બેયમાં. ૧૦૧ અદુઃખે જ્ઞાન ભાવેલું, દુઃખ દેખી જશે ખસી; તેથી આત્મા મુનિ ભાવે, યથાશક્તિ દુખે વસી. ૧૦૨ ઇચ્છા—હેમે પ્રવર્તેલા, આત્મયત્નથાં વાયુ જો; વાયુથી દેહ—યંત્રા સૌ, સ્વકાર્યા કરતાં, અહેા ! ૧૦૩ દેહાદ—કાર્ય આત્મામાં, આરાેપી મૂદ સુખ લે; તજી આરાેપ જ્ઞાની તો, પરમપદ ભાગવે. ૧૦૪ (વસંતિલકા)

મિથ્યા મિત સ્વપરની સમજે હતી, હા ! ટાળી ઉખેડી ભવવેલ, થયા અ-જન્મા; જ્ઞાનાત્મ–સુખ પરમાત્મ – દશાર્થી ભાેગે; સન્માર્ગ આ ગ્રહીં, ઉપાસી સમાધિ–યાેગે. ૧૦૫

> સંસ્કૃત–ટીકાકારનું અંતમંગલ (હરિગીત)

અજ્ઞાનો, અંતર્યામોં, કેવલજ્ઞાનો એ ત્રણ લેદથી, આત્મા 'સમાધિશતક'માં ગાયેા ઘણા વિસ્તારથી; આનંદદાયી ભવ્ય જીવને પૂજ્યપાદ પવિત્ર તે, જયવંત અનંત ચતુષ્ટયી સત્ધ્યાનથી જ જણાય જે. ૧૦૬

## પરિશિષ્ટ ૩

## શ્રી યશોવિજયજી ઉપાધ્યાય રચિત

### 'સમાધિશત ક'

સમરી ભગવતીં ભારતી, પ્રણમી જિન જગબંધુ; કેવળ આતમબાેધકાે, કરસું સરસ પ્રબંધ ૧ કેવળ આતમબાેધ હૈ, પરમારથ શિવપંથ; તામેં જિનકું મગનતા, સાેઇ ભાવ નિર્ગંથ ર ભાેગજ્ઞાન જયું બાલકાે, બાહ્ય જ્ઞાનકી દાૈર; તરુણ-ભાગ અનુભવ જિસ્યા, મગનભાવ કછુ ઐર. ૩ આતમજ્ઞાને મગન જો, સાે સબ પુદ્રગલ ખેલ-ઇન્દ્રજાલ કરોં લેખવે, મિલે ન તહું મન-મેલ. ૪ ત્રાન વિના વ્યવહારકા, કહા બનાવત નાચ; રત્ન કહેા કાે કાચકાેં, અન્ત કાચ સાે કાચ. પ રાચે સાચે ધ્યાનમેં, જાચે વિષય ન કાેઇ: નાચે, માચે મુગતિ-રસ, આતમજ્ઞાની સાેઇ ૬ ખાહિર, અંતર, પરમ એ, આતમ પરિણાતિ તીન; દેહાદિક–આતમ–ભરમ, બહિરાતમ બહુ દીન ૭ ચિત્તદોષાત્મ-વિભ્રાન્તિ, અંતર આતમ ખેલ; અતિ નિર્મલ પરમાતમા, નાંહિ કર્મકાે લેલ. ૮ નરદેહાદિક દેખકર, આતમજ્ઞાને હીન; ઇંદ્રિય-અલ અહિરાતમા, અહુંકાર મન લીન. ૯ પરિશિષ્ટ-૩ ૩૨૧

અલખ, નિરંજન, અકલ-ગતિ, વ્યાપી રહ્યો શરીર: લખ સુજ્ઞાને આતમા, ખીર લીન જયું નીર. ૧૦ અરિ, પુત્રાદિક કલ્પના, દેહાદિક અભિમાન; નિજ પર તનુ સંબંધ મતિ, તાકાં હાત નિદાન. ૧૧ દેહાદિક આતમભ્રમી, કલ્પે નિજપર ભાવ; આતમજ્ઞાની જગ લહે, કેવલ શુદ્ધ સ્વભાવ. ૧૨ સ્વ-પર<sup>\_</sup>વિકલ્પે વાસના, હાેત અવિદ્યારૂ**પ**; તાતેં ખહુરિ વિકલ્પમય, ભરમ-જાલ અંધકૂપ. ૧૩ પુત્રાદિકકી કલ્પના, દેહાતમ ભ્રમમૂલ; તાકું જડ સંપત્તિ કહે, હા ! હા ! માહ પ્રતિકૂલ. ૧૪ યા ભ્રમમતિ અબ છાંડ દેા, દેખા અંતર ૬ષ્ટિ; માહ દૃષ્ટિ જો છોડિયે, પ્રગટે નિજગુણ સૃષ્ટિ. ૧૫ રૂપાદિકકાે દેખી વા, કહન કહાવન કૂટ; . ઇંદ્રિય જેગાદિક ખલે, યે સળ લટાલટ ૧૬ પરપદ આતમ, દ્રવ્યકું, કહુન સુનન કછુ નાંહિ; ચિદાનંદ ઘન ખેલ હિ, નિજપદ તા નિજમાં હિ. ૧૭ ગ્રહ્ણ અયાગ્ય શ્રહે નહિ, ગ્રહ્યો ન છંડે જેહ; જાણે સર્વ સ્વભાવને, સ્વ-પર પ્રકાશી તેહું. ૧૮ રૂપેકે ભ્રમ સીપમેં, જ્યું જડ કરે પ્રયાસ; દેહાતમ–બ્રમતેં ભયેા, ત્યું તુજ કૂટ અભ્યાસ. ૧૯ મિટે રજતભ્રમ સીપમેં. જનપ્રવૃત્તિ જિમ નાંહિ: ન રમેં આતમભ્રમ મિટે, ત્યું દેહાદિક માંહિ. ૨૦ ર ૧

કિરે અંબાધે કંઠગત-ચામીકરકે ન્યાય: જ્ઞાન-પ્રકાશે મુગતિ તુજ, સહજ સિદ્ધ નિરુપાય. ૨૧ યા બિન તૂ સૂતા સદ્દા, યાેગે ભાેગે જેણિ: રૂપ અતીન્દ્રિય તૂ છતે, કહી શકે કહું કેણિ ? ૨૨ દેખ ભાખ ઓ કરે, જ્ઞાની સબહિ અચંભ; વ્યવહારે વ્યવહાર સૂં, નિશ્ચયમેં થિર થંભ. ૨૩ જગ જાણે ઉન્મત્ત એા, એા જાણે જગ અંધ: જ્ઞાનીકું જગમેં રહ્યો, ચું નહિ કાેઇ સંબંધ. ૨૪ યા પરછાહી જ્ઞાનકી, વ્યવહારે જુ કહાઈ; નિર્વિકલ્પ તુજ રૂપમેં, દ્રિધા ભાવ ન સુહાઈ. ૨**૫** યું બહિરાતમ છાંડિકે, અંતર આતમ હાઈ: પરમાતમ-મતિ ભાવિયે, જહાં વિકલ્પ ન કાેઇ. ૨૬ 'સાે માં' યા ૬૯ વાસના, પરમાતમ પદ હેત; ઇલિકા ભમરી ધ્યાનગત જિ**નમતિ** જિનપદ હેત. ૨**૭** ભારે ભયપદ સાહિ હૈ, જહેં જડકું વિસવાસ; જિનસું એા ડરતા ફિરે, સાઈ અભયપદ તાસ. ૨૮ ઇંદ્રિય વૃત્તિ નિરાધ કરી, જે ખિનુ ગલિત-વિભાવ; દેખૈ અંતર આતમા, સા પરમાતમ **લાવ. ૨**૯ દેહાદિકતેં ભિન્ન મેં, માેસે ન્યારે તેહુ; પરમાત્મ-પદ દીપિકા, શુદ્ધ ભાવના એહું. 30 ક્રિયા કષ્ટ ભી નહુ લહે, ભેદજ્ઞાન સુખવંત; યા ખિન ખહુ વિધિ તપ કરે, તેા ભી નહિ ભવ–અંત. ૩૧ પરિશિષ્ટ-૩ ૩૨૩

અભિનિવેશ પુદ્દગલ વિષય, જ્ઞાનીકું કહું હાત; ગુણુકાે ભી મદ મિટ ગયાે, પ્રગટ સહજ ઉદ્યોત. ૩૨ ધર્મ ક્ષમાદિક લી મિટે, પ્રગટત ધર્મ સંન્યાસ; તાે કલ્પિત ભવ–ભાવમેં, કઘું નહિ હાેત ઉદાસ ? ૩૩ રજજુ અવિદ્યાજનિત અહિ, મિટે રજજુકે જ્ઞાન; આતમજ્ઞાને ત્યું મિટે, ભાવ અંબાધ નિદાન ૩૪ ધર્મ અરૂપી દ્રવ્ય કે, નહિ રૂપી પર હેત; અપરમ ગુન રાચે નહીં, યૂં જ્ઞાની મતિ દેત. ૩૫ નૈગમ નયકી કલ્પના, અપરમ ભાવ વિશેષ; પરમ ભાવમેં મગનતા, અતિ વિશુદ્ધ નય રેખ. ૩૬ રાગાદિક જય પરિહરી, કરે સહજ ગુણ ખાજ; ઘટમેં લી પ્રગટે તદા, ચિદાનંદકી માજ. ૩૭ રાગાદિક પરિણામ–યુત, મન હિ અનંત સંસાર; તેહિજ રાગાદિ રહિત, જાનિ પરમપદ સાર. ૩૮ ભવ-પ્રપંચ મન જાલકી, ખાજી જાૂઠી મૂલ; ચારપાંચ દિન સુખ લગે, અંત ધૂલકી ધૂલ. ૩૯ માહ-બાગુરી-જાલ મન, તામેં મૃગમત દ્વાઉ: યામેં જો મુનિ નહિ પરે, તાકુ અસુખ ન કાેઉ. ૪૦ જબ નિજ મન સન્મુખ હુંએ, ચિત્ત ન પર ગુણદાેષ: તબ બહુરાઇ લગાઇયે, જ્ઞાન ધ્યાન રસ પાેષ. ૪૧ અહંકાર પરમેં ધરત, ન લહે નિજ ગુણ–ગંધ; અહંકાર નિજ ગુણુ લગે, છૂટે પર હિ સંબંધ. ૪૨

અર્થ ત્રિલિંગી પદ લહે, સાે નહિ આતમરૂપ; તી પદ કરી કશું પાઈચે, અનુભવ-ગમ્ય સ્વરૂપ. ૪૩ આતમગુણ અનુભવ તભી, દેહાદિકર્તે ભિન્ન; ભૂલે વિભ્રમવાસના, જે વહિ ફિરેન ખિન્ન. ૪૪ દીખે સા ચેતન નહીં, ચેતન નહિ દેખાય; રાેષ તાેષ કિનસું કરે, આપહિ આપ ભુઝાય. ૪૫ ત્યાગ શહુણ બાહિર કરે મૂઢ, કુશળ અંતરંગ; બાહિર અંતર સિદ્ધકું, નહિ ત્યાગ ઔ સંગ. ૪૬ આતમ-ધ્યાને મન ધરે. વચન-કાય-રતિ છાડી; તૌ પ્રગટે શુભ વાસના, ગુણ અનુભવકી જોડી. ૪૭ યેાગારંભીકું અસુખ – અંતર, બાહિર સુખ; સિદ્ધયાગફું સુખ હૈ – અંતર, બાહિર દુઃખ. ૪૮ સા કહિયે સા પૂછિયે, તાર્મે ધરિયે રંગ; યાતેં મિટે અબાધતા, બાધરૂપ વહે ચંગ ૪૯ નહિ કછુ ઇન્દ્રિયવિષયમેં, ગેતનકું હિતકાર; લાેભી જન તામેં રમે, અંધા માેહ-અંધાર ૫૦ મૂંઢ આતમ, સૂતે પ્રખલ, માહે છેહી શુદ્ધિ; જાગત હૈ મમતા ભરે, પુદ્દગલમેં નિજણુદ્ધિ. ૫૧ તાકૂં બાેધન-શ્રમ અફલ, જાકૂં નહિ શુભ યાેગ; આપ આપંકુ ખુઝવે, નિશ્ચય અનુભવ લાેગ. પર પરકા કિશ્યા બુઝાવના, તૂ પરગ્રહે ન લાગ; ચાહે જેને ખુઝવ્યો, સાે નહિ તુજ ગુણભાગ પર પરિશાષ્ટ–૩ ૩૨૫

જ્યલાં પ્રાની નિજમતેં, ગ્રહે વચન, મન, કાય; તખલાં હૈ સંસારથિર, લેકન્નાન મિટ જાય. ૫૪ સૂખમ, ઘન, જીરન, નવે, જ્યું કપરે ત્યું દેહ; તાતૈ **ઝુધ માનૈ ન**હીં, અપની પરિણતિ તેહ. પપ જૈસે નાશ ન આપકેા, હાેત વસ્રકાે નાશ; તૈસે તનુકે નાશસે, આતમ અચલ અનાશ. ૫૬ જંગમ જગ થાવર પરે, જાકૂં ભાસે નિત્ત; સા ચાખે સમતા સુધા, અવર નહીં જડ–ચિત્ત. ૫૭ મુગતિ દૂર તાકૂ નહીં, જાકું થિર સંતાેષ; દૂર મુગતિ તાકૂ સદા, જાકૂ અવિરતિ–પાેષ. ૫૮ હાત વચન–મન–ચપળતા, જનકે સંગ–નિમિત્ત: જન-સંગી હાેવૈ નહીં, તાતેં મુનિ જગ–મિત્ત. ૫૯ વાસ નગર વનકે વિષે, માને દુવિધ અબુદ્ધ; આતમદરશી કું ખસતી, કેવળ આતમ શુદ્ધ **૬**૦ આપ–ભાવના દેહમેં, દેહંતર ગતિ-હેત; આપ–ખુદ્ધિ જો આપમેં, સાે વિદેહ પદ દેત. ૬૧ ભવિ **શિ**વપદ દે આપકૂં, આપહી સન્મુખ **હે**ાઇ; તાતેં ગુરુ હૈ આતમા, અ**પના** ઔર ન કાેઇ. ૬૨ સાવત હૈ [નિજ ભાવમેં, જાગે જે વ્યવહાર; સૂતા જે વ્યવહારમેં, સદા સ્વરૂપ આધાર ૬૩ અંતર ચેતન દેખીંકે, બાહિર દેહ સ્વભાવ; તાકા અંતર-જ્ઞાનતેં, હાેઇ અચલ ૬૯ ભાવ. ૬૪

ભાસે આત્મ જ્ઞાને ધૂરિ, જગ ઉન્મત્ત સમાન: આગે ૬૯ અભ્યાસતેં, પત્થર તૃણ, અનુમાન. ૬૫ ભિન્ન દેહતેં ભાવિયે, ત્યું આપહીમેં આપ; જ્યું સ્વપ્નમેં નહીં હુએ, દેહાતમ ભ્રમતાપ. ૬૬ પુષ્ય-પાપ વ્રતઅવતે, મુગતિ દોઉકે ત્યાગ; અવ્રત પરે વ્રત ભી તજે, તાતે ધરિ શિવરાગ. ૬૭ પરમભાવ પ્રાપ્તિ લગે, વત ધરિ, અવત છોડી: પરમભાવ-રતિ પાયકે, વત ભી ઇનમેં જોડી. ૬૮ દહન સમે જયું તૃણ દહી, ત્યું વત, અવત છેદી; ક્રિયા–શક્તિ ઇનમેં નહીં, જાગતિ નિશ્ચય લેદી. ૬૯ વત ગુણ ધારત અવતી, વર્તી જ્ઞાન ગુણ દાેઈ; પરમાતમકે જ્ઞાનતેં, પરમાતમપદ હાેઇ. ૭૦ લિંગ દેહુ-આશ્રિત રહે, ભવકાે કારણ દે<u>હ</u>ુ: તાતેં ભવ છેદે નહીં, લિંગ–પક્ષરત જેહ. ૭૧ જાતિ દેહ-આશ્રિત રહે, ભવકા કારણ દેહ; તાતેં ભવ છેદે નહીં, જાતિ-પક્ષરત જેહ. ૭૨ જાતિ લિંગકે પક્ષમેં, જિનકું હૈ દૃહરાગ; માહ જાલમેં સા પરે, ન લહે શિવસુખ ભાગ. ૭૩ લિંગ દ્રવ્ય ગુણ આદરે, નિશ્ચય સુખ વ્યવહાર; ખાહ્ય લિંગ હુઠ નય-ગતિ, કરે મૃદ અવિચાર. ૭૪ ભાવલિંગ જાતેં ભયે, સિદ્ધ પન્નરસ લેદ: તાતેં આતમકુ નહીં – લિંગ, ન જાતિ, ન વેદ. ૭૫ પરિશિષ્ટ–૩ ૩૨૭

પંગુદૃષ્ટિ જયું અંધમેં, દૃષ્ટિભેદ નહુ દેત; આતમદ્રષ્ટિ શરીરમેં, ત્યું ન ધરે ગુણ હેત. ૭૬ સ્વપ્ન વિકલતાદિક દશા, બ્રમ માને વ્યવહાર; નિશ્ચય નયમેં દોષ ક્ષય, બિના સદા બ્રમચાર. ૭૭ છૂટે નહિ અહિરાતમા, જાગત ભી પઢિ ચંથ; છૂટે ભવથેં અનુભવી, સુપન, વિકલ નિર્ગ્રંથ. ૭૮ પઢી પાર કહુઁ પાવના, મિટ્યો ન મનકા ચાર; જ્યું કૌલૂકે ખૈલકૂ, ઘરહી કાેસ હજાર. ૭૯ જિહાં બુદ્ધિ થિર પુરુષકી, તહું રૂચિ તહું મન લીન; આતમ–મતિ, આતમ--રુચિ, કહેા કૌન આધીન ? ૮૦ સેવત પર પરમાતમા, લહૈ ભવિક તસરૂપ; <mark>બત્તિયાં સેવત જ્યાેતિકું, હાેવત જ્યાેતિ સરૂપ. ૮૧</mark> આપ આપમેં સ્થિત હુએ, તરુથેં અગ્નિ-ઉધાત: સેવત આપ હિ આપકું, ત્યું પરમાતમ હાેત. ૮૨ એહિ પરમપદ લાવિયે, વચન–અગાચર સાર; સહજ જ્યાતિ તા પાઇયે, ફિર નહિ ભવ–અવતાર. ૮૩ જ્ઞાનીકું દુ:ખ કહ્યુ નહિ, સહજ સિદ્ધ નિર્વાણ; સુખ-પ્રકાશ અનુભવ ભયે, સબહિ ઠૌર કલ્યાણ. ૮૪ સુપનદૃષ્ટિ સુખ નાશતેં, જ્યું દુઃખ ન લહે લાેક; જાગર–૬ષ્ટિ વિનષ્ટમેં, ત્યું બુધકું નહિ શાેક. ૮૫ સુખ-ભાવિત દુ:ખ પાયકે, ક્ષય પાવે જગ જ્ઞાન; ન રહે સાે બહુ તાપમેં, કાેમલ કૂલ સમાન. ૮૬

દુ:ખ પરિતાપે નવિ ગલે, દુ:ખ-લાવિત મુનિજ્ઞાન; વજ ગલે નહિ દહનમેં, કંચનકે અનુમાન ૮૭ તાતેં દુ:ખસું ભાવિયે, આપ શક્તિ અનુસાર; તૌ દૃઢતર હુઇ ઉદ્ઘસે, જ્ઞાન ચરણ આચાર ૮૮ રનમેં લરતે સુલટ જ્યું, ગિને ન ખાન પ્રહાર; પ્રભ રંજનકે હેત ત્યું, જ્ઞાની અસુખ પ્રચાર. ૮૯ વ્યાપારી વ્યાપારમેં, સુખ કરિ માને દુઃખ; ક્રિયા-ક્રષ્ટ સુખર્મે ગિને, ત્યું વંછિત મુનિ સુખ. ૯૦ ક્રિયા ચાેગ અભ્યાસ હૈ, ક્લ હૈ જ્ઞાન અબંધ; દોનુકુ જ્ઞાની ભજે, એક મતિ તેં અંધ ૯૧ <sub>ઇ</sub>ચ્છા, શાસ્ત્ર, સમર્થના, ત્રિવિધ યાેગ હૈ સાર; ઇચ્છા નિજ શક્તિ કરી, વિકલ યાેગ વ્યવહાર ૯૨ શાસ્ત્રયાેગ ગુણુઠાણુકાે, પૂરન વિધિ આચાર; પદ અતીત અનુભવ કહ્યો, યેાગ તૃતીય વિચાર. ૯૩ રહે યથાખલ ચાેગમેં, ગ્રહે સકલ નયસાર; ભાવજૈનતા સાે લહે, ચહે ન મિથ્યાચાર ૯૪ મારગ અનુસારી ક્રિયા, છેદે સાે મતિહીન; કપટ-ક્રિયા-અલ જગ ઠગે. સાે ભી ભવજલ-મીન. ૯૫ નિજ નિજ મતમેં લરિ પરેં, નયવાદી ખહુરંગ; ઉદાસીનતા પરિણમે, જ્ઞાનીકું સરવંગ ૯૬ દાેઉં લરે તિહાં એક પરે, દેખનમેં દુઃખ નાંહિ; ઉદાસીનતા સુખ–સદન, પર-પ્રવૃત્તિ દુ:ખ-છાંહિ. ૯૭ પરિશિષ્ટ-૩ ૩૨૯

ઉદ્દાસીનતા સુર-લતા, સમતા-રસ-કૃળ ચાખે; પર-પેખનમેં મત પરે, નિજમેં નિજગુણ રાખે. ૯૮ ઉદાસીનતા જ્ઞાનકળ, પરપ્રવૃત્તિ હૈ માહ; શુભ જાના સા આદરા, ઉદિત વિવેક પ્રરાહ. ૯૯ દાયિક-શતકે ઉદ્ધર્યું, તંત્ર સમાયિ-વિચાર; ધરા એહ છુધ કંઠમેં, ભાવ રતનકાં હાર. ૧૦૦ જ્ઞાન વિમાન, ચારિત્ર પવિ, નંદન સહજ સમાયિ; મુનિ સુરપતિ, સમતા શચી, રંગે રમે અગાય. ૧૦૧ કવિ જશવિજયે એ રચ્યા, દાયિક-શતક પ્રમાણ; એહ ભાવ જો મન ધરે, સા પાવે કલ્યાણ. ૧૦૨



# परिशिष्ट ४

## 'समाधिशतक'नी वर्णानुक्रमणिका

श्लोक पृष्ठ एवं त्यक्तवा १७ ३०६ कलिकालानले Extra ६८ क्षीयन्तेऽत्रैव २४ १२२ गौरः स्थलः ७० २१२ ग्रामोऽरण्यमिति ७३ २२१ घने वस्त्रे 039 ६३ चिरं सूषुप्तास्तमसि ५६ १८२ जगहेहात्मदुष्टीनां ४९ १६८ जनेभ्योवाक ७२ २१८ जयन्ति ७७ जातिर्देहाश्रिता ८८ २५६ जातिलिङ्गविकल्पेन८६ २५८ जानन्तप्यारमनः ४५ १६० जीर्णे वस्त्रे ६४ १९९ तथैव भावयेत् ८२ २४२ तद्ब्रयात् ४३ १७६ तान्यात्मनि १०४ २९० त्यवत्वैवं २७ १२६ त्यागादाने ४७ १६४ द्ढात्मबुद्धिः ७६ २२८

|                          | <b>श</b> ्होक | पृष्ठ      |  |
|--------------------------|---------------|------------|--|
| दृश्यमानमिदं             | ४४            | १५९        |  |
| दृष्टभेदो                | ६२            | २६४        |  |
| देहान्तरगतेर्बीजं        | ७४            | २२३        |  |
| देहेष्वात्मधिया          | १४            | १०१        |  |
| देहेस्वबुद्धि रात्मान    | <b>έ १</b> ३  | 33         |  |
| न जानन्ति                | ६१            | १६२        |  |
| न तदस्तीन्द्रियार्थे     | षु ४४         | १७९        |  |
| नमोऽस्तुसाधनम्Extra ६७   |               |            |  |
| नमोऽस्तुधरम्             |               |            |  |
| नयत्यात्मानम्            | ७४            | २२६        |  |
| नरदेहस्थमात्मान          | म् ८          | <b>८</b> ९ |  |
| नष्टे व <b>स्त्रे</b>    | ६५            | २०१        |  |
| नारकं                    | 3             | ९१         |  |
| निर्मलः केवलः            | Ę             | ८५         |  |
| परत्राहंमतिः             | ४३            | १५७        |  |
| पश् <b>येन्नि रं</b> तरं | ५७            | १५४        |  |
| पूर्वं दृष्टात्मतत्त्वर  | य८०           | २३७        |  |
| प्रच्याव्य               | ३२            | १३६        |  |
| <b>प्र</b> यत्नादात्मनो  | १०३           | २८८        |  |
| प्रविशद्गलतां            | ६९            | २१०        |  |
| बहिरन्तः                 | ४             | ८१         |  |
| बहिरात्मा                | પ્ર           | ८३         |  |
| बहिरात्मेन्द्रियद्वा     | रै ७          | ८७         |  |

|                          | श्लोक      | पृष्ठ |
|--------------------------|------------|-------|
| बहिस्तुष्यति             | ६०         | १९०   |
| भिन्नात्मानम्            | ९७         | २७५   |
| मत्ताश्च्युत्वेद्वियद्वा | ारैः १६    | १०४   |
| मामपश्यन्नयं             | २६         | १२४   |
| मुक्तिरेकान्तिक <u>ी</u> | <b>ও १</b> | २१५   |
| मुक्तवा परत्र            | १०५        | २६२   |
| <b>मूढा</b> त्मा         | 38         | १२६   |
| मूलं संसारदुःखर          | स्य १५     | १०३   |
| य <del>त्त्</del> यागाय  | 03         | २६०   |
| यत्परै:                  | 38         | १११   |
| यत्पश्यामीन्द्रियैः      | ५१         | १७२   |
| यत्र काये                | ४०         | १५१   |
| यत्रैंवाहितधीः           | ९५         | २७०   |
| यत्रैवाहितधीः            | 8.8        | २७२   |
| य <b>था</b> ऽसी          | २२         | ११६   |
| यदग्राह्यं               | २०         | ११२   |
| यदन्तर्जल्प              | ሪሂ         | ३४६   |
| यदभावे                   | २४         | १२०   |
| यदा मोहात्               | 38         | १५०   |
| यद्बोधयितुं              | 3 %        | १८८   |
| यन्मया दृश्यते           | १८         | 308   |
| यस्य सस्पन्दमाभ          | ाति६७      | २०६   |
| यः परात्मा               | ३१         | १३३   |

व्यवहारे

शरीरे वाचि

श**रीरकञ्चुकेनात्मा६**८ २०८

५४ १७७

स्वपराध्यवसायेन ११ ६५ स्वप्ने दृष्टे १०१ २८४

स्वबुद्ध्या यावद् ६२ १९५

| श्लाक                     | વૃષ્ઠ | \$                  | रल कि      | पृष्ठ       |
|---------------------------|-------|---------------------|------------|-------------|
| युञ्जीत मनसात्मानं४८      | १६६   | शुभंशरीरं           | ४२         | १५५         |
| येनात्मना २३              | ११८   | शृण्वन्नप्यन्यतः    | <b>5</b> १ | २४०         |
| येनात्मा बहिस्न्तः        |       | श्रुतेन लिङ्गेन     | 3          | 30          |
| (टीकाकार)                 | २६५   | सर्वे न्द्रियाणि    | ३०         | १३ <b>१</b> |
| येनात्मा बुद्ध्यतात्मैव १ | ७४    | सिद्धं जिनेन्द्रम्  |            |             |
| यो न वेत्ति ३३            | १३८   | (टोका               | कार)       | ७३          |
| रवते वस्त्रे ६६           | २०३   | ं सुखमारब्धयोगस्य   | ५२         | १७३         |
| रागद्वेषादि ३५            | १४२   | सुप्तोन्मत्तादि     | ९३         | २६६         |
| लिङ्गं देहाश्रितं ८७      | २५३   | सोऽहमित्यात्त       | २८         | १२७         |
| विदिताशेषशास्त्रो १४      | २६८   | स्वदेहस <b>दृशं</b> | १०         | ९३          |
|                           |       |                     |            |             |



પરિશિષ્ટ પ

# 'સૠાધિશતક'-ભાષાંતરની વર્ણાનુક્રમણિકા

|                  | શ્લોક <b>પૃ</b> ષ્ઠ | શ્લા                            | ક પૃષ્ઠ      |
|------------------|---------------------|---------------------------------|--------------|
| અથાહ્યને         | २० ११३              | ચ્યાત્મતત્ત્વ ૪૧                | ५ १६०        |
| અજ્ઞાની, અંતર્યા | મી                  | ચ્યાત્મભ્રાન્તિ <b>૪</b> ૧      | ૧ ૧૫૩        |
| (ટીકાકાર         | ) રહ્ય              | આત્મા જે રા                     | ३ ११८        |
| અજ્ઞાની જાણી     | ५४ २६८              | આત્માને અંતરે છ                 | <b>२३५</b>   |
| અણુરાશિ          | ६६ २१०              | આ <sub>ડ્</sub> માને માેક્ષ- ૭૧ | ५ २२६        |
| અદુઃખે જ્ઞાન     | १०२ २८६             | આત્મા ભૂતજ ૧૦૦                  | ० २८२        |
| અનાત્મદૃષ્ટિએ    | ५७ १८४              | આત્મામાં આત્મ- ૭૭               | ९ २३१        |
| અન્ય પાસે        | ८१ २४०              | આવરી અંતરે ૬૯                   | १६०          |
| અપમાનાદિ         | ३८-१४८              | ઇચ્છા-દ્વેષે ૧૦:                | <b>३ २८८</b> |
| અપુષ્ય અવતે      | ૮૩ ૨૪૫              | ઇદ્રિયદ્રાસ્થી ૧                | ६ १०५        |
| અવશ્ય મુક્તિ     | ૭૧ ૨૧૫              | ઇાદ્રયવિષયેામાં પ <b>ા</b>      | ५ १७६        |
| અવિક્ષે પી       | <b>३६ १४४</b>       | ઇદ્રિયાેથી પ્રવર્તે હ           | ७ ८७         |
| અવિદ્યા બહુ      | ३७ १४६              | ઇદ્રિયાે સર્વ ૩૯                | ० १३१        |
| અવિદ્યારૂપ       | ૧૨ ૯૭               | ઊંઘ ૯૬                          | ३ २६६        |
| અવતી વ્રત        | ८६ २५१              | એમ આત્મા ૯૦                     | ६ २७६        |
| અવતાે તજી        | ८४ २४७              | કળિયુગ ઝાળે Ex                  | tra ६८       |
| અંતર્વાચા        | ८५ २४६              | કાયા, વાણી 🗧                    | ર ૧૯૫        |
| અંધા રે          | પ૬ ૧૮૨              | જાડાવા ૭૦                       | <b>૨૧</b> ૨  |
| आत्मज्ञान विना   | . ૫૦ ૧૭૦            | _                               | ३ १६७        |
| આત્મજ્ઞાની       | ८० २३७              | _                               | ५ २५६        |
|                  | -                   |                                 |              |

શ્લાક યુષ્ઠ જાતિ વેશ ८६ २५८ જીર્ણ વસ્ત્રે ६४ १८६ જે ઉપદેશવા 46 966 જેણે જાણ્યાે ૭૫ ٩ જે દેખું પ૧ ૧૭૨ જેને સક્રિય ६७ २०६ જે મને ૩૫ 96 906 જે વિના નીંદમાં २४ १२० જ્ઞાનમૂર્તિ ६८ २०८ જ્ઞાનીના પાય ७७ २७५ જ્યાં દેહે ४० १ ५२ ઠું ઠાને ભૂલથી २१ ११४ તપસ્વીને 36 9.40 તે કહેા પાં ૧૭૬ ત્રિલિંગ દૃશ્ય ४४ १ ५ ६ **ુઢ દેહાત્મ**ણુદ્ધિ ७६ २२८ દશ્ય તેા ४६ १६२ દેહથીભિન્નઆત્માના૩૪ ૧૪૦ દેહથી ભિન્ન ને નિત્ય**૩૩** ૧૩૮ દેહથી ભિન્ન ભાવીને ૮૨ ૨૪૨ દેહપ્રીતિ જવા ७० २६० દેહમાં આત્મણહિ ૧૪ ૧૦૧ દેહાત્મદૃષ્ટિને ४६ १६८

શ્લાક પુષ્ઠ દેહાત્મણ હિદે હાેનાં ૧૩ દેહાત્મબુદ્ધિની ४२ १५५ દેહાદિ કાર્ચ १०४ २५० ન બાેલતા તાેય ર છછ નરદેહે રહે 4 નારકી નરકે 69 નિજાત્માને ઉપાસી ૯૮ ૨૭૭ પરમાત્મા, પ્રભુ પરિપૂર્ણ, સિહ્ક, જિનેન્દ્ર (ટીકાકાર) ૭૩ પાંગળા-અંધ-અંધે ૯૧ ૨૬૨ પૂજ્યપાદ પ્રભુને Extra પાતાને પરમાં ४३ १.५७ બહિરાત્મા ગણે પ ۷3 **બહિરાત્મા** તજી २७ १२६ ખાહ્ય, અંતર 8 29 **બાહ્ય ત્યાગે. ગહે ૪૭** ૧૬૪ ખાહ્ય વાણી १७ १०६ **બીજા દેહાેત**ણું ७४ २२३ બુદ્ધિ અહિત **ef 203** બુદ્ધિને હિત જ્યાં ૯૫ ૨૭૦ **બાેધિ–સમાધિ** Extra ६७ ભેદ ગ્રાની ન ५२ २६४

શ્લાક પૃષ્ઠ

્રભ્રાન્તિથી વાણી પ૪ ૧૭૮ भनुष्य भान्यता २२ ११६ મને ના દેખતા ૨૬ ૧૨૪ મિશ્યા મતિ १०५ २६३ મૃઢ વિધાસ ર૯ ૧૨૯ મૃઢ સ્વદેહ શા ૧૦ 63 મૂળ સંસારદુ: ખાનું ૧૫ ૧૦૩ યાેગારંભે સજે પર ૧૭૪ યાેજો આત્મા ૪૮ ૧૬૬ રાગદ્વેષાદિ उप १४२ રાગાદિ આ ભવે ૨૫ ૧૨૨ લાલ વસ્ત્રે **६६ २०३** લે કરોાગે વહે ७२ २१८

શ્લાક પુષ્ઠ વનવાસ જનવાસ ७३ २२१ વસ્ત્રના નાશથી ६५ २०१ વિષયેાથી કરી उ२ १३६ વેષ જો દેહના ८७ २५३ વ્યવહાર સૂતાે ७८ २३३ શક્તિ પ્રમાણે 3 હહ શરીરાે ६१ १६२ 'सोऽहम' संस्कार २८ १२७ સ્વ-પર-દેહમાં ૧૧ ૯૫ સ્વપ્ને દેહાદિ 909 248 સ્વરૂપ ઉપદેશ્યું ५८ १८६ સ્વરૂપ સમજાલું ૧૯ ૧૧૧ **હું પરા**ત્મારૂપે 39 933



## परिशिष्ट ६

ત્રણ આત્મદશાનાં ગ્રન્થમાં જણાવેલાં નામ

(૧) અહિરાત્મદશાનાં नाम क्लोक

बहिः ४

बहिरात्मा ५, ७, २७

शरीरादौ जातात्मभ्रान्तिः

आत्मज्ञानपराङ्**मुखः** ७

अविद्वान् ८

मूढः १०, ४४, ४७

अविदितातमा ११

देहे स्वबुद्धिः १३

मूढात्मा २९, ५६, ६८, ६०

उत्पन्नात्ममतिर्देहे ४२

परत्राहंमतिः ४३

देहात्मदृष्टि ४६, ९४

अविद्यामयरूपः ५३

वाक्शरीरयो: भ्रान्तः ५४

बाल: ५५

पिहितज्योतिः ६०

अबुद्धिः **६**१, ६६

शरीरकंचुकेन संवृतज्ञान-

विग्रहः ६८

अनात्मदर्शी ७३, ६३

दृढातमबुद्धिर्देहादौ ७६

आत्मगोचरे सुषुप्तिः ७८

मोही ९०

अनन्तरज्ञः ९१

अक्षीणदोषः ९३

सर्वावस्थाऽऽत्मदर्शी ६३

जडः १०४

(૨) અંતરાત્મદશાનાં

नाम श्लोक

आन्तः ४, १५, ६०

आन्तरः ५

वित्तदोषाऽत्मविश्वान्तिः ५

स्वात्मन्येवात्मधीः १३

बहिरव्यापृतेन्द्रियः १६

देहादौविनिवृत्तात्मविभ्रमः २२

अन्तरातमा २७, ३०

तत्त्वज्ञानी ४२

स्वस्मिन्नहंमतिः ४३

बुधः ४३, ६३, ६६

आत्मदेहान्तरज्ञानजनिताह्नाद-

निर्वृत: ३४

अवबुद्धः ४४

आत्मवित् ४७

स्वातमन्येवातमद्ष्टिः ४६

नियतेन्द्रियः ५१ आरब्धयोगः, भाविद्यतमा ५२ वाकशरीरयोरभ्रान्तः ५४ आत्मतत्त्वे व्यवस्थितः ५७ प्रबुद्धातमा ६० बहिर्व्यावृत्तकौतुकः ६० दुष्टात्मा ७३, ९२ आत्मन्येवात्मधी: ७७ व्यवहारे सुषप्तः ७८ द्ष्टात्मतत्त्वः, स्वभ्यस्तात्मधीः मोक्षार्थी ५३ योगी ८६, १०० (૩) પરમાત્મદશાનાં इलोक नाम अक्षयानन्तबोधः १ सिद्धात्मा १ अनीहिता-तीर्थकृत २ शिवः, धाता, सूगतः, विष्णुः २ जिनः २, ६ विविक्तातमा ३, ७३ परः ४, ८६, ९७ परमः ४, ३१, ६८ परमात्मा ५,६,१७, २७, ३०

अतिनिर्मलः ५ निर्मलः केवलः शद्धः विविक्तः प्रभुः, परमेष्ठी, परात्मा, परमात्मा, ईश्वर: ६ अव्ययः ६, ३३ अनन्तानन्तधीशक्तिः, अचल-श्थिति: १ स्वसंवेद्यः ९. २०, २४ निर्विकल्पकः १६ अतीन्द्रियः, अनिर्देश्यः २२ बोधात्मा ३२ सर्वसंकल्पवर्जितः २७ परमानंदनिर्वतः ३२ स्वस्थातमा ३९ उत्तमः कायः ४० निष्ठितातमा ४७ सानंदज्योतिरुत्तमः ५१ विद्यामयरूपः ५३ केवलज्ञप्तिविग्रहः ७० अच्यतः ७६ परमंपदमात्मनः ५४, ८६, १०४ परं पदं ८४ परात्मज्ञानसम्पन्नः ८६ अवाचागोचरपदं ९९

#### પરિશિષ્ટ ૭

## "શ્રીમદ્ રાજચંદ્ર"માંથી ઉદ્ધૃત ગદ્ય-અવતરણોની \*વર્ણાનુક્રમણિકા

| અવતરણ-પ્રારંભ ક્ર             | માંક        |
|-------------------------------|-------------|
| અજ્ઞાનીએા આજ ઉ૦૫૦             | <b>9</b> 03 |
| અત્યંત જ્ઞાન હોય              | પ૬૯         |
| અંતરાત્મા નિરંતર ઉ૦ પૃ૦       | ૭૧૩         |
| અંત્રે આત્માકારતા             | ४१२         |
| અનાદિ સ્વપ્નદશાને             | ४८३         |
| અનેક જીવાેની અજ્ઞાનદશા        | પર૩         |
| અનંતવાર દેહને અર્થ            | ૭૧૯         |
| અમને કોઈ પદાર્થમાં            | રપપ         |
| આત્મા અહૈતપદ વિચારે           | ,           |
| ઉ૦ યુ૦                        | ૭૧૫         |
| આત્માર્થ સિવાય શાસ્ત્રની      | ६६१         |
| આત્માને આટલું જ પૂછવાની       | . зэ        |
| આત્મા ને સદ્દ્યુટુ એક જ       |             |
| : ଓ ଓ                         | ७१८         |
| આત્માપણે કેવળ આત્મા           | ४३२         |
| આત્મસ્વભાવ <b>ની</b> નિર્મળતા | ૮૨૫         |

| . 112121                 |              |
|--------------------------|--------------|
| અવતરણ-પ્રારંભ            | ક્રમાંક      |
| આપને વિજ્ઞાપન છે કે      |              |
| વૃદ્ધમાંથી               | ૧ <b>૭</b> ૦ |
| આરંભ-પરિગ્રહનું અલ્પત્વ  | પ૬૯          |
| ઉપયાગ શુદ્ધ કરવા         | 39           |
| એક ભાજનમાં લાહી ઉ૦૫૦     | ೨೦೦          |
| એક વાત સમજાય નહીં        |              |
| ७० ५०                    | ૭૧૭          |
| ૐ ખેદ નહીં કરતાં         | ८१५          |
| કોઈનું દીધું દેવાતું નથી |              |
| ઉ૦ યૃ૦                   | ૭૨૮          |
| ક્ષણે ક્ષણે પલટાતી       | १२८          |
| ગમે તે ક્રિયા, જપ        | ર૯૯          |
| ચિત્તમાં દેહાદિ ભયના     | ८४३          |
| ંજગત આત્મારૂપ માનવામાં   | 301          |
| જીવના અસ્તિત્વપણાના      |              |
| હા. નાે. પૃ <b>.</b>     | <b>૭</b> ૯૦  |

\* જે ક્રમાંક આપવામાં આવ્યા છે તે સં. ૨૦૦૭ની આવૃત્તિ પ્રમાણે સમજવાં. જે અવતરણા ઉપદેશછાયા (ઉ૦ પૃ૦), વ્યાખ્યાનસાર (વ્યા૦ પૃ૦) કે હાથનાંધ (હા૦ ના૦ પૃ૦)માંથી લીધા છે, ત્યાં ક્રમાંક ન આપતાં, ''શ્રીમદ્ રાજચંદ્ર''ની સં. ૨૦૦૭ની આવૃત્તિ પ્રમાણે પૃષ્ઠ નંબર આપેલ છે. માક્ષમાળા અને ભાવનાબાધમાંના અવતરણા આ સ્થીમાં લીધાં નથી.

પરિશિષ્ટ–૭ 336

| અવતરણ-પ્રારંભ                | કુમાંક       | અવતરણ-પ્રારંભ ક્રમાંક           |
|------------------------------|--------------|---------------------------------|
| જીવને માંહીથી અજીર્ણ         |              | જ્ઞાનીપુરુષની અવજ્ઞા ૩૯૭        |
| ଓଠ પૂර                       | 933          | તત્ત્વજ્ઞાનની ઊંડી ગુફાનું ૮૩   |
| જીવ પોતાને ભૂલી ગયાે છે      | २००          | તે જિન વર્ધમાનાદિ ૮૧            |
| જે આત્માના અંતર્વ્યાપાર      | ૫૬૭          | દેહ કેવા છે? ઉ૦ પૃ૦ ૭૨૮         |
| જે કંઈ ઉદય આવે છે            | ४१४          | દેહથી ભિન્ન, સ્વપર પ્રકાશક ૮૩૨  |
| જે કાંઈ કહ્યું છે તે કદાગ્રહ | દ            | દેહ પ્રત્યે જેવા વસ્ત્રના ૮૩૩   |
| ଓଠ પୂଠ                       |              | નાનપણની નાની સમજણમાં ૮૨         |
| જે જીવ પાતાને મુમુક્ષુ       |              | નાની વયે માર્ગના ઉલ્હાર ૭૦૮     |
| ઉ૦ પૃત                       | ७३१          | નિમિત્તે કરીને જેને હર્ષ ૬૩૬    |
| જે જે સમજયા તેણે             | ૬૫૧          | પણ સ્વપ્નદશામાં ૫૩૭             |
| જેની માેક્ષ સિવાય            | \$60         | પરમાત્મામાં પરમ સ્નેહ ૨૧૭       |
| જેને લાગી છે તેને જ          | ૨૪૧          | પરબ્રહ્મ-વિચાર તે <b>ા ૨૪</b> ૪ |
| જેને વિષે સત્સ્વરૂપ વર્તે    | 3 <b>9</b> € | પરિણામમાં તેા જે અમૃત ૮૦૮       |
| જેમ કાંચળીના ત્યાગ           | ૨૨           | પુત્રાદિ સંપત્તિમાં જે ૫૧૦      |
| જેમ ઘટપટાદિ જડ               | ૫૩૦          | પાેતાનું અથવા પારકું જેને ૨૩૪   |
| જેમ પૂર્વે જીવે યથાર્થ       | ૩૯ <b>૭</b>  | પ્રત્યેકે પ્રત્યેક પદાર્શના     |
| જે સત્પુરુષાએ સદ્દગુરુની     | ४८३          | હા. નાે. પૃૃ. ૭૮૯               |
| જે સ્વરૂપજિજ્ઞાસુ પુરુષો     | ૭૫૩          | બીજાં ઉદયમાં આવેલા કર્માનું     |
| જો જ્ઞાનીપુરુષના દૃઢ આશ્ર    | ાયથી         | વ્યા૦ પૃ૦ ૭૭૩                   |
|                              | ૫૬૦          | બીજું પદ આત્મા નિત્ય છે ૪૯૩     |
| જયારથી એમ સમજાયું            | ૧૩૫          | ભાવ અપ્રતિબદ્ધતાથી ૧૯૪          |
| જ્યાં સુધી બને ત્યાં         | <b>90</b> 3  | મનને લઈને આ બધું છે ૩૭૩         |
| <b>-</b>                     | ६८३          | માટે જેની પ્રાપ્ત કરવાની ૨૧૧    |
| જ્ઞાનીપુરુષનાં વચનાનું અવ    |              | માટે જ્ઞાની પુરુષનાે આશ્રય ૫૭૨  |
| = •                          | <b>૭</b> ૧૨  | માત્ર બંધદશા તે બંધ છે ૩૯૭      |

અવતરણ-પ્રારંભ ક્રમાંક માહાત્મ્ય જેનું પરમ છે ૧૩૫ મુમુક્ષ જીવને એટલે વિચારવાન 439 યથાતથ્ય કલ્યાણ સમજાયું નથી 30 yo 566 લાેકદૃષ્ટિ અને જ્ઞાનીની દૃષ્ટિને ૮૧૦ વાણીનું સંયમન શ્રોયરૂપ વિષમ અને ભયંકર આ સંસારનં ૫૦૦ શબ્દાદિ પાંચ વિષયની 368 શમ સંવેગાદિ ગુણા 822 શરીરાદિ બળ ઘટવાથી 600 શાસ્ત્ર શ્રવણ કરી રોજ સાંભળ્યું **30 40** 932 શાસ્ત્રોને વિષે 366

અવતરણ-પ્રારંભ ક્રમાંક સતત અંતર્મુખ ઉપયોગે સ્થિતિ 980 સત્પરુષમાં જ પરમેશ્વરબુલ્કિ ૨૫૪ સર્વ અન્ય ભાવથી આત્મા ૭૭૯ સર્વ કલેશથી અને સર્વ દુ:ખથી મુક્ત થવાના સર્વ જીવ સખને ઇચ્છે છે હા. ના. પૃ. ૮૨૬ સર્વ દ:ખથી મુક્ત થવાના ૪૯૧ સંસારી પદાર્થીને વિષે જીવને તીવ્ર સ્નેહ વિના 846 સ્પષ્ટ પ્રકાશપાશું 836 હું દેહાદિ સ્વરૂપ નથી ૬૯૨ હે જીવ! સ્થિર દૃષ્ટિથી હા. ના. પૃ 696



## શ્રીમદ્ રાજચંદ્ર મુમુક્ષુમંડળનાં પ્રકાશનો

appendation securities and the contraction of the c

#### (શ્રી લઘુરાજ સ્મારક ગ્રંથમાળા)

- યુષ્ય ૧ પ્રવેશિકા (માક્ષમાળા-યુસ્તક પહેલું)
  - ,, ર સ્ત્રીનીતિએાધક ગરબાવળી [અપ્રાપ્ય] \*
  - ,, ૩ નિત્યક્રમ (ગુજરાતી)
  - " ૪ શ્રીમદ્ રાજચંદ્ર અર્ધશતાખ્દી સ્મારક ગ્રંથ ×
  - " ૫ ત્રંથ-યુગલ (લઘુયાગવાસિષ્ઠ-સાર અને સમાધિશતક-વિવેચન)
  - , ६ નિત્યક્રમ (બાલબાેધ લિપિ)
  - " ૭ પ્રજ્ઞાવએાધ (માક્ષમાળા—પુસ્તક ચાેથું)
  - ,, ૮ એાધામૃત—પ્રથમ વિભાગ
  - " ૯ બાેધામૃત—દ્વિતાય વિભાગ (વચનામૃત-વિવેચન)
  - ,, ૧૦ બાેધામૃત—તૃતીય વિભાગ (પત્રસુધા)
  - ,, ૧૧ માેક્ષમાળા–વિવેચન
  - " ૧૨ તત્ત્વાર્થસાર
  - ., งง Self-Realization

 <sup>\*</sup> શ્રીમદ્ રાજચંદ્ર આશ્રમ પ્રકાશિત 'સુબોધસંગ્રહ'માં
 આ છપાયેલ છે.
 × છપાય છે.

### શુહ્દ્રિપત્રક

| મૃષ્ઠ | લીટી | અશુદ્ધ             | શુ <b>ન્દ</b> |
|-------|------|--------------------|---------------|
| 35    | 9    | નરણ                | મરણ           |
| 36    | 98   | ઓળગવા              | ઓળંગવા        |
| ૫૫    | ૧૨   | દ્વદ               | <b>લં</b> લ   |
| ૫૭    | ૬    | તૃષ્ણવત્           | તૃણવત્        |
| ૫૭    | 4,3  | નાેત               | નેતિ          |
| ક્ર૪  | 9    | ર્વત્ર             | સર્વત્ર       |
| ૮૫    | ૧    | વિલેકિયે           | વિલાકિયે      |
| ૯૫    | 90   | वततें              | वर्तते        |
| 906   | ૧૨   | तत                 | तत:           |
| ૧૧૬   | 9    | દ <b>મ</b> યતી     | દમયંતી        |
| 920   | ૧૭   | निर्देश्य          | …निर्देश्यं   |
| ૧૨૯   | ૧૭   | ભયકર               | ભયંકર         |
| ૧૩૨   | ૨    | ઇંદ્રિયોને         | ઇદ્રિયાના     |
| 133   | ૧૯   | अहमव               | अहमेव         |
| १६१   | પ    | <b>નિ</b> ષ્કક્ષિત | નિષ્કાંક્ષિત  |
| 928   | 8    | अपरात्मधिय         | अपरात्मधिया   |
| ૧૯૫   | ૧૧   | संमार              | संसार         |
| २०८   | ૯    | बुद्ध्यत           | बुद्ध्यते     |
| ૨૦૯   | ٩    | વના                | વિના          |
| ૨૨૯   | ૨૪   | વધાયો              | વધાર્યો       |
| २४०   | ٤    | કેદનાં             | કેદમાં        |
| २४८   | ૨૪   | લેવાની             | લેવાના        |
| ર૫૬   | ૨૪   | અલૌગ્ર <b>ં</b> ક  | અલૌકિક        |

