# ગુરુનાનકનાં ઝણ ભક્તિ-પશે



ગ્રરુ નાનકનાં ત્ર ણુ ભ ક્તિ - પ દેા " જેએા દેશની સેવા કરવા ઇચ્છે છે, જેએા ઈશ્વરને ઓળખવા ઇચ્છે છે, જેએા હિંદુસ્તાનના કરાેડાેનું એકચ સાધવા ઇચ્છે છે, તેઓ માત્ર પાતાના જ ધર્મ ના કંઈક અભ્યાસ કરીને સ'તાષ વાળી બેસી શકતા નથી. તેઓએ હિંદુસ્તાનમાં ચાલતા ધર્મા ને સંપ્રદાયાનાં મૂળતત્ત્વા તે સંપ્રદાયના અનુયાયીની દષ્ટિએ સમજવાં જોઈએ, એવી મારી માન્યતા છે.

" આ કામ તે તે ધર્મ પુસ્તકા વાંચ્યા વિના ન જ થઈ શકે, **એ દેખીતુ**ં છે. શીખ-સંપ્રકાયનું મૂળ પુસ્તક 'ગ્ર'થસાહેબ ' છે. 'જપજુ ' એ સંપ્રદાયના પ્રેણેતા ગુરુ નાનકસાહેબની વાણી છે. એટલે તેના પરિચય આપણુ બધાએ કરવા ઘટે છે… "

– ગાંધીજ

શ્રી એમ. કે. એમ. ડ્રસ્ટ ગ્ર'થમાળા - ૭

## ગુરુ નાનકનાં ત્રણ ભકિત-પદેા

સ પાદક ગાપાળદાસ જીવાભાઈ પટેલ

फूटो आंडा भरमका, मनहि भइओ परगास । कार्टा बेडी पगहते, गुरि कीनी बंदि खलास ॥ िमारू, म० ५, ४-५-१४

[ભ્રમનું કાટલું કૂટી ગયું, અને મનમાં પ્રકાશ થયેા; ગુરએ પગમાંથી બેડી કાપી નાખી અને મને – બંદીને મુક્ત કર્યા.]



## આચાય<sup>જ</sup>્રી જે. બી. કૃપ<mark>લાની</mark> અને મગનભાઈ દેસાઈ **મેમે**ારિયલ દ્રસ્ટ

સત્યાગ્રહ છાવણી, અમકાવાદ- ૫૪

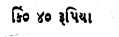
પ્રકાશક પુ• છેા૦ પટેલ મંત્રી

આચાર્યશ્રી જે. બી. કુપલાની અને મગનભાઈ દેસાઈ મેમેારિયલ ટ્રસ્ટ સત્યાગ્રહ છાવણી, અમદાવાદ-૫૪

> મુદ્રક પરેશ કાન્તિલાલ ગાંધી સવેદિય પ્રેસ, ૬/૪૮ સત્યાગ્રહ છાવણી અમદાવાદ−૫૪

> > अतं १५००

પહેલી આવત્તિ



### પ્રકાશકનું નિવેદન

ગુરુ નાનક એક પદમાં ગાયું છે: जुग महि नामु दुलंमु है गुरमुखि पाइआ जाई । અર્થાત્ આ કળિયુગમાં ભગવાનનું નામ સાંભળવા મળવું અતિ દુર્લ ભ છે અલખત, પાપટને મોઢ કે ગ્રામાફાન રેકર્ડમાં તમને ભગવાનનું નામ સાંભળવા મળે ખરું; તેમજ ગલીએ ગલીએ ગાજતી ભજન-મંડળીઓમાં અને લાખાની સંખ્યાને સુણાવાતી કથાઓમાં પણુ ! પરંતુ ગુરુ નાનકને એ ખધી પાપટ-વાણી સહેજે મંજૂર નથી. તેથી તે જલદી જલદી સાથે જ કહી દે છે કે, પૂરા સદ્ગુરુ પાસેથી જ તે નામ મળે !

પરંતુ પૂરા સદ્ગુરુ તા આ કળિયુગમાં તેથી પણ વધુ દુર્લભ છે ! પૂરા સદ્દગુરુ એટલે જેમના દર્શનમાત્રથી આપણું મનનો મેલ ધાવાઈ જઈ, તેમણે આપેલું ભગવાનનું નામ આપણુા મનમાં ચાેટી જાય ! જેમ આપણી હથેળીમાં મુદ્દેલી વસ્તુ વિષે જેટલી ખાતરી આપણુને હાેય, તેવી કે તેથી પણ વધુ ખાતરી સાક્ષાત ઈશ્વરને પામેલા સંતન્ગુરુ આપણુને ઈશ્વર વિષે કે તેમના 'હુકમ ' વિષે કરાવી શકે ! ખૂસ સદ્ધુરુ પાસેથી ઈશ્વરનું નામ પામ્યા પછી આપણું મન ઈ દિયાદિના ભોગીશ્વર્ય તરકથી માછું કરી, એકમાત્ર સત્ય એવા પરમાત્મામાં જ લીન થઈ જાય.

ઈશ્વર વિષે, તેમના નામ-સ્મરણમાં લવલીન થવાના આપણા કતવ્ય વિષે, તથા બાહ્ય સ્થૂલ જગતના ઈંદ્રિય-ભોગમાંથી પાછા કરવા વિષે આપણુને ખાતરી-પૂર્વ'ક સંભળાવનાર કે ચેતવનાર સદ્ગુરુ તો આપણાં પુણ્ય – કર્મ – સત્કમ` – ધર્મા-ચરણના પ્રતાપે આપણુને મળે ત્યારે ખરા. પણ તેમણે ગાયેલી 'સાચી 'વાણી તા આપણુને ઉપલબ્ધ છે જ; અને શ્રદ્ધા-નમ્ર થઈને આપણે તેને આંતરમાં ઉતારવા લાગીએ, તા આપણા બધાતા જતા શુભ કર્મના બળે આપણે પૂરા ગરને પ્રાપ્ત કરવાનં સદભાગ્ય કાઈ ને કાઈ જન્મમાં અવશ્ય પામીએ.

પરંતુ આજકાલનું યુગ-બળ એવું છે કે, આપણું એવા સંત-પુરુષોની વાણીના પરિચયમાં પશુ ભાગ્યે જ આવી શકીએ ! દૂરદરા ન, આકાશવાણી વગેરે નેહરુ-યુગનાં માધ્યમા દ્વારા કે દેશી-પરદેશી સાહિત્ય-રચનાઓ દારા અંગ્રેજી ભાષાની બલિહારી, અંગ્રેજી નાચ-ગાનની બલિહારી, માદક પીણાંની બલિહારી, શુંગાર-સાધનાની બલિહારી, અરે ગમે તેવી ખાંટુ ભારતીય સ્ત્રી તમે અમુક મિલનું સુટિંગ-શટિંગ પહેરા તેટલા માત્રે જ તમારા ઉપર લટ્ટુ બની જાય તેવા જાહેરખબરાની બલિહારી, તથા પરદેશી કંપનીઓ પાતાનાં ભાગ- શૃંગારનાં સાધનાની જે બહેરખબરા દૂરદર્શન ઉપર નાટક-ફિલમા દ્વારા રાત-દિવસ દેશને ખૂણે ખૂણે, અરે પર્વતની ટાચે ટાચે પહેાંચાડે છે તેની બલિહારી તરક નજર કરીએ, તાે સહેજે સમજાઈ જશે કે, નેહરુ-ચુગમાં ઈશ્વરનું નામ કે ઠામ તમને શાધ્યું જડે તેમ નથી. અત્યારે સ્થૂલ પદાર્થોના ઇધિય-ગમ્ય વિજ્ઞાન અને ટેકનાેલાજી દ્વારા જે કાંઈ ભોગૈક્ષર્ય હાંસલ થઈ શકે તેમ છે, તેની જ વાત સોને ચાેગરદમ સાંભળવા મળ્યા કરે છે.

**ગુજરાત** વિદ્યાપીઠની શાળાક્રીય (પ્રથમ સાત ધારણેા માટેની) વાચનમાળા અને આઠથી દશ ધારણેા માટેની 'વિનય વાચનમાળા 'નુ' સ'પાદન-કાર્ય શ્રી. મગનભાઈ દેસાઇની અધ્યક્ષતામાં ઉપડશું હતું, ત્યારે સરદારંશ્રી વલ્લભભાઈ પટેલે ખાસ કહેવરાવ્યું હતું કે, વાચનમાળાના પાઠામાં ભગવાનને ભૂલશા નહિ, તથા કવિતાઓમાં ભજનાને ભૂલશા નહિ; કારણુ કે, હવેના દિવસામાં બાળકને માટા થયા પછી ભગવાનનું નામ ધરમાં કે બહાર કચાંય સાંભળવા મળવાનું નથી !

સરદારશ્રી નવા ચુગને કેવા પામી ગયા હતા ! તે જોઈ ગયા હતા કે, બિનસાંપ્રદાયિક (સેક્યૂલર) રાજ્યત ત્રની વાતો કરનારા ખરેખર તા બિન-ધાર્મિક અર્થાત્ અ-ધાર્મિક નાસ્તિકા જ છે. બિલકુલ જાણે ચાર્વાકના અવતાર ! ખેર, સરદાર તા ગયા, અને 'રામનામ 'ની ધૂન આખા દેશમાં ગાજતી કરનાર ગાંધીજી તા સરદારનીય પહેલાં ગયા ! હવે તા ' વિજ્ઞાન ', ' આધુનિકતા', ' ટેકનાલાજી ' અને 'કામ્પ્યુટર ' નાં ગાણાં શરૂ થયાં છે ઉપરાંત દૂરદર્શન

અને આકાશવાણી બીજા ભાગૈશ્વર્યનાં જે ગાણાં રાત-દિવસ (અને હવે તા મક્ત)<sup>ર</sup> સંભળાવ્યા કરે છે, તે જીદાં!

**અા** સ્થિતિમાં, ઈશ્વર અને તેને પામવા માટે તેનું નામ સ્મરણ એ જ માનવ જન્મનું એકમાત્ર લક્ષ હોવું ઘટે, એવું ઠાંકી ઠાંકીને કહેનારા શીખ ગુરુઓની વાણી તરક ધ્યાન ગયા વિના રહેતું નથી. તે ગુરુઓએ નિષ્કર્મ વાંછનારા સન્યાસ-માર્ગને પડતા મૂકી, તથા મૂર્તિપૂજા અને તેની આસપાસ ઊભા થયેલા અને પૈસાદારોને પાલવે તેવા છપ્પન ભાગના ખટાટાપને અવગણી, સીધા સાદા ધર્મ-પરાયણ – કર્તાવ્ય-પરાયણ ગૃહસ્થ છવતને જ કેન્દ્રમાં રાખીને નામ-સ્મરણના સુંદર સાધના-માર્ગ પ્રવર્તિ કર્યા. જુદા જુદા યોગમાર્ગીએ ઊભું કરેલ સિદ્ધિ-ચમત્કારનું જાળું પણુ તેથી તૂટી ગયું.

૧. અહ્યુ ભલે ગમે તેટલાે સહમ હાેય, તાેપણુ ચેતનાની દષ્ટિંચે તે સ્થૂલ પદાર્થ જ કહેવાય. ૨. આ વર્ષથી રેડિયાે અને ટેલિવિઝન સાધનાેની લાયસન્સ-ફી રદ કરાઈ છે. 9

શીખ ગુરુએા દશ ગણાવાય છે;' પર તુ તેમાંથી ૧-૨-૩-૪-૫-૯ એ છ ગુરુ-ઓની વાણી જ ' ગ્રાંચ-સાહેબ 'માં છે; અને તે ઉપરાંત ઈ ધરના નામ-સ્મરણને જ આગળ કરનારા તે જમાનાના કબીર, નામદેવ, રવિદાસ, શેખ કરીદ વગેરે હિંદુ-મુસલમાન સંતાની વાણી પણ. આમ, ' ગ્રાંચ-સાહેબ ' એક રીતે સંતાનું જાણે સંમેલન છે !

ઈશ્વરમાં જ લવલીન રહેનારા, તથા આચાર્ય-મહંત-પદની ખેવના વિનાના એ સ તાની વાણી જાણે ૬૮ તીર્થામાં સ્નાન કરવા કરતાંય વધુ પાવનકારી છે. તેના જેટલા પરિચય સાધીએ તેટલા ઓછા !

' ગ્રાંચ-સાહેબ ' તા સુક્તોના-પદાના-ભજનાના-ક્યત<sup>c</sup>નાના મહાસાગર છે. તમાંથી પ્રથમ ગુરુ નાનકની ' જપુજી ', ' આસા-દી-વાર ', અને ' સિધ-ગાસટિ ' એ ત્રણ કૃતિઓ, ત્રીજા ગુરુ અમરદાસની મનને મુઝધ કરનારી કૃતિ ' અન દુ ', અને પાંચમા ગુરુ અજુ<sup>c</sup>નદેવની સુખના મણિરૂપ કૃતિ ' સુખમની '– એ પાંચ કૃતિઓને મૂળ, અનુવાદ, વિવરણ, ટિપ્પણ તથા ખાસા માટા ઉપેાદ્ધાત વગેરેથી સુસજ્જ કરીને ' આચાર્યજ્રી જે. ખી. કૃપલાની અને મગનભાઈ દેસાઈ મેમારિયલ ટ્રસ્ટ ' દારા ' પંજગ્ર 'થી ' નામે પ્રસિદ્ધ કરવામાં આવી છે.

આજના મ઼ેાંધવારીના જમાનામાં એ પુસ્તક ૧૦૦ રૂપિયાથી ઓછી કિંમત આપવાનું તેા કલ્પનામાં પણ લાવી શકાય તેમ નથી. પરંતુ પ્રથમ ગુરુ નાનકદેવની ત્રણ કૃતિઓ મૂળ, અનુવાદ, વિવરણ, ટિપ્પણ તથા ઉપોદ્ધાત (પણ પ્રથમ ગુરુ સુધીના ભાગ) સાથે બહાર પાડીએ, તાે કિંમત ઓછી થઈ જાય, અને છતાં સામાન્ય ઉપોદ્ધાતમાંથી શીખ ગુરુઓના જીવન-કાર્ય ને સમજાવવા પૂરતા ભાગ પણ આવી જાય. એવા વિચારથી પ્રથમ ગુરુની જ ત્રણ કૃતિઓવાળા આ ગ્ર થ '' ગુરુ નાનકનાં ત્રણ ભક્તિ-પદેા '' — નામે પ્રસિદ્ધ કરવામાં આવે છે. જો કે આ પુસ્તકના દરેક બેકી પાનાને મથાળે ' પંજગ્ર'થી ' એવુ ' નામ મ્ફેક્લું છે; પરંતુ આ પુસ્તકમાં તાે ઉપર જણાવ્યા પ્રમાણે ત્રણ કૃતિઓ જ છે, અને તે પણ માત્ર પ્રથમ ગુરુની. પણ એ ત્રણ કૃત્તિઓમાં થઈને દશેય શાખગુરુઓનું મુખ્ય મંતવ્ય અને ઉપદેશ આવી જાય છે. કદાચ બીજી કૃતિઓ કરતાં પણ વિશેષ !

#### (૧)

તે ત્રહ્યમાંથી 'જપુજી ' વિષે તેા ઉપાેદ્ધાતમાં જ સવિસ્તર રજૂઆત કરેલી હાેઈ, અહીં બાકીની બે કૃતિઓ 'આસા-દી-વાર ' અને ' સિધ-ગાેસટિ ' વિષે કંઈક પરિચય કરાવવા જરૂરી છે.

૧. દશમા ગુરુના બે પુત્રોને જીવતા ભીંતમાં ચણી લઈ, શીખ ગુરુ-પર પરાને અંત લાવવામાં આવ્યા હતા. ગુરુ નાનકની કૃતિઓમાં ' જપુજી ' પછીનું ખીજી સ્થાન ' આસા-દી-વાર 'નું છે. ગુરુ નાનકના જમાનામાં, ભાટ-ચારણેાએ રચેલાં, અને રહ્યુસ પ્રામમાં ઝૂઝતાં ઝૂઝતાં વીર-ગતિ પામેલા શરવીરાનાં પરાક્રમ વર્ણવતાં વીર-કાવ્યા બહુ પ્રચલિત હતાં. તે કાવ્યા 'વાર ' કહેવાતાં. લાક–ગીતાની એ પર પરાગત શૈલી હતી. ગુરુ નાનકે એ શૈલીના ઉપયાગ, લાેકાને આધ્યાત્મિક ક્ષેત્રે પછુ પરાક્રમ કરવા તૈયાર કરવા માટે કર્યા. પંજાબમાં દેશની બધી મુખ્ય લડાઈઓ લડાઈ હાેઈ, ત્યાંના લાેકાને સુપરિચિત એવી શરવીરતાની ભાવનાને આધ્યાત્મિક ક્ષેત્રે વાળવાનું ગુરુ નાનક અને તેમના અનુગામીઓને સહેજે મન થાય, એ સ્વાભાવિક છે.

ગુરુ નાનકે ત્રણુ 'વાર ' લખી છે : 'માઝ-દી-વાર ' (માઝ રાગની વાર), 'આસા-દી-વાર ' (આસા રાગની વાર) અને 'મલાર-દી-વાર ' (મલાર રાગની વાર). એ ત્રણુે વારા આદિ ગ્રાંથ (ગ્રાંથ-સાહેભ)માં સંધુરાયેલી છે. ગુરુ નાનકના અનુ-ગામીઓએ પણુ 'વાર ' લખવાનું ચાલુ રાખ્યું હતું. આમ આદિ ગ્રાંથમાં કુલ ૨૨ 'વાર ' સંઘરાયેલી છે.

ગુરુ નાનકે લખેલી ૩ વારોમાં 'આસા-દી-વાર ' સૌથી વધુ અગત્યની છે. તેમાં ૨૪ પૌડીઓ (પગથિયાં) છે. કપ્ત ન વેળાએ દરેક પૌડીની શરૂઆતમાં બે કે વધુ શ્લોકા કે પદા ઉમેરવામાં આવે છે. એ શ્લોકા-પદા અને મૂળ પૌડીઓ મળીને કુલ ૮૩ પદા થાય છે. ' આસા-દી-વાર 'ની શરૂઆતમાં ગાવાની બાબતમાં જે સચના છે, તેમાં જણાવ્યું છે કે, ' ટુંડ અસરાજ 'ની ધૂન પ્રમાણે આ વાર ગાવી ' ટુંડ અસરાજ ' એ પૂરણ ભગતની કથા જેવી કથાના રાસડા છે. તેમાં પવિત્રતા અને શિયળને લગતા જે આદર્શા રજૂ કરાય છે, તથા દુષ્ટતાનાં બળા સામે ઝૂઝવાની જે કથા વર્ણુવાય છે, તે ગાનારને તેમજ સાંભળનારને પાના ચડાવે એવાં છે. ' આસા-દી-વાર 'ની પૌડીઓ પણ એ જ કથાની ધૂનમાં ગાવાની હોઈ, આધ્યાત્મિક ચઢાણ અને મહત્તા પ્રાપ્ત કરવા માટે જે યુદ્ધ ખેલવું પડે છે, તેના પાના લોકોને ચડાવે છે !

'આસા-દી-વાર 'માં પોડીઓ સાથે ગવાતાં થયેલાં શ્લોકા અને પદા તા ચાપાઈ, દોહરા અને સવૈયા જેવા પર પરાગત ઢાળમાં છે, તથા તેઓમાં તત્કાલીન જમાનાની ધાર્મિક તથા સામાજિક બાબતા અંગે ટીકા પણ છે. ત્યારે પોડીઓ તા પરમાત્મા, ગુરુ અને સાચી આધ્યાત્મિક સાધના ઉપર જભાર મૂકે છે. તેથી આ આવૃત્તિમાં મૂળ પોડીઓ જેટલા જભાગ 'આસા-દી-વાર ' તરી કે લીધા છે.

#### (२)

આ પુસ્તકમાં લેવામાં આવેલી ગુરુ નાનકની ત્રીજી કૃતિ તે ' સિધ–ગેાસટિ ' અર્થાત્ 'સિદ્ધો સાથે વાર્વાલાપ ' છે. પોતાના લાંબા બ્રમણુ-કાળ દરમ્યાન ગુરુ નાનક ઉત્તર તરકનાં તીર્થ સ્થાના તરક પણ જતા, ત્યારે તેમને 'સિંહ ' નામે એાળખાતા ગારખનાથ-મત્સ્યેંક-નાથ વગેરેના શિષ્યા સાથે મેળાપ થતા; અને તેમને તેઓ સાથે તીવ્ર પ્રશ્નોત્તરીના વાદ-સંવાદમાં ઊતરવું પડતું. એમ એક વખત તેઓ જલ ધર-બિઆસ-બટાલા માર્ગ ઉપર આવેલા અચલના શિવમ દિરે ગયેલા; ત્યારે પણ, તેમને એ લોકા સાથે વાદ-વિવાદમાં ઊતરવું પડેલું. ત્યાંથી પાતાના નિવાસસ્થાન કરતારપુરમાં પાછા કર્યા બાદ, તેમણે સિદ્ધો સાથેની એ મોટી ચર્ચા-વિચારણાના મુખ્ય મુદ્દાઓને સમાવી લેતું હરુ પદેાનું 'સિધ-ગાસટિ' (સિદ્ધ-ગોષ્ઠી) નામતું મોટું પદ રચ્યું. ગુરુ નાનકે આ 'સિધ-ગાસટિ' પદ કરતારપુરમાં ઈ. સ. ૧૫૩૯ના એપ્રિલ–

મેન્માં રચ્યું હોય એમ લાગે છે. કારણ કે, ઈ. સ. ૧૫૩૯ના સપ્ટંબરમાં તા તેમણે પાતાના દેહ તજી દીધા હતા, એટલે એમ કહી શકાય કે, આ પદમાં, ગુરુ નાનકના, ધમ<sup>c</sup>-તત્ત્વ બાબતના, અંતિમ તથા પાકટ વિચારા રજૂ થયા છે.

' સિંહ ગાેકી 'માં અકુાવીસેક પ્રશ્નો અને તેમના ગુરુ નાનંકે આપેલા જવાબાેના સમાવેશ થાય છે. પ્રશ્નો મુખ્યત્વે જગતમાં મનુષ્યનું સ્થાન, માનવ જીવનના મુખ્ય હેતુ, તથા તે હેતુ પાર પાડવાના સાચા–સંચાટ–ઉપાય અંગે છે.

ગુરુ નાનક, જવાબમાં, પંથ-માર્ગ કે દર્શનની અટપટી પરિભાષા ગાળી કાઢી, સ્પષ્ટપણે એક જ વાત ભાર મુક્રી મૂક્રીને જણાવે છે કે —

—નામ વિના મુક્તિ ના મળે;

-- એ નામ પણ ગુરુ વિના ન પમાય;

—ગુરુ કે જે પરમાત્માનું પ્રત્યક્ષ સ્વરૂપ છે, તેમનાં સેવા–સંગથી પરમાત્માના ભય અને ભાવ પ્રથમ પ્રાપ્ત કરવા; અને પછી તેમણે આપેલા પરમાત્માના નામમાં રત થઈ, કામનાઓના ધમસાણુમાં અટવાવનાર અહંભાવ સદ તર ગાળી કાઢવા, એ જ સાચી–સહજ–સાધના છે.

' જપુછ 'માં કહેલાે ભાવ જ આ પદમાં છે; પરંતુ અહીં જે સ્પષ્ટતાથી, પ્રશ્નોત્તરરપે તથા સચાટતાથી ગુરુ નાનક પાતાની વાત રજૂ કરે છે, તે અપ્રતિમ છે. જીવા ઉપર અનહદ કૃપા પ્રગટી હાેય, તાે જ આટલી વેધકતા અને સચાટતા વાણીમાં આવે.

એ તેજસ્વી 'સચ્ચી ' વાણીના કંઈક પરિચય ગુજરાતનાં ભાઈ-બહેનાને થાય, એ આશયથી મૂળ ' પ'જગ્ર'થી ' પુસ્તકનું આ નાનું સ્વરૂપ પ્રગટ કર્યુ' છે. સૌ તેના પરિચયથી પ્રસન્ન થાય અને સંહેજે ઈશ્વરાભિમુખ બને, એ જ આશા અને અભિલાષા. थाल्ल बिचि तिनि वसतु पइओ, सतु संतोखु विचारो । अंमृत नामु ठाकुरका पइओ, जिसका सभसु अधारो । जे को खावै जे को मुंचै तिसका होई उधारो । एह वसतु तजी नह जाई, नित नित रखु उरि धारो । तम संसारु चरन लगि तरीऐ सभु नानक ब्रह्मपसारो ॥

"આ (ગ્ર'થસાહેબરૂપી) થાળમાં ત્રણુ વાનીઓ પીરસી છે: સત્ય, સ'તાેષ અને વિચાર. સર્વના આધારરૂપ એવું ઈશ્વરનુ અમૃતનામ પણુ તેમાં છે. જે કાેઈ એને આરાગશે ને તેમાં રાચશે તેના ઉદ્ધાર થશે. આ વસ્તુ કઢી ન તજતા : રાેજ ઉરમાં ધારણુ કરી રાખેબે. આ અ'ધાર સ'સાર-સાગરમાંથી પ્રભુ–ચરણે પડયે જ તરાશે. નાનક કહે છે કે, વિશ્વ બધુ' પરપ્રદ્ધ પ્રભુના જ પસારા છે!"

www.jainelibrary.org

## અપ<sup>ઽ</sup>ણ

## પિતા–ગુરુ

## શ્રી. મગનભાઈ પ્રભુદાસ દેસાઈને

જેમણે

મારાં તન અને મન નવેસર

ઘડી આપીને મને જીવનદાન બક્ષ્યુ'

na dhaghtara

" શીખ ગુરુઓએ – સ તોએ – ઈધરની ભક્તિ કરવાની ળાયતમાં ક્રિયાકાંડના 'કે સાધનાકાંડના બીજા કેશા ખટાટાપ વિના ભગવાનના નામ-સ્મરણ ઉપર જ ભાર મૂકચો; તથા તપ-સ ન્યાસ-યોગે અપનાવેલી કર્મ ન્ત્યાગની વાતને ટાળી, સીધા સાદા ગૃહસ્થજીવનને જ પાતાના ભક્તિમાર્ગના કેન્દ્રમાં – પાયા તરીકે – સ્થાપ્યું. એમ કરવાથી એક બાજુ મૂર્તિપૂજા, મ દિરા, પૂજારીઓ અને આચાર્ય મહ તાના ભારણુના છેદ ઊડી ગયા; અને બીજી બાજુ સ ન્યાસ – દીક્ષા, મડ – આશ્રમ, ભીખ તથા અકર્મ ધ્યતાના પણ.

"એ રીતે ગૃહસ્થજીવન ઉપર ત્યાગી – વૈરાગી - શ્રમણ વગેરેએ જે નિંદાના ઢગલાે ઠાલવ્યાે હતા, તેને દૂર કરી, કમ'ણ્ય, ધમ્ય' અને તેજસ્વી ગૃહસ્ય-જીવનને શીખ ગુરુઓએ સાધના-માર્ગમાં અનેરી પ્રતિષ્ઠા અર્પી ગૃહસ્થી તા કાજળની કાટડીમાં વસનારા, એટલે તેને તા ડાઘ લાગે જ – એ તા નિકૃષ્ટ કાટીના જ હાેય – એમ કહી કહીને તેને અધર્મા જીવન ગાળવામાં એક રીતની ઉત્તેજના આપ્યા જેવું કરી મૂકવામાં આવ્યું હતું; તે દૂર કરી, મહેનતુ, સ્વાથયા ઈધ્વરપરાયણ, દાનધર્મી ગૃહસ્થજીવનને જ આધ્યાત્મિક સાધનામાં મુખ્ય સ્થાન આપવાથી, સાચા કર્મશીલ, તેજસ્વી ગૃહસ્થા ઊભા થયા. એવા તેજસ્વી ગૃહસ્થ વર્ગમાં જ ધર્મ-ની ગતિ-રીતિ અને સાચી ખેવના સંભવે. "

www.jainelibrary.org

## અનુક્રમણિકા

| પ્રકાશકનું નિવેદન        | પ   |
|--------------------------|-----|
| ઉપાદ્ધાત                 | ૧૫  |
| ૧. પ્રાસ્તાવિક           | ণ্ড |
| ર. ગુરુ નાનક             | રપ  |
| ૧. ' જયુજ '              | ્   |
| ર. 'આસા-દી–વાર '         | ٢3  |
| ૩. ' સિધ-ગાેસ <b>િ</b> ' | ૧૦૭ |
|                          |     |
|                          |     |

"અધ્યાત્મ માર્ગના ઇતિહાસ જોઈએ, તા જણાય છે કે. સત્યનાં દ્વાર છેક જ ખુલ્લાં રહ્યાં હોય એવા જમાના બહુ એાછા હાેય છે. વધારે જમાના તા એ સત્યની વિડ'બના કરી, જનતાનાં મન સત્યથી વિમુખ કર્યાના જ આવે છે — આવ્યા હાેય છે. દરેક આચાર્ય કે રુરુ વિષે એમ જ કહેવાના પ્રયત્ન થતાે હાેય છે કે, તેમને જ સંપૂર્ણ સત્ય હાંસલ થયું છે, અને તેમનામાં શ્રદ્ધા રાખે અને બીજાઓ પ્રત્યેની શ્રદ્ધા તજે, તા જ ઉદ્ધાર થાય. એવી અંધ-શ્રદ્ધાના જે જમાના આવે છે, તે જ વધુ ખતરનાક હાેય છે. કારણ કે, તેનાથી આધ્યાત્મિક માર્ગે પ્રયાણ આદર્યાના ખાટા અહ'ભાવ મુઝ્ધ લોકામાં સાથાસાથ ઊભો થતા જાય છે, અને તે પ્રમાણમાં અધ્યાત્મમાર્ગે સાચા પ્રયાણનું દ્વાર ભિડાઈ જાય છે. "

## ઉપાદ્ઘાત

तेरा कीता जातो नाही मैनो जोगु कीतोई । मै निरगुणिआरे को गुणु नाही आपे तरसु पइओई ।। तरसु पइआ मिहरामति होई सतिगुर सजणु मिल्जिआ । नानक नामु मिल्ठे तां जीवा तनु मनु थीवे हरिआ ।।

" હે પ્રભુ, આપે મારા ઉપર જે કૃષા, વરસાવી છે, તેની મને ખબરે પડી નથી; (તે બદલ આભાર પણુ માનું તે પહેલાં) આપે મને આ મહત્ કાર્ય પાર પાડવાને ચાેગ્ય બનાવી દીધા !

''નિર્ગું છુ એવા મારામાં એકે ગુણુ નથી; છતાં આપે જ સામે ચાલીને મારી દયા ખાધી છે —

'' કયા–કૃપા કરીને મારાે સદ્રગ્રુરુ સાથે મેળાપ કરાવ્યાે છે ! '' નાનક કહે છે, હે પ્રભુ, આપનું નામ હવે મને બક્ષા; જેથી હું પુનર્જીવન પામું તથા મારાં તન અને મન હરિયાળાં થઈ ઊઠે ! ''

### ૧. પ્રાસ્તાવિક

(٩)

એ કે પાશ્ચાત્ય ફિલસૂફે વ્યંગમાં કહ્યું છે કે, ઢેર-જાનવર પણ જે ઈશ્વર વિષે કલ્પના કરી શકતાં હોય, તાે તેમણે કલ્પેલા ઈશ્વરને માથે માટાં શીંગડાં હોય!

વ્યંગ બાદ કરીએ, તાે પણ તેના કહેવાનાે અર્થ એટલાે તાે ખરાે કે, પરમ તત્ત્વ ઈશ્વરને દરેક જણ પાેતપાેતાના સત્ત્વ મુજબ જ કલ્પી શકે છે, કલ્પે છે. ગીતામાં ભગવાન શ્રીકૃષ્ણે એ પ્રકારની વિવિધ કલ્પનાઓનું તથ્ય આ પ્રમાણે

દર્શાવ્યું છે –

यो यो यां यां तनुं भक्तः अद्धयार्चितुम् इच्छति । तस्य तस्याचलां अद्धाम् तामेव विदधाम्यहम् ॥ स तया अद्धया युक्तः तस्या राधनम् ईहते । स्रमते च ततः कामान् मयैव विहितान् हि तान् ॥

- અ૦ ૭, શ્લા૦ ૨૧-૨૨]

"ભગવાનના જે જે સ્વરૂપને ભક્ત શ્રહ્યાપૂર્વક અર્ચવા ઇચ્છે છે, તેની તે તે સ્વરૂપ વિષેની શ્રહ્યાને ભગવાન દૃઢ કરે છે.

" એવી શ્રહ્યાને બળે ભક્ત તે તે સ્વરૂપની આરાધના કરે છે અને તે વાટે ભગવાને જ પૂરી કરેલી પાેતાની કામનાએા તૃપ્ત કરે છે. "

અર્થાત્ આવી કલ્પનાઓ કોઈક ને કોઈક કામનાથી પ્રેરિત થયેલી હેાય છે. અને કામના પાેતપાેતાના સત્ત્વ મુજબ જ ઉદ્ભવતી હાેવાથી, છેવટે આ કલ્પનાઓ તે કલ્પના કરનારના સત્ત્વથી મર્યાદિત બને છે.

ભગવાન શ્રીકૃષ્ણે એવી કલ્પનાઓની ફલશ્રુતિ પણ નીચે પ્રમાણે સંભળાવી દીધી છે ---

अन्तवत्तु फलं तेषाम् तद् भवत्यरूपमेधसाम् ॥ ७ - २३ ॥

" – એ અલ્પ બુદ્ધિવાળા લાેકોને તે તે કલ્પનાઓથી મળતું ફળ અંતવાન – મર્યાદિત જ હોય છે. " (૭ – ૨૩)

તે આધ્યાત્મિક પરિપૂર્ણતા ન કહેવાય.

રાજકુમાર સિહ્લાર્થ જયારે જરા∻વ્યાધિ અને મૃત્યુનાં દુ:ખાેથી ત્રાસીને તે બધા વિનાની સ્થિતિની ખાેજમાં નીકળ્યા, ત્યારે શરૂઆતમાં તે જુદા જુદા ધ્યાનમાર્ગી યાેગીએાના સંપર્કમાં આવ્યા. તે યાેગીઓ માેટા માેટા શિષ્ય - સમૃદાય સાથે વિચરતા

#### પ'જગ્ર'થી

અને જીવનનું અંતિમ લક્ષ્ય પાેતે સિદ્ધ કર્યું હોવાનાે દાવાે કરતા. સિદ્ધાર્થકુમારે, એક પછી એક, તે યાેગીરાજો પાસે દીક્ષિત થવા માંડવું. તે તે યાેગાચાર્યે બતાવેલા ધ્યાનની કક્ષા સાધી રહે, એટલે સિદ્ધાર્થકુમાર તેને જઈને કહે, "તમે બતાવેલું ધ્યાન મે સિદ્ધ કર્યું; પણ તેથી હું જે વસ્તુની ખાેજમાં નીકળ્યાે છું, તે સિદ્ધ થતી લાગતી નથી!"

પેલાે યાેગાચાર્ય કહેતા, "ધ્યાનની જે કક્ષા સિલ્લ કરતાં મને ઘણાે પરિશ્રમ પડથો હતાે, તે તે તરત જ સિલ્લ કરી લીધી છે. પરંતુ એનાથી આગળ કશું સિલ્લ કરવાનું રહેતું હોય એમ હું માનતાે નથી. એટલે તું પણ હવે મારી ભાગીદારીમાં જોડા, અને આપણે વિશાળ શિષ્ય -સમુદાયના નેતા બનીને, એ ધ્યાન સૌને શીખવતા વિચરીએ."

સિદ્ધાર્શકુમારને શિષ્ય-સમુદાયના નેતા બનવાના અભળખા હતા જ નહિ; એટલે તે તરત બીજા યાેગાચાર્ય પાસે પહોંચતા. તે યાેગાચાર્ય વળી ધ્યાનની તેથી આગળની કે કદાચ જુદી કક્ષા સિદ્ધાર્શને બતાવતાે. સિદ્ધાર્થ થાેડા જ વખતમાં એ કક્ષા પણ સર કરી લઈને તેને કહેતા, 'આ કક્ષા સર કરવાથી મને મારી ખાેજ પૂરી થયેલી લાગતી નથી.' પેલા આચાર્ય, ધ્યાનની એ કક્ષાની આગળ કાંઈ નથી એમ કહેતા, અને સિદ્ધાર્શને પાેતાની પેઠે માેટા શિષ્ય-મંડળના સિદ્ધ-ગુરુ બની વિચરવાની સલાહ આપતાે!

આમ કરતાં કરતાં છેવટે સિદ્ધાર્થે એ બધા યેાગીરાજોની પાછળ ભટકવાનું છેાડી, બીજી રીતે જ આત્મખાજ આરંભી, અને બુદ્ધપણું પ્રાપ્ત કર્યું.

પછીના એક વક્તવ્યમાં તેમણે એ બધા યેાગીરાજોના સિદ્ધાંતોનું તારણ કાઢતાં જણાવ્યું છે કે, કેટલાક પુરુષાથી -ઉત્સાહી સાધકો, જીવન -ધ્યેય હાંસલ કરવા, ઘર તજીને નીકળે છે ખરા; પણ ધ્યાન - સુખની અમુક ભૂમિકાએ પહેંાંચી, તે સ્થિતિને જ અંતિમ સ્વર્ગ માની, તે મુજબનો સિદ્ધાંત અનુયાયીઓને ઉપદેશતા ગુરુ બનીને વિચરે છે. પરંતુ, એ બધાં ધ્યાન - સુખનાં 'સ્વર્ગો' છેવટે શક્તિ અને સુખની અમુક ભૂમિકાઓ જ હોય છે. એ પરિપૂર્ણતા નથી – અંતિમ ગંતવ્ય નથી. અર્થાત્ તેનાથી (દ:ખમાંથી કે અપૂર્ણતામાંથી) કાયમી મુક્તિ સધાતી નથી.

#### (₹)

**સ્પ્રા પ્રમાણે** સત્ત્વ અનુસાર ઈશ્વરની – પરમ તત્ત્વની – કલ્પના કરી લોકો તેમાં રાચ્યા કરે – તેમાં ગંઠાઈ જઈ જડ બની જાય, ત્યારે વિશ્વનિયંતાની એવી કંઈક અલીકિક યોજના જ છે કે, તે ગાંઠ છેાડવાની – તોડવાની – પરિસ્થિતિ આપાઆપ ઊભી થાય. શ્રદ્ધા વસ્તુ જ એવી છે કે, તે આગળ વહેતી યા પરિશુદ્ધ થતી ન રહે, તાે થાેડા વખતમાં જ સડી જઈને ગંધાઈ ઊઠે. અર્થાત્ માણસાેને આગળ લઈ જવાને બદલે પાછા પાડે. બે રીતે : એક તાે તે તે કામનાઓમાં જ અટવાયેલા રાખીને; અને બીજું, કશી જ કામના સિદ્ધ ન થતી હેાય ત્યારે પણ એવાં મિથ્યા વિધિ-વિધાનમાં જ દાટી દઈને ! તેવે ટાણે પરમાત્મા સીધા અવતાર લઈને કે કાેઈ મહાન વિભૂતિ ઊભી કરીને કે પછી એ સમુદાયના ઘાેર વિનાશ દ્વારા એ ગાંઠ – એ કાેટલું તાેડી આપે છે; અને જગતમાં પાછી જીવંત ધર્મની ખાેજના માર્ગ ખલ્લો થાય છે.

જેમકે, આપણા દેશના આધ્યાત્મિક સાધનાના ઇતિહાસ જ તપાસીએ, તાે એક બાજુ વૈદિક ક્રિયાકાંડનું અને બીજી બાજુ શ્રમણ – સંન્યાસીના નિવૃત્તિમાર્ગનું જાળું ભારતવર્ષના આધ્યાત્મિક જીવનને ઘેરી વળ્યું, ત્યારે શ્રીકૃષ્ણાવતારે આવીને ઘાેષણા કરી કે ––

> याम् इमां पुष्पितां वाचम् प्रवदन्त्यविपश्चितः । वेदवादरता: पार्थ नान्यद् अस्तीति वादिन: ।। २ – ४२ ॥ त्रैगुण्यविषया वेदा निस्त्रैगुण्यो भवार्जुन ।। २ – ४५ ॥ ... न वेद-यज्ञाध्ययनैर न दानैर

न च कियाभिर् न तपोमिर् उग्रैः । एवंरूपः शक्यः अहं तृलोके द्रष्टुं ।। ११ – ४८ ॥

"હે અર્જીન! અજ્ઞાની વેદ-વાદીઓ 'આ સિવાય બીજું કાંઈ નથી' એમ કહી, (કર્મફળનાં) વર્ણનથી ભરેલી વાણી મલાવી મલાવીને બાેલે છે..." [૨-૪૨] "હે અર્જીન! વેદાે ત્રિગુણાત્મક સંસારને જ વિષય કરે છે; પરંતુ તારે તાે ત્રિગુણમાંથી નીકળી જવાનું છે..."[૨-૪૫]

"વેદોથી, યજ્ઞોથી, શાસાધ્યયનથી, દાનથી, ક્રિયાઓથી કે ઉગ્ર તપાેથી મારા આ સ્વરૂપનું દર્શન માણસાેની દુનિયામાં કોઈથી થઈ શકે તેવું નથી. ... [૧૧-૪૮] વેદોની પરંપરાવાળા, અને વેદોને જ સર્વસ્વ માનવાવાળા ભારતવર્ષમાં આવીને વેદો વિષે આવી ઘેાષણા કરવી, એ શ્રીકૃષ્ણ જેવા માટે જ શકચ ગણાય. શ્રીકૃષ્ણ ભારતવર્ષમાં પૂર્ણાવતાર ગણાઈને પૂજાયા, એમાં નવાઈ નથી.

કર્મ-નિવૃત્તિવાળા શ્રમણ-સંન્યાસીઓના માર્ગ વિષે શ્રીકૃષ્ણે જણાવ્યું —

संन्यास: कर्मयोगश्च निःश्रेयसकरावुभी । तयोस्तु कर्मसंन्यासात् कर्मयोगो विशिष्यते ।। ५ - २ ।। संन्यासस्तु महाबाहो दुःखम् आष्तुमयोगत: । योगयुक्तो सुनिर् ब्रह्म न चिरेणाधिगच्छति ॥ ५ - ६ ॥ नियतस्य तु संन्यास: कर्मणो नोपपद्यते । मोहात् तस्य परित्यागस् तामसः परिकीर्तित: ॥ १८ - ७ ॥ अनाश्रित: कर्मफल्टम् कार्यम् कर्म करोति य: ॥ स संन्यासी च योगी च न निरमिटु न चाक्रिय: ॥ ६ - १ ॥

Jain Education International

પ'જચ'શી

" કમેનિંા સંન્યાસ અને કર્મયાેગ બંને માક્ષદાયક છે. તેમાંયે કર્મ-સંન્યાસ કરતાં કર્મયાેગ ચડી જાય છે. " [૫ – ૨]

" હે મહાબાહેા ! કર્મયોગ વિના કર્મસંન્યાસ કષ્ટસાધ્ય છે; ત્યારે કર્મયોગ આચરનારો શીઘ્રતાથી બ્રહ્મને પામે છે. " [૫ – ૬]

" (સ્વધર્મ અનુસાર પ્રાપ્ત થયેલ) નિયત કર્મના ત્યાગ યાેગ્ય નથી. માેહને વશ થઈ તેના ત્યાગ કરાય, તાે તે ત્યાગ તામસ ગણાય." [૧૮–૭]

" કર્મફળનેા આશ્રય લીધા વિના જે મનુષ્ય વિહિત કર્મ કરે છે, તે સંન્યાસીય છે, તેમજ કર્મયોગીય છે – કર્મમાત્રના ત્યાગ કરીને બેસે તે નહીં !" [૬ – ૧]

#### (3)

આલાબારા, એ જ શ્રીકૃષ્ણને પૂર્ણાવતાર તરીકે રવીકાર્યા બાદ, પછીના અંધાર-યુગ દરમ્યાન તેમના પૂર્ણ જીવનને ખંડિત કરી નાખી, તેમના અમુક ઉંમર સુધીના ચરિતને અને લીલાઓને ઉપાસનાનું. કેન્દ્ર બનાવી, તેમની ભક્તિને એવી તા સ્થૂલ બનાવી મૂકવામાં આવી, જેથી તે ભક્તિ પ્રજાજીવનમાં પુરુષાર્થ, તેજ અને આધ્યાત્મિકતા શુદ્ધ કરનારી કે વધારનારી ભાગ્યે રહે. શ્રીકૃષ્ણના બાળ અને કિશાર સ્વરૂપને જ ઉપાસનાનું કેન્દ્ર બનાવી, તેમનાં ખાન - પાન કે તાફાન જ ગાયા કરવામાં કૃતાર્થતા માનવામાં આવી. મંદિરોમાં પણ તેમની મૂર્તિની આસપાસ થયન, ઉત્થાપન, શણગાર, છપ્પન ભાગ વગેરેના અને તેમને લગતાં જ કીર્તનાના ઠાઠ કે ખટાટાપ ઊભા કરવામાં આવ્યા. કોઈક જણને એ બધું કોઈક કાળે ભગવાન પ્રત્યે ભાવ-ભક્તિ ઊભાં કરવામાં ઉપારનારું નીવડ્યું હશે; પણ સ્થૂલ ફીડા-ચરિત્રોનું કે સ્થૂલ ભાગ-સામગ્રીની વિગતાનું મનન-ચિતન-કીર્તન મોટે ભાગે અને અંતે અધ્યાત્મ તરફ લઈ જનાર ભાગ્યે નીવડે.

ઉપર, 'કોઈક જણને', 'કોઈક કાળે' શ્રીકૃષ્ણની સ્થૂલ બાળ-કિશાર લીલાઓનું મનન - કીર્તન ઉપયાગી નીવડવું હશે, એમ કહ્યું. તે મુસલમાન સુલતાના અને અમીરોના જુલમી અને સેતાની રાજ્યકાળમાં કચડાતી પ્રજાને, જયારે રાજકારણના રાષ્ટ્રધર્મ, સમાજધર્મ, નાગરિક ધર્મ વગેરે ધર્મા વિચારવા અને આચરવા એ અશકચ બની ગયું હતું, અને જે વખતે સમાજના બ્રાહ્મણ અને ક્ષત્રિય નેતાઓ હારી બેઠા હતા, ત્યારે શ્રીકૃષ્ણનું ગીતાના ઉપદેશક તરીકે લડવાના ધર્મ ઉપદેશતું અને સ્વધર્મ નિધર્ન શ્રેય:, પરધર્મ માયાવદ્ય: (સ્વધર્મનું આચરણ કરતા રહીને મરણ આવે તા ભલું, પરંતુ પરધર્મ આચરવા તો જોખમકારક જ છે) – એવા આદેશ આપતું વીર-સ્વરૂપ, તેજસ્વી નેતાગીરીના અભાવમાં, પ્રજાના સામાન્ય જનને માટે નિરુપયોગી થઈ જાય. ત્યારે શ્રીકૃષ્ણના બાલ - સ્વરૂપને અને તેમની લીલાઓને અંતરમાં, ઘરની અંદર સેવવાં-ઉપાસવાં એ જ કંઈક શક્ય બને કે રહે.

1.1

પરંતુ આજે જયારે વર્ણધર્મ જેવી વસ્તુ રહી નથી, અને લાેકશાહીનાે યુગધર્મ પ્રવર્તતાે હાેઈ, દરેક વર્ગના લાેકો તેમ જ સ્ત્રીઓ સુધ્ધાં પાેતપાેતાનાં 'શાહ' છે – રાજા છે, તથા દરેક જણ દરેક પ્રકારનાે ધંધા કરી શકે છે, ત્યારે સ્વકર્મમાં નિષ્ઠા પ્રેરનાર ગીતાના શ્રીકૃષ્ણની ઉપાસના જ આગળ આવવી ઘટે. કારણ કે, હવે દરેક જણને માથે અન્યાય, અન્યાચાર, અધર્મની સામે ઝૂઝવાના ગીતાએ ઉપદેશેલ ધર્મ જ યુગધર્મ બને છે. તે વખતે બાળ-કૃષ્ણની બાળ-લીલામાં રાચવું, એ તાે પરધર્મ આચર્યા કહેવાય, અને તે ભયાવહ જ નીવડે.<sup>4</sup>

અલબત્ત, ધ્યાન, તપ, પ્રાણાયામ વઞેરે માર્ગા ઉપર પણ જડતાના આવરણનું અંધ કોટલું છવાઈ જતાં વાર નથી લાગતી. અધ્યાત્મ વસ્તુ જ એવી ગૂઢ, સૂક્ષ્મ તથા ચરમ કોટીની છે કે, તેને માટે લાયકાત કે અધિકાર પ્રાપ્ત કરવા માટે શરૂઆતમાં યોગ્ય બેડાણ, ની`દામણ વગેરે થવાં જોઈએ, તથા પછી યોગ્ય સમયે યોગ્ય બીજનું યોગ્ય હાથે આરોપણ થવું જોઈએ. તે માટે જ પરમાત્મસ્વરૂપ બનેલા સદ્ગુરુની આવશ્યકતા અધ્યાત્મમાર્ગમાં સૌથી વધુ અગત્યની ગણાઈ છે.

પરંતુ ઈશ્વરની કલ્પનાની પેઠે જ સદ્ગુરુ પણ દરેક જણ પાતાના સત્ત્વ અનુ-સાર જ કલ્પે તથા શાધે એમ ન બને ? એટલે જ પ્રજાના સત્ત્વને નિરંતર પરિશુદ્ધ – તેજસ્વી – કરતા રહેવું ઘટે. અને એવું કરી આપી જનારને લોકો યથાર્થતયા 'અવતાર ' કહીને નવાજે છે. તેથી જ પ્રજાજીવનમાં સત્ત્વનું પરિશાધન કરી આપીને ગુટુવાદના વધુમાં વધુ પુરસ્કાર કરનારા શીખ ગુટુઓએ પણ કહી દીધું કે, સદગુટુ વિના ઈશ્વર ન મળે; પરંતુ સદ્ગુટુય ઈશ્વરની કૃપા હોય તા જ પ્રાપ્ત થાય ! અર્થાત્ સદ્ગુટુને ઓળખવા – પામવા માટેની લાયકાત જન્માજન્મની તૈયારીરૂપે ઊભી થવી જોઈએ. એને માટે કોઈ ' ઇન્સ્ટન્ટ ' ઉપાય હોતો નથી.

અધ્યાત્મમાર્ગના ઇતિહાસ જોઈએ, તેા જણાય છે કે, સત્યનાં દ્રાર છેક જ

૧. કૃષ્ણ વંદે जगद्गुरुम – એમ જગદ્ગુટુ માનેલા અને 'ધર્મસંસ્થાપન અને અધર્મનાશ માટે અવતટું છું' એમ પોતાને મેાંએ ગીતામાં જાહેર કરનારા શ્રીકૃષ્ણને 'ગાપીજન-વલ્લભ', 'માખણ-ચાર' કોણે કચારે બનાવી મૂકચા, એ વસ્તુ ધર્મ - સંસ્કૃતિના ઈતિહાસના અનુપંગમાં નક્કી કરવા જેવી છે. ભાગવત પુરાણમાં કે જયાં શ્રીકૃષ્ણનું ગાપીઓ સાથેનું ચરિત્ર વર્ણવવામાં આવ્યું છે, ત્યાં જ પરીક્ષિત રાજા – જેનું મરણ નજીક આવ્યું હતું – તે જ છેવટે શંકા કરે છે કે, ભગવાન તો ધર્મ-સંસ્કૃતિના માટે અવતાર લેતા કહેવાય છે, તે જાતે પરસ્ત્રી-રમણ જેવું કૃત્ય શા માટે કરે ? ત્યારે ભાગવતકાર તેને જે જવાબ આપે છે, તે શાસ્ત્રને ન છાજે તેવા છે. ભાગવતકાર એટલું જ કહે છે કે, મહાપુરુષો જે કહે તે કરવાનું છે; તેઓ જે કરે એ વિચારવાનું ન હાેય ! એ જવાબ સાથે ગીતામાં લાેકસંગ્રહ માટે અને લાેકોનો બુદ્ધિભેદ ન થાય તે માટે પણ નિયત કર્મ કરતા રહેવાની હાકલ શ્રીકૃષ્ણ કરે છે, તે સરખાવવા જેવી છે. (ગીતા અ૦ ૩, ૧૯–૨૪).

ખુલ્લાં રહ્યાં હોય એવા જમાના બહુ ઓછા હોય છે. વધારે જમાના તાે એ સત્યની વિડંબના કરી, જનતાનાં મન સત્યથી વિમુખ કર્યાના જ આવે છે – આવ્યા હાેય છે. દરેક આચાર્ય કે ગુરુ વિષે એમ જ કહેવાના પ્રયત્ન થતાે હાેય છે કે, તેમને જ સંપૂર્ણ સત્ય હાંસલ થયું છે અને તેમનામાં શ્રહ્યા રાખે અને બીજાઓ પ્રત્યેની શ્રહ્યા તજે, તાે જ ઉલ્હાર થાય. એવી અંધશ્રહ્યાના જે જમાના હાેય છે, તે જ વધુ ખતરનાક હાેય છે. કારણકે, તેનાથી આધ્યાત્મિક માર્ગે પ્રયાણ આદર્યાના ખોટા અહંભાવ મુગ્ધ લાેકોમાં સાથાેસાથ ઊભાે થતાે જાય છે, અને તે પ્રમાણમાં અધ્યાત્મ-માર્ગે સાચા પ્રયાણનું દાર ભિડાઈ જાય છે.

સુધારક શીખ ગુરુઓએ ભારતવર્ષના આધ્યાત્મિક ઇતિહાસના એક અસામાન્ય અંધ યુગમાં અધ્યાત્મમાર્ગની આસપાસ ઊભા થયેલા કોટલાને તેાડી આપીને કેવી રીતે ધર્મ-ગંગાને મુક્ત કરી, એ મુદ્દા ઉપર જવા માટે જ આ પ્રાસ્તાવિક પ્રકરણ આરંભ્યું હોઈ, હિંદુધર્મ અને મુસલમાન ધર્મ એ બે ધર્મા અંગેની વાત જ આપણે માટે પ્રસ્તુત છે. ખ્રિસ્તી ધર્મના તે જમાનામાં ઉત્તર ભારત ઉપર હુમલા શરૂ થયા નહોતો.

મુસલમાન ધર્મ, ભારતમાં, પારકાનો મુલક અને પારકાની સંપત્તિ પડાવી લેવા ઇચ્છનારા નિકૃષ્ટ કોટીના સેનાપતિઓ અને ભાડૂતી લૂંટારુઓ દ્વારા જ પ્રવેશેલા હોઈ, તે ધર્મના તત્ત્વના સીધા સંપર્ક, લાેકોને બહુ પછીથી તે ધર્મના સાચા ઓલિયાઓ અને સંતા દ્વારા થયા. ત્યારે પણ, મુસલમાન ધર્મને પહેલેથી રાજ્ય-સત્તા સાથે સાંકળી લેવામાં આવ્યા હાેવાથી, સાચા સંત-ફકીરો મુખ્યત્વે હિંદુ-સંન્યાસીઓની પેઠે, જગતના ઘમસાણથી દૂર રહીને જ પાતાની ધર્મસાધના કરતા. સામાન્ય વ્યવહારમાં તાે લાભી અને ભ્રષ્ટ કાજીઓ તથા 'મુલ્લાંઓ જ ધર્મપુરુષો તરીકે રાજ્યાશ્રયે કામગીરી બજાવતા.

અને હિંદુ ધર્મની વાત કરીએ, તો શીકૃષ્ણ પછી અર્થાત્ મહાભારતના કારમા યુદ્ધ બાદ તો કળિયુગના જ પ્રારંભ થયેલા મનાય છે. અર્થાત્ એ યુદ્ધને પરિણામે ભારતવર્ષમાંથી જાણે ધર્મમાત્રનું નિકંદન નીકળી ગયું અને સાક્ષાત્ કળિયુગ જ પ્રવર્તમાન થયા. યુગોની પરિભાષામાં જ કહીએ તા ત્યારથી માંડીને સત્યના (સત્યયુગ), તપના (ત્રેતાયુગ), અને યજ્ઞના (દ્વાપરયુગ) – એ ત્રણની પરંપરા લુપ્ત થઈ. જે કંઈ બાકી રહ્યું તે કેવળ ધર્મનું બાહ્ય નામ-રૂપ કે તેની મિથ્યા વાતા.

અલબત્તા, યજ્ઞ અને તપનાં વિવિધ કર્મ ચાલુ રહ્યાં; પણ એવાં નિર્જીવ કે જુદા જુદા શ્રમણમાર્ગીએ એ બધાંની નિર્માલ્યતા કે મિથ્યાપણું પ્રગટ કરી બતાવીને જ પાેતાના ધર્મમાર્ગના પ્રચાર આરંભ્યો.

પરંતુ એ શ્રમણમાર્ગીઓનાં તપ-ધ્યાનમાં ષણ કર્મત્યાબનું મિથ્યાપહું પેસવાને વાર લાગે તેમ ન હતી. અને થોડા વખતમાં પેસી પણ ગયું!

#### ઉપાદ્ધાત

એ બધા ઘમસાણમાંથી જ સંત-ધર્મનાે ઉદય થયાે. સંતાેએ ધર્મને નામે રૂઢ થયેલા મિથ્યા આચારાેનું જાળું તાેડી આપ્યું અને ધર્મ-પ્રવાહને ખાેટી રૂંધામણાેમાંથી મુક્ત કર્યા.

શીખધર્મ એ સંત-ધર્મની મુખ્ય અને તેજસ્વી શાખા છે.

#### (¥)

**રી** ખ ગુરુઓએ – સંતાએ, ઈશ્વરની ભક્તિ કરવાની બાબતમાં, ક્રિયાકાંડના કે સાધનાકાંડના બીજા કશા ખટાટોપ વિના, ભગવાનના નામ સ્મરણ ઉપર જ સીધા ભાર મૂકચો; તથા તપ સંન્યાસ યોગે અપનાવેલી કર્મ ત્યાગની વાતને ટાળી, સીધા સાદા ગૃહસ્થજીવનને જ પાતાના ભક્તિમાર્ગના કેન્દ્રમાં – પાયા તરીકે – સ્થાપ્યું. એમ કરવાથી એક બાજુ મૂર્તિપૂજા, મંદિરો, પૂજારીઓ અને આચાર્ય – મહંતાના ભારણના છેદ ઊડી ગયા; અને બીજી બાજુ સંન્યાસ-દીક્ષા, મઠ-આશ્રમ, ભીખ તથા અકર્મણ્યતાના પણ !

એ રીતે ગૃહસ્થજીવન ઉપર ત્યાગી વૈરાગી શ્રમણ વગેરેએ જે નિદાના ઢગલા ઠાલવ્યા હતા, તેને દૂર કરી, કર્મણ્ય, ધર્મ્ય અને તેજસ્વી ગૃહસ્થજીવનને શીખ ગુરુઓએ સાધનામાર્ગમાં અનેરી પ્રતિષ્ઠા અપીં. 'ગૃહસ્થી તાે કાજળની કોટડીમાં વસનારા, એટલે તેને તાે ડાઘ લાગે જ – એ તાે નિકૃષ્ટ કોટીના જ હોય ' – એમ કહી કહીને તેને અ-ધર્મી જીવન ગાળવામાં એક રીતની ઉત્તેજના આપ્યા જેવું કરી મૂકવામાં આવ્યું હતું. તેને દૂર કરી, મહેનતુ, સ્વાશ્ચર્યા, ઈશ્વર-પરાયણ, દાનધર્મી ગૃહસ્થજીવનને જ આધ્યાત્મિક સાધનામાં મુખ્ય સ્થાન આપવાથી, સાથા કર્મશીલ, તેજસ્વી ગૃહસ્થા ઊભા થયા. એવા તેજસ્વી ગૃહસ્થ વર્ગમાં જ ધર્મની ગતિરીતિ અને સાચી ખેવના સંભવે!

આ સીધાસાદા સાધનામાર્ગને જોરે શીખ ગુરુઓએ નિર્માલ્ય, મુડદાલ બની ગયેલી પ્રજામાંથી એક એવી સમર્થ, સુગઠિત, મહેનતુ, વફાદાર અને મરજીવાઓની પ્રજા ઊભી કરી, જેઓએ ઈશ્વર ખાતર જીવન અર્પણ કરવાની બાબતને (જીવતા-જીવત મરણ, પામવાની યાેગમાર્ગી સાધનાને) તે વખતની એતિહાસિક પરિસ્થિતિના સંદર્ભમાં શબ્દશ: અને અર્ધશ: સાકાર કરી બતાવી. મરવા – કતલ થવા – કરતાં આતતાથી જેમ કરવાનું કહે તેમ નીચે માંએ કરવું, એ જાણે તે જમાનામાં સ્વીકૃત ધર્મ બની ગયા હતા. પ્રજાના ઉપલા બ્રાહ્મણ – ક્ષત્રિય વર્ગી, મુસલમાન માલિકોને ઘેર, તેઓ ખુશ થાય તેવા આચાર-વિચાર દર્શાવી આવી, ઘેર પાતાના ચાકાધર્મ પાળવા બેસતા. એવી દીનતા અને દંભમાંથી તેમને મુક્ત કરી, પાતાને ફાવતું ધર્મ-જીવન જીવવાના હકનો બચાવ કરવા ખાતર, આતતાથીઓના હુમલા સામે હસતે મોંએ પ્રાણ આપવા માટે તે જ લોકોને શીખ ગુરુઓએ તૈયાર કર્યા. સિંહ જેમ કદી પોતે એકલા છે, અને સામે માટું ટોળું છે, એવું જોવા શાભતો નથી, તેમ શીખ

#### પ'જર્ચ'થી

લેાકોએ પણ પાતાની અને દુશ્મનની સંખ્યા સામું જોયા વિના, પાતાના ધર્માચરણ તરફ જ નજર સ્થિર રાખી, જાલીમાના આક્રમણનાે ⊶ અન્યાય અત્યાચારનાે – સામે માંએ જડબાતાેડ જવાબ આપ્યાે.

તે વખતની હિંદુ – મુસલમાન જેવી ભ્રપ્ટ બની ગયેલી, નિર્માલ્ય બની ગયેલી પ્રજાએામાંથી આવું ધર્મ-તેજ ઊભું કરવું, એ જેવું તેવું કાર્ય ન કહેવાય. કહેવું હોય તો તેને અવતાર-કાર્ય જ કહેવાય !

#### (भ)

**અપાગળી** કહી આવ્યા કે, ધર્મભાવનાને યથેાચિત કાર્યપ્રણાલિકામાં વાળીને પરિ-શુદ્ધ કરતા ન રહેવાય, તાે એને ગંધાઈ ઊઠતાં વાર નથી લાગતી. ધર્મ-ભાવના વધુમાં વધુ સક્ષ્મ હાેઈ, તેની યથેાચિત માવજત કરતા રહેવું જ પડે છે.

ગાંધીજીના જ જમાનાના દાખલા અત્યારે તાજો છે. તેમણે જે કંઈ મહત્ત્વની કામગીરી આપણી સમગ્ર ભાવનાઓને પરિશુદ્ધ કરવામાં બજાવી હતી, તેના લાપ થઈ જતાં વાર જ નથી લાગી! અત્યારે ધર્મ-નિરપેક્ષ જ નહિ, પણ ધર્મથી વિપરીત ભાવનાની જ બાલબાલા છે. ભારતવર્ધ જાણે પહેલાં કદી ન સપડાયા હાય તેવી હીન બિન - આધ્યાત્મિકતામાં સપડાયા છે. ચારે બાજુ જાર-શારથી કથાઓ, સપ્તાહા, નવાહા, પારાયણા, ર્માદિરા, યાત્રાઓ, વ્યાખ્યાના, આખ્યાના, પ્રકાશના, આયાર્થી, સંન્યાસીઓ, ભક્તમંડળા વગેરેનું બવંડર ઊઠચું છે; છતાં સરવાળે લાકોનું ધર્મન્તેજ ઓસરતું ઓસરતું શૂન્ય ઉપર પહેાંચ્યું છે. માત્ર જેને જાવું ન હોય, તેને જ એ વસ્તુ ન દેખાય!

આ સ્થિતિમાં શીખ ધર્મની – શીખ ગુરુઓની – વાતને અને વાણીને યાદ કરી જવાથી સારો લાભ થશે, એવું માનીને, એ ગુરુઓની વાણાંમાંથી, પાંચ ગ્રંથો – સ્તાેત્રો પસંદ કરીને મળ સાથે ગુજરાતીમાં ઉતારવાનાે આ પ્રયત્ન કરવામાં આવ્યાે છે.

એમ પસંદ કરેલાં પાંચ સ્તાેત્રો તે (૧) 'જપુજી', (૨) 'આસા-દી-વાર', (૩) 'સિધ-ગાેસટિ', (૪) 'અનંદુ' અને (૫) 'સુખમની' છે.

તે પાંચમાંથી પહેલાં ત્રણ સ્તાેત્રો પ્રથમ ગુરુ નાનકની વાણી છે; 'અનંદુ' એ ત્રીજા ગુરુ અમરદાસજીની વાણી છે, અને 'સુખમની' એ પાંચમા ગુરુ અર્જાુનદેવની.

એ પાંચે સ્તાેત્રોની બાબતમાં કંઈકેય કહેવું હોય તાે એટલું જ કહી શકાય કે, પરમાત્મામાં લવલીન બનેલા સંતાેની એ 'સાચી' વાણી છે. સાચી એટલે સફળ. એ વાણીના સ્પર્શ થતાં અંતરના મળ ધાવાઈ જાય – અજ્ઞાનનું જાળું તૂટી જાય – ભૂમનું કોટલું કૂટી જાય !

ગુરુ-વાણીના અનુવાદની બાબતમાં પ્રથમ જ એક કબૂલાત કરી લેવી જોઈએ. શ્રી. મગનભાઈ દેસાઈ જેવા ગુરુ-વાણીના સાચા ભક્તોના સંગમાં ગુરુ-વાણીના *ધાઠક* બન્યા હેાવા ઉપરાંત ગુરુ-વાણીના અનુવાદક થવાના બીજાે કોઈ અધિકાર મારાે ન

۶۶

#### ઉપાદ્ધાત

ગણાય. અલબત્તા ગુરુ-વાણીના એક ચમત્કાર મારા અનુભવમાં આવ્યા છે તે જણાવતા જવા જાઈએ : જેમ જેમ તેનું રટણ-પઠન વધતું જાય છે, તેમ તેમ અંતર શુદ્ધ થતું જઈ, ગુરુ-વાણીનું રહસ્ય વધુ ને વધુ અવગત થતું જાય છે. એવી વેદમય વાણીનું સંપૂર્ણ રહસ્ય તા પૂર્ણ થયેલા જ પૂરેપૂરું પામે; છતાંય મારાં ગુજરાતી બંધુઓ અને બહેના એ તેજસ્વી વાણીથી જેટલાં જલદી પરિયિત થાય તેટલું સારું, એવી કાંઈક અધીરાઈને જ મારા જેવાએ આ પ્રવૃત્તિ ઉપાડવામાં નિમિત્ત બનેલી ગણવી બેઈએ.

#### ર. ગુરુ નાનક<sup>\*</sup> (૧)

**રી** ખ ધર્મના ગુરુ-ગ્રંથમાં ' જપુજી 'નું સ્થાન અદ્વિતીય છે. તે આદ્યગુરુ ક્રી નાનકદેવની વાણી છે. તેને ગ્રંથસાહેબની રાગવાર પ્રકરણ-ગોઠવણીમાં નથી લેવામાં આવી. તેને પાતાનું નાખું સ્થાન ને તે આદિમાં અપાધું છે.

ગ્રંથસાહેબમાં તે આદિમાં છે એટલું જ નહિ, તેનું મૂળ ને સત્તાવાર રહસ્ય બતાવવામાં પણ 'જપુજી 'નું સ્થાન સવેત્તિમ ને સર્વ-પ્રથમ ગણાય છે. તે આખા ગ્રંથના નિશાન – ધજારૂપ છે. શીખધર્મનાં મૂળ તત્ત્વા એમાં આવી જાય છે. તેથી, એને 'ગુરૂમંત્ર ' પણ કહે છે; અને દરેક શીખ રાજ સવારે એના વિધિપૂર્વક પાઠ કરે છે.

પાઠ કરવાના આ રિવાજ ગુરુ નાનકે પાેતે જ શરૂ કરેલા. ગુરુ નાનકે હિંદમાં ને સરહદ પાર ભ્રમણ કર્યા પછી, પાેતાની ઉત્તરાવસ્થામાં, જ્ઞાનવૃદ્ધ ને સત્યનિષ્ઠ થઈ, પાેતાના કુટુંબ સાથે કરતારપુરમાં વાસ કર્યો. ત્યાં એક સામાન્ય ખેડૂતનું જીવન ગુજારતા તે રહેવા લાગ્યા. ત્યારે, એમણે પાેતે, અનેક પ્રસંગો પર લખેલી છૂટી છૂટી પૌડીઓની માળા, પાેતાના જપ માટે તૈયાર કરી હતી. તેમની સાથેના ભક્તજના પણ આ પૌડીઓની જપમાળાના પાઠ કરતા. અને એમ, ગુરુ નાનકના જીવનકાળમાં જ 'જપુજી 'ની આજની પ્રતિષ્ઠા શ્રીહસ્તે જ થઈ હતી. તેનું એ નામ પાડવાનું કારણ તેના આદિમંત્રમાં આવતા 'જપુ ' શબ્દને કારણે છે; 'જી ' તેને માનવાયક પ્રત્યયરૂપે લગાડવામાં આવે છે.

#### (<del>`</del>,

**્યુ રુ** નાનકના જન્મ લાહાર પાસે તલવંહી કરીને ગામમાં ઈ. સ. ૧૪૬૯માં<sup>૨</sup> (વિ૦ સં૦ ૧૫૨૬, વૈશાખ સુદી ૩ને રોજ) થયા હતાે. આ ગામને આજ નાનકાના સાહેબ તરીકે ઓળખવામાં આવે છે. અને તે હવે પાકિસ્તાનમાં ગયું છે.

\* આ ભાગ, શ્રી. મગનભાઈ દેસાઈ સંપાદિત ' જપજી 'ના પદ્ય અનુવાદની શરૂઆતમાં તેઓશ્રીએ જોડેલા ' ગુરુ નાનક અને આપણી સંસ્કૃતિ ' એ શીર્ષક હેઠળના મહા-નિઅંધમાંથી તારવ્યા છે. `

૧. પૌડી = પગલું; (સીડીનું) પગથિયું.

૧૪૬૯ના એપ્રિલની ૧૫મી તારીખે. પાછળના લેાક કહે છે: કાર્તિકી પૂર્ણિમાએ.

તેમના પિતાનું નામ કાલૂજી (કાલુરામ) અને માતાનું નામ તૃપ્તાજી. કાલુરામ જાતે બેદી (વેદી) ખતરી હતા, અને પાતાના ગામમાં ખેતી ઉપરાંત નાની દુકાન ચલાવતા તથા ત્યાંના જાગીરદારની મુનીમી પણ કરતા.

નાનકે શાલીન શિક્ષણ બહુ લીધું હોય એમ લાગતું નથી. એમનું ખરું શિક્ષણ તેા બીજે થતું હતું : નાનક પરિબ્રાજક સાધુ સંતામાં નાનપણથી જ ખૂબ જતા થયા હતા. આખા દેશમાં ભ્રમણ કરનારા એ લાક તે કાળમાં અનેક પ્રકારના સામાજિક અને ધાર્મિક તથા તાત્ત્વિક જ્ઞાનના સહજ શિક્ષકો હતા.

પરંતુ સાધુ-સંતામાં જ દિવસ નિર્ગમન કરનાર છાકરાના ભવિષ્ય વિષે કાલુરામને ચિંતા થઈ. ગામના જાગીરદાર રાય બૂલરે કહ્યું, 'જો નાનક ફારસી શીખે, તા તમારી મુનીમી દીકરાને પણ આપું!' તેથી નાનકને ફારસી શિક્ષક પાસે માકલ્યા. તેની પાસે તે કેટલું ફારસી ભણ્યા હશે તે તા નથી કહી શકાતું. પરંતુ, તેમનાં ભજનામાં ફારસીની અસર સારી પેઠે છે. મુસલમાન ફકીરોના સંસર્ગને લીધે પણ તે ભાષાનું અમુક જ્ઞાન તા તેમને મળ્યું જ હશે.

નાનકને ચાલુ શાળાકીય શિક્ષણ આપવામાં કાલુરામ ન ફાવ્યા એમ લાગે છે. કેમ કે, પછી નાનકને એમણે ઢોર ચારવા માકલવા માંડથા એવી હકીકત છે. ત્યાં પણ, જુદા જ નાદમાં પડેલા આ બાળકે બીજી જ બાજુ લક્ષ્ય રાખ્યું. નવ વર્ષે જનાેઈ દેવાના વખત આવ્યો, ત્યારે નાનકે કાંઈક વિરોધ કર્યો લાગે છે. રૂઢિ અનુસાર કાલુરામે પ્રસંગ ગાેઠવ્યાે, પણ નાનકે બ્રાહ્મણને પૂછ્યું, "આ દાેરાે શું કામ પહેરાવા છેા ?" બ્રાહ્મણે તેના સામાન્ય ઉત્તર આપ્યાે, ત્યારે નાનકે કહ્યું :

"દયારૂપી કપાસ ને સંતાેષરૂપી સૂતર; સત્યરૂપી વળ અને સંયમરૂપી ગાંઠ – એવી જનાેઈ આત્માને તાે શાભે. હે પંડિત, એવી જનાેઈ તમારી પાસે હાેય, તાે મને પહેરાવાે. તે ન બળી શકે, ન બગડી શકે કે ન તૂટી યા ખાેવાઈ જઈ શકે ! એવી જનાેઈ પહેરનારને ધન્ય છે !"

ઉપનયન-કાળ પત્યા પછી લગ્નસંસ્કારનાે વખત આવ્યાે. અને કાલુરામે તે સંસ્કાર પણ હિંદુ રૂઢિ પ્રમાણે યાેગ્ય કાળે ઊજવ્યાે. પ્રથમ પાેતાની દીકરી નાનકીને સુલતાનપુરના બાદશાહી અમલદાર જયરામ જોડે પરણાવી. બાદ ચોદેક વર્ષના નાનક હશે ત્યારે, સુલખણી નામની કન્યા<sup>૧</sup> સાથે એમનું લગ્ન કરવામાં આવ્યું. આ પછી નાનક 'સુધરશે ' એમ માતાપિતાએ કદાચ માન્યું હશે. પણ નાનકે તા એકે ધંધામાં ચિત્ત ન ચેાંટાડવું ને કાલુરામ તથા બધું કુટુંબ નાનકથી થાકવું. એમ લાગે છે કે, ગામનાે જાગીરદાર રાય બૂલર અને બહેન નાનકીના પતિ જયરામ નાનક વિષે આવા નિરાશ થયા નહાેતા. જયરામે સહાનુભૂતિથી નાનકને પાેતાની સાથે સુલતાનપુર લઈ જવાનું ગોઠવ્યું ને નાનક કુટુંબને છાેડી તથા રાય બૂલરની

૧. ગુરદાસપુર જિલ્લામાં આવેલા બટાલાના નિવાસી મૂલાજીનાં સુપુત્રી.

ઉપાદ્ધાત

સંમતિ સાથે સુલતાનપુર ગયા. આ વખતે એમને બે પુત્રો હતા — શ્રીચંદ અને લક્ષ્મીદાસ. તેમને તલવંડીમાં જ પત્ની સાથે તે મૂકતા ગયા.

સુલતાનપુરમાં, જયરામની સિફારસથી નાનકને કોઠારીનું કામ સાંપવામાં આવ્યું. અને એમ, એક પ્રકારનું સ્વતંત્ર જીવન નાનકે શરૂ કર્યું. સાધુસંતાના સમાગમમાં રહેવાનું અહીં પણ ચાલુ જ હતું. પરંતુ પાતાનું કામ તે સંતાયપ્રદ રીતે અદા કરતા. કોઠારીના કામમાં આવશ્યક એવી પ્રામાણિક શુદ્ધતા આ એાલિયા પુરુષમાં સહેજે આવી હશે. અને એમના સાધુપ્રેમથી લાકોમાં તે પંકાયા હશે એ પણ બનવા જાેત્ર છે. સુલતાનપુરના સૂધા એમના પર પ્રસન્ન રહેતા ને એમના કામથી એને સંતાય હતા. એટલે સુધી કે, સાધુપ્રેમથી ખેંચાઈ જઈ નાનકે એક વાર સરકારી કોઠારમાંથી જ માલ દાન કર્યા, તાેપણ સૂબાએ એમની કદર કરીને એ વાત મન ઉપર ન લીધી.

(3)

**ગુ રુ** નાનકના સુલતાનપુરના સ્વતંત્ર જીવનકાળ તેમના આયુષના મહત્ત્વના કાળ છે. તે જ સમય દરમ્યાન તેમણે પાતાની જીવનદિશા જોઈને તેના માગ્ ગ્રહણ કર્યા. અંતરમાં તેમનું મંથન ચાલુ જ હતું. સુલતાનપુરના સ્વતંત્ર જીવનથી આ મંથન હવે ચાક્કસ રૂપ પકડવા લાગ્યું. સંતસમાગમ એમના નિયમિત ચાલતા હતા. ભાઈ મરદાના, કે જે ગુરુના સાજિંદા બના આખું જીવન તેમની સાથે ફર્યા, તે તેમને આ કાળમાં જ આવી મળેલા.

નાનક સવારે સ્નાનસંધ્યા કરવા રોજ નદીએ જતા. એક દહાડો તે પાછા ન આવ્યા. તે પરથી લાેકોએ માન્યું કે તે ડૂબી મર્યા. પરંતુ સ્નાન કરીને તે નદીપારના જંગલમાં ચાલ્યા ગયા હતા. એકાંત સ્થાનમાં જઈને તે પ્રભુના ધ્યાનમાં લવલીન થઈ ગયા. ત્યાં તેમને સત્ય પુરુષનાં દર્શન થયાં અને ત્રણ દિવસે તે વસ્તીમાં પાછા આવ્યા.

નાનક વસ્તીમાં પાછા આવ્યા ત્યારે લાેકો આશ્ચર્યચક્તિ થઈ ભેગા થયા. સૂબે દોલતખાન પણ આવ્યો. પણ નાનક તાે અવાક જ રહ્યા. લાેકે માન્યું કે, તેમને ભૂત વળગ્યું છે! એટલે તેને ઉતારવાના પ્રયત્ન શરૂ થયા. તેમાં ન ફાવ્યા, ત્યારે કેટલાકે કહ્યું, તે ગાંડા થઈ ગયા છે. પણ નાનકે તાે અવાક રહી ફકીરનાે વેશ જ ગ્રહણ કરી લીધા; ને બીજે દિવસે પહેલું વાકથ બાલ્યા તે એ કે, "કાેઈ (સાચા) હિંદુ નથી કે મુસલમાન નથી." આ વાકચ એમના ઉપદેશની શરૂઆત ગણાય. ત્યારની ધાર્મિક સ્થિતિની આનાથી કડવી ને કઠાર ટીકા બીજી હાેઈ ન શકે. પરંતુ તે સત્ય હતી એમાં શંકા નથી લાગતી.

મુસલમાન કાઝી નાનકની આ ટીકાથી ગુસ્સે થઈ ગયે৷ ને તેણે એનેા જવાબ માગ્યેા. પણ આ જ્ઞાનતેજથી પ્રભાવિત સંત આગળ કાઝીની ખાલી ફરિયાદથી શું

#### પ'જચ'શી

વળે ૧ સૂબા અને અન્ય મુસલમાના સમક્ષ નાનકે ભજના ગાઈને સાચા મુસલમાનનું નિરૂપણ કર્યું. તે સાંભળી એ સૌ નાનકને નમી પડવા. અહીંથી હવે ગુરુ નાનકના લાકગુરુ તરીકેના ભ્રમણકાળ શરૂ થયા.

ગુ રુ ને ા સુલતાનપુરના નિવાસ તેમની પચીસ વર્ષની ઉંમરના અંદાજે પૂરો થયે હશે. ત્યાર પછી તે ઉત્તરાવસ્થામાં નિરાંતે કરતારપુર ગામે સ્થિર થયા ત્યાં સુધીના બધા કાળ, તેમણે દેશાટનમાં કાઢયો, એમ પુરાવા મળે છે.

નવીન સત્ય લાધ્યાનું જોમ, ભરજુવાની અને કુટુંબપરિવારના ત્યાગ — આટલી અનુકૂળ સામગ્રી એમની પાસે હતી. અને તે કાળમાં ભ્રમણ જ એકમાત્ર જ્ઞાનપ્રાપ્તિ ને પ્રચારનું સાધન હતું. ફકીર અને સાધુઓની સંન્યાસ-સંસ્થા લાેકમાન્ય હતી, અને ભ્રમણ વિસ્તૃત થઈ શકે એટલી ઉંમર પણ સામે બાકી હતી. પચીસમા વર્ષે પ્રારંભ થયાે માનીએ, તાે ૧૪૯૪–૫ માં તે સુવતાનપુરથી નીકળ્યા હશે અને ઈ. સ. ૧૫૨૫ સુધી બહાર ફર્યા હતા, એની તાે એતિહાસિક નિશાની પણ છે.

એમના તીર્થાટનનાે પ્રારંભ પૂર્વ દિશાથી થયાે. આસામ અને જગન્નાથ સુધી જઈને બાર વર્ષે તે પાછા તલવાંડી આવ્યા. ત્યાં થાેડુંક રાેકાઈને દક્ષિણ તરફ ઊપડથા ને સિલાન (શ્રીલાંકા) સુધી જઈ આવ્યા.

દક્ષિણ દિશા પૂરી કરીને ગુરુ પાછા પંજાબ આવ્યા, અને આ વેળા ઠેઠ ઉત્તરે કાશ્મીર તરફ ઊપડયા. ત્યાંના પ્રવાસ પૂરો કરીને તે પશ્ચિમમાં મક્કા મદીના તરફ ગયા; અને બગદાદ સુધી પણ ગયેલા, એ વિષે નવા એક પુરાવા હાલમાં મળી આવ્યા છે.

ચાર દિશા પૂરી કરીને તેમણે છેવટે પાતાની માતૃભૂમિ પંજાબમાં ફરવાનું શરૂ કર્યું. ૧૫૨૪માં બાબરે સૈયદપુર લૂંટવું ત્યારે નાનક <sub>૮</sub>યાં હતા, એમ હકીકત મળે છે. પંજાબમાં ભ્રમણ પૂરું કરી, રાવી નદીને કિનારે એક રમ્ય સ્થાને તેમણે નિવાસ કર્યા. એક ધનવાન શીખે ત્યાં ગામ વસાવ્યું, જેનું નામ કરતારપુર પડવું. અને અહીં ગુરુ પાતાના અંતકાળ સુધી ઘર કરીને રહ્યા : ફકીરના વેશ છાહી દીધા ને કુટુબ સાથે ખેડૂતજીવન ગુજારવા લાગ્યા.

#### (¥)

**ગુ** રુ નાનક લાેકગમ્ય શૈલીમાં ને લાેકભાષામાં બાેધ આપતા તે ઉપરાંત તેમણે સંગીતમય ઉપાસનાની શક્તિ ખૂબ ખીલવી. એક ઈશ્વર અને તેના પ્રતીક તરીકે મૂર્તિ નહિ પણ તેનું નામ – આ વસ્તુ એમણે સ્વીકારી. સત્સંગ અને સંઘની પરસ્પર-ભાવનાને પણ એમણે મહત્ત્વ આપ્યું હતું, તે આપણે એમના કરતારપુરના દિવસાે પરથી જોઈ શકીએ છીએ. એકાંતિક ભક્તિનું તત્ત્વ, ગુરુ નાનકના શિક્ષણનું સવેાંત્તમ સત્ય છે. આ એકાંતિક અનન્યતા કેળવવા જેન, બૌધ, કબીર, શંકર, રામાનુજ સૌએ સંન્યાસ-સાધન સ્વીકાર્યું. ગૃહસ્થજીવનને અન્યગામી નહિ તોય વિક્ષેપક તો તેમણે માન્યું. જે વૈષ્ણવ માર્ગોએ મૂર્તિ સ્વીકારી, તેમણે અનન્યતા સેવવા પૂજા-અર્ચનાદિના લાંબા ક્રિયાયાગ યોજ્યા, જે સર્વ લોકને સરખા ફાવી તા ન જ શકે. આજે સમૃદ્ધ વર્ગા જ એ ક્રિયાયાગ સેવે છે, અને તે માત્ર એક વિધિ તરીકે જ; નહિ કે તે યાગથી પાતાની શક્તિ ખીલવવા. આમ અનન્યતા સાધવાના બે જુના માર્ગ નાનક સામે પડથા હતા : (૧) પુરાણા સંન્યાસમાર્ગ, (૨) મૂર્તિને કેન્દ્રમાં રાખી સજાતા વૈષ્ણવી ફ્રિયાયાગ. એમ લાગે છે કે, દેશાટન કરી આવ્યા બાદ નાનકને ખાતરી થઈ કે, સંન્યાસ આજ શક્તિહીન અને કલ્યાણથી વિમુખ કરનાર થઈ પડથો છે; તે રસ્તે ધર્મલાભ નથી. અને મૂર્તિ તથા તેની પૂજા વગેરેના ક્રિયાયાગ પણ શબવત્ છે; તેની પાછળના આત્મા નાથ પામ્યા છે.

એટલે પાેતાના છેવટના નિર્ણયરૂપે તેમણે કરતારપુરનાે પાેતાનાે જીવનવિધિ રજૂ કર્યાં, તેમાં અનન્યતાના સાધન તરીકે સંયમી પ્રપન્ન ગૃહસ્થજીવન રજૂ કર્યું. આ નાનકનાે ખાસ ધાર્મિક ફાળાે ગણાય. પાેતાના યુગમાં ધર્મને આગળ વધારવાનાે આ માર્ગ છે, એ એમણે જાેગું અને એનાે સ્વીકાર કરીને તે પ્રમાણે એ રહેવા લાગ્યા.

#### (5)

' જ`પુજ્'. એકી વખતે રચેલું કાવ્ય નથી. ગુરુ નાનક પાેતે, છૂટે છૂટે વખતે રચેલી પૌડીઓને એકસાથે ગાઠવીને, તેના જપમાળાની પેઠે રાજ બ્રાહ્મ મુહૂર્ત પાઠ કરતા. જપમાળામાં જેમ એક જ વસ્તુ – પરમાત્માના નામનું રટણ – હાેય છે, તેમ 'જપુજી'ની બધી પૌડીઓનું એક જ લક્ષ્ય છે : અને તે નામ-સ્મરણ, ઈશ્વરનું ગુણકીર્તન, તેની વડાઈના વિચાર અને ગુરુમુખ થઈને તેનું આરાધન. એ સળંગસૂત્ર અર્થને ધ્યાનમાં રાખીને જ એ માળા ગૂંથવામાં આવી છે.

ગુરુ નાનક 'જપુજી 'ની શરૂઆતમાં જ પહેલા મણકામાં ભક્તિ-પંથનું મૂળ તત્ત્વ રજુ કરે છે કે, જીવ પામર છે – કૂડરૂપ છે – મિથ્યા છે. તેણે તો ઈશ્વરને જ સર્વતોભાવે આત્મસમર્પણ કરીને પાતાની આસપાસ ઊભું થયેલું (જુદા જીવ-ભાવનું) કૂડ – અજ્ઞાનનું કોટલું તૂટે તે માટે કોશિશ કરવાની છે. જ્ઞાનવિચાર, ધ્યાન કે ભાગની યા તા તેવી બીજી કશી ચતુરાઈઓ તે બાબતમાં કારગત નીવડતી નથી. એ કૂડ-અજ્ઞાનનું કોટલું તોડવાના ગુરુ નાનકને અભિપ્રેત એવા માર્ગ ઈશ્વરનું નામ-સ્મરણ, ઈશ્વર ઉપર ભાવ-ભક્તિ દ્વારા તેનું ચિંતન – ટૂંકમાં, ઈશ્વર-પ્રપત્તિ છે (કડી ર૭). અને તે જ વસ્તુ તે આગળ બહલાવતા જાય છે (કડી ૩૧.૯).

અહીં સુધી આવતાં જ ગુરુ નાનક, મૂળમંત્રમાં જણાવેલું નામ સ્મરણનું પણ મુખ્ય સાધન – ગુરુના સંગ અને સેવા – તેને ભારપૂર્વક રજુ કરતા જાય છે (કડી ૪૦). સદ્ગુરુ પાસેથી નામ પામીને ઈશ્વરના સ્મરણ-કીર્તનમાં **લવલીન** થઈ જવું –એ જ ગુરુ નાનકની દુષ્ટિએ એકમાત્ર માર્ગ હોવાથી, પૌડી ૮ થી ૧પ સુધી (કડી પ૭ થી ૧૦૪) તે વસ્તુ ગુરુ સુંદર રીતે વિસ્તારીને કહેતા જાય છે. તે આઠ પૌડીઓ 'જપુજી'ના હાર્દરૂપ છે.

ગુરુ પાસેથી નામ પામીને તેમાં લવલીન થનાર સંતો જ જગતમાં 'પ્રધાન' છે (કહી ૧૦૫-૯), એમ સમારોપ કરી, ગુરુ નાનક પાછા ઈશ્વરના ગુણકીર્તનમાં ભાવ-ગદ્ગદ થઈ લાગી જાય છે; અને કેટલાંક સુંદર ભક્તિપદેા આપણને મળે છે (કહી ૧૧૦-૧૬૭).

વચ્ચે વચ્ચે નામ-સ્મરણનાે મહિમા યાદ કરતા (કડી ૧૬૮ થી ૧૮૫) તે ઈશ્વર-સ્તવન ચાલુ રાખે છે (કડી ૧૮૬-૨૮૪), અને છેવટે કહે છે કે (કડી ૨૮૫):– "તે પરમાત્મા બાદશાહાેના બાદશાહ છે; સૌએ તેમની મરજી અનુસાર ચાલવાનું છે."

પરંતુ કેવી રીતે ચાલીએ તા પરમાત્માની મરજી અનુસાર ચાલ્યા કહેવાઈએ, તે કહેવાનું હવે પ્રાપ્ત થાય છે. કારણકે પહેલી પૌડીમાં જણાવ્યું છે તે પ્રમાણે, પરમાત્માના જીવા માટેના હુકમ દરેકના અંતરમાં અંકિત થયેલા છે. પરંતુ સંસારી અવસ્થામાં આપણાં અંતર ઉપર ફૂડ-અશાનનું કોટલું ફરી વળેલું હોઈ, આપણે પરમાત્માના હુકમથી ઊલટા જ ચાલતા હાેઈએ છીએ. તે અજ્ઞાનનું કોટલું દૂર કરવા, સદ્દગુટુનાં સેવા-સંગથી તેમની પાસે નામ પામીને તેમાં લીન થઈ જવાનું ગુટુ નાનક 'જપુજી'માં ઠેરઠેર કહેતા આવ્યા છે. પરંતુ એક વાર જુદા જ સંદર્ભમાં તે વસ્તુ કહેવા માટે ને એક નવું મંડાણ માંડે છે :---

તે જમાનામાં પાતાની જુદી જુદી સાધનાના બળ ઉપર મુસ્તાક રહેતા 'સિલ્ડ' તથા 'નાથ ' કહેવાતા યાેગીઓના લાેકમાનસ ઉપર ભારે પ્રભાવ હતાે. તેમની સાધનાના માર્ગની જ પરિભાષા વાપરીને ગુરુ નાનક પાતાને સંમત સાચાે માર્ગ હવે રજૂ કરે છે (કડી ૨૮૬-૩૦૭); અને ભારપૂર્વક જણાવતા જાય છે કે, એવી બધી સાધનાઓ અને તેથી મળતી સિલ્ડિઓની ખેવના કરવી એ ખાેટું છે : સાચું સાધન નામ-સ્મરણ જ છે (કડી ૩૦૮ થી ૩૨૦).

તે માર્ગે જ 'સહજ' રીતે છેક છેલ્લી કક્ષાએ પહેાંચી શકાય છે, તે બતાવવા, ગુરુ નાનક, સિંહાવલાેકન રૂપે તે સાધનાની પાંચ ભૂમિકાઓને પાંચ 'ખંડ' રૂપે રજૂ કરે છે :---

(૧) પ્રથમ 'ધર્મખંડ': એટલે ધર્મરાજાને જયાં જીવેાનાં કર્મોનાે હિસાબ રાખવા બેસાડચા છે તે 'ધરમસાલ' અથવા ધર્મક્ષેત્ર – કર્મક્ષેત્રની ભૂમિકા. જીવેાનાં દરેક કર્મના ત્યાં 'વિચાર' થાય છે અને પાતપાતાનાં કર્મા અનુસાર જીવા પરમાત્માથી દૂર જાય છે કે તેમની નજીક આવે છે. આ ભૂમિકામાં સદ્ગુરુનાં સેવાસંગથી ઈશ્વરના નામ-સ્મરણમાં લવલીન થનારા બડભાગી જીવા (ગુરુ તેવા જીવોને 'પંચ' નામે

30

ઓળખાવે છે) સત્ય – સંતાષ – જ્ઞાન – ધ્યાન વગેરે ગુણાના ભાગી થાય છે (પીડી ૮ થી ૧૨); અને પરમાત્માની ક્ષમાભરી કૃપાદૃષ્ટિ પામી જુદા તરવાય છે (કડી ૩૨૯).

(૨) આ પછી 'જ્ઞાનખંડ'ની બીજી ભૂમિકા ઉપર સાધક આવે છે. તે ભૂમિકામાં મન-બુદ્ધિની સુરતા જાગતાં સકળ ભુવનોનાં અનેક નામ-રૂપ જોવા મળે છે (પીડી ૧૨-૧૫); તથા એ પ્રચંડ જ્ઞાન-સાક્ષાત્કાર વેળાએ અનાહત નાદ અને તેવા કરોડો આનંદ પ્રાપ્ત થાય છે (કડી ૩૪૨-૩). આ 'જ્ઞાનખંડ'ની ભૂમિકાએ પ્રભુમાં સુરતાવાળા સેવકો (જ) પહોંચે છે.

(3) 'જ્ઞાનખંડ 'ની ભૂમિકા વટાવી, સાધક, પછી 'શર્મ-ખંડ' (કલ્યાણ-ખંડ)ની ત્રીજી ભૂમિકામાં પ્રવેશ કરે છે. ત્યાં અલાકિક સુરતા-ચેતના-મન-બુધ્ધિના અનાેખા ઘાટ ઘડાય છે; અને સુરો-સિધ્હોની એવી શૂધ-બૂધ પ્રાપ્ત થાય છે (કડી ૩૪૯), જેની વાત સરખી મેાંએ કરી શકાય તેમ નથી.

(૪) ત્યાર પછીની ભૂમિકા એટલે 'કરમ' (કૃપા-)ખંડ. ઈશ્વરની કૃષા પ્રાપ્ત થતાં જે જોર જીવને પ્રાપ્ત થાય છે, તેના વડે તે જીવ કેટકેટલાં ક્ષેત્રો સર કરી લે છે. તે ભૂમિકાએ સાધક 'મહાબળી જોલ્દ્રો – શૂરમા' બની રહે છે. કારણકે, તેનામાં રામ પાેતે જ ભરપટ્ટે વ્યાપી રહ્યા હોય છે. તેના સ્વરૂપનું વર્ણન કર્યું જતું નથી (કડી ૩પ૦-૭).

(૫) ત્યાંથી આગળની ભૂમિકા તે 'સચખંડ'– એટલે નિરાકાર પાેતે! સાધક અને પરમાત્મા વચ્ચે ત્યાં ભેદ જ રહેતાે નથી. જીવના અજ્ઞાનનું કોટલું તૂટી જતાં તે પાેતે 'सचिआर' બની જાય છે (કડી ૩૬૦ ઇ૦.). ત્યાંની વાત કોઈ કરવા ભાય, તાે તે લાેઢાના ચણા ચાવવા જેવું કઠણ છે (કડી ૩૬૩, ૩૬૭).

એ સ્થિતિની ભવ્યતાનાં કંઈક દર્શન શબ્દોમાં કરાવી, ગુરુ નાનક, એ ભૂમિકા પ્રાપ્ત કરવા જીવે શી સાધના કરવી ઘટે, એ મુદ્દાની વાતનું (કડી ૩૬૮-૩૭૪) પુનરાવર્તન કરે છે.

છેવટે <mark>બીજા ગુરુ અંગદ એ આખી વાત ઉપર પ</mark>ાેતાની મહાેર મારતાં (અંતિમ શ્લેાકમાં) કહે છે —

> આ ધરતી ઉપર અવતરેલા જીવેા, પાતપાતાનાં કર્મા અનુસાર, પરમાત્માની નજીક જાય કે દૂર જાય ! જે જીવેાએ નામ-સ્મરણ કર્યું, તેઓ કોશિશ કરીને પાર ઊતરી ગયા; તેમનાં મેં ઊજળાં થઈ બર્યા, અને બીજા કેટલાય તેમની સાથે છૂટી ગયા !



## जपुजी

#### જપુજી

१ ओंकार सतिनाम करतापुरखु निरभउ निरवैरु अकालम्रति अजूनी सैभं गुरप्रसादि ॥ जपु ॥

आदि सचु जुगादि सचु है मी सचु नानक होसी मी सचु ॥ अर्थ

એક, ૐકાર, સાચું' છે નામ જેમનું, જે (આ સર્વ સૃષ્ટિના) કર્તાપુરુષ છે, (જેમના સિવાય બીજું કોઈ ન હોવાથી) જે નિર્ભય છે, જે નિર્વેર છે, અકાલ જેમનું સ્વરૂપ<sup>ર</sup> છે, (બીજા કશામાંથી જેમની ઉત્પત્તિ ન હોઈ) જે અયોનિ<sup>3</sup> છે, જે સ્વપ્રકાશ<sup>૪</sup> છે,–

– ગુરુની કૃપાથી<sup>પ</sup> (તેમના નામનો) 'જપ' કરો ! આદિથી તે સત્ય છે, આ યુગના પ્રારંભે<sup>ક</sup> તે સત્ય હતા, અત્યારે પણ સત્ય છે, અને હે નાનક, ભવિષ્યમાં પણ તે સત્ય હશે.<sup>°</sup>

આ શ્લેાક શીખધર્મના દીક્ષામંત્ર જેવેા કહી શકાય. તેની આખાની જપ-મંત્ર તરીકે માળા જપાય છે. 'ગુરપ્રસાદિ' સુધીના ભાગમાંથી આદિ-અંતના થાેડા થાેડા

૧. 'સાચું' એટલે કે સફળ છે, મનના દાેષો અને ભ્રમ-અજ્ઞાનને દૂર કરનાવું છે.
૨. अकाल्फ्यूरति । અર્થાત્ તે કાલરહિત – કાલથી પર – છે, કાર્યકારણ-ભાવની શું ખલાથી બહાર છે. જેને કંઈ મેળવવાનું હોય, તે કાળમાં – કાર્યકારણ-ભાવની શું ખલાથી બહાર છે. જેને કંઈ મેળવવાનું હોય, તે કાળમાં – કાર્યકારણભાવની શું ખલામાં અટવાયેલા રહે. પણ પરમાત્મા તેા પૂર્ણકામ છે. 3. અજ્ઞૂની – યાનિમાંથી – બીન કશા-માંથી – જેમની ઉત્પત્તિ નથી થઈ તેવા – સ્વયંભ. ૪. સૈમં ા સ્વયં + ભા = સ્વપ્રકાશ. બીન ફ્રાઈના પ્રકાશથી પ્રકાશિત નહિ એવા – આત્મપ્રકાશ. પ્રકાશનો અર્થ પણ ચૈતન્ચ-પ્રકાશ સમજવા. ૫. ગુરપ્રસાદિ | સરખાવા 'અનંદુ' (મહલા ૩) - ૮: ગુરપરસાદી મનુ મદ્દ માંનિ વસિઆ – ગુરુની કૃપાથી મન નિર્મલ બન્યું; 'અનંદુ' – ૩૫: ગુરપરસાદી દ્વરિ મંનિ વસિઆ – ગુરુની કૃપાથી હરિ મનમાં આવીને વસ્યા. ૬. સૃષ્ટિ સરનઇ ત્યારે. ૭. પ્રલય વખતે – સૃષ્ટિ પાછી સંકેલાઈ જાય ત્યારે.

3

ભાગને ગ્રંથસાહેબમાં જુદા જુદા ખંડ<mark>ે</mark>ાની શરૂઆતમાં મંગળાચરણરૂપે પણ મૂકવામાં આવ્યા છે. જેમકે —

१ उँँकार सतिगुर प्रसादि ।

१ ॐकार सतिनामु करतापुरखु गुरप्रसादि ।

१ ॐकार सतिनामु गुरप्रसादि ।

१ ॐकार सतिनामु करतापुरखु निरमउ निरवेरु अकालमूरति अजूनी सैमं गुरप्रसादि ।

૧. ' શ ' : આદિમંત્રની શરૂઆતમાં પરમાત્માનું નામ એકડાની સંખ્યા ' શ ' વડે 'એક ' એવું જણાવ્યું છે. અહીં 'એક 'ને સંખ્યાવાચક વિશેષણ નથી સમજવાનું; પરંતુ પરમાત્માનું સંજ્ઞાવાચક નામ સમજવાનું છે. ગ્રંથસાહેબમાં પરમાત્માને 'એક' સંજ્ઞાથી ઠેરઠેર ઉલ્લેખ્યા છે. જેમકે —

> 'अंतरि बाहरि एकु पछाणे'... (દO ઓઅંકાર, રામકલી, મ૦૧) – આંદર અને બહાર એક (પરમાત્મા)ને પિછાને.....

'इस एकेका जाणे मेउ' (रामअखी, म० १)

- આ એક (પરમાત્મા)નું રહસ્ય પામે .....

'एक उत्परि जिस जनकी आसा, तिसकी कटीएँ जमकी फासा'

(સુખમની, ગૌડી, મ૦૫)

– એક (પરમાત્મા) ઉપર જ જેની આશા છે, તેનેા યમપાશ કપાયેા જાણે .....

પરમાત્માનું 'એક' એવું નામ કહેવાથી એમ સૂચિત થાય છે કે, તે જ કેવળ છે, એમના ઉપરાંત બીજું કોઈ નથી. તેમ છતાં એ 'એક' જ આ સૃષ્ટિના કર્તા-પુરુષ છે; અર્થાત્ એ 'એક' જ સૃષ્ટિરૂપે દેખાતા સર્વ અનેકત્વનું મૂળ છે – આધાર છે.

**૨.** ' ઉજ્જાર' : આદિમંત્રમાં 'એક' પછી પરમાત્માની બીજી સંજ્ઞા 'ઓમ્કાર' આપી છે. ખરી રીતે 'એક' સંજ્ઞામાં રહેલા ભાવેાની વ્યાખ્યા કરનાર સંજ્ઞા જ 'ઉર્ઝકાર' છે. 'ઉર્ઝકાર'ની મહત્તાનાં અનેક પદેા ગુરુગ્રંથમાં છે. તેમાંય રામકલી રાગમાં (મ૦૧) 'દખણી ઓઅંકાર' નામનું પ૪ પદેાનું આખું સૂક્ત જ છે. તેમાં શરૂઆતમાં જ ગુરુ નાનક જણાવે છે —

> ॐकारि ब्रहमा उतपति, ॐकारु कीआ जिनि चिति. ॐकारि सैल जुग भए, ॐकारि वेद निरमये । ॐकारि सबदि उधरे, ॐकारि गुरमुखि तरे ॥

– ૐકારથી જ બ્રહ્મા વગેરે દેવેાની ઉત્પત્તિ થઈ; ૐકાર જ એ તત્ત્વ છે જેણે ચેતન સૃષ્ટિ રચી છે; ૐકાર વડે શિલા-પર્વત આદિ જડ સૃષ્ટિ (રૂપી દેશ) અને યુગ (રૂપી કાળ)ની ઉત્પત્તિ છે; ૐકાર વડે જ વેદ રચાયા છે; ૐકાર શબ્દના જપ વડે જ ગુુરુનું શરણ લેનારા શિષ્યાે સંસાર-સાગર તરી જઈને ઉદ્ધાર પામે છે.

કહેવાનાે ભાવ એ છે કે, નિરાકાર – નિરંજન પરમાત્મા એક જ છે; એ જ સૃષ્ટિના કર્તા છે; એ પાેતે જ જડ-ચેતન સૃષ્ટિનું મૂળ છે. તેમના નામનાે જપ તેમને પામવાનું સાધન છે.

3, 'सतिनामु' : સાચું - સફળ - પાવનકારી નામ છે જેમનું. (રાગ વડહંસ, મ૦૧, છંત ૮-૨માં) ગુરુ નાનક જ કહે છે —

नाम तेरा है साचा सोइ मै मनि भाणा ।

दुखु गइआ सुखु आइ समाणा ॥

— હે પરમાત્મા, તમારું નામ સાચું છે; મારા મનને તે ભાવે છે. તેના વડે મારું દુ:ખ દૂર થઈ ગયું અને સુખ આવીને (મારામાં) સમાયું.

રાગ ધનાસરી, (મ૦૧) છેતે ૫-૨માં તેા ગુરુ નાનક એટલે સુધી કહી દે છે કે —

जीवा तेरे नाइ मनि आनंदु है जीउ ।
 साधो साचा नाउ गुण गोविदु है जीउ ॥

— હે પ્રભુ, તારા નામ (ના સ્મરણ) વડે હું જીગું છં, અને મને મનમાં આનંદ વ્યાપી રહે છે. હે સાધુ, પરમાત્માનું નામ સાચું છે, એ જ પરમાત્માના (સૌ જીવાે ઉપર) ઉપકાર છે.

४, 'जपु'; આદિમંત્રમાં जपु શબ્દ બે પૂર્ણવિરામ-દંડની વચ્ચે મૂકેલે। છે. અર્થાત્ એ શબ્દ આ કૃતિનું નામ પણ સૂચવે છે; અને જપમંત્ર તરીકે 'होसी मी सत्तु' સુધીના આખા ભાગ રટાય છે, ત્યારે કૃતિનું 'जपु'\* નામ આખા ંસંદર્ભમાં 'જપ કરો' એવા અર્થમાં ગાઠવાઈ જાય છે.

\* આદિમંત્રની પહેલી લીટી 'जपु ' આગળ પૂરી થાય; અને બીજી લીટી 'सचુ ' આગળ પૂરી થાય. 'જપુજી'નાં તેરોા કે બધી કડીઓ માં પહેલી લીટીના છેલ્લા અક્ષર સાથે બીજી લીટીના છેલ્લા અક્ષરના પ્રાસ હાેય છે. જ્યાં આગળ ખે લીટીઓના છેલ્લા અક્ષર વચ્ચે પ્રાસ ન મળતાે દેખાય છે, ત્યાં પણ સુધારીને વાંચી લેવાય એવું હાેય છે. જેમકે, ત્રીજી અને ચાયી લીટીમાં છેલ્લા શબ્દ 'માર' અને 'નાજ્રિ' છે. પણ ત્યાં 'નાજ્રિ'ને બદલે 'નાજ્ર' વાંચી શકાય તેવું છે. કારણકે ખરાે શબ્દ જ નાજ્ર છે. ચંધ-સાહેબમાં ઠેરઠેર શબ્દાને અ'તે હુસ્વ ઇ કે હુસ્વ ઉ અર્થમાં કરાા ફેરફાર ઇચ્છ્યા વિના જ ઉમેરેલા હાેય છે.

#### પ'જર્ચ'થી

ધ, 'गुरप्रसादि': ગુરુ નાનક પરમાત્માના માર્ગે પળવા માટે ગુરુને અનિવાર્ય ગણે છે. ગુરુના સંગથી – સેવાથી – ઉપદેશથી – કૃપાથી જ નિર્માળતા પ્રાપ્ત થાય અને જ્ઞાન-સાધના થાય. રાગ મારુ (મ૦ ૧) ૧૫-૪-૨૧માં ગુરુ નાનક કહે છે – आपि अतीतु अजोनी संभउ नानक गुरमति सो पाइआ ।

— અતીત, અયેાનિ અને સ્વપ્રકાશ એવા પરમાત્મા ગુરુની શીખ . પ્રમાણે ચાલવાથી જ પ્રાપ્ત થઈ શકે.

ગુરુનાં સેવા-સંગથી તેમની પ્રસન્નતા પ્રાપ્ત કરી, તેમના ઉપદેશ્યો મુજબ પરમાત્માના સાચા નામનાે જપ કરા – એવાે આખા આદિમંત્રનાે ભાવ છે; અને હવે પછી આવતાં પદામાં એ જ ભાવનું રટણ થતું જણાશે. १ सोचै सोचि न होवई, जे सोची लखवार । २ चुपै चुपि न होवई, जे लाइ रहा लिवतार । ३ भुखिआ भुख न उतरी जे बंना पुरीआ भार । ४ सहस सिआणपा लख होहि त इक न चलै नालि । ५ किव सचिआरा होईपे किव कूड़े तुटै पालि । ६ हुकमि रजाई चल्ल्णा नानक लिखिआ नालि ॥ १ ॥

#### અથ'

લાખો વાર વિચાર કરે<sup>૧</sup> પણ વિચારમાં આવે<sup>ર</sup> નહિ;<sup>૩</sup> (૧) એકતાર<sup>૪</sup> થઈ ધ્યાન ધરવાથી<sup>૫</sup> પણ મનની ધખણાઓ શાંત થાય નહિ;<sup>૬</sup> (૨)

(સુખભોગના હેતુથી) ભોગસામગ્રીનો<sup>હ</sup> ઢગ વાળે<sup>૮</sup> તોય (પરમ સુખ માટે) તલસતા જીવની<sup>૯</sup> ભૂખ ઊતરે નહિ; (૩)

હજારો અને લાખો અક્કલ-હોશિયારીઓ<sup>૧૦</sup> લડાવે, પણ એકે ત્યાં કારગત નીવડે નહિ;<sup>૧૧</sup> (૪)

તો પછી શું કરીએ જેથી સત્ય પરમાત્માને<sup>૧૨</sup> પામી શકીએ અને ક્રડ-અજ્ઞાનનું કેાટલું<sup>૧૩</sup> તૂટે ? (૫)

૧. સોचૈ | એનાે શૌચ અર્ઘ લઇને એવાે અર્ઘ પણ કરાય છે – 'લાખાે વાર (તીર્ઘ-) સ્નાનાદિ શૌચથી ધુએ પણ મનનાે મેલ જાય નહિ (પવિત્રતા સધાય નહિ).' ૨. સોचિ ન होवई । ૩. વિચારી શકાય નહિ; મન બુદ્ધિથી પર છે – એવાે ભાવ. ૪. लिवतार (लिव=લીનતા; तार = એકતારતા) ૫. चुपै = ચૂપ – ધ્યાનસ્થ રહેવા વડે. ૬. चुपि न होवई । ૭. पुरीआ मार – ભૂખ માટે જેમ પુરીઓ વગેરે ખાદ્યસામગ્રીનાે ઢગ વાળે, તેમ સુખ-ભાગ માટે તેના સાધનરૂપ ભાગસામગ્રીનાે ઢગ વાળે. ૮. बंना માર | ૯. સુહ્તિआ – ભૂખ્યાની, તલસતા જીવની. ૧૦. સિआणपा – શાણપણ – ચતુરાઈ. ૧૧. નાજિ ન चलै – સાથ ન દે. ૧૨. સचिआर=સત્યસ્વરૂપ પરમાત્મા. તે ઉપરથી સचિआरા એટલે સત્યસ્વરૂપ પરમાત્માને પામનારો – તે-રૂપ બની ગયેલા. ૧૩. पાજિ=ભીંતડું – કોટડું.

#### ષ'જથ'થી

બસ, (પરમાત્માના) હુકમ અનુસાર (તેની સરસા રહીને) ચાલો,<sup>૧</sup> જે હુકમ દરેકના અ'તરમાં<sup>ર</sup> અ'કિત થયેલો છે. (૬) કડી ૬ : हुकमि रजाई चल्णा—

ગ્રંથસાહેબમાં શબ્દોને અંતે હ્રસ્વ इ તથા હ્રસ્વ उ ઠેરઠેર લગાડેલાં હોય છે. તેમનાે ઉચ્ચાર નથી કરાતાે તથા **તેથી** અર્થભેદ પણ નથી થતાે. જેમકે हुकमि = हुकम । जुगु जुगु = जुग जुग ઇO.

हुकम અને रजा બંને શબ્દો સમાન અર્થના છે. અરબીમાં रज़ा શબ્દને। અર્થ (પરમાત્માની) મરજી એવે થાય છે.

પરમાત્યા અને તેમના હુકમ જુદા નથી. પરમાત્મા એક જ છે – તેમના સિવાય બીજું કોઈ નથી. એટલે પરમાત્મા બીજા કોઈને હુકમ કરતા નથી. પરમાત્મા પાેતે 'સંકલ્પ કરે છે' એ વસ્તુને દરબારી પરિભાષામાં 'હુકમ કરે છે' એવી રીતે જણાવી છે. એટલે પરમાત્મા પાેતે જ સંકલ્પ કરીને દરેકના અંતરમાં જીવરૂપે – પૂર્ણને પામવાની તમન્નારૂપે – બિરાજેલા છે. તેમની સરસા રહીને એટલે કે તેમના સંકલ્પ – તેમના હુકમ – અનુસાર દરેકે ચાલવાનું છે – જીવવાનું છે.

પરંતુ સંસારી દશામાં આપણા ઉપર ફૂડ – અજ્ઞાનનું કેાટલું ફરી વળેલું હોય છે. તેથી જીવ પાેતાને સ્વતંત્ર હસ્તી માની 'હું' 'મેં' એમ કસ્તાે ચાલે છે. તેથી જ જીવની ભવાટવી સરજાય છે.

તે કોટલું તાેડવા માટે ગુરુ નાનક જીવને 'ગુરુમુખ' થવાનું અર્થાત્ પરમાત્મામાં સમાઈ જઈ પરમાત્મારૂપ બનેલા 'પૂરા' ગુરુનાં સેવાસંગ કરવાનું અને તેમના બતાવ્યા પ્રમાણે સાધન કરવાનું હવે પછીનાં પૌડીઓમાં દર્શાવતા જાય છે.

अनंदु (મહલા ૩) પૌડી ૨૫માં જણાવ્યું છે કે—

सिव सकति आपि उपाइके करता आपे हुकमु वरताए ।

हकमु वरताए आपि वेखे गुरुमुखि किसे बुझाए ॥

– જગત્કર્તાએ જીવ અને અજીવરૂપી જગત પોતે ઉત્પન્ન કરીને પોતાને৷ હુકમ પ્રવર્તાવ્યે৷ છે. હુકમ પ્રવર્તમાન કરીને પોતે બધું સંભાળે છે. જીવેામાંથી જે કોઈ ગુરૂમુખ થાય – ગુરૂનું શરણ સ્લીકારે – તેને તે પાતાના હુકમનું જ્ઞાન કરાવે છે.

चलणा=ચાલવું – જીવવું. ૨. नालि=સાથે – અંતરમાં

<

७ हुकमी होवनि आकार, हुकमु न कहिआ जाई । ८ हुकमी होवनि जीअ, हुकमि मिल्ठे वडिआई । ९ हुकमी उतमु नीचु, हुकमि लिखि दुःख सुख पाईअहि । १० इकना हुकमी बखसीस, इकि हुकमी सदा मवाईअहि । ११ हुकमै अंदरि समु को, बाहरि हुकम न कोइ । १२ नानक हुकमै जे बुझै, त हउमै कहै न कोइ ॥ २ ॥ अर्थ

પરમાત્માના હુકમ વડે (સર્વ સૃષ્ટિ રૂપી) આકાર ઉત્પન્ન થયો છે; – એ હુકમનું વર્ણન કરી શકાય તેમ નથી. (૭)

આ જીવસૃષ્ટિ પરમાત્માના હુકમ વડે પેદા થઈ છે; અને પરમાત્માના હુકમ વડે જીવો (માક્ષરૂપી) વડાઈ પ્રાપ્ત કરી શકે છે. (૮) પરમાત્માના હુકમ વડે કાેઈ ઉત્તમ બને છે, તો કાેઈ નીચ; પરમાત્માના હુકમ વડે લખ્યા લેખ મુજબ દુ:ખ અને સુખ (સૌ) પામે છે. (૯)

હુકમથી પરમાત્મા કોઈને (સુખદુ:ખના) ફેરામાંથી મુક્તિ બક્ષે છે, તો કાેઈને (ભવાટવીમાં) લાંબો વખત<sup>૧</sup> ભમાવ્યા કરે છે. (૧૯) બધા જ પરમાત્માના હુકમની હેઠળ છે; બહાર કાેઈ નથી. (૧૧) નાનક કહે છે કે, પરમાત્માના હુકમને સમજે,<sup>૨</sup> તો કાેઈ પછી 'હું' અને 'મે'' એમ કહે નહિ. (૧૨)

७. हुकमी होवनि आकार ---

દરબારી પરિભાષા હોવાથી, 'બધું પરમાત્માએ કર્યું છે' એમ કહેવાને બદલે 'બધું પરમાત્માના હુકમથી થયું છે' એમ જણાવ્યું છે. આગળ પણ દરબારની જ

૧. મૂળ ' सदा' છે. પરંતુ પરમાત્મા જ આ સૃષ્ટિ રૂપે પ્રગટ થયા હોઈ, તથા તેમના સિવાય બીજું કાંઈ ન હોઈ, પોતે અમુક જીવેારૂપે કાયમના ભ્રત્મમાં પર્શ રહે છે, એવું કહેવાનું હોય નહિ. ૨. શુજ્ઞૈ । ૩. इउमै । इउ એટલે કે 'હું (જીવ) ઈશ્વરથી સ્વતાંત્ર હસ્તી ધરાવનાર સત્ય કે તત્ત્વ છું, અને મૈ એટલે કે 'હું બધું કરું છું (મેં કર્યું)'– એમ માનીને વર્તવું તે.

પરિભાષા આવશે. જેમકે, (પૌડી ૪, કડી ૨૯) फेरि कि अगेै रखीअै, जितु दिसै दरबारु । – "તો પછી તેમની આગળ શું ધરીએ, જેથી તેમના દરબારનું દર્શન થાય?" (પૌડી ૨૬, કડી ૨૪૨) अमुख घरमु अमुख दीबाणु । – "તારો ન્યાય અમૂલ્ય છે અને તારી કચેરી અમૂલ્ય છે." (પૌડી ૩૪, કડી ૩૨૭) सचा आपि सचा दरबारु । – "પરમાત્મા પાને સાચા છે અને તેમનાે ન્યાય – દરબાર પણ સાચા છે."

પરમાત્માને৷ પણ દરબારી ભાષામાં 'साहिब' (પૌડી ૪, કડી ૨૭; પૌડી ૨૧, કડી ૧૯૪; પૌડી ૨૪, કડી ૨૧૫; પૌડી ૨૭, કડી ૨૮૦); 'पातिसाहु, साहा पाति-साहिबु' (પૌડી ૨૭, કડી ૨૮૫) એવાં નામેાથી ઉલ્લેખ કર્યો છે

८-२०: हकमि मिलै वडिआई ... इकि हुकमी सदा भवाईआहि ---

આ કડીઓનેા એવેા અર્થ નથી કે પરમાત્મા પાેતાની મરજીમાં આવે તેમ જીવેાને મુક્ત કરે છે કે સંસારમાં બાંધી રાખે છે. જીવેાનાં કર્મો મુજબ જ તેમનેા ન્યાય ચુકવાય છે. જુઓ આગળ પૌડી ૨૦, કડી ૧૭૪-૧૭૭ –

पुंनी पापी आखगु नाहि, करि करि करणा लिखि लै जाहु।

आपे बीजि आपे ही खाहु, नानक हुकमी आवहु जाहु ॥

– 'પુણ્યશાળી' કે 'પાપી' બાેલવાથી ન બનાય. જેવાં કર્મ કરો તેવાં લખીને લઈ જાએા. પાતે વાવેલાં બીજનાં ફળ પાતે જ ભાેગવા, અને (સંસારમાં) આવ-જા કરો, એવા પરમાત્માના હુકમ છે.

પોડી ૨૬, કડી ૨૪૨-૩માં કહ્યું છે —

अमुलु घरमु अमुलु दीबाणु, अमुलु तुलु अमुलु परवाणु ।

— તારો ન્યાય અમૂલ્ય છે અને તારી કચેરી અમૂલ્ય છે. અમૂલ્ય તારાં ત્રાજવાં છે અને અમૂલ્ય તારાં કાટલાં છે.

પૌડી ૩૪, કડી ૩૨૬-૭, ૩૩૦-૧માં કહ્યું છે –

करमी करमी होइ वीचारु, सचा आपि सचा दरबारु ॥

कच पकाई ओधे पाइ, नानक गइआ जापे जाइ ॥

– જીવેાનાે કર્મા પ્રમાણે ન્યાય ચૂકવાય છે; પરમાત્મા પાતે સાચા છે અને તેમનાે ન્યાય-દરબાર પણ સાચા છે....જીવાનું કાચાપણું કે પાકાપણું ત્યાં નક્કી થાય છે.

અંતે શ્લાકમાં કહ્યું છે —

चंगिआईआ बुरिआईआ वाचे धरमु हदूरि

करमी आपो आपणी के नेडे के दूरि ॥

—જીવાનાં સારાં અને નરસાં કર્મા ધર્મરાજા સમક્ષ વંચાશે અને પાેતાનાં કર્મા અનુસાર આપાેઆપ કાેઈ પરમાત્માની નજીક જશે કે દૂર જશે. पाडी ३

| १३  | गावै को ताणु, होवै किसैं ताणु । |
|-----|---------------------------------|
| १४  | गावै को दाति, जाणै नीसाणु ।     |
| १५  | गावै को गुण, वडिआईआ चारु ।      |
| १६  | गावै को विदिआ, विखमु वीचारु ।   |
| १७  | गावै को साजि करे तनु खेह ।      |
| 86  | गावै को जीअ लै फिरि देह ।       |
| १९  | गावै को जापै दिसै दूरि ।        |
| २०  | गावै को वेखे हादरा हदूरि ।      |
| २१  | कथना कथी न आवे तोटि ।           |
| २२  | कथि कथि कथी, कोटी कोटि कोटि     |
| २३  | देदा दे, हैदे थकि पाहि ।        |
| २,४ | जुगा जुगंतरि खाही खाहि ।        |
| २५  | हुकमी हुकमु चलाए राहु ।         |
| २६  | नानक विगसै वेपरवाहु ॥ ३ ॥       |

#### અર્થ`

કાેઈ પરમાત્માની શક્તિનો મહિમા ગાય – જેને તે ગાવાની શક્તિ<sup>૧</sup> મળી હોય; (૧૩)

કોઈ એમની કૃપા-બક્ષિસનો<sup>ર</sup> મહિમા ગાય*–* જેને તેનો પરચો<sup>૩</sup> મળ્યો હોય; (૧૪)

ક્રોઈ એમના મંગળ<sup>૪</sup> ગુણોને અને એમની વડાઈને ગાય; (૧૫) ક્રોઈ (એમના વિષેના) જ્ઞાનને<sup>પ</sup> ગાય, જેનો વિચાર કરવો પણ કઠણ છે; (૧૬)

દેહને સજીને પાછી તેની રાખ<sup>૬</sup> કરવા રૂપી (એમની સંહાર-) લીલાને કાેઈ ગાય; (૧૭)

૧. ताणु । २. दाति । ૩. नीसाणु । ४. चारु – સુંદર. ૫. विदिआ – અધ્યાત્મવિદ્યા. ૬. खेह ।

#### પ જગ્ર થી

જીવને પાછો ખેંચી લેવો<sup>૧</sup> અને તેને (નવા શરીરમાં) ફરી સ્થાપવો.<sup>ર</sup> એવી (એમની સર્ગ-) લીલા કોઈ ગાય; (૧૮)

એ દૂર−અગમ્ય<sup>૩</sup> છે, એવો પાેતાનો અનુભવ<sup>૪</sup> કોઈ ગાય; (૧૯)

એ બધું જુએ છે અને (સર્વત્ર) હાજરાહજૂર છે, એવું એમનું (અંતર્યામી) સ્વરૂપ<sup>પ</sup> કોઈ ગાય; (૨૦)

એમનું વર્ણન કરવાનો કદી તોટાે ન આવે; (૨૧)

–કરોડો, કરોડો, કરોડો વાર કથ્યા કરો, તોપણ; (૨૨) એ દાતા<sup>ક</sup> આપ્યા કરે છે ને લેનારા° લેતાં થાકે છે; (૨૩)

—યુગયુગાંતરથી એમણે આપેલું જ સૌ ખાય છે. (૨૪) એ પરમાત્માએ<sup>૮</sup> પોતાના હુકમ વડે (આખા વિશ્વનો) માર્ગ<sup>૯</sup> પ્રવર્તાવ્યો છે; (૨૫)

પણ એ પોતે, હે નાનક, બેપરવા (પોતાના મહિમામાં) વિલસે છે. (૨૬)

२५: हुकमी हुकमु चलाए राह ---

— પરમાત્માએ પાેતાના હુકમ વડે આખા વિશ્વનાં માર્ગ પ્રવર્તાવ્યા છે. આગળ પૌડી ૧૬, કડી ૧૧૧-૩માં આવશે —-

> धौलु घरमु दइआका पूतु, संतोखु थापि रखिआ जिनि सूति ॥ जे को बुझै होवे सचिआर ।

– પરમાત્માએ દયાપૂર્વક ધર્મરૂપી નંદી પેદા કરીને, તેના પ્રબંધમાં આ બધું સ્થાપી રાખ્યું હોઈ, સંતોષપૂર્વક પ્રવર્તે છે. એ વાત જે સમજે, તે સત્ય પર-માત્મામાં રમમાણ થઈ શકે.

અર્થાત્ પરમાત્માએ ધર્મના પ્રબંધમાં આ બધું સ્થાપી રાખ્યું છે. જેમ બહારના વિશ્વના ધર્મનિયમ સ્થાપ્યા છે, તેમ આંતર જીવસૃષ્ટિના ધર્મનિયમ પણ સ્થાપી રાખ્યા છે. તે અનુસાર ચાલીને જીવ પરમાત્માને પાછા પામી શકે. યહેલી પૌડીમાં

२. लै – पाछे। ખેંચી લે. २. देह = પાછે। આપવા – સ્યાપવા. ૩. दिसै दूरि ।
 दूर દેખાય છે – અગમ્ય છે. ૪. जापै – જાણે – અનુભવે. ૫. સૃષ્ટિની અંદર સર્વત્ર
 વ્યાપેલું અંતર્યામી સ્વરૂપ. ૬. देदा । ૭. लैदे । ८. हुकमी – હુકમ કરનાર પરમાત્મા.
 ८. राहु – રાહ - માર્ગ - મર્યાદા - નિયમ. વચલું चलाए પદ हुकमु અને राहु બંનેને
 લાગુ પડે છે.

જણાવ્યું છે કે, પરમાત્માના હુકમ અનુસાર થાલીએ, તાે 'સચિઆરા' થવાય – સત્ય પરમાત્માને પામી શકાય.

હવે પછીની પીડીઓમાં ગુરુ નાનક ગુરુનું શરણું લઈ (ગુરુમુખ થઈ) તેમના બતાવ્યા પ્રમાણે નામસ્મરણમાં લીન થવાના ભક્તિમાર્ગ સ્થાપતા જાય છે.

२९ : नानक बिगसे बेपरवाहु ---

પરમાત્માએ પોતાના હુકમ વડે આખી સૃષ્ટિના માર્ગ પ્રવર્તાવ્યા છે; છતાં તે પાતે તેનાથી અલિપ્ત જ છે. એના વતીનું કશું ઊણાપણું કે ભરેલાપણું એમને પ્રાપ્ત થતું નથી. ઉપનિષદ કહે છે તેમ, પૂર્ણમાંથી પૂર્ણ નીકળ્યું છે, અને પૂર્ણમાંથી પૂર્ણ બાદ થવા છતાં પૂર્ણ જ બાકી રહે છે– એવા અદ્ભુત ઘાટ છે. २७ साचा साहिबु साचु नाइ, भाखिआ माउ अपारु । २८ आखहि मंगहि 'देहि' 'देहि', दाति करे दातारु । १९ फेरि कि अंगे रखीएे, जितु दिसै दरबारु । ३० मुहौ कि बोल्णु बोलीऐ, जितु सुणि घरे पिआरु । ३१ अंमृत वेला सचु नाउ, वडिआई वीचारु । ३२ करमी आवै कपड़ा, नदरी मोखु दुआरु । ३३ नानक एवै जाणीऐ, समु आपे सचिआरु ॥ ४ ॥

#### અર્થ`

સાહેબ સાચા છે; તેમનું નામ પણ સાચું છે; અપાર ભાવ-પ્રેમ રૂપી ભાષા<sup>૧</sup> વડે તે નામ ઉચ્ચારાય છે.<sup>૨</sup> (૨૭)

(જીવો) 'દેહિ' 'દેહિ' ('આપો ! આપો'!) કહેતા માગ્યા કરે છે, અને એ દાતા (પરમાત્મા) બક્ષ્યા કરે છે.³ (૨૮)

તો પછી તેમની આગળ શું ધરીએ,<sup>૪</sup> – જેથી તેમના દરબારનું દર્શન થાય ? (૨૯)

(– તેમ જ) માં વડે શી વાણી બોલીએ, – જે સાંભળી તે (આપણા ઉપર) વહાલ કરે ? (૩૦)

બસ, અમૃત વેળાએ (બ્રાહ્મ મુહૂર્તે) તેમના સાચા નામનું અને તેમના મહિમાનું ચિંતવન કરો.<sup>પ</sup> (૩૧)

 भाखिआ=ભાષા. ૨. માલિઆ માઉ अपार – એ ભાગના જુદી જુદી રીતે પણ અર્થ લેવાય છે. જેમકે – (૧) (સાચા સાહેબનું સાચું) નામ બાલવાથી (માલિઆ) અપાર ભાવ-પ્રેમ (માઉ अपारु) ઊભરાય છે. (૨) (ભક્તોએ) સાચા સાહેબ પરમાત્માના અપાર ભાવ-ગુણ વર્ણવ્યા (માલિઆ) છે. (૩) અપાર ભાવ-પ્રેમથી (માઉ अपार) ભક્તો તે નામ જપે છે (માલિઆ). ૩. दाति करे । ૪. ઔ રલિપે – આગળ મૂકીએ – ને ધરીએ. ૫. વીવાર – નામને જપ કરો અને મહિમાનું સ્તવન કરો.

એ કરવાથી<sup>૧</sup> (એમની પ્રસન્નતાની નિશાનીરૂપે) શાલ-દુશાલા<sup>ર</sup> પ્રાપ્ત થશે; અને (પૂણી) કૃપા<sup>૩</sup> થતાં મોક્ષદ્રાર! (૩૨)

ત્યારે હે નાનક, જાણવા પામીએ કે, સત્ય પ્રભુ<sup>૪</sup> પોતે જ સર્વ કંઈ છે. (૩૩)

**૩૨ : कपड़ा । રાજા જેના ઉપર ખુશ થાય, તેને દરબારમાં બાેલાવી શાલ**-દશાલારૂપી સરપાવ આપે છે. સરખાવા વારે માઝકી, મં૦ ૧, પૌડી ૨૭ :

> **दाबी सच्चे मह**लि खसमि बुलाइआ । सच्ची सिफति सालाह कपड़ा पाइआ ॥

—મને કીર્તનિયાને પરમાત્માએ પાેતાના સત્ય ધામમાં બાેલાવ્યા; આમ સત્ય પરમાત્માના કીર્તન વડે તેમની પાસેથી (બક્ષિસરૂપે) હું શાલ-દુશાલા પામ્યા.

करमी – એ કર્મ કરવાથી. ૨. कपड़ा । જુદા જુદા ગુણેારૂપી વિભૂતિઓ,
 એવા ભાવ. ૩. नदरी – નજર – કૃપાદૃષ્ટિ. ૪. सचिआर ।

## गौडी ५

३४ थापिआ न जाइ कीता न होइ ।
३५ आपे आपि निरंजनु सोइ ।
३६ जिनि सेविआ तिनि पाइआ मानु ।
३७ नानक गावीपे गुणी-निधानु ।
३८ गावीपे सुणीपे मनि रखीपे भाउ ।
३८ गावीपे सुणीपे मनि रखीपे भाउ ।
३९ दुखु परहरि सुखु घरि छे जाइ ।
४० गुरमुसि नादं गुरमुसि वेदं, गुरमुसि रहिआ समाई ।
४१ गुरु इसरु गुरु गोरखु बरमा, गुरु पारवती माई ।
४२ जे हउ जाणा आसा नाही, कहणा कथनु न जाई ।
४२ सभना जीआका इकु दाता, सो मै विसरि न जाई ॥ ५॥

અથ'

એ પરમાત્મા (કશી ક્રિયાથી અંતરમાં) સ્થાપી શકાતા નથી કે ઊભા કરી શકાતા નથી;' (૩૪)

એ પોતે ખુદ<sup>ર</sup> છે તયા (બધી ક્રિયાઓનાં પરિણામથી) અલિપ્ત<sup>3</sup> છે. (૩૫)

જેઓ તેમને (ભક્તિભાવથી) સેવે છે, એમને (તેમની કૃપાનું) પ્રમાણ<sup>૪</sup> (તરત) મળી રહે છે. (૩૬)

 कीता न होइ । ઉपनिषद्यमां पए કહ્યું છે (मुंड्ड० ३-२-२) — नायमात्मा प्रवचनेन लभ्यो, न मेधया न बहुधा श्रुतेन ।

यमेवैष वृणुते तेन રુभ્यः, तस्यैष आत्मा विवृणुते तन्तूँ स्वाम् ॥ 'આ પરમાત્મા સંભાષણથી નથી મળતો, મેધા-બુદ્ધિશક્તિથી નથી મળતો કે બહુ શાસ્તાભ્યાસથી પણ નથી મળતો; જેના ઉપર તે પોતે ખુદ પ્રસન્ન થાય, તેને જ તે મળે છે. તેની આગળ તે પાતાનું સ્વરૂપ પ્રગટ કરે છે.' તે પ્રસન્ન શી રીતે થાય, તે ગુરુ નાનક પછીની ૩૬-૩૭ વગેરે કડીઓમાં બતાવતા જાય છે. ર. આપે આપિ ! કોઈ પણ ક્રિયા કે ઉપાયની અસરથી પર. ૩. નિરંજાનુ ! ૪. માનુ !

માટે હે નાનક, ગુણાના નિધાનરૂપ' એમનું નામ ગા ! (૩૭) મનમાં ભાવપ્રેમ રાખી એમનું નામ ગાઈએ તથા સાંભળીએ, તો (આ બધું) દુ:ખ પરહરી, સુખ સાથે ઘેર (પરમ પદમાં) ઠરી-ઠામ થઈએ. (૩૮-૯)

જે ગુરુમુખ<sup>ર</sup> થાય, તે નાદ<sup>ક</sup> સાંભળી શકે; જે ગુરુમુખ થાય, તે સાક્ષાત્કારનો<sup>૪</sup> ભાગી થાય; તેમજ ગુરુમુખ થનારો પરમાત્મામાં સમાઈ રહે. (૪૦)

સદ્ગુરુ ઈશ્વર (શિવ), વિષ્ણુ, બ્રહ્મા તથા માતા પાર્વતી છે; (૪૧)

હું જે જાણુ<sup>•</sup> છું, તે જીભે કહી શકતો નથી; —મારે જે કહેવું છે તે કહી શકાય તેમ નથી. (૪૨)

હે ગુરુ, મને એક વાત શીખવી<sup>૫</sup> દો કે, – (૪૩)

સર્વ જીવા તણા એ એક દાતા (પરમાત્મા)ને હું વીસરી ન જાઉં! (૪૪)

૪૦-૪૧ : 'નામસ્મરણ સાથે શીખભક્તિનું બીજું અંગ તે ગુરુ. આ કડી-∵ઓમાં તેનું કથન આવે છે. સરખાવેા સિરી રાગ, અષ્ટ૦ (મ૦૧) ૮-૧૦:—

भाई रे गुर बिन गिआनु न होइ ।

गिआन धिआन धुनि जाणीए, अकथ कहावे सोइ ॥

''– હે ભાઈ, ગુરુ વિના જ્ઞાન થાય જ નહિ, ગુરુ પાસેથી જ જ્ઞાન, ધ્યાન, ઘ્વનિ (નાદ) જાણી-શીખી શકાય. જેમનું વાણીથી વર્ણન શકચ નથી, તેવા પરમાત્માના ગુણ ગાતા તે જ આપણને કરી શકે. "

૧. ગુર્णાતેધાન — ગુણાના નિધિ – ભંડાર. ૨. ગુરમુલિ । ગુરુની સન્મુખ રહેનારો – તેમના ભક્ત-શિષ્ય. તેથી ઊલટા 'મનમુખ', એટલે પાતાના મનને અનુસરનારા. ૩. નાવ ા 'અનાહત' નાદ. નામસ્મરણમાં લવલીનતા થાય ત્યારે અજપા જપ (એની મેળે સતત ચાલ્યા કરતા) શરૂ થાય છે, અને આપાઆપ વાજતા અનાહત નાદ સંભળાવા લાગે છે. તે નાદ પાંચ પ્રકારના (સાપની મારલીના, વાંસળીના, કિંગુરીના, પડઘમના, ભેરીના) હાય છે. દરેક નાદમાં ચિત્ત લીન થતું જાય છે; અને પાંચમા નાદને અંતે તા ચિત્ત સદંતર લીન થઈ જતાં પરમાત્મા જ અંતરમાં બિરાજે છે. ૪. વેવં ા સંસ્કૃત ધાતુ વિંદ્ – જાણવું ઉપરથી. અર્થાત્ પરમાત્માના સાક્ષાત્કાર. ૫. લુझाई ।

40 - 2

४५ तीरथि नावा जे तिसु भावा, विणु भाणे कि नाइ करी । ४६ जेती सिरठि उपाई वेखा, विणु करमा कि मिल्लै रुई । ४० मति विचि रतन जवाहर माणिक, जे इक गुरकी सिख सुणी । ४८ गुरा इक देहि बुझाई ।

४९ सभना जीआका इकु दाता, सो मै विसरि न जाई ॥ ६ ॥ અર્થ

પરમાત્મા રીઝે, <sup>૧</sup> એ મારું તીર્થસ્નાન; તે ન રીઝતા હોય, <sup>ર</sup> તો (તીર્થ) નાહીને શું કરું **?** (૪૫)

આ ઉત્પન્ન થયેલી<sup>૩</sup> સકળ સૃષ્ટિને જોઉં છું, તો તેમાં પર-માત્માની કપાદષ્ટિ વિના<sup>૪</sup> બીજું લેવાથી શું મળે ? (૪૬)

સદ્ગુરુની શીખ જો સાંભળીએ, તો અંતરાત્મામાં<sup>ય</sup> રત્ન, જવાહિર અને માણેક લાધીએ. (૪૭)

(તા) હે ગર ! મને એક વાત શીખવી દાે કે,  $-(\checkmark c)$ 

સર્વ જીવેા તણા એ એક દાતા (પરમાત્મા)ને હું વીસરી ન જાઉં! (૪૯)

૧. માવા – ભાવે-ગમે-ખુશ થાય. ૨. વિણું માળે – તેમની ખુશી વિના. ૩. उपाई । ૪. વિણુ करमा । – તેમની પ્રસન્નતા વિના. અને તેમની પ્રસન્નતા ગુરુનાં સેવા-સંગથી નામસ્મરણમાં લાગે ત્યારે થાય; તેથી કહે છે કે, (કહી ૪૮-૯) હે ગુરુ, સર્વ જીવો તણા એ એક દાતા પરમાત્માંને હું કદી ન વીસરું એવું કરો! ૫. मति विचि । – બુદ્ધિની – મનની – વચ્ચે. અર્થાત્ અંતરાત્મામાં.

2<

५० जे जुग चारे आरजा, होर दस्णी होइ । ५१ नवा खंडा विचि जाणीऐ, नालि चल्लै समु कोइ । ५२ चंगा नाउ रखाइकै जसु कीरति जगि लेइ । ५३ जे तिसु नदरि न आवई, त वात न पुछै केइ । ५४ कीटा अंदरि कीटु करि दोसी दोसु धरे । ५५ नानक निरगुणि गुणु करे, गुणवंतिआ गुणु दे । ५६ तेहा कोइ न सुझई, जि तिसु गुणु कोइ करे ॥ ७ ॥

#### ઝા થ`

ચારે યુગ જેટલું (કોઈનું) આયુષ્ય' હોય, – અરે એથીય' દશ ગણુ<sup>·૩</sup> (મેાટું); (૫૦)

— નવેય ખંડાેમાં તે જાણીતો હોય, અને સૌ કોઈ તેને અનુસરે; (૫૧)

—સારું નામ કે ખ્યાતિ ધારણ કરીને આખા જગતમાં તે ્યશ અને કીર્તિ પામે; (૫૨)

પરંતુ જો પરમાત્માની કૃપા<sup>૪</sup> તેના ઉપર ન ઊતરે, તો કોઈ તેની ખબર પણ પૂછે નહિ; (૫૩)

(થાેડા જ વખતમાં) તે કીડાની અંદરેય કીડા જેવો (તુચ્છ) ગણાશે અને તેને દાેષી ઠરાવી,<sup>પ</sup> તેનાં પાપ ગણી બતાવવામાં આવશે.<sup>૬</sup> (૫૪)

હે નાનક, એ (પરમાત્મા) ગુણરહિતને ગુણ અર્પે અને ગુણવાનમાં ગુણ પૂરે; (૫૫)

પર તુ એ પરમાત્માને ગુણ અર્પી શકે એવો ક્રોઈ દેખાતા નથી ! (૫૬)

૧. आरजा । ૨. होर । ૩. दसूणी । ૪. नदरि - કૃપાદ્ધ્ટ - પ્રસન્નતા -રાજીપા. ૫. આગળનું करि ૫દ બંને બાજુ લાગુ થાય છે : कीटु करि અને दोसी करि । ૬. घरे-सामां ધરવાં.

٩t

#### પ'જગ્ર'થી

હવે પછીની પૌડી ૮ થી ૧૧માં સુणિષ્ટે શબ્દ પ્રધાન ભાવના વાચક છે; તેમજ પૌડી ૧૨ થી ૧૫માં मંનૈ શબ્દ છે. પરંતુ શું સુणિષ્ટે તથા શું मંનૈ એ સીધા શબ્દોમાં એ પદોમાં બતાવ્યું નથી. માત્ર सुणिष्ટેથી અને मंનૈથી શું હાંસલ થાય, એ વર્ણવ્યું છે.

પરંતુ ગુરુ નાનકનાં ઘણાંય ભજનામાં नामु सुणणा, नामु मंनिआ એવા સ્પષ્ટ ઉલ્લેખા આવે છે. જેમકે —

१. गुरमुखि सुणणा साचा नाउ । (भ०१, आसा, ४-१)

— સદ્ગુટુને મુખે સાચું નામ સાંભળવું (પામવું) [અને પછી હરવેળા તેને જપવું .....]

२. नामु तेरा परवाणु, नानक जिन्हा सुणिके मंनिआ हउ तिना विटहु कुरबाण । (सूद्धीर्झ वार, भ०१, पौधे १३, श्वे।०२)

— તારું નામ પરમાણ છે; હે નાનક, તે નામ સદ્ગુરુ પાસેથી સાંભળીને (પામીને) જે તેમાં લવલીન થાય છે, તેને હું વારી જાઉં છું.

ઉપરાંત ૮૫મી કડીમાં 'ऐसा नामु निरंजनु होइ' કહીને સમારોપ કરે છે, તે मुणिऐ અને मंनै વાળાં બંને પદો માટે છે. એટલે 'नामु मुणिऐ' અને 'नामु मंनै' – એમ સમજવું ઉચિત છે.

સદ્ગુરુ પાસેથી નામ સાંભળવું (सुणिऐ) એટલે કે 'પામવું' એવાે ભક્તિની પરિભાષામાં રૂઢ પ્રયોગ છે. ગુરૂગ્રંથમાં એ પ્રયોગ પણ ઠેરૂઠેર મળે છે. જેમકે —

१. बिनु सतिगुर नाउ न पाईएे। (सिरी शगु, भ० १, ८-८)

- સદ્ગુરુ વિના નામ ન પમાય.

२. गुरमुखि जिनी नामु न पाइआ, मनमुखि विरथा जनमु गवाइआ। (भारू, भ० १, १०-१)

— સદ્ગુરુ પાસેથી જે મનમુખ નામ ન પામ્યા, તેણે જન્મ વૃથા ગુમાવ્યા.

તેથી હવે પછીની ૮થી ૧૧ સુધીની પૌડીઓમાં 'સુળિષ્દે' પદનો અર્થ, (સદ્વુર પાસે) 'નામ પામવાથી' એવા કર્યો છે.

५७ सुणिऐ सिध षीर सुरि नाथ ।

५८ सुणिऐ धरति धवल आकास ।

५९ सुणिऐ दीप लोअ पाताल ।

६० सुणिऐ पोहि न सकै काछ ।

६१ नानक भगता सदा विमासु ।

६२ सुणिऐ दूख पापका नासु ॥ ८ ॥

#### 218

(સદ્ગુરુ પાસે) નામ પામવાથી (ભક્તો) સિદ્ધ' બને છે, પીર<sup>ર</sup> બને છે, ઋષિ<sup>3</sup> બને છે, નાથ<sup>૪</sup> બને છે; (૫૭)

નામ પામવાથી ધરતી, ઉજ્જ્વલ<sup>પ</sup> આકાશ, – (૫૮)

(જંબુ વગેરે મહા-) દ્રીપો, (જુદા જુદા) લોક, અને પાતાલ બન્યાં છે;<sup>૬</sup> (૫ૃ૯)

નામ પામવાથી કાળની પહેાંચની° બહાર નીકળી જાય; (૬૦)

હે નાનક, ભક્તો<sup>૮</sup> સદા સુખે કલ્લોલતા રહે છે; (૬૧) નામ પામવાથી (ખરે જ) દુ:ખ-પાપના નાશ થાય છે. (૬૨)

૧. યોગની સિલ્ડિઓ પામનાર. ૨. મુસલમાન મહાત્મા. ૩. सुरि । તેને અર્થ દેવ પણ લઈ શકાય. ૪. યોગેશ્વર – યોગમાં નિષ્ણાત. ૫. घवल । ૬. નામને મહિમા પરમાત્મા જેટલા જ બતાવવા કહ્યું છે કે, નામ પામવાથી ધરતી વગેરે બન્યાં છે. સરખાવા 'સુખમની', ૧૬-૫-૩, ૪ : नामके घारे आगास पाताल, नामके घारे सगल आकार ॥ नामके घारे पुरिआ सम मवन, नामके घारे आगास पाताल, नामके घारे सगल आकार ॥ नामके घारे पुरिआ सम मवन, नामके घारे आगास पाताल, नामके घारे सगल आकार ॥ नामके घारे पुरिआ सम मवन, नामके घारे आगास पाताल, नामके घारे सगल आकार ॥ नामके घारे पुरिआ सम मवन, नामके घारे छं; नामने આધારે બધા સ્વર્ગાદિ લાક અને ભુવના છે. એવા એ નામને આધારે છે; નામને આધારે તેના રટણથી સૌ કોઈ ઊધરી જાય." વળી 'સુખમની', ૧-૮માં તે સ્પષ્ટ શબ્દોમાં જણાવે છે કે, हरि सिमरनि घारी सम घरना ... हरि सिमरनि कीओ सगल अकारा । " હરિસ્મરણ વડે સકળ ધરતીનું ધારણ થાય છે ... હરિના સ્મરણ વડે સથળા સૃષ્ટિ રચાઈ છે. " ૭. पोहि न सके कालु । ૮. મगता – અર્થાત્ ગુરુ પાસેથી નામ પામી સતત સ્મરણ કરનારા.

₹٩

६३ सुणिऐ ईसरु बरमा इंदु ।
६४ सुणिऐ मुसि सालाहण मंदु ।
६५ सुणिऐ जोग जुगति तनि भेद ।
६६ सुणिऐ सासत सिमृति वेद ।
६७ नानक भगता सदा विगासु ।
६८ सुणिऐ दूख पापका नासु ॥ ९ ॥

#### સ્મ થ'્

નામ પામવાથી શિવ, બ્રહ્ના અને ઇન્દ્ર બન્યા છે; (૬૩) નામ પામવાથી મંદ<sup>૧</sup> હોય તોપણ મુખે પરમાત્માની સ્તુતિ<sup>ર</sup> ગાતો થઈ જાય; (૬૪)

નામ પામવાથી યોગ-યુક્તિ તથા શરીરનાં (ચક્ર, નાડી વગેરેનાં) રહસ્યો સમજાય (૬૫)

નામ પામવાથી શાસ્ત્ર, સ્મૃતિ અને વેદ (નું હાર્દ) અવગત કરે; (૬૬)

હે નાનક, ભક્તો<sup>૩</sup> સદા સુખે કલ્લોલતા રહે છે; (૬૭) નામ પામવાથી (ખરે જ) દુ:ખ-પાપનો નાશ થાય છે. (૬૮)

૧. બુદ્ધિમાં મંદ. 'પાપી' એવા અર્થ પણ લેવાય. ૨. सालाहण । આ કડીના અર્થ એવા પણ લેવાય કે, 'નામ પામવાથી નાના-માટા (मुखि – મુખ્ય, માટા; मंद = હલકા, નાના) સૌ પરમાત્માની સ્તુતિ કરતા થાય છે.' બીજો અર્થ એવા પણ થાય કે, 'નામ પામવાથી મંદ એટલે કે નાના – પાપી – મનુષ્ય પણ મુખ્ય (मुखि) તરીકે પ્રશંસા (सालाहण) પામે.' ૩. મगता – અર્થાત્ ગુરુ પાસેથી નામ પામીને સતત સ્મરણ કરનારા.

| ६९ | सुणिऐ | सतु संतोखु गिआनु ।     |
|----|-------|------------------------|
| ७० | सुणिऐ | अठसठिका इसनानु ।       |
| ৩१ | सुणिऐ | पड़ि पड़ि पावहि मानु । |
| ७२ | सुणिऐ | लांगे सहजि घिआनु ।     |
| ৩३ | नानक  | भगता सदा विगासु ।      |
| 98 | सुणिऐ | दूख पापका नासु ॥ १०    |
|    |       |                        |

#### **ઋ**થ'

નામ પામવાથી સત્ય, સંતાેષ અને જ્ઞાન પ્રાપ્ત થાય; (૬૯) નામ પામવાથી અડસઠ તીર્થામાં નાહ્યાનું ફળ મળે;<sup>૧</sup> (૭૦) નામ પામવાથી શાસ્ત્રો પઢનારા પંડિતનું માન પામે;<sup>૨</sup> (૭૧) નામ પામવાથી સહેજે ધ્યાન-સમાધિ પ્રાપ્ત થાય; (૭૨) હે નાનક, ભક્તો<sup>3</sup> સદા સુખે કલ્લોલતા રહે છે; (૭૩) નામ પામવાથી (ખરે જ) દુ:ખ-પાપનો નાશ થાય છે. (૭૪)

H

૧. તીર્થીમાં સ્નાન કર્યે પણ જે પાપેા ન ધાવાય, તે ધાવાઈ જાય છે, એવેા ભાવ. ૨. શાસ્ત્રોનું રહસ્ય (મર્માર્શ) પ્રાપ્ત થવાથી, એવેા ભાવ. ૩. મगता – અર્થાત્ ગુરુ પાસેથી નામ પામીને સતત સ્મરણ કરનારા.

## पौंडी ११

| ७५ | सुणिऐ  | सरा        | गुणाके | गाह    | 1           |
|----|--------|------------|--------|--------|-------------|
| ७६ | सुमिषे | सेख        | षीर प  | तिसाह  | 1           |
| ७७ | सुणिऐ  | अंघे       | षावहि  | राहु   | I           |
| ৩૮ | सुणिऐ  | <b>हाथ</b> | होवे र | असंगाह | Ţ.I.        |
| ७९ | नानक   | भगत        | ा सदा  | विगार् | <b>सु</b> । |
| 60 | सुणिषे | दूख        | पापका  | नासु   | 11 88       |

#### 291 **4** °

નામ પામવાથી ગુણ-સરોવરમાં<sup>૧</sup> મગ્ન<sup>ર</sup> થવાય; (૭૫) નામ પામવાથી શેખ, પીર અને પાદશાહ થાય;<sup>3</sup> (૭૬) નામ પામવાથી અંધ<sup>૪</sup> પણ (પરમાત્માનો) રાહ પામે; (૭૭) નામ પામવાથી અગાધ હોય તે પણ ગમ્ય થાય; (૭૮) હે નાનક, ભક્ષ્તો<sup>૫</sup> સદા સુખે કલ્લોલતા રહે છે; (૭૯) નામ પામવાથી (ખરે જ) દુ:ખ-પાપનો નાશ થાય છે. (૮૦)

હવે પછી ૧૨મીથી ૧૫મી સુધીની ચાર પીડીઓમાં 'मनै' થબ્દ પ્રધાન છે. લગનીપૂર્વક – ભાવપૂર્વક – મનમાં ધારણ કરવું, – માં એકરસ થઇ જવું, એવા ભાવના દ્યોતક તરીકે તે શબ્દ વપરાય છે.

અર્થાત્ मंनै એટલે ભગવાન મનમાં વસવાથી તેમના પ્રત્યે જે લગની લાગે, અને પરમાત્મા એક ક્ષણ પણ વીસરાતા ન હોવાથી મન-અંતરમાં સદા 'હરિ', 'હરિ' કર્યા કરે – તેમનામાં જ લવલીન રહે, એ સ્થિતિ

તેથી કરીને હવે પછીની પૌડી ૧૨થી ૧૫ સુધીમાં मંને શબ્દનેા અર્થ 'નામમાં લવલીન થનાર', અને मंनै શબ્દને। અર્થ 'નામમાં લવલીન થવાથી ' એવેા કર્યો છે.

૧. सरा । ૨. गाह – અવગાહન. ૩. તેમના જેવી આધ્યાત્મિક તેમજ આધિભૌતિક સંપત્તિ પ્રાપ્ત કરે. ૪. અજ્ઞાની – એવેા અર્થ. ૫. મगता – અર્થાત્ ગુરુ પાસેથી નામ પામીને સતત સ્મરણ કરનારા.

# षौडी ,१२

८१ मंनेकी गति कही न जाइ । ८२ जे को कहे पिछे पछुताइ । ८३ कागदि करुम न लिखणहारु । ८४ मंनेका बहि करनि वीचारु । ८५ ऐसा नामु निरंजनु होइ । ८६ जे को मंनि जाणे मनि कोइ ॥ १२ ॥

#### **M\$**

નામમાં લવલીન થનારની<sup>૧</sup> અવસ્થા કોણ વર્ણવી શકે ? (૮૧) જે કોઈ કહેવાનો ઉધામો કરે, તે પછી પૂરો પસ્તાય ! (૮૨) એવો કાગળ, કલમ કે લખનાર જ નથી જેથી એનું વર્ણન કરવા બેસે ! (૮૩-૪)

(પરમાત્માનું) નિરંજન<sup>ર</sup> નામ એવું છે; (૮૫)

તેમાં લવલીન થનાર કોઈ વિરલો<sup>3</sup> જ હૃદયમાં (તેનો મહિમા) સમજી શકે. (૮૬)

१. मंनेकी । २. निर्भाण, पवित्र. 3. कोइ ।

શ્પ

८७ मंनै सुरति होवै मनि बुधि ।

८८ मंने सगल भवणकी सुधि ।

८९ मंने मुहि चोटा ना साइ ।

९० मंनै जमके साथि न जाइ ।

९१ ऐसा नामु निरंजनु होइ ।

९२ जे को मंनि जाणे मनि कोइ ॥ १३ ॥

#### શ્રાક્ષ

નામમાં લવલીત થવાથી<sup>૧</sup> મન બુદ્ધિની સુરતા<sup>ર</sup> જાગે; (૮૭) નામમાં લવલીન થવાથી સકલ બ્રદ્ધાંડની શૂધ-બૂધ પ્રાપ્ત થાય; (૮૮)

નામમાં લવલીન થવાથી મેં ઉપર ચોટ ખાવી પડે નહિ; (૮૯) નામમાં લવલીન થવાથી જમની સાથે જવાનું ન થાય. (૯૦) (પરમાત્માનું) નિરંજન નામ એવું છે; (૯૧)

તેમાં લવલીન થનાર કોઈ વિરલેા જ હુદયમાં (તેનો મહિમા) સમજી શકે. (૯૨)

૧. मंनै । ૨. બુહ્લિ ઉચ્ચ ભૂમિકાએ – સત્યના સાક્ષાત્કારની સ્થિતિએ – પહોંચે છે – ઋતાંભરા પ્રજ્ઞારૂપ બને છે.

९३ मंनै मारगि ठाक न पाइ । ९४ मंनै पति सिउ परगटु जाइ । ९५ मंनै मगु न चल्लै पंथु । ९६ मंनै धरम सेती सनबंधु । ९७ ऐसा नामु निरंजनु होइ । ९८ जे को मंनि जाणै मनि कोइ ॥ १४ ॥

#### ən ચ<sup>૬</sup>

નામમાં લવલીન થવાથી માર્ગમાં વિઘ્ન<sup>૧</sup> નડે નહિ; (૯૩) નામમાં લવલીન થવાથી પત*–*આબરૂ સાથે<sup>ર</sup> પ્રગટપણે આગળ વધાય; (૯૪)

નામમાં લવલીન થવાથી (સત્યને ધારી) માર્ગે<sup>૩</sup> પળે; આડ<sup>.</sup> પંથે ફ**ંટાવાનું ન થાય;** (૯૫)

નામમાં લવલીન થવાથી ધર્મ સાથે<sup>૪</sup> સંબંધ થાય. (૯૬) (પરમાત્માનં) નિરંજન નામ એવું છે. (૯૭)

તેમાં લવલીન થનાર કાેઈ વિરલાે જ હુદયમાં <sub>(</sub>તેનાે મહિમા) સમજી શકે. (૯૮)

૧ ठाक । કામક્રોધાદિ વાટપાડુઓ – જે માણસના ચિત્તાના પરિપંથી છે, (ગીતા અ૦ ૩-૩૪) – તેમના તરફનું વિઘ્ન. ૨. पत्ति सिंउ । ૩. मगु । સ્વર્ગના માર્ગે કે નરકને પંથે પળતા નથી, (સીધા પરમાત્મામાં એકરૂપ થઈ જાય છે) – એવો અર્થ પણ લેવાય. મૂળ મगુ ન એવા છૂટા શબ્દોને બદલે મगુન એવા ભેગા શબ્દ કેટલાક વાંચે છે અને એવા અર્થ કરે છે કે, "નામમાં લવલીન રહેનાર પાતાને માર્ગે મગન થઈને (मगुन) ચાલે છે." ૪. સેત્તી । જીવાનાં કર્મોના હિસાબ રાખનાર ધર્મરાજા પણ તેનાં કર્મોના હિસાબ રાખવાનું માંડી વાળે છે, એવા ભાવ સમજવા. અથવા, તે માણસ પછી ધર્માચરણ જ કરે છે, એવા અર્થ પણ લેવાય.

९९ मंनै पावहि मोख़ दुआरु । १०० मंनै परवारे साधारु । १०१ मंनै तरे तारे गुरु सिख । १०२ मंनै नानक भवहि न भिख । १०३ ऐसा नामु निरंजनु होइ । १०४ जे को मंनि जाणै मनि कोइ ॥१५॥

#### ઋથ'

નામમાં લવલીન થવાથી મોક્ષ-દ્રાર પામે; (૯૯) નામમાં લવલીન થવાથી પરિવારનો પણ ઉદ્ધાર થાય;<sup>1</sup> (૧૦૦) નામમાં લવલીન થવાથી ગુરુ (પોતે) તરે અને શિષ્યને પણ તારે;<sup>ર</sup> (૧૦૧)

નામમાં લવલીન થવાથી હે નાનક! (કચાંય) ભીખ માગવા-પણ ન રહે. (૧૦૨)

(પરમાત્માનું) નિરંજન નામ એવું છે; (૧૦૩)

તેમાં લવલીન થનાર કોઈ વિરલો જ હૃદયમાં (તેનો મહિમા) સમજી શકે. (૧૦૪)

૧. પોતાના પરિવારને પણ નામના આધારવાળાે (साधार – स आધार) કરે – એવા અર્થ પણ લેવાય છે. ૨. ગુરુના શિષ્ય (गुरुसिख એવો ભેગાે શબ્દ લઈને) પોતે પણ તરે અને બીજા શિષ્યાનેય તારે, – એવાે અર્થ લઈ શકાય.

|   | २०५ | षंच परवाण पंच परधानु ।       |
|---|-----|------------------------------|
|   |     | पंचे पावहि दरमहि मानु ।      |
|   |     | पंचे सोहहि दरि राजानु ।      |
|   | १०८ | षंचाका गुरु एकु धिआनु ।      |
|   | १०९ | जे को कहै करें वीचार ।       |
|   | ११० | करतेके करणे नाही सुमारु ।    |
|   | 288 | धौल धरम दइआका पूतु ।         |
|   | ११२ | संतोखु थापि रखिआ जिनि सूति । |
|   | ११३ | जे को बुझे होवे सचिआरु ।     |
|   |     | धवळै उपरि केता भारु ।        |
|   |     | भरती होरु परे होरु होरु ।    |
|   | ११६ | तिसते भारु तलै कवणु जोरु ।   |
|   | ११७ | जीअ जाति रंगाके नाव ।        |
|   | ११८ | समना लिखिआ वुड़ी कलाम ।      |
|   | ११९ | एहु लेखा लिखि जाणै कोइ ।     |
| • | १२० | लेखा लिखिआ केता होइ ।        |
|   |     | केता ताणु सुआलिहु रूपु ।     |
|   |     | केती दाति जाणे कोेणु कूतु ।  |
|   |     | कीता पसाउ एको कवाउ ।         |
|   |     | तिसते होए लख दरीआउ ।         |
|   |     | कुदरति कवण कहा वीचारु ।      |
|   |     | वारिआ न जावा एक वार ।        |
|   |     | जो तुधु भावै साई भली कार ।   |
|   | १२८ | तू सदा सलामति निरंकार ॥ १६ ॥ |
|   |     | 24                           |

₹ŧ

.

#### અ થ`

એ સંતો⁴ (પ્રભુના) સ્વીકારેલા<sup>ર</sup> છે; અને (બીંજાઓના માર્ગદર્શક) અગ્રેસરો છે. (૧૦૫)

પ્રભૂના ધામમાં<sup>3</sup> તેઓ માન પામે છે. (૧૦૬)

અને રાજદરબારોમાં<sup>૪</sup> પણ તેઓ શોભે છે. (૧૦૭)

તેઓના ધ્યાનનો એકમાત્ર વિષય સદ્ગુરુ (અને તેમણે આપેલું નામ) જ હોય છે. (૧૦૮)

#### R

જગત્કર્તાની કરણીનો સુમાર જ કયાં છે કે તેનો વિચાર કરીને કાેઈ વર્ણવવા બેસે ?<sup>પ</sup> (૧૦૯-૧૧૦)

પરમાત્માએ દયાપૂર્વક ધર્મરૂપી નંદી<sup>૬</sup> પેદા કરીને – (૧૧૧) – તેના પ્રબંધમાં° આ બધું સ્થાપી રાખ્યું હોઈ, સંતોષપૂર્વક<sup>્</sup>

પ્રવર્તે છે. (૧૧૨)

20

એ વાત જે સમજે,<sup>૯</sup> તે સત્ય પરમાત્માંમાં રમમાણ થઈ શકે.<sup>૧</sup>° (૧૧૩)

બાકી, લોકો માને છે તેવો (સામાન્ય) નંદી (બિચારો) કેટલોક ભાર ઊંચકી શકે ? (૧૧૪)

(કારણ,) આ ધરતીની આગળ પાછી કેટલીય ધરતીઓ છે! એમની પણ આગળ બીજી, અને પાછી આગળ બીજી! (૧૧૫) એ બધીના ભાર તળે (પરમાત્માનું નહીં તો) શાનું જોર છે? (૧૧૬)

 पंच । અત્યાર સુધી પૌડી ૮થી ૧૫ લગી, જેમનું વર્ણન કરતા આવ્યા
 છે, તે સંતો. ૨. વસ્વાળ – પરવાનાવાળા – માન્ય રખાયેલા. માપવાના ગજરૂપ (પ્રમાણ-રૂપ) એવા બીજો અર્થ પણ થાય. ૩. दरगहि । ૪. दरि राजानु । ૫. कहै । ૬. દયાના પુત્ર ધર્મારૂપી નંદી – બળદ. નંદીનાં શીંગડાં ઉપર પૃથ્વી ટેકવાઈ રહી છે એવી પ્રચલિત માન્યતાનું અહીં ખંડન છે. ૭. સૂતિ – સૂત્રમાં. ૮. સંતોखુ । ૯. લુજ્ઞૈ । ૧૦. होवे सचिआ દ । પ્રભુએ જ આ સૃષ્ટિ સરજી છે, તથા તેમાં પરમાત્માનો શા હુકમ છે, તે ગુરુ પાસેથી જાણે, તાે જ ગુરુ પાસેથી નામ પામીને પરમાત્માની ભક્તિ કરતાે થાય, એવા ભાવ સમજવા.

Jain Education International

જીવોની જાતિઓ અને રંગોનાં નામો સરજનહારે સતત બૂડેલી ( – ચાલતી) રહેતી' કલમ વડે લખ્યા કર્યા છે. (૧૧૭-૧૧૮) એનો હિસાબ' કોણ લખી શકે ? (૧૧૯)

એ હિસાબ લખે તોપણ કેટલો મોટા થાય! (૧૨૦)

– હે પૂભુ ! તારી કેવી કેવી શક્તિઓ ! તારાં કેવાં કેવાં સ્તુતિપાત્ર રૂપો ! કેટકેટલાં દાન ! એ બધાંનો અંદાજ<sup>3</sup> કેાણ કાઢી શકે **!** (૧૨૧-૧૨૨)

એક શબ્દ ઉચ્ચારવા માત્રે<sup>ક</sup> (તેં) આ આખો પસારો પાથરી દીધો છે, (૧૨૩)

– લાખો મહાસાગરો તેમાંથી થયા છે! (૧૨૪)
 નારી કુદરતને કાેણ વર્ણવી<sup>પ</sup> શકે? (૧૨૫)
 તને એક વાર પણ વારી<sup>૧</sup> જઈ શકતો નથી. (૧૨૬)
 તને જે ગમે તે ખરુ<sup>1</sup>! (૧૨૭)
 હે નિરાકાર (પરમાત્મા), તું સદા અવિનાશી<sup>9</sup> છે! (૧૨૮)

૧૦૫ : पंच । પ્રભુએ સ્વીકારેલા – પ્રભુને પામેલા – સંતો. તેમનું જ વર્ણન 'सणिऐ' અને 'मंनै' વાળી આઠ પૌદ્ધેઓમાં ગુરુ કરતા આવ્યા છે.

**૧**૧૧ : घૌજી ઘરમુ । ધૌજી એટલે ધવલ – બળદ – નંદી. પંજાબ તરફ એવી માન્યતા છે કે, નંદી (બળદ)નાં શીંગડાં ઉપર પૃથ્વી ટેકવવામાં આવી છે. શેયનાગ કે કાચબા (કૂર્મ) ઉપર ટેકવવામાં આવી છે, એવી બીજી માન્યતાઓ પણ છે. ગુરુ નાનક ૧૧૪મી કડીમાં તેનું ખંડન કરે છે જ; પરંતુ આ બધી પૃથ્વીઓ શાના આધારે ખરેખર ટકી રહી છે, તે પણ એ બતાવતા જાય છે. જેમકે, દયાના પુત્ર ધર્મ ઉપર પ્રભુએ આ બધું સ્થાપી રાખ્યું છે. ધર્મ એટલે પરમાત્માએ સ્થાપેલા નિયમ. એ નિયમ બીજા કોઈ પરાયાના નથી – પિતાગુરુ પરમાત્માના જ છે; અને

 बुड़ी । २. लेखा । ૩. कूतु – ખેતરમાં ઊભી ફસલે પાક કેટલા ઊતરશે તેનો અંદાજ. ૪. ૐકાર રૂપી શબ્દ ઉચ્ચારવા માત્રે – એવા અર્શ. સરખાવા, મારૂ મ૦ ૩ (૧૬–૪–૧૮) – ઓર્अकारि सम सुसटि उपाई । – 'એક ઓમ્કાર શબ્દ ઉચ્ચારવા માત્રે તમે આખી સૃષ્ટિ પેદા કરી છે.' ૫. कहा वीचारु । કયા જોરે વર્શન કરી શકું? – એમ 'कवળ' સાથે 'જોર' અધ્યાહાર ગણીને પણ અર્શ કરાય છે. ૬. તન-મન ઓવારી નાખી, મારાપાછું ભૂલી જાઉ – એવા ભાવ. ૭. सलामति ।

#### પ જચ ચી

તે સૌ જીવેાના અંતિમ કલ્યાણના હેતુથી જ પ્રવતવિલાે હાેઈ, પરમાત્માની દયાને। જ દ્યોતક છે.

१९३ : होवे सचिआरु । બહારની કુદરતને સ્વતંત્ર હસ્તી માનીને તથા પાતાને સ્વતંત્ર કર્તા-ભાક્તા માના, જીવ એ કુદરતને જાણવા તથા ભાગવવા જાય, તાે કદી પરમાત્મા તરફ પહોંચી ન શકે, અને ભાગતૃષ્ણાની સાઠમારીમાં જ અટવાઈ જાય.

પરંતુ આ બધી દૃશ્યમાન કુદરત ખરી રીતે પરમાત્માએ રચેલી છે, પરમાત્મા-રૂપ છે, તથા તેનું નિયંત્રણ પણ તેમણે સ્થાપેલા નિયમ અનુસાર જ થાય છે, એમ માને અને સમજે, તેા જ પરમાત્માભિમુખ થઈ અંતે ગુરુશરણ, નામસ્મરણ આદિથી પરમાત્મામાં સમાઈ જાય.

**डडी १२५ :** कुदरति कवण कहा वीचारु ----

કુદરત શબ્દના બે અર્થ સમજવાના છે : ૧લેા અર્શ – અદ્ભુત માયા – શક્તિ. જેમકે, શી તારી કુદરત છે ! એટલે કેવી અદ્ભુત તારા શક્તિ છે ! અને ૨ જો (એ અદ્ભુત શક્તિથી સરજેલી) સૃષ્ટિ – કુદરત, એવા સામાન્ય અર્શ અહીં કડી ૧૨૫, ૧૩૭, ૧૬૪માં પહેલાે અર્થ લેવાે. અર્થાત્ તારી એ અદ્ભુત શક્તિને કોણ કહી કે વિચારી શકે ?

સરખાવા મારૂ મ૦ ૧, પુ૦ ૧૦૩૭, ૫--૧૭--૧ : 1

आपे कुदरति करि करि देखे सुंनहू सुंनु उपाइदा ॥

---પાતાની અદ્ભુત માયાશક્તિથી (બધી સૃષ્ટિ) ઉત્પન્ન કરીને તે નિહાળે છે. શૂન્યમાંથી (નિરાકાર પરબ્રહ્મમાંથી) શૂન્ય (કશા તથ્ય વિનાનું મિથ્યા જગત) ઉત્પન્ન કર્ય છે.

'આસા-દી-વાર'માં (પૌડી ૧) બીજો અર્થ લેવાય છે —

दुयी कुदरति साजीऐ करि आसणु डिठो चाउ ।

– હે પ્રભુ, પછી બીજી કુદરત સરજીને તેમાં પાતાનું આસન જમાવી, (બધા ખેલ) તમે પ્રસન્નતાથી નિહાળા છા.

3₹

१२९ असंख जप असंख माउ । १३० असंख पूजा असंख तप ताउ । १३१ असंख गरंथ मुखि वेद पाठ । १३२ असंख नोग मनि रहहि उदास । १३३ असंख नगत गुण गिआन वीचार । १३४ असंख सती असंख दातार । १३४ असंख सती असंख दातार । १३५ असंख सती असंख दातार । १३५ असंख मोनि लिव लाइ तार । १३० कुदरति कवण कहा वीचारु । १३० कुदरति कवण कहा वीचारु । १३० कुदरति कवण कहा वीचारु । १३० जुद्दा सलामति निरंकार ॥ १०॥

#### **અર્થ**

અસંખ્ય લોકો (તારે માટે) જપ કરે છે, અને અસ'ખ્ય ભક્તો ભાવ-ભક્તિ ધારણ કરે છે; (૧૨૯)

ં અસંખ્ય પૂજકો પૂજાવિધિ આચરે છે, અને અસંખ્ય તપસ્વીઓ તાતાં તપ;<sup>૧</sup> (૧૩૦)

અસંખ્ય પાઠીઓ મુખે શાસ્ત્ર અને વેદ પઠે છે; (૧૩૧) અસંખ્ય જોગીઓ (તારે માટે જગત પ્રત્યે) મનથી ઉદાસ – વિરક્ત રહે છે; (૧૩૨)

અસંખ્ય સંતો તારાં ગુણ અને જ્ઞાન વિચારે છે; (૧૩૩) (બીજા પણ) અસંખ્ય સતિયા<sup>ર</sup> છે, તથા અસંખ્ય દાનધર્મી છે; (૧૩૪)

૧. ત્વવ તારા ૨ સતી – સત્ય પરમાત્માનું વ્રત ધારણ કરનાર સંતાે. ૩૩ ૫૦ – ૩ અસંખ્ય શૂરમાઓ છે, જે (તારે માટે) તાર્તા તીર સામે માંએ<sup>૧</sup> સહન કરે છે;<sup>૨</sup> (૧૩૫)

અસંખ્ય મુનિઓ છે, જેઓ (તારા ધ્યાનની) લવલીનતામાં<sup>ક</sup> એકતાર રહે છે; (૧૩૬)

તારી કુદરતને કેાણ વર્ણવી શકે ? (૧૩૭)

તને એક વાર પણ વારી જઈ શકતો નથી. (૧૩૮)

તને જે ગમે તે ખરું! (૧૩૯)

હે નિરાકાર (પરમાત્મા), તું સદા અવિનાશી છે! (૧૪૦)

૧. मुह । ૨. મख – ભક્ષણ કરે છે – સહન કરે છે. ૩. लिव ।

. .

१४१ असंस मूरस अंध घोर । १४२ असंस चोर हरामसोर । १४३ असंस अमर करि जाहि जोर । १४३ असंस गलवढ हतिआ कमाहि । १४४ असंस पापी पापु करि जाहि । १४५ असंस पापी पापु करि जाहि । १४५ असंस पापी पापु करि जाहि । १४५ असंस मलेछ मल्ज मसि साहि । १४८ असंस निंदक सिरि करहि मारु । १४९ नानकु नीचु कहै वीचारु । १५० वारिआ न जावा एक वार । १५१ जो तुधु मावै साई मली कार । १५२ तू सदा सलामति निरंकार ॥ १८ ॥

#### અ થ`

ધોર અંધ એવા અસંખ્ય મૂરખો (પણ) છે; (૧૪૧) ચોર અને હરામખારોય<sup>૧</sup> અસંખ્ય છે; (૧૪૨) અસંખ્ય જાલિમો<sup>ર</sup> જોરજુલમ કરે છે; (૧૪૩) અસંખ્ય ગળાંકાપુઓ હત્યા કમાય છે;<sup>૩</sup> (૧૪૪) અસંખ્ય પાપીઓ પાપ કર્ય જાય છે; (૧૪૫) અસંખ્ય કૂડ-કપટીઓ કૂડકપટ કરતા ફરે છે; (૧૪૬) અસંખ્ય મ્લેચ્છો હરામનું ખાય<sup>૪</sup> છે અને ગંદું બોલે છે<sup>૫</sup> (૧૪૭)

૧. બીજાનું – હરામનું – ખાનારા. ૨. ઝਸર । ૩. कमाहि । પોતાનું એ ધોર કામ કર્યા કરે છે, એ ભાવ. ૪. પોતાના હકનું નર્ડી એવું ખાવું એ અભક્ષ્ય-ભક્ષણ (मજી મહિત) છે. એવું કરનારા બહુ હલકટ લોકો મ્લેચ્છ શબ્દથી અહીં અભિપ્રેત છે. પ. મહિ – ભાખવું – બેાલવું, એવા અર્થ પણ થાય ત્યારે આર્ખા કડીના અર્થ 'ગંદું બાલવું' એવા લેવાય. એટલે ઉપર આ કડીના અર્થ કરવામાં બંને અર્થો સમાવી લીધા છે.

#### પ જરૂ થી

અસંખ્ય નિંદકો માથા ઉપર નિંદાભાર વહન કર્યા કરે છે; (૧૪૮)

નમ્ર<sup>૧</sup> નાનક તા એ બધું વિચારીને એટલું જ કહે છે – (૧૪૯)

તને એક વાર પણ વારી જઈ શકતો નથી. (૧૫૦)

તને જે ગમે તે ખરું ! (૧૫૧)

હે નિરાકાર (પરમાત્મા), તું સદા અવિનાશી છે! (૧૫૨)

૧. નીचુ−નાનેા, હલકો. અહીં ગુરુ પોતાને માટે નઘ્રતાપૂર્વક એ વિશેષણ વાપરે છે.

| १५३          | असंख नाव असंग थाव ।             |
|--------------|---------------------------------|
| १५४          | अगंम अगंम असंख लोख ।            |
| <b>રે</b> ષપ | असंख कहहि सिरि भारु होइ ।       |
| <u></u>      | अखरी नामु अखरी सालाह ।          |
| १५७          | अखरी गिआनु गीत गुण गाह ।        |
| १५८          | अखरी लिखणु बोलणु वाणि ।         |
| १५९          | अखरा सिरि संजोगु वखाणि ।        |
| १६०          | जिनि एहि लिखे सिंसु सिरि नाहि । |
| १६१          | जिब फुरमाए तिब तिव पाहि।        |
| १६२          | जेता कीता तेता नाउ ।            |
| १६३          | विणु नाचै नाही को थाउ ।         |
| १६४          | कुदरति कवण कहा वीचार ।          |
| १६५          | वारिआ न जावा एक वार ।           |
|              | जो तुधु भावे साई भस्त्री कार।   |
|              | तू सदा सलामति निरंकार ॥ १९ ॥    |

ઝા શ્વ'

અસંખ્ય તારો નામ છે, અને અસંખ્ય સ્થાન છે; (૧૫૩) અગમ્ય અગમ્ય એવા અસંખ્ય લોક છે; (૧૫૪) 'અસંખ્ય' કહેતાં પણ માથે દેાષનો ભાર થાય. (૧૫૫) અક્ષર વડે અમે તારું નામ લઈએ છીએ, અને તારી સ્તુતિ' કરીએ છીએ, – (૧૫૬) અક્ષર વડે જ્ઞાનચર્ચા કરીએ છીએ તથા તારા ગુણનાં ગીત ગાઈએ છીએ, – (૧૫૭)

અક્ષરમાં અમારું લખવાનું તેમજ બોલવાનું થાય છે, - (૧૫૮)

१. सालाह ।

3 🛛

#### પંજચ'થી

અક્ષર વડે (સૌના) લલાટે (નસૌબના) લેખ લખાયા<sup>૧</sup> છે. (૧૫૯)

પણ જેણે એ લેખ લખ્યા છે, તેને માથે કોઈ લેખ નથી. (૧૬૦)

તે જેમ ફરમાવે તેમ જ બધું થાય<sup>ર</sup> છે. (૧૬૧) જેટલી સૃષ્ટિ<sup>3</sup> છે, તેટલું નામ<sup>૪</sup> (વ્યાપેલું) છે. (૧૬૨) નામ વગરનું એકે સ્થાન નથી. (૧૬૩) તારી કુદરતને કોણ વર્ણવી શકે ? (૧૬૪) તને એક વાર પણ વારી જઈ શકતો નથી. (૧૬૫) તને જે ગમે તે ખરું ! (૧૬૬) હે નિરાકાર (પરમાત્મા), તું સદા અવિનાશી છે ! (૧૬૭)

**डडी १६० : जिनि एहि लिखे --**

અર્થાત્ બધા જીવોને તો તેમનાં પૂર્વ કર્માથી તેમને લલાટે જેવા લેખ લખાયા હોય તેવું અને તેટલું જ મળે છે; પણ પરમાત્માને તો તેવી કશી મર્યાદા નથી. તે તો જેમ ફરમાવે, તેમ બધું થાય છે.

સરખાવો સોરઠિ, મ૦ ૧, પુ૦ ૫૯૮, ૧૧-૧ –

सरब जीआ सिरि लेखु धुराहू, बिनु लेखे नही कोई जीउ ।

आपि अलेखु कुदरति करि देखै, हुकमि चलाए सोई जीउ ॥

--બધા જીવોને લલાટે પ્રથમથી લેખ લખાયા હાય છે; એવા લેખ વિનાનો કોઈ જીવ નથી. પરંતુ પરમાત્મા પોતે કોઈ લેખ વિનાના છે; તે તો પોતાની માયા-શક્તિથી બધું સરજીને નિહાળે-સંભાળે છે; પોતાના હુકમથી જ બધું ચલાવે છે.

વखाणि – (સંસ્કૃત व्याख्या) – વિગતે વર્ણવાયા છે. ૨. તિંવ તિંવ पाहि।
 – તેમ તેમ બધું મળે છે – ઉત્પન્ન થાય છે. ૩. कीता – કરેલી-સર્જેલી (સુષ્ટિ),
 ૪. પરમાત્માના નામને પરમાત્મા જેટલી જ મહત્તા અને વ્યાપકતા અપે છે.
 હવે પછીની પૌડીમાં જ નામથી બુહિનો મેલ કેવી રીતે ધોઈ શકાય છે, તે
 બેએક ઉપમાઓ આપીને, ભારપૂર્વક જણાવે છે.

१६८ भरीषे हथु पैरु तनु देह । १६९ पाणी धोते उतरसु खेह । १७० मूत पलीती कपड़ु होइ । १७१ दे साबूणु रुईपे ओहु धोइ । १७२ भरीपे मति पापाकै संगि । १७३ ओहु घोपे नावैके रंगि । १७४ करि करि करणा लिखि लै जाहु । १७६ आपे बीजि आपेही खाहु । १७७ नानक हुकमी आवहु जाहु ॥२०॥

#### અર્થ

હાથ, પગ, તન – દેહ જો (મેલથી) ભરાઈ જાય, (૧૬૮) તો પાણી વડે ધોવાથી એ મેલ' ઉતારી કઢાય; (૧૬૯) મૂત્રથી કપડું પલીંત થઈ ગયું હોય, (૧૭૦) તો સાબુ દઈને એને ધોઈ લેવાય. (૧૭૧) તેમ, બુદ્ધિ જો પાપના સંગથી ભરાઈ જાય, (૧૭૨) તો તેને નામનો રંગ દઈને ધોઈ શકાય. (૧૭૩) 'પુણ્યશાળી' કે 'પાપી' બોલવાથીર ન બનાય. (૧૭૪) જેવાં કર્મ કરો, તેવાં લખીને લઈ જાઓ; (૧૭૫) પોતે વાવેલાં બીજનાં ફળ પોતે જ ભોગવો. (૧૭૬) હે નાનક, (પરમાત્માના) હુકમ અનુસાર આવો અને જાઓ !³ (૧૭૭)

૧. સ્તેદ્દ – ધૂળ, મેલ. ૨. આલળુ – બાેલવાની-મોઢાની વાતો નથી, એવા ભાવ. ૩. ૧૭૬મી અને ૧૭૭મી કડી ભેગી જ સમજવાની છે : પોતે વાવેલાં બીજનાં ફળ પોતે ભોગવો, (અને સંસારમાં આવ-જા કરો) – એવો (પરમાન્માનો) હક્ષ્મ છે.

१७८ तीरथु तपु दइआ दत्त दान् । १७९ जे को पावे तिलका मानु। १८० सुणिआ मंनिआ मनि कीता भाउ । १८१ अंतरगति तीरथि मलि नाउ । १८२ समि गण तेरें में नाही कोइ । १८३ बिण गुण कीते भगति न होइ । १८४ सुअसति आथि बाणी बरमाउ । १८५ सति सुहाण सदा मनि चाउ । १८६ कवणा स वेला वस्तुत कवणा, कवणा थिति कवणा बारु 👔 १८७ कवणि सि हती माहु कवणु जितु होआ आकारु । १८८ वेल न पाईआ पॅंडती जि होवै लेखु पुराणु । १८९ वसतु न पाइओ कादीओं जि लिखनि लेखु कुराणु । १९० थिति वारु ना जोगी जाणे रुति मादु ना कोई । १९१ जा करता सिरठी कउ साजे आपे जाणे सोई । १९२ किव करि आखा किंव सालाही किंउ वरनी किंव जाणा। १९३ नानक आखणि समु को आसै इकदू इकु सिआणा । १९४ कडा साहिब कडी नाई कीता जाका होवै । १९५ नानक जे को आपों जाणे अमें गइआ न सोहे ॥ २१ ॥

**અ** થ'

તીર્થસ્નાન, તપસ્યા, દયા અને દાનધર્મ<sup>૧</sup> – (૧૭૮) એ બધાં જે કરે, તેને એક તલ જેટલી (અલ્પ) કીર્તિ<sup>ર</sup> મળે. (૧૭૯)

માણસે તો (સદ્ગુરુ પાસેથી) નામ પામીને,' તેમાં લવલીન થઈ<sup>ર</sup> મનમાં (પરમાત્મા પ્રત્યે) ભાવ-પ્રેમ ઊભા કરવા જોઈએ; (૧૮૦)

— અને એ આંતર તીર્થમાં<sup>૩</sup> દિલ ચોળીચોગીને<sup>૪</sup> સ્નાન કરવું ઘટે ! (૧૮૧)

બધા ગુણ હે પ્રભુ તારા છે, મારા કોઈ નથી; (૧૮૨)

નું ગુણ ન અર્પે તો (તારી) ભક્તિ ન થઈ શકે. (૧૮૩)

તો પછી 'स्वस्तિ' (તારો જય!) એવી યાચક બ્રાહ્મણની વાણી<sup>પ</sup> (બોલીને તારી સમક્ષ યાચના કરવી) રહી. (૧૮૪)

નું સન્ છે, સુંદર છે, સદા આનંદરૂપ⁵ છે! (૧૮૫)

२

એ વેળા કઈ હતી, એ વખત કર્યો હતો, એ નિથિ કઈ હતી, એ વાર કર્યો હતો ? (૧૮૬)

— એ ઋતુ કઈ હતી, એ મહિનો કયો હતો, જ્યારે આ સૃષ્ટિ સરજાઈ હતી ? (૧૮૭)

પંડિતો એ સમય જાણતા નથી; નહિ તો પુરાણોમાં એ વિષે લખાણ હોત. (૧૮૮)

કાજીઓ<sup>૭</sup> એ વખત જાણતા નથી; નહિ તો તેમની કિતાબમાં<sup>૮</sup> એ વિષે લેખ હોત. (૧૮૯)

(સૃષ્ટિસર્જનનાં) એ તિથિ,<sup>૯</sup> વાર, ઋતુ તથા મહિનો જોગી-આ શ્વરો<sup>૧</sup>ું કે બીજા પણ કોઈ જાણતા નથી; (૧૯૦)

१. सुणिआ । જુઓ પોડી ૭ પછીનું વિવરણ. ૨. मंनिआ । જુઓ પોડી ૧૧ પછીનું વિવરણ. ૩. अंतरगति तीरथि । ૪. मलि । ૫. सुअसति । – 'સ્વસ્તિ' જય થાઓ ! એમ કહીને યાચક બ્રાહ્મણ દાતાને આશીર્વાદ આપે છે. આથિ बाणी बरमाउ । – અર્થી-યાચક – બ્રાહ્મણની વાણી. ૬. सदा मनि चाउ । હંમેશાં અંતરમાં આનંદવાળા. સરખાવા :– सत्यम्, शिवम्, सुंदरम् । ૭. कादीआ । ૮. कुराणु । કુરાનનો અર્થ અહીં કાજીઓએ લખેલી કિતાબો – વિવરણો – એવો જ લેવો. પંડિતોએ લખેલાં પુસ્તકો કે વિવરણોને જેમ પુરાणુ કહ્યાં છે, તેમ જ કાજીઓએ કરેલાં વિવરણો માટે कुराणુ શબ્દ વાપર્યો છે. ૯. થિતિ । ૧૦. जोगी । જ્યોતિથી એવો અર્થ પણ લેવાય છે.

#### પ જરૂ શી

જે કર્તાએ આ સૃષ્ટિ સરજી છે, તે પોતે જ એ જાણે! (૧૯૧)

એ પરમાત્માને કેવી રીતે કહીએ, કેવી રીતે સ્તવીએ, કેવી રીતે વર્ણવીએ કે કેવી રીતે જાણી શકીએ ? (૧૯૨)

હે નાનક, એકએકથી પોતાને શાણા માનનારા એમને વિષે કહેવા તો સૌ કોઈ નીકળી પડે છે – (૧૯૩)

પરંતુ જેમનું કર્યું બધું થાય છે, તે સાહેબ બહુ મોટા છે, અને તેમનું નામ (પણ) બહુ મોટું છે; (૧૯૪)

હે નાનક, જે પોતાની જાતને (ભગવાન વિષે કહેવા જેટલી) મોટી માને છે,<sup>૧</sup> તે આગળ જઈને પાછો પડવાનો છે.<sup>૨</sup> (૧૯૫)

१. आपो जाणे । २ न सोहै । शोलवानो नथी.

१९६ पाताला पाताल लख आगासा आगास । १९७ आड्क ओड़क मालि थके वेद कहनि इक बात । १९८ सहस अठारह कहनि कतेबा असुरू इकु धातु । १९९ लेखा होइ त लिखीपे लेखे होइ विणासु । २०० नानक वडा आखीपे आपे जाणे आपु ॥ २२ ॥

#### અથ'

(નીચે) પાતાળની પાર લાખો પાતાળ છે, અને (ઉપર) આકાશની પાર લાખો આકાશ છે; (૧૯૬)

(એ બધાના સર્જક પરમાત્માનો) અંત<sup>૧</sup> પામવા જતાં વેદો પણ થાકીને ('નેતિ' 'નેતિ' એવી)<sup>ર</sup> એક વાત કહી દે છે. (૧૯૭) હજારો પુરાણો<sup>3</sup> અને કિતાબો<sup>૪</sup> પણ કહે છે કે, મૂળે<sup>પ</sup> બુધો એક જ તત્ત્વનો<sup>૬</sup> પસારો છે; (૧૯૮)

એ પંસારાની ગણતરી<sup>9</sup> (ક્રોઈએ કરી) હોય, તો લખીએ પણ ખરા; પરંતુ એ ગણતરી કરવા જતાં (જ) ખતમ થઈ જવાય. (૧૯૯) નાનક, એ પ્રભુને તો મહાન કહી દઈએ (એટલે બસ); તે કેટલો મોટો છે એ તો તે પોતે જાણ! (૨૦૦)

૧. ओड़क – સીમા. ૨. 'આ નહિ' 'આ નહિ' એ રીતે ઉપનિષદોમાં મૂળ-તત્ત્વનું વર્ણન કરેલું છે. ૩. ઝઝારદ । પુરાણ અઢાર છે, એટલે 'અઠારહ' શબ્દથી પુરાણ અર્ઘ સમજવા. ૪. કુરાન, બાઇબલ, તાેરત અને ઝબુર – એ ચાર 'સેમિટિક' એવા ભેગા નામે ઓળખાતી મુસલમાન, યહુદી વગેરે કોમાની કિતાબાે છે. ૫. अસુજુ । ૬. ધાતુ । ૭. ऌेखा ।

२०१ सालाही सालाहि एती सुरति न पाईआ । २०२ नदीआ अते वाह पवहि समुंदि न जाणीअहि । २०३ समुंद साह सुलतान गिरहा सेती मालु धनु । २०४ कीडी तुलि न होवनी जे तिसु मनहु न वीसरहि ॥ २३ ॥

અર્થ,

હે પ્રભુ, તારા ભક્તો<sup>૧</sup> તારી સ્તુતિ કરતાં કરતા<sup>૨</sup> પોતાના જુદાપણાનું જરા જેટલું ભાન<sup>ક</sup> રાખી શકતા નથી : (૨૦૧) – (જેમ) નદી અને નાળાં<sup>૪</sup> સમુદ્રમાં ભળી ગયા પછી તેના

રપ જ થઈ જાય છે.<sup>પ</sup> (૨૦૨)

સમુદ્ર સમાન (અફાટ સામ્રાજ્યનો ધણી) અને ડુંગરા<sup>ક</sup> જેટલી<sup>હ</sup> ધનદોલતવાળો સુલતાન બાદશાહ પણ – (૨૦૩) પરમાત્માને મનથી ન વીસરનાર કીડી (સમાન ભક્ત)ની

તોલે ને આવે! ૨૦૪)

૧. सालाही – સાલાહણા – સ્તુતિ કરનારા ભક્તો, સંતાે. ૨. સાलाहि । ૩. સુરતિ । ૪. वाह – વહેળા. ૫. न जाणी अहि – જુદાં જણાતાં – રહેતાં નથી. ૬. गिरहा – ગિરિ, પર્વાત. ૭. સેતી ।

| २०५ अंतुन सिफती कहणि न अंतु।                               |
|------------------------------------------------------------|
| २०६ अंतु न करणे देणि न अंतु ।                              |
| २०७ अंतु न वेखणि सुणणि न अंतु ।                            |
| २०८ अंतु न जापै किआ मनि मंतु ।                             |
| २०९ अंतु न जापे कीता आकारु।                                |
| २१० अंतु न जांपै पारावारु ।                                |
| २११ अंतु कारणि केते बिललाहि ।                              |
| २१२ ताके अंत न पाए जाहि ।                                  |
| २१३ एहु अंतु न जाणै कोइ ।                                  |
| २१४ बहुता कहीऐे बहुता होइ ।                                |
| २१५ वडा साहिबु ऊचा थाउ ।                                   |
| २१६ ऊचे उपरि ऊचा नाउ ।                                     |
| २१७ एवडु ऊचा होवे कोइ ।                                    |
|                                                            |
| २१८ तिसु ऊचे कउ जाणे सोइ ।                                 |
| २१८ तिसु ऊचे कउ जाणै सोइ ।<br>२१९ जेवडु आपि जाणै आपि आपि । |

### અર્થ

11

સાહેબ (પરમાત્મા)ની સ્તુતિનો<sup>૧</sup> પાર નથી, તેમ વર્ણનનો પણ. (૨૦૫) તેમનાં કાર્યાનો આંત નથી, તેમ દાનનો પણ. (૨૦૬)

જોવાનો અંત નથી, તેમ સાંભળવાનો પણ. (૨૦૭) તેમના મનના ઇરાદાનો અંતેય જાણી શકાતો નથી. (૨૦૮)

૧. સિफતી – સ્તુતિ – પ્રશંસા.

તેમણે સર્જેલી સૃષ્ટિનો – આ અફાટ વિસ્તારનો<sup>1</sup> – અંત પણ કચાં જાણી શકાય છે ? (૨૦૯-૨૧૦) એ અંત જાણવા કેટલાય વલખાં મારે છે;<sup>ર</sup> (૨૧૧) છતાં તેનો અંત જાણી શકાતો નથી. (૨૧૨) એ અંત કોઈ જાણતું નથી; (૨૧૩) – કારણ કે, જેમ બહુ કહીએ તેમ કહેવાનું વધતું જ જાય છે.<sup>3</sup> (૨૧૪) સાહેબ (પરમા મા) મોટા છે, અને તેમનું સ્થાન બહુ ઊંચું છે; (૨૧૫) અને ઊંચાથીય ઊંચું તેમનું નામ<sup>8</sup> છે. (૨૧૬) એવડો ઊંચો જે હોય – (૨૧૭) – તે એ ઊંચાને જાણી શકે. (૨૧૮) એ જેવડા (મહાન) છે, તે એ પોતે જ જાણે. (૨૧૯) હે નાનક, એ કૃપાળુ<sup>4</sup> પોતાની કૃપાદષ્ટિ વડે<sup>ક</sup> આપણને બધું બક્ષે છે. (૨૨૦)

पारावारु – આ છેડાથી પેલા છેડા સુધીનો વિસ્તાર. ૨. बिल्ल्लाहि ।
 बहुता होइ । ૪. અગમ્ય – અગાધ એવા પરમાત્માને તેમના નામ-સ્મરણથી પહોંચી શકાતું હોવાથી, ઊંચા એવા પરમાત્માથીય તેમના નામને ઊંચું કહ્યું છે.
 ૫. नदर = કૃપા; नदरी = કૃપા કરનાર, કૃપાળુ. ૬. करम (અરબી) = મહેર, કૃપા करमी = મહેર દ્વારા – કૃપા દ્વારા.

२२१ बहुता करमु लिखिआ ना जाइ । २२२ वडा दाता तिलु न तमाइ । २२३ केते मंगहि जोध अपार । २२४ केतिआ गणत नही वीचार । २२५ केते खपि तटहि वेकार । २२६ केते है है मुकरु पाहि । २२७ केते मुरख खाही खाहि । २२८ केतिआ दुख भूख सद मारे। २२९ एहि भि दाति तेरी दातार । २३० बंदि खलासी भाणे होइ । २३१ होरु आखि न सके कोइ। \* २३२ जे को खाइक आखणि पाइ । २३३ ओह जाणे जेतीआ मुहि खाइ । २३४ आपे जाणे आपे देइ । २३५ आखंहि सि मि केई केइ । २३६ जिसनो बखसे सिफति सालाह । २३७ नानक पातिसाही पातिसाहु ॥ २५ ॥ અર્થ

હે પ્રભુ! તારી કૃપા<sup>૧</sup> એટલી બધી છે કે તે લખી જાય નહિ; (૨૨૧)

(સૌનો) તું મોટો દાતા છે, પરંતુ (તારા મનમાં) સહેજ પણ તમા નથી. (૨૨૨)

અસંખ્ય જોદ્ધાઓ (તારી પાસે) માગ્યા કરે છે; (૨૨૩)

૧. करमु (અરબી).

84

અને બીજા પણ કેટલાય, જેમની સંખ્યા વિચારી શકાતી નથી. (૨૨૪)

કેટલાય (તારી પાસેથી બક્ષિસાે પામીને) વિષયભાેગમાં ક્ષીણ થઈ<sup>ર</sup> તૂટી મરે છે,<sup>3</sup> (૨૨૫)

કેટલાય લઈ લઈને નામુકર જાય છે;<sup>૪</sup> (૨૨૬)

હેટલાય મૂર્ખાઓ (તું આપનાર છે, એવું જાણ્યા વિના) ભોગવ્યે જાય છે; (૨૨૭)

કેટલાય ભૂખ અને દુ:ખમાં સદા સબડયા કરે છે; (૨૨૮) એ બધું પણ હે દાતાર, તારું દાન<sup>પ</sup> છે. (૨૨૯) બંધ અને મોક્ષ તારી મરજીથી<sup>૬</sup> થાય છે; (૨૩૦)

એથી વધુ° કાંઈ કોઈ કહી શકે નહિ; (૨૩૧)

કોઈ મૂરખ<sup>૮</sup> જો કંઈ જુદું કહેવા જાય, – (૨૩૨)

તો માં ઉપર કેટલી (લપડાક) ખાવી પડે, તે એ પોતે જાણે ! (૨૩૩)

(પ્રભુ) પોતે (જીવને શું જોઈએ છે એ) જાણે છે અને પોતે (તે બધું) આપે છે; – (૨૩૪)

કોઈ વિરલા જ એટલું પણ સમજે છે. (૨૩૫)

જેને તારા ગુણ ગાવાની શક્તિ તું આપે, - (૨૩૬)

તેને હે નાનક, બાદશાહોનો બાદશાહ (બન્યો) જાણવો. (૨૩૭)

 વેकार – વિકારમાં. ૨. હ્યપિ । ૩. તુટદિ । ૪. મુकरુ पाहि – મળ્યાનો ઇનકાર કરે છે, એ ભાવ. ૫. દુ:ખમાં પડવાથી પણ પરમાત્માનો ડર રાખતા થાય અને ઉચ્ચ જીવનમાં આવવા પ્રયત્નશીલ થાય, એટલા માટે જ તેં તેઓને દુ:ખ આપ્યું હોઈ, એ પણ તારી બલિસ જ છે – એવો ભાવ. અથવા કર્યાં કર્મ પ્રમાણે ફળ મળે, એવા તે સ્થાપેલા નિયમ અનુસાર જ મળતં હોઈ, તેં આપેલું કહેવાય. ૬. માળૈ । ૭. દોરુ । ૮. હ્યાર્ક્તુ – મૂરખ, જિદ્દી. ૯. આહ્યદિ – કહે છે, કબૂલ કરે છે.

| २३८    | अमुल गुण अमुल वापारे ।      |
|--------|-----------------------------|
| २३९    | अमुल वापारीए अमुल मैडार ।   |
| २४०    | अमुल आवहि अमुल लै जाहि ।    |
| २४१    | अमुल भाइ अमुला समाहि ।      |
| २४२    | अमुल धरम अमुल दीबाणु ।      |
| २४३    | अमुल त्तुल अमुल परवाणु ।    |
| २४४    | अमुल बखसीस अमुलु नीसाणु ।   |
| २४५    | अमुलुं करमु अमुलु फुरमाणु । |
| २४६    | अमुलो अमुलु आखिआ न जाइ ।    |
| २४७    | आखि आखि रहे लिवलाइ ।        |
| २४८    | आसहि वेद पाठ पुराण ।        |
| २४९    | आखहि पडें करहि वखिआण ।      |
| २५०    | आसहि बरमे आखहि इन्द ।       |
| २५१    | आखहि मोपी तै गोविंद ।       |
| २५२    | आखहि ईसर आखहि सिंध ।        |
| રેત્રર | आखहि केते कीते बुध ।        |
| २५४    | आखहि दानव आखहि देव ।        |
| २५५    | आखहि सुरि वर मुनिजन सेव ।   |
| २५६    | केते आखहि आखणि पाहि ।       |
| २५७    | केते कहि कहि उठि उठि जाहि । |
| २५८    | एते कीते होरि करेहि ।       |
| २५९    | ता आखि न सकहि केई केइ ।     |
| २६०    | जेवडु भावे तेवडु होइ ।      |
| २६१    | नानक जामें साचा सोइ ।       |
|        |                             |

٠

۲f

२६२ जे को आसे बोलु-विगाड़ु ।

२६३ ता लिखीऐ सिरि गावारा गावारु ॥ २६ ॥

#### ઝા થ

હે પ્રભુ, તારા ગુણ અમૂલ્ય છે; અને (તે માટેનો) વેપાર અમૂલ્ય છે; (૨૩૮)

(એ વેપાર કરનારા) વેપારીઓ અમૂલ્ય છે, અને તેમની મુડી<sup>૧</sup> અમૂલ્ય છે; (૨૩૯)

(ખરીદવા) આવનારા અમૂલ્ય છે; અને જે તેઓ (ખરીદીને) લઈ જાય છે, તે અમૂલ્ય છે; (૨૪૦)

તારો ભાવ-પ્રેમ અમૂલ્ય છે; અને તેમાં નિમગ્ન થનારા અમુલ્ય છે;<sup>ર</sup> (૨૪૧)

તારો ન્યાય<sup>૩</sup> અમૂલ્ય છે, અને તારી કચેરી<sup>૪</sup> અમૂલ્ય છે; (૨૪૨)

અમૂલ્ય તારાં ત્રાજવાં<sup>પ</sup> છે, અને અમૂલ્ય<sub>્</sub> તારાં કાટલાં<sup>ક</sup> છે; (૨૪૩)

તારી બક્ષિસો અમૂલ્ય છે, અને તારાં બક્ષિસપત્ર<sup>9</sup> અમૂલ્ય છે; (૨૪૪)

તારી કુપા<sup>6</sup> અમૂલ્ય છે, તેમ તારાં ફરમાન પણ; (૨૪૫)

બધાં અમૂલ્યોમાં અમૂલ્ય એવા તારા ગુણોનું વર્ણન કરી શકાતું નથી. (૨૪૬)

(વર્ણાન કરનારા) વર્ણાન કરી કરીને ચૂપ થઈ<sup>હ</sup> જાય છે. (૨૪૭)

વેદેા, શાસ્ત્રો<sup>૧</sup>° અને પુરાણો તારા ગુણોનું વર્ણન કરે છે. (૨૪૮)

 मंडार । २. તેમનો ભાવપ્રેમ અમૂલ્ય છે અને અમૂલ્ય એવા તારામાં તેઓ સમાઈ જાય છે – એવો અર્ઘ પણ થાય. ૩. ઘરમુ । કર્યાં કર્મોનો ન્યાય તોળનાર ધર્મરાજા. ૪. दीबाणु – દીવાન-દરબાર. ૫. तुल्ত । ૬. परवाणु । ૭. नीसाणु – રાજાનો હુકમપત્ર. ૮. करमु । ૯. लिव लाइ । વર્ણન કરનારા બોલતાં બોલતાં તારામાં લવલીન થઈ જાય છે – એવો અર્ઘ પણ થાય. ૧૦. વાઢ । પાઠ કરવામાં આવે છે – પઢવામાં આવે છે તે. પંડિતો ' વર્ણન તેમજ વ્યાખ્યાન કરે છે. (૨૪૯) બ્રદ્મા તારા ગુણોનું વર્ણન કરે છે અને ઇંદ્ર પણ; (૨૫૦) ગોપીઆ વર્ણન કરે છે અને ગોવિંદ ' પણ. (૨૫૧) મહેશ્વર શિવ તારા ગુણોનું વર્ણન કરે છે, અને (તેમના) સિદ્ધો પણ; (૨૫૨)

તેં સરજેલા કેટલાય બુદ્ધો વર્ણન કરે છે. (૨૫૩) દાનવો તારા ગુણોનું વર્ણન કરે છે અને દેવો પણ; (૨૫૪) સૂરિઓ,<sup>3</sup> મુનિઓ<sup>૪</sup> અને બીજા સેવકો<sup>૫</sup> પણ વર્ણન કરે છે. (૨૫૫)

કેટલાય વર્ણન કરે છે, અને કેટલાય તેમ કરવા પ્રયત્ન કરે છે;<sup>દ</sup> (૨૫૬)

વર્ણન કરતાં કરતાં કેટલાય ઊઠીને વિદાય થઈ જાય છે.° (૨૫૭)

આટલા સરજેલા છે અને બીજા તેટલા વધુ સરજે, – (૨૫૮)

તોપણ ( તારા ગુણોનું ) જરા જેટલું<sup>૮</sup> વર્ણન ન કરી શકે. (૨૫૯)

તારી ઇચ્છામાં આવે તેવડાે (મોટાે) તું થઈ શકે; (૨૬૦)

નાનક કહે છે કે, સત્ય (પરમાત્મા) જ પોતે (કેટલો મોટેા છે એ) જાણી શકે. (૨૬૧)

જે કાેઈ બોલી-બગાડનારાે તેનું વર્ણન કરવા જાય,—(૨૬૨) તેના કપાળે લખવું કે, એ ગમારમાં ગમાર માણસ છે. (૨૬૩)

पड़े । પઢેલા – વિદ્રાન. ૨. કૃષ્ણ. ૩. सुरिनर – સૂરીજન – વિદ્રાનો. બીજો અર્થ કિનર પણ થાય. અર્ધા દેવતા (સુર) અને અર્ધા માણસ (નર). ૪. મુનિजન ।
 પ. સેવ – સેવકો, ભક્તો. શ્વેતાંબર યતિ એવો અર્થ પણ લેવાય છે. સુરિનર, મુનિજન, સેવ – એ ત્રણેનો ભેગો અર્થ એવો પણ થાય કે, બ્રાહ્મણો, મુનિઓ, યતિઓ. ૬. આ લાળ પા દ્વા – વર્ણવવા પ્રયત્ન કરે છે. ૭. ૩ઠિ ૩ઠિ जाहि – ઊઠીને ચાલતા થાય છે. પ્રયત્ન જ પડતો મૂકે છે, અથવા દુનિયામાંથી જ વિદાય થઈ જાય છે. ૮. જેર્ફ તેફ ।

• .\*

२६४ सो दरु केहा सो घरु केहा जित्र बहि सरब समाले । २६५ वाजे नाद अनेक असंखा केते वावणहारे । २६६ केते राग परी सिउ कहीअनि केते गावणहारे । २६७ गावहि तुहनो पउणु पाणी बैसंतरु गावै राजा-धरमु दुआरे । २६८ गाबहि चितु-गुपतु लिसि जाणहि लिसि लिसि धरमु वीचारे । २६९ गावहि ईसरु बरमा देवी सोहनि सदा सवारे । २७० गावहि इन्द इन्दासणि बैठे देवतिआ दरि नाले । २७१ गावहि सिंध समाधी अंदरि गावनि साथ विचारे । २७२ गावनि जती सती संतोखी गावहि वीर करारे । २७३ गावनि पंडित पडनि रखीसर जुगु जुगु वेदा नाले । २७४ गावहि मोहणीआ मनु-मोहनि सुरगा मछ पइआले । २७५ गावनि रतन उपाए तेरे अठसठि तीरथ नाले । 🗠 २७६ गावहि जोध महाबल सरा गावहि खाणी चारे। २७७ गावहि खंड मंडल वरभंडा करि करि रखे धारे । २७८ सेई तुधुनो गावहि जो तुधु भावनि रते तेरे भगत रसाले । २७९ होरि केते गावनि से मै चिति न आवनि नानक किआ वीचारे । २८० सोई सोई सदा सच साहिब साचा साची नाई । २८१ है भी होसी जाइ न जासी रचना जिनि रचाई । २८२ रंगी रंगी भाती करि करि जिनसी माइआ जिनि उपाई । २८३ करि करि वेखें कीता आपणा जिव तिसदी वडिआई । २८४ जो तिस भावे सोई करसी दुकम न करणा जाई । २८५ सो पातिसाहु साहा पातिसाहिबु नानक रहणु रजाई ॥ २७ ॥ эн 81<sub>6</sub> એ દરવાજો કચાં છે, અને એ મકાન કચાં છે, જ્યાં બેસી

તું આ બધું સંભાળે છે! (૨૬૪)

ત્યાં કેંટલા બધા વાજિત્રેનાદ છે; અને તે વજાડનારા<sup>૧</sup> પણ. (૨૬૫)

કેટલાય રાગો રાગિણીઓ સાથે<sup>ર</sup> ગવાય છે; અને કેટલાય તે ગાનારાઓ છે; (૨૬૬)

પવન,<sup>૩</sup> પાણી, અગ્નિ તથા ધર્મરાજ (તારા) દ્રારે ઊભા ગાય છે;<sup>૪</sup> (૨૬૭)

(જીવોનાં કર્મોનો હિસાબ) જે લખી જાણે છે અને જેમના લખેલા લેખ પ્રમાણે ધર્મરાજા (જીવોનો) ન્યાય તોળે છે, તે ચિત્ર અને ગુપ્ત<sup>ય</sup> તને ગાય છે; (૨૬૮)

શિવ, બ્રહ્મા તથા તેમની સદા સોહામણી દેવીઓ જેમને તેં સજાવી છે,<sup>૬</sup> તેઓ પણ ગાય છે; (૨૬૯)

ઇંદ્રાસન ઉપર બેઠેલો (દેવોનો રાજા) ઇંદ્ર દેવ-દેવીના ભર્યા દરબાર સાથે° ગાય છે; (૨૭૦)

સમાર્ધિમાં મગ્ન થયેલા સિદ્ધો<sup>૯</sup> અને (તારા જે) ચિંતનમાં લીન થયેલા સંતો તને ગાય છે; (૨૭૧)

યતિઓ,<sup>૯</sup> સતિયાઓ,<sup>૧</sup>° સંતુષ્ટાત્માઓ,<sup>૧૧</sup> અને દઢાત્મા<sup>૧૨</sup> વીરો<sup>૧૩</sup> પણ ગાય છે; (૨૭૨)

 વાવणहारे । ૨. વરી સિંડ – સુંદર પત્નીઓ (રાગિણીઓ) સાથે. ૩. पउंणु – મરુત્દેવ, पाणी – વરુણદેવ, बैसंतर – વૈશ્વાનર – અગ્તિદેવ. राजा-घरमु – ધર્મરાજા – ધર્મદેવ (જે બધાંનાં કર્માનો ન્યાય ચૂકવે છે). ૪. તેમનું અસ્તિત્વ – તેમની વિભૂતિ – એ બધો પ્રભુનો જ મહિમા છે, એ અર્થમાં તેઓ બધાં પ્રભુને ગાય છે. અથવા, પ્રભુમાં લવલીનતાપૂર્વક તેઓ પોતાને સાંપાયેલું નિયત કર્મ કરે છે, તે પ્રભુના ગાનરૂપ જ બની રહે છે (સરખાવા કડી ૨૭૮). ૫. શીખા ચિત્રગુપ્ત નામની એક વ્યક્તિ નથી માનતા, પણ ચિત્ર અને ગુપ્ત એમ બે વ્યક્તિઓ માને છે: જીવનાં પ્રગટ કર્માને ચિત્રદેવ નોંધે છે અને ગુપ્ત કર્માને ગુપ્તદેવ નોંધે છે. ૬. સવારે ! ૭. દ્વરિ નાજ્રે । ૮. સિંઘ – યોગસિહ્લિ પ્રાપ્ત કરનારા. ૯. जत्तી – ઇન્દ્રિયનિંગ્રહી. ૧૦. સ્તી – સત્યવ્રતધારી. ૧૧. સંત્રોહ્વી – જાતે કશું ન માગનારા : પરમાત્મા જે આપે તેમાં સંતાેષ માનનારા. ૧૨. ક્વરારે – કઠણ-કઠોર. ૧૩. વીર – પોતાના પરાક્રમ ઉપર મુસ્તાક રહેનારા – તેઓ પણ છેવટે પરમાત્માની વિભૂતિ ઉપર જ આધાર **રાખનારા હોઈ, તે**મને ગાય છે, એમ કહેવાય.

#### પ'જગ્ર'થી

પઢનારા પંડિતો અને ઋષીશ્વરા દરેક યુગમાં પોતાનાં વેદ-શાસ્ત્રો વડે તને ગાય છે;' (૨૭૩)

સ્વર્ગ, મૃત્યુ અને પાતાળ લોકની મનમોહન સુંદરીઓ પણ ગાય છે; (૨૭૪)

તારાં ઉત્પન્ન કરેલાં રત્નો, અડસઠ તીર્થા સહિત તને ગાય છે; (૨૭૫)

મહાબળવાન શૂરવીર યોદ્ધાઓ તથા ચારે જીવજાતિઓ<sup>ર</sup> ગાય છે; (૨૭૬)

તેં રચી રચીને ધારણ કરી રાખેલાં ખંડ-મંડળ-બ્રદ્ધાંડો પણ ગાય છે; (૨૭૭)

તારો જેમના ઉપર કૃપા-ભાવ<sup>૩</sup> છે, તેવાં તારામાં રત રહેતાં તારાં રસાળ ભક્તો તને ગાય છે. (૨૭૮)

બીજા કેટલાં ગાય છે, તે તો કલ્પી પણ શકાતું ન હોઈ, નાનક તેમની ગણતરી શી રીતે કરે? (૨૭૯)

(તે તો એટલું જ કહે કે –) તે જ, તે જ સાહેબ સદા સાચા છે : અને તેમનું નામ પણ સદા સાચું છે. (૨૮૦)

જેમણે આ બધી રચના રચી છે, તે હંમેશ સત્ છે અને ભવિષ્યમાં પણ હશે. તે કદી જન્મ્યા નથી,<sup>૪</sup> અને નાશ પામવાના નથી !<sup>૫</sup> (૨૮૧)

ર'ગર'ગના ને ભાતભાતના પદાર્થીવાળી<sup>૬</sup> સૃષ્ટિ<sup>૭</sup> જેમણે ઉત્પન્ન કરી છે, – (૨૮૨)

તે પોતે પોતાની વડાઈને છાજે તેમ, પોતાની કૃતિની સાર-સંભાળ<sup>૯</sup> રાખે છે. (૨૮૩)

'પંડિતાે અને ઋષિઓ, દરેક યુગમાં વેદાે વડે તને ગાય છે', એવાે અર્થ પણ લઈ શકાય. ૨. खाणी चारे । ચાર જીર વગેં : અંડજ (ઇંડાંમાંથી જન્મતા); જરાયુજ (ગર્ભાશયમાંથી આર વડે વીંટળાઈને જન્મતા); ઉદ્ભિજજ (જમીન ફાંડીને નીકળતા વનસ્પતિ વગેરે); સ્વેદજ (પરસેવા વગેરેમાંથી ઉત્પન્ન યતા જૂ-લીખ વગેરે).
 તુઘુ માવનિ । તું જેમના ઉપર પ્રસન્ન છે – જેઓ તને ગમે છે, એવાે ભાવ.
 ૪. जाइ न । ૫. न जासी । ૬. जिनसी – જણસ-પદાર્થ-વર્ગ. ૭. माइआ – વિનાશી, બદલાતી રહેનારી સૃષ્ટિ. ૮. बेखે – નજર રાખે છે.

જે તેમને ગમે તે જ તે કરે છે; તેમને (કાેઈથી) હુકમ કરી શકાય નહિ; (૨૮૪)

તે બાદશાહાના પણ બાદશાહ છે : હે નાનક, સૌએ તેમની મરજી અનુસાર' રહેવાનું છે. (૨૮૫)

તે સમયે જાેગીઓની જમાતાે બહુ ફર્યા કરતી. તેઓ અધ્યાત્મજ્ઞાનની ગૂઢ સાધનાના અને સિહ્લિઓના ઇજારદાર ગણાતા અને પોતાને એવી રીતે ઓળખાવતા પણ, તેમની સાથે ગુરુ નાનકને ઘણી ચર્ચાઓ થતી. 'સિંઘ ગોસદિ' – સિલ્લે સાથે ચર્ચા – એ નામનું ગુરુ નાનકે આખું કાવ્ય જ રચ્યું છે. હવે પછીની બેન્ત્રણ પૌડીઓમાં ગુરુ સાચા યોગીનાં લક્ષણ ગણાવી, સાધકે શી સાધન-સંપત્તિ ખરેખર સંપાદન કરવી જોઈએ, તે જણાવે છે. સાથે સાથે યોગીઓના ચાલુ આચારવિચારનું ખંડન પણ થાય છે.

 ગુરુ નાનકના 'આસા-દી-વાર' પૌડી ૨૪માં પણ કહ્યું છે – सो करे जि तिसै रजाइ – તે કામ કરવાં જે તેની મરજી અનુસાર હોય.

∽ પપ

२८६ मुंदा संतोखु सरमु पतु झोल्ली घिआनकी करहि विभूति। २८७ खिथा काउ कुआरी काइआ जुग्पति डंडा परतीति। २८८ आई पंथी सगल जमाती मनि जीते जगु जीतु। २८९ आदेसु तिसे आदेसु।

२९० आदि अनील अनादि अनाहति जुगु जुगु एको वेसु ॥२८ ॥ अर्थ

સંતોષરૂપી કાને મુદ્રા-કુંડળ,' (ખોટાં કામ કરતાં) લજ્જારૂપી<sup>ર</sup> પાત્ર અને ઝોળી,<sup>≱</sup> (પ્રભુના) ધ્યાનરૂપી) ભભૂત, – (૨૮૬)

મૃત્યુની<sup>૪</sup> યાદરૂપી ક'થા-ગોદડી, કુંવારી (પવિત્ર) કાયારૂપી યોગ-યુક્તિ,<sup>૫</sup> (શ્રદ્ધા) પ્રતીતિ રૂપી દ**ંડ, – (૨૮૭**)

— બધા પ્રત્યે બંધુભાવ<sup>ક</sup> રૂપી આઈપંથનું° વ્રત, તથા (પોતાના) મનને જીતવારૂપી આખા જગતને જીતવાની સિહિ.<sup>૮</sup> (-- એ સાચા જોગીનાં લક્ષણ ધારણ કરો !) (૨૮૮)

નમસ્કાર<sup>૯</sup> એ પ્રભુને હજો - (૨૮૯)

— જે સર્વના આદિ છે, કલંકરહિત (શુભ્ર) છે,<sup>૧</sup> અનાદિ છે, અવિનાશી<sup>૧</sup> છે, અને યુગોના યુગો સુધી એકસ્વરૂપ (જ) રહે છે. (૨૯૦)

૧. જોબીઓ બે કાને બે મુદ્રા-કુંડળ પહેરે છે. સંતોષનાં પણ બે સ્વરૂપ છે : (૧) પ્રાપ્ત થયેલામાં સંતોષ માનવો; (૨) અપ્રાપ્તની ઇચ્છા ન કરવી. ૨. सरमु – શરમ. ૩. જોબીઓ બિક્ષા માગતાં પ્રથમ પાત્ર આગળ ધરે છે. તે ભરાઈ જાય એટલે ઝોળીમાં ઠાલવી લે છે. ૪. काਲુ ા કાળ એટલે મૃત્યુ, તેની યાદ. ૫. जुगति ! ૬. સगਲ जमात्ती । – એક જમાતના હોવાપણારૂપી બંધુભાવ સકળ મત-પંથ પ્રત્યે દાખવો. ૭. આई (માતા પાર્વતી – દુર્ગા)નો પંથ કરીને જોગીઓના બાર પંથેામાંનો એક છે. જોબીઓના બાકીના ૧૧ પંથેા પ્રત્યે સમાન બંધુભાવ તેઓ ધારણ કરે છે. ગુરુ નાનક એ દ્રત બધા પ્રત્યે ધારણ કરવાનું કહે છે. ૮. યોગીઓમાં સિલ્લિઓ મેળવવાની ધખણા બહુ હોય છે. તે સિલ્લિને સ્થાને મનને જીતવાર્ના સિલ્લિ મેળવવાની વાતને ગુરુ આગળ કરે છે. ૯. આવૈસુ ! જોગીઓ એકબીજાને મળે ત્યારે નમસ્કાર કહેતી વેળા આવેજ્ઞ કહીને નમસ્કાર કરે છે, ૧૦. અનીજી ! ૧૧. અનાહ્યતિ !

२९१ भुगति गिआनु दर्आ भंडारणि घटि घटि बाजहि नाद। २९२ आपि नाथु नाथी सम जाकी रिधि सिधि अवरा साद। २९३ संजोगु विजोगु दुइ कार चलावहि लेखे आबहि माग। २९४ आदेखु तिसै आदेखु।

२९५ आदि अनील अनादि अनाहति जुगु जुगु एको वेसु ॥ २९ ॥

### ઝા થ'

(જોગીઓનું રૂપક આગળ ચલાવે છે -)

પર઼માત્માનું જ્ઞાન એ ભોજન છે, (ગુરુની) દયા<sup>૧</sup> એ ભોજન પૂર્ટુ પાડનાર ભંડારણ છે; અને ઘટ-ઘટમાં વાજે છે, તે (જમવાના તેડા રૂપ) નાદ<sup>ર</sup> છે; (૨૯૧)

'નાથ'<sup>3</sup> પરમાત્મા પોતે છે, જેમણે આખી સૃષ્ટિ નાથી રાખી છે; અને રિદ્ધિ-સિદ્ધિ<sup>૪</sup>નો સ્વાદ તો તુચ્છ – ત્યાજ્ય<sup>પ</sup> છે; (૨૯૨)

૧. ગુરુ પાસેથી જ અધ્યાત્મજ્ઞાન મળી શકે. ગુરુ દયાપૂર્વક તે આપ્યે જ જાય છે – એ અર્ધમાં દયા ગુરુનાનકને મન ભંડારણ છે. ૨. ત્રેગીઓને જમવા ઊઠવાનું કહેવા અમુક નાદ કરવાનો વિધિ છે. ગુરુ ઘટઘટમાં વાજતા અનાહત નાદને – જેને ધ્યાની યોગી ઇશ્વર-સાક્ષાત્કાર લખતે સાંભળે છે – તેને જ્ઞાનરૂપી ભોજન માટે તેડા તરીક્રે કરાતા નાદ તરીકે ઓળખાવે છે. ૩. જોગીઓના મહંત – ગોરખ, ચર્પટ, મંગલ, ઘુગ્ગુ, ગોપી, પ્રાણ, સુરત, ચંબ વગેરે નવ 'નાથ ' પ્રસિદ્ધ છે. ૪. યોગીઓમાં રિદ્ધિ-સિદ્ધિ કેટલી મેળવી તેની પડપૂછ વધારે હોય છે. તેને અનુ-લક્ષીને ગુરુ એ બધીને નુચ્છ-ત્યાજ્ય ગણાવે છે. અણિમા, લધિમા, મહિમા, ગરિમા, પ્રાપ્તિ, પ્રાકામ્ય, ઈશિત્વ અને વશિત્લ – એ આઠ સિધ્દિઓ છે. પ. અલપ – અપર-તચ્છ.

#### ¥ 9

#### પ જચ'થી

સંજોગ અને વિજોગ<sup>૧</sup> એ બંને કારભારી<sup>ર</sup> છે, જેઓ (કર્યાં કર્મના) લેખા મુજબ<sup>૩</sup> જેના ભાગમાં<sup>૪</sup> જે આવે તે પહેાંચાડે છે. (૨૯૩)

(એ બધું જેમની મરજી પ્રમાણે ચાલી રહ્યું છે) તે પ્રભુને નમસ્કાર હજો – (૨૯૪)

– જે સર્વના આદિ છે, કલંકરહિત (શુભ્ર) છે, અનાદિ છે, અવિનાશી છે, અને યુગોના યુગો સુધી એકસ્વરૂપ (જ) રહે છે. (૨૯૫)

૧. વસ્તુઓનું મળવું કે છૂટા પઢવું. ૨. कार । ૩. લેખું એટલે હિસાબ -ગણતરી. ૪. માग ।– નસીબ અર્થ પણ લેવાય. २९६ एका माई जुगति विआई तिनि चेले परवाणु । २९७ इकु संसारी इकु मंडारी इकु लाए दीबाणु । २९८ जिव तिसु मावै तिवै चलावै जिव होवै फुरमाणु । २९९ ओहु वेस्तै ओना नदरि न आवै बहुता एहु विडाणु । ३०० आदेसु तिसै आदेसु ।

३०१ आदि अनीळ अनादि अनाहति जुगु जुगु एको वेसु ॥३०॥

ઝા ધ`

(એમ કહેવામાં આવે છે કે, માયા-શક્તિ રૂપી) માતા એક (બ્રહ્મ) સાથે સંયોગ<sup>૧</sup> થતાં શાસ્ત્રપ્રસિદ્ધ<sup>૨</sup> ત્રણ પુત્રો<sup>૭</sup> પ્રસવી છે; (૨૯૬)

જેમાંનો એક સર્જક<sup>૪</sup> છે; એક પાલનકર્તા<sup>પ</sup> છે; અને એક સૃષ્ટિનો<sup>૬</sup>′ સંહારક° છે. (૨૯૭)

(પરંતુ ખરી રીતે તો) તે (પરમાત્મા) જેમ ઠીક લાગે તેમ, પોતાના હુકમ મુજબ (આ બધું) ચલાવે છે. (૨૯૮)

ને (સૌને) જુએ છે, પણ (પોતે) તેઓની નજરે પડતા નથી, એ ભારે નવાઈની વાત છે. (૨૯૯)

તે પ્રભુને નમસ્કાર હજો – (300)

— જે સર્વના આદિ છે, કલંકરહિત (શુભ્ર) છે, અનાદિ છે, અવિનાશી છે, અને યુગોના યુગો સુધી એકસ્વરૂપ (જ) રહે છે. (૩૦૧)

૧. जुगति । ૨. परवाणु – પ્રમાણભૂત – શાસકથિત. ૩. चेलै – ચેટક-બાળ-સંતાન. ૪. संसारी – કુટુંબકબીલો ઊભો કરનાર બ્રહ્મા. ૫. મंडारी – પાલણપોષણ કરનાર વિષ્ણુ. ૬, दीवाणु – દરબાર; આ બધો સૃષ્ટિરૂપી વિસ્તાર ૭. लाए – લણે-કાપે-સંહારે. (તે કામ કરનારા મહેશ્વર – શંકર)

Yŧ

३०२ आसणु लोइ लोइ मंडार । ३०३ जो किछु पाइआ सुँ एका वार । ३०४ करि करि वेखे सिरजणहार । ३०५ नानक संचेकी साची कार । ३०६ आदेसु तिसै आदेसु । ३०७ आदि अनीठु अनादि अनाहति जुगु जुगु एको वेसु ॥ ३१ ॥

### ઝા થં'

(જોગીઓના રૂપકનો ઉપસંહાર કરે છે –)

પ્રભુનું આસન અને તેમનો ભંડાર દરેક લોકમાં' છે; (૩૦૨)

જે કંઈ તેમાં મૂકેલું છે, તે એકવારકું જ મૂકી દીધેલું છે.<sup>ર</sup> (303)

એ બધું સરજી સરજીને સર્જનહાર તેને નીરખે-સંભાળે છે; (૩૦૪)

નાનક, એ સાચા (પ્રભુ)ની કરણી<sup>૩</sup> પણ સાચી છે. (૩૦૫) તે પ્રભુને નમસ્કાર હજો – (૩૦૬)

– જે સર્વના આદિ છે, કલંકરહિત (શુભ્ર) છે, અનાદિ છે, અવિનાશી છે, અને યુગોના યુગો સુધી એકસ્વરૂપ (જ) રહે છે. (૩૦૭)

लोइ लोइ । २. पाइआ – भणेलुं – ભरेलुं. 3. कार ।

३०८ इकद् जीभौ लखं होहि लख होवहि लखवीस ा ३०९ लख लख गेडा आखीआहि एक नाम जग्नदीस । ३१० एत राहि पति पवडीआ चडीएे होइ ईकीस । ३११ सुणि गला आकासकी कीटा आई रीस । 🔅 👘 ३१२ नानक नदरी पाईऐ कुड़ी कुड़ै ठीस ना ३२ ग R. S.

છત્ર શં

એક જીભની લાખ થાય; એ લાખ (પાછી) લીસ લાખ યાય; (૩૦૮) ) \$P\$15 098

અને (તે દરેક જીભ) લાખ લાખ વાર' એક જગદીશનું નામ રટે: (૩૦૯)

એ માર્ગે જગત્પતિ(ને પામવા)ની સૌર્ડીર છે; તેની ઉપર ચડીને તેમની સાથે ઐકચ પામીએ. (૩૧૦)

આકાશ (જેવા સંત-)ની વાત<sup>3</sup> સાંભળી, (જેમીન ઉપર આળોટતા) કીડાને પણ જુસ્સો ચડી આવે છે.\* (૩૧૧)

પરંત હે નાનક, પ્રભૂની કુપાદર્ષ થોય તો તેમને પામી શકીએ; બીજી બધી (ચાલાકીની) મિથ્યા વાતો મિથ્યા ગપ્પાં<sup>ય</sup> છે 

**૩૧૧-૨ :** ગુરું નાનક પોતે અપનાવેલા સાધન-માર્ગને 'સહજ' વાર્ચકર્થી ઠેરઠેર ઉલ્લેખે છે. મનની હઠથી દેખાદેખા જે સા<del>પન</sup>ંકરાય, એંંનકાર્ચ્યુ</del>જાય છે. ગુરની સેવા કરી, મનના મેલ કાપી નાખનાર આજ્ઞાકારી (ગુરૂમુંખ) શિષ્યુ જે સાધન સહેજે કરે, તે જ સાધન, અધિકારી બન્યા વિનાનો મનમુખ કરવા જાય, તેથી કશું ન વળે – ઊલટા તે પાછા જ પડે. at These arranges follows

१. गेड़ा । २. पवड़ीआ । - प्रौरे सिरीये कि गाला । अग्र आई रीस । ૫. ઠીસ - ગપ.

. 51

३१३ आखणि जोरु चुपै नह जोरु । ३१४ जोरु न मंगणि देणि न जोरु । ३१५ जोरु न जीवणि मरणि नह जोरु । ३१६ जोरु न राजि मालि मनि सोरु । ३१७ जोरु न सुरती गिआनि वीचारि । ३१८ जोरु न जुगती छुटै संसारु । ३१९ जिसु हथि जोरु करि वेस्वै सोइ । ३२० नानक उत्तमु नीचु न कोइ ॥ ३३ ॥ २४थ

(જીવને) બોલવાનું જોર નથી કે ચૂપ રહેવાનુંય જોર નથી; (૩૧૩)

– માગવાનું જોર નથી કે આપવાનુંય નથી; (૩૧૪)

– જીવવાનું જોર નથી કે મરવાનુંય નથી; (૩૧૫)

– મન જેમને માટે માતી ઊઠે છે,' તેવાં રાજ્ય કે માલ-મિલકતનુંય જોર (જીવને) નથી. (૩૧૬)

ધ્યાન-સુરતા (લગાવવા)નું જોર નથી; કે જ્ઞાન-વિચારનું પણ. (૩૧૭)

સંસારમાંથી છૂટવાની સાધના-યુક્તિનુંય (કશું) જોર જીવને નથી; (૩૧૮)

જેમના હાથમાં એ બધું જોર છે, તે (ઈશ્વર) આ બધું રચીને સંભાળી રહ્યા<sup>ર</sup> છે. (૩૧૯)

હે નાનક, (એ બાબતમાં) કેાઈ ઉત્તમ નથી કે કેાઈ નીચ નથી. (૩૨૦)

૧. मनि सोर – મનમાં શોરબકોર મચાવી મૂકે છે. ૨. આ કડીને। એવે! અર્ધ પણ લેવાય કે, 'જેને પાતાના હાથમાં જોર લાગતું હોય તે કરી જુએ !'

પહેલી જ પૌડીમાં જે જણાવ્યું છે કે, सोचै, चुपै કે બીજી હજારો ચતુરાઈઓથી પણ 'સચિઆરા' થવાતું નથી, તેના જ પડધા આ ૩૩મી પૌડીમાં પણ છે. ઈશ્વરને પામવાની બાબતમાં કીટ જેવા જીવની કશી કરામત (सिआणपा કે जुगती) કામ ન આવી શકે. ૩૨મી, ૫૩મી વગેરે કડીમાં જણાવેલ नदर એટલે કે, પ્રભુની કૃપા-દૃષ્ટિ જ તેમાં કારગત નીવડી શકે. ઉપનિષદોમાં પણ, 'यमेवैष वृणुते तेन रूम्य: – જેને એ પરમાત્મા પસંદ કરે, તેના વડે જ પ્રાપ્ત કરી શકાય છે' – એમ કહ્યું છે. અને ગુરુ આશ્વાસન આપે છે કે, જેના હાથમાં એમ પસંદ કરવાનું – એ બધું બક્ષવાનું જાેર છે, તે પરમાત્મા 'આ બધું રચીને સંભાળી રહ્યા છે' (કડી ૩૧૯). અર્થાત્ યાગ્ય લાયકાત દાખવનાર જીવને તે પાતાની સાથે 'इफीस' (કડી ૩૧૦) થવાની – પાતામાં સમાઈ જવાની સીડી આપી દે છે.

અત્યાર સુધી કહેલી બાબતના સિંહાવલાેકન રૂપે, ગુરુ નાનક, ઈશ્વરને માર્ગે સાધક જીવ યાત્રા શરૂ કરે, ત્યારથી માંડીને તે જે જે ભૂમિકાઓ સર કરતાે જાય, તે કુલ પાંચ ભૂમિકાઓને પાંચ 'ખંડ' નામે હવે રજૂ કરે છે : (૧) ધરમખંડ, (૨) ગિઆન-ખંડ, (૩) સરમખંડ, (૪) કરમખંડ, (૫) સચખંડ.

१२१ राती रुती थिती वार । २२२ पवण पाणी अगनी पात।ल । १२२ तिसु विचि घरती थापि रखी घरमसाल । १२४ तिसु विचि जीअ जुगति के रग ।

३२५ तिनके नाम अनेक अनंत ।

३२६ करमी करमी होइ बीचार ।

३२७ सचा आपि सचा दरबारे ।

१२८ तिथे सोहनि पंच परवाणु ।

३२९ नदरी करमि पवें नीसाणु ।

३३० कच पकाई ओथै पाइ ।

३३१ नानक गइआ जापे जाइ ॥ ३४॥

#### અર્થ

રાત-ઋતુ, તિથિ<sup>4</sup>-વાર, પવન, પાણી, અમિ, પાતાળ ---(૩૨૧–૨)

તેમની વચ્ચે ધર્મક્ષેત્ર<sup>ર</sup> એવી ધરતી (પ્રભુએ) સ્થાપી છે. (૩૨૩)

તે (ધરતી)માં કેટલાય પ્રકારના<sup>ક</sup> જીવો ગોઠવ્યા<sup>૪</sup> છે, (૩૨૪) - જેમનાં નામ અનેક અનંત છે. (૩૨૫)

(તે જીવોનો) કર્મા પ્રમાણે ન્યાય તોળાય છે; (૩૨૬)

પરમાત્મા પોતે સાચા છે અને તેમનો ન્યાય-દરબાર પણ સાચો છે. (૩૨૭)

તે દરબારમાં (પ્રભુએ) જેમને સ્વીકાર્યા હોય એવા સંતો<sup>4</sup> શોભે<sup>ક</sup> છે - (૩૨૮)

 श्विती । २. घरमसाल – ધર્મરાજાનો ન્યાય જ્યાં ચાલે છે – અર્થાત્ કર્મ મુજબ જ્યાં ફળ મળે છે, તેવું ધર્મક્ષેત્ર – કર્મક્ષેત્ર. ૩. के रंग – કેટલાય ૨ગના – જાતિના – પ્રકારના – યોનિના. ૪. जीअ जुगति – જીવોની યોજના. ૫. पंच परवाणु – જુઓ કડી ૧૦૫ અને ત્યાં તે શબ્દ ઉપરની નોંધ. ૬ सौहनि ।

5 X

(પરમાત્માની) ક્ષમાભરી કૃપાદ્ધિ' વડે તેઓ નિશાન<sup>ર</sup> પામી જુદા તરવાયા છે. (૩૨૯)

(જીવોનું) કાચાપણું કે પાકાપણું ત્યાં નક્કી થાય છે; (૩૩૦) હે નાનક, ત્યાં ગયે (બધું) પરખાઈ<sup>૩</sup> જાય છે. (૩૩૧)

ધરતી એ 'ધરમસાલ' છે – એટલે કે ત્યાં કર્મ પ્રમાણે ન્યાય તાેળાય છે (કડી ૩૨૬) – અર્થાત્ ફળ મળે છે. સંતપુરુષા – ગુરુનું શરણ પામેલા લાેકા – પર-માત્માની ક્ષમાભરી કૃપાદૃષ્ટિના અધિકારી બને છે (કડી ૩૨૯). અને સત્ય એવા પરમાત્માની કૃપાદૃષ્ટિ એ એવું પ્રબળ તથ્ય છે કે, ગમે તેવા દુ:ખ-પાપના પહાડ પણ ત્યાં ન ટકી શકે.

આ ભૂમિકાનું નામ ગુરુએ 'ધરમખંડ' જણાવ્યું છે. પ્રભુએ જેમને સ્વીકાર્યા છે – માન્ય રાખ્યા છે, તેવા સંતાે આ ભૂમિકાએ પહોંચીને શોભે છે (કડી ૩૨૮).

 १. नदरी करमि । नदर એટલે 'કૃપાદ્દષ્ટિ.' करम (અરબી)નાે અર્થ ક્ષમા – દયા. અર્થાત્ તેઓ એવાં કર્મ કરી, પરમાત્માની ક્ષમા-કૃપાના અધિકારી બને છે.
 ૨. નિશાન એટલે પ્રભુમાં લવલીન થનાર સાધકને પ્રાપ્ત થતાં મુખ ઉપર હલ્લ કૃલના રાતા રંગ. ૩. जापै जाइ – જણાઈ જાય.

३३२ घरमसंडका एही घरमु । ३३२ गिआनसंडका जासहु करमु । ३३४ केते पवण पाणी वैसंतरु केते कान्ह महेस । ३३४ केते बरमे घाड़ति घड़ीआहि रूप रंगके वेस । ३३५ केते बरमे घाड़ति घड़ीआहि रूप रंगके वेस । ३३६ केती बरम मूमी मेर केते केते घू उपदेस । ३३७ केते इन्द चंद सूर केते केते मंडल देस । ३३८ केते इन्द चंद सूर केते केते मंडल देस । ३३८ केते सिंघ बुध नाथ केते केते देवी वेस । ३३९ केते देव दानव मुनि केते केते रतन समुंद । ३४० केतीआ साणी केतीआ बाणी केते पात नरिंद । ३४१ केतीआ सुरती सेंबक केते नानक अंतु न अंतु ॥ ३५ ॥

**ઝા** થ<sup>°</sup>

ધર્મખાંડનો આ કાયદો<sup>૧</sup> છે; (૩૩૨) હવે જ્ઞાનખાંડનો ક્રમ<sup>ર</sup> કહીએ – (૩૩૩)

કેટલાય મર્ડુતો,<sup>૩</sup> કેટલાય વરુણો,<sup>૪</sup> કેટલાય અમિઓ,<sup>ય</sup> કેટલાય કનૈયાઓ<sup>૬</sup> અને કેટલાય શિવો<sup>જ</sup> છે; (૩૩૪)

કેટલાય બ્રદ્માઓ<sup>૮</sup> કેટલાય પ્રકારનાં<sup>૯</sup> રૂપ-ર'ગ્ર ધડયા કરે છે; (૩૩૫)

કેટલીય (આપણી આ ધરતી જેવી) કર્મભૂમિઓ છે, કેટલાય મેરુઓ¹° છે, કેટલાય ધ્રુવો¹¹ અને તેમના ઉપદેશો છે. (૩૩૬)

 ૧. ઘરમુ – ધર્મ – કાયદો.
 ૨. करमु – ક્રમ.
 ૩. पवण ।
 ૪. पाणी ।
 ૫. वैसंतरु ।
 ૬. कान्ह – કૃષ્ણ – વિષ્ણુ.
 મहेस – મહેશ્વર.
 ૮. घाड़ति – ઘડવૈયા – ઘડનારો – રચનારો.
 ૯. के चेस – વેશ-સ્વરૂપવાળાં.
 ૧૦. મેટુ પર્વતની આસપાસ પોતાના ચંદ્ર-સૂર્ય સાથે ધરતી ધૂર્મે છે, એમ મનાય છે.
 ૧૧. ધ્રુવ – જેની આસપાસ આખું ગગનમંડળ ઘૂર્મે છે, તે ભક્તિમાં અડગતાની – નિશ્વયની – શીખ સૌને આપી રહ્યા છે. અથવા પૌરાણિક કથા પ્રમાણે સદ્ગુરુ નારદે ધ્રુવકુમારને, પરમાત્મા કેવી દ્વીતે પ્રાપ્ત કરવા, તેનો ઉપદેશ આપ્યા હતા – તે અર્થ પણ લઈ શકાય.

કેટલાય ઇન્દ્રો છે, ચંદ્રો છે, સૂર્યો છે; કેટલાંય મંડળો છે અને કેટલાય દેશો 'છે; (૩૩૭)

કેટલાય સિદ્ધો, બુદ્ધો, નાથો છે; અને કેટલાંય દેવી-સ્વરૂપો<sup>ર</sup> છે; (૩૩૮)

કેટલાય દેવો, દાનવો, મુનિઓ છે; કેટલાંય રત્નો અને સમુદ્રો છે; (૩૩૯)

કેટલીય યોનિઓ<sup>3</sup> છે, કેટલાંય શાસ્ત્રો<sup>ક</sup> છે, કેટલાય રાજવંશો<sup>ય</sup> છે; (૩૪૦)

કેટલાય (પ્રભુમાં) સુરતાવાળા સેવકો છે, જેમનો હે નાનક, અંત જ નથી ! (૩૪૧)

ગુરુ પાસેથી નામ પામીને તેમાં લવલીન થનાર સંતની મન-બુહિની સુરતા જાગે છે અને તેને સકલ બ્રહ્માંડની શૂધબૂધ પ્રાપ્ત થાય છે (કડી ૮૭-૮૮). ગુરુએ કડી ૩૩૪થી ૩૪૧માં એની કંઈક ઝાંખી કરાવી છે.

ત્રીભ ગ્રુરુ અમરદાસે अनंदु સ્તાેત્રના ૩૮મા પદમાં જણાવ્યું છે તેમ — गुर दुआरे लाइ भावनी, इकना दसवा दुआरु दिखाइआ ॥

तह अनेक रूप नाउ नव निधि तिसदा अंतु न जाई पाइआ ॥

''કોઈ વિરલાને ગુરુના ચરણમાં ભાવ થાય, ત્યારે પ્રભુ તેને દશમું દ્રાર ઉધારી આપે છે.

"તે દ્રાર ઊઘડતાં જ ત્યાં તેને જે (અનંત લાેકનાં) અનેક નામ-રૂપ જોવા મળે છે તથા નવ નિધિ પ્રાપ્ત થાય છે, તેના વર્ણનનાે પાર નથી."

૧. देस – મુલક – નક્કર જમીન. ૨. देवी वेस । वेस એટલે પ્રકારો – જાતિઓ. ૩. खाणी – જીવજાતિઓ. જુઓ કડી ૨૭૬ ઉપરની નોંધ. ૪. बाणी – શાસ્ત્રવાણી. ૫. पात नरिंद = નરેન્દ્રોની પંક્તિઓ – વંશે.

३४२ गिआनसंड महि गिआनु परचंडु । ३४३ तिथे नाद बिनोद कोड अनंदु । ३४४ सरमसंडकी बाणी रूपु । ३४५ तिथे घाड़ति घड़ीऐ बहुतु अनूपु । ३४५ तिथे घाड़ति घड़ीऐ बहुतु अनूपु । ३४६ ताकीआ गला कथीआ न जाहि । ३४० जे को कहै पिछे पछुताइ । ३४८ तिथे घड़ीऐ सुरति मति मनि बुधि । ३४९ तिथे घड़ीऐ सुरा सिंघा की सुधि ॥ ३६ ॥

અર્થ'

જ્ઞાન-ખંડમાં પ્રચંડ જ્ઞાનતેજ છે; (૩૪૨) ત્યાં નાદ-વિનોદ' અને કરોડો આનંદ છે. (૩૪૩) (પછીના) કલ્યાણ-ખંડનું<sup>ર</sup> લક્ષણ<sup>3</sup> રૂપ છે. (૩૪૪) ત્યાં બહુ જ અનુપમ ઘાટ<sup>૪</sup> ઘડાય છે; (૩૪૫)

 'સુખમની'માં ગુરુ અર્જુનદેવ (મ૦ ૫) જણાવે છે — प्रमके सिमरनि अनहद द्युनकार ।

सुख प्रभ सिमरनका अन्तु न पार ॥ – અષ્ટ૦ ૧–૭. – પ્રભુના સ્મરણથી અનાહતનાદ સંભળાતાે થાય છે; તે સુખનાે અંત કે પાર નથી. ગ્રંથસાહેબમાં આ અનાહત નાદનાે पंच सबद (પાંચ પ્રકારનાં વાજિત્રોના સૂર) તરીકે પણ ઉલ્લેખ આવે છે. તે સ્વર સંભળાવા લાગતાં તેના અલીકિક આનંદમાં લીન થતું થતું મન હરિ-રસમાં છેક જ ડૂબી જાય છે. 'વિનાદ' એટલે તાે સકળ બ્રહ્માંડની શૂધબૂધ પ્રાધ્ત થવાથી થતી તૃપ્તિ. ૨. મૂળ શબ્દ 'सरम' છે. તેને, શરમ, શ્રમ, અને શર્મ (કલ્યાણ) એમ ત્રણ રીતે જુદા જુદા અર્થકારો સમજાવે છે. ગમે તે અર્થ સ્વીકારો, પણ એ ભૂમિકા સુરતા – સૂધ (સાક્ષાત્કાર)ની છે, એ કડી ૩૪૮–૩૪૯ના શબ્દા ઉપરથી સ્પષ્ટ થાય છે. ૩. बाणी – નામ – વર્ણન – **વક્ષણ.** ૪. આધ્યાત્મિક ઉન્નતિના અનાખા ઘાટ.

5<

જેની વાત સરખી પણ ન કરી શકાય. (૩૪૬) જે કોઈ કહેવા જાય, તે પાછળથી પસ્તાય. (૩૪૭) ત્યાં સુરતા,<sup>૧</sup> ચેતના, મન અને બુદ્ધિ ઘડાય છે; (૩૪૮) (તથા) સુરો<sup>૧</sup> અને સિદ્ધોની પ્રજ્ઞા<sup>3</sup> પણ. (૩૪૯)

3૪૪ : જ્ઞાનખંડની ભૂમિકા વટાવી, સાધક પછી થર્મ (કલ્યાણ)-ખંડમાં પ્રવેશ કરે છે. તે હવે તેને પ્રાપ્ત થતા 'લલ્લ ' ફૂલના રાતા રંગથી જુદો પડે છે. તેથી આ ભૂમિકા પ્રાપ્ત કરનારનું લક્ષણ 'રૂપ' કહ્યું છે. ત્યાં આધ્યાત્મિક ઉન્નતિના બહુ જ અનુષમ ઘાટ ઘડાય છે. જેની વાત સરખી કરી ન શકાય (કડી ૩૪૬). કારણ, ત્યાં સુરતા-ચેતના-મન-બુદ્ધિ ઘડાય છે; અર્થાત્ સુરા અને સિલ્ડોની ઋતંભરા પ્રજ્ઞા ત્યાં પ્રાપ્ત થાય છે (કડી ૩૪૯).

૧. સુરતિ । સાધકમાં કે ભક્તમાં એકનિષ્ઠ લવલીનતાથી જે સુરતા જાગે છે તે. ૨. અહીં સામાન્ય 'દેવ' અર્થ નથી; પણ 'આંસા-દી-વાર'માં ગુરુ નાનક કહે છે તેમ 'માણસમાંથી દેવ' બનેલ અધ્યાત્મયાત્રીના અર્થ છે. ૩. સુધિ । સુંદર શૂધ-બૂધ; અર્થાત પ્રજ્ઞા જે વ્રક્ષ્તંભરા (સત્યના – તત્ત્વના સાક્ષાત્કારથી ભરપૂર) હોય છે.

३५० करमखंडकी बाणी जोरु । ३५१ तिथै होरु न कोई होरु । ३५२ तिथे जोध महाबल सर । ३५३ तिन महि रामु रहिआ भरपूर । ३५४ तिथे सीतो सीता महिमा माहि । ३५५ ताके रूप न कथने जाहि । ३५६ ना ओहि मरहि न ठागे जाहि । ३५७ जिनके राम वसे मन माहि ! ३५८ तिथै भगत वसहि के लोभ । ३५९ करहि अनंदु सचा मनि सोइ । ३६० सचखंडि वसे निरंकारु । ३६१ करि करि वेखै नदरि निहाल । ३६२ तिथे खंड मंडल वरमंड । ३६३ जेको कथैत अन्त न अन्त । ३६४ तिथे लोअ लोअ आकार। ३६५ जिवे जिव हुकमु तिवे तिव कार । ३६६ वेखे विगसे करि वीचारु --३६७ नानक कथना करडा सारु ॥ ३७ ॥ ્રમ ઘ<sup>°</sup>

# (१)

કુપા-ખંડનું<sup>૧</sup> લક્ષણ<sup>૨</sup> જોર<sup>૩</sup>ંછે. (૩૫૦)

૧. करमखंड । સર૦ કડી ૩૫૩ : तिन महि राम रहिआ मरपूर । તે ભૂમિકાએ સંતમાં પરમાત્મા ખુદ ભરપૂર વ્યાપી રહે છે – વસે છે. તેથી તેઓ ફરી માયામાં ઠગાતા નથી (કડી ૩૫૬), અને જન્મ મરણના ફેરામાંથી નીકળી જાય છે (ना ओहि मरहि). ર. જુઓ ૩૪૪મી કડીમાં આવતા 'बाणी 'ના શબ્દાર્શ. ૩. પૌડી ૩૩ જુઓ. જીવમાં જોર નથી : ઈશ્વરમાં – તેની કૃપામાં – જોર છે; ને તે વડે જ તરી શકાય છે. અર્થાત્ કૃપાખંડમાં પ્રવેશતાં જ ઈશ્વરનું જોર સંતને મળી રહે છે; અને જોરની બાબતમાં તે ઈશ્વર જ બની રહે છે.

ત્યાં આ સિવાયના બીજા' કોઈ નથી :- (૩૫૧)

ત્યાં (સાચા ભક્તો અર્થાત્) મહાબળી જોદ્ધાઓ અને શૂર-માઓ છે – (૩૫૨)

– જેમનામાં રામ ભરપૂર (વ્યાપી) રહેલા છે; (૩૫૩)

−અને જેઓ (પરમાત્માના) મહિમામાં ઓતપ્રોત<sup>ર</sup> છે. (૩**૫**૪)

તેમના સ્વરૂપનું વર્ણન કરી શકાય તેમ નથી. (૩૫૫)

તેઓ પછી મરે નહિ કે ફરીથી (માયામાં) ઠગાય નહિ – (૩૫૬)

-જેમના મનમાં રામ ધસેલા છે. (૩૫૭)

કેટલાય લોકના<sup>૩</sup> ભક્તો ત્યાં (એ ખંડમાં) વસે છે; (૩૫૮) તેઓ આનંદ કરે છે, કારણ કે, સત્ય-પરમાત્મા તેમના મનમાં પ્રગટ થયા છે. (૩૫૯)

### (२)

'સચખંડ'માં તાે નિરાકાર (પરમાત્મા) પોતે વસે છે. (૩૬૦) (આખી સૃષ્ટિને) સરજી સરજીને તે સંભાળે છે,<sup>૪</sup> અને કૃપા વડે ન્યાલ કરે છે. (૩૬૧)

ત્યાંનાં ખંડ-મંડળ-બ્રહ્માંડની – (૩૬૨)

– વાત કોઈ કરવા જાય, તો તેનો પાર ન આવે – (૩૬૩) ત્યાં કેટલાય લોક છે અને લોક દીઠ જુદા જુદા આકાર છે; (૩૬૪)

જેવો<sup>પ</sup> તેમનો હુકમ, તેવી એ કૃતિઓ છે. (૩૬૫)

એ બધીને જોઈ-સંભાગીને તે ખુશ<sup>૬</sup> થાય છે. એ બધું વિચારમાં લાવીને કહેવું, એ તો હે નાનક, લોઢાના ચણા<sup>૭</sup> (ચાવવા) જેવું કઠણ છે. (૩૬૬-૭)

 १. होरु । २. सीतो सीता – સિવાઈ ગયેલા – જોડાઈ ગયેલા. ૩. કર્મભૂમિ કહેવાતી આપણા જેવી કેટલીય કર્મભૂમિએ છે; એમનેા પાર ન હોઈ શકે, એ ભાવ. ૪. વેલૈ । નિહાળે – જુએ – સંભાળ રાખે. ૫. जिब जिव – જેવા જેવા. ૬. विगर्स । વિકસે – પ્રકુલ્લ થાય. ૭. सारु – પોલાદ.

#### પ'જગ્ર'શી

**૩૫૦-૩૫૯ :** શર્માખંડ પછીની ભૂમિકા 'करमलंड' અર્થાત્ કૃપાખંડ. તે ખંડનું લક્ષણ 'જોર' છે. ઈશ્વરની કૃપા પ્રાપ્ત થતાં જે જોર જીવને પ્રાપ્ત થાય છે, તેના વડે તે જીવ કેટકેટલાં ક્ષેત્રો સર કરી લે છે. તેથી સાધક તે ભૂમિકાએ મહાબળી જોહ્લો – શૂરમા બની રહે છે; કારણકે, તેનામાં રામ ભરપટ્ટે વ્યાપી રહ્યા હોય છે. તે શૂરમાઓ પરમાત્માના મહિમામાં જ ઓતપ્રાેત બન્યા હોઈ, તેમના સ્વરૂપનું વર્ણન કર્યું જતું નથી.

**૩૬૦-૩૬૭ :** 'કરમખંડ'થી આગળની ભૂમિકા એટલે નિરંકાર – પરમાત્મા પાતે ! 'સચખંડ'માં સાધક અને પરમાત્મા વચ્ચે ભેદ જ રહેતો નથી. જીવના અજ્ઞાનનું કોટલું તૂટી જતાં, તે પાતે 'સચિઆર 'બની રહે છે. ગુરુ નાનક તે દશા - ભૂમિકાનું વર્ણન આ શબ્દામાં જ કરે છે : ત્યાંની વાત કોઈ કરવા જાય, તાં તે "લોઢાના ચણા ચાવવા જેવું કઠણ છે." (કડી ૩૬૩-૩૬૭)

એ સ્થિતિની ભવ્યતાનાં કલ્પનામાં કંઈક દર્શન કરાવ્યાં – ન કરાવ્યાં ને ગુરુ નાનક આપણને ઝટપટ ધરતી ઉપર પાછા લાવી દે છે; અને એ અંતિમ ભૂમિકા પ્રાપ્ત કરવા શી સાધના કરવી જોઈએ – શી લાયકાત મેળવવી જોઈએ, તેની વાત (પૌડી ૩૮માં) માંડે છે.

३६८ जतु पाहारा धीरजु सुनिआरु । ३६९ अहरणि मति वेदु हथीआरु । ३७० भउ खला अगनि तप ताउ । ३७१ मांडा भाउ अंमृतु तितु ढालि । ३७२ घड़ीऐ सबदु सची टकसाल । ३७३ जिन कउ नदरि करमु तिन कार । ३७४ नानक नदरि नदरी निहाल ॥ ३८ ॥

ઋથ'

સંયમરૂપી<sup>૧</sup> પાડ<sup>ર</sup> અને ધીરજ<sup>૩</sup>રૂપી સોની – (૩૬૮) બુદ્ધિરૂપી એરણ, અને અધ્યાત્મજ્ઞાન<sup>૪</sup>રૂપી હથોડો; (૩૬૯) (ઈશ્વરના) ભયરૂપી ભૂ`ગળી<sup>૫</sup> અને તપસ્યારૂપી તાતો<sup>૬</sup> અમિ; (૩૭૦)

તથા પ્રેમ-ભક્રિારૂપી મૂસ-પાત્ર,° તેમાં (પ્રભુના નામ-સ્મરણ રૂપી) અમૃતરસ<sup>૮</sup> ઢાળે; (૩૭૧)

૧. जतु । ૨. पहारा – સાેનીની કામ કરવાની જગા. (જેમ લુહારની કેઢ કહેવાય છે.) ૩. દૃઢતા – સ્થિરતા – અટળતા. ૪. વેદુ । ગુરુ કે શાસ્ત્ર મારફત પ્રાપ્ત થતું અધ્યાત્મજ્ઞાન. ૫. खला । સાેની અગ્નિને તેજ કરવા જે કૂં કણીમાંથી કૂં કો મારે છે તે. ૬. તાહ । ૭. માંજ્ઞા । ૮. अंमृत । ગ્રંથસાહેબમાં 'અમૃત' શબ્દ પ્રભુના નામ સાથે વપરાય છે. સર૦ અંમૃત નામ चलै जपि नाला । (સૂહી, મ૦ ૫, ઘરુ ૩, ૨-૩૨-૩૮). नानक अंमृत नाम सदा मुखदाता (માઝ, મ૦ ૩, અપ્ટ૦ ૧૬). નામ જપને સીધા અમૃત શબ્દથી ઉલ્લેખ્યાના દાખલા પણ ઘણા છે, જેમકે:- बारंबार बार प्रभु जपीए, पी अंमृतु इह मनु तनु घ्रपीए । સુખ૦ ૧૭-૬. ૧. – વારંવાર નિરંતર પ્રભુનું નામ જપીએ; એ અમૃત પીને મનમાં અને તનમાં તુપ્ત થઈએ.

#### પ′ંઝ≅'થી

ત્યારે એ સાચી ટંકશાળમાં અનાહત નાદ (રૂપી સાચો સિક્કો) ઘડાય. (૩૭૨)

જેમના ઉપર (પ્રભુની) કૃપા થાય, તેઓ આ કામ કરી શકે; (૩૭૩)

હે નાનક, (પ્રભુ) પોતાના કૃપાકટાક્ષથી એમને ન્યાલ કરી મૂકે છે. (૩૭૪)

**૩૭૦-૩૭૧ :** પરમાત્માના ભય અને પરમાત્મા પ્રત્યે ભાવ (મ**રૂડ-મારૂ) આ** બંને સાથે જ જોઈએ. રાગ ગૌરી ગુઆરેરી (મ૦ ૧) ૩-૧માં ગુરુ નાનક એ બેં વચ્ચેના સંબંધ આ પ્રમાણે દશવિ છે—

मै बिनु कोइ न लंघसि पारि मै भउ राखिआ भाइ सवारि ।

— પરમાત્માના ભય વિના ફોઈ સંસારને પાર કરી શકે નહિ; કારણકે, પરમાત્મા પ્રત્યેના પ્રેમ તેમના ભય વડે જ ખીલી ઊઠે છે.

**કડી 30? :** घड़ीएँ सबदु सची टकसाल —

એ સાચી ટંકશાળમાં અનાહત નાદ (રૂપી સાચાે સિક્કો) ઘડાય.

અહીં सबदु - શબ્દ એટલે અનાહત નાદરૂપી શબ્દ - ધ્વનિ - ધૃતિ.

નામસ્મરણરૂપી અમૃત ભાવપ્રેમરૂપી મુસમાં ઢાળે, તેા અનાહત નાદરૂપી ચલણી સિક્કો સાચી ટંકશાળમાં ઘડી શકે, એવાે ભાવ. સરખાવાે —

गुरु सेवाते नामे लागा, तिस कउ मिलिआ जिसु मसतकि भागा । ... जासु जपत मुसकछ कछ न बनै, जासु जपत सुणि अनहत धुनै ॥

– જેના લલાટમાં – ભાગ્યમાં લખ્યું હોય, તેને પૂરા ગુરુ મળે; અને તેમની સેવાથી પામેલા નામમાં લગની લાગે. એ નામનેા જપ કરવાથી બધી મુશ્કેલીઓ ટળી જાય અને અનાહત નાદ સૂણવા પામે (ગૌડી, મ૦ ૫, પૃ૦ ૨૩૬, ૨-૭)

नामु जिनके मनि वसिआ, वाजे सबद घनेरे ।

– જેના મનમાં તારું નામ વસે, તેનામાં (પાંચ અનાહતનાદરૂપી) ઘણેરા નાદ ગાજી ઊઠે છે. (રામકલી, મ૦ ૩, अનંદુ-૩)

રાગ રામકલી, મ૦ ૩, अનંદુ – ૫માં કહ્યું છે –

धुरि करमि पाइआ तुधु जिन कउ सिं नामि हरिके लागे ।

कहै नानकु तह सुखु होआ तितु घरि अनहदु बाजे ॥

– પૂર્વના પુણ્યબળે તમે જેને બક્ષા, તે તમારા નામમાં લાગે. નાનક કહે છે કે, તે (પરમ) સુખ પ્રાપ્ત કરે અને તેના અંતરમાં અનાહત નાદ ગાજી ઊઠે.

पवणु गुरू पाणी पिता, माता धरति महतु । दिवसु राति दुइ दाई दाइआ खेलै सगल जगतु ॥ १ ॥ चंगिआईआ बुरिआईआ वाचै धरमु हदूरि । करमी आपो आपणी के नेड़े के दूरि ॥ २ ॥ जिनी नामु धिआइआ गए मसकति घालि । नानक ते मुख उजले केती छुटी नालि ॥ ३ ॥

### શ્લેાક ૧

પવન ગુરુ છે, પાણી પિતા છે, અફાટ ધરતી માતા છે; દિવસ અને રાત (એ બે) દાઈ-દાયણ<sup>ર</sup> છે, (જેમને ખોળે) સકળ જગત ખેલી રહ્યું છે; (૧)

(જીવોનાં) સારાં અને નરસાં કર્મા ધર્મરાજા સમક્ષ વંચાશે— અને (પોતાનાં) કર્મા અનુસાર આપોઆપ કોઈ (પરમાત્માની) નજીક<sup>3</sup> જશે કે દૂર જશે. (૨)

જેમણે નામ ધ્યાયું, તે કોશિશ કરીને<sup>૪</sup> પાર ઊતરી ગયા; હે નાનક, તેમનાં માં ઊજળાં થઈ ગયાં અને બીજા કેટલાય તેમની સાથે છૂટી ગયા. (૩)

[સમાપ્ત]

 ૧. જપુજીને આ ઉપસંહારક શ્લેાક ગુરુ અંગદે રચ્યો છે. એક-બે શાબ્દિક ફેર સાથે આ શ્લાક તેમની વાણીમાં માઝકી વાર, પૌડી ૧૭ પછી શ્લા૦ ૨ તરીકે મળે છે. ૨. दाई दाइआ । રાતે બાળકને સંભાળનાર દાઈ, અને દિવસે સંભાળનાર દાયણ. ૩. નેકે । ૪. मसकति घालि ।

УV

# જપુજી વિશેષ નાંધ

જપુછની પીડીઓ સાથે જરૂરી વિવરણ ઉમેરવામાં આવ્યું છે જ; પર'તુ વધારે પડતું લાંબુ' વિવરણ ઉમેરવાથી મૂળ વાંચવામાં અગવડ પડશે એમ માની, જે કડીઓ કપર વધારે વિવરણની જરૂર જણાઈ, તે અહીં 'વિશેષ નાંધ' તરીકે છેવટે આપ્યું છે. વાચક તેના ઉપયાગ કરશે, એવા આશા છે.

વિશેષ નેાંધની શરૂઆતમાં તે તે કડીનાે નંબર તથા મૂળના જે ભાગ દ્વપર વિવરણુ છે, તે મૂકવામાં આવ્યાં છે.

# વિશેષ નાંધ

આદિમ'ત્ર : 'गुरप्रसादि - ગુરુની કૃપાથી. સરખાવા --

गुरपरसादी पाइआ जाइ ।

हरि सिउ चितु लगे फिरि कालु न खाई ॥

– ગુરુની કૃપાથી (પરમાત્મા) મળી શકે; અને એક વાર હરિમાં ચિત્ત લાગ્યું કે પછી કાળ તેને ખાઈ શકતાે નથી. (રાગ ધન સરી, મ૦૧, ૨-૪-રહાઉ)

गुरपरसादी उबरे सचा नामु समालि ।

– (હે ભાઈ, જગત મેાટી જાળમાં ફસાયું છે) તેમાંથી ગુરુની કૃપાથી સત્ય (પરમાત્માના) નામનું સ્મરણ કરીને જ ઊગરી થકાય. (રાગ મારુ, મ૦ ૧, ૨-રહાઉ)

गुरपरसादी करहु किरपा लेहु जमहु उबारे ।

− ગુરુની કૃપાથી (હે પરમાત્મા) દયા કરો અને જમના હાથમાંથી ઉગારી લેા. (રાગ વડહંસ, મ૦ ૧, ૨-૫)

अहिनिसि हरि जसु गुरंपरसादि ।

– ગુરુની કૃપાથી રાતદિવસ હરિના ગુણ ગવાય. (રાગ આસા, મ૦૧, ૮-૮)

मनि ततु अविगतु धिआइआ गुरपरसादी पाइआ ।

— મનમાં નિરંકાર પરમાત્માનું ધ્યાન ધર્યું અને ગુરુની કૃપાથી તેમને પામ્યો. (રાગ ગૂજરી, અષ્ટપદી, મ૦ ૧, ૧–૬)

આદિમ'ત્ર : जप - નામના જપ કરા.

એક ૐકાર પરમાત્માના જપ કરાે એટલે કે તેમના નામના જપ કરાે, એવા અર્થ લેવાના છે. ગુરુઓના માર્ગ નામના જપના માર્ગ હોવાથી, તેમની વાણીમાં 'નામ'ના ઉલ્લેખ વિના 'જપ કરાે ' એટલું પણ ઠેરઠેર આવે છે. જેમકે –

हरि जपु जपि रिदें धिआई हे।

– પરમાત્માના નામનાે જપ કરાે અને જપીને પરમાત્માનું હૃદયમાં ધ્યાન ધરાે. [મારૂ, મ૦ ૧ (પૃ૦ ૧૦૨૫) ૬ -૫]

बिनु गुरु पारु न पाने कोई, हरि जपीऐ पारि उतारा हे ।

– વિના ગુરુ કોઈ પાર ન પામી શકે; (તેમના આપેલા) પરમાત્માના નામનેા જપ કરીને પાર ઊતરી જવાય. [મારુ, મ૦ ૧ (પૂ૦ ૧૦૩૦) ૪-૧૦-૧૧]

धरि रहु रे मन मुगध इआने ।

राम जपह अंतरगति धिआने ॥

- હે મૂર્ખ અણસમજુ મન ! તું (બહાર ભટકવાને બદલે) ઘરમાં જ (ઠેકાણે) રહે, અને અંતર્મુખ થઈ ધ્યાનપૂર્વાક રામનું નામ જય. (મારુ, મ૦ ૧, પૃ૦ ૧૦૩૦; ૪-૧૦-૧)

. 99

કડी द : हुकमि - હुકम.

હુકમ અને હુકમ કરનાર પરમાત્મા એ બે જુદા નથી. પરમાત્મા એક જ છે અને તેમના સિવાય બીજું કાંઈ નથી; એટલે પરમાત્મા કોને હુકમ કરે ? પરમાત્માનેા સંકલ્પ કે મરજી એને જ દરબારી પરિભાષામાં 'હુકમ' કહ્યો છે.

એટલે બીજી પૌડીમાં हુकમી દ્દોવનિ आकार, हुकमी દ્દોવનિ जीअ વગેરે જે વિધાના છે, તે પરમાત્માના અર્થમાં જ સમજવાનાં છે. જેમકે પરમાત્માએ આ સષ્ટિ ઉત્પત્ન કરી છે, ઇ૦.

પરંતુ પહેલી પૌડીની છઠ્ઠી કડીમાં જે કહ્યું છે – 'हुकमि रजाई चल्ल्णा नानक लिखिआ नालि' ત્યાં જીવને માટે પરમાત્માના જે હુકમ છે તેની વાત છે.

પરંતુ જો તે હુકમ પરમાત્માએ આપણાં અંતરમાં અંકિત કરી રાખેલાે છે, તાે આપણે તે અનુસાર કેમ ચાલતા નથી કે કેમ આપણને તે દેખાતાે નથી?

તા આપણ તે અનુસાર ક્રમ વાચતા વધા ૭ ૭ રે આ હુમ અધ્યાં કૂડ અજ્ઞાનનું તેના જવાબમાં જ જાણે કહી રાખ્યું હોય તેમ ૫મી કડીમાં ફૂડ અજ્ઞાનનું કેાટલું તોડવાની વાત જણાવી છે. એટલે કે, આપણાં અંતર ઉપર ફૂડ-અજ્ઞાનનું કેાટલું ફરી વળેલું છે. તેથી આપણે પરમાત્માના હુકમથી ઊલટા જ ચાલીએ છીએ. તો પછી તે કેાટલું તોડવા શું કરવું ? તેના જવાબ પણ, આદિમંત્રમાં ગુરુ

તા પછા ત કાટલુ તાડવા હુ કરવુ. હતા અને કાટલ કરવુ નાનકે સૂત્રરૂપે આપી દીધા છે કે ---

'१ ॐकार सतिनाम ... गुरप्रसादि जपु '।

– જેમનું નામ સત્ય છે એવા એક ૐકાર (પરમાત્માના નામ)નેા ગુરુની કૃપાથી જપ કરો.

ં એમાં ગુરુ નાનકના માર્ગની મુદ્દાની બંને બાબતાેના ઉલ્લેખ આવી જાય છે : ૧. ગુરુ, ૨. નામ.

ુંગુરુ નાનક ગુરુ માટે 'પૂરે ગુરુ' (પૂરા)\* એવું વિશેષણ વાપરે છે. પૂરા એટલે પરમાત્મારૂપ બનેલા. સામાન્ય ભક્ત કે સંતની અહીં વાત નથી. પાતાનું જુદું જીવપાછું – અહંપાછું સદંતર મિટાવીને જે પરમ ભાવને – પરમાત્મભાવને પામ્યા છે તેવા ગુરુ. અર્થાત્ પરબ્રહ્મરૂપ બની ગયેલા બ્રહ્મજ્ઞાની ગુરુ.

જીવ પરમાત્માથી છૂટો પડેલા – મૂઢ-અજ્ઞાની છે; 'ફૂડ'ની વચ્ચે જ બેઠેલા છે. તે જીવભાવ તેણે તાેડવાના છે. એ તાેડવાનું શકચ ત્યારે જ બને, જયારે પાેતાના જીવભાવ તાેડી પરમાત્મારૂપ બનેલા ગુરુનું શરણ તે સ્વીકારે – તેમનાં સેવા-સંગથી તેમની કૃષા પ્રાપ્ત કરીને તેમના બતાવેલા માર્ગે ચાલે – તેમણે આપેલા પરમાત્માના નામના જપ કરે.

\* જુઓ 'સિધ-ગેાસટિ' (૩૪) – 'पूरे गुरते नामु पाइआ जाइ' – પૂરા ગુરુ પાસેથી નામ પમાય. અને અહીં જ ગુરુ નાનકના માર્ગની બીજી મુખ્ય બાબતે આવીને ઊભી રહે છે – નામ. ગુરુ નાનક પરમાત્માના 'નામ'ને 'સતિ' નામ એટલે કે સાચું નામ (साचु नाइ, ' साची नाड<sup>२</sup>) કહે છે અર્થાત્ તે નામના જપ કરવાથી ભ્રેમ-અજ્ઞાન-નરક ટળી જાય છે. પરંતુ તે સાચું નામ 'પૂરા' ગુરૂ જ આપી થકે.

'સિધ-ગેાસટિ'માં સિદ્ધ જોગીઓ ગુટુ નાનકને સીધો જ પ્રશ્ન પૂછે છે કે, તમે કહેા છેા તેવા ગુટુ શી રીતે મળે ? ત્યારે ગુટુ નાનક એટલાે જ જવાબ આપે છે કે, પરમાત્માની કૃપા હાય તાે જ તેવા ગુટુનાં ભેટા થાય.<sup>3</sup> અર્થાત્ જીવે જન્માેજન્મ સદાચરણ કરતા કરતા એ લાયકાત મેળવવાની છે. તેના બીજો કાેઈ ધારી કે રાજમાર્ગ નથી.

પણ ગુરુઓના માર્ગમાં દર્શવિલી પરમાત્માના 'નામ'ની વાત જરા વધારે વિગતથી સમજવા જેવી છે. નામ એટલે સીધા સાદો 'વર્ણાત્મક અક્ષરો' એટલા જ અર્થ નથી. અલબત્ત, ગુરુ આપણને પ્રથમ તા વર્ણાત્મક અક્ષરોરૂપ જ નામ આપે છે. પણ વર્ણાત્મક નામ મળ્યું એ આખી વાતના છેડા નથી. એ નામમાં લવલીન થવાય – તેના જપ પરાકાષ્ઠાએ પહેાંચે, ત્યારે અજપા-જાપ ઊભા થઈ, આપણામાં ગાજતા જીવ – જગત – સર્વના મૂળરૂપ અનાહત નાદ સાથે અનુસંધાન પામે છે; અર્થાન્ અનાહત નાદરૂપી પરમાત્મામાં તે એક થઈ જાય છે. એ અનાહત નાદમાં એક થઈ જવું, એ જ સત્ય પરમાત્માને પામવા – અર્થાત્ સત્ય પરમાત્મારૂપ થઈ જવું.<sup>૪</sup>

સિરી રાગ, મ૦ ૧, ઘટુ ૩, ૧∽૫માં ગુરુ નાનક આ બધી ચર્ચાનાે સમારોપ ંકરતા હોય તેમ જણાવે છે—

> सतसंगति कैसी जाणीऐ जितु मिलिऐ नामु वखाणीऐ । एको नामु हुकमु है नानक सतिगुरि दिआ बुझाइ जीउ ॥

∼ સત્પુરુષના સંગ થયાે કોને કહેવાય ?−કે જે મળતાં નામ જપતા થવાય. 'એક' પરમાત્માનું નામ જ પરમાત્માનાે 'હુકમ' છે અને સદ્ગુરુ જ તે આપણને પમાડી શકે.

એટલે સદ્ગુરુ પાસેથી નામ પામીને, તેમાં લવલીન થઈ, અનાહત નાદ રૂપે આપણામાં ઞાજતા પરમાત્મત્માં સમાઈ જવું, એ જ પરમાત્માના જીવા માટે હુકમ છે.

૧. જપુજી પૌડી ૪. ૨. સિધ-ગાસડિ – ૧૦. ૭. 'સિધ-ગાસડિ' પદ ૬. ૪. જીઓ 'સિધ-ગાસડિ' ૫૬ ૫૪ ~ શ્રન્યમાં ગાજતાે અનાહત નાદ અપર'પાર પરમાત્માને ઘારણ કરતાે હાેય છે. એ અનાહત નાદ મારક્ત પરમાત્માનાે જેને સાક્ષાત્કાર થાય, તે માણુસને મુક્ત બાણુવાે. કડી ૬ : रजाई - (મરજી) અનુસાર; સરસા રહીને.

મૂળ અરબી રजા શબ્દને। અર્થ મરજી, ખુશી એવેા થાય છે. 'ખુશી' આનંદના અર્થમાં નહિ, પણ આપણે પછીએ કે, 'તે' આમ કેમ કર્યું ?' તેા જવાળમાં કહે કે, 'મારી ખુશી!' – એ અર્થમાં. રजાને इ પ્રત્યય લાગતાં તેનેા અર્થ (મરજી) અનુસાર; સરસા રહીને – એવા થાય. દાખલા તરીકે – हुकम रजाई चलणा એટલે હુકમ અનુસાર – તેની સરસા રહીને ચાલેા. रजाई શબ્દ એકલા પણ ગુરુ નાનકનાં પદામાં ઘણા વપરાયેલા મળે છે. જેમકે –

्कार कमाइ खसम रजाई ।

- માલિક (પરમાત્મા)ની મરજી અનુસાર કામ કરવાં. (રાગ આસા, મ૦૧, ૫૦ ૪૧૧, અસટ૦ ૧-૬)

सो करे जो तिसै रजाई । (आसा-धी-पार, पौधे २४)

– તે કામ કરવાં જે તેમની મરજી (હુકમ) અનુસાર હેાય.

पूर्राबे लिखिआ किउ मेटीऐ लिखिआ लेखु रजाई ।

- પરમાત્માએ પાતાની મરજી અનુસાર જે લેખ પહેલેથી લખ્યા હાેય, તે કેમ કરીને મિટાવી શકાય ? (સિરી રાગ, મ૦ ૧, પૃ૦ ૫૯, ૧૦-૭)

चालउ सदा रजाई । (સાેરઠી, મ૦ ૧, અસટ૦, પૃ૦ ૬૩૪; ૧-૬) - સદા (તારી) મરજી અનુસાર ચાલું.

जिउ तुधु भावे तिउ राखु रजाई ।

-- તારી મરજીમાં આવે તેમ મને રાખ. (ધન સરી, મ૦ ૧, પૃ૦ ૬૮૬; ર→૮) सहजे आए हुकमु सिधाए, नानक सदा रजाए । (સિધ-ગેાસટિ, 3)

– સહજ (પરમાત્મા)માંથી હું આવ્યા છું, અને તેમના હુકમ થશે ત્યાં જવાના છું. (એમ) હું તેમની મરજી અનુસાર સદા વર્તું છું.

કડી ૨૭: માखિआ - ભાષા.

ગુરુ નાનક પાેતાના સમયમાં ખત્રીઓની થયેલી અધાગતિ વર્ણવતાં કહે છે – खत्रीआ त घरमु छोडिआ मलेछ भाखिआ गही ।

– ખત્રીઓએ ધર્મ તજ્યા છે અને મ્લેચ્છાની ભાષા ગ્રહણ કરી છે, (ધનાસરી મ૦ ૧, ઘરુ ૩, પૃ૦ ૬૬૨; ૧-૬-૮)

**કડી 3२ :** नदरी मोखु दुआरु । – અને કૂપા થતાં માલદ્વાર!

પહેલી પૌડીમાં જણાવ્યું છે તે પ્રમઃણે સાેચ-વિચર, મૌન-ધ્યાન વગેરે ક્રિયાઓથી 'સચિઆરા' થવાતું નથી. તેને માટે તેા 'હું કરું', 'મેં કર્યું' એવી અક્કલ-હાેશિયારીઓ લડાવવાને બદલે અંતરમાં રહેલા પરમાત્માના હુકમની સરસા રહીને ચાલવું જોઈએ. કારણકે, ઉપનિષદ પણ જણાવે છે તે પ્રમાણે, પરમાત્મા બુદ્ધિશક્તિ-શાસ્ત્રાભ્યાસ – સંભાષણ વગેરેથી નથી મળતા. પરમાત્મા તો જેને તે પાેતે પસંદ કરે તેને જ મળે છે. અર્થાત્ પરમાત્માને પ્રસન્ન કેરવા જોઈએં; તેમની કૃપા પ્રાપ્ત કરવી જોઈએ.

એ જ વસ્તુ ૩૪મી કડીમાં પણ જણાવી છે કે, પરમાત્મા કશી ક્રિયાથી અંતરમાં સ્થાપી શકાતા નથી કે ઊભા કરી શકાતા નથી – તે બધી ક્રિયાઓનાં પરિણામથી અલિપ્ત છે.

તેમને પામવા હાય તા ૩૬–૩૭–૩૮મી કડીઓમાં જણાવ્યા પ્રમાણે તેમને ભક્તિભાવથી સેવવા જોઈએ, અને મનમાં તેમને માટે ભાવ-પ્રેમ ધારણ કરવા જોઈએ. કારણકે, ૨૭મી કડીમાં કહ્યું છે તેમ, ભગવાન સાથે વાત કરવાની એક જ ભાષો છે – ભાવ-પ્રેમ !

પણ ભગવાનમાં ભાવ-પ્રેમ પણ કંઈ આપણા ધાર્યા ઊભા કરી શકાતા નથી. તેને માટે ૪૦મી કડીમાં જણાવ્યા પ્રમાણે 'ગુરુમુખ' થવું જોઈએ. અર્થાત સદ્ગુરુ – પૂરા ગુરુ – નાં સેવા-સંગ પ્રાપ્ત કરવાં જોઈએ. ગુરુ નાનક વારંવાર જણાવ્યા કરે છે તે પ્રમાણે –

सतिगुरु बाद्य न पाइओ सम थकी करम कमाइ जीउ । – બધા ગમે તેટલાં કર્મ કરીને થાકે, પણ સદ્ગુરું મળ્યા વિના પરમાત્મા ન મળે. (સિરી રાગ, મ૦ ૧, ઘરુ ૩, પ૦ ૭૧, ૧–૧૩)

પરમાત્માએ 'આપણ જીવેા ઉપર દયા કરીને —

सतिगुर विचि आपु रखिओनु, करि परगढु आखि सुणाइआ ।

–સદ્ગુડુની અંદર (પરમાત્માએ) પાતાની ભાતને સ્થાપી છે; તેથી સદ્ગુડુ આપણને પરમાત્માનું સ્વરૂપ પ્રગટ કરી બતાવે છે અને કહી સંભળાવે છે.

કડી ४०: गुरमुखि नादं – જે ગુરુમુખ થાય, તે નાદ સાંભળી શકે ..... સરખાવા 'सिंघ-गोसटि' રામકલી, મ૦ ૧ – ૬૫:

अनहद बाणी गुरमुखि जाणी बिरले को अरथावे ।

– ગુરુમુખ થનારો અનાહત નાદ સૌભળી શર્કે; કોઈ વિરલા તે કમાણી કરે. નાવં એટલે અનાહત નાદ, જે પરમાત્માને જ ધારણે કરતાે હોય છે. 'સિઘ-गોસટિ' રામકલી મ૦ ૧ – પ૪માં ગુરુ નાનક જણાવે છે કે, સુંનુ સबદુ अपરંપરિ ઘોરે– 'શૂન્યમાં ગાજતાે અનાહત નાદ અપરંપાર પરમાત્માને ધારણ કરતા હોય છે.' વળી ત્યાં જ પદ પરામાં તે કહે છે –

नउ सर सुभर दसवे पूरे तह अनहत सुन बजावहि तूरे ।

साचै राचे देखि हजूरे घटिघटि साचु रहिआ भरपूरी ॥

– નવ (ઇન્દ્રિય-) દ્વાર બંધ કરીને દશમે દ્વારે પહેાંચે, ત્યારે શુન્યાકાશ અનાહત-નાદની ભેરીઓથી ગાજી ઊઠે. પછી ઘટઘટમાં ભરપૂર વ્યાપી રહેલા સત્ય પરમાત્માને હાજરાહજુર જોતાં, સાધક તે સત્ય પરમાત્મામાં લીન થઈ જાય.

40-5

કડી ४० : गुरमुखि रहिआ समाई – ગુરુમુખ થનારો પરમાત્મામાં સમાઈ રહે.

ગુરુ નાનક પૂરા અદ્વૈતવાદી છે. સચખંડની છેલ્લીભૂમિકાએ<sup>૧</sup> પહોંચ્યા પછી જીવ-જગત અને ઈશ્વરના દ્વૈતભાવ રહેતા નથી. સત્ય પરમાત્મા એક જ રહે છે. તેથી ગુરુ નાનકનાં પદામાં પરમાત્માના સાક્ષાત્કાર કરવાને બદલે કે પરમાત્માને પામવાને બદલે પરમાત્મામાં સમાઈ જવાનાે ઉલ્લેખ જ મુખ્યત્વે આવે છે.

જીવભાવ – જગત એ બધું છે ખરું; પણ જીવે તે કોટલું તાેડીને પાછા 'એક'-રૂપ થઈ જવાનું છે. તે સ્થિતિએ પહેાંચ્યા પછી 'એક' સિવાય બીજું કાંઈ રહેતું નથી.

કડી ૪૧ : ગુરુ इसर ... સદ્ગુરુ ઈશ્વર (શિવ) ...

ગુરુ નાનક અહીં તેા (કહી ૪૨) એટલું જ કહીને અટકી જાય છે કે, 'હું જે જાછું છું, તે જીભે કહી શકતો નથી '; પણ બીજા એક પદ (રાગ મારૂ, મ૦ ૧, પુ૦ ૧૦૩૧, ૫–૧૧–૧)માં તાે તે કહે છે –

> सरणि परे गुरदेव तुमारी, तू समरथ दइआलु मुरारी । तेरे चोज न जाणे कोई, तू प्ररा पुरखु विधाता हे ॥

– હે ગુરુદેવ, તમારે શરણે પડચા છીએ. તમે સમર્થ, દયાળુ, મુરારિ <sup>ર</sup> છેા. તમારી શક્તિના પાર કોઈ પામી શકે નહિ. તમે પૂર્ણ પુરૂષ વિધાતા છેા.

અર્થાત્ ગુરુ અને પરબ્રહ્મ એક જ છે – જુદા નથી. તેથી ગ્રંથસાહેબમાં ઠેરઠેર આવા ઉલ્લેખા જોવા મળે છે – गुरु परमेसरु एको जाणु (ગેાંડ મ૦ ૫, પૃ૦ ૮૬૪, ૬-૮ - રહાઉ) – ગુરુ અને પરમેશ્વરને એક જ જાણે.

गुरु मेरी पूजा गुरु गोविंद ।

गुरु मेरा पारबहमु गुरु भगवंतु ॥

गुरु मेरा देउ अलख अमेउ ...

(ગોંડ મ૦ ૫, પૂ૦ ૮૬૪, ૭-૯-૧)

— ગુરુ જ મારી પૂજા છે, ગુરુ જ મારા ગાેવિંદ (પરમેશ્વર) છે, ગુરુ જ મારા પરબ્રહ્મ છે, ગુરુ જ મારા ભગવાન છે, ગુરુ જ મારા દેવ છે; અલખ અને પરમાત્મા<sup>3</sup> પણ તે જ છે.

૧. જુઓ 'જપુજી' કડી ૩૬૦. ૨. શ્રીકૃષ્ણે મુર નામના રાક્ષસને માર્યો હોવાથી તે 'મુરારિ' નામે ઓળખાતા. ૩. અમે૩ – અભેદ – અભિન્ન : પરમાત્માથી જુદા નહીં એવા. **ર** ' આસા-દી-વાર ' [આસા મહલા ૧]

# પ્રાસ્તાવિક

# महला' १

बलिहारी गुर आपणे दिउहाड़ी सद वार । जिनि माणसते देवते कीए करत न लागी वार ॥ १ ॥

અર્થ

મારા ગુરુને દિવસમાં<sup>ર</sup> સો-સો વાર<sup>૩</sup> વારી જાઉં – જેમણે (મારા જેવાને) માણસમાંથી દેવતા<sup>૪</sup> બનાવ્યા; અને તેમ કરતાં જેમને (જરાય) વાર ન લાગી! [૧]

# महला २<sup>५</sup>

जे सउ चंदा उगवहि सूरज चड़हि हजार ।

एते चानण होदिआ गुर बिन घोर अंधार ॥ २ ॥

અ થ'

સો-સો ંચંદ્ર ઊગે અને હજાર-હજાર સૂર્ય (આકાશે) ચડે; — એટલું અજવાળું <sup>દ</sup> થવા છતાં, ગુરુ વિના ધોર અંધારું જ<sup>૭</sup> રહે. [૨]

## महला १

नानक गुरू न चेतन्ही मनि आपणै सुचेत । छुटे तिल बूझाड़ जिउ सुंत्रे अदरि खेत ॥ खेतै अंदरि छुटिआ कहु नानक सउ नाह । फळीआह फळीआहि ब9डे मी तन विचि सुआह ॥ ३ ॥

૧. महल એટલે ઈશ્વરના સંદેશા ઝીલનાર ગુરુ – પેગંબર. મહલા ૧ એટલે પહેલા ગુરુ નાનક, તેમની આ રચના છે, એમ સમજવું. ૨. વિउहाडी । ૩. सद वार -- શત વાર – સાે વખત. ૪. એટલે મુક્ત. 'જપુજી 'માં આને બદલે सचिआरा શબ્દ આવે છે. અર્થાત્ સત્ય પરમાત્માને પ્રાપ્ત કરનારો. ૫. મહલા ૨ એટલે બીજા ગુરુ અંગદના આ શ્લાક છે, એમ સમજવું. ૬. चानण । ૭. જ્ઞાનપ્રકાશ ગુરુ વિના પ્રાપ્ત ન થાય, એવાે ભાવ.

#### ٢2

**ઝા**થ'

હે નાનક, મનથી પોતાને શાણા<sup>૧</sup> માનનારાઓ ગુરુને સેવતા નથી.<sup>૨</sup>

તેઓ ફોફાં<sup>૩</sup> તલના છોડની જેમ, (પાક લણીને) ખાલીં કરાયેલા<sup>૪</sup> ખેતરમાં પડતા મુકાય છે.

નાનક કહે છે કે, ખેતરમાં પડતા મુકાયેલા એમના સો-સો<sup>પ</sup> માલિક<sup>૬</sup> થતા આવે છે.

અને (બહારથી) તેઓ બાપડા ગમે તેટલા ફળતા-ફૂલતા દેખાય, પણ તેમની અંદર તો માત્ર રાખ<sup>હ</sup> જ હોય છે. [૩]

9. सुचेत । २. न चेतन्ही । – ચિતવતા નથી – શરણે જતા નથી, એવેા ભાવ. ૩. बूआड़ । ૪. મૂળ – સૂના. ૫. સડ – શત-સાે. ૬. નાહ – નાથ, માલિક. પૂરા ગુરુ મળ્યા ન હાેવાથી ગમે તેવા સાે સાે જણ તેમના ગુરુ થઈ બેસે છે, એવાે ભાવ. ૭. સુआह । १ ओंकार सतिनाम करतापुरखुं निरभउ निरवैरु अकालमूरति अजूनी सैभं गुरप्रसादि ।

આસા (રાગ)ની વાર'

એક, ૐકાર, સાચું<sup>ર</sup> છે નામ જેમનું, જે કર્તાપુરુષ છે, નિર્ભય છે, નિર્વૈર છે, અકાલ<sup>૩</sup>-સ્વરૂપ છે, અયોનિ<sup>૪</sup> છે, અને સ્વપ્રકાશ<sup>પ</sup> છે, એવા પરમાત્માની તથા સદ્ગુટુની કૃપાથી.

[टुंडे असराजैकी धुनी]

# [ડુંડ રાજા અસરાજ<sup>૬</sup>ની ધૂન<sup>૭</sup>]

# पौडी १

आपीन्हे आपु साजिओ आपिन्हे रचिओ नाउ । दुयी कुदरति साजीऐ करि आसणु डिठो चाउ ॥

૧. 'વાર' એટલે રણમાં હણાયેલા વીરનાે રાસડાે. તેના ઢાળમાં ગાવું – એવાે ભાવ. વધ વિગત માટે જુઓ ઉપાદ્ધાત ખંડ ૩. ૨. 'સાચું' એટલે કે સફળ – મનના દેાષા અને ભ્રમ-અજ્ઞાનને દૂર કરનારું. ૩. 'અકાલ' એટલે કે કાલથી પર. કાલ સામાન્ય રીતે કાર્યકારણભાવને આશરે ચાલતી પ્રવૃત્તિથી વિદિત થાય છે. પરમાત્મા પૂર્ણકામ હોવાથી કાર્યકારણ-ભાવની શુંખલાથી પર છે. ૪. 'અયોનિ'– એટલે જે બોજા કશામાંથી જન્મ્યા નશી – સ્વયંભુ છે. ૫. સૈમં – સ્વયંભા – સ્વપ્રકાશ. ચૈતન્યરૂપી સ્વપ્રકાશવાળા. ૬. ટુંડ રાજા અસરાજની કથા આ પ્રમાણે છે 🛏 વિચિત્રવીર્ય રાજા ઘડપણમાં બીજું લગ્ન કરે છે. એ જુવાન રાણી, રાજાની પહેલી વારની રાણીના જુવાન પુત્રના પ્રેમમાં પડે છે. પેલેા એ પ્રેમ નકારે છે; એટલે નવી રાણી ઘરડા રાજાને ભંભેરે છે કે, તમારો જુવાન પુત્ર મારી લાજ લૂંટવા પ્રયત્ન કરે છે. પાટવી કુંવરને જલ્લાદોને સાંપી દેવામાં આવે છે. તેઓને દયા આવતાં તેઓ તેના એક હાથ કાપી લઈ રાણીને બતાવવા લાવે છે, અને કુંવરને જંગલમાં જીવતાે છોડી દે છે. તે કંવર પડતા આખડતા, નસીબજોગે, બીજા એક રાજ્યના રાજા બને છે, અને છેવટે દશ્મનાએ કેદ પકડેલા પાતાના પિતાને છેાડાવે છે. ૭. ટુંડ રાજા અસરાજની 'વાર' જે ઢાળમાં ગવાય છે, તે ઢાળમાં ગાવું, એવા અર્શ સમજવા. એ ઢાળમાં માત્ર પૌડીઓ જ હેાવાથી, અહીં પૌડીઓ જ લેવામાં આવી છે.

62

दाता करता आपि तूं, तुसि देवहि करहि पसाउ । तूं जाणोई सभसै दे रै सहि जिंदु कबाउ ॥ — करि आस्णु डिठो चाउ ॥ १ ॥<sup>੧</sup>

## અથ'

હે પ્રભુ ! (નિર જન નિરાકાર સ્વરૂપ) તમે પોતાની જાતને<sup>ર</sup> સર્જનોન્મુખ કરી<sup>૩</sup>; અને (સૌથી પ્રથમ) નામ સર્જ્યું.<sup>૪</sup>

– પછી બીજી કુદરત સરજીને તેમાં પોતાનું આસન જમાવી, (પોતાનો ખેલ) પ્રસન્નતાથી<sup>ય</sup> નિહાળો છો.

હે પ્રભુ ! બધાંના દાતા-કર્તા તમે પોતે છો; તમે બધા જીવોને જોઈતું આપો છો અને તેમના ઉપર કૃપા<sup>૬</sup> વરસાવો છો.

તમે બધાંનું બધું જાણો છો; જીવને<sup>૭</sup> બક્ષનાર પણ તમે છો તથા ઘડીમાં<sup>૮</sup> પાછું લઈ લેનાર પણ !

– હે પ્રભુ ! તમે સૃષ્ટિમાં આસન જમાવીને બેઠા છો, અને બધો ખેલ પ્રસન્નતાથી નિહાળો છો ! [૧]

## पौडी २

नानक जीअ उपाइके, लिखि नावे घरमु बहालिआ । ओथे सचे ही सचि निबड़े चुाण वखि कढे जजमालिआ ॥

૧. पौडी = પગથિયાંની હારમાળા – નિસરણી. 'આસા દી-વાર'ની બધી પૌડીઓ ગુટુ નાનકે રચેલી છે. 'આસા-દી-વાર'ની મૂળ રચના ૨૪ પૌડીઓની હતી પરંતુ ગાતી વેળા તે દરેક પૌડી પહેલાં અમુક શ્લેાકો અને પદા ગવાવા લાગ્યાં હતાં, તેમને પછી 'આસા-દી-વાર'માં જ સામેલ કરી દેવામાં આવ્યાં. આપણે અહીં ગુટુ નાનકની મૂળ પૌડીઓ જ આપી છે; અને 'કીરતની ' રૂપે ગવાવા લાગ્યાં હતાં, તેમને પછી 'આસા-દી-વાર'માં જ સામેલ કરી દેવામાં આવ્યાં. આપણે અહીં ગુટુ નાનકની મૂળ પૌડીઓ જ આપી છે; અને 'કીરતની ' રૂપે ગવાવા લાગ્યાં હતાં, તેમ જ શ્લોકો ઉમેરી લીધાં નથી. ૨. આપુ | ૩. साजिओ – સજજ કરી – તૈયાર કરી. ૪. રचિઓ નાડ ા ભગવાને સૃષ્ટિ રચતા પહેલાં જીવેાના ઉદ્ધારનું સાધન – પોતાનું નામ પ્રથમ રચ્યું, એવા ભાવ. અથવા ગુરુગ્રંથમાં નામ શબ્દ ઘટઘટમાં બિરાજતા નાદને માટે પણ વપરાય છે. તે અર્થમાં સમજીએ તા એવા અર્થ થાય કે, પરમાત્મા સૃષ્ટિ રચવા માટે પોતે પહેલાં નાદ – શબ્દ – ૐકાર બન્યા. ૐકાર વડે જ સઘળી ઉત્પત્ત્ત થઈ છે એમ 'દખણી ઓઅંકાર' સૂક્તમાં ગુટુ નાનક જણાવે છે જ – 'ૐકારથી જ બ્રહ્મા વગેરે દેવાની ઉત્પત્ત્તા થઈ; ૐકાર જ એ તત્ત્વ છે જેણે ચેતનસૃષ્ટિ, શિલા-પર્વત આદિ જડ સૃષ્ટિ (રૂપી દેશ) અને યુગ (રૂપી કાળ)ની ઉત્પત્ત્તા કરી છે, ઇંગ.' પ. चાડ | ચાહના, પ્રસન્તતા. ૬. પસાડ | પ્રસાદ, કૃપા. ૭. ગિંલુ | જીવન. ૮. જ્વાડ | એક શબ્દ બાલતાં વાર લાગે તેટલામાં.

थाउ न पाइनि कूड़िआर मुह काल्लै दोजकि चालिआ । तेरे नाइ रते से जिणि गए हारि गए सि ठगणवालिआ ॥ – लिखि नावे धरमु बहालिआ ॥ २॥

#### અર્થ

હે નાનક, પરમાત્માએ વિવિધ જીવો ઉત્પન્ન કરીને, તેમનું ખાતું <sup>પ</sup> ખોલી, ધર્મરાજાને (તેમનાં) કર્મોનો હિસાબ રાખવા બેસાડચા છે.

સાચો હોય તે જ ત્યાં સાચો ઠરે છે; જૂઠો<sup>ર</sup> તો વીણીને અલગ કાઢી નંખાય છે.

કૂડ-કપટીને ત્યાં સ્થાન નથી; કાળું માં લઈને તે નરક-ભેગો થાય છે.

હે પ્રભુ ! તમારા નામમાં જે રત થયા, તે જીતી ગયા; જે ઠગારાઓ હતા તે હારી ગયા.<sup>3</sup>

— પરમાત્માએ જીવો સરજીને, તેમનું ખાતું ખોલી, ધર્મરાજાને (હિસાબ રાખવા) બેસાડયા છે. [૨]

## यौडी ३

आपीन्हैं भोगि भोगिकै होइ भसमड़ि भउरु सिधाइआ । बडा होआ दुनीदारु गठि संगळ घति चलाइआ ॥ अगै करणी कीरति वाचीऐ बहि लेखा करि समझाइआ । थाउ न होवी पउ दीई, हुणी सुणीऐ किआ रूआइआ ॥ – मनि अंधे जनमु गवाइआ ॥ ३ ॥

## **ઝા** થ'

(જગતમાં) આપબુદ્ધિથી ભોગ ભોગવ્યા કરીને (માણસ) છેવટે રાખ થયો : તેનો જીવ<sup>૪</sup> (પરલોક) સિધાવ્યો.

(આ લોકમાં) ગમે તેવો મોટો પ્રતિષ્ઠિત<sup>પ</sup> ગણાયો, પણ (યમરાજાએ) ગળામાં સાંકળ નાખીને તેને આગળ લીધો.

૧. नावै लिखि । – નામે લખી – ચાેયડે તેમનું ખાતું પાડી. ૨. जजमालिआ – जजमवालिआ – નેકીથી – સત્યથી છૂટા પડી ગયેલા. ૩. મનુષ્યજન્મ હારી ગયા – તેમનાે મનુષ્યજન્મ એળે ગયાે. ૪. મउरु – ભમરાે. ૫. દુનીદારુ । દુનિયાદારી સંભાળનારા – પ્રતિષ્ઠા પામેલા. આગળ<sup>૧</sup> (ધર્મરાજાના દરબારમાં) તેની (સારી-ખોટી) કરણી<sup>ર</sup> વાંચવામાં આવી અને ચોપડામાં લખેલો હિસાબ કરી બતાવવામાં આવ્યો.

તેને પગ મૂકવાનું સ્થાન પણ કચાંય રહ્યું નહિ; હવે ગમે તેટલું કલ્પાંત કરે, પણ તેને કેાણ સાંભળે ?

— ખરે જ, અંધ મનવાળા મૂરખે એનો મનુષ્ય-જન્મ એળે ગુમાવ્યો ! [3]

## पौडी ४

नदरि करहि जे आपणी ता नदरी सतिगुरु पाइआ । एहु जीउ बहुते जनम भरंमिआ ता सतिगुरि सबदु सुणाइआ ॥ सतिगुर जेवडु दाता को नही सभि सुणिअहु लोक सबाइआ । सतिगुरि मिलिऐ सचु पाइआ जिन्ही बिचहु आपु गवाइआ ॥ – जिनि सचो सचु बुझाइआ ॥ ४ ॥

### અથ'

પરમાત્મા કૃપાદષ્ટિ<sup>ક</sup> કરે, ત્યારે સદ્ગુરુનો ભેટો થાય. કેટલાય જન્મોથી આ જીવ ભટકચા કરતો હતો ત્યારે (આ જન્મમાં) સદ્ગુરુએ તેને પરમાત્માનું નામ<sup>ક</sup> સંભળાવ્યું.

સદ્ગુરુ જેવા મોટા દાતા કોઈ નથી; હે લોકો, સૌ સાંભળો – સદ્ગુરુ મળે ત્યારે સત્ય પરમાત્મા પમાય; – સદ્ગુરુ આપણાં અંતરમાંથી (તુચ્છ અને મિથ્યા એવું) હુંપણું દૂર કરે, –

— અને પરમ સત્**ય એવા પરમા**ત્માનો<sup>પ</sup> સાક્ષાત્કાર કરાવે.<sup>૬</sup> [૪]

# पौडी ५

नाउ तेरा निरंकारु है नाइ ल्हऐ नरकि न जाईऐ । जीउ पिंडु सभु तिसदा, 'दे खाजै' आखि गवाईऐ ॥

अमे – આગળ, પરલેાકમાં. ૨. करणी कीरति (કૃતિ કર્મ). ૩. नदरि ।
 - નજર. ૪. सबदु । ૫. सचो सचु – અંકમાત્ર સત્ય એવા (પરમાત્મા). ૬. बुझाइआ
 – સાક્ષાત્કાર કરાવે.

## આસા-દી-વાર ૬

जे लोड़हि चंगा आपणा करि पुंनहु नीचु सदाईऐ । जे जरवाणा परहरै जरु वेस करेदी आईऐ ॥ – को रहै न भरीऐ पाईऐ ॥ ५ ॥

### અર્થ

તારું નામ, હૈ પ્રભુ, નિર'કાર - પવિત્ર છે; એ નામ જપીએ તો નરક ટળે.

સૌ જીવ અને પિંડ તારાં છે. પછી (અમને) "ખાવાનું આપ" (– એમ માગવા બેસવું) એ બોલી બગાડવા જેવું છે. જે પ્રાણી પોતાનું ભલું ચાહે, તેણે પુણ્યકર્મ કરવાં, અને

નમ્રતા ધારણ કરવી.<sup>૧</sup>

મોતને ભૂલવા જશા તોપણ વૃદ્ધાવસ્થા પોતાનો આગવો વેશ<sup>ર</sup> લઈને આવી પહોંચવાની જ <del>–</del>

— માપિયું<sup>ક</sup> ભારાઈ રહે, ત્યારે કોઈ અહીં રહી શકતું નથી. [ન્૫]

## पौडी ६

बिनु सतिगुर किनै न पाइओ बिनु सतिगुर किनै न पाइआ । सतिगुर विचि आपु रखिओनु करि परगटु आखि खणाइआ ॥ सतिगुर मिलिऐ सदा मुकतु हैं जिनि विचहु मोहु चुकाइआ । उतमु एहु बीचारु है – जिनि सचे सिउ चितु लाइआ, – जगजीवनु दाता पाइआ ॥ ६ ॥

૧. નીचુ સदाइंए – (પાેતાની જાતને) નીચ કહેવરાવવી. માેટાભા – ગુરુ થવા ન બેસી જવું. ૨. ધાળા વાળ, બાેખું માં, કરચલી પડી ગયેલી ચામડી ઇ૦. ૩. વાईए – અનાજ માપવા ૨૫ શેર વજનનું (પહેલાં વપરાતું) માપિયું. સદ્ગુરુનો ભેટો થયા વિના કોઈ પરમાત્માને પામી શક્યું નથી – કોઈ જ નહીં.

સદ્ગુરુની અંદર (પરમાત્માએ) પોતાની જાતને સ્થાપી છે; તેથી સદ્ગુરુ પરમાત્માનું સ્વરૂપ પ્રગટ કરી બતાવે છે<sup>૧</sup> અને કહી સંભળાવે છે.

આંતરમાંથી (સર્વ પ્રકારનો) મોહ દૂર કરનારા સદ્ગુરુ મળે, તો હ મેશને માટે<sup>ર</sup> મુક્ત થવાય.

આ ઉત્તમ<sup>3</sup> તત્ત્વવિચાર છે કે, જે સાચા (ગુરુ) સાથે ચિત્ત જોડે, –

– તે જગતના જીવન એવા પરમ દાતા પરમેશ્વરને પામે ! [૬]

## पौडी ७

सेव कीती संतोखीई जिन्ही सचो सचु धिआइआ । ओन्ही मंदै पैरु न रखिओ करि सुकितु धरमु कमाइआ ॥ ओन्ही दुनीआ तोड़े बंधना अनु पाणी थोड़ा खाइआ । तूं बखसीसी अगला नित देवहि चडुहि सवाइआ – – वडिआई वडा पाइआ ॥ ७ ॥

### અર્થ

તે ભક્તોએ<sup>૪</sup> (સાચી) સેવા કરી કહેવાય, જેઓ સત્ય એવા પરમાત્માનું જ ધ્યાન-ચિંતન કરે.

તેઓ પાપમાં (કદી) ડગ ભરે નહીં; તથા સત્કૃત્યો કરીને ધર્મ અચરે.

તેઓ દુનિયાદારીનાં બંધનો તોડી નાખે અને અલ્પ આહાર-પાણી કરે.

હે પ્રભુ ! તેમના ઉપર તું પરમ<sup>પ</sup> કૃપા વરસાવે છે;<sup>૬</sup> તું નિત્ય આપ્યા કરે છે, અને એ પાછું રોજ સવાયું વધતું જાય છે. ૧. 'અને એ વસ્તુ પરમાત્માએ પોતે જ પ્રગટ કહી સંભળાવી છે' – એવા અર્ઘ પણ લેવાય. ૨. सदा । ૩. उत्तमु । ૪. संतोखीईं – સંતોષી– ભક્ત. ૫. अगल – પ્રથમ કોટીની. ૬. बखसीसी । આસા-દી-વાર ૮

– એવા વડા દાતાને તો વડાઈ - સ્તુતિ ' કરીને વ્યામી શકાય. [૭]

# पौडी ८

सचा साहिबु एकु तूं जिनि सचो सचु वरताइआ । जिसु तूं देहि तिसु मिस्टे सचु ता तिन्ही सचु कमाइआ ॥ सतिगुरि मिलिऐ सचु पाइआ । जिन्हकै हिरदै सचु वसाइआ ॥ मूरस सचु न जाणन्ही मनमुखी जनमु गवाइआ – – विचि दनीआ काहे आइआ ॥ ८ ॥

## ઝ થ'

હે માલિક,<sup>ર</sup> તું એક સાચો છે; સાચા એવા તેં (તને પામવાનો ) સાચો માર્ગ<sup>૩</sup> પણ પ્રવર્તાવ્યો છે.

પર તુ જેને તું પોતે બક્ષે, તે એ માર્ગ પામે, અને તે એને આચરે પણ.<sup>૪</sup>

જેમના હુદયમાં સત્ય એવા પરમાત્મા પ્રગટ થયેલા છે<sup>પ</sup> તેવા સદ્ગુરુ મળે, તો પરમાત્માનો સાચો માર્ગ પમાય.

પોતાના મનની મોજને અનુસરનારો<sup>ક</sup> મૂરખ સાચો માર્ગ પામી ન શકે; તેનો જન્મ એળે જવાનો –

– તે માણસ આ દુનિયામાં જન્મ્યો જ શું કામ ? [૮]

# पौडी ९

भगत तेरें मनि भावदे दरि सोहनि कीरति गावदे । नानक करमा बाहरे दरि ढोअ न रुहनी धावदे ॥ इकि मूळु न बुझनि आपणा अणहोदा आपु गणाइदे । हउ ढाढीका नीच जाति होरि उतम जाति सदाइदे ॥ – तिन्ह मंगा जि तुझै धिआइदे ॥ ९ ॥

૧. वडिआईં–વડાઈ–સ્તુતિ વડે. ૨. साहितु । ૩. सचु–સત્ય પરમાત્માને પામવાના સાચા માર્ગ. ૪. कमाइआ । ૫. वसाइआ – વસાવ્યા છે– પ્રગટપણે રહેલા છે (અપ્રગટપણે તાે સર્વત્ર છે જ). ૬. मनमुखी । અથ`

હે પ્રભુ, તારા ભક્તો તને ગમે છે; તારા દ્વારે તારી કીર્તિ ગાતા તેઓ સોહાય છે! હે નાનક, જેઓ પ્રભુની કૃપાથી વંચિત¹ રહે, તેઓ પ્રભુના દ્વારનો આશરો³ ન પામી, ભટકચા કરે છે.

કેટલાક પોતાનું જે એક મૂળ,<sup>૩</sup> તેને પામ્યા વિના પોતે જેવા નથી<sup>૪</sup> તેવા પોતાને ગણાવે છે.

કેટલાક પોતાને ઉત્તમ**ંજાતિના કહેવરાવે છે.<sup>પ</sup> હું (નાનક)** તારા ચારણ, તો નીચ જાતિનો<sup>૬</sup> છું;

– જેઓ નિર'તર તારું ધ્યાન ધરે છે, તેઓનું° દર્શન હું વાંછું છું. [૯]

## पौडी १०

दानु महिंडा तली खाकु

जे मिले त मसतकि लाईऐ ।

कूडा लालचु छड्डीऐ

होइ इकमनि अल्खु घिआईऐ ॥ फल तेवेहो पाईऐ

जेवेही कार कमाईऐ ।

जे होबै पूरबि लिखिआ

ता धूड़ि तिनादी पाईऐ ॥

- मति थोड़ी सेव गवाईएे ॥ १० ॥

અર્થ`

(સંતોના ચરણની) ચપટીક<sup>૮</sup> રજ હું યાચું છું. તે મળે તો મારા મસ્તકે ચડાવું.

૧. बाहरे । ૨. ઢોઞ । ૩. અર્થાત્ પરમાત્મા. ૪. મુક્ત – જ્ઞાની. ૫. सदाइदे (સંસ્કૃત રાब્दाय ઉપરથી). અર્થાત્ બ્રાહ્મણ કહેવરાવે છે. ૬, અ-બ્રાહ્મણ. ૭. तिन्द्र । તેમનું (દર્શન કે સાબત). ૮. तली – ચપટીક. (જેથી) મિથ્યાની લાલચ છોડીને, એક-મન થઈ, 'અલખ' પરમાત્માનું ધ્યાન ધરતા થવાય.

જેવાં કર્મા' કર્યાં હોય, તેવું ફળ મળે; પૂર્વ જન્મનાં પુણ્યના લેખ લલાટે લખાયા હોય, તો સંતોની ચરણરજ મળે !

– પરંતુ કમઅક્કલ એવા આપણે સંતોની સેવા ગુમાવ્યા કરીએ છીએ ! [૧૦]

# पौडी ११

धुरि करमु जिन्हा कउ तुधु पाइआ,

ता तिन्ही खसमु घिआइआ । एन्हा जंताके वसि किछु नाही,

ुपु वेकी जगतु उपाइआ ॥ इकनानो तुं मेलि लैहि,

इकि आपहु तुघु खुआइआ । गुर किरपाते जाणिआ,

जित्थे तुघु आपु बुझाइआ ॥ – सहजे ही सचि समाइआ ॥ ११ ॥

### અથ'

જેમના ભાગ્યમાં તેં પહેલેથી<sup>ર</sup> લખ્યું હોય, તેઓ પોતાના ખસમ (પરમાત્મા)નું ધ્યાન ધરી શકે.

આ જીવોના હાથમાં કશું નથી; તેં આ વિવિધ પ્રકારની સુષ્ટિ રચી છે.

કટલાકને તું તારો મેળાપ કરાવે છે; ત્યારે કેટલાકને તું તારાથી દૂર રાખે છે.

જેઓને તું પોતે દર્શન કરાવવા ઇચ્છે છે,<sup>૩</sup> તેઓ ગુરુ-કૃપાથી તને પામી શકે છે.<sup>૪</sup>

૧. कार । ૨. ઘુरि – પહેલેથી. ૩. बुझाइआ । – બુઝાવવા – સાક્ષાત્કાર કરાવવા. ૪. जाणिआ । – તેઓ સહજભાવે સત્ય એવા તારામાં સમાઈ જાય છે. [૧૧]

## पौडी १२

पड़िआ होवै गुनहगारु ता ओमी साधु न मारीऐ । जेहा घाले घालणा तेवेहो नाउ पचारीऐ ॥ ऐसी कला न खेडीऐ जितु दरगह गइआ हारीऐ । पड़िआ अतै ओमीआ वीचारु अम्मै वीचारीऐ ॥ – मुहि-चल्ले सु अमै मारीऐ ॥ १२ ॥

## અથ'

(વેદ) પઢતો હોય, પણ દુષ્કૃત્ય કરે તો (તેને સજા થાય); અણપઢ<sup>૧</sup> હોય પણ સત્કર્મી<sup>ર</sup> હોય તેને સજા નથી કરાતી.

જેવાં કર્મ કરે,<sup>૩</sup> તેવો માણસ ગણાય.<sup>૪</sup>

એવી રમત ન રમવી, જેથી પરમાત્માના દરબારમાં જઈને હારી જઈએ.

ભણેલાનો કે અણપઢનો પરમાત્માના દરબારમાં સાચો ન્યાય થાય છે.<sup>પ</sup>

— જે મનસ્વીપણે<sup>ક</sup> વર્તે, તેને આગળ માર પડવાનો ! [ ૫૨ ]

# पौडी १३

सतिगुरु विटहु वारिआ जितु मिलिऐ खसमु समालिआ । जिनि करि उपदेसु गिआन अंजनु दीआ

इन्ही नेत्री जगतु निहालिआ ॥

खसमु छोडि दूजै लगे डुबे से वणजारिआ । सतिगुरु है बोहिथा विरलै किनै वीचारिआ ॥ – करि किरपा पारि उतारिआ ॥ १३ ॥

મારા સદ્ગુરુને વારી જાઉં — જેમનો સંગ થતાં હું પરમાત્માને સ્મરતો થયો.

તેમણે ઉપદેશ આપીને મારાં નેત્રોમાં જ્ઞાનરૂપી આંજણ આંજ્યું, જેથી તે નેત્રો વડે જગતને હું (સાચે સ્વરૂપે) નિહાળવા લાગ્યો.<sup>૧</sup>

જે સાધકો<sup>ર</sup> સાચા ખસમને છોડીને બીજે લાગે છે, તે (ભવસાગરમાં) ગોતાં ખાયા કરે છે.

સદ્ગુરુ (એકમાત્ર) તારી શકે એવું જહાજ છે; કોઈ વિરલો એ વાત સમજે છે,

— અને જે સમજે છે, તેને સદ્ગુરુ કૃપા કરીને પાર ઉતારે છે. [૧૩]

## पौडी १४

कपड़ु रूपु सुहावणा, छडि दुनीआ अंदरि जावणा । मंदा च़ंगा आपणा, आपे ही कीता पावणा ॥ हुकम कीए मनि भावदे, राहि भीड़ै अग्गै जावणा । नंगा दोजकि चाल्जिआ, ता दिस्सै खरा डरावणा ॥ – करि अउगण पच्छोतावणा ॥ १४ ॥

#### અર્થ

શરીર<sup>૩</sup>નું રૂપ તો સુંદર છે; પણ તેને દુનિયામાં પાછળ મૂકીને જવાનું છે.

પોતે કરેલાં સારાં-નરસાં કર્માનું ફળ (ત્યાં તો) મળવાનું છે. આ લોકમાં ભલે મનગમતા હુકમ કર્યા, પણ આગળ બહુ વસમો માર્ગ<sup>૪</sup> કાપવાનો છે.

૧. સમજવા લાગ્યા – એવાે ભાવ. ૨. વળजારિआ – સાદો-વેપાર કરવા નીકળેલા વેપારી – સાધક જીવ. ૩. कपड़ – એટલે શરીર – જીવ જે ઓઢીને આવે છે તે. ૪. રાहિ મીड़ै – ભીડાયલા – સાંકડા માર્ગ. નરકનાે માર્ગ બહુ સાંકડાે છે, એવી માન્યતા છે.

\*i0 - 9

ŧ٢

નરકમાં જ્યારે તેને ઉધાડો કરીને લઈ જાય છે, ત્યારે તે કેવો ડરામણો દીસે છે !

– પાપકર્મ કરનારને (અંતે) પસ્તાવાવારા છે.<sup>૧</sup> [૧૪]

# पौडी १५

साहिबु होइ दइआछ किरपा करे

ता साई कार कराइसी । सो सेवकु सेवा करे, जिसनो हुकम मनाइसी ॥ दुकमि मंनिऐ होवे परवाण्

ता खसमैका महलु पाइसी ।

खखमे भावे सो करे

मनहु चिंदिआ सो फलु पाइसी ॥

- ता दरगह पैधा जाइसी ॥ १५ ॥

## **ઝ** થ<sup>°</sup>

સાહેબ દયાળુ થઈ કૃપા કરે, તો આપણી પાસે તે કર્મ<sup>ર</sup>ં કરાવે (જે તેમને ગમતાં હોય).

તે જેની પાસે પોતાનો હુકમ મનાવરાવે,<sup>ક</sup>તે સેવક તેમની સેવા કરોડોક્ષકે. <sup>દ્યા</sup>વ

હુકમ માથે ચડાવીએ,<sup>૪</sup> તો પરવાનો મળે<sup>૫</sup> અને આપણે તેમના મહેલમાં પ્રવેશ પામીએ.

માલિક પ્રસન્ન થાય એવું જે કરે, તે સેવક મનચિતવ્યું ફળ પામે.

— તેવા જનને પરમાત્માના દરબારમાં (શાલ-દુશાલા) ઓઢાડવામાં આવે.<sup>૬</sup> [૧૫]

૧. સુલતાન ઇબ્રાહીમખાન લાેદીને સંબાધીને આ કહેવાયું છે, એમ કેટલાક માને છે. ૨. સાર્ક कार । ૩. हुकम मनाइसी । દરબારનું રૂપક હોવાથી તે પરિ-ભાષા છે. ૪. मंनिए । ૫. होवे परवाणु – માન્ય રખાય. ૬. पૈघा जाइसी – પહેરા-વવામાં આવે છે. રાજાના દરબારમાં રાજા જેના ઉપર પ્રસન્ન થાય, તેને શાલ-દુશાલાથી નવાજવામાં આવે છે કે શિરપાવ આપવામાં આવે છે. તે રૂપક અહીં રાજાધિરાજ પરમાત્માના દરબાર માટે વાપર્યુ છે. આસા-દી-વાર ૧૬

# पौडी १६

चितै अंदरि समुको वेखि

नदरी हेठि चलाइदा ।

आपे दे वडिआईआ, आपे ही करम कराइदा ॥ वडहु वडा वड मेदनी

सिरे, सिरि घंधे लाइदा । नदरी उपठी जे करे, सुल्ताना घाहु कराइदा॥ – दरि मंगनि भिख न पाइदा ॥ १६॥।

#### ઝા થ'

ભગવાનની જાણમાં સૌ કાંઈ છે. બધું જોઈ-તપાસીને પોતાની નજર હેઠળ તે ચલાવે છે.

પોતે જીવોને (મુક્તિરૂપી) વડાઈ બક્ષે છે, અને પોતે (સંસારમાં ભટકાવી) કર્મા કરાવે છે.

આ અફાટ વિશ્વમાં<sup>૧</sup> તે સૌથી મોટો છે; દરેકને તેણે પોત-પોતાને કામે લગાડવું છે.

તે પોતાની કૃપા પાછી ખેંચી લે,<sup>ર</sup> તો મોટો સુલતાન પણ (તુચ્છ) ભિખારી બની જાય;

— અને ધેરધેર ભીંખ માગવા છતાં બટકું રાેટલોય<sup>૩</sup> ન પામે. [૧૬]

# पौडी १७

तुरे पलाणे पउण वेग

हर रंगी हरम सवारिआ ।

कोठे मंडप माडीआ

लाइ बैठे करि पासारिआ ॥

१. वड मेदनी सिरे । २. नदरो उप्रठी करे । ३. भिख ।

ŧ ŧ

પ'જચ'શી

चीज करनि मनि भावदे

200

हरि बुझनि नाही हारिआ ।

करि फुरमाइसि खाइआ

वेखि महलति मरणु विसारिआ ।।

- जरु आई जोबनि हारिआ ॥ १७ ॥

અર્થ

પલાણેલા પવનવેગી ઘોડા, દરેક પ્રકારના રંગવાળી (સ્વરૂપ-વતી) ઝ્રીઓથી શોભીતું અંત:પુર —

મહેલો, મંડપો અને માળિયાં –

આ બધું ભેગું કરીતે નિરાંત વાળીને<sup>૧</sup> બેસે છે, — અને મનભાવતા ભોગ<sup>ર</sup> ભોગવે છે; પર તુ હરિ પરમાત્માને ઓળખ્યા વિના તેઓ જનમ હારી જાય છે.

ફરમાયશો કરી કરીને તેઓ (મિષ્ટ વાનીઓ તૈયાર કરાવીને) આરોગે છે, અને પોતાની મહેલાતો નિહાળી નિહાળીને મોતને વીસરી જાય છે.

— પરંતુ વૃદ્ધાવસ્થા આવતાં તેમનું જોબન હતું-ન હતું થઈ જાય છે. [૧૭]

# पौडी १८

सतिगुरु वड्डा करि सालाहीऐ

जिसु विचि वडीआ वडिआईआ ।

सहि मेले ता नदरी आईआ

जा तिसु भाणा ता मनि वसाईआ ।।

करि हुकमु मसतकि हत्थु धरि

विच्चहु मारी कढीआ बुरिआईआ ।

– सहि तुठठै नउ निधि पाईआ ॥ १८ ॥

करि पासारिआ – હાથ પહેાળા કરીને – નિરાંત વાળીને બેસે છે.
 चोज – चोज ।

સદ્ગુરુને પરમ શ્રેષ્ઠ માનીને તેમની સ્તુતિ કરો ! તે સર્વોત્તમ ગુણોનો ભંડાર છે.

ભગવાન મેળાપ કરાવે, તો સદ્ગુરુનાં દર્શન થાય.' ભગવાનની મરજી થાય, તો સદ્ગુરુ મનમાં વસે.

સદ્ગુરુ (આપણે) માથે હાથ ધરી, હુકમ કરીને આપણી અંદરની બધી બરાઈઓ હાંકી કાઢે.

– સદ્ગુરુ પ્રસન્ન થતાં નવે નિધિ પ્રાપ્ત થયા જાણો ! [૧૮ ]

## पौडी १९

सभु को आखै आपणा

जिस नाही सो चुणि कढ्ढीएे ।

कीता आपो आपणा

आपे ही लेखा संढीएे ॥

जा रहणा नाही ऐतु जगि

ता काइतु गारबि हंढीऐ ।

मंदा किसे न आखीऐ

पडि अक्लरु एहो बुज्झीऐ ॥

. – मूरखै नालि न छुज्झिऐ ॥ १९ ॥

#### અર્થ

પ્રભુને સૌ કાેઈ 'પોતાના' કહે છે. પોતાના જે કહેતો નથી, એવો કાેઈ કાઢી તો બતાવો !

પર તુ પોતે કરેલાં કર્માનો હિસાબ દરેકને ચૂકવવો પડે છે. આ જગતમાં જો કાયમ રહેવાનું નથી, તો પછી અભિમાનમાં શાને ખવાર થવું ?

કોઈને કમઅક્કલ કહેવો નહિ; વિદ્યા મેળવીને<sup>ર</sup> એટલું તો સમજી લેવં.

💿 — મૂરખ સાથે વળી વાદવિવાદ શો ? [૧૯]

नदरी आईआ – नलरे ५3 – दृष्टिगे। २२ थाय.
 पड़ि अक्खरु ।

## पौडी २०

आपे ही करणा कीओ, कल आपे ही तै घारीऐे । देस्तहि कीता आपणा, घरि कच्ची पक्की सारीऐे ॥ जो आइआ सो चल्लसी, समु कोई आईे वारीऐे । जिसके जीअ पराण हहि, किउ साहिबु मनहु विसारीऐे ॥ – आपण हत्थी आपणा, आपेे ही काजु सवारीऐे ॥ २० ॥

## અથ'

હે પ્રભુ ! તમે જ (આ) સૃષ્ટિ રચી છે, અને તમે પોતે જ પોતાનું સત્તા-સામર્થ્ય તેમાં પૂર્યું છે.

પછી શેતર જની કાચી-પાકી સોગઠીઓની<sup>ર</sup> જેમ (જીવોને) ગોઠવીને તમે પોતાનો ખેલ<sup>રૂ</sup> નિહાળો છો.

પોતાનો વારો આવે એટલે આવનારું સૌ કોઇ ચાલતું થાય છે. તો પછી જેણે આ જીવ અને પ્રાણ દીધા છે, તે પ્રભુને કેમ મનમાંથી વિસારાય ?

— (ડાહ્યા માણસે) પોતાનું કામ પોતાને હાથે સુધારવું ઘટે! [૨૦]

## पौडी २१

जितु सेविऐ सुखु पाईऐ, सो साहिबु सदा समालीऐ । जितु कीता पाईऐ आपणा, सा घाल बुरी किउ घालीऐ ॥ मंदा मूलि न कीचई, दे लंमी नदरि निहालीऐ । जिउ साहिब नालि न हारीऐ, तेवेहा पासा ढालीऐ ॥ – किछु लाहे उप्परि घालीऐ ॥ २१ ॥

#### અ થ`

જે સ્વામીને સેવવાથી સુખ મળે છે, તે સ્વામીને સદા યાદ કરો.

આપણે કરેલાંનું ફળ આપણે જ ભોગવવાનું હોય, તો પછી બૂરાં કામ શા માટે કરવાં ?

१. कल । २. सारीऐ । ३. कीता - કृति, सर्जन.

### આસા-દી-વાર રક

લાંબી દષ્ટિથી<sup>૧</sup> નિહાળીને ખોટાં કામ સમૂળાં ન કરો. પરમાત્મા સમક્ષ હારી ન જઈએ એવા પાસા ઢાળો ! – ક'ઇ લાભ<sup>ર</sup> થાય તેવું કામ કરો ! [૨૧]

# पौडी २२

चाकरु रूगे चाकरी, जे चल्लै ससमै भाइ । हुरमति तिसनो अग्गली, ओहु वजहु भि दूणा खाइ ॥ खसमै करे बराबरी, फिरि गैरति अंदरि पाइ । वजहु गवाए अगला, मुहे मुहि पाणा खाइ ॥ जिसदा दित्ता खावणा तिसु कहीऐ साबासि । – नानक हुकमु न चल्लई

नालि खसम चलै अरदासि ॥ २२ ॥

## .અથ'

કોઈ ચાકર ચાકરી કરવા રહે, અને માલિકને ગમે તે પ્રમાણે વર્તે, તો તેની ઇજ્જત<sup>૩</sup> પણ સારી<sup>૪</sup> બંધાય અને તેને પગાર પણ બમણો મળે.

પણ માલિક સાથે બરાબરી કરવા જાય, તો વિચ્છેદ<sup>પ</sup> ઊભો થાય; પહેલાંનો પગાર પણ ગુમાવે<sup>૬</sup> અને ઉપરથી<sup>°</sup> જૂતાં ખાય તે જુદાં !

જેનું આપેલું ખાઈએ, તેનો ધન્યવાદ કરવો ઘટે.

— નાનક કહે છે કે, માલિક આગળ હુકમ ન હોય; ત્થાં તો વિનંતી<sup>૮</sup> કરવી ઘટે. [૨૨]

# पौडी २३

नानक अंत न जापन्ही, हरि ताके पारावार । आपि कराए साखती, फिरि आपि कराए मार ॥

लमी नदरि – લાંબી નજરે. ૨. लाहे – લાભ. ૩. हुरमति । ४. अग्गली ।
 ૫. गैरति । ૬. मुहे – લૂંટાય. ૭. मुहि – મેં ઉપર. ૮ अरदासि ।

#### ે પંજચ થી

इकन्हा गली जंजीरीआ, इकि तुरी चड़हि बिसीआर । आपि कराए करे आपि, हउ कै सिउ करी पुकार ॥ – नानक करणा जिनि कीआ

फिरि तिस ही करणी सार ॥ २३ ॥

અથ'

હે નાનક, હરિ પ્રભુનો કશો તાગ' પામૌ શકાતો નથી. તે પોતે સર્જન<sup>ર</sup> કરે છે, અને પાછા પોતે સંહાર<sup>૩</sup> કરે છે. કેટલાકના ગળામાં જ`જીર છે, અને કેટલાક અનેક<sup>૪</sup> (ઉત્તમ). ધોડાઓ ઉપર સવારી કરે છે.

તે પોતે કરાવે છે, અને પોતે (બધું) કરે છે; પછી હું કેાની આગળ ફરિયાદ કરવા જાઉં **?** 

– નાનક કહે છે, જેણે પોતે આ બધું સર્જ્યું છે, તે જ તેની સંભાળ<sup>પ</sup> પણ લેશે ને? [૨૩]

## पौडी २४

वडे कीआ वडिआईआ, किछु कहण। कहणु न जाइ । सो करता कादर करीमु, दे जीआ रिजकु संबाहि ॥ साई कार कमावणी, धुरि छोडी तिनै पाइ । नानक एकी बाहरी, होर दूजी नाही जाइ ।। – सो करे जि तिसे रजाइ ॥ २४ ॥

### અથ'

મહાન પ્રભુની વડાઇનું વર્ણન ક`ઈકે કરવું હોય તોય કરી શકાતું નથી.

તે પ્રભુ સૌનો કર્તા છે, સર્વશક્તિમાન<sup>ક</sup> છે, કૃપાળુ° છે; બધા જીવોનું ખાવાનું<sup>૯</sup> તે જોગવે છે.

 पारावार – આ છેડો કે પેલે। છેડો – તેને। કરે। અંત પામી શકાતો નથી.
 साखती । 3. कराए मार – વિનાશ – સંહાર કરે છે. ૪. बिसीआर । ૫. सार – સારસંભાળ. ૬. कादर । ૭. करीमु । ८. रिजकु । આસા-દી-વાર ૨૪

પરમાત્માએ જે કામ આપણે માટે પહેલેથી ફરમાવી રાખ્યું હોય, તે જ આપણે કરવું ઘટે.

હે નાનક, એ એક (પરમાત્મા) સિવાય<sup>ર</sup> બીજાું કોઈ સ્થાન<sup>3</sup> નથી (જેનું શરહ્યું લેવાય). તેથી –

તે કામ કરવાં જે તેની મરજી અનુસાર હોય.<sup>8</sup> [૨૪]

9. ઘુરિ । ૨. वाहरि – બહાર – સિવાય. ૩. जाइ – જગા, સ્થાન. ૪. જપુજીની પહેલી પૌડીમાં પણ જણાવ્યું છે –

'हुकमि रजाई चलणा ... '

'--બસ (પરમાત્માના) હુકમ અનુસાર (તેની સરસા રહીને) ચાલેા...'

हरि चरणकमल-मकरंद लोभित मनो अनदिनो मोहि आही पिआसा । कृपाजलु देहि नानक सारिंग कउ होइ जाते तेरें नामि वासा ।। હે પ્રભુ, તમારા ચરણ-કમળના મકર દ રસ ઉપર લોભાયેલા મારા મનની પ્યાસ રાત-દિવસ બુઝાતી નથી;

તો ચાતક પક્ષીની પેઠે (મેઘબિંદુ માટે) તલસતા નાનક ઉપર તમારું કૃપા-જલ વરસાવા, જેથી તમારા નામમાં તે લૌન થઈ જાય !

[રાગ ધનાસરી, મ૦ ૧, પૃ૦ ૬૬૩

**સિધ-ગોસ**ટિ [સિદ્ધો સાથે વાર્તાલાપ] <sub>(રાગ રામકલી, મહલા-૧)</sub>

З

गगनमै थाछ रवि चंदु दीपक बने तारिका मंडल जनक मोती ।

धू पु मलआनलो पवणु चवरो करे

सगल बनराइ फ़ूलंत जोती ।। भारत के के प्रतनंतर के का

कैसी आरती होइ भवखंडना तेरी आरती

अनहता सबद बाजंत मेरी ।।

ગગનરૂપી થાળ છે, સૂર્ય અને ચંદ્ર બે દીવા છે, તારાઓનું મંડળ (એ થાળમાં વિખેરેલાં) મોતી છે, (ચંદન વૃક્ષોથી છવાયેલા) મલય પર્વત ઉપરથી આવતા પવનનો ધૂપ છે, વાયુદેવ ચમર ઢોળે છે, ફૂલોથી ખીલી ઊઠેલી આખી વનરાજી (આરતીની સળગતી) શગો છે, અને અનાહત નાદરૂપી ભેરીઓ (સતત) વાગ્યા કરે છે. હે ભવ-ખંડન પરમાત્મા, એવા તમારી બીજી આરતી હું શી ઉતારું ?

[રાગ ધનાસરી, મ૦ ૧, પૃ૦ ૬૬૩

# सिध-गोसटि

સિહ-ગેાષ્ઠી

१ ॐकार सतिगुर प्रसादि એક, ૐકાર (એવા પરમાત્મા) અને સદ્ગુરુના કુપાપ્રસાદથી

ł

सिंघ समा करि आसणि बैठे 'संत समा जैकारो '। ''तिसु आगै रहरासि हमारी साचा अपर अपारो ॥ ''मसतकु काटि घरी तिसु आगै तनु मनु आगै देउ ''नानक संतु मिल्ठै सचु पाईऐ

सहज भाइ जसु लेउ ॥ १ ॥ –

ઝા થ'

સિદ્ધ' જોગીઓની જમાત આસન લગાવીને બેઠી હતી. તેઓએ (નાનકને આવેલા જોઈ) 'સંતસભાનો જય !' પોકાર્યા.

(ગુરુ નાનકે સામા નમસ્કાર કરતાં કહ્યું :–)

''અપર પાર (પરમાત્મા સ્વરૂપ) એવા સંતને અમારા પણ નમસ્કાર !<sup>ર</sup> (સદ્ગુરુ) સંત આગળ મસ્તક કાપીને ધરી દઈએ; – તન અને મન પણ ! સંત મળે તો સત્ય એવા પરમાત્મા<sup>3</sup> પમાય; અને તો સહજભાવે પરમાત્માના ગુણ<sup>૪</sup> ગવાય ! [૧] –

ગારખનાથના પંથના સાધુ-જોગી 'સિદ્ધ' નામે ઓળખાય છે. ૨. रहरासि ।
 सच्च । ४. जमु – જશ-યશ-ગુણ.

9.0E

नानक०

२

[नानक – चाछ]

सिद्ध०

नानक०

सिद्ध०

"किआ भवीऐ सचि सुचा होइ

साच सबद विनु मुकति न कोइ '' ॥ रहाउ ॥

'कबन तुमे किआ नाउ तुमारा

"साचु कहउ अरदासि हमारी हउ संत जना बलि जाउ ॥"

कउनु मारगु कउनु सुआउ ।'

'कह बैसह कह रहीएे बाले

कह आवहु कह जाहो ।

नानकु, बोलै सणि बैरागी

किआ तमारा राहो ' ॥ २ ॥

ઝ્મ શ

[નાનક – ચાલુ ]

'' બાકી, માત્ર રખડચા કરવાથી<sup>૧</sup> કશું ન વળે, સત્ય-(પરમાત્મા)ને પામીએ,<sup>ર</sup> તો મુક્તા<sup>૩</sup> થવાય; પર**ં**તુ સદ્ગુરુ પાસેથી સાચું નામ<sup>૪</sup> પામ્યા વિના કોઈ (પરમાત્માને પામી ન શકે કે) મુક્તા થઈ ન શકે." [ધૂવ ]

(સિદ્ધોએ પૂછ્યું:-)

'તું કેાણ છે ? તારું નામ શું ? કયો તારો માર્ગ છે, અને કયું તારા જીવનનું લક્ષ્ય<sup>પ</sup> છે?'

(નાનકે જવાબમાં કહ્યું :--)

''મારી અરજ<sup>૬</sup> છે, – હું સાચું કહું છું કે, હું સંતજનો ઉપર વારી જનાર તેમનો દાસાનુદાસ છું.''

(સિદ્ધોએ પૂછ્યું:-)

 भवीएे – ભમ્યા કરવાથી. ૨. सचि – સત્ય-પરમાત્મા વડે – તેમનામાં લીન થવાથી. ૬. सुचा – શુચિ – પવિત્ર – મુક્ત. ૪. साच सबद। ૫. सुआउ – મનેારથ; ळवननुं बक्ष्य. ६. अरदासि ।

## સિધ-ગોસડિ ૩

'તું કચાં બેસે છે-ઊઠે છે, અને કચાં રહે છે? ભલાદમી, તું કચાંથી આવ્યો છે અને કચાં જવા નીકળ્યો છે? હે વેરાગી, તારો માર્ગ-પં**ય**ે ક્યો છે?' [૨]

नानक० " षटि षटि बैसि निरंतरि रहीऐ चाल्लहि सतिगुर भाए । सहजे आए हुकमु सिधाए नानक सदा रजाए ॥ आसणि बैसणि थिरु नाराइणु ऐसी गुरमति पाए । गुरमुखि बुझै आपु पछाणै सचे सचि समाए '' ॥ ३ ॥

#### અર્થ

(નાનકે જવાબ આપ્યો :-)

"ઘટઘટમાં જે પરમાત્મા બેઠેલા-બિરાજેલા છે, તેમનામાં એકરસ થઈને હું 'રહું' છું; – એમ સદ્દગુરુએ ચીંધેલા માર્ગે ચાલું છું;

"સહજ – પરમાત્મામાંથી હું 'આવ્યો' છું અને તેમનો હુકમ થશે ત્યાં 'જવાનો' છું. હું સદા તેમની મરજી અનુસાર<sup>ર</sup> વર્તું છું.

''મારા ગુરુએ મને એવો ઉપદેશ<sup>૩</sup> આપ્યો છે કે, નારાયણ પરમાત્મામાં સ્થિર થઈને 'બેસવું!'

'' ગુરુના શરણમાં<sup>૪</sup> એ વાતનો નિશ્વય કરી લઈ, પોતાની જાતને ઓળખનારો એકમાત્ર સત્ય-પરમાત્મામાં સમાઈ રહે. '' [ ૩ ]

૧. રાहો – રાહ – માર્ગ – પંથ. ૨. रजाए । ૩, गुरमति । ૪. गुरमुखि – ગુરુ સામે મુખ રાખવું, અર્થાત્ તેમનું શરણ સ્વીકારવું.

ર

8

चर्षट योगी० 'दुनीआ सागरु दुतरु कहीएँ

किउ करि पाईऐ पारो ।

चरपट बोलै अउधू नानक

देहु सचा बीचारो ॥ '

नानक॰ ''आपे आसे आपे समझे

तिसु किआ उतरु दीजै ।

साचु कहहु तुम पारगरामी

तुझ् किआ बैसणु दीजे ॥ ४ ॥ –

અર્થ

(ચર્પટ યોગી પૂછે છે:-)

'આ સંસારરૂપી સાગર<sup>૧</sup> દુસ્તર કહેવાય છે; તેનો પાર કેમ કરીને ષામી શકાય ! હે અવધૂત નાનક, સાચો જવાબ આપજો ! ' (નાનક કહે છે :–)

" પોતે બધું સમજે છે એમ કહેનારને શો જવાબ આપવો? પોતાને પાર ઊતરેલા<sup>ર</sup> માનનાર તમને શું બતાવવુ<sup>૩</sup>? [૪]—

५

[नानक – चालु] " जैसे जल महि कमलु निरालमु मुरगाई नैसाणे । सुरति सबदि भवसागरु तरीएे नानक नामु वखाणे ॥ रहहि इक्रांति एको मनि वसिआ आसा माहि निरासो । अगमु अगोचरु देखि दिखाए नानकु ताका दासो " ॥ ५ ॥

૧. दुनीआ सागरु । २. पारगरामी । ३. बैसगु दीजै । દરિયા તરી જનાર કહેવરાવનારને શા ટેકા લેવાનું કહેવું ? [નાનક – ચાલુ ]

''જેમ કમળ પાણીમાં નિર્લેપ<sup>▼</sup> રહે છે, તથા બતક જેમ (ડૂબી ગયા વિના) સામે પ્રવાહ તરે છે, તે પ્રમાણે (ગુરુ પાસેથી પામેલા ભગવાનના) નામમાં<sup>ર</sup> લીન રહેનારો<sup>૩</sup> ભવસાગરમાં ડૂબ્યા વિના તેને તરી જાય છે. હું તેથી (ભગવાનનું) નામ જપું છું.<sup>૪</sup>

''જે એ પ્રમાણે (સંસારમાં) નિર્લેપ<sup>ષ</sup> રહે છે; જેના મનમાં એક પરમાત્મા જ વસે છે; આશા વચ્ચે જે આશા-રહિત થઈને રહે છે; તથા અગમ્ય અગોચર એવા પરમાત્માનાં દર્શન કરી, બીજાઓને પણ કરાવે છે, – નાનક તેવા સંત-ગુરુનો દાસાનુદાસ છે.'' [૫]

# Ę

सिद्ध-योगीओ० ' सुणि सुआमी अरदासि हमारी पूछउ साचु बीचारो । रोसु न कीजै उतरु दीजै किउ पाईऐ गुरदुआरो ' ॥ नानक० '' इहु मनु चल्रतउ सच घरि बैसे नानक नामु अधारो । आपे मेलि मिलाए करता लांगे साचि पिआरो '' ॥ ६ ॥

## અથ'

(કેટલાક સિદ્ધો બોલી ઊઠચા:—) 'હે સાધુ, <sup>૬</sup> અમારી અરજ<sup>૭</sup> સાંભળો ! અમે સાચી વાત<sup>૯</sup> ૧, निरालमु । ૨. सबदि । ૩. सुरति । ૪. वखाणे । ૫. इकांति । ૬. सुआमी – સ્વામી, ૭. अरदासि । ૮. बीचारो । પ'જગ્ર'શિ

118 -

પૂછીએ છીએ; રાેષ ન કરતા અને જવાબ આપજો – તમે કહો છો તેવા સંત-ગુરુનું શરણ<sup>૧</sup> વળી કઈ રીતે મેળવાય ?'

(નાનકે જવાબ આપ્યો :--)

'' જગત્કર્તા પરમાત્મા પોતે સદ્ગુરુ સાથે મેળાપ કરાવે ત્યારે થાય. અને (સદ્ગુરુ મળે) ત્યારે આ ચંચળ<sup>ર</sup> મન પરમાત્મામાં સ્થિર થાય;<sup>3</sup> ત્યારે તે પરમાત્માના નામનો આધાર સ્વીકારે, અને ત્યારે તેને સત્ય પરમાત્મા ઉપર પ્રેમભાવ<sup>૪</sup> ઊભો થાય.'' [૬]

9

सिद्ध० 'हारी बारी रहद्दि निराले रूखि बिरखि उदिआने । कंद मूळ अहारो खाईऐ अउधू बोलै गिआने ॥ तीरथि नाईऐ सुखु फळु पाईऐ मैळु न लागै काई । ' गोरख-पूतु लोहारीपा बोले ' जोग-जुगति बिधि साई ' ॥ ७ ॥

ઝા થ`

(સિદ્ધોએ વળતો જવાબ આપ્યો :--)

'અમે હાટથી કે વાટથી નિરાળા નિર્જન સ્થાનમાં<sup>ય</sup> કે સૂકા થૃક્ષ હેઠળ રહીએ છીએ;

'ક'દ અને મૂળનો આહાર કરીએ છીએ. અમારા અવધૂત ગુરૂ જ્ઞાન પ્રાપ્ત કરવાનો એ માર્ગ બતાવે છે.

'અમે તીર્થસ્થાનોમાં સ્નાન કરતા ભ્રમણ કરીએ છીએ— અને સુખરૂપી ફળ હાંસલ કરીએ છીએ.

૧. गुरदुआरो ∸ ગુરુના ઘરનું દ્વાર. ૨. चઇલ્લૈંડ – ચાલર્તુ રહેતું – અસ્થિર. ૩. सच घरि बैसे – સાચા પરમાત્માના ઘરમાં બેસે – સ્થિર થાય. ૪. વિञारो ∸ પ્યાર. ૧. उदिआने ।

# સિધ-ગોસડિ ૮

∙આમ (વિચરવાથી અને વિહરવાથી) અમને સંસારનો કશો મેલ કે લેપ લાગતો નથી. ' ગોરખના શિષ્ય લોહારીપાએ ઉમેર્યું : 'યોગ – માર્ગનો (સાચો) વિધિ એ જ છે. ' [૭]

## C

नानक० ''हाटी बाटी नीद न आवै पर घरि चितु न डोलाई । बिनु नावै मनु टेक न टिकई नानक मूख न जाई ॥ हाटु पटणु घरु गुरू दिखाइआ सहजे सचु वापारो । खंडित निद्रा अरुप अहारं

नानक ततु बीचारो ॥ ८ ॥ -

## **અ**થ<sup>°</sup>

(નાનકે જવાબમાં કહ્યું :--)

'' હાટમાં રહેા કે વાટમાં, કચાંય ઊંઘતા રહેવું ન ઘટે; તથા પારકાની ઝી (કે પારકાનું ધન) જોઈ મન ચંચળ થઈ ઊઠવું ન જોઈએ.

" (ખરૂં કહીએ તો) ભગવાનના નામ વિના મન સ્થિર થત નથી તથા તેની ભૂખ ઊતરતી નથી.

"બજાર તેમજ વસ્તી<sup>૧</sup> (કે વન-જ ગલ) મારા અંતરમાં<sup>ર</sup> રહેલાં છે, એવું સદ્ગુરુએ મને સમજાવી દીધું છે; અને સાહજિક રીતે મેં સત્ય-પરમાત્માનો સોદો માંડયો છે :

"હું ઓછું<sup>૩</sup> ઊધું છું અને ઓછું ખાઉં છું – (તથા ભગવા**નનું** નામ જપ્યા કરું છું.) આ સાચું તત્ત્વજ્ઞાન (મને સમજાયું) છે. [૮] –

૧. हाटु पटणु – બજાર અને નગર. ૨. घरु । ૩, खंडित ।

S.

[नानक – चालु]

"दरसनु मेख करहु जोगिंदा

मुंदा झोली खिथा ।

बारह अंतरि एकु सरेवहु

खटु दरसन इक पंथा ॥

इन विधि मनु समझाईऐ पुरखा

बहुड़ि चोट न खाईऐ

नानक बोले गुरमुखि बूझे

जोग - जुगति इव पाईऐ ॥ ९ ॥ -

અર્થ

[નાનક – ચાલુ ]

"ભગવાનનાં દર્શન કરવાં, એ (સાચો ભગવો) વેશ, મુદ્રા', ઝોળી અને ક થા-ગોદડી છે –

" (અંદર અને બહાર)<sup>ર</sup> એક પરમાત્માનું ધ્યાન ધરવું, એટલે બારેય યોગપંથ અને ખટદર્શન<sup>ક</sup> આવી ગયાં –

"એ પ્રમાણે હે પુરુષો, મનને સમજાવે, તો ફરી સંસારરૂપી ચોટ ન લાગે.

"નાનક કહે છે કે, હે યોગીન્દ્ર, સાચા ગુરુને સેવનારો સાચું જ્ઞાન પામી શકે, અને સાચો યોગ સાધવાની જુગતિ થણ ! [૯]–

૧. જોગીઓ કાનમાં જે માટી કડી પહેરે છે તે. તેથી તે 'કાનફટા' પણ કહેવાય છે. ૨. કેટલાક बાहર અંતરિ એવા પાઠ લે છે. તે પ્રમાણે કોંસમાં મૂકેલા અર્થ થાય. ૩. સાંખ્ય-યાેગ-ન્યાય-વૈશેષિક-પૂર્વમીમાંસા તથા ઉત્તરમીમાંસા (વેદાંત) – એ છ∽ ષટ્ દર્શનથાસ્ત્રો. सतु संतोखु संजमु है नालि

**ઋર્ષ** [નાનક – ચાલુ] ''વિષયો તરફથી પાછું ફરેલું<sup>૧</sup> મન એ ભિક્ષાપાત્ર;<sup>ર</sup> અને પાંચ મહાભૂતોનાં<sup>૩</sup> લક્ષણોનો સ્વીકાર એ ટોપો! ''(પુરુષાર્થ સાધવામાં તત્પર) કાયા એ (કુશાસન કે)

नानक गुरमुखि नामु समालि " [११]

પાંચ મહાલ્તૂતાના લેતણાળા વ્યારા અંગર કાયો એ (કુશાસન કે) "(પુરુષાર્થ સાધવામાં તત્પર) કાયો એ (કુશાસન કે) મૃગચર્મ; તથા મનને જાગૃત રાખવું એ લંગોટી ! "સત્ય, સંતોષ અને સંયમ(રૂપી શિગી-તુરાઈ) સાથે<sup>૪</sup> હોય; — "નાનક કહે છે કે, એ તૈયારી સાથે, ગુરુનું શરણ લઈ, પરમાત્માનું નામ સ્મર્યા કરવું ઘટે." [૧૧]

# १२

सिद्ध • 'कवनु सु गुपता कवनु सु मुकता कवनु सु अंतरि बाहरि जुगता । कवनु सु आवै कवनु सु जाई

कवनु सु त्रिभवणि रहिआ समाइ ' ॥ १२ ॥

ઝા **ધ**ૈ

(સિદ્ધો બોલ્યા :--) 'બધામાં ગુપ્ત રહેલો (પરમાત્મા) કોણ છે ? 'મુક્ત થવા નીકળેલો (જીવાત્મા) કેાણ છે ? 'કાણ અંદરથી અને બહારથી (પરમાત્મા સાથે) એકરસ થઈ રહે છે ? 'કોણ (સંસારમાં) જન્મ્યા કરે છે તથા મર્યા કરે છે ?

૧. ऊंधउ – ઊંધું થયેલું – પહેલાં કરતું હતું તૈથી ઊલટું કરનારું. ૨. खपरु – ખપ્પર. ૩. पंचभू । પાંચ મહાભૂતાનાં પાંચ લક્ષણા આ પ્રમાણે : આકાશનું લક્ષણ નિર્લે પતા, અગ્નિનું લક્ષણ મળ-કચરા બાળી નાખવા તે, પૃથ્વીનું લક્ષણ ધીરજ-સહનશીલતા, પાણીનું લક્ષણ મેલ ધાઈ કાઢવા તે, અને પવનનું લક્ષણ સર્વ વસ્તુઓ પ્રત્યે સમભાવ. ૪. નાજિ ।

www.jainelibrary.org

11<

## પંજગ્ર'થી

सतु संतोखु संजमु है नालि

नानक गुरमुखि नामु समालि'' [११]

## **ઝા** થ'

[નાનક – ચાલુ] "વિષયો તરફથી પાછું ફરેલું<sup>1</sup> મન એ ભિક્ષાપાત્ર;<sup>ર</sup> અને પાંચ મહાભૂતોનાં<sup>3</sup> લક્ષણોનો સ્વીકાર એ ટેાપો ! "(પુરુષાર્થ સાધવામાં તત્પર) કાયા એ (કુશાસન કે) મૃગચર્મ; તથા મનને જાગૃત રાખવું એ લંગોટી ! "સત્ય, સંતોષ અને સંયમ(રૂપી શિગી-તુરાઈ) સાથે<sup>૪</sup> હોય; — "તાનક કહે છે કે, એ તૈયારી સાથે, ગુરુનું શરણ લઈ, પરમાત્માનું નામ સ્મર્યા કરવું ઘટે." [૧૧]

# १२

सिद्ध ° 'कवनु सु गुपता कवनु सु मुकता कवनु सु अंतरि बाहरि जुगता । कवनु सु आवै कवनु सु जाई कवनु सु त्रिभवणि रहिआ समाइ ' ॥ १२ ॥

અર્થ'

(સિદ્ધો બોલ્યા :–) 'બધામાં ગુપ્ત રહેલો (પરમાત્મા) કોણ છે ? 'મુક્ત થવા નીકળેલો (જીવાત્મા) કેાણ છે ?

' કાણ અંદરથી અને બહારથી (પરમાત્મા સાથે) એકરસ થઈ રહે છે?

'કોણ (સંસારમાં) જન્મ્યા કરે છે તથા મર્યા કરે છે?

૧. ઝંઘઉ – ઊંધું થયેલું – પહેલાં કરતું હતું તેથી ઊલટું કરનારું. ૨. खपर – ખપપર. ૩. વંचમૂ । પાંચ મહાભૂતાનાં પાંચ લક્ષણા આ પ્રમાણે : આકાશનું લક્ષણ નિર્લે પતા, અગ્નિનું લક્ષણ મળ-કચરા બાળી નાખવા તે, પૃથ્વીનું લક્ષણ ધીરજ-સહનશીલતા, પાણીનું લક્ષણ મેલ ધાઈ કાઢવા તે, અને પવનનું લક્ષણ સર્ગ વસ્તુઓ ધ્રાત્યે સમભાવ. ૪. નાર્જિ ! સિધ-ગોસટિ ૧૩

'અને કોણ (મુક્ત થઈને પરમાત્મા સાથે) ગિભુવનમાં સમાઈ જાય છે?'[૧૨]

# १३

नानक० ''घटि घटि गुपता गुरमुखि मुकता अंतरि बाहरि सबदि सु जुगता ।

मनमुखि बिनसै आवैं जाइ

नानक गुरमुखि साचि समाइ '' ॥ १३ ॥

## અથ`

(નાનક જવાબ આપે છે :–) ''બધામાં ગુપ્ત રહેલો પરમાત્મા દરેકના અંતરમાં બિરાજે છે; ''સદ્દગુરુનું શરણ લેનારો જીવ મુક્ત થઈ શકે, તથા તેમની પાસેથી પામેલા નામનું રટણ કરીને<sup>૧</sup>–

" – ઔંદરથી અને બહારથી (પરમાત્મા સાથે) એકરસ<sup>\*</sup> થઈ રહે.

" (ગુરુના માર્ગદર્શન વિનાનો ) મનમોજી<sup>3</sup> જીવ (સંસારમાં ) જન્મ્યા કરે અને મર્યા કરે; —

"ગુરુનું શરણ સ્વીકારનારો પરમાત્મામાં સમાઈ રહે." [૧૩]

# १४

सिद्ध० 'किउ करि बाधा सरपनि खाधा

किउ करि खोइआ किउ करि लाधा ।

किउ करि निरमल किउ करि अंधिआरा

इहु ततु बीचारे सु गुरु हमारा ' ॥ १४ ॥

સ્મ થ`

(સિદ્ધો પૂછે છે:-)

'જીવાત્મા કેમ કરીને બંધાય છે અને (માયારૂપી) સાપણ વડે ડસાય છે?

१. सबदि । २. जुगता । 3. मनमुखि ।

'કેમ કરીને ખુએ છે, ને કેમ કરીને લાભે છે?

'કેમ કરીને નિર્મલ થાય છે અને કેમ કરીને અંધારામાં અટવાય છે?

'આ તત્ત્વ સમજાવે તે અમારો ગુરુ !' [૧૪]

# १५

नानक॰ "दूरमति बाधा सरपनि खाधा । मनमुखि खोइआ गुरमुखि लाधा ?

सतिगुरु मिलै अधेरा जाइ

नानक हउमें मेटि समाइ ॥ १५ ॥ -

# ં અ થ`

(નાનકે જવાબ આપ્યો :--)

'' દુર્મતિથી જીવાત્માં બંધાય છે અને માયા-સાપણ તેને ઢસે છે;

"મનર્માજી થવાથી બાજી ખુએ છે; અને ગુરુનું શરણ લેવાથી લાભ ખાટી જાય છે;

"સદ્ગુરુ મળે તો અંધાર્ડુ જાય, અને અહ'-મમ ટળીને પરમાત્મામાં સમાઈ જાય! [૧૫] →

# १इ

[नानक – चालु ] ''सुंन निरंतरि दीजै बंधु उडे न हंसा पड़े न कंधु । सहज गुफा घरु जाणे साचा मानक साचे मावे साचा '' ॥ १६ ॥ अर्थ

[નાનક — ચાલું] " (મનને) શૂન્યમાં<sup>વ</sup> (પરમાત્મામાં) નિર′તર બાંધી રાખે, ૧. (આપણાં મલિન મન-બુદ્ધિ માટે) શૂન્ય જેવા પરમાત્મામાં.

# સિધ-ગોસદિ ૧૭

તો જીવરૂપી હંસલો ઊડી ન જાય તેમજ શરીરરૂપી ભીંત' ગબડી ન પડે (-આર્થાત્ જન્મ-મરણ ટળી જાય);

''સહજ<sup>ર</sup> (સમાધિ)રૂપી ગુફાને પોતાનું સાચું ઘર જાણે, તો પરમાત્મા<sup>રૂ</sup> એ સાચા જીવાત્માને પસંદ કરે<sup>૪</sup> (અને પોતામાં સમાવી લે)." [૧૬]

## १७

सिद्ध० 'किसु कारणि भिहु तजिओ उदासी किसु कारणि इहु मेखु निवासी । किसु वखरके तुम वणजारे किउ करि साथु रुंघावहु पारे'॥ १७॥

અથ'

(સિદ્ધો પૂછે છે:--) 'શા કારણથી તું ઘર તજીને સંન્યાસી થયો છે? 'શા કારણથી આ ભેખ ધર્યા છે?<sup>પ</sup> 'કયો માલ<sup>૬</sup> ખરીદવા તું વણજારો બનીને નીકળ્યો છે? 'કેમ કરીને તું તારા સથવારાને° પાર કરાવવા ધારે છે?' [૧૭]

# 28

नानक० "गुरमुखि खोजत भए उदासी दरसनके ताइ मेख निवासी ।

 केष्ठ – દીવાલ. ૨. પરમાત્મામાં તલ્લીનતાને જ ગુટુ નાનક જીવની સાચી સ્વાભાવિક સ્થિતિ માનતા હોવાથી 'सहज' નામે ઓળખાવે છે. પરમાત્માના સાક્ષા-ત્કારની એકરસ સ્થિતિ, તે સહજ. ૩. साचे ! ૪. માવૈ – ગમે. ઉપનિષદમાં કહ્યું છે તેમ ' यमेवैष व्रुणुते तेन રુખ્ય:, तस्वैष आत्मा विवृणुते तनूं स्वाम् ' II મુંડક0 ૩–૨–૩ II " એ પરમાત્મા જેને પસંદ કરે છે, તે જ તેને પ્રાપ્ત કરી શકે છે; કારણ કે, તેની સમક્ષ જ પરમાત્મા પોતાનું સાચું સ્વરૂપ પ્રગટ કરે છે. " પ. મેલુ નિवासी I ૬. વર્ણર I ૭. સાથુ – વણજારાના કાફલા – પાઠ. અહીં શિષ્યા – અનુયાયીઓનો સાથ. साच वखरके हम वणजारे

नानक गुरमुखि उत्तरसि पारे '' ॥ १८ ॥

**ઝા થ**ે

(નાનકે જવાબ આપ્યો :–) "સંતને' શોધવા હું સંન્યાસી બન્યો છું; "સંતનાં દર્શન કરવા માટે<sup>ર</sup> મેં આ ભેખ ધારણ કર્યા છે; "સાચી વસ્તુ<sup>૩</sup> ખરીદવા નીકળેલા અમે વણજારા છીએ; "અને સંતના શરણથી અમે પાર ઊતરીશું." | ૧૮ ]

# १९

सिद्ध० 'कितु बिधि पुरसा जनमु वटाइआ काहे कउ तुझु इहु मनु लाइआ । कितु बिधि आसा मनसा साई कितु बिधि जोति निरंतरि पाई ॥ बिनु दंता किउ साईऐ सारु नानक साचा करहु बीचारु ' ॥ १९ ॥

અથ'

(સિદ્ધો પૂછે છે:-)

'હે ભલા માણસ,<sup>૪</sup> જન્મ-મરણનો ફેરો<sup>પ</sup> તે કેમ કરીને ટાળવા ધાર્મી છે?

'તારા મનને તું શામાં લીન કરી રાખશે ?

'(મનની) આશાઓ અને ઇચ્છાઓ<sup>ક</sup> કેમ કરીને ટાળશે?

'(મનમાં) નિરંતર પ્રકાશ કેમ કરીને લાધશે?

'દાંત વિના પોલાદ° ચાવવા જેવી એ અશકચ વાત કેમ કરીને શકચ બનશે ? વિચારીને સાચું કહેજે !' [૧૯]

૧. गुरमुखि । ગુડુને પામીને પાર ઊતરનાર સદ્ગુડુ – સંત. ૨. ताइ । ૩. साच वख़र । સત્ય-પરમાત્મારૂપી માલ, ૪. पुरखा । ૫ जनमु । ૬. मनसा । ૭. साह ।

 બ્રાહ્મણા જનાઈ ધારણ કરે એટલે બીજો જન્મ લઈ 'દ્રિજ' બને છે એમ, ગુટુ પાસેથી નામ કે ઉપદેશ પામે એટલે બીજો જન્મ લીધા કહેવાય.
 ર. જપમાં લીન થતાં (આપાઆપ થયા કરતા) અજપા-જાપ સિદ્ધ થાય છે. એમાં આગળ વધતાં છેવટે (પાંચ પ્રકારના) અનાહત નાદ સંભળાવા લાગે છે. આપા-આપ વાજતા એ નાદમાં મન લીન થઈ જતાં પરમાત્માના સાક્ષાત્કાર થાય છે.
 જ્ઞાइआ – કાપી નાખ્યું. ૪. सबदि ।

# सुंन कहा घर वासो ।

# सिद्ध० 'आदि कउ कवनु बीचारु कथीअले

## २१

ચાવી ગયા (જેવી અશકચ વસ્તુ શકચ બની); \_\_\_\_\_''— અને તારણહાર પરમાત્માએ તારી લીધા ! '' [૨૦]

પ્રગટી; '' ત્રિગુણ(ની માયા)માંથી છૂટચા એટલે (વગર દાંતે) પોલાદ

અને ઇંચ્છાઓ જળી ગઈ; ''ગુરુનું શરણ લેવાથી કદી ન ઓલવાતી જ્યોત (હુદયમાં)

આવવા-જવાનું ટળી ગયું; ''અનાહત નાદમાં<sup>૨</sup> રત થયું એટલે આ મન મરી ગયું;<sup>૩</sup> ''(ગુરૂ-પાસેથી પામેલા) નામના જપ વડે<sup>૪</sup> આશાઓ

(નાનક જવાબ આપે છે :–) "સદ્ગુરુ પાસે (બીજો) જનમ<sup>૧</sup> લીધો, એટલે સંસારમાં

### અર્થ

नानक तारे तारणहारु'' ॥ २० ॥

त्रेगण मेटे खाईऐ सारु

गुरमुखि जोत निरंतरि पाई ॥

मनसा आसा सबदि जलाई

अनहति राते इहु मनु लाइआ ।

'' सतिगुरुकै जनमे गवनु मिटाइआ

नानक०

સિધ-ગોસદિ ૨• ૨૦ પ'જચ'શી

128

गिआनकी मुद्रा कबन कथीअले घटि घटि कबन निवासो ॥ कालका ठीगा किउ जलाईअले किउ निरमउ घरि जाईएे । सहज संतोखका आसणु जाणे किउ छेदे बैराइऐे ' ॥ किउ छेदे बैराइऐे ' ॥ नानक ''गुरकै सबदि हउमै बिखु मारे ता निज घरि होवै वासो । जिनि रचि रचिआ तिसु सबदि पछाणे नानकु ताका दासो '' ॥ २१ ॥

અથ'

(સિદ્ધો પૂછે છે :--) 'જગતના આદિ વિષે શો સિદ્ધાંત (તારે મંતે) છે ? '(સૃષ્ટિ ન હતી ત્યારે) શૂન્ય સ્વરૂપી પરમાત્મા કચાં<sup>જ</sup> --કઈ સ્થિતિમાં - હતા ? 'જ્ઞાન-સાક્ષાત્કારની મુદ્રા (સ્વરૂપ) શું હોય ?<sup>ર</sup> 'દરેકના અંતરમાં કોણ નિવાસ કરી રહ્યું છે ? 'કાળનો ઝપાટો ટાળીને નિર્ભય સ્થિતિ કેમ કરીને પ્રાપ્ત થાય ? 'સહજ અને સંતોષની વાતો કર્યે<sup>3</sup> (કામ-ક્રોધ રૂપી) દશ્મનોનો<sup>૪</sup> ઘાત કેમ કરીને સંભવે ?'

(નાનક જવાબ આપે છે:–)

''(લાંબી વાત ટૂ.ંકી કરીને કહીએ, તો) ગુરુની પાસેથી નામ પામોને અહં-મમનું ઝેર ઉતારે, તો પોતાના સાચા સ્વરૂપમાં<sup>પ</sup> સ્થિતિ થાય;

 कहा घर । २. मूण: कथीअले – તારા સિद्धां તમાં કહી છે. ૩. મૂળ: आसणु जाने । ટેકા લીધે, એવા ભાવ. ૪. वैराइएं । ૫. निज घरि ।

# સિધ-ગોસદિ રર

" જેણે આ સૃષ્ટિ રચી છે, તેનો નામ<sup>૧</sup> વડે સાક્ષાત્કાર કરનાર (સદ્ગુરુ)નો નાનક દાસાનુદાસ છે.'' [૨૧]

२२

सिद्ध० 'कहा ते आवै कहा इहु जावै कहा इहु रहें समाई । एसु सवद कउ जो अरथावै तिसु गुर तिछु न तमाई ॥ किउ तते अविगते पावै गुरसुखि ल्गै पिआरो । आपे सुरता आपे करता कहु नानक बीचारो ' ॥ नानक० "हुकमे आवै हुकमे जावै दुकमे रहें समाई । पूरे गुरते साचु कमावै गति मति सवदे पाई ॥ २२ ॥ – अर्थ

(સિદ્ધો પૂછે છે:–) 'માણસ કચાંથી આવે છે, કચાં જાય છે, તથા શામાં સમાઈ રહે છે, એ ગૂઢ રહસ્ય<sup>ર</sup> જે પ્રગટ કરે,<sup>૩</sup> તે પૂરા<sup>૪</sup> ગુરુ કહેવાય. ' <u>ગુર</u>ુને સેવવાથી (પરમતત્ત્વ પ્રત્યે) ભક્તિ પ્રગટતાં અગમ્ય<sup>પ</sup> એવી વસ્તુનું તત્ત્વ કેવી રીતે લાધે?

' પોતે જ (આ માયાનો – સૃષ્ટિનો) કર્તા હોય, અને તે જ (પરમાત્મા) પાછો સુરતા એટલે કે (પરમાત્મા પ્રત્યે) ભક્તિનો – મુક્તિનો દાતા હોય, (એ ન સમજાય તેવું છે;) એ વાતની સમજણ પાડો<sup>૬</sup>!'

૧. सबदि । ૨. सबद → ગુપ્ત જ્ઞાન → ઉપરથી ગૂઢ રહસ્ય. ૩. अरथावै । ૪. तिलु न तमाई – સહેજે અજ્ઞાન – ઊણપ વિનાના. तमाई = તમ – અંધારું – અજ્ઞાન. ૫. अविगतै । विगत = બરાબર જાણેલું. ૬. कहु बीचारो ।

૧. આવે । ૨. जावे । ૩. सवदे । ૪. શક્તિ અને માપ, યહાંચ અને હદ અર્થાત્ પૂરેપૂરી સમજ. ૫. ક્રથી ગરું – કહેવાયો છે. ૬. વામુ છીઆ – વાસ કરેલાે છે.

(નાનક પૂછનારાઓની જિજ્ઞાસા જોઈ, વિગતે જવાબ આપે છે:)

" પરમાત્માના હુકમથી બધું ઉત્પન્ન થાય છે, અને સમેટાઈ

પણ જાય છે.<sup>ર</sup> બધું પરમાત્માના હુકમમાં સમાઈ રહેલું છે. '' પૂરા ગુરુ પાસેથી સત્ય પમાય; તેમની પાસેથી પામેલા નામના<sup>૩</sup> સાધનથી પરમાત્માની ગતિમિતિ<sup>૪</sup> જાહે. [૨૨] -

## २३

[नानक – चालु]

'' आदि कउ बिसमाद बीचारु कथीअले

सन निरंतरि वासु लीआ । अकरुपत मुदा गुर गिआनु बीचारीअले

घटि घटि साचा सरब जीआ ॥

गुर बचनी अविगति समाईऐ

तत् निरंजन सहजि लहे ।

नानक दूजी कार न करणी

सेवै. सिखु सु सोजि लहे ।

हुकमु बिसमादु हुकमि पछाणे

जीअ जुगति सचु जाणै सोई ॥

आप मेटि निरालमु होवै अंतरि साच जोगी कहीऐ सोई ॥ २३ ॥ -

2H 81°

[નાનક – ચાલુ ] ''(જીવ કંચાંથી આવ્યા વગેરે) સૃષ્ટિના આદિનો વિચાર (આપણ જીવોથી) વિસ્મય – આશ્ચર્યની પરિભાષામાં જ કરી શકાય<sup>પ</sup> : શૂન્ય – નિર્ગુણ એવા પરમાત્મા હ મેશાં પોતામાં સ્થિત રહે છે.

"એવા અકલ્પ્ય પરમાત્માનું સ્વરૂપ (મુદ્રા) ગુરુએ આપેલા જ્ઞાનથી સમજમાં આવે; એ સત્ય (નિર્ગુણ) પરમાત્મા સર્ગ જીવો (સરજીને પાછા દરેક)ના હુદયમાં બિરાજે છે!

" ગુરુના ઉપદેશ પ્રમાણે ચાલવાથી એ નિર્ગુણ<sup>૧</sup> પરમાત્મામાં પાછા સમાઈ શકીએ : અર્થાત્ એ નિર**ંજન-નિરાકાર તત્ત્વને<sup>ર</sup>** સહેજે લહી શકીએ.

''નાનક એ સિવાય બીજી કેોઈ સાધના જાણતો<sup>૩</sup> નથી; સદ્ગુરુના શિષ્યને એ બધું આપોઆપ – સહેજે સમજાઈ જાય.

" પરમાત્માનો વિસ્મયકારક હુકમ, પરમાત્માની કૃપા<sup>૪</sup> થાય તો સમજી શકાય; તેવો (કૃપાપાત્ર) જીવ જ પરમાત્માને પામવાની સાચી જુગતિ જાણે.

''અહ'પ®ું મિટાવી, નિરાલંબ પરમાત્મામાં લીન થઈ જઈને અંતરમાં સત્ય પરમાત્માનો સાક્ષાત્કાર કરે, તે જોગી સાચો ! ]૨૩[ –

२४

[नानक – चालु] ''अबिगतो निरमाइलु उपजै निरगुणते सरगुणु थीआ । सतिगुर परचै परमपदु पाईऐ साचै सबदि समाइ लीआ ॥ एके कउ सचु एका जाणै हउमै दूजा दूरि कीआ । सो जोगी गुर सबदु पछाणै अंतरि कमलु प्रगासु थीआ ॥ जीवतु मरे ता सभु किल्ठु सूझे अंतरि जाणै सरब दइआ ।

૧. अविगति – અગમ્ય. ૨. ततु । ૩. कार न करणी सेबै । ૪. મૂળ हुंकमि = હુકમ વડે – કૃપા કરીને બક્ષે ત્યારે.

 परचै = पश्चिय - सालत. २. सबदि । ३. प्रगासु थीआ । ४. सरब दइआ सर्वना देव; देवाधिदेव. ५. वडाई = भेाटापछुं.

साचे सूचे एक मइआ । झूठे आवहि ठवर न पावहि दूजै आवागउणु भइआ ॥ आवागउणु मिटै गुर सबदी आपे परसे बखसि ऌइआ ।

"साचौ उपजै साचि समावै

[नानक – चालु]

## २५

તેને સૌ કાંઈ દેખાય – સમજાય, – "અને સર્વના દેવ<sup>૪</sup> પરમાત્માનો અંતરમાં સાક્ષાત્કાર થાય. "તેને પરમ પદની<sup>પ</sup> પ્રાપ્તિ થાય; અર્થાત્ સર્વ જીવોમાં પોતાને વ્યાપી રહેલો તે જુએ! [૨૪]–

તેનું હૃદય-કમળ ખીલી ઊઠે<sup>૩</sup> છે. "જીવતોજીવત મરે (અર્થાત્ અહ'પણું સદ'તર લુપ્ત કરે)

દ્વૈતના ભ્રમને દૂર કરે, — '' તેને સાચો જોગી જાણવો; સદ્ગુરુનો ઉપદેશ પિછાનવાથી

(પોતામાં) સમાવી લે. "એક પરમાત્માને સત્ય જાણે, અને અહ પણાને તથા

છે : નિર્ગુણમાંથી સગુણ ! "સદ્ગુરુની સંગત<sup>૧</sup> પામે, તો પરમ પદનો ભાગી થાય; તથા તેમની પાસેથી પામેલા નામથી<sup>૨</sup> – (પરમાત્મા) તેને પાછો

[નાનક – ચાલુ] ''અગમ્યમાંથી એ નિર્મલ પ્રભુ પોતાની મેળે ગમ્ય બન્યા

#### **ઝા થ**ે

आप पछाणे सरब जीआ ॥ २४ ॥ –

# नानक ताकउ मिलै वडाई

પ જગ્ર થી

# સિધ-ગાસદિ રપ

एका बेदन दूजै बिआपी नामु रसाइणु वीसरिआ ॥ सो बूझे जिसु आपि बुझाए गुरकै सबदि सु मुकतु भइआ । नानक तारे तारणहारा हउमै दूजा परहरिआ ॥ २५ ॥ –

અર્થ

[નાનક – ચાલુ ]

"સત્ય-પરમાત્મામાંથી ઊપજેલો તે સત્ય-પરમાત્મામાં પાછો સમાઈ રહે; પવિત્ર – દેાષરહિત ' થયેલો તે સત્ય-પરમાત્મામાં એક થઈ જાય.

"જે જૂઠેા છે–જૂઠને વળગેલો છે, તે (મનુષ્ય-જન્મમાં) આવે છે ખ઼રો; પણ ઠેકાણુ'ર પામ્યા વિના, ટ્રેંતભાવમાં<sup>૩</sup> લીન રહીને, જન્મ્યા કરે છે અને મર્યા કરે છે.

" ગુરુ પાસેથી નામ<sup>૪</sup> પામે, તેનો જન્મ-મરણનો ફેરો ટળે; પરમાત્મા પોતે તેને પારખી લઈ,<sup>૫</sup> પોતાની સાથે એક કરી લે.<sup>૬</sup>

'' કેટલાકને દ્વૈતભાવરૂપી રોગ° લાગુ પડ્યો હોય છે; તેઓ પરમાત્માના નામરૂપી રસાયણને વીસરી જાય છે.

''(ખરી વાત એ છે કે,) પ્રભુ પ્રસન્ન થઈને જેને (તત્ત્વ) સમજાવવા ઇચ્છે, તે આ બધું સમજી શકે છે; તેવો માણસ ગુરુ પાસેથી નામ પામીને<sup>૮</sup> મુક્ત થાય.

'' જે પોતાનું અહ'પણુ' તથા દ્વૈતભાવ તજે છે, તેને તારણ-હાર પ્રભુ પોતે તારે છે. [૨૫]–

૧. सूचे – શુચિ – પવિત્ર – શુદ્ધ. ૨. ઠવર – ઠૌર – સ્થાન – સદ્દગુરુનેા આશરો. ૩. दूजै । ૪. શુર सवदी । ૫. परलै । ૬. बखसि ऌइआ – બક્ષે છે – માફ કરે છે. બધા ગુના-પાપ માફ કરી, પોતાની પાસે લઈ લે છે. ૭. बेदन – વેદના. ૮. सयदि । २६

[नानक – चालु]

"मनमुखि मूले जमकी काणि

परधरु जोहै हाणे हाणि ।

मनमुखि भरमि भवै बेबाणि

बेमारगि मूसै मंत्रि मसाणि ॥

सबदु न चीनै लवै कुबाणि ।

नानक सचि रते सुखु जाणि ॥ २६ ॥ --

અથ'

[નાનક – ચાલુ ]

"(ગુરુની દાેરવણી વિનાનો – મનમુખ) મનમોજી માણસ ભુલાવામાં પડી (જદા જુદા ભેખ ધારણ કરે છે<sup>,</sup> અને) જન્મ-મરણના ચક્કરમાં<sup>૧</sup> સપડાય છે.

" (બહારથી જ વૈરાગ્યનો વેશ લીધેલો હોવાથી) તે પારકાની મિલકત કે સ્ત્રીઓ<sup>ર</sup> ઉપર લોભી નજર નાખ્યા કરે છે<sup>3</sup> અને પોતાનો (મનુષ્ય-) જન્મ એળે ગુમાવે છે.<sup>૪</sup>

"ભ્રમમાં પડેલો તે મનમુખ નિર્જન વગડામાં ભટકચા કરે છે; અવળે માર્ગે ચડેલો<sup>પ</sup> તે સ્મશાનોમાં મંત્રોની સાધનાઓ કરે છે અને સાચો લાભ પામતો નથી.<sup>૬</sup>

"ગુરુ પાસેથી નામ° પામ્યો ન હોવાથી (તથા એમ પૂરેપૂરું સત્ય લાધ્યો ન હોવાથી) તે ખોટી વાણી<sup>૯</sup> લવ્યા કરે છે. માણસ સત્ય-પરમાત્મામાં રત થાય, તો સુખી થઈ શકે. [૨૬]–

 जमकी काणि = જમ રાજાના પાશમાં. ૨. परघर । ૩. जोहें । ૪. हाणे हाणि – માટું નુકસાન ઉઠાવે છે. ૫. वेमारगि । ૬. मूसै – લૂંટાઈ જાય છે.
 . संबदु । ૮. कुनाणि – બીજાને જૂઠા ઉપદેશ આપે છે. અથવા સાચા ઉપદેશ આપનારની નિંદા કર્યા કરે છે. અથવા ખોટાં શાસ્ત્રવાકચો પઠચા કરે છે. [नानक – चाछ]

'' गुरमुखि साचेका भउ पावे

गुरमुखि बाणी अघड़ घड़ावै।

गुरमुखि निरमल हरि गुण गावै

गुरमुखि पवित्र परमपदु पावे ॥

गुरमुखि रोमि रोमि हरि धिआवै ।

ं नानक गुरमुखि साचि समावै ॥ २७ ॥ −

અર્થ

[નાનક – ચાલુ ]

''ગુરુની દાેરવણી પ્રમાણે ચાલનારાે પરમાત્માનો ડર રાખતો થાય;<sup>1</sup> તથા કાબૂમાં ન રાખી શકાય તેવા<sup>ર</sup> મનને ગુરુના ઉપદેશથી<sup>૩</sup> કાબમાં લાવે..

"એ પ્રમાણે નિર્માળ થઈ, તે પ્રભુમાં લવલીન<sup>\*</sup> થઈ રહે<sup>મ</sup> અને (મુક્તિરૂપી) પવિત્ર પરમપદ પામે.

" રેામેરાેમ તે હરિને ચિંતવે<sup>ક</sup> અને એમ અંતે સત્ય-પરમાત્મા-માં એક થઈ જાય.<sup>©</sup> [૨૭]—

२८

[ नानक - चालु ]

" गुरमुखि परचै वेद बीचारी

गुरमुखि परचै तरीऐ तारी ।

गुरमुखि परचै सु सबदि गिआनी गुरमुखि परचै अंतर बिधि जानी ॥

૧. ષાયકર્મથી ડરતાે થાય છે; ઈશ્વર સિવાય બીજા વિષયોને સાચા માની તેઓમાં આસકત થતાે અટકે છે. ૨. अघड़ુ । ૩. बाणી । ૪. મૂળ : हरिग्रुण गाबै – હરિના ગુણ ગાય છે – તેમનું સ્મરણ કરે છે. ૫. આખી કડીનાે આવા અર્થ પણ લેવાય : ગુરમુખ બનેલાે જ પ્રભુના નિર્મળ યશ ગાય છે – ગાઈ શકે છે. ૬. घिआबै । ૭. समावै । 136

गुरमुखि पाईऐे अलल अपारु नानक गुरमुखि मुकति दुआरु ॥ २८ ॥ –

ઝા થ'

[નાનક – ચાલુ]

" તેવા મુક્ર્ત થયેલા સંતના<sup>૧</sup> સંગથી વેદનું જ્ઞાન<sup>ર</sup> પ્રાપ્ત થાય; તે પોતે તરે અને બીજાને (પણ) તારે;

"તેવા સંતના સંગમાં મળેલા નામથી માણસ (પશ્મ) જ્ઞાન પ્રાપ્ત કરીને અંતરનું બધું રહસ્ય<sup>૩</sup> પ્રાપ્ત કરે.

" તેવા સંત-ગુટુનો સંગ કરનારો અલક્ષ્ય<sup>૪</sup> અને અપાર એવા પરમાત્મા સાથે એકરૂપ<sup>પ</sup> થાય : અર્થાત્ મુક્તિનું દ્વાર તેને માટે ખૂલી જાય [૨૮]—

२९

[नानक – चालु]

'' गुरमुखि अकथु कथे बीचारि

गुरमुखि निबहै सपरवारि ।

गुरमुखि जपीएे अंतरि पिआरि

गुरमुखि पाईऐ सबदि अचारि ॥

सबदि भेदि जाणै जाणाई

नानक हउमै जालि समाई ॥ २९ ॥ -

૧. સદ્દગુટુના શરણમાં જનારો મુક્ત થાય છે, એમ ૨૭મા પદમાં કહ્યું. હવૈં તેવા પુરુષને જ गुरमुख કહીને, તેવાના સંગ (परचै – પરિચય)થી શું થાય તે આ ૨૮મા પદમાં જણાવે છે. ૨. ગૂઢ આધ્યાત્મિક જ્ઞાન – પરમાત્માનું જ્ઞાન – ઉપનિષદ. ૩. વિધિ । ૪. अऌख ∣ ૫. પાईऐ । પરમાત્માને৷ સાક્ષાત્કાર કરી, તેમનામાં અક્ષમાઈ જાય. [નાનક – ચાલુ ]

"સંત-ગુટુનો સંગ કરનારો<sup>૧</sup> અકથ્ય રહસ્યો સમજીને<sup>૨</sup> બીજાને સમજાવી શકે; તે પોતાના પરિવાર સાથે પાર ઊતરે.<sup>૩</sup>

"સંત-ગુરુનો સંગ કરનારો હુદયમાં પ્રેમભાવ સાથે પર-માત્માનું રટણ<sup>૪</sup> કરી શકે; અને ગુરુના ઉપદેશ પ્રમાણે આચરણ કરી,<sup>પ</sup> પરમાત્માને પ્રાપ્ત કરે.

'' પરમાત્માના નામથી ભેદાઈ ગયેલો<sup>ક</sup> તે પરમાત્માને જાણી, બીજાને પણ જણાવી શકે : પોતાના અહંભાવને બાળી નાખી, તે પરમાત્મામાં સમાઈ જાય. [૨૯]—

३०

[नानक – चालु]

्'' गुरमुखि धरती साचै साजी ।

तिस महि उपति खपति सु बाजी ॥

गुरकै सबद रपे रंगु लाइ ।

साचि रतउ पति सिउ घरि जाइ ॥ साच सबदि बिनु पति नही पावै ।

नानक बिनु नावै किउ साचि समावेै ॥ ३० ॥ –

અથ'

[નાનક – ચાલુ]

" સત્ય-પરમાત્માએ ગુરુનું શરણ સ્વીકારનારાઓને માટે આ પૃથ્વી સજી છે; અને જન્મ મરણનો° ખેલ<sup>૮</sup> ચલાવ્યો છે.

गुरमुखि । २. बीचारि । ३. निवहै । કુટુંબ સાથે (ગૃહસ્થ) રહ્યા છતાં
 પાર ઊતરે છે – એવેા અર્થ પણ લેવાય છે. ૪. जपीऐ । ૫. सबदि अचारि ।
 ૬. सबदि भेदि । ગુરુના ઉપદેશનું (सबदि) રહસ્ય (મેદિ) જાણીને બીજાને જણાવે
 છે – એવેા અર્થ પણ લેવાય છે. ૭, उपति – ઉત્પત્તિ; खपति – क्षય – વિનાશ.
 ૮. बाजी (બાજીગર શબ્દમાં જે અર્થ છે તે).

" (એ સંસારમાં) ગુરુએ આપેલું નામ હૃદયમાં ર'ગ લાવીને ધારણ કરે, ેતે સત્ય-પરમાત્મામાં રત થઈ, આબરૂભેર<sup>૩</sup> પોતાને (મક્તિ-) ધામ<sup>૪</sup> ષહેાંચે.

ં "સદ્ગુરુ પાસેથી મામેલા સાચા નામ વિના દઢ પ્રતીતિ<sup>પ</sup> ન ઊપજે; અને (તેવી દઢ પ્રતીતિપૂર્વક) પામેલા નામ વિના પરમાત્મામાં<sup>ક</sup> કેવી રીતે સમાય? [૩૦] –

[नानक – चाछ]

" गुरमुखि असट सिधी सभि बुधी

गुरमुखि भवजलु तरीएे सच सुधी ।

गुरमुखि सर अपसर बिधि जाणे

गुरमुखि परविरति नरविरति पछाणे ॥

गुरमुखि तारे पारि उतारे ।

नानक गुरमुखि सबदि निसतारेें ॥ ३१ ॥ –

અથ°

[નાનક – ચાલુ ]

" ગુરુનો સંગ કરનારો° આઠ સિદ્ધિઓ<sup>૮</sup> અને સંપૂર્ણ જ્ઞાન<sup>૯</sup> પ્રાપ્ત કરે; સત્ય-ષરમાત્માની સૂધબૂધ<sup>૧</sup>° પ્રાપ્ત કરીને તે ભવસાગર **ષાર કરી જાય**;

'' ગુરુનો સંગ કરનારાે સાર અને અસારનો<sup>ક</sup> વિવેક<sup>૧૨</sup> કરી જાણે; પ્રવૃત્તિ શું અને નિવૃત્તિ શું તે સમજી શકે;

૧. રપૈ । ૨. સાचિ । ૩. પત્તિ સિંડ – પત-આઉપરૂ સાથે (વિધ્નેાથી પાછે પછડાયા વિના). ૪. ઘરિં । – કાયમનું ઘર – મુક્તિ. પ. પત્તિ । પત્તીઆર્ક – વિશ્વાસ ઊપજે, એ અર્શમાં. ૬. સાचિ । ૭. गुरमुखि । ૮. અણિમા, મહિમા, લધિમા, ગરિમા, પ્રાપ્તિ, પ્રાકામ્ય, ઈશિતા, વશિતા. નાનું રૂપ ધારણ કરવું તે (અણિમા), મોટું રૂપ ધારણ કરવું તે (મહિમા), હલકા થઈ જવું તે (લધિમા). ભારે થઈ જવું તે (ગરિમા), ગમે તે વસ્તુ પ્રાપ્ત કરી શકવી તે (પ્રાપ્તિ), અટળ, પ્રબળ ઇચ્છા-શક્તિ તે (પ્રાકામ્ય), સર્વોપરીપછું તે (ઈશિતા), અને સર્વને વથ કરવાની શક્તિ તે (વશિતા). ૯. સમિ લુધી । ૧૦. સુધી । ૧૧. સર અપસર ા ૧૨. વિધિ ।

३१

# સિધ-ગોસટિ ૩ર

" ગુરુનો સંગ કરનારાે નામથી બીજાનો પણ ઉદ્ધાર કરી શકે;' ભવસાગર તરાવીને તેમને પાર લઈ જાય. [૩૧] —

# ३२

[नानक – चालु] ''नामे राते हर्उमै जाइ नामि रते सचि रहे समाइ । नामि रते जोग जुगति बीचारु नामि रते पावहि मोख दुआरु ॥ नामि रते त्रिभवण सोझी होइ । नानक नामि रते सदा सुखु होइ ॥ ३२ ॥ –

અર્થ

[નાનક – ચાલુ ]

" ભગવાનના નામમાં રત થઈએ તો અહ'ભાવ દૂર થાય; અને સત્ય-પરમાત્મામાં લવલીન થવાય;

'' ભગવાનના નામમાં રત થાય તો (સાચો) યોગ સાધવાની યુક્તિનું રહસ્ય<sup>૩</sup> ત<mark>થા</mark> મોક્ષનું દ્વાર પામે;

''ભગવાનના નામમાં રત થનારેા ત્રણે ભુવનની સૂઝબૂજ પ્રાપ્ત કરે; નામમાં રત થનારાે મુક્ત થઈને સદા સુખી થાય. [૩૨ ]—

३३

[नानक - चाछ]

'' नामि रते सिध-गोसटि होइ नाम रते सदा तपु होइ । नामि रते सचु करणी सारु नाम रते गुण गिआन बीचारु ॥ 9. सबदि । २. निसतारे । ३. बीचारु ।

Jain Education International

विनु नावै बोलै सभु वेकारु ।

नानक नामि रते तिन कउ जैकारु ॥ ३३ ॥ –

ઝ્મ થ'

[નાનક – ચાલુ ]

"ભગવાનના નામમાં રત થવાથી સિદ્ધોની સાચી જીવનચર્યા<sup>૧</sup> આચરી શકાય; – અને સાચું તપ પણ; "ભગવાનના નામમાં રત થઈએ તો સાચી રહેણીકરણીનું<sup>૨</sup> તત્ત્વ પમાય, – ગુણ અને જ્ઞાનનું રહસ્ય<sup>૩</sup> પણ; "ભગવાનનું નામ પામ્યા વિના જે કાંઈ બોલે છે, તે વ્યર્થ છે; જે ભગવાનના નામમાં રત છે, તેમનો જય! [૩૩]–

38

[नानक – चाछ]

"पूरे गुरते नामु पाइआ जाइ जोग जुगति सचि रहै समाइ । बारह महि जोगी भरमाएे संनिआसी छिअचारु गुरकै सवदि जो मरि जीवै सो पाए मोखदुआरु ॥ बिनु सबदे समि दूजै लागे देखहु रिदै बीचारि । नानक वडे से वडमागी जिनी सचु रखिआ

उर धारि ॥ ३४ ॥ -

અર્થ

[નાનક – ચાલુ ]

135

# સિધ-ગોસડિ ૩૫

મરણ પામી, જે (ભગવાનની ભક્તિમાં) બીજો જન્મ પામે<sup>૨</sup> તે મોક્ષ-દ્વારે પહેાંચી શકે;

" ગુરુની પાસેથી નામ પામ્યા વિના સૌ કાેઈ માયામાં<sup>\*</sup> લબ્ધ થઈ રહે છે; – જરા વિચારી જુઓ !

" જેઓ સત્ય-પરમાત્માને હુદયમાં ધારણ કરી રાખે છે, તેઓ સૌથી મોટા બડભાગી છે. [૩૪]—

## રૂષ

[नानक – चालु]

'' गुरमुखि रतनु लहें लिवलाइ

गुरमुखि परखै रतनु सुभाइ ।

गुरमुखि साची कार कमाइ

गुरमुखि साचे मनु पतीआइ ॥

गुरमुखि अलखु लखाए तिसु भावे ।

नानक गुरमुखि चोट न खावै ॥ ३५ ॥ –

#### અર્થ

[ નાનક – ચાલુ ]

'' ગુરુનો સંગ કરનારો (પરમાત્મામાં) લવલીન થઈને<sup>૩</sup> રતન-પદારય પામે છે;

'' ગુરુનો સંગ કરનાર સહેજે<sup>૪</sup> એ રતન (માયિક પ્રલોભનો-માંથી ) અલગ પારખી કાઢે છે.

'' ગુરુનો સંગ કરનાર સાચી સાધના આચરે છે; તેને અંતરમાં સત્ય પરમાત્માની સાચી પ્રતીતિ થાય છે.

" ગુરુનો સંગ કરનારો અલખ*–* અગમ્ય પરમાત્માનાં દર્શન કરી શકે,<sup>પ</sup> એવી પરમાત્માની મરજી<sup>૬</sup> છે. ગુરુનો સંગ કરનાર (ભુલાવામાં પડી) કદી ઠાેકર ખાય નહીં. [૩૫]*–* 

मरि जीवे । २. दूजे । द्वेतलावमां. ३. लिवलाइ । ४. सुभाइ ।
 भ. अलखु लखाए । ६. तिमु भावे ।

३६

[नानक – चाछ]

"गुरमुखि नामु दानु इसनानु

गुरमुखि लागे सहजि घिआनु ।

गुरमुखि पावे दरगह मानु

गुरमुखि भउ मंजन परधानु ॥

गुरमुखि करणी कार कराए

नानक गुरमुखि मेलि मिलाए ॥ ३६ ॥ -

અર્થ

[નાનક – ચાલુ]

"ગુરુનો સંગ કરનારને નામ પ્રાપ્ત થાય; દાન અને તીર્શ-સ્નાનનું ફળ પણ; તેનું પરમાત્મામાં સહેજે ધ્યાન લાગે. "ગુરુનો સંગ કરનાર ઈશ્વરના દરબારમાં માન પ્રાપ્ત કરે : ભયભંજન પરમાત્માનો સાક્ષાત્કાર કરીને તે મુખ્ય<sup>≆</sup> પદ પામે. "ભગવાન તેની પાસે જે કાંઈ કરાવે<sup>ર</sup> તે કાર્યા તે (પ્રેમ-ભક્તિ-પૂર્વક) કરે; તે પોતે ભગવાનને પામ્યો હોઈ<sup>3</sup> બીજાઓને પણ પમાડી શકે.<sup>૪</sup> [૩૬]—

રૂ૭

[नानक – चालु] "गुरमुखि सासत्र सिंगृति बेद गुरमुखि वेर विरोध गवावै गुरमुखि वेर विरोध गवावै गुरमुखि सगली गणत मिटावै ॥ गुरमुखि रामनाम रंगि राता नानक गुरमुखि खसमु पछाता ॥ ३७ ॥ –

परधानु । २. कराए । ३. मेलि । ४. मिलाए ।

]નાનક – ચાલુ ]

'' ગુરુનો સંગ કરનારને વેદેા, સ્મૃતિઓ અને શાસ્ત્રોનું રહસ્ય સમજાય; સૌના હ્રુદયનો ભેદ પણ.

" તે (પોતાના મનમાંથી) સૌ પ્રત્યે વેર અને વિરોધની લાગણી ગુમાવે (અને સૌ પ્રત્યે સ્વાત્મભાવ પ્રાપ્ત કરે); પોતાનાં પાછલાં કર્મીનો બધો હિસાબ<sup>પ</sup> તે ચૂકતે કરી દે.<sup>ર</sup>

'' પરમાત્માના નામનો ૨ંગ તેને લાગ્યો હોઈ, પોતાના ખસમનો<sup>૩</sup> તેણે સાક્ષાત્કાર કર્યો હેાય છે. [૩૭] –

# ३८

[नानक – चालु]

"बिनु गुर भरमै आवै जाइ

बिनु गुर घाल न पवई थाइ ।

बिनु गुर मनुआ अति डोलाइ

बिनु गुर त्रिपति नही बिखु खाइं ॥

बिनु गुर बिसीअरु डसे मरि वाट ।

नानक गुर बिनु घाटे घाट ॥ ३८ ॥ –

#### **ઝા ધ**ે

[નાનક – ચાલુ]

" ગુરુ વિના ભ્રમમાં ભટકચા કરે; તેનું કશું કર્યું કારવ્યું<sup>ક</sup> ઠામ ન બેસે;

'' ગુરુ વિના મન અતિશય ડોલ્યા કરે; અર્થાત્ વિષયોરૂપી વિષ ભોગવ્યા કરે<sup>પ</sup> પણ કદી તૃપ્ત થાય નહીં;

गणत । २. मिटावै । ३. खसमु – માલિક. ૪. घाल – ૫રિશ્રમ – ઉદ્યમ.
 षाइ ।

<sup>\*\*\*</sup> '' ગુરુ વિના માધારૂપી વીંછી<sup>૧</sup> કરડતાં, તે (મજલ પૂરી થાય તે પહેલાં) રસ્તા વચ્ચે<sup>૨</sup> અટવાઈ જાય;<sup>૩</sup> ગુરુ વિનાનાને ખોટ જ ખોટ વેઠવાની રહે.<sup>૪</sup> [૩૮]—

३९

[ नानक – चालु ]

"जिसु गुरु मिलै तिसु पारि उतारे

अवगण मेटे गुणि निसतारे ।

मुकति महा सुख गुर सवदु बीचारि

गुरमुखि कदे न आवे हारि ॥

तनु हटड़ी इहु मनु वणजारा ।

नानक सहजे सत्तु वापारा ॥ ३९ ॥ --

**ઝા** થ'

[નાનક – ચાલુ] " જેને ગુરુનો સંગ થાય<sup>ય</sup> તેને (પરમાત્મા) પાર ઉતારે; તેના અવગુણ ફ્રીટે, અને ગુણો પ્રગટતાં તેનો ઉદ્ધાર થાય; " ગુરુએ આપેલા નામના<sup>૬</sup> જપ વડે મુક્તિરૂપી મહાસુખ તે પામે; કદ્દી હારીને પાછો ન પડે! " આ શરીરરૂપી હાટડી લઈને મનરૂપી ફેરિયો નીકળ્યો છે;

(ગુરુનો સંગ મેળવનારો) સહેજે સત્ય-પરમાત્મા<sup>9</sup>રૂપી સોદો પકવી લે છે. [૩૯] –

80

[नानक – चालु] ''गुरमुखि बाधिओ सेतु विधातै रुंका ऌटी दैत सतापै । रामचंदि मारिओ अहि रावणु मेदु वभीखण गुरमुखि परचाइणु ॥ १. बिसीअरु । २. वाट । ३. मरि । ४. घाटे घाट । भनुष्य-लन्भने। ફेરौ

हे। गुट जाय. प. मिलै । ६. सबदु । ७. सचु ।

# સિધ-ગોસટિ ૪૧

અર્થ

]નાનક – ચાલુ ]

''ગુટુ પાસેથી વિદ્યા મેળવનારા ધડવૈયાઓએ<sup>૧</sup> (સમુદ્ર પાર લંકા સુધીનો) સેતુ બાંધ્યો; (તે સેતુ ઉપર થઈને રામનાં લશ્કરોએ જઈને) લંકા લૂંટી, તથા દૈત્યોને પરાભૂત કર્યા.<sup>ર</sup>

''વિભીષણરૂપી ગુરુને મુખેથી જાણેલા<sup>૩</sup> ભેદ વડે રામચંદ્રે રાવણનો વધ કર્યા.<sup>૪</sup>

" ગુરુનો સંગ કરનારો જો સમુદ્રમાં પથરાઓ તરાવી શકે, તો તે કરોડો<sup>ષ</sup> મનુષ્યોને કેમ ન ઉદ્ધારી શકે? [૪૦]—

# 88

[नानक – चालु]

गुरमुचि चूकै आवण जाणु गुरमुखि दरगह पावे माणु । गुरमुखि खोटे खरे पछाणु गुरमुखि लागे सहजि धिआनु ॥

गुरमुखि दरगह सिफति समाइ ।

नानक गुरमुखि बंधु न पाइ ॥ ४१ ॥ -

 વિધાત્તે । – વિધાતૃ – રચનાર. રામની સેનાના બે વાનરોને ગુરુ પાસેથી એવી વિદ્યા મળી હતી કે તેઓ જે પથ્થરને પાણીમાં મૂકે, તે ડૂબી જવાને બદલે તરે. ૨. સંતાવૈ – સંતાપ્યા. ૩. परचाइणु । ૪. તે વાર્તા આમ છે : રાવણના હૃદય ઉપર અમૃત-કુપ્પી હતી. તેથી રામ તેનું એક એક માથું જેમ જેમ કાપતા જતા, તેમ તેમ તેને નવું માથું ઊગતું. પછી વિભીષણને પૂછતાં તેણે જણાવ્યું કે, પહેલાં તમે બાણ મારી તેની અમૃત-કુપ્પી ફોડી નાખો, એટલે પછી તેને નવું માથું નહિ ઊગે. રામે તેમ કર્યું અને પછી રાવણના વધ કર્યા. ૫. તેતીસ कોટિ – તેત્રીસ કરોડ. [નાનક – ચાલુ]

" ગુરુનો સંગ કરનારના જન્મ-મરણના ફેરા ટળે; ગુરુનો સંગ કરનારો પ્રભુના દરબારમાં માન પામે.

''ગુરુનો સંગ કરનારો ખોટા અને ખરા વચ્ચે વિવેક કરી શકે; ગુરુનો સંગ કરનારો સહજ-ધ્યાન<sup>૫</sup> પ્રાપ્ત કરે.

"ગુરુનો સંગ કરનારાે પ્રભુના<sup>ર</sup> ગુણકીર્તનમાં<sup>૩</sup> ડૂબી શકે; તેને (સાધના કરવા જતાં સિદ્ધિ અહંકાર વગેરેનાં) નવાં બંધનો ઊભાં ન થાય. [૪૧]—

४२

[नानक – चालु]

"गुरमुखि नामु निरंजन पाए

गुरमुखि हउमै सबदि जलाए ।

गुरमुखि साचेके गुण गाए

गुरमुखि साचै रहे समाए ॥

गुरमुखि साचि नामि पति ऊतम होइ ।

नानक गुरमुखि सगल भवणकी सोझी होइ '' ॥४२॥

**ઝા** થ'

[નાનક – ચાલુ] ''ગુરુનો સંગ કરનાર (પરમાત્માનું) પવિત્ર<sup>૪</sup> નામ પામે, અને તેનો જપ કરી<sup>ય</sup> અહ'પહ્યુ<sup>'૬</sup> બાળી નાખે.

૧. પ્રભુમાં લવલીનતા એ જ ધ્યાન અથવા સમાધિ. રાજયોગની અને હઠ-યોગની સમાધિઓ અહંપછું અને સિદ્ધિઓ વગેરેમાં મમતા વધારતી હોવાથી, ગુડુઓ પ્રભુ પ્રત્યે પ્રેમ-ભક્તિ દ્વારા અને પ્રભુપ્રીત્યર્થે સ્વકર્તવ્યનું પાલન કરવા દ્વારા – ગૃહસ્યાશ્રમમાં જ – પ્રભુમાં જે લવલીનતા પ્રાપ્ત થાય, તેને 'સહજ '-ધ્યાન કે સમાધિ કહે છે; તે ધ્યાન કે સમાધિ જ તેમને માન્ય છે. સદ્દગ્ગ્નો અર્થ સ્વ-સ્વરૂપમાં સ્થિત – પરમાત્મા – એવા લઈએ, તા આ કડીના અર્થ 'પ્રભુમાં લવલી તતા પ્રાપ્ત કરી શકે, ' એવા થાય. ૨. મૂળ दरगદ્ય | દરબાર – પ્રભુના દરબાર. પ્રભુ પાતે. ૩. સિપ્તત્તિ | ૪. નિરંગ્રન | ૫. સચલિ | ૬. જીવ તરીકેનું પાતાનું જુદાપછું – દ્વું તભાવ પરમાત્મા વિરુદ્ધ પાતાનું સત્યપછું – જુદાપછું ઠેકવવું અને કામનાઓ કરવી તે.

# સિધ-ગોસટિ ૪૩

'' ગુરુનો સંગ કરનાર સત્ય-પરમાત્માના ગુણ ગાઈને (પ્રેમ-ભક્તિ દ્વારા) સત્ય-પરમાત્મામાં સમાઈ રહે.

" ગુરુનો સંગ કરનાર (પરમાત્માનું) સાચું નામ પામ્યો હાેઈ, તેની ઉત્તમ આબરૂ બંધાય.

નાનક કહે છે કે, ગુરુનો સંગ કરનારને ત્રણે' ભુવનોનું તત્ત્વ સમજાઈ જાય.'' [૪૨]

# 83

सिद्ध० 'कवण मूलु कवण मति वेला

तेरा कवणु गुरु जिसका तू चेला ।

कवण कथा ले रहदु निराले

बोलै नानकु सुणहु तुम बाले ॥

एसु कथाका देइ बीचारु ।

भवजलु सबदि लंघावणहारु ' ॥ ४३ ॥

### **અ થ**િ

(સિદ્ધો પૂછે છે:-)

'(જીવનનું) મૂળ શું છે ? આ યુગનો<sup>ર</sup> માર્ગ<sup>૩</sup> કયો ? તારો ગુરૂ કાેણ છે, જેનો તું ચેલો છે ?

ર્વે ' કયા શાસ્ત્રના<sup>૪</sup> આધારે તું ભેખધારી<sup>પ</sup> બન્યો છે **?** 'ભલા<sup>૬</sup> નાનક, ઉપરાંતમાં અમે કહીએ છીએ તે સાંભળ; અને તેના ઉપર વિચાર કર —

' (માત્ર) ગુરુએ આપેલ નામ આ ભવસાગરને શી રીતે પાર કરાવી શકે ? ' | ૪૩ ]

#### 88

# नानक० '' पवन अरंसु सतिगुर मति वेला सबद् गुरू सुरति धुनि चेला ।

. मूर्ण: सगल । બધાં. ૨. वेला । ૩. मति – બુધ્ધિ – યુક્તિ – ઉપાય. ४. कथा । ૫. रहह निराले । – અળગા થયા છે. ૬. वाले । મુગ્ધ – ભાળું. પ જરૂ થી

अकथ कथा ले रहउ निराला नानक जुगि जुगि गुर गोपाला ॥ एकु सबदु जितु कथा बीचारी । गुरमुखि हउमै अगनि निवारी " ॥ ४४ ॥

## અર્થ'

(નાનકે જવાબ આપ્યો :--)

" શબ્દથી<sup>૧</sup> સૃષ્ટિનો આર ભ થયો છે; અને સદ્ગુરુના માર્ગદર્શન<sup>ર</sup> હેઠળ ચાલવાનો આ યુગ છે. (એમણે) ઉપદેશેલું નામ એ ગુરુ છે અને એ નામમાં સુરતા લગાવનારું મન એ ચેલો છે;

''અવર્ણનીય<sup>૩</sup> પરમાત્માના ગુણ ગાઈને<sup>૪</sup> હું (જગતનાં પ્રલોભનોથી) નિરાલો બની શક્યો છું. ખરે જ પરમાત્મા સ્વરૂપ ગર<sup>પ</sup> યગોથી માર્ગદર્શક બનતા આવ્યા છે.

" સદ્ગુરુએ આપેલા નામનું<sup>૬</sup> ૨ટણ° કર્યા કરનાર સેવક-શિષ્ય<sup>૮</sup> અહંરૂપી અમિ બુઝાવી (ભવજલ પાર કરી) શકે." [૪૪]

४५

सिद्ध० 'मैणके दंत किउ खाईऐ सारु जितु गरबु जाइ सु कवणु अहारु । हिवैका घरु मंदरु अगनि पिराहनु कवन गुफा जितु रहै अवाहनु ॥ इत उत किस कउ जाणि समावै । कवन धिआनु मनु मनहि समावै ' ॥ ४५ ॥

 भूण : पवन । શબ્દ પવનથી ઉચ્ચારાય છે તેથી. સરખાવા – જપુજી (૧૬)
 कीता पसाउ एको कवाड – 'એક શબ્દ ઉચ્ચારવા માત્રે આ આખા સૃષ્ટિના પસારા પાથરી દીધા છે.' – ઓમકાર (ૐ) રૂપી શબ્દથી, એવા અર્થ સમજવા. ૨. मति – બુદ્ધિ – માર્ગદર્શન. ૩. अकथ । ૪. कथा – કથન કરવું – ગાવું. ૫. गुर गोपाला । ૬. एक सबदु । ૭. कथा बीचारी । ८. गुरसुखि । ં (સિદ્ધો પૂછે છે :--)

'મીણના દાંત વડે કેવી રીતે પોલાદ ચાવી શકાય? (પૌલાદ જેવું કઠણ) અહ'પણુ'' દૂર કરવા (યોગક્રિયા) જેવા જલદે ઉપાય કરવા જોઈએ; (તારે મતે) તું કયો ઉપાય<sup>ક</sup> જણાવે છે?

'આપણું' મકાન બરફનું<sup>ક</sup> બનેલું છે, અને આપણાં કપડાં<sup>ક</sup>' અગ્નિનાં છે; તો પછી એવી કઈ ગુફા શોધીએ, જેમાં નિશ્ચલ<sup>°</sup> થઈને વસી શકાય?

'અહીં-તહીં (સર્વત્ર) કોણ વ્યાપી રહ્યો છે, જેને જાણીને તેનામાં લીન થવાનું<sup>ય</sup> છે?

'એવું તે કયું ધ્યાન છે, જેથી મન મનમાં જ સમાઈ રહે ? ' [૪૫]

# 88

नानक॰ "इउ इउ मै मै विचहु सोवै

दूजा मेटे एके होवें।

जगु करड़ा मनमुखु मावारु सबदू कमाईऐ खाईऐ सारु ॥

अंतरि बाहरि एको जाणे नानक अगनि मरे सतिगुरके भाणे ॥ ४६ ॥ ---

1

્રમ શ<sup>૯</sup>

🔄 (નાનક કહે છે :–)

''પરમાત્મા સાથે એકરૂપ થઈ જઇએ, તો દ્વૈતભાવ મટે તથા વચ્ચેથી 'હું'-પહ્યું અને 'મેં'-પહ્યું ટળે;<sup>ક</sup>

૧. गरबु – ગર્વ – અભિમાન – પરમાત્માથી જુદાપણારૂપ અહંપછું. ૨. अहार – આહાર; ઉપચાર. ૩. हिवैका – હિમ-બરફનું. ૪. पिराहनु – પહેરણ – પેાથાક. ૫. समावै । ૬. खोबे – ખુએ – ગુમાવે – દૂર કરે.

40 - 90

" ગમાર મનમોજી<sup>૧</sup> માટે જગત (લોઢું ચાવવા જેવું) કઠણ છે; બાકી; સદ્ગુરુએ આપેલા નામનું રટણ કરે,<sup>ર</sup> તો પોલાદ (જેવી કઠણ માયાને) પણ ચાવી જાય !

" સદ્ગુરુની દોરવણી<sup>૩</sup> મુજબ વર્તવાથી, (કામનારૂપી) અમિ બુઝાય, અને અંદર તથા બહાર (વ્યાપી રહેલા) એક પરમાત્માનો સાક્ષાત્કાર થાય. [૪૬]—

## 80

[नानक – चाछ]

"सच भे राता गरबु निवारे

एको जाता सबदु वीचारे ।

सबदु वसै सचु अंतरि हीआ

तनु मनु सीतल रंगि रंगीआ ॥

कामु कोधु बिखु अगनि निवारे 🕗

नानक नदरी नदरि पिआरेे '' ॥ ४७ ॥

## અર્થ

[નાનક – ચાલુ ]

"અહ'પણું નિવારવું હોય, તો (પ્રથમ) સત્ય-પરમાત્માનો ભય (મનમાં) ચોટવો જોઈએ.<sup>૪</sup> અને સત્ય-પરમાત્માનો નિશ્ચય ત્યારે પ્રાપ્ત થાય, જ્યારે સદ્ગુરુએ આપેલ નામ મનમાં દઢ થાય.<sup>પ</sup>

"દિલમાં સદ્દગુરુએ આપેલું નામ વસૌ જાય, તો તન-મનમાં શીતળતા વ્યાપી રહે, અને તે પ્રભુ-પ્રેમમાં ર**ંગાઈ જાય**.

'' પછી પ્રિયતમ-પરમાત્માનો કૃપા-કટાક્ષ<sup>૬</sup> થતાં કામ-ક્રોધરૂપી વિષયાગ્નિ બુઝાઈ જાય. '' [ ૪૭ ]

 मनमुख । २. सबद कमाईए – ઉપદેશ પ્રમાણે આચરણ કરે. 3. भाणे – મરજી – સૂચના – માર્ગદર્શન. ૪. राता । ૫. वीचारे । ૬. नदरी नदरि છે, તેમાં એક नदर = નજર; અને બીજો नदर = કૃપા મહેર.

## 84

सिद्ध० 'कवन मुखि चंदु हिवै पर छाइआ कवन मुखि सूरजु तपै तपाइआ । कवन मुखि काळु जोहत नित रहै कवन बुधि गुरमुखि पति रहै ॥ कवन जोधु जो काळु संधारे बोल्रे बाणी नानकु बीचारे '॥ ४८ ॥

## ઝ્મ થ<sup>°</sup>

(સિદ્ધો પૂછે છે:—)

' કેવી રીતે<sup>૧</sup> શીતળતાનું ઘર<sup>ર</sup> એવો ચંદ્ર અંતરમાં (શીતળ) છાઈ રહે?

' કેવી રીતે સૂર્ય ઝળાંહળાં થઈને<sup>૩</sup> (આંતરમાં) પ્રકાશી ઊઠે?<sup>૪</sup> ' કેવી રીતે જીવને હ<sup>ં</sup>મેશાં<sup>પ</sup> તાડન કરનારો<sup>૬</sup> કાળ દૂર રહે ? ' ગુરુને અનુસરનારાે કેવી રીતે આબરૂભેર<sup>°</sup> પાર નીકળી

જોય ?

'એવો તે કયો યોદ્ધો છે, જે (સર્વને હણનાર) કાળને હણે ? હે નાનક, તમે વિચારીને જવાબ આપજો !' [૪૮]

# 89

नानक० '' सबदु भाखत ससि जोति अपारा ससि घरि सूरु वसै मिटै अंधिआरा । सुखु दुखु सम करि नामु अधारा आपे पारि उतारणहारा ॥

૧. कवन मुखि । ૨. हिवै – હિમ – બરફ(-નું ઘર). યેાગીઓ યાેગસાધનામાં ચંદ્રનાડી, સૂર્યનાડી તથા ચંદ્ર અને સૂર્યના પ્રકાશનો અંદર અનુભવ કર્યાની ગૂઢ વાતો કરે છે. તે અંગે પ્રશ્ન પૂછીને તેઓ ગુટુ નાનકને મા'ત કરવા પ્રયત્ન કરે છે. ગુટુ નાનક તે શબ્દોના પાતાની રીતે અર્થ કરીને જવાબ આપે છે. , તવાइआ । ૪. તવૈ । ૫. નિત । ૬. जोहत । ૭. पति रहै । पत = આબરૂ.

989

AXC.

### √પ'જેચ'શી 🦳 ો

# गुर परचे मनु साचि समाइ

प्रणवति नानकु काछु न स्ताइ ॥ ४९ ॥ –

### ઝા થ`

(નાનક કહે છે :--)

" (સદ્ગુરુ કૃપા કરીને પરમાત્માનું) નામ આપે<sup>૧</sup> તો (મન રૂપી) ચંદ્ર અપાર જ્યોતિથી ઝળહળી ઊઠે; અંધારાથી ધેરાયેલા મનની અંદર<sup>૧</sup> (સાક્ષાત્કાર રૂપી) સૂર્યનો પ્રકાશ પ્રવેશતાં<sup>૩</sup> તેનું (અજ્ઞાનરૂપી) અંધારું દૂર થઈ જાય;

" ગુરુએ આપેલા નામને જપતાં<sup>¥</sup> (વિષયોરૂપી વિષ ઊતરી જાય, અને) સુખ તથા દુ:ખ સમાન<sup>ષ</sup> બની રહે; પરમાત્મા પોતે પછી તેને (ભવસાગરની) પાર ઉતારી દે.

" આમ, સદ્ગુરુનો સંગ થતાં મન સત્ય-પરમાત્મામાં લીન થાય:<sup>ક</sup>

'' નાનક કહે છે° કે, પછી કાળ તેને ખાઈ શકતો નથી. (ઊલટો તે કાળને ખાઈ જાય છે!) [૪૯] –

٩٥

[ नानक – चालु ]

"नाम ततु समही सिरि जापै

# बिनु नावै दुखु काछ संतापे ।

9. संबदु माखत । २. ससि घरि = ચંદ્રરૂપી મનની અંદર. મન પોતે જ ઈશ્વર-દર્શનરૂપી પ્રકાશ પડતાં સૂર્ય સમાન પ્રકાશિત થઈ ઊઠે છે. ૩. वसै । ૪. अघारा – આધાર લેતાં. ૫. આ સાદા સીધા લાગતા શબ્દો પરિપૂર્ણતાના – પૂર્ણ બ્રહ્મ સાથે એકતાના સૂચક છે. દુ:ખ એટલે જોઈતી વસ્તુ ન મળવાથી થતી લાગણી. ૫રંતુ પરિપૂર્ણ બન્યો હોય તેને કદી કોઈ વસ્તુ ન મળયાનું દુ:ખ ન હોય. તે પ્રમાણે સુખ એટલે જાઈતી વસ્તુ મહાપ્રયત્ને પ્રાપ્ત થવાથી થતી લાગણી. પરિ પૂર્ણને બધું હંમેશાં પ્રાપ્ત જ હોય, એટલે સુખ જેવી ક્ષણિક લાગણી તેને ન થાય તે નિરંતર સુખરૂપ જ બન્યો હોય. ૬. समाइ । ૭. प्रणवत्ति – નમ્રતાપૂર્વક જણાવે છે – વિચાર કરીને જણાવે છે.

## સિધ-ગાસદિ ૫૧

ततो ततु मिलै मनु मानै

दूजी जाइ इकतु घरि आने ॥

बोल्ले पवना गगनु गरजैं

नानक निहचलु मिलणु सहजै ॥ ५० ॥ –

<u> અ</u>થ°

[નાનક – ચાલુ]

''પરમાત્માનું નામ સૌ તત્ત્વોમાં શિરોમણિ<sup>૧</sup> છે; નામ વિના દુ:ખ અને કાળ સંતાપ્યા કરે;

" (જીવ-) તત્ત્વ (નામમાં લીન થવા દ્વારા પરમાત્મ-) તત્ત્વમાં મળી જાય, ત્યારે મન શાંત થાય; <sup>ર</sup> – તેનો દ્વેતભાવ – અહ'ભાવ ટળે અને (પરમાત્માં સાથે) તે એકતા પામે.<sup>3</sup>

" (નામ,જપતાં જપતાં) અનાહત નાદ<sup>જ</sup> ગાજવા માંડે, અને (શૂન્ય) આકાશમાં વ્યાપી રહે.<sup>પ</sup> નાનક કહે છે કે, એ જ સહજભાવે નિશ્વલ-પરમાત્મા સાથેનું મિલન છે.<sup>૬</sup> [૫૦]—

42

[नानक – चाछ ]

''अंतरि सुंनं बाहरि सुंनं त्रिभवण सुंनम सुंनं चउथे सुंने जो नरु जाणै ताकउ पापु न पुंनं। घट घटि सुंनका जाणै मेउ

S FILE

आदि पुरखु निरंजन देउ ॥

जो जनु नाम निरंजन राता

नानक सोई पुरखु विधाता ॥ ५१ ॥ -

૧. समही सिरि । નામ એ પરમાત્મારૂપ જ છે – એ ભાવ. ૨. मनु माने **।** ૩. ઘરિ आने – ઘેર લાવે – વસાવે. સરખાવેા આગળ પદ ૫૪ – सहज माइ मिळी**ऐ** सुखु होवे । ૪. पवना । શબ્દનું મૂળ હોવાથી. ૫. गरजै । ૬. મનની હઠ્થી નહિ, પણ સહજ રીતે. સદ્ગુરુની સેવા-ભક્તિથી પરમાત્માને৷ સાક્ષાત્કાર કરવાના માર્ગ ઉપર ગુરુ નાનકના ભાર છે.

184

[नानक – चाछ]

"(અનાહત નાદ શૂન્યાકાશમાં ગાજી રહેતાં) પોતાની અંદર, બહાર, તથા ત્રણે ભુવનમાં શૂન્ય સ્થિતિનો' અનુભવ થાય. (એ સ્થિતિ આગળ વધતાં) ચોથી તૂર્યાવસ્થારૂપી શૂન્ય (પરબ્રદ્ધ – પરમાત્મા)-નો જેને સાક્ષાત્કાર થાય, તેને પછી પાપ-પુણ્યનો લેપ લાગે નહીં; – કર્મના બંધનથી તે પાર નીકળી જાય. "ઘટ ઘટમાં વ્યાપી રહેલા શૂન્યનું રહસ્ય<sup>ર</sup> જે જાણે, તે પોતે આદિ પુરૂષ નિરંજન દેવ બની રહે.

" તેથી નાનક કહે છે કે, જે માણસ પાવનકારી<sup>૩</sup> નામમાં રત થાય છે, તે પોતે વિધાતા પુરુષ – પરમાત્મા છે. [૫૧] –

42

[ नानक - चालु ]

" संनो खुंनु कहै समु कोई

अनहत सुंनु कहा ते होई ।

अनहत संनि रते से कैसे

जिसते उपजे तिसही जैसे ॥

ओइ जनमि न मरहि न आवहि जाहि

नानक गुरमुखि मनु समझाहि ॥ ५२ ॥ -

અર્થ

[નાનક – ચાલુ] "બધા 'શૂન્ય' 'શૂન્ય'ની વાતો કરે છે; પરંતુ અનાહત નાદ રૂપી 'શૂન્ય'<sup>૪</sup> કચાંથી પ્રાપ્ત થાય? "અનાહત-નાદરૂપી શૂન્યમાં રત થનારા લોકો કેવા હોય? – જે (પરમાત્મા)માંથી ઊપજ્યા છે તેમના જેવા જ! <u>૧. જીવતાં મરવાની સ્થિતિ કહે છે તે સ્થિતિ; ઉત્મની દશા – મનનું મનપણું</u> જેમાં મરી જાય છે, અને તેથી પરમાત્માના પ્રકાશ અંતરમાં પ્રકાશી ઊઠે છે. ર. મેડ – ભેદ. રહસ્ય જાણે એટલે તેનું દર્શન કરે – સાક્ષાત્કાર કરે. ૩. નિરંजન । ૪. અનहત सુંયુ ા

## સિધ-ગોસદિ ૫૩

'' તેઓ જન્મ-મરણના ફેરામાંથી નીકળી જાય છે; કારણકે, તેઓએ ગુરુના સંગથી<sup>૧</sup> મનને સમજાવી દીધું હોય છે. [૫૨] —

# ષરૂ

[नानक – चालु]

"नउ सर सुभर दसवै पूरै

तह अनहत सुंन वजावहि तू्रे ।

साचै राचे देखि हजूरे

घटि घटि साचु रहिआ भरपूरे ॥

गुपती बाणी परगटु होइ

नानक परखि ऌए सचु सोइ ॥ ५३ ॥ –

**અ**થ'

]નાનક – ચાલુ ]

" નવ દ્વાર<sup>ર</sup> બરાબર બંધ કરી દઈને<sup>૩</sup> દશમે દ્વારે જઈ પહેાંચે,<sup>૪</sup> ત્યારે શૂન્યાકાશ અનાહત નાદની ભેરીઓથી<sup>૫</sup> ગાજી ઊઠે.<sup>૧</sup>

૧. શુરમુસિ । ગુરુના ઉપદેશ પ્રમાણે ચાલીને. ૨. સર । સ – જેમાં થઈને ચેતના બહાર સરે છે તે – અર્થાત્ ઇન્દ્રિયો. આંખ-કાન-જીભ નાક-ત્વચા એ પાંચ શાનેન્દ્રિયો, તથા હાથ-પગ વાચા-ઉપસ્થ એ ચાર કર્મેન્દ્રિયો મળીને નવ દ્વાર થયાં. ગુદા દ્વાર એ પાંચમી કર્મેન્દ્રિય છે, પણ તે વિષયાભિમુખ પ્રવૃત્તિ કરવાનું દ્વાર નથી. ઇન્દ્રિયોરૂપી નવ દ્વાર બંધ કર્યા પછીનું દશમું દ્વાર તે શૂન્યાવસ્થા, જેમાં દ્રપ્ટ ન દ્વાર એવો ભેદ રહેતા નથી અને એકરૂપ અવસ્થા થઈ જાય છે. ૩. સુમર ા ઇન્દ્રિયોને પૂરેપૂરી ભરી કાઢવી એટલે ઇન્દ્રિયોને વિષયભાગની કામનામાંથી મુક્ત કરવી. વિષયો પૂરો પાડીને ઇન્દ્રિયોને બેદ રહેતા નથી અને એકરૂપ અવસ્થા થઈ જાય છે. ૩. સુમર ા ઇન્દ્રિયોને પૂરેપૂરી ભરી કાઢવી એટલે ઇન્દ્રિયોને વિષયભાગની કામનામાંથી મુક્ત કરવી. વિષયો પૂરા પાડીને ઇન્દ્રિયોને કદી તૃપ્ત કરી શકાતી નથી; ઊલટું ઘી હોામવાથી અગ્નિ જેમ વધુ પ્રજવલિત થાય, તેમ તે વધુ પ્રજવલિત થાય. ૪૭મા પદમાં જણાવ્યું છે તેમ, ગુરુના સંગથી કામ-ક્રોધરૂપી વિષતી જવાળાઓ શાંત થાય અને તનમન શીતળ થાય. ૪. પૂર્ર – ભરી કાઢે. બારણું ભન્ની કાઢે એટલે બારણે જઈને ઊભો રહે. પ. ત્રે ! ૬. વગ્રાવદ્યિ – વગાડે છે શૂન્યાકાય એ અવાજોથી લપરાઈ જાય છે.

Jain Education International

માત્મામાં રત રહે છે.

www.jainelibrary.org

૧. राचे । ૨. परखि लए । ૩. वाणी । વાણીથી ગમે તેટલું સમજાવ્યું હાેય, પણ તેનું તત્ત્વ તાે અનુભવ કર્યે જ પ્રગટ થાય. 'ઈશ્વર' વિષે વાણીથી ગમે તે કહ્યું હોય, પણ સાક્ષાત્કાર કર્યે જ ઈશ્વર-તત્ત્વ ખરેખર સમજાય. ૪. સુંન सबदु । **પ. कहते – કહે છે. ૬. गु**रिकी दीखिआ – <u>ગર</u> પાસેથી દીક્ષા પામેલા.

ધારણ કરતો હોય છે; એ (નાદ મારફતે પરમાત્મા જેને પ્રગટ થયા, તે) માણસને મુક્ત જાણવો.<sup>પ</sup>ેનામ**ે પમાડીને તે અનેકોનો** ઉદ્ધાર કરે છે. "સદ્વગુરુ પાસેથી માર્ગદર્શન પામેલા<sup>૬</sup> તે સંતો સત્ય-પર-

ગરના સંગયી જાગેલો ફરી ઊંઘમાં ન પડે; "શન્યમાં ગાજતો અનાહત નાદ<sup>૪</sup> અપર પાર પરમાત્માને

ં નાનક –ચાલુ] " પરમાત્માનો સહજ ભાવે સાક્ષાત્કાર થાય, તો સુખ થાય;

नानकु आपु गवाइ मिलण नही आते ॥ ५४ ॥ -

" सहज भाइ मिलीएे सुख होने

सुंन सबदु अपरंपरि धारे

गुरिकी दीखिआ से सचि राते

[नानक – चालु]

ા સુધાર છે. આ ગામથા પ્રાથમિક

'' સત્ય-પરમાત્માનો સાક્ષાત્કાર થાય,<sup>ર</sup> એટલે વાણીનાં સૌ ગુપ્ત રહસ્યો પ્રગટ થઈ જાય.<sup>3</sup> નાનક કહે છે કે, સત્ય-પરમાત્માને તે (જ્ઞાની) જેવા છે તેવા પરખી લે છે. [૫૩] –

ષષ્ઠ

गुरमुखि जागे नीद न सोवे ।

कहते मुकतु सबदि निसतारे ॥

"પછી ઘટઘટમાં ભરપૂર વ્યાપી રહેલા સત્ય-પરમાત્માને હાજરોહજર જોતાં, સાધક તે પરમાત્મામાં લીન' થઈ જાય.

પ'જચ'શી

### સિધ-ગોસડિ પપ

" નાનક કહે છે કે, તેઓએ (જીવને પરમાત્માથી જુદો પાડનાર) અહ`પ©ુ` ગુમાવ્યું' હોવાને લીધે, તેઓ પરમાત્મામાં સમાઈ જાય છે;<sup>ર</sup> તેઓને બીજી કેાઈ ભ્રાંતિ<sup>૩</sup> રહેતી નથી. [ ૫૪ ]—

५५

[नानक – चाछ] "कुबुधि चवावै सो कितु ठाइ किउ ततु न बुझै चोटा खाइ । जमदरि बाघे कोइ न राखै बिनु सबदै नाही पति साखै ॥ किउ करि बुझै पावै पारु नानक मनमुखि न बुझै गवारु ॥ ५५ ॥ –

#### અથ'

[નાનક – ચાલુ ]

"(ગુરુમુખ થવાને બદલે) પોતાની કુબુદ્ધિ લડાવ્યા કરનારો ઠેકાણે શી રીતે પડે? કશું તત્ત્વ સમજ્યા વિના તે (ફાવે તેમ ફાંફાં મારી) ઠાકરા જ ખાધા કરે.

'' (કામનાઓમાં અટવાયેલા હોવાથી ) યમને દરવાજે બંધાઈ પડેલા તેઓને કાેઈ કશી મદદ પહોંચાડી શકે નહીં.<sup>૪</sup> સદ્ગુરુ પાસેશી નામ પામ્યા ન હોવાથી<sup>પ</sup> (પરમાત્માના દરબારમાં) તેમની કશી આબર બંધાય નહીં, તથા કાેઈ તેમનો જામીન<sup>૬</sup> ન થાય.

'' તેઓને સાચો માર્ગ કેમ કરીને સમજાય, તથા (ભવ-સાગરનો) પાર તે કેમ કરીને પામે? નાનક કહે છે કે, એવા મનમોજી મૂર્ખ માણસો મૂઢ જ રહેવાના.<sup>©</sup> [પપ]—

૧. આપુ गवाइ । ૨. મિलण – મળી જાય છે – એકરૂપ બની જાય છે. ૩. ખ્રાતે । ૪. રાહ્ને – રક્ષણ કરે. ૫. बिनु सबदै । ૬. સાહ્વે | જામીન થવા જેટલે। વિશ્વાસ દાખવવેા તે. ૭. न बुझै | ٩Ę

[नानक – चालु]

"कुबुधि मिटे गुर सबदु बिचारि

सतिगुरू मेटें मोख दुआर ।

ततु न चीनै मनमुखु जलि जाइ

दुरमति विछुड़ि चोटा खाइ **॥** 

मानै हुकमु समे गुण गिआन

नानक दरगह पावे मानु ॥ ५६ ॥ -

### **ઝા થ**ે

[નાનક – ચાલુ ]

" ગુરુ પાસેથી પામેલા નામનું અનુશીલન કરવાથી કુબુદ્ધિ દૂર થાય; સદ્ગુરુ મળ્યા એટલે મોક્ષનો દરવાજો (ઊઘડચો) જાણવો !

''મનમોજી માણસ તત્ત્વને પામ્યા વિના બરબાદ<sup>ર</sup> થઈ જાય; દુર્મતિથી અવળે માર્ગે ચડીને<sup>૩</sup> તે કુટાયા કરે.

''ગુરુના હુકમને – ઉપદેશને માથે ચડાવે, તો બધા ગુણ અને બધું જ્ઞાન પ્રાપ્ત થાય. નાનક કહે છે, તેવો (ગુરમુખ) માણસ (પરમાત્માના) દરબારમાં (અવશ્ય) માન પામે. [પ૬]–

40

[मानक – चालु ] "साचु वखरु धनु पर्छै होइ आपि तरे तारे भी सोइ । सहजि रता बूझै पति होइ ताकी कीमति करे न कोई ॥

૧. बिचारि । ૨. जलि जाइ = બળી જાય – રાખ થઈ જાય. ૩. विछुड़ि ⊸ સાચા માર્ગથી વિખુટો પડીને.

### સિધ-ગોસટિ પટ

जह देखा तह रहिआ समाइ

नानक पारि परे सच भाइ'' ॥ ५७ ॥

અથ'

[નાનક – ચાલુ ]

'' (મનુષ્ય-જન્મમાં ) સાચાં માલ-મિલકત ' ગાંઠે કર્યા<sup>ર</sup> હો<mark>ય,</mark> તો પોતેય તરે અને બીજાને પણ તારે;

"સહજ અવસ્થામાં સ્થિત થઈને<sup>૩</sup> પરમાત્માનો સાક્ષાત્કાર<sup>૪</sup> કરે, તો (જ્ઞાની કે મુક્લ તરીકેની) સાચી આબરૂ બંધાય; પછી એની કિંમત કોઈ ન આંકી શકે !

''જ્યાં જુએ ત્યાં તેને પરમાત્મા વ્યાપી રહેલા દેખાય; નાનક કહે છે કે, સત્ય-પરમાત્મામાં જેને ભાવ-ભક્તિ ઊભાં થયાં, તેનો બેડો પાર પડથો જાણવો." [પ૭]

### 46

सिद्ध० 'सु सबदका कहा बासु कथीअले जितु तरीऐ भवजछ संसारो । त्रै सत अंगुरु वाई कहीऐ तिसु कहु कवनु अधारो ॥ बोलै खेलै असशिरु होवे किउ करि अल्खु ल्खाए । ' नामक० "सुणि सुआमी सचु नानकु प्रणवे अपणे मन समझाए गुरमुखि सबदे सचि लिव लागै करी नदरी मेलि मिलाए । आपे दाना आपे बीना पूरे भागि समाए ॥ ५८ ॥ – १. बखरु घनु – धन अने भाव. ભક्ति – साधनइथी. २. पलै – पाववे-छेडे-

ગાંઠે બાંધ્યાં હાેય – કમાયા હાેઈએ. ૩. रता – રત થયેલા. ૪. વૂझै ।

ઝા ધ<sup>\*</sup>

(સિદ્ધો પૂછે છે :--)

'એ અનાહત નાદ,<sup>૧</sup> જેનાથી ભવ-સાગર તરી જવાય છે (એમ કહો છો), તેનો વાસ (પવન વિના વળી) કચાં હોય ?

'આપણે (સાસોચ્ધ્ધીસ વખતે) દશ આંગળ<sup>ર</sup> પવન બહાર કાઢીએ છીએ (તેથી જ આ સંસાર ઊભો થાય છે<sup>૩</sup>), તે પવનને (યોગ સિવાય) બીજુ કોણ ટેકવી – સ્થિર કરી શકે **?** 

' એ પવન બોલ્યા કરતો હોય, ખેલ્યા કરતો હોય – અસ્થિર રહ્યા કરતો હોય, ત્યાં સુધી અલખનાં – પરમાત્માનાં દર્શન કેમ કરીને થાય?'<sup>૪</sup>

(નાનક જવાબ આપે છે :--

" હે સ્વામી, સાંભળો;<sup>પ</sup> મેં આ બાબત મારા મનમાં પાકી ગાંઠ વાળી છે<sup>૬</sup> –

" ગુરુ પાસેથી પામેલા નામથી<sup>°</sup> સત્ય-પરમાત્મામાં લગની લાગે, એટલે પછી પરમાત્મા પોતે જ કૃપા<sup>૮</sup> કરીને (તેનો) પોતાની સાથે મિલાપ કરાવે.

" (આમ પરમાત્માની કૃપા જેના ઉપર ઊતરી) તેને સાચી સમજ અને પ્રજ્ઞા<sup>હ</sup> પ્રાપ્ત થાય. પૂરો ભાગ્યશાળી એવો તે પર-માત્મામાં સમાઈ જાય. [પ૮]—

૧. सबद । ૨. त्रै सत । ત્રણ અને સાત એટલે દશ. ૩. અર્થાત્ આખે સંસાર ઊભેષ થાય છે. ૪. અર્થાત્ પવનની સાધના – પ્રાણાયામ – યોગાદિ ન કરીએ તેા, કેમ કરીને પરમાત્માનાં દર્શન થાય – એવી સિહ્લ૦ યોગીઓની ટકોર છે. પ. મૂળમાં નાનकુ પ્રળવે એટલું વધારે છે. 'નાનકની અરજ છે કે' – એવા શિષ્ટા-ચારના પ્રયોગ છે. ૬. अपणे मन समझाए । ૭. મૂળમાં गુरમુखિ सबदे । ગુરુ પાસેથી પામેલા નામથી. ૮. नदरी । ૯. दाना – बीना । તેને સત્ય કે તત્ત્વ જાણવામાં કશી મુશ્કેલી કે ભ્રંમ રહેતાં નથી. 'તે પરમાત્મા સાચા દાનેશરી છે તથા બધું જોનારો – જાણનારો છે; પૂરી ભાગ્યશાળી જ તેનામાં સમાઈ જાય '– એવે અર્થ પણ થાય. [नानक – चालु]

"सु सबद कउ निरंतरि वासु अलल जह देखा तह सोई । पवनका बासा सुंन निवासा अकल कलाघर सोई ॥ नदरि करे सबदु घटि महि बसे विचहु भरमु गवाए । तनु मनु निरमछ निरमल बाणी नामो मंनि बसाप ॥ सबदि गुर भवसागरू तरीपे इत उत पूको जाणे । चिहनु वरनु नही छाइआ माइआ नानक सबदु पछाणे ॥ ५९ ॥ –

ઝા થ`

[ નાનક – ચાલુ ]

" અનાહત શબ્દનો નિર**ંતર વાસ અલખ-પરમાત્મામાં જ** છે; અને તે (અલખ પરમાત્મા) સર્વત્ર<sup>1</sup> વ્યાપી રહેલા છે.

"એ શૂન્ય-પરમાત્મા પવનની જેમ<sup>ર</sup> સર્વત્ર વ્યાપેલા છે. પોતે કલા-રહિત (નિરાકાર) છે, છતાં સર્વ કલા તેમણે ધારણ કરેલી છે.

"પરમાત્મા કૃપા કરે તો ગુરુએ આપેલું નામ<sup>૩</sup> હૃૃદયમાં ચોટે,<sup>૪</sup> અને (દ્વેત વિષેનો) ભ્રમ<sup>પ</sup> દૂર થઈ જાય;

૧. जह देखा तह । જ્યાં જુઓ ત્યાં – સર્વત્ર. ૨. पवनका वासाની જેમ सुन निवासा છે. ૩. सबदु । ૪. घटि महि वसै । ૫. જીવ-જગત વગેરે પરમાત્માથી સ્વતંત્ર હસ્તીઓ છે – તેમની કામનાઓ અને ઝંખનાઓ પણ સાચી છે – એ ભ્રમ. પરમાત્મા એક જ સત્ય છે – સત્ છે, ईशावास्यमिदं सर्वम् – એવાે નિશ્વય થવાે થેઈએ. ''(પરમાત્માનું) નામ મનમાં વસે, એટલે તન, મન અને વાણી નિર્માળ થાય.

" ગુરુ પાસેથી નામ<sup>૧</sup> પામવાથી ભવસાગર તરી શકાય; અને અહીં તથા તહીં – આ લોકમાં કે પરલોકમાં જે એક (વ્યાપેલો) છે તેનો સાક્ષાત્કાર થાય;

"જેનો કાેઈ વર્ણ નથી, ચિહ્ન નથી, તેમજ જે ભ્રમ રૂપ પણ નથી, એવા પરમાત્માને ગુરુ પાસેથી પામેલા નામ વડે પામી શકાય.<sup>ર</sup> [૫૯] –

६०

[नानक – चालु] "त्रै सत अंगुल वाई अउधू सुंन सचु आहारो । गुरमुखि बोल्लै ततु विरोल्लै चीनै अल्प्स अधारो ॥ त्रै गुण मेटै सबदु वसाए ता मनि चूकै अहंकारो । अंतरि बाहरि एको जाणे ता हरि नामि ल्गै पिआरो ॥ सुखमना इड़ा पिंगुला बूझैं जा आपे अल्प्सु ल्खाए । नानक तिहुते ऊपरि साचा सतिगर सबदि समाए '' ॥ ६० ॥

અથ'

[નાનક – ચાલુ] '' હે અવધૂત, દશ આંગળ જેટલો (બહાર નીકળનારો અને સંસાર ઊભો કરનાર) જે પવન છે, તેને ખાઈ જનાર<sup>3</sup> કોઈ હોય, <u>૧. सबदि । નામ કે ઉપદેશ. તે બંને એક જ સમજવાં</u> ૨. પછાળે – ઓળખી શકાય – સાક્ષાત્કાર કરી શકાય. ૩. आहारो । તો તે શૂત્ય-સત્ય પરમાત્મા જ છે.

"સંતો<sup>▼</sup> જે બોલે છે, તે તત્ત્વ બૂઝીને<sup>ર</sup> બોલે છે; તેમણે (સકળ સૃષ્ટિના) અલખ આધાર, એવા જે પરમાત્મા, તેમને જાણ્યા હોય છે;

" તેમણે પરમાત્માના નામને<sup>૩</sup> મનમાં વસાવીને ત્રણ ગુણનું વર્ચસ્વ મિટાવી દીધું હોય છે. તેમના મનમાંથી અહ પણાનો દ્વેત-ભાવ દૂર થઈ ગયો હોય છે;

" તેઓ અંદર અને બહાર વ્યાપી રહેલા એક પરમાત્માને જાણે છે; તેથી તેમને હરિનું નામ પ્યારું લાગે છે.

" સુષુમ્ણા, ઇડા અને પિંગલા એ ત્રણે નાડીઓ(-થી સાધ-વામાં આવતા મવન-જયના યોગ)નું સાચું રહસ્ય તેઓ જાણે છે;

કારણ, અલખ પરમાત્માએ પોતે તેમને તે સમજાવ્યું હોય છે. ''નાનક રહે છે કે, સત્ય-પરમાત્મા એ ત્રણ નાડીઓ(-ની સાધના-)થી પર છે; તે તો માત્ર સદ્ગુરુએ આપેલા નામમાં<sup>૪</sup> સમાઈ રહ્યા છે." [૬૦]

६१

| सिद्ध०                                                                    | 'मनका जीउ पबनु कथीअले      |
|---------------------------------------------------------------------------|----------------------------|
|                                                                           | पवनु कहा रसु खाई ।         |
| •                                                                         | गिआनकी मुद्रा कवन अउधू     |
|                                                                           | सिधकी कवन कमाई ॥ '         |
| नानक०                                                                     | " विनु सवदै रसु न आवै अउधू |
|                                                                           | हउमे पिआस न जाई ।          |
| •                                                                         | सबदि रते अंमृतु रसु पाइआ   |
| •                                                                         | साचे रहे अघाई ॥ ''         |
| सिद्ध०                                                                    | 'कवन बुधि जितु असथिरु रहीऐ |
|                                                                           | कितु भोजनि त्रिपतासे ।'    |
| <ol> <li>गुरमुखि । २. बिरोलै – पक्षेावीने. ३. सबदु । ४. सबदि ।</li> </ol> |                            |

ા પંજિય થી 📄

🕴 🥺 हिलि े सतिगर ते काछ न प्रासे ॥ ६१ ॥ -

્ર સાથ

' જ્ઞાન-સાક્ષાત્કારની મુદ્રા અર્થાત્ સ્વરૂપ શું, અને –

'મનનો જીવ પવન કહેવાય છે; એ પવન કર્યો રસ ખાઈને

'સિદ્ધોની પુક્રિયા શી હોય? – હે અવધૂત એ પુક્ષના

नानक• "नानक दुखु सुखु सम करि जापै

(સિદ્ધો પૂછે છે:-)

236

જીવે છે?

### Jain Education International

# પર થઈ જાય. ય તેને કાળ પણ ગ્રસી શકે નહિ. [૬૧] -

१. विनु सबदै । २. रसु । ભક્તિના કે લવલીનતાના રસ. ૩. सबदि । ૪. રદ્દે अपाई – ધરાઈ તૃપ્ત થાય. ૫. સુખ અને દુ:ખ 'सम करि' અનુભવે, એટલે કે સુખ અને દુ:ખ જેને સ્પર્શે નહિ. એ સ્થિતિ તાે પરમ તત્ત્વની જ કહેવાય. ગુરુમુખ (મુક્ત સંત) પરમ તત્ત્વરૂપ બન્યાે હાવાથી, તેને પણ દુ:ખ અને સુખ અર્થાત્ કર્મનાં ફળ સ્પર્શી શકતાં નથી. કર્મના માર્ગથી તે પર બની જાય છે.

જવાબ આપો!' (નાનક કહે છે :-) " સદ્ગુરુ પાસેથી નામ પામ્યા વિના<sup>¶</sup> રસ<sup>ર</sup> ન ઊપજે; હે

અવધત ! તે વિના 'હું' અને 'મેં 'રૂપી (ટ્રૈતભાવની) જે પ્યાસ વળગેલી છે, તે ન બુઝાય.

" ગરએ આપેલા નામમાં<sup>૩</sup> રત થાય, તો (ભક્તિરૂપી) અમૃતરસ પામે અને સત્ય-પરમાત્મામાં સમાઈ રહે. "<sup>૪</sup>

(સિદ્ધો પછે છે :-)

'કઈ બુદ્ધિ પ્રાપ્ત થાય તો સ્થિર થવાય (અને દાેડાદાેડ મટે)?

'એવું તે કયું ભોજન મળે, તો કાયમના તૃપ્ત થઈ જવાય – કાયમની ભૂખ ટળે ? '

" સદ્વગુરૂના શરણથી (ભક્તિરસ પામીને) સુખ અને દુ:ખથી

(નાનક જવાબ આપે છે :--)

### સિધ-ગોસટિ કર

[नानक ने मार्ड]

"रंगि न राता रसि नहीं माता

**बिनु गुर सबदै** जलि बलि ताता न

बिंदु न राखिआ सबदु न भाखिआ

पवनु न साधिआ सचु न आराधिआ ॥

अकथ-कथा ले सम करि रहे

तउ नानक आतम-राम कउ लहे ॥ ६२ ॥ –

્રમ થ<sup>૬</sup>

[ નાનક – ચાલુ ]

''સદ્ગુરુ પાસેથી નામ પામીને પરમાત્માની ભક્રિામાં<sup>૧</sup> રત ત્ન થાય, તથા એ પ્રેમ્નરસમાં મત્ત ન બને, તો (અંદરની કામ-ત્નાઓ-રૂપી) જલદ<sup>ર</sup> આગમાં જળી-બળીને ખાખ થઈ જાય.

"ંગુરુ પાસેથી નામ પામ્યા ન હોવાથી તે બિંદુ ધારણ કરી શકે નહીં;<sup>3</sup> સત્ય-પરમાત્માને આરાધ્યા ન હોવાથી પવનને પણ સાધી શકે નહીં.

"પરમાત્માનું<sup>૪</sup> ગુણકીર્તન<sup>પ</sup> કરીને (કામનાઓનો) અગ્નિ બુઝાવે,<sup>૬</sup> ત્યારે આતમ-રામ પરમાત્માનો સાક્ષાત્કાર કરી શકે [૬૨]–

ફરૂ

[नानक – चालु]

"गुर परसादी रंगे राता

अंमृतु पीआ साचे माता ।

गुर बीचारी अगनि निबारी

अपिड पीओे आतमसुखु धारी ॥

૧. रंगि – ભક્તિના રંગમાં. ૨. ताता । ૩. સ્ત્રીઓમાં આયક્ત રહી સંયમી બની શક્તો નથી. ૪. अकथ – વર્ણવી ન શકાય તેવા – અગમ્ય. ૫. कथा – કીર્તન. ૬. सम करि – શમ પ્રાપ્ત કરે, કામનાઓનું શપ્તન કરે. પં૦ – ૧૧ પ'જચ'શી

# सचु अराधिआ गुरमुखि तरु तारी ।

नानक बूझे को वीचारी '' ॥ ६३ ॥

ઝા થ'

[નાનક – ચાલુ ]

112

" સદ્વગુરની કુપા થવાથી પરમાત્માની ભક્તિનો રંગ લાગ; એ અમૃત પીતાંની સાથે સત્ય-પરમાત્માના પ્રેમમાં મત્ત થઈ જવાય. " સદગુરુના ઉપદેશથી કામનાઓનો અગ્નિ શાંત થઈ જાય, અને આત્મસુખમાં તરબોળ<sup>ર</sup> થવારૂપી અમૃત પીવા મળે. '' સત્ય પરમાત્માનું આરાધન કરનારો ગુર્મુખ જાતે તરે અને બીજાને પણ તારે. પરંતુ કોઈ વિરલો જ<sup>3</sup> આ વાત સમજે છે." [૬૩]

६४

'इड्रमनु मैगलु कहा बसीअले सिद्ध० कहा वसे इडु पबना । कहा बसै सु सबदु अउधू ताकऊ चूके मनका भवना ॥ ' "नदरि करे ता सतिगुरु मेले नानक० ता निज घरि वासा इडु मनु पाए । आपे आप खाई ता निरमछ होने धावत वरजि रहाए ॥ " ' किउ मूल पछाणे आतमु जाणे सिद्ध० किउ ससि घरि सुरू समावे । ' " गरमुखि हउमे विचह सोवै नानक० तउ नानक सहजि समावे ॥ ६४ ॥ -સ થ (સિદ્ધો પૂછે છે:--)

'મત્ત હાથી જેવું મન (તું કહે છે તેમ, ભક્તિના ર'ગમાં ર ગાય ત્યારે) કચાં સ્થિર થાય?

गुर बीचारी । २. आतमसुखु धारी । ३. को बीचारी । डेाઈ ડાહ્યो – समल्टार.

સિધ-ગોસદિ ૬૫

<mark>'તે વખતે (એને સંચાલિત</mark> કરનાર) પ્રાણવાયુ<sup>૧</sup> કચાં હોય?

'તું કહે છે તેમ હે અવધૂત, મન (પરમાત્મામાં) લીન થઈ જાય, <sup>ર</sup> ત્યારે પેલો અનાહત નાદ કચાં રહે?'

(નાનક કહે છે :–)

" પરમાત્માની કૃપા<sup>૩</sup> થાય, અને સદ્ગુરુની સાથે તે મિલાપ કરાવે<sup>¥</sup> —

" ત્યારે મેન આત્મ-સ્વરૂપમાં<sup>પ</sup> સ્થિર થાય.

"મન પોતે પોતાને ખાઈ જાય, ત્યારે નિર્મળ થાય અને તેની દાેડાદાેડ<sup>૬</sup> ટળે ! "

(સિદ્ધો પૂછે છે:--)

' (પણ એમ ગુણ ગાવાથી) મૂળ કારણને શી રીતે પિછાને? આત્માનું જ્ઞાન શી રીતે પ્રાપ્ત કરે?

'તેવો માણસ ચંદ્ર અને સૂર્ય (-નાડીઓમાં સંચાર કરતા પવન)-ને પોતાના મૂળ સ્થાનમાં કેવી રીતે સમાવી દે?ં (એ બધું તો યોગમાર્ગી જ કરી શકે!)'

(નાનક કહે છે :-)

''માણસ સદ્ગુરુનું શરણ પામીને 'અહં'પણું અને 'મેં'પણું વચ્ચેથી ભૂંસી નાખે, તો સહજ દશામાં સમાઈ રહે. [૬૪]–

६५

[ नानक – चाछ ]

"इहु मनु निहचलु हिरदे बसीअछे

गुरमुखि मूलु पछाणि रहे ।

नाभि पवन घरि आसणि बैसै

गुरमुखि खोजत ततु लहे ॥

९. पबना। २. चूके भवना – लेनुं ९८ भए। ८७ थुं હे। थ. उ. नदरि। ४. मेले । ५. निज घरि। ९. धावतु। ७. घरि समाबै। પ જર્ચાંસી

सु सबदु निरंतरि निज घरि आछे

त्रिभवण-जोति सु सबदि लहे ।

खावे दुख भूख साचेकी

साचे ही त्रिपतासि रहे ॥

अनहद बाणी गुरमुखि जाणी

बिरँलो को अरथावे ।

नानक आखे सच समाखे

2H 81

''ગરનાં સેવા-સંગથી<sup>૧</sup> આ મન નિશ્વળ થઈને આત્મામાં<sup>ર</sup>

"ગરનાં સેવા-સંગથી શોધ કરતાં કરતાં પરમ તત્ત્વનો

"પેલો અનાહત નાદ પણ નિરંતર પોતાના નિવાસ-રથાન-

'' સત્ય પરમાત્મા માટેની જે ભૂખ જગ્રત થાય, તે (કામનાઓ

'' ગરનાં સેવા સંગ કરનારો<sup>૬</sup> અનાહત-નાદ સાંભળી શકે;<sup>૭</sup>

''નાનક સાર્ચ કહે છે કે, સાય પરમાત્માના ર'ગમાં જે એક

१ गुरमुखि । २. हिरदें । ३. रहैं । ४. घरि आसणि बैसें ! ले धवन -જે પ્રાણ સંચાર કરતાે મનને કામનાઓ પાછળ દોડવામાં મદદ કરતાે હતો, તે હવે (મન પરમાત્મામાં લીન થઈ જતાં) પાતે પણ આપાઆપ સ્થિર થઈ જાય છે. ૫. મુ संवदि । ६ गुरमुखि । ७ जाणी । ८. अरथावे - गांठे अधि - अभाय. ८. कबहु

સાક્ષાત્કાર થાય,<sup>૪</sup> એટલે નાભિ સુધી સંચાર કરતો પવન આપો-

રૂપ પરમાત્મામાં સ્થિત છે; એ નાદ(-નું અનુસંધાન થવા)-થી<sup>ય</sup>

પાછળની દોડથી પ્રાપ્ત થતાં) દુઃખને ખાઈ જાય; પછી મન

सचि रपे रंगु कबहु न जावे ?? ॥ ६५ ॥

સ્થિર થાય, તો મૂળ કારણનો સાક્ષાત્કાર કરીને કૃતાર્થ થાય.<sup>૩</sup>

આપ પોતાના આસને (પરમાત્મામાં) સ્થિર થઈ જાય.

ત્રિભૂવનની જ્યોતિરૂપ પરમાત્માનો સાક્ષાત્કાર થાય.

વાર રંગાયો, તેનો તે રંગ કદી ઊતરે નહિ. "" [૬૫]

[નાનક – ચાલુ]

न जावे ।

For Personal & Private Use Only

www.jainelibrary.org

Jain Education International

સત્ય-પરમાત્મામાં તુસ થઈ રહે.

કોઈ વિરલો તે કમાણી કરે. લ

198

६६ 'जा इतु हिरदा देह न होती सिद्ध ० तउ मन कैठे रहता। नाभि-कुमल असथंम न होतो ता पवनू कवन घरि सहता ॥ रूप न होतो रेख न काई ता सबदि कहा लिवलाई । रकतु बिंदुकी मडीं न होती मिति-कीमति नही पाई ॥ वरन मेखु असरूप न जापी किउ करि जापसि साचा ।' "नानक नामि रते वैरागी नानक० इब तब साचो साचा ॥ ६६ ॥ -અ શ (સિદ્ધો પછે છે :-) 'જ્યારે આ હૃદય કે આ દેહ ન હોય, ત્યારે મન કચાં રહે ? 'નાભિ-કમળરૂપી સ્તંભ¹ ન હોય, ત્યારે મવન કર્ય સ્થાને<sup>ર</sup> વસે ?<sup>3</sup> 'જ્યારે રૂપ ન હોય, કે કોઈ રેખા-ચિહુન ન હોય, ત્યારે અનાહત નાદ<sup>૪</sup> કચાં લીન થાય ? 'જ્યારે લોહી અને વીર્યબિદ્રનું બનેલું આ ખોરડું<sup>ય</sup> ન હોય, ત્યારે આ સાચું પરમ તત્ત્વ છે કે નહિ એની પરખ<sup>૬</sup> કાેણ કરે?<sup>9</sup> 'પરમાત્માનો કોઈ વર્ણ, વેશ, કે સ્વકપ જ ન હોય, તો તે જ સત્ય પરમાત્મા છે, એમ કેમ કરીને જાણી શકાય ? '

 असथंमु। – થાંભલાે – ટેકવનાર.
 घरि । સ્थान.
 सहता ।
 सबदि । ૬૭મા પદમાં ગુરુ નાનકના જવાબમાં તેને सबदु मु सार તરીકે ઉલ્લેખ્યા છે. એટલે સારરૂપ – તત્ત્વરૂપ – શબ્દ – ધ્વનિ – નાદ એટલે અનાહત નાદ.
 મફી । ૬. मिति-क्रीमति – સીમા અને કિંમત ૭. नही पाई = ન જ જાણવા મળે, ન જ સમજાય. ૮. न जापी – ન જણાતાં હોય – ન હોય.

www.jainelibrary.org

(નાનક જવાબ આપે છે:-)

" પરમાત્મામાં રત<sup>૧</sup> એવા જે મુક્તા<sup>ર</sup> પુરુષો હોય છે, તે નિરાકાર – મુક્ત – અવસ્થામાં<sup>૩</sup> તેમજ અત્યારની – સદેહ અવ-સ્થામાં<sup>૪</sup> સત્ય-પરમાત્માને પિછાની શકે છે. [૬૬] –

६७

[नानक – चालु] "हिरदा देह न होती अउधू तउ मनु सुंनि रहै बैरागी । नाभि-कमलु असथंभु न होतो ता निज घरि बसतउ पवनु अनरागी ॥ रूपु न रेखिआ जाति न होसी तउ अकुल्ठीणि रहतउ सबदु सु सारु । गउनु गगनु जब तबहि न होत्तउ त्रिभवण-जोति आपे निरंकारु ॥ बरनु रेखु असरूपु सो एको एको सबदु विड़ाणी । साच बिना सूचा को नाही नानक अकथ कहाणी " ॥ ६७ ॥

અર્થ

]નાનક – ચાલુ] "જ્યારે હુદય કે દેહ ન હોય, ત્યારે મુક્ર્ત<sup>ય</sup> થયેલું મન શૂન્ય-પરમાત્મામાં સમાઈ રહે છે.<sup>૬</sup> "જ્યારે નાભિ-કમળ રૂપી ટેકો (અર્થાત્ દેહ) ન હોય, ત્યારે પરમાત્મામાં આસક્ર્તા થયેલા મુક્ર્તા પુરુષનો પવનરૂપી પ્રાણ<sup>૭</sup> ૧. नामि रते । ૨. बैरागी – રાગરહિત – મુક્ત. ૩. तव – ત્યારે. નિરાકાર અવસ્થામાં. ૪. इव – આ સદેહ અવસ્થામાં. ૫. बैरागी । ૬. रहै । ૭. अनरागी षवनु ।

### સિધ-ગોસદિ ૬૮

પણ પોતાના મૂળ સ્થાનમાં (અર્થાત્ પરમાત્મામાં) જઈને વસે છે.

''જ્યારે રૂપ, રેખા કે દ્વૈતભાવ<sup>૧</sup> ન હોય, ત્યારે સૌના સાર-રૂપ અનાહત શબ્દ કુલ-રહિત નિર**ંકાર તત્ત્વમાં સ્થિત થાય છે**.

"જ્યારે પૃથ્વી<sup>ર</sup>ન હોય, આકાશ ન હોય, ત્યારે ત્રિભુવનની જ્યોતિરૂપ નિરંકાર પરમાત્મા સ્વ-સ્વરૂપે<sup>ક</sup> બિરાજે છે.

''વર્ણ, રેખા, સ્વરૂપ એ સૌ (પરમાત્માના હુકમના) એક અદુભુત<sup>૪</sup> શબ્દથી જ ઊભાં થાય છે.

'' એ સત્ય-પરમાત્માને પામ્યા વિના કોઈ મુક્તા<sup>ય</sup> થઈ શકતો નથી. નાનક કહે છે કે, એ કહાણી અકથ્ય છે.'' [૬૭]

# ६८

सिद्धर् 'कितु कितु विधि जगु उपजै पुरखा कितु कितु दुखि बिनसि जाई ।' नानकः ''हउमै विचि जगु उपजै पुरखा नामि विसरिषे दुखु पाई ॥ गुरमुखि होवै सु गिआनु ततु बीचारे हउमै सबदि जलाए । तनु मनु निरमछ निरमल बाणी साचै रहै समाए ॥ नामे नामि रहै बैरागी साचु रखिआ उरि धारे । नानक विनु नावै जोगु कदे न होवै देखहु रिदै बीचारे ॥ ६८ ॥ – १. जाति । जुटापछाने। वाडे। – अवगता – द्वीतलाव. २. गउनु – गेा-पृथ्वी. ३ आपे । ४. विडागी । ॐ३पी. ५ सूचा – शुद्ध – भुद्ध – भुद्य – भुद्ध – भुद्ध – भुद्ध – भुद्ध – भुद्य – भुद्ध – भुद्ध – भुद्य – भुद्य – भुद्ध – भुद्य – भुद्य – भुद्य – भुद्य – भुद्य – भुद्ध – भुद्य – भु (સિદ્ધો પૂછે છે:-)

'આ જગત કેવી રીતે ઊપજે છે? અને શા કારણે દુઃખનું ભાગી થાય છે?'<sup>પ</sup>

(નાનક જવાબ આપે છે :-)

" 'હું' અને ' મેં 'રૂપી અહ પણાને લીધે<sup>ર</sup> આ જગત ઊપજ્યું છે; અને પરમાત્માને<sup>૩</sup> વીસરવાને લીધે દુ:ખનું ભાગી થાય છે.

''સદ્ગુરુનું શરણ લેનારો<sup>૪</sup> પરમાત્મ-તત્ત્વની સાચી સમજ<sup>૫</sup> પ્રાપ્ત કરે છે, અને ગુરુ પાસેથી પામેલા નામ વડે<sup>૬</sup> 'હું' અને 'મેં' રૂપી અહ'પણા (-ના ભ્રમ)-ને ટાળે છે.°

" તેનું તન અને મન નિર્મળ થાય છે; તેની વાણી નિર્મળ થાય છે; તથા તે સત્ય-પરમાત્મામાં સમાઈ રહે છે.

" નામમાં (પરમાત્મામાં) લીન રહેવાથી<sup>૯</sup> તે (જગત પ્રત્યે) સાચો વૈરાગ્ય પ્રાપ્ત કરે છે; અને સત્ય-પરમાત્માને હુદયમાં હાજરાહજાૂર જુએ છે.<sup>૯</sup>

"નાનક કહે છે કે, પરમાત્માનું નામ પ્રાપ્ત કર્યા વિના કદી સાચો યોગ (અર્થાત્ પરમાત્માનો સંયોગ) પ્રાપ્ત ન થાય. હુદયમાં વિચારી જુઓ![૬૮]–

६९

[नानक – चाछ]

'' गुरमुखि साचु सबदु वीचारे कोइ गुरमुखि साचु बाणी परगटु होइ । गुरमुखि मनु भीजै विरला बूझै कोइ गुरमुखि निज घरि वासा होइ ॥

 दुखि यिनसि जाईं । २. विचि = વચ્ચે. ૩. नामि – નામને – પરમાત્માના નામને – અંતરમાં વસેલા પરમાત્માને. ૪. गुरमुखि । ૫ गिआनु ततु – તત્ત્વનું જ્ઞાન. ૬. सबदि । ૭. जलाए – જલાવી દે છે – બાળી નાખે છે. ૮. नामे नामि । ૯. उरि धारे । અંતરમાં ધારણ કરે છે.

### સિધ-ગોસ દિ ૭૦

# गुरमुखि जोगी जुगति पछाणे गुरमुखि नानक एको जाणे ॥ ६९ ॥ –

#### અથ'

]નાનક – ચાલુ ]

" સદ્ગુરુનું શરણ લઈને કોઈ વિરલો સત્ય-પરમાત્માના નામને <sup>દ</sup>જપે છે;

" સદ્ગુરુનું શરણ લેવાથી સત્ય-પરમાત્માનો ઉપદેશ હૃદયમાં ચોટે છે.<sup>ર</sup>

''સદ્ગુરુનું શરણ લેવાથી મન (પરમાત્માના રસમાં) ભીનું થાથ છે, પરંતુ આ વાત કેાણ સમજે છે?<sup>3</sup>

'' સદ્ગુરૂનું શરણ લેવાથી પોતાના આત્મ-સ્વરૂપમાં<sup>૪</sup> સ્થિત થવાય;

''સદ્ગુટુનું શરણ લેવાથી યોગની સાચી યુક્તિ જાણવા મળે; ''નાનક કહે છે કે, સદ્ગુટુનું શરણ લેનારો એક પરમાત્માનો સાક્ષાત્કાર પ્રાપ્ત કરે. [૬૯] –

90

[ नानक – चालु ]

'' बिनु सतिगुर सेवे जोगु न होई बिनु सतिगुर मेटे मुकति न कोई । बिनु सतिगुर मेटे नामु पाइआ न जाइ बिनु सतिगुर मेटे महा दुखु पाइ ॥ बिनु सतिगुर मेटे महा गरबि गुबारि नानक बिनु गुर मुआ जनमु हारि ॥ ७० ॥—

૧. साचु सबदु । સાચું નામ – સત્ય પરમાત્માનું નામ. ૨. परगढु होइ । ૩. विरल बूझै कोइ । કાેઈ વિરલાે જ સમજે. ૪. निज घरि । પાતાના ઘરમાં – બામમાં – સ્વરૂપમાં. "સદ્ગુરુને સેવ્યા વિના યોગ પ્રાપ્ત ન થાય;

"સદ્ગુરુનો ભેટાે થયા વિના મુક્તિ પણ ન મળે;

[નાનક – ચાલુ ] "સદ્ગુરુને સેવનારાે 'હું'-પહ્યું અને 'મેં'પહ્યું ટાળી મનને જીતી શકે: '' સદ્ગુરુને સેવનારાે સત્ય-પરમાત્માને હુદયમાં ધારણ કરી શકે: "સદ્ગૂર્ને સેવનારો કાળરૂપી જમને મારી-હટાવી, સંસારને<sup>ર</sup> પાર કરી જાય; १. जनमु हारि । जन्म હારી જાય. ૨. जगु - જગત રૂપી સંસાર, માયા.

ઝાથ

"गुरमुखि मनु जीता हउमै-मारि गुरमुखि साचु रखिआ उर धारि । गुरमुखि जगु जीता जनकाछ मारि विदारि गुरमुखि दरगह न आवै हारि ॥ गुरमुखि मेलि मिलाए सो जाणें। नानक गुरमुखि सबदि पछाणे ॥ ७१ ॥ -

# [नानक - चालु]

"સદગરનો ભેટો થયા વિના નામ ન પમાય; ''સદગરનો ભેટો થયા વિના મહાદુ:ખમાં અટવાયા કરે; ''સદગુરનો ભેટો થયા વિના અહ'પણાના મેાટા ગોબારામાં **ઘુમ્યા** કરે;

"નાનક કહે છે કે, ગુરુ વિના આ મનુષ્ય-જન્મ એળે જાય.' [૭૦]-

१७

[નાનક – ચાલુ ]

100

### સિધ-ગાસદિ ૭ર

''સદ્ગુરુને સેવનારો ભગવાનના દરબારે વિજયી નીવડીને<sup>૧</sup> આવે;

" પરમાત્મા (કૃપા કરીને) જેને સદ્ગુરુનો ભેટેા કરાવે,' તે તેમની પાસેથી નામ<sup>3</sup> પામીને પરમાત્માનો સાક્ષાત્કાર કરે. [૭૧]—

७२

[नानक – चालु]

"सबदैका निबेडा सुणि तू अउधू बिनु नावै जोगु न होई । नामे राते अनदिनु माते नामै ते सुखु होई ॥ नामै ही ते सभु परगटु होवै नामे सोझी पाई । बिनु नावै मेख करहि बहुतेरे सचै आपि खुआई ॥ सतिगुर ते नामु पाईऐ अउधू जोग जुगति ता होई । करि बीचारु मनि देखहु नानक बिनु नावै मुकति न होई ॥ ७२ ॥-

### ઋથ'

નાનક – ચાલુ ]

ં "ચર્ચામાત્રનો<sup>૪</sup> નિવેડાે, હે યોગી, તું સાંભળ : નામ વિના યોગ સંભવે નહીં;

''ભગવાનના નામમાં રત રહેનાર નિર તર<sup>પ</sup> મત્ત બની ઊઠે; નામથી સૂખસાગરમાં કાયમના મગ્ન થવાય.

૧. न आवै हारि – હારીને આવતાે નથી, અર્થાન જીતીને આવે છે. ૨. मेलिं मिलाए । ૩. सबदि । ४. सबदैका – શબ્દમાત્રના, ઉપદેશમાત્રના, ૫. अनदिनु – હરરોજ. " નામથી સર્ગ (ગૂઢ રહસ્યો ) પ્રગટ થાય; નામથી બધી સમજ આવે;

"નામ વિના ભાતભાતના વેશ ધારણ કરે તો (તેથા કંઈ ન વળે; ઊલટું) ભગવાન પોતે તેમને માર્ગ-ભૂલ્યા<sup>૧</sup> કરી મૂકે. "હે અવધત ! સદગર પાસેથી નામ પામીએ, તો યોગની

બધી યુક્તિઓ (-નું ફળ) આપોઆપ હાંસલ થાય. "નાનક કહે છે : મનમાં વિચાર કરી જુઓ ! નામ વિના

મુક્તિ કચાંથી ? [૭૨] –

७३

[नानक – चालु ] "तेरी गति मिति तूँहै जाणहि किआ को आखि वखाणे । तू आपे गुपता आपे परगटु आपे सभि रंग माणे ॥ साधिक सिध गुरू बहु चेले खोजत फिरहि फुरमाणे । मागहि नामु पाइ इह मिखिआ तेरे दरसन कउ कुरबाणें ॥ अबिनासी प्रभि खेलु रचाइआ गुरमुखि सोझी होई । नानक समि जुग आपे वरते दूजी अवरु न कोई ॥ '' ७३ ॥

અર્થ

[નાનક પૂર્ણાહુતિ કરે છે :-- ] "હે પરમાત્મા ! તમારી પહેાંચ અને હદ<sup>ર</sup> તમે પોતે જાણો ! બીજો કાેઈ શું કહે કે વર્ણવે ?

૧. खुआई – ખાવાય – સાચા માર્ગથી અવળે માર્ગ ચડી જાય. ૨. गति मिति – શબ્તિ અને માપ. "તમે તમારી પોતાની મરજીથી ગુપ્ત રહેા છો, કે પ્રગટ પણ થાઓ છો; એ બધી તમારી લીલા છે.<sup>૧</sup>

" તમારા હુકમથી સાધકો, સિદ્ધો, ગુરુઓ અને તેમના અનેક ચેલાઓ તમને શોધવા નીકળી પડે છે.

" જેઓ તમારું નામ – તમારી ભક્તિ માગે છે, તેમને તમે એ ભિક્ષા બક્ષો છો.

"હું તમારાં દર્શન માટે કુરબાન થયો છું. (મને એ ભિક્ષા આપવાની કૃપા કરો!)

"તમે અવિનાશી પ્રભુએ આ ખેલ રચ્યો છે; સદ્ગુરુની કપાથી એ બધું સમજાય.<sup>ર</sup>

<sup>ઁ</sup> "નાનક<sup>ં</sup>કહે છે, સૌ યુગો દરમ્યાન<sup>૩</sup> તમે જ છો; બીજુ<sup>:</sup> કાંઈ નથી – બીજો કાેઈ નથી.'' [૭૩]

૧. रंग माणे । એને આનંદ તમે માણા છે: ૨. सोझी होई – સમજ પડે: ૩. સૃષ્ટિ પહેલાં કે પછી.

**સંભાષત** રાજ્ય કે ગાળવા છે. રાજ્ય કે ગાળવા છે. हरिन्चरणकमल-मकरंद लोभित मनो अनदिनो मोहि आही पिआसा । कृपाजलु देहि नानक सारिंग कउ होइ जाते तेरे नामि वासा ॥

" હે પૂભુ, તમારા ચરણ-કમળના મકર દરૂપી રસ ઉપર લોભાયેલા મારા મનની પ્યાસ રાત-દિવસ શાંત પડતી નથી; " તો ચાતક પક્ષીની પેઠે (મેઘબિંદુ માટે) તલસતા નાનક ઉપર તમાર્કુ કૃપા-જલ વરસાવો, જેથી તમારા નામમાં તે લીન થઈ જાય !"

[ગુરુ નાનક: 'આરતી 'માંથી

