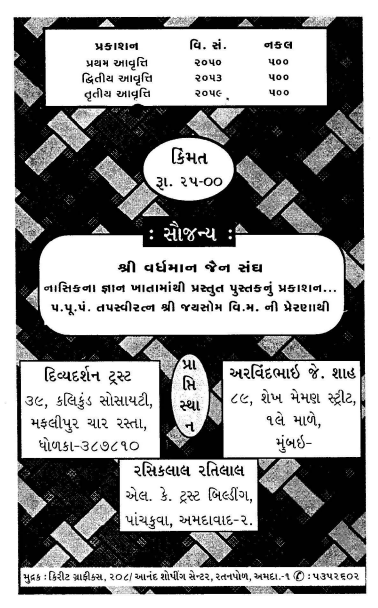
# ગુરૂ**વંદન-પચ્ચક્**ખાણ ભાષ્યના રહસ્યો

વિવરણકાર : ૫.૫ૂ. ગચ્છાધિપતિ આ. શ્રી વિજયજયદ્યોષસૂરી શ્વરજી મ.સા.

॥ શ્રી શંખેશ્વર પાર્શ્વનાથાય નમः ॥ શ્રી પ્રેમ-ભુવનભાનુ સુરિભ્યો નમઃ તું દ્વા-પરસ્ તું ભાષ્યના ૪ રહેર્સ્ટ્રેટ્ટ્ર રહસ્થો : વિવરણકાર : પ.પ. પ્રવચનગારૂડી આ. શ્રી વિજય ભુવનભાનુસૂરીશ્વરજી મ.ના પટ્ટવિભૂષક પ.પૂ. ગચ્છાંધિપતિ આ. શ્રી વિજય જયઘોષ સ. મ. : પ્રકાશક :) हिल्यहर्शन ट्रस्ट ાલ કલિકડ સોસાયટી, મફલીપુર ચાર રસ્તા, ધોળકા- ૩૮૭૮૧૦



## આંખો દેખા, કાનો સુના

જબ મેં થા, તબ ગુરુ નાહીં, અબ ગુરુ હૈં, હમ નાહીં; પ્રેમ ગલી અતિ સાંકરી, તામેં દો ન સમાહિ......

પરમાત્મપદ સુધી પહોંચવાના અનેકાનેક માર્ગો છે-ભક્તિયોગ, જ્ઞાનયોગ, ક્રિયાયોગ, ધ્યાનયોગ......પોતપોતાની રુચિ અને યોગ્યતાનુસાર જીવો તે તે માર્ગોમાં જોડાઇ આત્મકલ્યાણ સાધી શકે છે, પરંતુ તે ચારે માર્ગોના આધારભૂત કોઇ પણ તત્વ હોય તો તે છે- 'ગુરુતત્વ'....ગુરુદેવોના માર્ગદર્શન વિના, સહાય વિના આ દુનિયાનો કોઇ પણ જીવ મોક્ષે ગયો નથી કે જવાનો નથી. બધા માર્ગોના રહસ્યોના જ્ઞાતા, વાત્સલ્યમયી મા બનીને શિષ્યોના જીવનનું ઘડતર કરનારા, યોગ્યાયોગ્યનો ભેદ જાણી તે પ્રમાણે જ્ઞાનદાન કરનારા ગુરુદેવની કૃપા જ સાધકોના જીવનનું અમૂલ્ય ભાથુ છે.

દેવતત્વ હોય કે ગુરુતત્વ, જ્યાં સુધી સમર્પણભાવ ન આવે, બિનશરતી શરણાગતિ ન સ્વીકારાય ત્યાં સુધી સાચી કૃપા ઉતરતી 🤇 નથી. આથી એક કવિહ્રદયે ઉપરોક્ત પંક્તિઓમાં ગુરુભક્તિનું રહસ્ય અદ્ભૂત રીતે ખોલ્યું છે. અહંકારની હાજરીમાં સમર્પણભાવ આવી શકતો નથી અને સમર્પણભાવની સાથે અહંકારને ઉભેય બનતું નથી. અંધકાર અને પ્રકાશ જેટલો વિરોધ-ભાવ બે વચ્ચે છે. '**'અહં** ડે રે અહં, તું જાને મરી, પછી બાકી રહે તે હરિ''- આ પંક્તિ પશ્વે અહંકારના ભુક્કા બોલાવી દેવા આપણને લલકારે છે. સંપૂર્ણ સમર્પણભાવ આધ્યાત્મિકતાના શિખરે પહોંચાડી દેવા સમર્થ છે. આવો સમર્પણભાવ તો જ આવે, જ્યારે ગુરુદેવોની મહાનતાની પિછાણ થાય, વિધિવત્ ગુરુદેવોની ઉપાસના થાય, આશાતનાઓનં નિવારણ થાય, ગુરુદેવોએ બતાવેલા માર્ગે ચાલવાનું 🖁 બને. પ્રસ્તુત પુસ્તિકા ગુરુતત્વની ઉપાસનાના અદ્ભૂત પદાર્થોના 🏅 ભંડારસમી છે. આશાતનાનું નિવારણ અને ઉપાસનાનું વિવરણ, બન્ને 🎗 

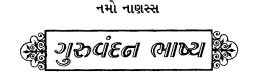
દ્વારા સાધકોના મનની શંકાઓને દૂર કરનારી આ રામબાણ દવા છે. સાથે સાથે પચ્ચક્રખાણ ભાષ્યના રહસ્યાર્થીને સમાવી લઇને ગુરુકૃપાથી મળતી વિરતિની શુદ્ધિ અને પુષ્ટિ કઇ રીતે કરવી તેની છણાવટ કરવા દ્વારા સાધકોને સર્વાંગીણ માર્ગદર્શન આપનારી એક ગાઇડ જેવી બની ગઇ છે.

પૂજ્યપાદ પરમગીતાર્થ સિદ્ધાંતદિવાકર ગચ્છાધિપતિ આચાર્યદેવેશ **શ્રીમદ્વિજયજયઘોષસૂરીશ્વરજી** મહારાજાની ઘણું ઝીણું કાંતી શકનારી તીક્ષ્ણ અને માર્ગાનુસારી પ્રજ્ઞાએ કેવા અને કેટલા રહસ્યો ખેલ્યા છે એ તો પ્રસ્તુત પુસ્તિકાના સાદ્યંત અભ્યાસ દ્વારા જિજ્ઞાસુ અભ્યાસુઓ જાણી શકશે.

વર્ષો સુધી અખંડપણે ગુરુકુળવાસ સેવનાર, ગુરુકૃપાના ધારક, અનેકાનેક આચાર્ય ભગવંતો તથા મુનિભગવંતોના વિશ્વાસ-ભાજન પૂજ્યપાદશ્રી આજે જૈનશાસનમાં બહોળી પ્રસિદ્ધિ પામી ચૂક્યા છે. આગમોના હાલતાં-ચાલતાં કોમ્પ્યુટર તરીકે વિખ્યાત મહાપુરુષની કલમે સર્જાયેલા આ પુસ્તકની પ્રથમ આવૃત્તિ પ.પૂ.સચ્ચારિત્રનિધિ મુનિરાજશ્રી **ભદ્રે થરવિજયજી** મ.ના કુશળ સંપાદન હેઠળ બહાર પડેલ, જેની પ્રેસકોપી પ.પૂ. અધ્યાત્મરસિક મુનિરાજશ્રી **મુક્તિદર્શનવિજયજી** મ.એ કરેલ તથા પચ્ચક્ ખાણ ભાષ્યના પૂજ્યપાદ ગચ્છાધિપતિશ્રીના મુદાઓ પરથી તાર્કિકાગ્રણી પ.પૂ.

ટૂંક સમયમાં જ અત્યુપયોગી બનેલ પુસ્તિકાની પ્રથમ આવૃત્તિ અલભ્ય બનતા આ દ્વિતીય આવૃત્તિ બહાર પાડવામાં આવે છે. પૂજ્યપાદશ્રીના અનેકાનેક પુસ્તકોના સંપાદન ભક્તિભાવે કરનાર પ.પૂ.મુનિરાજશ્રી **સત્યકાંતવિજયજી** મ.સા.ની પ્રેરણા પુસ્તક પ્રકાશનમાં સહાયક બની છે.

પ્રાંતે, અભ્યાસુ જીવોને ઉપયોગી અન્ય પણ પુસ્તકો 🕻 આગમ રહસ્યોના ભંડારસમા પૂજ્યપાદશ્રી પાસેથી પ્રાપ્ત થાય એવી અભિલાષા સહ...... —સંયમબોધિવિજય



grerererererererererere ગુરુ = જિનાજ્ઞાના તેમજ પાંચ મહાવ્રતોના ધારક સાધુઓ સાધ્વીઓ.....વિશેષથી-આચાર્ય, ઉપાધ્યાય, પદસ્થ, ગીતાર્થ તેમજ ગુર્વાજ્ઞામાં વ્યવસ્થિત અન્ય મહાત્માઓ....

વંદન ત્રણ પ્રકારે :- (૧) ફેટા વંદન (૨) થોભવંદન (૩) દ્વાદશાવર્ત વંદન (૧) કેટા વંદન : મસ્તક નમાવી. શક્ય હોય તો હાથ જોડી 'અંજલી કરી' 'મત્થએણ વંદામિ' કહેવું તે.....આની કંઇક વિશેષ વિચારણાઃ-(૧) સાધુ, સાધુઓને રસ્તામાં મળે ત્યારે નાના, મોટાને પ્રથમ કરે....તે વખતે મોટા પણ નાનાને સામુ 'મત્થએણ વંદામિ' કહે. કદાચ નાના ભલી જાય તો મોટા પણ પ્રથમ 'મત્થએશ વંદામિ' કહે.

(૨) ગોચરીથી આવીને સ્વ ઉપાશ્રયમાં પેસતાં 'નિસીહિ નમો ખમાસમણાણં' સર્વ સાધુઓને ઉદ્દેશીને હોય છે અને તે પછી આચાર્ય મ. ની કે જે વડિલ હોય તેની પાસે જઇને જે 'મત્થએણ વંદામિ' કહેવાનું હોય છે તે પણ આ ફેટા-વંદન છે. ગોચરી સિવાય પણ સ્વવસતિમાં પેસતાં જે વડિલોને 'નમો ખમાસમશાશં' અને બાકીનાને 'મત્થએશ વંદામિ' બોલાય છે તે પણ આ પ્રકારનું જ ફેટાવંદન જાણવું.

(૩) બીજા સાધુઓના મકાનમાં (પોતે નહીં ઉતરેલા બીજા મકાનમાં) પેસતી વખતે પેસનાર સાધુ 'મત્થએશ વંદામિ' કહે.

(૪) એ મકાનમાં રહેલા સાધુઓ પણ 'મત્થએણ વંદામિ' કહે, તેમાં આવનાર પર સમુદાયના હોય, વિશિષ્ટ ગુણ સંપન્ન હોય કે બહુ મોટા પદસ્થ હોય તો બધા ઊભા પણ થાય. આચાર્ય પણ ઊભા થાય. (૫) વંદન કરતા નાના સાધુ સાધ્વી વગેરેને વંદન લેનાર રત્નાધિક

વગેરે સામું જે 'મત્થએશ વંદામિ' કહે છે તે પશ ફેટાવંદન છે.

RAUAUAUAUAUAUAUAUAUA

ું (૬) મકાનમાંથી બહાર જતી વખતે વડિલને 'મત્થએણ વંદામિ' ટુંકહીને જવું.

હું (૭) બહાર જવા સાથે નીકળેલ સાધુઓથી છૂટા પડતાં કે પછી ફું સાથે ભેગા થતાં બધે હાથ જોડીને મસ્તક નમાવીને 'મત્થએણ વંદામિ' કુંકહેવું. હું (૮) આ રીતે સાધ્વીઓએ સાધ્વી માટે સમજવું. સાધ્વીઓએ ફું

(૮) આ રીતે સાધ્વીઓએ સાધ્વી માટે સમજવું. સાધ્વીઓએ રસ્તામાં સાધ્વીઓને 'મત્થએણ વંદામિ' કરવું પણ કોઇપણ સાધુને કરવાનું હોતું નથી. તેમ સાધુએ સાધ્વીને કરવાનું હોતું નથી. (કોઇ પ્રભાવક કે વિશિષ્ટ વ્યક્તિ હોય તો હાલના રિવાજ મુજબ દૂરથી કરે.)

(૯) સાધ્વીઓએ આઠમ, ચૌદસ કે વાચના વખતે જ સાધુઓની વસતિમાં જવાનું હોય છે. તે સિવાય નહિ. તે વખતે વડિલને (આચાર્ય મહારાજને) પહેલાં 'મત્થએણ વંદામિ' કહે. (સામાન્યથી સાધ્વીઓએ બીજા બધા સાધુઓને વંદન કરવાનું હોતું નથી.)

(૧૦) શ્રાવકોએ સાધુઓને અને શ્રાવિકાઓએ સાધ્વીઓને રસ્તામાં આ ફેટાવંદન કરવાનું હોય છે. શ્રાવકે સાધ્વીના ઉપાશ્રયમાં કારશે જાય ત્યારે તેમજ પોતાને ત્યાં વહોરવા આવ્યા હોય ત્યારે સાધ્વીજીને આ વંદન કરવાનું હોય છે. શ્રાવિકાએ સાધુ-સાધ્વીજી મહારાજ પોતાને ઘરે વહોરવા આવે ત્યારે પણ આ વંદન કરવાનું હોય છે.

(૧૧) 'તત્થ મિદ્દો आइमं તુ सयल संघे' આનાથી જણાય છે કે શ્રાવકો પરસ્પર જે સાધર્મિક તરીકે હાથ જોડે, લલાટે હાથ જોડી મસ્તક નમાવે, 'પ્રણામ' કહે વગેરે પણ ફેટાવંદનરૂપ છે. સાધર્મિકને પણ પૂજ્ય તરીકે સ્વીકારવાના હોવાથી આ પ્રણામ છે. મોટા સાધુએ જેમ સાધુતાના કારણે નાનાં સાધુ પણ પૂજ્ય હોઇ 'મત્થએણ વંદામિ' કહેવાનું છે તેમ શ્રાવકને પણ નવા જુના બધા શ્રાવકો શ્રાવકપણાના કારણે પૂજ્ય હોઇ 'ધર્મી' તરીકે આ પ્રણામ કરવાના હોય છે.

(૨) <sup>1</sup>થોભ વંદન : ખમાસમણ (પંચાંગ પ્રણિપાત) પૂર્વક વંદન કરવું તે.

ું સામાચારીથી આ વંદન :- બે ખમાસમણ, ઇચ્છકાર, ખમાસમણ દુ લું (પદસ્થ હોય તો, અન્યથા ખમાસમણ વિના સીધો) અબ્ભુઢીઓ ખામી કું દું પછી ખમાસમણ દેવા રૂપ છે. આમ પદસ્થને ચાર ખમાસમણ આવે ટું છુંઅને અપદસ્થને ત્રણ ખમાસમણ દેવાના આવે.

ટ્ટું (૧) આ થોભવંદન સાધુઓ મોટા સાધુઓને, સાધ્વીઓ સાધુઓને ટ્રેં દુતેમજ મોટી સાધ્વીઓને, <sup>2</sup>શ્રાવકો બધા સાધુઓને અને શ્રાવિકાઓ બધા ટ્રેં 1 સાધુ-સાધ્વીઓને કરે.

(૨) રોજ સ્વસ્થાનમાં બધાને આ વંદન એકવાર કરવું. બીજા ઉપાશ્રયમાં રહેલાને પાંચ તિથિએ અવશ્ય કરવું. છેવટે શક્તિ મુજબ કરવું.

(૩) આ વંદનમાં ઇચ્છકાર સૂત્રમાં જ્વણિજ્જં ચ ભે સુધીનો અને અબ્ભુક્રિઆ સૂત્રમાં જ્વણિજજં ચ ભે વંદનસૂત્રનો (દ્વાદશાવર્ત-વંદન સૂત્રનો) ભાવ આવી જાય છે.

(૪) આ વંદનમાં અબ્ભુક્રિઆ પછી ખમાસમજ્ઞ દેવાનું ખાસ ધ્યાનમાં રાખવું.

(૫) જેમ દૂત વંદન કરીને વાત જણાવે અને પછી (જવાની) રજા મળતા વંદન કરીને જાય તેમ ઇચ્છકાર પૂર્વે અને અબ્ભુઢિઆ પછી વંદન(ખમાસમણ)છે. ગુરુવંદનના આગળનાં બે ખમાસમણમાં સામાચારી હેતુ બતાવ્યો છે અને ચૈત્યવંદન ભાષ્ય, નમુત્થુણં અને બીજી વારની ચાર થોયોમાં આ હેતુ બતાવ્યો છે.)

(૬) શ્રાવકોએ સાધ્વીજીઓને આ વંદન કરવાનું હોતું નથી. (3) **હાદશાવર્ત વંદન** : વાંદણા સૂત્રમાં પોતાના હાથથી ગુરુચરશે તેમજ સ્વલલાટે સ્પર્શ કરતાં ૧૨ આવર્ત થાય છે. માટે આને દ્વાદશાવર્ત કહેવાય છે.

આ વંદનમાં ઇરિયાવહિયા-ખમાસમણ-મુહપત્તિ-બે વાંદણા-ઇચ્છકાર-અબ્ભુટ્ટિઓ-વાંદર્શા (કે ખમાસમણા) આવે.

મુખ્ય આચાર્ય કે પદસ્થ પાસે આ વંદનમાં લઘુ પ્રતિક્રમણ ભેગું કરી વંદન કરવું. જે હાલમાં 'રાઇમુહપત્તિ' તરીકે ઓળખાય છે.

3

તેની વિધિઃ ઇરિયાવહિયા-ખમાસમણ-મુહપત્તિ-વાંદણા-ઇચ્છાકારેણ 🖁 દુ તેના ાપાય છારવાપાહવા-ખનાસનલ-નુહ વાત-વાદલા-ઇચ્છાકાર કર્ કુ સંદિસહ ભગવાન્ રાઇઅં આલોઉં? ઇચ્છં, સવ્વસ્સવિ-વાદલા-ઇચ્છાકાર-કુ અબ્ભુટ્ટિઓ-વાંદલા-બહુવેલના બે આદેશ.(વંદનસૂત્રનો અર્થઆગળબતાવશે) કુ (ગુરુવંદનભાષ્યનાં ૨૨ મૂળદ્વારના ૪૯૨ ઉત્તર ભેદ) કુ (૧) વંદનના નામ ૫ (૨) દેષ્ટાન્ત ૫ કુ (૩) વંદનને અયોગ્ય ૫ (૪) વંદનને યોગ્ય ૫ RACTEREER (૫) વંદન અદાતા ૪ (૬) વંદન દાતા γ (૭) વંદનના નિષેધસ્થાન ૫ (૮) વંદનના અનિષેધસ્થાન 8 (૯) વંદનના કારણ ૮ (૧૦) આવશ્યક રપ (૧૧) મુહપત્તિ પડિલેહણ૨૫ (૧૨) શરીર પડિલેહણ 24 (૧૩) વંદનના દોષ ૩૨ (૧૪) વંદનથી ઉત્પન્ન થતા ગુણ દ (૧૫) ગુરુસ્થાપના ૧ (૧૬) અવગ્રહ (૧૭) ગુરુઅક્ષર ૨૫ (૧૮) પદસંખ્યા S Ч/ લઘુઅક્ષર ૨૨૬ (૧૯) સ્થાન-શિષ્યના પ્રશ્નો ૬ (૨૦) ગુરુવચન-ઉત્તરો ε (૨૧) ગરુઆશાતના ૩૩ (૨૨) વિધિ 865 વંદનનું મહત્વ ધર્મનું મૂળ વિનય છે. જે ગુણવાનની પ્રતિપત્તિ, ભક્તિ, બહુમાન, સરભરારૂપ છે. આ પ્રતિપત્તિ વિધિપૂર્વકના વંદનથી થાય છે. એટલે કે આ વંદન, વિધિથી વંદન કરનારના પોતાના હૃદયમાં તેમજ જોનારના હૃદયમાં જેમને વંદન કરાઇ રહ્યું છે તેમની ગુણવાન તરીકેની સ્થાપના કરાવે છે. द्वार पहेलं वंदनना पांथ नाम ગુણવાનની પ્રતિપત્તિરૂપ આ વિનય જેમ વંદનવિધિથી થાય છે. તેમ બીજી રીતે પણ થાય છે. તેથી તે પ્રતિપત્તિઓની પણ ગુરુવંદન તરીકે

www.jainelibrary.org

ध्रेटान्त

ર્ટુ વિવક્ષા કરી વંદનના પાંચ નામ (પાંચ પ્રકાર) બતાવ્યા છે. અર્થાત્ રત્નાધિકા-ટ્રે દુદિની ગુણવાન તરીકે હૃદયમાં સ્થાપના જેમ વંદનવિધિ કરવાથી થાય છે દુ તેમ તેઓની ધર્મોપકરણ અંગેની સંયમ પૂર્વકની ક્રિયાથી પણ થાય છે તેથી દુ તે ચિતિકર્મ વગેરેને પણ વંદન તરીકે વિવક્ષી આ પાંચ નામભેદ કહ્યા છે. દુ (૧) વંદન કર્મ : મન, વચન, કાયાના પ્રશસ્ત વ્યાપાર સમુહથી દુ ગુરુની સ્તવના.

(૨) **ચિતિ કર્મ** : કુશલ કર્મ ઉપચયના સાધનભૃત ગુરુસંબંધી<sup>?</sup> રજોહરણાદિ ઉપકરણો અંગેની પડિલેહણાદિ ક્રિયા.

(3) કૃતિ કર્મ : નમન વગેરે કિયા.

(૪) પૂજા કર્મ : મન, વચન, કાયાના પ્રશસ્ત વ્યાપાર, નમ્રતા, વિનય સુચક બધી શુભ પ્રવૃત્તિ.

(પ) વિનય કર્મ : જેનાથી કર્મનો વિનાશ થાય તેવી ગુરુને અનુકુળ પ્રવૃત્તિ.

અથવા એક વિચારણા રૂપે વંદન-ગુરુસેવાના પ પ્રકાર નીચે પ્રમાણેઃ (૧) વંદન કર્મ : પ્રણામ, ફેટાવંદનાદિ ત્રણ પ્રકાર.

(૨) ચિતિ કર્મ : ગુરુના ઉપકરશો વગેરેની પ્રતિલેખના, સંભાળ.

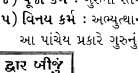
(૩) કૃતિ કર્મ : ગુરુની વિશ્રામણા વગેરે શારીરિક સંભાળ.

(૪) પુજા કર્મ : ગુરુની સ્તવના-બહુમાનાદિ.

(૫) વિનય કર્મ : અભ્યુત્થાનાદિ...

આ પાંચેય પ્રકારે ગુરુનું ગૌરવ થતું હોવાથી ગુરુવંદનરૂપ છે.

આ પાંચેયના દ્રવ્ય-ભાવ એમ બે ભેદ છે અને બે દજ્યંત છે. વંદન કર્મ : દ્રવ્ય-શીતલાચાર્ય પહેલાં. ભાવ-શીતલાચાર્ય પછી ચિતિ કર્મ : ક્ષલ્લકાચાર્યની વ્રૈત છોડવાની ઇચ્છા વખતે રજોહરણાદિ દ્રવ્યચિતિકર્મ. પાછા ફર્યા ત્યારે ભાવ ચિતિકર્મ. **કૃતિ કર્મ** : દ્રવ્ય-વીરક શાળાપતિ, ભાવ-કૃષ્ણ



| ANARABARANANANANANANANANANANANANANANANAN                                                                                              |  |  |  |                                                                           |
|---------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|--|--|--|---------------------------------------------------------------------------|
| ર્જું <b>પૂજા કર્મ</b> : દ્રવ્ય-ભાવ ૨ રાજસેવક ટ્રિંટું<br>હુ <b>વિનય કર્મ</b> : દ્રવ્ય-પાલક, ભાવ-શાંબ હું                             |  |  |  |                                                                           |
|                                                                                                                                       |  |  |  |                                                                           |
| <u>ğ</u>                                                                                                                              |  |  |  |                                                                           |
| 💈 કોને વંદન ન કરવું ?                                                                                                                 |  |  |  |                                                                           |
| 🖁 પાસત્થાદિ પાંચ કુગુરુઓને વંદન ન કરવું. 🖉                                                                                            |  |  |  |                                                                           |
| 🖇 (૧) પાર્શ્વસ્થ : જ્ઞાન-દર્શન ચારિત્રની પાસે માત્ર રહે, સેવે નહિ. 🖇                                                                  |  |  |  |                                                                           |
| બે ભેદ ઃ- સર્વ પાર્શ્વસ્થ ઃ સમ્યગ્જ્ઞાન - દર્શન - ચારિત્રમાં ન પ્રવર્તે,                                                              |  |  |  |                                                                           |
| તેના અતિચારોને વર્જે નહી. તેથી સર્વરહિત કેવળ વેષધારી.                                                                                 |  |  |  |                                                                           |
| દેશ પાર્શ્વસ્થ : શય્યાતરપિંડ-રાજપિંડ-નિત્યપિંડ વગેરે કારણ વિના                                                                        |  |  |  |                                                                           |
| વીપરે, જ્ઞાન-દર્શન-ચારિત્રમાં થોડા થોડા અતિચારો લગાડયા કરે.                                                                           |  |  |  |                                                                           |
| (૨) <b>ઓસન્ન(અવસન્ન)ઃ</b> સાધુસામાચારીમાં શિથિલ હોય તે.                                                                               |  |  |  |                                                                           |
| બે ભેદ :- દેશ અવસન્ન : પ્રતિક્રમણ,પડિલેહણ આદિ આવશ્યક ક્રિયાઓ                                                                          |  |  |  |                                                                           |
| વ્યવસ્થિત ન કરે, ઓછા વત્તા પ્રમાણમાં કે પરાણે કરે.                                                                                    |  |  |  |                                                                           |
| સર્વ અવસન્ન ઃ શેષકાળમાં પીઠ-ફલક-પાટ-પાટલા વાપરે, સ્થાપના<br>પિંડ ગ્રહશ કરે. પ્રાભૃતિકા ભોજી હોય.<br>(૩) <b>કુશીલ</b> - ખરાબ આચારવાળો. |  |  |  |                                                                           |
|                                                                                                                                       |  |  |  | ત્રણ ભેદ : (૧) <b>જ્ઞાનકુશીલ :</b> જ્ઞાનાચારના આઠ આચારોનું પાલન           |
|                                                                                                                                       |  |  |  | ન કરે. (૨) <b>દર્શન <del>કુ</del>શીલ :</b> દર્શનાચારના આઠ આચારોનું પાલન ન |
| કરે. (૩) <b>ચારિત્ર કુશીલ :</b> યંત્ર-મંત્ર સ્વપ્રફળ નિમિત્તાદિ કહે. પોતાનાં                                                          |  |  |  |                                                                           |
| જાતિ, કુલનો પ્રકાશ કરે. સ્નાનાદિક વગેરેથી શરીરવિભુષા કરે. સ્ત્રી-                                                                     |  |  |  |                                                                           |
| પુરુષના લક્ષણ કહે. કામણ-વશીકરણાદિક્રિયાઓ કરે.                                                                                         |  |  |  |                                                                           |
| (૪) સંસક્ત : ગુણ-દોષનો મિશ્રણવાળો.                                                                                                    |  |  |  |                                                                           |
| બે ભેદ <b>સંક્લિષ્ટ સંસ<del>ક્ત</del> : જે હિંસાદિ પાંચ મહાઆશ્રવોથી યુક્ત હોય,</b>                                                    |  |  |  |                                                                           |
| ત્રણેય ગારવથી લેપાયેલો હોય અને સ્રી-ઘરયુક્ત માત્ર વેષધારી હોય.                                                                        |  |  |  |                                                                           |
| <b>અસંક્લિષ્ટ સંસક્ત</b> : ''જેવા સાથે તેવા"ના આચારવાળો અર્થાત્                                                                       |  |  |  |                                                                           |
| સંવિગ્ન જોડે હોય તો તેમના ગુણવાળો, પાર્શ્વસ્થ સાથે તેમના ગુણવાળો.                                                                     |  |  |  |                                                                           |
|                                                                                                                                       |  |  |  |                                                                           |

ર્ટુ (પ) યથાછંદ : મરજી મુજબ વર્તનાર. અનેક પ્રકારે છે. પુપોતાની મતિ પ્રમાણે આગમનો અર્થ કરે, વિગઇઓ વાપરે, ગૃહસ્થના કું કુકાર્યોમાં પ્રવર્તે, નાના પણ અપરાધમાં આક્રોશક્રોધ કરે, સુખશીલ બને. ફ हुदार थोथुं दाटन थोग्य

વંદન કોને કરવું ? આચાર્યાદિ પાંચને.....

**આચાર્ય :** સૂત્રાર્થ ઉભયના જાણકાર, સમસ્ત પ્રશસ્ત લક્ષણ યુક્ત,**ક્રૈં** ગાંભીર્ય, ધૈર્ય, સ્થૈર્યાદિ ગુણયુક્ત, અર્થ વાચના આપનાર.....

**ઉપાધ્યાય :** આચાર્ય પદ યોગ્ય, સૂત્ર વાચના આપનાર....

પ્રવર્ત્તક : જે સાધુ તપ સંયમાદિ યોગોમાંથી જે યોગને અસહ-અસમર્થ હોય તેમાંથી તેનું નિવર્ત્તન કરાવે.

**સ્થવિર** : શક્તિ હોવા છતાં તપ-સંયમ જ્ઞાનાદિ યોગમાં સીદાતાને (ઉત્સાહ વિનાનાને) આલોક-પરલોકના નુકશાન બતાવીને તે તે યોગમાં સ્થિર કરે.

રત્નાધિક : પર્યાય જ્યેષ્ઠ=દીક્ષાપર્યાયમાં મોટા..... (આચાર્યાદિ પર્યાયમાં નાના હોય તો પણ નિર્જરા માટે વંદન કરવું.) હારિભદ્રીય આવ. (શ્લોક - ૧૧૯૫)માં હીન પયાર્યવાળા પણ આચાર્ય, ઉપાધ્યાય, પ્રવર્તક કે સ્થવિરને રત્નાધિકે પણ વંદન કરવું એ વાત છે. પૂર્વકાળમાં કરતા હતા.

#### द्वार पांथमुं

# वंहन अहाता

સાધુઓએ વંદન કોની પાસે ન કરાવવું? કોનું વંદન ન લેવું?

(૧) દીક્ષિત માતા ઃ પુત્રીની દીક્ષા પહેલાં થઇ હોય તો પણ તે દીક્ષિત માતાનું વંદન ન લે.

(૨) દીક્ષિત મોટી બહેન ઃ નાની બહેનની દીક્ષા પહેલાં થઇ હોય તો પણ તે દીક્ષિત મોટી બહેનનું વંદન ન લે.

(૩) દીક્ષિત પિતા : પ્રથમ દીક્ષિત પુત્ર દીક્ષિત પિતાનું વંદન ન લે. (૪) દીક્ષિત મોટાભાઇ : નાના ભાઇની દીક્ષા પહેલાં થઇ હોય તો પણ તે દીક્ષિત મોટાભાઇનું વંદન ન લે.

્ર (૫) રત્નાધિક : રત્નાધિકનું વંદન નાના સાધુઓ ન લે. આમાં રત્નાધિકનું વંદન લેવામાં જ્ઞાનાદિની આશાતના છે. બાકીના ૪ માં લોકવિરૂદ્ધ-લોકનિંદા-માબાપ વગેરેને અપ્રીતિ ઇત્યાદિ દોષો છે. ૨ ત્નાધિક સાધુ નાના સાધુ પાસે પાઠ લે તો પૂર્વ કાળે વંદન કરવાનો ૨ શાસ્ત્રીય માર્ગ હતો. હાલમાં એના સ્થાને સ્થાપનાજીને વંદન કરી રત્નાધિકે ૨ પાઠ લેવો.

એ રીતે માતા, પિતા, વડિલભાઇ કે મોટી બહેને પુત્ર, પુત્રી, નાના ભાઇ કે નાની બહેન પાસે પાઠ લેવાનો હોય ત્યારે સ્થાપનાજીને વંદન કરવું.

<sup>3</sup>દીક્ષિત માતા અને દીક્ષિત મોટી બહેન દીક્ષા પર્યાયમાં મોટા એવા દીક્ષિત પુત્ર અને દીક્ષિત નાના ભાઇને વંદન કરી શકે. જેમ ગૃહસ્થ માતા-પિતા-મોટાભાઇ વગેરે કરે છે તેમ કરી શકે.

વાચના, આલોચના, પચ્ચક્ખાણ વગેરે અવસરે માતા-પિતા, વડિલભાઇ વગેરેનો વંદન કરવાનો (શ્રુતજ્ઞાનની ઉપાસના રૂપે) આગ્રહ હોય તો પૂર્વકાળે શ્રુત આપનાર આચાર્ય (પુત્રે) એકાંતમાં કરાવવાનો વિષિ હતો. શ્રુતજ્ઞાનની આટલી મહત્તા છે.

#### द्वार छद्ठुं

वंधन धाता

વંદન કરનાર કેવા ગુણોથી યુક્ત હોય ?

पंचमहव्वयजुत्तो, अणलस माणपरिवज्जियमइओ । संविग्ग निज्जरडी, किइकम्मकरो हवइ साहू ॥ आ. नि. १९९७ ॥ પાંચ મહાવ્રતથી યુક્ત, આળસ રહિત, જાતિ વગેરેના અભિમાન વિનાની બુદ્ધિવાળો, સંવિગ્ન અને નિર્જરાર્થી સાધુ વંદન કરે. ઉપલક્ષણથી બીજા ગુશો જાણવા તેમજ ગૃહસ્થોને પણ અધિકારી જાણવા.

## द्वार सातमुं

## **पां**थ निषेधस्थानो

નિષેધસ્થાન ઃ વંદનનો અનવસર.... વંદન ક્યારે ન કરવું? (૧) વ્યાક્ષિપ્ત ઃ ધર્મકાર્ય વિચારણા વગેરેમાં ગુરુનું ચિત્ત અત્યંત વ્યગ્ર (રોકાયેલું) હોય ત્યારે વંદન ન કરવું.

۷. ۲۰



ર (૨) પરાષ્ટ્રમુખ : વંદનીય મહાત્મા બીજી બાજુ મુખ કરીને બેઠા કુ કુ હોય અથવા વંદન સિવાયની બીજી કોઇ ઇચ્છાવાળા એટલે બીજા કાર્યની કુ દુ પ્રવૃત્તિવાળા હોઇ વંદન સ્વીકારવાની માનસિક વગેરે તૈયારીવાળા ન ફુ કુ હોય ત્યારે વંદન ન કરવું.

ર્દું (૩) પ્રમત્ત : વંદન લેનારા નિદ્રામાં, કષાય-આવેશમાં, દુઅપ્રશાંતતામાં, મમત્વમાં વર્તતા હોય ત્યારે વંદન ન કરવું.

(૪, ૫) આહાર-નિહાર : વંદન લેનારા આહાર-નિહાર કરતા<sup>\$</sup> હોય કે કરવાની તૈયારીવાળા હોય ત્યારે વંદન કરવું નહીં.

આવા વખતે વંદન કરવાથી આહાર-નિહાર-નિદ્રામાં અંતરાય, અપ્રશાંતતાવૃદ્ધિ, કાર્યવિક્ષેપ કે કાર્યનાશ, અપ્રીતિ કે અવિનય વગેરે દોષો થાય છે માટે આવી પરિસ્થિતિમાં વંદન કરવું નહીં.

### अनिषेधस्थान

## द्वार आठमुं

વંદનનો અવસર, વંદન ક્યારે કરવું?... વંદનીય પ્રશાન્ત, આસનસ્થ, ઉપશાન્ત અને ઉપસ્થિત હોય ત્યારે અનુજ્ઞા લઇને વંદન કરવું.

<sup>4</sup>પ્રશાન્ત અને ઉપાસ્યત હોવ ત્યાર અનુશા લઇને પદન કરવુ. <sup>4</sup>પ્રશાન્ત હોવા જોઇએ એવું જે આમાં કહ્યું છે તેનાથી જણાય છે કે વ્યાક્ષિપ્ત-પરાક્ષ્મુખ નથી. કારણ કે વ્યાક્ષેપરહિતતા અને પ્રશાંતતા વચ્ચે હેતુહેતુમદ્ભાવ હોવાથી પ્રશાન્તતા તો જ આવે જો વ્યાક્ષેપરહિતતા હોય. આમ ઉપશાન્તાદિ અંગે પણ જાણવું. ઉપશાન્ત છે માટે પ્રમત્ત નથી. આસનસ્થ છે એટલે આહારનિહાર રહિત છે અને ઉપસ્થિત છે એટલે વંદન સ્વીકારવાની-જવાબ આપવાની તૈયારી છે. એટલે કે આહાર-નિહારની ઇચ્છારહિત છે. આટલી સ્વસ્થ અવસ્થામાં પણ રજા લઇને વંદન કરવું. આસનસ્થ જોઇએ એટલે કે ઉભા હોય-ચાલતા હોય-ખાતા-પીતા હોય કે કોઇ વિશિષ્ટ કામ કરતા હોય ત્યારે વંદન ન કરવું. ઉપસ્થિત હોવા જોઇએ એવું જે કહ્યું તેનાથીં જણાય છે કે વંદન કરનારને માટે, ગુણીને વંદન કરવાની જેમ વિધિ છે તેમ વંદન લેનારને પણ તેની આ વિધિ અને ફરજ છે કે અતિ મહત્ત્વનું કાર્ય કે વિશેષ વિક્ષેપ ન હોય ત્યારે સુખશાતા-ધર્મલાભ વગેરે જવાબ આપવો.

બાહ્ય વૃત્તિથી શાંત હોય તે શાંત કહેવાય. આંતરિક વૃત્તિથી શાંત હોય તે પ્રશાંત કહેવાય.

ઉભય વૃત્તિથી શાંત હોય તે ઉપશાંત કહેવાય.

LEBERGERERERERERERERE REARCERERERE રજા વગર સામાન્ય રીતે કોઇ કામ થાય નહિ, તો વંદન તો ન જ થાય, માટે રજા લઇને વંદન કરવું.

#### द्वार नवमुं

वंदननां डारश

વંદન ક્યારે ક્યારે કરવું ?

પ્રતિક્રમણ, સ્વાધ્યાય, કાયોત્સર્ગ, અપરાધ ખમાવવા, પાઘુર્શક, આલોચના, સંવર (પચ્ચકુખાશ), ઉત્તમાર્થ સંલેખના આ અવસરે વંદન કરવાનું હોય છે.

(૧) પ્રતિક્રમણમાં વંદન (વાંદણા) આવે તે.

(૨) સ્વાધ્યાય કરવા પૂર્વે સજ્ઝાય પ્રસ્થાપનમાં વાંદણા આવે તે સ્વાધ્યાય માટેનું વંદન.

(૩) કાયોત્સર્ગ : અબ્ભુટ્ટિઆ પછી કાઉસ્સગ્ગ પૂર્વે વાંદણા આવે તે અથવા યોગવહન વખતે આયંબિલ છોડી નીવિનું પચ્ચક્ર્ખાણ કરવા માટેના કાઉસ્સગ્ગ માટે રજા માંગવા પહેલાં વંદન કરવું. એમ નંદી સૂત્ર સાંભળવા અંગેના કાઉસ્સગ્ગની રજા માંગવા પહેલાં વાંદણા આપવા તે. આજ રીતે બીજા કાઉસ્સગ્ગો માટે પણ રજા માંગવા પહેલાં વાંદણા દઇ પછી કાઉસ્સગ્ગ કરવો.

(૪) **અપરાધ ક્ષમાપન** : અબ્ભુક્રિઆ પૂર્વે વાંદણા આપવાના હોય છે તે. બીજા સાધુઓમાં પણ મોટાને વંદન કરીને અપરાધ ક્ષમાપના કરવી અને નાનાને હાથ જોડી ફેટાવંદનથી અપરાધની ક્ષમાપના કરવી.

(૫) પ્રાઘૂર્શક : નવા સાધુ આવે તો પહેલાં આચાર્ય કે રત્નાધિકને વંદન કરી તેમને પૂછીને નવા આવેલ પ્રાઘૂર્શકને વંદન કરવું. આવનાર નાના હોય તો રહેલા મોટાને કરે.

(૬) આલોચના : જેની પાસે આલોચના કરવી હોય તેમને પૂર્વે

ું (૭) **સંવર :** પચ્ચક્ખાણ વંદન પૂર્વક લેવું. માટે પ્રતિક્રમણમાં છેલ્લે કું મુહપત્તિ પછી બે વાંદણા છે.

ું (૮) અ**ણસણ** : સંલેખનારૂપ ઉત્તમાર્થ (અણસણ-સંથારો) અંગીકાર ફું કરવા માટે પ્રથમ ગુરુવંદન તે ઉત્તમાર્થ માટેનું જાણવું. આ વાતો ફું ઉપલક્ષણભૂત છે તેથી **કોઇપણ વિશેષ વાત પૂછવી કે કહેવી હોય તે** " બધીનો આલોચનામાં અંતર્ભાવ કરી વંદન કરીને કરવી.

સ્વાધ્યાય સંબંધી પૂછવું હોય તો તે વંદન સ્વાધ્યાયના ભેદમાં આવે. બીજા કોઇ કારણથી થતાં વંદન આમાં સમાવવા અથવા ઉપલક્ષણથી વધારે ભેદો સમજવા.

#### द्वार हसमुं

#### વાંદણાના ૨૫ આવશ્ચક.

વાંદણા સૂત્ર બોલતી વખતે અવશ્ય કરવા યોગ્ય ક્રિયાઓ એ આવશ્યક.... ૨ અવનત, ૧ યથાજાતમુદ્રા, ૧૨ આવર્ત, ૪ શીર્ષનમન, ૩ ગુપ્તિ, ૨ પ્રવેશ, ૧નિર્ગમન = ૨૫ આવશ્યક.

(ક) **૨ અવનત :** અશુજાશહ મે મિઉગ્ગહં.... બોલતી વખતે અવગ્રહમાં પેસવાની અનુજ્ઞા માગવાની હોઇ મસ્તક સહિત શરીરને કેડમાંથી કંઇક નમાવવું તે અવનત કહેવાય. 'ઇચ્છામિ ખમાસમણો' ઇત્યાદિ પદ બોલતી વખતે મસ્તક નમાવવાનું હોય છે તે, વાંદણામાં બે વાર નમાવવાનું હોવાથી બે અવનત થાય.

(ખ) **યથાજાત મુદ્રા :** દીક્ષા વખતે રજોહરણ-ચોલપટ્ટો-મુહપત્તિ આ ત્રણ ઉપકરણો હોય..... જન્મ વખતે હાથ કપાળે લાગેલા હોય. તેથી આ ત્રણ ઉપકરણો રાખવા અને હાથ કપાળે અંજલિબદ્ધ અડાડવા તે યથાજાત મુદ્રા કહેવાય. આવો આકાર રાખીને ગુરુવંદન કરવું. બન્ને વાંદણામાં આ એક અખંડ એક્સરખું ગણ્યું હોવાથી એક આવશ્યક.



२५ आवश्यइ

| HERERARESEERER | શ્કલ્લ્લ્લ્લ્લ્લ્લ્લ્લ્લ્લ્લ્લ્લ્લ્લ્લ્લ | કલ્ટલ્સ્ટલ<br>શ તરીકે ચરવળો,<br>વર્ત : વંદન સૂત્રન<br>પે રજોહરણ કે ચર<br>યાપારને 'આવર્ત'<br><b>વચ્ચે હસ્ત</b> | ચ્લ્લ્લ્લ્લ્લ્લ્લ્લ્લ્લ્લ્લ્લ્લ્લ્લ્લ્લ |
|----------------|------------------------------------------|---------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-----------------------------------------|
| RAC            | ઍ                                        |                                                                                                               | હો 🖁                                    |
| 8              | કા                                       |                                                                                                               |                                         |
|                | કા                                       |                                                                                                               | ય                                       |
|                | প                                        | त।                                                                                                            | ભે                                      |
|                | જ                                        | વ                                                                                                             | Rı                                      |
|                | • • • • • • • • • • • • • • • • • • • •  |                                                                                                               | ભે                                      |

બીજા વાંદણામાં પણ આ રીતે ૬ આવર્ત. તેથી કુલ ૧૨ આવર્ત. (૧) ૪ શીર્ષનમન : 'સંફાસં' અને 'ખામેમિ ખમાસમણો' પદ બોલતાં ગુરુચરણે મસ્તક નમાવું તે ૨ શીર્ષનમન....૨ વાંદણાના ૪ શીર્ષનમન અથવા 'ખામેમિ ખમાસમણો' બોલતી વખતે શિષ્યના મસ્તકનું નમન તે ૧ 'શિષ્યશીર્ષ'.....એ વખતે ગુરુ પણ 'અહમવિ ખામેમિ તુમં' શીર્ષ કંઇક નમાવે તે ૧ ગુરુ શીર્ષ.... આ જ રીતે બીજા

વાંદણામાં. તેથી કુલ ૪ શીર્ષનમન થાય (૨ શિષ્યના-૨ગુરુના) (ચ) **૩ ગુપ્તિ :** મનની એકાગ્રતારૂપ મનગુપ્તિ, શુદ્ધ અને અસ્ખ-લિત સૂત્રોચ્ચાર એ વચન ગુપ્તિ અને આવર્ત વગેરેમાં કાયાનો સમ્યગ્

વ્યાપાર એ કાયગુપ્તિ. બંને વાંદશામાં આ ૩ ગુપ્તિઓ અનુગત છે. (છ) ૨ પ્રવેશ : ગુરુની અનુજ્ઞા લઇને અવગ્રહમાં નિસીહિ કહીને પ્રવેશ કરવો તે. બીજા વાંદશામાં પણ આ જ રીતે સમજવું. તેથી ૨ પ્રવેશ.

(જ) **૧ નિષ્ક્રમણ :** પ્રથમ વાંદણામાં 'આવસ્સિઆએ' કહેતી વખતે અવગ્રહની બહાર નીકળવું તે.....

વંદનની ક્રિયા અંગે કે ક્રિયાની વચ્ચે બીજીવાર બહાર નીકળવાનું હોતું નથી. પણ વાંદણા પૂરા કરી જે માટે વંદન છે તે કર્યા પછી બહાર

92

ું શકતો નથી કારણકે આજ્ઞા-વિધિની બેદરકારીથી નિર્જરા થતી નથી પણ હું આપ્ય પ્રાંધિ પ્રાપ્ય તે પ્રાપ્ય તંધવા છે

ું પાપાનુબંધિ પુષ્ટ્ય કે પાપ બંધાય છે. આ વાત થોભવંદન-ફેટાવંદનમાં પણ યથાયોગ્ય સમજવી. બધા જ ધાર્મિક અનુષ્ઠાનોમાં સમજવી. જે જે મુદ્રા વિધિ વગેરે જ્યાં જ્યાં હોય ત્યાં ત્યાં બેદરકારીથી તેને ન કરનાર નિર્જરા પામી શકતો નથી. વિરાધનાનો ભાગી બને છે.

છે. આ દ્વાદશાવર્ત વંદન કરનાર સાધુ કે શ્રાવક આ ૨૫ કે તેમાંનાટ્ટું કેએક પણ આવશ્યકની વિરાધના કરે, જેમ તેમ કરે તો કર્મનિર્જરા કરી કે

🖁 એ વખતે પણ 'આવસ્સહિ' બોલવું અથવા યાદ કરવું.

#### द्वार अगीयारमुं

मुहपत्ति पडिलेहु ।-२५

વાંદજ્ઞા પહેલા ઇરિયાવહિયા૦ ખમાસમજ્ઞા પૂર્વક આદેશ માગી મુહપત્તિનું પડિલેહજ્ઞ કરવાનું હોય છે. તેમાં વસ્ત્ર પ્રતિલેખન અને કાય પ્રતિલેખનના ૨૫-૨૫ ભેદ છે. વસ્ત્ર પ્રતિલેખન ૨૫....૧ દષ્ટિ પડિલેહજ્ઞ, ૬ ઉર્ધ્વ પ્રસ્ફોટ (પુરિમ), ૯ અક્પોડા, ત્રજ્ઞ ત્રજ્ઞના આંતરે જાજ્ઞવા અર્થાત્ પહેલાં ૩ અક્પોડા, પછી ૩ પક્પોડા, વળી ૩ અક્પોડા અને ૩ પક્પોડા, વળી ૩ અક્પોડા અને ૩ પક્પોડા,

પ્રથમ મુહપત્તિ કે વસ્ત્રને એક બાજું (મોટું વસ્ત્ર હોય તો ત્રશ ભાગ કરીને) જોવું પછી બીજી બાજુ જોવું.

(પ્રવચન સારોદ્ધારમાં બીજી બાજુ જોઇ ૩ ઉર્ધ્વ પ્રસ્ફોટ કરી ત્રીજી(મૂળ) બાજુએ જોઇ ૩ પ્રસ્ફોટન કરવાનું કહ્યું છે.)

પછી પાછું મૂળ બાજુએ જોવું. આ દષ્ટિ પડિલેહણા પછી ઊભું રાખીને ડાબી બાજુના છેડાથી ૩ વાર ખંખેરવું. પછી જમણી બાજુના છેડાથી ત્રણ વાર ખંખેરવું. આ છ ઉર્ધ્વ પ્રસ્ફોટ કહેવાય.

પછી મુહપત્તિને બે પડની ઘડી વળી જાય એ રીતે ખેંચી ત્રણ <sup>5</sup>વધુટક કરી ડાબા હાથની હથેલી ઉપર હથેલીને ન સ્પર્શે તેમ ત્રણવાર ખંખેરવા

🖁 પૂર્વક કાંડા સુધી લઇ જેવી તે ત્રણ અક્ખોડા.... એ પછી બહાર લઇ જતી વખતે હથેલીને અડે એવી રીતે ત્રણ 🖁 દુ ધસરકા કરવા તે ત્રણ પ્રમાર્જન. આ અક્ખોડા અને પ્રમાર્જન બંને ત્રણ-દુ ત્રણ વાર તેથી ૯ અક્ખોડા અને ૯ પક્ખોડા. આ કુલ ૨૫ પ્રક્રિયાથી મુહપત્તિનું પડિલેહણ કરવું. આ પ્રક્રિયામાં આ રીતે બોલવું. દંષ્ટિ પડિલેહણ.....સત્ર અર્થ તત્ત્વ કરી સદહં. ડાબી બાજુના છેડાથી ખંખેરતા ખંખેરતા....સમક્તિ મોહનીય, મિશ્ર મોહનીય, મિથ્યાત્વ મોહનીય પરિહરૂં. જમણી બાજુના છેડાથી ખંખેરતા....કામરાગ, સ્નેહરાગ, દેષ્ટિરાગ પરિહરૂં. પ્રથમ ત્રણ અકુખોડા.....સુદેવ, સુગુરુ, સુધર્મ આદરૂં. પ્રથમ ત્રણ પક્ઓડા....કુદેવ, કુગુરુ, કુધર્મ પરિહરૂં. બીજા ત્રણ અક્ખોડા.....જ્ઞાન, દર્શન, ચારિત્ર આદરૂં. બીજા ત્રણ પકુખોડા.......જ્યાન વિરાધના, દર્શનવિરાધના, ચારિત્રવિરાધના પરિહરૂં. ત્રીજા ત્રણ અકુખોડા.....મનગુપ્તિ, વચનગુપ્તિ, કાયગુપ્તિ આદરૂં. ત્રીજા ત્રણ પકુખોડા.....મનદંડ, વચનદંડ, કાયદંડ પરિહરૂં. डाय पडिलेहु धा-२५ द्वार जारमुं **બે હાથમાં**- મધ્ય - જમણે ડાબે પંજવં તેથી મધ્યના અર્ધમાં ઉપર નીચે. ડાબો હાથ-૩... ઉપર-નીચે અને બાજથી પંજવો અને તે વખતે હાસ્ય, રતિ, અરતિ પરિહરૂં બોલવુ. જમણો હાથ-૩... ઉપર-નીચે અને બાજુથી પુંજવો અને તે વખતે ભય-શોક-જાગપ્સા પરિહરૂં બોલવં. મસ્તક……૩… કપાળની વચ્ચે-જમણે-ડાબે ભાગે પુંજવું. તે વખતે કૃષ્ણ લેશ્યા, નીલ લેશ્યા, કાપોતલેશ્યા પરિહરૂં બોલવું

www.jainelibrary.org

રસગારવ, ઋાદ્ધગારવ-શાતાગારપ પારહ્યુ હાન્યુ. **હૃદય.....૩...** હૃદયની વચ્ચે-જમણે-ડાબે ભાગે પૂંજવું. તે વખતે માયાશલ્ય, નિયાણશલ્ય, મિથ્યાત્વશલ્ય પરિહરૂં બોલવું

**ખભા.....૪...** બે ખભા ઉપર નીચે.

પ્રથમ જમણા હાથમાં મુહપત્તિ-જમણા ખભા પરથી પીઠનો જમણો ફ્રું ભાગ. પછી ડાબા હાથમાં મુહપત્તિ - ડાબા ખભા ઉપરથી પીઠનો ડાબો ભાગ. પછી ડાબા હાથમાં મુહપત્તિ - જમણી કાંખનો નીચેનો ભાગ પૂંજવો પછી જમણા હાથમાં મુહપત્તિ-ડાબી કાંખનો નીચેનો ભાગ પૂંજવો. અને તે વખતે અનુક્રમે ક્રોધ-માન પરિહરૂં, માયા-લોભ પરિહરૂં બોલવું.

**પગની......દ** બન્ને પગના મધ્ય-જમશો-ડાબો ભાગ ઓઘો કે ચરવળાથી પૂંજવા. અને તેમાં ડાબા પગનું પડિલેહશ કરતાં પૃથ્વીકાય, અપકાય, તેઉકાયની રક્ષા કરૂં અને જમશા પગનું પડિલેહશ કરતાં વાઉકાય-વનસ્પતિકાય-ત્રસકાય જયશા કરૂં બોલવું.

સ્ત્રીઓને કપાળ, હૃદય, ખભાની પ્રમાર્જના ૩+૩+૪=૧૦ હોતી નથી.

પ્રવચન સારોદ્ધાર વૃત્તિમાં મુહપત્તિથી પગ પ્રમાર્જના કહી છે તે ઠીક નથી લાગતી.

૨૫ આવશ્યકો અને ઉપલક્ષણથી અન્ય મુહપત્તિ પડિલેહણ વગેરે દરેક ક્રિયાયોગમાં જીવ મન-વચન-કાયા વડે ઉપયુક્ત બનીને જેમ જેમ અન્યુનાધિક પ્રયત્ન કરે છે તેમ તેમ વિશેષ નિર્જરા પામે છે. કેમકે નિર્જરાનું મુખ્ય કારણ ૩ કરણના ઉપયોગ પૂર્વક આવશ્યક યોગોમાં (આરાધનામાં) કરાતી અન્યુનાધિક પ્રવૃત્તિ છે.

द्वार तेरमुं

वंदनना उ२ होषो

નીચેના બત્રીસ દોષ રહિત વંદન કરવું.

(ANANAKAKAKA

ર્ષ્ટ (૧) ચ જેવિના કરવું. & (૨) ૨ (૧) **અનાદેત** : આદર- સંભ્રમરહિત કરવું.....અનાદરથી ઉત્સાહ

(૨) સ્તબ્ધ : શરીર અક્કડ રહેવું તે દ્રવ્ય સ્તબ્ધ. અભિમાન, દ્વું દું જાત્યાદિ મદ રાખવો તે ભાવ સ્તબ્ધ.

આ બેની ચતુર્ભંગી : (૧) દ્રવ્ય સ્તબ્ધ, ભાવ સ્તબ્ધ (૨) દ્રવ્ય સ્તબ્ધ, ભાવ અસ્તબ્ધ (૩) દ્રવ્ય અસ્તબ્ધ, ભાવ સ્તબ્ધ (૪) દ્રવ્ય અસ્તબ્ધ, ભાવ અસ્તબ્ધ....શુદ્ધ, ભાવ સ્તબ્ધ અશુદ્ધ..... રોગાદિ 🕯 કારણે દ્રવ્ય સ્તબ્ધ શુદ્ધ-નિષ્કારણે અશદ્ધ.

(૩) પ્રવિદ્ધ : ઉપચાર રહિત, અનિયંત્રિત - વચ્ચે પણ વંદન છોડીને ચાલ્યો જાય.

(૪) પરિપિંડિત : એક જ વંદનથી અનેકને વાંદે અથવા આવર્ત્તો અને સૂત્રાક્ષરોને યથાયોગ્ય જુદા ન પડતાં ભેગા કરી નાખે અથવા હાથ પગ ભેગા રાખીને વાંદે. છટા ન પાડે.

(૫) ટોલગતિ : તીડની જેમ કૂદતાં કૂદતાં પાછળ જાય, આગળ આવે એ રીતે વાંદે.

(૬) અંકુશ : શિષ્ય વંદન કરવા માટે ગુરુને હાથીને જેમ મહાવત અંક્શથી બેસાડે તેમ હાથ અથવા કપડું ખેંચી અવજ્ઞાથી બેસાડી વાંદે તે. પૂજ્યોના વસ્ત્ર, હાથ વગેરે ક્યારેય ખેંચવા નહિ. અવિનય છે. અથવા રજોહરણ એક કે બે હાથથી અંકુશની જેમ ફેરવતાં વાંદે અથવા અંકુશ

આક્રાન્ત હાથીની જેમ મસ્તક ઉંચું નીચું કરી વાંદે તે અંકુશ દોષ. (૭) કચ્છપરિંગિત : ઊભો રહીને કે બેસીને જે સત્રો બોલવાના હોય તે બોલતાં કાચબાની જેમ આગળ પાછળ ખસે તે કચ્છપ દોષ. (૮) મત્સ્યોદવૃત્ત : બેસતાં કે ઊઠતાં માછલાની જેમ શીઘ્ર ઉછાળા

મારતો બેસે કે ઊઠે અથવા એકને વંદન કરી બીજાને વંદન કરવા બેઠા બેઠા જ એકદમ શરીરને ઘુમાવીને ત્યાં જાય તે મત્સ્યોદ્વત્ત દોષ.

(૯) મનઃપ્રદોષ : પોતાના કે બીજાના કારણે ગુરુ ઉપર મનમાં રોષ રાખી વંદન કરે.

(૧૦) વેદિકાબદ્ધ : ઢીંચણ ઉપર બે હાથ રાખવા, ઢીંચણ નીચે ટ્ર ુબે હાથ રાખવા, બે જાનુની બહાર બે હાથ રાખવા, બે હાથ ખોળામાં ટ્ર રુ રાખવા. એક જાનુને બે હાથની વચમાં રાખવો અને એક હાથને ખોળામાં ટ્ર રાખવો. આ પાંચ પ્રકારની વેદિકા છે. એ રીતે વંદન કરે તો આ દોષ ટ્ર લેલાગે.

્રં (૧૧) ભજન્ત : આચાર્ય વંદનીય મને ભજે=અનુસરે છે અને જો વંદન કરીને ખુશ કરીશ તો ભવિષ્યમાં પણ ભજશે આવા અભિપ્રાયથી વંદન કરે તે ભજન્ત દોષ.

(૧૨) ભય : વંદન નહિ કરૂં તો આચાર્ય મને સંઘ-કુલ-ગચ્છમાંથી કાઢી મૂકશે, ઠપકો આપશે વગેરે ભયથી વંદન કરે તે ભય દોષ.

(૧૩) **મૈત્રી** : આચાર્ય સાથે મૈત્રી થશે- જળવાશે એવા વિચારથી વાંદે તે.

(૧૪) ગૌરવ : 'આ સાધુ વંદનાદિ સમાચારીમાં કુશળ છે' એવી બધાને ખબર પડે એવા ગર્વથી આવર્ત વગેરે વંદનાદિ કરે તે ગૌરવદોષ.

(૧૫) કારણ : ઇહલૌકિક વસ્ત્ર-પાત્ર-સન્માનાદિ માટે વંદન કરે.

(**૧૬) સ્તેન દોષ**ઃવંદના કરવાથી બીજા જોનારાઓમાં મારી લઘુતા થશે એવા અભિપ્રાયના કારણે ચોરની જેમ છાનો છૂપો રહીને વંદન કરે.

(૧૭) પ્રત્યનીક : ૭ મા નિષેધસ્થાન દ્વારમાં કહેલ નિદ્રાદિ અનવસરે વંદન કરે.

(૧૮) રુષ્ટ : ગુરુ કોપાયમાન હોય અથવા પોતે રોષમાં હોય ત્યારે વંદન કરવું.

(૧૯) તર્જના : 'તમે તો વંદન કરીએ તો પ્રસન્ન થતા નથી કે ન કરીએ તો રોષ કરતા નથી. તેથી વંદન કરીએ કે ન કરીએ તમારે મન બધુ સરખું જ છે' ઇત્યાદિ તર્જના કરીને વાંદે.

(૨૦) શઠ : વંદન કરીશ તો સાધુ તેમજ શ્રાવકોમાં વિશ્વાસનું સ્થાન બનીશ. માટે ભાવ વગર પણ માયા કપટથી વંદન કરે.

<u>૧૭</u>

(૨૧) હીલિત : 'ગણિવાચક ! તમને વંદન કરવાથી શું ?' એમ

ુ (૨૨) ઉપરાદ કરે. કુ (૨૨) વિપરિકુંચિ કુ કરે. કુ (૨૩) દષ્ટાદષ્ટ (૨૨) **વિપરિકુંચિત** : વંદનમાં વચ્ચે આડી અવળી વિકથાદિ વાતો

(૨૩) દેષ્ટાદેષ્ટ : ઘણા સાધુઓ વંદન કરતા હોય તે વખતે 🖁 છે નજરમાં ન ચડે એ રીતે કોઇ સાધુની ઓથે રહીને મૌન રહી વાંદે અથવા 🖉 ઘણાની સાથે આવે અને ગુરુ જુએ ત્યારે વાંદે, ન જુએ ત્યારે ન વાંદે.....

(૨૪) શુંગદોષ : આવર્ત વખતે હાથ મસ્તકના મધ્યભાગે અડાડવાને બદલે લમશાના બે ભાગમાં અડાડે

(૨૫) કરદોષ : આ વંદન ભગવાને કે ગુરુએ નાખેલો કર છે એમ સમજીને વાંદે.

(૨૬) કરમોચન દોષ : સાધુ થવાથી લૌકિક કરથી તો છૂટ્યા, પણ અરિહંતરૂપ રાજાના વાંદણા દેવા રૂપ કરથી નથી છૂટ્યા તેથી એનાથી છુટવા વંદન કરે.

(૨૭) **આશ્લિષ્ટ-અનાશ્લિષ્ટ** : અડવું, ન અડવું....'અહો કાયં કાય' ઇત્યાદિ ૬ આવર્ત વખતે હાથ રજોહરણ-મસ્તકને અડે-ન અડે. આના ૪ ભાંગા. બન્નેને અડે તે પ્રથમ ભંગ શદ્ધ.....

(૨૮) ન્યુન દોષ : અક્ષર, ૫દ, વાક્ય વગેરે કહેલા છે એના કરતાં ઓછા બોલે, અવનતાદિ શેષ આવશ્યકો ઓછા કરે.

(૨૯) ઉત્તરચૂડ : વંદન કર્યા પછી ખાસ જણાવવા માટે મોટે અવાજે 'મત્થએણ વંદામિ' ચલિકારૂપે કહે.

( **૩૦) મુકદોષ :** મંગાની જેમ આલાપકના ઉચ્ચાર વગર મનમાં કરે. (૩૧) ઢઢૂર દોષ : ઘણા મોટા અવાજે વંદનના આલાવા બોલે.

(૩૨) ચુડલિક : રજોહરણને ઉમાડીયાની જેમ ભમાવતો વાંદે. ગુરુને ૩૨ દોષ રહિત વિશુદ્ધ વંદન કરનાર શીધ્ર નિર્વાણ પામે છે અથવા વૈમાનિક દેવ થાય છે.

٩٢.

| HAURURURURURURURURU                                                                                                                                                                                                                                                          | AVAAVAU                         | AUAUAUAUAUAUAUA      |  |  |                                                                                                                        |                     |                        |                       |  |
|------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|---------------------------------|----------------------|--|--|------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|---------------------|------------------------|-----------------------|--|
| हुँ द्वार थोष्टमुं                                                                                                                                                                                                                                                           | वंद्रनथी ઉत्प                   | न्ज थता ६ गुुधा 🎉    |  |  |                                                                                                                        |                     |                        |                       |  |
| 🖁 વિનયોપચાર, માન                                                                                                                                                                                                                                                             | ાદિભંગ (અહંકારનાશ)              | ગુરુપૂજા, જિનાજ્ઞાની |  |  |                                                                                                                        |                     |                        |                       |  |
| ર્દું આરાધના, શ્રુતધર્મની આરાધના, અક્રિયા= મોક્ષે<br>ઉપલક્ષણથી વંદન ન કરવાથી ૬ દોષ થાય છે. છ દોષ માન<br>દુઅવિનય, ખિંસા, નીચગોત્ર, અબોધિ અને સંસાર વૃદ્ધિ                                                                                                                     |                                 |                      |  |  |                                                                                                                        |                     |                        |                       |  |
|                                                                                                                                                                                                                                                                              |                                 |                      |  |  |                                                                                                                        | हैं द्वार पंहरमुं   |                        | गुरुखापना             |  |
|                                                                                                                                                                                                                                                                              |                                 |                      |  |  |                                                                                                                        | સાક્ષાત્ ગુરુની ગેર | હાજરીમાં ગુરુના ૩૬ ગુણ | ાયુક્ત સદ્ભૂત સ્થાપના |  |
| સ્થાપવી. એ ન બની શકે તો અક્ષાદિને અથવા જ્ઞાન-દર્શન-ચારિત્રના<br>ઉપકરણને ગુરુ તરીકે અસદ્ભૂત સ્થાપનારૂપે સ્થાપવા. આ સ્થાપના<br>અક્ષવરાટક-કાષ્ટ-પુસ્તક અને ચિત્રમાં કરાય છે. જેના સદ્ભાવ અને<br>અસદ્ભાવ એમ બે ભેદ છે. વળી એ બંને પણ ઇત્વર અને યાવત્કથિક<br>એમ બબ્બે ભેદવાળી છે. |                                 |                      |  |  |                                                                                                                        |                     |                        |                       |  |
|                                                                                                                                                                                                                                                                              |                                 |                      |  |  | ગુરુના વિરહમાં આવશ્યકાદિ અનુષ્ઠાન ગુરુ સન્મુખ કરવા માટે                                                                |                     |                        |                       |  |
|                                                                                                                                                                                                                                                                              |                                 |                      |  |  | 'આ ગુરુ છે' એવો બોધ કરવા ગુરુસ્થાપના કરવી. જિનવરહમાં જેમ<br>જિનબિંબની સેવા-વિનય પણ સફળ છે તેમ ગુરુ વિરહમાં ગુરુસ્થાપના |                     |                        |                       |  |
|                                                                                                                                                                                                                                                                              |                                 |                      |  |  |                                                                                                                        |                     |                        |                       |  |
|                                                                                                                                                                                                                                                                              |                                 |                      |  |  | द्वार सोणमुं                                                                                                           |                     | অবয়চ                  |                       |  |
| રજા ન લીધી હોય તો ગુરુથી કેટલે દૂર રહેવું ?                                                                                                                                                                                                                                  |                                 |                      |  |  |                                                                                                                        |                     |                        |                       |  |
| સ્વપક્ષેસાધુ                                                                                                                                                                                                                                                                 | સાધુને                          |                      |  |  |                                                                                                                        |                     |                        |                       |  |
|                                                                                                                                                                                                                                                                              | સાધુને                          |                      |  |  |                                                                                                                        |                     |                        |                       |  |
| સાધ્વી                                                                                                                                                                                                                                                                       | સાધ્વીને \mid <sup>૩</sup> ાહોય | ય દૂર રહી વંદન કરે.  |  |  |                                                                                                                        |                     |                        |                       |  |
| શ્રાવિકા                                                                                                                                                                                                                                                                     | સાધ્વીને 🦊                      |                      |  |  |                                                                                                                        |                     |                        |                       |  |
| પરપક્ષેસાધ્વી                                                                                                                                                                                                                                                                | સાધુને 🚶 🚬 🗤                    | ય દૂર રહી વંદન કરે.  |  |  |                                                                                                                        |                     |                        |                       |  |
| શ્રાવિ                                                                                                                                                                                                                                                                       | .કાસાધુને 🖌 ૧૩ હાર              | ય દૂર રહા પઠન કર.    |  |  |                                                                                                                        |                     |                        |                       |  |
|                                                                                                                                                                                                                                                                              |                                 |                      |  |  |                                                                                                                        |                     |                        |                       |  |



auauauauauauauauaua

LAUAUAUAUAUAUAUAUAUAUAU

गुस्वथन - ह



ર્ટું વંદન નિમિત્તે શિષ્યના ઉપરના ૧૯મા દ્વાર મુજબ ૬ પ્રશ્નો છે. હુંઆ દ્વારમાં તે તે પ્રશ્નના ગુરુએ આપવાના ઉત્તરની વાત છે.

પ્રથમ પ્રશ્નમાં વંદન માટે રજા માગવાની વાત આવી. તેથી જણાય છે કે કોઇ પણ કાર્ય રજા વગર કરાય નહિ.

પછી 'પૂછી લઇશું' એ રીતે કાળક્ષેપ પૂર્વક પણ કાર્ય ન કરાય. 'ગુરુને અમુક વાત ન જણાવવી' 'નહિ જણાવીએ તો ચાલશે' વગેરેમાં ગુરુવિનયનો ભંગ છે.

શિષ્ય ગુરુને વંદન કરવાની પોતાની ઇચ્છા જણાવે ત્યારે ગુરુ જો 'पडिक्खहि' (રાહ જો, ઉભો રહે) કહે, તો ત્યારે વંદન ન કરવું.

'तिविहेण' (મન-વચન-કાયાથી) કહે, તો (અર્થાપત્તિથી-રૂઢિથી-'ટંકે પતાવ') એવો અર્થ હોવાથી 'મત્થએણ વંદામિ' કહી પુરૂં કરે.

' છંदेण' (ઇચ્છા મુજબ કર) કહે, તો આગળ વંદન કરવા માટે અવગ્રહમાં જવા રજા મેળવવા માટે બીજો પ્રશ્ન કરે. શિષ્યનો બીજો પ્રશ્ન પોતાને મિત (પરિમિત) અવગ્રહની રજા આપવા માટે છે. અહીં અવગ્રહની એટલે અવગ્રહમાં પ્રવેશ કરવાની તેમજ વંદન પૂરતું રહેવાની એવો અર્થ કરવો. 'મિત' શબ્દ અવગ્રહના વિશેષણ તરીકે છે. તેથી એનાથી અવગ્રહમાં 'મર્યાદાપૂર્વક 'પરિમિત ક્ષેત્રમાં, 'પરિમિત કાળ માટે રહેવું એ ત્રણ વાતનું સૂચન થાય છે.

અવગ્રહમાં વંદન માટે પણ પેસવાની રજા માંગવાની છે. તેનાથી બે વાતનું સૂચન જાણવું. (૧) મહત્ત્વના કાર્યો સિવાય અવગ્રહમાં પેસાય નહિ અને (૨) કાળક્ષેપ સહન ન કરી શકાય એવા કાર્યો સિવાયના ગમે તેવા કાર્ય માટે રજા લીધા વગર અવગ્રહમાં ન પેસાય.

બીજા પ્રશ્ન અંગે ગુરુનો ઉત્તર : अणुजाणामि (અવગ્રહમાં પેસવાની રજા આપુ છું.) ું આ રજા લીધા પછી કાળક્ષેપ, વ્યાક્ષેપ,- વગર સીધો અવગ્રહમાં કું કું 'નિસીહિ' કહેતાં પ્રવેશ કરવો. પછી ઉભડક પગે બેસીને ગુરુચરણે બે કું હાથનો સ્પર્શ કરી તે હાથ મસ્તકે ચડાવવારૂપ વંદન કરવું. પછી મસ્તક કું ચરણે અડાડવું. પછી આ ચરણસ્પર્શમાં થયેલ પીડાની ક્ષમા માંગવી ફું બેખમણિજ્જો ભે કિલામો ! આટલું થયા પછી પૂછવું કે-

પ્રશ્ન-3 : 'બહુ શુભપૂર્વક=સુખશાતાપૂર્વક તમારો દિવસ પસાર થયો? (આ રીતના પ્રશ્નમાં ભવિષ્યકાળની શાતા પૂછાતી નથી. કારણ કે પૂછનાર કે જેને પૂછાય છે તે બેમાંથી એકેય તે જાણતા નથી. વળી પૂછ્યા વગર તો આપત્તિ કે રોગથી પીડાતા હોય તો ખબર શું પડે ? પ્રતિકાર શી રીતે થાય ? માટે ભૂતકાલીન દિવસ, પક્ષ વગેરેની જ શાતા પછવી વ્યાજબી છે જેથી આરોગ્ય વગેરે જણાઇ આવે.)

ઇચ્છકારમાં પણ 'સ્વામી શાતા છે જી'? નો અર્થ આવો જ કરવો.

ગુરુનો જવાબ : તહત્તિ = તથા ઇતિ = તે પ્રમાશે

વસ્તુતઃ ગુરુ સુખમાં આનંદિત તથા દુઃખમાં દીન નથી છતાં પૂછનારને સુખશાતા એ માટે જણાવવી કે 'સુખશાતા છે' તેવું જણાવવાથી તેને સંતોષ થાય.

**વિશેષ :** (૧) ગુરુ ચરકો હાથ લગાડીને હાથ મસ્તકે લગાડવા અને ગુરુચરકો માથું અડાડવું એ વાતથી એ જણાય છે કે.....

(A) આપશું મસ્તક ગુરુના ચરશને સ્પર્શાવવાથી આપશે પવિત્ર થઇએ.

(B) ગુરુના ગુણો આપણામાં આવે.

(C) ગુરુ પ્રત્યે સમર્પણભાવ ન હોય તો ઉભો કરવાનો અને હોય તો વ્યક્ત કરવાનો આ માર્ગ છે. ઇતરો આશીર્વાદ શક્તિપાતથી માને છે. આપશે

ભાવ પૂર્વકના દેવ-ગુરુચરણ સ્પર્શથી પણ શક્તિસંચાર માનીએ છીએ. વિશેષ : (૨) આ ચરણ સ્પર્શમાં પણ પીડાની સંભાવના કરી ક્ષમાપના કરી તે સુચવે છે કે.....દેવ ગુરુને આપણા કાયિક સ્પર્શ નિમિત્તે

25

[<del>1</del>3]

For Private & Personal Use Only

www.jainelibrary.org

દુપણ પીડા થવી ન જોઇએ. આપણી કોઇપણ પ્રવૃત્તિ નિમિત્તે એમના દુ કુમન-વચન-કાયાને પીડા ન થાય તે ધ્યાન રાખવું. આ વાત પ્રધાનતયા કુ કુઆચાર્ય માટે છે. પરંતુ સાધકે (સાધુએ) પોતાના નિમિત્તે કોઇપણ સાધક કુ કુસાધુને આ રીતે પીડા ન થાય તેની કાળજી રાખવી. સર્વ જીવો માટે કુ દુપીડા વર્જ્ય જ છે. સાધુઓને પીડા વિશેષથી વર્જ્ય છે.

આ 'તહત્તિ' શબ્દના બદલે 'સ્વામિ ! શાતા છે જી ?' ના જવાબમાં ફ્રું મહાપુરુષોએ<sup>7</sup>'દેવ-ગુરુપસાય' શબ્દો મૂક્યા કારણ કે- (૧)લોકવ્યવહારમાં 'તહત્તિ' શબ્દ ગુર્વાજ્ઞા સ્વીકાર જણાવવા માટે વપરાય છે. (૨) જવાબ આપનાર અને સાંભળનારના હૃદયમાં દેવગુરુની મહત્તા વધે તે આ રીતે.....

(A) જો સુખમાં કાળ ગયો હોય તો ધર્મ આરાધનાની વૃદ્ધિ થઇ એ દેવ ગુરુનો પ્રતાપ છે.

(B) જે અનુકૂળતાઓ મળી તે પુષ્યના પ્રતાપે મળી અને તે પુષ્ય દેવગુરુની કૃપાથી ઉપાર્જિત થયું છે.

(C) તે પુષ્યના ઉદયકાળમાં ધર્મભાવના ટકી રહી, વૃદ્ધિ પામી તેમાં પષ્ટ દેવ-ગુરુની કૃપા કારણ છે.

(D) જો દુઃખ કે પ્રતિકૂળતા આવ્યાં તો પણ તે ધૈર્યથી સહન કરી કર્મનાશ થયો. દુઃખમાં ધૈર્ય રહેવું એ દેવ-ગુરુનો પ્રભાવ છે.

(E) દુઃખ આવવા છતાં એ અનુબંધરૂપે ન થયું અને સમતાથી સહન થયું. સમતા ઉત્તરકાલીન પુષ્ટય, સુખ અને ધર્મનો અનુબંધ (પરંપરા) ઊભો કરવામાં પ્રબળ નિમિત્તભૂત છે. આ સમતા કેળવાવનારા દેવ-ગુરુ છે.

આમ 'દેવ-ગુરુ પસાય' એ વાત સુખ-દુઃખમાં કાયમ ઊભી રહે છે. માટે મહાપુરુષોએ એ વાતને મુખ્ય કરી.

**ચોથો પ્રશ્ન :** બાહ્ય સુખશાતા પૂછી. હવે યાત્રાની નિરાબાધતા પૂછવી. તમારી (સંયમ) યાત્રા નિરાબાધ વર્તે છે ? આ પૂછવામાં તાત્પર્ય

દું આનો અર્થ એ થયો કે જે જે પ્રયત્નથી, સહાયથી પોતે ગુરુ-વર્યોની દું અને આરાધકોની સંયમયાત્રામાં આવી પડેલા અંતરાયોને દૂર કરી શકે અંબેમ હોય તે તે પ્રયત્ન, સહાય કરવાની નાના મોટા દરેકની ફરજ છે, દું અનિવાર્ય કર્તવ્ય છે.

**ચોથા પ્રશ્નનો જવાબ** : તને પણ વર્તે છે ? (**તુલ્મંપિ वટ્ટ** ?) અર્થાત્ મારી સંયમયાત્રા નિરાબાધ વર્તે છે. તારી પણ વર્તે છે ને ? આ પ્રતિપ્રશ્નથી સૂચિત થાય છે કે આચાર્યે (વડિલે) શિષ્યની (નાનાની)સંયમયાત્રાની નિરાબાધતાનો ખ્યાલ રાખવો, પૂછવી તેમજ તેમાં કોઇ અંતરાય હોય તો એ દર કરી અખંડિત કરવી, વધારવી.

**પાંચમો પ્રશ્ન : 'जवणिज्जं च મે ?'** કષાય અને નોકષાયની ઉપશાંતતા દ્વારા મનની પ્રશાન્તતા છે ? બાહ્ય, શારીરિક કે સાંયોગિક કોઇ પ્રતિકૂળતા નથી અને સંયમયાત્રાના કોઇ બાહ્ય વિઘ્ર અંતરાય નથી. આ બે વાત જાણ્યા પછી શિષ્ય આચાર્યની (કષાય અને નોકષાયના હ્રાસથી પ્રાપ્ત થતી) પ્રશાંતતા પૂછે છે.

આરાધકનું મન કષાય અને નોકષાયના આવેશ રહિત પ્રશાંત થવું જોઇએ, રહેવું જોઇએ એ સિદ્ધાંત છે.

શિષ્યનો આ પ્રશ્ન પૂછવા પાછળ અભિપ્રાય એ છે કે કષાય અને નોકષાયથી જો મન અશાંત હોય તો

(A) બાહ્ય અભ્યંતર અનેક રીતે સંયોગ બદલવા દારા......

(B) અંગત સેવા કરવા દ્વારા

(C) અયોગ્ય વ્યક્તિઓરૂપ નિમિત્તને દૂર કરવા દ્વારા

(D) અવસરે પ્રેરજ્ઞા અને ટકોર કરવા દ્વારા આંતરચક્ષુ ખોલવા માટેના આંતરિક વીર્યને પોતે ઉલ્લાસિત કરી શકે એમ હોય તો અવશ્ય એમ કરવું.

ત્રહ્યહયદયદયદયદયદયદય પ્રત્યેક આરાધક આત્માનું આ કાર્ય છે કે બીજાની આંતરિકટ્ટ ર્દ્રું પ્રશાન્તતા કરવી. (રાગ-દ્વેષ-મોહના ઉદીરક કે અપ્રશાન્તતા કરનાર તો દુન જ બનવું.) કે **પાંચમા પ્રશ્નનો ગરુએ આપવાનો જવાબ :** 'હા એમ જ છે' (**एवं**.)

પાંચમા પ્રશ્નનો ગુરુએ આપવાનો જવાબ : 'હા એમ જ છે' (एवं.) 🖁 ર્જુ પાચમા પ્રશ્નના ગુરુઅ આપવાના જવાબ : 'હા અમ જ છ' (एવ.) ટ્ર જુ અર્થાત્ મન પ્રશાન્ત છે. યોગ્ય વ્યક્તિને ગુરુ આચાર્ય અથવા કોઇપણ જુ આરાધક પોતાના હૃદયની મુંઝવણ કહેવા ઉલ્લસિત બને તે માટે આ પ્રશ્ન ટ્રું એક નિમિત્ત છે. અર્થાત્ યોગ્ય વ્યક્તિ પોતે આવો પ્રશ્ન સામેથી પૂછે એટલે મુંઝાનાર આરાધકને પણ એ મુંઝવણ કહેવાનું મન થાય. ક્ષોભ રહે નહિ. હવે આખો દિવસ થયેલ ભુલો-અપરાધોની ક્ષમાયાચના માટેનો

છક્રો પ્રશ્ન : હે ક્ષમાશ્રમણ ! દિવસ સંબંધી વ્યક્તિક્રમને (તમારા પ્રત્યે મારાથી થઇ ગયેલ વિપરીત આચરણને) હું ખમાવું છું.....પૂર્વે ત્રીજા પ્રશ્નના અંતર્ગત જે ક્ષમાપના કહી તે ફક્ત ચરણ-સ્પર્શના કારણે થયેલ પીડા માટેની જાણવી. જ્યારે આ ક્ષમાપના વંદન અને વંદન સિવાય પણ જે સમયે વંદનીયની, જે શાસ્ત્રીય આમન્યા-વિનય-મર્યાદા જાળવવાની હોય તેનું દિવસ-રાત-પક્ષ-ચાતુર્માસ કે વર્ષ દરમ્યાન જે ઉલ્લંઘન થયું હોય તેની છે. આવું જે જે ઉલ્લંઘન આપણે જાણતા હોઇએ તેને સ્પષ્ટ યાદ કરી આલોચના અને પ્રાયશ્ચિત લેવા પર્વક ખમાવવા. જે જે યાદ નથી આવતા તે તે ઉલ્લંઘનની જ આ ક્ષમાપના છે. તેથી જે અપશબ્દાદિ યાદ હોય તેની આલોચના પ્રાયશ્ચિત કરવા પૂર્વક જેની સાથે થયા હોય તેને યાદ કરીને ખમાવવા. એમાં પણ વાચિક અપશબ્દાદિ આશાતના જેટલાની હાજરીમાં કરી હોય (બોલ્યા હોઇએ) તેટલા બધાને ભેગા કરી બધાની હાજીરીમાં ક્ષમા માંગવી. જેના માટે બોલ્યા હોઇએ એ વ્યક્તિ બોલતી વખતે હાજર ન હોય તો પશ જેટલા વચ્ચે બોલ્યા હોઇએ તે બધા તો ક્ષમાપના વખતે હાજર હોવા જ જોઇએ. આલોચના પ્રાયશ્વિત પણ લેવું.

છટ્ટા પ્રશ્નનો ઉત્તર : હું પણ તને ખમાવું છું (अहमवि खामेमि તમં) સામો ખમાવવા આવે ત્યારે આરાધકે તે બનાવ વખતે પોતાના

ર્કું ક્ષમા માંગવી. જો પોતાને કષાય ન થયો હોય તો પણ સામાની ક્ષમાર્કું દું સ્વીકારવા માટે પણ સામાને ખમાવવો. માટે મિથ્યાદુષ્કૃતની સામે આપણે દું મિથ્યા દુષ્કૃત આપવું એ જૈન શાસનની રીતિ છે. દું અહીં સપ્રસંગ આવસ્સિયાએ ઇત્યાદિ શેષ ૨૯ પદોનો ભાવાર્થ કું પણ આ રીતે જાણવો.

આ બધા પદો ક્ષમાપના માટે છે અને ''ખામેમિ ખમાસમણો દેવસિઅં વઇક્કમં'' ના વિસ્તારરૂપ છે.

અહીં પ્રશ્ન : (૧) આ આવસ્સિયાએ પછીના પદોની જરૂર શી છે?

(૨) જો જરૂર છે તો અવગ્રહની આગળ નીકળીને કેમ ?

(૩) પ્રથમ વાંદશામાં આ પદો પૂર્વે અવગ્રહની બહાર નીકળવાનું છે તો બીજા વાંદશામાં કેમ નહિ ? બીજા વાંદશા પછી ક્યારે અવગ્રહની બહાર નીકળવાનું ?

ઉત્તર ૧ : સંક્ષિપ્ત ક્ષમાપના ગુરુ પાસે (ગુરુ સાક્ષીએ) કર્યા પછી વિશદ-વિસ્તૃત ક્ષમાપના પ્રથમ વાંદણામાં અવગ્રહની બહાર નીકળી માનસ પટ પર ગુરુને આરોપિત કરી ગુરુ સાક્ષીએ કરવી.

(A) વિસ્તૃત ક્ષમાપનાથી પોતાના અતિચારોની સ્મૃતિ.

(B) આ અતિચારો વર્જવાના છે એવો વારંવાર ખ્યાલ.

(C) વિશેષ નમ્રભાવ, હૃદયશુદ્ધિ તેમજ

(D) બાળ જીવોને અતિચારોનું જ્ઞાન અને તેમાં અકર્તવ્યબુદ્ધિ થાય તે. માટે વિસ્તૃત ક્ષમાપનાની જરૂર હોઇ આ પદો છે.

થોયના જોડા બે શા માટે ? એ પ્રશ્નના ઉત્તરમાં શ્રીચૈત્યવંદન ભાષ્યમાં કહ્યું છે કે સારા કાર્યો અનેકવાર કરવાના હોય છે. તેથી બે વાંદણા- બે થોયના જોડા, અનેક નમુત્થુણં વગેરેનું વિધાન છે.

ઉત્તર ૨ : ગુરુના અવગ્રહમાં વધુ વખત રહેવામાં આશાતના વગેરેનો સંભવ હોઇ અવગ્રહમાં રહીને માત્ર સંક્ષેપથી ક્ષમાપના કરાય છે અને વિસ્તૃત ક્ષમાપના બહાર નીકળી કરાય છે. ઉત્તર 3 : બીજા વાંદણામાં અવગ્રહની બહાર નહી નીકળવાનું છું કુકારણ એ છે કે જે કાર્ય માટે વંદન કરાય છે તે કાર્યની રજા વગેરે કુ દુવાંદણા પછી લેવાનું હોય છે તેથી એ બીજા વાંદણામાં અવગ્રહમાં રહીને છું જુ વિસ્તૃત ક્ષમાપના કર્યા પછી તે કાર્યની રજા લેવી. (આદેશ માંગવો) કુ અથવા તે ક્ષમાપના, આલોચના વગેરે કાર્ય પતાવવું અને પછી છુ જુ અવગ્રહની બહાર નીકળવું.

આનાથી સૂચિત થાય છે કે ગુરુ પાસેથી આદેશ-૨જા વગેરે દૂર રહીને મંગાય નહિ.

પ્રતિક્રમણના પહેલા વાંદણાના બીજા વાંદણા પછી સવ્વસ્સ વિ સુધી અવગ્રહમાં રહી પછી અવગ્રહની બહાર નીકળે.

બીજા વાંદણા વખતે અબ્ભુક્રિઓ ખામ્યા પછી બહાર નીકળવું. ત્રીજા વાંદણા વખતે આયરિય ઉવજ્ઝાએ પહેલાં બહાર નીકળવું. ચોથા વાંદણા વખતે પચ્ચકુખાણ લઇને બહાર નીકળવું.

ત્રીજા વાંદણામાં ક્ષમાપના કરવા દ્વારા આચાર્ય-સંઘ-સર્વ જીવની ક્ષમાપના કરવાની રજા અધ્યાહારથી માંગેલી જાણવી. આ વાંદણા કાયોત્સર્ગ આવશ્યક અંગેના છે. તેથી વાંદણા દઇને અવગ્રહ બહાર નીકળી કાઉસ્સગ્ગના સુત્રો બોલી કાઉસ્સગ્ગ આવશ્યક કરવાનું છે.

દરેક વખતે બીજા વાંદણામાં વાંદણા પછી જે કાર્ય હોય તે જણાવી અથવા કરીને પછી અવગ્રહની બહાર નીકળતી વખતે 'આવસ્સહિ' બોલવું. શેષ ૨૯ પદોનો અર્થ : આવસ્સિયાએ = આવશ્યકી કરવા પૂર્વક......આવશ્યકી કરીને અવગ્રહની બહાર નીકળીને......પડિ૦ ખમા૦ = હે ક્ષમાશ્રમણો ! દિવસ સંબંધી ૩૩ આશાતનાઓનું હું પ્રતિક્રમણ કરું છું. ક્ષમા માંગું છું. (તે સિવાય) આપ પ્રત્યે જે કંઇ વિપરીત મન-વચન કે કાયાથી આચરાયું હોય (मिच्छाए).

મન દુષ્કૃત, વચન દુષ્કૃત, કાય દુષ્કૃતથી જે અવજ્ઞા આશાતના કરી (હોય) ક્રોધથી-માનથી-માયાથી-લોભથી (જે અવજ્ઞા આશાતના કરી હોય) સર્વ કાળ સંબંધથી=ક્યારેય પણ, સર્વ મિથ્યા ઉપચારથી=ખોટા-



આ પાંચ રીતે વિશેષ આશાતનાના પ્રકારો બતાવી તેની ક્ષમાપના કરવી.

#### ହ୍ରଁ ગુરુની ૩૩ આશાતના

(૧) કારણ સિવાય ગુરુની આગળ ચાલે.

કીડી જોવા, માર્ગ બતાવવા આગળ ચાલે તો જયણા સમજવી. (૨) ગુરુની બેમાંથી કોઇપણ બાજમાં સાથે ચાલે.

- <sup>9</sup>(૩) ગુરુની પાછળ પણ અતિ નજીકમાં ચાલે, પગ વગેરે અથડાય,<sup>9</sup> શ્વેષ્મ, વાયુ લાગે. માટે જેટલા પાછળ રહેવાથી આવી આશાતના ન થાય તે રીતે ચાલવું,
- (૪, ૫, ૬) આ જ રીતે આગળ-બાજુમાં અને પાછળ (અત્યંત નજીક) ઊભો રહે.
- (૭, ૮, ૯) આ જ રીતે આગળ બાજુમાં અને પાછળ બેસે.

(૧૦) બહારથી આચાર્યની સાથે આવી એમના પહેલા પગ પૂંજવા, ધોવા. (૧૧) બહારથી આચાર્યની સાથે આવી એમના પહેલાં ઇરિયાવહિયા કરે.

- (૧૨) રાત્રે આચાર્ય કે મોટા બોલાવે કે 'કોણ જાગે છે ? કોણ સુતું છે?' તો જાણવા છતાં જવાબ ન આપે.
- (૧૩) બહારથી આવેલ વ્યક્તિ સાથે ગુરુ કરતાં પહેલાં પોતે વાતચીત કરે.
- (૧૪) ગોચરી આદિ લાવીને પહેલાં બીજાને બતાવી પછી ગુરુને બતાવે.
- (૧૫) ગોચરી આદિ લાવી પહેલાં બીજા પાસે આલોવી પછી ગુરુ પાસે આલોવે.

(૧૬) ગુરુને પૂછ્યા વગર બીજાને પહેલાં નિમંત્રી પછી ગુરુને નિમંત્રે. (૧૭) ગુરુને પૂછ્યા વગર જેને જેને જે ઠીક લાગે તે ઘણું ઘણું આપે. (૧૮) આચાર્ય-રત્નાધિકને સારું-ઉત્તમ-પૂર્ણ આપવાના બદલે પોતે લઇ આહાર કરે. આચાર્યાદિને અન્તપ્રાન્ત, વિરસ, અલ્પ, અમનોજ્ઞ આપે. પોતાને ગમે તે પહેલાં પોતે લઇ શેષ આચાર્ય વગેરેને આપે.

RURURURURURUR 🖁 (૧૯) દિવસે આચાર્ય બોલાવે ત્યારે (સામાન્યથી) ન સાંભળે, જવાબ ન આપે. 🦉 (૨૦) રતાધિકને મોટા, કઠોર, અવાજે ઘણું કહે. ત્રણમાંથી એકે ન કરાય. 🖁 🖁 (૨૧) રત્નાધિક બોલાવે ત્યારે પોતાના આસન પર રહીને જ જવાબ 🖁 આપે. ત્યાં એમની પાસે ન જાય 🖁 (૨૨) ગુરુ બોલાવે ત્યારે ત્યાં જઇ વિનયથી પૂછવાના બદલે 'કેમ? શું 🖁 છે ? શું કહો છો ?' ઇત્યાદિ કહે. (૨૩) રત્નાધિક કે આચાર્યને એકવચનથી બોલાવે. તું વગેરે બોલે. અથવા મને કહેનાર તું કોણ છે ? વગેરે કહે. (૨૪) ગુરુ જે કાંઇ સૂચન કરે ત્યાં કહે કે તમે કેમ નથી કરતા ? સામે તે જ વાત પ્રતિપ્રશ્ન જવાબ રૂપ કહે. દા.ત. ગુરુ કહે તું આળસું છે તો કહે કે તમે જ આળસુ છો. (૨૫) ગુરુની વાણી-દેશના સાંભળી પ્રસન્ન ન થાય. પ્રસન્નતા દેખાડે નહિ. ઉપબુંહણા ન કરે. (૨૬) ગુરુની દેશનામાં કંઇક ફેરફાર લાગે તો કહે કે તમને આ અર્થ યાદ નથી, આ રીતે નથી, આ રીતે છે. (૨૭) ગુરુ ધર્મકથા કહેતા હોય ત્યારે 'હું તમને કથા કહીશ' ઇત્યાદિ કહી ગુરુની ધર્મકથાનો છેદ કરે. (૨૮) પર્ષદાનો ભેદ કરે. કોઇ નિમિત્ત-વચન એવું બોલે જેથી પર્ષદા ઊભી થઇ જાય (૨૯) ગુરુની કથા પુરી થઇ ગયા પછી પર્ષદા ઉઠચા પહેલાં જ પોતાની હોશિયારી દેખાડવા ગુરુએ કહેલા અર્થને જ વિસ્તારથી કહે. (૩૦) ગુરુના આસન વગેરેને પગ લાગે છતાં ન ખમાવે. (૩૧) ગુરુના આસન-સંથારા ઉપર બેસે સુવે. (૩૨) ગુરુની આગળ મોટા આસને ઉંચે બેસે-સુવે. (૩૩) ગુરુની આગળ સમાન આસને બેસે સુવે.

(C) ત્રીજી ત્રણ બેસવા-સુવા સંબંધમાં, ઉપલક્ષણથી ગમન-

(D) દશમી : પગ ધોવા-પૂંજવા વુગેરેં ક્રિયા કરવા સંબંધમાં. 🖁

(E) ૧૧મી : ઇરિયા૦ વગેરે ક્રિયા પ્રથમ કરવી. ઉપલક્ષણથી બધી આવશ્યક ક્રિયાઓ લેવી.

(F) ૧૨ અને ૧૯ : વ્યક્તિગત કે સામાન્ય પ્રશ્નનો જવાબ ન આપવો. મૌન રાખવું.

(G) ૧૪ થી ૧૭ : આલોવવું, બતાવવું, આપવું, નિમંત્રવું. ગુરુ પહેલાં તેમની રજા વગર બીજાને કરવું. દરેક ચીજ માટે આ સમજવું.

(H) ૧૮ : ઉપરના ચાર બીજાને આપવા વગેરે અંગે. આમાં જાતે ઘણું સારૂં લઇ લેવું, આચાર્યને હીન-ઓછું આપવા અંગે છે.

()) ૨૦-૨૧-૨૨ : બોલાવે ત્યારે જવાબની પદ્ધતિ અંગે છે.

(J) ૨૪ : હિતશિક્ષામાં સામે આક્ષેપ-જવાબ અંગે છે.

(K) ૨૫ થી ૨૯ : ગુરુની દેશના અને શ્રાવક સાથેની વાતચીતમાં દખલ-હોંશીયારી બતાવવાના પ્રકાર.

(L) ૩૦-૩૧ : ગુરુની વસ્તુને પગાદિ સ્પર્શ-ઉપભોગ અંગે છે. (M) ૩૨, ૩૩ : ગુરુની હાજરી-દષ્ટિમાં-તુલ્ય-અધિક પાવરની કિંમતી સારી ચીજના ઉપયોગ અંગે છે.

અથવા આ ૩૩ પરથી તારણ કરી શકાય કે આ આ રીતે ગુરુની આશાતના થાય છે.

(ક) અતિ નિકટ રહેવાથી

(ખ) તુલ્ય કે અધિક મોભાથી રહેવાથી

(ગ) એમની ચીજને પગ વગેરે અડાડવાથી કે વાપરવાથી

## (ઠ) બીજા સાથેના તેઓના વ્યવહારમાં-દેશનાદિમાં તોડી પાડવા

આમાં ગુરુ અને રત્નાધિક સાથેના બધા વ્યવહાર આવી જાય છે. એમાં સેવા-જીવદયા વગેરે કારણે કેટલીક જગ્યાએ સામાન્યરૂપે અવાદ જાણવો, પણ ત્યાં વિવેક અને જયણા પ્રવર્ત્તવી જોઇએ.

## द्वार आवीसम्

પોતાની હોશિયારી બતાવવી.

#### લઘુપ્રતિક્રમણ (બુઢત્ ગુરુવંદન)

રાઇ : ઇરિયા૦ કુસુમિણ દુસુમિણનો કાઉસગ્ગ-ચૈત્યવંદન-મુહપત્તિ-વાંદણા-ઇચ્છા૦ સંદિ૦ ભગ૦ રાઇઅં આલોઉં ? -સવ્વસ્સ વિ૦- વાંદણા-ખામણા (અબ્ભુટ્ટિઓ)-વાંદણા-પચ્ચક્પાણ-વાંદણા-ઇચ્છા૦ સંદિ૦ ભગ૦ દેવસિઅં આલોઉ ? -વાંદશા-ખામણા-૪ ખમાસમણાં-દેવસિઅ પાયચ્છિત્તનો કાઉસગ્ગ-સજ્ઝાયના બે આદેશ માંગી સ્વાધ્યાય (ખમા૦ પૂર્વક)

આમ ૨૨ દ્વારોનું વર્શન કર્યા પછી હવે ગ્રંથકાર ઉપસંહાર કરતાં -: 63 63 -

ચરશ-કરશમાં ઉપયુક્ત સાધુઓ (ઉપલક્ષણથી શ્રાવકો) આ રીતે વંદન વિધિને કરતાં કરતાં અનેક ભવમાં સંચિત થયેલ અનંતા કર્મો ખપાવે છે.



xanananana ana (ઘ) એમના કરતાં પહેલાં ક્રિયા કરવાથી કે પૂર્ણ કરવાથી.

(ચ) લાવેલ ચીજ વગેરે એમને જણાવ્યા વગર, પૂછ્યા વગર 🖁 દું બીજાને બતાવવા વગેરેનો વ્યવહાર. (આ રીતે સારા-નરસા સમાચારદું પુષા એમને જણાવ્યા વિના બીજાને ન કહેવાય.) હું (છ) બોલાવે ત્યારે જવાબ ન આપવાથી. અથવા હું (જ) તુચ્છકારવાળો જવાબ આપવાથી.

(ઝ) કઠોર, નિઃસ્નેહ વાણી વ્યવહાર કરવાથી અને

ર્ટું અલ્પમતિવાળા ભવ્ય જીવોના બોધ માટે મેં આ કહ્યું છે. એમાં જેટ કુકાંઇ વિપરીત-જિનાજ્ઞા વિરૂદ્ધ કહેવાયું હોય તેને અભિનિવેશમુક્ત, ફુમાત્સર્ય શૂન્ય ગીતાર્થો સુધારશો.

દુ પ્રશ્ન : દ્વાદશાવર્ત વંદનમાં આવર્ત ક્રિયા કરતી વખતે ઉઘાડા મુખે બુબોલવું પડે એ વ્યાજબી શી રીતે ? અને ન બોલે તો સૂત્રલોપ થાય. ઉ ઉત્તર : જેમ પ્રભુ પૂજા કરતી વખતે દુહા ન બોલતાં ભાવના બાવવાની છે તેમ અત્રે સૂત્ર પહેલાં બોલી પછી આવર્ત કરી મસ્તક ગુરુ ચરણે અડાડવું. જત્તા ભે ? જ્વણિજ્જં ચ ભે ? એ બે પ્રશ્નો છે. તે હાથ જોડીને પૂછાય. પછી આવર્ત કરવા જોઇએ. આમ છતાં હાલમાં આવર્તની સાથે જ તે તે શબ્દો બોલવાની પ્રથા છે.

પ્રશ્ન : રાઇ મુહપત્તિ સ્થાપનાજી પાસે કરવી કે ગુરુ સમક્ષ કરવી? ઉત્તર : આચાર્ય ભગવંત પાસે રાઇ મુહપત્તિ કરવામાં સ્થાપનાજીની જરૂર નથી. બીજા મહાત્મા પાસે કરવામાં સ્થાપનાજી હોવા જોઇએ અને સ્થાપનાજીને રાઇ મુહપત્તિ કરવાની હોવાથી મહાત્મા પદસ્થ કે ન હોય તો પણ સ્થાપનાજી આચાર્ય હોવાથી સવ્વસ્સ વિ પછી વાંદણા દીધા પછી અબ્ભુટ્ઠિઓ ખામવાનો હોય છે.

વંદન કોને ન કરવું ? એમાં પાસત્થાદિનો નિષેધ બતાવ્યો. જ્ઞાન ઓછું હોય તેનો નિષેધ ન બતાવ્યો. આનાથી ફલિત થાય છે કે ગુરુ તરીકે, પ્રથમ નંબરે.....આચાર અને જ્ઞાન સંપન્ન વ્યક્તિ.

બીજો નંબર.....જ્ઞાનીની નિશ્રામાં રહેનાર આચારસંપન્ન.

ત્રીજા નંબરે.....કથંચિદ્ આચાર હીન પણ જ્ઞાન સંપન્ન, શુદ્ધ પ્રરૂપક. ચોથા નંબરે.....કથંચિદ્ આચાર હીન, જ્ઞાનહીન છતાં જ્ઞાની અને આચારસંપન્નની પ્રશંસા તેમજ સહાય કરનાર હોવા જોઇએ.

ત્રીજા ચોથા નંબરની વ્યક્તિઓ સંવિગ્નપાક્ષિક છે. તેઓ ગુરુ તરીકે પૂજ્ય ન હોવા છતાં માર્ગના કથંચિદ્ રક્ષક હોઇ શાસનની વૃદ્ધિમાં હેતુભૂત ગણી ગુણવાન ગણવા.

જેઓ સ્વયં શિથિલ હોય, શિથિલતાનો બચાવ કરતા હોય, ઉઘત આચારવાળાના દોષ કાઢતા હોય તેઓને વંદન ન કરવું. અત્યારે આ રિવાજ દેખાતો નથી. છતાં પાડવો સારો લાગે છે. શાસ્ત્ર- ટ્ર વિરૂદ્ધ પ્રરૂપણા કરતા હોઇ, બાળજીવોને વ્યામોહ પમાડતા હોઇ તેઓ અસંવિગ્ન પાક્ષિક છે. વંદનને(અને બહુમાનને પણ)સદંતર અયોગ્ય છે. આચાર્ય-ઉપાધ્યાય-પ્રવર્તક અને સ્થવિર એ ચાર દીક્ષા પર્યાયમાં નાના હોય તો પણ શ્રી જિનશાસનના વર્ધક-રક્ષક અને શ્રમણસંઘની આરાધનાના આધાર છે. માટે રત્નાધિકત્વ હેતુની (અધિક પર્યાય હોવા રૂપ હેતુની) જેમ આ મહાન હેતુના કારણે નાના પર્યાયવાળા પણ આ

ચારને વંદન કરવું જોઇએ. (હાલમાં આ પ્રથા જણાતી નથી.)

પ્રશ્ન : આવર્ત એટલે શું ?

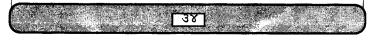
ઉત્તર : આના જવાબ માટે લખ્યું છે કે (१) सूत्रगर्भा गुरु-चरणन्यस्तहस्तशिरःस्थापनारूपा (२) सूत्राभिधानगर्भाकायव्यापारविशेषाः । તेથી જણાય છે કે આવર્તનં આવર્તः = પુનः પુનઃ કરવું તે, ગુરુ ચરણે પુનઃ પુનઃ હસ્તનો સ્પર્શ કરવાનો છે. તેથી આ સ્પર્શ કરવો એ આવર્ત. અથવા હાથની પરાવૃત્તિ (ફેરવવા-ઊંધા-ચત્તા કરવા) એ પણ આવર્ત્ત. ગુરુચરણ અને સ્વમસ્તકનો સ્પર્શ કરાવવા હાથની પરાવૃત્તિ કરવી પડે છે. તેને પણ આવર્ત્ત કહી શકાય. ટૂંકમાં આવી કાયાની વિશેષ પ્રકારની પ્રવૃત્તિ આવર્ત છે.

#### અંગ્રેજીમાં લખેલ આં<del>ક</del>ની ટિપ્પણ ઃ

(૧) આનું 'છોભવંદન' એવું બીજું નામ પણ આવે છે. શ્રી હારિભદ્રીય આવશ્યકમાં સંક્ષેપ વંદન બતાવ્યું છે. તેથી સંક્ષેપના સમાનાર્થક સ્તોક શબ્દ પરથી 'થોભ' થયું લાગે છે.

પૂજ્યપાદ્ ગુરુદેવ શ્રીભુવનભાનુસૂરીશ્વરજી મહારાજ સાહેબે જણાવેલ સૂચન....આ વંદનમાં મોટા વાંદણાના ભાવનો સમાવેશ છે. તેથી આને માટે 'સ્થોભવંદન' નામ પણ આવે છે. તેના પરથી થોભ લાગે છે.

(૨) ઘરે વહોરવા પધારેલા મહાત્માને ગૃહસ્થ ફેટાવંદન કરે. થોભવંદન બહુધા ન કરે. કારણ કે ઘરે ઘરે ગૃહસ્થો થોભવંદન કરવા



'જિટ્ઠભાયા' શબ્દના ઉપલક્ષણથી મોટી બહેન પણ લેવાય પણ તે ફક્ત સ્ત્રી પક્ષ માટે. એટલે કે નાની બહેન માટે. નાનાભાઇ માટે નહિ. કારણ કે ગર્હા વગેરે જે હેતુ છે તે નાનાભાઇની અપેક્ષાએ થતા નથી. સ્વપક્ષની અપેક્ષાએ થાય છે.

(૪) વ્યાક્ષિપ્તતા અને પરાઙ્મુખતા ન હોય તો પ્રશાંતતા આવે. પ્રમત્તતા ન હોય તો ઉપશાન્તતા આવે.

આહાર-નિહારની પ્રવૃત્તિ કે ઇચ્છા ન હોય તો આસનસ્થ હોય. આ ચારેય દોષ ન હોય તો ઉપસ્થિત કહેવાય.

(૫) મુહપત્તિના ત્રણ વળને ૪ આંગળીના ૩ આંતરામાં ભરાવી નીચે ઝુલતાં રાખવાં તે ૩ વધુટક કહેવાય.

(૬) 'બહુસુભેશ ભે દિવસો વઇક્કંતો ?' પ્રશ્નથી માત્ર ભૂતકાલીન શાતા જ પૂછાય છે. વર્તમાનકાલીન કે ભવિષ્યકાલીન નહિ. કારશ કે વર્તમાનકાળ અલ્પ હોવાથી તેમી માત્ર શાતા પૂછવાની ન હોય પશ અલ્પ પીડા વગેરે હોય તો તુરત ઉપચાર પશ કરવાના હોય.

(૭) શંકા : 'દેવ-ગુરુ પસાય' જવાબ આપે તો પૂછનારને આપત્તિ-

દ્ધું **સમાધાન** : એ માટે વંદન પૂર્ણ થયા પછી ફરીથી વ્યક્ત શબ્દોથી ફ્રીશાતા પૂછે : 'સાહેબ ! કોઇ પીડા વગેરે છે નહિ ને ?' ફ્રી

(આવી વ્યવસ્થાનો લાભઃ વંદન કરવા આવનાર સેંકડો ગૃહસ્થોને ગુરુએ 9 પોતાની આપત્તિ જણાવવી ન પડે, જે જરૂરી પણ હોતી નથી. કેમકે બધા જ કંઇ તે આપત્તિઓ દૂર કરવાની શક્તિ-ભાવનાવાળા હોતા નથી…જેઓ તેવી શક્તિ, ભાવના અને વિશિષ્ટ લાગણીવાળા હોય તેઓ વંદન પૂર્ણ કર્યા બાદ સહજ રીતે આ પૂછે અને યોગ્ય પ્રતિકારનો ઉપાય કરે.)

પ્રશ્ન : ભાતપાણીનો લાભ દેશોજી' રાત્રે પણ બોલાય ?

ઉત્તર : રાત્રે બોલવાનો રિવાજ નથી. રાત્રે ગોચરી જવાનું હોતું નથી. અને તેથી એના અતિચારો પણ લાગવાનો સંભવ હોતો નથી. તેમ છતાં સાધુઓએ સવારના પ્રતિક્રમણમાં પગામ સજ્ઝાય (શ્રમણસૂત્ર)માં પાઠની અખંડિતતા જાળવી રાખવા જેમ 'પડિક્કમામિ ગોઅરચરિઆએ' વગેરે બોલવાનું હોય છે તેમ આ પણ પાઠને અખંડ રાખવા બોલવું જોઇએ. તેમજ દિવસે ભિક્ષાકાળ સિવાય પણ પોતાના ઘરે અવારનવાર પધરાવવાના ભાવ જણાવવા જેમ બોલાય છે તેમ રાત્રે પણ બોલાય.

આ નિર્દેશથી એ સૂચિત થાય છે કે શ્રાવકે સંયમના નિર્વાહ અને વૃદ્ધિ માટે જે જરૂર હોય તે બને તો નિર્દીષ રીતે નહિતર યથાયોગ્ય જયણાપૂર્વક પણ પુરૂં પાડવું જોઇએ. એમ સાધુઓએ પણ રત્નાધિક અને ઉપલક્ષણથી (તે તે કાર્યને અનાવડત-લાભાંતર વગેરેના કારણે નહિ કરી શકનાર) અસમર્થને સહાયક થવા રૂપે લાવી આપવું. પ્રતિલેખનાદિ કાર્ય કરી આપવું. આ ફરજ રૂપ છે, ઐચ્છિક નહિ તે ધ્યાનમાં રાખવું. ઇચ્છકાર.....માં સુખતપથી...... શરીર નિરાબાધ અને ગામ્યો આ બે વાક્યોથી

સ્વામી સાતા છે જી?

SAVANAVANANANANANANA

તથા સુખસંયમયાત્રા નિર્વહો છો જી ? આ વાક્યથી જત્તા ભે

(A) વંદનની રજા બે ખમાસમણાથી મંગાઇ ગઇ હોવાથી આમાં

(B) અવગ્રહમાં પ્રવેશ કરવાનો ન હોવાથી મિતાવગ્રહનો બીજો

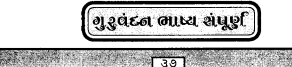
દુ તપ દુનો અંતર્ભાવ કયો છ. આમાં ત્રણ પ્રશ્ન છે..... (A) વંદનની રજા બે ખમાસમણાથી મંગારુ માંગવાની નથી તેથી છ માંનો પ્રથમ પ્રશ્ન નથી. (B) અવગ્રહમાં પ્રવેશ કરવાનો ન હોવાથી પ્રશ્ન નથી. (C) અપરાધક્ષામણાની રજા અબ્ભુઢિઓ ર ેપ સ્ત્રમાં નથી. તેથી 'ઇચ્છકા 'પાં 'જંકિંચિ'થી શ (C) અપરાધક્ષામણાની રજા અબ્ભુટ્ટિઓ સૂત્રથી માંગવાની હોઇ છકો પ્રશ્ન પણ આ સૂત્રમાં નથી. તેથી 'ઇચ્છકાર સૂત્ર'માં છમાંના ત્રણ જ પ્રશ્નો છે. અબ્ભુટ્ટિઆ સૂત્રમાં 'જંકિંચિ'થી ક્ષમાપના છે.

પ્રશ્ન : 'જાવણિજ્જાએ' અને 'જવણિજ્જં' આ બે પદનો અર્થ શું ?

 $6\pi$ ર : જાવણિજ્જાએ = યાપનીયયા = યથાશકત્યા...આવો અર્થ શ્રી હારિભદ્રીય આવશ્યકમાં કરેલ છે. વંદન કરવાની ઇચ્છા સાથે આ પણ જણાવે છે કે હું પ્રમાદ વગેરેનો ત્યાગ કરવામાં શક્તિને છૂપાવ્યા કે ઓળંગ્યા (અતિરેક કર્યા) વગર વંદન કરવાને ઇચ્છું છું. ઉપલક્ષણથી દરેક અનુષ્ઠાન આ રીતે યથાશક્તિ કરવાનાં હોય છે. જ્વણિજ્જં = યાપનીયં = નિર્વાહ કાર્ય કરણ શક્ય-સમર્થ. અહીં 'શરીર' એટલું પદ અધ્યાહારિત સમજવું.

શંકા : શરીર સુખરૂપ છે. બાહ્ય સંયમ યાત્રા નિરુપદ્રવ છે. એ બે વાતની પૂર્વ પ્રશ્નોત્તરથી જાણકારી મેળવી લીધા પછી આ પ્રશ્ન પૂછાય છે. તો શરીર કાર્ય કરણ સમર્થ છે ? એવું પૂછવામાં ક્યા સામર્થ્યની પ્રચ્છા છે?

સમાધાન : મનની અવ્યાકળતા અને તેથી શરીરની પશ અવ્યાકુળતા એ સંયમ માટે યાપનીયતા = સામર્થ્ય છે. તેથી આ પ્રશ્નમાં કષાય અને નોકષાયના આવેશથી રહિત મન અને શરીર શાંત ઉપશાંત છે? યાપનીય છે ? એવં પછવાનં તાત્પર્ય છે.





गुरुविद्धा साध्य गुरु-वंदणमह तिविहं तं फिट्टा छोभ बारसाऽऽवत्तं । सिर-नमणाइसु पढमं पुण्ण-खमा-समण-दुगि बीअं ॥ १॥६ अन्ध संसंध : संहलना भन्नार ગન્થ સંબંધ : વંદનના પ્રકાર

dererererererererererere હવે ગુરુવંદન તે ત્રણ પ્રકારે છે : તે ફિટ્ટા, છોભ, અને દ્વાદશાવર્ત, 🖁 પહેલં છોભ મસ્તક નમાવવા વગેરેથી અને બીજું સંપર્શ બે ખમાસમશ દેવાથી 11 911

#### जह दुओ रायाणं नमिउं कज्जं निवेइउं पच्छा। विसजिओ वि वंदियं गच्छइ, एमेव इत्थ दुगं ॥ २॥ બે વંદનનું કારણ

જેમ દત રાજાઓને નમસ્કાર કરી, પછી કાર્ય નિવેદન કરે, પછી વિસર્જન કરાયા પછી પશ નમસ્કાર કરીને જાય છે. એ પ્રમાણે જ અહિં 

#### आयारस्स उ मूलं विणओ, सो गुणवओ य पडिवत्ती । सा य विहिवंदणाओ. विही डमो बारसावत्ते ॥ ३॥ વંદનની આવશ્યકતા

આચારનું મૂળ તો વિનય છે, વિનય ગુણવાનની ભક્તિ છે, તે [ભક્તિ] વિધિપર્વક વંદના કરવાથી થાય છે. અને એ વિધિ દ્વાદશાવર્ત વંદનમાં છે. 11 311

#### तइयं तु छंदण-दुगे तत्थ मिहो आइमं सयल-संघे । बीयं तु दंसणीण य पयट्रियाणं च तड्यं तु ॥ ४॥ કયું વંદન કોને કોને કરાય ?

અને ત્રીજા પ્રકારનું વંદન તે બે વાંદણા, તેમાંનું પહેલું વંદન ચતુર્વિધ સંઘમાં પરસ્પર, બીજું મુનિ મહારાજોને અને ત્રીજું પદવીધર મનિમહારાજોને. ॥ ૪॥

મુખ્ય દ્વારો પાંચ નામ, પાંચ દ્રષ્ટાન્ત, પાંચ પ્રકારના વંદનને અયોગ્ય, પાંચ आवस्सय मुहणंतय-तण्-पेह-पणीस दोस-बत्तीसा छ गुण गुरु-ठवणं दुग्गह दु-छवीसक्खर गुरु-पणवीसा ॥८॥ પચ્ચીસ આવશ્યક, પચ્ચીસ મુહપત્તિની પડિલેહણા, શરીરની પચ્ચીસ પડિલેહણા, બત્રીશ દોષ, છ ગુણ, ગુરુમહારાજની સ્થાપના, બે અવગ્રહ. બસો છવ્વીસ અક્ષર, પચ્ચીશ જોડાક્ષર, 11 ૮11 पय अडवन्न छ ठाणा छग्गुरुवयणा आसायण तित्तीसं। दुविही दुवीस दारेहिं चउ-सया-बाणउइ ठाणा ॥ ९॥ અક્રાવન ૫દ, છ સ્થાન, ગુરુ મહારાજના છ વચન, તેત્રીસ આશાતના, બે વિધિ, (એ બાવીશ દ્વારો વડે ગુરુવંદનના) ચારસો બાણું સ્થાન-પ્રકાર છે. ા ૯ા For Private & Personal Use Only

પ્રકારના વંદન યોગ્ય, વંદન કરાવવાને અયોગ્ય ચાર, ચાર લાયક, વંદન કરનારના પાંચ નિષેધો, ચાર સ્થાને નિષેધ નહિ, આઠ કારણો. 11 ૭11

चउ दाय पण निसेहा चउ अ णिसेहऽट्रकारणया ॥ ७॥

कइदोसविप्पमुकं किइ-कम्मं कीस कीरड वा ? ॥ ६॥ વંદનઃ કેટલા નમનવાળ્? કેટલા શીર્ષ નમસ્કારવાળં ? કેટલાં આવશ્યકો વડે વિશુદ્ધ? કેટલા દોષ વિનાનું? અને શા માટે? કરાય છે. II ૬ II पण नाम पणाऽऽहरणा अजुग्गपण जुग्गपणचउअदाया।

# अवस्वर अ स्वर विद्यान अवस्वर अ स्वर अवस्वर अ अवस्वर कायव्वं कस्स व ? केण वावि ? काहेव ? कइ खुत्तो ? ॥ ५ ॥ क् cicoon-onh : co)रे आcase of generation of the new cicoon-onh : co)रे आcase of generation of the second cicoon-onh : co)रे आcase of generation of the second cicoon-onh : co)रे आcase of generation of the second cicoon-onh : co) the second of the second of the second cicoon-onh : co) the second of the second of the second cicoon-onh : co) the second of the second o

LANGUANANANANANANANA

वंदणयं चिड-कम्मं किड-कम्मं पअ-कम्मं विणय-कम्मं।

वंदणयं चिइ-कम्मं किइ-कम्मं पूअ-कम्मं विणय-कम्मं। गुरुवंदणपणनामा दव्वे भावे [ दुइ्रोहेण ] दुहाहरणा ॥ १०॥ गुरुवंदलना पांय नाम देदन हर्भ, चिति हर्भ, हृति हर्भ, पूर्वा हर्भ अने विनय हर्भ, अह गुरुवंदनना पांय नाम છे. अने ते ओषधी (सामान्य रीते) द्रव्यधी ने हु भावधी अम के के प्रहारे छे [अथवा दरे हना द्रव्यधी ने लावधी अम हु બબ્બે પ્રકારના ઉદાહરણ છે] 11 ૧૦11

सीयलय खुडुए वीर-कन्ह सवग-दु पालए संबे पंचेए दिइंता किड-कम्मे दव्व-भावेहिं ॥ ११॥ દ્રવ્ય અને ભાવ વન્દનનાં દ્રષ્ટાંતો

ગુરુવંદનમાં-દ્રવ્યથી અને ભાવથી શીતલાચાર્ય અને ક્ષુલ્લક સાધુ. વીરકશાલવી અને કૃષ્ણ, બે રાજસેવક, પાલકકુમાર અને શાંબકુમાર એ પાંચ દ્રષ્ટાંતો છે 🛮 ૧૧૫

#### पासत्थो ओसन्नो कसील संसत्तओ अहाच्छंदो दग-दग-ति-दुणेगविहा अवंदणिज्जा जिणमयंमि ॥ १२॥ અવંદનીય-પ

બે,બે, ત્રણ,બે અને અનેક પ્રકારના પાર્શ્વસ્થ, અવસન્ન, કુશીલ, સંસક્ત અને યથાછંદ સાધુ શ્રીજૈનદર્શનમાં વંદન કરવા યોગ્ય નથી ॥ ૧૨॥

#### आयरिय उवज्झाए पवत्ति थेरे तहेव रायणिए किइकम्म निजरऽद्वा कायव्वमिमेसि पंचण्हं ॥ १३॥ વંદન કરવા ચોગ્ય - પ

આાચાર્ય, ઉપાધ્યાય, પ્રવર્તક, સ્થવિર તેમજ રાત્નિક એ પાંચને વંદન 

माय-पिय-जिद्र भाया ओमावि तहेव सव्व-रायणिए । किइ-कम्मं न कारिज्जा चउ समणाई कुणंति पुणो ॥ १४॥ सुविधनस्वत्रस्वत्रस्वत्रस्वत्रस्वत्रस्व स्वत्रस्वत्रस्वत्रस्वत्रस्वत्रस्वत्रस्वत्रस्वत्रस्वत्रस्वत्रस्वत्रस्वत स्व भाता, पिता, मोटालाઇ, तेमल ओछा दीक्षा पर्यायवाणा छतां सर्व द्वे रताधि पासे वंदन अराववुं नडीं. अने બाडीना साधु आदि [यतुर्विध स्व संध परस्पर] वंदना अरे. ॥ १४॥ विविस्खत्त पराहुत्ते अ पमत्ते मा कयाइ वंदिज्जा । द्वाद्य कुणमाणे काउ-कामे य ॥ १५॥ द्वाद्य कुणमाणे काउ-कामे य ॥ १५॥

વંદન કરવાના અનવસર-પ

વ્યાકુળ ચિત્તવાળા, મ્હોં ફેરવીને બેઠા હોય, પ્રમાદમાં હોય, આહાર-નિહાર કરતા હોય અથવા કરવાની તૈયારીમાં હોય તો કદી પણ વાંદવા નહિ. || ૧૫||

#### उवसंते उवद्रिए पसंते आसणत्थे अ अणजाणित्त मेहावी किडकम्मं पउंजड 11 88 11 વંદન કરવાના અવસર-૪

સ્વસ્થ, આસન પર બરાબર બેઠેલા, શાન્ત, બરોબર અભિમુખ, એવા ગુરુને, અનુજ્ઞા મળેલા બુદ્ધિમાન શિષ્યે વંદન કરવું. II ૧૬ II

#### पडिकमणे सज्झाए काउस्सग्गा-ऽवराह-पाहुणए आलोयण-संवरणे उत्तमऽट्रे य वंदणयं ॥ १७॥

પ્રતિક્રમણ, સ્વાધ્યાય, કાઉસ્સગ્ગ માટે, અપરાધ ખમાવવા, પ્રાહુણા [કોઇ નવા મુનિ આવે તે], આલોચના, પ્રત્યાખ્યાન અને સંલેખ-નાદિક 

#### दोऽवणयमहाजायं आवत्ता बार चउ-सिर ति-गुत्तं दपवेसिग-निक्खमणं पण-वीसाऽऽवसयकिडकम्मे ॥ १८॥ હાદશાવર્તે વંદનના આવશ્યકો-૨૫

દ્વાદશાવર્ત વંદનમાં-બે અવનત, એક યથાજાત મદ્રા, બાર આવર્ત્ત, ચાર શીર્ષ નમન, ત્રણ ગુપ્તિ, બે વાર પ્રવેશ અને એક્વાર બહાર નીકળવું.

YANANANANANANANA

LANGURURURURURURUR

VANANANANANANA

हुब्हब्हब्हब्हब्हब्हब्हब्हब्हब्हु એ આવશ્યક છે. ॥ ૧૮॥ किइकम्मंपि कुणंतो कु पणवीसामन्नयरं स् २५ आवश्यक अराज कु वंदन કरवा छतां साधु हुविराधना *ક*रे, तो वंदनक्रि किइकम्मंपि कुणंतो न होड़ किइकम्मनिज्जराभागी । पणवीसामन्नयरं साह ठाणं विराहंतो 11 ૨૫ આવશ્યક બરાબર ન સાચવવાથી વિરાધના થાય છે. વંદન કરવા છતાં સાધુ એ પચીસમાંના કોઇ એક આવશ્યકની પણ

વિરાધના કરે, તો વંદનક્રિયાથી થતી કર્મની નિર્જરાનો ભાગીદાર ન 🖁 थाय, 11 १ ८ 11

### दिद्रिपडिलेह एगा, छ उइढपण्फोड तिगतिगंतरिया अक्खोड पमज्जणया, नव नव मुहपत्ति पणवीसा ॥ २०॥ મૂહપત્તિની પડિલેહણા-૨૫

એક દ્રષ્ટિ પડિલેહશા, છ ઉર્ધ્વ પ્રસ્ફોટક અને ત્રશ ત્રશને આંતરે નવ અખ્ખોડા અને નવ પ્રમાર્જના, એ મુહપત્તિની પચીસ[પડિલેહણા]. II ૨૦ II

## पायाहिणेण तिय तिय, वामेयरबाह-सीस-मुह-हियए । अंसुड्राहो पिट्ने चउ, छप्पड देहपणवीसा ॥ २१॥ શરીરની પડિલેહણા-૨૫

પ્રદક્ષિણાના ક્રમે ડાબો અને જમણો હાથ, મસ્તક, મુખ અને છાતી, ત્રણ ત્રણ, બે ખભાની ઉપર અને નીચે, પાછળની ચાર અને પગની છ, એમ શરીરની પચીસ પડિલેહણા. ॥ ૨૧॥

#### आवस्सएसु जह जह कुणइ पयत्तं अहीणमइरित्तं । तिविहकरणोवउत्तो, तह तह से निज्जरा होइ ॥ २२॥ વંદનમાં સાવધાનતા

ત્રણ પ્રકારના કરણમાં ઉપયોગવાળો આવશ્યકોમાં જેમ જેમ ઓછો નહિ તેમ અધિક નહિં એવો પ્રયત્ન કરે. તેમ તેને નિર્જરા થાય. II ૨૨ II

दोस अणाढिय थडिढय. पविद्ध परिपिंडियं च टोलगइं । अंकुस कच्छभरिंगिय, मच्छूव्वत्तं मणपउट्ठं ॥ २३॥ प्रस्तरप्रस्वरप्रस्वरप्रस्वरप्रस्तरप्रस्तरप्रस्वरप्रस्वरप्रस्वरप्रस्वरप्रस्वरप्रस्वरप्रस्वरप्रस्वरप्रस्वरप्रस्वर वेइयबद्ध भयंतं भय गारव मित्त कारणा तिन्नं । पडणीय रुट्ठ तजिय, सढ हीलिय विपलिउंचिययं ॥ २४॥ दिट्ठमदिट्ठं सिगं कर तम्मोअण अलिद्धणालिद्धं । दु तजां उत्तरचूलिअ, मूअं ढ्डढर चुडलियं च ॥ २५॥ **Eोष-3२** अनादेत-स्तर्भ्य-प्रविद्ध-परिपिंडित-टोलगति-અंકुश-કચ्छपरिंगित-क्र भत्रस्योद्वृत्त-भनःप्रदुष्ट-वेदिडाબद्ध-लश्वन्त-लय-गारव-भित्र-डार्डाण्य भत्रस्योद्वृत्त-भनःप्रदुष्ट-वेदिडाબद्ध-लश्वन्त-लय-गारव-भित्र-डार्डाण्य

સ્તેન-પ્રત્યનિક-રુષ્ટ-તર્જિત-શઠ-હીલિત-વિપરિકંચિત-દષ્ટાદેષ્ટ-શ્રંગ-કર-કરમોચન-આશ્લિષ્ટ-અનાશ્લિષ્ટ-ઊણ-ઉત્તરચુડ-મૂક-ઢઢ્ઢર અને ચુડલિક 

#### बत्तीसदोस-परिसुद्धं, किइ कम्मं जो पउंजइ गुरूणं । सो पावड निव्वाणं अचिरेण विमाणवासं वा ॥ २६॥ નિર્દોષ વંદનનું ફલ

જે ગુરુમહારાજને બત્રીસ દોષ વિનાનું દ્વાદશાવર્ત વંદન કરે, તે અલ્પકાળમાં મોક્ષ અથવા વિમાનવાસ પામે છે. 11 ૨૬ 11

#### इह छच्च गणा विणओवयार माणाऽऽइभंग गुरुपुआ । तित्थयराण य आणा, सुयधम्माऽऽराहणाऽकिरिया ॥ २७॥ વંદનના પરિણામો-૬ ગુણ

વંદન કરવામાં વિનયોપચાર, અભિમાન વગેરેનો નાશ, ગુરુજનની પૂજા, શ્રી જિનેશ્વર ભગવંતની આજ્ઞાનું આરાધન, શ્રુતધર્મનું આરાધન અને અક્રિયા એ છ ગુણ (ઉત્પન્ન થાય] છે. II ૨૭II

#### गुरुगुणजुत्तं तु गुरुं, ठाविज्जा अहव तत्थ अक्खाई । अहवा नाणाइ तियं, ठविज्न सक्खं गुरुअभावे ॥ २८॥ ગુરુની સ્થાપના

સાક્ષાત્ ગુરુને અભાવે ગુરુમહારાજ જેવા ગુણવાળા ગુરુ સ્થાપવા, અથવા તે ઠેકાણે અક્ષ વગેરે, અથવા જ્ઞાન વગરેનાં [ઉપકરણ] ત્રણ સ્થાપવા. || ૨૮||

KRURURURURURURURUR अक्खे वराडए वा कट्ठे पुत्थे अ चित्तकम्मे सब्भावमसब्भावं गुरुठवणा इत्तराऽऽवकहा ॥ २९॥ई ગુરુની સ્થાપના અક્ષમાં, કોડામાં, કાષ્ઠમાં, પુસ્તકમાં અને 🖁 ચિત્રકામમાં કરાય છે. સ્થાપના સદ્ભાવ અને અસદ્ભાવ, ઇત્વર અને

#### गुरुविरहंमि ठवणा गुरुवएसोवंदसणत्थं च जिणविरहंमि जिणबिंबसेवणाऽऽमंतणं सहलं ॥ ३०॥ સ્થાપનાનું દ્રષ્ટાન્ત

શ્રી જિનેશ્વર ભગવંતના અભાવે જેમ શ્રી જિનેશ્વર ભગવંતની પ્રતિમાની સેવા અને આમંત્રણ સફળ થાય છે, તેમ ગુરુમહારાજના અભાવે ગુરુના ઉપદેશ અને દર્શન માટે સ્થાપના સફળ છે. // ૩૦//

#### चउदिसि गुरुग्गहो इह, अहुद्र तेरस करे सपरपक्खे । अणणुन्नायस्स सया, न कप्पए तत्थ पविसेउं ॥ ३१॥ <u> અ</u>તગ્રહ

અહીં ગુરુ મહારાજનો અવગ્રહ સ્વપક્ષમાં ને પરપક્ષમાં ચારેય દિશાએ સાડા ત્રણ હાથ અને તેર હાથ હોય છે, તેમાં આજ્ઞા લીધા વિના પ્રવેશ કરવાનું કોઇ વાર કલ્પે નહિ. ॥ ૩૧॥

पण तिग बारसदुग तिग, चउरो छट्ठाण पय इगुणतीसं । गुणतीस सेस आवस्सयाइ सव्वपय अडवन्ना ॥ ३२॥ વંદનસુત્રના પદો-૫૮

છ સ્થાનમાં-પાંચ, ત્રણ, બાર બે, ત્રણ ને ચાર મળી ઓગણત્રીસ, અને બાકીનાં આવસ્સિયાએ વગેરે ઓગણત્રીસ પદો [છે]. એમ સર્વે પદો અક્રાવન છે. || ૩૨||

इच्छा य अणुन्नवणा, अव्वाबाहं च जत्त जवणा य । अवराहखामणावि अ, वंदणदायस्स छट्ठाणा Ш 3311

#### RANANANANANANANA AN ANANANANANANANAN શિષ્યના દ બોલ

ઇચ્છા, અનુજ્ઞા, અવ્યાબાધ, સંયમયાત્રા, શરીરની શાંતિ અને RARARARARARA અપરાધની ક્ષમાપના, વંદન કરનારના એ છ સ્થાનો છે. 11 ૩૩11

## छंदेणऽणुजाणामि, तहत्ति तुब्भंवि वट्टए एवं अहमवि खामेमि तुमं, वयणाइं वंदणऽरिहस्स ॥ ३४। ગુરુના દુ બોલ

છંદેશ, અશુજાશામિ, તહત્તિ, તુબ્ભંપિ વટ્ટએ, એવં, અને અહમવિ ખામેમિ તુમં, એ વંદન કરવા યોગ્ય ગુરુના છ વચનો છે. II ૩૪II

पुरओ पक्खाऽऽसन्ने, गंता चिट्ठण निसीअणाऽऽयमणे । आलोअणऽपडिसुणणे पुव्वाऽऽलवणे य आलोए ॥ ३५॥ तह उवदंस निमंतण, खद्धाययणे तहा अपडिसुणणे खद्धत्ति य तत्थगए, किं तुं तज्जाय नोसुमणे ॥ ३६॥ नो सरसि कहंछित्ता, परिसंभित्ता अण्डियाइ कहे संथारपायघट्टण, चिट्ठच्च समासणे आवि 11 3911 આશાતના-33

આગળ,બાજુમાં અને નજીક ચાલવું, ઊભા રહેવું અને બેસવું, આચમન, આલોચન, અપ્રતિશ્રવણ, પૂર્વાલાપન, અને પૂર્વાલોચન, ઉપદર્શન, નિમંત્રણ, ખદ્ધદાન, ખદ્ધાદન, અપ્રતિશ્રવણ, ખદ્ધ, તત્રગત, શું? તું, તજ્જાત, નો સ્મરણ, કથાછેદ, પરિષદ્ભેદ, ન ઊઠેલી સભાને કથા કહેવી, સંથારાને પગ 

इरिया कुसुमिणुसग्गो, चिइवंदण पुत्ति वंदणाऽऽलोयं । वंदण खामण वंदण, संवर चउछोभ दुसज्जाओ ॥ ३८॥ સવારનો સંક્ષિપ્ત ગુરુવંદન વિધિ

ઇરિયા, કુસુમિણ (દુસુમિણ)નો કાઉસ્સગ્ગ, ચૈત્યવંદન, મુહપત્તિ, બે વંદનક, આલોચન, વંદનક, ખામણા, વંદનક, પચ્ચકુખાણ, ચાર

SAUAUAUAUAUAUA -SREAR REAR RANGE

एयं किडकम्मविहिं, जुंजंता चरणकरणमाउत्ता साह खवंति कम्मं, अणेगभवसंचिअमणंतं 11 8011 ઉપસંહાર અને કળ.

એ પ્રમાણે ગુરુવંદનનો વિધિ કરનારા અને ચરણસિત્તરિ તથા કરણસિત્તરિમાં ઉપયોગવાળા સાધુમહારાજ અનેક ભવોમાં એકઠાં કરેલા अनंत क्मों भपावे छे ॥ ४०॥

#### अप्पमहभव्वबोहऽत्थ भासियं विवरीयं च जमिह मए । तं सोहंतु गियत्था अणभिनिवेसी अमच्छरिणो ॥ ४१॥ ગ્રન્થકારનું અંતિમ વચન

મેં, ઓછી બુદ્ધિવાળા ભવ્ય જીવોને સમજ પડે તે માટે કહ્યું છે, તેમાં જે કાંઇ વિપરીત હોય, તે કદાગ્રહ વિનાના અને ઇર્ષ્યા વિનાના 



સુવર્ષ વેષ વેષ વેષ વેષ છે. અને તે પ્રસંગે ચાર પ્રકારનો આહાર, ક્રું 🖁 બાવીસ પ્રકારના આગાર, ભક્ષ્ય-અભક્ષ્ય વિગઇઓ, ભક્ષ્ય વિગઇના 🖗 નીવિયાતાં અને પચ્ચકુખાણના પ્રકાર આદિ અનેક પ્રકારનું સ્વરૂપ દર્શાવ્યું છે.

#### પચ્ચક્ખાણ એટલે શું ?

પ્રતિ આખ્યાન તે પ્રત્યાખ્યાન.

સામાના આત્માને ઉદેશીને પ્રવૃત્તિ કે નિવૃત્તિરૂપે પોતાના નિર્ણયની આપેક્ષિક જાહેરાત અર્થાત્ વ્યવહારથી બીજાને કથન તે પચ્ચકુખાણ છે અને તે કથન પચ્ચકુખાણના આલાવાના ઉચ્ચારપર્વક કરવાનં હોય છે. જેમકે મારે આજે દશ સામાયિક કરવા, પ્રભુપૂજા કરવી, સંઘ કાઢવો વગેરે અભિગ્રહો, શિક્ષાવ્રતના પચ્ચકુખાણો તે પ્રવૃત્તિરૂપ છે. જ્યારે અણુવ્રત, ગુણવ્રત, મહાવ્રત, અદ્ધા (કાલ) પચ્ચકુખાણ વગેરે નિવૃત્તિરૂપ છે.

#### પચ્ચકુખાણ કરવાથી લાભ શું ?

આ પચ્ચકુખાણ કરવાથી જીવનું પ્રણિધાન થાય છે. અર્થાત્ ગમે તેવા વિપરીત સંયોગમાં પણ જીવ ચલાયમાન થતો નથી. અને એ પ્રણિધાન દ્વારા આત્મામાં એ કાર્ય અંગેનો ક્ષયોપશમ થાય છે. અને તેના પ્રભાવે જીવને બહલતયા પચ્ચકુખાણનો ભંગ કરવાનો વિકલ્પ જ આવતો નથી. અને ક્યારેક કોઇ નિકાચિત કર્મના ઉદયે ભંગ કરવાનો વિચાર આવે તો દેવ, ગુરુ, ધર્માત્માઓની સાક્ષીએ પચ્ચકુખાણ કરેલું હોવાથી તેઓ અવશ્ય બચાવનારા બને છે. આમ વિધિપૂર્વક પચ્ચકુખાણ લીધેલું હોવાથી કટોકટીની પળે બીજા દ્વારા પણ પાલન સહજ બને છે. જ્યારે વિધિપૂર્વક પચ્ચક઼્ખાણ ન કર્યું હોય અને માત્ર માનસિક સંકલ્પ

પુરુષ્ય કર્યા હોય તો મન નબળું પડતાં તેનો ભંગ થતાં વાર નથી લાગતી છું જુ કર્યો હોય તો મન નબળું પડતાં તેનો ભંગ થતાં વાર નથી લાગતી છું તેમજ બીજાને જાણ ન કરેલ હોવાથી તેઓ પણ કલ્યાણમિત્ર બની છું બચાવી શકતા નથી. અતુલ મનોબળને ધારણ કરનાર તીર્થકરદેવો પણ છું ચારિત્રનો માત્ર માનસિક સંકલ્પ ન કરતાં વિધિપૂર્વક ચારિત્રનું ગ્રહણ છું કરે છે એ બતાવે છે કે વ્યવહારમાર્ગનું પાલન દરેકે દરેક જીવે કરવા છું છું યોગ્ય છે.

આ પચ્ચક્ષ્ખાણ એ આચારરૂપ છે. ભાવ તો તેનાથી ઉત્પન્ન થનાર છે. વ્યવહાર નય ભાવને જરૂરી માનવા છતાં ભાવની ઉત્પત્તિ, રક્ષણ અને વર્ધનના કારણભૂત આચારને વ્યવહારરૂપે પ્રમાણભૂત માને છે. ભાવ ન હોય કે જતો રહ્યો હોય છતાં આચાર શુદ્ધ હોય તો વ્યવહારનય તે વાત નભાવે છે. માટે પચ્ચક્ષ્પાણ ભાવરૂપ અને આચારરૂપ બંને રીતે છે. તેમાં અત્રે આચારરૂપ પચ્ચક્ષ્પાણનું ગ્રહણ છે.

#### પચ્ચક્ખાણના પ્રકાર :

પ્રકાર બે છે (૧) સમ્યક્ત્વના પચ્ચક્પાણ અને (૨) વિરતિના પચ્ચક્પાણ. તેમાં સમ્પક્ત્વ પચ્ચક્પાણના અવાંતર ભેદ નથી. વિરતિ અર્થાત્ ચારિત્ર પચ્ચક્પાણના ત્રણ ભેદ છે. (૧) મૂળગુણ પચ્ચક્પાણ (૨) ઉત્તરગુણ પચ્ચક્પાણ અને (૩) ઉત્તરગુણ ઉત્તરગુણ પચ્ચક્પાણ. મૂળગુણ પચ્ચક્પાણ દેશથી અને સર્વથી એમ બે ભેદે છે. દેશથી દેશવિરતિને પાંચ અણુવ્રતો અને સર્વથી સર્વ વિરતિધરને પાંચ મહાવ્રતો. ઉત્તરગુણ પચ્ચક્પાણના પણ ૨ ભેદ છે. તેમાં દેશથી દેશવિરતિને ગુણવ્રતો અને શિક્ષાવ્રતો અને સર્વથી સર્વવિરતિને પિંડવિશુદ્ધિ વગેરે. ત્રીજું જે ઉત્તરગુણ ઉત્તરગુણ પચ્ચક્પાણ છે તેના દશ પ્રકાર છે. આને સર્વઉત્તરગુણ પચ્ચક્પાણ પણ કહે છે. પચ્ચક્પાણ ભાષ્યમાં આ દશ સર્વઉત્તરગુણ પચ્ચક્પાણનું વર્શન છે અને ૯ દ્વારોથી તેની વિચારણા કરેલ છે.

| દુન્હનહપ્રહુલક્રે છે. બુને છે. છે. છે. છે. છે. છે. છે. છે. છે. છે | હે છે :          | REALERDAREASANDEREALER<br>A<br>A<br>A<br>A<br>A<br>A<br>A<br>A<br>A<br>A<br>A<br>A<br>A<br>A<br>A<br>A<br>A<br>A<br>A |      |
|-------------------------------------------------------------------|------------------|-----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|------|
| 🖁 (૧) ૧૦ પચ્ચક્ર્ખાણ                                              |                  | (૭) ૨ ભાંગા                                                                                                           |      |
| 🖁 (૨) ૪ વિધિ                                                      | (૫) ૧૦ વિગઇ      | (૮) ૬ શુદ્ધિ                                                                                                          | 1280 |
| 🗯 (૩) ૪ આહાર                                                      | (૬) ૩૦ નિવિયાતાં | (૯) ૨ ફળ                                                                                                              | akar |
| द्वार पहेलुं पच्चड्जाधना १० प्रडार                                |                  |                                                                                                                       |      |

(૧) અનાગત પચ્ચક્ આણ : અનાગત એટલે ભવિષ્યકાળ. અર્થાત્ ભવિષ્યકાળે જે પચ્ચક્ આણ કરવાનું છે તેને કોઇ કારણસર પહેલા કરી લેવું તે. જેમકે- પર્યુષણાદિ પર્વમાં જે અક્રમ વગેરે તપ કરવાનો છે તે તપને ગુરુની, ગચ્છની સેવા વગેરે કારણે પર્યુષણ પહેલાં જ કરી લેવો. તે અનાગત પચ્ચક્ આણ મુખ્યત્વે મુનિને હોય છે.

(૨) અતિકાન્ત પચ્ચક્ આશ : અતિકાન્ત એટલે ભૂતકાળ. જે તપ પર્યુષણામાં કરવાનો છે તે તપ પર્યુષણા પુરા થયા પછી કરવો તે. તે અતિકાન્ત પચ્ચક્ આણ પણ મુખ્યત્વે મુનિને હોય છે. અનાગત અને અતિકાન્તકાલના પચ્ચક્ આણના ઉપલક્ષણથી યોગ્ય કાલે કરાતા પચ્ચક્ આણનું ગ્રહણ જાણવું. પ્રસ્તુતમાં યોગ્યકાલે કરાતા પચ્ચક્ આણને ઉપલક્ષણથી લેવાનું કારણ એ છે કે તે તો સર્વત્ર પ્રસિદ્ધ જ છે. અને તેથી તેનું કથન ન કરતાં અપ્રસિદ્ધ એવા અનાગત અતિક્રાન્ત પચ્ચક્ આણનું કથન કરીને તેને ઉપલક્ષણથી લીધું.

(3) કોટિસહિત પચ્ચક્પાણ : તપના બે છેડા મળતા હોવાથી આ કોટિસહિત પચ્ચક્પાણ છે. જેમકે પહેલે દિવસે ઉપવાસ કરીને પુનઃ બીજા દિવસે પણ પ્રભાતમાં ઉપવાસનું પચ્ચક્પાણ કરે તો પહેલા ઉપવાસનો પર્યન્તભાગ અને બીજા ઉપવાસનો આદિભાગ એ બન્ને ભાગરૂપ બે કોટિ સંધાવાથી તે પચ્ચક્પાણ કોટિસહિત બને છે. તેમાં ઉપવાસ પૂર્ણ થયે ઉપવાસ કરવો અને આયંબિલ પૂર્ણ થયે આયંબિલ કરવું તે સમકોટિ પચ્ચક્પાણ છે. અને ઉપવાસ પૂર્ણ થયે એકાશનાદિ

<u>عجا</u>

કોઇ પચ્ચક્રખાણ ન હોય અને નવું શરૂ કરે તે અકોટિ પચ્ચક્ર્ખાણ ફ્ર છે. આરાધક આત્મા પ્રાયઃ પચ્ચક્ર્ખાણ વગર રહેતો નથી તેથી તેનું ફ્ર ક્રિસાક્ષાત્ ગ્રહણ ભાષ્યકારે કર્યું નથી. છતાં પણ ઉપલક્ષણથી તે જાણવું.

(૪) નિયંત્રિત પચ્ચ<del>ક્</del>ખાણ : નિયંત્રિત એટલે નિશ્ચયપૂર્વક પચ્ચક્ખાણ કરવું તે. જેમકે માંદો હોઉ કે સાજો હોઉ અથવા ગમે તેવું વિઘ્ન આવે તો પણ અમુક વખતે મારે અમુક તપ કરવો જ. આ પચ્ચક્પાણ જિનકલ્પી અને ચૌદપૂર્વધર મુનિઓના વખતમાં પ્રથમ સંઘયણી એવા સ્થવિરાદિ મુનિઓને પણ હતું.પરંતુ જિનકલ્પાદિના વિચ્છેદ સાથે આ પચ્ચક્પાણ પણ વિચ્છેદ પામવાથી વર્તમાનકાળમાં થઇ શકે નહિ. કારણ કે તેવા પ્રકારના આયુષ્યનો અને સંઘયણનો અભાવ છે.

અથવા નિયંત્રિત એટલે નક્કી કરેલ દ્રવ્ય-ક્ષેત્ર-કાલ અને ભાવમાં અવશ્ય કરવું. જેમકે દ્રવ્યથી અમુક દ્રવ્ય અડદના બાકુળા વગેરે મળે તો જ વાપરવું. નહિ તો ઉપવાસ કરવો. ક્ષેત્રથી નવા તીર્થમાં જઇએ ત્યારે ઉપવાસ કરવો. કાલથી અમુક તિથિએ ઉપવાસ કરવો અને ભાવથી જ્યારે જ્યારે કષાયાદિ થાય ત્યારે ઉપવાસ કરવો.

(૫) અનાગાર પચ્ચક્ખાણ : બાવીસ આગારમાંથી અનાભોગ અને સહસાગાર એ બે છોડીને બાકીના શેષ આગાર રહિત પચ્ચક્પાણ કરવું તે. કારણ કે એ બે આગાર અકસ્માત્ બને છે, બુદ્ધિપૂર્વક નહીં. આ પ્રત્યાખ્યાન પહેલા સંઘયણવાળા મુનિઓ પ્રાણાન્ત કષ્ટ આવે

અથવા કોઇપણ પ્રકારે ભિક્ષા ન મળે તેવા પ્રસંગોમાં કરે છે. માટે વર્તમાનકાળમાં પહેલા સંઘયણના અભાવે તે કરવામાં આવતું નથી.

(**ફ) સાગાર પચ્ચક્**ખાણ : પચ્ચક્ખાણ કરતી વખતે ભવિષ્યના સમાધિ-સંયોગ-આપત્તિ આદિને લક્ષ્યમાં રાખી ૨૨ આગારોમાંથી યથાયોગ્ય નિયત રુપમાં રાખવામાં આવેલ છૂટ તે સાગાર પચ્ચક્ખાણ છે. અનાગાર અને સાંગાર પચ્ચક્ખાણના ઉપલક્ષણથી અપવાદનું ઝુશ્રહણ થઇ જાય છે તે જાણવું. પચ્ચક્ખાણ કરતી વખતે છૂટ રાખી ન હું હોવા છતાં, દ્રવ્યાદિ આપત્તિમાં પરંપરાએ ઉત્સર્ગની પોષક એવી ગીતાર્થ મહાપુરુષો દ્વારા અપાતી છૂટ તે અપવાદ છે. આ છૂટ નિયતરૂપમાં ન હું હોવાથી શબ્દથી સંગૃહીત થાય નહિ.

પ્રશ્ન-૧ : અનાગાર પચ્ચક્ખાણની તમે જે વ્યાખ્યા કરી તે મુજબર્ટું તો મુક્રસી વગરના નવકારશી પચ્ચક્પાણમાં પણ બે જ આગાર હોવાથી તે અનાગાર પચ્ચક્પાણ થવાની આપત્તિ આવશે.

ઉત્તર-૧ : નવકારશી પચ્ચક્પાણને અનાગારમાં ગણ્યું નથી કારણ કે તે (૧) અલ્પકાલીન છે. (૨) સામાચારી મુજબ તે મુટ્ટસી સહિત જ કરાય છે. તેથી ચાર આગારવાળું છે. મુટ્ટસીનું કારણ એ છે કે નવકારશી પચ્ચક્પાણમાં સૂર્યોદયથી ૨ ઘડીનો કાળ સામાચારીથી નક્કી થયેલો છે. તે કાળમાં હાર્ટએટેક વગેરેના દર્દીઓને સર્વ સમાધિ આગારની શક્યતા રહેલી છે. એટલે હવે મુટ્ટસી વિનાનું એકલું નવકારશી પચ્ચક્પાણ કરાય નહિ.

પ્રશ્ન-૨ : પાણસ્સના પચ્ચક્ખાણમાં અન્નત્થણાભોગ અને સહસાગાર કેમ નહિ ?

ઉત્તર-૨ : સામાન્યથી બધા ઉત્તરગુણ પચ્ચક્ખાણમાં આ બે આગારો હોય જ છે. કાયોત્સર્ગ માટેના અન્નત્થ સૂત્રમાં પણ એ ન હોવા છતાં ઉપલક્ષણથી જાણવા.

પ્રસ્તુતમાં પાણસ્સમાં જે પાણી ખપતાં નથી તેને પાણી તરીકે ન ગણતાં આહારરૂપ ગણ્યાં છે. તેથી અનાભોગથી કે સહસાત્કારે તેનું સેવન થઇ જાય તો પણ એની છૂટ પચ્ચક્ખાણના આગારથી અને સ્થાન પચ્ચક્પાણના આગારથી ગણી લીધી હોવાથી પચ્ચક્પાણ ભંગ થવાનો દોષ રહેતો નથી. જે પાણી વિગઇ રૂપે ગણાય છે તેનો સમાવેશ વિગઇ પચ્ચક્પાણના આગારમાં સમજવો.

દુ પ્રશ્ન-૩ : આમ હોવા છતાં કાચા પાણીનો અદ્ધાના, સ્થાનના કે દુવિગઇના એ ત્રણમાંથી એકેના આગારમાં સમાવેશ થતો નથી. તેથી ભૂલથી દુકાચું પાણી પીનારને આ બે આગાર ન હોવાથી પચ્ચક્પાણ ભંગ થશે. દુ

ર્ટું ઉત્તર-૩ : ઉપલક્ષણથી અહિંયા પણ પાઠ ન બોલવા છતાં ભાવથી ફ્રું ક્રું બે બન્ને આગાર સમજી લેવા. એ જ પ્રમાણે મંહત્તરાગાર અને સવ્વસમાહિ-ક્રું ટું વત્તિયાગાર પણ સમજી લેવા, કારણ કે સામાન્ય અભિગ્રહમાં પણ તે ફ્રું વિધા છે.

(૭) **નિરવશેષ પચ્ચક્**ખાણ ઃ ચારે આહારનો જેમાં સર્વથા ત્યાગ કરાય તે. આ પચ્ચક્ષાણ વિશેષતઃ અન્ત સમયે સંલેખનાદિ કરતાં કરાય છે.

જેમાં ક્ષેત્રકાળની મર્યાદા નક્કી કરી તે તે વસ્તુનો સંપૂર્ણ ત્યાગ કરાય તે પણ નિરવશેષ પચ્ચક્ખાણ કહેવાય છે. જેમકે જે ક્ષેત્રમાં પ્રચુર પ્રમાણમાં ફળો મળતા હોય ત્યાં તે ન વાપરવા તેમજ ફાગણ ચોમાસી પછી ભાજીપાલો ન વાપરવો.

(૮) પરિમાણકૃત પચ્ચક્પાણ : ત્યાજ્ય વસ્તુના સંખ્યા પ્રમાણ અને પ્રમાણપ્રમાણ નિયત કરી બાકીનું ત્યાગ કરાય તે આ પરિમાણકૃત પચ્ચક્પાણ છે. તેમાં દત્તિનું, કવલનું, ઘરોનું, ભિક્ષાનું અને દ્રવ્યનું પ્રમાણ નક્કી કરી શેષ ભોજનનો ત્યાગ કરાય છે. જેમકે ૧-૨-૩ આદિ દત્તિનું પ્રમાણ નક્કી કરવું તે દત્તિ પ્રમાણ. આહાર વાપરવા માટે કવલનું પ્રમાણ નક્કી કરવું તે કવલ પ્રમાણ. આટલા ઘરોમાંથી જ આહાર લેવો તે ગૃહ પ્રમાણ. અને ખીર, ભાત આદિ અમુક દ્રવ્ય જ લેવા તે દ્રવ્ય પ્રમાણ.

(c) સંકેત પચ્ચક્ખાશ : સંકેત એટલે ધારેલ ધારશા પૂર્શ થવાથી જેમાં પચ્ચક્ખાણની પૂર્શાહૂતિ થાય તે આ સંકેત પચ્ચક્ખાણ છે. આમાં કાળ મર્યાદા હોતી નથી. તેના ૮ ભેદ છે. (૧) મુટ્ટસી- જ્યાં સુધી મુદ્દીમાં અંગુઠો વાળીને છૂટો ન કરું ત્યાં સુધી મારે આ પચ્ચક્ખાણ છે એમ ધારી અંગુઠો છૂટો કર્યા પછી જ મુખમાં ખાવાની વસ્તુ નાંખે તે.

ું તે ગંઠસી પચ્ચક્રુખાણ છે. (૩) ઘર- ઘરમાં પ્રવેશ ન કરું ત્યાં સુધીનું 🖁 હું પચ્ચક્રખાણ તે ઘર પચ્ચક્રખાણ છે. (૪**) સ્વેદ**- શરીર પરના પરસેવાનાં 🖁 ્રેબિંદુ ન સૂકાય ત્યાં સુધીનું પચ્ચક્ર્ખાશ તે સ્વેદ પચ્ચક્ર્ખાશ. **(૫) દી૫**-ર્લું દીપક ઓલવાય નહિ ત્યાં સુધીનું પચ્ચક્ખાણ તે દીપ પચ્ચક્ખાણ. (૬)હું શ્વાસ- અમુક શ્વાસોચ્છ્વાસ ન થાય ત્યાં સુધીનું પચ્ચક્ર્ખાણ તે શ્વાસ 🖁 પચ્ચકુખાશ. (૭) વેઢસી- વીંટી ઉતારું નહિ ત્યાં સુધીનું પચ્ચકુખાશ તે વેઢસી પચ્ચકુખાણ.(૮) **સ્તિબુક**- પાણી વગેરેની માંચીમાં લાગેલા તેમજ ઉપલક્ષણથી અન્ય વાસણમાં રહેલા જળના બિંદુ ન સુકાય ત્યાં સુધીનું પચ્ચકુખાશ તે સ્તિબુક પચ્ચકુખાશ. (૯**) અદ્ધા પચ્ચકુખાશ-** અદ્ધા એટલે કાળ. તેની મર્યાદાવાળું પચ્ચકુખાણ તે અદ્વા પચ્ચકુખાણ. નવકારશી, પોરસી (ઉપલક્ષણથી સાઢપોરસી), પુરિમુઢ (ઉપલક્ષણથી બેસણું), એકાસણું (ઉપલક્ષણથી અવઢ), એકલઠાણ, આયંબિલ, ઉપવાસ, ચરિમ (દિવસચરિમ અને ભવચરિમ), અભિગ્રહ (કાળના), વિગઇ (દિવસ સંબંધી ત્યાગ હોવાથી), વિવિક્ષિત કાળથી આદિથી અને છેડે કરાતાં પચ્ચકુખાણ તે અદ્વા પચ્ચકુખાણ છે. द्वार जीञ्नं विधिना थार प्रडार

ર્ટું (૨) ગંઠસી- વાળેલી ગાંઠ જ્યાં સુધી છૂટી ન કરે ત્યાં સુધીનું પચ્ચક્પાણ

(૧) ઉચ્ચાર વિધિ (૨) અનુચ્ચાર વિધિ (૩) સ્થાનવિધિ (૪) વ્યંજન છલના વિધિ.

પ્રશ્ન-૪. જેવી રીતે પચ્ચક્પાણની અત્યંત વિસ્મૃતિના કારણે ભુલથી, મુખમાં ખાવાની બુદ્ધિથી નાંખે તે અનાભોગ આગાર છે, તે રીતે પૂર્વે નવકારશી આદિ કરવાનું નક્કી કર્યું હોવા છતાં રોજની ટેવથી વિશેષ ઉપયોગ વગર આયંબિલના ઓઘ ઉપયોગથી કરેલ પચ્ચક્પાણ (અનાભોગ હોવાથી) વ્યંજન છલનાના સ્થાને ગણાય કે અનાભોગના સ્થાને ગણાય કે પચ્ચક્પાણ તરીકે ગણવું પડે ?

For Private & Personal Use Only

www.jainelibrary.org

ANANANANANANANANA

ઉત્તર-૪. અનાભોગથી થયેલ સારું કાર્ય જાળવી રાખવ તે 🖁 ર્કુ ઉત્તમતા છે. પરિશામની વિશુદ્ધિરૂપ છે. પરંતુ તે જાળવી રાખવાની 🦉 હૈંજોગવાઇ ન હોય તો અનાભોગના સ્થાને ગણવામાં હરકત જણાતી હૈ નથી. આમાં લેનારની વ્યંજનછલના છે તે રીતે આપનારની પણ વ્યંજનછલના સમજી લેવી.

(૧) ઉચ્ચાર વિધિ : સવારના પચ્ચક્રખાણમાં નવકારશીથી 🖁 સાઢપોરિસીમાં ઉગ્ગએ સુરે અને પુરિમડૂઢ અવઠ્ઠ અને ઉપવાસમાં સુરે ઉગ્ગએ બોલવાનું હોય છે.

વિગઇ, સ્થાન અને પાણસ્સના પચ્ચકુખાણમાં આ પદ ન લાગવા છતાં કોઇપણ વિશેષ પચ્ચકુખાણ (અદ્ધા વગેરે)ના પદ શરૂ થાય તે પહેલાં આ પદ મકેલા હોવાથી દરેક પચ્ચકુખાણમાં ગણવાના છે પણ બોલવાના નથી. દિવસચરિમંમાં એક જ અદ્ધા પચ્ચકુખાણ હોવાથી બીજામાં ગણવાનો પ્રશ્ન રહેતો નથી.

આ રીતે અનેક પચ્ચકુખાણ સ્થાનમાં દરેક પચ્ચકુખાણના પદો પૂર્શ થયે છતે ન બોલતાં અંતે જ એક વાર વોસિરઇ કે વોસિરામિ બોલવું.

દરેક પચ્ચકુખાણમાં પચ્ચકુખામિ પદ તે તે પચ્ચકુખાણના કાળ, વિગઇ, આસન, પાન, દેશાવગાસિક નામ પછી આવે છે માટે દરેક વખત બોલવં.

વળી ઉગ્ગએ સુરે પાઠ આવે છે તે પચ્ચકુખાણોને સુર્યોદય પહેલાં ધારવાથી-કરવાથી જ શુદ્ધ ગણાય, અને જેમાં સુરે ઉગ્ગએ પાઠ આવે છે તે પચ્ચકુખાશો સૂર્યોદય થયા બાદ પશ ધારી-કરી શકાય છે. જો કે બંને પ્રકારના પાઠનો અર્થ તો ''સર્યોદયથી આરંભીને'' એ પ્રમાશે એક્સરખો જ છે તો પણ ક્રિયાવિધિનો તફાવત હોવાથી એ બંને પાઠનો ભેદ સાર્થક છે.

(૨) અનુચ્ચાર વિધિ : પચ્ચકુખાણ આપનાર ગુરુ જ્યાં જ્યાં

(3) સ્થાનવિધિ : એકાશનાદિ મોટા પચ્ચક્પાણમાં અંતર્ગ-તપણે (પેટાભાગોમાં) જે જુદા જુદા પાંચ પ્રકારના પચ્ચક્પાણ ઉચ્ચરાવવામાં આવે છે તે પાંચ સ્થાન કહેવાય છે. અને તે પાંચ પચ્ચક્પાણના જુદા જુદા આલાવા તે પાંચ પ્રકારના ઉચ્ચાર સ્થાન કહેવાય છે. જેમકે એકાશનમાં સર્વથી પ્રથમ ''નમુક્કારસહિયં પોરિસી" અાદિ એક અદ્ધા પચ્ચક્પાણ અને મુટ્ટિસહિયં આદિ સંકેત પચ્ચક્પાણ ઉચ્ચરાવાય છે તે બે મળીને પહેલું ઉચ્ચાર સ્થાન કહેવાય છે અને તેના નવકારશી, પોરસી, સાઢપોરિસી, પુરિમઢ, અવઢ અને મુટ્ટસી વગેરે ૮ મળી કુલ ૧૩ ભેદ છે.

ત્યાર બાદ જે વિગઇનું પચ્ચક્ર્ખાશ ઉચ્ચરાવાય છે તે બીજું ઉચ્ચાર સ્થાન છે અને તેના નીવી, વિગઇ અને આયંબિલ એમ ત્રશ ભેદ છે.

ત્યાર બાદ એકાસણ વગેરેનો આલાવો ઉચ્ચરાવાય છે તે ત્રીજું સ્થાન પચ્ચક્ર્ખાણ છે. અને તેના એકાસણા, બેસણા અને એકલઠાણ એ ત્રણ ભેદ છે.

ત્યાર બાદ પાણસ્સનો આલાવો ઉચ્ચરાવાય છે તે ચોથું ઉચ્ચારસ્થાન છે અને તેનો એક જ ભેદ છે.

તેમજ સવારે તથા સાંજે દેશાવગાસિક અથવા સાંજે દિવસચરિમ કે પાશહારનું પચ્ચક્પાશ ઉચ્ચરાવાય છે તે પાંચમું ઉચ્ચારસ્થાન છે અને તેનો એક જ ભેદ છે.

ઉપવાસના પચ્ચક્પાણમાં પહેલા ઉચ્ચાર સ્થાનમાં ચતુર્થ ભક્તથી માંડીને ચોત્રીસભક્ત સુધીનું પચ્ચક્પાણ આવે છે. બીજા ઉચ્ચારસ્થાનમાં અદ્ધા પચ્ચક્પાણ ઉપર કહ્યા મુજબ ૧૩ ભેદવાળુ હોય છે. ત્યારબાદ ત્રીજા ઉચ્ચાર સ્થાનમાં પાણસ્સનું પચ્ચક્પાણ એક ભેદે હોય છે. ત્યાર

પ્રશ્ન-પ. ઉપવાસમાં પ્રથમ અધ્ધા પચ્ચક્**ખાણ કેમ નહિ ? ક્રમભેદ<sup>\*</sup>** શા માટે ?

ઉત્તર-પ. દિવસભર માટે કોઇપણ આહારનો જેમાં સંપૂર્ણ ત્યાગ હોય તેનું પચ્ચક્પાણ પહેલા આવે. અને અમુક કાળ માટે ત્યાગ જેમાં હોય તે પચ્ચક્પાણ પછી આવે એવો ક્રમ છે. એકાસણા વગેરેમાં ચારેમાંથી એક પણ આહારનો આખા દિવસ માટે ત્યાગ નથી. તેથી પ્રથમ પચ્ચક્પાણ તેમાં છે જ નહિ. અને તેથી બીજું અધ્ધા પચ્ચક્પાણ પ્રથમ આવે છે. જ્યારે ચોવિહાર ઉપવાસમાં ચારે આહારનો સંપૂર્ણ ત્યાગ હોવાથી તે પચ્ચક્પાણ પહેલું આવે. કોઇપણ આહારનો અમુક કાળ માટે ત્યાગ હોય એવું ન હોવાથી અધ્ધા પચ્ચક્પાણ પછી પાણસ્સ અને દેશાવગાસિક પચ્ચક્પાણ જ ક્રમશઃ આવે છે. આમ આ પચ્ચક્પાણમાં ક્રમભેદ નથી.

સાંજના પચ્ચક્**ખાણમાં પ્રથમ અધ્ધા પચ્ચક્**ખાણ અને પછી દેશાવગાસિક પચ્ચક્**ખાણ આ ઉપલક્ષણથી જાણવું**.

પ્રશ્ન-૬. નીવી, આયંબિલ અને એકાસણું એ નવકારશીના પચ્ચક્ર્ખાણથી થાય કે નહિ ?

ઉત્તર-૬. પચ્ચક્ર્ખાણના સ્થાનમાં અદ્ધા વગેરે પાંચ ભેદ બતાવેલ છે તેથી કોઇપણ વિગઇ કે સ્થાન પચ્ચક્ર્ખાણ સાથે કોઇપણ અદ્ધા પચ્ચક્ર્ખાણ થઇ શકતું હોવાથી નવકારશી સાથે પણ નીવી આદિ પચ્ચક્ર્ખાણ સ્પષ્ટ રીતે ઘટી શકે છે. પણ આમાં ખાસ ધ્યાન રાખવું કે તપ આહારસંજ્ઞા ઘટાડવા માટે છે. તેથી બને ત્યાં સુધી એ ન કરવું. પ્રશ્ન-9. અદ્ધા પચ્ચક્રખાણના સ્થાનમાં નવકારશી, પોરસી આદિ ક્ર બેદ સામાન્યથી બતાવ્યા છે તેથી એ બધા એકાસણા આદિમાં થઇ શકે ક્ર ટું છે એવો અર્થ ન કરતાં, સંપ્રદાયથી તે રીતે પચ્ચક્ર્ખાણ થતું ન હોવાથી ક્ યથાસંભવ જ અન્વય કરવો જોઇએ અર્થાત્ એકાસણા વગેરે સાથે ક્ર નવકારશી પચ્ચક્ર્ખાણ ન થવું જોઇએ.

WAUAUAUAUAUAUAUAUAUAUAU

ઉત્તર-૭. આ વાત નથી. કારણ કે (૧) જો ન જ થતું હોત તો તેનો સ્પષ્ટ નિષેધ કરત. (૨) ઉપવાસ સાથે પણ અધ્ધા પચ્ચક્પાણના બીજા સ્થાનમાં નવકારશી બતાવી છે. તેથી એકાસણા વગેરેમાં પણ નવકારશી થઇ શકે છે એ સ્પષ્ટ છે.

નવકારશી સાધુ અને શ્રાવક બન્નેને ચોવિહાર જ હોય જ્યારે પોરિસી, સાઢપોરિસી સાધુને તિવિહાર કે ચોવિહાર હોય. જ્યારે શ્રાવકને તિવિહાર, ચોવિહાર કે દુવિહાર પણ હોય.

તાત્પર્ય એ છે કે પોરિસી કે સાઢપોરિસી પચ્ચક્ર્ખાશ કરનાર પશ જરૂર પડે નવકારશીએ પાણી વાપરી શકે. તેથી નવકારશી ચોવિહાર, પોરિસી, સાઢપોરિસી તિવિહાર એ રીતનું પચ્ચક્ર્ખાણ થઇ શકે છે.

પ્રશ્ન-૮. પોરિસી કે સાઢપોરિસી પચ્ચક્\ાણમાં શ્રાવકની જેમ સાધુને દુવિહાર કેમ નહિ ?

ઉત્તર-૮. સાધુને સામાન્યથી ખાદિમ, સ્વાદિમ લેવાનું હોતું નથી. તેથી તેમને માટે દુવિહારનું પચ્ચક્પાણ ગણ્યું નથી. પણ સાધુને બપોરનું દુવિહાર હોઇ શકે છે. અર્થાત્ સાધુને બપોરે દવા, સૂંઠ રૂપ સ્વાદિમ લઇ શકાય.

**પ્રશ્ન-૯.** બીજા બધા પચ્ચક્પાણમાં 'પચ્ચક્પામિ' પદ આવે છે તો પાણસ્સના પચ્ચક્પાણમાં કેમ નહિ ?

ઉત્તર-૯. (૧) પાશસ્સનું જાુદું સ્થાન હોવાથી ''પાશં પચ્ચક્ર્પામિ'' એ અધ્યાહારથી સમજવું. (૨) અહીં પાશીનો ત્યાગ કરું છું એવો અર્થ ન કરતાં વ્યાખ્યાથી સચિત્ત પાશીનો ત્યાગ કરું છું એવો ુ અર્થ કરવો. (૩) જેમાં બીજા દાણા વગેરે હોય તે પાણી લોક વ્યવહારમાં કુ કુ શુદ્ધ પાણી ગણાતું નથી તેથી લેવેણ વા ઇત્યાદિ આગાર મુકવા પડ્યા કુ હું છે. (૪) જેમાં દાણા કે લેપ વગેરે હોય તે પાણી આંશિક આહારરૂપ કુ હું હોવા છતાં પાણીનું પ્રાધાન્ય હોવાથી પાણીના આગાર તરીકે લીધા છે. કુ હું (૫) અન્નત્થણાભોગ વગેરે ૪ આગારો અહીં પણ અધ્યાહારથી સમજવા. કુ

પ્રશ્ન-૧૦. પૂર્વકાળમાં એકાસણું, બેસણું, એકલઠાણું વગેરેમાં ફ્રું સચિત્ત પાણી લેવાતુ હતું તેથી તેમને પાણસ્સના આગારની શું જરૂર છે ?

ઉત્તર-૧૦. અચિત્તપાશી માટેના આ આગાર છે. માટે રૂઢિ અર્થથી આ આગાર પાઠની અખંડિતતા જાળવવા માટે લેવાના છે. હાલમાં સચિત્ત પાશીનો રિવાજ નથી તેથી આગાર કેમ હોય એ પ્રશ્ન રહેતો નથી.

પ્રશ્ન-૧૧. અચિત્તપાણીમાં પણ આ આગાર કેવી રીતે ઘટે ? કારણ કે લેપ, દાણા વિ. આહારનો વિષય છે. એને પાણીના આગારમાં કેમ લીધાં ?

ઉત્તર-૧૧. એકાસણા, બેસણાના પચ્ચક્પાણમાં એક, બે ટંક સિવાય ત્રણ આહારનો ત્યાગ છે. તે વખતે પાણી ખુલ્લુ છે. એ પાણીમાં આવેલ ડહોળ, લેપ કે દાણા એ પાણીની પ્રધાનતાએ પાણીના આગાર તરીકે ગ્રહણ કર્યા છે. વસ્તુસ્થિતિએ સ્થાન પચ્ચક્પાણના અને વિગઇ પચ્ચક્પાણના આગારો છે તેથી આ પાણીથી સ્થાન અને વિગઇ પચ્ચક્પાણનો ભંગ થતો નથી.

**પ્રશ્ન-૧૨.** કાઉસગ્ગ સૂત્રમાં અન્નત્થણાભોગ વગેરે ૨ કે ૪ આગાર કેમ નથી ?

**ઉત્તર-૧૨.** (૧) ત્યાં બીજી વિવક્ષાથી આગારો બતાવ્યા છે (૨) જે પચ્ચક્પાણના પ્રવૃત્તિકાળ દરમ્યાન અનેક જુદી જુદી પ્રવૃત્તિઓ હોય તેમાં અનાભોગને આંશિક સ્થાન છે. કાયોત્સર્ગમાં તો મુખ્યતયા એ જ

(૪) વ્યંજન છલના વિધિ : (બીજા દ્વારનો ચોથો ભેદ) પચ્ચક્પાણમાં લેનારનો વિશેષ ઉપયોગ પ્રમાણ છે. તેથી પચ્ચક્પાણ આપનાર અણસમજમાં ગમે તે પચ્ચક્પાણ આપે તો પણ તે પ્રમાણ બનતું નથી. પરંતુ લેનારે જે ધારણાથી પચ્ચક્પાણ લીધું હોય તે ધારણા ઉપયોગ જ પ્રમાણ બને છે.

આનાથી એ સૂચિત થાય છે કે, જેમ આપનારના શબ્દોમાં ફેરફાર (બીજાું પચ્ચક્ર્ખાણ અપાઇ જવું વગેરે રુપ) પ્રમાણ નથી પણ પોતાનો ઉપયોગ જ વિશેષ પ્રમાણ છે તેમ અન્ય અનુષ્ઠાનોમાં પણ બીજાનું સૂત્રોચ્ચારણ વ્યવસ્થિત હોય તો પણ તે પ્રમાણ નથી પણ પોતાનો ઉપયોગ જ મુખ્યતયા પ્રમાણ છે.

તિવિહાર તથા દુવિહાર પચ્ચક્**ખા**શમાં તેમજ અચિત્ત ભોજન કરનારને અને પ્રાસુક પાણી પીનારને.પાણીના આગાર આવે.

માટે ઉપવાસ<sup>ં</sup>, આયંબિલ, નીવી વગેરેમાં પ્રાસુક પાણી જ વપરાય છે. અને આયંબિલાદિ કરી લીધા બાદ તિવિહાર કરાય છે.

## द्वार त्रीषुं :

## आहार :

ક્ષુધાનાશ કે તૃપ્તિના ઉદેશ વિના મુખ્યતયા તેના કારણભૂત ન હોય પણ બહુલતયા માત્ર સ્વાદ માટે જ લેવાય તે સ્વાદિમ ગણાય છે. દા. ત. સૂંઠચૂર્ણ, મસાલા વગેરે.

ક્ષુધાનાશ કે તૃપ્તિના કારણભૂત હોવા છતાં તેનો મુખ્યતયા ઉદેશ ન હોય પણ રૂચિ-સ્વાદના કારણે કાંઇક ખાવું છે તેવી બુદ્ધિના કારણે જે ખાદ્ય તરીકે ખવાય છે તે ખાદિમ કહેવાય છે દા.ત. પોંક, ભુંજેલ ધાન્ય, ફળ વગેરે.

40

URURURURURURURURURURU

ક્ષુધાનાશનો ઉદેશ ન હોય પણ તૃષાને શાંત કરવા લેવાય તે હ્યું પાન. દા.ત. સાદુ પાણી, કાકડીનું પાણી, વ્રાક્ષાપાણી, સુરાપાણી વગેરે. 🖁 🧱 ભુખ જેનાથી શમે તે અશન. દા.ત. રોટલી, ભાત, મિષ્ટાન્ન વગેરે.

અણાહારી : (૧) જે અતિઅનિષ્ટ સ્વાદવાળું હોય (૨) જે હુ ર્ટ સંપ્રદાયથી માન્ય હોય (૩) જે પોતાને રૂચિકારક ન હોય (૪) જે રોગાદિ 🖉 શામક હોય અને કારણ વિશેષે લેવાતું હોય તે અણાહારી ગણાય છે. 🖁 🖁 અર્થાત્ અશનાદિ ચાર પ્રકારમાંથી એકે પ્રકારના આહારમાં ગણાતું નથી. 🖁 પણ આ ચાર શરતોમાંથી એક પણ શરત જો અધુરી હોય તો તે દ્રવ્ય ત્યારે અશાહારી રહેતું નથી.

તેથી તમાકુ અને ચુનો ખાનારને તે બે તેમજ જેને ત્રિફળાદિ રૂચિકારક લાગતા હોય તેઓને તે અરૂચિકારક ન હોવાથી, તેમજ કારણ વિશેષ ન હોય ત્યારે અશાહારી તરીકે પ્રસિદ્ધ પશ અશાહારી ગણાતા નથી. પ્રશ્ન-૧૨. અશાહારી વસ્તુ પશ મુખમાં નંખાતી હોવાથી કવલાહારરૂપ છે તો તેનો ચાર આહારમાં સમાવેશ કેમ નથી ? તેનું

પચ્ચકુખાણ કેમ નથી ?

ઉત્તર-૧૨. ચારે પ્રકારના આહારનું કાર્ય ક્ષુધાનાશ-ત્રપ્તિ, તૃષાનાશ, મુખને સ્વાદિષ્ટ કરવું કે રૂચિકારક ચીંજ ખાવાની સંજ્ઞા પોષવી તે છે.અશાહારી ચીજો આમાંનું એક પણ કાર્ય મુખ્યતયા કરતી નથી. તેમજ સંપ્રદાયમાન્ય આવી ચીજ અસ્વસ્થતામાં સ્વસ્થતા કરી આપવા દ્વારા જ્ઞાનાદિવૃદ્ધિકારક બનતી હોવાથી કવલરૂપ હોવા છતાં કવલાહારરૂપ ગણી નથી પણ અણાહારી ગણી છે. જે જીવો સ્વાદની રૂચિથી ત્રિફળાગોળી વગેરે લે છે, તેઓને એ આહારસંજ્ઞાપોષક બનતી હોવાથી તેઓને માટે તે અણાહારી રૂપ રહેતી નથી.

#### સર્વસામાન્ય આગાર ④ :

द्वार योथुं:

૧. અત્રત્થણાભોગેણં. ૨. સહસાગારેણં, ૩ મહત્તરાગારેણં, ૪. સવ્વસમાહિવત્તિયાગારેણં.

आगार:

#### TATATATATATATATATATA

#### જ્યત્થત્રષ્ટ્રત્યત્ર્યત્રપ્રત્યત્રપ્રત્યત્રપ્રત્યત્ર અદ્ધા પચ્ચક્ખાણમાં આગાર ③

પ. પચ્છત્રકાલેશં, ૬. દિસામોહેશં, ૭. સાહુવયશેશં.

#### ર્શ્વે વિગઇ પચ્ચ<del>ક્</del>રખાણમાં આગાર 🕤

ું ૮. લેવાલેવેષ્ઠાં, ૯. ગિહત્થસંસક્રેષ્ઠાં, ૧૦. ઉક્ખિત્ત વિવેગેષ્ઠાં ૧૧. હું પડુચ્ચમક્ષિએષ્ઠાં ૧૨. પારિઠાવશિયાગારેષ્ઠાં.

#### ર્સ્થાન પચ્ચક્ખાણમાં આગાર 🕤

૧૨. પારિઠાવણિયાગારેણં. ૧૩. સાગારિયાગારેણં. ૧૪. આઉંટણ પસારેણં, ૧૫. ગુરુઅબ્ભુકાણેણં. ૧૬. ચોલપટ્ટાગારેણં.

#### પાણીના આગાર 🌀

૧૭. લેવેશ, ૧૮. અલેવેશ. ૧૯. અચ્છેશ ૨૦. બહુલેશ. ૨૧. સસિત્થેશ. ૨૨. અસિત્થેશ.

(૧) અન્નત્થણાભોગ ፦ અન્નત્થણાભોગેણંમાં અન્નત્થ એટલે અન્યત્ર=સિવાય. આભોગ સિવાયનું પચ્ચક્પાણ તે અનાભોગ. અર્થાત્ પચ્ચક્પાણનું વિસ્મરણ. પોતાને પચ્ચક્પાણ છે તેવો ઉપયોગ ન રહેતાં જે ખાવાની ક્રિયા જાતે કરે તે..... અહીં ખાવાની ક્રિયામાં અનુપયોગ નથી પણ પચ્ચક્પાણનો અનુપયોગ છે.

પ્રશ્ન-૧૩. જેમ ગમનાદિક્રિયામાં ઉપયોગ શૂન્ય હોવાના કારશે જીવહિંસા થાય તેને અનાભોગ હિંસા કહેવાય છે (અહિં અહિંસાનો ઉપયોગ ન હોવા છતાં, અહિંસાના પ્રશિધાનવાળાને આ હિંસા, હિંસાના ઉપયોગપૂર્વક થતી નથી તેથી એ અનાભોગ હિંસા કહેવાય છે) તેમ પચ્ચક્પાણ જન્ય પરિશામ (સંસ્કાર-લબ્ધિ) વાળાને પચ્ચક્પાણ ભંગરૂપ ખાવાની ક્રિયા ઉપયોગપૂર્વક શી રીતે થાય ? અને થાય તો, પચ્ચક્પાણ ભંગ કેમ નહિ ?

ઉત્તર-૧૩. ખાવાની ક્રિયા જાતે કરતો હોવા છતાં કોઇ અન્ય ઉપયોગની હાજરી હોવાથી આહાર કરવાનો પ્રધાન ઉપયોગ હોતો નથી (પચ્ચક્ર્ખાણ કર્યું હોવાથી આ ખાવાની ક્રિયા મારે માટે નિષિદ્ધ છે તેવો

આ આગાર સામાન્યથી કોઇપણ પચ્ચક્પાણમાં આવે. જ્યાં તે ન લખેલ હોય ત્યાં પણ અધ્યાહારથી સમજી લેવો. સામાન્યથી કોઇપણ પચ્ચક્પાણ ભાવથી (પ્રણિધાનપૂર્વક) કરવામાં આવે ત્યારે તેના અંતરાયભૂત કર્મોનો ક્ષયોપશમ થાય છે. તેથી પચ્ચક્પાણ પ્રણિધાનરૂપ અને ક્ષયોપશમલબ્ધિ રૂપ થાય છે. (આના ફળરૂપે) જેનું પ્રણિધાન કે ક્ષયોપશમલબ્ધિ પ્રગટ થઇ હોય તેનાથી વિપરીત પ્રવૃત્તિ કે વિચાર કરતા આત્માને એ સંસ્કારરૂપ લબ્ધિ કે પરિણામ તરત જાગ્રત કરે છે. અને તેથી એ આત્મા વિપરીત પ્રવૃત્તિથી બચી શકે છે. ક્યારેક અતિવ્યગ્રતા કે મંદક્ષયોપશમના કારણે વિપરીત પ્રવૃત્તિ થઇ જાય પણ પ્રવૃત્તિ બાદ ખ્યાલ આવે અને જીવ ત્યાંથી તરત પાછો ફરે તો તે વખતે થયેલ વિપરીત પ્રવૃત્તિને અનાભોગ કહેવાય છે.

વારંવાર પ્રશિધાન અને પચ્ચક્પાણનું સ્મરશ કરવા દ્વારા આ અતિચારરૂપ વિપરીત પ્રવૃત્તિ(અનાભોગ) ને ટાળી શકાય છે.

(ર) સહસાગાર : સહસા એટલે અચાનક.

અચાનક આવી પડેલી વ્રત વિરૂદ્ધ પરિસ્થિતિમાં પૂર્વ પ્રવૃત્ત યોગને રોકી ન શકવાના કારણે વ્રતથી વિપરીત જે આચરણ થાય તે સહસાગાર કહેવાય છે. આમાં ઉપયોગ હોવાથી જેટલે અંશે બચાય તેટલે અંશે દોષથી બચનારને કાળજીવાળો અપવાદ કહેવાય.

વ્રત પચ્ચક્ખાણનો ઉપયોગ હોવા છતાં મુખમાં અચાનક છાંટો પડી જાય તેમજ ઇર્યાસમિતિપૂર્વક ચાલતી વખતે જ્યાં પગ પડવાનો હોય



ુ પોતાના હાથ બહારની વાત છે. તેથી અશક્યપરિહાર રૂપે છૂટ છે. આ કુ સહસાગાર પણ બધા વ્રત પચ્ચક્પાણના આગાર રૂપે સમજવો. ટુ રાભસિકવૃત્તિ છોડીને બને તેટલી કાળજીથી દરેક કાર્ય કરવાથી ટુ સહસાત્કારથી થોડે ઘણે અંશે બચી શકાય છે.

(3) મહત્તરાગાર : મહત્તર એટલે સંધાદિનું અતિ મોટું કાર્ય. તેના કારણે આગાર તે મહત્તરાગાર કહેવાય છે. જો પચ્ચક્આણમાં છૂટ લીધા વગર પણ અર્થાત્ આહારાદિ કર્યા વગર પણ તે કાર્ય કરી શકે તેમ હોય તો તે રીતે જ કરવું. પણ છૂટ લીધા વિના તે કાર્ય થઇ શકે તેમ ન હોય તો પચ્ચક્આણ પૂર્ણાહૂતિ પૂર્વે પણ આહારાદિ કરીને તે કાર્ય કરવું. સંઘના-દેવદ્રવ્યાદિના રક્ષણ માટે પ્રતિજ્ઞામાં અપવાદરૂપ કોઇ કાર્ય કરવું પડે તે મહત્તરાગાર. જેમકે નમુચિની હિંસા કર્યા સિવાય (નાશ કર્યા સિવાય) શ્રમણસંઘનું રક્ષણ થાય તેમ ન હતું તેથી વિષ્ણુ મુનિએ શ્રમણસંઘના રક્ષણ માટે કરેલી આ હિંસા મહત્તરાગાર રૂપ થઇ.

**મહત્તરનો બીજો અર્થ** - સ્વીકારેલ વ્રત પચ્ચક્ ખાણ અને સાંયોગિક પ્રાપ્ત થયેલ આરાધના માર્ગ આ બેમાં જે મહાન હોય તે મહત્તર. તેના નિર્વાહ માટે નાના-અલ્પનિર્જરાવાળા વ્રત પચ્ચક્ ખાણમાં અપવાદરૂપ આગાર તે પણ મહત્તરાગાર કહેવાય છે. જેમકે સમ્મતિતર્ક વગેરેના અભ્યાસકાળે બીજી રીતે નિર્વાહ થઇ શકે તેમ ન હોય તો આધાર્કમાદિનું ગ્રહણ કરવું.

અહિં મહત્તરના ઉપલક્ષણથી મહત્તમ પણ સમજી લેવું.

(૪) સવ્વસમાહિવત્તિયાગાર - સર્વ-અંત્ય કે અત્યંત.

સમાધિ-ચિત્તની સ્વસ્થતા. વત્તિયા-નિમિત્તક.

Education International Edu

SAVAVAVAVAVAVAVA

યું અહિં આહારનું પ્રકરશ છે. તેથી આહારના અભાવના કારશે, શું શારીરિક અસ્વસ્થતાના કારશે કે રોગના કારશે, સંભવિત ચિત્તની અત્યંત અસમાધિ ન થાય તે માટે અથવા થયેલી હોય તે દૂર થાય તે માટે વ્રતવિરૂદ્ધ દ્રવ્યનો જાણીને ઉપયોગ કરવો પડે. તે સર્વસમાધિ (અત્યંત વ્રસમાધિ) માટે હોવાથી આ આગારથી તેની છૂટ જાણવી. આધિ (માનસિક સંકલ્પો), વ્યાધિ (શરીરના રોગ) અને ઉપાધિ (બાહ્ય પ્રતિકૂળતા)માં સંકલ્પો), વ્યાધિ (શરીરના રોગ) અને ઉપાધિ (બાહ્ય પ્રતિકૂળતા)માં વગેરેથી ચિત્તની સમતા મેળવવા પ્રયાસ કરવા છતાં સમતા ન જ મળે તો અનશનીને આહાર કરવાની જેમ દવા વગેરે લેવી પડે કે તે વ્રતના અપવાદરૂપ જે માર્ગ લેવા પડે તે આ આગારથી જાણવા.

- ★ પોતાની સમાધિ માટે વ્રત પચ્ચક્પાણમાં ન છૂટકે જે છૂટછાટ કરવી પડે તે સવ્વસમાહિવત્તિયાગાર છે.
- ★ સંઘમાં રહેલ બીજી વ્યક્તિને સમાધિ પમાડવા કે સંઘના મહત્ત્વના કાર્ય માટે પોતાના રાત-દિવસના શ્રમ, અશક્તિ કે અસ્વસ્થતા દૂર કરવા જે છૂટછાટ લેવી પડે તે મહત્તરાગાર છે.

પોતાની સમાધિરૂપ પ્રયોજન સિવાય પોતાના જ્ઞાન-દર્શન-ચારિત્રની રક્ષારૂપ પ્રયોજન માટે વ્રત પચ્ચક્પાણમાં જે છૂટછાટ લેવો પડે તે પણ મહત્તરાગાર છે. જેમકે વિહાર માટે નદી ઊતરવી પડે તે. મહત્તરાગાર અને સવ્વસમાહિવત્તિયાગાર બંનેના બબ્બે ભેદ :-(૧) આગાટ :- જેમાં કાળક્ષેપ કરી શકાય તેમ ન હોવાથી તરત આગારનો અમલ કરવો પડે તે આગાઢ. (૨) અનાગાટ :- જેમાં કાળક્ષેપ શક્ય હોય, લાભ-નુકસાનની વિચારણા કરવાનો સમય હોય, અને બીજો માર્ગ લઇ શકાતો હોય તે અનાગાઢ. આમાં બને એટલી જયણાપૂર્વક આગારનો ઉપયોગ કરવાનો હોય છે.

🖁 કાલ પચ્ચક્**ખાણના આગાર** :

(૫) પચ્છજ્ઞ કાલેણં : પચ્ચક્પાણની અપેક્ષાએ કાલની ઓળખ કું કું સૂર્યને અવલંબીને છે. સૂર્યના કિરણો અને સૂર્ય વાદળ, પર્વત વગેરેથી કું ઢંઢાયેલા હોય ત્યારે ન દેખાવાના કારણે અથવા બરાબર ન દેખાવાના કું કારણે, કાળ પૂરો થયો ન હોવા છતાં, અનુમાનથી કે બીજી રીતે કાળની કું શક્ય તપાસ કરવા છતાં ગેરસમજથી પચ્ચક્પાણનો કાળ પૂરો થયેલો કું જાણીને આહારાદિ કરે ત્યારે આ આગારથી ત્યાં પચ્ચક્પાણનો ભંગ થતો નથી.

અહીં પચ્ચક્રખાશ પ્રત્યે પૂર્શ વફાદારી છે, પશ નિમિત્ત, કારશથી અન્યથા કલ્પના થાય છે. તેથી બાહ્યભંગ હોવા છતાં પચ્ચક્ર્પાશનો વસ્તુતઃ ભંગ ન થાય તે માટે આ આગાર મૂકવામાં આવેલ છે.

એ જ રીતે દ્રવ્ય, ક્ષેત્ર, કાલ અને ભાવ સંબંધી વ્રત પચ્ચક્ષ્માણોમાં દ્રવ્યાદિને ઓળખવામાં વિઘ્નકારક દ્રવ્યાદિની હાજરીથી નિર્ણય કરવામાં વિપરીતતા થાય છે. અને તેથી ધારેલ દ્રવ્યાદિ પ્રાપ્ત થયા ન હોવા છતાં પ્રાપ્ત થયેલા જણાય છે. આવા વખતે અભિગ્રહાદિ પચ્ચક્ષ્પાણ પૂર્ણ થયેલા જાણી પ્રવૃત્તિ થાય તો પણ આ આગારના કારણે પચ્ચક્ષ્પાણ ભંગ થતો નથી. પણ પછી જાતે કે બીજા દ્વારા ખબર પડે કે, ''હું ભૂલ્યો, હજાુ પચ્ચક્ષ્પાણનો કાળ થયો નથી.'' તો મુખમાં રહેલ થુંકી નાંખવું. નવું ખાવું નહિ. અને જ્યાં સુધી પચ્ચક્ષ્પાણ કાળ પૂરો ન થાય ત્યાં સુધી ફરી પચ્ચક્ષ્પાણમાં રહેવું અર્થાત્ પચ્ચક્ષ્પાણ પાળવું. એ જ રીતે દ્રવ્યાદિ સંબંધી અભિગ્રહોમાં જાણવું.

સૂર્યોદય થયેલ જાશીને કે સૂર્યાસ્ત નથી થયો તેવું જાશીને કાળજીથી તપાસ કરીને પ્રવર્તનારને રાત્રિભોજનનો ભંગ નથી. પરંતુ જ્યારે ખબર પડે ત્યારે સૂર્યોદય પહેલા લાવેલ, લીધેલ ચીજનો ત્યાગ કરવો. તેમ સૂર્યાસ્તની ખબર પડે તો તરત મુખમાંનું કે ભાજનમાં રહેલું પરઠવી દેવું તો રાત્રિભોજન ત્યાગના પચ્ચક્પાણનો ભંગ થાય નહિ.

(છ) સાહુવયણેણં : પોરિસી પચ્ચક્રખાણ દિવસના પ્રથમ પ્રહરના અંતે આવે. પરંતુ સાધુઓને સૂત્ર પોરિસી સમાપ્તિ અને પાત્રા પડિલેહણનો કાળ પાદોન પ્રહરે આવે, અર્થાત્ 3/૪ પ્રહર વીત્યે છતે આવે, તે વખતે 'બહુ-પડિપુશ્શા પોરિસી' ની સાધુઓમાં જાહેરાત

પચ્છવ્રકાલેણં આગારમાં બાહ્યનિમિત્તોના કારણે ભ્રમ છે. અહીં

આત્મવંચના ન હોવાથી ભંગ નથી તે જણાવવા આ દિસામોહેણં આગાર કહેલ છે. આ રીતે દરેક પચ્ચકુખાણમાં યથાસંભવ વ્યામોહ આગાર જાણવો

બાહ્ય નિમિત્તો ન હોવા છતાં પોતાના વ્યામોહના કારણે ભ્રમ છે. છતાં

હું હોવાના કારણે) ભૂલમાં પોતાની સમજી લેવાઇ જાય તો અદત્તાદાન હું 🧏 વિરમણ વ્રતનો ભંગ થતો નથી. બીજાની છે તેમ ખબર પડ્યા પછી 🖁 ક્ષમા માંગી પાછી આપવી. (દ) દિસામોદેણં : પૂર્વ દિશાને પશ્ચિમ સમજી સૂર્ય પૂર્વમાં હોવા

સ્ટલ્યટ્ટર સ્ટલ્ટર સ્ટલ્ટ સ્ટલ્ટર સ્ટલ્ટ સ્ટલ્ટર સ્ટલ્ટ સ્ટલ્ટર સ્ટ સ્ટલ્ટર સ 🖁 તો પચ્ચકુખાણભંગ થાય. મોઢું પણ પાણીથી સાફ ન કરાય. એની મેળે 🍃

ર્ષ્ટું સારુ થવા દેવું. જ્યાં સુધી સ્વાદ આવ્યા કરે ત્યાં સુધી થૂંકી નાંખવું.

વા<sup>ે</sup>દેવું. જ્યાં સુધી સ્વાદ આવ્યા કરે ત્યાં સુધી થૂંકી નાંખવું. 🖁 આ જ રીતે ઉપયોગ રાખવા છતાં બીજાની ચીજ (સરખી દેખાતી

છતાં પશ્ચિમમાં આવી ગયો છે તેમ માની પચ્ચકુખાણકાળ પૂરો થયેલો જાણે અને એ રીતે પ્રવર્તે તો પણ પચ્ચકુખાણ ભંગ થતો નથી. આ

વ્યામોહ ટળી જાય તો અટકી જવું અને ફરી પચ્ચક્ર્ખાણ પાળવું.

ખબર પડે ત્યારે કાળ પૂરો થયો ન હોય તો ભોજનથી અટકી જવું. પ્રશ્ન-૧૪. 'બહુ પડિપુશ્શા પોરિસી'ના આદેશથી જ ભ્રમનો પ્રસંગ હોય તો, આવો પ્રસંગ માત્ર પોરિસી પચ્ચક્રખાણમાં જ સંભવિત

કરવાની હોય છે. એ સાંભળીને સાધુના વચનના બળથી પોરિસી આવી ગઇ છે એમ માની કોઇ સાધુ પોરિસી પચ્ચક્ખાણ પારે તો તેને આ આગારના કારણે પચ્ચકુખાણ ભંગ થતો નથી. પરંતુ સાચી વાતની જ્યારે

(c) લેવાલેવેશં : જે વિગઇનો ત્યાગ હોય તેનાથી પૂર્વે ખરડાએલ ચમચા વગેરેથી જેનો ત્યાગ ન હોય તેવી ચીજ આપે, અથવા દાળ વિ. માં ખરડાએલ ચમચા, ભાત વિ. થી લૂછેલા હોય તે અને તેવા ભાત વગેરે આપે ત્યારે ત્યક્ત વિગઇના અંશવાળી પણ એ ચીજો આ આગારથી કલ્પે. જેમકે દાળથી ખરડાએલ ચમચાથી ભાત આપે ત્યારે ભાતમાં ખટાશ-મરચા-તેલ વગેરે ત્યક્ત ચીજનો અંશ આવે છતાં આયંબિલાદિમાં તે કલ્પે.....

એજ રીતે ચોપડેલી રોટલીઓ સાથે લૂખી રોટલી મૂકી હોય અને એ લૂખી રોટલીને ક્યાંક ઘી વગેરેનો અંશ લાગ્યો હોય તો પણ તે કલ્પે...

(૯) ગિઢલ્થસંસક્રેષ્ટાં : ગૃહસ્થ એક ચીજ વહોરાવી પછી બીજી ચીજ વહોરાવે ત્યારે હાથ વગેરેને લાગેલા પહેલી ચીજના અંશો બીજી ચીજને લાગે. પહેલી ચીજનો જેને ત્યાગ હોય તેને પણ અત્યક્ત બીજી ચીજ આ આગારથી કલ્પે. જેમકે પહેલાં ચોપડેલી રોટલી વહોરાવે, પછી લૂખી રોટલી વહોરાવે, તો પહેલા વહોરાવેલ રોટલી પરનું ઘી હાથપર લાગેલ હોય તે લૂખી રોટલીઓને લાગ્યું હોય છતાં એ લૂખી રોટલીઓ આયંબિલ વગેરેવાળાને આ આગારથી કલ્પે.....

વહોરાવતી વખતે જ ત્યાજ્ય વસ્તુનો લેપ હાથ કે ભોજનને લાગ્યો હોય તો તેનાથી અપાતી અત્યક્ત ચીજ આ આગારનો વિષય

<u>E</u>S

**્રે (૧૦) ઉક્ઝિતવિવેગેણં :** ઉક્ખિત્ત = ઉત્ક્ષિપ્ત = લઇને, વિવેક = ત્યાગ.

કલ્પ્ય દ્રવ્ય પર ત્યાગવાળું દ્રવ્ય મૂકયું હોય તે લઇ બીજે મૂકીને પછી કલ્પ્ય દ્રવ્ય આપે, ત્યારે કલ્પ્ય દ્રવ્ય પર ત્યાજ્યના અંશ લાગ્યા હોવા છતાં આ આગારથી કલ્પે.....

દા. ત. લૂખા ખાખરા પર ગાંઠીયા, સુખડી વગેરે મૂકેલ હોય તે બીજે મૂકી ખાખરા વહોરાવે તો આ ખાખરા આયંબિલાદિમાં ચાલે. કલ્પ્ય વસ્તુ જે વસ્તુને ચૂસે કે પ્રસરાવે નહિ તેવી ઘન ત્યાજ્ય વસ્તુ, કલ્પ્ય વસ્તુ ઉપર મૂકેલ હોય અને પછી તેને બાજુ પર મૂકીને કલ્પ્ય વસ્તુ આપે તો એ ચાલે, તેથી ઘી કે ઘીથી તરબોળ કોઇ વસ્તુ મૂકેલી હોય તો તે ન ચાલે. ઉપરની વસ્તુ લઇ લીધા પછી તેના સૂક્ષ્મ અવયવો રહેવા છતાં સ્થૂલરૂપમાં તેના અવયવ કે સ્વાદ ન આવે તેથી આ આગારથી તે કલ્પે એમ જાણવું. ઘન વિગઇ કે ચૂર્ણ વિનાની તેવી વસ્તુ મૂકેલ હોય તે આ આગારનો વિષય બને છે.

**(૧૧) પડુચ્ચમક્મિએણં :** પડુચ્ચ-આશ્રયિને, મ્રક્ષિત-આછું ચોપડેલ.

વસ્તુ કુણી બને-પોચી બને એ ઉદેશથી જેમાં થોડું ઘી કે તેલ નાંખેલ હોય અથવા આછું ઘસેલ હોય-ચોપડેલ હોય તેવી વસ્તુ ઘી કે તેલ, વિગઇના ત્યાગીને આ આગારથી કલ્પે છે. આ આગાર આયંબિલમાં હોતો નથી. આછી ચોપડેલ રોટલીના ખાખરા પણ આ આગારથી કલ્પે. જે દ્રવ્ય ચોપડવામાં ઉપયોગી નથી તેવી દૂધ, દહીં, ગોળ, કડા વિગઇ, મહાવિગઇ આ આગારનો વિષય બનતી નથી.

LAUAUAUAUAUAUAUAUAUAUAU

દું પ્રશ્ન-૧૫. અલ્પલેપવાળી વસ્તુ માટેના ત્રણ આગારો લેવાલેવેલં, ુંગિહત્થસંસક્રેણં અને ઉક્ખિતવિવેગેણં આયંબિલમાં છે, તો, હુંપડુચ્ચમક્ખિઅ=પ્રતીત્યમ્રક્ષિત વસ્તુ પણ અલ્પ લેપવાળી હોવાથી હુંપડુચ્ચમક્ખિએણં આગાર આયંબિલમાં કેમ નથી ?

SANANANANANANANA

ઉત્તર : ૧૫. પૂર્વે કહેલા ત્રણે આગારોમાં વસ્તુ અલ્પ લેપવાળી હું હોવા છતાં, વસ્તુને લેપ આદિ કરવાની દષ્ટિથી તેવી કરવામાં આવી નથી. જ્યારે પ્રતીત્યમ્રક્ષિત તો ખાસ, કોમળ બનાવવા જ જાણીને ઘી-તેલવાળી કરાય છે. તેથી આ આગારમાં તો આભોગપૂર્વક તે તે વસ્તુઓનો પ્રક્ષેપ હોવાથી ઇરાદાપૂર્વક તેવી પોચી બનાવેલી ચીજ આયંબિલમાં ન ખપે. આ આગાર ગૃહસ્થ માટે ખાસ છે. સાધુઓ માટે કુણી રોટલી, પોચા ખાખરા વગેરેના ઉદેશથી મોણવાળું લેવાય તો એ દોષરૂપ છે અને તેથી તે પચ્ચક્રખાણ ભંગરૂપ બને. ફક્ત નિર્દોષ ગોચરીના લક્ષ્યપૂર્વક અશક્ય પરિહાર તરીકે આછા મોણવાળા ખાખરા કે રોટલી આયંબિલમાં તેવો આગાર ન હોવા છતાં અપવાદ તરીકે કલ્પે.

★ જ્ઞાન, દર્શન, ચારિત્ર વૃદ્ધિ કરનાર માટે આ મહત્તરાગાર ન કહેવાય.

**(૧૨) પારિઠાવણિયાગારેણં :** આ આગાર મુખ્યતયા સાધુઓને આશ્રયિને છે. પાઠ અખંડિત રહે તે માટે ગૃહસ્થને પચ્ચક્ર્ખાણ આપતાં પણ બોલાય છે.

ગૃહસ્થને ત્યાંથી વહોરીને લાવેલ આહારાદિ સાધુઓએ ત્રજ્ઞ પ્રહરથી વધુ રાખવાના હોતા નથી. તેથી વહોરેલ ચીજ અરૂચિ વગેરેના કારજ્ઞે જો પૂરી કરી ન શકે તો તેનું શું કરવું ? કોજ્ઞે વાપરવી કે કોને વપરાવવી ?

જો લાવેલા આહારાદિ નિર્દોષ હોય અને એંઠા થયેલ ન હોય તો, તેવી ચીજ બીજા વાપરનારા ન હોય ત્યારે આયંબિલ અને એકાસણા,

આનો અર્થ એ છે કે ગૃહસ્થના દેખતાં સાધુએ આહાર ક્રિયા ન કરવી. તે ન જાણે-ન જુવે તે રીતે કરવી. જે વ્યક્તિની નજર દોષથી દ્ષિત

છે બેસણા આદિમાં તેમજ એક, બે, ત્રણ ઉપવાસવાળાને આ આગારથી કુવપરાવી શકાય. ચાર કે તેથી વધુ ઉપવાસવાળામાં પણ આ આગાર 🖁 હુંબોલાતો હોવા છતાં તેનો ઉપયોગ થાય નહિ. તેમ ગૃહસ્થને પણ આહું 🖁 આગારનો ઉપયોગ થાય નહિ

પારિઠાવણિયા (વધારાની ચીજ કે જે ઉપવાસાદિવાળાને ન 🎽 આપીએ તો પરઠવવી પડે તેમ હોય તો) કોને આપવું તે ગીતાર્થનો વિષય છે. તેથી બીજાએ જાતે તેનો ઉપયોગ ન કરાય. પારિઠાવણિયા ' ક્યારે કોને આપવું તેનું વર્શન પચ્ચક્રુખાશ આવશ્યક હારિભદ્રીય ટીકામાં તેમજ નિશીથસત્ર ચર્ણિ ઉદેશા બે કે ત્રણમાં પ્રાયઃ આવે છે.

આચાર્યશ્રીને પારિઠાવણિયા ન આપવું તેવું વિધાન પંચાશકની ટીકામાં છે. ચોવિહાર ઉપવાસમાં આ આગાર હોવા છતાં હાલમાં પાણીનું પારિઠાવણિયા ન હોવાથી ચોવિહાર ઉપવાસમાં ગોચરી પારિઠાવણિયામાં આપવાનં બંધ થએલ છે.

સાંજે ચોવિહાર ઉપવાસનું પચ્ચકુખાણ કરતાં આ આગાર બોલવાનો હોતો નથી. એકાસણા, બેસણા, આયંબિલમાં ઉઠતી વખતે તિવિહારનું પચ્ચકુખાશ કરાય છે. પશ ગોચરી વધવા આદિના કારશે પારિઠાવણિયા આપવું પડે તેવો સંભવ હોય તો તિવિહારમાં જ આગાર ખુલ્લા રાખી બાકીના આગારોનો સંક્ષેપ કરાતો હોવાથી આ આગાર હોતો નથી

સ્થાન પચ્ચકુખાણના આગાર 3+૧+૪=૮

(૧૩) સાગરિયાગારેણં : સાગારિક=ગૃહસ્થ

સાધ જાહેર ધર્મશાળા જેવામાં વાપરવા (ભોજન કરવા) બેઠેલા હોય ત્યારે કોઇ ગૃહસ્થ આવી ચડે અને ખસે નહિ તો તે વખતે બેસણું, એકાસણું હોવા છતાં સાધ ઉઠીને બીજે બેસે તો પણ આ આગારના કારણે પચ્ચકુખાણ ભંગ નથી.

દુરા કરવા તેને પણ મળે છે. માટે આ આગાર સ્થાન સંબંધી છે.

આનાથી એ સૂચિત થાય છે કે પચ્ચક્પાણમાં એક જ સ્થાનમાં બેસીને વાપરવાનું હોવા છતાં સ્થાનાન્તર કરવું તે એટલું નુકસાનકારક અને નિંઘ નથી કે જેટલું સાધુએ ગૃહસ્થની હાજરીમાં અને સામાન્ય ગૃહસ્થે માંગણ કે નજર લાગે તેવી વ્યક્તિની હાજરીમાં ભોજન કરવું નિંઘ અને નુકસાનકારક છે.

**(૧૪) આઉંટણપસારેણં :** આકુંચન-પ્રસારજ્ઞ. અર્થાત્ હાથ-પગ ટૂંકા કરવા-સંકોચવા, લાંબા-પહોળા કરવા-પ્રસારવા.

આસન શબ્દ બે અર્થમાં વપરાય છે. તેમાં (૧) પુતાના ભાગમાંથી હાલવું નહિ-ખસવું નહિ આ સ્થુલ અર્થ છે. (૨) ધ્યાનમાં કરવામાં આવે છે તેવું સ્થિર આસન. આમાં હાથ પગ વગેરે કંઇ હલાવવાનું હોતું નથી. પ્રસ્તુત વિષયમાં ભોજનક્રિયા હોવાથી હાથ અને મોં એ બે તો હાલવાના જ. પરંતુ એકલઠાણામાં આ આગાર ન હોવાથી બીજા અંગો હલાવવાનો નિષેધ કર્યો છે. તેથી જણાય છે કે જે પચ્ચક્પાણમાં આ આગાર છે તે એકાસણા વગેરેમાં આસન હોવાથી સામાન્યતઃ સ્થિરતા જરૂરી હોવા છતાં આ આગારથી હાથ-પગ લાંબા ટૂંકા કરવા-ગરદન ફેરવવી વગેરે રુપ શરીરનું હલનચલન કરાય. ફક્ત જેના આધારે બેઠા છીએ તે પુતા જો સ્થુલરુપે ચલાયમાન થાય તો ભંગ થાય એમ વ્યવહારથી સમજવું. બાકી સ્થિર ન રહી શકનાર બાળક કે રોગી માટે તે પણ ભંગરૂપ નથી પણ આગારનો વિષય છે.

અનાભોગથી એક પગ એવી રીતે ઊભો કર્યો કે એક પુતા ઉઠી ગઇ. એમ પછી અનાભોગથી બીજો પગ ઊંચો કર્યો ત્યારે બીજી પુતા



છું ઉઠી ગઇ. આમ ભિન્ન ભિન્ન કાળે બંને પુતાના ભાગ ઊભા થઇ ગયા ક ુ…ા ખાગ ઊભા થ ુ…ા ખાગ ઊભા થ દુવિષયભૂત છે. વિગઇ કે કાળ પચ્ચક્પાણના વિષયભૂત નથી. દુ (**૧૫) ગુરુ અબ્ભુકાણેણં :** ગરુ–આપ્ટ દુ કુ હોવાથી એ આસન ન રહ્યું. તેથી આ આગાર સ્થાન પચ્ચક્પાણના 🖁

એકાસણું આદિ કરતી વખતે આચાર્ય આવે તો તેઓશ્રીના વિનય માટે ઊભા થવા છતાં આ આગારના કારણે સ્થાન પચ્ચક્પાણનો ભંગ 🖁 થતો નથી.

આનાથી એ સચિત થાય છે કે મુખ્ય વડીલના વિનય માટે જો પચ્ચકુંખાણમાં પણ આગાર મૂકેલ છે તો તે સિવાય પણ ગમે ત્યારે તેઓ આવે ત્યારે તેમનો અભ્યુત્થાન વિનય કરવો જોઇએ અને તે ન કરે તો મહાન દોષનું કારણ છે. તેથી સામાન્ય પરિસ્થિતિમાં તો અભ્યુત્થાન ખાસ કરવું જ જોઇએ. સાધુઓ માટે આચાર્ય ગુરુ છે. ગૃહસ્થોને માટે આચાર્યાદિ અતિ પૂજ્ય સ્થાને છે તેમજ કોઇ અતિ ઉપકારી પૂજ્યતમ સંબંધી ઘણાકાળે આવ્યા હોય તો તે પણ અહિં 'ગુરુ' છે તેથી તે વખતે ઊભા ન થવામાં અતિઅવિનય ગણાય માટે આ આગારથી ઊભા થવં જોઇએ.

પારિઠાવણિયાગાર, અન્નત્થણાભોગ, સહસાગાર, મહત્તરાગાર, અને સવ્વસમાહિવત્તિયાગાર.

આ પાંચે આગાર એકાસણા, બેસણા વગેરે સ્થાન પચ્ચકુખાણમાં પણ જાણવા.

પચ્ચકુખાણ આગાર

નવકારશી ૨ અન્ન. સહ.

મુક્રસી ૪ અન્ન. સહ. મહ. સવ્વ

પોરિસી સાઢપોરિસી અન્ન. સહ. પચ્છ. દિસા. સાહુ. સવ્વ. પુરિમજ્ર ૭ અત્ર. સહ. પચ્છ. દિસા. સાહુ મહ. સવ્વ.

| કુકલક્રક્રક્રક્રક્રક્રક્રક્રક્રક્રક્રક્રક્રક                  | NAVABABABA             |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |
|---------------------------------------------------------------|------------------------|-------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| કું બેસણું                                                    | ૮ અન્ન. સહ. સાગા. ર    | આઉ. ગુરુ. પારિ. મહ. સવ્વ. 🖁                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |
| છે એકલઠાણું                                                   | ૭ આઉ. સિવાયના એ        | <u> </u>                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |
| ર્કું આયંબિલ<br>                                              | ૮ એકાસણા મજબ           | 2<br>8<br>8                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |
| ર્દ્ધ વિગઇ-નિવિ                                               | ૯ અન્ન. સહસાં. લેવા.   | ગિહ. ઉક્ખિ. પડુચ્ચ. પારિ. મહ. 🦉                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |
| 28 8 8 8 8 8 8 8 8 8 8 8 8 8 8 8 8 8 8                        | સવ્વ.                  |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |
| છેં ઉપવાસ                                                     | ૫ અન્ન. સહસા.ંપારિ     | રે. મહ. સવ્વ. 🖇                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |
|                                                               | ૪ અન્ન. સહસા. મહ.      | . સવ્વ.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |
| અભિગ્રહ                                                       | ૪ અન્ન. સહસા. મહ.      | સવ્વ.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |
| પાવરણ                                                         | ૫ અન્ન. સહસા. ચોલ      | ાપટ્ટાગારેશં. મહ. સવ્વ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |
| પાશસ્સ                                                        | ૬ લેવેશ, અલેવેશ, અ     | .ચ્છેશ, બહલેશ, સસિત્થેશ, 👘                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |
|                                                               | અસિત્થેણ               |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |
| લેવેણ                                                         | । : અનાજ ધોવાના કારણે  | . જેમાં સહેજ ચીકાશ આવી હોય                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |
| તેવું પાણી.                                                   |                        |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |
|                                                               |                        | અનાજ ધોએલું પાણી. (આ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |
| આગારથી કલ                                                     | ,                      | ·                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |
|                                                               |                        | ૪ન ધોયા હોવા છતાં બધું નીચે                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |
|                                                               | છીથી ઉપરનું સ્વચ્છ પાહ |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |
|                                                               |                        | ા હાથ કે ભાજન ધોવાથી સહેજ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |
| ડહોળું થએલ                                                    |                        |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |
| <b>અસિત્થેણ -</b> જેમાં અનાજનો કોક દાણો કે ફોતરા વગેરે રહ્યું |                        |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |
| હોય તે પાણી.                                                  |                        |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |
|                                                               | લ્થેણ - જેમાં અનાજના   | દાશા-ફોતરા વગેરે રહ્યા ન હોય                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |
| તે પાણી.                                                      |                        |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |
| આ દ્ આગારોના ત્રણ વિભાગ થાય છે ઃ-                             |                        |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |
| (૧) લેપવાળું અને લેપ વિનાનું. (૨) ડહોળાશવાળું અને ડહોળાશ      |                        |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |
| ાવનાનુ. (૩)                                                   | દાશાવાળું અને દાશા (   | વનાનુ.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |
|                                                               | 93                     | 2 N. Tonan - Parket Robert Street                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |
|                                                               |                        | where we are the second state of the second s |

છું ઉકાળા આવે તે રીતે ઉકાળેલું પાણી આ ૬ આગારોનું વિષય કુબનતું નથી.

ું પ્રશ્ન-૧૬. પચ્ચક્પ્પાણ ભાષ્યમાં 'મચ્છ મુસિણ જલ' અર્થાત ઉષ્ણજલ (નિર્મળનો અર્થ ઉષ્ણજલ) એ પ્રમાણે પાઠ આવે છે. તો પછી ઉકાળેલા પાણીમાં અચ્છેણ વિગેરે આગાર કેમ લીધા છે ? અને જો અને પણ આગારવાળું હોય તો પછી આગાર વિનાનું શુદ્ધ પાણી કયું ? હુ

ઉત્તર-૧૬. ત્યાં ઉષ્શજળ તરીકે એકલું પાણી જ ઉકાળેલ હોય તેવું ઉકાળેલું પાણી લેવાનું નથી પણ ત્યાં ઉત્સ્વેદિમ, સંસ્વેદિમ વગેરે પાણી આવે જેમાં કંઇક બાફેલ હોય, ઉકાળીને છાંટેલ હોય તેવા ઉષ્ણજળ આવે.

અન્ન. સહસા. મહત્ત., સવ્વ. આ ચાર આગાર બધામાં જ વ્યાપ્ત છે. પારિઠા. આગાર વિગઇ પચ્ચક્પાણ અને સ્થાન પચ્ચક્પાણ બંનેમાં વ્યાપ્ત છે. જ્યારે બાકીના સાગા. આઉ. અને ગુરુ. આ ત્રણ આગાર માત્ર સ્થાન પચ્ચક્પાણમાં જ વ્યાપ્ત છે.

द्वार - पमुं -: विगर्ध : **દ્રધ વિગઇ -** દૂધ-મધ-મદ્ય-તેલ=૪ **पिंडविशंध -** भाजश-पश्चात्र=२ **દ્રવર્પિડવિગઇ -** ધી-ગોળ-દહીં,-પિશિત(માંસ)=૪ આમાંથી ૪ મહાવિગઇ મધ, મઘ, માખણ અને પિશિત એ જીવસંસક્ત હોવાથી અભક્ષ્ય જાણવી. વિગઇના અવાંતર ભેદો :-(વિગઇની વ્યાખ્યા કાચી પાકીના ભેદ વિના કરેલ છે) દૂધ દહીં ઘી તેલ ગોળ પકવાન મધ મદ્ય માંસ માખણ ų ४४२ २ उ X Ş З γ

(૧) દૂધ : ગાય-ભેંસ-ઊંટડી-ઘેટી-બકરીનું.

ઊંટડીનું દૂધ વિગઇમાં ગણેલ હોવા છતાં તે બે ઘડી પછી ભક્ષ્ય કુનથી પરંતુ અભક્ષ્ય છે. આ વાત વિવિધ પ્રશ્નોત્તર અને પિંડનિર્યુક્તિ ફુટીકામાં આવે છે.

લોક વ્યવહારમાં મુખ્યત્વે ૨ પ્રકારના અથવા ૪ કે ૫ પ્રકારના ફ્રિં દૂધ વપરાતા હોવાથી આ પાંચ જાતના દૂધને વિગઇ તરીકે ગણેલ છે. તેથી સ્તનપાન, સિંહણનું દૂધ કે વાંદરીના દૂધને વિગઇ ગણવાનો વ્યવહાર નથી.

(૨) દહીં : ઊંટડીના દૂધમાંથી દહીં થતું ન હોવાથી તે સિવાયના ચાર પ્રકારના દૂધમાંથી બનેલા દહીંને અહીં લીધું છે. સિંહશ વિ. બીજા દૂધના પણ દહીં વગેરે થતા ન હોવાથી તેને દહીં, ઘી વગેરેમાં ગણેલ નથી.

(3) ઘી : ઘી અને માખણના પણ દહીં પ્રમાણે ચાર-ચાર ભેદ થાય છે. ઘી, દૂધ, દહીં અને માખણ આ ચારે વિગઇના પંચેન્દ્રિય તિર્યંચના દૂધની અપેક્ષાએ ભેદ પાડેલ છે.

કેટલીક વનસ્પતિના પાંદડા વગેરેમાંથી પણ દૂધ નીકળે છે. તે થોર-ક્ષીર વૃક્ષ વગેરે વનસ્પતિજન્ય દૂધની વિવક્ષા અહીં ન હોવાથી દહીં વગેરેમાં પણ તેના ભેદ ગણ્યા નથી. તેથી વનસ્પતિ ઘી કે બીજા તેવા પ્રકારના ઘી કે જેમાં ચોકખા ઘીનો અંશ પણ ન હોય તે બધાને 'ઘી' નામ હોવા છતાં ઘી વિગઇમાં ન ગણતાં તેલ વિગઇમાં ગણવા.....

(૪) તેલ : સરસવ, અળસી, લટ્ટ અને તલ. આ ચારમાંથી બનેલ વનસ્પતિજન્ય તેલને પ્રધાનપશે તેલ વિગઇમાં ગણેલ છે. બાકીના બદામ વગેરેના તેલને કેટલાક આચાર્યો વિગઇ તરીકે ગણાતા નથી. શ્રીનિશિથ ચૂર્શિકારે ' सब्वे तेल्ला एका तेल्ल विगइ' એવો નિર્દેશ કર્યો છે. તેથી દિવેલ, સીંગતેલ, બદામ, રાઇ વગેરેનું તેલ પણ વિગઇ તરીકે જાણવું......

<u>\_\_\_\_\_\_\_</u>AN<u>ANANAN</u>ANANANANANANANAN

ઘી-તેલમાં ભેળવાતી ચરબી, ઘી કે તેલ વિગઇમાં ન ગણાય. પણ માંસ-લોહીની જેમ તે પણ પ્રાણીના અવયવરૂપ હોવાથી ઉપલક્ષણથી માંસ વિગઇમાં આવે.

(૫) ગોળ : ગોળને શેરડીના રસમાંથી રૂપાંતર કરીને બનાવાય છે. તેના દ્રવ=ઢીલો ગોળ અને પિંડ=કઠેશ ગોળ એમ બે ભેદ છે. ગોળમાંથી બનતી બધી જાતની સાકર આ વિગઇના નિવિયાતામાં આવે. દ્રાક્ષ વગેરેના ચૂર્જામાંથી બનાવેલ ગ્લુકોઝ, બીજી મીઠી ચીજો તેમજ ફળાદિ ગોળ વિગઇ કે તેના નિવિયાતામાં ન ગણાય પણ ઉત્તમ દ્રવ્યોમાં ગણાય છે.

**પક્વાજ્ઞ-કડાવિગઇ -:** ઘી કે તેલમાં તળેલ કે શેકેલ વસ્તુઓ. અહીં તળવાની અને પોતું વગેરે કરવાની મુખ્યતા હોવાથી ઘી કે તેલ ચોપડવા માત્રથી તે કડાવિગઇ-પકવાત્રવિગઇ થઇ જાય નહિ.

**કડા વિગઇ થવાની રીત** : ચૂલા પર, કડાઇમાં કે તવી ઉપર, વસ્તુ ઉપર સીધું ઘી કે તેલ નાખી અથવા પહેલાં ઘી કે તેલ નાખી પછી વસ્તુ નાખી જે પોતું થાય અથવા તળાય કે કડા વિગઇ બને. તેમ ઘીમાં લોટ શેકાય તે પણ કડા વિગઇ છે.

**સારાંશ :** ચૂલા ઉપર મૂકેલ કડાઇ કે તવી ઉપર લોટ, લોટની વસ્તુ, અનાજ, મસાલો કે ચૂર્શ વગેરે જે કાંઇ ઘી કે તેલમાં તળાય કે શેકાય તે કડા વિગઇ.

ચરબી કે બીજા તેવા તેલ-ઘીમાં તળેલ, શેકેલ વસ્તુઓ પશ કડાવિગઇ સમજવી. પરંતુ ચરબી મહાવિગઇમાં સમાવિષ્ટ થતી હોવાથી મહાવિગઇના ત્યાગીને તે ખપે નહિ. અને મહાવિગઇનો જે ત્યાગી ન હોય તેના બીજી વિગઇના ત્યાગની કોઇ કિંમત નથી.

પ્રશ્ન-૧૭. સુખડી બનાવવામાં લોટ ઘી-ગોળના પાયામાં થોડો શેકાતો હોવાથી સુખડી કડા વિગઇ ગણાય ?

ઉત્તર-૧૭. ઘી-ગોળના પાયામાં બનાવેલ સૂંઠની ગોળી વગેરેને કડાવિગઇમાં ગણી હોવાથી સુખડી પણ ગણાય. (કેટલાક આને

| દ્રવ્હવ્હવ્હવ્હવ્હવ્હવ્હવ્હવ્હવ્લ્વલ્વલ્વ<br>ફુંકડાવિગઇમાં ગણતા નથી. અહિં ગો<br>કુંનીવિયાતું થતું નથી તેથી સુખડી વિગે<br>ફુંછે તેમ કેટલાક કહે છે તેનો વિચાર | ારે બીજા દિવસે નીવિયાતી થાય 🖁                         |  |  |  |
|-------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-------------------------------------------------------|--|--|--|
| हु - छट्ठुं :-                                                                                                                                              | नीवियातु :                                            |  |  |  |
| કું દૂધ વિગઇના નીવિચાતા :                                                                                                                                   |                                                       |  |  |  |
| ર્ષે પયઃશાટી                                                                                                                                                | દ્રાક્ષ નાંખવાથી 🛛 🖗                                  |  |  |  |
| ખીર                                                                                                                                                         | બહુ ચોખા નાંખવાથી                                     |  |  |  |
| પેયા                                                                                                                                                        | અલ્પ ચોખા નાંખવાથી                                    |  |  |  |
| અવલેહી                                                                                                                                                      | ચોખાનું ચૂર્શ નાંખવાથી                                |  |  |  |
| દૂધટ્ટી                                                                                                                                                     | ખટાશ નાંખવાથી                                         |  |  |  |
| (૧) પચઃશાટી : દૂધમાં દ્રાક્ષ નાંખી ઉકાળવાથી આ નીવિયાતું બને.                                                                                                |                                                       |  |  |  |
| -                                                                                                                                                           | ય તેવા બીજાં ફળો પણ જાણવા.                            |  |  |  |
| (૨) ખીર: ઘણા ચોખા નાંખી ઉકાળે                                                                                                                               |                                                       |  |  |  |
|                                                                                                                                                             | ૪ ઘણા પ્રમાણમાં નાખી ઉકાળેલ                           |  |  |  |
| હોય તે પશ જાણવું.                                                                                                                                           | 22                                                    |  |  |  |
| (3) પેચા : થોડા ચોખા નાંખી ઉકાળે                                                                                                                            | <b>u</b> , <b>u</b> ,                                 |  |  |  |
| ઉપલક્ષણથી બીજું યોગ્ય અનાજ થોડા પ્રમાણમાં દૂધમાં નાંખી                                                                                                      |                                                       |  |  |  |
| રાંધેલ હોય તે જાણવું.                                                                                                                                       |                                                       |  |  |  |
| (૪) અવલેહી : ચોખાનું ચૂર્જા (લોટ) દૂધમાં નાખીને બનાવવામાં આવે                                                                                               |                                                       |  |  |  |
| તે અહિં અવલેહી=ચાટણ. દૂધ અને લોટનો મારવાડમાં લેમટો                                                                                                          |                                                       |  |  |  |
| બનાવે છે ત્યાં સુધીનું ચાટણ દૂધનું નીવિયાતું ગણાય. જેટલા                                                                                                    |                                                       |  |  |  |
| લોટથી દૂધનો સ્વાદ ફેરવાય તેટલો લોટ ઓછામાં ઓછો જોઇએ<br>જ. એનો સમાવેશ પણ આમાં થાય. દૂધમાં ચોખાનો લોટ વધારે                                                    |                                                       |  |  |  |
|                                                                                                                                                             |                                                       |  |  |  |
|                                                                                                                                                             | મલક્ષણથી તે સિવાયના બીજા<br>રેવાજ ન હોવાથી ફક્ત મસાલા |  |  |  |
| <u> </u>                                                                                                                                                    |                                                       |  |  |  |

લેવું કારણ કે એકલા બુરાથી નીવિયાતું થતું નથી. (૫) દુઘટી: દૂધની અંદર ખટાશ નાખી ફાડીને કરેલ પનીર કે બીજી ચીજ દુ તે દૂધટી છે. ખટાશથી દૂધ ફાટીને રૂપાંતર થાય છે તેથી નીવિયાતું થાય. દૂધની આંશિક અવસ્થા ઊભી રહે તેવા આ નીવિયાતા છે. બાસુંદી એ પણ દૂધનું નીવિયાતું છે. દૂધની અત્યંત રૂપાંતર અવસ્થારૂપ માવો, બરફી, પેંડા વગેરે કેવળ દૂધમાંથી બનવા છતાં તેને અહિં નીવિયાતામાં ગણાવ્યા નથી. પરંતુ ઉપલક્ષણથી નીવિયાતામાં ગણી શકાય. અથવા તો ઉત્તમ દ્રવ્યમાં તેનો સમાવેશ કરવો.

**દહીંના નીવિયાતા** : દહીંમાંથી પાણી કાઢી નાખવાથી, પાણી કાઢચા કે ઉમેર્યા વગરની છાશ બનાવવાથી, પાણી નાખીને છાશ બનાવવાથી, દહીં કે છાશમાં મીઠું નાખવાથી, દહીં-છાશમાં રાંધેલ અનાજ વગેરે નાખવાથી દહીંના નીવિયાતાં બને છે.

- (૧) કરંબો : દહીંની છાશ બનાવી, વઘારી તેમાં રાબોરી, ભાત કે રોટલી અથવા બીજું અનાજ નાખવાથી કરંબો બને છે. ઘોળના ભેદથી ફક્ત છાસ પણ નીવિયાતા તરીકે જણાતી છે. જ્યારે કરંબામાં રાબોરી વગેરે વધારે ભળેલાં છે. તેથી એ સુતરાં નીવિયાતું છે.
- (૨) સીહરિશી : દહીંમાંથી પાણી કાઢીને કપડાથી છણી ખાંડ ભેળવી બનાવેલો શીખંડ.
- (3) સલવા દહીં : દહીંને ભાંગીને મીઠું-બલવણ નાખેલ દહીં, એ ભાંગી નાખવાના અને મીઠાના કારણે નીવિયાતું થાય -ઉપલક્ષણથી હિંગાષ્ટક વગેરે નાખેલ દહીં પણ સમજવું. અત્યારે આ રીત પ્રચલિત નથી.
- (૪) દ્યોળ : દહીંને મથવાથી એ એકદમ ભાંગી જાય છે તેથી નીવિયાતું થાય છે. અત્યારે આ રીત પ્રચલિત નથી.

<u>96</u>

ଽୡ୳ୡ୴ୡ୴ୡ୴ୡ୴ୡ୷ୡ୷ୡ୷ୡ୷

### ှီ ગોળ વિગઇનાં નીવિચાતા :

(૧) સાકર (૨) ખાંડ (૩) અર્ધ ઉકાળેલ શેરડીનો રસ. આ ત્રણે ગોળનું રૂપાંતર હોવાથી નીવિયાતાં થાય છે.

ઉકાળ્યા વિનાનો સામાન્ય શેરડી રસ વનસ્પતિ છે અને બે પ્રહર પછી અભક્ષ્ય છે. ગોળ વિગઇનું કારણ હોવા છતાં એને ગોળ વિગઇમાં ગણ્યો નથી. અડધો ઉકાળેલ રસ ગોળની પૂર્વ અવસ્થારૂપ હોવા છતાં તે ગોળના નીવિયાતા રુપ છે. તેમજ બીજે દિવસે વનસ્પતિરુપ ગણાતો નથી. આ શીઘ્ર અભક્ષ્ય થતું નથી. આને વધારે ઉકાળવાથી તે ઘન ગોળ થાય છે. તે વિગઇ રુપ થાય છે.

(**૪) ગુલવાણય :** આંબલી, મસાલો વગેરે બીજી વસ્તુ જેમાં નાખી હોય તેવું ગોળનું પાણી. એકલાં ગોળના પાણીને નીવિયાતું ગણવાનો વ્યવહાર નથી.

(**પ) પાચ** : ઘી-ગોળનો પાયો કરે તે અથવા એકલા ગોળની ચાસણી. આ અર્ધક્વથિત ઇક્ષુરસની જેમ બને છે અને નીવિયાતું થાય છે.

### ઘી વિગઇનાં નીવિચાતા :

ંનિર્ભંજન, વિસ્યંદન, પક્વૌષધિ વિગેરે.

**પ<del>ક</del>વોષધિ :-</del> જેમાં બ્રાહ્મી વગેરે ઔષધિઓ પકાવી હોય તેવું બ્રાહ્મીઘૃત, ત્રિફળાઘૃત વગેરે. <sup>\*</sup>** 

**પક્વઘૃત -** પૂરી વગેરે તળ્યા પછી કડાઇમાં વધેલું ઘી - લોકમાં આ બળેલું ઘી કહેવાય છે.

<u>७</u>९

### તેલના નીવિચાતાં :-

ર્કું (૧) **તિલકુટ્ટી** ઃ- જે વનસ્પતિનાં તેલને તેલ વિગઇ તરીકેફ્રું રુગણવામાં આવે છે તે. તલ વગેરેને કુટીને લોટ-ગોળ નાખીને બનાવેલફ્રું વિસ્તુને અથવા ફક્ત કૂટેલા તલ વગેરેને તેલનું નીવિયાતું કહેવાય. 🍟

(૨) નિર્ભેજન (૩) પક્વોષધિ (૪) તળેલું તેલ (૫) તેલની મળી. કડા વિગઇના નીવિચાતા :

- (૧) બીજો દ્યાણ :- કડાઇમાં ઘી નાખી આખી કડાઇમાં વ્યાપ્ત થઇ જાય તેવો મોટો એક પુડલો તળી પછી નવું ઘી ઉમેર્યા વગર બીજા પુડલા વગેરે કરે તે નીવિયાતા થાય.
- (૨) ચોથો ઘાણ :- આખો કડાઇઓ વ્યાપ્ત ન થાય તેવા પુડલા, પુરી વગેરે તળ્યા હોય તો ચોથા ઘાણથી નીકળતા પુડલા-પૂરી વગેરે નીવિયાતાં થાય.
- (3) ગોળધાણી :- ગોળ-ધીનો પાયો કરી ધાણી નાખીને બનાવાય તે.
- (૪) જળલાપશી :- ઓછા ઘીમાં લોટ શેકી પછી ગોળના પાણીમાં રાંધવાથી બને છે. પછી ઉપરથી ઘી સાકર લેવાય છે. અહીં લોટ ઘીમાં શેક્યો હોવાથી કડા વિગઇ છે.
- (૫) પોતરૃત :- રોટલી વગેરે કરતી વખતે તવી પર ચારે બાજુ ચમચી વગેરેથી થોડું થોડું ઘી નાખી પોતું કરે તે ..... આમ તળવામાં બીજા કે ચોથા ઘાણથી નીવિયાતું થાય. અને તે સિવાય ઘીમાં શેકવાથી-પોતં કરવાથી પણ નીવિયાતં થાય.

થી કે તેલના જે ભેદો વિગઇ તરીકે ગણેલ છે તેનાથી જ તળેલ કે શેકેલને 'કડા વિગઇ' કહેવાય. કેટલાક આચાર્ય ભગવંતો ગમે તે ઘી કે તેલમાં તળેલ કે શેકેલને કડા વિગઇ તરીકે માને છે. છ કે દશ વિગઇ

05

ઉત્તમ દ્રવ્યો :- તલસાંકળી, વરસોલાઈ, રાયશ, કેરી વગેરે ફળો, બુલામનું તેલ વગેરે વિશેષ રસવાળા દ્રવ્યો, મેવો-બદામ, ખારેક, કોપરું, શીંગ, ખજૂર વિગેરે, વિગઇ તરીકે ન ગણાવેલ તેલો, મીઠાશવાળા દ્રવ્યો, જેમાંથી તેલ નીકળે તે દ્રવ્યો. આ વગેરે ઉત્તમ દ્રવ્યો છે.

**સંસૃષ્ટ દ્રવ્યો :** રાંધેલા ભાત વગેરે. જે દ્રવ્ય પર તેનાથી ૪ આંગળ ઉપર રહે તે રીતે દૂધ, દહીં નાંખેલ હોય, ૧ આંગળ ઉપર રહે તે રીતે ઘી ગોળ (દ્રવ) કે તેલ નાખેલ હોય કે ૧/૨ આંગળ ઉપર રહે તે રીતે પિંડગોળ કે માખણ (મહાવિગઇ રૂપ હોવાથી શ્રાવકને પણ કલ્પે જ નહીં) નાખેલ હોય તે સંસૃષ્ટ દ્રવ્યો કહેવાય છે. અહીં સંસૃષ્ટ દ્રવ્યો પોતે અનાજ વગેરે રૂપ જ રહ્યા હોવાથી વિગઇ રૂપ નથી થતાં છતાં વિગઇથી અત્યંત વ્યાપ્ત છે.

**વિગતિ =** દુર્ગતિ, તેનાથી ભય પામેલ સાધુ જો વિગઇ, વિકૃતિકૃત (નીવિયાતાં) અને ઉપલક્ષણથી ઉત્તમ દ્રવ્ય કે સંસૃષ્ટ દ્રવ્ય ખાય, તો વિકાર કરવાવાળી તે વિગઇઓ આત્માને બળાત્કારે દુર્ગતિમાં લઇ જાય છે.

### ૪ (અભસ્ચ) મહાવિગઇ :-

૧. મધઃ ૩ પ્રકારનું: ➡ કુંતીનું. મધમાખીનું અને ભમરીનું.
૨. મઘ = દારૂ ➡ ૨ પ્રકારનો:

કોષ્ટ દ્રવ્યથી બનેલ (ફળાદિને કહોવરાવવાથી),

પિષ્ટ દ્રવ્ય (લોટથી બનેલ),

કહોવરાવીને બનાવેલ બધી જાતના દારૂ આ વિગઇમાં ગણાય. ઉપલક્ષણથી અત્યંત કેફી બધી ચીજો મદ્ય નામના પ્રમાદના ભેદમાં આવે. પણ વિગઇ તરીકે ગણાય નહીં.

NANANANANANANANANA -CANANANANANANANANAN 3. માંસ: ૩ ભેદ-જળજ, સ્થળજ, ખેચરજ, નિશીથચૂર્જ્સિમાં વિગઇ તરીકે બેઇદ્રિયથી પંચેન્દ્રિય સુધીના બધાનું 🖉 🖁 માંસ ગણેલ છે. અને માંસના ઉપલક્ષણથી પ્રાણીના કોઇપણ લોહી-ર્ટું માંસ-ચરબી વગેરે ખાદ્ય અંગો વિગઇ તરીકે જાણવા. 8. માખણ : ૪ ભેદ : ઘી વિગંઇની જેમ આ ચારે મહાવિગઇઓ સર્વથા ત્યાજ્ય હોવાથી તેના નીવિયાતા ભેદ પાડેલા નથી. द्वार सातमुं :-२ प्रडारे लांगा : પચ્ચક્ખાણ માટેના સામાન્ય ભંગા મન 42.61 વચન કરાવણ આમ કાયા અનુમોદન 9-9 મન વચન કરણ-કરાવણ પદો કરશ-અનુમોદન મન કાય છે. વચન કાય કરાવશ-અનુમોદન મન વચન કાય કરશ-કરાવશ-અનમોદન. ૭×૭=૪૯. ૪૯×૩કાળ=૧૪૭ ભાંગા થાય.

પ્રશ્ન-૧૮. 'અણાગયં પચ્ચક્પામિ' થી માત્ર ભવિષ્ય સંબંધી પચ્ચક્પાણ છે. ભૂતકાળ કે વર્તમાનકાળ પચ્ચક્પાણના વિષય બનતાં નથી. તો ત્રણે કાળના ભાંગા કેમ કર્યા ? ભૂતકાલીન પાપોની નિંદા કરવારૂપ પચ્ચક્પાણ સંભવે છે એમ જો કહેશો તો પછી અતીત કાળનો ત્રિવિધ, ત્રિવિધ એક જ ભાંગો લેવો જોઇએ, શરૂઆતના ૪૮ ભાંગા નહીં. કારણકે ભાવ સમ્યક્ત્વી કોઇપણ જીવ ત્રિવિધ ત્રિવિધમાંથી ગમે તે રીતે થયેલા બધાં પાપોને નિંદે તો છે જ. માત્ર 'મનથી કરેલાં પાપોને જ નિંદે છે' વગેરે હોતું નથી કે જેથી એ બધાં ભાંગા પણ આવી શકે. કુ*લચ્લ્યલચ્લચ્લચ્લચ્લચ્લચ્લચ્લચ્લચ્લ* ટું તેમજ ભાવ સમ્યક્ત્વી જીવ અવિરત હશે તો પણ ભૂતકાળનું નિંદારૂપટ્ટ કું આવું પચ્ચક્ષ્ખાણ તેને પણ હોવાની આપત્તિ આવશે.

ઉત્તર-૧૮. જે અંશમાં ભવિષ્યકાલીન પાપનો ત્યાગ છે તે જ અંશનું વર્તમાનકાલીન સંવરશ અને તે જ અંશની ભૂતકાલીન નિંદા-કુંગર્હા યથાર્થ છે એવી વિવક્ષા રાખી ૪૯-૪૯ ભાંગા કર્યાં છે. જે અંશનો ભવિષ્યમાં ત્યાગ નથી તેના સંવરશ અને ગર્હા અપ્રધાન હોવાથી ત્રિવિધ ત્રિવિધ ગર્હા સંભવિત હોવા છતાં પચ્ચક્ર્ખાશના ભેદમાં ગણત્રી કરી નથી.

માટે પચ્ચક્ખાણના ૩ અંશ છે :-

(અતીત) अईयं नंदामि.

(वर्तभान) पडुपन्नं संवरेमि.

(ભવિષ્ય) अणागयं पच्चक्खामि.

આ ત્રણે હોય તો જ પચ્ચક્ ખાણ ભાવરૂપ બને. નહીંતર અભવ્યની જેમ દ્રવ્ય પચ્ચક્પાણ જાણવું. અર્થાત્ જે અતીતના પાપોને નિંદતો નથી, અનુમોદે છે તે પચ્ચક્પાણને યોગ્ય નથી. જે વર્તમાનના પાપને અટકાવતો નથી તે પણ પચ્ચક્પાણને યોગ્ય નથી અને જે ભવિષ્યના પાપનો ત્યાગ કરતો નથી અથવા અલ્પકાળ માટે ત્યાગ કરી લાંબા ભવિષ્ય માટે પાપને ઇચ્છે છે તે પણ પચ્ચક્પાણને યોગ્ય નથી. અલ્પ ભવિષ્યકાળનું પચ્ચક્પાણ કર્યું હોવા છતાં જે જીવો તેનાથી અધિક આત્મબળ કેળવવાની અને અધિક ત્યાગ કરવાની ઇચ્છાવાળા છે તેઓનું પચ્ચક્પાણ વિશુદ્ધ છે.

પ્રશ્ન-૧૯. જેમ હિંસા વગેરેના પચ્ચક્ ખાણમાં કરવાનો, કરાવવાનો અને અનુમોદવાનો ત્યાગ હોવાથી પચ્ચક્ ખાણ કરાવનાર બીજા પાસે હિંસા કરાવતો નથી કે કરતા એવા બીજાની અનુમોદના કરતો નથી. તેમ ઉપવાસાદિ કરનાર આહારનો ત્યાગ કર્યો હોવાથી બીજા માટે ગોચરી લાવીને કે સાધર્મિક ભક્તિ વગેરે દ્વારા બીજાને આહાર

ઉત્તર-૧૯. કોઇપણ પચ્ચક્પાણનું સાધ્ય સમ્યગ્ જ્ઞાન-દર્શન-દુ ચારિત્ર છે. એ જેનાથી પોષાતા હોય તેનો ત્યાગ કરવાનો ન હોય. બીજાને ફું જ્ઞાનાદિ વૃદ્ધિ માટે આહારાદિ જરૂર હોય તો કરાવવા આવશ્યક હોવાથી ફું તેનું તો પચ્ચક્પાણ કરવું (=આહાર ન વપરાવવો) સાવઘ છે.

જેમ જાતે આહારાદિ ત્યાગ કરવો યોગ્ય છે તેમ શક્તિ સંપન્ન હોય તેવા બીજાને પ્રેરણા કરવી પણ યોગ્ય છે. પરંતુ જેઓ અસમર્થ છે તેઓને આહારાદિના સંપાદન દારા જ્ઞાનાદિ વૃદ્ધિ કરવી તે પણ આરાધના છે તેથી આ આહાર પચ્ચક્ખાણમાં, ઉત્તરગુણ પચ્ચક્ખાણમાં કરાવણ, અનુમતિનો નિષેધ હોતો નથી. માત્ર મૂળ ગુણ પચ્ચક્ખાણ અને સમ્યક્ત્વમાં કરાવણ અનુમતિનો નિષેધ હોય છે.

### પ્રસ્તુતમાં બીજી રીતે પચ્ચક્ખાણના ભાંગા ઃ ૪

૧. જાણકાર, જાણકાર પાસે લે...... શુદ્ધ.

૨. જાણકાર, નહીં જાણકાર પાસે લે..... શુદ્ધપ્રાયઃ

 ન જાણકાર, જાણકાર પાસે લે..... પચ્ચક્ખાણ આપનાર જાણકારી આપે તેથી શુદ્ધ.

૪. નહિ જાણકાર ન જાણકાર પાસે લે..... અશુદ્ધ.

દરેક પચ્ચક્ખાણમાં આ ભાંગા જાણવા.

## एयं च उत्तकाले सयं च मणवयतणूहिं पालणीयं ।

પચ્ચક્ખાણ તે તે કાળે જાતે મન વચન કાયાથી પાળવું. આનાથી પચ્ચક્પાણમાં બે વાતની મુખ્યતા જણાવે છે : તે તે પચ્ચક્પાણનો કાળ બરાબર જાળવવો અને યથાશક્ય લેવું-પાળવું. આપનારની વાત આમાં ગૌણ બને છે.

82

| ZATARARARARARARARARARARARARARARARARARARA                                                      | <u>UAUAUAUA</u> |  |
|-----------------------------------------------------------------------------------------------|-----------------|--|
| हुँद्वार - ८ :- शुरि                                                                          | द्र-६ : हि      |  |
| ું<br>કુંફાસિત - પાલિત-સોહિત-તીરિત-કીર્તિત-આરાષિત                                             |                 |  |
| 🦉 ફાસિત ፦ પ્રાપ્ત કરવું. ઉચિતકાળે વિધિપૂર્વક જે લીધું હોય                                     | , સ્વીકાર્યું 🖁 |  |
| છું હોય.                                                                                      | le ve           |  |
| <b>હું પાલિત :</b> - વારંવાર યાદ કરી રક્ષણ કરવું. પાલન કરવું. ભંગ<br>છે દેવો.                 | ગ ન થવા 🖁       |  |
| <b>સોહિત</b> ઃ- પચ્ચક્ખાણ પૂરું થયા પછી ગુરુ, સાધર્મિક આદિ<br>કરીને બાકી રહે તે પોતે ખાવું.   | ની ભક્તિ        |  |
| તીરિત : પચ્ચક્ખાણનો કાળ થઇ ગયા પછી પણ વધારે ક                                                 | ાળ પસાર         |  |
| થવા દેવો તે.                                                                                  |                 |  |
| <b>કીર્તિત :</b> ભોજન કરતી વખતે પચ્ચક્ <b>ખા</b> ણ યાદ કરવું.                                 |                 |  |
| <b>આરાધિત</b> :ઉપરોક્ત પાંચે રીતે પચ્ચક્રખાણને આરાધવું તે.                                    |                 |  |
| અથવા આ છ શુદ્ધિ બીજી રીતે :-                                                                  |                 |  |
| <b>ફાસિત</b> -: વિધિપૂર્વક લેવું.                                                             |                 |  |
| <b>પાલિત :</b> પૂર્શાહુતિ સુધી વારંવાર યાદ કરવું.                                             |                 |  |
| <b>સોહિત</b> : શુદ્ધતા કરવી, કષાય, ગૃદ્ધિ અને આશંસા રહિતપ                                     | <b>v</b> 1      |  |
| <b>તીરિત ፦</b> પચ્ચક્ખાણને દોષ રહિત પૂર્ણ કરવું. પ્રાપ્તક<br>ઉત્તરકાળ સંબંધી દોષ પણ ન લગાડવો. | તળ અને          |  |
| <b>કીર્તિત :</b> પચ્ચક્રખાણના ગુણોને, માહાત્મ્યને વારંવાર ય<br>બોલવા.                         | ાદ કરવા,        |  |
| <b>આરાહિત</b> :પચ્ચક્ર્ખાણના પ્રરુપક શ્રી જિનેશ્વરદેવ, આપનાર                                  | ર ગુરુવર્યો     |  |
| અને કરનાર સંઘના આદર સેવા કરવા તેમજ પ                                                          | ચ્ચક્ખાણ        |  |
| સંબંધી શકય વિધિનું પાલન કરવું.                                                                |                 |  |
| અથવા ૬ શુદ્ધિ :-                                                                              |                 |  |
| સદહણા, જાણણ, વિનય, અનુભાષણ, અનુપાલન, બ                                                        | માવશુદ્ધિ.      |  |
|                                                                                               |                 |  |
| टप                                                                                            |                 |  |

| દ્રુ <i>વ્યવ્યવ્યવ્યવ્યવ્યવ્યવ્યવ્યવ્યવ્યવ્યવ્યવ</i>                                                            |  |  |  |
|-----------------------------------------------------------------------------------------------------------------|--|--|--|
| ું <b>૧. સદ્દહણા :</b> વ્રતની પાંચ પ્રકારે શ્રદ્ધા કરવી કહેનાર પર - લાભ                                         |  |  |  |
| ઉપર, વિપરીતથી થતા નુકસાન પર, આયતન-સ્થાન પર, અનાયતન 🦉                                                            |  |  |  |
| ર્કે સ્થાન પર શ્રદ્ધા કરવી.                                                                                     |  |  |  |
|                                                                                                                 |  |  |  |
| હું <b>૨. જાણણ</b> : વ્રતનાં સ્વરૂપ, આગાર, ફળાદિ જાણવા. સ્વરૂપ, લાભ, હું<br>અપાય, આયતન અને અનાયતન આ પાંચ જાણવા. |  |  |  |
| <b>ું ૩. વિનય :</b> વ્રત અને વ્રત આપનારના વિનય બહુમાન કરવાં 🏌                                                   |  |  |  |
| <b>૪. અનુભાષણ :</b> વ્રત લેતી વખતે ગુરુ બોલે તે તે પદો ત્યારે ત્યારે                                            |  |  |  |
| મનમાં બોલવાં. અને પચ્ચક્રુખામિ, કરેમિ, વોસિરામિ વગેરે પ્રગટ                                                     |  |  |  |
| બોલવા.                                                                                                          |  |  |  |
| <b>પ. અનુપાલન :</b> લીધા પછી વારંવાર યાદ કરવા પૂર્વક પાલન કરવું.                                                |  |  |  |
| <b>૬. ભાવશુદ્ધિ</b> : આ લોક-પરલોક સંબંધી - આશંસારેહિતપણે નિર્જરા                                                |  |  |  |
| માટે કરવું.                                                                                                     |  |  |  |
| द्वार ७ मुं :- इिण :                                                                                            |  |  |  |
|                                                                                                                 |  |  |  |
| આલોક - અભ્યુદય - ધમ્મિલ.                                                                                        |  |  |  |
| પરલોક - દેવપશું વગેરે - દામન્નક.                                                                                |  |  |  |
| પરંપરાએ - મોક્ષ.                                                                                                |  |  |  |
| પ્રશ્ન-૨૦. ક્યા પચ્ચક્પાણમાં ચઉવિહંપિ આહારં, તિવિહંપિ                                                           |  |  |  |
| આહારં બોલવું અને ક્યા પચ્ચક્ર્ખાણમાં ન બોલવું ?                                                                 |  |  |  |
| ઉત્તર-૨૦. પાશસ્સના પચ્ચક્ખાશનો વિષય માત્ર પાશી જ                                                                |  |  |  |
| હોવાથી ચઉવિહંપિ તિવિહંપિ બોલવું નહીં.                                                                           |  |  |  |
| ★ વિગઇ પચ્ચક્ખાણમાં વિગઇ તરીકે અશન-પાન બે જ આવે છે તે                                                           |  |  |  |
| ઉપલક્ષણથી ગણવું અને તેથી તેમાં પણ એ બે પદ હોતાં નથી.                                                            |  |  |  |
| ★ પાશહારનાં બે પચ્ચક્ખાશ (સવાર-સાંજના) માત્ર પાશી વિષયક                                                         |  |  |  |
| હોવાથી તેમાં પણ ન બોલવા.                                                                                        |  |  |  |
|                                                                                                                 |  |  |  |
|                                                                                                                 |  |  |  |

AURURURURURURURURURUR ★ અભિગ્રહ પચ્ચક્ર્ખાણઃ આહાર સિવાયના પણ હોય છે તેથી તેમાં ટ્ર REATATATATATATATATATA ધારશા આવી જાય. તેથી જુદો પાઠ નહીં.

★ નવકારશી એકાસણું, બેસણું, ઉપવાસ આદિમાં એ બે પદ આવે. ★ સંકેત પચ્ચક્રખાણમાં તો જે વસ્તુનો 'સંકેત' સુધી ત્યાગ હોય તેનો 🖁 તે સંકેત-પૂર્શાહુતિ સુધી ત્યાગ થઇ જ જતો હોવાથી આહારાદિ માટેહ્રૈ જુદા પદોની જરૂર રહેતી નથી. હાલમાં મુક્રસીનો રિવાજ ચારે 🎉 આહારના ત્યાગ માટે છે. પણ પૂર્વે ગંઠસિ વગેરે ગમે તે ધારેલ ચીજના ત્યાગ માટે થતા હતા. જેમકે કપર્દિયક્ષને પૂર્વ ભવમાં દારૂના ત્યાગ માટે ગંઠસી પચ્ચકૂખાણ કરાવેલ. રેશમની ગાંઠ ન ખુલવાથી મરીને યક્ષ થયા. આના પરથી જણાય છે કે મુક્રસી વગેરે સંકેત પચ્ચકુખાણમાં પણ તિવિ. ચઉ. નો પાઠ હોવો ન જોઇએ. તેથી જ્યાં એ બોલાય છે ત્યાં એ પાછલથી પ્રક્ષેપ થયા રૂપ જાણવો. પાયચંદ ગચ્છની વિધિમાં આ પ્રક્ષેપ છે. ત્યાંથી કોઇએ આપણે ત્યાં ઉતારો કર્યો જણાય છે

★ પચ્ચક્રખાણમાં કલ્પ્યાકલ્પની સમાચારીઓના મતભેદ આગારો સિવાયમાં અને અમુક આગારોમાં ચાલુ વ્યવહારને છોડીને વ્યક્તિગત અપવાદરૂપે કુવચિત્ કંઇક ફેરફાર કરવાનો અધિકાર ગીતાર્થ (જાણકાર) અને અરક્તદ્વિષ્ટ મહાત્માને છે. સંઘમાં ચાલતી પ્રણાલિકાને બંધ કરી જ્ઞાન દર્શન ચારિત્રની વૃદ્ધિ કરનાર નવી પ્રણાલિકાને સંઘમાન્ય અનેક આચાર્યો ભેગા થઇને પોતાની ફરજ. આજ્ઞા કે અધિકારરૂપે કરી શકે છે. અથવા કોઇ પ્રબળ પુષ્યશાળી યુગપ્રધાન

આચાર્ય બીજા ગીતાર્થોને જણાવી સાથે રાખીને કરી શકે છે. ★ પચ્ચક્રખાણ વિષે જાતે વ્યવહારિક છૂટછાટ લેનાર પચ્ચક્રખાણ અને વ્યવહારનો ભંગ કરનાર બને છે.

★ નવકારશી વગેરે કરવાનું નક્કી કર્યું હોવા છતાં રોજની ટેવ મુજબ ઓઘ ઉપયોગથી કે અનુપયોગથી આયંબિલાદિ કરી લે તો તે વ્યંજન

છલનારુપ બને છે અને પ્રમાણભૂત રહેતું નથી. એમ બપોરે ભોજન બાદ તિવિહાર કરવાનો ન હોવા છતાં, ઉપયોગ વગર, ઓઘ સંજ્ઞાથી રોજની ટેવ મુજબ તિવિહાર કરે તો તે પણ અપ્રમાણ જાણવું. ★ ચાલુ ઉપયોગ કાળમાં અચાનક અલ્પકાલીન અનુપયોગ થઇ જાય તે અનાભોગ કહેવાય. પરંતુ દીર્ધકાલીન અનુપયોગને પ્રમાદ કહેવાય છે. અને એ દોષરૂપ છે. માટે વ્રત પચ્ચક્પાણને વારંવાર યાદ કરવા જોઇએ. જેથી દીર્ધકાલીન અનુપયોગ રૂપ પ્રમાણ ટળી શકે. માટે ૮ પ્રકારના પ્રમાદમાં જે અનાભોગ લીધો છે તે આગાર અપવાદરૂપ ન સમજવો. પણ દીર્ધ કાલીન અનુપયોગ રુપ પ્રમાદ ત્રમજવો.

URURURURURURURURURURU

BURRENERRENERRENERE

પ્રશ્ન - પચ્ચક્ ખાણ અને પ્રણિધાનમાં શું તજ્ઞાવત ? મનોમન નિશ્ચય કરી લેવા રૂપ પ્રણિધાનથી કેમ ન ચાલે ? પચ્ચક્ ખાણ લેવું જરૂરી કેમ ?

ઉત્તર : પ્રણિધાન કેવળ ભાવરૂપ છે. પચ્ચક્પાણ દ્રવ્ય-ભાવ ઉભય રુપ છે. વ્યવહારમાં દ્રવ્યને ભાવનું કારક-રક્ષક-પોષક માનેલું છે. તેથી બધા વ્યવહાર ધર્મો પાંચની સાક્ષીએ કરવાના હોય છે. અરિહંત-સિદ્ધ-સાધુ-દેવ અને આત્મસાક્ષી. પોતાનો ભાવ ઉપયોગ હોવો તે આત્મસાક્ષી. જિનમૂર્તિ કે સ્થાપનાજી સમક્ષ દ્રત-પચ્ચક્પાણ કરવાં તે આરત્મસાક્ષી. જિનમૂર્તિ કે સ્થાપનાજી સમક્ષ દ્રત-પચ્ચક્પાણ કરવાં તે અરિહંત સાક્ષી. સિદ્ધોની સાક્ષી આપશે ભાવથી વિચારવાની છે. તે આ રીતે : સિદ્ધોનું જ્ઞાન સર્વ વ્યાપ્ત હોવાથી આપશી પચ્ચક્પાણ કરવાની ક્રિયાને પણ તેઓ જુએ છે, જાશે છે. દૂર રહેલા પણ સમક્તિી દેવોના ઉપયોગથી નજીકમાં સંભાવના ધારી સાક્ષાત્ સાક્ષી માનવાની છે. એ રીતે સાધુની સમક્ષમાં દ્રત પચ્ચક્પાણ કરવાથી સાધુ સાક્ષી..... અહીં ઉપલક્ષણથી ગુરુઓ, વડીલો અને છેવટે આપશને દ્રતભંગથી અટકાવે તેવી વ્યક્તિઓ - સાધર્મિકોની સાક્ષી અવશ્ય કરવી જોઇએ. તેથી લોચ જેવી ક્રિયા પછી 'તુમ્હાણં પવેઇયં સંદિસહ સાહૂણં પવેમિ'એ આદેશ માંગવાનો હોય છે. માટે દરેક પ્રકારના પચ્ચક્પાણ અને ધર્મક્રિયા અવશ્ય

55

કુત્રક્તરક્તરક્તરક્તરક્તરક્તરક્તર કુસાધુ-સાધર્મિકની સાક્ષીએ કરવાં તે વ્યવહાર શુદ્ધ ધર્મ છે. તેથી માત્ર કુ પ્રાણિધાન ચાલે નહીં. સાક્ષીપૂર્વક કરાયેલું પચ્ચક્ખાણ અખંડિત રીતે પ્રુપળાય છે. ક્ષયોપશમ વધે છે. બીજાનો ટેકો મળે છે. બીજાઓને કરવા કુ પ્રેગેરણા મળે છે. સામાન્ય આપત્તિમાં પણ મક્કમતાથી પળાય છે. પ્રુપચ્ચક્પાણ કરવાથી આ આગારોનો લાભ મળી શકે છે અને તેથી તેવા કુ અનિવાર્ય સંયોગોમાં પચ્ચક્પાણના ભંગથી બચી શકાય છે. માત્ર ફુ પ્રાણિધાનમાં આગારો હોતા નથી. પોતાના પરિણામ મંદ થયા હોય તો પણ લોકલાજે મક્કમ થવાય.

આમ ભાવને દઢ બનાવવા અને વ્યવહાર ધર્મના પાલન માટે પચ્ચક્પાણ કરવું આવશ્યક છે.

પ્રશ્ન - પાણસ્સના છ આગાર છે તે પાણી અચિત્ત છે તો પાણીના આગાર શી રીતે ? પાણીમાં જે ચીકાશ, કે દાણા અથવા અનાજનો અંશ આવે તે આહાર બંધ હોય, વિગઇ હોય કે ટંક હોય તેના આગારમાં આવે ને ?

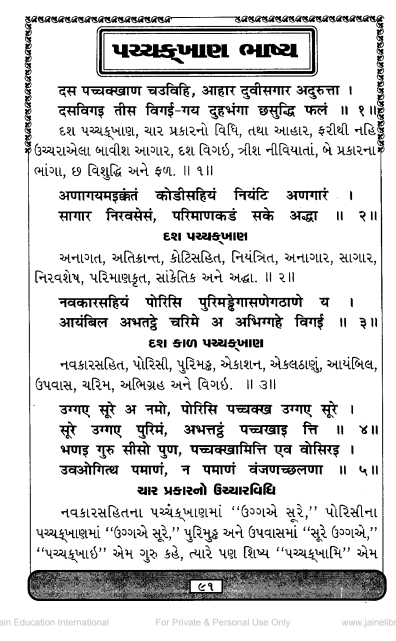
ઉત્તર : બધાને અંતે એટલે અદ્ધા, વિગઇ અને આહારના અંતે પાણસ્સનું પચ્ચક્પાણ આવે તેથી પાણીમાં તે તે અંશ છે, તેથી પાણીની પ્રધાનતાથી પાણીના આગારમાં તે લીધા છે. પરંતુ અંતે છે એટલે પૂર્વના ત્રશે પચ્ચક્પાણના આગાર રૂપે સમજવા. તેમાં અધ્ધાના આગાર રૂપે જ્યારે નવકારશી કે પોરિસિ ચોવિહાર કરી ઉપરનું કાળ પચ્ચક્પાણ પોરિસિ કે સાઢપોરિસિ તિવિહાર કરે ત્યારે ત્યાં સુધી ત્રણ આહાર ત્યાગ છે, તેથી તે પાણીમાં અંશ રુપ આવે તો વિગઇ પચ્ચક્પાણનો ભંગ ન થાય તે માટે આગાર છે અને એકાસણું કે બેસણારુપ પચ્ચક્પાણમાં તે આસન સિવાયના ટાઇમમાં પાણી પીવામાં પાણી ભેગા તે અંશો આવવાથી તે વખતે અશેન, સ્વાદિમ કે ખાદિમનો ત્યાગ હોવાથી પચ્ચક્પાણનો ભંગ ન થાય તે માટે પણ આગાર છે.

દું ઉપવાસના પચ્ચક્પાણમાં અદ્વા પચ્ચક્પાણથી ત્રણ આહારનો દું ત્યાગ હોવાથી આ અંશો આવે ત્યારે તે પચ્ચક્પાણનો ભંગ ન થાય તે દું દું માટે તેના આગાર સમજવા. આમ હોવા છતાં અદ્વા, વિગઇ કે સ્થાનના દું તે તે પચ્ચક્પાણો સાથે આ આગારો ન બતાવતાં પાણીની પ્રધાનતા દુ હું હોવાથી પાણીના આગારો રૂપે બતાવ્યા છે. અને અંતે બતાવ્યા છે, દુતેથી પૂર્વેના ત્રણેય પચ્ચક્પાણોના આગારો સમજવા જોઇએ.

પ્રશ્ન-બપોરનું દુવિહાર પચ્ચક્પાણ એટલે શું ?

ઉત્તર - બપોરના જેમ તિવિહાર કરાય છે તેમ દુવિહાર કરાય છે. તેને લીધે દુવિહાર લીધા બાદ તે દિવસ માટે અશન અને ખાદિમરૂપ બે આહારનો ત્યાગ થાય છે જ્યારે પાન અને સ્વાદિમ આ બે આહાર છૂટા રહે છે. આ રીતે દુવિહાર દિવસચરિમ પચ્ચક્પાણમાં પણ આવે છે.





સુત્રપ્રતથતથતથતથતથતથતથતથત ફુંકહે છે, એ પ્રમાણે વોસિરઈ વખતે (વોસિરામિ કહેવું.) અહીં ઉપયોગ ફું

# ુપ્રમાણ છે, અક્ષરની ભૂલ પ્રમાણ નથી ગણાતી. ॥ ૪-૫॥ પુષ્ पढमे ठाणे तेरस बीए तिन्नि उ तिगाइ तइयं पाणस्स चउत्थंमि, देसवगासाइ, पंचमए ઉચ્ચાર-ભેદો પહેલા સ્થાનમાં તેર, બીજામાં ત્રણ, ત્રીજામાં ત્રણ पढमे ठाणे तेरस बीए तिन्नि उ तिगाइ तइयंमि । 11 ६।

પહેલા સ્થાનમાં તેર, બીજામાં ત્રણ, ત્રીજામાં ત્રણ, ચોથામાં 🖁 પાણસ્સના. અને પાંચમામાં દેશાવકાશિક વગેરેનો ઉચ્ચાર થાય છે] 🛛 ૬ 🕮

### नमु पोरिसि सड्ढा पुरिमवड्ढ अंगुट्ठमाइ अड तेर । निवि विगइंबिल तिय तिय, दुइगासण एगठाणाई ॥ ७॥ સ્થાનોમાં ઉચ્ચાર પદો

નવકારસી, પોરિસી, સાઢ પોરિસી, પુરિમઢ, અવઢ ને અંગુટ્ટસહિયં આદિ આઠ મળીને તેર, નીવિ, વિગઇ અને આયંબિલ એ ત્રણ, બિઆસણ, એકાસણ અને એકલઠાણું એ ત્રણ. II ૭II

पढमंमि चउत्थाई. तेरस बीयंमि तडय पाणस्स । देसवगासं तुरिए, चरिमे जहसंभवं नेयं ॥ ८॥ પહેલા ઉચ્ચારસ્થાનમાં ચોથ ભક્તાદિ, બીજામાં તેર, ત્રીજામાં પાશસ્સ, ચોથામાં દેશાવકાશિક અને ચરિમ-છેલ્લામાં પાંચમામાં] યથાસંભવ જાણવું || ૮ ||

तह मज्झपच्चक्खाणेस् न पिह सुरुग्गयाइ वोसिरइ । करणविहि उ न भन्नइ, जहाऽऽवसीआइ बियछंदे ॥ ९॥ બીજા વાંદણામાં જેમ''આવસ્સિઆએ'' પદ ફરીથી કહેવાતું નથી, તેમ વચલા પચ્ચકુખાણોમાં ''સરે ઉગ્ગએ'' વગેરે અને ('વોસિરઇ'' 

तह तिविह पच्चक्खाणे भन्नंति य पाणगस्स आगारा । दविहाऽऽहारे अचित्त-भोइणो तह य फासुजले ॥ १०॥

RURURURURURUR તથા તિવિહારના પચ્ચકુખાણમાં, અચિત્ત ભોજીના દુવિહારમાં તેમજ પ્રાસુક જળના પચ્ચકુખાણમાં પાણસ્સના [છ] આગાર કહેવાય છે 11 ૧૦11

GREARARARARARARARAR इत्तुच्चिय खवणंबिल-निविआइसु फासुयं चिय जलं तु । सड़ा वि पियंति तहा, पच्चक्खंति य तिहाऽऽहारं ॥ ११॥ એટલા માટે જ, ઉપવાસ, આયંબિલ અને નીવિ વગેરેમાં શ્રાવકો પણ 🖁 પ્રાસુક જળ જ પીએ છે, અને તિવિહારનું પચ્ચક્પાણ કરે છે. 🗏 ૧૧ 🏽

चउहाऽऽहारं तु नमो, रत्तिंपि मुणीण सेस तिह चउहा । निसि पोरिसि पुरिमेगा-ऽऽसणाइ सङ्घाण-दु-ति-चउहा ॥ १२॥ નવકારસી અને મુનિમહારાજના રાત્રિના પણ પચ્ચક્રુખાણો ચઉવિહારમાં જ હોય, બાકીના પચ્ચક્ખાણો તિવિહાર અથવા ચઉવિહારવાળા હોય, અને રાત્રિના પચ્ચકુખાણો, પોરિસી વગેરે, પુરિમુઠ વગેરે, અને એકાશન વગેરે પચ્ચકુખાશો, શ્રાવકોને દુવિહાર, તિવિહાર અથવા ચઉવિહાર હોય. ॥ ૧૨॥

### खुहपसमखमेगागी, आहारि व एइ देइ वा सायं खुहिओ व खिवड़ कुट्ठे, जं पंकुवमं तमाहारो ॥ १३॥ ચાર પ્રકારનો આહાર

એકલો પદાર્થ ક્ષુધા શમાવવામાં સમર્થ હોય અથવા આહાર સાથે ભળેલો હોય અથવા સ્વાદ આપતો હોય અથવા કાદવ સરખો હોવા છતાં પણ ભખ્યો થયેલો માણસ પેટમાં જે ઉતારી જાય તે આહાર ગણાય. 11 ૧૩1

असणे मुग्गोअण-सत्तु मंड-पय-खज्ज-रब्ब-कंदाई । पाणे कंजिय-जव-कयर-कक्कडोदग सुराइ जलं ॥ १४॥ અશનમાં-મગ, ઓદન, સાથવો, માંડા, દુધ, ખાજાં, વગેરે; ખાદ્ય, રાબ અને કંદ વગેરે: અને પાનમાં-કાંજીનું, જવનું, કેરાનું, કાકડીનું પાણી, તથા મદિરા, વગેરેનું પાણી છે. ॥ ૧૪॥

खाइमे भत्तोस फलाऽऽइ, साइमे सुंठि-जीर-अजमाई । महु गुल तंबोलाई, अणहारे मोअ निंबाइ १५॥ ખાદિમમાં-ભુંજેલાં ધાન્ય અને ફળ વગેરે, સ્વાદિમમાં-સુંઠ, જીરું,

દુ ગાઇનેના પુકલા માન્ય અને વગર, સ્વાઇનેના પુક, ઉપ, કું અજમો વગેરે, તથા મધ, ગોળ, પાન, સોપારી વગેરે અને અશાહારીમાં કું મૂત્ર, લીંબડો વગેરે છે. ॥ ૧૫॥ दुं दो नवकारि छ पोरिसि, सग पुरिम्ह्रे इगासणे अट्ठ । सत्तेगठाणि अंबिलि; अट्ठ पण चउत्थि छप्पाणे ॥ १६॥ दुं नवકाરશીમાં બે, પોરિસીમાં છ, પુરિમદ્રમાં સાત, એકાશનમાં આઠ, નવકારશીમાં બે, પોરિસીમાં છ, પુરિમઢમાં સાત, એકાશનમાં આઠ, 🖗 એકલઠાણમાં સાત, આયંબિલમાં આઠ, ઉપવાસમાં પાંચ અને પાણસ્સમાં છ આગાર છે. 🛛 ૧૬૫

चउ चरिमे चउभिग्गहि, पण पावरणे नवद्व निव्वीए । आगारुक्खित्तविवेग-मृत्तुं दवविगइ नियमिद्र ॥ १७॥ ચરિમમાં ચાર. અભિગ્રહમાં ચાર. પ્રાવરણમાં પાંચ. અને નીવિમાં નવ અથવા આઠ આગાર છે.ત્યાં દ્રવવિગઇના ત્યાગમાં 

अन्न सह दु नमुकारे अन्न सह प्पच्छ दिस य साहु सव्व । पोरिसि छ सहूपोरिसि, पुरिमहे सत्त समहत्तरा ॥ १८॥ अन्न सहस्सागारिअ आउंटण गुरु अ पारि मह सव्व । एग-बियासणि अद्र उ सग इगठाणे अउंट विणा ॥ १९॥ નવકારસીમાં અન્રત્થણાભોગેણં, સહસાગારેણં એ બે; પોરિસીમાં ને સાઢપોરિસીમાં અત્ર૦ સહ૦ પચ્છત્ર૦ દિસામો૦ સાહુવ૦ સવ્વસમા૦ છ, અને પુરિમક્રમાં મહત્તરા૦ સહિત સાત આગારો છે. 11 ૧૮11

એકાસન અને બિઆસણમાં અન્નત્થ૦ સહસા૦ સાગારિઆ૦ આઉંટ્ર ગુરુઅબ્ભુ૦ પારિક્રા૦ મહત્તરા૦ અને સવ્વસમાહિ૦ એ આઠ અને એકલઠાણામાં ''આઉંટણપસારેશં'' વિના સાત આગારો છે. II ૧૯ II

अन्न स्सह लेवा गिह उक्खित पहच्च पारि मह सव्व । विगई निव्वि नव पडुच्च-विणु अंबिले अद्र 11 2011

VALANANANANANANANA TATATATATATATATATATA વિગઇ અને નીવિમાં અન્નત્થણા૦ સહસા૦ લેવાલેવે૦ ગિહત્થસં૦ ઉક્ખિત્તવિવે૦ પડુચ્ચ૦ પારિકા૦ મહત્તરા૦ સવ્વસમાહિ૦ એ નવ, અને હુ

દું ઉક્ખિત્તવિવે૦ પડુચ્ચ૦ પારિકા૦ મહત્તરા૦ સવ્વસમાહિ૦ એ નવ, છું આયંબિલમાં પડુચ્ચમક્ખિએશં વિના આઠ આાગાર છે. ॥ ૨૦॥ છું अन्न सह पारि मह सव्व पंच खम( व )णे छ पाणिलेवाई । હું चउ चरिमंगुट्ठाई-ऽभिग्गहि अन्न सह मह सव्व ॥ २ ઉપવાસમાં અન્નત્થશા૦ સહસા૦ પારિકા૦ મહત્તરા૦ સવ્વસમાં બે પાંચ. પાશસ્સમાં લેવેશ વા આદિ છ, તથા ચરિમમાં, અંગુદ્ધસ चउ चरिमंगद्वाई-ऽभिग्गहि अन्न सह मह सव्व ॥ २१॥ ઉપવાસમાં અન્નત્થણા૦ સહસા૦ પારિકા૦ મહત્તરા૦ સવ્વસમાહિ૦ એ પાંચ. પાણસ્સમાં લેવેણ વા આદિ છ, તથા ચરિમમાં, અંગુટ્ટસહિયં વગેરેમાં, અને અભિગ્રહમાં અશ્વત્થણા૦ સહસા૦ મહત્તરા૦ સવ્વસમાહિ૦ એ ચાર આગાર છે. || ૨૧||

दुद्ध-मह-मज-तिल्लं, चउरो दवविगई चउर पिंडदवा । घय-गुल-दहियं-पिसियं, मक्खण-पक्कन्न दो पिंडा ॥ २२॥ દધ-મધ-મદિરા ને તેલ એ ચાર દ્રવ વિગઇ. ઘી-ગોળ-દહિ ને માંસ એ ચાર પિંડદ્રવ વિગઇ, તથા માખણ અને પક્વાત્ર એ બે પિંડ વિગઇ છે. 11 ૨૨ 11

पोरिसि-सङ्घ-अवड्ट दु-भत्त-निव्विगड पोरिसाइ समा अंगुद्व-मुट्वि-गंठी-सचित-दव्वाइऽभिग्गहियं 23 II પોરિસી અને સાઢપોરિસીમાં, અવઢમાં, બિયાસણામાં, આયંબિલમાં પોરિસી [પુરિમઢ, એકાસણું, નીવિ] વગેરે પ્રમાશે હોય છે. અંગુક-મુક્રિ-ગંઠિસહિત સચિત્ત દ્રવ્યાદિક અને અભિગ્રહમાં પણ સરખા હોય છે ॥ ૨૩॥

विस्सरणमणाभोगो सहसागारो सयं मुह-पवेसो पच्छन्न-काल मेहाई दिसिविवज्जासु दिसिमोहो ॥ २४॥ અનાભોગ=ભૂલી જવું, સહસાગાર=અચાનક મોઢામાં આવી પડવું, 

साहवयण-''उग्धाडा-पोरिसि'' तणुसुत्थया समाहित्ति । संघा-ऽऽइ-कज्ज महत्तर, गिहत्थ-बन्दाइ सागारी ॥ २५॥

VANANANANANANANANANANA

સાધુવચન=''ઉગ્થાડા પોરિસી'' શબ્દો, સમાધિ=શરીરની સ્વસ્થતા, મહત્તર=સંઘાદિકનું કામ, સાગારિક ગૃહસ્થ, બન્દી વગેરે. ॥ ૨૫॥ आउंटणमंगाणं गुरु-पाहुण-साहुगुरु-अभुट्ठाणं । परिठावण विहिगहिए जईण पावरणि कडि-पट्टो ॥ २६ ॥ आકુંચન=(પ્રસારણ) શરીરનાં અંગોનું, ગુરુઅભ્યુત્થાન=ગુરુ, પ્રાઘુર્ણક સાધુ નિમિત્તે ઊભા થવું, મુનિઓને પરિઠાવણ=વિધિપૂર્વક ગ્રહણ કરેલાને હ યોગ્ય રીતે પરઠવવું, અને પ્રાવરણ=ચોલપટ્ટો લેવાનો હોય. II ૨૬॥

खरडिय लुहिय डोवाइ लेव संसद्घ डुच्च मंडाइ उक्खित्त पिंडविगईण मक्खियं अंगुलीहिं मणा ॥ २७॥ લેપાલેપ=ખરડાયા પછી લૂછી નાખેલી કડછી વગેરે આશ્રયી, સંસુષ્ટ= શાક અને માંડા વગેરેને સ્પર્શ થયો હોય, ઉત્લિપ્ત=કઠણ વિગઇ મૂકીને 

लेवाडं आयामाइ इयर सोवीरमच्छमुसिण-जलं धोयण बहुल ससित्थं उस्सेइम इयर सित्थविणा ॥ २८॥ ઓસામણ વગેરે લેપકૃત્, અલેપકૃત્=કાંજી વગેરે, અચ્છ=ઉષ્મ જળ, બહુલ=ધોવણ, સસિક્થ=ઉત્સેદિત-દાણા, આટા વગેરે સહિત, અસિક્થ= દાશા, આટા. વગેરે રહિત ॥ ૨૮॥

पण चउ चउ चउ दु दुविह छ भक्ख दुद्धाइ विगइ इगवीसं। ति दु ति चउविह अभक्खा चउ महमाइ विगइ बार ॥ २९॥ દશ વિગદાસો

દૂધ વગેરે છ ભક્ષ્ય વિગઇઓ-પાંચ-ચાર-ચાર-ચાર-બે અને બે પ્રકારે, એમ એકવીસ થાય છે. મધ વગેરે ચાર અભક્ષ્ય વિગઇઓ ત્રણ-બે-ત્રણ અને ચાર પ્રકારે એમ બાર થાય છે. 11 ૨૯11

खीर घय दहिय तिल्लं, गुल पक्कनं छ भक्ख-विगईओ । गो-महिसि-उट्टि-अय-एलगाण पण दुद्ध अह चउरो ॥ ३०॥

RHANANANANANANANANAN

ટ્રે તેલ. ઢીલો ગોળ અને કઠણ ગોળ, એમ બે પ્રકારે ગોળ. અને તેલમાં, ટ્રે અને ઘીમાં તળેલ પકવાન્ન. || ૩૧||

पयसाडि-खीर-पेया-ऽवलेहि-दुद्धट्टि दुद्धविगइगया इक्ख बहु अप्पतंदुल, तच्चुन्नंबिलसहियदुद्धे ॥ ३२॥ ત્રીશ નિવિચાતાં ૧. દૂધનાં નિવિચાતાં

દ્રાક્ષ, ઘણા તથા થોડા ચોખા-ચોખાનો આટો અને ખાટા પદાર્થ સહિત દૂધ તે પયસાડી-ખીર-પેયા-અવલેહિકા (ચટાય તેવી) રાબ, દુગ્ધાટી દુધ વિગઈ સંબંધી છે, ॥ ૩૨॥

निब्भंजण-वीसंदण-पक्कोसहितरिय-किट्रि-पक्कघयं दहिए करंब-सिंहरिणि-सलवणदहि घोल-घोलवडा ॥ ३३॥ ૨. ઘીના અને ૩. દહીંના પાંચ પાંચ નિવિયાતાં. દાઝીયું દહીંની તર અને આટો પકવેલું ઘી, ઔષધિઓ નાખીને ઉકાળેલા ઘીની તરી, કીટ્ટી અને કાંઈ નાંખીને ઉકાળેલ ઘી, **દહીંના**-કરંબો, શિખંડ, મીઠાવાળં 

तिलकुडी-निब्भंजण-पक्कतिल पक्कसहितरिय तिल्लमली ॥ सकर-गुलवाणय, पाय खंड अद्धकाढि इक्खुरसो ॥ ३४॥ ૪. તેલ અને ૫. ગોળના પાંચ પાંચ નિવિયાતાં-તિલવટી. બાળેલં તેલ, ઔષધિ નાખી ઇકાળેલું તેલ, પકવેલી ઔષધિની તરનું તેલ, અને તેલની મલી (આ તેલના), પાંચ **ગોળનાં નિવિયાતાં**-તથા સાકર, ગળમાણં, પાયો કરેલો ગોળ, ખાંડ, અને અર્ધ ઉકાળેલ શેલડીનો રસ. II ૩૪II

पूरिय तवपूआ बीअपूअ तन्नेह तुरियघाणाई गुलहाणी जललप्पसि, अ पंचमो पुत्तिकयपूओ ॥ ३५॥ પક્વાબ્નનાં પાંચ નિવિચાતાં

BREARARARARARARARARAR REALERERE આખી તવીમાં સમાય તેવડા એક પૂડલા પછીનો બીજો પૂડલો, તે જ સ્નેહમાંનો ચોથો વગેરે ઘાણ, ગોળધાણી, જળલાપસી, અને પાંચમો-પોતું દઇ તળેલો પડલો. ॥ ૩૫॥

दुद्ध दही चउरंगुल, दवगुल घय तिल्ल एग भत्तुवरि । पिंडगुडमक्खणाणं, अदा-ऽऽमलयं च संसहं ॥ ३६॥ ७. સંસુષ્ટ દ્રવ્ય

ખાવાની વસ્તુ ઉપર દૂધ અને દહીં ચાર આંગળ, ઢીલો ગોળ-ઘી અને તેલ એક-એક આંગળ હોય, કઠણ ગોળ અને માખણના પીલના મ્હોર જેવડા કકડા હોય તો સંસુષ્ટ. [કહેવાય] II ૩૬॥

दव्वहया विगई विगइ-गय पुणो तेण तं हयं दव्वं । उद्धरिए तत्तंमि य, उक्किट्ठदव्वं इमं चन्ने ॥ 11 VE નીવિચાતાનું લક્ષણ અને મતાન્તરે બીજું નામ.

દ્રવ્યથી હશાયેલી વિગઇ, અને તે કારણથી તે વડે હશાયેલં દ્રવ્ય. તળતાં વધેલું ઘી વગેરે, તેમાં નાંખેલું તે દ્રવ્ય પશ નીવિયાતું છે. બીજા આચાર્ય ભગવંતો એને ઉત્કૃષ્ટ દ્રવ્ય કહે છે. ॥ ૩૭॥

तिलसक्कलि वरसोलाइ रायणंबाइ दक्खवाणाई डोली तिल्लाई ईय सरसुत्तमदव्व लेवकडा ॥ ३८॥ સરસોત્તમ હવ્ય

તલસાંકળી, વરસોલાં વગેરે, રાયણ અને કેરી વગેરે, તથા દ્રાક્ષનું પાશી વગેરે, ડોળીયું અને તેલ વગેરે, એ સરસ-ઉત્તમ દ્રવ્ય અને લેપકૃત કહેવાય છે 11 ૩૮ 11

विगइगया संसद्वा, उत्तमदव्वा य निव्विगडयंमि कारणजायं मुत्तुं, कप्पंति न भुत्तुं जं वुत्तं ॥ 3811

TRURURURURURURURUR BREARERS ARARAS ARARAS નીવિચાતાં, સંસૃષ્ટઃ અને ઉત્તમ દ્રવ્યોની કલ્પ્ય-અકલ્પ્યતા. કારશ હોય તે સિવાય ખાવાં ન કલ્પે, કેમકે- કહ્યું છે કે- 11 ૩૯11

નીવિમાં-નીવિયાતાં, સંસૃષ્ટ દ્રવ્યો. અને ઉત્તમ દ્રવ્યો કોઇ ખાસ શ હોય તે સિવાય ખાવાં ન કલ્પે, કેમકે- કહ્યું છે કે- 11 ૩૯11 विगइं विगईभीओ, विगइगयं जो उ भुंजए साहू 1 विगई विगयसहावा, विगई विगइं बला नेइ 11 ४०11 विगई विगयसहावा, विगई विगइं बला नेइ 11 ४०11 વિગઈ અને નિવિચાતાં ખાવાથી નુકશાન

દુર્ગતિથી ભય પામેલા જે મુનિરાજ વિગઇ અને નીવિયાતાં ખાય, તેથી વિકારી સ્વભાવવાળી વિગઇઓ વિકારરૂપ હોવાથી બળાત્કારે દુર્ગતિમાં લઇ જાય છે. 11 ૪૦11

### कुत्तिय-मच्छिय-भामर, महं तिहा कट्ठ पिट्ठ मज्ज दुआ । जल-थल-खग-मंसतिहा, घयव्व मक्खण चउ अभक्खा ॥४१ ॥ ચાર અભક્ય મહાવિગઇઓ-

કુંતા, માખી અને ભમરીનું મધ-ત્રણ પ્રકારે, કાષ્ઠ અને લોટની મદિરા-બે પ્રકારે, જળચર, સ્થલચર અને ખેચરનં માંસ-ત્રણ પ્રકારે. તથા ઘીની પેઠે માખણ ચાર પ્રકારે છે એ અભક્ષ્ય છે 11 ૪૧ 11

### मण-वयण-काय-मणवय-मणतणु-वयतणु-तिजोगिसगसत्त । कर-कारणुमइ दु-ति-जुइ तिकालि सीयाल भंगसयं ॥ ४२॥ બે પ્રકારે પચ્ચકુખાણના ભાંગા

મન-વચન-કાયા, મન-વચન, મન-કાયા, વચન-કાયા, અને ત્રિસંયોગે; કરવું, કરાવવું, અનુમોદવું, બબ્બેના અને ત્રણેયના યોગે. સાતીયા સાત, અને ત્રણ કાળ. એકસો સુડતાલીશ ભાંગા. II ૪૨ II

एवं च उत्तकाले, सयं च मण वय तणूहिं पालणियं । जाणग-ऽजाणगपासत्ति भंगचउगे तिसु अणुन्ना ॥ ४३॥ એ પચ્ચકુખાણ શાસ્ત્રમાં કહેલા કાળ પ્રમાણે અને પોતે મન-વચન-કાયાથી પાળવું, તથા-જાણ અને અજાણ પાસેથી-એમ ચાર ભાંગામાં ત્રણ ભાંગાની આજ્ઞા છે. 🛮 ૪૩૫

For Private & Personal Use Only

ANANANANANANANANA फासिय पालिय सोहिय तीरिय किट्रिय आराहिय छ सुद्धं । पच्चक्खाणं फासिय, विहिणोचियकालि जं पत्तं ॥ ४४॥ પચ્ચકુખાણની છ શુદ્ધિઓ

BRARRERERERERERERERE સ્પર્શિત-પાલિત-શોધિત-તીરિત-કીર્તિત અને આરાધિત એ છ RAUAUAUA શુદ્ધિ છે અને વિધિપૂર્વક જે પચ્ચકુખાણ યોગ્ય વખતે લીધું હોય તે સ્પર્શિત. 11 ૪૪11

पालिय पुणपुण सरियं सोहिय गुरुदत्तसेसभोयणओ । तीरिय समहियकाला, किट्रिय भोयणसमयसरणा ॥ ४५॥ વારંવાર સંભાર્યું હોય-તે પાલિત, ગુરુ મહારાજને વ્હોરાવ્યા પછી વધેલાનું ભોજન, તે શોધિત, કંઇક અધિક કાળ થવા દેવો તે તીરિત, અને ભોજન વખતે સંભારવું તે **કીર્તિત.** II ૪૫II

इय पडियरियं आराहियं तु अहवा छ सुद्धि सद्दहणा । जाणण विणयऽणुभासण, अणुपालण भावसुद्धि-त्ति ॥ ४६॥ એ પ્રમાશે બરાબર જાળવેલું તે આરાધિત, અથવા પચ્ચકુખાશ [તરફ] શ્રદ્ધા-જાણપણું-વિનય-અનુભાષણ-અનુપાલન અને ભાવ શદ્ધિ એ પ્રકારે છ શુદ્ધિઓ છે. || ૪૬||

पच्चक्खाणस्स फलं, इहपरलोए य होइ दुविहं तु । इहलोए धम्मिलाई. दामन्नगमाड परलोए 11 891 બે પ્રકારનું ફળ

આ લોકમાં અને પરલોકમાં એમ બે પ્રકારે પચ્ચકુખાણનું ફળ છે. 

पच्चक्खाणमिणं सेविऊण भावेण जिणवरुहिद्वं पत्ता अणंत जीवा, सासयसुक्खं अणाबाहं ॥ ४८॥ શ્રી જિનેશ્વર ભગવંતોએ ઉપદેશેલ આ પચ્ચકુખાણને ભાવપૂર્વક આદરીને અનન્ત જીવો બાધારહિત શાશ્વત સુખ પામ્યા છે. ॥ ૪૮॥

For Private & Personal Use Only



### © RESERVED PTD IN MUMBAI

ain Education International

For Private & Personal Use Only