



## श्रीमद्यशोविजयोपाध्यायविरचितं



सिंघी जैन ग्रन्थमाला

# सिंघी जैन ग्रन्थमाला

जैन आगमिक, दार्शनिक, साहिस्यिक, ऐतिहासिक, कथात्मक – इत्यादि विविधविषयगुम्फित प्राक्रुत, संस्क्रुत, अपभ्रंश, प्राचीनगूर्जर, राजस्थानी आदि नाना भाषानिबद्ध बहु उपयुक्त पुरातनवाद्धय तथा नवीन संशोधनात्मक साहित्यप्रकाशिनी जैन प्रन्थावलि ।

कल्लकत्तानिवासी खर्गस्थ श्रीमद् डालचन्दजी सिंघी श्रेष्ठिपुण्यस्यतिनिमित्त तत्सुपुत्र श्रीमान् वहादुरसिंहजी सिंघी कर्त्वक

संस्थापित तथा प्रकाशित

~ e + 2 ~ ~ ~

सम्पादक तथा सम्बालक

## जिन विजय मुनि

[ सम्मान्य समासद-भाण्डारकर प्राच्यविद्या संशोधन मन्दिर पूना, तथा गुजरात साहित्ससमा अहमदाबाद; भूतपूर्वांचार्य-गुजरात पुरातत्त्वमन्दिर अहमदाबाद; जैनवाङ्मयाध्यापक-विश्वभारती, शान्तिनिकेतन; प्राकृतभाषादि-प्रधानाध्यापक-भारतीय विद्या भवन, बम्बई; तथा, जैन साहित्यसंशोधक अन्थावर्कि-पुरातत्त्वमन्दिर अन्थावर्कि-भारतीय विद्या प्रन्थावर्कि-द्वारा प्रकाशित संस्कृत-प्राकृत-पार्की-अपभ्रंश-प्राचीनगूर्जर-हिन्दी-आदि नाना भाषामय-अनेकानेक अन्थ संशोधक-सम्पादक । ]

## यन्थांक १९; मूल्य रू. ३-८-०

प्रकाशन-कर्ता

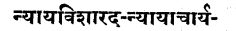
## बाबू श्री राजेन्द्र सिंहजी सिंघी

सिं घी सदन; ४८, गरिया हाट रोड; पो० बालीगंज, कलकत्ता

सर्वाधिकार संरक्षित

[ वि. सं. १९८७

स्थापनाब्द ]



श्रीमद्यशोविजयोपाध्यायविरचितं

ज्ञानांबेन्दुप्रकरणम्

[विस्तृतप्रस्तावना-टिप्पणादिसमन्वितम्]

पण्डित सुखलालजी संघवी

प्रधानाध्यापक--जैनशास्त्रपीठ, हिन्दू विश्वविद्यालय, बनारस; भूतपूर्वदर्शनशास्त्राध्यापक - गूजरात पुरातत्त्वमन्दिर, अहमदाबाद

तथा

पण्डित दलसुख मालवणिया

पण्डिता हीरा कुमारी देवी

न्यायतीर्थ, जैनागमाध्यापक, हिन्दू विश्वविद्यालय,

बनारस

व्याकरण-सांख्य-वेदान्ततीर्थ

कलकत्ता

प्राप्तिस्थान

सिंघी जैन ग्रन्थमाला कार्यालय

अनेकान्त विहार, शान्तिनगर

पो॰ साबरमती ( अहमदाबाद )

विक्रमाब्द १९९८ ]

प्रथमावृत्ति, पद्मशत प्रति

[ १९४२ खिस्ताब्द

## SINGHI JAIN SERIES

A COLLECTION OF CRITICAL EDITIONS OF MOST IMPORTANT CANONICAL, PHILOSO-PHICAL, HISTORICAL, LITERARY, NARRATIVE ETC. WORKS OF JAIN LITERATURE IN PRAKRIT, SANSKRIT, APABHRAMŚA AND OLD VERNACULAR LANGUAGES, AND STUDIES BY COMPETENT RESEARCH SCHOLARS

FOUNDED AND PUBLISHED

BY

SRIMAN BAHADUR SINGHJI SINGHI OF CALCUTTA

#### IN MEMORY OF HIS LATE FATHER

## ŚRĪ DĀLCHANDJĪ SINGHĪ

GENERAL EDITOR

## JINA VIJAYA MUNI

(H NORARY MEMBER OF THE BHANDARKAR ORIENTAL RESEARCH INSTITUTE OF POONA AND GUJRAT SAHITYA SABHA OF AHMEDABAD; FORMERLY PRINCIPAL OF GUJRAT PURATATTVAMANDIR OF AHMEDABAD; LATE SINGHI PROFESSOR OF JAINA STUDIES, VISYA-BHARATI, SANTINIKETAN; PRO. OF PRAKRITIC LANGNAGES AND HINDI, BHARATIY VIDYA BHAVAN, BOMBAY; EDITOR OF MANY SANSKRIT, PRAKRIT, PALI, APABHRAMSA, AND OLD GUJRATI-HINDI WORKS.)

### NUMBER 16; PRICE RS. 3/8

### PUBLISHED BY BABU SRI RAJENDRA SINGHJI SINGHI Singhi Sadan; 48, gariyahat road, Po. Ballygunge, calcutta

Founded ]

All rights reserved

[ 1931. A. D.

## JNANABINDU PRAKARAŅA

 $\mathbf{OF}$ 

#### nyāyaviśārada-nyāyāchārya

## ŚRĪMAD YAŚOVIJAYA UPĀDHYĀYA

(WITH INTRODUCTION, NOTES AND INDEX ETC., )

EDITED BY

### PANDIT SUKHLĀLJĪ SANGHAVĪ

HEAD OF THE DIPARTMENT OF JAIN PHILOSOPHY AND LOGIC,

BENARES HINDU UNIVERSITY

LATE PROFESSOR OF INDIAN PHILOSOPHY, GUJRAT PURATATTYA MANDIR, AHMEDABAD

#### AND

#### Pt. DALSUKH MALVANIA,

Nyāyatirtha, Jaināgama Teacher Benares Hindu University, BENARES. Pta. HIRA KUMARI DEVI, Vyākaraņa-Sāńkhya-Vedānta Tīrtha, CALCUTTA.

### TO BE HAD FROM SINGHI JAIN GRANTHAMALA KARYALAY ANEKANT VIHAR, SHANTINAGAR, PO. SABARMATI, (AHMEDABAD)

V. E. 1998 ]

First Edition, Five Hundred Copies.

[ 1942 A. D.

## ॥ सिंघीजैनग्रन्थमाळासंस्थापकप्रशस्तिः ॥

अस्ति बङ्गाभिधे देशे सुप्रसिद्धा मनोरमा । मुर्शिदाबाद इत्याख्या पुरी वैभवशालिनी ॥ निवसन्त्यनेके तत्र जैना ऊकेशवंशजाः । धनाढ्या नृपसदशा धर्मकर्मपरायणाः ॥ श्रीडालचन्द इत्यासीत् तेष्वेको बहुभाग्यवान् । साधुवत् सचरित्रो यः सिंघीकुलप्रभाकरः ॥ बाल्य एवागतो यो हि कर्तुं व्यापारविस्तृतिम् । कलिकातामहापुर्यां धृतधर्मार्थनिश्चयः ॥ कुशाग्रया खबुद्ध्येव सद्दत्त्या च सुनिष्ठया । उपार्ज्य विपुलां लक्ष्मीं जातः कोट्यधिपो हि सः॥ तस्य मन्नुकुमारीति सन्नारीकुलमण्डना । पतिव्रता प्रिया जाता शीलसौभाग्यभूषणा ॥ श्रीबहादुरसिंहाख्यः सद्धुणी सुपुत्रस्तयोः । अस्त्येष सुक्रती दानी धर्मप्रियो धियां निधिः ॥ श्राग्ना पुण्यवताऽनेन प्रिया तिलकसुन्दरी । यस्याः सौभाग्यदीपेन प्रदीप्तं यदृहाङ्गणम् ॥ श्रीमान् राजेन्द्रसिंहोऽस्ति ज्येष्ठपुत्रः सुशिक्षितः । यः सर्वकार्यदक्षत्वात् बाहुर्यस्य हि दक्षिणः ॥ नरेन्द्रसिंहो इत्याख्यस्तेजस्ती मध्यमः सुतः । स्तुर्वीरेन्द्रसिंहश्च कनिष्ठः सौम्यदर्शनः ॥ सन्ति त्रयोऽपि सत्त्पुत्रा आप्तमक्तिपरायणाः । विनीताः सरला मच्याः पितुर्मार्गानुर्गामिनः ॥ अन्येऽपि बहुवश्चास्य सन्ति स्वन्नादिबान्धवाः । धनैर्जनैः समुद्धोऽयं ततो राजेव राजते ॥

अन्यच-

सरस्वत्यां सदासक्तो भूत्वा रुक्ष्मीप्रियोऽप्ययम् । तत्राप्येष सदाचारी तचित्रं विदुषां खलु ॥ न गर्वो नाप्यहंकारो न विलासो न दुष्कृतिः । दद्यतेऽस्य ग्रहे कापि सतां तद् विस्मयास्पदम् ॥ भक्तो ग्रुरुजनानां यो विनीतः सज्जनान् प्रति । बन्धुजनेऽनुरक्तोऽस्ति प्रीतः पोष्यगणेष्वपि ॥ देश-कालस्थितिज्ञोऽयं विद्या-विज्ञानपूजकः । इतिहासादिसाहित्य-संस्कृति-सत्कलाप्रियः ॥ समुन्नत्ये समाजस्य धर्भस्योत्कर्षहेतवे । प्रचारार्थं सुशिक्षाया व्ययत्येष धनं घनम् ॥ गत्वा सभा-समित्यादौ भूत्वाऽध्यक्षपदाङ्कितः । दत्त्वा दानं यथायोग्यं प्रोत्साहयति कर्मठान् ॥ पत्वा सभा-समित्यादौ भूत्वाऽध्यक्षपदाङ्कितः । दत्त्वा दानं यथायोग्यं प्रोत्साहयति कर्मठान् ॥ पत्वा सभा-समित्यादौ भूत्वाऽध्यक्षपदाङ्कितः । दत्त्वा दानं यथायोग्यं प्रोत्साहयति कर्मठान् ॥ एवं धनेन देहेन ज्ञानेन ज्ञुमनिष्ठया । करोत्ययं यथाशक्ति सत्कर्माणि सदाशयः ॥ अथान्यदा प्रसङ्गेन खपितुः स्मृतिहेतवे । कर्तुं किञ्चिद् विशिष्टं यः कार्यं मनस्यचिन्तयत् ॥ पूच्यः पिता सदैवासीत् सम्यग्-ज्ञानरुचिः परम् । तस्मात्तज्ज्ञानवृद्ध्यर्थं यतनीयं मया वरम् ॥ विचार्येवं स्वयं चित्ते पुनः प्राप्य ज्ञुसम्मतिम् । श्रद्धास्पदस्वमित्राणां विदुषां चापि तादृागम् ॥ विचार्येवं स्वयं चित्ते पुनः प्राप्य जुसम्मतिम् । श्रद्धास्पदत्वमित्राणां विदुषां चापि तादृगाम् ॥ त्रेनज्ञानप्रसारार्थं स्थाने शान्तिनिकेतने । सिंघीपदाङ्कितं जैनज्ञानपीठमतीष्ठिपत्त् ॥ श्रीजिनविजयो विज्ञो तत्साधिष्ठातृसत्पदम् । स्वकिर्तुं प्रार्थितोष्ठिपत्त् ॥ अजिनविजय्यो विज्ञो तत्साधिष्ठातृसत्पदम् । खगितृं प्रार्थितोऽनेन शास्तोदारागित्यपिणा ॥ अस्य सौजन्य-सौहार्द-स्थैयौंदार्थादिसद्वणैः । वशीभूयाति मुदा तेन स्वीकृतं तत्पदं वरम् ॥ तस्यैव प्रेरणां प्राप्य श्रीसिंचीकुलकेतुना । स्वपितृश्रेयसे चेषा ग्रन्थमाला प्रकाश्यते ।। विद्वजनकृताल्हादा सचिदानान्ददा सदा । चिरं नन्दत्तियं लोके जिनविजयभारती ॥

## ॥ सिंघीजैनग्रन्थमाळासम्पादकप्रशस्तिः ॥

खस्ति श्रीमेदपाटाख्यो देशो भारतविश्रतः । रूपाहेलीति सन्नाम्नी पुरिका तत्र सुस्थिता ॥ सदाचार-विचाराभ्यां प्राचीननृपतेः सम । श्रीमचतुरसिंहोऽत्र राठोडान्वयभूमिपः ॥ तत्र श्रीवृद्धिसिंहोऽभूत् राजपुत्रः प्रसिद्धिमान् । क्षात्रधर्मधनो यश्च परमारकुलाप्रणीः ॥ मुल्ल-भोजमुखा भूपा जाता यस्मिन्महाकुले । किं वर्ण्यते कुलीनत्वं तत्कुलजातजन्मनः ॥ पत्नी राजकुमारीति तस्याभूद् गुणसंहिता । चातुर्य-रूप-लावण्य-सुवाक्सौजन्यभूषिता ॥ क्षत्रियाणीप्रभापूर्णां शौर्यदीष्तमुखाकृतिम् । यां दृष्ट्वैव जनो मेने राजन्यकुल्जा त्वियम् ॥ सूत्रुः किसनसिंहाख्यो जातस्तयोरतिप्रियः । रणमछ इति द्धन्यद् यन्नाम जननीकृतम् ॥ श्रीदेवीहंसनामात्र राजपूज्यो यतीश्वरः । ज्योतिभैषज्यविद्यानां पारगामी जनप्रियः ॥ श्रियोग्रतिमश्रेम्णा स तत्सुनुः स्वसन्निधौ । रक्षितः शिक्षितः सम्यक्, कृतो जैनमतानुगः ॥ दौर्भाग्यात्तच्छिशोर्षांल्ये गुरू-तातौ दिवंगतौ । विमूढेन ततस्तेन त्यक्तं सर्वं ग्रहादिकम् ॥

#### तथा च-

परिभ्रम्याथ देशेषु संसेव्य च बहुन् नरान् । दीक्षितो मुण्डितो भूत्वा कृत्वाचारान् सुदुष्करान् ॥ ज्ञातान्यनेकशास्त्राणि नानाधर्ममतानि च । मध्यस्थवृत्तिना तेन तत्त्वातत्त्वगवेषिणा ॥ अधीता विविधा भाष: भारतीया युरोपजाः । अनेका लिपयोऽप्येवं प्रतन्त्रतनकालिकाः ॥ येन प्रकाशिता नैका ग्रन्था विद्वत्प्रशंसिताः । लिखिता बहवो लेखा ऐतिद्यतथ्यगुम्फिताः ॥ यो बहभिः सुविद्वद्भित्तन्मण्डलैश्व सत्कृतः । जातः खान्यसमाजेषु माननीयो मनीषिणाम् ॥ यस तां विश्वतिं ज्ञात्वा श्रीमद्गान्धीमहात्मना। आहूतः सादरं पुण्यपत्तनात् स्वयमन्यदा ॥ पुरे चाहम्मदाबादे राष्ट्रीयशिक्षणालयः । विद्यापीठ इति ख्यातः प्रतिष्ठितो यदाऽभवत् ॥ आचार्यत्वेन तत्रोचैर्नियुक्तो यो महात्मना । विद्वज्ञनकुतश्ठाघे पुरातत्त्वाख्यमन्दिरे ॥ वर्षाणामष्टकं यावत् सम्मूष्य तत्पदं ततः । गत्वा जर्मनराष्ट्रे यस्तत्संस्कृतिमधीतवान् ॥ तत आगत्य सँछन्नो राष्ट्रकार्यं च सक्रियम् । कारावासोऽपि सम्प्राप्तो येन स्वराज्यपर्वणि ॥ क्रमात्तस्माद् विनिर्मुक्तः प्राप्तः शान्तिनिकेतने । विश्ववन्द्यकवीन्द्रश्रीरवीन्द्रनाथभूषिते ॥ सिंघीपदयुतं जैनज्ञानपीठं यदाश्रितम् । स्थापितं तत्र सिंघीश्रीडालचन्दस्य सुनुना ॥ श्रीबहादुरसिंहेन दानवीरेण धीमता । स्मृत्यर्थं निजतातस्य जैनज्ञानप्रसारकम् ॥ प्रतिष्ठितश्च यस्तस्य पदेऽधिष्ठातृसञ्ज्ञके । अध्यापयन् वरान् शिष्यान् शोधयन् जैनवाब्धयम् ॥ तस्यैव प्रेरणां प्राप्य श्रीसिंघीकुठकेतुना । खपितृश्रेयसे चैषा ग्रन्थमाला प्रकाश्यते ॥ विद्वजनकताल्हादा सचिदानन्ददा सदा । चिरं नन्दत्वियं लोके जिनविजयभारती ॥

## सिंघी जैन ग्रन्थमाला

अद्यावधि मुद्रित ग्रन्थ

|                  |                                                                              | No. Y.          |
|------------------|------------------------------------------------------------------------------|-----------------|
| १                | प्रबन्धचिन्तामणि, मेरुतुङ्गाचार्यविरचित.                                     |                 |
|                  | संस्कृत मूल ग्रन्थ, विस्तृत हिन्दी प्रस्तावना समन्वित                        | 3-93-0          |
| ર                | पुरातनप्रबन्धसंग्रह,                                                         |                 |
|                  | ्र प्रबन्धचि० सदश अनेकानेक पुरातन ऐतिहासिक प्रबन्धोंका विशिष्ट संप्रह        | 4-0-0           |
| ર                | प्रबन्धकोद्या, राजशेखरसूरिरचित.                                              |                 |
|                  | संस्कृत मूल ग्रन्थ, विस्तृत हिन्दी प्रस्तावना आदि सहित                       | 8-0-6           |
| 8                | विविधतीर्थकल्प, जिनमभस्रिकृत.                                                |                 |
|                  | पुरातन जैन तीर्थस्थानोंका वर्णनात्मक अपूर्व ऐतिहासिक ग्रन्थ                  | 8-8-0           |
| عر               | देवानन्द्महाकादय, मेघषिजयोपाध्यायविरचित.                                     |                 |
|                  | माघ काव्यकी समस्यापूर्तिरूप ऐतिहासिक काव्य प्रन्थ                            | 2-92-0          |
| Ę                | जैनतर्कभाषा, यशोविजयोपाध्यायकृत.                                             |                 |
|                  | मूल संस्कृत ग्रन्थ तथा पं० सुखलालजीकृत विशिष्ट नूतनव्याख्यायुक्त             | ₹— 0 —0         |
| ې                | प्रमाणमीमांसा, हेमचन्द्राचार्यक्रत.                                          |                 |
| 5 <sup>1</sup> - | मूल ग्रन्थ तथा पं॰ सुखलालजीकृत विस्तृत हिन्दी विवरण सहित                     | 4-0-0           |
| ٢                | अकलङ्कग्रन्थत्रयी, भटाकलङ्कदेवकृत.                                           |                 |
|                  | ३ अप्रकाशित प्रन्थ, हिन्दी विवरण युक्त                                       | 4-0-0           |
| ع                | प्रबन्धचिन्तामणि, हिन्दी भाषान्तर.                                           |                 |
|                  | विस्तृत प्रस्तावनादि सहित                                                    | ३-१२-०          |
| १०               | प्रभावकचरित, प्रभाचन्द्रसूरिरचित.                                            |                 |
|                  | संस्कृत मूल प्रन्थ, जैन ऐतिहासिक महाप्रन्थ                                   | 4-0-0           |
| 11               | Life of Hemachandrāchārya : By Dr. G. Bühler.                                | 3-8-0           |
| १२               | भानुचन्द्रगणिचरित, सिद्धिचन्द्रोपाध्यायरचित.                                 |                 |
|                  | संस्कृत मूल प्रन्थ, विस्तृत इंग्लीश प्रस्तावनादि समेत अपूर्व ऐतिहासिक प्रन्थ | ξ— 0 <b>—0</b>  |
| १३               | <b>ज्ञान</b> विन्दुप्रकरणम्, यशोविजयोपाध्यायविरचित.                          |                 |
| 5 Z              | पं॰ सुखलालजी संपादित एवं विवेचित                                             | <b>३</b> − ८ −० |

## संप्रति मुद्यमाण ग्रन्थ-

\*

१ खरतरगच्छगुर्वावलि. २ कुमारपालचरित्रसंग्रह. ३ विविधगच्छीयपट्टावलिसंग्रह. ४ जैनपुस्तक-प्रशस्ति संग्रह, भाग १-२. ५ विज्ञप्तिलेखसंग्रह. ६ हरिभद्रसूरिकृत धूर्ताख्यान. ७ हरिषेणकृत वृहत् कथाकोश. ८ उद्योतनसूरिकृत कुवल्यमालाकथा. ९ उदयप्रभसूरिकृत धर्माभ्युदयमहाकाव्य. १० जिनेश्वरसूरिकृत कथाकोष प्रकरण. ११ भानुचन्द्रगणिकृत विवेकविलास टीका. १२ सिद्धिचन्द्रोपाध्यायविरचित वासवदत्ता टीका. १३ पुरातन रास-भासादिसंग्रह. १४ पुरातनप्रबन्धसंग्रह हिन्दी भाषांतर, इत्यादि. इत्यादि.

For Private & Personal Use Only

TING I

## गुरवे बालकृष्णाय महोपाध्यायताभृते । कार्शा-मिथिलयोः प्राप्तो ज्ञानबिन्दुः समर्प्यते ॥ सुखलाल संघविना ।

## **ग्र**न्था नु क्र म

| प्रास्ताविक वक्तव्य – श्रीमुनि जिनविजयजी १–२                                        |                                            |  |  |
|-------------------------------------------------------------------------------------|--------------------------------------------|--|--|
| संपादकीय वक्तव्य – श्री पं० सुखळाळ संघवी ३–८                                        |                                            |  |  |
| ज्ञानबिन्दुपरिचय                                                                    | १६४                                        |  |  |
| ग्रन्थकार                                                                           |                                            |  |  |
| ग्रन्थका बाह्यस्वरूप                                                                | .4                                         |  |  |
| <b>१.</b> नाम                                                                       | . 9                                        |  |  |
| २. विषय                                                                             | 3                                          |  |  |
| ३. रचनाशैली                                                                         | 33                                         |  |  |
| ग्रन्थका आभ्यन्तर खुरूप                                                             | · · · · · · · · · · · · · · · · · · ·      |  |  |
| १. ज्ञानकी सामान्य चर्चा                                                            | રૂક                                        |  |  |
| दार्शनिक परिभाषाओंकी तुलना                                                          | 80                                         |  |  |
| २. मति-श्रुतज्ञानकी चर्चा                                                           | २०                                         |  |  |
| (१) मति और अतकी मेदरेखा का प्रयत्न                                                  | २०                                         |  |  |
| (२) श्रुतनिश्रित और अश्रुतनिश्रित मति                                               | 58                                         |  |  |
| (३) चतुर्विभ वाक्यार्थज्ञानका इतिहास                                                | <b>2</b> 4                                 |  |  |
| जैन धर्मकी अहिंसाका स्वरूप                                                          | 20                                         |  |  |
| (४) अहिंसाका स्वरूप और विकास                                                        | इ०                                         |  |  |
| (५) घट्टस्थानपतितस्व और पूर्वगत गाथा                                                | ३५                                         |  |  |
| ( ६ ) मतिज्ञानके विशेष निरूपणमें नया ऊद्दापोद्द<br>३. अवधि और मनःपर्यवज्ञानकी चर्चा | Ę                                          |  |  |
| २. अवाय आर मनग्पयवशानका चचा<br>४. केवलज्ञानकी चर्चा                                 | 80                                         |  |  |
| ठ. कवलक्षानका चचा<br>( १ ) केवलज्ञानके अस्तित्त्वकी साधक युक्ति                     | કર                                         |  |  |
| (२) केवलज्ञानका परिष्ठत लक्षण                                                       | 58                                         |  |  |
| (३) केवलज्ञामके उत्पादक कारणोंका प्रश्न                                             | 88                                         |  |  |
| (४) रागादि दोषोंका विचार                                                            | ନ୍ କରୁ |  |  |
| (५) नैरात्म्य भावनाका निरास                                                         | 85                                         |  |  |
| ( ६ ) ब्रह्मज्ञानका निरास                                                           | बट<br>पुरु                                 |  |  |
| ( ७) श्रुति और स्मृतियोंका जैनमतानुकूल व्याख्यान                                    |                                            |  |  |
| ( ८) कुछ ज्ञातव्य जैन मन्तव्योंका कथन                                               | ЧЯ                                         |  |  |
| ( ९ ) केवऌज्ञान-दर्शनोपयोगके भेदामेदकी चर्चा                                        | પષ્ઠ                                       |  |  |
| ( १० ) अन्थकारका तात्पर्य तथा उनकी खोपज्ञविचारणा                                    | ६२                                         |  |  |
| <b>ज्ञानबिन्दुपरिचयगत विशेष</b> शब्द सूची                                           | ६५-७६                                      |  |  |
| संपादनमें उपयुक्त प्रन्थोंकी सूची                                                   | <u>vv-vv</u>                               |  |  |
| ज्ञानबिन्दु विषयानुकम ८०-८२                                                         |                                            |  |  |
| ज्ञानबिन्दु – मू ल ग्र न्थ १ – ४९                                                   |                                            |  |  |
| ज्ञानबिन्दु — टिंप्प ण ५१-११७                                                       |                                            |  |  |
| ज्ञानबिन्दु – प रि शि ष्ट                                                           | ११८–१३५                                    |  |  |
| शुद्धि-वृद्धिपत्रक                                                                  |                                            |  |  |
| BIN CINITI                                                                          | १३६                                        |  |  |

अप्रे असंज्ञक प्रति अप अस्त्रज्ञक प्रति अठ अध्ययन उठ उद्देश का० कारिका गा० गाथा दी० टीका

## संकेताक्षरों का स्पष्टीकरण

| त तसंज्ञकप्रति  | म० मल्यगिरिटीका                                      |  |
|-----------------|------------------------------------------------------|--|
| प्० एष्ठ        | मु० मुद्रित प्रति<br>यशो० यशोविजयटीका<br>स्ठो० श्लोक |  |
| पं० पंक्ति      |                                                      |  |
| प्र० प्रथमभाग   | सं० संपादक                                           |  |
| ब बसंज्ञक प्रति | सू० सूत्र<br>स्त० स्नबक                              |  |
| भा० माब्य       | स्वो० स्वोपज्ञरीका                                   |  |
|                 |                                                      |  |

किंचित् प्रास्ताविक

श्रीमद् यशोविजय महोपाध्यायरचित ज्ञानविन्दु नामक यह गभीर ग्रन्थ, पण्डितप्रवर श्री सुख़काकजी एवं उनके एक अन्तेवासी पं. श्री दकसुख माकवणिया तथा विदुषी शिष्या श्रीमती हीरा कुमारी देवीके संयुक्त सम्पादन कार्यसे समकंकृत होकर सिंघी जैन ग्रन्थमाठाके ९६ वें मणिके रूपमें आज प्रकाशित हो रहा है।

इतः पूर्व ८ वें मणिके रूपमें, इन्हीं महोपाध्यायकी 'जैन तर्कमाणा' नामक प्रसिद्ध क़ति, इन्हीं पण्डितवर्धके तत्त्वावधानमें संपादित होकर, जो ४ वर्ष पूर्व, प्रकट हो चुकी है, उसके प्रारंभमें हमनें जो 'प्रासंगिक वक्तव्य' दिया हैं उसमें, प्रज्ञादृष्टि पण्डित श्रीसुखलालजकि दर्शनशास्त्रविषयक प्रौढ पाण्डित्यके परिचायक जो ५–१० वाक्य हमने कहे हैं उनकी प्रतीति तो, उसके बाद इसी ग्रन्थमालामें प्रकाशित हेमचन्द्राचार्यकृत 'प्रमाणमीमांसा' ग्रन्थके साथ दिये गये विस्तृत और विशिष्ट टिप्पणोंके अवलोकनसे विशेषज्ञ और मर्मज्ञ अम्यासियोंको अच्छी तरह हो गई है । प्रमाणमीमांसाके लिये लिखे गये वे सब टिप्पण कोरे टिप्पण ही नहीं हैं, बक्तिक कई-कई तो उनमेंसे उस-उस विषयके स्वतंत्र एवं मौलिक निबन्ध ही हैं ।

प्रस्तुत ग्रन्थके साथ, पण्डितजीने ग्रन्थगत विषयका हार्द समझानेके किये जो सुविस्तृत एवं सूक्ष्मविचारपूर्ण 'परिचय' किखा है यह अपने विषयका एक अपूर्व विवेचन है। इसकी एक-एक कण्डिकामें, पण्डितजीका जैनशास्त्रविषयक ज्ञान कितना सूक्ष्म, कितना विशाल और कितना तरूस्पर्शी है इसका उत्तम परिचय मिरुता है। जैनदर्शनप्रतिपादित 'ज्ञान'तत्त्वका ऐसा पृथक्करणात्मक और तुरुनात्मक स्वरूप-विवेचन आजतक किसी विद्वान्ने नहीं किया। जिस प्रकार मूरु ग्रन्थकार श्रीयशोविजयोपाध्यायने प्रस्तुत विषयमें अपना मौरिक तत्त्वनि-रूपण प्रदर्शित किया है, उसी प्रकार, पण्डित श्रीसुखरुगरुजीने प्रस्तुत ग्रन्थपरिचयमें अपना मौरिक तत्त्वदिग्दर्शन एवं वस्तुविवेचन उपस्थित किया है।

उन्धकार महोपाध्याय यशोविजयजीके जीवनपरिचयकी दृष्टिसे, जैन तर्कभाषामें, संक्षेपमें पर अवश्य ज्ञातव्य ऐसा थोडासा उल्लेख, पण्डितजीने अपनी प्रस्तावनामें किया है। वाचकवर यशोविजयजीकी साहित्यसंपत्ति बहुत ही समृद्ध और वैविध्यपूर्ण है। उनकी एक-एक कृति एक-एक स्वतंत्र निबन्धके योग्य सामग्रीसे भरी हुई है। वे जैन श्रमण संघमें, अन्तिम श्रुतकेवर्की श्री भद्रवाहु स्वामी की तरह, 'अन्तिम श्रुतपारगामी' कहे जा सकते हैं। उनके बाद आज तक वैसा कोई श्रुतवेत्ता और शास्त्रप्रणेता समर्थ विद्वान् पैदा नहीं हुआ।

इनके रचे हुए ग्रन्थोंमें कैसी गभीर, सूक्ष्म, विपुरु एवं सर्वग्राही ऐसी तास्विक विचार-संपत्ति भरी पडी है इसका दिग्दर्शन, प्रस्तुत ग्रन्थ ज्ञानविन्दुके 'परिचय' खरूप लिखे गये पण्डित सुखलालर्जाके अभ्यासपूर्ण निबन्धमें हो रहा है। इस परिचयके पाठसे हमें प्रतीत हो रहा है कि यशोविजयजीके ग्रन्थोंमें छिपे हुए दार्शनिक विचाररत्नोंकी परीक्षा करनेकी योग्य क्षमता, पण्डित सुखलालर्जीके सिवाय, जैन समाजमें शायद ही कोई विद्वान् रखता हो। हमारी कामना है कि पण्डितजी, यशोविजयजीके अन्यान्य महत्त्वपूर्ण ग्रन्थोंका भी, ऐसा ही विस्तृत अभ्यासपूर्ण परिचय कराकर, विद्वद्वर्गमें उनके वास्तविक 'यश' के 'विजय'की प्रतिष्ठा करें।

## जिन विजय

भारतीयविद्या भवन आन्ध्रगिरी (अन्धेरी) वसन्तपत्रमी सं. १९९८

## संपादकीय वक्तव्य

#### \$

### प्रारंभ और पर्यवसान-

ई० स० १९१४ में जब मैं महेसाणा (गुजरात) में कुछ साधुओं को पढ़ाता था तब मेरा ध्यान प्रस्तुत ज्ञानबिन्दु की ओर विशेष रूप से गया। उस समय मेरे सामने जैनधर्मप्रसारक सभा, भावनगर की ओर से प्रकाशित 'न्यायाचार्य श्रीयशोविजयजीकृत ग्रन्थमाला' अन्तर्गत पत्राकार ज्ञानविन्द था । ज्ञानविन्दु की विचारसूक्ष्मता और दार्शनिकता देख कर मन में हुआ कि यह प्रन्थ पाठ्यक्रम में आने योग्य है। पर इस के उपयुक्त संस्करण की भी जरूरत है। यह मनोगत संस्कार वर्षों तक यों ही मनमें पड़ा रहा और समय समय पर मुझे प्रेरित भी करता रहा। अन्त में ई० स० १९३५ में अमली कार्य का प्रारंभ हुआ। इस की दो अ और ब संज्ञक लिखित प्रतियाँ विद्वान् मुनिवर श्री पुण्यविजयजी के अनुग्रह से प्राप्त हुई । और काशी में १९३५ के ऑगस्ट में, जब कि सिंघी जैनग्रन्थ माला के संपादक श्रीमान् जिनविजयजी शान्ति-निकेतन से लौटते हुए पधारे, तब उनकी मदद से उक्त दो लिखित और एक मुद्रित कुल तीन प्रतियों का मिलान कर के पाठान्तर लिख लिए गए। ई० स० १९३६ के जाड़े में कुछ काम आगे बढ़ा। प्रन्थकारने ज्ञानबिन्दु में जिन प्रन्थों का नाम निर्देश किया है या उद्धरण दिया है तथा जिन प्रन्थों के परिशीलन से उन्होंने ज्ञानबिन्दु को रचा है उन सब के मूल स्थल एकत्र करने का काम, कुछ हद तक, पं० महेन्द्रकुमारजी न्यायाचार्य के द्वारा उस समय संपन हुआ। इस के बाद ई० स० १९३७ तक में, जब जब समय मिला तब तब, प्रथम लिए गए पाठान्तर और एकत्र किए गए प्रन्थों के अवतरणों के आधार पर, पाठग्रुद्धि का तथा विषय विभाग शीर्षक आदि का काम होता रहा । साथ में अन्य लेखन, संपादन और अध्यापन आदि के काम उस समय इतने अधिक थे कि ज्ञानबिन्दु का रोष कार्य यों ही रह गया।

ई० स० १९३८ के पुनर्जन्म के बाद, जब मैं फिर काशी आया तब पुराने अन्यान्य अधूरे कामों को समाप्त करने के बाद ज्ञानबिन्दु को ही मुख्य रूपसे हाथ में लिया। अमुक तैयारी तो हुई थी पर हमारे सामने सवाल था संस्करण के रूप को निश्चित करने का। कुछ मित्र बहुत दिनों से कहते आए थे कि ज्ञानबिन्दु के ऊपर संस्कृत टीका मी होनी चाहिए। कुछ का लिचार था कि अनुवाद होना जरूरी है। टिप्पण के बारे में मी प्रश्न था कि वे किस प्रकार के लिखे जाँय। क्या प्रमाणमीमांसा के टिप्पणों की तरह हिन्दी में मुख्यतया लिखे जाँय या संस्कृत में १। इन सब प्रश्नों को सामने रख कर अन्त में हमने समय की मर्यादा तथा सामग्री का लिचार कर के स्थिर किया कि अमी अनुवाद या संस्कृत टीका के लिए जरूरी अवकाश न होने से वह तो स्थगित किया जाय। हिन्दी तुल्जनात्मक टिप्पण अगर लिखते तो संभव है कि यह प्रन्थ अमी प्रेसमें मी न जाता। अंत में संस्करण का वही खरूप स्थिर हुआ जिस खरूप में यह आज पाठकों के संमुख उपस्थित हो रहा है। ऊपर कहा जा चुका है कि टिप्पण योग्य अमुक सामग्री तो पहले ही से संचित की हुई पडी थी; पर टिप्पण का ठीक-ठीक पूरा काम करने के लिए अभी बहुत कुछ करना बाकी भी था। ई० स० १९३९ में बाकी का काम सहयोगी श्रीयुत दल्सुख माल्लणियाने ग्रुरू किया। इस बीच में सहृदय मुनि श्री पुण्यविजयजीने एक और लिखित प्रति मेजी, जिस की हमने त संज्ञा रखी है। यह प्रति प्रथम की दो प्रतियों से अनेक स्थानों में पाठमेद वाली भी थी और षिशेष ग्रुद्ध भी। इस लिए पुनः इस प्रति के साथ मिलान ग्रुरू किया और प्रथम स्थिर किए गए पाठान्तरों के स्थानों में बहुत कुछ परिवर्तन मी किया। यह सब काम ऋमशः चल्ता ही था, पर अनुभवने कहा कि जब ज्ञानबिन्दु कॉलेजों के पाठ्यक्रम में है और आगे इस का प्रचार करना इष्ट है तब इस का अध्यापन मी करा देना चाहिए जिस से एक सुनिश्चित परंपरा स्थिर हो जाय।

डक्त अनुभव के आधार पर ज्ञानबिन्दु का अध्यापन मी छुरू हुआ। श्रीमाळवणिया और श्रीमती हीरा कुमारी — जो सिंघी जैन प्रन्थमाला के स्थापक श्रीमान् बाबू बहादुर सिंहजी की भागिनेयी है — ये ही दोनों मुख्यतया अध्येता थे। ये ही दोनों इस का संपादन करने वाले थे, इस लिए अध्ययन के साथ ही साथ दोनों ने आवश्यक खुधार भी किया और नई नई कल्पना के अनुसार इन्होंने और भी सामग्री एकत्र की। यद्यपि मैं पहले एक वार ज्ञानबिन्दु को, मेरे एक आचार्य-परीक्षार्थी शिष्य को पढ़ा चुका था परन्तु इस समय का अध्यापन अनेक कारणों से अधिक अर्थ पूर्ण था। एक तो यह कि अब प्रन्थ छपने को जाने वाला था। दूसरा यह कि पढने वाले दोनों स्थिरबुद्दी, व्युत्पन्न और संपादन कार्य करने वाले थे। फलतः जितना हो सका उतना इस प्रन्थ की छुद्धि तथा स्पष्टता के लिए प्रयत्न किया गया। श्री मालवणियाने टिप्पणयोग्य कची सामग्री को खुव्य-वस्थित कर लिया। और मुद्रण कार्य ई० स० १९४० में छुरू हुआ। १९४१ में श्रीमती हीरा कुमारीने परिशिष्ट तैयार किए और मैं प्रस्तावना लिखने की ओर झुका। १९४१ के अन्त के साथ ही यह सारा काम पूरा होता है। इस तरह १९१४ में जो संस्कार सूक्ष्म-रूप में मन पर पड़ा था वह इतने वर्षी के बाद मूर्तरूप धारण कर, आज सिंघी जैन ग्रन्थ माला के एक मणिरूप में जिज्ञासुओं के संमुख उपस्थित होता है।

#### संस्करण का परिचय-

१. मूल ग्रन्थ - प्रस्तुत संस्करण में मुख्य वस्तु है ज्ञानबिन्दु मूळग्रन्थ । इस का जो पाठ तैयार किया गया है वह चार प्रतियों के आधार पर से है, जिन का परिचय हम आगे कराएंगे । किसी भी एक प्रति के आधार से सारा मूळ पाठ तैयार न कर के सब प्रतियों के पाठान्तर संग्रहीत कर, उन में से जहाँ जो पाठ अधिक छुद्ध और विशेष उपयुक्त माछम पड़ा वह वहाँ रख कर, अन्य शेष पाठान्तरों को नीचे टिप्पणी में दे कर मूळ पाठ तैयार किया गया है । अर्थदृष्टि से बिपयों का विभाग तथा उनके शीर्षक भी हमने किए हैं । लिखित या पहले की मुद्रित प्रति में वैसा कुछ न था । प्रन्थकारने ज्ञानबिन्दु में मूळ प्रन्थ के नाम पूर्वक या विना नाम दिए जो जो उद्दरण दिए हैं उन सब के मूळ स्थान यथा संभव ऐसे [] कोष्ठक में दिए गए हैं । जहाँ काम में लाई गई चारों प्रतियों के आधार से भी ठीक पाठछाद्धि न हो सकी, और हमें भाषा, विचार, प्रसंग या अन्य साधन से छुद्ध पाठ सूझ पडा वहाँ हमने वह पाठ ऐसे () कोष्ठक में संनिविष्ट किया है और प्रतियों में से प्राप्त पाठ ज्यों का ल्यों रखा है ।

.

२. टिप्पण - मूल प्रन्थ के बाद टिप्पण छपे हैं । टिप्पण अनेक दृष्टियों से तैयार हुए हैं या संग्रह किए गए हैं । इनमें एक दृष्टि तो है परिभाषा के स्पष्टीकरण की । सारा मूळ ग्रन्थ दार्शनिक परिभाषाओं से भरा पड़ा है। हमें जहाँ माछम पड़ा कि यहां इस परिभाषा का विशेष खुलासा करना जरूरी है और वैसा खुलासा अन्य प्रन्थों में मिलता है, तो वहाँ हमने उन प्रन्था-न्तरों से ही इतना भाग टिप्पणों में दे दिया है जिस से मूल प्रन्थ में आई हुई परिभाषा कुछ और भी स्पष्ट हो जाय; तथा साथ ही पाठकों को ऐसे प्रन्थान्तरों का परिचय भी मिळ जाय। दूसरी दृष्टि है आधारभूत प्रन्थों का दिग्दर्शन कराने की । ग्रन्थकार ने जिन जिन प्रन्थों का परिशीलन करके प्रस्तुत प्रन्थ की रचना की है वे सब प्रन्थ उस के आधार भूत हैं । किसी भी विषय की चर्चा करते समय प्रन्थकार ने या तो ऐसे आधारभूत प्रन्थों में से आवश्यक भाग शब्दशः या थोड़े बहुत परिवर्तन के साथ लिया है, या कहीं संक्षेप कर के लिया है; कहीं उन्हों ने उस प्रन्थ का उपयुक्त भाग अपनी जरूरत के अनुसार क्रम बदल करके भी लिया है। यह सारी वस्तुस्थिति पाठकों को ज्ञात हो तथा आधारभूत उन उन ग्रन्थों का विस्तृत परिचय भी हो, इस दृष्टि से हमने जगह जगह टिप्पणों में जरूरी महत्त्व का भाग दिया है । पर जहाँ पृष्ठ के पृष्ठ आधारभूत प्रन्थों के एक साथ मिलते हैं वहाँ, बहुधा उन आधारभूत प्रन्थों का स्थान ही सूचित कर दिया है, जिस से अभ्यासी ख़द ही ऐसे आधारभूत ग्रन्थ देख सकें और ज्ञान-बिन्द्रगत उस स्थान की चर्चा को विशेष रूप से समझ सकें। तीसरी दृष्टि इतिहास और तुलना की है। प्रन्थकार ने कहीं अमुक चर्चा की हो और वहाँ हमें उस चर्चित विषय की कोई ऐतिहासिक सामग्री, थोड़ी बहुत, मिळ गई तो, हमने उस विषय का, ऐतिहासिक दृष्टि से कैसा विकास हुआ है यह समझाने के लिए वह प्राप्त सामग्री टिप्पणों में दे दी है । कई जगह. ग्रन्थकार के द्वारा की जानेवाली चर्चा दूसरे प्रन्थों में किस किस रूपमें पाई जाती है यह तुलना करने के लिए भी टिप्पण दिए हैं, जिस से अभ्यासी चर्चा को ऐतिहासिक ऋमसे तुलनापूर्वक समझ सके और गहराई तक पहुंच सके। चौथी दृष्टि है प्रन्थकार के सूचनों को संपूर्ण बनाने की । अनेक जगह चर्चा करते हुए प्रन्थकार, अमुक हद तक लिख कर फिर विशेष विस्तार से देखने वाळों के लिए सूचना मात्र कर देते हैं, कि यह विषय अमुक अमुक प्रन्थों से देख लेना । ऐसे स्थानों में प्रन्थकार के द्वारा नामनिर्देश पूर्वक सूचित किए गए ग्रन्थों में से तथा उन के द्वारा असूचित पर हमारे अवलोकन में आए हुए प्रन्थों में से जरूरी भाग, टिप्पणों में संग्रह किए हैं।

टिप्पणों के बारे में संक्षेप में इतना ही कहना पर्याप्त होगा कि ज्ञानबिन्दु की संस्कृत में टीका न लिख कर भी उसे अनेक दृष्टिसे अधिकाधिक समझाने के लिए तथा अध्येता और अध्यापक के वास्ते ज्ञानबिन्दु की उपादानभूत विशालतर सामग्री प्रस्तुत करने के लिए ही ये टिप्पण विशेष श्रमसे संग्रह किए गए हैं। कहीं कहीं हमने अपनी ओर से भी कुछ लिखा है।

**३. परिशिष्ट –** टिप्पणों के बाद छह परिशिष्ट छपे हैं, जो ज्ञानबिन्दु तथा उसके टिप्पणों से संबंध रखते हैं । परिशिष्ठों में क्या क्या है वह सब उन के ऊपर दिए गए शीर्षकों से ही स्पष्ट है । परिशिष्ठों की उपयोगिता अनेक दृष्टियों से है जिसके समझाने की इस युग में शायद ही जरूरत हो । एक तरह से विखरी हुई सारी सामग्री परिशिष्टों में समुचित वर्गीकरण पूर्वक संक्षेप में प्रतिबिम्बित हो जाती है ।

8. ज्ञानबिन्दुपरिचय - मूल प्रन्थ के प्रारंभ में 'ज्ञान बिन्दु परिच य' शीर्षक से प्रस्तावना दी गई है। इस में ज्ञानविन्दु के शाब्दिक देह और विचारदेह को स्पष्ट करने की भरसक चेछा की है। 'परिचय' में क्या क्या वस्तु आई है वह तो उस में दिये गए शीर्षकों से ही जानी जा सकती है। परिचय विस्तृत है सही पर जिज्ञासु अगर ध्यान से पढेंगे तो वे देखेंगे कि इस में दार्शनिक ज्ञान सामग्री कितनी है। ज्ञानबिन्दु छोटासा प्रन्थ हो कर भी अनेक संक्ष्म दार्शनिक चर्चाओं से संग्रत है। उस के वास्ते संग्रह किए गए टिप्पणों में भी तत्त्वज्ञान की तथा इतिहास की बहुत कुछ सामग्री संनिविष्ट है। इस लिए हमने 'परिचय' इस दृष्टि से लिखा है कि ज्ञानबिन्दु में की गई छोटी बड़ी चर्चाएँ, उन के ऐतिहासिक विकासक्रम से समझी जा सकें और टिप्पणों में संगृहीत समग्र सामग्री का सार ज्ञात होने के अलावा उस का ज्ञानबिन्दु की चर्चा के साथ क्वा संबंध है यह भी विदित हो जाय। यद्यपि प्रन्थकार ने प्रधानतया, जैन परंपरा प्रसिद्घ पांच ज्ञानों की चर्चो इस ज्ञानबिन्दु में की है; पर इस चर्चा में उन का समग्र भारतीय दर्शन विषयक परिशीलन प्रतिबिम्बित हुआ है। यह देख कर हमने 'परिचय' इतनी व्यापक दृष्टि से लिखा है कि जिस से अभिज्ञ पाठक प्रसेक विषय से संबंध रखने वाळी जैन-जैनेतर परिभाषाएँ तथा उन का आर्थिक तारतम्य समझ सकें । 'परिचय' टिखने में हमारी यह भी दृष्टि रही है कि जैनेतर विद्वान अपनी अपनी परिभाषा के अनुसार भी ज्ञानबिन्दु गत जैन परिभाषा को यथासंभव अधिक समज्ञ सकें; और साथ ही यह भी दृष्टि रखी गई है कि जो जैन पाठक जैन परिभाषाओं से तथा जैन शास्त्रीय विषयों से अधिक परिचित हैं पर जैनेतर परिभाषाओं का एवं जैनेतर वाङ्रमय का परिचय नहीं रखते वे ज्ञानबिन्दु की चर्चा को गहराई से समझने के साथ ही साथ दर्शनान्त-रीय विचारशैली एवं मन्तव्यों से परिचित हो सकें । यहाँ हम अधिक न लिख कर 'परिचय' के बारे में इतना ही कहना ठीक समझते हैं कि जोमूल प्रन्थ और टिप्पण आदिका अध्ययन व अवलोकन न भी करें फिर भी ज्ञान और तत्संबंधी अन्य विषयों की भारतीय समप्र दर्शनव्यापी जानकारी प्राप्त करना चाहें उन के वास्ते प्रस्तुत 'प्रन्थ परिचय' एक नई वस्तु सिद्ध होगी।

'परिचय' में अनेक दार्शनिक शब्द ऐसे प्रयुक्त हुए हैं जो ज्ञानबिन्दु तथा उस के टिप्पणों में नहीं मी आए हैं। अनेक ऐसे प्रन्थ और प्रन्थकारों के नाम भी आते हैं जो मूळ प्रन्थ और टिप्पणों में नहीं आए। अतएव 'परिचय' गत उपयुक्त शब्दों का एक जुदा परिशिष्ट जोड़ दिया गया है।

Ż

### प्रतियों का परिचय -

उपर सूचित किया गया है कि प्रस्तुत संस्करण में चार प्रतियाँ काम में लाई गई हैं । इन का संकेतानुसारी परिचय इस प्रकार है –

(१) 'मु'-मुद्रित नकल, जो 'जैन धर्म प्रसारक सभा, भावनगर' से प्रकाशित हुई है उसे 'मु' संज्ञा से निर्दिष्ट किया है। सामान्य रूप से वह मुद्रित नकल शुद्ध है। फिर भी उस में कुल खास चुटियां हमें जँचीं। कहीं कहीं ऐसा भी उस में है कि शुद्ध पाठ कोष्ठक में रखा गया है। उस में मुख्य और गौण विषय के कोई भी शीर्षक तो हैं ही नहीं। विषय विभाग भी मुद्रण में नहीं किया गया है। फिर भी उस मुद्रित नकठ से हमें बहुत कुछ मदद मिली है। यह प्रति अधिकांश अ, ब संज्ञक दोनों प्रतियों के समान है।

(२--३) 'अ, ब'-अ और ब संज्ञक दोनों प्रतियां खo मुनि महाराज श्री हंसविजयजी के बड़ौदा स्थित ज्ञान संग्रह में की-क्रमशः ३५ और ६३५ नंबर की हैं। प्रायः दोनों प्रतियां समान हैं। पाठों में जो फर्क आया है वह लेखकों की अनमिज्ञता का परिणाम जान पड़ता है। संभव है इन दोनों प्रतियों का आधारभूत आदर्श असल में एक ही हो। अ संज्ञक प्रति के पत्र ५१ हैं। प्रस्नेक पत्र में पंक्तियां १० और अक्षर संख्या लगभग ४१ है। इसकी लंबाई १२ ई ईंच और चौडाई ५ ईंच है। प्रत्न के दोनों पार्श्व में करीब एक एक ईंच का हाँशिया है। प्रति के आदि में 'श्रीसर्वज्ञाय नमः' ऐसा लिखा हुआ है।

'ब' संज्ञक प्रति के ३३ पत्र हैं । प्रत्येक पत्र में पंक्तियाँ १३ हैं और प्रत्येक पंक्ति में लगभग अक्षर ४० हैं । इसकी लंबाई १०३ ईच और चौडाई ४ई ईच है । पत्र के दोनों पार्श्व में करीब एक एक ईच का हाँशिया है । प्रति के अन्त में एक संस्कृत पद्य लिखा हुआ है जिससे ज्ञात होता है कि महामुनि श्री विजयानन्दसूरि के शिष्य लक्ष्मीविजय के शिष्य श्री हंसविजयजी के उपदेश से यह प्रति लिखी गई है । तदनन्तर प्रति का लेखन काल भी अंत में दिया गया है, जो इस प्रकार है –

'संवति १९५५ वर्षे शाके १८२० प्रवर्तमाने मार्गशीर्ष शुक्क दले ६ तिथौ अर्कवारे' इलादि ।

(४) 'त'—त संज्ञक प्रति पाटण के तपागच्छ भाण्डार की है। वह उक्त दोनों प्रतियों से प्राचीन भी है, और अधिक झुद्ध भी। इस में कुछ ऐसी भी पंक्तियाँ हैं जो अ, व संज्ञक प्रतियों में बिल्कुल नहीं है। फिर भी ये पंक्तियाँ संदर्भ की दृष्टि से संगत हैं।

'त' प्रति के पत्र २२ हैं। प्रत्येक पत्र में पंक्तियाँ १२ और प्रत्येक पंक्ति में अक्षर करीब ५८ हैं। इसकी टंबाई १० ईंच और चौडाई ४ई ईंच है। प्रत्येक पत्र के दोनों पार्श्व में एक एक ईंचका हाँशिया है। इस प्रति के अंत में प्रशस्ति के ९ स्ठोक पूर्ण होने के बाद इस प्रकार का उन्नेख है–

इति श्री ज्ञानबिन्दुप्रकरणं । संवत् युगरसञ्चैल्झ्य्यीवत्सरे ज्ञाकेंकनेत्ररसचन्द्रप्रवर्त-माने फाल्गुनमासे ऋष्णपक्षे दञ्जमीतिथो भृगुवासरे संपूर्णं क्वतं । श्रीरस्तु । कल्याण-मस्तु । ग्रुमं भवतु लेखकपाठकयोभद्रवती – भवतातु । छ । श्री । श्री । श्री ।

इस लेख के अनुसार यह प्रति शक संवत् १६२९ और विक्रम संवत् १७६४ में लिखी गई है। जो उपाध्यायजी के खर्गवास (विक्रम संवत् १७४३) के २१ वर्ष बाद की लिखी हुई है। यही कारण है कि इस प्रति के पहले आदशोंका वंश विस्तृत न हुआ था। अतरव इस का संबंध मूल आदर्शसे अधिक होने के कारण इसमें अद्युद्धि भी बहुत कम हैं।

### आमार प्रदर्शन-

जपरनिर्दिष्ट तीनों प्रतियां हमें वयोद्दद्र प्रक्तेक पूज्यपाद श्री कान्तिविजयजी के प्रशिष्य उदार-चेता बिद्वान् मुनिवर श्री पुण्यविजयजी के अनुप्रहसे प्राप्त हुई हैं। पं० महेन्द्र कुमारजी न्याया-चार्य ने बहुत श्रम और लगन से टिप्पणों की अधिकांश सामग्री संचित कर दी है और समय समय पर उन्हों ने विषयपरामर्श में भी सहायता की है। महामहोपाध्याय पं० वालकृष्ण मिश्र, प्रिन्सीपल, प्राच्य विद्याविभाग, काशी विश्वविद्यालय, ने हमें जब काम पडा तब संदेहनिइचि करने में या विषय समझने में आत्मीयमाव से मदद दी है। प्रस्तुत प्रन्थमाला के मुख्य संपा-दक विश्वत इतिहासकोचिद श्री जिनब्रिजयजी मुनि ने प्रस्तुत संस्करण के प्रारंभ से अन्त तक में न केवल उपयोगी सूचनाएँ ही की हैं बलिक इन्हों ने पाठान्तर लेने, प्रूफ देखने-सुधारने आदि में मी बहुमूल्य मदद की है। वस्तुतः इन्हों की चिरकालीन सौम्य प्रेरणा और प्रोत्साहन ने ही यह कार्य पूरा कराया है। प्रस्तुत प्रन्थमाला के प्रतिष्ठाता श्रीमान् बाबू बहादुर सिंहजी सिंघी की विद्यारसिकता और साहित्यप्रियता के कारण ही इतना कीमती संस्करण भी सरलता से तैयार हो पाया है। अतएव हम जगर निर्दिष्ट सभी महानुमावों के हृदय से कृतज्ञ हैं।

\$

#### उपसंहार -

मैं जैसा अनेक बार पहले भी लिख चुका हूं, और अब भी निःसंकोच लिखता हूं कि अगर पूरी सहानुभूति तथा कार्यतत्परता मेरे इन सहृदय सहकारियों में न होती तो मेरी अल्प-खल्प शक्ति भी अकिञ्चित्कर ही रह जाती । अतएव मैं अपनी शक्ति का इस रूप में उपयोग कर लेने के कारण दोनों सहकारियों का कृतज्ञ हूँ।

पाठकों को शायद आश्चर्य होगा कि ऐसे दार्शनिक प्रन्थ के संस्करण के सम्पादकों की नामावली में एक भगिनी का भी नाम है । पर इसमें आश्चर्य की कोई बात नहीं है । जिनके पुण्य स्मरणार्थ यह सिंघी जैन ग्रन्थमाला प्रस्थापित है, उन्हीं खर्गनासी साधुचरित डालचन्दजी सिंघी ने, खुद ही अपनी इस दौहित्री श्रीमती हीरा कुमारी को धार्मिक शिक्षा देना प्रारम्भ किया था और आगे संस्कृत तथा दार्शनिक शिक्षा दिलाने का सुप्रबन्ध भी किया था, जो श्रीमान् बाबू बहादुर सिंहजी सिंघीने तथा उन की पूजनीया वृद्धा माताजी ने आगे बराबर चाछ रखा । दौहित्री हीरा कुमारी की यह आकांक्षा रही कि वह अध्ययन के फलखरूप कुछ-न-कुछ काम कर के, अपने पूज्य मातामह की पुण्यस्मारक ग्रन्थमाला द्वारा उनके प्रति कृतज्ञता प्रकट करे । इसी आशय से वह समय समय पर काशी आ कर काम सीखती और करती हैं । यदि कोई विशेष प्रत्यनाय न आया तो उपाध्यायजी का ही एक अन्य सर्वथा अप्रसिद्ध और दुर्लभ ऐसा अनेकान्तव्यवस्था नामक ग्रन्थ, जो प्रस्तुत ज्ञानबिन्दु से भी बड़ा और गहरा है उसे, श्रीयुत माल्वणिया के सहयोगमें संपादित कर, इसी ग्रन्थमाला के एक और मूल्यवान् मणिके रूपमें निकट भविष्यमें प्रकशित करना चाहती है ।

C

ज्ञानबिन्दुपरिचय ।

#### ग्रन्थकार

प्रस्तुत प्रन्थ 'ज्ञानबिन्दु' के प्रणेता वे ही वाचकपुङ्गव श्रीमद् यशोविजयजी हैं जिनकी एक छति 'जैनतर्कभाषा' इतःपूर्व इसी 'सिंघी जैन ग्रन्थमाला' में, अष्टम मणि के रूप में, प्रकाशित हो चुकी है। उस जैनतर्कभाषा के प्रारम्भ' में उपाध्यायजी का सप्रमाण परिचय दिया गया है। यों तो उनके जीवन के सम्बन्ध में, खास कर उनकी नाना प्रकार की छतियों के सम्बन्ध में, बहुत कुछ विचार करने तथा लिखने का अवकाश है, फिर भी इस जगह सिर्फ उतने ही से सन्तोष मान लिया जाता है, जितना कि तर्कभाषा के प्रारम्भ में कहा गया है।

यद्यपि प्रन्थकारके बारे में हमें अभी इस जगह अधिक कुछ नहीं कहना है, तथापि प्रस्तुत ज्ञानबिन्दु नामक उनकी कृतिका सविशेष परिचय कराना आवश्यक है और इष्ट भी। इसके द्वारा प्रन्थकार के सर्वांगीण पाण्डित्य तथा प्रन्थनिर्माणकौशल का भी थोड़ा बहुत परिचय पाठकों को अवश्य हो ही जायगा।

#### ग्रन्थ का बाह्य खरूप

अन्थ के बाह्य खरूप का विचार करते समय मुख्यतया तीन बातों पर कुछ विचार करना अवसरप्राप्त है। १ नाम, २ विषय और ३ रचनाशैली।

#### १. नाम

प्रन्थकार ने खयं ही प्रन्थ का 'ज्ञानबिन्दु' नाम, प्रन्थ रचने की प्रतिज्ञा करते समय प्रारंभ' में तथा उस की समाप्ति करते समय अन्त में उल्लिखित किया है । इस सामासिक नाम में 'ज्ञान' और 'बिन्दु' ये दो पद हैं । ज्ञान पद का सामान्य अर्थ प्रसिद्ध ही है और बिन्दु का अर्थ है बूँद । जो प्रन्थ ज्ञान का बिन्दु मात्र है अर्थात् जिसमें ज्ञान की चर्चा बूंद जितनी अति अल्प है बह ज्ञानबिन्दु – ऐसा अर्थ ज्ञानबिन्दु शब्द का विवश्चित है । जब प्रन्थकार अपने इस गंभीर, सूक्ष्म और परिपूर्ण चर्चावाले प्रन्थ को भी बिन्दु कह कर छोटा सूचित करते हैं, तब यह प्रश्न सहज ही में होता है, कि क्या प्रन्थकार, पूर्वाचार्यों की तथा अन्य विद्वानों की ज्ञानविषयक अति विस्तृत चर्चा की अपेक्षा, अपनी प्रस्तुत चर्चा को छोटी कह कर वस्तुस्थिति प्रकट करते हैं, या आत्मलाघव प्रकट करते हैं; अथवा अपनी इसी विषय की किसी अन्य बड़ी कृति का भी सूचन करते हैं ? । इस त्रि-अंज्ञी प्रश्न का जबाब भी सभी अंग्रों में हाँ-रूप ही है । उन्हों ने जब यह कहा, कि मैं श्रुतसमुद्र रे 'ज्ञान बिन्दु' का सम्यग् उद्धार करता हूँ, तब उन्हों ने अपने श्रीमुख से यह तो कह ही दिया कि मेरा यह प्रन्थ चाहे जैसा क्यों न हो फिर भी वह श्रुतसमुद्र का तो एक बिन्दु मात्र है ।

१ देखो, जैनतर्कभाषा गत 'परिचय' पृ० १-४। २ ''ज्ञानबिन्दुः श्रुताम्भोधेः सम्यगुद्ध्रियते मया''- पृ० १। ३ ''खादादस्य ज्ञानबिन्दोः''-पृ० ४९। निःसन्देह यहाँ श्रुत श्रब्द से प्रन्थकार का अभिप्राय पूर्वाचार्यों की इतियों से हैं । यह भी स्पष्ट है कि प्रन्थकार ने अपने प्रन्थ में, पूर्वश्रुत में साक्षात् नहीं चर्ची गई ऐसी कितनी ही बातें निहित क्यों न की हों, फिर भी वे अपने आप को पूर्वाचार्यों के समक्ष छघु ही सूचित करते हैं । इस तरह प्रस्तुत प्रन्थ प्राचीन श्रुतसमुद्र का एक अंश मात्र होने से उस की अपेक्षा तो अति अल्प है ही, पर साथ ही ज्ञानबिन्दु नाम रखने में प्रन्थकार का और भी एक अभिप्राय जान पड़ता है । वह अभिप्राय यह है, कि वे इस प्रन्थ की रचना के पहले एक ज्ञानविषयक अखन्त विस्तृत चर्चा करने वाला बहुत बड़ा प्रन्थ की रचना के पहले एक ज्ञानविषयक अखन्त विस्तृत चर्चा करने वाला बहुत बड़ा प्रन्थ का रचना के पहले एक ज्ञानविषयक अखन्त विस्तृत चर्चा करने वाला बहुत बड़ा प्रन्थ की रचना के पहले एक ज्ञानविषयक अखन्त विस्तृत चर्चा करने वाला बहुत बड़ा प्रन्थ का रचना के पहले एक ज्ञानविषयक अखन्त विस्तुत प्रन्थ में उस का उल्लेख किया है; और यह उल्लेख भी मामूली नाम से नहीं किन्तु 'ज्ञानार्णव' जैसे विशिष्ट नाम से । उन्हों ने अमुक चर्चा करते समय, विशेष विस्तार के साथ जानने के लिप खरचित 'ज्ञानार्णव' प्रन्थ की ओर संकेत किया है । 'ज्ञानबिन्दु' में की गई कोई भी चर्चा खयं ही विशिष्ट और पूर्ण है । फिर भी उस में अधिक गहराई चाहने वालों के वास्ते जब उपाध्यायजी 'ज्ञानार्णव' जैसी अपनी बड़ी क्वति का सूचन करते हैं, तब इस में कोई सन्देह ही नहीं है कि वे अपनी प्रस्तुत क्वति को अपनी दूसरी उसी विषय की बहुत बडी क्वति से भी छोटी सूचित करते हें ।

सभी देश के विद्वानों की यह परिपार्टी रही है, और आज भी है, कि वे किसी विषय पर जब बहुत बड़ा प्रन्थ छिखें तब उसी विषय पर अधिकारी विरोष की दृष्टि से मध्यम परिमाण का या छघु परिमाण का अथवा दोनों परिमाण का प्रन्थ भी रचें। हम भारतवर्ष के साहिसिक इतिहास को देखें तो प्रसेक विषय के साहिस में उस परिपार्टी के नमूने देखेंगे। उपाध्यायजी ने खुद भी अनेक विषयों पर छिखते समय उस परिपार्टी का अनुसरण किया है। उन्हों ने नय, सप्तमंगी आदि अनेक विषयों पर छोटे छोटे प्रकरण भी छिखे हैं, और उन्हीं विषयों पर बड़े बड़े प्रन्थ भी छिखे हैं। उदाहरणार्थ 'नयप्रदीप', 'नयरहस्र' आदि जब छोटे छोटे प्रकरण हैं, तब 'अनेकान्तव्यवस्था', 'नयामृततरंगिणी' आदि बड़े या आकर प्रन्थ भी हैं। जान पड़ता है ज्ञान विषय पर छिखते समय भी उन्हों ने पहले 'ज्ञानार्णव' नाम का आकर प्रन्थ छिसा और पीछे ज्ञानबिन्दु नाम का एक छोटा पर प्रवेशक प्रन्थ रचा। 'ज्ञानार्णव' उपछब्ध न होने से उस में क्या क्या, कितनी कितनी और किस किस प्रकार की चर्चाएँ की गईं होंगी यह कहना संभव नहीं, फिर भी उपाध्यायजी के व्यक्तित्वसूचक साहित्यराशि को देखने से इतना तो निःसन्देह कहा जा सकता है कि उन्हों ने उस अर्णवप्रन्थ में ज्ञान संबंधी यच यावच कह डाला होगा।

आर्यलोगों की परंपरा में, जीवन को संस्कृत बनानेवाले जो संस्कार माने गए हैं उन में एक नामकरण संस्कार भी है । यद्यपि यह संस्कार सामान्य रूपसे मानवव्यक्तिस्पर्शी ही है, तथापि उस संस्कार की महत्ता और अन्वर्थता का विचार आर्यपरंपरा में बहुत

१ ''अधिकं मत्कृतज्ञानार्णवात् अवसेयम्''-पृ० १६ । तथा, प्रन्थकार ने शास्त्रवार्तासमुचय की टीका स्याद्वाद-कल्पलता में भी खक्कत ज्ञानार्णव का उल्लेख किया है-''तत्त्वमत्रलं मत्कृतज्ञानार्णवादवसेयम्''-पृ० २० । दिगम्बराचार्य ग्रुभचन्द्र का भी एक ज्ञानार्णव नामक प्रन्थ मिलता है ।

च्यापक रहा है, जिसके फलस्वरूप आर्यगण नामकरण करते समय बहुत कुछ सोच विचार करते आए हैं। इस की व्याप्ति यहाँ तक बढी, कि फिर तो किसी भी चीज का जब, नाम रखना होता है तो, उस पर खास विचार कर लिया जाता है। प्रन्थों के नामकरण तो रचयिता विद्वानों के द्वारा ही होते हैं. अतएव वे अन्वर्थता के साथ साथ अपने नामकरण में नवीनता और पूर्वपरंपरा का भी यथासंभव सुयोग साधते हैं । 'ज्ञान-बिन्दु' नाम अन्वर्थ तो है ही, पर उसमें नवीनता तथा पूर्व परंपरा का मेल भी है । पूर्व परंपरा इस में अनेकमुसी व्यक्त हुई है। बौद्ध, ब्राह्मण और जैन परंपरा के अनेक विषयों के ऐसे प्राचीन प्रन्थ आज भी ज्ञात हैं, जिन के अन्त में 'बिन्दु' शब्द आता है । धर्मकीर्त्ति के 'हेतुबिन्दु' और 'न्यायबिन्दु' जैसे प्रन्थ न केवल उपाध्यायजी ने नाम मात्र से सुने ही थे बल्कि उन का उन वन्थों का परिशीलन भी रहा। वाचस्पति मिश्र के 'तत्त्वबिन्दु' और मधुसूदन सरस्वती के 'सिद्धान्तबिन्दु' आदि ग्रन्थ सुविश्चत हैं – जिनमें से 'सिद्धान्तबिन्दु' का तो उपयोग प्रस्तुत 'ज्ञानबिन्दु'में उपाध्यायजीने किया<sup>१</sup> भी है । आचार्य हरिभद्र के बिन्दु अन्तवाले 'योगविन्दु' और 'धर्मबिन्दु' प्रसिद्ध हैं । इन बिन्दु अन्तवाले नामों की सुम्दर और सार्थक पूर्व परंपरा को उपाध्यायजी ने प्रस्तुत प्रन्थ में व्यक्त करके 'ज्ञानार्णव' और 'ज्ञानबिन्दु' की नवीन जोडी के द्वारा नवीनता भी अर्पित की है।

### २. विषय

प्रन्थकार ने प्रतिपाद्य रूप से जिस विषय को पसन्द किया है वह तो प्रन्थ के नाम से ही प्रसिद्ध है। यों तो ज्ञान की महिमा मानववंश मात्र में प्रसिद्ध है, फिर भी आर्य जाति का वह एक मात्र जीवन-साध्य रहा है। जैन परंपरा में ज्ञान की आराधना और पूजा की विविध प्रणालियाँ इतनी प्रचलित हैं कि कुछ भी नहीं जानने वाला जैन भी इतना तो प्रायः जानता है कि ज्ञान पाँच प्रकार का होता है। कई ऐतिहासिक प्रमाणों से ऐसा मानना पड़ता है कि ज्ञानके पाँच प्रकार, जो जैन परंपरा में प्रसिद्ध हैं, वे भगवान महा-वीर के पहले से प्रचलित होने चाहिए। पूर्वश्चत जो भगवान महावीर के पहले का माना जाता है और जो बहुत पहले से नष्ट हुआ समझा जाता है, उस में एक 'ज्ञानप्रवाद' नाम का पूर्व था जिस में श्वेताम्बर-दिगम्बर दोनों परंपरा के अनुसार पंचविध ज्ञान का वर्णन था।

उपलब्ध श्रुत में प्राचीन समझे जाने वाले कुछ अंगों में भी उन की स्पष्ट चर्चा है। 'उत्तराध्ययन' जैसे प्राचीन मूल सूत्र में भी उन का वर्णन है। 'नन्दिसूत्र' में तो केवल पाँच ज्ञानों का ही वर्णन है। 'आवस्यकनिर्युक्ति' जैसे प्राचीन व्याख्या प्रन्थ में पाँच ज्ञानों को ही मंगल मान कर शुरू में उन का वर्णन किया है। कर्मविषयक साहिल के प्राचीन से प्राचीन समझे जाने वाले प्रन्थों में भी पद्घविध ज्ञान के आधार पर ही कर्म-

१ "अत एव खयमुक्तं तपस्तिना सिद्धान्तबिन्दौ"-पृ० २४। २ अध्ययन २८, गा० ४,५। ३ आवश्य-अनिर्युक्ति, गा० १ से आगे। प्रकृतियों का विभाजन<sup>र</sup> है, जो छप्त हुए **'कर्मग्रवाद'** पूर्व की अवशिष्ट परंपरा मात्र है । इस पञ्चविध ज्ञान का सारा खरूप दिगम्बर-श्वेताम्बर जैसे दोनों ही प्राचीन संघों में एक सा रहा है । यह सब इतना सूचित करने के लिए पर्याप्त है कि पञ्चविध ज्ञान विभाग और उस का अमुक वर्णन तो बहुत ही प्राचीन होना चाहिए ।

प्राचीन जैन साहित्य की जो कार्ममन्थिक परंपरा है तदनुसार' मति, श्रुत, अवधि, मनःपर्याय और केवल ये पाँच नाम ज्ञानविभागसूचक फलित होते हैं। जब कि आग-मिक परंपरा के अनुसार मति के स्थान में 'अभिनिबोध नाम है। बाकी के अन्य चारों नाम कार्ममन्थिक परंपरा के समान ही हैं। इस तरह जैन परंपरागत पञ्चविध ज्ञानदर्शक नामों में कार्ममन्थिक और आगमिक परंपरा के अनुसार प्रथम ज्ञान के बोधक 'मति' और 'अभिनिबोध' ये दो नाम समानार्थक या पर्यायरूपसे फलित होते हैं। बाकी के चार ज्ञान के दर्शक श्रुत, अवधि आदि चार नाम उक्त दोनों परंपराओं के अनुसार एक एक ही हैं। उनके दूसरे कोई पर्याय असली नहीं हैं।

स्मरण रखने की बात यह है कि जैन परंपरा के सम्पूर्ण साहित्य ने, लौकिक और लोकोत्तर सब प्रकार के ज्ञानों का समावेश उक्त पद्धविध विभाग में से किसी न किसी विभाग में, किसी न किसी नाम से किया है। समावेश का यह प्रयत्न जैन परंपरा के सारे इतिहास में एकसा है। जब जब जैनाचार्यों को अपने आप किसी नये ज्ञान के बारे में, या किसी नये ज्ञान के नाम के बारे में प्रश्न पैदा हुआ, अथवा दर्शनान्तरवादियों ने उन के सामने वैसा कोई प्रश्न उपस्थित किया, तब तब उन्हों ने उस ज्ञान का या ज्ञान के विशेष नाम का समावेश उक्त पद्धविध विभाग में से, यथासंभव किसी एक या दूसरे विभाग में, कर दिया है। अब हमें आगे यह देखना है कि उक्त पद्धविध ज्ञान-विभाग की प्राचीन जैन भूमिका के आधार पर, कमशः-किस किस तरह विचारों का विकास हुआ।

जान पड़ता है, जैन परंपरा में झान संबन्धी विचारों का विकास दो मार्गों से हुआ है। एक मार्ग तो है खदर्शनाभ्यास का और दूसरा है दर्शनान्तराभ्यास का । दोनों मार्ग बहुधा परस्पर संबद्ध देखे जाते हैं। फिर भी उन का पारस्परिक भेद स्पष्ट है, जिस के मुख्य छक्षण ये हैं – खदर्शनाभ्यासजनित विकास में दर्शनान्तरीय परिभाषाओं को अप-नाने का प्रयत्न नहीं है। न परमतखण्डन का प्रयत्न है और न जल्प एवं वितण्डा कथा का कभी अवल्यम्बन ही है। न परमतखण्डन का प्रयत्न है और न जल्प एवं वितण्डा कथा का कभी अवल्यम्बन ही है। उस में अगर कथा है तो वह एकमात्र तत्त्वबुभुत्सु कथा अर्थात् वाद ही है। जब कि दर्शनान्तराभ्यास के द्वारा हुए ज्ञान विकास में दर्शनान्तरीय परिभाषाओं को आत्मसात् करने का प्रयत्न अवश्य है। उसमें परमत खण्डन के साथ साथ कभी कभी जल्पकथा का भी अवल्यम्बन अवश्य है। उसमें परमत खण्डन के साथ साथ कभी कभी जल्पकथा का भी अवल्यम्बन अवश्य देखा जाता है। इन लक्षणों को ध्यान में रख कर, झानसंबन्धी जैन विचार-विकासका जब हम अध्ययन करते हैं, तब उस की अनेक ऐति-हासिक भूमिकाएँ हमें जैन साहित्य में देखने को मिल्टती हैं।

१ पंचसंप्रह, प्र० १०८. गा० ३। प्रथम कर्मप्रन्थ, गा० ४ । गोम्मटसार जीवकांड, गा० २९९ । २ नन्वी सूत्र, सू० १। आवश्यक निर्युक्ति, गा० १। षद्रखंडागम, पु० १. पृ० ३५३।

#### ज्ञानबिन्दुपरिचय - २. विषय विवेचन

ज्ञानविकास की किस भूमिका का आश्रय छे कर प्रस्तुत ज्ञानबिन्दु प्रन्थ को उपाध्या-यजी ने रचा है इसे ठीक ठीक समझने के लिए हम यहाँ ज्ञानविकास की कुछ भूमि-काओं का संक्षेप में चित्रण करते हैं। ऐसी ज्ञातव्य भूमिकाएं नीचे लिखे अनुसार सात कही जा सकती हैं – (१) कर्मशास्त्रीय तथा आगमिक। (२) निर्युक्तिगत। (३) अनुयोगगत। (४) तत्त्वार्थगत। (५) सिद्धसेनीय। (६) जिनभद्रीय, और (७) अकलंकीय।

( १ )कर्मशास्त्रीय तथा आगमिक भूमिका वह है जिसमें पञ्चविध ज्ञान के मति या अभिनिबोध आदि पाँच नाम मिलते हैं, और इन्हीं पाँच नामों के आसपास खदर्शना-भ्यासजनित थोडाबहुत गहरा तथा विस्तृत भेद-प्रभेदों का विचार भी पाया जाता है।

(२) दूसरी भूमिका वह है जो प्राचीन निर्युक्ति भाग में, करीब विकम की दूसरी शताब्दी तक में, सिद्ध हुई जान पड़ती' है। इस में दर्शनान्तर के अभ्यास का थोड़ा सा असर अवद्य जान पड़ता है। क्यों कि प्राचीन निर्युक्ति में मतिज्ञान के वास्ते मति और अभि-निबोध शब्द के उपरान्त संज्ञा, प्रज्ञा, स्मृति आदि अनेक पर्याय' शब्दों की जो वृद्धि देखी जाती है और पख्छविध ज्ञान का जो प्रत्यक्ष' तथा परोक्ष रूप से विभाग देखा जाता है बह दर्शनान्तरीय अभ्यास का ही सूचक है।

(३) तीसरी भूमिका वह है जो 'अनुयोगद्वार' नामक सूत्र में पायी जाती है, जो कि प्रायः विक्रमीय दूसरी शताब्दी की कृति है। इस में अक्षपादीय 'न्यायसूत्र' के चार प्रमाणों का तथा उसी के अनुमान प्रमाण संबन्धी भेद-प्रभेदों का संयह है, जो दर्शनान्तरीय अभ्यास का असन्दिग्ध परिणाम है। इस सूत्र में जैन पज्जविध ज्ञानविभाग को सामने रखते हुए भी उसके कर्त्ता आर्यरक्षित सूरिने झायद, न्यायदर्शनमें प्रसिद्ध प्रमाणविभाग को तथा उस की परिभाषाओं को जैन विचार क्षेत्र में लाने का सर्व प्रथम प्रयत्न किया है।

(४) चौथी भूमिका वह है जो वाचक उमाखाति के 'तत्त्वार्थसूत्र' और खास कर उन के स्रोपज्ञ भाष्य में देखी जाती है। यह प्रायः विक्रमीय तीसरी शताब्दी के बाद की छति है। इस में निर्युक्ति-प्रतिपादित प्रसक्ष और परोक्ष प्रमाण का डड़ेख कर के' वाचक ने अनुयोगद्वार

१ निर्युक्तिसाहिस को देखने से पता चल्रता है कि जितना भी निर्युक्ति के नाम से साहिस उपलब्ध होता है वह सब न तो एक ही आचार्य की क्वति है और न वह एक ही शताब्दी में बना है। फिर भी प्रस्तुत ज्ञान की चर्चा करनेवाला आवश्यक निर्युक्ति का भाग प्रथम भद्रवाहुकृत मानने में कोई आपत्ति नहीं है। अतएव उस को यहाँ विकम की दूसरी शताब्दी तक में सिद्ध हुआ कहा गया है। २ आवश्यकर्निर्युक्ति, गा० १२। ३ वृहत्कल्पभाष्यान्तर्गत मद्रवाहुकृत निर्युक्ति-गा० ३, २४, २५। यद्यपि टीकाकार ने इन गाथाओं को, भद्रवाहवीय निर्युक्तिगत होने की सूचना नहीं दी है, फिर भी पूर्वापर के संदर्भ को देखने से, इन गाथाओं को निर्युक्तिगत मानने में कोई आपत्ति नहीं है। टीकाकार ने निर्युक्ति और भाष्य का विवेक सर्वत्र नहीं दिखाया है, यह वात तो बृहत्कल्प के किसी पाठक को तुरंत ही ध्यानमें आ सकती है। और खास बात तो यह है कि न्यायावतार टीका की टिप्पणी के रचयिता देवभद्द, २५ वीं गाथा कि जिसमें स्पष्टतः प्रत्यक्ष और परोक्ष का लक्षण किया गया है, उस को भगवान भद्रवाहु की होने का स्पष्टतया सूचन करते हैं-न्यायावतार, प्र० १५। ४ अनुयोगदार सूत्र प्र० २१९ से। ५ तत्त्वार्यसूत्र १.९–१३।

#### ज्ञानबिन्दुपरिचय - २. विषय विवेचन

में स्वीकृत न्यायदर्शनीय चतुर्विध प्रमाणविभाग की ओर उदासीनता दिखाते हुए<sup>१</sup> निर्युक्तिगत द्विविध प्रमाण विभाग का समर्थन किया है । वाचक के इस समर्थन का आगे के ज्ञान विकास पर प्रभाव यह पड़ा है कि फिर किसी जैन तार्किक ने अपनी ज्ञान-विचारणा में उक्त चतुर्विध प्रमाणविभाग को भूल कर भी स्थान नहीं दिया। हाँ, इतना तो अवइय हुआ कि आर्यरक्षित सरि जैसे प्रतिष्ठित अनुयोगधर के द्वारा, एक बार जैन श्रुत में खान पाने के कारण, फिर न्यायद्र्शनीय वह चतुर्विध प्रमाण विभाग, हमेशां के वास्ते 'भगवती' 'आदि परम प्रमाण भूत आगमों में भी संगृहीत हो गया है। वाचक उमाखाति का उक्त चतुर्विध प्रमाणविभाग की ओर उदासीन रहने में तात्पर्य यह जान पडता है, कि जब जैन आचार्यों का खोपज्ञ प्रलक्ष-परोक्ष प्रमाण विभाग है तब उसीको हे कर ज्ञानों का विचार क्यों न किया जाय ? और दुईानान्तरीय चतुर्विध प्रमाणविभाग पर क्यों भार दिया जाय ? इस के सिवाय वाचकने मीमांसा आदि दर्शनान्तर में प्रसिद्ध अनुमान, अर्थापत्ति आदि प्रमाणों का समावेश भी मति-श्रतमें किया<sup>३</sup> जो वाचक के पहले किसी के द्वारा किया हआ देखा नहीं जाता । वाचक के प्रयत्न की दो बातें खास ध्यान खींचतीं हैं । एक तो वह, जो नियुक्ति-स्वीक्रत प्रमाण विभाग की प्रतिष्ठा बढाने से संबन्ध रखती है; और दूसरी वह, जो दर्शनान्तरीय प्रमाण की परिभाषाओं का अपनी ज्ञान परिभाषा के साथ मेळ बैठाती है. और प्रासंगिक रूप से दर्शनान्तरीय प्रमाणविभाग का निराकरण करती है।

(५) पांचवी भूमिका, सिद्धसेन दिवाकर के द्वारा किये गये ज्ञान के विचारविकास की है। सिद्धसेनने – जो अनुमानतः विक्रमीय छठी शताब्दी के उत्तरवर्ती ज्ञात होते हैं – अपनी विभिन्न कृतियों में, कुछ ऐसी बातें ज्ञान के विचार क्षेत्र में प्रस्तुत की हैं जो जैन परंपरा में उन के पहले न किसी ने उपस्थित की थीं और शायद न किसीने सोची भी थीं। ये बातें तर्कदृष्टि से समझने में जितनी सरल हैं उतनी ही जैन परंपरागत रूढ मानस के लिए केवल कठिन ही नहीं बल्कि असमाधानकारक भी हैं। यही वजह है कि दिवाकर के उन विचारों पर, करीब हजार वर्ष तक, न किसी ने सहानुभूतिपूर्वक ऊहापोह किया और न उनका समर्थन ही किया। उपाध्यायजी ही एक ऐसे हुए, जिन्हों ने सिद्धसेन के नवीन प्रस्तुत मुद्दों पर सिर्फ सहानुभूतिपूर्वक विचार ही नहीं किया, बल्कि अपनी सूक्ष्म प्रज्ञा और तर्क से परि-मार्जित जैनदृष्टि का उपयोग करके, उन मुद्दों का प्रस्तुत 'ज्ञानबिन्दु' प्रन्थ में, अति विश्वद और अनेकान्त दृष्टि को शोभा देनेवाला समर्थन भी किया। वे मुद्दे मुख्यतया चार हैं –

- १. मति और श्रुत ज्ञान का वास्तविक ऐक्य'।
- २. अषधि और मनःपर्याय ज्ञान का तत्त्वतः अमेद'।
- ३. केवल ज्ञान और केवल दर्शन का वास्तविक अभेद् ।

१ "चतुर्विधामेखेके नयवादान्तरेण"-तत्त्वार्थभाष्य १.६। २ "से किंतं पमाणे ?, पमाणे चडव्विहे पण्पत्ते, तं जहा-पश्चक्खे ज्ञान अणुओगदारे तहा णेयव्वं ॥" भगवती, श० ५. उ० ३. भाग २. पृ० २१९; स्थानांगसूत्र पृ० ४९ । ३ तत्त्वार्थभाष्य १.१२ । ४ देखो, निश्चयद्वात्रिंबिका का० १९, तथा ज्ञानबिन्दु पृ० १६ । ५ देखो, निश्चयद्वा० का० १७ और ज्ञानबिन्दु पृ० १८ । ६ देखो, सन्मति काण्ड २ संपूर्ण; और ज्ञानबिन्दु पृ० ३३ दे ।

४. अद्धानरूप दर्शन का ज्ञान से अभेद'।

इन चार मुहों को प्रस्तुत करके सिद्धसेन ने, ज्ञान के भेद-प्रभेद की पुरानी रेखा पर तार्किक विचार का नया प्रकाश डाला है, जिसको कोई भी, पुरातन रूढ संस्कारों तथा शास्रों के प्रचलित व्याख्यान के कारण, पूरी तरह समझ न सका। जैन विचारकों में सिद्ध-सेन के विचारों के प्रति प्रतिकिया शुरू हुई । अनेक विद्वान् तो उनका प्रकट विरोध करने ँठंगे, और कुछ विद्वान इस बारे में उदासीन ही रहे । क्षमाश्रमण जिनभद्र गणीने बडे जोरों से विरोध किया। फिर भी हम देखते हैं कि यह विरोध सिर्फ केवलज्ञान और केवलदर्शन के अभेदवाले सदे पर ही हुआ है । बाकी के सुद्दों पर या तो किसीने विचार ही नहीं किया या सभी ने उपेक्षा धारण की । पर जब हम प्रस्तुत ज्ञानबिन्दु में उन्हीं मुद्दों पर उपाध्या-यजी का ऊहापोह देखते हैं, तब कहना पड़ता है कि उतने प्राचीन युगमें भी, सिद्धसेन की वह तार्किंकता और सूक्ष्म दृष्टि जैन साहित्य को अद्भूत देन थी । दिवाकर ने इन चार मुद्दों पर के अपने विचार 'निश्चयद्रात्रिंशका' तथा 'सन्मतिप्रकरण' में प्रकट किये हैं । उन्हों ने ज्ञान के विचारक्षेत्र में एक और भी नया प्रस्थान ग्रुरू किया । संभवतः दिवाकर के पहुळे जैन परंपरा में कोई न्याय विषय का – अर्थात परार्थानुमान और तत्संबन्धी पदार्थ निरूपक – विशिष्ट व्रन्थन था। जब उन्होंने इस अभाव की पूर्ति के लिए 'न्यायावतार' बनाया तब उन्हों ने जैन परंपरा में प्रमाणविभाग पर नये सिरे से पुनर्विचार प्रकट किया। आर्यरक्षित-स्वीक्ठत न्यायदर्शनीय चतुर्विध प्रमाणविभाग को जैन परंपरा में गौण स्थान दे कर, निर्युक्ति-कारस्वीक्वत द्विविध प्रमाणविभाग को प्रधानता देने वाले वाचक के प्रयत्न का जिंक हम उपर कर चुके हैं। सिद्धसेन ने भी उसी द्विविध प्रमाण विभाग की भूमिका के ऊपर 'न्याया-वतार' की रचना की और उस प्रत्यक्ष और परोक्ष-प्रमाणद्वय द्वारा तीन 'प्रमाणों को जैन परंपरा में सर्व प्रथम स्थान दिया, जो उनके पूर्व बहुत समय से, सांख्य दर्शन तथा वैदेौ-षिक दुर्शन में सुप्रसिद्ध थे और अब तक भी हैं। सांख्य और वैशेषिक दोनों दर्शन जिन प्रत्यक्ष, अनुमान, आगम-इन तीन प्रमाणों को मानते आये हैं, उनको भी अब एक तरह से, जैन परंपरा में स्थान मिला, जो कि वाद्कथा और परार्थानुमान की दृष्टि से बहुत उप-युक्त है। इस प्रकार जैन परंपरा में न्याय, सांख्य और वैशेषिक तीनों दर्शन सम्मत प्रमाणविभाग प्रविष्ट हुआ । यहां पर सिद्धसेनस्वीकृत इस त्रिविध प्रमाणविभाग की जैन

१ देखो, सन्मति, २.३२; और ज्ञानबिन्दु, प्र० ४७ । २ जैसे, हरिभद्र-देखो, धर्मसंग्रहणी, गा० १३५२ से तथा नंदीवृत्ति, प्र. ५५ । ३ देखो, न्यायावतार, श्लो० १ । ४ यद्यपि सिद्धसेन ने प्रमाण का प्रत्यक्ष-परोक्ष रूपसे द्विविध विभाग किया है किन्तु प्रत्यक्ष, अनुमान, और शब्द इन तीनों का प्रथक् पृथक् लक्षण किया है । ५ सांख्यकारिका, का० ४ । ६ प्रमाण के मेद के विषय में सभी वैशेषिक एकमत नहीं । कोई उस के दो मेद तो कोई उस के तीन मेद मानते हैं । प्रशस्तपादभाष्यमें ( प्र० २१३ ) शाब्द प्रमाण का अंतर्भाव अनुमान में है । उस के टीकाकार श्रीधर का भी वही मत है (कंदली, प्र० २१३) किन्तु व्योमबिव को वैसा एकान्तरूप से इष्ट नहीं-देखो व्योमवती, प्र० ५७७,५८४ । अतः जहाँ कहीं वैशेषिकसंमत तीन प्रमाणों का उल्लेख हो वह व्योमन्निव का समझना चाहिए-देखो, न्यायावतार, टीकाटिप्पण, प्र० ९ तथा प्रमाणमीमांसा भाषाटिप्पण-प्र० २३ । परंपरा में, आर्यरक्षितीय चतुर्विध विभाग की तरह, डपेक्षा ही हुई या डस का विशेष आदर हुआ ? – यह प्रश्न अवत्त्य होता है, जिस पर हम आगे जा कर कुछ कहेंगे ।

( ६ ) छठी भूमिका, वि० ७ वीं शताब्दी वाले जिनभद्र गणी की है। प्राचीन समय से कर्म-शास तथा आगम की परंपरा के अनुसार जो मति, श्रुत आदि पाँच ज्ञानों का विचार जैन परंपरा में प्रचलित था, और जिस पर निर्युक्तिकार तथा प्राचीन अन्य व्याख्याकारों ने एवं नन्दी जैसे आगम के प्रणेताओं ने, अपनी अपनी दृष्टि व शक्ति के अनुसार, बहुत कुछ कोटिकम भी बढ़ाया था, उसी विचार भूमिका का आश्रय छे कर क्षमाश्रमण जिनभद्र ने अपने विज्ञाल मन्थ 'विशेषावश्यकभाष्य' में पछाविध ज्ञान की आचुडान्त साङ्गोपाङ्ग मीमांसा 'की । और उसी आगम सम्मत पञ्चविध ज्ञानों पर तर्कदृष्टि से आगमप्रणाली का समर्थ करने वाला गहरा प्रकाश डाला। 'तत्त्वार्थसूत्र' पर व्याख्या लिखते समय, पूज्यपाद देवनन्दी और भट्टारक अकलंक ने भी पञ्चविध ज्ञान के समर्थन में, मुख्यतया तर्कप्रणाली का ही अवलम्बन लिया है। क्षमाश्रमण की इस विकासभूमिका को तर्कोपजीवी आगमभूमिका कहनी चाहिए, क्यों कि उन्हों ने किसी भी जैन तार्किक से कम तार्किकता नहीं दिखाई; फिर भी उन का सारा तर्कबल आगमिक सीमाओं के घेरे में ही घिरा रहा – जैसा कि कुमारिल तथा शंकराचार्य का सारा तर्कबल श्रुति की सीमाओं के घेरे में ही सीमित रहा । क्षमाश्रमण ने अपने इस विशिष्ट आवरयक भाष्य में ज्ञानों के बारे में उतनी अधिक विचारसामग्री व्यवस्थित की है कि जो आगे के सभी श्वेताम्बर प्रन्थप्रणेताओं के लिए मुख्य आधारभूत बनी हुई है। उपाध्यायजी तो जब कभी जिस किसी प्रणाली से ज्ञानों का निरूपण करते हैं तब मानों क्षमाश्रमण के विशेषावश्यकभाष्य को अपने मन में पूर्णरूपेण प्रतिष्ठित कर छेते हैं रे। प्रस्तुत ज्ञानबिन्दु में भी उपाध्यायजी ने वही किया है रे।

(७) सातवीं भूमिका, भट्ट अकलंक की है, जो विकमीय आठवीं शताब्दीके विद्वान् हैं। ज्ञानविचारके विकासक्षेत्र में भट्टारक अकलंक का प्रयत्न बहुमुखी है। इस बारे में उन के तीन प्रयत्न विशेष उल्लेख योग्य हैं। पहला प्रयत्न तत्त्त्वार्थसूत्रावल्टम्बी होने से प्रधानतया पराश्रित है। दूसरा प्रयत्न सिद्धसेनीय 'न्यायावतार' का प्रतिबिम्बप्राही कहा जा सकता है, फिर मी उस में उनकी विशिष्ट खतन्त्रता स्पष्ट है। तीसरा प्रयत्न 'लघीयस्त्रय' और खास कर 'प्रमाणसंग्रह' में है, जिसे उन की एकमात्र निजी सूझ कहना ठीक है। उमाखाति ने, मीमांसक आदि सम्मत अनेक प्रमाणों 'का समावेश मति और श्रुत में होता है-पेसा सामान्य ही कथन किया था; और पूज्यपादने भी वैसा ही सामान्य कथन किया था। परन्तु, अकलंक ने उस से आगे बढ़ कर विशेष विश्लेषण के द्वारा 'राजवार्त्तिक' में' यह बतलाया कि दर्शनान्तरीय वे सब प्रमाण, किस तरह अनक्षर और अक्षरश्रत में समाविष्ट

१ विशेष:वश्यक भाष्यमें ज्ञानपञ्चकाधिकारने ही ८४० गाथाएँ जितना बडा भाग रोक रखा है। कोट्याचार्य की टीका के अनुसार विशेषावश्यक की सब मिल कर ४३४६ गाथाएँ हैं। २ पाठकों को इस बात की प्रतीति, उपाध्यायजीकृत जैनतर्कभाषा को, उसकी टिप्पणी के साथ देखने से हो जायगी। ३ देखो, ज्ञानबिन्दु की टिप्पणी पृ० ६१,६८–७३ इत्यादि। ४ देखो, तत्त्वार्थभाष्य, १.१२। ५ देखो, सर्वार्थसिद्धि, १.१०। ६ देखो, राजवार्तिक, १.२०.१५।

हो सकते हैं। 'राजवार्त्तिक' सूत्रावलम्बी होने से उस में इतना ही विशदीकरण पर्याप्त है; पर उन को जब धर्मकीर्त्ति के 'प्रमाणविनिश्चय' का अनुकरण करने वाला स्वतन्न 'न्याय-विनिश्चय' प्रन्थ बनाना पड़ा, तब उन्हें परार्थानुमान तथा वादगोष्ठी को लक्ष्य में रख कर विचार करना पड़ा। उस समय उन्हों ने सिद्धसेनस्वीकृत वैशेषिक-सांख्यसम्मत त्रिविध प्रमाणविभाग की प्रणाली का अवलम्बन करके अपने सारे विचार 'न्यायविनिश्चय' में निबद्ध किये। एक तरह से वह 'न्यायविनिश्चय' सिद्धसेनीय 'न्यायावतार' का स्वतन्त किन्तु विस्तृत विशदीकरण ही केवल नहीं है बल्कि अनेक अंशों में पूरक भी है। इस तरह जैन परंपरा में न्यायावतार के सर्व प्रथम समर्थक अकलंक ही हैं।

इतना होने पर भी, अकलंक के सामने कुछ प्रश्न ऐसे थे जो उन से जवाब चाहते थे। पहला प्रश्न यह था, कि जब आप मीमांसकादिसम्मत अनुमान प्रभूति विविध प्रमाणों का श्रुत में समावेश करते हैं, तब उमाखाति के इस कथन के साथ विरोध आता है, कि वे प्रमाण मति और श्रुत दोनों में समाविष्ट होते हैं। दूसरा प्रश्न उन के सामने यह था, कि मति के पर्याय रूप से जो स्मृति, संज्ञा, चिन्ता जैसे शब्द निर्युक्तिकाल से प्रचलित हैं और जिन को उमाखाति ने भी मूल सूत्र में संगृहीत किया है, उन का कोई विशिष्ट तात्पर्य किंवा उपयोग है या नहीं ? । तदतिरिक्त उन के सामने खास प्रश्न यह भी था, कि जब सभी जैनाचार्य अपने प्राचीन पद्धविध ज्ञानविभाग में दर्शनान्तरसम्मत प्रमाणों का तथा उन के नामों का समावेश करते आये हैं, तब क्या जैन परंपरा में भी प्रमाणों की कोई दार्शनिक परिभाषाएँ या दार्शनिक लक्षण हैं या नहीं ?; अगर हैं तो वे क्या हैं ? और आप यह भी बतलाइए कि वे सब प्रमाणलक्षण या प्रमाणपरिभाषाएँ सिर्फ दर्शनान्तर से उधार ली हुई हैं या प्राचीन जैन प्रन्थों में उनका कोई मूल भी है ?। इसके सिवाय अकलंक को एक बडा भारी यह भी प्रश्न परेशान कर रहा जान पडता है, कि तुम जैन तार्किकों की सारी प्रमाणप्रणाली कोई स्वतन्त्र स्थान रखती है या नहीं ? अगर वह स्वतन्त्र स्थान रखती है तो उसका सवाँगीण निरूपण कीजिए। इन तथा ऐसे ही दूसरे प्रश्नों का जवाब अकलंक ने थोड़े में 'लघीयस्तय' में दिया है, पर 'प्रमाणसंग्रह' में वह बहुत स्पष्ट है। जैनतार्किकों के सामने दुईानान्तर की दृष्टि से उपस्थित होने वाली सब समस्याओं का सुलझाव अकलंक ने सर्व प्रथम स्वतन्त्रभाव से किया जान पडता है। इस लिए उनका वह प्रयत्न बिलकुल मौलिक है।

उपरके संक्षिप्त वर्णन से यह साफ जाना जा सकता है कि – आठवीं-नवीं शताब्दी तक मैं जैन परंपरा ने ज्ञान संबन्धी विचार क्षेत्र में खदर्शनाभ्यास के मार्ग से और दर्शना-न्तराभ्यास के मार्ग से किस किस प्रकार विकास प्राप्त किया । अब तक में दर्शनान्तरीय आवदयक परिभाषाओं का जैन परंपरा में आत्मसात्करण तथा नवीन खपरिभाषाओं का निर्माण पर्याप्त रूपसे हो चुका था । उस में जल्प आदि कथा के द्वारा परमतों का निरसन

१ न्यायविनिश्चय को अकलंकने तीन प्रस्तावों में विभक्त किया है-प्रलक्ष, अनुमान और प्रवचन । इस से इतना तो स्पष्ट हो जाता है कि उन को प्रमाण के ये तीन मेद मुख्यतया न्यायविनिश्चय की रचना के समय इप्ट होंगे ।

2 Jain Education International

भी ठीक ठीक हो चुका था और पूर्वकाल में नहीं चार्चित ऐसे अनेक नवीन प्रमेखों की चर्चा भी हो चुकी थी। इस पक्की दार्शनिक भूमिका के ऊपर अगले हजार वर्षों में जैन तार्किकों ने बहत बडे बडे चर्चाजटिल प्रन्थ रचे जिनका इतिहास यहाँ प्रस्तुत नहीं है । फिर भी प्रस्तत ज्ञानबिन्द विषयक उपाध्यायजी का प्रयत्न ठीक ठीक समझा जा सके. प्रतदर्थ बीच के समय के जैन तार्किकों की प्रवृत्ति की दिशा संक्षेप में जानना जरूरी है। आठवी-नवीं शताब्दी के बाद ज्ञान के प्रदेश में मुख्यतया दो दिशाओं में प्रयत्न देखा जाता है। एक प्रयत्न ऐसा है जो क्षमाश्रमण जिनभद्र के द्वारा विकसित भूमिका का आश्रय हे कर चलता है, जो कि आचार्य हरिभद्र की 'धर्मसङ्घहणी' आदि कृतियों में देखा जाता है। दुसरा प्रयत्न अकलंक के द्वारा विकसित भूमिका का अवलम्बन करके शुरू हुआ। इस प्रयत्न में न केवल अकलंक के विद्याशिष्य-प्रशिष्य विद्यानन्द, माणिक्यनन्दी, अन-न्त्रवीर्थ, प्रभाचन्द्र, वादिराज आदि दिगम्बर आचार्य ही चले; किन्तु अभयदेव, वादिदेव-सरि. हेमचन्द्राचार्य आदि अनेक श्वेताम्बर आचार्यों ने भी अकलंकीय तार्किक भूमिका को विस्तत किया। इस तर्कप्रधान जैन युग ने जैन मानस में एक ऐसा परिवर्त्तन पैदा किया जो पूर्वकालीन रूढिबद्धता को देखते हुए आश्चर्यजनक कहा जा सकता है । संभवतः सिद्धसेन दिवाकर के बिलकुल नवीन सूचनों के कारण उनके विरुद्ध जो जैन परंपरा में पर्वप्रह था वह दसवीं शताब्दी से स्पष्ट रूप में हटने और घटने छगा। हम देखते हैं कि सिद्धसेन की कृति रूप जिस न्यायावतार पर – जो कि सचमुच जैन परंपरा का एक छोटा किन्तु मौलिक प्रन्थ है - करीब तीन शताब्दी तक किसीने टीकादि नहीं रची थी, उस न्यायावतार की ओर जैन विद्वानों का ध्यान अब गया । सिद्धर्षि ने दसवीं शताब्दी में उस पर व्याख्या लिख कर उसकी प्रतिष्ठा बढाई और ग्यारहवीं शताब्दी में वादिवैताल शान्तिसूरि ने उस को बह स्थान दिया जो भर्चुहरि ने 'व्याकरणमहाभाष्य' को, कुमारिल ने 'शाबरभाष्य' को, धर्मकीर्त्तिने 'प्रमाणसमुचय' को और विद्यानन्द ने 'तत्त्वार्थसूत्र' आदि को दिया था। शान्तिसूरि ने न्यायावतार की प्रथम कारिका पर सटीक पद्यबन्ध 'वात्तिक' रचा और साथ ही उस में उन्हों ने यत्र तत्र अकलंक के विचारों का खण्डन भी किया। इस शाख-रचना-प्रचुर युग में न्यायावतार ने दूसरे भी एक जैन तार्किक का ध्यान अपनी और खींचा। म्यारहवीं शताब्दी के जिनेश्वरसूरि ने न्यायावतार की प्रथम ही कारिका को छे कर उस-पर एक पद्यबन्ध 'प्रमालक्षण' नाम का प्रन्थ रचा और उस की व्याख्या भी खयं उन्हों ने की । यह प्रयत्न दिङ्नाग के 'प्रमाणसमुच्चय' की प्रथम कारिका के ऊपर धर्मकीर्त्ति के द्वारा रचे गए सटीक पद्यबन्ध 'प्रमाणवार्त्तिक' का; तथा पूज्यपाद की 'सर्वार्थसिद्धि' के प्रथम मंगल ऋोक के ऊपर विद्यानन्द के द्वारा रची गई सटीक 'आप्तपरीक्षा' का अनुकरण है। अब तक में तर्क और दुईान के अभ्यास ने जैन विचारकों के मानस पर अमुक अंश में स्वतन्त्र विचार प्रकट करने के बीज ठीक ठीक वो दिये थे। यही कारण है कि एक ही न्यायावतार पर लिखने वाले उक्त तीनों विद्वानों की विचारप्रणाली अनेक जगह भिन्न भिन्न देखी जाती है।

१ जैनतर्कवार्तिक, ए० १३२; तथा देखो न्यायकुमुदचन्द्र-प्रथमभाग, प्रस्तावना ए० ८२ ।

अबतक जैन परंपरा ने ज्ञान के विचारक्षेत्र में जो अनेकमुखी विकास प्राप्त किया था और जो विशालप्रमाण प्रन्थराशि पैदा की थी एवं जो मानसिक खातच्चय की उच तार्किक भूमिका प्राप्त की थी, वह सब तो उपाध्याय यशोविजयजी को विरासत में मिल्ली ही थी, पर साथ ही में उन्हें एक ऐसी सुविधा भी प्राप्त हुई थी जो उनके पहले किसी जैन विद्वान् को न मिल्ली थी। वह सुविधा है उदयन तथा गंगेशप्रणीत नव्य न्यायशास्त्र के अभ्यास का साक्षात् विद्याधाम काशी में अवसर मिल्लना। इस सुविधा का उपाध्यायजी की जिज्ञासा और प्रज्ञा ने कैसा और कितना उपयोग किया इस का पूरा खयाल तो उसी को आ सकता है जिस ने उन की सब कृतियों का थोड़ा सा भी अध्ययन किया हो। नव्य न्याय के डपरान्त उपाध्यायजी ने उस समय तक के अति प्रसिद्ध और विकसित पूर्षमीमांसा तथा वेदान्त आदि वैदिक दर्शनों के महत्त्वपूर्ण प्रन्थों का भी अच्छा परिशीलन किया। आगमिक और दार्शनिक ज्ञान की पूर्वकालीन तथा समकालीन समस्त विचार सामगी को आत्मसात करने के बाद उपाध्यायजी ने ज्ञान के निरूपणक्षेत्र में पदार्पण किया।

उपाध्यायजी की मुख्यतया ज्ञाननिरूपक दो छतियाँ हैं। एक 'जैनतर्कभाषा' और दूसरी प्रस्तुत 'ज्ञानबिन्दु'। पहली छति का विषय यद्यपि ज्ञान ही है तथापि उस में उस के नामानुसार तर्कप्रणाली या प्रमाणपद्धति मुख्य है। तर्कभाषा का मुख्य उपादान 'विशेषावत्रयकमाष्य' है, पर वह अकलंक के 'ल्रघीयस्त्रय' तथा 'प्रमाणसंग्रह' का परिष्ठत किन्तु चवीन अनुकरण संस्करणें भी है। प्रस्तुत ज्ञानबिन्दु में प्रतिपाद्य रूपसे उपाध्यायजी ने पञ्चविध ज्ञान बाला आगसिक विषय ही चुना है जिस में उन्हों ने पूर्वकाल में विकसित प्रमाणपद्धति को कहीं भी स्थान नहीं दिया। फिर भी जिस युग, जिस विरासत और जिस प्रतिभा के वे धारक थे, वह सब अति प्राचीन पञ्चविध ज्ञान की चर्चा करने वाले उन के प्रस्तुत ज्ञानबिन्दु प्रन्थ में न आवे यह असंभव है। अत एव हम आगे जा कर देखेंगे कि पहले के करीब दो हजार वर्ष के जैन साहित्य में पञ्चविधज्ञानसंबन्धी विचार क्षेत्र में जो कुछ सिद्ध हो घुका था वह तो करीब करीब सब, प्रस्तुत ज्ञानबिन्दु में आया ही है, पर उस के अतिरिक्त ज्ञानसंबन्धी अनेक नए विचार भी, इस ज्ञानबिन्दु में सन्निविष्ट हुए हैं; जो पहले के किसी जैन प्रन्थ में नहीं देखे जाते। एक तरह से प्रस्तुत ज्ञानबिन्दु विशेषावत्रयकभाष्यगत पद्यविधज्ञानवर्णन का नया परिष्ठत और नवीन दृष्टि सम्पन्न संस्करण है।

#### ३. रचनाशैली

प्रस्तुत प्रन्थ ज्ञानबिन्दु की रचनाशैली किस प्रकार की है इसे स्पष्ट समझने के लिए शास्त्रों की मुख्य मुख्य शैलियों का संक्षिप्त परिचय आवदयक है । सामान्य रूपसे

१ देखो जैनतर्कभाषा की प्रशस्ति-"पूर्व न्यायविशारदलबिरुदं कारयां प्रदत्तं बुधैः ।" २ लघीयस्त्रय में तृतीय प्रवचन प्रवेश में कमशः प्रमाण, नय और निक्षेप का वर्णन अकलंकने किया है । वैसे ही प्रमाणसंप्रह के अंतिम नवम प्रस्ताव में भी उन्हीं तीन विषयों का संक्षेप में वर्णन है । लघीयस्त्रय और प्रमाणसंग्रह में अन्यत्र प्रमाण और नय का विस्तृत वर्णन तो है ही, फिर भी उन दोनों प्रन्थों के अंतिम प्रस्ताव में प्रमाण, नय और निक्षेप की एक साथ संक्षिप्त चर्चा उन्होंने कर दी है जिससे स्पष्टतया उन तीनों विषयों का पारस्परिक मेद समझ में आ जाय । यशोविजयजी ने अपनी तर्कभाषा को, इसी का अनुकरण करके, प्रमाण, नय, और निक्षेप इन तीन परिच्छेदों में विभक्त किया है । दार्शनिक परंपरा में चार शैलियाँ प्रसिद्ध हैं-१. सूत्र शैली, २. कारिका शैली, ३. व्याख्या शैली, और ४. वर्णन शैली । मूल रूपसे सूत्र शैली का उदाहरण है 'न्यायसूत्र' आदि । मूल रूपसे कारिका शैली का उदाहरण है 'सांख्यकारिका' आदि । गद्य पद्य या उभय रूपमें जब किसी मूळ प्रन्थ पर व्याख्या रची जाती है तब वह है व्याख्या शैली -जैसे 'माष्य' 'वार्तिकादि' प्रन्थ । जिस में स्वोपज्ञ या अन्योपज्ञ किसी मूल का अवलम्बन न हो; किन्तु जिस में प्रन्थकार अपने प्रतिपाद्य विषय का खतन्त्र भाव से सीधे तौर पर वर्णन ही वर्णन करता जाता है और प्रसक्तानुप्रसक्त अनेक मुख्य विषय संबन्धी विषयों को उठा कर उनके निरूपण द्वारा मुख्य विषय के वर्णन को ही पुष्ट करता है वह है वर्णन या प्रकरण शैली । प्रस्तुत प्रन्थ की रचना, इस वर्णन शैली से की गई है । जैसे विद्यानन्द ने 'प्रमाणपरीक्षा' रची, जैसे मधुसूदन सरस्वती ने 'वेदान्तकल्पलतिका' और सदानन्द नै 'वेदान्तसार' वर्णन शैली से बनाए, वैसे ही उपाध्यायजी ने ज्ञानबिन्दु की रचना वर्णन शैली से की है। इस में अपने या किसी अन्य के रचित गद्य या पद्य रूप मूल का अव-छम्बन नहीं है। अत एव समूचे रूपसे ज्ञानबिन्दु किसी मूल प्रन्थ की व्याख्या नहीं है। घह तो सीघे तौर से प्रतिपाद्य रूपसे पसन्द किये गये ज्ञान और उसके पद्घविध प्रकारों का निरूपण अपने ढंग से करता है। इस निरूपण में प्रन्थकार ने अपनी योग्यता और मर्यादा के अनुसार सुख्य विषय से संबन्ध रखने वाले अनेक विषयों की चर्चा छानबीन के साथ की है, जिस में उन्हों ने पक्ष या विपक्ष रूपसे अनेक प्रन्थकारों के मन्तव्यों के अवतरण भी दिए हैं। यद्यपि प्रन्थकार ने आगे जा कर 'सन्मति' की अनेक गाथाओं को छे कर (पू० ३३) उनका क्रमशः खयं व्याख्यान भी किया है, फिर भी वस्तुतः उन गाथाओं को छेना तथा उनका व्याख्यान करना प्रासंगिक मात्र है। जब केवछज्ञान के निरूपण का प्रसंग आया और उस संबन्ध में आचार्यों के मतभेदों पर कुछ लिखना प्राप्त हुआ, तब डन्हों ने सन्मतिगत कुछ महत्त्व की गाथाओं को छे कर उनके व्याख्यान रूपसे अपना विचार प्रकट कर दिया है। खुद उपाध्यायजी ने ही ''एतच तत्त्वं सयुक्तिकं सम्मति-गाथाभिरेव प्रदर्शयामः" ( ए० ३३ ) कह कर वह भाव स्पष्ट कर दिया है । उपाध्यायजी ने 'अनेकान्तव्यवस्था'आदि अनेक प्रकरण प्रन्थ लिखे हैं जो ज्ञानबिन्दु के समान वर्णन रीली के हैं । इस रौली का अवलम्बन करने की प्रेरणा करनेवाले वेदान्तकल्पलतिका, वेदान्तसार. 'न्यायदीपिका' आदि अनेक वैसे प्रन्थ थे जिनका उन्होंने उपयोग भी कियाहै।

#### ग्रन्थ का आभ्यन्तर खरूप

प्रन्थके आभ्यन्तर स्वरूप का पूरा परिचय तो तभी संभव है जब उस का अध्ययन – अर्थप्रहण और ज्ञात अर्थ का मनन – पुनः पुनः चिन्तन किया जाय । फिर भी इस प्रन्थ के जो अधिकारी हैं उन की बुद्धि को प्रवेशयोग्य तथा रुचिसम्पन्न बनाने की दृष्टि से यहाँ उस के विषय का कुछ स्वरूपवर्णन करना जरूरी है । प्रन्थकार ने ज्ञान के स्वरूप को सम-झाने के लिए जिन मुख्य मुख्य मुद्दों पर चर्चा की है और प्रसेक मुख्य मुद्दे की चर्चा करते समय प्रासंगिक रूपसे जिन दूसरे मुद्दों पर भी विचार किया है, उन मुद्दों का यथा-संभव दिग्दर्शन कराना इस जगह इष्ट है । इम ऐसा दिग्दर्शन कराते समय यथासंभव

#### ज्ञानबिन्दुपरिचय - ज्ञानकी सामान्य चर्चा

तुल्रनात्मक और ऐतिहासिक दृष्टि का उपयोग करेंगे जिस से अभ्यासीगण प्रन्थकार द्वारा चर्चित मुद्दों को और भी विशालता के साथ अवगाहन कर सकें तथा प्रन्थ के अन्त में जो टिप्पण दिये गये हैं उनका हार्द समझने की एक कुंजी भी पा सकें। प्रस्तुत वर्णन में काम में लाई जाने वाली तुलनात्मक तथा ऐतिहासिक दृष्टि यथासंभव परिभाषा, विचार और साहित्य इन तीन प्रदेशों तक ही सीमित रहेगी।

### १. ज्ञान की सामान्य चर्चा

प्रन्थकार ने प्रन्थ की पीठिका रचते समय उस के विषयभूत ज्ञान की ही सामान्य रूपसे पहले चर्चा की है, जिस में उन्हों ने दूसरे अनेक मुद्दों पर शास्त्रीय प्रकाश डाला है । वे मुद्दे ये हैं–

१. ज्ञान सामान्य का लक्षण,

२. उस की पूर्ण-अपूर्ण अवस्थाएं तथा उन अवस्थाओं के कारण और प्रतिबन्धक कर्म का विरुषण,

३. ज्ञानावारक कर्म का खरूप,

४. एक तत्त्व में 'आवृतानावृतत्व' के विरोध का परिहार,

५. वेदान्तमत में 'आवृतानावृतत्व' की अनुपपत्ति,

६. अपूर्णज्ञानगत तारतम्य तथा उस की निवृत्तिका कारण, और

७. क्ष्योपशम की प्रक्रिया।

१. [ ६१ ]' प्रन्थकार ने शुरू ही में ज्ञानसामान्य का जैनसम्मत ऐसा सरूप बतलाया है कि – जो एक मात्र आत्मा का गुण है और जो स्व तथा पर का प्रकाशक है वह ज्ञान है । जैनसम्मत इस ज्ञानस्वरूप की दर्शनान्तरीय ज्ञानसरूप के साथ तुल्ला करते समय आर्य-चिन्तकों की मुख्य दो विचारधाराएँ ध्यान में आती हैं । पहली धारा है सांख्य और वेदान्त में, और दूसरी है वौद्ध, न्याय आदि दर्शनों में । प्रथम धारा के अनुसार, ज्ञान गुण और चिन्त होके इन दोनों का आधार एक नहीं है; क्यों कि पुरुष और त्रहा ही उस में चेतन माना गया है; जब कि पुरुष और बहा से अतिरिक्त अन्तःकरण को ही उसमें ज्ञान का आधार माना गया है । इस तरह प्रथम धारा के अनुसार चेतना और ज्ञान दोनों भिन्न भिन्न आधारगत हैं । दूसरी धारा, चेतन्य और ज्ञान का आधार भिन्न भिन्न न मान कर, उन दोनों को एक आधारात अत एव कारण-कार्यरूप मानती है । बौद्धदर्शन चित्त में, जिसे वह नाम भी कहता है, चेतन्य और ज्ञान का अस्तित्व मानता है । जब कि न्यायादि दर्शन इर्शन दूसरी विचारधारा का अवलम्बी है । क्यों कि वह एक ही आत्मतत्त्व में कारण रूपसे चेतना को और कार्य रूपसे उस के नान पर्याय को मानता है । उपाध्यायजी ने उसी भाव ज्ञान को आत्मगुण – धर्म कह कर प्रकट किया है ।

१ इस तरह चतुष्कोण कोष्ठक में दिये गए ये अंक ज्ञानबिन्दु के मूल प्रन्थकी फंडिका के सूचक हैं। 🦈

#### ज्ञानविन्दुपरिचय - ज्ञानकी सामान्य चुर्जा

२. उपाध्यायजी ते फिर बतलाया है कि ज्ञान पूर्ण भी होता है और अपूर्ण भी । यहां यह प्रश्न खामाबिक है कि जब आत्मा चेतनखभाव है तब उस में ज्ञान की कभी अपूर्णता और कभी पूर्णता क्यों ? इसका उत्तर देते समय उपाध्यायजी ने कर्मखभाव का विश्लेषण किया है । उन्होंने कहा है कि [ §२ ] आत्मा पर एक ऐसा भी आवरण है जो चेतना-क्रिक को पूर्णरूप में कार्य करने नहीं देता । यही आवरय पूर्ण ज्ञान का प्रतिबन्धक होने से केवलज्ञानावरण कहलाता है । यह आवरण जैसे पूर्ण ज्ञान का प्रतिबन्ध करता है वैसे ही अपूर्ण ज्ञान का जनक भी बनता है । एक ही केवलज्ञानावरणको पूर्ण ज्ञान का तो प्रतिबन्धक और उसी समय अपूर्ण ज्ञान का जनक भी मानना चाहिए ।

अपूर्ण ज्ञान के मति श्रुत आदि चार प्रकार हैं। और उन के मतिज्ञानावरण आदि चार आवरण भी पृथक पृथक माने गये हैं। उन चार आवरणों के क्षयोपशम से ही मति आदि चार अपूर्ण ज्ञानों की उत्पत्ति मानी जाती हैं। तब यहां, उन अपूर्ण ज्ञानों की उत्पत्ति केवल्ज्ञानावरण से क्यों मानना ? ऐसा प्रश्न सहज है। उसका उत्तर उपाध्यायजी ने शाख-सम्मत [ §३ ] कह कर ही दिया है, फिर भी वह उत्तर उन की स्पष्ट सूझ का परिणाम है; क्यों कि इस उत्तर के द्वारा उपाध्यायजी ने जैन शास्त्र में चिर प्रचलित एक पक्षान्तर का संयुक्तिक निरास कर दिया है। वह पक्षान्तर ऐसा है कि – जब केवलज्ञानावरण के क्षय से मुक्त आत्मा में केवल ज्ञान प्रकृट होता है. तब मतिज्ञानावरण आदि चारों आवरण के क्षय से केवली में मति आदि चार ज्ञान भी क्यों न माने जायँ ? इस प्रश्न के जवाब में, कोई एक पक्ष कहता है कि – केवली में मति आदि चार ज्ञान उत्पन्न तो होते हैं पर वे केवल ज्ञान से अभिभूत होने के कारण कार्यकारी नहीं । इस चिरप्रचलित पक्ष को निर्युक्तिक सिद्ध करने के लिए उपाध्यायजी ने एक नयी युक्ति उपस्थित की है कि-अपूर्ण ज्ञान तो केवल्लानावरण का ही कार्य है, चाहे उस अपूर्ण ज्ञान का तारतम्य या वैविध्य मतिज्ञानावरण आदि रोष चार आवरणों के क्षयोपशम वैविध्य का कार्य क्यों न हो, पर अपूर्ण ज्ञानावस्था मात्र पूर्ण ज्ञानावस्था के प्रतिवन्धक केवलज्ञानावरण के सिवाय कभी संसव ही नहीं। अत एव केवली में जब केवलज्ञानावरण नहीं है तब तज्जन्य कोई भी मति आदि अपूर्ण ज्ञान केवली में हो ही कैसे सकते हैं। सचमुच उपाध्यायजी की यह युक्ति शास्तानुकूछ होने पर भी उनके पहले किसी ने इस तरह स्पष्ट रूपसे सुझाई नहीं है।

३. [ § ४ ] सघन मेघ और सूर्य प्रकाश के साथ केवछज्ञानावरण और चेतनाझक्ति की शास्त्रप्रसिद्ध तुल्ला के द्वारा ज्याध्यायजी ने ज्ञानावरण कर्म के खरूप के बारे में दो बातें खास सूचित की हैं। एक तो यह, कि आवरण कर्म एक प्रकार का द्रव्य है; और दूसरी यह, कि वह द्रव्य कितना ही निविड – उत्कट क्यों न हो, फिर भी वह अति खच्छ अभ्र जैसा होने से अपने आवार्य ज्ञान गुण को सर्वथा आवृत कर नहीं सकता।

अर्म के खरूप के विषय में भारतीय चिन्तकों की दो परंपराएं हैं। बौद्ध, न्याय दर्शन आदि की एक; और सांख्य, वेदान्त आदि की दूसरी है। बौद्ध दर्शन छेशावरण, ज्ञेयावरण

१ देखो, तत्त्वसंग्रहपंजिका, प्र० ८६९ ।

आदि अनेक कर्मावरणों को मानता है। पर उस के मतानुसार चित्त का वह आवरण मात्र संस्काररूप' फलित होता है जो की द्रव्यसरूप नहीं है। न्याय आदि दर्शनों के अनुसार भी ब्रानावरण – अज्ञान, ज्ञानगुण का प्रागमाव मात्र होने से अभावरूप ही फलित होता है, द्रव्यरूप नहीं। जब कि सांख्य, वेदान्त के अनुसार आवरण जड़ द्रव्यरूप अवश्य सिद्ध होता है। सांख्य के' अनुसार बुद्धित्त्व का आवारक तमोगुण है जो एक सूक्ष्म जड़ द्रव्यांश मात्र है। वेदान्त के' अनुसार मी आवरण – अज्ञान नाम से वस्तुतः एक प्रकार का जड़ द्रव्य ही माना गया है जिसे सांख्य-परिभाषा के अनुसार प्रकृति या अन्तःकरण कह सकते हैं। वेदान्त ने मूल-अज्ञान और अवस्था-अज्ञान रूप से या मूलाविद्या' और तुलाविद्या रूप से अनेकविध आवरणों की कल्पना की है जो जड़ द्रव्यरूप ही हैं। जैन परंपरा ती ज्ञानावरण कर्म हो या दूसरे कर्म – सब को अत्यन्त स्पष्ट रूप से एक प्रकार का जड़ द्रव्य वतलाती है। पर इस के साथ ही वह अज्ञान – रागद्वेषात्मक परिणाम, जो आत्मगत है और जो पौद्गलिक कर्मद्रव्य का कारण तथा कार्य मी है, उस को मावकर्म रूप से बौद्ध आदि दर्शनों की तरह संस्कारात्मक मानती है'।

जैनद्र्शनप्रसिद्ध ज्ञानावरणीय शब्द के स्थान में नीचे लिखे शब्द दर्शनान्तरों में प्रसिद्ध हैं। बौद्धदर्शन में अविद्या और ज्ञेयावरण । सांख्य-योगदर्शन में अबिद्या और प्रकाशावरण । न्याय-वैशेषिक-वेदान्त दर्शन में अविद्या और अज्ञान ।

४. [ ए० २. पं० ३ ] आवृतत्व और अनावृतत्व परस्पर विरुद्ध होने से किसी एक बस्तु में एक साथ रह नहीं सकते और पूर्वोक्त प्रक्रिया के अनुसार तो एक ही चेतना एक समय में केवल्जज्ञानावरण से आवृत भी और अनावृत भी मानी गई है, सो कैसे घंट सकेगा ? इस का जवाव उपाध्यायजी ने अनेकान्त दृष्टि से दिया है । उन्हों ने कहा है कि यद्यपि चेतना एक ही है फिर भी पूर्ण और अपूर्ण प्रकाशरूप नाना ज्ञान उसके पर्याय है जो कि चेतना से कथन्त्रित्त भिन्नाभिन्न हैं । केवलज्ञानावरण के द्वारा पूर्ण प्रकाश के अनुत होने के समय ही उसके द्वारा अपूर्ण प्रकाश अनावृत भी है । इस तरह दो भिन्न पर्यायों में ही आवृतत्व और अनावृतत्व है जो कि पर्यायार्थिक दृष्टि से सुघट है । फिर मी जब द्रव्यार्थिक दृष्टि की विवक्षा हो, तब द्रव्य की प्रधानता होने के कारण, पूर्ण और अपूर्ण ज्ञानरूप पर्याय, द्रव्यात्मक चेतना से भिन्न नहीं । अत एव उस दृष्टि से उक्त दो पर्यायगत आवृतत्व-आनावृतत्व को एक चेतनागत मानने और कहने में कोई विरोध नहीं । उपा-ध्यायजी ने द्रव्यार्थिक-पर्यायार्थिक दृष्टि का विवेक सूचित करके आत्मतत्त्व का जैन दर्शन सम्मत परिणामित्व स्वरूप प्रकट किया है जो कि केवल नित्रत्व या कूटस्थत्ववाद से भिन्न है ।

५. [§५] उपाध्यायजी ने जैन दृष्टि के अनुसार 'आवृतानावृतत्व' का समर्थन ही नहीं किया बल्कि इस विषय में वेदान्त मत को एकान्तवादी मान कर उस का खण्डन भी किया है । जैसे वेदान्त ब्रह्म को एकान्त कूटस्थ मानता है वैसे ही सांख्य-योग भी पुरुष

१ स्याद्वादर०, पृ० ११०१। २ देखो, स्याद्वादर०, पृ० ११०३। ३ देखो, विवरणप्रमेयसँग्रह, पृ० २१; तथा न्यायकुमुदचन्द्र, पृ० ८०६। ४ वेदान्तपरिभाषा, पृ० ७२। ५ गोम्मटसार कर्मकाण्ड, गा० ६।

को एकान्त कूटस्थ अत एव निर्छेप, निर्विकार और निरंश मानता है। इसी तरह न्याय आदि दर्शन भी आत्मा को एकान्त नित्य ही मानते हैं। तब प्रन्थकार ने एकान्तवाद में 'आवृतानावृतत्व' की अनुपपत्ति सिर्फ वेदान्त मत की समालोचना के द्वारा ही क्यों दिखाई ? अर्थात उन्होंने सांख्य-योग आदि मतों की भी समालोचना क्यों नहीं की ?-यह प्रश्न अवरूय होता है। इस का जवाब यह जान पडता है कि केवलज्ञानावरण के द्वारा चेतना की 'आवृतानावृतत्व' विषयक प्रस्तुत चर्चा का जितना साम्य ( शब्दुत: और अर्थतः ) वेदान्तदर्शन के साथ पाया जाता है उतना सांख्य आदि दर्शनों के साथ नहीं । जैन दुईन ग्रुद्ध चेतनतत्त्व को मान कर उस में केवलज्ञानावरण की स्थिति मानता है और उस चेतन को उस केवल ज्ञानावरण का विषय भी मानता है। जैनमतानुसार केवल-ज्ञानावरण चेतनतत्त्व में ही रह कर अन्य पदार्थों की तरह खाश्रय चेतन को भी आवृत करता है जिस से कि ख-परप्रकाशक चेतना न तो अपना पूर्ण प्रकाश कर पाती है और न अन्य पदार्थों का ही पर्ण प्रकाश कर सकती है। वेदान्त मत की प्रक्रिया भी वैसी ही है। वह भी अज्ञान को ग्रुद्ध चिद्रुप ब्रह्म में ही स्थित मान कर, उसे उस का विषय बतला कर, कहती है कि अज्ञान ब्रह्मनिष्ठ हो कर ही उसे आवृत करता है जिस से कि उस का 'अख-ण्डत्व' आदि रूप से तो प्रकाश नहीं हो पाता, तब भी चिद्र्प से प्रकाश होता ही है। जैन प्रक्रिया के शुद्ध चेतन और केवल्ज्ञानावरण तथा वेदान्त प्रक्रिया के चिद्रुप ब्रह्म और अज्ञान पदार्थ में. जितना अधिक साम्य है उतना शाब्दिक और आर्थिक साम्य, जैन प्रक्रिया का अन्य सांख्य आदि प्रक्रिया के साथ नहीं है। क्यों कि सांख्य या अन्य किसी दर्शन की प्रक्रिया में अज्ञान के द्वारा चेतन या आत्मा के आवृतानावृत होने का वैसा स्पष्ट और विस्तृत विचार नहीं है, जैसा वेदान्त प्रक्रिया में है। इसी कारण से उपाध्यायजी ने जैन प्रक्रिया का समर्थन करने के बाद उसके साथ बहुत अंशों में मिलती जुलती वेदान्त प्रक्रिया का खण्डन किया है पर दर्शनान्तरीय प्रक्रिया के खण्डन का प्रयत्न नहीं किया।

उपाध्यायजी ने वेदान्त मत का निरास करते समय उस के दो पक्षों का पूर्षपक्ष रूप से उद्धेख किया है । उन्हों ने पहला पक्ष विवरणाचार्यका [ §५ ] और दूसरा वाचस्पति मिश्र का [ §६ ] सूचित किया है । वस्तुर्तः वेदान्त दर्शन में वे दोनों पक्ष बहुत पहले से प्रचलित हैं । ब्रह्म को ही अज्ञान का आश्रय और विषय मानने वाला प्रथम पक्ष, सुरेश्वराचार्य की 'नैष्क्रम्यीसिद्धि' और उनके शिष्य सर्वज्ञात्ममुनि के 'संक्षेपशारीरक्रवात्तिंक' में, सविस्तर वर्णित है । जीव को अज्ञान का आश्रय और ब्रह्म को उस का विषय मानने वाला दूसरा पक्ष मण्डन मिश्र का कहा गया है । ऐसा होते हुए भी उपाध्यायजी ने पहले पक्ष को विवरणाचार्य – प्रकाशात्म यति का और दूसरेको वाचस्पति मिश्र का सूचित किया है; इस का कारण खुद वेदान्त दर्शन की वैसी प्रसिद्धि है । विवरणाचार्यने सुरेश्वरके मत का समर्थन किया और वाचस्पति मिश्र ने मण्डन मिश्रके मत का । इसी से वे दोनों पक्ष क्रमशः विवरणाचार्य और वाचस्पति मिश्र के प्रस्थानरूप से प्रसिद्ध हुए । उपाध्यायजी ने इसी प्रसिद्धि के अनुसार उल्ले किया है ।

१ देखो. दिप्पण पृ० ५५ पं० २५ से।

समाछोचना के प्रस्तुत मुद्दे के बारे में उपाध्यायजी का कहना इतना ही है कि अगर वेदान्त दर्शन ब्रह्म को सर्वथा निरंश और कूटस्थ खप्रकाश मानता है, तब वह उस में अज्ञान के द्वारा किसी भी तरह से 'आवृतानावृतत्व' घटा नहीं सकता; जैसा कि जैन दर्शन घटा सकता है।

६. [ ६७ ] जैन दृष्टि के अनुसार एक ही चैतना में 'आवृतानावृतत्व' की उपपत्ति करने के बाद भी उपाध्यायजी के सामने एक विचारणीय प्रश्न आया । वह यह कि केवलज्ञाना-वरण चेतना के पूर्णप्रकाश को आवृत करने के साथ ही जब अपूर्ण प्रकाश को पैदा करता है, तब वह अपूर्ण प्रकाश, एक मात्र केवलज्ञानावरणरूप कारण से जन्य होने के कारण एक ही प्रकार का हो सकता है। क्यों कि कारणवैविध्य के सिवाय कार्य का वैविध्य सम्भव नहीं। परन्त जैन शास्त्र और अनुभव तो कहता है कि अपूर्ण ज्ञान अवरय तारतम्ययुक्त ही हैं। पूर्णता में एकरूपता का होना संगत है पर अपूर्णता में तो एकरूपता असंगत है । ऐसी दुशा में अपूर्ण ज्ञान के तारतम्य का खुलासा क्या है सो आप बतलाइए ?। इस का जवाब देते हुए उपाध्यायजी ने असली रहस्य यही बतलाया है कि अपूर्ण ज्ञान केवलज्ञानावरण-जनित होने से सामान्यतया एकरूप ही है; फिर भी उस के अवान्तर तारतम्य का कारण अन्यावरणसंबन्धी क्षयोपशमों का वैविध्य है । घनमेघावृत सूर्य का अपूर्ण - मन्द प्रकाश भी बस्त, कट, भित्ति आदि उपाधिभेद से नानारूप देखा ही जाता है। अतएव मतिज्ञा-नावरण आदि अन्य आवरणों के विविध क्षयोपशमों से - विरलता से मन्द प्रकाश का तार-तम्य संगत है। जब एकरूप मन्द प्रकाश भी उपाधिभेद से चित्र-विचित्र संभव है, तब यह अर्थात् ही सिद्ध हो जाता है कि उन उपाधियों के हटने पर वह चैविध्य भी खतम हो जाता है। जब केवलज्ञानावरण क्षीण होता है तब बारहवें गुणस्थान के अन्त में अन्य मति आदि चार आवरण और उन के क्षयोपश्रम भी नहीं रहते । इसी से उस समय अपूर्ण ज्ञान की तथा तद्गत तारतम्य की निवृत्ति भी हो जाती है। जैसे कि सान्द्र मेघपटल तथा वस्त्र आदि उपाधियों के न रहने पर सूर्य का मन्द प्रकाश तथा उस का वैविध्य कुछ भी बाकी नहीं रहता, एकमात्र पूर्ण प्रकाश ही खतः प्रकट होता है; वैसे ही उस समय चेतना भी स्वतः पूर्णतया प्रकाशमान होती है जो कैवल्यज्ञानावस्था है ।

उपाधि की निवृत्ति से उपाधिकृत अवस्थाओं की निवृत्ति बतलाते समय उपाध्यायजी ने आचार्य हरिभद्र के कथन का हवाला दे कर आध्यात्मिक विकासकम के स्वरूप पर जानने लायक प्रकाश डाला है। उन के कथन का सार यह है कि आत्मा के औपाधिक पर्याय – धर्म मी तीन प्रकार के हैं। जाति गति आदि पर्याय तो मात्र कर्मोदयरूप – उपाधिकृत हैं। अत एव वे अपने कारणभूत अघाती कर्मों के सर्वथा हट जाने पर ही मुक्ति के समय निवृत्त होते हैं। क्षमा, सन्तोष आदि तथा मति ज्ञान आदि ऐसे पर्याय हैं जो क्षयोपशमजन्य हैं। तात्त्विक धर्मसंन्यास की प्राप्ति होने पर आठवें आदि गुणस्थानों में जैसे जैसे कर्म के क्षयोपशम का स्थान उस का क्षय प्राप्त करता जाता है वैसे वैसे क्षयोपशमरूप उपाधि के न रहने से उन पर्यायों में से तज्जन्य वैविध्य मी चला जाता है। जो पर्याय कर्मक्षयजन्य होने से क्षायिक अर्थात् पूर्ण और एकरूप ही हैं उन व पर्यायों का भी अस्तित्व अगर देहव्यापारादिरूप उपाधिसहित है, तो उन पूर्ण पर्यायों का भी अस्तित्व मुक्ति में (जब कि देहादि उपाधि नहीं है) नहीं रहता। अर्थात् उस समय वे पूर्ण पर्याय होते तो हैं, पर सोपाधिक नहीं; जैसे कि सदेह क्षायिकचारित्र भी मुक्ति में नहीं माना जाता। उपाध्यायजी ने उक्त चर्चा से यह बतऌाया है कि आत्मपर्याय वैभाविक – उदयजन्य हो या स्वाभाविक पर अगर वे सोपाधिक हैं तो अपनी अपनी उपाधि हटने पर वे नहीं रहते। मुक्त दशा में सभी पर्याय सब प्रकार की बाह्य उपाधि से मुक्त ही माने जाते हैं।

### दार्द्शनिक परिभाषाओं की तुलना

उपाध्यायजी ने जैनप्रक्रिया-अनुसारी जो भाव जैन परिभाषा में बतलाया है वही भाव परिभाषाभेद से इतर भारतीय दर्शनों में भी यथावत् देखा जाता है। सभी दर्शन आध्यात्मिक विकासक्रम बतलाते हुए संक्षेप में उत्कट मुमुक्षा, जीवन्मुक्ति और विदेहमुक्ति इन तीन अवस्थाओं को समान रूप से मानते हैं, और वे जीवन्मुक्त स्थिति में, जब कि छेश और मोहका सर्वथा अभाव रहता है तथा पूर्ण झान पाया जाता है, विपाकारम्भी आयुष आदि कर्म की उपाधि से देहधारण और जीवन का अस्तित्व मानते हैं; तथा जब विदेह मुक्ति प्राप्त होती है तब उक्त आयुष आदि कर्म की उपाधि सर्वथा न रहने से तज्जन्य देहधारण आदि कार्य का अभाव मानते हैं। उक्त तीन अवस्थाओं को स्पष्ट रूप से जतानेवाली दार्शनिक परिभाषाओं की तुल्जना इस प्रकार है –

|   |               |                        | २ जीवन्मुक्ति           | ३ विदेहमुक्ति               |
|---|---------------|------------------------|-------------------------|-----------------------------|
| १ | जैन           | तात्त्विक धर्मसंन्यास, | सयोगि-अयोगि-            | मुक्ति, सिद्धत्व ।          |
| - |               | क्षपक श्रेणी ।         | गुणस्थान; सर्वज्ञत्व, अ | महत्त्व ।                   |
| २ | सांख्य-योम    | परवैराग्य, प्रसंख्यान, | असंप्रज्ञात, धर्ममेघ ।  | <b>स्वरूपप्रतिष्ठ</b> चिति, |
|   |               | संप्रज्ञात ।           |                         | कैवल्य ।                    |
| ३ | बौद्ध         | क्वेशावरणहानि,         | ज्ञेयावरणहानि,          | निर्वाण, निराश्रव-          |
| • | -             | नैरात्म्यदर्शन ।       | सर्वज्ञत्व, अईत्त्व ।   | चित्तसंतति ।                |
| 8 | न्याय-वैशेषिक | युक्तयोगी              | वियुक्तयोगी             | अपवर्ग                      |
| ٤ | वेदान्त       | निर्विकल्पक समाधि      | त्रह्मसाक्षात्कार,      | खरूपलाभ,                    |
|   | -             |                        | ब्रह्मनिष्ठत्व ।        | मुक्ति ।                    |

दार्शनिक इतिहास से जान पडता है कि हर एक दर्शन की अपनी अपनी उक्त परि-भाषा बहुत पुरानी है। अतएव उन से बोधित होने बाला विचारस्रोत तो और भी पुराना समझना चाहिए।

[ § ८ ] उपाध्यायजी ने ज्ञान सामान्य की चर्चों का उपसंहार करते हुए ज्ञाननिरूपण में बार बार आने वाले क्षयोपशम शब्द का भाव बतलाया है। एक मात्र जैन साहित में पाये जाने वाले क्षयोपशम शब्द का विवरण उन्हों ने आईत मत के रहस्यज्ञाताओं की प्रक्रिया के अनुसार उसी की परिभाषा में किया है। उन्हों ने अति विस्तृत और अति विशद वर्णन के द्वारा जो रहस्य प्रकट किया है वह दिगम्बर-श्वेताम्बर दोनों परंपराओं को एकसा सम्मत है। 'पूज्यपाद ने अपनी लाक्षणिक शैली में क्षयोपश्चम का स्वरूप अति संक्षेप में ही स्पष्ट किया है। राजवार्त्तिककार ने उस पर कुछ और विशेष प्रकाश डाला है। परंतु इस विषय पर जितना और जैसा विस्तृत तथा विशद वर्णन खेताम्बरीय व्रन्थों में खास कर मल्यगिरीय टीकाओं में पाया जाता है उतना और वैसा विस्तृत व विशद वर्णन हमने अभी तक किसी भी दिगम्बरीय प्राचीन – अर्वाचीन व्रन्थ में नहीं देखा। जो कुछ हो पर खेताम्बर-दिगम्बर दोनों परंपराओं का प्रस्तुत विषय में विचार और परि-भाषा का ऐक्य सूचित करता है कि क्षयोपशमविषयक प्रक्रिया अन्य कई प्रक्रियाओं की तरह बहुत पुरानी है और उस को जैन तत्त्वज्ञों ने ही इस रूप में इतना अधिक विकसित किया है।

क्षयोपशम की प्रक्रिया का मुख्य वक्तव्य इतना ही है कि अध्यवसाय की विविधता ही कर्मगत विविधता का कारण है। जैसी जैसी रागद्वेषादिक की तीव्रता या मन्दता वैसा वैसा ही कर्म की विपाकजनक शक्ति का – रस का तीव्रत्व या मन्दत्व। कर्म की शुमाशुभता के तारतम्य का आधार एक मात्र अध्यवसाय की शुद्धि तथा अशुद्धि का तारतम्य ही है। जब अध्यवसाय में संक्रेश की मात्रा तीव्र हो तब तज्जन्य अशुभ कर्म में अशुभता तीव्र होती है और तज्जन्य शुभ कर्म में शुभता मन्द होती है। इस के विपरीत जब अध्यवसाय में विशुद्धि की मात्रा बढ़ने के कारण संक्रेश की मात्रा मन्द हो जाती है तब तज्जन्य शुभ कर्म में शुभता की मात्रा तोव्र होती है और तज्जन्य अशुभ कर्म में अशुभता मन्द हो जाती है। अध्यवसाय का ऐसा भी बल है जिससे कि कुछ तीव्रतमविपाकी कर्मांश का तो उदय के द्वारा ही निर्मूल नाश हो जाता है और कुछ वैसे ही कर्मांश विद्यमान होते हुए भी अकिक्चित्कर बन जाते हैं, तथा मन्दविपाकी कर्मांश ही अनुभव में आते हैं। यही स्थिति क्षयोपश्चम की है।

उपर कर्मशक्ति और उस के कारण के सम्बन्ध में जो जैन सिद्धान्त बतलाया है वह शब्दान्तर से और रूपान्तर से ( संक्षेप में ही सही ) सभी पुनर्जन्मवादी दर्शनान्तरों में पाया जाता है । न्याय-वैशेषिक, सांख्य और वौद्धदर्शनों में यह स्पष्ट बतलाया है कि जैसी राग-द्वेष-मोहरूप कारण की तीत्रता-मन्दता वैसी धर्माधर्म या कर्मसंस्कारों की तीन्नता-मन्दता । वेदान्तदर्शन भी जैनसम्मत कर्म की तीत्र-मन्द शक्ति की तरह अज्ञान गत नानाविध तीन्न-मन्द शक्तियों का वर्णन करता है, जो तत्त्वज्ञान की उत्पत्ति के पहले से ले कर तत्त्वज्ञान की उत्पत्ति के बाद भी यथासंभव काम करती रहती हैं । इतर सब दर्शनों की अपेक्षा उक्त विषय में जैन दर्शन के साथ योग दर्शन का अधिक साम्य है। योग दर्शन में छेशों की जो प्रसुप्त, तनु, विच्छिन्न और उदार – ये चार अवस्थाएँ बतलाई हैं वे जैन परिभाषा के अनुसार कर्म की सत्तागत, क्षायोपशमिक और औदयिक अवस्थाएँ हैं । अतएव खुद उपाध्यायजी ने पातझलयोगसूत्रों के ऊपर की अपनी संक्षिप्त इत्ति में पतझलि और उसके भाष्यकार की कर्मविषयक विचारसरणी तथा

१ देखो, टिप्पण पृ० ६२. पं० ८ से।

परिभाषाओं के साथ जैन प्रक्रिया की तुलना की है, जो विशेष रूप से ज्ञातव्य है। -देखो, योगदर्शन यशो० २.४।

यह सब होते हुए भी कर्मविषयक जैनेतर वर्णन और जैन वर्णन में खास अन्तर भी नजर आता है। पहला तो यह कि जितना विस्तृत, जितना विश्वद और जितना पृथक्-करणवाला वर्णन जैन प्रन्थों में है उतना विस्तृत, विशव और पृथक्करणयुक्त कर्म-वर्णन किसी अन्य जैनेतर साहिल में नहीं है। दूसरा अन्तर यह है कि जैन चिन्तकों ने अमूर्त्त अध्यवसायों या परिणामों की तीव्रता-मन्द्ता तथा शुद्धि-अशुद्धि के दुरूह तार-तम्य को पौद्गलिक' – मूर्त्त कर्मरचनाओं के द्वारा व्यक्त करने का एवं समझाने का जो प्रयत्न किया है वह किसी अन्य चिन्तक ने नहीं किया है। यही सबब है कि जैन वाङ्मय में कर्मविषयक एक स्वतन्त्र साहित्याही ही चिरकाल से विकसित है।

## २. मति-श्रुतज्ञान की चर्चा

ज्ञान की सामान्य रूप से विचारणा करने के बाद प्रन्थकार ने उस की विशेष विचारणा करने की दृष्टि से उस के पाँच भेदों में से प्रथम मति और श्रुत का निरूपण किया है। यद्यपि वर्णनक्रम की दृष्टि से मति ज्ञान का पूर्णरूपेण निरूपण करने के बाद ही श्रुत का निरूपण प्राप्त है, फिर भी मति और श्रुत का खरूप एक दूसरे से इतना विविक्त नहीं है कि एक के निरूपण के समय दूसरे के निरूपण को टाला जा सके इसी से दोनों की चर्चा साथ साथ कर दी गई है [पू० १६. पं० ६]।इस चर्चा के आधार से तथा उस भाग पर संगृहीत अनेक टिप्पणों के आधार से जिन खास खास मुद्दों पर यहाँ विचार करना है, वे मुद्दे ये हैं-

- (१) मति और श्रुत की मेदरेखा का प्रयत्न।
- (२) श्रुतनिश्रित और अश्रुतनिश्रित मति का प्रश्न।
- (३) चतुर्विध वाक्यार्थज्ञान का इतिहास ।
- (४) अहिंसा के खरूप का विचार तथा विकास ।
- ( ५ ) षद्स्थानपतितत्व और पूर्वगत गाथा; और
- (६) मति ज्ञान के विशेष निरूपणमें नया ऊहापोह ।

# (१) मति और श्रुत की भेदरेखा का प्रयत

जैन कर्मशास्त्र के प्रारम्भिक समय से ही ज्ञानावरण कर्म के पाँच भेदों में मति-

१ न्यायसूत्र के व्याख्याकारों ने अदृष्ट के खरूप के संबन्ध में पूर्वपक्ष रूपसे एक मत का निर्देश किया है। जिस में उन्हों ने कहा है कि कोई अदृष्ट को परमाणुगुण मानने वाले भी हैं – न्यायभाष्य ३.२.६९ । वाचस्पति मिश्र ने उस मत को स्पष्टरूपेण जैनमत (तात्पर्य० पृ० ५८४) कहा है । जयन्त ने (न्यायमं० प्रमाण० पृ० २५५) भी पौद्गलिकअदृष्टवादी रूपसे जैन मत को ही बतलाया है और फिर उन सभी व्याख्याकारों ने उस मत की समालोचना की है। जान पडता है कि न्यायसूत्र के किसी व्याख्याता ने अदृष्टविषयक जैन मत को ठीक ठीक नहीं समझा है। जैन दर्शन मुख्य रूप से अदृष्ट को आत्मपरिणाम ही मानता है। उसने पुद्गलों को जो कर्म-अदृष्ट कहा है वह उपचार है। जैन शास्त्रों में आश्रवजन्य या आश्रवजनक रूप से पौद्गलिक कर्म का जो विस्तृत विचार है और कर्म के साथ पुद्गल शब्द का जो बार बार प्रयोग देखा जाता है उसी से वात्स्यायन आदि सभी व्याख्याकार आन्ति या अधूरे ज्ञानवश खण्डन में प्रवृत्त हुए जान पड़ते हैं। झानावरण और श्रुतज्ञानावरण ये दोनों उत्तर प्रकृतियाँ बिलकुल जुदी मानी गई हैं। अतएव यह भी सिद्ध है कि उन प्रकृतियों के आवार्य रूपसे माने गये मति और श्रुत ज्ञान भी खरूप में एक दूसरे से भिन्न ही शास्त्रकारों को इष्ट हैं। मति और श्रुत के पारस्परिक भेद के विषय में तो पुराकाल से ही कोई मतभेद न था और आज भी उस में कोई मतभेद देखा नहीं जाता; पर इन दोनों का खरूप इतना अधिक संमिश्रित है या एक दूसरे के इतना अधिक निकट है कि उन दोनों के बीच भेदक रेखा खिर करना बहुत ही कठिन कार्य है; और कभी कभी तो वह कार्य असंभव सा बन जाता है। मति और श्रुत के बीच भेद है या नहीं, अगर है तो उसकी सीमा किस तरह निर्धारित करना; इस बारे में विचार करने वाले तीन प्रयत्न जैन वाङ्मय में देखे जाते हैं। पहला प्रयत्न आगमानुसारी है, दूसरा आगममूलक तार्किक है, और तीसरा शुद्ध तार्किक है।

[ § ४९ ] पहछे प्रयत्न के अनुसार मति ज्ञान वह कहलाता है जो इन्द्रिय-मनोजन्य है तथा अवग्रह आदि चार विभागों में विभक्त है । और श्रुत ज्ञान वह कहलाता है जो अंगप्रविष्ट एवं अंगवाह्य रूप से जैन परंपरा में लोकोत्तर शास्त्र के नाम से प्रसिद्ध है, तथा जो जैनेतर वाङ्मय लौकिक शास्त्ररूप से कहा गया है । इस प्रयत्न में मति और श्रुत की मेदरेखा सुस्पष्ट है, क्यों कि इस में श्रुतपद जैन परंपरा के प्राचीन एवं पवित्र माने जाने वाले शास्त्र मात्र से प्रधानतया सम्बन्ध रखता है, जैसा कि उस का सहोदर श्रुति पद वैदिक परंपरा के प्राचीन एवं पवित्र माने जाने वाले शास्त्रों से मुख्यतया सम्बन्ध रखता है । यह प्रयत्न आगमिक इस लिए है कि उस में सुख्यतया आगमपरंपरा का ही अनुसरण है । 'अनुयोगद्वार' तथा 'तत्त्वार्थाधिगम सूत्र' में पाया जाने वाला श्रुत का वर्णन इसी प्रयत्न का फल है, जो बहुत पुराना जान पड़ता है । – देस्रो, अनुयोगद्वार सूत्र सू० ३ से और तत्त्वार्थ० १.२० ।

[§ १५, § २९ से ] दूसरे प्रयत्न में मति और श्रुत की भेदरेखा तो मान ही ली गई है; पर उस में जो कठिनाई देखी जाती है वह है भेदक रेखा का स्थान निश्चित करने की । पहले की अपेक्षा दूसरा प्रयत्न विशेष व्यापक है; क्यों कि पहले प्रयत्न के अनुसार श्रुत ज्ञान जब शब्द से ही सम्बन्ध रखता है तब दूसरे प्रयत्न में शब्दातीत ज्ञानविशेष को भी श्रुत मान लिया गया है । दूसरे प्रयत्न के सामने जब प्रश्न हुआ कि भति ज्ञान में भी कोई अंश सशब्द और कोई अंश अशब्द है, तब सशब्द और शब्दातीत माने जाने वाले श्रुत ज्ञान से उस का भेद कैसे समझना ? । इसका जवाब दूसरे प्रयत्न ने अधिक गहराई में जा कर यह दिया कि असल में मतिलब्धि और श्रुतलब्ध तथा मत्युपयोग और श्रुतोपयोग परस्पर बिल्ड्रल पृथक् हैं, भले ही वे दोनों ज्ञान सशब्द तथा आब्द रूप से एक दूसरे के समान हों । दूसरे प्रयत्न के अनुसार दोनों ज्ञान सशब्द तथा आब्द रूप से प्रचलित रही है । अक्षर श्रुत और अनक्षर श्रुत रूप से जो श्रुत के भेद जैन वाङ्मय में हैं – वह इस दूसरे प्रयत्न का परिणाम है । 'आवझ्यकनिर्युक्ति' (गा० १९) और 'नन्दीसून' (सू० ३७) में जो 'अक्खर सत्री सम्म' आदि चौदह श्रुतभेद सर्व

प्रथम देखे जाते हैं और जो किसी प्राचीन दिगम्बरीय ग्रन्थ में हमारे देखने में नहीं आए, उन में अक्षर और अनक्षर श्रुत ये दो भेद सर्व प्रथम ही आते हैं । बाकी के बारह भेद उन्हीं दो भेदों के आधार पर अपेक्षाविशेष से गिनाये हुए हैं। यहाँ तक कि प्रथम प्रयत्न के फल स्वरूप माना जाने वाला अंगप्रविष्ट और अंगबाह्य श्रुत भी दूसरे प्रयत के फलस्वरूप मुख्य अक्षर और अनक्षर श्रुत में समा जाता है । यद्यपि अक्षरश्चत आदि चौदह प्रकार के श्रुत का निर्देश 'आवइयकनिर्युक्ति' तथा 'नन्दी' के पूर्ववत्ती प्रन्थों में देखा नहीं जाता, फिर भी उन चौदह भेदों के आधारभुत अक्षरा-नक्षर श्रुत की कल्पना तो प्राचीन ही जान पडती है। क्यों कि 'विशेषावश्यकभाष्य' (गा० ११७) में पूर्वगतरूप से जो गाथा ली गई है उस में अक्षर का निर्देश स्पष्ट हैं । इसी तरह दिगम्बर-श्वेताम्बर दोनों परंपरा के कर्म-साहित्य में समान रूप से वर्णित श्रत के वीस प्रकारों में भी अक्षर श्रुत का निर्देश है। अक्षर और अनक्षर श्रुत का विस्टत वर्णन तथा दोनों का भेदप्रदर्शन 'निर्युक्ति' के आधार पर श्री जिनभद्रगणि क्षमा-अमण ने किया है? । भट्ट अकलंक ने भी अक्षरानक्षर श्रुत का उल्लेख एवं निर्वचन 'राज-वार्तिक'' में किया है-जो कि 'सर्वार्थसिद्धि' में नहीं पाया जाता। जिनभद्र तथा अकलंक दोनों ने अक्षरानक्षर श्रुत का व्याख्यान तो किया है, पर दोनों का व्याख्यान एकरूप नहीं है। जो कुछ हो पर इतना तो निश्चित ही है कि मति और श्रुत ज्ञान की भेदरेखा स्थिर करने वाले दूसरे प्रयत्न के विचार में अक्षरानक्षर श्रुत रूप से सम्पूर्ण मूक-वाचाल ज्ञान का प्रधान स्थान रहा है – जब कि उस भेद रेखा को स्थिर करने वाले प्रथम प्रयत्न के विचार में केवल शास्त्रज्ञान ही अतरूप से रहा है । दूसरे प्रयत्न को आगमानुसारी तार्किक इस लिए कहा है कि उस में आगमिक परंपरासम्मत मति और श्रुत के भेद को तो मान ही लिया है; पर उस भेद के समर्थन में तथा उस की रेखा आँकने के प्रयत्न में, क्या दिगम्बर क्या श्वेताम्बर सभी ने बहुत कुछ तर्क पर दौड लगाई है।

[ § ५० ] तीसरा प्रयत्न शुद्ध तार्किंक है जो सिर्फ सिद्धसेन दिवाकर का ही जान पड़ता है। उन्हों ने मति और श्रुत के भेद को ही मान्य नहीं रक्खा । अतएव उन्हों ने भेदरेखा स्थिर करने का प्रयत्न भी नहीं किया। दिवाकर का यह प्रयत्न आगम-निरपेक्ष तर्कावलम्बी है। ऐसा कोई शुद्ध तार्किंक प्रयत्न, दिगम्बर वाङ्मय में देखा नहीं जाता। मति और श्रुत का अभेद दर्शानेवाला यह प्रयत्न सिद्धसेन दिवाकर की खास विशेषता सूचित करता है। वह विशेषता यह कि उन की दृष्टि विशेषतया अभेदगामिनी रही, जो कि उस युग में प्रधानतया प्रतिष्ठित अद्वैत भावना का फल जान पड़ता है। क्यों कि उन्हों ने न केवल मति और श्रुत में ही आगमसिद्ध भेदरेखा के विरुद्ध तर्क किया, बल्कि 'अवधि और मनःपर्याय में तथा 'केवल ज्ञान और केवल दर्शन में माने जाने वाले आगमसिद्ध भेद को भी तर्क के बल पर अमान्य किया है।

१ देखो, विशेषावश्यकभाष्य, गा० ४६४ से । २ देखो, राजवार्तिक १.२०.१५ । ३ देखो, निश्वयद्वात्रिं-श्विका ऋो० १९; ज्ञानबिन्दु प्ट० १६ । ४ देखो, निश्वयद्वा० १७; ज्ञानबिन्दु प्ट० १८ । ५ देखो, सन्मति द्वितीयकाण्ड, तथा ज्ञानबिन्दु प्ट० ३३ ।

उपाध्यायजी ने मति और श्रुत की चर्चा करते हुए उन के भेद, भेद की सीमा और अभेद के बारे में, अपने समय तक के जैन वाङ्मय में जो कुछ चिंतन पाया जाता था उस सब का, अपनी विशिष्ट शैली से उपयोग करके, उपर्युक्त तीनों प्रयत्न का समर्थन सूक्ष्मतापूर्वक किया है। उपाध्यायजी की सूक्ष्म दृष्टि प्रत्येक प्रयत्न के आधारभूत दृष्टि-बिन्दु तक पहुँच जाती है। इस लिए वे परस्पर विरोधी दिखाई देने वाले पक्षभेदों का भी समर्थन कर पाते हैं। जैन विद्वानों में उपाध्यायजी ही एक ऐसे हुए जिन्हों ने मति और श्रुत की आगमसिद्ध भेदरेखाओं को ठीक ठीक बतलाते हुए भी सिद्धसेन के अभेदगामी पक्ष को 'नव्य' शब्द के [§ ५० ] द्वारा ऋेष से नवीन और स्तुत्य सूचित करते हुए, सूक्ष्म और हृदयङ्गम तार्किक शैली से समर्थन किया।

मति और श्रुत की भेदरेखा स्थिर करने वाले तथा उसे मिटाने वाले ऐसे तीन प्रयल्नों का जो ऊपर वर्णन किया है, उस की दर्शनान्तरीय ज्ञानमीमांसा के साथ जब हम तुलना करते हैं, तब भारतीय तत्त्वज्ञों के चिन्तन का विकासक्रम तथा उस का एक दूसरे पर पड़ा हुआ असर स्पष्ट ध्यान में आता है। प्राचीनतम समय से भारतीय दार्शनिक परंपराएँ आगम को खतत्र रूप से अलग ही प्रमाण मानती रहीं। सब से पहले शायद तथागत बुद्ध ने ही आगम के खतत्र प्रामाण्य पर आपत्ति उठा कर स्पष्ट रूप से यह घोषित किया कि – तुम लोग मेरे वचन को भी अनुभव और तर्क से जाँच कर ही मानो<sup>१</sup>। प्रसक्षानुभव और तर्क पर बुद्ध के द्वारा इतना अधिक भार दिए जाने के फलस्वरूप आगम के स्वतन्त्र प्रामाण्य विरुद्ध एक दूसरी भी विचारधारा प्रस्फुटित हुई । आगम को खतन्त्र और अतिरिक्त प्रमाण मानने वाली विचारधारा प्राचीनतम थी जो मीमांसा, न्याय और सांख्य-योग दर्शन में आज भी अक्षणण है। आगम को अतिरिक्त प्रमाण न मानने की प्रेरणा करने वाली दूसरी विचारधारा यद्यपि अपेक्षा कृत पीछे की है, फिर मी उस का खीकार केवरू बौद्ध सम्प्रदाय तक ही सीमित न रहा । उस का असर आगे जा कर वैशेषिक दुईन के व्याख्याकारों पर भी पडा जिस से उन्हों ने आगम -- श्रुतिप्रमाण का समावेश बौढों की तरह अनुमान में ही किया। इस तरह आगम को अतिरिक्त प्रमाण न मानने के विषय में बौद्ध और वैशेषिक दोनों दर्शन मूळ में परस्पर विरुद्ध होते हुए भी अबिरुद्ध सहोदर बन गए।

जैन परंपरा की ज्ञानमीमांसा में उक्त दोनों विचारधाराएँ मौजूद हैं। मति और श्रुत की भिन्नता मानने वाळे तथा उस की रेखा स्थिर करने वाळे ऊपर वर्णन किये गए आगमिक तथा आगमानुसारी तार्किक – इन दोनों प्रयत्नों के मूल में वे ही संस्कार हैं जो आगम को खतन्त्र एवं अतिरिक्त प्रमाण मानने वाली प्राचीनतम विचार धारा के पोषक रहे हैं। श्रुत को मति से अलग न मान कर उसे उसी का एक प्रकारमात्र स्थापित करने वाला

२ देखो, प्रशस्तपादभाष्य पृ० ५७६, व्योमवती पृ० ५७७; कंदली पृ० २१३ ।

१ ''तापाच्छेदाच निकषात्सुवर्णमिव पण्डितैः । परीक्ष्य भिक्षवो ग्राह्य मद्वचो न तु गौरवात् ॥''

<sup>-</sup>तत्त्वसं० का० ३५८८ ।

#### र्श्व जानबिन्दुपरिचय - श्वतनिश्रित और अश्वतनिश्रित मति

दिवाकरश्री का<sup>र</sup> तीसरा प्रयत्न आगम को अतिरिक्त प्रमाण न माननेवाली दूसरी विचारधारा के असर से अछूता नहीं है। इस तरह हम देख सकते हैं कि अपनी सहोदर अन्य दार्शनिक परंपराओं के बीच में ही जीवनधारण करने वाली तथा फलने फुलने वाली जैन परंपरा ने किस तरह उक्त दोनों विचारधाराओं का अपने में कालक्रम से समावेश कर लिया।

## 💫 (२) श्रुतनिश्रित और अश्रुतनिश्रित मति

ि [ § १६ ] मति ज्ञान की चर्चा के प्रसङ्ग में श्रुतनिश्रित और अश्रुतनिश्रित भेद का प्रश्न भी विचारणीय है । श्रुतनिश्रित मति ज्ञान वह है जिसमें श्रुतज्ञानजन्य वासना के डद्वोध से विशेषता आती है। अश्रुत-निश्रित मति ज्ञान तो श्रुतज्ञानजन्य वासना के प्रबोध के सिवाय ही उत्पन्न होता है । अर्थात् जिस विषय में श्रुतनिश्रित मति ज्ञान होता है वह विषय पहले कमी उपलब्ध अवरय होता है, जब कि अश्वतनिश्रित मति ज्ञान का विषय पहले अनुपलब्ध होता है। प्रश्न यह है कि 'ज्ञानबिन्दु' में उपाध्यायजीने मतिज्ञान रूप से जिन श्रुतनिश्रित और अश्रुतनिश्रित दो भेदों का उपर्युक्त स्पष्टीकरण किया है उन का ऐतिहासिक स्थान क्या है ?। इस का खुलासा यह जान पड़ता है कि उक्त दोनों भेद उतने प्राचीन नहीं जितने प्राचीन मति ज्ञान के अवग्रह आदि अन्य भेद हैं। क्यों कि मति ज्ञान के अवग्रह आदि तथा बहु, बहुविध आदि सभी प्रकार खेताम्बर-दिगम्बर वाङ्मय में समान रूप से वर्णित हैं, तब श्रुतनिश्रित और अश्रुतनिश्रित का वर्णन एक मात्र श्वेताम्बरीय प्रन्थों में है। श्वेताम्बर साहित में भी इन मेदों का वर्णन सर्व 'प्रथम 'नन्दीसूत्र'' में ही देखा जाता है। 'अनुयोगद्वार' में तथा 'निर्युक्ति' तक में अतनिश्रित और अश्रतनिश्रित के उल्लेख का न होना यह सचित करता है कि यह भेद संभवतः 'नन्दी' की रचना के समय से विशेष प्राचीन नहीं । हो सकता है कि वह सूझ ख़ुद नन्दीकार की ही हो।

१ यद्यपि दिवाकर श्री ने अपनी बत्तीसी (निश्चय० १९) में मति और श्रुत के अमेद को स्थापित किया है फिर भी उन्हों ने चिर प्रचलित मति-श्रुत के मेद की सर्वथा अवगणना नहीं की है। उन्हों ने न्यायावतार में आगम प्रमाण को खतन्त्र रूप से निर्दिष्ट किया है। जान पड़ता है इस जगह दिवाकरश्री ने प्राचीन परंपरा का अनुसरण किया और उक्त बत्तीसी में अपना खतन्त्र मत व्यक्त किया। इस तरह दिवाकरश्री के प्रन्थों में आगम प्रमाण को खतन्त्र अतिरिक्त मानने और न मानने वाली दोनों दर्शनान्तरीय विचारधाराएँ देखी जाती हैं जिन का खीकार ज्ञानबिन्दु में उपाध्यायजी ने भी किया है।

२ देखो, टिप्पण पृ० ७०।

3 यद्यपि अश्रुतनिश्रितरूप से मानी जाने वाली औत्पत्तिकी आदि चार वुद्धियों का नामनिर्देश भगवती ( १२.५. ) में और आवश्यक निर्युक्ति (गा॰ ९३८) में है, जो कि अवश्य नंदी के पूर्ववर्ता हैं। फिर भी वहाँ उन्हें अश्रुतनिश्रित शब्द से निर्दिष्ट नहीं किया है और न भगवती आदि में अन्यन्न कहीं श्रुतनिश्रित शब्द से अवग्रह आदि मतिज्ञान का वर्णन है। अतएव यह कल्पना होती है कि अवग्रहादि रूप से प्रसिद्ध मति ज्ञान तथा औत्पत्तिकी आदि रूपसे प्रसिद्ध बुद्धियों की कमशः श्रुतनिश्रित और अश्रुतनिश्रित रूपसे मति ज्ञान की विभागव्यवस्था नन्दि-कारने ही शायद की हो।

४ देखो, नन्दीसूत्र, सू० २६, तथा टिप्पण ए० ७०।

यहाँ पर वाचक उमाखाति के समय के विषय में विचार करने वालों के लिये ध्यान में लेने योग्य एक वस्तु हैं । वह यह कि वाचकश्री ने जब मति ज्ञान के अन्य सब प्रकार वर्णित किये हैं' तब उन्हों ने श्रुतनिश्रित और अश्रुतनिश्रित का अपने भाष्य तक में उल्लेख नहीं किया। खयं वाचकश्री, जैसा कि आचार्य हेमचन्द्र कहते हैं, यथार्थ में उत्कुष्ट संग्राहर्क हैं। अगर उन के सामने मौजूदा 'नन्दीसूत्र' होता तो वे श्रुतनिश्रित और अश्वतनिश्रित का कहीं न कहीं संग्रह करने से शायद ही चूकते । अश्वतनिश्रित के औत्पत्तिकी वैनयिकी आदि जिन चार बुद्धियों का तथा उन के मनोरंजक दृष्टान्तों का वर्णन े पहले से पाया जाता है, उन को अपने प्रन्थ में कहीं न कहीं संगृहीत करने के लोभ का उमाखाति शायद ही संवरण करते । एक तरफ से, वाचकश्री ने कहीं भी अक्षर-अनक्षर आदि निर्युक्तिनिर्दिष्ट श्रुतभेदों का संप्रह नहीं किया है; और दुसरी तरफ से, कहीं भी नन्दीवर्णित श्रुतनिश्रित और अश्रुतनिश्रित मतिभेद का संग्रह नहीं किया है । जब कि उत्तरवर्त्ता विशेषावइयकभाष्य में दोनों प्रकार का संग्रह तथा वर्णन देखा जाता है<sup>°</sup> । यह वस्तुस्थिति सूचित करती है कि झायद वाचक उमास्वाति का समय, निर्धुक्ति के उस भाग की रचना के समय से तथा नन्दी की रचना के समय से कुछ न कुछ पूर्ववत्तीं हो । अस्त, जो कुछ हो पर उपाध्यायजी ने तो ज्ञानबिन्दु में श्रुत से मति का पार्थक्य बतलाते समय नन्दी में वर्णित तथा विशेषावद्यकभाष्य में व्याख्यात श्रुतनिश्रित और अश्रुतनिश्रित दोनों भेदों की तात्त्विक समीक्षा कर दी है ।

### (३) चतुर्विध वाक्यार्थ ज्ञान का इतिहास

[ § २०--२६ ] डपाध्यायजी ने एक दीर्घ श्रुतोपयोग कैसे मानना यह दिखाने के लिए चार प्रकार के वाक्यार्थ ज्ञान की मनोरंजक और बोधप्रद चर्चा' की है, और उसे विशेष रूपसे जानने के लिए आचार्य हरिभद्र ऋत 'उपदेश पद' आदि का हवाला भी दिया है । यहाँ प्रभ यह है कि ये चार प्रकार के वाक्यार्थ क्या हैं और उन का विचार कितना पुराना है और वह किस प्रकार से जैन वाङ्मय में प्रचलित रहा है तथा विकास प्राप्त करता आया है । इस का जवाब हमें प्राचीन और प्राचीनतर वाङ्मय देखने से मिल जाता है ।

जैन परंपरा में 'अनुगम' शब्द प्रसिद्ध है जिसका अर्थ है व्याख्यानविधि। अनुगम के छह प्रकार आर्यरक्षित सूरि ने अनुयोगद्वार सूत्र (सूत्र० १५५) में बतलाए हैं। जिनमें से दो अनुगम सूत्रस्पर्शी और चार अर्थस्पर्शी हैं। अनुगम शब्द का निर्युक्ति शब्द के साथ सूत्रस्पर्शिकनिर्युक्त्यनुगम रूपसे उल्लेख अनुयोगद्वार सूत्र से प्राचीन है इस लिए इस बात में तो कोई संदेह रहता ही नहीं कि यह अनुगमपद्धति या व्याख्यानशैली जैन वाङ्मय में अनुयोगद्वारसूत्र से पुरानी और निर्युक्ति के प्राचीनतम स्तर का ही भाग है जो संभवतः श्रुतकेवली भद्रबाहुकर्टक मानी जाने वाली निर्युक्ति का ही भाग होना चाहिए।

4 Jain Education International

१ देखो, तत्त्वार्थ १.१३–१९। २ देखो, सिद्धहेम २.२.३९। ३ दष्टान्तों के लिए देखो नन्दी सूत्र की मलयगिरि की टीका, पृ० १४४ से। ४ देखो, विशेषा० गा० १६९ से, तथ्या गा० ४<u>४४ से</u>। ५ देखो, टिप्पण पृ० ७३ से।

#### ज्ञानबिन्दुपरिचय - चतुर्विध वाक्यार्थज्ञान का इतिहास

निर्युक्ति में अनुगम शब्द से जो व्याख्यानविधि का समावेश हुआ है वह व्याख्यानविधि भी वस्तुतः बहुत पुराने समय की एक शास्त्रीय प्रक्रिया रही है। हम जब आर्य परंपरा के उपछब्ध विविध वाङ्मय तथा उन की पाठशैली को देखते हैं तब इस अनुगम की प्राचीनता और भी ध्यान में आ जाती है। आर्य परंपरा की एक शाखा जरथोस्थ्रियन को देखते हैं तब उस में भी पवित्र माने जानेवाले अवेस्ता आदि प्रन्थों का प्रथम विशुद्ध उच्चार कैसे करना, किस तरह पद आदि का विभाग करना इत्यादि कम से व्याख्याविधि देखते हैं। भारतीय आर्य परंपरा की वैदिक शाखा में जो वैदिक मन्नों का पाठ सिखाया जाता है और क्रमशः जो उस की अर्थविधि बतलाई गई है उस की जैन परंपरा में प्रसिद्ध अनुगम के साथ तुल्ता करें तो इस बात में कोई संदेह ही नहीं रहता कि यह अनुगमविधि वस्तुतः वही है जो जरथोस्थियन धर्म में तथा वैदिक धर्म में भी प्रचलित थी और आज भी प्रचलित है।

जैन और वैदिक परंपरा की पाठ तथा अर्थविधि विषयक तुलना-

| १. वैदिक                         | २. जैन                     |
|----------------------------------|----------------------------|
| १ संहितापाठ ( मंत्रपाठ )         | १ संहिता ( मूळसूत्रपाठ ) १ |
| २ पदच्छेद ( जिसमें पद, क्रम, जटा | २ पद् २                    |
| आदि आठ प्रकार की                 |                            |
| विविधानुपूर्विओं का समावेश है )  |                            |
| ३ पदार्थज्ञान                    | ३ पदार्थ ३, पदविम्रह ४     |
| ४ वाक्यार्थज्ञान                 | ४ चालना ५                  |
| ५ तात्पर्यार्थनिर्णय             | ५ प्रत्यवस्थान ६           |

जैसे वैदिक परंपरा में शुरू में मूल मंत्र को शुद्ध तथा अस्खलित रूप में सिखाया जाता है; अनन्तर उन के पदों का विविध विश्लेषण; इस के बाद जव अर्थविचारणा – मीमांसा का समय आता है तब कमशः प्रत्येक पद के अर्थ का ज्ञान; फिर पूरे वाक्य का अर्थ ज्ञान और अन्त में साधक-बाधकचर्चांपूर्वक तात्पर्यार्थ का निर्णय कराया जाता है – वैसे ही जैन परंपरा में भी कमसे कम निर्युक्ति के प्राचीन समय में सूत्रपाठ से अर्थ-निर्णय तक का वही कम प्रचलित था जो अनुगम शब्द से जैन परंपरा में व्यवहृत हुआ । अनुगम के छह विभाग जो अनुयोगद्वारंसूत्र में हैं उन का परंपराप्राप्त वर्णन जिनभद्र क्षमाश्रमण ने विस्तार से किया है<sup>र</sup> । संघदास गणिने <sup>34</sup>बृहत्कल्पभाष्य' में उन छह विभागों के वर्णन के अलावा मतान्तर से पाँच विभागों का भी निर्देश किया है । जो कुछ हो; इतना तो निश्चित है कि जैन परंपरा में सूत्र और अर्थ सिखाने के संबन्ध में एक निश्चित व्याख्यानविधि चिरकाल से प्रचलित रही । इसी व्याख्यानविधि को आचार्य हरिभद्र ने अपने दार्शनिक ज्ञान के नये प्रकाश में कुछ नवीन शब्दों में नवीनता के साथ

१ देखो, अनुयोगद्वारसूत्र सू० १५५ प्र०२६१। २ देखो, विशेषावश्यकभाष्य गा० १००२ से। ३ देखो, बृहत्कल्पभाष्य गा० ३०२ से।

٦

विस्तार से वर्णन किया है। हरिभद्रसूरि की उक्ति में कई विशेषताएँ हैं जिन्हें जैन वाङ्-मय को सर्व प्रथम उन्हीं की देन कहनी चाहिए। उन्हों ने उपदेशपद में अर्थानुगम के चिरप्रचलित चार भेदों को कुछ मीमांसा आदि दर्शनज्ञान का ओप दे कर नये चार नामों के द्वारा निरूपण किया है। दोनों की तुलना इस प्रकार है –

| १. प्राचीन परंपरा | २. हरिभद्रीय   |
|-------------------|----------------|
| १ पदार्थ          | १ पदार्थ       |
| २ पदविम्रह        | २ वाक्यार्थ    |
| ३ चालना           | ३ महावाक्यार्थ |
| ४ प्रत्यवस्थान    | ४ ऐदम्पर्यार्थ |

हरिभद्रीय विशेषता केवल नये नाम में ही नहीं है। उन की ध्यानदेने योग्य विशेषता तो चारों प्रकार के अर्थबोध का तरतमभाव समझाने के लिए दिए गए लौकिक तथा शास्त्रीय उदाहरणों में है। जैन परंपरा में अहिंसा, निर्प्रन्थत्व, दान और तप आदि का धर्मरूप से सर्वप्रथम स्थान है, अतएव जब एक तरफ से उन धर्मों के आचरण पर आत्यन्तिक भार दिया जाता है, तब दूसरी तरफ से उस में कुछ अपवादों का या छूटों का रखना भी अनिवार्य रूपसे प्राप्त हो जाता है। इस उत्सर्ग और अपवाद विधि की मर्यादा को ले कर आचार्य हरिभद्र ने उक्त चार प्रकार के अर्थबोधों का वर्णन किया है।

## जैनधर्म की अहिंसा का खरूप

अहिंसा के बारे में जैन धर्म का सामान्य नियम यह है कि किसी भी प्राणी का किसी भी प्रकार से घात न किया जाय । यह 'पदार्थ' हुआ । इस पर प्रश्न होता है कि अगर सर्वथा प्राणिघात वर्ज्य है तो धर्मस्थान का निर्माण तथा शिरोमुण्डन आदि कार्य भी नहीं किए जा सकते जो कि कर्तव्य समझे जाते हैं । यह शंकाविचार 'वाक्यार्थ' है । अवश्य कर्तव्य अगर शास्त्रविधिपूर्वक किया जाय तो उस में होने वाला प्राणिघात दोषावह नहीं, अविधिक्ठत ही दोषावह है । यह विचार 'महावाक्यार्थ' है । अन्त में जो जिनाज्ञा है वही एक मात्र उपादेय है ऐसा तात्पर्य निकालना 'ऐदम्पर्यार्थ' है । इस प्रकार सर्व प्राणिहिंसा के सर्वथा निषेधरूप सामान्य नियम में जो विधिविहित अपवादों को स्थान दिलाने वाला और उत्सर्ग-अपवादरूप धर्ममार्ग स्थिर करने वाला विचार-प्रवाह ऊपर दिखाया गया उस को आचार्य हरिभद्र ने लौकिक दृष्टान्तों से समझाने का प्रयत्न किया है ।

अहिंसा का प्रश्न उन्हों ने प्रथम उठाया है जो कि जैन परंपरा की जड है । यों तो अहिंसा समुचय आर्थ परंपरा का सामान्य धर्म रहा है। फिर भी धर्म, कीडा, मोजन आदि अनेक निमित्तों से जो विविध हिंसाएँ प्रचलित रहीं उनका आत्यन्तिक विरोध जैन परंपरा ने किया। इस विरोध के कारण ही उस के सामने प्रतिवादियों की तरफ से तरह तरह के प्रश्न होने लगे कि अगर जैन सर्वथा हिंसा का निषेध करते हैं तो वे खुद

१ देखो, उपदेशपद गा० ८५९-८८५।

भी न जीवित रह सकते हैं और न धर्माचरण ही कर सकते हैं। इन प्रश्नों का जवाब देने की दृष्टि से ही हरिभद्र ने जैन संमत अहिंसाखरूप समझाने के लिए चार प्रकार के वाक्यार्थ बोध के उदाहरण रूप से सर्व प्रथम अहिंसा के प्रश्न को ही हाथ में लिया है।

दूसरा प्रश्न निर्प्रन्थत्व का है। जैन परंपरा में प्रन्थ – वस्तादि परिप्रह रखने न रखने के बारे में दुलभेद हो गया था। हरिभद्र के सामने यह प्रश्न खास कर दिगम्बरत्वपक्ष-पातिओं की तरफ से ही उपस्थित हुआ जान पडता है। हरिभद्र ने जो दान का प्रश्न उठाया है वह करीब करीब आधुनिक तेरापंथी संप्रदाय की विचारसरणी का प्रतिबिम्ब है। यद्यपि उस समय तेरापंथ या वैसा ही दूसरा कोई स्पष्ट पंथ न था; फिर भी जैन परंपरा की निवृत्तिप्रधान भावना में से उस समय भी दान देने के विरुद्ध किसी किसी को विचार आ जाना स्वाभाविक था जिसका जवाब हरिभद्र ने दिया है। जैनसंमत तप का विरोध बौद्ध परंपरा पहले से ही करती आई है<sup>8</sup>। उसी का जबाब हरिभद्र ने दिया है। इस तरह जैन धर्म के प्राणभूत सिद्धान्तों का स्वरूप उन्हों ने उपदे्झपद में चार प्रकार के वाक्यार्थबोध का निरूपण करने के प्रसंग में स्पष्ट किया है जो याज्ञिक विद्वानों की अपनी हिंसा-अहिंसा विषयक मीमांसा का जैन दृष्टि के अनुसार संग्नोधित मार्ग है।

भिन्न भिन्न समय के अनेक ऋषिओं के द्वारा सर्वभूतदया का सिद्धान्त तो आर्यवर्ग में बहुत पहले ही स्थापित हो चुका था; जिसका प्रतिघोष है – 'मा हिंस्यात सर्वा भूतानि' – यह श्रुतिकल्प वाक्य । यज्ञ आदि धर्मों में प्राणिवध का समर्थन करनेवाले मीमांसक भी उस अहिंसाप्रतिपादक प्रतिघोष को पूर्णतया प्रमाण रूप से मानते आए हैं। अतएव उन के सामने भी अहिंसा के क्षेत्र में यह प्रश्न तो अपने आप ही उपस्थित हो जाता था। तथा सांख्य आदि अर्ध वैदिक परंपराओं के द्वारा भी वैसा प्रश्न उपस्थित हो जाता था कि जब हिंसा को निषिद्ध अतएव अनिष्ठजननी तुम मीमांसक भी मानते हो तब यज्ञ आदि प्रसंगों में, की जाने वाली हिंसा भी, हिंसा होने के कारण अनिष्टजनक क्यों नहीं ?। और जब हिंसा के नाते यज्ञीय हिंसा भी अनिष्ट जनक सिद्ध होती है तब उसे धर्म का-इष्टका निमित्त मान कर यज्ञ आदि कर्मों में कैसे कर्तव्य माना जा सकता है ?। इस प्रश्न का जवाब बिना दिए व्यवहार तथा शास्त्र में काम चल ही नहीं सकता था। अतएव पुराने समय से याज्ञिक विद्वान अहिंसा को पूर्णरूपेण धर्म मानते हुए भी, बहुजन-सीकृत और चिरप्रचलित यज्ञ आदि कमों में होने वाली हिंसा का धर्म - कर्तव्य रूप से समर्थन, अनिवार्य अपवाद के नाम पर करते आ रहे थे। मीमांसकों की अहिंसा-हिंसा के उत्सगै-अपवादभाववाली चर्चा के प्रकार तथा उस का इतिहास हमें आज भी क़मारिल तथा प्रभाकरके प्रन्थों में विस्पष्ट और मनोरंजक रूप से देखने को मिलता है। इस बुद्धिपूर्ण चर्चा के द्वारा मीमांसकों ने सांख्य, जैन, बौद्ध आदि के सामने यह स्थापित करने का प्रयत्न किया है कि शाखविहित कर्म में की जाने वाली हिंसा अवरय-कर्तव्य होने से अनिष्ट-अधर्म का निमित्त नहीं हो सकती । मीमांसकों का अंतिम तात्पर्य

१ देखो, मज्जिमनिकाय सुत्त० १४।

यही है कि शास्त - वेद ही मुख्य प्रमाण है और यज्ञ आदि कर्म वेदविहित हैं । अतएव जो यज्ञ आदि कर्म को करना चाहे या जो वेद को मानता है उस के वास्ते वेदाज्ञा का पालन ही परम धर्म है, चाहे उस के पालन में जो कुछ करना पडे । मीमांसकों का यह तात्पर्यनिर्णय आज भी वैदिक परंपरा में एक ठोस सिद्धान्त है । सांख्य आदि जैसे यज्ञीय हिंसा के विरोधी भी वेद का प्रामाण्य सर्वथा न त्याग देने के कारण अंत में मीमांसकों के उक्त तात्पर्यार्थ निर्णय का आत्यंतिक विरोध कर न सके। ऐसा विरोध आखिर तक वे ही करते रहे जिन्हों ने वेद के प्रामाण्य का सर्वथा इन्कार कर दिया। ऐसे विरोधिओ में जैन परंपरा मुख्य है। जैन परंपरा ने वेद के प्रामाण्य के साथ वेद-विहित हिंसा की धर्म्यता का भी सर्वतोभावेन निषेध किया। पर जैन परंपरा का भी अपना एक उद्देरय है जिस की सिद्धि के वास्ते उस के अनुयायी गृहस्य और साधु का जीवन आवइयक है। इसी जीवनधारण में से जैन परंपरा के सामने भी ऐसे अनेक प्रश्न समय समय पर आते रहे जिन का अहिंसा के आत्यन्तिक सिद्धान्त के साथ सम-न्वय करना उसे प्राप्त हो जाता था। जैन परंपरा वेद के स्थान में अपने आगमों को ही एक मात्र प्रमाण मानती आई है; और अपने उद्देश की सिद्धि के वास्ते स्थापित तथा प्रचारित विविध प्रकार के गृहस्थ और साध जीवनोपयोगी कर्तव्यों का पालन भी करती आई है। अतएव अन्त में उस के वास्ते भी उन स्वीकृत कर्तव्यों में अनिवार्य रूप से हो जाने वाली हिंसा का समर्थन भी एक मात्र आगम की आज्ञा के पालन रूप से ही करना प्राप्त है। जैन आचार्य इसी दृष्टि से अपने आपवादिक हिंसा मार्ग का समर्थन करते रहे।

आचार्य हरिभद्र ने चार प्रकार के वाक्यार्थ बोध को दर्शाते समय अहिंसा-हिंसा के उत्सर्ग-अपवादभाव का जो सूक्ष्म विवेचन किया है वह अपने पूर्वाचार्यों की परंपराप्राप्त संपत्ति तो है ही पर उस में उन के समय तक की विकसित मीमांसाशैली का भी कुछ न कुछ असर है । इस तरह एक तरफ से चार वाक्यार्थबोध के बहाने उन्हों ने उपदेशपद में मीमांसा की विकसित शैली का, जैन दृष्टि के अनुसार संग्रह किया; तब दूसरी तरफ से उन्हों ने बौद्ध परिभाषा को भी 'षोडशाक' में अपनाने का सर्व प्रथम प्रयत्न किया । धर्मकीर्ति के 'प्रमाणवार्तिक' के पहले से भी बौद्ध परंपरा में विचार विकास की कम प्राप्त तीन भूमिकाओं को दर्शानेवाले ध्रुतमय, चिंतामय और भावनामय ऐसे तीन शब्द बौद्ध वाङ्मय में प्रसिद्ध रहे । हम जहाँ तक जान पाये हैं कह सकते हैं कि आचार्य हरिभद्रने ही उन तीन बौद्धप्रसिद्ध शब्दों को ले कर उन की व्याख्या में वाक्यार्थबोध के प्रकारों को समाने का सर्वप्रथम प्रयत्न किया । उन्हों ने षोडशक में परि-भाषाएँ तो बौद्धों की लीं पर उन की व्याख्या अपनी दृष्टि के अनुसार की; और श्रुतमय को वाक्यार्थ ज्ञानरूप से घटाया । खामी विद्यानन्द ने उन्हीं बौद्ध परिभाषाओं का 'तत्त्वार्थ

१ षोड्यक १.१०।

श्लोकवार्तिक' में खंडन<sup>°</sup> किया, जब कि हरिभद्र ने उन परिभाषाओं को अपने ढंग से जैन वाङ्मय में अपना लिया ।

उपाध्यायजी ने ज्ञानबिन्दु में हरिभद्रवर्णित चार प्रकार का वाक्यार्थबोध, जिस का पुराना इतिहास, निर्युक्ति के अनुगम में तथा पुरानी वैदिक परंपरा आदि में भी मिलता है; उस पर अपनी पैनी नैयायिक दृष्टि से बहुत ही मार्मिक प्रकाश डाला है, और स्थापित किया है कि ये सब वाक्यार्थ बोध एक दीर्घ श्रुतोपयोग रूप हैं जो मति उपयोग से जुदा है। उपाध्यायजी ने ज्ञानबिन्दु में जो वाक्यार्थ विचार संक्षेप में दरसाया है वही उन्हों ने अपनी 'उपदेश रहस्य' नामक दूसरी छति में विस्तार से किन्तु 'उपदेशपद' के साररूप से निरूपित किया है जो आगे संस्कृत टिप्पण में उद्धृत किया गया है। – देखो टिप्पण, पृ० ७४. पं० २७ से।

### (४) अहिंसा का खरूप और विकास

[ § २१ ] उपाध्यायजी ने चतुर्विध वाक्यार्थ का विचार करते समय ज्ञानबिन्दु में जैन परंपरा के एक मात्र और परम सिद्धान्त अहिंसा को ले कर, उत्सर्ग-अपवादभाव की जो जैन शास्त्रों में परापूर्व से चली आने वाली चर्चा की है और जिस के उपपादन में उन्हों ने अपने न्याय-मीमांसा आदि दर्शनान्तर के गंभीर अभ्यास का उपयोग किया है, उस को यथासंभव विशेष समझाने के लिए, आगे टिप्पण में [ प्ट० ७९ पं० ११ से ] जो विस्तृत अवतरणसंत्रह किया है उस के आधार पर, यहाँ अहिंसा संबंधी कुछ ऐतिहासिक तथा तात्त्विक सुदों पर प्रकाश डाला जाता है।

अहिंसा का सिद्धान्त आर्य परंपरा में बहुत ही प्राचीन है । और उस का आदर सभी आर्यक्षाखाओं में एकसा रहा है । फिर भी प्रजाजीवन के विस्तार के साथ साथ तथा विभिन्न धार्मिक परंपराओं के विकास के साथ साथ, उस सिद्धान्त के विचार तथा व्यवहार में भी अनेकमुखी विकास हुआ देखा जाता है । अहिंसा विषयक विचार के मुख्य दो स्रोत प्राचीन काल से ही आर्य परंपरा में बहने लगे ऐसा जान पड़ता है । एक स्रोत तो मुख्यतया श्रमण जीवन के आश्रयसे बहने लगा, जब कि दूसरा स्रोत बाह्यण परंपरा — चतुर्विध आश्रम – के जीवनविचार के सहारे प्रवाहित हुआ । अहिंसा के तात्त्विक विचार में उक्त दोनों स्रोतों में कोई मतभेद देखा नहीं जाता । पर उस के व्यावहारिक पहछ या जीवनगत उपयोग के बारे में उक्त दो स्रोतों में ही नहीं बल्कि प्रत्येक श्रमण एवं बाह्यण स्रोत की छोटी बड़ी अवान्तर शाखाओं में भी, नाना प्रकार के मतभेद तथा आपसी विरोध देखे जाते हैं । तात्त्विक रूप से अहिंसा सब को एकसी मान्य होने पर भी उस के व्यावहारिक उपयोग में तथा तदनुसारी व्याख्याओं में जो मतभेद और विरोध देखा जाता है उस का प्रधान कारण जीवनदृष्टि का भेद है । श्रमण परंपरा की जीवनदृष्टि प्रधानतया वैयक्तिक और आध्यात्तिक रही है, जब कि बाह्यण परंपरा की

१ देखो, तत्त्वार्थकोकवातिंक ए० २१।

तक इष्ट हैं जब तक वह आध्यास्मिकताका विरोधी न हो । जहाँ उस का आध्यात्मिकता से विरोध दिखाई दिया वहाँ पहली दृष्टि लोकसंग्रह की ओर उदासीन रहेगी या उस का विरोध करेगी । जब कि दूसरी दृष्टि में लोकसंग्रह इतने विशाल पैमाने पर किया गया है कि जिस से उस में आध्यात्मिकता और भौतिकता परस्पर टकराने नहीं पाती ।

अमण परंपरा की अहिंसा संबंधी विचारधारा का एक प्रवाह अपने विशिष्ट रूप से बहता था जो कालकम से आगे जा कर दीर्घ तपस्वी भगवान महावीर के जीवन में उदात्त रूप में व्यक्त हुआ। हम उस प्रकटीकरण को 'आचाराुङ्ग', 'सूत्रकृताङ्ग' आदि प्राचीन जैन आगमों में स्पष्ट देखते हैं। अहिंसा धर्म की प्रतिष्ठा तो आत्मौपम्य की दृष्टि में से ही हुई थी। पर उक्त आगमों में उस का निरूपण और विश्लेषण इस प्रकार हुआ है –

१. दुःख और भय का कारण होने से हिंसामात्र वर्ज्य है, यह अहिंसा सिद्धान्त की उपपत्ति ।

२. हिंसा का अर्थ यद्यपि प्राणनाश करना या दुःख देना है तथापि हिंसाजन्य दोष का आधार तो मात्र प्रमाद अर्थात् रागद्वेवादि ही है। अगर प्रमाद या आसक्ति न हो तो केवल प्राणनाश हिंसा कोटि में आ नहीं सकता, यह अहिंसा का विश्लेषण।

३. वध्यजीवों का कद, उन की संख्या तथा उन की इन्द्रिय आदि संपत्ति के तारतम्य के ऊपर हिंसा के दोष का तारतम्य अवलंबित नहीं है; किन्तु हिंसक के परिणाम या वृत्ति की तीव्रता-मंदता, सज्ञानता-अज्ञानता या बल्ठप्रयोग की न्यूनाधिकता के ऊपर अवलंबित है, ऐसा कोटिक्रम ।

उपर्युक्ति तीनों बातें भगवान् महावीर के विचार तथा आचार में से फलित हो कर आगमों में प्रथित हुई हैं। कोई एक व्यक्ति या व्यक्तिसमूह कैसा ही आध्यात्मिक क्यों न हो पर जब वह संयमलक्षी जीवनधारण का भी प्रश्न सोचता है तब उस में से उप-र्युक्त विश्लेषण तथा कोटिक्रम अपने आप ही फलित हो जाता है। इस दृष्टि से देखा जाय तो कहना पड़ता है कि आगे के जैन वाङ्मय में अहिंसा के संबंध में जो विशेष ऊहापोह हुआ है उस का मूल आधार तो प्राचीन आगमों में प्रथम से ही रहा।

समूचे जैन वाङ्मय में पाए जाने वाले आहिंसा के उहापोह पर जब हम दृष्टिपात करते हैं, तब हमें स्पष्ट दिखाई देता है कि जैन वाङ्मय का आहिंसासंबंधी उहापोह मुख्यतया चार बलें पर अवलंबित है। पहला तो यह कि वह प्रधानतया साधु जीवन का ही अतएव नवकोटिक – पूर्ण आहिंसा का ही विचार करता है। दूसरा यह कि वह बाह्यण परंपरा में विहित मानी जाने वाली और प्रतिष्ठित समझी जाने वाली यज्ञीय आदि अनेकविध हिंसाओं का विरोध करता है। तीसरा यह कि वह अन्य श्रमण परंपराओं के त्यागी जीवन की अपेक्षा भी जैन श्रमण का त्यागी जीवन विशेष नियन्नित रखने का आग्रह रखता है। चौथा यह कि वह जैन परंपरा के ही अवान्तर फिरकों में उत्पन्न होने वाले पारस्परिक विरोध के प्रश्नों के निराकरण का भी प्रयन्न करता है। नवकोटिक – पूर्ण आहेंसा के पालन का आग्रह भी रखना और संयम या सद्भुणविकास की दृष्टि से जीवननिर्वाह का समर्थन भी करना – इस विरोध में से हिंसा के द्रव्य, भाव आदि भेदों का ऊहापोह फलित हुआ और अंत में एक मात्र निश्चय सिद्धान्त यही स्थापित हुआ कि आखिर को प्रमाद ही हिंसा है। अप्रमत्त जीवनव्यवहार देखने में हिंसात्मक हो तब भी वह वस्तुत: अहिंसक ही है। जहाँ तक इस आखिरी नतीजे का संबंध है वहाँ तक श्वेताम्बर-दिगम्बर आदि किसी भी जैन फिरके का इस में थोड़ा भी मतभेद नहीं है। सब फिरकों की विचारसरणी परिभाषा और दलीलें एकसी हैं। यह हम आगे के टिप्पण गत श्वेताम्बरीय और दिगम्बरीय विस्तृत अवतरणों से भली-भांति जान सकते हैं।

वैदिक परंपरा में यज्ञ, अतिथि श्राद्ध आदि अनेक निमित्तों से होने वाली जो हिंसा धार्मिक मान कर प्रतिष्ठित करार दी जाती थी उस का विरोध सांख्य, बौद्ध और जैन परंपरा ने एक सा किया है फिर भी आगे जा कर इस विरोध में मुख्य भाग बौद्ध और जैन का ही रहा है। जैनवाङ्मयगत अहिंसा के ऊहापोह में उक्त विरोध की गहरी जैन का ही रहा है। जैनवाङ्मयगत अहिंसा के ऊहापोह में उक्त विरोध की गहरी छाप और प्रतिक्रिया भी है। पद पद पर जैन साहित्य में वैदिक हिंसा का खण्डन देखा जाता है। साथ ही जब वैदिक लोग जैनों के प्रति यह आशंका करते हैं कि अगर धर्मिक हिंसा भी अकर्तव्य है तो तुम जैन लोग अपनी समाज रचना में मंदिरनिर्माण, देवपूजा आदि धार्मिक छत्यों का समावेश अहिंसक रूप से कैसे कर सकोगे इत्यादि। इस प्रश्न का खुलासा भी जैन वाङ्मय के आहिंसा संबंधी ऊहापोह में सविस्तर पाया जाता है।

प्रमाद - मानसिक दोष ही मुख्यतया हिंसा है और उस दोष में से जनित ही प्राण-नाज्ञ हिंसा है। यह विचार जैन और बौद्ध परंपरा में एकसा मान्य है। फिर भी हम देखते हैं कि पुराकाल से जैन और बौद्ध परंपरा के बीच अहिंसा के संबन्ध में पारस्परिक खण्डन-मण्डन बहुत कुछ हुआ है। 'सूत्रकृताङ्क' जैसे प्राचीन आगम में भी अहिंसा संबंधी बौद्ध मन्तव्य का खण्डन हैं। इसी तरह 'मज्झिमनिकाय' जैसे पिटक प्रन्थों में भी जैन-संमत अहिंसा का सपरिहास खण्डन पाया जाता है। उत्तरवर्ती निर्युक्ति आदि जैन प्रन्थों में तथा 'अभिधर्मकोष' आदि बौद्ध प्रन्थों में भी वही पुराना खण्डन-मण्डन नए रूप में **देखा जाता है । जब जैन बौद्ध दोनों परंपरा**एँ वैदिक हिंसा की एकसी विरोधिनी हैं और जब दोनों की अहिंसासंबंधी व्याख्या में कोई तात्त्विक मतभेद नहीं तब पहले से ही दोनों में पारस्परिक खण्डन-मण्डन क्यों शुरू हुआ और चल पडा यह एक प्रश्न है। इस का जवाब जब हम दोनों परंपराओं के साहित्य को ध्यान से पढते हैं तब मिल जाता है। खण्डन-मण्डन के अनेक कारणों में से प्रधान कारण तो यही है कि जैन परंपरा ने नवकोटिक अहिंसा की सुक्ष्म व्याख्या को अमल में लाने के लिए जो बाह्य प्रवृत्ति को विशेष नियन्नित किया वह बौद्ध परंपरा ने नहीं किया । जीवनसंबंधी बाह्य प्रवृत्तिओं के अति नियम्रण और मध्यममार्गीय शैथिल्य के प्रवल भेद में से ही वौद्ध और जैन परंपरा-एँ आपस में खण्डन-मण्डन में प्रवृत्त हुईं। इस खण्डन-मण्डन का भी जैन वाड्यय के

अहिंसा संबन्धी उद्दापोह में खासा हिस्सा है जिस का कुछ नमूना आगे के टिप्पणें में दिए हुए जैन और बौद्ध अवतरणों से जाना जा सकता है। जब हम दोनों परंपराओं के खण्डन-मण्डन को तटस्थ भावसे देखते हैं तब निःसंकोच कहना पड़ता है कि बहुधा दोनों ने एक दूसरे को गलतरूप से ही समझा है। इस का एक उदाहरण 'मज्झिमनिकाय' का डपालिसुत्त और दूसरा नमूना सूत्रक्तताङ्ग (१.१.२.२४-३२;२.६.२६-२८) का है।

जैसे जैसे जैन साधुसंघ का विस्तार होता गया और जुदे जुदे देश तथा काल में नई नई परिस्थिति के कारण नए नए प्रश्न उत्पन्न होते गए वैसे वैसे जैन तत्त्वचिन्तकों ने अहिंसा की व्याख्या और विश्लेषण में से एक स्पष्ट नया विचार प्रकट किया। वह यह कि अगर अप्रमत्त भाव से कोई जीवविराधना - हिंसा हो जाय या करनी पडे तो वह मात्र अहिंसाकोटि की अत एव निर्दोष ही नहीं है बल्कि वह गुण (निर्जरा) वर्धक भी है। इस विचार के अनुसार, साधु पूर्ण अहिंसा का स्वीकार कर छेने के बाद भी, अगर संयत जीवन की पुष्टि के निमित्त, विविध प्रकार की हिंसारूप समझी जाने वाली प्रष्टत्तियाँ करता है तो वह संयमविकास में एक कद्म आगे बढता है। यही जैन परिभाषा के अनुसार निश्चय अहिंसा है । जो लागी बिलकुल वस्त आदि रखने के विरोधी थे वे मर्यादित रूप में वस्त्र आदि उपकरण (साधन) रखने वाले साधुओं को जब हिंसा के नाम पर कोसने लगे तब वस्तादि के समर्थक लागियों ने उसी निश्चय सिद्धान्त का आश्रय ले कर जवाब दिया, कि केवल संयम के धारण और निर्वाह के वास्ते ही, शरीर की तरह मर्या-दित उपकरण आदि का रखना अहिंसा का वाधक नहीं । जैन साधुसंघ की इस प्रकारकी पारस्परिक आचारभेदमूलक चर्चा के द्वारा भी अहिंसा के उहापोह में बहुत कुछ विकास देखा जाता है, जो ओघनियुक्ति आदि में स्पष्ट है। कभी कभी अहिंसा की चर्चा शुब्क तर्ककी-सी हुई जान पडती है। एक व्यक्ति प्रश्न करता है, कि अगर वस्त्र रखना ही है तो बह बिना फाडे अखण्ड ही क्यों न रखा जाय; क्यों कि उस के फाडने में जो सूक्ष्म अणु उढेंगे वे जीवघातक जरूर होंगे। इस प्रश्न का जवाब भी उसी ढंग से दिया गया है। जबाब देनेवाला कहता है, कि अगर वस्त्र फाडने से फैलने वाले सूक्ष्म अणुओं के द्वारा जीवघात होता है; तो तुम जो हमें वस्त्र फाडने से रोकने के लिए कुछ कहते हो उस में भी तो जीवघात होता है न ? - इत्यादि । अस्तु । जो कुछ हो, पर हम जिनभद्रगणि की स्पष्ट वाणी में जैनपरंपरासंमत अहिंसा का पूर्ण स्वरूप पाते हैं। वे कहते हैं कि स्थान सजीव हो या निर्जीव, उस में कोई जीव घातक हो जाता हो या कोई अघातक ही देखा जाता हो, पर इतने मात्रसे हिंसा या अहिंसा का निर्णय नहीं हो सकता । हिंसा सचमुच प्रमाद - अयतना - असंयम में ही है फिर चाहे किसी जीवका घात न भी होता हो । इसी तरह अगर अप्रमाद या यतना-संयम सुरक्षित है तो जीवघात दिखाई देने पर भी वस्ततः अहिंसा ही है।

डपर्युक्त विवेचन से अहिंसा संबंधी जैन ऊहापोह की नीचे ळिखी क्रमिक भूमिकाएँ फलित होती हैं। 5 (१) प्राण का नाश हिंसारूप होने से उस को रोकना ही अहिंसा है।

(२) जीवन धारण की समस्या में से फलित हुआ कि जीवन – खास कर संयमी जीवन के लिए अनिवार्य समझी जाने वाली प्रवृत्तियाँ करते रहने पर अगर जीवघात हो भी जाय तो भी यदि प्रमाद नहीं है तो वह जीवघात हिंसारूप न हो कर अहिंसा ही है।

(३) अगर पूर्णरूपेण आहेंसक रहना हो तो वस्तुतः और सर्वप्रथम चित्तगत छेश (प्रमाद) का ही त्याग करना चाहिए । यह हुआ तो अहिंसा सिद्ध हुई । आहेंसा का बाह्य प्रवृत्तियों के साथ कोई नियत संबंध नहीं है । उस का नियत संबंध मानसिक प्रवृत्तियों के साथ है ।

(४) वैयक्तिक या सामूहिक जीवन में ऐसे भी अपवाद स्थान आते हैं जब कि हिंसा मात्र अहिंसा ही नहीं रहती प्रत्युत वह गुणवर्धक भी बन जाती है। ऐसे आपवादिक स्थानों में अगर कही जाने वाली हिंसा से डर कर उसे आचरण में न लाया जाय तो उलटा दोष लगता है।

ऊपर हिंसा-आहेंसा संबंधी जो विचार संक्षेप में बतलाया है उस की पूरी पूरी शास्त्रीय सामग्री उपाध्यायजी को प्राप्त थी अत एव उन्हों ने 'वाक्यार्थ विचार' प्रसंग में जैनसंमत – खास कर साधु जीवनसंमत – आहेंसा को छे कर उत्सर्ग-अपवादभाव की चर्चा की है। उपाध्यायजी ने जैनशास्त्र में पाए जाने वाले अपवादों का निर्देश कर के स्पष्ट कहा है कि ये अपवाद देखने में कैसे ही क्यों न आहिंसाविरोधी हों, फिर भी उन का मूल्य औत्सर्गिक आहिंसा के बरावर ही है। अपवाद अनेक बतलाए गए हैं, और देश-काल के अनुसार नए अपवादों की भी सृष्टि हो सकती है; फिर भी सब अपवादों की आत्मा मुख्यतया दो तत्त्वों में समा जाती है। उनमें एक तो है गीतार्थत्व यानि परिणतशास्त्रज्ञान का और दूसरा है कृतयोगित्व अर्थात् चित्तसाम्य या स्थितप्रज्ञत्व का।

उपाध्यायजी के द्वारा बतलाई गई जैन अहिंसा के उत्सर्ग-अपवाद की यह चर्चा, ठीक अक्षरज्ञः मीमांसा और स्मृति के अहिंसा संबंधी उत्सर्ग-अपवाद की विचारसरणि से मिलती है। अन्तर है तो यही कि जहाँ जैन विचारसरणि साधु या पूर्ण लागी के जीवन को लक्ष्य में रख कर प्रतिष्ठित हुई है वहाँ मीमांसक और स्मातों की विचारसरणि गृहस्थ, लागी सभी के जीवन को केन्द्र स्थान में रख कर प्रचलित हुई है। दोनों का साम्य इस प्रकार है –

१ जैन

१ सञ्वे पाणा न हंतञ्वा

२ साधुजीवन की अशक्यता का प्रश्न

#### ३ शास्त्रविहित प्रवृत्तियों में हिंसादोष का अभाव अर्थात् निषिद्धाचरण ही हिंसा

## २ वैदिक

१ मा हिंस्यात् सर्वभूतानि

- २ चारों आश्रम के सभी प्रकार के अधिका-रियों के जीवन की तथा तत्संबंधी कर्तव्यों की अशक्यता का प्रश्न
- ३ शास्त्रविहित प्रवृत्तियोंमें हिंसादोष का अभाव अर्थात् निषिद्धाचार ही हिंसा है

यहाँ यह ध्यान रहे कि जैन तत्त्वज्ञ 'शास्त्र' शब्द से जैन शास्त्र को – खास कर साधु-जीवन के विधि-निषेध प्रतिपादक शास्त्र को ही लेता है; जब कि वैदिक तत्त्वचिन्तक, शास्त्र शब्द से उन सभी शास्त्रों को लेता है जिनमें वैयक्तिक, कौटुम्बिक, सामाजिक, धार्मिक और राजकीय आदि सभी कर्तव्यों का विधान है ।

४ अन्ततो गत्वा अहिंसा का मर्म जिनाज्ञा ४ अन्ततो गत्वा अहिंसा का तात्पर्य वेद के – जैन शास्त के यथावत् अनु-तथा स्मृतियों की आज्ञा के सरणमें ही है। पालन में ही है।

डपाध्यायजी ने डपर्युक्त चार भूमिकावाली आहेंसा का चतुर्विध वाक्यार्थ के द्वारा निरूपण कर के डस के डपसंहार में जो कुछ लिखा है वह वेदानुयायी मीमांसक और नैयायिक की अहिंसाविषयक विचार-सरणि के साथ एक तरह की जैन विचारसरणि की तुल्ता मात्र है। अथवा यों कहना चाहिए कि वैदिक विचारसरणि के द्वारा जैन विचारसरणि का विश्लेषण ही उन्हों ने किया है। जैसे मीमांसकों ने वेदविहित हिंसा को छोड कर ही हिंसा में अनिष्टजनकत्व माना है वैसे ही डपाध्यायजी ने अन्त में स्वरूप हिंसा को छोड कर ही मात्र हेतु – परिणाम हिंसा में ही अनिष्टजनकत्व वतलाया है।

### (५) षट्स्थानपतितत्व और पूर्वगत गाथा

[ § २७ ] श्रुतचर्चा के प्रसंग में आहेंसा के उत्सर्ग-अपवाद की विचारणा करने के बाद उपाध्यायजी ने श्रुत से संबंध रखनेवाले अनेक ज्ञातव्य मुद्दों पर विचार प्रकट करते हुए षद्स्थान' के मुद्दे की मी शास्त्रीय चर्चा की है जिस का समर्थन हमारे जीवनगत अनुभव से ही होता रहता है।

एक ही अध्यापक से एक ही प्रन्थ पढनेवाले अनेक व्यक्तियों में, शब्द एवं अर्थ का झान समान होने पर भी उस के भावों व रहस्यों के परिज्ञान का जो तारतम्य देखा जाता है वह उन अधिकारियों की आन्तरिक शक्ति के तारतम्य का ही परिणाम होता है। इस अनुभव को चतुर्दश पूर्वधरों में लागू कर के 'करएभाष्य' के आधार पर उपाध्या-यजी ने वतलाया है कि चतुर्दशपूर्वरूप श्रुत को समान रूपसे पढ़े हुए अनेक व्यक्तियों में भी श्रुतगत भावों के सोचने की शक्ति का अनेकविध तारतम्य होता है जो उन की ऊहापोह शक्ति के तारतम्य का ही परिणाम है। इस तारतम्य को शास्रकारों ने छह विभागों में बाँटा है जो पट्स्थान कहलाते हैं। भावों को जो सब से अधिक जान सकता है वह श्रुतधर उत्कुष्ट कहलाता है। उस की अपेक्षा से हीन, हीनतर, हीनतम रूप से छह कक्षाओं का वर्णन है। उत्कुष्ट ज्ञाता की अपेक्षा – १ अनन्तभागहीन, २ असंख्यात-भागहीन, ३ संख्यातभागहीन, ४ संख्यातगुणहीन, ५ असंख्यातगुणहीन और ६ अनन्तगुणहीन – ये कमशः उतरती हुई छह कक्षाएँ हैं। इसी तरह सब से न्यून भावों को जाननेवाले की अपेक्षा – १ अनन्तभागअधिक, २ असंख्यातभागश्रीक, ३

१ देखो, टिप्पण पृ० ९९।

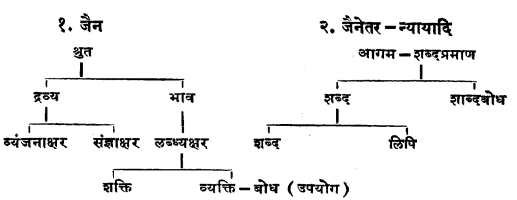
संख्यातभागअधिक, ४ संख्यातगुणअधिक, ५ असंख्यातगुणअधिक और ६ अनन्तगुण-अधिक – ये क्रमशः चढ्ती हुई कक्षाएँ हैं।

श्रुत की समानता होने पर भी उस के भावों के परिज्ञानगत तारतम्य का कारण जो ऊहापोहसामर्थ्य है उसे उपाध्यायजी ने श्रुतसामर्थ्य और मतिसामर्थ्य उभयरूप कहा है – फिर भी उन का विरोष द्युकाव उसे श्रुतसामर्थ्य मानने की और स्पष्ट है ।

आगे श्रुत के दीर्घोपयोग विषयक समर्थन में उपाध्यायजी ने एक पूर्वगत गाथा का [ ए० ९. पं० ६ ] उल्लेख किया है, जो 'विशेषावश्यकभाष्य' [ गा० ११७ ] में पाई जाती है। पूर्वगत शब्द का अर्थ है पूर्व - प्राक्तन। उस गाथा को पूर्वगाथा रूपसे मानते आने की परंपरा जिनभद्रगणि क्षमाश्रमण जितनी तो पुरानी अवश्य जान पड़ती है; क्यों कि कोट्याचार्यने भी अपनी वृत्ति में उस का पूर्वगत गाथा रूपसे ही व्याख्यान किया है। पर यहां पर यह बात जरूर लक्ष्य खींचती है कि पूर्वगत मानी जाने वाली वह गाथा दिगम्बरीय प्रन्थों में कहीं नहीं पाई जाती और पांच ज्ञानों का वर्णन करने वाली 'आवश्यकनिर्युक्ति' में भी वह गाथा नहीं है।

हम पहले कह आए हैं कि अक्षर-अनक्षर रूपसे श्रुत के दो भेद बहुत पुराने हैं और दिगम्बरीय-श्वेताम्बरीय दोनों परंपराओं में पाए जाते हैं। पर अनक्षर श्रुत की दोनों परं-परागत व्याख्या एक नहीं है। दिगम्बर परंपरा में अनक्षरश्चत शब्द का अर्थ सब से पहले अकलंक ने ही स्पष्ट किया है। उन्हों ने स्वार्थश्चत को अनक्षरश्चत बतलाया है। जब कि श्वेताम्बरीय परंपरा में निर्युक्ति के समय से ही अनक्षरश्चत का दूसरा अर्थ प्रसिद्ध है। निर्युक्ति में अनक्षरश्रुत रूपसे उच्छवसित, निःश्वसित आदि ही श्रुत लिया गया है। इसी तरह अक्षरश्चत के अर्थ में भी दोनों परंपराओं का मतभेद है। अकलंक परार्थ वचनात्मक श्रुत को ही अक्षरश्रुत कहते हैं जो कि केवल ट्रव्यश्रुत रूप है। तब, उस पूर्वगत गाथा के व्याख्यान में जिनभद्र गणि क्षमाश्रमण त्रिविध अक्षर बत-लाते हुए अक्षरश्चत को द्रव्य-भाव रूपसे दो प्रकार का बतलाते हैं। द्रव्य और भाव रूपसे श्रुतके दो प्रकार मानने की जैन परंपरा तो पुरानी है और श्वेताम्बर-दिगम्बर ज्ञास्रों में एक-सी ही है पर अक्षरश्चत के व्याख्यान में दोनों परंपराओं का अन्तर हो गया है। एक परंपरा के अनुसार द्रव्यश्चत ही अक्षरश्चत है जब कि दूसरी परंपरा के अनुसार द्रव्य और भाव दोनों प्रकार का अक्षरश्रुत है। द्रव्यश्रुत शब्द जैन वाङ्मय में पुराना है पर उस के व्यञ्जनाक्षर - संज्ञाक्षर नाम से पाए जानवाले दो प्रकार दिगम्बर शास्त्रों में नहीं है।

द्रव्यश्चत और भावश्चत रूपसे शाखज्ञान संबंधी जो विचार जैन परंपरा में पाया जाता है और जिस का विशेष रूप से स्पष्टीकरण उपाध्यायजी ने पूर्वगत गाथा का व्याख्यान करते हुए किया है, वह सारा विचार, आगम (श्रुति) प्रामाण्यवादी नैयायि-कादि सभी वैदिक दर्शनों की परंपरा में एक-सा है और अति विस्तृत पाया जाता है। इस की शाब्दिक तुरूना नीचे लिखे अनुसार है –



पदार्थोपश्चिति, संकेतज्ञान, आकांक्षा, योग्यता, आसत्ति, तात्पर्यज्ञान आदि शाब्दबोध के कारण जो नैयायिकादि परंपरा में प्रसिद्ध हैं, उन सब को उपाध्यायजी ने शाब्दबोध-परिकर रूप से शाब्दबोध में ही समाया है। इस जगह एक ऐतिहासिक सत्य की ओर पाठकों का ध्यान खींचना जरूरी है। वह यह कि जब कभी, किसी जैन आचार्यने, कहीं भी नया प्रमेय देखा तो उस का जैन परंपरा की परिभाषा में क्या स्थान है यह बतला कर, एक तरह से जैन धुत की धुतान्तर से ग्रुलना की है। उदाहरणार्थ – भई हरीय 'वाक्यपदीय' में' वैखरी, मध्यमा, पद्यन्ती और सूक्ष्मा रूपसे जो चार प्रकार की भाषाओं का बहुत ही विस्तृत और तलस्पर्शी वर्णन है, उस का जैन परंपरा की परिभाषा में किस प्रकार समावेश हो सकता है, यह खामी विद्यानन्दने बहुत ही स्पष्टता और यथार्थता से सब से पहले बतलाया' है, जिस से जैन जिज्ञासुओं को जैनेतर विचार का और जैनेतर जिज्ञासुओं को जैन विचार का सरलता से बोध हो सके। विद्यानन्द का वही समन्वय वादिदेवसूरि ने अपने ढंगसे वर्णित किया' है। उपाध्यायजी ने भी, न्याय आदि दर्शनों के प्राचीन और पढे उन का उपयोग उन्हों ने ज्ञानबिन्दु में जैन श्रुत की जन विचारों के साथ तुल्जा करने में किया है, जो अभ्यासी को खास मनन करने योग्य है।

## (६) मतिज्ञान के विशेष निरूपण में नया ऊहापोह

[§ ३४] प्रसंगप्राप्त श्रुत की कुछ बातों पर विचार करने के बाद फिर प्रन्थकारने प्रस्तुत मतिज्ञान के विशेषों – भेदों का निरूपण शुरू किया है। जैन वाङ्मय में मति-ज्ञान के अवग्रह, ईहा, अवाय और धारणा – ये चार भेद तथा उन का परस्पर कार्य-कारणभाव प्रसिद्ध है। आगम और तर्कयुग में उन भेदों पर बहुत कुछ विचार किया गया है। पर उपाध्यायजी ने ज्ञानबिन्दु में जो उन भेदों की तथा उन के परस्पर कार्य-कारणभाव की विवेचना की है वह प्रधानतया विशेषावत्त्यकभाष्यानुगामिनी हैं। इस विवेचना में उपाध्यायजी ने पूर्ववर्ती जैन साहित्य का सार तो रख ही दिया है;

१ देखो, वाक्यपदीय १.११४। २ देखो, तत्त्वार्थळो०, पृ० २४०,२४१। ३ देखो, स्याद्वादरलाकर, पृ• ९७। ४ देखो, बिद्धेषावश्यकभाष्य, गा• २९६--२९९। साथमें उन्हों ने कुछ नया ऊहापोह भी अपनी ओर से किया है। यहाँ हम ऐसी तीन खास बातों का निर्देश करते हैं जिन पर उपाध्यायजीने नया ऊहापोह किया है --

- (१) प्रत्यक्ष ज्ञान की प्रक्रिया में दार्शनिकों का ऐकमत्य।
- (२) प्रामाण्यनिश्चय के उपाय का प्रश्न।
- (३) अनेकान्त दृष्टि से प्रामाण्य के खतस्त्व-परतस्त्व की व्यवस्था।

(१) प्रत्यक्ष ज्ञान की' प्रक्रिया में शब्दमेद मले ही हो पर विचारमेद किसी का नहीं हैं। न्याय-वैशेषिक आदि सभी वैदिक दार्शनिक तथा बौद्ध दार्शनिक भी यही मानते हैं कि जहाँ इन्द्रियजन्य और मनोजन्य प्रसक्ष ज्ञान होता है वहाँ सब से पहले विषय आर इन्द्रिय का सन्निकर्ष होता है। फिर निर्विकल्पक ज्ञान, अनन्तर सविकल्पक ज्ञान उत्पन्न होता है जो कि संस्कार द्वारा स्मृति को भी पैदा करता है। कभी कभी सविकल्पक ज्ञान धारारूपसे पुनः पुनः हुआ करता है। प्रत्यक्ष ज्ञान की प्रक्रिया का यह सामान्य कम हैं। इसी प्रक्रिया को जैन तत्त्वज्ञों ने अपनी व्यञ्जनावग्रह, अर्थावग्रह, ईहा, अवाय और धारणा की खास परिभाषा में बहुत पुराने समय से बतलाया है । उपाध्यायजी ने इस ज्ञानबिन्दु में, परंपरागत जैनप्रक्रिया में खास कर के दो विषयों पर प्रकाश डाला है। पहला है कार्यकारण-माव का परिष्कार और दूसरा है दुईनान्तरीय परिभाषा के साथ जैन परिभाषाकी तुलना । अर्थावयह के प्रति व्यञ्जनावयह की, और ईहा के प्रति अर्थाव-प्रह की और इसी ऋम से आगे धारणा के प्रति अवाय की कारणता का वर्णन तो जैन वाङ्मय में पुराना ही है, पर नव्य न्यायशास्त्रीय परिशीलन ने उपाध्यायजी से उस कार्य-कारण-भाव का प्रस्तुत ज्ञानबिन्दु में सपरिष्कार वर्णन कराया है, जो कि अन्य किसी जैन-मन्थ में पाया नहीं जाता । न्याय आदि दर्शनों में प्रत्यक्ष ज्ञान की प्रक्रिया चार अंशों में विभक्त हैं। [§३६] पहला कारणांश [ पू० १० पं० २०] जो संनिकृष्ट इन्द्रियरूप है। दूसरा व्यापारांश [ ६४६ ] जो सन्निकर्षे एवं निर्विकल्प ज्ञानरूप है । तीसरा फलांश [प्र० १५. पं० १६.] जो सविकल्पक ज्ञान या निश्चयरूप है और चौथा परिपाकांश [ १४७ ] जो धारावाही ज्ञानरूप तथा संस्कार, स्मरण आदि रूप है । उपाध्यायजी ने व्यज्जनावग्रह, अर्थावग्रह आदि पुरातन जैन परिभाषाओं को उक्त चार अंशों में विभा-जित कर के स्पष्टरूप से सूचना की है कि जैनेतर दुईनों में प्रत्यक्ष ज्ञान की जो प्रक्रिया है वही शब्दान्तर से जैनदर्शन में भी है। उपाध्यायजी व्यञ्जनावग्रहको कारणांश, अर्थावयह तथा ईहाको व्यापारांश, अवायको फलांश और धारणा को परिपाकांश कहते हैं, जो बिलकुल उपयुक्त है ।

बौद्ध दर्शन के महायानीय 'न्यायबिन्दु' आदि जैसे संस्कृत प्रन्थों में पाई जानेवाली, प्रसक्ष ज्ञान की प्रक्रियागत परिभाषा, तो न्यायदर्शन जैसी ही हैं; पर हीनयानीय पाली प्रन्थों की परिभाषा भिन्न हैं। यद्यपि पाली वाङ्मय उपाध्यायजी को सुलभ न था फिर भी उन्हों ने जिस तुलना की सूचना की हैं, उस तुलना को, इस समय सुलभ पाली वाङ्मय तक विस्तृत कर के, हम यहां सभी भारतीय दर्शनों की उक्त परिभाषागत तुलना बतलाते हैं।

१ देखो, प्रमाणमीमांसा टिप्पण, पृ० ४५।

ज्ञानबिन्दुपरिचय - मतिज्ञान के विशेष निरूपण में नया ऊहापोह

| १ न्यायवैशेषिकादि वैदिक दर्शन<br>तथा महायानीय बौद्ध दर्शन. | । २ जैन दर्शन. | ३ पाली अभिधंर्म.                                                        |
|------------------------------------------------------------|----------------|-------------------------------------------------------------------------|
| १ सन्निक्रष्यमाण इन्द्रिय<br>या<br>विषयेन्द्रियसन्निकर्ष   | १ व्यजनावग्रह  | १ आरम्मण का इन्द्रिय-<br>आपाथगमन – इन्द्रिय-<br>आऌम्बन संबंध तथा आवज्जन |
| २ निर्विकल्पक                                              | २ अर्थावमह     | २ चक्षुरादिविज्ञान                                                      |
| ३ संशय तथा संभावना                                         | ३ ईहा          | ३ संपटिच्छन, संतीरण                                                     |
| ४ सविकल्पक निर्णय                                          | ४ अवाय         | ४ वोट्टपन                                                               |
| ५ धारावाहि ज्ञान तथा<br>संस्कार-स्मरण                      | ५ धारणा        | ५ जवन तथा जवनानुबन्ध<br>तदारम्मणपाक                                     |

(२) [§ ३८ ] प्रामाण्यनिश्चय के उपाय के बारे में ऊहापोह करते समय उपा-ध्यायजी ने मल्यगिरि सूरि के मत की खास तौर से समीक्षा की है। मल्यगिरि सूरि का' मन्तव्य है कि अवायगत प्रामाण्य का निर्णय अवाय की पूर्ववर्तिनी ईहा से ही होता है, चाहे वह ईहा लक्षित हो या न हो। इस मत पर उपाध्यायजी ने आपत्ति उठा कर कहा है, [§ ३९ ] कि अगर ईहा से ही अवाय के प्रामाण्य का निर्णय माना जाय तो वादिदेवसूरि का प्रामाण्यनिर्णयविषयक स्वतस्त्व-परतस्त्व का प्रथक्करण कभी घट नहीं सकेगा। मल्यगिरि के मत की समीक्षा में उपाध्यायजी ने बहुत सूक्ष्म कोटिकम उपस्थित किया है। उपाध्यायजी जैसा व्यक्ति, जो मल्यगिरि सूरि आदि जैसे पूर्वाचार्यों के प्रति बहुत ही आदरशील एवं उन के अनुगामी हैं, वे उन पूर्वाचार्यों के मत की खुले दिल से समालोचना करके सूचित करते हैं, कि विचार के शुद्धीकरण एवं सत्यगवेषणा के पथ में अविचारी अनुसरण वाधक ही होता है।

(३) [§४०] उपाध्यायजी को प्रसंगवश अनेकान्त दृष्टि से प्रामाण्य के स्वतस्त्व-पर-तस्त्व निर्णय की व्यवस्था करनी इष्ट है। इस उद्देश की सिद्धि के लिए उन्हों ने दो एकान्त-वादी पक्षकारों को चुना है जो परस्पर विरुद्ध मन्तव्य वाले हैं। मीमांसक मानता है कि प्रामाण्य की सिद्धि स्वतः ही होती है; तब नैयायिक कहता है कि प्रामाण्य की सिद्धि परतः ही होती है। उपाध्यायजी ने पहले तो मीमांसक के मुख से स्वतःप्रामाण्य का ही स्थापन कराया है; और पीछे उस का खण्डन नैयायिक के मुख से करा कर उस के द्वारा स्थापन कराया है; और पीछे उस का खण्डन नैयायिक के मुख से करा कर उस के द्वारा स्थापत कराया है कि प्रामाण्य की सिद्धि परतः ही होती है। मीमांसक और नैयायिक की परस्पर खण्डन-मण्डन वाली प्रस्तुत प्रामाण्यसिद्धिविषयक चर्चा प्रामाण्य के खास 'तद्वति तत्प्रकारकत्वरूप' दार्शनिकसंमत प्रकार पर ही कराई गई है। इस के पहले उपाध्यायजी ने सेद्धान्तिकसंमत और तार्किकसंमत ऐसे अनेकविध प्रामाण्य के प्रकारों को एक एक कर के चर्चा के लिए चुना है और अन्त में बतलाया है, कि ये सब प्रकार

१ The Psychological attitude of early Buddhist Philosophy: By Anagarika B. Govinda: P. 184. अभिधम्मत्थसंगहो, ४.८।

२ देखो, नन्दीसूत्र की टीका, पृ० ७३ ।

#### झानबिन्दुपरिचय - अवधि और मनःपर्याय की चर्चा

प्रस्तुत चर्चा के लिए उपयुक्त नहीं। केवल 'तद्वति तत्प्रकारकत्वरूप' उस का प्रकार ही प्रस्तुत खतः-परतस्व की सिद्धि की चर्चा के लिए उपयुक्त है। अनुपयोगी कह कर छोड दिए गए जिन और जितने प्रामाण्य के प्रकारों का, उपाध्यायजी ने विभिन्न दृष्टि से जैन शास्त्रानुसार ज्ञानबिन्दु में निदर्शन किया है, उन और उतने प्रकारों का वैसा निदर्शन किसी एक जैन प्रन्थ में देखने में नहीं आता।

मीमांसक और नैयायिक की ज्ञानबिन्दुगत खतः-परतः प्रामाण्य वाली चर्चा नव्य-न्याय के परिष्कारों से जटिल बन गई है। उपाध्यायजी ने उदयन, गंगेश, रघुनाथ, पक्ष-धर आदि नव्य नैयायिकों के तथा मीमांसकों के प्रन्थों का जो आकंठ पान किया था उसी का उद्ग़ार प्रस्तुत चर्चा में पथ पथ पर हम पाते हैं। प्रामाण्य की सिद्धि खतः मानना या परतः मानना या उभयरूप मानना यह प्रश्न जैन परंपरा के सामने उपस्थित हुआ। तब विद्यानन्दि' आदि ने बौद्ध' मत को अपना कर अनेकान्त दृष्टि से यह कह दिया कि अभ्यास दशा में प्रामाण्य की सिद्धि खतः होती है और अनभ्यास दशा में परतः। उस के बाद तो फिर इस मुद्दे पर अनेक जैन तार्किंकों ने संक्षेप और विस्तार से अनेकमुखी चर्चा की है। पर उपाध्यायजी की चर्चा उन पूर्वाचार्यों से निराली है। इस का मुख्य कारण है उपाध्यायजी का नव्य दर्शनशास्त्रों का सर्वाङ्गीण परिशीलन। चर्चा का उपसंहार करते हुए [§४२,४३] उपाध्यायजी ने मीमांसक के पक्ष में और नैयायिक के पक्ष में आने वाले दोषों का अनेकान्त दृष्टि से परिहार कर के, दोनों पक्षों के समन्वय द्वारा जैन मन्तव्य स्थापित किया है<sup>3</sup>।

## ३. अवधि और मनःपर्याय की चर्चा

मति और श्रुत ज्ञान की विचारणा पूर्ण कर के प्रन्थकार ने क्रमशः अवधि [§५१, ५२] और मनःपर्याय [§५३,५४] की विचारणा की है। आर्य तत्त्वचिन्तक दो प्रकार के हुए हैं, जो मौतिक – छौकिक भूमिका वाछे थे उन्हों ने मौतिक साधन अर्थात् इन्द्रिय-मन के द्वारा ही उत्पन्न होने वाछे अनुभव मात्र पर विचार किया है। वे आध्या-त्मिक अनुभव से परिचित न थे। पर दूसरे ऐसे भी तत्त्वचिन्तक हुए हैं जो आध्यात्मिक भूमिका वाछे थे। जिन की भूमिका आध्यात्मिक – छोकोत्तर थी उन का अनुभव भी आध्यात्मिक रहा। आध्यात्मिक अनुभव मुख्यतया आत्मशक्ति की जागृति पर निर्भर है। भारतीय दर्शनों की सभी प्रधान शाखाओं में ऐसे आध्यात्मिक अनुभव का वर्णन एक-सा है। आध्यात्मिक अनुभव की पहुंच मौतिक जगत् के उस पार तक होती है। वैदिक, बौद्ध और जैन परंपरा के प्राचीन समझे जाने वाछे ग्रन्थों में, वैसे विविध आध्यात्मिक अनुभवों का, कहीं कहीं मिळते जुछते शब्दों में और कहीं दूसरे शब्दों में वर्णन मिलता है। जैन वाड्यय में आध्यात्मिक अनुभव – साक्षात्कार के तीन प्रकार वर्णित हैं – अवधि, मनःपर्याय और केवल्ड। अवधि प्रत्यक्ष वह है जो इन्द्र्यों के द्वारा अगम्य ऐसे सूक्ष्म,

१ देखो, प्रमाणपरीक्षा, प्ट० ६३; तत्वार्थक्षो०, प्ट० १७५; परीक्षामुख १.१३ । २ देखो, तत्त्वसंग्रह, प्ट० ८११ । ३ देखो, प्रमाणमीमांसा भाषाहिप्पण, प्ट० १६ पं० १८ से ।

Jain Education International

व्यवहित और विष्ठछ मूर्त पदार्थों का साक्षात्कार कर सके। मनःपर्याय प्रत्यक्ष वह है जो मात्र मनोगत विविध अवस्थाओं का साक्षात्कार करे । इन दो प्रत्यक्षों का जैन वाङ्-मय में बहुत विस्तार और भेद-प्रभेद वाला मनोरञ्जक वर्णन है।

वैदिक दर्शन के अनेक मन्थों में – खास कर 'पातञ्जलयोगसूत्र' और उस के भाष्य आदि में - उपर्युक्त दोनों प्रकार के प्रत्यक्ष का योगविभूतिरूप से स्पष्ट और आकर्षक वर्णन हैं । 'वैरोषिकसूत्र' के 'प्रशस्तपादभाष्य' में भी थोडा-सा किन्तु स्पष्ट वर्णन हैं । बौद्ध दर्शन के 'मज्झिमनिकाय' जैसे पुराने प्रन्थों में भी वैसे आध्यात्मिक प्रत्यक्ष का स्पष्ट वर्णन है । जैन परंपरा में पाया जाने वाला 'अवधिज्ञान' शब्द तो जैनेतर परंपराओं में देखा नहीं जाता पर जैन परंपरा का 'मनःपर्याय' शब्द तो 'परचित्तज्ञान" या ''परचित्त-विजानना' जैसे सदृशरूप में अन्यत्र देखा जाता है । उक्त दो ज्ञानों की दर्शनान्तरीय तुलना इस प्रकार है -

| १. जैन                | २, वैदिक<br>                                                          |                                                                                          | ३. बौद्ध                        |
|-----------------------|-----------------------------------------------------------------------|------------------------------------------------------------------------------------------|---------------------------------|
| १ अवधि<br>२ मनःपर्याय | वै <b>रोषिक</b><br>१ वियुक्तयोगिप्रसक्ष<br>अथवा<br>युञ्जानयोगिप्रसक्ष | पातझल<br>पातझल<br>१ भुवनज्ञान,<br>ताराव्यूहज्ञान,<br>ष्ठुवगतिज्ञान आदि<br>२ परचित्तज्ञान | २ परचित्तज्ञान,<br>चेतःपरिज्ञान |

मनःपर्याय ज्ञान का विषय मन के द्वारा चिन्त्यमान वस्तु है या चिन्तनप्रवृत्त मनोद्रव्य की अवस्थाएँ हैं - इस विषय में जैन परंपरा में ऐकमत्य नहीं। निर्युक्ति और तत्त्वार्थसत्र एवं तत्त्वार्थसूत्रीय व्याख्याओं में पहला पक्ष वर्णित है; जब कि विशेषावत्रयकभाष्य में दूसरे पक्ष का समर्थन किया गया है। परंत योगभाष्य तथा मज्झिमनिकाय में जो पर-चित्त ज्ञान का वर्णन है उस में केवल दूसरा ही पक्ष है जिस का समर्थन जिनभदगणि-क्षमाश्रमण ने किया है । योगभाष्यकार तथा मज्ज्जिमनिकायकार स्पष्ट झब्दों में यही कहते हैं कि ऐसे प्रत्यक्ष के द्वारा दूसरों के चित्त का ही साक्षात्कार होता है, चित्त के आछम्बन का नहीं। योगभाष्य में तो चित्त के आलम्बन का प्रहण हो न सकनें के पक्ष में दलीलें भी दी गई हैं।

यहाँ विचारणीय बातें दो हैं - एक तो यह कि मनःपर्याय ज्ञान के विषय के बारे में जो जैन वाङ्मय में दो पक्ष देखे जाते हैं, इस का स्पष्ट अर्थ क्या यह नहीं है कि पिछले

१ देखो, योगसूत्र विभूतिपाद, सूत्र १९.२६ इत्यादि । २ देखो, कंदलीटीका प्रहित प्रशस्तपादभाष्य, पूरु १८७। ३ देखो, मज्झिमनिकाय, सुत्त ६। ४ "प्रत्ययस्य परचित्तज्ञानम्"-योगसूत्र. ३.१९। ५ देखो. अभिधम्मत्थसंगहो, ९.२४। ६ देखो, प्रमाणमीमांसा, भाषाटिप्पण पृ० ३७; तथा ज्ञानबिन्दु, टिप्पण पृ० १०७। 6

वर्णनकारी साहित्ययुग में प्रन्थकार पुरानी आध्यात्मिक बातों का तार्किक वर्णन तो करते थे पर आध्यात्मिक अनुभव का युग बीत चुका था । दूसरी बात विचारणीय यह है कि योगभाष्य, मन्झिमनिकाय और विशेषावत्त्यकभाष्य में पाया जाने बाला ऐकमस स्वतंत्र चिन्तन का परिणाम है या किसी एक का दूसरे पर असर भी है ? ।

जैन वाङ्मय में अवधि और मनःपर्याय के संबन्ध में जो कुछ वर्णन है उस सब का उपयोग कर के उपाध्यायजी ने ज्ञानबिन्दु में उन दोनों ज्ञानों का ऐसा सुपरिष्कृत लक्षण किया है और लक्षणगत प्रत्येक विशेषण का ऐसा बुद्धिगम्य प्रयोजन वतलाया है जो अन्य किसी प्रन्थ में पाया नहीं जाता । उपाध्यायजी ने लक्षणविचार तो उक्त दोनों ज्ञानों के भेद को मान कर ही किया है, पर साथ ही उन्हों ने उक्त दोनों ज्ञानों का भेद न मानने वाली सिद्धसेन दिवाकर की दृष्टि का समर्थन भी [ § ५५-५६ ] बड़े मार्मिक ढंगसे किया है ।

## ४. केवल ज्ञान की चर्चा

[ § 4 ७ ] अवधि और मनःपर्याय ज्ञान की चर्चा समाप्त करने के बाद उपाध्यायजी ने केवल ज्ञान की चर्चा शुरू की है, जो प्रन्थ के अन्त तक चली जाती है और प्रन्थ की समाप्ति के साथ ही पूर्ण होती है। प्रस्तुत प्रन्थ में अन्य ज्ञानों की अपेक्षा केवल ज्ञान की ही चर्चा अधिक विस्तृत है। मति आदि चार पूर्ववर्ती ज्ञानों की चर्चाने प्रन्थ का जितना भाग रोका है उस से कुछ कम दूना प्रन्थ-भाग अकेले केवल ज्ञान की चर्चाने रोका है। इस चर्चा में जिन अनेक प्रेमेयों पर उपाध्यायजी ने विचार किया है उन में से नीचे लिखे विचारों पर यहाँ कुछ विचार प्रदर्शित करना इष्ट है –

- (१) केवल ज्ञान के अस्तित्व की साधक युक्ति।
- (२) केवछ ज्ञान के खरूप का परिष्क्वत लक्षण।
- (३) केवल ज्ञान के उत्पादक कारणों का प्रश्न ।
- (४) रागादि दोषों के ज्ञानावारकत्व तथा कर्मजन्यत्व का प्रश्न ।
- ( ५ ) नैरात्म्यभावना का निरास ।
- (६) ब्रह्मज्ञान का निरास ।
- ( ७ ) श्रुति और स्मृतियों का जैन मतानुक्रूल व्याख्यान ।
- (८) कुछ ज्ञातव्य जैन मन्तव्यों का कथन।
- (९) केवल ज्ञान और केवल दर्शन के क्रम तथा मेदामेद के संबंध में पूर्वाचार्यों के पक्षमेद ।
- (१०) प्रन्थकार का तात्पर्य तथा उन की स्तोपज्ञ विचारणा।

# (१) केवल ज्ञान के अस्तित्व की साधक युक्ति

[ § ५८ ] भारतीय तत्त्वचिन्तकों में जो आध्यात्मिक-शक्तिवादी हैं, उन में भी आध्यात्मिकशक्तिजन्य ज्ञान के बारे में संपूर्ण ऐकमत्य नहीं । आध्यात्मिकशक्तिजन्य

ज्ञान संक्षेप में दो प्रकार का माना गया है। एक तो वह जो इन्द्रियागम्य ऐसे सूक्ष्म मूर्त पदार्थों का साक्षात्कार कर सके। दूसरा वह जो मूर्त-अमूर्त सभी त्रैकालिक वस्तओं का एक साथ साक्षात्कार करे। इन में से पहले प्रकार का साक्षात्कार तो सभी आध्यात्मिक तत्त्वचिन्तकों को मान्य है, फिर चाहे नाम आदि के संबन्ध में भेद भले ही हो। पूर्व मीमांसक जो आध्यात्मिकशक्तिजन्य पूर्ण साक्षात्कार या सर्वज्ञत्व' का विरोधी है उसे भी पहले प्रकार के आध्यात्मिकशक्तिजन्य अपूर्ण साक्षात्कार को मानने में कोई आपत्ति नहीं हो सकती । मतभेद है तो सिर्फ आध्यात्मिकशक्तिजन्य पूर्ण साक्षात्कार के हो सकने न हो सकने के विषय में । मीमांसक के सिवाय दूसरा कोई आध्यात्मिक वादी नहीं है जो ऐसे सार्वज्ञ्य - पूर्ण साक्षात्कार को न मानता हो । सभी सार्वज्ञ्यवादी परंपराओं के शास्त्रोंमें पूर्ण साक्षात्कार के अस्तित्व का वर्णन तो परापूर्व से चला ही आता हैं: पर प्रतिवादी के सामने उस की समर्थक युक्तियाँ हमेशा एक-सी नहीं रही हैं। इन में समय समय पर विकास होता रहा है । उपाध्यायजी ने प्रस्तुत प्रन्थ में सर्वज्ञत्व की समर्थक जिस युक्ति को उपस्थित किया है वह युक्ति उद्देशतः प्रतिवादी मीमांसकों के संमुख ही रखी गई है। मीमांसक का कहना है कि ऐसा कोई शास्त्रनिरपेक्ष मात्र आध्यात्मिकशक्तिजन्य पूर्ण ज्ञान हो नहीं सकता जो धर्माधर्म जैसे अतीन्द्रिय पदार्थों का भी साक्षात्कार कर सके। उस के सामने सार्वज्ञ्यवादियों की एक युक्ति यह रही है कि जो वस्तु सातिशय – तरतमभावापन्न होती है वह बढ़ते बढ़ते कहीं न कहीं पूर्ण दशाको प्राप्त कर लेती है। जैसे कि परिमाण। परिमाण छोटा भी है और तरतमभावसे बड़ा भी। अत एव वह आकाश आदि में पूर्ण काष्ठाको प्राप्त देखा जाता है। यही हाल ज्ञान का भी है। ज्ञान कहीं अल्प तो कहीं अधिक – इस तरह तरतमवाला देखा जाता है। अत एव वह कहीं न कहीं संपूर्ण भी होना चाहिए । जहाँ वह पूर्णकलाप्राप्त होगा वही सर्वज्ञ । इस युक्ति के द्वारा उपाध्यायजी ने भी ज्ञानविन्दु में केवल ज्ञान के अस्तित्व का समर्थन किया है।

यहाँ ऐतिहासिक दृष्टिसे यह प्रश्न है, कि प्रस्तुत युक्ति का मूल कहाँ तक पाया जाता है, और वह जैन परंपरा में कब से आई देखी जाती है। अभी तक के हमारे वाचन-चिन्तनसे हमें यही जान पड़ता है कि इस युक्ति का पुराणतम उझेख योगसूत्र के अलावा अन्यत्र नहीं है। हम पातंजल योगसूत्र के प्रथमपाद में 'तत्र निरतिशयं सर्वज्ञबीजम्' [१.२५.] ऐसा सूत्र पाते हैं, जिस में साफ तौर से यह बतलाया गया है कि ज्ञान का तारतम्य ही सर्वज्ञ के अस्तित्व का बीज है जो ईश्वर में पूर्णरूपेण विकसित है। इस सूत्र के ऊपर के भाष्य में व्यासने तो मानों सूत्र के विधान का आशय हस्तामलकवत् प्रकट किया है। न्याय-वैशेषिक परंपरा जो सार्वज्ञवादी है उस के सूत्र भाष्य आदि प्राचीन प्रन्थों में इस सर्वज्ञासित्व की साधक युक्ति का उझेख नहीं है। हाँ, हम प्रशस्तपाद की टीका व्योमवती [ प्र० ५६० ] में उस का उझेख पाते हैं। पर ऐसा कहना निर्युक्तिक नहीं होगा कि

१ सर्वज्ञलयाद के तुलनात्मक इतिहास के लिए देखो, प्रमाणमीमांसा भाषाटिप्पण, पृ० २७।

२ देखो, टिप्पण पून १०८. पंन १९।

व्योमवती का वह डहेख योगसूत्र तथा उस के भाष्य के बाद का ही है। काम की किसी भी अच्छी दल्लील का प्रयोग जब एक बार किसी के द्वारा चर्चाक्षेत्र में आ जाता है तब फिर आगे वह सर्वसाधारण हो जाता है। प्रस्तुत युक्ति के बारे में भी यही हुआ जान पड़ता है। संभवतः सांख्य-योग परंपराने उस युक्ति का आविष्कार किया फिर उसने न्याय-वैशेषिक तथा बौद्ध' परंपरा के प्रन्थों में भी प्रतिष्ठित स्थान प्राप्त किया और इसी तरह वह जैन परंपरा में भी प्रतिष्ठित हुई।

जैन परंपरा के आगम, निर्युक्ति, भाष्य आदि प्राचीन अनेक प्रन्थ सर्वज्ञत्व के वर्णन से भरे पड़े हैं, पर हमें उपयुक्त ज्ञानतारतम्य वाली सर्वज्ञत्वसाधक युक्ति का सर्व प्रथम प्रयोग मझवादी की कृति में ही देखने को मिलता हैं। अभी यह कहना संभव नहीं कि मझवादी ने किस परंपरा से वह युक्ति अपनाई। पर इतना तो निश्चित है कि मझवादी के बाद के सभी दिगम्बर-श्वेताम्बर तार्किकों ने इस युक्ति का उदारतासे उपयोग किया है। उपाध्यायजी ने भी ज्ञानबिन्दु में केवलज्ञान के अस्तित्व को सिद्ध करने के वास्ते एक मात्र इसी युक्ति का प्रयोग तथा पछवन किया है।

#### (२) केवलज्ञान का परिष्कृत लक्षण

[ ६५७ ] प्राचीन आगम, निर्युक्ति आदि प्रन्थों में तथा पीछे के तार्किक प्रन्थों में जहाँ कहीं केवल ज्ञान का स्वरूप जैन विद्वानों ने बतलाया है वहाँ स्थूल शब्दों में इतना ही कहा गया है कि जो आत्ममात्रसापेक्ष या बाह्यसाधननिरपेक्ष साक्षात्कार, सब पदार्थों को अर्थात् त्रैकालिक द्रव्य-पर्यायों को विषय करता है वही केवल ज्ञान है । उपाध्यायजी ने प्रस्तुत प्रन्थ में केवल ज्ञान का खरूप तो वही माना है पर उन्हों ने उस का निरूपण ऐसी नवीन शैली से किया है जो उन के पहले के किसी जैन अन्थ में नहीं देखी जाती। उपाध्यायजी ने नैयायिक उदयन तथा गंगेश आदि की परिष्कृत परिभाषा में केवछ झान के स्वरूप का छक्षण सविस्तर स्पष्ट किया है। इस जगह इन के छक्षण से संबंध रखने वाले दो मुद्दों पर दार्शनिक तुलना करनी प्राप्त है, जिनमें पहला है साक्षात्कारत्व का और दूसरा है सर्वविषयकत्व का। इन दोनों मुद्दों पर मीमांसकभिन्न सभी दार्शनिकों का ऐक-मत्य है। अगर उन के कथन में थोड़ा अन्तर है तो वह सिर्फ परंपराभेद का ही हैं'। ≠याय-वैद्येषिक दर्शन जब 'सर्व'विषयक साक्षात्कार का वर्णन करता है तब वह 'सर्व'शब्दसे अपनी परंपरा में प्रसिद्ध द्रव्य, गुण आदि सातों पदार्थों को संपूर्ण भाव से लेता है। सांख्य-योग जब 'सर्व'विषयक साक्षात्कार का चित्रण करता है तब वह अपनी परंपरा में प्रसिद्ध प्रकृति, पुरुष आदि २५ तत्त्वों के पूर्ण साक्षात्कार की बात कहता है । बौद्ध दर्शन 'सर्व'शब्द से अपनी परंपरा में प्रसिद्ध पख्र स्कन्धों को संपूर्ण भाव से लेता है । वेदान्त दर्शन 'सर्व'शब्द से अपनी परंपरा में पारमार्थिक रूप से प्रसिद्ध एक मात्र पूर्ण बद्ध को ही छेता है। जैन दर्शन भी 'सर्व' शब्द से अपनी परंपरा में प्रसिद्ध सपर्याय षड् द्रव्यों को

१ देखो, तत्त्वसंप्रह, पृ॰ ८२५। २ देखो, नयचक, लिखित प्रति, पृ॰ १२३ अ। ३ देखो, तत्त्वसंप्रह, का॰ ३१३४; तथा उसकी पत्जिका। पूर्णरूपेेण लेता है। इस तरह उपर्युक्त सभी दर्शन अपनी अपनी परंपरा के अनुसार माने जाने वाले सब पदार्थों को ले कर उन का पूर्ण साक्षात्कार मानते हैं, और तदनुसारी लक्षण भी करते हैं। पर इस लक्षणगत उक्त सर्वविषयकत्व तथा साक्षात्कारत्व के विरुद्ध मीमांसक की सख्त आपत्ति है।

मीमांसक सर्वज्ञवादियों से कहता है' कि – अगर सर्वज्ञ का तुम लोग नीचे लिखे पांच अर्थों में से कोई भी अर्थ करो तो तुम्हारे विरुद्ध मेरी आपत्ति नहीं । अगर तुम लोग यह कहो कि – सर्वज्ञ का मानी है 'सर्व' शब्द को जानने वाला (१); या यह कहो कि – सर्वज्ञ शब्द से हमारा अभिप्राय है तेल, पानी आदि किसी एक चीज को पूर्ण रूपेण जानना (२); या यह कहो कि – सर्वज्ञ शब्द से हमारा मतलब है सारे जगत को मात्र सामान्य रूपेण जानना (३); या यह कहो कि – सर्वज्ञ शब्द का अर्थ है हमारी अपनी अपनी परंपरा में जो जो तत्त्व शास्त्रसिद्ध हैं उन का शास्त्र द्वारा पूर्णज्ञान (४); या यह कहो कि – सर्वज्ञ शब्द से हमारा तात्पर्य केवल इतना ही है कि जो जो वस्तु, जिस जिस प्रसक्ष, अनुमानादि प्रमाण गम्य है उन सब वस्तुओं को उन के प्राहक सब प्रमाणों के द्वारा यथा-संभव जानना (५); वही सर्वज्ञत्व है। इन पांचों में से तो किसी पक्ष के सामने मीमांसक की आपत्ति नहीं; क्यों कि मीमांसक उक्त पांचों पक्षों के स्वीकार के द्वारा फलित होने वाला सर्वज्ञत्व मानता ही है। उस की आपत्ति है तो इस पर कि ऐसा कोई साक्षात्कार (प्रसक्ष) हो नहीं सकता जो जगत् के संपूर्ण पदार्थों को पूर्णरूपेण क्रम से या युगपत्त जान सके। मीमांसक को साक्षात्कारत्व मान्य है, पर वह अर्धवविषयक ज्ञान में। उसे सर्वविषयकत्व भी अभिप्रेत है, पर वह शास्त्रजन्य परोक्ष ज्ञान ही में।

इस तरह केवल ज्ञान के खरूप के विरुद्ध सब से प्रबल और पुरानी आपत्ति उठाने वाला है मीमांसक। उस को सभी सर्वज्ञवादियों ने अपने अपने ढंगसे जवाब दिया है। उपाध्यायजी ने भी केवल ज्ञान के स्वरूप का परिष्ठत लक्षण करके, उस विषय में मीमांसकसंमत खरूप के विरुद्ध ही जैन मन्तव्य है, यह बात बतलाई है।

यहाँ प्रसंगवश एक बात और भी जान छेनी जरूरी है। वह यह कि यद्यपि वेदान्त दर्शन भी अन्य सर्वज्ञवादियों की तरह सर्व – पूर्ण ब्रह्मविषयक साक्षात्कार मान कर अपने को सर्वसाक्षात्कारात्मक केवल ज्ञान का मानने वाला बतलाता है और मीमांसक के मन्तव्य से जुदा पडता है; फिर भी एक मुद्दे पर मीमांसक और वेदान्त की एकवाक्यता है। वह मुद्दा है शास्त्रसापेक्षता का। मीमांसक कहता है कि सर्वविषयक परोक्ष ज्ञान भी शास्त्र के सिवाय हो नहीं सकता । वेदान्त ब्रह्मसाक्षात्काररूप सर्वसाक्षात्कार को मान कर भी उसी बात को कहता है। क्यों कि वेदान्त का मत है कि ब्रह्मज्ञान भल्ले ही साक्षात्काररूप हो, पर उस का संभव वेदान्तशास्त्र के सिवाय नहीं है। इस तरह मूल में एक ही वेद-पथ पर प्रस्थित मीमांसक और वेदान्त का केवल ज्ञान के स्वरूप के विषय में मतभेद

१ देखो, तत्त्वसंप्रद्द, का० ३१२९ से ।

होते हुए भी उस के उत्पादक कारण रूप से एक मात्र वेदशास्त्र का खीकार करने में कोई भी मतभेद नहीं ।

#### (३) केवलज्ञान के उत्पादक कारणों का प्रश्न

[ § 4 ९ ] केवल ज्ञान के उत्पादक कारण अनेक हैं, जैसे – भावना, अदृष्ठ, विशिष्ट शब्द और आवरणक्षय आदि । इन में किसी एक को प्राधान्य और बाकी को अप्राधान्य दे कर विभिन्न दार्शनिकों ने केवल ज्ञान की उत्पत्ति के जुदे जुदे कारण स्थापित किए हैं । उदाहरणार्थ – सांख्य-योग और बौद्ध दर्शन केवल ज्ञान के जनकरूप से भावना का प्रति-पादन करते हैं, जब कि न्याय-वैशेषिक दर्शन योगज अदृष्ट को केवलज्ञानजनक बत-लाते हैं । वेदान्त 'तत्त्वमसि' जैसे महावाक्य को केवल ज्ञान का जनक मानता है, जब कि जैन दर्शन केवलज्ञानजनकरूप से आवरण – कर्म – क्षय का ही स्थापन करता है । उपाध्यायजी ने भी प्रस्तुत प्रन्थ में कर्मक्षय को ही केवलज्ञानजनक स्थापित करने के लिए अन्य पक्षों का निरास किया है ।

मीमांसा जो मूल में केवल ज्ञान के ही विरुद्ध है उस ने सर्वज्ञत्व का असंभव दिखाने के लिए भावनामूलक<sup>र</sup> सर्वज्ञत्ववादी के सामने यह दलील की है कि – भावनाजन्य ज्ञान यथार्थ हो ही नहीं सकता; जैसा कि कामुक व्यक्ति का भावनामूछक खाप्तिक कामिनी-साक्षात्कार । [ § ६१ ] दूसरे यह, कि भावनाज्ञान परोक्ष होने से अपरोक्ष सार्वज्ञ्य का जनक भी नहीं हो सकता। तीसरे यह, कि अगर भावना को सार्वज्ञ्यजनक माना जाय तो एक अधिक प्रमाण भी [ पू० २०. पं० २३ ] मानना पडेगा । मीमांसा के द्वारा दिये गए उक्त तीनों दोषों में से पहले दो दोषों का उद्घार तो बौद्ध, सांख्य-योग आदि सभी भावनाकारणवादी एक सा करते हैं, जब कि उपाध्यायजी उक्त तीनों दोषों का उद्धार अपना सिद्धान्तभेद [ § ६२ ] बतला कर ही करते हैं। वे ज्ञानबिन्दु में कर्मश्चय पक्ष पर ही भार दे कर कहते हैं कि वास्तव में तो सार्वज्ञ्य का कारण है कर्मक्षय ही। कर्मक्षय को प्रधान मानने में उन का अभिप्राय यह है कि वही केवल ज्ञान की उत्पत्ति का अव्यवहित कारण है । उन्हों ने भावना को कारण नहीं माना, सो अप्राधान्य की दृष्टि से । वे स्पष्ट कहते हैं कि - भावना जो ग़ुकुध्यान का ही नामान्तर है वह केवल ज्ञान की उत्पादक अवरय है; पर कर्मक्षय के द्वारा ही । अत एव भावना केवल ज्ञान का अव्य-बहित कारण न होने से कर्मक्षय की अपेक्षा अप्रधान ही है। जिस युक्ति से उन्हों ने भावनाकारणवाद का निरास किया है उसी युक्ति से उन्हों ने अदृष्टकारणवाद का भी निरास [ § ६३ ] किया है । वे कहते हैं कि अगर योगजन्य अदृष्ट सार्वज्ञ्य का कारण हो तब भी वह कर्मरूप प्रतिबन्धक के नाश के सिवाय सार्वज्य पैदा नहीं कर सकता । ऐसी हालत में अदृष्ट की अपेक्षा कर्मक्षय ही केवल ज्ञान की उत्पत्ति में प्रधान कारण सिद्ध होता है । शब्दकारणवाद का निरास उपाध्यायजी ने यही कह कर किया है कि – सह-कारी कारण कैसे ही क्यों न हों, पर परोक्ष ज्ञान का जनक शब्द कभी उन के सहकार से अपरोक्ष ज्ञान का जनक नहीं बन सकता ।

१ देखो, टिप्पण, पू॰ १०८ पं॰ २३ से।

सार्वेइय की उत्पत्ति का कम सब दर्शनों का समान ही है। परिभाषा भेद भी नहीं-सा है। इस बात की प्रतीति नीचे की गई तुलना से हो जायगी।

| १ जैन<br>१ सम्यग्दर्शन<br>२ क्षपकश्रेणीका –<br>रागादि के ह्रास<br>का – प्रारंभ | २ बौद्ध<br>१ सम्यग्दष्टि<br>२ रागादि क्वेशों<br>के द्वास का<br>प्रारंभ     | ३ सांख्य-योग<br>१ विवेकख्याति<br>२ प्रसंख्यान –<br>संप्रज्ञात समाधि<br>का प्रारंभ | ४ न्याय-वैरोषिक ५ वेदान्त<br>१ सम्यग्ज्ञान १ सम्यग्दर्शन<br>२ रागादिह्रास का २ रागादिहास का<br>प्रारंभ प्रारंभ                           |
|--------------------------------------------------------------------------------|----------------------------------------------------------------------------|-----------------------------------------------------------------------------------|------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| ३ झुक्लध्यान के बल<br>से मोहनीय का<br>रागादिदोष का<br>आत्यन्तिक क्षय           | ३ भावना के बछ<br>- से हेजावरण का<br>आस्पन्तिक क्षय                         | धर्ममेव समाधि                                                                     | ३ असंप्रज्ञात – धर्म- ३ भावना–निदि-<br>मेघ समाधि ध्यासन के बरू<br>द्वारा रागादि से क्लेशों का क्षय<br>क्लेशकर्म की<br>आत्यन्तिक निवृत्ति |
| ४ ज्ञानावरण के<br>सर्वथा नाश<br>द्वारा सर्वज्ञख                                | ४ भावनाके प्रकर्ष<br>से ज्ञेयावरण के<br>सर्वथा नाश के<br>द्वारा सर्वज्ञस्व | ४ प्रकाशावरण के<br>नाश द्वारा<br>सार्वद्वय                                        | ४ समाधिजन्य ४ ब्रह्मसाक्षात्कार<br>धर्म द्वारा सार्वद्य के द्वारा अज्ञा-<br>नादि का बिल्ल्य                                              |

# (४) रागादि दोषों का विचार

[ ६ ६ ५ ] सर्वज्ञ ज्ञान की उत्पत्ति के ऋम के संबंध में जो तुलना ऊपर की गई है उस से स्पष्ट है कि राग, द्वेष आदि क्लेशों को ही सब दार्शनिक केवल ज्ञान का आवारक मानते हैं। सब के मत से केवल ज्ञान की उत्पत्ति तभी संभव है जब कि उक्त दोषों का सर्वथा नाश हो । इस तरह उपाध्यायजी ने रागादि दोषों में सर्वसंमत केवल-ज्ञाना-वारकत्व का समर्थन किया है, और पीछे उन्हों ने रागादि दोषों को कर्मजन्य स्थापित किया है। राग, द्वेष आदि जो चित्तगत या आत्मगत दोष हैं उन का मुख्य कारण कर्म अर्थात जन्म-जन्मान्तर में संचित आत्मगत दोष ही हैं। ऐसा स्थापन करने में उपाध्यायजी का तात्पर्य पुनर्जन्मवाद का स्वीकार करना है । उपाध्यायजी आस्तिकद्र्शनसंमत पुनर्जन्मवाद की प्रक्रिया का आश्रय ले कर ही केवल ज्ञान की प्रक्रिया का विचार करते हैं। अत एव इस प्रसंग में उन्हों ने रागादि दोषों को कर्मजन्य या पुनर्जन्ममूळक न मानने वाले मतों की समीक्षा भी की है। ऐसे मत तीन हैं। जिन में से एक मत [ु६६] यह है, कि राग कफजन्य है, द्वेष पित्तजन्य है और मोह वातजन्य है। दूसरा मत [ ६६७ ] यह है, कि राग गुक्रोपचयजन्य है इत्यादि । तीसरा मत [ ६६८ ] यह है, कि शरीर में पृथ्वी और जल तत्त्व की वृद्धि से राग पैदा होता है, तेजो और वायु की वृद्धि से द्वेष पैदा होता है, जल और वायु की वृद्धि से मोह पैदा होता है । इन तीनों मतों में राग, द्वेष और मोह का कारण मनोगत या आत्मगत कर्म न मान कर शरीरगत वैषम्य ही माना गया है। यद्यपि उक्त तीनों मतों के अनुसार राग, द्वेष और मोह के कारण भिन्न भिन्न हैं; फिर भी उन तीनों मत की मूळ दृष्टि एक ही है और वह यह है कि पुनर्जन्म या पुनर्जन्मसंबद्ध कर्म मान कर राग, द्वेष आदि दोषों की उपपत्ति घटाने

की कोई जरूरत नहीं है। शरीरगत दोषों के द्वारा या शरीरगत वैषम्य के द्वारा ही रागादि की उपपत्ति घटाई जा सकती है।

यद्यपि उक्त तीनों मतों में से पहले ही को उपाध्यायजी ने बाईस्पत्य अर्थात् चार्वाक मत कहा है: फिर भी विचार करने से यह स्पष्ट जान पड़ता है कि उक्त तीनों मतों की आधारभूत मूळ दृष्टि, पुनर्जन्म बिना माने ही वर्त्तमान शरीर का आश्रय ले कर विचार करने वाली होने से, असल में चार्वाक दृष्टि ही है । इसी दृष्टि का आश्रय ले कर चिकि-त्साशास्त्र प्रथम मत को उपस्थित करता है; जब कि कामशास्त्र दूसरे मत को उपस्थित करता है। तीसरा मत संभवतः हठयोग का है। उक्त तीनों की समालोचना कर के उपाध्यायजी ने यह बतलाया है कि राग, द्वेष और मोह के उपशमन तथा क्षय का सचा व मुख्य उपाय आध्यात्मिक अर्थात् ज्ञान-ध्यान द्वारा आत्मशुद्धि करना ही है; नहीं कि उक्त तीनों मतों के द्वारा प्रतिपादन किए जाने वाले मात्र भौतिक उपाय । प्रथम मत के परस्कर्त्ताओं ने वात. पित्त. कफ इन तीन धातुओं के साम्य सम्पादन को ही रागादि दोषों के शमन का उपाय माना है। दूसरे मत के स्थापकों ने समुचित कामसेवन आदि को ही रागादि दोषों का शमनोपाय माना है। तीसरे मत के समर्थकोंने प्रथिवी, जल आदि तत्त्वों के समीकरण को ही रागादि दोषों का उपश्रमनोपाय माना है। उपाध्यायजी ने उक्त तीनों मतों की समालोचना में यही बतलाने की कोशिश की है कि समालोच्य तीनों मतों के द्वारा, जो जो रागादि के शमन का उपाय बतलाया जाता है वह वास्तव में राग आदि दोषों का शमन कर ही नहीं सकता। वे कहते हैं कि वात आदि धातुओं का कितना ही साम्य क्यों न सम्पादित किया जाय, समुचित कामसेवन आदि भी क्यों न किया जाय, पृथिवी आदि तत्त्वों का समीकरण भी क्यों न किया जाय, फिर भी जब तक आत्म शुद्धि नहीं होती तब तक राग-द्वेष आदि दोषों का प्रवाह भी सूख नहीं सकता । इस समालोचना से उपाध्यायजी ने पुनर्जन्मवादिसम्मत आध्यात्मिक मार्ग का ही समर्थन किया है।

उपाध्यायजी की प्रस्तुत समालोचना कोई सर्वथा नयी वस्तु नहीं है। भारत वर्ष में आध्यात्मिक दृष्टि वाले भौतिक दृष्टि का निरास इजारों वर्ष पहले से करते आए हैं। वही उपाध्यायजीने भी किया है – पर शैली उनकी नयी है। 'ज्ञानबिन्दु' में उपाध्यायजी ने उपर्युक्त तीनों मतों की जो समालोचना की है वह धर्मकीर्क्ति के 'प्रमाणवार्त्तिक' और शान्तरक्षित के 'तत्त्वसंग्रह' में भी पायी जाती है'।

#### (५) नैरात्म्यभावना का निरास

[ § ६९ ] पहले तुलना द्वारा यह दिखाया जा चुका है कि सभी आध्यात्मिक दर्शन भावना – ध्यान द्वारा ही अज्ञान का सर्वथा नाश और केवल ज्ञान की उत्पत्ति मानते हैं। जब सार्वज्ञ्य प्राप्ति के लिए भावना आवदयक है तब यह भी विचार करना प्राप्त है कि बह भावना कैसी अर्थात् किंविषयक ? । भावना के स्वरूप विषयक प्रश्न का जवाव सब का एक नहीं है । दार्शनिक शास्त्रों में पाई जाने वाली भावना संक्षेप में तीन प्रकार की

१ देखो, डिप्पण, पूरु १०९ पं. २६ से ।

है – नैरात्म्यभावना, ब्रह्मभावना और विवेकभावना । नैरात्म्यभावना बौद्धों की है<sup>१</sup>। ब्रह्मभावना औपनिषद दर्शन की है। बाकी के सब दर्शन विवेकभावना मानते हैं। नैराक्स्यभावना वह है – जिस में यह विश्वास किया जाता है कि स्थिर आत्मा जैसी या द्रव्य जैसी कोई वस्तु है ही नहीं। जो कुछ है वह सब क्षणिक एवं अस्थिर ही है। इस के विपरीत ब्रह्मभावना वह है – जिस में यह विश्वास किया जाता है कि ब्रह्म अर्थात आत्म-तत्त्व के सिवाय और कोई वस्तु पारमार्थिक नहीं है; तथा आत्म-तत्त्व भी भिन्न भिन्न नहीं है। विवेकभावना वह है – जो आत्मा और जड़ दोनों द्रव्यों का पारमार्थिक और खतन्त्र अस्तिःव मान कर चलती है। विवेकभावना को भेदुभावना भी कह सकते हैं। क्यों कि उस में जड़ और चेतन के पारस्परिक भेद की तरह जड तत्त्व में तथा चेतन तत्त्व में भी भेद मानने का अवकाश है। उक्त तीनों भावनाएँ खरूप में एक दूसरे से बिलकुल विरुद्ध हैं, फिर भी उन के द्वारा उद्देइय सिद्धि में कोई अन्तर नहीं पड़ता। नैरात्म्यभावना के समर्थक बौद्ध कइते हैं कि अगर आत्मा जैसी कोई स्थिर वस्तु हो तो उस पर स्नेह भी शाश्वत रहेगा; जिस से तृष्णामूलक सुख में राग और दुःख में द्वेष होता है । जब तक सुख-राग और दुःख-द्वेष हो तब तक प्रवृत्ति-निवृत्ति – संसार का चक्र भी रुक नहीं सकता । अत एव जिसे संसार को छोड़ना हो उस के लिए सरल व मुख्य उपाय आत्माभिनिवेश छोड़ना ही है। बौद्ध दृष्टि के अनुसार सारे दोषों की जड़ केवल स्थिर आत्म-तत्त्व के स्वीकार में है । एक वार उस अभिनिवेश का सर्वथा परित्याग किया फिर तो न रहेगा बांस और न बजेगी बाँसुरी – अर्थात् जड़ के कट जाने से स्नेह और तृष्णामूलक संसारचक अपने आप बंध पड जायगा।

ब्रह्मभावना के समर्थक कहते हैं कि अज्ञान ही दुःख व संसार की जड़ है । हम आत्मभिन्न वस्तुओं को पारमार्थिक मान कर उन पर अहंत्व-ममत्व धारण करते हैं, और तभी रागद्वेषमूलक प्रवृत्ति-निवृत्ति का चक्र चलता है । अगर हम ब्रह्मभिन्न वस्तुओंमें पारमार्थिकत्व मानना छोड़ दें और एक मात्र ब्रह्मका ही पारमार्थिकत्व मान लें तब अज्ञानमूलक अहंत्व-ममत्व की बुद्धि नष्ट हो जाने से तन्मूलक राग-द्वेषजन्य प्रवृत्ति-निवृत्ति का चक्र अपने आप ही रुक जायगा ।

विवेकभावना के समर्थक कहते हैं कि आत्मा और जड़ दोनों में पारमार्थिकत्व बुद्धि हुई इतने मात्र से अहंत्व-ममत्व पैदा नहीं होता और न आत्मा को स्थिर मानने मात्र से रागद्वेषादि की प्रवृत्ति होती है। उन का मन्तव्य है कि आत्मा को आत्मरूप न समझना और अनात्मा को अनात्मरूप न समझना यह अज्ञान है। अत एव जड़में आत्म-बुद्धि और आत्मामें जड़त्व की या झून्यत्व की बुद्धि करना यही अज्ञान है। इस अज्ञान को दूर करने के लिए विवेकभावना की आवत्त्यकता है।

डपाध्यायजी जैन दृष्टि के अनुसार विवेकभावना के अवलंबी हैं । यद्यपि विवेक-भावना के अवलंबी सांख्य-योग तथा न्याय-वैशेषिक के साथ जैन दर्शन का थोड़ा

१ देखो, टिप्पण पृ० १०९ पं० २० । 7

मतभेद अवद्य है – फिर भी उपाध्यायजी ने प्रस्तुत प्रन्थ में नैरात्म्यभावना और ब्रह्म-भावना के ऊपर ही खास तौर से प्रहार करना चाहा है । इस का सवव यह है कि सांख्य-योगादिसंमत विवेकभावना जैनसंमत विवेकभावना से उतनी दूर या विरुद्ध नहीं जितनी कि नैरात्म्यभावना और ब्रह्मभावना है । नैरात्म्यभावना के खण्डन में उपाध्यायजी ने खास कर बौद्धसंमत क्षणभंग वाद का ही खण्डन किया है । उस खण्डनमें उनकी मुख्य दलील यह रही है कि एकान्त क्षणिकत्व वाद के साथ बन्ध और मोक्षकी विचारसरणि मेल नहीं खाती है । यद्यपि उपाध्यायजी ने जैसा नैरात्म्यभावना का नामोल्लेख पूर्वक खण्डन किया है वैसा ब्रह्मभावना का नामोल्लेख पूर्वक खण्डन नहीं किया है, फिर भी उन्हों ने आगे जाकर अति विस्तार से वेदान्तसंमत सारी प्रक्रिया का जो खण्डन किया है उस में ब्रह्मभावना का निरास अपने आप ही समा जाता है ।

#### (६) ब्रह्मज्ञान का निरास

[ हु७३ ] क्षणभंग वाद का निरास करने के बाद उपाध्यायजी अद्वैतवादिसंमत ब्रह्मज्ञान, जो जैनदर्शनसंमत केवल्रज्ञान स्थानीय है, उस का खण्डन शुरू करते हैं। मुख्यतया मधुसूदन सरखती के अन्थों को ही सामने रख कर उन में प्रतिपादित त्रहाज्ञान की प्रक्रिया का निरास करते हैं। मधुसूदन सरस्वती शाङ्कर वेदान्त के असा-धारण नव्य विद्वान् हैं, जो ईसा की सोलहवीं शताब्दी में हुए हैं। अद्वैतसिद्धि. सिद्धान्तबिन्द, वेदान्तकल्पलतिका आदि अनेक गंभीर और विद्वन्मान्य प्रन्थ उन के बनाए हुए हैं। उन में से मुख्यतया वेदान्तकल्पलतिका का उपयोग प्रस्तुत प्रन्थ में उपाध्यायजी ने किया है । मधुसूदन सरखती ने वेदान्तकल्पलतिका में जिस विस्तार से और जिस परिभाषामें ब्रह्मज्ञान का वर्णन किया है उपाध्यायजी ने भी ठीक उसी विस्तार से उसी परिभाषा में प्रस्तुत ज्ञानबिन्दु में खण्डन किया है । शाङ्करसंमत अद्वेत ब्रह्मज्ञानप्रक्रिया का विरोध सभी द्वेतवादी दर्शन एक सा करते हैं । उपाध्यायजी ने भी वैसा ही विरोध किया है पर पर्यवसान में थोड़ा सा अन्तर है । वह यह कि जब दूसरे हैतवादी अंहैतदर्शन के खण्डन के बाद अपना अपना अभिमत हैत स्थापन करते हैं, तब उपाध्यायजी ब्रह्मज्ञान के खण्डन के द्वारा जैनदुर्शनसंमत द्वैत-प्रक्रिया का ही स्पष्टतया स्थापन करते हैं। अत एव यह तो कह ने की जरूरत ही नहीं कि उपाध्यायजी की खण्डन युक्तियाँ प्रायः वे ही हैं जो अन्य द्वैतवादियों की होती हैं।

प्रस्तुत खण्डन में उपाध्यायजी ने मुख्यतया चार मुदों पर आपत्ति उठाई है। (१) [ § ७३ ] अखण्ड ब्रह्म का अस्तित्व । (२) [ § ८४ ] ब्रह्माकार और ब्रह्म विषयक निर्विकल्पक वृत्ति । (३) [ § ९४ ] ऐसी वृत्ति का शब्दमात्रजन्यत्व । (४) [ § ७९ ] ब्रह्मज्ञान से अज्ञानादि की निवृत्ति । इन चारों मुद्दों पर तरह तरह से आपत्ति उठा कर अन्तमें यही बतलाया है कि अद्वैतसंमत ब्रह्मज्ञान तथा उस के

१ देखो, टिप्पण पृ० १०९. पं० ६ तथा पृ० १११. पं० ३०।

द्वारा अज्ञाननिवृत्ति की प्रकिया ही सदोष और त्रुटिपूर्ण हैं । इस खण्डन प्रसंग में डन्हों ने एक वेदान्तसंमत अति रमणीय और विचारणीय प्रक्रिया का भी सविस्तर उहोख कर के खण्डन किया है। वह प्रक्रिया इस प्रकार है- [ ु ७६ ] वेदान्त पार-मार्थिक, व्यावहारिक और प्रातिभासिक ऐसी तीन सत्ताएँ मानता है जो अज्ञानगत तीन शक्तियों का कार्य है। अज्ञान की प्रथमा शक्ति ब्रह्मभिन्न वस्तुओं में पारमार्थिकत्व बुद्धि पैदा करती है जिस के वशीभूत हो कर लोग बाह्य वस्तुओंको पारमार्थिक मानते और कहते हैं। नैयायिकादि दुईन, जो आत्ममिन्न वस्तुओं का भी पारमार्थिकत्व मानते हैं, वह अज्ञानगत प्रथम शक्ति का ही परिणाम है अर्थात् आत्मभिन्न बाह्य वस्तुओं को पारमार्थिक समझने वाले सभी दर्शन प्रथमशक्तिगर्भित अज्ञानजनित हैं । जब वेदान्तवाक्य से ब्रह्मविषयक अवणादि का परिपाक होता है तब वह अज्ञान की प्रथम शक्ति निवृत्त होती है जिस का कि कार्य था प्रपन्न में पारमार्थिकत्व बुद्धि करना। प्रथम शक्ति के निवृत्त होते ही उस की दूसरी शक्ति अपना कार्य करती है। वह कार्य है प्रपन्न में व्यावहारिकत्व की प्रतीति । जिस ने अवण, मनन, निदिध्यासन सिद्ध किया हो बह प्रपद्ध में पारमार्थिकत्व कभी जान नहीं सकता पर दूसरी शक्ति द्वारा उसे प्रपद्ध में व्यावहारिकत्व की प्रतीति अवइय होती है । ब्रह्मसाक्षात्कार से दूसरी शक्ति का नाश होते ही तज्जन्य व्यावहारिकत्व प्रतीति का भी नाश हो जाता है। जो व्रह्मसाक्षात्कार-वान् हो वह प्रपद्ध को व्यावहारिक रूप से नहीं जानता; पर तीसरी शक्ति के शेष रहने से उस के बल से वह प्रपक्च को प्रातिभासिक रूप से प्रतीत करता है । वह तीसरी शक्ति तथा उस का प्रातिभासिक प्रतीतिरूप कार्य ये दोनों अंतिम बोध के साथ निवृत्त होते हैं और तभी बन्ध-मोक्ष की प्रक्रिया भी समाप्त होती है।

उपाध्यायजी ने उपर्युक्त वेदान्त प्रक्रिया का बलपूर्वक खण्डन किया है। क्यों कि अगर वे उस प्रक्रिया का खण्डन न करें तो इस का फलितार्थ यह होता है कि वेदान्त के कथनानुसार जैन दर्शन भी प्रथमशक्तियुक्त अज्ञान का ही विलास है अत एव असत्य है। उपाध्यायजी मौके मौके पर जैन दर्शन की यथार्थता ही साबित करना चाहते हैं। अत एव उन्हों ने पूर्वाचार्य हरिभद्र की प्रसिद्ध उक्ति [ पू० १.२६ ] – जिस में पूथ्वी आदि बाह्य तत्त्वों की तथा रागादिदोषरूप आन्तरिक वस्तुओं की वास्तविकता का चित्रण है – उस का हवाला दे कर वेदान्त की उपर्युक्त अज्ञानशक्ति-प्रक्रिया का खण्डन किया है।

इस जगह वेदान्त की उपर्युक्त अज्ञानगत त्रिविध शक्ति की त्रिविध सृष्टि वाली प्रक्रिया के साथ जैनदर्शन की त्रिविध आत्मभाव वाली प्रक्रिया की तुऌना की जा सकती है ।

जैन दर्शन के अनुसार बहिरात्मा, जो मिथ्यादृष्टि होने के कारण तीव्रतम कषाय और तीव्रतम अज्ञान के डदय से युक्त है अत एव जो अनात्माको आत्मा मान कर सिर्फ उसीमें प्रवृत्त होता है, वह वेदान्तानुसारी आद्यशक्तियुक्त अज्ञान के बल से प्रपद्घ में पारमार्थिकत्व की प्रतीति करने वाले के स्थान में है। जिस को जैन दर्शन अंतरात्मा अर्थात् अन्य वस्तुओं के अहंत्व-ममस्व की ओर से उदासीन हो कर उत्तरोत्तर शुद्ध आत्मस्वरूप में लीन होने की ओर बढ़ने वाला कहता है, वह वेदान्तानुसारी अज्ञानगत दूसरी शक्ति के द्वारा व्यावहारिकसत्त्वप्रतीति करने वाले व्यक्ति के स्थान में है । क्यों कि जैनदर्शन संमत अंतरात्मा उसी तरह आत्मविषयक श्रवण-मनन-निदिध्या-सन वाला होता है, जिस तरह वेदान्त संमत व्यावहारिकसत्त्वप्रतीति वाला त्रह्य के श्रवण-मनन-निदिध्यासन में । जैनदर्शनसंमत परमात्मा जो तेरहवें गुणस्थान में वर्तमान होने के कारण द्रव्य मनोयोग वाला है वह वेदान्तसंमत अज्ञानगत त्तीय-शक्तिजन्य प्रतिभासिकसत्त्वप्रतीति वाले व्यक्ति के स्थान में है । क्यों कि वह अज्ञान से सर्वथा मुक्त होने पर भी दग्धरज्जुकल्प भवोपन्नहिकर्म के संबंध से वचन आदि में प्रवृत्ति करता है । जैसा कि प्रातिभासिकसत्त्वप्रतीति वाला व्यक्ति त्रह्यसाक्षात्कार होने पर भी प्रपद्ध का प्रतिभास मात्र करता है । जैन दर्शन, जिस को शैलेशी अवस्था प्राप्त आत्मा या मुक्त आत्मा कहता है वह वेदान्त संमत अज्ञानजन्य त्रिविध सृष्टि से पर आंतिमबोध वाले व्यक्ति के स्थान में है । क्यों कि उन्नस्था कोई विकल्पन्रसंग नहीं रहता, जैसा कि वेदान्तसंमत अंतिम त्रह्यबोध वाले को प्रपद्ध में किसी भी प्रकार की सत्त्वप्रतीति नहीं रहती ।

#### (७) श्रुति और स्मृतियों का जैनमतानुकूल व्याख्यान

[§८८] वेदान्तप्रक्रिया की समालोचना करते समय उपाध्यायजी ने वेदान्त-संमत वाक्यों में से ही जैनसंमत प्रक्रिया फलित करने का भी प्रयत्न किया है। उन्हों ने ऐसे अनेक श्रुति-स्मृति गत वाक्य उद्धृत किए हैं जो ब्रह्मज्ञान, एवं उस के द्वारा अज्ञान के नाशका, तथा अंत में ब्रह्मभाव प्राप्ति का वर्णन करते हैं। उन्हीं वाक्यों में से जैनप्रक्रिया फलित करते हुए उपाध्यायजी कहते हैं कि ये सभी श्रुति-स्मृतियाँ जैनसंमत कर्म के व्यवधायकत्व का तथा क्षीणकर्मत्वरूप जैनसंमत ब्रह्मभाव का ही वर्णन करतीं हैं। भारतीय दार्शनिकों की यह परिपाटी रही है कि पहले अपने पक्ष के सयुक्तिक समर्थन के द्वारा प्रतिबादी के पक्ष का निरास करना और अंतमें संभव हो तो प्रतिवादी के मान्य शास्त्रवाक्यों में से ही अपने पक्षको फलित कर के बतलाना । उपाध्यायजी ने भी यही किया है।

#### (८) कुछ ज्ञातव्य जैनमन्तव्यों का कथन

ब्रह्मज्ञान की प्रक्रिया में आने वाले जुदे जुदे मुद्दों का निरास करते समय उपाध्या-यजी ने उस उस स्थान में कुछ जैनदर्शनसंमत मुद्दों का भी स्पष्टीकरण किया है। कहीं तो वह स्पष्टीकरण उन्हों ने सिद्धसेन की सन्मतिगत गाथाओं के आधार से किया है और कहीं युक्ति और जैनशास्त्राभ्यास के बल से । जैन प्रक्रिया के अभ्यासियों के लिए ऐसे कुछ मन्तव्यों का निर्देश यहाँ कर देना जरूरी है।

(१) जैन दृष्टि से निर्विकल्पक बोध का अर्थ।

(२) जहा की तरह हहाभिन्न में भी निर्विकल्पक बोध का संभव।

- (३) निर्विकल्पक और सविकल्पक बोध का अनेकान्त।
- (४) निर्विकल्पक बोध भी शाब्द नहीं है किन्तु मानसिक है ऐसा समर्थन।
- (५) निर्विकल्पक बोध भी अवग्रह रूप नहीं किन्तु अपाय रूप है ऐसा प्रति-पादन।

(१) [ § ९० ] वेदान्तप्रक्रिया कहती है कि जब ब्रह्मविषयक निर्विकल्प बोध होता है तब वह ब्रह्म मात्र के अस्तित्व को तथा भिन्न जगत् के अभाव को सूचित करता है। साथ ही वेदान्तप्रक्रिया यह भी मानती है कि ऐसा निर्विकल्पक बोध सिर्फ ब्रह्मविषयक ही होता है अन्य किसी विषय में नहीं । उस का यह भी मत है कि निर्विकल्पक बोध हो जाने पर फिर कभी सविकल्पक बोध उत्पन्न ही नहीं होता । इन तीनों मन्तव्यों के विरुद्ध उपाध्यायजी जैन मन्तव्य बतलाते हुए कहते हैं कि निर्विकल्पक बोध का अर्थ है शुद्ध द्रव्य का उपयोग, जिस में किसी भी पर्याय के विचार की छाया तक न हो । अर्थात् जो ज्ञान समस्त पर्यायों के संबंध का असंभव विचार कर केवल द्रव्यको ही विषय करता है, नहीं कि चिन्त्यमान द्रव्य से भिन्न जगत् के अभाव को भी । वही ज्ञान निर्विकल्पक बोध है; इस को जैन परिभाषा में शुद्धद्रव्यनयादेश भी कहा जाता है ।

(२) ऐसा निर्विकल्पक बोध का अर्थ बतला कर उन्हों ने यह भी बतलाया है कि निर्विकल्पक बोध जैसे चेतन द्रव्य में प्रवृत्त हो सकता है वैसे ही घटादि जड़ द्रव्य में भी प्रवृत्त हो सकता है। यह नियम नहीं कि वह चेतनद्रव्यविषयक ही हो। विचारक, जिस जिस जड या चेतन द्रव्य में पर्यायों के संबंध का असंभव विचार कर केवल द्रव्य खरूप का ही प्रहण करेगा, उस उस जड-चेतन सभी द्रव्य में निर्विकल्पक बोध हो सकेगा।

(३) [ § ९२ ] उपाध्यायजी ने यह भी स्पष्ट किया है कि ज्ञानखरूप आत्मा का स्वभाव ही ऐसा है कि जो एक मात्र निर्विकल्पक ज्ञानखरूप नहीं रहता । वह जब शुद्ध द्रव्य का विचार छोड़ कर पर्यायों के विचार की ओर झुकता है तब वह निर्विकल्पक ज्ञान के बाद भी पर्यायसापेक्ष सविकल्पक ज्ञान भी करता है । अत एव यह मानना ठीक नहीं कि निर्विकल्पक बोध के बाद सविकल्पक बोध का संभव ही नहीं ।

(४) वेदान्त दर्शन कहता है कि ब्रह्म का निर्विकल्पक बोध 'तत्त्वमसि' इत्यादि शब्द जन्य ही हैं। इस के विरुद्ध उपाध्यायजी कहते हैं [ ए० ३०, पं० २४ ] कि ऐसा निर्विकल्पक बोध पर्यायविनिर्मुक्तविचारसहकुत मनसे ही उत्पन्न होने के कारण मनोजन्य मानना चाहिए, नहीं कि शब्दजन्य । उन्हों ने अपने अभिमत मनोजन्यत्व का स्थापन करने के पक्ष में कुछ अनुकूछ श्रुतियोंको भी उद्धृत किया है [ § ९४,९५ ] ।

(५) [ § ९३ ] सामान्य रूपसे जैनप्रक्रिया में प्रसिद्धि ऐसी है कि निर्विकल्पक बोध तो अवमह का नामान्तर है । ऐसी दशामें यह प्रश्न होता है कि तब उपाध्यायजी ने निर्विकल्पक बोध को मानसिक कैसे कहा ? क्यों कि अवप्रह विचारसहक्रतमनोजन्य

#### ५४ ज्ञानबिन्दुपरिचय - केवल्ज्ञान-दर्शनोपयोग के भेदाभेद की चर्चा

नहीं हैं; जब कि ग़ुद्ध-द्रव्योपयोगरूप निर्विकल्पक बोध विचारसदद्वतमनोजन्य हैं। इस का उत्तर उन्हों ने यह दिया है कि जिस विचारसदद्वतमनोजन्य ज़ुद्धद्रव्यो-पयोग को हमने निर्विकल्पक कहा है वह ईहात्मकविचारजन्य अपायरूप है और नाम-जात्यादिकल्पना से रहित भी है।

इन सब जैनाभिमत मन्तव्यों का स्पष्टीकरण कर के अन्त में उन्हों ने यही सूचित किया है कि सारी वेदान्तप्रक्रिया एक तरह से जैनसंमत शुद्धद्रव्यनयादेश की ही विचारसरणि है। फिर भी वेदान्तवाक्यजन्य ब्रह्ममात्र का साक्षात्कार ही केवल ज्ञान है ऐसा वेदान्तमन्तव्य तो किसी तरह भी जैनसंमत हो नहीं सकता।

#### (९) केवलज्ञान-दर्शनोपयोग के भेदाभेद की चर्चा

[ § १०२ ] केवल ज्ञान की चर्चा का अंत करते हुए उपाध्यायजी ने ज्ञानबिन्दु में केवल ज्ञान और केवल दर्शन के संबंध में तीन पक्षभेदों अर्थात् विप्रतिपत्तियों को नव्य न्याय की परिभाषा में उपस्थित किया है, जो कि जैन परंपरा में प्राचीन समय से प्रचलित रहे हैं। वे तीन पक्ष इस प्रकार हैं –

- (१) केवल ज्ञान और केवल दर्शन दोनों उपयोग भिन्न हैं और वे एक साथ उत्पन्न न हो कर क्रमशः अर्थात् एक एक समय के अंतर से उत्पन्न होते रहते हैं।
- (२) उक्त दोनों उपयोग भिन्न तो हैं पर उन की उत्पत्ति क्रमिक न हो कर युगपत् अर्थात् एक ही साथ होती रहती है।
- (३) उक्त दोनों उपयोग वस्तुतः भिन्न नहीं हैं । उपयोग तो एक ही हैं पर उस के अपेक्षाविरोषकृत केवल्ल ज्ञान और केवल्ल दर्शन ऐसे दो नाम हैं । अत एव नाम के सिवाय उपयोग में कोई भेद जैसी वस्तु नहीं है ।

डक्त तीन पक्षोंपर ऐतिहासिक दृष्टि से विचार करना जरूरी है । वाचक उमाखाति, जो विकम की तीसरी से पांचवी शताब्दी के बीच कभी हुए जान पडते हैं, उन के पूर्ववर्ति उपलब्ध जैन वाड्यय को देखने से जान पडता है कि उस में सिर्फ एक ही पक्ष रहा है और वह केवल ज्ञान और केवल दर्शन के कमवर्तित्व का । हम सब से पहले उमाखाति के 'तत्त्वार्थभाष्य' में ऐसा उल्लेख पाते हैं जो स्पष्टरूपेण युगपन् पक्ष का ही बोध करा सकता है । यद्यपि तत्त्वार्थभाष्यगत उक्त उल्लेख की व्याख्या करते हुए विक्रमीय ८-९ वीं सदी के विद्वान् श्वे० सिद्धसेनगणि ने उसे कमपरक ही बतलाया है और साथ ही अपनी तत्त्वार्थ-भाष्य-व्याख्या में युगपन् तथा अभेद पक्ष का खण्डन भी किया है; पर इस पर अधिक उहापोह करने से यह जान पडता है कि सिद्धसेन गणि के पहले किसी ने तत्त्वार्थभाष्य की व्याख्या करते हुए उक्त उल्लेख को युगपन् परक भी

१ देखो, टिप्पण, पृ० ११४. पं० २५ से । २ ''मतिज्ञानादिषु चतुर्षु पर्यायेणोपयोगो भवति, न युगपत् । संभिन्नज्ञानदर्शनस्य तु भगवतः केवळिनो युगपत् सर्वभावश्राहके निरपेक्षे केवलज्ञाने केवलदर्शने चानुसमयमुपयोगो भवति ।'' – तत्त्वार्थभा० १.३१ । ३ देखो, तत्त्वार्थभाष्य्यीका, पृ० १११–११२ ।

बतलाया होगा। अंगर इमरा यह अनुमान ठीक है तो ऐसा मान कर चलना चाहिए कि किसी ने तत्त्वार्थभाष्य के उक्त उहेख की युगपत् परक भी व्याख्या की थी, जो आज उपलब्ध नहीं है। 'नियमसार' प्रन्थ जो दिगम्बर आचार्य कुन्दकुन्द की कृति समझा जाता है उस में स्पष्ट रूप से एक मात्र योगपद्य पक्षका (गा० १५९) ही उल्लेख है। पूज्यपाद देवनन्दी ने भी तत्त्वार्थ सूत्र की व्याख्या 'सर्वार्थसिद्धि'' मैं एक मात्र युगपत् पक्षका ही निर्देश किया है । श्रीकुंदकुंद और पूज्यपाद दोनों दिगंबरीय परंपरा के प्राचीन विद्वान हैं और दोनों की कृतियों में एकमात्र यौगपद्य पक्ष का स्पष्ट उल्लेख है । पूज्यपाद के उत्तरवर्ति दिगम्बराचार्य समन्तभद्रने भी अपनी 'आप्तमीमांसां' में एकमात्र यौगपद्य पक्ष का उल्लेख किया है। यहाँ पर यह स्मरण रखना चाहिए कि कुन्दकुन्द, पूज्यपाद और समन्तभद्र - इन तीन्हों ने अपना अभिमत यौगपद्य पक्ष बतलाया है; पर इनमें से किसी ने यौगपद्यविरोधी ऋमिक या अभेद पक्ष का खण्डन नहीं किया है । इस तरह हमें श्रीकुन्दकुन्द से समन्तभद्र तक के किसी भी दिगंबराचार्य की, कोई ऐसी कृति, अभी उपलब्ध नहीं है जिसमें क्रमिक या अभेद पक्ष का खण्डन हो । ऐसा खण्डन हम सब से पहले अकलंक की कृतियों में पाते हैं। भट्ट अकलंक ने समन्तभद्रीय आप्तमीमांसा की 'अष्टराती'' व्याख्या में यौगपद्य पक्ष का स्थापन करते हुए क्रमिक पक्ष का, संक्षेप में पर स्पष्ट रूपमें, खण्डन किया है और अपने 'राजवार्तिक' भाष्य में तो कम पक्ष माननेवालों को सर्वज्ञनिन्दक कह कर उस पक्ष की अत्राह्यता की ओर संकेत किया है। तथा उसी राजवार्तिंक में दूसरी जगह ( ६.१०.१४-१६ ) उन्हों ने अभेद पक्ष की अम्राह्यता की ओर भी स्पष्ट ईशारा किया है। अकलंक ने अभेद पक्ष के समर्थक सिद्धसेन दिवाकर के सन्मतितर्क नामक प्रन्थ में पाई जानेवाली दिवाकर की अभेदविषयक नवीन व्याख्या ( सन्मति २.२५ ) का शब्दशः उल्लेख कर के उस का जवाब इस तरह दिया है कि जिस से अपने अभिमत युगपत् पक्ष पर कोई दोष न आवे और उस का समर्थन भी हो। इस तरह हम समूचे दिगम्बर वाड्यय को लेकर जब देखते हैं तब निष्कर्ष यही निकलता है कि दिगम्बर परंपरा एकमात्र यौगपद्य पक्षको ही मानती आई है और उस में अकलंक के पहले किसी ने क्रमिक या अभेद पक्ष का खण्डन नहीं किया है, केवल अपने पक्ष का निर्देश मात्र किया है।

अब हम श्वेताम्बरीय वाड्यय की ओर दृष्टिपात करें। हम ऊपर कह चूके हैं कि तत्त्वार्थभाष्य के पूर्ववर्ति उपलब्ध आगमिक साहित्य में से तो सीधे तौर से केवल कमपक्ष ही फलित होता है। जब कि तत्त्वार्थभाष्य के उख़ेख से युगपत् पक्ष का बोध होता है। उमाखाति और जिनभद्र क्षमाश्रमण – दोनों के बीच कम से कम दो सौ वर्षों का अन्तर

१ ''साकारं ज्ञानमनाकारं दर्शनमिति । तत् छ्यस्थेषु कमेण वर्तते । निरावरणेषु युगपत् ।'' सर्वार्थ०, १.९ । २ ''तत्त्वज्ञानं प्रमाणं ते युगपत्सर्वभासनम् । कमभावि च यज्ज्ञानं स्यादादनयसंस्कृतम् ॥'' आप्तमी०, का० १०९ । ३ ''तज्ज्ञानदर्शनयोः कमवृत्तौ हि सर्वज्ञलं कादाचिस्कं स्यात् । कुतस्तसिद्धिरिति चेत् सामान्यविशेष-विषययोर्विंगतावरणयोरयुगपत् प्रतिभासायोगात् प्रतिबन्धकान्तराभावात्'' – अष्टराती – अष्टसहस्त्री, ए० २८९ । ४ राजचार्तिक. ६.१३.८ ।

है। इतने बढे अन्तर में रचा गया कोई ऐसा श्वेताम्बरीय प्रन्थ अभी उपलब्ध नहीं है जिस में कि यौगपद्य तथा अभेद पक्ष की चर्चा या परस्पर खण्डन-मण्डन हो । पर हम जब विक्रमीय सातवीं सदी में हुए जिनभद्र क्षमाश्रमण की उपलब्ध दो कृतियों को देखते हैं तब ऐसा अवइय मानना पडता है कि उनके पहले श्वेताम्बर परंपरा में यौग-पद्य पक्ष की तथा अभेद पक्ष की, केवल खापना ही नहीं हुई थी, बल्कि उक्त तीनों पश्चों का परस्पर खण्डन-मण्डन वाळा साहित्य भी पर्याप्त मात्रा में बन चुका था । जिनभद्र गणिने अपने अति विस्तृत 'विशेषावदयकभाष्य' (गा०३०९० से ) में क्रमिक पक्ष का आगमिकों की ओर से जो विस्टत स-तर्क स्थापन किया है उस में उन्होंने यौगपद्य तथा अभेद पक्षका आगमानुसरण करके विस्तृत खण्डन भी किया है। तदुपरान्त उन्हों ने अपने छोटे से 'विशेषणवती' नामक यन्थ (गा० १८४ से) में तो, विशेषावदयकभाष्य की अपेक्षा भी अखन्त विस्तार से अपने अभिमत क्रमपक्ष का स्थापन तथा अनभिमत यौगपद्य तथा अभेद पक्ष का खण्डन किया है । क्षमाश्रमण की उक्त दोनों ऋतियों में पाए जाने वाले खण्डन-मण्डनगत पूर्वपक्ष-उत्तरपक्ष की रचना तथा उसमें पाई जानेवाली अनुकूल – प्रतिकुछ यक्तियों का ध्यानसे निरीक्षण करने पर किसी को यह मानने में सन्देह नहीं रह सकता कि क्षमाश्रमण के पूर्व लम्बे अर्से से श्वेताम्बर परंपरा में उक्त तीनों पक्षों के मानने वाले मौजुद थे और वे अपने अपने पक्ष का समर्थन करते हुए विरोधी पक्षका निरास मी करते थे। यह कम केवल मौखिक ही न चलता था बल्कि शास्त्रबद्ध भी होता रहा। वे शास्त्र आज भले ही मौज़ुद न हों पर क्षमाश्रमण के उक्त दोनों प्रन्थों में उन का सार देखने को आज भी मिलता है। इस पर से हम इस नतीजे पर पहुँचते हैं कि जिनभद्र के पहले भी श्वेताम्बर परंपरा में उक्त तीनों पक्षों को मानने वाले तथा परस्पर खण्डन-मण्डन करने वाले आचार्य हुए हैं। जब कि कम से कम जिनभद्रके समय तक में ऐसा कोई दिगम्बर विद्वान नहीं हुआ जान पडता कि जिस ने कम पक्ष या अभेद पक्ष का खण्डन किया हो । और दिगंबर विद्वान की ऐसी कोई कृति तो आज तक भी उपलब्ध नहीं है जिस में यौगपद्य पक्ष के अलावा दूसरे किसी भी पक्ष का समर्थन हो ।

जो कुछ हो पर यहाँ यह प्रश्न तो पैदा होता ही है कि प्राचीन आगमों के पाठ सीधे तौर से जब कम पक्ष का ही समर्थन करते हैं तब जैन परंपरा में यौगपद्य पक्ष और अभेद पक्ष का विचार क्यों कर दाखिल्ठ हुआ। इस का जवाब हमें दो तरह से सूझता है। एक तो यह कि जब असर्वज्ञ वादी मीमांसक ने सभी सर्वज्ञ वादियों के सामने

१ निर्युक्ति में "सब्बस्स केवलिस्स वि (पाठान्तर 'स्सा') जुगवं दो नत्थि उवओगा" – ग॰ ९७९-यह अंश पाया जाता है जो स्पष्टरूपेण केवलि में माने जानेवाले यौगपय पक्ष का ही प्रतिवाद करता है। हमने पहले एक जगह यह संभावना प्रकट की है कि निर्युक्ति का अमुक भाग तत्त्वार्थभाष्यके बाद का भी संभव है। अगर वह संभावना ठीक है तो निर्युक्ति का उक्त अंश जो यौगपय पक्ष का प्रतिवाद करता है वह भी तत्त्वार्थभाष्य के यौगपयप्रतिपादक मन्तव्य का विरोध करता हो ऐसी संभावना की जा सकती है। उछ भी हो, पर इतना तो स्पष्ट है कि श्रीजिनभद्र गणि के पहले यौगपय पक्ष का खण्डन हमें एक मात्र निर्युक्ति के उक्त अंशके सिवाय अन्यत्र कहीं अभी उपलब्ध नहीं; और निर्युक्ति में अमेद पक्ष के खण्डन का तो इशारा भी नहीं है।

यह आक्षेप किया कि तुम्हारे सर्वज्ञ अगर कम से सब पदार्थों को जानते हैं तो वे सर्वज्ञ ही कैसे ? और अगर एक साथ सभी पदार्थों को जानते हैं तो एक साथ सब जान छेने के बाद आगे वे क्या जानेंगे ? कुछ भी तो फिर अज्ञात नहीं है । ऐसी दशा में भी वे असर्वज्ञ ही सिद्ध हुए । इस आक्षेप का जवाब दूसरे सर्वज्ञ वादियों की तरह जैनों को भी देना प्राप्त हुआ । इसी तरह बौद्ध आदि सर्वज्ञ वादी भी जैनों के प्रति यह आक्षेप करते रहे होंगे कि तुम्हारे सर्वज्ञ अर्हत् तो कम से जानते देखते हैं; अत एव वे पूर्ण सर्वज्ञ कैसे ? । इस आक्षेप का जवाब तो एक मात्र जैनों को ही देना प्राप्त था । इस तरह उपर्युक्त तथा अन्य ऐसे आक्षेपों का जवाब देने की विचारणा में से सर्व प्रथम यौगपद्य पक्ष, ऋम पक्ष के विरुद्ध जैन परंपरा में प्रविष्ट हुआ। दूसरा यह भी संभव है कि जैन परंपरा के तर्कशील विचारकों को अपने आप ही कम पक्ष में व्रुटि दिखाई **दी** और उस त्रुटि की पूर्ति के विचार में से उन्हें यौगपद्य पक्ष सर्व प्रथम सूझ पडा। जो जैन विद्वान यौगपद्य पक्ष को मान कर उस का समर्थन करते थे उन के सामने क्रम पक्ष मानने वालों का बडा आगमिक दल रहा जो आगम के अनेक वाक्यों को ले कर यह बतलाते थे कि यौगपद्य पक्ष का कभी जैन आगम के द्वारा समर्थन किया नहीं जा सकता। यद्यपि शुरू में यौगपद्य पक्ष तर्कबल के आधार पर ही प्रतिष्ठित हुआ जान पडता है, पर संप्रदाय की स्थिति ऐसी रही, कि वे जब तक अपने यौगपद्य पक्ष का आगमिक वाक्यों के द्वारा समर्थन न करें और आगमिक वाक्यों से ही क्रम पक्ष मानने वालों को जवाब न दें, तब तक उन के यौगपद्य पक्ष का संप्रदाय में आदर होना संभव न था । ऐसी स्थिति देख कर यौगपद्य पक्ष के समर्थक तार्किक विद्वान भी आगमिक वाक्यों का आधार अपने पक्ष के लिए लेने लगे तथा अपनी दलीलों को आगमिक वाक्यों में से फलित करने लगे । इस तरह श्वेताम्बर परंपरा में कम पक्ष तथा यौगपदा पक्ष का आगमाश्रित खण्डन-मण्डन चलता ही था कि बीच में किसी को अभेद पक्ष की सुझी। ऐसी सुझ वाला तार्किक यौगपद्य पक्ष वालों को यह कहने लगा कि अगर कम पक्ष में चुटि है तो तुम यौगपद्य पक्ष वाले भी उस चुटि से बच नहीं सकते । ऐसा कह कर उस ने यौगपद्य पक्ष में भी असर्वज्ञत्व आदि दोष दिखाए । और अपने अभेद पक्ष का समर्थन ग्रुरू किया। इस में तो संदेह ही नहीं कि एक बार कम पक्ष छोड कर जो यौगपद्य पक्ष मानता है वह अगर सीधे तर्कबल का आश्रय ले तो उसे अभेद पक्ष पर अनिवार्य रूप से आना ही पडता है। अभेद पक्ष की सूझ वाले ने सीधे तर्कवल से अभेद पक्ष को उपस्थित कर के कम पक्ष तथा यौगपद्य पक्ष का निरास तो किया पर ग्रुरू में सांप्रदायिक लोग उस की बात आगमिक वाक्यों के सुलझाव के सिवाय स्वीकार कैसे करते <sup>१</sup> । इस कठिनाई को हटाने के लिए अभेद पक्ष वालों ने आगमिक परिभाषाओं का नया अर्थ भी करना शुरू कर दिया और उन्हों ने अपने अभेद पक्ष को तर्कवल से उत्पन्न कर के भी अंत में आगमिक परिभाषाओं के ढांचे में बिठा दिया। क्रम, यौगपद्य और अभेद पक्ष के उपर्युक्त विकास की प्रक्रिया कम से कम १५० वर्ष तक श्वेताम्बर

१ देखो, तत्त्वसंग्रह का० ३२४८ से।

#### ५८ ज्ञानबिन्दुपरिचय - केवल्रज्ञान-दर्शनोपयोग के भेदाभेद की चर्चा

परंपरा में एक-सी चलती रही । और प्रत्येक पक्ष के समर्थक धुरंधर विद्वान होते रहे, और वे प्रन्थ भी रचते रहे । चाहे कम वाद के विरुद्ध जैनेतर परंपरा की ओर से आक्षेप हुए हों या चाहे जैन परंपरा के आंतरिक चिन्तन में से ही आक्षेप होने लगे हों, पर इस का परिणाम अन्त में कमशाः यौगपद्य पक्ष तथा अभेद पक्ष की स्थापना में ही आया, जिस की व्यवस्थित चर्चा जिनभद्र की उपलब्ध विशेषणवती और विशेषावइयकभाष्य नामक दोनों कृतियों में हमें देखने को मिलती है ।

[ १ १०२ ] उपाध्यायजी ने जो तीन विप्रतिपत्तियाँ दिखाई हैं उन का ऐतिहासिक विकास हम ऊपर दिखा चुके । अब उक्त विप्रतिपत्तिओं के पुरस्कर्ता रूप से उपाध्यायजी के द्वारा प्रस्तुत किए गए तीन आचार्यों के बारे में कुछ विचार करना जरूरी है। उपाध्यायजी ने कम पक्ष के पुरस्कर्तारूप से जिनभद्र क्षमाश्रमण को, युगपत् पक्ष के परम्कर्ताम्हप से महवादी को और अभेद पक्ष के पुरस्कर्तारूप से सिद्धसेन दिवाकर को निर्द्धि किया है । साथ ही उन्हों ने मलयगिरि के कथन के साथ आनेवाली असंगति का तार्किंक दृष्टि से परिहार भी किया है। असंगति यों आती है कि जब उपाध्यायजी सिद्धसेन दिवाकर को अभेद पक्ष का पुरस्कर्ता बतलाते हैं तब श्रीमलय-गिरि सिद्धसेन दिवाकर को युगपत् पक्ष का पुरस्कर्ता बतलाते हैं' । उपाध्यायजी ने असंगति का परिहार यह कह कर किया है कि श्रीमलयगिरि का कथन अभ्युपगम वाद की दृष्टि से है अर्थात् सिद्धसेन दिवाकर वस्तुतः अभेद पक्ष के पुरस्कर्ता हैं पर थोडी देर के लिए कम पक्ष का खण्डन करने के लिए शुरू में युगपत् पक्ष का आश्रय कर छेते हैं और फिर अन्त में अपना अभेद पक्ष स्थापित करते हैं । उपाध्यायजी ने असंगति का परिहार किसी भी तरह क्यों न किया हो परंतु हमें तो यहाँ तीनों विप्रति-पत्तियों के पक्षकारों को दर्साने वाले सभी उझेलों पर ऐतिहासिक दृष्टि से विचार करना है।

हम यह ऊपर बतला चुके हैं कि कम, युगपत् और अभेद इन तीनों वारों की चर्चा-वाले सब से पुराने दो प्रन्थ इस समय हमारे सामने हैं जो दोनों जिनभद्रगणि क्षमाश्रमण की ही कृति हैं। उन में से, विशेषावरयक भाष्य में तो चर्चा करते समय जिनभद्रने पक्षकाररूप से न तो किसी का विशेष नाम दिया है और न 'केचित्' 'अन्ये' आदि जैसे शब्द ही निर्दिष्ट किए हैं। परंतु विशेषणवती में' तीनों वारों की चर्चा शुरू करने के पहले जिनभद्र ने 'केचित्' झब्द से युगपत् पक्ष प्रथम रखा है, इस के बाद 'अन्ये' कह कर कम पक्ष रखा है, और अंत में 'अन्ये' कह कर अभेद पक्षका निर्देश किया है। विशेषणवती की उन की स्वोपज्ञ व्याख्या नहीं है इस से हम यह नहीं कह सकते हैं कि जिनभद्रको 'केचित्' और 'अन्ये' शब्द से उस चाद के पुरस्कर्ता रूप से कौन कौन आचार्य अभिप्रेत थे।

२ ''केई भणंति जुगवं जाणइ पासइ य केवली नियमा । अण्णे एगंतरियं इच्छंति सुओवएसेणं ॥ १८४ ॥ अण्णे ण चेव वीसुं दंसणमिच्छंति जिणवरिंदस्स । जं चिय केवलणाणं तं चिय से दरिसणं बिंति ॥१८५॥" - विशेषणवती ।

१ देखो, नंदी टीका पृ० १३४।

यद्यपि विशेषणवती की स्वोपज्ञ व्याख्या नहीं है फिर भी उस में पाई जानेवाली प्रस्तत तीन वाद संबंधी कुछ गाथाओं की व्याख्या सब से पहले हमें विक्रमीय आठवीं सदी के आचार्य जिनदास गणि की 'नन्दीचुणिं' में मिलती है। उस में भी हम देखते हैं कि जिनदास गणि 'केचित' और 'अन्ये' शब्द से किसी आचार्य विशेष का नाम सचित नहीं करते । वे सिर्फ इतना ही कहते हैं कि केवल ज्ञान और केवल दर्शन उपयोग के बारे में आचार्यों की विप्रतिपत्तियाँ हैं। जिनदास गणि के थोडे ही समय बाद आचार्य हरिभद्र ने उसी नन्दी चूर्णि के आधार से 'नन्दीवृत्ति' लिखी है। उन्हों ने भी अपनी इस नन्दी वृत्ति में विशेषणवतीगत प्रस्तुत चर्चावाली कुछ गाथाओं को ले कर उन की व्याख्या की है। जिनदास गणिने जब 'केचित' 'अन्ये' शब्द से किसी विशेष आचार्य का नाम सूचित नहीं किया तब हरिभद्रसूरि ने' विशेषणवती की उम्हीं गाथाओं में पाए जानेवाले 'केचित्' 'अन्ये' शब्द से विशेष विशेष आचार्यों का नाम भी सचित किया है । उन्हों ने प्रथम 'केचित्' शब्द से युगपद्वाद के पुरस्कर्ता रूप से आचार्य सिद्धसेन का नाम सूचित किया है। इस के बाद 'अन्ये' शब्द से जिनभद्र क्षमाश्रमणको कमवाद के पुरस्कर्ता रूप से सूचित किया है और दूसरे 'अन्ये' शब्द से वृद्धाचार्य को अभेद वाद का पुरस्कर्ता बत-लाया है। हरिभद्रसूरि के बाद बारहवीं सदी के मलयगिरिसूरि ने भी नन्दीसूत्र के ऊपर टीका लिखी है। उस (पू०१३४) में उन्हों ने वादों के पुरस्कर्ता के नाम के बारे में हरिभद्रसूरि के कथन का ही अनुसरण किया है। यहाँ स्मरण रखने की बात यह है कि विशेषावरयकभाष्य की उपलब्ध दोनों टीकाओं में - जिनमें से पहली आठवीं नवीं सदी के कोट्याचार्य की है और दसरी बारहवीं सदी के मलधारी हेमचन्द्र की है-तीनों वादों के पुरस्कर्ता रूप से किसी आचार्य विशेष का नाम निर्दिष्ट नहीं हैं। कम से कम कोट्याचार्य के सामने तो विशेषावइयक भाष्य की जिनभद्रीय खोपज्ञ व्याख्या मौजूद थी ही। इस से यह कहा जा सकता है कि उस में भी तीनों वादों के पुरस्कर्ता रूप से किसी विशेष आचार्य का नाम रहा न होगा; अन्यथा कोट्याचार्य उस जिनभद्रीय स्वोपज्ञ व्याख्या में से विशेष नाम अपनी विशेषावत्रयक भाष्यवृत्ति में जरूर लेते । इस तरह हम देखते हैं कि जिनभद्र की एकमात्र विशेषणवती गत गाथाओं की व्याख्या करते समय सबसे पहले आचार्य हरिभद्र ही तीनों वादों के पुरस्कर्ताओं का विशेष नामोझेख करते हैं।

दूसरी तरफ से हमारे सामने प्रस्तुत तीनों वादों की चर्चावाला दूसरा प्रन्थ 'सन्मति-तर्क' है जो निर्विवाद सिद्धसेन दिवाकर की क्वति है। उस में दिवाकरश्री ने ऋमवाद का

१ '' 'केचन' सिद्धसेनाचार्यादयः 'भणंति'। किं १। 'युगपद् ' एकस्मिन् काल्ठे जानाति पश्यति च । कः १। केवली, न लन्यः । 'नियमात्' नियमेन ॥ 'अन्ये' जिनभद्रगणिक्षमाश्रमणप्रसृतयः । 'एकान्तरितम्' जानाति पश्यति च इत्सेवं 'इच्छन्ति' । 'श्रुतोपदेशेन' यथाश्रुतागमानुसारेण इत्यर्थः । 'अन्ये' तु वृद्धाचार्याः 'न चैव विष्वक्' पृथक् तद् 'दर्शनमिच्छन्ति' । 'जिनवरेन्द्रस्य' केवलिन इत्यर्थः । किं तर्हि १ । 'यदेव केवलज्ञानं तदेव' 'से' तस्य केवलिनो 'दर्शनं' श्रुवते ॥'' – नन्दीवृत्ति द्दारिभद्री, पृ० ५२ । २ मलधारीने अमेद पक्ष का समर्थक ''एवं कल्पितमेदमप्रतिहतम्' इत्यादि पद्य स्तुतिकारके नामसे उद्धृत किया है और कहा है कि वैसा मानना युक्तियुक्त नहीं है । इससे इतना तो स्पष्ट है कि मलधारीने स्तुतिकार को अमेद वादी माना है । देखो, विशेषा० गा० ३०९१ की टीका । उसी पद्यको कोव्याचार्यने 'उक्तं च' कह करके उद्धत किया है –पृ० ८७७ । पूर्वपक्ष रूप से उझेख करते समय 'केचिन्' इतना ही कहा है। किसी विशेष नामका निर्देश नहीं किया है। युगपत् और अभेद वाद को रखते समय तो उन्हों ने 'केचिन्' 'अन्ये' जैसे शब्द का प्रयोग भी नहीं किया है। पर हम जब विक्रमीय ग्यारहवीं सदी के आचार्य अभयदेव की 'सन्मतिटीका' को देखते हैं तब तीनों वादों के पुरस्कर्ताओं के नाम उसमें स्पष्ट पाते हैं [ ए० ६०८ ] अभयदेव हरिभद्र की तरह कम वादका पुरस्कर्ता तो जिनभद्र क्षमाश्रमण को ही बतलाते हैं पर आगे उन का कथन हरिभद्र के कथन से जुदा पडता है। हरिभद्र जब युगपद् वाद के पुरस्कर्ता रूप से आचार्य सिद्धसेन का नाम सूचित करते हैं तब अभयदेव उस के पुरस्कर्ता रूप से आचार्य सिद्धसेन का नाम सूचित करते हैं। हरिभद्र जब अभयदेव जस के पुरस्कर्ता रूप से आचार्य महवादी का नाम सूचित करते हैं। हरिभद्र जब अभयदेव जस के पुरस्कर्ता रूप से आचार्य महवादी का नाम सूचित करते हैं । हरिभद्र जब अभेद वाद के पुरस्कर्ता रूप से वुद्धाचार्य का नाम सूचित करते हैं तब अभयदेव उस के पुरस्कर्ता रूप से आचार्य सिद्धसेन का नाम सूचित करते हैं तब अभयदेव उस के पुरस्कर्ता रूप से आचार्य सिद्धसेन का नाम सूचित करते हैं तब

जपर के वर्णन से यह तो पाठकगण भली भाँति जान सके होंगे कि हरिभद्र तथा अभयदेव के कथन में कम वाद के पुरस्कर्ता के नाम के संबंध में कोई मतभेद नहीं। उनका मतभेद युगपद् वाद और अभेद वाद के पुरस्कर्ताओं के नाम के संबंध में है। अब प्रश्न यह है कि हरिभद्र और अभयदेव दोनों के पुरस्कर्ता संबंधी नामसूचक कथन का क्या आधार है ?। जहाँ तक हम जान सके हैं वहाँ तक कह सकते हैं कि उक्त दोनों सरि के सामने कम वाद का समर्थक और युगपत तथा अभेद वाद का प्रतिवादक साहित्य एकमात्र जिनभद्र का ही था, जिस से वे दोनों आचार्य इस बात में एकमत हुए, कि कम वाद श्रीजिनभद्र गणि क्षमाश्रमण का है । परंतु आचार्य हरिभद्र का उझेख अगर सब अंशों में अभ्रान्त है तो यह मानना पड़ता है कि उन के सामने युगपद् वाद का समर्थक कोई खतंत्र ग्रन्थ रहा होगा जो सिद्धसेन दिवाकर से भिन्न किसी अन्य सिद्धसेन का बनाया होगा । तथा उन के सामने अभेद वाद का समर्थक ऐसा भी कोई प्रन्थ रहा होगा जो सन्मतितर्क से भिन्न होगा और जो वृद्धाचार्यरचित माना जाता होगा। अगर ऐसे कोई ग्रन्थ उन के सामने न भी रहे हों तथापि कम से कम उन्हें ऐसी कोई सांप्रदायिक जनश्वति या कोई ऐसा उल्लेख मिला होगा जिस में कि आचार्य सिद्धसेन को युगपद् वाद का तथा वृद्धाचार्य को अभेद वाद का पुरस्कर्ता माना गया हो। जो कुछ हो पर हम सहसा यह नहीं कह सकते कि हरिभद्र जैसा बहुश्रुत आचार्य यों ही कुछ आधार के सिवाय युगपद् वाद तथा अभेद वाद के पुरस्कर्ताओं के विशेष नाम का उहेख कर दें। समान नामवाले अनेक आचार्य होते आए हैं। इस लिए असंभव नहीं कि सिद्धसेन दिवाकर से भिन्न कोई दूसरे भी सिद्धसेन हुए हों जो कि युगपद् वाद के समर्थक हुए हों या माने जाते हों। यद्यपि सन्मतितर्क में सिद्धसेन दिवाकर ने अभेद पक्ष का ही स्थापन किया है अत एव इस विषय में सन्मतितर्क के आधार पर हम कह सकते हैं कि अभयदेव सूरि का अभेद वाद के पुरस्कर्ता रूप से सिद्धसेन दिवाकर के नाम का कथन बिलकुल सही है और हरिभद्र का कथन विचारणीय है। पर हम ऊपर कह आए हैं कि क्रम आदि तीनों वादों की चर्चा बहुत पहले से छुरु हुई और शताब्दियों तक

ξo

#### ज्ञानबिन्दुपरिचय – केवलज्जान-दर्शनोपयोग के भेदाभेद की चर्चा ६१

चली तथा उस में अनेक आचार्यों ने एक एक पक्ष ले कर समय समय पर भाग लिया। जब ऐसी स्थिति है तब यह भी कल्पना की जा सकती है कि सिद्धसेन दिवाकर के पहले वृद्धाचार्य नाम के आचार्य भी अभेद वाद के समर्थक हुए होंगे या परंपरा में माने जाते होंगे। सिद्धसेन दिवाकर के गुरुरूप से वृद्धवादि का उल्लेख भी कथानकों में पाया जाता है। आश्चर्य नहीं कि वृद्धाचार्य ही वृद्धवादी हों और गुरु वृद्धवादि के द्वारा समर्थित अभेद वाद का ही विशेष स्पष्टीकरण तथा समर्थन शिष्य सिद्धसेन दिवाकर ने किया हो। सिद्धसेन दिवाकर के पहले भी अभेद वाद के समर्थक निःसंदेह रूप से हुए हैं यह बात तो सिद्धसेन ने किसी अभेद वाद के समर्थक एकदेशीय मत [सन्मति २.२१] की जो समालोचना की है उसी से सिद्ध है। यह तो हुई हरिभद्रीय कथन के आधार की बात।

अब हम अभयदेव के कथन के आधार पर विचार करते हैं । अभयदेव सूरि के सामने जिनभद्र क्षमाश्रमण का कमवादसमर्थक साहित्य रहा जो आज भी उपलब्ध है। तथा उन्हों ने सिद्धसेन दिवाकर के सन्मतितर्क पर तो अतिविस्तृत टीका ही लिखी है कि जिस में दिवाकर ने अभेद वाद का खयं मार्मिक स्पष्टीकरण किया है। इस तरह अभयदेव के वादों के पुरस्कर्तासंबंधी नाम वाले कथन में जो कम वाद के पुरस्कर्ता रूप से जिनभद्र का तथा अभेद वाद के पुरस्कर्ता रूप से सिद्धसेन दिवाकर का उझेल है वह तो साधार है ही; पर युगपद वाद के पुरस्कर्ता रूप से मझवादि को दरसाने वाला जो अभयदेव का कथन है उस का आधार क्या है ? – यह प्रश्न अवरय होता है। जैन परंपरा में मझवादी नाम के कई आचार्य हुए माने जाते हैं पर युगपद् वाद के पुरस्कर्ता रूप से अभयदेव के द्वारा निर्दिष्ट मझवादी वही वादिमुख्य संभव हैं जिन का रचा 'द्वादज्ञारनयचक्र' मौजूद है और जिन्हों ने दिवाकर के सन्मतितर्क पर भी टीका लिखी थीं जो कि उपलब्ध नहीं है। यद्यपि द्वादशारनयचक अखंड रूप से उपलब्ध नहीं है पर वह सिंहगणि क्षमाश्रमण कृत टीका के साथ खंडित प्रतीक रूप में उपलब्ध है। अभी हमने उस सारे सटीक नयचक का अवलोकन कर के देखा तो उस में कहीं भी केवल ज्ञान और केवल दर्शन के संबंध में प्रचलित उपयुक्त वादों पर थोडी भी चर्चा नहीं मिली । यद्यपि सन्मतितर्क की मझवादिकत टीका उपलब्ध नहीं है पर जब मझवादि अभेद समर्थक दिवाकर के प्रन्थ पर टीका लिखें तब यह कैसे माना जा सकता है कि उन्हों ने दिवाकर के प्रन्थ की व्याख्या लिखते समय उसी में उन के विरुद्ध अपना युगपत पक्ष किसी तरह स्थापित किया हो । इस तरह जब हम सोचते हैं तब यह नहीं कह सकते हैं कि अभयदेव के युगपद वाद के पुरस्कर्ता रूप से महवादि के उहेख का आधार नयचक या उन की सन्मतिटीका में से रहा होगा। अगर अभयदेव का उक्त उल्लेखांश अभ्रान्त एवं साधार है तो अधिक से अधिक हम यही कल्पना कर सकते हैं कि मछवादि का कोई अन्य युगपत पक्ष समर्थक छोटा बड़ा प्रन्थ अभयदेव के सामने रहा होगा अथवा ऐसे मन्तव्य वाला कोई उल्लेख उन्हें

१ ''उक्तं च वादिमुख्येन श्रीमल्लवादिना सन्मतौ"-अनेकान्तजयपताका टीका, पृ० ११६ ।

#### ६२ ज्ञानबिन्दुपरिचय - यन्थकार का तात्पर्य तथा उन की स्वोपज्ञ विचारणा

मिला होगा। अस्तु । जो कुछ हो पर इस समय हमारे सामने इतनी वस्तु निश्चित है कि अन्य वादों का खण्डन कर के क्रम वाद का समर्थन करने वाला तथा अन्य वादों का खण्डन कर के अभेद वाद का समर्थन करने वाला स्वतंत्र साहित्य मौजूद है जो अनुक्रम से जिनभद्रगणि तथा सिद्धसेन दिवाकर का रचा हुआ है। अन्य वादों का खण्डन कर के एक मात्र युगपद् वाद का अंतमें स्थापन करने वाला कोई स्वतंत्र प्रन्थ अगर है तो वह श्वेताम्बरीय परंपरा में नहीं पर दिगंबरीय परंपरा में है।

#### ( १० ) ग्रन्थकार का तात्पर्य तथा उन की खोपज्ञ विचारणा

डपाध्यायजी के द्वारा निर्द्धि विप्रतिपत्तिओं के पुरस्कर्ता के बारे में जो कुछ कहना था उसे समाप्त करने के बाद अंत में दो बातें कहना है।

(१) उक्त तीन वारों के रहस्य को बतलाने के लिए उपाध्यायजी ने जिनभद्रगणि के किसी प्रन्थ को ले कर ज्ञानबिन्दु में उस की व्याख्या क्यों नहीं की और दिवाकर के सन्मतितर्कगत उक्त वाद वाले भाग को ले कर उस की व्याख्या क्यों की ?। हमें इस पसंदगी का कारण यह जान पड़ता है कि उपाध्यायजी को तीनों वादों के रहस्य को अपनी दृष्टि से प्रकट करना अभिमत था फिर भी उन की तार्किक बुद्धि का अधिक झुकाव अवइय अभेद वाद की ओर रहा है। ज्ञानबिन्दु में पहले भी जहाँ मति-श्रुत, और अवधि-मनःपर्याय के अभेद का प्रश्न आया वहाँ उन्हों ने बड़ी खूबी से दिवाकर के अभेद मत का समर्थन किया है। यह सूचित करता है कि उपाध्यायजी का मुख्य निजी तात्पर्य अभेद पक्ष का ही है। यहाँ यह भी ध्यान में रहे कि सन्मति के ज्ञानकाण्ड की गाथाओं की व्याख्या करते समय उपाध्यायजी ने कई जगह पूर्व व्याख्याकार अभय-देव के विवरण की समालोचना की है और उस में चुटियाँ बतला कर उस जगह खुद नये ढंग से व्याख्यान भी किया है'।

(२) [ § १७४ ] दूसरी बात उपाध्यायजी की विशिष्ट सूझ से संबंध रखती है, वह यह कि ज्ञानविन्दु के अन्त में उपाध्यायजी ने प्रस्तुत तीनों वादों का नयभेद की अपेक्षा से समन्वय किया है जैसा कि उन के पहले किसी को सूझा हुआ जान नहीं पडता । इस जगह इस समन्वय को बतलाने वाले पद्यों का तथा इस के बाद दिए गए ज्ञान-महत्त्वसूचक पद्य का सार देने का लोभ हम संवरण कर नहीं सकते । सब से अंत में उपाध्यायजी ने अपनी प्रशस्ति दी है जिस में खुद अपना तथा अपनी गुरु परंपरा का बही परिचय है जो उन की अन्य कृतियों की प्रशस्तियों में भी पाया जाता है । सूचित पद्यों का सार इस प्रकार है --

१ – जो लोग गतानुगतिक बुद्धिवाले होने के कारण प्राचीन शास्रों का अक्षरशः अर्थ करते हैं और नया तर्कसंगत भी अर्थ करने में या उसका स्वीकार करने में हिचकिचाते हैं उन को लक्ष्य में रख कर उपाध्यायजी कहते हैं कि – शास्त्र के पुराने वाक्यों में से

१ देखो, § १०४,१०५,१०६,११०,१४८,१६५ ।

#### ज्ञानबिन्दुपरिचय - प्रन्थकार का तात्पर्यं उनकी स्वोपज्ञ विचारणा

युक्तिसंगत नया अर्थ निकालने में वे ही लोग डर सकते हैं जो तर्कशास्त्र से अनभिज्ञ हैं। तर्कशास्त्र के जान कार तो अपनी प्रज्ञा से नये नये अर्थ प्रकाशित करने में कभी नहीं हिचकिचाते। इस बात का उदाहरण संमति का दूसरा काण्ड ही है। जिस में केवलज्ञान और केवलदर्शन के विषय में कम, योगपद्य तथा अभेद पक्ष का खण्डन-मण्डन करने वाली चर्चा है। जिस चर्चा में पुराने एक ही सूत्रवाक्यों में से हर एक पक्षकारने अपने अपने अभिप्रेत पक्ष को सिद्ध करने के लिए तर्क द्वारा जुदे जुदे अर्थ फलित किए हैं।

२ - मझवादी जो एक ही समय में झान-दर्शन दो उपयोग मानते हैं उन्हों ने भेदस्पर्शी व्यवहार नय का आश्रय लिया है। अर्थात् मझवादी का यौगपद्य वाद व्यवहार नय के अभिप्राय से समझना चाहि। पूज्य श्री जिनभद्रगणि क्षमाश्रमण जो क्रम वाद के समर्थक हैं वे कारण और फल की सीमा में शुद्ध ऋजुसूत्र नय का प्रतिपादन करते हैं। अर्थात् बे कारण और फल की सीमा में शुद्ध ऋजुसूत्र नय का प्रतिपादन करते हैं। अर्थात् बे कारण और फल रूप से झान-दर्शन का भेद तो व्यवहारनयसिद्ध मानते ही हैं पर उस भेद से आगे वढ कर वे ऋजुसूत्र नय की दृष्टि से मात्र एकसमयावच्छिन्न वस्तु का अस्तित्व मान कर ज्ञान और दर्शन को भिन्न भिन्न समयभावी कार्यकारणरूप से क्रम-वर्ती प्रतिपादित करते हैं। सिद्धसेन सूरि जो अभेद पक्ष के समर्थक हैं उन्हों ने संग्रह नय का आश्रय किया है जो कि कार्य-कारण या अन्य विषयक भेदों के उच्छेद में ही प्रवण है। इस लिए ये तीनों सूरिपक्ष नयभेद की अपेक्षा से परस्पर विरुद्ध नहीं हैं।

३ - केवल पर्याय उत्पन्न हो कर कभी विच्छिन्न नहीं होता। अत एव उस सादि अनंत पर्याय के साथ उस की उपादानभूत चैतन्यशक्ति का अभेद मान कर ही चैतन्य को शास्त्र में सादि-अनंत कहा है। और उसे जो कमवर्ती या सादिसान्त कहा है, सो केवल पर्याय के भिन्न भिन्न समयावच्छिन्न अंशों के साथ चैतन्य की अभेद विवक्षासे। जब केवलपर्याय एक मान लिया तब तद्गत सूक्ष्म भेद विवक्षित नहीं हैं। और जब कालकृत सूक्ष्म अंश विवक्षित हैं तब उस केवलपर्याय की अखण्डता गौण है।

8 - भिन्न भिन्न क्षणभावी अज्ञान के नाश और ज्ञानों की उत्पत्ति के भेद आधार पर प्रचलित ऐसे भिन्न भिन्न नयाश्रित अनेक पक्ष शास्त्र में जैसे सुने जाते हैं वैसे ही अगर तीनों आचार्यों कें पक्षों में नयाश्रित मतभेद हो तो क्या आश्चर्य है। एक ही विषय में जुदे जुदे विचारों की समान रूप से प्रधानता जो दूर की वस्तु है वह कहाँ दृष्गीचर होती है ? ।

इस जगह उपाध्यायजी ने शास्त्रप्रसिद्ध उन नयाश्रित पक्षभेदों की सूचना की है जो अज्ञाननाश और ज्ञानोत्पत्ति का समय जुदा जुदा मान कर तथा एक मान कर प्रचलित हैं। एक पक्ष तो यही कहता है कि आवरण का नाश और ज्ञान की उत्पत्ति ये दोनों, हैं तो जुदा पर उत्पन्न होते हैं एक ही समय में। जब कि दूसरा पक्ष कहता है कि दोनों की उत्पत्ति समयभेद से होती है। प्रथम अज्ञाननाश और पीछे ज्ञानोत्पत्ति । तीसरा पक्ष कहता है कि अज्ञान का नाश और ज्ञान की उत्पत्ति ये कोई जुदे जुदे मान नहीं हैं एक ही वस्तु के बोधक अभावप्रधान और भावप्रधान दो भिन्न शब्द मात्र हैं।

#### ६४ ज्ञानबिन्दुपरिचय - मन्थकार का तात्पर्य तथा उन की स्वोपज्ञ विचारणा

५ - जिस जैन शास्त्र ने अनेकान्त के बछ से सत्त्व और असत्त्व जैसे परस्पर विरुद्ध धर्मों का समन्वय किया है और जिस ने विशेष्य को कभी विशेषण और विशेषण को कभी विशेष्य मानने का कामचार खीकार किया है, वह जैन शास्त्र ज्ञान के बारे में प्रचलित तीनों पक्षों की गौण-प्रधान-भाव से व्यवस्था करे तो वह संगत ही है।

६ – खसमय में भी जो अनेकान्त ज्ञान है वह प्रमाण और नय उभय द्वारा सिद्ध है। अनेकान्त में उस उस नय का अपने अपने विषय में आग्रह अवद्रय रहता है पर दूसरे नय के विषय में तटस्था भी रहती ही है। यही अनेकान्त की खूवी है। ऐसा अनेकान्त कभी सुगुरुओं की परंपरा को मिथ्या नहीं ठहराता। विशाल बुद्धिवाले विद्वान् सदर्शन उसी को कहते हैं जिस में सामझस्य को स्थान हो।

७ - खल पुरुष हतबुद्धि होने के कारण नयों का रहस्य तो कुछ भी नहीं जानते परंतु उल्टा वे विद्वानों के विभिन्न पक्षों में विरोध बतलाते हैं। ये खल सचमुच चन्द्र और सूर्य तथा प्रकृति और विक्वति का व्यत्यय करने वाले हैं। अर्थात् वे रात को दिन तथा दिन को रात एवं कारण को कार्य तथा कार्य को कारण कहने में भी नहीं हिचकिचाते। दुःख की बात है कि वे खल कहीं भी गुण को खोज नहीं सकते।

८ – प्रस्तुत ज्ञानबिन्दु प्रन्थ के असाधारण खाद के सामने कल्पवृक्ष का फल्खाद क्या चीज है। तथा इस ज्ञानबिन्दु के आखाद के सामने द्राक्षाखाद, अमृतवर्षा और स्त्रीसंपत्ति आदि के आनंद की रमणीयता भी क्या चीज है ?।

Jain Education International

# ज्ञानविन्दुपरिचयगत विशेषशब्द सूची।

[ अंक पृष्ठांकके सूचक हैं ]

| •                   | 149 - 177 <b>- 7</b> 7<br>14 - 177 - 177 |                        |                      |
|---------------------|------------------------------------------|------------------------|----------------------|
|                     | अ                                        | अनेकान्तदृष्टि         | 84.39.80.            |
| अ क छं क            | ૮–૧૨.૨૨.૨૬.५५.                           | अ ने का न्त व्य व स्था | 2.92.                |
| अ क लं की य         |                                          | अन्तःकरण               | १३.१५.               |
| अक्षर–अनक्षर        | ३६.                                      | अन्तरात्मा             | 42,                  |
| अक्षरश्रुत          | ८.२१.२२.                                 | अपवर्ग                 | 80.                  |
| अखण्ड ब्रह्म का अ   | स्तित्व ५०.                              | अपवाद                  | २७.                  |
| अङ्गप्रविष्ट        | २१.२२.                                   | अपाय                   | લુ છે.               |
| <b>अङ्गवा</b> ह्य   | २१.२२.                                   | अपूर्ण                 | 88.                  |
| अज्ञान १५.          | १६.१९.४८.४९.५१.                          | अपूर्णज्ञान            | 88.80.               |
| a di sa             | ્યર.દ્ર.                                 | अपूर्णप्रकाश           | १७.                  |
| अज्ञान का आश्रय     | ्र के हैं। जिल्ला १६.                    | अप्रमत्त               | 33.                  |
| अज्ञान शक्ति        | 48.                                      | अप्रमाद्               | 33.                  |
| अदृष्ट              | २०.४६.                                   | अभयदेव                 | १०,६०.६१.६२,         |
| अ ह ष्ठ का र ण वा द | ୪ <b>६</b> .                             | अभाव                   | ६२.                  |
| अद्वैतभावना         | . ૨૨.                                    | अ भि ध म्म त्थ सं ग हो | 39.88.               |
| अ द्वै त वा दी      | 40.                                      | अ भि ध में को ष        | ३२.                  |
| अधर्म               |                                          | अभिनिबोध               | 8.                   |
| अध्यवसाय            | 89.                                      | अમેदपक्ष ५             | ય. ષ દ. ૧૭. ૧૮. ૬ ર. |
| अनक्षर              | ٤.                                       | अभेदवाद                | 49.49.42.            |
| अनक्षरश्रुत         | २१.२२.३६.                                | अभ्यासदशा              | 80.                  |
| अ न न्त वी र्य      | १०.                                      | अभ्युपगमवाद            | 46.                  |
| अनभ्यासद्शा         | 80.                                      | अमूर्त्त अध्यवसाय      | 20.                  |
| अनावृतत्व           | <b>१</b> ५.                              | अयतना                  | 33.                  |
| अनुगम               | <b>२५.२६</b> .३०.                        | અર્થ                   | રવે.                 |
| अनुमान              | ५-७.९.२३.                                | अर्थवोध                | 20.                  |
| अनुमानादि           |                                          | अर्थविचारणा            | २६.                  |
| अ नु यो ग           |                                          | अर्थविधि               | २६.                  |
| अ नु यो ग द्वा र    | 4.૨૧.૨૪.૨૬.                              |                        | २५.                  |
| अ ने का न्त ज य प त | • •                                      | अर्थानुगम              | २. <b>६</b> .        |
| अनेकान्तज्ञान       | ६४.                                      | अर्थापत्ति             | \$\$\$<br>\$         |

Jain Education International

| अर्थावग्रह         | ३८.३९.                | आत्माभिनिवेश       | <b>8</b> 3.              |
|--------------------|-----------------------|--------------------|--------------------------|
| अ ई म्             | 40.                   | आध्यात्मिक         | 80.                      |
| अर्हत्त्व          | १८.                   | आध्यात्मिकता       | ३१.                      |
| अवग्रह             | २१.२४.३७.५३.          | आध्यात्मिकविकास    | तकम १७.१८.               |
|                    | २२.४०.४१.४२.          | आध्यास्मिकशक्तिज   | तन्यज्ञान ४२.            |
| अवधि-मनःपर्याय     | ६२.                   | आ प्त प री क्षा    | १०.                      |
| अवस्था अज्ञान      | <b>१</b> ५.           | आ प्त मी मां सा    | لا لا لا                 |
| अवाय               | ३७.३८.३९.             | आरम्भणका इन्द्रि   | य आपाथ गमन ३९.           |
| अविद्या            | <b>इ</b> .५.          | आर्यपरंपरा         | २६.                      |
| अ वे स्ता          | २६.                   | आ यें र क्षित      | 4. 4. 0. 2.4.            |
| अश्रुतनिश्रित      | 28.24.                | आर्यशाखा           | <b>20.</b>               |
| अष्ट शती           | در در .               | आवज्ञन             | <b>३९.</b>               |
| अष्टसहस्री         | લ્યુ. ૯               | आवरण               | <b>٤</b> 4.Ę <b>ą</b> .  |
| असत्त्व            | Ę 8.                  | आवरणकर्म           | <b>\$</b> 8+             |
| असर्वज्ञ           | Q. C.                 | ञावरणक्षय          | ४६.                      |
| असंयम              |                       | आ व इय क नि र्यु   | कि ३.४.५.२१.२४.३६        |
| अहंत्व-ममत्व       | ४९.                   | आदृतत्व            | 24.                      |
|                    | २८.३०.३१.३२.          | आश्रम              | ₹0,                      |
|                    | રૂર.૨૪.               | आसत्ति             | રેહ.                     |
| अहिंसा-हिंसा       | 29.                   | आ स्ति क द ईा न    | 80.                      |
| आ                  | 2 Alexandre           | а.                 | ц.                       |
| आकांक्षा           | ર્ <b>છ</b> .         | इतिहास             | ३०.                      |
|                    | २९.३ <b>१</b> .३६.३७. | इन्द्रियजन्य       | ₹८.                      |
| जागन ७.२२.२०.      | 88.40.                | इन्द्रिय-मन        | 80.                      |
| आगमानुसारी         | २१.२२.                |                    | জ                        |
| आगमिक              | ۲،۰۰۲۰                | ईश्वर              |                          |
|                    |                       | <b>२ वर</b><br>ईहा | 83.<br>30 24 30 60       |
| आगममूलक तार्किक    | 29.                   | રલા                | <b>૨७.</b> ३८.३९.५४.<br> |
| आचार               | ર્.<br>૨.૨            |                    | ত                        |
| आचाराङ्ग           | ३१.                   | उत्कट मुमुक्षा     | १८.                      |
| आत्मत <b>त्त्व</b> | શુષ્.                 | उत्तराध्य य न      | ર.                       |
| आरमपर्याय          | ş                     |                    | २७.                      |
| आत्मशक्ति          | 80.                   |                    | २८.२९.३०.३४.३५.          |
| आत्मशुद्धि         | 86.                   | -                  | 80.88.                   |
| आत्मा १३.          | १४.१६.४९.५३.          | उदार               | <b>§</b> S               |

|                             | झानबिन्दुपरिचयगत  | विशेषझब्द सूची ।    | ିର୍ ୮୦                  |
|-----------------------------|-------------------|---------------------|-------------------------|
| ड प दे श प द                | २५.२७.२८.२९.३०.   | काय                 | 42.                     |
| उ प दे श र ह स्य            | ३०.               | कारण                | ६३,                     |
| उपयोग                       | २१.               | कारणांश             | ३८.                     |
| ड पा ध्या य जी              | ६–१७.२३.–२५.३०.   | कारिकाशैली          | <b>१</b> २,             |
|                             | ३६-६३.            | का में प्र न्थि क   | ૪.                      |
| उ पा लि सु त्त              | २३.               | कार्यकारण           | <b>६३</b> .             |
| उ मा स्वा ति                | ૡ.૬.૮.૬.૨૫.૫૪.૫૫. | कार्यकारणभाव        | ३७.३८.                  |
| ्र वि                       | ર.ણે.ઓ.ઔ          | का श्री             | ९१.                     |
|                             |                   | कु मेद् कु मेद्     | 44.                     |
| ऋषि                         | २८.               | कु मा रि छ          | 6.90.26.                |
| ऋजुसूत्र नय                 | ધર.               | कूट स्थ त्व वा द्   | 84.                     |
| एकान्तवादी                  | १५.               | <b>क्रतयोगि</b> त्व | ३४.                     |
| ऐद्म्पर्यार्थ               | २७.२९.            | कैवल                | 8.80.                   |
| ओ घ नि र्यु क्ति            | ३३.               | केवलज्ञान ७.१२.     | રર.૪૨.૪૮.५૪.५९.         |
| औत्पत्तिकी                  | २४.२५.            | · · ·               | ६३.                     |
| औदयिक                       | १९.               | केवलज्जानावरण       | 88.94.95.90.            |
| औपनिषद दर्शन                | 88.               | केवलज्ञानावारकत्व   | 89.                     |
| औपाधिकपर्याय                | १७.               | केवलट्रीन           | ७.२२.५४.५ <b>९.६३</b> . |
| •                           | ক                 | केवऌपर्याय          | ह्इ.                    |
| क न्द ली                    | २३.४१.            | केवली               | १४.                     |
| ্রন্দ                       | 86.               | क्वेश               | १९.३४.४७.               |
| क्रफजन्य                    | 89.               | ङेशावरण             | 88.                     |
| कर्तव्य                     | ३५.               | ङेशावरणहानि         | 8c.                     |
| कर्म                        | <b>{4.</b> 8 S.   | कैचल्य              | 86.                     |
| कर्मक्षयजन्य                | 80.               | कैवस्यज्ञानावस्था   | <b>? </b>               |
| कर्मक्षयपक्ष                | 8६.               | को ट्या चा र्य      | ८.३६.५९.                |
| क़ में प्र वा द             | 80.               | ऋम                  | 46.                     |
| कर्मवर्णन                   | २०.               | कसपक्ष              | 44.48.40.42.            |
| <b>क</b> र्मविषयक           | २०.               | क्रमवर्तित्व        | 48.                     |
| क में सा स्ती य             | فعهد              | क्रमवाद्            | લ૬.૬१.૬૨.૬૨.            |
| क र्म सा हि त्य             | २२.               | कीडा                | २७.                     |
| <b>क</b> र्मस्वभ <b>।</b> व | १४.               | क्षणभङ्गवाद्        | نو 0 پ                  |
| कर्मावरण                    | <b>१५</b> .       | क्षणिक              | 8 <b>%</b> •            |
| क रूप भा ध्य                | રૂપ.              | अपकश्रेणी           | <b>६</b> ९°8 <i>8</i> . |
| का म शा ख                   | 86.               | क्षयोपशम            | १८,                     |

| क्षयोपशमकी प्रक्रिया            | १३.१९.       | चैतन्यशक्ति        | ંદ્ રુ                              |
|---------------------------------|--------------|--------------------|-------------------------------------|
| क्षयोपशमजन्य                    | ્ ૧૭.        |                    | জ চ                                 |
| क्षायिक                         | <b>ર</b> ७.  | जगत्               | ū, 3.                               |
| <b>क्षायिकचारित्र</b>           | 80.          | जड                 | 83.                                 |
| क्षायोपशमिक                     | १९.          | ज य न्त            | <b>२०.</b>                          |
| े ख                             |              | ज र थो स्थिय न     | २६.                                 |
| खल                              | ૬૪.          | जल                 | 80.86:                              |
| ग                               |              | जल्प               | 8.9.                                |
|                                 | 2 13         | जवन                | <b>३</b> ९.                         |
| गीतार्थत्व                      | ३४.<br>४४.   | जिन दा स ग णि      | 49.                                 |
| गुण                             | ४४+<br>१७.   | जिनभद्र ७.         | <ul><li>८.१०.२२.२६.३३.३६.</li></ul> |
| गुणस्थान<br>जनस्य               | •            | 8                  | १.५५.५६.५९.६०.६३.                   |
| गृहस्य                          | ३४.          | जिनभद्रीय          | ج. بی                               |
| गो म्म ट सा र जी व का ण्ड<br>   | 8.           | जि ने श्व र सू रि  | १०.                                 |
| गौणप्रधानभाव<br>संरेजन          | ६४.          | जीव                | १६.                                 |
| गंगे झ ११                       | .80.88.      | जीवनदृष्टि         | ३०.                                 |
| <b>~</b>                        |              | जीवन्मुक्ति        | १८.                                 |
| चक्षुरादिविज्ञान                | ર <b>૬</b> . | जीवविराधना         | ₹ <b>₹</b> +                        |
| चतुर्विध प्रमाण विभाग           | ६.७.         | जैन १३.१८          | .२६.२८.३२.३५–४१.                    |
| चतुर्विधवाक्यार्थज्ञानका इतिहास | २०.          | -                  | 88.80                               |
| चार्वाक                         | 8८.          | जै न त के भा षा    | 8.6.80.88.                          |
| चालना                           | २६.२७.       | जैनद्रीन ३०        | <b>૮.३९.४४.४९.५१.५</b> २.           |
| चि कि त्सा शा ख                 | 86.          | जैनदृष्टि          | 84.88.                              |
| चित्त                           | શ્વ.         | जैन परंपरा         | २३.५२.                              |
| चित्तसाम्य                      | ३४.          | जै न वा ङ्म य      | २१.२३.२५.३७.४०.                     |
| चित्शक्ति                       | १३.          |                    | <b>४</b> १.५४.                      |
| चिद्रूपत्रह्म                   | <b>શ્</b> લ. | जै न शा स्त        | ३४.६४.                              |
| चिन्तन                          | २३.          | जै न सा हि त्य     | ३७₊                                 |
| चिन्ता                          | <u> </u>     | जै न सि द्धा न्त   | 85.                                 |
| चिन्तामय                        | २१.          | जै ने त र          | ३७.५८.                              |
| चेतन                            | ૡ૱.          |                    | হা                                  |
| चेतना                           | શ્ર.૧५.      | ज्ञान              | ₹.१३。६३.                            |
| चेतनाशक्ति                      | 88.          | ज्ञान के पाँच प्रक |                                     |
| चेतःपरिज्ञान                    | ४१.          | ज्ञानगुण           | १३                                  |
| चैत∓य                           | - १३.        | ज्ञानपर्याय        | १३.                                 |
|                                 | -            |                    |                                     |

**'**इट

| ्रज्ञानबिन्दुपरिचयगत विशेषशब्द सूची । ६९ |                                                      |  |
|------------------------------------------|------------------------------------------------------|--|
| ज्ञानप्रवाद ३.                           | तात्पर्यार्थनिर्णय २६                                |  |
| ज्ञान बिन्दु १-१२.२२.२४.३०-४८.           | ताराव्यूहज्ञान ४१.                                   |  |
| ५४.६२.                                   | त्रिविध प्रमाणविभाग ७.                               |  |
| ज्ञानमीमांसा २३.                         | तुलाविद्या १५२                                       |  |
| ज्ञानविशेष २१.                           | तेज ४७३                                              |  |
| ज्ञानसामान्य १३.                         | त्यागी ३३.३४.                                        |  |
| ज्ञानसामान्य का लक्षण १३.                | द                                                    |  |
| ज्ञानार्णव २.३.                          |                                                      |  |
| ज्ञानावरण १४.१५.२०.                      | दग्धरज्ञकल्प ५२.                                     |  |
| ज्ञानावरणीय १५.                          | दर्शन ६३.                                            |  |
| ्रज्ञानावारक कर्म का खरूप १३.            | दान २७.२८.                                           |  |
| होयावरण १४.१५.                           | दिगम्बरवाङ्मय २२.५५.<br>दिगम्बर-श्वेताम्बर १८.२२.४४. |  |
| त                                        | दिगम्बरीय १९.३६.६२.                                  |  |
| तत्त्व ४५.                               | दिगम्बरीयपरंपरा ६२.                                  |  |
| तत्त्वज्ञ २३.                            | दिङ्नाग १०.                                          |  |
| तत्त्वज्ञान २१.                          | दिवाकरश्री २४.                                       |  |
| तत्त्व बिन्दु ३.                         | दीर्घोपयोग ३६.                                       |  |
| तत्त्वबुभुत्सु ४.                        | दुःख ३१.४९.                                          |  |
| तत्त्वमसि ४६.५३.                         | देवनन्दी ८.५५.                                       |  |
| तत्त्व संग्रह 👘 २३.३९.४०.४४.४५.          | दे्वपूजा ३१.                                         |  |
| 82.40.                                   | देवभद्र ५,                                           |  |
| तत्त्व संग्रहप छिना १४.                  | दोष ३१.                                              |  |
| तत्त्वार्थ ५.२५.                         | द्रव्य ३६.३७.४४.                                     |  |
| तत्त्वार्थभाष्य ६.८.५४.५५.               | द्रव्यपर्याय ४४.                                     |  |
| तत्त्वार्थ श्रोकवार्त्तिक २९.३७.४०.      | द्रव्यश्चत ३६.                                       |  |
| तत्त्वार्थसूत्र ५.८.१०.४१.               | द्रव्यार्थिक १५.                                     |  |
| तत्त्वार्थाधिगमसूत्र २१.                 | दाद्शारनयचर्क ६१.                                    |  |
| तनु १९.                                  | द्विविध प्रमाणविभाग ६.७.                             |  |
| तप २७.२८.                                | द्वेष ४७.४८.४९.                                      |  |
| तमोगुण १५.                               | हैतवादी ५०.                                          |  |
| तर्क २३.                                 | ម                                                    |  |
| तर्कयुग ३७.                              |                                                      |  |
| त के शा ख                                | धर्म १७.                                             |  |
| तात्त्विक धर्मसंन्यास १७.१८.             |                                                      |  |
| तात्पर्यज्ञान ३७.                        | धर्म विन्दु ३.                                       |  |

| 2 2                         | <b>ર</b>                    | निर्विकल्पक                              | 39.43.                   |
|-----------------------------|-----------------------------|------------------------------------------|--------------------------|
| धर्मसार्ग<br>पर्कन्तं न न न |                             | मिविकस्पक <b>ज्ञान</b>                   | र ३ <b>-</b> ३८.         |
| ध में सं म ह र्ण            |                             | निर्विकल्पकवोध<br>निर्विकल्पकवोध         | રડ.<br>લરૂ.લ૪.           |
| धर्माधर्म<br>               | १९.४३.                      | मापकरपकपाय<br>निर्विकल्पकसमाधि           | 86.                      |
| धारणा                       | ३७. <b>३</b> ८.३९.<br>त ३९. | मापकर्षकर्षनाथ<br>निश्च यद्वा त्रिं शि क |                          |
| भारावाही ज्ञा               | •                           | म्म व्य धात्र राज फ<br>नै या यि क        | २५.३ <b>६.३९.४०.</b> ५१. |
| धुवगतिज्ञान                 | ४१.                         | ने या विक<br>नैरात्म्यदर्शन              | 22.                      |
| _                           | न न                         |                                          |                          |
| न न्दी                      | ٤.                          | नैरात्मभावना                             | ४९.५०.                   |
| न न्दी का र                 | ૨૪.                         | नैरात्मभावनाका नि                        |                          |
| न न्दी चूर्णी               | 46.                         | नै ष्क म्ये सि द्धि<br>                  | 8Ę.                      |
| म न्दी टी का                | 46.                         | न्या य                                   | १३.१६.२३.३७.३८.          |
| न न्दी वृ त्ति              | 49.                         | न्या स कुमु द्च न्द्र                    | १०.                      |
| न न्दी सूत्र                | ३.४.२१.२४.२५.३९.५९.         | न्या य द र्श न                           | १४.३८.                   |
| नय                          | ૧૧.૬૪.                      | न्या य दी पि का                          | <b>१२.</b>               |
| न ब च क                     | 88.                         | न्या य बि न्दु                           | ३.३८.                    |
| न य प्र दी प                | २.                          | न्धा य भाष्य                             | २०.                      |
| नयभेद                       | <b>Ę₹</b> .                 | न्यायमीमांसा                             | ३०.                      |
| न य र ह स्य                 | २.                          | न्मा य वि नि श्च य                       | ९.                       |
| में या म्हत त रं            | गिणी २.                     | न्याय विशारदत्व                          | ११.                      |
| नयाश्रित                    | <b>Ę ₹</b> .                | न्या य वै शे षि क                        | <b>१८</b> .१९.३८.४३.४४.  |
| न व्य न्या य                | 80.48.                      |                                          | 85.80.85.                |
| नव्यन्यायशास्               | न ११.                       | म्बा य-वै रो षि क-वे                     | दान्तद्र्शन १५.          |
| नाम                         | १३.                         | न्या य सूत्र                             | ५.१२.२०.                 |
| नामकरणसंस्क                 |                             | न्या या व ता र                           | 4.6.6.8.80.28.           |
| नामजात्यादि                 | 48.                         | न्या या व ता र टी क                      | की टिब्ब मी ५.           |
| निक्षेप                     | ९९.                         | न्या या व ता र टी क                      | । टिप्पण ७₊              |
| नित्यत्व                    | 84.                         |                                          | प                        |
| निदिध्यासन                  | 48.                         | पक्ष धर                                  | 80.                      |
| ति य म सार                  | લ્પ.                        | पद्धविधज्ञान                             | ३.४.८.                   |
| निराश्रवश्रव ।              | चित्तसन्तति १८.             | <b>पन्न</b> विधज्ञानवर्णन                | ११.                      |
| निर्मन्थत्व                 |                             | <b>पद्ध</b> विधज्ञानविभाग                | ९.                       |
|                             | 4.9.22.28.24.30.22.         | 1                                        | 8.                       |
| <b>~</b>                    | ३६.४१.४४.५६.                | 1                                        | 88.                      |
| नि र्यु क्ति का र           |                             | प त ज लि                                 | १९.                      |
| निर्वाण                     | १८.                         |                                          | ૨                        |
|                             | •                           |                                          |                          |

| परविषद     २६.२७.     प्रकारावरण     १५.४७.       पदार्थ     २६.२७.५७.     प्रकारावरण     १५.४७.       परार्थांपिक्षिति     ३७.     प्रछति     १५.४७.९       परवित्तवानना     ४१.     प्रका     ५.       परवित्तवानना     ४१.     प्रवाक्ष     ५.७.९.४४९.४४.       परवित्तवानना     ४१.     प्रवाक्ष ५.७.९.४४९.४४.       परवित्तवाक्रवान     १८.     प्रवाक्षवान     ३८.       परवेताय     १८.     प्रवाक्षवान     ३८.       परवेत्तवाक्रवान     १८.     प्रवाक्षवान     ३८.       परार्वाया     ५८.     प्रवाक्षवान     १८.       परार्वायाक्षकान     २४.     प्रवाक्षवान     २८.       परार्वाया     ५८.     प्रवाक्षातन     २८.       परार्वायाक्षकान     २४.     प्रवाक्षातन     २८.       परिवायाक्षकान     २४.     प्रयाक्ष भाग     ६.       परीवायाक्षक     १८.     प्रयाक्ष भाग     १.       परार्वाय     ५२.     प्रयाक्ष भाग     १.       परार्वाय     ५२.     प्रयाक्ष भाग     १.       परार्वाय     ५२.     प्रयाक्ष भाग     १.       पर्यार्वा     ५८.४     प्रयाक्ष भाग     १.       पर्यार्वाय     ५२.     प्रयाक्ष भाग     १.       पर्यार्वा     ५२.४१.     प्                                                                                                                                                                                            | पदच्छे <i>द</i>      | રર.           | पंचज्ञान                  | રહ.          |
|----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|----------------------|---------------|---------------------------|--------------|
| पदार्थ       २६.२७.५७.       प्रकाशावरण       १५.४७.         पराधांपसित       ३७.       प्रछति       १५.४४.६४.         परवित्तजानना       ४१.       प्रदाक्ष       ५.७.९.४९.१९.४४.         परवित्ततिनाना       ४१.       प्रदाक्ष       ५.७.९.४९.१९.४४.         परवित्ततिजानना       ४१.       प्रदाक्ष ५.७.९.४९.४९.४४.       प्रदाक्ष ५.७.९.४९.४९.४४.         परवित्ततिजानना       ४१.       प्रदाक्ष ५.७.९.४९.४४.       प्रदाक्ष ५.७.९.४९.४९.         परवित्ततिजानना       ७.       प्रदाक्ष ५.७.९.४९.       प्रदाक्ष ५.७.९.४९.         परवित्ततिजानना       ७.       प्रदाक्ष ५.७.९.४९.       प्रदाक्ष भाग विभाग       ६.         परवित्ततिजाता       ७.       प्रदाक्ष भाग वित्ता २२.       प्रयाक्ष ५.०.५२.       प्रदाक्ष ५.७.५२.         परवित्ततिजाता       ८.       प्रधा कर मे म्न्थ       ४.       ४.५.९२.         परवित्ततिजाता       २८.       प्रधा कर मे म्न्थ       ४.         परिवा       ४८.७४.५४.       प्रधा कर मे मन्थ       ४.       ५.५२.२९.२         पर्वा       ४८.७४.४५.       प्रधा कर मे मन्थ       ४.       ५.५९.९१.९४         पर्वा       ४८.७४.४५.       प्रधा कर मे मन्थ       ४.       ५.७.९९.९१.९४         पर्वा       ४९.४९.९४.       प्रधा पा वा दिक       १०.९९.९९.९४.९       ५.५९.९४.९ </td <td></td> <td></td> <th>-</th> <td></td> |                      |               | -                         |              |
| परायोंपशित२७.प्रष्ठति१५.४४.६४.परवित्तवानना४१.प्रज्ञा५.परवित्तविजानना४१.प्रद्यक्ष ५.७.९.४.४१.४४.परायतमा५२.प्रद्यक्षान३८.परयेत्राग्य१८.प्रद्यक्ष-परोक्षप्रमाण विभाग६.परार्थानुमान७.प्रद्यक्ष-परोक्षप्रमाण विभाग६.परार्थानुमान७.प्रद्यक्षान२३.परिपाशांछवान३४.प्रयावस्थान२६.२०.परिवांहाका३८.प्रयावस्थान२६.२०.परीक्षा छाव४०.४४.प्रयाव कर्म मे म्य४.परीक्षा छाव४०.७.४५.प्रयाक र२८.परीक्ष४०.७.४५.प्रयाक र२८.परीक्ष४०.७.४५.प्रयाक र२८.पर्याव४३.प्रयाक र२८.पर्याव४३.प्रयाक र२८.पर्याव४३.प्रमाण परिक्षा१२.४०.पर्याव४३.प्रमाण परिक्षा१२.४०.परांव४३.प्रमाण परिक्षा१२.४०.परांव४९.प्रमाण परिक्षा१९.४२.पात छा ठ यो गस् छा१९.४१.प्रमाण भा मां सा४१.४२.पात छा ठ यो गस् छा१९.४२.प्रमाण भा मां सा भा परित्य९.पात छा ठ यो गस् छा१९.४२.प्रमाण प्रका छा१०.२९.४९.४२.पात छा ठ यो गस् छा१९.४२.प्रमाण प्रक्ष ए९.पात छा ठ यो गस्क१९.प्रमाण प्रका छा१०.२९.४९.४२.पात छा ठ यो गस् छा१९.प्रमाण प्रका छा१०.२९.४९.४२.पात छा छा छा छा छा३४.२९.४९.४२.प्रमाण इक्ड छ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |                      |               |                           |              |
| परविक्तझान       ४१.       प्रझा       ५.         परविक्तावाना       ४१.       प्रदेश ५.५.९.४१.४४.         पराक्ता       ५२.       प्रदेश माण विभाग       ६.         परवेराग्य       १८.       प्रदेश माण विभाग       ६.         परवेराग्य       १८.       प्रदेश माण विभाग       ६.         परार्थातुमान       ७.       प्रदेश माण विभाग       ६.         परिवाका क्रा हान       २४.       प्रदेश माण विभाग       ६.         परिवाका क्रा हान       २४.       प्रदेश माण विभाग       ६.         परीक्षा मुख       ४८.       प्रदेश माण क कर्म मंग मा       ४.         परीका क्रा हान       २४.       प्रयांक कर्म मंग मा       ४.         परीक्षा मुख       ४८.       प्रयांक कर कर र       २.         पर्याय       ५३.       प्रयांक र       २.         पर्याय       ५३.       प्रयांक र       २.         पर्याय       ५२.       प्रयांक र       २.         पर्याय       ६९. </td <td></td> <td></td> <th>-</th> <td></td>                                                                                                                           |                      |               | -                         |              |
| परवित्तविजानगा४२.प्रसं ४.७.९.४२.४४.परसारमा५२.प्रसंश्रज्ञान३८.परवेराग्य१८.प्रसंश्रज्ञमाण विभाग६.परार्थानुमान७.प्रसंग्रदोक्षप्रमाण विभाग६.परार्थानुमान१८.प्रसंग्रज्ञमान२३.परिपाकासक्रज्ञान३८.प्रयंग्रक्षान२६.२७.परिपाकांश१८.प्रयंग्रक में मन्थ४.परीक्षा सुख४०.५२.प्रयंग्रक भे मन्द्र५०.५२.परोक्ष५०.५४.प्रयांग कर२८.पर्याय५३.प्रयांग कर२८.पर्याय५३.प्रभा कर२८.पर्याय५३.प्रभा कर२८.पर्याय५३.प्रमा कर२८.पर्याय५३.प्रमाण५०.५.९.१९.१९.पर्याय५३.प्रमाण५०.९.९.१९.१९.पर्याय५३.प्रमाण५०.९.९.१९.१९.पर्याय५३.प्रमाणपरीक्षा१२.४९.पर्यायका६९.४९.प्रमाणपरीक्षा१२.४९.परात्तिक१९.४९.प्रमाणप्रीगाठी९.पातारार्थिकत्व५१.प्रमाणप्राठी९.पातारार्थिकत्व५१.प्रमाणप्राठी९.पातारार्थिकत्व५१.प्रमाणपार्थिक१०.पातारार्थिकत्व५१.प्रमाणपार्थिक१०.पातारार्थिकत्व५१.प्रमाणपार्थिक१०.२९.१९.२९पातारार्थिकत्व४८.प्रमाणपार्थिक१०.२९.१९.२९पातारार्थिकत्व४२.१९.४९प्रमारा१०.२९.२९.२९प्रातार्तन्व४२.१९.२९प्रमारार्थ <td< td=""><td></td><td>-</td><th>সহা</th><td></td></td<>                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |                      | -             | সহা                       |              |
| परवेराग्य१८.प्रदाक्ष-परोक्षप्रमाण विभाग६.परार्थानुमान७.प्रदाक्षानुमन२३.परिणतक्षास्त्रज्ञान३४.प्रयावशान२६.२७.परिपाक्षंत्र३८.प्रथ म क र्स म न्थ४.परीक्षा गुराक३८.प्रथ म क र्स म न्थ४.पर्यार्थ४३.प्रयाक र२८.पर्यार्थ५३.प्रयाक र२८.पर्यार्थक१५.प्रमाण र १.९.पर्यार्थक१५.प्रमाण परीक्षा१२.४७.पराक्ष छ योग सुत्र१९.४१.प्रमाण मी मांसा भा घा टिप्प ण७.पारसार्थिक५१.प्रमाण नी मांसा भा घा टिप्प ण७.पारसार्थिक५१.प्रमाण नी मांसा भा घा टिप्प ण७.पारसार्थक५१.प्रमाण नी मांसा भा घा टिप्प ण७.पारसार्थिक५१.प्रमाण नी मांसा भा घा टिप्प ण७.पारसार्थिक५१.प्रमाण नी मांसा भा घा टिप्प ण७.पारसार्थिक५१.प्रमाण ने साप य९.२९.१८.२पारली ना इम य१८.९९.४८.प्रमाण से साय २९.२९.१८.२पारली ना इम प्र४२.१९४.२प्रमा परं इस २२.९.१९.२पार्विक३२.१९.४२.२प्रमा परं इमा २८.९.१९.२पुर्विक३४.२९.२९.४५.प्रसं २ <td></td> <td>४१.</td> <th>प्रत्यक्ष</th> <td>4.4.8.88.88.</td>                                                                                                                                                                                                                                           |                      | ४१.           | प्रत्यक्ष                 | 4.4.8.88.88. |
| परार्थांतुमान७.प्रदाक्षातुमव२३.परिणतझास्त्रज्ञान३४.प्रयवशान२६.२७.परिपाकांझ३८.प्रथ म क र्स म न्थ४.परी क्षा मुख४०.प्रथ म क र्स म न्थ४.परी क्षा मुख४०.प्रयाक रर.परी क्षा मुख४०.प्रयाक रर.परी क्षा मुख४०.प्रयाक रर.पर्या थ४३.प्रयाक रर.पर्या थ४३.प्रयाक रर.पर्या थ४३.प्रयाक रर.पर्या थ४३.प्रयाक रर.पर्या थ४३.प्रया क रर.पर्या थ४३.प्रमाण परी क्षा१८.९.९.९.९पर त ज ल ठ यो ग सु घ१९.४९.प्रमाण मी मां सा भा घा टि प्प ण७.पा त ज ल ठ यो ग सु घ१९.४९.प्रमाण मी मां सा भा घा टि प्प ण७.पा त ज ल ठ यो ग सु घ१९.४९.प्रमाण मी मां सा भा घा टि प्प ण७.पा त ज ल ठ यो ग सु घ१९.४९.प्रमाण मी मां सा भा घा टि प्प ण७.पा त ज ल ठ थे ग सु छ१९.४९.प्रमाण मी मां सा भा घा टि प्प ण७.पा त ज क यो ग सु छ१९.प्रमाण क ख व१.पा त ज क यो ग सु छ१९.४९.प्रमा प से छ१.४९.४९.पा त ज क या ग छ१९.४९.४९.प्रमा प से छ१.४९.२९.२९.२९.२९.२९.२९.२९.२९.२९पा त ज क र१९.प्रमा प से छ छ४२.२९.२९.२९.२९.२९.२९.२९.२९.२९पित क रे र१९.५९.२९.२९.२९.२९.२९.२९प्रा मा क सु छ द२९.४९.२९.२९.२९.२९.२९.२९.२९.२९.२९.२९.२९.२९.२९                                                                                                                                                                                                                                                                                                      | परमात्मा             | ५२.           | प्रत्यक्षज्ञान            |              |
| परिणतशास्त्रज्ञान२४.प्ररावस्थान२६.२७.परिपाकांश२८.प्रथम कर्म मन्य४.परीक्षा मुख४०.प्रयन्न५०.५२.पर्याय५३.प्रभा कर२८.पर्याय५३.प्रभा कर२८.पर्याय५३.प्रभा कर२८.पर्याय५३.प्रभा कर२८.पर्याय५३.प्रभा कर२८.पर्यायार्थिक१५.७.४५.प्रभा चन्द्र१०.पर्यारार्थिक१५.प्रभा चन्द्र१०.परात ज्ञ ळ४१.प्रमाणपरीक्षा१२.४०.पात ज्ञ ळ यो ग सुघ१९.४९.प्रमाणप्रणाळी९.पात ज्ञ ळ यो ग सुघ१९.४९.प्रमाणप्रणाळी९.पात जा छ यो ग सुघ१९.४९.प्रमाणप्रणाळी९.पात जा छ यो ग सुघ१९.४९.प्रमाणप्रणाळी९.पात जा छ यो ग सुघ१९.४९.प्रमाणप्राणाळी९.पात जा छ यो ग सुघ१९.४९.प्रमाणप्राणाळी९.पार जा छ यो ग सुघ१९.४९.प्रमाणप्रारा१९.४९.४९.पात जा छ या ग छ१९.४९प्रमाण्य छा छ थ.२९.१९.४९.प्रमारपार छ र २९.४९८प्रमा ए सार छ ४९.प्रया राख छा ७.२३.४९.पुर्च मे पर४९.५९८प्रहा सा पा द घर.२२.४९.५.पूर्च मे १९.५९प्रहा सा पा द घर.२९.४९.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   | परवैराग्य            | १८.           | प्रत्यक्ष-परोक्षप्रमाण वि | भाग ६.       |
| परिणतशास्त्रज्ञान२४.प्ररावस्थान२६.२७.परिपाकांश२८.प्रथम कर्म मन्य४.परीक्षा मुख४०.प्रयन्न५०.५२.पर्याय५३.प्रभा कर२८.पर्याय५३.प्रभा कर२८.पर्याय५३.प्रभा कर२८.पर्याय५३.प्रभा कर२८.पर्याय५३.प्रभा कर२८.पर्यायार्थिक१५.७.४५.प्रभा चन्द्र१०.पर्यारार्थिक१५.प्रभा चन्द्र१०.परात ज्ञ ळ४१.प्रमाणपरीक्षा१२.४०.पात ज्ञ ळ यो ग सुघ१९.४९.प्रमाणप्रणाळी९.पात ज्ञ ळ यो ग सुघ१९.४९.प्रमाणप्रणाळी९.पात जा छ यो ग सुघ१९.४९.प्रमाणप्रणाळी९.पात जा छ यो ग सुघ१९.४९.प्रमाणप्रणाळी९.पात जा छ यो ग सुघ१९.४९.प्रमाणप्राणाळी९.पात जा छ यो ग सुघ१९.४९.प्रमाणप्राणाळी९.पार जा छ यो ग सुघ१९.४९.प्रमाणप्रारा१९.४९.४९.पात जा छ या ग छ१९.४९प्रमाण्य छा छ थ.२९.१९.४९.प्रमारपार छ र २९.४९८प्रमा ए सार छ ४९.प्रया राख छा ७.२३.४९.पुर्च मे पर४९.५९८प्रहा सा पा द घर.२२.४९.५.पूर्च मे १९.५९प्रहा सा पा द घर.२९.४९.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   | परार्थानुमान         | ۵.            | प्रत्यक्षानुभव            | २३.          |
| परीक्षा गुख४०.प्रपक्ष५०.५२.परोक्ष५.७.४५.प्र माकर२८.पर्याय५३.प्र माकर१८.पर्यायाधिक१५.प्र माण५.७.९.११.६४पर्यायाधिक१५.प्र माण५.७.९.११.६४पर्याता३७.प्र माण परी क्षा१२.४०.पात ख ळ यो ग सु घ१९.४१.प्र माण परी क्षा१२.४२.पात ख ळ यो ग सु घ१९.४१.प्र माण परी क्षा४१.४३.पाराधिक५१.प्र माण मी मां सा भा घा टिप्प ण७.पाराधिक५१.प्र माण नी मां सा भा घा टिप्प ण७.पाराधिक५१.प्र माण नी नी स्थ य९.पाली अ भि घ मी३९.प्र मा ण वी नि स्थ य९.पाली वा ङ्म य३८.प्र माण ती नि स्थ य१.पि दक३२.प्र मा ण से मु ह८.९.१९.४९.पित्तक३८.प्र मा ण से मु ह८.९.१९.५९.पित्तकन्मवाद४७.प्र मा ए से मु ह२.१.१९.पुर्व घ र३४.प्र मा छ छा प६०.पूर्व घ र३४.प्र मा छ छा प६०.पूर्व घ र३४.प्र मा द स्व २५.४२.पूर्ण १८.४४.प्र इत्त निवृत्तिपूर्ण १४.४४.प्र सत्या द धर.पूर्व मी मां सा१९.प्र सत्या द धर.पूर्व मी मां सा१९.प्र सत्या द धर.पुर्व मी मां सा१९.प्र सत्या द धर.पुर्व कि२०.५१.प्र सत्या द धर.पुर्व कि२०.५१.५४.प्र सत्या द धर.पुर्व कि४७.५१.प्र सत्या द धर.पुर्व कि                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |                      | ₹૪.           | प्रत्यवस्थान              | २६.२७.       |
| परोक्ष५.७.४५प्र भा कर२८.पर्याया५३.प्र भा च न्द्र१०.पर्याया५३.प्र भा च न्द्र१०.पर्याया१४.प्र भा ण परी क्षा१.७.९.११.६४पर इत्र तती३७.प्र मा ण परी क्षा१२.४०.पा त ज्ज ल४१.प्र मा ण परी क्षा१२.४०.पा त ज्ज ल४१.प्र मा ण परी क्षा४९.४३.पा त ज्ज ल यो ग सु प्र१९.४१.प्र मा ण मी मां सा भा घा टि प्प ण७.पा त ज्ज ल यो ग सु प्र१९.४९.प्र मा ण मी मां सा भा घा टि प्प ण७.पा त ज्ज ल यो ग सु प्र१९.४९.प्र मा ण मी मां सा भा घा टि प्प ण७.पा त ज्ज ल यो ग सु प्र१९.४९.प्र मा ण नी ती के १०.२९.४८.१.पा तती ज भि ध मे१९.प्र मा ण वा ति के १०.२९.४८.९.पा ती जा क्ष म मे१९.प्र मा ण वा ति के १०.२९.४८.९.पा ती जा कि भि ध मे१९.प्र मा ण वा ति के १०.२९.४८.९.पा ती जा कि मा ये मे१९.प्र मा ण से ह १०.२९.४९.९.पि त क१४.प्र मा ण से ह १०.२९.४९.९.पि त क१४.१९४.प्र मा लं से ह १४.३२.३३.३४.९.पुर्च पा द८.१९.९९.५५.प्र मा ले छा ण१०.पू र्व भे पर१४.१९.५९.५५.प्र वच न९.पूर्ण १४.१४.५९.५९.५५.५प्र वच न९.पूर्ण १४.४४.५९.५९.५५.प्र वच न९.पूर्ण १४.४४.५९.५९.५५.५५.प्र वच न९.पूर्ण १४.४४.५९.५९.प्र सत्य पा द ४३.४५.४९.पूर्ण १४.४४.५९.प्र सत्य पा द ४३.                                                                                                                                                                                                                                                  | परिपाकांश            | ३८.           | प्र थ म क में प्र न्थ     | 8.           |
| पर्याय५३.प्र भा च न्द्र१०.पर्यायार्थिक१५.प्र भा ण प री क्षा५.७.९.११.६४पर्वचन्ती३७.प्र मा ण प री क्षा१२.४७०.पा त ख ल४९.प्र मा ण प री क्षा१२.४७०.पा त ख ल यो ग सु प्र१९.४१.प्र मा ण मी मां सा४१.४३.पा त ख ल यो ग सु प्र१९.४१.प्र मा ण मी मां सा४१.४३.पा त ख ल यो ग सु प्र१९.४१.प्र मा ण मी मां सा भा घा टिप्प ण७.पा त ख ल यो ग सु प्र१९.४१.प्र मा ण मी मां सा भा घा टिप्प ण७.पा ती ज भि घ मे३९.प्र मा ण वा ति क१०.२९.४८.पा ली ज भि घ मे३८.प्र मा ण वा ति क१०.२९.४८.पा ली ज भि घ मे३८.प्र मा ण वा ति क१०.२९.४८.पा ली वा ङ्म य३८.प्र मा ण स मु च य९.पि द क३८.प्र मा ण स मु च य१.पि त क३८.प्र मा ण स मु च य१.पि त क३८.प्र मा ण स मु च य१.पि त क३८.प्र मा ण सं मु च य१.पु त ज न४७.प्र मा छ क्ष प१.पु र्च पा द८२.१९.५९.५५प्र मा छ क्ष प१.पूर्ण १४.प्र ख मा द ध्र.प्र स सा पा द मा च्य५.२३.४९.पूर्ण १४.प्र स सा पा द मा च्य५.२३.४९.पूर्ण भा चपूर्ण १४.प्र स सा पा द मा च्य५.२३.४९.५.पूर्ण १४.प्र स सा पा द मा च्य५.२३.४९.५.पूर्ण १४.प्र स सा पा द मा च्य५.२३.४९.५.पूर्ण १४.प्र स सा पा द मा च्य५.२३.४९. <td< td=""><td>प री क्षा मु ख</td><td>80.</td><th>प्रपद्ध</th><td>५०.५२.</td></td<>                                                                                                                                                                                        | प री क्षा मु ख       | 80.           | प्रपद्ध                   | ५०.५२.       |
| पंचौयार्थिक१५.प्रमाण५.७.९.११.६४पदयन्ती३७.प्रमाणपरी क्षा१२.४०.पात ज्ज ल४९.प्रमाणप्रणाली९.पात ज्ज ल यो ग सुध१९.४१.प्रमाणप्रणाली९.पात ज्ज ल यो ग सुध१९.४१.प्रमाणप्री मां सा४१.४३.पारार्थिक५१.प्रमाण प्री मां सा४१.४३.पारार्थिक५१.प्रमाण प्री मां सा भाषा टिप्प ण७.पारार्थिक५१.प्रमाण ज्ञि मां मां सा भाषा टिप्प ण७.पारार्थिकतत्व५१.प्रमाण त्रक्षि१.पाठी अभि ध म३९.प्रमाण वार्ति क१०.२९.९४८.पाठी जा ङ्म य३८.प्रमाण वार्ति क१०.२९.९४८.पाठी वा ङ्म य३८.प्रमाण त्र मुध य१०.पिट क३२.प्रमाण त्र मुध य१०.पित क३८.प्रमाण त्र मुध य१०.पित क३२.१५.४४प्रमाण सं मुध य१०.९९.११.पित्त क३२.१५.४४४प्रमार्थ इंड समावेक्ष ८.८.पित्त क१३.१५.४४४प्रमार्थ इंड एग१०.पुर्व ध र३२.१५.९५.प्रवचन६.पूर्ण १४.प्रया क्ष पा द माच्य७.२३.४१.पूर्ण १४.प्रात्ता द ४३.प्रयत्ता दरपूर्ण १४.प्रयत्ता पा द माच्य७.२३.४१.पूर्ण १४.प्रयत्ता द ४३.प्रयत्ता दर.पूर्ण १४.प्रयत्ता द ४२.प्रयत्ता दर.४४.५२.प्रयत्ता ६२.प्रयत्ता ६२.४४.५२.प्रयत्ता ६२.प्रयत्ता ६२.४४.५२.५५.५२.प्रयत्ता ६२.४४.५२.प्रयत्ता ६                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 | परोक्ष               | 4.0.84.       | त्र भा क र                | २८.          |
| परयन्ती३७.प्रमाणपरीक्षा१२.४०.पात छ ठ४१.प्रमाणप्रणाळी९.पात छ ठ यो ग सू घ१९.४१.प्रमाण मी मां सा४१.४३.पारमार्थिक५१.प्रमाण मी मां सा भाषा टिप्पण७.पारमार्थिक५१.प्रमाण गी मां सा भाषा टिप्पण७.पारसार्थिकत्व५१.प्रमाण वी में सा भाषा टिप्पण७.पाली ज भि घ मे३९.प्रमाण व्यक्षि१.पाली ज भि घ मे३९.प्रमाण वी निश्च य९.पाली वा ङ्म य३८.प्रमाण वी निश्च य९.पिट क३२.प्रमाण में में हा८.९.९९.पित क३८.प्रमाण सं मु ह८.९.९९.पित्त क्वा ४९.प्रमाण सं मु ह८.९.९९.पित्त क्वा १९८प्रमाणा हा समावेश्च८.पुर्नजन्मवाद४७.प्रमाद३१.३२.३३.३४.पुर्कष१३.१५८४४.प्रमाद३९.३२.३२.३५.पूर्व ध र३५.१९.५५.प्रवचन६.पूर्ण १४.प्रद्ति-निव्हत्ति४९.पूर्ण १४.प्रश्त पा द४३.पूर्व मी मां सा१४.प्रश्त पा द माच्य१४.५२प्रश्तप्रश्त६.पुर्व्यी४७.५१.प्रशत्त६.२०.५२२०.५२प्रशत्त६.१४.५२४९.५२प्रशत्त६.१४.५२४९.५२प्रशत्त६.१४.५२४९.५२४९.५२४९.५२१४.५२४९.५२४९.५२४९.५२१४.५२४९.५२४९.५२१४.५२४९.५२४९.५२१४.५२४९.५                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    | पर्याय               | ડ. ગર.        | त्र भा च न्द्र            | <b>१०</b> ,  |
| पात छ छ४१.प्रमाणप्रणाळी९.पात छ छ यो ग सू प्र१९.४१.प्र मा ण मी मां सा४१.४३.पारमार्थिक५१.प्र मा ण मी मां सा भा षा टिप्प ण७.पारमार्थिक५१.प्रमा ण मी मां सा भा षा टिप्प ण७.पारमार्थिक५१.प्रमा ण मी मां सा भा षा टिप्प ण७.पाराधिक५१.प्रमा ण मी मां सा भा षा टिप्प ण७.पाराधिक५१.प्रमा ण मी मां सा भा षा टिप्प ण७.पात्ती आ भि ध मी३९.प्रमाणवा ति क१०.२९.४८.पा ली जा ङ् म य३८.प्र मा ण स सु च य९.पि टक३२.प्रमा ण स सु च य१.पि त क३८.प्रमा ण स सु च य१.पुर्न जेन्मवाद४७.प्रमा छ क्ष ण१.पुर्व घ र३४.१९.४९२.प्रमा छ क्ष ण१.पूर्व घ र१.२९.१९.५५८.प्रच न६.पूर्ण १४.९९.५५८.प्रच न६.५.पूर्ण १४.५१.प्रद्ति-किवृत्ति४९.पूर्ण १४.५१.प्रदा सा द मा च्य७.२३.४१.पूर्ण १४.५१.प्रहत्ता पा द मा च्य७.२३.४१.पूर्ण १४.५१.प्रहत्ता द ६.प्रहत्ता ६.पुर्रतिक२०.५१.प्रहत्ता ६.प्रहत्ता ६.पुर्व क२०.५१.५१.प्रहत्ता ६.प्रहत्ता ६.पुर्ल क२०.५१.५१.प्रहत्ता ६.५.५१. <td>पर्यायार्थिक</td> <td><b>१५</b>.</td> <th>त्रमाण</th> <td>4.6.9.88.88</td>                                                                                                                                                                                                                                               | पर्यायार्थिक         | <b>१५</b> .   | त्रमाण                    | 4.6.9.88.88  |
| पात झ छ यो ग सु घ्र१९.४१.प्र मा ण मी मां सा४१.४३.पारमार्थिक५१.प्र मा ण मी मां सा भा घा टि प्प ण७.पारमार्थिकत्व५१.प्र मा ण मी मां सा भा घा टि प्प ण७.पा ली अ भि घ मे३९.प्र मा ण वा तिं क१०.२९.४८.पा ली वा ङ्म य३८.प्र मा ण वा तिं क१०.२९.४८.पा ली वा ङ्म य३८.प्र मा ण वा तिं क१०.२९.४८.पा ली वा ङ्म य३८.प्र मा ण वा तिं क१०.२९.४८.पा ली वा ङ्म य३८.प्र मा ण स मु च य९.पि ट क३२.प्र मा ण स मु च य१.पि त क४८.प्र मा ण सं मु च य१.पि त क४८.प्र मा ण सं मु च य१.पि त क४८.प्र मा ण सं मु च य१.पु क् प४७.प्र मा ए से मा वे स्र८.पु क प१४.४४४.प्र मा ए से मा वे स्र१.पु क प१३.१५८४४.प्र मा छ छ ण१.पू क पा द८.१९.९५.५५.प्र मा छ छ ण१.पू क पा द८.१९.९५.५५.प्र च क९.पूर्ण १४.प्र दि निष्ठति४९.५.पूर्ण १४.प्र इ स ता द भा च्य७.२३.४१.पूर्ण १४.प्र सत्ता द सा च्य७.२३.४१.पूर्ण १४.प्र झ ता पा द मा च्य७.२३.४१.पूर्य १४.२०.५१.प्र सत्ता द ६२.पूर्ल १४.२०.५१.प्र सत्ता ६२.पु हत्ति४७.५१.प्र सत्ता ६२.पु हत्ति४७.५१.प्र सत्ता ६२.पु हत्ति४७.५१.प्र सत्ता ६२.पु हत्ति४७.५१.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 | पद्यन्ती             | <b>३७</b> .   | त्र मा ण प री क्षा        | १२.४०.       |
| पारमार्थिक५१.प्रमाणमी मां सा भाषा दिप्पण७.पारमार्थिकत्व५१.प्रमाणठक्षण९.पा ली अ भि ध मे३९.प्रमाण वा तिं क१०.२९.४८.पा ली वा क् म य३८.प्रमाण वा तिं क१०.२९.४८.पा ली वा क् म य३८.प्रमाण वि नि श्च य९.पि ट क३२.प्रमाण स मु च य१०.पि ट क३२.प्रमाण स मु च य१०.पि त क४८.प्रमाण स मु च य८.पि त क४८.प्रमाण स मा वे स्व र८.पु न जेन्मवा द४७.४४.प्रमा द३१.३२.३३.३४.पु द घ र३५.१९५.५५.प्रमा द ३१.३२.३३.३४.प्रमे द ३७.४२.पू र्व घ र८.१९०.१९.५५.प्रवचन९.पूर्ण १४.प्रव्ति-निवृत्ति४९.पूर्ण १४.प्र इ स्तापा द४३.पूर्व मी मां सा१९.प्र इ स्तापा दपूर्य दिर्ग ४९.प्र इ स्तापा द मा च्य७.२३.४१.पूर्य दिर्ग ४९.प्र इ स्तापा द मा च्य७.२३.४१.पूर्य दिर्ग ४९.२०.५१.प्र इ स्तापा द मा च्य५.२३.४१.पूर्य दिर्ग ४९.४७.५१.प्र इ स्तापा द द.५.२२.४१.पूर्य दिर्ग ४९.४७.५१.प्र इ स्तापा द द.५.२२.४१.पूर्ण ४९.४९.प्र इ स्ता द द.५.५९.पूर्ण ४९.४९.प्र इ स्ता ६२.५.५९.पा दिर्ग ४९.४९.प्र इ स्ता ६२. <td< td=""><td>पात झ ल</td><td>४१.</td><th>त्रमाणप्रणाली</th><td>S.</td></td<>                                                                                                                                                                                                                                          | पात झ ल              | ४१.           | त्रमाणप्रणाली             | S.           |
| पारमार्थिकत्व५१.प्रमाणल्डक्षण९.पाली अभिध में३९.प्रमाण वार्तिक१०.२९.४८.पाली वा ङ्म य३८.प्रमाण विनिश्च य९.पिटक३२.प्रमाण विनिश्च य९.पिटक१८.प्रमाण संग्रह८.९.११.पित्त४८.प्रमाण संग्रह८.९.११.पित्तजन्य४७.प्रमाणों का समावेक्ष८.पुनर्जन्मवाद४७.प्रमाद३१.३२.३३.३४.पुर्व ध र१३.१५.४४.प्रमाद३१.३२.३३.३४.पुर्व ध र१४.प्रमा ल्रक्ष ण१०.पूर्व ध र१४.प्रमा ल्रक्ष ण१०.पूर्व ध र१४.प्रवचन९.पूर्ण१४.प्रवत्तिनिवृत्ति४९.पूर्ण१४.प्रवत्तिनीवृत्ति४९.पूर्व मी मां सा१९.प्र शत्ता पा द४३.पुर्थवी४७.५१.प्र शत्ता पा द मा घ्य७.२३.४१.पुर्थवी४७.५१.प्र शत्ता द ६२.प्र शत्ताभा द्रलिक२०.प्र सुप्त१९.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | पा त झ छ यो ग सु घ्र | १९.४१.        | त्र माण मी मां सा         | ४१.४३.       |
| पाळी अ भिध में३९.प्र मा ण वा र्ति क१०.२९.४८.पाळी वा ङ्म य३८.प्र मा ण वि नि श्च य९.भिट क३२.प्र मा ण स मु च य१०.भित्त४८.प्र मा ण स मु च य१०.भित्त४८.प्र मा ण सं मु च य१०.भित्त४७.प्र मा ण सं मु च य८.पुर्ज नमवाद४७.प्र मा छ छ ण१०.पूर्व ध र३५.प्र वचन९.पूर्ण१४.प्र च च पा द४२.पूर्ण१४.प्र इ स्त पा द४२.पूर्ण ग्र छ ४४.प्र झ स्त पा द मा ध्य७.२३.४१.पूर्व मी मां सा१४.प्र झ स्त पा द मा ध्य७.२३.४१.पुर्छ मी४७.५१.प्र झ स्त पा द मा ध्य७.२३.४१.पुर्छ मी४७.५१.प्र झ स्त पा द मा ध्य६२.भा हळिक२०.प्र झु स६९.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  | <b>पारमा</b> र्थिक   | 48.           | त्र माण मी मां सा भाष     | । टिप्पण 😺 🗸 |
| पाली वा ङ्म य१८.प्र माण वि निश्च य९.भिटक२२.प्र माण स मुच य१०.भित्त४८.प्र माण स मुच य१०.भित्त४८.प्र माण संग्र ह८.९.११.भित्त न्य४७.प्र माणों का समावेश८.पुनर्जन्मवाद४७.प्र माणों का समावेश८.पुनर्जन्मवाद४७.प्र माल छ क्षण१०.पुर्व घ र१३.१५.४४८.प्र मा छ छ ण१०.पूर्व घ र१३.१५.४४८.प्र मा छ छ ण१०.पूर्व घ र१४.१५.४४८.प्र मा छ छ ण१०.पूर्व घ र८.१०.१९.५५.प्रवचन९.पूर्ण१४.प्रवत्ति निष्ठत्ति४९.पूर्ण१४.प्र क्ष ता द सा छ्य७.२३.४१.पूर्ण ४४.४७.५१.प्र श ता पा द मा छ्य७.२३.४१.पूर्व मी मां सा१९.प्र श ता ता द मा छ्य६२.पौद्रलिक२०.प्र ग्र ता द४९.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 | पारमार्थिकत्व        | 48.           | त्रमाणलक्षण               | <b>ዓ.</b>    |
| षिटक३२.प्रमाणसमुख थ१०.षित्त४८.प्रमाण संग्रह८.९.११.षित्तजन्य४७.प्रमाणों का समावेश्व८.पुतर्जन्मवाद४७.प्रमाद३१.३२.३३.३४.पुर्कष१३.१५.४४८.प्रमाट३१.३२.३३.३४.पुर्कष१३.१५.४४८.प्रमा छक्षण१०.पूर्वधर३५.प्रमा छक्षण१०.पूर्वधर१३.१५.४४८.प्रमाद३९.४२.पूर्वधर१४.प्रयचन९.पूर्ण१४.प्रवचन९.पूर्ण१४.प्रवत्ति४९.पूर्णत्रहा४४.प्र सत्त पा द४३.पूर्वनी१७.५१.प्रशत्ता६२.पौद्रलिक२०.प्रसुप्त१९.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 | पा ली अ भि ध में     | ३९.           | <b>त्र मा</b> ण वा तिं क  | १०.२९.४८.    |
| बिस     ४८.     प्रमाण सं प्र इ     ८.९.१९.       षित्तजन्य     ४७.     प्रमाणों डा समावेश     ८.       पुनर्जन्मवाद     ४७.     प्रमाए डा समावेश     ८.       पुनर्जन्मवाद     ४७.     प्रमाए डा समावेश     ८.       पुर्वण     १३.१५.४४८.     प्रमाए डा समावेश     ८.       पूर्व घ र     १३.१५.४४८.     प्रमाए डा समावेश     ८.       पूर्व घ र     १३.१५.४४८.     प्र मा छक्ष ण     १०.       पूर्व घ र     १३.१५.४४८.     प्र मा छक्ष ण     १०.       पूर्व घ र     २५.१९.५५.     प्र वचन     १.       पूर्ण     १४.     प्र वचन     ९.       पूर्ण     १४.     प्र वचन     ४९.       पूर्ण     १४.     प्र वचन     ४९.       पूर्ण १४.     ४४.     प्र झ स्त पा द     ४३.       पूर्ण मा सा     १४.     प्र झ स्त पा द     ४३.       पूर्व मी मां सा     १४.     प्र झ स्त पा द मा घ्य     ७.२३.४१.       पुर्चवी     ४७.५१.     प्र झास्ति     ६२.       पा होलेक     २०.     प्र सुप्त     ६९.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     | पा ली वा ङ्म य       | ३८.           | त्र माण वि नि श्च य       | 8.           |
| षित्तजन्य४७.प्रमाणों का समावेश८.पुनर्जन्मवाद४७.प्रमाद३१.३२.३३.३४.पुरुष१३.१५.४४.प्रमाद३१.३२.३३.३४.पूर्वधर१३.१५.४४.प्रमा छक्ष ण१०.पूर्वधर३५.प्रमेय३७.४२.पूर्वधर८.१०.१९.५५.प्रवचन९.पूर्ण१४.प्रवचन९.पूर्ण१४.प्रवचन९.पूर्णत्रहा४४.प्रवचन४९.पूर्णत्रहा४४.प्रवत्ति-निवृत्ति४९.पूर्णत्रहा४४.प्रश्रता पा द भाष्य७.२३.४१.पूर्वमी मां सा१९.प्रशस्ति६२.पौद्रछिक२०.प्रसुप्त१९.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          | षि ट क               | ३२.           | त्र मा ण स मु च य         | ₹0.          |
| पुनर्जन्मवाद४७.प्रमाद३१.३२.३३.३४.पुरुष१३.१५.४४.प्रमा छक्ष ण१०.पूर्वधर३५.प्रमेय३७.४२.पूर्वधर३५.प्रमेय३७.४२.पूर्वधर८.१०.१९.५५.प्रवचन९.पूर्ण१४.प्रवचन९.पूर्ण१४.प्रवत्ति-निव्वत्ति४९.पूर्ण१४.प्रवत्ति-निव्वत्ति४९.पूर्णञद्य४४.प्रशास्त पा द४३.पूर्णञद्य४४.प्रशास्त पा द४३.पूर्वमी मां सा१९.प्रशस्ति६२.पाँद्रछिक२०.प्रसुप्त१९.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  | षित्त                | 8८.           | त्र मा ण सं प्र ह         | 6.9.99.      |
| पुरुष१२.१५.४४.<br>१२.१५.४४.प्रमा छक्ष ण१०.पूर्व घर३५.प्रमेय३७.४२.पूर्च पा द८.१०.१९.५५.प्रवचन९.पूर्ण१४.प्रवचिन्निवृत्ति४९.पूर्ण१४.प्रवृत्ति-निवृत्ति४९.पूर्ण१४.प्रवृत्ति-निवृत्ति४९.पूर्णजवा४४.प्रशास्त पा द४३.पूर्णजवा४४.प्रशास्त पा द४३.पूर्व मी मां सा१९.प्रशास्त पा द मा ध्य७.२३.४१.पृथवी४७.५१.प्रशास्त६२.पौद्रछिक२०.प्रसुप्त१९.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |                      | 80.           | त्रमाणों का समावेश        | ٤.           |
| पूर्वधर३५.प्रमेय३७.४२.पूच्यपाद८.१०.१९.५५.प्रवचन९.पूर्ण१४.प्रवचन९.पूर्ण१४.प्रवत्ति-निवृत्ति४९.पूर्णत्रहा४४.प्रवत्ति-निवृत्ति४३.पूर्णत्रहा४४.प्रज्ञरत्तपाद४३.पूर्वमी मांसा१९.प्रज्ञास्त पाद माध्य७.२३.४१.पृर्थवी४७.५१.प्रज्ञस्ति६२.पौद्रछिक२०.प्रसुप्त१९.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    | पुनर्जन्मवाद         | ४७.           | प्रमाद                    | ३१.३२.३३.३४. |
| पूच्य पाद८.१०.१९.५५.प्रवचन९.पूर्ण१४.प्रवृत्ति-निवृत्ति४९.पूर्णजवा४४.प्रवत्ति-निवृत्ति४९.पूर्वमी मां सा१४.प्र श स्त पा द४३.पृर्थवी४७.५१.प्र श स्त पा द मा ध्य७.२३.४१.पृथ्वी४७.५१.प्र श स्त पा द मा ध्य६२.पौद्रछिक२०.प्र सुप्र१९.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | पुरुष                | <b>ર</b> ૨. ૧ | प्र मा छ क्ष ण            | ٤٥.          |
| पूर्ण१४.प्रवृत्ति-निवृत्ति४९.पूर्णञद्या४४.प्रशस्त पाद४३.पूर्व मी मां सा११.प्रशस्त पाद मा ध्य७.२३.४१.पृर्थवी४७.५१.प्रशस्ति६२.पौद्रछिक२०.प्रसुप्त१९.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         | पूर्व ध र            | 3 4.          | प्रमेय                    | ३७.४२.       |
| पूर्णज्ञहा ४४. प्रशस्त पाद ४३.<br>पूर्व मी मां सा ११. प्रशस्त पाद माध्य ७.२३.४१.<br>पृथ्वी ४७.५१. प्रशस्ति ६२.<br>पौद्गछिक २०. प्रसुप्त १९.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | पू च्य पा द्         | 6.80.89.44.   | प्रवचन                    | <b>S</b> +   |
| पूर्व मी मां सा ११. प्र श स्त पा द मा ध्य ७.२३.४१.<br>पृथ्वी ४७.५१. प्रशस्ति ६२.<br>पौद्रलिक २०. प्रसुप्त १९.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | पूर्ण                | 28.           | प्रवृत्ति-निवृत्ति        | 88.          |
| पृथ्वी ४७.५१. प्रशस्ति ६२.<br>पौद्रलिक २०. प्रसुप्त १९.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    | पूर्णत्रहा           | 88.           | प्र <b>श स्त पा द</b>     | 83.          |
| पौद्रलिक २०. प्रसुप्त १९.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  | •                    | <b>१</b> १.   | त्र श स्त पा द मा ध्य     | ७.२३.४१.     |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |                      | ४७.५१.        | प्रशस्ति                  | ६२.          |
| पोद्गलिक कर्मद्रव्य १५. प्रसंख्यान १८.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |                      | <b>R</b> 0.   | त्रसुप्त                  | 89.          |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | पौद्गलिक कर्मद्रव्य  | \$ ts.        | प्रसंख्यान                | 3.6.         |

### ज्ञानजिन्दुपरिचयगत विशेषशब्द सूची ।

| प्रसंख्यान-सम्प्रज्ञात    | समाधिका प्रारम्भ ४७. | ब्रह्मभावना              | 89.40.            |
|---------------------------|----------------------|--------------------------|-------------------|
| प्राचीन परंपरा            |                      | त्रह्मसाक्षात्कार        | १८.४७.५२.५२.      |
| प्रातिभासिक               | 48.                  | त्रा हा ण प रं प रा      | २०.३१.            |
| प्रातिभासिक सत्त्व        | ५२.                  |                          | r                 |
| प्रामाण्य                 | 39.80.               | · · ·                    | $1 \leq 1 \leq 2$ |
| प्रामाण्यनिश्चय           | <b>૨</b>             | भगवती                    | ् ६.२४.           |
| प्रामाण्यनिश्चयके उप      | ायका प्रश्न 🦾 ३८.    | भ द्र बा हु              | 4.24.             |
|                           | े <b>फ</b> ि         | भय<br>भ र्चु ह री        | 38.               |
| फਲ                        |                      | म पृष्ट्रा<br>भ रुहिरी य | <b>%</b> 0.,      |
|                           |                      |                          | <b>ર</b> ७.       |
| फलांश                     | ३८.                  | भवोपव्रहिकर्म<br>        | 42.               |
|                           | <b>a</b>             | भाव                      | ३५.३७.६३.         |
| बत्तीसी                   | 38.                  | भावकर्म<br>              | ۶ دم.             |
| बन्ध                      | 40.                  | भावना                    | २८.४६.४८.         |
| बन्ध-मोक्ष                | ५१.                  | भा व ना का र ण वा द्     | 84.               |
| बहिरात्मा                 | 48.                  | भा व ना का र ण वा दी     | ४६.,              |
| बा ई स्प ख                | 86.                  | भावनाजन्य                | ४६.               |
| बुद्ध                     | २३.                  | भावनामय                  | 28.               |
| बुद्धिस <del>त्त</del> ्व | <b>२५</b> .          | भावश्चत                  | ३६.               |
| बृहत्कल्प                 | ц.                   | भाष्य                    | १२.२५.४१.४४.      |
| बुहत्क ल्प भाष्य          | ५.२६.                | भाष्य का र               | 88.               |
| वोध                       | ३७.                  | भुवनज्ञान                | 83.               |
| बौद्ध १३.१४.१८.           | २८.३२.४१.४४.४७.      | भोजन                     | २७.               |
| ; · · · ·                 | 88.                  | भौतिक                    | 80.               |
| बौ द्ध द ई न              | १५.१९.३८.४४.४६       | भौतिकता                  | ३१.               |
| बौद्ध प रि भाषा           |                      | म                        |                   |
| वौ द्ध म त                |                      | म ज्झि म नि का य         | २८.३२.३३.४१.      |
| वौ द्ध स म्प्र दा य       |                      | म ण्ड न मि श्र           | १६.               |
| त्रह्य                    | १३.१५.५३.५४.         | मति ४.८.९.१४             | •                 |
| ब्रह्मज्ञान               |                      | मति आदि चार ज्ञान        | <b>१</b> ४.       |
| ब्रह्मज्ञानका निरास       |                      | -                        | 4.20.23.24.30.    |
|                           | दिकी निवृत्ति ५०.    | मतिज्ञानावरण             | 28.20.20.         |
| ब्रह्मनिष्ठत्व            | 36.                  |                          | २१.               |
| ब्रह्मबोध                 |                      | मतिश्रुत                 | ६.६२.             |
| त्रह्मभाव                 |                      | मतिसामर्थ्य              | ३.६.              |
|                           |                      |                          | • • •             |

50

~

| •                            |                    | 2                      |              |
|------------------------------|--------------------|------------------------|--------------|
| मत्युपयोग                    | २१.                | यो ग द ईा न            | १९.२०.       |
| म धु सू द न                  | ३.१२.५०.           | यो ग बि न्दु           | ३.४१.        |
| मध्यमा                       | ३७.                | यो ग भा ष्य            | ४१.          |
| मन                           | . ५२-              | यो ग भा ष्य का र       | ४१.          |
| मनोजन्य                      | <b>३८.</b> ५३.     | यो ग सू त्र            | ४३.          |
| <b>मनःपर्याय</b>             | ४.२२.४०.४१.४२.५१,  | योग्यता                | ર ७.         |
| मञ्च                         | २६.                | यौ ग प द्य प क्ष       | ५५.५६.५७.५८. |
| सन्द्रमकाश                   | १७.                | यौ ग प द्य वा द        | ६३.          |
| मन्दिरनिर्माण                | ३२.                | र. ३                   | <del>.</del> |
| म छ य गि रि                  | ૨૫.३९.५૮.५९.       |                        |              |
| म लय गि री य र्ट             | ोका १९,            | र घु ना थ              | 80.          |
| म ह वा दी                    | 88.46.६०.६१.६३.    | राग                    | 80.82.89.    |
| महावाक्यार्थ                 | २७.२९.             | रागादि ह्लास का प्रारम |              |
| मा णि क्य न न्दी             | १०.                | राजवार्त्तिक           | ८.९.२२.५५.   |
| मा हिंस्यात् सर्वः           | भूतानि ३४.         | राजवार्त्तिककार        | <b>१</b> ९.  |
| मिथ्यादृष्टि                 | 48.                | छ घी य स्न य           | 6.8.88+      |
| मी मां स क ८.२               | (३.२७.२८.२९.३४.३५. | <b>छ</b> ब्धि<br>२.२   | २१.३७.       |
|                              | ९.४०.४३.४४.४५.४६.  | लिपि                   | ३७.          |
| मुक्ति                       | १८.                | <b>लोकोत्तरज्ञान</b>   | . २१,        |
| ७<br>मूर्त्त                 | 88.                | लैं। कि क शा स्न       | २१,          |
| मूर्त्त-अमूर्त्त             | 83.                |                        |              |
| मूर्त्तकर्मरचना              | <b>Ro.</b>         | वचन                    | ५२.          |
| मूल-अज्ञान                   | १५.                | वर्णनशैली              | . १२.        |
| मूला अविद्या                 | १५.                | वा क्य प दी य          | ३७,          |
| मोक्ष                        | 40.                | वाक्यार्थ २५.२६.२७     |              |
| मोह                          | 86.                | वा च स्प ति मि श्र     | ३.१६.२०.     |
| -                            | य                  | वात                    | 86.          |
|                              | -                  | वातजन्य                | ४७.          |
| यज्ञ<br>यज्ञीय हिंसा         | २८.२९.<br>२९.      | वा त्स्या य न          | 20.          |
| यज्ञाय । इसा<br>यतना         | २.२<br>३३.         | वा द                   | 8.           |
| य शो वि ज य जी               | <b>२.२</b> .       | वाद्कथा                | ບ.           |
| य शा (प ज प जा)<br>युक्तयोगी | 3                  | वादगोष्ठी              | S.           |
| युगपत् पक्ष                  | 48.                | वा दि दे व सू रि       | १०.३७.३९.    |
| युगपद्वाद                    | 49.58.52           | •                      | ६१.          |
| युझानयोगी प्रता              |                    | वा दि राज              | <b>%</b>     |
| ુલાપવાળા ત્રલ<br>10          |                    | AT 12 21 11 1          | u tatu ta    |

Jain Education International

| वायु                                    | ४७.         | वेदान्त प्रकिया        | <b>ૡ</b> ૨.ૡ₹.ૡ૪. |
|-----------------------------------------|-------------|------------------------|-------------------|
| वा ति क                                 | १०.         | वे दा न्त म त          | १६.               |
| वा र्त्ति का दि                         | १२.         | वे दा न्त सा र         | . १२.             |
| वासना                                   | २४.         | वैखरी                  | ३७.               |
| विकृति                                  | ६४.         | वै दि क                | २६.३४.४१.         |
| विचार                                   | . ३१.       | वै दि क द ईा न         | ३६.३८.४९.         |
| विच्छिन्न                               | 39.         | बै दि क प रं प रा      | ३०.३२.            |
| वितण्डा                                 | 8.          | वै दि क म न्न          | २६,               |
| विदेह मुक्ति                            | १८.         | वै दि क शा खा          | २६.               |
| _                                       | 9.30.80.    | वैनयिकी                | 2 K.              |
| विधि-निषेध                              | રૂલ.        | वैयक्तिक               | 38.               |
| विपाकारम्भी आयुष                        | 26.         | वै रो षि क             | ଏ.                |
|                                         | 8.42.48.    | वै হो षि क द ईा न      | ७.२३:             |
| वियुक्त योगी                            | १८.         | वै शे षि क सूत्र       | 88.               |
| वयुक्त योगी प्रत्यक्ष                   | ४१.         | वोद्यपन                | 3.5.              |
| वि व र णा चा ये                         | १६.         | व्यक्ति                | ३७.               |
| विवेकख्याति                             | 86.         | व्यञ्जनाक्षर           | ३६.३७.            |
| विवेकभावना                              | 89.40.      | व्यञ्जनावमह            | ३७.३९.            |
| विशेषण                                  | <b>٤</b> ૪. | व्यबहारनय              | ६३.               |
|                                         |             | व्या क र ण म हा भा ष्य | १०.               |
| ~ `                                     | १.२२.३६.    | व्याख्याशैली           | १२.               |
| રધ.૨૬.૪૧.૪૨.૪૬.૯                        |             | व्यापारांश             | ३८.               |
| विशेष्य                                 |             | व्यावहारिक             | ५१.५२.            |
| विषय                                    | ६४.         | व्यो म व ती            | ७.२३.४३.४४.       |
| ग्वपथ<br>वृत्ति                         | <b>१</b> ६. | व्यो म शि व            | ७,                |
|                                         | ३१.         | ্বা                    | •                 |
| ष्टु छ वा दी<br>बुद्धा चा ये ५          | ६१.         | शक्ति                  | ३५.३७.५१.         |
| र छ। पाय<br>वेद                         | ९.६०.६१.    | হাভব্                  | ७.३५.३७.          |
| -                                       | २८.         | शब्दप्रमाण             | ३७.               |
| वे द प थ<br>ने म मरम्म                  |             | शा न्त र क्षित         | 8८.               |
| चे द शास्त्र<br>ने नामा                 | ૪૬.<br>૧૦   | शा न्ति सू <b>रि</b>   | १० <b>.</b>       |
| वे दा ज्ञा<br>ने ना ना कि १९२० १२       |             |                        | <b>१०.</b>        |
| वेदान्त ११.१३.१४.१<br>वेदान्त नाम जीवना |             |                        | ३७.               |
|                                         |             |                        | २१.३५.            |
| वे दान्त द् र्शन १                      | Q+33+84+    | शा स वा त्ती स मुच य   | २.                |

## ज्ञानबिन्दुपरिचयगत विशेषशब्द सूची ।

| शुत्रोपचयजन्य                              | ૪७.                     | श्वे ता म्ब री य प रं प रा    | ६२.         |
|--------------------------------------------|-------------------------|-------------------------------|-------------|
| -                                          | ४ <b>६.४७</b> .         | थेता म्बरी य वा ङ्म य         | 47.         |
|                                            | २१.२२.                  |                               |             |
| रुप्रजातनन्त्र<br>शुद्धद्रव्य              | ५३.                     | ष<br>ष ट् खण्डा ग म           | 8.          |
|                                            | 13.48.                  | पड्रव्य<br>षड्रव्य            | 88.         |
| जुद्धद्रव्योपयोगरूप<br>जुद्धद्रव्योपयोगरूप | 48.                     | षट्स्थान                      | ्र ३५.      |
| शुभचन्द्र                                  | २.                      | षट्स्थानपतितत्त्व             | 20.         |
| शुन्यत्व<br>शून्यत्व                       | <b>४९</b> .             | षो ड श क                      | २९.         |
| रहे जरन<br>होलेशी                          | હર.                     | . स                           |             |
| शल्श।<br>शं करा चा ये                      | ۰۲۰<br>د.               | संज्ञाक्षर                    | 30.         |
| श करा चा य                                 | 40.                     | सत्तागत                       | 39.         |
| श्रद्धानरूपदर्शन का ज्ञानसे अभेद           |                         | सत्त्व                        | Ę8.         |
| अद्धानरूपदरान का झानस जनउ<br>अमणजीवन       | 30.                     | सत्यगवेषणा                    | 39.         |
| अमणजावन<br>श्रमणपरंपरा                     | २ <sup>3</sup> .<br>३१. | स दा न न्द्                   | १२.         |
| अमणपरपर।<br>श्रेवण                         | 48.                     | सद्दर्शन                      | ૬૪.         |
| अवण-मनन-निदिध्यासन                         | ધર.                     | सन्निकर्ष                     | ३८.         |
| अपजन्मसग-गाय-पाराग<br>श्री ध र             | ۷.                      | सन्निकर्ष                     | ३९.         |
|                                            |                         | सन्मति ६.७.१२.२२.५२           | 44.49.50.   |
| श्रुत ४.८.९.२१.२२.३५.३<br>श्रुतचर्चा       | રૂધ.                    |                               | ६१.६२.६३.   |
| श्रुतज्ञानावरण                             | <b>२०.</b>              | स म न्त भ द्र                 | فع نع .     |
|                                            | રૂધ.                    | समाधिजन्य धर्मद्वारा सार्वद्व | य ४७.       |
| श्च त ध र<br>श्चतनिश्रित व्य               | राष्<br>(३.२५.          | सम्पत्ति                      | ξ8.         |
|                                            | ~~~~~                   | सम्यग्ज्ञान                   | 80.         |
| श्रुतनिश्रित और अश्रुतनिश्रित              | 5.                      | सम्यग्द्र्शन                  | ४७.         |
| मति का प्रश्न                              | 20.                     | समग्दष्टि                     | 89.         |
| श्रुतमय                                    | २९.                     | सयोगी-अयोगी गुणस्थान          | १८.         |
| श्रुतलब्ध                                  | २१.                     | सर्वज्ञ                       | ૪૨.૪५.५७.   |
| श्चतसामर्थ्य                               | ३६.                     | सर्वज्ञत्व                    | ४३.४६.      |
| श्चति १४.२१.४                              |                         | स र्षे ज्ञ वा दी              | لع دي .     |
| अतिकल्पवाक्य                               | २८.                     | स वी ज्ञा त्म मु नि           | १६.         |
| श्चतिप्रमाण                                | <b>२</b> ३.             |                               | १०,२२.५५.   |
| श्रुतिस्मृति                               | ५२.                     | सविकल्पज्ञान                  | ३८.         |
|                                            | 4.30.                   | सविकल्पकनिर्णेय               | <b>३</b> ९. |
| -                                          | 1                       | सविकल्पकबोध                   | ५३.         |
| श्वेता म्व र-दि ग म्ब र वा ङ्म य           | २४.                     | सब्वे पाणा न हंतव्वा          | ३४.         |
|                                            |                         |                               |             |

ज्ञानबिन्दुपरिचयगत विरोषशब्द सूची ।

| साक्षात्कार ४३.४४.४५.            | संस्कार ३७.                  |
|----------------------------------|------------------------------|
| साधुजीवनकी अशक्यताका प्रश्न ३४.  | संस्कारात्मक १५.             |
| साधुसङ्ग ३३.                     | संहिता २६.                   |
| सामान्यनियम २७.                  | संहितापाठ २६.                |
| सामूहिक ३४.                      | सांख्य १३.१४.१५.१९.२८.२९.३२. |
| सार्वज्ञ्यजनक ४६.                | सांख्य का रिका ७.१२.         |
| सार्वे ज्ञ्य वा दी ४३.           | सां ख्य द ई न ७.             |
| सिद्धत्व १८.                     | सांख्य-योग १५.१८.२३.४४.४६.   |
| सिद्धर्षि १०.                    | 80,40,                       |
| सिद्धसेन ६.७.१०.२२.२३.२५.४२.     | सिंहगणे ६१.                  |
| ५२.५५.५८.५९.६०.६१.६२.६३.         | स्तुतिकार ५९.                |
| सिद्ध सेनगणि ५४.                 | स्त्री ६४.                   |
| सिद्ध से नीय ५.                  | स्था ना झ सूत्र ६.           |
| सिद्ध हेम २५.                    | स्थितप्रज्ञत्व ३४.           |
| सिद्धा न्त बि न्दु ३.५०.         | स्नेह ४९.                    |
| सुख ४९.                          | स्मरण ३८.                    |
| सुरेश्वराचार्य १६,               | सात्ते ३४.                   |
| सूत्र इता झ ३१.३२.३३.            | स्मृति ५.९.३४.३८.            |
| सूक्ष्मा ३७,                     | स्याद्वाद क रूप छ ता २.      |
| सूत्र २६,                        | स्यादादरलाकर ३७.             |
| सूत्र भाष्य ४३.                  | स्वतः-परतस्त्व ३९.           |
| सूत्रशैली १२.                    | स्वतस्त्व-परतःप्रामाण्य ४०.  |
| सूत्रस्पर्शिकनिर्युक्त्यनुगम २५. | स्वतःप्रामण्यं ३९.           |
| सूत्रस्पर्शी २५.                 | स्वतस्व-परतस्व ३९.           |
| सूर्य ६४.                        | स्वरूपप्रतीष्ठचिति १८.       |
| संकेतज्ञान ३७.                   | खरूपलाम १८.                  |
| संक्षेप शारी र कवा तिंक १६.      | स्वार्थश्चत ३६.              |
| संग्रहनय ६३.                     | ह                            |
| संघदास २६.                       | इठयोग ४८.                    |
| संज्ञा ५.९.                      | हरिमद्र ३.१०.१७.२६.२७.३०.५१. |
| संज्ञाक्षर ३६.                   | 48.60.                       |
| संतीरण ३९.                       | हरिभद्रीय २७,                |
| संपदिच्छन्न ३९.                  | हिंसा २७.२९.३१.३२.३३.३५.     |
|                                  | हिंसा-आहेंसा २८.३४.          |
|                                  | हेतुबिन्दु ३.                |
|                                  | हेमचन्द्र १०.२५.             |
| संसार ४९.                        | हेमचन्द्रमलधारी ५९-          |

•

•

# संपादनमें उपयुक्त यन्थों की सूची ।

अद्वैत०-अद्वैतसिद्धिः ( निर्णयसागर प्रेस, बंबई ) अद्वैतरत्तरक्षण ( निर्णयसागर प्रेस, बंबई ) अनगार०-अनगारधर्मामृत ( श्रीमाणिकचन्द दि० जैनग्रन्थमाला, बम्बई ) अभिघ०-अभिधर्मकोष ( काशीविद्यापीठ ) आचा०-आचाराङ्गसूत्र ( आगमोद्यसमिति ) आप्त० | आप्तमी० | आप्तमीमांसा ( निर्णयसागर प्रेस, बंबई ) आव० | आवझ्यकनिर्युक्ति-विशेषावझ्यकभाष्यान्तर्गतमूल ( श्रीयशोविजयग्रन्थमाला ) आव० नि० | अक्सं०-ऋग्वेदसंहिता उपदेशपद ( श्रीमुक्तिकमरुजैनमोहनमाला, वडोदरा ) उपदेशरहस्य ( श्रीमनसुखभाई भगुभाई, अमदाबाद ) ओघनि०-ओघनिर्युक्ति (आगमोदयसमिति, सुरत) कन्दली०-प्रशस्तपादभाष्यटीका (विजियानगरं सिरीज, काशी) कर्म०-गोग्मटसार-कर्मकाण्ड ( श्रीराजचन्द्र शाखमाला, बम्बई ) कर्मप्र०-कमेंप्रकृति ( श्रीमुक्ताबाई ज्ञानमंदिर, डभोई ) काट्यप्रण् काव्यप्रकाश ( बोम्बे संस्कृत सिरीज ) कुसुमा०-न्यायकुसुमाझली ( चौखम्बा सिरीज, काशी ) क्केनो०-केनोपनिषद् गोम० जी०-गोम्मटसार-जीवकाण्ड ( श्रीराजचन्द्र शाखमाला, वम्बई ) चतः इातक ( विश्वभारती-ग्रन्थमाला, शान्तिनिकेतन ) चित्सुखी ( निर्णयसागर प्रेस, वंबई ) छान्दो०-छान्दोग्योपनिषद् जैनतर्कभाषा ( सिंघी जैनप्रन्थमाला ) ज्ञानसार ( जैनधर्मप्रसारकसभा, भावनगर ) तत्त्वचि०-तत्त्वचिन्तामणि ( कलकत्ता ) तत्त्वचै०-योगदर्शनभाष्यरीका-तत्त्ववैशारदी तत्त्वसं०-तत्त्वसंग्रह (गायकवाड ओरिएन्टल सिरीज, बरोडा) तत्वसं० पं०-तत्त्वसंग्रहपक्षिका ( " " तस्वा० तत्त्वार्थ } तस्वार्थसूत्र तत्त्वार्थ० टी०-तत्त्वार्थभाष्यटीका-सिद्धसेनकृत तत्त्वार्थ स्ठो० त० स्ठो० } तत्वार्थ स्रोकवार्तिक ( निर्णयसागर ) तर्कटी०-नीलकंठी-तर्कसंग्रहदीपिका-नीलकंठी टीका तात्पर्य०-म्यायवार्तिकतात्पर्यटीका ( चौ० सि० काशी ) तैत्तिरी०-तैत्तिरीयोपनिषद् द्रा० चू०-दशवैकालिकसूत्रचूर्णि दृश्० नि०-दृशवैकालिकनिर्युक्ति द्शवै० हा०-दशवैकालिकसूत्र-हारिभदीयरीका

द्रव्यगुणपर्यायनो रास (यशोविजयोपाध्यायकृत) द्वव्यानुयोगतर्कणा ( भोजसागरगणिकृत ) द्वा०-द्वात्रिंशद्वात्रिंशिका ( सिद्धसेनकृत ) धन्मपद् (पाली ग्रन्थ) धर्मपरीक्षा ( यशोविजयजीकृत ) नन्दी०-नन्दीसूत्र निश्चय०-निश्चयद्वात्रिंशिका नैष्क०-नैष्कर्म्यसिद्धि ( बोम्बे संस्कृत सिरीज ) न्याय०-न्यायसूत्र न्यायकु०-न्यायकुमुद्चन्द ( माणिकचन्द दि० प्रन्थमाछा ) न्यायकुसु०-न्यायकुसुमाअली न्यायवि०-न्यायबिन्दु ( चौखम्बा सिरीज, काशी ) न्यायमं०-न्यायमझरी ( ,, न्यायमा०-न्यायसूत्रवाख्यायनभाष्य ( चौ० सि० काशी ) न्यायवा०-न्यायवार्तिक ( चोखम्बा सिरीज, काशी ) म्यायवा० ता०-न्यायवार्तिकतात्पर्यटीका पञ्च०-पञ्चसंग्रह ( मुक्ताबाई ज्ञानमंदिर, डभोई ) पञ्चदशी पश्च० विच०-पञ्चपादिकाविवरण पञ्चसं०-पञ्चसंग्रह ( मुक्ताबाई ज्ञानमंदिर, डभोई ) पा०-पाणिनीयसूत्र पतिः महा०-पात अलमहाभाष्य पुरुषार्थ०-पुरुषार्थंसिद्धयुपाय ( श्रीराजचन्द्र शास्त्रमाला ) प्रज्ञापना ( आगमोदयसमिति ) प्रमाणनय०-प्रमाणनयतस्वालोकालंकार प्रमाणवा०-प्रमाणवार्तिक (पटना) प्र० मी० भा०-प्रमाणमीमांसा-माषाटिप्पण (सिंघी जैन प्रन्थमारुा) प्रवचन०-प्रवचनसार ( श्रीराजचम्द्र शाखमाला ) प्रदाम०-प्रशमरतिप्रकरण प्रशास्त०-प्रशस्तपादभाष्य (विजियानगरं सिरीज) प्रश्लो०-प्रश्लोपनिषद् प्रामाण्यवादगादाधरी बृहत्०-बृहत्कस्प भाष्य ( आत्मानंद सभा, भावनगर ) बृहद्।०-बृहदारण्यकोपनिषद् बृहत्स०-बृहरस्वयंभूसोत्र (समन्तभद्रकृत) मृहद्ा० सं०-मृहदारण्यकोपनिषद्-संबंधवार्तिक ( पूना ) षोधिच०-वोधिचर्थावतार ( एशियाटिंक सोसायटी, कलकत्ता ) भग०-भगवतीसूत्र भगवद्गीता भाष्ट्रचि०-भाइचिन्तामणि भामती-ब्रह्मसूत्रभाष्यरीका मज्झिमनिकाय ( पाळी प्रन्थ )

いく

मध्यान्त०-मध्याग्तविभागसूत्रटीका महाभारत ( कलकत्ता ) माठर-सांख्यकारिका माठरवृत्ति ( चौ० सि० काशी ) मीमांसाद०-मीमांसादर्शन मूण्ड०--मुण्डकोपनिषद् मुक्ता०-न्यायसिद्धान्तमुक्तावली मूलमध्य०-मूलमध्यमककारिका ( रशिया ) यशो० द्वा०-यशोविजयकृत द्वात्रिंशद्वात्रिंशिका योगद०-योगदर्शन योगद०--योगदष्टिसमुच्चय योगभाष्य ( चौखम्बा सि० काञ्ती ) राजवा०-तत्त्वार्थराजवार्तिक ( अकलङ्ककृत ) **ऌौकिकन्या०-**ऌौकिकन्यायाञ्चली विनयपिटक ( पाली मन्थ ) विव० प्र०-विवरणप्रमेयसंग्रह विदेाषा०-विशेषावइयकभाष्य ( यशो० ग्रन्थमाला ) वेदान्तक०-वेदान्तकल्पलतिका ( काशी ) वैशे०-वैशेषिकदर्शन वैহो० उ०-वैशेषिकसूत्रोपस्कार द्याट्रया०-शादयायनीयोपनिषदु शाङ्करभाष्य-श्वेताश्वतरोपनिषदुशाङ्करभाष्य शाबर०-मीमांसादर्शनशाबरभाष्य शास्त्रवा०-शाखवातीसमुखय (दे०ला फंड) शिक्षा०–शिक्षासमुचय श्रीभाष्य (रामानुजाचार्यकृत) श्ठोक०-मीमांसा श्लोकवार्तिक श्वेता०-श्वेताश्वतरोपनिषद् षोडशक-हरिभद्राचार्यकृत **सन्मति०-सन्म**तितर्कंप्रकरण संचन्धया०-बृहदारण्यकोपनिषद्भाष्यसंबन्धवार्तिक सर्वेद्०-सर्वदर्शनसङ्घह ( श्री अभ्यंकरशास्त्री, पूना ) सर्वार्थ०-तत्त्वार्थसूत्रसर्वार्थसिद्धिव्याख्या सागार०-सागारधर्मामृत ( माणिकचंद० दि० प्रन्थमाला ) सिद्धान्तबिन्दु ( मधुसूदनसरस्वती ) सिद्धान्तलेश ( चौ॰ सं॰ सिरीज ) सुत्तनिपात (पाली टेक्स्ट) सूत्रकृ०-सूत्रकृताङ्गसूत्र (आगमोदय) संक्षेपद्या०-संक्षेपशारीरक ( चौखम्बा सं० सिरीज ) स्था०-स्थानाङ्गसूत्र स्फुटार्था०-स्फुटार्थामिधर्मकोषव्याख्या ( जापान ) स्याद्वाद्म०-स्याद्वादमअरी ( बोम्बे संस्कृत सिरीज ) स्याद्वाद्र०-साहादरताकर (पूना)

| ज्ञानबिन्दुप्रकरणस्य विषयानुक्रमः ।                                        | :          |
|----------------------------------------------------------------------------|------------|
| २. सामान्यचर्चया ज्ञानस्य पीठिकाबन्धः                                      | १–६        |
| केवऌाख्यपूर्णप्रकाशनिरूपणम्                                                | १          |
| सत्यादिचतुर्ब्करूपमन्दप्रकाश <b>निरू</b> पणम्                              | १          |
| चैतन्यस्य आवृतानावृतत्वे विवरणाचार्यमतस्य निरासः                           | २          |
| अज्ञानस्य जीवाश्रयत्वं व्रह्मविषयत्वं चेति वाचस्पतिमतस्य निरासः            | 3          |
| सन्दप्रकाशस्य क्षयोपशमभेदेन नानात्वसमर्थनम्                                | Ę          |
| प्रासङ्गिकी क्षयोपशमप्रकिया                                                | <b>ર</b> , |
| २. मति-श्रुतज्ञानचर्चा                                                     | হ–१৩       |
| भतिज्ञानस्य उक्षणम्                                                        | હ          |
| श्रुतनिश्रिताश्रुतनिश्रितमतिज्ञानयोर्छक्षणम्                               | ę          |
| पदार्थादिरूपचतुर्विधवाक्यार्थज्ञानस्य श्रुतरूपैकदीर्घोपयोगत्वसमर्थनम्      | U          |
| श्रुतज्ञानाभ्यन्तरस्य मतिविशेषस्य श्रुतत्वसमर्थनम्                         | 6          |
| पूर्वगतगाथाया व्याख्यामाश्रित्य श्रुतऌक्षणानुगमनम्                         | Ś          |
| चतुर्णामवम्रहादीनां कार्यकारणत्वपरिष्कारः                                  | १०         |
| अवप्रहं द्वेधा विभज्य तयोः परस्परं संबन्धविचारः                            | १०         |
| प्रामाण्यज्ञप्तौ ईहासामर्थ्यपरीक्षा                                        | १०         |
| प्रामाण्याप्रामाण्ययोः स्वतस्त्व-परतस्त्वानेकान्ते मीमांसकमतेन दूषणम्<br>- | ११         |
| मीमांसकीयस्य दूषणस्योद्धारः                                                | १३         |
| अनेकान्तदृष्ट्या प्रामाण्याप्रामाण्ययोः स्वतस्त्व-परतस्त्वसमर्थनम्         | १३         |
| अवप्रहेहयोव्यापारांशत्वमवायस्य च फलांशत्वमितिप्रदर्शनम्                    | १५         |
| धारणायाः परिपाकांशत्वमपायपार्धक्यं च                                       | १५         |
| अन्यमतेन श्रुतलक्षणम्                                                      | १६         |
| मतिश्वतोपयोगयोरभिन्नत्वमिति सिद्धसेनीयमतस्य विशदीकरणम्                     | १६         |
| ३. अवधिज्ञानचर्चा                                                          | <i>হ</i> ও |
| ४. मनःपर्यायज्ञानचर्चा                                                     | १८         |
| अवधिमनःपर्यायज्ञानयोरभिन्नत्वसमर्थनम्                                      | १८         |
| ५. केवलज्ञानचर्चा                                                          | १९–२३      |
| केवऌसिद्धावनुमानोपन्यासः                                                   | १९         |
| केवले भावनायाः साक्षाढेतुत्वनिरासाय चर्चा                                  | 38         |
| योगजधर्मजत्वनिषेधेनावरणक्षयजत्वसिद्धिः                                     | २०         |

| ज्ञानबिन्दुप्रकरणस्य विषयानुक्रमः ।                      | 23         |
|----------------------------------------------------------|------------|
| रागादैः केवल्रज्ञानावारकत्वसमर्थनम्                      | २१         |
| रागादेः कर्मजत्वसिद्धये कफादिजत्वस्य निरासः              | २१         |
| नैरात्म्यभावनानिरासाय क्षणभङ्गे मिथ्यात्वोक्तिः          | २२         |
| ६. व्रह्मज्ञानसमीक्षा                                    | २३–३३      |
| अखण्डब्रह्मज्ञानपरकमधुसूदनमतनिरासः                       | २३         |
| त्रिविधाज्ञानशक्तिनिवृत्तिप्रक्रियायाः निरासः            | २४         |
| ब्रह्मज्ञानं पुनर्निरस्य सिद्धसेनोक्सोपसंहारः            | २६         |
| ब्रह्माकारायाः ब्रह्मविषयायाश्च वृत्तेर्निस्सारत्वोक्तिः | えの         |
| वृत्तेसत्कारणाज्ञानस्य च नाशासंभवकथनम्                   | २९         |
| श्रुतिभ्य एव जैनेष्टकर्मवादब्रह्मभावसमर्थनम्             | २९         |
| निर्विकल्पबोधे शुद्धद्रव्यनयादेशत्वोक्तिः                | <b>३</b> ० |
| सविकल्पाविकल्पयोरनेकान्तस्य समर्थनम्                     | ३१         |
| श्रुत्यैव ब्रह्मबोधस्य शाब्दत्ववन्मानसत्वोक्तिः          | ३९         |
| ७. केवलज्ञान-दर्शनयोर्भेदामेदचर्चा                       | ३३-४८      |
| छाद्मस्थिकज्ञानदर्शनयोरेव कमवर्तित्वम्                   | સ્         |
| केवलज्ञान-दर्शनयोः क्रमवादस्य खण्डनम्                    | ३४         |
| केवलज्ञान-दर्शनयोर्थौगपद्येऽनुमानम्                      | રૂ હ       |
| सर्वज्ञे ज्ञान-द्र्शनयोर्भिन्नकाळत्वस्य निरासः           | સ જ        |
| केवलज्ञान-दर्शनयोः क्रमवादे आगमविरोधः                    | ३६         |
| <b>प्रन्थ</b> कृताऽभेदपक्षस्योपन्यासः                    | হ ৩        |
| अभेदपक्षे एव सर्वज्ञतासंभवस्य समर्थनम्                   | ३८         |
| अव्यक्तद्र्शनस्य केवलिन्यसंभवोपद्र्शनम्                  | ३८         |
| अभेदपक्षादन्यत्र ज्ञात-दृष्टभाषित्वाभावः                 | ३९         |
| समसंख्यकविषयकत्वेनापि केवलयोरैक्यम्                      | ୫୦         |
| क्रमवादिकृतागमविरोधादिपरिहारस्य दूषणम्                   | . 80       |
| आवरणक्षयजत्वादिना केवछज्ञान-दर्शनयोरैक्यम्               | ४१         |
| अभेदपक्षे आगमविरोधपरिहारः                                | ४२         |
| केवलज्जान-केवलद्रानरूपनिर्देशभेदेऽप्यैक्यम्              | ४२         |
| निर्देशभेदेनेव कथ ख्रित्तयोरनैक्यं नान्यथा               | ४२         |
| मत्युपयोगवत् केवलोपयोगस्य दिरूपत्वमित्येकदेशिनः          | ૪ર         |
| एकदेशिनैव ज्ञान-दर्शनयोः क्रमक्ठतभेदनिरासः               | ४३         |
| एकदेशीयमतस्य निरासः                                      | 88         |
| दुईानपदस्य परिभाषणम्                                     | 88         |
| मनःपर्याये दर्शनत्वस्यातिप्रसङ्गाभावः                    | 84         |
| 11                                                       |            |

| अस्पृष्टाविषयकज्ञानादर्शनस्यापृथक्त्वम्                   | છેલ                 |
|-----------------------------------------------------------|---------------------|
| श्रुतज्ञानस्य द्र्शनत्वाभावः                              | ઝુલ્                |
| अवधिज्ञानमेवावधिद्र्शनम्                                  | ४६                  |
| एकस्यैव केवछोपयोगस्य द्यात्मकत्वम्                        | 85                  |
| समयान्तरोत्पादोक्तिः परतीर्थिकाभिप्राया                   | ୪७                  |
| रुचिरूपं दर्शनमपि सम्यग्ज्ञानमेव                          | ୪७                  |
| सम्यग्दर्शनस्य विशिष्टज्ञानत्वम्                          | 86                  |
| ८. ग्रन्थकृत्प्रश्चस्तिः                                  | 8८-8९               |
| ९. ज्ञानबिन्दुप्रकरणस्य संपादककृतटिप्पणानि                | ५१-११७              |
| १०. ज्ञानबिन्दुप्रकरणस्य परिशिष्टानि                      | ११८–१३५             |
| १. ज्ञानबिन्दुगतानां पारिभाषिकज्ञब्दानां सूची             | ११८                 |
| २. ज्ञानबिन्दुगतानां प्रन्थ-प्रन्थकारादिविशेषनाम्नां सूची | १२७                 |
| ३. ज्ञानबिन्दुगतानां न्यायानां सूची                       | १२८                 |
| ४. ज्ञानबिन्दुगतानां अवतरणानां सूची                       | १२९                 |
| ५. ज्ञानविन्दुटिप्पणगतानां पारिभाषिकशब्दानां सूची         | <b>१</b> ३ <b>१</b> |
| ६. ज्ञानबिन्दुटिप्पणगतानां विरोषनाम्नां सूची              | १३४                 |
| ११. शुद्धि-वृद्धिपत्रकम्                                  | १३६                 |
|                                                           |                     |

<del>~~~~</del>

ÉR

# श्रीमद्यशोविजयोपाध्यायकृतं ज्ञानबिन्दुप्रकरणम् ।

\* \* \* न्यायविशारद्-न्यायाचार्य-श्रीमद्यशोविजयोपाध्यायविरचितं

ज्ञानबिन्दुप्रकरणम् ।

ऐन्द्रस्तोमनतं नत्वा वीरं तत्त्वार्थदेशिनम् । ज्ञानबिन्दुः श्रुताम्भोधेः सम्यग्रदृघ्रियते मया ॥ १ ॥

[१. सामान्यचर्चया ज्ञानस्य पीठिकाबन्धः ।] केवलाख्यपूर्णप्रकाद्यानिरूपणम् –

§१. तत्र ज्ञानं तावदात्मनः खपरावभासकः असाधारणो गुणः । स च अभ्रपट-₅ लविनिर्म्रक्तस्य भास्वत इव निरस्तसमस्तावरणस्य जीवस्य स्वभावभूतः केवलज्ञानव्यपदेशं लभते । तदाहुराचार्याः—

''केवलनाणमणंतं जीवसरूवं तयं निरावरणं ।'' इति ।

मत्यादिचतुष्करूपमन्दप्रकाद्यानिरूपणम् −

§२. तं च खभावं यद्यपि सर्वघाति केवलज्ञानावरणं कारत्स्र्येनैव आवरीतुं व्याप्रियते, 10 तथापि तस अनन्ततमो भागो नित्यानावृत एवावतिष्ठते, तथास्वाभाव्यात् – "सब<sup>3</sup>- जीवाणं पि य णं अक्खरस्स अनन्ततमो भागो णिच्चग्वाडिओ चिद्वइ । सोवि अ जइ आव-रिज्जा, तेणं जीवो अजीवत्तणं पाविज्जा ।" [नन्दी० सू० ४२ ] इति पारमर्षप्रामाण्यात् । अयं च स्वभावः केवलज्ञानावरणावृतस्य जीवस्य घनपटलच्छन्नस्य रवेरिव मन्दप्रकाश इत्युच्यते ।

§३, तत्र हेतुः केवलज्ञानावरणमेव<sup>°</sup> । केवलज्ञानव्यावत्त्रज्ञानत्वव्याप्यजातिविशेषाव-च्छिन्ने तद्वेतुत्वस्य शास्त्रार्थत्वात् । अत एव न मतिज्ञानावरणक्षयादिनापि मतिज्ञानाद्यु-त्पादनप्रसङ्गः । अत एव चास्य <sup>३</sup>विभावगुणत्वमिति प्रसिद्धिः ।

§४. स्पष्टप्रकाशप्रतिबन्धके मन्दप्रकाशजनकत्वमनुत्कटे चक्षुराद्यावरणे वस्त्रादावेव दृष्टम्, न तु उत्कटे कुड्यादाविति कथमत्रैवमिति चेत्; न, अभ्राद्यावरणे उत्कटे ₂ उभयस दर्शनात् । अत एव अत्र-

"सुद्रुवि मेघसमुदए होंति पभा चंदसूराणं।" [नन्दी० सू० ४२]

9 सन्वं जीवाणं आ ब। २ °मेव तत्र केवल° त। ३ विभावस्वभावसमिति शास्त्रे प्र° त।

इत्येवं दृष्टान्तितं पारमर्षे । अत्याद्यतेऽपि चन्द्रसूर्यादौ दिनरजनीविभागहेत्वल्पप्रका-शवत् जीवेऽपि अन्यव्यावर्त्तकचैतन्यमात्राविर्भाव आवश्यक इति परमार्थः । एकत्र कथं आद्यतानाद्यतत्वमिति तु<sup>र</sup> अर्पितद्रव्यपर्यायात्मना मेदामेदवादेन निर्लोठनीयम् ।

## चैतन्यस्य आवृतानावृतत्वे विवरणाचार्यमतस्य निरासः -

§५. ये तु 'चिन्मात्राश्रय-विषयमज्ञानम्' इति विवरणाचार्यमताश्रयिणो वेदान्तिनस्तेषां 5 एकान्तवादिनां महत्यनुपपत्तिरेव, अज्ञानाश्रयत्वेन अनावृतं चैतन्यं यत् तदेव तद्विषय-तयाऽऽवृतमिति विरोधात् । न च 'अखण्डत्वादि अज्ञानविषयः, चैतन्यं तु आश्रयः' इत्य-विरोधः, अखण्डत्वादेः 'चिद्रूपत्वे भासमानस आवृतत्वायोगात् , अचिद्रूपत्वे च जडे आवरणायोगात । कल्पितभेदेन अखण्डत्वादि विषय इति चेत; न, भिन्नावरणे चैतन्या-10 नावरणात् । परमार्थतो नास्त्येव आवरणं चैतन्ये, कल्पितं तु शुक्तौ रजतमिव तत् तत्र अविरुद्धम् । तेनैव च चिच्चाखण्डत्वादिभेदकल्पना – 'चैतन्यं स्फुरति न अखण्डत्वादि' – इत्येवंरूपांऽऽधीयमाना न विरुद्धेति चेत् ; न, कल्पितेन रजतेन रजतकार्यवत् कल्पि-तेनावरणेन े आवरणकार्यायोगात् । 'अहं मां न जानामि' इत्यनुभव एव कर्मत्वांशे आव-रणविषयकः कल्पितस्यापि तस्य कार्यकारित्वमाचष्टे, अज्ञानरूपकियाजन्यस्य अतिशयस्य 15 आवरणरूपस्वैव प्रकृते कर्मत्वात्मकत्वात् । अत एव अस्य साक्षिप्रत्यक्षत्वेन खगोचरप्र-माणापेक्षयां न निष्टत्तिप्रसङ्ग इति चेत् ; न, 'मां न जानामि' इत्यस 'विशेषज्ञानाभाववि-षयत्वात् , अन्यथा 'मां जानामि' इत्यनेन विरोधात् । दृष्टश्च इत्थम् 'न किमपि जानामि' इत्यादिः मध्यस्थानां प्रयोगः । किञ्च, विशिष्टाविशिष्टयोः भेदाभेदाभ्युपगमं विना अखण्डत्वादिविशिष्टचैतन्यज्ञानेन विशिष्टावरणनिद्यत्तावपि शुद्धचैतन्याप्रकाशप्रसङ्गः, 2 विशिष्टस कल्पितत्वात , अविशिष्टस च अननुभवात् । महावाक्यस निर्धर्मकब्रह्मविषयत्वं च अग्रे निर्लोठयिष्यामः ।

### अज्ञानस्य जीवाश्रयत्वं ब्रह्मविषयत्वं चेति वाचस्पतिमतस्य निरासः-

§ ६. एतेन 'जीवाश्रयं ब्रह्मविषयं च अज्ञानम्' इति वाचस्पतिमिश्राभ्युपगमोऽपि निरस्तः, जीवब्रह्मणोरपि कल्पितभेदत्वात् । व्यावहारिकभेदेऽपि जीवनिष्ठाऽविद्यया तत्रैव व्याप्रद्योत्पत्तिप्रसङ्गात् । न च 'अहङ्कारादिप्रपञ्चोत्पत्तिः तत्र इष्टैव, आकाश्चादिप्रपञ्चोत्प-त्तिस्तु विषयपक्षपातिन्या अविद्याया ईश्वरे सत्त्वेन तत्रैव युक्ता' इत्यपि साम्प्रतम् । अज्ञातब्रह्मण एव एतन्मते ईश्वरत्वेऽपि अज्ञातशुक्ते रजतोपादानत्ववत् तस्य आकाशादिप्र-पञ्चोपादानत्वाभिधानासम्भवात् । रजतस्थले हि 'इदमंशावच्छेदेन रजताज्ञानमिदमंशाव-च्छेदेन रजतोत्पादकम्' इति त्वया ऋष्तम्, शुक्त्यज्ञानं तु अदूरविप्रकर्षेण तथा । प्रकृते तु

१ तु द्रव्य°त। २ °धीय आरोप्यमाना° आ। ३ कल्पितेनानावरणेन मु। ४ °पेक्षया नाऽऽवृत्तिप्र° त। ५ विरोष्यज्ञा° ख। ६ °शिष्टकल्पित° अ ख। ७ °निर्धर्मकविष° आ चमु। ८ °ईश्वरेऽस° मु। ९ °रजतज्ञानं आ चमु। ब्रह्मणि अवच्छेदासम्भवात् न किश्चिदेतत् । अवच्छेदानियमेन हेतुत्वे च अहङ्कारादेरपि ईश्वरे उत्पत्तिप्रसङ्गादिति किमतिप्रसङ्गेन १। तस्मात् अनेकान्तवादाश्रयादेव<sup>ः</sup> केवलज्ञाना-वरणेन आव्टतोऽपि अनन्ततमभागावशिष्टोऽनाव्टत एव ज्ञानस्वभावः सामान्यत एकोऽपि 'अनन्तपर्यायकिर्मारितमूर्तिः मन्दप्रकाञनामधेयो नानुपपन्नः ।

मन्दप्रकाशस्य क्षयोपशमभेदेन नानात्वसमर्थनम्–

§७. स च अपान्तरालावस्थितमतिज्ञानाद्यावरणक्षयोपश्रमभेदसम्पादितं नानात्वं भजते, घनपटलाच्छन्नरवेः मन्दप्रकाश इव अन्तरालस्थकटकुट्याद्यावरणविवरप्रवेशात् । इत्थं च – जन्मादिपर्यायवत् आत्मस्वभावत्वेऽपि मतिज्ञानादिरूपमन्दप्रकाशस्य उपाधिभेदस-म्पादितसत्ताकत्वेन उपाधिविगमे तद्विगमसम्भवात् न कैवल्यस्वभावानुपपत्तिः – इति महाभाष्यकारः । अत एव द्वितीयापूर्वकरणे तात्त्विकधर्मसन्न्यासलाभे क्षायोपश्रमिकाः ॥ क्षमादिधर्मा अपि अपगच्छन्तीति तत्र तत्र हरिभद्राचार्यैः निरूपितम् । निरूपितं च योगयत्नकर्मनिर्जरणहेतुफलसम्बन्धनियतसत्ताकस्य क्षायिकस्यापि चारित्रधर्मस्य ग्रुक्तावन-वस्थानम् । न च वक्तव्यम् – 'केवलज्ञानावरणेन बलीयसा आवरीतुमशक्यस्य अनन्तत्त-मभागस्य दुर्वलेन मतिज्ञानावरणादिना न आवरणसम्भवः' इतिः कर्मणः स्वावार्याऽऽवारक-तायां सर्वधातिरसस्पर्धकोदयस्वैव बलत्वात् , तस्य च मतिज्ञानावरणादिप्रकृतिष्वपि ॥ अविशिष्टत्वात् ।

### पासङ्गिकी क्षयोपदामप्रक्रिया-

§८. कथं तर्हि क्षयोपशम इति चेत् । अत्रेयं अर्हन्मतोपनिषद्वेदिनां प्रक्रिया - इह हि कर्मणां प्रत्येकं अनन्तानन्तानि रसस्पर्धकानि भवन्ति । तत्र केवलज्ञानावरणकेवलदर्श-नावरणाऽऽद्यद्वादशकषायमिथ्यात्वनिद्रालक्षणानां विंशतेः प्रकृतीनां सर्वधातिनीनां सर्वा- 20 ण्यपि रसस्पर्धकानि सर्वधातीन्येव भवन्ति । उक्तशेषाणां पञ्चविंशतिधातिप्रकृतीनां देश-यातिनीनां रसस्पर्धकानि यानि चतुःस्थानकानि यानि च त्रिस्थानकानि तानि सर्वधाती-न्येव । द्विस्थानकानि तु कानिचित् सर्वधातीनि कानिचिच्च देशधातीनि । एकस्थानकानि तु सर्वाण्यपि देशधातीन्येव । तत्र ज्ञानावरणचतुष्कदर्शनावरणत्रयसंज्वलनचतुष्कान्तरा-यपञ्चकपुंवेदलक्षणानां सप्तदशप्रकृतीनां एकद्वित्रिचतुःस्थानकरसा बन्धमधिकृत्य प्राप्यन्ते, 25 श्रेणिप्रतिपत्तेर्वागासां द्विस्थानकस्य त्रिस्थानकस्य चतुःस्थानकस्य वा रसस्य बन्धात् , श्रेणिप्रतिपत्तेर्वागासां द्विस्थानकस्य त्रिस्थानकस्य चतुःस्थानकस्य वा रसस्य बन्धात् , श्रेणिप्रतिपत्तेर्त्वागासां एकस्थानकस्य त्रिस्थानकस्य चतुःस्थानकस्य वा रसस्य बन्धात् , श्रेणिप्रतिपत्त्ते तु अनिद्वत्तिचादराद्वायाः संख्येयेषु भागेषु गतेषु अत्यन्तविशुद्धाध्यव-सायेन अशुभत्वात् आसां एकस्थानकस्यवि रसस्य बन्धात् । शेषास्तु शुभा अशुभा वा बन्धमधिकृत्य द्विस्थानकरसान्तिस्थानकरसाश्वतुःस्थानकरसाश्च प्राप्यन्ते, न कदाचनापि एकस्थानकरसाः । यत उक्तसप्तदशव्यतिरिक्तानां हास्याद्यानां अशुभग्रकृतीनां एक- 30 स्थानकरसाः । यत उक्तसप्तद्वव्यतिरिक्तानां हास्याद्याना । यदा तु एकस्थान-

४ चारित्रभावस्य मुक्ता° त । ५ बन्धमाश्रित्य मु। ६ ॰स्थानकस्यैव बन्धात् मु।

१ °वादाश्रयणेन केवल° त। २ °पर्यायकर्मिं° सु, °पर्यायां कि॰ अ ब। ३ °भाष्यकाराशयः त।

करसबन्धयोग्या परमप्रकर्षप्राप्ता हुद्धिः अनिवृत्तिबादराद्वायाः संख्येयेभ्यो भागेभ्यः परतो जायते , तदा बन्धमेव न ता आयान्तीति । न च 'यथा श्रेण्यारोहे अनिवृत्ति-बादराद्धायाः संख्येयेषु भागेषु गतेषु परतोऽतिविद्युद्धत्वात् मतिज्ञानावरणादीनां एक-स्थानकरसबन्धः, तथा क्षपकश्रेण्यारोहे सूक्ष्मसम्परायस्य चरमद्विचरमादिसमयेषु वर्त्त-<sup>5</sup> मानस्य अतीवविशुद्धत्वात केवलद्विकस्य सम्भवद्धन्धस्य एकस्थानकरसबन्धः कथं न भवति' इति शङ्कनीयम् ; खल्पस्यापि केवलद्विकरसस्य सर्वधातित्वात् । सर्वधातिनां च जघन्यपदेऽपि द्विस्थानकरसस्यैव सम्भवात् । ग्रुभानामपि प्रकृतीनां अत्यन्तग्रुद्वौ वर्त-मानश्रतुःस्थानकमेव रसं बधाति । ततो मन्दमन्दतरविद्युद्धौ तु त्रिस्थानकं द्विस्थानकं वा । संक्वेशाद्वायां वर्तमानस्तु शुभप्रकृतीरेव न बधातीति कुतः तद्गतरसस्थानकचिन्ता १ । " यास्त अतिसंक्विष्टे मिथ्यादृष्टौ नरकगतिप्रायोग्या वैक्रियतैजसाद्याः <u>धूभप्रकृतयो</u> बन्ध-मायान्ति, तासामपि तथा खाभाव्यात् जघन्यतोऽपि द्विस्थानक एव रसो बन्धमायाति नैकस्थानक इति' ध्येयम् । नजु उत्क्रंष्टस्थितिमात्रं संक्वेशोत्कर्षेण भवति, ततो यैरेव अभ्यवसायैः ग्रुभप्रकृतीनां उत्कृष्टा स्थितिर्भवति तैरेव एकस्थानकोऽपि रसः किं न सादिति चेतु; उच्यते - इह हि प्रथमस्थितेरारभ्य समयवृद्धा असंख्येयाः स्थितिविशेषा मवन्ति । एकैकस्यां च स्थितौ असंख्येया रसस्पर्धकसंघातविशेषाः । तत उत्कृष्टस्थितौ बध्यमानायां प्रतिस्थितिविशेषं असंख्येया ये रसस्पर्धकसंघातविशेषास्ते तावन्तो द्विस्थान-करसस्यैव घटन्ते, न एकस्थानकस्थेति न धुभग्रकृतीनां उत्कृष्टस्थितिबन्धेऽपि एकस्थान-करसबन्धः । उक्तं च-

"उक्नोसठिई अज्झवसाणेहिं एकठाणिओ होइ।

20

§ ९. एवं स्थिते देशघातिनां अवधिज्ञानावरणादीनां सर्वधातिरसस्पर्धकेषु विद्युद्धा-ध्यवसायतो देशघातितया परिणमनेन निहतेषु, देशघातिरसस्पर्धकेषु च अतिस्निग्धेषु अल्परसीकृतेषु, तदन्तर्गतकतिपयरसस्पर्धकभागस्य उदयावलिकाप्रविष्टस्य क्षये, शेषस्य च विपाकोदयविष्कम्भलक्षणे उपश्रमे, जीवस्य अवधिमनःपर्यायज्ञानचक्षुर्दर्शनादयो 25 गुणाः क्षायोपश्रमिकाः प्रादुर्भवन्ति । तदुक्तम् –

सुमिआण तं न जं ठिइअसंखगुणिआ उ अणुमागा ॥" [पंच० द्वा० ३ गा० ५४ ] इति ।

"णिहएसु सबघाइरसेसु फड्डेसु देसघाईणं ।

जीवस्स गुणा जायंति ओहीमणचक्खुमाईआ॥" [पंच० द्वा० ३ गा० ३०]

निहतेषु देशघातितया परिणमितेषु । तदा अवधिज्ञानावरणादीनां कतिपयदेशघाति-रसस्पर्धकक्षयोपशमात् कतिपयदेशघातिरसस्पर्धकानां चोदयात् क्षयोपशमानुविद्ध औद-अ यिको भावः प्रवर्तते । अत एव उदीयमानांशक्षयोपशमत्वद्ध्या वर्धमानावधिज्ञानो-पपत्तिः । यदा च अवधिज्ञानावरणादीनां सर्वघातीनि रसस्पर्धकानि विपाकोदयमागतानि भवन्ति, तदा तद्विषय औदयिको भावः केवलः प्रवर्तते । केवलं अवधिज्ञानावरणीय-सर्वधातिरसस्पर्धकानां देशघातितया परिणामः कदाचिद्द् विशिष्टगुणप्रतिपत्त्या कदा-

१ इति । नचुत । २ यैरध्यव° मु।

चिच्च तामन्तरेणैव स्यात् , भवप्रत्ययगुणप्रत्ययभेदेन तस्य द्वैविध्योपदर्श्वनात् । मनः-पर्यायज्ञानावरणीयस्य तु विशिष्टसंयमाप्रमादादिप्रतिपत्तावेव, तथास्वभावानामेव बन्ध-काले तेषां बन्धनात् । चक्षुर्दर्शनावरणादेरपि तत्तदिन्द्रियपर्याप्त्यादिघटितसामप्र्या तथापरिणामः । मतिश्चतावरणाञ्चश्चर्दर्शनावरणान्तरायप्रकृतीनां तु सदैव देशघातिना-मेव रसस्पर्धकानाग्रुदयो न सर्वधातिनाम् , ततः सदैव<sup>3</sup> तासां ओदयिकक्षायोपश्चमिकौ <sup>5</sup> भावौ संमिश्रौ प्राप्येते, न केवल औदयिक इति उक्तं पञ्चसङ्ग्रहमूल्टीकायाम् । एतच्च तासां सर्वधातिरसस्पर्धकानि येन तेनाध्यवसायेन देशघातीनि कर्ज्तुं शक्यन्ते इत्यभ्यु-पगमे सति उपपद्यते अन्यथा बन्धोपनीतानां मतिज्ञानावरणादिदेशघातिरसस्पर्धकानां अनिवृत्तिचादराद्वायाः संख्येयेषु भागेषु गतेष्वेव सम्भवात् तदर्वाग् मतिज्ञानाद्यभाव-प्रसङ्गः, तदभावे च तद्धललभ्यतदवस्थालाभानुपपत्तिरिति अन्योयाश्रयापातेन मतिज्ञा-ण्वादीनां मूल्रत एव अभावप्रसङ्गात् । एवं मतिश्चताज्ञानाचश्चर्द्वर्श्वनादीनामापि क्षायोप-शमिकत्वेन भणनात् सर्वधातिरसस्पर्धकोदये तदलाभात् देशघातिरसस्पर्धकानां च अर्वा-गबन्धात् अध्यवसायमात्रेण सर्वधातिनो देशघातित्वपरिणामानभ्युपगमे सर्वजीवानां तस्त्राभात्तिरिति भावनीयम् ।

§ १०. नजु यदि येन तेनाध्यवसायेन उक्तरसस्पर्धकानां सर्वघातिनां देशघातितया परिणामः तदा अर्वाग्दशायां तद्धन्ध एव किं प्रयोजनमिति चेत् ; तत् किं 'प्रयोजनक्षति-भिया सामग्री कार्यं नार्जयति' इति वक्तुमध्यवसितोऽसि १ । एवं हि पूर्णे प्रयोजने दृढदण्डनुत्रं चकं न आम्येत । तस्मात् प्रक्वते हेतुसमाजादेव सर्वधातिरसस्पर्धकबन्धौ-पयिकाध्यवसायेन तद्धन्धे तत्तदध्यवसायेन सर्वदा तद्देशघातित्वपरिणामे च बाधकाभावः ।

§ ११. तदेवं ज्ञानावरणदर्श्वनावरणान्तरायाणां विपाकोदयेऽपि क्षयोपशमोऽविरुद्ध 20 इति स्थितम् । मोहनीयस्य तु मिथ्यात्वानन्तानुबन्ध्यादिप्रकृतीनां प्रदेशोदये क्षायोपश-मिको भावोऽविरुद्धः, न विपाकोदये, तासां सर्वधातिनीत्वेन तद्रसस्पर्धकस्य तथावि-धाध्यवसायेनापि देशधातितया परिणमयितुमशक्यत्वात्, रसस्य देशधातितया परि-णामे तादात्म्येन देशधातित्या परिणमयितुमशक्यत्वात्, रसस्य देशधातितया परि-णामे तादात्म्येन देशधातित्या हेतुत्वकल्पनात् । विपाकोदयविष्कम्भणं तु तासु सर्व-धातिरसस्पर्धकानां क्षायोपशमिकसम्यक्त्वादिलब्ध्यभिधायकसिद्धान्तबलेन क्षयोपश- 25 मान्यथानुपपत्त्येव तथाविधाध्यवसायेन कल्पनीयम् । केवलज्ञानकेवलदर्शनावरणयोस्तु विपाकोदयविष्कम्भायोग्यत्वे स्वभाव एव शरणमिति प्राञ्चः । हेत्वभावादेव तदभाव-स्तद्धेतुत्वेन कल्प्यमानेऽध्यवसाये तत्क्षयहेतुत्वकल्पनाया एवौचित्यादिति तु युक्तम् । तस्मात् मिथ्यात्वादिप्रकृतीनां विपाकोदये न क्षयोपशमसम्भवः किं तु प्रदेशोदये ।

§ १२. न च 'सर्वधातिरसस्पर्धकप्रदेशा अपि सर्वखघात्यगुणघातनखभावा इति तत्प्रदेशोदयेऽपि कथं क्षायोपश्चमिकभावसम्भवः' १ इति वाच्यम् ; तेषां सर्वधातिरस-स्पर्धकप्रदेशानां अध्यवसायविशेषेण मनाग्मन्दानुभावीक्ठतविरलवेद्यमानदेशघातिरस-स्पर्धकेर्डन्तःप्रवेशितानां यथास्थितखबलप्रकटनासमर्थत्वात् ।

9 सर्वदैव त। २ °पद्यते नान्यथा त। ३ °वस्थालाम इति° त। ४ स्पर्धकेष्नन्त° मु।

§ १३. मिथ्यात्वाऽऽद्यद्वादशकषायरहितानां शेषमोहनीयप्रकृतीनां तु प्रदेशोदये विपाकोदये वा क्षयोपश्चमोऽविरुद्धः, तासां देशघातिनीत्वात् । तदीयसर्वधातिरसस्य देश-घातित्वपरिणामे हेतुः चारित्रानुगतोऽध्यवसायविशेष<sup>4</sup> एव द्रष्टव्यः । परं ता प्रकृतयोऽ-ध्रुवोदया इति तद्विपाकोदयाभावे क्षायोपशमिकभावे विजृम्भमाणे, प्रदेशोदयवत्योऽपि न ता मनागपि देशघातिन्यः । विपाकोदये तु<sup>3</sup> प्रवर्तमाने क्षायोपशमिकभावसम्भवे मनाग्मा-लिन्यकारित्वात्<sup>3</sup> देशघातिन्यस्ता भवन्तीति संक्षेपः । विस्तरार्थिना तु मत्कृतकर्मप्रकृति-विवरणादिविशेषग्रन्था अवलोकनीयाः । उक्ता क्षयोपशमप्रक्रिया ।

# [ २. मति-श्रुतज्ञानचर्चा । ]

§ १४. इत्थं च सर्वधातिरसस्पर्धकवन्मतिज्ञानावरणादिक्षयोपशमजनितं मतिश्रुतावधि-ग्मनःपर्यायभेदात् चतुर्विधं क्षायोपशमिकं ज्ञानम्, पश्चमं च क्षायिकं केवलज्ञानमिति पश्च प्रकारा ज्ञानस्य ।

#### मतिज्ञानस्य रुक्षणम् –

§ १५. तत्र, मतिज्ञानत्वं श्रुताननुसार्थनतिशयितज्ञानत्वम्, अवग्रहादिकमवदुपयोगज-न्यज्ञानत्वं वा । अवध्यादिकमतिशयितमेव । श्रुतं तु श्रुतानुसार्यवेति न तयोरतिव्याप्तिः । 18 श्रुतानुसारित्वं च धारणात्मकपदपदार्थसम्बन्धप्रतिसन्धानजन्यज्ञानत्वम् । तेन न सवि-कल्पकज्ञानसामग्रीमात्रप्रयोज्यपदविषयताशालिनीहापायधारणात्मके मतिज्ञानेऽच्याप्तिः – ईहादिमतिज्ञानभेदस्य श्रुतज्ञानस्य च साक्षरत्वाविशेषेऽपि । 'अयं घटः' इत्यपायोत्तरम् 'अयं घटनामको न वा' इति संशयादर्शनात् तत्तन्नाम्नोऽप्यपायेन ग्रहणात् तद्धारणोपयोगे 'इदं पदमस्य वाचकम्', 'अयमर्थ एतत्पदस्य वाच्यः' इति पदपदार्थसम्बन्धग्रहस्यापि 20 प्रौव्येण तज्जनितश्रुतज्ञानस्यैव श्रुतानुसारित्वव्यवस्थितेः । अत एव धारणात्वेन श्रुतहेतुत्वात्–''मइपुव्वं खुअं ।'' [ नन्दी० २४ ] इत्यनेन श्रुतत्वावच्छेदेन मतिपूर्वत्व-विधिः । ''न मई खुअपुव्विया ।'' [ नन्दी० २४ ] इत्यनेन च मतित्वसामानाधिकरण्येन श्रुतपूर्वत्वनिषेधोऽभिहितः सङ्गच्छते ।

## श्रुतनिश्रिताश्रुतनिश्रितमतिज्ञानयोर्रुक्षणम् –

१९६० कथं तर्हि श्रुतनिश्रिताश्रुतनिश्रितभेदेन मतिज्ञानद्वैविध्याभिधानमिति चेत्; उच्यते-स्वसमानाकारश्रुतज्ञानाहितवासनाप्रबोधसमानकालीनत्वे सति श्रुतोपयोगाभाव-कालीनं श्रुतनिश्रितमवग्रहादिचतुर्भेदम् । उक्तवासनाप्रबोधो धारणादार्ढ्यायोपयुज्यते, श्रुतोपयोगाभावश्च मतिज्ञानसामग्रीसम्पादनाय, उक्तवासनाप्रबोधकाले श्रुतज्ञानोपयोगव<sup>\*</sup>-लाच्छतज्ञानस्वैवापत्तेः, मतिज्ञानसामग्र्याः श्रुतज्ञानॅप्रतिवन्धकत्वेऽपि शाब्देच्छास्थानीयस्य ३० तस्य उत्तेजकत्वात् । मतिज्ञानजन्यस्मरणस्य मतिज्ञानत्ववत् श्रुतज्ञानजन्यं<sup>®</sup> स्मरणमपि च

۹ °शेषो द्रष्टव्यः त। २ तु वर्तमाने मु। ३ मालिन्यं का° त। ४ °योगे बला अ, श्रुतयोगोपयोगे श्रुतज्ञान° ब। ५ °ज्ञानोत्पत्तिप्रति मुत। ६ °जन्यस्परण मु। श्रुतज्ञानमध्य एव परिगणनीयम् । उक्तवासनाप्रबोधासमानकालीनं च मतिज्ञानं औत्पत्तिक्यादिचतुर्भेदमश्रुतनिश्रितमित्यभिप्रायेण द्विधाविभागे' दोषाभावः । तदिदमाह महाभाष्यकारः –

''पुबिं सुअपरिकम्मियमइस्स जं संपयं सुआईअं ।

तं णिस्सियमियरं पुण अणिस्सिअं मइचउकं तं॥" [ विशेषा० गा० १६९ ] इति । 🛛 5

§ १७. अपूर्वचैत्रादिव्यक्तिबुद्धौ त्वौत्पत्तिकीत्वमेव आश्रयणीयम् , ऐन्द्रियकश्चतज्ञान-सामान्ये धारणात्वेन, तदिन्द्रियजन्यश्चते तदिन्द्रियजन्यधारणात्वेनैव वा हेतुत्वात् , प्रागनुपलब्धेऽर्थे श्चतज्ञानाहितवासनाप्रबोधाभावेन श्चतनिश्चितज्ञानासम्भवात् । धारणायाः श्चतहेतुत्व एव च मतिश्चतयोः लब्धियौगपद्येऽपि उपयोगक्रमः सङ्गच्छते । प्रागु-पलब्धार्थस्य चोपलम्भे धारणाहितश्चतज्ञानाहितवासनाप्रबोधान्वयात् श्चतनिश्चितत्वमा- 10 वत्त्यकम् ।

§ १८. धारणादिरहितानामेकेन्द्रियादीनां तु आहारादिसंज्ञान्यथानुपपत्त्या अन्तर्जल्पा-कारौविवक्षितार्थवाचर्कंशब्दसंस्प्रष्टार्थज्ञानरूपं श्रुतज्ञानं क्षयोपशममात्रजनितं जात्यन्तरमेव ।

§ १९. आप्तोक्तस्य अहाख्यप्रमाणेन पदपदार्थशक्तिग्रहानन्तरमाकाङ्क्षाज्ञाना-दिसाचिूच्येन जायमानं तु ज्ञानं स्पृष्टधारणाप्रायमेव ।

पदार्थादिरूपचतुर्विधवाक्यार्थज्ञानस्य श्रुतरूपैकदीघोंपयोगत्वसमर्थनम् –

ु २०. ञाब्दवोधपरिकरीभूतश्च यावान् प्रमाणान्तरोत्थापितोऽपि बोधः सोऽपि सर्वः श्रुतमेव ।

§२१. अत एव पदार्थवाक्यार्थमहावाक्यार्थेंदम्पर्यार्थभेदेन चतुर्विधवाक्यार्थज्ञाने ऐद-म्पर्यार्थनिश्चयपर्यन्तं श्रुतोपयोगव्यापारात् सर्वत्र श्रुतत्वमेव इत्यभियुक्तैरुक्तमुपदेशपदादौ । 20 तत्र-''सब्वे पाणा सब्वे भूआ ण हंतब्वा ।'' इत्यादौ यथाश्रुतमात्रप्रतीतिः पदार्थबोधः । एवं सति हिंसात्वावच्छेदेन अनिष्टसाधनत्वप्रतीतेः आहारविहारदेवार्चनादिकमपि प्राणो-पघातहेतुत्वेन हिंसारूपत्वात् अकर्तव्यं स्थादिति वाक्यार्थबोधः । यतनया क्रियमाणा आहारविहारादिक्रिया न पापसाधनानि, चित्तशुद्धिफलत्वात् । अयतनया क्रियमाणा आहारविहारादिक्रिया न पापसाधनानि, चित्तशुद्धिफलत्वात् । अयतनया क्रियमाणां तु सर्व हिंसान्तर्भावात् पापसाधनमेवेति महावाक्यार्थबोधः । 'आज्ञैव धर्मे सारः' इत्यपवाद- 25 स्थलेऽपि गीतार्थयतनाकृतयोगिकारणपदैः निषिद्धस्थाप्यदुष्टत्वम् , विहितक्रियामात्रे च स्वरूपहिंसासम्भवेऽपि अनुबन्धहिंसाया अभावात् न दोषलेशस्थापि अवकाश इत्यैद-म्पर्यार्थबोधः ।

§२२. एतेषु सर्वेषु एकदीर्घोपयोगव्यापारात् न श्रुतान्यज्ञानग्रङ्का, ऐदम्पर्यबोधल-क्षणफलव्याप्यतंयैव श्रुतस्य लोकोत्तरप्रामाण्यव्यवस्थितेः । वाक्येऽपि क्रमिकतावद्वोध- » जनके <sup>क</sup>तथात्वव्युत्पत्तिप्रतिसन्धानवति<sup>ँ</sup> व्युत्पत्तिमति पुरुषे न विरम्यव्यापारादिदूषणा-

१ द्विविधभागे° मु। २ चतुकंत। ३ °जल्पाकारवि° मु। ४ °वाचकं श° मु। ५ आप्तोक्तशब्द°त। ६ तथात्वव्युत्पत्तिमति पुरुषे अ ब। ७ °वति न वि°त।

वकाशः । सोऽयमिषोरिव दीर्घदीर्घतरो व्यापारः 'यत्परः शब्दः स शब्दार्थः' इति नयाश्रयणात् ।

§२३. एतेन-'न हिंसात्' इत्यादिनिषेधविधौ विशेषविधिबाधपर्यालोचनया, अनुमितौ व्यापकतानवच्छेदकेनापि विशेषरूपेण व्यापकसेव, शाब्दबोधे तत्तदिहितेतर-<sup>5</sup> हिंसात्वेन वृत्त्यनवच्छेदकरूपेणापि निषेध्यस प्रवेशः – इति निरस्तम् ; उक्तबाधपर्यालो-चनस प्रक्वतोपयोगान्तर्भावे अस्मदुक्तप्रकारसेव साम्राज्यात् , तदनन्तर्भावे च तस्य सामान्यवाक्यार्थबोधेन सह मिलनाभावेन विशेषपर्यवसायकत्वासम्भवात् ।

§२४. अव्यवहितद्वित्रक्षणमध्ये एकविशेषबाधप्रतिसन्धानमेव सामान्यवाक्यार्थस तदितरविशेषपर्यवसायकमिति कल्पनायां न दोष इति चेत् ; न, द्वित्रक्षणाननुगमात्, ण पटुसंस्कारस्य पञ्चषक्षणव्यवधानेऽपि फलोत्पत्तेश्व संस्कारपाटवस्यैव अनुगतस अनुसरणौ-चित्यात् । तच गृहीतेऽर्थे मतिश्चतसाधारैणविचारणोपयोग एवोपयुज्यते' । अत एव सामान्यनिषेधज्ञाने विरोधसम्बन्धेन विशेषविधिस्मृतावपि विचारणया तदितरविशेष-पर्यवसानम् ।

§२५. अपि च 'स्वर्गकामो यजेत' इत्यत्र यथा परेषां प्रथमं स्वर्गत्वसामानाधिकर-<sup>15</sup> ण्येनैव यागकार्यताग्रहः, अनन्तरं<sup>3</sup> च अनुगतानतिप्रसक्तकार्यगतजातिविशेषकल्पनम्, तथा प्रक्ठतेऽपि हिंसात्वसामानाधिकरण्येन पापजनकत्वबोधे अनन्तरं तद्भतहेतुतावच्छेद-कानुगतानतिप्रसक्तरूपकल्पने किं बाधकम् ?, सर्वशब्दबलेन हिंसासामान्योपस्थितावपि तद्भतहेतुस्वरूपानुबन्धक्ठतविशेषस्य कल्पनीयत्वात् । सैव च कल्पना वाक्यार्थबोधात्मि-केति न तदुच्छेदः ।

१९६. किञ्च, पदार्थवोधात् हिंसासामान्ये अनिष्टसाधनत्वग्रहे आहारविहारादिकिया-खनिष्टसाधनत्वव्याप्यहिंसात्वारोपेण अनिष्टसाधनत्वारोपलक्षणतर्कात्मक एव वाक्यार्थ-बोधः । तस्य युक्त्या विपर्ययपर्यवसानात्मको महावाक्यार्थबोधः । ततो हेतुस्वरूपानु-बन्धत्रयविषय एव हिंसापदार्थ इत्यैदम्पर्यार्थबोधः, इत्येते बोधा अनुभवसिद्धत्वादेव दुर्वाराः ।

2 श्रुतज्ञानाभ्यन्तरस्य मतिविशेषस्य श्रुतत्वसमर्थनम् -

§२७. श्रुतज्ञानमूलोहादेश्च श्रुतत्वं मति-ज्ञानमूलोहादेः मतिज्ञानत्ववदेवाभ्युपेयम् । अत एव श्रुतज्ञानाभ्यन्तरीभूतमतिविशेषैरेव षट्स्थानपतितत्वं चतुर्दशपूर्वविदामपि आचक्षते सम्प्रदायवृद्धाः । तथा चोक्तं कल्पभाष्ये –

''अक्खरलंमेण समा ऊणहिया हुंति मइविसेसेहिं ।

30

ते<sup>\*</sup> विय मईविसेसा सुअनाणब्भन्तरे जाण ॥" [ विरोषा० गा० १४३ ]

§ २८. यदि च सामान्यश्चतज्ञानस्य विशेषपर्यवसायकत्वमेव मतिज्ञानस्य श्चतज्ञाना-भ्यन्तरीभूतत्वम् , उपयोगविच्छेदेऽपि एकोपयोगव्यवहारश्च फलप्राधान्यादेवेति

१ °साधाविचा° अ ब। २ °ज्यते इति । अत त। ३ अनन्तरमनु° त। ४ ते पुण म° त।

विभाव्यते, तदा पदार्थं बोधयित्वा विरतं वाक्यं वाक्यार्थबोधादिरूपविचारसहक्रतमा-वृत्त्या विशेषं बोधयदैदम्पर्यार्थकत्वव्यपदेशं लभत इति मन्तव्यम् । परं शब्दसंस्पृष्टार्थ-ग्रहणव्याप्टतत्वे पदपदार्थसम्बन्धग्राहकोहादिवत् तस्य कथं न श्रुतत्वम् १, शब्दसंस्पृष्टार्थ-ग्रहणहेतुरुपैलब्धिविशेषो धारणसमानपरिणामः श्रुतमिति <u>नन्दिवृत्त्या</u>दौँ दर्शनात् ।

पूर्वगतगाथाया व्याख्यामाश्रित्य श्रुतऌक्षणानुगमनम्−

''सोइंदिओवरुद्धी होइ सुअं सेसयं तु मइनाणं । मोत्तूणं दुव्वसुअं अक्खरलंभो अ सेसेसु ॥" [ विशेषा० गा० ११७ ]

इति पूर्वगतगाथायामपि अयमेव खरसों लम्यते ।

्§ २९. तथा च अस्यार्थः-श्रोत्रेन्द्रियेणोपलब्धिरेव श्रुतमित्यवधारणम् , न तु श्रोत्रेन्द्रियोपलब्धिः श्रुतमेवेति । अवग्रहेहादिरूपायाः श्रोत्रेन्द्रियोपलब्धेरपि मतिज्ञानरूप- ॥ त्वात् । यद्भाष्यकारः-

''सोइंदिओवरुद्धी चेव सुअं न उ तई सुअं चेव ।

सोइंदिओवलद्धी वि काई जम्हा मइनाणं ॥'' [ विशेषा० गा० १२२ ] शेषं तु यच्चक्षुरादीन्द्रियोपलब्धिरूपंँ विज्ञानं तन्मतिज्ञानम् । तु शब्दोऽनुक्तसमुचयार्थः । स च अवग्रहेहादिरूपां ओत्रेन्द्रियोपलब्धिमपि समुचिनोति, यद्भाष्यकारः-- <sup>15</sup>

''तुसमुच्चयवयणाओ व काई सोइंदिओवऌद्धी वि ।

मइ एवं सइ सोउग्गहादओ होंति मइभेया ॥'' [ विशेषा० गा० १२३ ]

§३०. अपवादमाह–मुक्त्वा द्रव्यश्चतं पुस्तकपत्रकांदिन्यस्ताक्षररूपम् । तदाहितायाः ग्रब्दार्थपर्यालोचनात्मिकायाः शेपेन्द्रियोपलब्धेरपि श्चतत्वात् । अक्षरलाभश्च यः शेपेष्व-पीन्द्रियेषु शब्दार्थपर्यालोचनात्मकः, न तु केवलः, तस्पेहादिरूपत्वात् , तमपि मुक्त्वेति ª सोपस्कारं<sup>s</sup> व्याख्येयम् ।

§३१. नन्वेवं शेषेन्द्रियेष्वपि अक्षरलाभस्य श्रुतत्वोक्तेः श्रोत्रेन्द्रियोपलब्धिरेव श्रुतमिति प्रतिज्ञा विशीर्येत । मैवम् , तस्यापि श्रोत्रेन्द्रियोपलब्धिकल्पत्वादिति बहवः ।

§ ३२. श्रोत्रेन्द्रियोपलब्धिपदेन श्रोत्रेन्द्रियजन्यव्यञ्जनाक्षरज्ञानाहिता शाब्दी बुद्धिः, द्रव्यश्चतपदेन च चक्षुरादीन्द्रियजन्यसंज्ञाक्षरज्ञानाहिता सा, अक्षरलाभपदेन च तदतिरि- 25 क्तश्चतज्ञानावरणकर्मक्षयोपश्चमजनिता बुद्धिर्ग्रह्यत इति सर्वसाधारणो धारणाप्रायज्ञानवृत्ति-शब्दसंस्पुर्ग्धार्थाकारविशेष एवानुगतं<sup>११</sup> लक्षणम्, त्रिविधाक्षरश्चताभिधानप्रस्तावेऽपि संज्ञा-व्यज्जनयोः द्रव्यश्चतत्वेन, लब्धिपदस्य च उपयोगार्थत्वेन व्याख्यानात् । तत्र चानुगत-

१ °संस्रष्टा° मु अ त । २ °संस्रष्टा° मु । ३ °हेतुरूपल° व । ४ नन्दीवृत्तौ तु इत्थं पाठः-"वाच्यवाचक-भावपुरस्सरीकारेण शब्दसंस्रष्टार्थप्रहणहेतुरुपलब्धिविशेषः । 'एवमाकारं वस्तु जलधारणाद्यर्थकियासमर्थं घटशब्द-वाच्यम्' इत्यादिरूपतया प्रधानीक्वतत्रिकालसाधारणसमानपरिणामः शब्दार्थपर्यालोचनानुसारी इन्द्रियमनोनिमित्तो-दनगमविशेष इत्यर्थः ।" अयमेव च पाठः संगतो भाति । केनापि कारणेन सर्वास्र प्रतिषु त्रुटितः स्यात्-सं०। ५ अभिप्रायः अ-टि०। ६ °न्द्रियेणोपलब्धिः मु। ७ रूपं तन्मति मु अ च। ८ °पत्रादि° मु। ९ °स्कारं साङ्गोपाङ्गं व्या° अ। १० °संस्रष्टा° मु। १९ °गतलक्षणम् मु। ज्ञा० २

Jain Education International

म्रुक्तमेव लक्षणमिति । इह गोव्टषन्यायेन त्रिविधोपलब्धिरूपभावश्चतग्रहणमिति त्वस्मा-कमाभाति ।

§ ३३. अवग्रहादिकमवदुपयोगत्वेनापि च मतिज्ञान एव जनकता, न श्रुतज्ञाने, तत्र श्राब्दोपयोगत्वेनैव हेतुत्वात् ।

<sup>s</sup> चतुर्णांमवग्रहादीनां कार्यकारणत्वपरिष्कारः –

§ ३४. मतिज्ञाने च नानवग्रहीतमीह्यते, नानीहितमपेयते, नानपेतं च धार्थते, इति कमनिवन्धनमन्वयव्यतिरेकनियममामनन्ति मनीषिणः । तत्र – अवग्रहस्य ईहायां धर्मि-ज्ञानत्वेन, तद्वान्तरधर्माकारेहायां तत्सामान्यज्ञानत्वेन वाः ईहायाश्च तद्धर्मप्रकारतानिरू-पिततद्धर्मिनिष्ठसिद्धत्वाख्यविषयतावदपायत्वावच्छिन्ने तद्धर्मप्रकारतानिरूपिततद्धर्मिनिष्ठसा-पिततद्धर्मिनिष्ठसिद्धत्वाख्यविषयतावदपायत्वावच्छिन्ने तद्धर्मप्रकारतानिरूपिततद्धर्मिनिष्ठसा-पततद्धर्मिनिष्ठसिद्धत्वाख्यविषयतावदपायत्वावच्छिन्ने तद्धर्मप्रकारतानिरूपिततद्धर्मिनिष्ठसा-ग ध्यत्वाख्यविषयतावदीहात्वेन, घटाकारावच्छित्रसिद्धत्वाख्यविषयतावदपायत्वावच्छिन्ने ताद्द्यसाध्यत्वाख्यविषयतावदीहात्वेन वाः धारणायां च अपायस्य समानप्रकारकानुभव-त्वेन, विशिष्टभेदे समानविषयकानुभवत्वेन वा कार्यकारणभावः । अवग्रहं द्वेधा विभज्घ तयोः परस्परं संवन्धविचारः –

§ ३५. तत्र अवग्रहो द्विचिंगे व्यञ्जनावग्रहार्थावग्रहभेदात् । तत्र व्यञ्जनेन ज्ञब्दादि-<sup>15</sup> परिणतद्रव्यनिक्रुरम्बेण व्यञ्जनस ओत्रेन्द्रियादेरवग्रहः सम्बन्धो व्यञ्जनावग्रहः । स च मछकप्रतिबोधकदृष्टान्ताभ्यां सत्रोक्ताभ्यामसंख्येयसमयभावी। तस्यामप्यवस्थायां अव्यक्ता ज्ञानमात्रा प्रथमसमयेंऽरोन अभवतश्वरमसमये भवनान्यथानुपपत्त्या भाष्यकृता प्रति-पादिता । युक्तं चैतत्, निश्चयतोऽविकलकारणस्यैव कार्योत्पत्तिव्याप्यत्वात् । अविकलं च कारणं ज्ञाने उपयोगेन्द्रियमेव । तच्च व्यञ्जनावग्रहकाले लब्धसत्ताकं कथं न स्वकार्यं <sup>20</sup> ज्ञानं जनयेदिति अयम्रुपयोगस्य कारणांशः ।

§ ३६. नजु व्यञ्जनावग्रहः प्राप्यकारिणामेवेन्द्रियाणामुक्तो नाप्राप्यकारिणोः चक्षुर्म-नसोरिति तत्र कः 'कारणांशो वाच्यः ? । यदि अर्थावग्रहस्तर्हि सर्वत्र स एवास्त्विति चेत्; न, तत्रापि अर्थावग्रहात् प्राग्लब्धीन्द्रियस्य ग्रहणोन्मुखपरिणाम एव उपयोगस्य कारणांश इत्युपगमात् । न च सर्वत्र एकस्पैव आश्रयणमिति युक्तम्, इन्द्रियाणां <sup>29</sup> प्राप्यकारित्वाप्राप्यकारित्वव्यवस्थाप्रयुक्तस्य हस्वदीर्घकारणांशभेदस्य आगमयुक्त्युप-पन्नत्वेन प्रतिबन्दिपर्यनुयोगानवकाशात् ।

§३७. अर्थावग्रहः-सामान्यमात्रग्रहः, यतः 'किश्चिदृष्टं मया, न तु परिभावितम्' इति व्यवहारः । स चैकसामयिकः । प्रामाण्यज्ञप्तौ ईहासामर्थ्यपरीक्षा -

- <sup>30</sup> § ३८. तत ईहोपयोग <sup>3</sup>आन्तमौंहूर्तिकः प्रवर्तते । स च सङ्क्तासङ्क्तविशेषोपादान-त्यागाभिम्रखबहुविचारणात्मकः पर्यन्ते तत्तत्प्रकारेण धर्मिणि साध्यत्वाख्यविषयता-फलवान् भवति । अत एव फलप्रवृत्तौ ज्ञानप्रामाण्यसंशयात् विषयसंशयवत् करण-
  - १ कः करणांशो त । २ °दीर्घकरणांश° अ ब । ३ आन्तर्मुहूर्तिकः त ।

श्रवत्तावपीन्द्रियादिगतगुणदोषसंशयेन विषयसंशयात् इन्द्रियसंादुण्यविचारणमपीहयैव जन्यते । केवलमभ्यासदशायां तज्झटिति जायमानत्वात् कालसोक्ष्म्येण नोपलक्ष्यते, अनभ्यासदशायां तु वैपरीत्येन स्फुटम्रुपलक्ष्यत इति मलयगिरिप्रभूतयो वदन्ति ।

§ ३९. एवं सति खजन्यापाये सर्वत्र अर्थयाथात्म्यनिश्चयस्य ईहयैव जन्यमानत्वात् ''तदुभयमुत्पत्ते परत एव, इप्तौ तु खतः परतश्च'' – इत्याकरस्रत्रं विरुध्येत । 'तदुभयम्' – प्रामाण्यमप्रामाण्यं च 'परत एव' इति कारणगतगुणदोषापेक्षयेत्यर्थः । 'स्रतः परतश्च' इति । संवादकबाधकज्ञानानपेक्षया जायमानत्वं स्वतस्त्वम् । तच्च अभ्यासदशायाम्, केवल-क्षयोपश्चमस्यैव तत्र व्यापारात् । तदपेक्षया जायमानत्वं च परतस्त्वम् । तच्च अनभ्यास-दशायाम् । अयं च विभागो विषयापेक्षया, स्वरूपे तु सर्वत्र स्वत एव प्रामाण्यनिश्चय इत्यक्षरार्थ इति । ईहयैव हि सर्वत्र प्रामाण्यनिश्चयाभ्युपगमे किं संवादकप्रत्ययापेक्षया ? । ॥ न खल्वेकं गमकमपेक्षितमिति गमकान्तरमपि अपेक्षणीयम् । न च 'ईहाया बहुविधत्वात् यत्र न करणसाहुण्यविचारः तत्रैव उक्तस्वतस्त्वपरतस्त्वव्यवस्था' इति वाच्यम् ; ईहायां कचिदुक्तविचारव्यभिचारोपगमे आभ्यासिकापायपूर्वेहायां अनुपलक्ष्यमाणस्यापि तद्वि-चारस्य ं नियमकल्पनानुपपत्तेः । न चोक्तविचार ईहायां प्रमाजनकतावच्छेदकः । न तु तज्ज्ञप्तिजनकतावच्छेदक इत्यपि युक्तम्, करणगुणादेव प्रमोत्पत्तौ तस्यातथात्वात् । न च 'भाविज्ञानस्य असिद्धत्वात् उक्तविचारवत्यापीहया तद्वतप्रामाण्याग्रहः' इत्यपि साम्प्र-तम् ; विचारेण करणसाद्धण्यव्रहे भाविज्ञानप्रामाण्यग्रहस्यापि संभृतसामग्रीकत्वात् इत्यादि-विचारणीयम् ।

#### प्रामाण्याप्रामाण्ययोः स्वतस्त्वपरतस्त्वानेकान्ते मीमांसकमतेन दूषणम्-

§ ४०. नजु भवतां–सैद्धान्तिकमते उपयोगे–अवग्रहादिव्दत्तिचतुष्टयव्याप्यत्वम् , एकत्र 20 वस्तुनि प्राधान्येन सामान्यविशेषोभयावगाहित्वपर्याप्त्याधारत्वं वाः तार्किकमते च प्रमेया-व्यभिचारित्वं-प्रामाण्यं अयोग्यत्वात् अभ्यासेनापि दुर्ग्रहम् , समर्थप्रवृत्त्यनौपयिकत्वेन अनुपादेयं च<sup>\*</sup> । पौद्रलिकसम्यक्त्ववतां सम्यक्त्वदलिकान्वितोऽपायांशः प्रमाणम्, क्षायिकसम्यक्त्ववतां च केवलोऽपायांश इति तत्त्वार्थवृत्त्यादिवचनतात्पर्यपर्यालोचनायां तु सम्यक्त्वसमानाधिकरणापायत्वं ज्ञानस्य प्रामाण्यं पर्यवस्यति, अन्यथाऽननुगमात् । तत्र 25 च विशेषणविशेष्यभावे विनिगमनाविरहः । 'ज्ञानं प्रमाणम्' इति वचनं विनिगमकमिति चेतः तदपि समर्थप्रवृत्त्यौपयिकेन रूपेण विनिगमयेत् , न तु विशिष्टापायत्वेनानीदृशेन । सम्यक्त्वानुगतत्वेन ज्ञानस्य ज्ञानत्वम्, अन्यथा त्वज्ञानत्वमिति व्यवस्था तु नापायमात्र-प्रामाण्यसाक्षिणी, सम्यग्दष्टिसम्बन्धिनां संज्ञयादीनामपि ज्ञानत्वस्य महाभाष्यकृता परिभाषितत्वात् । न च – 'सम्यक्त्वसाहित्येन ज्ञानस्य रुचिरूपत्वं संपद्यते, रुचिरूपं च ज्ञानं " प्रमाणमिति सम्यक्त्वविशेषणोपादानं फलवद्' इत्यपि साम्प्रतम् , एतस व्यवहारोपयोगि-त्वेऽपि प्रवृत्त्यनुपयोगित्वात् । न च घटाद्यपायरूपा रुचिरपि सम्यक्त्वमिति व्यवहरन्ति जीवाजीवादिपदार्थनवकविषयकसमूहालम्बनज्ञानविशेषस्यैव रुचिरूपत-सैद्धान्तिकाः,

१ °साहुणवि° अब। २ °स्य निरनुपपत्तेः मु। ३ °साहुण्यस्य अहेत। ४ °देयं पौद्ग° मु अब।

याम्नातत्वात् । केवलं सत्संख्यादिमार्गणास्थानैः तन्निर्णयो भावसम्यक्त्वम्, सामान्यतस्तु द्रव्यसम्यक्त्वमिति विशेष इति । न च – 'घटाद्यपायेऽपि रुचिरूपत्वमिष्टमेव, सदसद्विशेषणा-विशेषणादिना सर्वत्र ज्ञानाज्ञानव्यवस्थाकथनात्, तदेव च प्रामाण्यमप्रत्युहम्' इति वाच्यम् ; अनेकान्तव्यापकत्वादिप्रतिसन्धानाहितवासनावतामेव तादृश्वोधसम्भवात्, तदन्येषां तु द्रव्यसम्यक्त्वेनैव 'ज्ञानसद्भावव्यवस्थितेः । अत एव चरणकरणप्रधानानामपि स्वसमयप-रसमयम्रुक्तव्यापाराणां द्रव्यसम्यक्त्वेन चारित्रव्यवस्थितावपि भावसम्यक्त्वाभावः प्रतिपादितः संमतौ महावादिना । द्रव्यसम्यक्त्वं च – ''तदेव सत्यं निःशङ्कं यज्जिनेन्द्रैः भवेदितम्'' इति ज्ञानाहितवासनारूपम्, माषतुपाद्यनुरोधाद् गुरुपारतव्यरूपं वा इत्यन्य देतत् । तस्मान्नेते प्रामाण्यप्रकाराः प्रवृत्त्यौपयिकाः ।

§४१. तद्वति तत्प्रकारकत्वरूपं ज्ञानप्रामाण्यं तु प्रवृत्त्यौपयिकमवशिष्यते, तस्य च स्वतो ग्राह्यत्वमेवोचितम् । न्यायनयेऽपि ज्ञाने पुरोवर्तिविशेष्यताकत्वस्य रजतत्वादिप्रकारकत्वस्य च अनुव्यवसायग्राह्यतायामविवादात्, 'इमं रजतत्वेन जानामि' इति प्रत्ययात्, तत्र विशेष्यत्वप्रकारत्वयोरेव द्वितीयातृतीयार्थत्वात् । तत्र पुरोवर्तिं इदंत्वेन रजतत्वादिनापि चोपनयवज्ञाद् भासताम् । न च – 'इदंत्ववैशिष्ट्यं पुरोवर्तिनि न भासते' – इति वाच्यम् ; » विशेष्यतायां पुरोवर्तिनः सरूपतो भानानुपपत्तेः तादद्यविशेषणज्ञानाभावात् , अन्य्था प्रमेयत्वादिना रजतादिज्ञानेऽपि तथाज्ञानापत्तेः, जात्यतिरिक्तस्य किञ्चिद्धर्मप्रकारेणैव भाननियमाच । किश्च, प्रामाण्यसंशयोत्तरम् 'इदं रजतं न वा' इत्येव संशयो, न तु 'रज-तमिदं न वा', 'द्रव्यं रजतं न वा' इत्यादिरूप इति यद्विशेष्यकयत्प्रकारकज्ञानत्वावच्छेदेन प्रामाण्यसंग्रयः तद्धर्मविशिष्टे तत्प्रकारकसंग्रय इति नियमात् इदंत्वेन धर्मिभानमावश्यकम्, 20 इदंत्वरजत्वादिना पुरोवर्तिन उपनयसत्त्वाच तथाभानमनुव्यवसाये दुर्वारमिति किमपरम-वशिष्यते प्रामाण्ये ज्ञातुम् १ । न च 'एकसम्बन्धेन तद्वति सम्बन्धान्तरेण तत्प्रकारकज्ञान<sup>®</sup>-व्याद्वर्त्तं तेन सम्बन्धेन तत्प्रकारकत्वमेव प्रामाण्यम् , तच दुर्ग्रहम् इति वाच्यम् ; व्यवसाये येन सम्बन्धेन रजतत्वादिकं प्रकारः तेन तद्वतोऽनुव्यवसाये भानात् , संसर्गसँ तत्त्वेनेव भानात् । तत्प्रकारत्वं च वस्तुगत्या तत्सम्बन्धावच्छिन्नप्रकारताकत्वमिति प्रकारताकुक्षि-25 प्रवेशेनैव वा तद्भानम् । अत एव – इदं रजतमिति तादात्म्यारोपव्यावृत्त्तये मुख्यविशेष्यता प्रामाण्ये निवे**ञनीयेति मुख्यत्वस्य दुर्ग्रहत्वमित्युक्तेर**पि अनवकाश्चः, वस्तुगत्या मुख्यवि-**शेष्यताया एव निवे**ञात् , तादात्म्यारोपे आरोप्यांशे समवायेन प्रामाण्यसत्त्वेऽपि अक्ष-तेश्र । एतेन – तद्विशेष्यकत्वे सति तत्प्रकारकत्वमात्रं न प्रामाण्यम्, 'इमे रङ्गरजते' 'नेमे रङ्गरजते' इति विपरीतचतुष्कअमसाधारण्यात् , किन्तु तद्वद्विशेष्यकत्वावच्छिन्नतत्प्रकारक-🛿 त्वम् , तच्च प्रथमानुव्यवसाये दुर्ग्रहमित्यपि निरस्तम् । वस्तुगत्या ताद्दग्रप्रकारताकत्वस सुग्रहत्वादेव, तद्ग्रहे अनुव्यवसायसामग्र्या असामर्थ्यस्य, च्यवसायप्रतिबन्धकत्वस्य वा कल्पनं अभिनिवेशेन खबुद्धिविडम्बनामात्रम्, तथाकल्पनायामप्रामाणिकगौरवात् । एतेन विधेयतया अनुव्यवसाये<sup>с</sup> खातत्र्र्येण प्रामाण्यभाने व्यवसायप्रतिवन्धकत्वकल्पनापि

१ °वतामेताद° मु। २ ज्ञानव्यव° त। ३ प्रवृत्त्यौपयोगिकाः मु। ४ °वर्तिनः अनुव्यवसाये खरू° अ। ५ भाषानुप° अ। ६ °ज्ञानं व्या° मु। ७ °स्य (तु) तत्त्वे° मु। ८ °साये प्रामा° त। परास्ता । तत्र तद्वद्विशेष्यकतोपस्थितितदभाववद्विशेष्यकत्वाभावोपस्थित्यादीनां उत्ते-जकत्वादिकल्पने महागौरवात् । यदि च विशेष्यत्वादिकमनुपस्थितं न प्रकारः, तदा विशेष्यितासम्बन्धेन रजतादिमत्त्वे सति प्रकारितया रजतत्वादिमत्त्वमेव प्रामाण्यमस्तु । एतज्ज्ञानमेव लाघवात् प्रवृत्त्यौपयिकम् । तस्माज्ज्ञप्तौ प्रामाण्यस्य स्वतस्त्वमेव युक्तम् । अप्रामाण्यं तु नानुव्यवसायग्राह्यम्, रजतत्वाभाववत्त्वेन पुरोवर्तिनोऽग्रहणे तथोपनीत- भानायोगात्, रजतत्वादिमत्त्तया शुक्त्यादिधीविशेष्यकत्वं रजतत्वप्रकारकत्वं च तत्र गृह्यते, अत एव "अप्रमापि प्रमेत्येव गृह्यते" [ तत्त्वचि० प्रत्यक्षलण्ड, ए० १७४ ] इति चिन्तामणिग्रन्थः, प्रमेतीत्येव व्याख्यातस्तांत्रिकैः इत्यप्रामाण्यस्य परतस्त्वमेव । न च 'प्रामाण्यस्य स्वतस्त्वे ज्ञानप्रामाण्यसंज्ञयानुपपत्तिः, ज्ञानग्रहे प्रामाण्यग्रहात् तदग्रहे धर्मिग्रहाभावात्' इति वाच्यम्, दोषात् तत्संग्रयात् धर्मीन्द्रियसन्निकर्षस्वैव संग्रयहेतु- त्वात् । प्राक्त् प्रामाण्याभावोपस्थितौ धर्मिज्ञानात्मक एव वास्तु प्रामाण्यसंग्रय इति स्वत-स्त्वपरतस्त्वानेकान्तः प्रामाण्याप्रामाण्ययोः जैनानां न युक्त इति चेत् ;-

### मीमांसकीयस्य दूषणस्योद्धारः -

§ ४२. अत्र ब्रूमः – रजतत्ववद्विशेष्यकत्वावच्छिन्नरजतत्वप्रकारताकत्वरूपस्य रजतज्ञान-प्रामाण्यस्य वस्तुसतोऽनुव्यवसायेन ग्रहणात् स्वतस्त्वाभ्युपगमेऽप्रामाण्यस्यापि स्वतस्त्वा- पातः, रजतभ्रमानुव्यवसायेनापि वस्तुतो रजतत्वाभाववद्विशेष्यकत्वावच्छिन्नरजतत्व-प्रकारताकत्वस्यैव ग्रहात् । तत्र च अस्माभिरनेकान्तवादिभिरिष्टापत्तिः कर्त्तुं शक्यते, द्रव्यार्थतः 'प्रत्यक्षस्य योग्यद्रव्यप्रत्यक्षीकरणवेलायां तद्वतानां योग्यायोग्यानां धर्माणां सर्वेषामभ्युपगमात्, स्वपरपर्यायापेक्षया अनन्तधर्मात्मकं तत्त्वमिति वासनावत्त एकज्ञत्वे सर्वज्ञत्वध्रौव्याभ्युपगमाच ।

"जे एगं जाणइ से सन्वं जाणइ ।

जे सब्वं जाणइ से एगं जाणइ ॥'' [ आचा० १.३.४.१२२ ] ति | पारमर्षस्य इत्थमेव स्वारस्यव्याख्यानात् । अवोचाम च अध्यात्मसारप्रकरणे

''आसत्तिपाटवाभ्यासखकार्यादिभिराश्रयन् ।

पर्यायमेकमप्यर्थं वेत्ति भावाद् बुघोऽखिरुम् ॥" [ ६.३० ] इति ।

न चेयं रीतिरेकान्तवादिनो भवत इति प्रतीच्छप्रतिबन्दिदण्डप्रहारम् । अनेकान्तदृष्ट्या प्रामाण्याप्रामाण्ययोः स्वतस्त्वपरतस्त्वसमर्थनम् -

§४३. ननु रजतत्ववद्विशेष्यकत्वरजतत्वप्रकाँरकत्वयोरेव ज्ञानोपरि भानम्, अवच्छि-त्रत्वं तु तयोरेव मिथः संसर्गः, एकत्र भासमानयोर्द्वयोर्धर्मयोः परस्परमपि सामानाधिक-रण्येनेव अवच्छिन्नत्वेनापि अन्वयसम्भवात् इत्येवं प्रामाण्यस्य स्वतस्त्वम् , अप्रामाण्यस्य अ तु न तथात्वम्, रजतत्वाभावस्य व्यवसायेऽस्फुरणेन तद्वद्विशेष्यकत्वस्य ग्रहीतुमशक्य-

१ °लादकल्प° अ च । २ °विशेष्यता° मुत व । ३ वस्तुतोऽनुव्य° मु। ४ योग्यायोग्यानां धर्माणां सर्वेषां प्रलक्षस्य अभ्युपगमात् इलान्वयः । ५ °मेव खरसव्या° त । ६ °कारखयोः मु। ७ °रण्येनैव मु।

त्वात्, ज्ञानग्राहकसामग्र्यास्तु उपस्थितविशेष्यंत्वादिग्राहकत्व एव व्यापारात् इत्येवम-दोष इति चेत्; न, प्रामाण्यशरीरघटकस्यावच्छित्रत्वस्य संसर्भतया भानोपगमे कात्र्ह्येन प्रामाण्यस्य प्रकारत्वासिद्धेः, अंशतः प्रकारतया भानं च स्वाश्रयविशेष्यकत्वावच्छित्नप्रकार-तासम्बन्धेन रजतत्वस्य ज्ञानोपरि भानेऽपि सम्भवतीति तावदेव प्रामाण्यं स्यात्, अस्त्वेवं ज्ञानग्राहकसामग्र्याः तथाग्रामाण्यग्रह एव सामर्थ्यात्, अत एव नाप्रामाण्यस्य स्वतस्त्वमिति चेत्रै; न, एवमभ्युपगमे 'अप्रमापि प्रमेतीत्येव गृह्यते' इत्यस्य व्याघातात्, तत्र रजतत्वस्य ज्ञानोपर्युक्तसम्बन्धासम्भवात्, 'कम्बुग्रीवादिमान्नास्ति', 'वाच्यं नास्ति' इत्यादावन्वयितावच्छेदकावच्छित्रप्रतियोगिताया इव प्रकृते उक्तसम्बन्धस्य तत्तद्वगा-हितानिरूपितावगाहितारूपा विरुक्षणेव खण्डशः सांसर्गिकविषयतेति न दोष इति चेत् ; ग न, तत्रापि रुक्षणादिनैव बोधः", उक्तप्रतियोगितायास्तु 'घटो नास्ति' इत्यादावेव स्वरूपतः संसर्गत्वम् । उक्तं च मिश्रेः – ''अर्थापत्तौ नेह देवदत्त इत्यत्र प्रतियोगित्वं सरूपत एव भासत इत्येवं समर्थनात् ।''

§ ४४. वस्तुतोऽस्माकं सर्वापि विषयता द्रव्यार्थतोऽखण्डा, पर्यायार्थतश्च सखण्डेति सम्पूर्णप्रामाण्यविषयताशालिनोधो न संवादकप्रत्ययं विना, न वा तादृशाप्रामाण्यविषय-<sup>15</sup> ताकनोधो नाधकप्रत्ययं विना इत्युभयोरनभ्यासदृशायां परतस्त्वमेव, अभ्यासदृशायां तु क्षयोपर्श्नमविशेषसधीचीनया 'तादृशतादृशेहया तथातथोभयग्रहणे स्वतस्त्वमेव । अत एव प्रामाण्यान्तरस्यापि न दुर्ग्रहत्वम्, स्वोपयोगापृथग्भूतेहोपनीतप्रकारस्यैव अपायेन ग्रह-णात् । तादृशी च प्रामाण्यविषयता नावग्रहमात्रप्रयोज्यत्वेन लौकिकी, नापि पृथगुप-योगप्रयोज्यत्वेन अलौकिकी, किन्तु विलक्षणवेति न किश्चिदनुपपन्नं अनन्तधर्मात्मक-20 वस्त्वभ्युपगमे । अत एव वस्तुसदृशो ज्ञाने ज्ञेयाकारपरिणाम इति विलक्षणप्रामाण्या-कारवादेऽपि न क्षतिः । एवं च भ्रमे अरजतनिमित्तो रजताकारः, संवृतशुक्त्याकारायाः सम्रुपात्तरजताकारायाः शुक्तेरेव तत्रालम्बनत्वात्, प्रमायां तु रजतनिमित्त इत्याकारतथा-त्वस्व<sup>9</sup>, परतःस्वतोग्रहाभ्याम् 'प्रामाण्याप्रामाण्ययोस्तदनेकान्तः'' इति प्राचां नाचामपि विमर्शः कान्त एवति द्रष्टव्यम् ।

<sup>25</sup> § ४५. न्यायाभियुक्ता अपि यथा अभावलेंकिकप्रत्ययस्तद्धर्मस्य प्रतियोगितावच्छेदकत्व-मवगाहमान एव तद्धर्मविशिष्टस्य प्रतियोगित्वमवगाहते तथा ज्ञानलौकिकसाक्षात्कारोऽपि तद्धर्मस्य विशेष्यताद्यवच्छेदकत्वमवगाहमान एव तद्धर्मविशिष्टस्य विशेष्यतादिकमवगाहत<sup>87</sup> इति इदंत्वविशिष्टस्यैव विशेष्यत्वमवगाहेत<sup>83</sup>, इदंत्वस्य विशेष्यतावच्छेदकत्वात्, न तु रजतत्वादिविशिष्टस्य, रजतत्वादेरतथात्वात् इत्थं नियमस्तु लौकिके; तेनोपनयवश्चात् <sup>30</sup> अलौकिकतादृश्यसाक्षात्कारेऽपि न क्षतिरिति वदन्तो विनोपनयं प्राथमिकाजुव्यवसायस्य

१ विशेष्थिला° आ। २ °रताकलसम्ब° त। ३ चेन्न, तत्रैवम् आव। ४ ज्ञानोपयुक्त° त। ५ इत्यादा-वपिन्व° आ। ६ °पिताविगाहि° ब। ७ बोधः सदुक्त° त। ८ °परामसधी° आव। ९ तादक्ताह° ब। १० आलम्बनलात् इति शेषः । ११ °गाहतेऽत इदं त। १२ °गाहते इदं° त। प्रामाण्याग्राहकत्वमेव आहुः । यदेव च तेषाम्रुपनयस्र<sup>°</sup> क्रत्यं तदेव अस्माकमीहाया<sup>°</sup> इति क्रतं प्रसङ्गेन ।

अवग्रहेहयोव्यांपरांशत्वमवायस्य च फलांशत्वमिति प्रदर्शनम्-

§४६. प्रकृतमनुसरामः । एताववग्रहेहाख्यौ व्यापारांशौ । ईहानन्तरमपायः प्रवर्तते 'अयं घट एव' इति । अत्र च आसत्त्यादिजनितक्षयोपशमवशेन यावानीहितो धर्मः तावान् प्रकारी भवति, तेनैकत्रैव 'देवदत्तोऽयं' 'वाक्षणोऽयं' 'पाचकोऽयम्' इत्यादिप्रत्ययभेदो-पपत्तिः । इत्थं च 'रूपविशेषात् मणिः पग्नरागः' इत्युपदेशोत्तरमपि तदाहितवासनावतो 'रूपविशेषात् अनेन पग्नरागेण भवितव्यम्' इति ईहोत्तरमेव 'अयं पन्नरागः' इत्यपापो युज्यते । उक्तोपदेशः पग्नरागपदवाच्यत्वोपमितावेव उपयुज्यते । 'अयं पन्नरागः' इत्यपापो युज्यते । उक्तोपदेशः पग्नरागपदवाच्यत्वोपमितावेव उपयुज्यते । 'अयं पन्नरागः' इत्यपापो युज्यते । उक्तोपदेशः पग्नरागपदवाच्यत्वोपमितावेव उपयुज्यते । 'अयं पन्नरागः' इत्यापो सौवर्णो मात्तों वा' इत्यादिविशेषजिज्ञासा प्रवर्तते, तदा पाश्चात्यापायस्य उत्तरविशेषावग-मापेक्षया सामान्यालम्बनत्वात् व्यावहारिकावग्रहत्वम् । ततः 'सौवर्ण एवायम्' इत्यादि-रपायः । तत्रापि उत्तरोत्तरविशेषजिज्ञासायां पाश्चात्यस्य पाश्चात्यस्य व्यावहारिकावग्रहत्वं द्रष्टव्यम् । जिज्ञासानिव्वत्तौ तु अन्त्यविशेषज्ञानमवाय एवोच्यते, नावग्रहः, उपचारकारणा-भावात् । अयं फलांशः । कालमानं तु अस्यान्तर्ग्वहूर्तस्यासंख्यभेदत्वात् । घारणायाः परिपाकांशत्वत्वमपायपार्थक्त्वं च –

§ ४७, अन्त्यविशेषावगमरूपापायोत्तरमविच्युतिरूपा धारणा प्रवर्तते । सापि आन्त-ँ मुंहूर्तिकी । अयं परिपाकांशः । वासनास्मृती तु सर्वत्र विशेषावगमे द्रष्टव्ये । तदाह जिनभद्रगणिक्षमाश्रमणः –

> "सामन्नमित्तग्गहणं नेच्छइओ समयमोग्गहो पढमो । तत्तोऽणंतरमीहियवत्थुविसेसरस जोऽवाओ ॥ सो पुण ईहाऽवायावेक्खाए ओग्गहो त्ति उवयरिओ । एस्सविसेसावेक्खं सामन्नं गिण्हए जेणं ॥ तत्तोऽणंतरमीहा तओ अवाओ अ तबिसेसरस । इय सामन्नविसेसावेक्खा जावंतिमो मेओ ॥ सव्वत्थेहावाया, णिच्छयओ मोत्तुमाइसामन्नं । संववहारत्थं पुण, सव्वत्थाऽवग्गहोऽवाओ ॥ तरतमजोगाभावेऽवाओ चिय धारणा तदंतम्मि । सव्वत्थवासणा पुण भणिया कालंतरे वि सई ॥" त्ति ॥

[ विद्योषा० गा० २८२-२८६ ]

१ °नयकुलं त । २ ईहायाः साध्यमिति कृतं मु; ईहया साध्यमिति कृतं त । २ देवदत्तोऽयं पाच° मु । ४ पद्मराग इति ज्ञानं सामा° त । ५ °मेण इलान्ये नैया° त । ६ किमयं घटः सौव° मु त । ७ अन्तमौंहू-तिंकी मु । ८ तदाह भगवान् जिनभ° त ।

25

§ ४८. न च – अविच्युतेरपायावस्थानात् पार्थक्ये मानाभावः, विशेषजिज्ञासानिष्टच्य-वच्छित्नखरूपस कथञ्चित् भिन्नत्वात् । 'अवग्रह्लामि', 'ईहे', 'अवैमि', 'स्थिरीकरोमि' इति प्रत्यया एव च प्रतिप्राण्यनुभवसिद्धाः अवग्रहादिभेदे प्रमाणम् । स्मृतिजनकतावच्छेद-कत्वेनैव वा अविच्युतित्वं धर्मविशेषः कल्प्यते, तत्तदुपेक्षान्यत्वस्य स्मृतिजनकतावच्छे-ब्रक्कोटिप्रवेशे गौरवादिति धर्मविशेषसिद्धौ धर्मिविशेषसिद्धिरित्यधिकं मत्क्रतज्ञानार्णवात् अवसेयम् । तदेवं निरूपितं मतिज्ञानम् । तन्निरूपणेन च श्रुतज्ञानमपि निरूपितमेव । द्रयोरन्योऽन्यानुगतत्वात् तथैव व्यवस्थापितत्वाच ।

#### अन्यमतेन अुतलक्षणम् -

§ ४९. अन्ये तु अङ्गोपाङ्गादिपरिज्ञानमेव श्रुतज्ञानम्, अन्यच मतिज्ञानमिति । अनयोरपि भजनैव । यदुवाच वाचकचकवर्त्ता – "एकादीन्येकसिन् भाज्यानि त्वाचतुर्भ्यः ।" [ तत्त्वार्थ० १.३१ ] इति शब्दसंस्पृष्टार्थमात्रग्राहित्वेन श्रुतत्वे तु अवग्रहमात्रमेव मतिज्ञानं प्रसज्येत । धारणोत्तरं स्वसमानकारश्रुतावक्त्यंभावकल्पनं तु स्ववासनामात्रविज्ञम्भितम् । शब्दसंस्प्रष्टाया मतेरेव श्रुतत्वपरिभाषणं तु न प्रथगुपयोगव्यापकमिति शाब्दज्ञानमेव श्रुतज्ञानम्, न तु अपरोक्षमिन्द्रियजन्यमपि इत्याहुः ।

### " मतिश्रुतोपयोगयोरभिन्नत्वमिति सिद्धसेनीयमतस्य विद्यादीकरणम् -

§५०. नुव्यास्तु श्रुतोपयोगो मत्युपयोगात् न पृथक्, मत्युपयोगेनैव तत्कार्योपपत्तौ तत्पार्थक्यकल्पनाया व्यर्थत्वात् । अत एव शब्दजन्यसामान्यज्ञानोत्तरं विशेषजिज्ञासायां तन्मूलकमत्यपायांशप्रवृत्तौ न पृथगवग्रहकल्पनागौरवम्, शाब्दसामान्यज्ञानस्यैव तत्र अवग्रहत्वात् । नच – 'अशाब्दे शाब्दस्य तत्सामग्र्या वा प्रतिबन्धकत्वध्रौव्यात् नेयं अवग्रहत्वात् । नच – 'अशाब्दे शाब्दस्य तत्सामग्र्या वा प्रतिबन्धकत्वध्रौव्यात् नेयं कल्पना युक्ता' इति वाच्यम्, अशाब्दत्वस्य प्रतिवध्यतावच्छेदकत्वे प्रतियोगिकोटौ शब्द मूलमतिज्ञानस्यापि प्रवेशात्, अन्यथा श्रुताभ्यन्तरीभूतमतिज्ञानोच्छेदप्रसङ्गात् । किञ्च, शाब्दज्ञानरूपश्रुतस्य अवग्रहादिक्तमवतो मतिज्ञानाद् भित्रत्त्वोपगमे अनुमानस्पृतिर्प्रत्यभि-ज्ञावदज्ञानस्पापि तथात्वं स्यात् इत्यतिप्रसङ्गः, सांव्यवहारिकप्रत्यक्षर्त्त्वामावस्पापि तेष्ठ तुल्यत्वात् । यदि च अवग्रहादिभेदाः सांव्यवहारिकप्रत्यक्षरूपस्वैव मतिज्ञानस्य सुत्रे श्रोक्ताः, अनुमानादिकं तु परोक्षमतिज्ञानमर्थतः ँ सिद्धमितीष्यते, तर्हि श्रुतग्रब्दव्यपदेश्यं शाब्दज्ञानमपि परोक्षमतिज्ञानमेवाङ्गीक्रियतां, किमर्धजरतीयन्यायाश्रयणेन । 'मत्या जानामि', 'श्रुत्वा जानामि' इत्यनुभव एव अनयोर्भेदोपपादक इति चेत् ; न, 'अनुमाय जानामि', 'स्मृत्वा जानामि' इत्यनुभवे एव अनयोर्भेदोपपादक इति चेत् ; न, 'अनुमाय जानामि', 'स्मृत्वा जानामि' इत्यनुभवेनानुमानस्मृत्यादीनामपि भेदापत्तेः । अनुमितित्वा-दिकं मतित्वव्याप्यमेवेति यदीष्यते, शाब्दत्वमपि किं न तथा ? 'मत्या न जानामि' इति ३० प्रतीतिः तत्र बाधिकेति चेत् ; न, वैश्वेपिकाणां 'नानुमिनोमि' इति प्रतीतेरिव शाब्दे

१ यदाह वाच<sup>°</sup> त। २ <sup>°</sup>संस्रष्टार्थ<sup>°</sup> मुत। ३ <sup>°</sup>संस्रष्टा<sup>°</sup> मुत। ४ <sup>°</sup>योगरूयापनमिति त। ५ नच शाब्देऽशाब्द<sup>°</sup> मु। ६ <sup>°</sup>स्मृतितर्कप्रत्य<sup>°</sup> मु। ७ <sup>°</sup>र्थतासिद्ध<sup>°</sup> अन्व। ८ जानामीत्यायनुभ<sup>°</sup> त।

तस्या विशेषविषयत्वात् । न च 'निसर्गाधिगमसम्यक्त्वरूपकार्यभेदात् मतिश्चतज्ञानरूप-कारणभेदः' इत्यपि साम्प्रतम्, तत्र निसर्गपदेन खभावस्यैव ग्रहणात् । यद् वाचकः – ''शिक्षागमोपदेशश्रवणान्येकार्थिकान्यधिगमस्य ।

एकार्थः परिणामो भवति निसर्गः खभावश्च ॥" [प्रशम० का० २२३ ] इति । यत्रापि मतेः श्चतभिन्नत्वेन ग्रहणं तत्र गोवलीवर्दन्याय एव आश्रयणीयः । तदिदमभि- प्रेत्याह महावादी सिद्धसेनः –

"वैयर्थ्यातिप्रसङ्गाभ्यां न मत्यभ्यधिकं श्रुतम्।" [निश्चय० १९] इति । इत्याह ।

# [३. अवधिज्ञानचर्चा ।]

§५१. अवधिज्ञानत्वं रूपिसमव्याप्यविषयताशालिज्ञानद्वत्तिज्ञानत्वव्याप्यजातिमत्त्वम् । 
कपिसमव्याप्यविषयताशालिज्ञानं परमावधिज्ञानम्,

"रूवगयं ऌहइ सन्वं।" [ आव० गा० ४४ ]

इति वचनात् । तद्घृत्तिज्ञानत्वव्याप्या जातिरवधित्वमवधिज्ञानमात्र इति लक्षणसमन्वयः । समव्याप्यत्वमपहाय व्यापकत्वमात्रदाने जगद्यापकविषयताकस्य केवलस्य रूपिव्यापक-विषयताकत्वनियमात् तद्घृत्तिकेवलत्वमादाय केवलज्ञानेऽतिव्याप्तिः । समव्याप्यत्वदाने तु अरूपिणि व्यभिचारात् केवलज्ञानविषयताया रूप्यव्याप्यत्वात् तन्निष्टत्तिः । न च 'परमावधिज्ञानेऽप्यलोके लोकप्रमाणासंख्यारूप्याकाशखण्डविषयतोपदर्श्वनाद्' असम्भवः; यदि तावत्स खण्डेषु रूपिद्रव्यं स्यात् तदा पश्येदिति प्रसङ्गापादन एव तदुपदर्शन-तात्पर्यात् । न च तदंशे विषयबाधेन सत्राप्रामाण्यम्, स्वरूपबाधेऽपि शक्तिविशेषज्ञापनेन फलाबाधात् । एतेन असद्भावस्थापना व्याख्याता बहिर्विषयताप्रसङ्जिका तारतम्येन व्य शक्तिष्टद्विश्व लोकमध्य एव सक्ष्मसक्ष्मतरस्कन्धावगाहनफलवतीति न प्रसङ्गापाद-नवैयर्थ्यम् । यद्भाष्यम् –

"वहुंतो पुण बाहिं स्रोगत्थं चेव पासई दव्वं ।

सुहुमयरं सुहुमयरं परमोही जाव परमाणुं ॥" [ विशेषा० गा० ६०६ ] इति ।

§५२. अलोके लोकप्रमाणासंख्येयखण्डविषयता अवधेरिति वचने विषयतापदं तर्कि- 25 तरूप्यधिकरणताप्रसझिततावदधिकरूपिविषयतापरमिति न खरूपबाधोऽपीति तत्त्वम् । जातौ ज्ञानत्वव्याप्यत्वविशेषणं ज्ञानत्वमादाय मत्यादावतिव्याप्तिवारणार्थम् । न च संयमप्रत्ययावधिज्ञानमनःपर्यायज्ञानसाधारणजातिविशेषमादाय मनःपर्यायज्ञानेऽति-व्याप्तिः, अवधित्वेन साङ्कर्येण ताद्दशजात्यसिद्धेः । न च 'पुद्रला रूपिणः' इति ज्ञाब्दबोधे

१ °न्येकार्थकान्य° त। २ °ज्ञानं तद्दुत्ति° आ ब । ३ °वधिलं तद्वलं अव° त। ४ असद्भावप्रस्थापना आ त। ५ °तावदधिकरणकरूपि° मुत।

স্থা০ ২

रूपिसमच्याप्यविषयताकेऽतिव्याप्तिः, विषयतापदेन स्पष्टविशेषाकारग्रहणादिति संक्षेपः ।

[ ४. मनःपर्यायज्ञानचर्चा । ]

६५३. मनोमात्रसाक्षात्कारि मनःपर्यायज्ञानम् । न च तादृशावधिज्ञानेऽतिव्याप्तिः, मनःसाक्षात्कारिणोऽवधेः स्कन्धान्तरस्यापि साक्षात्कारित्वेन तादृशावधिज्ञानासिद्धेः । न क्व भनस्त्वपरिणतस्कन्धालोचितं बाह्यमप्यर्थं मनःपर्यायज्ञानं साक्षात्करोतीति तस्य मनो-मात्रसाक्षात्कारित्वमसिद्धम्' इति वाच्यम्, मनोद्रव्यमात्रालम्बनतयैव तस्य धर्मिंग्राहक-मानसिद्धत्वात्, बाह्यार्थानां तु मनोद्रव्याणामेव तथारूपपरिणामान्यथानुपपत्तिप्रस्रतानु-मानत एव ग्रहणाभ्युपगमात् । आह च भाष्यकारः –

"जाणइ बज्झेऽणुमाणेणं ति ।" [ विशेषा० गा० ८१४ ]

%५४. बाह्यार्थानुमाननिमित्तकमेव हि तत्र मानसमचक्षुर्दर्शनं अङ्गीक्रियते, यत्पुर-स्कारेण सत्रे 'मनोद्रव्याणि जानाति पश्यति चैतद्' इति व्यवहियते । एकरूपेऽपि ज्ञाने द्रव्याद्यपेक्षक्षयोपशमवैचित्र्येण सामान्यरूपमनोद्रव्याकारपरिच्छेदापेक्षया 'पश्यति' इति, विशिष्टतरमनोद्रव्याकारपरिच्छेदापेक्षया च 'जानाति' इत्येवं वं। व्याचक्षते । आपेक्षिक-सामान्यज्ञानस्थापि व्यावहारिकावग्रहन्यायेन व्यावहारिकदर्शनरूपत्वात् । निश्चयत्तस्तु क्रिम्पि तज्ज्ञानमेव, मनःपर्यायदर्शनानुपदेशादिति द्रष्टव्यम् ।

### अवधि-मनःपर्यायज्ञानयोरभिन्नत्वसमर्थनम् -

§५५. नव्यास्तु बाह्यार्थाकारानुमापकमनोद्रव्याकारग्राहकं ज्ञानमवधिविशेष एव, अप्रमत्तसंयमविशेषजन्यतावच्छेदकजातेः अवधित्वव्याप्याया एव कल्पनात् धर्माति न्यायात् । इत्थं हि 'जानाति पश्यति' इत्यत्र दृशेरवधिदर्शनविषयत्वेनैव उपपत्तो लक्षणा-कल्पनगौरवमपि परिहृतं भवति । खत्रे भेदाभिधानं च धर्मभेदाभिप्रायम् । यदि च सङ्कल्पविकल्पपरिणतद्रव्यमात्रग्राह्यभेदात् तद्घाहकं ज्ञानमतिरिक्तमिति अत्र निर्वन्धः तदा द्वीन्द्रियादीनामपि इष्टानिष्टप्रवृत्तिनिवृत्तिदर्श्वनात् तज्जनकस्रक्ष्मसङ्कल्पजननपरिणतद्रव्य-विषयमपि मनःपर्यायज्ञानमभ्युपगन्तव्यं स्थात्, चेष्टाहेतोरेव मनसः तद्घाह्यत्वात् । न च तेन द्वीन्द्रियादीनां समनस्कतापत्तिः, कपर्दिकासत्तया धनित्वस्वेव, एकया गवा 25 गोमत्त्वस्वेव, सक्ष्मेण मनसा समनस्कत्वस्थ आपादयितुमशक्यत्वात् । तदिदमभिप्रेत्योक्तं निश्वयद्वात्रिंशिकायां महावादिना –

"प्रार्थना प्रतिधाताभ्यां चेष्टन्ते द्वीन्द्रियादयः ।

मनःपर्यायविज्ञानं युक्तं तेषु न चान्यथा ॥" [ निश्चय० १७ ] इति ।

हपइ. न चैवं ज्ञानस्य पश्चविधत्वविभागोच्छेदात् उत्सत्रापत्तिः, व्यवहारतश्चतुर्विध-३० त्वेन उक्ताया अपि भाषाया निश्चयतो द्वैविध्याभिधानवन्नयविवेकेन उत्सत्राभावादिति दिक् ।

१ वाव्याख्येयम् । आपे<sup>०</sup> त । २ समनस्कलापत्तिः त ।

# [ ५. केवलज्ञानचर्चा । ]

§५७. सर्वविषयं केवलज्ञानम् । सर्वविषयत्वं च सामान्यधर्मानवच्छिन्ननिखिलधर्मप्र-कारकत्वे सति निखिलधर्मिविषयत्वम् । प्रमेयवदिति ज्ञाने प्रमेयत्वेन निखिलधर्मप्रकारके अतिव्याप्तिवारणाय अनवच्छिन्नान्तम् , केवलदर्शने अतिव्याप्तिवारणाय सत्यन्तम् , विशेष्यभागस्तु पर्यायवाद्यभिमतप्रतीत्यसम्रत्पादरूपसन्तानविषयकनिखिलधर्मप्रकारकज्ञा-ननिरासार्थः । वस्तुतो निखिलज्ञेयाकारवच्चं केवलज्ञानत्वम् । केवलदर्शनाभ्युपगमे तु तत्र नबिलटदृश्याकारवच्चमेव, न तु निखिलज्ञेयाकारवच्चमिति नातिव्याप्तिः । न च 'प्रतिखं केवलज्ञाने केवलज्ञानान्तरवृत्तिखप्राकालविनष्टवस्तुसम्बन्धिवर्त्तमानत्वाद्याकाराभावात्' असम्भवः; खसमानकालीननिखिलज्ञेयाकारवच्चस् विवक्षणात् । न च 'तथापि केवल-ज्ञानग्राह्ये आद्यक्षणवृत्तित्वप्रकारकत्वावच्छिन्नविशेष्यताया द्वितीयक्षणे नाशः, द्वितीय- 10 क्षणवृत्तित्वप्रकारकत्वावच्छिन्नविशेष्यतायाश्व उत्पादः, इत्थमेव प्राह्यसामान्यविशेष्यता-ध्रौव्यसंमेदेन केवलज्ञाने त्रैलक्षण्यमुपपादितमिति एकदा निखिलज्ञेयाकारवच्चासम्भव एव' इति शङ्कनीयम् , समानकालीनत्त्वस्व क्षणगर्भत्वे दोषाभावात् । अस्तु वा निखिल-ज्ञेयाकारसङ्कमयोग्यतावच्चमेव लक्षणम् ।

### केवलसिद्धावनुमानोपन्यासः –

§५८. प्रमाणं च तत्र ज्ञानत्वमत्यन्तोत्कर्षवद्धृत्ति अत्यन्तापकर्षवद्धृत्तित्वात् परि-माणत्ववत् इत्याद्यनुमानमेव । न च अप्रयोजकत्वं ज्ञानतारतम्यस्य सर्वानुभवसिद्धत्वेन तद्विश्रान्तेः अत्यन्तापकर्षोत्कर्षाभ्यां विनाऽसम्भवात् । न च 'इन्द्रियाश्रितज्ञानस्यैव तरतमभावदर्शनात् तत्रैव अन्त्यप्रकर्षो युक्तः' इत्यपि शङ्कनीयम्, अतीन्द्रियेऽपि मनोज्ञाने शास्तार्थावधारणरूपे शास्त्रभावनाप्रकर्षजन्ये, शास्त्रातिक्रान्तविषये अतीन्द्रियविषयसामर्थ्य- 20 योगद्वत्तिसाधने अध्यात्मर्शास्त्रसिद्धप्रातिभनामधेये च तरतमभावदर्शनात् । केवले भावनायाः साक्षाद्धेतुत्वनिरासाय चर्चा –

§५९. नन्वेवं भावनाजन्यमेव प्रातिभवत्केवलं प्राप्तम् , तथा च अप्रमाणं स्यात् , कामातुरस्य सर्वदा कामिनीं भावयतो व्यवहितकामिनीसाक्षात्कारवत् भावनाजन्यज्ञानस्य अप्रमाणत्वव्यवस्थितेः ।

§६०. अथ न भावनाजन्यत्वं तत्र अप्रमाण्यप्रयोजकम्, किन्तु वाधितविषयत्वम्, भावनानपेक्षेऽपि शुक्तिरजतादिअमे बाधादेव अप्रामाण्यस्वीकारात् । प्रकृते च न विषयबाध इति नाप्रामाण्यम् । न च 'व्यवहितकामिनीविअमादौ दोषत्वेन भावनायाः ऋप्तत्वात् तज्जन्यत्वेनास्याप्रामाण्यम्, बाधितविषयत्ववद्दोषजन्यत्वस्यापि अमत्वप्रयोजक-त्वात् । तथा चोक्तं मीमांसाभाष्यकारेण – ''यस्य(त्र) च दुष्टं का(क)रणं यत्र च निध्ये- अ त्यादिप(मिध्येऽतिप्र)त्ययः स एव(वा)समीचीनो नान्य इति ।" [ शाबर० १.१.५] वार्तिककारेणाप्युक्तम् –

१ °स्त्रप्रसिद्ध° मु।

and the second s

''तस्माद्वोधात्मकत्वेन प्राप्ता बुद्धेः प्रमाणता । अर्थान्यथात्वहेतूत्थदोषज्ञानादपोद्यते ॥'' [ स्ठोक० सू० २ स्ठो० ५३ ] इति ।

अत्र हि तुल्यवदेवाप्रामाण्यप्रयोजकद्रयमुक्तम्, तस्मात् बाधाऽभावेऽपि दोषजन्यत्वात् अप्रामाण्यम्'' इति वाच्यम्, भावनायाः क्वचिदोषत्वेऽपि सर्वत्र दोषत्वानिश्चयात्, अन्यथा <sup>5</sup> शंखपीतत्वअमकारणीभूतस्य पीतद्रव्यस्य स्वविषयकज्ञानेऽपि अप्रामाण्यप्रयोजकत्वं स्यात्, इति न किश्चिदेतत्, क्वचिदेव कश्चिदोष इत्येवाङ्गीकारात्, विषयबाधेनेव दोषजन्यत्व -प्रकल्पनाच, दुष्टकारणजन्यस्यापि अनुमानादेर्विषयाबाधेन प्रामाण्याभ्युपगमात्, अन्यथा परिभाषामात्रापत्तेः । मीमांसाभाष्य-वार्त्तिककाराभ्यामपि बाधितविषयत्वव्याप्यत्वेनैव दुष्टकारणजन्यत्वस्य अप्रामाण्यप्रयोजकत्वम्रुक्तं न स्वातच्येणेति चेत्;-

§ ६१. मैवम्, तथापि परोक्षज्ञानजन्यभावनाया अपरोक्षज्ञानजनकत्वासम्भवात् । न 10 हि वह्वचनुमितिज्ञानं सहस्रकृत्व आवृत्तमपि वह्तिसाक्षात्काराय कल्पते । न च 'अभ्यख-अभ्यस्यमानस्यापि परमप्रकर्षायोगात् । न च 'लङ्घनस्वैकस्यावस्थितस्याभावात् अपरापर-प्रयत्नस्य पूर्वापूर्वातिशयितलङ्घनोत्पादन एव व्यापाराद् यावछङ्घयितव्यं तावन्नादावेव अरेष्मादिना जाड्यात्कायो लङ्घयितुं शक्रोति अभ्यासासादितश्लेष्मक्षयपटुभावश्रोत्तरकालं शक्रोतीति तत्र व्यवस्थितोत्कर्षता । उद्कतापे तु अतिशयेन क्रियमाणे तदाश्रयसैव क्षयात न तत्रापि अग्निरूपतापत्तिरूपोऽन्त्योत्कर्षः । विज्ञानं तु संस्काररूपं शास्त्रपरा-वर्तनाद्यन्यथानुपपत्त्योत्तरत्रापि अनुवर्तत इति तत्र अपरापरयत्नानां सर्वेषामुपयोगात् अत्यन्तोत्कर्षो युक्त इति तद्रता भावनाज्ञानेनापरोक्षं केवलज्ञानं जन्यते' इति टीकाक्र-» दुक्तमपिं विचारसहम्, तस्य प्रमाणान्तरत्वापत्तेः, मनों यद्साधारणमिति न्यायात्, अन्यथा चक्षुरादिव्याप्तिज्ञानादिसहक्रतस मनस एव सर्वत्र प्रामाण्यसम्भवे प्रमाणान्तरो-च्छेदापत्तेः, चक्षुरादीनामेव(वाऽ)ँसाधारण्यात् प्रामाण्यमित्यभ्युपगमे भावनायामपि तथा वक्तुं शक्यत्वात् । एवं च परोक्षभावनाया अपरोक्षज्ञानजनकत्वं तस्याः प्रमाणान्तरत्वं च अन्यत्रादृष्टचरं कल्पनीयमिति महागौरवमिति चेत् ;--

<sup>20</sup> §६२. अनुक्तोपालम्भ एषः, प्रक्रष्टभावनाजन्यत्वस्य केवलज्ञानेऽभ्युपगमवादेनैव टीकाकृतोक्तत्वात् । बस्तुतस्तु तजन्यात्प्रक्रष्टादावरणक्षयादेव केवलज्ञानोत्पत्तिरित्येव सिद्धान्तात् ।

योगजधर्मजत्वनिषेधेनावरणक्षयजत्वसिद्धिः -

§ ६३. यैरपि योगजधर्मस अतीन्द्रियज्ञानजनकत्वमभ्युपगम्यते, तैरपि प्रतिबन्धकपाप-अक्षयस द्वारत्वमवञ्यमाश्रयणीयम्, सति प्रतिबन्धके कारणस अकिञ्चित्करत्वात् । केवलं

१ °माण्यमेवेति त । २ °न्यलकल्प° मु । ३ अभ्यासाद्वारित<sup>&</sup> त । ४ °मपि युक्तं तस्य त । ५ मन यद° आ ब । ६ °मिलादि न्यायात् अ । ७ °मेव सर्वत्र साधा° त । ८ ज्ञानविषयलं तस्याः त । तैर्योगजधर्मस्य मनःप्रत्यासत्तित्वम्, तेन सन्निकर्षेण निस्तिल्जात्यंशे निरवच्छिन्नप्रकार-ताकज्ञाने, षोडश्वपदार्थविषयकविलक्षणमानसज्ञाने वा तत्त्वज्ञाननामधेये मनसः करण-त्वम्, चाक्षुषादिसामग्रीकाल इव लौकिकमानससामग्रीकालेऽपि ताद्दशतत्त्वद्रानाजुत्पत्ते-स्तत्त्वज्ञानाख्यमानसे तदितरमानससामग्र्याः प्रतिबन्धकत्वम्, तत्त्वज्ञानरूपमानससाम-ग्र्याश्च प्रणिधानरूपविजातीयमनःसंयोगघटितत्वं कल्पनीयमिति अनन्तमप्रामाणिकक-क्ष्पनागौरवम् । असाकं तु दुरितक्षयमात्रं तत्र कारणमिति लाघवम् । अत एवेन्द्रियनो<sup>1</sup>-इन्द्रियज्ञानासाचिव्येन केवलमसहायमिति प्राञ्चो व्याचक्षते । स चावरणाख्यदुरितक्षयो<sup>1</sup> भावनातारम्यात् तारतम्येनोपजायमानस्तदत्त्यन्तप्रकर्षात् अत्यन्तप्रकर्षमनुभवतीति किम-नुपपन्नम् १ । तदाह अकलङ्को(समन्तभद्रो)ऽपि –

"दोषावरणयोहीनिर्निःशेषास्त्यतिशायनात् ।

कचिद्यथा खहेतुभ्यो बहिरन्तर्मलक्षयः ॥" [ आप्त० का० ४ ] इति ।

§ ६४. न च 'निम्बाद्यौषधोपयोगात् तरतमभावांपचीयमानसापि श्लेष्मणो नात्य-न्तिकक्षयः' इति व्यभिचारः, तत्र निम्बाद्यौषधोपयोगोत्कर्षनिष्ठाया एव आपादयितुमश-क्यत्वात्, तदुपयोगेऽपि श्लेष्मपुष्टिकारणानामपि तदैवासेवनात्, अन्यथा औषधोपयोगा-धारस्यैव विनाग्नप्रसङ्गात् । चिकित्साशास्त्रं हि उद्रिक्तधातुदोषसाम्यम्रुद्दित्र्य प्रवर्तते, न तु तस निर्मूलनाग्नम्, अन्यतरदोषात्यन्तक्षयस मरणाविनाभावित्वादिति द्रष्टव्यम् । रागादेः केवलुज्ञानावरकत्वसमर्थनम् -

§ ६५. रागाद्यावरणापाये सर्वज्ञज्ञानं वैश्वद्यभाग् भवतीत्यत्र च न विवादो रजोनीहा-राद्यावरणापाये द्वश्वादिज्ञाने तथा दर्शनात् । न च 'रागादीनां कथमावरणत्वम् १, कुड्या-दीनामेव पौद्धलिकानां तथात्वदर्शनाद् ' इति वाच्यम्, कुड्यादीनामपि प्रातिभादावनावार- 20 कत्वात्, ज्ञानविशेषे तेषामावरणत्ववच्च अतीन्द्रियज्ञाने रागादीनामपि तथात्वमन्वय-व्यतिरेकाभ्यामेव सिद्धम्, रागाद्यपचये योगिनामतिन्द्रियानुभवसम्भवात् । पौद्धलि-कत्वमपि द्रव्यकर्मानुगमेन तेषां नासिद्धम्, स्वविषयग्रहणक्षमस्य ज्ञानस्य तदग्राहकताया 'विशिष्टद्रव्यसम्बन्धपूर्वकत्वनियमात् पीतहत्पूरपुरुषज्ञाने तथा दर्शनात् इति ध्येयम् ।

रागादेः कर्मजत्वसिद्धये कफादिजत्वस्य निरासः -

§ ६ ६. बाईस्पत्यास्तु – 'रागादयो न लोभादिकर्मोदयनिबन्धनाः किन्तु कफादिप्रक्ठ-तिहेतुकाः । तथाहि – कफहेतुको रागः, पित्तहेतुको द्वेषः, वातहेतुकश्च मोहः । कफादयश्च सदैव सन्निहिताः, शरीरस्य तदात्मकत्वात्, ततो न सार्वज्ञमूलवीतरागत्वसम्भवः' इत्याहुः । तदयुक्तम्, रागादीनां व्यभिचारेण कफादिहेतुकत्वायोगात्, दृश्येते हि वातप्रकृतेरपि रागदेषो, कफप्रकृतेरपि द्वेषमोहौ, पित्तप्रकृतेरपि मोहरागाविति । एकैकस्याः अ प्रकृतेः प्रथक् सर्वदोषजननशक्त्युपगमे च सर्वेषां समरागादिमन्त्वप्रसङ्गात् । न च

१ °ज्ञानानुपपत्तेः मु अ ब । २ एवेन्द्रियज्ञानासा° मु । ३ °क्षयोऽपिभाव° मु । ४ °भावोपची° अ ब । ५ विबिष्टप्रखयसम्ब° मु अ ब । ६ दृश्यते मु अ ब । 'खखयोग्यक्रमिकरागादिदोषजनककफाद्यवान्तरपरिणतिविशेषस्य प्रतिप्राणिकल्पनात् नायं दोषः' इति वाच्यम्, तद्वान्तरवैजात्यावच्छिन्नहेतुगवेषणायामपि कर्मण्येव विश्रामात्। किश्च अभ्यासजनितप्रसरत्वात् प्रतिसंख्याननिवर्तनीयत्वाच न कफादिहेतुकत्वं रागादीनाम् ।

§६७. एतेन ग्रुकोपचयहेतुक एव रागो नान्यहेतुक इत्याद्यपि निरस्तम्, अत्यन्तस्ती-<sup>5</sup> सेवापरस्य क्षीणश्चकस्यापि रागोद्रेकदर्शनात्, ग्रुकोपचयस्य सर्वस्त्रीसाधारणाभिलापजन-कत्वेन कस्यचिदेव रागोद्रेक इत्यस्यानुपपत्तेश्व । न च असाधारण्ये रूपमेव हेतुः, तद्रहि-तायामपि कस्यचिद्रागदर्शनात् । न च तत्र उपचार एव हेतुः, द्वयेनापि विम्रक्तायां राग-दर्शनात् । तस्मात् अभ्यासदर्शनजनितोपचयपरिपाकं कर्मेंव विचित्रस्वभावतया तदा तदा तत्तात्कारणापेक्षं तत्र तत्र रागादिहेतुरिति प्रतिपत्तव्यम् ।

## नैरात्म्यभावनानिरासाय क्षणभङ्गे मिध्यात्वोक्तिः-

§ ६९. शौद्धोदनीयास्त – 'नैरात्म्यादिभावनैव रागादिक्छेश्रहानिहेतुः, नैरात्म्यावग-७ तावेव आत्मात्मीयाभिनिवेशाभावेन रागद्देषोच्छेदात् संसारमूलनिष्टत्तिसम्भवात् , आत्मा-वगतौ च तस्य नित्यत्वेन तत्र स्नेहात् तन्मूलतृष्णादिना क्छेशानिष्टत्तेः । तदुक्तम् –

> ''यः पइयत्यात्मानं तत्रास्याहमिति शाश्वतः स्नेहः । स्नेहात्सुखेषु तृष्यति तृष्णा दोषांस्तिरस्कुरुते ॥ गुणदर्शी परितृप्यत्यात्मनि तत्साधनान्युपादत्ते । तेनात्माभिनिवेशो यावत्तावच्च संसारः ॥'' [ प्रमाणवा० २.२१७,२१८ ] इति ।

§७०. ननु यद्येवं आत्मा न विद्यते, किन्तु पूर्वापरक्षणत्रुटितानुसन्धानाः पूर्वहेतु-प्रतिबद्धा ज्ञानक्षणा एव तथा तथा उत्पद्यन्त इत्यभ्युपगमस्तदा परमार्थतो न कश्चिदुपका-योंपकारकस्वभाव इति कथग्रुच्यते 'भगवान् सुगतः करुणया सकलसत्त्वोपकाराय देशनां कृतवान्' इति । क्षणिकत्वमपि यद्येकान्तेन, तर्हिं तत्त्ववेदी क्षणोऽनन्तरं विनष्टः सन् 'न
कद्ाचनापि अहं भूयो भविष्यामि' इति जानानः किमर्थ मोक्षाय यतत इति ? । अत्रोच्यते – भगवान् हि प्राचीनावस्थायां सकलमपि जगदुःखितं पत्र्यंस्तदुद्दिधीर्षया नैरात्म्यक्षणि-कत्वादिकमवगच्छन्नपि तेषाग्रुपकार्यसत्त्वानां निष्क्वेशक्षणोत्पादनाय प्रयतते, ततो जात-सकलजगत्साक्षात्कारः सग्रुत्पन्नकेवलज्ञानः पूर्वाहितक्रपाविशेषसंस्कारात् कृतार्थोऽपि देश-बार्या प्रवर्तते, अधिगततत्तात्पर्यार्थाश्व स्वसन्ततिगतविशिष्टक्षणोत्पत्तये ग्रुग्रुश्वेदः प्रवर्त्तन्ते,
इति न किमपि अनुपपन्नम्' इत्याहुः ।

§७१. तद्खिलमज्ञानविलसितम् । आत्माभावे बन्धमोक्षाधेकाधिकरणत्वायोगात् । न

९ °तयां तदा तत् आ ब।

च सन्तानापेक्षया समाधिः, तस्यापि क्षणानतिरेके एकत्वासिद्धेः, एकत्वे च द्रव्यस्यैव नामान्तरत्वात् , सजातीयक्षणप्रबन्धरूपे सन्ताने च न कारकव्यापार इति समीचीनं मुम्रुक्षुप्रवृत्त्युपपादनम् !

§७२. अथ अक्तिष्टक्षणे 'अक्तिष्टक्षणत्वेनोपादानत्वमिति सजातीयक्षणप्रवन्धोपपत्तिः । बुद्धदेशितमागें तु तत्प्रयोजकत्वज्ञानादेव प्रद्यत्तिरि चेत् ; न, एकान्तवादे अनेन रूपेण <sup>क</sup> निमित्तत्वं अनेन रूपेण च उपादानत्वमिति विभागस्यैव दुर्वचत्वात् । अक्तिष्टक्षणे अक्ति-ष्टक्षणत्वेनैव उपादानत्वे आद्याक्तिष्टक्षणस्पानुत्पत्तिप्रसङ्गात् , अन्त्यक्तिष्टक्षणसाधारणस्य हेतुतावच्छेदकस्य कल्पने च क्तिष्टक्षणजन्यतावच्छेदकेन साङ्कर्यात् , जन्यजनकक्षणप्रव-न्धकोटो एकैकक्षणप्रवेशपरित्यागयोर्विनिगमकाभावाच्च । एतेन इतरव्याव्वत्त्या शक्तिवि-शेषेण वा जनकत्वमित्यपि अपास्तम् । न च 'एतदनन्तरमहं उत्पन्नं एतस्य चाहं जनकम्' " इति अवगच्छति क्षणरूपं ज्ञानमिति न भवन्मते कार्यकारणभावः, नापि तदवगमः, ततो याचितकमण्डनमेतत् एकसन्ततिपतितत्वात् एकाधिकरणं बन्धमोक्षादिकमिति । एतेन उपादेयोपादानक्षणानां परस्परं वास्यवासकभावात् उत्तरोत्तरविशिष्टविशिष्टतरक्षणोत्पत्तेः मुक्तिसम्भव इत्यपि अपास्तम् , युगपद्धाविनामेव तिलक्रसुमादीनां वास्यवासकभावद्द-र्शनात् । उक्तं च –

"वास्यवासकयोश्चेवमसाहित्यान्न वासना ।

पूर्वक्षणैरनुत्पचो वास्यते नोत्तरक्षणः ॥'' [ स्ठोक० निरारु० स्ठो० १८२ ] इति । कल्पितशुद्धक्षणैकसन्तानार्थितयैव मोक्षोपाये सौगतानां प्रवृत्तिः, तदर्थैव च सुगतदेशना इत्यम्युपगमे च तेषां मिथ्यादृष्टित्वम्, तत्कल्पितमोक्षस्य च मिथ्यात्वं स्फुटमेव । अधिकं रुतायाम् ।

# [ ६. ब्रह्मज्ञानसमीक्षा । ]

### अखण्डब्रह्मज्ञानपरकमधुसूदनमतनिरासः -

§७३. एतेन अखण्डादयानन्दैकरसब्रसज्ञानमेव केवलज्ञानम्, तत एव च अविद्यानिद्वत्ति-रूपमोक्षाधिगम इति वेदान्तिमतमपि निरस्तम्, तादद्यविषयाभावेन तज्ज्ञानस्य मिथ्या-त्वात् । कीदद्यां च ब्रसज्ञानमज्ञाननिवर्तकमभ्युपेयं देवानांप्रियेण १ । न केवलचैतन्यम्, 25 तस्य सर्वदा सत्त्वेन अविद्याया नित्यनिद्वत्तिप्रसङ्गात्, ततश्च तन्मूलसंसारोपलब्ध्यसम्भवात् सर्वश्चास्त्रानारम्भप्रसङ्गात्, अनुभवविरोधाच्च । नापि द्वत्तिरूपम्, द्वत्तेः सत्यत्वे तत्कारणान्तः-करणाविद्यादेरपि सत्त्वस्य आवश्यकत्वेन तया तन्निद्वत्तेरद्यक्यतया सर्ववेदान्तार्थविष्ठवा-पत्तेः । मिथ्यात्वे च कथमज्ञाननिवर्तकता १ । नहि मिथ्याज्ञानमज्ञाननिवर्तकं दृष्टम्, स्वमज्ञानस्थापि तत्त्वप्रसङ्गात् ।

§ ७४. न च 'सत्यसैव चैतन्यस प्रमाणजन्यापरोक्षान्तःकरणवृत्त्यभिव्यक्तस अज्ञाननि-

१ अक्तिष्टक्षणस्योपात्वेन त ।

वर्तकत्वात्, व्रत्तेश्व कारणतावच्छेदकत्वेन दण्डत्वादिवत् अन्यथासिद्धत्वेन कारणत्वानङ्गी-कारात्, अवच्छेदकस कल्पितत्वेऽपि अवच्छेदस वास्तवत्वं नं विहन्यते, यद्रजतत्वेन भातं तच्छुक्तिद्रव्यमितिवत्, तार्किकैरपि आकाशस शब्दग्राहकत्वे कर्णशष्कुलीसम्बन्धस कल्पितसैव अवच्छेदकत्वाङ्गीकारात्, संयोगमात्रस निरवयवे नभसि सर्वात्मना सत्त्वे-<sup>3</sup> नातिप्रसङ्गकत्वात्, मीमांसकैश्व कल्पितहस्वत्वदीर्घत्वादिसंसर्गावच्छिन्नानामेव वर्णानां यथार्थज्ञानजनकत्वोपगमाद्, ध्वनिधर्माणां ध्वनिगतत्वेनैव भानात्, वर्णानां च विभू-नामाजुपूर्वीविशेषाज्ञानादतिप्रसङ्गत् वर्णनिष्ठत्वेन इस्रत्वादिकल्पनस तेषामावञ्यकत्वात्, तद्वदस्माकमपि कल्पितावच्छेदकोपगमे को दोषः' इति मधुसदनतपसिनोऽपि वचनं विचारसहम्, मिथ्यादग्दद्यान्तस सम्यग्दंशां ग्रहणानौचित्यात्, नैयायिकमीमांसको-कस्थलेऽपि अनन्तधर्मात्मकैकवस्तुस्तीकारे कल्पितावच्छेदककृतविडम्बनाया अप्रसरात्, विक्तरेणोपपादितं चैतत् संमतिव्वत्तो –

§ ७५. न चोक्तरीत्या दृत्तेरवच्छेदकत्वमपि युक्तम् , प्रतियोगितया अज्ञाननिवृत्तौ सामानाधिकरण्येन समानविशेष्यकसमानप्रकारकवृत्तेरेव त्वन्मते हेतुत्वस्य युक्तत्वात् । अत एव स्वयमुक्तं तपस्विना सिद्धान्तविन्दौ - ''द्विविधमावरणम् - एकमसत्त्वापादकमन्तः करणाव-15 च्छिन्नसाक्षिनिष्ठम्, अन्यत् अभानापादकं विषयावच्छिन्नब्रह्मचैतन्यनिष्ठम्, 'घटमहं न जानामि इत्युभयावच्छेदानुभवात् । आद्यं परोक्षापरोक्षसाधारणप्रमामात्रेण निवर्त्तते अनुमितेऽपि वह्ववादौ नास्तीति प्रतीत्यनुदयात्, द्वितीयं तु साक्षात्कारेणेव निवर्तते यदाश्रयं यदाकारं ज्ञानं तदाश्रयं तदाकारमज्ञानं नाशयतीति नियमात्" [ पृ० २९१ ] इत्यादि । तत्किमिदानीं क्षुत्क्षामकुक्षेः सद्य एव विस्मृतम् १ येनोक्तवृत्तेरवच्छेदकत्वेन अन्यथासिद्धिमाह । एवं हि वटादावपि 20 दण्डविशिष्टाकाशत्वेनैव हेतुतां वदतो वदनं कः पिदध्यात् ? । अनयैव भिया - 'चैतन्य-निष्ठायाः प्रमाणजन्यापरोक्षान्तःकरणवृत्तेरेव अज्ञाननांशकत्वाङ्गीकारेऽपि न दोषः, पारमार्थिकसत्ताऽभावेऽपि व्यावहारिकसत्ताङ्गीकारात् । न च खमादिवन्मिथ्यात्वापत्तिः, स्ररूपतो मिथ्यात्वस्य अप्रयोजकत्वात् , विषयतो मिथ्यात्वस्य च बाधाभावादसिद्धेः, धूमअमजन्यवह्वचनुमितेरपि अबाधितविषयतयाऽप्रामाण्यानङ्गीकाराच, कल्पितेनापि प्रति-25 विम्बेन वास्तवविम्बानुमानप्रामाण्याच, स्वमार्थस्यापि अरिष्टादिग्रचकत्वाच, क्वचित्तदुप-लब्धमन्त्रादेर्जागरेऽपि अनुवृत्तेरबाधाच' इति तपस्विनोक्तम् - इति चेत् ; एतदपि अविचा-रितरमणीयम्, त्वन्मते खमजागरयोर्व्यवहारविशेषस्यापि कर्त्तुमशक्यत्वात्, बाधाऽभावेन ज्ञह्मण इव घटादेरपि परमार्थसत्त्वस्य अप्रत्युहत्वाच, प्रपश्चासत्यत्वे बन्धमोक्षादेरपि तथात्वेन व्यवहारमूल एव कुठारदानात् ।

अन्त्रिविधाज्ञानदाक्तिनिवृत्तिप्रक्रियायाः निरासः -

१ न हि हन्यते ब मु। २ °दशा य मु°। ३ °मीमांसोक्तस्थ° मु। ४ घटमहं जाना° मु।

पगमः, सा च श्रवणाद्यभ्यासपरिपाकेन निवर्तते, ततो द्वितीयया शक्त्या व्यावहारिक-सत्त्वं प्रपश्चस्य प्रतीयते, वेदान्तश्रवणाद्यभ्यासवन्तो हि नेमं प्रपश्चं पारमार्थिकं पत्र्यन्ति. किन्तु व्यावहारिकमिति, सा च तत्त्वसाक्षात्कारेण निवर्तते. ततः तृतीयया शक्तया प्रातिभासिकसत्त्वप्रतीतिः क्रियते. सा च अन्तिमतत्त्वबोधेन सह निवर्तते. पूर्वपूर्वशक्ते-रुत्तरोत्तरशक्तिकार्यप्रतिबन्धकत्वाच न युगपत्कार्यत्रयप्रसङ्गः, तथा च एतदभिप्राया 🕫 श्रुतिः – ''तस्याभिध्यानाद् योजनात् तत्त्वभावाद्भयश्चान्ते विश्वमायानिवृत्तिः" िश्वेता० १.१०] इति । अस्या अयमर्थः – तस्य परमात्मनोऽभिध्यानादभिम्रुखाद् ध्यानाच्छ्रवणाद्य-भ्यासपरिपाकादिति यावत्, विश्वमायाया विश्वारम्भकाविद्याया निष्टत्तिः, आद्यशक्तिनाशेन विशिष्टनाञात् , युज्यते अनेनेति योजनं तत्त्वज्ञानं तस्मादपि विश्वमायानिद्वत्तिः, द्वितीय-शक्तिनाशेन विशिष्टनाशात् , तत्त्वभावो विदेहकैवल्यः अंन्तिमः साक्षात्कार इति यावत् , 👊 तस्मादन्ते प्रारब्धक्षये सह तृतीयञ्चक्त्या विश्वमायानिवृत्तिः । अभिध्यानयोजनाभ्यां शक्तिद्वयनाशेन विशिष्टनाशापेक्षया भूयः शब्दोऽभ्यासार्थक इतीत्यादि निरस्तम्, प्रागपरमार्थसदादौ परमार्थसत्त्वादिप्रतीत्यभ्यपगमे अन्यथाख्यात्या-अभिध्यानादेः पातात् ।

§७७. न च 'तत्तच्छक्तिविशिंष्टाज्ञानेन परमार्थंसत्त्वादि जनयित्वैव प्रत्याय्यत इति नायं दोषः' इति वाच्यम्, साक्षात्कृततत्त्वस्य न किमपि वस्त्वज्ञातमिति प्रातिभासिक-सत्त्वोत्पादनस्थानाभावात् । त्रह्माकारवृत्त्या त्रह्मविषयतेव अज्ञानस्य नाशिता, तृतीय-शक्तिविशिष्टं तु अज्ञानं यावत्प्रारब्धमनुवर्तत एवेति त्रह्मातिरिक्तविषये प्रातिभासिकसत्त्वो-त्पादनादविरोध इति चेत्, न, धर्मिसिद्ध्यसिद्धिभ्यां व्याघातात्, विशेषोपरागेण अज्ञाते तदुपगमे च ब्रह्मण्यपि प्रातिभासिकमेव सत्त्वं स्यात्, तत्त्वज्ञे कस्यचिद्धंज्ञानस्य स्थितौ 20 विदेहकैवल्येऽपि तदवस्थितिशङ्कया सर्वाज्ञानानिवृत्तौ मुक्तावनाश्वासप्रसङ्गाच ।

§७८. अथ दृष्टिसृष्टिवादे नेयमनुपपत्तिः, तन्मते हि वस्तुसत् ब्रह्मैव, प्रपञ्चश्च प्रातिमा-सिक एव, तस्य च अभिध्यानादेः प्राक्त पारमार्थिकसत्त्वादिना प्रतिभासः पारमार्थिक-सदाद्याकारज्ञानाभ्युपगमादेव सपपाद इति चैत्, न, तस्य प्राचीनोपगतस्य सौगतमतप्राय-त्वेन नव्यैरुपेक्षितत्वात्, व्यवहारवादस्यैव तैरादृतत्वात्, व्यवहारवादे च व्यावहारिकं 25 प्रश्चं प्रातिभासिकत्वेन प्रतीयतां तत्त्वज्ञानिनामत्यन्तभ्रान्तत्वं दुर्निवारमेव । अथ व्याव-हारिकस्यापि प्रपञ्चस्य तत्त्वज्ञानेन बाधितस्यापि प्रारब्धवरोन बाधितानुवृत्त्त्या प्रतिभासः तृतीयस्याः शक्तेः कार्यम्, तेन बाधितानुवृत्त्या प्रतिभासानुक्रूंला तृतीया शक्तिः प्राति-भासिकसत्त्वसम्पादनपटीयसी शक्तिरुच्यते, सा च अन्तिमतत्त्ववोधेन निवर्तत इत्येव-मदोष इति चेत्, न, बाधितं हि त्वन्मते नाशितम्, तस्यानुवृत्तिरिति वदतो व्याघातात्। अ बाधितत्वेन बाधितत्वावच्छिन्नसत्तया वा प्रतिभासः तत्त्वज्ञप्रारब्धकार्यमिति चेत्; तृतीया शक्तिर्थ्या, यावद्विशेषाणां बाधितत्वे तेषां तथाप्रतिभासस्य सार्वद्र्या

१ अन्तिमसाक्षा<sup>०</sup> त। २ <sup>०</sup>बिष्टिज्ञानेन आ व मु। ३ <sup>०</sup>ज्ञातस्य आ व। ४ <sup>०</sup>कूलतृतीया आ ब। ५ सार्वज्ञ्याभ्युपगमं विना **मुत।** ज्ञा० ४ दितीयशक्तिविशिष्टाज्ञाननाशत् सञ्चितकर्मं तत्कार्यं च नश्यति, ततस्तृतीयशक्त्या प्रारब्धकार्ये दग्धरज्जुस्थानीया बाधितावस्था जन्यते, इयमेव बाधितानुव्रत्तिरिति चेत्, न, एवं सति घटपटादौ तत्त्वज्ञस्य न बाधितसत्त्वधीः, न वा व्यावहारिकपारमार्थिकसत्त्वधी-रिति तत्र किञ्चिदन्यदेव कल्पनीयं स्यात्, तथा चं लोकशास्त्रविरोध इति सुष्ठूक्तं हरिभद्राचार्येः –

> ''अग्निजल्लभूमयोे यत्परितापकरा भवेऽनुभवसिद्धाः । रागादयश्च रौद्रा असत्प्रवृत्त्यास्पदं लोके ॥ परिकल्पिता यदि ततो न सन्ति तत्त्वेन कथममी स्युरिति । <sup>3</sup>परिकल्पिते च तत्त्वे भवभवविगमौ कथं युक्तौ ॥"

> > [षोडशक १६.८-९]

इत्यादि । तस्माद् वृत्तेर्व्यावहारिकसत्तयापि न निस्तारः । प्रपश्चे परमार्थदृष्ट्येव व्यव-हारदृष्ट्यापि सत्तान्तरानवगाहनादिति स्मर्तव्यम् ।

ब्रह्मज्ञानं पुनर्निरस्य सिद्धसेनोक्लोपसंहारः-

१७९. किश्च सप्रकारं निष्प्रकारं वा ब्रह्मज्ञानं अज्ञाननिवर्तकमिति वक्तव्यम्, आधे किष्प्रकारे ब्रह्मणि सप्रकारकज्ञानस्य अयथार्थत्वात् न अज्ञाननिवर्त्तकता, तस यथार्थत्वे वा नाद्वैतसिद्धिः, द्वितीयपक्षस्तु निष्प्रकारकज्ञानस्य क्रुत्रापि अज्ञाननिवर्त्तकत्वादर्श्वनादे-वानुद्भावनार्द्यः । किश्च निष्प्रकारकज्ञानस्य क्रुत्रापि अज्ञाननिवर्त्तकत्वादर्श्वनादे-ब्रह्मज्ञानमात्रात् कथमज्ञाननिवृत्तिः १ ।

§८०. न च 'सामान्यधर्ममात्राप्रकारकसमानविषयप्रमात्वं अज्ञाननिष्टत्तौ प्रयोजकॅंम्,
अत्र प्रमेयमितिज्ञाने अतिव्यासिवारणाय सामान्येति, प्रमेयो घट इत्यादावतिव्या(वच्या)सि-वारणाय मात्रेति, तेनेदं विशेषप्रकारे निष्प्रकारे चानुगतमिति निष्प्रकारकत्रक्षज्ञानस्यापि ब्रह्माज्ञाननिवर्तकत्वं लक्षणान्वयात्, न च सामान्यधर्ममात्रप्रकारकज्ञानेऽव्याप्तिः, इदमनिदं वा, प्रमेयमप्रमेयं वा इत्यादिसंग्रंथाद्यदर्शनात् सामान्यमर्ममात्रप्रकारकज्ञानानङ्गीकारेण तद-निवर्तकस्य तस्यासङ्ग्रहाद्' इति वाच्यम्, निष्प्रकारकसंशयाभावेन निष्प्रकारकाज्ञानासिद्ध्या
विर्घतकत्रब्रह्मानस्यापि तत्निवर्तकत्वायोगाद्। एकत्र धर्मिणि प्रकारणामनन्तत्वे प्रकार-निष्ठतया निरवच्छिन्नप्रकारतासम्बन्धेन अधिष्ठानप्रमात्वेन तया तदज्ञाननिवर्तकत्वौ-चित्त्यात्। अधिष्ठानत्वं च अमजनकाज्ञानविषयत्वं वा अज्ञानविषयत्वं वा अत्त्वानिवर्तकत्वौ-चित्त्यात्। अधिष्ठानत्वं च अमजनकाज्ञानविषयत्वं वा अज्ञानविषयत्वं वा अत्त्वानिवर्तकत्वौ-चित्त्यात् । अधिष्ठानत्वं च अमजनकाज्ञानविषयत्वं वा अज्ञानविषयत्वं वा अत्त्वण्डोपाधिर्घा । न च 'विषयतयैव तत्त्तं युक्तम्, प्रमेयत्वस्य च केवलान्वयिनोऽनर्ज्ञीकारात् न प्रमेयमिति ज्ञानात् घटाद्याकाराज्ञाननिष्टत्तिप्रसङ्गः' इति वाच्यम्, द्रव्यमिति ज्ञानात् तर्दापत्तेरवा-अ रणात् । न च 'तत्र द्रव्यत्वविशिष्टविषयत्त्वेत् घटत्वविशिष्टाविषयत्वत्त्व, विशिष्टविपयत्त्वात् रद्याप्त्रम्, द्रव्यत्वविशिष्टस्येव घटावच्छेदेन घटत्वविशिष्टत्वात् सत्त्वविशिष्टब्रह्मवत्, विशिष्टविपयज्ञा-नेन विशिष्टविषयाज्ञाननिष्टत्त्यभ्युपगमेऽपि च ब्रह्मणः सचिदानन्दत्वादिधर्मवैशिष्ठ्व्यप्रसङ्गः ।

१ च सर्वलोक<sup>o</sup> त। २ तन्मात्र एव तत्त्वे **घोडराक।** ३ <sup>o</sup>जकं प्रमे<sup>o</sup> मु अ ब। ४ <sup>o</sup>मितिज्ञाने-Sव्याप्ति<sup>o</sup> अ ब। ५ <sup>o</sup>प्रकारके ज्ञाने त। ६ <sup>o</sup>संशयादर्शनेन तदनिवर्तकस्य मु अ ब। ७ <sup>o</sup>यलमेव वा मु त। ८ तदापत्तेरनिवारणात् त।

§८१. एतेन – अन्यत्र घटाज्ञानत्वघटत्वप्रकारकप्रमात्वादिना नाश्यनाशकभावेऽपि प्रकृते ब्रह्माज्ञाननिष्टत्तित्वेन ब्रह्मप्रमात्वेनेव कार्यकारणभावः, न तु ब्रह्मत्वप्रकारकेति विशेष-णम्रुपादेयम्, गौरवादनुपयोगाद्विरोधाच – इत्यपि निरस्तम्, विशिष्टब्रह्मण एव संशयेन विशिष्टाज्ञाननिष्टत्त्यर्थं विशेषोपरागेणेव ब्रह्मज्ञानस्य अन्वेषणीयत्वात्, शुक्तिरजतादिस्थ-लेऽपि विशिष्टाज्ञानविषयस्यैव अधिष्ठानत्वं क्षुप्तमिति अत्रापि अयं न्यायोऽनुसर्त्तव्यः ।

§८२. किश्च, ब्रह्मणो निर्धर्मकत्वे तत्र विषयताया अप्यनुपपन्नत्वात् तद्विषयज्ञानत्वमपि तत्र दुर्लेभम्। विषयता हि कर्मतेति तदङ्गीकारे तस्य क्रियाफलत्रालित्वेन घटादिवज्ज-डत्वापत्तेः, तद्विषयज्ञानाजनकत्वे च तत्र वेदान्तानां प्रामाण्यानुपपत्तिः । न च तदज्ञा-ननिवर्तकतामात्रेण तद्विषयत्वोपचारः, अन्योन्याश्रयात् । न च कल्पिता विषयता कर्म-त्वाप्रयोजिका, वास्तवविषयतायाः क्रुत्रापि अनङ्गीकारात् , व्यावहारिक्याश्च तुल्यत्वात् । ॥

§८३. न च 'ब्रह्मणि ज्ञानविषयताऽसम्भवेऽपि ज्ञाने ब्रह्मविषयता तद्धिम्बग्राहकत्व-रूपाऽन्या वा काचिदनिर्वचनीया सम्भवतीति नानुपपत्तिः, विषयतैवाकारः प्रतिविषयं विलक्षणः, अत एव ब्रह्माकारापरोक्षप्रमाया एव अज्ञाननिवर्तकत्वम् , अज्ञानविषयस्वरूपा-कारापरोक्षप्रमात्वस्य सर्वत्रानुगतत्वात् , न च - इदमित्याकारं घटाकारमिति - शङ्कितुमपि शक्यम्, आकारभेदस्य स्फुटतरसाक्षिप्रत्यक्षसिद्धत्वात्' इति वाच्यम्, ज्ञाननिष्ठाया अपि 15 ब्रह्मविषयताया ब्रह्मनिरूपितत्वस्यावश्यकत्वेन ब्रह्मणि तनिरूपकत्वधर्मसत्त्वे निर्धर्मकत्व-व्याघातात्, उभयनिरूप्यस विषयविषयिभावःंसैकधर्मत्वेन निर्वाहायोगात् । न च 'ब्रह्मण्यपि कल्पिविषयतोपगमे कर्मत्वेन न जडत्वापातः, खसमानसत्ताकविषयताया एव कर्मत्वापादकत्वात् , घटाँदौ हि विषयता खसमानसत्ताका द्वयोरपि व्यावहारिकत्वात् , ब्रह्मणि तु परमार्थसति व्यावहारिकी विषयता न तथेति स्फुटमेव वैषम्याद्' इति वाच्यम् , 20 सत्ताया इव विषयताया अपि ब्रह्मणि पारमार्थिकत्वोक्तावपि बाधकाभावात्, परमार्थ-निरूपितधर्मस व्यावहारिके व्यावहारिकर्तवबद्यावहारिकनिरूपितस धर्मसं पारमार्थिके पारमार्थिकताया अपि न्यायप्राप्तत्वात् । सत्ताद्युपलक्षणभेदेऽपि उपलक्ष्यमेकमेवेति न दोष इति चेत् ; विषयतायामपि एष एव न्यायः । एवञ्च अनन्तधर्मात्मकधर्म्यभेदेऽपि त्रह्मणि कौटर्स्थ्यं द्रव्यार्थादेशात् अव्याहतमेव । तथा च अन्यूनानतिरिक्तधर्मात्मद्रव्य- 25 स्वभावलाभलक्षणमोक्षगुणेन भगवन्तं तुष्टाव स्तुतिकारः –

''भवबीजमनन्तमुज्झितं विमलज्ञानमनन्तमर्जितम् ।

न च हीनकलोऽसि नाधिकः समतां चाप्यतिवृत्य वर्तसे ॥" [ द्वा० ४.२९ ] इति ।

### ब्रह्माकाराया ब्रह्मविषयायाश्च वृत्तेर्निस्सारत्वोक्तिः-

§८४. एतेन 'चैतन्यविषयतैव जडत्वापादिका, न तु द्वत्तिविषयतापि, ''यतो वाचो अ निवर्तन्ते'' [तैत्तिरी० २.४.१], ''न चक्षुषा गृह्यते, नापि वाचा'' [मुण्ड० ३.१.८],

९ °स्यैकनिष्ठत्वेन निर्वा° त । २ °टादौ विष° अ ब । ३ विषताया ब्रह्म° त । ४ °खवत् तजिरूपितस्य तस्य पार° त । ५ °वेति चेत् विषय° त । ६ कौटरथ्यमव्याहतमेव त ।

#### ज्ञानबिन्दुप्रकरणम् ।

"तं त्वौपनिषदं पुरुषं पृच्छामि" [ बृहदा० ३.९.२६ ] । "नावेदविन्मनुते तं बृहन्तं" "वेदेनैव यद्वेदितव्यम्" इत्याद्यभयविधश्चत्यनुसारेण इत्थं कल्पनात् ।

"फल्ल्याप्यत्वमेवास्य शास्त्रकृद्धिर्निवारितम्।" [ पंचदशी ७.९० ]

"ब्रह्मण्यज्ञाननाशाय वृत्तिच्याप्तिरपेक्षिता ॥" [ पंचदशी ७.९२ ]

<sup>5</sup> इति कारिकायामपि फलपदं चैतन्यमात्रपरमेव द्रष्टव्यम् , प्रमाणजन्यान्तःकरणवृत्त्यभि-व्यक्तचैतन्यस्य शास्त्रे फलत्वेन व्यवह्रियमाणस्य प्रहणे तद्याप्यताया अन्वयव्यतिरेकाभ्यां जडत्वापादकत्वे ब्रह्मण इव साक्षिभास्यानामपि जडत्वानापत्तेः, चैतन्यकर्मता तु चिद्भि-ब्रत्वावच्छेदेन सर्वत्रैवेति सैव जडत्वप्रयोजिका । न च 'वृत्तिविषयत्वेऽपि चैतन्यविषयत्वं नियतं वृत्तेश्विदाकारगर्भिण्या एवोत्पत्तेः, तदुक्तम् –

"वियद्वस्तुस्वभावानुरोधादेव न कौरकात् ।

वियत्सम्पूर्णतोत्पत्तो कुम्भस्यैवं दृशा धियाम् ॥

घट दुःखाँदिरूपत्वं धियो<sup>\*</sup> धर्मादिहेतुतः ।" [ बृहदा० सं० ५४३, ५४४ ] ''खतःसिद्धार्थसम्बोधव्याप्तिर्वत्त्वनुरोधतः ॥" [ बृहदा० सं० ५४२ ] इति ।

तथा च जडत्वं दुर्निवारम्' इति वाच्यम्, वृत्त्युपरक्तचैतन्यस्य स्वत एव चैतन्यरूपत्वेन <sup>13</sup> तद्याप्यत्वाभावात् फले फलान्तरानुत्पत्तेस्तद्भिन्नानां तु स्वतो भानरहितानां तद्याप्तेरव-इयाश्रयणीयत्वात्' इत्यादि मधुसदनोक्तमपि अपास्तम्, वृत्तिविषयताया अपि निर्धर्मके ब्रह्मण्यसम्भवात्, कल्पितविषयतायाः स्वीकारे च कल्पितप्रकारताया अपि निर्धर्मके ज्रह्मण्यसम्भवात्, कल्पितविषयतायाः स्वीकारे च कल्पितप्रकारताया अपि स्वीकारापत्तेः, उभयोरपि ज्ञानभासकसाक्षिभास्यत्वेन चैतन्यानुपरझकत्वाविशेषात्, ज्ञानस्य स्वविषया-निवर्तकत्वेन प्रकारानिव्दत्तिप्रसङ्गभयस्य च विषयताद्यनिव्दत्तिपक्ष इव धर्मधर्मिणोर्जा-20 त्यन्तरात्मकभेदाभेदसम्बन्धाश्रयणेनैव सुपरिहरत्वात्, छतान्तकोपस्त्वेकान्तवादिनामुपरि कदापि न निवर्तत इति तत्र कः प्रतिकारः ।

§८५. यदि च द्यग्विषयत्वं ब्रह्मणि न वास्तवम्, तदा सक्रद्दर्शनमात्रेण आत्मनि घटादाविव द्यपगमेऽपि द्वष्टत्वं कदापि नापैतीत्याद्यक्तं न युज्यते । तथा च –

> "सकृत्प्रत्ययमात्रेण घटश्चेद्धासते" सदा । स्वप्रकाशोऽयमात्मा किं घटवच न भासते ॥ स्वप्रकाशतया किं ते तद्धुद्धिस्तत्त्ववेदनम् । बुद्धिश्च क्षणनाक्ष्येति चोद्यं तुल्यं घटादिषु ॥ घटादौ निश्चिते बुद्धिर्नक्ष्यत्येव यदा घटः । हैष्टो नेतुं तदा शक्य इति चेत्सममात्मनि ॥ निश्चित्य सकृदात्मानं यदापेक्षा तदैव तम् । वक्तुं मन्तुं तथा ध्यातुं शकोत्येव हि तत्त्ववित् ॥

१ कारणात मु। २ स्यैवं दशाधि° मु अव। °स्येव दशा बृहद्ाा सं०। ३ °दुः खादिहेतुलं धि°त। ४ धियां ध° बृहद्ाा सं०। ५ द्रष्टलं ब। द्रष्टृलं मु। ६ °तीत्युक्तं न मु अब। ७ °ते तदा। मु अब। ८ किं तेन बुद्धि°त। ९ इष्टो नेतुं पञ्चद्शी।

25

30

उपासक इव ध्यायँस्त्रौकिकं विस्तरेचदि । विस्तरत्येव सा ध्यानाद्विस्मृतिर्ने तु वेदनात् ॥"

[ पञ्चदशी ध्यान० श्लो० ९२–९६ ]

इत्यादि ध्यानदीपवर्चनं विष्ठवेतेति किमतिविस्तरेण । तस्मात् ब्रह्मविषया ब्रह्माकारा वा द्वत्तिरविवेचितसारैव ।

#### वृत्तेस्तत्कारणाज्ञानस्य च नाद्यासंभवकथनम् ∽

§८६. कथं चासा निष्टत्तिरिति वक्तव्यम् । स्वकारणाज्ञाननाशादिति चेत्, अज्ञाननाश-क्षण इवावस्थितस्य विनश्यदवस्याज्ञानजनितस्य वा दृश्यस्य चिरमप्यउद्वत्तौ मुक्तावनाश्वासः । उक्तप्रमाविशेषत्वेन निवर्तकता दृश्यत्वेन च निवर्त्त्यतेति दृश्यत्वेन रूपेण अविद्यया सह स्वनिवर्त्यत्वेऽपि न दोषः, निवर्त्यतानिवर्तकतयोः अवच्छेदकैक्य एव क्षणभङ्गापत्तेरिति ॥ चेत् ; न, प्रमाया अप्रमां प्रत्येव निवर्त्तकत्वदर्शनेन दृश्यत्वेस् विवर्त्यतानवच्छेदकत्वात् । न च ज्ञानस्य अज्ञाननाशकतापि प्रमाणसिद्धा, अन्यथा स्वमाद्यंध्यासकारणीभूतस्याज्ञानस्य जागरादिप्रमाणज्ञानेन निवृत्त्तौ पुनः स्वमाध्यासानुपपत्तिः । तत्र अनेकज्ञानस्वीकारे तु आत्मन्यपि तथासम्भवेन मुक्तावनाश्वासः । मूलाज्ञानस्यैव विचित्रानेकश्चक्तिस्वतिाद एकशक्तिनाशेऽपि शकत्वन्तरेण स्वमान्तरादीनां पुनराद्यत्तिः सम्भवति, सर्वशक्तिमतो ख मूलाज्ञानस्यैव निवृत्तौ तु कारणान्तरासम्भवात्, द्वितीयस्य च तादृशस्यानङ्गीकारात् , न प्रपश्चस्य पुनरुत्पत्तिति तु स्ववासनामात्रम्, चरमज्ञानं वा मूलाज्ञाननौंशकं क्षणविशेषो वेति अत्र विनिगमकाभावात्, अनन्तोत्तरोत्तरशक्तिकार्येषु अनन्तपूर्वपूर्वशक्तीनां प्रतिवन्ध-कत्वस्य, चरमशक्तिकार्ये चरमशक्तेः, तत्वारो च चरमज्ञानस्य हेतुत्वकल्पने महागौर-वात्, पूर्वशक्तिनाश्च इव चरमशक्तिनाशेऽपि पण्डमूलाज्ञानानुवृत्त्वपत्ति न व किश्चिदेतत् ।

§ ८७. एतेन – जागरादिअमेण खमादिअमतिरोधानमात्रं क्रियते, सर्पअमेण रज्वां धाराअमतिरोधानवत् , अज्ञाननिद्वत्तिस्तु ब्रह्मात्मैक्यविज्ञानादेव इत्यपि निरस्तम् । एवं सति ज्ञानस्याज्ञाननिवर्तकतायां प्रमाणानुपलब्धेर्स्तंत्रिद्वत्तिमूलमोक्षानाश्वासात् ।

# श्रुतिभ्य एव जैनेष्टकर्मवाद-ब्रह्मभावसमर्थनम् -

§ ८८. मा भूद् उदाहरणोपलम्भः, श्रुतिः श्रुतार्थापत्तिश्च एतद्र्थे प्रमाणतामवगाहेते एव । तत्र श्रुतिस्तावत् "तमेव विदित्वाऽतिमृत्युमेति" [ श्वेता० ३.८ ] "मृत्युरविद्या" इति शास्त्रे प्रसिद्धम् । तथा –

''तत्त्वभावाद्भूयश्चान्ते विश्वमायानिवृत्तिः'' [श्वेता० १.१०] स्मृतिश्च – ''दैवी बेषा गुणमयी मम माया दुरत्यया। मामेव ये प्रपद्यन्ते मायामेतां तरन्ति ते॥'' [भगवद्गीता ७.१8]

१ °चनं विरुद्धेतेति-त। २ खप्राध्यासादिका° त। ३ °शकं चरमक्षणो वेति त। ४ तत्राशे चर् त। ५ शेऽपि मूलाज्ञानानुवृत्तिप्रसङ्गाचेति त; °शेऽपि मूला° मु। ६ तन्निवर्त्तकज्ञानानाश्वासात् त।

25

30

"ज्ञानेन तु तदज्ञानं येषां नाशितमात्मनः ।

तेषामादित्यवज्ज्ञानं प्रकाशयति तत्परम् ॥" [ भगवद्गीता ५.१६ ] इत्यादि ।

एवम् - ''ब्रह्मविद् ब्रह्मैव भवति'' [ मुण्ड० ३.२.९ ] ''तरति शोकमात्मवित्'' [ छान्दो० ७.१.३ ]

5

"तरत्यविद्यां विततां हृदि यसिन्निवेशिते ।

योगी मायाममेयाय तसे ज्ञानात्मने नमः" ॥ इति ।

''अविद्यायाः परं पारं तारयसि'' [ प्रश्नो० ६.८ ] इत्यादिः ।

श्रुताथोपत्तिश्च – ब्रह्मज्ञानाद् ब्रह्मभावः श्रूयमाणस्तद्यवधायकाज्ञाननिवृत्तिमन्तरेण नोप-पद्यत इति ज्ञानादज्ञाननिवृत्तिं गमयति ।

"अनृतेन हि प्रत्यूढाः" [ छान्दो० ८.३.२ ] "नीहारेण प्रावृताः" [ऋक्सं० १०.८२.७] "अन्यैद्युष्माकमन्तरम्"

"अज्ञानेनावृतं ज्ञानं तेन मुह्यन्ति जन्तवः" [ भगवद्गीता० ५.१५ ]

इत्यादि श्रुतिस्मृतिशतेभ्योऽज्ञानमेवं च मोक्षव्यवधायकत्वेनावगतम्, एकस्वैव तत्त्व-ज्ञानेनाज्ञाननिवृत्त्यभ्युपगमाच नान्यत्र व्यभिचारदर्शनेन ज्ञानस्याज्ञाननिवर्तकत्ववाधो-<sup>15</sup> ऽपीति चेत् ; न, एतस्वैकजीवग्रुक्तिवादस्य श्रद्धामात्रशरणत्वात् , अन्यथा जीवान्तरप्रति-भासस्य स्वामिकजीवान्तरप्रतिभासवत् विश्रमत्वे जीवप्रतिभासमात्रस्वैव तथात्वं स्यादिति चार्वाकमतसाम्राज्यमेव वेदान्तिना प्राप्तं स्यात् ।

§ ८९. उक्तश्चतयस्तु कर्मण एव व्यवधायकत्वम्, क्षीणकर्मात्मन एव च ब्रह्मभूयं प्रतिपादयितुग्रुत्सहन्त इति किं शशश्वङ्गसहोदराज्ञानादिकल्पनया तदभिप्रायविडम्बनेन १।

<sup>20</sup> निर्विकल्पबोधे द्युद्धद्रव्यनयादेद्रात्वोक्तिः –

§ ९०. निर्विकल्पकत्रझवोधोऽपि शुद्धद्रव्यनयादेशतामेवावलम्बताम्, सर्वपर्यायनय-विषयव्युत्क्रम एव तत्प्रवृत्तेः, न तु सर्वथा जगदभावपक्षपातितामिति सम्यग्दशां वचनो-द्वारः । शाब्द एव स इत्यत्र तु नाग्रहः, यावत्पर्यायोपरागासम्भवविचारसहक्रतेन मनसैव तद्व्रहसम्भवात् । न केवलमात्मनि, किन्तु सर्वत्रैव द्रव्ये पर्यायोपरागानुपपत्तिप्रस्रत-» विचारे मनसा निर्विकल्पक एव प्रत्ययोऽनुभूयते । उक्तं च सम्मतौ –

''पज्जवणयवुकंतं वत्थुं दव्वट्टियस्स वत्तव्वं ।

जाव दविओवओगो अपच्छिमवियप्पनिव्वयणो ॥" [ सन्मति० १।८ ] इति ।

§ ९१. पर्यायनयेन व्युत्क्रान्तं गृहीत्वा विचारेण मुक्तं वस्तु द्रव्यार्थिकस्य वक्तव्यम् । यथा 'घटो द्रव्यम्' इत्यत्र घटत्वविशिष्टस्य परिच्छिन्नस्य द्रव्यत्वविशिष्टेनापरिच्छिन्नेन » सहाभेदान्वयासम्भव इति मृदेव द्रव्यमिति द्रव्यार्थिकप्रवृत्तिस्तत्रापि सूक्ष्मेक्षिकायामपरा-परद्रव्यार्थिकप्रवृत्तिः यावद्रव्योपयोगः । न विद्येते पश्चिमे उत्तरे विकल्पनिर्वचने सवि-

१ अन्यदयुष्मा<sup>°</sup> अरुवत। २ मेव मोक्ष<sup>°</sup> मुअ ख। ३ <sup>०</sup>त्त्युपग अरुख। ४ <sup>०</sup>च मान्य<sup>०</sup> अरुव। ४ °चारासह° त। ६ °चारे हिं म° त। ७ °कल्प एव त। कल्पकघीव्यवहारौ यत्र स तथा शुद्धसङ्ग्रहावसान इति यावत् । ततः परं विकल्पवच-नाप्रवृत्तेः इत्येतस्या अर्थः ।

सविकल्पाविकल्पयोरनेकान्तस्य समर्थनम्-

§ ९२. "तत्त्वमसि" [छान्दो० ६.८.७] इत्यादावपि आत्मनसत्तदन्यद्रव्यपर्यायो-परागासम्भवविचारशतप्रवृत्तावेव शुद्धद्रव्यविषयं निर्विकल्पकमिति शुद्धदृष्टौ घटज्ञानाद् ब्रह्मज्ञानस्य को भेदः । एकत्र सदद्वैतमपरत्र च ज्ञानाद्वैतं विषय इत्येतावति भेदे त्वौत्तरकालिकं सविकल्पकमेव साक्षीति सविकल्पकाविकल्पकत्वयोरप्यनेकान्त एव श्रेयान् । तदुक्तम् –

''सविअप्पणिबिअप्पं इय पुरिसं जो भणेजा अविअप्पं ।

सविअप्पमेव वा णिच्छएण ण स णिच्छिओ समए ॥" [ सन्मति० १।३५ ] इति । §९३. न च निर्विकल्पको द्रव्योपयोगोऽवग्रह एवेति तत्र विचारसहकृतमनोजन्य-त्वानुपपत्तिः, विचारस्य ईहात्मकत्वेन ईहाजन्यस्य व्युपरंताकाङ्क्षस्य तस्य नैश्वयिकापाय-रूपस्यैव अभ्युपगमात्, अपाये नामजात्यादियोजनानियमस्तु शुद्धद्रव्यादे्ग्रैरूपश्चुत-निश्रितातिरिक्त एवेति विभावनीयं स्वसमयनिष्णातैः ।

### श्रुसैव ब्रह्मवोधस्य शाब्दत्ववन्मानसत्वोक्तिः-

§ ९४. ब्रह्माकारबोधस्य मानसत्वे "नावेदविन्मनुते तं वृहन्तं वेदेनैव तद्वेदितव्यं" "तं त्वौपनिषदं पुरुषं प्रच्छामि" [ बृहदा० ३.९.२६ ] इत्यादिश्चतिविरोध इति चेत् ; शाब्द-त्वेऽपि "यद्वाचानभ्युदितं", [केनो० १.४ ] "न चक्षुषा गृह्यते, नापि वाचा," [ मुण्ड० ३. १.८ ] "यतो वाचो निवर्तन्ते" [ तैत्तिरी० २.४.१ ] इत्यादिश्चतिविरोधस्तुल्य एव ।

§ ९५. अथ वाग्गम्यत्वनिषेधकंश्चतीनां मुख्यवृत्त्यविषयत्वावगाहित्वेनोपपत्तिः जहद- जहह्वश्वणयैव ब्रह्मणि महावाक्यगम्यत्वप्रतिपादनात् । मनसि तु मुख्यामुख्यभेदाभावात् ''यन्मनसान मनुते'' [केनो० १.५] इत्यादिविरोध एव, ''सैंवें वेदा यत्रैकं भवन्ति स मानसीन आत्मा मनसैवानुद्रष्टव्यः'' इत्यादिश्चतौ मानसीनत्वं तु मनस्युपाधावुपलभ्यमानत्वम्, न तु मनोजन्यसाक्षात्कारत्वम् । मनसैवेति तु कर्तरि वृतीया आत्मनोऽकर्वृत्वप्रतिपादनार्था मनसो दर्शनकर्तृतामाह, न करणताम्, औपनिषदसमाख्याविरोधात् । ''कामः संकल्पो विचिकित्सा श्रद्धाऽश्रद्धा धतिरधतिर्द्धीर्धीर्भीरित्येतत्सर्वं मन एव'' [बहदा० १.५.२] इति श्रुतौ मृद्घट इतिवदुपादानकारणत्वेन मनःसामानाधिकरण्यप्रतिपादनात्, तस्य निमित्त-कारणत्वविरोधाचेति चेत्; न, कामादीनां मनोधर्मत्वप्रतिपादिकायाः श्रुतेः मनःपरिण-तात्मलक्षणभावमनोविषयताया एव न्याय्यत्वात् । ''मनसा खेव पश्यति मनसा श्र्णोति'' [बृहदा० १.५.२] इत्यादौ मनःकरणत्वस्थापि श्रुतेर्दीर्धकालिकसंज्ञानरूपदर्शनग्रहणेन अ चक्षुरादिकरणसत्त्वेऽपि तत्रैवकारार्थान्वयोपपत्तेः, त्वन्मतेऽपि ब्रह्मणि मानसत्वविधि-

१ °रताखिलाका° त। २ °देशश्रु° त। ३ श्रुतनिश्चि( श्रि)ता° मु। ४ °व्यं तत्त्वौ° त आ ब। ५ °निषेधश्रु° आ च। - ६ सर्ववेदा त। ७ °करणस्यापि मु।

निषेधयोः ेष्टत्तिविषयत्वतदुपरक्तचैतन्याविषयत्वाभ्याम्रुपपत्तेश्व । शब्दस त्वपरोक्षज्ञान-जनकत्वे स्वभावभङ्गप्रसङ्ग एव स्पष्टं दूषणम् ।

§ ९६. न च 'प्रथमं परोक्षज्ञानं जनयतोऽपि शब्दस्य विचारसहकारेण पश्चादपरोक्षज्ञान-जनकत्वमिति न दोषः' इति वाच्यम्, अर्धजरतीयन्यायापातात् । न खलु शब्दस्य परोक्षज्ञान-जननस्वाभाव्यं सहकारिसहस्रेणापि अन्यथाकर्त्तुं शक्यम्, आगन्तुकस्य स्वभावत्वानुपपत्तेः । न च संस्कारसहकारेण चक्षुषा अत्यभिज्ञानात्मकप्रत्यक्षजननवदुपपत्तिः, यदंशे संस्कार-सापेक्षत्वं तदंशे स्मृतित्वापातो यदंशे च चक्षुःसापेक्षत्वं तदंशे प्रत्यक्षत्वापात इति भियैव प्रत्यभिज्ञानस्य प्रमाणान्तरत्वमिति जैनैः स्वीकारात् । से से विषये युगपज्ज्ञानं जनयतो-श्रक्षुःसंस्कारयोरार्थसमाजेनैकज्ञानजनकत्वमेव पर्यवस्वति, अन्यथा रजतसंस्कारसहकारेण असन्निक्रष्टेऽपि रजते चाक्षुपज्ञानापत्तेरन्यथाख्यात्यस्वीकारभङ्गप्रसङ्ग इति वदंस्तपस्वी तूभयात्मकैकज्ञानानजुव्यवसायादेव निराकर्तव्यः, अन्यथा रजतभ्रमेऽपि उभयात्मकता-पत्तेः, पर्वतो वहिमान् इत्यनुमितावपि उभयसमाजादंशे प्रत्यक्षानुमित्यात्मकतापत्त्वेश्व ।

§ ९७. अथ 'मनस इव शब्दस परोक्षापरोक्षज्ञानजननस्वभावाङ्गीकाराददोषः । मनस्त्वेन परोक्षज्ञानजनकता, इन्द्रियत्वेन चापरोक्षज्ञानजनकता इत्यस्ति मनस्यवच्छेदकभेद इति <sup>16</sup> चेत् ; शब्दस्यापि विषयाजन्यज्ञानजनकत्वेन वा ज्ञानजनकत्वेन वा परोक्षज्ञानजनकता योग्यपदार्थनिरूपितत्वंपदार्थाभेदपरश्रब्दत्वेन चापरोक्षज्ञानजनकतेति कथं नावच्छेदक-मेदः १, 'धार्मिकस्त्वमसि' इत्यादौ व्यभिचारवारणाय निरूपितान्तं विशेषणम् , इतरव्यावर्द्ध त स्पष्टमेव । एतच 'दशमस्त्वमसि' 'राजा त्वमसि' इत्यादिवाक्यात 'दशमोऽहमसि' 'राजाहमसि' इत्यादिसाक्षात्कारदर्शनात्कल्प्यते, 'नाहं दशमः' इत्यादिअमनिवृत्तेः, अत 20 इत्थमेव सम्भवात् । साक्षात्कारिभ्रमे साक्षात्कारिविरोधिज्ञानत्वेनैव विरोधित्वकल्पनात् । न च 'तत्र वाक्यात्पदार्थमात्रोपस्थितौ मानसः संसर्गबोधः' इति वाच्यम्, सर्वत्र वाक्ये तथा वक्तुं शक्यत्वेन शब्दप्रमाणमात्रोच्छेदप्रसङ्गात्' इति चेत्; मैवम्, 'दशमस्त्वमसि' इत्यादे। वाक्यात्परोक्षज्ञानानन्तरं मानसज्ञानान्तरस्यैव अमनिवर्तकत्वकल्पनात् , 'धार्मिक-स्त्वमसि' इत्यादौ विशेष्यांशस्य योग्यत्वादेव योग्यपदार्थनिरूपितेत्यत्र योग्यपदार्थताव-25 च्छेदकविशिष्टेत्यस्यावश्यवाच्यत्वेन महावाक्यादपि तत्पदार्थतावच्छेदकस्य अयोग्यत्वेन अपरोक्षज्ञानासम्भवाच, अयोग्यांशत्यांगेन योग्यांशोपादानाभिमुखलक्षणावत्त्वमेव योग्य-पदार्थत्वमित्युक्तौ च 'धार्मिकस्त्वमसि' इत्यादावपि शुद्धापरोक्षविषयत्वे तद्व्यावर्तकविशेष-णदानानुपपत्तिः । तथा च योग्यलक्ष्यपरत्वग्रँहे उदाहरणस्थानदौर्लभ्यम् । अयं च विषयो-ऽस्माकं पर्यायविनिर्मोकेण शुद्धद्रव्यविषयतापर्यवसायर्कंस द्रव्यनयस इत्यलं ब्रह्मवादेन ।

<sup>30</sup> § ९८. किञ्च, त्वंपदार्थाभेदपरशब्दत्वेन अपरोक्षज्ञानजनकत्वोक्तौ 'यूयं राजानः' इत्य-तोऽखिलसंबोध्यविशेष्यकराजत्वप्रकारकापरोक्षशाब्दापत्तिः, तत्र तादृशमानसाभ्युपर्गंमे चान्यत्र कोऽपराधः १ । एतेन एकवचनान्तत्वंपदार्थप्रहणेऽपि न निस्तार एकसिन्नेव

१ यदंशे चध्रुः अव। २ °त्यागयोग्यां° मुअव। ३ °प्रहोदा° त। ४ °कस्य न द्रव्य° त। ५ °खिलविशे° त। ६ °गमे वान्यत्र त। यूयमिति प्रयोगेऽगतेश्व एकाभिप्रायकत्वंपदग्रहणे च तत्तदभिप्रायकशब्दत्वेन तत्तच्छाब्द-बोधहेतुत्वमेव युक्तम् । अत एव वाक्यादपि द्रव्यार्थादेशादखण्डः, पदादपि च पर्याया-र्थादेशात् सखण्डः शाब्दबोध इति जैनी शास्त्रव्यवस्था । तस्मान्न शब्दस्य अपरोक्षज्ञान-जनकत्वम् ।

§९९. एतेन - अपरोक्षपदार्थाभेदपरग्रब्दत्वेन अपरोक्षज्ञानजनकत्वम्, अत एव 'शुक्ति- रियम्' इति वाक्यादाहत्य रजतभ्रमनिष्टत्तिः, एवं च चैतन्यस्य वास्तवापरोक्षत्वात् अपरोक्ष-ज्ञानजनकत्वं महावाक्यस्य - इत्यपि निरस्तम्, वास्तवापरोक्षस्वरूपविषयत्वस्य त्वक्रीत्या 'तत्त्वमस्या'दिवाक्ये सम्भवेऽपि 'दशमस्त्वमसी'त्यादावसम्भवात्, निष्टत्ताज्ञानविषयत्वस्य च शाब्दबोधात्पूर्वमभावात्, यदा कदाचिन्निष्टत्ताज्ञानत्वग्रहणे 'पर्वतो वह्तिमान्' इत्यादि-वाक्यानामपि अपरोक्षस्वरूपविषयतया अपरोक्षज्ञानजनकत्वग्रसङ्गात्, ''यतो वा इमानि 10 मूतानि जायन्ते'' [तैत्तिरी० ३.१.१] ''सत्यं ज्ञानमनन्तम्'' [तैत्तिरी० २.१.१] इत्यादि-वाक्यानामपरोक्षस्वरूपविषयतया अपरोक्षज्ञानजनकत्वग्रसङ्गात्, ध्वर्यावाच्या

§१००. किञ्च, एवं घटोऽस्तीति झाब्दे चाक्षुपत्वमप्यापतेत् , अपरोक्षपदार्थाभेदपर-ज्ञब्दादिव अपरोक्षपक्षसाध्यकानुमितिसामग्रीतोऽपरोक्षानुमितिरपि च प्रसज्येत । एवं च भिन्नविषयत्वाद्यप्रवेशेनैव अनुमितिसामग्र्या लाघवात् बलवत्त्वमितिविशेषदर्शनकालीन- अमसंज्ञयोत्तरप्रत्यक्षमात्रोच्छेद इति बहुतरं दुर्घटम् ।

§ १०१. एतेन – प्रमात्रभेदविषयत्वेन अपरोक्षज्ञानजनकत्वम् – इत्यपि निरस्तम् , 'सर्वज्ञत्वादिविशिष्टोऽसि' इत्यादिवाक्यादपि तथाप्रसङ्गात् , ईश्वरो मदभिन्नश्वेतनत्वात् मद्वदिति अनुमानादपि तथाप्रसङ्गाचेति । महावाक्यजन्यमपरोक्षं शुद्धत्रह्मविषयमेव केवलज्ञानमिति वेदान्तिनां महानेव मिथ्यात्वाभिनिवेश इति विभावनीयं स्वरिभिः । 20

[ ७. केवलज्ञानदर्शनयोर्भेदामेदचर्चा । ]

§ १०२. इदमिदानीं निरूप्यते – केवलज्ञानं खसमानाधिकरणकेवलदर्शनसमानकालीनं न वा, केवलज्ञानक्षणत्वं खसमानाधिकरणदर्शनक्षेणाव्यवहितोत्तरत्वव्याप्यं नै वा १ एव-माद्याः कमोपयोगवादिनां जिनभद्रगणिक्षमाश्रमणपूज्यपादानाम् , युगपदुपयोगवादिनां च मछवादिप्रभृतीनाम् , यदेव केवलज्ञानं तदेव केवलदर्शनमिति वादिनां च महावादि- श्रीसिद्धसेनदिवाकराणाम् , साधारण्यो विप्रतिपत्तयः । यत्तु युगपदुपयोगवादित्वं सिद्धसे-नाचार्याणां नन्दिवृत्तावुक्तं तदभ्युपगमवादाभिप्रायेण, न तु खतन्त्रसिद्धान्ताभिप्रायेण, कमाक्रमोपयोगद्वयपर्यनुयोगानन्तरमेव खपक्षस्य सम्मतौ उद्धावितत्वादिति द्रष्टव्यम् । छाद्मस्थिकज्ञानदर्शनयोरेव कमवर्तित्वम् –

§ १०३. एतच तत्त्वं सयुक्तिकं सम्मतिगाथाभिरेव प्रदर्शयामः । "मणपज्जवनाणंतो नाणस्स य दरिसणस्स य विसेसो । केवल्रनाणं पुण दंसणंति नाणंति य समाणं ॥" [ सन्मति० २।३ ]

१ °कलेन महा° ता २ °क्षणव्य° आ व। ३ न वेलाद्याः त। ज्ञा० ५

§ १०४. युगपदुपयोगद्वयाभ्युपगमवादोऽयम् – मनःपर्यायज्ञानमन्तः पर्यवसानं यस स तथा, ज्ञानस्य दर्शनस्य च विश्लेषः प्रथग्भाव इति साध्यम् । अत्र च छन्नस्थोपयोगत्वं हेतुर्द्रष्टव्यः । तथा च प्रयोगः – चक्षुरचक्षुरवधिज्ञानानि चक्षुरचक्षुरवधिदर्शनेभ्यः प्रथका-लानि, छन्नस्थोपयोगात्मकज्ञानत्वात् , श्रुतमनःपर्यायज्ञानवत् । वाक्यार्थविषये श्रुत-रंज्ञाने, मनोद्रव्यविशेषालम्बने मनःपर्यायज्ञाने चादर्शनस्वभावे मत्यवैधिजादर्शनोपयो-गाद्भित्रकालत्वं प्रसिद्धमेवेति टीकाक्वतः ।

§ १०५. दर्शनत्रयप्रथकालत्वस कुत्रापि एकसिन्नसिसाधयिषितत्वात्, खदर्शनप्रथ-कालत्वस्य च सिसाधयिषितस्य उक्तदृष्टान्तयोरभावात् – सावरणत्वं हेतुः, व्यतिरेकी च प्रयोगः, तज्जन्यत्वं वा हेतुः यद्यज्जन्यं तत्ततः प्रथकालमिति सामान्यव्याप्तौ यथा 10 दण्डात् घट इति च दृष्टान्त इति तु युक्तम् ।

§ १०६. केवलज्ञानं पुनर्दर्शनं दर्शनोपयोग इति वा ज्ञानं ज्ञानोपयोग इति वा समानं तुल्यकालं तुल्यकालीनोपयोगद्वयात्मकमित्यर्थः । प्रयोगश्च – केवलिनो ज्ञानदर्शनोपयो-गावेककालीनौ, युगपदाविर्भूतस्वभावत्वात् , यावेवं तावेवम् , यथा रवेः प्रकाशतापौ । केवलज्ञानदर्शनयोः कमवादस्य खण्डनम् –

§ १०७. अयमभिष्राय आगमविरोधीति केषाश्चिन्मतम्, तानधिक्षिपन्नाह -"केई भणंति जइया जाणइ तइया ण पासइ जिणो ति । सुत्तमवरुंबमाणा तित्थयरासायणा भीरू॥" [सन्मति० २।४]

§ १०८. केचिजिनभद्रानुयायिनो भणन्ति – 'यदा जानाति तदा न पश्यति जिनः' इति । सूत्रम् – ''केवली णं मंते इमं रयणप्पमं पुढविं आयारेहिं पमाणेहिं हेऊहिं संठाणेहिं 20 परिवारेहिं जं समयं जाणइ णो तं समयं पासइ ? । हंता गोयमा ! केवलीणं'' [ प्रज्ञापना पद ३० सू० ३१४ ] इत्यादिकमवलम्बमानाः ।

§ १०९. अस च स्रत्रस किलायमर्थस्तेषामभिमतः – केवली सम्पूर्णबोधः । णमिति वाक्यालङ्कारे । भंते इति भगवन् । इमां रत्नप्रभामन्वर्थाभिधानां पृथ्वीमाकारैः समनिम्नो-चतादिभिः, प्रमाणेर्दैर्घ्यादिभिः, हेतुभिः अनन्तानन्तप्रदेशिकैः स्कन्धेः, संस्थानैः परि-<sup>25</sup> मण्डलादिभिः, परिवारेर्घनोदधिवलयादिभिः । 'जं समयं णो तं समयमिति' च "काला-ध्वनोरत्यन्तसंयोगे" [पा० २.३.५] इति द्वितीया सप्तमीबाधिका, तेन यदा जानाति न तदा पञ्चति इति भावः । विशेषोपयोगः सामान्योपयोगान्तरितः, सामान्योपयोगश्च विशेषोपयोगान्तरितः, तत्स्वाभाव्यादिति प्रश्नार्थः । उत्तरं पुनः – हंता, गोयमेत्यादिकं प्रश्नानुमोदैकं गौतमेति गोत्रेणामंत्रणं प्रश्नानुमोदनार्थम् । पुनस्तदेव स्वत्रग्रुचारणीयम् । <sup>30</sup> हेतुप्रश्नस्य चात्र सत्रे उत्तरम् – "सागारे से नाणे हवइ अणागारे से दंसणे" [प्रजापना पद ३० स्० ३१४] इति । साकारं विशेषावलम्ब अस्य केवलिनो ज्ञानं भवति,

९ °र्याये वा दर्श° त। ९ °वधिज्ञानदर्श° अ च। ३ °दकं हन्तेलजिमनप्रकारेण गौत° त। ४ °नाणे भवइ त। अनाकारमतिक्रान्तविशेषं सामान्यालम्बिदर्शनम् । न चानेकप्रत्ययोत्पत्तिरेकदा निरावर-णस्यापि, तत्स्वाभाव्यात् । नहि च चक्षुज्ञानकाले श्रोत्रज्ञानोत्पत्तिरुपलभ्यते । न च आव्वतत्वात्तदा तदनुत्पत्तिः, स्वसमयेऽपि अनुत्पत्तिप्रसङ्गात् । न च अणुना मनसा यदा यदिन्द्रियसंयोगस्तदा तज्ज्ञानमिति क्रमः परवाद्यभिमतोऽपि युक्तिमान् , सर्वार्ङ्गीणसुखो-पलम्भाद्युपपत्त्तये मनोवर्गणापुद्गलानां शरीरव्यापकर्त्वंकल्पनात् , सुषुप्तौ ज्ञानानुत्पत्त्तये त्वज्जनोयोगस्य ज्ञानसामान्ये हेतुत्वेन रासनकाले त्वाचरासनोभयोत्पत्तिवारणस्य इत्थ-मप्यसम्भवाच । ततो युगपदनेकप्रत्ययानुत्पत्तौ स्वभाव एव कारणं नान्यत् । सन्नि-हितेऽपि च द्यात्मके विषये सर्वविशेषानेव केवलज्ञानं ग्रह्णाति, सर्वसामान्यानि च केवल-दर्शनमिति स्वभाव एवानयोरिति ।

§११०. एते च व्याख्यातारस्तीर्थकराञ्चातनाया अभीरवः, तीर्थकरमाञ्चातयन्तो न 🕨 बिभ्यतीति यावत् । एवं हि निःसामान्यस्य निर्विशेषस्य वा वस्तुनोऽभावेन न किश्चिजा-नाति केवली न किञ्चित्पञ्यति इत्यधिक्षेपस्यैव पर्यवसानात् । न च अन्यतरमुख्योपसर्जन-विषयतामपेक्ष्योभयय्राहित्वेऽपि उपयोगक्रमाविरोधः, मुख्योपसर्जनभावेन उभयग्रहणस्य क्षयोपश्चमविशेषप्रयोज्यत्वात् , केवलज्ञाने छबस्थज्ञानीययावद्विषयतोपगमे अवग्रहादि-सङ्कीर्णरूपप्रसङ्गात् । उक्तस्त्रत्य तु न भवदुक्त एवार्थः किन्तु अयं – केवलीमां रत्नप्रभां 18 प्रथिवीं यैराकारादिभिः समकं तुल्यं जानाति, न तैराकारादिभिस्तुल्यं पञ्यतीति किमेवं ग्राह्यम् ? । एवमित्यनुमोदना । ततो हेतौ पृष्टे सति तत्प्रतिवचनं भिन्नालम्बनप्रदर्शकं तज्ज्ञानं साकारं भवति यतो दर्शनं पुनरनाकारमित्यतो भिन्नाऌम्बनावेतौ प्रत्ययाविति प्रत्यपादीति टीकाकृतः। अत्र यद्यपि 'ंजं समयं' इत्यत्र 'जं' इति अम्भावः प्राकृतलक्षणात् , यत्कृतमित्यत्र 'जं कयं' इति प्रयोगस्य लोकेऽपि दर्शनादिति वक्तं शक्यते, तथापि तती- 20 यान्तपदवाच्यैराकारादिभिः छप्ततृतीयान्तसमासस्थयत्पदार्थस्य समकपदार्थस्य च अन्यूना-नतिरिक्तधर्मविशिष्टस रत्नप्रभायां भिन्नलिङ्गत्वादनन्वय इति 'यत् समकम्' इत्यादि क्रिया-विशेषणत्वेन व्याख्येयम् । रत्नप्रभाकर्मकाकारादिनिरूपितयावदन्यूनानतिरिक्तविषयताक-ज्ञानवान् न तादृशतावदन्यूनानतिरिक्तविषयताकदर्शनवान् केवलीति फलितोऽर्थः । यदि च ताहँग्रस विशिष्टदर्श्वनस्य निषेध्यस्यायसिद्धेर्न तनिषेधः, "असतो णत्थि णिसेहो" 25 [ विरोषा० गा० १५७४ ] इत्यादिवचनादिति सक्ष्ममीक्ष्यते, तदा क्रियाप्रधानमाख्यात-मिति वैयाकरणनयाश्रयणेन रत्नुप्रभाकर्मकाकारादिनिरूपितयावदन्यूनानतिरिक्तविषयताकं ज्ञानं न तादृशं केवलिकर्तृकं दर्शनमित्येव बोधः, सर्वनयात्मके भगवत्प्रवचने यथो-पपन्नान्यतरनयग्रहणे दोषाभावादिति तु वयमालोचयामः ।

केवल्रज्ञानद्द्रीनयोर्यौगपयेऽनुमानम् −

30

§ १११. हेतुयौगपद्यादपि बलेन उपयोगयौगपद्यमापतति इत्याह -

''केवलनाणावरणक्खयजायं केवलं जहा नाणं ।

तह दंसणं पि जुज्जइ णियआवरणक्खयस्संते ॥" [ सन्मति० २।५]

९ °लस्यैव क° त। २ °वानिति फलि॰ त। ३ °टराविशि॰ त।

§ ११२. स्पष्टा, नवरं निजावरणक्षयस्थान्त इति दर्शनावरणक्षंयस्यानन्तरक्षण इत्यर्थः । न च एकदोभयावरणक्षयेऽपि खभावहेतुक एव उपयोगक्रम इत्युक्तमपि साम्प्रतम् । एवं सति स्वभावेनैव सर्वत्र निर्वाहे कारणान्तरोच्छेदप्रसङ्गात् , कार्योत्पत्तिस्वभावस्य कारणेनेव तत्क्रमस्वभावस्य तत्क्रमेणेव निर्वाह्यत्वाच्च ।

§ ११३. एतेन – सर्वव्यक्तिविषयकत्वसर्वजातिविषयकत्वयोः प्रथगेवावरणक्षयकार्यता-वच्छेदकत्वादर्थतस्तदवच्छिन्नोपयोगद्वयसिद्धिः – इत्यपि अपास्तम् । तत्सिद्धावपि तत्क्रमा-सिद्धेरावरणद्वयक्षयकार्ययोः समप्राधान्येन अर्थगतेरप्रसराच्च । न च 'मतिश्चतज्ञानावरणयोः एकदा क्षयोपश्चमेऽपि यथा तदुपयोगक्रमस्तथा ज्ञानदर्श्वनावरणयोर्धुगपत्क्षयेऽपि केवलि-न्युपयोगक्रमः स्यात्' इति शङ्कनीयम् । तत्र श्चतोपयोगे मतिज्ञानस्य हेतुत्वेन, शाब्दादौ ग प्रत्यक्षादिसामग्र्याः प्रतिवन्धकत्वेन च तत्सम्भवात् । अत्र तु क्षीणावरणत्वेन परस्पर-कार्यकारणभावप्रतिबध्यप्रतिबन्धकभावाद्यभावेन विशेषात् ।

सर्वज्ञे ज्ञानदर्शनयोर्भिन्नकालत्वस्य निरासः -

§११४. एतदेवाह-

''भण्णइ खीणावरणे, जह मइनाणं जिणे ण संभवइ ।

तह खीणावरणिज्जे विसेसओ दंसणं णत्थि॥" [ सन्मति० २।६ ]

§ ११५. भण्यते निश्चित्योच्यते क्षीणावरणे जिने यथा मतिज्ञानं मत्यादिज्ञानं अव-ग्रहादिचतुष्टयरूपं वा ज्ञानं न सम्भवति, तथा क्षीणावरणीये विश्ठेषतो ज्ञानोपयोगकाला-न्यकाले दर्शनं नास्ति, क्रमोपयोगत्वस्य मत्याद्यात्मकत्वच्याप्यत्वात् सामान्यविशेषो-भयालम्बनक्रमोपयोगत्वस्य च अवग्रहाद्यात्मकत्वच्याप्यत्वात्, केवलयोः क्रमोपयोगत्वे वत्त्वापत्तिरित्यापादनपरोऽयं ग्रन्थः । प्रमाणं तु – केवलदर्शनं केवलज्ञानतुल्यकालोत्पत्ति-कम्, तदेककालीनसामग्रीकत्वात्, ताद्दशकार्यान्तरवत्, इत्युक्ततर्कानुगृहीतमनुमानमेवेति द्रष्टच्यम् ।

केवल्रज्ञानद्र्ञानयोः ऋमवादे आगमविरोधः –

§ ११६. न केवलं क्रमवादिनोऽनुमानविरोधः, अपि त्वागमविरोधोऽपीत्याह –

''सुत्तंमि चेव साई-अपज्जवसियं ति केवरुं वुत्तं ॥

सुत्तासायणभीरुहिं तंे च दडव्वयं होइ ॥" [सन्मति० २।७]

§ ११७. साद्यपर्यवसिते केवलज्ञानदर्शने सत्रे प्रोक्ते, क्रमोपयोगे तु द्वितीयसमये तयोः पर्यवसानमिति कुतोऽपर्यवसितता १ । तेन सत्राशातनाभीरुभिः क्रमोपयोगवादिभिः तदपि द्रष्टच्यम् । चोऽप्यर्थः । न केवलं 'केवली णं भंते इमं रयणप्पभं पुढविं' इत्याद्युक्तसत्र-अ यथाश्चतार्थानुपपत्तिमात्रमिति भावः । न च द्रव्यापेक्षयाऽपर्यवसितैत्वम् , द्रव्यविषय-प्रश्नोत्तराश्चतेः । न च – ''अर्पितानर्पितसिद्धेः'' [तत्त्वार्थ० ५.३१] इति तत्त्वार्थसत्रानुरोधेन द्रव्यार्पणयाऽश्चतयोरपि तयोः कल्पनं युक्तम् , अन्यथा पर्यायाणाम्रत्पादविगमात्मकत्वात्

१ °क्षयानन्तर° त। २ तंपि दड़° त। ३ °तलं समाधेयं द्र° त।

25

भवतोऽपि कथं तयोरपर्यवसानता? - इति पर्यनुयोज्यम् , यद्धर्मावच्छिने क्रमिकत्वप्रसिद्धिः, तद्रर्मावच्छित्रे अपर्यवसितत्वान्वयस्य निराकाङ्गत्वात् , अन्यथा 'ऋजुत्ववक्रत्वे अपर्यव-सिते' इति प्रयोगस्यापि प्रसङ्गात् । मम तु रूपरसात्मकैकद्रव्यवदकमभाविभिन्नोपाधि-कोत्पादविगमात्मकत्वेऽपि केवलिद्रव्यादव्यतिरेकतः तयोरपर्यवसितत्वं नानुपपन्नम् । अथ पर्यायत्वावच्छेदकधर्मविनिर्मोकेण ग्रुद्धद्रव्यार्थादेग्रप्रवृत्तेः क्रमैकान्तेऽपि केवलयोर- ₅ पर्यवसितत्वग्रुपपत्स्यते, अत एव पर्यायद्रव्ययोरादिष्टद्रव्यपर्यायत्वं सिद्धान्ते गीयते, तत्तदवच्छेदकविनिर्मोकस्य विवक्षाधीनत्वादिति चेत्; किमयम्रुक्तधर्मविनिर्मोकस्तत्तत्प-दार्थतावच्छेदकविशिष्टयोः अभेदान्वयानुपपत्त्या शुद्धद्रव्यलक्षणया, उत उक्तधर्मस्य विशेषणत्वपरित्यागेन उपलक्षणत्वमात्रविवक्षया ?। आद्ये आद्यपद एव लक्षणायां 'शुद्धद्रव्यं ञ्चद्धात्मद्रच्यं वा अपर्यवसितम्' इत्येव बोधः स्यात् । सादित्वस्यापि तत्र अन्वयप्रवेशे तु 🕫 'केवलिद्रव्यं साद्यपर्यवसितम्' इत्याकारक एव । उभयपदलक्षणायां तु झद्धद्रव्यविषयको निर्विकल्पक एव बोध इति 'केवलज्ञानदर्शने साद्यपर्यवसिते' इति बोधस्य कथमपि अनुपपत्तिः । अन्त्ये च केवलत्वोपलक्षितात्मद्रव्यमात्रग्रहणे तत्र सादित्वान्वयानुपपत्तिः, केवलिपर्यायग्रहणे च नवविधोपचारमध्ये पर्याये पर्यायोपचार एवाश्रयणीयः स्वादिति समीचीनं द्रव्यार्थादेग्रसमर्थनम् ! नियतोपलक्ष्यतावच्छेदकरूपाभावेऽपि संग्रग्धोपलक्ष्य- 15 विषयकतादृश्रबोधस्वीकारे च 'पर्यायोऽपर्यवसितः' इत्यादेरपि प्रसक्तिः । द्रव्यार्थतया केवलज्ञानकेवलदर्श्वनयोः अपर्यवसितत्वाभ्युपगमे द्वितीयक्षणेऽपि तयोः सद्भावप्रसक्तिः. अन्यथा द्रव्यार्थत्वायोगात ।

§११८. तदेवं क्रमाभ्युपगमे तयोरागमविरोध इत्युपसंहरन्नाह –

''संतंमि केवले दंसणम्मि नाणस्य संभवो णरिथ । केवल्रनाणम्मि य दंसणस्स तम्हा अनिहणाई ॥'' [ सन्मति० २।८ ]

§११९. खरूपतो द्रयोः क्रमिकत्वेऽन्यतरकालेऽन्यतराभावप्रसङ्गः, तथा च उक्तवक्ष्य-माणदूषणगणोपनिपातः, तसात् द्रावप्युपयोगौ केवलिनः खरूपतोऽनिधनावित्यर्थः । ग्रन्थकृताऽभेदपक्षस्योपन्यासः–

§१२०. इत्थं ग्रन्थक्ठदक्रमोपयोगद्रयाभ्युपगमेन क्रमोपयोगवादिनं पर्यनुयुज्य खपक्षं ∞ दर्श्वयितुमाह –

''दंसणनाणावरणक्खए समाणम्मि कस्स पुव्वयरो<sup>२</sup> ।

होज्ज व सैमओप्पाओ हंदि दुवे णत्थि उवओगा ॥" [ सन्मति० २।९ ]

§ १२१. सामान्यविशेषपरिच्छेदावरणापगमे कस्य प्रथमतरग्रत्पादो भवेत् ?, अन्यत-रोत्पादे तदितरस्याप्युत्पादप्रसङ्गात् , अन्यतरसामग्र्या अन्यतरप्रतिबन्धकत्वे च उभयो- 30 रप्यभावप्रसङ्गात् । ''सन्वाओ लद्धीओ सागारोवओगोवउत्तस्स'' इति वचनप्रामाण्यात् प्रथमं केवलज्ञानस्य पश्चात् केवलदर्शनस्रोत्पाद इति चेत् ; न, एतद्वचनस्य लब्धि-

९ °कारे वा प° त । २ पुव्वयरं-सन्मति० । ३ समं उप्पाओ-सन्मति० ।

यौगपद्य एव साक्षित्वात् , उपयोगक्रमाक्रमयोरौदासीन्यात् , यौगपद्येनापि निर्वा-हेऽ'र्थाद्दर्श्वनेऽनन्तरोत्पत्त्यसिद्धेः, एकक्षणोत्पत्तिककेवलज्ञानयोरेकक्षणन्यूनाधिकायुष्कयोः केवलिनोः क्रमिकोपयोगद्वयधाराया निर्वाहयितुमशक्यत्वाच ।

§ १२२. अथ ज्ञानोपयोगसामान्ये दर्शनोपयोगत्वेन हेतुतेति निर्विकल्पकसमाधिरूपछग-श्वकालीनदर्शनात् प्रथमं केवलज्ञानोत्पत्तिः, केवलदर्शने केवलज्ञानत्वेन विशिष्य हेतुत्वाच द्वितीयक्षणे केवलदर्शनोत्पत्तिः, ततश्च क्रमिकसामग्रीद्वयसम्पत्त्या क्रमिकोपयोगद्वयधारा-निर्दाह इति, एकक्षणन्यनाधिकायुष्कयोस्त्वेकक्षणे केवलज्ञानोत्पत्त्यस्वीकार एव गतिरिति चेतः न, ''दंसणपुब्वं नाणं'' [ सन्मति० २।२२ ] इत्यादिना तथाहेतुत्वस्य प्रमाणाभावेन निरसनीयत्वात् , उत्पन्नस्य केत्रलज्ञानस्य क्षायिकभावत्वेन नाज्ञायोगाच । न च मुक्ति-ण समये क्षायिकचारित्रनाशवदुपपत्तिः, क्षायिकत्वेऽपि तस्य योगस्थैर्यनिमित्तकत्वेन निमित्त-नाशनाश्यत्वात्, केवलज्ञानस्य चानैमित्तकत्वात् उत्पत्तौ ज्ञप्तौ चावरणक्षयातिरिक्तनिमि-त्तानपेक्षत्वेनैव तैस्य स्वतन्त्रप्रमाणत्वव्यवस्थितेः, अन्यथा 'सापेक्षमसमर्थम्' इति न्यायात्त-त्राप्रामाण्यप्रसङ्गात् । एतेन – केवलद्र्शनसामग्रीत्वेन खस्यैव खनाशकत्वमिति केवलज्ञान-क्षणिकत्वम् - इत्यपि अपास्तम्, अनैमित्तिके क्षणिकत्वायोगात्, अन्यथा तत्क्षण एव ा तत्क्षणवृत्तिकार्ये नाशक इति सर्वत्रैव सक्ष्मर्जुसत्रनयसाम्राज्यस दुर्निवारत्वादिति किमति-पछवितेन १। नन्वियमनुपपत्तिः क्रमोपयोगपक्ष एवेत्यक्रमौ द्वायुपयोगौ स्तामित्याशङ्कते मछवादी. ''भवेद्वा समयमेककाल्मुत्पादर्स्तयोः'' इति । तत्रैकोपयोगवादी प्रन्थकृत सिद्धान्तयति 'हन्दि' ज्ञायतां द्वावुपयोगौ नैकदेति, सामान्यविशेषपरिच्छेदात्मकत्वात् केवलज्ञानस, यदेव ज्ञानं तदेव दर्शनमित्यत्रैव निर्भरः, उभयहेतुसमाजे समूहालम्बनो-20 त्पादस्यैव अन्यत्र दृष्टत्वात् नात्र अपरिदृष्टकल्पनाक्केश इति भावः ।

# अभेदपक्षे एव सर्वज्ञतासंभवस्य समर्थनम्-

§ १२३. असिन्नेव वादे केवलिनः सर्वज्ञतासम्भव इत्याह –

''जइ सब्वं सायारं जाणइ एकसमएण सव्वण्णू।

जुज्जइ सयावि एवं अहवा सन्वं न जाणाइ ॥" [ सन्मति० २।१० ]

§१२४. यदि सर्वं सामान्यविशेषात्मकं जगत् साकारं तत्तजातिव्यक्तिव्यक्तिव्यक्तिव्यक्तिव्यक्तिव्यक्तिव्यक्तिव्यक्तिव्यक्तिव्यक्तिव्यक्तिव्यक्तिव्यक्तिव्यक्तिव्यक्तिव्यक्तिव्यक्तिव्यक्तिव्यक्तिव्यक्ति-शिष्टम्, साकारमिति क्रियाविशेषणं वा – निरवच्छित्रतत्तज्जातिप्रकारतानिरूपिततत्तव्यक्ति-विशेष्यतासहितं परस्परं यावद्रव्यपर्यायनिरूपितविपयतासहितं वा यथा स्यात्तथेत्यर्थः । अथवा इत्येतद्वैपरीत्ये सर्वं न जानाति सर्वं न जानीयादेकदेशोपयोगवर्तित्वात् मतिर्ज्ञा-निवदित्यर्थः । तथा च केवलज्जानमेव केवलदर्शनमिति स्थितम् ।

# » अव्यक्तद्र्शनस्य केवलिन्यसंभवोपदर्शनम् –

§ १२५. अव्यक्तत्वाद्पि पृथग्दर्शनं केवलिनि न सम्भवतीत्याह – "परिखुद्धं सायारं अविअत्तं दंसणं अणायारं ।

ण य खीणावरणिज्जे जुज्जइ सुवियत्तमवियत्तं॥" [ सन्मति० २।११ ]

9 °हेऽर्थादर्श° त। २ विरोष्य हे° आ। विशेषहे° मु। ३ °निर्वाह एक° आ ब। ४ तत्र ख° त। ५ °इन्ते भवे° त। ६ °स्तयोस्तत्रै° त। ७ °म्बनस्यैव त। ८ °ज्ञानवदि° मुआ ब। § १२६. ज्ञानस हि व्यक्तता रूपम् दर्श्वनस्य पुनरव्यक्तता । न च क्षीणावरणेऽर्हति व्यक्तताऽव्यक्तते युज्येते, ततः सामान्यविशेषज्ञेयसंस्पर्श्युभयैकस्वभाव एवायं केवलिप्र-त्ययः । न च प्राह्यदित्वात् प्राहकदित्वमिति सम्भावनापि युक्ता, केवलज्ञानस्य प्राह्यान-न्त्येनानन्ततापत्तेः । विषयभेदछतो न ज्ञानभेद इत्यभ्युपगमे तु दर्शनपार्थक्ये का प्रत्याशा १, आवरणद्वयक्षयादुभयैकस्वभावस्यैव कार्यस्य सम्भवात् । न च एकस्वभावप्रत्ययस्य श्रीतोष्णस्पर्शवत् परस्परविभिन्नस्वभावद्वयविरोधः, दर्शनस्पर्श्वनशक्तिद्वयात्मकैकदेवदत्त-वत्स्वभावद्वयात्मकैकप्रत्ययस्य केवलिन्यविरोधात् । ज्ञानत्वदर्शनत्वधर्माभ्यां ज्ञानदर्श्वन-योर्भेदः, न तु धर्मिभेदेनेति परमार्थः । अत एव तदावरणभेदेऽपि स्याद्वाद् एव । तदुक्तं स्तुतौ प्रन्थक्वतेव --

''चक्षुर्दर्शनविज्ञानं पैरमाण्वौष्ण्यरौक्ष्यवत् ।

तदावरणमेप्येकं न वा कार्यविशेषतः ॥" [ निश्चय० ८ ] इति ।

§१२७. परमाणावुष्णरूक्षस्पर्शदयसमावेशवचाक्षुपे ज्ञानत्वदर्शनत्वयोः समावेश इत्यर्थः । इत्थं च चाक्षुपज्ञानदर्शनावरणकर्मापि परमार्थत एकम् , कार्यविशेषत उपाधि-मेदतो वा नैकर्मिति सिद्धम् । एवमवधिकेवरुस्थरुेऽपि द्रष्टव्यम् । तदाह –

''चक्षुर्वद्विषयाख्यातिरवधिज्ञानकेवले ।

शेषवृत्तिविशेषातु ते मते ज्ञानदर्शने ॥'' [द्वा० १०.३० ] इति ।

§ १२८. चक्षुर्वचाक्षुपवद्विपयाख्यातिः स्पृष्टज्ञानाभावः अस्प्रष्टज्ञाने इति यावत् , भावाभावरूपे वस्तुनि अभावत्वाभिधानमपि दोषानावहम् । शेषा व्हर्त्तयोऽस्पृष्टज्ञानानि ताभ्यो विशेषः स्पृष्टताविशेपेण वक्ष्यमाणरीत्या स्प्रष्टाविषयव्वत्तित्वव्यज्ज्वेन, तस्मात्ते अवधिकेवले ज्ञानपदेन दर्श्वनपदेन च वाच्ये इत्येतदर्थः ।

अभेदपक्षादन्यत्र ज्ञात-दृष्ठभाषित्वाभावः -

§ १२९. ऋमाक्रमोपयोगद्रयपक्षे भगवतो यदापद्यते तदाह -

"अदिहं अण्णायं च केवली एव भासइ सया वि । एगसमयम्मि हंदी वयणविगप्पो ण संभवइ ॥" [ सन्मति० २।१२ ] इति ।

§ १३०. आद्यपक्षे ज्ञानकालेऽदृष्टम्, दर्शनकाले चाज्ञातम्, द्वितीयपक्षे च सामान्यां- 25 रोऽज्ञातं विशेषांशे चादृष्टम्, एवम्रुक्तप्रकारेण केवली सदा भाषते, ततः 'एकसिन् समये ज्ञातं दृष्टं च भगवान् भाषते' इत्येष वचनस्य विकल्पो विशेषो भवद्दर्शने न सम्भवतीति गृह्यताम् । न चान्यतरकालेऽन्यतरोपलक्षणात् उपसर्जनतया विषयान्तरग्रहणात् उक्त-वचनविकल्पोपपत्तिः, एवं सति आन्तच्छन्नस्थेऽपि तथाप्रयोगप्रसङ्गात् । यदा कदाचित् ग्रुङ्गग्राहिकया ज्ञानदर्शनविषयस्थैव पदार्थस्य तद्वद्वावनुप्रवेशादिति स्पर्तव्यम् ।

१ परमाण्नौक्ष्ण्यमोक्षवत् (१)-निश्चय०। २ °मिलेकं-निश्चय०। ३ °रणमपि पर° त। ४ °मिति प्राप्तम् । एव° त। ५ °भावः भावा° त। ६ °योऽस्पष्टज्ञा° अ व त। ७ स्पष्टता° अ ब मु। 19

25

§ १३१. तथा च सर्वज्ञत्वं न सम्भवतीत्याह -

"अण्णायं पासंतो अद्विहं च अरहा वियाणंतो ।

किं जाणइ किं पासइ कह सब्वण्णु त्ति वा होइ ॥" [ सन्मति० २।१३ ]

§ १३२. अज्ञातं पञ्यन् अद्दष्टं च जानानः किं जानाति किं वा पञ्यति १ । न <sup>5</sup> किञ्चिदित्यर्थः । कथं वा तस्य सर्वज्ञता भवेत् ? । न कथमपीत्यर्थः ।

## समसंख्यकविषयकत्वेनापि केवल्योरैक्यम् -

§१३३. ज्ञानदर्शनयोर्विषयविधयैकसंख्याशालित्वादपि एकत्वमित्याह -

''केवलनाणमणंतं जहेव तह दंसणं पि पण्णत्तं ।

सागारग्गहणाहि य णियमपरित्तं अनागारं ॥" [ सन्मति० २।१४ ]

§ १३४. यद्येकत्वं ज्ञानदर्शनयोर्न स्यात तदाऽल्पविषयत्वाद्दर्शनमनन्तं न स्यादिति ''अणंते 10 केवलनाणे अणंते केवलदंसणे" इत्यागमविरोधः प्रसज्येत । दर्शनस्य हि ज्ञानाझेदे साकार-ग्रहणादनन्तविशेषवर्तिज्ञानादनाकारं सामान्यमात्रावलम्बि केवलदर्शनं यतो नियमेनैका-न्तेनैव परीतमल्पं भवतीति क्रतो विषयाभावादनन्तता । न च 'उभयोस्तल्यविषयत्वा-विशेषेऽपि मुख्योपसर्जनभावकृतो विशेषः' इति वाच्यम् , विशेषणविशेष्यभावेन तत्तन्नयи जनितवैज्ञानिकसम्बन्धावच्छित्रविषयतया वा तत्र कामचारात् । आपेक्षिकस च तसास-दादिबुद्धावेवाधिरोहात् । एतच निरूपिततत्त्वम् "जं जं जे जे भावे" [ आव० २८२ ] इत्यादि-निर्धुक्तिगाथाया नयभेदेन व्याख्याद्वये अनेकान्तव्यवस्थायाम् अस्माभिः । अक्रमोपयोग-द्वयवादी त प्रकृतगाथायां साकारे यद्वहणं दर्शनं तस्य नियमोऽवश्यंभावो यावन्तो विशेषास्तावन्त्यखण्डसखण्डोपाधिरूपाणि जातिरूपाणि वा सामान्यानीति हेतोस्तेनापरी-गतमनन्तमित्यकारप्रश्लेषेण व्याचष्टे ।

### कमवादिकृतागमविरोधादिपरिहारस्य दूषणम्-

§ १३५. क्रमवादे ज्ञानदर्शनयोरपर्यवसितत्वादिकं नोपपद्यत इति यदुक्तं तत्राक्षेपग्रुट्टक्व समाधत्ते –

"भण्णइ जह चउनाणी जुज्जइ णियमा तहेव एयं पि ।

भण्णइ ण पंचनाणी जहेव अरहा तहेयं पि ॥" [सन्मति० २।१५]

§ १३६, भण्यते आक्षिप्यते यथा क्रमोपयोगप्रवृत्तोऽपि मत्यादिचतुर्ज्ञानी तच्छक्तिसम-न्वयादपर्यवसितचतुर्ज्ञानो ज्ञातदृष्टभाषी ज्ञाता द्रष्टा च नियमेन युज्यते । तथैतदपि एक-त्ववादिना यदपर्यवसितत्वादि क्रमोपयोगे केवलिंनि प्रेर्यते, तदपि सार्वदिककेवलज्ञान-दर्शनशक्तिसमन्वयाँतु उपपद्यत इत्यर्थः । भण्यते अत्रोत्तरं दीयते–यथैवार्हत्र पश्चज्ञानी, » तथैवैतदपि क्रमवादिना यदुच्यते - भेदतो ज्ञानवान् दर्शनवांश्र - तदपि न भवतीत्यर्थः । मत्याद्यावरणक्षयेऽपि एकदेशग्राहिणो मतिज्ञानादेरिव, दर्श्वनावरणक्षयेऽपि ताँदृशदर्शनस्य

१ किञ्चिदपीतिभावः कथं त । २ °पितं तत्त्वं म । ३ °लिनि कथामिति प्रे° त। ४ °यात् युज्यत इति । भ° त । ५ तादशस्य द° त ।

कैवलिनि मेदेनानुपपत्तेरिति भावः । इयांस्तु विशेषः – यदमेदेनापि केवलज्ञाने दर्शन-संज्ञा सिद्धान्तसम्मता, न तु मतिज्ञानादिसंज्ञेति, तत्र हेतू अन्वर्थोपपत्त्यनुपपत्ती एव द्रष्टव्ये । अयं च प्रौटिवादः । वस्तुतः क्रमवादे यदा जानाति तदा पश्यति इत्यादेरनुपप-त्तिरेव, आश्रयत्वस्यैवाख्यातार्थत्वात् । लब्धेस्तदर्थत्वे तु घटादर्श्वनवेलायामपि 'घटं पश्यति' इति प्रयोगप्रसङ्गात् , घटदर्शनलब्धेस्तदानीमपि विद्यमानत्वात् । 'चक्षुष्मान् सर्वे पश्यति, न त्वन्धः' इत्यादौ त्वगत्या लब्धेयोंग्यताया वाख्यातार्थत्वमभ्युपगम्यत एव, न तु सर्वत्राप्ययं न्यायः, अतिप्रसङ्गात् । न च सिद्धान्ते विना निक्षेपविशेषमप्रसिद्धार्थे पदवृत्तिरवधार्यते, षद्षष्टिसागरोपमस्थितिकत्वादिकमपि मतिज्ञानादेर्रुब्ध्यपेक्षयैवेति दुर्वचम् , एकस्या एव क्षयोपशमरूपलब्धेस्तावत्कालमनवस्थानात् , द्रव्याद्यपेक्षया विचि-त्रापरापरक्षयोपशमसन्तानस्थैव प्रवृत्त्युपगमात् । किन्तु एकजीवावच्छेदेन अज्ञानातिरि- कत्विरोधिसामग्र्यसमवहितपद्षष्टिसागरोपमक्षणत्वव्याप्यस्वसजातीयोत्पत्तिकत्वे सति तद-धिकक्षणानुत्पत्तिकैस्वसजातीयत्वरूपं तत् पारिभाषिकमेव वक्तव्यम् , एवमन्यदप्यू ह्यम् ।

आवरणक्षयजत्वादिना केवलज्ञानदर्शनयोरैक्यम्-

§ १३७. कमेण युगपद्रा परस्परनिरपेक्षखविषयपर्यवसितज्ञानदर्शनोपयोगौ केवलिन्य-सर्वार्थत्वात् मत्यादिज्ञानचतुष्टयवन्न स्त इति दृष्टान्तभावनापूर्वमाह –

> ''पण्णवणिज्जा गावा समत्तसुअनाणदंसणाविसओ । ओहिमणपज्जवाण य अण्णोण्णविल्क्खणा विसओ ॥ तम्हा चउबिभागो जुज्जइ ण उ नाणदंसण जिणाणं । सयल्रमणावरणमणंतमक्खयं केवलं जम्हा ॥'' [ सन्मति० २।१६,१७ ] इति ।

§ १३८. प्रज्ञापनीयाः शब्दाभिलाप्या भावा द्रव्यादयः समस्तश्चतज्ञानस्य द्वादशाङ्गवा- <sup>20</sup> क्यात्मकस्य दर्शनाया दर्शनप्रयोजिकायास्तदुपजाताया बुद्धेः विषय आलम्बनम्, मतेरपि त एव शब्दावसिता विषया द्रष्टव्याः, शब्दपरिकर्मणाहितक्षयोपशमजनितस्य ज्ञानस्य यथो-क्तभावविषयस्य मतित्वात् मतिश्चतयोरसर्वपर्यायसर्वद्रव्यविषयतया तुल्यार्थत्वप्रतिपाद-नाच, अवधिमनःपर्याययोः पुनरन्योन्यविलक्षणा भावा विषयः – अवधे रूपिद्रव्यमात्रम्, मनःपर्यायस्य च मन्यमानानि द्रव्यमनांसीत्यसर्वार्थान्येतानि । तस्मात् चतुर्णां मत्यादीनां <sup>26</sup> विभागो युज्यते, तत्तत्क्षयोपशमप्रत्ययभेदात्, न तु जिनानां ज्ञानदर्शनयोः । 'नाणदं-सण त्ति' अविभक्तिको निर्देशः सत्रत्वात् । क्रुतः पुनरेतदित्याह – यस्मात् केवलं सकलं परिपूर्णम् । तदपि क्रुतः ? । यतोऽनावरणम्, नहि अनाष्टतमसकलविषयं भवति । न च प्रदीपेन व्यभित्ताराः, यतोऽनन्त्तमनन्तार्थग्रहणप्रवृत्तम् । तदपि क्रुतः ? । यतोऽन्क्षयम्, क्षयो हि विरोधिसजौतीयेन गुणेन स्थात्, तदभावे तस्थाक्षयत्वम्, ततश्व अनन्तत्वमनवद्यमिति <sup>30</sup> भावः । तस्मात् अक्रमोपयोगद्वयात्मक एक एव केवलोपयोगः । तत्रैकत्वं व्यक्त्या, द्वयात्मकत्त्वं च नृसिंहत्ववदांशिकजात्यन्तररूपत्वमित्येके । मापे स्निग्धोष्णत्ववद्वचाप्य-

१ । दुर्वैचं क्षयोपशमरूपाया एकस्या एव लब्धे° त । २ °कस्वस्वसजा° त । ३ °तीयगुणे° त ।

वृत्तिंजातिद्वयरूपत्वमित्यपरे । केवलत्वमावरणक्षयात् , ज्ञानत्वं जातिविशेषः, दर्शनत्वं च विषयताविशेषः दोषक्षयजन्यतावच्छेदक इति तु वयम् । अभेदपक्षे आगमविरोधपरिहारः –

§ १३९. ननु भवदुक्तपक्षे 'केवली णं' इत्यादिस्तैत्रे 'जं समयं' इत्यादौ यत्समकमि-द्वाद्यथों न सर्वस्वरससिद्धः, तादृशप्रयोगान्तरे तथाविवरणाभावात्, तथा 'नाणदंसणद्रयाए दुवे अहं' [मग० १८.१०] इत्याद्यागमविरोधोऽपि, यद्धर्मविशिष्टविषयावच्छेदेन \*मेदनयार्पणं तद्धर्मविशिष्टापेक्षयैव दित्वादेः साकाङ्घत्वात्, अन्यथाऽतिप्रसङ्घात् इत्याशङ्घ युक्तिसिद्धः सत्रार्थो प्राह्यः, तेषां स्वसमयपरसमयादिविषयभेदेन विचित्रत्वात् इत्याभ्राद्यवानाह –

''परवत्तव्वयपक्ला अविसुद्धा तेसु तेसु अत्थेसु ।

अत्थगइओ अ तेसिं विअंजणं जाणओ कुणइ'' ॥ [ सन्मति० २।१८ ]

§ १४०. परेषां वैशेषिकादीनां यानि वक्तव्यानि तेषां पक्षा अविशुद्धा तेषु तेष्वर्थेषु सूत्रे तन्नयपरिकर्मणादिहेतोर्निंबद्धाः । अर्थगत्यैव सामर्थ्येनैव तेषामर्थानां व्यक्तिं सर्व-प्रवादमूलद्वादशाङ्गाविरोधेन ज्ञको ज्ञाता करोति । तथा च 'जं समयं' इत्यादेर्यथाश्रुतार्थे क्वेवली श्रुतावधिमनःपर्यायकेवल्यन्यतरो प्राह्यः, परमावधिकाधोवधिकँच्छबस्थातिरिक्त-विषये स्नातकादिविषये वा तादृशसत्रप्रवृत्तौ तत्र परतीर्थिकवक्तव्यताप्रतिबद्धत्वं वाच्यम्, एवमन्यत्रापीति दिक् ।

केवल्ज्ञानकेवलदर्ञानरूपनिर्देशभेदेप्यैक्यम्−

§ १४१. 'केवलनाणे केवलदंसणे' इत्यादिभेदेन सर्त्रनिर्देशस्यैकार्थिकपरतैवेत्यभिप्रायेण 20 उपक्रमते

''जेण मणोविसयगयाण दंसणं णत्थि दव्वजादाणं ।

तो मणपज्जवनाणं नियमा नाणं तु णिद्दिंहं" ॥ [ सन्मति० २।१९ ]

§१४२. यतो मनःपर्यायज्ञानविषयगतानां तद्विषयसमूहानुप्रविष्टानां परमनोद्रव्यविशे-षाणां बाह्यचिन्त्यमानार्थगमकतौपयिकविशेषरूपस्वैव सद्भावात् दर्शनं सामाँन्यरूपं नास्ति, <sup>28</sup> तस्मान्मनःपर्यायज्ञानं ज्ञानमेवाऽऽगमे निर्दिष्टम् , प्राह्यसामान्याभावे मुख्यतया तद्वहणोन्मु-खदर्शनाभावात् । केवलं तु सामान्यविशेषोभयोपयोगरूपत्वात् उभयरूपैकमेवेति भावः ।

# निर्देशभेदेनैव कथश्चित्तयोरनैक्यं नान्यथा-

§ १४३. सत्रे उभयरूपत्वेन परिपठितत्वादप्युभयरूपं केवलं, न तु क्रमयोगांदित्याह ( भाद्विषयभेदाद्वेत्यभिष्रायवानाह ) –

१ °जातिद्वयशक्तिद्वयरूपमि° मु अ ब । २ पृ० ३४ पं० १९ । ३ °वात् न तथा° त । ४ मेदे नयार्पणं त । ५ अधः गुणीभूतः अवधिः यस्य स इति व्युत्पत्त्या अधोवधिकपदेन श्रुतकेवलिमनःपर्यायकेवलिनौ प्राह्यौ यतः श्रुतस्य मनःपर्यायस्य वा पूर्णतायां सत्यां अवधेस्सत्वेऽपि तस्य गुणीभूतत्वेन श्रुतकेवलेन मनःपर्यायकेवलेन वा व्यपदेशस्य समुचितत्वात्, प्राधान्येन हि व्यपदेशा भवन्ति इति न्यायात्-सं०। ६ सौत्रनिर्दे° अ ब। सूत्र-निर्देशस्य व्यपदेशविंशेषायैकार्थिक° त । ७ सामान्यं रूपं अ ब । ८ °गाद्विदिलाहषयमेदाद्वेलभिप्रायवानाह त ।

''चक्खुअचक्खुअवधिकेवरूण समयस्मि दंसणविअप्पा । परिपठिआ' केवलनाणदंसणा तेण' विय अण्णा ॥'' [ सन्मति० २।२० ]

§१४४. स्पष्टा । चक्षुरादिज्ञानवदेव केवलं ज्ञानमध्ये पाठात् ज्ञानमपि, दर्शनमध्ये पाठाच दर्शनमपीति परिभाषामात्रमेतदिति प्रन्थक्रतस्तात्पर्यम् ।

मत्युपयोगवत्केवलोपयोगस्य द्विरूपत्वमित्येकदेशिनः –

§१४५. मतिज्ञानादेः क्रम इव केवलस्याक्रमेऽपि सामान्यविशेषाजहद्वुँत्त्येकोपयोग-रूपतया ज्ञानदर्शनत्वमित्येकदेशिमतम्रुपन्यस्यति –

"दंसणमुग्गहमेत्तं घडोत्ति निवन्नणा हवइ नाणं ।

जह इत्थ केवलाण वि विसेसणं इत्तियं चेव'' ॥ [ सन्मति० २।२१ ]

§१४६ अवग्रहमात्रं मतिरूपे बोधे दर्शनम्, इदं तदित्यव्यपदेश्यम्, घट इति ॥ निश्चयेन वर्णना तदाकाराभिर्लाप इति यावत् । कारणे कार्योपचाराच घटाकाराभिलाप-जनकं घटे मतिज्ञानमित्यर्थः । 'यथाऽत्रैवं तथा केवलयोरप्येतावन्मात्रेण विशेषः । एकमेव केवलं सामान्यांशे दर्शनं विशेषांशे च ज्ञानमित्यर्थः ।

एकदेत्रिानैव ज्ञानदर्शनयोः ऋमकृतभेदनिरासः -

§१४७. एकदेक्येव क्रमिकमेदपक्षं दूषयति –

''दंसणपुबं नाणं, नाणनिमित्तं तु दंसणं णस्थि । तेण सुत्रिणिच्छयामो दंसणनाणाण अण्णत्तं ॥'' [ सन्मति २।२२ ]

§१४८. दर्शनपूर्वं ज्ञानमिति छन्नस्थोपयोगदशायां प्रसिद्धम् । सामान्यग्रुपलभ्य हि पश्चात् सर्वो विशेषग्रुपलभत इति, ज्ञाननिमित्तं तु दर्शनं नास्ति क्रुत्रापि, तथाऽप्रसिद्धेः । तेन सुचिनिश्चिनुमः 'दंसणनाणा' इति दर्शनज्ञाने नाऽन्यत्वं न कमापादितभेदं केवलिनि " भजत इति शेषः । क्रमाभ्युपगमे हि केवलिनि नियमाज्ज्ञानोत्तरं दर्शनं वाच्यं, सर्वासां लब्धीनां साकारोपयोगप्राप्यत्वेन पूर्वं ज्ञानोत्पत्त्युपगमौचित्यात् । तथा च ज्ञानहेतुकमेव केवलिनि दर्शनमभ्युपगन्तच्यं, तच्चात्यन्तादर्शनव्याहतमिति भावः । यत्तु क्षयोपशमनि-बन्धनक्रमस्य केवलिन्यभावेऽपि पूर्वं क्रमदर्शनात्तज्ञातीयतया ज्ञानदर्शनयोरन्यत्वमिति टीकाकुट्याख्यानं, तत्स्वभावभेदत्तात्पर्येण सम्भवदपि दर्शने ज्ञाननिमित्तत्वनिषेधानति- प्रयोजनतया कथं शोभत इति विचारणीयम् ।

§१४९. ननु यथा परेषां कल्पितः क्रमो वर्णनिष्ठो बुद्धिविशेषजनकतावच्छेदकोऽस्माकं च भिन्नाभिन्नपर्यायविशेषरूपः, तथा केवलिज्ञानदर्शननिष्ठस्तादृशः क्रम एवावरणक्षयजन्य-तावच्छेदकः स्यादिति नोक्तानुपपत्तिरिति चेत् ; न, वर्णक्रमस्य क्रमवत्प्रयत्तप्रयोज्यस्य सुवचत्वेऽप्यक्रमिकावरणक्षयप्रयोज्यस्य केवल्युपयोगक्रमस्य दुर्वचत्वादनन्यगत्याऽक्रमि- अ

१ व्यढिया—सन्मति० । २ तेण ते अण्णा—सन्मति० । ३ व्द्वत्त्यैको<sup>०</sup> मु । ४ <sup>०</sup>लाप इलर्थंः का<sup>०</sup> त । ५ अत्र 'यथाऽत्रैकम् तथा' इति साधु भातिन्**सं० ।** ६ <sup>०</sup>तात्पर्यकमपि दर्श० त । कादप्यावरणद्रयक्षयात् क्रमवदुपयोगोत्पत्त्त्यभ्युपगमे च तन्नाशकारणाभावादविकलकारणा-त्तादृशोपयोगान्तरधाराया अविच्छेदाच "जुगवं दो णत्थि उवओगा" [आव० ९७९ ] इति वचनानुपपत्तिः । न च 'ज्ञानस्य दर्शनमेवार्थान्तरपरिणामलक्षणो ध्वंस इत्युपयोगा-यौगपद्यम्' साम्प्रतम्, साद्यनन्तपर्यायविशेषरूपध्वंसस्यैवावस्थितिविरोधित्वादर्थान्तरपरि-णामलक्षणध्वंसस्यातथात्वात्, अन्यथा तत्तत्त्संयोगविभागादिमात्रेणानुभूयमानघटावस्थि-तयुच्छेदापत्तेः । न च – 'ज्जगवं दो णत्थि उवओगा' इत्यस्योपयोगयोर्युगपदुत्पत्तिनिषेध एव तात्पर्यम्, न तु युगपदवस्थानेऽपीत्युपयोगद्वयधाराणां नाशकारणाभावेन सहाव-स्थानेऽपि न दोष इति – साम्प्रतम्, अक्रमवादिनाप्येवं क्रमावच्छिन्नोपयोगद्वययौग-पद्यनिषेधपरत्वस्य वक्तुं शक्यत्वात्, स्वासंकोचस्वारस्यादरे यदेव ज्ञानं तदेव ॥ दर्शनमित्यस्मदुक्तस्येव युक्तत्वादिति दिक् ।

# एकदेशीयमतस्य निरासः-

§१५०. मतिज्ञानमेवावग्रहात्मना दर्शनम् , अपायात्मना च ज्ञानमिति<sup>³</sup> यदुक्तं दृष्टान्तावष्टम्भार्थमेकदेशिना तदुषयन्नाह –

"जइ उग्गहमित्तं दंसणं ति भण्णसि विसेसिया नाणं ।

मइनाणमेव दंसणमेवं सइ होइ निप्फण्णं ॥" [ सन्मति० २।२३ ]

§ १५१. यदि मतिरेवावग्रहरूपा दर्शनम्, विशेषिता ज्ञानमिति मन्यसे तदा मति-ज्ञानमेव दर्शनमित्येवं सति प्राप्तम् । न चैतद्युक्तम्, ''स द्विविधोऽष्टचतुर्भेदः'' [ तत्त्वार्थ० २।९ ] इति सत्रविरोधात्, मतिज्ञानस्याष्टाविंशतिभेदोक्तिविरोधाच ।

"एवं सेसिन्दियदंसणम्मि णियमेण होइ ण य जुत्तं।

20

15

अह तस्थ नाणमित्तं घेप्पइ चक्खुम्मि वि तहेव ॥" [सन्मति० २।२४ ]

§ १५२. एवं शेषेन्द्रियदर्शनेष्वप्यवग्रह एव दर्शनमित्यभ्युपगमेन मतिज्ञानमेव तदिति स्यात्, तच न युक्तम्, पूर्वोक्तदोषानतिव्वत्तेः । अथ तेषु श्रोत्रादिष्विन्द्रियेषु दर्शनमपि भवज्ज्ञानमेव गृह्यते, मात्रशब्दस्य दर्शनव्यवच्छेदकत्वात्, तद्यवच्छेदश्च तथाव्यवहारा-भावात्, श्रोत्रज्ञानं घाणज्ञानमित्यादिच्यपदेश एव हि तत्रोपलभ्यते, न तु श्रोत्रदर्शनं " घाणदर्शनमित्यादिव्यपदेशः कचिदागमे प्रसिद्धः; तर्हि चक्षुष्यपि तथैव गृह्यतां चक्षुर्ज्ञानमिति न तु चक्षुर्दर्शनमिति । अथ तत्र दर्शनम्, इतरत्राऽपि तथैव गृह्यतां युक्तेस्तुल्यत्वात् ।

# दर्शनपदस्य परिभाषणम् -

§ १५३. कथं तर्हि शास्त्रे चक्षुर्दर्शनादिप्रवाद इत्यत आह –

''नाणमपुट्ठे [ जो ] अविसए अ अत्थम्मि दंसणं होइ।

मुत्तूण लिङ्गओं जं अणागयाईयविसएसु ॥" [ सन्मति० २।२५ ]

§१५४. अस्पृष्टेऽर्थे चक्षुषा य उदेति प्रत्ययः स ज्ञानमेव सच्चक्षुर्दर्शनमित्युच्यते,

१ °ति दष्टन्तावष्टम्भाय यदुक्तमेकदेविना तदूषयज्ञाह-त० ।

इन्द्रियाणामविषये च परमाण्वादावर्थे मनसा य उदेति प्रत्ययः स ज्ञानमेव सदचक्षुर्दर्शन-मित्युच्यते । अनुमित्यादिरूपे मनोजन्यज्ञानेऽतिप्रसङ्गमाश्चङ्घाह – अनागतातीतविषयेषु यछिङ्गतो ज्ञानमुदेति 'अयं काल आसन्नभविष्यद्वृष्टिकस्तथाविधमेघोन्नतिमच्चात्, अयं प्रदेश आसन्नष्टष्टमेघः पूरविशेषमच्चात्' इत्यादिरूपं तन्मुक्त्वा । इदमुपलक्षणं भावना-जन्यज्ञानातिरिक्तपरोक्षज्ञानमात्रस्य, तस्याऽस्प्रष्टाविषयार्थस्याऽपि दर्श्वनत्वेनाव्यवहारात् । श् मनःपर्याये दर्शनत्वस्यातिप्रसङ्गाभावः –

§ १५५. यद्यस्प्रष्टाविषयार्थज्ञानं दर्शनमभिंमतं तर्हि मनःपर्यायज्ञानेऽतिप्रसङ्ग इत्या-शङ्ग्य समाधत्ते –

"मणपज्जवनाणं दंसणं ति तेणेह होइ ण य जुत्तम् ।

भन्नइ नाणं णोइन्दियस्मि ण घडादओ जम्हा ॥" [सन्मति० २।२६ ]

§ १५६. एतेन लक्षणेन मनःपर्यायज्ञानमपि दर्शनं प्राप्तम्, परकीयमनोगतानां घटा-दीनामालम्ब्यानां तत्राऽसत्त्वेनाऽस्पृष्टेऽविषये च घटादावर्थे तस्य भावात् । न चैतद्युक्तम् , आगमे तस्य दर्शनत्वेनाऽपाठात् । भण्यतेऽत्रोत्तरम् – नोइन्द्रिये मनोवर्गणाख्ये मनो-विशेषे प्रवर्तमानं मनःपर्यायबोधरूपं ज्ञानमेव, न दर्शनम् , यस्मादस्पृष्टा घटादयो नाऽस्य विषय इति शेषः । नित्यं तेषां लिङ्गानुमेयत्वात् । तथा चाऽऽगमः – "जाणइ बज्झेऽणु- माणाओे" [ विशेषा० गा० ८१४ ] त्ति, मनोवर्गणास्तु परात्मगता अपि स्वाश्रयात्मस्पृष्ट-जातीया एवेति न तदंशेऽपि दर्शनत्वप्रसङ्गः । परकीयमनोगताऽर्थाकारविकल्प एवाऽस्य प्राह्यः, तस्य चोभयरूपत्वेऽपि छाद्यस्थिकोपयोगस्याऽपरिपूर्णार्थग्राहित्वान्न मनःपर्याय-ज्ञाने दर्शनसम्भव इत्यप्याहुः ।

अस्प्रष्टाविषयकज्ञानाइर्शनस्याप्रथक्त्वम् -

§१५७. किश्च –

"मइसुअनाणणिमित्तो छउमत्थे होइ अत्थउवरुम्भो ।

एगयरम्मि वि तेसिं ण दंसणं दंसणं कत्तो ॥" [ सन्मति० २।२७ ]

§१५८. मतिश्चतज्ञाननिमित्तः छग्रस्थानामर्थोपलम्भ उक्त आगमे । तयोरेकतरसि-त्रपि न दर्शनं सम्भवति । न चाऽवग्रहो दर्शनम्, तस्य ज्ञानात्मकत्वात् । ततः क्वतो 25 दर्शनम् १ नास्तीत्यर्थः ।

### श्चतज्ञानस्य दर्शनत्वाभावः -

§१५९. ननु श्रुतमस्प्रष्टेऽर्थे किमिति दर्शनं न भवेत् ? तत्राह -

"जं पचक्लग्गहणं ण इन्ति सुअनाणसम्मिया अत्था ।

तम्हा दंसणसद्दो ण होइ सयले वि सुअनाणे ॥'' [ सन्मति० २।२८ ]

§१६०. यस्माच्छुतज्ञानप्रमिता अर्थाः प्रत्यक्षप्रहणं न यान्ति, अक्षजस्यैव व्यवहारतः प्रत्यक्षत्वात् , तस्मात् सकलेऽपि श्रुतज्ञाने दर्शनग्रब्दो न भवति । तथा च व्यझनावग्र-

१ °भिषीयते तदा मनः ता। २ °माणेणं-विद्योषा०।

10

हाविषयार्थप्रत्यक्षत्वमेव दर्शनत्त्रमिति पर्यवसत्रम् । प्रत्यक्षपदादेव श्रुतज्ञानवदनुमित्यादे-व्याद्वत्तौ परोक्षभिन्नत्वे सतीति विशेषणं न देयम् , 'म्रुत्तूण लिङ्गओ जं' ईत्युक्तस्याप्यत्रैव तात्पर्यं द्रष्टव्यम् । इत्थं चाऽचक्षुर्दर्शनमित्यत्र नजः पर्युदासार्थकत्वादचक्षुर्दर्शनपदेन मानसदर्शनमेव प्राह्यम् , अप्राप्यकारित्वेन मनस एव चक्षुःसदद्यत्वान्न घाणदर्शनादीति इ सर्वम्रुपपद्यते ।

# अवधिज्ञानमेवावधिदर्शनम् -

§ १६१. तथा च 'अवधिदर्शनमपि कथं सङ्गच्छते ?, तस्य व्यञ्जनावग्रहाविषयार्थग्राहि-त्वेऽपि व्यवहारतः प्रत्यक्षत्वाभावात्' इति शङ्कायाः – प्रत्यक्षपदस्य व्यवहारनिश्चयसाधार-णप्रत्यक्षार्थत्वात् , अवधिज्ञानस्य च नैश्वयिकप्रत्यक्षत्वाव्याहतेः – परिहारमभिप्रयन्नाह –

10

8°Ę

"जं अप्पुट्टा भावा ओहिण्णाणस्स होन्ति पचवस्वा । तम्हा ओहिण्णाणे दंसणसद्दो वि उवउत्तो ॥" [ सन्मति० २।२९ ]

§१६२. स्पष्टा । उपयुक्तः लब्धनिमित्तावकाश्वः ।

# एकस्यैव केवलोपयोगस्य द्व्यात्मकत्वम् -

§ १६३. केवलज्ञानेऽपीदं लक्षणमव्याहतमित्याह –

15

''जं अप्पुट्टे भावे जाणइ पासइ य केवली नियमा ।

तम्हा तं नाणं दंसणं च अविसेसओ सिद्धं ॥" [ सन्मति० २।३० ]

§ १६४. यतोऽस्प्रष्टान् भावान्नियमेनाऽवत्र्यतया केवली चक्षुष्मानिव पुरःस्थितं जानाति पत्र्यति चोभयप्राधान्येन, तस्मात्तत्केवलज्ञानं दर्शनं चाविशेषत उभयाभिधाननिमित्तस्या-विशेषात् सिद्धम् । मनःपर्यायज्ञानस्य तु व्यञ्जनावग्रहाविषयार्थकप्रत्यक्षत्वेऽपि बाह्यविषये <sup>a</sup> व्यभिचारेण स्वग्राह्यतावच्छेदकावच्छेदेन प्रत्यक्षत्वाभावान्न दर्शनत्वमिति निष्कर्षः ।

§ १६५. अत्र यद्वीकाकृता 'प्रमाणप्रमेययोः सामान्यविशेषात्मकत्वेऽप्यपनीतावरणे युगपदुभयस्वभावो बोधः, छन्नस्थाऽवस्थायां त्वपगतावरणत्वेन दर्शनोपयोगसमये ज्ञानो-पयोगाभावादप्राप्यकारिनयनमनःप्रभवाऽर्थावग्रहादि, मतिज्ञानोपयोगप्राक्काले चक्षुरच-क्षुर्दर्शने, अवधिज्ञानोपयोगप्राकाले चावधिदर्शनमाविर्भवति' इति व्याख्यातं तदर्धजरती-यः यन्यायमनुहरति, प्राचीनप्रणयमात्रानुरोधे श्रोत्रादिज्ञानात् प्रागपि दर्शनाऽभ्युपगमस्या-वर्जनीयत्वात्, व्यञ्जनावग्रहार्थावग्रहान्तराले दर्शनानुपलम्भात्, तदनिर्देशाच, असङ्खेय-सामयिकव्यञ्जनावग्रहार्थावग्रहार्थावग्रहान्तराले दर्शनानुपलम्भात्, तदनिर्देशाच, असङ्खेय-सामयिकव्यञ्जनावग्रहानत्यक्षणे "ताहे हुन्तिं करे" [नन्दी० सू० ३५] इत्यागमेनार्थावग्रहो-त्पत्तेरेव भणनात्, व्यञ्जनावग्रहप्राकाले दर्शनपरिकल्पनस्य चात्यन्ताऽनुचितत्वात् । तथा सति तस्थेन्द्रियार्थसन्निकर्षादपि निकृष्टत्वेनानुपयोगॅत्वप्रसङ्गाच, प्राप्यकारीन्द्रियजज्ञा-ग नस्थले दर्शनानुपगमे चान्यत्रापि भिन्नतत्कल्पने न किश्चित्प्रमाणम्, 'नाणमपुट्ठे' ईत्या-दिना ज्ञानादभेदेनेव दर्शनस्वभावप्रतिपादनात् 'चक्षुर्वदिषयाख्यातिः' इत्यादिस्तुतिर्ग्रन्थेक-वाक्यतयाऽपि तथैव स्वारस्याच । छन्नस्वज्ञानोपयोगे दर्शनोपयोगत्वेन हेतुत्वे तु चक्षुप्ये

१ प्ट० ४४ पं० ३१ । २ <sup>०</sup>व पर्यवसानं इत्थं त । ३ °न्ति कारे आ व । ४ °योगप्रस<sup>°</sup> आ व मु । ५ °न्द्रियज्ञान° त । ६ प्ट० ४४ पं० ३० । ७ प्ट० ३९ पं० १५ । ८ प्रन्थेनापि तथैव त । दर्शनं नान्यत्रेति कथं श्रद्धेयम् १ । तस्माच्छ्रीसिद्धसेनोपज्ञनव्यमते न कुत्राऽपि ज्ञाना-इर्शनस्य कालभेदः । किन्तु स्वग्राद्यतावच्छेदकावच्छेदेन व्यञ्जनावग्रहाऽविषयीक्रतार्थ-प्रत्यक्षत्वमेव दर्शनमिति फलितम् ।

§ १६६. यदि च चाक्षुपादावपि ज्ञानसामग्रीसामर्थ्यग्राद्यवर्तमानकालायंशे मिति-मात्रायंशे च न दर्शनत्वव्यवहारस्तदाऽविषयताविशेष एव दर्शनत्वम् । स च क्रचिदंशे <sup>5</sup> योग्यताविशेषजन्यताऽवच्छेदकः, क्वचिच भावनाविशेषजन्यताऽवच्छेदकः, केवले च सर्वांशे आवरणक्षयजन्यताऽवच्छेदक इति प्रतिपत्तव्यम् । न च 'अर्थेनैव धियां विशेष इति न्यायादर्थाऽविशेषे ज्ञाने विषयताविशेषाऽसिद्धिः' इति श्रङ्कनीयम्, अर्थेऽपि ज्ञानानु-रूपस्वभावपरिकल्पनात्, अर्थाऽविशेषेऽपि परैः समूहालम्बनाद्विशिष्टज्ञानस्य व्याव्रत्तये प्रकारिताविशेषस्याऽभ्युपगमाच्च । न हि तस्य तत्र भासमानवैशिष्टग्रात्योगिज्ञानर्त्वमेव ॥ नरूपस्वभावपरिकल्पनात्, अर्थाऽविशेषेऽपि परैः समूहालम्बनाद्विशिष्टज्ञानस्य व्याव्रत्तये प्रकारिताविशेषस्याऽभ्युपगमाच्च । न हि तस्य तत्र भासमानवैशिष्टग्रतियोगिज्ञानर्त्वमेव ॥ नर्च भासमानं यद्वैशिष्ट्यप्रतियोगित्वं तद्वत् ज्ञानत्वमेव तथा, दण्डपुरुषसंयोगप्रतियो-गित्वानुयोगित्वानीति ज्ञाने दण्डविशिष्टर्ज्ञान्त्वापत्तेः । न च सरूपतो भासमानमित्या-द्युक्तावपि निस्तारः, प्रतियोगित्वादेरतिरिक्तत्वे प्रकारित्वादेर्ज्ञाननिष्ठष्टस्य कल्पनाया एव लघुत्वात् । अनतिरेके तु दण्डदण्डत्वादिनिर्विकॅल्पकेऽपि दण्डादिविशिष्टज्ञानत्वापत्तेः ।

§ १६७. एतेन खरूपतो भासमानेन वैशिष्ट्येन गर्भितलक्षणमप्यपास्तम्, संयुक्त-समवायादेः सम्बन्धत्वे खरूपत इत्यस्य दुर्वचत्वाच्च । तस्मात् पराभ्युपगतप्रकारिता-विशेषवदाकारविशेषः स्याद्वादमुद्रयाऽर्थानुरुद्धस्तदननुरुद्धो वा ज्ञाने दर्शनशब्दव्यपदेश-द्वेतुरनाविलस्तत्समय एवाऽर्थज्ञानयोरविनिगमेनाऽऽकाराकारिभावस्वभावाविर्भावादित्येष पुनरस्माकं मनीषोन्मेषः ।

# समयान्तरोत्पादोक्तिः परतीर्थिकाभिप्राया-

§१६८. तस्माब्यात्मक एक एव केवलावबोध इति फलितं खमतमुपदर्शयति-

"साई अपज्जवसियं ति दो वि ते ससमयं हवइ एवम् । परतित्थियवत्तन्नं च एगसमयंतरुप्पाओ ॥" [सन्मति० २।३१]

§१६९. साद्यपर्यवसितं केवलमिति हेतोईं अपि ज्ञानदर्शने ते उभयशब्दवाच्यं 25 तदिति यावत् । अयं च खसमयः खसिद्धान्तः । यस्त्वेकसमयान्तरोत्पादस्तयोर्भण्यते तत्परतीर्थिकशास्त्रम्, नाईद्वचनम्, नयाऽभिप्रायेण प्रवृत्तत्वादिति भावः । इचिरूपं दर्शनमपि सम्यग्ज्ञानमेव --

§१७०. एवम्भूतवस्तुतत्त्वश्रद्धानरूपं सम्यग्द्र्शनमपि सम्यग्ज्ञानविशेष एव।सम्यग्द-र्शनत्वस्याऽपि सम्यग्ज्ञानत्वच्याप्यजातिविशेषरूपत्वात्, विषयताविशेषरूपत्वाद्वेत्याह - अ

१ मिति युक्तं। यदि आ च। २ न हि भास<sup>०</sup> आ च। ३ °योगिनो ज्ञा° त। ४ °मेव विदिध्यि ज्ञान<sup>०</sup> आ च। ५ °लं तजिरूपकात् ज्ञानलमेव त। ६ °ज्ञानापत्तेः आ। ७ °कल्पकेे दण्डा<sup>°</sup> आ ख। ८ °त्मक एव आ चम्। ९ अयं स्व° त। "एवं जिणपण्णत्ते सद्दहमाणस्स भावओ भावे ।

पुरिसस्साभिणिबोहे दंसणसद्दो हवइ जुत्तो ॥'' [ सन्मति० २।३२ ]

§ १७१. जिनप्रज्ञसभावविषयं समूहालम्बनं रुचिरूपं ज्ञानं मुख्यं सम्यग्दर्शनम्, तद्वासनोपनीतार्थविषयं घटादिज्ञानमपि भाक्तं तदिति तात्पर्यार्थः ।

### समग्दर्श्वनस्य विशिष्टज्ञानत्वम् -

§१७२. ननु सम्यग्ज्ञाने सम्यग्दर्शननियमवद्दर्शनेऽपि सम्यग्ज्ञाननियमः कथं न स्थात् १ इत्यत्राह−

"सम्मन्नाणे णियमेण दंसणं, दंसणे उ भयणिज्जं ।

सम्मन्नाणं च इमं ति अत्थओ होइ उववण्णं ॥" [ सन्मति० २।३३ ]

§ १७३. सम्यग्ज्ञाने नियमेन सम्यग्दर्शनैम्, दर्शने पुनर्भजनीयं विकल्पनीयम् । सम्यग्ज्ञानं एकान्तरुचौ न सम्भवति, अनेकान्तरुचौ तु समस्तीति । अतः सम्यग्ज्ञानं चेदं सम्यग्दर्शनं चेत्यर्थतः सामर्थ्यादेकमेवोपपत्रं भवति । तथा च सम्यक्त्वमिव दर्शनं ज्ञानविशेषरूपमेवेति निर्व्यूटम् ।

-

# [ ग्रन्थकृत्प्रशस्तिः । ]

| 15 § <b>{\9</b> }, | प्राचां वाचां विम्रुखविषयोन्मेषस्रक्ष्मेक्षिकायां,<br>येऽरण्यानीभयमधिगता नव्यमार्गाऽनभिज्ञाः । |
|--------------------|------------------------------------------------------------------------------------------------|
|                    | तेषामेषा समयवणिजां सन्मतिग्रन्थगाथा,                                                           |
|                    | विश्वासाय खनयविषणिप्राज्यवाणिज्यवीथी ॥ १ ॥                                                     |
|                    | भेदग्राहिव्यवहतिनयं संश्रितो मछवादी,                                                           |
| 20                 | <b>पू</b> ज्याः प्रायः करणफलयोः सीम्नि शुद्धर्ज्जसत्रम् ।                                      |
|                    | भेदोच्छेदोन्मुखमधिगतः सङ्ग्रहं सिद्रुसेन-                                                      |
|                    | स्तस्मादेते न खढु विषमाः स्ररिपक्षास्त्रयोऽपि ॥ २ ॥                                            |
|                    | चित्सामान्यं पुरुषपदभाकेवलाख्ये विशेषे,                                                        |
|                    | तद्रूपेण स्फुटमभिहितं साद्यनन्तं यदेव ।                                                        |
| 25                 | सूक्ष्मेरंग्नेः ऋमवदिदमप्युच्यमानं न दुष्टं,                                                   |
|                    | तत्स्ररीणामियमभिमता मुख्यगौणव्यवस्था ॥ ३ ॥                                                     |
|                    | तमोऽपगमचिजजुःक्षणभिदानिदानोद्धवाः,                                                             |
|                    | श्चता बहुतराः श्चते नयविवादपक्षा यथा ।                                                         |
|                    | तथा क इव विस्मयो भवतु स्ररिपक्षत्रये,                                                          |
|                    | प्रधानपदवी धियां क्र नु दवीयसी दृत्र्यते ॥ ४ ॥                                                 |
|                    | § <b>१७</b> ४,                                                                                 |

९ °स्यादित्याह त । २ °र्शनं सम्यग्दर्शने अ ब मु। ३ चेल्पर्थः सामध्येनैवोपपन्नं मु।

### ७. केवलज्ञानद्र्शनयोर्भेदामेदचर्चा

प्रसद्य सदसत्त्वयोर्न हि विरोधनिर्णायकं. विशेषणविशेष्ययोरपि नियामकं यत्र न । गुणाऽगुणविभेदतो मतिरपेक्षया स्वात्पदात किमत्र भजनोर्जिते खसमये न सङ्गच्छते ॥ ५ ॥ प्रमाणनयसङ्गता स्वसमयेऽप्यनेकान्तधी-र्नयस्मयतटस्थतोछसदुपाधिकिर्मीरिता । कदाचन न वाधते सुगुरुसम्प्रदायक्रमं, समझसपदं वदन्त्युरुधियो हि सद्दर्शनम् ॥ ६ ॥ रहसं जानन्ते किमपि न नयानां हतधियो विरोधं भाषन्ते विविधनुधपक्षे बत खलाः । अमी चन्द्राऽऽदित्यप्रकृतिविकृतिव्यत्ययगेराः. निरातङ्काः कुत्राऽप्यहह न गुणान्वेषणपराः ॥ ७ ॥ खादादस ज्ञानबिन्दोरमन्दान्मन्दारद्रोः कः फलाखादगर्वः । द्राक्षासाक्षात्कारपीयूषधारादारादीनां को विलासश्च रम्यः ॥ ८ ॥ गच्छे श्रीविजयादिदेवसुगुरोः खच्छे गुणानां गणैः, प्रौढिं प्रौढिमधाम्नि जीतविजयाः प्राज्ञाः परामैयरुः । तत्सातीर्थ्यभूतां नयादिविजयप्राज्ञोत्तमानां शिग्न-सत्तत्वं किञ्चिदिदं यशोविजय इत्याख्यामृदाख्यातवान् ॥ ९ ॥ ॥ इति उपाध्यायश्रीयशोविजयगणिना रचितं ज्ञानबिन्दुप्रकरणम् ॥

10

15

# असादशां प्रमादग्रस्तानां चरणकरणहीनानाम् । अब्धौ पोत इवेह प्रवचनरागः रुगुभोपायः ॥ न्यायालोके श्रीयशोविजयः ।

# स्वागमं रागमात्रेण द्वेषमात्रात् परागमम् । न श्रयामरत्यजामो वा किन्तु मध्यस्थया दृशा ॥ ज्ञानसारे श्रीयशोविजयः ।

# ज्ञानबिन्दुप्रकरणस्य संपादककृतटिप्पणानि ।

ज्ञानबिन्दुमधीयानानुपकर्तुमलं भवेत् । ताद्यग्विचारसामग्री टिप्पणेरुपनीयते ॥

÷

प्ट० १. पं० ५. 'स्वपरावभासकः' – प्र॰ मी॰ भा॰ प्र॰ १३० । न्यायकु॰ प्र॰ १७५-१८९ ।

प्ट० १. पं० ८. 'केवल' – <sup>तुलना–</sup>'उभयावरणाईओ केवलवरणाणदंसणसहावो' – <sub>विरोषा० गा० १३४१ ।</sub>

पृ० १. पं० १०. 'तं च स्वभावम्' – <sup>तुलना</sup>-''इह यद्यपि केवलज्ञानावरणीयं कर्म ज्ञानलक्षणं गुणं सर्वोत्मना हन्तुं प्रवर्तते तथापि न तत् तेन समूलं इन्तुं ज्ञक्यते, तथास्व-भावत्वात्'' – इत्यादि – क<sup>र्मप्र०</sup> म॰ पृ० ११ A ।

''इह केवल्ल्ज्ञानावरणीयं कर्म ज्ञानलक्षणं गुणं सर्वोत्मना हन्दुं प्रवर्तते तथापि न तेन स समूलघातं हन्तुं शक्यते तथाखभावत्वात् । यथा अतिवहलेनापि जीमूतपटलेन दिनकर-रजनिकरकरनिकरतिरस्कारेऽपि सर्वथा तत्प्रभा नावरीतुं शक्यते । अन्यथा प्रतिप्राणिप्रसिद्ध-दिनरजनीविभागाऽभावप्रसङ्गात् । उक्तं च –

"सुडु वि मेघसग्रुदए, होइ पहा चन्दसराणं ।"

ततः केवल्रज्ञानावरणीयेनावृतेऽपि सर्वोत्मना केवल्रज्ञाने यः कोऽपि तद्गतमन्दविशिष्ट-विशिष्टतरप्रभारूपो ज्ञानैकदेशो मतिज्ञानादिसंज्ञितः, तं यथायोगं मतिश्रुतावधिमनःपर्याय-ज्ञानावरणानि घ्रन्ति, ततत्तानि देशघातीनि ।" पत्रपं० म० प्र० गा० १८ ए० १२६ ।

पू० १. पं० ११. 'सव्वजीवाणं' – ''इयमत्र भावना – निबिडनिबिडतरमेघपटलैराच्छा-दितयोरपि सूर्याचन्द्रमसोर्नेकान्तेन तत्प्रभानाशः संपद्यते, सर्वस्य सर्वथा खभावापनयनस्य " कर्तुमशक्यत्वात् । एवमनन्तानन्तेरपि ज्ञानदर्शनावरणकर्मपरमाणुभिरेकैकस्यात्मप्रदेशस्या-SSवेष्टितपरिवेष्टितस्यापि नैकान्तेन चैतन्यमात्रस्याप्यभावो भवति ततो यत् सर्वजघन्यं तन्मतिश्चतात्मकम् अतः सिद्धोऽक्षरस्यानन्ततमो भागो निस्योद्धाटितः ।" नन्दी॰ म॰ पू॰ २०२ A ।

बुलना-"हवदि हु सव्वजहण्णं णिचुग्घाडं णिरावरणं ।" - गोम॰ जी॰ गा॰ ३१९

ष्ट० १. पं० १७. 'शास्त्रार्थत्वात्' – ''नतु कथमसंभवो यावता मतिज्ञानादीनि खस्ता-वरणक्षयोपशमेऽपि प्रादुष्ष्यन्ति, ततो निर्मूळखस्तावरणविळये तानि सुतरां भविष्यन्ति, चारित्रपरिणामवत् । उक्तं च –

> "आवरणदेसविगमे जाइ वि जायंति मइसुयाईणि । आवरणसव्वविगमे कह ताइ न होंति जीवस्स ॥"

gg **39** 

25

डच्यते – इह यथा जालस्य मरकतादिमणेर्मलोपदिग्धस्य यावन्नाद्यापि समूलमलापगम-स्तावद् यथा यथा देशतो मलविलयः तथा तथा देशतोऽभिव्यक्तिरुपजायते । सा च कचित्कदाचित् कथञ्चित् भवतीत्यनेकप्रकारा, तथा आत्मनोऽपि सकलकालकलापावलम्बि-निखिलपदार्थपरिच्छेदकरणैकपारमार्थिकखरूपस्याप्यावरणमलपटलतिरोहितस्वरूपस्य यावत् गाद्यापि निखिलकर्ममलापगमः तावद्यथा यथा देशतः कर्ममलोच्छेदः तथा तथा देशतः तस्य विज्ञप्तिरुज्जम्भते । सा च कचित्कदाचित् कथञ्चिदित्यनेकप्रकारा । उक्तं च –

''मलविद्धमणेर्व्यक्तिर्यथानेकप्रकारतः ।

कर्म्मविद्धात्मविज्ञप्तिस्तथाऽनेकप्रकारतः ॥"

सा चानेकप्रकारता मतिश्रतादिभेदेनावसेया । ततो यथा मरकतादिमणेरशेषमलापगम-संभवे समस्तास्पष्टदेशव्यक्तिव्यवच्छेदेन परिस्फुटरूपैकाभिव्यक्तिरुपजायते तद्वदात्मनोऽपि ज्ञानदर्शनचारित्रप्रभावतो निःशेषावरणप्रहाणादशेषज्ञानव्यवच्छेदेनैकरूपा अतिस्फुटा सर्व-जस्तपर्यायसाक्षात्कारिणी विज्ञप्तिरुझसति । तथाचोक्तम् –

''यथा जात्यस रत्नस निःशेषमलहानितः ।

स्फुटैकरूपाभिव्यक्तिर्विज्ञप्तिस्तद्वदात्मनः ॥"

16 ततो मत्यादिनिरपेक्षं केवलज्ञानम् । .....

ननु सकलमपि इदं ज्ञानं ज्ञान्येकखभावं ततो ज्ञध्येकखभावत्वाविरोषे किंकृत एष आभिनिबोधकादिभेदः ? ।

इोयभेदकृत इति चेत् – तथाहि – वार्तमानिकं वस्तु आभिनिवोधिकज्ञानस्य होयम्; त्रिकालसाधारणः समानपरिणामो ध्वनिर्गोचरः श्रुतज्ञानस्य; रूषिद्रव्याण्यवधिज्ञानस्य; 20 मनोद्रव्याणि मनःपर्यायज्ञानस्य; समस्तपर्यायान्वितं सर्वं वस्तु केवल्ज्ञानस्य । तद्ेतदसमी-चीनम् । एवं सति केवलज्ञानस्य भेदबाहुल्यप्रसक्तेः । तथाहि – ज्ञेयभेदात् ज्ञानस्य भेदः । यानि च ज्ञेयानि प्रत्येकमाभिनिवोधिकादिज्ञानानामिष्यन्ते तानि सर्वाण्यपि केवल्ज्ञानेऽपि विद्यन्ते, अन्यथा केवलज्ञानेन तेषामग्रहणप्रसङ्गात्, अविषयत्वात् । तथा च सति केव-लिनोऽप्यसर्वज्ञत्वप्रसङ्गः, आभिनिवोधिकादिज्ञानचतुष्टयविषयजातस्य तेनाऽप्रहणात् । न 25 चैतदिष्टमिति

अथोच्येत - प्रतिपत्तिप्रकारभेदतः आभिनिबोधिकादिभेदः । तथाहि - न याद्दशी प्रति-पत्तिराभिनिबोधिकज्ञानस्य ताटशी श्रुतज्ञानस्य किन्तु अन्यादृशी । एवमवध्यादिज्ञानानामपि प्रतिपत्तव्यम् । ततो भवसेव प्रतिपत्तिभेदतो ज्ञानभेदः । तद्प्ययुक्तम् । एवं सति एकस्मि-न्नपि ज्ञानेऽनेकभेदप्रसक्तेः । तथाहि - तत्तदेशकाल्यपुरुषस्वरूपभेदेन विविच्यमानमेकैकं ज्ञानं अप्रतिपत्तिप्रकारानन्सं प्रतिपद्यते । तन्नैषोऽपि पक्षः श्रेयान् ।

स्यादेतत् - अस्यावारकं कर्म, तचानेकप्रकारम् । ततः तद्धेदात् तदावार्थं ज्ञानमप्य-नेकतां प्रतिपद्यते । ज्ञानावारकं च कर्म पद्धधा, प्रज्ञापनादौ तथाभिधानात् । ततो ज्ञानमपि पद्धधा प्ररूप्यते । तदेतदतीव युक्त्यसङ्गतम् । यत आवार्यापेक्षमावारकम्, अत आवार्य-भेदादेव तद्भेदः । आवार्यं च ज्ञतिरूपापेक्षया सकलमपि एकरूपं, ततः कथमावारकस् \* पद्धरूपता १ । येन तद्भेदात् ज्ञानस्यापि पद्धविधो भेदः उद्गीर्येत ।

. i

अथ खभावत एवाभिनिबोधिकादिको ज्ञानस्य भेदो, न च खभावः पर्यनुयोगमश्नुते । न खलु किं दहनो दहति नाकाशमिति कोऽपि पर्यनुयोगमाचरति । अहो ! महती महीयसो भवतः शेमुषी । ननु यदि खभावत एव आभिनिबोधादिको ज्ञानस्य भेदः, तर्हि भगवतः सर्वज्ञत्वद्दानिप्रसङ्गः । तथाद्दि – ज्ञानमात्मनो धर्मः । तस्य चाभिनिबोधादिको भेदः खभावत एव व्यवस्थितः श्वीणावरणस्यापि तद्भावप्रसङ्गः । सति च तद्भावे अस्मादृशस्येव भगवतोऽपि असर्वज्ञत्वमापद्यते । केवलज्ञानभावतः समस्तवस्तुपरिच्छेदान्नासर्वज्ञत्वमिति चेत् । ननु यदा केवल्रोपयोगसंभवस्तदा तस्य भवनु भगवतः सर्वज्ञत्वं यदा नु आभिनिबोधिकादि-ज्ञानोपयोगसंभवः तदा देशतः परिच्छेदसंभवात् अस्मादृशस्येव तस्यापि बलादेवासर्वज्ञत्व-मापद्यते । न च वाच्यम् – तस्य तदुपयोग एव न भविष्यति, आत्मस्वभावत्वेन तस्यापि कमेणोपयोगस्य निवारयितुमशक्यत्वात्, केवलज्ज्ञानान्तरं केवलउदर्शनोपयोगवत् । तत्तः ॥ केवल्ज्ज्ञानकाले सर्वज्ञत्वं शेषज्ञानोपयोगकाले चासर्वज्ञत्वमापद्यते । तच्च विरुद्धमतोऽनिष्ट-मिति । आह च –

> "नत्तेगसहावत्ते आभिणिबोहाइ किंकओ मेदो । नेयविसेसाओ चे न सव्वविसअं जओ चरिमं ॥ अह पडिवत्तिविसेसा नेगंमि अणेगभेयभावाओ । आवरणविभेओ वि हु सभावभेयं विणा न भवे ॥ तम्मि य सइ सव्वेसिं खीणावरणस्स पावई भावो । तद्धम्मत्ताउ चिय जुत्तिविरोहा स चाणिट्ठो ॥ अरहावि असव्वन्नू आभिणिबोहाइभावओ नियमा । केवलभावाओ चे सव्वण्णू नणु विरुद्धमिणं ॥"

तस्माद् इरमेव युक्तियुक्तं पद्यामो यदुतावप्रहज्ञानादारभ्य यावदुत्कर्षप्राप्तं परमावधि-ज्ञानं तावत् सकलमप्येकम् , तचासकलसंज्ञितम् , अरोषवस्तुविषयत्वाभावात् । अपरं च केवलिनः । तच सकलसंज्ञितमिति द्वावेव भेदौ । उक्तं च –

> "तम्हा अवग्गहाओ आरब्भ इहेगमेव नाणं ति । जुत्तं छउमस्सासकलं इयरं च केवलिणो ॥"

अत्र प्रतिविधीयते । तत्र यत्तावदुक्तं -- 'सकल्रमपीदं झानं झस्येकस्वभावत्वाविशेषे किंकृत एष आभिनिवोधादिको भेद इति तत्र झस्येकस्वभावता किं सामान्यतो भवता अभ्यु-पगम्यते विशेषतो वा ? । तत्र न तावदाद्यः पक्षः क्षितिमाधत्ते सिद्धसाध्यतया तस्य बाध-कत्वायोगात् । वोधस्वरूपसामान्यापेक्षया हि सकल्रमपि झानमस्माभिरेकमभ्युपगम्यत एव । ततः का नो हानिरिति । अथ द्वितीयपक्षः । तदयुक्तम् । असिद्धत्वात् । न हि नाम विशे- 30 षतो विज्ञानमेकमेवोपल्रभ्यते प्रतिप्राणि स्वसंवेदनप्रत्यक्षेणोत्कर्षापकर्षदर्शनात् , अथ यग्रु-त्रक्षापकर्षमात्रभेददर्शनात् ज्ञानभेदः तर्हि तावुत्कर्षापकर्षौ प्रतिप्राणि देशकालाद्यपेक्षया द्यत्तसहस्रशो भिद्येते । ततः कथं पद्धिरूपता ? । नैष दोषः । परिस्थूरनिमित्तभेदतः पद्धधात्वस्य प्रतिपादनात् । तथाहि ---

15

20

सफल्लघातिक्षयो निमित्तं केवलज्ञानस्य । मनःपर्यायज्ञानस्य तु आमर्षोषध्यादिल्ब्ध्युपेतस्य प्रमादलेरोनापि अकल्लङ्कितस्य विशिष्टो विशिष्टाध्यवसायान्नुगतोऽप्रमादः 'तं संजयस्स सब्व-पमायरहितस्स विविहरिद्धिमतो' इति वचनप्रामाण्यात् । अवधिज्ञानस्य पुनः तथाविधा-निन्द्रियरूपिद्रव्यसाक्षादवगमनिबन्धनक्षयोपश्चमविरोषः, मतिश्चतज्ञानयोस्तु लक्षणभेदादिकं <sup>5</sup> तच्चाप्रे वक्ष्यते । उक्तं च –

> "नत्तेगसहावत्तं ओहेण विसेसओ पुण असिद्धं । एगंततस्सहावत्तणओ कह हाणिवुह्वीओ ॥ जं अविचलियसहावे तत्ते एगंततस्सहावत्तं । न य तं तहोवलद्धा उक्करिसावगरिसविसेसा ॥ तम्हा परिथूराओ निमित्तभेयाओ समयसिद्धाओे । उववत्तिसंगओ चिय आभिणिबोहाइओ भेओ ॥ घाइक्सओ निमित्तं केवलनाणस्स वन्निओ समए । मणपज्जवनाणस्स उ तहाविहो अप्पमाओ त्ति ॥ ओहिनाणस्स तहा अणिंदिएसुं पि जो खओवसमो । मइसुयनाणाणं पुण लक्खणभेयादिओ भेओ ॥"

यदप्युक्तम् – 'ज्ञेयभेदकृतमित्यादि' तदप्यनभ्युपगमतिरस्कृतत्वाद् दूरापास्तप्रसरम् । न हि वयं ज्ञेयभेदमात्रतो ज्ञानस्य भेदमिच्छामः । एकेनाप्यवप्रहादिना बहुबहुविधवस्तुप्रहणो-पलम्भात् ।

यदपि च प्रत्यपादि – 'प्रतिपत्तिप्रकारभेदछत' इत्यादि तदपि न नो बाधामाधातुमलम् । 20 यतस्ते प्रतिपत्तिप्रकाराः देशकालादिभेदेनानन्त्यमपि प्रतिपद्यमाना न परिस्थूरनिमित्तभेदेन व्यवस्थापितानाभिनिबोधिकादीन् जातिभेदानतिकामन्ति । ततः कथमेकस्मिन् अनेकभेदभाव-प्रसङ्गः ? । उक्तं च –

"न य पडिवत्तिविसेसा एगंमि य णेगभेयभावे वि ।

जं ते तहा विसिट्ठे न जाइमेए विलंघेइ ॥"

25 यद्प्यवादीद् - 'आवार्यापेक्षं हि आवारकम्' इत्यादि तदपि न नो मनोबाधाये । यतः परिस्थूग्निमित्तभेदमधिकुत्य व्यवस्थापितो ज्ञानस्य भेदः ततस्तद्पेक्षमावारकमपि तथा भिद्यमानं न युष्मादृशदुर्जनवचनीयतामास्कन्दति । एवमुत्तेजितो भूयः सावष्टम्भं परः प्रअ-यति - ननु परिस्थूरनिमित्तभेदव्यवस्थापिता अप्यमी आभिनिवोधिकादयो भेदा ज्ञानस्या-त्रमभूता उतानात्मभूताः । किश्चातः । उभयथापि दोषः । तथाहि - यद्यात्मभूतास्ततः श्लीणा-त्र्वि त द्वावप्रसङ्गः । तथा च असर्वज्ञत्वं प्रागुक्तनीत्या तस्यापद्यते । अथानात्मभूताः, तर्हि न ते पारमार्थिकाः, कथमावार्यापेक्षो वास्तवः आवारकभेदः ? । तदपि न मनोरमम् । सम्यग्वस्तुतत्त्वापरिज्ञानाद् । इह हि सकल्डघनपटलविनिर्मुक्तशारददिनमणिरिव समन्ततः समस्तवस्तुस्तोमप्रकाशनैकस्वभावो जीवः । तस्य च तथाभूतः स्वभावः केवल्ज्ञानमिति व्यपदिइयते । स च यद्यपि सर्वधातिना केवल्ज्ञानावरणेन आत्रियते तथापि तस्यानन्ततमो ३ भागो नित्योद्वादित एव ''अक्खरस्स अणंतो भागो निचुग्धाढिओ । जइ पुण सो वि

Jain Education International

10

आवरिजा तेणं जीवो अजीवत्तणं पाविजा" इत्यादि वक्ष्यमाणप्रवचनप्रामाण्यात् । ततः तस्य केवल्रज्ञानावरणावृत्तस्य घनपटलाच्छादितस्येव सूर्यस्य यो मन्दः प्रकाशः सोऽपान्तरा-लावस्थितमतिज्ञानाद्यावरणक्षयोपशमभेदसम्पादितं नानात्वं भजते । यथा धनपटलावृत्तसूर्य-मन्दप्रकाशोऽपान्तरालावस्थितकटकुड्याद्यावरणविवरप्रदेशभेदतः ? । स च नानात्वं क्षयो-पशमानुरूपं तथा तथा प्रतिपद्यमानः खस्वक्षयोपशमानुसारेणाभिधानभेदमश्चुते । यथा मतिज्ञानावरणक्षयोपशमजनितः स मन्दप्रकाशो मतिज्ञानं, श्वतज्ञानावरणक्षयोपशमजनितः श्वतज्ञानमित्यादि । ततः आत्तमस्वभावभूता ज्ञानस्याभिनिबोधिकादयो भेदाः । ते च प्रव-चनोपदर्शितपरिस्थूरनिमित्तभेदतः पञ्चसङ्ख्याः । ततस्तदपेक्षमावारकमपि पञ्चधोपवर्ण्यमानं न विरुध्यते । न चैवमात्मस्वभावभूतत्वे श्वीणावरणस्यापि तद्भावप्रसङ्गः । यत एते मति-ज्ञानावरणादिश्वयोपश्वमरूपोपाधिसम्पादितसत्ताकाः । यथा सूर्यस्य घनपटलावृत्तस्य मन्द- <sup>10</sup> प्रकाशभेदाः कटकुड्याद्यावरणविवरभेदोपाधिसम्पादिताः । ततः कथं ते तथारूपक्षयोपशमा-भावे भवितुमर्हन्ति ? । न खलु सकल्यचनपटलकटकुड्याद्यावरणापगमे सूर्यस्य ते तथारूपा मन्दप्रकाशभेदाः भवन्ति । उक्तं च –

> "कडविवरागयकिरणा मेहंतरियस्स जह दिणेसस्स । ते कडमेहावगमे न होंति जह तह इमाई पि ॥"

ततो यथा जन्मादयो भावा जीवस्यात्मभूताः अपि कर्मोपाधिसम्पादितसत्ताकत्वात् तद-भावे न भवन्ति, तद्वदाभिनिबोधिकादयोऽपि भेदा ज्ञानस्यात्मभूता अपि मतिज्ञानावरणादि-कर्मक्षयोपश्रमसापेक्षत्वात् तदभावे केवलिनो न भवन्ति, ततो नासर्वज्ञत्वदोषभावः । उक्तं च –

### "जमिह छउमत्थधम्मा जम्माईया न होंति सिद्धाणं इय केवलीणमाभिणिबोहाभावस्मि को दोसो ॥ इति ।" नन्दी॰ म॰ पू॰ ६६ А। पत्र॰ म॰ प्र॰ पू॰ १८ А।

20

15

ष्टै० १ पं० २२ **'सुट्टुवि'** – <sup>तुलना</sup> - ''सुट्टुवि' मेहसमुदए होति पभा चन्दसूराणं ।' बृहत्० गा० ७४

पृ० २ पं० ५ 'ये तु चिन्मात्राश्रय' – वेदान्तयन्थेषु अज्ञानाश्रयत्वविषयकं मुख्यतया <sup>25</sup> मतद्वयं दृइयते । अज्ञानं ब्रह्माश्रितमेवेति एकम्, जीवाश्रितमेव तत् इत्यपरम् । सर्वज्ञात्म-मुनिना खकीये संक्षेपशारीरकवार्तिके प्रथमं मतं समर्थितम् । द्वितीयं तु मण्डनमिश्रीयत्वेन निर्दिइय तेनैव तत्रैव वार्तिके निरस्तम् । समर्थनपरा कारिका( १.३१९)चेयम् –

> ''आश्रयत्वविषयत्वभागिनी निर्विभागचितिरेव केवला । पूर्वसिद्धतमसो हि पश्चिमो नाश्रयो भवति नापि गोचरः ॥"

निरासपरा (२. १७४) चेयम्-

"जीवन्ग्रुक्तिगतो यदाह भगवान् सत्संप्रदायप्रश्वः । जीवाज्ञानवचः तदीदृगुचितं पूर्वापरालोचनात् ॥

### ज्ञानबिन्दुप्रकरणस्य

अन्यत्रापि तथा बहुश्रुतवचः पूर्वापरालोचनात् । नेतव्यं परिहृत्य मंडनवचः तज्ज्यन्यथा प्रस्थितम् ॥"

अस्याः कारिकायाष्टीकायां स्पष्टमेव मण्डनमतं निर्दिष्टम् । तथाहि -

''कथं तर्हि मण्डनमिश्रादयो जीवस्याज्ञानाश्रयत्वमभिद्धुः इत्याशङ्क्य तद्धि मतान्तरं • भाष्यकारीयमतं तन्नेत्याह – 'परिहृत्येति' – मण्डनवचो नोक्ताज्ञयेन वर्णनीयम्।"

प्रकाशात्मयतिनाम्ना विवरणाचार्येण सर्वज्ञात्ममुनिसमार्थतोऽज्ञानस्य त्रह्याश्रयत्वपक्ष उपपादितः निरस्तश्च तस्य जीवाश्रितत्वपक्षः ।

वाचस्पतिमिश्रेण तु मण्डनमिश्रीयत्वेन सर्वज्ञात्ममुनिनिरस्त एव अज्ञानस्य जीवाश्रयत्व-पक्षः स्वकीयायां भामलां भाष्यव्याख्याप्रसङ्गेन वर्णितः । अत एव अज्ञानस्य ब्रह्माश्रयत्व-10 पक्षः विवरणाचार्यप्रस्थानत्वेन, तस्य च जीवाश्रयत्वपक्षः वाचस्पतिप्रस्थानत्वेन वेदान्तपरं-परायां व्यवह्रियमाणो दृत्रयते । इममेव व्यवहारमाश्रित्य प्रन्थकारेण उक्तपक्षद्वयं क्रमशः विवरणाचार्यमतत्वेन वाचस्पतिमतत्वेन च निर्दिश्य अत्र प्रन्थे समालोचितम् --

विवरणाचार्यकृतं स्वमतोपपादनं चेत्थम् --

"ननु किमाश्रयेयमविद्या । न तावदन्तः करणविशिष्टखरूपाश्रया प्रमाणाभावात् । ननु 15 अहमज्ञ इति प्रतिभास एव विशिष्टाश्रयत्वे प्रमाणम् नाहमनुभवामी सनुभवस्यापि चैतन्य-प्रकाशस्य विशिष्टाश्रयत्वप्रसङ्गात् । ननु यथा अयो दहतीति दग्धृत्वायसोरेकाग्निसंबंधात् परस्परसंबंधावभासः तथानुभवान्तः करणयोरेकात्मसंबंधात्तथावभासो नान्तः करणस्यानुभ-वाश्रयत्वादिति चेत् । एवमज्ञानान्तः करणयोरेकात्मसंबन्धादहमज्ञ इत्यवभासो नान्तः करण-स्याज्ञानसंबन्धादिति तुल्यम् । प्रतीतेरन्यथासिद्धौ परस्परसंबन्धकल्पनायोगादात्मनि अविद्या-थ संबन्धस्य सुषुप्तेपि संप्रतिपन्नत्वाच्च । अथ स्वरूपमात्राश्रयत्वानुपपत्तेर्विशिष्टाश्रयत्वं कल्प्यत इति चेत् । न । विशिष्टेऽपि स्वरूपसंबन्धस्य विद्यमानत्वाज्जडस्य चाज्ञानाश्रयत्वे आन्तिसम्य-ग्ज्ञानयोरपि तदाश्रयत्वप्रसंगात् । ननु स्वरूपेऽपि ब्रह्मण्यनुपपत्तिस्तुल्या । सत्यम् । अनुपपन्नद्वयाश्रयत्वकल्पनाद्वरं संप्रतिपन्नस्वरूपाश्रयत्वोपादानम् , मोक्कावस्थासंबन्धिन एव संबन्धा्रथयत्वात् ।

23 अत्र कश्चिदन्तःकरणस्यैवाज्ञानमिति जल्पति । स वक्तव्यः किमात्मा सर्वज्ञः किंचिज्ज्ञो वेति । किंचिज्ज्ञत्वे कदाचित् किंचिन्न जानातीति विषयानवबोधस्त्वयैवात्मनो दर्शितः । अथाप्रहणमिथ्याज्ञानयोरात्माश्रयत्वेपि भावरूपाज्ञानमन्तःकरणाश्रयमिति । किं तत् । ज्ञानादन्यचेदज्ञानम् । काचकामलादीनामप्यज्ञानत्वान्न विवादः । अथ ज्ञानविरोधीति । न, भिन्नाश्रययोर्ज्ञानाज्ञानयोरेकविषययोरपि विरोधित्वादर्शनात् । करणाश्रयमज्ञानं कर्त्राश्रय-भ्व ज्ञानेन विरुध्यत इति चेत् । न । प्रमाणाभावात् । पुरुषान्तरसुषुप्रौ च तदीयेनान्तःकरणेन लीयमानेन करणभूतेन तन्निमित्तकर्मानुमानेपि तदीयान्तःकरणाज्ञाननिवृत्त्यदर्शनात् भ्रान्ति-निमित्तदोषत्वात् काचादिवत् करणाश्रयमज्ञानमिति चेन्न, चक्षरादावपि प्रसंगात् । सादित्वात्तेषामनाद्यज्ञानाश्रयत्वानुपपत्तिरिति चेत् । अन्तःकरणेपि तुल्यम् । सत्कार्यवादाश्र-यणान्न साद्यन्तःकरणमिति चेत् । चक्षुरादावपि तुल्यम् । अतो न तदनाद्यज्ञानाश्रयमिति । अनृतनीहारादिशब्दैश्च प्राप्तज्ञानानामप्रहणवतां चेतनानामेवावृतत्वाभिधानान्नान्तःकरणा-श्रयमज्ञानं किन्तु चैतन्याश्रयमित्यरुमतिविस्तरेण" – पंच० विव० ९० ४५-४६

वाचस्पतिकृतं स्वमतोपपादनं चेत्थम् --

''अनेन अन्तःकरणाद्यवच्छिन्नः प्रत्यगात्मा इदमनिदंरूपः चेतनः कर्त्ता भोक्ता कार्य-कारणाऽविद्याद्वयाधारः अहङ्कारास्पदं संसारी सर्वानर्थसंभारभाजनं जीवात्मा इतरेतराध्या-सोपादानः तदुपादानश्च अध्यासः इत्यनादित्वाद् बीजाङ्कुरवत् नेतरेतराश्रयत्वमित्युक्तं भवति ।" <sup>भामती पृ</sup> ४५

''नाऽविद्या त्रह्माश्रया, किन्तु जीवे । सा तु अनिर्वचनीया इत्युक्तम्, तेन नित्यशुद्धमेव 10 त्रह्म।'' भामती प्र॰ १२६

विद्यारण्यस्वामिना स्वकीये विवरणप्रमेयसंग्रहे मंडनमिश्रीयं वाचस्पतिमिश्रवर्णितम् अज्ञानस्य जीवाश्रयत्वपक्षं सविस्तारं निरस्यता प्रसंगात् भास्करसम्मतम् अज्ञानस्य अन्तः-करणाश्रयत्वपक्षमपि निरस्य सर्वज्ञात्ममुनिसम्मतः विवरणाचार्योपपादितश्च अज्ञानस्य ब्रह्मा-श्रयत्वपक्षः उपोद्वलितः । तद्यथा - ''यद्यप्यसावविद्या चिन्मात्रसंबन्धिनी जीवब्रह्मणी विभ- 15 जते तथापि ब्रह्माखरूपमुपेक्ष्य जीवभाग एव पक्षपातिनी संसारं जनयेदु यथा मुखमात्र-संबन्धि दर्पणादिकं बिम्बप्रतिबिम्बौ विभज्य प्रतिबिम्बभाग एवातिशयमाद्धाति तद्वत् । नन्वहमज्ञ इलहङ्कारविशिष्टात्माश्रितमज्ञानमवभासते न चिन्मात्राश्रितमिति चेत मैवम् । यद्र-द्यो दहतीत्यत्र दुग्धृत्वायसोरेकाग्निसंबन्धात् परस्परसंबन्धावभासः तद्वद्ज्ञानान्तःकरणयो-रेकात्मसंबन्धादेव सामानाधिकरण्यावभासो न त्वन्तःकरणस्याज्ञानाश्रयत्वात् । अन्यथाऽवि- 20 द्यासंबन्धे सत्यन्तःकरणसिद्धिरन्तःकरणविशिष्टे चाविद्यासंबन्ध इति स्यादन्योन्याश्रयता । न चान्तःकरणमन्तरेणाविद्यासंबन्धो न दृष्टचरः सुषुप्ते संमतत्वात् । अथासङ्गस्य चैतन्यस्या-श्रयत्वानुपपत्तेर्विशिष्टाश्रयत्वं कल्प्यत इति चेत्, तदाप्यन्तःकरणचैतन्यतत्संबन्धानामेव विशिष्टत्वे चैतन्यस्याश्रयत्वं दुर्वारम् । अन्यदेव तेभ्यो विशिष्टमिति चेत् तथापि जडस तस्य नाज्ञानाश्रयत्वम् । अन्यथा भ्रान्तिसम्यग्ज्ञानमोक्षाणामपि जडाश्रयत्वप्रसङ्गात्, अज्ञानेन 25 सहैंकाश्रयत्वनियमात् । न च चैतन्यस्य काल्पनिकेनाश्रयत्वेन वास्तवं असङ्गत्वं विहन्यते । अतश्चिन्मात्राश्रितमज्ञानं जीवपक्षपातित्वाज्जीवाश्रितमित्युच्यते ।

यस्तु भास्करोऽन्तःकरणस्यैवाज्ञानाश्रयत्वं मन्यते तस्य तावदात्मनः सदा सर्वज्ञत्वमनु-भवविरुद्धम् । असर्वज्ञत्वे च कदाचित् किंचित्र जानाती यज्ञानमात्मन्यभ्युपेयमेव । अथा-महणमिथ्याज्ञानयोरात्माश्रयत्वेऽपि भावरूपमज्ञानमन्तःकरणाश्रयमिति मन्यसे तदापि अ ज्ञानादन्यचेदज्ञानं काचकामलाचेव तत्स्यात् । अथ ज्ञानविरोधि तन्न । आत्माश्रितज्ञानेनान्तः-करणाश्रितस्याज्ञानस्य विरोधासंभवात् । एकस्मिन्नपि विषये देवदत्तनिष्ठज्ञानेन यज्ञदत्तनिष्ठा-ज्ञानस्यानिष्टत्तेः । अन्यत्र भिन्नाश्रययोरविरोधेऽपि करणगतमज्ञानं कर्त्वगतज्ञानेन विरुध्यत

হা০ ১

ज्ञानविन्दुप्रकरणस्य

इति चेन्न । यज्ञदत्तोऽयम् अन्तः करणळयहेत्वदृष्टवान् सुषुप्तौ लीयमानान्तः करणत्वादिखनु-मातरि देवदत्ते स्थितेनानेन ज्ञानेनानुमितिकरणभूते सुषुप्तयज्ञदत्तान्तः करणे स्थितस्याज्ञान-स्थानिष्टत्तेः । ज्ञातृसंवन्धिन्यन्तः करणे स्थितस्य निष्टत्तिरस्येवेति चेद्, न । अज्ञानस्यान्तः-करणगतत्वे मानाभावात् । विमतं करणगतं भ्रान्तिनिमित्तदोषत्वात् काचादिकवदिति चेत् <sup>5</sup> तर्हि चक्षुरादिषु तत्प्रसज्येत । सादित्वात् तेषामनाद्यज्ञानाश्रयत्वानुपपत्तिरिति चेत्, अन्तः-करणेऽपि तुल्यम् अतो नान्तः करणाश्रयमज्ञानं किं त्वात्माश्रयम् । तदुक्तमाक्षेपपूर्वकं विश्वरूपाचार्येः---

''नन्वविद्या खयं ज्योतिरात्मानं ढौकते कथम् । क्रुटस्थमद्वितीयं च सहस्रांशुं यथा तमः ॥ प्रसिद्धत्वादविद्यायाः साऽपह्वोतुं न शक्यते । अनात्मनो न सा युक्ता विना त्वात्मा तया न हि ॥" इति । तस्याश्चाविद्याया जीवब्रह्मविभागहेतुत्वं पुराणे अभिहितम् ।

''विभेदजनकेऽज्ञाने नाशमात्यन्तिकं गते । आत्मनो ब्रह्मणो भेदमसन्तं कः करिष्यति ॥'' इति ।'' <sup>विव० प्र० प्र० ४८.४९</sup>

> "आश्रयत्वविषयत्वभागिनी निर्विभागचितिरेव केवला । पूर्वसिद्धतमसो हि पश्चिमो नाश्रयो भवति नापि गोचरः ॥" इति ।

20 दर्पणस्य मुखमात्रसंबन्धेपि प्रतिमुखे मालिन्यवत् प्रतिबिम्बे जीवे संसारः, न बिम्बे ब्रह्मणि, उपाधेः प्रतिबिम्बपक्षपातित्वात् । ननु कथं चैतन्यमज्ञानाश्रयः तस्य प्रकाश-स्वरूपत्वात् तयोश्च तमःप्रकाशवद्विरुद्धस्वभावत्वादिति चेन्न, अज्ञानविरोधि ज्ञानं हि न चैतन्यमात्रम्, किन्तु वृत्तिप्रतिबिम्बितम् तच नाविद्याश्रयः यच्चाविद्याश्रयः तच नाज्ञान-विरोधि । न च तर्हि ग्रुद्धचितोऽज्ञानविरोधित्वाभावे घटादिवदप्रकाशत्वापत्तिः वृत्त्यव-23 च्छेदेन तस्या एवाज्ञानविरोधित्वात् स्वतस्तृणतूलादिभासकस्य सौरालोकस्य सूर्यकान्तावच्छेदेन स्वभास्यतृणतूलादिदाहकत्ववत् स्वतोऽविद्यातत्कार्यभासकस्य चैतन्यस्य वृत्त्यवच्छेदेन तदाह-कत्वात् ।

ननु अहमज्ञ इति धर्मित्राहकेण साश्चिणा अहङ्काराश्रितत्वेनाज्ञानस्य प्रहणात् वाधः, न च स्थोल्याश्रयदेष्टैक्याध्यासादहं स्थूल इतिवदज्ञानाश्रयचिदैक्याध्यासात् दग्धृत्वायसोरेकाग्नि-अ संबन्धादयो दहतीतिवदज्ञानाहङ्कारयोरेकचिदैक्याध्यासाद्वा अहमज्ञ इति धीर्भ्रान्तेति वाच्यम्, चितोऽज्ञानाश्रयत्वासिद्धा अन्योन्याश्रयादिति चेन्न, अहङ्कारस्याविद्याधीनत्वेन तदनाश्रयतया चित एवाज्ञानाश्रयत्वे सिद्धे अहमज्ञ इति प्रतीतेरैक्याध्यासानिबन्धनत्वेनाबाधकत्वात् । न च अविद्याश्रयत्वादेवाहङ्कारोऽकल्पितोऽस्तु, कल्पित एव वा तदाश्रयत्वमस्तु अविद्यायामनुप-पत्तेरल्ड्कारत्वादिति वाच्यम् । अहमर्थस्य ज्ञाननिवर्त्यत्वेन हृदयत्वेनाकल्पितत्वायोगात् ।

10

चिन्मात्राश्रितत्वं विना तद्गोचरचरमवृत्त्यगिवर्द्यत्वापातात् , स्वकल्पितस्य स्वाश्रितत्वेन स्वाश्रय-त्वायोगात् । नचाविद्यायामनुपपत्तिरऌङ्कारः, अनुपपत्तिमात्रं नालङ्कारः, किन्तु सत्त्वादि-प्रापकयुक्तावनुपपत्तिः, अन्यथा वादिवचसोऽनवकाशापत्तेः ।" अद्वैत॰ ५० ५० ।

"वाचस्पतिमिश्रेस्तु जीवाश्रितैवाऽविद्या निगद्यते । ननु – जीवाश्रिताविद्या तत्प्रतिबिम्बित-चैतन्यं वा तदवच्छिन्नचैतन्यं वा, तत्कल्पितभेदं वा जीवः, तथा चान्योन्याश्रय इति चेन्न, किमयमन्योन्याश्रय उत्पत्तौ झप्तौ स्थितौ वा । नाद्यः, अनादित्वादुभयोः । न द्वितीयः, अज्ञानस्य चिद्वास्यत्वेऽपि चितेः स्वप्रकाशत्वेन तदभास्यत्वात् । न तृतीयः, स किं परस्पराश्रितत्वेन वा परस्परसापेक्षस्थितिकत्वेन वा स्यात् । तन्न, उभयस्याप्यसिद्धेः अज्ञानस्य चिदाश्रयत्वे चिदधीन-स्थितिकत्वेपि चिति अविद्याश्रितत्वतदधीनस्थितिकत्वयोरभावात् । न चैवमन्योन्याधीनता-क्षतिः । समानकालीनयोरपि अवच्छेद्यावच्छेदकभावमात्रेण तदुपपत्तेः घटतदवच्छिन्नाकाश- ॥ योरिव प्रमाणप्रमेययोरिव च । तदुक्तम् –

''स्वेनैव कल्पिते देशे व्योम्नि यद्वत्घटादिकम् ।

तथा जीवाश्रयाविद्यां मन्यन्ते ज्ञानकोविदाः ॥" इति ।

एतेन यद्युत्पत्तिज्ञप्तिमात्रप्रतिबन्धकत्वेनान्योन्यापेक्षताया अदोषत्वं तदा चैत्रमैत्रादेर-न्योन्यारोहणाद्यापत्तिरिति निरस्तम्, परस्परमाश्रयाश्रयिभावस्यानङ्गीकारात् । न चेश्वरजीव- 15 योरीश्वरजीवकल्पितत्वे आत्माश्रयः जीवेशकल्पितत्वे चान्योन्याश्रयः, न च शुद्धा चित् कल्पिका तस्या अज्ञानाभावादिति वाच्यम् ; जीवाश्रिताया अविद्याया एव जीवेशकल्पकत्वे-नेतद्विकल्पानवकाशात् तस्माज्जीवाश्रयत्वेऽप्यदोषः ।" अद्यैत॰ पृ॰ ५८५ ।

सर्वज्ञात्ममुनिसमर्थितोऽज्ञानस्य ब्रह्माश्रयत्वपक्षः तदीयगुरुसुरेश्वराचार्यप्रणीतायां नैष्क-र्म्यसिद्धौ स्फुटं दृइयते –

"ऐकात्म्याप्रतिपत्तिर्या स्वात्मानुभवसंश्रया ।

साऽविद्या संसृतेर्वांजं तन्नाशो मुक्तिरात्मनः ॥" नैब्क॰ १.७।

''एकोऽद्वितीयः आत्मा एकात्मा तस्य भावः ऐकात्म्यं तद्विषयाऽप्रतिपत्तिरैकात्म्याप्रति-पत्तिरित्यविद्याविषयो दर्शितः, सांप्रतमाश्रयोपि स एवेत्याह – स्वात्मेति । स्वश्चासौ आत्मा चेति स्वात्मा । स्वशब्देन आरोपितात्मभावान् अहंकारादीन् व्यावर्तयति । स्वात्मा चासा- 25 वनुभवश्चेति स्वात्मानुभवः स एव आश्रयो यस्याः सा तथोक्ता ।'' नैष्क॰ टी॰ १.७

"तचाज्ञानं स्वात्ममात्रनिमित्तं न संभवतीति कस्यचित् कस्मिश्चिद्विषये भवतीत्यभ्युपग-न्तव्यम् । इह च पदार्थद्वयं निर्धारितम् – आत्मा अनात्मा च । तत्रानात्मनस्तावत् नाज्ञा-नेनाभिसंबन्धः । तस्य हि स्वरूपमेवाऽज्ञानं । न हि स्वतोऽज्ञानस्याऽज्ञानं घटते । संभवदपि अज्ञानस्वभावेऽज्ञानं कमतिशयं जनयेत् । न च तत्र ज्ञानप्राप्तिरस्ति येन तत्प्रतिषेधात्मकम- अ ज्ञानं स्थात् । अनात्मनश्चाज्ञानप्रसूतत्वात् । न हि पूर्वसिद्धं सत् ततो रूब्धात्मरुमस्य सेत्स्यत आश्रयस्याश्रयि संभवति । तदनपेक्षस्य च तस्य निस्खभावत्वात् । एतेभ्य एव देतुभ्यो नाऽनात्मविषयमज्ञानं संभवतीति प्राह्यम् । एवं तावन्नाऽनात्मनोऽज्ञानित्वं नापि तद्विषयमज्ञानम् । पारिशेष्यादात्मन एवास्त्वज्ञानं तस्याज्ञोऽस्सीत्यनुभवदुर्शनात् । "सोहं

#### ज्ञानबिन्दुप्रकरणस्य

भगवो मम्रविदेवास्मि नात्मवित्'' इति श्रुतेः । न चात्मनोऽज्ञानस्वरूपता तस्य चैतन्यमात्र-स्वाभाव्यादतिशयश्च संभवति ज्ञानविपरिलोपो ज्ञानप्राप्तेश्च संभवस्तस्य ज्ञानकारित्वात् । न चाज्ञानकार्यत्वं कूटस्थात्मस्वाभाव्याद्, अज्ञानानपेक्षस्य चात्मनः स्वत एव स्वरूपसिद्धेर्युक्त-मात्मन एवाज्ञत्वम् । किं विषयं पुनस्तदात्मनोऽज्ञानम् । आत्मविषयमिति ज्रूमः । नन्वात्म-मात्मन एवाज्ञत्वम् । किं विषयं पुनस्तदात्मनोऽज्ञानम् । आत्मविषयमिति ज्रूमः । नन्वात्म-मोऽपि ज्ञानस्वरूपत्वादनन्यत्वाच ज्ञानप्रकृतित्वादिभ्यश्च हेतुभ्यो नैवाज्ञानं घटते । घटत एव । कथम् । अज्ञानमात्रनिमित्तत्वात् तद्विभागस्य सर्पात्मतेव रज्ज्वाः । तस्मात्तदपनुत्तौ द्वैतानर्थाभावः । तद्पनोदश्च वाक्यादेव तत्पद्पदार्थाभिज्ञस्य ।' नैष्क॰ ३.१ ।

पृ० २. पं० २४. 'तंत्रैव प्रपञ्चोत्पत्ति'—जगदुपादानत्वविषये मतद्वयं वाचस्पतिमिश्रा-भ्युपगतत्वेन व्यावर्ण्यमानं भिन्नभिन्नप्रन्थेषु टृइयते – सिद्धान्तबिन्दौ जीवस्य प्रपञ्चोपा-॥ दानत्वं वाचस्पतिमिश्रमतत्वेन व्यावर्णितम् । सिद्धान्तछेर्रो तु ईश्वरस्य प्रपञ्चोपादानत्वं वाच-स्पतिमिश्रेष्टत्वेन निरूपितम् ।

अज्ञानस्य जीवाश्रयत्वविषयं वाचस्पतिमिश्राभ्युपगमं निरस्यता प्रन्थकारेण क्रमप्राप्तायां कोटौ वाचस्पतिमिश्रपक्षे जीवे प्रपञ्चोत्पत्तिप्रसङ्गरूपं दूषणं दत्तम् । इदं च प्रन्थकारदत्तं दूषणं वाचस्पतिमिश्राभ्युपगतत्वेन सिद्धान्तलेशवर्णितं प्रपञ्चस्य ईश्वरोपादानत्वपक्षमवल्लम्ब्यैव 18 संगच्छते । न तु सिद्धान्तविन्दुवर्णितं प्रपञ्चस्य जीवोपादानत्वपक्षमवल्लम्ब्ये । सिद्धान्त-बिन्दुवर्णितपक्षाश्रयेण हि वाचस्पतिमतावल्यम्बिनां जीवे प्रपञ्चोत्पत्तेरिष्ठत्वेनानिष्टापादनरूपस्य प्रन्थकारदत्तप्रसङ्गस्य अशक्यावकाशत्वात् ।

सिद्धान्तबिन्दुसिद्धान्तलेशयोः प्रस्तुतोपयोगिनौ पाठौ इत्थम् -

''अज्ञानविषयीऋतं चैतन्यमीश्वरः । अज्ञानाश्रयीभूतं च जीव इति वाचस्पतिमिश्राः । अस्मिश्च पक्षे अज्ञाननानात्वात् जीवनानात्वम् । प्रतिजीवख्च प्रपद्धभेदः । जीवस्यैव स्वाज्ञानोपहिततया जगदुपादानत्वात् । प्रत्यभिज्ञा चापि सादृरयात् । ईश्वरस्य च सप्रपद्ध-जीवाविद्याधिष्ठानत्वेन कारणत्वोपचारादिति । अयमेव चावच्छेदवादः ।'' सिद्धान्त० २२७-२३२ ।

भवाचस्पतिमिश्रास्तु – जीवाश्रितमायाविषयीक्वतं त्रह्य स्वत एव जाड्याश्रयप्रपञ्चाकारेण विवर्तमानतयोपादानमिति मायासहकारिमात्रम् न कार्यानुगतं द्वारकारणमित्याहुः ।<sup>" सिद्धान्त-</sup> <sup>25 लेश</sup> १.२६ ष्ट० ७७ ।

"तस्मात्सिद्धं जीवाश्रितमायाविषयीक्ठतं ब्रह्म प्रपञ्चाकारेण विवर्तमानतया उपादानमिति । उक्तं चारम्भणाधिकरणभाष्ये – मूलकारणमेव आन्त्यात् कार्यात् तेन तेन कार्याकारेण नटवत् सर्वव्यवहारास्पदत्वं प्रतिपद्यते इति ।

आन्त्यात् कार्यादिति अन्त्यकार्यपर्यम्तमित्यर्थः । नटो हि द्रष्ट्रभिरविज्ञातनिजरूप एव 30 तत्तदभिनेयासत्यरूपतां प्रतिपद्यते, एवं जीवैरविज्ञाततत्त्वं सद् ब्रह्मासत्यवियदादिप्रपद्धाकारतां तह्वारा व्यवहारविषयतां च प्रतिपद्यते इति भाष्यार्थः । अत्र नटदृष्टान्तोक्त्या वाचस्पतिमतं भाष्याभिमतं निश्चीयते । तदुक्तं कल्पतरौ -- "अज्ञाननटवद् ब्रह्म कारणं शंकरोऽब्रवीत् । जीवाज्ञानं जगद्वीजं जगौ वाचस्पतिस्तथा ॥" इति ।" सिद्धान्तलेशटीका १.२६ ४० ७८ । शास्त्रवा० य० स्त० ८ ।

ए० ३. पं० १०. 'महाभाष्यकारः'-

"सेसन्नाणावगमे सुद्धयरं केवलं जहा नाणं" – विशेषा० गा० १३२२ । "नाणं केवलवर्ज साई संतो खओवसमो" – विशेषा० गा० २०७९ । "सव्वावरणावगमे सो सुद्धयरो भवेज सरो व्व । तम्मयभावाभावादण्णाणित्तं न जुत्तं से ।। एवं पगासमइओ जीवो छिद्दावभासयत्ताओ । किंचिम्मेत्तं भासइ छिद्दावरणपईवो व्व ॥ सुबहुयरं वियाणइ मुत्तो सव्वप्पिहाणविगमाओ । अवणीयघरो व्व नरो विगयावरणप्पईवो व्व ॥"

विशेषा० गा० १९९९-२००१।

प्ट० ३. पं० १०. 'अत एव द्वितीया'-

''द्वितीयापूर्वकरणे प्रथमस्तात्त्विको भवेत् ।'' <sup>योगद० १०</sup>। ''प्रथमः धर्मसन्याससंज्ञितः सामर्थ्ययोगः तात्त्विकः पारमार्थिको भवेत् क्षपकश्रेणि-योगिनः क्षायोपश्नमिकक्षान्त्यादिधर्मनिवृत्तेः · · · · " – <sup>योगद० टी०</sup> १०। यशो० द्वा० १९. ११,१२।

प्रo ३. पंo १२. 'मुक्तावनवस्थानम्' – ''सिद्धाणं पुच्छा । गोयमा ! सिद्धा नो संजता, नो असंजता, नो संजतासंजता, नोसंजत-नोअसंजत-नोसंजतासंजता।'' प्रज्ञापना थ पद ३२ ।

"औपशमिकादिभव्यत्वाभावाचान्यत्र केवलसम्यक्त्व-ज्ञान-दर्शन-सिद्धत्वेभ्यः ।" तत्त्वा० १०.४।

"प्रत्युत्पन्नभावप्रज्ञापनीयस्य नोचारित्री नोअचारित्री सिध्यतीति ।" तत्त्वा० मा० १७.७।

"चारित्रेण केन सिध्यति १। अव्यपदेशेन चतुःपञ्चविकल्पचारित्रेण वा सिद्धिः ।" अ

"प्रत्युत्पन्नाच ते हि नयवशात् न चारित्रेण व्यपदेशविरहितेन भावेन सिद्धिः ।" राजवा० १०.१०.३ ।

''सम्मत्तचरित्ताइं साई संतौं य ओवसमिओऽयं ।

दाणाइलद्धिपणगं चरणं पि य खाइओ भावो ॥" विशेषा० गा० २०७८ ।

"न कैवलमौपश्वमिकस्तथा (सादिसपर्यवसितरूपः) श्वायिकोपि भावः श्लीणमोह-भव-स्थकेवलावस्थायां दानलाभभोगोपभोगवीर्यलव्धिपद्धकं चारित्रं चाश्रित्य सादिसपर्यवसित-लक्षणे प्रथमभन्ने वर्षत इति । ननु चारित्रं सिद्धस्याप्यस्तीति तदाश्रित्यापर्यवसान एवार्य

Íġ

किमिति न भवति ? इति चेत् । तदयुक्तम् । 'सिद्धे नो चरित्ती नो अचरित्ती' इति वच-नात् । क्षायिकसम्यक्त्व-केवलज्ञान-केवल-दर्शन-सिद्धत्वानि पुनः सिद्धावस्थायामपि भवन्ति, अतः तान्याश्रित्य सायिको भावः सादिरपर्यवसान इति । अन्ये तु दानादिलब्धिपञ्चकं चारित्रं च सिद्धस्यापीच्छन्ति तदावरणस्य तत्राप्यभावात् । आवरणाभावेऽपि च तद्सत्त्वे s क्षीणमोहादिष्वपि तदसत्त्वप्रसंगात् । ततस्तन्मतेन चारित्रादीनां सिद्धावस्थायामपि सद्भावेन अपर्यवसितत्वात् एकस्मिन् द्वितीयभङ्ग एव क्षायिको भावो न रोषेषु त्रिष्विति ।" विरोषा॰ टी॰ गा॰ २०७८। ज्ञानसार ३.८।

पू० ३. पं० १८. 'क्षयोपशम' - ''उभयात्मको मिश्रः । यथा तस्मिन्नेवान्भसि कतका-दिद्रव्यसंबन्धात् पङ्कस्य स्रीणास्रीणवृत्तिः"-सर्वार्थ० २.१ ।

18

''सर्वधातिस्पर्धकानामुदुयक्षयात् तेषामेव सदुपशमादु देशघातिस्पर्धकानामुदुये क्षायोप-शमिको भावो भवति" - सर्वार्थ० २.५।

"उभयात्मको मिश्रः क्षीणाक्षीणमदुशक्तिकोद्रववत् ॥ ३ ॥ यथा प्रक्षालनविशेषात् क्षीणाक्षीणमद्द्राक्तिकस्य कोद्रवद्रव्यस्य द्विधा वृत्तिः तथा यथोक्तक्षयहेतुसन्निधाने सति कर्मण एकदेशस्य क्षयात् एकदेशस्य च वीर्योपशमादात्मनो भाव उभयात्मको मिश्र इति 15 व्यपदिइयते ॥" राजवा० २.१ ।

'सर्वघातिस्पर्धकानामुदयक्षयात् तेषामेव सदुपशमादेशघातिस्पर्धकानामुद्ये क्षायोपश-मिको भावः ॥ २ ॥ द्विविधं स्पर्धकम् - देशघातिस्पर्धकं सर्वघातिस्पर्धकं चेति । तत्र यदा सर्वघातिस्पर्धकस्योदयो भवति तदेषद्पि आत्मगुणस्याभिव्यक्तिर्नास्ति तस्मात्तदुद्यस्याभावः क्षय इत्यूच्यते । तस्यैव सर्वधातिस्पर्धकस्यानुदयप्राप्तस्य सदवस्था उपश्रम इत्युच्यते । अनु-28 द्धतस्ववीर्ययत्तित्वादात्मसाद्भावितसर्वधातिस्पर्धकस्योद्यक्षये देशघातिस्पर्धकस्य चोद्ये सति सर्वघात्यभावादुपलभ्यमानो भावः क्षायोपशमिक इत्युच्यते ॥" राजवा० २.५ । पत्र० म० प्र० ष्टृ० १३३-१४६ । कर्म० गा० ८१४ ।

प्र० ३. पं० १९. 'रसस्पर्धकानि' - ''अविभागपरिच्छिन्नकर्मप्रदेशरसभागप्रचयपङ्कित-मवृद्धिः क्रमहानिः स्पर्धकम् ॥ ३ ॥ उदयप्राप्तस्य कर्मणः प्रदेशा अभव्यानामनन्तगुणाः 25 सिद्धानामनन्तभागप्रमाणाः । तत्र सर्वजघन्यगुणः प्रदेशः परिगृहीतः, तत्यानुभागः प्रज्ञा-च्छेदेन तावद्वारपरिच्छिन्नः यावत्पुनर्विभागो न भवति ते अविभागपरिच्छेदाः सर्वजीवा-नामनन्तगुणाः एको राशिः कृतः [वर्गः]। एवं तत्प्रमाणाः सर्वे तथैव परिच्छिन्नाः पङ्घीक्रता वर्गाः वर्गणा । अपर एकाविभागपरिच्छेदाधिकः प्रदेशः परिगृहीतस्तथैव तस्याविभागपरि-च्छेदाः कृताः स एको राशिर्वर्गः । तथैव समगुणाः पङ्कीकृताः वर्गा वर्गणाः । एवं पङ्कयः अ कता यावदेकाविभागपरिच्छेदाधिकलाभम् । तदलाभेऽनन्तरं भवत्येवमेतासां पङ्घीनां विशेष-हीनानां क्रमवृद्धिकमहानियुक्तानां समुदयः स्पर्धकमित्युच्यते । तत उपरि द्वित्रिचतुःसंख्येया-संख्येयगुणरसा न लभ्यन्ते अनन्तगुणरसा एव । तत्रैकप्रदेशो जघन्यगुणः परिगृहीतः तस्य चानुभागाविभागपरिच्छेदाः पूर्ववत् कृताः । एवं समगुणा वर्गोः समुदिता वर्गणा भवति । एकाविभागपरिच्छेदाधिकाः पूर्ववद्विरलीकृताः वर्गा वर्गणाश्च भवन्ति यावदन्तरं भवति 38 ताबदेकस्पर्धकं भवति । एवमनेन क्रमेण विभागे कियमाणे अभव्यानामनन्तगुणानि सिद्धा-

नामनन्तभागप्रमाणानि स्पर्धकानि भवन्ति । तदेतत्समुदितमेकमुदयस्थानं भवति ।" राजना० २.५।

''इह कर्मप्रायोग्यवर्गणान्तःपातिनः सन्तः कर्मपरमाणवो न तथाविधविशिष्टरसोपेता आसीरन् किन्तु प्रायो नीरसा एकखरूपाश्च । यदा तु जीवेन गृद्यन्ते तदानीं प्रहणसमये एव तेषां काषायिकेणाध्यवसायेन सर्वजीवेभ्योऽपि अनन्तगुणा रसाविभागा आपद्यन्ते, ज्ञानावरकत्वादिविचित्रखभावता च अचिन्त्यत्वात् जीवानां पुद्रलानां च शक्तेः । न चैतद-नुपपन्नम्, तथादर्शनात् । तथाहि – ज्ञुष्कतृणादिपरमाणवोऽत्यन्तनीरसा अपि गवादिभिर्गृहीत्वा विशिष्टक्षीरादिरसरूपतया च परिणम्यन्ते इति ।" कर्मप्र॰ बन्धन॰ अतु॰ म॰ गा॰ २९ ।

"अभव्येभ्योऽनन्तगुणाः सिद्धानामनन्तभागकल्पा अनन्ता वर्गणा एकं स्पर्धकम् । एकेन रसाविभागेनाभ्यधिकाः परमाणवो न प्राप्यन्ते । नापि द्वाभ्याम् । नापि त्रिभिः । नापि ॥ संख्येयैः । नाष्यसंख्येयैः । नाष्यनन्तैः । किन्तु अनन्तानन्तैरेव सर्वजीवेभ्योऽनन्तगुणैर-भ्यधिकाः प्राप्यन्ते । ततः तेषां समुदायो द्वितीयस्य स्पर्धकस्य प्रथमा वर्गणा । तत एकेन रसाविभागेनाधिकानां परमाणूनां समुदायो द्वितीया वर्गणा । द्वाभ्यां रसाविभागाभ्यामधि-कानां परमाणूनां समुदायस्तृतीया वर्गणा। एवमेकैकरसाविभागवृद्धा वर्गणास्तावद्वाच्या यावद्भव्येभ्योऽनन्तगुणाः सिद्धानामनन्तभागकल्पा भवन्ति । ततः तासां समुदायो द्वितीयं 15 स्पर्धकं । ततः पुनरप्यतः ऊर्ध्वमेकेन रसाविभागेनाभ्यधिकाः परमाणवो न प्राप्यन्ते । नापि द्वाभ्यां । नापि त्रिभिः । नापि संख्येयैः । नाप्यसंख्येयैः । नाप्यनन्तैः । किन्तु अन-न्तानन्तैरेव सर्वजीवेभ्योनन्तगुणैः । ततः तेषां समुद्यस्तृतीयस्य स्पर्धकस्य प्रथमा वर्गणा । ततः पुनरप्यत ऊर्ध्वं यथोत्तरमेकैकरसाविभागवृद्धा द्वितीयादिका वर्गणास्तावद्वाच्या यावद-भव्येभ्योऽनन्तगुणाः सिद्धानामनन्तभागकल्पा भवन्ति । ततस्तासां समुदायस्तृतीयं स्पर्ध- 28 कम् । एवं स्पर्धकानि तावद्वाच्यानि यावद्भव्येभ्योऽनन्तगुणानि सिद्धानामनन्तभागकल्पानि भवन्ति । तेषां समुदाय एकमनुभागवन्धस्थानम् । अनुभागवन्धस्थानं नामैकेन काषायि-केणाध्यवसायेन गृहीतानां कर्मपरमाणूनां रसस्पर्धकसमुदायपरिमाणम् ।" कर्मप्र॰ बन्धन॰ अनु० म० गा० ३१।

प्रुo ३. पंo १९. 'तत्र केवल' - पंच॰ प्र॰ गा॰ २९ प्र॰ १३३।

प्रु ३. पं० २०. 'विंशतेः' – पंच॰ प्र॰ गा॰ १७ प्र॰ १२५।

पू० ३. पं० २०. 'सर्वधातिनीनाम्' – ''याः सर्वथा सर्वधातिरसस्पर्धकान्विताः ताः सर्वधातिन्यः । यास्तु देशघातिरसस्पर्धकान्वितास्ता देशघातिन्यः । प्रकारान्तरेण सर्वधातित्वं देशघातित्वं च प्रतिपादयति । स्वविषयो ज्ञानादिरुक्षणो गुणः, तस्य यद् धातनं तस्य यो भेदो देशकात्स्न्यविषयः, तेन धातित्वं – सर्वधातित्वं देशघातित्वं च ज्ञेयम् । सर्वस्वविषय- अ धातिन्यः सर्वधातिन्यः । स्वविषयैकदेशघातिन्यो देशघातिन्यः ।" पत्र॰ प्र॰ म॰ गा॰ ३९ ४० १४० कर्मप्र॰ यशो॰ ४९ ।

ए० ३. पं० २१. 'सर्वधातीन्येव' – ''यः खविषयं ज्ञानादिकं सकल्लमपि घातयति खकार्यसाधनं प्रति असमर्थं करोति स रसः सर्वधाती भवति । स च ताम्रभाजनवन्नि-विछद्रो घृतमिवातिशयेन स्निग्धः, द्राक्षावत्तनुकः – तनुप्रदेशोपचितः, स्फटिकाम्रहारवचातीव अ

निर्मछः । इह रसः केवलो न भवति ततो रसस्पर्धकसंघात एवंरूपो द्रष्टव्यः ।" पत्र मर प्र० गा० ४० पृ० १४० कर्मप्र० यशो० पृ० १२।

प्र० ३. पं० २१. 'उक्तरोषाणाम्' - पञ्च० प्र० गा० १८ ए० १२५।

पूर्व ३. पंत्र २१. 'दे्शघातीनि' – ''इतरो देशघाती देशघातित्वात् स्वविषयैकदेशघाति-त्वाद् भवति । स च विविधबहुच्छिद्रभृतः, तद्यथा – कश्चिद्रंशदलनिर्मापितकट इवातिस्थूर-चिछद्रशतसंकुलः, कश्चित्कम्बल इव मध्यमविवरशतसंकुलः, कोऽपि पुनस्तथाविधमस्टण-वासोवदतीवसूक्ष्मविवरसंवृतः । तथा खरूपतोऽल्पस्नेहः स्तोकस्नेहाविभागसमुदायरूपः । अविमलम्र नैर्मल्यरहितम्र।" पत्र म॰ प्र॰ गा॰ ४९ पृ० १४१।

पूर**े. पंठ २२. 'चतुःस्थानक' -- ''इह** ग्रुभप्रक्वतीनां रसः क्षीरखण्डादिरसोपमः, 📭 अञ्चभप्रकृतीनां तु निम्बघोषातक्यादिरसोपमः । बक्ष्यते च - ''घोसाडइनिम्बुवमो, असु-ामाण सुमाण खीरखण्डुवमो" । क्षीरादिरसञ्च स्वामाविक एकस्थानक उच्यते द्वयोस्तु कर्ष-योरावर्त्तने कृते सति योऽवझिष्यते एकः कर्षः स द्विस्थानकः, त्रयाणां कर्षाणामावर्त्तने कृते सति य एकः कर्षोऽवशिष्टः स त्रिस्थानकः, चतुर्णां कर्षाणामावर्त्तने छते सत्युद्धरितो य एकः कर्षः स चतुःस्थानकः । एकस्थानकोऽपि च रसो जऌलवबिन्दुचुलुकप्रसृत्यञ्जलि-15 करककुम्भद्रोणादिप्रक्षेपान्मन्दमन्दतरादिभेदत्वं प्रतिपद्यते, एवं द्विस्थानकादयोऽपि । तथा कर्मणामपि चतुःस्थानकादयो रसा भावनीयाः, प्रत्येकमनन्तभेदभिन्नाश्च । कर्मणां चैकस्था-नकरसाद् द्विस्थानकाद्यो रसा यथोत्तरमनन्तगुणाः ।" पत्र॰ म॰ प्र॰ गा॰ २९ प्र॰ १३३।

ए० ३. पं० २४. 'तत्र ज्ञानावरण' - ''संप्रति यासां प्रकृतीनां यावन्ति बन्धमधिकृत्य े रसस्पर्धकानि संभवन्ति तासां तावन्ति निर्दिदिक्षराह – आवरणं ज्ञानावरणं दर्शनावरणं 20 च, तत् कथम्भूतमित्याह - असर्वन्नम्, सर्वं ज्ञानं दर्शनं वा हन्तीति सर्वन्नं सर्वघाति, तचेह प्रकमात् केवलज्ञानावरणं केवलद्र्शनावरणं च, न विद्यते सर्वन्नं यत्र तदसर्वन्नं केवलज्ञाना-वरणकेवलदर्शनावरणरहितमित्यर्थः । एतदुक्तं भवति - केवलज्ञानावरणवर्जानि शेषाणि मति-श्रुतावधिमनःपर्यायज्ञानावरणळक्षणानि चत्वारि ज्ञानावरणानि, केवळदर्शनावरणवर्जानि े रोषाणि चक्षरचक्षरवधिदर्शनावरणरूपाणि त्रीणि दर्शनावरणानि, तथा 'पुंसंजलनंतराय'त्ति – 25 पुरुषवेदः, चत्वारः संज्वलनाः क्रोधादयः, पश्चविधमन्तरायं दानान्तरायादि, सर्वसंख्यया आप्तद्वाप्रकृतयश्चतुःस्थानपरिणताः एकद्वित्रिचतुःस्थानकरसपरिणताः प्राप्यन्ते, बन्धम-धिकृत्यासामेकस्थानको द्विस्थानकस्त्रिस्थानकश्चतुःस्थानको वा रसः प्राप्यते इति भावः । तत्र यावन्नाद्यापि श्रेणिं प्रतिपद्यन्ते जन्तवस्तावदासां सप्तदशानामपि प्रकृतीनां यथाध्यवसाय-सम्भवं दिस्थानकं त्रिस्थानकं चतुःस्थानकं वा रसं बध्नन्ति, श्रेणिं तु प्रतिपन्ना अनिवृत्तिबाद-अरसम्परायाद्वायाः संख्येयेषु भागेषु गतेषु सत्सु, ततः प्रभृत्येतासां प्रकृतीनामग्रुभत्वादत्यन्तं विद्युद्धाध्यवसाययोगत एकस्थानकं रसं बध्नन्ति, तत एव बन्धमधिकृत्य चतुःस्थानपरिणताः झाप्यन्ते । श्रेषास्तु सप्तदशव्यतिरिक्ताः ग्रुमा अग्रुमा वा 'दुतिचड्हाणाउत्ति'- बन्धमधिक्रस दिस्थानकरसाम्निस्थानकरसाश्चतुःस्थानकरसाश्च, न तु कदाचनाप्येकस्थानकरसाः । कथमेतद-

वसेयमिति चेत्, इह द्विधा प्रकृतयसत्तवथा - गुभा अगुभाश्च। तत्रागुभप्रकृतीनामेकस्थानक-

रसबन्धसम्भवोऽनिवृत्तिबादरसम्परायाद्धायाः संख्येयेभ्यो भागेभ्यः परतः, नार्वाक्, तत्त्यो-ग्याध्यवसायस्थानासम्भवात्, परतोऽप्युक्तरूपाः सप्तदशप्रक्ठतीव्यंतिरिच्य शेषा अशुभप्रक्व-तयो बन्धमेव नायान्ति, तद्बन्धहेतुव्यवच्छेदात् । ये अपि केवछज्ञानावरणकेवछदर्शना-बरणे बन्धमायातः, तयोरपि सर्वधातित्वाद् द्विस्थानक एव रसो बन्धमागच्छति, नैकस्था-नकः, सर्वधातिनीनां जघन्यपदेऽपि द्विस्थानकरसबन्धसम्भवात् । यास्तु शुभाः प्रकृतयस्ता-सामत्यन्तविशुद्धौ वर्त्तमानश्चितुःस्थानकमेव रसं बध्राति, न त्रिस्थानकं द्विस्थानकं वा । मन्द-मन्दतरविशुद्धौ तु वर्त्तमानश्चित्रास्थानकं वा बध्राति द्विस्थानकं वा, यदात्यन्ताविशुद्धसंक्वेशा-द्वायां वर्त्तते, तदा तस्य शुभप्रकृतयो बन्धमेव नायान्ति, कुतस्तद्वतरसस्थानचिन्ता ? । या अपि नरकगतिप्रायोग्यं बध्नतोऽतिसंक्विष्टत्यापि वैक्रियतैजसादिकाः प्रकृतयो बन्धमा-यान्ति, तासामपि तथास्ताभाव्यात् द्विस्थानकस्थैव रसस्य बन्धः, नैकस्थानकस्य, एतचामे ॥ स्वयमेव वक्ष्यति, परमिह प्रस्तावादुक्तम् । तत इत्थं शेषप्रकृतीनामेकस्थानकरसबन्धासम्भ-वात्त् समीचीनमुक्तं द्वित्रिचतुःस्थानपरिणताः शेषाः प्रकृतय इति ।" पद्य० म० प्र० गा० ३१ पृ० १३४ ।

पू० ३. पं० २८. 'शेषास्तु' – ''शेषाशुभानामपि प्रागुक्तमतिज्ञानावरणीयादिसप्तदश-प्रकृतिव्यतिरिक्तानामशुभप्रकृतीनां नैकस्थानकरसबन्धसम्भवो यत् – यस्मात् कारणात् क्षप- <sup>15</sup> केतरेषां क्षपकस्यापूर्वकरणस्य इतरयोरप्रमत्तप्रमत्तसंयतयोर्न तादृशी शुद्धिर्यत एकस्थानकरस-बन्धो, यदा तु एकस्थानकरसबन्धयोग्या परमप्रकर्षशाप्ता विशुद्धिरनिवृत्तिबादरसंपरायाद्धायाः संख्येयेभ्यो भागेभ्यः परतो जायते तदा बन्धमेव न ता आयान्तीति न तासामेकस्थानको रसः । तथा शुभानामपि मिध्यादृष्टिः संक्रिष्टो हु निश्चितं नैकस्थानकं रसं बध्नाति, यस्मात्तासां शुभप्रकृतीनामतिसंक्रिष्टे मिध्यादृष्टिः संक्रिष्टो हु निश्चितं नैकस्थानकं रसं बध्नाति, यस्मात्तासां शुभप्रकृतीनामतिसंक्रिष्टे मिध्यादृष्टिः संक्रिष्टो हु निश्चितं नैकस्थानकं रसं बध्नाति, यस्मात्तासां शुभप्रकृतीनामतिसंक्रिष्टे मिध्यादृष्टी बन्धो न भवति किन्तु मनाग् विशुद्धमाने, संक्रेशो- 20 रकर्षे च शुभप्रकृतीनामेकस्थानकरसबन्धसम्भवो न तदभावे, ततत्तासामामपि जधन्यपदेऽपि द्विस्थानक एव रसः, नैकस्थानकः, यास्त्वतिसंक्तिष्टेऽपि मिध्यादृष्टौ नरकगतिप्रायोग्या वैक्रिय-तैजसादिकाः शुभप्रकृतयो बन्धमायान्ति, तासामपि तथास्वाभाव्याज्जघन्यतोऽपि द्विस्थानक एव रसो बन्धमघिगच्छति नैकस्थानकः ।" पद्य न २० गा० ५३ प्ट० १४६ ।

प्रृ० ४. पं० २. 'न च, यथा' – ''ननु यथा श्रेण्यारोहेऽनिवृत्तिबादरसम्परायाद्धायाः <sup>28</sup> संख्येयेषु भागेषु गतेषु सत्सु परतोऽतिविद्युद्धिसम्भवान्मतिज्ञानावरणीयादीनामग्रुभप्रकृतीनामे-कस्थानकं रसं बभ्राति, तथा क्षपकश्रेण्यारोहे सूक्ष्मसम्परायश्चरमद्विचरमादिषु समयेषु वर्त्त-मानोऽतीवविग्रुद्धत्वात्केवल्लद्विकस्य केवल्लज्ञानावरणकेवलदर्शनावरणरूपस्य किं नैकस्थानकं रसं निर्वर्त्तयति १, केवल्लद्विकं धग्रुभमतिविग्रुद्धकश्च बन्धकेषु क्षपकश्रेण्यारुढः सूक्ष्मसम्परायः, ततो मतिज्ञानावरणीयाहेरिव सम्भवति केवल्लद्विकस्थाण्येकस्थानकरसबन्धः स किं नोक्तः १ ॥ इति प्रष्टुरभिप्रायः । तथा हास्यादिषु पष्ठीसप्तम्योर्थं प्रत्यभेदात् । हास्यादीनां – हास्यरति-भयजुगुप्सानामग्रुभत्वात् अपूर्वोऽपूर्वकरणो, हास्यादिबन्धकानां मध्ये तस्यातिविग्रुद्धिप्रकर्ष-प्राप्तत्वात् । ग्रुभादीनां च ग्रुभप्रकृतीनां मिथ्यादृष्टिरतिसंक्तिष्टः, संक्वेग्नप्रकर्षसम्भवे हि ग्रुभ-प्रकृतीनामेकस्थानकोऽपि रसबन्धः सम्भाव्यते, इति कथमेकस्थानकं रसं न बध्नाति १, येन ज्ञ॰ ९

Jain Education International

#### ज्ञानबिन्दुप्रकरणस्य

पूर्वोक्ता एव सप्तदश प्रकृतयश्चतुस्त्रिद्व्येकस्थानकरसाः उच्यन्ते, न रोषाः प्रकृतयः ?।" पद्य॰ म॰ प्र॰ गा॰ ५१ प्ट॰ १४५।

''अत्र सूरिराह — जल्लरेखासमेऽपि जल्लरेखातुल्येऽपि कषाये संज्वलनलक्षण उदयमागते न केवल्लद्विकस्य केवल्लज्ञानावरणकेवल्लदर्शनावरणरूपस्यैकस्थानिको रसो भवति, कुत ? s इत्याह — यत् यस्मात् 'से' तस्य केवल्लद्विकस्य तनुकमपि सर्वजघन्यमप्यावरणं रसलक्षणं हु निश्चितं सर्वघाति भणितं तीर्थकरगणधरैः, सर्वजघन्योऽपि रसस्तस्य सर्वघाती भणित इति भावार्थः । सर्वघाती च रसो जघन्यपदेऽपि द्विस्थानक एव भवति नैकस्थानकः, ततो न केवल्लद्विकस्यैकस्थानरसबन्धसम्भवः ।" पत्र म॰ प्र॰ गा॰ ५२ प्ट॰ १४५ ।

प्र० ५. पं० ६. 'पंचसंग्रहमूलटीकायाम्' – मोहनीयस्पोपशमभावे सति औपशमिक-॥ सम्यक्त्वसर्वविरतिरूपौ गुणौ जीवस्य प्रादुर्भवतः । घातिकर्मणां क्षयोपशमभावे सति चारित्रादयो गुणाः प्रादुर्भवन्ति । आह – ज्ञानदर्शने परित्यज्य चारित्रादयो गुणाः किमिति अभिधीयन्ते ? । उच्यते – ज्ञानदर्शनयोस्तद्भावेऽवरुयम्भावित्वज्ञापनार्थं घातिकर्मप्रछतिषु च कासुचिदपि क्षयोपशमभावाभावज्ञापनार्थं च चारित्रादयो गुणा अभिहिताः । तत्र मति-ज्ञानावरणादिक्षयोपशमे सति मत्यादीनि चत्वारि ज्ञानानि । चक्षुर्दर्शनावरणादीनां क्षयो-॥ पशमे सति दर्शनत्रयम् । एवमन्तरायक्षयोपशमे सति दानादिपञ्चल्डच्ययो भवन्ति । मिथ्या-त्वप्रथमकषायक्षयोपशमे वेदकसम्यक्त्वम् । द्वितीयकषायक्षयोपशमे देशविरतिचारित्रं तृतीयकषायक्षयोपशमे सर्वविरतिचारित्रमिति चारित्रादयो गुणाः ।" पंच॰ सो॰ प्र॰ गा॰ २६ प्र॰ १३० ।

''तथा देशावरणोदये सत्यपि यो हन्तव्यविषयस्य देशप्रादुर्भावः स क्षायोपशमिको भावः । आह – यद्येवं ततः सर्वधातिप्रदेशोदये मोहनीयस्य कथं क्षायोपशमिको माव इति ? । उच्यते – ते हि प्रदेशा रसभावेनाप्रधाना यथासम्भवं देशघातिवेद्यमानरसान्तर्गताः स्वरूपमप्रकटयन्तो देशघातिरसप्राधान्यात् क्षायोपशमिकभावं जनयन्ति । एवं मनःपर्याय-ज्ञानचक्षुरवधिदर्शनानामपि भावना कार्या । मतिश्चतज्ञानाचक्षुर्दर्शनावरणान्तरायप्रछतीनां सदैवोदयं प्रति देशघातिरसस्पर्धकानामेवोद्रयः ततो भावद्वयं भावितमेव ।" पत्र स्तो॰ प्र॰ 26 गा॰ ३० ष्टू० १३३ ।

''सम्प्रति यथौदयिको भावः शुद्धो भवति, यथा च क्षयोपशमानुविद्धस्तथोपदर्शयति – अवधिज्ञानावरणप्रभृतीनां देशघातिनां कर्मणां सम्बन्धिषु सर्वघातिरसस्पर्द्धकेषु तथाविधवि-शुद्धाध्यवसायविशेषबलेन निहतेषु देशघातिरूपतया परिणमितेषु देशघातिरसस्पर्द्धकेष्वपि चातिस्निग्धेष्वरूपरसीक्वतेषु, तेषां मध्ये कतिपयरसस्पर्द्धकगतस्योदयावलिकाप्रविष्टस्यांशस्य श्रये, शेषस्य चोपशमे विपाकोदयविष्कम्भरूपे सति जीवस्यावधिमनःपर्यायज्ञानचश्चर्दर्श-नादयो गुणाः क्षायोपशमिका जायन्ते प्रादुर्भवन्ति । किमुक्तं भवति ? यदा अवधिज्ञाना-वरणीयादीनां देशघातिनां कर्मणां सर्वघातीनि रसस्पर्द्धकानि विपाकोदयमागतानि वर्त्तन्ते तदा तद्विषय औदयिक एक एव भावः केवलो भवति, यदा तु देशघातिरसस्पर्द्धकानामुद-यस्तदा तदुदयादौदयिको भावः कतिपयानां च देशघातिरसस्पर्द्धकानां सम्बन्धिन उदयाव-३ लिकाप्रविष्टस्यांशस्य क्षये, शेषस्य चानुदितस्योपशमे, क्षायोपशमिक इति क्षयोपश्रमानुविद्ध औदयिकभावः मतिश्चतावरणाचक्षुर्दर्शनावरणान्तरायप्रकृतीनां तु सदैव देशघातिनामेव रसस्पर्द्धकानामुदयः न सर्वघातिनां तेन सर्वदापि तासामौदयिकक्षायोपशमिकौ भावौ संमिश्रौ प्राप्येते, न केवल्र औदयिकः ।" पत्र० म० प्र० गा० ३० ष्ट० १३३ ।

पृ० ५. पं० २०. 'विषाकोदयेऽपि' - ''आइ - क्षायोपशमिको भावः कर्मणामुदये सति भवति अनुद्ये वा ? । न तावदुद्ये विरोधात् । तथाहि – क्षायोपशमिको भाव उद- । यावलिकाप्रविष्टस्यांशस्य क्षये सति अनुदितस्य चोपशमे विपाकोदयविष्कम्भलक्षणे प्रादु-भेवति नान्यथा ततो यद्युदयः कथं क्ष्योपशमः, क्षयोपशमश्चेत् कथमुद्यः इति । अथा-नुदय इति पक्षः तथा सति किं तेन क्षायोपशमिकेन भावेन ?, उदयाभावादेव विवक्षितफल्ल-सिद्धेः । तथाहि मतिज्ञानादीनि मतिज्ञानावरणायुदयाभावादेव सेत्स्यन्ति किं क्षायोपशमिक-भावपरिकल्पनेन ? । उच्यते । उद्ये क्षायोपशमिको भावः । न च तत्र विरोधः । यत ॥ आह -- इह ज्ञानावरणीयादीनि कर्माणि आसर्वक्षयात ध्रुवोदयानि, ततस्तेषामुदये एव क्षयोप-शमो घटते नानुद्ये, उद्याभावे तेषामेवासम्भवात् । तत उदय एवाविरुद्धः क्षायोपशमिको भावः । यदपि विरोधोद्भावनं कृतं 'यद्युदयः कथं क्षयोपशमः' इत्यादि तद्प्ययुक्तम् । देशघातिस्पर्धकानामुदयेऽपि कतिपयदेशघातिस्पर्धकाऽपेक्षया यथोक्तक्षयोपशमाविरोधात् । स च क्षयोपशमोऽनेकभेदः तत्तद्वव्यक्षेत्रकालादिसामग्रीतो वैचित्र्यसम्भवादनेकप्रकारः । उदय и एव चाविरुद्ध एष क्षायोपशमिको भावो यदि भवति तर्हि न सर्वप्रकृतीनां किन्तु त्रयाणामेव कर्मणां ज्ञानावरणदर्शनावरणान्तरायाणाम् । मोहनीयस्य तर्हि का वातां ? इति चेत् । अत आह – मोहनीयस्य प्रदेशोदये क्षायोपशमिको भावोऽविरुद्धः न विपाकोदये । यतोऽनन्तानु-बन्ध्यादिप्रकृतयः सर्वघातिन्यः, सर्वघातिनीनां च रसस्पर्धकानि सर्वाण्यपि सर्वघातीन्येव न देशघातीनि । सर्वघातीनि च रसस्पर्धकानि खघाखं गुणं सर्वोत्मना घ्रन्ति न देशतः, तत- 2 स्तेषां विपाकोदये न क्षयोपशमसंभवः, किन्तु प्रदेशोदये । ननु प्रदेशोदयेऽपि कथं क्षायो-पशमिकभावसम्भवः ?, सर्वघातिरसस्पर्द्धकप्रदेशानां सर्वस्वघात्यगुणघातनस्वभावत्वात् । तद-युक्तम् , वस्तुतत्त्वापरिज्ञानात् , ते हि सर्वघातिरसस्पर्द्धकप्रदेशास्तथाविधाध्यवसायविशेषतो सनाग्मन्दानुभावीक्टल् विरलविरलतया वेद्यमानदेशघातिरसस्पर्द्धकेष्वन्तःप्रवेशिता न यथा-वस्थितमात्ममाहात्म्यं प्रकटयितुं समर्थाः, ततो न ते क्षयोपश्चमहन्तारः, इति न विरुध्यते अ प्रदेशोदये क्षायोपशमिको भावः । 'अणेगभेदो' त्ति इत्यत्रेतिशब्दस्याधिकस्याधिकार्थसंसूच-नान्मिथ्यात्वाद्यद्वादशकषायरहितानां शेषमोहनीयप्रकृतीनां प्रदेशोदये विपाकोदये वा क्षयो-पशमोऽविरुद्ध इति द्रष्टव्यम्, तासां देशघातित्वात् । तत्राप्ययं विशेषः – ताः शेषा मोह-नीयप्रकृतयोऽघ्रुवोदयाः, ततो विपाकोदयाभावे क्षायोपशमिके भावे विजुम्भमाणे प्रदेशोदय-सम्भवेऽपि न ता मनागपि देशविघातिन्यो भवन्ति । विपाकोदये त प्रवर्त्तमाने क्षायोपश- अ मिकभावे मनाग्मालिन्यमात्रकारित्वादेशघातिन्यो भवन्ति।" पत्र म० प्र० गा० २८ पृ० १३२ ।

प्ट० ६. पं० ६. 'कर्मप्रकृति' - प्ट० १३-१४। नन्दी॰ म॰ प्र॰ ७७-८०।

"इंदियमणोनिमित्तं जं विण्णाणं सुयाणुसारेण । निययत्थुत्तिसमत्थं तं भावसुयं मई सेसं ॥" विशेषा० गा० १०० ।

### ज्ञानबिन्दुप्रकरणस्य

"इन्द्रियाणि च स्पर्शनादीनि मनश्च इन्द्रिय-मनांसि तानि निमित्तं यस्य तदिन्द्रियमनो-निमित्तम् । इन्द्रिय-मनोद्वारेण यद्विज्ञानं जायत इत्यर्थः । तत् किम् ?, इत्याह -- तद् भावश्चतं श्चतज्ञानमित्यर्थः । इन्द्रियमनोनिमित्तं च मतिज्ञानमपि भवति अतसाव्यवच्छेदार्थमाह --श्चतानुसारेण इति । श्रूयत इति श्चतम् - द्रव्यश्चतरूपं शब्द इत्यर्थः । स च सङ्केतविषयपरो-। पदेशरूपः श्चतप्रन्थात्मकश्चेह गृह्यते । तदनुसारेणैव यदुत्पद्यते तत् श्चतज्ञानम्, नान्यत् । इदमुक्तं भवति - सङ्केतकाल्प्रवृत्तं श्चतप्रन्थसम्बन्धिनं वा घटादिशब्दमनुसृत्य वाच्यवाचक-भावेन संयोज्य 'घटो घटः' इत्याद्यन्त्र्रिपाकारमन्तःशब्दोष्ठेखान्वितमिन्द्रियादिनिमित्तं यज्ज्ञानमुदेति तच्छुतज्ञानमिति । तच्च कथं भूतम् ? इत्याह - निजकार्थोक्तिसमर्थमिति । निजकः स्वस्मिन् प्रतिभासमानो योऽसौ घटादिरर्थः तस्योक्तिः -- परसौ प्रतिपादनम् , तत्र समर्थं श्वमं -। निजकार्थोक्तिसमर्थम् । अयमिह भावार्थः । शब्दोष्ठेखसहितं विज्ञानमुत्पन्नं स्वप्रतिभास-मानार्थप्रतिपादकं शब्दं जनयति । तेन च परः प्रत्याच्यते इत्येवं निजकार्थोक्तिसमर्थमिदि भवति अभिलाप्यवस्तुषिपयमिति यावत् । स्वरूपविशेषणं चैतत्, शब्दानुसारेणोत्पन्त्र्ज्ञानस्य निजकार्थोक्तिसामर्थ्याव्यभिचारात् । 'मई सेसंति' रोषम् -- इन्द्रियमनोनिमित्तमभ्र्युतानु-सारेण यद्वप्रहादिज्ञानं तत् मतिझानमित्वर्थः ।'' विशेषा॰ टी॰ १०० ।

पृ० ६. पं० १५. 'तेन न' – ''अत्राह कश्चित् – ननु यदि शब्दोहेखसहितं श्चतज्ञान-मिष्यते शेषं तु मतिज्ञानं तदा वक्ष्यमाणस्वरूपोऽवप्रह एव मतिज्ञानं स्यात् न पुनरीहापाया-दयः, तेषां शब्दोहेखसहितत्वात्, मतिज्ञानभेदत्वेन चैते प्रसिद्धाः, तत् कथं श्चतज्ञानल्ठक्ष-णस्य नातिव्याप्तिदोषः, कथं च न मतिज्ञानस्याव्याप्तिप्रसंगः ? । अपरं च – अङ्गानङ्गप्रवि-ष्टादिषु ''अक्खर सत्री सम्मं साईअं खलु सपज्जवसियं च" इत्यादिषु च श्चतमेदेषु मति-श्वानभेदस्वरूपाणामवप्रहेहादीनां सद्भावात् सर्वस्थापि तस्य मतिज्ञानत्वप्रसङ्गात्, मतिज्ञान-भेदानां चेहापायादीनां सामिलापत्वेन श्चतज्ञानत्वप्राप्तेरुभयलक्षणसङ्घीर्णता दोषश्च स्यात् ।

अत्रोच्यते -- यत् तावदुक्तम् -- अवप्रह एव मतिज्ञानं स्यात् न त्वीहादयः, तेषां शब्दो-ंझेससहित्वात् । तदयुक्तम् । यतो यद्यपीहादयः साभिछापाः, तथापि न तेषां श्वतरूपता, श्वतानुसारिण एव साभिछापज्ञानस्य श्वतत्वात् । अथावप्रहादयः श्वतनिश्रिता एव सिद्धान्ते य प्रोक्ताः, युक्तितोऽपि चेहादिषु शब्दाभिछापः सङ्केतकाछाद्याकर्णितशब्दानुसरणमन्तरेण न संगच्छते अतः कथं न तेषां श्रुतानुसारित्वम् ? । तद्युक्तम् । पूर्वं श्रुतपरिकर्मितमतेरेवैते समुपजायन्त इति श्रुतनिश्रिता उच्यन्ते न पुनर्व्यवहारकाछे श्रुतानुसारित्वमेतेष्वस्ति । यद्पि युक्तितोपि चेत्याद्युक्तम् तद्पि न समीचीनम् । सङ्केतकाछाद्याकर्णितशब्दपरिकर्मितवुद्धीनां व्यवहारकाछे तदनुसरणमन्तरेणापि विकल्पपरंपरापूर्वकविविधवचनप्रवृत्तिदर्शनात् । न हि य पूर्वप्रवृत्तसङ्केताः अधीतश्रुतप्रन्थाश्च व्यवहारकाछे प्रतिविकल्पन्ते एतच्छब्दवाच्यत्वेनैतत्पूर्वं मयाऽवगतमित्येवंरूपं सङ्केतम्, तथाऽमुकस्मिन् प्रन्थे एतदित्थमभिहितमित्येवं श्रुतप्रन्थं चानुसरन्तो दृत्यन्ते, अभ्यासपाटववशात् तदनुसरणमन्तरेणाऽप्यनवरतं विकल्पभाषण-प्रवृत्ते । यत्र तु श्रुतानुसारित्वं तत्र श्रुतरूपताऽस्माभिरपि न निषिध्यते । तस्मात् श्रुतानु-सारित्वाभावेन श्रुतत्वाभावादीहाऽपायधारणानां सामस्त्येन मतिज्ञानत्वात् न मतिज्ञानरुक्ष-

णस्याऽव्याप्तिदोषः, श्रुतरूपतायाश्च श्रुतानुसारिष्वेव सामिलापज्ञानविर्शेषेषु भावात् न श्रुत-ज्ञानलक्षणस्याऽतिव्याप्तिकृतो दोषः । अपरं चाङ्गाऽनङ्गप्रविष्टादिश्चतभेदेषु मतिपूर्वमेव श्रुतन मिति वक्ष्यमाणवचनात् प्रथमं शब्दाद्यवग्रहणकालेऽवग्रहादयः समुपजायन्ते, एते चाऽश्रुता-नुसारित्वात् मतिज्ञानम्, यस्तु तेष्वङ्गाऽनङ्गप्रविष्टश्चतभेदेषु श्चतानुसारी ज्ञानविशेषः स श्रुतज्ञानम् । ततश्चाङ्गाऽनङ्गप्रविष्टादिश्रुतभेदानां सामस्त्येन मतिज्ञानत्वाभावात्, ईहादिषु च 🧬 मतिभेदेषु श्रुतानुसारित्वाभावेन श्रुतज्ञानत्वासम्भवाद् नोभयलक्षणसङ्कीर्णतादोषोऽप्युपपद्यत इति सर्वं सुस्थम् । न चेह मतिश्वतयोः परमाणु-करिणोरिवाऽऽत्यन्तिको भेदः समन्वेषणीयः, यतः प्रागिहैवोक्तम् - विशिष्टः कश्चिद् मतिविशेष एव श्रुतम्, पुरस्तादपि च वक्ष्यते --वल्कसदृशं मतिज्ञानं तज्जनितद्वरिकारूपं श्रुतज्ञानम्, न च वल्कछुम्बयोः परमाणुकुञ्जर-वदाखन्तिको भेदः, किन्तु कारणकार्यभावकृत एव, स चेहापि विद्यते, मतेः कारणत्वेन, " श्रुतस्य तु कार्यत्वेनाऽभिधास्यमानत्वात् । न च कारणकार्ययोरैकान्तिको भेदः, कनककुण्ड-लादिषु, मृत्पिण्डकुण्डादिषु च तथाऽदशॅनात् । तस्माद्वम्रहापेक्षयाऽनभिलापत्वात्, ई्हाग्र-पेक्षया तु साभिलापत्वात् साभिलापाऽनभिलापं मतिज्ञानम् अश्वतानुसारि च, सङ्केतकाल-प्रवृत्तस्य श्रुतग्रन्थसम्बन्धिनो वा शब्दस्य व्यवहारकालेऽननुसरणात् । श्रुतज्ञानं तु साभि-लापमेव, श्रुतानुसार्येव च, सङ्केतकालप्रवृत्तस्य श्रुतप्रन्थसम्बन्धिनो वा शब्दरूपस्य श्रुतस्य 🖪 व्यवहारकालेऽवत्र्यमनुसरणादिति स्थितम् ॥" विशेषा० टी० गा० १००।

पूर्व २०. 'अत एव धारणात्वेन' - ''मतिपुच्वं सुत्तं'' इति वचनादागमे मतिः पूर्व यस तद् मतिपूर्व श्वतमुक्तम्, न पुनर्मतिः श्वतपूर्विका इति अनयोरयं विशेषः । यदि ह्येकत्वं मतिश्वतयोर्भवेत् तदैवंभूतो नियमेन पूर्वपश्चाद्वावो घटतत्स्वरूपयोरिव न स्यात् । अस्ति चायम् । ततो भेद इति भावः । किमिति मतिपूर्वमेव श्वतमुक्तम् इत्याह - यस्मात् " कारणात् श्वतस्य मतिः पूर्वं प्रथममेवोत्पद्यते । कुतः ? इत्याह - 'पूरणेत्यादि' प्रधातुः पाळन-पूरणयोर्थयोः पष्ठ्यते, तस्य च पिपतिं इति पूर्वम् इति निपात्यते । ततश्च श्वतस्य पूरणात् पाळनाच मतिर्यस्मात् पूर्वमेव युज्यते तस्मात् मतिपूर्वमेव श्वतमुक्तम् । पूर्वशन्दस्वायमिह कारणपर्यायो द्रष्टव्यः, कार्यात् पूर्वमेव कारणस्य भावात् ''सम्यग्ज्ञानपूर्विका सर्वपुरुषार्थ-सिद्धिः" [ न्यायचि० १.१ ] इत्यादौ तथा दर्शनाच । ततश्च मतिपूर्वं श्वतमिति कोऽर्थः ? । श्व श्वतज्ञानं कार्यं मतिस्तु तत्कारणम् ।" विशेषा० टी० गा० १०५ ।

"श्चतज्ञानस्यैते पूरणादयोऽर्था विशिष्टाभ्यूहधारणादीनन्तरेण कर्तुं न शक्यन्ते अभ्यूहा-दयस्र मतिज्ञानमेव इति सर्वथा श्चतस्य मतिरेव कारणं, श्चतं तु कार्यम्।" <sup>विशेषा०</sup> टी॰ ग० १०६।

''परस्तु मतेरपि श्रुतपूर्वतापादनेनाविशेषमुद्भावयन्नाह – परस्मात् शब्दं श्रुत्वा तद्विषया » या मतिरुत्पद्यते सा श्रुतपूर्वा-श्रुतकारणैव । तथा च सति 'न मई सुयपुक्षियत्ति' यदुक्तं प्राक् तदयुक्तं प्राप्नोति ।

अत्रोत्तरमाह – परस्माच्छब्दमाकर्ण्य या मतिरूत्पद्यते सा, शब्दस्य द्रव्यश्चतमात्रत्वात् द्रव्यश्चतप्रभवा, न भावश्चतकारणा । एतत् तु न केनापि वार्थते । किन्तु एतदेव वयं त्रूमो यदुत भावश्चतात् मतिर्नास्ति – भावश्चतपूर्विका मतिर्ने भवति । द्रव्यश्चतप्रभवा तु भवतु को दोषः १।" विशेषा० टी० गा० १०९।

"नजु भावश्रतादूर्ध्वं मतिः किं सर्वथा न भवति ?। भावश्रताद् मतिः कार्यतयैव नास्तीति । कमशस्तु मतिर्नास्तीयेवं न । किन्तर्हि ? कमशः सा अस्ति इत्येतत् सर्वोऽपि • मन्यते अन्यथा आमरणावधि श्रतमात्रोपयोगप्रसङ्गात् । मत्या श्रतोपयोगो जन्यते । तदुपरमे तु निजकारणकलापात् सदैव प्रवृत्ता पुनरपि मतिरवतिष्ठते पुनस्तथैव श्रुतम् । तथैव च मतिः । इदमुक्तं भवति – यथा सामान्यभूतेन सुवर्णेत्वतज्जन्यत्वात् तत्कार्थ-लीयकादयो जन्यन्ते, अतस्ते तत्कार्यव्यपदेशं लभन्त एव, सुवर्णेत्वतज्जन्यत्वात् तत्कार्य-तया न व्यवह्रियते, तस्य कारणान्तरेभ्यः सिद्धत्वात्, कङ्कणादिविशेषोपरमे तु सुवर्णाव-ग्धानं क्रमेण न निवार्यते; एवं मत्यापि सामान्यभूतया स्वविशेषरूपश्चतोपयोगो जन्यते, अत-स्तत्कार्यं स उच्यते, मतिस्त्वतज्जन्यत्वात् तत्कार्यतया न व्यपदिश्यते, तस्या हेत्वन्तरात् सदा सिद्धत्वात्, स्वविशेषभूतश्चतोपयोगोपरमे तु क्रमायातं मत्यवस्थानं न निवार्यते, आमरणान्तं केवल्रश्चतोपयोगप्रसङ्गात् ।" विशेषा॰ टी॰ गा॰ १९० ।

पृ० ६. पं० २५. 'कथं तर्हि अत' – ''आभिनिवोहियनाणं दुविहं पण्णत्तं तं जहा सुय-18 निस्सियं च असुयनिस्सियं च।'' नन्दी॰ सू॰ २६।

''तत्र शास्त्रपरिकर्मितमतेरुत्पादकाले शास्त्रार्थपर्यालोचनमनपेक्ष्यैव यदुपजायते मतिज्ञानं तत् श्रुतनिश्रितम् – अवग्रहादि । यत्पुनः सर्वथा शास्त्रसंस्पर्शरहितस्य तथाविधक्षयोपशम-भावत एवमेव यथावस्थितवस्तुसंस्पर्शि मतिज्ञानमुपजायते तत् अश्रुतनिश्रितमौत्पत्तिक्यादि।" नन्दी॰ म॰ प्ट॰ १४४ A ।

"तदेवं श्रुतनिश्रितवचनश्रवणमात्राद् विभ्रान्तस्तत् स्वरूपमजानानः परो युक्तिभिर्निरा-क्रुतोऽपि विरुश्लीभूतः प्राह – तर्हि श्रुतनिश्रितमेवावग्रहादिकं सूत्रे केन प्रकारेण भणितम् ? अत्रोच्यते – श्रुतं द्विविधं – परोपदेशः आगमप्रन्थश्च । व्यवहारकालात् पूर्वं तेन श्रुतेन क्रुत उपकारः संस्काराधानरूपो यस्य तत् कृतश्रुतोपकारम् । यज्ज्ञानमिदानीं तु व्यवहारकाले तस्य पूर्वप्रवृत्तस्य संस्काराधायकश्रुतस्यानपेक्षमेव प्रवर्तते तत् श्रुतनिश्रितमुच्यते न तु अक्षरा-क्रिलाभयुक्तत्वमात्रेण इति ।" विशेषा॰ टी॰ गा॰ १६८ ।

पूर्ण ७. पंर्ण १. **'मतिज्ञानमौत्पत्तिक्यादि'** – ''असुअनिस्सिअं चडविहं पन्नत्तं, तंजहा – उप्पत्तिआ, वेणइआ, कम्मया, परिणामिआ।" न<sup>न्दी० सू० २६।</sup>

> "पुन्वं अदिद्वमस्सुअमवेइयतक्खणविसुद्धगहिअत्था । अच्वाहयफलजोगा बुद्धी उप्पत्तिया नाम ॥ भरनित्थरणसमत्था तिवग्गसुत्तत्थगहिअपेआला । उभओलोगफलवई विणयसमुत्था हवइ बुद्धी ॥ उवओगदिद्वसारा कम्मपसंगपरिघोलणविसाला । साहुकारफलवई कम्मसमुत्था हवइ बुद्धी ॥ अणुमाणहेउदिद्वंतसाहिआ वयविवागपरिणामा । हिअनिस्सेअसफलवई बुद्धी परिणामिआ नाम ॥" नन्दि सु॰ २०।

35

"अश्रुतनिश्रितं चतुर्विधं प्रज्ञप्तं, तद्यथा — उत्पत्तिरेव न शास्त्राभ्यासकर्मपरिशीलनादिकं प्रयोजनं — कारणं यस्याः सा औत्पत्तिकी । ननु सर्वस्या बुद्धेः कारणं क्षयोपशमः तत्कथ-मुच्यते — उत्पत्तिरेव प्रयोजनमस्या इति ? । उच्यते — क्षयोपशमः सर्वबुद्धिसाधारणः ततो नासौ भेदेन प्रतिपत्तिनिबन्धनं भवति, अथ च बुद्धन्तराद्वेदेन प्रतिपत्त्त्यर्थं व्यपदेशान्तरं कर्तुमारब्धम्, तत्र व्यपदेशान्तरनिमित्तमत्र न किमपि विनयादिकं विद्यते केवल्रमेवमेव तथो- क त्यत्तिरिति सैव साक्षान्निर्दिष्टा । तथा विनयो — गुरुग्रुश्रूषा स प्रयोजनमस्या इति वैनयिकी । तथा, अनाचार्यकं कर्म, साचार्यकं शिल्पम्, अथवा कादाचित्कं शिल्पम्, सर्वकालिकं कर्म — कर्मणो जाता कर्मजा ॥ तथा परिसमन्तान्नमनं परिणामः सुदीर्घकालपूर्वापरपर्यालोचनजन्य आत्मनो धर्मविशेषः स प्रयोजनमस्याः सा पारिणामिकी ।" नन्दी॰ म॰ ष्ट॰ ९४४ ।

"आसां बुद्धीनां विशेषार्थः कथानकादवसेयः" - नन्दी० म० १० १४५।

पूर्ण ७. पं० ४. 'पुहिंव' – व्याख्या – ''व्यवहारकालात् पूर्वं यथोक्तरूपेण श्रुतेन परि-कर्मिता आहितसंस्कारा मतिर्यस्य स तथा तस्य साध्वादेर्यत् साम्प्रतं व्यवहारकाले श्रुतातीतं श्रुतनिरपेक्षं ज्ञानमुपजायते तत् श्रुतनिश्रितमवप्रहादिकं सिद्धान्ते प्रतिपादितम् । इतरत् पुनः अश्रुतनिश्रितम् तच्च औत्पत्तिक्यादिमतिचतुष्कं द्रष्टव्यम्'' – विशेषा टीक्रणा १६९ ।

पू० ७. पं० ९. 'लब्धियौगपद्येऽपि'- ''द्विविधे मतिश्चते तदावरणक्षयोपशमरूपलब्धितः, 18 उपयोगतश्च । तत्रेह लब्धितो ये मतिश्चते ते एव समकालं भवतः । यस्त्वनयोरुपयोगः स युगपद् न भवत्येव, किन्तु केवल्ज्ञान-दर्शनयोरिव तथाखाभाव्यात् कमेणेव प्रवर्तते । अत्र तर्हि लब्धिमङ्गीकृत्य मतिपूर्वता श्चतस्योक्ता भविष्यतीति चेत् । नैवम् । इह तु श्चतोपयोग एव मतिप्रभवोऽङ्गीक्रियते, न लब्धिरिति भावः । श्चतोपयोगो हि विशिष्टमन्तर्जल्पाकारं श्चतानुसारिज्ञानमभिधीयते, तच अवग्रहेहादीनन्तरेण आकस्मिकं न भवति, अवग्रहादयश्च 20 मतिरेव इति तत्पूर्वता श्चतस्य न विरुध्यते ।" विशेषा० टी० गा० १०८ ।

प्र०७. पं० १२. 'धारणादिरहितानाम्' – ''इह तावदेकेन्द्रियाणामाहारादिसंज्ञा विद्यते तथा सूत्रे अनेकशोऽभिधानात् । संज्ञा च अभिलाष उच्यते यत उक्तम् आवश्यकटीका-याम् – आहारसंज्ञा आहाराभिलाषः क्षुद्वेदनीयप्रभवः खल्वात्मपरिणामविशेषः इति । अभि-लाषश्च 'ममैवंरूपं वस्तु पुष्टिकारि तद्यदीदमवाप्यते ततः समीचीनं भवति' एवं शब्दार्थो-क्षेस्तानुविद्धः खपुष्टिनिमित्तभूतप्रतिनियतवस्तुप्राध्यध्यवसायः, स च श्रुतमेव तस्य शब्दार्थ-पर्यालोचनात्मकत्वात् । शब्दार्थपर्यालोचिनात्मकत्वं च 'ममैवंरूपं वस्तु पुष्टिकारि तद्यदीद-मवाप्यते' इत्येवमादीनां शब्दानामन्तर्जल्पाकाररूपाणामपि विवक्षितार्थवाचकतया प्रवर्त्तमान-त्वात् । श्रुतस्य चैवंलक्षणत्वात् ।.....शब्दार्थपर्यालोचनं च नाम वाच्यवाचकभावपुर-स्सरीकारेण शब्दसंस्प्रष्टस्य अर्थस्य प्रतिपत्तिः, केवल्मेकेन्द्रियाणामव्यक्तमेव ।" नन्दी० म० अ पृ० १४० ।

"यद्यपि एकेन्द्रियाणां कारणवैकल्याद् द्रव्यश्चतं नास्ति, तथापि स्वापाद्यवस्थायां साध्वादेरिवाशब्दकारणं अशब्दकार्यं च श्चतावरणक्षयोपशममात्ररूपं भावश्चतं केवलिदृष्टम-मीषां मन्तव्यम् । न हि स्वापाद्यवस्थायां साध्वादिः शब्दं न श्टणोति न विकल्पयति इत्ये-

तावन्मात्रेण तस्य श्रुतज्ञानाभावो व्यवस्थाप्यते किन्तु स्वापाद्यवस्थोत्तरकालं व्यक्तीभवद् भावश्रुतं दृष्ट्वा पयसि सर्पिरिव प्रागपि तस्य तदाऽऽसीदिति व्यवह्रियते, एवमेकेन्द्रियाणामपि सामग्रीवैकल्याद् यद्यपि द्रव्यश्रुताभावः, तथापि आवरणक्षयोपज्ञमरूपं भावश्रुतमवसेयम् । परमयोगिभिर्द्दष्टत्वात्, वह्यादिष्वाहार-भयपरिप्रहमेश्रुनसंज्ञादेस्तहिङ्गस्य दर्शनाचेति ।

आह – ननु सुप्तयतिलक्षणदृष्टान्तेपि तावद् भावश्चतं नावगच्छामः, तथाहि – श्रुतो-पयोगपरिणत आत्मा श्रुणोतीति श्रुतम्, श्रूयते तदिति वा श्रुतमित्यनयोर्मध्ये कया व्युत्पत्त्या सुप्तसाधोः श्रुतमभ्युपगम्यते ? । तत्राद्यः पक्षो न युक्तः, सुप्तस्य श्रुतोपयोगाऽसम्भवात् । द्वितीयोऽपि न सङ्गतः, तत्र शब्दस्य वाच्यत्वात्, तस्यापि च स्वपतोऽसम्भवादिति । सत्यम्, किन्तु श्रुणोत्यनेन, अस्माद्, अस्मिन् वेति व्युत्पत्तिरिहाश्रीयते, एवं च श्रुतज्ञानावरण-॥ क्षयोपश्वमो वाच्यः संपद्यते, स च सुप्तयतेः, एकेन्द्रियाणां चास्तीति न किंचित् परिहीयते ।" विशेषा० डी० गा० १०१ ।

''यस्य सुप्तसाधोर्भाषा-श्रोत्रलब्धिरस्ति तस्योत्थितस्य परप्रतिपादन-परोदीरितशब्दश्रवणा-दिलक्षणं भावश्चतकार्थं दृइयते, तद्दर्शनाच सुप्तावस्थायामपि तस्य लब्धिरूपतया तदाऽऽसी-दिति अनुमीयते यस्य त्वेकेन्द्रियस्य भाषा-श्रोत्रलब्धिरहितत्वेन कदाचिदपि श्चतकार्थं नोप-18 स्रभ्यते, तस्य कथं तद्स्तीति प्रतीयते ? ।

अत्रोत्तरमाह – एकेन्द्रियाणां तावच्छ्रोत्रादिद्रव्येन्द्रियाऽभावेऽपि भावेन्द्रियज्ञानं किंचिद् हरयत एव, वनस्पत्यादिषु स्पष्टतलिङ्गोपलम्भात्, तथाहि – कलकण्ठोद्रीर्णमधुरपञ्चमोद्रार-श्रवणात् सद्यः कुसुम-पह्रवादिप्रसवो विरहकवृक्षादिषु श्रवणेन्द्रियज्ञानस्य व्यक्तं लिङ्गमव-लोक्यते । तिल्लकादितरुषु पुनः कमनीयकामिनीकमलटलटीर्घशरदिन्दुधवललोचनकटा-28 क्षविक्षेपात् कुसुमाद्याविभावश्च चक्षुरिद्रियज्ञानस्य, चम्पकाद्यंहिपेषु तु विविधसुगन्धिगन्ध-वस्तुनिकरम्बोन्मिअविमलशीतलसलिलसेकात् तत्प्रकटनं घाणेन्द्रियज्ञानस्य, बकुलादिभूरुहेषु तु रम्भातिशायिप्रवररूपवरतरूणभामिनीमुखप्रदत्तस्वच्छसुस्वादुसुरभिवारुणीगण्डुषास्वादनात् तदाविष्करणं रसनेन्द्रियज्ञानस्य, क्रुरबकादिविटपिष्वशोकादिद्रुमेषु च घनपीनोन्नतकठि-नकुचकुम्भबिभ्रमापभ्राजितकुम्भीनकुम्भरणन्मणिवलयक्वणत्कङ्कणाभरणभूषितभव्यभामिनी-25 मुजलताऽवगूहनसुखात् निष्पिष्ठपद्मरागचूर्णशोणतलतत्पादकमलपार्षिणप्रहाराच झगिति प्रसून-स्पष्टं लिङ्गमभिवीक्ष्यते । ततश्च यथैतेषु द्रव्ये-पञ्चवादिप्रभवः स्पर्शनेन्द्रियज्ञानस्य न्द्रियासत्त्वेऽप्येतद् भावेन्द्रियजन्यं ज्ञानं सकलजनप्रसिद्धमस्ति, तथा द्रव्यश्चताभावे भावश्चतमपि भविष्यति । टइयते हि जलाद्याहारोपजीवनाद् वनस्पत्यादीनामाहारसंज्ञा, सङ्कोचनवझ्यादीनां तु हस्तस्पर्शादिमीत्याऽवयवसंकोचनादिभ्यो भयसंज्ञा, विरहकतिलकи चम्पककेशराऽशोकादीनां तु मैथुनसंज्ञा दर्शितैव, बिल्वपलाशादीनां तु निधानीकृतद्रविणो-परिपादमोचनादिभ्यः परिग्रहसंज्ञा । न चैताः संज्ञा भावश्रुतमन्तरेणोपपद्यन्ते । तस्माद् भावेन्द्रियप ब्रकावरणक्षयोपशमाद् भावेन्द्रियपद्धकज्ञानवद् भावश्रुतावरणक्षयोपशमसद्धा-वाद् द्रव्यश्रतामावेऽपि यच्च यावच मावश्रुतमस्येवैकेन्द्रियाणाम् , इत्यलं विस्तरेण । तर्हि 'जं विण्णाणं सुयाणुसारेणं' इति श्रुतज्ञानलक्षणं व्यभिचारि प्राप्नोति, श्रुतानुसारित्वमन्तरेणा-

#### टिप्पणानि ।

प्येकेन्द्रियाणां भावश्रुताभ्युपगमादिति चेत्, नैवम्, अभिप्रायाऽपरिज्ञानात्, शब्दोझेखसहितं विशिष्टमेव भावश्रुतमाश्रित्य तझक्षणमुक्तम्, यत्त्वेकेन्द्रियाणामौघिकमविशिष्टभावश्रुतमात्रं तदावरणक्षयोपशमस्वरूपम्, तच्छुतानुसारित्वमन्तरेणापि यदि भवति, तथापि न कश्चिद् ब्यभिचारः।" विशेषा० टी० गा० १०२-१०३,४७५-४७६ ।

प्ट० ७. पं० १९. 'पदार्थ' - तुलना -

''सुत्तं पयं पयत्थो संभवओ विग्गहो वियारो य ।

द्सियसिद्धी नयमयविसेसओ नेयमणुसुत्तं ॥" विशेषा० गा० १००२।

''संहिता च पदं चैव पदार्थः पद्विग्रहः ।

चालना प्रत्यवस्थानं व्याख्या तन्त्रस षड्विधा ॥<sup>17 विशेषा</sup>॰ टी॰ ४७०। ''संहिया य पयं चेव पयत्थो पयविग्गहो ।

चालणा य पसिद्धी य छव्विहं विद्धि लक्खणं ॥ ३०२ ॥

तत्र संहितेति कोऽर्थः, इत्याह -

सन्निकरिसो परो होइ संहिया संहिया व जं अत्था ।

लोगुत्तर लोगम्मि य हवइ जहा धूमकेेउ त्ति ॥ ३०३ ॥

यो द्वयोर्बहूनां वा पदानां 'परः' अस्खलितादिगुणोपेतो विविक्ताक्षरो झटिति मेधा- 15 विनामर्थप्रदायी 'सन्निकर्षः' संपर्केः स संहिता । अथवा यद् अर्थाः संहिता एषा संहिता । सा द्विविधा – लौकिकी लोकोत्तरा च । तत्र लौकिकी 'यथा धूमकेतुः' इति । यथा इति पदं धूम इति पदं केतुरिति पदम् ॥ ३०३ ॥

> तिपयं जह ओवम्मे धूम अभिभवे केउ उस्सए अत्थो । को स ति अग्गि उत्ते किं लक्खणो दहणपयणाई ॥ ३०४ ॥

20

25

'यथा धूमकेतुः' इति संहितासूत्रं त्रिपदम् । सम्प्रति पदार्थं उच्यते—यथेति औपम्ये । धूम इति अभिभवे, 'धूवि धूनने' इति वचनात् । केतुरिति उच्छ्र्ये । एष पदार्थः । धूमः केतुरस्य इति धूमकेतुरिति पदविग्रहः । कोऽसौ इति चेत् अग्निः । एवमुक्ते पुनराह – स किंछक्षणः ? । सूरिराह – दहन-पचनादि । दहन-पचन-प्रकाशनसमर्थोऽर्चिष्मान् ॥ ३०४ ॥

अत्र चालनां प्रखवस्थानं चाह् –

जइ एव सुक-सोवीरगाई वि होंति अग्गिमक्खेवो । न वि ते अग्गि पइत्रा कसिणग्गिगुणत्रिओ हेऊ ॥ ३०५ ॥ दिट्ठंतो घडगारो न वि जे उक्खेवणाइ तकारी । जम्हा जदुत्तहेऊसमन्निओ निगमणं अग्गी ॥ ३०६ ॥

यदि नाम दहन-पचनादिस्तर्हि शुक्ल-सौवीरकादयोऽपि दहन्ति, करीषादयोऽपि पचन्ति, 30 खद्योतमणिप्रभृतयोऽपि प्रकाशयन्ति ततस्तेऽपि अग्निर्भवितुमर्हन्ति – एष 'आक्षेपः' चालना । अत्र प्रत्यवस्थानमाह – 'नैव शुक्लादयोऽग्निर्भवन्ति' इति प्रतिज्ञा 'कृत्स्नगुणसमन्वितत्वात्' इति हेतुः । 'दृष्टान्तो घटकारः' । यथा हि घटकर्ता मृत्पिण्डदण्डचकसूत्रोदकप्रयत्नहेतुकस्य ज्ञा॰ १०

5

### ज्ञानबिन्दुप्रकरणस्य

घटस्य कात्क्र्येनाभिनिर्वर्तकः; अभिनिर्वृत्तस्य चोत्सेपणोद्वहनसमर्थः, यथाऽन्ये पुरुषाः, न च ये घटस्योत्सेपणादयः तत्कारी घटस्याभिनिर्वर्तकः । एवमत्रापि यो दहति पचति प्रकाश-यति च यथा स्वगतेन लक्षणेनासाधारणः स एव यथोक्तहेतुसमन्वितः परिपूर्णोऽग्निर्न ग्रुद्धादय इति निगमनम् ॥ ३०५ ॥ ३०६ ॥

₅ सम्प्रति छोकोत्तरे संहितादीनि दर्शयति ---

उत्तरिए जह दुमाई तदत्थहेऊ अविग्गहो चेव । को पुण दुम्रु त्ति वुत्तो मण्णइ पत्ताइउववेओ ॥ ३०७ ॥ तदभावे न दुम्रु त्ति य तदभावे वि स दुम्रु त्ति य पइन्ना । तग्गुणलद्वी हेऊ दिट्ठंतो होइ रहकारो ॥ ३०८ ॥

и सम्प्रति मतान्तरेणान्यथा व्याख्यालक्षणमाह --

सुत्तं पयं पयत्थो पयनिक्खेवो य निन्नयपसिद्धी । पंच विगप्पा एए दो सुत्ते तिन्नि अत्थम्मि ॥ ३०९ ॥

प्रथमतोऽस्खलितादिगुणोपेतं सूत्रमुचारणीयम्, ततः 'पदं' पदच्छेदो विधेयः । तदनन्तरं पदार्थः कथनीयः । ततः 'पदनिश्चेपः' पदार्थनोदना । तदनन्तरं 'निर्णयप्रसिद्धिः' निर्णयवि-18 धानम् । पदविप्रहः पदार्थेऽन्तर्भूतः । एवमेते पञ्च 'विकल्पाः' प्रकाराः व्याख्यायां भवन्ति । अत्र सूत्रं पदमिति द्वौ विकल्पौ सूत्रे प्रविष्टौ । 'त्रयः' पदार्थ-तदाश्चेप-निर्णयप्रसिद्ध्यात्मका अर्थ इति ॥ ३०९ ॥" – वृहत् ।

पृ० ७. पं० २०. 'उपदेशपदादौ' - उपदेशपद गा० ८५९-८८५ । षोडशक १.१० ।

20

25

''ऊहादिरहितमाद्यं तद्युक्तं मध्यमं भवेज्ज्ञानम् । चरमं हितकरणफलं विपर्ययो मोहतोऽन्य इति ॥ वाक्यार्थमात्रविषयं कोष्ठकगतबीजसन्निमं ज्ञानम् । श्रुतमयमिह विज्ञेयं मिथ्याभिनिवेशरहितमलम् ॥ यतु महावाक्यार्थजमतिस्रक्ष्मसुयुक्तिचिन्तयोपेतम् । उदक इव तैलबिन्दुर्विसपिं चिन्तामयं तत् स्यात् ॥ ऐदम्पर्यगतं यद्विध्यादौ यत्तवत्त्तथैवोच्चैः । एतत्तु भावनामयमशुद्धसद्रत्नदीप्तिसमम् ॥'' षोडशक ११.६-९ । ''मूअं केवलसुत्तं जीहा पुण होइ पायडा अत्थो । सो पुण चउहा भणिओ हंदि पयत्थाइभेएण ॥ १९५ ॥

'मूकं' मूकपुरुषतुल्यं कस्यचिदर्थस्यावाचकम् , 'केवऌसूत्रं' व्याख्यानरहितसूत्रम् । अर्थः अ पुनः प्रकटा जिह्वा, परावचोधद्देतुत्वादिति । तद्भेदानाह । हंदीत्युपदर्शने । स पुनरर्थः पदार्थादिभेदेन चतुर्ढा भणितः । तदुक्तम् --

> "पयवकमहावकत्थमइदंपजं च एत्थ चत्तारि । सुअभावावगमम्मि हंदि पगारा विणिदिद्वा ॥" [ उपदेशपद गा० ८५९ ]

### टिप्पणानि ।

तत्र पदार्थो यथाश्चतार्थः पद्यते गम्यतेऽर्थः सामान्यरूपोऽचालिताप्रत्यवस्थापितो येनेति व्युत्पत्तेः । तदाह –

''अत्थपदेण हु जम्हा एत्थ पयं होइ सिद्धंति ॥'' [ उपदेशपद गा॰ ८८३ ] वाक्यार्थः – चाल्जनावाक्यार्थः । महावाक्यार्थश्च प्रत्यवस्थापनार्थ( °नात्म° )वाक्यार्थः । ऐदम्पर्यार्थश्च तात्पर्यार्थः इति ॥ १५५ ॥

इत्थमर्थचातुर्विध्यमन्येषामपि सम्मतमित्याह -

अण्णेहि वि पडिवन्नं एअं सत्तुग्गहाउ नद्वस्स । भद्वस्स य मग्गाओ मग्गन्नाणस्स णाएणं ॥ १५६ ॥

अन्यैरपि एतत्पूर्वोक्तं प्रतिपन्नम् अङ्गीकृतम् । कथमित्याह – शत्रुप्रहान्नष्टस्य पाटलिपुत्रादौ प्रस्थितवतः पुरुषस्य कांचिद्विषमां भुवं प्राप्तस्य शत्रावुपस्थिते प्रहीष्यत्ययमिति भयात् पलायि- 10 तस्य ततो मार्गाद्धष्टस्य मार्गज्ञानस्य मार्गाववोधस्य ज्ञातेन दृष्टान्तेन । तस्य हि मार्गजिज्ञा-सार्थं दूरे पुरुषमात्रमज्ञातविशेषं दृष्ट्वा सहसा तत्समीपगमनं न संभवति, कदाचित् शत्रुरपि भवेदयमिति संदेहात् । नापि तस्य परित्राजकादिवेशधारिणोऽपि समीपे पथष्टच्छार्थं गमनं युक्तम्, शत्रोरपि पथिकविश्वासनार्थं तथाविधवेशप्रतिपत्तेः संभाव्यमानत्वात् । बालवृद्धादिभ्यः सत्यवादितयाऽनुमतेभ्यः ष्टच्छायोग्यं पुरुषं तु ज्ञात्वाऽनुकूले मनःपवनशद्धनादिना निरुप- 15 द्रवमार्गपरिज्ञानार्थं तत्समीपगमनं युज्यते । एवं हि अत्र पुरुषमात्रदर्शनतुल्यः पदार्थः, शत्रुवेशभेददर्शनतुल्यो वाक्यार्थः, बालादिभ्यः प्रामाणिकपुरुषावगमनतुल्यो महावाक्यार्थः, ऐदम्पर्यार्थस्तु शुद्धोऽधिकारी प्रष्टव्य इति द्रष्टव्यम् ॥ १५६ ॥

पदार्थोदीनामेव सम्भूय कार्यकारित्वं व्यवस्थापयति -

एत्थ पयत्थाईणं मिहो अवेक्खा हु पुण्णभावंगं । लोअम्मि आगमे वा जह वक्कत्थे पयत्थाणं ॥ १५७ ॥

अत्र पदार्थादिषु अर्थभेदेषु, पदार्थांदीनां मिथः परस्परमपेक्षा क्रमिकोत्पादरूपा पूर्ण-भावाङ्गं एकोपयोगाश्रययावत्पर्यायसिद्धिनिबन्धनम्, लोके आगमे वा यथा वाक्यार्थे पदार्थानाम् । अथ वाक्यार्थप्रतीतौ पदार्थप्रतीतीनां हेतुत्वात् तत्र तदपेक्षा युज्यते । प्रकृते तु पदार्थांदीनामैदम्पर्यार्थपर्यवसन्नत्वेन कार्यान्तराभावात् क मिथोऽपेक्षास्त्विति चेत् । न । 25 यावत्पदार्थप्रतीतीनामेव वाक्यार्थप्रतीतित्वेन तेषां परस्परमपेक्षावत्पदार्थादीनां परस्परम-पेक्षोपपत्तेः, सापेक्षपदार्थादिसमुदायात्मकोपयोग एव तदावरणक्षयोपञ्चमहेतुत्वात् ॥ १५७॥

तत्र छोक एव तावत् पदार्थादीनां मिथोऽपेक्षां व्युत्पादयति –

पुरओ चिट्ठइ रुक्खो इय वक्ताओ पयत्थबुद्धीए । ईहावायपओयणबुद्धीओ हुंति इयराओ ॥ १५८ ॥

'पुरतस्तिष्ठति वृक्षः' इति वाक्यात् पदार्थबुद्ध्या मदभिमुखदेशस्थित्याश्रयो वृक्ष इत्या-कारया ईह्रापायप्रयोजनविषया इतरा वाक्यार्थमहावाक्यार्थेंदम्पर्यार्थधीरूपा बुद्धयो भवन्ति । तथाहि 'अप्रे वृक्षस्तिष्ठति' इति प्रतीत्यनन्तरं 'वृक्षो भवन्नयं किं आम्रो वा स्यान्निम्बो वा'

30

#### ज्ञानबिन्दुप्रकरणस्य

इति वाक्यार्थप्रतीतिः प्रादुर्भवति । ततः प्रतिविशिष्टाकारावलोकनेन 'आम्र एवायम्' इति महावाक्यार्थधीः स्यात् । ततः पुरःसरम् 'आम्रार्थिना प्रवर्तितव्यम्' इत्यैदम्पर्यार्थधीरिति । नह्येवं प्रकारं विना निराकांक्षप्रतीतिः सिद्धेत् पदार्थमात्रज्ञानात् पदार्थस्मारितविशेषार्थ-जिज्ञासारूपाया आकांक्षाया अनुच्छेदात् वाक्यार्थस्यापर्यवसितत्वात् ॥ १५८ ॥

आगमेपि तामाह -5

हंतव्वा नो भूआ सब्वे इह पायडो चिय पयत्थो । मणमाईहिं पींडं सव्वेसिं चेव ण करिजा ॥ १५९ ॥ 'सर्वाणि भूतानि न हंतव्यानि' इह प्रकट एव पदार्थः । मनआदिभिर्मनोवाकायैः पीडां बाधां सर्वेषामेव समस्तानामपि जीवानां न कुर्यात्, न विदध्यादिति ॥ १५९ ॥ आवन्नमकरणिजं एवं चेइहरलोचकरणाई । 10 इय वकत्थो अ महावकत्थो पुण इमो एत्थ ॥ १६० ॥ एवं सति चैत्यगृहलोचकरणादिकमकरणीयं साधुश्राद्धानां अकर्तव्यमापन्नम्, तत्रापि परपीडानुगमात् इत्येष वाक्यार्थश्चालनागम्यः । महावाक्यार्थः पुनरत्रायम् ॥ १६० ॥ अविहिकरणंमि दोसो तो विहिणा चेव होइ जइअव्वं। अइदंपजत्थो प्रण आणा धम्मम्मि सारो त्ति ॥ १६१ ॥ 15 अविधिकरणेऽनीतिविधाने चैलगृहलोचादेः, दोषो हिंसापत्तिः विधिकरणनान्तरीयका-सत्प्रवृत्तिनिवृत्तिपरिणामजनितस्य।हिंसानुबन्धस्य प्रच्यवात् । तत् तस्मात् विधिनैव यतितव्यं भवति चैलगृहलोचाद्यर्थे । तदिदमुक्तम् --"अविहिकरणंमि आणाविराहणा दुद्वमेव एएसिं। ता विहिणा जइअव्वं ति" - [ उपदेशपद गा० ८६७] चैलगृहकरणविधिश्च-"जिनभवनकरणविधिः शुद्धा भूमिर्दलं च काष्ठादि । भूतकानतिसन्धानं खाशयवृद्धिः समासेन ॥" इत्यादिग्रन्थोक्तः । लोचकर्मविधिस्त -''धुवलोओ अ जिणाणं वासावासेसु होइ थेराणं ।

तरुणाणं चउमासे बुङ्खाण होइ छम्मासे ॥"

इत्यायुक्तः । ऐदम्पर्यार्थः पुनः 'आज्ञा धर्मे सारः' इति । तामन्तरेण धर्मबुद्धापि क्रुतस्य निरवद्यत्वाभिमतस्यापि कार्यस्य निष्फऌत्वादिति ॥ १६१ ॥

वाक्यान्तरमधिकृत्याह-

30

25

20

गंथं चएज एत्थ वि सचेअणाचेअणं चए वत्धुं। एस पयत्थो पयडो वक्कत्थो प्रण इमो होइ ॥ १६२ ॥ 'ग्रन्थं राजेन्' इरात्रापि सचेतनमचेतनं च वस्तु राजेन्न गृह्णीयात् इति एष प्रकटः

पदार्थः । वाक्यार्थः पुनरयं च वक्ष्यमाणलक्षणो भवति ॥ १६२ ॥

वत्थाईण अगहणं एवं पत्तं मुणीण अविसेसा । आणाचाए दोसो नण्णह वत्थाइगहणे वि ॥ १६३ ॥

एवं सति ग्रन्थमात्रग्रहणनिषेधे मुनीनामविशेषाद्वस्त्रादीनामग्रहणं प्राप्तं । न हि खर्णादिकं ग्रन्थो वस्त्रादिकं च न ग्रन्थ इति विशेषोऽस्ति । आज्ञात्यागे ''जिणाण बारसरूवो उ" इत्यादिवचनोह्रङ्घने वस्त्रादिग्रहणेऽपि दोषोऽतिरिक्तोपकरणस्याधिकरणरूपत्वात्, नान्यथा आज्ञाया अत्यागे वस्त्रादिग्रहणेऽपि दोषः ॥ १६३ ॥

> एयमगहणं भावा अहिगरणचायओ मुणेअव्वं । एस महावकत्थो अइदंपजं तु पुव्वुत्तं ॥ १६४ ॥

यत एतद्रस्नादिग्रहणं भावात् तत्त्वतोऽधिकरणत्यागत आर्तध्यानादिपरिहारात् अग्रहणं मुणेअव्वंति ज्ञातव्यम् । अग्रहणपरिणामोपष्टम्भकं ग्रहणमपि खलु अग्रहणमेव । एष महा- '' वाक्यार्थः । ऐदम्पर्यं तु पूर्वोक्तं आज्ञैव सर्वत्र धर्मे सार इति ।। १६४ ।।

वाक्यान्तरमधिकृत्याह –

तवज्झाणाइ कुजा एत्थ पयत्थो उ सव्वहिं ओहा । छट्टुस्सग्गाईणं करणं सेयं सिवहं ति ॥ १६५ ॥

'तपोध्यानादि कुर्यात्' अत्र वाक्ये पदार्थस्तु सर्वत्र ओघेन समर्थासमर्थादिपरिहारसामा-

तुच्छावत्ताईणं तकरणं अकरणं अओ पत्तं । बहुदोसपसंगाओ वक्तर्थो एस दट्टव्वो ।। १६६ ।।

मुच्छा असमर्थाः बाल्रवृद्धादिलक्षणाः, अव्यक्ताश्च अगीतार्थाः, आदिनावत्रयकहानि-योग्यादिग्रहस्तेषामतः पदार्थात् तत्करणं षष्ठोत्सर्गादिकरणं प्राप्तं बहुदोषप्रसंगात् शक्त्यति- क्रमेण तपोध्यानादिकष्टानुष्ठानस्यार्तध्यानमयत्वेन तिर्थगाद्यग्रुभजन्माद्यापत्तेः अकरणं तत्त्व-तोऽकरणमेव तत्, एष वाक्त्यार्थो द्रष्टव्यः ॥ १६६ ॥

> एस महावकत्थो समयाबाहेण एत्थ जमदोसो । सव्वत्थ समयणीई अइदंपज्जत्थओ इड्ठा ॥ १६७ ॥

एष महावाक्यार्थः यत्समयाबाधेनागमानुहुङ्घनेन, अत्रादोषः । आगमआययमत्र य

"तो जह न देह पीडा न यावि विमंससोणियत्तं च।

जह घम्मज्झाणवुह्वी तहा इमं होइ कायव्वं ॥" ऐदम्पर्यार्थत ऐदम्पर्यार्थमाश्रित्य सर्वत्र समयनीतिरागमनीतिरेव, इष्टाऽभिमता । तस्या एव सर्वत्राधिकार्यनधिकार्यादिविभागप्रदर्शनहेतुत्वात् ॥ १६७ ॥

... वाक्यान्तरमप्यधिकृत्याह --

दाणपसंसणिसेहे पाणवही तय च वित्तिपडिसेहो । एत्थ पयत्थो एसो जं एए दो महापावा ॥ १६८ ॥ दानप्रशंसायां प्राणवधः, तन्निषेधें च वृत्तिप्रतिषेधः, एतेनेदं सूत्रकृतांगसूत्रं लक्ष्यते -

"जे उ दाणं पसंसंति वहमिच्छन्ति पाणिणं ।

जे अण्णं पडिसेहंति वित्तिच्छेयं कुणन्ति ते ॥" [ स्त्रकृ॰ १.११.२० ]

अत्र पदार्थ एषः यदेतौ द्वौ दानप्रशंसानिषेधौ महापापावग्रुभगतिलाभान्तरायादिप्रबलपाप-ग्रुक्रतिबन्धद्देतुत्वादिति ॥ १६८ ॥

वकत्थो पुण एवं विच्छेओ होज देसणाईणं ।

एयं विसेसविसयं जुजाइ भणिआं तु वोत्तुं जे ॥ १६९ ॥

वाक्यार्थः पुनरेवमभ्युपगम्यमाने देशनादीनां पात्रापात्रादिविषयदानविधिनिषेधादिदेश-माद्दीनां विच्छेदः स्यात् –

> ''धर्मस्यादिपदं दानं दानं दारिव्यनाज्ञनम् । जनप्रियकरं दानं दानं सर्वार्थसाधनम् ॥ बीजं यथोषरे क्षिप्तं न फलाय प्रकल्प्यते । तथाऽपात्रेषु यदानं निष्फलं तद्विदुर्बुधाः ॥"

इत्यादिदेशनाप्रवृत्तौ जीवहिंसानुमतिलाभान्तरायप्रसङ्गस्य वञ्रलेपायमानत्वात् । तस्मात् 15 एतद्रणितं तु विरोषविषयं वक्तुं युज्यते, जे इति पादपूरणार्थो निपातः ॥ १६९ ॥

आगमविहिअणिसिद्धे अहिगिच पसंसणे णिसेहे अ।

लेसेण वि णो दोसो एस महावकगम्मत्थो ॥ १७० ॥

आगमे सिद्धान्ते विहितं निषिद्धं च दानमधिकृत्य प्रशंसने निषेघे च लेशेनापि नो दोषः । सत्प्रवृत्तिरूपस्य विहितदानव्यापारस्य हिंसारूपत्वाभावेन तत्प्रशंसने हिंसानुमोदनस्या-20 प्रसङ्गात् । प्रत्युत सुक्रतानुमोदनस्यैव सम्भवात्, निषिद्धदानव्यापारस्य च असत्प्रवृत्तिरूपस्य निषेघे वृत्तिच्छेदपरिणामाभावेनान्तरायानर्जनात् । प्रत्युत परहितार्थप्रवृत्त्यान्तरायकर्मविच्छे-द एव । तदिदमुक्तमुपदेशपदे –

"आगमविहिअं तंते पडिसिद्धं चाहिगिच णो दोसो चि" – [ग॰ ८७९] आगमविहितं संस्तरणे सुपात्रे शुद्धभक्तादिदानम् । असंस्तरणे त्वशुद्धभक्तादिदानमपि अतन्निषिद्धं च कुपात्रदानादिकमनुकम्पादानं तु कापि न निषिद्धं यदाह –

> "मोक्खत्थं जं दाणं तं पइ एसो विही समक्खाओ । अणुकम्पादाणं पुण जिणेहिं न कयावि पडिसिद्धं ॥"

**एष महावाक्यगम्योर्थः ॥ १७० ॥** 

अइदंपजत्थो पुण मोक्खंगं होइ आगमाबाहा ।

30

एवं पइसुत्तं चिय वक्खाणं पायसो जुत्तं ॥ १७१ ॥ ऐदम्पर्यार्थः पुनर्मोक्षाङ्गं भवति, आगमाबाधा आगमार्थानुहुङ्घनम् । अतिदेशमाह – एवसुपदर्शितप्रकारेण प्रतिसूत्रं यावन्ति सूत्राण्यङ्गीद्वत्य प्रायशो व्याख्यानं युक्तं अतिसं-श्विप्तरुचिश्रोत्राद्यपेक्षया प्रायश इत्युक्तम् ॥ १७१ ॥

कुत एतदित्यत आह -

एवं सम्मन्नाणं दिट्ठेट्ठविरोहनाणविरहेण ।

अण्णयरगमा कासइ सुअमिहरा कासइ अनाणं ॥ १७२ ॥

एवं प्रतिसूत्रमुक्तक्रमेण व्याख्याने सम्यग्ज्ञानं व्युत्पन्नस्य निराकांक्षप्रतीतिरूपं स्वात् । इत्थमेव खल्वेतत् श्रुतचिन्ताभावनात्मकत्वेन परिपूर्णतामास्कन्दति । इतरथा एवं व्याख्याना- भावे अन्यतरगमादेकतरमर्थमार्गमनन्तगमश्रुतमध्यपतितमाश्रित्य कस्यचिद्विपरीताभिनिवेश-रहितस्य श्रोतुः दृष्टेष्टविरोधज्ञानविरहेण शास्त्रेतरमानशास्त्रान्यतरविरुद्धत्वज्ञानाभावेन श्रुतं अप्रामाण्यज्ञानानास्कंदितश्रुतज्ञानमात्रं भवति, न तु चिन्ताभावनाभ्यां परिपूर्णम्, कस्यचित्तु विपरीताभिनिवेशवतः श्रोतुः अज्ञानं विरुद्धत्वेन अप्रामाण्यज्ञानास्कंदितत्वात् तत्त्वतोऽज्ञान-मेव तत् स्यात् ॥ १७२ ॥" – उपदेशरहस्य ।

ए० ७. पं० २१. 'सव्वे पाणा' -

''उरालं जगतो जोगं विवजासं पलिति य । सन्वे अर्कतदुक्खा य अओ सन्वे अहिंसिता ।। एयं खु नाणिणो सारं जन्न हिंसइ किंचण । अहिंसा समयं चेव एतावन्तं वियाणिया ॥" <sup>सूत्रकु० १.१.४.९–१०।</sup>

9.99.9-90 1

20

15

" प्रमायं कम्ममाहंसु अप्पमायं तहाऽवरं " – स्त्रक्त १.८.३ ।

"से जहा नाम मम अस्सायं दंडेण वा "हम्ममाणस्स '' जाव लोमुक्खणणमायमवि हिंसाकारगं दुक्खं भयं पडिसंवेदेमि इच्चेवं जाण सव्वे जीवा सव्वे भूता सव्वे पाणा सब्वे सत्ता दंडेण वा ''हम्ममाणा जाव लोमुक्खणणमायमवि हिंसाकारगं दुक्खं भयं पडिसं- " वेदेन्ति, एवं नचा सब्वे पाणा जाव सत्ता ण हंतव्वा ण अज्जावेयव्वा ण परिघेतव्वा ण परितावेयव्वा ण उद्दवेयव्वा । से वेमि जे य अतीता जे य पहुपन्ना जे य आगमिस्सा अरिहंता भगवन्ता सब्वे ते एवमाइक्खन्ति जाव परूवेंति – सब्वे पाणा जाव सत्ता ण हंतव्वा जाव ण उद्दवेयव्वा – एस धम्मे धुवे णीतिए सासए समिच्च लोगं खेयन्नेहिं पवेइए '' – सूत्रक्र २.१.१५ । २.२.४१ ।

''जे केइ खुद्दगा पाणा अहवा संति महालया ।

सरिसं तेहिं वेरंति असरिसंति य नो वए ॥" स्वच्छ० २.५.६ ।

"ये केचन क्षुद्रा एकेन्द्रियादयोऽल्पकाया वा प्राणिनोऽथवा महालया महालया सौषां व्यापादने सदृशं वज्रं कर्म वैरं वा विरोधलक्षणं समानतुल्यप्रदेशत्वादित्येवं न वदेत् । तथा विसदृशं तदिन्द्रियज्ञानकानां विसदृशत्वादिति अपि न वदेत् । यतः आभ्यां द्वाभ्यां अ स्थानाभ्यां व्यवहारो न विद्यते । यतो न वध्यानुरोधी कर्मबन्धविशेषोऽस्ति । अपि तु वधकस्य तीत्रभावो मन्दभावो ज्ञानभावोऽज्ञानभावो महावीर्यत्वमल्पवीर्यत्वं च तत्र तत्रमिति तदनयोः स्थानयोः प्रवृत्तस्यानाचारं विजानीयात्, भावसव्यपेक्षस्यैव कर्मबन्धविशेषुरुस्याभ्यु-पगमौचित्यात् । नहि वैद्यस्यागमसव्यपेक्षस्य सम्यक् कियां क्वर्वत आतुरविपत्तावपि वैरानु-षङ्गः । सर्पज्रुद्धा रज्जुमपि न्नतो भावदोषात् कर्मबन्धश्वेति ।" उपदेशरहस्य १० ४२ । "कम्मं चयं न गच्छइ चउव्विहं भिक्खुसमयम्मि ॥" स्त्रकृ० नि० ३१। "कर्म चयं उपचयं चतुर्विधमपि न गच्छति भिक्षुसमये शाक्यागमे । चातुर्विध्यं तु कर्मणोऽविज्ञोपचितम् – अविज्ञानमचिज्ञा तयोपचितम्, अनाभोगक्ठतमित्यर्थः । यथा मातुः स्तनाद्याक्रमणेन पुत्रव्यापत्तावप्यनाभोगान्न कर्मोपचीयते । तथा, परिज्ञानं परिज्ञा – केवलेन स्तनाद्याक्रमणेन पुत्रव्यापत्तावप्यनाभोगान्न कर्मोपचीयते । तथा, परिज्ञानं परिज्ञा – केवलेन स्तनाद्याक्रमणेन पुत्रव्यापत्तावप्यनाभोगान्न कर्मोपचीयते । तथा, परिज्ञानं परिज्ञा – केवलेन सनसा पर्यालोचनम् । तेनापि कस्यचित्प्राणिनो व्यापादनाभावात् कर्मोपचयाभाव इति । तथा, ईरणमीर्या – गमनम् । तेन जनितमीर्याप्रत्ययम् । तदपि कर्म उपचयं न गच्छति प्राणिव्यापादनाभिसन्धेरभावादिति । तथा, स्वप्नान्तिकं – स्वप्नप्रत्ययं कर्म नोपचीयते यथा स्वप्नभोजने तृष्टयभावः ।" स्त्रकृ० टी० प्र० १९ ।

''साम्प्रतं यदुक्तं निर्युक्तिकारेणोद्देशकार्थाधिकारे – 'कर्म चयं न गच्छति चतुर्विधं " भिक्षुसमये' इति तदधिक्वत्याह –

## अहावरं पुरक्खायं किरियावाइदरिसणं । कम्मचिंतापणद्वाणं संसारस्स पवह्रणम् ॥ २४ ॥

'अथे'त्यानन्तर्ये, अज्ञानवादिमतानन्तरमिदमन्यत् 'पुरा'-पूर्वम्, आख्यातम् – कथितम्, किं पुनस्तदित्याह – 'कियावादिदर्शनम्' क्रियैव चैत्यकर्मादिका प्रधानं मोक्षाङ्गमित्येवं वदितुं <sup>15</sup> शीलमेषां ते कियावादिनः, तेषां दर्शनम् – आगमः-क्रियावादिदर्शनम् । किंभूतास्ते क्रिया-वादिन इत्याह – कर्मणि – ज्ञानावरणादिके चिंता – पर्यालोचनम् – कर्मचिंता, तस्याः प्रनष्टाः अपगताः कर्मचिन्ताप्रनष्टाः । यतस्ते अविज्ञानाद्युपचितं चतुर्विधं कर्मबन्धं नेच्छन्ति अतः कर्मचिन्ताप्रनष्टाः । तेषां चेदं दर्शनं संसारवर्धनमिति ॥ २४ ॥

यथा च ते कर्मचिन्तातो नष्टास्तथा दर्शयितुमाह ---

20

# जाणं काएणऽणाउद्दी अबुहो जं च हिंसति । पुट्टो संवेदइ परं अवियत्तं ख़ु सावज़ं ॥ २५ ॥

यो हि 'जानन्' अवगच्छन् प्राणिनो हिनस्ति, कायेन चानाकुट्टी, 'कुट्ट छेदने' आकुट्टन-माकुट्टः स विद्यते यस्यासावाकुट्टी नाकुट्टयनाकुट्टी । इदमुक्तं भवति – यो हि कोपादेर्निमि-त्तात् केवछं मनोव्यापारेण प्राणिनो व्यापादयति, न च कायेन प्राण्यवयवानां छेदनभेद-\* नादिके व्यापारे वर्तते न तस्यावद्यं, तस्य कर्मोपचयो न भवतीत्यर्थः । तथा, अबुधः अजा-नानः कायव्यापारमात्रेण यं च हिनस्ति प्राणिनं तत्रापि मनोव्यापाराभावान्न कर्मोपचय इति । अनेन च स्रोकार्धेन यदुक्तं निर्युक्तिकृता यथा – 'चतुर्विधं कर्म नोपचीयते भिक्षु-समये' इति तत्र परिज्ञोपचितमविज्ञोपचिताख्यं भेदद्वयं साक्षादुपात्तं झेषं त्वीर्यापथस्वप्रान्ति-कभेदद्वयं च शब्देनोपात्तम् ।

अव्यं तर्हि तेषां कर्मोपचयो भवति इति ? । उच्यते – यद्यसौ हन्यमानः प्राणी भवति, हन्तुश्च यदि प्राणीत्येवं ज्ञानमुत्पद्यते तथैनं हन्मि इत्येवं च यदि बुद्धिः प्रादुःष्यात्, एतेषु च सत्सु यदि कायचेष्टा प्रवर्तते, तस्यामपि यद्यसौ प्राणी व्यापाद्यते ततो हिंसा ततश्च कर्मो-पचयो भवतीति । एषामन्यतरामावेऽपि न हिंसा, न च कर्मचयः । अत्र च पद्धानां पदानां हात्रिंशद्रङ्गा भवन्ति । तत्र प्रथमभङ्गे हिंसकोऽपरेष्वेकत्रिंशत्स्वहिंसकः । तथा चोक्तं –

# "प्राणी प्राणीज्ञानं घातकचित्तं च तद्गता चेष्टा । प्राणैश्व विप्रयोगः पश्चभिरापद्यते हिंसा ॥"

किमेकान्तेनैव परिज्ञोपचितादिना कर्मोपचयो न भवस्येव १ । भवति काचिदव्यक्त-मात्रेति दर्शयितुं स्रोकपश्चार्धमाह – 'पुट्टोति' । तेन केवल्रमनोव्यापाररूपपरिज्ञोपचितेन केवल्रकायक्रियोत्थेन वाऽविज्ञोपचितेनेर्यापथेन स्वप्रान्तिकेन च चतुर्विधेनापि कर्मणा 'स्प्रष्टः' <sup>5</sup> ईषच्छुप्तः संस्तत्कर्माऽसौ स्पर्शमात्रेणैव परमनुभवति । न तस्याधिको विपाकोऽस्ति । कुड्यापतितसिकतामुष्टिवत्स्पर्शानन्तरमेव परिशटतीत्यर्थः । अत एव तस्य चयाभावोऽस्ति-धीयते । न पुनरत्यन्ताभाव इति । एवं च छत्वा तद् 'अव्यक्तम्' अपरिस्फुटम् । खुरव-धारणे । अव्यक्तमेव, स्पष्टविपाकानुभवाभावात् । तदेवमव्यक्तं सद्दावद्येन – गर्झेण वर्तते तत्परिज्ञोपचितादिकर्मेति ॥ २५ ॥

ननु यद्यनन्तरोक्तं चतुर्विधं कर्म नोपचयं याति कथं तर्हि कर्मोपचयो भवतीस्रेतदा-शङ्ग्याह –

संतिमे तउ आयाणा जेहिं कीरइ पावगं ।

अभिकम्मा य पेसा य मणसा अणुजाणिया ॥ २६ ॥

'सन्ति' विद्यन्ते अमूनि त्रीणि आदीयते स्वीक्रियते अमीभिः कर्म इत्यादानानि । एतदेव दर्शयति – यैरादानैः 'क्रियते' विधीयते, निष्पाद्यते 'पापकं' कल्मषं तानि चामूनि । तद्यथा – 'अभिक्रम्येति' आभिमुख्येन वध्यं प्राणिनं क्रान्त्वा – तद्धाताभिमुखं चित्तं विधाय, यत्र स्वत एव प्राणिनं व्यापादयति तदेकं कर्मादानम् । तथा, अपरं च प्राणिघाताय प्रेष्यं समादित्रय यत्प्राणिव्यापादनं तद्वितीयं कर्मादानम् । तथा, अपरं व्यापादयन्तं मनसाऽनुजानीत इत्येतत् तृतीयं कर्मादानम् । परिज्ञोपचिदास्यायं भेदः – तत्र केवछं मनसा चिन्तनम्, इह त्वपरेण अ व्यापाद्यमाने प्राणिन्यनुमोदनमिति ॥ २६ ॥

तदेवं यत्र स्वयं कृतकारितानुमतयः प्राणिघाते क्रियमाणे विद्यन्ते क्विष्टाध्यवसायस्य प्राणा-तिपातश्च तत्रैव कर्मोपचयो नान्यत्र इति दर्शयितुमाह –

> एते उ तउ आयाणा जेहिं कीरइ पावगं। एवं भावविसोहीए निव्वाणमभिगच्छति॥ २७॥

25

तुरवधारणे । एतान्येव पूर्वोक्तानि त्रीणि व्यस्तानि समस्तानि वा आदानानि यैर्दुष्टाध्य-वसायसव्यपेक्षैः पापकं कर्म उपचीयते इति । एवं च स्थिते यत्र क्वतकारितानुमतयः प्राणि-व्यपरोपणं प्रति न विद्यन्ते तथा भावविशुद्ध्या अरक्तद्विष्टबुद्ध्या प्रवर्तमानस्य सत्यपि प्राणा-तिपाते केवलेन मनसा, कायेन वा मनोभिसन्धिरहितेन, उभयेन वा विशुद्धबुद्धेर्न कर्मोपचयः । तदभावाच निर्वाणं सर्वद्वन्द्वोपरतिस्वभावं अभिगच्छति आभिमुख्येन अ प्राप्नोतीति ॥ २७ ॥

भावशुद्धा प्रवर्तमानस्य कर्मबन्धो न भवतीत्यत्रार्थे दृष्टान्तमाह -

पुत्तं पिया समारब्भ आहारेज असंजए । ग्रंजमाणो य मेहावी कम्मणा नोवलिप्पइ ॥ २८ ॥

হা ০ ৭ ৭

पुत्रं अपत्यं पिता जनकः 'समारभ्य' व्यापाद्य आहारार्थं कस्याख्रित्तथाविधायामापदि तदुद्धरणार्थं अरक्तद्विष्टः 'असंयतो' गृहस्थस्तत्पिञ्चितं भुञ्जानोपि, चशब्दस्यापिशब्दार्थ-त्वादिति, तथा मेधाव्यपि संयतोपीत्यर्थः । तदेवं गृहस्थो भिक्षुर्वा शुद्धाशयः पिशिताश्यपि कर्मणा पापेन नोपलिप्यते नाश्लिष्यत इति । यथा चात्र पितुः पुत्रं व्यापादयतस्तत्रारक्त-धष्ठिष्टमनसः कर्मबन्धो न भवति, तथान्यस्यापि अरक्तद्विष्टान्तःकरणस्य प्राणिवधे सत्यपि न कर्मबन्धो भवतीति ॥ २८ ॥

सांप्रतमेतदूषणायाह --

मणसा जे पउस्सन्ति चित्तं तेसिं ण विज्ञइ । अणवज्जमतहं तेसिं ण ते संवुडचारिणो ॥ २९ ॥ इच्चेयाहिं य दिट्ठीहिं सातागारवणिस्सिया । सरणंति मन्नमाणा सेवती पावगं जणा ॥ ३० ॥ जहा अस्साविणिं नावं जाइअंधो दुरूहिया । इच्छई पारमागंतुं अंतरा य विसीयई ॥ ३१ ॥ एवं तु समणा एगे मिच्छदिट्ठी अणारिया । संसारपारकंखी ते संसारं अणुपरियट्टंति ॥ ३२ ॥

ये हि कुतश्चित्रिमित्तात् मनसा अन्तःकरणेन 'प्रदुष्यन्ति' प्रद्वेषमुपयान्ति तेषां वधपरि-णतानां शुद्धं चित्तं न विद्यते । तदेवं यत्तैरभिहितम्--यथा केवल्रमनःप्रद्वेषेऽपि अनवद्यं कर्मोपचयाभाव इति तत् तेषां 'अतथ्यम्' असदर्थाभिधायित्वं । यतो न ते संवृतचारिणो मनसोऽशुद्धत्वात् तथाहि – कर्मोपचये कर्तव्ये मन एव प्रधानं कारणं यतः तैरपि मनो-20 रहितकेवल्रकायव्यापारे कर्मोपचयाभावोऽभिहितः, ततश्च यत् यस्मिन् सति भवति असति तु न भवति, तत् तस्य प्रधानं कारणमिति । ननु तस्यापि कायचेष्टारहितस्याकारणत्वमुक्तम् । सिद्धम्, उक्तम्, अयुक्तं तु उक्तम् । यतो भवतैव 'एवं भावविशुद्धा निर्वाणमभिगच्छ-ती'ति भणता मनस एवकस्य प्राधान्यमभ्यधायी, तथान्यदपि अभिहितम् --

"चित्तमेव हि संसारो रागादिकलेंशवासितम् । तदेव तैर्विनिर्म्यकतं भवान्त इति कथ्यते ॥" तथाऽन्यैरपि अभिहितम् – "मतिविभव ! नमस्ते यत् समत्वेऽपि पुंसाम् , परिणमसि शुभांशैः कल्मशांशैस्त्वमेव । नरकनगरवर्त्मप्रस्थिताः कष्टमेके, उपचितशुभशक्त्या सूर्यसम्भेदिनोऽन्ये ॥" तदेवं भवदभ्युपगमेनुव क्विष्टमनोव्यापारः कर्मबन्धायेत्युक्तं भवति । तथा ईर्यापथेपि

तदेवं भवदभ्युपगमनुव छिष्टमनव्यापारः कमबन्धायत्युक्त भवात । तथा इयापथाप यद्यनुपयुक्तो याति ततोऽनुपयुक्ततैव छिष्टचित्ततेति कर्मबन्धो भवत्येव । अथोपयुक्तो याति ततोऽप्रमत्तत्वादबन्धक एव । तथा चोक्तम् –

> ''उचालियम्मि पाए इरियासमियस्स संकमद्वाए । वावजेज कुलिङ्गी मरेज तं जोगमासज ॥

10

15

णो य तस्स तन्निमित्तो बन्धो सुहुमो वि देसिओ समए । अणवज्जो उपयोगेण सव्वभावेण सो जम्हा ॥" [ ओधनि॰ ७४८,७४९ ]

खप्रान्तिकेऽप्यशुद्धचित्तसद्भावादीषद्वन्धो भवलेव । स च भवताप्यभ्युपगत एव 'अव्यक्तं तत्सावद्यम्' इत्यनेन । तदेवं मनसोऽपि क्विष्टस्यैकस्यैव व्यापारे बन्धसद्भावात् यदुक्तं भवता प्राणी प्राणिज्ञानमित्यादि तत्सर्वं प्रवत इति । यदप्युक्तम् – 'पुत्रं पिता समा- <sup>5</sup> रभ्य' इत्यादि तदप्यनालोचिताभिधानम् । यतो मारयामीत्येवं यावन्न चित्तपरिणामोऽभूत् तावन्न कश्चिद्यापादयति । एवंभूतचित्तपरिणतेश्च कथमसंक्विष्टता ? । चित्तसंक्वेरो चावर्त्र्यं-भावी कर्मबन्ध इत्युभयोः संवादोऽत्रेति ।

यद्पि च तैः क्विदुच्यते यथा – 'परच्यापादितपिशितभक्षणे परहस्ताऋष्टाङ्गारदाहाभाव-वन्न दोषः' इति – तद्पि उन्मत्तप्रलपितवद्नाकर्णनीयम् । यतः परव्यापादिते पिशित- 10 भक्षणेऽनुमतिरप्रतिहता, तस्याश्च कर्मबन्ध इति । तथा चान्यैरपि अभिहितम् ---

> ''अनुमन्ता विश्वसिता संहर्ता क्रयविक्रयी । संस्कर्ता चोपभोक्ता च यातकथ्राष्ट घातकाः ॥''

यच क्रतकारितानुमतिरूपमादानत्रयं तैरभिहितं तज्जैनेन्द्रमतल्रवाखादनमेव तैरकारीति । तदेवं कर्मचतुष्टयं नोपचयं यातीत्येवं तदभिदधानाः कर्मचिन्तातो नष्टा इति सुप्रतिष्ठित- ॥ मिदम्" – सूत्रहू॰ १.१.२.२४-३२ । २.४ ।

```
"श्वाक्यपुत्रीया भिक्षव इदमूचुः –
```

पिन्नागपिंडीमवि विद्ध स्रुले केइ पएजा पुरिसे इमे ति । अलाउयं वावि कुमारएत्ति स लिप्पति पाणिवहेण अम्हं ॥ अहवावि विद्धूण मिलक्खु स्रुले पिन्नागबुद्धीइ नरं पएजा । कुमारगं वावि अलाबुयंति न लिप्पइ पाणिवहेण अम्हं ॥ पुरिसं च विद्धूण कुमारगं वा स्रुलंमि केइ पए जायतेए । पिन्नायपिण्डं सतिमारुहेत्ता बुद्धाण तं कप्पति पारणाए ॥"

सूत्रकृ० २.६.२६-२८ ।

"हस्तितापसाः परिवृत्य तस्थुरिदं च प्रोचुरित्याह –

संवच्छरेणावि य एगमेगं बाणेण मारेउ महागयं तु । सेसाण जीवाण दयद्वयाए वासं वयं वित्ति पकप्पयामो ॥" स्त्रक्र॰ २.६.५२। "अजयं चरमाणो य पाणभूयाइ हिंसइ । बन्धइ पावयं कम्मं तं से होइ कडुअं फर्लं ॥ १ ॥ कहं चरे, कहं चिट्ठे, कहमासे, कहं सए । कहं भ्रुंजन्तो भासन्तो, पावकम्मं न बन्धइ १ ॥ ७ ॥ जयं चरे जयं चिट्ठे जयमासे जयं सए । जयं भ्रुंजंतो भासंतो पावकम्मं न बन्धइ ॥ ८ ॥

28

25

सव्वभूयप्पभूयस्स सम्मं भूयाइ पासओ । पिहिआसवस्स दंतस्स पावकम्मं न बंधइ ॥ ९ ॥<sup>까 दश॰ अ० ४।</sup> ''सव्वे जीवा वि इच्छन्ति जीविउं न मरिज़िउं । तम्हा पाणिवहं घोरं निग्गन्था वज्जयंति णं ॥ ११ ॥<sup>ण दश॰ अ० ५।</sup> ''हिंसाए पडिवक्खो होइ अहिंसा चउव्विहा सा उ ।

दन्वे भावे अ तहा अहिंसऽजीवाइवाओत्ति ॥<sup>" दश॰ नि॰ गा॰ ४५।</sup>

"तत्रायं भङ्गकभावार्थः – द्रव्यतो भावतआ इति – जहा केइ पुरिसे मिअवहपरिणामपरि-णए मिअं पासित्ता आयन्नाइड्टियकोदंडजीवे सरं णिसिरिज्ञा, से अ मिए तेण सरेण विद्धे मए सिया, एसा दव्वओ हिंसा भावओ वि । या पुनर्द्रव्यतो न भावतः सा खलु ईर्यादि-॥ समितस्य साधोः कारणे गच्छत इति – उक्तं च – उच्चालिअग्मि गार्द्रादि । या पुनर्भावतो न द्रव्यतः सेयम् – जहा केवि पुरिसे मंदमंदपगासप्पदेसे संठियं ईसिवलियकायं रज्जुं पासित्ता एस अहित्ति तब्बहपरिणामपरिणए णिकड्डियासिपत्ते दुअं दुअं छिंदिज्ञा, एसा भावओ हिंसा न दव्वओ । चरममंगस्तु शून्य इति प्वंभूतायाः हिंसायाः प्रतिपक्षोऽहिंसेति ॥" दश्यै॰ हा॰ प्र॰ २४।भगवती॰ १.८। ३.३। ५.६। ७.२,१०। ८.४। १८.३,८। दश॰ चु॰ प्र॰ २०। प्र॰ १४४।

> "मरदु वो जीयदु जीवो अयदाचारस्स णिच्छिदा हिंसा । पयदस्स नत्थि बन्धो हिंसामित्तेण समिदस्स ॥" प्रवच॰ ३.१०।

''प्रमत्तयोगात् प्राणव्यपरोपणं हिंसा'' – तत्त्वार्थ० ७.८। ''प्रमत्तो यः कायवाड्यनोयोगैः प्राणव्यपरोपणं करोति सा हिंसा'' – तत्त्वा० भा० ७.८।

- "प्रमत्त एव हिंसको नाप्रमत्त इति प्रतिपादयति । प्रमत्तो हि आप्तप्रणीतागमनिरपेक्षो <sup>20</sup> दूरोत्सारितपारमर्षसूत्रोद्देशः स्वच्छन्दप्रभावितकायादिवृत्तिरज्ञानबहुलुः प्राणिप्राणापहारमव-श्यंतया करोति । द्रव्यभावभेदद्वयानुपातिनी च हिंसा । तत्र कदाचित् द्रव्यतः प्राणाति-पातः न भावतः । स्वपरिणामनिमित्ते च हिंसाहिंसे । परमार्थतः परिणामो मलीमसोऽव-दातश्च । परस्तु किश्चित्रिमित्तमाश्रित्य कारणीभवति हिंसायाः । स च द्रव्यतो व्यापन्नो न व्यापन्न इति नातीवोपयोगिनी चिन्ता ।
- 25 तत्र यदा ज्ञानवानभ्युपेतजीवस्वतत्त्वः श्राद्धः कर्मक्षपणायैव चरणसम्पदा प्रवृत्तः काख्रिद्धर्म्यां क्रियामधितिष्ठन् प्रवचनमात्रभिरनुगृहीतः पादन्यासमार्गावलेकितपिपीलिकादि-सत्त्वः समुत्क्षिप्तं चरणमाक्षेप्तुं असमर्थः पिपीलिकादेरुपरि पादं न्यस्यति, उत्कान्तप्राणश्च प्राणी मवति तदास्य द्रव्यप्राणव्यरोपणमात्रादत्यन्तशुद्धाशयस्य वाक्यपरिजिहीर्षाविमलचेतसो नास्ति हिंसकत्वम् ।
- कदाचित् भावतः प्राणातिपातः, न द्रव्यतः । कषायादिप्रमादवशवर्तिनः खलु मृगयोरा-इष्टकठिनकोदण्डस्य शरगोचरवर्तिनमुद्दिश्यैणकं विसर्जितशिल्लीमुखस्य शरपातस्थानादपसृते सारङ्गे चेतसोऽशुद्धत्वात् अकृतेऽपि प्राणापहारे द्रव्यतोऽप्रध्वस्तेष्वपि प्राणेषु भवत्येव हिंसा, हिंसारूपेण परिणतत्वात् काण्डक्षेपिणः, स्वकृतदृढायुष्यकर्मशेषादपसृतो मृगः पुरुषाकाराच, चेतस्तु हन्तुरतिक्विष्टमेवातो व्यापादकम् । तथा तस्यानवदातभावस्य जिघांसोहत्कान्तजन्तु-अप्राणकलापस्य भावतो द्रव्यतश्च हिंसा इति ।

5

एवमुदिते विकल्पत्रये प्रमत्तयोगत्वं द्वितीयतृतीयविकल्पयोः, अतस्तयोरेव हिंसकत्वं, न प्रथमस्येति

स्यादेतत् – अस्तु तृतीयविकल्पे प्राणातिपातः, संपूर्णलक्षणत्वात् । मार्थमाणः प्राणी यदि भवति, हन्तुश्च प्राणीति यदि विज्ञानं जातं, हन्मीति च यदि वधकचित्तोत्पादः, यदि च व्यापादितः स्यात् सर्वं चैतदुपपन्नं तृतीये । द्वितीयविकल्पे तु नास्लेतत् समस्तम् अतः <sup>s</sup> कथं तत्र हिंसकत्वम् ? । एतदेव च प्राणातिपातलक्षणमपरं स्पष्टतरं प्रपञ्चितम्----

"प्राणातिपातः संचिन्त्य परसाम्रान्तमारणम्ै |" [अभिध॰ ४.७३ ] इति द्विविधं मारणं संचिन्त्यासंचिन्त्य च । संचिन्त्यापि द्विविधम् – ज्रान्तस्याभ्रान्तस्य

९. "संज्ञाय परिच्छियेल्थर्थः । नान्यं भ्रमिलेति । न भ्राग्लाऽन्यं मारयति इल्यर्थः । क्षणिकेषु स्कन्धेष्विति । खरसेनैव विनश्वराणां स्कन्धानां कथं अन्येनैषां निरोधः क्रियत इल्यभिप्रायः । प्राणो नाम वायुः । कायचित्त-संनिश्रितो वर्तत इति । कथं चित्तसंनिश्रितो वायुः प्रवर्तते १ । चित्तप्रतिबद्धवृत्तिलात् । तथाहि-निरोधासंज्ञि-संगिपित्तिमापन्नस्य स्तस्य च न प्रवर्तते । शास्त्रेप्युक्तम् – "य इमे आश्वासप्रश्वासाः किं ते कायसंनिश्रिता वर्तन्त इति वक्तव्यम् १, चित्तसंनिश्रिता वर्तन्त इति वक्तव्यम् १, नैव कायचित्तसंनिश्रिता वर्तन्त इति नक्तव्यम् १, कायचित्तसंनिश्रिता वर्तन्त इति वक्तव्यम् १ । आह-कायचित्तसंनिश्रिता वर्तन्त इति वक्तव्यम् १, कायचित्तसंनिश्रिता वर्तन्त इति वक्तव्यम् १ । आह-कायचित्तसंनिश्रिता वर्तन्त इति वक्तव्यम् इति विस्तरः ।" तमपि पातयतीति । तं प्राणं विनाज्ञयतीत्यर्थः । उत्पन्नस्य खरसनिरोधाद्त् अनागतस्योत्पत्तिं प्रतिबधन् निरोधयती-त्युच्यते । यथा प्रदीपं निरोधयति, घण्टाखनं वा । क्षणिकमपि सन्तम् कथं च स निरोधयति १ । अनागतस्योत्पत्ति-प्रतिबन्धात् । जीवितेन्दियं वा प्राण इति । चित्तविप्रयुक्तस्वभावं एनं दर्श्यति ।

कस्य तजीवितम् १ । यस्तदभावान्मृत इति । यः प्राणी जीवितस्याभावान्मृतो भवति । स बौद्धानां नास्ति नैरात्म्यवादिलात् । अत एवं प्रुच्छति । कस्येति षष्ठीम् । पुद्धलवादे पुद्धलप्रतिषेधप्रकरणे । असत्यात्मनि कस्येयं स्मृतिः । किमर्थैषा षष्ठीत्यत्र प्रदेशे चिन्तयिष्यामि । आस्तां तावदेतत् सामान्यासिकम् इत्यभिप्रायः । तस्मात् सेन्द्रियः कायो जीवतीति । सेन्द्रियस्यैव कायस्य तज्जीवितम् । नात्मन इति दर्शयति । स एव चानिन्द्रियो मृत इति ।

अबुदिपूर्वादिति विस्तरः । असंचिन्स्यकृताद् अपि प्राणातिपातात् कर्तुरघर्मो यथा अग्निसंस्पर्शाद्बुद्धिपूर्वात् असंचिन्त्यकृताद् दाह इति निर्भन्था नम्नाटकाः । तेषां निर्भन्थानामेवंवादिनामबुद्धिपूर्वेऽपि परस्तीदर्शनसंस्पर्शन एष प्रसंगः । पापप्रसंग इत्यर्थः । अग्निद्दाष्टनतात् । निर्भन्थबिरोलोचने च । निर्भन्थबिरःकेशोत्पाटने च दुःखोत्पादनबुद्ध्यभावेऽप्यधर्मप्रसंगः । अग्निदाहवत् । कष्टतपोदेशने च । निर्भन्थशास्तुरधर्मप्रसंगो बुद्धनपेक्षायम् । परस्य दुःखोत्पादनमधर्माय भवतीति कृत्ता । तद्विषूचिकामरणे च । निर्भन्थशास्तुरधर्मप्रसंगो बुद्धनपेक्षायाम् । पत्रस्य दुःखोत्पादनमधर्माय भवतीति कृत्ता । तद्विषूचिकामरणे च । निर्भन्थानां विषूचिकया अजीरणेन मरणे । दातुः-अन्नदातुः । अधर्मप्रसङ्गः । अन्नदानेन मरणकारणात् । अबुद्धिपूर्वोऽपि हि प्राणिवधः कारणमधर्मस्रेति । मातृगर्भस्थयोश्व । मातुर्गर्भस्थस्य चान्योन्यदुःखनिमित्तत्वात्त् अधर्मप्रसङ्गः । तत एवान्निद्धानतत्त् । वध्यस्यापि च तत्कियासंबन्धात् । प्राणातिपातकियासंबन्धात् । अधर्म प्रसङ्गः । वध्ये हि सति प्राणातिपातकिया वधकस्य भवति । अग्निस्ताश्वयदाहवत् । अभिर्हि न केवलमन्यजनं दहति । किं तर्हि ? । स्वाश्रयमपि इन्धनं दहतीति । तद्वत् । न हि तेषां चेतनाविशेषोऽपेक्ष्यते । कारयतश्व परेण वधादि अधर्मस्याप्रसङ्गः । परेणानिं स्पर्शयतः स्पर्शयित्रस्वाना दाहवत् । आग्नेयधर्माभ्युपगमात् । अचेतनानां च काष्टादीनाम् । काष्ठलोष्टवंशादीनाम् । ग्रहपाते तत्रान्तःस्थिताना प्राणिनां वधात् । पापप्रसङ्गः । नहि बुद्धिविशेषः प्रमाणीक्रियते । न वा दष्टान्तमात्रादद्देतुकात् सिद्धिरस्यार्थस्थेति ।" स्पत्रदार्था० पृ० ४०४ पं० ३१ ।

. ''अन्यत्र संज्ञाविश्रमादिति । यदि देवदत्तद्रव्यं हरामीखभिप्रायमाणो यज्ञदत्तद्रव्यं हरति नादत्तादानमिति अभिप्रायः ।"----स्फुढार्था० पृ० ४०६. पं० ५।

"प्राणातिपातवदिति । यथा देवदत्तं मारयामीखभिप्रायेण यज्ञदत्तं मारयतो न प्राणातिपातो भवति तद्वत् । इहान्यसिन् वस्तुनि प्रयोगोऽभिप्रेतोऽन्यच वस्तु परिभुक्तमिति न स्यात् काममिथ्याचार इल्परे ।" स्पुरुटार्था० पु० ४०६. पु० १३।

### ज्ञानबिन्दुप्रकरणस्य

च । अभ्रान्तस्यापि द्विविधम् – आत्मनः परस्य चेति । अतो विशेषणत्रयमुपादीयते । एत-दुक्तं भवति – यदि 'मारयिष्यामि एनम्' इति संज्ञाय परं मारयति, तमेव मारयति नान्यं भ्रमित्वा । इयता प्राणातिपातो भवति । यस्तर्हि संशयितो मारयति प्राणिनं प्राणी स चान्यो वेति सोपि अवश्यमेव निश्चलं लब्ध्वा तत्र प्रहरति योऽस्तु सोऽस्तु इति कृतमेवानेन त्याग-<sup>3</sup> चित्तं न भवतीति । ततश्चासंचिन्त्य यो वधः क्रियते भ्रान्तेन वा आत्मनो वा स न प्राणातिपातः । प्राणश्च वायुः, कायचित्तसंमिश्रितः प्रवर्तते चित्तप्रतिबद्धवृत्तित्वात् तमति-पातयति विनाशयति जातस्य स्वरससन्निरोधादनागतस्योत्पत्तिं प्रतिबध्नातीति । जीविते-न्द्रियं वा प्राणाः । कायस्थैव च सेन्द्रियस्य तज्जीवितेन्द्रियं व्यपदिश्यते । न त्वन्यस्य, आत्मनोऽभावात् । न ह्यात्मनः किञ्चित् प्रतिपादकं प्रमाणमस्ति । अन्यस्त्वाह—

10

# ''आयुरूष्माथ विज्ञानं यदा कायाद् व्रजन्त्यमी । अपविद्धस्तदा शेते यथा काष्टमचेतनम् ॥" इति ।

आईताः पुनरबुद्धिपूर्वकमसंचिन्त्यापि कृतं प्राणातिपातं प्रतिजानते । अबुद्धिपूर्वादपि प्राण-वधात् कर्त्तुरधर्मो यथाऽग्निस्पर्शोद् दाहः । तेषां चैवमभ्युपयतां परदारदर्शनस्पर्शने च कामिन इव साधोरवद्यप्रसङ्गः । साधुशिरोलुख्रने कष्टतपोदेशने च शास्तुः कुद्धस्येवाधर्म-<sup>15</sup> प्रसङ्गः । विषूचिकामरणे वान्नदायिनः प्राणवधः । मातृगर्भस्थयोध्यान्योन्यदुःखनिमित्तत्वात् पापयोगः । वध्यस्यापि च वधक्रियासंबन्धात् अग्निना स्वाश्रयदाहवदधर्मप्रसङ्गः । परेण च कारयतो नाधर्मप्रसङ्गः । न हि अग्निमन्येन स्पर्शयन् प्रयोजयिता दृद्यते । अचेतनानां च काष्ठेष्टकादीनां गृहपाते प्राणिवधात् पापप्रसङ्गः । न च दृष्टान्तमात्रात् स्वपक्षसिद्धिरित्येव-मनेकदोषसंभवात्राबुद्धिपूर्वकं प्राणातिपातावद्यमस्तीति ।

अत्रोच्यते जैनैः – प्राणातिपाताद्यवद्येन प्रमत्त एव युज्यते । प्रमत्तश्च नियमेन रागद्वेष-मोहद्वत्तिः । प्रमादपञ्चके च कषायप्रमादस्य प्राधान्यम् । कषायग्रहणेन मोहनीयकर्मांशो मिथ्यादर्शनमपि संशयिताभिग्रहितादिभेदं पिशुनितं, रागद्वेषौ च विकथेन्द्रियास्रवप्रमादेष्व-प्यन्वयिनौ । निद्राप्रमादः पञ्चविधोऽपि दर्शनावरणकर्मोदयादज्ञानस्वभावः, तदाकुठित-चित्तो मूढ इत्युच्यते । रागद्वेषमोहाश्चात्मनः परिणामविशेषाः प्राणातिपाताद्यवद्यदेतवः सर्वे-चित्तो मूढ इत्युच्यते । रागद्वेषमोहाश्चात्मनः परिणामविशेषाः प्राणातिपाताद्यवद्यदेतवः सर्वे-च्यन्वयिनौ । निद्राप्रमादः पञ्चविधोऽपि दर्शनावरणकर्मोदयाद्ज्ञानस्वभावः, तदाकुठित-चित्तो मूढ इत्युच्यते । रागद्वेषमोहाश्चात्मनः परिणामविशेषाः प्राणातिपाताद्यवद्यदेतवः सर्वे-च्य मेक्षिवादिभिरविगानेनाभ्युपेयन्ते । सिद्धान्तविहितविधिना च परित्यागाकरणं शरीरादेर्म-मत्वीक्ठतस्याविरतिः अनिवृत्तिरात्मनः परिणतिविशेषः । साऽपि प्राणातिपातावद्यद्वेत्रवा निर्दिष्टा भगवता भगवत्यादिर्थु । अतीतकालप्रसिक्तानि हि शरीरादीनि पुद्गिलरूपत्वात् समा-सादितपरिणामान्तराणि तदवस्थानि वा यावदपि योगकरणक्रमेण त्यजन्ते भावतः तावदपि भहितोमरकर्णिकाधनुर्जावास्नायुशरवाजकीचकशलाकाद्याकारेण परिणतानि प्राणिनां परिताप-अ मवद्रावणं वा विदधति सन्ति पूर्वकस्य कर्त्तुरवद्येन योगमापादयन्ति । प्रतीतं चैतल्झेके – यो यस्य परिप्रद्दे वर्तमानः परमाक्रोशति हन्ति व्यापादयति वा तत्र परिप्रहीतुर्दोषस्तमपकारिण-मपरित्यजतः । न चानथैव युक्त्यावद्यक्षयद्देतवः शरीरादिपुद्गलाः पुण्यद्देतवो वा पूर्वकस्य कर्तुः पात्रचीवरदण्डकप्रतिश्रयाहारपरिणत्या तपस्विनामुपकारकत्वात् प्रसज्यन्ते, नैतदेव-

१ भगवती० श० ५, उ० ६। श० १६, उ० १।

मवद्यमविरतिहेतुकम् । निर्जरा तु विरतिहेतुकैव । पुण्यं च विरतिहेतुकमेव भूयसा । नहि पापाश्रवादनिवृत्तः पुण्येन कर्मनिर्जरणेन वा युज्यत इति । एषाऽप्यविरतिर्मोहमनेकभेदम-जहती प्रमादमेवास्कन्द्ति ।

प्रमत्तयोगाच प्राणातिपाताद्यवद्यमिति व्यवस्थिते यदुच्यते परेण - असंचिन्स वा भ्रान्सा वा मरणं नावद्यहेतकमिति । अत्र प्रतिविधीयते – असंचिन्त्य कुर्वतो यद्यवद्यासंभवस्ततो ، मिथ्याद्यष्टेरभावः सुगतशिष्याणाम् । यस्मान्न कश्चिन्मिथ्या प्रतिपद्यते प्रेक्षापूर्वकारी मिथ्येति संचिन्त्य । अथैवं मन्येथाः – तेषामवद्येन योगो मिथ्याभिनिवेशात् समस्ति, एवं तर्हि रज्जुबुद्धा दन्दराकं कल्पयतः कथं न हिंसा १। अथोत्तरकालभाविनी प्राप्ततत्त्वज्ञानस्य संचेतना स्यात् -- 'मिथ्यादर्शनमेतत्' इति । तुल्यमेव तत् सर्पच्छेदेऽपि । अथ संशयहेतुत्वात् मिथ्यादर्शनमवद्यकारणं तर्हि निश्चितधियः सांख्यादेरिदमेव तत्त्वमिति नावद्यं स्यात् । संसारमोचकगळकर्तकयाज्ञिकप्रभृतीनां च प्राणिवधकारिणां धर्म इत्येवं संचेयतामधर्मो-ऽयमिति एवं वा संचेयतां नावदां स्यात्, अन्याभिसंधित्वात् । अथैवं मन्येथाः - संचेतय-न्सेव ते प्राणिनो वयं हन्म इति । सत्यमेव तत् , किन्तु नैवं चित्तोत्पादो हन्यमानेष्वधर्मो भवतीति । संविद्रते च स्फुटमेवं सौगताः – प्रमादारम्भयोरवइयंभावी प्राणवध इति । तथा बुद्धस्य ये शोणितमाकर्षयन्ति वपुषः सुगतोऽयमित्येवं विज्ञाय तेषामवीचिनरकगतिकारण- и मानन्तर्यकमनुद्धेरबुद्धित्वादेव न स्यात् । इष्यते चानन्तर्यकम् । अथ बुद्धोऽयमित्येवंविध-बुद्धेरभावेऽपि संशयितस्याश्रद्दधतश्चासंचेतयतो भवेदानन्तर्यकम्, एवं सति मायासनवीया-नामपि अवर्चेन योगः स्यात् यतः ते विदन्त्याईतामवनिदहनपवनजलवनस्पतयः प्राणिनः । अथैवमारेकया बुद्धोयमिति संज्ञानमात्रेण सांख्यादिरपि चिन्तयखेव । एवं तर्हि संज्ञामात्रेण संचेतयतः कल्पाकारमपि बुद्धनामानं व्रत आनन्तर्यकं स्यात् । तथा मातापित्रईद्वधस्तूप- 20 भेदानन्तर्येष्वपि योज्यम् । बालस्य किल पांसूनेव चेतयतोऽन्नमिसेवं वा चेतयतो बुद्धाय भिक्षादानोद्यतस्य पशुपुष्टी राज्यं फलत इति सुगतशासनविदां प्रतीतमेव । तदेवमसंचेति-तवधो भ्रान्तिवधश्च प्राणातिपाताद्यवद्यहेतुतया प्राह्यो । अन्यथा बहु त्रुट्यति बुद्धभाषित-मिति । तथा आत्मवधोऽपि जैनानामवद्यहेतुरेव विहितमरणोपायादते शस्त्रोझम्बनाग्निजल-प्रवेशादिभिः । तस्मादात्मनोऽपि अविधिवधोऽवद्यहेतुरिति यत्किञ्चित् परग्रहणमपि इति । 25 एवं सति कचित् कचिद् भावत एव प्राणातिपाताद्यवद्यमप्रतिष्ठाननरकगामि । तन्दुल्मत्स्य-स्येव । कचिद् द्रव्यभावाभ्यां प्राणातिपातावद्यं हिंसा मारकस्येवेति । प्रमादश्च द्वयोरपि विकल्पयोरन्वेलज्ञानादिलक्षणः । ततश्च प्रमत्तव्यापारेण परदारदर्शने वा भवलेवावद्यम् । अप्रमत्तस्य तु आगमानुसारिणो न भवति ।

तस्मादेनःपदमेतद् वसुबन्धोरामिषगृद्धस्य गृध्रस्येवाप्रेश्चाकारिणः । अयं पुनरप्रसंग एव अ मूढेनोपन्यस्तः – शिरोऌुख्चनाझुपदेशे शास्तुः कुद्धस्येवाधर्मप्रसंग इति यतस्तत्राज्ञानादिप्रमादा-संभवोऽत्यन्तमेव शासितरि । ध्वस्तरागद्वेषमोहेनापि भगवता मुमुक्षूणां कर्मनिर्जरोपायत्वेन तपो देशितम् । कुतोऽवद्यप्राप्तिरप्रमत्तस्थेति । अन्नदानमपि अद्धाशक्त्यादिगुणसमन्वितोऽ-

प्रमत्तो गुणवते पात्राय ददाति न्याय्यम्, साधूदेशेनाक्ठताकारिताननुमतं प्रहीताप्यागमानु-वृत्त्या गृह्वाति, कुतस्तत्रावद्येन योगः ?, अन्नदायिनो दानकाल एव च कर्मनिर्जरणादिफला-भिनिर्ष्टत्तेः । विषूचिका तु सुतरामविहिताचारपरिमितादिभोजिनोऽस्य क्वतकर्मविपाक एवा-साविति, नास्यणीयानपि दातुरप्रमत्तत्वाद् दोषः । अज्ञानं विषूचिकायाः प्रमाद इति चेत् । ः दातुस्तत्र स्वान्नस्य दानकाल एव लक्तत्वात्, परगृहीतेन हि परव्यापत्तिः प्रमत्तस्य दोषव-तीति। यचावाचि- मातुर्गर्भो दुःखहेतुर्मातापि गर्भस्य दुःखनिमित्तमित्युभयोर्दुःखहेतुत्वादवद्येन योग इति, न, तदभिमतमेव जैनानाम्, तयोः प्रमत्तत्वात् । न चायमेकान्तः परदुःखोत्पा-दादवइयंतयाऽवद्येन भवितव्यम् । अकषायस्य हि मुनेरपास्तसकल्प्रमादस्य दर्शने सति प्रत्यनीकस्याध्नर्मोत्पचते, तद्वयुत्सृष्टशरीरस्य वा व्यपगतासुनो दर्शनेन, न तहुःखनिमित्तम-10 स्यापुण्यमापतति साधोः । द्रव्यमात्रवधे चागमानुसारिणो भिषग्वरस्येव परदुःस्वोत्पादे सत्यपि नास्ति पापागमः, एवं परसुखोत्पादेनैकान्त इत्यन्याय्यम् । स्नीपुंसयोः संगमापादयतः सुखो-त्पादेपि अवद्येन योगः । कचित् परसुखोत्पादे पुण्यलेशो निर्जरा वा – विहितानुष्ठायिनः साधोः क्षुत्पिपासार्तस्याधाकर्मादिदानेन एषणाविद्युद्धेन, प्रासुकात्रपानदानेन वेति । यच्चोक्तम् --अग्निदृष्टान्तसामर्थ्यात् वध्योपि अवद्येन, वधक्रियासंबन्धाद्धन्त्वत् । यथा ह्यग्निः पूर्वं 15 स्वाश्रयं दहतीन्धनादिकं, एवं वधक्रिया वध्यसंबन्धिनी प्राक् तावद् वध्यमेवावद्येन योजयति ''कर्मस्था च भिदेः क्रिया'' इति वचनात्, यथा भिनत्ति कुसूलं देवदत्त इत्येवं हन्ति प्राणिनमिति । तदेतदसदिति । अनया क्रियया कर्त्तसमवायिन्या कुसूलविदा-रणमुत्पाद्यते सा तु भिदिक्रिया विवक्षिता । तथा च यया कर्त्तगतया इननक्रियया प्राणि-वियोजनं कर्मस्थं क्रियते सा विवक्षिता। ज्वलनोप्येतावता दृष्टान्तीक्ठतोऽप्रतिवद्धदृहनस्वभावः 20 स्प्ररयमानो बुद्धिपूर्वकमन्यथा वा दहत्येव । एवं प्राणातिपातोपि हि प्रमत्तेन प्रयत्नरहितेन क्रियमाणः कर्तारमवत्रयंतयाऽवद्येन योजयत्येवेति दृष्टान्तार्थः । अबुद्धिपूर्वकता च प्रमत्तता । तत्र कः प्रसङ्गो वध्यस्याधर्मेण ? । वधकसमवायिनी च हननक्रिया कर्तृफलदायिन्येव । प्रमत्तस्याध्यवसायो बन्धहेतुः । न च वध्यस्यात्महनने प्रमत्तताध्यवसायः । दृष्टान्तधर्मी चानेकधर्मा, तत्र कञ्चिदेव धर्ममाश्रित्य दृष्टान्त उपन्यस्यते । अथ समस्तधर्मविवक्षया 25 दृष्टान्तोपादानं ततो न कश्चिदिष्टार्थसाधनं स्याद् दृष्टान्तः । विकल्पसमा चेयं जातिरुपन्यस्ता वसुबन्धुवैधेयेन स्वाश्रयदाहित्वमग्नेविंशेषधर्मोस्ति । न तु वधक्रियायाः स्वाश्रयेऽवद्ययोग इष्टः, तस्मात्राग्निदृष्टान्तात् साध्यसिद्धिरिति । एतेन एतद्पि प्रत्युक्तम् - 'परेण च कारयतो नाधर्मप्रसङ्गः । नहि अग्निमन्येन स्पर्शेयन् प्रयोजयिता दद्यते' इति । यद्प्यभिहितम् -'अचेतनानां च काष्ठादीनां गृहपाते प्राणवधात् पापप्रसङ्गः' इति । इष्टमेवैतत् । यतो येषां अजीवानां काष्ठादि शरीरं तदा चाव्युत्सृष्टं भावतस्तेषामविरतिप्रत्ययमवद्यसिष्यत एवेति न काचिद् बाधा । यच्चोक्तम् - 'न च दृष्टान्तमात्रात् स्वपक्षसिद्धिरिति' । एतद्प्ययुक्तम् । अजानानस्यापि प्रमत्तस्य प्राणातिपातादवद्यमिति प्रस्तुत्याग्निरुदाहृतः । प्रयोगस्तु – अजाना-नस्य प्राणवधक्रिया अवद्यहेतुः, प्रमत्तव्यापारनिर्धृत्तत्वात् , तृतीयविकल्पप्राणवधक्रियावदिति । यश्चावद्यहेतुर्न भवति स प्रमत्तव्यापारनिर्वृत्तोपि न भवति यथा प्रथमविकल्प इति । यच्चा-35 शङ्क्योक्तम् – खरसभङ्करेषु भावेषु क्षणिकेषु परकीयप्रयत्ननिरपेक्षेषु वायुप्राणस्योत्कान्तिः

खयमेव भवति न परप्रयन्नेन विनाइयते, वायुप्राणातिपातहेतुकत्वान्नाशस्य । किं तर्हि प्रयन्नः करोति । अनागतस्य क्षणस्योत्पत्तिं प्रतिबध्नातीति । एतदृष्यत्यन्तमयुक्तम् - अनागतस्त्व-ल्ब्धात्मलाभः क्षणो न तावदुत्पद्यते स चाभावस्तस्य कुतः प्रतिबन्धः ?, असत्त्वरूपत्वात् सरश्वन्नस्वेव । अतो नामावः कर्तुं शक्यः । प्रतिबन्धाप्रतिबन्धौ च भावविषयौ । स्तर्तव्यं च प्राणातिपातल्रक्षणं खं सौगतेन – प्राणी यदि भवति प्राणिविज्ञानं चोत्पद्यते हन्तुः । 5 न चाऽभावः प्राणी न च प्राणिसंज्ञा तत्र हेतुरिति । वैस्रसिकप्रायोगिकविनाशभेदाच न सर्व एव निष्कारणो नाशः प्रागभूतात्मळाभात् अङ्करादिवत्, हेतुमत्त्वात्, तर्हि किसलयादिवदु विनाशोपि विनाशवानित्यनिष्टप्रसंगः । यदा विनाशशब्देन अवस्थान्तरपरिणतिर्वस्तुनोऽभि-धीयते तदा किमनिष्टम् ? । अत्रापि पूर्वावस्थोपमर्दमात्रं विनाश्वशब्दवाच्यम् । एवमपि न विनाशस्य दिनाशे किञ्चित् कारणमुपलभामहे । प्रष्टव्यश्च पूर्वपक्षवादी – निष्कारणो दिनाशः ॥ किमसञ्जूत नित्य इति । असत्त्वे विनाशस्य सर्वभावानां नित्यताप्रसङ्गः । अथ नित्यो विनाशः; कार्योत्पादाभावः, सर्वदा विनाशेन प्रतिबद्धत्वात् । यच्चोक्तं – कायस्यैव सेन्द्रियस्य तज्जीविते-न्द्रियं व्यपदिश्यते नत्वन्यस्यात्मनोऽभावादु इति । तद्प्यसमीचीनम् । यत एकस्थित-वस्तुनिबन्धनाः सर्वेप्यनुभवस्मरणप्रत्यक्षानुमानार्थाभिधानप्रत्ययव्यवहाराः । स चैकः स्थित-आत्मा । सति तस्मिन् पुरुषार्थप्रवृत्तिप्रतिपत्तिरिति । ननु चानुभवस्मरणादयः स्कन्धमात्रे " विज्ञानमात्रतायां वा न विरुद्धाः । तत्र निरन्वयविनश्वरत्वात् स्कन्धानां विज्ञानस्य च सन्ता-नाभ्युपगमे सर्वमुपपन्नमिति । तन्न, परमार्थतस्तस्यासत्त्वात् । न चासत्यात्मनि तत्प्रणीत-प्राणातिपातलक्षणविषयावधारणं शक्यं कर्तुम् । सच्चिन्स परस्याभ्रान्तिमारणमिति भिन्नाः सन्नेतनादिलक्षणाः मारणावसानास्तत्र कस्य प्राणातिपातः - किं संचेतयितुः, अथ यस्य पर-विज्ञानमुभयस्याभ्रान्तिः, अथ येन मारित इति ? । सर्वथा गृहीतशरणत्रया अप्यशरणा 20 एव सौगताः इत्येवं विचार्यमाणं सुगतशासनं निस्सारत्वात् न युक्ति क्षमत इति ।" तत्त्वार्थ० टी० ७.८

"प्रमादः सकषायत्वं, तद्वानात्मपरिणामः प्रमत्तः प्रमत्तस्य योगः प्रमत्तयोगः । तस्मात् प्रमत्तयोगात् । इन्द्रियादयो दञ्चप्राणाः, तेषां यथासंभवं व्यपरोपणं वियोगकरणं हिंसेत्य-भिधीयते । सा प्राणिनो दुःखहेतुत्वादधर्महेतुः । प्रमत्तयोगादिति विशेषणं केवलं प्राण- 25 व्यपरोपणं नाधर्माय इति ज्ञापनार्थम् । उक्तं च – "वियोजयति चासुभिर्न च वधेन संयुज्यते" इति । उक्तं च –

হাত ৭২

''उभयविशेषणोपादानं अन्यतराभावे हिंसाऽभावज्ञापनार्थम् ॥ १२ ॥……इत्येवं इत्वा यैरुपालम्भः क्रियते –

"जले जन्तुः स्थले जन्तुराकाशे जन्तुरेव च।

जन्तुमालाक्कले लोके कथं भिक्षुरहिंसकः ॥"

<sup>३</sup> इति सोत्रावकाशं न लभते । भिक्षोर्ज्ञानध्यानपरायणस्य प्रमत्तयोगाभावात् । किं च स्थूलसूक्ष्मजीवाभ्युपगमात्—

''सूक्ष्मा न प्रतिपीड्यन्ते प्राणिनः स्थूलमूर्तयः ।

ये ग्रक्यास्ते विवर्ज्यन्ते का हिंसा संयतात्मनः ॥" इति" – राज्या० ७.१३.१२. "ननु प्रमत्तयोग एव हिंसा तदभावे संयतात्मनो यतेः प्राणव्यपरोपणेपि हिंसाऽनिष्टेरिति ॥ कश्चित् । प्राणव्यपरोपणमेव हिंसा प्रमत्तयोगाभावे तद्विधाने प्रायश्चित्तोपदेशात् । ततः तद्धभयोपादानं सूत्रे किमर्थमित्यपरः । अत्रोच्यते – उभयविशेषोपादानमन्यतमाभावे हिंसा-ऽभावज्ञापनार्थम् । हिंसा हि द्वेधा । भावतो द्रव्यतश्च । तत्र भावतो हिंसा प्रमत्तयोगः सन् केवलुः तत्र भावप्राणव्यपरोपणस्यावद्त्यंभावित्वात् । ततः प्रमत्तस्यात्मनः स्वात्मघातित्वात् रागाद्युत्यत्तेरेव हिंसात्वेन समये प्रतिवर्णनात् । द्रव्यहिंसा तु परद्रव्यप्राणव्यपरोपणं <sup>15</sup> स्वात्मनो वा, तद्विधायिनः प्रायश्चित्तोपदेशो भावप्राणव्यपरोपणाभावात् तदसंभवात् प्रमत्त-योगः स्यात् । तद्वि पूर्वकस्य यतेरप्यवद्रयंभावात् । ततः प्रमत्तयोगः प्राणव्यपरोपणं च हिंसेति ज्ञापनार्थं तदुभयोपादानं कृतं सूत्रे युक्तमेव ।" त० श्लोक० ७.१३

"पापं ध्रुवं परे दुःखात पुण्यं च सुखतो यदि । अचेतनाकषायौ च बध्येयातां निमित्ततः ॥ पुण्यं ध्रुवं खतो दुःखात् पापं च सुखतो यदि । वीतरागो मुनिर्विद्वांस्ताभ्यां युक्तयान्निमित्ततः ॥ विरोधान्नोभयैकात्म्यं स्वाद्वादन्यायविद्विषाम् । अवाच्यतैकान्तेप्युक्तिर्नावाच्यमिति युज्यते ॥ विशुद्धिसंक्वेशाङ्गं चेत खपरस्थं सुखासुखम् । पुण्यपापास्तवो युक्तो न चेद् व्यर्थस्तवाईतः ॥" आप्तमी० ९२-९५ "अहिंसा भूतानां जगति विदितं ब्रह्म परमम्, न सा तत्रारम्भोऽस्त्यणुरपि च यत्राश्रमविधौ । ततस्तत्सिद्ध्यर्थं परमकरुणो ग्रन्थमुभयम्, भवानेवात्याक्षीन्न च विकृतवेषोपधिरतः ॥" वृहत्स्व॰ ११९ ''अज्झप्पविसोहीए जीवनिकाएहिं संथडे लोए । देसियमहिंसगत्तं जिणेहिं तेलोकदंसीहिं ।। ७४७ ।। उच्चालियम्मि पाए ईरियासमियस्स संकमद्वाए । वावजेज कुलिंगी मरिज तं जोगमासज ॥ ७४८ ॥ न य तस्स तन्निमित्तो बंधो सुहुमोवि देसिओ समए । अणवज्ञो उ पओगेण सन्वभावेण सो जम्हा ॥ ७४९ ॥

35

28

25

88

5

10

15

20

2\$

नाणी कम्मस्स खयद्रमुद्रिओऽणुट्रितो य हिंसाए । जयइ असढं अहिंसत्यमुद्धिओ अवहुओ सो उ ॥ ७५० ॥ तस्स असंचेयओ संचेययतो य जाइं सत्ताइं । जोगं पप्प विणस्संति नत्थि हिंसाफलं तस्स ॥ ७५१ ॥ जो य पमत्तो पुरिसो तस्स य जोगं पडुच जे सत्ता । वावजंते नियमा तेसिं सो हिंसओ होई ॥ ७५२ ॥ जेवि न वाविजंति नियमा तेसिं पहिंसओ सो उ । सावज्जो उ पओगेण सन्वभावेण सो जम्हा ॥ ७५३ ॥ आया चेव अहिंसा आया हिंस त्ति निच्छओ एसो। जो होइ अप्पमत्तो अहिंसओ हिंसओ इयरो ॥ ७५४ ॥ जो य पओगं जुंजइ हिंसत्थं जो य अन्नभावेण । अमणो उ जो पउंजह इत्थ विसेसो महं वुत्तो ॥ ७५५ ॥ हिंसत्थं जुंजंतो सुमहं दोसो अणंतरो इयरो । अमणो य अप्पदोसो जोगनिमित्तं च विन्नेओ ॥ ७५६ ॥ रत्तो वा दुहो वा मृढो वा जं पउंजइ पओगं । हिंसा वि तत्थ जायइ तम्हा सो हिंसओ होइ ॥ ७५७ ॥ न य हिंसामित्तेणं सावजेणावि हिंसओ होइ। सुद्धस्स उ संपत्ती अफला भणिया जिणवरेहिं ॥ ७५८ ॥ जा जयमाणस्स भवे विराहणा सुत्तविहिसमग्गस्त । सा होइ निजरणफला अज्झत्थविसोहिजुत्तरस ॥ ७५९ ॥ परमरहस्समिसीणं समत्तगणिपिडगझरितसाराणं । परिणामियं पमाणं निच्छयमवलंबमाणाणं ॥ ७६० ॥ निच्छयमवलंबन्ता निच्छयओ निच्छयं अयाणंता । नासंति चरणकरणं बाहिरकरणालसा केइ ॥ ७६१ ॥ एवमिणं उवगरणं धारेमाणो विहीसुपरिसुद्धं । हवइ गुणाणायतणं अविहि असुद्धे अणाययणं ॥ ७६२ ॥" ओधनि । "एवमहिंसाऽभागो जीवघणं ति न य तं जओऽभिहिअं। सत्थोवहयमजीवं न य जीवघणं ति तो हिंसो ॥ १७६२ ॥

नन्वेवं सति लोकस्यातीवपृथिव्यादिजीवघनत्वात् अहिंसाऽभावः । संयतैरपि अहिं-साव्रतमित्थं निर्वाहयितुमज्ञक्यमिति भावः । तदेतद् न, यतोऽनन्तरमेवाभिहितमस्माभि – 30 शस्त्रोपहतं पृथिव्यादिकमजीवं भवति । तदजीवत्वे चाक्रताकारितादिपरिभोगेन निर्वहत्येव यतीनां संयमः । न च 'जीवघनो लोकः' इत्येतावन्मात्रेणैव हिंसा संभवतीति ॥ १७६२ ॥ आह – ननु जीवाकुले लोकेऽवत्रयमेव जीवघातः संभाव्यते जीवांश्च घ्रन् कथं हिंसको न स्थात् ? इत्याह –

> न य घायउ त्ति हिंसो नाघायंतो त्ति निच्छियमहिंसो । न विरलजीवमहिंसो न य जीवघणं ति तो हिंसो ॥ १७६३ ॥

35

www.jainelibrary.org

अहणंतो वि हु हिंसो दुद्वत्तणओ मओ अभिमरो व्व । बाहिंतो न वि हिंसो सुद्धत्तणओ जहा विजो ॥ १७६४ ॥

न हि 'घातकः' इत्येतावता हिंसः । न चान्नत्रपि निश्चयनयमतेनाहिंस्रः । नापि 'विरल-जीवम्' इत्येतावन्मात्रेणाहिंस्रः, न चापि 'जीवघनम्' इत्येतावता च हिंस इति । किं तर्हि, अभिमरो गजादिघातकः स इव दुष्टाध्यवसायोऽन्नत्रपि हिंस्रो मतः । बाधमानोऽपि च ग्रुद्धपरिणामो न हिंस्रो यथा वैद्यः । इति न्नजप्यहिंस्रः, अन्नजपि च हिंस्र उक्तः ॥ १७६३–१७६४ ॥

स इह कथं भूतो प्राह्यः ? इत्याह -

# पंचसमिओ तिगुत्तो नाणी अविहिंसओ न विवरीओ । होउ व संपत्ती से मा वा जीवोवरोहेणं ॥ १७६५ ॥

पद्धभिः समितिभिः समितः, तिसृभिर्गुप्तिभिश्च गुप्तो ज्ञानी जीवखरूप-तद्रक्षाक्रियाभिज्ञः सर्वथा जीवरक्षापरिणामपरिणतः तत्प्रयतश्च कथमपि हिंसन्नप्यविहिंसको मतः । एतद्विपरी-तल्ठक्षणस्तु नाहिंसकः, किन्तु हिंस्र एवायम्, अग्रुभपरिणामत्वात् बाद्यजीवहिंसायास्तु जीवोपरोघेन जीवस्य कीटादेरुपरोघेनोपघातेन संपत्तिभवतु, मा भूटू वा 'से' तस्य साध्वादेः, <sup>18</sup> हिंसकत्वे तस्या अनैकान्तिकत्वादिति ॥ १७६५ ॥

कुतः तस्या अनैकान्तिकत्वमित्याह --

असुभो जो परिणामो सा हिंसा सो उ नाहिरनिमित्तं । को वि अवेक्खेज न वा जम्हाऽणेगंतियं बज्झं ॥ १७६६ ॥ यस्मादिह निश्चयनयतो योऽग्रुभपरिणामः स एव हिंसा इत्याख्यायते । स च नाह्य-

29 सत्त्वातिपातक्रियालक्षणं निमित्तं कोप्यपेक्षते कोपि पुनस्तन्निरपेक्षोऽपि भवेत् , यथा तन्दु-लमत्स्यादीनाम् , तस्मादनैकान्तिकमेव बाद्यनिमित्तम् , तत्सद्भावेप्यहिंसकत्वात् , तदभावेऽपि च हिंसकत्वात् इति ॥ १७६६ ॥

नन्वेवं बाह्यो जीवघातः किं सर्वथैव हिंसा न भवति ? । उच्यते कश्चिद् भवति, कश्चित्तु न । कथम् ? इत्याह –

> असुभपरिणामहेऊ जीवाबाहो त्ति तो मयं हिंसा । जस्स उ न सो निमित्तं संतो वि न तस्स सा हिंसा ॥ १७६७ ॥

ततः – तस्मात् यो जीवाबाधोऽशुभपरिणामस्य हेतुः अथवा अशुभपरिणामो हेतुः कारणं यस्यासावशुभपरिणामहेतुर्जीवाबाधः जीवघातः स हिंसा इति मतं तीर्यकरगणधराणाम् । यस्य तु जीवाबाधस्य सोऽशुभपरिणामो न निमित्तं स जीवाबाधः सन्नपि तस्य साधोने ﷺ हिंसेति ॥ १७६७ ॥

अमुमेवार्थं दृष्टान्तेन द्रदयन्नाह -

# सदादओ रइफला न वीयमोहस्स मावसुद्धीओ । जह, तह जीवाबाहो न सुद्रमणसो वि हिंसाए ॥ १७६८ ॥

25

यथेह वीतरागद्वेषमोहस्य भगवतः इष्टाः शब्दरूपादयो भावविशुद्धितो न कदाचिद् रतिफला रतिजनकाः संपद्यन्ते यथा वेह शुद्धात्मनो रूपवत्यामपि मातरि न विषयाभिलाषः संजायते, तथा शुद्धपरिणामस्य यत्नवतः साधोः सत्त्वोपघातोऽपि न हिंसायै संपद्यते ततोऽशभपरिणामजनकत्वे बाह्यं निमित्तमनैकान्तिकमेवेति ॥ १७६८ ॥" <sup>विश्वेषा०</sup>

> ''हिंसामि मुसं भासे हरामि परदारमाविसामि ति । चिंतेज कोइ नय चिंतियाण कोवाइसंभूई ॥ ३२५९ ॥ तहवि म धम्माधम्मोदयाइ संकप्पओ तहेहावि । वीयकसाए सवओऽधम्मो धम्मो य संथुणओ ॥ ३२६० ॥

'हिनस्मि हरिणादीन' 'मृषां भाषेऽहम्' तद्भाषणाच वख्रयामि देवदत्तादीन्, 'धनमपहरामि' 'तेषामेव परदारानाविशामि – निषेवेऽहम्' इत्यादि कश्चित् चिंतयेत् । न च तेषां चिन्तितानां " हिंसादिचिन्ताविषयभूतानां हरिणादीनां तत्कालं कोपादिसंमूतिः – कोपादिसंभवोऽस्ति । तथापि हिंसादिचिन्तकस्याधर्मः, दयादिसंकल्पतस्तु तद्वतो धर्मो भवति, इत्यावयोरविगानेन प्रसिद्धमेव । तथेहापि प्रस्तुते वीतकषायानप्यईत्सिद्धादीन् शपमानस्याधर्मः, संस्तुवतस्तु धर्म इति किं नेष्यते ? ॥" विशेषा•

"आया चैव अहिंसा आया हिंस त्ति निच्छओ एस ।

जो होइ अप्पमत्तो अहिंसओ, हिंसओ इयरो ॥ ३५३६ ॥

इहात्मा मनःप्रभृतिना करणेन हननघातनाऽनुमतिरुक्षणां हिंसां तन्निवृत्तिरूपामहिंसां करोतीति व्यवहारः, अस्यां च गाथायां निश्चयनयमतेन आत्मैव इननादिरुक्षणा हिंसा स एव च तन्निवृत्तिरूपाऽहिंसेत्युक्तम् । तदनेनात्मनः करणस्य योगरुक्षणस्य कर्मणश्चैकत्वमुक्तं भवतीति ।" विशेषा० । ओधनि० गा० ७५४ ।

''यत एव कर्मक्षयात् कर्मप्रकृतीनां विशिष्टतरोऽकरणनियमः क्षपकश्रेण्यामुपपन्नोऽतएव तज्जन्यगर्हितप्रधृत्तेरपि तत एव तथाऽकरणनियमाद् वीतरागः क्षीणमोहादिगुणस्थानवर्ती मुनिः नैव किञ्चित् करोति गईणीयं जीवहिंसादि, देशोनपूर्वकोटिकालं जीवन्नपि, गईणीयव्यापारबीजभूतकर्मक्षये गईणीयप्रवृत्तेरयोगात्।" उपदेशरहस्य गा॰ ११४।

''ननु यदि सदा गईणीयाऽप्रवृत्तिर्वांतरागस्याऽभ्युपगता तदा तस्य गमनागमनशब्दादि- 25 व्यापारो न युक्तत्तत्स्यां ततोऽन्योन्यपुद्रलप्रेरकत्वेनापि परप्राणव्यपरोपणानुक्लूलत्वेन हिंसान्तर्भूततया गईणीयत्वात्, हिंसादयो दोषा एव हि गईणीया लोकानामित्याक्षद्भ्य समाधत्ते—

# ण य तस्स गरहणिओ चेंद्वारंभोत्थि जोगमित्तेणं ।

जं अप्पमत्ताईणं सजोगिचरमाण णो हिंसा ॥ ११५ ॥

न तस्य वीतरागस्य, चेष्टारंभो गमनागमनज्ञब्दादिव्यापारः गईणीयोऽस्ति, यद् यस्माद्, योगमात्रेण रागद्वेषासद्दचरितेन केवळ्योगेन, अप्रमत्तादौनां सयोगिचरमाणां जीवानाम्, नो नैव, हिंसा, तेषां योगस्य कदाचित् प्राण्युपमर्दोपद्वित्त्वेपि तत्त्वतो हिंसारूपत्वाभावात् तत्त्वतो हिंसाया एव गईणीयत्वादिति भावः, व्यक्तीभविष्यति चेदग्रुपरिष्टात् ।" – <sup>उपदेश-</sup> रहस्य गा॰ १९४ ।

揚

९३

5

15

"नन्विदं स्वमनीषिकामात्रविजृंभितं केन प्रमाणीकियतामिति आशङ्घ्याह –

भणियं च कप्पभासे वत्थच्छेयाहिगारमुद्दिस्स ।

एयं सुविसेसेउं पडिवजेअव्वमिय सम्मं ॥ ११६ ॥

भणितं चैतदनुपदोक्तम्, कल्पभाष्ये वस्नच्छेदनविधानसमर्थनं हृदि निधाय सुविशेष्य <sup>8</sup> सपूर्वोत्तरपक्षं वितत्य, इति हेतौ, सम्यक्प्रतिपत्तव्यमदः, कल्पभाष्याभिप्रायश्चायम् –" उपदेशरहस्र गा० ९१६ ।

> "सदो तर्हि मुच्छति छेदणा वा धावंति ते दो वि जाव लोगो । वत्थस्स देहस्स य जो विकंपो ततो वि वादादि भरिंति लोगं ।।

भो ! आचार्य ! तत्र वस्त्रे छिद्यमाने शब्दः संमूर्च्छति छेदनका वा सूक्ष्मपक्ष्मावयवा ण उड्डीयन्ते । एते च द्वयेपि ततो निर्गता ळोकान्तं यावत् प्राप्नुवन्ति । तथा वस्त्रस्य देहस्य च यो विकंपश्चलनं ततोपि विनिर्गता वातादयः प्रसरन्तः सकल्लमपि लोकमापूरयन्ति ।

अहिच्छसि जंति ण ते उ दूरं संखोभिया तेहऽवरे वयंति ।

उहुं अहे यावि चउद्दिसिं पि पूरिंति लोगं तु खणेण सन्वं ॥

अथाचार्थ त्वं इच्छसि मन्यसे, ते च वस्त्रच्छेदनसमुत्थाः शब्दपक्ष्मवातादिपुद्रलाः, न 15 दूरं लोकान्तं यान्ति तर्हि तैः संक्षोभिताश्चालिताः सन्तोऽपरे व्रजन्ति । एवमपरापरपुद्रल-प्रेरिताः पुद्रलाः प्रसरन्तः क्षणेनोर्ध्वमधस्तिर्यक्चतस्रष्वपि दिक्षु सर्वमपि लोकं आपूरयन्ति । यत एवमतः –

विनाय आरंभमिणं सदोसं तम्हा जहालद्धमहिट्ठिहिजा !

वुत्तं सएओ खलु जाव देही ण होइ सो अंतकरी तु ताव ॥ इदमनन्तरोक्तं सर्वल्लोकपूरणात्मकमारंभं सदोषं सूक्ष्मजीवविराधनया सावद्यं विज्ञाय, तस्मात् कारणात् यथाल्रब्धं वस्त्रं अधितिष्ठेत् न छेदनादि क्रुर्यात्, यत उक्तं भणितम्, व्याख्याप्रज्ञप्तौ – यावद्यं देही जीवः, सैजः सकम्पः चेष्टावानित्यर्थः तावदसौ कर्मणो भवस्य वा अन्तकारी न भवति । तथा च तदालापकः – "जाव णं एस जीवे सया समिअं एअइ, वेअइ, चल्लइ, फंदइ, घट्टइ, खुब्भइ, उद्दीरइ, तं तं भावं परिणमइ ताव णं तस्स 26 जीवस्स अंते अंतकिरिया ण भवइ ।"

अथेत्थं भणिष्यथ एवं तर्हि भिक्षादिनिमित्तमपि चेष्टा न विधेयेति । नैवम्, यतः -

# जा यावि चिद्वा इरियाइआओ संपस्सहेताहिं विणा ण देहो । संचिद्वए नेवमच्छिजमाणे वत्थंमि संजायइ देहणासो ॥

याश्चापि चेष्टा ईर्यादिकाः संपद्यत तत्रेरणमीर्या भिक्षासंज्ञाभूम्यादौ गमनं, आदि-» शब्दाद् भोजनशयनादयो गृह्यन्ते, एताभिर्विना देहः पौद्रलिकत्वात् न संतिष्ठते न निर्वहति, देहमन्तरेण च संयमस्यापि व्यवच्छेदः प्राप्नोति, वस्त्रे पुनरच्छिद्यमाने नैवं देहनाशः संजायते अतो न तच्छेदनीयम् । किन्न,

> जहा जहा अप्पतरो से जोगो तहा तहा अप्पतरो से बंधो । निरुद्धजोगिस्स व से ण होइ अच्छिइपोतस्स व अंबुणाहे ॥

यथा यथा 'से' तस्य जीवस्याल्पतरो योगस्तथा 'से' तस्य अल्पतरो बंधो भवति, यो वा निरुद्धयोगी शैलेइयवस्थायां सर्वथा मनोवाक्कायव्यापारविरहितः तस्य कर्मबन्धो न भवति । दृष्टान्तमाह – अच्छिद्रपोतस्येवाम्बुनाथे, यथा किल निश्छिद्रप्रवहणं सलिल-संचयसंपूर्णेपि जलधौ वर्तमानं खल्पमपि जलं नाश्रवति, एवं निरुद्धयोग्यपि जन्तुः कर्म-वर्गणापुद्गलैरज्जनचूर्णपूर्णसमुद्गकवन्निरन्तरं निचितेपि लोके वर्तमानः खल्पीयोपि कर्मे नोपादत्तेऽतः कर्मबन्धस्य योगान्वयव्यतिरेकानुविधायितया तत्परिजिहीर्घुणा वस्त्रच्छेदनादि-व्यापारो न विधेयः । इत्थं परेण खपश्चे स्थापिते सति सूरिराह –

आरंभमिट्टो जइ आसवाय गुत्ती य सेआय तहा नु साहू।

मा फंद वारेहि व छिजजमाणं पतिण्णहाणी व अतोण्णहा ते ।।

आरंभमिद्वोत्ति मकारोऽलाक्षणिकः, हे नोदक यद्यारंभस्तवाश्रवाय कर्मोपादानाय इष्टो- " ऽभिप्रेतः, गुप्तिश्च तत्परिहाररूपा श्रेयसे – कर्मानुपादानाय अभिप्रेता तथा च सति हे साधो मा स्पंद, मा वा वस्त्रं छिद्यमानं वारय । किमुक्तं भवति ? । यदि वस्त्रच्छेदनं आरंभ-तया भवता कर्मबन्धनिबन्धनमभ्युपगम्यते, ततो येयं वस्त्रच्छेदनप्रतिषेधाय हस्तस्पन्द-नात्मिका चेष्टा क्रियते यो वा तत्प्रतिषेधको ध्वनिरुच्चार्यते तावप्यारम्भतया भवता न कर्तथ्यौ, अतो मदुक्तोपदेशादन्यथा चेत् करोषि ततः ते प्रतिज्ञाहानिः । स्ववचनविरोध- " लक्षणं दूषणमापद्यत इत्यर्थः । अथ व्रवीथा योऽयं मया वस्त्रच्छेद्दनप्रतिषेधको ध्वनिरुचार्यते स आरम्भप्रतिषेधकत्वान्निर्दोष इति । अत्रोच्यते –

> अदोसवं ते जइ एस सदो अण्णो वि कम्हा ण भवे अदोसो । अहिच्छया तुज्झ सदोस एको एवं सती कस्स भवे न सिद्धी ॥

यद्येष त्वदीयः शब्दोऽदोषवान् ततोऽन्योऽपि वस्त्रच्छेदनादिसमुत्थः शब्दः कस्माददोषो 20 न भवेत् ? । तस्यापि प्रमाणातिरिक्तपरिभोगविभूषादिदोषपरिहारहेतुत्वात् । अथेच्छ्रया स्वाभिप्रायेण तबैको वस्त्रच्छेदनशब्दः सदोषोऽपरस्तु निर्दोषः, एवं सति कस्य न स्वपक्ष-सिद्धिर्भवेत् । सर्वस्यापि वागाडम्बरमात्रेण भवत इव स्वाभिप्रेतार्थसिद्धिर्भवेदिति भावः । ततश्चास्माभिरपि एवं वक्तुं शक्यम् – योयं वस्त्रच्छेदनसमुत्थः शब्दः स निर्दोषः, शब्दत्वात्, भवत्परिकल्पितनिर्दोषशब्दवदिति । किं च –

तं छिंदओ होज सइं तु दोसो खोभाइ तं चेव जओ करेइ।

जं पेहतो होंति दिणे दिणे तु संपाउणंते य णिबुज्झ ते वि ॥

यतस्तदेव वस्तं छिद्यमानं पुद्रलानां क्षोमादि करोति अतस्तद्वस्तं छिन्दतः सक्ठदेकवारं दोषो भवेत्, अच्छिद्यमाने तु वस्ते प्रमाणातिरिक्तं तत्प्रत्युपेक्षमाणस्य ये भूमिलोलनादयः अप्रत्युपेक्षणा दोषा दिने दिने भवन्ति, ये च तद्वस्तं संप्रावृण्वतो विभूषादयो बहवो दोषा- 30 स्तानपि निबुध्यस्व अक्षिणी निमील्य सम्यग् निरूपय इति भावः । आह – यदि वस्त्रच्छेदने युष्मन्मतेनापि सक्वहोषः संभवति ततः परिह्वियतामसौ गृहस्थैः स्वयोगेनैव यद्भिन्नं वस्त्रं तदेव गृह्यताम् । उच्यते –

> घेतव्वगं भिन्नमहिच्छियं ते जा मग्गते हाणि सुतादि ताव । अप्पेस दोसो गुणभूतिजुत्तो पमाणमेवं तु जतो करिंति ।।

For Private & Personal Use Only

अथ न तवेष्टं मतं यथा चिरमपि गवेष्य भिन्नं गृहीतव्यम्, तत डच्यते – यावत् तत् भिन्नं वस्तं मार्गयति तावत्तस्य श्रुतादौ सूत्रार्थपौरुष्यादौ हानिर्भवति । अपि च य एव वस्त्रच्छेदनलक्षणो दोषः स प्रत्युपेक्षणशुद्धिविभूषापरिहारप्रभृतीनां गुणानां भूत्या संपदा युक्तः बहुगुणकलित इति भावः । कुत इत्याह । यतः प्रमाणमेव वस्त्रस्य तदानीं साधवः कुर्वन्ति ३ न पुनस्तत्राधिकं किमपि सुत्रार्थव्याघातादिकं दषणमस्तीति ।

अथ 'जा यावि चिट्ठा इरियाइयाओ' इत्यादि परोक्तं परिहरन्नाह -

आहारणीहारविहीसु जोगो सन्वो अदोसाय जहा जतस्स । हियाय सस्संमिव सस्सियस्स मंडस्स एयं परिकम्मणं तु ॥

यथा यतस्य प्रयत्नपरस्य साधोराहारनीहारादिविधिविषयः सर्वोऽपि योगो भवन्मतेनापि 1º अदोषाय भवति, तथा भाण्डस्योपकरणस्य परिकर्मणमपि छेदनादिकमेवमेव यतनया कियमाणं निर्दोषं द्रष्टव्यम् । दृष्टान्तमाह – 'हियाय सरसंमिव सस्तियस्त त्ति' – श्वस्थेन चरति शास्यिकः तस्य, यथा तद्विषयं परिकर्मणं निद्दिणनादिकं हिताय भवति तथेदमपि भाण्डपरिकर्मणम् । तथा चोक्तम् –

> ''यद्वत्शस्यहितार्थं शस्याकीर्णेऽपि विचरतः क्षेत्रे । या भवति शस्यपीडा यत्नवतः साल्पदोषाय ॥ तद्वजीवहितार्थं जीवाकीर्णेऽपि विचरतो लोके । या भवति जीवपीडा यत्नवतः साल्पदोषाय ॥''

किञ्च –

15

Z₿

### अप्पेव सिद्धंतमजाणमाणो तं हिंसगं भाससि योगवंतं । दव्वेण भावेण य संविभत्ता चत्तारि भंगा खुळु हिंसगत्ते ॥

'अपि' इत्यभ्युचये, अस्त्यन्यदपि वक्तव्यमिति भावः । यदेवं योगवन्तं वस्नच्छेदनादि-व्यापारवन्तं जीवं हिंसकं त्वं भाषसे, तत् निश्चीयते सम्यक्सिद्धान्तमजानान एवं प्रछपसि । म हि सिद्धान्ते योगमात्रप्रत्ययादेव हिंसोपवर्ण्यते, अप्रमत्तसंयतादीनां सयोगिकेवळि-पर्यन्तानां योगवतामपि तदभावात् । कथं तर्हि सा प्रवचने प्ररूप्यते इत्याह । द्रव्येण 26 भावेन च संविभक्ताश्चत्वारो भङ्गाः खलु हिंसकत्वे भवन्ति । तथाहि । द्रव्यतो नामैका हिंसा न भावतः । भावतो नामैका हिंसा न द्रव्यताः । एका द्रव्यतोऽपि भावतोऽपि । एका न द्रव्यतो नापि भावतः । अथैषामेव यथाकमं भावनां कुर्वन्नाह –

> आहच हिंसा समियस्स जा तू सा दव्वओ होइ ण भावतो उ । भावेण हिंसा तु असंजतस्सा, जे वा वि सत्ते ण सदा वधेति ॥ संपत्ति तस्सेव जदा भविज्ञा सा दव्वहिंसा खल्ज भावओ अ । अज्झत्थसुद्रस्स जदा ण होज्ञा वधेण जोगो दुहतो वऽहिंसा ॥

समितस्येर्थांसमितावुपयुक्तस्य याऽऽहच कदाचिदपि हिंसा भवेत् सा द्रव्यतो हिंसा । इयं च प्रमादयोगाभावात् तत्त्वतोऽहिंसैव मन्तव्या । 'प्रमत्तयोगात् प्राणव्यपरोपणं हिंसा' इति वचनात्, न भावत इति । भावेन भावतो या हिंसा न तु द्रव्यतः सा असंयतस्य प्राणाति-

पातादेरनिवृत्तस्य, उपलक्षणत्वात् संयतस्य वाऽनुपयुक्तगमनागमनादि कुर्वतः । यानपि सत्त्वान् असौ सदैव न हन्ति तानप्याश्रिस मन्तव्या । 'जे वि न वाविज्जन्ती नियमा तेसिं पि हिंसओ सो उ।' [ओधनि॰ ७५३] इति वचनात् । यदा तु तस्यैव प्राणव्यपरोपणसंप्राप्तिर्भवति तदा सा द्रव्यतो भावतोपि हिंसा प्रतिपत्तव्या । यः पुनरध्यात्मना चेतःप्रणिधानेन शुद्ध उपयुक्तगमना-गमनादिकियाकारी खर्थः । तस्य यदा वधेन प्राणव्यपरोपणेन सह योगः संबन्धो न भवति, ह तदा द्विधापि द्रव्यतो भावतोऽपि च हिंसा न भवतीति भावः । तदेवं भगवत्प्रणीतप्रवचने हिंसाविषयाश्चत्वारो भङ्गा उपवर्ण्यन्ते । अत्र चाद्यभङ्गे हिंसायां व्याप्रियमाणकाययोगोपि भावत उपयुक्ततया भगवद्भिरहिंसक एवोक्तः । ततो यदुक्तं भवता वस्त्रच्छेदनव्यापारं कुर्वतो हिंसा भवतीति तत्प्रवचनरहस्यानभिज्ञतासूचकमिति।" बृहत् गा० ३९२२-३९४९ । उपदेशरहस्य गा० ११६-११८। धर्मपरीक्षा० गा० ४७-८८। पुरुषार्थं० ४२-८६। अनगार०४. २२-३६। 10 सागार० २.८-१९;४.७-३३। सुत्तनिपात २.२.४,५,१२;२.७.२८;२.१४.१९;३.११.२७ । धम्मपद गा० १२९,१३०,४०५ । मज्झिमनिकाये जीवकसुत्त-५५, उपालिसुत्त-५६ । विनयपिटके महावग्ग ६.४.२;६.४.८; चुहरवग्ग ७.२.७। चतुःशतक १२.२३। बोधिचर्यावतार परि० ८. का० ९०-१०८ । झिक्षासमुच्चय पृ० १३१–१३५,३५७ । भगवद्गीता १८.१७ । महाभारत ज्ञांतिपर्व अ० १२४. श्लो० ६५,६६; अ० ३०८ श्लो० ५; अ० ३१३. श्लो० १६–२०। S. B. E. VOL, 50----अहिंसाशब्दोऽत्र द्रष्टव्यः । 15

प्रु० ७. पं० २६. 'गीतार्थ' -

### "गीयत्थो जयणाए कडजोगी कारणंमि णिहोसो । एगेसिं गीयकडो अरत्तदुट्ठो अजयणाए ॥"

बृहत्० ४९४६ । उपदेशरहस्य गा० १३१ ।

''इय दोसा उ अगीए गीयम्मि उ कालहीणकारिम्मि । गीयत्थस्स गुणा पुण होंति इमे कालकारिस्स ॥ ९५० ॥ आयं कारणं गाढं वत्थुं जुत्तं ससत्ति जयणं च। सन्वं च सपडिवक्खं फलं च विविधं वियाणाइ ॥ ९५१ ॥ सुंकादीपरिसुद्धे सइ लाभे कुणइ वाणिओ चिट्ठं । एमेव य गीयत्थो आयं दहुं समायरइ ॥ ९५२ ॥ असिवाईसुंकत्थाणिएसु किंचिखलियस्स तो पच्छा । वायणवेयावचे लाभो तवसंजमज्झयणे ॥ ९५३ ॥ नाणाइतिगस्सद्वा कारण निकारणं तु तव्वञ्जं । अहिडक विस विसइय सजन्खयसूलमागाढं ॥ ९५४ ॥ आयरियाई वत्धुं तेसिं चिय जुत्त होइ जं जोग्गं । गीय परिणामगा वा वत्थुं इयरे पुण अवत्थुं ॥ ९५५ ॥ धिइ सारीरा सत्ती आयपरगता उ तं न हावेति । जयणा खलु तिपरिरया अलंभे पच्छा पणगहाणी ॥ ९५६ ॥ इह परलोगे य फलं इह आहाराइ इकमेकस्स । सिद्धी सग्ग सुकुलता फलं तु परलोइयं एयं ॥ ९५७ ॥

Jain Education International

20

30

खेत्तोऽयं कालोऽयं करणमिणं साहओ उवाओऽयं । कत्त ति य जोगि ति य, इय कडजेगी वियाणाहि ॥ ९५८ ॥ ओयब्भूतो खित्ते काले भावे य जं समायरइ । कत्ता उ सो अकोप्पो जोगीव जहा महावेओ ॥ ९५९ ॥ अहवण कत्ता सत्था, न तेण कोविऊती कयं किंचि । कत्ता इव सो कत्ता एवं जोगी वि नायव्वो ॥ ९६० ॥ किं गीयत्थो केवलि चउव्विहे जाणणे य गहणे य । तुछे रागदोसे अणंतकायस्स वज्जणया ॥ ९६१ ॥ सव्वं नेयं चउहा तं वेइ जिणो जहा तहा गीतो । चित्तमचित्तं मीसं परित्तणंतं च लक्खणतो ॥ ९६२ ॥ कामं खलु सव्वन्नू नाणेणऽहिओ दुवालसंगीतो । पन्नत्तीइ उ तुछो केवलनाणं जओ मूअं ॥ ९६३ ॥<sup>17</sup> बहत्० ।

पृ० ७ पं० २७. 'स्वरूपहिंसा' – ''हेतुतस्तावदयतनाऽपरपर्यायात् प्रमादात्, स्वरूप-तश्च प्राणव्यपरोपणतः, अनुबन्धतश्चपापकर्मबन्धार्जितदुःखलक्षणात् – इह हिंसा प्रतीयते । 15 तथा च सूत्रं – अजयं चरमाणो य पाणभूयाई हिंसइ । बंधई पावयं कम्मं तं से होइ कड्डअं फल्टं।'' उपदेशरहस्य-गा० ४ ।

पृ० ८. पं० १. 'सोयमिषोः' – क्षो० वाक्या० २२२-२३९,३४०-३४३। ''वैयाकरणाः वाक्यस्य वाक्यार्थे शक्तिरिति वदन्ति । अन्ये तु मुक्तशरन्यायेन एकयैवाभिधया पदार्थ-स्मृतिः वाक्यार्थबोधआ भवतीति वदन्ति । परे तु वाक्यस्य वाक्यार्थे तात्पर्यरूपं वृत्त्यन्तर-20 मिति स्वीकुर्वन्ति'' – भाइचिं० प्ट० २० ।

"ये त्वभिद्धति सोयमिषोरिव दीर्घतरो व्यापार इति यत्परः शब्दः स शब्दार्थः" --क्राव्यप्र• अ॰ ५।

''भट्टमतोपजीविनां भट्टलोछटादीनामभिमतं पक्षमाशङ्कते – 'ये त्विति'।" काव्यप्र॰ टी॰ पृ॰ २२५।

25 पृ० ८. पं० ३. 'एतेन'-यद्यपि व्यापकतावच्छेदकत्वेन गृहीतधर्मावगाहिपरामर्शात् व्यापकतावच्छेदकतद्धर्मावच्छिन्नप्रकारिकैव अनुमितिर्जायते न पुनर्व्यापकतानवच्छेदकधर्मा-न्तरावच्छिन्नप्रकारिका इति न्यायमर्यादा तथापि एकविरोषवाधकालीनपरामर्शात् व्यापक-तानवच्छेदकधर्मावच्छिन्नप्रकारिका अनुमितिः प्रामाणिकी यथा वह्नित्वावच्छिन्नव्यापकता-वगाहिनः महानसीयेतरवह्निवाधकालीनपरामर्शात् पर्वतो महानसीयवह्निमान् इत्येव व्याप-३० कतानवच्छेदकमहानसीयत्वावच्छिन्नप्रकारिका अनुमितिर्भवति एवं लाघवज्ञानसहकृतादपि परामर्शात् व्यापकतानवच्छेदकधर्मावच्छिन्नप्रकारा अनुमितिर्भवति एवं लाघवज्ञानसहकृतादपि वह्तिवावच्छिन्न-व्यापकतावगाहिनः महानसीयवह्नौ लाघवमितिबुद्धिसहकृतात् परामर्शत् पर्वतो महानसीय-वह्निमान् इत्येव अनुमितिर्जायते ।

तद्धर्भावच्छित्रविशेष्यकतत्पदनिरूपितशक्तिप्रकारकज्ञानजन्यया तद्धर्भावच्छिन्नोपस्थित्या

5

तद्धर्मावच्छिन्नविषयक एव शाब्दवोधो जायते इति न्यायनयः, यथा – घटत्वावच्छिन्नो घटपदशक्यः इति ज्ञानजन्यघटत्वावच्छिन्नोपस्थित्या जायमाने शाब्दबोधे घटत्वाव-च्छिन्नस्यैव विषयता तथापि क्वचित् वाधप्रतिसंधाने वाधितेतरत्वेन वृत्त्यनवच्छेदकरूपेणापि तस्य शाब्दबोधविषयता यथा घटेन जल्लमानय इत्यत्र जलानयने सच्छिद्रघटकरणकत्वं बाधितमिति प्रतिसंधाने वृत्त्यनवच्छेदकसच्छिद्रेतरत्वरूपेणैव घटस्य शाब्दबोधविषयता भवति, तत्र हि सच्छिद्रेतरघटकरणकं जलानयनमिति शाब्दबोधात् ।

एवं मा हिंस्यात् सर्वा भूतानि इत्यत्र हिंसात्वसामान्यावच्छेदेन अनिष्टसाधनत्वबोध-जनकादपि विधिवाक्यात् अग्निषोमीयं पशुमालभेत इत्यादिविशेषहिंसाविषयकेष्टसाधनत्व-बोधकापवादसहकुतात् तत्तदपवादेतरहिंसामात्र एव अनिष्टसाधनत्वविषयकः शाब्दबोधस्सं-पद्यते इति सापवादोत्सर्गविधिवाक्यस्थले एकेनैव शाब्दबोधेन कार्यसिद्धौ न औत्सर्गिकाप- 10 बादिकवाक्यजन्यानां विभिन्नानां शाब्दबोधानां कल्पना समुचितेति मीमांसकादिसंमतशाब्द-बोधप्रक्रियानुगामिनः ।

प्र० ८. पं० २७. 'षद्रस्थानपतितत्वं'----

"जं चोइसपुव्वधरा छट्ठाणगया परोप्परं होंति ।

तेण उ अणन्तभागो पण्णवणिजाण जं सुत्तं ॥ १४२ ॥

"यद् यस्मात् कारणात् चतुर्दशपूर्वधराः षट्स्थानपतिताः परस्परं भवन्ति, हीनाधि-क्येनेति शेषः । तथा हि – सकछाभिछाप्यवस्तुवेदितया य उत्क्रष्टश्चतुर्दशपूर्वधरः, ततोऽन्यो हीनहीनतरादिः आगमे इत्थं प्रतिपादितः – तद्यथा – 'अणंतभागहीणे वा, असंखेज्जभागहीणे वा, संखेज्जभागहीणे वा, संखेज्जगुणहीणे वा, असंखेज्जगुणहीणे वा, अणंतगुणहीणे वा' । यस्तु सर्वस्तोकाभिछाप्यवस्तुज्ञापकतया सर्वजघन्यः ततोऽन्य उत्क्रष्ट उत्कृष्टतरादिरप्येवं 20 प्रोक्तः । तद्यथा – 'अणंतभागब्भहिए वा, असंखेज्जभागब्भहिए वा, संखेज्जभागब्भहिए वा, संखेज्जगुणब्भहिए वा, असंखेज्जगुणब्भहिए वा, संखेज्जभागब्भहिए वा, संखेज्जगुणब्भहिए वा, असंखेज्जगुणब्भहिए वा, अणंतगुणब्भहिए वा' । तदेवं यतः परस्परं षट्स्थानपतिताश्चतुर्दशपूर्वविदः, तस्मात् कारणात् यत् सूत्रं चतुर्दशपूर्वछक्षणं तत्त् प्रज्ञापनीयानां भावानामनन्तभाग एवेति । यदि पुनर्यावन्तः प्रज्ञापनीया भावास्तावन्तः सर्वेऽपि सूत्रे निबद्धा भवेयुः, तदा तद्वेदिनां तुल्यतैव स्यात्, न षट्स्थानपतितत्वमिति <sup>25</sup> भावः ॥"-विशेषा० टी० ।

प्ट० ९. पं० ३. <sup>4</sup>शब्दसंस्पृष्टार्थः' – ''ऋणोति वाच्यवाचकभावपुरस्सरं अवणविषयेन शब्देन सह संस्पृष्टमर्थं परिच्छिनत्त्यात्मा येन परिणामविशेषेण स परिणामविशेषः श्रुतम् ।" नन्दी० म० ४० १४० ।

प्ट० ९. पं० ४. 'नन्दिवृत्त्यादौ' - नन्दी॰ म॰ प्र॰ ६५।

30

15

पट ९. पं० ८. 'पूर्वगतगाथायाम्' – ''इतिपूर्वगतगाथासंक्षेपार्थः" – विशेषा० टी० गा० १९७। नन्दी० म० ४० १४२।

प्र॰ ९. पं॰ १८. 'अपवादमाह' – ''तदेवं सर्वस्याशेषेन्द्रियोपल्रब्वेः उत्सर्गेण मति-ज्ञानत्वे प्राप्ते सति अपवादमाह – मोत्तूणं दव्वसुयं मुत्तवा द्रव्यश्चतं। किमुक्तं भवति – मुक्त्वा पुस्तकपत्रकादिन्यस्ताक्षरद्रव्यश्चतविषयां शब्दार्थपर्यालोचनात्मिकां शेषोपलव्धिम्, तस्थाः श्चतज्ञानरूपत्वात् । यच्च द्रव्यश्चतव्यतिरेकेण अन्योऽपि शेषेन्द्रियेषु अक्षरलाभः शब्दार्थपर्यालोचनात्मकः सोऽपि श्चतम् न तु केवलोऽक्षरलाभः । केवलो हि अक्षरलाभः मतावपि ईहादिरूपायां भवति न च सा श्चतज्ञानम् । अत्राह – नतु यदि शेषेन्द्रियेष्वक्षर-ग्लाभः श्चतम् तर्हिं यदवधारणमुक्तम् – श्रोत्रेन्द्रियेण उपलब्धिरेव श्चतमिति तद्विघटते शेषेन्द्रियोपलब्धेरपि संप्रति श्चतत्वेन प्रतिपन्नत्वात् ; नैष दोषः, यतः शेषेन्द्रियाक्षरलाभः स इह गृह्यते यः शब्दार्थपर्यालोचनात्मकः, शब्दार्थपर्यालोचनानुसारी च अक्षरलाभः श्रोत्रेन्द्रियोपलब्धिकल्प इति न कश्चिद्दोषः ।" नन्दी मिरु ए० १४२ । विशेषा ्टी० गा० १२३ ।

प्र० ९. पं० १९. 'अक्षरलाभश्च यः' -

# ''सो वि हु सुयक्खराणं जो लाभो तं सुयं मई सेसा ।

जइ वा अक्खरचिय सा सव्वा न प्पवत्तेजा ॥ १२६ ॥

सोपि च शेषेन्द्रियाक्षरलाभः स एव श्रुतम् । यः किमित्याह – यः श्रुताक्षराणां लाभः, न सर्बः, – यः संकेतविषयशब्दानुसारी, सर्वज्ञवचनकारणो वा विशिष्टः श्रुताक्षरलाभः, स श्रुतम्, न त्वश्रुतानुसारी – ईहापायादिषु परिस्फुरद्क्षरलाभमात्रमित्यर्थः । यदि पुनरक्षर-<sup>15</sup> लाभस्य सर्वस्यापि श्रुतेन कोडीकरणादनक्षरैव मतिरभ्युपगम्यते, तदा सा यथाऽवम्रहेहावाय-धारणारूपा सिद्धान्ते प्रोक्ता, तथा सर्वापि न प्रवर्तेत, सर्वापि मतित्वं नानुभवेदित्यर्थः, किन्तु अनक्षरत्वात् अवम्रहमात्रमेव मतिः स्याद् न त्वीहादयः, तेषामक्षरलाभात्मकत्वात् । तस्माच्छुतानुसार्येवाक्षरलाभः श्रुतम्, शेषं तु मतिज्ञानम् ॥" – विशेषा॰ टी॰ ।

पृ० ९. पं० २२. 'नन्वेवं शेषेन्द्रि' - ''अथ परः पूर्वापरविरोधमुद्भावयन्नाह -

20

10

जइ सुयमक्खरलाभो न नाम सोओवलद्विरेव सुयं।

सोओवलद्धिरेवक्खराई सुइ संभवाउ त्ति ॥ १२५ ॥ मनु यग्नुक्तन्यायेन रोषेन्द्रियाक्षरलाभोपि श्रुतम्, तर्हि, 'श्रोत्रेन्द्रियोपलब्धिरेव श्रुतम्'

इति यदवधारणं कृतं तद्संगतम् , शेषेन्द्रियाक्षरलाभस्यापि श्रुतत्वात्" इत्यादि – विशेषा॰ टी॰।

प्ट० ९. पं० २४. 'श्रोत्रेन्द्रियोप0' - विशेषा॰ टी॰ गा॰ १२७।

25 पट **९. पंठ २५. 'द्र्रच्यश्रुतपदेन' —**विशेषा० गा० ४६७,४६८ ।

पट० ९. पं० २७. 'त्रिविधाक्षरश्चत' – ''से किं तं अक्खरसुअं ? अक्खरसुअं तिविहं पन्नत्तं, तं जहा – सन्नक्खरं वंजणक्खरं छद्धिअक्खरं ।'' – नन्दी० सू० ३९ । विशेषा० गा० ४६४-४६६ ।

पट १०. पं० ६. 'नानवगृहीत'-

''ईहिज़इ नागहियं नज़इ नाणीहियं न याऽनायं । धारिज़इ जं वत्थुं तेण कमोऽवग्गहाई उ ॥"

इत्यादि - विशेषा० गा० २९६-२९९ ।

पृ० १०. पं० १४. 'तत्र व्यञ्जनेन' - विशेषा० गा० १९४। जैनतर्कभाषा० पृ० ३५।

पृ० १०. पं० १६. 'मल्लकप्रतिबोधक' - "एवं अहावीसइविहस्स आभिणिबोहि-अनाणस्त वंजणुग्गहस्स परूवणं करिस्सामि पडिबोहगदिट्रंतेण मझगदिट्ठंतेण य । से किं तं पडिबोहगदिट्ठंतेणं ? । पडिबोहगदिट्ठंतेणं से जहानामए केइ पुरिसे कंचि पुरिसं सुत्तं पडि-बोहिज्जा अमुगा अमुगत्ति, तत्थ चोयगे पन्नवगं एवं वयासी – किं एगसमयपविट्ठा पुग्गला गहणमागच्छंति दुसमयपविट्ठा पुग्गला गहणमागच्छंति जाव दुससमयपविट्ठा पुग्गला क गहणमागच्छंति संखिज्जसमयपविट्ठा पुग्गला गहणमागच्छंति असंखिज्जसमयपविट्ठा पुग्गला गहणमागच्छंति । एवं वदंतं चोअगं पण्णवए एवं वयासी-नो एगसमयपविटा पुग्गला गहण-मागच्छन्ति नो दुसमयपविट्ठा पुग्गला गहणमागच्छन्ति जाव नो दुससमयपविट्ठा पुग्गला गह-णमागच्छंति नो संखिज्जसमयपविद्वा पुग्गला गहणमागच्छंति असंखिज्जसमयपविद्वा पुग्गला गहणमागच्छंति से तं पडिबोहगदिइंतेणं । से किं तं मझगदिइंतेणं ? । मल्छगदिइंतेणं से 🕫 जहानामए केइ पुरिसे अवागसीसाओ मझगं गहाय तत्थेगं उदगविंदुं पक्खेविज्जा, से नहे, अण्णे वि पक्खित्तं से वि नहे, एवं पक्खिप्पमाणेस पक्खिप्पमाणेस होही से उदगविंद जे णं तं मल्छगं रावेहि त्ति, होही से उदगबिंदू जे णं तं मछगंसि ठाहि त्ति, होही से उदगबिंदू जे णं तं मछगं भरहित्ति, होही से उदगबिंदू जे णंतं मल्छगं पवाहेहि त्ति। एवामेव पक्खिप्पमाणेहिं अणंतेहिं पुग्गलेहिं जाहे तं वंजणं पूरिअं होइ ताहे हुं त्ति करेइ, नो चेव णं जाणइ के वि एस 15 सदाइ ? ततो ईहं पविसइ, तओ जाणइ अमुगे एस सदाइ, तओ अवायं पविसइ, तओ से उवगयं हवई, तओ णं धारणं पविसइ, तओ णं धारेइ संखिजं वा कालं असंखिजं वा कालं......से तं मल्लगदिद्वंतेणं"। नन्दी॰ सू॰ ३६। विशेषा॰ गा॰ २५०।

प्ट० १०. पं० १६. 'तस्यामप्यवस्थायां' - विशेषा० गा० २००।

पृ० १०. पं० २७. 'अर्थावग्रहः' - विशेषा० गा० २५२ । जैनतर्कभाषा ए० ४० ।

पू० १०. पं० २८. 'स चैकसामयिकः'- विशेषा० गा० ३३३।

पु० ११. पं० ३. 'मलयगिरि' - नन्दी॰ म॰ पू॰ ७३।

पृ० ११. पं० २०. 'एकत्र वस्तुनि' – ''व्यभिचरत्यवर्त्यमिति व्यभिचारिणी, सा च एकनयमतावल्लम्विनी – सामान्यमेवास्ति न विशेषाः सन्ति, विशेषमात्रं वा समस्ति न सामा-न्यमित्यादिका, यतः सा नयान्तरेणापक्षिप्यते असत्यत्वात्, अतो व्यभिचारिणी, न व्यभि- 25 चारिणी अव्यभिचारिणी । का ? या सर्वान्नयवादान् साकल्येन परिगृह्य प्रवृत्ता कथञ्चित् सामान्यं द्रव्यास्तिकाज्ञाच्छन्दतः सत्यम्, विशेषाश्च पर्यायावल्जम्बनमात्रसत्या इत्यादिप्रपञ्चे-नाव्यभिचारिणी" तत्त्वार्थं० टी० प्र० ३१ ।

पट० ११. पं० २४. 'तत्त्वार्थवृत्त्यादि' ''अपायसद्रव्यतया मतिज्ञानं" – तत्त्वार्थ० भा० १. ११. ।

''यन्मतिज्ञानं धर्मितयोपात्तं तत् कीदृशं परोक्षं प्रमाणं वा साध्यते ? उच्यते – अपाय-सद्रव्यतया मतिज्ञानम् धर्मित्वेन उपन्यस्तम् , अपायो निश्चय ईहानन्तरवर्ता । सद्रव्यमिति – शोभनानि द्रव्याणि सम्यक्त्वदछिकानि, अपायश्च सद्रव्याणि च तेषां भावः स्वरूपादप्र-च्युतिः तया इत्थंभूतया मतिज्ञानं धर्मि । एतदुक्तं भवति – मतिज्ञानस्य अवग्रहादिभेदस्य

20

मध्ये योऽपायोंऽशः तन्मतिज्ञानं परोक्षं प्रमाणमिति । अवग्रहेहयोरनिश्चितत्वान्न समस्ति प्रामाण्यम् । स चापायः सद्द्रव्यानुगतो यदि न भवति तन्मिथ्याद्यष्टेरिव अशुद्धदलिककलु-षितः, अतो योऽपायः सद्द्रव्यानुवर्ती स प्रमाणं मतिभेदः । यदा तर्हि दर्शनसप्तकं क्षीणं भवति तदा सद्द्रव्याभावे कथं प्रमाणता श्रेणिकाद्यपायांशस्य ? । उच्यते – सद्रव्यतया इत्यनेन अर्थत <sup>क</sup> इदं कथ्यते – सम्यग्दष्टेर्योऽपायांशः इति । भवति चाऽसौ सम्यग्दष्टेरपायः । अथवा एक-रोषोऽत्र दृष्टव्यः ....इदमुक्तं भवति – अपायसद्रव्यानुगतो यः अक्षीणदर्शनसप्तकस्य स परि-गृहीतः एकेन अपायद्रव्यशब्देन, तथा द्वितीयेन अपायो यः सद्रव्यं शोभनं द्रव्यम्, कश्चा-पायः सद्रव्यम् ? यः क्षीणदर्शनसप्तकस्य भवति । एतेनैतदुक्तं भवति – सम्यग्दर्शनिनः श्वीणाश्चीणदर्शनसप्तकस्य योऽपायो मतिज्ञानं तत् परोक्षं प्रमाणम् ।" तत्त्वार्थ० टी० १।११ ।

पृ० ११. पं० २८. 'सम्यक्त्वानुगतत्वेन' - ''सदसतोरविशेषाद् यटच्छोरुपलब्धेरु-न्मत्तवत्" तत्त्वार्थ० १।३३ ।

> ''अविसेसिया मइ चिय सम्मदिट्टिस्स सा मइण्णाणं । मइअन्नाणं मिच्छदिट्ठिस्स सुयं पि एमेव ॥

सद-सदविसेसणाओ भवहेउजदिच्छिओवलम्भाओ ।

नाणफलाभावाओ मिच्छद्दिहिस्स अण्णाणं॥<sup>११ विशेषा० ११४,११५,३२९,३३०</sup>। **ए० ११. पं० २९. 'सं**ग्रयादीनामपि'—

"नाणं चिय संसयाईया ॥ ३१४ ॥

नास्माभिः 'समीहितवस्तुप्रापकं ज्ञानं, इतरदज्ञानम्' इत्यं व्यवहारिणां प्रमाणाप्रमाण-20 भूते ज्ञानाऽज्ञाने विचारयितुमुपकान्ते, किन्तु ज्ञायते येन किमपि तत् सम्यग्दष्टिसंबन्धि ज्ञानम्, इत्येतावन्मात्रकमेव व्याख्यातुमभिप्रेतम्; वस्तुपरिज्ञानमात्रं तु संज्ञयादिष्वपि विचते इति न तेषामपि समग्दष्टिसंबन्धिनां ज्ञानत्वहानिः ।

कथं पुनः संशयादयो ज्ञानम् ? - इत्याह -

बत्शुस्स देसगमगत्तभावओ परमयप्पमाणं व ।

किह वत्थुदेसविण्णाणहेयवो, सुणसु तं वोच्छं ॥ ३१५ ॥

वस्त्वेकदेशगमकाश्च संशयादयः ततस्ते ज्ञानम् । अत्र हेतोरसिद्धतां मन्यमानः परः पृच्छति कथं वस्त्वेकदेशविज्ञानहेतवः संशयादयः ? । वस्तुनो निरंशत्वेन देशस्यैवाभावाद् न त एकदेशप्राहिणो घटन्त इति परस्याभिप्रायः । आचार्यः प्राह – श्टणु । यथाप्रतिज्ञातमेवाह –

## इह वत्थुमत्थवयणाइपजयाणंतसत्तिसंपन्नं । तस्सेगदेसविच्छेयकारिणो संसयाईया ॥ ३१६ ॥

इह वस्तुनो घटादेर्म्टन्मयत्व-पृथुबुध्नत्व-वृत्तत्व-कुण्डलायतमीवायुक्तत्वादयोऽर्थरूपाः पर्यायाः अर्थपर्याया अनन्ता भवन्ति । घट-कुट-कुम्भ-कल्झादयस्तु वचनरूपाः पर्याया वचनपर्यायास्तेऽप्यनन्ता भवन्ति । आदिशब्दात् परव्यावृत्तिरूपा अप्यनन्ता गृह्यन्ते । न खलु वयं निरंशवस्तुवादिनः, किन्तु यथोक्तानन्तधर्मलक्षणवस्तुमोऽनन्ता एव देशाः

15

25

38

सन्तीति वयं मन्यामहे तन्मध्याचैकैकदेशप्राहिणः संशयादयोऽपि भवन्खेव इति कथं न ते ज्ञानम् ?।

जे संसयादिगम्मा धम्मा वत्थुस्स ते वि पजाया । तदहिगमत्तणओ ते नाणं चिय संसयाईया ॥ ३२१ ॥ नन्वनन्तपर्यायं सर्वमपि वस्तु इति भवद्भिरुक्तम् । तस्य च घटादिवस्तुन एकस्मिन् काल ग एकमेव कञ्चित् घटत्वादिपर्यायं सम्यग्दष्टिरपि गृह्वाति । अतोऽनन्तपर्यायमपि वस्त्वेकपर्या-यतया गृह्वतस्तस्यापि कथं ज्ञानं स्यात्, अन्यथास्थितस्यान्यथाप्रहणात् इत्याशङ्क्याह --पजायमासयन्तो एकं पि तओ पयोयणवसाओ । तत्तियपजायं चिअ तं गिण्हइ भावओ वत्थुं ॥ ३२२ ॥ एतदुक्तं भवति – भावत आगमप्रामाण्याभ्यूपगमाभिप्रायतः सम्यग्दृष्टिना यथावस्थि- " तमनन्तपर्यायं वस्तु सदैव गृहीतमेवास्ते, केवलं प्रयोजनवशात् एकं पर्यायमाश्रयति । मिथ्यादृष्टेरपि एवं भविष्यतीति चेत् न, इलाह -निण्णयकाले वि जओ न तहारूवं विदंति ते वत्धुं । मिच्छदिही तम्हा सव्वं चिय तेसिमण्णाणं ॥ ३२३ ॥ अथवा नाज्ञानमात्रमेव तेषाम्, किन्तु अद्याप्याधिक्यं किञ्चित् इति द्रीयन्नाह -15 कइयरं वन्नाणं विवजाओ चेव मिच्छदिद्रीण । मिच्छाभिणिवेसाओ सव्वत्थ घडे व्व पडब्रुद्धी ॥ ३२४ ॥ अथ प्रकारान्तरेणाऽपि तत समर्थयत्राह -अहवा जहिंदनाणोवओगओ तम्मयत्तणं होइ । तह संसयाइभावे नाणं नाणोवओगाओ ।। ३२५ ॥" विशेषा० । नन्दी० सू० २५ । 20 पृ० ११. पं० ३३. 'जीवाजीवा०' - ''तत्त्वार्थश्रद्धानम् सम्यग्द्र्शनम् ।" तत्त्वार्थ० १.२। पू० १२. पं० १. 'सत्संख्या' - ''निर्देशस्वामित्वसाधनाधिकरणस्थितिविधानतः । सत्संख्याक्षेत्रस्पर्शनकालान्तरभावाल्पबहुत्वेश्च।" तत्त्वार्थ० १.७,८ ।

प्र० १२. पं० ७. संमतौ महावादिना -

''चरणकरणप्पहाणा ससमय-परसमयमुक्तवावारा।

चरण-करणस्स सारं णिच्छयसुद्धं ण याणंति" ॥ सन्मति॰ ३.६७।

प्र० १२. पं० ७. 'तदेव सत्यं'-

"से नूणं भंते तमेव सचं णीसंकं, जं जिणेहिं पवेइयं ? । हंता गोयमा तमेव सचं णीसंकं जं जिणेहिं पवेइयं ॥ " – भगवती श० १ उ० ३ सू० ३०। आचा० अ० ५, उ० ५. सू० १६२।

प्ट० १२. पं० ८. 'मापतुप' -

''ततः स्र्रिरञक्तं तं पाठे ज्ञात्वा तपोधनम् । सामायिकश्चतस्यार्थं तं संक्षेपादपीपठत् ।। 20

यथा मा रुष्य मा तुष्येत्येवमेव स भक्तितः । घोषयामास तत्रापि विस्मृतिस्तस्य जायते ॥ ततो महाप्रयत्नेन संस्मृत्य किल किञ्चन । तत्रासौ घोषयामास तुष्टो माषतुषेत्यलम् ॥ ततस्तद्घोषणान्नित्यं माषतुषेत्यभिष्ल्यया । ख्यातिं नीतो महात्मासौ बालिग्नैः क्रीडनायरैः ॥ एवं सामायिकाद्यर्थेऽप्यज्ञक्तो गुरुभक्तितः । ज्ञानकार्यमसौ लेभे कालतः केवलश्रियम् ॥" उपदेशपदटीका गा॰ १९३ ।

पृ० १२. पं० १०. 'स्रतो ग्राह्यत्व' – ''स्वकीयेभ्य एव स्वजनकसामग्री-स्वजन्यस्वप्र-<sup>10</sup> लक्षसामग्री-स्वजन्यज्ञाततालिङ्गकानुमितिसामघ्यन्यतमेभ्य इति यावत् । अत्र स्वस्वैव स्वप्रामाण्यविषयकतया स्वजनकसामघ्येव स्वनिष्ठप्रामाण्यनिश्चायिका इति गुरवः । स्वोत्तर-वर्तिस्वविषयकल्जैकिकप्रलक्षस्य स्वनिष्ठप्रामाण्यविषयकतया स्वजन्यस्वविषयकप्रलक्षसामग्री स्वनिष्ठप्रामाण्यनिश्चायिका इति मिश्राः । ज्ञानस्यातीन्द्रियतया प्रलक्षासंभवेन स्वजन्यज्ञातता-लिङ्गकानुमितिसामग्री स्वनिष्ठप्रामाण्यनिश्चायिका इति भाट्टाः ।'' तत्त्वचि० प्र० पृ० १२६ । 18 तर्कदी० नील्कंठी पृ० ३६४ ।

पृ० १२. पं० १९. 'न्यायनयेपि' – ''तथापि तद्वति तत्प्रकारकज्ञानत्वं तद्वति तद्वैशि-छ्यज्ञानत्वं वा प्रामाण्यं तन्निश्चयादेव निष्कम्पव्यवहारात् लाघवात्, नान्यद् गौरवात्। तच्च ज्ञानप्राहकसामग्रीग्राद्यमेव; तथाहि – विशेष्ये तद्धर्मवत्त्वं तद्धर्मप्रकारकत्वं च व्यव-सायस्य अनुव्यवसायेन अनुमित्या स्वप्रकाशेन वा गृद्यते विषयनिरूप्यं हि ज्ञानम् अतो <sup>20</sup> ज्ञानवित्तिवेद्यो विषयः इति व्यवसाये भासमाने धर्मधर्मिवत् तद्वैशिष्ट्यमपि विषयव्यव-सायरूपप्रत्यासत्तेः तुल्यत्वात् सम्बन्धितावच्छेदकरूपवत्त्तया ज्ञायमाने सम्बन्धिनि सस-म्बन्धिकपदार्थनिरूपणम् इत्यनुव्यवसायस्य रजतत्वावच्छिन्नत्वेन पुरोवर्त्तिविषयत्वाच्च । अन्यथा पुरोवर्त्तिनं रजतं च जानामि इति तदाकारः स्यात्, न तु रजतत्वेन पुरोवर्त्तिन-मिति।" – तत्त्वचि० प्र० ए० १७० । क्रुस्रग० द्वि० स्त० पृ० ९ ।

25 प्रु० १२. पं० २५. 'अत एवेदं रजतमिति' – ''एतेनेदं रजतमिति तादात्म्यारोपव्या-वर्त्तनाय प्रामाण्यशरीरे मुख्यविशेष्यता निवेश्या, मुख्यविशेष्यता च प्रकारतानवच्छिन्न-विशेष्यता तत्र च प्रकारतानवच्छिन्नत्वं न स्वतो त्राह्यमिति'' – प्रामाण्यवाद गादाधरी प्रु० १६० । प्रु० १३. पं० ३. 'प्रामाण्यमस्तु' – ''वस्तुतस्तु विशेष्यितासम्बन्धेन तद्धर्मवदवच्छिन्नं प्रकारितासम्बन्धेन तद्धर्मवत्त्वमपि प्रामाण्यम्" तत्त्वचि० प्र० माधुरी० प्रु० १७५ ।

सायेऽपि अमचिद्रोष्ये तत्प्रकारीभूतवैशिष्टां भासत इति तुल्यतेति भावः । प्राझ्चस्तु प्रमेखेव गृह्यते । प्रमात्वप्रकारेण गृह्यते इत्यर्थः इत्याहुः । तदसत् अप्रमानुव्यवसायेन प्रमात्वप्रहस्या-शक्यत्वात् – तत्त्वचि० प्र० माधुरी० प्र० १७४ ।

प्रु० १३. पं० २१. 'जे एगं जाणह' - तुल्ला-विशेषा० गा० ३२०।

पु० १५. पं० १०. <sup>4</sup>घट इत्यपायोत्तरमपि'- विशेषा० गा० २८२-२८८ । जैनतर्कभाषा ऽ प्र• ४४,४५।

प्र० १६. पं० ९. 'अङ्गोपाङ्ग' – ''सुयनाणे दुविहे पण्णत्ते – तं जहा – अंगपविट्ठं चेव अंगबाहिरं चेव ॥'' स्था० २.१.७१। नन्दी० सू० ४४। तत्त्वार्थ० १.२०।

प्र० १६. पं० १०. 'एकादीनि' – तत्त्वार्थसूत्रे तु इत्थं पाठः – ''एकादीनि भाज्यानि युगपदेकस्मिन्ना चतुर्भ्यः ।" तत्त्वार्थ० १.३१. ।

"तद्यथा – कास्मिश्चिजीवे मखादीनामेकं भवति कस्मिश्चिज्ञीवे द्वे भवतः । कस्मिश्चित् त्रीणि भवन्ति । कस्मिश्चित् चत्वारि भवन्ति । श्चतज्ञानस्य मतिज्ञानेन नियतः सहभावः तत्पूर्व-कत्वात् । यस्य श्चतज्ञानं तस्य नियतं मतिज्ञानम् । यस्य तु मतिज्ञानं तस्य श्चतज्ञानं स्याद् वा न वेति ।" तत्त्वार्थ॰ भा॰ ।

'एकादीनि भाज्यानि' इत्यादिसूत्रीया सर्वार्थसिद्धिर्न भाष्यमनुधावति, । तत्र मतिश्चतयोः अ नियतसाहचर्यस्यैव प्रतिपादितत्वात् कदापि मतिज्ञानस्य श्चतविरहिणोऽसंभवात् ।

प्ट० १६. पं० ११. 'शब्दसंस्पृष्टार्थमात्रग्राहित्वेन' —

''अन्ने अणक्खरक्खरविसेसओ मइ-सुयाईं भिंदन्ति ।

जं मइनाणमणक्खरमक्खरमियरं च सुयनाणं ॥ १६२ ॥ अत्राचार्यो दूषणमाह –

> जइ मइरणक्खरचिय भवेज नेहादओ निरभिलप्पे । थाणुपुरिसाइपजायविवेगो किह णु होजाहि १ ॥ १६३ ॥

यदि मतिरनक्षरैव स्थात् – अक्षराभिछापरहितैव भवताऽभ्युपगम्यते, तर्हि निरभिछा-प्येऽप्रतिभासमानाऽभिछापे स्थाण्वादिके वस्तुनि ईहादयो न प्रवर्तेरन् । ततः किम् ? इत्युच्यते – तस्यां मतावनक्षरत्वेन स्थाण्वादिविकल्पाभावात् – 'स्थाणुरयं पुरुषो वा' इत्यादि- 25 पर्यायाणां वस्तुधर्माणां विवेको वितर्कोऽन्वयव्यतिरेकादिना परिच्छेदो न स्थात् । तथाहि यदनक्षरं ज्ञानं न तत्र स्थाणुपुरुषपर्यायादिविवेकः यथाऽवप्रहे, तथा चेहादयः, तस्मात् तेष्वपि नासौ प्राप्नोति ॥" – विशेषा० टी० ।

पूर्व १६. पंत्र २६. 'अर्धजरतीयन्याय' – ''न चेदानीमर्धजरतीयं छभ्यम्… । तद्यथा। अर्धं जरत्याः कामयतेऽर्धं नेति।" पात० महा० ४.९.७८।

10

१०इ

प्ट० १७. पं० २. 'यद्वाचकः' – "निसर्गः परिणामः स्वभावः अपरोपदेश इत्यनर्था-न्तरम् अधिगमः अभिगम आगमो निमित्तं श्रवणं शिक्षा उपदेश इत्यनर्थान्तरम् ।" – तत्त्वार्थ० भा० १.३।

प्ट० १७. पं० ५. गोवलीवर्दन्याय – ''बलीवर्दस्य गोविशेषत्वेऽपि बलीवर्दस्य झटिति गोत्वेन बोधनार्थं यथा प्रयोगस्तथान्ययोः सामान्यविशेषरूपयोर्झटिति बोधनार्थं यत्र प्रयोग-स्तत्रास्य प्रवृत्तिः ।'' लौकिकन्या० १ ए० २५।

प्ट० १७. पं० ७ 'वैयर्थ्य'-

वैयर्थ्यातित्रसंगाभ्यां न मत्यभ्यधिकं श्रुतम् । सर्वेभ्यः केवलं चक्षुः तमः क्रमविवेकवत् ॥ १२ ॥ निश्वयद्वात्रिं॰ १९,

уо १७. पं० १२. 'रूवगयं लह्ड सव्वम्' –

"परमोहि असंखेजा लोगमित्ता समा असंखिजा।

रूवगयं लहइ सच्वं खेत्तोवमियं अगणिजीवा ॥ ४४ ॥<sup>19</sup> आव॰ वि॰ । विशेषा॰ गा॰ ६८५ ।

पृ० १७. पं० २०. 'एतेनासद्भाव'-

15

"सव्वबहुअगणिजीवा निरन्तरं जत्तियं भरिजासु। खत्तं सन्वदिसागं परमोही खित्त निहिझो॥" आव० ति०३१। नन्धी-गा०४९।

"अयमिइ सम्प्रदायः सर्ववह्वप्रिजीवाः प्रायोऽजितस्वामितीर्थकृत्काले प्राप्यन्ते, तदार-म्भकमनुष्यबाहुल्यसंभवात्, सूक्ष्माश्चोत्कृष्टपदवर्त्तिनः तत्रत्रेव विवक्ष्यन्ते ततश्च सर्ववहवोऽ-नळजीवा भवन्ति, तेषां स्ववुद्धा घोढावस्थानं परिकल्प्यते – एकैकक्षेत्रप्रदेशे एकैकजीवाव-गाहनया सर्वतश्चतुरस्रो घन इति प्रथमं, स एव घनो जीवैः स्वावगाहनादिभिरिति द्वितीयम्, एवं प्रतरोऽपि द्विभेदः, श्रेणिरपि द्विधा, तन्नाचाः पञ्चप्रकारा अनादेशाः तेषु क्षेत्रस्याल्पीय-स्तया प्राप्यमाणत्वात्, षष्ठस्तु प्रकारः स्त्रादेशः । गर्स्वावगाहनासंस्थापितसकलानल्जीवा-वल्लीरूपा अवधिज्ञानिनः सर्वासु दिश्च शरीरपर्यन्तेन भ्राम्यते, सा च भ्राम्यमाणा असंख्ये-यान् लोकमात्रान् विभागानलोके व्याप्नोति, एतावत्क्षेत्रमवधेरुत्कृष्टमिति, ग्रा्हदं च सामर्थ्य-<sup>25</sup> मात्रमुपवर्ण्यते, एतावति क्षेत्रे यदि द्रष्टव्यं भवति तर्हि पद्यति, यावता तन्न विद्यते, अलोके रूपिद्रव्याणामसंभवात्, रूपिद्रव्यवित्रयद्यावधिः, केवल्जमयं विशेषो – यावचापि परिपूर्ण्यमपि लोकं पत्रयति तावदिह स्कन्धानेव पत्रयति, यदा पुनरलोके प्रसरमवधिरधिरोहति तदा यथा यथाऽभिदृद्धिमासादयति तथा तथा लोके सूक्ष्मान् सूक्ष्मतरान् स्कन्धान् परयति, यावदन्ते परमाणुमपि, ग्राप्या विकलित्व नियमादन्तर्मुहूर्तमात्रेण केवलालेकल्रक्ता-भालिङ्गति –" नन्वै० म॰ गा० ४९।

पूठ १७. पंठ २३. 'वहुंतो' - ''अन्यकर्त्तकेयं प्रक्षेपगाथा सोपयोगेति व्याख्याता।" विश्रेषा॰ टी॰ ६०६।

प्र० १८. पं० ५. 'बाह्यमप्यर्थम्' -

<sup>\*\*</sup>मणपजजवनाणं पुण जणमणपरिचिन्तियत्थपायडणं । माणुसखित्तनिबद्धं गुणपचइयं चरित्तवओ ॥<sup>\*\* आव० ति० ७६ ।</sup> \*'तदनन्तभागे मनःपर्यायस्य ॥<sup>\*\* तत्त्वार्थ० ९. २९ ।</sup>

''यानि रूपीणि द्रव्याणि अवधिज्ञानी जानीते ततोऽनन्तभागे मनःपर्यायस्य निबन्धो भवति । अवधिज्ञानविषयस्य अनन्तभागं मनःपर्यायज्ञानी जानीते रूपिद्रव्याणि मनोरहस्य- <sup>3</sup> विचारगतानि च मानुषक्षेत्रपर्यापन्नानि विद्यद्धतराणि स्वेति ।'' तत्सार्थ० भा० १.२९ ।

अत्रार्थे सर्वार्थसिद्धादिगतासर्वापि दिगम्बरपरम्परा भाष्यतुल्येेव ।

प्ट० १८. पं० ९. 'जाणइ बज्झे' –

\$1.00 ·

"दव्वमणोपञाए जाणइ पासइ य तग्गएणंते ।

तेणावभासिए उण जाणइ बज्झैणुमाणेणं ।'' विशेषा० गा० ८१४। ''मुणियस्थं पुण पचक्ख्ला न पेक्खइ, जेण मणोद्ष्वालंबणं मुत्तममुत्तं वा, सो य छउमत्थो तं अणुमाणओ पेक्खइ अतो पासणिया भणिया ।'' नंदी० म० पृ० १०९ A ।

प्र० १८. पं० १०. 'मानसमचक्ष' -

"सो य किर अचक्खुदंसणेण पासइ जहा सुयनाणी ।

जुत्तं सुए परोक्खे पचक्खे न उ मणोनाणे ॥ ८१५ ॥ परस्य घाटादिकमर्थं चिन्तयतः साक्षादेव मनःपर्यायज्ञानी मनोद्रव्याणि तावज्जानाति तान्येव च मानसेनाचक्षुर्दर्शनेन विकल्पयति, अतः तदपेक्षया पत्र्यतीत्युच्यते ।

अत्र कश्चित् प्रेरकः प्राह - 'मतिश्चते परोक्षम्' इति वचनात् परोक्षार्थविषयं श्चत-ज्ञानम्, अचश्चर्द्शनमपि मतिभेदत्वात् परोक्षार्थविषयमेव इत्यतो युक्तं श्चतज्ञानविषयभूते मेरुखर्गादिके परोक्षेथेंऽचश्चर्द्धर्दर्शनम्, तस्यापि तदाल्रम्बनत्वेन समानविषयत्वात् । किं पुनः 20 तर्हि न युक्तम्, इत्याह - 'अवधिमनःण्यायकेवलानि प्रत्यक्षम्' इति वचनात् पुनः प्रत्यक्षार्थ-विषयं मनःपर्यायज्ञानं, अतः परोक्षार्थ/विषयस्याचश्चर्द्शनस्य कथं तत्र प्रवृत्तिरभ्युपगम्यते, भित्रविषयत्वात् ? । अत्र सूरिराह -

> जइ जुजए परोक्खें प बक्खें नणु विसेसओं घडइ । नाणं जइ पचक्खं न दंसणं तस्स को दोसो ॥ ८१६ ॥

यदि परोक्षेऽर्थेऽचक्षुर्दर्शनस्य प्रवृत्ति रभ्युपगम्यते तर्हि प्रत्यक्षे सुतरामस्येयमङ्गीकर्तव्या विशेषेण तस्य तदनुम्राहकत्वात्, चक्षुः प्रत्यक्षोपल्रब्धघटादिवदिति । न हि अवधिज्ञानिनश्च-क्षुरचक्षुर्दर्शनाभ्यां परोक्षमर्थं पद्यतः : प्रत्यक्षज्ञानितायाः कोऽपि विरोधः समापद्यते, तद्वदिहापि ।" विशेषा० टी० । नन्दी० म० । ए० १०९ ।

ए० १८. पं० ११. 'सूत्रे' – ''तस्था दन्वओ णं उज्जुमई णं अणंते अणंतपएसिए खंधे अ जाणइ पासइ।'' नन्धे० सू० १८।

प्र० १८. पं० ११. 'एकह्रोपेडीपे' - ''तथा चाह - चूर्णिकृत् - अहवा छडमत्थस्स एगविहखओवसमळंभेवि विविहोवओगसंश्वित्रो भवो भवइ, जहा एत्थेव ऋजुमइविपुळमईणं

**ż**ś

İÓ

ज्ञानबिन्दुप्रकरणस्य

उपओगो अओ विसेससामत्रत्थेसु उवजुज्जइ जाणइ पासइत्ति भणियं न दोसो इति" – नन्दी॰ म॰ पृ॰ ९०९।

प्ट० १९. पं० २. 'सर्वविषयम्' – आव० नि० ७६। विशेषा० गा० ८२३-८२८,१३४१-४५।

ए० १९, पं० ५. 'प्रतीत्यसमुत्पाद' -- ''तत्र कतमः प्रतीत्यसमुत्पादो नाम । यदिद-<sup>5</sup> मविद्याप्रत्ययाः संस्काराः, संस्कारप्रत्ययं विज्ञानम्, विज्ञानप्रत्ययं नामरूपम्, नामरूपप्रत्ययं षडायतनम्, षडायतनप्रत्ययः स्पर्शः, स्पर्शप्रत्यया वेदना, वेदनाप्रत्यया तृष्णा, तृष्णाप्रत्यय-मुपादानम्, षपादानप्रत्ययो भवः, भवप्रत्यया जातिः, जातिप्रत्ययाः जरामरणशोकपरिदेव-दुःखदौर्मनस्यादयः । \*\*\*\*तत्राविद्या कतमा - एतेषामेव पण्णां धातूनाम् यैकसंज्ञा पिण्डसंज्ञा नित्यसंज्ञा श्रुवसंज्ञा शाश्वतसंज्ञा सुखसंज्ञा आत्मसंज्ञा सत्त्वसंज्ञा जीवसंज्ञा जन्तुसंज्ञा मनुज-<sup>10</sup> संज्ञा मानवसंज्ञा शहद्वारममकारसंज्ञा एवमादिविविधमज्ञानमियमुच्यते अविद्या । एवम-विद्यायां सत्यां विषयेषु रागद्वेषमोहाः प्रवर्त्तन्ते, तत्र ये रागद्वेषमोहा विषयेषु अमी अविद्या-प्रत्यया संस्कारा इत्युच्यन्ते । वस्तुप्रतिविज्ञप्तिर्विज्ञानम्, चत्वारि महाभूतानि च उपादा-नानि रूपम् ऐकध्यरूपम्, विज्ञानसंभूताश्चत्वारोऽरूपिणः स्कन्धा नाम, तन्नामरूपम् । नामरू-पसन्निश्रितानि इन्द्रियाणि षडायतनम् । त्रयाणां धर्माणां सन्निपातः स्पर्शः । स्पर्शातुभवो <sup>15</sup> वेदना। वेदनाध्यवसानं तृष्ठणा । तृष्ठणावेपुरुयमुपादानम् । उपादाननिर्जातं पुनर्भवजनकं कर्म भवः । भवहेतुकः स्कन्धप्रादुर्भावो जातिः । जात्यभिनिर्वृत्तानां स्कन्धानां परिपाको जरा । स्कन्धविनाशो मरणमिति ।" बोधिच॰ पं० प्र० ३८६ । बिक्षा॰ प्र० २२२ । मूळमध्य० प्र० ५९४ । मध्यन्त० प्र० ४२ । अभियर्मकोष ३.२०-२४ ।

ष्ट० १९, पं० १६. 'प्रमाणं च तत्र' - ''यदिदमतीतानागतप्रत्युत्पन्नप्रत्येकसमुचया-20तीन्द्रियग्रहणमल्पं बह्विति सर्वज्ञवीजम्, एतद्धि वर्धमानं यत्र निरतिशयं स सर्वज्ञः । अस्ति काष्ठाप्राप्तिः सर्वज्ञवीजस्य सातिशयत्वात् परिमाणवदिति, यत्र काष्ठाप्राप्तिर्ज्ञानस्य स सर्वज्ञः । स च पुरुषविशेष इति'' । योगभाष्य० १.२५ । तत्त्ववै० १.२५ । तत्त्वसं० पं० का० ३१६० ।

ष्ट्रवे १९. पंच २०. 'शास्त्रभावना' --

25

### "मनःकरणकं ज्ञानं भावनाभ्याससम्भवम् । भवति थ्यायतां धर्मे कन्तिादाविव कामिनाम् ॥

मनो हि सर्वविषयम्, न तस्याऽविषयः कश्चिदस्ति, अभ्यासवशाचातीन्द्रियेष्वप्यर्थेषु परिस्कुटाः प्रतिभासाः प्रादुर्भवन्तो दृइयन्ते" इत्यादि । न्यायम० प्रमाण० पृ० ९७। न्यायवा० पृ० २५ । न्यायवा० ता० पृ० ७० । नैष्कर्म्यसिद्धि पृ० ३८ ।

**ए० १९. पं० २०. 'सामर्थ्ययोग' –** 

30

# "शास्त्रसंदर्शितोपायस्तदतिकान्तगोचरः ।

शक्त्युद्रेकाद्विशेषेण सामर्थ्याख्योऽयमुत्तमः ॥<sup>११ योगदष्टि० का० ५</sup>।

पृ० १९. पं० २१. 'प्रातिभनामधेये' – ''आम्रायविधातॄणाम्वीणामतीतानागतवर्त-मानेब्वतीन्द्रियेब्वर्थेषु धर्मादिषु अन्थोपनिबद्धेष्वनुपनिबद्धेषु चात्ममनसोः संयोगाद् धर्म-विश्रेषाच यत् प्रातिभं यथार्थनिवेदनं ज्ञानमुत्पचते तदार्षमित्याचक्षते । तत् तु प्रस्तारेण देवर्षीणां कदाचिदेव लौकिकानां यथा कन्यका व्रवीति श्वो में भ्राता आगन्तेति हृदयं मे कथयतीति ॥" प्रशस्त॰ प्ट॰ २५८। योगद॰ ३.३३। ३.३६। न्यायम॰ प्रमाण॰ प्ट॰ ९८।

अत्रोच्यते – नैतच्छुतं न केवछं न च ज्ञानान्तरमिति, रात्रिन्दिवाऽरुणोदयवत् । अरुणोदयो हि न रात्रिंदिवातिरिक्तो, न च तयोरेकोपि वक्तुं पार्यते । एवं प्रातिभमप्येतत् न च तदतिरिक्तं न च तयोरेकमपि वक्तुं शक्यते ।" योगदृष्टि॰ का॰ ८ । ज्ञानसार-२६. १ ।

ए० १९. पं० २३. **'नन्वेवं भावना'** – 'तत्त्वमसि' इत्यादिमहावाक्यजन्ये ब्रह्मज्ञाने अपरोक्षत्वं साधयितुकामेन श्रीमता मधुसूदनेन स्वकीयवेदान्तकल्पळतिकायां पूर्वपक्षरूपतया या चर्ची सविस्तरमारचिता सैव प्रन्थकारेण प्रस्तुतकेवल्रज्ञानचर्चायां पूर्वपक्षरूपेण अक्षरशः अवतारिता – <sup>वेदान्तक</sup> ए० ६७-७१।

पूर २०. पं० ११. 'अभ्यस्यमानं ज्ञानं' – योगिज्ञानस्य भावनाप्रकर्षजन्यत्वं धर्मकीर्तिना । सूत्रितम्, तदेव च शान्तिरक्षितेन तत्त्वसंग्रहे शङ्कासमाधानपुरस्सरं प्रपच्चय समर्थितम् । श्रीधरेण कन्दल्यां स एवार्थः संक्षिप्य प्रदर्शितः । सन्मतिटीकाक्तता अभयदेवेन सर्वोपि सपूर्वोत्तरपक्षः अभ्युपगमवादेन गृहीतः पर्यवसाने च जैनसरण्यैव केवलरूपस्य योगि-ज्ञानस्य पूर्णत्वं व्यवस्थापितम् । तथाहि – न्यायबिन्दु १. १९ । प्रमाणवा० १. १२२-१३३ । तत्त्वसं० का० ३४११-३४४३ । कन्दली पृ० १९६ । सन्मति० टी० पृ० ६० ।

पट २०. पं० २०. 'मनो यद्साधारणमिति' – ''तदेव हि प्रमाणान्तरं यत् असाधारणं सहकारि समासाद्य मनो बहिर्गोचरां प्रमां जनयति यथेन्द्रियादि, संशयस्वप्नौ तु न प्रमे इति न निद्रादेः प्रमाणान्तरत्वम् ।" तत्त्वचि० परामर्श प्ट० ४६३ ।

ए० २०. पं० २५. 'अभ्युपगमवादेनैव' - ''अपरीक्षिताभ्युपगमात्तविशेषपरीक्षणम-भ्युपगमसिद्धान्त: ।'' न्याय० १.१.३१।

ए० २०. पं० २९. 'योगजधर्म' – ''आत्मनि आत्ममनसोः संयोगविशेषादात्मप्रत्य-क्षम् ।'' <sup>वैशे० ९.१,११।</sup> ''योगजधर्मानुप्रहः आत्ममनसोः सन्निकर्षे विशेषः । <sup>वै</sup>शे॰ उप० ९.१.११।

पु० २१. पं० ७. **'केवलम्'** – विशेषा० ग० ८४। पु० २१. पं० १८. 'रागाद्यावरणापाये' – सन्मति प्र० ५१. पं० ३६-प्र० ६०. पं० २२। 25 पु० २१. पं० २६. 'बाईस्पत्यास्तु' – प्रमाणवा० १.१५०-१५९। तत्त्वसं० का० १९६०,१९६१। प्र० २२. पं० ३. 'अभ्यास' – तत्त्वसं० का० १९४८,१९५०। प्र० २२. पं० ३. 'अभ्यास' – तत्त्वसं० का० १९४८,१९५०। प्र० २२. पं० ४. एतेन शुक्रोपचय' – तत्त्वसं० पं० प्र० ५२८। नन्दी० म० प्र० ३३। प्र० २२. पं० ४. एतेन शुक्रोपचय' – तत्त्वसं० पं० प्र० ५२८। नन्दी० म० प्र० ३३। प्र० २२. पं० ४. एतेन शुक्रोपचय' – तत्त्वसं० पं० प्र० ५२८। नन्दी० म० प्र० ३३। प्र० २२. पं० १०. 'पृथिव्यम्बुभूयस्त्वे' – प्रमाणवा० १.१६०,१६१। नन्दी० म० प्र० ३४। प्र० २२. पं० १४. 'नेरात्म्यादि' – अमाणवा० १.१६०,१६१। नन्दी० म० प्र० ३४।

'श्रुन्यतावासनाधानाद्वीयते भाववासना । किंचिन्नास्तीति चाम्यासात् सापि पश्चात्प्रहीयते ॥ ३३ ॥ यदा न रुभ्यते भावो यो नास्तीति प्रकल्प्यते । तदा निराश्रयोऽभावः कथं तिष्ठेन्मतेः पुरः ॥ ३४ ॥ यदा न भावो नाभावो मतेः संतिष्ठते पुरः । तदान्यगत्यभावेन निरालम्बा प्रशाम्यति ॥ ३५ ॥ छेशज्ञेयाष्ट्रतितमःप्रतिपक्षो हि शून्यता । श्रीघं सर्वज्ञताकामो न भावयति तां कथम् ॥ ५५ ॥ यद्दुःखजननं वस्तु त्रासस्तस्मात्प्रजायताम् । श्रून्यता दुःखशमनी ततः किं जायते भयम् ॥ ५६ ॥ यतस्ततो वास्तु भयं यद्यद्दं नाम किंचन । अहमेव न किंचिच्चेद्धयं कस्य भविष्यति ॥ ५७ ॥ यथैव कदलीस्तम्भो न कश्चिद्धागशः कृतः । तथाहमप्यसद्ध्तो मृग्यमाणो विचारतः ॥ ७५ ॥ यदि सच्चो न विद्येत कस्योपरि कृपेति चेत् । कार्यार्थमभ्युपेतेन यो मोहेन प्रकल्पितः ॥ ७५ ॥ दुःखन्युपश्चमार्थं तु कार्यमोहो न वार्यते ॥ ७७ ॥ दुःखहेतुरहङ्कार आत्ममोहात् तु वर्धते ।

ततोऽपि न निवर्त्धश्चेत् वरं नैरात्म्यभावना ॥ ७८ ॥<sup>३१</sup> बोधिच० प्रज्ञा० परि० ९। मूलमध्य० आत्म० का० १८। तत्त्वसं० ३३३८,३४८८-३४९२। तात्पर्य० ष्ट० ८४। नन्दी० म० प्ट० ३४-३८। प्ट० २२. पं० २१. 'ननु यद्येवं' – श्लोक० आत्म० ३२-५२। तत्त्वसं० का० ४७६-। म्यायम०

१०१५-३६। तत्त्वार्थश्लो० १०२१-२३। स्याद्वादर० १०। १११७। स्याद्वादम० का० १८।

20 पृ० २२. पं० २८. 'पूर्वाहितकुपाविशेष' - प्रमाणवा० १.१९६-२००।

प्र० २३. पं० १. 'सन्तानापेक्षया' -

कर्त्तरवादिव्यवस्था तु सन्तानैक्यविवक्षया । कल्पनारोपितैवेष्टा नाङ्गं सा तत्त्वसंस्थितेः ॥ ५०४ ॥ मानसानां गुणानां तु चित्तसन्ततिराश्रयः । साऽऽधारयोगतो वृत्तात्र कथंचित्र वर्तते ॥ ३४३३ ॥ <sup>तत्त्वसं०</sup>

25

पु० २३. पं० ४. 'अथाझिष्टक्षणेऽक्तिष्ट' – तुल्ना– ''वृत्तयः पद्धतय्यः क्रिष्टाऽ-क्तिष्टाः'' – योगद० १.५।

हेशहेतुकाः कर्माशयप्रचयक्षेत्रीभूताः हिष्ठाः, ख्यातिविषया गुणाधिकारविरोधिन्योऽहिष्टाः, हिष्टप्रवाहपतिता अप्यहिष्ठाः, हिष्टच्छिद्रेष्वप्यहिष्ठा भवन्ति, अहिष्टच्छिद्रेषु हिष्टा इति । तथाजातीयकाः संस्काराः वृत्तिभिरेव क्रियन्ते, संस्कारैश्च वृत्तय इत्येवं वृत्तिसंस्कार-चक्रमनिशमावर्तते, तदेवंभूतं चित्तमवसिताधिकारं आत्मकल्पेन व्यवतिष्ठते प्रलयं वा गच्छतीति ।" – योगमा॰ १.५ ।

8

10

प्ट० २३. पं० ९. 'शक्तिविशेषेण-"यद्याश्रयविनाशेऽपि शक्त्यनाशोऽम्युपेयते ॥ १९५ ॥ क्षणिकत्वं च हीयेत न चारम्भोऽन्यथा भवेत ।" श्लोक॰ आत्म॰ । प्र० २३. पं० ११. 'कार्यकारणभावः' --भङ्गुरे पूर्वसाद्दरयाद् भिन्नत्वाचास्ति वासना ॥ १८६ ॥ 5 नैतद्स्त्यनुरूपं तु क्षणिकत्वे धियां तव । पूर्वज्ञानं त्वनुत्पन्नं कार्यं नारभते कचित ॥ १८७ ॥ न विनष्टं न तसाऽस्ति निष्पन्नस क्षणं स्थितिः । तेनोत्पन्नविनष्टत्वान्नास्त्यारम्भक्षणोऽपि हि ॥ १८८ ॥ निरन्वयविशिष्टत्वादानुरूप्यं कुतः पुनः । 10 न तदीयोऽस्ति कश्चिच धर्म उत्तरबुद्धिषु ॥ १८९ ॥ निरन्वयविनाशिन्यः क्रुर्युः कार्यं कथं ऋमात् । विनाशे कारणखेष्टः कार्यारम्भश्च नान्यथा ॥ १९३ ॥ तत्रैव ज्ञाननाशेन विनष्टाः सर्ववासनाः । तैन सर्वाभ्य एताभ्यः सर्वाकारं यदुत्थितम् ॥ १९४ ॥ 15 ज्ञानमेकक्षणेनेव विनाशं गन्तमईति । श्लोकं० आत्म०। श्लोक० शब्दनि० ४२८-४४१। तत्त्वसं० ४८२-५००। तत्त्वार्थश्लो० ७७-७९। षट २३. पं० १३. 'वास्यवासकभावात्'-''क्षणिकेषु च चित्तेषु विनाशे च निरन्वये ॥ १८१ ॥ वाखवासकयोश्वेवमसाहित्यात्र वासना । 20 पूर्वक्षणैरनुत्पन्नो वाखते नोत्तरः क्षणः ॥ १८२ ॥ उत्तरेण विनष्टत्वान च पूर्वस्य वासना । साहित्येऽपि तयोर्नेव सम्बन्धोऽस्तीत्यवासना ॥ १८३ ॥ क्षणिकत्वादु द्वयस्यापि व्यापारो न परस्परम् । विनञ्यच कथं वस्तु वास्यतेऽन्येन नञ्च्यता ॥ १८४ ॥ 25 अवस्थिता हि वाखन्ते भावाभावेरवस्थितैः । अवस्थितो हि पूर्वसाद्भिद्यते नोत्तरो यदि ॥ १८५ ॥ पूर्ववद्वासना तत्र न स्यादेवाऽविशेषतः । श्लोक॰ आत्म॰ । स्याद्वादम॰ १८-१९ । पू० २३. पं० २०. 'लतायाम् -' शास्त्रवा॰ यशो॰ प्र॰ २९-३९। पूर्व २३. पंत २३. 'एतेन अखण्डा -' इतः प्रभूति पूर्व ३३ यावत् प्रन्थकारेण 30 वेदान्तमतनिरासाय या चर्चा कृता तत्रत्यं खण्डनमण्डनं वेदान्तकल्पछतिकातः एव स्वानु-कुल्येन गृहीतम् - वेदान्तक० पृ० ६-९२ । प्ट० २४. पं० १. 'अन्यथांसिद्धत्वेन' - ''यत् कार्यं प्रति कारणस्य पूर्ववृत्तिता येन रूपेेण गृह्यते तत्कार्यं प्रति तद्रूपमन्यथासिद्धम् – यथा घटं प्रति दण्डत्वमिति" –

मुक्ता॰ त्रत्य॰ का॰ १९।

प्ट० २४. पं० ५. 'मीमांसकैश्च-

"न च स्थूलत्वसक्ष्मत्वे लक्ष्येते शब्दवृत्तिनी । बुद्धितीव्रत्वमन्दत्वे महत्त्वाल्पत्वकल्पना ॥ २१९ ॥ सा च पद्वी भवत्येव महातेजःप्रकाशिते । मन्द्रग्रहालिने गुन्दा घरावानी गुर्वता ॥ २२० ॥

मन्दप्रकाशिते मन्दा घटादावूपि सर्वदा ॥ २२० ॥

एवं दीर्घादयः सर्वे ध्वनिधर्मा इति स्थितम् ।<sup>۷१</sup> श्लोक० शब्दनि० । मीमांसाद० १.१.१७ । शाबर० १.१.१७ ।

"व्यभिचारिणापि लिङ्गेन साध्यवति पक्षे अनुमितिप्रमादर्शनात् । ध्वनिधर्मह्रस्वत्वदीर्घ-त्वादिविशिष्टत्वेन मिथ्याभूतैरपि नित्यैर्विभुभिर्वर्णैः सत्या शाब्दप्रमितिः क्रियत इति <sup>10</sup> मीमांसकैरभ्युपगमात् गन्धप्रागभावावच्छिन्ने घटे तात्त्विकव्यात्यादिमतापि पृथिवीत्वेन अतात्त्विकगन्धानुमितिदर्शनात् प्रतिविम्बेन च विम्बानुमितिदर्शनात्" अद्वैत० ५० ३६५।

प्रo २४. पंo ११. संमतिवृत्तौ - प्रo २७२-८० । प्रo २८५-९६ ।

पृ० २४. पं० ३१. 'एतेन' – चित्सुखाचार्य-मधुसूदनसरस्वतीप्रभृतिभिर्वर्णितायाः ब्रह्म-ज्ञानस्य अविद्यानाशकत्वप्रक्रियायाः प्रन्थकारेण निरसनमितः प्रारब्धम् ।

"एवं हि न्यायसुधायामाराध्यपादैरुपपादितं संसारमूलकारणभूताऽविद्या यद्यप्येकैव तथापि तस्याः सन्त्येव वहव आकाराः । तत्रैकः प्रपञ्चस्य परमार्थसत्त्वभ्रमहेतुः, द्वितीयः अर्थक्रियासमर्थवस्तुकल्पकः, तृतीयस्त्वपरोक्षप्रतिमासविषयाकारकल्पकः । तत्राद्वैतसत्यत्वा-ध्यवसायेन समस्तद्वैतसत्यत्वकल्पकाकारो निवर्त्तते । अर्थक्रियासमर्थप्रपञ्चोपादानमायाकारः तत्त्वसाक्षात्कारेण विनीयते अपरोक्षप्रतिभासयोग्यार्थाभासजनकस्तु मायालेशो जीवन्मुक्त-20 स्याऽनिवृत्तः समाध्यवस्थायां तिरोहितः अन्यदा देहाभासजगदाभासहेतुतयानुवर्त्तते प्रारब्ध-कर्मफल्लोपभोगावसाने तु निवर्त्तते...." चित्सुखी प्र० ३९३ ।

''तुच्छाऽनिर्वचनीया च वास्तवी चेत्यसौ त्रिधा ।

**ज्ञेया माया त्रिभिर्वोधैः श्रौतयौक्तिकलेौकिकैः ।। १३० ।।**" पत्रदर्शा चित्र० १३० । अद्वैत॰ प्र० ६१२, ८९१ । अद्वैतरलरक्षण प्र० ४५ ।

25 प्र०२५. पं०६. 'तस्याभिध्यानाद्' – ''क्षरं प्रधानममृताक्षरं हरः अरात्मानावीशते देव एकः । तस्याभिध्यानाद् योजनात्तत्त्वभावाद् भूयश्चान्ते विश्वमायानिवृत्तिः ।" क्षेता॰ १.३० ।

"तस्य परमात्मनोऽभिध्यानात् कथं योजनाज्जीवानां परमात्मसंयोजनात् तत्त्वभावाद् अहं ब्रह्मास्मि इति भूयश्च असक्वदन्ते प्रारब्धकर्मान्ते यद्वा स्वात्मज्ञाननिष्पत्तिः अन्तः ३० तस्मिन् स्वात्मज्ञानोदयवेऌायां विश्वमायानिवृत्तिः सुखदुःखमोहात्मकाशेषप्रपञ्चरूपमाया-निवृत्तिः" – शाङ्करभाष्य । संक्षेपशा॰ ४.४६ ।

प्र० २५. पं० २२ 'दृष्टिसृष्टि' – ''अज्ञानोपहितं बिम्बचैतन्यमीश्वरः, अज्ञानप्रति-विम्बचैतन्यं जीव इति वा अज्ञानानुपहितं शुद्धचैतन्यमीश्वरः अज्ञानोपहितं जीव इति वा मुख्यो वेदान्तसिद्धान्तः एकजीववादाख्यः । इममेव दृष्टिसृष्टिवादमाचक्षते अस्मिश्च पक्षे

जीव एव स्वाज्ञानवशात् जगतुपादानं निमित्तं च । दृइयं सर्वं प्रातीतिकम् । देहभेदाच जीव-भेदभ्रान्तिः । एकस्यैव च स्वकल्पितगुरुशास्त्राग्रुपष्टंहितश्रवणमननादिदार्ढ्यात् आत्म-साक्षात्कारे सति मोक्षः । शुकादीनां च मोक्षश्रवणं अर्थवादः । महावाक्ये च तत्पदं अनन्तसत्यादिवद् अज्ञानानुपहितचैतन्यस्य लक्षणयोपस्थापकम् इत्याद्यवान्तरभेदाः स्वय-मूहनीयाः" – सिद्धान्तबिन्दु ४० ९३२ । अद्वैत० ४० ५३३ । सिद्धान्तल्लेश ४० -३५६ ।

ए० २६. पं० १४. 'किं च सप्रकारम्' – 'किन्न सप्रकारम्' इत्यारभ्य 'अनुद्भावनाईः' इति यावत् पाठः 'त'प्रतावेव न 'अ-ब'प्रत्योः । अग्रेतनआ 'किन्च निष्प्रकारकज्ञानस्य' इत्यारभ्य 'अज्ञाननिवृत्तिः' इति यावत् पाठः 'अ-ब'प्रत्योरेव न 'त'प्रतौ । तथापि अर्थदृष्ट्या द्वयोरपि समुचितत्वं भाति इति द्वयोरपि प्रहणं छतम् । पौर्वापर्यमपि अनयो-स्तथैव समुचितं भाति यथा अस्माभिरुपन्यस्तम् – वेदान्तक० ए० २९ । सिद्धान्तलेश ए० ४७० । अ बेतसिद्धि ए० ६७८ ।

प्ट० २८. पं० ३. 'फलटव्याप्यत्वमेव' – व्याख्या – ''फलटव्याप्यत्वमिति – फलं वृत्ति-प्रतिबिम्बितचिदाभासः तद्धाप्यत्वमेव अस्य प्रत्यगात्मनो निराक्ततं स्वस्वैव स्फुरणरूप-त्वादिति भावः ॥ ९० ॥ इदानीमात्मनि ततो वैलक्षण्यं दर्शयति ब्रह्मणीति प्रत्यम्ब्रह्मणोरे-कत्वस्य अज्ञानेन आवृतत्वात्तस्य अज्ञानस्य निवृत्तये वाक्यजन्यया अहं ब्रह्मासीत्येवमा- 18 कारया धीवृत्त्या व्याप्तिरपेक्ष्यते ॥ ९२ ॥'' पत्रव्दशी टीका । अद्वैत॰ प्ट॰ २३९ ।

पृ० २८. पं० १०. 'वियद्वस्तु' – व्याख्या – ''ग्रामस्य चैत्रेण व्याप्तौ व्याप्तुश्चेत्रस्य स्वगत-विकारवद् बुद्धादेश्चिदात्मव्याप्तौ आत्मनोपि विकारप्रसङ्गात् न वेदान्तवेद्यस्य क्रूटस्थता इत्याशङ्क्याह – वियदिति । यथा कुम्भस्योत्पत्तौ वियता पूर्णता वियतः सर्वगतत्वस्वरूपानुरो-धादेव न कियावत्त्वात् तथा धियां तद्वत्तीनां तद्धर्माणां च टगात्मना व्याप्तिः तद्भतक्रियां 20 विना पूर्णचित्स्वरूपावेशादेव अतो युक्ता वेदान्तवेद्यस्य क्रूटस्थता इत्यर्थः ।" – संबंभवा० ५४३।

पू० २८. पं० १२. 'घटदुःखादि' – व्याख्या – ''आत्मनो विकाराद्दते बुद्धादिव्याप्तौ बुद्धादेरपि विना विकारं वाह्यान्तरविषयाकारभजनं स्यात् बोद्धृत्वाविशेषात् अन्यथा आत्मनोऽपि विकारद्वारैव बुद्धादिव्याप्तेरक्रूटस्थता इति चेन्नेत्याह – घटेति । बुद्धेर्जडाकार-भजनम् अदृष्टकृतं न स्वारसिकं बुद्धिवोध्ययोरुभयोरपि परिच्छिन्नत्वात् धर्मादेश्च सामास- बुद्धिविक्रियात्वात् युक्तं बुद्धेर्विकारद्वारा विषयाकारत्वमित्यर्थः ।'' बृहदा॰ संबंध॰ ५४२ ।

प्रु० ३०. पं० १५. 'एकजीवमुक्ति' – ''अथायं जीव एकः, उतानेकः ?। अनुपदोक्त-पक्षावलम्बिनः केचिदाहुः – 'एको जीवः, तेन चैकमेव शरीरं सजीवम् । अन्यानि खप्रदृष्टशरीराणीव निर्जीवानि । तदज्ञानकल्पितं सर्वं जगत्, तस्य स्वप्नदर्शनवद्यावदविद्यं सर्वो व्यवहारः । बद्धमुक्तव्यवस्थापि नास्ति, जीवस्यैकत्वात् । शुकमुक्त्यादिकमपि स्वाप्न- अ पुरुषान्तरमुक्त्यादिकमिव कल्पितम् । अत्र च संभावितसकल्बाङ्कापङ्कप्रक्षालनं स्वप्रदृष्टान्त-सलिल्धारयैव कर्तव्यम्' इति ।

अन्ये त्वसिन्नेकशरीरैकजीवबादे मनःप्रत्ययमलभमानाः 'अधिकं तु भेदनिर्देशात्' 'लोकवत्तु लीलाकैवल्यम्' इत्यादिसूत्रैर्जीवाधिक ईश्वर एव जगतः स्रष्ठा न जीवः । तस्याप्त-श॰ १५

कामत्वेन प्रयोजनाभावेन केवलं लीलयैव जगतः सृष्टिरित्यादि प्रतिपादयद्वित्रिंरोधं च मन्यमाना हिरण्यगर्भ एको ब्रह्मप्रतिबिम्बो मुख्यो जीवः ।

अन्ये तु तत्प्रतिबिम्बभूताश्चित्रपटलिखितमनुष्यदेहार्पितपटाभासकल्पाः जीवाभासाः संसारादिभाज इति सविशेषानेकशरीरैकजीववादमातिष्ठन्ते ।

अपरे तु हिरण्यगर्भस्य प्रतिकल्पं भेदेन कस्य हिरण्यगर्भस्य मुख्यं जीवत्वमित्यत्र नियामकं नास्तीति मन्यमाना एक एव जीवोऽविशेषेण सर्वं शरीरमधितिष्ठति । न चैवं श्वरीरावयवभेद इव शरीरभेदेऽपि परस्परसुखाद्यनुसन्धानप्रसङ्गः । जन्मान्तरीयसुखाद्यनु-सन्धानादर्शनेन शरीरभेदस्य तदननुसन्धानप्रयोजकत्वक्षप्रेतः ।

योगिनस्तु कायव्यूहसुखाद्यनुसन्धानं व्यवहितार्थमहणवद्योगप्रभावनिबन्धनमिति न <sup>10</sup> तदुदाहरणमिति अविरोषानेकशरीरेकजीववादं रोचयन्ते ।'' सिद्धान्तल्रेक ए० १२३–१२७। अद्वैतसिद्धि० ए० ४१२ । सिद्धान्तविन्दु–ए० २२७,२३४ ।

पृ० ३२. पं० १. 'ग्रूद्ख त्वपरोक्ष' – ''यचपि मिथ्यारूपो बन्धो झानबाध्यः, तथापि बन्धस्यापरोक्षत्वात् न परोक्षरूपेण वाक्यार्थझानेन स बाध्यते, रज्ज्वादावपरोक्ष-सपंप्रतीतौ वर्तमानायां 'नायं सर्पो रज्जुरेषा' इत्याप्नोपदेशजनितपरोक्षसपंविपरीतझानमात्रेण <sup>15</sup> भयानिष्टत्तिदर्शनात् । आप्नोपदेशस्य तु भयनिष्टत्तिहेतुत्वं वस्तुयाथात्म्यापरोक्षनिमित्तप्रवृत्ति-हेतुत्वेन । तथाहि – रज्जुसपंदर्शनभयात् परावृत्तः पुरुषो 'नायं सर्पो रज्जुरेषा' इत्याप्नोपदेशेन तद्वस्तुयाथात्म्यदर्शने प्रवृत्तस्तदेव प्रत्यक्षेण दृष्टा भयान्निवर्तते । न च शब्द एव प्रत्यक्षज्ञानं जनयतीति वक्तुं युक्तम् तस्य अनिन्द्रियत्वात् । ज्ञानसामग्रीष्विन्द्रियाण्येव ह्यपरोक्षसाध-नानि । न चास्यानभिसंहितफल्लर्मानुष्ठानम्दितकषायस्य श्रवणमनननिदिध्यासनविम्रुखीक्वत-**ग बाह्य**विषयस्य पुरुषस्य वाक्यमेवापरोक्षज्ञानं जनयति, निवृत्तप्रतिबन्धे तत्यरेऽपि पुरुषे ज्ञानसामग्रीविश्वेषाणामिन्द्रियादीनां स्वविषयनियमातिक्रमादर्शनेन तदयोगात् ।" श्रीभाष्य पृ० १४०।

<sup>25</sup> ९० ३३. पं० २२. 'इदमिदानीं निरूप्यते' – अस्मिन् विषये सन्मतिटीकागतं विस्तृतं [ ए० ५९७ टि० २ ] टिप्पणं द्रष्टव्यम् । –

पृ० ३३. पं० २७. 'नन्दिवृत्तौ' – ''केचन सिद्धसेनाचार्यादयो 'भणंति' बुवते किमित्याह – 'युगपद्' एकस्मिन्काले 'केवली' केवलज्ञानवान् न त्वन्यद्दछद्मस्थो जानाति पद्यति च 'नियमात्' नियमेन" – नन्दी० म० ४० १३४ B ।

<sup>30</sup> प्र० ३३. पं० ३०. 'सम्मतिगाथा' – एता गाथा प्रन्थकारोऽभयदेवदृत्तिमनुस्त्यैव प्रायशो व्याख्यातवानिति तुल्लनां जिज्ञासुभिरभयदेवीया दृत्तिर्द्रष्टव्या ।

षट० ३४. पं० १८. 'केचिजिनभद्रानुयायिनः' -

''भणियं पिय पन्नत्ती-पन्नवणाईसु जह जिणो समयं । जं जाणइ न वि पासइ तं अणुरयणप्पभाईणि ॥ ३११२ ॥ ननु प्रज्ञाम्यां भगवत्याम् प्रज्ञापनायां च स्फुटं भणितमेव उक्तमेव यथा जिनः केवली परमाणुरत्नप्रभादीनि वस्तूनि 'जं समयं जाणइत्ति' यस्मिन् समये जानाति 'न वि पासइ तं ति' तस्मिन् समये नैव पश्यति किन्तु अन्यस्मिन् समये जानाति अन्यस्मिस्तु पश्यति । इयमत्र भावना – इह भगवत्यां तावदृष्टादृश्यशतस्य अष्टमोदेशके स्फुटमेवोक्तम्; तद्यथा – छज्मत्थे णं भंते ! मणुस्से परमाणुपोग्गळं किं जाणइ न पासइ ज्ताहो न जाणइ न पासइ ? । गोयमा, <sup>6</sup> अत्थेगइए जाणइ न पासइ, अत्थेगइए न जाणइ न पासइ एवं जाव असंखिज्जपएसिए खंधे ( इह छद्मस्थो निरतिशयो गृद्यते तत्र श्रुतज्ञानी श्रुतज्ञानेन परमाणुं जानाति न तु पश्यति श्रुते दर्शनाभावात् अपरस्तु न जानाति न पश्यति ) एवं ओहिए वि । परमोहिए णं भंते ! मणूसे परमाणुपोग्गळं जं समयं जाणइ तं समयं पासइ, जं समयं पासइ तं समयं जाणइ ? नो इणट्ठे समट्ठे । से केणट्टेणं भंते ! एवं वुच्चइ । गोयमा ! सागारे से नाणं भवइ अणागारे से दंसणं भवइ, तेणट्ठेणं एवं वुच्चइ इत्यादि । एवं प्रज्ञापनोक्तमपि द्रष्टव्यम् । तदेवं सिद्धान्ते स्फुटाक्षरैर्थुंगपदुपयोगे निषिद्धेऽपि किमिति सर्वानर्थमूळं तदभिमानमुत्सृच्य क्रमोपयोगो नेष्यते इति ? ॥ ३१९२२ ॥" विशेषा॰ टी॰ ।

पट ३५. पं० ५. 'सुषुप्तों' – ''अथ ज्ञानमात्रे त्वङ्मनःसंयोगस्य यदि कारणत्वं तदा रासनचाक्षुषादिप्रत्यक्षकाले त्वाचप्रत्यक्षं स्यात् विषयत्वक्**संयोगस्य त्वङ्मनःसंयोगस्य च**ाः सत्त्वात् परस्परप्रतिबन्धादेकमपि वा न स्यादिति'' – मुक्तावली का० ५७।

ष्ट० ३५. पं० २५. 'असतो णत्थि' -

''असओ नत्थि निसेहो संजोगाइपडिसेहओ सिद्धं ।

संजोगाइचउकं पि सिद्धमत्थंतरे निययं ॥" विशेषा॰ गा॰ १५७४।

पट० ३६. पं० २. 'स्वभावहेतुक' – ''केवछज्ञानद्र्शनविषये सत्यपि तदावरणक्षये न <sup>20</sup> युगपत्तदुपयोगसम्भवः, तथाजीवस्वाभाव्यात्'' – <sup>नन्दी</sup>० म० प्ट० १३६ । <sup>विशेषा०</sup> गा० ३१३४ ।

''क्षयोपश्चमाविशेषेऽपि मत्यादीनामिव जीवस्वाभाव्यादेव केवल्ज्ञानावरणकेवलदर्शना-वरणक्षयेपि सततं तयोरप्रादुर्भावाविरोधात्" -- जन्दी० म० पृ० १३८ ।

प्ट० ३६. पं० ५. 'पृथगेवावरण' – विशेषारु गा० ३०९३। तत्त्वार्थ० टी० ए० १११। ए० ३६. पं० २७. 'साद्यपर्यवसिते' –

"जमपजंताइं केवलाइं तेणोभऔवओगोत्ति ।

साद्यपर्यवसितत्वाद् यस्मादपर्यन्ते अविनाशिनी सदावस्थिते केवल्रज्ञानदर्शने तेन तस्माद् युगपदुपयोग इष्यते अस्माभिः । इह हि यद् बोधस्वभावं सदावस्थितं च तस्योपयोगेनापि सदा भवितव्यमेव, अन्यथा उपल्रशकल्लरुत्वेन बोधस्वभावत्वानुपपत्तेः । सदोपयोगे च द्वयोः युगपदुपयोगः सिद्ध एवेति परस्याभिप्रायः" – विशेषा० टी० गा० ३१०० ।

प्ट० ३७. पं० १४. **'नवविधोपचारमध्ये'**-

''असझूतव्यवहारो द्रव्यादेरुपचारतः । परपरिणतिश्लेषजन्यो भेदो नवात्मकः ॥ ४ ॥ असद्भूतव्यवहारः सं कथ्यते यः परद्रव्यस्य परिणत्या मिश्रितः । अर्थात् द्रव्यादेर्धर्मा-धर्मादेरुपचारतः उपचरणात् परपरिणतिश्लेषजन्यः - परस्य वस्तुनः परिणतिः परिणमनं तस्य श्लेषः संसर्गस्तेन जन्यः परपरिणतिश्लेषजन्योऽसद्भूतव्यवहारः कथ्यते । स नवधा नव-प्रकारो भवति । तथाहि - द्रव्ये द्रव्योपचारः १, गुणे गुणोपचारः २, पर्याये पर्यायोपचारः <sup>8</sup> ३, द्रव्ये गुणोपचारः ४, द्रव्ये पर्यायोपचारः ५, गुणे द्रव्योपचारः ६, गुणे पर्यायो-पचारः ७, पर्याये द्रव्योपचारः ८, पर्याये गुणोपचारः ९ ।

्रच्ये द्रव्योपचारो हि यथा पुद्रलजीवयोः ।

गुणे गुणोपचारश्च भावद्रव्याख्यलेक्ययोः ॥ ५ ॥

श्रीजिनस्यागमें पुद्गळजीवयोरैक्यं – जीवः पुद्गलरूपः पुद्गलात्मकः । अत्र जीवोऽपि ॥ द्रव्यम् , पुद्गलोऽपि द्रव्यम् । उपचारेण जीवः पुद्गलमय एवासद्भूतव्यवहारेण मन्यते । न तु परमार्थतः ।

गुणे गुणोपचारो यथा – भावलेइयाद्रव्यलेइययोरुपचारः । भावलेइया हि आत्मनोऽरूपी गुणः, तस्य हि यत् कृष्णनीलादिकथनं वर्तते तद्धि पुद्रलद्रव्यजगुणस्रोपचारोऽस्ति ।

पर्यांचे किल पर्यायोपचारश्व यथा भवेत् ।

स्कन्धा यथात्मद्रव्यस्य गजवाजिम्रुखाः समे ॥ ६ ॥

पर्याये पर्यायस्य यथा – आत्मद्रव्यपर्यायस्य गजवाजिमुखाः पर्यायस्कन्धा उपचारादात्म-द्रव्यस्य समानजातीयद्रव्यपर्यायास्तेषां स्कन्धाः कथ्यन्ते । ते चात्मपर्यायस्योपरि पुद्रऌपर्या-यस्योपचरणात् स्कन्धा व्यपदिइयन्ते व्यवहारात् ।

द्रच्ये गुणोपचारश्च गौरोऽहमिति द्रच्यके ।

पर्यायस्रोपचारश्च ह्यहं देहीति निर्णयः ॥ ७ ॥

'अहं गौर:' इति बुवता अहमिति आत्मद्रव्यम्, तत्र गौर इति पुद्रलस्य उज्ज्वलताख्यो गुण उपचरितः ।

अथ द्रव्ये पर्यायोपचारः – 'अहं देही' इत्यत्र अहमिति आत्मद्रव्यम् , तत्र आत्मद्रव्य-विषये देहीति देहमस्य अस्तीति देही । देहमिति पुद्गलद्रव्यस्य समानजातीयद्रव्यपर्याय 2 उपचरितः ।

गुणे द्रव्योपचारश्व पर्यायेऽपि तथैव च ।

गौर आत्मा देहमात्मा दृष्टान्तौ हि क्रमात्तयोः ॥ ८ ॥

'अयं गौरो हइयते, स चात्मा' - अत्र गौरमुहिइय आत्मनो विधानं क्रियते - यत्तदिइ गौरतारूपपुद्गङगुणोपरि आत्मद्रव्यस्योपचारपठनमिति ।

गर्याये द्रव्योपचारो यथा - 'देहमित्यात्मा' अत्र हि देहमिति देहाकारपरिणतानां पुद्रछानां पर्यायेषु विषयभूतेषु चात्मद्रव्यस्योपचारः कृतः ।

गुणे पर्यायचारश्च मतिज्ञानं यथा ततुः ।

पर्याये गुणचारोऽपि शरीरं मतिरिष्यते ॥ ९ ॥

गुणे पर्यायोपचारः यथा – मतिज्ञानं तदेव शरीरं शरीरजन्यं वर्तते ततः कारणादत्र अमतिज्ञानरूपात्मकगुणविषये शरीररूपपुद्गलपर्यायस्थोपचारः क्वतः ।

15

#### टिप्पणानि ।

पर्याये गुणोपचारो यथा हि पूर्वप्रयोगजमन्यथा क्रियते । यतः शरीरे तदेह मतिज्ञानरूपो गुणोऽस्ति । अत्र हि शरीररूपपुद्गल्लपर्यायविषये मतिज्ञानरूपाख्यस्य गुणस्योपचारः क्रियते"-द्रव्यानुयोगतर्कणा-प्ट॰ १००-१०५ । द्रव्यगुणपर्यायनो रास प्ट॰ ६३-६५ ।

प्र० ३७, पं० ३१, 'सव्वाओ'-

"सञ्वाओ लद्बीओ जं सागरोवओगलाभाओ ।

तेणेह सिद्धलद्वी उप्पञ्जइ तदुवउत्तस्स ॥" विशेषा० ३०८९ ।

षु० ३८. पं० २२. 'असिनेव वादे' - विशेषा॰ ३१०२,३१०३।

प्र० ४०. पं० २९. 'शक्तिसमन्वयात' - विशेषा० गा० ३१००,३१०१।

प्टo ४२. पंo १०. 'परवत्तव्वय' - विशेषा॰ ३११३ ।

प्रo ४२. पं० १५. 'परमावधिक' - विशेषा॰ ३११४-३११८।

पु० ४२. पं० १६. 'स्नातकादि' - विशेषा० ३१२०-२१।

**ए० ४४. पं० १८. 'मतिज्ञानसाष्टाविंशति'**--

"सोइंदियाइमेएण छव्विहाऽवग्गहादओऽभिहिआ।

ते होंति चउव्वीसं चउव्विहं वंजणोग्गहणं" ॥ ३०० ॥ विशेषाकी

ष्ट० ४५. पं० २. 'अनागतातीतविषयेषु' – ''स्मृत्या लिङ्गदर्शनेन चाऽप्रत्यक्षोऽथोंऽनु- <sup>15</sup> मीयते । पूर्ववदिति यत्र कारणेन कार्यमनुमीयते, यथा मेघोन्नत्या भविष्यति वृष्टिरिति । शेषवत्तत् – यत्र कार्येण कारणमनुमीयते, पूर्वोदकविपरीतमुदकं नचाः पूर्णत्वं शीव्रत्वक्व दृद्वा स्रोतसोऽनुमीयते भूता वृष्टिरिति'' – न्यायभा॰ १.१.५ । माठर० ष्ट० १३ ।

प्रु० ४६. पं० ८. <sup>(</sup>प्रत्यक्षपदस्य' – ''तद् द्विप्रकारम् – सांव्यवहा**रिकं पारमार्थिकं च**" प्रमाणनय॰ २.४।

पृ० ४६. पं० २१. 'अत्र यट्टीकाक्रता' -- ''छद्मस्यावस्थायां तु प्रमाणप्रमेययोः सामान्यविशेषात्मकत्वेऽप्यनपगतावरणस्यात्मनो दर्शनोपयोगसमये ज्ञानोपयोगस्यासंभवाद् अप्राप्यकारिनयनमनःप्रभवार्थां वप्रहादिमतिज्ञानोपयोगप्राक्तनी अवस्था अस्प्रष्टावभासि-प्राह्यप्राहकत्वपरिणत्यवस्था व्यवस्थितात्मप्रवोधरूपा चक्षुरचक्षुर्रर्शनव्यपदेशमासादयति । द्रव्यभावेन्द्रियालोकमतिज्ञानावरणकर्मक्षयोपशमादिसामग्रीप्रभवरूपादिविषयग्रहणपरिणति- <sup>35</sup> श्वात्मनोऽवग्रहादिरूपा मतिज्ञानशब्दवाच्यतामश्रुते । श्वतज्ञानावरणकर्मक्षयोपशमवाक्य-श्रवणादिसामग्रीविशेषनिमित्तप्रादुर्भूतो वाक्यार्थग्रहणपरिणतिस्वभावो वाक्यश्रवणानिमित्तो वा आत्मनः श्वतज्ञानमिति शब्दाभिधेयतामाप्नोति । रूपिद्रव्यग्रहणपरिणतिविशेषस्तु जीवस्य भवगुणप्रत्ययावधिज्ञानावरणकर्मक्षयोपशमप्रादुर्भूतो लोचनादिबाद्यनिमित्तनिरपेक्षः अवधि-ज्ञानमिति व्यपदिश्यते तब्ज्ञैः अवधिदर्शनावरणकर्मक्षयोपशमप्राद्र्भूतस्तु स एव तद्द्व्य्- <sup>30</sup> सामान्यपर्थालोचनस्वभावोऽवधिदर्शनव्यपदेशभाक् भवति" -- सन्मतिटीक्र॰ प्रव् ९ ६२० ।

पृ० ४७. पं० ७ 'अर्थेनेव' – ''स्यादेतत् – अनुभवसिद्धमेव प्राकट्यम् । तथा हि, ज्ञातोऽयमर्थ इति सामान्यतः, साक्षात्क्वतोऽयमर्थ इति विशेषतो विषयविशेषणमेव किञ्चित् परिस्फुरति इति चेन् । तदसत् । यथा हि –

अंधेनैव विशेषो हि निराकारतया धियाम्।" न्यायकुष्ठ ४.४।

Jain Education International

# ज्ञानबिन्दुप्रकरणस्य परिशिष्टानि । १. ज्ञानबिन्दुगतानां पारिभाषिकशब्दानां सूची'

- -

|                   | [ं अ ]                         | अनिर्वचनीया         | <b>૨૭.</b> ૧૨.                                   |  |  |
|-------------------|--------------------------------|---------------------|--------------------------------------------------|--|--|
| अकमोपयोग          | કર.ર૧.                         | अनित्रत्तिबादराद्धा | R. 70; 4.90.                                     |  |  |
| अक्रिप्टसण        | ર રે. ૪.                       | अनुबन्धहिंसा        | <b>२७.</b> २७.                                   |  |  |
| अक्षज ( प्रखक्ष ) | કલ.ર૧.                         | अनुमान              | <b>૧૬.</b> ૨૨; <b>૧૬.</b> ૨૫.                    |  |  |
| अक्षय             | કર.ર૬.                         | अनुमिति             | ૮.૪;૨૨.૧૨;੪५.૨.                                  |  |  |
| अक्षरलाभ          | <b>Q</b> , 98.                 | अपरोक्षानुमिति      | <b>રૂર.</b> ૧૪.                                  |  |  |
| <b>अ</b> खण्ड     | <b>રૂર.</b> ર.                 | अनुमितिसामग्री      | <b>૨૨.</b> ૧૪.                                   |  |  |
| <b>अखण्ड</b> ल    | <b>૨</b> .૭.                   | अनुव्यवसाय          | <b>ર્</b> ૨.૧૨.                                  |  |  |
| अखण्डोपाधि        | <b>૨૬.</b> ૨७.                 | अनृत                | <b>૨૦.</b> ૧૦.                                   |  |  |
| अचधुर्दर्शन       | <b>₹८.</b> 90;84.9.            | अनेकान्त            | <b>ર્ર.</b> ૪; <b>ર્ર્ર.</b> ૧ર; <b>ર્ર્.</b> ૭. |  |  |
| अचक्षुर्दर्शनावरण | لو کې کې                       | अनेकान्तधी          | કર. હ.                                           |  |  |
| अजीव              | १९.३३.                         | अनेकान्तरुचि        | 86.99.                                           |  |  |
| अज्ञात            | 80.8.                          | अन्तःकरण            | <b>૨૨.</b> ૨૧; <b>૨૮.</b> ५.                     |  |  |
| अंज्ञान           | <b>૨.५;૨૨.૨५;૨੪.</b> ૧૨;૨५.૧৬. | अन्तराय             | G. 8.                                            |  |  |
| জন্নাননিবর্নক ( এ |                                | अन्तर्जल्प          | 9.92.                                            |  |  |
| अज्ञाननिवृत्ति    | <b>२९.</b> २३.                 | अन्तर्मुहूर्त       | <b>24,9</b> 4.                                   |  |  |
| अज्ञानविषय        | 2.9                            | अन्यथाख्याति        | 24,93;32.40.                                     |  |  |
| अज्ञानविषयल       | <b>२६.</b> २७.                 | अन्यूनानतिरिक्त     | <b>३५</b> ,२१.                                   |  |  |
| अतीन्द्रिय        | <b>१</b> ९.99.                 | अपरोक्ष             | <b>१६</b> ,१४:                                   |  |  |
| अदृष्ट            | 80.8.                          | अपरोक्षज्ञान        | <b>३२.१;३३.</b> १७.                              |  |  |
| - रद्ध<br>अद्वैत  |                                | अपरोक्षत्रमा        | 29.93.                                           |  |  |
| ज्ञानाद्वैत       | રે. ૬.                         | अपाय १०,१           | 9;\$9.6;₹8.93;88.93.                             |  |  |
| संदद्वैत          | રે. ૬.                         | अपायांश             | <b>११.</b> २२.                                   |  |  |
| अद्वैतसिदि        | <b>२६.</b> १६.                 | अपूर्वकरण           | 2,39.                                            |  |  |
| अधिष्ठानल         | <b>२६.</b> २७.                 | द्वितीयापूर्वकरण    | ૨.૧૦.                                            |  |  |
| अधिष्ठानप्रमाल    | <b>२६.</b> २६.                 | अप्रमत्तसंयम        | ₹6.90.                                           |  |  |
| अध्रुवोदय         | Ę.¥.                           | अप्रमा              | <b>?</b> ₹.v.                                    |  |  |
| अघोवधिक           | 82.94.                         | अप्राप्यकारिन्      | <b>१०.२१;४६.</b> २३.                             |  |  |
| अध्यास            | 28.92                          | अप्रामाण्य          | <b>\$\$</b> . <b>\$;\$3</b> . <b>4;\$\$</b> .२७. |  |  |
| अनन्तधर्मात्मक    | <b>૨૭.</b> ૨૪.                 | अप्रामाण्यप्रयोजकल  | <b>R0</b> , 5.                                   |  |  |
| अनभ्यासदशा        | <b>₹₹</b> ,₹; <b>₹</b> 8.9%.   | अपर्यवसित           | 30,90.                                           |  |  |
| अनाकार            | 24.9.                          | अभावलौकिकप्रत्यय    | <b>28.</b> २५.                                   |  |  |
| अनावरण            | 89.24.                         | अभिध्यान            | 24.99.                                           |  |  |
| अनात्रत           | છર્.૨૮.                        | अभिनिवेश            | 22.94.                                           |  |  |

१ सर्वत्र स्थूलाङ्काः पृष्ठसूचकाः स्क्ष्माङ्काश्च पङ्किस्चकाः ।

|                                      | १. ज्ञानबिन्दुगतानां पा                   | रेभाषिकश्रब्दानां सूची               | । ११९                         |
|--------------------------------------|-------------------------------------------|--------------------------------------|-------------------------------|
| अभ्यासदशा                            | <b>ર્ર.</b> ર; <b>ર્ઝ.</b> ૧૫.            | केवलज्ञा <b>नके</b> वल <b>द</b> र्शन | ावरण ३,१८,                    |
| अभ्युपगमवाद                          | 20.24; 33.2%.                             | अवधिज्ञानावरण                        | <b>ઇ.</b> રેર.                |
| अर्थ                                 | છે. ૨૧                                    | मनःपर्यायज्ञानावरण                   | ધ્.ર.                         |
| अर्थसचिकर्ष                          | <b>ક</b> દ્દ.૨૬.                          | चक्षुर्दर्शनावरण                     | دم. ٢.                        |
| अर्थसमाज                             | રૂર.ઙ.                                    | मतिश्रुतावरण                         | ٩, ४.                         |
| अर्थापत्ति                           | ર્ષ્ઠ. ૧૧.                                | अचक्षुर्दर्शनावरण                    | ٩.૪.                          |
| अर्थावग्रह                           | <b>१०.२७;४६.</b> २३.                      | असत्त्वापादकावरण                     | રુષ્ઠ.૧૪.                     |
| अर्हन्                               | 80.25.                                    | अभानापादकावरण                        | રઇ.૧૫,                        |
| अवप्रह <b>१०,</b> १४;                | ર્ષ.૪;१६.૧૬;३१.૧૧;૪૨.                     | ज्ञानदर्शनावरण                       | રેદ્દ, ૮.                     |
|                                      | 90;88,92,23.                              | आवरणक्षय                             | 36.99;83.20;80.0.             |
| अर्थावप्रह                           | <b>१०.</b> १४.                            | आवृतानावृत                           | २.३.                          |
| व्यञनावग्रह                          | १०.१४.                                    | आहारादिसंज्ञा                        | <b>૭.</b> ૧ર.                 |
| व्यावहारिकावप्रह                     | ર્લ.૧૨.                                   | [s                                   | <b>[</b> ]                    |
|                                      | .૧૪; <b>૧૮.</b> ૨; <b>૪૧.</b> ૨૪;૪૬.૬.    | <b>k</b>                             |                               |
| वर्धमानावधि                          | ४.३०.                                     | इन्द्रिय                             | <b>१</b> ०.२४.                |
| भवप्रत्ययावधि                        | فع.٩.                                     | एकेन्द्रिया <b>दि</b>                | ૭,૧૨.                         |
| गुणप्रत्ययानधि                       | ઁયુ. ૧.                                   | उपयोगेन्द्रिय                        | <b>ર</b> ૦.૧૬.                |
| परमावधि                              | <b>१७.</b> ११;४२.१५.                      | लब्धीन्द्रिय                         | १०.२३.                        |
| अवधिज्ञानल                           | १७.१०.                                    | द्वीन्द्रियादि                       | १८.२२.                        |
| अवधिज्ञानावरण                        | ૪.૨૧.                                     | इन्द्रियनोइन्द्रिय                   | ૨૧.૬.                         |
| अवधिज्ञानोपयोग                       | ઇદ્દ.૨૪.                                  | [ ]                                  | <b>[</b> ]                    |
| अवधिदर्शन                            | ઇદ્. હ.                                   | -                                    | <b>२.</b> २६; <b>३३.</b> १८.  |
| अवाय                                 | <b>દ્</b> ષ, 9૪,                          | ईश्वर<br>केन्द्र                     | र                             |
| अविच्युति                            | <b>९</b> ६.१.                             | ईहा<br>ईहोपयोग                       | <b>१</b> ०,३०.                |
| अविद्या                              | ૨૬.૬.                                     |                                      | _                             |
| जीवनिष्ठा                            | <b>૨</b> .૨૪.                             | د [ ۲                                | उ ]                           |
| विश्वारम्भक                          | २५.८.                                     | उत्पत्ति                             | <b>११.</b> ५;३८.११.           |
| अविद्यानिवृत्ति                      | રર. ૨ ર.                                  | उत्सूत्र                             | 86.30.                        |
| अविषयताविशेष                         | છછ. બ.                                    | उदकताप                               | 20,94.                        |
| अब्यपंदेश्य                          | ઇરે.૧૦.                                   | उदय                                  |                               |
| अशाब्द                               | १६.१९.                                    | विपाकोदय                             | 8.२४.                         |
| अग्रुभप्रकृति                        | द्र.३०.                                   | प्रदेशोदय                            | لع ترح.                       |
| असद्भावस्थापना                       | <b>१७.</b> २०.                            | अधुवोदय                              | દ્દ, ૪.                       |
| असहाय ( केवल )                       | <b>૨</b> ૧.૭.                             | उदयावलि                              | <b>છ</b> ,રરૂ.                |
| अस्पृष्ट                             | <b>રૂ९</b> .૧७; <b>૪૪.</b> ૨૨;૪५.७.       | उपनार्योपकारक                        | 22.22.                        |
| 1                                    | आ ]                                       | उपचार                                | 30.98.                        |
|                                      | <br>૨૪.૨.                                 | उपनय                                 | <b>१२.</b> 9%.                |
| ঞাকাহা<br>সাজযার                     | ₹ठ.२२<br>३५.२६.                           | उपयोग                                | ८. ३२; <b>११. २०;३७. २</b> ३. |
| आख्यात<br>आत्मन्                     | ₹३.२१; <b>२८.</b> २५;३१.२३.               | मतिश्रुतसाधारणविच                    |                               |
| आत्मन्<br>आत्मविद्                   | ₹₹, ₹1; ₹0, ₹3; ₹₹, ₹₹.<br><b>₹0</b> , ₹. | श्रुतोपयोग                           | <b>१</b> ६.१६.                |
| •                                    | २७.२.<br>२.१०.                            | मत्युपयोग                            | <b>? द.</b> 9 <b>द</b> .      |
| आवरण<br>केवलज्ञानावरण                | ۲.10.<br>۲.90.                            | ईहोपयोग                              | 20,30.                        |
| कपळकानापरण<br>म <b>तिज्ञानायावरण</b> | <b>ર.</b> ૬.                              | द्रव्योपयोग                          | ₹१,99,                        |
| નાદાશાગા વાળ (ગ                      | ₹ • ₹ •                                   |                                      |                               |

| युगपदुपयोग                 | ૨૪.૧.                         | [क]                            |                                      |
|----------------------------|-------------------------------|--------------------------------|--------------------------------------|
| छद्मस्थोपयोगल              | ૨ ૨૪.૨.                       | कमि हे है                      | 22.6.                                |
| दर्शनोपयोग                 | ે ૨૪.૧૧.                      | कर्मता                         | 20.0.                                |
| ज्ञानोपयोग                 | ૨૪.૧૧;૪૬.૨૨.                  | कल्पितविषयता                   | २७.१८.                               |
| ज्ञानदर्शनोपयोग            | <b>૨૪.૧</b> ૨; <b>૪૬.</b> ૨૨. | कारकव्यापार                    | રરૂ.ર.                               |
| विशेषोपयोग                 | 38.20.                        | कारण                           | 14 ·                                 |
| सामान्योपयोग               | 38.20.                        | उपादान                         | . રુ. રુ.                            |
| एकदेशोपयोग                 | ३८,२८.                        | निमित्त                        | 38.20                                |
| क्रमोपयोग                  | ४०,२६.                        | कार्णगतगुणदोष                  | <b>११.</b> ६.                        |
| केवलोपयोग                  | કર્.૨૧.                       | कार्यकारणभाव १०.१२;२३.११;२५    |                                      |
| एकोपयोग                    | કરે.દ.                        |                                | <b>१.</b> २७; <b>४३.३.</b>           |
| साकारोपयोग                 | ં કરે.રર.                     | केवलचेतन्य                     | રરૂ. રષ.                             |
| क्रमावच्छित्रोपयोगद्वय     | 88.4.                         | केवलज्ञान १.५;१७.१५;१९.२;३     |                                      |
| छाद्मस्थिकोपयोग            | કેલ.૧૮.                       |                                | 9.રેર; <b>કર્.૧</b> .                |
| मतिज्ञानोपयोग              | <b>४६.</b> २३.                | अखण्डाद्रयानन्दैकरसब्रह्मज्ञान | <b>२३.२३</b> .                       |
| अवधिज्ञानोपयोग             | ઇદ.૨૪.                        | अपरोक्ष                        | २०,१९.                               |
| छद्मस्थज्ञानोपयोग          | <b>४६.</b> ३२.                | केवलज्ञानकेवलदर्शनावरण<br>     | ७,२६,                                |
| उपयोगकम                    | <b>૭.૬;૨૬.</b> ૨.             | केवलज्ञानल                     | <b>??</b> , <i>Ę</i> ,               |
| उपयोगयौगपद्य               | 24.39.                        | केवलज्ञानावरण                  | 20.90.                               |
| उपयोगायौगपद्य              | 88.३.                         | केवलज्ञानोत्पत्ति              | <b>२०.</b> २६.                       |
| उपयोगेन्द्रिय              | <b>ર</b> ૦.૧૬.                | केवलदर्शन १९.४;३३.२५;३५.८;३६   |                                      |
| उपलक्षण                    | २७.२३.                        | केवलदिक<br>चेन्न्यन्त्र        | 8.4.                                 |
| उपलक्ष्य                   | <b>२७.</b> २३.                | केवलान्वयिन्<br>केवलावबोध      | <b>२६.</b> २८.<br>२७०२२              |
| उपादानकारण                 | 38.20                         |                                | <b>છ. ૨</b> ૨.<br>૧૨; <b>૨</b> ૬.૨५, |
| उपादानल                    | २३.६.                         | केवलोपयोग<br>केवलोपयोग         | 88.39.                               |
| उपादेयोपादानक्षण           | <b>२३.</b> १३.                | कौटस्थ्य                       | 29.24.                               |
| [ज]                        | · · · ·                       | कमोपयोग                        | २०.२६.<br>४०.२६.                     |
| जह                         | <b>9.</b> 98; <b>9.</b> 3.    | कमोपयोगल                       | 38.94.                               |
| ,<br>अतज्ञानमूलोहादि       | ۲.२६.                         | क्रिष्टक्षण                    | રરૂ. હ                               |
| मतिज्ञानमूलोहादि           | <b>८.</b> २६.                 | क्रेशदानि                      | રર. ૧૪.                              |
|                            |                               | क्षपकश्रेणि                    | 8,8.                                 |
| <b>[त्र</b> ]              | 3/ 94.43/ 90                  | क्षय                           | કર.ર૬.                               |
| ऋजुसूत्रनय<br>Г – Г        | ₹૮.૧५;੪૮.૧૬.                  |                                | ૧૮;૪૨.૨૨.                            |
| [प]                        |                               | क्षयोपशमप्रक्रिया              | ٤.७.                                 |
| एकजीवमुक्तिवाद             | <b>૨૦.</b> ૧૫.                | क्षायिक                        | રૂ. ૧૨.                              |
| एकान्तरुचि                 | ૪૮.૧૧.                        | क्षायिककेवलज्ञा <b>न</b>       | ₹.90.                                |
| एकेन्द्रिय                 | ૭.૧૨.                         | क्षायिकचारित्र                 | ર. ૧૨.                               |
| एकोपयोग                    | ८.३२.                         | क्षायिकभाव                     | 36.5.                                |
| [रे]                       |                               | क्षायिकसम्यक्ल                 | 88.28.                               |
| ऐदम्पर्यार्थबोध            | 9.2%                          | क्षायोपशमिकगुण                 | 8. 24.                               |
| ऐन्द्रियकश्चतज्ञा <b>न</b> | છ.૬.                          | क्षायोपशमिकज्ञान               | <b>تر.</b> ۹۰.                       |
| [औ]                        | -                             | क्षायोपशमिकधर्म                | 3.90.                                |
| औरपत्तिकी                  | ૭.૬.                          | क्षायोपद्यमिकसम्यक्ल           | لع. ع لع.                            |

#### १. ज्ञानबिन्दुगतानां पारिभाषिकशब्दानां सूची ।

| क्षण                               |               | <b></b>                                          |          | [ज]                                       |                            |
|------------------------------------|---------------|--------------------------------------------------|----------|-------------------------------------------|----------------------------|
| হ্যানধ্বণ                          |               | <b>૨૨</b> .૨૨.                                   | जगत्     |                                           | <b>૨૮.</b> ૨૫.             |
| निष्क्लेशक्षण                      |               | <b>૨૨.</b> ૨७.                                   | जडल      |                                           | 26,6.                      |
| अक्रिप्टक्षण                       |               | રરૂ.૪.                                           | जहदः     | नहल्रक्षणा                                | 3 <b>3.</b>                |
| सजातीयक्षण                         |               | રરૂ.૪.                                           | जाना     |                                           | १८.१३.                     |
| आद्याक्लिष्टक्षण                   |               | રર. હ.                                           | जिन      |                                           | <b>36.</b> 96;88.26.       |
| अन्त्यक्रिष्टक्षण                  |               | ર, રૂ. ૭.                                        | जीव      |                                           | ર્ટ્ર.રર.                  |
| क्रिप्टक्षण                        |               | રરૂ.૮.                                           | হ্মমি    | 22.                                       | 4; 23. 8; 32.99.           |
| जन्यजनकक्षण                        |               | २३.८.                                            | ज्ञातष्ट | ष्टभाषिन्                                 | 80.20.                     |
| उपादेयोपादानक्ष                    | ण             | ૨૨.૧૨.                                           | ज्ञाता   |                                           | 80,20.                     |
| कल्पितशुद्धक्षण                    |               | 23.94.                                           | ज्ञान    | <b>१.५;१४.२०;१८.२९;२३</b>                 | .99;२४.9७;२९.              |
| केवलज्ञानक्षणल                     |               | રૂર.રર.                                          |          | 9२;३४                                     | <b>. २;३९. १;४४.</b> ३.    |
| বহালধ্বগল্প                        |               | <b>રૂર,</b> રર.                                  |          | केवलज्ञान                                 | <b>ર</b> .દ.               |
| क्षणभङ्ग                           |               | <b>૨९</b> .૧૦.                                   |          | मतिज्ञान                                  | દિ. ૨ બ.                   |
| क्षणिकल                            |               | <b>२२.</b> २४.                                   |          | वाक्यार्थज्ञान                            | 9,95.                      |
| क्षमादिधर्म                        |               | 3.99.                                            |          | संवादकबाधकज्ञान                           | <b>22.</b> v.              |
| ц.                                 | [ग]           | ·                                                | ł        | समूहालम्बनज्ञान                           | <b>१९</b> . २२.            |
|                                    | <b>Г</b> ., 1 |                                                  |          | श्रुतज्ञान                                | ર્ટ્સ.૬.                   |
| गुणप्रत्यय ( अवधि )                |               | دم. ٩.                                           | ļ        | হাত্বিয়ান                                | <b>ર્દ</b> .ર૬.            |
| महिक                               |               | રૂડ.ર.                                           |          | परमावधिज्ञान                              | <b>શ્</b> છ.૧૧.            |
| সাল্প                              |               | રૂઙ. ર.                                          | 1        | अवधिज्ञान                                 | શુહ,૧ર.                    |
|                                    | [ਬ]·          |                                                  |          | मनःपर्यायज्ञान                            | <b>१८.</b> ३.              |
| ঘাগ্যান                            |               | <b>88.</b> २४.                                   | - · ·    | इन्द्रियाश्रितज्ञान                       | શ્વ.૧૮.                    |
| प्राण <b>द्</b> शेन                |               | 88.24.                                           | · ·      | मनोज्ञान                                  | <b>2</b> 9.95.             |
| घनोदधिवलय                          |               | 38.24.                                           | Į        | भावनाजन्यज्ञान                            | १९.२४.                     |
|                                    |               |                                                  | ]        | परोक्षज्ञान                               | 20.90.                     |
|                                    | [च]           |                                                  |          | अपरोक्षज्ञान                              | 20.90.                     |
| चक्षुर्ज्ञीन                       |               | <b>88.</b> ર૬.                                   | Į .      | भावनाज्ञान                                | ે ૨૦.૧૬.                   |
| चक्षुर्दर्शन                       |               | <b>३९.</b> १०;88.२४.                             |          | अतीन्द्रियज्ञान                           | 20.25.                     |
| चर्ख्युर्दर्शनावरण                 |               | ده. ع.                                           |          | मानसञ्चान                                 | રશ્.ર.                     |
| चरमज्ञान                           |               | <b>૨९</b> _૧७.                                   |          | तत्त्वज्ञान                               | <b>२१.</b> २.              |
| चारित्रधर्म                        |               | <b>રૂ.</b> ૧ર.                                   |          | इन्द्रियनोइन्द्रियज्ञान<br>               | ₹ <b>१</b> .६.             |
| चित्सामान्य                        |               | <b>ઇટ.</b> રર.                                   |          | सर्वज्ञज्ञान                              | રશ.૧૮.                     |
| चिदाकार                            |               | <b>૨૮.</b> ९.                                    |          | पीतहृत्पूरपुरुषज्ञान                      | રશ.ર૪.                     |
| चैतन्य                             |               | २.७;२३.३१.                                       | ł        | अखण्डाद्वयानन्दैकरसन्नह्मज्ञान            |                            |
| चैतन्यकर्मता                       |               | <b>૨૮.</b> ૭.                                    | l        | র্ব্বাহান<br>সিংস্কার                     | <b>ર</b> ફ. રષ.            |
| चैतन्यविषयल                        |               | <b>૨</b> ૮.૮.                                    | ſ        | मिथ्याज्ञान<br>जगरगराज्यप                 | <b>२३.२९.</b>              |
|                                    | [छ]           |                                                  |          | सप्रकारक <b>ज्ञान</b><br>निष्प्रकारकज्ञान | <b>ર</b> ૬ે.૧૬.<br>૨૬.૧૬.  |
|                                    | r _ 1         | 10 20 12 01-                                     |          | ानण्त्रकारकशान<br>युगपज्ज्ञान             | रदनाइ.<br>इ२.८.            |
| <b>छ्</b> द्रस्थ<br>जनापानम्प      |               | <b>રૂ९.</b> ૨૬; <b>કર.</b> ૧५.<br><b>કદ.</b> ૨૨. |          | युगपण्ञान<br>चर्छ्यर्ज्ञान                | રવ                         |
| छद्मस्थावस्था<br>छद्मस्थोपयोग      |               | છે ૬.૨૧.<br><b>રૂ</b> ૪.૨                        |          | पछराग<br>श्रोलज्ञान                       | ح۲۰۲۰<br>۲۵،۲.             |
| छत्रस्थापयाग<br>छन्नस्थोपयोगदशा    |               |                                                  | · ·      |                                           | સ્ટાર<br><b>સ્ટ્ર.</b> ૧૭. |
| छन्नस्थापयागदशा<br>छाद्मस्थिकोपयोग |               | 83.94.                                           |          | अस्पृष्टज्ञान<br>प्राणनान                 | 25.10.<br>88.28.           |
| છાદ્યાસ્થબાપયાગ                    |               | 84.94.                                           | •        | দ্রাणज्ञान                                | 30,76.                     |

হ্রা০ ୨૬

| मनोजन्यज्ञान           | કષ.ર.                                | दुष्टकारणजन्य                | २०.७.                                                                                                                                                         |
|------------------------|--------------------------------------|------------------------------|---------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| अस्पृष्टविषयार्थं      |                                      |                              | २८,२२.<br><b>२</b> ८,२२.                                                                                                                                      |
| प्राप्यकारीन्द्रियः    |                                      | 00                           | 24,22.                                                                                                                                                        |
| घटादिज्ञान             | 86.8.                                |                              | ર.૨૧.                                                                                                                                                         |
| सम्यर्ग्जान            | 86.90.                               | दोषजन्यल                     | રુષ્ટ્રે. ૨૬.                                                                                                                                                 |
| ज्ञानप्राहकसामग्री     | રૂષ્ઠ.૧.                             | द्रव्य                       | 28.25;30,28,                                                                                                                                                  |
| ज्ञानतारतम्य           | <b>१९</b> ,9%.                       | द्रव्यकर्म                   | ૨૬.૨૨.                                                                                                                                                        |
| ज्ञानल                 | . કર. ક                              | द्रव्यनय                     | 30,29;32.25.                                                                                                                                                  |
| ज्ञानप्रामाण्य         | १२.१०.                               | द्रव्यलक्षण                  | <b><u><u></u></u></b> <u></u> |
| ज्ञानविषयता            | ૨૭.૧૧.                               | द्रव्यश्रुत                  | S.96.                                                                                                                                                         |
| ज्ञानस्त्र भाव         | ર.ર.                                 | संज्ञाक्षर                   | ९.२७.                                                                                                                                                         |
| शानात्मन्              | ₹0.€.                                | व्यज्ञनाक्षर                 | ९,२४,                                                                                                                                                         |
| ज्ञानाद्वैत            | ₹                                    | द्रव्यार्थ                   | १३.१८.                                                                                                                                                        |
| ज्ञानोपयोग             | <b>૨૪.૧૧;૨૮.૪;૪</b> ૬.૨૨.            | द्रव्यार्थादेश               | <b>૨७.</b> ૨५; <b>३३,</b> २;३७.५.                                                                                                                             |
| ब्रेयाकारपरिणाम        | १४.२०.                               | द्रव्यार्थिक                 | ३०.२८.                                                                                                                                                        |
|                        | [त]                                  | द्रव्यार्पण                  | इद्द, ३२,                                                                                                                                                     |
| तत्व                   | -                                    | द्रव्योपयोग                  | રૂર,૧૧.                                                                                                                                                       |
| तत्त्वज्ञ              | <b>{</b> 3.95;78.5.                  | হিছা                         | ४०,२७,                                                                                                                                                        |
| तत्वज्ञान              | <b>२५.</b> २०.<br>२ <b>५.</b> २०.    | द्वीन्द्रियादि               | १८.२२.                                                                                                                                                        |
| तत्त्वज्ञानिन्         | ₹₹.₹;₹५.९.                           | द्वेष                        | २१.२७.                                                                                                                                                        |
| तत्त्वबोध              | <b>२५.</b> २६.                       | पित्तहेतुकद्वेष              | ૨૧.૨૫                                                                                                                                                         |
| तत्त्वश्रद्धान         | <b>૨</b> ૬.૨૬.                       | तेजोवायुभूय <b>स्</b> ले     | देषः २२.१०.                                                                                                                                                   |
| तत्त्वसाक्षात्कार      | <b>છ૭.</b> ૨૬.<br><b>૨५.३</b> .      |                              | [ध]                                                                                                                                                           |
| तीर्थंकराशातना         | <b>ع د</b> ۲.۶۰<br>۲.۲.۶             | धर्मसन्न्यास                 |                                                                                                                                                               |
| तृष्णा                 | <b>૨</b> ٦.૧૬.<br><b>૨૨.</b> ૧૬.     | वनवश्यात<br>धर्मिन्          | <b>ર.</b> ૧૦.                                                                                                                                                 |
| त्रैलक्षण्य            | <u>२</u> २.१२.<br>१९.१२.             | था <del>ग</del> र्<br>धारणा  | રદ્દ.રષ.                                                                                                                                                      |
|                        | 1                                    | ्यारण।<br>अविच्युतिरूपा      | <b>9.</b> ८; <b>१</b> ०.११.                                                                                                                                   |
| *                      | [द]                                  | जानच्यु।तरूप।<br>धारणात्मक   | <b>રેલ.</b> ૧૮.                                                                                                                                               |
| दर्शन ः                | 2.20;28.3;24.9;29.9;                 | धारणाप्राय                   | દ્દ.૧૫.                                                                                                                                                       |
| •••                    | ૪૬.૧૧;૪૮.૧૧.                         | धारणोपयोग                    | <b>૭.</b> ૧૫.<br>૬.૧૮                                                                                                                                         |
| अचक्षुर्दर्शन          | १८.१०.                               | ध्यान<br>ध्यान               | ६.१८.<br><b>२</b> ५.७.                                                                                                                                        |
| व्यावहारिकदर्शन        | ર્ટ.૧૪.                              | ध्वंस                        | રવ.ુ.<br>૪૪.૨.                                                                                                                                                |
| केवलदर्शन              | રૂ રૂ.રષ.                            | -1 14                        | -                                                                                                                                                             |
| चक्षुरचक्षुरवधिद       |                                      |                              | [न]                                                                                                                                                           |
| च्र्सुर्दर्शन          | રૂજ.૧૦.                              | বস্                          | કર.ર.                                                                                                                                                         |
| ओत्रदर्शन              | 88.78.                               | नय                           | <b>૪૭.</b> ૨ <b>७;</b> ૪૮.૧૮; <b>૪</b> ९.૬.                                                                                                                   |
| ्राणदर्शन<br>इाणदर्शन  | . 88.૨૫.                             | द्रव्यनय                     | ३०.२१;३२.२९.                                                                                                                                                  |
| मानसदर्शन              | કર.૪.                                | पर्यायनय                     | ૨૦.૨૧.                                                                                                                                                        |
| अवधिदर्शन              | કર.હ.                                | <b>गुद्धसङ्घ</b> हनय         | <b>ર</b> ે.૧.                                                                                                                                                 |
| सम्यग्दर्शन            | 8८.३.                                | वैयाकरणनय                    | રૂલ.૨૭.                                                                                                                                                       |
| दर्शनल                 | ૪૨.૧;૪૭.५.                           | व्यवहृतिनय                   | 8८.१९.                                                                                                                                                        |
| दर्शनावरण<br>६ २ - २ - | 80.39.                               | <del>શ</del> ુદ્ધર્જીસૂત્રનય | <b>४८.२०.</b>                                                                                                                                                 |
| दर्शनोपयोग             | <b>રૂઝ.</b> ૧૧; <b>રૂ૮.</b> ૪;૪૬.૨૨. | सङ्ग्रहनय                    | ઇ૮.૨૧.                                                                                                                                                        |
| दीर्घकालिकसंज्ञान      | ३१.३०.                               | नयपरिकर्मण                   | કર.૧ર.                                                                                                                                                        |
|                        |                                      |                              |                                                                                                                                                               |

| नयविवादपक्ष                     |     | 86.24.                        | प्रत्यभिज्ञान         | ₹ર.ઽ.                            |
|---------------------------------|-----|-------------------------------|-----------------------|----------------------------------|
| नारयमाशकभाव                     |     | રહ.૧.                         | प्रखय                 | <b>१</b> ६.३.                    |
| निक्षेप                         |     | 83.0.                         | संवादकप्रखय           | 28.98.                           |
| निमित्तकारण                     |     | <b>३१</b> .२७.                | बाधकप्रखय             | ૧૪.૧ <b>૫</b> .                  |
| निमित्तल                        |     | રર                            |                       | 8. २८; २६. ११; २९. १७.           |
| निर्विकल्पक                     |     | 30.39.                        | आकाशादिप्रपञ्च        | ર.રષ.                            |
| निर्विशेष                       |     | ૨૫.૧૧.                        | अहङ्कारादिप्रपञ्च     | ર.૨૫.                            |
| निश्चयतः                        |     | १८.२०.                        | पारमार्थिकप्रपञ्च     | <b>૨</b> ૫.૨.                    |
| निषेधविधि                       |     | ८.३.                          | व्यावहारिकप्रपञ्च     | રષ.ર.                            |
| निसर्ग                          |     | ૬૭.૨.                         | प्रमत्ताप्रमत्त       | ₹.₹૧.                            |
| निःसामान्य                      |     | રવે. ૧૧.                      | प्रमा                 | १३.८.                            |
| न्दसिंह                         |     | કર.રર.                        | प्रमाण                | <b>९९.</b> २३.                   |
| नैरात्म्यादिभावना               |     | 22.98.                        | प्रमाणनय              | 89.4.                            |
| नैश्वयिकप्रत्यक्ष               |     | ક્ષદ્દ.૬.                     | प्रमाणप्रमेय          | કર.૨૧.                           |
| नोइन्द्रिय                      |     | કલ્ ૧૨.                       | प्रवृत्त्यौपयिक       | <b>१२.</b> ९.                    |
|                                 | [¶] |                               | प्रातिभ               | <b>१९.२१;२१.२०</b> .             |
| पञ्चज्ञानिन्                    | Γ.3 | <b>80.</b> ₹९.                | प्राप्यकारिन्         | <b>२०.</b> २१;४६.२९.             |
| यण्डमूलाज्ञान                   |     | 29.20.                        | प्रामाण्य             | <b>११.</b> ६; <b>१२.</b> ३;१३.९. |
| पद                              |     | 33.7.                         | प्रामाण्यसंशय         | <b>શ્</b> ર,૧૧.                  |
| पदपदार्थसम्बन्ध                 |     | દ.૧૬;૨.૨                      | प्रारब्ध              | 24.99.                           |
| पदार्थबोध                       |     | 9.29.                         | प्रौढिवाद             | <b>કર્.</b> ર.                   |
| परतस्ल                          |     | <b>٢</b> ٢. ७.                | [फ]                   |                                  |
| परमाणु                          |     | <b>રે</b> ડ.૧૦.               | फलव्याप्यल            | २८.३.                            |
| परमार्थदिष्टि                   |     | 28.99.                        | দক্তাঁহা              | <b>રાષ્ડ્ર.</b> ૧૫.              |
| परमार्थसत्त्व                   |     | <b>૨੪</b> -૨૮.                | ्व                    |                                  |
| परमावधिक                        |     | કર. ૧૫.                       | बन्धमोक्षादि          | ેં ૨૨.૨૧.                        |
| परोक्षज्ञान                     |     | 20,90;32.3.                   | बाघकप्रखय             | <b>ર</b> ૪. ૧૫.                  |
| परोक्षभावना                     |     | २०,२३.                        | बाधा                  | 89.20                            |
| पर्याय                          |     | <b>{३.</b> 95; <b>३</b> ६.३२. | बाधित                 | 24.30.                           |
| पर्याय <b>न</b> य               |     | 30,29.                        | बाधितविषयल            | <b>१९.</b> २६;२०.८.              |
| पर्यायार्थीदेश                  |     | 33.2.                         | बाधितानुवृत्ति        | 28.2.                            |
| ,पारमार्थिक                     |     | 20.27.                        | बाधितावस्था           | 28.2.                            |
| पुद्रल                          |     | <b>20.</b> 29.                | बिम्ब                 | રઇ.૨૫.                           |
| पौद्रलिक                        |     | 28.20.                        | बुद्धि                | २८.२७.                           |
| সন্নাদনীয                       |     | કર્.૨૦.                       | ब्रह्म                | ३.१;२५.२०;२७.६.                  |
| प्रतिबध्यप्र <b>तिबन्धक</b> भाव | r   | 38.99.                        | त्रह्मज्ञान           | 23.24;30.6.                      |
| प्रतिबन्धक                      |     | 20.30                         | अखण्डाद्वयानन्दैकरस   | ब्रह्मज्ञान २३.२३.               |
| प्रतिबिम्ब                      |     | 28.28.                        | संप्रकार              | રદ્દ.૧૪.                         |
| प्रतियोगिल                      |     | 8 <b>9.</b> 98.               | निष्प्रकार            | ર૬.૧૪.                           |
| प्रतिसंख्यान                    |     | <b>૨૨.</b> ३.                 | .जह्मभाव<br>-         | ३०.८.                            |
| प्रतीत्यसमुत्पाद                |     | 29. y.                        |                       | ૨૦.૨.                            |
| प्रत्यक्ष                       |     | <b>१३.</b> १८ <b>;३२.</b> १२. | ब्रह्मविषयता          | <b>૨૭.૧</b> ૧.                   |
| प्रत्यक्ष <b>पद</b>             |     | કદ્.૧.                        |                       | ₹ર.૧૬.                           |
| प्रसमिज्ञा                      |     | <b>१६</b> .२२.                | ब्रह्मात्मैक्यविज्ञान | ૨९૨૨.                            |
|                                 |     |                               |                       |                                  |

| [भ]                                                                              | मानसज्ञान २१.२.                  |
|----------------------------------------------------------------------------------|----------------------------------|
| भवप्रखय ५.१.                                                                     | मानसदर्शन ४६.४.                  |
| भाव ४.३०.                                                                        | मानसीनल ३१.२३.                   |
| औदयिक ४.२९.                                                                      | माया २९.३०.                      |
| क्षायोपशमिक ५.५.                                                                 | मार्गणा १२.१.                    |
| द्रव्यादिक ४१.२०.                                                                | मिथ्याज्ञान २३.२९.               |
| भावना १९.१८;१९.२३;४५.४;४७.६.                                                     | मिथ्याल २३.२९;५.२१;६.१.          |
| भावनाज्ञान २०.१९.                                                                | खरूपतो मिथ्याल २४.२३.            |
| भावमनस् ३१.२९.                                                                   | विषयतो मिथ्याल २४.२३.            |
| भावश्चत १०.१.                                                                    | मिथ्याहग् २४.९                   |
| મૂત રૂર. ૧૧.                                                                     | मुक्ति २९.१४.                    |
| मेदनयार्पण ४२.७.                                                                 | मुख्योपसर्जन ४०.१४.              |
| मेदामेदवाद २.३.                                                                  | मुमुख २२.२९.                     |
| त्राप्<br>अम <b>२९.२२;३३.</b> १६.                                                | म्लाज्ञान २९.१४.                 |
|                                                                                  | मृत्यु २९.२६.                    |
| en (14) [#]                                                                      | मोक्ष <b>२२.</b> २५.             |
| मति ४९.३.                                                                        | मोह २१.२७                        |
| मतिज्ञान ३.८;१६.९;३६.९;४३.१२.                                                    | वातहेतुकमोह २१.२७.               |
| श्रुताननुसारि ६.१३.                                                              | जलवायुभूयस्ले मोहः २२.१०.        |
| ईहात्मक दि.१६.                                                                   | मोहनीय ५.२१.                     |
| अपायात्मक दि.१६.                                                                 | [ य ]                            |
| धारणात्मक ६.१६.                                                                  | याग ८,१५.                        |
| श्रुतनिश्रित ६.२५.                                                               | याचितकमण्डन २३.१२.               |
| औत्पत्तिक्यादि ७.२.                                                              | શુगपदुपयोगद्वय રૂ.૧.             |
| श्रोत्रेन्द्रियोपलब्धिरूप ९.१०.                                                  | योगजधर्म ૨૦.૨૬.                  |
| चश्चरादीन्द्रियोपलब्धिरूप ९.१४.                                                  | योगिन् ३०.६.                     |
| श्रुताभ्यन्तरीभूत <b>१</b> ६,२१.                                                 | योग्यता ४१.६;४७.६.               |
| सांव्यवहारिकप्रसंक्षरूप १६.२४.                                                   | <b>[र]</b>                       |
| परोक्ष १६.२५.                                                                    | रसस्पर्धक २००० <b>३.</b> १९.     |
| अवग्रहात्मक ४४.१२.                                                               | राग २१.२७.                       |
| अपायात्म ૪૪.૧૨.                                                                  | कफहेतुकराग २१.२७.                |
| मतिज्ञानसामग्री ६.२९.                                                            | शुक्रोपचयहेतुकराग २२.४.          |
| मतिज्ञानोपयोग ४६.२३.                                                             | पृथिव्यम्बुभूयस्त्वे रागः २२.१०. |
| मनस् १८.२३;२१.२;३१.२६;४५.१.                                                      | रागादय २१.२६.                    |
| मनोज्ञान २८: २२: २२: २२: २२: २२: २२: २२: २२: २२:                                 | रुचि ११.३२.                      |
| मनोद्रव्य १८.७;४२.२३.                                                            | रुचिरूप ११.३०;४८.३.              |
| मनावर्यणा ३५.५३४५.१६.                                                            | रूपिद्रव्य १७.१८.                |
| मनःपर्यायज्ञान १७.२८:१८.३;३४.२;४२.                                               | [@]                              |
| भगः अध्य विश्वाम <b>६७.</b> २८, <b>२८, २७, २७, २७, २७,</b><br>२३,४ <b>६,</b> १९, | रुक्षणा ३७.९.                    |
| मनःप्रत्यासत्ति २१                                                               | लङ्घन २०.१३.                     |
|                                                                                  |                                  |
| मन्दप्रकाश <b>१.</b> १४;३.४.<br>महन-प्रतिबोधक <b>१०.</b> १६.                     | लब्धियौगपद्य ७.९;३७.३२.          |
|                                                                                  |                                  |
|                                                                                  |                                  |
| महानाक्यार्थबोध ७.२५.                                                            | ·I@∄. QJ⊪⊀•                      |

|          | [व]                                |                                       | धारणाप्रायज्ञानवृत्ति <b>श</b> ब्दसंस्प्ट         | ष्टार्थाकार-              |
|----------|------------------------------------|---------------------------------------|---------------------------------------------------|---------------------------|
| ষর্ণা    |                                    | <b>ર੪.</b> ५;੪ <b>੩.</b> ૨૬.          | विशेष                                             | ९.२६.                     |
| वस्तु    |                                    | ३५.११;३९.१८.                          | संयमप्रत्ययावधिज्ञानमनःपर्याव                     | <b>শহাল-</b>              |
| वाक्य    | ,                                  | ર                                     | साधारणजातिविशेष                                   | १७.२८.                    |
| वाक्य    |                                    | ۲۲۰۰<br>۹.۹۶.                         | खखयोग्यकमिकरागादिदोषज                             | नककफाद्य-                 |
|          | र्थज्ञान                           | <b>0.</b> 13.<br><b>0.</b> 98.        | वान्तरपरिणतिविशेष                                 | રર.૧.                     |
|          | पदार्थबोध                          | · · · · · · · · · · · · · · · · · · · | बाह्यचिन्त्यमानार्थगमकतौपयि                       | कविशेष ४२.२४.             |
|          | पदायजाय<br>वाक्यार्थबोध            | <b>9.</b> 29.                         | सम्यग्ज्ञानलव्याप्यजातिविशेष                      | ४७ ३०.                    |
| ,        | महावाक्यार्थबोध<br>महावाक्यार्थबोध | <b>9.</b>                             | विशेषणविशेष्य                                     | . કર.ર.                   |
|          | नहापाक्यायथाय<br>ऐदम्पर्यार्थबोध   | <b>9.</b> 24.                         | विशेषणविशेष्यभाव                                  | 80.98                     |
| वाद      | <b>९५</b> •न५(अभाष                 | .v۶.eU                                | विशेषविधि                                         | ۲.۶.                      |
| ગાપ      | मेदामेदवाद                         | ३८.२२.                                | वि <b>रोषोप</b> योग                               | 38.20                     |
|          | भेषामय्याय<br>अनेकान्तवाद          | <b>२.</b> २.                          | विशेष्यतादि                                       | 28.20.                    |
|          |                                    | 3.2.                                  | विशेष्यिता                                        | 88.94.                    |
|          | अभ्युपगमवाद<br>ग्रह्मान्त्रत्वाद   | <b>२०.२५;३३.</b> २७.                  | विश्वमाया                                         | ૨५.૬;૨९.૨૬.               |
|          | एकान्तवाद<br>दष्टिराष्टिवाद        | 23.4.                                 | विषय                                              | 37.76;88.78.              |
|          |                                    | 24.22.                                | विषयता                                            | ૧૪.૧૨;૨૭.૭.               |
|          | व्यवहारवाद                         | <b>૨</b> ૬.૨५.                        | सिद्धलाख्यविषयता                                  | 20.90.                    |
|          | युगपदुपयोगद्वयाभ्युपगमवाद<br>———   | રૂ૪,૧.                                | साध्यलाख्यविषयता                                  | <b>१०.</b> ११.            |
|          | कमवाद                              | 80.22.                                | सांसर्गिकविषयता                                   | <b>ર</b> ૪.૬.             |
| <u> </u> | प्रौढिवाद                          | કર.ર.                                 | प्रामाण्यविषयता                                   | <b>ર</b> ૪.૧૯.            |
| वादिन    | · .                                | <b>३३</b> .२५.                        | केवलज्ञानविषयता                                   | <b>રે૭.</b> ૧૬.           |
|          | अनेकान्तवादिन्                     | १३.१७.                                | लोकप्रमाणासंख्येयखण्डविषय                         |                           |
|          | एकान्तवादिन्                       | <b>१</b> ३.२६.                        | वास्तवविषयता                                      | 29.90.                    |
|          | कमोपयोगवादिन्                      | <b>३३</b> .२४.                        | ज्ञानविषयता                                       | ૨૭.૧૧.                    |
|          | युगपदुपयोगवादिन्                   | <b>३३.</b> २४.                        | ब्रह्मविषयता                                      | 29.99.                    |
|          | कमवादिन्                           | <b>३६.</b> २४.                        | कल्पितविषयता                                      | 20.94.                    |
|          | एकोपयोगवादिन्                      | ૨૮.૧૭.                                | खसमानसत्ताकविषयता                                 | २७.१८,                    |
|          | अक्रमोपयोगद्वयवादिन्               | 80,92.                                | व्यावहारिकी विषयता                                | 29.20.                    |
|          | एकलवादिन्                          | ४०.२७.                                | पारमार्थिकी विषयता                                | ે <b>૨૭.</b> ૨૧.          |
|          | अऋमवादिन्                          | 88.4                                  | चैतन्यविषयता                                      | २७.३०.                    |
| वासन     | T                                  | રરૂ.૧૬.                               | वृत्तिविषयता                                      | 29.30.                    |
| वासन     | प्रबोध <i>्</i>                    | દિ.૨૭.                                | शुद्धद्रव्यविषयता                                 | <b>રર.</b> ૨૬.            |
|          | ासकभाव                             | <b>૨૨.</b> ૧૨.                        | अपरोक्षखरूपविषयता                                 | ३३.१०.                    |
| विज्ञान  |                                    | 20,90                                 | अन्यतरमुख्योपसर्जनविषयता                          | સુધ.૧ર.                   |
| विदेह    | कैवल्य                             | ૨५.૧૦.                                | असर्वपर्यायद्रव्यविषयता                           | કરે.રરૂ.                  |
| विपाव    |                                    | <b>8.२</b> ४;५.२०.                    | विषयताविशेष                                       | 89.6.                     |
| वित्रति  |                                    | <b>રેરે.</b> ર૬.                      | विषयबाध                                           | २ <b>०.</b> ६.            |
| ৰিমাৰ    |                                    | 8.90.                                 | विषयाख्याति                                       | રેલ્.૧૫                   |
|          | राविबिष्ट                          | 2.96.                                 |                                                   | 28.24,22.92               |
| विशेष    |                                    | કર.૧૬.                                | बत्ति <b>२३.</b> २७; <b>२४.</b> १२; <b>२६.</b> ११ |                           |
|          | अनुगतानतिप्रसक्तकार्यगतजा          | तिविशेष ८.१५.                         | वैयाकरणनय                                         | રૂ.૨.૨.<br><b>૨</b> ૧.૨૭. |
|          | तद्गतहेतुखरूपानुबन्धकृतविद         |                                       | वैशयभाग्                                          | રેશ.૧૮.                   |
|          | श्रुतज्ञानाभ्यन्तरीभूतमतिविरे      |                                       |                                                   | રેલ.૧.                    |
|          |                                    |                                       |                                                   |                           |

· ....

| व्यज्ञनावप्रह                         | <b>ૣૢૢૢૢૢૢૢૢૢૢૢ</b> ૢૢૢૢૢૢૢૢૢૢૢૢૢૢૢૢૢૢૢૢૢૢૢૢૢ                                                                                                                 | [ <del>र</del>        | f ]                             |
|---------------------------------------|---------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-----------------------|---------------------------------|
| व्यवसाय                               | <b>१२.</b> २२.                                                                                                                                                | सखण्ड                 | રૂર-ર.                          |
| व्यवहारतः                             | <b>१</b> ८.२९.                                                                                                                                                | सङ्ग्रह               | <b>૨૧</b> .૧;૪૮.૨૧.             |
| व्यवहारदृष्टि                         | <b>૨</b> ૬.૧૧.                                                                                                                                                | सचिदानन्दल            | ર૬.३ર.                          |
| व्यवहारवाद                            | ર્ષ.રપ.                                                                                                                                                       | सजातीयक्षण            | રરૂ.૪.                          |
| व्यवहृतिनय                            | 82.95.                                                                                                                                                        | सञ्चितकर्म            | <b>ર</b> ૬.૧.                   |
| व्यापारांश                            | <b><u><u></u></u></b> <u></u> | सत्ता                 | રદ્દ.૧.                         |
| व्यावहारिकदर्शन                       | <b>१८.</b> १४.                                                                                                                                                | पारमार्थिक            | <b>૨</b> ૪.૨૨.                  |
| व्यावहारिकमेद                         | <b>૨</b> .૨૪.                                                                                                                                                 | व्यावहारिक            | 28.23.                          |
| व्यावहारिकाचप्रह                      | १५.१२.                                                                                                                                                        | सत्त्व                | ૨૪.૨૧.                          |
| [ হা                                  | ]                                                                                                                                                             | पारमार्थिकसत्त्व      | <b>૨૪.</b> ३૨.                  |
| হাকি                                  | -<br>૨ <b>૪.</b> ३૧.                                                                                                                                          | व्यावहारिकसत्त्व      | ૨૯.૧.                           |
| शब्द                                  | <b>ર</b> ૨.૧.                                                                                                                                                 | प्रातिभासिकसत्त्व     | <b>૨</b> ૬.૪.                   |
| হাত্বার্থ                             | <b>د.</b> ۹.                                                                                                                                                  | सदद्वैत               | સ્ર્ર.૬.                        |
| शाब्द                                 | <b>१</b> ६.१९;३०.२.३.                                                                                                                                         | सन्तान                | રરૂ.૧.                          |
| হাতিব্যাল                             | ર્દ.૧ર.                                                                                                                                                       | समवाय                 | १२.२७.                          |
| शाब्दबोध                              | <b>૮.</b> ૪; <b>३३.</b> ३.                                                                                                                                    | समाधि ( निर्विकल्पक ) | રેડ.૪.                          |
| <b>शा</b> ब्दबोधपरिकरीभूत             | <b>19.</b> 90.                                                                                                                                                | समूहालम्बन            | 34.95;80.5.                     |
| शास्त्रभाषना                          | 39.20.                                                                                                                                                        | सम्पूर्णबोध           | <b>રૂઝ.</b> રર.                 |
| शुद्धचैतन्य                           | <b>૨.</b> ૧૬.                                                                                                                                                 | सम्यक्ल               | <b>ર્ર્.</b> રર; <b>૪૮.</b> ૧ર. |
| गुभप्रकृति                            | 8.9.                                                                                                                                                          | पौद्रलिकसम्यक्ल       | <b>११.</b> २३.                  |
| राङ्ग्याहिका                          | રૂ. રે.                                                                                                                                                       | क्षायिकसम्यक्ल        | <b>९९</b> .२४.                  |
| _                                     | ¥; <b>१०.३; १</b> ६.९; ३४.४;                                                                                                                                  | भावसम्यक्ल            | <b>શ્</b> ર.૧.                  |
|                                       | 88.20;84.37.                                                                                                                                                  | द्रव्यसम्यक्ल         | <b>ર્રર.</b> ર.                 |
| ऐन्द्रियकश्चत                         | છ.૬.                                                                                                                                                          | निसर्गाधिगमसम्यक      | લ ર્ઙ.૧.                        |
| सामान्यश्रुत                          | ८.३٩.                                                                                                                                                         | सम्यग्ज्ञान           | 80.25;86.99.                    |
| इब्यश्चत                              | ९.१८.                                                                                                                                                         | सम्यग्ज्ञानकिया       | <b>૨૨.</b> ૧૨.                  |
| त्रिविधाक्षरश्चुत                     | ९,२७.                                                                                                                                                         | सम्यग्दर्शन           | છે. ૨૬.                         |
| त्रिविधोपलब्धिरूपभाष                  | વશ્રુત ર્∕૦.૧.                                                                                                                                                | सम्यग्हग्             | રઇ.૬.                           |
| হ্যান্বরানরূপপ্তুর                    | १६.२२;१०.३;१६.५;                                                                                                                                              | सर्वघातिन्            | ₹.૨4.                           |
| · · · · · · · · · · · · · · · · · · · | રુષ્ઠ.૪;૪૧.૨૦;૪५.૨૨.                                                                                                                                          | सर्वज्ञज्ञान          | રર્.૧૯.                         |
| श्चतज्ञानोपयोग                        | <b>દ્ધ</b> _૨૮.                                                                                                                                               | सर्वज्ञता             | રૂ૮.૨૨.                         |
| श्रुतनिश्रित                          | <b>દ. ૨</b> ૫; <b>૨૨</b> . ૧૨.                                                                                                                                | सर्वज्ञल              | <b>१</b> ३.२०;२२.१२;४०.१.       |
| श्रुतानुसारिल                         | દ્. ૧૫.                                                                                                                                                       | सर्वनयात्मक           | ૨.૨૮.                           |
| श्रुतार्थापत्ति                       | २९.२६.                                                                                                                                                        | सर्वविषयल             | <b>१</b> ९.२.                   |
| श्चति                                 | २९.२६.                                                                                                                                                        | सविकल्पक              | સ્ર્.૧.                         |
| श्चतोपयोग                             | <b>૬.૨૮;૬૬.</b> ૧૬;३૬.૬.                                                                                                                                      | सविकल्पकज्ञानसामग्री  | દ્ ૧૯.                          |
| श्रेणिप्रतिपत्ति                      | ₹.२६.                                                                                                                                                         | सहकारिन्              | રૂર.ષ.                          |
| श्रोत्रज्ञान                          | 88.28.                                                                                                                                                        | साकार                 | રૂઝ.ર૧.                         |
| श्रोत्रदर्शन                          | 88.78.                                                                                                                                                        | साकारोपयोग            | કરૂ.રર.                         |
| ओत्रेन्द्रियोप <b>ल</b> ब्धि          | S.90.                                                                                                                                                         | साक्षिप्रत्यक्ष       | ૨.૧૫.                           |
| ्र [ष                                 |                                                                                                                                                               | साक्षिभाख             | ૨૮.૭.                           |
| षट्स्थान                              | ८.२७.                                                                                                                                                         | साद्यपर्यवसित         | 38.20,80.24.                    |
| षोङ्झपदार्थं                          | <b>૨१</b> .२.                                                                                                                                                 | <sup>1</sup> सामग्री  | ે. ૧૦.                          |

82 E

#### २. ज्ञानबिन्दुगतानां यन्थयन्थक्तरादिविशेषनाम्नां सूची ।

|                     | રષ્ઠ.૧ર.                      | बिह               | 22.06               |
|---------------------|-------------------------------|-------------------|---------------------|
| सामानाधिकरण्य       |                               | -                 | 22.96.              |
| सामान्य             | કરે.૧૮.                       | स्पृष्टज्ञान      | રૂડ ૧૫              |
| सामान्यवाक्यार्थ    | 9.6.                          | स्मरण             | दि, २०,             |
| सामान्योपयोग        | <b>३</b> ४.२७.                | रम्हति            | <b>૧૬</b> ,૨૨;૨૨,৬, |
| सार्वेज्य           | २५,३२.                        | स्यात्पद          | છેલ,ર.              |
| सुगत                | <b>૨</b> ૨.૨૨.                | खतन्त्रसिद्धान्त  | <b>३३,</b> २७.      |
| सुषुप्त             |                               | खतस्ल             | <b>₹₹</b> , •.      |
| सूक्ष्मसम्पराय      | 8.8.                          | ন্ধ্যন্থান        | २३.३०.              |
| स्त्रार्थ           | કર.૮.                         | खप्रार्थ          | ૨૪.૨૫.              |
| संक्रेशाद्धा        | 8.9.                          | खभाव              | ૨૯.૭;૨૬.૨.          |
| संयुक्तसमवाय        | કહે. ૧૬.                      | खसमय              | છ. છે. ૨૬.          |
| संवादकप्रत्यय       | <b>₹₹</b> .90; <b>₹</b> 8.9%. | खसिद्धान्त        | <b>४७.</b> २६.      |
| संशय                | <b>૬૬</b> .૨૬;૨૨.૧૬.          |                   | [ <b>ह</b> ]        |
| संसर्ग              | <b>१</b> ३.२९.                | हिंसा             | ७.२३.               |
| संसर्गबोध           | <b>३२.</b> २१.                | <b>ख</b> रूपहिंसा | <b>9.</b> २७.       |
| संसार               | ૨૨.૨૦;૨૨.૨૬.                  | अनुबन्धहिंसा      | ७,२७,               |
| संस्कार             | સર.૬.                         | हेतुहिंसा         | ۲,9۵.               |
| संस्थान             | રૂક.ર૪.                       | हिंसापदार्थ       | ८,२३.               |
| सांव्यवहारिकप्रखक्ष | <b>१६.</b> २३.                | हिंसासामान्य      | ۲,۹۷.               |
| स्कन्ध              | 38.28.                        | हेतुसमाज          | <b>૨૮.</b> ૧૬.      |
| स्नातकादि           | કર.૧૬.                        | हस्वलदीर्घल       | રઇ.५.               |

### २. ज्ञानबिन्दुगतानां ग्रन्थग्रन्थकारादिविशेषनाम्नां सूची ।

-

| अकलङ्क ( समन्तभद )             | <b>૨१</b> .૬.                   | कमवाद            | ૪૦.૨૨;૪૧.૨.          |  |  |
|--------------------------------|---------------------------------|------------------|----------------------|--|--|
| अक्रमोपयोगद्वयवादिन्           | <b>80.</b> 9%.                  | <b>कमवादिन्</b>  | <b>३६</b> ,२४;४०.३.  |  |  |
| अध्यातमसार                     | <b>ર્રે</b> .રર્.               | ऋमोपयोगवादिन्    | 33.28.               |  |  |
| अनेकान्तवाद्                   | ર.ર.                            | मोयम             | ₹8,२०.               |  |  |
| अनेकान्तव्यवस्था               | 80.9%.                          | गौक्म            | <b>રૂઇ.</b> ૨૬.      |  |  |
| अर्हन्मतोप <b>नि</b> षद्वेदिन् | રૂ.૧૯.                          | प्रन्थकृत्       | ૨૭.૨५;૨૮.૧७;૨९.૬.    |  |  |
| आकरसूत्र                       | <b>₹</b> ₹. ५.                  | चतुर्दशपूर्वविद् | ८.२७.                |  |  |
| आगम                            | કરુ.૨૬.                         | चार्वाक          | ૨૦.૧૭                |  |  |
| आचाय                           | ર્. હ.                          | चिकित्साशास्त्र  | રર.૧५.               |  |  |
| उपदेशपद                        | <b>७.</b> २०.                   | चिन्तामणिग्रन्थ  | १३.८.                |  |  |
| एकत्ववादि <b>न्</b>            | 80.20.                          | जिनभद्रगणिन्     | <b>१२.२</b> ०;३३.२४. |  |  |
| एकदेे्ेेिन्                    | <b>કર.</b> ષ્ટ્ર <b>ક</b> . ૧૨. | जिनभद्रानुयायिन् | 38.94.               |  |  |
| एकान्तवाद                      | રરૂ. હ.                         | जीतविजय          | 89.98.               |  |  |
| एकान्तवादिन् <b></b>           | २.६;१३.२६.                      | जैन              | <b>શ્ર.</b> ૧૨;૨૨;૮. |  |  |
| एकोपयोगवादि <b>न्</b>          | રૂ૮, ૧૫.                        | जैनी             | 22.3.                |  |  |
| कर्मप्रकृतिविवरण               | દ. લ.                           | ज्ञानबिन्दु      | છે. ૧૧.              |  |  |
| कल्पभाष्य                      | ٢.२८.                           | ज्ञानार्णव       | <b>ZE</b> , 4,       |  |  |

३. ज्ञानबिन्दुगतानां न्यायानां सूची ।

| टीकाकृत् २         | 0.1९;२0,२६;३४.६;३५.१९;४३.                            | मिश्र             | શ્ઠ.૧૧.                             |
|--------------------|------------------------------------------------------|-------------------|-------------------------------------|
| ••••               | રેષ, કંદ. ૨૧.                                        | मीमांसक           | રે છે. પ્                           |
| तत्त्वार्थ         | 28.39.                                               | मीमांसाभाष्यकार   | १९.३०;२०.८.                         |
| तत्त्वार्थवृत्ति   |                                                      | यशोविजय           | <b>89.</b> 95.                      |
| तपस्विन्           | 28.98;28.25;32.90.                                   | युगपदुपयोगवादिन्  | રૂ                                  |
| तान्त्रिक          | १३.८.                                                | छता               | २३.२०.                              |
| तार्किक            | <b>१९.२१;२४.३</b> .                                  | वाचकचक्रवर्तिन्   | १६,१०,                              |
| ध्यानदीप           | 29.8.                                                | वाचस्पतिमिश्र     | ર.૨ <b>३</b> .                      |
| नन्दिवृत्ति        | <b>९</b> .४; <b>३३</b> .२७.                          | वार्त्तिककार      |                                     |
| नव्य               | <b>\$ E</b> . 9 <b>E</b> ; <b>Z G</b> . <b>Z G</b> . | विवरणाचार्यं      | १९.३२;२०.८.<br>२.५.                 |
| निर्युक्ति         | 80.9v.                                               | ł                 | ••• -                               |
| निश्चयद्वात्रिंशिक | १ १८.२६.                                             | वेदान्त           | 23.26;24.2;29.6.                    |
| नैयायिकानुयारि     | न् १५.१०.                                            | वेदान्तिन्        | 30,90;33,20                         |
| नैयायिकमीमांस      |                                                      | वेदान्तिमत        | 23.78.                              |
| न्यायनय            | <b>ર્રર.</b> ૧૧.                                     | वैशेषिक           | १६.३०;४२.१२.                        |
| पञ्चसंग्रहमूलटीव   | वा थ्.इ.                                             | शौद्धोदनीय        | २२.१४.                              |
| परतीर्थिक          | <b>ઇર.</b> ૧૬.                                       | श्चति             | २५.६;२९.२७.                         |
| पूज्य              | 86.98.                                               |                   | .७;३०.२५;३३.८;४८.१६.                |
| प्राचीन            | <b>૨</b> ૧.૨૪.                                       | सन्मतिवृत्ति      | રઇ.૧૧.                              |
| সাহ্               | <b>લ.૨</b> ૭; <b>૬</b> ૪,૨૨.                         | सिद्धसेन (दिवाकर) | <b>રૂર.</b> ૨૬; <b>૪૭.૧;</b> ૪૮.૨૦. |
| बाईस्पत्य          | <b>~?</b>                                            | सिद्धान्तबिन्दु   | રષ્ઠ.૧૪.                            |
| भाष्य              | <b>રે</b> છે. ૨૨.                                    | सुगतदेशना         | २३.१८.                              |
| भाष्यकार           | <b>९</b> .१९;९.१५;१८.८.                              | सूत्र             | રઇ.૨૦.                              |
| भाष्यकृत्          | <b>ર૦.</b> ૧૫.                                       | सैद्धान्तिक       | ११.२०;११.३३.                        |
| मधुसूदन            | 28.0;20.95.                                          | सौगत              | ૨૨,૧૯;૨५.૨૪.                        |
| मल्यगिरि           | 2 <b>2.</b> 3.                                       | स्तुति 👘 👘        | <b>39.</b> 9.                       |
| मछवादिन्           | <b>₹₹.</b> ₹५; <b>₹८.१</b> ७; <b>8८.</b> १८.         | स्तुतिकार         | <b>२७.</b> २६.                      |
| महाभाष्यकार        | 3.90;0.3.                                            | स्तुतिग्रन्थ      | કદ્ર.ર૧.                            |
| महाभाष्यकृत्       | <b>??</b>                                            | स्मृति            | २९.३०.                              |
| महावादिन्          | <b>१२.७;१८.</b> २६.                                  | स्याद्वाद्        | રૂડ                                 |
| महावादी सिद्धर     |                                                      | स्याद्वादसुद्रा   | 80.94.                              |
| माषतुष             | શ્વ.૮.                                               | हरिभद्वाचार्य     | <b>૨</b> .૧૧; <b>૨૨.</b> ૫.         |

## ३. ज्ञानबिन्दुगतानां न्यायानां सूची ।

-

| अ्थेंनैव धियां विशेष इति | ন্যোয ৪৩.৩.       | चक्षुष्मान् सर्वं पश्यति, न खन्ध | इति न्याय ४१.५. |
|--------------------------|-------------------|----------------------------------|-----------------|
| अर्धजरतीयन्याय           | १६.२६;३२.४;४६.२४. |                                  | 86.96.          |
| गोवलीवर्दन्याय           | <b>219.</b> 4.    | मनो यदसाधारणमिति न्याय           | २०,२०.          |
| गोवृषन्याय               | <b>१०.</b> १.     | सापेक्षमसमर्थमिति न्याय          | ૨૮.૧ર.          |

Jain Education International

820

•

### ८. ज्ञानबिन्दुगतानामवतरणानां सूची ।

केवलनाणमणंतं जीवसरूवं-[ अनृतेन हि प्रत्यूढाः-केवलनाणावरण- [सन्मति० २।५] ३५.३२. [छान्दो० ८.३.२] ३०.१०. केवली णं भंते इमं-अविद्यायाः परं पारं-[ प्रश्नो० ६.८ ] ३०.७. [प्रज्ञापना पद ३० सू ३.१४] ३४.१९. असतो णत्थि णिसेहो-गुणद्र्शी परितृप्यत्यात्मनि-[विशेषा० गा० १५७४] ३५.२५. [प्रमाणवा॰ २.२१८] २२.१९. अंक्खरलंभेण समा-घटदुःखादिरूपत्वं-[बृहदा॰ स॰ ५४४] २८.१२. [विशेषा० गा० १४३] ८.२९. घटादौ निश्चिते बुद्धि-[ षोडशक १६.८ ] २६.६. अग्निजलभूमयो-[ पश्चदशी ध्यान० श्लो ९४ ] २८.२८. अज्ञानेनावृतं ज्ञानं-[भगवद्गीता ५.१५] ३०.१२. चकरतुअचकरतुअवधि-[सन्मति॰ २।२०] ४३.१. अण्णायं पासंतो अद्दिट्रं-चक्षुर्द्र्शनविज्ञानं- [निश्चय० ८] ३९.१०. [सन्मति० २.१३] ४०.२. चक्षचेद्विषयाख्याति-[ द्वा० १०.३० ] ३९.१५. अद्दिद्वं अण्णायं च केवली-जइ उग्गहमित्तं दंसणं-[सन्मति० २.१२] ३९.२३. अन्यद्युष्माकमन्तरम्- [ ] ३०,११. जइ सब्वं सायारं- [सन्मति॰ २११०] ३८.२३. अप्रमापि प्रमेलेव गृह्यते-जाणइ बज्झेऽणुमाणेणं-[तत्त्वचि० प्रत्यक्षर्खण्ड पृ० १७४] १३.७. [विशेषा० गा० ८१४] १८.९;४५.९५. अर्थापत्तौ नेह देवदत्तः-[ ] **૧૪.૧**૧. जुगवं दो णत्थि उवयोगा-अर्पितानर्पितसिद्धेः-[तत्त्वार्थं • ५.३१] ३६.३१. आसत्तिपाटवाभ्यास-जे एगं जाणइ से सब्वं-[अध्यात्मसार ६.३०] १३.२४. [आचा० १.३.४.१२२] १३.२१, उपासक इव ध्यायँछौकिकं-जेण मणोविसयगयाण-[पञ्चदशी ध्यान० ९६] २९.१. उक्कोसटिई अज्झवसाणेहिं-जं अप्पुद्धा भावा- [सन्मति॰ २।२९] ४६.१०. [पञ्च० द्वा० ३ गा० ५४] ४.१९. जं अप्युंहे भावे- [सन्मति० २।३०] ४६.१५. एकादीन्येकस्मिन् भाज्यानि-[तत्त्वार्थ० १.३१] १६.१०. [ सन्मति० २।३२ ] ४८.१. एवं जिणपण्णत्ते~ एवं सेसिन्दियदंसणम्मि-[सन्मति० २।२४] ४४.१९. कामः संकल्पो विचिकित्सा∽ [ बृहदा॰ १.५.३ ] ३१.२५. कालाध्वनोरत्यन्तसंयोगे-[ 910 2.2.4 ] 28.24. तत्त्वमसि-केई भणंति जद्या- [सन्मति० २१४] ३४.१६. केवलनाणमणंतं जहेव-[ सन्मति० २११४ ] ४०.८.

जं जं जे जे भावे-[ आव० गा० २८२ ] ४०.१६. जं पच्चक्खगगहणं - [सन्मति० २।२८] ४५.२९. शानेन तु तद्शानं [भगवद्गीता ५.१६] ३०.१. णिहएसु सन्वधाइरसेसु-[पञ्च० द्वा० ३ गा० ३०] ४.२६. तत्तोऽणंतरमीहा− [विशेषा० गा० २८४] १५.२५. [छान्दो॰ ६.८.७] ३१.४. तत्त्वभावाद्भूय्श्वान्ते- [ क्षेता॰ १.१० ] २९.२९. तदुभयमुत्पत्ती परत पव-[ प्रमाणनय० १.२१ ] ११.५. १ प्रन्थकारेणेयं गाथा कल्पभाष्यगतलेनोक्ता । यद्यपि इयं गाथा मुद्रितबृहत्कल्पसूत्रलघुभाष्ये नास्ति, अमुद्रित-बृहद्भाष्ये च ''जं चउदसपुव्वधरा'' (बृहत्कल्पलघुभाष्य गा० ९६५ ) इति गाथायाः व्याख्याप्रसंगे वर्तते, तथापि तत्र विशेषावस्यकभाष्यादेवोद्ध्वेति श्रीमत्पुण्यविजयाभिप्रायः । यतः बृहद्भाष्ययन्थप्रणेता जिनभदगणि-समयात्, पश्चाद्भावीति तेषामभिप्रायः । হ্যা০ ৭৩

] १.८

[ सन्मति० २।२३ ] 88.9४.

[ आव॰ गा॰ ९७९ ] ४४.२.

सन्मति॰ २११९ ] ४२.२१.

तदेव सत्यं निःशङ्कं-[ प्रामाण्याप्रामाण्ययो [ ] **૧૪.**૨૨. ] १२.७. | तरतमजोगाभावेऽवाओ-प्रार्थनाप्रतिघाताभ्यां- [ निश्चय० १७ ] १८.२७. [विशेषा० गा० २८६] १५.२९. फलव्याप्यत्वमेवास्य- [ पञ्चदशी ७.९० ] २८.३. तरति शोकमात्मवित्-[छान्दो० ७.१.३] ३०.३. व्रह्मण्यज्ञाननाशाय- [पञ्चदशी ७.९२] २८.४. तरत्यविद्यां विततां-[ व्रह्मविद् ब्रह्मैव भवति-[मुण्ड० ३.२.९] ३०.३. 130.4. तसाद्वोधात्मकत्वेन-भण्णइ खीणावरणे- [ सन्मति० २।६ ] ३६.१४. [ श्लोक० सू० २ श्लो० ५३ ] २०.१. भण्णइ जह चउनाणी-तस्याभिध्यानाद् योजनात्-[ सन्मति० २११५ ] ४०.२४. भवबीजमनन्तमुज्झितं- [ द्वा०४.२९ ] २७.२७. [श्वेता० १.१०] २५.६. तम्हा चउव्विभागो- [सन्मति० २।१७] ४१.१८. भवेद्रा समयमेककाल-[ ] ૨૮.૧૭. ताहे हुंति करे- [नन्दी॰ सू॰ ३५] ४६.२७. मइपुब्वं सुअं-[नन्दी० २४] ६.२९. तु समुचयवयणाओ-मइसुअनाणणिमित्तो-[ विशेषा० गा० १२३ ] ९.१६. [सन्मति० २।२७] ४५.२२. तं त्वौपनिषदं पुरुषं पृच्छामि-मणपज्जवनाणंतो- [सन्मति० २।३] ३३.३१. [ श्रहवा॰ ३.९.२६ ] २८.१;३१.१६. मणपज्जवनाणं दंसणं-दैवी होषा गुणमयी-[सम्मतिव २।२६] ४५.९. मनसा ह्येव पश्यति-[भगवद्गीता ७.१४] २९.३१. दोषावरणयोर्हानिः- [ आप्त॰ का॰ ४ ] २१.१०. [ बृहदा० १.५.३ ] **३१**.२९. द्सणनाणावरणक्खय-यतो वा इमानि भूतानि-[तैत्तिरी० ३.१.१] ३३.१. [सन्मति० २।९] ३७.२७. यतो वाचो निवर्तन्ते-दंसणपुब्वं नाणं-[ सन्मति २।२२ ] इं८.८;8ई.१६. [तैसिरी॰ २.४.१] २७.३०;३१.१९. दंसणमुग्गहमेत्तं- [सन्मति० २।२१] ४३.८. यद्वाचानभ्युदितं-[केनो० १.४] ३१.१८. द्विविधमावरणम्-एकमसत्त्वापाद्-यन्मनसा न मनुते [केनो॰ १.५] ३१.२२. यस्य च दुष्टं कारणं--[सिद्धान्तबिन्दु पृ० २९१] २४.१४. न चक्षुषा गृह्यते∽ [ शाबर० १.१.५. ] १९.३०. [ मुण्ड० ३.१.८. ] २७.३१;३१.१८. यः पश्यत्यात्मानं-[प्रमाणवा॰ २.२९७] २२.१७. न मई सुअपुव्विया-[ नन्दी॰ २४ ] ६.२२. रूवगयं लहइ सब्बं-माणदंसणद्वयाप- [भग० १८.१०] ४२.५. [आव० गा० ४४] १७,१२. नाणमपुट्ठे जो अविसप-वहुंतो पुण बाहिं-[सन्मति० २।२५] ४४.३०. [ विशेषा० गा० ६०६ ] १७.२३. माबेद्विन्मनुते- [ शाव्या० ४ ] २८.१;३१.१६. वास्यबासकयोश्चेवम-निश्चित्य सकृदात्मानं-[ श्लोक• निराल• श्लो• १८२ ] २३.१६. [पञ्चदशी ध्यान० ९५] २८.३०. वियद्वस्तुस्मावानुरोधादेव⊸ नीहारेण प्रावृताः-[ बृहदा० स० ५४३ ] २८.१०. [ ऋक्सं० १०.८२.७] ३०.१०. बेदेनैघ यद्वेदितव्यम् [ ] २८.२. [सन्मति० १।८] ३०.२६. वैयर्थ्यातिप्रसङ्गाभ्यां- [निश्चय० १९] १७.७. पज्जवणयवुक्तत-पण्णवणिज्ञा भावा-[सन्मति॰ २।१६] ४१.१६. शिक्षागमोपदेशश्रवणा-परवत्तव्वयपक्खा- [ सन्मति॰ २११८ ] ४२.१०. [ সহাম০ কা০ ২২২ ] १৩.४. [ षोडंशक १६.९ ] २६.८. परिकल्पिता यदि सकृष्णत्ययमात्रेण-परिसुद्धं सायारं अविअत्तं-[पञ्चदशी ध्यान० ९२] २८.२४. [सन्मतिव २।१९] ३८.३२. सत्यं शाममनन्तम् [ तैत्तिरी॰ २.१.१ ] ३३.११. स द्विविधोऽष्टचतुर्भेदः पुष्टिंब सुअपरिकम्मिय− [तत्त्वार्थं व २ा९] ४४.१७. [विशेषा० गा० १६९] ७.४.

संप्रकाशतया किं ते-सामन्नमित्तग्गहणं-[ पञ्चदशी ध्यान० श्लो० ९३ ] २८.२६. [विशेषा० गा० २८२] १५.२१. सम्मन्नाणे णियमेण- [ सन्मति० २।३३ ] ४८.८. सुटुवि मेघसमुद्र होति- [नन्दी॰ ४२] १.२२. सविअप्पणिविवअप्पं-[ सन्मति० १।३५ ] ३१.९. सुचंमि चेव साई- [सम्मति॰ २।७] ३६.२५. सर्वे वेदा यत्रैकं भवन्ति-[ ] **३१.**२२. सोइंदिओवलदी चेव-सध्वजीवाणं पि य णं [नन्दी० ४२] १.११. [विशेषा० गा० १२२] ९. १२. सम्बत्थेहावाया-सोइंदिओवलद्धी होइ--[विशेषा० गा० २८५] १५.२७. [विशेषा० गा० १९७] ९.६. सब्वाओ लद्धिओ सागारो-[ ] ३७.३१. सो पुण ईहाऽवाया-सब्वे पाणा सब्वे भूआ- [ ] 9.29. [विशेषा० गा० २८३] १५.२४. साई अपज्जवसियं ति-संतंमि केवले दंसणम्मि-[ सन्मति० २।३१] ४७.२३. [ सन्मति॰ २।८ ] ३७.२०. सागारे से नाणे हवइ-खतःसिद्धार्थसम्बोध-[ प्रज्ञापना पद ३० सू० ३१४ ] ३४.३०. [ बृहदा० स० ५४२ ] २८.१३.

### ५. ज्ञानबिन्दुटिप्पणगतानां पारिभाषिकशब्दानां सूची ।

| ۲×                  | अ ]                  | अवम्रहेहा              | १०१.१.                   |
|---------------------|----------------------|------------------------|--------------------------|
| -<br>अकरणनियम       | -<br>९ <b>३</b> .२१. | अवधिज्ञान              | ११७.२९.                  |
| अक्षरलाभ            | <b>300</b> ,3,5,     | अवधिदर्शन              | 220.39.                  |
| अक्षरश्चत           | <b>१००,</b> २६.      | भविज्ञोपचित            | 20. ३,२८.८ <u>१</u> . ५. |
| अचध्नुर्दर्शन       | १०७,१७.              | अविद्या ५६,५           | 18;40.94;42.0,90;        |
| अज्ञानाश्रयत्व      | eg (y. 2 4.          |                        | १९.४;१०८.८;११२.५.        |
| अधिगम               | १०६.२.               | अव्यभिचारिणी           | १०१.२६.                  |
| अनक्षरा [ मति ]     | <b>१०५</b> ,२३.      | अशुभा [ कर्मप्रकृति ]  | દેઇ ર૪;દ્ધ, ૧૪,          |
| अनुबन्धतः हिंस।     | <b>९८.</b> १४.       | अश्रुतनिश्रित          | ७०.१८;७१.१४.             |
| अनुभागवन्धस्थान     | ६३.२२.               | असन्दूतव्यवहार         | ११५.३२.                  |
| अनुमिति             | ९८.२६.               | भहिंसक                 | ८०.३४;९०.४.              |
| अन्तर्जल्पाकार      | ७१.२८.               | अहिंसगत्त ( अहिंसकरव ) | ९०.३१.                   |
| अन्यथासिद्ध         | <b>९९९.</b> ३४.      |                        | 1३;९०.२६;९१.२,२७.        |
| अपाय                | ७५.३२;१०१.३२.        | [ अहिंसा-हिंसाविचार ]  | ७९.१०तः                  |
| अप्पमाय ( अप्रमाद ) | <b>69.</b> 90.       | अहिंस्र                | ९२.३.                    |
| अप्रमत्त            | <b>68.</b> 95.       | [ आ                    | ]                        |
| अप्रामाण्य          | <b>१०४.</b> ३०.      | आज्ञा                  | ७६.२७.                   |
| अभिधा               | <b>९८.</b> °८.       | आत्मन्                 | <b>९३</b> ,१७,           |
| भभ्युपगमवाद         | <b>૧૦૧,</b> ૧૬.      | आत्मप्रत्यक्ष          | 209.29.                  |
| અર્થ                | <b>७४.</b> १७,२९.    | आदान                   | ८१.२६.                   |
| अर्थपर्याय<br>      | ९०२.३२.              | आनन्तर्यक              | <b>୯</b> ୬.୩૬.           |
| अर्धजरतीयन्याय      | १०५.२९.              | आसोपदेश                | ર્ટ્સ ૧૫.                |
| अवझह                | ६८,१६.               | आभिणिबोहियनाण          | 90,98.                   |

| अरम्भ                                | ૬૪.૧૮;૬५.૮.                                    | चरणकरण              | ९१.२४.                               |
|--------------------------------------|------------------------------------------------|---------------------|--------------------------------------|
| आहारादिसंज्ञा                        | હર્.રર.                                        | चारित्र             | ६१.३३.                               |
|                                      | -औ]                                            | चारित्रादिगुण       | દ્દ, ૧૧.                             |
| L २<br>ईर्यापथ                       | -                                              | খান্তনা             | ં હરે, ૨૫.                           |
| इयापय<br>ईर्याप्रत्यय                | ۲۰.۲۵;۲۶.۲ <sub>5</sub> ۲۲.۲۹.                 | चित्त               | <b>८२.२४;११०.</b> ३٩.                |
| इयामलप<br>ईश्वर                      | <b>ده. </b> ډ; د ۶. ч.                         | चित्तसन्तति         | 220.28.                              |
| श्र <sup>यर</sup><br>ईहा             | दि०,१९.<br><b>७५</b> ,३२.                      | चिन्तामय            | 68.28.                               |
| २७'<br>ईहापायादि                     |                                                | चैत्यगृहकरणविधि     | હફ.૨૧.                               |
| <b>३</b> ढानाया <b>ए</b><br>उदयस्थान | ૬૮.૧૬.<br><b>૬</b> ૨.૧.                        | जरा                 | १०८.१६.                              |
| उपचार [ नवविध ]                      | दू <b>र्</b> ष, ३१.                            | जाति                | १०८.१६.                              |
| उपयोगतः [मतिश्चत]                    | ७१.१६.                                         | जीव                 | <b>६०.</b> १९; <b>१</b> १३.२७;११४.२. |
| उपाताता [मातञ्जत]<br>उपादान          | रू. १५.<br>१०८.१५.                             | जीवघात              | <b>९.२.</b> २३.                      |
| एकजीववाद <u>,</u>                    | दुउटा 14.<br>दुइटा २४.                         | जीवन्मुक्त          | ११२,१९.                              |
| एकशरीरैकजीववाद                       | <b>₹₹₹</b> .₹₹.                                | जीवपीडा             | ९६.१७.                               |
| एकस्थान                              | <b>&amp;8.</b> 99.                             | जीवहिंसा            | <b>९</b> ३.२३.                       |
| एकेन्द् <u>रि</u> य                  | ७१.२२.                                         | হান                 | १०२.२१;१०४.१९.                       |
| रे                                   | ل9 نع. <sup>ر</sup> .                          |                     | [त-न]                                |
| औत्पत्तिक्यादि                       | <b>७०.</b> २६.                                 | तवज्झाणाइ कुज़ा ( त | पोध्यानादि कुर्यात्) ७७.१३.          |
| भौदयिक                               | इद.२६.                                         | तात्पर्यहर          | <b>९८.</b> १९.                       |
| औपशमिक                               | દ્દ ર. ૨૧.                                     | तृष्णा              | १०८.१५.                              |
|                                      |                                                | त्रिस्थानक          | દ્ધ.૧ર.                              |
|                                      | क]                                             | दान                 | ७८.१०.                               |
| कर्मन्                               | હર્. હ                                         | दानप्रशंसानिषेध     | 96.8.                                |
| कर्मबन्ध                             | ८१.३२;८३.८;९५.१.                               | दृष्टिसृष्टिवाद्    | શ્ર્રર.૨૪.                           |
|                                      | ; <b>८१.</b> ११,२ <b>३,</b> ३०;८ <b>२.</b> १९. | देशघातिन्           | દ્દે . ૪.                            |
| काय                                  | <b>دب</b> , ۲۶.                                | देशघातिनी           | दैइ.२८.                              |
| कार्यकारणभाव                         | <b>१११.</b> ४.                                 | द्रव्यश्चत          | <b>દ્</b> લ.૨૨;७ <b>१</b> .૨૨.       |
| केवल                                 | १०९,३.                                         | द्रव्यहिंसा         | ९०.१४.                               |
| केवलज्ञानदर्शन                       | <b>??</b> 4, २७.                               | द्वितीयापूर्वकरण    | E . 9 4.                             |
| केवलद्विक                            | दि५.२८.                                        | द्विस्थानक          | દઇ.૧ર.                               |
| क्रमोपयोग                            | <b>१९५.</b> १२.                                | ध्रुवोदय            | <b>દછ.</b> ૧૧.                       |
| क्षपकश्रेणी<br>                      | ९३.२१.                                         | ध्वनिधर्म           | ફુર્ર.૬.                             |
| क्षयोपशम                             | ६२.८.                                          | नट                  | <b>६०</b> ,२९,                       |
| क्षायिक                              | <b>६१.३</b> १.                                 | नामरूप              | १०८.१३.                              |
| क्षायोपशमिकभाव                       | <b>६६.</b> २२; <b>६७.</b> ४,२६.<br>-           | निच्छय (निश्चय)     | ९१.२१.                               |
|                                      | , घ]                                           | निर्णयप्रसिद्धि     | ૭૪.૧૪.                               |
| गंथं चएज ( प्रन्थं त्यजेत            |                                                | निसर्ग              | રુ૦૬.૧.                              |
| गीतार्थ                              | ୧.୦.୨૬.                                        | नैरात्म्य           | १०९.३०.                              |
| गुप्ति                               | ९,५,११.                                        | नैरात्म्यभावना      | <b>११०.</b> १६.                      |
| गोबस्रीवर्दुन्याय<br>                | १०६.४.                                         |                     | [प]                                  |
| धातक                                 | ૮૨,૧૨;९૨.૨.                                    | पद                  | હર.૧ર.                               |
|                                      | -র]                                            | पदनिक्षेप           | 68.98.                               |
| चक्षुरचक्षुर्दर्शन                   | १९७.२४.                                        |                     | ७३.२३.                               |
| चतुःस्थानक                           | દ્ધ.૧૪.                                        | વદ્રાર્થ            | 63.4,79;68.98;04.9.                  |

| प्रमाय ( प्रमाद )           | <b>७९.</b> १७.                    | मतिज्ञान ६८.                | १४ <b>;६९.९</b> ,१४,२८; <b>१००.१</b> ८; |  |
|-----------------------------|-----------------------------------|-----------------------------|-----------------------------------------|--|
| परमोहि ( परमावधि            |                                   | १०१.२९;१०२.१;१०५.१२;११७.२६, |                                         |  |
| परव्यावृत्तिरूप             | १०२.३३.                           | मतिज्ञानादि                 | ધર્.રદ્                                 |  |
| परिज्ञा                     | 60.8.                             | मनःपर्याय                   | 2019.3.                                 |  |
| परिज्ञोपचित                 | 20.76;28.8,70.                    | मनस्                        | ્ <b>૿૾ૢ૰૮.</b> ૨૬;ઙ૾૾ૢ૰ <b>૧</b> .૧૬.  |  |
| परोक्ष                      | १०२.१.                            | सरण                         | 202.94.                                 |  |
| पाणिवह ( प्राणिवध           |                                   | मल्लक-प्रतिबोधक             | १०१.१.                                  |  |
| पाप                         | S0.96.                            | महावाक्यार्थ                | છલ.૪.                                   |  |
| पुण्य                       | Q0,96.                            | माया                        | ુ રેડેડ. ડર.                            |  |
| प्रकृति                     | દ્ધ.રૂ૪.                          | मुक्तशरन्याय                | <b>९</b> , 4, 99,                       |  |
| प्रतीत्यसमुत्पाद            | १०८.४.                            | मोहनीय                      | ६७.१७.                                  |  |
| प्रत्यक्ष                   | १९७.१९.                           | 1                           | य-ल ]                                   |  |
| प्रत्यवस्थान                | ખર.રર.                            | ।<br>युगपदुपयोग             |                                         |  |
| प्रदेशोदय                   | ६७.१८.                            | योग<br>योग                  | ્રદ્ર.૬.                                |  |
| प्रगन्नोत्पत्ति             | <b>ફ</b> 0.0.                     | योगजधर्म                    | १०९,२१.                                 |  |
| प्रमत्त                     | 28.98.                            | योगिज्ञान                   | 209.90                                  |  |
| प्रमत्तयोग                  | ८९.२३.                            | रसस्पर्धक                   | દ્રર,રરૂ;દ્રછ.૧૬,                       |  |
| त्रमा                       | १०९,१७,                           | छन्धितः [ मतिश्चत ]         |                                         |  |
| प्रमाणान्तर                 | १०९.१६.                           | लोचकर्मविधि                 | હદ્.ર૪.                                 |  |
| प्रमाद्                     | ८९.२३.                            |                             |                                         |  |
| प्रमादुपञ्चक                | ८६.२१.                            |                             | [a]                                     |  |
| प्राकट्य                    | <b>११७.</b> ३२.                   | वचनपर्याय                   | १०२,३३,                                 |  |
| त्राण                       | <b>دي.</b> ٩٠,٩٠,                 | वर्ग                        | द्दर,२७,                                |  |
| সাগ্যবদ্ধ                   | ۲۵.۹۲                             | वर्गणा                      | <b>६२.</b> २८;६३.१२.                    |  |
| प्राण <b>व्यपरोपण</b>       | <b>९</b> 0.5.                     | वल्क-शुम्ब                  | द्द९.९.                                 |  |
| प्राणातिपात ८१.२            | २;८४.२९;८५.७,२३;८६.१२.            | वाक्यार्थ                   | <b>64.</b> 8;8.6.96.                    |  |
| प्राणिवध                    | ۲۵.۳۵.                            | वाक्यार्थज्ञान              | <i>११४.</i> १३.                         |  |
| प्रातिम                     | १०८.३२.                           | वासना                       | <b>₹</b> ₹₹.२०.                         |  |
| प्रासण्य                    | <b>રે૦૪.</b> ૧૭,૨૮.               | वाखवासकभाव                  | १११.१८.                                 |  |
|                             | [ब-भ]                             | विज्ञान                     | ્ર <b>૧</b> ૦૯.૧૨.<br>્ર૦૯.૧૨.          |  |
| बन्ध                        | ૬૦.૨૪;૬५.૧;११४.૧૨                 | विनाश<br>विपाकोदय           | \$9.9 <i>6</i> .                        |  |
|                             | ્ટ્રેંગ્ડ્ર 1, 1, ડ્રેંગ્ડ્ર) કે. | विपाकोदुयविष्कम्भ           | इह.३०,                                  |  |
| ब्रह्मज्ञान<br>ब्रह्मन्     | ६०,२३;९०,२६.                      | विषय                        | १०४.२०                                  |  |
| अक्षग्<br>सव                | 202.9Ę.                           |                             | - 94.95; 880.24.                        |  |
| भवान्त                      |                                   | त्रात्त<br>वेदकसम्यत्तव     | \$ <b>₹</b> .9 <b>ξ</b> .               |  |
| भावतः हिंसा                 | Q0.97.                            | · · ·                       | 206.94.                                 |  |
| भावना                       | <b>१०८.</b> २४;१०९.६.             | च्याख्या                    |                                         |  |
| मावना<br>आवनाप्रकर्षजन्यत्व | 306.10,305.90.                    | બારવા                       | _                                       |  |
| भावनामय                     | 98.7ę.                            | •                           | [श]<br>(श)                              |  |
| भावश्चत                     | <b>६८.२;७०.३;७१.३३</b> .          | 40.00                       | <b>९८.१८;१११.</b> १.                    |  |
| मावछत<br>भावेन्द्रियज्ञान   | ५८। १,७७। १,७९,१९९.<br>७२,१६.     | হাত্ত্ব                     | ११४.१२.<br>९८.२१.                       |  |
| न्द्री जन्म की जन्मी है.द   | [म]                               | शब्दार्थ<br>                | ५८.२१.<br>७१.२९,                        |  |
| •                           |                                   | शब्दार्थपर्यालोचन<br>       | હડારડા<br>હડવાગ                         |  |
| मति 🚽                       | રું૦દ્વ.૬.                        | शाब्दुबोध                   | • ( ۳ مح در ا                           |  |

| *शिल्प                          | હર્.હ                                | सत्य                                                              | <b>१०३</b> .२७.                               |  |
|---------------------------------|--------------------------------------|-------------------------------------------------------------------|-----------------------------------------------|--|
| . ग्रुभा [ कर्मप्रकृति ]        | દ્ધ.ર૪.                              | सन्तान                                                            | 880.29.                                       |  |
| <b>शून्य</b> ता                 | ११०.३.                               | सम्यग्दर्शन                                                       | १०३,२१.                                       |  |
| <b>शून्यत</b> ावासना            | १०९,३१.                              | सर्वधातिन्                                                        | <b>૬૪.</b> ૨૪; <b>૬૬.</b> ૭.                  |  |
| श्रुत -                         | 60.22;68.20;800.3,98;                | सर्वधातिनी                                                        | <b>६३.२७;६७.</b> १९,                          |  |
|                                 | १०६.८;१०९.३.                         | सर्वज्ञ                                                           | १०८.२०.                                       |  |
| श्रुतज्ञान                      | <b>६८.८</b> ;६ <b>९.</b> ९,१४,१८,२७; | सामर्थ्ययोग                                                       | १०८.२९.                                       |  |
|                                 | <b>૨૦५</b> ,૧૨;૨૨૭,૨૮.               | सिद्ध                                                             | દ્દર.૧૬.                                      |  |
| श्रुतज्ञानावरणक्षयोग            | হাম ওহ. ৭০.                          | सुयनाण ( श्रुतज्ञान )                                             | <b>204.</b> 0.                                |  |
| श्रुतनिश्रित                    | <b>६८.२७;७०.१७;७१.</b> १३.           | सूत्र                                                             | ७४.१३,१६,२९.                                  |  |
| श्चुतमय                         | <b>૭૪.</b> ૨૨.                       | स्पर्धक                                                           | <b>દ્ર.</b> ૧७,૨૪,૨ <b>૧</b> ;દ્ <b>ર.</b> ૬. |  |
| श्चुतोपयोग                      | ७१.१९.                               | स्पर्श                                                            | १०८.१४.                                       |  |
| श्रेण्यारोह                     | Et (3. 9 14).                        | खतो प्राह्यत्व                                                    | <b>ર૦</b> ૪.૬.                                |  |
| श्रोत्रेन्द्रियोप <b>छ</b> ब्धि | <b>ર્</b> 00,२२,                     | स्वप्तान्तिक                                                      | ८०.७,२८;८३.३.                                 |  |
|                                 | [ष-स]                                | <b>स्वरू</b> पहिंसा<br>-                                          | <b>९८.</b> १३.                                |  |
| <b>चद्दस्थानप</b> तितत्व        | ९९.१३.                               | [इ]                                                               |                                               |  |
| षडायतन                          | १०८.१४.                              | हंतव्वा नो भूआ (हन्तव                                             | यानभूताः) ७६.६.                               |  |
| संज्ञा                          | છે. ૨૨; ૭૨.૨૧.                       | ~                                                                 | co. 38; cs. 98; 88. 77.                       |  |
| संशय                            | १०२.१७.                              | हिंसा ८०.३२;८१.२;८४.९,१५,१७;८९.३०;                                |                                               |  |
| संसार                           | ८२.२४.                               | <b>૬૦.૮, ૧૨;૬.૪.૧;૬.૨.</b> ૧૫; <b>૬.૨.</b> ૨૦; <b>૬.૨</b> ,૨૨,૨૮. |                                               |  |
| संस्कार                         | १०८.१२;११०.३०.                       | हिंस                                                              | ૬૨.ર.                                         |  |
| संहिता                          | <b>હર્</b> .૧૨;૭૪.૬.                 | हेतुतः हिंसा                                                      | ९.८.१३.                                       |  |

# ६. ज्ञानबिन्दुटिप्पणगतानां विशेषनाम्नां सूची ।

LASIEN-

| अङ्गानङ्गप्रविष्टादिश्च | रत ६९१.                       | गुरु                   | <b>१०४.</b> ११.          |
|-------------------------|-------------------------------|------------------------|--------------------------|
| अजितस्वामिन्            | 2019.90                       | चिरसुखाचार्य           | <b>१</b> १२.१३.          |
| अद्वैतसिद्धि            | ५८.१६.                        | जैन                    | ८६.२०;८७.२४;८८.७;१०९.१३. |
| अमयदेव                  | १०९.१२.                       | तत्त्वसंग्रह           | <b>१०९.</b> ११.          |
| अभयदेववृत्ति            | <b>११४.</b> ३०.               | तत्त्वार्थसूत्र        | <b>ર</b> ૦ પ. ૬.         |
| आगम                     | ७६.५;७७.२५;७८.१८,२४,३१.       | दिगम्बरपरम्परा         | <b>ર૦૭.</b> ৬.           |
| भारम्भाधिकरणभ           | ाष्य ६०.२७.                   | धर्मकीर्ति             | १०९.१०.                  |
| आईत                     | <b>८६.</b> १२;८७ <b>.१</b> ८. | नम्नाटक                | <b>૮५</b> ,२४.           |
| आवरयकटीका               | હર્ટ.૨૨૨.                     | निरंशवस्तुवादिन्       | <b>१०२.</b> ३४.          |
| उपदेशपद                 | ७८.२२.                        | निर्मन्थ               | ८५.२४.                   |
| कन्दली                  | १०९.१२.                       | निर्युक्तिकार          | 20.S.                    |
| कल्पतरू                 | ६०.३२.                        | निर्युक्तिकृत्         | ٢٥,२७.                   |
| कल्पभाष्य               | ૬૪.૪,૫                        | <b>नैरा</b> रम्यवादिरव | <b>૮५</b> , १९.          |
| कियावादिदर्शन           | ٢٥.98.                        | नैष्कर्म्यसिद्धि       | હુર.૧૬.                  |
| गङक्तेक्र               | <७.१٩.                        | न्यायनय                | १०४.१६.                  |

. --

### ६. ज्ञानबिन्दुटिप्पणगतानां विरोषनाम्नां सूची । 🥣 १३५

| न्यायसुधा                  | શ્રુર, ૧૫.                                         | विवरणाचार्थ         | <b>ૡૡ૾૾.</b> ૬,૧૨; <b>ૡ૭.</b> ૧૪.                 |
|----------------------------|----------------------------------------------------|---------------------|---------------------------------------------------|
| पुराण                      | 46.92.                                             | विवरणाचार्यप्रस्थान | હદ્ ૧૦.                                           |
| प्रकाशात्मयति              | <b>G G</b> . 4.                                    | विवरणाचार्यमत       | બુદ્દ, ૧૨.                                        |
| সহামি                      | ર્ટ્સ.૧.                                           | बिश्वरूपाचार्य      | محري.                                             |
| प्रज्ञापना                 | <b>ૡ૱</b> ૱૱ૢઽ૾ૢ૾ઽૢ૾ૢ૾ઽૢૡૢ૾૾૾ૢ૾૾૾ૢૢૢૢૢૢૢૢૢૢૢૢૢૢૢૢૢ | वेदान्त             | ५५.२५;१११.३१;११२.३४.                              |
| ব্ৰন্ধ                     | <b>૮७.</b> ٩५.                                     | वेदान्तकख्पलतिका    | <b>ર૦૬.૭;ર્ર્ટ્</b> .૨૧.                          |
| बौद्ध                      | <b>۲.</b> ۹۲.                                      | वैयाकरण             | <b>९८.</b> १७.                                    |
| भगवती                      | ૮૬.૨૭;૬૬૧.૧,૪.                                     | व्याख्याप्रज्ञप्ति  | <b>\$8.</b> ??.                                   |
| भष्टलोलट                   | ९८.२३.                                             | হায়ৰ               | <b>٤१.</b> ٩.                                     |
| भाह                        | <b>१०४.</b> १४.                                    | शाक्यपुत्रीय        | د٢.٩٧.                                            |
| भामती                      | 48. S.                                             | शाक्यागम            | <b>૮०.</b> २.                                     |
| भाष्य ( तत्त्वार्थ )       | <b>S</b> 04.94.                                    | शान्तिरक्षित        | 309.99.                                           |
| भाष्यकारीयमत               | لاج هو المع                                        | श्रीधर              | <b>१०९.</b> १२.                                   |
| मार्स्कर                   | 4.9.93,76.                                         | संक्षेपशारीरकवातिंक | 44.20,20.                                         |
| <b>ग्डॅमॅ</b> मत           | د در بغ                                            | संसारमोचक           | دي.١٩.                                            |
| नण्डनसिश्र                 | હદ્દ.૪.                                            | सन्मतिटीका          | <b>१०९.</b> १२; <b>११४.</b> २५.                   |
| नण्डनमिश्रीय               | 44.20;48.4;40.92.                                  | सर्वज्ञातममुनि ५५.  | <i>۲</i> , ۲, ۲, ۲, ۲, ۲, ۲, ۲, ۲, ۲, ۲, ۲, ۲, ۲, |
| धुसूदन                     | <b>ૡ૮.</b> ૧૬; <b>૧૦૬.</b> ૭; <b>૧૧૨</b> .         | सर्वार्थसिद्धि      | <b>१०५.</b> १५;१०७.७.                             |
| गयासूनवीय                  | <b>&amp;9.</b> 9%.                                 | सांख्यादि           | <b>८७.</b> १०.                                    |
| माषतुष                     | ર્વે છે. પ                                         | सिद्धसेनाचार्य      | े <b>११४.</b> २७.                                 |
| मिश्र                      | 208.93.                                            | सिद्धान्तबिन्दु     | <b>&amp;0.5</b> ,94.                              |
| मी <b>मांस</b> क           | <b>૬૬.૧૧.૨૨</b> ૨.૧૦.                              | सिद्धान्तलेश        | <b>૨૦.૧</b> ૦,૧૪.                                 |
| ণাহিক                      | ۲۹. ۵۹.                                            | सुगत                | <b>८७.</b> १५.                                    |
| नसुबम्धु                   | <b>८७.३</b> ०;८८.२६.                               | सुगतत्रासन ,        | <b>૮७.</b> २२.                                    |
| ताचरपतिप्र <b>स्थान</b>    | <b>در 5</b> و ۹۰.                                  | सुगतशिष्य           | ૮૭.૬.                                             |
| वाचस्पतिमत                 | <b>૬૬.૧૨;૬૦</b> .૧૬,૨૧.                            | सुरेश्वराचार्य      | <b>43.95</b> .                                    |
| वाचस्पतिमिश्र              | ५६.८;५७.५,१२;५९.४;६०.                              | सूत्रकृताङ्गसूत्र   | ૭૮.૧.                                             |
|                            | ८, <b>१०,१२,१</b> ९,२३;६१.२.                       | सौगत                | 29.98;29.4,29.                                    |
| बिद्यारण्यस्वामिन्         | 40.97.                                             | हस्तितापस           | <b>૮૨.</b> ૨૫.                                    |
| <b>बिवरण</b> प्रमेयसं प्रह | 40.92.                                             | हिरण्यगर्भ          | ર્રક્ટ.ર.                                         |

# शुद्धिवृद्धिपत्रकम् ।

## **ज्ञानबिन्दुपरिचय** ( हिन्दी )

|         |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |          | ~                          |                                |
|---------|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|----------|----------------------------|--------------------------------|
|         | पृ०                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | φ        | अशुद्ध                     | शुद                            |
|         | 8                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | १        | कर्मप्रवाद                 | कर्मप्रवाद और अयायणीय          |
|         | १०                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | ર્ષ      | और                         | . ओर                           |
|         | १३                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | ३२       | उसी भाव                    | वही भाव                        |
|         | १८                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | ३१       | [\$<]                      | ٥ [ \$ < ]<br>•                |
|         | २५                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | २४       | जबाब                       | সৰাৰ                           |
|         | २८                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | १७       | सर्वा भूतानि               | सर्वाभूतानि                    |
| <.*     | 36                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | S        | आर                         | और                             |
|         | ४३                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | ३१       | सार्वज्ञवादी               | सर्वज्ञवादी                    |
|         | i de la composición de la comp |          | ज्ञानबिन्दु मूल            | और टिप्पण                      |
| ź       | S                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | ያ        | अस्यार्थः                  | अस्या(अस्याः अ)र्थः            |
|         | ११                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | લ        | परतश्च"इति                 | परतश्च" [ प्रमाणनय० १.२१ ] इति |
|         | 24                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | ર        | °व्यापरां°                 | ्वयापारां <sup>0</sup>         |
| ۱       | १६                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | ११       | इति शब्द्                  | ं इति । शब्द॰                  |
| • .     | १६                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | १२       | खसमानकार॰                  | खसमानाकार॰                     |
| •       | २१                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | C        | भावनातारम्यात्             | भावनातारतम्यात्                |
|         | 28                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | <u> </u> | <b>केव</b> ऌज्ञानावरक॰     | केवल्ज्ञानावारक॰               |
| - 5 - 5 | રર                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | Ę        | कस्यचिदेव                  | कस्यचित् कस्यांचिदेव           |
| ,<br>   | ২৩                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | १८       | कल्पिविषय०                 | कल्पित <b>विष</b> य <b>०</b>   |
|         | २८                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | १२       | घट दुःखा॰                  | घटदुःखा॰                       |
|         | ષ્ઠય                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           | 8        | पूरविशेषम <del>रवात्</del> | <b>पूर</b> विशेषवत्त्वात्      |
|         | ୪ୡ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | २२       | रवपगता०                    | त्वनपगताश्व                    |
|         | 8 ଜ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | در       | तदाऽविषयत्ता०              | तदा विषयता?                    |
|         | ४७                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | ११       | ज्ञानत्व                   | ज्ञानत्वं                      |
|         | ४८                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | લ્       | समग्द्शेन॰                 | सम्यग्द्रीन०                   |
|         | લહ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | २२       | 20 A 1                     | १८ 🗛 । धर्मसंग्रहणी गाठ ८२८तः  |
|         | ७४                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | १७       | ब्रहत्॰ ।                  | ब्रहत्॰ । अनु० सू० १५५ ।       |
|         | ८१                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | १        | प्राणीज्ञान॰               | प्राणि <b>ज्ञान</b> ॰          |
|         |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |          |                            |                                |

r

۰.

4

~

.,

Į

# सिंघी जैन ग्रन्थमाला

#### अद्यावधि मुद्रित ग्रन्थ

|    |                                                                                | मूल्यम् । |
|----|--------------------------------------------------------------------------------|-----------|
| 8  | प्रबन्धचिन्तामणि, मेरुतुङ्गाचार्यविरचित.                                       |           |
|    | संस्कृत मूल ग्रन्थ, तथा विस्तृत हिन्दी प्रस्तावना समन्वित                      | 3-85-0    |
| 2  | पुरातनप्रबन्धसंग्रह,                                                           |           |
|    | प्रबन्धचि० सदश, अनेकानेक पुरातन ऐतिहासिक प्रबन्धोंका अपूर्व एवं विशिष्ट संग्रह | 4-0-0     |
| 3  | प्रबन्धकोद्दा, राजशेखरसूरिरचित.                                                |           |
|    | संस्कृत मूल ग्रन्थ, विस्तृत हिन्दी प्रस्तावना आदि सहित                         | 8-0-0     |
| 8  | विविधतीर्थकल्प, जिनप्रभसूरिकृत.                                                |           |
|    | पुरातन जैन तीर्थस्थानोंका वर्णनात्मक अपूर्व ऐतिहासिक प्रन्थ                    | 8-8-0     |
| 4  | देवानन्दमहाकाव्य, मेघविजयोपाध्यायविरचित.                                       |           |
|    | माघ काव्यकी समस्यापूर्तिरूप ऐतिहासिक काव्य प्रन्थ                              | 5-85-0    |
| Ę  | जैनतर्कभाषा, यशोविजयोपाध्यायकृत.                                               |           |
|    | मूल ग्रन्थ तथा पं० सुखलालजीकृत विशिष्ट नूतनव्याख्यायुक्त                       | 2-0-0     |
| 9  | प्रमाणमीमांसा, हेमचन्द्राचार्यक्रत.                                            |           |
|    | मूल संस्कृत प्रन्थ तथा पं॰ सुखलालजीकृत विस्तृत हिन्दी विवरण सहित               | 3-0-0     |
| ٢  | अकलङ्कग्रन्थत्रयी, भटाकलङ्कदेवकृत.                                             |           |
| -  | ३ अप्रकाशित अन्थ हिन्दी वि रण युक्त                                            | y- 0 -0   |
| e  | प्रबन्धचिन्तामणि, हिन्दी भाषान्तर.                                             |           |
|    | विस्तृत प्रसावनादि सहित                                                        | 5-85-0    |
| 20 | प्रभावकचरित, प्रभावन्द्रसूरिरचित.                                              |           |
|    | संस्कृत मूल प्रन्थ, जैन ऐतहासिक महाग्रन्थ                                      | 3-0-0     |
| 11 | Life of Hemachandrāchārya: By Dr. G. Bühler.                                   | 3-8-9     |
| १२ | भानुचन्द्रगणिचरित, सिद्धिचन्द्रोपाध्यायरचित.                                   | /         |
|    | संस्कृत मूल ग्रन्थ, विस्तृत इंग्लीश प्रस्तावनादि समेत अपूर्व ऐतिहासिक प्रन्थ   | Q-0-0     |
| 83 | ज्ञानबिन्दुप्रकरण, यशोविजयोपाध्यायविरचित.                                      |           |
|    | पं॰ सुखलालजी संपादित एवं विवेचित                                               | 3-6-0     |
|    |                                                                                |           |

#### संप्रति मुद्यमाण ग्रन्थ-

१ खरतरगच्छगुर्वावलि. २ कुमारपालचरित्रसंग्रह. ३ विविधगच्छीयपट्टावलिसंग्रह. ४ जैनपुस्तक-प्रशस्ति संग्रह, भाग १-२. ५ विज्ञप्तिलेखसंग्रह. ६ हरिभद्रसूरिकृत धूर्ताख्यान. ७ हरिषेणकृत वृहत् कथाकोश. ८ उद्योतनसूरिकृत कुवलयमालाकथा. ९ उदयप्रभसूरिकृत धर्माभ्युदयमहाकाव्य. १० जिनेश्वरसूरिकृत कथाकोष प्रकरण. ११ भानुचन्द्रगणिकृत विवेकविलास टीका. १२ सिद्धिचन्द्रोपाध्यायविरचित वासवदत्ता टीका. १३ पुरातन रास-भासादिसंग्रह. १४ पुरातनप्रबन्धसंग्रह हिन्दी भाषांतर, इत्यादि. इत्यादि.

Published by Babu Rajendra Sinha Singhi, for Singhi Jaina Jñânapîtha, Head Office Ballygunge, Calcutta.

Printed by Ramchandra Yesu Shedge, at the Nirnaya Sagar Press. 26-28, Kolbhat Street, Bombay.