# જ્ઞાનપદ ભજીએ રે



## પ્રકાશક : શ્રી શ્રુતજ્ઞાન પ્રસારક સભા

॥ નમો નમઃ શ્રીગુરુ નેમિસૂરયે ॥

# જ્ઞાનપદ ભજીએ રે

#### : પ્રકાશક :

શ્રી શ્રુતજ્ઞાન પ્રસારક સભા - અમદાવાદ.

સં. ૨૦૬૪

ઇ.સં.૨૦૦૮

1001001001001001001001001  $\mathcal{O}(\mathcal{O})(\mathcal{O})(\mathcal{O})$ જ્ઞાનપદ ભજીએ રે પ્રતિ 3000 મુલ્ય ૭૫-૦૦ પ્રષ્ઠસંખ્યા ૧૦ + ૩૧૦ સંવત ૨૦૬૫, ઇ.સં. ૨૦૦૮ પુનઃમુદ્રશ : ः प्राप्तिस्थान ः જિતેન્દ્રભાઈ કાપડિયા C/o. અજંતા પ્રિન્ટર્સ ૧૪ બી, સત્ત- તાલુકા સોસાયટી, પોષ્ટ : નવજીવન, અમદાવાદ -૧૪. ફોન : (ઓ) ૨૭૫૪૫૫૫૭ (-હે.) ૨૭૭૦૦૯૨૭ શરદભાઈ શાહ ૧૦૨, વી. ટી. એપાર્ટમેન્ટ, દાદાસાહેબ પાસે, કાળાનાળા, ભાવનગ-- ૩૬૪૦૦૧. ફોન : ૨૪૨૬૭૯૭ <mark>વિજચભાઈ બી. દોશી</mark> (મહુવાવાળા) સી-૭૦૨, દત્તાણીનગ-, બિલ્ડીંગ નં.-૩, એસ.વી. -ોડ, બો-ીવલી (વેસ્ટ) મુંબઈ-૯૨ મોબાઈલ : ૯૩૨૦૪૭૫૨૨૨ મુદ્રકઃ **કિરીટ ગ્રાફીકસ** ૨૦૯, આનંદ શોપીંગ સેન્ટ-, -તનપોળ, અમદાવાદ-૧. ફોન : ૦૭૯-૨૫૩૫૨ક૦૨ 001001001001001001001001  $\mathcal{O}$ 



આવી નાની બુકની પ્રસ્તાવના લખવાની વિશેષ આવશ્યકતા હોતી નથી, પરંતુ આ બુક તૈયાર કરવાનું કારણ શાથી ઉત્પન્ન થયું તે જણાવવા માટે ટુંકમાં પ્રસ્તાવના લખવાની જરૂર છે.

અમદાવાદનિવાસી ઉદારતા, ધૈર્ય, ગાંભીર્ય, વિચક્ષણતા અને મેમેયુસ્તતા વિગ્નેરે ગુણોથી અલંકૃત શેઠ મનસુખભાઈ ભગુભાઈ પ્રસ્તુત વર્ષના (વિ.સં. ૧૯૬૯) માગશર વદિ-૧રસે અકસ્માત પંચત્વ પામવાથી તેમનું સ્મરણ દીર્ધકાળ પર્યંત ટકી રહે અને અન્ય પણ પ્રબળ લાભ થાય એવી ઇચ્છાવાળા તેમના લઘુબંધવ શેઠ જમનાભાઇના સુશીલ અને અનેક ગુણસંપન્ન પત્ની અ.સો. બહેન માણેકબાએ પોતે કરેલા જ્ઞાનપંચમીના તપને પ્રાંતે તે તપ કરનારાઓમાં લ્હાણી કરવાના ઇરાદાથી તે જ તપની પુષ્ટિ કરનાર બુક છપાવવા વિચાર કર્યો અને તે વિચારને અનેક સ્થાનેથી પુષ્ટિ મળતાં અમારી સભાના પ્રમુખ મી. કુંવરજી આણંદજીને તે કામ સોંપવામાં આવ્યું. તેમણે પ્રથમ ખરેખરી જ્ઞાનાચારની ઓળખાણ થવા માટે શ્રી આચાર પ્રદીપ ગ્રંથમાંથી જ્ઞાનાચાર પૂરતા વિભાગનું ભાષાંતર કરાવી તેને સુધાર્યું અને ત્યાર પછી જ્ઞાનપંચમીને લગતી પૂજા, ચૈત્યવંદન, સ્તવન, સ્તુતિ, સજઝાય વિગેરેનો સંગ્રહ કરી, શ્રી વિજયલક્ષ્મીસૂરિના કરેલા જ્ઞાનપંચમીના દેવવંદન કે જેના અર્થ સાધારણ બુદ્ધિવાળાને મુશ્કેલ લાગે તેવા છે તે લખી

З

1.1.1.1

આ બુકમાં દાખલ કર્યો અને પ્રારંભમાં તે તપ કરવાનો વિધિ અને અંતમાં તે તપના પ્રકાર તથા ઉજમણાનો વિધિ સવિસ્તર દાખલ કરવામાં આવ્યો. આ રીતે આ બુક તૈયાર કરવામાં આવી છે.

જ્ઞાનપંચમી તપનું આરાધન કરનાર વરદત્ત ને ગુણમંજરીની કથાનું ભાષાંતર આ બુકમાં આપવાની ધારણા હતી, પરંતુ જ્ઞાનપંચમીના મોટા સ્તવનમાં તે કથા આવી જતી હોવાથી પુનરાવર્તન ન થવા માટે તે દાખલ કરવામાં આવેલ નથી.

આ બુકનું કદ ધાર્યા કરતાં મોટું થયું છે, તેમજ વિલંબ પણ વધારે થયો છે; પરંતુ એક ઉપયોગી સંગ્રહ તૈયાર થયેલો હોવાથી તે જ્ઞાનપંચમી તપનું આરાધન કરનારને અવશ્ય ઉપયોગી થઈ પડશે એમ ખાત્રી થવાથી પ્રસિદ્ધ કર્ત્તાને તેમજ તેમાં ઉદાર દિલથી દ્રવ્યનો વ્યય કરનારને સંતોષ પ્રાપ્ત થાય છે.

આ બુક જ્ઞાનપંચમીના તપ કરનારા ભાઈઓ તથા બહેનોને શેઠ જમનાભાઈ ભગુભાઈનાં પત્ની તરફથી ભેટ દાખલ આપવા માટે જ છપાવવામાં આવી છે. તેથી આ જ્ઞાનદાનમાં પુન્યના ભાગી તેઓ થયા છે, એટલું જ નહીં પણ આ બુક વાંચવાથી અનેક ભવ્ય જીવો એ તપ કરવા ઉજમાળ થશે તેમજ વિધિશુદ્ધ એ તપનું આરાધન કરશે એના પણ એ પુન્યશાળી કારણિક થશે, આટલું જણાવી આ ટૂંકી પ્રસ્તાવના સમાપ્ત કરવામાં આવે છે.

ઇત્યલમ્ વિસ્તરેશ.

ભાદ્રપદ શુદિ-૫, સં. ૧૯૬૯ શ્રી જૈન ધર્મ પ્રસારક સભા ભાવનગર.

४



બીજી આવૃત્તિની પ્રસ્તાવના

ઉદાર દિલનાં માણેક બહેન પાસેથી પ્રથમાવૃત્તિની તમામ બુકો થોડા વખતમાં જ ભેટ તરીકે અપાઈ ગઈ એટલે તરતમાં જ બીજી એક હજાર નકલ છપાવવા તેમણે ઇચ્છા જણાવી એટલે મૂલ્યથી લેવા ઇચ્છનારને પણ આ બુકનો લાભ મળી શકે તેટલા માટે એક હજાર નકલ અમારા તરફથી વધારીને આ બીજી આવૃત્તિની બે હજાર નકલો છપાવવામાં આવી છે.

પ્રથમાવૃત્તિ કરતાં પ્રારંભના ભાગમાં તો સહજ અક્ષર શુદ્ધિ જ કરવામાં આવી છે, પરંતુ પ્રાંતે આવેલા જ્ઞાનપંચમીના દેવવંદનના અર્થ આ આવૃત્તિમાં જે દાખલ કરવામાં આવેલા છે તેની અંદર પ્રથમ કરતાં ઘણો જ સુધારો વધારો કરવામાં આવ્યો છે. એટલું જ નહીં પણ દેવવન્દનના અર્થ અને નોટ તદન નવાં જ લખવામાં આવ્યાં છે. આ અત્યુત્તમ પ્રયાસ પૂજ્યપાદ સદ્દગુણાલંકૃત આચાર્ય શ્રી વિજયનેમિસૂરીશ્વરજી મહારાજ શિષ્ય પૂજ્યપાદ પંન્યાસજ શ્રી ઉદયવિજયજી ગણિએ કર્યો છે તેને માટે તેઓ સાહેબનો મારક્સથી આભાર માનવામાં આવે છે. એઓ સાહેબે મેળવેલા જ્ઞાનનું છે. પોતે મેળવેલા જ્ઞાનનો આ પ્રકારે અનેક જીવોને લાભ મળી શકે છે.

ઉત્તમ મુનિમહારાજાનું એ કર્તવ્ય જ છે.

આશા છે કે આ બુક અનેક જીવોને ઉપકારક થશે. ઈત્યલમ્. શ્રાવશ શુદિ-પ શ્રી જૈન ધર્મ પ્રસારક સભા સં. ૧૯૭૦ ભાવનગર.

| •    | અનુક્રમણિકા                                    |         |
|------|------------------------------------------------|---------|
|      | ૧ પ્રથમાવૃત્તિની પ્રસ્તાવના ૩                  | · · · · |
|      | ર બીજી આવૃત્તિની પ્રસ્તાવના પ                  | ۰.<br>ب |
| ક્રમ | વિષય પેજ                                       | ડ નં.   |
| 9    | જ્ઞાનરત્નનાં અજવાળાં (જ્ઞાનપંચમી -૧ પુસ્તિકા)  | 9       |
| રં   | જ્ઞાનરત્નનાં અજવાળાં (જ્ઞાનપંચમી -૨ પુસ્તિકા)  | २उ      |
| 3    | પરમજ્ઞાની શ્રી વજસ્વામીજીના જીવનની ઝલંક        | 40      |
| 8    | પં. પદ્મવિજયજી મ. રચિત શ્રી વજસ્વામીની સજઝાય   | . 43    |
| પ    | પુંડરીક - કંડરીકની સજઝાય                       | ५६      |
| ٤    | પુંડરીક - કંડરીકની કથા                         | 46      |
| 9    | અર્હદ્દ દર્શનનાં, અર્હદ્ ધર્મના અભ્યાસ માટે    | 50      |
| ٢    | સંસ્કાર-ઘડતરના પાયારૂપ ધર્મશિક્ષણની અનિવાર્યતા | ह २     |
| Ċ    | શ્રી જ્ઞાનપંચમી તપ કરવાનો વિધિ                 | ૭૫      |
| 10   | શ્રી જ્ઞાનપંચમીની સ્તુતિઃ                      | 96      |
| 99   | શ્રી જ્ઞાનપંચમી દેવવંદન પ્રારંભ                | 63      |
| १२   | શ્રી મતિજ્ઞાનનું ચૈત્યવંદન                     | 68      |
| १उ   | શ્રી મતિજ્ઞાનના ચૈત્યવંદનો અર્થ                | ८५      |
| 98   | શ્રી મતિજ્ઞાનનું સ્તવન                         | ८इ      |
| ૧ ૫  | શ્રી મતિજ્ઞાનના સ્તવનનો અર્થ                   | ८६      |
| १६   | શ્રી મતિજ્ઞાનની થુઈ                            | 66      |
|      | મતિજ્ઞાનની થોઈનો અર્થ                          | 60      |
| 96   | પીઠિકાના દુહા                                  | 60      |
| 96   | પીઠિકાના દુહાનો અર્થ                           | 69      |
|      | ગુણના દુહા                                     | ૯૧      |
|      | ગુણના દુહાનો અર્થ                              | ७२      |
| •    | ખમાસમણના દુહા                                  | ૯૨      |
|      |                                                |         |

ξ

.

| ક્રમ | વિષય                                     | પેજ નં. |
|------|------------------------------------------|---------|
| 5    | ૩ ખમાસમણના દુહાનો અર્થ                   | ૯૫      |
|      | ૬ બહુ અબ્હવાદિ બાર ભેદોનું સ્વરૂપ        | 66      |
| ŞI   | મ દ્રવ્યાદિક ચાર પ્રકારોનું સ્વરૂપ       | ĽĽ      |
| 2    | ૬ ચાર પ્રકારની બુદ્ધિનું સ્વરૂપ          | ८८      |
|      | 9 શ્રી શ્રુતજ્ઞાન ચૈત્યવંદન              | 101     |
|      | ૮ શ્રુતજ્ઞાનના ચૈત્યવંદનનો અર્થ.         | १०२     |
|      | ૯ શ્રુતજ્ઞાનનું સ્તવન                    | 903     |
| 3    | ૦ શ્રુતજ્ઞાનના સ્તવનનો અર્થ              | 108     |
|      | ૧ શ્રુતજ્ઞાનની થુઈ                       | 904     |
|      | ર શ્રુતજ્ઞાનની સ્તુતિનો અર્થ             | 905     |
| 3    | ૩ શ્રી શ્રુતજ્ઞાનના દોહા                 | 109     |
| 3    | <b>દ્ધ ની શુતલાનના</b> દુહાનો અર્થ       | 106     |
|      | 🔫 શ્રી અવધિશાન ચૈત્યવંદન                 | 111     |
| ţ    | કદ્દ શ્રી અવધિજ્ઞાનના ચૈત્યવંદનનો અર્થ   | 112     |
|      | ૩૭ શ્રી અવધિજ્ઞાનનું સ્તવન               | 113     |
| ق `  | ૧૮ શ્રી અવધિજ્ઞાનના સ્તવનનો અર્થ         | 118     |
| 3    | ૯ શ્રી અવધિજ્ઞાનની થુઈ                   | 114     |
| 8    | ૦ શ્રી અવધિજ્ઞાનની સ્તુતિનો અર્થ         | 115     |
| 8    | ૧ શ્રી અવધિજ્ઞાનના દુહા                  | 115     |
| 8    | ૨ શ્રી અવધિજ્ઞાનના દુહાના અર્થ           | 119     |
| . 8  | ૩ શ્રી મનઃપર્યવજ્ઞાન ચૈત્યવંદન           | 996     |
| 8    | ૪ શ્રી મનઃપયર્વજ્ઞાનના ચૈત્યવન્દનનો અર્થ | 196     |
| 8    | પં શ્રી મનઃપર્યવજ્ઞાનનું સ્તવન           | 150     |
| r    | ૬ શ્રી મનઃપર્યવજ્ઞાનના સ્તવનનો અર્થ      | १२२     |
| 8    | ૭ શ્રી મનઃપર્યવજ્ઞાનની થોય               | १२उ     |
| 8    | ૮ શ્રી મનઃપર્યવજ્ઞાનની સ્તુતિનો અર્થ     | १२उ     |
|      | Ø,                                       |         |

9

•

www.jainelibrary.org

| ક્રમ       | વિષય                                            | પેજ નં. |
|------------|-------------------------------------------------|---------|
| ४८         | શ્રી મનઃપર્યવજ્ઞાનના દુહા                       | 923     |
| 40         | શ્રી મનઃપર્યવજ્ઞાનના દુહાનો અર્થ                | १२४     |
| 49         | શ્રી કેવલજ્ઞાન ચૈત્યવંદન                        | १२५     |
| પર         | શ્રી કેવલજ્ઞાન સંબંધી ચૈત્યવંદનનો અર્થ          | १२६     |
| 43         | શ્રી કેવલજ્ઞાનનું સ્તવન                         | 929     |
| ५४         | શ્રી કેવલજ્ઞાનના સ્તવનનો અર્થ                   | 926     |
| પ્પ        | શ્રી કેવલજ્ઞાનની થોય                            | 926     |
| ५ ह        | શ્રી કેવલજ્ઞાનની સ્તુતિનો અર્થ                  | 926     |
| ૫૭         | શ્રી કેવલજ્ઞાનના દુહા                           | १ ३०    |
| ૫૮         | શ્રી કેવલ જ્ઞાનસંબંધી દુહાનો અર્થ               | 930     |
| પહે        | શ્રી જ્ઞાનની સ્તુતિ                             | 932     |
| <b>§</b> 0 | શ્રી લક્ષ્મીસૂરિકૃત જ્ઞાનપદ પૂજા                | १३३     |
| <b>§</b> 9 | ઉપાધ્યાય શ્રી યશોવિજયજીકૃત જ્ઞાનપદ પૂજા         | 138     |
| ह२         | ઉપાધ્યાય શ્રી યશોવિજયજીકૃત જ્ઞાનાષ્ટર્ક 🦂       | 135     |
| हउ         | શ્રી હરિભદ્રસૂરિ રચિત જ્ઞાનાષ્ટકં               | १४४     |
| ६४         | પંચજ્ઞાન પૂજા વિધિ                              | 949     |
| ह प        | પંડિત શ્રી રૂપવિજયજીકૃત શ્રી પંચજ્ઞાનની પૂજા    | 949     |
| ह ह        | શ્રી વિજયલક્ષ્મીસૂરિકૃત જ્ઞાનપદ પૂજા            | १६४     |
| 59         | શ્રી અભિનવ જ્ઞાનપદ પૂજા                         | १९५     |
| ६८         | શ્રી આત્મારામાજીકૃત જ્ઞાનપદ પૂજા                | १६८     |
| हए         | શ્રી અભિનવ જ્ઞાનપદ પૂજા                         | 190     |
| 90         | ઉપા. શ્રી યશોવિજયજી રચિત સમ્યગ્જ્ઞાનપદ પૂજા     | 992     |
| 99         | પં. શ્રી પદ્મવિજયજીકૃત સમ્યગ્ જ્ઞાનપદ પૂજા      | 198     |
| ૭૨         | શ્રી આત્મરામજી રચિત <b>ેસમ્યગ્</b> જ્ઞાન૫દ પૂજા | ૧૭૫     |
| 93         | પં. શ્રી ગંભીરવિજયજી કૃત જ્ઞાનપદની પૂજા         | 199     |
| 98         | પં. શ્રી વીરવિજયકૃત સમ્યગ્ જ્ઞાનપદ પૂજાનું ગીત  | 996     |

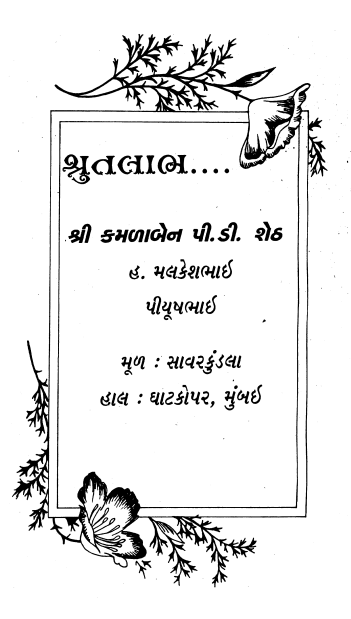
L

| ક્રમ    | વિષય                                                             | પેજ નં.    |
|---------|------------------------------------------------------------------|------------|
| ર<br>છપ | શ્રી જ્ઞાનપંચમીનું ચૈત્યવંદન                                     | 920        |
|         | •                                                                |            |
| 95      | શ્રી જ્ઞાનપંચમીનું મોટું સ્તવન (ઢાળ-૬)<br>ગી પંચાયી રંગ્યુ (ગળ ગ | 929        |
| 99      | શ્રી પંચમીનું સ્તવન (ઢાળ-૨)                                      | 966        |
| 92      | 3 3 4                                                            | १७२        |
|         | શ્રી દેવવિજયજીકૃત પાંચમની સજ્ઝાય                                 | 963        |
| 60      | શ્રી વિજયલક્ષ્મીસૂરિકૃત પાંચમની સજઝાય (ઢાળ-૫)                    | 963        |
|         | જ્ઞાનપાંચમની સજ્ઝાય (ઢાળ-૬)                                      | १८६        |
| ८२      | શ્રી ઉજમણાનો વિધિ                                                | २०४        |
| 23      | જ્ઞાનાચાર                                                        | 290        |
| 68      | પૃથ્વીપાલ રાજાની કથા                                             | २१उ        |
| े ८ प   | પહેલા કાળાચારનું સ્વરૂપ                                          | २उह        |
| ८इ      | બીજો વિનયાચાર                                                    | २४१        |
| 69      | વિનય ઉપર દેષ્ટાંત                                                | <i>२४५</i> |
| 66      | બૃહત્કુંમારીની કથા                                               | 286        |
| 14      | ત્રીજો બહુમાનઆચાર                                                | 240        |
|         | બહુમાન ઉપર બે નિમિત્તિયાની કથા                                   | र ५ २      |
|         | ચોથો ઉપધાનાચાર                                                   | २५६        |
| ૯૨      | સાધુઓના ઉપધાન (યોગ) વિષે દેષ્ટાંત                                | २९९        |
|         | શ્રાવકોના ઉપધાન વિષે કથા                                         | २६७        |
| 68      | પાંચમા અનિન્હવાચાર વિષે                                          | २७२        |
| ૯૫      | ગુરુનો અપલાપ કરવા ઉપર સંન્યાસીની કથા                             | २७२        |
| •       | છકો, સાતમો ને આઠમો જ્ઞાનાચાર                                     | २७उ        |
|         | શ્રી સિદ્ધસેન દીવાકરનું દેખ્ટાંત                                 | २७४        |
|         | વ્યંજનોને ન્યૂન કરવામાં દેષ્ટાંત                                 | २८८        |
|         | વ્યંજનને અધિક કરવા ઉપર કથા.                                      | 300        |
| · · · · | ્યર્થને અન્યથા કરવા ઉપર દેષ્ટાંત                                 | उ०प        |
| 100     | יידו יו זאו שלאו שאל כשוו                                        | 304        |

Ċ

•

.



#### જ્ઞાનરત્નનાં અજવાળાં

(જ્ઞાનપંચમી - ૧ પુસ્તિકા અહીં સામેલ કરી છે.)

મામવા મનન્ત ઉપકારી અરિહંત પરમાત્માના શાસનને પ્રજય પુરુષોની યાદી કરીએ તેમાં વર્તમાનકાળના જીવો માટેના ઉપકારનો વિચાર કરીએ છીએ ત્યારે જેઓનું નામ પહેલી હરોળમાં લેવાનું મન થાય તેવા પૂજ્યપાદ ઉપાધ્યાયજી શ્રી યશોવિજયજી મહારાજે જીવનભર જ્ઞાનયોગની ત્રિકરણ યોગે આરાધના કરી છે. તેઓના આ શબ્દો છે. તેઓ જ્ઞાનને અમૃત કહે છે. અમૃત તો સમુદ્રમાંથી મળે છે. આ સમુદ્રમંથન વિના મળેલું છે. આત્માના આરોગ્યને ચેતનવંતું રાખનાર રસાયણ છે. જીવનનું ઐશ્વર્ય છે. પણ લૌકિક ઐશ્વર્યને અન્ય પદાર્થની અપેક્ષા રહે છે. આ તો લોકોત્તર ઐશ્વર્ય છે અને તે નિરપેક્ષ છે. સ્વાધીન છે. આવું આવું અમૃતરસાયણ અને ઐશ્વર્ય હોય તો તે જ્ઞાન છે. આ જ્ઞાનની આરાધનાનો જ્ઞાનપંચમીનો આજનો દિવસ છે. આ જ્ઞાનની આરાધના તો વરસભર અરે ! જીવનભર કરવાની છે. પણ તેની શરૂઆત દર વર્ષે આ નૂતન વર્ષના આરંભથી કરવાની છે. જ્ઞાનની

જ્ઞાનપદ ભજીએ રે

આરાધના એટલે જ્ઞાનીની આરાધના અને જ્ઞાનનાં સાધનો/ ઉપકરણોની આરાધના, તેમાં સુરક્ષા, સંવર્ધન વગેરે આવે છે.

મોક્ષમાર્ગની વાત જ્યાં આવે ત્યાં દર્શન-જ્ઞાન અને ચારિત્ર આવો ક્રમ આવે છે. તો જ્ઞાન-દર્શન અને ચારિત્ર આવો પૈણ ક્રમ આવે છે. આ નયભેદે બન્ને સત્ય છે. સમ્યગ્દર્શનથી યુક્ત જે હોય તે જ સમ્યગ્જ્ઞાન કહેવાય એ નયથી દર્શન-જ્ઞાન-ચારિત્ર બરાબર છે. જ્યારે સમ્યગ્દર્શનની પ્રાપ્તિ જ્ઞાન દ્વારા જ થાય છે. માટે જ્ઞાન પ્રથમ છે. એ દૃષ્ટિએ જ્ઞાન-દર્શન અને ચારિત્ર એ ક્રમ છે તે પણ બરાબર છે.

જ્ઞાન પ્રત્યે અપાર બહુમાન હોવું જોઈએ. ક્યારે પણ ભણી-ભણીને શું કરવું છે ! આવું બોલશો નહીં. આ જ્ઞાનની આશાતના જ છે. જ્ઞાન તો અતિ આવશ્યક છે. લૌક્રિક જગત કે લોકોત્તર જગત બન્નેમાં જ્ઞાનની જરૂરત છે. તેના વિના એક ંડગલું પણ આગળ વધાય તેમ નથી. જ્ઞાનની બાબતમાં તમે એટલું જ વિચારો કે પ્રભુ-તીર્થની સંઘની સ્થાપના ક્યારે થઈ શકી ! કોઈ તીર્થકર ભગવાન હોય જેમણે ચ્યવન-જન્મ અને દીક્ષા એમ ત્રણ કલ્યાણક ઉજવાયા છે. છતાં શ્રી સંઘની સ્થાપના તો કેવળજ્ઞાનની પ્રાપ્તિ થયા પછી જ થઈ શકે છે. આવી મહત્તા જ્ઞાનની છે.

આપણી પાસે અત્યારે તો મતિજ્ઞાન અને શ્રુતજ્ઞાન બે છે. તેમાં મતિજ્ઞાન એ સાધન છે. શ્રુતજ્ઞાન એ સાધ્ય છે. આ શ્રુતજ્ઞાનની આરાધના, વિરાધના ટાળવાપૂર્વક કરવાની છે. આજે આરાધના ઘટી છે અને વિરાધના વધી છે.

જેને યાદશક્તિ વધારવી હોય તેને એંઠા મોંઢે બોલવું ન જોઇએ. ચોપડીનાં પાનાં કે રૂપિયાની નોટને થૂંક ન લગાડવું

ંર

જોઈએ. અક્ષરવાળાં વસ્ત્રો ન પહેરવાં જોઇએ અને અક્ષરવાળા પેંડા વગેરે ન વાપરવા જોઇએ. કાગળ ઉપર – ખાવું – બેસવું આ બધું ખૂબ આશાતના રૂપ છે. આજકાલ ખાતાં-ખાતાં ટી.વી. જોવાનું કે છાપું વાંચવાનું જોવા–સાંભળવા મળે છે તે પણ શોભતું નથી અને જ્ઞાનની આશાતના રૂપ છે.

આવી જ્ઞાન-જ્ઞાની અને જ્ઞાનનાં ઉપકરણોની આશાતના કરવાથી કેવાં માઠાં પરિણામ આવે છે. તે રીતે બંધાયેલા કર્મના ફળ શું મળે છે ! તે બધી બાબત માટે આપણે ત્યાં જ્ઞાનપંચમીની કથા તરીકે જે કથા પ્રસિદ્ધ છે તે વરદત્ત-ગુણમંજરીની કથા સારી રીતે જાણવી જોઇએ અને તેનાં કારણો વિચારવા જોઈએ. ગુણમંજરીએ પૂર્વભવમાં જ્ઞાની અને જ્ઞાનનાં સાધનોની આશાતના કેવી કરી હતી ! પંડિત જિનવિજયજી મહારાજ રચિત જ્ઞાનપંચમીનું છ ઢાળનું જે સ્તવન આવે છે તેમાં આ આખી વાત સુંદર રીતે વણી લીધી છે. તે ઢાળો મોંઢે કરવા જેવી છે. હાં. તો તેમાં ગુણમંજરીના પૂર્વભવની વાત છે. પતિનું નામ જિનદેવ છે અને પત્નીનું નામ સુંદરી છે. પાંચ દીકરા છે. ચાર દીકરી છે. આઠેક વર્ષના દીકરા થાય ત્યારે નિશાળે મૂકવામાં આવતા. બાળપણમાં રમતનો રંગ વધારે તેથી પંડિત ભણાવે પણ કાંઈ આવડે નહીં. ન આવડે એટલે પંડિત શિક્ષા કરે, મારે. ખાળકો ઘરે આવી માને વાત કરે. હવે માતાની ભૂમિકા શરૂ થાય છે. મા દીકરાને વિપરીત શીખવાડે છે કે જ્યારે-

"પંડ્યો આવે તેડવા તવ તસ હણજો તામ." જ્યારે તમને તેડવા માટે પંડિત આવે ત્યારે તમે તેને મારજો. બોલો હવે શું થાય! બાળકોને નાની વયમાં ભણાવનારનો વિનય શીખવાડવાનો હોય કે મારવાનું શીખવાડવાનું હોય. કહેવું જોઈતું હતું કે : " બરાબર ભણો. જો સારું ભણશો તો પંડિત નહીં મારે, પણ શાબાશી આપશે. તમે ન ભણો તો તે શિક્ષા કરે જ ને! માટે બરાબર ભણવા માંડો. આ ઉંમર જેમ રમવાની છે તેમ ભણવાની પણ છે. અત્યારે ભણેલું જિંદગીભર કામ લાગશે." વગેરે ભણતરનાં પ્રોત્સાહક વચનો કહેવાનાં હોય. તેને બદલે પંડિતજી જે જ્ઞાની છે, જ્ઞાનદાતા છે તેની આવી અવજ્ઞા અવહેલના ને આશાતના કરી તેથી જ્ઞાનાવરણીય કર્મ બંધાયા. આ બાઈ એટલેથી ન અટકી પણ તેણે તો

"પાટી, ખડિયા, લેખિણી બાળી કીધાં રાખ." જે જ્ઞાનનાં ઉપકરણો હતાં તેને બાળ્યાં. કેવી ઘોર આશાતના કરી. આ બન્ને આશાતનાથી જ્ઞાનાવરણીય કર્મ બંધાયું તેના કારણે તે ગુણમંજરીના ભવમાં મૂંગી થઈ. વળી રોગથી શરીર વાંકું થયું. તેથી ઢાળમાં લખ્યું છે કે "દુર્ભગપણ પરણે નહીં માતપિતા ધરે ખેદ". આ સ્થિતિ પણ જ્ઞાનાવરણીય કર્મના ઉદયથી જ થાય છે. જ્ઞાનની આશાતનાથી માત્ર જ્ઞાન ન આવડે તેવું નથી. બીજી બધી મુશ્કેલીઓ પણ આવે.

જ્ઞાનીની આશાતના જ્ઞાનનાં ઉપકરણોની આશાતનાની જેમ ગુણમંજરીના પૂર્વભવની વાત છે, તેવી જ જ્ઞાનની આશાતનાની વાત વરદત્તકુમારના પૂર્વભવની છે.

એ પૂર્વભવમાં સાધુ થયા છે. ૫૦૦ સાધુ મહારાજને વાચના આપે છે. તેવા જ્ઞાની છે. પણ જ્યારે રાત્રિના સમયમાં સાધુ મહારાજ પરાવર્તના સ્વાધ્યાય કરતાં કરતાં કોઈ ગાથા, કોઇક પદ ભૂલી જાય છે ત્યારે ઊંઘતા એવા એ ગુરુજીને જગાડીને પૂછે છે એ વખતે–

''સર્વઘાતી નિંદ વ્યાપી સાધુ માંગે વાયણા, ઊંઘમાં અંતરાય થતાં સૂરિ હુવા દુમણાં;

જ્ઞાન ઉપર દ્વેષ જાગ્યો લાગ્યો મિથ્યા ભૂતડો, પુષ્ટ્ય અમૃત ઢોળી નાખ્યું ભર્યો પાપ તણો ઘડો."

આ ચાર લીટીમાં કેવી સરસ રીતે કહેવા લાયક બધી વાત આવી ગઈ છે. જ્ઞાન ઉપર તો ક્યારે પણ દ્વેષ ન લાવવો. આ હું ક્યાં ભણ્યો ! ભણ્યો તો આ દુઃખ છે ને ! તેનાથી તો મૂર્ખતા સારી. જો આવો વિચાર આવે તો ઘણું જ જ્ઞાનાવરણીય કર્મ બંધાય છે અને તે કર્મના ઉદયથી ''જ્ઞાન વિરાધન મૂઢ–જડપણું કોઢની વેદના લહી.'' આવા બધા ચરિત્ર–કથાના શ્રવણ અભ્યાસથી આપલે આપણા જીવનમાં વિચારવાનું છે કે આવું આમણે કર્યું તો મારે આપણે પણ આવું કરીશું તો આવું પામીશું.

આ બધી જ્ઞાની-જ્ઞાન અને જ્ઞાનનાં ઉપકરણોની વિરાધના ટાળીને રોજ ૧૦ મીનીટ પણ જ્ઞાનની ઉપાસના કરવી જોઇએ. ૧૦ મીનીટ રોજ નવું ભણો/ગોખો, યાદ રહે કે ન રહે તેની ચિંતા ન કરો પણ નવું ભણવાનો ઉદ્યમ રાખો. શાસ્ત્રમાં જે તીર્થંકરપદ બાંધવાની આરાધનાનાં વીસ સ્થાનક આવે છે તેમાં એક અભિનવજ્ઞાન કહ્યું છે.

જ્ઞાની પુરુષો ત્યાં સુધી કહે છે કે ગોખવામાં સોળ અક્ષર લેવાના અને પંદર દિવસ સુધી પ્રયત્ન કરવાનો. જો પંદર દિવસે પણ સોળ અક્ષર કંઠે ન થાય તો પછી માળા હાથમાં લેવી. पक्खेण सिलोगध्धं=श्र्लोकार्ध. એટલે અરધો શ્લોક. એક શ્લોકના ૩૨ અક્ષર, અરધા શ્લોકના સોળ અક્ષર અને સમયમર્યાદા પक्खेण પક્ષ એટલે પંદર દિવસ, અહીં બેઠેલામાંથી કોઈની એવી જડબુદ્ધિ

નહીં હોય કે પંદર દિવસ મહેનત કરે અને સોળ અક્ષર ન આવડે. પણ પ્રશ્ન ઉદ્યમ કરવાનો છે. તમે વિચાર કરો. કુમારપાળ મહારાજ બાવનમે વર્ષે સંસ્કૃત વ્યાકરણ ભણવા બેઠા અને ભરપૂર ઉદ્યમ કરીને સંસ્કૃત ભાષા ઉપર એવું પ્રભુત્વ મેળવ્યું કે સુંદર શ્લોકોની રચના કરી શક્યા. આ ક્યારે બન્યું હશે ! અજ્ઞાન ખૂંચ્યું તો થઇ શક્યું ! તમને તમારું અજ્ઞાન ખૂંચે છે ખરું ! પ્રતિક્રમણમાં મોડેથી આવ્યાં અને સામાયિક લેતા હો તો વાંદણા આવડતાં નથી તો શું કરો છો ! બાજુવાળાને કહો ને જરા વાંદણા લેવરાવોને ! એવી શરમ આવવી જોઈએ કે ત્રણ દિવસમાં વાંદણાં શીખી જ લઇશ. શું અશક્ય છે ? કશું નહીં. આમ ચાનક લાગવી જોઇએ. જ્ઞાન તો આત્માનો ગુણ છે. તે પ્રગટાવવા થોડો જ ઉદ્યમ. થોડુંક બહુમાન, થોડીક વિધિ અને પછી જુઓ જ્ઞાન આવવા માંડશે. સૂત્ર ગોખવાની પણ આપણે ત્યાં એક ચોક્કસ પદ્ધતિ છે. પહેલાં એક લીટી લીધી. પાંચવાર બોલ્યા પછી પહેલી અને બીજી ભેગી પાંચવાર બોલ્યા. એ જ ક્રમથી ત્રીજી લીટી પાંચવાર બોલવાની તો ચોથી લીટી પણ પાંચવાર બોલવાની, પછી ત્રીજી અને ચોથી એમ બે ભેગી પાંચવાર બોલવાની, પછી છેલ્લે આખી ગાથા પાંચવાર બોલવાની તો તુર્ત ગાથા આવડી જશે.

વળી એ મોટેથી બોલવાની માત્ર ચોપડીમાંથી જોઇને વાંચવાથી ન ચાલે. વળી એ રાગમાં બોલવાની આપણે ત્યાં એક પદ્ધતિ છે, ગાથાનાં જે ચાર ચરણ છે – ચાર લીટી છે તે ચારેને બોલવાની રીત અલગ અલગ બતાવવામાં આવી છે. તેનો ક્રમ આવો છે.

पढमं चिय हंसपयं, बीए सिंहस्स विक्रमं जाया । तइये गयवर लुलियं, अहिवर लुलियं चउत्थीए ॥

પહેલી લીટી હંસ ચાલે છે એ ગતિએ બોલવાની, બીજી લીટી સિંહની ચાલ પ્રમાણે બોલવાની, ત્રીજી લીટી હાથીની ગતિએ બોલવાની અને છેલ્લી એટલે ચોથી લીટી સર્પ-સાપની ગતિથી બોલવાની છે. આ રીતે જે ગાથા બોલાય તેનોં જે ઘોષ પ્રકટે તે પણ મધુર હોવો જોઇએ. કોઈના કાનને કર્કશ લાગે તેવો ન હોવો જોઈએ.

આપણે ત્યાં ચિત્તોડ (ચિત્રકૂટ)ના ઉપાશ્રયોનું વર્ણન આવે છે. તેમાં ખાસ આ શબ્દ વાપર્યો છે.

शालाः संयमिनां च यत्र, मधुर-स्वाध्याय-घोषोज्ज्वलाः ॥ જ्यां साधुओना ઉપાશ्रयो, साधुओना स्वाध्यायना मधुर घोषथी ઉજ્જ્વળ હતા. ગાજતા હતા, છાજતા હતા.

આ વર્શન કેટલું મઝાનું છે. જે ઉપાશ્રયમાં જઇએ ત્યાં આવું જ કાને સાંભળવા મળે તો મનમાં કેવો આનંદ છવાઇ જાય.

વળી એ ગાથાઓ રાગમાં બોલી શકાય જ્યારે આર્ધરક્ષિતકુમાર તોસલિપુત્ર આચાર્ય મહારાજ પાસે જાય છે ત્યારે વન્દન વિધિ આવડતી નથી માટે વસતિની બહાર ઊભા રહે છે. કોઇ વન્દનાર્થી આવે અને વન્દન કરે તે જોઇને વન્દના કરી શકાય. એ બહાર ઊભા છે ત્યારે સાધુવૃન્દ દ્વારા માલકોશ વગેરે જુદા જુદા રાગમાં થતા સ્વાધ્યાયનાં મનોવિનોદી શ્રવણથી આર્યરક્ષિતકુમાર તેમાં હરણીયાની જેમ લીન બની ગયા. કલિકાલસર્વજ્ઞે આ વર્ણન સુંદર શબ્દોમાં કર્યું છે.

> मालव कैशिकी मुख्य ग्राम राग परिस्पृशा । स्वाध्यायेनैव साधूनां स ययौ लयमेणवत् ।

જ્યારે સ્વાધ્યાય આવી રીતે થાય તો તેમાં રસાળતાનો અનુભવ

🖉 જ્ઞાનપદ ભજીએ રે

થાય. અત્યારે ઘણાંને પ્રાકૃત ભાષાબદ્ધ સૂત્રો શુષ્ક અને રસહીન લાગે છે તેનું કારણ તે બોલવાની – ગોખવાની પદ્ધતિની ખામી છે.

આપણાં ઘણાં ખરા આચાર સૂત્રો છંદમાં જ રચાય છે. નમુત્યુણં, અન્નત્ય, અરિહંતચેઇયાણં જેવા ગદ્યમાં છે. બાકી ઘણાં-ખરાં પદ્યમાં છે. જેમ કે જગચિંતામણિ સૂત્રની પહેલી ગાથા રોલા છંદમાં છે. બીજી અને ત્રીજી ગાથા વસ્તુ છંદમાં છે. પંચિંદિય, સિદ્ધાણંબુદ્ધાણં, જયવીયરાય, વંદિત્તુસવ્વસિદ્ધે, ઉવસગ્ગહરં પાસં, શાંતિં-શાન્તિ-નિશાન્તં. આ બધાં સૂત્રો આર્યા છંદમાં છે. લોગસ્સની પહેલી ગાથા શ્લોકમાં એટલે કે અનુષ્ટુપમાં છે. પછી આર્યા છંદમાં છે. આ પણ માલકોશમાં ગાઇ શકાય. તે રીતે અનુષ્ટુપ છંદ તો સરસ રીતે માલકોશમાં ગાઇ શકાય. જેમ કે આખું સકલાર્હત્. માલકોશમાં કર્ણમધુર શૈલીમાં ગાઇ શકાય છે. સૂત્રોમાં સુંદરતા અને રસાળતા અનુભવવા માટે આ જરૂરી છે.

બાળકોને પાઠશાળામાં પણ પહેલેથી આ શૈલીમાં શીખવાડવામાં આવે તો પછી બોલવાની એવી જ ઢબ પડી જાય આ કાંઈ અઘરું નથી. ઉદ્યમથી કશું અશક્ય નથી.

સૂત્રો શુદ્ધ ઉચ્ચારુપૂર્વક ગુરુ મહારાજના મુખેથી લેવાં જોઇએ.

મંત્રીશ્વર પેથડકુમાર દર છ મહિને ગુરુ મહારાજ પાસે જઇને પ્રતિક્રમણનાં સૂત્રો ધારી આવતા, સંભળાવી આવતાં. તેમાં જે અશુદ્ધિ દાખલ થઈ ગઇ હોય તે દૂર થઇ જાય.

પ્રતિક્રમણનાં સૂત્રોને આચારસૂત્રો કહેવાય. જીવવિચાર, નવતત્ત્વ, તત્ત્વાર્થાધિગમસૂત્ર વગેરેને વિચારસૂત્ર કહેવાય. પંચસૂત્ર, ચઉસરણ પયન્ના સૂત્ર વગેરેને વિકાસ સૂત્ર કહેવાય છે. વિચાર

Jain Education International

1

સૂત્રોના તાત્પર્યાર્થને આત્મસાત્ કરવાનું મન હોય તો તે એકવારના અભ્યાસથી જોઇએ તેવો લાભ ન થાય. કહેવાય છે કે प्रथमावृत्तौ पुस्तक शुद्धिः । પહેલીવાર ભાશીએ કે વાંચીએ તો માત્ર તેમાં શબ્દશુદ્ધિ થાય. द्वितीयावृत्तौ किंचिद् बुद्धिः । બીજીવાર ભાશવામાં આવે તો કાંઇક સમજ પડવા લાગે. જ્યારે આમ કરતાં કરતાં રફતે રફતે કરીને પણ સાતવાર તેમાંથી પસાર થવાનું થાય તો તો તેના રચયિતાના હૃદયના ભાવોને બરાબર સમજી શકાય. એવો ઉદ્યમ અને શાની પુરુષોનો વિનયપૂર્વકનો સંપર્ક હોય તો જ્ઞાન જરૂર આવે. શ્રી ઉમાસ્વાતિ મહારાજે કહ્યું છે કેઃ-

भाष संवकाद्यमसुलभ

#### चरणकरणसाधकं श्रुतज्ञानम् । (-प्रशभरति<sub>o</sub>)

આ બધામાં કાળજી રાખવાની હોય છે. જેમકે નવો ગ્રન્થ પ્રારંભ કરવો છે તો શ્રીઠાણાંગસૂત્રમાં કહ્યું છે જ્ઞાનવર્ધક જે મૃગશીર્ષ વગેરે દશ નક્ષત્ર છે તે નક્ષત્રમાં એ ગ્રન્થનો પ્રારંભ કરવો. ગ્રન્થ-રચયિતા પ્રત્યે અહોભાવપૂર્ણ બહુમાન રાખવાથી તે ગ્રન્થના ભાવો દ્રદયમાં આવવા માંડે છે.

વળી જે કંઠે કરવું હોય તે લખીને કરવું તો તુર્ત કંઠે થઈ જાય. વસ્તુપાળ મંત્રીશ્વરને ઓછામાં ઓછા એક શ્લોક લખવાનો નિયમ હતો. ભણવું જ છે એવો સંકલ્પ હોય તો બધું જ સાનુકૂળ મળી આવે. મંત્રીશ્વર પેથડને એવી પ્રવૃત્તિ રહેતી હતી. ઘરે કે સભામાં સમય જ મળતો નહીં. ઉપદેશમાળાની રોજ એક ગાથા કંઠે કરવી આવો નિયમ હતો. ન થાય તો વિગઇનો ત્યાગ. હવે ૪/૫ દિવસ આવા વીત્યા એટલે પત્ની પ્રથમિણીએ કહ્યું. આમ કેમ

જ્ઞાનપદ ભજીએ રે

ચાલે? તમે ગમે તેમ કરીને સમય મેળવો. અને બન્નેને સાથે જ સૂઝ્યું. હૃદયનું ઐક્ય હોય તો એક જ સમયે સરખું સૂઝે.

ઘરે કામ છે, રાજસભામાં કામ છે બરોબર. પણ ઘરેથી સભામાં જાવ છો ત્યારે મ્યાનામાં તો નિરાંત હોય છે તે સમયમાં ગાથા થઇ શકશે.

બસ બીજા દિવસથી એ ક્રમ થઇ ગયો. મ્યાનામાં કટાસણું, મુહપત્તિ, સાપડો અને ઉપદેશમાળાની પોથી મૂકવામાં આવી. જતી વખતે નવી ગાથા થઇ જતી અને સાંજે વળતી વખતે જૂની ગાથાનું પુનરાવર્તન થઇ જતું. આમ આ. શ્રી ધર્મઘોષસૂરિ મહારાજ પાસે નિયમ લીધો હતો તે બરાબર પળાયો. આવો દઢ સંકલ્પ હોય તો કશું અશક્ય નથી.

કોઇ નાનો બાળક સભામાં સુંદર સૂત્ર બોલે. તમે સાંભળો કે તુર્ત તમારે પ્રશંસા કરવી જોઇએ. ઉચિત બહુમાન કરવું જોઇએ. આ પણ જ્ઞાન પ્રાપ્ત કરવાનો ઉપાય છે.

જ્ઞાનની સુરક્ષા એ શ્રાવક–શ્રાવિકાનું પણ કર્તવ્ય છે.

કચ્છ–કોડાયની વાત છે. તમે કચ્છમાં તીર્થ યાત્રાએ જાવ છો. ભદ્રેશ્વર તીર્થ જાણીતું છે. ત્યાંની નાની પંચતીર્થી અને મોટી પંચતીર્થીની યાત્રા કરો છો. તેમાં એક બોંતેર જિનાલય નામનું હમણાં થયેલું આધુનિક તીર્થ બન્યું છે. તેની પાસે જ આ કોડાય નામનું ગામ છે. આ ગામનું નામ જ્ઞાનભંડાર માટે ખૂબ પ્રચલિત છે. જેમ જેસલમેર–પાટણ–ખંભાત–લીંબડી એ નામો બોલાય છે તેની યાદીમાં કોડાય જ્ઞાનભંડાર પણ બોલાતું હતું. તેની થોડી વાત તમને કહેવી છે.

٩Ò

ત્યાં એક જ્ઞાનપ્રેમી વ્યક્તિ થઇ. તેમનું નામ મનસુખભાઇ હતું. તેમના એવા બે મિત્રો પણ હતા. તે બધાંને જ્ઞાન પ્રત્યે જિગરનો પ્રેમ હતો. સાવ સૂકા ભઠ જેવા કચ્છ પ્રદેશમાં તેમણે જ્ઞાનની સરવાણી વહાવી. સંસ્કૃત-પ્રાકૃત ભણવા માટે એક મંડળી ઊભી કરી. ભાઇઓ અને બહેનો મોટી સંખ્યામાં ભણનારાં ત્યાં આવીને ભણવા લાગ્યાં. જ્ઞાનમંદિર શબ્દશઃ પહેલીવાર ત્યાં જ જોવા મળ્યું. જેમ પ્રભુજીનું મંદિર હોય છે, તેવું જ જ્ઞાનનું મંદિર ઘુમ્મટ-શિખર સાથેનું મંદિર બનાવ્યું છે. તેમાં ગર્ભગૃહ. તેમાં પબાસણ અને તેના ઉપર મુખ્ય સ્થાને મોટો સાપડો અને તેમાં આગમગ્રન્થ પધરાવવામાં આવે. પ્રત્યેક વિદ્યાર્થી ગામના પ્રભુચૈત્યમાં દર્શન વંદન કરીને ત્યાં જ્ઞાનમંદિર આવે અને ત્યાં જ્ઞાનને ખમાસમણાં દઈને જ્ઞાનનું ચૈત્યવંદન કરે – મતિજ્ઞાન વ0 પાંચ જ્ઞાનનો કાઉસ્સગ્ગ કરી ખમાસણાં દઈને ભણવા બેસે આવી પ્રણાલિકા ત્યાં ઉભી કરી.

પંડિત લાલન, શિવજીભાઈ મઢડાવાળા વગેરે પ્રસિદ્ધ પંડિતો કોડાય પાઠશાળાની નીપજ છે. તેમની પાત્રતામાં ઊણપ હતી. તેથી તેમણે જ્ઞાનને શોભાવ્યું નહીં તે વાત જુદી છે. પણ બીજા કેટલાકમાં તો એટલે સુધીનું પાંડિત્ય ત્યાંના વિદ્યાર્થીમાં ઝળકતું હતું કે સંસ્કૃત– પ્રાકૃતમાં તેઓએ ગ્રન્થ રચ્યા છે. ત્યાંનો જ્ઞાનભંડાર પણ ઊંચા ગ્રન્થોથી ભરેલો હતો. આપણે ત્યાં જે નિगम ग्रन्थोની વાત આવે છે એ ગ્રન્થો એ કોડાયના ભંડારમાંથી મળ્યા હતા.

અમે જાતે વિ.સં. ૨૦૪૭માં ત્યાંનું જ્ઞાનમંદિર અને પાઠશાળા તથા જ્ઞાનભંડાર જોયાં છે. જો કે ત્યારે મકાનો જ જોવા મળ્યાં હતાં.

જ્ઞાન લાવવા માટે જ્ઞાન પ્રત્યે બહુમાન પણ જોઇશે. જ્ઞાનમાં સહાયતા કરવાની તત્પરતા પણ કેળવવી જોઈએ. તેનાથી હોય તે જ્ઞાન વધે છે. નવું આવે છે અને જ્ઞાનની સાથે આવતું દૂષણ–

### અભિમાન તે પણ દૂર રહે છે.

જેમ કે ઉપાધ્યાય શ્રી યશોવિજયજી મહારાજ જ્ઞાની હતા. તેઓમાં જ્ઞાનદાનની તત્પરતા કેવી હતી. જેસલમેરના શ્રાવકો ઉપરના પત્રમાં તેઓ લખે છે કે :

जो कोइ मतनिरपेक्ष थोडे पण क्षयोपशमे वर्ते महाशास्त्रारो अभ्यास करवा चाहे तेहने में सिद्धान्त शास्त्ररो दान द्यां

#### तिणसुं मारे एकान्त स्नेह हे ते प्रीछजो.

અર્થ : ''જો કોઈ મતાગ્રહી ન હોય તેવો – (પોતાના મત માટે નિરાગ્રહી) ભલે તેનો થોડો જ ક્ષયોપશમ હોય તો પણ જો તે મહાશાસ્ત્રનો અભ્યાસ કરવાને ઇચ્છતો હોય તો તેને હું સિદ્ધાન્તશાત્ર શીખવીશ, તેને તેનું દાન દઇશ. તેવા પ્રત્યે મને એકાન્ત સ્નેહ છે તે જાણજો.''

એટલે કે જ્ઞાન માટે જે જિજ્ઞાસુ હોય તેને માટે બધું જ કરી છૂટવું જોઇએ.

અમારા પૂજ્ય શાસનસમ્રાટ્ શ્રી વિજયનેમિસૂરીશ્વરજી મહારાજ માટે એવું કહેવાય છે કે બહાર વિચરતાં કોઈ પણ સાધુ મહારાજે કોઈ પણ પુસ્તક–ગ્રંથ મંગાવ્યો હોય તો ઘડીનો પણ વિલંબ કર્યા વિના તેઓશ્રી એ પુસ્તક/ગ્રન્થ મોકલાવી આપતા. જ્ઞાનમાં અને ઔષધદાનમાં પળનો પણ વિલંબ ન કરવો. કામળી-કપડાં વ્હોરાવવામાં થોડું મોડું ચાલે પણ આ બેમાં વિલંબ ન ચાલે.

જ્ઞાન પ્રત્યેના બહુમાનની એટલી સુંદર સુંદર વાતો શ્રમણ સંઘના ઇતિહાસમાં મળે છે કે જે જાણીને આપણું હૃદય અહોભાવથી ભરાઈ જાય અને મસ્તક તેમનાં ચરણોમાં ઝૂકી જાય.

એ આચાર્ય મહારાજે કેવા ઉપદેશ આપ્યા અને સુજ્ઞ ઉદાર શ્રાવકોએ કેવી રીતે ઝીલ્યા તે બધું જ્યારે જાણવા મળે છે ત્યારે તેઓના જ્ઞાનપ્રેમને સલામ કરવાનું મન થાય છે. તેઓશ્રી ઉપદેશમાં આવાં વચનોનું શ્રવણ કરાવતા હતા.

ये लेखयन्ति जिनशासनपुस्तकानि, व्याख्यानयन्ति च पठन्ति य पाठयन्ति । शृण्वन्ति रक्षणविधौ च समाद्रियन्ते, ते देव मर्त्य शिव शर्मनरा लभन्ते ॥

આવો ઉપદેશ અનેક સાધુ મહારાજે અનેકાનક શ્રાવકોને આપ્યો અને સુજ્ઞ શ્રાવકોએ ઝીલ્યો અને સંખ્યાબંધ ગ્રંથો લખાવવામાં આવ્યા. જેમ વર્તમાનકાળે પ્રભુજીનાં પ્રતિમાજી ભરાવવાનો એક યુગ આવ્યો અને અંજનશલાકા મહોત્સવમાં પ્રભુમંદિરમાં વેદિકા ઉપર શ્રેણિબદ્ધ પ્રતિમાજી વિરાજમાન થયેલાં જોવા મળે છે. તેમ એક કાળે સાધુ મહારાજના ઉપાશ્રયમાં પણ એવું જ દૃશ્ય જોવા મળતું. પણ પ્રતિમાજીને બદલે લખાયેલી પોથીઓના ગંજ અને પુંજ ખડકાયેલા હોય.

વિ.સં. ૧૪૭૫ થી ૧૫૧૫ સુધીનાં વર્ષોમાં ખરતરગચ્છીય આ.મ.શ્રી જિનભદ્રસૂરિ મહારાજે હજારો પ્રત લખાવી અને તે પણ આયોજનબદ્ધ રીતે એક ચોક્કસ પદ્ધતિથી જ્ઞાનભંડારો તૈયાર કર્યાં. જેમ કે વિ.સં. ૧૪૯૦માં ખંભાતના સુશ્રાવક ધરણાકને ઉપદેશ આપીને એક સિદ્ધાન્ત કોશ લખાવરાવ્યો એટલે એક સરખા કાગળ, એક સરખી સાઇઝ, એક સરખી શાહી. એક સરીખા અક્ષરવાળા લહિયા પાસે લખાવરાવ્યું. પાટણના શ્રી હેમચન્દ્રાચાર્ય જ્ઞાનભંડારમાં તેઓએ લખાવેલા ૭૫૦ ગ્રન્થ વિદ્યમાન છે. જુવો તો તાજુબી થાય. જેમ કે આગમ પંચાંગી છે તો પહેલાં બધા જ મૂળ સૂત્ર લખાવ્યાં. તેના સીરીયલ નંબર આપ્યા છે. આચારાંગ સૂત્રના નંબર આવે તો નીચે ઝીણા અક્ષરે ક્રમશઃ નંબર આવે. સૂયગડાંગસૂત્ર શરૂ થાય તો સૂ. ૧ લખ્યું હોય અને નીચે આચારાંગસૂત્રના ૭૨ નંબર હોય તો સૂયગડાંગ સૂત્રના પહેલા પાને ૭૩ નંબર હોય. આ પ્રમાણે અંગ સૂત્ર પૂર્ણ થયા પછી જેટલાં આગમની નિર્યુક્તિ મળે છે તે બધી નિર્યુક્તિ પણ એ જ રીતે સળંગ લખાય છે. પછી ભાષ્ય ગ્રંથ તે પણ સળંગ લખાવ્યા છે. પછી ચૂર્ણિગ્રન્થ લખાયા છે. પછી શીલાંકસૂરિ મ. રચિત વૃત્તિ ગ્રન્થ બે આગમ ઉપર બાકીનાં નવ આગમ ઉપર અભયદેવસૂરિ મહારાજરચિત વૃત્તિ ગ્રન્થ આ રીતે ૪૫ આગમ લખાવ્યા છે. પછી વ્યાકરણ ગ્રન્થો જેટલા ત્યારે ભણવા ભણાવવામાં પ્રચારમાં હતા તે કાત્યાયન, સારસ્વત, પાણિની, સિદ્ધહેમ વ. પછી કાવ્ય, અલંકાર, ન્યાયગ્રન્થો. આમ ૧૦ હજાર પ્રતનો એક ભંડાર થાય તેવા ૭ ભંડાર તૈયાર કરાવીને જુદે જુદે સ્થાને મુકાવ્યા હતા. તેની વિગત આ પ્રમાણે મળે છે.

श्री मज्जेसलमेरुदुर्गनगरे जाबालापुर्यां तथा श्रीमद् देवगिरौ, तथा आहिपुरे श्रीपत्तने पत्तने । भाण्डागारमबीभरद् वरतरै र्नानाविधैः पुस्तकैः स श्रीमज्जिनभद्रसूरिसुगुरु र्भाग्याद्भुतोऽभूद् भुवि ॥ (७. समयसुंदर§त अष्टवक्षी.)

કોઇપણ જ્ઞાનભંડારમાં આ.શ્રી જિનભદ્રસૂરિ મહારાજે લખાવેલા ગ્રંથ હોય તો તે તદન જુદા પડી જાય છે.

આ તો શ્રાવકને આગમ લખાવવાની અને ભણવાની વાત થઈ. કેટલાય શ્રાવકો જાતે ગ્રંથો લખતા પણ હતા. સૂરતમાં સોળમા સૈકાના પહેલા ચરણમાં એક શ્રાવક હતા તેઓને અભિગ્રહ હતો કે જ્યારે પોતે પૌષધશાળામાં આવે ત્યારે પાંચસો શ્લોક પ્રમાણ ગ્રંથ લખતા હતા અને ન આવે, ઘરે રહે ત્યારે તે ૧૦૦ શ્લોક પ્રમાણ ગ્રંથ લખતા હતા. તેમણે લખેલો આવશ્યक अवचूર્णિ આજ પણ સૂરતના જ્ઞાનભંડારમાં મૌજુદ છે. શ્રાવિકાઓ પણ જ્ઞાનભક્તિમાં અગ્રેસર હતી. તેમણે લખેલું સાહિત્ય પણ મળે છે.

કલિકાલ સર્વજ્ઞશ્રી હેમચન્દ્રાચાર્ય મહારાજે કરેલી શ્રુતની સેવા તો સર્વજનવિદિત જ છે. સાડાત્રણ કરોડ શ્લોક પ્રમાણ ગ્રન્થની રચનાનો વિપુલ શબ્દરાશિ અને તે પણ વિવિધ વિષયોમાં રચીને જગત ઉપર અને વિશેષે શ્રીસંઘ ઉપર સદૈવ સ્મરણીય ઉપકાર કર્યો જ છે, તેઓ દ્વારા રચાતા એ સાહિત્યને લિપિબદ્ધ કરવા માટે ૭૦૦ (સાતસો) લહિયા દિવસ રાત લખવાનું કામ કરતા. ત્યારે તો બધું જ લખાણ તાડપત્ર ઉપર લખાતું હતું. એ કાર્યમાં ઉપયોગી બની શકે તેવા તાડપત્ર ઠેઠ કાશ્મીર જેવા દૂર દેશથી આવતો હતા. એ બધા ગ્રન્થો હજારોની સંખ્યામાં લખાવ્યા હતા તો આજે આપણા સુધી એ પહોંચ્યા છે.

એમની હરોળમાં બેસે તેવું બીજું નામ ઉપાધ્યાય શ્રી યશોવિજયજી મહારાજનું છે. આજે ગ્રન્થકર્તાએ પોતે રચેલા ગ્રન્થોની પોતે લખેલી પ્રતો સૌથી વધુ કોઇની મળતી હોય તો માત્ર એક ઉપાધ્યાય શ્રી યશોવિજયજી મહારાજની મળે છે.

ે પૂજ્ય ઉપાધ્યાયજી મહારાજની નયचक્र ગ્રંથ લખવાની વાત તો આપણે ત્યાં પ્રસિદ્ધ છે જ.

વિ.સં. ૧૭૧૦ના પોષ મહિનામાં જ્યારે પાટણ પધાર્યા ત્યારે નયचक્र ગ્રંથની એક વિરલ પોથી એક બ્રાહ્મણ પંડિત પાસે હતી તે માત્ર પંદર દિવસ માટે મેળવીને તેની સાત નકલ મુનિ મહારાજે

જ્ઞાનપદ ભજીએ રે

કરી લીધી અને તે લખેલો ગ્રંથ આજે પણ અમદાવાદના જ્ઞાનભંડારમાં વિદ્યમાન છે. આવી હજારો પોથી મુનિમહારાજે લખેલ આજે પણ મળે છે. આ વાત ગ્રંથો લખવાની થઈ. આવી જ વાત ગ્રંથો રચવાની છે. આ આપણો અસાધારણ વારસો છે. અને વૈભવ પણ છે. ઉપાધ્યાયજી મહારાજે વિ.સં. ૧૭૧૭માં ઘોઘા બંદરમાં ચોમાસામાં સમુદ્ર વહાણ સંવાદની સત્તર ઢાળની રચના માત્ર એક દિવસમાં કરી હતી.

નાગેન્દ્રગચ્છના દેવેન્દ્રસૂરિ મહારાજે પ્રભાસપાટણમાં વિ.સં. ૧૨૬૫માં માત્ર બે મહિનામાં પાંચ હજાર ત્રણસો પચીસ શ્લોક પ્રમાણ શ્રી ચન્દ્રપ્રભસ્વામી ચરિત્ર સંસ્કૃતમાં વિવિધ છંદમાં રચ્યું છે.

જ્ઞાન સાથેની સચ્ચાઇની વાત પણ તમને જણાવવી છે. પ્રભુના સંઘમાં કેવા કેવા સાધુ પુરુષો થયા છે તે જાણીને મન અને મસ્તક ઝૂકી જાય છે.

તપાગચ્છના આ. ધર્મઘોષસૂરિ મહારાજના શિષ્ય આ. શ્રી સોમપ્રભસૂરિ મહારાજ જેઓએ કલિકાલસર્વજ્ઞ શ્રી હેમચન્દ્રાચાર્ય પાસે અધ્યયન કર્યું હતું. તેમના શિષ્ય આચાર્યશ્રી સોમતિલકસૂરિ મહારાજ સંબંધી વાત છે.

વિ.સં. ૧૩૮૦ આસપાસની એક મહત્વની ઘટના છે. વાત જ્ઞાન સંબંધી છે માટે જ કહેવાનું મન થાયું છે. આ આચાર્ય શ્રી સોમતિલકસૂરિ મહારાજ પણ તપાગચ્છના છે. ઊંચા વિદ્વાન છે. તેમણે ક્ષેત્રસમાસ વગેરે ગ્રન્થો રચેલા આજે પણ મળે છે.

હવે તેમના જ સત્તાસમયમાં ખરતરગચ્છના એક આચાર્ય શ્રી જિનપ્રભસૂરિ મહારાજ, તેઓ એક પ્રભાવક પુરુષ હતા અને વિદ્વત્તા પણ ઊંચી કક્ષાની હતી. તેઓને નિયમ હતો કે રોજ

સંસ્કૃતમાં એક નવું સ્તોત્ર/સ્તવન કે સ્તુતિની રચના કરવી પછી જ પચ્ચક્રખાણ પારવું, આહાર લેવો. હવે આમ રોજ એક રચના થાય એ તો ભગવાનની કેટલી મોટી કૃપા ગણાય ! આ તો જ્ઞાન ક્ષેત્રની વાત છે, તેમાં આવા શ્લોકો રચાય તેનો જે આનંદ આવે તે તો જે વિદ્વાન હોય તે જ જાણે અને માણે, તમને તો એ આનંદની કલ્પના પણ આવે કે કેમ તે પ્રશ્ન છે. પણ તેમને આ રીતે રોજ રોજ નવી રચના કરતાં કરતાં એક દિવસ ચિંતા થઈ કે આમ બધું રચાય તો છે પણ તેને દીર્ધકાળ સુધી પઠન-પાઠનમાં પ્રવર્તાવે તેવી શિષ્યપરંપરા હોય તો જ સાર્થક ગણાય. એટલે શ્રી પદ્માવતી દેવીનું અનુષ્ઠાન કર્યું અને પૂછ્યું, દીર્ધકાળ કયો ગચ્છ પ્રવર્તમાન રહેશે. શ્રી પદ્માવતી દેવીએ કહ્યું કે : ''તપાગચ્છ દીર્ધકાળ પ્રવર્તમાન રહેશે.''

આચાર્યશ્રી જિનપ્રભસૂરિ મહારાજે પોતાનાં રચેલાં ૭૦૦ જેટલાં સ્તોત્રો/સ્તવનોનો સંગ્રહ તપાગચ્છના તે વખતના મુખ્ય આચાર્યશ્રી સોમતિલકસૂરિ મહારાજને અર્પણ કર્યો. આ કેવી વિચારપ્રેરક ઘટના છે. જો ગચ્છનો વ્યામોહ હોત તો તેઓ દેવીના વચન છતાં અન્ય ગચ્છ પ્રત્યે આદરવાળા ન બનત. પોતાની રચેલી આવી માતબર સત્ત્વવંત રચના અર્પણ કરવી તેમાં પણ તેઓની નિરભિમાન મનોવૃત્તિનાં દર્શન થાય છે.

અરે ! ૧૬મા સૈકાના પ્રસિદ્ધ ગ્રન્થકાર શ્રી જયવંતસૂરિ મહારાજે શરદ પૂનમની રાત્રે ચાંદનીમાં સીમંધરસ્વામી ભગવાનના સ્તવનની સળંગ ૩૧ કડી રચી લીધી. કેવી મસ્તી હશે. ''જ્ઞાન ધ્યાન કિરિયા સાધંતા કાઢે પૂરવના કાળ.'' એવું જે કહેવાય છે તેવા જ્ઞાનની ઉપાસનામાં લીન મુનિવરો તો ''गयं पि कालं न याणंति'' કેટલો સમય પસાર થયો તેની ખબર પણ ન રહે. એ જ પરંપરામાં આગળ આવતાં વર્તમાન કાળના મહાન શ્રુતધર પુરુષોને યાદ કરીએ અને તેઓમાં રહેલી જ્ઞાન પ્રત્યેની લગની, ભક્તિ અને પ્રગાઢ પ્રીતિ જાણી સાંભળીને અપાર બહુમાન પ્રગટાવીએ.

પૂજ્ય આત્મારામજી મહારાજના જીવનમાં શ્રુતજ્ઞાન માટે અથક ઉદ્યમ સાંભળવા મળે છે. તેઓ શ્રુત પ્રત્યેની ભક્તિથી પ્રેરિત થઇને તે કાળમાં ઠેઠ જેસલમેર પધાર્યા હતા. ત્યાંના જ્ઞાનભંડારના વિશિષ્ટ ગ્રન્થો જોવાની તીવ્ર ઇચ્છા હતી. પણ શ્રાવક સંઘ તરફથી પૂરતો સહકાર ન સાંપડ્યો અને તેઓની ઇચ્છા અધૂરી રહી ગઈ.

તેઓની તીવ્ર મેધા હતી. ૧૦૦-૨૦૦ શ્લોક કંઠસ્થ કરવા તે તેમને મન રમત વાત હતી. વિશેષાવશ્યક ભાષ્ય ઉપરની મલધારી શ્રી હેમચન્દ્રસૂરિ મહારાજ રચિત સંસ્કૃત વિવરણની વાચના શિષ્યોને આપતા હતા. એક સ્થળે આખો વિષય ન સમજાયો. તીવ્ર મંથન થયું. ગૌચરી પણ ન વાપરી. મનમાં એ પંક્તિના અર્થ માટે મથામણ કરતા જ રહ્યા. રાત્રે સ્વપ્નમાં આવીને મલધારીજીએ અર્થ કહ્યો. બે વાગ્યા લગભગની વાત હતી. તુર્ત જાગી શિષ્યોને જગાડી એ પાઠ સમજાવ્યો. આવી જ્ઞાનપ્રીતિ હતી તો તેના વડે દર્શનશુદ્ધિ પણ તેમની નિર્મળ હતી. સિદ્ધગિરિરાજ ઉપર આદીશ્વર ભગવાનના સર્વ પ્રથમવાર દર્શન કરતી વેળા જે अब तो पार भये हम साधु એવા સહજ ઉદ્ગારથી પ્રારંભીને જે સ્તવના કરી છે તે પણ યાદગાર રચના છે.

તેમના પછીના ક્રમમાં વિશાળ શ્રુતરાશિની નિરંતર જ્ઞાનોપાસના જેમના જીવનમાં તાણાવાણાની જેમ વણાઇ હોય તો પૂજ્ય આનંદસાગરસૂરીશ્વરજી મહારાજનું નામ લેવું જ પડે. એકલે હાથે એક જિંદગીમાં કેવું ગંજાવર આગમોદ્ધારનું કામ કર્યું છે. મુનિજીવનનાં

શરૂઆતનાં વર્ષોમાં તો એવો અભિગ્રહ ધાર્યો હતો કે રોજ ૫૦૦ શ્લોક પ્રમાણ શાસ્ત્રવાચન કરવું જ કરવું. ક્યારેક તો દિવસભર શાસ્ત્રસ્વાધ્યાય ચાલુ રહેતો. વળી તેઓશ્રીએ શાસ્ત્ર-સ્વાધ્યાય-સંપાદન-સંશોધન વાચનાની સાથે સંઘપરંપરાપ્રાપ્ત કાર્યો, પ્રવચન, ઉપધાન, છ'રી પાલિત સંઘમાં નિશ્રા પ્રદાન કરવા પૂર્વકનાં કાર્યો, સિદ્ધચક્ર માસિક ચલાવવા વગેરે કામો પણ કુશળતાપૂર્વક સફળ રીતે કર્યાં. ગ્રન્થોની પ્રસ્તાવનાઓ લખી નવા ગ્રન્થો પણ રચ્યા. એક યશસ્વી નોંધપાત્ર કાર્ય શ્રુતજ્ઞાનના ક્ષેત્રે તેઓનું ગણાય છે.

પછી તુર્ત જેમનું કાર્ય યાદ આવે છે તે પ્રવર્તક કાંતિવિજયજી મહારાજ, તેમના શિષ્ય મુનિરાજ શ્રી ચતુરવિજયજી મહારાજ અને તેમના શિષ્ય આગમપ્રભાકર પુષ્ટયવિજયજી મહારાજની જ્ઞાનોપાસના ખૂબ જ પ્રેરણાદાયક હતી. આમ ગુરુ, શિષ્ય અને શિષ્ય આવી ત્રણે પેઢી એક જ કાર્યક્ષેત્રને જીવનનું કાર્યક્ષેત્ર બનાવે તે ઘટના વર્તમાન કાળમાં વિરલ અને વિશિષ્ટ ગણવી જ પડે. તેઓના એ કાર્યનું વર્શન વિદ્વદ્વર્ય શ્રી ભોગીલાલ સાંડેસરાએ કર્યું છે. તેને જ જોઇએ. તેના દ્વારા તેઓ પાસે આખો દિવસ શ્રુતરક્ષા, શ્રુતદાન અને શ્રુતસેવન કેવું થતું હતું. તેનો આબેહૂબ ચિતાર આપણને આમાંથી મળે છે.

"જૈન ઉપાશ્રયમાં ધર્મારાધનનું વાતાવરણ તો હોય જ એ કહેવાની ભાગ્યે જરૂર રહે. પણ (પાટણ) સાગરના ઉપાશ્રયમાં ઉત્કટ વિદ્યાપ્રેમ અને સતત જ્ઞાનસાધનાનું વાતાવરણ હતું. એની ઊંડી છાપ મારા બાલમાનસ ઉપર પડેલી છે. આંખોનાં નીર ઊંડાં ગયાં હોય એવી સ્થિતિમાં પણ પ્રવર્તકજી મહારાજ હસ્તપ્રતો તપાસતા હોય અને વાંચતા વાંચતા શ્લોક સંખ્યાનાં કે બીજાં અગત્યનાં સ્થાનોએ લાલ નિશાનીઓ કરતા હોય. ચતુરવિજયજી મહારાજ અને પુષ્યવિજયજી મહારાજની સામે, મુંબઈના નિર્ણયસાગર પ્રેસમાં છપાતાં તેમના સંસ્કૃત, પ્રાકૃત સંપાદનોના પ્રુફના થોકડા પડ્યા હોય. તે તપાસવા ઉપરાંત નવાં સંશોધનો અને પ્રેસ-કોપીઓની મેળવણીનાં કામો ચાલતાં હોય. પૂ. જશવિજયજી મહારાજ પ્રકીર્શ હસ્તલિખિત પાનાંઓને પશ તપાસીને કાળજીપૂર્વક ગોઠવતા હોય. દેશપરદેશના વિદ્વાનો વારંવાર આવી ચઢતા હોય અને તેમની સાથે વિવિધ પ્રકારની જ્ઞાનચર્ચાઓ ચાલતી હોય. લગભગ સાડત્રીસ વર્ષ બાદ, આપણા દેશની તેમજ વિદેશની અનેક વિદ્યા સંસ્થાઓના અનુભવ પછી લખું છું કે સાગરના ઉપાશ્રયનું વાતાવરણ કોઈ પણ દેશની વિશિષ્ટ સંશોધન-સંસ્થાની બરોબરી કરે એમ હતું. અથવા એમ કહું કે એવી સંસ્થાઓ કરતાં ચઢિયાતું હતું. તો પણ કશી અત્યુક્તિ નથી, કેમ કે ધારાધોરણો કે દરખાસ્તોની જંજાળો કે ઓફિસકામની પળોજણોનો ત્યાં સદંતર અભાવ હતો. સોલંકી યુગના પાટણમાં સ્થળે સ્થળે આવેલા ઉપાશ્રયો તેમજ સહસ્નલિંગ સરોવરના તીર પ્રદેશના વિદ્યામઠો સારસ્વત સમૃદ્ધિનું સાતત્ય જાણે કે ત્યાં અનુભવાતું હતું.''

આટલું ટૂંકમાં જોયા પછી આજે પણ શ્રમણસંઘમાં જ્ઞાનના ક્ષેત્રે ઇતિહાસને પણ નોંધ લેવી પડે તેવું કામ ચાલે છે. નાનામોટા અનેક મુનિવરો-સૂરિવરો આ કાર્યમાં પરોવાયેલા છે જ. પણ મુનિરાજ શ્રી જંબૂવિજયજી મહારાજની આ પ્રાચીન આગમ ગ્રન્થો, તેના ઉપરના નિર્યુક્તિ, ભાષ્ય, ચૂર્શિ વગેરે વિવરણગ્રન્થોમાં શુદ્ધ પાઠની ગવેષણામાં જે સૂઝ-બૂઝ, શ્રમ અને ધગશનાં દર્શન થાય છે, આજે (વિ.સં.૨૦૬૩) ૮૫ વર્ષની જૈફ વયે પણ જે તાજગી સ્ફૂર્તિ અને દેવગુરુની કૃપાના પ્રભાવે તેઓ પૂર્વગ્રન્થોની ભાષા-શૈલી લઇને અનુસંધાન દેખાડે છે તે વસ્તુ વિરલ છે. મસ્તક ઝૂકી જાય, હાથ જોડાઈ જાય, હૈયું ભાવભીનું બની જાય તેવું એમનું જીવન છે. આજે સર્વગુણસંપન્ન તો કોણ મળે ! પણ શાસ્ત્રના માર્ગનું જ્ઞાન

એ પ્રભુકૃપાપ્રાપ્ત વસ્તુ છે તેનું દર્શન થાય છે.

એક સાધ્વીજી મહારાજને आलोचनામાં શ્રીદશવૈકાલિક સૂત્ર ૧૦૦ વાર લખવાનું હતું અને તેમણે એની ૧૦૦ પ્રત લખી હતી. તે પૈકીની નવમી પ્રત સૂરતના ભંડારમાં હાલ વિદ્યમાન છે.

આજના શ્રમણ સંઘની અને શ્રમણી સંઘની જ્ઞાનોપાસનાનું ચિત્ર પ્રમાણમાં સારું છે છતાં એક મહત્ત્વની ખામી તો રહે જ છે. વર્ષો પહેલાં (વિ.સં. ૧૯૮૯માં) શ્રી મહોનલાલ દ. દેશાઇએ જ બળાપો કાઢ્યો છે તેનો ઉત્તર હજીયે શ્રીસંઘે આપવાનો બાકી છે તે વાત આ પ્રમાણેની છે.

''આખા હિંદમાં જૈનતીર્થ તો એવું એકે નથી કે જ્યાં વિદ્યાધામ હોય, વિદ્વાનોની પરિષદ્ હોય, વિચારકોની ગોષ્ઠી હોય અને એમની ગંભીર પ્રાણપૂરક વિદ્યાના આકર્ષણથી જ ભક્તો અને વિદ્યારસિકો આકર્ષાઈ આવતા હોય. વધારેની આશા તો બાજુએ રહી પણ કોઇ એક તીર્થમાં એક પણ એવું જૈન વિદ્યાલય નથી, જૈન વિદ્યાપીઠ નથી કે એકાદ પણ એવો સમર્થ વિદ્યાજીવી વિદ્વાનુ નથી કે જેને લીધે ત્યાં યાત્રીઓ અને જિજ્ઞાસુઓ આકર્ષાઇ આવતા હોય, અને પોતાના વિવિધ પ્રશ્નોનું નિરાકરણ કરતા હોય. તીર્થોની પ્રાકૃતિક જડતા અને નૈસર્ગિક રમણીયતામાં કાં તો તપ અને કાં તો વિદ્યા અને કાં તો બન્ને ચેતના પૂરે છે. જ્યારે આજનાં આપણાં તીર્થોમાં તપ અને વિદ્યાને નામે કાંઇપણ આકર્ષે તેવું નથી. ગામ અને શહેરનાં દેરાસરોમાં પહેલાં ક્યાંક ક્યાંક ધાર્મિક શાળાઓ રહેતી તે પણ જોવામાં નથી આવતી. દરેક તીર્થમાં મોટા મોટા દેરાસરોના ભંડારમાં જ્ઞાન નિમિત્તેનું દ્રવ્ય હોય છે. તેનો ઉપયોગ પણ થતો નથી ને તે એકઠું થયાં કરે છે. એવા મોટા ભંડારોના વાર્ષિક કે ત્રિવાર્ષિક કાર્યવૃત્તાંત-અહેવાલ પણ બહાર પડતા નથી. આ દુઃખદ સ્થિતિ છે.'' (જૈન સાહિત્યનો સંક્ષિપ્ત ઇતિહાસ પારા નં. ૧૧૨૪)

આ વાત બરાબર વિચારવા જેવી છે. સુધારો કરવા જેવો છે.

આપણને સ્વતંત્ર આયંબિલ ખાતાનાં મકાનની જરૂરત જણાય છે. સ્વતંત્ર ઉપાશ્રયના મકાનની જરૂરત જણાય છે. તેવી સ્વતંત્ર પાઠશાળા કે જ્ઞાનભંડારના મકાનની જરૂરત જણાય છે ? જે દિવસે સંઘના વહીવટદારોને એ જરૂરત જણાશે તે દિવસે શ્રીસંઘના આંતરિક વિકાસનાં પગરણ મંડાયાં ગણાશે.

શ્રીસંઘ પાસે એવી એક પણ જગ્યા નથી કે જ્યાંથી તમામ વિષયના પ્રકાશિત પુસ્તકોની માહિતી મળી રહે. એક તો એ વિષયના જિજ્ઞાસુ ઓછા છે, અને જે છે તે તેમની જિજ્ઞાસા એક/ બે પ્રયત્ન છતાં ન સંતોષાય તો પછી પ્રયત્ન મૂકી દે.

ભક્તિના માર્ગે, તપના માર્ગે કે ક્રિયાના 'માર્ગે ચાલવામાં મહેનત નથી પડતી, પ્રવાહ ચાલુ જ છે. જ્યારે જ્ઞાનના ક્ષેત્રે તો ચાલનારા જ દેખાતા નથી. એકલ દોકલ જ હોય છે. આપણે જ્ઞાનના માત્ર પૂજક જ નહિં પ્રેમી જ નહિ પણ ધારક બની રહીએ.

આજે આ નિમિત્તે જ્ઞાની-જ્ઞાન, અને જ્ઞાનનાં ઉપકરણોની અવિધિ-આશાતના અનાદર ટાળીને વિધિ-બહુમાન અને ઔચિત્યના પાલનપૂર્વક આપણે પણ જ્ઞાનની શુભ ભાવ સાથે આરાધના કરીને આત્મસ્થ જ્ઞાનને પ્રકટાવીને મૃણ્મય શરીર દ્વારા ચિન્મય પ્રકાશનો અનુભવ કરનારા બનીને રહીએ.

જે પ્રવચન શ્રવણ કરીએ છીએ તેને સમજનો ભાગ બનાવીએ અને તેને કારણ બનાવીને સ્વભાવનો અંશ બનાવી ભવાભિનંદીમાંથી ધર્મભાવાભિનંદી બનાવીને સ્વાધીન સુખના ભોક્તા બની રહીએ તેવો આજના દિવસે સંકલ્પ કરીએ.

# જ્ઞાનરત્નનાં અજવાળાં.....

(જ્ઞાનપંચમી -૨ પુસ્તિકા અહીં સામેલ કરી છે.)

વરસમાં જે પર્વો આવે છે તેની શુભ શરૂઆત આ પર્વથી થાય છે. તે કેવો સુભગ યોગાનુયોગ છે. આ એક જ પર્વનાં બે નામ પ્રસિદ્ધ છે, જ્ઞાનપંચમી અને સૌભાગ્યપંચમી. આ. શ્રી લક્ષ્મીસૂરિ મહારાજે તો આ દિવસ માટે ''સયલ દિવસ શણગાર'' આવા સુંદર સૂચક શબ્દો વાપર્યા છે.

આપણે તો જ્ઞાનપંચમીની આરાધના દ્વારા વરસનાં મંડાણ જ્ઞાનથી કરવાં છે. અરે ! જીવનનાં મંડાણ જ આ જ્ઞાનપ્રાપ્તિ દ્વારા કરવાં છે. અજ્ઞાનનું અંધારું ઉલેચાય અને જ્ઞાનનું અજવાળું પથરાય તે કામ ખાસ જરૂરી છે. આ ભવમાં જ થાય એવું છે.

કો'ક અતિભાગ્યવંત વજ્રસ્વામીના પૂર્વ ભવમાં જે તિર્યકજાંભુક દેવ જેવા હોય તેને જ એ દેવભવમાં જ્ઞાનનું વાવેતર થાય. તમે એમની કથા જાણતાં જ હશો. વજ્રસ્વામીની કથા જ્ઞાનની જ સળંગ કથા છે. પ્રેરણાની ખાણ છે. તેઓના નામમાં જ એવી તાકાત છે. તમને જ્ઞાન ઉપર પ્રેમ નથી. ગોખો છો તો ચઢતું નથી, પણ દિલમાં રુચિ છે. જ્ઞાન આવડે તો સારું એવું મનમાં છે તો માત્ર ૨૭ વાર શ્રી વજ્રસ્વામી મહારાજનું નામસ્મરણ કરી ભણવા બેસો. તમને આશ્ચર્ય થશે કે કયાંથી આવડી ગયું. આવી શક્તિ નામમાં આવી શેનું પણ કારણ તેમનું જીવન છે. વાત જાણીતી છે. છતાં આજના શાનના દિવસે તેમને યાદ કરીએ. આત્માનો મૂળ ગુણ જે જ્ઞાન છે તેનો આપણને ખપ છે અને તે મોક્ષનું કારણ છે માટે આપણે

જ્ઞાનપદ ભજીએ રે

મહાજ્ઞાની શ્રી વજસ્વામી ભગવાનના જીવનપ્રસંગો ને વાગોળીને જ્ઞાનના રાગી બની રહીએ.

દેવલોકમાં બધા જ દેવો સદા માત્ર વિમાન-વાડી અને વાવડીમાં જ સમય પસાર કરનારા નથી. ત્યાં પણ અલ્પ કષાયવાળા અલ્પ વિષયાભિલાષવાળા ઘણા દેવો હોય છે. તેવા જ એક દેવને અષ્ટાપદ મહાતીર્થનાં દર્શન વંદન કરવાની ઇચ્છા થઈ. આવા દેવોનું એવું પુણ્ય હોય છે કે તેઓને કેટલીક ચીજોની પ્રાપ્તિ માટે, કેટલીક જગ્યાએ પહોંચવા માટે ''ઇચ્છા માત્ર વિલંબ'' જ હોય છે. એ અષ્ટાપદ તીર્થે જતા હતા ત્યાં તેમના મિત્ર દેવ હતા તેને કહ્યું કે ''ચાલોને અષ્ટપદ તીર્થની યાત્રા કરી આવીએ.'' મિત્રને થયું કે સારી વાત છે. સારું કામ છે એમ માની એણે સ્વીકાર્યું. આ શુભદાક્ષિણ્ય છે. ગુણ છે. અને તે ન હોય તો કેળવવા જેવો છે.

આ ઘટનામાં બન્ને ચીજ શીખવા જેવી છે. જીવનમાં કલ્યાશ-મિત્ર હોવા જ જોઇએ. કલ્યાશમિત્ર તો ઊંચે ચઢવાની સીડી છે અને બીજુ સ્વભાવમાં પ્રજ્ઞાપનીયતા હોવી જોઇએ. પ્રજ્ઞાપનીયતા એટલે કોઈ સારી વાત આપશને કહે તો આપશે તેને સ્વીકારી શકીએ, અપનાવી શકીએ તેવી મનોવૃત્તિ. આ બન્ને તત્ત્વ આ મિત્ર દેવ-તિર્યક જાંભૃક દેવમાં છે માટે તેઓ અષ્ટાપદ તીર્થની યાત્રાએ જવા તૈયાર થયા. બન્ને સાથે શ્રી અષ્ટાપદ તીર્થ ગયા. ચોવીસ તીર્થકર પરમાત્માનાં દર્શન પ્રદક્ષિણા વંદન સ્તવન વગેરે વિધિમાં બહુમાનપૂર્વક પરોવાયા.

હવે યોગાનુયોગ એવું બન્યું છે એ જ દિવસે શ્રી ગૌતમસ્વામી ભગવાનને પણ અષ્ટાષદ તીર્થની યાત્રાએ આવવાનું થયું છે. પ્રભુજી સમક્ષ આ બન્ને દેવો પ્રદક્ષિણા દેતા હતા. પ્રભુજીને પ્રદક્ષિણા

મૌનપૂર્વક દેવાની છે અને જેમ દેરાસરમાં પ્રવેશીએ ત્યારે દેવાની છે. તેવી રીતે દેરાસરમાં દ્રવ્ય-ભાવ પૂજા થઇ જાય અને દેરાસરમાંથી બહાર નીકળવાનું હોય ત્યારે પણ દેવાની હોય છે.

હા... તો જ્યારે એ દેવો પ્રદક્ષિણા દેતા હતા ત્યારે જ શ્રી ગૌતમ મહારાજા પણ એક એક પ્રભુની ભાવપૂર્વક સ્તુતિ કરી રહ્યા હતા. પેલા તિર્યક જાંભૃક દેવને અષ્ટાપદના દેરાના પ્રભુજીમાં બહુ રસ ન હતો. મિત્રદેવે કહ્યું તેથી આવ્યા હતા. તેથી તેઓ તો આજુ-બાજુ બધું જોતા હતા. તેમાં શ્રી ગૌતમ મહારાજ ઉપર દૃષ્ટિ પડી. વિચારમાં પડી ગયા. સાંભળવા મળે છે કે સાધુઓ તો તપસ્વી હોય છે. જે તપસ્વી હોય તે દુર્બળ હોય. આ તો હૃષ્ટ-પુષ્ટ શરીર-વાળા છે. વળી સાધુ છે. આવું કેમ ઘટી શકે ?

ગૌતમ મહારાજ તો છકને પારણે છક કરતા હતા. તપ તો હતું પણ શરીર ને મનનું બંધારણ એવું હતું. એટલે શરીરની પુષ્ટતા અને કાંતિ બન્ને એકમેકની હોડમાં ઊભાં હતાં. જ્યારે તેઓ અષ્ટાપદ તીર્થનાં પગથિયાં ચઢી રહ્યા હતા ત્યારે પહેલે બીજે ત્રીજે પગથિયે રહેલા તાપસોએ એમને જોયા હતા ત્યારે તો એમને લાગ્યું કે ''કિમ ચઢશે દઢકાય ગજ જેમ દીસે ગાજતો એ'' સોના જેવા પીળા યર્જીનો નાનો હાથી જ ન હોય તેવા ગૌતમસ્વામી લાગતા હતા અને તાપસો મનમાં વિચારતા હતા કે ''તપ સોસિય નિય અંગ અમ્હ સગતિ નવિ ઉપજે એ'' તપ કરી કરીને અમારાં શરીર સુકાઈ ગયાં છે. અમે સાવ હળવા થઈ ગયા છીએ. છતાં ચઢી શકતા નથી અને આ... પણ સૂર્યનાં કિરણોનું આલંબન લઈ જેવા એ સડસડાટ સ્ઢી ગયા ત્યારે જ તાપસોએ સંકલ્પ કર્યો કે જો આ મહાપુરુષ નીચે પધારે તો તેમને અમે અમારા ગુરુ મહારાજ બનાવીશું. ગૌતમ મહારાજનું શરીર હ્રષ્ટપુષ્ટ હતું. એટલે તિર્યક જાંભૃક દેવના મનમાં ગડમથલ ચાલે છે. 'તપોધના હિ સાધવઃ તપસ્વિ-નસ્તુ કુશકાયા એવ' (સાધુઓ તપસ્વી હોય અને જે તપસ્વી હોય તે દૂબળા પાતળા હોય જ્યારે આ તો જુઓ.)

આ બાજુ મિત્ર દેવના તીર્થંકર ભગવાનનાં દર્શન-વન્દન સંપન્ન થયાં. તેથી તેઓ બન્ને એ ચૈત્યની બહાર આવ્યા. શ્રી ગૌતમ મહારાજા પણ પ્રભુની સ્તવના પૂર્ણ કરીને ચૈત્યની બહાર પધાર્યા.

એક શિલાપટ હતો ત્યાં બિરાજ્યા. એ બન્ને દેવોએ વન્દના કરી સુખશાતા પૂછીને સન્મુખ બેઠા.

હવે જુઓ આ તિર્યક જાંભૃક દેવની ભવિતવ્યતા ઊજળી તે ગૌતમ મહારાજાને મનઃપર્યવ જ્ઞાનનો ઉપયોગ મૂકવાનું મન થયું. કે આ સામે બેઠા છે તેના મનમાં શું ચાલે છે ? જેવો ઉપયોગ મૂકયો એટલે આ તિર્યકજાંભૃક દેવના મનની મૂંઝવણ જણાઈ આવી અને એ મૂંઝવણ નિવારવા માટે ગૌતમ મહારાજાએ કોઈ પૂર્વભૂમિકા - જેવી કે તમારા મનમાં આવો સંશય થયો છે, તેનો ઉત્તર આ પ્રમાણે છે, એવું એવું કશું કીધા વિના જ સીધી પુંડરીક અને કુંડરીકની કથા કહેવા માંડી.

કહેનારા સૌભાગ્યના ભંડાર ગૌતમ મહારાજા હોય તો સાંભળનારને તો "શુણતાં શ્રવણે અમી ઝરે" એવું જ બને. કથાના શ્રવણરસમાં તણાતા ગયા. વચ્ચે વચ્ચે પેલી હૃષ્ટ-પુષ્ટ કાયાવાળી વાત આવે જ. છેલ્લે હૃષ્ટ-પુષ્ટ કાયાવાળા પુંડરીક રાજા દીક્ષા લે છે ત્યારે તેમની કાયા તો પુષ્ટ હતી અને કંડરીક હજાર વર્ષનું ચારિત્ર પાળીને રાજ ગાદીએ બેસે છે. ત્યારે તેમનું શરીર સાવ દૂબળું હતું. માટે તપનો પરિણામ એ અંતરંગ વસ્તુ છે. તેને બાહ્ય શરીર સાથે સંબંધ છે જ તેવું નથી.

તમે બધાએ આ પુંડરીક-કંડરીકની કથા સાંભળી જ હશે એમ માનું છું.

સભા : સાહેબ! કદાચ કોઈ કોઈએ સાંભળી છે. છતાં કહોને?

કથા તો લાંબી છે.' આપણે તો આજે જ્ઞાનપંચમીના પ્રભાવની વાતમાં સ્વાધ્યાયના પાંચ પ્રકાર વાચના-પૃચ્છના-પરાવર્તના-ધર્મકથા અને અનુપ્રેક્ષાની વાત કરવી છે. તેના અન્તર્ગત એ સ્વાધ્યાયનો રંગ લગાડવા માટે શ્રી વ્રજસ્વામી જેવા પૂર્વધરની વાત કરવી છે. આવા પુરુષના નામમાં પણ ભરપૂર શક્તિ હોય છે.

હાં, તો ગૌતમ મહારાજાએ દેશનામાં તપ હોય તો પણ શરીર દુર્બળ ન હોય અને પુષ્ટ પણ હોય તેવું બને એ સમજાવ્યું અને એ શ્રવણ કરનાર તિર્યક જાંભૃક દેવના મનમાં ચમત્કારિક અસર થઈ! પહેલું આશ્ચર્ય થયું. પછી સમાધાન અને સંતોષ થયો ! અને પરિણામ સ્વરૂપ સ્વાધ્યાય અને સંયમની લગની લાગી. આશ્ચર્ય એ વાતે થયું કે જે પ્રશ્ર મારા મનમાં ઘૂંટાતો હતો તેની એમને કેવી રીતે ખબર પડી હશે. મેં તો પૂછ્યું નથી. વળી તેનું આટલું સુંદર સમાધાન કરી આપ્યું કે જેથી કશું પૂછવાનું જ ન રહે, વળી એ વાત એટલી બધી ગમી ગઈ કે અનાયાસ જ યાદ રહી ગઈ. નિયમ એવો છે કે જે વાત ગમી જાય તે યાદ રહી જાય છે. પહેલાં શાન ગમાડવું છે. પછી ગોખવું છે. જો જે ગમતું હશે તે ગોખવા મેસશો તો ઝોકાં થાક, કંટાળો કશું નહીં વરતાય. પણ મૂળથી પ્રીતિ નથી હોતી તેથી જેવી ચોપડી હાથમાં લેશો કે ઝોકાં શરૂ થશે.

એ તિર્યક જાંભૃક દેવને એ સમગ્ર પુંડરીક કંડરીકની કથા એવી સો ગમી ગઈ કે તે જે સ્વરૂપે - જે શબ્દોમાં તેઓએ ઝીલી એ

🚺 એક કથા ને તેની સજઝાય પરિશિષ્ટરૂપે આપી છે.

જ શબ્દોમાં યાદ રહી ગઈ. જે ગમે છે તે યાદ રહે છે. જે યાદ રહે છે તેનું રટણ થાય છે. આ સ્વાભાવિક પ્રક્રિયા છે. સ્વભાવમાં કારણમી શોધને સફળતા મળતી નથી. એ પુંડરીક-કંડરીક કથા અધ્યયન સ્વરૂપે તેઓ રોજ યાદ કરવા લાગ્યા. એ કથા લગભગ ૫૦૦ શ્લોક પ્રમાણ હતી. (બત્રીસ અક્ષરનો શ્લોક થાય) એ ઘટના બન્યા પછી તિર્યક જાંભૃક દેવે લગભગ ૫૦૦ વર્ષનું દેવલોકનું આયુષ્ય ભોગવ્યું. ૫૦૦ વર્ષ સુધી રોજ ૫૦૦ વર્ષનું દેવલોકનું આયુષ્ય ભોગવ્યું. ૫૦૦ વર્ષ સુધી રોજ ૫૦૦ વર્ષનું દેવલોકનું આયુષ્ય ભોગવ્યું. ૫૦૦ વર્ષ સુધી રોજ ૫૦૦ વખત એ પુંડરીક-કંડરીક અધ્યયનનો પરાવર્તના સ્વાધ્યાય કર્યો. એમાં જેટલી જેટલી વાર દીક્ષા શબ્દ આવે તેટલી વાર વિચારે કે મારે દીક્ષા લેવાની છે. ગૌતમસ્વામી જેવા બનવાનું છે. આ તેમના મનમાં જે ચિત્ર અંકિત થયું તે બરાબર બનીને જ રહ્યું. રોજ રોજ એ અષ્ટાપદના પરિસરની શિલાને અને ગૌતમ મહારાજાને યાદ કરે અને રાજી થાય.

આપણે ઘણી વાર નવું નવું ભણવામાં જેટલો રસ ધરાવીએ છીએ તેટલો જૂનું સંભારવામાં, તાજું કરવામાં રસ ધરાવતા નથી. પણ આ એક જ અધ્યયનને રોજ રોજ ૫૦૦/૫૦૦ વખત ૫૦૦ વર્ષ સુધી ઘુંટવાથી કેટલા બધા લાંબા ગાળાના ફાયદા થયા.

તે સમગ્ર સ્વાધ્યાય સો સો પાંખડીના કમળની જેમ તે પછીના ભવમાં ખીલી ઊઠચો જેનાથી જીવનની દિશા પલટાઇ ગઇ, ભોંયરાની સીડી માળિયે મૂકાઈ ગઈ. તે ભવની વાતો જેમાંથી વાચના વગેરે પાંચે પ્રકારના સ્વાધ્યાયની અદ્ભુત જ્ઞાન-સાધનાની જ મઘમઘતી સુગંધ આવે છે તે જોઇએ.

મનોહર માળવા દેશમાં તુંબવન નામના નાના ગામમાં ધનગિરિ નામના યુવકના મનમાં સંસાર ત્યજીને અસંગ બનીને પ્રભુ મહાવીર મહારાજાએ ઉપદેશેલા માર્ગે મોક્ષમાર્ગની સાધના કરવાની તીવ્ર તમજ્ઞા રમે છે. બીજી બાજુ માતા-પિતાનો મોહ પણ તીવ્ર છે. તેથી લગ્નનો આગ્રહ થતો રહ્યો. જે જે ઘરે માતા-પિતા લગ્નની વાત કરે તે તે ઘેર જઈ ધનગિરિ પોતે જ કહી આવે કે હું તો દીક્ષા લેવાનો છું એમ સમજીને તમારે તમારી દીકરીનો જે વિચાર કરવો હોય તે કરજો.

પૂર્વના ગાઢ ઋષ્ણાનુબંધ હશે કે સુનંદાએ ધનગિરિ તો દીક્ષા લેવાના છે તે જાણ્યા પછી પણ મારે તો ''ધનગિરિ જ પતિ થાઓ'' એમ કહ્યું અને બન્નેનાં લગ્ન થયાં. લગ્ન પછી ધનગિરિએ સુનંદાને કહ્યું કે હવે હું છૂટો. સુનંદાએ સ્ત્રીસહજ વૃત્તિથી કહ્યું કે તમે જશો પછી મારે કેમ જીવવું ? એક સંતાન થાય પછી તમે છૂટા. ગર્ભાધાન પછી રજા. રાા/૩ મહિના વીત્યા અને સુનંદાએ વાત કરી. ધનગિરિએ કહ્યું કે શા માટે મોડું કહ્યું ? બે મહિના વિતાવ્યા? પૂર્ણવૈરાગ્યવાસિત ધનગિરિજીએ આચાર્ય મહારાજ શ્રી સિંહગિરિ મહારાજ પાસે દીક્ષા સ્વીકારી સંયમપાલનમાં લયલીન બન્યા. જાણે સંયમધર થવા જ જન્મ્યા હોય તેવું ચોક્ખું ચારિત્ર પાળવા લાગ્યા.

આ બાજુ તિર્યકજાંભુક દેવનો જીવ દેવલોકનું આયુષ્ય પૂર્ણ કરી આ જ ધનગિરિ સુનંદાને ત્યાં પુત્ર રૂપે અવતર્યો. જીવનો ભવ બદલાય-એટલે ખોળિયું બદલાય. દેવલોકની ઋદ્ધિ ન લઈ જવાય પદ્મ તે ભવમાં ઉપાર્જન કરેલું જ્ઞાન લઈ જવાય છે. સંસ્કાર તો આશાત મનમાં સંઘરાયા હોય છે અને અજ્ઞાત મન તો આત્માની સાથે જ રહે છે. તેથી તે જ્ઞાનમાં સંસ્કાર પણ આવે છે.

🙀 આ દેવે તો ૫૦૦ વર્ષ સુધી સતત સ્વાધ્યાય કરીને પુંડરીક ડ્રારીકની વાતના, દીક્ષાના સંસ્કાર ગાઢ, રૂઢ અને દેઢ જમાવ્યા હતા. તમારા બધાનું ગણિત પાકું છે તો મને કહો કે ૫૦૦ વર્ષના મહિના કરો, તેના દિવસ કરો અને એક દિવસમાં એક અધ્યયન ૫૦૦ વખત ગણી લેતા, તો તેનો કેટલીવાર સ્વાધ્યાય થયો ?

એવો નિયમ છે કે शतेन पुस्तके विद्या. સો વખત સુધી બોલો ત્યાં સુધી વિદ્યા પુસ્તકમાં રહે છે. सहस्रेण मुखोद्गता એક હજારવાર બોલો તો બરાબર મોંઢે થઈ જાય. लक्षेण जन्मपर्यंतम् લાખ વાર બોલો તો જિંદગીના છેડા સુધી આવે અને कोट्या जन्मान्तरे खलु॥ એક કરોડ વાર બોલો તો જન્માન્તરમાં પછીના ભવમાં પણ આવે. આ નિયમ મુજબ એ દેવલોકના ભવમાં એ અધ્યયનનો સ્વાધ્યાય લાંબો વખત થયો. તેથી આ સંસ્કાર ઠેઠ અજ્ઞાત મન સુધી રોપાઈ ગયા હતા.

જેથી જેવો પૂર્ણ માસે સુનંદાની કૂખે જન્મ થયો ત્યારે સુનંદાની સખીઓ આ તંદુરસ્ત હૃષ્ટપુષ્ટ અને રૂપરૂપના અંબાર જેવા આ બાળકને જોઈ રહી અને બોલ્યા વિના ન રહી શકી કે આના પિતાએ દીક્ષા ન લીધી હોત તો આ બાળકનો જન્મમહોત્સવ કેવો ઠાઠમાઠથી ઉજવાત. સખીઓના અંદર અંદરના વાર્તાલાપમાં આવેલો દીક્ષા શબ્દ તાજા જન્મેલા બાળકના કાનમાં જેવો દાખલ થયો કે તુર્ત દીક્ષા-દીક્ષા આ શબ્દ તો મેં જાણેલો છે. હા...હા... પૂર્વભવમાં મેં વારંવાર જાણ્યો છે. એમ ઊહાપોહ કરતાં એ બાળકને જાતિસ્મરણ જ્ઞાન ઉત્પન્ન થયું. एवં च चिन्तयन्तं च जाति-स्मरण माप सः । (૨૨/૨૭) સમગ્ર પૂર્વભવ દેખાયો. અષ્ટાપદ તીર્થ દેખાયું. તેમાં ગૌતમ મહારાજા દેખાયા. તેઓએ કહેલું પુંડરીક-કંડરીક અધ્યયન અને તેની કથા જણાઈ અને તેનો સ્વાધ્યાય યાદ આવ્યો. અને ત્યારે દીક્ષા લેવાનો કરેલો મનોરથ પણ યાદ આવ્યો. અને ત્યારે જ પિતાજીના માર્ગ જવાનું મન કર્યું.

इयैष क्षीरकण्ठोऽपि पित्रेऽध्वन्यध्वनीनताम् ( १२/२७)

હવે પોતાના શરીરની અવસ્થા એવી છે. એ સ્થિતિમાં દીક્ષા લેવાય તેમ નથી. બીજી બાજુ માતા સુનંદાનો પણ અતિશય મોહ છે. તેનો મોહ ઘટે તેવું કરવું જોઈએ. બાળકનું બળ બીજું શું હોઈ શકે. એ બીજું કરી પણ શું શકે ? રડવાનું રાખ્યું ! માતા જ્યારે તેને અડે કે તુર્ત રોવાનું શરૂ અને એ શસ્ત્ર કામિયાબ નીવડ્યું. સુનંદાના મનમાં દીકરાને જોઈને જે વ્હાલ ઉભરાતું હતું તે આ વારંવારના રુદનથી ઓસરવા લાગ્યું.

એને ૨ડતો છાનો રાખવા માતા તથા તેની સખીઓ જાત જાતના ને ભાત ભાતના પ્રયત્નો કરે છે. રમકડાં આપે છે. રમાડે છે. હુલાવે છે ફુલાવે છે. પણ કોઈ વાતે રુદન અટકતું નથી. સાચું હોય તો કોઈ. ઉપાયે અટકે. આ તો જાણી જોઈને થતું રુદન છે. આખરે સુનંદા કંટાળી ગઈ.

ં આ બાજુ યોગાનુયોગ બાળકના પુણ્યોદયે આચાર્ય શ્રી સિંહગિરિજી મહારાજ શિષ્યપરિવાર સાથે તુંબવન સંનિવેશની નજીકમાં પધાર્યા.

ગૌચરીના સમયે આર્યસમિત મહારાજ જેઓ સુનંદાના સંસાર પક્ષે મામા થતા હતા તે અને ધનગિરિ મહારાજ તૈયાર થઈને આચાર્ય મહારાજ પાસે અનુજ્ઞા લેવા આવ્યા. જ્યારે એ બન્નેએ કહ્યું કે સ્વજનો અહીં જ રહે છે, તેથી તેમને વંદાવવા ત્યાં જઈએ? આ પ્રશ્ન વખતે જ શુભ શુકન થયું. આચાર્ય મહારાજ તો "સર્વ સમય સાવધાન" હોય છે. તેમણે આ શુકન જોઈ કહ્યું કે "ભિક્ષામાં જે કંઇ સચિત્ત કે અચિત્ત મળે તે લેતા આવજો." તહત્તિ

**ા. અહીં આપેલા તમામ શ્લોકાંશ પરિશિષ્ટ પર્વના છે**.

કહીને આવસ્સહિ આવસ્સહિ કહીને આગળ વધ્યા. આર્ય સિંહગિરિ મહારાજના શિષ્યો ખૂબ વખણાયા છે. તેનું કારણ આ જ છે કે ગુરુ મહારાજની વાણીમાં આશંકા ન કરાય, આદર જ કરાય આ તેઓમાં સહજ હતું.

જેવા સુનંદાને ઘેર ધર્મલાભ કરી ઊભા રહ્યા. જાણે સુનંદા એ ઘડીની રાહ જોઈ હોય તેમ તેઓ તૈયાર હતા. એક બાજુ છ મહિનાના નાના બાળકની નાનકડી કાળી કાળી આંખ આ બે મુનિરાજને જોઈ હસવા લાગી. ગોરું મુખડું હતું તેથી વધુ ગોરું બની ગયું. માથાના કાળા કાળા વાંકડિયા વાળ મોંને શોભાવી રહ્યા. ગાલમાં નાના ખાડા પડ્યા. સોના જેવા રંગવાળા નાના નાના પગ વારંવાર ઉછળવા લાગ્યા. તેને પ્રકટપણે ઓળખ નથી કે આ મારા પિતા છે. પણ અવ્યક્તપણે હૃદય તો પહેચાની જ ગયું. તેના કિલ્લોલથી ઓરડો ભરાઈ ગયો. મુનિ મહારાજ પણ બાળકને જોઈ પ્રસન્ન થઈ ગયા.

ધનગિરિજીને આંગણે આવેલા જોઈને સુનંદા બોલવા જ લાગી "હું કેટલાય દિવસથી રાહ જોતી હતી તે દિવસ આજે આવ્યો છે. આનાથી હું કંટાળી ગઈ છું. આને તમે લઈ જાઓ." આર્યસમિતિ મહારાજ તો અનુભવી હતા. તેઓએ કહ્યું કે ચાર-પાંચ જણાને સાક્ષી માટે બોલાવો. જુઓ આ બધાની વચ્ચે તમે આ બાળક અમને સોંપો છો. હવે તમારો હક્ક રહેતો નથી. સુનંદા તો છ મહિનામાં બહુ અકળાયાં હતાં. તેથી કહે કે હા, ભલે, આ બધા પંચની સાક્ષીએ બાળક તમને દીધો.

શ્રી ધનગિરિજી મહારાજે તુર્ત ઝોળી લંબાવી. કિલ્લોલ કરતું બાળક ઝોળીમાં શાન્તપણે આવી ગયું. સુનંદાને થયું હાશ.

બાળકનાં અંગોપાંગ હૃષ્ટપુષ્ટ હતાં. તેથી ખાસ્સું વજન હતું, ધર્મલાભ કહીને ચાલ્યા. સાથેના મહારાજ પાસેની ઝોળીમાં જરૂરી ગોચરી વહોરીને ગામ બહાર વસતિ ભણી ચાલ્યા. પણ ગુરુ મહારાજની પાસે પહોંચતાં પહોંચતાં તો આ એક ઝોળીના ભારથી હાથ વાંકો વળી ગયો. જ્યાં નિસિહી નિસિહી નમો ખમાસમણાશ કરીને ગુરુ મહારાજ પાસે આવી રહ્યા છે ત્યાં જ ગુરુ મહારાજ કહે છે કે ''આ વજ જેવું ભારે શું લાવ્યા છો !'' જ્યાં પાટ ઉપર એ ખીલખીલ હસતા બાળકને મૂકે છે ત્યાં તેને જોઈને બધા સાધુ મહારાજ ખુશખુશાલ થઈ ગયા અને એકી અવાજે બોલી ગયા કે ગુરુ મહારાજના મુખે આ નામ આવ્યું છે તો ભલે ''अयં शिश: वज्र નામો भवतુ'' આ બાળકનું વજ એવું નામ રહે. બસ પછી તો વજસ્વામી એ નામ જ રહ્યું અને અમર થયું.

પંડિત શ્રી પદ્મવિજયજી મહારાજે શ્રી વજસ્વામી મહારાજના જીવનને વર્ણવતી એક સુંદર સજઝાય<sup>,</sup> બનાવી છે. તેમાં એક 'લીટીમાં કેવી સુંદર રીતે આ વાત મૂકી છે. ''ષટ્ મહિનાના ગુરુ ઝોળીમાં આવે કેલિ કરંતા રે'' હવે બધા 'વજ કયાં છે ? વજ શું કરે છે?' એમ સહજતાથી તેઓનું નામ આ બધાને પ્રિય થઈ પડ્યું. મોંઢે ચડી ગયું.

માત્ર છ મહિનાના જ હતા. તેથી તેમનો હજી ઉછેર કરવા માટે માતાની જ જરૂર ગણાય. તેથી શ્રાવિકાને સોંપવામાં આવ્યાં. સાધ્વીજી મહારાજના ઉપાશ્રયમાં ઘોડિયામાં રાખવામાં આવ્યા. દીક્ષાની સંયમજીવનની તીવ્ર અભિલાષા હતી. તેથી મનોમન જ તેઓએ એ સ્થિતિમાં પણ અચિત્ત વસ્તુ જ વાપરવાનું રાખ્યું હતું. ब्रुभुजे प्रासुकं वज्रः प्राणयात्रा कृते सुधी ( १२∕६० ) શ્રાવિકાઓ

૧. એ સજ્ઝાય પરિશિષ્ટમાં આપી છે.

## જ્ઞાનપદ ભજીએ રે

પણ થોડા જ કલાકોમાં પામી ગયાં કે વજા સચિત્ત જળને સ્પર્શતા નથી. અચિત્ત જળનું જ પાન કરાવવાનું રાખવામાં આવ્યું. સ્નાન પણ એવા જ પાણીથી કરાવવામાં આવતું. આ કેવી અદ્ભુત વિશેષતા તેમના જીવનની ગણાય કે સમજોને જીવનમાં સચિત્ત વસ્તુનો વપરાશ જ કર્યો નથી.

સાધ્વીજીના ઉપાશ્રયમાં રાખ્યા છે. સાધ્વીજીના ઉપાશ્રયમાં સતત સ્વાધ્યાયનું જ વાતાવરણ હોય. કોઈ ને કોઈ ગ્રન્થનો વાચના સ્વાધ્યાય, પૃચ્છના સ્વાધ્યાય કે પરાવર્તના સ્વાધ્યાય જ ચાલતો હોય. ત્યારે બધું જ શ્રુત-અધ્યયન કંઠપરંપરાથી જ ચાલતું હતું. આના કારણે જ જ્ઞાનને શ્રુતજ્ઞાન કહેવાય છે.

સાધ્વીજી મહારાજ શ્રી આચારાંગ સૂત્ર વગેરે અગીઆર અંગનો સ્વાધ્યાય કરતાં હોય તો ઘોડિયામાં સૂતેલા વજ એ સૂત્રોને રસપૂર્વક સાંભળતા હતા અને વજના કાને જે સૂત્રનું માત્ર એક પદ આવે તો તેમને પ્રાપ્ત થયેલી પદાનુસારી લબ્ધિના પ્રભાવે આખું સૂત્ર આવડી જતું હતું. ગયા ભવમાં જે પુંડરીક-કંડરીક અધ્યયનનું રોજ પ૦૦ વખત પુનરાવર્તન કરતા હતા તેના પ્રભાવે તેઓને આ પદાનુસારી લબ્ધિ પ્રાપ્ત થઈ હતી. આવો ક્ષયોપશમ કેવો સારો ! કોઈ પણ ગ્રન્થ હોય તેના આદિ-મધ્ય કે અન્તનું કોઈ પણ પદ માત્ર સાંભળવા મળે કે તુર્ત આખું સૂત્ર આવડી જાય. કશી વિશેષ મહેનત જ નહિ. ''ત્રણ વરસના તાધવી મુખથી અંગ અંગીયાર ભણતા રે''

આ રીતે તેઓ સાધ્વીજીના ઉપાશ્રયમાં રહે છે. શ્રમણોપાસિકા બહેનો દ્વારા લાલનપાલન પામે છે. ઉપરથી ભલે બાળક લાગે પણ અંતરંગ જાગૃતિ ઘણી હતી. હિન્દીમાં કહેવત છે તે મુજબ ''દેહ બચપનકા દિમાગ પચપનકા.'' સુનંદા પણ અવરનવર ઉપાશ્રયમાં

જાય છે ત્યારે સોહામણો વજ સાવ શાન્ત લાગે છે. તેથી તે શ્રાવિકા પાસે માગણી કરે છે. આ દીકરો મારો છે. મને આપો. પણ શ્રાવિકાઓ કહે છે કે અમને આચાર્ય સિંહગિરિજી મહારાજે સોંપ્યા છે. એમની થાપણ છે તમે તેમની પાસે જાવ.

છેવટે સુનંદાએ રાજા પાસે માગણી મૂકી. રાજાએ યોગ્ય દિવસ નક્કી કર્યો. શ્રી સંઘને પણ જાણ કરી. માતા સુનંદાની માંગણી છે માટે સભામાં આવજો. તે માતા છે માટે પહેલાં તે બોલાવશે અને મુકરર દિવસે સભા ભરાઈ. ચિક્કાર સભા વચ્ચે વજને બોલાવ્યા. એક બાજુ આચાર્ય સિંહગિરિજી મહારાજ, ધનગિરિજી મહારાજ વગેરે સાધુગણ અને શ્રી સંઘ બિરાજમાન થયો અને બીજી બાજુ સભાજનો અને સુનંદા વગેરે બેઠાં. વચ્ચે વજા કુમારને ઊભા રાખ્યા.

પહેલાં બોલાવવાનો અધિકાર માતાના સંબંધની રૂએ સુનંદાને મળ્યો. તેમણે તો ૨મકડાં, સુખડી વગેરેનું આકર્ષણ દર્શાવીને શબ્દોમાં લાવી શકાય તેટલું હેત અને વહાલ લાવીને બોલાવ્યા ત્યારે વજી સ્થિરતાથી ઊભા રહ્યા. માતા પાસે ગયા નહિ.

કલિકાલસર્વજ્ઞે આ અવસ્થાનું વર્શન પરિશિષ્ટ પર્વમાં (૧૨/૧૨૦) ખૂબ જ ગંભીર અને રોચક શબ્દોમાં કર્યું છે. વજ વિવેકી છે. વિચારે છે. માતા ઉપકારી છે. તેના ઉપકારનું ઋષ મ્યારે પણ ન ચૂકવી શકાય તેવું છે. તેમ છતાં માતા પ્રત્યેના મ્નેહના કારણે જો શ્રી સંઘની ઉપેક્ષા કરીશ તો મારો સંસાર વધી જ્યો. વળી આ મારી માતા હળુકર્મી છે, ધન્ય છે, જરૂર તે પણ પ્રંથમને માર્ગે આવશે. અત્યારે તેની ઉપેક્ષા કરીશ તો થોડું દુઃખ પ્રંથ પછી લાભ થશે. આવું વિચારીને વજ દઢતાપૂર્વક સ્થિર દ્વીભા રહ્યા. છેવટે રાજાએ કહ્યું કે હવે શ્રી સંઘને કહેવામાં આવે છે. તમે વજીને બોલાવી જુઓ. આચાર્ય શ્રી સિંહગિરિજી મહારાજે જેવો ઓઘો બતાવ્યો તો વજા તુરત ગુરુ મહારાજ પાસે જઈ ઓઘો લઈને નાચવા લાગ્યા. અત્યારે પણ દીક્ષા સમયે ઓઘો ગ્રહણ કર્યા પછી નાચવાનું જોવા મળે છે. તે શ્રી વજાકુમારના સુભગ અનુકરણ રૂપે જ છે.

પછી તો વયમર્યાદા આઠની થતાં ગુરુ મહારાજે દીક્ષા આપી. બાલ્યાવસ્થા હતી, તેઓ આસન ઉપર એમ જ બેઠા હોય તો સ્થવિર મુનિઓ વજીને કહેતા કે ભણો. ગોખો આમ કેમ બેઠા છો! આ સાંભળીને વજા તુરત ગોખવાનો અભિનય કરવા લાગે. કાંઇક ગણગણવા લાગે. તેમને આમ કરવાની જરૂર ન હતી. અગીયાર અંગ કંઠે હતા. પણ ગંભીરતા કેટલી ! ક્યારે પણ પોતાના મુખથી કહ્યું નથી, મને બધું આવડે છે.

એક દિવસ બપોરે વસતિમાં પોતે શય્યાપાલક તરીકે એકલા હતા. બધા સાધુ બહિર્ભૂમિ ગયા હતા ત્યારે વિચાર આવ્યો કે હું વાચના આપું. વાચના આપવાની ઇચ્છા થઈ ! પણ આપે કોની સામે ? એટલે સાધુઓના વીંટીયા મૂક્યા-ફરતે ગોળ ગોઠવ્યા અને વચ્ચે બેસીને સૂત્રની વાચના આપવા લાગ્યા. અર્થ પણ સમજાવવા લાગ્યા. ધારાબદ્ધ સૂત્રપાઠ ચાલુ હતો. ગુરુ મહારાજ બહિર્ભૂમિથી એકલા વહેલા પધાર્યા. વસતિની નજીક આવ્યા ત્યારે તેઓએ સૂત્રનો મધુર ઘોષ સાંભળ્યો. વિચાર્યું, વસતિમાં કોઈ સાધુ તો નથી અને સૂત્રના શબ્દોનો મધુર ધ્વનિ ક્યાંથી આવે છે. સહેજ વાંકા વળીને જોયું તો ચોગરદમ વીંટીયા ગોઠવીને વચ્ચે વજ બેઠા છે અને સૂત્ર વાચના આપે છે. વિસ્મય પામ્યા, આનંદ પામ્યા. સહેજ ખોંખારો ખાધો. વજી સાવચેત થઈ ગયા. ઝપાટાબંધ બધા વીંટીયા ઠેકાણે મૂકી દીધા. ગુરુ મહારાજના હાથમાંથી દાંડો લઈ લીધો. તરપણી પણ લઈ લીધી. પાદપ્રક્ષાલન કરવા લાગી ગયા.

સાંજે બધા સાધુ વન્દનવિધિ માટે આચાર્ય શ્રી સિંહગિરિજી પાસે આવ્યા એટલે તેઓને કહ્યું કે જરૂરી કારણસર મારે બે-ત્રણ દિવસ માટે બાજુના ગામમાં જવાનું છે. બે-ત્રણ ઠાણાં જઈશું. જઈને પાછા આવી જઈશું. સાધુ મહારાજે પૂછ્યું. આપ તો પધારશો પણ પછી અમારી વાચનાનું શું ? ગુરુમહારાજે કહ્યું કે વજ વાચના આપશે. આ વાક્ય સાંભળીને શિષ્યોએ વચનનો તુર્ત સહર્ષ સ્વીકાર કર્યો.

શાસ્ત્રકારોએ આ પ્રસંગની ખૂબ જ ગંભીરતાપૂર્વક નોંધ લીધી છે. વજીની વય અત્યારે બાળવય છે. જે વાચના લેનાર છે તેમાં વૃદ્ધવયના પણ છે. વયમાં તો વૃદ્ધ છે જ. પણ પર્યાયમાં પણ ઘણા મોટા છે. વળી જે આગમગ્રન્થોની વાચના ચાલતી હતી તે ગ્રન્થો પણ મોટા હતા. જુદા જુદા હતા. આવું બધું જાણવા સમજવા છતાં સહર્ષ સ્વીકાર કર્યો તે વાતની ઉપદેશમાળાકારે ખાસ નોંધ લીધી છે–

सिंहगिरिसुसीसाणं भद्दं गुरुवयणसद्दहंताणं । वयरो किर दाही वायणत्ति न विकोविअं वयणं ।। ९३ ।।

''વજ વાચના આપશે'' એવા ગુરુવચનનો મોઢું મચકોડચા વિના સ્વીકાર કર્યો. એવા સિંહગિરિજીના શિષ્યોનું કલ્યાણ થાઓ.'' આ ઉત્તમ શિષ્યોનાં અદ્ભુત વિનયના આચારની પ્રશંસાનો તંતુ સળંગ ચાલ્યો છે.

તમે જેનાથી ઘણાં પરિચિત છો તે સિદ્ધચક્ર પૂજનમાં આ શિષ્યોને યાદ કર્યા છે. શબ્દો આવા છે : धन्या सूत्रमधियन्ते शिष्या सिंहगिरेरिव श्रीसिंહગિરિજીના તે શિષ્યોને ધન્ય છે જે આ રીતે સૂત્ર ભણે છે. ઠેઠ હમણાં ઓગણીસમા શતકમાં થઇ ગયેલા સંવેગી શિરોમણિ પૂજ્ય પંડિત શ્રી પદ્મવિજયજી મહારાજ જેમણે રચેલા ચોમાસી દેવવન્દન આપણે દર ચોમાસી ચૌદશના દિવસે કરીએ છીએ. તેમણે પણ પૂજ્ય ઉપાધ્યાય શ્રી યશોવિજયજી રચિત સાડાત્રણસો ગાથાના સ્તવન ઉપરના <sup>૧</sup>વિવરણમાં પણ આ જ સિંહગિરિજીના શિષ્યોને સંભાર્યા છે.

આ અદ્ભુત ઘટના છે. આજે જ્ઞાનપંચમી જેવા રૂડા મંગલ દિવસે આવા આવા મહાપુરુષોનું નામશ્રવણ પણ પરમકલ્યાણને કરનારું બની રહેશે. જ્ઞાનવૃદ્ધિનું કારણ બનશે.

હાં. તો શિષ્યોએ એ વચનનો સ્વીકાર કર્યો અને ગુરુમહારાજ તો ૩ શિષ્યોની સાથે ૩ દિવસ માટે નજીકના ગામે ષધાર્યા.

આ બાજુ સવારે સૂત્રવાચના-અર્થવાચનાનો અવસર થયો એટલે ઉત્તમ પ્રકારના વિનયપૂર્વક વાચનાચાર્ય વજી મહારાજનું આસન પાથર્યું. સ્થાપનાજી પધરાવ્યા. મંડલીરૂપે સાધુ મહારાજો ગોઠવાયા. એ જ વિધિથી વંદન કર્યું જે વિધિથી ગુરુમહારાજને કરવામાં આવતું હતું. એ પછી શ્રીવજે ક્રમશઃ જેને જે સૂત્રનો આચારાંગસૂત્ર, શ્રી ભગવતીસૂત્ર, શ્રી ઔપપાતિકસૂત્ર વગેરે આગમ ગ્રન્થોના તે તે શતક તે તે ઉદેશાના આલાવા એ જ રીતે ૧૪ દોષ રહિત<sup>ર</sup>પણે તેઓ આપવા માંડ્યા. આમાં શ્રી દશવૈકાલિક ભણનારા સાધુ મહારાજ પણ હતા. જે સાધુ મહારાજને એક ગાથા કંઠસ્થ કરતાં કરતાં બે દિવસ થતા હતા તે સાધુ મહારાજને સૂત્ર ગ્રહણ કરતાં વેંત કંઠે થવા લાગ્યું. આને दानसिद્ધ વાચનાદાતા કહેવાય.

અર્થવાચના શરૂ થઇ અને તે તે સૂત્રના શબ્દાર્થથી શરૂ કરીને ઐદંપર્યાર્થ સુધીની અર્થવાચના સાંભળીને સાધુ મહારાજને રોમાંચ

૧. ૭મી ઢાળ, ૧૨મી ગાથાનો બાલાવબોધ. ૨. પગામ સિજ્જામાં આવે છે તે દોષોરહિત.

થવા લાગ્યો. દંગ થઇ ગયા. આવો અદ્ભુત અનુપ્રેક્ષાપૂર્વકનો અર્થ મળ્યો, એવી રોચક શૈલીમાં સમજવા મળ્યું બધું. મૂળ સમેત મનમાં ઊતરી ગયું. આવી લબ્ધિનો અનુભવ પહેલી વાર થયો.

ઉચિત વિનયથી યુક્ત સેવા-ભક્તિ કરી. ત્રણ દિવસ તો પલકારામાં વીતી ગયા. ચોથે દિવસે ગુરુમહારાજ પધારી ગયા. વંદનાદિ વિધિ થયા બાદ ગુરુમહારાજે પૂછ્યું ''કેમ! તમારી સૂત્ર-વાચના, અર્થવાચના વગેરે બરાબર ચાલ્યાં? આનંદ આવ્યો? સંતોષ થયો?" આવા પ્રશ્નોના ઉત્તરમાં હાસ્ય સાથે શિષ્યોએ કહ્યું કે આપ હજી વધારે દિવસો ત્યાં જ રોકાયા હોત તો વધુ આનંદ આવત !

ગુરુમહારાજે કહ્યું ! આ બધા સૂત્રો તો તમારે ફરીથી ધારવા પડશે. હજી વજે તે તે સૂત્રના યોગવહન કર્યા નથી. આ બધું જ્ઞાન તો તેશે कण्णाहडेण (કાન વડે ચોરીને) ગ્રહણ કર્યું છે.

આપણા દ્વારા આવા જ્ઞાનીપુરુષની (માત્ર તે બાળ છે માટે) આશાતના ન થઇ જાય તેવા જ આશયથી આ પ્રયોગ કર્યો હતો. તમારા ખ્યાલમાં રહે કે આ કેવા જ્ઞાની છે.

પછી તો વિધિસહિત બધા આગમોનું જ્ઞાન સાક્ષી માત્ર થઇને ગુરુમહારાજે આપ્યું. હજી પણ વધુ જ્ઞાન ઝીલવાની ક્ષમતા છે. માટે મારા કરતાં પણ વિશેષ જ્ઞાનીની પાસે જ્ઞાન લેવા માટે મોકલવા જોઇએ તેવા હેતુથી–

''तव सन्निहिता सन्तु सौम्य ! शासन देवता'' (१२/२१४) (तारा सामीप्यमां रહेको वत्स ! शासन देवता)

શાસનદેવ તને સહાય કરે એવા શુભાશીર્વાદનું ભાથું બંધાવીને બે શિષ્યો સાથે વજ્રસ્વામીને આચાર્યશ્રી ભદ્રગુપ્તસૂરિ મહારાજ પાસે મોકલવામાં આવ્યા. ત્યાં જઇને પૂર્વ સુધીનું જ્ઞાન તેઓએ ગ્રહણ કર્યું. જ્ઞાનના એક પુંડરીક અધ્યયનમાં પરાવર્તના સ્વાધ્યાયના બીજમાંથી કેવું વટવૃક્ષ થઈ ગયું ! જ્ઞાનના કબીરવડની ઘટાદાર છાયાના સ્વામી બની ગયા. આના પ્રભાવે પદાનુસારી લબ્ધિ-(કોઇપણ સૂત્રનું આદિ-મધ્ય કે અંતનું એક પદ પણ સાંભળવામાં આવે એટલે આખું સૂત્ર કંઠસ્થ થઇ જાય તેવી લબ્ધિ.) આકાશગામિની લબ્ધિ જેના પ્રભાવે ગગનમાં ઇચ્છા પ્રમાણે જઇ શકાય, ક્ષીરાશ્રવલબ્ધિ જે લબ્ધિના પ્રભાવે જ્યારે તેઓ બોલે ત્યારે સાંભળનારને સતત શ્રવણ કરવાનો રસ રહે, સુણતાં શ્રવણે અમી ઝરે છે તેવું લાગ્યા કરે. એવી લબ્ધિઓ, વળી રૂપપરાવર્તની લબ્ધિ આવી ઘણી લબ્ધિ પ્રાપ્ત થઇ. કહોને કે ગૌતમ મહારાજની જ નાની આવૃત્તિ ન હોય તેવા બની ગયા. શરીરથી, કાંતિથી, સૌભાગ્યથી, વિદ્યાથી, લબ્ધિથી પણ તેવા જ લાગવા માંડ્યા. શિષ્યસંપદા પણ તેઓની એવી જ નોંધપાત્ર હતી. તેનો એક પ્રસંગ કલિકાલસર્વજ્ઞે

એક નગરમાં તેઓશ્રી વિહાર કરીને પધારવાના છે. રાજાને ખબર પડે છે. રાજા સામે સ્વાગત માટે જાય છે. નગરની બહાર તો ઘણાં ગામથી ચારે બાજુથી રસ્તા આવતા હોય ! એટલે કે રસ્તા ઉપર ચાલનારા વટેમાર્ગુ આવતા હોય. રાજા એ ચાર-પાંચ રસ્તા ભેગા થતા હોય ત્યાં ઊભા છે. જુવે છે તો ચારે બાજુના રસ્તેથી સાધુમહારાજનાં વૃન્દનાં વૃન્દ આ નગર ભણી આવી રહ્યાં છે. ૨૫-૩૦ સાધુ મહારાજનું વૃન્દ હોય. રાજા તુર્ત આગળ ધસી જાય. એ વૃન્દમાં જે મોટા અને ઊંચા જણાતા સાધુ હોય તેમને પૂછે આપ જ વજ છો ! સાધુ મહારાજ કહે ના.... ભાઇ ના.... વજ તો કેવાય છે. ક્યાં સૂરજ અને ક્યાં આગિયો ! રાજા જે જે સાધુના વૃન્દને જુવે છે બધાની મુખકળાને જોતાં જ બધા જ સાધુ મહારાજ सर्वेऽपि मधुराकाराः, सर्वेऽपिद्युतिशालिनः, सर्वेऽपि-समताभाजः, सर्वेऽपिममतोज्जिताः ( १२/२५४) (અર્થ : બધા જ ચહેરા કાંતિમાન હતા. બધાંનાં મોં જોતાં મોં ઉપર સમતા-શાન્તિનું સરોવર લહેરાતું હોય તેમ લાગતું હતું. મમત-આગ્રહ-મોહની તો આછેરી ઝલક પણ જણાતી નથી.) રાજા વિચારે છે જો શિષ્યો આવા છે તો વજા તો કેવાય હશે ! અને તેઓની દર્શનની તરસ છીપી. થોડી જ વારે વજા તો વિશાળ શિષ્યવૃન્દ સાથે તારાથી પરિવરેલા ચન્દ્રની જેમ શોભતા જ સામે જોવા મળ્યા. રાજા ધન્ય બન્યો. દર્શનથી નેત્ર, વન્દનથી ગાત્ર (શરીર) અને વચનશ્રવણથી શ્રોત્ર ધન્ય બન્યાં. હૃદય ગદ્ગદ્ બન્યું. આંખો વિસ્ફારિત બની. મોં ઉપર પ્રસન્નતાનું તેજોવલય રચાઈ ગયું.

રાજા તો મહેલમાં જઈ રાણીઓને કહેવા લાગ્યો. ''તમે આવતી કાર્લની રાહ ન જુઓ. આજે જ શ્રીવજસ્વામી ભગવાનનાં દર્શન કરવા જાવ. તમારાં નેત્ર, ગાત્ર (દેહ) અને શ્રોત્ર (કાન) ધન્ય થશે - કૃતાર્થ થશે. તમારું જીવવું સાર્થક બની જશે."

સમય થયો છે એટલે એઓના સંઘભક્તિના બીજા પ્રસંગોમાં ન જતાં છેલ્લા બે પ્રસંગો-એક સંઘભક્તિનો અને એક આત્મજાગૃતિનો વર્જાવી લઈએ. મહાપુરુષોના જીવનપ્રસંગોના ગાન ગાતાં તો ધરવ જ થતો નથી. ગુણ મેળવવાની ઝંખના છે ને ! તેમાંય આ તો જ્ઞાનગુણની વાત ! શ્રી કાંતિવિજયજી મહારાજે સુજસવેલીમાં કહ્યું છે.

"જ્ઞાનીના ગુણ ગાવતાંજી હુઈ રસનાની ચોખ." (જ્ઞાની પુરુષના ગુણ ગાવાથી રસના - જીભ પવિત્ર થાય છે.) આવા જ્ઞાની ગુણ મહારાજ મળે તો પૂરેપૂરા સમર્પિત થઈ જવા જેવું છે. તેમને મોક્ષ જ મળે ત્યાં સુધી ભવોભવ તેમનો સાથ

જ્ઞાનપદ ભજીએ રે

અને સથવારો મળે એવી પ્રાર્થના કરવાનું મન થાય છે. એક સજ્ઝાયની એક કડીમાં આ વાત સરસ રીતે કહેવાઇ છે.

''જગ ઉપકારી હો જગહિત વત્સલો દીઠે પરમ કલ્યાણ, વિરહ મ પડશો એહવા ગુરુ તણો જાવ લહું નિરવાણ.''

આવા વ્હાલા લાગે તેવા ગુરુની વાતો કરવી બહુ ગમે છે. તમને પણ ગમતી હશે એમ માનીને આટલી વાત કરી. હવે આપણે વજસ્વામી મહારાજની સંઘભક્તિનાં દર્શન કરીએ. કેવા કેવા કપરા સંયોગોમાંથી વિશ્વ પસાર થયું છે ! એ બધું જ્યારે બારીકાઈથી જોઈએ વિચારીએ ત્યારે તેનું સમ્યક્ આકલન થાય છે. પ્રસંગ આ રીતે બન્યો છે :

સામાન્ય રીતે શ્રી વજસ્વામીનું વિહારક્ષેત્ર પૂર્વના દેશમાં રહ્યું છે. ત્યાંથી તેઓ વિચરતાં વિચરતાં ઉત્તરના પ્રદેશમાં પધાર્યા. ત્યાં બનવું ન જોઈએ. આવા દિવ્ય-ભવ્ય વિભૂતિ જેવા મહાપુરુષ વિચરતા હોય ત્યાં અતિવૃષ્ટિ-અનાવૃષ્ટિ વગેરે ન રહેવાં જોઈએ. પણ વિષમકાળના પ્રભાવે ત્યાં દુકાળ પડ્યો. લોકોને અનાજની તંગી એવી પડી કે જે શ્રીમંત વર્ગ તરફથી સત્રશાળા ચાલતી હતી તે પણ બંધ થવા લાગી. જ્યાં જુઓ ત્યાં ભૂખમરાની બૂમ પડવા લાગી. કોઈ દહીં વેચવા મટકી લઈને આવે તો લોકો તેના વાસણને આંચકી લે ને દહીં સફાચટ કરી દે. દરિવ્ર માણસો તો હાડકાંના માળા જેવા થઈ રહ્યા. અરે ! સાધુ મહારાજ વ્હોરવા જાય તો તેમને ગૃહસ્થો ગૌચરીના દોષોની વાત સમજાવે. એટલે દુકાળના ભરડામાં સપડાયેલા સંઘે શ્રી વજ્રસ્વામીને વિનંતી કરી. શ્રી વજ્રસ્વામીજીએ પણ ઊંડી વિચારણા કરી. તેમની પાસે ગગનગામિની વિદ્યા હતી. આવા સંઘના પ્રયોજનમાં વિદ્યા-મંત્રનો ઉપયોગ કરવો તે કર્તવ્ય છે.

તેવું વિચારીને તેઓએ એક વિશાળ જાજમ બિછાવી તેમાં સકલ સંઘને વિરાજમાન થવા માટે કહ્યું. બધા બેસી ગયા. રૂનું પુમડું આકાશમાં ઊડે તેમ એ જાજમ ઊડવા લાગી. જે ભાગ્યશાળી વ્યક્તિના ઘરમાં વજસ્વામી રહ્યા હતા તે ભાઈ દત્ત બાજુના ગામમાં ગયા હતા તે આવ્યા અને ઊડતી જાજમ અને તેમાં બેઠેલા અનેકાનેક ભાઈઓને જોયા. એટલે દત્તે વિચાર્યું હું તો રહી ગયો ! તુર્ત તેણે યુક્તિ કરી. માથાના વાળનો લોચ કરવા માંડ્યો અને પોકાર કર્યો ! ઠપકાના સૂરમાં જ કહ્યું કે હવે સાધર્મિક એવા મને રાખીને જાવ છો ! શ્રી વજસ્વામીના મનમાં કરુણા થઈ આવી. ગ્રન્થની પંક્તિ યાદ આવી. ''સાધર્મિક વાત્સલ્યમાં, સ્વાધ્યાયમાં, ચારિત્રમાં અને શાસનપ્રભાવનમાં ઉજમાળ હોય તેને તો તારવા જ જોઈએ.'' એ વિચારથી તેઓ નીચે આવ્યા અને શય્યાતરને સમાવી લીધો. અને ગગનમાર્ગે આગળ ને આગળ ઉપડ્યા. માર્ગમાં આવતાં ચૈત્યોનાં શિખરો જોઈ તેની વન્દના કરતાં કરતાં જ્યાં સુકાળ હતો તેવા જગન્નાથપુરીમાં આવી ગયા.

શ્રીસંઘવાત્સલ્યનું આ ઉત્કૃષ્ટ ઉદાહરણ છે. પ્રભાવક સાધુ ક્યારે પણ સંઘવિમુખ ન હોય. તેના હૃદયમાં સંઘ પ્રત્યેનું વાત્સલ્ય ભરપૂર હોય. આ સંઘવાત્સલ્યનું ઉદાહરણ સુંદર છે. પણ આનાથી શ્રઢિયાતી સંઘવાત્સલ્યની ચોંકાવનારી વાત હવે બને છે.

ધનધાન્યથી સમૃદ્ધ એવી જગન્નાથપુરીમાં આવી તો ગયા. એક ચિંતા ટળી. જ્યાં ધાન્યના કણના ફાંફા હતા તેને બદલે તેના ભરેલા ભંડાર જોવા મળ્યા. ભારતમાં પાણીનો તો કયાંય દુકાળ જાતો. એક તો પાણીનો વપરાશ જ મર્યાદિત હતો અને પાણી જાવરવાની કળા બરાબર બધાં જાણતાં અને અજમાવતાં હતાં. બારિક્ષનું વર્ષાજળ સંઘરવા માટે ટાંકાં ઘરઘરમાં રહેતાં હતાં. તળાવ, કૂવા પણ ભરેલા રહેતા માટે પાણીની અછત ક્યારે પણ લોકો અનુભવતા નહીં. જ્યારથી હોટલો, હોસ્પિટલો અને ફેક્ટરીઓ થઈ ત્યારથી પાણી બેફામ વેડફાય છે માટે તેની તંગી પડે છે. બાકી ભારતમાં તો જળભંડાર ભર્યા હતા. દુકાળ પડે તો અનાજની ખેંચ પડતી. લોકો ટળવળતા હતા.

પુરીમાં આવ્યા એટલે એકની શાંતિ થઈ પણ બીજો પ્રશ્ન જબરો આવ્યો. રાજા બૌદ્ધ હતો. પ્રજા પણ સહજ છે કે બૌદ્ધ ધર્માનુયાયી જ હોય.

જૈનો ગમે તે કારણસર પ્રિય બનતા નથી. દ્વેષપાત્ર જ બની રહે છે, તે આજ સુધી જોવા મળે છે. જ્યાં જૈનો વસતાં હોય, જૈન સાધુ-સાધ્વીજી વસતાં હોય તે આજુબાજુની વસ્તીને પ્રિય નથી લાગતાં. મને ઘણા સમયથી આ પ્રશ્ર મૂંઝવે છે. વિશ્વના જીવોની મૈત્રી ઇચ્છનારો, જગત્ના જીવપાપનું કલ્યાણ ચાહનારો ધર્મ અને તેના ધર્મી શા કારણથી અપ્રિય બને છે ? સંશોધનનો વિષય છે.

હાં તો બૌદ્ધધર્માનુયાયી પ્રજાએ માળીની દુકાનમાંથી બધાં જ ફૂલો લેવા માંડ્યાં. જૈનો માટે પ્રભુપૂજા નિમિત્તે એક પણ ફૂલ રહેવા ન દીધું. આપણે પ્રભુપૂજામાં આજે જે સ્થાન ચંદન પૂજાનું છે તે પહેલાં પુષ્પપૂજાનું હતું. પ્રભુની પૂજામાં બીજાં દ્રવ્યોની જરૂરત ગણાતી નહતી. પણ ફૂલ તો જોઈએ જ. આજે ફૂલ વિના બિલકુલ ચાલે, જે બિનજરૂરી છે તે દૂધ વિના ન ચાલે, ચંદન વિના ન ચાલે તેવી તમારી સ્થિતિ છે.

આમ કરતાં પજુસણના દિવસો આવ્યા. આ દિવસોમાં તો જૈનનો એક બચ્ચો પણ પ્રભુની પૂજા વિનાનો ન રહે અને પ્રભુજીની પૂજા માટે ફૂલ તો જોઈએ જ. હવે માળીની દુકાનમાં

તો ફૂલની પાંદડી મળતી નથી. જેવી રીતે ગામ બહાર શિવની/જક્ષની પ્રતિમાને બિલીપત્ર-તુલસી પણ ચઢે. તેમ ત્રિલોકના નાથ અર્હત્-ને ચઢાવવાનું થાય તે તો મહાદુઃખનું કારણ બને. તેથી સંઘનાં ઘણાં ભાઈઓ-બહેનો શ્રી વજસ્વામી મહારાજ પાસે આવીને રડતી આંખે વારંવાર કહેવા લાગ્યાં. કરુણાસાગર શ્રી સંઘ-વાત્સલ્યના સ્વામી વજીસ્વામી ભગવાનને થયું વળી વિદ્યાનો ઉપયોગ કરવાનો અવસર આવ્યો છે. તેથી ગગનગામિની વિદ્યાના સહારે તેઓ જગન્નાથપુરીથી માહેશ્વરીપુરીના નગરની બહારના હુતાશન નામના ઉદ્યાનમાં પધાર્યા. તડિત નામના માળીને મળ્યા. આ માળી વજીસ્વામીના પિતા ધનગિરિજીના મિત્ર થતા હતા. માળી તો વજસ્વામીના દિવ્ય દેદારને જોઈ ખુશખુશ થઈ ગયો. મારે ત્યાં અકાળે આંબા ફળ્યા ! પધારો...પધારો ફરમાવો. શું સેવા કરું ? વજ્રસ્વામી ભગવાન કહે મારે પુષ્પોથી પ્રયોજન છે. ને તે તું આપી શકે તેમ છે. માળી તો વાત સાંભળીને ખૂબ ખુશીમાં આવી ગયો. તે કહેતો ''મારા બગીચામાં રોજ ૨૦ લાખ ફૂલ ઊતરે છે. એક દિવસના ફૂલ આજે આમ સ્વીકારીને લાભ આપો !'' વજ્રસ્વામી મહારાજે કહ્યું. બધી તૈયારી કરી રાખો. હું હમણાં આવું છું. એમ કહીને તેઓ લઘુ હિમવંત પર્વત ઉપર પહોંચ્યા. ત્યાં પદ્મહૃદમાં ુપધાર્યા. ત્યાં શ્રીદેવી પોતે એક વિશાળ કમળ લઈને દેવાધિદેવની પૂજા માટે જઈ રહ્યાં હતાં. શ્રીદેવી વજસ્વામીજીને જોઈને આભાં ંજ બની ગયાં. પોતે અર્ધાવનત થઈને વંદના કરી પોતાના મુકુટમાં જડેલા લાલ મણીની કાંતિથી વજ્રસ્વામીના ચરણના નખ પણ લાલ થઈ ગયા. શ્રીદેવી પૂછે છે 'પ્રભો ! શું લાભ આપશો !' વજ્રસ્વામીજી કહે કે આ તમારા હાથમાં જે પદ્મ છે તેનું પ્રયોજન છે. શ્રીદેવી કહે આ શું કહ્યું ! હું તો ઇન્દ્ર મહારાજના બગીચાનાં પુષ્પો પણ આણી આપું તેમ છું. એમ કહી એ પદ્મ અર્પણ કર્યું. વજ મહારાજે વિદ્યાના બળથી મોટા વિમાનની વિકુર્વણા કરી અને તેમાં આ મોટું કમળ મૂક્યું અને આવ્યા મહેશ્વરી ઉદ્યાનમાં. ત્યાંથી ૨૦ લાખ ફૂલો પેલા વિમાનમાં શ્રીદેવીના કમળની અડખેપડખે ગોઠવાવ્યાં અને ઉપડ્યા જગગ્નાથપુરી. જ્યાં વિમાન નગર ઉપર આવ્યું ત્યાં બધા બૌદ્ધો એમ જ માનવા અને બોલવા લાગ્યા કે આ વિમાન બૌદ્ધ ધર્મ માટે આવ્યું છે. બૌદ્ધ ધર્મનો જયજયકાર થઈ રહ્યો છે. પણ જ્યાં વિમાનનું અર્હત્ના ચૈત્ય પાસે અવતરણ થયું ત્યારે બૌદ્ધૌના મોં વિલખાં પડી ગયાં. ચૂપ થઈ ગયાં. ચોંકી ઊઠ્યા. અમે વિચારતા'તા કાંઈક ને આ બન્યું પણ કાંઈક.

અર્હત્ના ઉપાસકો તો આ ૨૦ લાખ પુષ્પો વત્તા શ્રીદેવીના અતિ વિશાળ કમળને જોઈ પ્રભાવિત થયા જ પણ બૌદ્ધો પણ આવા દૈવી વિલક્ષણ ચમત્કારથી ખૂબ જ ચમત્કૃત થયા જ. પણ બૌદ્ધ ધર્મનુયાયીના મન ઉપર આની ઘણી અસર થઈ. અરે ! યાવત્ ત્યાંના રાજા પણ આ શ્રી વજ્રસ્વામીના દિવ્ય પ્રભાવપૂર્ણ વ્યક્તિત્વથી અંજાઈ ગયો અને અર્હત્નો ઉપાસક થઈ ગયો. પં. પદ્મવિજયજી મહારાજે ગાયું છે :

''બૌદ્ધ રાયને પણ પ્રતિબોધ્યો કીધો શાસનરાગી રે, શાસનશોભા વિજયપતાકા અંબર જઈને લાગી રે.

આપણે આ રીતે શ્રી વજસ્વામી મહારાજના શ્રી સંઘ પ્રત્યેના વાત્સલ્યનો પ્રસંગ જોયો. તેમાં તેમની વિદ્યાત્લબ્ધિ અને મંત્ર-શક્તિનો પરિચય મેળવ્યો.

હવે તેમની આત્માની જાગૃતિ અને સંયમની પ્રીતિ કેવી હતી તે જોઈએ. અરે ! તેઓના રોમરોમમાંથી વૈરાગ્ય કેવો નીતરતો હતો કે જ્યારે જ્યારે આર્યરક્ષિત મહારાજ તેઓ પાસે ભણવા જઈ રહ્યા હતા ત્યારે વચમાં વયોવૃદ્ધ-જ્ઞાનવૃદ્ધ આચાર્ય શ્રી ભદ્રગુપ્તસૂરિ મહારાજ પાસે વન્દનાર્થે ગયા. તેઓએ કહ્યું કે મારો અંતકાળ નજીક છે. નિર્યામણા કરાવીને પછી જજો અને એક વાત ખાસ યાદ રાખજો કે શ્રી વજસ્વામી પાસે તમે જાવ ત્યારે તેમની પાસે ખૂબ ભણજો. લેવાય એટલું લેજો. પણ રહેજો જુદી વસતિમાં. કારણ કે તમારી શાસનને ખૂબ જરૂર છે. જો તમે શ્રી વજની વસતિમાં રહેશો તો તમને પણ તેમની સાથે જ અણસણ કરવાની ઈચ્છા થઈ આવશે. તેમના અણુ-પરમાણુમાંથી સતત એવો વૈરાગ્યરસ ઝરે છે જે તેમના સ્થાનમાં રાત વીતાવે તેને એવો જ પરિણામ થઈ આવે. માટે તમે અલગ વસતિમાં રોકાજો.

અને બન્યું પણ તેવું જ. જેવા આર્યરક્ષિત મહારાજ શ્રી વજસ્વામી પાસે પહોંચ્યા ત્યારે જુદી વસતિમાં પાત્રા-ઉપધિ મૂકીને ગયા. શ્રી વજસ્વામીજીએ તુર્ત કહ્યું કે તમારાં પાત્રા ઉપધિ ક્યાં છે ! આર્યરક્ષિતજી કહે છે ત્યાં બીજા મુકામમાં મૂકીને આવ્યો છું. 'તારે ભણવું છે અહીં અને રહેવું છે બીજે ?' આર્ય રક્ષિતજીએ અત્યંત વિનયથી કહ્યું કે 'મને આચાર્ય શ્રી ભદ્રગુપ્તસૂરિ મહારાજે કહ્યું છે. તેથી આમ કર્યું છે.' શ્રી વજ્રસ્વામીજીને તુર્ત સ્વીકાર કર્યો! હા. તો તો બરાબર છે.

એટલે વજ્રસ્વામીજીનું જીવન વૈરાગ્યથી ભરપૂર હતું. અપ્રમત્તતા=ક્ષણેક્ષણની સતત જાગૃતિ એ સંયમનો પ્રાણ છે. શ્રી યૂપગડાંગ સૂત્રમાં આવે છે કે सुत्ता अमुणी मुणिणो सया गगंति। (જે સૂતેલા છે તે અમુનિ છે, મુનિઓ તો સતત જાગતા પ્રેય છે.) સૂતેલા એટલે પ્રમાદી, સંયમજીવનને વીસરી ગયેલા. પ્રુનિઓ સતત જાગરુક હોય છે. પળેપળ તેઓ જીવંત હોય છે. એક દિવસની વાત છે - શ્રી વજસ્વામી મહારાજને કફ થયો છે. તેથી એક સાધુ મહારાજને કહ્યું કે સૂંઠનો ગાંઠિયો લઈ આવો ! તે લાવ્યા. વજસ્વામી મહારાજને એમ કે ગૌચરી વાપર્યા પછી ઉપયોગમાં લઈશું. એમ મનમાં લાવીને ગાંઠિયો કાને ભરાવ્યો. "વીસરે નહીં પણ એ વિસરીયો." સદા અપ્રમત્ત મુનિવર પણ એ વીસરી ગયા. સાંજે પ્રતિક્રમણ વેળાએ મુહપત્તિનું પડિલેહણ કરતી વેળાએ એ ગાંઠિયો કાન ઉપરથી પડ્યો ત્યારે ખ્યાલ આવ્યો. પોતાની જાતને ધિક્કારવા લાગ્યા. ( हा हा धिक् प्रमादोડ્યં, મમેતિ स્वં निनिन्द च ( १३/१५० ) હવે આયુષ અલ્પ જણાય છે. અણસણ સ્વીકારી લેવું જોઈએ એમ વિચારીને પોતાના મુખ્ય શિષ્ય વજસેનને બધુ ભળાવે છે. દુકાળ પડ્યો. આ દુકાળ બાર વર્ષ ચાલશે. જે દિવસે એક લાખ સોનૈયે એક કુટુંબનું ભોજન થાય તેના બીજા દિવસે સુકાળ થશે. એમ કહીને પોતે અણસણ કરવા પધાર્યા.

અહીંયાં એક બહુ ધ્યાન દેવા જેવી ઘટના બની. શ્રી વજ્રસ્વામી ભગવાન વિદ્યા દ્વારા ગૌચરી લાવી સાધુઓનો નિર્વાહ કરતા. સાધુઓને પણ થયું કે આવા પિંડથી આ પિંડને પોષવા કરતાં તો અણસણ કરવું લાભનું કારણ છે.

તેથી શ્રી વજ્રસ્વામી વગેરે ઠીક ઠીક સંખ્યામાં સાધુઓ સાથે અણસણ ગ્રહણ કરવાની દષ્ટિએ ગામ બહારના પર્વત ઉપર પધાર્યા. સાથે એક બાળ સાધુ આવવા લાગ્યા. બધાએ તેમને વાર્યા. ગુરુ મહારાજે પણ ના કહી. ગુરુ મહારાજને અપ્રીતિ ન થાય તે માટે થોડીવાર રોકાઈને એક બીજી ટેકરી ઉપર અણસણ સ્વીકાર્યું. થોડીવારે દેવોનું આકાશ માર્ગે આગમન જોઈને સાધુઓએ શ્રી વજ્રને પૂછ્યું 'દેવો કેમ આવે છે.' ગુરુ મહારાજ

કહે કે બાળ સાધુનું કાર્ય સિદ્ધ થયું છે. તેનો મહિમા મહોત્સવ કરવા દેવો આવે છે. ત્યારે વૃદ્ધ સાધુઓને થયું આપણે પણ આપણું કાર્ય સાધી લઈએ.

એવામાં જ એક શ્રાવક આવ્યો. કહે કે આ પારણાને યોગ્ય દ્રવ્યો લાવ્યો છું. પારણું કરી લો. સાધુઓ જ્ઞાની હતા. કળી ગયા. અહીંના ક્ષેત્રપાળને આ ગમ્યું નથી. આપણે અન્યત્ર જવું જોઈએ. અપ્રીતિ હોય ત્યાં અણસણ પણ ન થાય.

નજીકના બીજા પહાડ ઉપર શ્રી વજસ્વામી સમેત બધા પધાર્યા. ત્યાં અણસણ લીધું. કાર્ય સિદ્ધ થયું. દેવો આવ્યા. ઇન્દ્ર મહારાજ પણ આવ્યા. સમગ્ર પર્વતને પ્રદક્ષિણા દીધી. ત્યારથી એ પહાડનું નામ જ રથાવર્તગિરિ પડી ગયું. એ પહાડ અમર થઈ ગયો!

આંબાજુ વજ્રસેન મહારાજ વિહાર કરતાં કરતાં સોપારકનગરમાં પધાર્યા. આજનું સફાલા (જે મુંબઈ શહેરની નજીકમાં છે તે) છે ત્યાં જિનદત્ત નામના શ્રાવક છે. ઈશ્વરી નામની તેમની પત્ની છે. ધાન્યની તંગી એવી છે કે ઘરમાં એક પણ દાણો નથી. હવે જીવવું કેમ ? તેથી જ્યારે એક હાંડલી જેટલા ચોખા ૧ લાખ સોનૈયે મળવા લાગ્યા. તે લીધા. તેમાં ઝેર ભેળવીને હવે જીવનનો અંત લાવી દઈએ.

યોગાનુયોગ પુણ્યબળે એ જ દિવસે શ્રી વજાસેન મહારાજ પધાર્યા. જિનદત્ત શ્રાવકનો પરિવાર તો રાજી રાજી થઈ ગયો. આવો અદ્ભુત લાભ મળશે. શ્રી વજાસેનસૂરિ મહારાજે કહ્યું કે હવે આવતી કાલથી સુકાળ થશે ત્યારે જિનદત્તનાં શ્રાવિકા પૂછે છે કે આ તમારી મેળે કહો છો કે કોઈએ તમને કહ્યું છે ! એટલે વજાસેનસૂરિ મહારાજે કહ્યું કે ગુરુ મહારાજે કહ્યું હતું. પછી તો સાચે જ બીજા દિવસે અનાજથી ભર્યું ભર્યું મોટું વહાણ આવ્યું અને સર્વત્ર છત થઈ ગઈ. જિનદત્ત શ્રાવકે ઠાઠમાઠથી પ્રભુજીની પૂજા કરી. પુષ્કળ અનુકંપાદાન કર્યું અને પરિવાર સાથે શ્રી વજસેનસૂરિ મહારાજ પાસે દીક્ષા ગ્રહણ કરી. તેમના ચાર પુત્રોના નામે ચાર શાખા નીકળી તે તેના નામ પ્રમાણે છે. આ બધું તમારે જાણવું જરૂરી છે. દીક્ષામહોત્સવમાં તો જવાનું થાય છે. ત્યારે જે નામકરણ કરવામાં આવે છે, ત્યારે વયરી શાખા ચાન્દ્રકુળ બોલાય છે તે આજ મહાપુરુષના નામે છે. આ ચારે નામ આ પ્રમાણે છે- અને તે તે કુળમાં મોટા પ્રભાવક પુરુષો થયા છે. જેમ કે નિર્વૃત્તિકુળમાં શીલાંકસૂરિ મહારાજ, નાગેન્દ્ર કુળમાં ઉદયપ્રભસૂરિ મહારાજ, ચન્દ્રકુળમાં સમગ્ર વડગચ્છ-તપાગચ્છ આવે છે અને વિદ્યાધર કુળમાં ભવવિરહાંકિત હરિભદ્રસૂરિ મહારાજ જેવા મહાપુરુષો થયા છે.

આવા વિદ્યાના સાગર સમા વિરલ કોટિના દશ પૂર્વધર મહાપુરુષ શ્રી વજ્રસ્વામી મહારાજનાં ચરણોમાં આજના જ્ઞાન પાંચમના પવિત્ર દિવસે પ્રણામ કરીએ, વન્દના કરીએ. કૃપાપૂર્ણ આશીર્વાદની પ્રાર્થના કરીને જ્ઞાનનાં રાગી, આરાધક અને ઉપાસક બની રહીએ.

પરમજ્ઞાની શ્રી વજ્રસ્વામીજીના જીવનની ઝલક

- મનોહર માળવા દેશ આજનું એમ.પી. –મધ્યપ્રદેશ.
- તુંબવન સંનિવેશ આજનું મંદસૌર.
- ધનગિરિ એને સુનંદા બે જણાં પતિ-પત્ની.
- વજ્રસ્વામી તેઓનો દીકરો.

- દીકરો જન્મ્યો ત્યારે સખી બોલી : એના બાપાએ દીક્ષા ન લીધી
  હોત તો બાળકનો જન્મનો ઉત્સવ કેવા ઊછળતા ભાવે કરત !
- વાતમાં આવેલા દીક્ષા શબ્દને સાંભળતાં જ બાળક વજ્રને જાતિસ્મરણજ્ઞાન થયું અને તેણે સચિત્ત-કાચું પાણી-કાચું અનાજ વગેરેનો ત્યાગ કર્યો.
- ધનગિરિ મહારાજ અને સુનંદાના ભાઈ મહારાજ શ્રી આર્યસમિત ગોચરી માટે આવ્યા.
- સુનંદાએ બાળક વ્હોરાવી દીધો.
- ધનગિરિ મહારાજે આજુબાજુનાં પડોશીને સાક્ષી રાખ્યાં.
- આચાર્ય ગુરુ મહારાજ શ્રી સિંહગિરિજી મહારાજે પૂછ્યું, આ વજ જેવું ભારેભારે શું લઈ આવ્યા છો? બાળકનું નામ વજ એ રીતે પડ્યું. છ મહિનાના જ હતા તેથી સાધ્વીજી મહારાજ હસ્તક કુશળ શ્રાવિકાને સોંપવામાં આવ્યા.
- સુનંદાએ શ્રાવિકાને ઘેર શાણા સમજુ તરીકે જોયા. પાછા મેળવવાનું મન થયું. રાજાને ત્યાં વાત કરી. રાજા કહે જેની પાસે જાય તેનો બાળક થાય. માતાનો હક્ક પહેલો. સુનંદા તો રમકડાં અને સુખડી વગેરે બાળક યોગ્ય આકર્ષણો લઈને રાજસભામાં ગયાં. બાળક વજી તે જોઈને ચલિત ન થયા. ગુરુમહારાજે ઓઘો બતાવ્યો તે બાળક વજે દોડીને લઈ લીધો.
- સાધ્વીજીના મુખથી અગિયાર અંગ સૂત્ર સાંભલીને બાળક વજીને યાદ રહી ગયા. તેમને ગત જન્મના જ્ઞાનના સંસ્કારથી પરાવર્તના સ્વાધ્યાયથી પદાનુસારી લબ્ધિ પ્રાપ્ત થઈ હતી. જેથી એક હજાર ગાથામાં ગમે તે એક ગાથા સાંભળતાં યાદ રહી જતું. આ સમયે ઉંમર ત્રણ વર્ષની હતી.

જ્ઞાનપદ ભજીએ રે

જ્યારે આઠ વર્ષના થયા ત્યારે આચાર્ય શ્રી સિંહગિરિ મહારાજે દીક્ષા આપી. બધું જ ભણી લીધું હતું છતાં બાળવય સુલભ એકવાર વાચના આપવાનું મન થયું.

બધા સાધુ મહારાજ બહાર પધાર્યા હતા ત્યાં બધાના વીટીયા મૂકી વાચના આપવા માંડ્યા.

મોટા મહારાજ પહેલાં પધાર્યા તેમણે સ્વર સાંભળ્યો. બાળસાધુ વજે બધા વીંટીયા ઠેકાણે મૂકી દીધા.

ગુરુ મહારાજને ખ્યાલ આવ્યો કે વજ જ્ઞાની છે. આ વાતની ખબર બધા સાધુને આવે તો જ્ઞાનીની આશાતનાથી બચી જાય. તેથી બધા સાધુ સાંજે વંદન કરવા આવ્યા ત્યારે આચાર્ય શ્રી સિંહગિરિ મહારાજે કહ્યું કે ૨-૩ દિવસ અમારે બહાર જવાનું છે. સાધુ સમુદાયે પૂછ્યું કે અમારે ગ્રન્થ ચાલે છે તો વાચનાનું શું ? આચાર્ય શ્રી સિંહગિરિ મહારાજ કહે કે વજ વાચના આપશે. આ સાંભળી સાધુવૃન્દમાંથી કોઈ સાધુએ મોં મચકોડ્યું નહીં. આ ગુણના કારણે શ્રી સિંહગિરિનિા શિષ્યોની પ્રશંસા આજ સુધી થાય છે.

શ્રી વજ્રસ્વામીમાં જ્ઞાન વિષયક એવી શક્તિ હતી કે જેને પાઠ આપે તેને એ ગાથા અઘરી હોય, લેનારનો ક્ષયોપશમ અલ્પ હોય તો પણ એ ગાથા તુર્ત આવડી જાય.

ત્રણ દિવસ પછી ગુરુ મહારાજ પધાર્યા. સાધુઓને પૂછ્યું કે વાચના કેવી રહી ? સાધુ સમુદાયે કહ્યું કે આપશ્રી હજી વધુ બહાર રહ્યા હોત તો અમને એટલી વધારે મઝા આવત.

ગુરુ મહારાજે કહ્યું કે વજ નાનીવયમાં કેવા જ્ઞાની છે ! આવા જ્ઞાનીની આશાતના ન કરાય. એ જણાવવા જ અમે વિહાર કર્યો હતો. તમે ફરીથી એ બધું ભણી લેજો.

Jain Education International

શ્રી સિંહગિરિ મહારાજે એકવાર કહ્યું કે મારી પાસે હતું તે જ્ઞાન તમે લઈ લીધું છે. હજી તમારી શક્તિ છે તેથી વધુ જ્ઞાન આચાર્ય શ્રી ભદ્રગુપ્તસૂરિ મહારાજ પાસે જવાથી મળી રહેશે. તેથી વજસ્વામી આચાર્ય શ્રી ભદ્રગુપ્તસૂરિ મહારાજ પાસે ગયા. ત્યાં રહ્યા. ભણ્યા. વજસ્વામીજીના હૃદયમાં એવો વૈરાગ્ય હતો કે જે સ્થાનમાં તેઓએ સંથારો કર્યો હોયતે વસતિ=ઉપાશ્રયમાં જે સંથારો કરે તેને વજસ્વામી જ્યારે અણસણ સ્વીકારે ત્યારે અણસણ લેવાનો વિચારભાવ થાય.

પછી દેવમિત્ર પાસેથી આકાશગામિની લબ્ધિ અને વૈક્રિય-લબ્ધિની વિધિ મળી. તેઓશ્રી સંયમપાલનમાં પણ સજાગ હતા.

તેઓશ્રીમાં સંઘની ભક્તિ પણ ઉત્કૃષ્ટ પ્રકારની હતી.

- એક્વાર દુકાળ હતો તો સંઘને સુકાળ હોય ત્યાં મૂક્યો.
- સંઘ માટે પ્રભુની પૂજા કરવા માટે વીસ લાખ ફૂલ લાવ્યા.

# પંડિત પદ્મવિજયજી મહારાજરચિત શ્રી વજાસ્વામીની સજઝાય

સાંભળજો તુમે અદ્ભુત વાતો, વયર કુંવર મુનિવરની રે; ષટ મહિનાના ગુરુ ઝોળીમાં, આવે કેલિ કરંતા રે, ત્રણ વરસના સાધવી મુખથી, અંગ અગીયાર ભણંતા રે. સાં૦ ૧ રાજસભામાં નહિ ક્ષોભાણા, માત સુખલડી દેખી રે; ગુરુપેં દીધાં ઓઘો મુહપત્તિ, લીધાં સર્વ ઉવેખી રે. સાં૦ ર ગુરુ સંગાથે વિહાર કરે મુનિ, પાળે શુદ્ધ આચાર રે; માળપણાથી મહા ઉપયોગી, સંવેગી શિરદાર રે. સાં૦ ૩

કોળા પાક ને ઘેબર ભિક્ષા. દોય ઠામેં નવિ લીધી રે; ગગનગામિની વૈક્રિય લબ્ધિ, દેવે જેહને દીધી રે. સાં૦ ૪ દશપુરવ ભણિયા જે મુનિવર, ભદ્રગુપ્ત ગુરૂ પાસે રે; ક્ષીરાશ્રવ પ્રમુખ જ લબ્ધિ, પરગટ જાસ પ્રકાશે રે. સાં૦ પ કોટિ સેંકડો ધનને સંચે, કન્યા રૂક્મિણિ નામે રે; શેઠ ધનાવહ દિયે પણ ન લીયે, વધતે શુભ પરિણામે રે. સાં૦ ૬ દેઇ ઉપદેશ ને રૂક્મિણિ નારી, તારી દીક્ષા આપી રે; યગપ્રધાન જે વિચરે જગમાં, સુરજ તેજ પ્રતાપી રે. સાં૦ ૭ સમકિત શિયળ-તુંબ ધરી કરમાં, મોહસાગર કર્યો છોટો રે; તે કેમ બુડે નારી-નદીમાં, એ તો મુનિવર મોટો રે. સાં૦ ૮ શાસન શોભા ઉન્નતિ કારણ, પુષ્પ પદ્મ વિશાળ રે. સાં૦ ૯ બૌદ્ધરાયને પણ પ્રતિબોધ્યો. કીધો શાસન રાગી રે: શાસન શોભા વિજય પતાકા, અંબર જઇને લાગી રે. સાં૦ ૧૦ વિસર્યો સુંઠ ગાંઠિયો કાને, આવશ્યક વેળા જાણ્યો રે; વિસરે નહીં પણ એ વિસરિયો, આયુ અલ્પ પિછાણ્યો રે. સાં૦ ૧૧ લાખ સોનૈયે હાંડી ચડે તિણે, બીજે દિન સુકાળ રે; એમ સંભળાવી વયરસેનને. જાણી અણસણ કાળ રે. સાં૦ ૧૨ રથાવર્તગિરિ જઇ અણસણ કીધું, સોહમહરિ તિહાં આવે રે; પ્રદક્ષિણા પર્વતને દેઇને, મુનિવર વંદે ભાવે રે. સાં૦ ૧૯ ધન્ય સિંહગિરિ સૂરિ ઉત્તમ, જેહના એ પટધારી રે; પંદ્યવિજય કહે ગુરૂપદપંકજ, નિત્ય નમિયે નરનારી રે. સાં૦ ૧૪

વાત એમ છે કે એક વખત વજ્રસ્વામી મહારાજ પાટલીપુત્ર હાલનું પટના તરફ વિહાર કરતા હતા.

ત્યારે પાટલીપુત્રના રાજાને સમાચાર મળ્યા કે આચાર્ય શ્રી વજસ્વામી મહારાજ આવતીકાલે પાટલી-પુત્રનગર પધારે છે. તેથી બીજા દિવસે રાજા આચાર્ય વજ્રને વંદન કરવાના લોભે સામે ગયા, તો તેઓ કુલ ૫૦૦ (પાંચસો) શિષ્યો સમેત પધારતા હતા. તેથી રાજાને પહેલાં જે વૃન્દ મળ્યું તેમાં જે મુખ્ય હતા તેને જ રાજાએ વજ્રસ્વામી માન્યા અને એમ માનીને વંદન કર્યાં. પૂછ્યું આપ જ વજ્રસ્વામી છો ! ત્યારે શિષ્યોએ કહ્યું કે ખજૂઓ અને સૂર્યની તમે ક્યાં સરખામણી કરો છો !

આ પ્રસંગે કલિકાલ સર્વજ્ઞ શ્રી હેમચન્દ્રાચાર્ય મહારાજે સાધુઓનું વર્શન સુંદર કર્યું છે.

(પરિશિષ્ટ પર્વ : સર્ગ બાર) જે સાધુ મળ્યા તે બધાં તેજસ્વી હતા. મધુર આકારવાળા હતા, મોં વિકસેલું હતું. સર્વ સાધુ વૃન્દ પ્રિયભાષી હતું. સર્વસાધુના હૃદયમાં કરૂણા ઉભરાતી હતી. બધાં જ સાધુ સમતાશાળી હતી. બધાં જ સાધુ મમતા વિનાના હતા. બધાં જ સાધુ મમતા વિનાના હતા. આમ સાત વિશેષણો સાધુનાં દર્શાવ્યાં છે. બધા સાધુવૃન્દ પછી ગજરાજની જેમ મહાલતા વજાસ્વામી પધાર્યા.

ુરુક્મિણી નામની કન્યાને ઉપદેશ આપીને જે લગ્ન કરવા ઇચ્છતી હતી તેને દીક્ષા આપી. બે વખત શ્રી સંઘની યાદગાર ભક્તિ કરી.

• શ્રી સંઘને પુષ્પપૂજા માટેનાં ફૂલ મળતાં ન હતાં તો આકાશગામિની વિદ્યાનો સંઘને માટે ઉપયોગ કરીને ૨૦ લાખ **કૂલ** લાવી આપ્યાં.

પપ

દુકાળમાં શ્રીસંઘ સીદાતો હતો તેને હાલનું જગન્નાથપુરી
 જ્યાં સુકાળ હતો ત્યાં મૂકીને શ્રીસંઘ પ્રત્યેનું વાત્સલ્ય દર્શાવ્યું.

વૈરાગ્ય પણ વજસ્વામીનો! એવું કહેવાનું મન થાય તે
 રીતે તેઓએ રથાવર્ત્તગિરિ જઇને અણસણ સ્વીકાર્યું.

એક બાળ સાધુ હતા તેમણે પણ શ્રી વજ્રસ્વામી ભગવાને જે રીતે અણસણ સ્વીકાર્યું તે રીતે અણસણનો ભાવ કર્યો અને અણસણ કરીને બધા દેવલોકે પધાર્યા.

# પરમજ્ઞાની શ્રી વજસ્વામી ભગવાનનો જય હો ! જય હો ! જય હો ! **પુંડરીક - કંડરીકની સજઝાય** ´

(શ્રી સ્થૂલભદ્ર મુનિગણમાં શિરદાર જો... એ દેશી)

પુંડરીક કંડરીક દોય બંધવ મનોહાર જો, ભાવચરણ ને દ્રવ્યચરણના ધાર જો, કંડરીક રાજ્ય ત્યજીને ત્યાગે સંચર્યા જો ॥ ૧ ॥ સંચરીયા પણ મન નહિ દઢ વૈરાગ્ય જો, દેખી રાજ્યની ઋદ્ધિ ચલ્યા નિર્ભાગ્ય જો, સમય ગયે હીણ પરિણતિએ પાછા ફર્યા જો. ॥ ૨ ॥ પાછા ફરીને આવ્યા નયર બહાર જો, ઉંચે મુક્યો વેષ મુનિનો સાર જો, વિષ વંછે તે અમત જેને નવિ ગમ્પું જો. ॥ ૩ ॥

નવિ ગમી ષટજીવનિકાયની રક્ષા જો. આદર્યું અધુરું મુકે એહી અદક્ષા જો, સાંભળી પુંડરીક તિહાં જઈને એમ કહે જો. ॥ ૪ ॥ કહે તમે આ શું કીધું ? મહારાજ જો, ભાગ્યે પામ્યા મુનિપણું શુભ કાજ જો, ચંચળ मनने એકે सिद्धि न संભवे को. ॥ ५ ॥ નવિ સંભવ પણ હું ચાહું સુખ ભોગ જો, કહે લઘુ ભ્રાતા યોગ્ય નહિ મુજ યોગ જો, સુખમાં સરખો ભાગ છે બન્ને ભાઈનો જો. ॥ ૬ ॥ ભાઈ કહે અમે પ્રથમ જ તમને ભાખ્યું જો. રાજ્ય કરો પણ નવિ રહ્યું અમે રાખ્યું જો. आपो वेष अमोने राज्य तमे ग्रहो जो. ॥ ७ ॥ ્ર્રાહે મુનિનો વેષ તિહાં પુંડરીક જો, છત્ર મુફટ ધરી ભૂપ થયો કંડરીક જો, ષટ રસ નવરસ ભોગ ભજે અતિદર્પથી જો. ॥ ૮ ॥ દર્પ ધર્યો પણ રહ્યો નહિ એક રાત જો. વિશ્વચિકાએ સાતમી નરકે જાત જો. ેપાળે પુંડરીક સંયમ વધતે ભાવશું જો. ॥ ૯ ॥ ભાવે સહે પરીસહ શીત અપાર જો. ્કાળ કરી નિશિ લવસત્તમ સુર ધાર જો, ંઉત્તરાધ્યયને ધર્મધુરન્ધર વીર વદે જો. ॥ ૧૦ ॥

જ્ઞાનપદ ભજીએ રે

# પુંડરીક-કંડરીકની કથા

પુંડરીક ને કંડરીક બંને સગા ભાઈઓ હતા, તેમના પિતા મહાપદ્મ રાજાએ તે બંનેને મહાવિદેહ ક્ષેત્રમાં પુષ્કલાવતી વિજયની પુંડરીકિશીનગરીનું રાજ્ય સોંપીને ચારિત્ર સ્વીકાર્યું હતું. બંને બન્ધુઓ સારી રીતે રાજ્યપાલન કરતા હતા. એકદા મોટાભાઈ પુંડરીકે કંડરીકને કહ્યું કે આ રાજ્યભાર તમે સંભાળો, અમે સંયમ લઈશું, ત્યારે કંડરીકે કહ્યું કે 'મોટાભાઈ ! શું મને આ સંસારમાં રઝળાવનાર ભાર સોંપવો છે ને તમારે છૂટી જવું છે? આપ રાજ્ય કરો ને હું દીક્ષા લઉં ?'

લાંબી વાતચીતને અંતે પુંડરીકે રાજ્ય કરવું અને કંડરીકે દીક્ષા લેવી એવો નિર્ણય થયો. કંડરીકે દીક્ષા લીધી અને વિવિધ તપ અને અભિગ્રહપૂર્વક ચારિત્રપાલન કરવા લાગ્યા.

બીજી બાજુ વિરક્ત મને પુંડરીક રાજ્યપાલન કરવા લાગ્યા. કેટલોક કાળ વીત્યા બાદ એક દિવસ કોઈ એક રાજાની રાજ્ય-સંપત્તિ અને ભોગસામગ્રી જોઇને કંડરીકનું મન ચલાયમાન થયું ને તેશે વિચાર્યું કે આ તપ-જપનાં કષ્ટ હું ફોકટ સહન કરું છું, પ્રત્યક્ષ સુખ મૂકીને શા માટે પરોક્ષ સુખને માટે દુ:ખ વેઠવું. એમ ને એમ આર્તધ્યાન અને રૌદ્રધ્યાનના વિચાર કરતાં એ પુંડરીકિશીનગરીના ઉદ્યાનમાં આવ્યા અને સાધુવેષ ઊંચે એક વૃક્ષની ડાળે મૂકીને લીલા ઘાસવાળી જમીન ઉપર આસન જમાવીને બેઠા. ઉદ્યાનપાલકે મહારાજા પુંડરીકને ખબર આપી. તે સપરિવાર ત્યાં આવ્યા. ભગ્નપરિણામવાળા કંડરીકને ખૂબ સમજાવ્યા પણ કોઈ રીતે તે સમજ્યા નહિ ત્યારે પુંડરીકે પોતાનો રાજાનો વેષ ઉતારીને તેને સોંપ્યો ને તેનો મુનિનો વેષ પોતે લઈ લીધો. ચિરચિંતિત ભોગો ભોગવવામાં ચકચૂર બની કંડરીકે જીવન ગુમાવ્યું. તે જ રાત્રિએ કંડરીકને વિશ્વચિકા- ઝાડા ને ઊલટી થઈ ને દુર્ધ્યાન ધ્યાતાં તેણે પ્રાણ પુંડરીક - કંડરીકની કથા

ગુમાવ્યા. તે મરીને સાતમે નરકે ગયો. આ બાજુ પુંડરીક મહામુનિ-ભાવની વિચારણા કરતાં ગુરુ મહારાજશ્રી પાસે શુદ્ધ વિધિપૂર્વક સંયમ લેવાની ભાવનાથી ત્યાંથી વિહાર કરી ગયા. કોઈ એક ગામમાં જે લૂખુંસૂકું શુદ્ધ અન્ન પ્રાપ્ત થયું તે વાપરી રાત ત્યાં રહ્યા. તે રાત્રિએ ખૂબ સખત ઠંડી પડી ને શુદ્ધ ધ્યાન કરતા કાળધર્મ પામી સર્વાર્થસિદ્ધ વિમાનમાં ઉત્પન્ન થયા.

અનન્તલબ્ધિનિધાન શ્રી ગૌતમ સ્વામીજીએ આ વાત શ્રી વજસ્વામીજીના જીવ તિર્યગુજાંભુકદેવને શ્રી અષ્ટાપદ પર્વત ઉપર યાત્રાર્થે પધાર્યા ત્યારે કહી હતી.

સંયમભાવના આરાધક-વિરાધકને કેવાં ફળ મળે છે તે આમાં સ્પષ્ટ છે.

> (સ્વાધ્યાય રત્નાવલિ : ભરતેશ્વર બાહુબલી સજઝાય • અંતર્ગત પુંડરીક-કંડરીક સજઝાય અને કથા લેખક : આ. શ્રી ધર્મધુરન્ધરસૂરિ મહારાજ)

## भूरफना रे आठ गुए। मुफ ઉयरे .

मूर्खत्वं हि सखे ममाभिरुचितं यस्मिन् यदष्टौ गुणाः, निर्श्चिन्तो बहुभोजेनोऽत्रपमेना रात्रिंदिवा शायँकः । कॉर्याऽकार्य विचारणान्धबधिरो मानार्पमाने समः प्रायेणाँमयवर्जितो हर्ढंवपुः मूर्खः सुखं जीवति ।।

મૂર્ખપશું મને ગમે છે જેમાં આઠ ગુણ છે–

 શંતામુક્તપણું. ૨. ખૂબ ખાઈ શકે. ૩. શરમ રહિત પણું.
 રાતદિવસ સૂતો રહે. પ-૬. કાર્ય અને અકાર્ય બન્નેની વિચારણા કરવામાં આંધળો અને બહેરો. ૭. એને કોઈ માન-સન્માનથી બોલાવે કે અપમાનિત કરે બન્નેમાં સમાન રહે. મોટે ભાગે રોગ રહિત શરીરની સ્થિતિ. અને ૮. દઢ-મજબૂત શરીરધારી-આ આઠ ગુણ મૂર્ખના છે. અર્હદ્દ દર્શનનાં, અર્હદ્દ ધર્મના અભ્યાસ માટે આ પદ્ધતિ અપનાવવાથી જલ્દી લાભ થાય છે.

એક થી પંદર સુધીનું જ ભલે જ્ઞાન હોય પણ તેનાથી અર્હદ્ ધર્મના મૌલિક પદાર્થનું જ્ઞાન થાય છે. માટે પાઠશાળામાં આવું જ્ઞાન આપવું જોઈએ.

એક એટલે સકલ જીવરાશિનો આત્મા એક છે.

- બે આ આનંદ અને સુખના ભંડાર સ્વરૂપ આત્મા રાગ અને દ્વેષ બે ના કારણે સંસારમાં પરિભ્રમણ કરે છે.
- ત્રણ આ સંસારથી મુક્ત થવાનો ઉપાય જ્ઞાન-દર્શન અને ચારિત્ર એ ત્રણ છે.
- ચાર આ જ્ઞાન-દર્શનની આરાધનામાં મન ચોંટે તે માટે દાન-શીલ-તપ અને ભાવ એ ચાર ધર્મની આરાધના કરવાની છે.
- પાંચ આ આરાધનામાં પ્રાણ સંચાર કરવા માટે પાંચ આચારનું પાલન કરવાનું છે જ્ઞાનાચાર, દર્શનાચાર, ચારિત્રાચાર તપા ચાર અને વીર્યાચાર.
- છ આ પાંચ આચારના સમ્યગ્ પાલનથી છ જીવ નિકામ ને સમજી ને તેની વિરાધનાથી બચવાનું છે. પૃથ્વીકાય, અપકાય, તેઉકાય વોયુકાય અને ત્રસકાય.
- સાત એ છ જીવનિકાયની વિરાધના ટાળવાથી સાત પ્રકારના ભયને જીતી શકાય છે.

આઠ પ્રભુનો ઉપકાર અમાપ છે માટે કૃતજ્ઞતા પ્રદર્શિત કરવા

અર્હદુ દર્શનનાં, અર્હદુ ધર્મના અભ્યાસ માટે....

આઠ પ્રકારની પૂજા કરવી જોઈએ. જે અષ્ટપ્રકારી પૂજા કહેવાય છે.

- નવ શ્રાવક નવતત્ત્વનો જાણકાર હોવો જોઈએ. જીવ-અજીવ પુણ્ય-પાપ-આશ્રવ-સંવર બંધ-નિર્જરા અને મોક્ષ. એ નવ તત્ત્વ છે.
- દશ એ નવતત્ત્વનું જ્ઞાન થયા પછી ક્રમશઃ લક્ષ્ય દશ પ્રકારના યતિધર્મનું રાખવું જોઈએ ક્ષમા વગેરે દશ પ્રકારનાં સાધુ ધર્મ છે.
- અગિયાર જ્યાં સુધી સાધુધર્મનો સ્વીકાર ન થાય ત્યાં સુધી અગિયાર પડિમા વહન કરવી જોઈએ.
- બાર શ્રાવક બાર પ્રકારના વ્રતથી શોભતો હોવો જોઈએ બાર વ્રત એ અર્હદ્ના ઉપાસક શ્રાવકના જીવનનું ભૂષણ છે.
- ેતેર સાધક પ્રભુ અને પ્રભુની આજ્ઞા સાથે એકાકાર થવામાં બાધક તેર પ્રકારના કાઠીયા કહ્યા છે.
  - ચૌદ તેર કાઠીઆને જીતે તે ચૌદ ગુણસ્થાનક ને પામતો છેલ્લે ચૌદમે ગુણસ્થાનકે પહોંચે છે.
    - પંદર ચૌદમા ગુણસ્થાનકે પહોંચેલો પંદર ભેદે સિદ્ધ થાય છે. પંદરમાંથી કોઈપણ એક તે જીવ મોક્ષમાં જાય છે.

આ રીતે ઇચ્છા હોય તેટલાં અંક સુધી લંબાવી શકાય અને અર્હદધર્મનું પાયાનું જ્ઞાન મેળવી શકાય.

પાઠશાળા માત્ર આચારસૂત્ર જ્ઞાનની અપેક્ષાએ આ જ્ઞાન વધુ ઉપકારક પુરવાર થાય છે ઉપયોગી પણ છે.

માટે આવું જ્ઞાન પાઠશાળામાં શિક્ષક મારફત આપવું જોઈએ.

# સંસ્કાર-ઘડતરના પાયારૂપ ધર્મશિક્ષણની અનિવાર્યતા

અનંત ઉપકારી શ્રી અરહિંત પરમાત્મા અને તેમના લોકોત્તર શાસન જોડે આપણે એવો સંબંધ બાંધવો છે કે ભાવાંતરમાં પણ આપણને આ શાસન ફરીથી મળે. વ્યવહારમાં પણ આપણે એવી કુનેહથી જીવીએ છીએ કે, સંબંધોમાં બન્નેની મીઠાશ જળવાઇ રહે, અને ફરીથી તે આપણને બોલાવે. આમાં તમે બીજા માટે જેટલા વધુ ઘસાવ છો, તેટલો સંબંધ વધુ સારો રહે છે; એકતરફી સંબંધ ટકતો નથી. તમે એક વ્યક્તિ માટે કામ કર્યા જ કરો અને સામેથી એનો જવાબ ન મળે તો, અંતે થાકીને, તમારે તમારા સંબંધની મર્યાદા સંકેલવી પડે છે, ઘટાડવી પડે છે. સામે પક્ષે, તમે કંઈ ન કરો ને બીજા તમારા માટે ઘસાતા જ રહે, તો પણ એવો સંબંધ ટકી શકતો નથી. આવા સંબંધો પરસ્પર સાપેક્ષ હોય છે. તે જ રીતે આપણને આ શ્રી જિનેશ્વરદેવના શાસને ઘણું આપ્યું છે, હવે તેનો સંબંધ જાળવી રાખવો હોય તો એની ઉપાસના કરવી જોઈએ; જીવનમાં તેને સ્થાન આપવું જોઈએ.

ઋષ્ગને ફેડવાની ઇચ્છા, સમજ અને પ્રયત્ન સજ્જનોને હોવાં જોઈએ. આપણા માથે આ શાસનનું મોટું કરજ છે. તે ચૂકવવું તે આપણી ફરજ છે. દુર્જનોને દેવું કરવામાં જ રસ, ચૂકવવાની વાતમાં તેમને રસ પડતો નથી. આપણે સજ્જન બનવું છે. શાસનના આપણી ઉપરના ઋણને સ્વીકારો. સંસારનો સંસર્ગ નિરતંર રાખ્યો અને કોઈ દિવસ તે સંસર્ગને ઇચ્છાપૂર્વક છોડીને ધર્મના સંસર્ગમાં આવ્યા નહીં. આવ્યા તો એમાં મનને પરોવ્યું નહીં. માટે જ આટલાં વર્ષોથી નવકારને ગણવા છતાં એ હૃદયમાં સ્થપાયો નહીં, નવકાર એ પાયો છે. જો તેના માટે જ આપણે આટલા બધા બેદરકાર છીએ, તો ચણતર કે શિખર માટેની અપેક્ષાઓ રહેવાની જ નહીં. નવકાર એ બિન્દુ છે. આગળ જતાં સમુદ્ર જેવા વિશાળ ગણિતાનુયોગ દ્રવ્યાનુયોગ, ધર્મકથાનુયોગ અને ચરણકરણાનુયોગ જેવા કઠિન વિષયો આવે છે.

તમારામાં બુદ્ધિ છે. વેપારમાં સરકાર જેટલા કાયદા ઘડે છે, તેની સામે તેટલા જ અપવાદ તમે શોધી શકો છો. તો હવે એ બુદ્ધિને તત્ત્વજ્ઞાનમાં વાપરો. સંખ્યાની ઊણપ બધે જ - જિનમૂર્તિ જિનમંદિર વગેરે ક્ષેત્રોમાં-ઓછી થતી ગઈ છે, પણ જ્ઞાનક્ષેત્રે આપણે ઘણા પાછળ છીએ: આપણે જ્ઞાનની ઉપેક્ષા કરીએ છીએ. "ઉપાધ્યાય તે શિષ્યને સૂત્ર ભણાવણહાર", એમ કહ્યું છે અને આપણે ત્યાં ઉપાધ્યાય અનેક છે, છતાં જ્ઞાનના ક્ષેત્રમાં દરિદ્ર છીએ. બીજાં બધાં ક્ષેત્રોમાં થોડા - સમ ખાવા પૂરતા પણ - આગળ વધ્યા છીએ. અને વિસ્તાર પણ સાધ્યો છે. બીજે વિપુલતા (Quantity) ભલે વધારી, પણ ગુણવત્તા (quality) અને ઊંડાણ નથી આવ્યાં. તપશ્ચર્યા, ક્રિયા, ઉજમણાની સંખ્યા વધારી છે, પણ જ્ઞાનવૃદ્ધિ માટે શું કર્યું ? પાઠશાળામાં કેટલાની હાજરી હોય છે ? ત્રણસો ઘરમાં 100 વિદ્યાર્થી જેટલી પણ સંખ્યા થાય છે ખરી? અને ઘર કેટલાં? આટલી પણ સંખ્યા નથી થતી તો તેના ઉપાયોની ચિંતાવિચારણા તમે કેટલી કરો છો? આજનો બાળક આવતી કાલનો શ્રાવક છે એ ભૂલશો નહીં. શાસનને પામ્યા પછી માત્ર અર્થ પરાયણ જીવન જીવશો તો શાસનની પ્રાપ્તિ ફળશે નહીં. તમને કોઈ પૂછે કે તમે

આરોગ્ય ઇચ્છો કે અર્થ? તમે કહેશો, આરોગ્ય. જેમ આરોગ્યના ભોગે અર્થ મેળવવા ઇચ્છતા નથી, તેવી રીતે ભવિષ્યની પેઢીની ચિંતા નેવે મૂકીને બીજી બધી બાબતોમાં નચિંત બની જઇશું તો, ભાવિ શી રીતે ઉજ્જ્વળ બનશે? તમે સમજો છો કે શરીર સારું હશે તો જ પૈસા કામના છે, પણ રોગી હોઈશું તો પૈસાને શું કરવાના છે? તેમ આ લોકની ચિંતા પાછળ જે દિવસ-રાત વિતાવે અને પરલોકનો વિચાર પણ ન કરે, તે અંતે પસ્તાય છે. આજે એક બાળક ૧૦ વર્ષનો છે, તે કાલે ૨૦ વર્ષનો થશે. ત્યારે કોઈ ક્રિયાની રુચિ, ધર્મનો રાગ અને જ્ઞાનની સમજણ તેની પાસે નહીં હોય તો એનો વિકાસ શી રીતે થશે ?

માતા-પિતાથી અને ઘરના વાતાવરણથી વ્રત, પૂજા વગેરે ધર્મના થોડા સંસ્કારો પડ્યા હતા, તેના પરિણામે આજે ધર્મ કરવા જેવો છે એવી ભાવના તમારી રહી છે. પણ આજે જેનામાં સંસ્કાર અને શિક્ષણ (જ્ઞાન) નથી, તેનું શું થશે? સંસ્કાર એટલે ક્રિયા અને જૈન દર્શનની પરિપાટીનો પરિચય. આ સંસ્કારો આ પ્રમાણે છે : સાધુ મહારાજ આવે ત્યારે ઊભા થઈ જવું; તેઓ વહોરતા હોય ત્યારે ખાવું નહીં; રોજ સવારે જાગતાં અને રાત્રે સૂતાં નવકાર ગણવા; સાધુને શું ખપે ? શુ ના ખપે ? – તેનું જ્ઞાન મેળવવું; ભગવાનનાં દર્શન કરવાં; સાધુ મહારાજ કે સાધ્વીજી મહારાજ દેખાય ત્યારે મત્થએણ વંદામિ કહેવું; ઓછામાં ઓછું નવકારશીનું પચ્ચક્રખાણ ગુરુ મહારાજ ખાસે લેવું – આ બધા જૈન સંસ્કારો કુળાચારની જેમ સહજ બની જવા જોઈએ.

નવકારશીનું પચ્ચક્રખાણ શું છે ? ચૈત્યવંદન, ગુરુવંદન કેવી રીતે થાય? તે સમજવું જોઈએ. રોજ માબાપને પગે લાગવું : આ વાત તો હવે એક સ્વપ્ન જેવી બની ગઈ લાગે છે. અત્યારે માતા- પિતાના વિનયના આવા સંસ્કારો રહ્યા જ નથી, એવું તો નથી; ક્યાંક ક્યાંક એવાં અમીછાંટણાં અત્યારેય દેખાય છે. ૫૦ વર્ષનો પુત્ર પણ ૮૦ વર્ષના પિતાને પગે લાગનાર આજેય મળે છે; પણ બહુ જ ઓછા. સંસ્કાર મેળવવાનાં આ ત્રણ સ્થાનો ગણાય–

(૧) ઘર – પચાસ ટકા સંસ્કારનું શિક્ષણ ઘરમાંથી જ મળતું. ૬-૭ વર્ષના થાય ત્યારે નિશાળે મૂકતા. આજે તો બે-ત્રણ વર્ષની નાની ઉંમરમાં જ નિશાળે મૂકી બાળકને એક જાતના બંધનમાં મૂકી દેવામાં આવે છે. બાળક જેટલું વિખૂટું પડતું જાય છે, તેટલી લાગણી ઘટતી જાય છે.

અમેરિકાની પ્રવાસયાત્રાએ નીકળેલા એક સમીક્ષકે ત્યાંની પરિસ્થિતિનું બહુ બારીકાઈથી નિરીક્ષણ કર્યા પછી, એનું તારણ શોધવા પ્રયત્ન કર્યો કે ત્યાંના અને અહીંનાં મા-બાપની લાગણીમાં તફાવત કેમ પડે છે ? દીકરો ઓફિસમાં હતો, ટેલિફોન આવ્યો કે પિતા બીમાર છે. તમે આવો, તમારી જરૂર છે. રીસિવર મુકાઈ ગયું. પછી દીકરાએ ઓફિસમાંથી જ ડોકટરને ફોન કર્યો કે તમારી તાકીદે જરૂર છે, મારા પિતા માંદા છે. એમને તરત દવાખાનામાં દાખલ કરો. અને હોસ્પિટલના ત્રીજે માળે ૮મા વોર્ડમા, ૨૩ નંબરની રૂમમાં એમને દાખલ કરવામાં આવ્યા. પછી પુત્ર તરત જ પોતાના કામમાં પરોવાઈ ગયો. ઈસ્પિતાલમાં જવાનો એનો વિચાર હતો, પણ આટલું કામ પતાવોને જઈશ, એવા વિચારથી એ ઓફિસ જ રહ્યો ! એટલામાં હોસ્પિટલમાંથી ફોન આવ્યો કે. એ ભાઈ ગુજરી ગયા છે! એ સાંભળી પુત્ર વિચારે છે કે, પિતા નથી રહ્યા તો હવે મારે જવાનું પ્રયોજન શું? તેથી એણે શબ-વાહિની માટે ફોન કર્યો અને જણાવ્યું કે એમના અંતિમ સંસ્કાર આપ પ્રતાવી દેજો અને જે બિલ આવે તે મોકલી આપજો !

#### જ્ઞાનપદ ભજીએ રે

આ કોઈ કાલ્પનિક કથા નથી, વાસ્તવિક ઘટના છે. તેઓને આ બાબતનો રંજ પણ નથી. લાગણીના કોઈ તંતુઓ ત્યાં રહ્યા નથી. આનું સંશોધન કરતાં તે ભાઈને જણાયું કે ત્યાં નાનપણથી જ બાળકોને વાત્સલ્ય મળતું નથી હોતું, એટલે પછી જે મળ્યું હોય તે જ આપી શકે ને ? બાળક એક વર્ષનું હોય ત્યારથી જ સૂવા માટે જુદો બેડરૂમ મળે છે. જે બાળકને સ્નેહ-પ્રેમ-હૂંફ મળ્યાં નથી, તે બીજાને એ શી રીતે આપે ? કોઈ માંદો પડે એની તેને ખબર પડે એટલે દવાઓનો ઢગલો કરી દે કે ફૂલના ગુચ્છા આપી જાય, પણ તેટલું બસ નથી થતું. પણ અડધો કલાક બેસે તો ખબર પડે કે માંદા માણસને શું જોઈતું હોય છે ? તેને મમતા, સ્નેહ, આશ્વાસન, ધીરજ અને હિંમતનો ખપ હોય છે. તેમાં તમે રસ લીધો છે ? આ ટેવો સમજણ અને સંસ્કારથી આવે છે અભણ માનવી પણ જો મા-બાપને ચાહે તો સમજવું કે તે સંસ્કારમાં આગળ છે.

(૨) પછી નિશાળમાંથી શિક્ષણ ને સંસ્કાર મળતા.

(3) સાથે સાથે ધાર્મિક સંસ્થાઓમાંથી પણ સંસ્કારો મળતા હતા. આજે આ ત્રણે સંસ્થાઓ કથળી ગઈ છે. આજે ફરિયાદ બધા કરે છે, પણ તેના ઉપાયની તૈયારી કોઈની નથી. બાળકનું ૧૨ વર્ષ સુધીનું મન અત્યંત ઉચ્ચ કક્ષાના બ્લોટિંગ પેપર જેવું હોય છે, જે નાંખો તે ચૂસી જ લે; જેવું દેખાય તેવું તરત જ કરવા લાગે.

તમારે બાળકને યોગ્ય બનાવવો હોય તો, એનું ૧૨ વર્ષ સુધી સતત ધ્યાન રાખવું જોઈએ, બહુ કાળજી રાખવી જોઈએ. આયુર્વેદમાં તો બાળક ગર્ભમાં હોય ત્યારથી તેની સંભાળ રાખવી જોઈએ એમ કહ્યું છે. અને ધીરે ચાલવું; વાસનાઓને શાંત રાખવી; કોધ વગેરે કષાયો ન કરવા; અતિ તીખા, કડવા, ખારા, ખાટા પદાર્થો ન ખાવા વગેરે સૂચનાઓ ગર્ભવતી માતા માટે આપવામાં આવી છે. શરૂમાં કરેલો થોડો પરિશ્રમ મોટું ફળ આપનાર થશે; પછી જીવનપર્યંત સુખ રહેશે. આદર્શ માતા-પિતા બનવા માટે વ્યક્તિએ પ્રથમ આદર્શ પુત્ર-પુત્રી બનવું પડે છે. શાસ્ત્રમાં કહ્યું છે કે, ''ગુરુ બનતાં પહેલાં સાચા અર્થમાં શિષ્યવૃત્તિ કેળવવી જોઈએ.'' આપણી અપેક્ષાઓ અને આચરણ જુદાં હોય છે. આપણી અપેક્ષા એવી હોય છે કે કોઈ મારી પાસે જૂઠું બોલે નહીં; અને આચરણમાં પોતે જ જૂઠું બોલતાં હોઈએ છીએ! આનું પરિણામ સારું ક્યાંથી આવે ?

એક જ કુટુંબના બધા સભ્યો સાથે બેસીને વાર્તાવિનોદ કરતાં હોય એવાં કુટુંબો આજે કેટલાં મળે ? એકબીજા માટે થોડો પણ ત્યાગ કરવાની ભાવના, કૌટુંબિક ફરજોનું ભાન - આ બધું હવે ઓછું થતું જાય છે.

એક સત્ય ઘટના જાણવા જેવી છે. એક કુટુંબમાં માતા-પિતા ગુજરી ગયાં. પરિવારમાં ચાર દીકરી અને ત્રણ દીકરા હતાં. સૌથી મોટી દીકરી હતી, તેના માથે જવાબદારી આવી પડી. કાકા, મામા, માસા, ફુઆ બધા ખસી ગયા. તે દીકરીના પિતા જ્યાં નોકરી કરતા હતા તે શેઠ પણ અજાણ્યા થઈ ગયા. "બાળાશ્રમમાં મૂકી દો; પૈસા જોઈએ તો અમારી પાસેથી લઈ જજો" – આવી સુંવાળી વાતો કરીને બધાં જતાં રહ્યાં. મોટી છોકરીએ, મારે લગ્ન નથી કરવાં એવો નિર્ણય કર્યો. પોતે ૧૭-૧૮ વર્ષની હતી. તે વખતે નાનો ભાઈ ચાર વર્ષનો હતો. પછી તેણે શિવણ કલાસમાં શિક્ષિકા તરીકે કામ કર્યું, અને બાળકોમાં સંસ્કારોનું સિંચન કર્યું; બાળકોની ધાર્મિક વૃત્તિને પણ વિકસાવી. પૈસા કમાઈને ભાઈ-બહેનોને ભાષ્ઠાવ્યાં, કેળવ્યાં પરષ્ઠાવ્યાં. એણે ખૂબ સારા ભાવથી વાવેતર કર્યું,

જ્ઞાનપદ ભજીએ રે

તો ભાઈઓએ પણ એનાં સારાં ફળ આપ્યાં. કુટુંબ માટે એક જણ ભોગ આપવા તૈયાર ન થાય તો આખા કુટુંબનું શું થાય ? એક બહેને પોતાનાં ભાંડુઓ માટે આવો ભોગ આપ્યો, તો એનું પરિણામ કેવું સારું આવ્યું !

વીસ વર્ષ પહેલાંની આ વાત છે. આ બહેનને એના શિક્ષકે સંસ્કારો આપેલા તેથી આવો સુખદ અંત આવ્યો. પણ એણે હું શા માટે ભોગ આપું? મારી જિંદગી શા માટે વેડફી દઉં ? - એવા વિચારો ન કર્યા. કર્યા હોત તો એનો આખા કુટુંબ માટે કેવો બૂરો અંજામ આવત ! પણ એ સંસ્કારી બહેને બધાના હિતમાં પોતાનું હિત વિચાર્યું અને કર્તવ્યબુદ્ધિથી બધું સારી રીતે પાર પાડ્યું.

ધાર્મિક શિક્ષણ અને સંસ્કારોની જ્યારે બહુ જ જરૂર છે, ત્યારે જ આપણે એની ઉપેક્ષા કરી રહ્યા છીએ, એ ઓછી કમનસીબી છે? સાત ક્ષેત્રોમાં સાતે ક્ષેત્રો ભરપૂર હોવાં જોઈએ. બધાં અંગ સુડોળ હોય તો જ વ્યક્તિ દર્શનીય બને છે. બધાં અંગ પ્રમાણસર ન હોય તો શરીર બેડોળ અને રોગિષ્ટ લાગે. પગ ખૂબ જાડા થઈ જાય તો હાથીપગાનો રોગ કહેવાય છે. પેટ મોટું હોય તો જલોદરનો રોગ નક્કી થાય છે. આજે જિનમૂર્તિ અને જિનમંદિર એ બે ક્ષેત્રો સારી રીતે વિકાસ પામ્યાં છે. સાધુ-સાધ્વી પ્રત્યે પણ ઠીક ઠીક આદર થતો જોવાય છે. પણ સાતે ક્ષેત્રને સાચવનાર શ્રાવક-શ્રાવિકા ક્ષેત્રનું શું છે ? તેના વિકાસ અર્થે કોઈ ચોક્કસ દિશામાં પગલાં ભરાતાં દેખાતાં નથી. અને ત્રીજું ક્ષેત્ર શ્રુતજ્ઞાન, તેના માટે પણ આપણી કેટલી બધી ઉપેક્ષા છે ! જ્ઞાનથી શ્રદ્ધાના પાયા સુસ્થિર થાય છે. જો શ્રદ્ધા હચમચી ઊઠશે તો પછી સાધન નિર્જીવ બની જશે. જ્ઞાન એક બાજુ શ્રદ્ધાને સ્થિર-દઢ કરે છે, તો બીજી બાજુ આચરણમાં આનંદ આપે છે. આ શ્રુતની અવગણના કરવાથી આપણને ઘણું નુકસાન થયું છે. જ્ઞાન આપણું સાચું ધન છે, એ વાત તમારા હૈયામાં બેઠી જ નથી. તે વાતને તમે બધા મહત્ત્વ આપો તો કેવું સારું! જ્ઞાની ઉપાધ્યાય ભગવાન જ્ઞાનની લહાણી કરી રહ્યા છે, એ એમનો અનુપમ ઉપકાર છે. તેઓ માને છે કે શ્રુતરૂપી મૂળ સાબૂત હશે તો પાંદડાં મંજરી, ફૂલ ફળ બધુંય આવશે.

નાના-મોટા પર્વ દિવસોમાં પણ જો દેરાસર ન જઈએ તો આપણે જૈન છીએ એવું લાગે જ નહીં. આવી આપણી દશા છે ! ૨૪ કલાકમાં આપણા કેટલા કલાક ધર્મારાધનામાં વીતે છે? આજે આપણને સાધુ જેટલા ગમે છે, તેટલે અંશે સાધુતા ગમતી નથી. ચોમાસામાં સાધુ જોઈએ જ એ વિચાર વ્યાપક થતો જાય છે, પણ મારા જીવનની સાધુતાની પ્રીતિ કેટલી આવી છે તેવો વિચાર કરો છો ખરા ? બીજાના ઘરની ટેપ-રેકર્ડ ટી. વી. જેવી ચીજો જોયા પછી જેમ એને વસાવવાનું મન થાય છે, તેમ સાધુને જોઈને , સાધુતા ગમતી હોય તો, તમને પણ સાધુ થવાનું મન થાય જ. પણ સાધુતા સારી છે, હૈયે વસાવવા જેવી છે, એવો અનુરાગ પ્રગટ થતો નથી; જો પ્રગટ થતો હોય તો તે મેળવવા માટે તમારા પ્રયત્નો હોય જ. નિત્ય સ્વાધ્યાય કરવાના નિયમ જેવો એકાદ ગુણ પણ કેળવાઈ જાય તો, તેની પાછળ પાછળ, બીજા કેટલાય ગુણો આવવા લાગે. એક ગુણ તેના સાગરીતોને લઈને આવશે. અને ંસ્વાધ્યાયથી પ્રજ્ઞા નિર્મળ થતાં, વિવેકથી તમારી બધી જીવનચર્યા જ બદલાઇ જશે અને વૃત્તિ અને પ્રવૃત્તિ બન્નેમાં પરિવર્તન આવશે. રાત્રિભોજનત્યાગ જેવો એક નિયમ તમે પાળો તો બીજી કેટલીય ધર્મક્રિયાઓ તેની સાથે આવશે એ નિશ્ચિત વાત છે. અવગુણોની ં જેમ ગુણોની પણ સાંકળ હોય છે. એક ગુણનો અંકોડો પકડ્યો એટલે અન્ય ગુણોની સાંકળ આવી જ સમજો. તમે પ્રતિક્રમણ કરતા નથી. તમને એમ ને એમ બેસી રહેલા જોઈ કોઈ તમને આમંત્રણ અને સાથ આપે અને એથી, સદ્ભાગ્યે, તમને પ્રતિક્રમન્ન કરવાનું મન થાય તો ધીમે ધીમે તમારું જીવન જ પલટાઇ જાય. એક અવિરતિ કાઢશો તો બીજી અવિરતિ પણ નબળી પડવા લાગશે અને વિરતિ તરફનો તમારો અનુરાગ વધશે. આમાં તો માત્ર પહેલો ભૂસકો મારવાની જ હિંમત કરવાની છે. થોડો વિશ્વાસ રાખીને કૂદકો મારશો તો નીચે તો સારું જ છે; વાગવાનો કોઈ ભય નથી. પણ સામાજિક પ્રતિષ્ઠા વગેરેના ખોટા ખ્યાલોમાંથી એક વાર બહાર નીકળશો અને ધર્મક્ષેત્રમાં પ્રવેશ કરશો તો જીવનવિકાસની યાત્રા જરૂર વેગવંતી બનવાની છે, એની ખાતરી રાખશો.

મયણાસુંદરીના જીવનમાં આ જ વાત બની હતી. જે સંસ્કારો મળ્યા હતા, તેનું ઉત્થાન થયું. તેમાં ફાળો કોનો હતો? - તે ઝીણવટથી વિચારીએ તો, મયણાની પાત્રતા તો હતી જ. પણ શિક્ષક અને માતા એ બેની દોરવણીની બાદબાકી કરીએ તો તેમનું જીવન જુદું જ નિર્માણ થાત; અને એમની બહેન સુરસુંદરી, જેવું જ કંઈક દેખાત. પણ મયણાસુંદરીના જીવનની ઉજ્જવળતાની મહેંક અત્યાર સુધી ટકી રહી છે. તેમાં એની માતાનો પરિશ્રમ ઓછો નથી; શિક્ષકની પસંદગીનો યશ પણ તેના ફાળે જ જાય છે.

પહેલાં બાળકોની સાથે સાંજે અડધો-પોણો કલાક વાર્તા-વિનોદ થતો હતો. સંતો અને સતીઓનાં ચરિત્રોની વાતો એમને સંભળાવવામાં આવતી હતી. પ્રેરણામૂર્તિ જેવી વ્યક્તિઓના પ્રસંગો તેમને કાને પડતા હતા. આથી બાળકના મનમાં સારા સંસ્કારો એવા વણાઈ જતા કે અવસરે તે ખૂબ ઉપયોગી અને સદાચારને ટકાવી રાખનારા બનતા. આજે કોઈને ૧૫×૭ કેટલા, એમ પૂછીએ તો ટપ કરી ગણતરીનું મશીન (કેલ્ક્યુલેટર) ચલાવશે અથવા ગુણાકાર કરીને જવાબ કહેશે.

શ્રી શ્રીપાળરાસના ટબામાં એવી વાત આવે છે કે. એક અંકથી માંડીને ૧૦૮ સુધીના અંકોમાંથી તેને ઘણું ઘૈણું જ્ઞાન મળતું. ૧-આત્મા એક છે. તેને સંસારનું પરિભ્રમણ કરાવનારા ૨-રાગદ્વેષ બે છે. તેનાથી મુક્તિ માટે જીવે ૩-જ્ઞાન, દર્શન, ચારિત્ર એ ત્રણની આરાધના કરવી જોઈએ. તે ન થાય તો છેવટે ૪-દાન, શીલ, તપ, ભાવ એ ચાર પ્રકારના ધર્મની ઉપાસના કરવી. ધર્મ મેળવવો છે? તો પ-પંચ પરમેષ્ઠીને હૃદયમાં ધારણ કરવા જોઈએ. તે કર્યા પછી ૬-છ કાયના જીવોની રક્ષાનું કાર્ય કરવું જોઈએ. તેનાથી ૭-સાત ભયનું નિવારણ થાય છે. અને સાત ક્ષેત્રોમાં પ્રીતિ થશે તેને સુદઢ બનાવવા માટે ૮-અષ્ટ પ્રવચન માતાનો આદર કરવો જોઈએ. તે માટે બ્રહ્મચર્યની ૯-નવ વાડો પાળવી જોઈએ. આ બધાના સારભૂત ૧૦-દશ પ્રકારનો યતિધર્મ આદરવો જોઈએ. તે ન થાય તો શ્રાવકની ૧૧-અગિયાર પડિમાને વહન કરવી જોઈએ. તેમાં શક્તિ ઓછી પડે તો ૧૨-બાર વ્રતોની પાલના કરવી જોઈએ. અને જીવે સમજીને १उ-तेर डाठियानो त्याग डरवानो છे. અને અંતે ૧૪-ચૌદ ગુણસ્થાનકોમાંથી પસાર થઈ ૧૫-પંદર ભેદમાંથી કોઈ પણ ભેદે સિદ્ધ થવાનું છે. આ રીતે બાળકને લખતાં પણ ન આવડયું હોય ત્યાં જૈનધર્મની આરાધનાનો ખ્યાલ આપે એવી પારિભાષિક સંજ્ઞાઓથી તે કેવો વાકેક થઈ શકે છે ! આમાં ગમ્મત સાથે જ્ઞાન મળી રહે છે, આજે આ બધું ફરી તાજું કરવા જેવું છે.

ઘર, નિશાળ અને ધર્મસંસ્થા - સંસ્કારસિંચનનાં આ ત્રણે ઝરણાં સુકાઈ રહ્યાં છે, તેથી બાળકની સ્થિતિ કફોડી થઈ ગઈ છે. પાશ્ચાત્ય શિક્ષણ-સંસ્કારોએ તેના મન પર અણઘટતો કબજો મેળવી લીધો છે. સુસંસ્કારો આપવાની-ધાર્મિક શિક્ષણની-પ્રવૃત્તિ પ્રત્યે કજી પણ દુર્લક્ષ સેવાતું રહેશે તો પરિસ્થિતિ વધુ બગડતી જશે. કોઈ શ્રાવકનો પુત્ર "ષડ્ જીવનિકાય" જેવોશબ્દ સાંભળશે તો આ કોઈ બીજી ભાષાનો શબ્દ છે તેમ એને લાગશે. આવું ન થાય અને પરિસ્થિતિ હાથથી બહાર ન જાય; એટલા માટે અત્યારથી ચેતો, અને નવી-ઊગતી પેઢીને ધર્મનું મહત્ત્વ સમજાવો. આપણે ત્યાં અભ્યાસ કરવાયોગ્ય સૂત્રગ્રંથો બે પ્રકારના છે : એક પંચપ્રતિક્રમણનાં સૂત્રો; અને બીજાં જીવવિચાર, તત્ત્વાર્થસૂત્ર વગેરે સૂત્રો. એમાં જીવવિચાર વગેરે દ્વારા વિચારમાં જૈન દર્શનનું તત્ત્વજ્ઞાન સ્થિર થાય છે અને પંચ પ્રતિક્રમણનાં સૂત્રો દ્વારા ધર્મમાં-આચારમાં સ્થિર થવાય છે. બન્ને સૂત્રો જીવનમાં અતિ-ઉપયોગી છે. ક્રિયાકાળ સિવાયના કાળમાં, જીવનની રોજ-બરોજની ઘટનામાં જીવવિચાર, તત્ત્વાર્થ સૂત્ર વગેરેનું જ્ઞાન ખૂબ જ હિતકારક પુરવાર થાય છે. તેથી એ બે પ્રકારનાં સૂત્રો ભણાવવાં જોઈએ. આ કર્ત્તવ્ય આપણે ન બજાવીએ અને આપણી ઉછરતી પેઢી ધર્મનું મહત્ત્વ ન સમજે અને ધર્મવિમુખ બને તો એની જવાબદારી આપણી જ છે, એવું સ્વીકારવું જ રહ્યું.

ધર્મતત્ત્વને સમજવા માટે જીવ, જગત ને જગન્નાથ શું છે ? તદ્વિષયક માન્યતા શી છે ? તે જાણવા પ્રયત્ન કરવો જોઈએ. ધાર્મિક શિક્ષકોએ આ કામ કરવાનું હોય છે. સમજણના બીજને વિકસાવવામાં તેઓ પોતાની શક્તિનો સદ્વ્યય કરે એ જરૂરી છે. આ શિક્ષણ નહીં અપાય તો આપણી નવી પેઢી ધર્મવિહીન જીવન જીવશે, એટલું જ નહીં પણ ક્યારેક, અણ-સમજણને કારણે ધર્મની મશ્કરી સુદ્ધાં કરશે; આ બધું હમ્બગ્ છે એવી ઠેકડી ઉડાવશે. આવું થાય તો તેને અટકાવનાર કોણ? લાખોના ખર્ચે આલિશાન દેરાસર બંધાવો અને એમાં પરમાત્માની મોટી પ્રતિમા પધરાવો અથવા ઉપાશ્રયની ભવ્ય ઇમારત ખડી કરી દ્યો; પણ દેરાસરમાં ભક્તિ- પૂજા નહીં હોય અને ઉપાશ્રયમાં બેસનારા નહીં હોય તો એ બધાં શા કામનાં? શ્રીસંઘે ગંભીરપણે વિચારવા જેવી આ વાત છે.

નવી પેઢીને સંદ્ગુણ તરફી વળાંક આપવામાં આવશે તો જ આવાં ધર્મસ્થાનોનો સંદુપયોગ ચાલુ રહેશે. પાણીની શક્તિને નાથવામાં નથી આવતી તો પૂરથી ગામનાં ગામ તારાજ થઈ જાય છે. અને પાણીની શક્તિને જો યોગ્ય રીતે નાથવામાં આવે તો તેથી ઉત્તમ ખેતી પણ થાય અને વીજળીના ઉત્પાદનથી માઈલો સુધીનાં અંધારાં ઉલેચાઈને ચોમેર પ્રકાશ પણ થરાઈ જાય છે. તેવી જ રીતે યુવાશક્તિને કેન્દ્રિત અને સંસ્કારિત કરીને ધર્મમાર્ગે જોડવાથી સંઘ, સમાજ અને દેશને ઘણો જ લાભ થશે. નહીંતર આ બધાયનું ભાવિ બહુ જ નિરાશાભર્યું થવાનું છે. જેમના હૈયામાં ધર્મનાં મૂળ રોપાયાં નથી તેવા યુવ્રકો કહેશે કે આ ઉપાશ્રય ખાલી પડ્યો છે. એમાં કોઈ સાધુ નથી, માટે અમને એ મીટીંગ માટે આપો. અને આવું ચાલ્યું તો પછી ધર્મસ્થાનક ને સંસાર-સ્થાનકમાં ફેર જ નહીં લાગે!

સંઘના અગ્રણીને ઘેર લગ્ન છે, બધી જ વાડીઓ નોંધાઇ ગયેલી છે, જાનને ઉતારવા માટે બીજું કોઈ સ્થાન મળતું નથી, અને આ ઉપાશ્રય ખાલી છે, તો તે લગ્ન માટે આપો-શરૂઆત આવી જ રીતે થાય છે. પણ આવું થવા ન પામે એટલા માટે આ ધર્મ સ્થાનકોમાં કોઈ પાપ-સ્થાનક સેવાય જ નહીં, એવું પાયાનું જ્ઞાન બાળપણથી જ આપવું જોઈએ. જે ઉદ્દેશથી જે વસ્તુ બનાવી હોય તેનો ઉપયોગ તે ઉદ્દેશ પૂરતો જ થવો જોઈએ; ઉદ્દેશની ભિન્નતા ચલાવી ના લેવાય. આ વાત વ્યવહારમાં તો તમે ચોક્કસ માનો જ છો. ધર્મસ્થાનની પવિત્રતાની સમજણ આજે સંસ્કાર અને શિક્ષણ દ્વારા નહીં અપાય તો આવતી કાલ કેવી ઊગશે તેનો વિચાર કરો. ફ્રીજ ખાલી પડ્યું છે માટે કોલસાનો ટોપલો તેમાં મૂકી દો એમ કોઈ કહે, તો તે તમે ચલાવી લેશો ખરા? તમે કહેશો કે, અરે, કોલસાને ગમે ત્યાં મૂકી દો, પણ ફ્રીજમાં તો ન જ મુકાય-આવે વિચાર ને વિવેક કોને આવે, કે જે ફ્રીજના મહત્ત્વને સમજતો હોય તેને.

એમ જે ધર્મની ઉપાદેયતા યથાસ્થિત સમજે, તે સામાજિક કાર્યો માટે ઉપાશ્રય વગેરે વાપરવાનો વિચાર સરખોય ન કરે. ઉપાશ્રય ભલે ને ખાલી હોય, પણ સંસારનાં કામ માટે એનો દુરુપયોગ તો ન જ થાય. માટે કોઈ વિષયનો નિર્ણય કરવામાં તમારી મતિનો ઉપયોગ ન કરવો જોઈએ, પણ શાસ્ત્રમતિથી જ તે કાર્ય કરવું-કરાવવું જોઈએ. અને તે માટે ગીતાર્થ ગુરુભગવંતની નિશ્રા સ્વીકારવી જોઈએ.

આજે શિબિર દ્વારા ધાર્મિક શિક્ષણ અપાય છે તે આવકારદાયક તો છે જ, પણ જરૂરત કરતાં તેમાં લાભ લેનારની સંખ્યા અને સમયની મર્યાદા બન્ને દુષ્ટિએ તે ઘણું અપૂરતું છે; મતલબ કે જેમ નિશાળમાં રોજ વિદ્યાર્થી જાય છે, તેમ તેને રોજ ધર્મના સંસ્કાર ને શિક્ષણ મળવાં જોઈએ. અને શિક્ષણ આપનાર શિક્ષકોને પણ માનની નજરે જોવા જોઈએ. તેઓની સાથેનો આપણો વર્તાવ વિનયભર્યો અને મધુર હોવો જોઈએ. કેમકે તેઓ જ્ઞાનનું દાન કરે છે. વિદ્યાર્થીના ઘડતરમાં શિક્ષકનું કેવું મહત્ત્વનું સ્થાન છે, તેનો ખ્યાલ આવે તો આપણને લાગે કે શિક્ષકો ખૂબ સન્માનનીય છે.

આ ભાવના અમૂલ્ય જીવનને ઉજજ્વળ કરનાર, પરભવમાં પણ સંસ્કારસંપન્ન માનવભવ અને પરમ કૃપાળુ પરમાત્માનું લોકોત્તર શાસન વગેરે સામગ્રીને સુલભ બનાવનાર સમ્યગ્જ્ઞાન પ્રાપ્ત કરવાનો સતત ઉદ્યમ કરવો-કરાવવો, જેથી ઉત્તરોત્તર મંગળમાળા પ્રાપ્ત થાય.

७४

# શ્રી જ્ઞાનપંચમી તપ કરવાનો વિધિ

''જ્ઞાન''ના આરાધન માટે, એટલે આત્માનો જ્ઞાનગુણ જે અનાદિકાળથી જ્ઞાનાવરણીય કર્મના સંયોગે આવરાયેલો છે તેને પ્રગટ કરવા માટે અને જ્ઞાનાવરણીય કર્મનો ક્ષય (ક્ષયોપશમ) કરવા માટે "જ્ઞાનપંચમી" નો તપ અતિ ઉત્ક્રષ્ટ સાધનભૂત છે. જ્ઞાનના આરાધન માટે શાસ્ત્રકારે બીજ, પાંચમ ને અગ્યારશ એ ત્રણ તિથિઓ બતાવી છે. પરંતુ તેમાં મુખ્યતા પાંચમની છે. પ્રાયઃ પ્રવૃત્તિ પણ પંચમી તપ કરવાની વિશેષ છે. આ તપ કોઈપણ વર્ષના કાર્તિક માસની શુકલ પંચમીથી શરુ કરવામાં આવે છે. આ પંચમી "સૌભાગ્ય પંચમી"ના નામથી ઓળખાય છે. જ્ઞાન મેળવવાના ઉત્સુક શ્રાવક-શ્રાવિકાઓ અને સાધુ-સાધ્વીઓ આ તપ વિશેષ કરે છે. આ તપ પાંચ વર્ષ ને પાંચ માસ પર્યંત કરવાનો છે. તે મેકાસણાથી. આયંબિલથી અથવા ઉપવાસથી કરવામાં આવે છે. શારીરિક શક્તિવાળા તો પ્રાયઃ ઉપવાસથી જ કરે છે. બાર માસ ઉપવાસ ન કરી શકે તે પણ કાર્ત્તિક શુદિ પાંચમે તો અવશ્ય ઉપવાસ કરે છે. અને તે દિવસે બનતાં સુધી ચાર કે આઠ પહોર પ્રાેષધ પણ કરે છે. એ તપના આરાધન માટે પણ સંપૂર્ણ વિધિ

જ્ઞાનપદ ભજીએ રે

કરવાના ઇચ્છુકે નીચે પ્રમાણે વિધિ દરેક માસની શુકલ પંચમીએ કરવો.

તપ કરવાનો વિધિ

- ૧. એકાસણું, આયંબિલ કે ઉપવાસ યથાશક્તિ કરવો.
- ર. બંને ટંક પ્રતિક્રમણ કરવું.
- ૩. આ ત્રણ કાળ આઠ સ્તુતિ ને પાંચ શક્રસ્તવાદિ વડે દેવ વાંદવા.'
- ૪. બે ટંક પડિલેહણ કરવું.'
- પ. ત્રણ કાળ જિનપૂજા કરવી. તેમાં પ્રાતઃકાળે વાસક્ષેપાદિ વડે, મધ્યાહ્ને અષ્ટ પ્રકારી અને સાયંકાળે ધૂપ-દીપાદિ વડે કરવી.
- ૬. બે હજાર જાપ કરવો. અર્થાત્ ''નમો નાણર્સ્સ'' એ પદની વીશ નવકારવાળી એકાગ્ર ચિત્તે ગણવી.
- ૭. બને તો પૌષધ કરવો અથવા દિવસનો ઘણો ભાગ જ્ઞાનધ્યાનાદિમાં વ્યતીત કરવો.
- ૮. જ્ઞાન અને જ્ઞાનીની યથાશક્તિ ભક્તિ કરવી.
- ૯. જ્ઞાનનો અભ્યાસ કરવો અને તેની આશાતના ટાળવી.
- ૧૦. પ્રભુ પાસે અથવા જ્ઞાન પાસે પાંચ દીવેટનો દીવો કરવો. પાંચ સ્વસ્તિક કરવા, યથાશક્તિ ફળ નૈવેદાદિ પદાર્થો પાંચ પાંચ ચડાવવા.

૧૧. પાંચ અથવા એકાવન લોગ્સસનો કાઉસગ્ગ કરવો.

૧-૨ દેવવંદનનને પડિલેહણની વિધિ પ્રસિદ્ધ હોવાથી બતાવવામાં આવેલ નથી. ૩. જ્ઞાનપંચમીના દેવવન્દન તથા અર્થ આગળ આપવામાં આવ્યા છે.

૭૬

જ્ઞાનપંચમીને દિવસે તો આ બધાં વાનાં સવિશેષે કરવાં. અર્થાત્ જિનેશ્વરની આંગી પૂજાદિ વડે વિશેષ ભક્તિ કરવી, ફળ નેવેદાદિ વિશેષે ચડાવવાં, જ્ઞાનપંચમીના દેવ વાંદવા,<sup>3</sup> તદંતર્ગત એકાવન ખમાસમણ દેવાં, પ૧ લોગસ્સનો કાઉસગ્ગ કરવો, બનતા સુધી પૌષધ અવશ્ય કરવો, આખો દિવસ જ્ઞાનધ્યાનમાં જ વ્યતીત કરવો. જ્ઞાનના બહુમાન માટે યોગ્ય સ્થળે સુશોભિત ચંદરવા પુંઠીઆ વિગેરે બંધાવી જ્ઞાન પધરાવવું અને અનેક ભવ્ય જીવો દર્શન નિમિત્તે આવે તેવો આકર્ષક દેખાવ કરી જ્ઞાનની ભક્તિ-જયણા પૂર્વક કરવી. જ્ઞાન સમીપે ગાનતાન કરવું-કરાવવું, જ્ઞાનની પૂજા ભણાવવી. ઇત્યાદિ કરીને અનેક ઉત્તમ જીવો જ્ઞાનના આરાધનમાં તત્પર થાય તેમ કરવું.

આત્માના સર્વ લક્ષણોમાં ''જ્ઞાન'' પ્રથમ પદ ધરાવે છે, તેના વડે જ આ જીવ ''ચેતન'' ગણાયેલો છે. તે લક્ષણ અથવા ગુણને પ્રકટ કરવા માટે જેમ બને તેમ વધારે પ્રયાસ કરવાની આવશ્યકતા છે. તે આવશ્યકતા સિદ્ધ કરવા માટે આ નીચે ''જ્ઞાનાચાર''નું તેના આઠ પ્રકારનું સ્વરૂપ, તેની ઉપરના દેષ્ટાંત સાથે પ્રારંભમાં જ ભતાવવામાં આવ્યું છે. તે લક્ષપૂર્વક વાંચી જવાની પ્રાર્થના છે. કારણ કે તે ધ્યાનપૂર્વક વાંચવાથી જ્ઞાનના આરાધનમાં અવશ્ય તત્પરતા પ્રાપ્ત થાય તેમ છે. આ સંબંધમાં પ્રારંભમાં વધારે વિસ્તાર કરવાની જરૂર નથી કેમકે નીચેના લેખની અંદર જ તે હકીકત વિસ્તારથી બતાવવામાં આવેલી છે,

જ્ઞાનપદ ભજીએ રે

# શ્રી જ્ઞાનપંચમીની સ્તુતિઃ

श्रीनेमिः पंचरुपत्रिदशपतिकृतप्राज्यजन्माभिषेक-श्रंचत्पंचाक्षमत्तद्विरदमदभिदा पंचवक्त्रोपमानः ॥ निर्मुक्तः पंचदेह्याः परमसुखमयः प्रास्तकर्मप्रपंचः । कल्याणं पंचमीसत्तपसि वितनुतां पंचमज्ञानवान् वः ॥ १॥

अर्थ – ( श्रीनेमिः ) श्रीनेभिनाथ ( भगवान, ( वः ) तमारा( पंचमी सत्तपसि ) पंथभीना सारा तपने विषे ( कल्याणं ) निर्विध्नपक्षाने ( वितनुतां ) विस्तारो. હवे ते नेभिनाथ ( भगवान् डेवा छे? तो डे ( पंचरूप ) पांथ३पे डरीने ( त्रिदशपति ) देवताना पति येवा के ईद्र तेष्ठे ( कृत ) डर्यो छे. ( प्राज्य जन्माभिषेकः ) भोटो अने ઉत्तम कन्मा(भिषेड केमनो येवा, वक्षी 'ते डेवा छे? तो डे ( चंचत् ) दीपता येवा ( पंचाक्ष ) पांथ ईद्रियो ३५ ( मत्त ) मदोन्मत्त येवा ( द्विरद ) હस्ती तेना ( मदभिदा ) मद्द भेदवे डरीने ( पंचवक्त्रोपमानः ) पंथवड्त्र के सिंढ तेनुं छे ઉपमान केमने येवा छे, वक्षी ते डेवा छे ? डे ( पंचदेह्याः ) औद्दारिडादिङ पांथ शरीर ते थडी ( निर्मुक्त ) मुड्त थया येवा, वक्षी डेवा छे ? ( परम ) ઉत्हृष्ट येटवे अतीद्रीय येवा ( सुखमयः ) सुभे डरीने सडित, वणी डेवा छे? ( पास्त ) प्रडर्भे डरी टाण्या छे ( कर्मप्रपंचः ) डर्भना प्रपंथ येटवे विस्तार केमखे येवा वणी ते डेवा छे? ( पंचमज्ञानवान् ) पांथमुं ज्ञान के डेवणज्ञान तेखे डरी युड्त छे ॥१॥

संप्रीणन् सच्चकोरान् शिवतिलकसमः कौशिकानंदमूर्तिः पुण्याब्धि प्रीतिदायी सितरुरिवयः स्वीयगोभिस्तमांसि ।

૧. દર અજવાળી પાંચમે પ્રતિક્રમણમાં આ થોય બોલવી જોઈએ.

सांद्राणि ध्वंसमानः सकलकुवलयोल्ल्रस मुच्चैश्चकार ज्ञानं पुष्याज्जिनौधः सत पसि भविनां पंचमी वासरस्य॥२।।

અર્થ:- હવે જિનસમુદાયને ચંદ્રની સમાનતારૂપે સ્તવે છે. (सितरूचिरिव) थंद्रमा सर्दश એવા तथा ( शिवतिलकसमः ) शिव **જે મોક્ષ તેને વિષે તિલક સમાન એવો ( यः ) જે ( जिनौधः ) જિન** समुदाय छे, ते ( भविनां ) ભव्यજनोना ( पंचमीवायसरस्य ) पंथभी दिवसना ( सतपसि ) ३ऽ। तथने विषे ( ज्ञानं ) शान के तेने ( पृष्यात् ) પુષ્ટિને કરો. હવે તે જિનસમુદાયને ચંદ્ર તુલ્યતા કેવી રીતે છે? તે સર્વ विशेषणोએ કरीने કહે છે. જેમ ચंद्र ( सच्चकोरान् ) ઉत्तम જે ચકોર પक्षी तेमने ( संप्रीन् ) રૂડે પ્રકારે આનંદ ઉત્પન્ન કરે છે, તેમ એ શ્રી (संप्रीणन्) सम्यక्र प्रકारे હर्ष डरे છे. वली केम यंद्र (कौशिकानंदमूर्त्तिः ) धुवउने आनंददायङ छे भूर्ति केनी એवो छे, तेम એ જિનસમુદાય પણ ( कौशिकानंदमूर्तिः ) ઇद्रने आनंદરૂપ છે મર્તિ જેની એવો છે, તથા જેમ ચંદ્ર ( પુण्यાब्धि ) પુષ્યકારક સમુદ્રને ( प्रीतिदायी ) પ્રીતિદાયક છે, તેમ જિનૌધ પણ ( पुण्याब्धि ) પુણ્યરૂપ े જે સમુદ્ર તેને ( प्रीतिदायी ) પ્રીતનો દેનારો છે, તથા જેમ ચંદ્ર ( स्वीय ) प्रोताना (गोभिः) डिरणोेએ डरी ( सांद्राणि) गाढ એवा ( तमांसि ) (અંધકારોને (ધ્વંસમાનઃ કે૦) ધ્વંસ એટલે નાશ કરનારી છે તે જિનૌધ પણ (સાંદ્રાણિ કે૦) ગાઢ એવા (તમાંસિ કે૦) જીવોનાં અજ્ઞાન. तेमने ( ध्वंसमानः ) ध्वंस એટલे नाश કरनारो છे. तथा જેમ ચંद्र (सकल कुवलयोल्लासं) समग्र इवसय डे यंद्र विडासी डमणो, तेना विर्sसितपशाने ( उच्चैः ) अत्यंत ( चकार ) ५२. तेम એ किनौध

पश ( कुवलय ) पृथ्वीवલयना ( उल्लासं ) वर्षने ( चकार ) કरे એવો છે, માટે તેને તેને ચંद्रમાની ઉપમા યોગ્ય છે. ॥ २ ॥

पीत्वा नानाभिधार्थामृतरसमसमं यांति यास्यंति जग्मु। र्जीवायस्मादनेके विधिवदमरतां प्राज्यनिर्वाणपुर्याम् ॥

यात्वा देवाधिदेवागमदशमसुधाकुंडमानंदहेतु स्तत्पंचम्यास्तपस्युद्यतविशदधियां भाविनामस्तु नित्यम् ॥३॥

अर्थः- (देवाधिगदेवागम) श्री वीतराग हेव तेनो (आगम) सिद्धांतरूप (दशम) हशमो એवो (सुधा कुंड) अमृत डुंउ के छे (तत्) ते (पंचम्याः) शानपंथमीना (तपसि) तपने विषे (उद्यत) ઉજમાલ तथा (विशदधियां) निर्मल छे जुद्धि केमनी એवा (भाविनां) ભाविङ ભव्य જીवोने (आनंदहेतुः) आनंहना डारश्रभूत (नित्यं) निरंतर (अस्तु) थाओ खवे ते किनागम रूप हशम सुधाईंउ डेवो छे? (नानाभिधार्थामृतरसं) नाना प्रडारनां छे नाम केमनां એवा के अर्थो, ते रूप अमृत रस छे केमां ओवो छे तेने (विधिवत्) विधि प्रमाशे (पीत्वा) पान डरीने (असंमं) निरुपम ओवा सुजने (यास्यांति) पामशे, (यांति) पामे छे, अने (जग्मुः) पामता खता. (यस्मात्) केनुं पान डरवा थडी (अनेके) अनेड ओवा (जीवाः) छवो के छे ते (प्राज्य) मહोटी ओवी (निर्व्वाणपर्या) मोक्षनगरीने विधे (अमरतां) अकरामरपशाने (यात्वा) पामीने स्वस्थ थाय छे. ॥ उ ॥

स्वर्णालंकारवल्गन्मणिकिरणगणध्वस्तनित्यांधकारा । हुंकारारावदूरीकृत-सुकृतजनव्रातविध्नप्रचारा ॥ देवी श्री अंबिकाख्या जिनवरचरणांभोजभृंगीसमाना, पंचम्यह्नस्तपोर्थं वितरतु कुशलं धीमतां सावधाना ।। ४ ।।

अर्थ :- ( श्री अंबिकाख्या ) श्री अंभिडा છे नाम केनुं अेवी (देवी ) देवी, ते ( सावधाना ) सावधान अेवी छती ( धीमतां ) भुद्धिमान ओवा (भविङ छाववा ( पंचम्यहनः ) पंथमीना दिवसना ( तपोर्थं ) तपने माटे ( कुशलं ) डुशक्ष के छे तेने ( वितरतुं ) विस्तारो. ते देवी डेवी छे? तो डे ( स्वर्णालंकार ) सुवर्धना के अलंडार तेने विषे ( वल्गन्मणिकिरणगण ) वणग्या ओवा के मधि तेनां डिरणना के गण्ल, तेखे डरी ( ध्वस्तनित्यांध-कारा ) टाक्यो छे निरंतर अंधडार के थे वक्षी ते देवी डेवी छे? ( हुंकारा ) ढुंडारनो राव के शબ्द तेखे डरी ( दूरीकृत ) दूर डर्या छे ( सुकृतजनव्रात सुडृतनो डरनारो ओवो के क्रनसमूढ तेना ( विघ्नप्रचारा ) विध्नना प्रयार केण्डे, वक्षी ते डेवी छे? ( जिनवरचरणांभोज ) श्री वीतरागना थरण्डरूप डमक्षने विषे ( भूंगीसमाना ) ( ्रमरी समान छे. ॥ ४॥

## શ્રી પંચમીની સ્તુતી

શ્રાવણ શુદિ દિન પંચમી એ, જન્મ્યા નેમિજિણંદ તો ॥ શ્યામ વરણ તનુ શોભતું એ, મુખ શારદકો ચંદ તો ॥ સહસ વરસ પ્રભુ આઉખું એ બ્રહ્મચારી ભગવંત તો ॥ અષ્ટ કરમ હેલે હણીએ, પહોંતા મુક્તિ મહંત તો ॥ ૧ ॥ અષ્ટાપદ પર આદિ જિન એ, પહોંતા મુક્તિ મોઝાર તો ॥ વાસુપૂજ્ય ચંપાપુરી એ, નેમ મુક્તિ ગિરનાર તો ॥ પાવાપુરી નગરીમાં વળી એ, શ્રી વીરતણું નિર્વાણ તો ॥ સમેતશિખર વીશ સિદ્ધ હુઆ એ, શિર વહું તેહની આણ તો ॥ ૨ ॥ નેમિનાથ જ્ઞાની હુઆ એ, ભાખે સાર વચન તો ॥ જીવદયા ગુણવેલડી એ, કીજે તાસ જતન તો ॥ મૃષા ન બોલો માનવી એ, ચોરર ચિત્ત નિવાર તો ॥ અનંત તીર્થંકર એમ કહે એ, પરહરિએ પરનાર તો ॥ ૩॥ ગોમેદ નામે જક્ષ ભલો એ, દેવી શ્રી અંબિકા નામ તો ॥ શાસન સાનિધ્ય જે કરે એ, કરે વળી ધર્મનાં કામ તો ॥ તપગચ્છ નાયક ગુણનિલો એ, શ્રી વિજયસેનસૂરિરાય તો ॥ ઋષભદાસ પાય સેવતાં એ, સફલ કરો અવતાર તો ॥ ૪॥

ઇતિ શ્રી પંચમીની સ્તુતિ સંપૂર્ણ

शतेन पुस्तके विद्या सहस्रेण मुखोद्गता । लक्षेण जन्म पर्यन्तं कोट्या जन्मान्तरे खलु ।। १ ।। એકસો વખ ગોખો ત્યાં સુધી ગાથા / શ્લોક પુસ્તકમાં જ રહે. હજાર વખત ગોખો ત્યારે તે ગાથા / શ્લોક મુખમાં આવે તો એકલાખ વાર તેનો પાઠ કરો. આજીવન યાદ રહે અને ક્રોડવાર જો એ શ્લોક/ગાથા અથવા અધ્યયનનો પાઠ કરો તો પરભવમાં યાદ આવે. શ્રી વજ્ર-સ્વામી મહારાજે પુંડરીક-કંડરીક અધ્યયનનો क्रोडोवार पाठ हर्यो छतो तो परलवमां हीक्षा शબ्द સાંભળતાંવેંત જન્મના દિવસે જાતિસ્મરણ જ્ઞાન ઉત્પન્ન થયું.

# શ્રી જ્ઞાનપંચમી દેવવંદન પ્રારંભ તત્ર પ્રથમ વિધિ

પ્રથમ બાજોઠ ઉપર ઠવણી ને તેની ઉપર રૂમાલ ઢાંકી તે ઉપર પાંચ પુસ્તક મૂકીને વાસક્ષેપથી જ્ઞાનની પૂજા કરીએ, વળી પાંચ દીવેટનો દીવો કરીએ, તે જયણાપૂર્વક પુસ્તકની જમણી પાસે સ્થાપીએ અને ધુપધાણું ડાબે પાસે મૂકીએ, પુસ્તક આગળ પાંચ અથવા એકાવન સાથિયા કરી ઉપર શ્રીફળ તથા સોપારી મૂકીએ. પથાશક્તિ જ્ઞાનની દ્રવ્યપૂજા કરીએ. પછી દેવ વાંદીએ અને સામાયિક તથા પોસધ મધ્યે વાસપૂજાએ પુસ્તક પૂજીને દેવ વાંદીએ, અથવા દેહરાસર મધ્યે બાજોઠ ત્રણ ઉપરાઉપર માંડી તે ઉપર પાંચ જિનમૂર્તિ સ્થાપીએ. તથા મહા ઉત્સવથી સ્નાત્ર ભણાવીએ. પ્રભુ આગળ જમણી તરફ પુસ્તક માંડ્યું હોય તેની પણ વાસ પ્રમુખે પૂજા કરીએ તથા ઉજમણું માંડવું હોય તો તિહાં પણ યથાશક્તિ જિનબિંબ આગળ લઘુ સ્નાત્ર ભણાવીને અથવા સત્તરભેદી પૂજા ભણાવીને પછી શ્રી સૌભાગ્યપંચમીના દેવ વાંદીએ.

## હવે દેવ વાંદવાનો વિધિ કહે છે.

પ્રથમ પ્રતિમાજીની જોગવાઈ ન હોય તો સ્થાપનાચાર્ય સમીપે અથવા નવકાર પંચિંદિય વડે સ્થાપના સ્થાપીને ઇરિયાવહી પડિક્કમી, ચાર નવકારનો અથવા એક લોગસ્સનો કાઉસગ્ગ કરી,

જ્ઞાનપદ ભજીએ રે

પ્રગટ લોગસ્સ કહી, ખમાસમણ દેઈ, ઈચ્છાકારેણ સંદિસ્સહ ભગવન્ મતિજ્ઞાન આરાધનાર્થ ચૈત્યવંદન કરું? એમ કહી, યોગમુદ્રાએ બેસી ચૈત્યવંદન કરીએ તે કહે છે.

# શ્રી મતિજ્ઞાનનું ચૈત્યવંદન શ્રી સૌભાગ્ય પંચમી તણો, સયલ દિવસ શણગાર /

પાંચે જ્ઞાનને પૂજીએ, થાય સફલ અવતાર ॥ ૧ ॥ 👘 सामायिङ पोसंड विषे, निरवध पूर्श्व विचार। સગંધ ચુર્ણાદિક થકી, જ્ઞાન ધ્યાન મનોહાર ॥ ૨ ॥ पर्व हिशे ઉत्तर हिशे, पीठ रयी त्रણ सार । પંચ વરણ જિનબિંબને સ્થાપીજે સુખકાર ॥ ૩ ॥ पंच पंच वस्तु मेणवी, पूछा सामग्री छोग । પંચ વરણ કલશા ભરી, હરીએ દુઃખ ઉપભોગ ॥ ૪ ॥ यथाशक्ति पूछा डरो, मतिज्ञानने डार्छ । પંચ જ્ઞાનમાં ધૂરે કહ્યું, શ્રીજિન શાસન રાજે ॥ ૫ ॥ મતિ શ્રુત વિણ હોવે નાહિ એ, અવધિ પ્રમુખ મહા જ્ઞાન / તે માટે મતિ ધૂરે કહ્યું, મતિ શ્રુતિમાં મતિ જ્ઞાન ॥ ૬ ॥ क्षय ઉપશમ આવરણનો. લબ્ધિ હોયે સમ કાલે । સ્વાભ્યાદિકથી અભેદ છે, પણ મુખ્ય ઉપયોગ કાલે ॥ ૭ ॥ લક્ષણ ભેદે ભેદ છે. કારણ કારજ યોગે / મતિ સાધન શ્રુત સાધ્ય છે, કંચન કલશ સંયોગે ॥ ૮ ॥ परमातम परमेसरु એ सिद्ध सियस (मगवान । મતિજ્ઞાન પામી કરી, કેવલ લક્ષ્મી નિધાન ॥ ૯॥

। મતિજ્ઞાનના ચૈત્યવંદનનો અર્થ. ॥ :-

શ્રી સૌભાગ્યપંચચીનો દિવસ સર્વ દિવસોમાં અલંકાર તુલ્ય છે. તે દિવસે પાંચ જ્ઞાનની પૂજા કરીએ કે જેથી જન્મ સફળ થાય. ॥ ૧ ॥ સામાયિક તથા પોસહમાં (દેશાવગાશિકમાં પણ) સારા ગન્ધવાલા વાસક્ષેપાદિ ચૂર્જા વડે નિરવદ્ય પૂજાનો વિચાર જાણવો. તથો મનોહર જ્ઞાનનું ધ્યાન કરવું. ॥ ૨ ॥ પૂર્વ તથા ઉત્તર દિશામાં પ્રધાન ત્રણ પીઠ રચીને સુખર્કર્તા પરમાત્માના પંચવર્ણ બિમ્બને ભેગી કરી પંચવર્ણના કલશ ભરી દુઃખના ઉપભોગનો નાશ કરીએ. ॥ ४ ॥ મતિજ્ઞાનની પ્રાપ્તિને માટે શક્તિ અનુસાર પૂજા કરીએ, જે મતિજ્ઞાન શ્રી જૈનશાસનના રાજા (તીર્થંકર પ્રભુ) એ પંચજ્ઞાનમાં અવધિજ્ઞાન વિગેરે મોટા જ્ઞાનો થતાં નથી, તે કારણથી મતિજ્ઞાન પ્રથમ કહ્યું છે, મતિ અને શ્રુતમાં પણ મતિનું પ્રધાનપણું છે. ॥ દ ॥ મતિશ્રુતના આવરણનો ક્ષયોપશમ તથા પ્રાપ્તિ સમાનકાળે થાય છે. 'સ્વામિ આદિકે કરીને મતિશ્રુતનો અભેદ છે. પણ મુખ્યતા ઉપયોગકાળમાં હોય છે. (જે વખતે જે જ્ઞाનનો ઉપયોગ વર્તે તે કારણ કાર્યના સંબંધથી તે બેનો ભેદ છે. કાંચન અને કલશના પરમેશ્વર પરમાત્મા સર્વ સિદ્ધ ભગવન્તો મતિજ્ઞાન પામીને કેવળ 

ઇતિચૈત્યવંદન ॥ ૧ ॥ નમુથ્થ૦ ॥ જાવંતિ૦ ॥ નમોર્ક્હત્૦ ॥ કહી સ્તવન કરીએ તે આ પ્રમાણે–

૧. સ્વામી, કાળ, કારણ, વિષય, પરોક્ષ.

૨. આગળ દુહામાં બતાવશશ તે લક્ષણ તથા ભેઠો.

જ્ઞાનપદ ભજીએ રે

## भतिज्ञाननुं स्तवन

॥ रसियानी हेशी ॥

પ્રણમો પંચમી દિવસે જ્ઞાનને, ગાજી જગમાં રે જેહ II સુજ્ઞાની II શુભ ઉપયોગે ક્ષણમાં નિર્જરે, મિથ્યા સંચિત ખેહ II સુ૦ II પ્રણ૦૧ II

સંતપદાદિક નવ દ્વારે કરી, મતિ અનુયોગ પ્રકાશ ॥ સુ૦ ॥ નય વ્યવહારે આવરણ ક્ષય કરી, અજ્ઞાની જ્ઞાન ઉલ્લાસ ॥ સુ૦ ॥ પ્રણ૦ ૨ ॥

જ્ઞાની જ્ઞાન લહે નિશ્ચય કહે, દો નય પ્રભુજીને સત્ય ॥ સુ૦ ॥ અંતર મુહૂર્ત રહે ઉપયોગથી, એ સર્વ પ્રાણીને નિત્ય ॥ સુ૦ , ॥ પ્રણ૦૩ ॥

લબ્ધિ અંતર મુહૂર્ત્ત લઘુપણે, છાસઠ સાગર જિજી ॥ સુ૦ ॥ અધીકો નરભવ બહુવિધ જીવને, અંતર કદિયે ન દીઠ ॥ સુ૦ ॥ પ્રણ૦ ૪ ॥

સંપ્રતિ સમયે એક બે પામતા, હોય અથવા નવિ હોય ॥ સુ૦ ॥ ક્ષેત્ર પલ્યોપમ ભાગ અસંખ્યમાં, પ્રદેશ માને બહુ જોય ॥ સુ૦ ॥ પ્રણ૦૫ ॥

મતિજ્ઞાન પામ્યા જીવ અસંખ્ય છે, કહ્યા પડિવાઈ અનંત ॥ સુ૦ ॥ સર્વ આશાતન વરજો જ્ઞાનની વિજયલક્ષ્મી લહો સંત ॥ સુ૦ ॥ પ્રણ૦૬ ॥

### ॥ भतिज्ञानना स्तवननो अर्थ ॥

હે સુજ્ઞ ભવ્ય પ્રાણીઓ ! તમે પંચમીને દિવસે જ્ઞાનને નમસ્કાર કરો કે જે જ્ઞાન જગતમાં ગાઝી રહ્યું છે, વળી શુભ ઉપયોગમાં રહેતાં ક્ષણવારમાં મિથ્યાત્વથી સંચિત થયેલી કર્મરજ નિર્જરી જાય છે (આત્માથી છૂટી પડે છે) II ૧ II સંતપદ પ્રરૂ-પણતા વિગેરે નવ દ્વાર વડે મતિજ્ઞાનની વ્યાખ્યાનો પ્રકાશ છે, વ્યવહારનયે જ્ઞાનાવરણીય કર્મનો ક્ષયોપશમ કરવાથી અજ્ઞાની જીવને જ્ઞાનનો ઉલ્લાસ થાય છે. II ૨ II નિશ્ચયનય કહે છે કે જ્ઞાની હોય તે જ જ્ઞાન પામે છે. ભગવંતોને તો બન્ને નયો સત્ય છે.

૧ સત્પદ પ્રરૂપણામાં ગતિ વિગેરે વીશ માર્ગણાઓએ કરી મતિરૂપી સત્પદની પ્રરૂપણા કરવી. તેમાં ગતિમાર્ગણામાં કયી કયી ગતિઓમાં મતિજ્ઞાન પામેલા તથા પામતા જીવો હોય ? ચારે ગતિઓમાં મતિજ્ઞાન પમેલા જીવો હોય. પામતા જીવો કોઈ વખત હોય તથા કોઈ વખત ન હોય ૧ ઇન્દ્રિયમાર્ગણાએ પંચેન્દ્રિય જીવો પૂર્વપ્રતિપન્ન હોય. પ્રતિપદ્યમાનની ભજના જાણવી. વિકલેન્દ્રિયો પર્વપ્રતિપન્ન હોય. (સિદ્ધાંતકારના મતે, કાર્મ ગ્રન્થિક મતે ઉભય પણ ન હોય) એકેન્દ્રિયોમાં એકે પણ ન હોય ૨. કાર્યમાર્ગણાએ ત્રસકાયમાં પૂર્વપ્રતિપન્ન હોય, પ્રતિપદ્યમાન ભજના. પૃથ્વીકાયાદિમાં ઉભયાભાવ ૩. યોગમાર્ગણાએ સમુદિત ત્રણે યોગોમાં પંચેન્દ્રિયની માકક. મનોરહિત વચનયોગ વિષે વિકલેન્દ્રિયની માકક. કેવલ કાયયોગમાં ઉભયાભાવ ૪. વેદ દ્વારે ત્રણે વેદોનાં પૂર્વ પ્રતિપન્ન હોય, પ્રતિપદ્યમાન ભજના ૫. કષાયદ્વારે અનન્તાનુબન્ધિમાં ઉભયાભાવ. બાકી ત્રણમાં પુર્વપ્રતિપન્ન હોય, પ્રતિપદ્યમાન ભજના ૬. લેશ્યાદ્વારે શુદ્ધ ત્રણમાં પંચેન્દ્રિયની ્માફક, અશુદ્ધ ત્રણમાં પૂર્વપ્રતિપન્ન હોય, બીજા નહીં ૭ સમ્યકત્વ માર્ગણાએ व्यवडारनये पूर्वप्रतिपन्न डोय, निश्चयनये ઉભય पश डोय ८. ज्ञानदारे ્વ્યવહારનયે ચાર જ્ઞાનવાલાઓ પૂર્વ પ્રતિપન્ન હોય, પ્રતિપદ્યમાન ન હોય. કેવલી ઉભય ન હોય. ત્રણ અજ્ઞાનીઓ પ્રતિપદ્યમાન વિવક્ષિતકાલે હોય પણ પૂર્વપ્રતિપન્ન ન હોય. નિશ્વયનયે મતિ શ્રુત અવધિજ્ઞાનવાલા પ્રતિપન્ન નિશ્વયે હોય, પ્રતિપદ્યમાન પણ વિવક્ષિતકાલે હોય. મનઃપર્યાયજ્ઞાની પૂર્વપ્રતિપન્ન હોય, પ્રતિપદ્યમાન નહીં. કેવલી તથા ત્રણ અજ્ઞાની ઉભય પણ ન હોય ૯. દર્શનદારે ચક્ષુ અચક્ષુ દર્શન લબ્ધિવાળા પૂર્વપ્રતિપન્ન હોય, પ્રતિપદ્યમાન અવધિદર્શની

આ જ્ઞાન ઉપયોગથી સર્વ પ્રાણીઓને હંમેશા અર્મુહૂર્ત સુધી રહે છે. (સતત ઉપયોગ અંતર્મુહૂર્ત જ રહે છે.) II 3 II કાલદારે ઉપયોગ આશ્રયી એક અથવા આ જ્ઞાનની લબ્ધિ જઘન્યથી અન્તર્મુહ્ત કાળ રહે છે અને ઉત્કૃષ્ટથી છાસઠ સાગરોપમ અને મનુષ્યભાવો અધિક એટલો કાળ રહે છે. અને ઘણા પ્રકારના જીવોની અપેક્ષાએ અન્તર (વિરહ) કોઇ દિવસ પણ હોતો નથી. IIજII (જઘન્યથી) વર્ત્તમાન સમયે આ જ્ઞાન પામનારા જીવો એક બે હોય અથવા ન પણ હોય. અને ઉત્કૃષ્ટા ક્ષેત્ર પલ્યોપમના અસંખ્યાતમા ભાગમાં જેટલા આકાશપ્રદેશો હોય તેટલી સંખ્યાએ જાણવા. IIપII મતિજ્ઞાન પામેલા જીવો અસંખ્યતા છે, અને મતિજ્ઞાનથી પડવાઈ થયેલા (પડેલા) અનન્તા છે, માટે હે ભવ્યજીવો ! જ્ઞાનની સર્વ પ્રકારની આશાતનાનો ત્યાગ કરો કે જેથી વિજયલક્ષ્મી મેળવો. II૬II

પ્રતિપન્ન હોય, પ્રતિપદ્યમાન નહીં. કેવલદર્શની ઉભય પણ ન હોય. ભજના, ૧૦ સંયતદારે પૂર્વપ્રતિપન્ન હોય, પ્રતિપદ્યમાન નહીં. ૧૧. ઉપયોગદારે સાકારોપયોગી પૂર્વપ્રતિપન્ન હોય, પ્રતિપદ્યમાન ભજના. અનાકારોપયોગી પ્રતિપન્ન હોય, પ્રતિપદ્યમાન ન હોય. ૧૨. આહારકદારે આહારક પૂર્વપ્રતિપન્ન હોય, પ્રતિપદ્યમાન ભજના. અનાહારક પૂર્વપ્રતિપન્ન હોય, પ્રતિપદ્યમાન નહીં. ૧૩. ભાષકદારે ભાષા લબ્ધિવાળા પ્રતિપન્ન હોય, પ્રતિપદ્યમાન ભજના. ૧૪. પરિત્તદારે પ્રત્યેક શરીરી પ્રતિપન્ન હોય, પ્રતિપદ્યમાન ભજના. ૧૪. પરિત્તદારે પ્રત્યેક શરીરી પ્રતિપન્ન હોય, પ્રતિપદ્યમાન ભજના. સાધારણ ઉભય નહીં ૧૫. પર્યાપ્તિદારે પર્યાપ્તા પ્રતિપન્ન હોય, પ્રતિપદ્યમાન ભજના. અપર્યાપ્તા પૂર્વ પ્રતિપન્ન હોય, પ્રતિપદ્યમાન નહીં ૧૬. સૂક્ષ્મદારે સૂક્ષ્મ ઉભય નહીં. બાદર પ્રતિપન્ન હોય, પ્રતિપદ્યમાન ભજના. ૧૭ સંજ્ઞિદારે સંજ્ઞિ પૂર્વપ્રતિપન્ન હોય, પછી જયવીયરાય સંપૂર્ણ કહી, ખમાસમણ દઈ, ઈચ્છાકારેણ સંદિસ્સહ ભગવન્ શ્રીમતિજ્ઞાન આરાધનાર્થ કરેમિ કાઉસ્સગ્ગં વંદણવત્તિઆએ૦ અને અન્નથ ઉસ્સસીએણં૦ કહી એક લોગસ્સ અથવા ચાર નવકારનો કાઉસ્સગ્ગ કરી, પારી, નમોર્ડ્હત્સિદ્ધા-ચાર્યોપાધ્યાયસર્વસાધુભ્યઃ કહી થુઈ કહેવી. તે આ પ્રમાણે:-

મતિજ્ઞાનની થુઈ

શ્રીમતિજ્ઞાની તત્ત્વ ભેદથી, પર્યાયે કરી વ્યાખ્યાજી | ચઉવિહ દ્રવ્યાદિકને જાણે, આદેશે કરી દાખ્યાજી || માને વસ્તુ ધર્મ અનંતા, નહિ અજ્ઞાન વિવક્ષાજી | તે મતિજ્ઞાનને વંદો પૂજો, વિજયલક્ષ્મી ગુણકાંક્ષાજી || ૧ ||

### મતિજ્ઞાનની થોઈનો અર્થ

શ્રીમતિજ્ઞાનની તત્ત્વ' ભેદ' અને પર્યાય<sup>3</sup> શબ્દોએ કરીન વ્યાખ્યા કરી છે. તે મતિજ્ઞાની જીવો સામાન્યે કરી દ્રવ્યાદિ ચાર પદાર્થોને જાણે એમ કહ્યું છે. તેઓ વસ્તુના અનન્તા ધર્મોને નિશ્વયે જાણે છે. એમાં અજ્ઞાનની વિવક્ષા કરેલી નથી. જો વિજયલક્ષ્મી રૂપ ગુણ પ્રાપ્ત કરવાની અભિલાષા હોય તો તે મતિજ્ઞાનની વન્દના તથા પૂજના કરો. !! ?!!

પછી ખમાસમણ દઈ, ઊભા રહી, મતિજ્ઞાન સંબંધી અઠાવીશ ગુણ વર્ણવવા દુહા કહેવા. તેમાં પઠિકાના દુહા લખીએ છીએ.

પીઠિકાના દુહા શ્રી શ્રુત દેવી ભગવતી, જે બ્રાહ્મી લિપી રૂપ ! પ્રણમે જેહને ગોયમા, હું વંદું સુખરૂપ !! ૧ !! જ્ઞેય અનંતે જ્ઞાનના, ભેદ અનેક વિલાસ !! તેહમાં એકાવન કહું, આતમ ધર્મ પ્રકાશ !! ૨ !! ખમાસમણ એક એકથી, સ્તવિયે જ્ઞાન ગુણ એક !! એમ એકાવન દીજીયે, ખમાસમણ સુવિવેક !! ૩ !!

૧ તત્ત્વ-મતિજ્ઞાનનું લક્ષણ જે આગળના દુહાના અર્થમાં સ્પષ્ટ રીતે બતાવાશે તે.

ર ભેદો-વ્યંજનાવગ્રહ વિગેરે અકાવીશ, બત્રીશ, અથવા ચાર, બે, ૩૩૬ ને ૩૪૦ છે.

૩ પર્યાય-મતિજ્ઞાનના બીજા નામો ઇહા, અપોહ, વિમર્શ, માર્ગણા, ગવેષણા, સંજ્ઞા, સ્મૃતિ, મતિ, પ્રજ્ઞા - આ સર્વ આભિનિબોધિક જ્ઞાનના પર્યાયો છે. શ્રી સૌભાગ્ય પંચમી દિને, આરાધો મતિજ્ઞાન ॥ ભેદ અજ્ઞાવીશ એહના, સ્તવીયે કરી બહુમાન ॥ ૪ ॥

### પીઠિકાના દુહાનો અર્થ

શ્રી ગૌતમસ્વામી મહારાજ ભગવતી આદિ આગમોને વિષે "નમો બંભીએ લીવિએ" એવા શબ્દોએ કરીને જેને નમસ્કાર કરે છે, તે 'અઢાર પ્રકારના સંજ્ઞાક્ષર (લિપિ) સ્વરૂપ ભગવતી (પૂજ્ય) એકાન્ત સુખરૂપ શ્રી શ્રુતદેવીને હું વાંદુ છું ॥૧॥ 'જ્ઞેય (જાણવાલાયક) પદાર્થો અનન્તા હોવાથી જ્ઞાનના પણ અનેક (અન-ન્ત) ભેદો થાય છે. તેમાંથી આત્માના ધર્મને પ્રકાશ કરનારા એકાવન ભેદોને હું કહું છું. ॥૨॥ એકેક ગુણદીઠ એકેક ખમાસમણ દઈને એકેક જ્ઞાનગુણની સ્તવના કરીએ. એ પ્રમાણે રૂડા વિવેક રહિત એકાવવ ખમાસમણ દઈએ. ॥૩॥ શ્રી સૌભાગ્યપંચમી (કાર્ત્તિકશુદિ ૫)ને દિવસે મતિજ્ઞાનની આરાધના કરો. એ મતિજ્ઞાનના પૂર્વોક્ત એકાવન ભેદોમાંના અટાવીશ ભેદો છે. તે ભેદોની ઘણા માનપૂર્વક સ્તવના કરીએ ॥૪॥

### ગુણના દુહા

ઇંદ્રિય વસ્તુપુગ્ગલા, મલવે અવત્તવ નાણ ॥ લોચન મન વિશુ અક્ષને, વ્યંજનાવગ્રહ જાણ ॥ ૫ ॥ ભાગ અસંખ્ય આવલિ લઘુ, સાસ પહુત ઠિઈ જિજી ॥

પ્રાપ્યકારી ચઉ ઇંદ્રિયા, અપ્રાપ્યકારી દુગ દિષ્ઠ ॥ ૬ ॥

૧. હંસલિપિ ૧, ભૂત૦ ૨, યક્ષ૦ ૩, રાક્ષસ૦ ૪, ઉર્દુ૦ ૫, યવની૦ ૬, તુર્કી૦ ૭, કીરી૦ ૮, દ્રવિડી૦ ૯, સિંધી૦ ૧૦, માલવી૦ ૧૧ નડી૦ ૧૨, નાગરી૦ ૧૩, લાટ૦ ૧૪, ફારસી૦ ૧૫, નૈમિત્તિકી૦ ૧૬, ચાણાકયી૦ ૧૭ મૂલદેવી૦ ૧૮.

જ્ઞાનપદ ભજીએરે

## ગુણના દુહાનો અર્થ

શ્રોત્રાદિ ઇન્દ્રિયો તથા શબ્દાદિ પુદ્ગલો તે બન્નેનો સંબંધ થવાથી નેત્ર તથા મન સિવાયની ચાર ઇન્દ્રિયો વડે જે પ્રથમ અવ્યક્ત જ્ઞાન થાય છે તે <sup>1</sup>વ્યંજનાવગ્રહ જાણવું. (આ દુહાની અંદર મતિજ્ઞાનના ચાર ભેદો બતાવ્યા છે, શ્રોત્રેન્દ્રિવ્યંજનાવગ્રહ ૧ ઘ્રાણેન્દ્રિયવ્યંજનાવગ્રહ ૨ સ્પર્શનેન્દ્રિય ૩, રસનેન્દ્રિય ૩ વ્યંજનાવગ્રહ ૪) ॥૫॥

વ્યંજનાવગ્રહનો જઘન્ય કાળ આવલિકાનો અસંખ્યાતમો ઉત્કૃષ્ટ કાળ બેથી નવ શ્વાસોચ્છ્વાસ પ્રમાણ છે. ચક્ષુ તથા મન વિનાની બાકીની ચાર સ્પર્શન, રસન, ઘ્રાણ, શ્રોત્ર ઇન્દ્રિયો પ્રાપ્યકારી છે. (જે ઇન્દ્રિયોનો પોતાનાથી જાણવાલાયક પદાર્થની સાથે સંયોગરૂપ સંબન્ધ થવાથી જ્ઞાન થાય તે પ્રાપ્યકારી છે. (જે ઇન્દ્રિયોનો પોતાથી જાણવા લાયક પદાર્થની સાથે સંયોગરુપ સંબન્ધ થવાથી જ્ઞાન થાય તે પ્રાપ્યકારી ઇન્દ્રિય જાણવી.) ચક્ષુ તથા મન એ બે અપ્રાપ્યકારી જ્ઞાની પુરુષોએ દીઠેલ છે. (જે ઇન્દ્રિયથી પોતાના વિષયની સાથે સંયોગ થયા વિના જ્ઞાન થાય તે અપ્રાપ્યકારી જાણવી.) !!૬!!

### ખમાસમણના દુહા

સમકિત શ્રદ્ધાવંતને, ઉપન્યો જ્ઞાન પ્રકાશ ॥ પ્રણમું પદકજ તેહના, ભાવ ધરી ઉલ્લાસ. ૭. ॥ ખમા૦ ॥ ૧॥

૧. જગતના પદાર્થ માત્ર ત્રણ પ્રકારના હોય છે. ૧ જ્ઞેય, ૨ હેય, ૩ ઉપાદેય. તેમાં હેય અને ઉપાદેયપણું પણ જ્ઞાનથી જાણેલા પદાર્થોમાં જ હોય છે માટે તે બન્ને પણ જ્ઞેય શબ્દથી અંગીકાર કરાય છે. ૨ ઇન્દ્રિયો તથા પદાર્થના સંબંધ વડે થવાવાળું પહેલું જે પદાર્થનું જ્ઞાન તે, આ વ્યંજનાવગ્રહ મતિજ્ઞાનના મૂળ પાંચ ભેદો પૈકી પ્રથમ ભેદ છે.

૯૨

એ દુહો ગુણ ગુણ દીઠ કહેવો. નહીં વર્ણાદિક યોજના. અર્થાવગ્રહ હોય ॥ નોઈદ્રિય પંચ ઇદ્રિયે; વસ્તુ ગ્રહણ કાંઈ જોય. ૮. ॥ સમ૦॥ ૨ ॥ અન્વય વ્યતિરેકે કરી, અંતર મુહૂર્ત પ્રમાણ // પંચેંદ્રિય મનથી હોયે. ઈહા વિચારણા જ્ઞાન. ૯. ॥ સમ૦॥ ૩ ॥ વર્ણાદિક નિશ્ચય વસે, સુર નર એહિજ વસ્ત ॥ પંચેંદ્રિય મનથી હોયે. ભેદ અપાય પ્રશસ્ત. ૧૦. || સમ૦ || ૪ || निर्धात वस्तु स्थिर ग्रहे, डालांतर पण साथ ॥ પંચેદ્રિય મનથી હોયે, ધાાણા અર્થ ઉવાચ. ૧૧. || સમ૦ || ૫ || निश्चय वस्तू ग्रहे छते, संतत ध्यान प्रडाम ॥ અપાયથી અધિક ગુણે, અવિચ્યુતિ' ધારણા ઠામ. ૧૨. // सम० ॥ ६ ॥ અવિચ્યુતિ સ્મૃતિ' તણું, કારજ કારણ જેહ ॥ સંખ્ય અસંખ્ય કાલજ સુધી, વાસના<sup>ર</sup> ધાારણા તેહ. ૧૩. // सम० ॥ ७ ॥ પર્વોત્તર દર્શન દ્વય, વસ્તુ અપ્રાપ્ત એકત્વ ॥ सम0 || ८ || વાજિત્ર નાદ લહી ગ્રહે, એ તો દુંદભિ નાદ ॥ અવગ્રહાદિક જાણે વહુ, ભેદ એ મતિ આલ્હાદ. ૧૫. ॥ सम० ॥ ૯ ॥ દેશ સામાન્યે વસ્તુ છે, ગ્રહે તદપિ સામાન્ય ॥ શબ્દ એ નવ નવ જાતિનો, એ અબહુ મતિ માન ૧૬ // सम० ॥ १० ॥ એકજ તુરિયના નાદમાં, મધુર તરુણાદિક જાતિ ॥ જાશે બહુવિધ ધર્મ શું, ક્ષય ઉપશમની ભાતિ. ૧૭ // सम० ॥ ११ ॥

જ્ઞાનપદ ભજીએ રે

મધુરતાદિક ધર્મમાં, ગ્રહવો અલ્પ સુવિચાર ॥ અબહુવિધ મતિ ભેદનો, કીધો અર્થ વિસ્તાર. ૧૮ ॥ સમ૦ ॥ ૧૨ ॥

શીઘ્રમેવ જાણે સહી, નવિ હોયે બહુ વિલંબ ॥ બહુ વિચાર કરી જાણીએ, એ અક્ષિપ્રહ ભેદ ॥ ક્ષયોપશમ વિચિત્રતા. કહે મહાજ્ઞાની સંવેદ ૨૦ // સમ૦ // ૧૪ // અનમાને કરી કો ગ્રહે ધ્વજથી જિનવર ચૈત્ય ॥ પૂર્વ પ્રબંધ સંભાલીને, નિશ્ચિત ભેદ સંકેત.૨૧ ॥ સમ૦ ॥ ૧૫ ॥ वाहिर थिन्छ ग्रहे नहीं, आशे वस्तु विवेड ॥ અનિશ્ચિત ભે એ ધારીએ. આભિનિબોધિક ટેક. ૨૨ // સમ૦ // ૧૬ // નિઃસંદેહ નિશ્વયપણે, જાણે વસ્તુ અધિકાર ॥ નિશ્ચિત અર્થ એ ચિંતવો. મતિજ્ઞાન પ્રકાર. ૨૩ // સમ૦// ૧૭ // એમ હોયે વા અન્યથા, એમ સંદેહે જાૂત્ત ॥ धरे अनिश्चित ભાवथी, वस्तु ग्रહण ઉपयुत्त. २४ ॥ सम०॥ १८ ॥ બહુ પ્રમુખ ભેદે ગ્રહ્યું, જિમ એકદા તિમ નિત્ય ॥ जुद्धि थाये જेडने, એ ध्रुव ભेटनुं थित्त.२५ ॥ सम० ॥ १૯ ॥ બહુ પ્રમુખ રૂપે કઠા, કઠા અબહુવાદિકરૂપ ॥ એ રીતે જાણે તદા, ભેદ અબુધ સ્વરૂપ. ૨૬ || સમ૦ || ૨૦ || अवग्रहाहिङ २७ (मेहमां. जाणवा योग्य ते ज्ञेय ॥ તે ચઉ ભેદે ભાખીયો. દ્રવ્યાદિકથી ગણેય. ૨૭ ॥ જાણે આદેશે કરી. કેટલા પર્યાય વિસિષ્ઠ ॥ ધર્માદિક સવિ દ્રવ્યને. સામાન્ય વિશેષ ગરિષ્ઠ. ૨૮ //સમ૦ // ૨૧ // સામાન્યાદેશે કરી લોકાલોક સ્વરૂપ // ક્ષેત્રથી જાણે સર્વને. તત્ત્વ પ્રતીત અનુરૂપ. ૨૯ // સમ૦// ૨૨ //

અતીત અનાગત વર્તના, અદ્ધા સમય વિશેષ ॥ આદેશે જાણે સહુ, વિતથ નહીં લવલેશ. ૩૦ || સમ૦ || ૨૩ || ભાવથી સવિહું ભાવનો, જાણે ભાગ અનંત ॥ અશ્રુતનિશ્રીત જાણિયે, મતિના ચાર પ્રકાર ॥ વિનય કરંતાં ગુરુ તણો, પામે મતિ વિસ્તાર ॥ કરતાં કાર્ય અભ્યાસથી, ઉપજે મતિ સુવિચાર ॥ તે બુદ્ધિ કહી કાર્મિકી, નંદીસૂત્ર મોઝાર૩૪ ॥ સમ૦ ૨૭ ॥ જે વયના પરિપાકથી, રહે બુદ્ધિ ભરપૂર ॥ કમલવને મહા હંસને, પારિણામિકી એ સનૂર. ૩૫ ॥ અડવીશ બત્રીશ દુંગ ચઉ. ત્રણશે ચાલીશ જેહ ॥ ંદર્શનથી મતિ ભેદ તે, વિજયલક્ષ્મી ગુણ ગેહ.૩૬ ∥ સમ૦ ∥ ૨૮ ∥ ્ર૭ મા ને ૩૫ મા દુહા વખતે ખમાસમણ ન દેવાં. શ્રી મતિજ્ઞાનના અષ્ટાર્વિશતિ ભેદ સંપૂર્ણ.

# ખમાસમણના દુહાનો અર્થ

સમ્યક (યથાર્થ) ''જં જિણેહિં પવેઇયં તમેવ સચ્ચં ણીસકં'' (વીતરાગ જિનેશ્વભર ભગવન્તોએ જે બતાવ્યું તે જ સત્ય અને નિઃશંક છે) એવી ભાવનાથી પવિત્ર થયેલી શ્રદ્ધાવાળા જે જીવોને જ્ઞાનનો પ્રકાશ ઉત્પન્ન થયો છે તે પુરુષોના ચરણકમલને ભાવપૂર્વક ઉલ્લાસ ધારણ કરી હું ત્રિકરણયોગે નમસ્કાર કરું છું. II૭II વર્ણ, ગંધ, રસ, સ્પર્શાદિનો સંબન્ધ જે જ્ઞાનમાં જણાય નહિ પણ વ્યંજનાવગ્રહથી વધારે સ્પષ્ટતાએ 'આ કાંઈક છે' એટલું વસ્તુનું જ્ઞાન પાંચ ઇન્દ્રિયો તથા (ઇન્દ્રિય નહી પણ ઇન્દ્રિય સમાન) છકા નોઇન્દ્રિય મનોદ્વારાએ થાય તે જ્ઞા અર્થાવગ્રહ' કહેવાય છે ॥૮॥ (આ દુહાની અંદર મતિજ્ઞાનના છ ભેદો બતાવ્યા છે, ૧ સ્પર્શેન્દ્રિય અર્થાવગ્રહ, ૨ જિહ્વેન્દ્રિય અર્થાવગ્રહ, ૩. ધ્રાણેન્દ્રિય અર્થાવગ્રહ, ૪. ચક્ષુરિન્દ્રિય અર્થાવગ્રહ, ૫ શ્રવણેન્દ્રિય અર્થાવગ્રહ, ૬ માનસ અર્થાવગ્રહ) ॥૮॥ અન્વય (તેની સાથે વ્યાપ્ત) તથા વ્યતિરેક ( તેમાં નહિ રહેનારા) ધર્મની વિચારણા વડે અર્થવગ્રહથી જાણેલાં પદાર્થનું અન્તર્મુહૂર્તની સ્થિતિવાળું પાંચ ઇન્દ્રિયો તથા મનોદારાએ જ્ઞાન થાય તે 'ઈહાવિચારણા નામનું જ્ઞાન જાણવું (यत्सत्त्वेतत्सत्त्वमन्वयः । यहाभावे तहाभावो व्यतिरेडः- के छत्ते તેનું સત્પણું હોયયતે અન્વય કહેવાય તથા જેના અભાવથી તેનો અભાવ હોંય તે વ્યતિરેક કહેવાય, જેમ ''સ્થાણુર્વા પુરુષો વા?" આ પ્રમાણે સંશય થયાં પછી હાથ પગ મુખ વિંગેરે પુરુષના ધર્મ હોવાથી આ પુરુષ છે એમ જણાય તે તેના અન્વય ધર્મ, તથા ડાળ બાકા વિગેરે સ્થાણુના ધર્મ તેમાં નહિ હોવાથી આ સ્થાણુ નથી તે તેના વ્યતિરેક ધર્મ જાણવા, આ દુહાની અંદર મતિજ્ઞાનનાં છ ભેદો हर्शाव्या छे १ स्पर्शनेन्द्रियर्छडा, २ रसनेन्द्रियर्छडा, उ ઘ્રાશેન્દ્રિયઇહા, ૪ ચક્ષુરિન્દ્રિય ઈહા, ૫ શ્રવશેન્દ્રિયઇહા, ૬ માનસઇહા) ॥ ૯ ॥ વર્ષાગન્ધાદિનો નિશ્વય થવાથી પાંચ ઇન્દ્રિય તથા મન વડે આ દેવતા છે, મનુષ્ય છે, કે અમુક વસ્તુ છે આવો ઉत्तम निश्चय थाय છे ते 'अपाय नामनो (मेह समजावो. (आ

૧. વર્ણ, ગન્ધ, રસ, સ્પર્શની બિન્નતા સિવાયનું આ કાંઈક વસ્તુ છે એવું જ્ઞાન, આ મતિજ્ઞાનનો બીજો ભેદ, આ જ્ઞાનની સ્થિતિ નિશ્વયથી એક સમયની છે અને વ્યવહારથી અન્તર્મુહૂર્તની છે.

૨. આ ધર્મો હોવાથીીઆ પદાર્થ છે તથથ આ ધર્મો નહિ હોવાથી આ પદાર્થ નથી - એવી વિચારણા રુપ જ્ઞાન. આ મતિજ્ઞાનનો ત્રીજો ભેદ.

૧ વર્ણ, ગન્ધ, રસ, સ્પર્શની ભિન્નતા સિવાયનું આ કાંઈક વસ્તુ છે એવું જ્ઞાન, આ મતિજ્ઞાનનો બીજો ભેદ, આ જ્ઞાનની સ્થિતિ નિશ્વયથી એક સમયની છે અને વ્યવહારથી અન્તર્મુહૂર્તની છે. દુહામાં પણ મતિજ્ઞાનના છ ભેદો દર્શાવ્યા છે, ૧ સ્પર્શનેદ્રિન્ય અપાય. ૨ રસનેન્દ્રિય અપાય, ૩ ઘ્રાણેન્દ્રિય અપાય, ૪ ચક્ષુરિન્દ્રિય અપાય, ૫ શ્રોત્રેન્દ્રિય અપાય, ૬ માનસ અપાય) //૧૦//નિશ્ચય કરેલી વસ્તુને સ્થિરતાએ ગ્રહણ કરવી. કાલાન્તરે પણ સત્ય જાણવી તે પાંચ ઇન્દ્રિય તથા મન થકી થનાર જ્ઞાન<sup>3</sup> ધારણા છે. આ પ્રમાણે ધારણાનો અર્થ કહેવો. (આ દુહામાં મતિજ્ઞાનના છ ભેદો દર્શાવ્યા છે, ૧ સ્પર્શનેન્દ્રિય ધારણા ૨ જિહ્વેન્દ્રિય ધારણા, ૩ ઘ્રાણેન્દ્રિય ધારણા, ૪ ચક્ષુરિન્દ્રિય ધારણા, ૫ શ્રવણેન્દ્રિય ધારણા, ૬ માનસ ધારણા. જ ચક્ષુરિન્દ્રિય ધારણા, ૫ શ્રવણેન્દ્રિય ધારણા, ૬ માનસ ધારણા. અહીં સુધીમાં વ્યંજનાવગ્રહ ૪, અર્થાવગ્રહ ૬, ઈહા ૬, અપાય ૬, ધારણા ૬, એમ અષ્ઠાવીશ ભેદોનું વર્ણન કર્યું, હવે તેના અવ્યન્તર ભેદો તથા બીજી રીતના મતિજ્ઞાનના ભેદો દર્શાવે છે.) // ૧૧ // પદાર્થને નિશ્ચયથી જાણ્યા પછી અપાયથી અધિક ગુણવાળું અતિશય નિરન્તર જે, તે વસ્તુનું ધ્યાન તે અવિચ્યુતિ<sup>3</sup> ધારણાનું સ્થાન છે. // ૧૨ //

અવિચ્યુતિ અને સ્મૃતિનું જે કાર્ય અને કારણ હોય અર્થાત્ અવિચ્યુતિનું કાર્ય અને સ્મૃતિનું કારણ એવી સંખ્યાતા અસંખ્યાતા કાલસુધીની સ્થિતિવાલી વાસના<sup>1</sup> નામની ધારણા જાણવી *II*૧૩*II પૂર્વદર્શન તથા* ઉત્તર દર્શને કરી સહિત અપ્રાપ્તવસ્તુની એકતા જણાવનારું અસંખ્યાતે કાલે પણ આ તે જ વસ્તુ છે (એમ યાદ આપનારું) એ<sup>ર</sup> જાતિસ્મરણ શાનનું તત્ત્વ છે (અર્થાત્ તે જાતિસ્મરણ જ્ઞાન કહેવાય છે અને તે મતિજ્ઞાનાંર્ગત ધારણાનો જ પ્રકાર છે) *II* ૧૪ *II* 

ર આ ધર્મો હોવાથી આ પદાર્થ છે તથા આ ધર્મો નહિ હોવાથી આ પદાર્થ નથી-એવી વિચારણારૂપ જ્ઞાન. મતિજ્ઞાનનો ત્રીજો ભેદ

૧ આ વસ્તુ આ જ છે એવા નિશ્વયવાળું જ્ઞાન અપાય- તે મતિનો ચોથો ભેદ છે. આનું સ્થિતમાન અન્તર્મુહૂર્ત્તનું છે.

ર નિશ્ચિત વસ્તુને લાંબા કાળ સુધી અવધારવું, આ મતિનો પાંચમો ભેદ, એનો કાલ સંખ્યાતો અથવા અસંખ્યાતો, અહીં સુધીમાં સ્પર્શેન્દ્રિયતા ૫ રસન્દ્રે ન્દ્રિયના ૫, ઘ્રાણેન્દ્રિયના ૫, ચક્ષુરિન્દ્રિયના ૪, શ્રોત્રેન્દ્રિયના ૫, માનસના ૪, એમ અજ્ઞાવીસ ભેદ થયા.

૩ ધારણાના ત્રણ ભેદોમાં પહેલો ભેદ

જ્ઞાનપદ ભજીએ રે

બહુ અબ્હવાદિ બાર ભેદોનું સ્વરૂપ વાજિંત્રનો નાદ સાંભળીને આ દુંદુભિનો શબ્દ છે ઇત્યાદિ (પૃથક્ પૃથક્ વાજિંત્રના શબ્દ) અવગ્રહાદિથી જાણે એ મતિજ્ઞાનનો 'બહુ' કરી વાતુ છે, તેમાં પણ જે સામાન્યને જ જાણે, જુદી જુદી જાતિના વાજિંત્રના શબ્દ જુદા ન જાણે તે 'અબહુ' નામનો મતિજ્ઞાનનો ભેદ જાણવો. ॥૧૬॥ (અબહુ ૨) ॥ એકજ વાજિંત્રના શબ્દમાં પણ મધુર તરુણ વિગેરે જુદી જુદી જાતિઓને ક્ષયોપશમની રચનાએ કરી જાણે તે 'બહુવિધ' નામનો મતિજ્ઞાનનો ભેદ જાણવો. ॥૧૭ (બહુવિધ ૩) ॥ શબ્દાદિના મધુરતા વિગેરે ધર્મોમાં થોડો વિચાર જાણવો વિશેષ ન જાણવું) તે 'અબહુવિધ' નામના મતિ પ્રકારનો અર્થ વિસ્તાર જ જાણે તે મતિજ્ઞાનનો 'ક્ષિપ્ર' ભેદ જાણવો અથવા તેને અવિલમ્બ મતિ જાણવી. ॥૧૯॥ (ક્ષિપ્ર ૫) ॥ ઘણો વિચાર કરીને વસ્તુ જાણે તે 'અક્ષિપ્ર' ભેદ જાણવો. ( આ સર્વ પરસ્પર વિરુદ્ધ ભેદોમાં) भयोपशमनी विચित्रतानो स्वलाव महा ज्ञानीओ કहे છे ॥२०॥ (अक्षिप्र इ) ॥ ध्वन्न देખवाथी आ निनेश्वर ભगवाननुं चैत्य छे એ પ્રમાશે અનુમાને કરી સાધ્યહેતુનું જ્ઞાન થાય તથા પૂર્વપ્રબન્ધો સંભારીને જાગે તે 'નિશ્ચિત' ભેદનો વિચાર જાણવો ॥૨૧॥ (નિશ્ચિત ૭) ॥ બહારનું ચિદ્ધ દીઠા સિવાય પદાર્થોનો વિચાર જાણે તે આભિનિબોધિક જ્ઞાનનો (મતિનો) 'અનિશ્રિત' નામનો પ્રધાન ભેદ જાણવો ॥૨૨॥ (અનિશ્રિત ૮) ॥ સન્દેહરહિત નિશ્વયપણાએ કરી

- ૧ ધારણાનો બીજો ભેદ
- ર ધારણાનો ત્રીજો ભેદ.

વસ્તુનો અધિકાર જાણે તે 'નિશ્ચિત' નામના મતિજ્ઞાનના ભેદનો અર્થ જાણવો *IIર 3II (નિશ્ચિત ૯)II વસ્તુ જાણવામાં ઉપયુક્ત જીવ આમ* હશે કે બીજી રીતે હશે? એમ સન્દેહે કરીને યુક્ત અનિશ્ચિતપણાથી જાણે તે 'અનિશ્ચિત' ભેદ જાણવો. *IIર જII (અનિશ્ચિત ૧૦)II બહુ* પ્રમુખભેદે કરી જાણ્યા પછી જેમ એક દિવસ તેમ હંમેશા જે પુરુષને બુદ્ધિ થાય યાદ રહે તે 'ધ્રુવ' નામના મતિનું ભેદનું રહસ્ય જાણવું *IIર પII (ધ્રુવ ૧૧) II કોઈ વખત બહુ વિગેરે ભેદે કરી જાણે અને* કોઈ વખત અબહુ વિગેરે સ્વરૂપથી જાણે એ પ્રમાણે જ્યારે જાણે ત્યારે તે 'અધ્રુવ' ભેદનું સ્વરૂપ જાણવું *IIર ૬II (અધ્રુવ ૧૨) II* 

# દ્રવ્યાદિક ચાર પ્રકારોનું સ્વરૂપ

અવગ્રહાદિ ચાર ભેદોમાં (વિષયભૂત) જાણવાલાયક જ્ઞેય પદાર્થો ચાર ભેદે કરી રહ્યા છે, તે ચાર વ્રવ્યાદિકથી જાણવા. *II૨૦II* તેમાં વ્રવ્યથી આદેશે એટલે સામાન્ય પ્રકારે કરી સામાન્ય વિશેષની મુખ્યતાવાળા ધર્માસ્તિકાયાદિક સર્વ વ્રવ્યોને કેટલાક પર્યાયો સહિત જાજ્ઞે *II૨૮II* (વ્રવ્યથી ૧) *II ક્ષેત્ર* સામાન્ય પ્રકારે તત્ત્વપ્રતીતિના અનુકૂલપણાએ કરી સર્વ લોકાલોકના સ્વરૂપને જાણે *II ૨૯ II* (ક્ષેત્રથી ૨) *II કાલથી સામાન્યે કરી અતીત અનાગતકાળ અને* વર્ત્તમાનકાળનો સમયવિશેષ તે સર્વને જેમાં લવલેશ અસત્યપણું નથી તેવી રીતે જાણે *II ૩૦ II* (કાલથી ૩) *II* ભાવથી સામાન્યે કરી સર્વ પર્યાયોનો અનન્તમો ભાગ જાણે અથવા સામાન્યથી ઔદદિયકાદિક' પાંચ ભાવોને જાણે *II ૩૧ II* (ભાવથી ૪) *II* 

# ચાર પ્રકારની બુદ્ધિનું સ્વરૂપ

(શ્રુતનિશ્રિત મતિજ્ઞાનના અવગ્રહાદિ તથા બહુ અબહ્વાદિ ભેદો કહ્યા) હવે અશ્રુતનિશ્રિત મતિજ્ઞાનના ચાર ભેદો છે તે કહે છે. તેમાં પહેલો અવસરોચિત 'રોહાની માફક કોઈથી કળી ન શકાય એવો 'ઔત્પાતિકી' નામનો ભેદ જાણવો, *113 ર 11 ગુરુમહારાજાનો સર્વ* ગુણોમાં અગ્રેસર એવો વિનય કરવાથી જે મતિજ્ઞાનનો વિસ્તાર પામીએ તે 'વૈનયિકી', બુદ્ધિ નામનો બીજો ભેદ જાણવો. આ આ બુદ્ધિ ર્સ્વ ગુણોમાં શિરોમણિ છે. *113 311 વારંવાર કાર્યનો અ*ભ્યાસ કરવાથી જે મતિજ્ઞાનનો ભલો વિચાર ઉદ્ભવે તેને નંદીસૂત્રાદિસૂત્રોમાં 'કાર્મિકી' બુદ્ધિ કહી છે. (આ ત્રીજો ભેદ) *113 જ11 અવસ્થાનો પ*રિપાક થવાથી કમલવનમાં <sup>3</sup>મહા હંસની માફક જે ભરપુર બુદ્ધિ પામે તે સતેજ 'પારિણામિકી' બુદ્ધિ જાણવી. (આ ચોથો ભેદ.) *113 પ 11* 'અછાવીશ <sup>ર</sup>બત્રીશ <sup>3</sup>બે <sup>જ</sup>ચાર અને 'ત્રણસો ચાલીશ આ પ્રમાણે દર્શનથી એટલે અપેક્ષાથી જુદી જુદી રીતે વિચારવાથી મતિજ્ઞાનના ભેદો થાય છે. (સમ્યક્ત્વથી મતિજ્ઞાન અને મિથ્યાત્વ હોય તો મતિઅજ્ઞાન) તે સર્વ ભેદો વિજયલક્ષ્મીરૂપ ગુણાના મન્દિર સમાન છે *113 ૬11* 

ખમાસમણ દઈને ઇચ્છા૦ શ્રી શ્રુતજ્ઞાન આરાધનાર્થં ચૈત્યવંદન કરું? ઇચ્છં કહી ચૈત્યવંદન કહેવું તે નીચે પ્રમાણે–

૧ ઔદયિક, ઔપશમિક, ક્ષાયિક, ક્ષાયોપશમિક, પારિણામિક,

ર રોહનું દેષ્ટાન્ત પ્રસિદ્ધ છે.

3 કોઈ સરોવરના કિનારે કમલના વનર્મ એક વૃક્ષ ઉપર હંસોનું ટોળું રહેતું હતું, તે વૃક્ષના નીચે એક વેલડી ઊગી, તે વેલડી વૃક્ષ ઉપર ચઢવા લાગી, ત્યારે મોટા વૃદ્ધ હંસે પુત્રપૌત્રાદિનો વિનાશ ન થાય માટે પુત્રાદિ પરિવારને કહ્યું કે–'આ વેલડીને ચાંચથી તોડી નાંખો, નહિં તો આપણું મરણ થશે.' ત્યારે નાના તરુણ વયના હંસો હાંસી કરતા બોલ્યા- આ વૃદ્ધને તો અહીં શાશ્વત રહેવું લાગે છે? ત્યારે વૃદ્ધ ચૂપ થઈને બેસી રહ્યો. અનુક્રમે વેલડી વધતી વધતી વૃક્ષ ઉપર ચઢી. એટલે કે એક શિકારીએ તે વેલડીનું અવલંબન કરી વૃક્ષ ઉપર ચડીને જાળ પાથરી. બહાર ગયેલા હંસો આવીને બેઠા એટલે તે જાળમાં સપડાયા. પછી તેમક્ષે दितीય શ્રી શ્રુતજ્ઞાન ચૈત્યવંદન શ્રી શ્રુતજ્ઞાનને નિત્ય નમો, સ્વપર પ્રકાશક જેહ / જાણે દેખે જ્ઞાનથી શ્રુતથી ટાલે સંદેહ ॥ અનભિલાપ્ય અનંત ભાવ, વચન અગોચર દાખ્યા / તેહનો ભાગ અનંતમો, વચન પર્પાયે આખ્યા ॥ વલી કથનીય પદાર્થનો એ, ભાગ અનંતમો જેહ / થૌદે પૂરવમાં રચ્યો, ગણધર ગુણ સસ્નેહ ॥ ૧ ॥ માંહોમાંહે પૂરવધરા, અક્ષર લાભે સરિખા / છટ્ટાણ વડીયા ભાવથી, તે શ્રુત મતિય વિશેખા ॥ તેહિજ માટે અનંતમે, ભાગ નિબદ્ધા વાચા /

સમકિત શ્રુતના જાણીએ, સર્વ પદારથ સાચા ॥

વૃદ્ધ હંસને પૂછ્યું કે– 'હવે કોઈ જીવવાનો ઉપાય છે?' વૃદ્ધ હંસે કહ્યું, 'મેં પ્રથમ જ કહ્યું હતું હવે કાંઈ ઉપાય નથી !' છેવટ બીજા હંસોએ ઘણું વિનવ્યા ત્યારે વૃદ્ધ હંસે કહ્યું કે - ' તમે સૌ શબ જેવા થઈ ને પડી રહો. નહિં તો આ શિકારી ડોક મરડીને મારી નાંખશે.' સર્વે તે પ્રમાણે રહ્યા. શિકારીએ આવીને જોયું એટલે બધાને મરેલા જોઈ નીચે નાંખી દીધા. એટલે વૃદ્ધ હંસે કહ્યું ' હવે ઉડી જાઓ 'એટલે બધા ઊડી ગયા. આ દેષ્ટાન્તમાં વૃદ્ધ હંસને અવસ્થાની પરિપકવતાથી વેલડીથી મરણનું જ્ઞાન, વેલડી તોડ∙ી એ બચવાનો ઉપાય, છેવટે મૃતક જેવા રહેવાથી જીવનનો ઉપાય - એ સર્વ જ્ઞાન થયું.

ા અકાવીશ ભેદો પૂર્વે બતાવ્યા તે જાણવા.

ર તેમાં અશ્રુતનિશ્રિત ચાર ભેળવતાં બત્રીશ.

3 શ્રુતનિશ્રિત અને અશ્રુતનિશ્રિત એમ બે ભેદો.

૪ દ્રવ્ય ક્ષેત્ર કાલ ભાવ એ ચાર ભેદો,

પ અકાવીશ ભેદોને બહુ અબહુ આદિ બાર ભેદે ગુણતાં ૩૩૬. તેમાં અશ્રુતનિશ્રિત ચાર ભેળવતાં - ૩૪૦ ॥ દ્રવ્ય ગુણ પર્યાયે કરીએ, જાણે એક પ્રદેશ । જાણે તે સવિ વસ્તુને, નંદીસૂત્ર ઉપદેશ ॥ ૨ ॥ ચોવીશ જિનના જાણીએ, ચૌદ પૂરવધર સાધ ! નવ શત તેત્રીશ સહસ છે, અકાણ નિરુપાધ ॥ પરમત એકાંતવાદીનાં, શાસ્ત્ર સકલ સમુદાય ! તે સમકિતવંતે ગ્રહ્યા, અર્થ યથાર્થ જ થાય ॥ અરિહંત શ્રુતકેવલી કહે એ, જ્ઞાનાચાર ચરિત ! શ્રુત પંચમી આરાધવા, વિજયલક્ષ્મી સૂરિ ચિત ॥ ૩ ॥

## શ્રુતજ્ઞાનના ચૈત્યવંદનનો અર્થ

સ્વપરને જે પ્રકાશકર્તા છે તે શ્રુતજ્ઞાનને હંમેશાં નમસ્કાર કરો. (મત્યાદિ) જ્ઞાનથી વસ્તુને જાણે દેખે છે તથા શ્રુતજ્ઞાનથી સંશયો ટલે છે. ાા વચનના વિષયમાં ન આવે તેવા (બોલી ન શકાય) અનભિલાપ્ય અનંતા ભાવો પદાર્થોમાં રહેલા છે, તેનો (અનભિલાપ્યનો) અનંતમો ભાગ વચનપર્યાયમાં આવે તેવો (અભિલાપ્ય ભાવ) કહ્યો છે ારા વળી કહેવા લાયક (અભિલાપ્ય) પદાર્થોનો અનન્તમો ભાગ ગુણે કરી સ્નેહ સહિત ગણધર મહારાજાએ ચૌદ પૂર્વમાં ગૂંથ્યો છે ાાગા ચૌદ પૂર્વધર ભગવન્તો પરસ્પર અક્ષરજ્ઞાને કરી સરખા છે. પણ ભાવથી (પદાર્થના જ્ઞાનથી) 'છસ્થાન પતિત હોય છે તે મતિવિશેષો શ્રુતના જ પ્રકારો છે ાા૪ા તેજ માટે અનન્તમે ભાગે વાણીમાં ગુંથાયેલ છે. સમકિતસહિત શ્રુતજ્ઞાનના કહેલા સર્વ પદાર્થો સત્ય જાણવા. ાપા

૧ અનન્ત ભાગાધિક ૧ અસંખ્યેય ભાગાધિક ૨ સંખ્યેયભાગાધિક ૩ સંખ્યેયગુણાધિક ૪ અસંખ્યેયગુણાધિક ૫ અનન્તગુણાધિક ૬. અથવા હાનિના છ સ્થાન લેવા.

દ્રવ્યગુણપર્યાયે કરી જે એક પ્રદેશને જાણે છે તે સર્વ પ્રદેશને જાણે છે એવો નન્દીસૂત્રનો ઉપદેશ છે. ॥૬॥ ચોવીશ જિનેશ્વરના ઉપાધિથી વિમુક્ત થયેલા ચૌદ પૂર્વધર સાધુઓ '૩૩૯૯૮ છે. ॥૭॥ એકાન્ત વસ્તુ કહેનારા પરતીર્થિકોના જે સર્વશાસ્ત્રસમૂહ તે સમકિતવન્ત પ્રાણીએ ગ્રહણ કર્યે છતે સત્ય અર્થવાલા થાય છે, ॥૮॥ જિનેશ્વર મહારાજ તથા શ્રુતકેવલિભગવન્તો જ્ઞાનાચારનું ચરિત્ર કહે છે– તેનું વર્ણન કરે છે તેથી શ્રુતપંચમીનું આરાધન કરવા વિજયલક્ષ્મીસૂરિ મહારાજનું ચિત્ત થયું છે. ॥ ૯ ॥

ઇતિ ચૈત્યવંદન ॥ નમુથ્થુ૦ ॥ જાવંતિ૦ ॥ નમોકર્હત્૦ ॥ કહી સ્તવન કહીએ તે આ પ્રમાણે–

# श्रुतज्ञाननुं स्तवन

॥ હરિયા મન લાંગો ॥ એ દેશી ॥ શ્રી શ્રુત ચૌદ ભેદે કરી, વરણવે શ્રી જિનરાજ રે ॥ ઉપધાનાદિ આચારથી, સેવિયે શ્રુત મહારાજ રે ॥ શ્રુત શું દિલ માન્યો ॥ દિલ માન્યો રે, મન માન્યો, પ્રભુ આગમ સુખકાર રે ॥ શ્રુત૦ ॥ એ આંકણી ॥ ૧ ॥ એકાદિ અક્ષર સંયોગથી, અસંયોગી અનંત રે ॥ સ્વપર પર્યાયે એકાક્ષરો, ગુણ પર્યાય અનંત રે શ્રુત૦ ॥ ૨ ॥ અક્ષરનો અનંતમો, ભાગ ઉઘાડો છે નિત્ય રે ॥ તે તો અવરાએ નહીં, જીવ સૂક્ષ્મનું એ ચિત્ત રે ૫ શ્રુત૦ ॥ ૩ ॥

 સુષભ૦ ૪૭૫૦, અજીત૦ ૩૭૨૦, સંભવ૦ ૨૧૫૦, અભિનન્દન૦ ૧૫૦૦, સમતિ૦ ૨૪૦૦, પદ્મપ્રભ ૨૩૦૦, સુપાર્શ્વ૦ ૨૦૩૦, ચન્દ્રપ્રભ૦ ૨૦૦૦, સુવિધિ૦ ૧૫૦૦, શીતલ૦ ૧૪૦૦, શ્રેયાંસ૦ ૧૩૦૦, વાસુપૂજ્ય૦ ૧૨૦૦, વિમલ૦ ૧૧૦૦, અનન્ત૦ ૧૦૦૦, ધર્મ૦ ૯૦૦, શાન્તિ૦ ૮૦૦, કુન્શુ૦ ૬૭૦, અ૨૦ ૬૧૦, મલ્લિ૦ ૬૬૮, મુનિસુવ્રત૦ ૫૦૦, નમિ૦ ૪૫૦, નેમિ૦ ૪૦૦, પાર્શ્વ૦ ૩૫૦, વર્ધમાન૦ ૩૦૦, કુલ. ૩૩૯૯૮ ચૌદપૂર્વી મુનિ હોય છે. ઇચ્છે સાંભળવા ફરી પૂછે, નિસુણે ગ્રહ વિચારંત રે ॥ નિશ્ચય ધારણા તિમ કરે, ધીગુણ આઠ એ ગણંત રે ॥ શ્રુત૦ ॥૪॥ વાદી ચોવીશ જિનતણા એક લાખ છવીસ હજાર રે ॥ બશેં સયલ સભામાંહે, પ્રવચન મહિમા અપાર રે ॥ શ્રુત૦ ॥૫॥ ભણે ભણાવે સિદ્ધાંતને, લખે લખાવે જેહ રે ॥ તસ અવતાર વખાણીએ, વિજયલક્ષ્મી ગુણ ગેહ રે ॥ શ્રુત૦ ॥૬॥

# श्रुतज्ञानना स्तवननो अर्थ

શ્રીતીર્થંકર મહારાજાએ શ્રુતજ્ઞાન ચૌદ પ્રકારે વર્ણવ્યું છે, તે શ્રુતજ્ઞાનરૂપી મહારાજાની' ઉપધાન વહન કરવા વિગેરે આચારો વડે સેવના કરીએ, શ્રુતજ્ઞાનને વિષે મારું દિલ રાચી રહ્યું છે. સુખકર્તા પરમાત્માના આગમમાં દિલ તથા ચિત્ત રાચ્યું છે ॥૧॥ એક વિગેરે અક્ષરોના સંયોગ કરવાથી અકાર સંયોગી અનન્તા છે તેમજ સ્વપર પર્યાયોએ કરીને એક અક્ષર ગુણપર્યાય સ્વરૂપે અનન્તો છે (જો કે અક્ષરો સંખ્યાતા છે, તો પણ અક્ષરોના વાચ્ય અભિધેયો તથા તેના ધર્મો અનન્તા હોવાથી અનન્તા સંયોગો સિદ્ધ રહે છે, તે ભાગ તો અવરાતો જ નથી. સૂક્ષ્મ જીવનું એ જ્ઞાન છે ॥ उ ॥ શુશ્રૂषा' (सांભળવાની ઇચ્છા,) શ્રવણ કરવું ફરી પૂછવું મનમાં અવધારણ<sup>૪</sup> કરવું, ગ્રહણ કરવું, વિચારવું, નિશ્ચય કરવો, ધારણ કરી રાખવું. બુદ્ધિના એ આઠ ગુણ ગણાય છે ॥૪॥ ચોવીશ તીર્થંકરોના ૧૨૬૨૦૦ સર્વ સભામાં વાદીઓ છે. ( આ વાદીઓને કોઈ પણ વાદમાં જીતી શકે નહિ) એ પ્રવચનનો અપાર મહિમા છે. 11 પ11 જે પ્રાણીઓ આગમને ભણે છે. ભણાવે છે, લખે છે, લખાવે છે, તે પ્રાણીઓના વિજયલક્ષ્મી રૂપ ગુણના મન્દિર સમાન <u>क्रन्मना वज्राण क्रीओ. ॥ह॥</u>

પછી જયવીયરાય કહી ખમાસમણ દઈ ઇચ્છાકારેણ સંદિસહ ભગવન્ શ્રી શ્રુતજ્ઞાન આરાધનાર્થં કરેમિ કાઉસગ્ગં ॥ વંદ૦ ॥ અન્ન૦ ॥ એક લોગ્ગસ અથવા ચાર નવકારનો કાઉસગ્ગ કરી પારીને થોય કહેવી, તે કહે છે.

# શ્રુતજ્ઞાનની થુઈ

॥ ગોયમ બોલે ગ્રંથ સંભાલી ॥ એ દેશી ॥

ત્રિગડે બેશી શ્રી જિનભાણ, બોલે ભાષા અમિય સમાણ, મત અનેકાંત પ્રમાણ ॥

અરિહંત શાસન સફરી સુખાણ, ચઉ અનુયોગ જિહાં ગુણખાણ, આતમ અનુભવ ઠાણ ॥

સકલ પદારથ ત્રિપદી જાણ, જોજન ભૂમિ પસરે વખાણ, દોષ બત્રીશ પરિહાણ ॥

કેવલિભાષિત તે શ્રુત નાશ, વિજયલક્ષ્મી સૂરિ કહે બહુમાન, ચિત્ત ધરજો તે સયાણ ॥ ૧ ॥ ઇતિ સ્તુતિ ॥

૧. કાલ ૧ વિનય ૨ બહુમાન ૩ ઉપધાન ૪ અનિન્હવ ૫ વ્યંજન ૬ અર્થ ૭ તદ્દભય ૮

ર: ઋષભના ૧૨૭૫૦, અજીતના ૧૨૪૦૦, સંભવના ૧૨૦૦૦, અભિનન્દન ૧૧૦૦૦૦, સુમતિ ૧૦૪૫૦, પદ્મપ્રભ ૯૬૦૦, સુપાર્શ ૮૪૦૦, ચન્દ્રપ્રભ ૭૬૦૦, સુવિધિ. ૬૦૦૦, શીતલ ૫૮૦૦, શ્રેયાંસ૦ ૫૦૦૦, વાસુપૂજ્ય ૪૨૦૦, વિમલ ૩૬૦૦, અનત્ત૦ ૩૨૦૦, ધર્મ ૨૮૦૦, શાન્તિ ૨૪૦૦, કુન્થુ ૨૦૦૦, અર ૧૫૦૦, મલ્લિ ૧૪૦૦, મુનિસુવ્રત ૧૨૦૦. નમિ ૧૦૦૦, નેમિ ૮૦૦, પાર્શ્વ ૬૦૦, વર્ધમાન ૪૦૦, સર્વ સંખ્યા ૧૨૬૨૦૦ વાદી મુનિ હોય છે.

જ્ઞાનપદ ભજીએ રે

# શ્રુતજ્ઞાનની સ્તુતિનો અર્થ

સૂર્ય સમાન જિનેશ્વર પરમાત્મા ત્રિગડા ઉપર બેસી અમૃત સમાન વાણી બોલે છે. અનેકાન્ત મત એ જ પ્રમણ છે. આત્માનો અનુભવ કરવાનું સ્થાનક' ચાર અનુયોગરૂપી ગુણોની ખાશ પરમાત્મા અરિહન્ત પ્રભુનું શાસન શ્રેષ્ઠ વહાણ સમાન છે. સર્વ પદાર્થો ત્રિપદી વડે જણાવે છે. બત્રીશ દોષ' વર્જિત પરમાત્માની દેશના યોજન પ્રમાણ ભૂમિમાં ફેલાવો પામે છે. કેવલજ્ઞાની પ્રભુએ જે કથન કર્યુ તે શ્રુતજ્ઞાન, એમ વિજયલક્ષ્મી સૂરિ બહુમાનપૂર્વક કહે છે હે સુજનો! તે શ્રુતજ્ઞાનને તમમ ધારણ કરજો ॥ ૧ ॥

૧. ચરલકરલાનુયોગ ૧ દ્રવ્યાનુયોગ ૨ ધર્મકથાનુયોગ ૩ ગલિતાનુયોગ ૪

૨. પ્રકૃતિથી આ સર્વ સંસાર છે અથવા આત્મા નથી વિગેરે 'અલીક' ૧, વેદમાં કથિત હિંસા ધર્મને માટે થાય વિગેરેની માફક 'ઉપઘાતજનક' ૨, ડિત્થાદિની માફક નિરર્થક ૩, પૂર્વાપર સંબંધ વિનાનું તે 'અપાર્થક' ૪, છલવાક્ય વિગેરે 'છલ' પ. વ્રોહસ્વભાવ હોય, તે 'દુહિલ' ૬, સારવિનાનું તે 'નિસાર' ૭, અક્ષરાદિ કરીને અધિક તે 'અધિક' ૮, ન્યૂન હોય તે 'ઊન' ૯, કરી કરી બોલવું તે 'પુનરુક્ત' ૧૦, પૂર્વાપરવિરુદ્ધ તે 'વ્યાહતે' ૧૧, યુક્તિરહિત તે 'અયુક્ત' ૧૨, ક્રમરહિત તે 'ક્રમભિન્ન' ૧૩, વચન ફેરફાર તે 'વચન ભિન્ન' ૧૪. વિભક્તિ ફેરફાર તે 'વિભક્તિ વિભિન્ન' ૧૫, લિંગ ફેરફાર તે 'લિંગભિન્ન' ૧૬, સિદ્ધાન્તમાં નહી કહેલું તે 'અનભિહિત' ૧૭. છંદોભગં તે 'અપદ' ૧૮ વસ્તુના સ્વભાવથી વિપરીત બોલવું તે 'સ્વભાવહીન' ૧૯, પ્રસ્તુત વાત છોડી અપ્રસ્તુત વાતને લંબાવી પછી પ્રસ્તુત કહેવી તે 'વ્યવહિત' ૨૦, કાલ ફેરફાર તે 'કાલદોષ' ૨૧, વાક્ય પૂર્તિવિના વચમાંથી પદ તોડી નાંખવું તે 'યતિદોષ' ૨૨, અલંકાર વિશેષ શૂન્ય તે 'છવિદોષ' ૨૩, સ્વસિદ્ધાન્ત વિરુદ્ધ તે 'સમય વિરુદ્ધ' ૧૪, હેતુશૂન્ય તે 'વચન માત્ર' ૨૫, તાત્પર્યથી અનિષ્ટપ્રાપ્તિ થાય તે 'અર્થાપત્તિદોષ' ૨૬, સમાસ ફેરફાર તે 'અસમાસદોષ' ૨૭, હીનાધિક ઉપમા કરવી તે 'ઉપમાદોષ' ૨૮, એક દેશને સંપૂર્ણ કહેવું તે 'સ્વરૂપાવયવદોષ' ૨૯, ઉદ્દેશ્ય પદોની એકવાકયતા ન થાય તે 'અનિર્દેશદોષ' ૩૧. વિપરીતસન્ધિ તે 'સન્ધિદોષ' ૩૨, આ પ્રમાણેના ૩૨ દોષ રહિત પરમાત્માની દેશના હોય છે. ॥

# શ્રી શ્રુતજ્ઞાનના દોહા

વંદો શ્રીશ્રુતજ્ઞાનને, ભેદ ચતુર્દશ વીશ ॥ તેહમાં ચઉદશ વરણવું, શ્રુત કેવલી શ્રુત ઈશ ॥ ૧ ॥ ભેદ અઢાર અકારના, એમ સવિ અક્ષર માન ॥ લબ્ધિ સંજ્ઞા વ્યંજન વિધિ, અક્ષર શ્રુત અવધાન ॥ ૨ ॥

॥ અથ પીઠિકા ॥

પવયણ શ્રુત સિદ્ધાંત તે, આગમ સમય વખાણી ॥ પુજો બહુવિધ રાગથી, ચરણકમલ ચિત્ત આણી.

3. || १ || भमा० ||

II એ દોહો ગુણ ગુણ દીઠ કહેવો II કર પલ્લવ ચેષ્ટાદિકે, લખે અંતર્ગત વાચ II એહ અનક્ષર શ્રતુતણો, અર્થ પ્રકાશક સાચ. ૪ II પવO II ૨ II સંજ્ઞા જે દીહકાલિકી, તેણે સન્નિયા જાણ II મન ઇંદ્રિયથી ઉપન્યું, સંજ્ઞી શ્રુત અહિઠાણ. પ II પવO II 3 II મન રહિત ઇંદ્રિય થકી, નિપન્યું જેહને જ્ઞાન II ક્ષય ઉપશમ આવરણથી, શ્રુત અસંજ્ઞી વખાણ.૬ II પવO II ૪ II જે દર્શન દર્શન વિના, દર્શન તે પ્રતિપક્ષ II દર્શન દર્શન હોય જિહાં, તે દર્શન, પ્રત્યક્ષ. II ૭ II લંલિત ત્રિભંગી ભંગભર, નૈગમાદિ નય ભૂર II શુદ્ધ શુદ્ધતર વચનથી, સમક્રિત શ્રુત વડનૂર.૮ II પવO II ૫ II ભંગ જાલ નર બાલ મતિ. રચે વિવિધ આયાસ II તિહાં દર્શન દર્શનતણો, નહીં નિદર્શન ભાસ. II ૯ II સદ્દ અસદ્ વહેંચણ વિના, ગ્રહે એકાંતે પક્ષ II જ્ઞાન ફલ પામે નહીં, એ મિથ્યા શ્રુત લક્ષ.

#### १० || ५५० || ६ ||

જ્ઞાનપદ ભજીએ રે

ભરતાદિક દશ ક્ષેત્રમાં, આદિ સહિત શ્રુત ધાર ॥ નિજ નિજ ગણધર વિરચિયો, પામી પ્રભુ આધાર. ૧૧ ॥ ૫વ૦ ॥ ૭ ॥

દુપ્પસહ સૂરીશ્વર સુધી, વર્તશે શ્રુત આચાર. ॥ એક જીવને આશારી, સાદિ સાંત સુવિચાર. ૧૨ ॥ ૫વ૦ ॥ ૮ ॥ શ્રુત અનાદિ દ્રવ્યનયથકી, શાશ્વત ભાવ છે એહ ॥ મહાવિદેહમાં તે સદા, આગમ રયણ અછેહ. ૧૩ ॥ ૫વ૦ ૯ ॥ અનેક જીવને આશરી, શ્રુત છે અનાદિ અનંત ॥ દ્રવ્યાદિક ચઉ ભેદના, સાદિ અનાદિ વિરતંત. ૧૪ ॥ ૫વ૦ ॥ ૧૦ ॥

સરિખા પાઠ છે સૂત્રમાં, તે શ્રુત ગમિક સિદ્ધાંત<sup>ં</sup> !! પ્રાયે દેષ્ટિવાદમાં, શોભિત ગુણ અનેકાંત ૧૫ !! ૫વ૦ !! ૧૧ !! સરિખા આલાવા નહિ, તે કાલિક શ્રુતવંત !! અગામિક શ્રુત એ પૂજીએ, ત્રિકરણ યોગ હસંત ૧૬ !! ૫વ૦ !! ૧૨ !!

અઢાર હજાર પદે કરી, આચારાંગ વખાણ ॥ તે આગલ દુગુણા પદે, અંગપવિષ્ટ સુઅનાણ. ૧૭ ॥ ૫વ૦ ॥૧૩॥

બાર ઉપાંગહ જેહ છે, અંગબાહિર શ્રુત તેહ ॥ અનંગપ્રવિષ્ટ વખાણીએ, શ્રુત લક્ષ્મી સૂરિ ગેહ. ૧૮ ॥ ૫વ૦॥ ૧૪॥

(सातमा ने नवमा हुछा वणते जमासमछ न हेवा) ॥ ઇति श्रुत ज्ञान समाप्तं ॥

## શ્રી શ્રુતજ્ઞાનના દોહાનો અર્થ

શ્રી શ્રતજ્ઞાનને સર્વદા વન્દના કરો કે જેના ચૌદ અથવા વીશ ભેદો છે. તે બન્નેમાંથી હું ચૌઠ ભેદોનું વર્ણન કરું છું. જે સર્વ શ્રુતના સ્વામી તે શ્રુતકેવલિ કહેવાય છે. ॥૧॥ અકારના અઢાર' ભેદો છે. તેજ પ્રમાણે સર્વ અક્ષરોના ભેદો જાણવા. લબ્ધિ.' સંજ્ઞા અને વ્યંજન<sup>૪</sup> એમ ત્રણ પ્રકારના અક્ષરોને અક્ષરશ્રુત જાણવું. ॥२॥ પહેલો ભેદ) ॥ प्रवयन १ श्रुत २ सिद्धान्त उ आगम ४ समय प એ सर्व छेना પર્યાયી નામ છે એવા શ્રુતજ્ઞાનનું વ્યાખ્યાન કરીને તેમજ તેના વ્યાખ્યાન કરનારા શ્રુતજ્ઞાનીના ચરણકમલોને ચિત્તમાં લાવીને ઘણા પ્રકારના स्नेडथी तेनी पूजा કरो. ॥३॥ डस्तरूपी<sup>4</sup> લतानी येष्टा (णोंजारो ઉધરસ ઉચ્છવાસાદિ) વિગેરેએ કરી અન્તર્ગત ભાષા જણાવે એ અનક્ષર શ્રુતને પ્રકાશ કરનારો સત્ય અર્થ જાણવો. એ બીજું અનક્ષર શ્રુત ॥૪॥.(બીજો ભેદ) ॥ જે દીર્ધકાલિકી નામની સંજ્ઞા છે તેશે કરીને (સહિત) સંજ્ઞિ જીવો જાણવા તે સંજ્ઞિ જીવો મન ઇન્દ્રિયથી ઉત્પન્ન થયેલા સંજ્ઞિશ્રતના સ્થાનક જાણવાં ॥૫॥ (ત્રીજો ભેદ) ॥ જે જીવોને મનોરહિત ઇન્દ્રિયો માત્રથી તેને આવરણ કરનારા કર્મના ક્ષયોપશમ વડે જે જ્ઞાન થાય તે અસંજ્ઞિશ્રુત જાણવું. ॥૬॥ (ચોથો (भेह) ॥ के सिद्धान्त सम्यङत्व विनानों डोय ते विपरीत सिद्धान्त જાણવો ને જે સિદ્ધાન્તમાં સમ્યકત્વ હોય તે પ્રત્યક્ષ (સત્ય) સિદ્ધાન્ત

૧. અકારના હ્રસ્વ દીર્ઘ અને પ્લુત એમ ત્રણ ભેદો છે, વળી તે દરેકના ઉદાત્ત અનુદાત્ત અને સ્વરિત એમ ત્રણ ત્રણ ભેદો છે, એટલે નવ, તે નવને સાનુનાસિક અને નિરનુનાસિક એમ બે ભેદે ગુણતાં અઢાર ભેદો જાણવા.

૨. પુસ્તકમાં લખેલા અક્ષરો વાંચવાથી તથા મોઢેથી બોલાતા અક્ષરો સાંભળવાથી થતું જ્ઞાન.

૩. પૂર્વે વર્જાવેલી અઢાર પ્રકારની લિપિરૂપી અક્ષરો.

૪. વચન યોગે કરી મોઢેથી બોલાતા અક્ષરો.

પ. આ કર્મગ્રન્થ ટીકાનો મત છે. વિશેષાવશ્યકાદિકમાં ચેષ્ટામાં શ્રુતનું લક્ષણ નહિ હોવાથી ચેષ્ટાને શ્રુતપણું કહેતા નથી.

ં જ્ઞાનપદ ભજીએ રે

જાણવો. ાછા સુંદર ત્રિભંગીથી' ભરપૂર ઘણા નૈગમાદિ નયો જેમાં છે અને જે વચનથી શુદ્ધ શુદ્ધતર અતિશય તેજવાળું છે તે પ્રયત્નથી ભંગજાળો રચે તેમાં સમ્યગ્દર્શનના દષ્ટાન્તનો (દેખાવનો) અંગીકાર કરે અને જે (જ્ઞાનવાળાઓ) જ્ઞાનનું ફળ પામે નહિ તે મિથ્યાશ્રુતનું સ્વરૂપ જાણવું ॥૧૦॥ (છકો ભેદ) ॥ <sup>ર</sup>પાંચ ભરત તથા પાંચ ઐરવત એ દશ ક્ષેત્રોમાં આદિસહિત (સાદિ) શ્રુત જાણવું. (જે જે તીર્થંકરનું તીર્થ પ્રવર્ત્તતું હોય) તે તે પ્રભુનો આધાર (ત્રિપદી) પામીને તેમના ગણધરોએ રચેલું તે શ્રુત જાણવું ॥૧૧။ (સાતમો ભેદ) ॥ દુખ્પસહ સૂરીશ્વર સુધી વર્ત્તમાન શ્રુતજ્ઞાનનો આચાર પ્રવર્ત્તશે તેથી શાન્ત શ્રુત જાણવું. અથવા એક જીવને ઉદ્દેશીને પણ શ્રુતનું સાદિ સાન્તપણું હોય છે તેથી સાન્ત જાણવું. ॥१२॥ (आठमो लेह) ॥ द्रव्यनयथी शाश्वत लावे वर्त्तनारुं श्रुत અનાદિ જાણવું. તેવું (શાશ્વત ભાવે વર્ત્તનારું) ઉત્તમ આગમરૂપ रत्न मહाविदेंड क्षेत्रमां सहा डाલ वर्त्ते छे ॥१३॥ (नवमो लेह)॥ અનેક જીવને અપેક્ષી શ્રુત અનાદિ અનંત છે. તે અનાદિ અનંતા શ્રુત જાણવું, દ્રવ્યાદિ<sup>3</sup> ચાર પ્રકારે સાદિ સાંત અનાદિ અનંત સંબંધી

૧. ત્રિભંગીનું સ્વરૂપ ગીતાર્થ ગુરુ મહારાજ પાસેથી જાણવું

ર. એક જંબુદ્ધીપનો, બે ધાતકી ખંડના, અને બે પુષ્કરાર્ધના,

3. દ્રવ્યથી એક જીવની અપેક્ષાએ સમ્યક્ત્વની પ્રાપ્તિ થવાથી સાદિશ્રુત જાણવું, અને મિધ્યાત્વ, ભવાત્તર, કેવલજ્ઞાન, ગ્લાનિ, પ્રમાદ વિગેરે કારણોથી જયારે તે નાશ પામે ત્યારે સાત્તશ્રુત જાણવું. તથા અનેક જીવની અપેક્ષાએ અનાદિ અનન્ત જાણવું. ૧. ક્ષેત્રથી ભરત ઐરવતની અપેક્ષાએ સદિસાન્ત, અને વિદેહની અપેક્ષાએ અનાદિ અનન્ત જાણવું ૨. કાલથી ઉત્સર્પિણી અવસર્પિણી કાલની અપેક્ષાએ સાદિસાન્ત અને નોઉત્સર્પિણી નોઅવસર્પિણી કાલની અપેક્ષાએ અનાદિ અનન્ત જાણવું. ૩. ભાવથી ભવસિદ્ધિકપણાની અપેક્ષાએ સાદિસાન્ત અને આભવ્યપણાને આશ્રી અનાદિ અનન્ત જાણવું. ૪.

110

9ત્તાન્ત સમજવો ॥ ૧૪॥ (દશમો ભેદ) ॥ જે સૂત્રમાં સરખા પાઠ (આલાવા) છે તે સિદ્ધાન્ત ગમિક શ્રુત જાણવું. અનેકાન્ત ગુણે શોભિત એવા પાઠો ઘણું કરીને દષ્ટિવાદ નામના બારમા અંગમાં હોય છે ા૧૫॥ (અગીયારમો ભેદ) ॥ સરખા પાઠ (આલાવા) જેમાં ન હોય તે અગમિક શ્રુત જાણવું. તેવા કાલિક શ્રુતવન્ત મહાત્માઓની હે સજ્જન પુરુષો ! ત્રિકરણ યોગથી અથવા ત્રિકરણ યોગના હર્ષોલ્લાસથી પૂજા કરીએ. ॥૧૬॥ (બારમો ભેદ) ॥ અઢાર હજાર પદે કરીને યુક્ત આચારાંગ સૂત્ર વખાણીએ. તેથી આગળના અગીયાર અંગો બમણા પદોવાળા જાણવા. તે સર્વ અંગપ્રવિષ્ટ શ્રુતજ્ઞાન છે. ॥૧૭॥ (તેરમો ભેદ) ॥ જે બાર ઉપાંગો છે તે અંગ-બાહિર શ્રુત કહીએ. તેના અનંગપ્રવિષ્ટ શ્રુતરૂપે વખાણ કરીએ. (ચૌદમો ભેદ) ॥ આ સર્વ ભેદો શ્રુતરૂપી લક્ષ્મી દેવીના મન્દિરતુલ્ય છે. ॥૧૮॥ પછી ખમાસણ ઈદ, ઉભા રહી, શ્રુતજ્ઞાનના ચૌદ ગુણ વર્ણવવાને અર્થે દોહા કહેવા તે લખે છે.

# તૃતીય શ્રી અવધિજ્ઞાન ચૈત્યવંદન

ં ખમાસમણ દઇ, ઇચ્છા૦ અવધિજ્ઞાન આરાધનાર્થં ચૈત્યવંદન કરૂં? ઇચ્છં કહી ચૈત્યવંદન કહેવું તે નીચે પ્રમાણેઃ–

અવધિજ્ઞાન ત્રીજુ કહ્યું, પ્રગટે આત્મપ્રત્યક્ષ ! ક્ષપ ઉપશમ આવરણનો, નવિ ઇંદ્રિય આપેક્ષ !! દેવ નિરય ભવ પામતાં, હોય તેહને અવશ્ય ! શ્રદ્ધાવંત સમય લહે, મિથ્યાંત વિભંગ વશ્ય !! નર તિરિય ગુણથી લહે, શુભ પરિણામ સંયોગ ! કાઉસ્સગ્ગનાં મુનિ હાસ્યથી, વિઘટયો તે ઉપયોગ !! ૧ !! જઘન્ચથી જાણે જુએ, રૂપી દ્રવ્ય અનંતા । ઉત્કૃષ્ટા સવિ પુદ્ગલા, મૂર્તિ વસ્તુ મુણંતા ॥ ક્ષેત્રથી લઘ્ધ અંગુલતણો, ભાગ અસંખિત દેખે । તેહમાં પુદ્રગલ ખંધ જ, તેહને જાણે પેખે ॥ લોક પ્રમાણે અલોકમાંએ, ખંડ અસંખ્ય ઉક્કિષ્ઠ । ભાગ અસંખ્ય આવાલિતણો, અદ્વા લઘુપણે દીઠ ॥ ૨ ॥

ઉત્સર્પિણી અસવર્પિણીએ અતીત અનાગત અદ્ધા ॥ અતિશય સંખ્યાતિગપણે, સાંભળો ભાવ પ્રબંધા ॥ એક એક દ્રવ્યમાં ચાર ભાવ, જઘન્યથી તે નિરખે । અસંખ્યાતા દ્રવ્ય દીઠ, પર્યવ ગુરુથી પરખે ॥ ચાર ભેદ સંક્ષેપથી એ, નંદીસૂત્ર પ્રકાશે । વિજયલક્ષ્મીસૂરિ તે લહે, જ્ઞાન ભક્તિ સુવિલાસે ॥ ૩ ॥

# શ્રી અવધિજ્ઞાનના ચૈત્યવંદનનો અર્થ

અવધિજ્ઞાન ત્રીજું કહેલું છે કે જે અવધિજ્ઞાનાવરણીય કર્મનો ક્ષયોપશમ થવાથી ઇન્દ્રિયોની અપેક્ષા વિના આત્મપ્રત્યક્ષરૂપે પ્રગટ થાય છે ॥૧॥ જે જીવો દેવ તથા નરકભવને પ્રાપ્ત કરે છે તેઓને તો અવધિજ્ઞાન અવશ્ય થાય છે, તેમાં શ્રદ્ધાવંત સમકિતી જીવ અવધિજ્ઞાન પામે છે અને મિથ્યાત્વથી તો વિભંગ જ થાય છે. એટલે મિથ્યાત્વી વિભંગ જ્ઞાન પામે છે. ॥૨॥ મનુષ્ય અને તિર્યંચના ભવમાં ગુણ (અધ્યવસાયની નિર્મલતારુપ) થી ઉત્તમ પરિણામ સંયોગે જીવ અવધિજ્ઞાન પામે છે. (ગુણથી પ્રાપ્ત થયેલા) અવધિજ્ઞાનનો ઉપયોગ 'એક મુનિને કાઉસગ્ગમાં હાસ્ય આવવાથી નાશ પામ્યો હતો. ॥૩॥

૧ એક મુનિને કાયોત્સર્ગ ધ્યાનમાં અધ્યવસાયની વિશુદ્ધિથી તદાવરણીય કર્મનો ક્ષયોપશમ થવાને લીધે અવધિજ્ઞાન ઉત્પન્ન થયું, તે પ્રભાવથી તેણે સૌધર્મેન્દ્રની સભાને સાક્ષાત્ જોઈ. ત્યાં રીસાયેલી ઇન્દ્રાણીને મનાવતા ઇન્દ્રને જોઈને તેમને હાંસી આવવાથી તદાવરણીય કર્મનો ઉદય થતાં અવધિજ્ઞાન જતું રહયું.

અવધિજ્ઞાની જઘન્યથી અનન્તા રૂપી દ્રવ્યને સામાન્ય વિશેષોપયોગે જાણે દેખે છે. ઉત્કૃષ્ટથી સર્વ મૂર્ત્તિવન્ત પુદ્ગલ વસ્તુને જાણે છે IIVII (દ્રવ્યથી૧) II ક્ષેત્રથી જઘન્યમાં જઘન્ય અંગુલના અસંખ્યાતમાં ભાગને દેખે (એટલે કે) તેટલા ક્ષેત્રમાં જે પુદ્ગલ સ્કન્ધો છે તેને જાણે અને દેખે. IIVII ઉત્કૃષ્ટથી (ચૌદ રાજ) લોકના પ્રમાણ જેવડા આલોકમાં અસંખ્યાતા ખાંડવા (ભાગો) દેખે, (૨) II કાલથી જઘન્યપણે આવલિકાનો અસંખ્યાતમો ભાગ દેખે, IIEII ઉત્કૃષ્ટથી અસંખ્યાતિ ઉત્સર્પિણી અવસર્પિણી ભૂત ભવિષ્યત્ કાલને જાણે દેખે. (૩) II હવે ભાવનો વિચાર સાંભળો. II9II જઘન્યથી એકેકા દ્રવ્યમાં ચાર (રુપ, રસ, ગન્ધ, સ્પર્શ) ભાવો (પર્યાયો) દેખે, ઉત્કૃષ્ટથી પ્રત્યેક દ્રવ્યમાં અસંખ્યાતા પર્યાયો જાણે (૪) IICII આ (દ્રવ્યથી, ક્ષેત્રથી, કાલથી, ભાવથી) ચાર ભેદો સંક્ષેપથી નન્દીસૂત્ર બતાવે છે. જેઓ જ્ઞાનની ભક્તિમાં રમણતા કરે છે તેઓ વિજય લક્ષ્મીરૂપ દેવીને પ્રાપ્ત કરે છે. IICII

॥ धीत थैत्यवंदन समाप्त ॥

# શ્રી અવધિજ્ઞાનનું સ્તવન

॥ કુંવર ગંભારો નજરે દેખતાંજી ॥ એ દેશી ॥ પૂજો પૂજો અવધિજ્ઞાનને પ્રાણિયા રે, સમક્તિવંતને એ ગુણ હોય રે॥ સવિ જિનવર એ જ્ઞાને અવતરી રે, મમનવ મહોદય જોય રે ॥ પૂજો૦ ॥ ૧ ॥

શિવરાજ ઋષિ વિપર્યય દેખતો રે, દ્વીપ સાગર સાત સાત રે । વીરપસાયે દોષ વિભંગ ગયો રે, પ્રગટયો અવધિ ગુણ વિખ્યાત રે ॥ પૂજો0 ॥ ११४

ગુરૂ સ્થિતિ સાધિક છાસઠ સાગર રે, કોઈને એક સમય લઘુ જાણ રે॥ ભેદ અસંખ્ય છે તરતમ યોગથી રે, વિશેષાવશ્યકમાં એહ વખાણ રે ॥ પૂજો૦ ॥

ચારશે એક લાખ તેત્રીસ સહસ (૧૩૩૪૦૦) છે રે, ઔહિ નાણી મુણીદ રે ॥

ઋષભાદિક ચઉવીશ જિણંદના રે, નમે પ્રભુપદ અરવિંદ રે ॥ પૂજો૦ ॥ ૪ ॥

અવધિજ્ઞાની આણંદને દીએ રે, મિચ્છામિ દુક્કડ ગોયમસ્વામિ રે ॥ વરજો આશાતન જ્ઞાન જ્ઞાની તણી રે, વિજયલક્ષ્મી સુખ ધામ રે ॥ પૂજો૦ ॥ ૫ ॥

॥ શ્રી અવધિજ્ઞાનના સ્તવનનો અર્થ ॥

હે પ્રાણીઓ ! તમે અવધિજ્ઞાનની પૂજા કરો, સમ્યગ્દેષ્ટિ જીવોને આ ગુણ (અવધિ) થાય છે, સર્વ તીર્થકરો આ (અવધિ) જ્ઞાન સહિત જન્મ લઈને મનુષ્યભવ સંબંધી મોટા ઉદયને દેખે છે. (પામે છે.) ॥૧॥ (અર્સખ્યાતા દ્વીપ સમુદ્ર છતાં) સાત જ દ્વીપ અને સાત જ સમુદ્ર છે, આ પ્રમાણે અવળું દેખનારા શિવરાજર્ષિનો વિભંગદોષ વીર પ્રભુની પ્રસન્નતાથી નાશ પામ્યો અને પ્રસિદ્ધ અવધિગુણ પ્રગટ થયો. ॥૨॥ અવધિજ્ઞાનની ઉત્કૃષ્ટી સ્થિતિ કાંઈક અધિક છાસઠ સાગરોપમની જાણવી અને જઘન્યથી કોઈક જીવને આશ્રીને એક સમયની જાણવી. (અવધિજ્ઞાનના ક્ષયોપશમની તરતમતાથી અથવા દ્રવ્યાદિકની) વિચિત્રતાના સંબંધથી તેના અસંખ્યતા ભેદો છે, એ સંબંધી વિશેષાવશ્યકમાં વિશેષ વ્યાખ્યાન કરેલું છે ॥૩॥ ઋષભદેવ ભગવાન્ વિગેરે ચોવીસ તીર્થકરોના ચરણકમલને જેઓ નમસ્કાર કરે છે તેવા અવધિજ્ઞાની 'મુનિવરોની સંખ્યા એક લાખ તેત્રીશ હજારને ચારસો છે. ॥४॥ અવધિજ્ઞાની આનન્દ શ્રાવક (વીરપ્રભુના ૧૦ શ્રમણોપાસકોમાં પહેલા)ને ગૌતમસ્વામીજીએ મિચ્છામિ દુક્કડં આપ્યું હતું. ( તે માટે) વિજયલક્ષ્મીરૂપ સુખના મન્દિર તુલ્ય જ્ઞાન અને જ્ઞાનવન્ત પ્રાણીઓની આશાતનાનો ત્યાગ કરો. ॥૫ ॥

॥ ઈતિ અવધિજ્ઞાન સ્તવન ॥

પછી જયવીયરાય વહી ખમાસમણ દઈ, ઇચ્છાકારેણ સંદિસહ ભગવન્ અવધિજ્ઞાન આરાધનાર્થ કરેમિ કાઉસ્સગ્ગં ॥ વંદણ૦ ॥ અન્નત્થ૦ ॥ એક લોગસ્સ અથવા ચાર નવકારનો કાઉસ્સગ્ગ કરી પારીને થોય કહેવી તે નીચે પ્રમાણે –

## શ્રી અવધિજ્ઞાનની થુઈ

।। શંખેશ્વર સાહિબ જે સમરે ॥ એ દેશી ॥

ઓહિ નાણ સહિત સચિ જિનવરુ, ચવી જનની કૂખે અવતરુ / જસ નામે લહીએ સુખતરૂ, સવિ ઇતિ ઉપદ્રવ સંહરુ // હરિ પાઠક સંશય સંહરૂ, વીર મહિમા જ્ઞાન ગુણાયરુ / તે માટે પ્રભુજી વિશ્વંભરુ, વિજયાંકિત લક્ષ્મી સુહંકરુ // ૧ //

॥ धति स्तुति. ॥

૧ ઋષભ-૧૦૦૦, અજીત-૯૪૦૦, સંભવ-૯૬૦૦, અભિનન્દન-૯૮૦૦, સુમતિ-૧૧૦૦૦, પદ્મપ્રભ-૧૦૦૦૦, સુપાર્શ્વ-૯૦૦૦, ચન્દ્રપ્રભ-૮૦૦૦, સુવિધિ-૮૪૦૦, શીતલ-૭૨૦૦, શ્રેયાંસ-૬૦૦૦, વાસુપૂજ્ય-૫૪૦૦, વિમલ-૪૮૦૦, અનન્ત-૪૩૦૦, ધર્મ-૩૬૦૦, શાત્તિ-૩૦૦૦, કુંથુ-૨૫૦૦, અ૨-૨૬૦૦, મલ્લિ-૨૨૦૦, મુનિસુવ્રત-૧૮૦૦, નમિ-૧૬૦૦, નેમિ-૧૫૦૦, પાર્શ્વ-૧૪૦૦, વર્ધમાન ૧૩૦૦, કુલ-૧૩૩૪૦૦ અવધિજ્ઞાની સંખ્યા છે.

જ્ઞાનપદ ભજીએ રે

११६

## શ્રી અવધિજ્ઞાનની સ્તુતિનો અર્થ

સર્વ તીર્થંકરો અવધિજ્ઞાન સહિત (દેવાદિ ભવમાંથી) ચ્યવીને માતાની કુક્ષીમાં અવતાર લે છે. જે પ્રભુના નામે કરી સુખ વૃક્ષને પ્રાપ્ત કરીએ, અને જે પ્રભુ સર્વ ઇતિ (અતિવૃષ્ટિ અનાવૃષ્ટ્યાદિ) ઉપદ્રવોને ટાળનારા છે તેમજ ઇન્દ્ર તથા અધ્યાપકના સંશયને દૂર કરનારા શ્રી વીરપ્રભુ મહિમા તથા જ્ઞાનના આકર છે. તે જ માટે તે વીરપ્રભુ વિશ્વના પાલક તથા વિજય સહિત લક્ષ્મીસુખને પ્રાપ્ત કરાવનારા છે. ॥૧॥

પછી ખમાસણ દઈ ઊભા રહી અવધિજ્ઞાનના ગુણ વર્ણવવાને અર્થે દુહા કહેવા તે કહે છે.

## શ્રી અવધિજ્ઞાનના દુહા

અસંખ્ય ભેદ અવધિતશા, ષટ્ તેહમાં સામાન્ય *ા* ક્ષેત્ર પનક લઘુથી ગુરૂ, લોક અસંખ્ય પ્રમાણ *ા* ૧ *ા* લોચન પરે સાથે રહે, તે અનુગામિક ધામ *ા* છાસઠ સાગર અધિક છે, એક જીવ આશરી ઠામ *ા* ૨ *ા* ઉપન્યો અવધિજ્ઞાનનો, ગુણ જેહને અધિકાર *ા* વંદના તેહને માહરી, શ્વાસમાંહે સો વાર. ૩ *ા* ૧*ા* ખ૦ *ા* 

ત્રીજો દુહો સર્વ ખમાસમણે કહેવો. ॥ જેહ ક્ષેત્રે એહિ ઉપન્યું, તિહાં રહ્યો વસ્તુ દેખંત ॥ થીર દીપકની ઉપમા, અનનુગામી લહંત ૪ ॥ ઉપ૦ ॥ ૨ ॥ ખ૦ ॥

અંગુલ અસંખ્યેય ભાગથી. વધતું લોક અસંખ્ય ॥ લોકાવધિ પરમાવધિ, વર્ધમાન ગુણ કંખ્ય. ૫. ॥ ઉપ૦ ॥ ૩ ॥ ખ૦ ॥

#### શ્રી જ્ઞાનપંચમી દેવવંદન

યોગ્ય સામગ્રી અભાવથી, હીયમાન પરિણામ || અધ અધ પૂરવ યોગથી, એહવો મનનો કામ. ૬ || ઉપ૦ || ૪ || ખ૦ ||

સંખ્ય અસંખ્ય જોજન સુધી, ઉંત્કૃષ્ટો લોકાંત ॥ દેખી પ્રતિપાતી હોયે, પુદ્ગલ દ્રવ્ય એકાંત ૭ ॥ ઉપ૦ ॥ ૫ ॥ ખ૦ ॥

એક પ્રદેશ અલોકનો, પેખે જે અવધિનાણ ॥ અપડિવાઈ અનુક્રમે, આપે કેવલનાણ. ૮ ॥ ઉપ૦ ॥ ૬ ॥ ખ૦ ॥

### શ્રી અવધિજ્ઞાનના દુહાના અર્થ

અવધિજ્ઞાનના અસંખ્ય' ભેદો છે. તેમાં સામાન્યે કરી છ ભેદો છે, જઘન્યથી અવધિજ્ઞાનનું ક્ષેત્ર સૂક્ષ્મ પનકની અવગાહના (શરીર પ્રમાણ) જેટલું છે અને ઉત્કૃષ્ટથી અસંખ્ય લોક પ્રમાણ છે. ા!૧ !! લોચનની માફક સાથે રહેવું તે 'અનુગામિક' નામના અવધિજ્ઞાનનું તેજ છે. એક જીવને અપેક્ષી ઉત્કૃષ્ટ અવધિજ્ઞાનની સ્થિતિ છાસઠ સાગરોપમથી વધારે છે. ા!૨ !! (પહેલો ભેદ) !! નહીં વિકાર પામેલો (મિથ્યાત્વકૃત માલિન્ય રહિત) એવો અવધિજ્ઞાનનો ગુણ જે જીવોને ઉત્પન્ન થયો છે તે જીવોને એક શ્વાસમાં સો વખત<sup>ર</sup> મારી વન્દના થાઓ !!ગ્રા! જે ક્ષેત્રમાં અવધિજ્ઞાન ઉત્પન્ન થયું હોય તેટલા જ ક્ષેત્રમાં રહ્યો થકો પદાર્થો દેખે તે અનનુગામિ અવધિવાળો જાણવો, તે 'અનનુગામિ' જ્ઞાન સ્થિર દીવાની ઉપમાને પામે છે !!૪ !! (બીજો ભેદ) !! અંગુલના અસંખ્યાતમા ભાગથી અનુક્રમે વધતું વધતું અસંખ્ય લોક પ્રમાણ વૃદ્ધિ પામે છે તે તથા લોકાવધિ પરમાવધિ વિગેરે 'વર્ધમાન' અવધિજ્ઞાન કહેવાય છે. તે ગુણ વાંછા ઉત્કટ થવાથી થાય છે. *IIપII (ત્રીજો ભેદ) II યોગ્ય* સામગ્રી ન હોવાને લીધે ઘટતા પરિણામ થવાથી પૂર્વપ્રાપ્તિ કરતાં નીચે નીચે ઘટતું જાય તે 'હીયમાન' અવધિજ્ઞાન કહેવાય છે. એ મનનું કાર્ય છે. *IIદII (ચોથો ભેદ) II સંખ્યાતા અસંખ્યાતા યોજન* સુધી યાવત્ ઉત્કૃષ્ટ લોકાન્ત સુધીના એકલા પુદ્ગલ દ્રવ્યો દેખી (તેટલું જ્ઞાન થઈને પાછું) પડિવાઈ થાય તે 'પ્રતિપાતિ' જ્ઞાન કહેવાય છે. *II*9*II (પાંચમો ભેદ)II જે અવધિજ્ઞાન અ*લોકનો એક પ્રદેશ દેખે તે 'અપ્રતિપાતિ' કહેવાય છે. તે અવધિજ્ઞાન અનુક્રમે કેવલજ્ઞાન (અવશ્ય) આપે છે. *II*૮*II (છ*ટ્ટો ભેદ) *II* 

॥ ઇति अवधिज्ञान संपूर्ध. ॥

# ખમાસમણ દઇ ઇચ્છા૦ મનપર્યવ જ્ઞાન આરાધનાર્થ ચૈત્યવંદન કરું ? ઇચ્છં કહી ચૈત્યવંદન કહેવું તે આ પ્રમાણે –

# ચતુર્થ શ્રી મનઃપર્યવજ્ઞાન ચૈત્યવંદન શ્રીમનપર્યવ જ્ઞાન છે, ગુણ પ્રત્યયી એ જાણો ।

અપ્રમાદી ઋદ્ધિવંતને, હોયયસંયમ ગુણઠાણો ॥ કોઈક ચારિત્રવંતને, ચઢતે શુભ પરિણામે | મનના ભાવ જાણે સહી, સાકાર ઉપયોગ ઠામે ॥ ચિંતવતા મનોદ્રવ્યના, જાણે ખંધ અનંતા | આકાશે મનોવર્ગણા, રહ્યા તે નવિ મુણંતા ॥ ૧ ॥

૧ કાલની અપેક્ષાએ અથવા ક્ષેત્રની અપેક્ષાએ, દ્રવ્ય અથવા પર્યાયની ં અપેક્ષાએ અનન્તા ભેદો પણ છે.

ર ઉપલક્ષણથી સો પદ છે તેથી હજાર લક્ષ કોટી અસંખ્ય અને અનંતીવાર વન્દના થાઓ.

#### શ્રી જ્ઞાનપંચમી દેવવંદન

સંજ્ઞિ પચેંદ્રિય પ્રાણીએ, તનુ યોગે કરી ગ્રહીયા | મનયોગે કરી મનપણે, પરિણામે તે દ્રવ્ય મુણિયા || તિરછું માણસ ક્ષેત્રમાં, અઢી દ્વીપ વિલોકે | તિર્છા લોકના મધ્યથી, સહસ જોયણ અધોલોકે || ઉરધ જાણે જ્યોતિષી લગે, પલિયનો ભાગ અસંખ્ય | કાલથી ભાવ થયા થશે, અતીતત અનાગત સંખ્ય || ૨ ||

ભાવથી ચિંતિત દ્રવ્યના અસંખ્ય પર્યાય જાણે / ઋજુમતિથી વિપુલમતિ, અધિકા ભાવ વખાણે // મનના પુદ્ગલ દેખીને, અનુમાને ગ્રહે સાચું / વિતથપણું પામે નહીં, તે જ્ઞાને ચિત્ત રાચ્યું // અમૂર્ત ભાવ પ્રગટપણે એ, જાણે શ્રી ભગવંત / ચરણ કમલ નમું તેહનાં, વિજય લક્ષ્મી ગુણવંત // 3 //

શ્રી મનઃપયર્વજ્ઞાનના ચૈત્યવન્દનનો અર્થ

ચતુર્થ શ્રીમનઃપર્યવજ્ઞાન છે, ગુણનિમિત્તે થનારું તે જ્ઞાન અપ્રમત્ત ઋદ્વિના નિધાન ચારિત્રધારી કોઈક મુનિને શુભ પરિણામની વૃદ્ધિ થવાથી સંયમ ગુણઠાણે (સાતમે) હોય છે. તેમ જાણો. 'સાકારોપયોગના સ્થાનક તે જ્ઞાનથી મનના 'પર્યાયોને નિશ્ચયે કરી જાણે છે, વિચારણમાં આવેલા મનોદ્રવ્યના અનન્તા સ્કન્ધો જાણે છે પણ (ગ્રહણ કર્યા વિનાના માત્ર) આકાશમાં રહેલા મનોવર્ગણાના દ્રવ્યને જાણતા નથી ॥ ૧ ॥ ૨ ॥ ૩ ॥ સંજ્ઞી પંચેન્દ્રિય જીવે કાય-યોગે ગ્રહણ કરેલા અને મનોયોગ વડે મનપણે પરિણામાવેલા મનોદ્રવ્ય, મનઃપર્યવ જ્ઞાની જાણે છે ॥૪॥ 'મનુષ્ય ક્ષેત્રમાં તીર્ચ્યુ અઢીદ્વીપ સુધી દેખે છે, અધોલોકમાં તિર્છાલોકના મધ્યભાગથી એક હજાર યોજન દેખે છે, ॥૫॥ ઊર્ધ્વલોકમાં જ્યોતિશ્ચક્ર સુધી (૯૦૦ યોજન) જાણે છે. કાલથી પલ્યોપમના અસંખ્યાતમા ભાગ જેટલા કાળ સુધીના અતીત અનાગત પદાર્થોના પર્યાયો જાણે છે. ॥૬॥ ભાવથી ચિત્તવેલા દ્રવ્યના અસંખ્યાતા પર્યાયો જાણે છે, ઋજુમતિ મનઃપર્યવ કરતાં વિપુલમતિ મનઃપર્યવવાળો વધારે ભાવો વર્ણવે છે (જાણે છે,) ॥૭॥ (ચિત્તવવામાં આવેલા) મનના પુદ્ગલો જોઈને અનુમાને કરી સત્ય પદાર્થ (વાત) ગ્રહ્ણ કરે છે, જે (મનઃપર્યવજ્ઞાન) અસત્યપણાને પામતું નથી તે જ્ઞાનમાં મારું મન આનન્દ પામ્યું છે. ॥૮॥ અરૂપી પદાર્થોને પ્રત્યક્ષપણે જ્ઞાનાદિલક્ષ્મી વડે પૂજ્ય એવા ભગવંતો (જિનેશ્વર) જાણે છે. વિજયલક્ષ્મી ગુણના નિધાન એવા તે પરમાત્માના ચરણક્રમલને હું નમસ્કાર કરું છું. ॥ ૯॥

#### ॥ ઇति ચૈत्यवंदन ॥

## श्री मनःपर्यवज्ञाननुं स्तवन

11 करेक 11 એ દेशी 11

જીરે મારે શ્રી જિનવર ભગવાન, અરિંહત નિજ નિજ જ્ઞાનથી ॥ જીરે જી ॥ જી૦ ॥ સંયમ સમય જાણંત, તવ લોકાંતિક માનથી ॥ જીરેજી ॥ ૧ ॥ જી૦ ॥ તીર્થ વર્તાવો નાથ,

૧ મનઃપર્યવ સંબન્ધી દર્શન નથી. તેને પ્રથમથી જ્ઞાન જ થાય છે.

ર દ્રવ્યથી મનઃપર્યાયના વિષયનું સ્વરૂપ કહે છે.

૧. ક્ષેત્રથી સ્વરૂપ.

#### શ્રી જ્ઞાનપંચમી દેવવંદન

ઇम કહી પ્રણમે તે સરા ॥ જીરેજી ॥ જી૦ // ષટ્ અતિશયવંત દાન, લેઈને હરખે સુરા નરા ॥ જીરેજી ॥ ૨ ॥ જી૦ 11 ઇણ વિધ સવિ અરિહંત. सर्वविरति जज ઉच्यरे ॥ छरेछ ॥ उ ॥ ९० ॥ मनःपर्यव तव नाश. निर्मલ આતમ અનુસરे ॥ જીરેજી ॥ उ ॥ જી૦ ॥ જેહને વિપુલમતિ તેહ, અપ્રતિપાતીપણે ઉપજે ॥ જીરેજી ॥ જી૦ // અપ્રમાદી ઋદ્ધિવંત. ેપાંચશેં એકાણું (૧૪૬૫૯૧) જાણીએ ॥ જીરેજી။ જી૦ // મનનાણી મુનિરાજ ચોવીશ જિનજી. વખાણીએ ॥ જીરેજી ॥ ૫ ॥ જી૦ // હું વંદું ધરી નેહ, सवि संशय હरे मनतणा ॥ छरेछ ॥ अनुભव ज्ञानना गुस घसा ॥ करेक ॥ ह ॥ क0 ॥ ॥ धति मनःपर्यव ज्ञान स्तवन ॥

# ॥ શ્રી મનઃપર્યવજ્ઞાનના સ્તવનનો અર્થ 🥼

શ્રી જિનેશ્વર અરિહંત ભગવાન પોતપોતાના જ્ઞાન (અવધિ) થી સંયમના અવસરને જાણે છે. તે વખતે લોકાન્તિક દેવતાઓ આવી માનપૂર્વક 'હે નાથ ! તીર્થ પ્રવર્ત્તાવો' એ પ્રમાણે કહી પ્રભુને નમસ્કાર કરે છે. (પછી પ્રભુ) છ 'અતિશયવાળા વાષિર્ક દાનને (આપે છે તે દાન) લઈને દેવો તથા મનુષ્યો હર્ષ પામે છે. ા!૧ !! !!૨ !! આ વિધિએ કરી સર્વ અરિહંત ભગવન્તો જ્યારે સર્વવિરતિ (ચારિત્ર) ઉચ્ચાર કરે છે તે વખતે નિર્મલ મનઃપર્યવજ્ઞાન તેમના આત્માને અનુસરે છે (પામે છે) !!૩ !! જે મુનિઓને વિપુલમતિમનઃ પર્યવ જ્ઞાન ઉત્પન્ન થાય છે તે અપ્રતિપાતી હોય છે. આ ચોથું જ્ઞાન અપ્રમત્ત ઋદ્ધિવન્ત ગુણસ્થાનકે જાણવું. !!૪ !! ચોવીશ જિનેશ્વર ભગવન્તના 'એકલાખ પિસ્તાલીશ હજાર પાંચસો ને એકાણું મનઃપર્યવજ્ઞાની મુનિરાજોને જાણી તેમને વખાણીએ !!પ!! જે જ્ઞાન મનના સર્વ સંશયોનો નાશ કરે છે તે જ્ઞાનને હું સ્નેહ ધારણ કરીને વન્દન કરુ છું. વિજયલક્ષ્મી, કલ્યાણકારી ભાવ વિગેરે અનુભવ જ્ઞાનના અનેક ગુણો છે. !!૬ !!

ર તીર્થંકર મહારાજા યદ્યપિ અનંત બળના ધણી છે, તોપણ ભક્તિ હોવાને લીધે પ્રભુને શ્રમ ન થાય માટે, દાન આપતી વખતે સૌધર્મેન્દ્ર પ્રભુના હાથમાં દ્રવ્ય આપે છે ॥૧॥ ચોસઠ ઇન્દ્રો સિવાય બીજા દેવોને દાન લેતા નિવારવા માટે તથા લેનારના ભાગ્યમાં જેવું હોય તેવું જ તેના મુખમાંથી બોલાવવા (પ્રાર્થના કરાવવા) માટે ઈશાનેન્દ્ર સુવર્શયષ્ટિ લઈ પ્રભુ પાસે ઊભા રહે છે ॥૨॥ પ્રભુના હાથમાં રહેલા સોનૈયામાં ચમરેન્દ્ર અને બલીન્દ્ર લેનારની ઇચ્છાનુસાર ન્યૂનાધિકતા કરે છે એટલે કે યાચકની ઇચ્છાથી (ભાગ્યથી) અધિક હોય તો ન્યૂન કરે છે અને ન્યૂન હોય તો અધિક કરે છે ॥૩॥ ભરતખંડમાં ઉત્પન્ન થયેલા મનુષ્યોને બીજા ભુવનપતિઓ દાન લેવા માટે દૂર દૂરથી ખેંચી લાવે છે ૫૪॥ દાન લઈ પાછા વળનાર લોકોને વ્યત્તર દેવો નિર્વિઘ્નપણે સ્વસ્વસ્થાને પહોંચાડે છે ॥૫॥ જ્યોતિષ્ક દેવો વિદ્યાધરોને દાનનો સમય જણાવે છે ॥૬॥

પછી જયવીયરાય કહી, ખમાસમણ દઈ, ઇચ્છાકારેણ સં૦ || મનઃપર્યવજ્ઞાન આરાધનાર્થ કરેમિ કાઉસ્સગ્ગં || વંદણવ૦|| અન્નથ્થ૦ || એક લોગસ્સ અથવા ચાર નવકારનો કાઉસગ્ગ કરી થોય કહેવી તે આ પ્રમાણે–

## શ્રી મનઃપર્યવજ્ઞાનની થોય

॥ શ્રી શંખેશ્વર પાસ જિનેશ્વર ॥ એ દેશી ॥ પ્રભુજી સર્વ સામાયિક ઉચરે, સિદ્ધ નમી મદ્વારીજી ॥ છદ્મસ્થ અવસ્થા રહે છે જિહાં લગ, યોગાસન તપધારી જી ॥ ચોથું મનપર્યવ તવ પામે, મનુજ લોક વિસ્તારી જી ॥ તે પ્રભુને પ્રણમો ભવિ પ્રાણી, વિજયલક્ષ્મી સુખકારી જી ॥ ૧ ॥

# શ્રી મનઃપર્યવજ્ઞાનની સ્તુતિનો અર્થ

તીર્થંકર પ્રભુ અભિમાનને નિવારણ કરી સિદ્ધ ભગવન્તોને નમસ્કાર કરી સર્વવિરતિ સામાયિકનો ઉચ્ચાર કરે છે, અને જ્યાં સુધી છદ્મસ્થ અવસ્થા રહે છે ત્યાં સુધી યોગાસન અને તાપ ધારણ કરે છે. તે વખતે મનુષ્યક્ષેત્રમાં વિસ્તાર પામનારું ચોથું મનઃપર્યવ જ્ઞાન તેઓ પ્રાપ્ત કરે છે. વિજયલક્ષ્મી અને સુખને કરનારા તે પ્રભુને હે ભવ્ય પ્રાણી ! તમે નમસ્કાર કરો. ॥૧॥

#### ॥ धति स्तुति ॥

પછી ખમાસમણ દઈ ઊભા રહી મનઃપર્યવજ્ઞાનના ગુણ સ્તવવા અર્થે દુહા કહેવા તે આ પ્રમાણે–

# શ્રી મનઃપર્યવજ્ઞાનના દુહા

મનઃપર્યવ દુગભેદથી, સંયમ ગુણ લહી શુદ્ધ ॥ ભાવ મનોગત સંજ્ઞિના, જાણે પ્રગટ વિશુદ્ધ ॥ ૧ ॥ ઘટ એ પુરૂષે ધારીયો, ઈમ સામાન્ય ગ્રહંત ॥ પ્રાયે વિશેષ વિમુખ લહે, ઋજુમતિ મનહ મુણંત ॥ ૨ ॥ એ ગુણ જેહને ઉપન્યો, સર્વ વિરતિ ગુણઠાણ ॥ પ્રણમું હિતથી તેહના, ચરણકમલ ચિત્ત આણ.ખમા૦ ॥૩॥ ॥ખ૦ નગર જાતિ કંચનતણો, ધાર્યો ઘટ એહ રૂપ ॥ ઈમ વિશેષ મન જાણતો, વિપુલમતિ અનુરૂપ. ૪. ॥ એ ગુણ૦ ॥ ॥ ૨ ॥ ખ૦ ॥

શ્રી મનઃપર્યવજ્ઞાનના દુહાનો અર્થ

સંયમ ગુણની શુદ્ધતા પામવાથી થનારું, સંજ્ઞિ જીવના મનોગત પદાર્થોને જે પ્રગટ રીતે વિશુદ્ધપક્ષે જાક્ષે છે તે મનઃપર્યવ જ્ઞાન કહેવાય. તે જ્ઞાન બે ભેદે છે ॥૧॥ આ પુરુષે ઘડો ચિન્તવ્યો છે એમ સામાન્ય ધર્મે જાક્ષે-ઘણું કરીને વિશેષ ધર્મથી શૂન્ય જાક્ષે તે ઝાજુમતિ મનઃ-પર્યવ જાક્ષવું ॥૨॥ (પહેલો ભેદ) સર્વ વિરતિ ગુણસ્થાનકને વિષે આ (મનઃપર્યવ જ્ઞાનરૂપ) ગુણ જે મુનિઓને ઉત્પન્ન થયો છે તે મુનિઓના ચરણકમલને પ્રેમથી મનમાં ધારણ કરીને હું નમસ્કાર કરું છું. ॥૩॥ અમુક નગરનો, અમુક જાતિનો, સુવર્જાનો, આવા સ્વરૂપવાળો ઘટ ચિન્તવ્યો છે, એમ વિશેષ ધર્મવાળા મનને જાણે તે વિપુલમતિનું સ્વરૂપ જાણવું ॥૪॥ (બીજો ભેદ) ॥

॥ ઇति मनःपर्यव ज्ञान संपूर्श ॥

૧ ઋષભ-૧૨૭૫૦, અજીત-૧૨૫૦૦, સંભવ-૧૨૧૫૦, અભિનન્દન-૧૧૬૫૦, સુમતિ-૧૦૪૫૦, ૫૬૫ભ-૧૦૩૦૦, સુપાર્શ્વ-૯૧૫૦, ચંદ્રપ્રભ-૮૦૦૦, સુવિધિ-૭૫૦૦, શીતલ-૭૫૦૦, શ્રેયાંસ-૬૦૦૦, વાસુપૂજ્ય-૬૦૦૦, વિમલ-૫૫૦૦, અનન્ત-૫૦૦૦, ધર્મ-૪૫૦૦, શાન્તિ-૪૦૦૦, કુંથુ-૩૩૪૦, અર-૨૫૫૧, મલ્લિ-૧૭૫૦, મુનિસુવ્રત-૧૫૦૦, નમિ-૧૨૫૦, નેમિ-૧૦૦૦, પાર્શ્વ-૭૫૦, વર્ધમાન-૫૦૦, કુલ ૧૪૫૫૯૧ મનઃપર્યવજ્ઞાનીઓની સંખ્યા છે. ખમાસમણ દઇ ઇચ્છા૦ કેવલજ્ઞાન આરાધનાર્થં ચૈત્યવંદન કરું?

ઇચ્છં કહી ચૈત્યવંદન કહેવું તે આ પ્રમાણે:--

પંચમ શ્રી કેવલજ્ઞાન ચૈત્યવંદન શ્રીજિન ચઉનાણી થઈ, શુકલ ધ્યાન અભ્યાસે ! અતિશય અતિશય આત્મરૂપ, ક્ષણ ક્ષણ પ્રકાસે ॥ નિદ્રાસ્વપ્ન જાગરદશા, તે સવિ દૂરે હોવે । ચોથી ઉજાગર દશા, તેહનો અનુભવ જોવે ! ક્ષપક શ્રેણિ આરોહિયાએ, અપૂર્વ શક્તિ સંયોગે ! લહી ગુણઠાણું બારમું, તુર્ય કષાય વિયોગે ॥ ૧ ॥ નાણ દંસર્ણ આવરણ મોહ, અંતરાય ઘન ઘાતિ / डर्म हुष्ट ઉच्छेहीने, थया परमातम जाति ॥ દોય ધર્મ સવિ વસ્તુના, સમયાંતર ઉપયોગ ! ્રપ્રથમ વિશેષપણે ગ્રહે, બ્રીજે સામાન્ય સંયોગ 🛛 સાદિ અનંત ભાગે કરી, દર્શન જ્ઞાન અનંત / ગુણઠાણું લહી તેરમું, ભાવ જિણંદ જયવંત. ॥ ૨ ॥ મૂલ પયડીમાં એક બંધ, સત્તા ઉદયે ચાર ! ઉત્તર પયડીનો એક બંધ, ઉદય રહે બાયાલ ॥ सत्ता पंચાશીતણી, કર્મ જેહવા રજ્જુ છાર । મન વચ કાયા યોગ જાસ, અવિચલ અવિકાર ॥ સંયોગી કેવલીતણી એ, પામી દશા એ વિચરે ! અક્ષય કેવલજ્ઞાનના, વિજયલક્ષ્મી ગુણ ઉચરે ॥ ૩ ॥

જ્ઞાનપદ ભજીએ રે

१२६

# શ્રી કેવલજ્ઞાન સંબંધી ચૈત્યવંદનનો અર્થ

શ્રી જિનેશ્વર પ્રભુ ચાર જ્ઞાની થઈ શુકલ ધ્યાનના અભ્યાસે કરી અધિક અધિક આત્મસ્વરૂપને ક્ષણે ક્ષણે પ્રકાશે છે. ॥૧॥ 'સુષુપ્તિ (નિદ્રા), સ્વપ્ન અને જાગૃત એ ત્રણ દશા દૂર થાય છે અને ચોથી જે ઉજ્જાગર દશા તેહના અનુભવને જુએ છે ॥૨॥ અપૂર્વ શક્તિના સંબન્ધથી ક્ષપક શ્રેણિએ ચઢી, ચોથાં (સંજ્વલન) કપાયના વિયોગે કરી બારમું (ક્ષીણમોહ) ગુણઠાણું પામી, જ્ઞાનાવરણીય, દર્શનાવરણીય, મોહનીય ને અન્તરાય એ ચારે દુષ્ટ નિબિડ ઘાતિકર્મનો ક્ષય કરી, પરમાત્મજાતિ થયા છે. || ૩ || ૪ || સર્વ-વસ્તુમાં બે ધર્મ છે. તેનો પ્રભુને સમયાન્તર ઉપયોગ છે. (તેથી) પહેલા સમયે વિશેષપણે જાણે છે અને બીજે સમયે સામાન્ય ધર્મનો સમ્બન્ધ હોય છે. IIપII સાદિ અનન્ત ભાંગાએ કરી અનંત દર્શન, જ્ઞાન અને તેરમું ગુબ્રઠાણું પામીને ભાવજિનેન્દ્ર જયવંતા વર્તે છે ॥૬॥ (તે વખતે) કર્મની મૂલ (આઠ) પ્રકૃતિમાંથી એક(વેદનીય) પ્રકૃતિનો બન્ધ થાય છે અને સત્તા તથા ઉદયમાં ચાર (વેદનીય, નામ, ગોત્ર ને આયુ) પ્રકૃતિ હોય છે. ઉત્તર પ્રકૃતિ (૧૨૦)માંથી એક (શાતા)નો બન્ધ હોય છે, ઉદયમાં (૧૨૨માંથી) બેંતાલીશ પ્રકૃતિ રહે છે, ॥ ૭ ॥

૧ મિથ્યાદષ્ટિ જીવોને અતિશય શયન કરવારૂપ સુષુપ્તિ નામની પ્રથમ અવસ્થા હોય છે ॥१॥ શયનરૂપ બીજી સ્વપ્ન અવસ્થા સમ્યગ્દષ્ટિ જીવોને હોય છે ॥૨॥ અપ્રમત્ત મુનિને ત્રીજી જાગ્રત અવસ્થા હોય છે. ॥૩॥ અને ચોથી ઉજ્જાગર દશા અનુભવની વૃદ્ધિથી આગળ આગળ ચઢતાં યાવત્ સયોગિ કેવળી ગુજ્ઞઠાજ્ઞા સુધી હોય છે. ॥૪॥ પ્રથમની સુષુપ્તિ અવસ્થા મોહ મૂઢ આત્માને થતી હોવાથી અનુભવવત્ત મહાત્માઓને તે નથી હોતી, તેમજ બીજી સ્વપ્ન અને ત્રીજી જાગર દશાઓ પણ કલ્પનામાં ગુંથાયેલા જીવોને ઉત્પત્ન થતી હોવાથી કલ્પના વર્જિત અનુભવી મહાત્માઓને હોતી નથી. માત્ર અનુભવ જ્ઞાનમાં તો ચોથી ઉજ્જાગર દશા જ હોય છે. કહ્યું છે કે.

नसुषुप्तिरमोहत्वान्नापि च स्वापजागरौ । कल्पनाशिल्पविश्रान्तेस्तुर्या चानुभवे दशा ॥१॥ સત્તા (૧૪૮ માંથી) પંચ્ચાશી પ્રકૃતિની છે. (તે વખતે) કર્મ બાળેલી દોરડીના છાર જેવા હોય છે. જે પ્રભુના મન વચન કાયાના યોગો અચલ તથા વિકાર રહિત છે, તેઓ સયોગિ કેવલીની દશાને પ્રાપ્ત કરી તે દશામાં વિચરે છે. કેવળજ્ઞાનના અક્ષય વિજય લક્ષ્મીરૂપ ગુણો કહેવાય છે. (અથવા વિજયલક્ષ્મી સૂરિ અક્ષય કેવલ જ્ઞાનના ગુણો કહે છે.) || ૮ || ૯ ||

॥ ઇતિ શ્રી કેવલજ્ઞાન ચૈત્યવંદન ॥

શ્રી કેવલજ્ઞાનનું સ્તવન

॥ કપુર હોયે અતિ ઉજલો રે ॥ એ દેશી ॥

શ્રી જિનવરને પ્રગટ થયું રે, ક્ષયિક ભાવે જ્ઞાન ॥ દોષ અઢાર અભાવથી રે, ગુણ ઉપન્યા તે પ્રમાણ રે ॥ ભવિયા ! વંદો કેવલજ્ઞાન ॥ ૧ ॥

પંચમી દિન ગુણ ખાણ રે ॥ ભવિયા વંદો૦ ॥ એ આંકણી ॥ અનામીના નામનો રે, કિશ્યો વિશેષ કહેવાય ॥ એ તો મધ્યમાં વૈખરી રે, વચન ઉલ્લેખ ઠરાય રે ॥ ભ૦ ॥ વંદો૦ ॥ ૨ ॥

ધ્યાન ટાશે પ્રભુ તું હોય રે, અલખ અગોચર રૂપ ॥ પરા પશ્યંતી પામીને રે, કાંઈ પ્રમાશે મુનિભૂપરે ॥ ભ૦ ॥ વંદો૦ ॥ ૩ ॥

છતી પર્યાય જે જ્ઞાનના રે, તે તો નવિ બદલાય ॥ જ્ઞેયની નવનવી વર્તના રે, સમયમાં સર્વ જણાય રે ॥ ભ૦ ॥ વંદો૦ ॥ ૪ ॥

જ્ઞાનપદ ભજીએ રે

બીજા જ્ઞાનતણી પ્રભા રે, એહમાં સર્વ સમાય ॥ રવિપ્રભાથી અધિક નહીં રે, નક્ષત્ર ગણ સમુદાય રે ॥ ભ૦ ॥ વંદો૦ ॥ ૫ ॥

ગુણ અનંતા જ્ઞાનના રે, જાણે ધન્ય નર તેહ ॥ વિજયલક્ષ્મીસૂરિ તે લહે રે, જ્ઞાન મહોદય ગેહ રે ॥ ભ૦ ॥ વંદો૦ ॥ ૬ ॥

# શ્રી કેવલજ્ઞાનના સ્તવનનો અર્થ

શ્રી જિનેશ્વર ભગવંતને ક્ષાયિકભાવે પ્રગટ થયેલું જ્ઞાન તથા 'અઢાર દોષોનો નાશ થવાથી ઉત્પન્ન થયેલા જે ગુણો તે પ્રમાણ છે. (યર્થાથ છે) હે ભવ્યજીવો ! તમે કેવળજ્ઞાનને વંદના કરો. પંચમીનો દિવસ ગુણની ખાણ છે. *II ૧ II અનામી પ્રભુના નામ* સંબંધી શો વિશેષ કહેવાય ? પરંતુ તે (વિશેષ) 'મધ્યમા તથા વૈખરી (ભાષાના ભેદો) વડે વચનના ઉલ્લેખમાં સ્થાન કરી શકાય. *II ૨ II હે પ્રભુ ! આપ ધ્યાન અવસરે લક્ષ્યમાં ન આવી શકો તેવા* અગોચર સ્વરુપ થાઓ છો. તોપણ મુનિના રાજા (યોગિ મહાત્માઓ) પરા તથા પશ્યત્તી (ભાષાના ભેદો) પામીને તેનો કાંઈક નિશ્વય કરે છે. *II ૩ II જ્ઞાનની વિદ્યમાન જે સત્પર્યા*યો તે

ર આ ચારે ભાષાનું સ્વરૂપ જુદા જુદા રૂપે આ નીચે લખેલ શ્લોકથી અન્ય ગ્રન્થોમાં પ્રતિપાદન કર્યું છે.

वैखरी शक्तिनिष्पत्तिर्मध्यमा श्रुतिगोचरा । द्योतितार्था तु पश्यन्ती सूक्ष्मा वागनपायिनी ॥ १ ।।

926

૧ હાસ્ય, રતિ, અરતિ, ભીતિ, જાુગુપ્સા, શોક, કામ, મિથ્યાત્વ, અજ્ઞાન, નિદ્રા, અવિરતિ, દાનાન્તરાય, લાભાન્તરાય, વીર્યાન્તરાય, ભોગાન્તરાય, ઉપભોગાન્તરાય, રાગ, દ્વેષ, એ ૧૮. અથવા અજ્ઞાન, ક્રોધ, મદ, માન, લોભ, માયા, રતિ, અરતિ, નિદ્રા, શોક, અલીક, ચૌર્ય, મત્સર, ભય, પ્રાણીવધ, પ્રેમક્રીડાપ્રસંગ, હાસ્ય, એ ૧૮ દોષ જાેણવા.

તો પલટાતી નથી પરન્તુ જ્ઞેય (વિષય)ની જુદી જુદી નવ પુરાણાદિ સર્વ વર્ત્તનાઓ એક સમયમાં જણાય છે. ॥ ૪॥ બીજા (મત્યાદિ ચાર) જ્ઞાનની સર્વ પ્રભાનો આ જ્ઞાનમાં સમાવેશ થઈ જાય છે. કેમકે સૂર્યના તેજ થકી નક્ષત્રૉદિ જ્યેતિષ્યક્રનો સમૂહ કાંઈ અધિક નથી ॥૫॥ જ્ઞાનના અનન્તા ગુણ જે જાણે છે તે જ ધન્ય પુરુષ, જ્ઞાન અને મહાન્ ઉદયના મંદિર સમાન વિજયલક્ષ્મી દેવીને પ્રાપ્ત કરે છે, ॥૬॥

ા। ઇતિ કેવલજ્ઞાન સ્તવન ॥

પછી જયવીયરાય કહી ખમાસમણ દઇ ઇચ્છાકારેણ સંદિસહ ભગવન્ શ્રી કેવલજ્ઞાન આરાધનાર્થ કરેમિ કાઉસ્સગ્ગં ॥ વંદણવ૦ ॥ અન્નત્થ૦ ॥ એક લોગસ્સ અથવા ચાર નવકારનો કાઉસ્સગ્ગ કરી નમોર્ડ્હત્૦ કહી થોય કહેવી તે આ પ્રમાણે–

## શ્રી કેવલજ્ઞાનની થોય

॥ પ્રહ ઉઠી વંદૂ ॥ એ દેશી ॥

છત્ર ત્રય ચામર, તરૂ અશોક સુખકાર | દિવ્ય ધ્વનિ દુંદુભિ, ભામંડલ ઝલકાર || વરસે સુર કુસુમે, સિંહાસન જિન સાર | વદે લક્ષ્મીસૂરિ, કેવલજ્ઞાન ઉદાર || ૧ ||

#### ॥ धति स्तुति ॥

પછી ખમાસમણ દઈ ઉભા રહી કેવલજ્ઞાનના ગુણ સ્તવના દુહા કહેવા તે આ પ્રમાણે –

# શ્રી કેવલજ્ઞાનની સ્તુતિનો અર્થ

ત્રણ છત્ર, ચામર, સુખકર્તા અશોકવૃક્ષ, દેવઘ્વનિ, દુંદુભિ (દેવ વાજિંત્ર), તેજે કરી ઝળહળતું ભામંડલ, દેવકૃતપુષ્પની વૃષ્ટિ અને સિંહાસન (એ આઠ પ્રધાન પ્રાતિહાર્યો) જિનેશ્વર પ્રભુના છે, તે જ પ્રભુના ઉદાર કેવલજ્ઞાનને વિજયલક્ષ્મીસૂરિ વન્દના કરે છે. ॥૧॥

#### અથ દુહા

બહિરાતપ ત્યારે કરી, અંતર આતમ રૂપ || અનુભવિ જે પરમાતમા, ભેદ એક જ ચિદ્રૂપ || ૧ || પુરુષોત્તમ પરમેશ્વરુ, પરમાનંદ ઉપયોગ || જાણે દેખે સર્વને, સ્વરૂપ રમણ સુખભોગ || ૨ || ગુણ પર્યાય અનંતતા, જાણે સઘલા દ્રવ્ય || કાલ ત્રય વેદી જિણંદ, ભાષિત ભવ્યાભવ્ય || ૩ || અલોક અનંતો લોકમાં, થાપે જેહ સમથ્થ || આતમ એક પ્રદેશમાં, થીપે જેહ સમથ્થ || આતમ એક પ્રદેશમાં, વીર્ય અનંત પસથ્થ || ૪ || કેવલ દંસણ નાણનો, ચિદાનંદ ઘન તેજ || જ્ઞાનપંચમી દિન પૂજીણ, વિજયલક્ષ્મી શુભ હેજ || ૫ || પ્રાંતે ખમાસમણ દઈ અવિધિઆશાતનાનો મિચ્છામી દુક્કડ દેવો.

# શ્રી કેવલ જ્ઞાનસંબંધી દુહાનો અર્થ

બહિરાત્મપણાનો ત્યાગ કરવાથી અન્તરાત્મ સ્વરુપને અનુભવી જે પરમાત્મા થાય છે તેમના જ્ઞાન સ્વરુપનો એક જ ભેદ છે. ॥૧॥ પુરુષોમાં ઉત્તમ પરમેશ્વર સ્વસ્વભાવની રમણતાનું સુખ ભોગવવા રૂપ પરમાનન્દ ઉપયોગે કેરી સર્વ પદાર્થોને વિશેષ ધર્મે

मूलाधारात् प्रथममुदितो यस्तु तारः पराख्यः । पश्चात्पञ्ञ्यन्त्यथ हृदयगो बुद्धियुड्मध्यमाख्यः ॥ वक्त्रै वैखर्यथ रुदिषोरस्य जन्तोः सुषुम्णा । बद्धस्तस्माद्भवति पवनप्रेरितो वर्णसङ्घः ॥ १ ॥

૧૩૦

શ્રી જ્ઞાનપંચમી દેવવંદન

કરી તથા સામાન્ય ધર્મે કરી જાશે છે. *॥૨॥* પ્રતિપાદન કર્યું છે ભવ્ય તથા અભવ્યપશું જેમણે એવા ત્રિકાળ સ્વરૂપને જાણનારા જિનેશ્વર પરમાત્મા ગુણપર્યાયોના અનંતપણાવાળા સર્વ દ્રવ્યોને જાશે છે. *॥૩॥ અસંખ્ય પ્રદેશી આત્માના એક પ્રદેશમાં પણ, અનન્તા* અલોકાકાશને ઉપાડીને લોકાકાશમાં સ્થાપન કરવાનો સમર્થ થવાય તેવું અનન્તું પ્રશસ્ત વીર્ય રહેલું છે. *॥૪॥ કલ્યા*ણરુપ વિજયલક્ષ્મીને પ્રાપ્ત કરવા માટે જ્ઞાનપંચમીને દિવસે કેવલદર્શન તથા કેવલજ્ઞાનના ચિદાનંદ સ્વરૂપ તેજઃપુંજની પૂજા કરીએ *॥૫॥* 

॥ धति श्री विજयवक्ष्मीसूरिइत ज्ञानपंथमीना देववंदननो अर्थ संपूर्ध॥

ઇતિ શ્રી વિજયલક્ષ્મી સૂરિકૃત, વિધિ સહિત શ્રી જ્ઞાન પંચચી દેવવંદન સમાપ્ત ॥

#### શ્રી જ્ઞાનપદ આરાધન

શ્રી કલ્પસૂત્રના વાંચન પહેલાં, શ્રી જ્ઞાનપંચમીના દિવસે, આસો ચૈત્ર માસની શાશ્વતી ઓળીમાં જ્ઞાનપદની આરાધનાના દિવસે, સૂત્રના વાંચન પહેલાં શ્રી જિનેશ્વર દેવ સન્મુખ તથા પૂજ્યશ્રી ગુરૂમહારાજ સન્મુખ જ્ઞાનપદ આરાધન નિમિત્તે પૂજાઓ ભણાવવામાં આવે છે તે નીચે પ્રમાણે :--

## श्री ज्ञाननी स्तुति

નિવ્વાણમગ્ગે વરજાણકપ્પં. પણાસિયાસેસ-કુવાઈદપ્પં; મયં જિણાણં સરણં બુહાણં, નમામિ નિચ્ચં તિજગપ્પહાણં બોધાગાધં સુપદપદવીનીરપૂરાભિરામં; જીવાહિંસા-વિરલ-લહરી-સંગમાગાહદેહં, ચૂલાવેલં ગુરુગમમણિસંકુલં દૂરપારં, સારં વીરાગમજલનિર્ધિ સાદરં સાધુ સેવે.

અર્હદ્વકત્રપ્રસૂતં ગણધર રચિતં, દ્વાદશાંગં વિશાલં, ચિત્રં બહ્વર્થયુક્તં મુનિગણવૃષભૈર્ધારિતં બુદ્ધિમદ્ભિઃ; મોક્ષાગ્રદ્વારભૂતં, વ્રતચરણફલં, જોયભાવપ્રદીપં, ભક્ત્યાનિત્યં પ્રપદ્યે, શ્રુતમહમખિલં, જોયભાવપ્રદીપં, જિન જોજન ભૂમિ, વાણીનો વિસ્તાર, પ્રભુ અર્થ પ્રકાશે, રચના ગણધર સાર; સો આગમ સુણતાં, છેદીજે ગતિ ચાર, પ્રભુ વચન વખાણી, લહીયે ભવનો પાર.

## શ્રી લક્ષ્મીસૂરિકૃત જ્ઞાનપદ પૂજા

અધ્યાત્મ જ્ઞાને કરી, વિઘટે ભવભ્રમભીતિ, સત્યધર્મ તે જ્ઞાન છે, નમો નમો જ્ઞાનની રીતિ ॥१॥

शानपट लिंथि रे જગત सुહंકરૂં, પાંચ એકાવન ભેદે रे; સમ્યગજ્ઞાન જે નિજવરે ભાખિયું, જડતા જનની ઉચ્છેદેરે. ॥१॥ ભક્ષાભક્ષ વિવેચન પરગડો, ખીર નીર જેમ હંસો રે: ભાગ અનંતમો રે અક્ષરનો સદા. અપ્રતિપાતિ પ્રકાશ્યો રે. // ૨ // મનથી ન જાણે રે કુંભકરણવિધિ, તેહથી કુંભ કેમ થાશે રે; જ્ઞાની દર્યાથી રે પ્રથમ છે નિયમા, સદસદુભાવ વિકાસે રે. //3// કંચન નાર્ણ રે લોચનવંત રહે, અધો અંધ પુલાય રે; એકાંતવાદી રે तत्त्व पामे नહि, स्याद्वाहरस समुहाय रे. ॥४॥ જ્ઞાનભર્યા ભરતાદિક ભવ તર્યા, જ્ઞાન સકળ ગુણ મૂળ રે; જ્ઞાની જ્ઞાનતણી પરિણતિ થકી, પામે ભવજળ કૂળ રે. 11411 अल्पागम ४६ ७ग्र विखार डरे. विचरे ઉद्यमवंत रेः ઉપદેશમાળામાં કિરિયા તેહની, કાય ક્લેશ તેસ હુંત રે. ॥૬॥ अयंत ભूपो रे ज्ञान आराधतो, तीर्थं अर पह पामे रे; રવિ શશી મેહ પરે જ્ઞાન અનંત ગુણી સૌભાગ્યલક્ષ્મી હિતકા મેરે. //9//

# ઉપાધ્યાય શ્રી યશોવિજયજીકૃત જ્ઞાનપદ પૂજા

અન્નાણસંમોહતમોહરસ્સ, નમો નમો નાણ દિવાયરસ્સ પંચપ્પયારસ્સુવગારગસ્સ,સત્તાણસવ્વત્થપયાસગસ્સા. હોયે જેહથી જ્ઞાન શુદ્ધ પ્રબોધે, યથાવર્ણ નાસે વિચિત્રાવબોધે; તેણે જાણિયે વસ્તુ ષડદ્રવ્ય ભાવા, નહુયેવિતત્થા નિજેચચસ્વભાવા. હોયે પંચ મત્યાદિ સુજ્ઞાન ભેદે, ગુરુપાસ્તિથી યોગ્યતા તેહ વેદે; વળી જ્ઞેય હેય ઉપાદેય રૂપે, લહે ચિત્તમાં જેમ ધ્વાંત પ્રદીપે. ભવ્ય નમો ગુણ જ્ઞાનને, સ્વપર પ્રકાશક ભાવેજી; પરજાય ધર્મ અનંતતા, ભેદાભેદ સ્વભાવેજી.

જે મુખ્ય પરિશિત સકલ જ્ઞાયક, બોધ ભાવવિલચ્છના; મતિ આદિ પંચ પ્રકાર નિર્મળ, સિદ્ધ સાધન લચ્છના. સ્યાદ્વાદસંગી તત્ત્વરંગી, પ્રથમ ભેદાભેદતા; સવિકલ્પને અવિકલ્પ વસ્તુ, સકલ સંશય છેદતા.

ભક્ષાભક્ષ ન જે વિણ લહિયે, પેય અપેય વિચાર; કૃત્ય અકૃત્ય ન જે વિણ લહિયે, જ્ઞાન તે સકલ આધાર રે. ॥૧॥ પ્રથમ જ્ઞાન ને પછી અહિંસા, શ્રી સિદ્ધાંતે ભાખ્યું; જ્ઞાનને વંદો જ્ઞાન મ નિંદો, જ્ઞાનીએ શિવસુખ ચાખ્યું રે. ॥૨॥ સકલ ક્રિયાનું મૂળ જે શ્રદ્ધા, તેહનું મૂળ જે કહિયે; તેહ જ્ઞાન નિત નિત વાંદીજે, તે વિણ કહો કેમ રહિયે રે. ॥૩॥ ઉપાધ્યાય શ્રી યશોવિજયજીકૃત જ્ઞાનપદ પૂજા

પંચ જ્ઞાન માંહિ જેહ સદાગમ, સ્વપરપ્રકાશક જેહ; દીપક પરે ત્રિભુવન ઉપકારી, વળી જેમ રવિશશિ મેહ રે. *II*8*II* લોક ઊર્ધ્વ અધો તિર્યગ્, જ્યોતિષ, વૈમાનિક ને સિદ્ધ; લોકાલોક પ્રગટ સવિ જેહથી; તેહ જ્ઞાન મુજ શુદ્ધ રે *II*પ*II* ભવિકા સિદ્ધચક્રર પદ વંદો, જેમ ચિર કાલે નંદો રે ભવિકા, ઉપશમ રસનો કંદો રે ભવિકા, સેવે સુરનર ઇંદો રે ભવિકા, રત્નત્રયીનો કંદો રે ભવિકા, નાવે ભવભય કંદો રે ભવિકા; વંદીને આનંદો રે ભવિકા, સિદ્ધચક્ર પદ વંદો *II*૬*II* જ્ઞાનવરણી જે કર્મ છે, ક્ષય ઉપશમ તસ થાય રે; તો હુએ એહિ જ આતમા, જ્ઞાન અબોધતા જાય રે.

વીર જિનેશ્વર ઉપદિશે, તુમે સાંભળજો ચિત્ત લાઈ રે. આતમ ધ્યાને આતમા. રિદ્ધિ મળે સવિ આઈ રે;

મહાવીર જિનેશ્વર ઉપદિશે.

ઉપર પ્રમાણે પૂજાઓ ભણાવી, પૂજાનું ઘી બોલાવી શક્તિ પ્રમાણે રૂપા નાણાદિકથી જ્ઞાનની વાસક્ષેપથી પૂજા કરવી, પુષ્પ, ધૂપ, દીપ અદિવિવિધ પ્રકારોથી ઉલ્લાસપૂર્વક પૂજાઓ કરવી.

જ્ઞાનની અષ્ટપ્રકારી પૂજા આ પ્રમાણે છે. ૧. વાસક્ષેપ, ૨. રૂપા નાણું, ૩. અક્ષત, ૪. પુષ્પ, ૫. ધૂપ ૬. દીપ, ૭. નૈવેદ્ય, ૮. ફળ\* આધાર :- પંડિતરૂપ વિ. મ. કૃત ૪૫ આગમ પૂજા

## श्रीमद्यशोविजयोपाध्यायकृतं ज्ञानसारप्रकरणान्तर्गतं

# ज्ञानाष्ट्रकं । । ५ ॥

मजत्यज्ञः किलाज्ञाने, विष्टायामिव शूकरः । ज्ञानी निमजति ज्ञाने, मराल इवन मानसे ।। १॥ भ्योपञ्च બाલावजोध :

मज्जति क० मग्न थाइं छइं । अज्ञ: क० अज्ञानी । किल इति सत्ये। अज्ञाने क० अज्ञानमांहि। विष्टायां क० विष्टामांहि । इव क० यथा । शूकर क० सूअर । ज्ञानी क० ज्ञानवंत पुरुष । निमज्जति क० नितरां मग्न थाइं छइं । ज्ञाने क० ज्ञानमांहिं । मराल क० राजहंस । इव क० यथा। मानसे क० मानसरोवरमांहि । १

અર્થ : જેમ સૂવર (ડુક્કર) વિષ્ટામાં મગ્ન થાય છે તેમ અજ્ઞાની ખરેખર અજ્ઞાનમાં મગ્ન થાય છે. જેમ રાજહંસ માનસરોવરમાં મગ્ન થાય છે તેમ જ્ઞાનવંત પુરુષ જ્ઞાનમાં અતિશય મગ્ન થાય છે.૧

રહસ્યાર્થ ૧ : નિર્મલ જ્ઞાન વડે વસ્તુતત્ત્વનો નિર્ધાર કરીને જે સદાચારને સેવે છે તેજ મોહનો વિનાશ કરી શકે છે, માટે નિર્મલ જ્ઞાન ગુણ આદરવા શાસ્ત્રકાર આગ્રહપૂર્વક કહે છે. જેમ ભૂંડ વિષ્ટામાં મગ્ન રહે છે તેમ મૂઢ માણસ અજ્ઞાનમાં જ મગ્ન રહે છે, પણ જ્ઞાની પુરુષ તો જેમ હંસ માનસજલમાં મગ્ન રહે છે, તેમ નિર્મલ જ્ઞાનગુણમાં જ મગ્ન રહે છે. જ્ઞાની પુરુષ કદાપિ જ્ઞાનમાં અરતિ ધારતો નથી, અથવા જ્ઞાન જ તેનો ખરો ખોરાક હોવાથી તે તેને અત્યંત આદરથી સેવે છે.

निर्वाणपदमप्येकं, भाव्यते यन्मुहुर्मुहुः । तदेव ज्ञानमुत्कृष्टं, निर्वन्धो नास्ति भूयसा ॥ २।। स्वोपञ्च બાલावબोधः

निर्वाणपद क० मोक्षनुं साधन वचन । अप्येकं क० एक पणि । भाव्यते क० भावियइं । यत् क० जे । मुहुर्मुहु: क० वारंवार, एटलें आगमिं श्रुतयुक्तिं मतनुं वारंवार स्मरणरूप निदिध्यासन देखाडयुं । तदेव क० तेह ज । ज्ञानं क० ज्ञान । उत्कृष्टं क० उत्कृष्टुं, जे माटि तेहथी तत्त्वज्ञान उपजइं । सामायिकपदमात्र भावनथी अनंत सिद्ध सांभलीइं छइं । निर्बंध क० हठ । नास्ति क० नथी । भूयसा क० घणइं भणीइं । भावनाज्ञानइं थोडुं इ घणुं, ते विना घणुं ते शुकपाठ । २

અર્થ : મોક્ષના સાધનરૂપ એવું એક પણ પદ (અધ્યાત્મિક વચન) કે જેની વારંવાર ભાવના કરાય; તે જ જ્ઞાન (નો યત્ન) ઉત્કૃષ્ટ છે; એટલે કે આગમ અને શ્રુતયુક્તિ મતનું વારંવાર સ્મરણરૂપ નિદિધ્યાસન એટલા માટે બતાવ્યું કે તેનાથી તત્ત્વજ્ઞાન ઊપજે છે. સામાયિક પદના માત્ર ભાવનથી અનંત સિદ્ધ થયેલા સાંભળીએ છીએ. ઘણું ભણવાનો આગ્રહ (હઠ) નથી. ભાવનાજ્ઞાન થોડું એ ઘણું, તે વિના ઘણું (જ્ઞાન) તે શુકપાઠ (પોપટપાઠ) રૂપ છે. ર

રહસ્યાર્થ ૨ : જેનાથી રાગદ્વેષનો અત્યન્ત ક્ષય થવા પૂર્વક મોક્ષપદની પ્રાપ્તિ થઈ શકે એવા પણ એક પદનો વારંવાર અભ્યાસ કરી તેમાં તન્મય થવું તે જ જ્ઞાન શ્રેષ્ઠ છે. 'મારુષ માતુષ' જેવા એક પદથી પણ કલ્યાણ સાધી શકાય છે. તેવા જ વધારે પદ હોય તેનું તો કહેવું જ શું ? બાકી ભારભૂત એવા શુષ્ક જ્ઞાન માત્રથી કંઈ કલ્યાણ નથી.

स्वभावलाभसंस्कार-कारणं (स्मरणं) ज्ञानमिष्यते । ध्यान्ध्यमात्रमतस्त्वन्यत्-तथा चोक्तं महात्मना ।। ३॥ स्वोपश्च બाલावબोधः

स्वभावलाभ क० आत्मस्वभावनी प्राप्ति, तेहनोजे । संस्कार क० वासना तेहनुं। कारण एतलइं थोडइं घणइं वीतराग वचनइं चीतवइं वीतराग स्मरणइं आत्मातद्रूपताहेतु । ज्ञानं क० ज्ञान । इष्यते क० वांछिइं छइं । ध्यान्ध्यमात्रं क० धन्ध मात्र । अतस्त्वन्यत् क० एहथी अधिकुं जे भणवुं ते । तथा चोक्तं क० तिम ज कहिर्उ । महात्माइं क० पंतजलि ऋषिं । प्रथम योगनी दृष्टिनी अपेक्षाइं एहनइं महात्मा कही बोलाव्यो। ३

અર્થ : આત્મસ્વભાવની પ્રાપ્તિના સંસ્કાર (વાસના કે મૂળ વૃત્તિ)ના કારણરૂપ જે જ્ઞાન છે તે ઇચ્છીએ છીએ, એટલે થોડાઘણાં વીતરાગવચન ચિંતવી વીતરાગસ્મરણ થવાથી આત્મામાં તદ્રુપતાના હેતુરૂપ જ્ઞાન ઇચ્છીએ છીએ. એનાથી અધિક જે ભણવું તે ધંધ માત્ર (ધંધો) છે, તેમ મહાત્મા એટલે પતંજલિ ઋષિએ કહ્યું છે. પતંજલિ ઋષિને અહીં પ્રથમ યોગની દેષ્ટિની અપેક્ષાએ મહાત્મા કહી ઉલ્લેખેલ છે. ૩

રહસ્યાર્થ ૩ : જેથી સ્વભાવ નિર્મલ થાય એટલે આત્મ-પરિણતિ સુધરતી જાય તે જ જ્ઞાન કહેવાય છે, બાકીનું જ્ઞાન તો કેવલ બોજારૂપ જ છે. આ સંબંધમાં યોગદષ્ટિ સમુચ્ચયમાં હરિભદ્રસૂરિજી બુદ્ધિના અન્ધકાર રૂપ નીચે પ્રમાણે જ કહે છે. ઉપાધ્યાય શ્રી યશોવિજયજીકૃત જ્ઞાનાષ્ટક

वादांश्च प्रतिवादांश्च, वदन्तोऽनिश्चितांस्तथा । तत्त्वान्तं नैव गच्छन्ति, तिलपीलकवद्गतौ ॥ ४॥

સ્વોપજ્ઞ બાલાવબોધ :

वादांश्च क॰ पूर्वपक्षप्रतिं । प्रतिवादांश्च क॰ उत्तरपक्षप्रतिं। वदंत: क॰ कहता । अनिश्चितान् क॰ अनिर्धारितार्थ। तथा क॰ छ मास तांइं कंठशोष करिं । तत्त्वांतं क॰ तत्त्वना पार प्रतिं । नैव क॰ नहीं ज । गच्छंति क॰ पुहचइं । तिलपीलकवत् क॰ घांचीना बलद परिं। गतौ क॰ गतिनइं विषइं । ४

दूहो पढिइ :

''पार कहां पावतो, मिटी न मनकी आस; ज्यूं कोलूके बयलकु, घर ही कोस पं(पे)चास ।''

અર્થ : અનિર્ધારિત અર્થવાળા (એટલે ચોક્કસ અર્થ વિનાના) વાદ એટલે પૂર્વપક્ષને અને પ્રતિવાદ એટલે ઉત્તરપક્ષને કહેતં કહેતાં છ માસ સુધી કંઠશોષ કરે તો પણ ઘાંચીના બળદની જેમ તત્ત્વના પારને પામવામાં ગતિ કરીને ન જ પહોંચી શકે. જ

ુદ્રહો : ''જેમ ઘાણીના બદળને ઘરમાં જ પચાસ કોસ થઈ જાય તેમ જેના મનની આશા શમી નથી તે ક્યાં તત્ત્વના પારને પામે છે?''

રહસ્યાર્થ ૪ : પૂર્વ પક્ષ ઉત્તર પક્ષ રૂપ વાદ પ્રતિવાદ કરતાં તથા અનિશ્ચિત પદાર્થોને કહેતાં થકાં, જેમ ઘાંચીનો બળદ ગમે તેટલું ચાલે તો પણ તેનો અંત આવતો નથી, તેમ તત્ત્વનો પાર પામી શકાતો જ નથી. સાધ્ય દેષ્ટિથી ધર્મચર્ચા કરતાં કે નમ્રપણે તત્ત્વકથન કે શ્રવણ કરતાં કેવળ હિતપ્રાપ્તિ જ થાય છે. માટે શુષ્ક વાદવિવાદ તજીને કેવળ તત્ત્વ ખોજના કરવી. स्वद्रव्यगुणपर्याय-चर्या वर्या परान्यथा ॥ इति दत्तात्मसंतुष्टि-र्मुष्टिज्ञानस्थितिर्मुने: ॥ ५ । । स्वोपञ्च બाक्षावक्षोध :

स्वद्रव्य क० पोतानो शुद्धात्मद्रव्य । स्वगुण क० पोताना ज शुद्ध ज्ञान-दर्शन-चारित्रगुण । स्वपर्याय क० पोताना ज शुद्ध अर्थ-व्यंजन-पर्याय तेहमां । चर्या क० परिणति ते । वर्या क० भली । परा क० परद्रव्य-गुण-पर्यायमां परिणामग्रहण उत्पत्तिरूप चर्या ते । अन्यथा क० भली नहीं। इति क० ए प्रकारइं । दत्तात्मसंतुष्टिः क० दीधो छइं आत्मानइं संतोष जेणीइं एहवो। मुष्टिज्ञान क० संक्षेप रहस्यज्ञान तेहनी । स्थिति क० मर्यादा। मुनेः क० साधुनइं । ५

उक्तं च- ''आत्मैव दर्शनज्ञानचारित्राण्यथवा यतेरित्यादि ।

'-યોગશાસ્ત્ર', પ્રકાશ ૪, શ્લો. ૧

અર્થ : પોતાના શુદ્ધ આત્મદ્રવ્યમાં, પોતાના જ શુદ્ધ જ્ઞાન-દર્શન-ચારિત્ર ગુણમાં, પોતાના જ શુદ્ધ અર્થ-પર્યાય અને વ્યંજન-પર્યાયમાં પરિણતિ (ચર્યા) તે ભલી (શ્રેષ્ઠ) છે; પર દ્રવ્ય-ગુણ-પર્યાયમાં તે તે પદાર્થના પરિણામોને ગ્રહણ કરવારૂપ અને ઉત્પત્તિરૂપ ચર્યા (પરિણતિ) તે ભલી નથી, અન્યથા છે; એ પ્રકારે, જેણે આત્માને સંતોષ દીધો છે એવી મુનિની મુષ્ટિજ્ઞાન એટલે કે સારરૂપ રહસ્યજ્ઞાનની દશા હોય છે. પ

કહ્યું પણ છે, ''યતિ (મુનિ) માટે આત્મા જ દર્શન-જ્ઞાન-ચરિત્ર છે'' વગેરે.

રહસ્યાર્થ ૫ : આત્મદ્રવ્યના ગુણપર્યાયની પર્યાલોચના કરવી જ શ્રેષ્ઠ છે, બીજી નકામી બાબતમાં વખત ગુમાવવો યુક્ત નથી. ઉપાધ્યાય શ્રી યશોવિજયજીકૃત જ્ઞાનાષ્ટક

આ પ્રમાણે આત્મસંતોષ ઉત્પન્ન કરનાર મુષ્ટિજ્ઞાનની સ્થિતિ મુનિની ગણાય છે. મુષ્ટિજ્ઞાન સંક્ષિપ્ત છતાં સર્વોત્તમ છે, તેથી સર્વ પરભાવથી વિરમી મુનિ સહજ સ્વભાવરમણી બને છે.

अस्ति चेद् ग्रंथिभिद्ज्ञानं, किं चित्रैस्तंत्रयंत्रणैः । प्रदीपाः क्रोपयुज्यन्ते, तमोघ्नी दृष्टिरेव चेत् ।। ६॥

સ્વોપજ્ઞ બાલાવબોધ :

अस्ति क० छइं । चेद् क० जो । ग्रंथिभिद् ग्रंथिभेद तेहथी उपनुं। कारणे कार्योपचार: विषयप्रतिभासदलविकल आत्मपरिणामवंत हुउं एहवुं। ज्ञान तो । किं क० स्युं । चित्रै: क० विविध प्रकार ते। तंत्रयंत्रणै: क० शास्त्रबंधइं करी, एह ज । अभ्यास परिपाकइं तत्त्वसंवेदन थाई, तिवारइं भावचारित्र परिणांमइं, तिहां परसाधननी अपेक्षा नथी । इहां दृष्टांत। प्रदीपा क० दीवा। क्व क० किहां । उपयुज्यंते क० उपयोग पामइं । तमोघ्नी क० अंधकारनी हरनारी । दृष्टिरेव क० नर्जारे ज । चेत् क० जो । ६

અર્થ : કારણમાં કાર્યનું આરોપણ કરીને જ્ઞાનને ગ્રંથિભંગરૂપ કહ્યું છે. જો ગ્રંથિભેદથી ઊપજેલું વિષયપ્રતિભાસદલવિકલ (એટલે અનાત્મરૂપ ઇંદ્રિય વિષયોના પ્રતિબિંબરૂપ પાસાંથી રહિત) આત્મપરિણામવંત (આત્મપરિણતિવાળું) જ્ઞાન છે તો વિવિધ પ્રકારના શાસ્ત્રબંધને કરી શું? (અર્થાત્ શાસ્ત્રબંધનનું શું કામ?) આ જ અભ્યાસના પરિપાકે તત્ત્વસંવેદન થાય ત્યારે ભાવચારિત્ર પરિણમે. ત્યાં પરસાધન (શાસ્ત્ર જેવા)ની અપેક્ષા નથી. અહીં દખ્ટાંત, જો દષ્ટિ જ અંધકારને હરનારી છે તો દીવાઓ ક્યાં ઉપયોગ પામે (કામમાં આવે)? અર્થાત્ ઉપયોગમાં ન આવે. ૬

१४१

રહસ્યાર્થ ૬ : મિથ્યાત્વને ભેદી સમકિત પ્રાપ્ત કરાવે એવું સમ્યગ્ જ્ઞાન જો પ્રગટ થાય તો તે સારભૂત જ્ઞાન પામી બીજા શાસ્ત્રપરિશ્રમનું કંઈ પ્રયોજન નથી. જો સ્વાભાવિક દષ્ટિથી અંધકાર દૂર થતો હોય તો કૃત્રિમ દીવાનું શું પ્રયોજન છે ? સાચો દીવો જેના ઘટમાં જ પ્રગટયો છે તેને સહજ સ્વાભાવિક પ્રકાશ મળ્યા જ કરે છે. તેથી તે મિથ્યાત્વ-અંધકારનો વિનાશ કરી આનંદમગ્ન જ રહે છે. સારભૂત જ્ઞાન વિના લાખો ગમે ક્લેશકારક શાસ્ત્ર વિલોડણથી શું વળવાનું ? ચોખી દષ્ટિવાળાને એક પણ દીવો બસ છે, અને અંધ દષ્ટિને હજારો દીવાથી પણ ઉપકાર થઈ શક્તો નથી. સમ્યગ્જ્ઞાનવાન સમ્યગ્ દર્શન યા સમક્તિ રત્નના પ્રભાવથી દિવ્યદષ્ટિ જ કહેવાય છે.

मिथ्यात्वशैलपक्षच्छिद्, ज्ञानदंभोलिशोभितः । निर्भयः शक्रवद्योगी, नंदत्यानंदनंदने ॥ ७॥

સ્વોપજ્ઞ બાલાવબોધ ઃ

बाo- मिथ्यात्व रूप जे । शैल क० पर्वत तेहनुं । पक्ष क० पांखनो। छिद् क० छेदहनहार जे । ज्ञानदंभोलि क० ज्ञानरूप वज्र तेणिं करी। शोभित क० विराजित। निर्भय: क० भयरहित। शक्रवत् क० इंद्रनी परि । योगी क० योगमार्गस्थ । नंदति क०नंदइ छइं, क्रीडा करइंछइ। आनंदनंदने क० आनंदरूप नंदनवनइं विषइं । ७

અર્થ : મિથ્યાત્વરૂપ પર્વતની પાંખને છેદનાર એવા જ્ઞાનરૂપ વજ્રથી વિરાજિત (શોભાયમાન), ભયરહિત યોગી ઇંદ્રની જેમ આનંદરૂપ નંદનવનને વિષે ક્રીડા કરે છે. ૭

રહસ્યાર્થ ૭ : મિથ્યાત્વ પર્વતના પક્ષોને છેદવા સમર્થ જ્ઞાનરૂપ વજ્રથી શોભિત મુનિ નિર્ભય છતાં શક્ર ઇંદ્રની પેરે આનંદનંદનમાં વિચરે છે. રત્નત્રયી મંડિત મુનિ નિર્ભય છતાં ઉપાધ્યાય શ્રી યશોવિજયજીકૃત જ્ઞાનાષ્ટક

સહજાનંદમાં મસ્ત રહે છે. તેવા યોગી પુરુષને સંયમમાં અરતિ થવા પામતી જ નથી.

पीयूषमसमुद्रोत्थं, रसायनमनौपधम् ॥ अनन्यापेक्षमैश्चर्यं, ज्ञानमाहुर्मनीषिणी: ॥८॥ ज्ञानाष्ट्रकम्॥५॥ स्वोपञ्च બાલાવબોધ :

पीयूषं क० अमृत केहवुं । असमुद्रोत्थं क० समुद्रथी उपनुं नहीं। रसायनं क० जरामरणहरण रसायन पणि । अनौषधं क० औषधरहित, बीजुं रसायन औषधजनित होइं । अनन्यापेक्षं क० अन्य जे हाथी-घोडाप्रमुख तेहनी अपेक्षा नहीं जिहां एवुं। ऐश्वर्यं क० ठाकरपणुं, बीजुं तो अन्यापेक्ष हुइं । ज्ञान क० ज्ञान। आहु क० कहिं छे । मनीषिण क० मोटा पंडित । ८

ए ज्ञानाष्टक.पूरुं थयुं ।। ५ ॥

અર્થ : મોટા પંડિતો <sup>ડે</sup>જ્ઞાનને સમુદ્રથી ન ઉત્પન્ન થયું હોય તેવું અમૃત કોને કહે છે, જરા-મરણને હણનાર એવું ઔષધરહિત રસાયણ કહે છે, બીજું રસાયણ તો ઔષધજનિત છે. અન્ય હાથી-ઘોડા પ્રમુખની અપેક્ષા જ્યાં નથી એવું ઐશ્વર્ય-ઠાકુરપણું કહે છે, બીજું ઐશ્વર્ય તો અન્ય અપેક્ષવાળું હોય છે. ૮

આ જ્ઞાનાષ્ટક પૂરું થયું ॥ ५॥

રહસ્યાર્થ ૮ : પ્રાજ્ઞ પુરુષો કહે છે કે જ્ઞાન સમુદ્રથી નહીં ઉત્પન્ન થયેલું અભિનવ અમૃત છે, ઔષધ વિનાનું અપૂર્વ રસાયણ છે અને બીજાની અપેક્ષા વિનાનું અથવા સર્વથી શ્રેષ્ઠ એવું અનુપમ ઐશ્વર્ય છે. ભાગ્યવંત ભવ્યો જ તેનો લાભ લઈ શકે છે. ભાગ્યહીનને તે પ્રાપ્ત થઈ શકતું જ નથી. સૌભાગી ભમરો તેનો મધુર રસ પીએ છે અને દુર્ભાગી તેનાથી દૂર જ રહે છે.

૧૪૩

# શ્રી હરિભદ્રસૂરિવિરચિતં અષ્ટકપ્રકરણાન્તર્ગતં જ્ઞાનાષ્ટકં ॥૯॥

આઠમા અષ્ટકમાં કહેલું ભાવ પચક્રખાણ જ્ઞાન વિશેષ હોતે છતે થાય છે માટે તે જ્ઞાન વિશેષને દેખાડતાં કહે છે–

विषयप्रतिभासं चा-त्मपरिणतिमत्तथा । तत्त्वंसंवेदनं चैव, ज्ञानमाहुर्महर्षयः ।। १ ।।

અર્થ– મહાન ઋષિઓ વિષયપ્રતિભાસ, આત્મપરિણતિમત્ તથા તત્ત્વસંવેદન એવી રીતે ત્રણ પ્રકારનાં જ્ઞાનો કહે છે. ૧

ટીકાનો ભાવાર્થ - વિષય એટલે કર્ષ આદિક ઇનિયોના જ્ઞાનને ગોચર એવા શબ્દાદિક, તેને જણાવનારું જે જ્ઞાન તેને 'વિષય-પ્રતિભાસ" નામનું જ્ઞાન જાણવું. (પણ તેઓની પ્રવૃત્તિમાં તેથી ઉત્પન્ન થતો જે આત્માના અર્થ-અનર્થનો સ્વભાવ તેને જણાવનારું નહીં) અર્થાત્ આલોક સંબંધી અને પરલોક સંબંધી છદ્મસ્થ જ્ઞાનના વિષયરૂપ એવા અર્થોમાં પ્રવૃત્તિને વિષે, આત્માના તાત્ત્વિક અર્થ અને અનર્થના પ્રતિભાસથી જે શૂન્ય તે ''વિષયપ્રતિભાસ" જ્ઞાન જાણવું; તે જ્ઞાન મિથ્યાદૃષ્ટિઓને હોય છે, તથા આત્માના ક્રિયાવિશેષથી થઈ શકે એવો જે પરિણામ તે, જેમાં જણાય છે તેને ''આત્મ-પરિણતિમત્" જ્ઞાન કહીએ. (પણ તેને અનુરૂપ એવી પ્રવૃત્તિ નિવૃત્તિ તેમાં ન હોય) તે જ્ઞાન અવિરતિ એવા સમ્યગ્ દષ્ટિઓને હોય છે. તથા જેથી પરમાર્થ જણાય અર્થાત્ હેય અને ઉપાદેય પદાર્થોથી નિવૃત્તિ અને પ્રવૃત્તિ કરનારું જે જ્ઞાન તેને ''તત્ત્વસંવેદન'' જ્ઞાન કહીએ. તે જ્ઞાન શુદ્ધ ચારિત્રીઓને હોય. એવી રીતના ત્રણે જ્ઞાનો મહા મુનિઓએ કહેલાં છે અને તે ત્રણે મત્યાદિ વિશેષ જ છે.

હવે પહેલા જ્ઞાનનું સ્વરૂપ કહે છે–

विषकंडकरत्नादौ, बालादिप्रतिभासवत् । विषयप्रतिभासं स्यात्, तद्धेयत्वाद्यवेदमकम् ॥ २ ।।

અર્થ– ઝેર, કાંટા અને રત્નાદિકોને વિષે બાલકાદિકનાં જાણ-પણાની પેઠે હેયત્વ આદિકનો નિશ્વય નહીં કરાવનારું ''વિષય-પ્રતિભાસ" જ્ઞાન હોય. ૨

ટીકાનો ભાવાર્થ– વિષ એટલે અતિવિષ વચ્છનાગ આદિક તથા કંટક એટલે બાવળ આદિકના અવયવો (કાંટાઓ) વિગેરે હેય પદાર્થો તથા રત્ન એટલે મરકત મણિ આદિક બીજી ઉપાદેય વસ્તુઓ તેને વિષે બાલ તથા અતિમુગ્ધોનું જે જ્ઞાન, તેના સરખું "વિષય પ્રતિભાસ" જ્ઞાન હોય. હવે તે "વિષયપ્રતિભાસ" જ્ઞાન બાલ આદિકના જ્ઞાન સરખું કેમ છે ? તે કહે છે કે - જ્ઞાન, જ્ઞેય વિષયોનું તજવાપણું, તથા ઉપેક્ષવાપણું જણાવી શકતું નથી, અર્થાત્ બાલ આદિકનું ગ્રહણ કરવાપણું જ્ઞાન, જેમ વિષ આદિક વિષયના રૂપ આદિકને જ જાણે છે, પણ તેના હેયત્વ આદિક ધર્મને જાણતું નથી, તેમ જે જ્ઞાન ગ્રંથીભેદ જેઓને નથી થયેલો એવા બહુશ્રુતોને પણ (તેઓના) મોહથી મલિન થયેલા મનપણાએ કરીને, અતત્ત્વોની હેયતાનો, તથા તત્ત્વોની ઉપાદેયતાનો વિચાર કરાવવામાં અસમર્થ હોય, અર્થાત્ તત્ત્વ અન અતત્ત્વને તુલ્ય જણાવનારું, અથવા ઊલટી રીતે જણાવનારું હોય તે ''વિષય પ્રતિભાસ'' જ્ઞાન કહેવાય. કહ્યું છે કે–

विसयपडिभासमित्तं, बालस्सेव खु रयविसयंमि । वयणाइएसु नाणं, सव्वथ्थाणाण मोणेयं ॥ १।। હવે ते જ જ્ઞાનને તેના ચિદ્ધ આદિકથી દેખાડતાં કહે છે– निरपेक्षप्रवृत्त्यादि, लिंगमेतदुदाहृतम् । अज्ञानावरणापायं, महापायनिबंधनम् ॥ ३ ।।

અર્થ– (પાપ સંબંધી) શંકા વિનાની પ્રવૃત્તિ આદિક છે ચિદ્ભ જેનું, તથા અજ્ઞાનના આવરણનો નાશ કરનારું અને મહા અપાયના કારણ રૂપ, તે ''વિષય પ્રતિભાસ'' જ્ઞાન કહેલું છે. ૩

ટીકાનો ભાવાર્થ– આ લોક અને પરલોક સંબંધી અપાયોની (દુષ્ટ કાર્યોની) જે શંકા, તે જેમાંથી ગયેલી છે એવું જે પ્રવર્ત્તનાદિક તે છે ચિદ્ધ જેનું, તેને આપ્તોએ "વિષય પ્રતભાિસ" જ્ઞાન કહેલું છે. તે શાથી થાય તે કહે છે. "અજ્ઞાન" એટલે મિથ્યાત્વના ઉદયથી દૂષિત એવાં જે મતિ, શ્રુત અને અવધિ જ્ઞાન (વિભંગ જ્ઞાન) તેના આવરણનો છે ક્ષયોપશમ જેમાં એવું (મિથ્યાદેષ્ટિઓનું) જે મતિ, શ્રુત અને અવધિ જ્ઞાન (વિભંગ જ્ઞાન) તે અજ્ઞાન જ છે. કહ્યું છેકે–

अविसेसिया मइच्चिय, समदिट्ठिस्स सा मइनाणं । मइअन्नाणं मिच्छा-दिट्ठिस्स सुयंपि एमेव ॥ १ ॥

''સમ્યગ્ દષ્ટિઓની જે બુદ્ધિ તે 'મતિ જ્ઞાન' છે અને મિથ્યાદષ્ટિની જે બુદ્ધિ તે 'મતિ અજ્ઞાન' છે, પણ મતિમાં કંઈ કેરફાર નથી. શ્રુતજ્ઞાન ને શ્રુતઅજ્ઞાન માટે પણ એ પ્રમાણે જ સમજવું." હવે તે "વિષય પ્રતિભાસ" જ્ઞાન શું ફળ આપે છે? તે કહે છે. તે પોતાને અને પરને આલોક અને પરલોક સંબંધી મહા અપાયોના એટલે કે, મહા કષ્ટોના કારણરૂપ થાય છે. કેમકે તત્ત્વથી તે અજ્ઞાન જ છે, અને અજ્ઞાન છે તે મહા અપાયનું કારણ છે. કહ્યું છે કે–

अज्ञानं खलु भो कष्टं, क्रोधादिभ्योऽपि सर्वापापेभ्यः । अर्थं हितमहितं वा, न वेत्ति येनावृतो लोकः ॥ १ ।।

''અજ્ઞાન એ ખરેખર ક્રોધાદિક સર્વ અપાયોથી પણ કષ્ટકારી છે, કેમકે અજ્ઞાનથી વીંટાયેલો માણસ હિત અથવા અહિત કાર્યને જાણી શકતો નથી.''

હવે બીજા ''આત્મપરિણતિમત્'' જ્ઞાનનું સ્વરૂપ દેખાડવા માટે કહે છે.

पातादिपरतंत्रस्य, तद्दोपादावसंशयम् । अनर्थाद्याप्तियुक्तं चा-त्मपरिणतिमन्मतम् ।। ४ ।।

અર્થ– પતન આદિકથી પરતંત્ર થયેલા પ્રાણીને તેના દોષાદિકને વિષે સંશય વિનાનું તથા અનર્થ આદિકની પ્રાપ્તિવાળું 'આત્મ-પરિણતિમત્' જ્ઞાન માનેલું છે. ૪

ટીકાનો ભાવાર્થ "પાતાદિપરતંત્રસ્ય" એટલે નીચી અને ઊંચી ગતિ માટે પરતંત્ર થયેલા એટલા વિષય અને કષાયાદિકે વશ કરેલા પ્રાણીને, તે કષાય આદિકથી થતા કર્મબંધ અને દુર્ગતિ આદિક દોષમાં અને (આદિ શબ્દથી) અભ્યુદય આદિક ગુણમાં જે સંશય રહિત જ્ઞાન થાય છે, તથા જે કર્મ બંધન, દુર્ગતિ ગમનરૂપી અનર્થ, અને પરંપરાથી મળતા મોક્ષરૂપી ગુણની પ્રાપ્તિવાળું છે, તેને તત્ત્વના જાણનારાઓએ "આત્મપરિણતિમત્" જ્ઞાન માનેલું છે. અહી દેષ્ટાંત નીચે પ્રમાણે જાણવું.

જ્ઞાનપદ ભજીએ રે

અવળી ચાલના ઘોડા પર બેસવાથી પરતંત્ર થયેલા સવારને અંગભંગ તથા મરબ્રાદિક દોષમાં તથા રૂના સમૂહના કોમળ સ્પર્શાદિક ગુણમાં સંશય રહિતપણું થાય છે, તથા તે અંગભંગાદિક અનર્થ, અને સુખ સ્પર્શાદિક ગુણની પ્રાપ્તિવાળું છે, એમ તે માને છે.

હવે તે જ આત્મપરિણતિમત્ જ્ઞાનનું લિંગાદિકથી નિરૂપણ કરતાં કહે છે–

तथाविधप्रवृत्त्यादि-व्यंग्यं सदनुवंधि च । ज्ञानावरणह्रासोत्थं, प्रायो वैराग्यकारणम् ॥५।।

અર્થ– તેવા પ્રકારની પ્રવૃત્તિ આદિકથી પ્રગટ થનારું, તથા શુભ્ અનુબંધવાળું, તથા જ્ઞાનાવરણાદિકના નાશથી ઉત્પન્ન થયેલું અને પ્રાયઃ કરીને વૈરાગ્યના કારણરૂપ તે ''આત્મપરિણતિમત્'' જ્ઞાન જાણવું. પ

ટીકાનો ભાવાર્થ – તેવા પ્રકારની અહિંસાદિકને વિષે જે પ્રવૃત્તિ આદિક તે થકી પ્રગટ થવારૂપ છે ચિદ્ધ જેનું તથા પરંપરાથી મોક્ષફળને દેવારૂપ છે સદનુબંધ જેનો, એવું તે આત્મપરિણતિમત્ જ્ઞાન છે. હવે તે જ્ઞાન શું હેતવાળું છે? તે મતિ આદિક જ્ઞાનનું જે આવરણ, તેના ક્ષયોપશમથી ઉત્પન્ન થયેલું તે જ્ઞાન છે, વળી તે જ્ઞાન તદનુંબંધી શી રીતે છે ? તે કહે છે કે તે જ્ઞાન પ્રાયઃ કરીને વૈરાગ્ય એટલે ઉત્તમ ભભવનાનું નિમિત્ત છે. કહ્યું છે કે –

बालधूलिगृहक्रीडा-तुल्यास्यां भाति धीमताम् । तमोग्रंथिविभेदेन, भवचेष्टाऽखिलैव हि ।। ५।। -योगदृष्टिसमुच्चय

''અજ્ઞાનરૂપી ગ્રંથીના ભેદથી બુદ્ધિમાનોને આ ભવની સઘળી ચેષ્ટા, વૈરાગ્ય ભાવના હોતે છતે, બાળકે કરેલા ધૂળના ઘરની રમત સરખી (વિનશ્વર) લાગે છે." અહીં પ્રાયઃ કરીને વૈરાગ્યનું જે કારણ કહ્યું, તે રાજ્યાદિક મેળવવામાં તત્પર થયેલા એવા ભરતાદિકની પેઠે કષાયનો ઉદય વિશેષ હોતે છતે તે જ્ઞાન વૈરાગ્યનું કારણ ન પણ થાય તેમ જણાવવા માટે કહ્યું છે.

હવે ત્રીજું જે ''તત્ત્વસંવેદન'' જ્ઞાન તેના પ્રતિપાદન માટે કહે છે–

स्वस्थवृत्तेः प्रशांतस्य, तद्धेयत्वादि निश्चयम् । तत्त्वसंवेदनं सम्यग्, यथाशक्तिफलप्रदम् ।। ६ ।।

અર્થ– સ્વસ્થ વૃત્તિવાળા, તથા શાંત એવા પુરુષને, વસ્તુના હેયપણા આદિકમાં નિશ્વયવાળું "તત્ત્વસંવેદન" જ્ઞાન થાય છે. અને તે સારી રીતે યથાશક્તિ ફળને દેનારું છે. ૬

ટીકાનો ભાવાર્થ– આકુળતા રહિત છે વચન અને કાયાના વ્યાપારનું વર્તવાપણું જેને તથા રાગદ્વેષ આદિના ઉપશમવાળા એવા માણસને ''તત્ત્વસંવેદન'' જ્ઞાન થાય છે. હવે તે જ્ઞાન કેવું છે? વસ્તુતત્ત્વના હેયપણા, ઉપાદેયપણા અને ઉપેક્ષણીયપણાનો છે નિશ્ચય જેમાં એવું છે. એ ''તત્ત્વસંવેદન'' જ્ઞાન સમ્યક પ્રકારે પુરુષોને, સંઘયણ આદિના સામર્થ્યને અનુસારે વિરતિરૂપી અનંતર ફળ તથા પરંપરાએ મોક્ષફળને દેનારું છે. હવે તે જ્ઞાનના લિંગાદિને પ્રતિપાદન કરતાં કહે છે–

न्याय्यादौ शुद्धवृत्त्यादि-गम्यमेतत्प्रकीर्तितम् । सज्ज्ञानावरणापायं, महोदयनिबंधनम् ॥ ७ ।।

અર્થ– મોક્ષમાર્ગ આદિકને વિષે શુદ્ધ પ્રવૃત્તિ આદિથી જે અનુમાન કરાય છે, તેને તત્ત્વસંવેદન જ્ઞાન કહેલું છે, તથા તે ઉત્તમ જ્ઞાનના આવરણનો ક્ષયોપશમ કરનારું અને મોક્ષના કારણરૂપ છે.૭ ૧૫૦

ટીકાનો ભાવાર્થ- નીતિ સહિત એવા સમ્યગ્ જ્ઞાન, દર્શન અને ચારિત્રરૂપ જે મોક્ષમાર્ગ તે વિષે અતિચાર રહિત પ્રવૃત્તિ આદિકે કરીને જે જ્ઞાનની અનુમિતિ થાય છે, તેને જ્ઞાનનું સ્વરૂપ જાણના-રાઓએ "તત્ત્વસંવેદન" જ્ઞાન કહેલું છે; હવે તે જ્ઞાન કેવા હેતુવાળું છે? તે કહે છે કે, ઉત્તમ એવું જે આભિનિબોધાદિક જ્ઞાન, તેના આવરણના ક્ષયોપશમથી થનારું અને નિર્વાણના કારણરૂપ ફળને દેનારું છે.

આ અષ્ટકને સંપૂર્ણ કરતાં ઉપદેશ કહે છે -

एतस्मिन् सततं यत्नः, कुग्रहत्यागतो भृशम । मार्गश्रद्धादिभावेन, कार्य आगमतत्परै ॥८।।

અર્થ– આગમનાં વચનોમાં તત્પર એવા 'માણસોએ કદાગ્રહ તજીને ઉપર કહેલા તત્ત્વસંવેદન જ્ઞાનમાં, અને મોક્ષમાર્ગમાં શ્રદ્ધાદિક ભાવે કરીને હંમેશા ખૂબ યત્ન કરવો.

ટીકાનો ભાવાર્થ – ઉપર કહેલા તત્ત્વસંવેદન જ્ઞાનમાં હંમેશાં આદર કરવો, કેવી રીતે કરવો? તે કહે છે કે જેથી શાસ્ત્રને બાધ આવે એવા કદાગ્રહને તજીને યત્ન કરવો; શા વડે કરવો? તે કહે છે કે, મોક્ષમાર્ગમાં શ્રદ્ધા, તેનું જ્ઞાન, અને તેની સેવનાથી યત્ન કરવો. હવે તે કોણે કરવો? તે કહે છે કે, આપ્તનાં વચનમાં તત્પર થયેલા એવા માણસોએ કરવો.

નવમા જ્ઞાનાષ્ટેકનું વિવરણ સમાપ્ત.

એક પીઠ ઉપર પવિત્રપણે કુંકુમના ૫૧ સાથિયા કરીએ, તે ઉપર અક્ષત પૂરીએ, તે ઉપર નાગરવેલનાં પત્ર એકેક મૂકીએ, તે ઉપર સોપારી, બદામ, પૈસો, ફલ, ફૂલ, નૈવેદ્ય મૂકીએ, ૫૧ દીવા કરીએ, ૫ નાળિયેર મૂકી, ઘી ખાંડ સહિત પંચ ગોલળિ થાપીએ, ત્રિવેદિકા પીઠ થાપી સ્વસ્તિક કરી અક્ષત ફલ ધરીએ, પંચતીર્થીની પ્રતિમા થાપીએ પછી સ્નાત્ર ભણાવીએ, પછી પૂજા ભણાવીએ, પહેલી પૂજાના ૨૮ સાથીઆ, બીજીના ૧૪, ત્રીજીના ૬, ચોથીના ૨, પાંચમીનો ૧ સાથીઓ નંદાવર્તનો કરીએ, શ્રીફળ મૂકીએ, એની પાંચ પીઠ થાપીએ. ન હોય તો એક મોટા પીઠ ઉપર ભેગા પાંચ થાપીએ.

> ઇતિ શ્રી પંચજ્ઞાન પૂજાવિધિ સંપૂર્ણ. ગાથા ૮૯-ઢાળો-૧૧ શ્લોકો ૧૫૦

#### . . .

પંડિત શ્રી રૂપવિજયજીકૃત શ્રી પંચજ્ઞાનની પૂજા પુજા પહેલી

#### દુહા

સકલ કુશલ કમલાવલી, ભાષક ભાણ સમાન; શ્રી શંખેશ્વર પાસના, ચરણ નમી ધરી ધ્યાન. ૧ કર્મતિમિરભર ટાળવા, જ્ઞાન તે અભિનવ સૂર; જ્ઞાની જ્ઞાનબળે લહે, સ્વપર સ્વભાવ પડૂર. ૨ શ્રદ્ધામૂળ ક્રિયા કહી, તેહનું મૂળ તે જ્ઞાન; તેહથી શિવસુખ બહુ જના, પામ્યા ધરી એક તાન. ૩ અસંખ્ય ભેદ કિરીયાતણા, ભાખ્યા શ્રી અરિહંત; જ્ઞાનમૂળ સફળા સેવે, પંચ ભેદ તસ તંત. ૪ મઈ સુઅ ઓહિ મણપજ્જવા, પંચમ કેવળ જાણ; પૂજા કરતાં તેહની, લહીએ પંચમ નાણ. પ જાણે કેવળ કેવળી, શ્રુતથી કરે વખાણ; ચઉ મુંગા શ્રુત બોલતું, ભાખે ત્રિભુવનભાણ. ૬ પંચ જ્ઞાન અનુક્રમે લહી, જેહ થયા અરિહંત; અષ્ટ પ્રકારે પૂજતાં, લહીએ જ્ઞાન અનંત. ૭

## ઢાલ

## (ઝુમખડાની દેશી)

પરમપુરુષ પરમાતમા રે પુરિષાદાણિ પાસ; જિનેસર પૂજીએ. જળ ચંદન કુસુમે કરી રે, પૂજો ધરી ઉલ્લાસ. જિ૦ ૧ જાસ પસાયે નિરમળું રે, પ્રગટ હોયે મઈનાણ; જિ૦ ભેદ અજીવીશ તેહના રે, સમજો ચતુર સુજાણ. જિ૦ ર દ્રવ્ય ક્ષેત્ર કાળ ભાવથી રે, ચઉહા છે મઈનાણ; જિ૦ દ્રવ્યથી મઈ નાણી લહે રે, દ્રવ્ય છક્ક પરિમાણ. જિ૦ ૩ ક્ષેત્રથી લોકાલોકને રે, કાળથી તિવિહા કાળ; જિ૦ ભાવથી પાંચે ભાવને રે, જાણે આદેશે રસાળ. જિ૦ ૪ જિન ઉત્તમ મુખપદ્મની રે, વાણી સુણી લહે બોધ; જિ૦ શુદ્ધ ચિદાનંદ રૂપથી રે, કરી નિજ આતમ શોધ જિ૦ પ પંડિત શ્રી રૂપવિજયજીકૃત પંચજ્ઞાનની પૂજા

#### કાવ્યમ્

અષ્ટાવિંશતિધા મતિશ્રુતમપિ પ્રોક્તં મનુસમ્મિતમ્ । ષોઢા ચાવધિ રૂપિદ્રવ્યવિષયં જ્ઞાનં નિદાનં શ્રિયા ॥ શ્રીમનપર્યવસંજ્ઞિકં ચ દ્વિવિધં કૈવલ્યમધ્યેન્તિકમ્ । જ્ઞાનં પંચવિધં યજેહ મનિશં સિદ્ધયંગનારાધનમ્ ॥१॥

ૐ નમો જ્ઞાનાય લોકાલોકપ્રકાશકાય, નવતત્ત્વસ્વરૂપાય, અનંત દ્રવ્યગુણપર્યાયમયાય, મતિશ્રુતાવધિમનઃપર્યવ - કેવલજ્ઞાનાય, જલં ૧, ચંદનં ૨, પુષ્પં ૩, ધૂપં ૪, દીપં ૫, અક્ષતં ૬, નૈવેદ્યં ૭, ફ્લં ૮ યજામહે સ્વાહા ॥

> આ કાવ્ય તથા મંત્ર દરેક પૂજાએ કહેવું. ગીત (દુહા)

એક જીવ અંગીકરી, છાસઠ સાગર ઠાણ; અંતરમુહૂર્ત જઘન્યથી, વરતે થિર મઈનાણ. ૧

#### ઢાળ

(ચંદજસા જિનરાજિયા, મનમોહન મેરે - એ દેશી)

શ્રી જિનરાજની પૂજના, મનમોહન મેરે, કરી થિર મન કરી સાર, મન૦ ધૂપ દીપ અક્ષત ધરી, મન૦ નૈવેદ્ય ફળ મનોહાર. મન૦ ૧

શ્રુતવાસિત (નિશ્રિત) મતિજ્ઞાનના, મન૦ ભેદ અકાવીસ જોય; મ૦ અસ્સુયનિસ્સિય મઇતણી, મન૦ ચઉહા બુદ્ધિ હોય. મન૦ ૨

શ્રોત ઘ્રાણ રસ ફરસથી, મન૦ વ્યંજનાવગ્રહ ચાર. મન૦ અથ્થુગહ ઈહા વળી, મન૦ અપાય ધારણા સાર; મન૦ ૩

જ્ઞાનપદ ભજીએ રે

પંચ ઈદ્રી મન મેળતાં, મન૦ ચોવીશ ભેદ સુહાય; મન૦ અડવીસ ભેદ ઉભય મળી, મન૦ ભાખે શ્રી જિનરાય. મન૦ ૪ ત્રણસેં છત્રીશ પણ કહ્યા, મન૦ શ્રુતનિશ્રિત મઈ ભેદ; મન૦ શ્રી જિનવર સેવાથકી, મન૦ પાપ તાપ હોય છેદ. મન૦ પ સમક્તિ મઇ સુઅ સંપજે, મન૦ ત્રણેય એકે કાળ; મન૦ જિન ઉત્તમ પદ પદ્મની, મન૦ સેવના રૂપ રસાળ. મન૦૬ ઇતિ શ્રી મતિજ્ઞાન પૂજા ૧

પૂજા બીજી

## દુહા

શ્રુત અક્ષર એકેકના, સ્વપર ભાગ વિચાર; કરતાં પજ્જવની કડી, રાશિ અનંતી સાર. ૧

શ્રદ્ધાવંત સુસંયમી, ગુરુકુળવાસી સાધ; શ્રુત અભ્યાસ કરી ભજે, તરે સંસાર અગાધ. ૨

ઢાળ

[નલિનાવતિ વિજયે જયકારી]

જિનવર જગગુરુ જગઉપકારક, પૂજો ભાવે નરનારી રે; શ્રુતના અધિકારી.

જિનવર ભગતે શ્રદ્ધા આવે, તેહથી શ્રુતરસ બહુ પાવે રે. શ્રુ૦ ૧ છાસઠ સાગર સુઅથિતિ જાણો, એક જીવ ઉક્કિક પ્રમાણો રે; શ્રુ૦ અનાદિ અનંત પ્રવાહથી જાણો, સેવો શ્રુત અનુભવ આણો રે. શ્રુ૦૨

ચઉ ભેદ સુઅનાણના સાર, ભાખે જિનવર ગણધાર રે શ્રુતO અહવા વીશ ભેદ પણ જાણો, થિર શ્રદ્ધા હિઅડે આણો રે; શ્રુતO3 અર્થથી શ્રી અરિહંતે વખાણ્યું, સૂત્રે ગણધર વિરચાણું રે; શ્રુ૦ એ શ્રુત ભાવધર્મ દાતાર, પૂજી લહો ભવજલ પાર રે. શ્રુ૦૪ શ્રુતદાયક જિનરાજને ધ્યાવો, જીમ અતિશય જ્ઞાનને પાવે રે; શ્રુ૦ શ્રુતફળ વિરતિ વિરતિફળ ધ્યાન, ધ્યાને લહે સમયીક જ્ઞાન રે શ્રુ૦૫ ખિમાવિજય જિન ઉત્તમજ્ઞાને, શિવસુંદરી વરે એકતાને રે; શ્રુ૦ શ્રી ગુરુપદપદ્મે દિલ રાખે, ચિદ્ર્પવિજય સુખ ચાખે રે, શ્રુ૦૬ કાવ્ય તથા મંત્ર પૂર્વવત્ બોલવાં.

# ગીત (દુહા)

શ્રુતથી શ્રદ્ધા થિર રહે, શ્રદ્ધાથી વ્રત સાર; વ્રતથી શિવસુખ પામીએ, તિણે શ્રુત જગદાધાર. ૧

શ્રુતવિણ જે કિરિયા કરે, તે સંસારનું મૂળ; શ્રુતઉપયોગે જે ક્રિયા, તે શિવપદ અનુકૂળ ૨

#### ઢાળ

(મુને કાંઈક કામણ કીધું રે, પાછા વળજો શામળીયા; મારું ચીતડું ચોરી લીધું રે, પાછા૦ એ દેશી.)

તુમે આગમ<sup>1</sup> પૂજા કરજો રે, હો મનમાન્યા મોહનીયા. હો. તુમે ભવસાયરને તરજો રે॥ હો. એ આગમ અમૃતદરિયો રે. હો. એ તો સ્વાદ્વાદ રસ ભરિયો રે. હો. ૧

(૧) શ્રી આચારાંગ સૂત્ર (૨) શ્રી સૂત્રકૃતાંગ સૂત્ર (૩) શ્રી ઠાણાંગ સૂત્ર (૪) શ્રી સમવાયાંગ સૂત્ર (૫) શ્રી પરમ પાવન પંચમાંગ શ્રી ભગવતી સૂત્ર (૬) શ્રી જ્ઞાતાધર્મકથાંગ સૂત્ર (૭) શ્રી ઉપાસકદશાંગ સૂત્ર (૮) શ્રી અંતકૃતદશાંગ સૂત્ર (૯) શ્રી અનુત્તરોવવાઈદશાંગ સૂત્ર (૧૦) શ્રી પ્રશ્નવ્યાકરણાંગ સૂત્ર (૧૧)

| સુઅ અંગ અનંગ પ્રકારે રે,    | હો.   |
|-----------------------------|-------|
| તિમ બદ્ધ અબદ્ધ વિચારે રે;   | હો.   |
| કાલિક ઉત્કાલિક જાણો રે,     | હો.   |
| દોય ભેદ કહે જિનભાણો રે.     | હો. ર |
| અગ્યાર અંગ મનરંગે રે,       | હો.   |
| શ્રૂત પૂજો અધિક ઉમંગે રે;   | હો.   |
| વળી બાર ઉપાંગ રસાળા રે,     | હો.   |
| પૂજી લહો મંગલમાળા રે.       | હો. ૩ |
| પયન્ના દશ ગુણખાણી રે,       | હો.   |
| પ્રત્યેકબુદ્ધ મુનિ વાણી રે; | હો.   |
| ખટ છેદસૂત્ર ગુણભરિયા રે,    | હો.   |
| એ તો ચરણ કરણ ગુણદરિયા રે.   | હો. ૪ |
| મૂળસૂત્ર ચાર અનુસરજો રે,    | હો.   |
| संसारसमुद्रने तरको रे;      | હો.   |
| નંદી ને અનુયોગદારો રે,      | હો.   |
| પૂજી લહો ભવજલપારો રે.       | હો. પ |
|                             |       |

શ્રી વિપાકાંગ સૂત્ર (૧૨) શ્રી ઉવવાઈ સૂત્ર (૧૩) શ્રી રાજપ્રશ્રીય સૂત્ર (૧૪) શ્રી જીવાભિગમ સૂત્ર (૧૫) શ્રી પન્નવણા સૂત્ર (૧૬) શ્રી સૂર્ય પ્રજ્ઞપ્તિ સૂત્ર (૧૭) શ્રી જંબૂદીપ પ્રજ્ઞપ્તિ સૂત્ર (૧૮) શ્રી ચન્દ્રપ્રજ્ઞપ્તિ સૂત્ર (૧૯) શ્રી નિરયાવલિકા સૂત્ર (૨૦) શ્રી કલ્પાવતંસિકા સૂત્ર (૨૧) શ્રી પુષ્પિકા સૂત્ર (૨૨) શ્રી પુષ્પચૂલિકા સૂત્ર (૨૦) શ્રી કલ્પાવતંસિકા સૂત્ર (૨૧) શ્રી પુષ્પિકા સૂત્ર (૨૨) શ્રી પુષ્પચૂલિકા સૂત્ર (૨૦) શ્રી કલ્પાવતંસિકા સૂત્ર (૨૪) શ્રી ચઉસરણ પયન્ના (૨૫) શ્રી આઉરપચ્ચક્ર્ખાણ પયન્ના (૨૬) શ્રી મહાપચ્ચક્ર્ખાણ પયન્ના (૨૭) શ્રી ભત્તપરિન્ના પયન્ના (૨૮) શ્રી તંદુલેવયાલિય પયન્ના (૨૯) શ્રી ગણિવિજ્જા પયન્ના (૩૦) શ્રી ચંદાવિજય પયન્ના (૩૬) શ્રી દેવેન્દ્રથુઈ પયન્ના (૩૨) શ્રી મરણસમાધિ પયન્ના (૩૩) શ્રી સંથારા પયન્ના (૩૪) શ્રી દશાશ્રુતસ્કંધ સૂત્ર (૩૫) શ્રી બૃહત્કલ્પ સૂત્ર (૩૬) શ્રી વ્યવહાર સૂત્ર (૩૭) શ્રી જીતકલ્પ સૂત્ર (૩૮) શ્રી નિશીય સૂત્ર (૩૯) શ્રી મહાનિશીય સૂત્ર (૪૦) શ્રી આવશ્યક સૂત્ર(૪૧) શ્રી દશવૈકાલિક સૂત્ર (૪૨) શ્રી ઉત્તરાધ્યયન સૂત્ર (૪૩) શ્રી પિંડ નિર્યુક્તિ સૂત્ર (૪૪) શ્રી નંદી સૂત્ર (૪૫) શ્રી અનુયોગદાર સૂત્ર પંડિત શ્રી રૂપવિજયજીકૃત પંચજ્ઞાનની પૂજા ૧૫૭ ભાવપૂજા પંચ પ્રકારો રે, હો. દ્રવ્યપૂજા ભેદ અપારો રે; હો. પ્રભુવદનપદ્મની વાણી રે, હો. ચિદ્રરૂપ સુધારસ ખાણી રે. હો. ૬

ઇति श्रुतज्ञान पूथा २.

## પૂજા ત્રીજી

અવધિજ્ઞાન આરાધતાં કરજો ત્રિકરણ જોગ; ભાવવિશુદ્ધિ ચિત્ત ધરી, ટાળો કર્મના રોગ. ૧ ત્રણજ્ઞાનધર જિનવરા, ત્રિભુવનને હિતકાર; પૂજી પદક જ તેહના, પામો ભવજળપાર. ર

#### ઢાળ

[बेर आवोने नेम वरशागिया रे - એ हेशी]

હાંરે વાલા ભાવગતિ મનમાં ધરી, જિનપૂજા કરો મન સંવરીજી રે; ભાવે પૂજો રે મનમોહના.

હાંરે વાલા ખાય ઉપશમભાવે કરી, પરિણતિ કરી જ્ઞાનરસે ભરીજી રે, ભા૧ ત્રણજ્ઞાની જિનરાજિયા, વિલસે નિજ ગુણ સત્તા ભરીજી રે; ભા૦ અનુગામી પમુહા લહો, ખટ ભેદ ઓહિના દિલ ધરીજી રે.ભા૦ ર જનમ સમે જિનરાજને, ચળે આસન સુરના થહરીજી રે; ભા૦ ચોસઠ સુરપતિ અવધિએ, જિન જનમ્યા લહી જઈ સુરગિરિજી રે. રજત કનક ને રત્નના, કળશા ખીરોદકથી ભરીજી રે; ભા૦ ન્હવણ ઉચ્છવ જિનનો કરે, સમકિત ગુણ નિર્મળતા કરીજી રે. ભા૦ ૪

મિથ્યાસુર અવધિ લહે, જે પૂજે જિન ભગતે ખરીજી રે; ભા૦ જિન ઉત્તમ પદપદ્મની, પૂજા ચિદ્ર્પવિજયે કરીજી રે. ભા૦ પ

કાવ્ય તથા મંત્ર પૂર્વવત્ કહેવાં.

ગીત (દુહા)

દ્રવ્ય ક્ષેત્ર કાળ ભાવથી, ઉત્કૃષ્ટ અવધિજ્ઞાન; મનુજ ગતિમાં પામીએ, વધતે શુચિ પ્રણિધાન. ૧ લોકાવધિ અવધિ લગે, પડિવાઈ પણ હોય; તદુપરિ અવધિ જે હોયે, અપડિવાઈ તે જોય. ૨

#### ઢાળ

(મોહનવીરા મોક્લોને મોસાળું રે - એ દેશી) નિર્મળ કરી મન વય કાયા, છંડિ સવિ મમતા માયા; પરમાતમ ધ્યાન સુહાયા, ઓહિજિન પૂજીએ મનરંગે, જીમ રમીએ સમકિત સંગે. ઓ૦ ૧ ક્ષેત્ર કાળથી ઓહિનાણી, ચઉહા લહે વુઢી ને હાણી; ઈમ કહે જિન કેવલનાણી. ઓ૦ ૨ દ્રવ્યથી દુગ વુઢિ વખાણી, ભાવથી ખટ્ વૃદ્ધિ જાણી; સમુદાઈ ચઉહા કહાણી. ઓ૦ ૩ જિનવર નાણી ગુણખાણી, પૂજો મન ઉલટ આણી;

વરીએ જેમ શિવ પટરાણી. ઓ૦ ૪

પંડિત શ્રી રૂપવિજયજીકૃત પંચજ્ઞાનની પૂજા

જિનવર ઉત્તમ ગુણ ગાવો, પ્રભુના પદપદ્મ વધાવો; જીમ રૂપવિજય પદ પાવો.

ઇતિ શ્રી અવધિજ્ઞાન પૂજા.

પૂજા ચોથી

દુહા

અપ્રમત્ત મુનિવર ગુણી, નિર્મળ ચારિત્રવંત; ચઢતે સંજમ થાનકે, લહે મણપજજવ તંત. ૧ જિનવર જગગુરુ જગધણી, જબ સંયમ ગ્રહે સાર; મણ પજ્જવ તવ ઉપજે, ચોથું જ્ઞાન ઉદાર. ૨

ઢાળ

(મન મોહનારે લોલ - એ દેશી) અપ્રમત્ત ગુણઠાણમાં રે, મનમોહના રે લોલ. વર્તતા શ્રી અરિહંત રે; જગસોહના રે લોલ. સંયમઠાણ વિશોધતા રે. મ૦ લહે મણપજ્જવ તંત રે. જ૦૧ ઋજુમતિ વિપુલમતિ તથા રે, મ૦ મણપજ્જવ દોય ભેદ રે; જ૦ દ્રવ્ય ક્ષેત્ર કાળ ભાવથી રે, મ૦ ચઉહા કહે ગતખેદ રે. જ૦ ર સન્તિ પશિંદીના લહે રે, મ૦ મનનતણા પરજાય રે; જ૦ નરક્ષેત્રે મણનાણથી રે, જાણે જે નિરમાયરે, જ૦ ૩ અઢી અંગુલ ન્યૂનાધિકા રે, મ૦ ક્ષેત્રથી જાણે દોય રે; જ૦ પલ્ય અસંખ્ય ભાગ કાળથી રે,મ૦ ગતિ આગતિ લહે સોયરે જ૦ ૪ ખમણ દમણ ગુણસાગરૂ રે, મ૦ જિન ઉત્તમ મહારાજ રે; જ૦ તસ પદપદ્મને પૂજતાં રે, મ૦ લહો ચિદ્રરુપ સમાજ રે. જ૦ પ કાવ્ય તથા મંત્ર પૂર્વવત્ બોલવાં.

www.jainelibrary.org

For Personal & Private Use Only

૧૫૯

# ગીત (દુહા)

અલખ અસંગ અભંગ જસ, જોગારાધન ખાસ; સંયમતણી વિશુદ્ધતા, કરી તોડે ભવપાસ. ૧ ચરણ કરણ ગુણઆગરા, શ્રદ્ધાવંત સુધીર; મણપજ્જવનાણી મુનિ નમતાં ટળે ભવપીર. ર

#### ઢાળ

(अने हां रे गोइल गोंहरे रें - એ हेशी)

અને હાં રે સંયમઠાણ વિશુદ્ધતા રે, અપ્રમત્ત ગુણઠાણ; ફરસી પાસપ્રભુ લહ્યા રે, મણપજ્જવ વરનાણ,

પૂજા કરો જિનરાજની રે – એ ટેક. ૧

અને હાં રે સંજમઠાણ અનંતા રે, ઉલંઘી અહિઠાણ; કરસતા શુદ્ધ સંયમ ગુણે રે, ધ્યાયે ધર્મનું ઝાણ. પૂ૦ ર અને હાં રે આણા અપાય વિપાકથી રે, સંઠાણ વિચય પ્રકાર; ધ્યાતા ધ્યાન સોહામણું રે, સાધ્યપદે મનોહાર. પૂ૦ ૩ અને હાં રે અપ્રમત્તગુણ ભૂમિકા રે, આલંબન ગ્રહી ચાર; દશધા સંયમ પાલતા રે, ભાવદયા ભંડાર. પૂ૦ ૪ અને હાં રે ભાવથકી મનોદ્રવ્યનારે, લહે પરજાય અનંત; ગુણશ્રેણી પગથાળિએ રે, નિત ચઢતા ભગવંત. પૂ૦ પ અને હાં રે ખિમાવિજય જિનરાજના રે, ઉત્તમ એ અવદાત; તસ પદપદ્મ પૂજા કરી રે, લહો ચિદ્ર્પ વિખ્યાત. પૂ૦ ૬

ઇति मनःपर्यवज्ञान पूजा ४

પંડિત શ્રી રૂપવિજયજીકૃત પંચજ્ઞાનની પૂજા

## પૂજા પાંચમી

## દુહા

સકલ વિભાવ ઉપાધિના, કારક ઘાતિ ચાર; ક્ષય કરી કેવળ પામિયા, જિનવર જગદાધાર. ૧ પૂજો ધ્યાવો ધ્યાનમાં, સોહંપદ કરો જાપ; ચિદાનંદ પદ સંપજે; હોય ધ્યેયપદ આપ. ૨

#### ઢાળ

(ચક્રી ભરત નરેસરૂ રે, સાંભળી દેશના તાત; સલુણા - એ દેશી) વીતરાગ પરમાતમા રે, ખીણમોહિ અરિહંત; સલુણા. ખપકશ્રેણિ અંગીકરી રે, કરી ઘાતિ ચઉ અંત. સ૦ પંચમજ્ઞાનને પૂજીએ રે, પંચમ ગતિ દાતાર. સ૦ ૧ એ આંકણી કેવળ કમળાને વર્યા રે, કેવળ દરીસણ સાથ; સ૦ લોકાલોક પ્રકાશતા રે, જે થયા ત્રિભુવન નાથ. સ૦ ર ચારે જ્ઞાનતણી પ્રભા રે, એહમાં સપલ સમાય; સ૦ તારા ઉડુ' ગ્રહ ચંદ્રની રે, ભા' રવિમાં લય થાય. સ૦ ૩ એક સમે અરિહા મુણે રે, ખટ દ્રવ્ય ગુણ પરજાય; સ૦ અનંત વિરજની શક્તિએ રે, વ્યાપકતા તે ઠારય. સ૦ ૪ શેય પ્રમાણે જ્ઞાનનારે, અહવા છે પરાજય; સ૦ બૃહત્કલ્પના ભાષ્યમાં રે, કહે સોહમ ગણરાય. સ૦ પ કેવલજ્ઞાનકળા ભર્યા રે, જિન ઉત્તમ મહારાજ; સ૦ તસ પદપદ્મની પૂજના રે, કરતાં ચિદ્રરૂપરાજ. સ૦ ૬ કાવ્ય તથા મંત્ર પૂર્વવત્ કહેવાં.

૧. નક્ષત્ર ૨. કાંતિ.

# ગીત (દુહા)

શમ ૧ દમ ૨ ઉપરતિ ૩ નિત કરે, ચોથી તિતિક્ષા ૪ સાર; સમાધાન ૫ શ્રદ્ધા ૬ કરી, લહે કેવલ ચિદ્ ફાર. ૧

પરમજ્યોતિ પાવનકરણ, પરમાતમ પરધાન; કેવળજ્ઞાન પુજા કરી, પામો કેવળજ્ઞાન. ર

#### ઢાળ

(વારી જાઉં શ્રી અરિહતની - એ દેશી) પૂજા શ્રી અરિહંતની, કરીએ ધરીએ એકતાન; મોહન. નાગકેતુ પરે નિરમલી, પામો કેવળજ્ઞાન. મોહન પૂ૦ ૧ પૂજક પૂજ્ય પૂજના, કરતા પૂજ્ય તે થાય; મો૦ કેવળકમલા પામીને, અજરામર પદ ઠાય. મો૦ પૂ૦ ર બંધ ઉદય ઉદીરણા, સત્તા કર્મ ખપાય; મો૦ સિદ્ધ બુદ્ધ પરમાતમા, અકળ અસંગ અમાય. મો૦ પૂ૦ ૩ જ્ઞાનાનંદી આતમા, પામી મહોદય ઠાય; મો૦ સાદિ અનંત સુખ અનુભવે, વાચ્ય અગમ્ય કહાય. મો૦ પૂ૦ ૪ અનંત ગુણી કેવળી પ્રભુ, શ્રીશંખેશ્વર પાસ; મો૦ તસ પદપદ્મ પૂજન કરી, લહો ચિદ્ર્પ ઉલ્લાસ. મો૦ પૂ૦ પ

ઇતિ કેવળજ્ઞાન પૂજા. પ

## કળશ

*રાગ ધનાશ્રી* 

પૂજો પૂજો રે ભવિ પંચ જ્ઞાન નિત પૂજો; પંચ જ્ઞાન પૂજન સમ ઘટમાં, ઓર ન સાધન દૂજો રે. ભવિ૦ ૧

## પંડિત શ્રી રૂપવિજયજીકૃત પંચેજ્ઞાનની પૂજા

મઈ સુઅ ઓહિ ને મનપર્યવ, કેવળ પંચમ જાણો; અજ્ઞાવીશ ચઉદસ ખટ દુગ ઈગ, ભેદ પ્રમાણ વખાણો રે. ભ૦ ર જ્ઞાન આરાધન સાધન સિદ્ધિનું, સાધી કર્મ ખપાયા; કેવળ કમલા પામી અનંતી, સિદ્ધિએ સિદ્ધ સુહાયા રે. ભ૦ ૩ જ્ઞાન જ્ઞાનીની સેવા કરતાં, ચિર સંચિત અઘ જાય; પુણ્ય મહોદય કમળા વિમળા, ઘટમાં પરગટ થાય રે. ભ૦ ૪ શ્રી વિજયદેવસૂરીશ્વર પાટે, વિજયસિંહ સૂરિરાયા; તાસ શિષ્ય શ્રી સત્યવિજય ગણિ, સંવેગ મારગ ધ્યાયા રે. ભ૦ પ શિષ્ય કપૂર ખિમા જિન ઉત્તમ, વિજયપદે સોહાયા; શ્રી ગુરુ પદ્મવિજય પદપંકજ, નમતાં શ્રુત બહુ પાયા રે ભ૦ ૬ ઋષિ ગજ દિગ્ગજ ચંદ સંવત્સર, જ્ઞાન ભગતિ મન લાયા; નેમીશ્વર કલ્યાણક દિવસે, પંચજ્ઞાન ગુણગાયા રે. ભ૦ ૭ તપગચ્છ વિજયદિણેન્નં સૂરીશ્વર, દીપે તેજ સવાયા; તસ રાજ્યે ભવિજન હિતકાજે, રૂપવિજય ગુણગાયા રે. ભ૦ ૮

### કાવ્યમ્

જ્ઞાનં નિવૃતિવત્સમંત્રમમલં જ્ઞાન મનઃ પાવનં । જ્ઞાનં પંચવિધં યજેહમનિશં સ્વર્ગાપવર્ગપદમ્ ॥१॥

ૐ નમો જ્ઞાનાય લોકાલોકપ્રકાશકાય૦ જલં ૧, ચંદનં ૨, પુષ્પં ૩, ધૂપં ૪, દીપં ૫, અક્ષતં ૬ નૈવેદ્યં ૭, ફ્લં ૮ યજામહે સ્વાહા.

१९उ

# શ્રી વિજયલક્ષ્મીસૂરિકૃત વીશસ્થાનક પૂજામાંથી જ્ઞાનપદ પૂજા

દોહા

અધ્યાતમ જ્ઞાને કરી, વિઘટે ભવભ્રમભીતિ । સત્ય ધર્મ તે જ્ઞાન છે, નમો નમો જ્ઞાનની રીતિ ॥१॥

#### ઢાળ

(અરશિક મુનિવર ચાલ્યા ગોચરી 11 એ દેશી 11)

જ્ઞાનપદ ભજિએ રે જગત સુહંકરુ, પાંચ એકાવન ભેદે રે !! સમ્યગ જ્ઞાન જે જિનવરે ભાખિયો, જડતા જનની ઉચ્છેદે રે !! !! જ્ઞાન૦ !! ૧ !! એ આંકણી !!

ભક્ષ્યાભક્ષ્ય વિવેચન પરગડો, ક્ષીર નીર જેમ હંસો રે ॥ ભાગ અનંતમો રે અક્ષરનો સદા, અપ્રતિપાતિ પ્રકાશ્યો રે ાજ્ઞા૦ા ગા શ મનથી ન જાણે રે કુંભકરણ વિધિ, તેહથી કુંભ કિમ થાશે રે ॥ જ્ઞાન દયાથી રે પ્રથમ છે નિયમા, સદસદ્ભાવ વિકાસે રે ાજ્ઞા૦ા ગા કંચન નાણું રે લોચનવંત લહે, અંધો અંધ પલાય રે ॥ એકાંતવાદી રે તત્ત્વ પામે નહીં, સ્યાદ્વાદ રસ સમુદાય રે ાજ્ઞા૦ા જા જ્ઞાન ભર્યા ભરતાદિક ભવ તર્યા, જ્ઞાન સકલ ગુણ મૂળ રે ॥ જ્ઞાની જ્ઞાનતણી પરિણતિ થકી, પામે ભવજલ ફલ રે 1 જ્ઞા૦ ા પા જ્યંત ભૂપો રે જ્ઞાન આરાધતો, તીર્થકર પદ પામે રે ગ રવિ શશી મેહ પરે જ્ઞાન અનંત ગણી, સૌભાગ્યલક્ષ્મી હિતકામે રે ા જ્ઞાન૦ ા છા

॥ ઇति ज्ञानपट पूज अष्टमी ॥ ८ ॥

## અભિનવ જ્ઞાનપદ પૂજા

## દોહા

જ્ઞાનવૃક્ષ સેવો ભવિક, ચારિત્ર સમકિત મૂલ ॥ અજર અમર પદ ફલ લહો, જિનવર પદવી ફલ ॥૧॥

#### ઢાળ

(કોઈ લો પર્વત ધુંધલો રે લોલ ॥ એ દેશી ॥) અભિનવજ્ઞાન ભાષ્ઠો મુદા રે લાલ, મૂકી પ્રમાદ વિભાવ રે; હું વારી લાલ ॥ બુદ્ધિના આઠ ગુણ ધારિયે રે લાલ, આઠ દોષનો અભાવ રે ॥ હું વારી લાલ, પ્રણમો પદ અઢારમું રે લાલ ॥ એ આંકણી ॥ ૧ ॥ દેશારાધક કિરિયા કહી રે લાલ, સર્વારાધક જ્ઞાન રે ॥ હું૦ ॥ મુહૂર્તાદિક કિરિયા કરે રે લાલ, નિરંતર અનુભવ જ્ઞાન રે ॥ હું૦ પ્ર૦ ॥ ૨ ॥

જ્ઞાનરહિત કિરિયા કરે રે લાલ, કિરિયારહિત જે જ્ઞાન રે ॥ હું૦॥ અંતર ખજાુઆ રવિ જિસ્યો રે લાલ, ષોડશકની એ વાણ રે ॥ હું૦પ્ર૦ ॥ ૩ ॥

છટ્ટ અટ્ટમાદિક તપે કરી રે લાલ, અજ્ઞાની જે શુદ્ધ રે ॥ હું૦ ॥ તેહથી અનંત ગુણી શુદ્ધતા રે લાલ, જ્ઞાની પ્રગટપણે લદ્ધ રે ॥ હું૦પ્ર૦ ॥ ૪ ॥ રાચે ન જૂઠ કિરિયા કરી રે લાલ, જ્ઞાનવંત જુવો યુક્તિ રે ॥ હું૦။ જૂઠ સાચ આતમજ્ઞાનથી રે લાલ, પરખે નિજ નિજ વ્યક્તિ રે ॥ હું૦પ્ર૦ ॥ ૫ ॥

પાંચ ભેદ છે જ્ઞાનના રે લાલ, તેહ આરાધે જેહ રે ॥ હુંo ॥ સાગરચંદ પરે પ્રભુ હુવે રે લાલ, સૌભાગ્યલક્ષ્મી ગુણગેહ રે ॥ હુંoપ્રo ॥ ૬ ॥

॥ ઇતિ અભિનવ જ્ઞાનપદ પૂજા અષ્ટાદશી ॥ ૧૮ ॥

## श्रुतपट पूर्शा

## દોહા

વક્તા શ્રોતા યોગથી, શ્રુત અનુભવ રસ પીન || ધ્યાતા ધ્યેયની એકતા, જયજય શ્રુત સુખ લીન<sup>\*</sup> || ૧ ||

## ઢાળ

બત્રીશ દોષ રહિત પ્રભુ આગમ, આઠ ગુણે કરી ભરિયુંજી ॥ અર્થથી અરિહંતજીએ પ્રકાશ્યું, સૂત્રથી ગણધર રચિયું ॥ શ્રુ૦ ॥ ૨ ॥

ગણધર પ્રત્યેકબુદ્ધે ગુંથ્યું, શ્રુતકેવલી દશપૂર્વીજી ॥ સૂત્ર રાજા સમ અર્થ પ્રધાન છે, અનુયોગ ચારની ઉર્વી ! ॥ શ્રુ૦ || ૩ || अभिनव ज्ञानपर पूर्श

જેટલા અક્ષર શ્રુતના ભણાવે, તેટલા વર્ષ હજારજી *။* સ્વર્ગનાં સુખ અનંતા વિલસે, પામે ભવજલ પાર *။ શ્રુ૦ ။ ૪॥* કેવલથી વાચકતા માટે, છે સુઅનાણ સમત્થજી *။* શ્રુતજ્ઞાની શ્રુતજ્ઞાનને જાણે, કેવલી જેમ પયત્થ *။ શ્રુ૦ ။ ૫ ॥* કાલ વિનય પ્રમુખ છે અડવિધ, સૂત્રે જ્ઞાનાચારજી *။* શ્રુતજ્ઞાનીનો વિનય ન સેવે, તો થાયે અતિચાર *။ શ્રુ૦ ။ ૬ ॥* ચઉદ ભેદે શ્રુત વીશ ભેદે ને, સૂત્ર પિસ્તાલીશ ભેદેજી *။* રત્નચૂડ આરાધતો અરિહા, સૌભાગ્ય લક્ષ્મી સુખ વેદે *ા શ્ર ૦ ။ ૭ ૫* 

॥ ઇતિ શ્રુતપદ પૂજા એકોનર્વિશતિः ॥ ૧૯ ॥

## મુનિમહારાજશ્રી આત્મારામાજીકૃત વીશસ્થાનક પૂજામાંથી

## ज्ञानपट पूज

## દોહા

નિજ સ્વરૂપકે જ્ઞાનસેં, પરસંગ સંગત છાર । જ્ઞાન આરાધક પ્રાણિયા, તે ઉતરે ભવ પાર ॥ ૧ ॥

॥ રાગ ભેરવી - અજમેરી તાલ - પંજાબી ઠેકો ॥

॥ લાગી લગન કહો કેસેં છૂટે, પ્રાણજીવન પ્રભુ પ્યારસેં ॥એ દેશી॥ જ્ઞાન સુહંકર ચિદ્ઘન સંગી, રંગી જિનમત સારેમેં ॥ રંગી૦ ॥ જ્ઞાન૦ ૧ ॥

પ્રથમ જ્ઞાન ને પછી અહિંસા, કરમ કલંક નિવારે મેં ॥ કર0 સદસદ્ભાવ વિકાશી જ્ઞાની, દુર્નય પંથ વિસારેમેં ॥ દુર્ન0 ॥ જ્ઞાન0 ૫ ॥

અજ્ઞાનીકી કરણી એસી, અંક વિના શૂન્ય સારે મેં ॥ અંક૦ ॥ જ્ઞાન૦ ૬ ॥

મતિ શ્રુત અવધિ મનઃપર્યવ હૈ, કેવલ સર્વ ઉજારમેં ॥ કેવ૦ ॥ જ્ઞાન૦ ૭ ॥

અજ્ઞાની વર્ષ એક કોટિમેં, કરમ નિકંદન ભારે મેં ॥ કર૦ ॥ જ્ઞાન૦ ૮ ॥

જ્ઞાની શ્વાસોશ્વાસ એકમેં ઈતને કરમ વિદારેમેં ॥ ઇત૦॥ જ્ઞાન૦૯॥

શ્રી આત્મરામાજીકૃત જ્ઞાનપદ પૂજા

ભરતેશ્વર મરુદેવી માતા, સિદ્ધિ વરે દુઃખ જારેમેં ॥ સિ૦ ॥ જ્ઞાન૦ ૧૦ ॥

દેશ વિરાધક સર્વારાધક, ભગવતી વીર ઉજારેમેં ॥ ભગ૦ ॥ જ્ઞાન૦૧૧॥

જયવંત નરેશ્વર યહ પદ સાધી, આતમ જિનપદ ધારે મેં ॥ આત0 ॥ જ્ઞાન૦ ૧૨ ॥

॥ ઇति अष्टम पूछा ॥ ८ ॥

| वंहना                                                                                                                                                                                                                                         | वंहना                                | વંદના |
|-----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|--------------------------------------|-------|
| n<br>X                                                                                                                                                                                                                                        | જ્ઞાનીનાં ચરણોમાં                    |       |
| . ज                                                                                                                                                                                                                                           | निय नामेव भगवई -<br>ीहग्गगया कया जेण | •     |
| નિજ નામની જેમ શ્રી ભગવતી સૂત્ર<br>( ) જેઓને જિહ્વાગ્રગત હતું. (જીભના<br>આગળના ભાગે) સંપૂર્ણ કંઠસ્થ હતું. એ પૂજ્ય<br>પુરુષ હતા મલધારી શ્રી હેમચન્દ્રસૂરિ મહારાજ.<br>આવા જ્ઞાન સંપન્ન પુરુષને સ્મરણ વંદન નમસ્કાર<br>કરવાથી આપણને જ્ઞાન આવડે છે. |                                      |       |

For Personal & Private Use Only

150

## અભિનવ જ્ઞાનપદ પૂજા

દોહા

જ્ઞાન અપૂરવ ગ્રહણ કર, જાગે અનુભવ રંગ ॥ કુમતિ જાલ સબ જાર કે, ઉછલે તત્ત્વ તરંગ ॥ ૧ ॥ પદ અઢારમે પૂજિયે, મન ધરિ અધિક ઉમંગ ॥ જ્ઞાન અપૂરવ જિન કહે, તજ કુગુરુ કો સંગ ॥ ૨ ॥

॥ રાગ બરવો - ચાલ દૂમરી-તાલ દૂમરી ॥

(મન મોહ્યા જંગલકી હરણીને 11 મન૦ 11 એ દેશી 11) ભવિ વંઠો અપૂર્વ જ્ઞાન તરણીને ॥ ભવિ૦ ॥ એ આંકણી ॥ કુમતિ ઘૂક સબ અંધ હુયે હે, ભૂલે જડમતિ કરણીને 11ભવિ૦11૧11 જ્ઞાન અપૂરવ જબહી પ્રગટે, શુદ્ધ કરે ચિત્ત ધરણીને 11ભવિ૦11૨11 નિર્યુક્તિ શુદ્ધ ટીકા ચૂર્ણી, મૂલ ભાષ્ય સુખ ભરણીને 11ભવિ૦11311 સંપ્રદાય અનુભવ રસ રંગે, ક્રમતિ ક્રુપંથ વિહરણીને 11ભવિ૦11811 સદ્ગુરુ કી એ તાલિકા નીકી, રતન સંદુખ ઉદ્ધરણીને IMવOIIUII ઈન વિન અર્થ કરે સો તસ્કર, કાલ અનંતા મરણીને IIભવિOII૬॥ સમ્મતિ કર્મગ્રંથ રત્નાકર, છેદ ગ્રંથ દુઃખ હરણીને ાભવિ૦ાા૭ા દ્વાદસાર વલી અંગ ઉપાંગ, સપ્તભંગ શુદ્ધ વરણીને IIભવિ૦II૮II ઇત્યાદિક ભવિ જ્ઞાન અપૂરવ, પઠન કરે ધરે ચરણીને 11ભવિ૦11૯11 સાગરચંદે જિનપદ પાયો. આતમ શિવવધુ પરણીને 11મવિ૦/1૧૦/1 ॥ ઇति अष्टाहश पुष्ठा ॥

#### श्रुत ज्ञानपह पूर्श्व

### દોહા

પાપ તાપકે હરણકો, ચંદન સમ શ્રુતજ્ઞાન ॥ શ્રુત અનુભવ રસ રાચીએ, માચીયે જિન ગુણ તાન ॥૧॥ ઈગુણવીશ (૧૯) પદ પૂજીએ, જિનવર વચન અભંગ ॥ તીર્થંકર પદ ભવિ લહે, છાર કુમતિકો સંગ ॥ ૨ ॥

#### ઢાળ

॥ રાગ-શ્યામ કલ્યાણ ॥

(શ્રી રાધેરાશી દે ડારો ને, વાંસરી હમારી 11શ્રી રાધે011 એ દેશી) શ્રી ચિદાનંદ વિડારોને, કુમતિ જો મેરી 11શ્રી011 એ આંકણી 11 દુષમ કાલમેં 'કુમતિ અંધેરો, પ્રગટ કરે સબ ચોરી 11શ્રી011911 બત્તીસ દોષરહિત શ્રુત વાંચે, આઠ ગુણે કરી જોરી 11શ્રી011211 અરિહંત ગણધર ભાષિત નીકો, શ્રુત કેવળી બલ ફોરી 11શ્રી011311 પ્રત્યેકબુદ્ધ દશ પૂરવધર, શ્રુત હરે ભવકોરી 11શ્રી011811 આઠ આચાર જો કાલાદિક હે, સાધે કરમકી ચોરી 11શ્રી011411 ચારોહિ અનુયોગ ગુરુગમ વાંચે, ટૂટ કુપંથકી દોરી 11શ્રી011911 ચૌદ ભેદ શ્રુત વીશ ભેદ હે, અંગ પયન્ના કોરી 11શ્રી011911 રત્તચૂડ તૃપ એ પદ સેવી, આતમ જિનપદ હોરી 11શ્રી011211 11 ઈતિ એકોનર્વિશતિ પૂજા 11 ૧૯ 11 ૧૭૨

શ્રી યશોવિજયોપાધ્યાયાદિ વિરચિત નવપદની પૂજામાંથી

# સમ્યગ્ જ્ઞાનપદ પૂજા

॥ डाव्यं, ઇंद्रवन्त्र वृत्तम् ॥

અन्नाश संमोહ तमोહरस्स; नमो नमो नाश हिवायरस्स ॥ ॥ ભુજંગ પ્રયાત वृत्तम् ॥

હોયે જેહથી જ્ઞાન શુદ્ધ પ્રબોધે, યથાવર્ણ નાસે વિચિત્રાવબોધે ॥ તેછે જાણીએ વસ્તુ ષડ્દ્રવ્ય ભાવા, ન હુયે વિતત્થા(વાદ)નિજેચ્છા સ્વભાવા ॥ ૧ ॥

હોયે પંચ મત્યાદિ સુજ્ઞાન ભેદે, ગુરુપાસ્તિથી યોગ્યતા તેહ વેદે ॥ વળી જ્ઞેય હેય ઉપાદેય રૂપે લહે, ચિત્તમાં જેમ ધ્વાંત પ્રદીપે ॥૨॥

#### ઢાળ

#### ॥ ઉલાલાની દેશી ॥

ભવ્ય ! નમો ગુણ જ્ઞાનને, સ્વપર પ્રકાશક ભાવેજી ॥ પરજાય ધર્મ અનંતતા, ભેદાભેદ સ્વભાવેજી ॥ ૧ ॥

#### ઉલાલો

જે મુખ્ય પરિણતિ, સકલ જ્ઞાયક, બોધભાવ વિલચ્છના ॥ મતિ આદિ પંચ પ્રકાર, નિર્મલ, સિદ્ધસાધન લચ્છના ॥ સ્યાદ્વાદ સંગી, તત્ત્વરંગી, પ્રથમ ભેદાભેદતા ॥ સવિકલ્પ ને, અવિકલ્પ વસ્તુ, સકલ સંશય છેદતા ॥ ૨ ॥ ઢાળ

॥ શ્રીપાલના રાસની દેશી ॥

ભક્ષ્યાહભક્ષ્ય ન જે વિણ લહિયે, પેય અપેય વિચાર ॥ કૃત્ય અકૃત્ય ન જે વિણ લહિયે, જ્ઞાન તે સકલ આધાર રેભ૦ ॥ સિ૦ ૩૧ ॥ પ્રથમ જ્ઞાન ને પછી અહિંસા, શ્રી સિદ્ધાંતે ભાખ્યું ॥ જ્ઞાનને વંદો જ્ઞાન મ નિંદો, જ્ઞાનીએ શિવસુખ ચાખ્યું રેભ૦ ॥ સિ૦ ૩૨ ॥

સકલ ક્રિયાનું મૂલ જે શ્રદ્ધા, તેહનું મૂલ જે કહિયે ॥ તેહ જ્ઞાન નિત નિત વંદીજે, તે વિણ કહો કિમ રહિયે રે ॥ ભ૦ ॥ સિ૦ ૩૩ ॥

પંચ જ્ઞાનમાંહિ જેહ સદાગમ, સ્વપર પ્રકાશક જેહ ॥ દીપક પરે ત્રિભુવન ઉપગારી, વલી જિમ રવિ શશી મેહ રે ॥ ભ૦ ॥ સિ૦ ૩૪ ॥

લોક ઉરધઘ અધ તિર્યગ જ્યોતિષ, વૈમાનિક ને સિદ્ધ ॥ લોકાલોક પ્રગટ સવિ જેહથીી તેહ જ્ઞાને મુજ શુદ્ધિ રે ॥ ભ૦ ॥ સિ૦ ૩૫ ॥

#### ઢાળ

જ્ઞાનાવરણી જે કર્મ છે, ક્ષય ઉપશમ તસ થાય રે ॥ તો હો એહિજ આતમા, જ્ઞાન અબોધતા જાય રે ॥ વીર૦ ॥ ૮॥ ॥ ઇતિ સપ્તમ સમ્યગ્જ્ઞાનપદ પૂજા સમાપ્તા ॥

જ્ઞાનપદ ભજીએ રે

# પં૦ શ્રી પદ્મવિજયજીકૃત નવપદજીની પૂજામાંથી

## สเานธ นุชา

#### દોહા

નાણ સ્વભાવ જે જીવનો, સ્વપર પ્રકાશક જેહ ॥ તેહ નાણ દીપક સમું, પ્રણમો ધર્મ સનેહ ॥૧॥

#### ઢાળ

II નારાયણાની દેશી II જિમ મધુકર મન માલતી રે II એ દેશી II નાણ પદારાધન કરો રે, જિમ લહો નિર્મલ નાણ રે II ભવિકજન॥ શ્રદ્ધા પણ થિર તો રહે રે, જો નવતત્ત્વ વિદ્યાણ રે IIભવિ0IIના0 II ૧ II અજ્ઞાની કરશે કિશ્યું રે, શું લહેશે પુણ્ય પાપ રે II ભવિ0 II પુણ્ય પાપ નાણી લહે રે કરે નિજ નિર્મલ આપ રે II ભવિ0 IIના0II ૨ II પ્રથમ જ્ઞાન પછી દયા રે, દશવૈકાલિક વાણ રે II ભવિ0 II ભેદ એકાવન તેહના રે, સમજો ચતુર સુજાણ રે IIભવિ0II ના0 II ૩ II દોહા

બહુ કોડયો વરસે ખપે, કર્મ અજ્ઞાને જેહ ॥ જ્ઞાની શ્વાસોચ્છ્વાસમાં, કર્મ ખપાવે તેહ ॥ ૧ ॥

ઢાળ

॥ હો મતવાલે સાજના ॥ એ દેશી ॥

નાણ નમો પદ સાતમે, જેહથી જાણે દ્રવ્યભાવ ॥ મેરે લાલ ॥ જાણે જ્ઞાન ક્રિયા વલી, તિમ ચેતન રે જડભાવ ॥ મેરે લાલ ॥ ॥ નાણ નમો૦ ॥ ૧ ॥

નરગ સરગ જાણે વલી, જાણે વલી મોક્ષ સંસાર ॥ મે૦ ॥ હેય જ્ઞેય ઉપાદેય લહે, વલી નિશ્ચય ને વ્યવહાર ॥મે૦॥ના૦॥૨॥ નામ ઠવણ દ્રવ્ય ભાવ જે, વલી સગ નય ને સપ્ત ભંગ ॥ મે૦॥ જિનમુખ પદ્મદ્રહથકી, લહો જ્ઞાન પ્રવહ સુગંગ ॥ મે૦ ॥ ના૦॥૩॥

॥ ઇति सप्तम ज्ञानपट पूज समाप्त ॥

# મુનિરાજ શ્રી આત્મારામજીકૃત નવપદજીની પૂજામાંથી સમ્યગ્ જ્ઞાનપદ પૂજા દોહા

મિથ્યા મોહ કુપંથ હી, અજ્ઞ તિમિર કરે દૂર ॥ નિજ પર સત્તા સહુ લહે, જ્ઞાન હિ નિર્મલ સૂર ॥૧॥

(*II રાગ ભૈરવી II લાગી લગન કહો II યહ ચાલ II*) જ્ઞાન સુહંકર ચિદ્ધન સંગી, સપ્તભંગી મત સારે રે *II*આંચલી0*II* શુદ્ધ જ્ઞાન મિથ્યાત્વ મિટેસેં, જ્ઞાનાવરણ વિડારે રે *II* ષડ્દ્રવ્ય નાના બોધ સ્વરૂપે, નિજ ઇચ્છા હોય સબ વારે રે *II*જ્ઞા0 *II III* ગુરુ સેવાસે યોગ્યતા પ્રગટે હેય ઉપાદેય કારે રે જ્ઞેય અનંત સ્વરૂપે ભાસે, દીપ તિમિર જિમ ટારે રે *II*જ્ઞા0 *II III* નિત્યાનિત્ય નાશ અવિનાશી, ભેદાભેદ અભંગી રે *II* આર્પતાનર્પિત મુખ્ય ગૌણતા, સાધન સિદ્ધ વિરંગી રે *II* આર્પિતાનર્પિત મુખ્ય ગૌણતા, સાધન સિદ્ધ વિરંગી રે *II* વાચ્યાવાચ્ય સઅંશ નિરંશી, આનંદઘન દુ:ખ રંગી રે *II*જ્ઞા0 *II III* વિભાવ સ્વભાવી શુદ્ધ સ્વભાવી, વીતરાગ જડ સંગી રે *II* સંશય સર્વહી દૂર નિવારે, આતમ રસ ચંગી રે *II*જ્ઞા0 *II II* 

#### દોહા

સૂત્ર સંયુત સૂચીવત્, કચવર પિંડ મઝાર ॥ બિનસે નહી તિમ શ્રુતયુત્, પામે ભવનો પાર ॥૧॥ (॥ કંકન ખોલ દેઉં મહારાજ ॥ યહ ચાલ ॥) સબ મેં જ્ઞાનવંત વડવીર, કાટે સકલ કર્મ જંજીર ॥ અંચલી॥ ભક્ષ્યાભક્ષ્ય ન જે બિન જાને, ગમ્યાગમ્ય નહિ પિછાને ॥ કાર્યાકાર્ય ન જાને કીર ॥ સ૦ ॥ ૧ ॥

પ્રથમ જ્ઞાનહી દયા પિછાને, અજ્ઞાની સરસો નહી જાને ॥ ઐસે કહે સિદ્ધાંતે વીર ॥ સ૦ ॥ ૨॥

શ્રદ્ધા સકલ ક્રિયાકા મૂલ, તિસકા મૂલ હી જ્ઞાન અમૂલ || સચ્ચા જ્ઞાન ધરો મન ધીર || સ૦ || ૩ ||

પંચ જ્ઞાનમેં શ્રુત પ્રધાન, સ્વપર પ્રકાશે તિમિર મિટાન ॥ જગમેં અતિ ઉપગારી હીર ॥ સ૦ ။ ૪ ॥

લોકાલોક પ્રકાશનહારા, ત્રિભુવન સિદ્ધરાજ સુખભારા ॥ સત્ ચિદ્ આત્મરામ ગંબીર ॥ સ૦ ॥ ૫ ॥

ઇતિ સપ્તમી પૂજા.

# પન્યાસજી શ્રી ગંભીરવિજયજી કૃત નવપદજીની પૂજામાંથી જ્ઞાનપદની પૂજા સાતમી

#### ૈદૈલા

નિબિડ અજ્ઞાન તિમિર હરી, પ્રકાશે વસ્તુ માત્ર; નમો નમો જ્ઞાનાદિનપતિ, ઉદયો દિન ને રાત્ર. ૧ યથોચિત આવરણ નાશ જે, શુદ્ધ જ્ઞાન સુબોધ; ષડ્દ્રવ્ય જ્ઞાન પ્રકાશવા, હેતુ જ્ઞાન સુશોધ. ર વિતથાદ જેમાં નહિ, ન ઇચ્છાવાદ બનાવ; મતિ આદિ પણ જ્ઞાન તે વંદે નિત સદ્ભાવ. ૩ ગુરુ સેવી લહે યોગ્યતા, નિજ ઘટ દેખે સદૈવ; જ્ઞેય હેય ઉંપોદેય તે, તમ ગત ઘટ જ્યું દીવ. ૪

#### ઢાળ પહેલી

રાગ ધનાશ્રી (ભૂલ્યો ભમત કહા બે અજાન- એ ચાલ) જ્ઞાનહિ નમન બનાવે સુજ્ઞાન, જ્ઞાન૦ સ્વપર ભાવ પ્રકાશી દિખાવે, પર્યાય અનંત વિધાન. જ્ઞા૦ ૧ ભેદાભેદ સ્વભાવનો ગ્રાહી, પરિણતિ મુખ્ય પિછાન. જ્ઞા૦ ૧ જ્ઞાપક સકલ પદારથ ભાવ, નિર્મલ પંચહિ જ્ઞાન. જ્ઞા૦ ૩ સાધન સાધ્ય ઉભય નિરધારે, સંશય તમહર ભાન. જ્ઞા૦ ૪ સ્યાદ્વાદમય વસ્તુ જણાવે, વિશેષ સામાન્ય વિધાન. જ્ઞા૦ પ

#### ઢાળ બીજી

(તુમ ચિદ્ધન ચંદ આનંદ લાલ, તોરે દરિસણકી બલિહારી - એ રાગ)

જિનજ્ઞાન સકલ આધાર સાર, નમું નિત નિત બે કર જોરી જિ૦ ૧ ભક્ષ્ય અભક્ષ્ય ન જે વિનુ જાને, પેય અપેય ન ધારી. જિ૦ ર કૃત્ય અકૃત્ય ન દેખે જે વિનુ, દેવગુરુ શુદ્ધિકારી. જિ૦ ૩ જ્ઞાન વિના સંજમ નવિ હોવે, આગમ વચન નિહારી. જિ૦ ૪ જ્ઞાનને વંદો જ્ઞાન મ નિંદો, (જ્ઞાની) શિવસુખના અધિકારી. જિ૦ પ સકળ ક્રિયાનું મૂળ છે શ્રદ્ધા, (એ તો) શ્રદ્ધા મૂલ વિહારી. જિ૦ પ સકળ ક્રિયાનું મૂળ છે શ્રદ્ધા, (એ તો) શ્રદ્ધા મૂલ વિહારી. જિ૦ ૬ તે વિનુ કેસેં રહું ક્ષણ એક, (નમું) ભૂતલ મસ્તક ધારી. જિ૦ ૭ પંચ જ્ઞાનમાં જેહ સદાગમ, સ્વપર પ્રકાશનકારી. જિ૦ ૮ દીપક રવિ શશિ મેઘ પરે તે, જગ જીવવ ઉપગારી. જિ૦ ૯ લોકઉર્ધ્વ અધ તિર્યગ્ જ્યોતિષ, સુર શિવ દર્પણ ધારી. જિ૦ ૧૦ લોકાલોક પ્રગટ સવિ જેહથી (તેહ) આગમે શુદ્ધિ અમારી. જિ૦ ૧ ૧ ઢાળ ત્રીજી

રાગ કાનડો (અવસર બેહર બેહર નહીં આવે. - એ ચાલ.) ચેતન જ્ઞાન સ્વભાવ જ્યું ધ્યાવે, ચે૦ જ્ઞાનાવરણી કર્મ જીયાને, ક્ષય ઉપશમ જો પાવે. ચે૦ ૧ જ્ઞાન હુવે તબ એહી આતમ, અબોધપણું સવિ જાવે. ચે૦ ૨ વીર જિણંદ વાણી રસ પાની, સુંજસ મહોદય પાવે. ચે૦ ૩ બુદ્ધિ ગંભીર વરે શિવકમળા, અમલ વિપુલ સુખ પાવે. ચે૦ ૪ ઇતિ સપ્તમી પૂજા.

# પંડિત શ્રી વીરવિજયકૃત પિસ્તાલીશ આગમની પૂજામાંથી સાતમી પૂજાનું ગીત

॥ राँग वसंत झाग ॥

વીરકુમારની વાતડી, કેને કહિયે *II એ દેશી II* આગમની આશાતના નવિ કરિયે, નવિ કરિયે રે નવિ કરિયે, શ્રુત ભક્તિ સદા અનુસરિયે, શક્તિ અનુસાર *II* આગ૦ *II* ૧*II* શાન વિરાધક પ્રાણિયા મતિ હીના, તે તો પરભવ દુઃખિયા દીના *II* ભરે પેટ તે પર આધીના, નીચ કુલ અવતાર *II* આ૦ *II* ૨ *II* અંધા લૂલા પાંગુલા પિંડરોગી, જનમ્યા ને માતવિયોગી *II* સંતાપ ઘણો ને શોગી, યોગી અવતાર *II* આ૦ *II* ૩ *II* મૂંગા નેં વલી બોબડા ધનહીના, પ્રિયા પુત્ર વિયોગે લીના *II* મૂરખ અવિવેકે ભીના, જાણે રણનું રોઝ *II* આ૦ *II* ૪ *II* શાનતણી આશાતના કરી દૂરે, જિન ભક્તિ કરો ભરપૂરે *II* રહો શ્રી શુભવીર હજૂરે, સુખમાંહે મગન્ન *II* આ૦ *II* ૫ *II* 

॥ ઇતિ સપ્તમી નૈવેદ્ય પૂજા સમાપ્તા ॥ ૭ ॥

996

જ્ઞાનપદ ભજીએ રે

૧. શ્રી જ્ઞાનપંચમીનું ચૈત્યવંદન ત્રિગડે બેઠા વીરજિન. ભાખે ભવિજન આગે ॥ ત્રિકરણશું ત્રિહું લોક જન, નિસુણો મન રાગે ॥ ૧ ॥ આરાધો ભલી ભાતસેં. પાંચમ અજવાલી ॥ જ્ઞાન આરાધન કારણે. એહ જ તિથિ નિહાલી ॥ ૨ ॥ જ્ઞાન વિના પશુ સારિખા, જાણો એણે સંસાર / જ્ઞાન આરાધનથી લહ્યું, શિવપદ સુખ શ્રીકાર ॥ ૩ ॥ જ્ઞાન રહિત ક્રિયા કહી, કાશ કુસુમ ઉપમાન ॥ લોકાલોક પ્રકાશકર, જ્ઞાન એક પરધાન // ૪ // જ્ઞાની સાસોસાસમેં. કર કર્મનો ખેહ // પર્વ કોડી વરસાં લગે, અજ્ઞાને કરે તેહ ॥ ૫ ॥ દેશ આરાધક ક્રિયા કહી. સર્વ આરાધક જ્ઞાન // જ્ઞાનતણો મહિમા ઘણો. અંગ પાંચમે ભગવાન ॥ ૬ ॥ પંચ માસ લઘુ પંચમી, જાવજજીવ ઉત્કૃષ્ટિ ॥ પંચ વરસ પંચ માસની. પંચચી કરો શભદષ્ટિ ॥ ૭ ॥ એકાવનહી પંચચો એ. કાઉસ્સરગ લોગસ્સ કેરો ॥ ઉજમણું કરો ભાવશું, ટાળો ભવ ફેરો ॥ ૮ ॥ એણી પેરે પંચમી આરાહીયે એ. આણી ભાવ અપાર // વરદત્ત ગુણમંજરી પરે રંગવિજય લહો સાર ॥ ૯ ॥ ઇતિ શ્રી પંચચીનું ચૈત્યવંદન સંપૂર્ણ.

શ્રી જ્ઞાનપંચમીનું મોટું સ્તવન (૧) (પુષ્ય પ્રશંસીયે, એ દેશી) सुत सिद्धारथ लूपनो रे, सिद्धारथ लगवान ॥ બારહ પરખદા આગલે રે. ભાખે શ્રી વર્દ્ધમાન રે //૧// ભવિયણ ચિત્ત ધરો. મન વચ કાય અમાયો રે ॥ જ્ઞાન ભગતિ કરો ॥ એ આંકણી ॥ ગુણ અનંત આતમતણા રે, મુખ્યપણે તિહાં દોય ॥ તેમાં પણ જ્ઞાન જ વડું રે, જિણથી દંસણ હોય રે॥ ભ૦ ॥૨॥ જ્ઞાને ચારિત્ર ગુણ વધે રે, જ્ઞાને ઉદ્યોત સહાય ॥ જ્ઞાને થિવિરપણું લહે રે. આચારજ ઉવજઝાય રે 11 ભ૦ 11311 જ્ઞાની શ્વાસોશ્વાસમાં રે. કઠિણ કરમ કરે નાશ // વહિ્ન જેમ ઇંધણ દહે રે, ક્ષણમાં જ્યોતિ પ્રકાશ રે ॥ભ૦॥૪॥ પ્રથમ જ્ઞાન પછે દયા રે. સંવર મોહ વિનાશ ॥ ્ગુણઠાણગ પગથાલીયે રે, જેમ ચઢે મોક્ષ આવાસો રે 11ભ૦11 ૫11 મઈ સઅ ઓહિ મણપજ્જવા રે. પંચમ કેવલજ્ઞાન ॥ ચઉં મુંગા શ્રુત એક છે રે, સ્વપર પ્રકાશ નિદાન રે 11ભ011 ૬11 तेडनां साधन के डह्यां रे, पाटी पुस्तड आहि ॥ લખે લખાવે સાચવે રે, ધર્મી ધરી અપ્રમાદો રે ॥ ભ૦ ॥ ૭။ त्रिविध आशातना के डरे रे. ભણતાં કरे અंतराय ॥ અંધા બહેરા બોબડા રે, મુંગા પાંગુલા થાય રે 11 ભ૦ 11 ૮11 ભણતાં ગણતાં ન આવડે રે. ન મળે વલ્લભ ચીજ ॥ ગુણમંજરી વરદત્ત પરે રે, જ્ઞાનવિરાધન બીજ રે ॥ ભ૦ ૫૯૫

પ્રેમે પૂછે પરખદા રે, પ્રણમી જગગુરુ પાય ॥ ગુણમંજરી વરદત્તનો રે, કરો અધિકાર પસાયો રે ॥ ભ૦ ॥૧૦။

### ઢાળ બીજી

(કપૂર હોય અતિ ઉજળો રે - એ દેશી). જંબદ્વીપના ભરતમાં રે, નયર પદમપુર ખાસ // अिंतसेन राजा तिछां रे. राष्ट्री यशोमती तास रे. प्राष्टी ॥ આરાધો વર જ્ઞાન, એહ જ મુક્તિ નિદાન રે પ્રાણી૦ //૧// वरहत्त इंवर तेखनो रे, विनयाहिङ गुझवंत ॥ પિતાએ ભણવા મૂકીઓ રે, આઠ વરસ જબ હુંત રે॥ પ્રાଠ ગારા पंडित यत्न કरे घणो रे छात्र ભણावણ હેत ॥ अक्षर એક न આવડે રે. ગ્રંથતણી શી ચેત રે '11 प्राO 11311 કોઢે વ્યાપી દેહડી રે. રાજા રાણી સચિંત ॥ શ્રેષ્ઠી તેહી જ નયરમાં રે. સિંહદાસ ધનવંત રે ॥ પ્રા૦ ॥૪॥ કપરતિલકા ગેહિની રે, શીલે શોભિત અંગ ॥ ગુણમંજરી તસ બેટડી રે, મુંગી રોગે વ્યંગ રે ॥ પ્રા૦ ॥૫॥ સોળ વરસની સા થઈ રે. પામી યૌવન વેશ // *દુર્ભગ પણ પરણે નહીં રે, માતપિતા ધરે ખેદ રે ∥ પ્રા૦ ∥૬∥* તેણે અવસરે ઉદ્યાનમાં રે. વિજયસેન ગણધાર ॥ ज्ञान रयश रयशायरु रे, यरुश કरश व्रतधार रे ॥ प्रा० ॥७॥ वनपालडे लगालने रे. हीध वधाઈ जाम ॥ यतुरंगी सेना सळ रे, वंहन जावे तामरे ॥ प्रा० ॥ ८ ॥ ધર્મદેશના સાંભલે રે, પુરજન સહિત નરેશ ॥ વિકસિત નયણ વદન મુદા રે, નહિ પ્રમાદ પ્રવેશ રે ॥ પ્રા૦ ૫૯૫

જ્ઞાન વિરાધન પરભવે રે, મૂરખ પર આધીન ॥ રોગે પીડયા ટળવળે રે, દીસે દુઃખીયા દીનરે ॥ પ્રા૦ ॥૧૦॥ જ્ઞાન સાર સંસારમાં રે, જ્ઞાન પરમ સુખ હેત ॥ જ્ઞાન વિના જગ જીવડા રે, ન લહે તત્ત્વ સંકેત રે ॥ પ્રા૦ ॥૧૧॥ શ્રેષ્ઠી પૂછે મુર્ણીદને રે, ભાખો કરુણાવંત ॥ ગુણમંજરી મુજ અંગજા રે, કવણ કર્મ વિરતંત રે ॥ પ્રા૦ ॥ ૧૨॥

## ઢાળ ત્રીજી

(સરતી મહિનાની દેશી)

ધાતકી ખંડના ભરતમાં, ખેટક નયર સુઠામ *"* વ્યવહારી જિનદેવ છે, ઘરણી સુંદરી નામ *" ૧ "* અંગજ પાંચ સોહામણા, પુત્રી ચતુરા ચાર *"* પંડિત પાસે શીખવા, તાતે મૂક્યા કુમાર *" ૨ "* બાળ સ્વભાવે રમત, કરતાં દહાડા જાય *"* પંડિત મારે ત્યારે, મા આગલ કહે આય *" ૨ "* સુંદરી શંખિણી શીખવે, ભણવાનું નહીં કામ *"* પંડેચો આવે તેડવા, તો તસ હણજો તામ *" ૪ "* પાટી ખડિયા લેખણ, બાળી કીધાં રાખ *"* શઠને વિદ્યા નવિ રુચે, જેમ કરહાને દ્રાખ *" ૫ "* પાડા પરે મહોટા થયા, કન્યા ન દીયે કોય *"* શઠ કહે સુણ સુંદરી, એ તુજ કરણી જોય *" ૬ "* ત્રટકી ભાખે ભામિની, બેટા બાપના હોય *"*  રે રે પાપિણી સાપિણી, સામા બોલ મ બોલ !! रीसाणी કહે ताહरो. पापी બાप निटोલ ॥ ८ ॥ શેઠે મારી સુંદરી, કાલ કરી તતખેવ ॥ એ તુજ બેટી ઉપની, જ્ઞાન વિરાધન હેવ ॥ ૯ ॥ મૂર્છાગત ગુણમંજરી, જાતિસમરણ પામી ॥ જ્ઞાન દીવાકર સાચો, ગુરુને કહે શિર નામિ ॥ ૧૦ ॥ શેઠ કહે સુણો સ્વામી, કેમ જાએ એ રોગ ॥ ગુરુ કહે જ્ઞાન આરાધો, સાધો વંછિત યોગ // ૧૧ // ઉજ્વલ પંચમી સેવો. પંચ વરસ પંચ માસ ॥ નમો નાણસ્સ ગણણું ગણો, ચોવિહાર ઉપવાસ ॥ ૧૨ ॥ पुरव ઉत्तर सन्मुખ, જપિયે દોય હજાર ॥ પુસ્તક આગલ ઢોકીએ, ધાન્ય ફ્લાદિ ઉદાર ॥ ૧૩ ॥ દીવો પંચ દીવટતણો. સાથિઓ મંગલ ગેહ ॥ અથવા સૌભાગ્ય પંચમી. ઉજ્વલ કાર્ત્તિક માસ ॥ જાવજજીવ લગે સેવીએ, ઉજમણા વિધિ ખાસ // ૧૫ //

# ઢાળ ચોથી

એકવીશાની દેશી.

ઢાળ-પાંચ પોથી રે, ઠવણી પાઠાં વિટાંગણાં ॥ ચાબખી દોરા રે, પાટી પાટલા વરતણાં ॥ મસી કાગલ રે, કાંબી ખડિઆ લેખણી ॥ કવલી ડાબલી રે, ચંદ્રઆ ઝરમર પુંજણી ॥ ૧ ॥ ત્રુટક-પ્રાસાદ પ્રતિમા તાસ ભૂષણ, કેસર ચંદન ડાબલી ॥ વાસકુંપી વાલાકુંચી, અંગલુહણા છાબડી ॥ કલશ થાલી મંગલ દીવો, આરતિ ને ધૂપણાં ॥ ચરવલા મુહપત્તિ સામીવચ્છલ, નોકારવાલી થાપના ॥ ૨ ॥

ઢાળ-જ્ઞાન દરિસણ રે, ચરણનાં સાધન જે કહ્યાં ॥ તપ સંયુત રે, ગુણમંજરીએ સદહ્યાં ॥ નૃપ પૂછે રે, વરદત્ત કુંઅરને અંગરે ॥ રોગ ઉપનો રે, કવણ કરમના ભંગરે ॥ ૩ ॥

ત્રુટક-મુનિરાજ ભાખે જંબુદ્વીપે, ભરત સિંહપુર ગામ એ ॥ વ્યવહારી વસુ તાસ નંદન, વસુસાર વસુદેવ નામ એ ॥ વનમાંહે રમતાં દોય બંધવ, પુણ્યભોગે ગુરુ મળ્યા ॥ વૈરાગ્ય પામી ભોગ વામી, ધર્મ ધામી સંચર્યા ॥ ૪ ॥

ઢાલ-લઘુ બાંધવ રે, ગુણવંત ગુરુ પદવી લહે ॥ પણસય મુનિને રે, સારણ વારણ નિતુ દિએ ॥ કર્મયોગે રે, અશુભ ઉદય થયો અન્યદા ॥ સંથારે રે, પોરિસી ભણી પોઢચા યદા ॥૫॥

ત્રુટક- સર્વઘાતિ નિંદ વ્યાપી, સાધુ માગે વાયણા ॥ ઊંઘમાં અંતરાય થાતાં, સૂરિ હુઆ દૂમણા ॥ જ્ઞાન ઉપર દ્વેષ જાગ્યો, લાગ્યો મિથ્યા ભૂતડો ॥ પુણ્ય અમૃત ઢોળી નાંખ્યું, ભર્યો પાપતણો ઘડો ॥ ૬ ॥

ઢાલ-મન ચિંતવે રે, કાં મુજ લાગ્યું પાપ રે ॥ શ્રુત અભ્યાસો રે, તો એવડો સંતાપ રે ॥ મુજ બાંધવ રે, ભોયણ સયણ સુખે કરે ॥ મૂરખના રે, આઠ ગુણ મુખ ઉચ્ચરે ॥ ૭ ॥ ત્રુટક-બાર વાસર કોઈ મુનિને, વાયણા દીધી નહીં ॥ અશુભ ધ્યાને આયુ પૂરી, ભૂપ તુજ નંદન સહી ॥ જ્ઞાન વિરાધન મૂઢ જડપણું, કોઢની વેદન લહી ॥ વૃદ્ધ બાંધવ માન સરવર, હંસગતિ પામ્યો સહી ॥ ૮ ॥

ઢાલ-વરદત્તને રે, જાતિ સ્મરણ ઉપન્યું ॥ ભવ દીઠો રે, ગુરૂ પ્રણમી કહે શુભ મનો ॥ ધન્ય ગુરુજી રે, જ્ઞાન જગત્રય દીવડો ॥ ગુણ અવગુણ રે, ભાસન જે જગ પરવડો ॥ ૯ ॥ ત્રુટક-જ્ઞાનપાવન સિદ્ધિ સાધન, જ્ઞાન કહો કેમ આવડે ॥ ગુરુ કહે તપથી પાપ નાસે, ટાઢ જેમ ઘન તાવડે ॥ ભૂપ પભણે પુત્રને પ્રભુ, તપની શક્તિ ન એવડી ॥ ગુરુ કહે પંચમી તપ આરાધો સંપદા લ્યો બેવડી ॥ ૧૦ ॥

#### ઢાળ પાંચમી

॥ मेंही रंग લાગ્યો - એ દેશી ॥

સદ્ગુરુ વયણ સુધારશે રે, ભેઠી સાતે ધાત ॥ તપશું રંગ લાગ્યો॥ ગુણમંજરી વરદત્તનો રે, નાઠો રોગ મિથ્યાત ॥ ત૦ ॥ ૧ ॥ પંચમી તપ મહિમા ઘણો રે, પ્રસર્યો મહીયલમાંહી ॥ ત૦ ॥ કન્યા સહસ સયંવરા રે, વરદત્ત પરણ્યો ત્યાંહી ॥ ત૦ ॥ ૨॥ ભૂપે કીધો પાટવી રે, આપ થયો મુનિભૂપ ॥ ત૦ ॥ ભીમ કાંત ગુણે કરી રે, વરદત્ત રવિ શશિ રૂપ ॥ ત૦ ॥ ૩ ॥ રાજરમા રમણી તણા રે, ભોગવે ભોગ અખંડ ॥ ત૦ ॥ વરસે વરસે ઉજવે રે, પંચમી તેજ પ્રચંડ ॥ ત૦ ॥ ૪ ॥

ભક્તયોગી થયા સંજમી રે, પાલે વ્રત ખટ્કાય // ત૦ // गुशमंङरी ङिनयंद्रने रे, परशावे निङ ताय ॥ त० ॥ ५ ॥ સુખ વિલસી થઇ સાધવી રે, વૈજયંતે દોય દેવ ॥ ત૦ ॥ वरहत्त पश ઉपनो रे. જिહાં सीमंधर हेव ॥ त०॥ ६ ॥ અમરસેન રાજા ઘરે રે, ગુણવંત નારી પેટ ॥ ત૦ ॥ લક્ષણ લક્ષિત રાયને રે, પુષ્ટ્યે કીધો ભેટ 11 ત૦ 11 ૭ 11 सरसेन राજा थयो रे, सो डन्या ભरतार ॥ त० ॥ સીમંધર સામી કને રે, સુણી પંચમી અધિકાર ॥ ત૦ ॥ ૮ ॥ તિહાં પણ તે તપ આદર્યું રે, લોકસહિત ભૂપાલ ॥ ત૦ ॥ ં દશ હજાર વરસાં લગે રે, પાળે રાજ્ય ઉદાર 11 ત૦ 11 ૯11 ચાર મહાવ્રત ચોંપશુ રે, શ્રી જિનવરની પાસ // તO // કેવલધર મુક્તિ ગયા રે, સાદિ અનંત નિવાસ ॥ ત૦ ॥ ૧૦॥ રમણી વિજય શુભાપુરી રે, જંબુ વિદેહ મઝાર 11 ત૦ 11 🦳 અમરસિંહ મહીપાલનેરે, અમરાવતી ઘરનાર ॥ ત૦ ॥ ૧૧ ॥ વૈજયંત થકી ચવી રે, ગુણમંજરીનો જીવ ॥ ત૦ ॥ માનસસર જેમ હંસલો રે, નામ ધર્યું સુગ્રીવ 11 ત૦ 11 ૧૨ 11 ્વીશે વરસે રાજવી રે, સહસ ચોરાસી પુત્ર 11 ત૦ 11 ંલાખ પુરવ સમતા ધરે રે કેવલજ્ઞાન પવિત્ર 11 ત૦ 11 ૧૩ 11 પંચમી તપ મહિમાં વિષે રે. ભાખે નિજ અધિકાર 11 ત૦ 11 જેણે જેહથી શિવપદ લહ્યું રે, તેને તસ ઉપકાર 11 ત૦ 11 ૧૪ 11

## **ઢાળ છકી** કરકંડ્રને કરું વંદના - એ દેશી.

ચોવીસ દંડક વારવા ॥ હું વારી લાલ ॥ ચોવીશમો જિનચંદ રે ॥ હું વારી લાલ ॥ પ્રગટયો પ્રાણત સ્વર્ગથી ॥ ॥ હું૦ ॥ ત્રિશલા ઉર સુખકંદ રે ॥ હું૦॥ ૧॥ મહાવીરને કરું વંદના ॥ હું૦။ એ આંકણી ॥ પંચમી ગતિને સાધવા ॥ હું૦ ॥ પંચમ નાણ વિલાસ રે ॥ હું૦॥ મહાનિશીથ સિદ્ધાંતમાં || હું૦ || પંચમી તપ પ્રકાશ રે || હું૦|| ૨|| અપરાધી પણ ઉદ્ધર્યો ॥ હું૦॥ ચંડકોશિઓ સાપ રે ॥ હું૦॥ યજ્ઞ કરતાં બાંભણા ॥ હુ૦ ॥ સરખા કીધા આપ રે ॥ હું૦။ ૩ ॥ દેવાનંદા બ્રાહ્મણી ॥ હું૦ ॥ ઋષભદત્ત વલી વિષ્ર રે ॥ હું૦ ॥ બ્યાસી દિવસ સંબંધથી ॥ હું૦ ॥ કામિત પૂર્યો ક્ષિપ્ર રે ॥ હું૦။ ૪॥ કર્મરોગને ટાલવા ॥ હું૦ ॥ સવિ ઔષધનો જાણ રે ॥ હું૦ ॥ આદર્યા મેં આશા ધરી //હું૦// મુજ ઉપર હિત આણ રે // હું૦// ૫// શ્રી વિજયસિંહસૂરીશનો ॥ હું૦॥ સત્યવિજય પન્યાસ રે ॥ હું૦။ શિષ્ય કપૂરવિજય કવિ ॥ હું૦॥ ચંદકિરણ જસ જાસ રે 11હું૦॥ ૬॥ પાસ પંચાસરા સાનિધે || હું૦ || ખિમાવિજય ગુરુ નામ રે || હું૦|| 

કળશ

ઈમ વીર લાયક વિશ્વનાયક, સિદ્ધિદાયક સંસ્તવ્યો ॥ પંચમી તપ સંસ્તવન ટોડર, ગૂંથી જિનકંઠે ઠવ્યો ॥ પુણ્ય પાટણ ક્ષેત્રમાંહે, સત્તર ત્રાણું સંવત્સરે ॥ શ્રી પાર્શ્વ જન્મકલ્યાણ દિવસે, સકલ ભવિ મંગલ કરે ॥૧॥ઇતિ॥

पंथभीनुं स्तवन (२) ઢાળ પહેલી પ્રણમું સદ્ગુરુ પાય, નિર્મળ જ્ઞાન ઉપાય; પંચમી તપ ભણું એ, જનમ સફલ કરું એ. ૧ ચોવિસમો જિણચંદ. કેવળજ્ઞાન દિશંદ: ત્રિગડે ગહગત્વો એ. ભવિયણને કહ્યો એ. ૨. જ્ઞાન વડો સંસાર, જ્ઞાન મુગતિદાતાર; જ્ઞાન દીવો કહ્યો એ. સાચો સદદ્યો એ. ૩. જ્ઞાન લોચન સુવિકાશ, લોકાલોક પ્રકાશઃ જ્ઞાન વિના પશુ એ, નર જાણે કિશ્યું એ. ૪. અધિક આરાધક જાણ. ભગવતિ સુત્ર પ્રમાણ; જ્ઞાની સર્વનું' એ, કિરિયા દેશનું' એ. પ જ્ઞાની શ્વાસોશ્વાસ. કરમ કરે જે નાશ: નારકને સહી એ. કોડ વરસે કહીએ. ૬. જ્ઞાન તણો અધિકાર, બોલ્યો સત્ર મોઝાર; કિરિયા છે સહી એ, ક્ષિણ પાછે કહીએ. ૭. ં કિરિયા સહિત જો જ્ઞાન, હુવે તો અતિ પરધાન; સોનું ને સુરંભ<sup>3</sup> એ, શંખ દુધે ભર્યો એ. ૮ મહાનિશિથ મોઝાર. પંચચી અક્ષર સાર: ભગવંત ભાખિયા એ. ગણધર સાખિયો એ. ૯.

૧ જ્ઞાન સર્વારાધક. ૨. ક્રિયા દેશારાધક. ૩. સુગંધ

જ્ઞાનપદ ભછીએ રે

# ઢાળ બીજી

પંચમી તપ વિધિ સાંભળો. જિન પામો ભવપારો રે: શ્રી અરિહંત ઈમ ઉપદિસે. ભવિયણને હિતકારો રે. પંO ૧૦ માગશર માહ ફાગુણ ભલા, જેઠ અશાડ વૈશાખો રે; ઈણ ખટ માસે લીજીએ, શુભ દિન સદ્ગુરુ પાસો રે. પં૦ ૧૧ 👘 દેવ જહારીએ દેહ રે. ગીતારથ ગુરુ વંદી રે: पोथी पुर्छो ज्ञाननी, शक्ति छोवे तो नंही रे. पं0 १२ બે કર જોડી ભાવશ્યું, ગુરુમુખ કરે ઉપવાસો રે; પંચમી પડિક્રમણું કરે, ભણે પંડિત ગુરુ પાસો રે. પં૦ ૧૩ જિણદિન પંચમી તપ કરે. તિણ દિન આરંભ ટાળો રે: પંચમી સ્તવન થુઈ કહે, બ્રહ્મચર્ય પણ પાળો રે. પં૦ ૧૪ પંચ માસ લઘુ પંચમી, જાવ જીવ ઉત્કુષ્ટિરે; પંચ વરસ પંચ માસની, પંચમી કરો શુભ દંષ્ટિ રે પં૦ ૧૫ ढाण त्रीक ઢાળ–હવે ભવિયણ રે, પંચમી ઉજમશું સુણો;

ઘર સારુ રે, વારુ ચિત્ત ખરચો ઘણો. એ અવસર રે,,આવંતા વળી દોહિલો: પુન્ય યોગે રે, ધન પામંતા સોહિલો.

ત્રૂટક–સોહિલો વળી ધન પામતા, ધરમકાજ કિહાં વળી; પંચમી દિન ગુરુ પાસ આવી, કીજીએ કાઉસગ રળી. ત્રણ જ્ઞાન દર્શન ચરણ ટીકી, દેવ પુસ્તક પૂજીએ; થાપના પહેલી પૂજી કેશરે, સુગુરુ સેવા કીજીએ ॥ ૧૬ ॥ ઢાળ–સિદ્ધાંતની રે, પંચ પરત વિટાંગણા; પંચ પાઠાં રે, મખમલ સૂત્ર પ્રમુખ તણા પંચ દોરા રે, લેખણ પાંચ મિજાસણા<sup>૧</sup>; વાસકુંપી રે, કાંબી ચારૂ વરતણા.

- ત્રૂટક–વરતણા વારુ વળીય કવળી, પાંચ ઝીલમીલ' અતિ ભલી; થાપનાચારજ પાંચ ઠવણી, મુહપત્તિ પડિપાટલી. પટસૂત્ર પાટી પંચ કોથળી, પંચચનવકારવાળિયા; ઇણપરે શ્રાવક કરે પંચચી, ઉજમણો ઉજવાળીયા ॥ ૧૭ ॥
- ઢાળ–વળી દેહરેરે, સ્નાત્ર મહોચ્છવ કીજીએ; વિત્ત સારુરે, દાન વળી તિહાં દીજીએ; પ્રતિમાને રે, આગળ ઢોવણ હોઇએ; પૂજનારે, જે જે ઉપગરણ જોઈએ.
- ત્રૂટક–જોઈએ ઉપગરણ દેવપૂજા, કાજ કળશ ભૃંગાર એ; આરતી મંગળ થાળ દીવો; ધૂપધાણો સાર એ; ધનસાર કેશર અગર સુખડ, અંગલૂહણા દીસ એ; પંચ પંચ સઘળી વસ્તુ ઢોવો, શક્તિશ્યું પચવીશ એ ॥૧૮॥

ઢાળ–પંચમીતા<sup>3</sup> રે, સાહમી સખ જમાડીએ; રાતીજગેરે, ગીત રસાળ ગવાડીએ; ઈણ કરણીરે, કરતાં જ્ઞાન આરાધીએ; જ્ઞાન દરશનરે, ઉત્તમ કારણ સાધીએ.

ત્રુટક–સાધીએ મારગ એણી કરણી, જ્ઞાન લહીએ નિરમળો; સુરલોકને નરલોકમાંહે, જ્ઞાન નિરમળ આગળો; અનુક્રમે કેવળજ્ઞાન પામી, શાશ્વતા સુખ તે લહે; જે કરે પંચમી તપ અખંડિત, વીરજિનવર ઈમ કહે ॥૧૯॥

૧ વસ્તુ વિશેષ. ૨. વસ્તુ વિશેષ. ૩. પંચચી તપ કરનારા.

#### કળશ

ઈમ પંચચી તપ ફળ પરુપક, વર્દ્ધમાન જિણેસરો, મેં થુણ્યો શ્રી અરિહંત ભગવંત, અતુલ વળ અલવેસરો; જયવંત શ્રી જિનચંદસૂરિ, સકળચંદ નમંસીઓ, વાંચનાચારજ સમયસુંદર, ભગતિ ભાવ પ્રશંસિયો ॥૨૦॥ ઇતિ

શ્રી જ્ઞાનપંચમીનુ લઘુ સ્તવન પંચમી તપ તમે કરો રે પ્રાણી ! જેમ પામો નિર્મળ નાણ રે; પહેલું જ્ઞાન ને પછી કિરિયા, નહીં કોઈ જ્ઞાન સમાન રે ॥ પં૦။ ૧ નંદીસૂત્રમાં જ્ઞાન વખાણ્યું, જ્ઞાનના પંચ પ્રકાર રે; મતિ શ્રુત અવધિ ને મનપર્યવ, કેવળજ્ઞાન શ્રીકાર રે ॥ પં૦ ૨ મતિ અકાવીશ શ્રુત ચૌદ વીશ, અવધિ છ અસંખ્ય પ્રકાર રે; કેવળજ્ઞાન ઉદ્યોત ભયો તવ, લોકાલોક પ્રકાશ રે ॥ પં૦ ॥ ૪ ॥ પાર્શ્વનાથ પસાય કરીને, પૂરો મારા મનની ઉમેદ રે; સમયસુંદર કહે હું પણ માગું, જ્ઞાનનો પંચમો ભેદ રે ॥ પં૦ ॥ ૫

# શ્રી દેવવિજયજીકૃત પાંચમની સજ્ઝાય

ચોપાઈ

સદગુરુના હું પ્રણમું પાય, સરસતિ સામિની કરો પસાય; પંચમી તપ ફલ મહિમા સુણો, જે કરતાં જગ શોભા ગણો. ૧ શાન અથાહ વધે વળી જેહ, પંચમ જ્ઞાન લહે ભવી તેહ; પંચમી ગતિ પામે સુખ સાર, એહ સંસારનો પામે પાર. ર સોળ રોગ તત્ક્ષણ ઉપશમે, તેઉકાય જીમ શિતને દમે; તિમ એ તપ છે રોગનો કાળ, જુઓ વરદત્ત ગુણમંજરી બાલ. ૩ પંચ વરસ ને પંચ જ માસ, કરીએ તપ મનને ઉલ્લાસ; અંતે ઉજમણું કીજીએ, પોતે તપનું ફળ લીજીએ. ૪ ઉજમણા વિણ ફળ તે નહી, ઈમ એ વાણી જિનવર કહી; શ્રી વીજેરત્ન તણો એ શિષ, વાચક દેવની પૂરો જગીશ. પ

શ્રી વિજયલક્ષ્મીસૂરિકૃત પાંચમની સજ્ઝાય ઢાળ પહેલી

(મારું મન મોહ્યું રે સુંદર શામળિયારે-એ દેશી)

શ્રી વાસુપૂજ્ય જિનેશ્વર વયણથી રે, રૂપકુંભ વચનકુંભ મુનિ દોય; રોહિણ્રી મંદિર સુંદર આવિયા રે, નમી ભવ પૂછે દંપતી સોય. ॥૧॥ ચઉનાણી વયણે દંપતિ મોહિયારે ॥ એ આંકણી ॥ રાજા રાણી નિજ સુત આઠનું રે, તપફળ નિજ ભવધારી સંબંધ; વિનય કરી પૂછે મહારાજને રે, ચાર સુતાના ભવ પરબંધ ાચ૦ાારા

જ્ઞાનપદ ભજીએ રે

રૂપવતી' શીલવતી' ને ગુણવતી<sup>3</sup> સરસ્વતી<sup>જ</sup> જ્ઞાનકળાભંડાર જન્મથી રોગ સોગ દીઠો નથથ રે, કુણ પુન્યે લીધો રે એહ અવતાર ાચ૦ાા૩ા

#### ઢાળ બીજી

(વાલ્હો મારો વાયે છે વાંસળી રે– એ દેશી) ગુરુ કહે વૈતાઢય ગિરિવરે રે, પુત્રી વિદ્યાધર ચાર; નિજ આયુ જ્ઞાનીને પૂછીયું રે, કરવા સફળ અવતાર. અવધારો અમ વિનતિ રે ॥ એ આાંકણી ॥ ૧ ॥ થોડા આયુમાં કારજ ધર્મનાં રે, કિમ કરીએ મુનિરાજ; ગુરુ કહે ધર્મના યોગ અસંખ્ય છે રે, જ્ઞાનપંચમી તુમ કાજ ॥ અ૦ ॥ ૨ ॥

ક્ષિણ અર્ધે સવિ અધ ટળે રે, શુદ્ધ પરિણામે સાધ્ય; કલ્યાણક નેવું જિનતણાં રે, પંચમી દિવસે આરાધ્ય ॥ અ૦ ॥ ૩ ॥

#### 

### ઢાળ ત્રીજી

(જઈને કહેજો મારા વાલાજી રે- એ દેશી ॥)

ચૈત્ર વદી પંચમી દિને, સુશો પ્રાણીજી રે, ચવિયા ચંદ્રપ્રભુ સ્વામી, લહિ`સુખ ઠામ, સુ૦ અજિત સંભવ અનંતજી, સુ૦ ચૈત્ર શુદી પંચમી શિવધામ, શુભ પરિશામ. સુ૦ ∥ ૧ ∥

૧ વસ્તુવિશેષ. ૨ વસ્તુવિશેષ ૧ પંચમી તપ કરનારા.

#### 

#### ઢાળ ચોથી

( દેશી : હાં રે મારે જોબનિયાનો લટકો દહાડા ચાર જો, નાણું રે મળશે પણ ટાણું નહી મળે રે લોલ.)

હારે મારે જ્ઞાની ગુરુનાં વયણ સુણી હિતકાર જો, ચાર વિદ્યાધરી પંચમી વિધિએ આચરે રે લોલ; હારે મારે શાસનદેવને પંચ જ્ઞાન મનોહારજો, ટાળી રે આશાતના દેવવંદન સદા રે લોલ, 11 ૧ 11

હાંરે મારે તપ પૂરણથી ઉજમણાનો ભાવ જો, એહવે વિદ્યુત્ યોગે સુર પદવી વર્યા રે લોલ; હાંરે મારે ધર્મ મનોરથ આળસ તજતાં હોય જો, ધન્ય તે આતમ અવિલંબે કારજ કર્યા રે લોલ. ॥ ૨ ॥ 

# ઢાળ પાંચમી

(આસણરા હો જોગી - એ દેશી)

જ્ઞાનીના વયણથી ચારે બહેની, જાતિસમરણ પામીરે, જ્ઞાની ગુણવંતા ત્રીજા ભવમાં ધારણા કીધી, સિધ્યાં મનમાં કામો રે. જ્ઞા૦ ાા૧ા શ્રી જિનમંદિર પંચ મનોહર, પંચવરણા જિનપડિમા રે; જ્ઞા૦ જિનવર આગમને અનુસારે, કરી ઉજમણાનો મહિમા રે. જ્ઞા૦ ાા૨ા પંચમી તિથિ આરાધન પંચમ, કેવળજ્ઞાની તે થાય રે; જ્ઞા૦ શ્રી વિજયલક્ષ્મીસૂરિ અનુભવ નાણે, સંઘ સકળ સુખદાય રે. જ્ઞા૦ાા૩ા ઇતિ શ્રી પંચમીની સઝાય સંપૂર્ણ

#### **–** ,

# જ્ઞાનપાંચમની સજ્ઝાય

#### દુહો

પ્રણમી પ્રેમે પાસજીનાં, પદપંકજ અભિરામ, પંચમીતપ મહિમા કહું, સુણતાં સીઝે કામ ૧

#### શ્રી પાંચમની સજ્ઝાય

અલકા અધિક વિરાજતી. ધ્વારાવતી ઇતિ નામ. નેમિજિણેસર આવીયા, રૈવતગિરિ શુભ ઠામ, ર કેશવ વંદન આવીયા. બેઠી પરખદા બાર. वरहत्त गणधर तव तिछां, प्रश्न કरे सुवियार उ દંસણ નાણ ચરિતની. કહો તિથી કેહી હોય. કિણવિધિ તે આરાધીયે. જંપૈ શ્રીજિન સોય ૪ ચૌદશ આઠમ પૂર્ણિમા, અમાવસી એ તિથિ ચાર, ચારિત્ર પોસહ આદરી, લહીયે ભવજલ પાર. પ પંચમી બીજ અગ્યારસી. જ્ઞાન તણી તિથિ એહ. જ્ઞાનભક્તિ બહુ સાચવો, જિમ હોય નિર્મલ દેહ. ૬ નવતિથિ શેષે કીજીયે, દર્શન ભક્તિ વિશેષ, જિનપજન કલ્યાણકાદિક, સાધર્મિક દેખ. ૭ તેહમાંહિ વળી નિર્મળી, કાર્તિક પંચમી જેહ. जानाराधननी કહी नेमिक्रिने धरी नेख. ८ એહ દિવસ આરાધતાં, પામ્યું નિર્મળ નાણ, વરદત્ત ને ગુણમંજરી, સુણજ્યો તાસ વખાણ. ૯

### ઢાળ ૧ લી

જંબુદ્વીપે ભરતમાં, પદમપુરી અતિ સોહે રે, સુષમાં જેહની જોયતાં, સુરનરનાં મન મોહે રે, શ્રી જિનવર એમ ઉપદિશે. ૧૦

અજીતસેન જસ રાજીઓ, તસ ધરણી યશોમતી રાણી રે, વરદત્ત તેહનો સુત ભલો, સકલકળા ગુણખાણી રે. ૧૧ આઠ વરસનો જબ થયો, તવ મૂક્યો નિશાળે રે, અક્ષર માત્ર ન આવડે, જિમ જળમાં શેવાલ રે. ૧૨ અનુકમે યૌવન પામીઓ, વિણઠયું કોઢે દેહો રે, રતિ નવિ પામે કેહથી, ન ધરે કાંઈ સનેહો રે. ૧૩ હવે તિણહી જ પુરમાં વસે, સિંહદાસ જિનધર્મી રે, કોટીધ્વજ વ્યવહારીઓ, સંઘમુખ્ય શુભકર્મી રે. ૧૪ કપૂર તિલકા તસ ગેહિની, ગુણમંજરી તસ બેટી રે, વચને મૂંગી વરતનુ, રોગતણી છે પેટી રે. ૧પ સોલ વરસની સા થઈ, પણ તસ કોઈ ન ઈહે રે, માત-પિતા પરિજન સવે, તસ દુખે દુખીયા બીહે રે. ૧૬ દહા

એણે સમયે તવ એકદા, વિજયસેન ગચ્છનાથ, ચઉનાણી ગુરુ ગુણભર્યાં, મુનિ પરિકરે સનાથ. ૧૭ નાગરજન સવિ આવ્યા, સુત સંયુત નરનાથ, સિંહદાસ તનયા સહિત, વંદે શ્રી મુનીનાથ. ૧૮

## ढाण - २ જी

કલેશનાશિની દેશના હિત આણી રે, ભાખે શ્રી ગુરુમહારાજ ॥ સુનો ભવિ પ્રાણી રે ॥ જ્ઞાન આરાધના સાચવો હિ૦ શ્રવણ પઠનને કાજે સુણો. ૧૯ જ્ઞાન વિરાધે જે મને હિત૦ તે પરભવે મન હીણ સુણો, વચને જેહ વિરાધતા હિત૦ તે મુંગા દુઃખ દીણ સુણો. ૨૦ કાયાથી જે વિરાધતા હિત૦ તસ કુષ્ઠાદિક રોગ સુણો, ત્રિવિધ વિરાધન જ્ઞાનની હિત૦ જે મૂરખ કરે ભોગ સુણો. ૨૧ પુત્ર કલત્ર ધન મિત્રનો હિત૦ તેહને હોયે નાશ સુણો, આધિ વ્યાધિ તસ પરભયે હિત૦ નિર્વિવેક તનુ તાસ સુણો. ૨૨ સિંહદાસ ઇમ સાંભળી હિત૦ પૂછે ઉલટ આણી સુણો. કહો ભગવન કિણ કર્મથી હિત૦ મુજ તનયા ગુણહીણ. ૨૩ ગુરુ કહે એહ સંસારમાં હિત૦ સુખ દુ:ખ કર્મને હાથ સુણો કર્મ થકી બળિયા નહિ હિત૦ ચક્રી હલધર સાથ સુણો. ૨૪ એહનો પૂરવભવ સુણો હિત૦ હૃદયે વિચારો હેવ સુણો, કર્મ તણી ગતિ એહથી હિત૦ ગુરુ ભાખે તતખેવ સુણો. ૨૫ ઢાળ ૩જી

ધાતકીખંડે ભરતમાં મનોહર ખેટકનામ નરરાજ, નયરમાંહી વ્યવહારીઓ ધનવંત વસુદેવ નામ નરરાજ, પૂરવ ભવ તુમે સાંભળો. સુંદરી નામે ગેહીની, તસ સુત પંચ રસાલ નરરાજ, આસપાલ પહેલો ભલો, બીજો તે તેજપાલ નરરાજ. ૨૭

ગુણપાલ ત્રીજો કહ્યો, ધર્મપાલ ધર્મસાર નરરાજ, પ્રાવણ્ય રૂપે શોભતી, વળી તસ પુત્રી ચાર નરરાજ. ૨૮

લીલાવતી ને શીલાવતી, રંગાવતી તિમ જાણ નરરાજ, મૃગાવતી ચોથી ભલી, મહિમા ગુણની ખાણ નરરાજ. ૨૯

પંડિત પાસે મોકલ્યા, તે પાંચે નિજ નંદ નરરાજ, ચપલાઈ કરતા ઘણું, માંહોમાંહી દંદ નરરાજ. ૩૦ १୯୯

પંડિત મારે તેહને, તે રોયે ઘરે જાય નરરાજ, પંડિતને ઉપલે હણ્યો, જો કરી તુમ ન સુહાય નરરાજ ૩૧ દુઃખ થકી તીણે ભણે શું હોવે, શિખવે ઈણિપરે માય, કંઠશોષ કીધાં થકી, શું અધિકેરું થાય નરરાજ. ૩૨ પાટી પોથી પ્રમુખ જે, પરજાળે તેણીવાર નરરાજ, મૂર્ખપણાથી તેહને, નવિ પરણાવે નાર નરરાજ ૩૩ તિણે દુઃખે દુઃખીયો સ્ત્રી પ્રત્યે, ભાખે શેઠ વચન નરરાજ, અંગજ મૂરખ રાખીયા, કીધો અહિલ જનમ નરરાજ. ૩૪ પ્રત્યુત્તર તવ સ્ત્રી કહે, એ સઘળો તુમ દોષ નરરાજ, ધર્મથાનકે ઉપલે હણી, આણી અતિ ઘણો રોષ નરરાજ, અંગે પીડી રોગશું, એ ફલ તાસ પ્રસિદ્ધ નરરાજ. ૩૬

#### ઢાળ ૪

પૂરવભવ ઈમ સાંભળેજી, જાતિસ્મરણ લહયો તામ, કહો ભગવન ! હવે એહનુંજી, કર્મ છોડણનું નિદાન, ॥ જ્ઞાન આરાધન આદરોજી. ૩૭

ઈશે અવસરે વરદત્તનોજી, કર્મ પૂછે નૃપ તામ ગુરુ કહે એહિજ ભરતમાંજી, શ્રીપુરે શેઠ વસુ નામ. ૩૮ વસુસાર વસુદેવ બિહું હતાજી, તેહના પુત્ર ગુણવંત ગુરુતણી દેશના સાંભળીજી, વનમાંહી તેણે એકાંત. ૩૯

સંજમ બેહુ જણે આદર્યોજી, સુરિમુનિ સુંદર પાસ, વસુદેવ બહુ શ્રુત ગુણ થકીજી, સૂરિપદ ઠવે રે ઉલ્લાસ. ૪૦ પંચસય સાધુને વાચનાજી, આપતો કરતો સજ્ઝાય, એક દિન પોરિસિ સૂયતાજી, પ્રશ્નમાં રયણિ વિહાય. ૪૧ નિદ્રા ન કરી શકે ગચ્છધણીજી, ચિંતવે મનમાંહિ એમ, ધન્ય મૂરખ મુજ બાંધવોજી, કીસીય ચિંતા નહી તેમ. ૪૨ એહવું મૂર્ખપણું બહુજી, ચિત્તે ધર્યું એહ અજ્ઞાન, બાર દિન મૌન કરી ઉપન્યોજી, તાહરો પુત્ર નિદાન. ૪૩ વૃદ્ધ ભ્રાતા થયો હંસલોજી, માનસ-સરોવર માંહિ, ઈમ સુણી જાતિસ્મરણ લહ્યુંજી, વરદત્તે દેશના માંહિ. ૪૪ ભૂપતિ શેઠ બેહુ ભણેજી, સૂરિ આગળ કર જોડી વિધિ કહો જ્ઞાન આરાધવાજી, જેમ પહોંચે મન કોડી ૪૫

#### ઢાળ પ

ભાખે તવ મુનિરાય સાથ નિસુણી ચિત્ત આણી ઉજ્જવલ પંચમી દિવસે જેહ આરાધે પ્રાણી ચોથ ભક્ત જિન વાંદવા, પૂજા ત્રિહું કાળ સાવદ્ય કરણી નવિ કરે, બ્રહ્મચર્ય સંભાળ. ૧

ં માસ માસ ઈણી પરે કરે, તિહાં પાંસઠ માસ ઉજમણું કરે તેહનું, પંચ વસ્તુ પ્રકાશ પાટી પોથી પ્રતિ પંચ ઠવણી ને કવલી નોકારવાળી પૂંજણી, ચાબખા પંચવર્ણી. ર

પંચ જાતિ ફલ પંચ પંચ જિનબિં પ્રાસાદ પંચ જાતિના દ્રવ્ય જેહ, ટાળો પંચ પ્રમાદ

માસે માસે ન કરી કે તો કાર્તિક પાંચમ અજુવાળી આરાધીયે જાવજીવ કરો એમ. ૩ કુસુમ કપૂર સુગંધ દ્રવ્ય લેઈ પુસ્તક પૂજે ઠવણી બાજોઠ ઉપરે થાપીને રીજે પંચદીવટ દિપક કરો, તિમ સ્વસ્તિક પુરે પંચવર્ણી ફલ સુખડી ધન ઢોવે અદૂરે. ૪ ૐ હીં નમો નાણસ્સ જાણ ગુણે સહસ જ દોય ઉत्तर सामा शशद वस्त्रे धरे निर्मस छोय ગુરુ મુખખ લેઈ પચ્ચખાણ રૂપાનાણું મુકે જાવજજીવ એમ ઉચ્ચરે, પછી વિધિ નવ ચુકે. પ જો પોષહને કારણે, એ વિધિ ન કરી શકે तो બીજે हिन साચવे. तो डीर्ति ઝળકે રોગ સોગ સંતાપ દુઃખ જાવવ સંપદ થાવે 🗉 અનુક્રમે સુરસુખ ભોગવી અજરામર થાવે. ૬ તે તપ બિહુ જણે આદર્યો થયા તેહ નીરોગ તેણે સૌભાગ્ય પંચમી કહે તે એહવું લોક એમ ઉજમણું વરિસ કરે, વરદત્ત શિક્ષા સહસ્ર કન્યા પરણી તીહાં અનુક્રમે લીયે દિક્ષા. ૭ ગણમંજરી પણ થઈ નીરોગી, ગુણચંદ્રે પરણી પંચમી તપની વિધિ અનેક કીધી નિર્મલ કરણી અંતે સંયમ આદરી, બિહું વિજય વિમાને બત્રીસ સાગર આયુમાન પહોતા શુભ ધ્યાન. ૮

202

#### ઢાળ ૬

જંબ પૂર્વવિદેહે વિજય પુષ્કલાવતી નામ પુંડરીકીણી નગરી અમરસેન નૃપ ધામ ગુણવંતી તરસ રાણી તસ કુંખે ઉત્પન્ન વરદત્ત જીવ સુરના, ગુણલક્ષણ સંપન્ન. ૧ ગુણલક્ષણ સંપન્ન પેખી, સુરસેન દીયો નામ બાર વર્ષના એક શત કન્યા. પરણાવ્યો અભિરામ તીર્થંકર મુખથી પૂર્વભવ નીસુણી ચારિત્ર લેઈ વર્ષ સહસએક પાણી કેવલ સીધ્યા કર્મ ખપેઈ. ૨ હવે રમણી વિજયે, નરસિંહ ભૂપતિ ગેહે અમરાવતી કુંખે ગુણમંજરી જીવ તેહ ઉપન્યો આવી સુગ્રીવ ઠવીઉં નામ બહું કન્યા પરણ્યો રાજતેજ બહુ ધામ. ૩ બહુધા સુખ વિલસતાં હુવા પુત્ર ચોરાશી હજાર થાપી પુત્ર રાજ્યે લેઈ સંયમ કેવલ પામ્યા સાર પૂર્વ એકલખ ભવિ પ્રતિબોધી પામ્યા અવિચલ સુખ સૌભાગ્ય પંચમીનો તપ કરતાં જાયે દુર્ગતિદુઃખ ૪ એહ સંબંદ નિસુણી જ્ઞાન આરાધો પ્રાણી આશાતના ટાળો જીમ થાવો ગુણ ખાણી ં એમ જાણી નાણી સુણીયે એ હિત આણી શ્રી જિનવર ગણધરની એહવી ઉત્તમ વાણી. પ ઉત્તમ વાણી જિનની સુણીને પ્રતિ બૂઝયા પ્રાણી પંચમ નાણ લેવા કારણે એ સાચી સહી નાણી શ્રી વિનયવિમલ કવિરાજ સુસેવક ધીરવિમલ કવિરાય નયવિમલ તસ શિષ્ય કહે, એમ જ્ઞાન સુજસ સવાય. ૬ ૨૦૩

# ॥ ઉજમણાનો વિધિ ॥

કોઈપણ પ્રકારના તપ સંબંધી ફ્લની વૃદ્ધિ માટે ઉદ્યાપન કરવાની આવશ્યકતા છે. ઉદ્યાપન (ઉજમણું) કરવાથી તપનું ફળ વૃદ્ધિ પામે છે. અન્ય દર્શનોમાં પણ તપનું ઉદ્યાપન કરવાની પ્રવૃત્તિ છે. ઉજમણું તપ પૂર્શ થયા પછી કરવામાં આવે છે, તેમજ તપના મધ્યમાં પણ કરી શકાય છે. તપ પૂર્શ થયા પછી પણ જ્યાં સુધી ઉજમણું કરવાની જોગવાઈ પ્રાપ્ત ન થાય ત્યાં સુધી કેટલાક ભવ્યો તપ કરવાનું ચાલુ રાખે છે અને પહેલી જોગવાઈએ અવશ્ય ઉજમણું કરે છે.

ઉજમણું કરવામાં સારા શક્તિવાળા-શ્રીમંત ગૃહસ્થ તો પોતે એકલા જ કરે છે અને તે પ્રસંગે કોઈપણ તીર્થની કે સમવસરણની રચના કરી અજ્ઞાઈ મહોત્સવ કરે છે. અને સ્વામીવાત્સલ્યાદિ પણ પોતે જ કરે છે. બીજા સામાન્ય સ્થિતિવાળાઓ તે પ્રસંગનો લાભ લઈને પોતે કરવા ધારેલા એક બે કે પાંચ છોડ તેની સાથેની વસ્તુઓ સહિત તે મંડપની અંદર જ પધરાવે છે.

ઉજમણું કરવામાં મુખ્ય તો ચંદરવો, પૂંઠિયું, તોરણ ને રૂમાલ-અતલસ, સાટમ, કીનખાબ, લપેટો અથવા ઝીક ચળક વિગેરેના ભરાવીને કરાવવામાં આવે છે. ઉપરાંત બીજી જે જે વસ્તુઓ મૂકવામાં આવે છે. તેમાં જ્ઞાન, દર્શન ને ચારિત્રનાં ઉપકરણો મૂકવામાં આવે છે. તેની અંદર જો જ્ઞાનના આરાધન નિમિત્તનું ઉજમણું હોય તો જ્ઞાનનાં ઉપકરણો, દર્શનના આરાધન નિમિત્તનું હોય તો દર્શનનાં ઉપકરણો અને ચારિત્રના આરાધન નિમિત્તનું હોય તો દર્શનનાં ઉપકરણો અને ચારિત્રના આરાધન નિમિત્તનું હોય તો દર્શનનાં ઉપકરણો બને ચારિત્રના આરાધન નિમિત્તનું હોય તો દર્શનનાં ઉપકરણો વિશેષ મૂકવામાં આવે છે. દર્શન એટલે સમક્તિ તેના આરાધનમાં પ્રબળ કારણભૂત જિનચૈત્ય ને જીનબિંબ સમજવા. એટલે તે સંબંધી ઉજમણામાં દેરાસરમાં વપરાતાં ઉપકરણો વિશેષ મૂકવાં.

જ્ઞાનપંચમીના ઉજમણામાં છોડ તેમજ વસ્તુઓની સંખ્યા

જઘન્યે પાંચ, મધ્યમે પચ્ચીશ ને ઉત્કૃષ્ટે એકાવન મૂકવામાં આવે છે. અથવા તો કિંમતના પ્રમાણમાં વધારે કિંમતવાળી પાંચ, મધ્યમ કિંમતવાળી પચ્ચીશ ને ઉત્કૃષ્ટે એકાવન મૂકવામાં આવે છે. અથવા તો કિંમતના પ્રમાણમાં વધારે કિંમતવાળી પાંચ, મધ્યમ કિંમતવાળી પચ્ચીશ અને સામાન્ય કિંમતવાળી એકાવન મૂકવામાં આવે છે.

॥ ઉજમણા નિમિત્તે મુખ્ય કરવાનાં કાર્યો ॥

૧ પાંચ નવાં ચૈત્યો કરાવવાં.

૨ પાંચ પાંચ રત્નની, સુવર્ધની, ધાતુની, હીરાની, માણેકની, મોતીની, નીલમની, પરવાળાની, સ્ફટિકની, આરસની - એમ ઉત્તમ ઉત્તમ અને કિંમતી વસ્તુઓની પ્રતિમાઓ નવી ભરાવવી.

૩ પાંચ અંજનશલાકાઓ કરાવવી.

૪ પાંચ પોસહશાળાઓ (ઉપાશ્રય) કરાવવી.

પ પાંચ દીક્ષામહોત્સવ કરવા.

- ૬ પાંચ વડી દીક્ષાના, પન્યાસપદવીના અને આચાર્યપદવીના મહોત્સવો કરવા.
- ૭ પાંચ વખત સંઘ કાઢી તીર્થયાત્રા કરવી-કરાવવી.

૮ પાંચ મહાતીર્થોની યાત્રા કરવી.

- ું ૯ પાંચ મોટા સ્વામીવાત્સલ્ય (નવકારશી) કરવાં.
  - ૧૦ પાંચ જૈન શાસ્ત્રોનો અભ્યાસ કરાવનારી જૈન વિદ્યાશાળાઓ સ્થાપવી.
- ૧૧ પાંચ ચૈત્યો પર ધ્વજારોપણ દંડકળશારોપણ કરવાં.
  - ૧૨ શ્રી સંઘને (શ્રાવક-શ્રાવિકાઓને) પહેરામણી કરવી.
  - ૧૩ શ્રી ફળાદિ ઉત્તમ ઉત્તમ વસ્તુઓની પ્રભાવનાઓ કરવી.

જ્ઞાનપદ ભજીએ રે

ઉપર બતાવેલી સર્વ કરણી શ્રીમંત ગૃહસ્થે તેમજ રાજા અને દીવાન વિગેરે જો એ તપ કરતા હોય તો તેમણે ઉજમણાના પ્રસંગે કરવાની આવશ્યકતા છે. તેમજ ઉજમણામાં મૂકવાની વસ્તુઓમાં પણ શક્તિ અનુસારની સોનાની, ચાંદીની, જર્મન સીલ્વરની તેમજ અન્ય ધાતુની' વસ્તુઓ મૂકવી, તેમજ વસ્ત્રાદિ પણ કિંમત અનુસાર કશબી, રેશમી તેમજ સુતરાઉ મૂકવાં.

# ॥ ઉજમણામાં મૂકવાની વસ્તુઓ ॥ (જ્ઞાનનાં ઉપકરણો)

૧ પુસ્તક (જૈન સિદ્ધાંતો, પંચાંગી, ગ્રંથો વિગેરે લખાવીને મૂકવા અથવા છપાવેલી ઉપયોગી બુકો મૂકવી.) કરાવવી ૩ કવળી<sup>3</sup>, ૪ સાપડી, પ સાપડા, ૬ લેખણ, (કાંઠા, વતરણા) ૭ છરી, ૮ કાતર, ૯ પુસ્તક રાખવાના ડાબલા, ૧૦ ડાબલી, (નવકારવાળી રાખવાની) ૧૧ ખડીઆ ૧૨ પાટી, (શાસ્ત્રી પાંચ કક્કા લખેલી) ૧૩ ચાબખી, (પાઠામાં નાખવામાં આવે છે તે) ૧૪ કાગળ, ૧૫ કાંબી, ૧૬ સ્લેટ, ૧૭ પેન્સીલ હોલ્ડર વિગેરે, ૧૮ પાઠાં, (ભરેલા અથવા સાઠા) ૧૯ પાટલીઓ, ૨૦ પુસ્તક ખાંધવાના રૂમાલો.

# (दर्शननां ઉपडरशो)

૧ સિદ્ધચક્ર (સોનાના, રૂપાના અથવા ધાતુના), ૨ અષ્ટ મંગલિક, ૩ સિંહાસન (મોટા અથવા નાના) ૪ બાજોઠનું ત્રીગડુ (ત્રણ ત્રણ નાના મોટા બાજોઠ - રૂપે કે જર્મને મઢેલા, પીત્તળના અથવા કાષ્ટના રંગેલા) ૫ કળેશ, ૬ ધ્વજા ૭ છત્રના ત્રીક રૂપાના ૮ ચામર, ૯ થાળ, ૧૦ રકાબી, ૧૧ ખુમચા, ૧૨ વાટકા (કેશર ભરવાના પ્યાલા), ૧૩ વાટકી, ૧૪ કળશા, ૧૫ ટબુડી, ૧૬

૧. લોઢાની કોઈપણ વસ્તુ ન મૂકવી. ૨. ઠવણી, (સોનાની, રૂપાની રસેલી કે ચંદનાદિ કાષ્ટની. ૩. પુસ્તક ફરતી વીંટાય છે.

કૂલછાબડી, ૧૭ ધૂપધાશા, ૧૮ આરતિ, ૧૯ મંગળદીવા, ૨૦ ડાબડા (કેશર ભરવાના), ૩૧ વાસકુંપી (ધૂપ ભરવાના ડાબલા) ૨૨ દીવી, ૨૩ કંકાવટી, ૨૪ ફાનસ, ૨૫ ત્રાંબાકુંડી, ૨૬ નાની કુંડી, ૨૭ આચમની, ૨૮ ચમચા, ૨૯ થાળી, ૩૦ હાંડા, ૩૧ બોઘડા, ૩૨ ઘંટ, ૩૩ ઝાલર, ૩૪ ઘંટડી, ૩૫, બાજોઠી, ૩૬ પાટલા, ૩૭ દર્પણ (કાચ), ૩૮ સિદ્ધચક્રના અને ચોવીશીના રંગીન ગટ્ટાઓ, ૩૯ પાટલુહણા, ૪૦ અંગલુહણા, ૪૧ વાળાકુંચી, ૪૨ ઓરશીઆ, ૪૩ સુખડના કકડા, ૪૪ કેશરના અને બરાસનાં પડીકાં, ૪૫ ધૂપના - અગરબત્તીનાં પડીકાં, ૪૬ ડંડાસણ, ૪૭ મોરપીછી, ૪૮ પુંજણી, ૪૯ રેશમી સાવરણી, ૫૦ નરઘા અથવા મૃદંગ, કાંશીજોડા, પર ઉત્તમ જાતિનાં વાજિંત્રો પ૩ પુરુષને પહેરવાનાં પૂજાનાં વસ્ત્રોની જોડ (ધોતિયું, ઉત્તરાસણ,) ૫૪ સ્ત્રીઓનાં પૂજાનાં વસ્ત્રો, ૫૫-કામળી ૫૬ તોરણ (ગર્ભગૃહે બાંધવાના ચાંદી સોના વિગેરેનાં), ૫૭ મુગટ, કુંડલ, બાજુબંધ, કડલી, સાકળાં, કંદોરા, બીજોરા, કંઠો [અંશ], હાર, કલગી વિગેરે જિનબિંબનાં આભૂષણો, ૫૮ ચક્ષુ, તિલક, ચાંદલા વિગેરે, ૫૯ સોનાચાંદીના વરખ, કટોરા, ંબાદલું વિગેરે, ૬૦ હિંગળોકનાં પડીકા.'

### ચારિત્રનાં ઉપકરશો

સાધુ મુનિરાજના ઉપયોગમાં આવે તેવાં - ૧ ઓઘા (પાઠા, દર્શી, દાંડી, નિશીથિયા, ઓઘારીયા સહિત તૈયાર કરેલા), ૨ મુહપત્તિ, ૩ ચોલપટ્ટા ૪ કપડા, ૫ ખભે નાખવાની કામળી, ૬ ઓઢવાની કામળી, ૭ જોળી, ૮ ૫લ્લા, ૯ કટાસણા (સંથારિયા), ૧૦ ડંડા, ૧૧ પાત્રાની જોડ, ૧૨ તરપણી, ૧૩ ચેતના, ૧૪ લોટ (મોટો કાષ્ટનો પાણી ભરવાનો), ૧૫ નાની સુપડી, ૧૬ નાની પાટલી, ૧૭ નાની ચરવળી,

૧. તંબોલાદિ માટે રાળ તૈયાર કરવા.

૧૮ ડંડાસણ (પગ લુંછવાના ને રાત્રે વાપરવાના), ૧૯ સ્થાપનાચાર્ય, ૨૦ સ્થાપનાચાર્યની મુહપત્તિઓ વિગેરે, ૨૧ ગુચ્છા, ૨૨ વાસક્ષેપના વાટવા, ૨૩ કંદોરા વિગેરે કરવાના દોરા.

શ્રાવકના ઉપયોગમાં આવે તેવા - ૧ ચરવળા, ૨ મુહપત્તિ, ૩ કટાસણા, ૪ નવકારવાળી (સોનાની, ચાંદીની, પરવાળાની, સ્ફટિકની, અકલબેરની, સુખડની, સુતરની, અગરની, કેરબાની, રુદ્રાક્ષની વિગેરે.) ૫ ધોતીઆં, ૬ ઉત્તરાસણ, ૭ ઘડી, ૮ ઘડિયાળ, ૯ પાંચપદની ટીપ, ૧૦ નવપદની ટીપ, ૧૧ દેરે લઈ જવાના વાટવા, ૧૨ જોરણી, ૧૩ નવકારવાળીની ખલેચી

### ત્રણેનાં મિશ્ર ઉપકરણો

જ્ઞાનની પાછળ, પ્રભુની પાછળ તેમજ ગુરુની પાછળ બંધાય તેવા તેમજ તેની સાથે જ કરવામાં આવે છે તેવાં ઉપકરંણોને મિશ્ર ઉપકરણો ગણવામાં આવ્યાં છે.

૧ પૂંઠિયું, ૨ જરમર ચંદરવો, ૩ તોરણ, ૪ રૂમાલ.

આ ચાર વાનાંની સાથે જ પાઠાં, પાટલી, વાટવા, જોરણી, ખલેચી, કવળી, ચાબખી, દેરે લઈ જવાની કોથળી વિગેરે કરાવવામાં આવે છે ને ઠવણી બંધાવવામાં આવે છે.

આ સઘળી ચીજોની સંખ્યા જ્ઞાનપંચમી તપના ઉજમણા માટે ઉપર જણાવી છે. ઉપરાંત નવપદનું ઉજમણું હોય તો નવ નવ, મૌન અગ્યારશનું હોય તો અગ્યાર અગ્યાર ને વીશ સ્થાનક તપનું હોય તો વીશ વીશ, કર્મસૂદન તપનું હોય તો આઠ આઠ અથવા ચોસઠ ચોસઠ એ પ્રમાણે સમજવી.

ઉજમણું કરવાથી તપના ફળની વૃદ્ધિ થવા સંબંધી શ્રી પ્રવચન સારોદ્ધારાદિ ગ્રંથોમાં કહ્યું છે. તેમજ શ્રી પદ્મવિજયજી મહારાજ નવપદની પૂજામાં અને શ્રી વીરવિજયજી ચોસઠ પ્રકારની પૂજાના ઉજમણાનો વિધિ

કળશમાં લાવ્યા છે. માટે તપસ્યાને પ્રાંતે અવશ્ય યથાશક્તિ ઉજમણું કરવું.

#### જ્ઞાનપંચમી તપના ત્રણ પ્રકાર

આ તપ કેટલી મુદત સુધી કરવો તેના પ્રમાણને અંગે તેના ત્રણ પ્રકાર છે. લઘુ પંચમી તપ, જ્ઞાનપંચમી તપ અને ઉત્કૃષ્ટ પંચમી તપ.

૧ લઘુ પંચમી તપ– આ તપ પોષ અને ચૈત્ર માસ વર્જીને બીજા કોઈપણ માસની શુકલ પંચમીથી શરૂ કરવો. અને દરેક માસના શુકલ ને કૃષ્ણ બન્ને પક્ષમાં પંચમીને દિવસે ઉપવાસ કરવો. એ પ્રમાણે એક વર્ષ પર્યંત ૨૫ ઉપવાસ કરવા. બીજી વિધિ અને ઉજમણું વિગેરે જ્ઞાનપંચમીના તપ પ્રમાણે કરવું.

ર જ્ઞાનપંચમી તપ- આ તપ માગશર, માઘ, ફાલ્ગુન, વૈશાખ, જ્યેષ્ઠ અને અષાઢ એ માસમાંથી કોઈપણ માસની શુકલપંચમીએ ગ્રહણ કરવો અને પાંચ વર્ષ ને પાંચ માસ પર્યંત કરવો. એટલે ૬૫ ઉપવાસે આ તપ પૂર્ણ થાય છે. આ તપ જ પ્રાય: વિશેષ કરવામાં આવે છે. તે દર માસની શુકલપંચમીએ જ કરવામાં આવે છે. તેની વિધિ આ બુકના પ્રારંભમાં જ લખવામાં આવી છે. જો એ ઉપવાસને દિવસે કરવામાં આવે તો જિનભક્તિ સવિશેષે કરવી. પંચજ્ઞાનની પૂજા ભણાવવી. ફળ નૈવેદ અનેક પ્રકારના ઉત્તમ ઉત્તમ પ્રભુ પાસે ઢોકવા અને પછી ચૈત્યવંદન સ્તવનાદિ વડે ભાવપૂજા કરવી.

૩ ઉત્કૃષ્ટ પંચમી તપ- આ તપ યાવજ્જીવિત કરવામાં આવે છે અને દરેક શુકલપંચમીએ ઉપવાસ કરવામાં આવે છે. તેનો વિધિ પૂર્વે બતાવ્યા પ્રમાણે જ છે.

\* \* \*

#### જ્ઞાનાચાર\*

आ જગત્માં ભવ્ય પ્રાણીઓના ચિત્તને ઉત્તમ રુચિ ઉત્પન્ન કરનાર શ્રીમાનુ જૈનમતને વિષે સારભૂત સમ્યકુ આચાર પાંચ પ્રકારનો કહ્યો છે- જ્ઞાન, દર્શન, ચરણ (ચારિત્ર), તપ અને વીર્ય. જો કે મતિજ્ઞાન, શ્રુતજ્ઞાન, અવધિજ્ઞાન, મનઃપર્યવજ્ઞાન અને કેવલજ્ઞાન, એ પ્રમાણે જ્ઞાનના પાંચ ભેદ છે, તો પણ અહીં કાળ, વિનય. વિગેરે આઠ પ્રકારનો જ્ઞાનાચાર કહેવામાં આવશે. અને તે શ્રુતજ્ઞાનમાં જ સંભવે છે, તેથી અહીં શ્રુતજ્ઞાન વિષે જ અધિકાર છે, એમ જાણવું. શ્રુતજ્ઞાનથી જ બાકીનાં જ્ઞાનો પ્રકાશે છે; કેમકે શ્રુતજ્ઞાન પ્રાપ્ત થયા પછી જ પ્રાયઃ બીજાં જ્ઞાનો પ્રાપ્ત થાય છે. વળી એક અપેક્ષાએ કેવળજ્ઞાન કરતાં પણ શ્રુતજ્ઞાનર્નું અધિકપણું છે (ઉત્કૃષ્ટ પશું છે) તે વિષે પિંડનિર્યુક્તિમાં કહ્યું છે કે- '' ઓર્થ કરીને (સામાન્ય રીતે) પિંડવિશુદ્ધચાદિક શ્રુતજ્ઞાનને વિષે ઉપયોગવંત એટલે કે શ્રુતને અનુસારે ''આ કલ્પ્ય છે, આ અકલ્પ્ય છે" એવી રીતે જાણતા શ્રુતજ્ઞાની જો કોઈ પણ કારણથી અશુદ્ધ આહાર લાવે; તો પણ કેવળજ્ઞાની (કેવળી) તેનો આહાર કરે છે. જો કેવળી તે આહાર ગ્રહણ ન કરે તો શ્રુતજ્ઞાન અપ્રમાણિક થાય. કારણ કે છદ્મસ્થ સાધુ શ્રુતજ્ઞાનના બળે કરીને જ શુદ્ધ આહારની ગવેષણા કરી શકે છે. તે સિવાય બીજી રીતે કરી શકતા નથી. તેથી જો કદાચ શ્રુત-જ્ઞાનીએ શ્રુતને અનુસારે ગવેષણા કર્યા છતાં પણ ''અશદ્ધ આહાર આણ્યો'' એમ કહીને કેવળી તેનો આહાર ન કરે, તો શ્રુત ઉપર અવિશ્વાસ થાય, અને તેથી કોઈ પણ શ્રુતનું પ્રમાણ ન કરે તથા શ્રુતજ્ઞાનના અપ્રામાણ્યથી સર્વત્ર ક્રિયાના લોપનો

<sup>\*</sup> આ વિભાગ શ્રી આચાર પ્રદીપ ગ્રંથમાંથી લઈને તેનું ભાષાંતર કરેલું છે.

(અભાવનો) પ્રસંગ આવે, કેમકે છદ્મસ્થોને શ્રુત વિના ક્રિયાકાંડનું જ્ઞાન શાથી કરવું?" તથા વિશેષાવશ્યકમાં પણ કહ્યું છે કે-"શ્રુતજ્ઞાન મહર્દ્ધિક (સૌથી મોટું) છે, અને ત્યાર પછી કેવળજ્ઞાન છે. કારણ કે શ્રુતજ્ઞાન પોતાનો અને બીજા જ્ઞાનોનો વિભાગ કરનાર છે. અર્થાત્ શ્રુતજ્ઞાનથી જ શ્રુતજ્ઞાન અને બીજાં જ્ઞાનોની સમજણ પડે છે. શ્રુતજ્ઞાન એટલે દ્વાદશાંગી સંબંધી જ્ઞાન.

જ્ઞાનાચારના આઠ ભેદ છે. જ્ઞાન આ ભવ અને પરભવને વિષે હિતકારક છે. કારણ કે પ્રાયઃ જ્ઞાનથી જ ઇષ્ટકાર્યની સિદ્ધિ થાય છે. જ્ઞાન વિના વિપરીત ફળની પણ પ્રાપ્તિ થાય છે, અને તે સર્વ જનને અનુભવસિદ્ધ છે. જેમ કે - ભોજન, ગમન, આચ્છાદન (પહેરવું), શયન, બેસવું, બોલવું, થયેલી વાત કહેવી, સ્નાન, પાન, ગાયન, વિજ્ઞાન (કલા), દાન, ગ્રહણ, નિવાસ, પ્રીતિ, વૈર, સ્વજનતા, પિશુનતા, સેલા (નોકરી), યુદ્ધ, ઔષધ, મંત્રસાધન, દેવની આરાધના, થાપણ મૂકવી વિગેરે વિશ્વાસનાં કાર્યો, તથા રાજ્યનો વ્યાપાર એ વિગેરે સર્વ કાર્યોમાં જો કદાચ ભાવિ (થવાના) અનર્થનું જ્ઞાન હોય તો તેમાં મનુષ્ય શી રીતે પ્રવર્તે ? અને તે જ અનર્થની શંકાવાળા ભોજનાદિકમાં ઈષ્ટ સિદ્ધિ થશે, એવું જો જ્ઞાન હોય તો તેમાં કેમ ન પ્રવર્ત્તે ? કહ્યું છે કે -''દ્વેષાદિક સર્વ દોષો કરતાં પણ અજ્ઞાન એ મોટુ કષ્ટ છે, કેમકે અજ્ઞાનથી આવરેલો જીવ હિત અથવા અહિત पहार्थने जासतो नथी. अने ज्ञान એ प्रयत्न विनानो प्रहीप (हीवो) છે, નિરંતર ઉદય પામેલો સૂર્ય છે, ત્રીજું લોચન છે અને ચોરી ન શકાય કે હરણ કરી ન શકાય તેવું ધન છે," વળી કહ્યું છે કે-''પાપથી નિવૃત્તિ, કુશળપક્ષમાં પ્રવૃત્તિ અને વિનયની પ્રાપ્તિ એ ત્રણે જ્ઞાનથી જ થાય છે." તત્ત્વને વિષે શ્રદ્ધા રાખવા રૂપ જે દર્શનાદિક, ते पश ज्ञानथी જ थाय છे." तत्त्वने विषे श्रद्धा राખवा ३५ के

દર્શનાદિક, તે પણ જ્ઞાનથી જ પ્રાપ્ત થાય છે. કેમકે આપ્ત વિગેરેના ઉપદેશ વડે જ્યાં સુધી તત્ત્વનું જ્ઞાન ન થાય ત્યાં સુધી તેના પર શ્રદ્ધા શી રીતે થઈ શકે? તે વિષે શાસ્ત્રમાં કહ્યું છે કે -''જ્ઞાન વડે પદાર્થો જણાય છે, દર્શન વડે તે પર શ્રદ્ધા થાય છે, ચારિત્ર વડે તેનું ગ્રહણ થાય છે, અને તપ વડે શુદ્ધ થવાય છે." તેથી કરીને જ પાંચે આચારોમાં જ્ઞાનાચાર સૌથી પ્રથમ કહેવાય છે." તેથી કરીને જ પાંચે આચારોમાં જ્ઞાનાચાર સૌથી પ્રથમ કહેવાય છે. અને ત્યાર પછી દર્શનાચાર છે. हर्शनायारनी पछी यारित्रायार होय છे. यारित्र ग्रहण કर्या पछी કર્મની નિર્જરા માટે તપસ્યા કરવી જોઈએ. માટે ચારિત્રાચાર પછી तपायार કહેવાય છે. ज्ञानायार આદિ यारेने विषे सर्व शक्तिओ કરીને યત્ન કરવો, એકેને વિષે વીર્યને ગોપવવું નહિ, એ હેતુથી વીર્યાચારને છેલ્લો કહેલો છે. આથી જ્ઞાનનું પરમ ઉપકારીપણું સિદ્ધ થાય છે. જ્ઞાનમાં પણ શ્રુતજ્ઞાનનું મુખ્યપણું હોવાથી તેના આરાધન માટે સર્વ શક્તિપૂર્વક યત્ન કરવો. પુષ્પમાલા પ્રકરણમાં કહ્યું છે કે-''જો કદાચ આખા દિવસમાં એક જ પદ ભણી શકાય. અથવા પંદર દિવસમાં અર્ધ શ્લોક ભણી શકાય, તો પણ જો જ્ઞાન શીખવાની र्धस्र होय तो तेट्सो ઉद्यम पण छोडवो नहीं."

સમ્યગ્દષ્ટિએ ગ્રહણ કરેલું સર્વ કોઈ શાસ્ત્ર શ્રુતજ્ઞાન જ છે; કહ્યું છે કે-"વ્યાકરણ, છંદસ્, અલંકાર, નાટક, કાવ્ય, તર્ક અને ગણિત વિગેરે રૂપ શ્રુતજ્ઞાન સમ્યગ્દષ્ટિના ગ્રહણ કરવાથી પવિત્ર થયું છતું જયવંતુ વર્તે છે." સમગ્ર શાસ્ત્રની વાત તો દૂર રહો, પરંતુ એક શ્લોક વિગેરેનું જ્ઞાન પણ મોટા ગુણને માટે થાય છે. કહ્યું છે કે– "જેમ દોરડાની રાશ કુમાર્ગે ચાલતા બળદને તથા ચોકડું ઘોડાને સન્માર્ગે લઈ જાય છે, તે જ પ્રમાણે જ્ઞાન પણ 'આમ' નામના રાજાને, 'મુંજ' રાજાને તથા 'યવ' નામના ઋષિ વિગેરેને પ્રથ્વીપાલ રાજાની કથા

સન્માર્ગે લઈ જનાર થયું છે." શ્રુતજ્ઞાનનું આરાધન કરવાથી "'પૃથ્વીપાલ" રાજાની જેમ તે જ ભવમાં કેવળજ્ઞાન પણ સુલભ થાય છે. તેની કથા નીચે પ્રમાણે-

# પ્રથ્વીપાલ રાજાની કથા

પૃથ્વીપુર નામના નગરમાં સમગ્ર પદાર્થોની પરીક્ષા કરવામાં વિચક્ષણ અને તાત્કાલિક બુદ્ધિવાળો પૃથ્વીપાલ નામે પૃથ્વીપતિ (રાજા) હતો. ''ધર્મથી ઇષ્ટની પ્રાપ્તિ અને અધર્મથી અનિષ્ટની પ્રાપ્તિ થાય છે.'' આ પ્રમાણેના શાસ્ત્રના વાક્યનો જુદા જુદા દર્શનમાં સંવાદ હોવાથી તે રાજાને શાસ્ત્રો ઉપર બહુમાન નહોતું. કારણ કે તે રાજા કેટલાએક પુણ્યવંત મનુષ્યોને નિરંતર દારિદ્ર અને આધિ વ્યાધિથી દુ:ખી થતા જોતો હતો, તથા કેટલાએક પુણ્યરહિત મનુષ્યોને સામ્રાજ્ય સુખને ભોગવતો જોતો હતો. તે ચતુર રાજા એકાદ (રાત્રે) નગરચર્ચા જોવાને ગુપ્ત વેષ ધારણ કરી ફરતો ફરતો કોઈ વિદ્યામઠ પાસે આવ્યો. તેણે પાઠકે બોલાતો એક ઉજ્જ્વળ યશની જેવો શ્લોક સાંભળ્યો–

# सर्वत्र सुप्रियाः सन्तः, सर्वत्र कुधियोऽधमाः । सर्वत्र दुःखिनां दुःखं, सर्वत्र सुखिनां सुखम् ॥१॥

અર્થ— ''સત્પુરુષો સર્વત્ર અતિ પ્રિય હોય છે, અધમ પુરુષો સર્વત્ર દુષ્ટ બુદ્ધિવાળા હોય છે, દુઃખી માણસોને સર્વત્ર દુઃખ હોય છે, અને સુખી માણસોને સર્વત્ર સુખ હોય છે.''

આ શ્લોકમાં કહેલી બાબત સત્ય છે કે નહીં ? તેની પરીક્ષા કરવાની ઇચ્છાથી તે રાજાએ બીજે દિવસે કૃત્રિમ કોપ કરીને એક ઘણા ગુણો વડે પ્રસિદ્ધ એવા મહા સત્પુરુષને પોતાના સેવકો દ્વારા

બોલાવ્યો, અને તેને કહ્યું કે -" હાથીની જેમ મદાંધ થયેલા તારા પુત્રે મારી આપેલી આજ્ઞા રૂપી અર્ગલા (સાંકળ) ને મારા ચર પુરુષના સમક્ષ બળથી તોડી નાંખી છે." આ પ્રમાણે અત્યંત કૃત્રિમ કોપ કરીને દોષનો આરોપ કરી રાજાએ તેને તેના પુત્ર સહિત ચોરની જેમ કારાગૃહમાં નાંખ્યો. અને પોતાના અતિ વિશ્વાસુ ચર-પુરુષોને ગુપ્ત રીતે તેમની વાતો સાંભળવા માટે આજ્ઞા કરી. પછી` રાજાએ કપટથી પોતાના શરીરમાં અત્યંત વ્યાધિ થયાનું પ્રગટ કર્યું તેથી ગુપ્તચર પુરુષો પણ પરસ્પર આ પ્રમાણે બોલવા લાગ્યા કે - 'આજે રાજાનું શરીર આયુષ્યના અંત જેવું થયું જણાય છે. આવા આકસ્મિક મહાવ્યાધિથી જીવિતની આશા ક્યાંથી જ હોય?" આ પ્રમાણે નજીકના ચાર પુરુષોથી થતી વાત સાંભળીને સ્વભાવથી જ પરહિતકાંક્ષી એવા તે પિતા અને પુત્ર મહા શોક પામ્યા અને નિઝરણાંની જેમ ચક્ષુમાંથી અશ્રુ મૂકવા લાગ્યા. પછી તે બન્ને પરસ્પર હૃદયમાં રહેલી વાતો કરવા લાગ્યા કે – ''હા! હા! રાજાના શરીરમાં આ અકસ્માત શું થયું ? ગમે તે થયું હોય પણ પરિણામે આ રાજાનું કાંઈ પણ અહિત ન થાઓ. જો કે આ રાજાએ આપણને સહસાત્કારે ફોગટ દુઃખમાં નાંખ્યા છે, અને આ રાજાનું મરણ થયેથી આપણે જલ્દી છૂટી શકીએ ખરા. કારણ કે નવો રાજા રાજ્ય મળવાથી સમગ્ર કેદીઓને છોડી મૂકે છે અને કેદીઓને છોડ્યા પછી જ નવા રાજાને અભિષેકોત્સવ કરવાનો રિવાજ છે. એ સિવાય બીજી રીતે આપણે છૂટીએ તેવું કોઈ પ્રકારે જણાતું નથી. વળી આજ્ઞાભંગનો આક્ષેપ કરનાર અને અત્યંત ક્રોધાયમાન થયેલો આ રાજા આપણને કોણ જાણે કેવી કદર્થના પમાડશે? તેની ખબર પડતી નથી. કહ્યું છે કે–'' રાજાઓની આજ્ઞાનો ભંગ, મહા પુરુષના માનનું ખંડન, અને બ્રાહ્મણની વૃત્તિ (જીવિકા)નો નાશ, એ

શસ્ત્ર વિનાનો વધ કહેવાય છે." આ પ્રમાણે હોવા છતાં પણ જગત્ના જીવનરૂપ આ રાજા ચિરકાળ સુધી જીવતો રહો. બીજા જીવનું પણ અનિષ્ટ ચિંતવવું યોગ્ય નહીં, તો રાજાનું અનિષ્ટ શી રીતે ચિંતવવા લાયક હોય? વળી આપણને જે આ દુ:ખ પ્રાપ્ત થયું છે, તે તો આપણા જ દુષ્કર્મે થયેલું છે, તેમાં આ રાજાનો કાંઈપણ દોષ નથી. જો એમ ન હોય તો હોંશિયાર રાજા પરીક્ષા કર્યા વિના આમ કેમ કરે? કહ્યું છે કે - "સર્વ જીવો પોતાનાં પૂર્વે કરેલાં કર્મોના ફળવિપાકને પામે છે; તેમાં અપરાધ (હાનિ) અથવા ગુણ (લાભ) કરવાને વિષે બીજો તો નિમિત્તમાત્ર જ છે." જ્યારે કર્મ બળવાન હોય છે ત્યારે અચિંત્યો જ મર્મસ્થાનમાં ઘા વાગે છે. અને તે વખતે પ્રાણનું રક્ષણ કરનાર કોઈપણ થતું નથી. તેમજ કાંઈ પણ આધાર કે વિચાર પંધ કામ આવતા નથી. તથા આપણા કર્મના વશથી આપણું જે થવાનું હોય તે થાઓ, પરંતુ આ રાજાનું તો સર્વથા શુભ જ થાઓ, એટલાથી જ આપણને સર્વ રીતે સંતોષ છે."

આ પ્રમાણે તે પિતા અને પુત્રની પરસ્પરની વાતોને ગુપ્ત રીતે સાંભળનારા ચર પુરુષોએ તત્કાળ આવીને રાજા પાસે સ્પષ્ટ રીતે જાહેર કરી. એટલે રાજા મનમાં આનંદિત થયો. પછી પુષ્ટ, અને તુષ્ટ થયેલા રાજાએ ક્ષણવાર પછી પોતાના શરીરની સુખાકારી પ્રગટ કરી. અને પેલા બન્નેને ઘણા માનપૂર્વક પોતાની પાસે બોલાવ્યા. પછી નિર્મળ બુદ્ધિવાળા રાજાએ કાર્યની વ્યગ્રતાથી સંભાળ લેતાં વિલંબ થયાનું જણાવી તેમનો સત્કાર કરી તેમને રજા આપી, એટલે તે બન્ને હર્ષ પામતા પોતાને ઘેર ગયા. આ સર્વ શુભ સ્વભાવનું જ ફળ છે.

શ્લોકના પહેલા પાદની આ પ્રમાણે પરીક્ષા કર્યા પછી રાજાએ બીજા પાદની પરીક્ષા કરવાનો આરંભ કર્યો. નગરના કોઈક અતિ નીચ પ્રકૃતિવાળા પિતા-પુત્રને કૃત્રિમ બહુમાન આપીને મંત્રી વિગેરેથી પણ અધિક માનવાળા કર્યા. પછી એકદા પ્રથમની જેમ રાજાએ પોતાની ક્રત્રિમ તીવ્ર વ્યાધિને પ્રગટ કરી, પોતાના આયુષ્યના અન્તની સ્થિતિ ચરપુરુષો દ્વારા તેમને જણાવી. તે સાંભળીને અધમ સ્વભાવવાળા તે બન્ને પોતાની પ્રકૃતિને યોગ્ય એવી વાતો કરવા લાગ્યા, કેમકે એકાંત સમયય હૃદયનો ભાવ પ્રકટ થાય છે. તે સમયે ગુપ્ત રીતે રાખેલા ચાર પુરષો તેમની વાતો પણ સાંભળતા હતા. તે પિતા તથા પુત્ર આ પ્રમાણે પરસ્પર બોલવા લાગ્યા - '' આ રાજા જો હમણાં જ મરે, તો આપણે આનંદથી અપુત્રિયા રાજાના સમગ્ર સામ્રાજ્યનો ઉપભોગ કરીએ. રાજ્યમાં આપણને કોણ માનતું નથી ? સર્વ માને છે અથવા કદાચ કોઈક નહીં માને. તો તેને તત્કાળ હણીને પણ આપણે રાજ્ય કરશું. નવા રાજાની એવી જ રીતે હોય છે. કદાચ રાજ્ય લેવાને આપણે સમર્થ નહીં થઈએ. તો પણ સ્વેચ્છાએ રાજાનું સર્વસ્વ લુંટી લઈને અંત:પુરની રાણીઓ સાથે અને નગરની સ્ત્રીઓ સાથે સુખભોગ તો સુખેથી ભોગવશું. માટે આ રાજાનું પોતાની મેળે જ મરણ થાય છે, તે સારું છે, નહીં તો આપણે તેને મારવાની જરૂર પડત. કેમકે રાજગૃહની અંદર કરનારા આપણને શું દુઃસાધ્ય છે?" આ પ્રમાણે તે દુષ્ટ બુદ્ધિવાળા દુષ્ટોની પાપિષ્ટ વાતચીત સાંભળીને પેલા ગુપ્તચર પુરુષોએ તે વાત રાજાની પાસે કહી શકાય તેવી ન હોવા છતાં પણ ગુપ્ત રીતે જણાવી. તે સાંભળીને અત્યંત કોપથી કંપતા જાગૃત ન્યાયવાળા તે રાજાએ તત્કાળ તે બંનેનો નિગ્રહ કર્યો. રાજાઓને દુર્જનનો તિરસ્કાર અને સજ્જનની પૂજા કરવી ઉચિત જ છે.

આ પ્રમાણે બે પદની પરીક્ષા કરીને ત્રીજા પદની પરીક્ષા કરવા માટે રાજાએ પોતાના ચર પુરુષો દ્વારા જન્મથી દારિદ્રચ વડે દગ્ધ થયેલા એક રાંક ભિક્ષુકને બોલાવ્યો. તેના હાથમાં ભિક્ષા માંગવા લાયક એક કર્પર (ઠીંકરું) હતું, તેણે કંથાની જેવા ફાટેલા જૂના વસ્ત્રનો એક કકડો પહેરેલો હતો, ચાલતાં ટેકો આપવા માટે લાકડીનો કકડો હાથમાં હતો, તેની ગતિ સ્ખલિત થતી હતી, અને તેનું શરીર અત્યંત કૃશ હતુ. આવા તે ભિખારીને જોઈને રાજાએ કહ્યું કે–''હે ભિક્ષુક! તારા શરીરને અભ્યંગ, મર્દન, ઉદ્વર્તન, સ્નાન, ભોજન, વસ્ત્ર, શય્યા અને આસન એ વિગેરે ઇચ્છિત વસ્તુ આપવા વડે હું તને સુખી કરીશ, તું મારી પાસે રહે અને સુખેથી મનુષ્યને મળતાં સુખો ભોગવ. આ ભિક્ષુકના વેષને છોડી દે અને બીજા ઉત્તમ વેષને ધારણ કર. તારા નસીબને પણ કેરવી નાખીને હું તને પૃથ્વીપ્રતિ સમાન બનાવી દઈશ, કેમકે કલ્પવૃક્ષની જેમ હું પ્રસન્ન થયેથી તારે દુષ્પ્રાપ્ય શું છે ?" આ પ્રમાણે ઘણી રીતે કહ્યા છતાં પણ તે પ્રારબ્ધહીન ભિક્ષુક જરા પણ વિશ્વાસ ન પામ્યો, અને જેમ મિથ્યાત્વી પ્રાણી મિથ્યાત્વનો ત્યાગ ન કરે, તેમ તેણે પોતાના ેવેષનો ત્યાગ કર્યો નહીં. જ્યારે રાજપુરુષો તેને બળાત્કારે વેષ મુકાવવા લાગ્યા ત્યારે તેને જાણે કોઈએ માર્યો હોય તેમ તે રોવા લાગ્યો. તે જોઈને રાજાએ તેને કહ્યું કે-''તારો વેષ કાયમ રાખીને પણ તું ભોજનાદિક વડે સુખ ભોગવ." તે સાંભળીને પ્રસન્ન થયેલો તે ભિક્ષુક જેમ પહેલા કષાય (અનંતાનુબંધી)ના ઉદયવાળો જીવ (પ્રથમ પામેલા) સર્વ સમ્યક્ત્વને વમી નાંખે, તેમ પ્રથમ પ્રેતની ેજેમ ઘણું જમ્યો, અને પછી તત્કાળ તે સર્વનું વમન કર્યું. કહ્યું છે કે - ''દૈવનું (કર્મનું) ઉલ્લંઘન કરીને જે કાર્ય કરવામાં આવે છે, તે ફળીભૂત થતું નથી. ચાતક પક્ષીએ ગ્રહણ કરેલું સરોવરનું પાણી ગળાના રંધ્રદ્વારાએ બહાર નીકળી જ જાય છે." પછી રાજાએ

સાયંકાળે તેને ફરીથી ભોજન કરાવીને તાંબુલાદિક આપ્યાં. તે વખતે પણ તે નારકીની જેમ પેટની વ્યથાદિક દુઃખને સ્પષ્ટ રીતે ભોગવવા લાગ્યો. તે વ્યાધિનો રાજાએ ઉપચાર કરાવ્યો ત્યારે અતિસાર (ઝાડા)ના વ્યાધિથી તે અત્યંત પીડાયો, અને તે અતિસારનો ઉપચાર કરાવ્યો ત્યારે તત્કાળ મૃત્યુને સૂચન કરનાર વિશ્ચિકા नामना व्याधि वर्डे पीडावा लाग्यो. आ प्रमाखे राજाએ ઉत्तम यत्न કર્યા છતાં પણ તે રક્ત. અતિસાર. તીવ્રજ્વર. પિત્ત. કરૂ અને વાત વિગેરેના વ્યાધિથી પીડાયો. પણ દૈવથી હણાયેલો તે જરા પણ સુખ પામ્યો નહીં. પ્રાંતે જડ બુદ્ધિવાળાને ગુરુ મહારાજની જેમ રાજાએ તેને કોઈ પણ પ્રકારે વિવિધ પ્રકારના દુષ્કર ઉપાયો વડે સાજો થયેલો કર્યો. 'ઉદ્યમ વડે શું ન થાય? પૃથ્વીપાલ રાજા તેને સાજો થયેલો જોઈ અત્યંત ખુશી થયો. ત્યારે અહંકાર અને હુંકાર કરતો તે દ્રમક એક દિવસે પોતાના કૃત્યથી કરાયેલા દુર્દેવથી પ્રેરાયો હોય તેમ વિષવૈદ્યને ઘેર ગયો. ત્યાં દવાઓની મેળવણીથી વિષમ થયેલું એક જાતનું વિષ તેની દંષ્ટિએ પડ્યું. એટલે તરત જ નષ્ટ બુદ્ધિવાળા તે દ્રમકે તેને સુંઘ્યું, સુંઘવા માત્રથી પણ તે વિષ પરાધીનતાને કરનારું હતું તેથી તે વૈદ્યે તેને એકદમ અટકાવ્યો અને કહ્યું કે ''આ તેં શું કર્યું? વિચાર્યા વિના જે કામ કરવું તે મરેણપર્યંત દુઃખને દેવાવાળું થાય છે." એટલે તે ભિક્ષુક બોલ્યો કે - ''હે વૈદ્ય! જેમ અનર્થથી અટકાવે તેમ આ સુગંધી પદાર્થ સુંઘતા મને કેમ અટકાવો છો?" વૈધે કહ્યું કે- ''હે મૂર્ખ ! તીવ્ર વિપાકથી ગૌરવતાને પામેલું આ મહાવિષ તેં સુંઘ્યું, તેથી આ જન્મમાં તો તારે સુખનો વિનાશ જ થયો. આજથી પાંચે ઇન્દ્રિયોના વિષયોને લગતા પદાર્થોમાંથી એક પણ ઇષ્ટ પદાર્થ તારે સુખને માટે સેવવો નહીં. અને જો સેવીશ તો તત્કાળ તારું મરણ જ થશે. હવે તારે લૂખું રસ વિનાનું અલ્પ ભોજન કરવું, જેવું તેવું પાણી પીવું, જીર્શ

અને ફાટેલાં વસ્ત્રો પહેરવાં. તથા ભોગનો ત્યાગ કરવો. પરીષહ સહન કરવા અને અનિયમિત વસવું. એ વિગેરે મુનિની જેવી મર્યાદા વડે જો રહીશ, તો તું જીવતો રહીશ, અન્યથા જરૂર મરણ પામીશ, જીવોના પરિણામની જેમ ઔષધોના પરિણામો પણ ઘણા વિચિત્ર હોય છે." આ પ્રમાણે સાંભળીને દીન ચિત્તવાળા તે દ્રમકે ઘણી માંદગીવાળા આતુર માણસની જેમ તે સર્વ અંગીકાર કર્યું. કેમ કે 'મનુષ્ મરણના ભયથી દુષ્કર એવું પણ શું નથી કરતો? सर्व डरे છे.' पछी यतिना आयार प्रमाशे वर्त्तता ते द्रमडने રાજાદિકે ચારિત્ર ગ્રહણ કરવા માટે ઘણું કહ્યાં છતાં પણ તે તુચ્છ મનવાળાએ યતિપશું અંગીકાર કર્યું નહીં. કેમકે યતિપશું તો મહા સાત્ત્વિક પુરુષોથી જ સાધી શકાય તેવું છે. પૂર્વે કહેલા શ્લોકના ત્રીજા પદના અર્થને જાણે સિદ્ધ કરવા માટે જ હોય, તેમ તેણે દીક્ષા ગ્રહણ કરી નહીં, કારણ કે પ્રવ્રજ્યા લેવાથી તો આગામીકાળે સુખની પ્રાપ્તિ થાય છે. તે આ દ્રમકને ક્યાંથી હોય? કહ્યું છે કે -"તૃણના સંથારા પર બેઠેલા, રાગ, દ્વેષ અને મોહરહિત એવા શ્રેષ્ઠ મુનિ જે મુક્તિની જેવું સુખ પામે છે, તે સુખને ચક્રવર્તી પણ ક્યાંથી પામે? જો તે દ્રમકે ધર્મબુદ્ધિથી આવું કષ્ટ સહન કર્યું હોત તો કોણ જાણે કેવું ઉત્તમ ફળ પામત? પરંતુ આવા પશુની જિંદગીમાં સહન કરવા પડે તેવા કષ્ટને આ સંસારમાં પડેલા જીવો સંસારમાં રહ્યા છતાં ખુશી થઈને સહન કરે છે, પરંતુ મુનિપશું स्वीधरता नथी. ते मुडा आश्चर्य छे.

આ પ્રમાણે ત્રીજા પદના અર્થની પરીક્ષા કરીને હવે ચોથા પદની પરીક્ષા કરવા માટે તીવ્ર બુદ્ધિવાળા રાજાએ ઉપાયનો વિચાર કરતાં આ પ્રમાણે ચિંતવ્યું કે-''માત્ર પરીક્ષાને જ માટે બીજા સુખી માણસને શા માટે ફોગટ દુઃખ દેવું? માટે હું પોતે જ પરદેશમાં જઈ એ પાદની પરીક્ષા કરું.'' આ પ્રમાણે વિચારીને બીજે જ

દિવસે રાજા રાજ્યનો ભાર મંત્રીને સોંપીને રાત્રિને સમયે એકલો નગર બહાર નીકળી ગયો. માર્ગે ચાલતાં તેણે વિચાર કર્યો કે-''મારા દેશમાં તો સમગ્ર લોકો મને જાણે છે, તથા સેવકની જેમ વિશેષ પ્રકારે મારી ભક્તિ કરશે, તેથી આ દેશ મૂકી પરદેશ જવું જોઈએ. પરંતુ જલ્દીથી દૂર દેશ શી રીતે જવાશે?" આ પ્રમાણેની ચિંતાથી ઉદ્દેગ પામેલો રાજા માર્ગે ચાલતાં થાકી જવાથી એક વડવૃક્ષની તળે બેઠો. તે વખતે તે વૃક્ષ પર રહેનાર યક્ષને તેની સ્ત્રી યક્ષિણીએ કહ્યું કે- ''હે પ્રિય! આપણા આશ્રયની નીચે બેઠેલો આ અભ્યાગત કોઈ મહાન્ પુરુષ જણાય છે, તેથી તે તમારે માનવા-પૂજવા યોગ્ય છે. શાસ્ત્રમાં કહ્યું છે કે- ''પોતાને ઘેર ચાલીને આવેલા સત્પુરુષનું યોગ્ય સન્માન કરવું જોઈએ, તે દુઃખમાં આવી પડેલ હોય તો તેમાંથી તેમનો સારી રીતે ઉદ્ધાર કરવો જોઈએ, અને દુઃખી પ્રાણીઓ પર દયા કરવી જોઈએ. આ પ્રમાણેનો ધર્મ સર્વ મતવાળાઓને સમંત છે." તે સાંભળીને તે યક્ષે પ્રત્યક્ષ થઈને રાજાને કહ્યું કે– ''હે સજ્જન ! કહે, તારે શું ઇષ્ટ છે ? જે તું માગે તે આપવાને હું કલ્પવૃક્ષની જેમ સમર્થ છું." તે સાંભળી વિસ્મય પામેલો રાજા બોલ્યો કે- ''તમે કોણ છો ? અને કર્ય પ્રકારે ઈષ્ટ વસ્તુને આપવા સમર્થ છો ? કારણ કે મનુષ્યોને તો અનેક प्रકारना वांछित હોય છે તે વાત પ્રસિદ્ધ છે." त्यारे यक्ष બોલ્યો કે– ''હું મોટો દેવ છું, તથા મનોવાંછિતને પૂર્ણ કરવા સમર્થ છું. કેમકે અમારે સર્વ સિદ્ધિઓ અને સમૃદ્ધિઓ મનથી જ સિદ્ધ થાય છે." તે સાંભળીને રાજાએ કહ્યું કે- ''હે દેવ ! તમે શા માટે જૂઠું બોલો છો? દેવોનું પણ મનોવાંછિત સિદ્ધ થતું નથી. દેવો પણ ઘણા દુ.ખી હોય છે, કેમ કે ઇર્બ્યા, વિષાદ, મદ, કોધ, માન અને લોભ ઈત્યાદિ વડે દેવો પણ દુઃખી હોય છે. તેઓ બીજા પોતાથી અધિક ઋદ્ધિવાળાથી પરાભવ પામે છે. માટે તેમને પણ સુખ ક્યાંથી ?

તેથી જો દેવોથી પોતાનું વાંછિત પણ સિદ્ધ થતું નથી, તો તે બીજાનું શી રીતે સિદ્ધ કરશે? માટે દેવોથી પણ અન્યનું મનોવાંછિત સિદ્ધ કરાય જ નહીં. શું રંક માણસ બીજાને રાજ્ય આપી શકે? માટે હે દેવ ! તમે વિદ્વાન્ થઈને ગર્વથી ગ્રથિલની જેમ આમ કેમ બોલો છો ? સત્યવકતા મનુષ્ય પણ આવું અસત્ય બોલતા નથી, તો તમે દેવ થઈને કેમ બોલો છો ?" આ પ્રમાણે રાજાએ તત્ત્વ અને યુક્તિથી કહ્યું, તે સાંભળીને ચિત્તમાં ચમત્કાર પામેલો યક્ષ બોલ્યો કે- ''હે મહાપુરુષ ! તેં આ જે કહ્યું તે સર્વ સત્ય છે. દેવોને પણ બીજાની જેમ પૂર્વે કરેલા પોતપોતાના પુણ્યને અનુસારે જ કાર્ય સિદ્ધ થાય છે. તો પણ દેવની શક્તિ અચિંત્ય છે. તેથી તે ચિતવેલું કાર્ય કરી શકે છે. જેવું સુખ મનુષ્યોથી સાધી શકાતું નથી, તેવું સુખ દેવતા શીઘ્રતાથી સાધી શકે છે, માટે તું મારી પાસે કાંઈ પણ માગ. તું જે માગીશ, તે મારાથી અવશ્ય સિદ્ધ થશે, હું તે સર્વ તને આપી શકીશ. કેમકે દેવનું દર્શન નિષ્ફલ હોય જ નહીં." આ પ્રકારે સાંભળીને તે દેવનું વચન અત્યંત દઢ કરવા માટે રાજાએ કહ્યું કે- ''હે દેવ જો તમારી ઇચ્છા એમજ હોય તો હું જ્યારે તમારું સ્મરણ કરું ત્યારે તમે મારું કાર્ય સિદ્ધ કરજો." તે દેવે તેનું વચન અંગીકાર કર્યું. કેમકે જે પુણ્યવંત હોય છે, તેનું કાર્ય અવશ્ય સિદ્ધ થાય છે, અને ચિંતવ્યા કરતાં પણ અધિક સમૃદ્ધિ ંપ્રાપ્ત થાય છે. ત્યાર પછી હર્ષ પામેલો રાજા વિચાર કરવા લાગ્યો કે- ''અહીં પણ હું અધિક સુખી તો થયો, તે છતાં પણ પરીક્ષાને માટે હું પરદેશ ગેમન કરું." એમ વિચારીને તે રાજાએ યક્ષને કહ્યું કે- "હે દેવ ! મને હમણાં જ પરદેશમાં (દૂરદેશમાં) પહોંચાડો." એટલે દેવશક્તિથી તે રાજા વાયુની પેઠે ક્ષણવારમાં પરદેશ પહોંચ્યો. ત્યાં પરમ નીતિના અવધિરૂપ કુશસ્થલ નામનું નગર હતું. તે નગરના સમીપના ઉદ્યાનમાં મુસાફરની જેમ તે રાજા ગંધાતા

જ્ઞાનપદ ભજીએ રે

२२२

કોઢિયા પુરુષ જેવું રુપ ધારણ કરીને બેઠો.

તે કુશસ્થળ નગરમાં ચંદ્રની જેમ લોકોને આનંદ કરતો ચંદ્ર નામે રાજા રાજ્ય કરતો હતો. તે રાજા નામ વડે ચંદ્ર છતાં સૂર્યની જેમ શત્રુના તેજનો નાશ કરતો હતો એ આશ્ચર્ય છે. તે રાજાને ચંદ્ર જેવા મુખવાળી પ્રિયવચના અને પ્રિયવદના નામની બે રાણીઓ હતી. પહેલી રાણી ગુણ વડે અધિક હતી, અને બીજી ચંદ્રના જેવા સુંદર મુખવાળી હતી. પુત્રથી રહિત એવી તે બન્ને સ્ત્રીઓને અત્યંત પ્રીતિનાં પાત્રભૂત એક એક પુત્રી હતી. તેમાં પહેલીનું નામ સુલોચના અને બીજીનું નામ સુવદના હતું. તે બન્ને પુત્રીઓ સરખી ઉંમરવાળી, સુંદર અને સમાન રૂપવાળી, ગુશો વડે અત્યંત શ્રષ્ઠ અને પૃથ્વી પર આવેલી દેવકન્યાઓ જ હોય. તેવી શોભતી હતી. યોગ્ય વયે તે બન્નેને રાજાએ ઘણી કળાઓ શીખવી. જ્યારે તે બન્ને યુવાવસ્થા પામી. ત્યારે એક દિવસ તેમની માતાઓએ તેમને વિશેષ આભુષણાદિક વડે શણગારીને રાજા પાસે મોકલી. સભામંડપમાં બેઠેલા રાજાએ કમલ ઉપર હંસીઓની જેમ તેમને પોતાના ઉત્સંગ (ખોળા)માં બેસાડી. પછી પશ્નોત્તર આદિ અનેક પ્રકારની પ્રચ્છાઓના તે બન્ને કન્યાઓએ સાક્ષાતુ સરસ્વતીની જેમ તત્કાળ ઉત્તર આપ્યા. પછી રાજાની આજ્ઞાથી મોટા મોટા પંડિતોએ પણ તેમની કલા કુશળતાની પરીક્ષા માટે અનેક પ્રકારના પ્રશ્નો પૂછ્યા. તે દરેકના <u> જવાબો પણ તે બન્ને કન્યાઓએ ઘણા જ સંતોષકારક આપ્યા.</u>\*

ત્યાર પછી રાજાએ પોતે બન્ને કન્યાઓને કહ્યું કે-''મારા પ્રશ્નનો જવાબ તમે બેઉ બરાબર આપો કે- કર્મ (પ્રારબ્ધ) અને ઉપક્રમ

૧. આ સ્થળે ઘણા પ્રશ્નોત્તરો વિસ્તારવાળા છે, પણ તે શાસ્ત્રના અભ્યાસીને જ ઉપયોગી હોવાથી અહીં લખ્યા નથી. જિજ્ઞાસુએ આચારપ્રદીપ ગ્રંથમાંથી તે વાંચી લેવા.

(ઉદ્યમ) એ બેમાં મુખ્ય કોણ ? પહેલું કે બીજું ? કે તે બન્ને સમાન છે ? તે કહો." ત્યારે પહેલી કન્યા બોલી કે- ''પરાક્રમની જેમ સર્વ સ્થળે ઉપક્રમજ (ઉદ્યમજ) ફળ સાધનનું કારણ છે. ઉપક્રમ વિનાનું કર્મ (પ્રારબ્ધ) નિષ્ફળ`છે. ભોજન, વસ્ત્ર, ધન ઉપાર્જન, અન્યનું વશીકરણ, શત્રુનો નાશ, વિદ્યાની પ્રાપ્તિ અને રાજ્યનો લાભ ઇત્યાદિ સર્વ કાર્ય ઉદ્યમથી જ સિદ્ધ થાય છે. કહ્યું છે કે-''ઉદ્યમ વડે જ સર્વ કાર્ય સિદ્ધ થાય છે, પણ મનોરથો વડે સિદ્ધ થતાં નથી, કેમકે સૂતેલા સિંહના મુખમાં પોતાની મેળે જ મૃગલાં પ્રવેશ કરતાં નથી. તેથી બિલાડીની જેમ નિરંતર ઉદ્યમ જ કરવો. જેમકે બિલાડો જન્મથી જ તેની પાસે ગાય નથી તો પણ હમેશાં ઉદ્યમ કરવાથી દૂધ પીએ છે." તે સાંભળીને બીજી કુમારી બોલી કે- ''કર્મ (પ્રારબ્ધ) વિના ઉદ્યમનું શું ફળ ? કાંઈ જ નહીં. જેમ બીજ વિના ખેતી કરવાનાં સર્વ ઉદ્યમ નિષ્ફળ છે, તેમ કર્મરૂપ બીજ વિનાનો ઉદ્યમ નિરર્થક છે. કહ્યું છે કે- ''ઘણા ઉપાયો કર્યા છતાં પણ ભાગ્ય વિના તેનું ફળ પ્રાપ્ત થતું નથી. કેમ કે રાહું અમૃત પીવા જતાં ઊલટો અંગરહિત થઈ ગયો. વળી ઉદ્યમી માણસનો ઉદ્યમ પણ ं કર્મ विना इणीत्मूत थतो नथी. डेमडे- 'बुद्धिः कर्मानुसारिणी-डर्भने અનુસરીને જ બુદ્ધિ પ્રવર્તે છે." એમ જ્ઞાની પુરુષોએ કહ્યું છે. માટે ઉદ્યમનું પણ કારણ હોવાથી કર્મ જ પ્રધાન (મુખ્ય) છે. હે બહેન! આ સ્થળે તને હું એક દષ્ટાંત કહું છું તે તું સાંભળ-

કોઈ બે પુરુષો વાદવિવાદ કરતા રાજાની પાસે ગયા. તેમાં એક ક્રમનું અને બીજો ઉદ્યમનું સ્થાપન કરનાર હતો. રાજાએ તો તે બન્નેને જૂઠા પાડવા માટે ચોરની જેમ કોઈ કારાગૃહ જેવા ઘરમાં તરત જ હુકમ કરીને તેમને નાંખ્યા. તે ઘરમાં ગુપ્ત રીતે સર્વ ભક્ષ્ય વસ્તુ રખાવીને તે ઘરનાં દ્વાર બંધ કર્યાં, અને તે બન્નેને રાજાએ

કહ્યું કે- ''હવે તમે બન્ને ઉદ્યમનું અથવા કર્મનું ફળ જુઓ. તમારી ઇચ્છાથી ભોજન કરો, અથવા ઇચ્છાથી બહાર નીકળો." ત્યારપછી ઉદ્યમવાદીએ વિચાર કર્યો કે- ''કોઈ વખત કર્મ ફળીભત થાય છે. અને કોઈ વખત ઉદ્યમ પણ ફળનું કારણ થાય છે. એ રીતે સર્વ વસ્તુની પણ પોતપોતાના સમયને વિષે સિદ્ધિ રહેલી છે." આ પ્રમાણે વિચાર કરીને કાંઈક વિલંબ કરી કર્મવાદી પ્રત્યે બોલ્યો કે - ''હે ભાઈ ! હવે આપશે આ સ્થળે શું કરવા યોગ્ય છે, તે કહો." કર્મવાદીએ જવાબ આપ્યો કે- ''પોતાની મેળે જ સૌ સારા વાનાં થશે. સુખેથી બેસી રહો, અથવા સુખેથી હરો ફરો. પરંતુ હું તો કર્મને જ પ્રમાણ કરીશ.'' પછી ઉદ્યમવાદી તેના વચનતી અવગણના કરીને ઊભો થઈ વિચાર કરવા લાગ્યો કે- ''આ ઘરમાં કાંઈ પણ ખાવા યોગ્ય વસ્તુ હોય તો શોધી લઉં." એમ વિચારીને તે ખોવાયેલી વસ્તુની જેમ ઘરમાં ચોતરફ જોવા લાગ્યો. તેવામાં તે ઓરડામાં ઉપરાઉપરી ગોઠવેલાં હાંલ્લાંની ઉત્રેડમાં જોતાં વચલા માટલામાંથી વસ્ત્રના છેડાને ખેંચતા વસ્ત્રમાં વીંટેલા ઘણા ઘીવાળા. હર્ષકારક, ચાર લાડુ જોવામાં આવ્યા. પછી ''હું મારા ઉદ્યમનું ફળ આ પુરુષને દેખાડું." એમ ધારીને તેણે ગણપતિની આગળ જેમ લાડુ ધરે તેમ પેલા કર્મવાદીની પાસે તે લાડુ મૂકયા, અને બોલ્યો કે-'' જુઓ! હાથે પગે પાંગળા પુરુષના જ જેવું કર્મ છે કે નહીં? કેમકે તે કર્મ વડે પોતાનું કાંઈ પણ કાર્ય સિદ્ધ થતું નથી. આ પ્રત્યક્ષ ઉદ્યમનું જ મોટું ફળ દેખાય છે." તે સાંભળીને કર્મવાદી હસીને બોલ્યો કે-''તમે જે મોટા કષ્ટથી ફળને પ્રાપ્ત કર્યું, તે મારી પાસે લાવીને મૂક્યું, તે મારા કર્મનું ફળ જ છે, પ્રસન્ન થયેલા મારા કર્મે જ તમને પણ આ ઉદ્યમ કરવાની બુદ્ધિ આપી છે. જો એમ ન હોય, તો તું પણ મારી જેમ બેસી જ રહ્યો હોય. પણ તને

સ્વસ્થપણે બેસવા ન દીધો, એ જ મારા કર્મનું પરાક્રમ જાણ. માટે મારે તો કર્મ જ પ્રધાન છે. ઉદ્યોગાદિક કાંઈપણ પ્રમાણ નથી. જિનેશ્વરોને પણ કર્મ જ અનંત સુખ આપે છે." આ પ્રમાણે તેના બોલવાથી ઉદ્યમવાદીએ પણ તેની વાતને અંગીકાર કરી. કેમકે જેનં દેષ્ટાંત પ્રગટપણે જોયું હોય એવા દાર્ષ્ટાંતિકને કોણ ન માને? પછી ભાઈની જેમ વહેંચીને તે બન્ને જણ લાડુ જમવા લાગ્યા. તેમાં એક લાડુમાંથી કર્મવાદી અમૂલ્ય રત્ન પામ્યો. એક ચિત્તવાળો થઈને જે જેનું બહુમાન કરે છે તે તેને અવશ્ય ફળની પ્રાપ્તિ કરી આપે છે. અને તેના પર દેવ, ગુરુ, ધર્મ, મંત્ર, રાજા અને શેઠ વિગેરેની જેમ તે પ્રસન્ન થાય છે. આ પ્રમાણે પ્રસન્ન થયેલા કર્મે કર્મવાદીને રત્ન આપ્યું ત્યારે સમકિત દર્શન પ્રાપ્ત થવાથી ભવ્ય પુરુષની જેમ તે ઉદ્યમવાદી પણ કર્મપક્ષને વિષે દઢ બુદ્ધિવાળો થયો. હવે તે નિર્જન સ્થાનમાં (ધરમાં) તે રત્નવાળા મોદકનો યોગ શી રીતે થયો તે કહું છું. કેમકે જે વાત સારી રીતે જાણવામાં ન આવે તે વાત શલ્યની જેમ હૃદયમાં ખૂંચે છે. (પ્યારા) તે ઘરમાં સમૃદ્ધિવાળો એક રાજાનો સેવક રહેતો હતો. તેની સ્ત્રીએ પોતાના ધણીથી છાનું પોતાના જમાઈને આપવા માટે એક શ્રેષ્ઠ રત્ન એક મોદકમાં નાંખીને ચાર લાડુ કર્યા હતા. તે મોદકોને એક વસ્ત્રના કકડામાં બાંધી જીવિતની પેઠે ગુપ્ત રીતે ઉત્રેડના વચલા માટલામાં મૂક્યા હતા. અન્યદા કોઇ निभित्तथी राજा ते सेवड पर डोप पाम्यो, तेथी तेने डुट्रंज सહित એ ઘરમાંથી કાઢી મૂક્યો. કેમકે રાજાનું માન તો સ્વપ્ન જેવું જ હોય છે. તે વખતે રાજાથી ભય પામેલો તે સેવક પોતાનું સર્વસ્વ તજીને કુટુંબ સહિત ઘરમાંથી નીકળી ગયો હતો. આ પ્રકારે કર્મસંયોગે તે ઘરમાં મોદકમાં નાખેલા રત્નનો યોગ કર્મવાદી પુરુષને પ્રાપ્ત થયો. આ સર્વ હકીકત રાજાના જાણવામાં આવી

જ્ઞાનપદ ભજીએ રે

ત્યારે તે ચમત્કાર પામ્યો, અને તે બન્નેને છોડી મૂક્યા. આ પ્રમાણે કર્મવાદી અને ઉદ્યમવાદી બન્ને વિવાદરહિત થઈને અત્યંત સુખી થયા.

માટે હે બહેન ! સમગ્ર કાર્યને સાધનારું કર્મ જ છે, એમ તું પણ અંગીકાર કર. ત્રણ જગતના સમગ્ર જીવો જેને આધીન છે એવું કર્મ જ પ્રધાન છે." તે સાંભળીને પ્રત્યુત્તર દેવામાં અસમર્થ પરંતુ છળકપટથી બોલવાના સ્વભાવવાળી મોટી બહેન બોલી કે– " જો સર્વ કર્મના જ પ્રસાદ છે, તો તું જ બોલ કે તું કોના પ્રસાદથી (કૃપાથી) સુખી છે, અથવા માન પામે છે? તથા આ સમગ્ર લોકો કોની કૃપાથી સુખિયા છે?" ત્યારે નાની બહેન બોલી કે-'' અંતઃકરણમાં કૂડકપટ રાખીને કેવળ મુખથી મીઠું બોલવાથી શું ફળ છે? સર્વને પોતપોતાના કર્મના પ્રભાવથી જ સુખદુઃખ પ્રાપ્ત થાય છે. જીવોને પુણ્યનો ઉદય પ્રાપ્ત થાય ત્યારે રાજા તેમના પર પ્રસન્ન થાય છે, અને સર્વ ઇષ્ટ વસ્તુને આપે છે. તથા પાપનો ઉદય થાય ત્યારે યમરાજાની પેઠે તે રોષ પામે છે અને સર્વ વસ્તુનું હરણ પણ કરે છે. કહ્યું છે કે - 'સર્વ જીવો પૂર્વે કરેલા કર્મનું વિશેષે કરીને ફળને પામે છે. અપરાધમાં અથવા ગુણમાં (લાભમાં કે હાનિમાં) બીજો તો નિમિત્તમાત્ર જ છે.' આ પ્રમાણે નાની કુમારીનું વચન સાંભળીને મનમાં ક્રોધ પામેલો રાજા બોલ્યો કે-''હે દુષ્ટે! હે દુઃપંડિતે! તું તારા કર્મનું ફળ તથા તારા વચનનું ફળ તત્કાળ જો." એમ કહીને રાજાએ પોતાના સેવકોને આજ્ઞા આપી કે- ''નગરમાં ચોતરફ શોધ કરી કોઈ મહાદરિદ્રી. કોઢિયો. ભિખારી અને રાંક પુરુષ હોય તેને બોલાવી લાવો." પછી રાજાના હુકમથી ચારે તરક શોધ કરવાને ભમતા રાજસેવકોએ નગરના ઉપવનમાં રહેલો પેલો કોઢિયો પુરુષ (રાજા) જોયો. અર્થાત્ પૂર્વે વર્શન કરેલા

અને દેવતાની સહાયથી કોઢી તેમજ દરિદ્રી થઈને બેઠેલા પ્રથ્વીપાળ રાજાને જોયો. પછી સેવકોએ તેને કોઈપણ પ્રકારે સમજાવી મહાપ્રયત્નથી બંદીવાનની જેમ રાજા પાસે લાવી ઊભો રાખ્યો. તે વખતે રાજાએ તે નાની કન્યાને કેહ્યું કે- ''જો તું કર્મને જ માને છે. તો તારા કર્મે આપેલા આ કોઢિયા દરિદ્રી વરને વર. જેથી તું કેવી કૂતાર્થ થાય છે, તે અમે જોઈશું." આ સર્વ જાણીને લોકોમાં હાહાકાર થઈ રહ્યો, અને તેમનાં હૃદય કંપવા લાગ્યાં. તે વખતે પેલો કોઢિયો પણ સજ્જનપણાને લીધે તે કન્યાને પરણવા માટે નિષેધ કરવા લાગ્યો. તો પણ કર્મને જ પ્રધાન માનનારી અત્યંત સત્ત્વયુક્ત એવી તે કન્યાએ પાણિગ્રહણની રીત પ્રમાણે તે કોઢીયાનો હાથ ગ્રહણ કર્યો. તે વખતે તે સભામાં બેઠેલો એક જોશી આ વરકન્યાનો લગ્નસમય વિચારી ગુપ્ત રીતે (મનમાં) બોલ્યો કે-''આ સમયે જેવું શુભ લગ્ન વર્તે છે, તેવું લગ્ન બાર વરસે પણ મળવું દુર્લભ છે. માટે આ સ્ત્રી-પુરુષને સર્વથા કોઈ મોટા દેવ જેવુ અનુપમ સુખ પ્રાપ્ત થવું જોઈએ! એમ અત્યારના લગ્નબળથી જણાય છે." તે વખતે રાજાના સખ્ત હુકમથી કોઈથી કાંઈ પણ બોલી શકાતું નહોતું એટલે સૌ મૌન રહ્યા. વિવાહ થયા પછી તુરત રાજાએ તે કોઢિયા વરને આજ્ઞા કરી કે- '' આ કન્યાને લઈને તું . અહીંથી જા, અને આની પાસે દાસીની જેમ કામ કરાવજે." પછી જાણે તેણીએ મોટી ચોરી કરી હોય તેમ તેણીને રાજાએ અતિ કોપથી કહ્યું કે- ''આ વરની સાથે જીવિત પર્યંત નિર્વાહ કરજે, અને ઉત્તમ સુખ પામજે." તે સાંભળીને સાહસિક એવી તે કન્યા પણ ''બહુ ્સારું'' એમ નમ્રતાથી કહીને દેવની જેમ તે વરનો હાથ ઝાલીને पिताना घरमांधी तेनी सक्सीनी क्रेम नीडणी गઈ. राक्राએ निषेध કરવાથી કોઈ દાસી પણ તેણીની સાથે જઈ શકી નહીં. અને રાજાના કોપના ભયથી અનિષ્ટની જેમ તેણીને કોઈ બોલાવી પણ શક્યું નહીં. તે વખતે કેટલાક લોકો રાજાને દોષ દેવા લાગ્યા, કેટલાએક તે કુંવરીને દોષ દેવા લાગ્યા, કેટલાએક રાજાના કોપનો દોષ કહેવા લાગ્યા, કેટલાએક પ્રધાનાદિકનો દોષ પ્રગટ કરવા લાગ્યા, કેટલાએક તે કન્યાના ગુરુનો દોષ કાઢવા લાગ્યા, કેટલાએક તેણીના મુગ્ધપણાનો દોષ કાઢવા લાગ્યા, કેટલાએક તેણીના ખરાબ ગ્રહનો દોષ કહેવા લાગ્યા અને કેટલાએક ધર્મિષ્ઠ લોકો તેણીના કર્મનો જ દોષ કહેવા લાગ્યા.

આ પ્રમાણે નગરજનોનાં નવાં નવાં વચનો સાંભળતી તે કન્યા તે પતિની સાથે નગરની બહાર તે જ ઉદ્યાનમાં જઈને જાણે જદા જ સ્વાદવાળી (આનંદવાળી) હોય તેમ વિષાદ (ખેદ) પામ્યા વિના તેની સાથે જ રહી. અને તેવા કોઢિયા વરની પણ જાણે કોઈ શ્રેષ્ઠ દેવતા હોય તેમ પરમ પ્રીતિરસે કરીને સેવા કરવા લાગી. 'સતીઓનં સત્ત્વ મહા આશ્વર્યકારક હોય છે.' પછી તે અયોગ્ય અને અસમાન બનાવ જોવાને જાણે અશક્ત હોય એમ સૂર્ય બીજા દ્વીપમાં જતો રહ્યો. (અસ્ત થયો) અને તેની સ્ત્રી સંધ્યા પણ સતીની જેમ તે સૂર્યની પાછળ ગઈ, પછી જ્યારે મિથ્યાત્વના સમૂહની જેમ અંધકારનો સમૂહ ચોતરફ વિસ્તાર પામ્યો ત્યારે તે કન્યાએ પતિને માટે સુંદર સંથારો પાથરી આપ્યો. તેમાં સુખે સૂતેલા તે પતિએ તેણીની પરીક્ષા કરવા માટે તેણીને કહ્યું કે-''હે ભદ્રે! હા ! હા! તુ આ મોટા દુ:ખ-સમુદ્રમાં કેમ પડી? પ્રથમ તો તેં ભોળીએ આ અયુક્ત કાર્ય કર્યું, ત્યાર પછી બીજું અયુક્ત કાર્ય મેં કર્યું અને રાજાએ તો બહુ જ અયુક્ત કર્યું કેમકે પિતા થઈને આવું અયુક્ત કેમ કરી શકાય ? કહ્યું છે કે- ''કદાચિત્ અલ્પ પ્રેમને લીધે છોરુ તો કછોરુ થાય, પણ અત્યંત પ્રેમવાળા માતાપિતા (માવતર) કુમાતાપિતા (કુમાવતર) કેમ

થાય?' પણ હે સુંદરી ! હજુ કાંઈ જતું રહ્યું નથી અને કાંઈ બગડી ગયું નથી. હજુ પણ તું સ્વેચ્છાથી જ્યાં જવું હોય ત્યાં જા અને બીજા કોઈ શ્રેષ્ઠ વરને વર, તેથી તું કૃતાર્થ થઈશ. અત્યારે કોઈ જોતું પણ નથી અને કોઈ કાંઈ પૂછતું પણ નથી, માટે તું ઇચ્છા પ્રમાણે જા. કેમકે લક્ષ્મીને તથા હરણના સરખા નેત્રવાળી સુંદર સ્ત્રીઓને સર્વ સ્થાને પોતાની મેળે જ માન મળે છે. અત્યંત નિંદવાલાયક એવો હું મારો પોતાનો નિર્વાહ કરવાને સમર્થ નથી, તો તારો નિર્વાહ મારાથી શી રીતે થશે? તેથી તારે અપવિત્ર વસ્તુની જેમ મારો દૂરથી જ ત્યાગ કરવો યોગ્ય છે." આ પ્રમાણેનાં પતિનાં વચનો સાંભળીને માથું હલાવતી અને બે હાથ પોતાના કાનને ઢાંકતી તે કન્યા બોલી કે -''હા ! નાથ! દાહના હેતુરૂપ આવાં અયોગ્ય વચન આપ કેમ બોલો છે?" જ્યારે અનંતા પાપની રાશિ ઉદયમાં આવે છે, ત્યારે જીવને સ્ત્રીપણું પ્રાપ્ત થાંય છે, એમ હે ગૌતમ ! તમે સારી રીતે જાણો." ુઆ પ્રમાણેના શ્રી મહાવીરસ્વામીના વચનથી જણાય છે કે સ્ત્રીનો જન્મ અતિ અધમ છે. તેમાં પણ જો કદાચ શીલ ભ્રષ્ટ થયું હોય તો તે અત્યંત ઉચ્છિષ્ટ અને અનિષ્ટ જાણવું. તેથી આ જન્મમાં તો મારે તમારાં ચરણ જ શરણરૂપ છે. કેમ કે સ્ત્રીઓને પોતાના કર્મે આપેલો પતિ દેવતુલ્ય છે" આ પ્રમાણે તે કન્યાના દઢ નિશ્વયથી તે રાજાના ચિત્તમાં ચમત્કાર અને હર્ષ પામીને બોલ્યો કે -''હે ભદ્રે! આ પ્રમાણે તારા જન્મનો નિર્વાહ શી રીતે થશે? માટે હવે હું પણ જો કોઈ પણ પ્રકારે દિવ્ય શરીરવાળો અને નવા યૌવનવાળો થાઉં. તો જ યોગ્ય કહેવાય. કેમકે અસમાન યોગને વિષષ રસ કયાંથી આવે?" એ પ્રમાણે કહીને દેવશક્તિથી તરત જ પોતાનું દિવ્ય રૂપ ં કરીને દેવની જેમ શોભતા તે રાજાએ પોતાની પ્રિયાને આશ્ચર્ય તથા હર્ષયુક્ત કરી. તે જોઈને ''હે સ્વામી ! આ શું ?'' એમ તેણી પ્રશ્ન

કરે છે. તેટલામાં તો તે જ ઠેકાણે તેણે જ બનાવેલું દેવવિમાન જેવું મણિમય ભવન જોયું અને તે ભવનમાં એક દિવ્ય પલંગ પર બેઠેલા पोताना पतिने कोया. ते वખते ते राजा छत्र. यामर तथा नाटर्ड કરવામાં તત્પર એવા દેવ તથા દેવીઓના સમહથી પરિવરેલા ઇદ્રના જેવો શોભતો હતો. તે સર્વ જોઈને - ''શું આ તે સ્વષ્ન છે ? કે ઇન્દ્રજાળ છે ? કે માયાજાળ છે? કે મોહજાળ છે ? આ તે શું છે?" એ પ્રમાશે વિસ્મય પામેલી તે સુંદર મુખવાળી કન્યાને રાજાએ કહ્યું કે-" હે 'રતિના જેવી સુંદર પ્રિયા ! તું તારા મનમાં નાના પ્રકારના સંકલ્પવિકલ્પ કરીશ નહીં. મારા પર દેવતા પ્રસન્ન થયેલ છે, હું રાજા છું, અને તારા શુભ કર્મ વડે અહીં આવ્યો છું." ત્યાર પછી રાજા પોતાનું સર્વ ચરિત્ર તેણીને કહીને બોલ્યો કે-''હે સુભગે ! (સારા ભાગ્યવાળી) તેં જે કર્મને પ્રમાણરૂપ કહ્યું, તે જ કર્મ તારા પર તુષ્ટમાન થયું છે. તારો પિતા ચંદ્ર રાજા મહા અજ્ઞાની છે અને મિથ્યાભિમાની છે, તેનું ફળ પણ તું પ્રાતઃકાળે જોઈશ, તે તારી સમુદ્ધિ જોવાને અહીં આવશે." તે સાંભળીને હર્ષથી ઉલ્લાસ પામેલી તે કન્યાએ સ્વામીના મહિમાને માટે આખી રાત્રિ દિવ્ય નૃત્ય કર્યું, કે જે નૃત્યથી ઇંદ્રનું હ્રદય પણ ચમત્કાર પામે.

અહીં ચંદ્ર રાજાએ ''કોઢિયાને પોતાની કન્યા આપીને મેં મારા ક્રોધનું ફળ દેખાડ્યું, હવે સંતોષનું ફળ પણ શીધ્ર દેખાડું" એ પ્રમાણે વિચારીને ગર્વ પામેલા રાજાએ દેવસમાન રૂપવાળા એક યુવાન રાજકુમારને ઉત્સવસહિત પહેલી (મોટી) કન્યા આપી. તે જ દિવસના રાત્રિના બીજા પ્રહરમાં ઉત્કૃષ્ટ લગ્ન લઈને સર્વ સમૃદ્ધિથી આખા શહેરમાં વિવાહ મહોત્સવ આરંભ્યો. જગતના લોકોને હર્ષ

૧. કામદેવની સ્ત્રી રતિ.

આપનાર એવા તે ઉત્સવ વડે લગ્ન (મુહૂર્ત) સમયે ઘણી પ્રશંસા अने ઉत्साहने पात्र એવો ते બन्नेनो विवाह थयो. त्यार पछी અશુભ કર્મના વશથી ત્યાં ઉગ્ર સર્પ નીકળ્યો, તે ત્રણ ભુવનનો સંહાર કરવામાં અત્યંત ભયંકર ઐવો જાણે બીજો યમરાજ હોય તેવો દેખાતો હતો. તેને જોઈને કલ્પાંતકાળના પવનથી સમુદ્રના કલ્લોલની જેમ સર્વે જનો ભયભીત થઈને ક્ષોભ પામ્યા. તે વખતે ભયથી સંભ્રાંત થયેલો વર પણ જલદીથી ઊઠીને ફાળ ભરતો નાસવા લાગ્યો તેવામાં તેનો પગ સર્પના શરીર પર જ આવ્યો. તેથી રોષ પામેલો સર્પ તેને ડસ્યો અને તરત જ તે વર મરણ પામ્યો. કહ્યું છે કે- ''જુદી રીતે કાર્ય કરવા ધાર્યું હોય, પણ તેનું પરિણામ તો તેથી જુદું જ આવે છે. કેમકે કર્મને વશ પડેલા જીવોને એક ક્ષણમાં જ ઘણાં વિઘ્નો આવે છે." આવા સમયમાં આવું અયોગ્ય (અઘટિત) થયા છતાં પણ કેટલાક મનુષ્યોને જરા પણ વૈરાગ્ય થતો નથી. તેવા મનુષ્યોને ધિક્કાર છે. ત્યારપછી દિવ્ય નાટકના ધ્વનિને સાંભળતા રાજા વિગેરે સર્વ મનુષ્યો અત્યંત શોકસમૂહથી મુનિની જેમ મૌન (સ્તંભિત) થઈ ગયા. તથા ચિત્તમાં ચમત્કાર પામીને વિચાર કરવા લાગ્યો-'' આ અકસ્માત શું થયું? આ અસુરેંદ્રના જેવી અથવા સુરેન્દ્રના જેવી ઋદ્ધિ હતી, તેમાં આમ અકસ્માત શું બની ગયું?" આ પ્રમાણે સર્વ લોકો ચિત્તમાં શોક સાથે ચમત્કાર પામ્યા. પ્રાતઃકાળે રાજાએ પોતાના સેવકોને મોકલીને નાની કન્યાના સમાચાર મંગાવ્યા. તે સેવકોએ આવીને સર્વ વ્રત્તાંત યથાર્થ કહી બતાવ્યો. તે સાંભળીને રાજા અત્યંત વિસ્મય. લજ્જા અને આતુરતાથી પરાધીન થઈ ગયો. પછી અનિષ્ટ વસ્તુના ભારની જેમ અભિમાનના સમૂહનો ત્યાગ કરીને તે રાજા પોતાની કન્યાનું સન્માન કરવા તૈયાર થયો અને કર્મનું પ્રધાનપણું માનવા લાગ્યો.

જ્ઞાનપદ ભજીએ રે

પછી ચંદ્રરાજાએ પોતાના જમાઈ પૃથ્વીપાળ રાજાને સત્કાર સાથે શહેરમાં લાવી વિવાહની રીત પ્રમાણે બહુમાનપૂર્વક ગૃહ, દ્રવ્ય વિગેરે ઘણી વસ્તુઓની પહેરામણી કરી.

બીજે દિવસે તે નગરના ઉદ્યાનમાં વિશિષ્ટ જ્ઞાની ગુરુ મહારાજ સમવસર્યા. તેમને વાંદવા માટે ચંદ્ર રાજા સર્વ પરિવાર સહિત ગયો. ગુરુને વાંદી યથાસ્થાને બેસી દેશના સાંભળી. દેશનાને અંતે અવસર જોઈને રાજાએ પોતાની બન્ને કન્યાનો પૂર્વભવ પૂછયો, ત્યારે જ્ઞાની ગુરુમહારાજ બોલ્યા કે- ''હે રાજા ! તારી આ બે કન્યા પૂર્વે ''ધન'' અને ''ધનક'' નામના બે શ્રેષ્ઠીની ''ધનશ્રી'' અને ''ધનપ્રભા'' નામની ચંદ્રની અને સૂર્યની સ્ત્રી જ્યોત્સ્ના અને પ્રભાની જેવી સ્વજનોમાં અત્યંત માનવા લાયક પ્રિયાઓ હતી. તે બન્ને જૈનધર્મમાં આસક્ત હતી. અને પ્રાયઃ કરીને पापनां स्थानडोथी निवृत्ति पामेली હती. तेमङ ज्ञाननुं आराधन કરવામાં નિપુણ અને ઉપધાનાદિકનું બહુમાન કરનારી હતી. પરંતુ તેમાં પહેલી જે ધનશ્રી હતી તે કૃપણ હતી, તેથી ધનાદિકનો વ્યય કરવામાં તેણીનું હ્રદય દુભાતું હતું. તે એટલી બધી કૃપણ હતી કે મુનિઓને પણ ભાવથી દાન દેતી નહીં. પરંતુ પોતે કૃપણ હોવાથી પોતાને ઘેર જે કોઈ મુનિરાજ આવતા, તેમને ઘરના બીજા માણસો બહુ આપી દે છે, માટે હું મારે હાથે જ આપું." એમ વિચારી ઊઠીને ઘણી ભક્તિ તથા આદર દેખાડતી, ઘરમાં સારી વસ્તુ ઘણી છતાં પણ થોડી દેખાડતી, અને ''જેમ મુનિઓને જરા પણ દોષ ન લાગે તેમ થોડું <sup>હ</sup>પણ શુદ્ધ એવું સુપાત્ર દાન આપવાથી તે અનંત ફળનું કારણ થાય છે." એમ બોલતી છતી પાસે રહેલા બીજા માણસોને વારીને પોતાને હાથે જ મનના ભાવ વિના મુનિને જેવી તેવી તુચ્છ વસ્તુ અત્યંત થોડી વહોરાવતી. કોઈ વખતે મુનિ કાંઈ

વસ્તુ લેવા આવે તો ઘરમાં તે વસ્તુ હોય છતાં ''નથી'' એમ કહેતી. કદાચ તે વસ્તુ મુનિની દેષ્ટિએ પડે તો કહેતી કે- ''આ વસ્તુઓ તો પારકી છે." અથવા કોઈ વાર તે વસ્તુ શુદ્ધ છતાં ''અશુદ્ધ છે" એમ પણ કહેતી. આવી અદાન બુદ્ધિ (દાન ન દેવાની બુદ્ધિ) ને ધિક્કાર છે ! આ પ્રમાણે તે શ્રાવિકાએ બીજા ધર્મકાર્ય (પ્રતિક્રમણ, પૌષધ વિગેરે વિના ખર્ચના કાર્ય)માં તત્પર છતાં પણ ક્રપણપણાના દોષથી મહાઉગ્ર ભોગાંતરાય કર્મ બાંધ્યું. 'અહો! નિર્મળ એવા જૈન ધર્મને પામીને પણ કેટલાએક મૃઢ જીવો અયોગ્ય આચરણ વડે આત્માને મલિન કરે છે. તે અત્યંત ખેદકારક છે.' હવે બીજી શ્રાવિકા જે ધનપ્રભા નામની હતી તે ઉદાર ચિત્તવાળી હતી. તેથી તેણીએ શુદ્ધ ભાવથી સુપાત્ર દાન આપવા વડે શુભ ભોગના ફળવાળું કર્મ બાંધ્યું. કારણ કે જીવના પરિણામ વિચિત્ર પ્રકારના હોય છે. અનુક્રમે આયુષ્ય પૂર્ણ થયે તે બન્ને શ્રાવિકાઓ મરણ પામીને સ્વર્ગમાં દેવપણે ઉત્પન્ન થઈ. પરંતુ તેમાંની પહેલી ધનશ્રી કિલ્બિષીયા દેવના વિમાનમાં ઉત્પન્ન થઈ. ત્યાંથી આયુષ્ય ં પર્ણ થયે ચ્યવીને તે બંને દેવો હે રાજા! તારા પ્રેમના પાત્રરૂપ આ ં બે કન્યાઓ રૂપે ઉત્પન્ન થયેલ છે. તે બન્નેને પોતપોતાના કર્મના વશથી ભોગની પ્રાપ્તિ ને ભોગનો નાશ થયેલ છે." આ પ્રમાણે ુબંને કન્યાઓનો પૂર્વભવ સાંભળીને રાજાએ ગુરુને પૂછ્યું કે - ''હે સ્વામી ! મારી એક શંકાનું સમાધાન કરો કે કર્મ અને ઉદ્યમ એ ંબેમાં કર્યું પ્રધાન છે?" ત્યારે જ્ઞાની ગુરુ બોલ્યા કે- ''હે રાજા ! ે તે બન્નેનું પ્રાધાન્ય છે. કેમકે આ જગતમાં કોઈ ઠેકાણે જીવ ્બળવાન થાય છે, અને કોઈ ઠેકાણે કર્મ પણ બળવાન થાય છે. કહ્યું છે કે- જીવને તથા કર્મને અનાદિ કાળથી વેર બંધાયેલું છે. તેમાં જીવો ખરેખર કર્મને જ વશ છે, પરંતુ કોઈક વખત કર્મો

પણ જીવને વશ થાય છે. કેમકે કોઈક ઠેકાણે ધારણ કરનાર (આધાર) બળવાન હોય છે. અને કોઈ ઠેકાણે ધારણ કરવા લાયક (આધેય) વસ્તુ બળવાન હોય છે, જો કે કર્મ સંસારમાં ભમતા જીવોને અત્યંત દુઃખ આપે છે તો પણ ધર્મનો ઉદ્યોગ તે સર્વ કર્મને પણ હણી નાખે છે. અન્યથા અનંતાનંત ભવો વડે સંચય કરેલાં अनंतां કर्मोने उलीने अनंता छवो शाश्वता मोक्षने डेम पामे ? કુકર્મને કરનાર દઢપ્રહારી'અને ચુલણી ઉદ્યમથી જ મોક્ષે ગયા છે, તથા ''ચિલાતીપુત્ર'' અને ''રોહણયક'' વિગરે પણ ઉદ્યમથી સ્વર્ગે ગયા છે. તેથી કરીને ધર્માર્થી પુરુષો અનિષ્ટ એવા ઉગ્ર કર્મના भयने माटे निरंतर ઉद्यम ध्र्या ४ डरे छे. आ रीते डोઈ वजत ઉદ્યમ પણ બળવાન થઈ શકે છે. કહ્યું છે કે - ''પ્રાણીઓને સર્વ કાર્યમાં હમેશા ઉદ્યમને જ પરમબંધુ કહેલો છે, કારણ કે ઉદ્યમ વિના મનુષ્ય મનોવાંછિતને મેળવી શકતો નથી." જો કદાચ વિવિધ પ્રકારના ઉદ્યમો કર્યા છતાં પણ કાર્ય સિદ્ધ ન થાય. તો ત્યાં અવશ્ય તીવ્ર કર્મ જ ભોગવવા લાયક અને સમર્થ છે એમ જાણવું. વળી ભગવાન મહાવીરસ્વામીનો નીચ કુળમાં અવતાર, મલ્લીનાથ સ્વામીનું સ્ત્રીપણે ઉત્પન્ન થવું, પરીક્ષિત રાજાનું મરણ તથા નંદિષેણ અને આર્દકુમારની ભ્રષ્ટતા એ સર્વ કર્મના વશથી જ થયા છે. કહ્યું છે કે-"બ્રહ્મદત્તની દષ્ટિનો (નેત્રનો) નાશ થયો, ભરતચક્રીનો પરાજય થયો, કૃષ્ણના સમગ્ર કુટુંબનો નાશ થયો, છેલ્લા તીર્થંકરનો નીચ ગોત્રમાં અવતાર થયો, મલ્લીનાથને સ્ત્રીપણું પ્રાપ્ત થયું, નારદનું પણ નિર્વાણ (મોક્ષ) થયું, અને ચિલાતીપુત્રને પ્રશમના परिशाम थया. આ तमाम બાબતોમાં કર્મ અને ઉદ્યમ એ બન્ને સ્પર્ધાએ કરીને તુલ્ય બળવાળા છતાં આ જગતમાં પ્રગટ રીતે જયવંતા વર્તે છે."

#### પૃથ્વીપાલ રાજાની કથા

આ પ્રમાણે ગુરુના મુખથી કર્મઅને ઉદ્યમની સમાનતા સાંભળીને ધર્મમાં ઉદ્યમ કરવાની બુદ્ધિ જેને ઉત્પન્ન થઈ છે એવો ચંદ્ર રાજા દુષ્ટ કર્મોને હણવા માટે તૈયાર થયો. પછી તે રાજાએ વિધિપૂર્વક પોતાના જમાઈ પૃથ્વીપાલને પોતાનું રાજ્ય સોંપીને મોટી પુત્રી તથા બન્ને રાણીઓ સહિત દીક્ષા ગ્રહણ કરી અને તેનું આરાધન કરીને પ્રાંતે મોક્ષે ગયો.

ત્યારપછી પૃથ્વીપાલ રાજા ચંદ્રરાજાના રાજ્યને સ્વસ્થ કરીને ઇન્દ્રની જેમ મોટી ઋદ્રિ સહિત પોતાની સ્ત્રીને લઈને પોતાના નગરમાં ગયો. આ પ્રમાણે પેલા શ્લોકના ચોથા પાદની પરીક્ષા કરવાથી પૃથ્વીપાલ રાજા શાસ્ત્રોને વિષે અત્યંત બહુમાનવાળો થયો. અજ્ઞાનનો નાશ કરવામાં અસ્ત્ર સમાન શાસ્ત્રોનું આદરસહિત શ્રવણ કરતાં તે રાજાની બુદ્ધિ ધર્મનું આરાધન કરવામાં તત્પર થઈ. કેમકે જ્ઞાનથી શું ન સંભવે ? સર્વ સંભવે. સર્વ દર્શનીઓના ધર્મોને જોઈ જોઈને સારી રીતે પરીક્ષા કરવાથી જેના સમાન બીજો કોઈ ધર્મ નથી એવા અર્હત ધર્મને તેણે અંગીકાર કર્યો. અનુક્રમે જેમ જેમ તેની ધર્મમાં પરિણતિ વધવા લાગી, તેમ તેમ શ્રુતજ્ઞાન ઉપર તેનું બહુમાન વૃદ્ધિ પામવા લાગ્યું. શાસ્ત્રનું શ્રવણ કરવામાં અને તેનું ્પઠન પાઠન કરવામાં તે રાજાએ એવું તલ્લીનપણું કર્યું કે જેથી પ્રગટ એવા સુંદર સંગીતના રસમાં પણ તે રસ (આનંદ) રહિત ્થયો. બહુશ્રુત એવા સાધુઓને બહુમાન આપીને, તથા તેમનો આશ્રય લઈને, તેમજ શાસ્ત્રો લખાવવાં તથા જ્ઞાનના ઉજમણા કરવાં ઇત્યાદિ કાર્યો કરીને તેણે શ્રુતજ્ઞાનનું આરાધન કર્યું.

આ પ્રમાણે પૃથ્વીપાળ રાજાએ શ્રુતનું આરાધન કરવાથી દુઃસાધ્ય એવા પણ જ્ઞાનવરણીય કર્મના ક્ષયને સાધ્યો. એકદા તે રાજા એકાગ્ર ચિત્તે શ્રુતના અર્થની અત્યંત ભાવના કરતાં મોક્ષરૂપ મહેલની નીસરણી સમાન ક્ષપકશ્રેણિ પર આરુઢ થયો. તે જ વખતે તે રાજા લોકાલોકને પ્રકાશનારું કેવળજ્ઞાન પામ્યો, અને દેવોએ તેને મુનિનો વેષ આપ્યો. પછી તે કેવળી રાજર્ષિએ પોતાના જ અનુભવેલા દેષ્ટાંતને સ્પષ્ટ રીતે દેશનામાં કહીને ઘણા જીવોને શ્રુતજ્ઞાનના આરાધનમાં સાવધાન કર્યા. પછી પ્રતિબોધ પમાડવા લાયક ભવ્ય જીવોને પોતાના ઇતિહાસ વડે પ્રતિબોધ પમાડીને ચિરકાળ સુધી પૃથ્વી પર વિહાર કરી તે રાજર્ષિ મોક્ષપદને પામ્યા. હે ભવ્ય જીવો! આ રીતે શ્રુતજ્ઞાનનું માત્ર બહુમાન કરવાથી પણ તે ભવે કેવળજ્ઞાન તથા મોક્ષરૂપ ફળ છે એમ જાણીને શ્રુતજ્ઞાનનું આરાધન કરવામાં અત્યંત પ્રયત્નવાળા થાઓ.

॥ ઇति श्रुताराधने पृथ्वीपाल नृप ङथा ॥

શ્રુતજ્ઞાનનું આરાધન સમ્યક્ (રૂડે) પ્રકારે જ્ઞાનાચાર આચરણની નિપુણતા હોય તો જ સંભવે છે, અને તે જ્ઞાનાચાર આઠ પ્રકારનો છે. તે વિષે નિશીથ સૂત્રના ભાષ્યની પીઠિકા વિગેરેમાં કહ્યું છે કે– ''કાળ, વિનય, બહુમાન, ઉપધાન, અનિદ્ધવ (નહીં ગોપવવું તે) વ્યંજન' (અક્ષર), અર્થ,' તે બન્ને' (અક્ષર અને અર્થ) એ આઠને વિષે જ્ઞાનાચાર આઠ પ્રકારનો છે.

### પહેલા કાળાચારનું સ્વરૂપ

કાળે એટલે સૂત્રની પોરસીને વિષે સૂત્ર ભણવું અથવા ગણવું, અને અર્થની પોરસીમાં અર્થ ભણવો અથવા ગણવો, અથવા ઉત્કાલિક સૂત્રો વિગેરે ભણવા ગણવા. તેમાં કાલિકશ્રુત એટલે

૧. આ ચાર કાળ વેળાના સંબધમાં આચાર પ્રદીપમાં શાસ્ત્રાધારે કેટલુંક વિવરણ કરેલું છે.

પહેલા કાળાચારનું સ્વરૂપ

ઉત્તરાધ્યયન, આચારાંગ વિગેરે સૂત્રો દિવસ અને રાત્રિની પહેલી તથા ચોથી પોરસીને વિષે જ ભણવા ગણવાના છે. તથા ઉત્કાલિક એટલે દશવૈકાલિક, દેષ્ટિવાદ વિગેરે સૂત્રો તો સર્વ પોરસીમાં ભણવા ગણવા લાયક છે. હવેં કાલિક તથા ઉત્કાલિક એ બન્ને પ્રકારના સૂત્રોના અસ્વાધ્યાયનો (અસજઝાયનો) કાળ નાની બબે ઘડીનો છે. તેથી રાત્રિ અને દિવસની ચાર કાળ વેળાઓનો (ભણવા ગણવામાં) દરરોજ ત્યાગ કરવો.

શ્રી આચાર પ્રદીપ ગ્રંથની અંદર મુનિરાજને સૂત્રો ભણવા માટે આગમમાં કહેલો કાળ બતાવીને પછી અકાળ અહંકારાદિક વડે ભણવા ગણવાથી આજ્ઞાભંગ, જ્ઞાનાચારની વિરાધના વિગેરે દોષો લગાવવાથી પ્રાયશ્વિત લેવાનું કહ્યું છે, તેમજ અકાળે સ્વાધ્યાય કરવાથી પ્રમત્તપણાને લીધે દુષ્ટ દેવતા પણ તેને છળે છે, વિગેરે કહ્યું છે. તે બાબત નિર્શીથ ભાષ્યમાં આ પ્રમાણે કહ્યું છે કે- ''પહેલી અને છેલ્લી સંધ્યા સમયે, મધ્યાહ્ન સમયે અને અર્ધરાત્રિ સમયે એ ચાર સંધ્યાઓ વખતે જે મનુષ્ય સ્વાધ્યાય કરે છે, તેણે આજ્ઞાદિકની વિરાધના કરી છે એમ જાણવું." વળી તે સંધ્યાઓમાં સ્વાધ્યાય કરવાથી લોકમાં પણ નિંદા થાય છે. (કેમ કે લૌકિક શાસ્ત્રોમાં પણ સંધ્યા સમયે સ્વાધ્યાય કરવાનો નિષેધ કર્યો છે.) તથા સંધ્યાને વિષે ગુહ્યક-વ્યંતરો વિગેરે ફરે છે. સંધ્યા વખતે સ્વાધ્યાય નહિ કરવાથી આવશ્યકનો ઉપયોગ ્યઈ શકે છે. (પ્રતિક્રમણ કરી શકે છે.) તથા સ્વાધ્યાય કરવાથી થાકી ગયેલાને એટલો વખત વિશ્રાંતિ પણ મળે છે. જોકે શ્રુતનો ઉપયોગ (ભણવું ગણવું) તથા તપ-ઉપધાન અત્યંત શ્રેષ્ઠ કહેલા છે, તો પણ નિષેધ કરેલા કાળે કરવાથી તે કર્મબંધને માટે થાય છે.

લૌકિક શાસ્ત્રમાં પણ કાળવેળાએ સંધ્યાવંદન, વૈશ્વદેવ, તર્પણ, હોમ વિગેરે શાંતિકર્મ કરવાનું જ કહ્યું છે, પણ સ્વાધ્યાય કરવાનું કહ્યું નથી; કેમકે સ્વાધ્યાય પરમતત્ત્વરૂપ હોવાથી દૂષ્ટ સમયે તેનો નિષેધ કરેલો છે. કહ્યું છે કે-''સંધ્યાકાળે આહાર, મૈથુન, નિદ્રા અને સ્વાધ્યાય એ ચાર કર્મને વિશેષે કરીને વર્જવા: કેમકે સંધ્યાકાળે આહાર કરવાથી વ્યાધિ ઉત્પન્ન થાય છે, મૈથુન કરવાથી દુષ્ટ ગર્ભ ઉત્પન્ન થાય છે. નિદ્રા કરવાથી ધનનો નાશ થાય છે અને સ્વાધ્યાય કરવાથી લોકમાં ''અહો ! આ જૈનો પોતાનું સર્વજ્ઞપુત્રપશું પ્રસિદ્ધ કરે છે, પરંતુ સંધ્યાસમયે સ્વાધ્યાયનો નિષેધ છે, એટલું પણ જાણતા નથી." એ રીતે નિંદા થાય છે. વળી સંધ્યા સમયે જો સ્વાધ્યાયમાં જ તત્પર રહે, તો સાધુને પ્રતિક્રમણાદિક આવશ્યક ક્રિયામાં અને શ્રાવકોને દેવપૂજા, પ્રતિક્રમણ વિગેરેમાં ઉપયોગ રહે नडीं. અને જો તે વખતે સ્વાધ્યાય કરવાનો ન હોય, તો તે આવશ્યક ક્રિયામાં ઉપયોગ રહે. તથા નિરંતર સ્વાધ્યાય કરવાથી ખેદ પામેલાને વિશ્રાંતિ પણ મળે, તેથી કરીને શ્રુતપાઠાદિક કહેલે કાળે જ કરવા યુક્ત છે. કદાચ કોઈ વિશેષ કારણને લીધે કાળનો અતિક્રમ થાય, તો તેમાં દોષ નથી તે પ્રમાણે નિશીથ સૂત્રાદિકમાં અનુજ્ઞા આપેલી છે.

અહીં કોઈને શંકા થાય કે- ''જેમ શુભ ધ્યાન મોક્ષનું કારણ હોવાથી સર્વકાળે કરવાનું કહ્યું છે, તેમ શ્રુતજ્ઞાન પણ મોક્ષનું કારણ હોવાથી સર્વકાળે સ્વાધ્યાય કેમ ન કરાય ? કેમકે જે મોક્ષનું કારણ છે, તેનો કાળ કે અકાળ કાંઈ પણ નથી.'' ગુરુ તેનો ઉત્તર આપે છે કે– ''હે ભદ્ર ! તારી શંકા સાચી છે. પરંતુ જે શુદ્ધ ધ્યાન છે, તે સર્વ ક્રિયામાં રહેલું છે, અને તે માનસિક છે, તેથી તેના વડે કોઈપણ ધર્મક્રિયાને બાધ થતો નથી; પણ ઊલટી સર્વે ક્રિયાઓને પુષ્ટિ મળે છે. તેથી શુભધ્યાનનું સર્વકાળે કરવાપણું ઘટે છે. અને શ્રુતજ્ઞાન તો ભણવા-ગણવા વિગેરે વડે સાધ્ય છે, માટે બે સંધ્યાના

આવશ્યકાદિકની જેમ નિયમિત સમયે જ ઉચિત છે. કદાચ સર્વકાળે શ્રુતજ્ઞાનનું જ પઠનાદિક કરવામાં આવે, તો પુણ્ય ક્રિયાઓને પરસ્પર બાધ થાય, અને તેમ થવું યુક્ત નથી. કેમકે સર્વ પુણ્ય ક્રિયાઓ પરસ્પર બાધારહિત જ કરવાની કહી છે. તે વિષે શ્રીઓઘનિર્યુક્તિમાં કહ્યું છે કે –''જિનશાસનને વિષે દુઃખના ક્ષયને માટે પ્રયોગ કરેલો (કહેલો) ધર્મ ક્રિયાનો સર્વયોગ અન્યોન્ય બાધારહિત અસપત્ન (કોઈને બાધા થયા વિના જ) કરવાનો કહ્યો છે." "मोक्षना झरखमां झणनो विભाग झरवो अयोग्य छे" એवी શંકા પણ ન કરવી, કેમકે સાધુઓને આહાર વિહારાદિક પણ મોક્ષનું જ કારણ છે. છતાં આગમમાં તેનો કાળ વિભાગ કહેલો છે કે–"ત્રીજી પોરસીમાં ભક્ત પાનની ગવેષણા કરવી." કોઈ ગુરુ શિષ્યને શિક્ષા આપે છે કે-" હે સાધુ ! તુ અકાળે ગોચરી કરે છે, કાળને ઓળખતો નથી અને આત્માને ક્લેશ પમાડે છે, તેથી દેશની પણ નિંદા કરે છે." વળી નિશીથચૂર્ણિમાં આ પ્રમાણે કહ્યું છે-"ઋતુબદ્ધકાળે વિહાર કરવો, પણ વર્ષાઋતુમાં ન કરવો. અથવા દિવસે વિહાર કરવો. પણ રાત્રે ન કરવો. અથવા દિવસે પણ ત્રીજી ેપોરસીએ વિહાર ન કરવો. બાકીની પોરસીમાં કરવો."

લૌકિક શાસ્ત્રમાં પણ કહ્યું છે કે - '' પહેલા પહોરમાં ભોજન કરવું નહીં અને બે પહોરને ઉલ્લંઘન કરવા નહીં કારણ કે પહોરમાં ભોજન કરવાથી રસની ઉત્પત્તિ થાય છે, અને બે પહોર ઉલ્લંઘન કરવાથી બલનો ક્ષય થાય છે." ''ગ્રીષ્મ અને હેમંત ઋતુના મળીને આઠ માસ સુધી ભિક્ષુએ વિહાર કરવો અને સર્વ જીવો પરની દયાને માટે વર્ષાઋતુમાં એકત્ર નિવાસ કરવો."

વળી દાનાદિક પણ યોગ્ય અવસરે કરવાથી વિશેષ ફળવાળું થાય છે. કહ્યું છે કે, ''વિહાર કરવાથી શ્રાંત થયેલાને, વ્યાધિગ્રસ્તને,

#### જ્ઞાનપદ ભજીએ રે

આગમના અભ્યાસીને, લોચ કરેલાને તથા ઉત્તરપારણાવાળાને આપેલું દાન અત્યંત ફળદાયક થાય છે. યોગ્ય સમયે આપેલા દાનની કિંમત કરવાને કોઈપણ શક્તિમાન નથી અને તે જ દાન અયોગ્ય વખતે આપીએ તો તે ગ્રાહ્ય પણ થતું નથી." કોઈ સ્ત્રીને પુરુષ કહે છે કે-''હે સુંદરી! એક અંજલિ (ચુલ્લક) પ્રમાણ પણ જળ અવસરે આપ્યું હોય તો મૂર્છા પામેલો માણસ જીવે છે, પરંતુ મરી ગયા પછી સેંક્ડો ઘડા પાણી તેના પર નાંખવાથી કાંઈ ફળ થતું નથી."

વળી ખેતી, વેપાર અને સેવા વિગેરે પણ અવસરે જ કર્યા હોય તો તે બહુ ફળદાયક થાય છે, અકાળે કરવાથી તેનું ફળ મળતું નથી. કહ્યું છે કે- "જેમ સમયે કરેલું ખેતીકર્મ બહુ ફળવાળું થાય છે. તે જ પ્રમાણે સર્વ ક્રિયાઓ પોતપોતાને કાળે જ કરવી યોગ્ય છે." વળી મંત્ર વિદ્યા વિગેરેનું સાધન પણ કહેલે સમયે જ કરવાથી સિદ્ધ થાય છે, અન્યથા તે સાધન અનર્થનો હેતુ થાય છે. તેથી કરીને અવસરે જ સ્વાધ્યાય કરવો, પણ અકાળે ન કરવો.

આ સ્થળે છાશ વેચનારીનું દેષ્ટાંત આ પ્રમાણે છે- ''મથુરા નગરીમાં કોઈ એક સાધુ પ્રદોષ સંબંધી કાળને વિષે સ્વાધ્યાયની પોરસી પૂરી થયા છતાં પણ અનુપયોગને લીધે કાલિક શ્રુત ભણતા હતા તે જોઈને 'આ સાધુને કોઈ દુષ્ટ દેવતા ન છળો' એમ વિચારીને શાસન દેવતા તેને બોધ કરવા માટે છાશનો ઘડો માથે લઈને આભીરી રૂપે તેની પાસે છાશ વેચવા નીકળી અને 'છાશ લ્યો છાશ' એમ મોટે સ્વરે બોલતી વારંવાર ગમનાગમન કરવા લાગી. તેથી તે સાધુને સ્વાધ્યાયમાં વિઘ્ન થવાથી તેણે કહ્યું કે- ''શું આ છાશ વેચવાનો સમય છે?'' ત્યારે તે આભારી પણ બોલી કે-''ત્યારે શું તમારે પણ આ સ્વાધ્યાય કરવાનો સમય છે?'' તે સાંભળીને સાધુને ઉપયોગ આવ્યો, તેથી તેણે મિથ્યાદુષ્કૃત આપ્યું. II ઇતિ પ્રથમ: કાલાચાર: II

२४०

### બીજો વિનયાચાર

विनय એટલે-ગુરુ, ज्ञानवान, ज्ञानना अભ्यासी, ज्ञान, જ્ઞાનનાં ઉપકરણ (પુસ્તક, પાટું, કાગળ, પાટી, કવળી, ઠવણી, સાપડો, ઓળિયું, ટીપણું તથા દક્તર) એ વિગેરેની સર્વ પ્રકારની આશાતનાનો ત્યાગ કરવો તથા તેમની ભક્તિ વિગેરે યથાયોગ્ય કરવી તે. આશાતનાના ભેદો શ્રાદ્ધવિધિની વૃત્તિથી જાણવા. અને गुरुनो तथा ज्ञानवानुनो विनय-प्रગटपण्डे ઉભુं थवुं, आसन આપવું, શય્યા કરી આપવી, હાથમાંથી દાંડો લઈ લેવો, પગ ધોવા, પગચંપી કરવી, વંદના કરવી, આજ્ઞા પ્રમાણે વર્તવું તથા શુશ્રૂષા (સેવા) કરવી - વિગેરે જાણવો. તે વિષે આગમમાં કહ્યું છે કે -''ઊભા થવું, હાથ જોડવા, આસન આપવું, ભક્તિ કરવી, એ રીતે ભાવ શુશ્રૂષા વિનય કહેલો છે." તથા - "ગુરુથી નીચી પોતાની શય્યા કરવી, તથા ગમન, સ્થિતિ અને આસન પણ ગુરુથી નીચાં જ રાખવાં, શરીરને નમાવી ગુરુપાદની વંદના કરવી, તથા નીચા વળીને હાથ જોડવા." ભાવ શુશ્રૂષા એટલે ગુરુના આદેશને સાંભળવાની ઇચ્છા અથવા ગુરુની સેવા. એ પ્રમાણે શ્રી ઉત્તરાધ્યયનની વૃત્તિમાં તેની વ્યાખ્યા કરી છે. અને દશવૈકાલિક વૃત્તિમાં તો શુશ્રૂષાવિનય દશ પ્રકારનો પ્રાકૃત ગાથા વડે વર્ણવ્યો છે.- '' સત્કાર કરવો ૧, અભ્યુત્થાન એટલે ઊભા થવું ૨, ં સન્માન-માન આપવું ૩, આસનાભિગ્રહ-આસન દેવવનું કહેવું ને દેવું ૪, આસનાનુપ્રદાન-અન્યત્ર લઈ જઈને આસન પાથરી આપવું પ, કૃતિકર્મ-વંદના કરવી ૬, અંજલિગ્રહ - બે હાથ જોડવા ૭, ઇગિત અનુસરણ-તેમના મનનો અભિપ્રાય જાણીને તે પ્રમાણે વર્તવું ૮, ગુરુ બેઠા હોય ત્યારે તેમની સેવા કરવી ૯, તથા ચાલતા હોય ત્યારે તેમની પાછળ ચાલવું ૧૦. આ દશ પ્રકારનો શુશ્રૂષાવિનય

કહ્યો છે." અહીં સત્કાર એટલે સ્તુતિ વંદનાદિક કરવું તે. સન્માન એટલે વસ્ત્ર પાત્રાદિક વડે પૂજન કરવું (આપવુ.) તે, આસનાભિગ્રહ એટલે ગુરુ ઊભા હોય ત્યારે આદરપૂર્વક આસન લાવીને ''આ આસન પર પધારો'' એમ બોલવું તે, આસનાનુપ્રદાન એટલે તે સ્થાનેથી ગુરુ બીજે સ્થાને જાય ત્યારે તેમનું આસન ત્યાં લઈ જવું તે. આ પ્રકારનો શુશ્રૂષાવિનય ઉપચાર વિનયને વિષે પણ પણ અંતર્ગત થાય છે. શ્રીદશવૈકાલિક વૃત્તિમાં પ્રાક્તન ગાથાઓ વડે ઉપચાર વિનયના સાત પ્રકાર આ પ્રમાણે કહ્યા છે-''સમીપે રહેવાની પ્રાર્થના એટલે આદેશાદિકની ઇચ્છાથી નિરંતર ગુરુની સમીપે બેસવું ૧, છંદોનુવર્તન એટલે ગુરુની આજ્ઞા પ્રમાણે વર્તવું. ર, કૃતની પ્રતિક્રિયા એટલે ''ભક્તપાનાદિ વડે ઉપચાર કરવાથી ગુરુ પ્રસન્ન થશે અને સૂત્રાદિક દેવાએ કરીને પ્રત્યુપકાર કરશે, એ પણ નિર્જરા જ છે" એમ ધારીને ગુરુને ભક્તપાનાદિક આપવામાં પ્રયત્ન કરવો ૩, કારિતનિમિત્તકરણ એટલે શ્રુતને ગ્રહેશ કરવા વિગેરે કાર્ય કરવું, કાંઇપણ નિમિત્ત કરીને વિશેષ પ્રકારે વિનયમાં પ્રવર્તવું તથા સૂત્રના અર્થનું અનુષ્ઠાન કરવું ૪, દુઃખાર્ત ગવેષણ એટલે વ્યાધિ વિગેરેથી પીડાતા ગ્લાન સાધુઓને ઔષધાદિક લાવી આપીને ઉપકાર કરવો પ, દેશકાલજ્ઞાન એટલે અવસરનું જાણવાપણું ૬, તથા સર્વ અર્થમાં અનુમતિ એટલે સર્વ કાર્યમાં અનુકૂળપણે વર્તવું ૭. જ્ઞાનના અભ્યાસીઓનો વિનય કરવો, તેમાં સારાં શોધેલાં પુસ્તકો આપવાં, સૂત્ર અને અર્થની પરિપાટી આપવી, તથા આહાર અને ઉપાશ્રય વિગેરેનો આશ્રય આપવો, વળી શ્રાવકોએ જ્ઞાનનો વિનય કરવો, તેમાં ઉપધાન વિગેરે વિધિ વડે સૂત્ર અને અર્થનું ગ્રહણ તથા અભ્યાસ કરવો, વિધિ પ્રમાણે બીજાને સૂત્ર તથા અર્થ આપવા, તેમાં કહેલા અર્થની સારી રીતે ભાવના

ભાવવી, તેમાં કહ્યા પ્રમાણે સારી રીતે અનુષ્ઠાન કરવું. પોતે પુસ્તક લખવા અથવા બીજા પાસે લખાવા, કપૂર વિગેરે સુગંધી વસ્તુ વડે જ્ઞાનની પૂજા કરવી, જ્ઞાનની આરાધના માટે પંચમી વિગેરે તપસ્યા કરવી તથા તેનું ઉદ્યાપન વિધિ પ્રમાણે કરવું વિગેરે. તે વિષે કહ્યું છે કે-'જ્ઞાનવાળો મનુષ્ય જ્ઞાન શીખે છે (અભ્યાસ કરે છે). જ્ઞાનને ગણે છે (સંભારે છે), જ્ઞાન વડે સમજીને યોગ્ય કાર્યો કરે છે અને નવાં કર્મ બાંધતો નથી. તેથી કરીને તે જ્ઞાનના વિનયવાળો થાય છે." તથા જ્ઞાનના ઉપકરણોનો વિનય આ પ્રમાણે કરવો- નવાં પસ્તકો લખવાં. લખાવવાં તથા શુદ્ધ કરાવવાં, પૂંઠાં, પોથી, બંધન અને બાંધવાની દોરી વિગેરે સાહિત્ય ઉત્તમ ઉત્તમ (સારા સારા) એકઠા કરવા તથાં નાશ પામતાં પુસ્તકોને લખાવી લેવા, તેને શોધાવવા, તથા કપૂર, હીરાગળ (રેશમી) વસ્ત્ર વિગેરે વડે તેનું પૂજન કરવું વિગેરે. શાસ્ત્રમાં કહ્યું છે કે ''ત્રણ જગતના સૂર્ય રૂપ સર્વ જિનેશ્વરો અસ્ત પામ્યા છે. તેથી આધુનિક સમયમાં પુસ્તકરૂપ દીવા વડે પદાર્થોને વિષે સારો પ્રકાશ પાડી શકાય છે." વિનય એ લોકમાં તથા લોકોત્તરમાં સર્વ ઠેકાણે સર્વ અર્થની સિદ્ધિમાં અવંધ્ય કારણ છે તે વિષે કહ્યું છે કે-''વિનય લક્ષ્મીને આપે છે, વિનયવાન પુરુષ યશ અને કીર્તિને પામે છે. વિનયરહિત માણસ કદાપિ પોતાના કાર્યની સિદ્ધિને પામતો નથી." લોકમાં પણ સેવકો, શિષ્યો, પુત્રો, વહુઓ વિગેરે સર્વે વિનયથી જ પોતાના સ્વામીની પદવી પામતા જોવામાં આવે છે અને વિનય રહિત એવા તે સેવકો વિગેરે વિપરીત દશાને પામતા પણ જોવામાં આવે છે. વળી ગાયો, ભેંશો. બળદો, ઘોડાઓ વિગેરે પશુઓ પણ દુર્વિનયને લીધે બંધન, તાડનાદિક કલેશને પામતાં દેખાય છે, અને તેઓ જો વિનયવાન હોય તો કલેશ પામ્યા વિના સુખે સુખે ખાવા પીવાનું તથા માન સત્કાર પામતાં દેખાય છે. વળી વિદ્યા, વિવેક, ઔદાર્ય, ગાંભીર્ય, ચાતુર્ય, ધૈર્ય, પ્રખ્યાતિ, પ્રતિષ્ઠા વિગેરે ગુણોનું મૂળ કારણ વિનય જ છે. કેમકે વિનય હોવાથી જ તે તે ગુણોનો સંભવ છે, અન્યથા નથી. કહ્યું છે કે - સર્વ સુખનું મૂળ કારણ ક્ષમા છે, સર્વ દુઃખોનું मूળ डारण डोध છे, सर्व गुणोनुं मूण डारण विनय छे अने सर्व અનર્થોનું મૂળ કારણ લોભ છે." વળી ધર્મનું પણ મૂળ વિનય જ છે, કહ્યું છે કે - "ધર્મનું મૂળ વિનય છે, વિનયવંત જ સંયત (मूनि) थઈ शडे છे, विनयरछित माश्रसने धर्म अने तप अंने ક્યાંથી હોય ? ન જ હોય." છકા અંગ જ્ઞાતાધર્મકથામાં કહ્યું છે કે, એક હજાર પરિવ્રાજકના પરિવારમાં મુખ્ય એવા વ્યાસના પુત્ર શુકદેવ નમના ભટ્ટારકે પોતાનો શૌચમૂળ ધર્મ સૌગંધિકા નગરીના નિવાસી સુદર્શન શેઠને ગ્રહણ કરાવ્યો હતો. તેથી તે શેઠને પ્રતિબોધ કરવા માટે હજાર શિષ્યોના પરિવારવાળા અને ચૌદ પૂર્વને ધારણ કરનારા થાવચ્ચાપુત્ર નામના શ્રી નેમિનાથના શિષ્ય આચાર્ય મહારાજે તે નગરીમાં આવીને તે શેઠ પ્રત્યે આ પ્રમાણે કહ્યું કે-''હે સુદર્શન! વિનયમૂળ ધર્મ કહેલો છે. અને તે વિનય સર્વ ધાતુઓના મધ્યે સુવર્ણની જેમ પ્રાયઃ શુભ પ્રકૃતિવાળાને જ પ્રાપ્ત થાય છે." કહ્યું છે કે - 'કમળોમાં સુગંધ કોણે ઉત્પન્ન કરી છે ? શેરડીમાં મધુરતા (મીઠાશ) કોણે ઉત્પન્ન કરી છે ? ઉત્તમ જાતિના હસ્તિઓને લીલાપૂર્વક ગમન કોણે શીખવ્યું છે ? તથા ઉચ્ચ કુળમાં જન્મેલાને વિનય કોણ શીખવે છે? વળી હરણીઓનાં નેત્રોમાં અંજન કોણ કરે છે? મોરનાં પીંછાં કોણ ચીતરે છે? કમળોને વિષે પત્રની રચના કોણ કરે છે? તેમજ ઉચ્ચ કુળમાં ઉત્પન્ન થયેલા પુરુષોને વિનય કોણ શીખવે છે? અર્થાતુ એ સર્વ સ્વભાવથી જ સિદ્ધ છે.' વળી શ્રુતજ્ઞાનના અર્થી પુરુષે વિશેષે કરીને ગુર્વાદિકનો વિનય કરવામાં પ્રવર્તવું. કહ્યું છે કે-'' અપ્રિને સ્પર્શ કરેલા ગુરુરૂપી કૂવામાંથી જ્ઞાનરૂપી અમૃતજળ લેવા માટે માત્ર એક વિનય જ પગના આવર્તની ધૃષ્ટતાને ધારણ કરે છે." તથા - ''વિનયથી જ્ઞાન, જ્ઞાનથી દર્શન, (સમક્તિ) દર્શનથી ચારિત્ર અને ચારિત્રથી મોક્ષ પ્રાપ્ત થાય છે, મોક્ષમાં નિરાબાધ સુખ છે." વળી વિનયથી ગ્રહણ કરેલું શ્રુત તત્કાળ ફળદાયક થાય છે, તે સિવાયનું ફળદાયક થતું નથી. તે ઉપર દેષ્ટાંત નીચે પ્રમાણે :-

## विनय ઉपर देष्टांत

રાજગૃહ નગરમાં શ્રેણિક રાજાએ એકદા શ્રી મહાવીર સ્વામીના મુખથી ચેલણા રાણીના સતીપણાનો નિર્ણય સાંભળીને તેણીના ગુણથી રંજિત થઈ તેને કહ્યું કે-'' હે પ્રિયા ! બીજી રાણીઓના કરતાં કેવો અધિક મનોહર પ્રાસાદ હું તારે માટે કરાવું?" ત્યારે ચેલણાએ કહ્યું કે - ''મારે માટે એક સ્તંભવાળો પ્રાસાદ કરાવી આપો.'' રાજાએ તેવો પ્રાસાદ કરાવવા માટે અભયકુમારને આજ્ઞા કરી. અભયકુમારે કારીગરોને આજ્ઞા કરી. કારીગરો તેવા પ્રાસાદને યોગ્ય મોટા કાષ્ટને માટે અટવીમાં પરિભ્રમણ કરવા લાગ્યા. તેમણે સારા લક્ષણવાળું, ઘણી છાયાવાળું, આકાશ સુધી ઊંચું, પુષ્પફળથી ફળેલું, મોટી મોટી શાખાવાળું અને મોટા સ્કંધ (થડ) વાળું એક વૃક્ષ દીઠું. તે જોઈને હર્ષ પામેલા કારીગરો વિચાર કરવા લાગ્યા કે, ''ખરેખર આ વૃક્ષ દેવતાધિષ્ઠિત હોવું જોઈએ. કહ્યું છે કે - 'જેવું તેવું સ્થાન પણ દેવરહિત હોતું नथी, तो पछी शुल सक्षणवाणां मोटां वृक्ष ते हेवताना वासरछित શેનાં જ હોય?' પરંતુ ''આવા દેવતાધિષ્ઠિત વૃક્ષનો છેદ કરવાથી આપણા સ્વામીને (રાજાને) કાંઈ વિઘ્ન ન થાઓ." એમ વિચારીને તે દિવસે તે વ્રક્ષના અધિષ્ઠાયક દેવની આરાધના માટે ઉપવાસ કરીને તથા ગંધ, ધૂપ અને પુષ્પાદિક વડે તેન પૂજા કરીને કારીગરો પોતપોતાને સ્થાનકે ગયા. તેમની ભક્તિથી તે વૃક્ષના અધિષ્ઠાયક દેવે પ્રસન્ન થઈને રાત્રિએ અભયકુમારને કહ્યું કે-''હું સર્વ ઋતુઓના પુષ્પ ફળવાળા વૃક્ષોથી સુશોભિત, નંદનવન જેવા ઉદ્યાન વડે અલંકૃત અને ચોતરફ કિલ્લાવાળો એકસ્તંભી પ્રાસાદ કરી આપીશ, માટે મારા ભુવનની ઉપર રહેલા વૃક્ષને તમે છેદાવશો નહી.'' તે સાંભળીને અભયકુમારે તે વાત અંગીકાર કરી, એટલે અચિંત્ય શક્તિવાળા તે વ્યંતર દેવે તેવા પ્રકારનો પ્રાસાદ તરત જ બનાવી આપ્યો. કહ્યું છે કેઃ- ''વચનથી બંધાયેલા દેવો સેવકથી પશ અધિક સેવા કરનારા થાય છે.'' શ્રેણિક રાજા કે જે એકલા પ્રાસાદનો જ અર્થી હતો, તે આવા પ્રકારના ઉદ્યાનથી સુશોભિત પ્રાસાદને જોઈને દૂધ પીવાનો આરંભ કરતાં તેમાં જેમ સાકર પડે તેમ માનવા લાગ્યો. પછી રાજાના આદેશથી ચેલણા રાણી પદ્મ (કમળ) સરોવરમાં મગ્ન થએલી લક્ષ્મીની જેમ તે પ્રાસાદમાં રહીને નિરંતર ક્રીડા કરવા લાગી.

એકદા તે નગરમાં વસનારી એક માતંગી (ચંડાળની સ્ત્રી) ને અકાળે આમ્રફળ (કેરી) ખાવાનો દોહદ થયો, તેથી તેણીએ પોતાના પતિ કે જે વિદ્યાસિદ્ધ હતો તેને ચેલણાના ઉદ્યાનમાંથી આમ્રફળ લાવવા માટે અત્યંત આગ્રહપૂર્વક કહ્યું. તે માતંગ શ્રેણિક રાજાથી અત્યંત ભય પામતો હતો તો પણ સ્ત્રીના આગ્રહને લીધે 'અવનામિની' નામની વિદ્યા વડે આમ્રવૃક્ષની શાખા નીચે નમાવી ઈચ્છા પ્રમાણે આમ્રફળો લઈને પછી 'ઉન્નામિની' વિદ્યા વડે શાખાને ઊચે હતી તેવી કરી ચોરની જેમ નાશીને ઘેર જતો રહ્યો. કહ્યું છે કે,–

न किं कुर्यान्न किं दद्यात्स्त्रीभिरभ्यर्थितो नरः। अनश्वा यत्र हेषन्ते, शिरोऽपर्वीपा मुंडितम् ।। १।। અર્થ- ''સ્ત્રીએ પ્રાર્થના કરેલો પુરુષ શું ન કરે ? અને શું ન આપે ? સ્ત્રીને વશ થયેલ પુરુષ ગધેડો થઈને હેષારવ કરે છે (હણહણે છે,) અને 'પર્વ વિના પણ શિરમુંડન કરાવે છે.''

આ શ્લોક સંબંધી કથા ભોજપ્રબંધમાં છે, તેનો સાર એ છે કે ભોજરાજા તથા કાળીદાસ કવિ એ બન્ને એક જ વેશ્યા ઉપર આસક્ત હતા. એક દિવસ ભોજરાજાએ વેશ્યાને કહ્યું કે- ''જ્યારે કાળીદાસ તારી પાસે આવે, ત્યારે તારે તેને કહેવું કે- તમે દાઢી મૂછ મુંડાવીને મારી સાથે વિલાસ કરો." વેશ્યાએ કાળીદાસને તેમ કરવા કહ્યું, ત્યારે કાળીદાસે તે જ પ્રમાણે કર્યું. પછી બીજે દિવસ રાજસભામાં કાળીદાસ આવ્યો ત્યારે, ભોજરાજાએ કહ્યું કે –

''कालिदास कविश्रेष्ठ ! कस्मिन् पर्वणि मुंडनम् ।

(હે ઉત્તમ કવિ કાળીદાસ! કયા પર્વમાં તમે આ મુંડન કરાવ્યું છે?)"

તે સાંભળીને કાળીદાસે કહ્યું કે-

''अनश्वा यत्र हेषन्ते तस्मिन् पर्वणि मुंडनम् ॥१।।

જે પર્વમાં ગધેડા હેષારવ કરે છે, તે પર્વમાં મેં મુંડન કરાવ્યું છે." ઇત્યાદિ.

પ્રાતઃકાળે ચેલણા રાણીએ આમ્રવૃક્ષ પરથી ફળ ચુંટાયેલાં જોઈને રાજાને જણાવ્યું. ત્યારે રાજાએ અભયકુમાર મંત્રીને બોલાવીને કહ્યું કે- ''જેની આવી શક્તિ છે, તે અંતઃપુરમાં પણ ઉપદ્રવ કરી શકે, માટે સાત દિવસમાં આ આમ્રફળના ચોરને પ્રગટ કરજે (હાજર-કરજે); નહિ તો ચોરના જેવો તારો દંડ કરવામાં

૧. પર્વ એટલે ગ્રહણ વિગેરે યોગ. તે દિવસે તીર્થસ્થાને દાઢી-મૂછ સહિત મુંડન કરાવવાનો વિધિ લૌકિક શાસ્ત્રમાં છે. આવશે." તે સાંભળીને અભયકુમારે રાજાની આજ્ઞા સ્વીકારી ચોરની શોધ કરવા માંડી. છેલ્લે દિવસે કોઈ ઠેકાણે પૌરલોકોનો મોટો સમુદાય એકઠો થયો હતો, ત્યાં અભયકુમારે પોતાની બુદ્ધિથી 'બૃહત્કુમારીની' કથા કહીને તે ચોરને પ્રગટ કર્યો. તે કથા આ પ્રમાણેઃ-

# બૃહત્કુમારીની કથા

વસંતપુરમાં નિર્ધન જીર્ણ શેઠને બૃહત્ કુમારી નામની અત્યંત સ્વરૂપવાળી પુત્રી હતી. તે કુમારી હંમેશા કામદેવની પૂજા કરવા માટે ઉદ્યાનમાંથી પુષ્પોની ચોરી કરતી હતી. તેણીને એક દિવસે માળીએ પુષ્પ ચોરતાં જોઈ પકડી. અને તેણીના સ્વરૂપથી મોહ પામેલા તે ઉદ્યાનપાળે ભોગ માટે તેણીની પ્રાર્થના કરી. ત્યારે તે બોલી કે- ''હું કુમારી છું, તેથી સ્પર્શ કરવા લાયક નથી.'' કહ્યં છે કે- ''રજસ્વલા. સમાન ગોત્રવાળી. પોતાની જાતથી ઊંચી જાતવાળી, પ્રવ્રજ્યા (દીક્ષા) દીધેલી, તથા મિત્ર, રાજા અને ગુરુની સ્ત્રી–એ આઠ સ્ત્રીઓ ગમન (સ્પર્શ) કરવા લાયક નથી." ત્યારે ઉદ્યાનપાન બોલ્યો કે- ''તું જે વખતે પરણે તે જ દિવસે પ્રથમ મારી પાસે તારે આવવું." કુમારીએ તે વાત સ્વીકારી અને પોતાને ઘેર ગઈ. પછી અનુક્રમે કેટલેક કાળે તે કુમારી પરણી. રાત્રે તેણીએ પોતાની પ્રતિજ્ઞા પોતાના પતિને કહી. ત્યારે પતિએ તેણીને સત્યવક્તા જાણી માળી પાસે જવાની રજા આપી, એટલે તે સુવર્ણ અને રત્નના અલંકારો ધારણ કરીને ઉદ્યાનપાળ પાસે જવા ચાલી. માર્ગમાં ચોરોએ તેણીને રોકી. તેમની પાસે સત્ય વાત જાહેર કરી અને ''પાછી વળતાં તમે લુંટી લેજો'''એમ કહ્યું, ત્યારે તેંઓએ તેણીને સત્ય પ્રતિજ્ઞાવાળી જાણી તથાં ''પાછી આવશે ત્યારે લૂંટીશું'' એમ ધારી તેણીને રજા આપી. આગળ જતાં ક્ષુધાથી કુશ થયેલા राक्षसे तेणीने रोडी, त्यां पण ते જ रीते तेणीએ सत्य वात डली

એટલે તેણે તેણીને છોડી દીધી. અને ''પાછી આવશે ત્યારે ખાઈ જઈશ" એમ ધારીને ત્યાં જ બેઠો. પછી તે સ્ત્રી માળી પાસે ગઈ. માળીએ આશ્ચર્ય પામીને તેણીને માતાની જેમ નમસ્કાર કરી મુક્ત કરી. પછી વળતાં રાક્ષસે અને ચોરોએ પણ તેણીને છોડી દીધી. ઘેર આવી પતિની પાસે સર્વ હકીકત સત્ય રીતે કહી બતાવી, તેથી પતિની વિશેષ માનીતી થઈ.

આ પ્રમાણે કથા કહીને અભયકુમારે સર્વ માણસોને પૂછ્યું કે-"હે લોકો ! આ ચારમાંના કોણે દુષ્કર કાર્ય કર્યું કહેવાય?" ત્યારે કેટલાક ઇર્ષ્યાળુ પુરુષોએ પતિને દુષ્કરકારી કહ્યો, કેટલાક ક્ષુધાતુરોએ રાક્ષસને દુષ્કરકારી કહ્યો, જાર પુરુષોએ માળીને દુષ્કરકારી કહ્યો. અને પેલા આમ્રફળ ચોરનારા માતંગે ચોરને દુષ્કરકારી કહ્યો. તરત જ અભયકુમારે તેને પકડ્યો અને પૂછ્યું, એટલે તેણે સત્ય વાત કહી દીધી. પછી અભયકુમાર તેને રાજાની પાસે લઈ ગયા. રાજાએ કોધથી તેનો વધ કરવાનો હુમક કર્યો, ત્યારે અભયકુમારે કહ્યું કે " હે સ્વામી ! આની પાસે બે અપૂર્વ વિદ્યાઓ છે તે તો તમે ગ્રહણ કરો, પછી જેમ યોગ્ય લાગે તેમ કરજો. કહ્યું છે કે–

बालादपि हितं ग्राह्यममेध्यादपि काञ्चनम् । नीचादप्युत्तमां विद्यां स्त्रीरत्नं दुष्कुलदपि ॥१।।

અર્થ - બાળક પાસેથી પણ હિત વચન ગ્રહણ કરવું, અપવિત્ર વસ્તુમાંથી પણ સુવર્ણને ગ્રહણ કરવું, નીચ માણસ પાસેથી પણ વિદ્યા શીખી લેવી, અને નીચ કુળમાંથી પણ સ્ત્રીરત્ન લેવું.''

તે સાંભળીને રાજા સિંહાસન પર બેઠા બેઠા માતંગને પોતાની સન્મુખ નીચે બેસાડીને તેની પાસેથી ઉન્નામિની અને અવનામિની નામની વિદ્યા શીખવા લાગ્યા. પરંતુ ઘણીવાર ગોખવા છતાં પણ હૃદયમાં જરા પણ તે વિદ્યા આરૂઢ થઈ નહીં, ત્યારે શ્રેણિક રાજા તેના પર ક્રોધાયમાન થયા અને ''અરે! મારી સાથે પણ તું કપટ રાખે છે" એમ કહીને તેનો તિરસ્કાર કરવા લાગ્યા. તે વખતે અભયકુમારે રાજાને કહ્યું કે- ''હે દેવ ! વિનય વિના વિદ્યા ફળીભૂત થતી નથી, માટે એને સિંહાસન પર બેસાડીને આપ હાથ જોડીને નીચે પૃથ્વી પર બેસો." તે સાંભળીને રાજાએ પણ ''પ્રથમ પોતાના આત્માને વિનયમાં જોડવો જોઈએ, અને પછી વિદ્યા શીખાય છે. કારણ કે જલથી લતાની જેમ વિનયથી જ વિદ્યા વૃદ્ધિ પામે છે." આ પ્રમાણે નીતિશાસ્ત્રનું વચન સંભારીને પોતે વિદ્યાના અર્થી હોવાથી તે પ્રમાણે કર્યું. એટલે તરત જ તે બન્ને વિદ્યાઓ હૃદયમાં જાણે કોતરાઈ ગઈ હોય તેમ સ્થિર થઈ. પછી વિદ્યાગુરુ થવાથી તે ચોરને રાજાએ મુક્ત કર્યો, અને તેનો સત્કાર કર્યો. માટે વિનય-પૂર્વક શ્રુતજ્ઞાનનો અભ્યાસ કરવો.

#### ॥ ઇति द्वितीयो विनयायारः ॥

#### ત્રીજો બહુમાનઆચાર

શ્રુતજ્ઞાનના અર્થીએ ગુરુને વિષે બહુમાન ધરાવવું. બહુમાન એટલે અંતઃકરણની પ્રીતિ, બહુમાન હોય તો જ ગુરુ વિગેરેની એકાંતપણે છંદોનુવૃત્તિ-તેમની ઇચ્છાનુસાર વર્તણુક, તેમના ગુણનું ગ્રહણ, દોષનું આચ્છાદાન અને તેમના અભ્યુદયનું ચિંતવન વિગેરે થઈ શકે છે. ગુર્વાદિકને થોડું પણ દુઃખ હોય, તો પોતાના મનમાં અત્યંત દુઃખ થાય છે, અને તેના અભુદયમાં પોતે અત્યંત હર્ષ પામે છે. પહેલાં જે વિનયનું સ્વરૂપ કહ્યું તે (વિનય) તો બાહ્ય ઉપચારથી બક્તિરૂપે દેશ્યમાન થાય છે. તેવો વિનય છતાં પણ બહુમાન તો હોય અથવા ન પણ હોય. બહુમાન વિના ઘણા વિનયથી પણ શું? કારણ કે જીવ વિના એકલા દેહથી શું ? દ્રવ્ય વિના એકલા ઘરથી શું ? નાક વિનાના મુખ વડે શું ? દાન વિનાના ફોગટ માન વડે શું? ગંધરહિત પુષ્પે કરીને શું? રંગ વિનાના કુંકુમે કરીને શું ? જળરહિત સરોવરે કરીને શું? દાન વિનાના હસ્તે કરીને શું ? મૂર્તિ વિનાના દેરાસરે કરીને શું ? તથા મધ્યમણિ વિનાના હારે કરીને શું? કાંઈ પણ નહીં. તેથી વિનય કરતાં બહુમાનનું અધિક પ્રાધાન્ય કહેલું છે. અને તેટલા જ માટે વિનયાચારથી બહુમાનાચારને જુદો કહ્યો છે. શ્રુતજ્ઞાનના અર્થીએ આ બન્ને આચારનો આશ્રય કરવો જોઈએ. તે વિષે આગમમાં કહ્યું છે કે – "શ્રુતજ્ઞાનના અર્થીએ નિંદ્રા અને વિકથાનો ત્યાગ કરીને ત્રણ ગુપ્તિ વડે ગુપ્ત થઈને, અને બે હાથ જોડીને ભક્તિ-બહુમાન પૂર્વકઉપયોગ રાખી શ્રુતનું શ્રવણ કરવું, ઊંચા પ્રકારના વિનયથી, હાથ જોડવાથી તથા ગુરુની ઇચ્છાનુસાર વર્તન કરવાથી આરાધન કરેલા ગુરુજન વિવિધ પ્રકારના શ્રુતને તંત્કાળ આપે છે."

વિનય અને બહુમાન એ બન્નેના ચાર ભાંગા થાય છે-કોઈને ગુરુ પ્રત્યે વિનય હોય છે પણ બહુમાન હોતું નથી. શ્રીનેમિજીન પ્રત્યે કૃષ્ણ વાસુદેવના ''પાલક'' નામના પુત્રની જેમ ૧. કોઈને ગુરુ પ્રત્યે બહુમાન હોય છે, પણ વિનય હોતો નથી. શાંબકુમારની જેમ ૨. ભગવાન મહાવીર સ્વામી પ્રત્યે શ્રી ગૌતમસ્વામીજીની જેમ કોઈને તે બન્ને હોય છે ૩. અને કપિલાદાસી અને કાલસૌકરિક કસાઈ વિગેરેની જેમ કોઈને બેમાંથી એક પણ હોતા નથી ૪.

બહુમાન વિના એકલા ઘણા વિનયથી પણ ગ્રહણ કરેલી વિદ્યા ફળદાયક થતી નથી, અને બહુમાન કરવાથી થોડા વિનય વડે પણ ફળદાયક થાય છે. તે વિષે ગૌતમપૃચ્છામાં કહ્યું છે કે- ''જે માણસ મિથ્યા વિનય વડે વિદ્યા અથવા જ્ઞાનને ગ્રહણ કરીને ગુરુની

જ્ઞાનપદ ભજીએ રે

અવગણના કરે છે, તે માણસની વિદ્યા તથા જ્ઞાન નિષ્ફળ થાય છે. તથા વિનયસહિત અને ગુણે કરીને યુક્ત એવો જે માણસ ગુરુની પાસે બહુમાનપૂર્વક વિદ્યા ગ્રહણ કરે છે, તેની તે વિદ્યા સત્વર સફળ થાય છે."

# બહુમાન ઉપર બે નિમિત્તિયાની કથા

કોઈ એક સિદ્ધપુત્રની પાસે બે શિષ્યો અભ્યાસ કરતા હતા. जन्ने अशा विनय तथा लक्ति विगेरे जराजर डरता छता. परंतु તે બન્નેમાંથી એકને ગુરુને વિષે બહુમાન હતું, અને બીજાને તેવું નહોતું. તે બન્ને ઘાસ અને કાષ્ઠ લેવા માટે વનમાં ગયા. માર્ગમાં પગલાં જોઈને એક કહ્યું કે –''આગળ હાથી જાય છે.'' ત્યારે બીજો બોલ્યો કે - ''હાથી જતો નથી, પણ હાથણી જાય છે. તે પણ ડાબી આંખે કાણી છે, તેના પર એક સ્ત્રી અને એક પુરુષ બેઠેલા છે, તેમાં જે સ્ત્રી છે તે ગર્ભિણી અને તરત પ્રસવવાના સમયવાળી છે, તેણીએ રાતું વસ્ત્ર પહેરેલું છે, તથા તે થોડી મુદતમાં જ પુત્રને પ્રસવશે" તે સાંભળીને બીજો બોલ્યો કે-''હે ભાઈ! કેમ આમ દીઠા-ભાળ્યા વિના સંબંધ વિનાનું બોલે છે?" ત્યારે તે બોલ્યો કે-''જે જ્ઞાન છે તે પ્રતીતિ (ખાત્રી)ના સારવાળું જ હોય છે, તેથી મારી કહેલી સર્વ હકીકત આગળ જણાશે." પછી તે બન્ને કેટલીક પૃથ્વી આગળ ગયા, તેટલામાં તેશે તે જ પ્રમાશે સર્વ જોયું. તથા તે સ્ત્રીને પ્રસવનો સમય થયેલો હોવાથી ત્યાં એક વેલાઓની ઝૂંપડી કરી હતી અને તેમાં તે સ્ત્રી રહેલી હતી. તેથી भर्व वात तत्झण भणती आवी. पछी ते जन्मे त्यां क्षणवार रह्या. તેટલામાં તેણીએ પુત્ર પ્રસવ્યો તે જોઈને બીજો ''આશે આ સર્વ શી રીતે જાણ્યું?" એમ વિચારીને આશ્ચર્ય પામ્યો; તથા ''મેં કાંઈ પણ જાણ્યું નહીં" એમ વિચારીને ખેદ પામ્યો. ત્યાંથી બન્ને ચાલતા

ચાલતા નદીને કિનારે ગયા. તે વખતે એક વૃદ્ધ સ્ત્રી પાણી ભરવા ત્યાં આવી. તેણીનો પુત્ર પરદેશ ગયો હતો. ઘણા દિવસ થયા છતાં ઘેર આવ્યો નહોતો તેથી તેણીએ તે બન્નેને પૂછ્યું કે-''મારો પુત્ર ક્યારે આવશે ?" આ પ્રમાણે પૂછતાં જ તેણીના મસ્તક પરથી માટીનો ઘડો પડી ગયો, અને ભાંગી ગયો. તે વખતે મંદબુદ્ધિ-વાળાએ તેણીને કહ્યું કે -''કોઈ પ્રશ્ન પૂછે છે તે જ વખતે જે કાર્ય નીપજે તે પ્રશ્નનો ઉત્તર થયો એમ જાણવું. અથવા તે વખતે જેવું કાર્ય થયું હોય તેના જેવો જ ઉત્તર થયો જાણવો, અથવા તે વખતે જે રૂપે કાર્ય થયું હોય તે રૂપે તેનો ઉત્તર જાણવો. એ પ્રમાશે સદશપણા વડે સદશ ઉત્તર જાણવો, આ પ્રમાણે નિમિત્તશાસ્ત્રમાં કહેલું છે. તેથી હે વૃદ્ધા ! તારો પુત્ર મૃત્યુ પામ્યો છે, એમ જણાય છે." તે સાંભળીને બીજો બુદ્ધિમાન બોલ્યો કે-''હે ભાઈ ! એમ ન બોલ. તેણીનો પુત્ર ઘરે જ આવ્યો છે." એમ કહીને તેણે વૃદ્ધાને કહ્યું કે- ''હે વૃદ્ધા ! તું તારે ઘેર જલદી જા. તારો પુત્ર ઘેર આવી ્ગયો છે. ખોટી શંકામાં પડીશ નહીં." તે સાંભળીને તે વૃદ્ધા હર્ષ પામીને તરત જ પોતાને ઘેર ગઈ, તો ત્યાં પોતાનો પુત્ર આવેલો ુ હતો તેને જોયો, અને મા તથા પુત્ર સ્નેહથી મળ્યાં. પછી તે બન્ને શિષ્યો જેટલામાં ગુરુ પાસે આવ્યા તેટલામાં ઘશું ધન તથા ધોતિયાનો જોટો લઈને વૃદ્ધા પણ ત્યાં આવી, અને સત્ય નિમિત્ત કહેનારનો સત્કાર કર્યો. તે જોઈને પેલો મંદ બુદ્ધિવાળો શિષ્ય ગુરુ પર ક્રોધ કરીને બોલ્યો કે - ''નિરુપમ જ્ઞાનવાળા અને સર્વ જાણનારા આપ જેવા ગુરુ પણ વિનયવંત એવા પોતાના સરખા શિષ્યોમાં જો આ પ્રમાણે વિદ્યા આપવામાં અંતર રાખે તો તે કોની પાસે કહેવું? અને શું કહેવું? કોની પાસે આ ઉપાલંભ આપવો ? જો ચંદ્રમાંથી પણ અંગારાની વૃષ્ટિ થાય, સૂર્ય થકી પણ અંધકારની ઉત્પત્તિ થાય, કલ્પવૃક્ષ થકી પણ દારિદ્રચની પ્રાપ્તિ થાય,

ચંદનવૃક્ષથી પણ દુર્ગંધ નીકળે, અમૃત થકી પણ વિષનો આવેશ પ્રાપ્ત થાય, સજ્જન થકી પણ દુર્જનતાનું અધિકપણું જણાય, સારા वैद्यथी पण ઊલટी व्याधिनी ઉत्पत्ति थाय अने जल थडी पण जो અગ્નિ નીપજે તો તેમાં કોને દોષ દેવો?" તે સાંભળીને ગુરુ બોલ્યા કે -''હે શિષ્ય ! તું શા માટે આમ બોલે છે? મેં તને અને આને વિદ્યા આપવામાં અને શાસ્ત્ર શીખવવામાં કોઈ વખત ભેદ રાખ્યો નથી." પેલો શિષ્ય બોલ્યો કે -"ત્યારે આણે માર્ગમાં હાથણી વિગેરેનું વૃત્તાંત શી રીતે જાણ્યું? અને મેં કેમ ન જાણ્યું ?" ગુરુએ સાચું જાણી શકેલા શિષ્યને પૂછ્યું કે-''હે સારી બુદ્ધિવાળા ! તેં તે સર્વ વૃત્તાંત શી રીતે જાશ્યું ?'' ત્યારે તે બોલ્યો-'' હે ગુરુજી ! આપના પ્રસાદથી તથા તે તે પ્રકારની નિશાનીઓ જોવાથી મેં જાણ્યું. તે આવી રીતે કે - માર્ગમાં હાથણી મૂતરેલી હતી, તેના રેલા હાથી કરતાં જુદા આકારના હોય છે તેથી મેં હાથણી જાય છે એમ જાણ્યું. માર્ગમાં માત્ર દક્ષિણ (જમણી) બાજુએ જ કોઈ કોઈ ઠેકાણે સૂંઢ વડે ઘાસ લઈ લઈને તેણીએ ભક્ષણ કર્યું હતું, તેથી ડાબી આંખે કાણી છે, એમ જાણ્યું. માર્ગમાં ઉપર બેઠેલાં સ્ત્રીપુરુષે નીચે ઊતરીને કાયિકી (લઘુશંકા) કરી હતી, તે પરથી તેના પર સ્ત્રીપુરુષ બેઠાં છે, એમ જાણ્યું. જે સ્ત્રી હતી તેણે કાયિકી **ક**रीने ઊઠતાં બन्ने હાથે પૃथ्वी पर थोलो (टेडो) हीधो હतो, तेथी તે તરત પ્રસવવાવાળી છે એમ જાણ્યું. કાંટાવાળા નાના ઝાડ ઉપર વસ્ત્રનો છેડો ભરાયો હશે, તેના રાતા તાંતણા ત્યાં વળગેલા હતા. તે પરથી તે સ્ત્રીએ રાતું વસ્ત્ર પહેર્યું છે એમ જાણ્યું. વૃદ્ધા સ્ત્રીનો પુત્ર ઘેર આવ્યો, એ વાત મેં એ પરથી જાણી કે- જેમ ઘડો પડીને કૂટી ગયો, તે પૃથ્વી (માટી) માંથી ઉત્પન્ન થયો અને પૃથ્વીની સાથે મળી ગયો, તેમ આનો પુત્ર પણ આ વૃદ્ધાથી ઉત્પન્ન થયેલો છે, તે તેણીને મળવો જોઈએ, એમ ધારીને મેં ઘેર આવ્યાનું કહ્યું." તે

સાંભળીને તેની અત્યંત તીક્ષ્ણ બુદ્ધિથી હર્ષ પામેલા ગુરુએ બીજા શિષ્યને કહ્યું કે- "હે વત્સ ! તું મારે વિષે વિવિધ પ્રકારનો વિનય કરતાં છતાં પણ તારું તેવા પ્રકારનું મારા વિષે બહુમાન નથી, અને આ તો મારા પ્રત્યે અત્યંત બહુમાન ધરાવે છે, તેમજ તેની વિનયવાળી બુદ્ધિ છે, માટે સારી રીતના બહુમાન-યુક્ત હોય, તો જ વિદ્યા ફલદાયક થાય છે. તેથી આ બાબતમાં મારો કાંઇ પણ દોષ નથી." આ પ્રમાણે ઘણો વિનય છતાં પણ બહુમાનવાળાને ફળની સિદ્ધિ થઈ અને બહુમાન રહિતને ફળની અસિદ્ધિ થઈ એમ સમજવું.

હવે વિનય થોડો છતાં પણ બહુમાને કરીને ફળની પ્રાપ્તિ થાય છે. તે પર દષ્ટાંત કહે છે. કોઈ એક પર્વતમાંથી પાણીનાં ઝરણાં વહેતાં હતાં. તે ઠેકાણે એક શિવની મૂર્ત્તિ પ્રત્યક્ષ પ્રભાવવાળી હતી. તેની કોઈ અક બ્રાહ્મણ હંમેશાં શુદ્ધ થઈને ચંદન પુષ્પાદિક વડે બહુ ભક્તિપૂર્વક પૂજા કરતો હતો. અને એક ભિલ્લ એક હાથમાં ધનુષ અને બાણ રાખીને, એક હાથમાં બિલિપત્ર લઈને તથા મુખમાં પાણી ભરીને તેની પૂજા કરવા આવતો. તે પ્રથમ કરેલી બ્રાહ્મણની પૂજાને પગ વડે કાઢી નાંખીને કોઈ પ્રકારની બીજી પૂજાની સામગ્રી વિના માત્ર મુખમાં ભરેલા પાણીના કોગળા વડે તે મૂર્ત્તિને નવરાવી તેના પર બિલિપત્ર ચડાવતો, પરંતુ તે અંતઃકરણના બહુમાનથી पूर्वा डरतो હतो. मूर्णपशाने क्षीधे योग्य प्रકारनो विनय डरवानुं તેને જ્ઞાન નહોતું. તો પણ કેવળ બહુમાનથી જ પ્રસન્ન થયેલા શિવ તેની સાથે હંમેશા કુશળ પ્રશ્નાદિક વાર્તા કરતા હતા. એક દિવસ તે વૃત્તાંત પેલા બ્રાહ્મણના જાણવામાં આવ્યો, ત્યારે તેણે ક્રોધથી શિવને ઉપાલંભ દીધો કે- ''હે શિવ! તું પણ તે ભિલ્લ જેવો જ જણાય છે." ત્યારે શિવે તેને કહ્યું કે- ''એ ભિલ્લ મારા પર અત્યંત

જ્ઞાનપદ ભજીએ રે

અનુરાગી છે તેની તને કાલે સવારે ખાત્રી થશે." તે સાંભળીને બ્રાહ્મણ તેની અવગણના કરીને ઘેર ગયો. બીજે દિવસે પ્રાતઃકાળે શિવે પોતાનું એક નેત્ર કાઢી નાંખ્યું. થોડીવારે બ્રાહ્મણ પૂજા કરવા આવ્યો, તે તે પ્રમાણે જોઈને કાંઈક ખેદ કરીને ઊભો રહ્યો. એટલામાં પેલો ભિલ્લ આવ્યો. તેણે પણ શિવનું એક નેત્ર જોયું નહીં. તેથી તે ઘણો જ ખેદ કરવા લાગ્યો. અને તરત જ ભાલા વડે પોતાનું નેત્ર કાઢીને તે શિવને અર્પણ કર્યું. તે વખતે શિવે પ્રસન્ન થઈને તેને તેનું નેત્ર પાછું આપ્યું, અને રાજ્ય આપ્યું.

આ પરથી એમ સમજવાનું છે કે હૃદયના બહુમાનથી જ ગુરુ તથા દેવો તુષ્ટમાન થાય છે. જિનસ્તુતિમાં પણ કહ્યું છે કે- ''હે પ્રભુ! તમે આ આંખો વડે દેખાતા નથી, તથા મહાપૂજા વડે પણ આરાધન કરાતા નથી, પરંતુ ઘણા ભક્તિરાગે કરીને તથા આજ્ઞાનું પાલન કરવા વડે કરીને જ પ્રસન્ન થાઓ છો."

તે ભિલ્લનું બહુમાન જોઈને બ્રાહ્મણ ચિત્તમાં ચમત્કાર પામ્યો. આ પ્રમાણે બહુમાન અને અબહુમાનનું ફળ જાણીને વિવેકી પુરુષે ગુર્વાદિકનું સારી રીતે બહુમાન કરવામાં યત્ન કરવો.

॥ ઇતિ તૃતીયો બહુમાન આચારः ॥

### ચોથો ઉપધાનાચાર

શ્રુતજ્ઞાનના અર્થીએ વિધિ પ્રમાણે ઉપધાન વહન કરવા જોઈએ. તેમાં ''ઉપ'' એટલે સમીપે, 'અધીયતે' એટલે સૂત્રાદિક ભણાય.'' શબ્દાર્થ વડે ઉપધાન એટલે શ્રુતના આરાધન માટે અમુક પ્રકારની શાસ્ત્રવિહિત તપસ્યા વિશેષ. તેમાં સાધુઓને આવશ્યક વિગેરે શ્રુતના આરાધન માટે આગાઢ અને અનાગઢ યોગરૂપ સિદ્ધાન્તને અનુસારે પોતપોતાની સામાચારી પ્રમાણે ક્રિયા જાણવી. અને શ્રાવકોને માટે

તે પંચ પરમેષ્ઠિ નમસ્કાર વિગેરે સૂત્રના આરાધન માટે શ્રી મહાનિશીથ સૂત્રમાં કહેલાં છ ઉપધાન પ્રસિદ્ધ છે તે જાણવા. જેમ સાધુઓને યોગનું વહુ કર્યા વિના સિદ્ધાંતનું વાંચવું ભણવું શુદ્ધ થતું નથી, તેમ ઉપધાન તપ કર્યા વિના શ્રાવકોને પણ નમસ્કાર (નવકાર) આદિ સૂત્રનું ભણવું ગણવું શુદ્ધ થતું નથી. મહાનિશીથ સૂત્રમાં અકાલ, અવિનય, અબહુમાન, અનુપધાન વિગેરે આઠ પ્રકારના જ્ઞાનકુશીલમાં અનુપધાન નામના કુશીલને ઘણા દોષવાળો કહ્યો છે. તેમાં આ પ્રમાણેના અર્થવાળો આલાવો છે - '' હે ગૌતમ! આ આઠ પ્રકારના જ્ઞાનકુશીલમાં જે કોઈ માણસ અનુપધાને કરીને (ઉપધાન કર્યા વિના) પ્રશસ્ત જ્ઞાનનો અભ્યાસ કરે અથવા કરાવે અથવા અભ્યાસ કરતા કરાવતાની અનમોદના કરે. તેમને મહાપાપ કર્મવાળા જાણવા. કેમકે તેઓ પ્રશસ્ત જ્ઞાનની મોટી આશાતના કરેં છે, એમ જાણવું." ગૌતમ ગણધર પૂછે.છે- ''હે ભગવાન્ ! જો એમ છે તો પંચમંગલ (નવકાર)નું ઉપધાન શી રીતે કરાવવું?" ભગવાન જવાબ આપે છે ''હે ગૌતમ! પ્રથમ જ્ઞાન અને પછી દયા. અને દયા વડે સર્વે જગતના જીવોના પ્રાણરૂપ સત્ત્વોને પોતાના સમાન જોવા, તે દયા વિગેરે સર્વે જ્ઞાનથી જ પ્રવર્તે છે. હે ગૌતમ! જે વિધિ વડે પંચમંગળનું ઉપધાન કરાવવું યોગ્ય છે તે આ પ્રમાણે-સારા એવા તિથિ, કરણ, મુહૂર્ત, નક્ષત્ર, યોગ અને લગ્ન હોય તથા ચંદ્રનું બળ હોય ત્યારે જાત્યાદિક આઠે મદનો ત્યાગ કરીને, તથા અત્યંત તીવ્ર શ્રદ્ધા અને સંવેગ ઉત્પન્ન થવાથી ઉલ્લાસ પામતા મહા શુભ અધ્યવસાયને અનુસારે ભક્તિ અને બહુમાનપૂર્વક તથા નિદાન (નિયાણા) રહિત, દ્વાદશ ભક્ત (પાંચ ઉપવાસ) કરીને, ચૈત્યાલયમાં જંતુરહિત પ્રદેશને વિષે જઈને નવા નવા સંવેગ વડે ઉછળતા અને અત્યંત ગાઢ, અચિંત્ય તથા પરમ શભ પરિણામ ઉત્પન્ન થવાથી ઉલ્લાસ પામતા દેઢ અંતઃકરણ-વાળા શ્રાવ કે પાંચ અધ્યયન અને એક ચૂલાએ કરીને સહિત તથા

શ્રેષ્ઠ એવા પ્રવચન દેવતાએ અધિષ્ઠિત પંચમંગલ રૂપ મહાશ્રુતસ્કંધનું પહેલું અધ્યયન કે જે ત્રણ પદે કરીને વ્યાપ્ત, એક આલાવાવાળું, સાત અક્ષરથી બનેલું, અનંત ગમ, પર્યાય અને અર્થને સાધનારું તથા સર્વે મહામંત્રો અને પ્રવર (ઉત્તમ) વિદ્યાઓનાં પરમ બીજરૂપ છે, તે (નમો અરિહંતાણં રૂપ) પહેલું અધ્યયન ભણવું. તે દિવસે આચામ્લે (આયંબિલ) કરીને પારણું કરવું. તે જ પ્રમાણે બીજે દિવસે બે પદે કરીને વ્યાપ્ત, એક આલાવાવાળું અને પાંચ અક્ષરવાળું 'નમો સિદ્ધાણં' રૂપ બીજું અધ્યયન આચામ્લ કરીને ભણવું. એ જ પ્રમાણે પાંચ દિવસે કરીને પાંચ અધ્યયન આચામ્લ કરીને ભણવું. એ જ પ્રમાણે પાંચ દિવસે કરીને પાંચ અધ્યયન આચામ્લ કરીને ભણવું. એ જ પ્રમાણે પાંચ દિવસે કરીને પાંચ અધ્યયન આચામ્લ કરીને ભણવું. આ જા પ્રમાણે પછી આલાવાવાળી અને તેત્રીશ અક્ષરવાળી 'એસો પંચ નમુક્કારો ઇત્યાદિ" ચૂલાને છકે, સાતમે દિવસે દરરોજ આચામ્લ કરીને ભણવી. પછી અક્રમભક્ત (ત્રણ ઉપવાસ) કરીને અનુજ્ઞા લઈને આખો મંત્ર અવધારવો.

ત્યારપછી ઇર્યાપથિક સૂત્ર (ઇરિયાવાહી) ભણવું. ગૌતમ ગણધર પૂછે છે- ''હે ભગવાન ! તે ઇર્યાપથિક સૂત્ર કઈ વિધિએ ભણવું?'' ભગવાન જવાબ આપે છે- ''હે ગૌતમ ! પંચમંગલ મહાશ્રુતસ્કંધની જ જેમ તેટલા જ તપ વડે ઇર્યાપથિક સૂત્ર ભણવું. ર શકસ્તવ (નમુથ્યુણં) એક અક્રમ અને બત્રીશ આયંબિલ વડે ભણવું. ૩ અર્હત્સ્તવ (ચૈત્યસ્તવ - અરિહંતચેઈઆણં) એક ઉપવાસ અને ત્રણ આયંબિલ વડે ભણવું. ૪ ચતુર્વિંશતિ સ્તવ (લોગસ્સ) એક છ8, એક ઉપવાસ અને પચીશ આયંબિલ વડે ભણવું. ૫ તથા જ્ઞાનસ્તવ (શ્રુતસ્તવ ને સિદ્ધસ્તવ) એક ઉપવાસ અને પાંચ આયંબિલ વડે ભણવું. ૬'' ઇત્યાદિ<sup>\*</sup>

\* આમાં પહેલું, બીજાું, ચોથું ને છટ્ટું ઉપધાન એક સાથે વહન કરવામાં આવે છે, અને ત્રીજું ને પાંચમું ઉપધાન ત્યારપછી જીદું જાદું પણ વહન કરી શકાય છે.

ઉપર પ્રમાણે ઉપધાન વહન કર્યા પછી ઉત્તમ એવું તિથિ, કરણ, મુહૂર્ત, નક્ષત્ર, યોગ, લગ્ન અને ચંદ્રનું બળ હોય ત્યારે શક્તિ અનુસાર જગદ્ગુરુ શ્રીજિનેશ્વરની પૂજા કરીને તથા મુનિ વર્ગને પ્રતિલાભીને ગુરુ સહિત સાધું, સાધ્વી, સાધર્મિક અને બંધુ વર્ગને સાથે લઈને વાજતે ગાજતે પ્રથમ ગામના ચૈત્યોને વંદના કરવી. ત્યાર પછી ગુણવાન સાધુઓનું તથા સાધર્મિકજનોનું પોતાની શક્તિ પ્રમાણે પ્રણામ વિગેરે કરવાથી તથા સૂક્ષ્મ, બહુ મૂલ્યવાળાં કોમળ અને ઉજ્જ્વળ વસ્ત્ર વિગેરેથી મહા સન્માન કરવું. પછી ગુરુએ धर्मदेशना आपवी. पछी अत्यंत श्रद्धा अने संवेगवान ते श्रावहने યાવજજીવનો અભિગ્રહ આપવો કે ''તારે આજથી આરંભીને જીવન પર્યંત ત્રણે કાળ દરરોજ ચૈત્યવંદના કરવી (દર્શન પૂજા કરવી) વિગેરે." પછી મંત્રેલી ગંધ મુષ્ટિઓ સાતવાર તેના મસ્તક પર 'નિથ્થારગો, ભવિજ્જાસી' 'તુ નિસ્તારક થા' (સંસારસમુદ્રનો પાર પામ) એમ બોલતાં ગુરુએ નાંખવી. પછી ચતુર્વિધ સંઘે પણ તેના મસ્તક પર ગંધ મુષ્ટિઓ નાંખવી. ત્યારપછી ગુરુએ જગદુગુરુ શ્રીજિનેશ્વરની કરેલી પૂજાના એક ભાગમાંથી સુગંધવાળી, નહીં કરમાયેલી અને ઉજ્જ્વળ (શ્વેત) એવી પુષ્પની માળા ગ્રહણ કરીને पोताना डाथवती तेना जन्ने जल्मा पर आवी जाय तेम नांजवी." અને નાંખતા નાખતાં ગુરુએ તેના ઉપબુંહણાદિક બોલવા. ગૌતમસ્વામીજી પૂછે છે ''હે ભગવાન! તે ઉપબૃંહણા શું ?'' ભગવાન કહે છે- "હે ગૌતમ ! પાંચ મંગળની જેમ સામાયિક विगेरे समग्र श्रुतज्ञान तेने लाशाववुं, अने ते विनय ઉपधान वडे ભણાવવું. વિશેષ એટલે કે ભણવા ઇચ્છનાર શ્રાવકોએ આઠ પ્રકારનો કાળાદિક જ્ઞાનાચાર પ્રયત્નપૂર્વક પાળવો. ન પાળે તો મોટી આશાતના લાગે. વળી દ્વાદશાંગ શ્રુતજ્ઞાન ભણવા ભણાવવાનો કાળ

૧. હાલમાં રેશમની ગૂંથેલી માળા પહેરાવામાં આવે છે.

જ્ઞાનપદ ભજીએ રે

રાત્રિ અને દિવસના પ્રથમ અને છેલ્લા પ્રહરનો છે, પણ પંચમંગળ ભણવા ભણાવવાનો કાળ તો આઠે પ્રહરનો છે. તથા પ઼ંચમંગળ (નવકાર) સામાયિક લીધું હોય અથવા ન લીધું હોય તો પણ ભણાય છે, પરંતુ સામાયિકાદિક શ્રુત તો આરંભ અને પરિગ્રહના ત્યાગપૂર્વક યાવજ્જીવ સામાયિક ઉચરેલું હોય તેનાથી જ (સાધુથી જ) ભણી શકાય છે, પણ આરંભ અને પરિગ્રહધારી તથા જેણે સામાયિક લીધું નથી એવા શ્રાવકને ભણવા યોગ્ય નથી.

પાંચ મહા મંગળને આલાવે આલાવે (દરેક આલાવે) આયંબિલ કરવું, તથા શક્રસ્તવાદિકને વિષે આયંબિલ કરવું તેમજ દાદશાંગ શ્રુતજ્ઞાનના ઉદેશના અધ્યયનને વિષે પણ એ જ પ્રમાણે આયંબિલ કરવું, ગૌતમસ્વામીજી પૂછે છે. ''હે ભગવાન ! પંચમંગલ મહાશ્રુતસ્કંધનું આ વિનયોપધાન આપે અત્યંત દુષ્કર કહ્યું. તેથી આ મોટી નિયંત્રણા બાળ જીવોથી શી રીતે બંને?" ભગવાન જવાબ આપે છે કે ''હે ગૌતમ ! જે કોઈ માણસ આ નિયંત્રણાને ન ઇચ્છે એટલે ન કરે અને વિનયોપધાન કર્યા વિના જ પંચમંગલાદિક શ્રુતજ્ઞાન ભણે, અથવા ભણાવે, અથવા તેની અનુમોદના કરે, તેઓ પરસ્પર એકબીજાને પાપમાં નાંખે છે; તેમને ધર્મની પ્રીતિવાળા કહેવા નહીં, તેઓ ગુરુની આશાતના કરનારા જાણવા, તથા અતીત. અનાગત અને વર્તમાન તીર્થંકરોની અને શ્રતજ્ઞાનની આશાતના કરનારા જાણવા તથા તે અનંત સંસાર-સાગરમાં ભ્રમણ કરે છે. કેમકે આ વિનયોપધાનની ચિરાકાળની નિયંત્રણા છે. વળી હે ગૌતમ ! જે કોઈ વિધિ પ્રમાણે કરે, જરા પણ અતિચાર લગાડે નહીં, અને યથોક્ત વિધાન પ્રમાણે જ પંચમંગલાદિક શ્રુતજ્ઞાનનું વિનયોપધાન કરે તે સૂત્રની હીલના કરનારો નથી, તથા વારંવાર ભવમાં ભ્રમણ કરવારૂપ ગર્ભવાસાદિક અનેક પ્રકારનાં દુઃખોને પામતો નથી. અહીં વિશેષ એટલું છે કે-

२६०

હે ગૌતમ ! જેઓ બાળક છે તથા પુશ્યપાપને પણ નહીં જાણનારા છે, તેઓ પંચમંગલ ભણાવવાને સર્વથા અયોગ્ય છે. તેઓને પંચમંગલ મહાશ્રુતસ્કંધનો એક પણ આલાવો આપવો (શીખવવો) નહીં. કેમકે અનાદિકાળ ભવભ્રમણ કરવાથી ઉપાર્જન કરેલા અશુભ કર્મરાશિને દહન કરવા સમર્થ એવા આ પંચમંગલને પામીને બાળજનો તેનું સારી રીતે આરાધન કરી શકે નહીં, અને ઊલટા તે પંચમંગલને લઘુતા પમાડે. તેથી તેવા લોકોને કેવળ ધર્મકથા કહીને જ ભક્તિવાળા કરવા. પછી જ્યારે ધર્મની શ્રદ્ધાવાળા, દઢ ધર્મવાળા તથા ભક્તિયુક્ત થાય ત્યારે આ પ્રત્યાખ્યાનનો નિર્વાહ કરવામાં તે સમર્થ થાય અને તે પ્રમાણે થયેલ છે એમ જાણ્યા પછી જ તેને આ વિનયોપધાન કરાવવું.

પછી ઉપધાન વહન કરનારને રાત્રિભોજનનું પણ બે પ્રકારે ત્રણ પ્રકારે, કે ચાર પ્રકારે (દુવિહાર, તિવિહાર કે ચોવિહારની રીતે) જેની જેવી શક્તિ હોય તે પ્રમાણે તેને પ્રત્યાખ્યાન કરાવવું. વળી હે ગૌતમ! પિસ્તાલીશ નવકારશી વડે એક ઉપવાસ થાય છે. તથા ચોવીશ પોરસી વડે, બાર પુરિમદ્ધ વડે, દશ અપાર્ધ (અવદ્ધ) વડે, ત્રણ નીવી વડે, ચાર એકલઠાણા વડે, બે આયંબિલ વડે અને એક શુદ્ધ આયંબિલ વડે એક ઉપવાસ થાય છે. (સાંસારિક રૌદ્ર ધ્યાન અને વિકથા રહિત તથા સ્વાધ્યાયમાં એકાગ્ર ચિત્તવાળાનું એક આયંબિલ માસક્ષમણથી પણ વધી જાય છે.) તેથી કરીને તે પ્રકારે અને તે રીતે ઉપધાન સંબંધી તપ કરે, પછી એની ગણત્રી કરીને જ્યારે એમ જણાય કે 'હવે આ આટલા તપ ઉપધાનથીએ પંચમંગલ ભણવાને યોગ્ય થયો છે" ત્યારે ગુરુએ તેને ભણાવવો, અન્યથા ભણાવવો નહીં."

ગૌતમસ્વામીજી પ્રશ્ન કરે છે કે- ''હે ભગવાન્ ! ઘણા કાળ સુધીની

આ ક્રિયા કરતાં જો કદાચ વચ્ચે જ તે મૃત્યુ પામે, તો નમસ્કાર રહિત તે શી રીતે મુક્તિમાર્ગ સાધી શકે?" ભગવાન કહે છે કે- "હે ગૌતમ ! જે સમયથી તેણે સૂત્રના આરાધન નિમિત્તે અશઠ ભાવથી પોતાની શક્તિ પ્રમાણે યત્કિંચિત (થોડો) પણ આરંભ કર્યો છે, તે જ સમયથી તેને સૂત્ર તથા અર્થને ભણેલો જાણવો, કેમકે તે (શ્રાવક) પંચનમસ્કાર સૂત્રને, અર્થને તથા તે બન્નેને અવિધિએ ગ્રહણ કરે નહીં. પરંતુ તેવી રીતે જ ગ્રહણ કરે કે જેથી ભવાંતરમાં પણ તે નાશ પામે નહીં. એવા શુભ અધ્યવસાયપણાને લીધે તે આરાધક જ થાય." ફરીથી ગૌતમસ્વામીજી ભગવાનને પૂછે છે કે- "હે ભગવાન ! બીજાને ભણતા સાંભળીને જ જેઓને શ્રુતજ્ઞાનાવરણના ક્ષયોપશમને લીધે પંચમંગલ (નવકાર) કંઠે થઈ જાય છે, તેમને પણ શું તપ ઉપધાન કરાવવું?" ભગવાન કહે છે-"હા, તેને પણ કરાવવું?" ગૌતમસ્વામીજી પૂછે છે- "હે ભગવાન્ ! તેને શા માટે ઉપધાન કરાવવું? " ભગવાન કહે છે-"હા માટે ઉપધાન કરાવવું? " ભગવાન કહે છે-"હા નહીં કરનારને જ્ઞાન્દુશીલિયા જાણવા."

અહીં કોઈ શંકા કરે કે - શ્રી આવશ્યક સૂત્રમાં નમસ્કારને સામાયિકના અંગ તરીકે કહ્યું છે, અને મહાનિશીથમાં મહાશ્રુતસ્કંધ તરીકે કહ્યું છે. તે બન્ને શી રીતે ઘટે? એનો જવાબ એ છે કે -જેમ આવશ્યક સૂત્રના પહેલા અધ્યયનની નિર્યુક્તિમાં જાુદું બતાવેલું સામાયિક પહેલું અધ્યયન કહેવાય છે, અને તે જ (સામાયિક) પ્રતિક્રમણ નામના ચોથા અધ્યયનમાં તેના એક દેશ (એક ભાગ) પણ દેખાય છે. એ જ પ્રમાણે નમસ્કાર પણ જ્યારે સામાયિકના આરંભમાં બોલાય ત્યારે તેનો જાુદું શ્રુતસ્કંધ જાણવું, વળી મહાનિશીથ સૂત્ર બીજા શ્રુત કરતાં વધારે વિશિષ્ટ છે એમ જણાય છે. કેમકે તેના અગાઢ યોગ છે, અને તેમાં પિસ્તાલીશ આયંબિલ

એક સાથે કરવામાં આવે છે. તેથી બીજા યોગોના તપ કરતાં તેના યોગનો તપ અતિ દુષ્કર છે, માટે તેનું ઉત્કૃષ્ટપણું સિદ્ધ થાય છે. આ (ઉત્ક્રષ્ટપણાના) કારણને લીધે પણ જેઓ મહાનિશીથને પ્રમાણિક માનતા નથી. તેઓની શી ગતિ ? તે અમે જાણી શકતા નથી. (અર્થાત ઘણી જ માઠી ગતિ થવી જોઈએ.) કેમ કે શ્રુતનો અપલાપ કરવો એ મહામોટું પાપ છે. મૂઢ બુદ્ધિવાળાએ ''મહાનિશીથ નામનું સૂત્ર શ્રુત કહેવાય કે નહીં, એવો સંદેહ રહે છે" એમ કદિ પણ કહેવું નહીં. કેમકે નંદિસૂત્ર અને પાક્ષિકસૂત્ર વિગેરેમાં ''નિસીહં મહાનિસીહં'' એ પ્રમાણે પ્રત્યક્ષ કહ્યું છે. (તેથી તે શ્રુત છે, એમ સિદ્ધ થાય છે.) વળી ''નંદિસુત્રાદિક પણ શ્રુત ગણાય કે નહીં?" એવી શંકા કરવી નહીં કારણ કે એમ કહેવાથી શ્રી આચારાંગ અને ઔપપાતિક (ઉવવાઈ) વિગેરે સૂત્રો કે જે હાલના સમયમાં વર્તમાન છે, તેનું પણ નંદિસત્રાદિકમાં શ્રુતપણું કહેલું છે. તેથી તેમને પણ શ્રુતરહિતપણાનો પ્રસંગ આવશે, તે નિવારણ કરી શકાશે નહીં. અને એ પ્રમાણે સમીક્ષા (વિચાર) કર્યા વિના ભાષણ કરવા વડે અશાતના કરનારા પુરુષોને જિનાદિક દેવને વિષે પણ જેમ તેમ પ્રલાપ કરવામાં વાંધો આવશે નહીં. (અર્થાત તેમને કોઈ અટકાવે તેમ નથી.) આ પ્રમાણે મહાનિશીથનું પ્રમાણપણું સિદ્ધ થાય છે; છતાં જેઓ અનંત સંસારનાં દુઃસહ દુઃખોથી પણ નહીં ભય પામતાં છતાં કેવળ કદાગ્રહને લીધે મોટા સાહસને અંગીકાર કરીને મહાનિશીથને પ્રમાણ રૂપ ન માનતા હોય, તેઓને પણ ઉપધાન તપ તો અંગીકાર કરવાનું છે. કારણ કે ચૌદ પૂર્વધારી શ્રી ભદ્રબાહુ સ્વામીએ રચેલા દશવૈકાલિક-નિર્યુક્તિ આદિ ગ્રંથોમાં- ''કાલે વિશએ બહુમાશે ઉવહાશે૦ (કાળ, વિનય, બહુમાન, ઉપધાન)" એ ગાથામાં ઉપધાન પ્રત્યક્ષ રીતે કરવાનું કહ્યું છે. સમવાયાંગ સૂત્રમાં પણ ઉપાસક દશાંગ સૂત્રનું સ્વરૂપ વર્ણવવાના અધિકારમાં સાક્ષાત્ શ્રાવકોને ઉપધાન કરવાનું કહ્યું છે. તે આ પ્રમાણે છે- "શ્રાવકોના શીલ, વ્રત, વિરતિ, ગુણ, પ્રત્યાખ્યાન અને પૌષધોપવાસનો અંગીકાર તથા શ્રુતનો અભ્યાસ, તપ, ઉપધાન અને પીત્રમા વહેવી એ સર્વ કર્ત્તવ્યો છે." વળી વ્યવહારવૃત્તિમાં પણ કહ્યું છે કે- "શ્રુતગ્રહણ કરવાને ઇચ્છનાર પુરુષે ઉપધધન કરવું." તેમજ જેઓ શ્રાવકોના ઉપધાનને માનતા નથી, તેઓ સાધુઓના યોગોદ્વહનને કેમ માને છે? કારણ કે તેના વિચાર પ્રમાણે શ્રાવકોની જેમ સાધુઓને પણ યોગ વહન કર્યા વિના જ સૂત્ર બણવા વિગેરેની શુદ્ધિ થઈ જશે. તેથી કદાગ્રહની ગ્રસ્તતાનો ત્યાગ કરીને તથા સિદ્ધાંત માર્ગના અનુયાયી-(અનુસરવા)પણાનો અંગીકાર કરીને તેમાં કહ્યા પ્રમાણે શ્રુતસ્કંધના પઠન પાઠન વિગેરે પરિભાષા સહિત નમસ્કારાદિક સૂત્રની આરાધનાના હેતુરૂપ ઉપધાનને જિનેશ્વરના વચનના પ્રમાણથી પ્રમાણપણે અંગીકાર કરવા.

આ પ્રમાણે મહાનિશીથમાં ઉપધાન તપ કર્યા વિના નમસ્કારા-દિક સૂત્રના પઠન-પાઠનાદિકનો નિષેધ કર્યો છે, તો પજ્ઞ હાલમાં દ્રવ્ય, ક્ષેત્ર અને કાલાદિકની અપેક્ષા વડે લાભાલાભનો વિચાર કરીને આચરણા વડે ઉપધાન તપ કર્યા વિના પણ પઠનાદિક કરાતું દેખાય છે. આચરણાનું લક્ષણ કલ્પભાષ્યમાં આ પ્રમાણે કહ્યું છે કે-''કોઈ ઉત્તમ પુરુષે અશઠ ભાવે કરીને કોઈ પણ ઠેકાણે કાંઈપણ અસાવદ્ય (નિદોર્ષ) આચરણ કર્યું હોય, અને તેનો બીજાઓએ નિષેધ કર્યો ન હોય, તથા ઘણાઓને સંમત હોય, તો તે આચરણા કહેવાય છે." આવી આચરણા જિનાજ્ઞા જેવી જ જાણવી. તે બાબત ભાષ્યાદિકમાં કહ્યું છે કે - ''અશઠ ભાવે આચરણ કરેલું નિર્દોષ કાર્ય કે જેને ગીતાર્થે નિષેધ્યું નથી, તે આચરણા પણ જિનેશ્વરની આજ્ઞારૂપ જ

છે - આ પ્રમાણે કહેલું હોવાથી મધ્યસ્થ પુરુષો તે આચરણાને બહુમાનપૂર્વક અંગીકાર કરે છે." આ પ્રમાણે આચરણા છતાં પણ જેણે પ્રથમ નમસ્કારાદિક સુત્રોનો અભ્યાસ કર્યો હોય, તેણે પણ યોગ્યતા પ્રમાણે તરત જ યથાશક્તિ તપે કરીને એટલે પૌષધ गुरुणादिङ विधिने इरीने अवश्य उपधान वर्डन हरवा. મહાનિશીથમાં પણ મુખ્યપણે આયંબિલ અને ઉપવાસરૂપ તપ અને બીજે પદે એટલે ગૌણપણે યથાશક્તિ તપ કરવાનું પણ કહ્યું છે. તથા ''શક્તિતસ્ત્યાગ તપસી (દાન અને તપ શક્તિપ્રમાણે કરવાં)'' એવું વચન હોવાથી તપમાં કાંઈ વધારે આગ્રહ નથી. અને મહાનિશીથમાં પૌષધગ્રહણની ક્રિયા સાક્ષાત્ કહેલી નથી, તો પણ જેમ સાધુને યોગોદ્વહનમાં ઉત્કૃષ્ટ ક્રિયા કરવાનું પ્રસિદ્ધ રીતે કહ્યું છે, તે પ્રમાશે શ્રાવકોને પણ ઉપધાનને વિષે ઉત્કૃષ્ટ ક્રિયા કરવાનું દેખાય છે. તે ઉત્કૃષ્ટપશું આંરંભના સર્વથા ત્યાગ વિગેરે ગુણ કરીને જ થાય છે. અને તે અનારંભાદિક ગુણો સમ્યક્ પ્રકારે પૌષધનો સ્વીકાર કરવાથી જ પ્રાપ્ત થાય છે. અન્યથા થતા નથી. ઘણા જૂનાં પ્રકરણોમાં અને પુર્વ આચાર્યોએ કરેલી અને પરંપરાથી ચાલતી આવેલી પોતપોતાના ગચ્છની સામાચારી વિગેરેમાં પણ ઉપધાનને વિષે પૌષધ ગ્રહણ કરવાનું સાક્ષાત કહેલું છે. યોગ વહન કરવાનો વિધિ પણ સ્પષ્ટ રીતે 😳 તો સામાચારીઓમાં જ દેખાય છે; કોઈ સિદ્ધાંતમાં સાક્ષાત્ (સ્પષ્ટ વચન વડે) દેખાતો નથી. તેથી સાધુના યોગવહનના વિધિની જેમ શ્રાવકોના ઉપધાનોમાં પણ પૌષધ ગ્રહણ કરવા વિગેરેનો વિધિ પ્રમાણ કરવા યોગ્ય છે. આથી કરીને એમ સિદ્ધ થયું કે સાધુઓએ તથા શ્રાવકોએ બીજી સર્વ તપસ્યાઓ કરતાં પ્રથમ અવશ્ય કર્તવ્યપણે કરીને ઉપધાન તપ આરાધવા લાયક છે. જે મનુષ્યો આજીવિકાને માટે, ગૃહકાર્યાદિકની અત્યંત વ્યગ્રતાને લીધે અથવા પ્રમાદ વિગેરે

કારણને લીધે ઉપધાનનું વહન કરતા નથી, તેઓને નવકાર ગણવા, દેવવંદન કરવું, ઇરિયાવહી પડિક્કમવા, પ્રતિક્રમણ કરવું વિગેરે ક્રિયાઓ જીવનપર્યંત કદાપિ શુદ્ધ થતી નથી. અને ભવાંતરે પણ તેમને તે ક્રિયાઓનો લાભ મળવો અસંભવિત છે. કેમકે જ્ઞાનના વિરાધકોને જ્ઞાનની દુર્લભતા પ્રતીત થાય છે. તેથી જ્ઞાનના આરાધનની ઇચ્છાવાળાએ ઉપધાન વિધિમાં યથાશક્તિ યત્ન કરવો.

# સાધુઓના ઉપધાન (યોગ) વિષે દેષ્ટાંત

ગંગા નદીને કાંઠે કોઈ આચાર્ય ભગવંત ઘણા શિષ્યોને નિરંતર ભણાવવાથી તથા તેમના પ્રશ્નોના ઉત્તર આપવાથી રાત્રે પણ વિશ્રાંતિ પામતા નહીં. તેથી પોતાની સાથે જ દીક્ષિત થયેલા પણ થોડું ભણેલા પોતાના ભાઈને સ્વેચ્છાએ નિદ્રાધિક સુખને ભોગવતા જોઈને જ્ઞાન ઉપર આદર રહિત થઈ વિશ્વામ લેવાની ઇચ્છાથી સ્વાધ્યાયને વખતે પણ અસ્વાધ્યાયનો સમય છે એમ કહેવા લાગ્યા. તે જ્ઞાનાતિચારની आक्षोधना दर्या विना मरुछ पामीने सौधर्म हेवक्षोद्रमां हेव थर्श ત્યાંથી ચ્યવી કોઈ ગામડામાં આભીર (ભરવાડ)ના કુળમાં ઉત્પન્ન થયા. તે આભીર ભોગાદિકથી સુખી હતો. એકદા અત્યંત રૂપવાળી પોતાની પુત્રીને ગાડાના અગ્રભાગ પર બેસાડીને તે ઘી વેચવા માટે કોઈ નગર પ્રત્યે ચાલ્યો. તે વખતે તેની સાથે બીજા પણ ઘણા જુવાન આભીરો નગર પ્રત્યે જતા હતા. તેઓએ માર્ગમાં તે કન્યાનું અદ્ભુત રૂપ જોઈ પરવશ બની પોતપોતાનાં ગાડાં ઉન્માર્ગે ચલાવ્યાં, જેથી તે ગાડાં ભાગી ગયાં. રૂપમાં આસક્ત થયેલા પુરુષોને આ ગાડાં જેવી વસ્તુનું નુકસાન કઈ ગણત્રીમાં છે ? કાંઈજ નથી. તે વિષે परमऋषिनं वयन छे डे-

रुवेसु जो गिद्धिमुवेइ तिव्वं, अकालिअं पावइ से विणासं, रागाउरे से आहवा पयंगे, आलोअलोले समुवेइ मच्चु ।।

અર્થ– જે પુરુષ રૂપને વિષે અત્યંત આસક્તિ પામે છે, તે અકાલે મૃત્યુને પામે છે, કારણ કે આલોક (દીવા) ના રૂપમાં આસક્ત થયેલાં પતંગિયાઓ રાગાતુર થઈને અકાળે મૃત્યુ પામે છે.

પછી તે આભીરોએ દુઃખિત થવાથી તે કન્યાનું ''અશકટા'' અને તેણીના પિતાનું ''અશકટાપિતા'' એવુ નામ પાડયું. તેથી ખેદ પામીને વૈરાગ્ય ઉત્પન્ન થવાથી તેણે પોતાની પુત્રી કોઈને પરણાવી દીધી અને પોતે દીક્ષા લીધી. પછી તે સાધુએ ઉત્તરાધ્યયનના ત્રણ અધ્યયન સુધી ઠીક અભ્યાસ કર્યો. ચોથું અસંખય નામનું અધ્યયન ભણતા પૂર્વેના જ્ઞાનાવરણીય કર્મનો ઉદય થવાથી બે આયંબિલ કરી બે દિવસ સુધી ભણ્યા છતાં પણ એકપદ માત્ર પણ હ્રદયમાં રહ્યું નહીં. ત્યારે ગુંરુએ તેને કહ્યું કે કે- ''હે સાધુ ! અસંખય અધ્યયનની અનુજ્ઞા કરો." ત્યારે તેશે પૂછ્યું કે- "આ ભણવામાં મુખ્ય વિધિ કેવો છે ?" ગુરુએ કહ્યું કે- "જ્યાં સુધી આ અધ્યયન આવડે નહિ, ત્યાં સુધી આયંબિલ તપ કરવાનો વિધિ છે." તે સાંભળીને તે સાધુએ ઉત્સાહથી તે પ્રમાણે જ કરવા માંડ્યું. એટલે બાર વર્ષ સુધી આયંબિલ કરીને તેણે માત્ર બાર વત્તો (શ્લોકો) નો અભ્યાસ કર્યો. તેથી તેના જ્ઞાનાવરણીય કર્મનો ક્ષય થયો. પછી સુખે કરીને (અલ્પ યત્નથી) બાકીનું સમગ્ર શ્રુત તે ભણ્યા. તેથી સાધુઓએ યોગના વિધિનું સમ્યક્ પ્રકારે આરાધન કરવું.

### શ્રાવકોના ઉપધાન વિષે કથા

ચંપાપુરીમાં આર્હત ધર્મનો પરમ ભક્ત ''જિનદાસ'' નામે શ્રેષ્ઠી હતો. તેને ''ઋષભદત્ત'' અને ''અજિતદત્ત'' નામે બે પુત્રો હતા. તેમને પિતાએ બાલ્યાવસ્થામાં જ નમસ્કારાદિક સૂત્ર ભણાવ્યાં હતાં.

પછી જ્યારે તેઓ પૌષધ તપને યોગ્ય થયા ત્યારે પિતાએ તેમને કહ્યું કે- ''હે વત્સો ! સમ્યક્ પ્રકારે સૂત્રના આરાધનને માટે ચિત્તના એકાગ્રપણે ઉપધાન તપ વહન કરો, કારણ કે- ''શક્તિમાન શ્રદ્ધાળુ પુરુષ અનુષ્ઠાનને (ક્રિયાને) વિધિ પૂર્વક સેવે છે (કરે છે) અને તે જો દ્રવ્યાદિક દોષથી હણાયેલો હોય તો પણ તે અનુષ્ઠાનનો પક્ષ કરે છે. એટલે અનુષ્ઠાનની જ પુષ્ટિ કર્યા કરે છે. આસન્નસિદ્ધિ જીવોને ક્રિયા કરવાના પરિણામ (ભાવ) સર્વદા હોય છે. અભવ્યને અને દુર્ભવ્ય જીવોને અવિધિને વિષે ભક્તિ હોય છે ને વિધિનો ત્યાગ હોય છે એટલે ક્રિયા પર અરુચિ હોય છે." આ પ્રમાણે સાંભળીને કુશળ પુરુષોને વિષે અગ્રેસર અને લઘુ છતાં પણ બુદ્ધિએ કરીને મોટા એવા અજીતદત્તે ''ભાવતું હતું અને વૈદ્યે કહ્યું'' એમ માનીને આનંદથી નંદિ (નાંદ માંડવી) વિગેરે મહોત્સવપૂર્વક અપૂર્વ બહુમાન સહિત ઉપધાન તપને મુખ્ય વિધિ વડે જ વહન કર્યું. એનો મોટો ભાઈ તો સાંસારિક સુખમાં આસક્ત હતો, તથા પૌષધ ઉપવાસ વિગેરે ક્રિયાઓનું દુષ્કરપશું માનતો હતો, તેથી નિર્લજ્જતાદિ સાહસને ધારક્ષ કરીને કહેતો કે –''સુત્રો તો પ્રથમ જ અસ્ખલિત પણે ભણ્યા છીએ, માટે હવે ફોગટ દુષ્કર તપ કરવા રૂપ ક્લેશના આવેશનો આશ્રય કરવાથી શું ફળ છે? કહ્યું છે કે-

### ''अतिक्लेशेन ये त्वर्था, धर्मस्यातिक्रमेण च । शत्रूणां प्रणिपातेन, ते ह्यर्था मा भवन्तु मे ॥

અર્થ– કોઇ નીતિજ્ઞ પુરુષ કહે છે કે - " જે અર્થો (દ્રવ્ય અતિ ક્લેશથી પ્રાપ્ત થાય છે, તથા જે ધર્મનું ઉલ્લંઘન કરવાથી પ્રાપ્ત થાય છે, અને જે શત્રુઓને નમન કરવાથી પ્રાપ્ત થાય છે, તે અર્થો મને પ્રાપ્ત ન થાઓ. અર્થાત્ તેવા અર્થોને હું ઇચ્છતો નથી."

આ પ્રમાણે ઉપધાનનો અનાદર કરવામાં અગ્રેસર એવા તે ઋષભદત્તને કુશળ એવા માતા, પિતા અને બંધુ વિગેરેએ ઘણે પ્રકારે પ્રેરણા કર્યા છતાં પણ જેમ ગળિયો બળદ ધૂંસરીના ભારને વહન ન કરે તેમ તેણે ઉપધાન વહન કર્યું નહીં. ધર્મિષ્ઠોને પશ પ્રમાદરૂપી મદિરાપાનથી ઉત્પન્ન થયેલા મદની અધિકતાના આવેશની પુષ્ટતા થાય છે તેને ધિક્કાર છે, કેમકે સમ્યક્ પ્રકારની ધર્મક્રિયામાં કુશળ છતાં પણ જાણે અગ્નિથી દંગ્ધ થયેલા હોય તેમ તેઓ તે ધર્મક્રિયાના આરાધન માટે ઉદ્યમી જ થતા નથી.'' આ પ્રમાશે તે ઋષભદત્તે ઉપધાન નહીં વહન કરવાને લીધે તથા તેની અવગણના કરવાને લીધે શ્રાવકધર્મનું આરાધન કરવા છતાં પણ તીવ્ર જ્ઞાનાવરણીય કર્મ બાંધ્યું, પછી તે બન્ને ભાઈઓ શ્રાવક ધર્મનું આરાધન કરી સૌધર્મ દેવલોકમાં દેવો થયા. ત્યાંથી આયુષ્ય પૂર્ણ થયે ચ્યવીને મહાવિદેહ ક્ષેત્રમાં મહેભ્યના કુળમાં સાથે જન્મેલા બે પુત્રો થયા. મોટાનું નામ ''દેવદત્ત'' અને બીજાનું નામ ''ગુરુદત્ત'' પાડ્યું. તે બન્નેમાં મોટો દેવદત્ત પૂર્વ કર્મના દોષથી બુદ્ધિરહિત અને અત્યંત મૂર્ખ થયો, અને નાનો ગુરુદત્ત અત્યંત બુદ્ધિમાન અને ડાહ્યો . થયો. અનુક્રમે યોગ્ય વય આવતાં તે બન્નેને ભણાવવા માટે પિતાએ અધ્યાપકને સોંપ્યા. તેમાં મોટાને ઘણી મહેનત કર્યા છતાં પણ અત્યંત તપાવેલા પાત્ર પર જળના બિંદુની જેમ એક અક્ષર માત્ર પણ હૃદયમાં આરૂઢ થયો નહીં. ઘણું શું કહેવું? પણ અક્ષરો વાંચવા લખવા જેટલું પણ જ્ઞાન થયું નહીં. તેને માટે પૂતળાની જેમ તેને

લખવા જટલુ પણ જ્ઞાન થયુ નહા. તેને માટે પૂતળાના જન તેને લેશ માત્ર પણ આવડ્યું નહીં. તેને માટે પિતાએ વિવિધ પ્રકારનાં ઔષધ, જંત્ર, તંત્ર, મંત્ર અને દેવપ્રશ્નાદિક ઉપાયો કર્યા, તથા હંમેશાં પ્રયત્નપૂર્વક તેને ભણાવવા લાગ્યા. તોપણ તે નવકાર મંત્રનું એક પણ પદ શીખી શક્યો નહીં. અને નાનો ગુરુદત્ત તો હૃદયના અભિપ્રાયને જાણવાથી બૃહસ્પતિની જેમ થોડા દિવસમાં જ સુખે કરીને સકલ શાસ્ત્રસમુદ્રનો પારગામી થઈ સર્વ વિદ્વાનોમાં મુગટ સમાન થયો, અને અનુક્રમે તે સમ્યક્ પ્રકારે શ્રાદ્ધ ધર્મની સમગ્ર ક્રિયાનું જાણપણું તથા ઉત્સર્ગ અને અપવાદ માર્ગનું જાણપણું એ વિગેરે ગુણોએ કરીને જિનશાસનને વિષે અનુપમ કુશળતાને પામ્યો. ''અહો! જ્ઞાનના આરાધન અને વિરાધનનો કોઈ (અલૌકિક)ં અનિર્વાચ્ય વિપાકોદય છે. "ત્યાર પછછ તે બન્ને ભાઈઓ લોકમાં અનુક્રમે રાહુ અને સૂર્યની, લોઢાની કડાહ અને ચંદ્રની રાત્રિ અને દિવસની. અમાવાસ્યા અને પૂર્ણિમાની, અંગારા અને સુવર્ણની, ધતુરો અને ચંપક પુષ્પની, કેરડો અને કલ્પવૃક્ષની, મેશ અને દૂધની, કાગડો અને કોયલની, બગ અને હંસની, કલિયુગ અને સત્યુગની, દુર્જન અને સજ્જનની તથા ગધેડો અને હાથીની વિગેરે ઉપમાઓને ાામ્યા. અહો ! સદોરપશું છતાં પણ વિષ અને અમૃતની જેમ એ બન્ને વચ્ચે મોટું અંતર પડ્યું. પછી દુર્દેવે કરેલા પંક્તિભેદે કરીને थित्तना अत्यंत ઉद्वेगमां मण्न थयेक्षो हेवहत्त अत्यंत हुःभु सेवा કેવળ દુઃખને જ ચિત્તમાં ધારણ કરવા લાગ્યો.

એકદા કોઈ જ્ઞાનીને તેના પિતાએ તેનો પ્રાગભવ પૂછ્યો, ત્યારે જ્ઞાનીએ યથાર્થ પૂર્વભવ કહ્યો. તે સાંભળીને દેવદત્ત પોતાના મનમાં અત્યંત પશ્ચાત્તાપ કરવા લાગ્યો. પછી સુકૃત કરવામાં જ એક ચિત્તવાળા થઈને તેણે ગુરુને કહ્યું કે- ''હે ભગવત્ ! મારાં દુષ્કર્મોનો ક્ષય શી રીતે થાય ? તે કહો." જ્ઞાનીએ જવાબ આપ્યો કે- ''હે દેવદત્ત! ઉપધાનને વહન કરનારા તથા નમસ્કારાદિક સૂત્રોને ભણનારાની અશઠભાવથી વિનય, આવર્જન, ભોજન અને વિશ્રામણા વિગેરે વડે સર્વ પ્રકારે ભક્તિ કરીને તથા મહિર્ષની જેમ સંલગ્ન (ઉપરાઉપર) ઉપવાસ, આયંબિલ વિગેરે દુષ્કર તપ કરીને તારા શરીરનું શોષણ કરીશ, તો જ આ દુષ્કર્મનો ક્ષય થશે, અન્યથા થશે નહીં. તે વિષે પરમઋષિનું વચન છે કે- ''હે જીવ! પૂર્વ જન્મમાં કરેલાં પાપો તથા ખરાબ (અવિધિએ) આચરણ કરેલી ક્રિયાઓ કે જેમની આલોચના કરી નથી તેનો વેદવાથી જ (ભોગવવાથી જ) ક્ષય થાય છે;

ભોગવ્યા વિના તેનો ક્ષય થતો નથી પરંતુ તપસ્યા વડે તે કર્મનો ક્ષય થઈ શકે છે." વળી કહ્યું છે કે- "નિયાણા વિના વિધિપૂર્વક કરેલી તપસ્યાની શી પ્રશંસા કરીએ? કે જે તપસ્યા વડે નિકાચિત કર્મોનો પણ ક્ષય થાય છે." આ પ્રમાણે ગુરુના મુખથી સાંભળીને તે મહેભ્યપુત્રે બાલ્યાવસ્થા હોવા છતાં તથા સર્વ પ્રકારે સુખી છતાં ગુરુમહારાજના કહ્યા પ્રમાણે વિનયાદિક વિશેષ પ્રકારે ઘણા વર્ષ સુધી ઉત્સાહ સહિત કર્યા. તેથી ઘણા ઘુણ જાતિના જીવડાના સમૂહને યોગ્ય કઠિન લાકડાની જેમ નિબિડ (ગાઢ) એવું પણ તેનું જ્ઞાનાવરણીય કર્મ ધીમે ધીમે ઓછું થયું. ત્યારપછી મહાનિશીથમાં કહેલા મુખ્ય વિધિ વડે સાવધાન મનથી ઉપધાન વહન કરીને તે નમસ્કારાદિક સૂત્રનો અભ્યાસ કરવા લાગ્યો. તેમ કરવાથી પૂર્વભવનાં દુષ્કર્મનો સર્વથા ક્ષય થયો એટલે સમગ્ર શસ્ત્રોનો પારગામી થઈ તે પણ ગુરુદત્તની ઉપમાને પામ્યો. તે જોઈને શ્રદ્ધા ઉત્પન્ન થવાથી પ્રાયઃ સર્વે શ્રાવકો ઉપધાન विधिनं आराधन डरवा वाग्या. पछी परम श्रावड એवा ते अन्ने બાંધવોએ ઐવી રીતે જ્ઞાનની આરાધના કરી કે તે જ ભવમાં દ્રવ્ય દીક્ષા અંગીકાર કર્યા વિના પણ કેવળજ્ઞાન પામીને સિદ્ધિ સૌધ ઉપર આરૂઢ થયા, અર્થાત્ મોક્ષે ગયા.

આ પ્રમાશે ઉપધાનની આરાધના તથા અનારાધનાનું ફળ સાંભળીને (જાણીને) પ્રમાદનો ત્યાગ કરી તેનું આરાધન કરવામાં સમ્યક્ પ્રકારે ઉદ્યમ કરવો.

॥ ઇति व्याખ्यातश्चतुर्धः उपधानायारः ॥

જ્ઞાનપદ ભજીએ રે

#### પાંચમા અનિન્હવાચાર વિષે

શ્રુતનો અભ્યાસ કરીને પણ ગુરુ તથા શ્રુતાદિકનો નિન્હવ (અપલાપ) કરવો નહીં. જેની પાસે અભ્યાસ કર્યો હોય, તે (ગુરુ) જો અપ્રસિદ્ધ હોય, તથા જાતિ અને શ્રુતાદિકથી રહિત હોય, તોપણ તેને ગુરુ તરીકે જ કહેવા. પરંતુ પોતાની ગૌરવતાને માટે બીજા કોઈ યુગપ્રધાનાદિક પ્રસિદ્ધને ગુરુ તરીકે કહેવા નહીં. તેમજ જેટલું શ્રુત ભણ્યા હોઈએ તેટલું જ કહેવું, પરંતુ ન્યૂનાધિક કહેવું નહીં. કેમકે તેથી મૂષા ભાષણ, ચિત્તનું મલિનપણું, જ્ઞાનાતિચાર વિગેરે દોષ પ્રાપ્ત થાય છે. ગુરુ વિગેરેનો નિન્હવ કરવામાં મોટું પાપ છે, તે વિષે લોકમાં પણ કહ્યું છે કે–

एकाक्षर प्रदातारं यो गुरं नैव मन्यते । श्वानयोनिशतं गत्वा, चांडालेष्वपि जायते ॥१॥

અર્થ– ''જે માણસ એક અક્ષર પણ આપનાર ગુરુને માનતો નથી, તે સો વાર કૂતરાની યોનિમાં ઉત્પન્ન થઈને ચંડાલને વિષે જન્મે છે."

ગુરુનો અપલાપ કરવા ઉપર સંન્યાસીની કથા

કોઈ એક વિદ્યાવાન હજામ વિદ્યાના બળથી અસ્ત્રાની કોથળીને આકાશમાં નિરાધાર રાખતો હતો. તે જોઈને એક પરિવ્રાજકે તે વિદ્યા લેવા માટે તેની ઘણી સેવા કરી, તેથી પ્રસન્ન થઇને તે હજામે તેને વિદ્યા આપી. પછી તે સંન્યાસી પોતાના દંડ કમંડલુને આકાશમાં નિરાધાર રાખવાથી સ્થાને સ્થાને લોકોથી પૂજાવા લાગ્યો. એક દિવસ રાજાએ સંન્યાસીને ભોજનનું આમંત્રણ આપી પોતાને ઘેર બોલાવીને પૂછવું કે– "તમારા ગુરુ કોણ છે ?" સંન્યાસીએ કહ્યું કે– "મારા ગુરુ નિરંતર હિમાલયમાં રહીને ફળાહાર કરનારા મહા તપસ્વી ઋષિ છે." આ પ્રમાણે બોલતાં જ તેનો ત્રિદંડ કે જે આકાશમાં નિરાધાર હતો, તે ઊંચે ઊછળેલી લાકડીની જેમ આકાશથી ખડખડ શબ્દ કરતો પૃથ્વી પર પડ્યો. તથા લોકમાં તે હાંસી, અપમાન વિગેરેને પામ્પ્યો. માટે કોઈએ પણ કોઈ પ્રકારે ગુરુનો નિન્હવ કરવો નહીં. તેમાં પણ ઘણા ધર્માર્થી મનુષ્યે તો બિલકુલ નિન્હવ કરવો નહીં.

॥ ઇતિ પંચમો અનિન્હવાચારઃ ॥

છहो, सातमो ने आठमो ज्ञानायार [व्यंજन, अर्थ अने ते जन्ने]

વળી શ્રુત જ્ઞાનના અર્થીએ વ્યંજન (અક્ષર) અને અર્થ તથા તે બન્ને વઠે શુદ્ધ એવા સૂત્રનો અભ્યાસ કરવો. તેમાં વ્યંજન એટલે અક્ષર. અક્ષરને અન્યથા કરવામાં તથા ન્યૂનાધિક કરવામાં અશુદ્ધ થવાને લીધે અનેક મહાદોષો, મહા આશાતનાઓ અને સર્વજ્ઞની આજ્ઞાનો ભંગ વિગેરે દોષો પ્રાપ્ત થાય છે. કેમકે વ્યંજનનો ભેદ (ફેરફાર) થવાથી અર્થનો ભેદ થાય છે, અર્થનો ભેદ થવાથી કિયાનો ભેદ થાય છે, કિયાનો ભેદ થવાથી મોક્ષનો અભાવ થાય છે, અને મોક્ષનો અભાવ થવાથી સાધુ તથા શ્રાવકને ધર્મનું આરાધન, તપસ્યા, ઉપસર્ગનું સહન કરવું, એ વિગેરે કૃષ્ટસાધ્ય ક્રિયાઓ પક્ષ નિરર્થક થાય છે. તેમાં સૂત્રનું અન્યથાપણું કરવું એટલે પ્રાકૃતને બદલે સંસ્કૃત કરવું તે, જેમ ''ધર્મો મંગલમુત્કૃષ્ટં (ધર્મ ઉત્કૃષ્ટ મંગળરૂપ છે)'' અથવા તેના પદોને ઊલટસુલટ બોલવાં જેમ કે '' પુષ્ણોકલ્લાણમુક્કોસં ૩. અથવા સૂત્રમાંના એક અક્ષરને બદલે બીજો અક્ષર કરવો, જેમ કે ''ધમ્મો'' એ ધકારને સ્થાને કકાર વિગેરે કોઈ પણ અક્ષર બોલવો. ૪. અથવા વર્ણોને ઊલટા (છેલ્લેથી) બોલવા, જેમ કે ''દેવાવિ'' ને બદલે ''વિવાદે'' એમ બોલવું પ. એ જ પ્રમાણે અર્થને તથા વ્યંજન અને અર્થ એ બન્નેને અન્યથા કરવામાં તથા ન્યૂનાધિક કરવામાં દોષો જાણી લેવા. તેમાં વ્યંજનને અન્યથા કરવામાં ''ચૈત્યવંદનાદિક સૂત્રો પ્રાકૃત ભાષામાં છે, તેને હું સંસ્કૃત ભાષામાં કરું'' આટલું માત્ર બોલવાથી જ ''સિદ્ધસેન દિવાકરને'' પારાંચિક પ્રાયશ્વિત પ્રાપ્ત થયું તેનું દેષ્ટાંત આ પ્રમાણે–

# શ્રી સિદ્ધસેન દીવાકરનું દેખ્ટાંત

વિદ્યાધર ગચ્છમાં ''શ્રી પાદલિપ્ત'' સૂરિની પરંપરા વિષે ''સ્કંદિલ'' નામના આચાર્ય સંઘનાં અનેક કાર્યો કરતા કરતા ગામે ગામ વિહાર કરતાં ગૌડ દેશમાં આવ્યા. ત્યાં ''કોસલ'' નામના ગામનો રહીશ ''મુકુંદ'' નામનો વૃદ્ધ બ્રાહ્મણ તેમને મળ્યો. તે બ્રાહ્મણે ગુરુ મહારાજ પાસે આ પ્રમાણે દેશના સાંભળી કે-''વિવેકી પુરુષે સર્વદા સમ્યક્ પ્રકારે ધર્મનું આરાધન કરવું, અને વૃદ્ધાવસ્થામાં તો વિશેષ પ્રકારે કરવું. કહ્યું છે કે–

# बालेऽस्ति यौवनाशा, स्पृहयति तरुणोऽपि वृद्धभावं च । मृत्यूत्सङ्गगतोऽयं, वृद्धः किमपेक्ष्य निर्धर्मा ।।

અર્થ: – મનુષ્ય બાલ્યાવસ્થામાં યુવાવસ્થાની આશાથી ધર્મરહિત હોય છે, યુવાવસ્થામાં પણ વૃદ્ધાવસ્થાને ચાહે છે (એટલે "વૃદ્ધા-વસ્થામાં ધર્મ કરીશ" એમ ધારીને યુવાવસ્થામાં પણ ધર્મ કરતો નથી.) પરંતુ મૃત્યુના ઉત્સંગ (ખોળા)માં ગયેલો વૃદ્ધ પુરુષ કોની અપેક્ષા રાખીને ધર્મ કરતો નથી ? અર્થાત્ વૃદ્ધાવસ્થામાં તો અવશ્ય ધર્મમાં જ પ્રવર્તવું જોઈએ. स्याच्छैशवे मातृमुखस्तारुण्ये तरुणीमुखः । वार्धके तु पुत्रमुखो, मूढो नात्ममुखः क्रचित् ।।२॥

અર્થ:– મનુષ્ય બાલ્યાવસ્થામાં માતાને આધીન હોય છે, યુવાવસ્થામાં સ્ત્રીને આધીન હોય છે, અને વૃદ્ધાવસ્થામાં પુત્રને આધીન હોય છે, પરંતુ મૂઢ પ્રાણી કોઈપણ વખત આત્માને આધીન એટલે આત્મપરાયણ હોતો નથી. ૨''

આ પ્રમાણે દેશના સાંભળીને તે વૃદ્ધ બ્રાહ્મણે આચાર્ય પાસે વૈરાગ્યથી દીક્ષા લીધી. પછી વિહારના અનુક્રમે તે ગુરુની સાથે ભૃગુપુરમાં (ભરુચમાં) આવ્યા. તે મુકુંદ મુનિ રાત્રિએ પણ ઊંચા સ્વરે ભણતા હતા, તેથી બીજા સાધુઓની નિદ્રાનો ભંગ થવાથી તેમને દુભાતા જાણીને ગુરુએ તેને નિષેધ કર્યો કે– ''હે વત્સ ! રાત્રિએ નવકારવાળી ગણ. રાત્રે ઊંચે સ્વરે ભણવાથી હિંસક પ્રાણીઓ જાગૃત થાય, અને તેથી અનર્થદંડ પણ પ્રાપ્ત થાય." આ પ્રમાણે કહ્યાં છતાં પણ તે વૃદ્ધ મુનિ ઊંચે સ્વરે જ ઘોષણા કરતા હતા. ત્યારે કોઈ સાધુએ તેનો ઉપહાસ કર્યો કે– ''શું આ આટલી વયવાળા (વૃદ્ધ) મુનિ ભણીને મુશળ(સાંબેલા)ને પ્રકુલ્લિત કરશે?" ते सांભणीने वृद्ध मुनि ખेह पामीने तरत જ विद्याने माटे "નાલિકેર વસતિ" નામના ચૈત્યમાં રહેલી મહાપ્રભાવવાળી સરસ્વતી દેવીની આરાધના કરવા લાગ્યા. એકવીશ ઉપવાસે દેવી તુષ્ટમાન થઈ, અને પ્રત્યક્ષ દર્શન આપીને બોલી કે ''હે મુનિ ! તમને સર્વ વિદ્યા સિદ્ધ થાઓ." પછી તે મુનિ કોઈને ઘેરથી મુશળ માગી લાવીને ચતુષ્પથ (ચૌટા)માં આવ્યા, પછી મુશળને પ્રાસુક જળ વડે સિંચીને-છાંટીને તત્કાળ નવપલ્લવિત કરી પુષ્પવાળું કર્યું. અને બોલ્યા કે ''જે કહેતા હોય કે- આ શું મુશળને પ્રકુલ્લિત કરશે! તેનું નિરાકરણ કરવા માટે પત્ર અને પુષ્પવાળું કરેલું આ મુશળ હું અહીં સ્થાપન કરું છું. હવે તમે જળકાગડાનું શીંગડું ઇંદ્ર-ધનુષ્ય જેવડું થયું, અગ્નિ શીતલ થયો, અને વાયુ કંપરહિત થયો ઇત્યાદિ જેને જેમ રુચે તેમ બોલો. આ હું વૃદ્ધપણામાં વાદી થયો છું, મારી સાથે જેને વાદ કરવો હોય તે આવો." પછી તેણે એવા વાદવિવાદ મોટા મોટા પંડિતો સાથે કર્યા કે જેથી ગરુડનું નામ સાંભળીને સર્પોની જેમ તે વૃદ્ધવાદીનું નામ સાંભળીને સર્વ વાદીઓ નામી જવા લાગ્યા. તે મુનિ વૃદ્ધવાદીના નામથી પ્રસિદ્ધ થયા, તેમને ગુરુએ પોતાને સ્થાને સ્થાપન કર્યા.

આ સમયે અવંતિનગરીમાં "વિક્રમ" રાજા રાજ્ય કરતો હતો. તે સાત્ત્વિકને વિષે શ્રેષ્ઠ અને પરોપકારને વિષ્ઠે એકનિષ્ઠા-વાળો હતો. તે રાજાને બે સુવર્શ પુરુષ સિદ્ધ થયા હતા, તેથી તેશે પૃથ્વીના સર્વ મનુષ્યોને ઋેશ રહિત કરી પોતાનો સંવત પ્રવર્ત્તાવ્યો હતો. તેશે પોતાના કોશ (ખજાનાં)ના અધ્યક્ષને આ પ્રમાશે આજ્ઞા આપી હતી કે "હે કોશાધિપતિ ! જે કોઇ દીન મનુષ્ય પર મારી દીષ્ટિ પડે, તેને તારે એક હજાર સોનામહોરો આપવી, જેની સાથે હું કાંઇ પણ ભાષણ કરું તેને દશ હજાર આપવી, જેની વાણી સાંભળીને હું હસું તેને એક લાખ સોનામહોરો આપવી, અને જેના પર હું પ્રસન્ન થાઉ તેને એક કરોડ મહોરો આપવી. અને જેના પર હું પ્રસન્ન થાઉ તેને એક કરોડ મહોરો આપવી. અ પ્રમાણે સર્વદા મારી આજ્ઞા છે." આમ વિક્રમ રાજાએ કહ્યા વિના પણ આપવાની સ્થિતિ ઠરાવી રાખી હતી. એકદા તે રાજાએ પીવા માટે પાણી માગ્યું. તે વખતે ઉચિત બોલનાર એક ભાટ બોલ્યો કે– "હે રાજા ! તમારા મુખકમળમાં સરસ્વતી રહેલી છે, તમારો ઓષ્ઠ સર્વદા શોણ' છે, કાકુત્સ્થ

<sup>ા.</sup> શોણ નામનો દ્રહ-ઓષ્ઠના પક્ષે રાતો.

(રામચંદ્ર)ના પરાક્રમની સ્મૃતિ કરાવવામાં ચતુર એવો તમારો દક્ષિશ હાથ સમુદ્ર<sup>3</sup> છે, આ તમારી પાસે રહેનારી વાહિનીઓ<sup>3</sup> એક ક્ષણવાર પણ તમારા સમીપપણાને મૂકતી નથી, તથા તમારે સ્વચ્છ (નિર્મળ) માનસ<sup>8</sup> છે, તો પણ તમને પાણી પીવાની કેમ અભિલાષા થઈ?" આ પ્રમાણે સાંભળીને રાજાએ આઠ કરોડ સોનામહોરો, ત્રાણું તુલા, (મણ) મોતી, મદના ગંધમાં લુબ્ધ થયેલા ભમરાઓથી ઉદ્ધત થયેલા પચાસ હાથીઓ, લાવણ્યાની વૃદ્ધિથી દષ્ટિના વિસ્તારવાળી એકસો વારાંગનાઓ (સ્ત્રીઓ), આટલું દાન કે જે પાંડય રાજાએ વિક્રમ રાજાને દંડમાં આપ્યું હતું તે સર્વ તે ભાટને આપી દીધું. આ વિગેરે અને તે વિક્રમ રાજાનાં દાનકૃત્યો પ્રસિદ્ધ છે.

તે વિક્રમ રાજાના રાજ્યમાં માનનું પાત્ર અને કાત્યાયન ગોત્રનો અલંકાર ''દેવર્ષિ'' નામે બ્રાહ્મણ રહેતો હતો. તેને ''દેવશ્રી'' નામની પત્ની હતી. તેમને ''સિદ્ધસેન'' નામનો પુત્ર હતો. તે બુદ્ધિનો ભંડાર હોવાથી આખા જગતને તૃણ સમાન ગણતો હતો. કેમકે મિથ્યાત્વીઓને ગર્વ પ્રકૃતિથી જ સિદ્ધ હોય છે કહ્યું છે કે–

वृश्चिको विषमात्रेणाप्यूर्घ्वं वहति कंटकम् । विषभारसहस्रेऽपि वासुकिर्नैव गर्वितः ॥१॥

અર્થ–વીંછી અલ્પ વિષે કરીને પણ પોતાના કાંટાને ઊંચો જ રાખે છે. અને વાસુકી નાગ હજાર ભાર વિષને ધારણ કરે છે, તો પણ ગર્વિષ્ઠ થતો નથી. ૧

ર. સમુદ્ર એટલ દરિયો-હાથ પક્ષે મુદ્રા-વીટી સહિત. ૩. નદી- બીજા પક્ષે સેના. ૪. માનસ નામનું સરોવર-બીજા પક્ષે મન. 296

તે સિદ્ધસેને વિદ્યાના ગર્વથી ''જે મને વાદમાં જીતે તેનો હું શિષ્ય થાઉં" એવી પ્રતિજ્ઞા કરી હતી. તેણે એકદા વૃદ્ધવાદીની કીર્તિ સાંભળી, તે નહીં સહન થવાથી સુખાસનમાં બેસી તેની સન્મુખ ચાલ્યો. તે સમયે વૃદ્ધવાદીએ ભુગુકચ્છથી વિહાર કર્યો હતો, તેથી તેઓ માર્ગમાં જ મળ્યા. પરસ્પર સંભાષણ થવાથી એકબીજાની ઓળખાણ પડી. પછી સિદ્ધસેને કહ્યું કે- ''વાદ આપો.'' સૂરિ બોલ્યા કે- ''ભલે, પરંતુ અત્ર ભાગ્યયોગે મળી શકે તેવા સભ્યો (મધ્યસ્થો) નથી. તેમના વિના જયપરાજયની વ્યવસ્થા શી રીતે થાય ?" તે સાંભળીને વાદમાં ઉત્કંઠિત થયેલા સિદ્ધસેને કહ્યું કે–''આ ગોવાળો જ આપણા સભ્યો થાઓ." ગુરુએ તેનું વચન સ્વીકાર્યું, અને ગોવાળોને પાસે બોલાવ્યા. પછી ગરુએ તેને કહ્યું કે- ''પ્રથમ તમે સ્વેચ્છાએ વાદ કરો.'' ત્યારે તે સિદ્ધસેને હર્ષ પામીને ઊંચા સ્વરથી ચિરકાલ સુધી ન્યાયશાસ્ત્ર અને વ્યાકરણશાસ્ત્ર વિગેરેના વિષય પર સંસ્કૃત ભાષામાં ઉપરાઉપરી (કોટી) કર્યા. અનુક્રમે તેનો વાદ પૂરો થયો, ત્યારે ગોવાળ બોલ્યા કે-''આ તો કંઈ પણ જાણતો હોય એમ લાગતું નથી. કેવળ ઊંચે સ્વરે પોકાર કરીને કઠોર વાણી વડે કર્ણને પીડા કરે છે. માટે હે વૃદ્ધ! તમે કાંઈક બોલો." ત્યારે બન્ને પ્રકારે' સમયને જાણનારા વ્રદ્ધવાદી ધીંદણી જાતિના છંદ વડે નૃત્યને નિમિત્તે ઊંચા તાલ લેવા પૂર્વક બોલ્યા કે-

## नवि मारिए नवि चोरिए, परदारागमण निवारिए । थोवा थोवं दाइए, सग्नि टगिटगि जाइए ॥१।।

અર્થ- કોઈની હિંસા કરીએ નહીં, કોઈનું કાંઈ પણ ચોરીએ નહીં. પરસ્ત્રીગમન કરીએ નહીં અને થોડામાંથી પણ થોડું દાન દઈએ. એટલે ધીમે ધીમે સ્વર્ગે જઈએ.

१ भगय એટલે सिद्धांत अने समय એટલે વખત (અવસર).

શ્રી સિદ્ધસેન દીવાકરનું દેખ્ટાંત

कालो कंवल अणुणी चट्टु, छासे भरिउं दइअणि घट्टु । अइ वड चडिउं नीलइ झाडि, अवर किं सरगहसिंग निलाडि ।।२।।

ભાવાર્થ– કાળી કામળી અને છાશમાં રાંધેલી કણકીની રાબડી લાકડાના ચાટવા વડે જો કોઈ મુનિને ભાવથી અપાય તો તેથી સર્વ પાપનો ત્યાગ કરીને ઉત્તમ પુણ્યવાન થવાય છે. તે વિના બીજું સ્વર્ગલક્ષ્મીના લલાટરૂપ શું છે? કાંઈ જ નથી. ર

આ પ્રમાણે સૂરિ બોલતા હતા તે વખતે તેના રાગને અનુસારે નૃત્ય કરતાં ગોવાળો પ્રસન્ન થઈને મોટેથી બોલ્યા કે- "આ વૃદ્ધ જીત્યા, આ વૃદ્ધ જીત્યા. આ તો સાક્ષાત્ સર્વજ્ઞ છે." તે સાંભળીને સત્ય પ્રતિજ્ઞાવાળા સિદ્ધસેને ગર્વ તજીને કહ્યું કે- "હે પૂજ્ય! મને દીક્ષા આપો, હું આપનો શિષ્ય છું. કેમકે વાદમાં સભ્યોની સમક્ષ મને આપે જીત્યો છે." તે સાંભળીને બાહુમાનથી ગુરુ બોલ્યા કે-"આ વાદમાં જય શેનો ? માટે આપણે મનોહર ભૂગુપૂરમાં ઘણા પ્રામાણિક પુરુષોથી ભરપૂર અને પ્રભાવશાળી રાજસભામાં જઈએ. ત્યાં જ આપણો વાદ હો." સિદ્ધસેને કહ્યું કે- "હું સમયનો અજાણ છું, આપ સમયને જાણનાર છો, અને જે સમયને જાણે છે તે સર્વજ્ઞ છે, માટે આપ જ જીત્યા. મને જલદી દીક્ષા આપો, અને પ્રશમરસથી ભરેલા પોતાના (આપના) સિદ્ધાંત મને ભણાવો." આ

આ વૃત્તાંત જાણીને ભૃગુપુરના રાજાએ તે સ્થાને ''તાલારસ'' નામનું મોટું ગામ વસાવ્યું, અને ત્યાં મનુષ્યના ચિત્તને આહ્લાદ કરનારું શ્રી ઋષભદેવસ્વામીનું મોટું ચૈત્ય કરાવ્યું. તે ચૈત્યમાં શ્રી વૃદ્ધવાદીએ પ્રતિષ્ઠા કરી. જૈન મતની તે વખતે મોટી ઉન્નતિ થઈ.

જ્ઞાનપદ ભજીએ રે

સિદ્ધસેનનું નામ દીક્ષા સમયે "કુમુદચંદ્ર" હતું, અને સૂરિપદ સમયે "સિદ્ધસેન દિવાકર" એવું નામ પ્રસિદ્ધ થયું. અપર અપર પૂર્વધરોથી પૂર્વમાં રહેલા શ્રુતના અભ્યાસ વડે એવાં નામો આપવામાં આવે છે. કહ્યું છે કે- "વાદી, ક્ષમાશ્રમણ, દિવાકર અને વાચક એ સર્વે શબ્દો એક અર્થવાળા છે. પૂર્વગત સૂત્રના અભ્યાસથી એ શબ્દો પ્રવર્તે છે." સ્વામી અને વાચક વિગેરે શબ્દોની જેમ દિવાકર એ પણ સૂરિનું જ પર્યાયી નામ છે.

સિદ્ધસેન દિવાકર જૈનમતનો ઉદ્યોત કરવાથી પોતાના નામને સાર્થક કરતા પૃથ્વી પર વિહાર કરવા લાગ્યા. અનુક્રમે તેઓ ઉજ્જયિની સમીપે આવ્યા. એટલે ત્યાંના સકળ સંઘે સન્મુખ આવીને મોટા ઉત્સવ પૂર્વક તેમને નગર પ્રવેશ કરાવ્યો. માર્ગમાં ચાલતાં બંદિજનો સર્વજ્ઞપુત્રના નામથી તેમની બિરુદાવલી બોલવા લાગ્યા. તે સમયે વિક્રમ રાજા હાથી પર બેસી પોતાના રાજ-દ્વારમાંથી નીકળેલા ચૌટામાં સૂરિને સામા મળ્યા. રાજાએ ''આ સૂરિ સર્વજ્ઞપુત્ર છે કે નહીં?" તેની પરીક્ષા કરવા માટે તેમને મનથી જ વંદના કરી, પણ મસ્તક નમાવ્યું નહીં, તથા વચનથી પણ કાંઈ બોલ્યા નહીં. તે જાણીને સમીપે આવી પહોંચેલા સૂરિએ તે રાજાને 'ધર્મલાભ' એમ મોટા શબ્દ વડે આશીર્વાદ આપ્યો. તે વખતે રાજાએ કહ્યું કે- ''હે સૂરીશ્વર! અમને નમસ્કાર કર્યા વિના આપે ધર્મલાભ કેમ આપ્યો? શું આ ધર્મલાભ નમ્યા વિના પણ સહેજે મળી શકે તેવો (સોંધો) છે?" ત્યારે સૂરિ બોલ્યા કે- ''હે રાજા! આ આશીર્વાદ કોટી ચિંતામણિ રત્નો વડે પણ દુર્લભ છે. પરંતુ અમારી પરીક્ષા કરવા માટે તમે મનથી વંદના કરી, તેથી તમને ધર્મલાભ આપ્યો છે." તે સાંભળીને રાજાએ પ્રસન્ન થઈ હસ્તિ પરથી નીચે ઊતરી સૂરિને વંદના કરી, અને એક કરોડ

સોનામહોરો મંગાવી તેમને ભેટ કરી. ગુરુએ નિઃસંગ હોવાથી ગ્રહણ કરી નહીં. તેમ રાજાએ પણ દાન તરીકે કલ્પેલી હોવાથી પાછી રાખી નહીં. તેથી સંઘના આગેવાનોએ જીર્શ્નોદ્ધારાદિક શુભ કાર્યોમાં તેનો ઉપયોગ કર્યો. રાજાના દાનની વહીમાં (ચોપડામાં) આ પ્રમાણે લખ્યું કે- ''દૂરથી ઊંચા હાથ કરીને ધર્મલાભની આશિષ આપતા સિદ્ધસેનસૂરિને રાજાએ કરોડ સોનામહોરો આપી."

પછી સુરિ મહારાજ વિહારના ક્રમે વિચિત્ર પ્રકારના શિખર-વાળા ચિત્રકટ (ચિતોડ) માં આવ્યા. ત્યાં એક જૂના ચૈત્યમાં એક મોટો સ્તંભ જોઈને સુરિએ એક પુરુષને પૂછ્યું કે આ સ્તંભ શેનો છે? અને તેમાં શું છે? ત્યારે તે બોલ્યો કે- ''આ સ્તંભમાં રહસ્ય (ગુપ્ત) વિદ્યાનાં પુસ્તકો રાખેલાં છે, તથા આ સ્તંભ તે તે પ્રકારની ઔષધિઓના યોગથી જાણે વજનો બનાવ્યો હોય તેમ અગ્નિ. જળ વિગેરેથી પણ અભેદ્ય છે." તે સાંભળીને નિપુણ એવા તે સૂરિએ ેતે સ્તંભની ગંધ લઈને તે તે ઔષધિનો પ્રતિકાર કરનારી સામી ઔષધિઓ શોધીને તેનો રસ તે સ્તંભને લગાડ્યો. એટલે તે સ્તંભ પાકા ચીભડાની જેમ વિકાસ પામ્યો (ફાટ્યો). પછી તેમાંથી એક પુસ્તક છોડીને તેનું પ્રથમ પાનું સૂરિ વાંચવા લાગ્યા, તેમાં પહેલી જ લીંટી વાંચતાં બે મહાવિદ્યાઓ મળી આવી. પહેલી સર્ષપ વિદ્યા અને બીજી ચર્ણના યોગથી સુવર્ણ કરવાની વિદ્યા. પહેલી સર્ષપ વિદ્યાનો એવો પ્રભાવ હતો કે કાર્ય આવે છતે જેટલા સર્ષવના દાશા મંત્રીને જળાશયમાં નાંખે તેટલા ઘોડેસવારો બેંતાલીશ જાતિનાં શસ્ત્રો સહિત તેમાંથી નીકળી પરસૈન્યનો નાશ કરીને પાછા અદૃશ્ય થઈ જાય, અને બીજી વિદ્યા એવી હતી કે કોઈ પણ ધાતુની સાથે तेमां जतावेલी वस्तुना युर्शनो योग કरवाथी विना यत्ने जतिवंत

સુવર્શ ઉત્પન્ન થાય. આ બે વિદ્યાને બરાબર ગ્રહણ કરીને સૂરિ જેવામાં આગળ વાંચવા જાય છે, તેવામાં શાસનદેવતાએ તે પુસ્તક અને તે પાનું તેમની પાસેથી લઈ લીધું, તથા પુસ્તકનો સ્તંભ પણ પ્રથમની જેવો જ મજબુત બંધ થઈ ગયો. તે વખતે આકાશવાણી થઈ કે- "આવા પ્રકારનાં પૂર્વમાં રહેલાં રહસ્યોને તમે લાયક નથી માટે ચપળતા (પ્રયત્ન) કરશો નહીં, અન્યથા જીવિતનો સંશય થશે." તે સાંભળીને સૂરિ ભયને લીધે તેથી વિરમ્યા.

ત્યારપછી સૂરિ વિહારના ક્રમે અપૂર્વ એવા પૂર્વ દેશની પૃથ્વીના નૂપુરસમાન ''કર્માપુર'' નામના નગરમાં ગયા. ત્યાં ''દેવપાલ'' નામે રાજા રાજ્ય કરતો હતો. તેને સૂરિએ અમૃતતુલ્ય સુંદર દેશના વડે પ્રતિબોધ પમાડીને પરમ શ્રાવક બનાવ્યો. એકદા સીમાડાના राजाओ ભेणा थઈने तेनुं राज्य લेवा आव्या, ते जोઈने यित्तमां ભય પામેલા દેવપાલ રાજાએ ગુરુ પાસે આવી સર્વ વૃત્તાંત નિવેદન કર્યું. તે સાંભળી સૂરિએ વિચાર્યું કે- ''આ રાજા હજુ હમણાં જ ધર્મ પામ્યો છે, તેની પાસે સૈન્ય તથા દ્રવ્ય ઘણું અલ્પ છે. તથા અત્યારે અત્યંત દીનતાને પામ્યો છે, તેથી આને ધર્મમાં સ્થિર કરવા માટે સહાય કરવી યોગ્ય છે." એમ વિચારીને કાર્યના જાણ એવા સૂરિએ સુવર્ણસિદ્ધિના યોગથી અગણ્ય સુવર્ણ બનાવી આપી, સર્ષપ વિદ્યાર્થી ઘોડેસવારો ઉત્પન્ન કરી દઈ, શત્રુઓને ત્રાસ પમાડ્યો; તેથી અત્યંત પ્રસન્ન થઈને દેવપાલ રાજાએ શત્રુઓનું સર્વસ્વ લૂંટી લઈ પોતાના જયનો ડંકો વગડાવ્યો: ''અહો! મહાત્માની કૃપાનું ફળ निःसीम છे." त्यारपछी ते राજा सूरिनो अनन्य (मझ्त थयो, अने તેમને ઘણા આગ્રહપૂર્વક ચિરકાળ સુધી પોતાના નગરમાં જ રાખ્યા. ત્યાં સૂરિમહારાજ રાજા વિગેરેના આગ્રહથી હંમેશા સુખાસનમાં બેસી નાના પ્રકારની બિરુદાવલી બોલનારા બંદિજનો વડે સ્તુતિ

કરાતા રાજદ્વારમાં જવા આવવા લાગ્યા. અને એમ થવાથી પરિવાર સહિત તે સૂરિ રાજાનો સત્કાર અને અહંકાર વિગેરે વડે ક્રિયામાં શિથિલ થયા. કહ્યું છે કે-

तांबूलं देहसत्कारः, स्त्रीकथेन्द्रियपोषणम् । नृपसेवा दिवा निद्रा, यतीनां पतनानि षट् ॥१।।

અર્થ– તાંબુલનું ભક્ષણ, દેહનો શણગાર, સ્ત્રીની કથા, ઇંદ્રિયોની પુષ્ટિ, રાજાની સેવા (રાજાનો પરિચય) અને દિવસની નિદ્રા, એ છ મુનિઓને પતન પામવાનાં સ્થાનો છે. ૧

વળી કહ્યું છે કે-" જે ગુરુ નિશ્ચિંત થઈને સૂએ છે તેના શિષ્યો પણ સૂઈ રહે છે. તેથી કરીને મોક્ષના માર્ગ બંધ થાય છે અને શ્રુતની હીલના થાય છે." કેટલેક કાળે વૃદ્ધવાદીએ આ વાત સાંભળી ત્યારે તે અત્યંત ખેદ પામ્યા. એટલે ગીતાર્થ સાધુઓને ગચ્છ ભળાવી સિદ્ધસેનસૂરિને પ્રતિબોધ કરવા માટે ગુપ્ત રીતે વેષ બદલો કરીને ત્યાં આવ્યાં. અહીં તે વખતે સુખાસનમાં બેસીને શ્રી સિદ્ધસેન રાજસભામાં જતા હતા. તેઓ રાજાને માન્ય હોવાથી નાના પ્રકારની કળા જાણનારા અનેક મનુષ્યો પોતપોતાની ભક્તિ બતાવવા માટે તે સુખાસનને થોડી થોડીવાર પોતાનો ખભો દેતા હતા. તે જોઈને વૃદ્ધવાદીએ પણ પોતાનો ખભો આપ્યો. તે વખતે ગર્વથી ઉદ્ધત મનવાળા સિદ્ધસેન આ પ્રમાણે અર્ધો શ્લોક બોલ્યા કે–

भूरिभारभराक्रान्तः स्कन्धोऽयं तव बाधति ।

'' ઘશા ભારના સમૂહથી દબાયેલો આ તારો ખભો બાધા (પીડા) પામે છે."

ેતે સાંભળીને વૃદ્ધવાદી બોલ્યા-

न तथा बाधते स्कन्धो बाधतिर्बाधते यथा ॥ १।।

જ્ઞાનપદ ભજીએ રે

''જેવો બાધતિ' એ પ્રયોગ બાધા કરે છે, તેવો આ સ્કંધ બાધા પામતો નથી.''

આ પ્રમાણે સાંભળીને શંકા પામેલા સિદ્ધસેને વિચાર્યું કેન્ "મારા ગુરુ વિના મારા વચનમાં ભૂલ કોણ કાઢે? માટે જરૂર આ મારા ગુરુ જ હોવા જોઈએ." એમ વિચારીને તરત જ તે સુખાસનમાં નીચે ઊતરી ગુરુને સારી રીતે ઓળખી અત્યંત લજ્જા આવવાથી તે ગુરુના ચરણકમળમાં પડ્યા. (નમ્યા) તે વખતે ગુરુએ પણ તેને પ્રતિબોધ કરવા માટે કહ્યું કે "હે વત્સ! આ ગાથાની વ્યાખ્યા કર."

''अणुफुल्लिअ फुल्ल म तोडहु, मन आरामा मोडहु । मणुकुसुमेहिं अच्चि निरंजणु, हिडह कांइ बणेण वणु ॥ १ ॥

ગુરુની અવજ્ઞા કરવાથી બુદ્ધિની જડતા પ્રાપ્ત થવાને લીધે સિદ્ધસેન તે ગાથાનો અર્થ બરાબર જાણી શક્યા નહીં, તેથી તેણે કહ્યું કે- ''હે ગુરુ ! આપ જ આ ગાથની વ્યાખ્યા કરો.'' ત્યારે વૃદ્ધવાદીએ તેની વ્યાખ્યા આ પ્રમાણે કરી.

''અલ્પ આયુષ્યરૂપ જેને પુષ્પ છે તે 'અઘુપુષ્પિકા' એટલે મનુષ્ય શરીર, તેનાં પુષ્પો એટલે આયુષ્યના ખંડો, તેને તમે તોડો નહીં. તથા રાજપૂજાથી થયેલા ગર્વાદિરૂપ આંકડી વડે આરામોને એટલે આત્માને આધીન અને સંતાપનું હરણ કરનારા યમ, નિયમ વિગેરે રૂપ બગીચાને ભાંગો નહીં. તથા મનકુસુમો વડે એટલે ક્ષમા, માર્દવ, આર્જવ અને સંતોષ વિગેરે રૂપ પુષ્પો વડે, નિરંજનની એટલે અહંકારના સ્થાન રૂપ જાતિમદાદિ અંજન જેનાં નાશ પામ્યાં છે એવા

૧. તાત્પર્ય એ છે કે- બાધતિ એ અશુદ્ધ રૂપ છે, તે ઠેકાણે બાધતે રૂપ થવું જોઈએ. તથા વૃદ્ધવાદીએ કહ્યું કે- તમે બાધતિ રૂપ બોલ્યા તે જેવું પીડા કરે છે તેવો મારો સ્કંધ પીડા પામતો નથી. અર્થાત્ તમે અશુદ્ધ બોલ્યા તે જ વધારે પીડાકારી છે.

સિદ્ધિપદને પામેલા નિરંજન દેવની પૂજા કરો. અર્થાત્ ધ્યાન કરો મોહાદિક વૃક્ષોના સમૂહથી ભયંકર એવા સંસારરુપી એક વનથી બીજા વનમાં શા માટે પરિભ્રમણ કરો છો ?"

બીજી વ્યાખ્યા- 'અણુ' એટલે અલ્પ ધાન્ય, તેનાં 'પુષ્પો' એટલે કૂલો અર્થાત્ અલ્પ વિષયવાળું હોવાથી 'અણુપુષ્પી' એટલે મનુષ્ય-શરીર તેનાં પુષ્પોને એટલે પાંચ મહાવ્રતો તથા અઢાર હજાર શીલાંગરૂપ પુષ્પોને ન તોડો. તેથી મન-આરામનો એટલે ચિત્તના વિકલ્પસમૂહનો નાશ કરો. તથા નિરંજન એટલે સિદ્ધિપદને પામેલા વીતરાગ દેવની મનપુષ્પો વડે પૂજા કરો અથવા મ ને ન બન્ને નિષેધવાચી હોવાથી ગૃહસ્થોને ઉચિત એવી દેવપૂજાદિકને વિષે ષટ્ જીવ નિકાયની વિરાધના થાય છે માટે તેમાં ઉદ્યમ ન કરો. અર્થાત્ હે મુનિ ! તમે કુસુમ વડે પ્રભુની પૂજા ન કરો. (માત્ર મન વડે કરો) તથા મન વડે- શબ્દ વડે (અર્થાત્ કીર્ત્તિને માટે) ચેતના રહિત હોવાથી તથા ભ્રમનો હેતુ હોવાથી મિથ્યાત્વશાસ્ત્રના સમૂહરૂપ વનમાં (અરણ્યમાં) કેમ ભ્રમણ કરો છો ? મિથ્યાવાદનો ત્યાગ કરી સત્ય એવા તીર્થકરાદિષ્ટ-તીર્થકરભાષિત સિદ્ધાંતને વિષે આદર કરો.

ત્રીજો અર્થ- ''અણ્'' એ ધાતુનો અર્થ- ''શબ્દ કરવો'' થાય છે, તેથી 'અણુ' એટલે શબ્દ તે શબ્દરૂપ જેનાં પુષ્પો હોય તે 'અણુપુષ્પા' એટલે કીર્ત્તિ કહેવાય છે. તે કીર્ત્તિનાં પુષ્પોને એટલે સદ્બોધનાં વચનોને ન તોડો, તથા મનના આરા એટલે વીંધવાના ગુણને લીધે અધ્યાત્મ સંબંધી ઉપદેશો તેનું મોટન ન કરો. એટલે ખરાબ વ્યાખ્યા કરવાથી તેનો નાશ ન કરો. તથા નિરંજનની એટલે સગાદિક લેપરહિત એવા વીતરાગ દેવની સદ્ગુરુના ઉપદેશરૂપ સુગંધી અને શીતળ એવાં પુષ્પો વડે પૂજા કરો. તથા વનના એટલે સંસારના ઇન એટલે સ્વામી જે પરમ સુખી હોવાથી તીર્થંકર, તેના વનમાં એટલે શબ્દરૂપ સિદ્ધાંતમાં કેમ હીડો છો? શા માટે ભ્રાંતિ પામો છો ? કેમકે તે સિદ્ધાંત સત્ય છે, તેથી તેમાં જ પ્રીતિ રાખો.

ચોથો અર્થ - પ્રાકૃત ભાષામાં અનેક અર્થ થવાથી એવો પણ અર્થ થાય છે કે - જેને ફળો આવ્યાં નથી એવાં પુષ્પોને તોડો નહીં. એટલે કે યોગરૂપી કલ્પવૃક્ષનું મૂળ યમ નિયમ છે, ધ્યાનરૂપ તેનું પ્રકાંડ છે, સમતારૂપ સ્કંધ છે, કવિત્વ, વકતૃત્વ, યશ, પ્રતાપ, મારણ, સ્તંભન, ઉચ્ચાટન અને વશીકરણાદિક સામર્થ્યરૂપી પુષ્પો છે, તથા કેવળજ્ઞાનરૂપી ફળ છે. હજુ માત્ર યોગરૂપ કલ્પવૃક્ષનાં પુષ્પો જ આવેલાં છે, તે પુષ્પો આગળ પર કેવળજ્ઞાનરુપ ફળને ઉત્પન્ન કરવાનાં છે. માટે હજુ ફળ આવ્યા પહેલાં તે પુષ્પોને તોડો નહીં. આરામરૂપી પાંચ મહાવ્રતોને અથવા પાઠાંતરે રોપ એટલે પાંચ મહાવ્રતોરુપ રોપાને ભાંગો નહીં. મનરૂપ પુષ્પો વડે નિરંજન જિનેશ્વર દેવની પૂજા કરો, તથા એક વનથી બીજા વનમાં કેમ ભ્રમણ કરો છો ? એટલે કે રાજસેવાદિક વિરસ ફળવાળાં કષ્ટોને શા માટે અંગીકાર કરો છો ?

આ પ્રમાણે ગુરુએ કરેલી વ્યાખ્યા સાંભળીને સિદ્ધસેનને અત્યંત પશ્चાત્તાપ થયો. તેનું મન અત્યંત સંવેગને પામ્યું, તેથી પોતાના પ્રમાદની આલોયણ લઈને રાજાની રજા લઈ તેણે ગુરુની સાથે વિહાર કર્યો.

અનુક્રમે વૃદ્ધવાદી સ્વર્ગે ગયા. પછી એકદા સિદ્ધાંતની પ્રાકૃત ભાષા હોવાથી અન્ય દર્શનીઓ હાંસી કરવા લાગ્યા, તે સાંભળીને લજ્જા પામેલા સિદ્ધસેને બ્રાહ્મણ જાતિને લીધે, બાલ્યાવસ્થાથી જ સંસ્કૃતના અભ્યાસી હોવાને લીધે તથા કર્મના દોષને લીધે કાંઈક ગવિષ્ઠ થઈને સંઘ પ્રત્યે કહ્યું કે–''જો સંઘની સંમતિ હોય તો હું

225

સર્વે સિદ્ધાંતોને સંસ્કૃત ભાષામાં કરું કે જેથી લોકમાં ઉપહાસ ન થાય." આ પ્રમાણે દોષયુક્ત વાણી સાંભળીને સંઘે કહ્યું કે–" અરે! આવું અયોગ્ય વચન કેમ બોલો છો? શું જિનેશ્વરો તથા ગણધરો વિગેરે સંસ્કૃત ભાષામાં સિદ્ધાંતો રચવાને સમર્થ નહોતા? હતા જ, પરંતુ બાલાદિકના અનુગ્રહને માટે અર્ધમાગધી રૂપ પ્રાકૃત ભાષામાં તેમણે સિદ્ધાંતોની રચના કરેલી છે. કહ્યું છે કે–

बालस्त्रीमन्दमूर्खाणां, नृणां चरित्रिकांक्षिणाम् । अनुग्रहार्थं तत्त्वज्ञैः, सिद्धान्तः प्राकृतः कृतः ।। १ ।।

અર્થ– ચારિત્રની ઇચ્છાવાળા બાળક, સ્ત્રી, મંદ બુદ્ધિવાળા અને મૂર્ખ માણસોના અનુગ્રહને માટે તત્ત્વજ્ઞ પુરુષોએ સિદ્ધાંતને પ્રાકૃતમાં રચ્યા છે. ૧

બુદ્ધિમાન મુનિવરોને માટે ચૌદ પૂર્વો સંસ્કૃતમાં જ રચેલા સંભળાય છે, માટે હે સૂરિ મહારાજ ! તમે આવા વચનમાત્રથી પણ જિનેશ્વરાદિકની અત્યંત આશાતના કરી છે, તેને માટે જે પ્રાયશ્વિત્ત શાસ્ત્રમાં હોય તે વિચારીને જલદી અંગીકાર કરો." આ પ્રમાણે સંઘની આજ્ઞા સાંભળીને સૂરિજીને સારી રીતે પોતાની ભૂલ જણાયાથી અત્યંત પશ્चાત્તાપ થયો. અને તે બોલ્યા કે- "વિના વિચાર બોલનાર અને જિનાદિકની આશાતના કરનાર એવા મને ધિક્કારે છે. આ દોષને ટાળવા માટે મને 'પારાંચિક પ્રાયશ્વિત પ્રાપ્ત થાય છે. જો કે હાલના સમયમાં તેવા પ્રકારના સંહનન આદિ બળના અભાવને લીધે આ પારાંચિક પ્રાયશ્વિત્તનો વ્યુચ્છેદ થયો છે. તો પણ બાર વર્ષ સુધી આ પારાંચિક પ્રાયશ્વિત્તનું હું આચરણ કરીશ, તેમાં રજોહરણ, મુખવસ્ત્રિકા વિગેરે જૈન લિંગને ગુપ્ત રાખી, અવધૂતનો

१. દશ પ્રકારના પ્રાયશ્वित्तोमां આ સૌથી છેલ્લું અને મોટું છે.

વેષ ધારણ કરી, મૌન અંગીકાર કરી, દુષ્કર તપસ્યા કરવામાં ઉદ્યમવંત થઈ, સંયમના ઉપયોગમાં સારી રીતે યુક્ત રહી, ગુપ્ત વૃત્તિથી પાંડવોની જેમ બાર વર્ષ સુધી હું વિહાર કરતો ફરીશ." એમ કહીને તે સૂરિજી સંઘની આજ્ઞાથી ગચ્છવાસનો ત્યાગ કરી માણસોના જાણવામાં ન આવે તેમ વિધિ પ્રમાણે ગામ નગરાદિકમાં વિહાર કરતાં સાત વર્ષ પૂર્ણ થયે ઉજ્જયિનીનગરીમાં મહાકાળ-नामना शिवना चैत्यमां आव्या. त्यां शिवलिंग तरझ पोताना पंग રાખીને સતા. તે જોઈને લોકો તેમને 'કોર્ણ છો?' વિગેરે પૂછવા લાગ્યા, પરંતુ તેમણે કાંઈ પણ જવાબ આપ્યો નહીં. ત્યારે તેઓએ રાજાને જણાવ્યું કે- ''હે દેવ ! આપના મહાદેવના ચૈત્યમાં કોઈ परदेशी आवीने रह्यो છे. अने मહाદेवनी आशातना डरे છे. ते બોલાવ્યા છતાં બોલતો નથી. તથા મહાદેવને પ્રણામ પણ કરતો નથી.'' તે સાંભળીને વિક્રમ રાજાએ કૌતુકથી ત્યાં આવી તેમને કહ્યું કે- ''હે અવધત ! તમે કોણ છો?'' તેમણે જવાબ આપ્યો કે -''હું ધાર્મિક છું.'' રાજાએ કહ્યું કે- ''ત્યારે કેમ અર્થથી તથા નામથી महादेवने प्रणाम अरता नथी?'' ते सांભणीने જिनमतनी ઉत्तति કરવામાં અત્યંત ઉત્સુક થયેલા સૂરિજી કાંઈક વિચાર કરીને બોલ્યા '' के राजा! ज्यरथी पीडायेको माशस जेम मोहडनो स्वाह कि શકે નહીં, તેમ આ તમારા દેવ અમારી વંદના કે સ્તુતિને સર્વથા સહન કરી શકે તેમ નથી." રાજાએ કહ્યું કે- ''કેમ આવું સંબંધ વિનાનું બોલો છો?" તેણે કહ્યું કે- ''મારી સ્તુતિ કરવાથી કદાચ આ પ્રતિમાને કાંઈ પણ ઉપદ્રવ થાય. અને તેથી તમારી અપ્રસન્નતા થાય એવી મારા મનમાં શંકા રહે છે." રાજાએ કહ્યું-"કાંઇ શંકા રાખો નહીં. ખુશીથી નમસ્કાર અને સ્તુતિ કરો." તે સાંભળીને સૂરિએ શ્રી વર્ધમાન સ્વામીના ગુણોથી ગર્ભિત, સારી રચનાવાળી

અને મહાન અર્થવાળી બત્રીશ બત્રીશી વડે પ્રથમ સ્તુતિ કરી. પછી અધિષ્ઠાયક દેવનું સમીપપશું હોવાથી આ દુષમા સમયમાં પશ અનુપમ પ્રભાવવાળા શ્રી પાર્શ્વનાથ ભગવાનની ચુમ્માલીશ શ્લોકવાળા કલ્યાણમંદિર સ્તોંત્ર વડે સ્તુતિ કરવા માંડી. તે કલ્યાણ મંદિરનું અગ્યારમું વૃત્ત બોલતી વખતે અથવા કોઈ ગ્રંથના અભિપ્રાયે પહેલી બત્રીશીના પહેલા કાવ્યના ઉચ્ચાર વખતે જ શ્રી ધરણેંદ્રનું સાનિધ્ય હોવાથી પ્રથમ શિવલિંગમાંથી ધુમાડો નીકળવા માંડ્યો. ત્યાર પછી અગ્નિની મોટી જ્વાળા નીકળવા માંડી, તે સમયે સર્વે લોકો પરસ્પર હાથની તાળીઓ પૂર્વક કોલાહલ કરતા બોલ્યા ક્રે - ''ખરેખર અત્યંત કોપરૂપી કાલાગ્નિથી ભયંકર એવા આ મહાદેવ પોતાના ત્રીજા નેત્રના અગ્નિ વડે આ જોગીને ભસ્મસાત્ કરી નાંખશે." ત્યારપછી તડતડ શબ્દ કરતું શિવલિંગ ફાટયું, અને તેમાંથી વીજળીના જબકારાની જેમ પ્રથમ જ્યોતિ (તેજ) પ્રગટ થઈ, અને પછી અનુપમ એવી શ્રી પાર્શ્વનાથની પ્રતિમા પ્રગટ થઈ. તે જોઈ વિસ્મય પામેલા વિક્રમ રાજાએ પૂછ્યું કુ- ''હે મહાભાગ્યવાન ! કોઈ વખત નહીં જોયેલું એવું આ આશ્ચર્ય શું.? આ અપૂર્વ કયા દેવ પ્રગટ થયા ?" ત્યારે ગુરુ બોલ્યા કે- ''ત્રણ જગતને સેવવા લાયક. દેવના પણ દેવ, શ્રી ધરણેન્દ્રે જેની ઉપર અદ્ભુત ફ્ણારૂપ છત્રનો આડંબર કર્યો છે, એવા ત્રેવીશમા તીર્થકર શ્રી પાર્શ્વનાથ સ્વામીની પ્રતિમા છે. આ દેવાધિદેવ જ મારી સ્તુતિ વિગેરેને સહન કરી શકે છે. આ પ્રતિમાનો અહીંથી પ્રાદુર્ભાવ શી રીતે થયો? તે વૃત્તાંત સાંભળો.

ૂર્વે આ જ અવંતી નગરીમાં એક ''ભદ્ર'' નામની શેઠાણી રહેતી હતી. તેને ''અવંતીસુકુમાલ'' નામે પુત્ર હતો. તે બત્રીશ પત્નીઓના યૌવનરૂપ સુગંધના સર્વસ્વનું આસ્વાદન કરવામાં

ભ્રમરરૂપ હતો. તથા શાલિભદ્રની જેમ અત્યંત ભોગરસના સમુદ્રમાં નિમગ્ન હોવાથી અલ્પ પણ ગૃહવ્યાપાર કરતો નહોતો. તેની માતા જ સર્વ ગૃહચિંતા કરતી હતી. એકદા મૌર્ય વંશના અગ્રેસર ''સંપ્રતિ'' રાજાને પ્રતિબોધ કરનાર ''શ્રી આર્ય સહસ્તી'' નામના આચાર્ય ભગવંત પોતાના ગચ્છ સહિત વિહારના ક્રમે ત્યાં આવ્યા. અને ભદ્રાની અનુમતિથી તેણીના આવાસની પાસે જ વાહનશાળામાં રહ્યા. એકદા પ્રદોષ સમયે સૂરિ મહારાજ ''નલિનીગુલ્મ'' નામનું અધ્યયન ગણતા હતા. કર્ણને રસાયણ સમાન તે અધ્યયન સાંભળતાં જ અત્યંત આનંદ પામેલો ભદ્રાનો પુત્ર અવંતિસૂકમાલ સાત ભૂમિકાના પ્રસાદથી નીચે ઊતરીને ગુરુની વસતિના દ્વાર પાસે આવીને સાંભળવા લાગ્યો, તરત જ તેને જાતિસ્મરણ ઉત્પન્ન થયું. એટલે તે ગુરુ પાસે આવી નમસ્કાર કરી બોલ્યો કે- ''હે ભગવાન! હું ભદ્રાનો પુત્ર છું. નલિનીગુલ્મ વિમાનની અનુપમ ઋદ્વિનો મેં પૂર્વભવે અનુભવ કર્યો છે. તે સુખ મને જાતિસ્મરણ થવાથી યાદ આવ્યું છે. તેથી સંસારના સુખથી પરાઙ્મુખ થઈને હું ત્યાં જ જવાને અત્યંત ઉત્સુક થયો છું. હે ભગવાન! પૂજ્ય એવા આપ પણ શું નલિનીગુલ્મ વિમાનમાંથી જ અત્રે આવ્યા છો? કેમકે નહીં તો તે વિમાનનું યથાર્થ સ્વરૂપ આપ શી રીતે જાણો?" તે સાંભળીને ગુરુ મહારાજ બોલ્યા કે-'' સર્વજ્ઞે રચેલા સિદ્ધાંતના વચનથી અમે તેનું સ્વરૂપ જાણીએ છીએ." તેણે પૂછ્યું કે- ''કયા ઉપાય વડે તે વિમાન જલદી પ્રાપ્ત થાય ?'' ગુરુ બોલ્યા-,''ચારિત્ર લેવાથી તે સુખ પ્રાપ્ત થાય છે, પરંતુ તું અત્યંત કોમળ છે અને ચારિત્ર અત્યંત કઠિન છે. કેમકે લોઢાના ચણા ચાવવા સુકર છે, અગ્રિનો સ્પર્શ પણ સુકર છે, પરંતુ જિનેશ્વરે કહેલું ચારિત્ર અતિચારરહિત પાલન કરવું અતિદુષ્કર છે. વળી તે ચારિત્ર પોતાના સ્વજનોની અનુમતિ હોય

તો જ દેખાય છે." તે સાંભળીને તે અવંતિસુકુમાલ સૂર્યોદય થયા પહેલાં જ નલિનીગુલ્મવિમાનમાં જવા માટે અત્યંત ઉત્કંઠિત થયો, તેથી સંયમ (ચારિત્ર) ગ્રહણ કરવા સારુ અત્યંત ઉત્સુક થઈને પોતાની જાતે જ પંચમુષ્ટિ લોચ કરી તેણે મુનિવેષ ધારણ કર્યો. એટલે સૂરિએ પણ તેને વિધિ પ્રમાણે ઠીક્ષા આપી. પછી ચારિત્ર તપના કષ્ટને સહન કરવામાં અસમર્થ હોવાથી સૂરિની આજ્ઞા લઈ, શરીરની વેદનાને નહીં ગણતો, તીક્ષ્ણ દર્ભના અગ્રભાગ વડે બન્ને પગ વિંધાવાથી તેમાંથી નીકળતા લોહી વડે માર્ગને કાદવવાળો કરતો તે ''કંથેરિકા કુડંગ'' નામના સ્મશાનમાં ગયો, અને ત્યાં પાદપોપગમ નામનું અણશણ અંગીકાર કરી ધ્યાનમગ્ન થઈને રહ્યો. તેના રુધિરના ગંધથી આકર્ષાઈને એક નવી પ્રસૂતિવાળી દુષ્ટ શિયાળણી પોતાનાં બચ્ચાં સહિત ત્યાં આવી. વાઘણની જેવી ભયંકર મુખને ધારણ કરતી તથા રાક્ષસીની જેવી ભૂખી થયેલી તે તેનું ભક્ષણ કરવા લાગી. તેણીએ તથા તેણીનાં બચ્ચાંએ રાત્રિના પહેલા પહોરમાં તેના બે પગનું ભક્ષણ કર્યું, બીજા પહોરમાં તેના સાથળો સુધી ભક્ષણ કર્યું અને ત્રીજા પહોરમાં તેનું સઘળું ઉદર ભક્ષણ કર્યું, તોપણ તે મુનિ લેશમાત્ર પણ કંપાયમાન થયા નહીં. ''અહો ! આટલું બધું સુકુમાળપશું (કોમળપશું) છતાં પશ દુઃસહ મહા વ્યથા કેવી રીતે સહન કરી? અહો! મહા સાહસિકોમાં પણ શિરોમણિ એવા તેમને ધન્ય છે." પછી રાત્રિના ચોથા પહોરે તે મહાસત્ત્વવાન અવંતિસુકુમાલ સાધુ કાળધર્મ પામીને નલિનીગુલ્મ વિમાનમાં મહર્દ્ધિક દેવપણે ઉત્પન્ન થયા. તેના સાહસથી તુષ્ટમાન થયેલા દેવોએ તે જ વખતે તેના દેહનો મહિમા કર્યો. પ્રાતઃકાળે શ્રુતના ઉપયોગથી ગુરુએ સર્વ વૃત્તાંત જાણીને તેની માતા ભદ્રાને તથા તેની સ્ત્રીઓને કહ્યું, ત્યારે તે સ્ત્રીઓ ભદ્રામાતા સહિત સ્મશાનમાં ગઈ,

અને ઘણો વિલાપ કરી ક્ષિપ્રા નદીને કાંઠે તેનું ઔર્ધ્વદહિક કર્મ (અગ્નિસંસ્કાર) કર્યું. ત્યાર પછી વૈરાગ્ય રસથી ભરેલી ભદ્રાએ એક ગર્ભિણી વહુને ઘરમાં રાખી બીજી એકત્રીશ વહુઓ સહિત દીક્ષા લીધી. ઘેર રહેલી ગર્ભિછ્ઞી વહુએ પુત્ર પ્રસવ્યો. તે પુત્રે તેના પિતા અવંતિસુકુમાલના કાળધર્મની જગ્યાએ આ પ્રાસાદ કરાવ્યો. પોતાના પિતાનો અહીં મહાકાળ (મૃત્યુ) થયો, તેથી આ પ્રાસાદનું નામ મહાકાલ પાડ્યું, અને તેમાં મોટા ઉત્સવપૂર્વક શ્રી પાર્શ્વનાથ પરમાત્માની વિધિપૂર્વક પૂજા થતી રહી. પછી કાળક્રમે મહાદેવતાના ભક્ત બ્રાહ્મણોએ અવસર પામીને તે પ્રતિમાને પૃથ્વીમાં ગુપ્ત કરી (ભંડારી દઈ) અકાર્ય કરવામાં તત્પર થઈ અહીં મહાદેવનું લિંગ સ્થાપન કર્યું. હમણાં મારી કરેલી સ્તુતિ સાંભળીને સાવધાન થયેલા અધિષ્ઠાયકના સાનિધ્યબળથી આ શ્રી પાર્શ્વનાથની પ્રતિમા શિવલિંગ (मेहीने प्रगट थर्छ. छे विक्रम राजा ! छवे सत्यासत्यनुं निरूपश તમે પોતે જ કરો." આ પ્રમાણે સુંદર અને મધુર વાણી સાંભળીને વિક્રમ રાજાને શુભ પરિણામ થવાથી શ્રી જૈનમતને વિષે અત્યંત બહુમાન ઉત્પન્ન થયું, તેથી તેણે પ્રસન્ન થઈને શ્રી પાર્શ્વનાથની પ્રતિમાના પૂજન માટે સો ગામ આપ્યાં. તથા તેણે યોગીની (સૂરિની) અત્યંત શ્લાઘા કરતાં કહ્યું કે-'' અહો ! આપની જેવા મહર્ષિ પૃથ્વી પર કોણ છે?"

अहयो वहवः सन्ति, भेकभक्षणदक्षिणाः । एकः स एव शेषः स्याद् , धरित्रीधरणक्षमः ।। १॥

અર્થ– દેડકાંઓનું ભક્ષણ કરવામાં ચતુર એવા સર્પો તો દુનિયામાં ઘણા છે, પરંતુ પૃથ્વીને ધારણ કરવામાં તો એક શેષનાગ જ સમર્થ છે. ૧ रवेरेवोदयः श्लाध्यः, कोऽन्येषामुदये ग्रहः । न तमांसि न तेजांसि, यस्मिन्नभ्युदिते सति ।। २ ।।

અર્થ – સૂર્યનો જ ઉદય શ્લાધા કરવા યોગ્ય છે, બીજા (તેજસ્વી)ના ઉદયમાં શો આગ્રહ? કારણ કે સૂર્યનો ઉદય થવાથી અંધકાર તેમજ બીજા તેજો બિલકુલ રહેતાં નથી.ર.

વળી આપની કવિત્વકળા પણ અસાધારણ છે. કેમકે સાકરની જેવા મીઠાશવાળાં કાવ્યનાં પદો ઉપરાઉપરી કયા કવિના મુખથી નીકળતાં નથી? સર્વનાં મુખમાંથી નીકળે છે. તથા કોની વાણીનો વૈભવ ઉત્તમ રસને પુષ્ટ કરતો નથી? સર્વનો કરે છે. પરંતુ જે કવિ સુંદર પદો અને ઉત્તમ રસ એ બન્નેને અમૃતના નિર્ઝરણાની જેવા રસ વડે તરંગિત કરે છે, તેવા તો કવચિત્ કોઈક જ હોય છે. વળી કવિની વાણીમાં અત્યંત મધુરતા લાગવી એ કાંઈ સરખા અક્ષરોની આવૃત્તિ (પ્રાસ) વડે લાગતી નથી, પરિચય (અભ્યાસ)-ેથી લાગતી નથી, તેમજ શબ્દની વ્યુત્પત્તિથી કે ગુરુના સારા ઉપદેશથી પણ લાગતી નથી, પરંતુ મોટા પુષ્યના ઉદયથી સત્કવિઓની વાણી પોતાની મેળે જ મધુર લાગે છે.'' આ પ્રમાશે પ્રશંસા કરીને વિક્રમ રાજા પોતાને ઘરે ગયા. આવા પ્રકારની જિનશાસનની ઉત્તમ પ્રભાવનાથી આશ્ચર્ય અને આનંદ પામેલા સંઘે સૂરિના પારાંચિક પ્રાયશ્વિત્તનાં બાકી રહેલાં પાંચ વર્ષો માફ કરીને તેમને મોટા ઉત્સવપૂર્વક નગરપ્રવેશ કરાવી ગચ્છના નાયક તરીકે સ્થાપન કર્યા.

એકદા સિદ્ધસેનદિવાકરસૂરિ પોતાના ચરણકમળ વડે પૃથ્વીને પવિત્ર કરતા અનુક્રમે માલવ દેશમાં ''ઓંકાર'' નામના નગરમાં ગયા. એકદા ત્યાંના સંઘે સૂરિને વિનંતિ કરી કે- ''હે ભગવાન!

૨૯૩

આ નગરના સમીપે એક ગામ છે, તેમાં સુંદર નામનો ક્ષત્રિય રાજ્ય કરતો હતો. તેને બે સ્ત્રીઓ હતી. તેમાં એકે પ્રથમ પુત્રી પ્રસવી, તેથી તેણીને અત્યંત ખેદ થયો. કારણ કે તેણીની શોક પણ ગર્ભિણી હતી, અને થોડા વખતમાં જ પ્રસુતિ કરનાર હતી. તેથી તે શોકને પુત્ર થશે તો તે પતિને વધારે વહાલી થશે, એમ ધારીને તેણીએ સ્ત્રીજાતિને ઉચિત એવી અત્યંત દુષ્ટતાને લીધે ઘણું દ્રવ્ય આપી એક સૂતિકા (દાઈ) ને કહ્યું કે- ''આ મારી શોક પ્રસવ સમયે તને બોલાવશે, તેથી તું પ્રથમથી જ કોઈ ઠેકાણેથી એક મૃતક બાળક લાવી રાખજે, અને પ્રસવ વખતે તે મૃતક બાળકને બતાવી, કહેજે કે 'મુએલું બાળક જન્મ્યું છે.' એમ કહી પ્રસવેલા પુત્રને તું પોતે જ ગુપ્ત રીતે લઈને દૂર કરી નાંખી આવજે." આ પ્રમાણે તેણીએ પ્રપંચ કર્યો, અને દૈવયોગે તેમજ થયું અને તે સૂતિકા (દાઈ)એ પણ તે જ પ્રમાણે મુએલું બાળક બતાવી જન્મેલા પુત્રને દૂર અરણ્યમાં મૂકી દીધો. ''પ્રાણીઓના લોભને ધિક્કાર છે.'' પછી તે તરતના જન્મેલા પુત્રને દૂર નાંખ્યા છતાં પણ પુણ્યના બળથી તેની કુળદેવીએ ગાયનું રૂપ ધારણ કરી દૂધ પાઈ ઉછેરીને એક વર્ષનો કર્યો. પછી અહીંથી નજીકના શિવાલયના અધિકારી ભરટકે (પજારીએ) તેને જોયો. એટલે તેને લઈને પોતાની દીક્ષા આપી પોતાનો શિષ્ય કર્યો. એકદા કાન્યકુબ્જ દેશનો જન્માંધ રાજા શ્રીપતિ (કૃષ્ણ)ની જેમ દેશોને જીતતો જીતતો આ ગામની નજીક આવીને रह्यो. ते वખते रात्रिने समये मखदेवे प्रत्यक्ष थઈने नाना (भरटडने કહ્યું કે- ''તું કાન્યકુબ્જના રાજાને મારી પૂજાનું પુષ્પ અને જળ શેષ (પ્રાસાદી) તરીકે આપજે. તેથી તે અંધતાનો ત્યાગ કરી સજ્જ નેત્રવાળો (દેખતો) થશે." પ્રાતઃકાળે તેણે તે વૃત્તાંત પોતાના ગુરુને જણાવીને તેની આજ્ઞાથી પૂજાનું પુષ્પ અને જળ લઈ સ્કંધાવાર

(સૈન્ય)માં આવી રાજાના પ્રધાનોને કહ્યું કે- " હે રાજસેવકો ! તમારા રાજાને મારર પાસે લાવો. હું તેને સૂર્યવિકાસી કમળની જેમ પ્રફુલ્લિત નેત્રવાળો કરું." તે સાંભળીને પ્રધાનોએ રાજાને પ્રેરણા કરી, એટલે તે તેની પાસે આવ્યો. પછી તે ઋષિએ આપેલું નિર્માલ્ય બહુમાનથી લઈને રાજાએ પોતાની આંખો પર રાખ્યું, કે तरत ज ते सज्ज नेत्रवाणो थयो. तेथी प्रसन्न थयेक्षा राजाओ તેને ઈનામમાં સો ગામ આપ્યાં. અને આ જ ઠેકાણે આ મોટો શિવનો પ્રાસાદ કરાવી આપ્યો. હવે તે ભરકટ ઋષિ રાજાદિકને માન્ય હોવાથી અહીં જિનાલય કરવા દેતો નથી. કેમકે અહીં મિથ્યાદષ્ટિઓનું બળ વધારે છે. માટે આપ એવો કાંઈક યત્ન કરો કે જેથી અહીં આ શિવાલયથી પણ ઊંચું અને મનોહર જિનચૈત્ય કરી શકાય. આ કાર્યમાં માત્ર આપ જ સમર્થ છો, માટે આપને અમે વિનંતિ કરીએ છીએ." આ પ્રમાણે શ્રાવકોની વિજ્ઞપ્તિ સાંભળીને મુનીશ્વર શ્રી સિદ્ધસેનસૂરિ વિહાર કરી અવંતિ નગરીમાં આવ્યા, અને નવા અદ્ભુત ચાર શ્લોકો બનાવીને, હાથમાં શ્લોકનો કાગળ રાખી વિક્રમ રાજાના મહેલના દ્રાર પાસે આવી દ્રારપાળ મારકત એક શ્લોક રાજા પાસે મોકલ્યો. તે શ્લોક આ પ્રમાણે હતો.

दिदृक्षुर्भिक्षुरायातस्तिष्ठति द्वारि वारितः ।

. हस्तन्यस्तचतुःश्लोक, उतागच्छतु गच्छतु ॥ १ ।। 🗉

અર્થ - આપને જોવાની ઇચ્છાવાળો ભિક્ષુ હસ્તમાં ચાર શ્લોક રાખીને દ્વારપાળે નિષેધ કરવાથી બારણે જ ઊભો છે, તે આવે કે જાય?

આ શ્લોક સાંભળીને રાજાએ આશ્ચર્ય પામી તેના જવાબમાં સામો શ્લોક મોકલ્યો કે - दीयतां दश लक्षाणि, शासनानि चतुर्दश । हस्तन्यस्तचतुःश्लोक, उतागच्छतु गच्छतु ॥ १ ॥

અર્થ - આ ભિક્ષુકને દશ લાખ સોનામહોરો તથા ચૌદ શાસન (ગામ) આપવામાં આવે છે. હવે હાથમાં ચાર શ્લોકો જેણે રાખેલા છે એવા તે ભિક્ષુ મરજી હોય તો આવે અને મરજી હોય તો જાય.૧

આ શ્લોક સાંભળીને કવીં દ્રે દ્વારપાળ મારફત જ રાજાને જણાવ્યું કે-''હે રાજા! આ ભિક્ષુને આપના દર્શનની જ ઇચ્છા છે, દ્રવ્યની ઇચ્છા નથી. તે સાંભળીને રાજાએ તેમને પોતાની પાસે બોલાવ્યા, અને તેમને ઓળખ્યા. તેથી સિંહાસન પરથી ઊઠીને બહુમાનપૂર્વક આગ્રહથી તેમને સિંહાસન પર બેસાડી ભક્તિપૂર્વક રાજાએ કહ્યું કે-''પૃથ્વીને વિષે સૌધર્મેન્દ્ર સમાન હે રાજા ! કેવળ ધર્મકાર્યમાં વ્યગ્ર હોવાને લીધે જ અમે ઘણે કાળે આવ્યા છીએ. હે રાજનુ ! આ ચાર શ્લોકો સાંભળો.

अपूर्वेयं धुनर्विद्यां, भवता शिक्षिता कुतः । मार्गणौघः समभ्येति, गुणो याति दिगन्तरम् ॥ १ ।।

અર્થ - હે રાજા ! આપ આ અલૌકિક ધનુર્વિદ્યા ક્યાંથી શીખ્યા, કે જેથી માર્ગણનો સમૂહ તમારી પાસે આવે છે અને ગુણ દિશાઓમાં જાય છે ? (તાત્પર્ય એ છે કે - ધનુર્વિદ્યામાં માર્ગણ એટલે બાણનો સમૂહ દિશાઓમાં જવો જોઈએ, અને ગુણ એટલે ધનુષની દોરી (પણચ) પાસે રહેવી જોઈએ. તેથી ઊલટું થવાથી અલૌકિક ધનુર્વિદ્યા કહી. પરમાર્થ એવો છે કે માર્ગણ એટલે ભિક્ષુકનો સમૂહ પાસે આવે છે અને ગુણ-કીર્ત્તિ દિશાઓમાં જાય છે. એવો ગૂઢ અભિપ્રાય છે.) ૧. सरस्वती स्थिता वक्त्रे, लक्ष्मीः करसरोरुहे । कीर्तिः किं कुपिता राजन्, येन देशान्तरं गता ।। २ ॥

અર્થ - હે રાજા ! સરસ્વતી તમારા મુખમાં રહી છે, અને લક્ષ્મી તમારા હસ્તકમળમાં રહી છે, પરંતુ કીર્ત્તિ કેમ કોપ પામી છે કે જેથી તે દેશાંતરમાં જતી રહી છે. ર

सर्वदा सर्वदोऽसीति, मिथ्या संस्तूयसे बुधैः । नारयो लेमिरे पृष्ठं, न वक्षः परयोषितः ।। ३ ।।

અર્થ – ''હે રાજા ! તમે સર્વદા સર્વ વસ્તુ આપનાર છો." એ પ્રમાણે પંડિતો તમારી સ્તુતિ કરે છે, તે મિથ્યા (ખોટી) છે. કેમકે તમારા શત્રુઓને તમે તમારી પીઠ આપતા નથી, અને પરસ્ત્રીઓને વક્ષસ્થલ આપતા નથી. (તેથી તમે સર્વ વસ્તુના આપનાર કેમ કહેવાઓ? અર્થાત્ યુદ્ધમાં નાસીને તમે પીઠ દેખાડતા નથી અને પરસ્ત્રીઓને આલિંગન કરતા નથી એ તમારામાં મોટો ગુણ છે.)3

आहते तव निःस्वाने, स्फुटितं रिपुहृद्घटैः। गलिते तत्प्रियानेत्रे, राजंश्चित्रमिदं महत् ।। ४ ।।

અર્થ – ''હે રાજા ! યુદ્ધમાં તમારો ડંકો હણાવાથી (વાગવાથી) શત્રુનાં હૃદયરૂપી ઘડાઓ ફૂટી જાય છે, અને તેમની સ્ત્રીઓના નેત્રમાંથી પાણી નીકળે છે, એ મોટું આશ્ચર્ય છે.(અર્થાત્ ડંકો ફૂટવો જોઇએ, અને જે વસ્તુ ફૂટે તેમાંથી જ પાણી નીકળવું

જોઇએ છતાં અહીં તો તેથી ઊલટું થાય છે તે આશ્ચર્ય છે.)૪ આ પ્રમાણે અદ્ભુત ચાર શ્લોકો સાંભળીને અત્યંત પ્રસન્ન થયેલા વિક્રમ રાજાએ ઊંચા કિંમતી વસ્ત્રોથી ભરેલો ૧, સુગંધી વસ્તુના સમૂહથી ભરેલો ૨, સોનામહોરથી ભરેલો ૩, અને હાર, અર્ધહાર વિગેરે અલંકારોથી ભરેલો ૪, એવા મોટા ચાર હાથીઓ મંગાવીને ગુરુને કહ્યું કે '' આ ગ્રહણ કરો. '' ગુરુ બોલ્યા કે-'' આ મારે કલ્પે નહીં. '' ફરીથી રાજાએ કહ્યું કે-''ત્યારે આપની ઇચ્છામાં આવે તેવા મારી પૃથ્વીમાંથી મોટા ચાર દેશો ગ્રહણ કરો.'' ગુરુ બોલ્યા-'' તે પણ હું ઇચ્છતો નથી'' '' ત્યારે આપની શી ઇચ્છા છે?'' એમ રાજાના પૂછવાથી સૂરિ બોલ્યા કે-'' હે રાજા ! ઓંકાર નામના પુરમાં શિવાલય છે, તેથી પણ ઊંચો ચાર દ્વાર વાળો જૈન પ્રાસાદ કરાવો, અને પરિવાર સહિત જાતે ત્યાં આવીને પ્રતિમાની સ્થાપના તથા પ્રતિષ્ઠા સંબંધી ઉત્કૃષ્ટ મહોત્સવો કરો. તે સાંભળીને પુણ્પના અર્થી રાજાએ તે જ પ્રમાણે સર્વ કર્યું. આ પ્રમાણે જૈન મતની મહા ઉન્નતિ થવાથી સંઘ અત્યંત હર્ષ પામ્યો.

અનુક્રમે સૂરિ દક્ષિણમાં '' પ્રતિષ્ઠાન'' (પેંઠ) નામના પુરમાં ગયા. ત્યાં પોતાના આયુષ્યનો અંત જાણીને અનશનાદિક વિધિ વડે કાળ કરી સ્વર્ગલોકને પામ્યા. આ વૃત્તાંત જણાવવા માટે ત્યાંના સંઘે એક વિદ્વાન વક્તા ભટ્ટ(બ્રાહ્મણ)ને ચિત્રકૂટ (ચિત્તોડ) મોકલ્યો. તે ભટ્ટ ચિત્રકૂટમાં જઇને સંઘની પાસે વારંવાર અર્ધો શ્લોક બોલવા લાગ્યો કે -

''इदानीं वादिखद्योता, द्योतन्ते दक्षिणापथे ।''

(હમશાં દક્ષિશ દેશમાં વાદીરૂપી પતંગીઆઓ પ્રકાશ પામ્યા છે) તે સાંભળીને જેને સરસ્વતી પ્રસન્ન થયેલી છે એવી ''સિદ્ધા'' નામની સિદ્ધસેનની બહેન બોલી કે -

''नूनमस्तंगतो वादी सिद्धसेनो दिवाकरः॥ १॥ ''

(ખરેખર સિદ્ધસેન નામના સૂર્યનો અસ્ત થયો જણાય છે.) ત્યારે તે ભટ્ટે કહ્યું કે-- ''હા, તેમજ થયું છે.''

॥ ઇતિ વ્યંજનાનાં અન્યથાકરાશે સિદ્ધસેનપ્રબન્ધः ॥

## 

એકદા ''રાજગૃહ'' નગરમાં ''શ્રી મહાવીરસ્વામી '' સમવસર્યા. તેમને વંદન કરવા માટે દેવો, વિદ્યાધરો, મનુષ્યો તથા અભયકુમાર સહિત ''શ્રેણિક'' રાજા આવ્યા. ભગવાનની પાસે ધર્મદેશના સાંભળીને સર્વ સભાજનો પાછા વળ્યા. તે વખતે કોઇક વિદ્યાધરને આકાશગામી વિદ્યાનું એક પદ વિસ્મરણ થયું, તેથી કરીને તે વારંવાર આકાશમાં થોડેક ઊંચે કૂદીને પાછો પૃથ્વી પર પડતો હતો. આ પ્રમાણે થતું જોઇને શ્રેણિક રાજાએ ભગવાનને પૂછ્યું કે- ''હે સ્વામી! આ ખેચર (વિદ્યાધર) પાંખ વિનાના પક્ષીની જેમ આકાશમાં ઊડી ઊડીને કેમ વારંવાર નીચે પડે છે ? " ત્યારે ભગવાને તેને (રાજાને) વિદ્યાના પદનું વિસ્મરણ થયાનો વ્યતિકર (વૃત્તાંત) કહ્યો. તે સાંભળીને અભયકુમારે તે ખેચર પાસે જઇને કહ્યું કે- ''હે ખેચર! જો તમે મને તમારી સમાન વિદ્યાવાળો કરો તો તમારી વિદ્યાના અક્ષર ઓળખીને હું પુરા કરી આપું." તે સાંભળીને વિદ્યાધર તે વાત અંગીકાર કરી. અભયકુમારને પદાનુસારી બુદ્ધિ (લબ્ધિ) હોવાથી એક પદ વડે અનેક પદોને જાણવાની શક્તિ હતી. તેથી તે વિદ્યાના બાકીના અક્ષરોને અનુસારે વિસ્મૃત થયેલા અક્ષરને જાણીને તેણે તે ખેચરને વિદ્યા પૂર્ણ કરી આપી. તે ખેચર પણ વિદ્યા સંપૂર્ણ થવાથી હર્ષિત થઇ અભય-કુમારને વિદ્યાસાધનનો ઉપાય બતાવી પોતાને સ્થાને ગયો.

// ઇતિ વ્યંજનાનાં ન્યૂન્તવે કથા. ॥

266

## વ્યંજનને અધિક કરવા ઉપર કથા.

" પાટલીપુત્ર" નગરમાં નવમા " નંદ " રાજાને "ચાણક્યે" પ્રતિજ્ઞા કરવાથી રાજ્યભ્રષ્ટ કર્યો, તે રાજ્ય પર ''મયૂરપોષક'' ગામના મહત્તરની દીકરીના પુત્ર ''ચંદ્રગુપ્ત''ને બેસાડ્યો. તેને 'બિંદુસાર'' નામે પુત્ર થયો. તેણે તેની પછી રાજ્ય કર્યું. તેની પછી તેનો પુત્ર ''અશોકશ્રી'' રાજા થયો. તેણે પોતાનાં ''કુણાલ'' નામના પુત્રને બાલ્યાવસ્થામાં પણ તેના પરના પ્રેમને લીધે તેના પોષણને માટે ''ઉજ્જયિની'' નગરી આપી અને પોતાની પાસે રહેવાથી તેની અપર (ઓરમાન) માતાઓથી તેનો પરાભવ (અનિષ્ટ) થશે એમ ધારી તે કુમારને ઉજ્જયિનીમાં જ રાખ્યો. અનુક્રમે પ્રધાનાદિકથી પુષ્પની જેમ લાલનપાલન કરાતો તે કુમાર આઠ વર્ષનો થયો ત્યારે ''કુમાર અભ્યાસને યોગ્ય થયો છે'' એમ ધારી રાજાએ પ્રધાન પર કાગળ લખ્યો. તેમાં ''અધીયતાન્ન: કુમાર:" (અમારા કુમારને ભણાવજો) એ પ્રમાણે સ્પષ્ટ અક્ષરો લખ્યા. તેવામાં કાંઈ શીઘ્ર કાર્ય આવી પડવાથી રાજા અન્ય કાર્યમાં વ્યગ્ર થયો. તેટલામાં કુણાલની અપરમાતાએ ત્યાં આવી તે કાગળ વાંચી વિચાર્યું કે- ''કુણાલ કુમાર સારો વિદ્વાન થશે, એટલે રાજા તેને જ રાજ્ય આપશે, મારા પુત્રને આપશે નહીં." એમ વિચારી કુણાલનું અનિષ્ટ કરવાના હેતુથી તેણીએ તત્કાળ અને માથે એક બિંદુ (અનુસ્વાર) કર્યું. તેથી 'અંધીયતાન્નઃ કુમારઃ" (અમારા કુમારને આંધળો કરજો) એવું થયું. અહો ! માત્ર એક બિંદુના વધારવાથી જ એકાંત હિતકારી અર્થનું પણ એકાંત અહિતકારીપણું થયું. પછી થોડીવારે રાજાએ તે કાગળ વાંચ્યા વિના જ બંધ કરીને (બીડીને) મોકલી દીધો. તે કાગળ કોઈ અનુચરે ઉજ્જયિની જઈ

પ્રધાનના હાથમાં આપ્યો, પ્રધાને તે કાગળ વાંચ્યો, અને તેમાં લખેલી હકીકત જાણી અત્યંત ખેદ પામ્યો. કાગળળી હકીકત કહેવાને અસમર્થ એવા પ્રધાનનાં નેત્રમાં અશ્રુ આવ્યાં એટલે કુણાલકુમારે પોતે જ તે કાગળ વાંચ્યો. તેમાં ''અંધીયતાન્ન: કુમાર:'' એવા અક્ષર જોઈ અત્યંત ઉદ્વેગ પામી વિચાર કરવા લાગ્યો કે– ''ખરેખર મેં કાંઈપણ પિતાની આજ્ઞાનો ભંગ કર્યો હશે, નહીં તો મારા એકાંત હિતને જ ઇચ્છનાર પિતા આવી આજ્ઞા કેમ આપે ? માટે જે પિતાની આજ્ઞાનું ઉલ્લઘંન કરે તેને દુષ્ટ પુત્ર જાણવો.'' એમ વિચારી કુણાલકુમારે, પ્રધાનાદિકે રાજાની આજ્ઞાનો નિર્ણય કરવા માટે થોડો વખત વિલંબ કરવાનું બહુ રીતે કહ્યા છતાં પણ તત્કાળ દુર્દૈવના વશથી અગ્નિ વડે તપાવેલી સળી વતી પોતાનાં બન્ને નેત્રો આંજ્યાં (ફોડ્યાં). અહો! મહાપુરુષોને પણ વિના વિચાર્યું કાર્ય મહા અનર્થકારી થાય છે કહ્યું છે કે–

सहसा विदधीत न क्रियामाविवेक परमापदां पदम् । वृणते हि विमृश्यकारिणं गुणलुब्धाः स्वयमेव संपदः ।।

અર્થ– સહસા (વગર વિચારે) કાર્ય કરવું નહીં. કેમકે અવિવેક એ પરમ (મોટી) આપત્તિનું સ્થાન છે. ગુણોમાં લુબ્ધ થયેલી સંપત્તિઓ પોતાની મેળે જ વિચારીને કાર્ય કરનારાને વરે છે॥ ૧.

આવા ખરાબ પરિણામવાળા કાર્યમાં ગુરુની આજ્ઞાના આરાધકને પણ ગુરુની આજ્ઞા અયોગ્ય જણાતી હોય તો કાળનો વિલંબ કરવો એમ શાસ્ત્રમાં કહેલું છે. અને તેવો વિલંબ કરવો તે પણ ત્રણ વખત આજ્ઞા થાય ત્યાં સુધી પુરુષોને કલ્યાણકારી છે. કહ્યું છે કે–

क्षणेन लभ्यते यामो, यामेन लभ्यते दिनम् । दिनेन लभ्यते कालः, कालात्कालो भविष्यति ॥ १।।

## જ્ઞાનપદ ભજીએ રે

અર્થ– ક્ષણને વિલંબ કરવાથી પહોરનો અવસર મળે છે, પહોરનો વિલંબ કરવાથી દિવસ મળે છે, દિવસનો વિલંબ કરવાથી કાલ (રાત્રિદિવસ) મળે છે, અને કાલનો વિલંબ કરવાથી બીજી કાલ મળે છે. ૧

હાલના સમયમાં પણ સર્વ કાર્યોમાં ત્રણવાર આજ્ઞાની અપેક્ષા રાખવાની વ્યવસ્થા છે. 'કેમકે તેવી વ્યવસ્થાને લીધે સારી રીતે વિચાર કરવા રૂપ ગુણ પ્રાપ્ત થાય છે. અથવા તો રામચંદ્રની જેમ એકાંત પિતાની આજ્ઞા પ્રમાણે વર્તવામાં જ તત્પર, અત્યંત નમ્રતાવાન અને મહાસાહસિકના નિધિ સમાન પુત્રોને પિતાની આજ્ઞા પાળવામાં શો દોષ છે? અત્યંત સિસ્મયથી (હર્ષથી) સર્વ અંગમાં ઉલ્લાસ પામતા રોમોદ્ગમ (રોમાંચ) વડે ગુરુની આજ્ઞાનું અનુષ્ઠાન મહાન પુરુષોને પણ વખાણવા લાયક જ છે, પરંતુ તેમાં આજ્ઞા આપનાર પિતાનો જ દોષ છે. કે જેથી અત્યંત કૃપાના પાત્રરૂપ પુત્ર ઉપર પણ સારી રીતે જોયા વાંચ્યા વિના જ કાગળ લખી મોકલ્યો. અથવા નવાં નવાં અનેક કાર્યોમાં વ્યગ્ર રહેલા પિતાનો પણ શો દોષ? પુરુષરત્નનો નાશ કરનારી, તેવા પ્રકારના કૂટ પ્રપંચને રચનારી અને દુષ્ટ મતિવાળી અપરમાતાનો જ દોષ છે. અથવા સ્ત્રીજાતિની સ્વભાવથી જ દુષ્ટતાને લીધે. અને પાપમાં જ તત્પર હોવાને લીધે તથા અપરમાતા નિરંતર દ્વેષવાળી જ હોય છે તેણીનું હૃદય દુષ્ટ જ હોય છે તેને લીધે તેમજ પોતાના પુત્રને રાજ્યપ્રાપ્તિ થાય તો ઠીક તેવા વિચારરૂપ લોભસાગરનું દુર્નિવારપણું હોવાને લીધે તેણીએ આ અકાર્ય કર્યું, તેમાં શું આશ્ચર્ય? કાંઇ જ નહીં. ત્યારે આ દોષ કોને આપવો? તે વિષે નિર્ણય કરે છે કે - પૂર્વે કરેલા દુષ્કૃત્ય (પાપકર્મ) નો જ આ દોષ છે, કેમકે પિતાએ તો પ્રાણથી પણ વહાલા એવા પુત્રને વિદ્યા પ્રાપ્ત કરાવવાનો જ

૧. દરેક ધારાનું બીલ ત્રણવાર વંચાયા પછી પસાર થાય છે. કોઈ પણ વસ્તુનું વેચાણ પણ છેલ્લીવાર ત્રણવાર બોલ્યા પછી કરવામાં આવે છે.

વ્યંજનને અધિક કરવા ઉપર કથા.

ઉપક્રમ (ઉદ્યોગ) કર્યો હતો, પરંતુ તેને બદલે પરિણામમાં જન્મપર્યંત બન્ને નેત્રોની અંધતા પ્રાપ્ત થઈ. કહ્યું છે કે–

जं जेणं कयं कम्मं पुव्वभवे इहभवे वसंतेणं । तं तेण वेइअव्वं, निमित्तमित्तो परो होइ ।। २।।

અર્થ– પૂર્વ ભવમાં અથવા આ ભવમાં વસતાં જેણે જે કર્મ કર્યું છે, તે અવશ્ય તેણે ભોગવવાનું જ છે; તેમાં બીજો પ્રાણી તો નિમિત માત્ર જ છે. ૨

धारिज्जइ इंतो जलनिही वि कल्लोलभिन्नं कुलसेलो । न हु अन्नजम्म निम्मिअ सुहासुहो दिव्वपरिणामो ॥ १ ।।

અર્થ– તરંગોએ કરીને મોટા કુળપર્વતને પણ ભેદનાર એવા સમુદ્રને ધારણ કરી શકાય (અટકાવી શકાય), પરંતુ પૂર્વજન્મમાં કરેલા શુભાશુભ કર્મના પરિણામ અટકાવી શકાતા નથી.

પછી રાજાએ આ વૃત્તાન્ત સાંભળીને વિચાર્યું કે– ''મને ધિક્કાર છે કે મેં કૂટ લેખ લખીને અકાર ઉપર અનુસ્વાર મૂકવા રૂપ પ્રમાદ વડે તીવ્ર અગ્નિની જેમ આટલો બધો અનર્થ કર્યો ! અથવા ઉન્માદની જેવો પ્રમાદ જીવને કયા કયા અનર્થ નથી પમાડતો ? અને કયા કયા મનોરથોનો નાશ નથી કરતો ? કહ્યું છે કે,–

प्रमादः परम द्वेषी, प्रमादः परमं विपम् । प्रमादो मुक्तिपूर्दस्युः, प्रमादो नरकायनम् ॥ १ ॥

અર્થ– પ્રમાદ મોટો શત્રુ છે, પ્રમાદ મહા ઉત્કટ વિષ છે, પ્રમાદ મુક્તિપુરીનો ચોર છે, અને પ્રમાદ નરકનું સ્થાન છે. ૧.

રાજ્યને યોગ્ય એવા પુત્રનો આ પ્રમાણે વિનાશ કરવામાં હેતુરૂપ અને સંતાનનો નાશ કરવામાં સાક્ષાત્ ધૂમકેતુરૂપ મને મૂર્ખને ધિક્કાર છે. હવે તો તે પુત્ર પ્રાણથી પણ અધિક પ્રિય છતાં ચક્ષુરહિત હોવાથી સમગ્ર સમૃદ્ધિના સારભૂત રાજ્યને અથવા યુવરાજપણાને કેમ લાયક હોય ?" આ પ્રમાણે તે રાજા ખેદ સહિત હૃદયમાં વારંવાર પશ્ચાત્તાપ કરવા લાગ્યો. પછી કુણાલ કુમારને સમૃદ્ધિવાળું બીજું ગામ આપ્યું. અને તેની અપરમાતાના પુત્રને ઉજ્જયિની આપી. અનુક્રમે તે સમૃદ્ધિવાળા ગામને ભોગવતાં કુણાલ કુમારની "શરદશ્રી" નામની પત્નીએ વિડૂર પર્વતની પૃથ્વી વૈડૂર્ય રત્નને પ્રસવે તેમ સારા લક્ષણવાળા પુત્રરત્નને પ્રસવ્યો. તે વખતે "હું અપર માતાનો મનોરથ વ્યર્થ કરું, અને પોતાની માતાનો મનોરથ સફળ કરું." એમ વિચારીને કુણાલ કુમાર રાજ્ય લેવાની ઇચ્છાથી પાટલીપુત્રમાં જઈ અનુપમ ગંધર્વ કળાએ કરીને પુરના લોકોનું રંજન કરવા લાગ્યો. તેની અપૂર્વ કળા સાંભળીને અશોકશ્રી રાજાએ તેને જવનિકામાં રાખીને ગાવાની આજ્ઞા કરી. ત્યારે તે પણ સુંદર કાવ્યના પ્રબંધ વડે ગતાં ગાતાં આ પ્રમાણે બોલ્યો,

चंदगुत्तपुत्तो उ बिंदुसारस्स नत्तुओ । असोगसिरिणो पुत्तो अंधो जाचइ कायणिं ॥१॥

અર્થ–ચંદ્રગુપ્તનો પ્રપૌત્ર, બિંદુસારનો પૌત્ર અને અશોકશ્રીનો પુત્ર કે જે અંધ છે, તે કાકણીની યાચના કરે છે. ૧.

તે સાંભળીને રાજાએ બહુમાનથી તેને પૂછ્યું કે–"તુ કોણ છે?" તે બોલ્યો– "આપની આજ્ઞાનું આરાધન કરવામાં એકાગ્ર ચિત્તવાળો હું આપનો પુત્ર કુણાલ છું, કે જેણે પિતાની આજ્ઞાથી પોતાના પ્રાણથી પણ અધિક વહાલાં નેત્રો ગુમાવ્યાં છે." તે સાંભળીને રાજા હર્ષ પામી સ્નેહ સહિત આખા શરીરે રોમાંચ રૂપ કંચુકને ધારણ કરતો તે કુમારને આલિંગન દઈને બોલ્યો કે– "હું તારા પર તુષ્ટમાન છું. તારી ઇચ્છા હોય તે માગ." તે બોલ્યો કે– "હું કાકણી માગું છુ. બીજું કાંઈ માગતો નથી." રાજાએ કહ્યું– "હે વત્સ ! તું મહાબુદ્ધિવાન છતાં કેમ આવું અત્યંત તુચ્છ માગે છે ?" તે વખતે પ્રધાનો બોલ્યા કે– હે રાજા ! રાજપુત્રોને કાકણી શબ્દે કરીને રાજ્ય કહેવાય છે." તે સાંભળીને રાજાએ તેને કહ્યું કે– ''હે વત્સ ! નેત્રરહિત તું રાજ્ય શી રીતે કરી શકીશ ?" ત્યારે તે બોલ્યો કે-''પિતાશ્રીના પ્રસાદથી પિતાશ્રીને પવિત્ર લક્ષણોના પાત્રરૂપ પૌત્ર થયો છે, તેને માટે રાજ્ય માગું છું, મારે માટે માગતો નથી." તે સાંભળીને અત્યંત હર્ષ પામેલા રાજાએ પ્રેમસહિત કુમારને પૂછ્યું કે– ''હે વત્સ! હર્ષના સ્થાનરૂપ તે પુત્ર ક્યારે જન્મ્યો?'' કુમાર બોલ્યો કે- "સંપ્રતિ એવ (હમાણાં જ)." તે સાંભળીને અત્યંત પ્રીતિના ઉલ્લાસથી પરાધીન થયેલો રાજા ''સંપ્રતિ પુત્રો જાતઃ (હमणां पुत्र ઉत्पन्न थयो) संप्रति पुत्रो जतः" એम वारंवार મોટેથી બોલવા લાગ્યો. પછી તે પુત્ર દશ દિવસનો થયો ત્યારે તેને ઉત્કૃષ્ટ ઉત્સવપૂર્વક ત્યાં લાવીને અત્યંત પ્રમોદથી પૂર્ણ થયેલા રાજાએ તે પુત્રનું "સંપ્રતિ" નામ પાડી તેને રાજ્ય પર સ્થાપન કર્યો. તે સંપ્રતિ રાજા ત્રણ ખંડનો ભોગવનાર થયો અને પરમ શ્રાવક થયો. તેણે ''શ્રીસુહસ્તી'' સૂરિના ઉપદેશથી શ્રી જિનમતના સામ્રાજ્યને સર્વ પ્રકારે એક છત્રરૂપ કર્યું હતું.

ા ઇતિ વ્યંજનાધિકયે આખ્યાનકમ્ ॥

અર્થને અન્યથા કરવા ઉપર દેષ્ટાંત

અર્થને અન્યથા કરવામાં વિશેષ કરીને પૂર્વે કહેલા જ દોષો જાણવા. તે ઉપર દષ્ટાંત નીચે પ્રમાણે–

''શુક્તિમતી" નામની પુરીમાં ''શ્રીમુનિસુવ્રત" સ્વામીના વંશમાં ઉત્પન્ન થયેલો ''અભિચંદ્ર'' રાજા રાજ્ય કરતો હતો. તેને સત્યવાદીપણાથી પ્રસિદ્ધ થયેલો ''વસુ" નામે પુત્ર હતો. તે ગામમાં પરમ શ્રાવક (જૈન ધર્મી) ''કદંબક" નામના ઉપાધ્યાય રહેતા હતા. તે પોતાના ''પર્વત" નામના પુત્રને, રાજપુત્ર ''વસુ"ને અને

"नारह" नामना એક विद्यार्थीने शास्त्राल्यास કरावता छता. એકદા અભ્યાસ કરીને થાકી ગયેલા તે ત્રણે વિદ્યાર્થીઓ રાત્રે પ્રાસાદ ઉપર સુઈ ગયા હતા. તે વખતે આકાશમાર્ગે જતા બે ચારણ મુનિ પરસ્પર આ પ્રમાણે બોલ્યા કે-''આ ત્રણે વિદ્યાર્થીઓમાંથી એક विद्यार्थी स्वर्गे अशे. अने બीજा બे नरકे જશે." ते वर्णते ઉપાધ્યાય જાગતા હતા, તેમણે આ વૃત્તાંત સાંભળીને ખેદ પામી વિચાર્યું કે–''મને ધિક્કાર છે કે હું ભણાવનાર છતાં મારાં બે શિષ્યો નરકે જશે." પછી પ્રાતઃકાળે ''આ ત્રણમાંથી સ્વર્ગે કોણ જશે?" તેનો નિર્ણય કરવા માટે તેની પરીક્ષા કરવા દરેકને એક એક લોટનો કૂકડો આપીને કહ્યું કે-"જે ઠેકાણે કોઈ પણ ન જુએ તેવે ગુપ્ત સ્થાને આને મારીને લાવો." તે સાંભળીને વસુ અને પર્વત એ બન્ને જણે જુદી જુદી દિશામાં નિર્જન પ્રદેશમાં જઈને તે કૂકડાને હણ્યો. અને નારદ તો અત્યંત દૂર શૂન્ય સ્થાન છે, તો પણ અહીં હું દેખું છું, દેવો દેખે છે, સિદ્ધો દેખે છે તથા જ્ઞાની પણ દેખે છે. જે સ્થાને કોઈ પણ ન દેખે એવું સ્થાન તો આખા વિશ્વને વિષે કોઈ પણ નથી, તેથી ખરેખર આ કૂકડો અવધ્ય છે (વધ કરવા યોગ્ય નથી). એવો ગુરુની વાણીનો અભિપ્રાય જણાય છે. સ્વભાવથી જ પરમ દયાળુ એવા ગુરુએ જે અમને વધ કરવાનો આદેશ આપ્યો છે. તે અમારી પરીક્ષા માટે જ આપ્યો જણાય છે." પછી અનુક્રમે તે ત્રણે શિષ્યોએ આવી પોતપોતતનું વૃત્તાંત ગુરુને નિવેદન કર્યું. તે સાંભળીને ઉપાધ્યાયે ''નારદ જ સ્વર્ગગામી છે." એમ નિશ્ચય કરીને તેને ગૌરવતા થી આલિંગન કર્યું, અને બીજા બન્નેની નિંદા કરી. પછી તે જ કારણથી ઉત્પન્ન થયેલા વૈરાગ્યથી ઉપાધ્યાયે પ્રવ્રજ્યા ગ્રહણ કરી. એટલે તેના સ્થાન પર તેનો પુત્ર પર્વતક બેઠો. અનુક્રમે અભિચંદ્ર રાજાએ પણ દીક્ષા લીધી, તેથી તેની ગાદીએ વસું રાજા થયો. તે વસુ રાજા પોતાના સત્યવાદી-પણાને પ્રસિદ્ધ કરવા માટે સત્ય જ બોલતો હતો.

એકદા કોઈ શિકારી વિંધ્યાચળના પર્વતમાં શિકાર કરવા ગયો. યાં તેણે એક મૃગ પર તીર ફેંકયું. તે તીર વચમાં જ સ્ખલના પામ્યું. તે જોઈ આશ્ચર્ય પામી તે શિકારી તીરની પાસે ગયો. ત્યાં હસ્તનો સ્પર્શ યવાથી ''આ વચ્ચે સ્ફટિકમણિની મોટી શિલા છે.'' એમ તેણે જાણ્યું. પછી ''આ શિલા રાજાને યોગ્ય છે'' એમ વિચારી તેણે વસુ રાજાને આ વાત જણાવી. રાજાએ તે શિલા લઈને તેને સારું ઇનામ આપ્યું. પછી રાજાએ શિલ્પીઓ પાસે ગુપ્ત રીતે તે શીલાની આસનવેદિકા કરાવીને તે શિલ્પીઓને મારી નાંખ્યા. પછી તે વેદિકાને પોતાના સિંહાસનની નીચે સ્થાપના કરી અને ''સત્યવાદીપણાને લીધે તેનું સિંહાસન આકાશમાં નિરાધાર રહે છે'' એવી પોતાની ખ્યાતિ સર્વત્ર પ્રસિદ્ધ કરાવી. તે પ્રસિદ્ધિને લીધે વસુ રાજાને દેવતા સાનિધ્ય કરે છે એવા ભયથી સર્વે રાજાઓ તેને આધીન થયા.

એકદા પર્વતકે પોતાના શિષ્યોને ભણાવતાં ''અર્જર્યષ્ટવ્યં (અજ વડે યજ્ઞ કરવો)'' એ ઋગ્વેદની શ્રુતિના વ્યાખ્યાનમાં ''અજ એટલે બકરા વડે યજ્ઞ કરવો'' એવો અર્થ કર્યો. તે સાંભળીને તેને મળવા આવેલો નારદ કે જે તેની પાસે બેઠો હતો તે બોલ્યો કે- ''હે ભાઈ! તું આવો અર્થ ન કર. કેમકે જે વાવ્યા છતાં પણ ઊગે નહીં તે 'અજ' કહેવાય છે, તેથી અહીં અજ એટલે ત્રણ વર્ષ ઉપરાંતની ડાંગર (ધાન્ય) લેવાની છે.

આપણા ગુરુએ પણ એમ જ કહ્યું છે. માટે ધર્મોપદેષ્ટા ગુરુને તથા ધર્મપ્રતિપાદક શ્રુતિને તું અન્યથા ન કર." આ પ્રમાણે બહુ કહ્યા છતાં પણ પર્વતકે અભિમાનથી પોતાનો આગ્રહ મૂક્યો નહીં. છેવટે તેમણે વાદ કરતાં જીભનો છેદ કરવાની' શરત કરી, અને વસુ રાજાને સાક્ષી કર્યો. તે સાંભળીને પર્વતકની માતાએ એકાંતમાં પુત્રને કહ્યું કે– "હે પુત્ર ! મેં પણ તારા પિતાને અજ શબ્દનો અર્થ ત્રણ

૧. જે હારે તેની જીભ કાપવી એવી હોડ કરી.

વરસનું ધાન્ય છે એમ કહેતાં સાંભળ્યા છે, તેથી ફોગટ મહા અનર્થકારી શરત શા માટે કરે છે ?" તે સાંભળીને તે બોલ્યો કે– "જે કર્યું તે કર્યું જ. હવે જેમ ઘટે તેમ ઉપાય કરો." પછી પુત્રના મોહથી મોહિત થયેલી તે માતાએ પુત્રના હિતને માટે વસુ રાજા પાસે જઈને તેને એકાંતમાં એવી રીતે અસરકારક કહ્યું કે જેથી ગુરુપત્નીના દાક્ષિણ્યને લઈને તેણીના કહેવા પ્રમાણે જ અર્થ કરવાનું તેણે કબુલ કર્યુ. પછી પ્રાતઃકાળે તે બન્ને સભામાં જઈ વિવાદ કરવા લાગ્યા, અને તેના નિરાકરણ મટે વસુ રાજાને પૂછ્યું. તે વખતે મોટા પાપનો પણ અનાદર કરીને રાજાએ ખોટી સાક્ષી પૂરી. અર્થાત અજ શબ્દનો અર્થ બકરો એમ કર્યો. તે જ વખતે દેવતાએ તેને લાત મારીને સિંહાસન પરથી પાડી દીધો. તરત જ તે મરીને નરકે ગયો. તેની ગાદીએ તેના પુત્રોને બેસાડ્યા. તે પણ અનુક્રમે આઠ પુત્રો દેવતાથી હણાયા. કેમકે દૈવી કોપ દુઃસહ છે. તેનાં બે પુત્રો નાશી ગયા. પછી પુરના લોકોએ પર્વતકને ધિક્કાર આપી પુરમાંથી કાઢી મૂક્યો. તેને "મહાકાળ" નામના અસુરે આશ્રય આપ્યો.

તે મહાકાળનો સંબંધ એવો છે કે-''અયોધન'' નામના રાજાએ પોતાની પુત્રીનો સ્વયંવર આરંભ્યો. તે વખતે તે કન્યાની માતાએ કન્યાને ગુપ્ત રીતે કહ્યું કે-''મારા ભાઈનો પુત્ર જે 'મધુપિંગ' છે, તેને તું વરજે. કેમકે તે બહુ રૂપવાન તથા ગુણી છે.'' આ વાત સર્વ રાજાઓમાં મુખ્ય એવા ''સાગર'' રાજાએ ગુપ્તપણે સાંભળનારી એક દૂતીના મુખથી જાણીને પોતાના પુરોહિતને તે કન્યાને પરણવાનો ઉપાય પૂછયો. ત્યારે કપટ કરવામાં ચતુર અને શીઘ્રકવિ એવા તે પુરોહિતે તત્કાળ નવી રાજલક્ષણ સંહિતા બનાવીને સભામાં એવી રીતે તે ગ્રંથનું વ્યાખ્યાન કર્યું કે જેથી રાજલક્ષણો વડે સગર રાજા ઉત્કૃષ્ટ ગણાય, અને મધુપિંગ હીન ગણાય. તે સાંભળીને સર્વ રાજાઓ વડે હાંસી કરાતો મધુપિંગ લજ્જા પામીને સભામાંથી જતો રહ્યો; અને તે કન્યાને સગર રાજા પરણ્યો. પછી મધુપિંગ ક્રોધથી તપ કરીને મહાકાળ નામનો અસુર થયો. આ અસુર અને પર્વતકને ત્રીજો ''પિપ્પલાદ'' પણ મળ્યો હતો.

પિપ્પલાદનું વૃત્તાંત એવું છે કે-"સુલસા" અને "સુભદ્રા" નામે બે પરિવ્રાજિકાઓ જગપ્રસિદ્ધ હતી. તેમાં મોટી સુલસા ઘણી જ વિદ્વાન હતી. તેથી તેણીએ પડહ વગડાવ્યો હતો કે-"જે કોઈ મને વાદમાં જીતે તેની હું શિષ્યા થાઉં, અને જો તે મને ન જીતે તો તે મારો શિષ્ય થાય." આ પ્રમાણે પ્રતિજ્ઞા કરીને કરતાં કોઈ વખત तेशीने ''याज्ञवस्डय'' नामना परिवालक साथे वाह थयो. तेमां યાજ્ઞવલ્ક્ચનો પરાજય કરી તેણીએ તેને પોતાનો શિષ્ય કર્યો. ત્યાર પછી અનુક્રમે ઘણા પરિચયને લીધે તેમની અકાર્યમાં પ્રવૃત્તિ થવાથી સુલસા ગર્ભવતી થઈ. તે વાત સુભદ્રાએ જાણી, ત્યારે તેણીએ તેણીને અત્યંત ઉપાલંભ આપી ગુપ્ત રાખી. અનુક્રમે તેણીને પત્ર ્રપ્રસવ થયો, તે વખતે સુભદ્રા ન જાણે તેમ તે પુત્રને એક પીપળા નીચે મૂકી તે બન્ને નાશી ગયા. પ્રાતઃકાળે તેમનાં પગલાંને અનુસારે તેમની શોધ કરતાં સુભદ્રાએ પીપળા નીચે પુત્રને જોયો. તે પુત્ર ભૂખ્યો હોવાને લીધે પીપળાનું ફળ પોતાની મેળે તેના મુખમાં પડયું હતું તેને ચાટતો હતો, તેથી તેનું ''પિષ્પલાદ'' એવું નામ પાડીને સુંભદ્રાએ પોતાના આશ્રમમાં રાખી તેને વૃદ્ધિ પમાડ્યો. યોગ્ય વયનો થયો ત્યારે તેને ભણાવ્યો. તેથી તે ઘણો વિદ્વાન થયો. એકદા તેણે पोतानी उत्पत्ति तथा माता-पितानी वात मांભणी એટલે ते अनार्थे માબાપ પર દ્વેષ વહન કરીને તેમનો વધ કરવા માટે અનાર્ય ગ્રંથો રચ્યા. અને તેમાં એવી પ્રરૂપણા કરવા લાગ્યો કે-''રાજાઓએ અશ્વાદિકની શાંતિ માટે અને સ્વર્ગાદિકની પ્રાપ્તિ માટે પશુ, ઘોડા, હાથી અને મનુષ્યાદિક વડે યજ્ઞ કરવો."

આ પ્રમાણે તેની પ્રરૂપણા જાણીને મહાકાળે વિચાર્યું કે– ''જો આ પર્વતક અને પિષ્પલાદની પ્રરૂપણાથી રાજાઓ યજ્ઞમાં હિંસા કરવા પ્રવર્તે તો તેઓ મરીને નરકે જાય. અને તેમ થવાથી સગરાદિક राजाओ साथे के मारे वेर छे तेनो બहલो वर्ण." એम वियारीने મહાકાળે તે બન્નેને કહ્યું કે– ''તમો બન્ને યજ્ઞમાં હિંસાની પ્રવૃત્તિ કરો, હું સર્વત્ર તમારું સાનિધ્ય કરીશ." એમ કહીને મહાકાળે પુર, ગ્રામ વિગેરે સર્વ ઠેકાણે રોગની ઉત્પત્તિ કરી. પછી જ્યાં પર્વતક અને પિપ્પલે હિંસાત્મક યજ્ઞ કરાવ્યો ત્યાં તે અસુરે રોગની શાંતિ કરી અને યજ્ઞમાં હણેલાં પશુઓને દેવતા થઈને વિમાનમાં બેઠેલાં પ્રત્યક્ષ દેખાડયાં. તે જોઈને સગર વિગેરે સર્વ રાજાઓ અત્યંત આદરવાળા થઈ તે પ્રમાણે યજ્ઞ કરવા લાગ્યા. પછી નિર્દય એવા તે બન્નેએ ધીમે ધીમે મનુષ્યની હિંસા પણ પ્રવર્ત્તાવી. પછી મહાકાળે માયા વડે મોહિત કરીને સ્ત્રીસહિત સગર રાજાનો યજ્ઞમાં હોમ કરાવ્યો. તથા પિપ્પલે પણ પોતાનાં માતપિતાને શોધીને તેમનો યજ્ઞમાં હોમ કર્યો. કેમકે તે બન્નેનો આ કાર્યને માટે જ ઉદ્યોગ હતો. આ પ્રમાણે મહા અનર્થના હેતુરૂપ અનાર્ય વેદોની પ્રવૃત્તિ થઈ. આર્ય વેદો તો ચક્રીને ત્યાં હંમેશાં ભોજન કરતા શ્રાવકોને ભણવા માટે શ્રી તીર્થંકરની સ્તુતિમય અને શ્રાદ્ધધર્મનું પ્રતિપાદન કરનારા માણવક निधिमांधी ઉद्धरीने सरत यहवर्तीએ रयेसा छे.

આ પ્રમાણે અર્થને અન્પથા કરવા પર પર્વતકનું દેષ્ટાંત છે. વ્યંજન અને અર્થ એ બન્નેને અન્પથા કરવામાં આ કથામાં કહેલા અનાર્ય વેદોના રચનાર તથા તે અનાર્યવેદની વ્યાખ્યા કરનાર પિષ્પલાદનું દેષ્ટાંત છે. અથવા "ગુપ્ત" આચાર્યના બે શિષ્યો, નોજીવની સ્થાપના કરનાર "ત્રૈરાશિક રોહગુપ્ત" વિગેરેનાં દેષ્ટાંતો છે તે અન્ય ગ્રંથોથી જાણી લેવાં.

> ॥ ઇति षष्ठ सप्तमाष्टमा ज्ञानायारः ॥ ॥ ઇत्यष्टविधो ज्ञानायारः ॥

KIRIT GRAPHICS - 09898490091