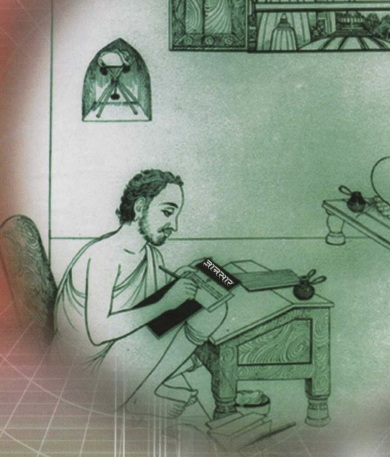
ઉપાધ્યાયજી શ્રી યશોવિજયજી મહારાજકૃત

# श्रीशिशार



ઃ સંપાદક ઃ આ. શ્રી પ્રદ્યુમ્નસૂરિજી મહારાજ તથા ડૉ. માલતી કિ. શાહ

: પ્રકાશક : શ્રી શ્રુતજ્ઞાન પ્રસારક સભા અમદાવાદ - *૩૮૦*૦૧૪

For Private & Personal Use Only

www jainelibrary or

# ઉપાધ્યાયજી શ્રી યશોવિજયજી મહારાજકૃત

# જ્ઞાનસાર

સ્વોપજ્ઞ બાલાવબોધ સાથે

ઃ સંપાદક ઃ શ્રી નેમિ-અમૃત-દેવ-હેમચન્દ્રસૂરિ શિષ્ય આ. શ્રી પ્રદ્યુમ્નસૂરિજી મહારાજ તથા ડૉ. માલતી કિ. શાહ

> ઃ પ્રકાશક ઃ શ્રી શ્રુતજ્ઞાન પ્રસારક સભા અમદાવાદ - ૩૮૦૦૧૪

સં. ૨૦૬૩

ઇ.સ. ૨૦૦૭

#### **GYÃNSÃR**

Ed. by: Acharyashri Pradyumnsuriji Maharaj &

Dr. Malti shah

આવૃત્તિ : પ્રથમ

પ્રત : ૩૦૦

પૃષ્ઠ સંખ્યા : ૨૦ + ૨૨૦ = ૨૪૦

भूस्य : २००-००

#### ઃ પ્રાપ્તિસ્થાન ઃ

શ્રી શ્રુતજ્ઞાન પ્રસારક સભા

C/o. જિતેન્દ્રભાઈ બી. કાપડિયા

અજંતા પ્રિન્ટર્સ,

૧૪-બી, સત્તર તાલુકા સોસાયટી, પોષ્ટ : નવજીવન, અમદાવાદ-૧૪.

ફોન : (ઓ.) ૨૭૫૪૫૫૫૭ (રહે.) ૨૬૬૦૦૯૨૬

**ા** કારદભાદ ગાહ

૧૦૨, વી.ટી. એપાર્ટમેન્ટ, દાદાસાહેબ પાસે, કાળાનાળા,

ભાવનગર-૩૬૪૦૦૧. ફોન : ૨૪૨૬૭૯૭

વિજયભાઇ દોશી :

સી-૬૦૨, દત્તાણીનગર, બિલ્ડીંગ નં. ૩, એસ. વી. રોડ, બોરીવલી (વેસ્ટ), મુંબઈ-૯૨. મો. ૯૩૨૦૪ ૭૫૨૨૨

મુદ્રક : કિરીટ ગ્રાફીક્સ, અમદાવાદ-૧ ફોન : ૨૫૩૫૨૬૦૨, મો. ૯૮૯૮૪૯૦૦૯૧

# આનંદ સાથેનો આવકાર..

જ્ઞાનસાર એ ચિંતન-મનન કરવા લાયક ગ્રન્થ છે. એ એક ઘરેણું છે. ખજાનો છે. આપણા શ્રીસંઘમાં અને વિદ્વાનોમાં આ ગ્રન્થ આકર્ષણનું કેન્દ્ર રહ્યું છે.

એ એક ઋષિમુનિની વાણી છે. આમાં ઉપાધ્યાયજી શ્રી યશોવિજયજી મહારાજે પોતાના જીવનનું ચિંતનમધુ રજૂ કર્યું છે.

જો આ ગ્રન્થના વિચારનો, બૌદ્ધિક સ્તરને વીંધીને તલસ્પર્શ થઈ જાય તો જીવનની દશા અને દિશા બદલાઈ જાય.

ગ્રન્થને કંઠે કરવો એ સારી જ વાત છે, પણ પ્રસંગે પ્રસંગે તેના શબ્દોની પાછળ છુપાયેલી વાત્સલ્યની ધારાને ઓળખીને ચિંતનને યોગ્ય ભાવોને તેના અસલ સ્વરૂપમાં ચિંતવવા તે લાભદાયી છે.

માલતીબહેને ખૂબ પરિશ્રમ લઈને આ ગ્રન્થનું સંપાદન કર્યું છે.

ગ્રન્થમાં મૂળ છે, વળી પૂજ્યશ્રીએ જ રચેલો બાલાવબોધ છે અને તેને વર્તમાન ભાષામાં અવતારિત કરવામાં આવ્યા છે. અઘરા શબ્દોના અર્થ આપ્યા છે. વળી અકારાદિક્રમ પણ આપ્યો છે. ઉપાદેયતા માટે થઈ શકે તે બધું કર્યું છે.

વાચકની અપેક્ષા રહે કે, અહીં ગ્રન્થની વિશેષતાદર્શક શ્લોકો ઉદ્ધૃત કરવામાં આવે; પણ ગ્રન્થગત ભાવો સંઘમાં સુપ્રચલિત છે.

તેથી તેને શણગારની જરૂરત નથી. મોં ઉપર એટલી બધી લાલિમા છે કે તેને કોઈ પ્રસાધનની જરૂર ન હોય તેમ.

આ ઋષિની વાણી સાથે મારી વાણી જોડીને તેનું મૂલ્ય ઘટાડવાની ઇચ્છા નથી.

જેનું માત્ર સેવન કરવાનું છે તેનું પીંજણ અર્થ વિનાનું છે.

કોઈ એક શ્લોક લેવાનો, તેના શબ્દોની પાછળ રહેલા અર્થને, તેમાં છુપાયેલા તાત્પર્યને અને અંતતોગત્વા સમગ્ર શ્લોકના ઐદંપર્યાર્થને બુદ્ધિસાત્ કરીને પછી આત્મસાત્ કરવો તે જરૂરી છે. જેમ કે :-

भस्मना केशलोचेन वपुर्धृतमलेन वा । महांतं बाह्यदृग् वेत्ति चित्साम्राज्येन तत्त्ववित् ।। १९/७ ।।

હવે શ્લોકમાં બાહ્યદગ્ અને તત્ત્વવિત્ શબ્દો મહત્ત્વના છે. તેના અર્થને, તાત્પર્યને સમજીને આપણે બેમાંથી શેમાં આવીએ, શેમાં આવવું જોઈએ આ બધી વિચારણા કરવી જરૂરી છે. चित् साम्राज्य એ શું વસ્તુ છે, તેને મહાન્ ગણવાના છે. તો નિશ્ચયનયની દષ્ટિ ધ્યેય રૂપે હોય તો સાધુતાના આચારો કલ્યાણકારી બની રહે. આ તો મારી દષ્ટિએ દિક્પ્રદર્શન કર્યું. સૌ સૌના ક્ષયોપશમ મુજબ વિચારીને તત્ત્વલાભ મેળવી શકે.

માલતીબહેનના આ સંપાદનને આવકારતાં હું આનંદ અનુભવું છું.

અલબત્ત આવા પ્રયત્નો શ્રીસંઘમાં એકથી વધારે થયા છે અને થાય છે અને થતા રહેશે. છતાં આ સંપાદનનું પણ એક નિજી મૂલ્ય છે.

શ્રી માલતીબહેન એક સંસારી વ્યક્તિ છે. સંસારની જવાબદારી નિભાવતાં નિભાવતાં આવા અધ્યાત્મના ક્ષેત્રના ગ્રન્થ ઉપર મહાનિબંધ (Ph.D) લખવો, તેના બાલાવબોધને અનુસરતું સંપાદન કરવું—ખૂબ ધીરજ માંગી લે તેવું કામ તેમણે પાર પાડ્યું છે.

એક ગૃહસ્થ બહેન આવું વિદ્યાનું કામ કરે તેની પાછળ તેમના ઘરના સભ્યો આ વાતે રાજી છે અને કામ કરવાનું બળ તેમના પિતાજી શ્રી રતિલાલ દીપચંદ દેસાઈની સતત વિદ્યાની ઉપાસના છે. તે તેમણે નજદીકથી જોઈ છે. એ સંસ્કાર પણ કામ કરે છે. વળી તેઓ ઉત્તમનાં અનુરાગી છે. તેથી આવા સર્વોત્તમ ગ્રન્થને મહાનિબંધરૂપે પસંદ કર્યો. તેમને ખૂબ ખૂબ ધન્યવાદ.

જેઠની પૂનમ ૨૦૬૩ શાન્તાક્રુઝ જૈન ઉપાશ્રય, મુંબઈ-પ૪ શ્રી નેમિ-અમૃત-દેવ-હેમચન્દ્રસૂરિશિષ્ય પ્રદ્યુમ્નસૂરિ.

#### નિત્ય દીપોત્સવ

દિવાળીના દિવસો કોને પ્રિય ન હોય ? મંગલમય, આનંદમય આ દિવસો આબાલવૃદ્ધ સહુને અનેરી શક્તિ પ્રદાન કરે છે.

વિ.સં. ૧૭૧૧માં સિદ્ધપુરનગરમાં દિવાળીના દિવસે પૂર્ણ થયેલ 'જ્ઞાનસાર' ગ્રંથની રચના દ્વારા 'નિત્ય ભાવદિવાળીનો મહોત્સવ' ઉજવાય એવી શુભ ભાવના ગ્રંથકર્તા ઉપાધ્યાય યશોવિજયજીએ (ચૂલિકા, શ્લો. ૧૩માં) વ્યક્ત કરી છે. આ કૃતિ વાંચતાં વાંચતાં જેમ જેમ એમાં વ્યક્ત થયેલ શબ્દોના મર્મને પામતા જઈએ છીએ તેમ તેમ આ ભાવદિવાળી મહોત્સવના છાંટા આપણને પણ ઊડતા અનુભવાય છે, તેમજ ઊર્જાસભર ભાવવિશ્વનો અનુભવ તેમાંથી થયા જ કરે છે. અમર વચનોની મંજૂષા જેવી આ કૃતિનું આકર્ષણ દરેક યુગમાં જૈન-જૈનેતર વિદ્વાનો, સાધકો, સંતોને રહ્યા કરે તે સ્વાભાવિક છે.

'જૈન ધર્મની ગીતા'નું ઉપનામ ધરાવતા 'જ્ઞાનસાર' ગ્રંથ ઉપર અત્યાર સુધીમાં અનેક જ્ઞાનીજનોએ પોતાની કલમ ચલાવી છે. લોખંડ જેમ લોહચુંબક તરફ સ્વાભાવિક રીતે જ આકર્ષાય, તેમ ગુણીજન સ્વાભાવિક રીતે જ આ સબળ કૃતિ તરફ આકર્ષાય છે. 'જ્ઞાનસાર' ઉપર ઘણાં વિવેચનો થયાં છે, ઘણું લખાયું છે, ઘણું લખાશે. પરંતુ પ્રસ્તુત પ્રકાશનનો હેતુ થોડોક જુદો છે.

મૂળ 'જ્ઞાનસાર' કૃતિ સંસ્કૃતમાં. પૂ. ઉપાધ્યાયજીએ ચૂલિકાના અંતે નોંધ્યા પ્રમાણે સૂરજીતના પુત્ર શાંતિદાસની વિનંતીને કારણે 'જ્ઞાનસાર'ના બાલાવબોધની રચના થઈ. સામાન્ય જિજ્ઞાસુ પ્રજા સંસ્કૃત શ્લોકોનો અર્થ સરળતાથી સમજી શકે તે માટે લોકભાષામાં - ગુજરાતીમાં તેની ટીકા રચાય એવી માગણી અને લાગણીને સંતોષવા માટે કર્તાએ પોતે જ ટીકા - બાલાવબોધની રચના કરી. આ સ્વોપજ્ઞ બાલાવબોધ તેના મૂળ સ્વરૂપે પ્રકાશિત થાય તો ઉપાધ્યાયજીનાં ટંકશાળી વચનો આપણને પ્રાપ્ત થાય એવી પરમપૂજ્ય આચાર્ય મહારાજ શ્રી પ્રદ્યુમ્નસૂરીશ્વરજીની ભાવના.

પૂ. ઉપાધ્યાયજી મહારાજ વિ.સં.૧૭૪૩માં ડભોઇમાં કાળધર્મ પામ્યા, તેની ત્રિશતાબ્દીની ઉજવણી નિમિત્તે વિ.સં.૨૦૪૩માં (ઇ.સ.૧૯૮૭ના ડીસેંબર માસમાં અને ઇ.સ.૧૯૮૮ના માર્ચ માસમાં) અમદાવાદ અને કોબામાં પૂ. આ. મ. શ્રી પ્રદ્યુમ્નસૂરિજીની નિશ્રામાં, 'મહાવીર જૈન વિદ્યાલય'ના સહયોગથી બે સેમિનાર યોજાયા. આ સેમિનારમાં વિદ્વાન વક્તાઓ દ્વારા ઉપાધ્યાયજી મહારાજની અનેક કૃતિઓ વિષે વક્તવ્યો રજૂ થયાં. 'મહાવીર જૈન વિદ્યાલય' દ્વારા 'ઉપાધ્યાય યશોવિજયજી સ્વાધ્યાયગ્રંથ'ના નામે ઈ.સ. ૧૯૯૩માં આ વક્તવ્યો પુસ્તકાકારે

પ્રસિદ્ધ થયાં. આ ઉપરાંત પૂ. આ. મ. શ્રી પ્રદ્યુમ્નસૂરિજી દ્વારા ઉપાધ્યાયજીની સત્ત્વશીલ કૃતિઓમાંથી કેટલીક, દા.ત. 'સમ્યક્ત્વ ષટ્સ્થાન ચઉપઇ' 'ગૂર્જર સાહિત્યસંગ્રહ', '૩૫૦ ગાથાનું સ્તવન' વગેરે કૃતિઓ વિદ્વાનોની મદદથી વર્તમાન સમયમાં નવા રંગરૂપ સાથે પ્રકાશિત થઇ. ઇ.સ. ૧૯૯૮માં પૂ. આ. મ. શ્રી પ્રદ્યુમ્નસૂરિજીએ 'જ્ઞાનસાર'નું કામ મને સોંપ્યું ત્યારે મેં મારી મર્યાદાઓ જણાવી. છતાં તેઓએ જણાવ્યું કે 'કામ તો શરૂ કરો, ધીમે ધીમે, આગળ વધાશે.' મેં કામ તો સ્વીકાર્યું પણ ગૃહસ્થજીવનની ફરજો, સમયની મર્યાદા, સંસ્કૃત ભાષાની મારી મર્યાદા વગેરેને કારણે કામ લંબાતું ગયું. આજે 'જ્ઞાનસાર' સ્વોપજ્ઞ બાલાવબોધ (કર્તાએ પોતે જ લખેલ ટીકા) સાથે પ્રકાશિત થાય છે ત્યારે આ કાર્ય અનેક સંતો, સ્નેહીઓ, સ્વજનોના સહકારથી જ સંપન્ન થઇ શક્યું છે તે સ્વીકારી તેઓ સર્વ પ્રત્યે ઋણની લાગણી વ્યક્ત કરું છું.

'જ્ઞાનસાર' અને તેના બાલાવબોધના રચયિતા મનીષી ઉપાધ્યાયજીને કોટી કોટી વંદન. આપણા સાહિત્યને લિપિબદ્ધ કરનાર લહિયાઓ અને આપણા શ્રુતને ખુબ ચીવટપૂર્વક સંભાળનાર જ્ઞાનભંડારના પદાધિકારીઓના પણ આપણે ખૂબ આભારી છીએ કે જેથી આપણા સુધી આ સાહિત્ય જળવાઇ રહ્યું છે. પંડિત ભગવાનદાસ હરખચંદે 'જ્ઞાનસાર' (વિ.સં.૨૦૦૭, દ્વિતીય આવૃત્તિ, પ્રકાશક, શ્રી જૈન પ્રાચ્ય વિદ્યાભવન, અમદાવાદ)ના સ્વોપજ્ઞ ટબાને સૌ પ્રથમ પ્રકાશિત કર્યો, જેમાં તેઓએ વર્તમાન ગુજરાતી ભાષાનો ઉપયોગ કર્યો છે. આ પુસ્તકનો મેં વ્યાપક ઉપયોગ કર્યો છે, તેની સાભાર નોંધ લઉં છું. આ કામ મને સોંપવાથી માંડીને પ્રકાશિત થાય ત્યાં સુધી મને સતત મદદરૂપ થનાર પ. પૂ. આ. મ. શ્રી પ્રદ્યુમ્નસુરિજીનો આભાર ક્યા શબ્દોમાં માનવો? મને જે જે બાબતો સમજાઇ ન હોય તેવી અનેક બાબતો તેમને પૂછતાં તેના જે જવાબો મળતા ગયા તેનું પરિણામ આ પુસ્તકમાં પરિશિષ્ટ રૂપે છપાયેલ 'કેટલુંક વિશેષ'માં જોઇ શકાય છે. જ્ઞાનને કોઇ સીમા નથી અને સ્વાધ્યાયરૂપે, પ્રશ્ન-પરિપ્રશ્નરૂપે, સત્સંગરૂપે તેનું સાંનિધ્ય સેવવામાં આવે ત્યારે અનુભવીઓ પાસેથી જીવનને સમજવાના આધ્યાત્મિક આયામો પ્રાપ્ત થાય છે. આગમગ્રંથો, વિશાળ જૈન સાહિત્ય, ઉપાધ્યાયજી મહારાજની કૃતિઓ, જૈનેતર સાહિત્ય તથા અનેક સાહિત્યકારોના સતત સંપર્કને કારણે વિશિષ્ટ દેષ્ટિ ધરાવતા ૫. પૂ. આ. મ. શ્રી પ્રદ્યુમ્નસૂરિજીએ 'જ્ઞાનસાર'ના શ્લોકોના મર્મને પામવામાં મને ખુબ ઉપકૃત કરી છે. 'ગીતા'ની જેમ 'જ્ઞાનસાર' પણ નિત્ય નવીન જણાય તેવી સત્ત્વશીલ કૃતિ છે. આપણને જે અર્થ સમજાય છે તે આપણા ક્ષયોપશમ પ્રમાણે અને આપણી અવસ્થા પ્રમાણે. એકની એક રચનાને અવારનવાર વાંચતાં વાંચતાં ક્યારેક નવા અર્થઉન્મેષો પણ આપણને પ્રાપ્ત થતા જાય છે.

પૂ. ઉપાધ્યાય શ્રી ભુવનચંદ્રવિજયજીએ હસ્તપ્રતોના શબ્દોના મરોડ ઉકેલવામાં મને ઘણી સમજણ આપી. ઉપરાંત તેઓ આ બધું જ લખાણ જોઇ ગયા અને ઘણાં ઉપયોગી સૂચનો મને કર્યાં તે બદલ તેમની પણ હું અત્યંત ઋણી છું. મારા ભાઇ શ્રી નીતીનભાઇ દેસાઇએ શ્લોકોના અર્થને સમજવામાં મને ઘણો સમય આપ્યો, ભાષાકીય રીતે સમગ્ર લખાણને મઠારવામાં મદદ કરી તેનું હું કૃતજ્ઞતાપૂર્વક અને આનંદપૂર્વક સ્મરણ કરું છું. સ્વ. શ્રી જયંતભાઇ કોઠારીએ આ કામના શરૂઆતના તબક્કામાં કઈ હસ્તપ્રતને મુખ્ય માનવી, હસ્તપ્રતોની પસંદગી કેવી રીતે કરવી વગેરે અંગે જે ચોકસાઇભરી વિગતો સમજાવી તે પણ મને ખૂબ ઉપયોગી નીવડી છે. ટી. સી. બ્રધર્સવાળા શ્રી કોકિલાબહેન પારેખે સમગ્ર લખાણ ખૂબ ભાવપૂર્વક સાંભળીને અર્થની રજૂઆતમાં ઉપયોગી સૂચનો કર્યા છે તે મને ખૂબ મદદરૂપ નીવડ્યા છે. પ. પૂ. આ. શ્રી પ્રદ્યુમ્નસૂરિજીના અન્ય કાર્યોની જેમ આ કાર્યમાં પણ શ્રી કાંતિભાઈ બી. શાહનો ભક્તિભાવપૂર્વકનો સહયોગ સાંપડ્યો છે.

મારા સ્વ. પૂ. પિતા તથા માતાએ અમારા ઘડતરમાં જે ફાળો આપ્યો, સ્વ. પૂ. લક્ષ્મણભાઈ ભોજકે જે લિપિજ્ઞાન શીખવાડ્યું, મારા બંને પક્ષના સૌ કુટુંબીજનોએ કોઇપણ જાતની ભૌતિક અપેક્ષા વગર મને જે રીતે પ્રોત્સાહિત કરી, અનેક સ્નેહી-સ્વજનોએ મારા આ કામમાં મને નાની-મોટી મદદ કરી તે સૌનું ઋણ ચૂકવવું અઘરું છે. પુસ્તકપ્રકાશન માટે 'શ્રી શ્રુતજ્ઞાન પ્રકાશક સભા'ના સહયોગ તથા તેને આવા રૂડા પરિવેશમાં ગ્રંથરૂપે રજૂ કરવા માટે કિરીટ ગ્રાફિક્સના શ્રી શ્રેણિકભાઈની અથાગ મહેનત વગર આ કામ સંભવે જ નહીં, તેઓનું પણ હું સાનંદ સ્મરણ કરું છું.

આ નિમિત્તે મને 'જ્ઞાનસાર'નો સ્વાધ્યાય કરવાનો અવસર મળ્યો તે મારા જીવનનું અનેરું બળ છે. આ ગ્રંથના માધ્યમથી પૂ. ઉપાધ્યાયજી મહારાજે આપણા માટે એવી ગંગા વહેવડાવી છે કે આપણે તેમાં સ્નાન કરીને શુચિતાનો અનુભવ કરી શકીએ. આ ગ્રંથ માત્ર તત્ત્વજ્ઞાન કે સિદ્ધાંતોનો ગ્રંથ નથી, પણ ખરેખર તો આચારનો ગ્રંથ છે. આમાં રજૂ થયેલા વિચારોમાંથી આપણે આપણા આચરણને રતિભાર પણ સુધારી શકીએ તો આ શ્રમ કર્યો લેખે લાગે. અંતે તો આપણી જીવનશૈલીમાં કંઇ સુધારો થાય, જીવમાત્રને સમાન જાણીને આપણા આચરણમાં તેને અનુરૂપ ઉદારતા આવે તેનું અનેરું મૂલ્ય છે. આ રજૂઆતમાં જે પ્રાણસભર છે તે તો ઉપાધ્યાયજીની વાણીનો જ પ્રતાપ છે અને જે ઊણપો છે તે પ્રત્યે આત્મીય જનો ગમે ત્યારે મારું ધ્યાન ખેંચશે તો હું ઉપકૃત થઇશ.

સૌ સત્યમ્, શિવમ્, સુંદરમ્ના મૂલ્યોની પ્રાપ્તિસભર આધ્યાત્મિક ઉન્નતિના માર્ગે આગળ વધે એવી મંગળમય ભાવના સાથે વિરમું છું.

૮, શ્રીપાલ એપાર્ટમેન્ટ, દેરી રોડ, કૃષ્ણનગર, ભાવનગર - ૩૬૪૦૦૧ તા. ૧૨-૧૦-૨૦૦૭ સં. ૨૦૬૩, આસો સુદ એકમ

– માલતી કિશોરભાઈ શાહ

# ઉપયોગમાં લીધેલ હસ્તપ્રતો તથા કાર્યપદ્ધતિ

ઉપાધ્યાય યશોવિજયજીકૃત 'જ્ઞાનસાર અષ્ટક - સ્વોપજ્ઞ બાલાવબોધ સાથે'ના આ કાર્ય માટે મેં ઉપયોગમાં લીધેલ હસ્તપ્રતોની વિગતો અત્રે પ્રસ્તુત છે. કુલ અગિયાર હસ્તપ્રતોને કાળક્રમ પ્રમાણે ગોઠવીને તે દરેકને અંગ્રેજીમાં 1 થી 11 નંબર આપવાની પદ્ધતિ અપનાવેલ છે. 'જ્ઞાનસાર' ગ્રંથ લખાયો વિ.સં. ૧૭૧૧માં સિદ્ધપુર નગરમાં. તેનો બાલાવબોધ ઉપાધ્યાયજીને પોતાને વાચક પદવી મળ્યા પછી એટલે કે સં. ૧૭૧૮ કે તે પછી રચ્યો. અત્રે પ્રાપ્ત હસ્તપ્રતોમાં સૌથી નજીકની પ્રત સં. ૧૭૬૨ની છે, એટલે પ્રમાણમાં નજીક કહી શકાય તેવા સમયની છે. પૂ. ઉપાધ્યાયજીના સ્વહસ્તાક્ષરની પ્રત મેળવવા માટે પ્રયત્ન કર્યો પણ તેમાં અદ્યાપિ સફળતા મળી નથી, જો ક્યાંક સ્વહસ્તાક્ષરવાળી પ્રત હોય અને કાળબળે આપણને તે પ્રાપ્ત થાય તો એ આપણા સૌનું સૌભાગ્ય ગણાય. અત્યારે તો જે હસ્તપ્રતો સચવાયેલ છે તે પણ ઓછી સંતોષની વાત નથી. અત્રે ઉપયોગમાં લીધેલ હસ્તપ્રતો નીચે પ્રમાણે છે.

#### હસ્તપ્રતોની સૂચિ

- નં. 1 વિ.સં. ૧૭૬૨/ લહિયા : મુનિ ભાવરત્ન / પત્ર ૩૧ / ગ્રંથભંડાર -લા.દ.ભા.સં. વિદ્યામંદિર, અમદાવાદ. (નં. ૩૭૨૫)
- નં. 2 વિ.સં. ૧૭૬૫ / લહિયા ઃ નામ ચેકી નાખેલ છે / પત્ર ૪૨ / ગ્રંથભંડાર ઃ ભાભાના પાડાનો ભંડાર, પાટણ (નં. ૫૯૯, ડા. નં. ૧૭)
- નં. 3 વિ.સં. ૧૭૬૮ / લહિયા : સૌભાગ્યવિજય ગણિ / પત્ર ૪૦ / ગ્રંથભંડાર : કોડાય (કચ્છ) સદાગમ ભંડાર (નં. ૧૧૪/૫૩૨)
- નં. 4 વિ.સં. ૧૭૭૩ / લહિયા : મોઢ બ્રાહ્મણ / પત્ર ૪૩ / ગ્રંથભંડાર : ડહેલાનો ઉપાશ્રય, અમદાવાદ / (નં. ૬૬૨૩ (૪૬/૨૩/૩૭) ડા. નં. ૧૩૯)
- નં. 5 વિ.સં. ૧૭૭૫ / લહિયા : તપગચ્છના યતિ / પત્ર ૬૯ / ગ્રંથભંડાર : સંવેગી (પગથિયાનો) ઉપાશ્રય, હાજા પટેલની પોળ, અમદાવાદ-૧. (નંબર નથી)
- નં. 6 વિ.સં. ૧૮૩૧ / લહિયા : રત્નકુશળ / પત્ર ૩૪ / ગ્રંથભંડાર : સંવેગી (પગથિયાનો) ઉપાશ્રય, હાજા પટેલની પોળ, અમદાવાદ-૧. (નંબર નથી)

- નં. 7 વિ.સં. ૧૮૭૮ / લહિયા : પં. રૂપવિજયગણિ / પત્ર ૬૩ / ગ્રંથભંડાર : રાધનપુર જૈન શાળા જ્ઞાનભંડાર / (નં. ૪૧૨, ડા. નં. ૨૪)
- નં. 8 સંવત નથી (આશરે ૧૮મો સૈકો) / લહિયા : નામ નથી / પત્ર ૪૪ / ગ્રંથ-ભંડાર : મહાવીર જૈન આરાધના કેન્દ્ર - કોબા / (નં. ૩૫૨૭)
- નં. 9 વિ.સં. ૧૯૨૩ / લહિયા : વિજયવૃદ્ધશાખા, મુ. ખુશાલવિજયજી / પત્ર પર/ ગ્રંથભંડાર : શ્રી જૈન જ્ઞાનમંદિર - વડોદરા., (મુનિ શ્રી હંસવિજયજી શાસ્ત્રસંગ્રહ/ (નં. ૨૬૬૬)
- નં. 10 વિ.સં. ૧૯૬૧ / લહિયા : વિણગ વેલજી ભારમલ / પત્ર ૪૬ / ગ્રંથભંડાર : શ્રી જૈન જ્ઞાનમંદિર, વડોદરા / (મુનિશ્રી હંસવિજયજી શાસ્ત્રસંગ્રહ / નં. ૬૩૩)
- નં. 11 સાલ-સંવત, લહિયાનું નામ, ગ્રંથભંડારનું નામ વગેરે કાંઈ વિગત મળતી નથી. માત્ર ''डा.४, प्रा. ६ भं'' એમ છેલ્લે નોંધ છે. (સંભવતઃ ૨૦મો સૈકો)

અગિયાર પ્રતોમાંથી પ્રત નં. ૩ ને સ્વ. શ્રી જયંતભાઈ કોઠારી, સ્વ. શ્રી લક્ષ્મણભાઈ ભોજક વગેરે સાથેની વિચારણાને આધારે, મુખ્ય પ્રત તરીકે સ્વીકારીને આ કામ કર્યું છે. ૩ નંબરની પ્રતને આદર્શ પ્રત તરીકે લઈને તેની શૈલી પ્રમાણે બાલાવબોધ નોંધવામાં આવેલ છે. પાઠભેદ નોંધતી વખતે જયાં જયાં ૩નં.ની પ્રત સિવાયની કોઈ પ્રતનો પાઠ સ્વીકાર્ય જણાયો હોય તો તે પાઠ ઉપર રાખીને ૩નં.ની પ્રતનો પાઠ નીચે ટિપ્પણમાં રાખ્યો છે, જેથી વિચારવાને અવકાશ રહે.

દસ પ્રતોમાંથી પાઠભેદ નોંધતી વખતે અનેક પાઠભેદોમાંથી દેખીતી રીતે જ ભાષાકીય અશુદ્ધિવાળા પાઠો છોડી દીધા છે. મૂળ શ્લોક કે બાલાવબોધના અગત્યના પાઠભેદો રાખ્યા છે. આ પાઠભેદોમાંથી અમુક પાઠભેદો શ્લોકના અર્થને સમજવામાં આપણને બીજા વિકલ્પો આપે છે, અમુક પાઠભેદો તે સમયની ગુજરાતી બોલીના નમૂના રજૂ કરે છે, અમુક પાઠભેદો કેવા પ્રકારની ભૂલો હસ્તપ્રતોમાં થાય છે તે દર્શાવે છે.

હસ્તપ્રતોની કેટલીક વિશેષતા જોઈએ તો નંબર 1 અને 10ના અક્ષર ખૂબ જ મરોડદાર છે. 3 નંબરમાં લખાણમાં ચોકઠા પાડેલા હોય તેવી ડિઝાઈન જોવા મળે છે. નં. 6માં અવતરણો ખૂબ જ ઓછાં છે. નં. 3 અને નં. 10 ઘણી જગ્યાએ સરખા જ પાઠ આપે છે. તે જ રીતે ક્યાંક ક્યાંક 3 અને 8ના પાઠ પણ સરખા છે. નં. 1,4,5,7,11 એક કુળની લાગે છે. અમુક પાઠો લગભગ આ પ્રતોમાં એકસરખા છે, તો અમુક ભૂલો પણ સરખી છે. નં. 1 અને 6માં બાલાવબોધ લખતી વખતે મૂળ શ્લોકનો સંસ્કૃત શબ્દ લખ્યા વગર જ સીધો ગુજરાતી અર્થ આપવામાં આવેલ છે. નં. 2 અને નં. 6માંથી ક્યારેક વધુ સાચા પાઠ મળી

આવ્યા છે. (દા.ત. ૧૩/૪માં 'રત્નસંયોગ' શબ્દ.) અવતરણો લખવાના ગોટાળા ઘણી જગ્યાએ જણાયા છે. કાં તો અડધું લખાણ એક જગ્યાએ, અડધું બીજી જગ્યાએ. વળી કોઈક પ્રત અમુક અવતરણ જે શ્લોક સાથે આપે તેના બદલે બીજી પ્રત તે જ અવતરણ અન્ય શ્લોક સાથે આપે. (દા. ૧૪/૫) આવા સંજોગોમાં મૂળ શ્લોકના અર્થને વિચારીને નિર્ણય કરાયો છે. ટિપ્પણમાં ક્યાંક ક્યાંક આવી વિગતો જે તે જગ્યાએ નોંધી છે.

હસ્તપ્રતોનાં લખાણનું લિપ્યંતર કરતી વખતે પ્રતોમાં આંકડા અંકમાં છે તે અહીયાં શબ્દોમાં લીધા છે. (દા.ત.  $z=\dot{\omega}$ ) તે રીતે અમુક શબ્દોનું વાંચન નીચેની રીતે કર્યું છે. જરૂર પડે ત્યાં જ આવા ફેરફારો કર્યા છે. ૧. શ્ર નો સ્ત્ર (દા.ત. z</z स्त्रज), ૨.  $\pi$  નો  $\pi$  (દા.ત. z/z जागिती), ૩. ख्कु નું क्खુ (દા.ત. z</z चक्खु), ૪.  $\pi$  નો  $\pi$  (દા.ત. z/z सार्प), ૫.  $\pi$  નો  $\pi$  (દા.ત.  $\pi$ ) सहં/५ कल्पनादवीं),  $\pi$ 0.  $\pi$ 1 નો  $\pi$ 2 (દા.ત.  $\pi$ 2) सार्व), ८.  $\pi$ 3 નો  $\pi$ 4 (દા.ત.  $\pi$ 3) सार्व), ८. रयो नુं यों (દા.ત.  $\pi$ 4) कर्यों) વગેરે.

બાલાવબોધ લખતી વખતે મૂળ સંસ્કૃત શબ્દોના વિભક્તિ પ્રત્યયો ઘણી જગ્યાએ રહી ગયા છે અથવા ખોટા લખાયા છે. પણ તેને સુધારવાનો પ્રયત્ન કર્યો નથી. તેવા શબ્દો જેમ છે તેમ જ રાખ્યા છે. ક્યાંક કોઇક અક્ષર ખૂટતો હોય તો તે [ ]મોટા કૌંસમાં ઉમેર્યો છે અથવા અનિવાર્ય હોય ત્યાં અક્ષર જ્યાં સુધાર્યો છે ત્યાં ( ) નાના કૌંસનો ઉપયોગ કર્યો છે. ગુરુ-શિષ્ય પરંપરામાં જ્ઞાન આપતી વખતે ચૂર્ષિ, નિર્યુક્તિ, ભાષ્ય વગેરેની રચનામાં ગુરુ શિષ્યને ભણાવતા તે વખતે શિષ્યો જે નોંધ કરતા તેમાં વ્યાકરણની રીતે શુદ્ધતા થોડીક ઓછી હોય તોય ચાલે તેવી પરંપરા હતી.

બાલાવબોધ લખતી વખતે શ્લોકના અન્વય (વાક્યરચના)ના ક્રમમાં શબ્દોના અર્થો લખાતા હોતા નથી. જે તે સંસ્કૃત શબ્દોનો અર્થ જે તે શબ્દની ઉપર લખવામાં આવે છે, એટલે અન્વય આપણે બેસાડવો પડે છે. વળી લહિયાઓ દ્વારા પ્રતમાં ક્યારેક લખાણ ડાબે, જમણે, ઉપર કે નીચે – જ્યાં જગ્યા મળે ત્યાં લખાયું હોય છે. તેવા સમયે અનુસંધાન આપણે મેળવવું પડે છે. આવા નિર્ણયો લેવામાં ક્યાંક ભૂલ થવાનો સંભવ પણ છે.

સંસ્કૃતમાં મૂળ શ્લોક, તે પછી બાલાવબોધ અને ત્યાર બાદ આજની ગુજરાતી ભાષામાં અર્થ અને છેલ્લે ટિપ્પણમાં પાઠભેદો – આ ક્રમમાં બધા શ્લોકોની રજૂઆત કરી છે. આમાં જે વર્તમાન ગુજરાતીમાં અર્થ લખવામાં આવ્યો છે, તેમાં મૂળ બાલાવબોધના ભાવને જ વ્યક્ત કરવાનો આશય છે. બાલાવબોધથી વધારે કે ઓછુ નહીં, પણ બાલાવબોધને સમજવામાં આધારભૂત બની રહે તે રીતે જ આ અર્થ રજૂ કર્યો છે. અર્થમાં મોટાભાગે સમાનાર્થી શબ્દો માટે ()નાનો કૌંસ અને બાલાવબોધ સિવાય વધારાના શબ્દો માટે [] મોટો કૌંસ વાપર્યો છે. 'જ્ઞાનસાર' ઉપર વિવેચન કરતા ગ્રંથો તો ઘણા લખાયા છે, પણ મૂળ ઉપાધ્યાયજીનો શબ્દ

કયો હતો તે આપવાનો આશય જ અહીં મુખ્ય છે એટલે અર્થ માત્ર બાલાવબોધ જેટલો જ અપાયેલ છે.

આ કામ માટે હસ્તપ્રતોની નકલ મેળવવામાં મને સ્વ.પૂ.લક્ષ્મણભાઈ, પ.પૂ.આ.મ.શ્રી વિજયપ્રદ્યુમ્નસૂરિજી, પ.પૂ.આ.મ.શ્રી શીલચંદ્રસૂરિજી વગેરેએ ઘણી મદદ કરી છે. અમુક હસ્તપ્રતો તો તેમની મદદ વગર મળી જ ન શકત. હસ્તપ્રતની નકલ મેળવવામાં સંમતિ જલદી ન મળે, સંમતિ મળે તો નકલ મળતાં ઘણો સમય પસાર થઇ જાય, નકલ મળે તો ચોકસાઇના અભાવે આગળ-પાછળ કે વચ્ચેનાં અમુક પાનાંની નકલ (ઝેરોક્ષ) રહી જાય–વગેરે અનુભવોમાંથી પણ પસાર થવાનું બન્યું. આપણા શ્રુતને લખવામાં, સાચવવામાં ઘણા ગુરુભગવંતો અને શ્રાવકોએ ભોગ આપ્યો છે અને આપણો આ અમર વારસો જળવાય, તેમ જ જરૂર પડે ત્યાં ઉપયોગમાં પણ લઇ શકાય તે જોવાની આપણા સૌની ફરજ પણ છે.

પરિશિષ્ટમાં કેટલાક શ્લોકો વિષે વધારાની નોંધો રજૂ કરી છે, જે મૂળ કૃતિને સમજવામાં ઉપયોગી નીવડશે તેવી આશા છે. શબ્દોકોશમાં ક્યારેક સંસ્કૃત શબ્દના ગુજરાતી અર્થ નોંધવામાં આવ્યા છે, ક્યાંક ક્યાંક મધ્યકાલીન ગુજરાતી ભાષાનો અર્થ વર્તમાન ગુજરાતી ભાષામાં આપ્યો છે. ઉપાધ્યાયજીની ભાષામાં લઢણ તે સમયે બોલાતી ભાષાની છે, ક્યાંક રાજસ્થાની કે હિંદીની છાંટ વાળી છે.

અગાધ દાર્શનિક જ્ઞાન, નવ્યન્યાયની સચોટ શૈલી, શાસ્ત્રના અનેક આધારો, અનુભૂતિની વાણી અને અમુક બાબતો અધ્યાહાર રહે તે રીતની ટૂંકી—સૂત્રાત્મક રજૂઆત—એટલે તેમણે આપેલા અર્થોને પકડવા સહેલા નથી. અમુક અષ્ટકો (દા.ત. ૩ –સ્થિરતા, ૪ –મોહાષ્ટક, ૭ –ઇદ્રિયજય, ૧૮ –અનાત્મશંસા, ૧૯ –તત્ત્વદેષ્ટિ, ૨૧ –કર્મવિપાક) સમજવામાં પ્રમાણમાં સરળ, તો અમુક અષ્ટકો (દા.ત. ૧ –પૂર્ણતા, ૧૧ –નિર્લેપ, ૧૫ –વિવેક, ૨૭ –યોગ, ૨૮ –નિયાગ વગેરે) ઘણાં ગૂઢ. તે જ રીતે અમુક શ્લોકો (દા.ત. ૩/૧, ૩/૨, ૫/૧, ૭/૧, ૧૯/૧, ૨૧/૧, ૩૧/૩ વગેરે) સમજવા સરળ, તો અમુક શ્લોકો (દા.ત. ૧/૫, ૩/૮, ૬/૩, ૧૧/૪, ૧૪/૮, ૧૬/૩, ૨૮/૩ વગેરે) અર્થ પકડવામાં ખૂબ દુર્બોધ. ઘણા શ્લોકમાં પોતાની વાત રજૂ કરતાં 'अत्तएव,' 'एटलो विशेष,' 'ए विशेष,' જેવા શબ્દો મૂકીને પોતાની વાત એકાદ-બે નાનાં વાક્યોમાં સૂત્રાત્મક રીતે મૂકી છે. લાક્ષણિક રજૂઆતની આ શૈલી તેમની વિશેષ ઓળખ બની રહે છે.

'જ્ઞાનસાર'માં રજૂ થયેલ વિચારણાનો સામાન્ય ખ્યાલ આવે તે માટે 'જ્ઞાનસાર'નો પ્રારંભિક પરિચય અન્યત્ર આપવામાં આવેલ છે.

આ કાર્ય દરમ્યાન મારાથી જિનાજ્ઞા વિરુદ્ધ કોઇપણ પ્રકારનું આચરણ થઈ ગયું હોય તો તે બદલ અંતઃકરણપૂર્વક મિચ્છામિ દુક્કડમ્.

–માલતી

#### શાનસાર

'જ્ઞાનસાર'માં અનુભૂતિની વાણી છે. સાધકને માટે ઉપાધ્યાયજી આત્મિક આનંદની અનુભૂતિ, પૂર્ણાનંદની પ્રાપ્તિ સુધી પહોંચવાનું લક્ષ્ય રજૂ કરે છે. 'જ્ઞાનસાર' નાં બત્રીસ અષ્ટકોમાં પહેલું અષ્ટક છે 'પૂર્ણતા-અષ્ટક'. આ પ્રથમ અષ્ટકમાં માનવજીવનના ધ્યેય તરીકે, Summum bonum, તરીકે, સાધનામાર્ગના લક્ષ્યબિંદુ (સાધ્ય) તરીકે કે પછી યાત્રામાર્ગના શિખર તરીકે પૂર્ણતાની વાત રજૂ કરીને બાકીનાં અષ્ટકો તે ધ્યેયને પ્રાપ્ત કરવાનાં સોપાનોરૂપે, સાધનરૂપે વર્ણવેલ છે. સાધક વ્યક્તિમાં કે મુનિમાં કયા કયા ગુણો હોય તો તે પૂર્ણતાના શિખરે પહોંચી શકે તે પ્રશ્નનો જવાબ બાકીનાં એકત્રીસ અષ્ટકોમાંથી મળે છે. ચૂલિકાના પહેલા ચાર શ્લોકમાં ઉપાધ્યાયજીએ પોતે યોગીના કે મુનિના ગુણોરૂપે આ બત્રીસ અષ્ટકોના નામનો ક્રમ નોંધ્યો છે. સાધકને તેઓ એ દર્શાવવા માગે છે કે જો તેણે સાધનાના યાત્રામાર્ગે આગળ વધવું હોય તો તેનામાં આ અષ્ટકોના નામરૂપે વર્ણવ્યા તે સ્થિરતા, મગ્નતા, વિદ્યા, વિવેક વગેરે ગુણો હોય તે જરૂરી છે.

જુદાં જુદાં મોતીને એક દોરામાં પરોવીએ તો એક માળા બને તેમ સાધનામાર્ગના દોરામાં પરોવાઇને અહીં બત્રીસ મોતીની આ એક સુંદર માળા બને છે. માળા તરીકે તો તે મૂલ્યવાન છે જ, સાથે સાથે એક એક અષ્ટક પણ સ્વતંત્ર મોતી અર્થાત્ મુક્તકની જેમ પાણીદાર અને મૂલ્યવાન છે.

#### બત્રીસ અષ્ટકોનું વિહંગાવલોકન

સત્, ચિત્, આનંદરૂપ આત્મા પોતે મૂળભૂત સ્પરૂપે પૂર્ણ હોવાથી સમગ્ર જગતને પણ તે પૂર્ણ જ જુએ છે એ વાત પહેલા 'પૂર્ણતા-અષ્ટક'ના શ્લોકાર્ધમાં મૂકીને (૧/૧) પૂર્ણતાનું સ્વરૂપ સ્પષ્ટ કરતાં જણાવ્યું છે કે ઉછીના ધનથી ક્યારેય પૂર્ણતા પ્રાપ્ત થઇ શકે નહીં. (૧/૨,૧૮/૫) પૂર્ણાત્મા જ્ઞાની પુરુષની દર્શન-જ્ઞાન-ચારિત્રરૂપ પૂર્ણતા-સ્વયં પ્રકાશિત રત્નની જેમ સ્વભાવસિદ્ધ છે, સ્થિર સમુદ્રની જેમ પ્રશાંત છે.

પરિસ્થિતિ એ છે કે પૂર્ણતા એ આત્માની સ્વાભાવિક અવસ્થા હોવા છતાં અજ્ઞાન, કષાયો વગેરેના કારણે આપણને આ પૂર્ણતાનો અનુભવ અત્યારે થતો નથી. આત્માના સ્વાભાવિક એવા આ પૂર્ણતા ગુણનો અનુભવ આપણને કેવી રીતે થાય? અથવા તો પૂર્ણતારૂપી સાધ્યને પ્રાપ્ત કરવા માટે સાધનરૂપ કયા કયા ગુણો આવશ્યક છે? તે વાત હવેનાં અષ્ટકોમાં સામાન્ય માણસ સમજી શકે તે રીતે સરળતાથી રજૂ થઇ છે.

પૂર્ણતા મેળવવા માટે વ્યક્તિ અંતર્મુખી હોય તે સૌથી આવશ્યક બાબત છે. અંતર્મુખી વ્યક્તિ પોતે જે કાંઇ કરે છે તેમાં સંપૂર્ણ મગ્ન થઇ જાય છે, એકાગ્ર બની જાય છે તે વાત 'મગ્નતા-અષ્ટક'માં ઉપાધ્યાયજીએ રજૂ કરી છે. મગ્ન વ્યક્તિ ઇદ્રિયોને પોતપોતાના વિષયોમાંથી ખેંચીને ચૈતન્યસ્વરૂપ આત્મામાં પોતાના મનને એકાગ્ર કરે છે. આ વ્યક્તિ જે કાંઇ કરે છે, તે કર્તાભાવે નહીં, પણ માત્ર સાક્ષીભાવે જ કરે છે.

વ્યક્તિ આવી મગ્નતા ધારણ કરે ત્યારે તે અનેકાગ્ર અને ચંચળ ન હોય, પણ સ્થિર જ હોય આ વાત ત્રીજા *'સ્થિરતા-અષ્ટક'* માં સમજાવીને જણાવ્યું છે કે અસ્થિર વ્યક્તિ પોતાના લક્ષ્યમાં એકાગ્ર બની શકે નહીં.

માણસ અસ્થિર શા માટે બને છે ? તેનો ટૂંકો જવાબ આપતાં ચોથા 'મોઢ-અષ્ટક' માં જણાવ્યું છે : 'હું' અને 'મારું' આ મોહનો મંત્ર જગતને અંધ કરનાર છે. (૪/૧) જે વ્યક્તિ 'હું' અને 'મારું' આ ભાવને ત્યજીને 'હું નિજ સત્તારૂપે રહેલ શુદ્ધ આત્મદ્રવ્ય છું' એવું નિર્ભાતપણે અનુભવે છે તે વ્યક્તિ ક્યારેય મોહમાં ફસાતી નથી. મારાપણાના મોહથી યુકત વ્યક્તિ આત્મામાં ઉપાધિનું ખોટી રીતે આરોપણ કરે છે, તેથી તે આત્માની નિર્મળતાનો અનુભવ કરી શકતી નથી.

વ્યક્તિની મોહદશા માટે તેનું અજ્ઞાન કારણભૂત છે. જો આ અજ્ઞાન દૂર કરીને જ્ઞાનપ્રાપ્તિ કરવામાં આવે તો સાધક પોતાના સાધનામાર્ગમાં જરૂર આગળ વધી શકે — આ વાત 'ફ્રાન-અષ્ટક' માં કરવામાં આવી છે. સાધનાના અંતિમ ધ્યેય પૂર્ણતાને પ્રાપ્ત કરવા માટે જે જ્ઞાન જરૂરી છે તે જ્ઞાન આત્માને તેના શુદ્ધ સ્વરૂપની સ્પષ્ટ અને નિર્ભાત અનુભૂતિ કરાવી આપે તે પ્રકારનું હોવું જરૂરી છે. તેઓ જણાવે છે : "જે જ્ઞાન આત્મસ્વભાવની પ્રાપ્તિના સંસ્કારનું કારણ બની શકે તે જ જ્ઞાન ઇચ્છિત છે." (પ/૩)

સાચો જ્ઞાનવાન પુરુષ જીવનમાં હરહંમેશ સમભાવ જ ધરાવે છે. આ સમભાવ કે સમતાની વાત કરતાં છછા *'શમ-અષ્ટક'* માં કહેવામાં આવ્યું છે કે, બીજા અનેક ગુણો હોય પણ સમતા ન હોય તો બધા ગુણો એકડા વગરના મીંડા જેવા બની જાય છે.

આ શમ કે સમતા મેળવવા માટે ઇન્દ્રિયો પર કાબૂ મેળવવો જરૂરી છે તે વાત લઇને આવે છે 'ઇન્દ્રિયજય-અષ્ટક' જેમ સમુદ્રમાં ગમે તેટલી નદીઓ ઠલવાય તો પણ સમુદ્ર પુરાતો નથી તેમ ઇન્દ્રિય પોતે ગમે તેટલો ઉપભોગ ભોગવે તો પણ તે સંતોષાતી નથી. સાધકે બહિર્મુખતા છોડીને અંતર્મુખ થવું જરૂરી છે, કારણ કે સાચું જ્ઞાનરૂપ ધન તો આત્માની પોતાની અંદર જ પડેલું છે.

ઇન્દ્રિયો પર વિજય મેળવનાર સાધક અંતર્મુખ હોય છે, તેથી તે બાહ્ય ઉપાધિઓનો ત્યાગ કરતો જાય છે. 'ત્યાગ-અષ્ટક' માં ઉપાધ્યાયજી જણાવે છે કે, સાધક પોતાના સાંસારિક કુટુંબને ત્યજીને આધ્યાત્મિક ગુણોરૂપ કુટુંબમાં રમમાણ બને છે. સાધક વ્યક્તિ ક્રમશઃ કુટુંબને ત્યજે છે, ગુણોને ત્યજે છે, આગળ વધતાં તે ગુરુ અને આચારનો પણ ત્યાગ કરીને નિર્વિકલ્પ સમાધિની અવસ્થા પામી શકે છે.

બધું ત્યજવાની વાત કરીએ તો સાધકે કાંઇ નહીં કરવાનું? ના, તેમ નથી. સાધક માટે માત્ર જ્ઞાન પર્યાપ્ત નથી, પરંતુ જ્ઞાનને અનુરૂપ ક્રિયા પણ જરૂરી છે — આ વાત 'ક્રિયા- અષ્ટક' માં ભારપૂર્વક રજૂ થઇ છે. તેઓ સ્પષ્ટ રીતે જણાવે છે : " માર્ગનો જાણકાર પણ ચાલ્યા વગર ઇચ્છિત સ્થાને પહોંચતો નથી". (૯/૨) ધ્યેય સુધી પહોંચવા માટે માર્ગનું જ્ઞાન જેટલું જરૂરી છે, તેટલી જ જરૂરી ચાલવાની ક્રિયા પણ છે. સાધકના પોતાના ગુણોની વૃદ્ધિ માટે અને તે જે સ્થાને પહોંચ્યો હોય ત્યાંથી પતિત ન થવાય તે માટે ગુણીજનોનું બહુમાન, વ્રતાદિનું નિત્યસ્મરણ તથા આચરણ, શુભ ભાવને ઉત્પન્ન કરવો અને ટકાવવો વગેરે ક્રિયાઓ જરૂરી છે.

અંતર્મુખી સાધક જરૂરી ક્રિયાઓ કરીને ધ્યેયની નજીક પહોંચવાનો સતત પ્રયત્ન કરે ત્યારે સાધકને સાચી આંતરિક તૃપ્તિ પ્રાપ્ત થાય છે. તે વાત 'તૃપ્તિ-અષ્ટક' માં રજૂ થઇ છે. સુંદર જમણ જમીને જે ઉદરની તૃપ્તિ થાય છે તે ક્ષણિક છે, પણ જ્ઞાન-દર્શન-ચારિત્ર જેવા ગુણોથી જે તૃપ્તિ જ્ઞાનીને થાય છે તે અવિનશ્વર છે. સંસારમાં તો ઘણી વખત સ્વપ્રવત્ જૂઠી તૃપ્તિનો અનુભવ પણ થાય છે, જયારે સમ્યગ્-દષ્ટિવાન સાધકને તો કાયમી અને સાચી તૃપ્તિ પ્રાપ્ત થાય છે.

આવશ્યક ક્રિયાઓ કરીને તૃપ્ત થયેલ સાધક જળકમળવત્ જીવન જીવતો હોય છે તે વાત '*નિર્લેપ-અષ્ટક*' માં કરવામાં આવી છે. સંસારમાં જીવવા છતાં સાધક અલિપ્તતા કેળવી શકે તો કર્મમળથી લેપાતો નથી.

આવી નિર્લેપતા ધરાવનારને જીવનમાં ભૌતિક, પૌદ્દગલિક બાબતો અંગે કોઇ પણ જાતની સ્પૃહા હોતી નથી એ વાત ઉપાધ્યાય શ્રી યશોવિજયજીએ બારમા '*નિઃસ્પૃહ-અષ્ટક*' માં રજૂ કરી છે. બીજાની સ્પૃહા દુઃખરૂપ છે, નિઃસ્પૃહતા સાચું સુખ છે એમ કહીને સુખ અને દુઃખનું લક્ષણ સંક્ષેપમાં પણ સચોટ રીતે રજૂ કર્યું છે.

આ નિઃસ્પૃહતાની પરાકાષ્ઠાએ વાણીની પણ સ્પૃહા રહેતી નથી, એટલે તે મૌન બનીને જ્ઞાન-ધ્યાન-સાધનામાં જ મસ્ત રહે છે, એ વાત 'મોન-અષ્ટક' માં કરવામાં આવી છે. મૌન એટલે અહીંયાં માત્ર વાણીના મૌનની વાત નથી, પણ 'સાધકની મન-વચન-કાયાથી પુદ્ગલમાત્રમાં અપ્રવૃત્તિ' (૧૩/૭) એવો વિશાળ અર્થ રજૂ થયો છે.

પોતાની શક્તિઓના બિનજરૂરી વ્યયને રોકી સાધક 'આત્મા નિત્યતા, શુચિતા ધરાવે છે' એ વિદ્યાને આત્મસાત્ કરે છે. એમ જણાવીને 'વિદ્યા-અષ્ટક' માં વધુમાં જણાવ્યું છે, કે વિદ્યાવાન સાધક લક્ષ્મી, આયુષ્ય, શરીર વગેરેની ક્ષણભંગુરતાને જાણીને આવી વિનાશશીલ બાબતોમાં ક્યારેય મારાપણાની ભાવનાનું આરોપણ કરતો નથી. તેઓ જણાવે છે કે મિથ્યાજ્ઞાન કે અવિદ્યા દૂર થતાં અને સમ્યગ્જ્ઞાન કે વિદ્યા પ્રાપ્ત થતાં વ્યક્તિ આત્મામાં પરમાત્માને જુએ છે. (૧૪/૮)

શરીર અને આત્મા જુદાં હોવા છતાં અવિદ્યાવાન તે બંનેને એક માનીને પોતાનો ઘણો વ્યવહાર ગોઠવે છે, પરંતુ હકીકતે આ શરીર અને આત્મા જુદા છે એવું ભેદજ્ઞાન કે વિવેકજ્ઞાન સાધક માટે જરૂરી છે, એ વાત 'વિવેક-અષ્ટક'માં કહેવાઇ છે. સાધક વ્યક્તિ પોતાના વિવેકજ્ઞાન વડે હંસની જેમ નીરક્ષીરન્યાયે જીવ અને કર્મ, આત્મા અને દેહ — આ બધાંને અલગ અલગ તારવી શકે છે.

આવો વિવેક જેનામાં આવે તે વ્યક્તિ મધ્યસ્થભાવ રાખીને રાગ-દ્વેષમાં તણાવાને બદલે પોતાના આત્મભાવમાં જ સ્થિર થાય છે, આ વાત આ કૃતિની લગભગ મધ્યમાં આવેલ 'માદચસ્થ્ય-અષ્ટક'માં કરવામાં આવી છે. પોતાને જે વિવેકયુક્ત મધ્યસ્થદેષ્ટિ પ્રાપ્ત થયેલ છે, તેનાથી સાધક સ્વસિદ્ધાંતનો સ્વીકાર અને પરસિદ્ધાંતનો ત્યાગ રાગ કે દ્વેષ વગર કરે છે. જુદા જુદા માર્ગોએ વહેતી નદીઓ છેવટે સાગરને મળે છે, તેમ મધ્યસ્થ વ્યક્તિના જુદા જુદા માર્ગો પણ છેવટે તો અક્ષય બ્રહ્મને જ મળે છે. ''(વિવિધ નયોમાં) જેનું મન સમસ્વભાવવાળું છે તે મહામુનિ મધ્યસ્થ છે'' (૧૬/૩) જેવી ટૂંકી પણ સચોટ વાત આ અષ્ટકમાં રજૂ થઇ છે.

આત્મધ્યાનરત સાધકને ભય શેનો? સાંસારિક સુખ ભયયુક્ત હોય, બાકી જ્ઞાનનું સુખ તો ભયરહિત જ હોય — આ વાત 'નિર્ભય-અષ્ટક'ના આઠ શ્લોકોમાં જુદી જુદી રીતે સાધક સમક્ષ મૂકવામાં આવી છે. સાધકને અનુભૂતિથી જે જ્ઞાન મળે છે તે જ્ઞાન ચોરાઇ જવાનો, લૂંટાઇ જવાનો કોઇ જ ભય નથી. જ્ઞાનીને કોઇથી ભય નથી અને કોઇ પણ વ્યક્તિને જ્ઞાનીથી ભય નથી.

અઢારમા 'અનાત્મશંસા-અષ્ટક' માં પહેલા જ શ્લોકમાં સચોટ દલીલ રજૂ કરતાં કહેવાયું છે, ''જો તું ગુણોથી પૂર્ણ નથી તો આત્મપ્રશંસા કરવાથી કાંઇ નહીં વળે, અને જો તું ગુણોથી પૂર્ણ છે તો આત્મપ્રશંસાની કોઇ જરૂર નથી'' (૧૮/૧) સાધક વ્યક્તિ વિચારે છે કે વૃક્ષના મૂળની જેમ પોતાના ગુણો જો પ્રગટ થઇ જાય તો તે પોતાના વિકાસને અવરોધે છે. જયારે વ્યક્તિને ગુણોનું અભિમાન આવી જાય ત્યારે મહાપુરુષોના ગુણોને યાદ કરીને સાધકે પોતાની ન્યૂનતા તરફ દષ્ટિ કરવી જોઇએ.

જેનામાં વિવેક હોય, મધ્યસ્થતા હોય, સમ્યગ્ દેષ્ટિથી મેળવેલ વિદ્યા હોય તે સાધકની

દેષ્ટિ તત્ત્વને જોનારી હોય છે તે વાત 'તત્ત્વદૃષ્ટિ-અષ્ટક' માં જુદી જુદી રીતે કરી છે. બાહ્ય દેષ્ટિવાન વ્યક્તિ ગામ, બગીચા, સ્ત્રી, શરીર, રાજમંદિર, મહાત્મા વગેરેના બાહ્યસ્વરૂપથી મોહિત થઈને પૌદ્દગલિક મોહ પામે છે, જ્યારે તત્ત્વદેષ્ટિવાન વ્યક્તિ આ જ વસ્તુઓના આંતરિક સ્વરૂપને, સત્ત્વને જાણીને વર્તે છે.

આ રીતે દરેક બાબતને તત્ત્વથી જોનાર વ્યક્તિ તેના બાહ્ય સ્વરૂપને બદલે આંતરિક સ્વરૂપને જાણે છે અને તેથી જ તે સર્વસમૃદ્ધિવાન બને છે – આ વાત 'સર્વસમૃદ્ધિ-અષ્ટક'માં કરવામાં આવી છે. ઇન્દ્ર, ચક્રવર્તી, શેષનાગ, મહાદેવ, કૃષ્ણ, બ્રહ્મા, અરિહંત વગેરેની સમકક્ષ અથવા તો તેથી વધારે સમૃદ્ધિ તત્ત્વદેષ્ટિવાન ધરાવે છે તે વાત ફેરવી ફેરવીને અહીં કરવામાં આવી છે.

કર્મને લગતી વાત લઈને આવે છે 'કર્મિવપાક દ્યાન-અષ્ટક' સાચો સાધુ સુખમાં છકી જતો નથી કે દુઃખમાં દીન થઈને બેસી જતો નથી. કર્મ પાકતાં તેનાં ફળ ભોગવવાં પડે તે જાણી તે સમભાવપૂર્વક જીવે છે.

સંસારમાં જીવનાર સાધકને માટે સંસાર અનેક રીતે સમુદ્ર જેવો દુષ્કર છે તે વાત '*ભવોદ્વેગ-અષ્ટક'* માં ઉપાધ્યાયજી મહારાજે કરી છે. સાધક મુનિ પોતાના ચારિત્રમાં એકાગ્ર હોય છે. સંસારસાગરના ઝંઝાવાતોથી આવતા ઉદ્વેગોથી સાધક મુક્ત રહે છે.

આવો નિર્ભય સાધક ગાડરિયા પ્રવાહમાં વહીને લોકો કરે તે પ્રવૃત્તિ કરવાને બદલે સાચી હોય તે પ્રવૃત્તિ કરવી એવી હિંમત ધરાવે છે. નદીના સામા વહેણમાં તરતી વખતે જેવી મુશ્કેલીઓ પડે તેવી મુશ્કેલીઓનો સામનો પણ ઘણી વખતે સાધકે કરવો પડે છે તે વાત અહીં 'લોકસંજ્ઞાત્યાગ-અષ્ટક'માં કરવામાં આવી છે. સાધક વ્યક્તિને લોકો તેની પ્રશંસા કરે કે નિંદા કરે તેની પણ પરવા હોતી નથી. હિંમતપૂર્વક તે પોતાના સાધનામાર્ગને ગમે તે પરિસ્થિતિમાં વળગી જ રહે છે.

સાધક પોતે જે આચરણ કરે છે તેને શાસ્ત્રનો આધાર પણ હોય છે આ વાત 'શાસ્ત્ર-અષ્ટક' માં રજૂ થઈ છે. ''પંડિતોએ શાસન પરથી અને ત્રાણ પરથી 'શાસ્ત્ર' શબ્દની વ્યુત્પત્તિ કરી છે.'' (૨૪/૩) અર્થાત્ 'શાસ્ત્ર' બે કામ કરે છે : એક તો, તે 'શાસન' કરે છે અને બીજું, તે 'ત્રાણ' એટલે કે 'રક્ષા' પણ કરે છે. 'શાસન કરે છે' એનો અર્થ એ થાય કે, તે માર્ગદર્શન, ઉપદેશ, શિક્ષા આપીને માર્ગ બતાવે છે અને નિયમન પણ કરે છે. 'શાસ્ત્ર'નો આવો ટૂંકો પણ સચોટ અર્થ બતાવીને 'શાસ્ત્ર' એટલે 'વીતરાગનું વચન' એવો નિર્દેશ કરવામાં આવ્યો છે. ગમે તેવા સમર્થ માનવીને અજાણ્યા પ્રદેશમાં જતી વખતે તે પ્રદેશ અંગેના જ્ઞાનની મદદ મળે તો તેને તે જ્ઞાન ઉપયોગી બને છે. આ જ રીતે સાધકને માટે અદષ્ટ વિષયોમાં પ્રવેશ માટે શાસ્ત્ર દીવાનું કામ કરે છે, તેથી શાસ્ત્રોને 'સાધુનાં (સાધકનાં) ચક્ષુ' કહેવામાં આવે છે. દીવાના અભાવમાં જેમ અંધારામાં ઠોકરો ખાવી પડે તેમ શાસ્ત્રના અભાવમાં સાધનામાર્ગમાં મુશ્કેલીઓ પડે છે.

હવે આવે છે હળવી શૈલીમાં લખાયેલ 'પરિગ્રહ-અષ્ટક' બાહ્ય હોય કે આંતરિક, પણ પરિગ્રહમાત્ર સાધનામાર્ગમાં આડખીલીરૂપ છે, તેથી તે ત્યજવાયોગ્ય છે. જે વ્યક્તિ પરિગ્રહનો સાચો ત્યાગ કરે તેને કોઈ પણ જાતની લાલસા રહેતી નથી. વિનોદની ભાષામાં ઉપાધ્યાયજી જણાવે છે, કે શનિ વગેરે ગ્રહો સમયે સમયે પોતાની રાશિ બદલે છે અને વક્રતા પણ છોડે છે, જ્યારે આ પરિગ્રહરૂપ ગ્રહ તો પોતાની રાશિમાંથી પાછો પણ ફરતો નથી, વક્રતા પણ ત્યજતો નથી અને સર્વને હંમેશ હેરાન જ કરે છે. (૨૫/૧)

હવે આવતા 'અનુભવ-અષ્ટક' માં સ્વપ્ન, જાગ્રત, સુષુપ્ત – આ ત્રણ અવસ્થાથી ભિન્ન ચોથી (તુર્ય) અવસ્થાની એટલે કે આત્મસાક્ષાત્કાર-સ્વરૂપ 'અનુભવ'ની વાત કરવામાં આવી છે. સાદા સરળ દેષ્ટાંત દ્વારા અનુભવની વાત રજૂ કરતાં અહીં કહેવાયું છે, કે શાસ્ત્રજ્ઞાનરૂપ ખીરનો સ્વાદ કલ્પનારૂપ કડછીથી ક્યારેય માણી ન શકાય, ખીરનો સ્વાદ માણવા માટે તો અનુભવરૂપ જીભ જ કામ આવે. (૨૬/૫) આ જ રીતે રાગ-દેષરહિત શુદ્ધ આત્મસ્વરૂપ શાસ્ત્રો અને તેની યુક્તિથી જાણી ન શકાય, તે માટે તો અનુભવ અને માત્ર અનુભવ જ કામમાં આવે.

સત્યાવીસમા 'ala-અષ્ટક'માં ખૂબ સંક્ષેપમાં, માત્ર નામનિર્દેશ કરાતો હોય તે રીતે, જૈન મત પ્રમાણે 'યોગ'ની ચર્ચા કરવામાં આવી છે. 'મોક્ષની સાથે આત્માને જોડનારો બધો આચાર તે યોગ' એવી યોગની વ્યાખ્યા કરીને સ્થાનયોગ, વર્ણયોગ, અર્થયોગ, આલંબનયોગ અને એકાગ્રતાયોગ — એમ યોગના પાંચ પ્રકાર વર્ણવ્યા છે. આમાંના પહેલા બે કર્મયોગ અને પછીના ત્રણ જ્ઞાનયોગ કહેવાય છે. આ પાંચેય યોગના દરેકના પાછા ઇચ્છાયોગ, પ્રવૃત્તિયોગ, સ્થિરતાયોગ અને સિદ્ધિયોગ — એ ચાર પ્રકારે જોતાં કુલ વીસ ભેદો ગણાવ્યા છે. આ વીસ ભેદના પ્રત્યેકના પાછા પ્રીતિયોગ, ભક્તિયોગ, વચનયોગ અને અસંગયોગ — એ ચાર પ્રકારે જોતાં (વીસને ચારે ગુણતાં) એંસી ભેદ થાય.

સાધકજીવન સાથે સંબદ્ધ વિષયોની ચર્ચા કરતાં હવે આવે છે *'નિચાગ-અષ્ટક'* અહીં નિયાગ' એટલે ભાવયજ્ઞ એવો અર્થ છે. ગૃહસ્થ માટે <mark>વીતરાગની પૂજા વગેરે ક્રિયા બ્રહ્મયજ્ઞ</mark> બની શકે, જ્યારે યોગી માટે તો જ્ઞાન એ જ બ્રહ્મયજ્ઞ છે.

જૈન ધર્મમાં શ્વેતાંબરો મૂર્તિઓની ભાવપૂર્વક પૂજા કરે છે. આ પૂજાવિધિની એકએક ક્રિયાને, સાધકના વ્યક્તિત્વનો પૂર્ણ વિકાસ થાય તે રીતે, જુદા જુદા ગુણો સાથે સાંકળીને સુંદર રીતે 'પૂજા-અષ્ટક' માં રજૂ કરવામાં આવી છે. દા.ત. દયારૂપ પાણી, સંતોષરૂપ શુભ વસ્ત્ર, વિવેકરૂપ તિલક, ભક્તિ અને શ્રદ્ધારૂપ કેસર અને ચંદન, ક્ષમારૂપ ફૂલોની માળા, નિશ્ચય વ્યવહારરૂપ વસ્ત્રયુગલ, ધ્યાનરૂપ અલંકાર, આઠ મદના ત્યાગરૂપ અષ્ટમંગલ, શુભ સંકલ્પનો ધૂપ, ધર્મસંન્યાસરૂપ અગ્નિ, સામર્થ્યયોગરૂપ આરતી, અનુભવરૂપ મંગલદીપ, સંયમયોગરૂપ પૂજા, સત્યનો ઘંટનાદ વગેરે દ્વારા પૂજાનાં એકેએક વિધિ અને દ્રવ્યની પાછળનો ભાવ ખૂબ

ટૂંકમાં છતાં સચોટ રીતે રજૂ કરીને, ગૃહસ્થે દ્રવ્યપૂજા અને સાધુએ ભાવપૂજા કરવી જોઈએ તેમ જણાવ્યું છે. પોતે ભાવપૂજામાં તન્મય થઈ ગયા પછી જે વાણી સ્ફુરી તે શબ્દબદ્ધ કરીને આ અષ્ટકો રચ્યાં હોય તેવી આપણને પ્રતીતિ થાય તેનું આ અષ્ટક સુંદર દેષ્ટાંત છે.

સાધકજીવનની સર્વોચ્ચ અવસ્થા ધ્યાનાવસ્થાની વાત 'દયાન-અષ્ટક'માં કરવામાં આવી છે. ધ્યાતા, ધ્યાન અને ધ્યેયની એકતા તે 'સમાપત્તિ' કે 'સમાધિ' કહેવાય છે. જિતેન્દ્રિય, ધીર, પ્રશાંત, સ્થિર સાધક નાસિકાગ્ર ઉપર દેષ્ટિ રાખીને, પ્રસન્નચિત્તે ધારણા અને ધારાના વેગથી બાહ્ય મનોવૃત્તિને રોકીને જ્ઞાનામૃતનો આસ્વાદ લે છે તે વાત કરીને ઉપાધ્યાયજીએ સાધકનું સુંદર શબ્દચિત્ર ખડું કર્યું છે.

'કર્મને તપાવે તે તપ' (૩૧/૧) એવી તપની વ્યાખ્યા કરીને તેનાં બાહ્ય તપ અને આભ્યંતર તપ એવા બે પ્રકારો 'તપ-અષ્ટક'માં રજૂ કરવામાં આવ્યા છે. આ બંને તપમાં પણ આભ્યંતર તપ મુખ્ય છે. સાધકની નજર સામે તો મોક્ષપ્રાપ્તિના સાધ્યની મીઠાશ જ હોય છે, તેથી જ્ઞાનીને તપથી આનંદ જ પ્રાપ્ત થાય છે. તપ કેટલું કરવું તેનો સચોટ જવાબ આપતાં અહીં કહેવાયું છે : "ખરેખર એ જ તપ કરવા યોગ્ય છે કે જેમાં દુધ્યાન ન થાય, યોગો હીનતા ન પામે અને ઇંદ્રિયોનો ક્ષય ન થાય." (૩૧/૭)

આ અષ્ટકોના ક્રમમાં છેલ્લા, પણ સાધનામાર્ગના પ્રારંભિક સોપાન સમા 'સર્વનચાશ્રચ (સર્વનચાશ્રચણ)-અષ્ટક'માં સાધક વ્યક્તિએ કોઈપણ પૂર્વગ્રહથી અમુક નિશ્ચિત મતના બદલે રાગ-દ્વેષ વગર દરેક મતમાં રહેલા સત્યનો સ્વીકાર કરવાનું જણાવવામાં આવ્યું છે. ખરેખર તો જે સાધક છે તે કોઈના પણ મત માટે હઠાગ્રહ કે દુર્ભાવના રાખ્યા વગર બધાના મતનો સત્યાંશ સરળતાથી સ્વીકારે છે. કોઈપણ વ્યક્તિનું મન ખુલ્લું હોય અને ચિત્ત શાંત હોય તે બાબત સાધનામાર્ગે આગળ વધવા માટે તે વ્યક્તિને ખૂબ જ ઉપયોગી નીવડે છે. જૈન દર્શનના નયવાદ પ્રમાણે દરેક નય પોતપોતાની રીતે સાચો છે એ સ્વીકારીને જ્ઞાની કોઈ નય પ્રત્યે રાગ કે કોઈ નય પ્રત્યે દેષ રાખતો નથી, પણ બધા નયો પ્રત્યે મધ્યસ્થભાવ જ રાખે છે. સર્વનયના જ્ઞાતામાં રાગ, દેષ કે અહંકાર હોતા નથી, પણ ઉપકારબુદ્ધિ કે સમવૃત્તિપણું હોય છે. આવી વ્યક્તિ શુષ્ક વાદ-વિવાદમાં સમય બગાડવાના બદલે ધર્મવાદ કરે છે, અને તેની આ તાત્ત્વિક જિજ્ઞાસા તેને કલ્યાણમાર્ગે દોરનારી હોય છે. તેથી જ ઉપાધ્યાયજી જણાવે છે: "સર્વ નયના જ્ઞાતાનું ધર્મવાદથી ખૂબ કલ્યાણ થાય છે." (૩૨/૫) નિશ્ચયનય અને વ્યવહારનય (અથવા તો જ્ઞાનનય અને ક્રિયાનય) આ બેમાંથી કોઈ એકને સ્વીકારવાને બદલે બંને નયો પોતપોતાના સ્થાને સાચા છે એમ સ્વીકારનાર જ્ઞાની સાધકનો સર્વોત્કર્ષ થાય જ છે.

નિશ્ચય અને વ્યવહાર, વાસ્તવિકતા અને આદર્શ, દ્રવ્ય અને ભાવ, જ્ઞાન અને ક્રિયા જેવા સામસામા છેડાના ભાવોનો સમન્વય 'જ્ઞાનસાર'માં જોવા મળે છે. આવા સમન્વય દ્વારા એક સંવાદી જીવનમાર્ગનું આલેખન અહીંયાં પ્રતીત થાય છે.

#### : अनुक्रम :

| क्रमांक     | विषय                | पृष्ठ क्रमांक | क्रमांक | विषय                  | पृष्ठ क्रमांक |
|-------------|---------------------|---------------|---------|-----------------------|---------------|
| 8           | पूर्णताष्टकम्       | २             | २०      | सर्वसमृद्ध्यष्टकम्    | ९३            |
| २           | मग्नाताष्टकम्       | 6             | २१      | कर्मविपाकध्यानाष्टकम् | ९७            |
| \$          | स्थिरताष्टकम्       | १४            | २२      | भवोद्वेगाष्टकम्       | १०१           |
| 8           | मोहाष्टकम्          | १८            | २३      | लोकसंज्ञात्यागाष्टकम् | १०५           |
| ų           | ज्ञानाष्टकम्        | २३            | २४      | शास्त्राष्टकम्        | १०९           |
| ६           | शम अष्टक            | २८            | २५      | परिग्रहाष्टकम्        | ११४           |
| હ           | इंद्रियजय अष्टकम्   | ३२            | २६      | अनुभवाष्टकम्          | ११९           |
| 6           | त्यागाष्टकम्        | ३५            | २७      | योगाष्टकम्            | १२३           |
| 9           | क्रियाष्टकम्        | ४१            | २८      | नियागाष्टकम्          | १३०           |
| १०          | तृप्त्यष्टकम्       | ४५            | २९      | भावपूजाष्टकम्         | १३५           |
| 88          | निर्लेपाष्टकम्      | ५०            | 30      | ध्यानाष्टकम्          | १३९           |
| १२          | निस्पृहाष्टकम्      | ५४            | 38      | तपोष्टकम्             | १४४           |
| <i>\$</i> 9 | मौनाष्टकम्          | ५८            | ३२      | सर्वनयाश्रयणाष्टकम्   | <b>१४८</b>    |
| 88          | विद्याष्टकम्        | ६५            |         | चूलिका                | १५३           |
| १५          | विवेकाष्टकम्        | 90            |         | परिशिष्ट - १          | १६६           |
| १६          | मध्यस्थाष्टकम्      | ७६            |         | परिशिष्ट - २          | १८९           |
| १७          | निर्भयाष्टकम्       | ८१            |         | परिशिष्ट - २          | १९०           |
| 29          | अनात्मशंसाष्टकम्    | ૮५            |         | शब्दकोश               | १९१           |
| १९          | तत्त्वदृष्टिअष्टकम् | ८९            |         | अकारादिक्रम           | २१४           |



# यशोवाखी

જ્ઞાનાચાર પ્રતિં ઇમ કહવું જે, જ્ઞાનાચાર જિહાં તાઈ તાહરઈ પ્રસાદિં તાહરું શુદ્ધ પદ કેવલજ્ઞાન નાવઈ, તિહાં તાઈ તાહરી સેવા કરવી. ઇમ દર્શનાચારની સેવા ક્ષાયિક સમ્યક્ત્વરૂપ શુદ્ધ પદ લાભઈ તાઈ, ચારિત્રાચારની યથાખ્યાત ચારિત્ર લાભઈ તાઈ, તપાચારાચારતા ચરમ શુક્લધ્યાન લાભ[ઈ] તાંઈ, વીર્યાચારની સર્વાચાર શુદ્ધિ લાભ[ઈ] તાંઈ સેવા કરવી.

એ શુદ્ધ સંકલ્પપૂર્વક સર્વ ક્રિયા લેખઈ લાગઈ. સંકલ્પહીન કર્મ ફલઈ નહિં.

–त्यागाष्टकम् ८/६

# यशोवाखी

આત્મા તેહ જ સ્વતંત્રપણઈ જ્ઞપ્તિ ક્રિયા કરઈ છઈ તે માટિં આત્મા તો કર્તા.

જ્ઞાનાનુવિદ્ધ નિર્વર્ત્યવિકાર્ય પ્રાપ્યપરિણામ ભજઈ છઈં તે માટિં કર્મ.

ઉપયોગઈ સાધકતમ થાઈ છઈ તે માટિં કરણ છઈ. આપેં જ શુભ પરિણામ દાનપાત્ર છઈ તે માટિં સંપ્રદાન છઈ.

પૂર્વ પૂર્વ જ્ઞાનપર્યાયથી ઉત્તરોત્તર જ્ઞાનપર્યાય સારું છઈં તે વિશ્લેષાવધિપણા માટિ અપાદાન છઈ.

સામાન્યાધારેં વિશેષ પરિણમઈ છઈ, જિમ સામાન્યાધારઈ કટકકંડલાદિ પર્યાય એ રૂપઈ આધાર છેં.

એ અભેદઈ ષટ્કારક સંગતિ વખાણી. નયપંડિતઈ નયાંતરિં પિણ વખાણવી.

— विवेकाष्टकम् १५/७

#### उपाध्याय श्री यशोविजय महाराज कृत

# ज्ञानभाव

।। ऐँ नमः ।।

ऐन्द्रवृन्दनतं नत्वा वीरं तत्त्वार्थदेशिनम् ।

अर्थः श्रीज्ञानसारस्य लिख्यते लोकभाषया ।।

અર્થ: ઇન્દ્રના સમૂહ વડે નમસ્કાર કરાયેલા અને તત્ત્વાર્થના ઉપદેશ કરનારા એવા શ્રી વીરપ્રભુને (મહાવીર ભગવંતને) નમસ્કાર કરીને જ્ઞાનસારનો અર્થ લોકભાષામાં લખવામાં આવે છે.

नैवास्ति राजराजस्य यत्सुखं नैव देवराजस्य ।
तत्सुखिमहैव साधोर्लोकव्यापाररहितस्य ।। (प्रशमरित-१२८)
अर्थ: २१९९२) ने २१९९१ नथी ४, ४ सुण क्षोडव्यापारथी २६८त थयेका साधुने अर्डी ४ छे.

# १ - पूर्णताष्टकम्

#### ऐंद्रश्रीसुखमग्रेन लिलालग्रमिवाखिलम् । सञ्जिदानंदपूर्णेन पूणं जगदवेक्ष्यते ।। १ ।।

बालावबोध- एँद्र कहतां इंद्र संबंधिनी जे । श्री क० लक्ष्मी, तेहनुं जे। सुख तेहनइं विषइ। मग्न एहवो जे पुरुष तेणइं। लीला क० विनोद, तेहमां। लग्न क० लागु । इव यथा । अखिलं क० सर्व जग देखइं तिम । सत् क० सत्ता । चित् क० ज्ञान। आनंद क० सुख, ए त्रण अंशइ। पूर्ण क० पुरो जे पुरुष तेणइं । दर्शनज्ञानचारित्र ए त्रण अंशे पूर्ण । पूर्ण जगत् क० पूर्ण जग । अवेक्ष्यते क० देखइं। ते अधूरो कहीइं न देखइं। एतावता ए अर्थ। जिम सुखीओ सर्वनईं सुखिआ जाणे तिम पूरो सर्वनईं पूरा जाणइं । निश्चइं दृष्टिं भ्रांति नथी । १

અર્થ: જેમ ઇન્દ્ર[લોક]ને લગતી લક્ષ્મીના સુખમાં મગ્ન થયેલો પુરુષ સંપૂર્ણ જગતને લીલાસુખમાં લાગેલું જુએ છે, તેમ સત્-સત્તા, ચિત્-જ્ઞાન અને આનંદ-સુખ એ ત્રણેય અંશ વડે પરિપૂર્ણ જ્ઞાની જગતને પૂર્ણ જુએ છે, અધૂરું ક્યાંય જોતો નથી. તાત્પર્ય એ છે કે જેમ સુખી સર્વને સુખી જાણે છે તેમ પૂર્ણ બધાને પૂર્ણ જાણે છે. નિશ્ચયનયની દૃષ્ટિએ ભ્રાંતિ નથી. ૧.

#### पूर्णता या परोपोधेः सा याचितकमंडनम् । या तु स्वाभाविकी सैव जात्यरत्नविभानि भा ।।२।।

बा०- पूर्णता क० पूर्णपणुं । या क० जे । उपाधि धन-धान्य-परिग्रहादि रूप, तेहथी। पर क० आत्मद्रव्यथी भिन्न छइ, एतलइं परोपाधि मानी लीधी जे पूर्णता छइं । सा क० तेह । याचितक वी(वि)वाहादिक अवसरिं पर पासिथी मांगी लीधुं। मंडन क० आभरण ते सरिखी छइं। या क० जे। तु पुनः । स्वाभाविकी क० ज्ञान-दर्शन-चारित्र स्वभावइं सिद्ध पूर्णता छइं ।

**१.** બાલાવબોધમાં क० नो અર્થ कहतां = 'એટલે' કરવો. । **२.** 1 मां 'दर्शनज्ञानचरित्र ए ३ अंशे पूर्णः' - આ શબ્દો नथी.

<sup>(</sup>સૂચના - આ પુસ્તકમાં નીચે ટિપ્પણમાં હિંદીમાં લખેલ અંક ટિપ્પણનો નંબર સૂચવે છે, જ્યારે અંગ્રેજીમાં લખેલ અંક જે તે પ્રતનંબર સૂચવે છે. આ પ્રતોની વિગતો 'ઉપયોગમાં લીધેલ હસ્તપ્રતો તથા કાર્યપદ્ધતિ' માં આપેલ છે.)

सैव क० तेह ज। जात्यरत्न क० जाचुं रतन तेहनी। विभा क० कांति, तेहनइ । निभा क० सरिखी। उपाधिनी पूर्णता जाइं, पणि स्वभावनी पूर्णता कदापि न जाइं ए भावार्थः । २

અર્થ: જે પૂર્ણતા આત્મદ્રવ્યથી ભિન્ન ધન-ધાન્ય-પરિગ્રહાદિરૂપ ઉપાધિથી, એટલે કે પર વસ્તુથી, માની લીધેલી પૂર્ણતા છે તે વિવાહાદિ અવસરે બીજા પાસેથી માગી લાવેલાં ઘરેણાં જેવી છે. પરંતુ જે સ્વાભાવિકી એટલે જ્ઞાન, દર્શન અને ચારિત્રની સ્વભાવસિદ્ધ પૂર્ણતા છે તે ઉત્તમ રત્નની કાંતિ સમાન છે. ઉપાધિની પૂર્ણતા જાય, પણ સ્વભાવની પૂર્ણતા કદાપિ ન જાય એ ભાવાર્થ છે. ર.

#### अवास्तवी विकल्पैः स्यात्पूर्णताब्धेरिवोर्मिभिः। पूर्णानंदस्तु भगवांस्तिमितोदधिसन्निभः ।। ३ ।।

बाo: अवास्तवी क० अवस्तुथी उपनी एटलइ जूठी, साची नहीं । विकल्पैः क० अहं धनी, अहं रूपवार्न, अहं पुत्रदारवान् इत्यादि संकल्प-विकल्पइं करीनइं। स्यात् क० होइं । पूर्णता क० पूर्णपणुं। अब्धेः क० समुद्रनइं । इव क० यथा। ऊर्मिभिः क० कल्लोलइं । पूर्णानंदः क० सुखइं पूरो । तु पुनः। भगवान् क० शुद्ध स्वभाव आत्मा ते। स्तिमित क० निश्चल जे। उदिध क० समुद्र तेणें। सित्नभ क० सिरखों छइं । आत्मा समुद्रनी पिरं ज्ञानादि रत्नइं सदाइं पूर्ण जे छइं इम भाववुं । बाह्य दृष्टि विकल्प कल्लोलइं पूर्ण मानी लीइं छइं ए भाव। ३

અર્થ: જેમ કલ્લોલો-તરંગો વડે સમુદ્રની કલ્પિત પૂર્ણતા હોય છે તેમ, 'હું ધનવાન છુ,' 'હું રૂપવાન છું,' 'હું પુત્ર અને સ્ત્રીવાળો છું' ઇત્યાદિ સંકલ્પ-વિકલ્પો વડે અવસ્તુથી ઉત્પન્ન થયેલી જૂઠી, એટલે સાચી નહિ એવી, કલ્પિત પૂર્ણતા હોય છે. પરંતુ પૂર્ણાનંદ ભગવાન એટલે શુદ્ધ સ્વભાવવાળો આત્મા નિશ્ચલ-સ્થિર સમુદ્રના જેવો હોય છે. આત્મા સમુદ્રની પેઠે જ્ઞાનાદિ રત્નોથી સદાય પૂર્ણ જ છે એમ ભાવવું એટલે કે વિચારવું. બાહ્ય દૃષ્ટિ તો વિકલ્પના કલ્લોલોથી જ પોતાને પૂર્ણ માની લે છે એ ભાવ છે. 3

#### जागर्ति ज्ञानदृष्टिश्चेत्तृष्णाकृष्णाहि जांगुली । पूर्णानंदस्य तत्किंस्याद्दैन्यवृश्चिकवेदना ।। ४ ।।

बा०- जागति क० जागइं छइं । ज्ञानदृष्टिः क० पूर्णता ज्ञाननी दृष्टि। चेत क० जो, केहवी छइ ज्ञानदृष्टि? तृष्णारूप। जे कृष्णाहि क० कालो सर्प ते विषइं। जांगुली विद्या सरिखी । पूर्ण

१. 1 मां 'अहं रूपवान" શબ્દો નથી.। २.1 समुद्रनी परिं, બીજી બધી પ્રતોમાં માત્ર 'समुद्रनी' શબ્દો છે. । ३. 3, 10 पूर्णता; બાકી બધી પ્રતોમાં 'पूर्ण ज'

ज्ञानदृष्टि तृष्णा नाशइं, अधूरानइं तृष्णा वधइं । **पूर्णानंदस्य** क० पूर्णानंदमय पुरुषने । तत् क० तो । किं क० स्युं? स्यात् क० थाइं, अपितु न थाइं। दैन्य क० दीनपणारूप । वृश्चिक क० वींछी तेहनी । वेदना पीडा नाशइं । जेहथी सर्पनी पीडा नासइं तेहथी वींछीनी पीडा किम न नासइं ? एतावता पूर्ण होइं ते तृष्णा-अदीन होइं ए भाव। ४

અર્થ: તૃષ્ણારૂપ જે કાળો સર્પ છે તેને વશ કરવા માટે જાંગુલીવિદ્યા (ગારુડીમંત્ર) સરખી જો પૂર્ણતારૂપ જ્ઞાનની દૃષ્ટિ જાગે છે, તો તે પૂર્ણ જ્ઞાનદૃષ્ટિવાળાની તૃષ્ણા નાશ પામે છે, (પણ) અધૂરી દૃષ્ટિવાળાની તૃષ્ણા વધે છે. પૂર્ણાનંદમય પુરુષને તો દીનતારૂપ વીંછીની વેદના શું અસર કરે? એટલે ન કરે. તેની દીનપણારૂપ વીંછીની પીડા નાસે જ.

જેનાથી સાપની પીડા નાસે તેનાથી વીંછીની પીડા કેમ ન નાસે ? એટલે પૂર્ણ હોય તે તૃષ્ણાથી અદીન (દીન નહિ તેવો) હોય, એ ભાવ છે. ૪

#### पूर्यन्ते येन कृपणास्तदुपेक्षेव पूर्णता । पूर्णानंदसुधास्त्रिग्धा दृष्टिरेषा मनीषिणाम् ।। ५ ।।

बा०- पूर्यंते क० पूराइं । येन क० जेणइं धनधान्यादिक परिग्रहें । कृपणा क० हीनसत्त्व लोभीओ पुरुष। तदुपेक्षेव क० धन-धान्यादि परिग्रहनी उपेक्षा ज। पूर्णता कहीइं। इहां उपादान सिवकल्प छइं, उपेक्षा निर्विकल्प छइं, ते माटिं उपेक्षा लीधी । पूर्णानन्दरूप जे। सुधा० क० अमृत तेणइं। स्त्रिग्ध क० स्नेहवंत। दृष्टि ए । मनीषिणाम् क० बुधिवंतनी। आत्मद्रव्यना शुद्ध ज्ञानादि पर्यायनी पूर्णता सदा अवस्थित छइं, पणि तिहां पुद्गलांशे कल्पित ओछाई जणाती नथी परम(म्) उपेक्षाइं स्फुरदरूप पूर्णता ज प्रकाशइं ए भाव । ५

અર્થ: જે ધનધાન્યાદિ પરિગ્રહથી કૃપણો એટલે કે હીનસત્ત્વ લોભી પુરુષો પૂરાય છે (સંતોષ માને છે), તે ધનધાન્યાદિ પરિગ્રહની ઉપેક્ષા જ પૂર્ણતા કહેવાઈ છે. અહીં ઉપાદાન (ભેગું કરવું તે) સવિકલ્પ છે, ઉપેક્ષા નિર્વિકલ્પ છે, માટે ઉપેક્ષા લીધી. પૂર્ણાનંદરૂપ અમૃત વડે સ્નિગ્ધ-સ્નેહવંત (આર્દ્ર) થયેલી દૃષ્ટિ બુદ્ધિવંત પંડિતોની છે.

આત્મદ્રવ્યના શુદ્ધ જ્ઞાનાદિ પર્યાયની પૂર્ણતા સદા અવસ્થિત (વધ-ઘટ વિનાની) જ છે, પણ ત્યાં પુદ્ગલરૂપ અંશ થકી નિપજેલી (કલ્પિત) ઓછાઈ (ઉણપ) જણાતી નથી, પરમ ઉપેક્ષાથી સ્કુરાયમાણ (અંતર્મુખતાથી તેજસ્વી) સ્વરૂપવાળી પૂર્ણતા જ પ્રકાશે છે એ ભાવ. પ

**१.** 2, 8, 9 पीडा नासें **। २.** 4,5,6,9,10,11 इहां; 1,2,3 ईहां; 8 ईहा **। ३.** 1, 4, 6, 7,11 उपादान सिवकल्प: 3, 8 उपादानासिवकल्प **। 4.1**, 5, 6, 7 ते पुद्गलांशे किल्पतः 3 पुद्गलसंकिल्पत

# अपूर्णः पूर्णतामेति पूर्यमाणस्तु हीयते । पूर्णानंदस्वभावोऽयं जगदऽद्भुतदायकः ।। ६ ।।

बा० - अपूर्णः क० त्यागभावइं पुद्गलइं अपूर्यो थको आत्मा । पूर्णतां क० पूर्णपणा प्रति। एति क० पामइ छइं। पूर्यमाण क० धनधान्यदिकइं पूरीतो थको। तु पुनः। हीयते क० हानि पामे छें । पुद्गलनइं अनुपादाने ज्ञानादि पूर्णता । पुद्गल-उपचयइं ज्ञानादि-हानि ए प्रसिध ज छें । पूर्णानंद जे शुद्धात्मा तेहनो । स्वभाव अयं क० ए । जगत् क० जग तेहनइं। अद्भुत क० आश्चर्य तेहनो। दायक क० देणहार छइं । लौकिक भंडार प्रमुख अणपूरीतो पूरातो नथी, अनइं पूरीतो हानि पामतो नथी । आत्मा तो एहथी विपरीत, ते माटइं आश्चर्य । ६

અર્થ: ત્યાગના ભાવથી, પુદ્ગલ વડે અપૂર્ણ એવો આત્મા પૂર્ણતાને પામે છે અને ધનધાન્યાદિ પુદ્ગલ વડે પૂર્ણ થતો આત્મા (જ્ઞાનાદિ ગુણની) હાનિ પામે છે. પુદ્ગલના અનુપાદાનથી (નહીં ગ્રહણ કરવાથી, ત્યાગવાથી) જ્ઞાનાદિની પૂર્ણતા અને પુદ્ગલના ઉપચયથી (સંગ્રહથી, ગ્રહણથી) જ્ઞાનાદિની હાનિ એ પ્રસિદ્ધ જ છે. આ પૂર્ણાનંદરૂપ શુદ્ધ આત્માનો સ્વભાવ જગતને આશ્ચર્ય કરનાર છે. લૌકિક ભંડાર વગેરે ન પૂર્યો હોય તો પૂર્ણ જણાતો નથી અને પુરાયેલો હોય તો હાનિ પામેલો ગણાતો નથી. પણ આત્માનો સ્વભાવ તો એનાથી વિપરીત છે, તે માટે આશ્ચર્ય છે. ક

#### परस्वत्वकृतोन्माथा भूनाथा न्यूनतेक्षिणः। स्वस्वत्वसुखपूर्णस्य न्यूनता न हरेरपि ।। ७ ।।

बा०- परस्वत्व क० परद्रव्यमांहि आपणपुं तेणे करी । कृत क० कर्यो छइं । उन्माथ क० व्याकुल भाव जेणइं एहवा जे । भूनाथ क० राजान् । 'अपि' शब्द बाहिरथी लीजें, ते पणि। न्यूनता क० परनी अपेक्षा आपमां ओछाई तेहनां । ईक्षिण क० देखणशील छइं । स्वस्वत्व क० आत्मद्रव्यनुं जे स्वत्व, तेहनुं जे सुख, निरपेक्षा(क्ष) अनवच्छिन्न आनंद, तेणइं जे पूर्ण छइं तेहनइं। न्यूनता क० ओछाई। न क० नहीं । हरेरिण क० इंद्रथी पणि । स्वभावसुख सर्वनइं सिरखं, तिहां अधिकाई ओछाई कोइथी नथी। ७

**१.** 1 त्यागभावइं पुद्रलै पूर्यो थको । **२.** 6 आत्माभाव । **३.** 4, 5, 6,7, 11 जेहोइनइ । **४.** 2,8 राजान्; 1 राजा; 3, 4, 5, 6, 7, 9, 10,11 राजान । **५.** 1, 2, 4, 5, 7, 11 सत्व । **६.** 1, 2, 4, 5, 6, 7, 11 ओछाई अधिकाई

અર્થ: પરદ્રવ્યમાં પોતાપશું કરી વ્યાકુળભાવ કરનારા રાજાઓ પણ પરની અપેક્ષાએ પોતાનામાં ન્યૂનતા (ઓછાઈ) જોવાના સ્વભાવવાળા છે. આત્મદ્રવ્યના સ્વત્વનું જે સુખ છે તે નિરપેક્ષ, અનવચ્છિત્ર (સ્વાધીન અને અમર્યાદિત) આનંદથી પૂર્ણ છે, તેને ઇન્દ્ર (ના વૈભવ) કરતાં પણ ન્યૂનતા (ઓછાઈ) નથી. સ્વભાવસુખ સર્વને સરખું છે, ત્યાં કોઈથી અધિકતા કે ઓછાઈ નથી. ૭

(નોંધ: અનુષ્ટુપ છંદના આ શ્લોકમાં 'अपि' શબ્દ લેવાય તેમ ન હતો, પણ શ્લોકના ભાવને સમજવા માટે જરૂરી હતો તેથી તે શબ્દ બહારથી લેવો તેમ બાલાવબોધમાં કર્તા જણાવે છે.)

#### कृष्णे पक्षे परिक्षीणे शुक्ले च समुदंचित ।

द्योतते सकलाध्यक्षा पूर्णानंदिवधो कला ।। ८ ।। पूर्णाताष्टकम् ।। ९ ।। बा०- कृष्णे पक्षे क० कृष्णपक्ष । परिक्षीणे क० क्षय प्राप्ते थकइं । शुक्के च क० शुक्रपक्षइं। समुदंचित क० वधतइं थकइं । द्योतते क० शोभइं छइं । सकलाध्यक्षा क० सर्वनइं प्रत्यक्ष । पूर्णानंद रूप जे। विधु क० चंद्रमा तेहनी। कला।

चंद्रपक्षइं कृष्णपक्ष अंधारो पखवाडो, शुक्लपक्ष अजूआलो पखवाडो, कला षोडश भाग। पूर्णानंदपक्षइं कृष्णपक्ष अर्धपुद्गलथी अधिक संसारपरिभ्रमणशक्ति, शुक्लपक्ष अर्धपुद्गलाभ्यंतर संसार, कला चैतन्यपर्यायरूप जाणवी ।

"जेसिमवड्ढो पुग्गलपरिअट्टो सेसओ अ संसारो ।

ते सुक्रपिक्खआ खलु, अवरे पुण कण्हपिक्खआ [भणिया]।।"

"जो जो किरिआवाई सो भव्वो णियमा सुक्क पिक्खआ । अंतो पुग्गल परिअट्टस्सु सिज्झइ।।" ए दशाश्रुत [स्कंध] चूर्णि अनुसारें पुद्गलपरावर्त थाकतां संसार ते कृष्णपक्ष, तेहनइ मध्यइं शुक्लपक्ष जाणवो । ८

ए पूर्णताष्टकनो अर्थ कहिओ ।। १।।

અર્થ : કૃષ્ણપક્ષનો ક્ષય થતાં અને શુક્લપક્ષની વૃદ્ધિ થતાં સર્વને પ્રત્યક્ષ એવી પૂર્ણાનંદરૂપ ચંદ્રમાની કલા શોભે છે.

१. 1 पाम्यइ

पूर्णताष्टकम्

ચંદ્રપક્ષે કૃષ્ણપક્ષ એટલે અંધારિયાનું પખવાડિયું, શુક્લપક્ષ એટલે અજવાળિયાનું પખવાડિયું, કલા એટલે સોળ ભાગ.

પૂર્ણાનંદપક્ષે કૃષ્ણપક્ષ એટલે અર્ધપુદ્ગલપરાવર્તથી અધિક સંસાર પરિભ્રમણશક્તિ, શુક્લપક્ષ એટલે અર્ધપુદ્ગલપરાવર્તની અંદરનો સંસાર, કલા તે ચૈતન્યપર્યાયરૂપ જાણવી.

"જેઓનો કંઈક ન્યૂન અર્ધપુદ્ગલપરાવર્ત સંસાર બાકી છે તે શુક્લપાક્ષિક અને બીજા (તેથી અધિક સંસારવાળા) કૃષ્ણપાક્ષિક જાણવા."

"જે જે ક્રિયાવાદી (આત્મવાદી) છે તે ભવ્ય છે અને અવશ્ય શુક્લપાક્ષિક છે. તે એક પુદ્દગલપરાવર્તની અંદર સિદ્ધ થાય છે."

એ 'દશાશ્રુત-ચૂર્ણિ' અનુસાર પુદ્ગલપરાવર્તથી અધિક સંસાર તે કૃષ્ણપક્ષ અને તેની અંદરનો કાળ તે શુક્લપક્ષ જાણવો. ૮

આ પૂર્શતા-અષ્ટકનો અર્થ કહ્યો. 🛭 ૧ 📙

#### २ मग्नाताष्टकम्

#### प्रत्याहर्त्येद्रियव्यूहं समाधाय मनो निजम् । दधिन्नन्मात्रविश्रांतिं मग्न इत्यभिधीयते ।। १ ।।

**बा०- प्रत्याहत्य** क० प्रत्याहरीनइं निज निज विषयसंचारथी पाछा वालीनइं । **इंद्रियव्यूहं** क० इंद्रियसमूह प्रतिं। समाधाय क० विषयांतर संचार रुंधी आत्मद्रव्यनिं विषय करीनइं। मनो क० मन । निजं क० पोतानुं । दधत् क० धरतो । चिन्मात्र क० ज्ञानमात्र। तिहां विश्रांति क० वीसामा प्रति। सर्व भाव ज्ञानरूप जे भाव एहवो होइं ते। मग्न इति क० मग्न इम करी। अभिधीयते क० कहीइं। १

અર્થ: ઇંદ્રિયોના સમૂહને પ્રત્યાહારીને એટલે કે પોતપોતાના વિષયરૂપ સંચારથી પાછા વાળીને, પોતાના મનને વિષયાંતર સંચારથી રૂંધીને (રોકીને) અર્થાત્ આત્મદ્રવ્યના વિષયમાં [એકાગ્ર] કરીને જ્ઞાનમાત્રમાં વિશ્રાંતિ (સ્થિરતા) ધારણ કરતો આત્મા મગ્ન કહેવાય છે.

જેનો સર્વ ભાવ(એટલે પદાર્થો)ના જ્ઞાનરૂપ મનોભાવ આવો (એટલે કે શ્લોકમાં વર્શવ્યા પ્રમાણેનો) હોય તે મગ્ન કહેવાય. ૧

(સરખાવો : "વિષય વિકારે ન ઇન્દ્રિય જોડે, તે ઇહાં પ્રત્યાહારો રે !"

— 'યશોવાણી' યોગદષ્ટિસજઝાય

#### यस्य ज्ञानसुधासिंधुपरब्रह्मणि मग्नता । विषयांतरसंचारस्तस्य हालाहलोपमः ।। २ ।।

बा०- यस्य क० जेहनइं। ज्ञानरूप जे । सुधा क० अमृत । सिंधु क० तेह ज समुद्रै एहवो जे। परब्रह्मणि क० प्रपंचिरहत शुद्ध आत्मज्योति तेहनइं विषइं । मग्नता छइं । विषयांतर क० ज्ञान टालीनइं अनेरा अर्थ, रूप, रसादिक तेहनो । संचार क० जिहां मन दोडवुं । तस्य क० तेहनइं । हालाहलोपमः क० जहर सरखो लागइं । जिम मालतीनो रातो मधुकर कइंरडइं न बइंसइं, तिम अंतरंगसुख बाह्य प्रवृत्ति चालइं नहीं । २

१. 6, संचारः બાકી બધી પ્રતોમાં संसार । २. 1, 4, 5, 6,7, 11 भावनो । ३. 6 'तेह ज समुद्र,' બાકી બધામાં 'समुद्र'। ४. 1, 2, 4, 5, 7, 9, 11 तिहां । ५. 1, 2, दोडाववुं, 4, 5, 7 दोडावुं

मग्नाताष्टकम् ९

અર્થ: જેને જ્ઞાનરૂપ અમૃતના સમુદ્રસમાન, પ્રપંચરહિત શુદ્ધ આત્મજ્યોતિરૂપ પરબ્રહ્મના વિષે મગ્નતા છે તેને જ્ઞાન છોડીને બીજા અનેરા અર્થ, રૂપ, રસાદિકને વિષે મનને દોડાવવું તે ઝેર જેવું લાગે છે. જેમ માલતી(ફૂલ)નો રાતો (ચાહક, મગ્ન) મધુકર (ભ્રમર) કેરડા ઉપર ન બેસે, તેમ અંતરંગ સુખમાં મગ્ન બાહ્ય પ્રવૃત્તિએ ચાલે નહિ. ર

#### स्वभावसुखमग्नस्य जगत्तत्त्वावलोकिनः । कर्तृत्वं नान्यभावानां साक्षित्वमवशिष्यते ।। ३ ।।

**बा०- स्वभावसुख** क० सहजानंद तेहनइं विषइं जे । मग्न छइं पुरुष तेह केहवो छइं । जगनुं जे । तत्त्व क० स्याद्वादशुद्ध स्वरूप तेहनो । अविलोकी क० परखीनइं देखणहार तेहनइं। कर्तृत्वं० क० कर्तापणुं । न क० नथी । मृदादि भाव घटत्वपणइं परिणमइं तिहां कुंभकारादि साखीमात्र छें। ते किम अभिमान धरइ छें जे अमे घटादिभाव कर्तार छुं? अन्यभावानां क० पोतानो(ना) आत्माथी अन्य पदार्थ तेहनुं । साक्षित्वं क० साखीपणुं । अविशष्यते क० थाकतुं रहइ छइं । ३

भाषावर्गणाद्रव्य वर्णपणइं परिणमइं छइं । ते [वर्ण] पदपणइं, [पद] वाक्यपणइं, वाक्य महावाक्यपणइं ते ग्रंथकार साखी मात्र छइं । ते किम अभिमान धरइं छइं जे हुं ग्रंथकर्ता छुं? सर्व द्रव्य स्वपरिणामनो कर्तार छइं। परपरिणामनो कोई कर्ता नथी, ओ भावनाइं अन्य भावनुं कर्तृपणुं टलइं साक्षीपणुं आवइं।

અર્થ: સહજાનંદના વિષે મગ્ન પુરુષ કેવો છે ? જગતનું જે તત્ત્વ એટલે કે સ્યાહાદ શુદ્ધ સ્વરૂપ છે તેને પારખીને તેનો દેખનાર છે, તેનું કર્તાપશું (તેને) નથી. મૃદાદિ (માટી વગેરે) ભાવો ઘટત્વપશે પરિશમે ત્યાં કુંભાર વગેરે સાક્ષીમાત્ર છે. તે કેમ અભિમાન ધરે કે અમે ઘટાદિ ભાવના કર્તા છીએ ? પોતાના આત્માથી [ભિન્ન] અન્ય પદાર્થોનું સાક્ષીપશું તેને રહે છે. ૩

ભાષાવર્ગણાદ્રવ્ય વર્ણપણે પરિશમે છે, તે વર્ણ પદપણે, પદ વાક્યપણે, વાક્ય મહાવાક્યપણે (પરિણમે છે), ત્યાં ગ્રંથકાર સાક્ષીમાત્ર છે. તે કેમ અભિમાન ધરે કે 'હું ગ્રંથકર્તા છું ?' સર્વ દ્રવ્ય સ્વ-પરિણામનો કર્તા છે, પર-પરિણામનો કોઈ કર્તા નથી- એ ભાવનાથી અન્ય ભાવનું કર્તૃત્વપણું ટળીને સાક્ષીપણું આવે છે.

१. २, ८, ९, जगत्तत्वाविलोकिनः ; ४ जगत्तत्वाऽवलोकिनः । २. प्रत नं. २ अने 11 भां नीथेनुं લખાણ છે : "कर्म शुभाशुभ उदयग्रसित, समें समें रसलीन; साखीभूत थतां थकां, देखइ ज्ञान प्रवीन । जु काहु विष नींबरस फरसें नहीं, निरविष तन जब होइ ।" इत्यादि ।

રૂ. 1, 4, માં 'वाक्य महावाक्य पणइं' શબ્દો નથી. ા ૪. 1, 4, 11 એ भावनुं

#### परब्रह्मणि मग्नस्य श्लथा पौद्गलिकी कथा । क्वामी चामीकरोन्मादाः स्फारा दारादराः क्व च ।। ४ ।।

बाo- परब्रह्मिण क० परब्रह्मनइं विषइं । मग्न क० जे मग्न पुरुष छइं तेहनइं । श्लथा क० शिथिल छइं । पौद्रिलिकी क० पुद्गलद्रव्यसंबधिनी । कथा क० वात । क्र क० किह्मं । अमी क० ए प्रत्यक्ष देखीता । चामीकर क० सुवर्ण तेहना । उन्माद क० उन्माद । स्फार क० देदीप्यमान । दारादर: क० स्त्रीना आदर आलिंगनादि रूप्। क्र च क० ते पणि किहां? ४.

અર્થ: પરબ્રહ્મને વિષે જે પુરુષ મગ્ન છે તેને પુદ્ગલદ્રવ્યસંબંધી કથા શિથિલ-નીરસ લાગે છે. તો તેને આ પ્રત્યક્ષ દેખાતા સુવર્ણના ઉન્માદ (ધનનું અભિમાન) ક્યાંથી હોય? અને દેદીપ્યમાન એવા સ્ત્રીના આલિંગન આદિ રૂપ આદર પણ કયાંથી હોય? ૪

#### तेजोलेश्याविवृद्धिर्या साधोः पर्यायवृद्धितः । भाषिता भगवत्यादौ सेत्थंभूतस्य युज्यते ।। ५ ।।

बा०- तेजोलेश्या क० चित्तसुखलाभलक्षण तेहनी । [वि]वृद्धि क० विशेष वृद्धि । या क० जे। साधो क० चारित्रीआनि । पर्यायवृद्धितः क० मासादिक चारित्रपर्यायवृद्धिनी अपेक्षाइं । भाषिता क० कही। भगवत्यादौ क० भगवतीसूत्रप्रमुख ग्रंथनइं विषइं । सा क० ते । इत्थंभूतस्य क० एहवो जे क्रमइं क्रमइं ज्ञानमग्न होइ तेहनइं । युज्यते क० घटइं । बीजा जे मंदसंवेगी होइं तेहनइं ए भाव न होइं । ५.

#### आलावो श्री भगवतीनो ।

जे इमे अज्जत्ताए समणा निग्गंथा विहरंति ते णं कस्स तेउलेस्सं वितिवयंति । गोयमा ! मासपरिआए समणे निग्गंथे वाणमंतराण देवाणं तेउलेस्सं वितिवयित ।

एवं दुमासपरिआए समणे निग्गंथे असुरिंदवज्जिआणं भवणवासीणं देवाणं तेउलेस्सं वितिवयित। तिमासपरिआए समणे निग्गंथे असुरिंदकुमाराणं देवाणं तेउलेस्सं वितिवयित ।

चउमासपरिआए समणे निग्गंथे चंदिमसूरवज्जिआणं गहगणनक्षत्रतारारूवाणं जोइसिआणं तेउलेस्सं वितिवयति ।

पंचमासपरिआए समणे निग्गंथे चंदिमसूरिआणं जोइसिआणं तेउलेस्सं वितिवयित । छमासपरिआए समणे निग्गंथे सोहम्मीसाणाणं देवाणं ते० वि० ।

**१.** 1, 4, 6, 11 पौद्गलिका । **२.** 2 आत्मिक सुखनी वृद्धि

सत्तमासिआएपरिआए समणे सणंकुमार माहिंदाणं देवाणं ते० वि० । अठमासिआएपरिआए समणे निग्गंथे बंभलोअ लंतग देवाणं ते० वि० । नवमासपरिआए समणे निग्गंथे महासुके सहंस्साराणं देवाणं ते० वि० । दसमासपरिआए समणे निग्गंथे आणय-पाणय-आरण-अञ्चुआणं देवाणं ते० वि० । एकारसमासपरिआए समणे निग्गंथे गेविज्ञिवमाणाणं देवाणं ते० वि० । बारसमासपरिआए समणे अणुत्तरोववाइआणं देवाणं ते० वि० । तेण परं सुके सुक्काभिजाती भविता सिज्झइ, बुज्झइ, मुञ्जइ, परिनिव्वाइ, सव्व दुखाणंमंत करेइ। 'ભગવतीसूत्र' १४ मुं शतक

उक्तं-

"मासादिपर्यायवृद्धया द्वादशिभः परं तेजः । सुखं प्राप्नोति चारित्री सर्वदेवेभ्य उत्तमम् ।।" धर्मिबंदौ "तेजश्चित्तसुखलाभलक्षणं" वृत्तौ

અર્થ: ચારિત્રવાન સાધુને માસાદિક ચારિત્ર-પર્યાયની વૃદ્ધિની અપેક્ષાએ તેજોલેશ્યા એટલે ચિત્તસુખલાભલક્ષણની વિશેષ વૃદ્ધિ, જે ભગવતીસૂત્ર એ મુખ્ય ગ્રંથમાં કહી છે તે, આવો જે ક્રમે ક્રમે જ્ઞાનમગ્ન શ્રમણ હોય તેને લાગુ પડે છે, બીજા જે મંદસંવેગી હોય તેને એ લાગુ ન પડે. પ

આલાવો શ્રી ભગવતીનો— "જે અત્યારે શ્રમણ નિર્ગ્રંથો વિચરતા હોય છે તેઓ કોની તેજોલેશ્યાને (ચિત્તસુખની પ્રાપ્તિને) ઓળંગી જાય છે? હે ગૌતમ! એક માસના પર્યાયવાળો શ્રમણ નિર્ગ્રંથ વાણવ્યંતર દેવોના સુખને ઓળંગી જાય છે. બે માસના પર્યાયવાળો શ્રમણ નિર્ગ્રંથ અસુરેન્દ્ર સિવાયના ભવનવાસી દેવોના સુખને ઓળંગી જાય છે. ત્રણ માસના પર્યાયવાળો શ્રમણ નિર્ગ્રંથ અસુર કુમારેન્દ્ર દેવોના સુખને ઓળંગી જાય છે. ચાર માસના પર્યાયવાળો શ્રમણ નિર્ગ્રંથ ચંદ્ર અને સૂર્ય સિવાયના ગ્રહગણ, નક્ષત્ર અને તારા રૂપ જ્યોતિષિક દેવોના સુખને ઓળંગી જાય છે. પાંચ માસના પર્યાયવાળો શ્રમણ નિર્ગ્રંથ ચંદ્ર અને સૂર્યરૂપ જ્યોતિષિક દેવોના સુખને ઓળંગી જાય છે. છ માસના પર્યાયવાળો શ્રમણ નિર્ગ્રંથ સૌધર્મ અને ઇશાન દેવોના સુખને ઓળંગી જાય છે. સાત માસના પર્યાયવાળો શ્રમણ નિર્ગ્રંથ સનત્કુમાર અને માહેન્દ્ર દેવોના સુખને ઓળંગી જાય છે. સાત અત્ર છે. આઠ માસના પર્યાયવાળો શ્રમણ નિર્ગ્રંથ સનત્કુમાર અને માહેન્દ્ર દેવોના સુખને ઓળંગી જાય છે. આઠ માસના પર્યાયવાળો શ્રમણ નિર્ગ્રંથ સનત્કુમાર અને માહેન્દ્ર દેવોના સુખને ઓળંગી

ઓળંગી જાય છે. નવ માસના પર્યાયવાળો શ્રમણ નિર્ગ્રંથ મહાશુક અને સહસાર દેવોના સુખને, દસ માસના પર્યાયવાળો શ્રમણ નિર્ગ્રંથ આનત, પ્રાણત, આરણ અને અચ્યુત દેવોના સુખને, અગિયાર માસના પર્યાયવાળો શ્રમણ નિર્ગ્રંથ ગ્રૈવેયક દેવોના સુખને, બાર માસના પર્યાયવાળો શ્રમણ નિર્ગ્રંથ અનુત્તરોપપાતિક દેવોના સુખને ઓળંગી જાય છે. ત્યારબાદ સંવત્સર (એટલે વર્ષ) પછી શુક્લ એટલે વિશુદ્ધ (અભિન્ન ચારિત્રવાળો, અમત્સરી, કૃતજ્ઞ, સદારંભી, હિતાનુબંધી, નિરતિચાર ચારિત્રવાળો) શુક્લાભિજાત એટલે પરમ શુક્લ પરિણામવાળો (અકિંચન, આત્મનિષ્ઠ અને સદાગમ વડે વિશુદ્ધ) થઈને સિદ્ધ થાય છે, બુદ્ધ થાય છે, મુક્ત થાય છે, નિર્વાણ પામે છે અને સર્વ દુઃખોનો અંત કરે છે."

"ચારિત્રવાળા સાધુ માસાદિ ચારિત્રપર્યાય વધતાં બાર માસના પર્યાય વડે સર્વ દેવો કરતાં ઉત્તમ એવું પરમ (ઉત્કૃષ્ટ) સુખ પામે છે."

અહીં 'ધર્મબિંદુ'ની ટીકામાં 'તેજ એટલે ચિત્તસુખનો લાભ' એ અર્થ (લક્ષણ) જણાવેલ છે.

#### ज्ञानमग्नस्य यच्छर्म तद्वक्तुं नैव शक्यते । नोपमेयं प्रियाश्लेषैर्नापि तच्चंदनद्रवैः ।। ६ ।।

बा०- ज्ञानमग्नस्य क० ज्ञानमांहि जे मग्न छइं तेहनई । यत् क० जे । शर्म क० सुख। तत् क० ते । वक्तुं क० किहवा । नैव क० नहीं ज। शक्यते शकीइं। नोपमेयं क० न सिरखुं करी सकई । प्रियाश्लेषे: क० स्त्रीना आलिंगननइं सुखइं। अपि पुनः । न क० नहीं । तत् क० ते ज्ञानमग्ननुं सुख। चंदनद्रवै: क० बावनाचंदनना विलेपननइं सुखइं । बीजो तो कोइं संसारमां उपमान नथी । ६

અર્થ: જ્ઞાનમાં જે મગ્ન છે તેને જે સુખ છે તે કહી શકાય તેવુ નથી. તે જ્ઞાનમગ્નના સુખની સરખામણી સ્ત્રીના આલિંગનના સુખ સાથે કરી શકાય તેમ નથી, વળી બાવનાચંદનના વિલેપનની સાથે પણ તેની સરખામણી કરી શકાય તેમ નથી સંસારમાં (તેના માટે) બીજું કોઈ ઉપમાન નથી. ક

**१.** 1 तेहनुं । **२.** 6, ते सिरखुं करी न सकाइं; 1, ते सिरखुं न करी सकाइ; । **३.** 1 उपमान; બાકી બધી જ પ્રતોમાં उपमा પાઠ છે.

#### शमशैत्यपुषो यस्य विप्रुषोऽपि महाकथाः। किं स्तुमो ज्ञानपीयूषे तत्र सर्वाङगमग्नताम ।। ७ ।।

बा०- शम क० उपशम तेहनी । शैत्य क० ताढिम तेहनी । पुष क० पोषनारी। यस्य क० जेना । विप्रुषोऽपि क० बिंदूआनी पणि । महाकथा क० मोटी वार्ताओ, ज्ञानादि दृष्टांतइं । किं क० स्युं। स्तुमः क० स्तवुं । ज्ञानपीयूषे क० ज्ञानामृतनइं विषइं । तत्र क० तिहां । सर्वांगमगनताम् क० सर्वांग मगनता प्रति । जेह ज्ञानामृतना बिंदुरूप धर्मकथा सांभलतां महासुख उपजइं छें ते ज्ञानामृतमां जे सर्वांग मगन हुस्यइं तेहना सुखनी सी वात । जे अनुभवें ते जाणइं । ७

અર્થ: જે (જ્ઞાનામૃતના) બિંદુની, ઉપશમની શીતળતાનું પોષણ કરનારી, મહાકથાઓ જ્ઞાનાદિના દુષ્ટાંતે છે; તે જ્ઞાનામૃતને વિષે સર્વાંગે મગ્નતાની શી રીતે સ્તુતિ કરીએ? જે જ્ઞાનામૃતના બિંદુરૂપ ધર્મકથા સાંભળતાં મહાસુખ ઊપજે છે તે જ્ઞાનામૃતમાં સર્વાંગે મગ્ન થયેલાના સુખની શી વાત કરવી ? જે અનુભવે તે જાણે. ૭

## यस्य दृष्टिः कृपावृष्टिर्गिरः शमसुधाकिरः।

तस्मै नमः शुभज्ञान-ध्यानमग्नाय योगिने ।। ८ ।। मग्नताष्टकम् ।।२।। बा०- यस्य क० जेहनी । दृष्टि नजिरं । कृपावृष्टिः क० करुणानो वर्षा प्रवाह छइं । गिर क० जेहनी वाणी । शम क० उपशम ते रूप । सुधा क० अमृत तेहनी । किरः क० छांटनार छइं । तस्मै क० तेहनइं । नमः क० नमस्कार हो । शुभ क० भलुं जे। ज्ञान अनइं ध्यान तेहनइं विषइं। मग्न क० लींपाणो जे। योगी क० योगमार्गस्वामी तेहनइं। ८

मग्नताष्ट्रक पूरुं थयुं ।। २ ।।

અર્થ: જેની દૃષ્ટિ (નજર) કરુણાનો વર્ષાપ્રવાહ છે અને જેની વાણી ઉપશમરૂપ અમૃતને છાંટનાર છે, એવા શુભ (ભલા) જ્ઞાન અને ધ્યાનના વિષે મગ્ન-લીન થયેલા જે યોગી એટલે કે યોગમાર્ગના સ્વામી છે તેમને નમસ્કાર હો. ૮

મગ્નતાષ્ટક બીજું પૂરું થયું. ॥ ૨ ॥

**१.** 1, 4, 5, 6, 7 पोषनारा **। २.** 1 उपशम टाढिकना पोषनारा एहवा जे पुरुष जेहना **। ३.** 2, 4, 6, 7, 11 सर्वांगइं मग्नपणा प्रतें जेह **। ४.** 1, 4, 5, 7 जे अनुभवइ तेह जणाइ **। ५.** 1, 4, 5, 6, 7, 11 कृपावृष्टिर्गरः ३ कृपावृष्टिः गिरः **। ६.** 2 लिंपाणुं; 1, 4, 5, 6, 7, 11 'लींपाणो' शબ्द नथी.

# ३ स्थिरताष्टकम्

#### वत्स किं चंचलस्वांतो भ्रांत्वा भ्रांत्वा विषीदिस । निधिं स्वसंनिधावेव स्थिरता दर्शयिष्यति ।। ९ ।।

**बा०- वत्स** क० हे वत्स । **किं** क० स्युं । **चंचलस्वांत** क० चंचल छइं । **स्वांत**ः क० चित्त जेहनुं एहवो थको । **भ्रांत्वा-भ्रांत्वा** क० ठामि-ठामि गामि-गामि भमीनइं । **विषीदिस** क० खेद पामइं छइं, जो निधाननो अर्थी छइं तो। **निधि** क० निधान प्रतिं । **स्वसंनिधौ** क० पोतानइं पासइं । एव क० एह ज । स्थिरता क० स्थिरपणुं । **दर्शियध्यित** क० देखाडस्यइं । १

અર્ધ : હે વત્સ ! જેતું ચિત્ત ચંચળ છે એવો થઈને તું ઠામેઠામે (ઠેકઠેકાણે) ગામેગામે ભમીને કેમ ખેદ પામે છે ? જો (તું) નિધાનનો અર્થી છે તો સ્થિરતા પોતાની પાસે જ રહેલ નિધાનને (ખજાનાને) દેખાડશે. ૧

#### ज्ञानदुग्धं विनश्येत लोभविक्षोभकूर्चकैः । अम्लद्रव्यादिवास्थिर्यादिति मत्वा स्थिरो भव ।। २ ।।

बा०- ज्ञानदुग्धं क० ज्ञानरूप दूध । विनश्येत क० विणसइ । लोभ ना जे । विक्षोभ क० विकार ते रूप। कूचा थईनइं । अम्लद्रव्यात् क० खाटा द्रव्य थकी । इव क० यथा । अस्थैर्यात् क० अथिरपणाथी । इति मत्वा क० एहवुं जाणीनइं । स्थिरो भव क० स्थिर था। ए शिष्यनइं उपदेश। २

અર્થ: ખાટા દ્રવ્યના જેવી અસ્થિરતાથી, લોભના વિક્ષોભ એટલે વિકારરૂપ કૂચા થઈને, જ્ઞાનરૂપ દૂધ વિનાશ પામે એમ માનીને સ્થિર થા - એ શિષ્યને ઉપદેશ [છે]. ર

अस्थिरे हृदये चित्रा वाङ्गँनेत्राकारगोपना । पुंश्चल्या इव कल्याणकारिणी न प्रकीर्तिता ।। ३ ।।

१. 2 देखाडें छइं, 8 देखाडस्यें । २. 1 विणस्यइ । ३. 2 अस्थिरपणा थकी। ४. 2.8, 9 वाक्

बा०- अस्थिरे हृदये क० अथिर चित्त सर्वत्र फिरतइ थकइं । चित्रा क० विचित्रं प्रकारनी । वाग् क० वचन । नेत्र क० आंखि । आकार क० आकृति-वेषादिक तहना । गोपना क० गोपवणी । पुंश्चल्याइव क० असती स्त्रीनी पिरं। कल्याणकारणी क० मंगली(लि)कनी करणहार। न प्रकीर्तिता क० न कही । हृदय स्थिर कर्या विना अनेक क्रिया कपटरूप करइं तहथी अर्थिसिद्धि किसी न थाइं, ए भावार्थ । ३

અર્થ: ચિત્ત સર્વત્ર ફરતું હોવાથી (અસ્થિર હોવાથી) વિચિત્ર પ્રકારની વચન (વાણી), આંખ, આકૃતિ, વેષાદિકની ગોપવણી (છુપાવવું) તે અસતી સ્ત્રીની જેમ મંગલિકને કરનાર (કલ્યાણકારિણી) કહેલ નથી. હૃદય સ્થિર કર્યા વિના અનેક ક્રિયા કપટરૂપે કરે તો તેનાથી અર્થસિદ્ધિ કાંઈ ન થાય એ ભાવાર્થ. 3

#### अंतर्गतं महाशल्यमस्थैर्यं यदि नोद्धृतम् । क्रियौषधस्य को<sup>\*</sup> दोषस्तदा गुणमयच्छतः ।। ४ ।।

**बा०- अंतर्गतं** क० हृदयमांहिं रह्युं । **महाशल्यं** क० मोटुं साल । **अस्थैर्यं** क० अथिरपणुं। **यदि** क० जो । **नोद्धृतं** क० न ऊधर्युं । **क्रियौषधस्य** क० क्रियारूप औषध्नो । **को दोष** क० कुंण दोष? तदा क० तो । **गुणमयच्छतः** क० गुण प्रतिं न देतुं, एहवानो । सालमांहिं थकां औषधें गुण न थार्ड ते औषधनो वांक नहीं, ते माटिं साल काढवुं । ४

અર્થ : હ્રદયમાં રહેલું અસ્થિરપણારૂપ મોટું સાલ (શલ્ય) જો ઉદ્ધર્યું-બહાર કાઢ્યું ન હોય તો ગુણ ન દેતા એવા ક્રિયારૂપ ઔષધનો શું દોષ? સાલ અંદર હોવાથી ઔષધ વડે ગુણ ન થાય તેમાં ઔષધનો વાંક નથી. તે માટે સાલ કાઢવું. ૪

#### स्थिरता वाङ्मनःकायैर्येषामंगांगितां गता ।

#### योगिनः समशीलास्तै ग्रामेऽरण्ये दिवानिशि ।। ५ ।।

**बा०- स्थिरता** क० थिरपणुं । वाग् क० वचन । मन क० मन। काय क० काया तेणइं करी । येषां क० जे पुरुषनइं । अंगांगितां क० चंदनगंधनी परिं एकीभाव प्रतिं । गता क० पुहर्ती । योगिन क० योगीश्वर। समशीला क० सरखा स्वभावना । ते क० ते । ग्रामे क० ग्रामइ। नगर क० नगरइं । अरण्य क० अटवीइं । दिवा क० दिवसइं । निशि क० रात्रिं । च शब्द बाहिरंथी लेवो। ५

**१.** 1 नाना **। २.** 6 प्रकारनी; 3 प्रकारना **। ३.** 1 वचन वाणी **। ४.** 6 नो **। ५.** 6 देतुं एहवानो; 3,11 देतुं, एह वातनो 2 दहेतुं एहवा **। ६.** 2 दीइं । ७. 1 मनवचनकायाई करी **। ८.** 2, 4, 5, 7 पोहता; 6 प्रोहता; 8, 11, पुहता

અર્થ: જેમની સ્થિરતા વચન (વાણી), મન અને કાયા (શરીર) વડે ચંદન-ગંધની જેમ એકીભાવને પ્રાપ્ત થયેલી છે, તે યોગીઓ ગામમાં, નગરમાં, જંગલમાં, દિવસે અને રાત્રે સરખા સ્વભાવના હોય છે. પ

## स्थैर्यरत्नप्रदीपश्चेद् दीप्रः संकल्पदीपजैः । तद्विकल्पैरलं धूमैरलं धूमैस्तथाश्रवैः ।। ६ ।।

बा०- स्थैर्यरत्नप्रदीप क० स्थिरतारूप रतननो दीवो । चेत् क० जो । दीप्रः क० सदा देदीप्यमान छइं । संकल्पदीपजैः क० संकल्परूप दीपथी उपना एहवे । तत् क० तो । विकल्पैः क० विकल्पे । अलं क० सर्युं । धूमैः क० धुंआडइं । अलंधूमैः क० [सर्युं] धूंमे । तथा क० तिम। आश्रवैः क० प्राणातिपातादिक आश्रवै। संकल्पदीप क्षणोद्योत छें । अतिइं धूमई चितघर मिलन करइं छइं, ते माटिं सदोद्योत निकलंक स्थैर्यरत्नदीप ज आदरवो । ६

અર્થ: સ્થિરતારૂપ રત્નનો પ્રદીપ જો સદા દેદીપ્યમાન છે, તો સંકલ્પરૂપ દીપ(દીવા)થી ઊપજેલા એવા વિકલ્પરૂપ ધૂમાડાથી સર્યું (આ ધૂમાડાનું કંઈ કામ નથી), તેમ આશ્રવરૂપ ધૂમાડાથી પણ સર્યું.

પ્રાણાતિપાતાદિક આશ્રવોને કારણે સંકલ્પરૂપ દીપ ક્ષણોદ્યોત (ક્ષણ માટે પ્રકાશનાર) હોય છે. વધુ પડતો ધૂમાડો ચિત્તરૂપ ઘર મલિન કરે છે. તે માટે સદોદ્યોત (સદા પ્રકાશમાન) નિષ્કલંક સ્થિરતારૂપ રત્નદીપ જ આદરવો (આદર કરવા યોગ્ય છે). ક

## उदीरियष्यसि स्वांतादस्थैर्यपवनं यदि । समाधेर्धर्ममेघस्य, घटां विघटियष्यसि ।। ७ ।।

बा०- उदीरियष्यिस क० उदीरिस<sup>३</sup> । स्वांतात् क० चित्त थकी । अस्थैर्यपवनं क० अथिरतारूप पवन प्रति । यदि क० जो । समाधे क० समाधिनी । समाधि केहवी छइं<sup>४</sup> ? धर्मरूप मेह तेहनी। घटां क० श्रेणि प्रति । विघटियष्यिस क० वीखेरी नांखिस । बीजूं धर्ममेघ नामइं पातंजलशास्त्रइं असंप्रज्ञात समाधि कहिउं, तेहनी घटानिं विघटसें एतलइं आवतुं केवलज्ञान वीखेरी नांखसइं । ७

અર્થ: જો ચિત્તથી અસ્થિરતારૂપ પવન ઉત્પન્ન કરીશ તો ધર્મમેઘસ્વરૂપ સમાધિની શ્રેણિને તું વિખેરી નાંખીશ.

<sup>१. 1 तिम ज आश्रवरूप धुंआडैं सर्युं। २. 4, 5, 7 अतिइं घूमइं 3 अति धूंसइं धूमें। ३. 1 हे वत्स
त्वं उदीरिस। ४. 6 'समाधि कुंण' । ५. 1 धर्म नामइं</sup> 

स्थिरताष्टकम्

બીજી રીતે પાતંજલ(યોગ)શાસ્ત્રમાં 'ધર્મમેઘ' નામની અસંપ્રજ્ઞાત સમાધિ કહી છે. તેની ઘટાને વિખેરી નાંખીશ એટલે આવતા કેવળજ્ઞાનને વિખેરી નાંખીશ. ૭

#### चारित्रं स्थिरतारूपमतेः सिद्धेष्वपीष्यते ।

यतन्तां यतयोऽवश्यमस्या एव प्रसिद्धये ।। ८ ।। स्थिरताष्टकम् ३।। बा०- चारित्रं क० चारित्र । स्थिरतारूप क० योगस्थिरतारूप छइं । अतः क० ए माटइं। सिद्धेष्विप क० सिद्धमाहि पणि । इष्यते क० कहिइ छै, जे माटइं तेहनइं सर्व प्रदेशस्थिरता छइं। सिद्धांतइं सिद्ध छें, पणि सिद्धमांहिं चारित्र निषेध्युं छइं ते क्रिया रूप ज । यततां(न्तां) क० उद्यम करो। यतयः क० यतीओ । अवश्यं क० निर्धार । अस्या एव क० ए थिरतानी ज। प्रसिद्धये क० प्रकृष्ट सिद्धिनइं अर्थइं । जे भाव सिद्धमाहिं होइं तेहनइं जातिस्वभावगुण कहवाइं। एहवी स्थिरता छइं। तेहमां सर्व प्रकारिं तेहनी सिद्धि करवी । ८

ए स्थिरताष्ट्रक संपूर्ण थयुं ।। ३ ।।

અર્થ: ચારિત્ર યોગની સ્થિરતા રૂપ છે, આ કારણે સિદ્ધોમાં પણ ચારિત્ર કહેલ છે. સિદ્ધોને સર્વ પ્રદેશે સ્થિરતા છે, તેથી સિદ્ધાંતમાં સિદ્ધ તો ઉલ્લેખાયા છે, પણ સિદ્ધોમાં ચારિત્ર નિષેધ્યું છે તે ક્રિયારૂપ ચારિત્ર જ સમજવું. યતિઓ એ સ્થિરતાની પ્રકૃષ્ટ સિદ્ધિ માટે અવશ્ય ઉદ્યમ કરે. જે ભાવ સિદ્ધમાં હોય તેને જાતિસ્વભાવગુણ કહેવાય, એવી સ્થિરતા છે. તેમાં સર્વ પ્રકારે તેની સિદ્ધિ કરવી. ૮.

એ સ્થિરતાષ્ટક સંપૂર્ણ થયું. 11 3 11

१. 1 किहइ छै; 3, 4, 5, 6, 7, 8, 10, 11 इछिइं; 9 इछै छै । २. 2 यतीओ; બાકી બધી પ્રતોમાં 'हे यतीओ'। ३. 1 निर्धार निश्चय। ४. 2, तेहनी; 3 तेहवी

# ४ मोहाष्टकम्

## अहं ममेति मंत्रोऽयं मोहस्य जगदांध्यकृत् । अयमेव हि नञ्पूर्वः प्रतिमन्त्रोऽपि मोहजित् ।। १ ।।

बा०- अहंमम इति क० ए प्रकार चार अक्षर। मंत्र सर्वनइ संसारचक्रवालमांहिं भमाडवानइं। अयं क० ए छइं, कुंणनो? मोहस्य क० महा मोहराजानो । जगदांध्यकृत् क० जग सर्वेनइं अंधपणानो करणहार । अयमेव हि क० एह ज । नज्पूर्वः क० नकार छइं पूर्वइं जेहनइं एहवो छतो, एतलइं नाहंमम एहवो । प्रतिमंत्रोऽपि क० पाछो मंत्र पणि छइं, केहवो। मोहजित् क० मोहनो जीपनार । अर्थात् चारित्रधर्मराज ए मंत्रजाप देइ भव्य प्राणीना मोह भांजइं छइं । १

અર્થ: 'અહં-મમ' એ પ્રકારે ચાર અક્ષરનો મહા મોહરાજાનો મંત્ર સર્વને સંસાર-ચક્રવાલમાં ભમાડવાને સમર્થ છે. તે જગતમાં સર્વને અંધપણાનો કરનાર છે. જેની પૂર્વે નકાર છે એવો થતાં એ જ એટલે 'નાહંમમ' ('ન અહં', 'ન મમ') એ પ્રતિમંત્ર પણ છે. આ પ્રતિમંત્ર કેવો છે ? મોહનો જીતનાર છે. અર્થાત્ ચારિત્રધર્મરાજા એ મંત્રજાપ દઈ ભવ્ય પ્રાણીના મોહ ભાંગે છે. ૧

> शुद्धात्मद्रव्यमेवाहं शुद्धज्ञानं गुणो मम । नान्योऽहं न ममान्ये चेत्यदो मोहास्त्रमुल्बणम् ।। २ ।।

**बा०- शुद्धात्मद्रव्यमेव** क० शुद्ध निज सत्ता व्यवस्थित आत्मद्रव्य ज हुं छुं, विभावइं अशुद्ध नथी.

उक्तं च-

"मग्गणगुणठाणेहिं चउदस य हवंति तह असुद्धणया ।। विण्णेआ संसारी सळ्वे सुद्धा उ सुद्धणया ।। १ ।।"

शुद्ध ज्ञानं क० शुद्ध केवलज्ञान ज । गुण क० गुण । मम क० माहरो । न क० नहीं। अन्य अहं क० बीजो हुं । न मम क० नथी माहरा । अन्ये क० धर्मास्तिकायादि पांच द्रव्य। इत्यदः क० एहवुं ध्यावुं<sup>२</sup> ते । मोहास्त्रं क० मोह हणवानुं श(अ)स्त्र । उल्बणं क० आकरुं। २

१. 2, 8, 9, 10, 11 ए छइं; 3 एनइं; 1 ए छइ ते ए मंत्र २. 1 ध्यावुं; 3, 2, 6 ध्याइवुं; 4, 5 ए ध्याववुं

અર્થ : શુદ્ધ નિજ સત્તારૂપે રહેલ (નિજ તત્ત્વમાં બિરાજેલ) આત્મદ્રવ્ય જ હું છું. વિભાવે અશુદ્ધ નથી. કહ્યું છે —

"અશુદ્ધ નયની દુષ્ટિથી માર્ગણાસ્થાનક (માર્ગાનુસારી) અને ગુણસ્થાનકની અપેક્ષાએ ચૌદ પ્રકારના સંસારી જીવો છે અને શુદ્ધ નયની અપેક્ષાથી બધા જીવો શુદ્ધ છે."

શુદ્ધ કેવલજ્ઞાન જ મારો ગુણ છે. હું બીજો નથી, અન્ય ધર્માસ્તિકાયાદિ પાંચ દ્રવ્યો મારા નથી એવું ધ્યાવું (ધ્યાન કરવું) તે મોહ હણવાનું આકરું (તીદ્ર) અસ્ત્ર છે. ર

## यो न मुह्यति लग्नेषु भावेष्वौदयिकादिषु । आकाशमिव पंकेन नासौ पापेन लिप्यते ।। ३ ।।

बा०- यः क० जे । न मुह्मित क० न मुंजाइ। लग्नेषु क० लागइं। भावेषु क० भावई। औदयकादिषु औदियकादिक पांच प्रकारइं, कर्मोदय क्षयोपशमादि भाव पामी, स्वभाव अविचलितपणें रागद्वेष न धरइं। आकाशमिव पंकेन क० आकाश जिम कचरें । न क० नहीं। असौ क० ए। पापेन क० पापइं। लिप्यते क० लिंपाइं। कामभोगादि निमित्तमात्रथी कर्मबंध नथीं, पणि तेहमां मोह आवइं छइं तेहथी कर्मबंध छइं। ३

उक्तं च --

"ण कामभोगा समयं उविंति, णयावि भोगा विगइं उविंति । जो तप्पओसे अपरिग्गहे अ, समो अ जो तेसु स वीयरागो ।।"

उत्तराध्ययनइं । ३२.१०१।।

અર્થ: ઔદયિક આદિ પાંચ પ્રકારના કર્મોદય (અને) ક્ષયોપશમ આદિ ભાવને પામીને જે લાગેલા (ઔદયિકાદિ) ભાવોમાં મૂંઝાતો નથી, અર્થાત્ સ્વભાવથી અવિચલિતપણે રાગદ્વેષ ધરતો નથી તે, આકાશ જેમ કાદવથી (લેપાતું નથી), તેમ પાપથી લેપાતો નથી. કામભોગાદિના નિમિત્તમાત્રથી કર્મબંધ નથી, પણ તેમાં મોહ આવે છે તેનાથી કર્મબંધ થાય છે. 3

१. 1 छतइं। २. 1 आना पछीनुं सिभाश नथी.। ३. 2, 6, 11 तेहमां; 3, 8, 10 मोहमां; 4,

 5, 7 पिण तेहमां । ४. 6 उक्तं च पछीनुं सिभाश नथी.।

કહ્યું પણ છે, "કામભોગો સમભાવ કરતા નથી, તેમ ભોગો વિકાર કરતા નથી, પરંતુ જે તેનો દ્વેષ કરે છે, તેમાં પરિગ્રહ કરે છે તે તેમાં મોહ-રાગ-દ્વેષ કરવાથી વિકાર પામે છે. તેમાં જે સમપરિણામવાળો છે તે વીતરાગ છે." ૩

## पश्यन्नेव परद्रव्यनाटकं प्रतिपाटकम् । भवचक्रपुरस्थोऽपि नामूढः परिखिद्यति ।। ४ ।।

बा०- पश्यन्नेव क० देखतो ज थको । परद्रव्य क० पुद्गल द्रव्य तेहनुं । नाटक जन्म योनि-जरा-मरणादिरूप । प्रतिपाटकं क० एकाक्ष-विकलाक्षादि नगरना पाडा पाडा प्रतिं । भवचक्रपुरुस्थः क० अनादि अनंत कर्मपरिणामराजानी राजधानी स्वरूप भवचक्र नाम नगरमांहि रहिओ थको । अपि पणि। न क० नहीं । अमूढः क० मोहरित । परिखिद्यति क० खेद पामइं। "खिद्यति काव्ये जडो न मोर्ख्य स्वे" इत्यादि पाठनइं परस्मैपद छइं। ४

અર્થ: અનાદિ, અનંત કર્મપરિણામરૂપ રાજાની રાજધાની સ્વરૂપ ભવચક નામના નગરમાં રહેવા છતાં પણ તે નગરની એકેન્દ્રિય-વિકલેન્દ્રિયાદિ (એકાક્ષ-વિકલાક્ષાદિ) પોળે પોળે (પાડે પાડે) પરદ્રવ્યનું (પુદ્ગલ દ્રવ્યનું) જન્મ, યોનિ, જરા, મરણ આદિરૂપ નાટક જોતો મોહરહિત આત્મા ખેદ પામતો નથી. ૪

## विकल्पचषकैरात्मा पीतमोहासवोह्ययम् । भवोच्चतालमुत्ताल प्रपंचमधितिष्ठति ।। ५ ।।

बा०- विकल्पचषकैः क० विकल्परूप जे । चषके क० मद्यपानपात्र तेणिं करी । आत्मा क० आतमा । पीत क० पीधो छइं । मोह रूपीउ । आसव क० मद्य जेणइं एहवो थको । हीति निश्चितं । अयं क० ए । भव क० संसाररूप । उद्घताल क० पानगोष्टी ते प्रतिं । उत्तालप्रपंच क० उत् उर्ध थइं ताल क० हस्तताली तेहना प्रपंच जिहां एहवा प्रतिं । अधितिष्ठति क० अधिष्टइं छइं । ५.

અર્થ : વિકલ્પરૂપ [પીવાના] પાત્ર વડે જેણે મોહરૂપ મદ્ય (મદિરા, આસવ)

<sup>9. 1, 2, 4, 5, 6, 7, 11</sup> पाडा पाडा; 3 पाडा प्रति । २. 2 मां આ આખો શ્લોક આ રીતે છે— "विपल हृदयाभिगम्ये खिद्यति काव्ये जडो न मौर्ख्य स्वे ।

निन्द्यति कंचुककारं प्रायः शृष्कस्तनी नारी ।।"

અર્થઃ "જડ ભણતી વખતે પોતાની મૂર્ખતાનો દોષ નથી જોતો, પણ કાવ્ય બહુ કઠણ છે તેમ બોલે છે." રૂ. 1, 2, 6 मद्यपात्र । ४. 1 निश्चयं ।

પીધો છે એવો આ આત્મા ખરેખર જ્યાં ઊંચા થઈ હાથતાળી આપવાની ચેષ્ટા (પ્રપંચ) કરવામાં આવે છે તેવી સંસારરૂપ પાનગોષ્ઠીનો (દારૂના પીઠાનો) આશ્રય કરે છે. પ

## निर्मलं स्फटिकस्येव सहजं रूपमात्मनः । अध्यस्तोपाधिसंबंधो जडस्तत्र विमुह्यति ।। ६ ।।

बा०- निर्मलं क० मलरहित । स्फटिकस्येव क० स्फटिकनी परिं । सहजं क० स्वभाव सिर्द्ध । रूपं क० स्वरूप । आत्मनः क० आत्मानुं । अध्यस्त क० थापिउं छइं । उपाधिनो संबंध जेणइं एहवो। जड क० मूर्ख । तत्र क० तिहां । विमुह्यति क० मुझाइं छइं । जिम स्वभावइं निर्मल छइं, कालाराता फूलना योगथी कालोरातो कहेंवाइं, तेहनइं फटिक स्वभाव जाणइं ते मूर्ख, तिम शुद्धात्मद्रव्यनइं उपाधि संबंधइं एकेंद्रियादि उपाधिरूप ज जाणइं ते मूर्ख जाणवो । घणा मोही जीव परवस्तुमां आत्मभावने आरोपी सुख मानें छें, ते मिथ्या सुख छइं।६

અર્થ: આત્માનું સ્વભાવસિદ્ધ (સહજ) સ્વરૂપ સ્ફટિકની જેમ મળરહિત (નિર્મળ) છે. તેમાં જેણે ઉપાધિનો સંબંધ સ્થાપ્યો છે તે મૂર્ખ (જડ) ત્યાં મૂંઝાય છે.

જેમ (સ્ફટિક) સ્વભાવે નિર્મળ છે, (પણ) કાળા-રાતા ફૂલના યોગથી કાળો-રાતો કહેવાય છે. તેને (કાળા-રાતાપણાંને) જે સ્ફટિકનો સ્વભાવ જાણે તે મૂર્ખ. તેમ શુદ્ધ આત્મદ્રવ્યને ઉપાધિના સંબંધથી જે એકેન્દ્રિયાદિ ઉપાધિરૂપ જ જાણે તે મૂર્ખ જાણવો. ઘણા મોહી જીવ પર વસ્તુમાં આત્મભાવને આરોપી સુખ માને છે તે મિથ્યા સુખ છે. ક

## अनारोपसुखं मोहत्यागादनुभवन्नपि । आरोपप्रियलोकेषु वक्तुमाश्चर्यवान् भवेत् ।। ७ ।।

**बा०- अनारोप** क० आरोपरिहत स्वभावनुं जे । **सुख** छइं ते प्रतिं । **मोह**नो जे । त्याग क० क्षयोपशमथी । **अनुभवन्नपि** क० अनुभवतो पिण योगीइ । **आरोपि्रय** क० आरोप वाल्हो छइं जेहनइं एतलइं जूठुं मीठुं जाणइं एहवा । **लोकेषु** क० लोकनइं विषइं । वक्तुं क० किहवानइं कार्जि । **आश्चर्यवान्** क० आश्चर्यवंत हइंरान । भवेत् क० होइं । ७

**१.** 1, 4, 5, 7 सिद्धि । **२.** 1 थाप्युं; 6 थाप्यो **३.** 1 लोक प्रति; 2, 4, 5, 6, 7,11 लोक तेहनई विषइं । ४. 1, 4, 5, 7, 9 हइरान; 8 हेरांन

અર્થ: મોહના ત્યાગ(એટલે ક્ષયોપશમ)થી આરોપરહિત સ્વભાવનું જે સુખ છે તે અનુભવતો એવો પણ યોગી, આરોપ જેને વહાલો છે એટલે કે જે જૂઠાને મીઠું જાણે છે એવા લોકોમાં સાચી વાત કહેવા બાબતે આશ્ચર્ય અર્થાત્ આઘાતનો અનુભવ કરે છે. ૭

#### यश्चिद्दर्पणविन्यस्त समस्ताचारचारुधीः।

क्य नाम स परद्रव्यऽनुपयोगिनि मुह्यति ।। ८ ।। मोहाष्टकम् ४ ।। बा०- यः क० जे । चिद्दर्पण क० ज्ञानरूप आरीसो तेहनइं विषइं । विन्यस्त क० थाप्या जे । समस्त आचार क० ज्ञानादिक पांच आचार तेणाइं करी । चारु क० मनोहर । धी क० बुद्धि छइं जेहनी । क्व क० किहां । नाम इति कोमलामंत्रणे । स क० ते । परद्रव्ये क० पर द्रव्यने विषइं । अनुपयोगिनि क० कामि नावइं एहवानइं विषइं मुह्यति क० मुंझाइ? न मुंझाइं ज ।८

ए मोहनुं अष्टक पूरुं थयुं ।। ४।।

અર્થ: જ્ઞાનરૂપ અરિસામાં સ્થાપેલા સમસ્ત જ્ઞાનાદિક પાંચ આચારથી જે મનોહર (સુંદર) બુદ્ધિયુક્ત છે તે પુરુષ કામ ન આવે તેવા પરદ્રવ્યને વિષે ક્યાંથી મૂંઝાય? ન જ મૂંઝાય. ॥ ૮ ॥

એ (ચોથું) મોહનું અષ્ટક પૂરું થયું.

**१.** 9 पंचाचार । **२.** 2, 4, 5, 8 कामिं नावें । **३.** 1 एहवा द्रव्यनइं । **४.** 4, 5, 7 ए अमोहनुं; 9 एह मोहनुं

#### ५ ज्ञानाष्टकम्

## मज्जत्यज्ञः किलाज्ञाने विष्टायामिव शूकरः । ज्ञानी निमज्जति ज्ञाने मराल इव मानसे ।। १ ।।

**बा०- मज़ित** क० मग्न थाइं छइं । **अज्ञ**ः क० अज्ञानी<sup>१</sup> । **किल** इति सत्ये । **अज्ञाने** क० अज्ञानमांहि । **विष्टायां** क० विष्टामांहि । **इव** क० यथा । **शूकर** क० सूअर । **ज्ञानी** क० ज्ञानवंत पुरुष। **निमज़ित** क० नितरां मग्न थाइं छइं । **ज्ञाने** क० ज्ञानमांहिं। **मराल** क० राजहंस। **इव** यथा । **मानसे** क० मानसरोवरमांहि । १

અર્થ : જેમ સૂવ૨ (ડુક્ક૨) વિષ્ટામાં મગ્ન થાય છે તેમ અજ્ઞાની ખરેખર અજ્ઞાનમાં મગ્ન થાય છે. જેમ રાજહંસ માનસરોવ૨માં મગ્ન થાય છે તેમ જ્ઞાનવંત પુરુષ જ્ઞાનમાં અતિશય મગ્ન થાય છે. ૧

## निर्वाण पदमप्येकं भाव्यते यन्मुहुर्मुहुः । तदेव ज्ञानमुत्कृष्टं निर्बन्धो नास्ति भूयसा ।। २ ।।

बा०- निर्वाणपद क० मोक्षनुं साधन वचन । अप्येकं क० एक पणि । भाव्यते क० भावियइं। यत् क० जे । मुहुर्मुहुः क० वारंवार, एटलें आगिमं श्रुतयुक्तिं मतनुं वारंवार स्मरणरूप निर्दिध्यासन देखाडयुं । तदेव क० तेह ज । ज्ञानं क० ज्ञान। उत्कृष्टं क० उत्कृष्टुं, जे माटि तेहथी तत्त्वज्ञान उपजइं। सामायिकपदमात्र भावनथी अनंत सिद्ध सांभलीइं छइं । निर्वध क० हठ। नास्ति क० नथी । भूयसा क० घणइं भणीइं । भावनाज्ञानइं थोडुं इ घणुं, ते विना घणुं ते शुकपाठ। २

અર્થ: મોક્ષના સાધનરૂપ એવું એક પણ પદ (અધ્યાત્મિક વચન) કે જેની વારંવાર ભાવના કરાય; તે જ જ્ઞાન (નો યત્ન) ઉત્કૃષ્ટ છે; એટલે કે આગમ અને શ્રુતયુક્તિ મતનું વારંવાર સ્મરણરૂપ નિદિધ્યાસન એટલા માટે બતાવ્યું કે તેનાથી

**१.** 1 अज्ञान, मूर्खः, 4, 5, 6, 7, 8, 9, 11 अज्ञान । २. 1 अतिशयइं, 8 निजरां । ३. 1, 2, 8, 9, 11 मतनुं; 3 मननुं

તત્ત્વજ્ઞાન ઊપજે છે. સામાયિક પદના માત્ર ભાવનથી અનંત સિદ્ધ થયેલા સાંભળીએ છીએ. ઘશું ભણવાનો આગ્રહ (હઠ) નથી. ભાવનાજ્ઞાન થોડું એ ઘશું, તે વિના ઘશું (જ્ઞાન) તે શુકપાઠ(પોપટપાઠ)રૂપ છે. ર

## स्वभावलाभसंस्कार कारणं ज्ञानमिष्यते । ध्यांध्यमात्रमतस्त्वन्यत्तथा चोक्तं महात्मना ।। ३ ।।

**बा०- स्वभावलाभ** क० आत्मस्वभावनी प्राप्ति, तेहनो जे । **संस्कार** क० वासना तेहनुं । **कारण** एतलइं थोडइं घणइं वीतराग वचनइं चीतवइं वीतराग स्मरणइं आत्मातेंद्रूपताहेतु । **ज्ञानं** क० ज्ञान । **इध्यते** क० वांछिइं छइं । ध्यांध्यमात्रं क० धंध मात्र । अतस्त्वन्यत् क० एहथी अधिकुं जे भणवुं ते । तथा चोक्तं क० तिम ज कहिउं । महात्माइं क० पतंजिल ऋषिं। प्रथम योगनी अपेक्षाइं एहनइं महात्मा कही बोलाव्यो । ३

અર્થ: આત્મસ્વભાવની પ્રાપ્તિના સંસ્કાર(વાસના કે મૂળ વૃત્તિ)ના કારણરૂપ જે જ્ઞાન છે તે ઇચ્છીએ છીએ, એટલે થોડાઘણાં વીતરાગવચન ચિંતવી વીતરાગસ્મરણ થવાથી આત્મામાં તદ્ર્પતાના હેતુરૂપ જ્ઞાન ઇચ્છીએ છીએ. એનાથી અધિક જે ભણવું તે ધંધ માત્ર (ધંધો)છે, તેમ મહાત્મા એટલે પતંજલિ ઋષિએ કહ્યું છે. પતંજલિ ઋષિને અહીં પ્રથમ યોગની દષ્ટિની અપેક્ષાએ મહાત્મા કહી ઉલ્લેખેલ છે. ૩

## वादांश्च प्रतिवादांश्च वदंतोऽनिश्चितांस्तथा । तत्त्वांतं नैव गच्छन्ति तिलपीलकवद् गतौ ।। ४ ।।

बा०- वादांश्च क० पूर्वपक्षप्रति । प्रतिवादांश्च क० उत्तरपक्षप्रति । वदंतः क० कहता । अनिश्चितान् क० अनिर्धारितार्थ । तथा क० छ मास तांइं कंठशोष किरें । तत्त्वांतं क० तत्त्वना पार प्रति । नैव क० नहीं ज । गच्छंति क० पुहचइं । तिलपीलकवत् क० घांचीना बलद परिं। गतौ क० गतिनइं विषइं । ४

दूहो पढिइ :

"पार कहां पावतो, मिटी न मनकी आस; ज्यूं कोलूके बयलकुँ, घर ही कोस पं(प)चास ।"

**१.** 5, 7 कारणं; 3 तथा 10 मां स्मरणं લખીને तेनी ઉપર "कारणं इति पाठः प्रत्यंतरे" એવું લખાણ છે; 1, 4, 6,11 करणं । **२.** 1, 2, 4, 5, 6, 7, 8, 11 धांध्य । **३.** 1, 2, 4, 5, 6, 7, 11 आत्मामांहि । **४.** 4, 5, 7 योगी । **५.** 1, 4, 5, 6, 7, 11 कंठशोक । **६.** 1 मटी । **७.** 4, 5, 6, 7, 11 बयलकुं; 2, 3, 8, 9, 10 बयलज्युं

અર્થ: અનિર્ધારિત અર્થવાળા (એટલે ચોક્કસ અર્થ વિનાના) વાદ એટલે પૂર્વપક્ષને અને પ્રતિવાદ એટલે ઉત્તરપક્ષને કહેતાં કહેતાં છ માસ સુધી કંઠશોષ કરે તો પણ ઘાંચીના બળદની જેમ તત્ત્વના પારને પામવામાં ગતિ કરીને ન જ પહોંચી શકે.૪

દૂહો : "જેમ ઘાણીના બળદને ઘરમાં જ પચાસ કોસ થઈ જાય તેમ જેના મનની આશા શમી નથી તે ક્યાં તત્ત્વના પારને પામે છે ?"

## स्वद्रव्यगुणपर्याय चर्या वर्या पराऽन्यथा । इति दत्तात्म संतुष्टिर्मुष्टिज्ञान स्थितिर्मुनेः ।। ५ ।।

बा०- स्वद्रव्य क० पोतानो शुद्धात्मद्रव्य । स्वगुण क० पोताना ज शुद्ध ज्ञान-दर्शन-चारित्रगुण । स्वपर्याय क० पोताना ज शुद्ध अर्थ-व्यंजन-पर्याय तेहमां । चर्या क० परिणित ते। वर्या क० भली। परा क० परद्रव्य-गुण-पर्यायमां परिणामग्रहण उत्पत्तिरूप चर्या ते । अन्यथा क० भली नहीं । इति क० ए प्रकारइं । दत्तात्मसंतुष्टिः क० दीधो छइं आत्मानइं संतोष जेणीइं एहवो । मुष्टिज्ञान क० संक्षेप रहस्यज्ञान तेहनी । स्थिति क० मर्यादा । मुनेः क० साधुनइं। ५

उक्तं च- "आत्मैव दर्शनज्ञानचारित्राण्यथवा यतेरित्यादि।

'-યોગશાસ્ત્ર', પ્રકાશ ૪, શ્લો.૧

અર્થ: પોતાના શુદ્ધ આત્મદ્રવ્યમાં, પોતાના જ શુદ્ધ જ્ઞાન-દર્શન-ચારિત્ર ગુણમાં, પોતાના જ શુદ્ધ અર્થ-પર્યાય અને વ્યંજન-પર્યાયમાં પરિણતિ (ચર્યા) તે ભલી (શ્રેષ્ઠ) છે; પર દ્રવ્ય-ગુણ-પર્યાયમાં તે તે પદાર્થના પરિણામોને ગ્રહણ કરવારૂપ અને ઉત્પત્તિરૂપ ચર્યા (પરિણતિ) તે ભલી નથી, અન્યથા છે; એ પ્રકારે, જેણે આત્માને સંતોષ દીધો છે એવી મુનિની મુષ્ટિજ્ઞાન એટલે કે સારરૂપ રહસ્યજ્ઞાનની દશા હોય છે. પ

કહ્યું પણ છે, "યતિ (મુનિ) માટે આત્મા જ દર્શન-જ્ઞાન-ચારિત્ર છે" વગેરે.

## अस्ति चेद् ग्रंथिभिद्ज्ञानं किं चित्रैस्तंत्रयंत्रणैः । प्रदीपाः क्वापयुज्यंते तमोध्नी दृष्टिरेव चेत् ।। ६ ।।

**बा०- अस्ति** क० छइं । चेद् क० जो । ग्रंथिभिद् ग्रंथिभेद तेहथी उपनुं। कारणे कार्योपचारः विषयप्रतिभासदलिकले आत्मपरिणामवंत हुउं एहवुं । ज्ञान तो । किं क० स्युं । चित्रैः क० विविध प्रकार ते । तंत्रयंत्रणैः क० शास्त्रबंधइं करी, एह ज । अभ्यास परिपाकइं तत्त्वसंवेदन थाई, तिवारइं भावचारित्र परिणांमइं, तिहां परसाधननी अपेक्षा नथी । इहां दृष्टांत। प्रदीपा क०

१. 2. 11 विषयप्रतिभास टली । २. 1, 2, 5, 6, 11 प्रकारनें

दीवा । क्व क० किहां। उपयुज्यंते क० उपयोग पामइं । तमोघ्नी क० अंधकारनी हरनारी । दृष्टिरेव क० नजिरं ज । चेत् क० जो । ६

અર્થ: કારણમાં કાર્યનું આરોપણ કરીને જ્ઞાનને ગ્રંથિભંગરૂપ કહ્યું છે. જો ગ્રંથિભેદથી ઊપજેલું વિષયપ્રતિભાસદલવિકલ (એટલે અનાત્મરૂપ ઇંદ્રિયવિષયોના પ્રતિબિંબરૂપ પાસાંથી રહિત) આત્મપરિણામવંત (આત્મપરિણતિવાળું) જ્ઞાન છે તો વિવિધ પ્રકારના શાસ્ત્રબંધને કરી શું? (અર્થાત્ શાસ્ત્રબંધનનું શું કામ છે?) આ જ અભ્યાસના પરિપાકે તત્ત્વસંવેદન થાય ત્યારે ભાવચારિત્ર પરિણમે. ત્યાં પરસાધન(શાસ્ત્ર જેવા)ની અપેક્ષા નથી. અહીં દેષ્ટાંત, જો દેષ્ટિ જ અંધકારને હરનારી છે તો દીવાઓ કયાં ઉપયોગ પામે (કામમાં આવે)? અર્થાત્ ઉપયોગમાં ન આવે. ક

## मिथ्यात्वशैलपक्षच्छिद् ज्ञानदंभोलिशोभितः । निर्भयः शक्रवद् योगी नंदत्यानंदनंदने ।। ७ ।।

बा०- मिथ्यात्व रूप जे । शैल क० पर्वत तेहनुं। पक्ष क० पांखनो । छिद् क० छेदहनहार जे । ज्ञानदंभोलि क० ज्ञानरूप वज्र तेणि करी । श्रोभित क० विराजित । निर्भयः क० भयरिहत । शुक्रवत् क० इंद्रनी पिरं । योगी क० योगमार्गस्थ । नंदित क० नंदइ छइं, क्रीडा करइं छईं। आनंदनंदने क० आनंदरूप नंदनवननइं विषइं । ७

અર્થ: મિથ્યાત્વરૂપ પર્વતની પાંખને છેદનાર એવા જ્ઞાનરૂપ વજથી વિરાજિત (શોભાયમાન), ભયરહિત યોગી ઇંદ્રની જેમ આનંદરૂપ નંદનવનને વિષે ક્રીડા કરે છે. ૭

## पीयूषमसमुद्रोत्थं रसायनमनौषधम् ।

अनन्यापेक्षमैश्वर्यं ज्ञानमाहुर्मनीषिणः ।। ८ ।। ज्ञानाष्टकम् ।। ५ ।। बा०- पीयूषं क० अमृत केहवुं । असमुद्रोत्थं क० समुद्रथी उपनुं नहीं । रसायनं क० जरामरणहरण रसायन पणि । अनौषधं क० औषधरहित, बीजुं रसायन औषधजिनत होइं । अनन्यापेक्षं क० अन्य जे हाथी-घोडाप्रमुख तेहनी अपेक्षा नहीं जिहां एहवुं । ऐश्वर्यं क० ठाकुरपणुं, बीजुं तो अन्यापेक्ष हुइं । ज्ञान क० ज्ञान । आहु क० किहं छे । मनीषिण क० मोटा पंडित। ८

ए ज्ञानाष्टक पूरुं थयुं ।। ५।।

**१.** 2, रमइं छइं; 1,4, 5, 6, 7, 11 'कीडा करइं छइं' शબ्धे नथी.

ज्ञानाष्टकम्

અર્થ: મોટા પંડિતો જ્ઞાનને સમુદ્રથી ન ઉત્પન્ન થયું હોય તેવું અમૃત કહે છે, જરા-મરણને હણનાર એવું ઔષધરહિત રસાયણ કહે છે, બીજું રસાયણ તો ઔષધજનિત છે. અન્ય હાથી-ઘોડાપ્રમુખની અપેક્ષા જ્યાં નથી એવું ઐશ્વર્ય-ઠાકુરપણું કહે છે, બીજું ઐશ્વર્ય તો અન્યની અપેક્ષાવાળું હોય છે. ૮

આ જ્ઞાનાષ્ટક પૂરું થયું !! ૫ !!

#### ६ शम अष्टक

## विकल्प विषयोत्तीर्णः स्वभावालंबनः सदा । ज्ञानस्य परिपाको यः शमः स<sup>र</sup> परिकीर्तितः ।। १ ।।

बा०- विकल्प क० चित्तविभ्रम तेहनों जे । विषय तेहथी । उत्तीर्णः क० उतिरंउ । स्वभाव क० आत्मानुं शुद्ध स्वरूप तेह ज छें । आलंबन जेहने एहवा। सदा क० निरंतर । ज्ञानस्य क० ज्ञाननों। परिपाक क० शुद्ध परिणाम। यः क० जे । श्रमः क० उपशम । सः क० ते। परिकीर्तितः क० किहउं । अतएव अध्यात्म १, भावना २, ध्यान ३, समता ४, वृत्तिक्षय ५ -ए पाँच प्रकार योगमध्ये समता नाम चोथो योगभेद किहउं । १

અર્થ: ચિત્તના વિભ્રમ એટલે વિકલ્પોના વિષયોથી મુક્ત થયેલ, (તથા) નિરંતર આત્માના શુદ્ધ સ્વરૂપનું આલંબન જેને છે એવો જ્ઞાનનો જે પરિપાક (એટલે શુદ્ધ પરિણામ) છે તે ઉપશમ (શમ, સમભાવ) કહેલ છે.

એથી જ અધ્યાત્મ ૧, ભાવના ૨, ધ્યાન ૩, સમતા ૪, વૃતિક્ષય ૫– એ પાંચ પ્રકારના યોગોમાં સમતા નામે ચોથો યોગનો ભેદ (શ્રીહરિભદ્રાચાર્યે) કહ્યો છે. ૧

#### अनिच्छन् कर्मवैषम्यं ब्रह्मांशेन समं जगत् । आत्माभेदेन यः पश्येदसौ मोक्षं गर्मी शर्मी ।। २ ।।

बा०- अनिच्छन् क० अणवांछतो । कर्मवैषम्यं क० कर्मकृत वर्णाश्रमादि भेद प्रति । व्रह्मांशेन क० शुद्ध द्रव्यास्तिक नय मतइं । समं क० एकस्वरूप । जगत् क० चराचर । आत्माभेदेन क० आत्माथी अभिन्नपणे । यः क० जे । पश्ये क० देखें । असौ क० ए। मोक्षं क० मोक्ष प्रति। गमी क० जास्ये । शमी क० उपशमवंत ।

## (३) भगवद्गीतांमाहिं पणि कह्यं छइं :

**१.** 1,5,7, स्वभावालंबनं **। २.** 1,4,5,7,11 स शमः **। ३.** 1,4,5,6,7, मोक्षगमी **४.** 1, 5, 11, जास्यइ **। ५.** 6 માં ભગવદ્ગીતાનો ઉતારો અહીં નથી, પણ શ્લો. ૩,૪,૫,૬ નું લખાણ છે ત્યાં છે.

शम अप्टक २९

"विद्याविनयसंपन्ने ब्राह्मणे गवि हस्तिनि । शुनि चैव श्वपाके च पंडिताः समदर्शिनः ।। १ ।।

इहैव तैर्जितः सर्गो येषां साम्ये स्थितं मनः।

निर्दोषं हि समं ब्रह्म तस्माद् ब्रह्मणि ते स्थिताः ।। २ ।।"

-'ભગવદ્ગીતા', અધ્યાય-૫ શ્લોક ૧૮, ૧૯ ॥

एतलो विशेष। तिहां एकांतइं अभेद कहीइं, इहां नयभेदइं । नयवासना तेह ज मार्गानुसारिणी छें । २

અર્થ: કર્મકૃત વર્ણાશ્રમાદિ ભેદને નહીં વાંછતો (ઇચ્છતો), જે ઉપશમવંત (યોગી) શુદ્ધ દ્રવ્યાસ્તિક નયના મતે એકસ્વરૂપ ચરાચર(જગત)ને આત્માથી અભિન્નપણે જુએ છે તે મોક્ષ પ્રતિ જાય છે.

'ભગવદ્ગીતા'માં પણ કહ્યું છે, "વિદ્યા અને વિનયવાળા બ્રાહ્મણમાં, ગાયમાં, હાથીમાં, કૂતરામાં અને ચંડાળમાં પંડિતો સમદર્શી હોય છે. જેઓનું મન સમભાવમાં સ્થિર થયું તેઓએ સંસારને અહીં જ જીત્યો છે, કારણ કે બ્રહ્મ નિર્દોષ અને સમ છે. તેથી તેઓ બ્રહ્મમાં (પરમાત્મામાં) સ્થિર થયેલ છે.

એટલો વિશેષ. ત્યાં ('ભગવદ્ગીતામાં') એકાંતે અભેદ કહે છે, (જ્યારે) અહીંયા નયના ભેદે અભેદ કહે છે. નયની સાપેક્ષતા જ માર્ગાનુસારી છે. ર

## आरुरुक्षुर्मुनिर्योगं श्रयेद् बाह्यक्रियामपि । योगारूढः शमादेवं शुध्यत्यंतर्गतक्रियः ।। ३ ।।

बा०- आरुरुक्षः क० आरोहवा वांछतो । मुनिः क० साधु । योगं क० समाधियोग प्रते। श्रयेत् क० आश्रइं। बाह्यक्रियामिष क० बाह्याचार प्रतिं पणि । योगारूढः क० योगगिरिशिखरें चढ्यो पुरुष। शमादेव क० उपसमथी ज । शुध्यित क० शुद्ध थाइं । अतंर्गतिक्रयः क० माहिं आवी छे क्रिया जेहनें एहवो । ए भावसाधक प्रीति-भिक्ति-वचनरूप शुभ संकल्पमय क्रियाइं अशुभ संकल्प टालतो आराधक थाइं। सिद्धियोग तो रागद्वेष [अ]भावरूप उपशमइं ज कृतार्थ छइं। तेहनइं असंगिक्रया छें ते लक्षरूप छें, आलंबनरूप नथी। ३

**१.** 1,4,5,6,7,11 आवी; ३ आव्या **। २** આ લખાણ 1માં નથી, જુદી જુદી પ્રતોમાં બે કટકે અથવા સળંગ છે **રૂ.** 2,4,5,7,11 सिद्धियोग; 3 सिद्धयोग

અર્થ: સમાધિયોગ પ્રત્યે (ઉપર) ચઢવાને ઇચ્છતો (આરુરુક્ષુ) મુનિ બાહ્યક્રિયા (બાહ્ય આચાર) પણ સેવે, જ્યારે યોગરૂપ ગિરિના શિખરે ચઢેલ (યોગારૂઢ) અને જેનામાં ક્રિયા અંદર ચાલે છે તેવા પુરુષ તો ઉપશમથી જ શુદ્ધ થાય છે.

એ ભાવસાધક (આરુરુક્ષુ) પ્રીતિ, ભક્તિ, વચનરૂપ શુભ સંકલ્પમય ક્રિયા વડે અશુભ સંકલ્પને ટાળતો આરાધક થાય. સિદ્ધિયોગ તો રાગદ્વેષઅભાવરૂપ ઉપશમથી જ કૃતાર્થ છે. તેને અસંગક્રિયા છે તે લક્ષ્યરૂપ છે, આલંબનરૂપ નથી. ૩

## ध्यानवृष्टेर्दयानद्याः शमपूरे प्रसर्पति । विकारतीरवृक्षाणां मूलादुन्मूलनं भवेत् ।। ४ ।।

**बा०-ध्यानवृष्टे:** क०ध्यानरूप वरसात थकी । दयानद्याः क० दयारूप नदीनइं । शमपूरे क० उपशमरूप पूरईं। प्रसर्पति क० वृद्धि पामतइ थकइं । विकार क० चित्तनो अन्यथाभाव, ते रूप। तीरवृक्ष क० तटनां झाड तेहनुं । मूलात् क० मूल थकी । उन्मूलनं क० उपडवुं ते। भवेत् क० होइ । ४

અર્થ : ધ્યાનરૂપ વરસાદથી દયારૂપ નદીનું ઉપશમરૂપ પૂર વૃદ્ધિ પામે છે ત્યારે વિકાર (એટલે ચિત્તના અન્યથાભાવ) રૂપ કાંઠાના ઝાડ મૂળથી જ ઊખડી જાય છે. ૪

## ज्ञानध्यानतपः शील सम्यक्त्व सहितोऽप्यहो । तं नाप्नौति गुणं साधुर्यमाप्नोति शमान्वितः ।। ५ ।।

बा०- ज्ञान क० तत्त्वबोध । ध्यान क० सजातीय परिणामधारा । तप क० इच्छानिरोधलक्षण बार प्रकार । शील क० ब्रह्मचर्य । सम्यक्त्व क० तत्त्वश्रद्धान एतले गुणे । सहित अपि क० पणि। अहो इति आश्चर्य । तं क० ते । नाप्नोति क० न पामइ । गुणं क० गुण प्रतिं। साधु क० चारित्रीओ। यं क० ये प्रतिं । आप्नोति क० पामइ । शमान्वितः क० एक शमगुणइं अलंकृत पुरुष । ५

અર્થ: જ્ઞાન એટલે તત્ત્વબોધ, ધ્યાન એટલે સજાતીય પરિણામની ધારા, તપ એટલે ઇચ્છાનિરોધલક્ષણ બાર પ્રકાર, શીલ એટલે બ્રહ્મચર્ય, સમ્યક્ત્વ એટલે તત્ત્વશ્રદ્ધાન — આટલા ગુણોસહિત હોય તો પણ ચારિત્રીયા સાધુ તે ગુણને પામતો નથી જે ગુણને એક શમગુણથી અલંકૃત પુરુષ પ્રાપ્ત કરે છે. પ

## स्वयंभूरमणस्पार्धिवर्धिष्णुसमतारसः । मुनिर्येनोपमीयेत कोऽपि नासौ चराचरे ।। ६ ।।

१. 1, दयारूप नदीनुं पूर २. 1,8, गुणे; 3 गुण । ३. 1, पुरुष' शબ्ध नथी.

बा०- स्वयंभूरमण क० अर्धरज्जुप्रमाण छेहलो समुद्र तेहनो । स्पर्धि क० स्पर्धानो करणहार। वर्धिष्णु क० वृद्धिशील । समतारस क० उपशमरस जेहनो एहवो छइ । मुनि क० साधु ते । येन क० जेणइ । उपमीयेत क० सरखो कीजइं । कोऽपि क० कोइ पणि । न क० निहं। असौ क० ए । चराचरे क० जगतमां । ६

અર્થ: સ્વયંભૂરમણ(એટલે કે અર્ધરજ્જુપ્રમાણ જે છેલ્લો સમુદ્ર છે તે)ની સ્પર્ધા કરનાર (અને) વૃદ્ધિશીલ (એટલે વધવાના સ્વભાવવાળો) સમતારસ (એટલે ઉપશમરસ) જેનો છે એવા મુનિ(સાધુ)ની સાથે સરખામણી કરી શકાય એવો કોઈપણ (પદાર્થ) આ જગતમાં નથી. ક

# शमसूक्तसुधासिक्तं येषां नक्तंदिनं मनः । कदाऽपि ते न दहांते रागोरगविषोर्मिभिः ।। ७ ।।

**बा०- शम** क० उपशम तेहना । **सूक्त** क० सुभाषित ते रूप । **सुधा** क० अमृत तेणइ। **सिक्त** क० सिंच्युं । येषां क० जेहनुं । नक्तंदिनं क० रातिदिवस । **मनः** चित्त । **कदाऽपि** क० कहीइं । ते क० ते । न क० निह । **दहांते** क० बलइ । **राग** रूपीआ जे । **उरग** क० सर्प तेहना । **विष** ना। **ऊर्मि** क० कल्लोल तेणें करी । ७

અર્થ : શમ(ઉપશમ)ના સુભાષિતોરૂપ અમૃતથી જેનું મન રાતદિવસ સીંચાયું છે તેઓ કદી પણ રાગરૂપ સર્પના વિષના કલ્લોલ(તરંગો)થી બળતા નથી. ૭

#### गर्जद्ज्ञानगजोत्तुंगरंग(त्) ध्यानतुरंगमाः।

जयंति मुनिराजस्य शमसाम्राज्य संपदः ।। ८ ।। शमाष्टकम् ।। ६।। बा०- गर्जद् क० गाजता । ज्ञान रूप । गज क० हाथी जेहनइ विषइ तथा । [उ]त्तुंग क० मोटा। रंगत् क० खेलता । ध्यान रूपिओं। तुरंगम् क० घोडा, जेहनइं विषइं एहवीं। जयंति क० जयवंत वर्ते छइं । मुनिराजस्य क० मुनिरूप जे राजा, तेहनी । शम क० उपशम, तेहन्। साम्राज्य क० ठाक्रपण्ं, तेहनी । संपदः क० संपदाओ। ८

ए उपशमनुं अष्टक पूरुं थयुं. ।। ६।।.

અર્થ: જેમાં ગાજતા જ્ઞાનરૂપ હાથીઓ છે અને જેમાં મોટા, ખેલતા ધ્યાનરૂપ ઘોડાઓ છે એવી, મુનિરૂપ રાજાની શમ એટલે ઉપશમરૂપ સામ્રાજ્ય (ઠાકુરપણાં)ની સંપદાઓ (સંપત્તિઓ) જયવંતી વર્તે છે. ૮

એ ઉપશમનું અષ્ટક પૂરું થયું. 🛭 ૬ 📙

**१.** 1,6, कोइ पणि; 3 कोइ। **२.** 1,6,8 रूपिआ; 3 रूपिया **। ३.** 2, एहवी; 3 एहवीओ । **४.** 1,4,5,7,11, जयवंती

# ७ इंद्रियजय अष्टकम्

#### बिभेषि यदि संसारान्मोक्षप्राप्तिं च कांक्षसि । तदेंद्रियजयं कर्त् स्फोरय स्फारपौरुषम् ।। १ ।।

बा०- बिभेषि क० बीहइ छईं । यदि क० जो । संसारात् क० संसार थकी । मोक्षप्राप्तिं क० मोक्षना लाभ प्रतिं । च पुनः। कांक्षिसि क० वांछइं छइं । तदा क० तो। इंद्रियजयं क० इंद्रिना जय प्रतिं। कर्तुं क० करवानइं काजिं। स्फोरय क० फोरवइ । स्फारपौरुषम् क० देदीप्यमान पराक्रम प्रतिं । १

અર્થ : જો [તું] સંસારથી બીએ છે અને મોક્ષના લાભને વાંછે (ઇચ્છે) છે તો ઇંદ્રિયોનો જય કરવાને માટે દેદીપ્યમાન (તીવ્ર) પરાક્રમને ફોરવ (પ્રવર્તાવ). ૧

#### वृद्धास्तृष्णाजलापूर्णेरालवालैः किलेन्द्रियैः । मुर्च्छामतुच्छां यच्छंति विकार-विषपादपाः ।। २ ।।

बा०- वृद्धाः क० वध्या । तृष्णा क० लालसा<sup>3</sup>, ते रूप । जल तेणइ करी। आपूर्ण क० भर्या। आलवालेः क० थाणे । किल क० इति सत्ये । इंद्रियैः क० इंद्रियें । मूर्च्छां क० मुंझि प्रति । अतुच्छां क० आकरी प्रति । यच्छंति क० दिइं । विकार रूपीआ जे । विषपादप क० विषवृक्ष ते । २

અર્થ: લાલસારૂપ પાણીથી ભરેલા ઇંદ્રિયોરૂપ ક્યારાથી વધેલાં (વૃદ્ધિ પામેલાં) વિકારરૂપ વિષવૃક્ષો ખરેખર આકરી (ખૂબ) મૂર્ચ્છા (બેભાન અવસ્થા) આપે છે. (ઉત્પન્ન કરે છે.) ર

## सरित्सहस्रदुष्पुरसमुद्रोदर सोदरः । तृप्तिमान्नेद्रियग्रामो भव तृप्तोंऽतरात्मना ।। ३ ।।

बा०- सिरत्सहस्र क० हजार गमें नदी तेणीइं । दुष्पुर क० दुखि पुराइ एहवो जे । समुद्रनुं। उदर क० पेट तेहनो । सोदर क० भाई । तृप्तिमान् क० तृप्तिवत् । न क० निह । इंद्रियग्रामो क० इंद्रियनो समूह एहवुं जाणी । भव क० था । वत्स तुं । तृप्तः क० तृप्तो । अंतरात्मना क० सम्यक् श्रद्धानिं करी। ३

અર્થ : હજારો નદીઓ વડે દુઃખ્યુર એટલે દુઃખે પુરાય એવો (એટલે કે ન પૂરી

**१.** 2,6,8,9 बिहे छें **। २.** 1, करवानिं काजइ **। ३.** 6,9, लार्लिच **। ४.** 1, अथाणे; 6 थाणइ; 8,9, थाणें; **। ५.** 1,4,5,6,7,9, मुंझ; 2,8,10,11, मुंझ **। ६.** 1, हे वत्स त्वं भव, था

શકાય એવો) સમુદ્રના પેટ અને તેના ભાઈ સમાન ઇંદ્રિયોનો સમૂહ તૃપ્ત થતો નથી એવું જાણી હે વત્સ! અંતરાત્માથી સમ્યક્ શ્રદ્ધાન કરી તું તૃપ્ત થા. ૩

#### आत्मानं विषयैः पाशैर्भववासपराङ्मुखम् । इंद्रियाणि निबघ्नंति मोहराजस्य किंकराः ।। ४ ।।

**बा०- आत्मानं** क० आत्मा प्रतिं । **विषयै**: क० विषय रूपी ए । **पाशै**: क० पाशें । **भव** क० संसार, तेहमां । **वास** क० वसवुं, तेहथी । **पराङ्मुख** उपराठो<sup>६</sup> ते प्रतिं । **इंद्रियाणि** क० पांच इंद्रिय। **निबघ्नंति** क० बांधइ छइ, **इंद्रिय** केहवां छइ । **मोहराजस्य** क० मोहराजाना । **किंकर** क० चाकर । महाँ मोहराजानो वडो बेटो रागकेसरी, तेहनो विषयाभिलाष नामइं प्रधान, तेहनां संतान छइ ते भणी ।४

અર્થ: મોહરાજાના ચાકરરૂપ પાંચ ઇંદ્રિયો, સંસારમાં વસવાથી પરાંગમુખ (વિમુખ) થયેલા આત્માને વિષયરૂપ પાશ (બંધન) વડે બાંધે છે. તે પાંચ ઇંદ્રિય કેવી છે? મહા મોહરાજાનો મોટો પુત્ર રાગકેસરી (છે), તેનો વિષયાભિલાષ નામે પ્રધાન છે. તેના (વિષયાભિલાષના) સંતાન તે ઇંદ્રિયો છે. ૪

#### गिरिमृत्स्नां धनं पश्यन् धावतींद्रियमोहितः । अनादिनिधनं ज्ञानधनं पार्श्वे न पश्यति ।। ५ ।।

बा०- गिरिमृत्स्नां क० पर्वतनी माटी प्रति । धनं क० सुवर्णरजतादिक प्रति । पश्यन् क० देखतो थको । धावित क० अरोपरो दोडइ छइ । इंद्रियमोहितः क० इंद्रियनो मोहिओ धको अनादिनिधनं आदि-अंतरहित । ज्ञानधनं क० ज्ञान रूपीउं धन निश्चइं। पार्श्वे क० पासइ। न क० निहं। पश्यति क० देखइं। अनिश्चयसत्ताविश्रांत केवलरूप—

उक्तं च- "केवलनाणमणंतं, जीवसरूवं तयं निरावरणं ।" ५

અર્થ: ઇંદ્રિયનો મોહ્યો જીવ પર્વતની માટીને (પણ) સુવર્ણ-૨જત આદિ (ધન) રૂપે જોતો આજુબાજુ દોડે છે, પણ (પોતાની) પાસે રહેલા આદિ અને અંતરહિત તથા નિશ્ચયે (ચોક્કસપણે) રહેલ જ્ઞાનરૂપી ધનને જોતો નથી.

અનિશ્ચયના અસ્તિત્વથી (એટલે કે શંકાના સ્પર્શથી) રહિત (સુનિશ્ચિત) એવું કૈવલ્યનું સ્વરૂપ છે.

કહ્યું પણ છે, "અનંત કેવળજ્ઞાન જીવનું સ્વરૂપ છે અને તે નિરાવરણ છે." પ

१. 2,11, उफराटो भा(भ)ववासथी उलटो होइ तेहनें पण पांडे । २. 1 ते पांच इंद्रिय । ३. 1 'महा' श़ ५६ नथी. । ४. 1,6,11, ज्ञानं धनं; 4,5,7 ज्ञानं धने; 2,8,9, अनादिनिधनं पार्श्वे ज्ञानधनं न पश्यित। ५. 2, अरहो परहो; । ६. 1,2, मोह्यो ७. 1, अनादि, अंतरहित

#### पुरःपुरःस्फुरत्तृष्णा मृगतृष्णानुकारिषु । इंद्रियार्थेषु धावंति त्यक्त्वा ज्ञानामृतं जडाः ।। ६ ।।

बा०- पुर:पुर: क० आगिल आगिल । स्फुरतृष्णा क० वधती छइं तृष्णा जेहनइं एहवा थको । मृगतृष्णा क० झांझूआना पाणी, तेहना । अनुकारी क० तेहनइ सिरखा एहवानइ विषइ। इंद्रियार्थेषु क० इंद्रियना अर्थ जे रूप-रस-गंध-स्पर्श-शब्द तेहनइं विषइं । धावंति क० दोडइं छइ । त्यक्त्वा क० छांडीनइ । ज्ञानामृतं क० ज्ञानरूप अमृत प्रतिं । जडाः क० मूर्ख। ६

અર્થ: આગળ આગળ વધતી તૃષ્ણા જેઓને છે એવા જડ લોકો જ્ઞાનરૂપ અમૃતને છોડીને ઝાંઝવાના પાણી જેવા ઇંદ્રિયોના વિષયો (અર્થ) એટલે કે રૂપ, રસ, ગંધ, સ્પર્શ, શબ્દ પાછળ દોડે છે. ક

#### पतंगभृंगमीनेभसारंगा यांति दुर्दशाम् । एकैकेंद्रियदोषाच्चेद दृष्टैस्तैः किं न पंचभिः ।। ७ ।।

बा०- पतंग क० पतंगिउं । भृंग क० भ्रमर । मीन क० मत्स्य। इभ क० हाथी । सारंगां क० मृग ए । यांति क० पुहचइ छइ । दुर्दशां क० माठी दशा, जे मरणरूप ते प्रतिं । एकैकेंद्रियदोषात् क० एकेके इंद्रियनो जे दोष ते थकी । चेत् क० जो । दुष्टैः क० दोषवंत ते। तैः क० ते पांच इंद्रिय। किं क० स्युं । न क० निह । पंचिभः क० पांचे । ७

અર્થ: જો પંતિગિયા, ભ્રમર, મત્સ્ય, હાથી અને મૃગ (હરણ) એ એક એક ઇંદ્રિયના દોષથી મરણરૂપ માઠી દશા(દુર્દશા)ને પામે છે, તો દોષવંત પાંચે ઇંદ્રિયોથી શું ન હોય? ૭

#### विवेकद्वीपहर्यक्षेः समाधिधनतस्करैः

इंद्रियैर्न जितोयोऽसौ धीराणां धुरि गण्यते ।। ८ ।। इंद्रियजयाष्टकम् ।।७।। बा०- विवेक रूप जे । द्वि(द्वी)प क० हाथी ते हणवानइं । हर्यक्ष क० सीह एहवे। समाधि क० निर्विकर्त्प ध्यानरूप जे । धन क० द्रव्य ते लूटवानइं । तस्कर क० चोर एहवे। इंद्रियै: क० इंद्रिये । न क० निहं । जितः क० जित्यो। यः क जे । असौ क० ए। धीराणां क० धीर पुरुषनइं मध्यइ । धुरि क० पहिलो । गण्यते क० गणिइ । ८

इंद्रियजयनुं अष्टक पूरुं थयुं ।। ७ ।।

અર્થ: વિવેકરૂપ હાથીને હણવા માટે સિંહ સમાન, નિર્વિકલ્પ ધ્યાનરૂપ સમાધિધનને લૂંટવા માટે ચોર સમાન (એવી) ઇંદ્રિયો વડે જે જીતાયો નથી એ ધીર પુરુષોમાં પહેલો (મુખ્ય) ગણાય છે. ૮

ઇંદ્રિયજયનું અષ્ટક પૂરું થયું. ॥ ૭ ॥

१. 4,5,7,8,9, सारिंग । २. 1, 2, 4, 5, एकेक, 3 एकेके । ३. 3 अने 8मां 'थकी'ना जिंदे

 भात्र 'की' छे. ४. 1, निर्विकल्प शर्ज्ड नथी ५. 4,5,7,8,9,10,11 यः क. जे

## ८ त्यागाष्टकम्

# संयतात्मा<sup>°</sup> श्रये शुद्धोपयोगं पितरं निजम् । धृतिमंबां च पितरौ तन्मां विसृजतं ध्रुवम् ।। १ ।।

बा०- निश्चयनयथी करवा मांडयुं ते कर्युं, संयम ग्रहवा मांडयुं ते ग्रह्युं इम । संयतात्मां थको। श्रये क० आश्रयो छुं । शुद्धोपयोगं क० रागद्वेषरिहत शुद्धात्मज्ञान ते प्रतिं । पितरं पिता प्रतिं। निजं क० पोताना प्रतिं । धृति क० आत्मरित ते रूप । अंबा क० माता प्रतिं । पितरौ क० हे माता-पिता । तत् क० ते माटिं । मां क० मुझ प्रतिं । विसृजतं क० मोकलामण करो। धृवं क० निश्चय। १

અર્થ: નિશ્ચયનયથી 'કરવા માંડયું' તે કર્યું, (તે રીતે) સંયમ 'ગ્રહવા માંડ્યો' તે ગ્રહ્યો એમ સંયતાત્મા (એટલે સંયમને અભિમુખ થયેલો) હું (મારો આત્મા) શુદ્ધ ઉપયોગરૂપ એટલે રાગ-દેષરહિત શુદ્ધ આત્મજ્ઞાનસ્વરૂપ પોતાના પિતાને અને ધૃતિ એટલે આત્મરતિરૂપ માતાને ભજું છું. તો હે (સાંસારિક) માતા-પિતા તે માટે તમે મને અવશ્ય છોડો (તે આધ્યાત્મિક માતા-પિતા તરફ મને મોકલો). ૧

## युष्माकं संगमोऽनादिर्बंधवोऽनियतात्मनाम् । ध्रुवैकरूपान् शीलादिबंधूनित्यधुना श्रये ।। २ ।।

बा०- युष्माकं क० तुमारो । संगम क० संग-मेलो । अनादि क० प्रवाहथी अनादि छइ। बंधवो क० बांधव, तुम्हे केहवा छो ? अनियतात्मा क० अनिश्चित पर्याय, बंधु ते शत्रु थाइ, शत्रु ते बंधु थाइ एहवानो । ध्रुव क० निश्चयथी अविचलित छइ । एकरूप क० एकस्वरूप जेहनुं एहवा जे । शीलादि क० शील-सत्य-शम-दम-संतोषादिक जे । बंधु क० बांधव ते प्रतिं। नित्य क० सदा अविचलितैक स्वरूपपणा माटि। अधुना क० हवणां । श्रये क० आश्रउं। २

**१.** 1,4,5,6,7,11, संयमात्मा । **२.** 1,4,5,6,7,11, संयमात्मा । **३.** 2,8,10, आश्रयो छुं; 1,3,4,5,6,7,11, आश्रयुं छुं । **४.** 1, माता प्रति; 2 थी11, माततात प्रतिं । **५.** 1 हे सांसारिक मातापितरौ, 2 हे माततात । **६.** 2,8, बंधवो, ३ बांधवो । **७.** 2,4,5,7, इति क. सदा; 6 सदा शफ्ट नथी

અર્થ: હે બાંધવો! (ભાઈઓ!) તમારો સંગ-મેળો પ્રવાહથી અનાદિ છે. તમે કેવા છો? અનિયતાત્મા છો એટલે કે અનિશ્ચિત પર્યાયવાળા છો. (જેમ કે) બંધુ તે શત્રુ થાય અને શત્રુ તે બંધુ થાય. એટલા માટે હવે હું નિશ્ચયથી અવિચલિત એક-સ્વરૂપવાળા શીલ, સત્ય, શમ, દમ, સંતોષ વગેરે બંધુઓ(બાંધવો)નો અવિચલિત એકસ્વરૂપપણાંને લીધે હાલ આશ્રય કરું છું. ર

## कांता मे समतैवैका ज्ञातयो मे समक्रियाः । बाह्यवर्गमिति त्यक्त्वा धर्मसंन्यासवान् भवेत् ।। ३ ।।

**बा०- कांता** क० वाल्ही स्त्री । **मे** क० मुझनइ । समतैव क० समता ज । एका क० एक, बीजी स्त्री नथी । **ज्ञातयः** क० सगा । मे क० मुझनइ । समक्रिया क० सरखा आचारना साधु ज सगा, बीजा सगास्युं काम नथी । **बाह्यवर्ग** क० बाह्य परिवार प्रति । **इति** क० इम निश्चय भावइ करीनइ। त्यक्त्वा क० छांडीनइं । धर्मसंन्यासवान् क० धर्म गृहस्थ ऋद्धिप्रमुख औदियक भाव तेहनो। संन्यास क० त्याग तेहवंत । भवेत् क० हुइ । एटलइ औदियकभाव छांडी क्षायोपशिमकभाववंत होइ । ३

અર્થ: મારે એક સમતા જ વહાલી સ્ત્રી છે, બીજી સ્ત્રી નથી. સરખા આચારના સાધુ જ મારાં સગાં છે, બીજાં સગાનું કાંઈ કામ નથી. આમ નિશ્ચયભાવે કરીને બાહ્ય (સાંસારિક) પરિવારને છોડીને, ગૃહસ્થની ઋદ્ધિપ્રમુખ ઔદયિકભાવના ધર્મનો ત્યાગ કરનાર થાય, એટલે ઔદયિકભાવને છોડીને ક્ષાયોપશમિકભાવવાળો થાય. 3

## धर्मास्ताज्याः सुसंगोत्थाः क्षायोपशमिका अपि । प्राप्य चंदनगंधाभं धर्मसंन्यासमृत्तमम् ।। ४ ।।

बा०- धर्मा क० धर्म । त्याज्याः क० छांडवा । सुसंगोत्थाः क० सत्संगथी उपना । क्षायोपशिमका अपि क० क्षा(क्ष)योपशमथी उपना क्षमादिक पणि । प्राप्य क० पामीनइ । चंदनगंधाभं क० बावना-चंदनना गंध सरखो जे। धर्मसंन्यास उत्तमं क० उत्कृष्ट क्षायिकपणा माटिं । ४

ए अतात्त्विक धर्मसंन्यास कहिइं । तात्त्विक धर्मसंन्यास ते क्षपकश्रेणि आठमइ गुणठाणइ आवइ।

उक्तं च "द्वितीयापूर्वकरणे प्रथमस्तात्त्विको भवेत् ।"

१. 1 सन्यास પછીનું લખાણ નથી.

प्रथम अपूर्वकरण सम्यकत्वलाभनुं, बीजुं आठमें गुणठाणे । तिहां प्रथम क० 'प्रथमोक्त धर्मसंन्यास'। तात्विक क० 'पारमार्थिक' । भवेत् क० होइ । 'योगदृष्टि समुच्चय' (श्लो. १०) ग्रंथे एह ज कहइ छइ.

અર્થ: બાવનાચંદનના ગંધ સરખો જે, ક્ષાયિકપણા વડે, ઉત્કૃષ્ટ ધર્મસંન્યાસ છે તેને પ્રાપ્ત કરીને, સત્સંગથી ઉત્પન્ન થયેલા ક્ષાયોપશમિક (એટલે ક્ષયોપશમથી ઉત્પન્ન થયેલા), ક્ષમાદિક ધર્મો પણ છાંડવાયોગ્ય (ત્યજ્વાયોગ્ય) છે. ૪

એ અતાત્ત્વિક ધર્મસંન્યાસ કહેવાય. તાત્ત્વિક ધર્મસંન્યાસ તે ક્ષપકશ્રેિણામાં આઠમે ગુણસ્થાને આવે.

કહ્યું છે કે, "દ્વિતીય અપૂર્વકરણ હોય ત્યાં પ્રથમ તાત્ત્વિક (પારમાર્થિક) હોય."

પ્રથમ અપૂર્વકરણ સમ્યકત્વલાભનું અને બીજું (અપૂર્વકરણ) આઠમા ગુણસ્થાનકનું જાણવું. ત્યાં પ્રથમ એટલે પ્રથમોક્ત ધર્મસંન્યાસ તાત્ત્વિક એટલે પારમાર્થિક હોય. 'યોગદૃષ્ટિ સમુચ્ચય' ગ્રંથમાં એમ જ કહે છે.

## गुरुत्वं स्वस्य नोदेति शिक्षासात्म्येन यावता । आत्मतत्त्वप्रकाशेन तावत्सेव्यो गुरुत्तमः ।। ५ ।।

बा०- गुरुत्वं क० गुरुपणुं । स्वस्य क० पोतानइ । नोदेति क० न उदय पामई । शिक्षासात्म्येन क० ग्रहणासेवनारूप शिक्षाद्वयनइं सम्यक् परिणामइ । यावता क० जेतलइ कालइ । आत्मतत्त्व क० शुद्धात्मस्वरूप तेहनो जे । प्रकाश क० शंसय विपर्यासरिहत बोध तेणइ करीनइ । तावत् क० तेतला काल ताइं । सेव्यः क० सेववो। गुरुत्तमः क० उत्तम ज्ञानोपदेशाचार्य ।

तुम्हारइ प्रसादिं माहरा आत्मानइ गुरुपणुं नावइ, तिहां ताइं सूत्रोक्त विधि तुमारी सेवा करवी इम गुरुस्युं संकेत करवो । ५

અર્થ: જેટલા કાળ સુધીમાં ગ્રહણશિક્ષા અને આસેવનાશિક્ષારૂપ શિક્ષાદ્વયના સમ્યક્ પરિણામે શુદ્ધાત્મસ્વરૂપના જે પ્રકાશ (એટલે કે સંશયરહિત અને વિપર્યાસ-રહિત બોધ) વડે પોતાના(આત્મા)માં ગુરુપશું ઉદય ન પામે તેટલા કાળ સુધી ઉત્તમ જ્ઞાનોપદેશાચાર્ય (ગુરુ) સેવવો.

१. 1 उदय न पामइ । २. कालइ पछी 1 अने 9 भां "स्यें करीनि" शब्दो नथी; 2, 6, 8 "स्यें करीनें; । 3 स्यइ करीनिं

"તમારા પ્રસાદથી મારા આત્મામાં ગુરુપણું (ઉચ્ચતા) ન આવે ત્યાં સુધી સૂત્રોક્ત વિધિથી (મારે) તમારી સેવા કરવી" એમ ગુરુ સાથે સંકેત કરવો.પ

## ज्ञानाचारादयोऽपीष्टाः शुद्ध स्वस्वपदावधि । निर्विकल्पे पुनस्त्यागे न विकल्पो न वा क्रिया ।। ६ ।।

बा०- ज्ञानाचारादयोऽपि क० ज्ञानाचारादिक । इष्टाः क० वांछिया। शुद्धस्वस्व क० पोतापोतानुं । पद तेहनी । अविध मर्यादा इहां ताइं । निर्विकल्पे पुनः क० विकल्परिहतइ तो । त्यागे क० त्यागइ। न विकल्पः क० विकल्प नथी । वा अथवा । न क्रिया क० परिस्पंदादिक क्रिया नथी।

ए शुभोपयोग दशाइं सविकल्प त्यागीनी मर्यादा कही।

ज्ञानाचार प्रतिं इम कहवुं जे, ज्ञानाचार जिहां ताइ ताहरइ प्रसादिं ताहरुं शुद्ध पद केवलज्ञान नावइ, तिहां ताइं ताहरी सेवा करवी । इम दर्शनाचारनी सेवा क्षायिक सम्यक्त्वरूप शुद्ध पद लाभइ ताइं, चारित्राचारनी यथाख्यात चारित्र लाभइ ताइं, तपाचाराचारता चरम<sup>8</sup> शुक्लध्यान लाभ[इ] ताइं, वीर्याचारनी सर्वाचार शुद्धि लाभ[इ] ताइं सेवा करवी । ए शुद्ध संकल्पपूर्वक सर्व क्रिया लेखइ लागइ । संकल्पहीन कर्म फलइ निहं । ६

અર્થ: જ્ઞાનાચારાદિક પણ શુદ્ધ એવા પોતપોતાના પદની મર્યાદા સુધી વાંછવા જેવા (ઇષ્ટ) છે. પરંતુ વિકલ્પરહિત ત્યાગે (ત્યાગની અવસ્થામાં) તો વિકલ્પ નથી અથવા પરિસ્પંદાદિક ક્રિયા પણ નથી.

આ શુભોપયોગદશામાં સવિકલ્પ ત્યાગીની મર્યાદા કહી.

જ્ઞાનાચાર પ્રતિ એમ કહેવું જે, જ્ઞાનાચાર, જ્યાં સુધી તારા પ્રસાદ(કૃપા)થી તારું શુદ્ધ પદ કેવલજ્ઞાન ન આવે ત્યાં સુધી (મારે) તારી સેવા કરવી. એમ દર્શનાચારની સેવા ક્ષાયિક સમ્યકત્વરૂપ શુદ્ધ પદના લાભ સુધી (કરવી), ચારિત્રાચારની સેવા યથાખ્યાત ચારિત્ર સુધી (કરવી), તપાચારની સેવા ચરમ (પરમ) શુક્લધ્યાનના લાભ સુધી, વીર્યાચારની (સેવા) સર્વાચારશૃદ્ધિના લાભ સુધી કરવી.

આ શુદ્ધ સંકલ્પપૂર્વક સર્વ ક્રિયા લેખે લાગે. સંકલ્પહીન કર્મ (ક્રિયા) ફળે નહીં.

१. 2 पोतानुं । २. 2 मां नीचे લખાણ છે. "विकल्परहीत पोतइं थयो तिवारें ज्ञानाचारादिक इष्ट छे तो ह ते त्यागयोग" । ३. 2, 8, 9, 10, 11 त्यागीनी; 3 त्यागीउ 1, 4, 5, 7 त्यागी । ४. 2, 11 नी चरम; 4, 5, 7 तपाचाराचारना चरम; 1, 2 तपाचारना चरम । ५. આ છેલ્લા ફકરાનું લખાણ 3, 8, 9 અને 10 માં આ આઠમા ત્યાગઅષ્ટકના આઠમા શ્લોકના અંતે છે તે ખોટું જણાય છે.

# योगसंन्यासतस्त्यागी योगानप्यखिलांस्त्यजेत् । इत्येवं निर्गुणं ब्रह्म परोक्तमुपपद्यते ।। ७ ।।

बा०- हवइ योगसंन्यास योग रूध्या थकी होइ ते कहइ छइ. श्वोगसंन्यासतः क० योगसंन्यास-थी। त्यागी क० संन्यासनो त्यागी विकास योगनिष क० योगनिइ पणि । अखिलान् क० सर्वनइ । त्याजेत् क० छांडइ । ए योगसंन्यास चौदमइ गुणठाणइ होइ।

उक्तं च "आयोज्यकरणादूर्ध्वं द्वितीय इति तद्विदः।" 'योगदृष्टि समुख्यय',९०

इत्येवं क० इणै प्रकारै । निर्गुणं क० गुणरहित। ब्रह्म क० आत्मस्वरूप । परोक्तं क० परिं कहिउ ते। उपपद्यते क० घटड ।

धर्मसंन्यासस(सं)न्यासइ औपाधिक धर्मयोगनइ विगमइ निर्गुण शब्दनो अर्थ मिलिइं । ७

અર્થ: હવે યોગસંન્યાસ કે જે યોગ રૂંધવાથી હોય છે તે કહે છે. યોગ-સંન્યાસ શરૂ થાય ત્યારે સંન્યાસ(એટલે યોગ રુંધવા)નો ત્યાગી સર્વ યોગોને પણ છાંડે (ત્યજે) છે. આ યોગસંન્યાસ ચૌદમા ગુણસ્થાનક સુધી હોય.

કહ્યું પણ છે કે, "આયોજ્યકરણ પછી બીજો યોગસંન્યાસ હોય છે." આ પ્રકારે બીજા દાર્શનિકોએ કહ્યું તે 'ગુણરહિત' આત્મસ્વરૂપ ઘટે છે.

ધર્મસંન્યાસના ત્યાગથી ઔપાધિક ધર્મયોગના અભાવે (વિગમઇ) નિર્ગુણ શબ્દનો અર્થ મળે છે. ૭

जे वादीओ इम कहइ छइ स्वाभावगुण जाइ ते जूठा। इम तो गुणनइ अभावि गुणीनो अभाव थाइ।

## वस्तुतस्तु गुणैः पूर्णमनन्तैर्भासते स्वतः ।

रूपं त्यक्तात्मनः साधोर्निरभ्रस्य विधोरिव ।। ८ ।। त्यागाष्टकम् ।। ८।। बा०- गुणै क० ज्ञानादि गुणें। वस्तुतस्तु क० परमार्थथी । पूर्णं क० पूरिउ। अनंतैः क० अनंते। भासते क० भासइ छइ । स्वतः क० स्वप्रकाश मर्यादाइं। रूपं क० स्वरूप । त्यक्तात्मनः [साधोः] क० त्यागवंत आत्मा एहवो जे । साधु तेहनुं । निरभ्रस्य विधोरिव क० अभ्ररहित ।

१. 1 ते हिवइ कहैं छै । २. 2 सन्यासी । ३. 1 तजीइ । ४. 2, 11 ते ५७६ त्यागी थयो तेहनें प्रतिभासें सर्वे आत्माना गुण - એવું લખાણ છે. । ५. 1 वादलारहित

चंद्रमानी परिं। आवरण गइं स्वभावगुण प्रगट होइ पणि जाइ नहीं । ८ ए त्यागनुं अष्टक पूरं थयुं। ।। ८।।

અર્થ : જે વાદીઓ એમ કહે કે (આવરણો હટી ગયા પછી) 'સ્વભાવગુણ જાય' તે જૂઠા. એમ કરવા જતાં તો ગુણના અભાવે ગુણીનો અભાવ થાય. (એ વાત નકારતાં અહીં જણાવે છે.)

વાદળારહિત ચંદ્રમાની જેમ જેનો આત્મા ત્યાગવંત છે તેવા સાધુનું સ્વરૂપ પરમાર્થથી અનંત જ્ઞાનાદિ ગુણોથી સ્વપ્રકાશની મર્યાદાએ (પહોંચની અંદર) પૂર્ણ ભાસે છે.

આવરણ જવાથી સ્વભાવગુણ પ્રગટ થાય, પણ જાય નહીં. ૮ એ ત્યાગનું અષ્ટક પૂરું થયું. II ૮ II

# ९ क्रियाष्टकम्

## ज्ञानी क्रियापरः शांतो भावितात्मा जितेंद्रियः। स्वयं तीर्णो भवांभोधेः परं तारियतुं क्षमः ।। १ ।।

**बा०- ज्ञानी** क० सम्यक् ज्ञानवंत् । **क्रियापरः** क० क्रियानइ विषइ तत्पर। **शांतः** क० उपशमवंत। **भावितात्मा** क० भाव्यो छइ आत्मा जेणइ एहवो। **जितेंद्रियः** क० जीत्या छइ इंद्री जेणइ एहवो। स्वयं क० पोतइ। तीर्णः क० तर्यो। भवांभोधेः क० संसारसमुद्र थकी । परं क० पर प्रतिं। तारियतुं क० तारवानइ। क्षमः क० समर्थः । १

અર્થ: સમ્યક્ જ્ઞાનવંત, ક્રિયામાં તત્પર, ઉપશમવંત, આત્માને જેણે ભાવિત કર્યો છે એવો, ઇંદ્રિયોને જેણે જીતી છે એવો જે આત્મા છે તે પોતે સંસારસમુદ્રથી તર્યો છે (અને) બીજાને તારવાને સમર્થ છે. ૧

## क्रियाविरहितं हंत ज्ञानमात्रमनर्थकम् । गतिं विना पथज्ञोऽपि नाप्नोति पुरमीप्सितम् ।। २ ।।

बा०- क्रियाविरहितं क० क्रियारहित एकलुं । हंत इति खेदे । ज्ञानमात्रम् क० ज्ञान केवलुं। अनर्थकं क० मोक्षरूप फल साधवा असमर्थ। गतिं विना क० चरणविहारक्रिया विना। पथजोऽपि क० मार्गनो जाणहार पणि। नाप्नोति क० न पामइं । पुरं क० नगर प्रतिं। इप्सितं क० वांछित। २

અર્થ: અરે! ક્રિયારહિત એકલું જ્ઞાન મોક્ષરૂપ ફળ સાધવાને અસમર્થ છે. માર્ગનો જાણનાર પણ ચરણવિહારક્રિયા (ચાલ્યા) વિના વાંછિત નગરને પામતો નથી (ઇચ્છિત નગરે પહોંચતો નથી.) ર

## स्वानुकूलां क्रियां काले ज्ञानपूर्णोऽप्यपेक्षते । प्रदीपः स्वप्रकाशोऽपि तैलपूर्त्यादिकां यथा ।। ३ ।।

बा०- स्वानुकूलां क० पोताना स्वभावकायनी जे। क्रिया ते प्रति। काले क० अवसिरं। ज्ञानपूर्णोऽपि क० ज्ञानइं पूरो पणि । अपेक्षते क० अपेक्षइ। प्रदीपः क० दीवो । स्वप्रकाशोऽपि

क० पोतइ प्रकाशरूप छइ तो पणि। **तैलपूर्त्यादिकं** क० तैलपूरण क्रिया प्रतिं। **यथा** क० जिम अपेक्षइं, ए दृष्टांत । ३

અર્થ: પૂર્ણ જ્ઞાની પણ અવસરે પોતાના સ્વભાવકાયની (એટલે કે સ્વભાવને પોષક) ક્રિયાની અપેક્ષા રાખે છે. દા.ત. દુષ્ટાંત છે કે જેમ દીવો પોતે પ્રકાશરૂપ છે તો પણ તેલપૂરણ (તેલનું પૂરવું) વગેરે ક્રિયાની અપેક્ષા રાખે છે તેમ. ૩

## बाह्यभावं पुरस्कृत्य ये क्रियां व्यवहारतः । वदने कवलक्षेपं विना ते तृप्तिकांक्षिणः ।। ४ ।।

बा०- बाह्य क० बाहिरली क्रियानो। भावं क० भाव प्रति । पुरस्कृत्य क० आगिल करीनि। ये क० जे। क्रियां व्यवहारतः क० क्रिया व्यवहारथी। वदने क० मुखनइ विषइ । कवलक्षेपं विना क० कोलीओ घाल्या विना। ते क० ते । तृप्तिकांक्षिणः क० तृप्तिना वांछनार छइ । ४

અર્થ: બાહ્ય ક્રિયાના ભાવને આગળ કરીને જેઓ વ્યવહારથી ક્રિયાનો (નિષેધ કરે છે) તેઓ મુખમાં કોળિયો નાંખ્યા વગર તૃપ્તિને વાંછનાર (ઇચ્છનાર) છે. ૪

## गुणवद्बहुमानादेर्नित्यस्मृत्या च सत्क्रिया । जातं न पातयेद् भावमजातं जनयेदपि ।। ५ ।।

बा०- गुणवद्बहुमानादे क० अधिक गुणवंतना बहुमान प्रमुखथी, आदि शब्दथी पापदुगंछा, अतीचारालोचन, देव-गुरु-भिक्त उत्तर-गुणश्रद्धा लीजै। नित्यस्मृत्या क० लीधा नियम प्रिति नित्य संभारवइ करी । च पुनः । सत्क्रिया क० भली क्रिया। जातं क० थया भाव प्रतिं। न पातयेत् क० न पाडइ तथा । अजातं क० न थयो जे । भाव प्रतिं। जनयेदिप क० करइ पणि । ५

#### अत्र गाथा :

"तम्हा णिञ्चसईए बहुमाणेणं च अहिगयगुणंमि । पडिवक्खदुगंछाए परिवाडि आलोयणत्थं च ।। १ ।। तित्थंकर भत्तीए सुसाहुजण पञ्जुवासणया । उत्तरगृणसद्धाए एत्थ सया होइ जइयव्वं ।। २ ।।

१. 1, 4, 5, 7, 11 क्रिया । २. 1, 4, 5, 7, 11 अभाव प्रति । ३. 2 लीधां श्रुतिनइं

एवमसंतो वि इमो जायइ जाओ य न पडइ कयावि । ता एत्थं बुद्धिमया अपमाओ होई कायव्वो ।। ३ ।।"

'श्रावकधर्म विंशिकादौ' गाथा १ थी १८

અર્થ: અધિક ગુણવંતના બહુમાન આદિથી (અહીં 'આદિ' શબ્દથી પાપની દુગંછા (તિરસ્કાર), અતિચારની આલોચના, દેવ-ગુરુની ભક્તિ, ઉત્તરગુણમાં શ્રદ્ધા લેવાના છે) અને લીધેલા નિયમોને નિત્ય સંભારવાથી થતી ભલી ક્રિયા (સત્ક્રિયા) ઉત્પન્ન થયેલા ભાવને ન પાડે અને નહીં ઉત્પન્ન થયેલા ભાવને પણ ઉત્પન્ન કરે છે.પ

અહીં ગાથા :

"તેથી વ્રતનું નિત્ય સ્મરણ, ગુણીજનોનું બહુમાન, વ્રતના પ્રતિપક્ષની જુગુપ્સા (તિરસ્કાર), અતિચારની આલોચના (પાયાશ્ચિત્ત લેવું), તીર્થંકરની ભક્તિ, સુસાધુ પુરુષોની સેવા અને ઉત્તરગુણની શ્રદ્ધા વડે અહીં સદા પ્રયત્ન કરવા યોગ્ય છે. એ પ્રમાણે કરનારને જો ભાવ ઉત્પન્ન ન થયો હોય તો થાય છે અને થયો હોય તો તે કદી પણ પડતો નથી. તેથી બુદ્ધિમાન પુરુષે આના વિષે પ્રમાદનો ત્યાગ કરવો, સાવધાન થવું."

'શ્રાવકધર્મ વિંશિકાદૌ', ગાથા ૧થી ૧૮

## क्षायोपशमिके भावे या क्रिया क्रियते तया । पतितस्यापि तद्भावप्रवृद्धिर्जायते पुनः ।। ६ ।।

**बा०- क्षायोपशिमके भावे** क० क्षायोपशम(मि)[क] भावइ वर्ततां थकां । **या क्रिया** क० तप-संयमानुगत जे क्रिया। क्रियते क० किरइं छइं । तया क० तेणी क्रियाइं । पिततस्यापि क० पिडआनइ पिण । तदभावप्रवृद्धि क० ते भाविक्रियाभावनी वृद्धि । जायते क० थायइ । पुनः क० फरीनइ। ६

र गाथा-

> "खाओवसिमगभावे दढजत्तकयं सुहं अणुट्ठाणम् । पडिवडियं पि हु जायइ पुणो वि तब्भाववुड्डिकरम् ।।"

> > –'પંચાશક' ત્રીજું ગાથા ૩૪ ક

અર્થ: ક્ષાયોપશમિક ભાવમાં વર્તતાં તપ-સંયમને અનુગત (અનુરૂપ) જે ક્રિયા કરાય છે તે ક્રિયાથી પડી ગયેલાને પણ તે ભાવ (ક્રિયાનુગત ભાવ)ની વૃદ્ધિ ફરીથી થાય છે. ક

**१.** 1, 4, 5, 6, 7, 11 क्षायोपशम; 3 क्षयोपशमे । २. 1, 6 માં ગાથા નથી.

ગાથા "ક્ષાયોપશમિક ભાવમાં વર્તતાં દઢ યત્નથી કરેલું શુભ અનુષ્ઠાન પતિતને (પડી ગયેલાને) પણ ફરીથી તે ક્ષાયોપશમિક ભાવની વૃદ્ધિ કરનાર થાય છે." 'પંચાશક', ૩ ગા. ૩૪

## गुणवृद्धयै ततः कुर्यात् क्रियामस्खलनाय वा । एकं तु संयमस्थानं जिनानामवतिष्ठते ।। ७ ।।

बा०- गुणवृद्ध्यै क० गुण वधारवानइ अर्थइ । ततः क० ते माटि । कुर्यात् क० करइं। क्रियां क० क्रिया प्रति। अस्खलनाय क० अणपडवानइ काजिं । वा अथवा। एकं तु क० एक तो। संयमस्थानं क० संयमनुं स्थान । जिनानां क० केवलीनई । अवितष्टते क० थिर रहइ। ७

અર્થ: તે માટે ગુણ વધારવાને અર્થે અથવા (જે ભૂમિકાએ હોય તે ભૂમિકાથી) નીચે નહીં પડવાને કાજે ક્રિયા કરવી જોઈએ. એક સંયમનું સ્થાન તો કેવલીને (કેવલજ્ઞાનીને) વર્તતું હોય છે. ૭

## वचोऽनुष्ठानतोऽसंगक्रियासंगतिमंगति ।

सेयं ज्ञानक्रियाऽभेदभूमिरानंदिपच्छला ।। ८ ।। क्रियाष्टकम् ।। ९।। ब्रावाष्टकम् । असंगक्रिया क० निर्विकल्प समाधिलक्षण असंगक्रिया। संगतिमंगित क० योग्यता प्रतिं पृहचइं। सेयं क० ते एँ। ज्ञानिक्रियाऽभेदभूमिः ज्ञानिक्रियाना अभेदनी भूमिका, जे माटिं असंगरूप भाविक्रिया शुद्धोपयोग शुद्धवीर्योह्णासतादात्म्य धरइ छइ, केहवी छईँ ? आनंदिपच्छला क० स्वाभाविकानंदामृतरसइ आर्द्र छईँ । ८

ए क्रियाष्टक पूरुं थयुं ।। ९ ।।

અર્થ: (સાધક) વચનઅનુષ્ઠાનથી નિર્વિકલ્પ સમાધિસ્વરૂપની અસંગક્રિયાની યોગ્યતાએ પહોંચે છે. તે આ જ્ઞાન (અને) ક્રિયાની અભેદરૂપ ભૂમિ છે. તે ભૂમિ કેવી છે? સ્વાભાવિક આનંદના અમૃતના રસથી આર્દ્ર (ભીંજાયેલી) છે. અસંગરૂપ ભાવથી રસાયેલી ક્રિયા શુદ્ધ ઉપયોગ (જ્ઞાન) અને શુદ્ધ વીર્યોલ્લાસના તાદાત્મ્યરૂપ છે, તેથી અહીં જ્ઞાન અને ક્રિયા વચ્ચે અભેદ કહ્યો છે. ૮

આ ક્રિયાષ્ટક પૂરું થયું ॥ ૯ ॥

१. 1 जिनकेवलीनइं। २. 4, 5, 7, 10, 11 पिच्छिला। ३. 1, 2, 8, 9, 10, 11 ते ए; 3 ते ।

 ४. 4, 5, 7, 9 केहवा छै; 6 भां आ शिष्टो नथी. । ५. 1 छइ भूमि

## १० तृप्यष्ठकम्

## पीत्वा ज्ञानामृतं भुक्त्वा क्रियासुरलताफलम् । साम्यातांबुलमास्वाद्य तृप्तिं याति परां मुनिः ।। १ ।।

बा०- पीत्वा क० पीनइ। ज्ञानामृतं क० ज्ञानरूप जे अमृत ते प्रति। भुक्त्वा क० खाइनइ, स्या प्रति? क्रियासुरलताफलं क० क्रिया रूपणी जे कल्पवेलि तेहना फल प्रति। साम्य क० समता परिणाम ते रूप जे। तांबूल ते प्रति। आस्वाद्य क० चाखीनइं । तृप्तिं क० तृप्ति प्रति। याति क० पांमइ। परां क० उत्कृष्टी। मुनिः क० महासाधुः । १

અર્થ: જ્ઞાનરૂપ જે અમૃત છે તે પીને, ક્રિયા રૂપ જે કલ્પવેલી છે તેનું ફળ ખાઈને, સમતા-પરિણામરૂપ જે તાંબૂલ છે તે ચાખીને (માણીને) મહાસાધુ ઉત્કૃષ્ટ તૃપ્તિ પામે છે.૧

## स्वगुणैरेव तृप्तिश्चेदाकालमविनश्वरी । ज्ञानि(नी)नो विषयैः किं तैर्यैर्भवेत्तुप्तिरित्वरी ।। २ ।।

बाo- स्वगुणैरेव क० पोताना जे ज्ञान-दर्शन-चारित्र गुण तेणें ज करीनइ । तृप्ति क० तृप्ति। चेत् क० जो होइ । आकालं क० सदा कालं। अविनश्वरी क० विनाशशील निहं एहवी। ज्ञानि(नी)नः क० ज्ञानी पुरुषनइ । विषयैः क० विषये करी। किं क० स्युं थाइ? तैः क० तेणइ। यैः क० जे विषइं । भवेत् क० होइ । तृप्तिः क० तृप्ति । इत्वरी क० थोडा कालनी । २

અર્થ: જ્ઞાની પુરુષને જો પોતાના જ્ઞાન, દર્શન, ચારિત્રરૂપ ગુણો વડે જ સદાકાળ, વિનાશશીલ નહીં એવી તૃપ્તિ હોય, તો જે વિષયોથી થોડા કાળની તૃપ્તિ થાય તે (વિષયો)થી શું થાય? (અર્થાત્ કાંઈ ન થાય.) ર

या शांतैकरसास्वादाद् भवेत् तृप्तिरतींद्रिया । सा न जिहवेंद्रियद्वारा षड्रसास्वादनादपि ।। ३ ।।

बा०- या क० जे । शांतैकरसास्वादाद् क० शांतरूप जे एक अद्वितीय रस तेहनो जे

१. 1 साधु । २. 2, 11 सदाकािलं । ३. 8 जेहने विषइं। ४. 1 थोडी

आस्वाद-चाखवुं, तेहथी। भवेत् क० थाइ । तृप्तिः क० तृप्ति । अतींद्रिया क० इंद्रियनइ अगोचर केवल अनुभवगम्य। सा क० ते । न क० न होइ । जिह्नेंद्रियद्वारा क० जिह्नेंद्रियनइ द्वारइ करीनइ। षड्रसास्वादनादिप क० छ रसना आस्वाद चाखवा थकी पणि। बीजी सर्व तृप्तिथी ज्ञानतृप्ति अधिकी देखाडी। ए व्यतिरेकालंकार। ३

અર્થ : નાંતરૂપ જે એક અદિતીય રસ છે તેના આસ્વાદવાથી (ચાખવાથી) ઇંદ્રિયને અગોચર અને કેવળ અનુભવગમ્ય જે તૃપ્તિ થાય છે તે જિહ્વાઇંદ્રિય દ્વારા પડ્રસના આસ્વાદવાથી (ચાખવાથી) પણ થતી નથી. બીજી સર્વ તૃપ્તિથી જ્ઞાનતૃપ્તિ અધિક દેખાડી એ વ્યતિરેક અલંકાર છે. 3

## संसारे स्वप्नवन्मिथ्या तृप्तिस्यादाभिमानिकी । तथ्या तु भ्रांतिशून्यस्य साऽऽत्मवीर्यविपाककृत् ।। ४ ।।

बा०- संसारे क० संसारमाहिं। स्वप्नवत् क० स्वप्नमाहि मोदक खाधा, दीठा तेथी तृप्ति न थाइं। मिथ्या क० जूठी । तृप्ति क० तृप्ति । स्यात् क० होइ । आभिमानिकी क० अभिमानिसद्ध एटलइ मानी लीधी । तथ्या तु क० साची । भ्रांतिशून्यस्य क० मिथ्याज्ञानरिहत जे सम्यक्दृष्टि तेहनइ। सा क० तृप्ति। आत्मवीर्यविपाककृत् क० आत्मानुं जे वीर्य तेहनो जे विपाक क० परिपाक तेहनी करणहार। तृप्तिलक्षण वीर्यपृष्टि छइ । ४

અર્થ: જેમ સ્વપ્નમાં મોદક (લાડુ) ખાધા કે દીઠા તેથી તૃપ્તિ ન થાય, તેમ સંસારમાં અભિમાનસિદ્ધ એટલે માની લીધેલી જૂઠી તૃપ્તિ હોય છે. સાચી તૃપ્તિ તો મિથ્યાજ્ઞાનરહિત જે સમ્યગ્ દૃષ્ટિ છે તેને [હોય છે]. તે સાચી તૃપ્તિ આત્માના વીર્યનો વિપાક એટલે પરિપાક (પૃષ્ટિ) કરનારી હોય છે. તૃપ્તિનું લક્ષણ વીર્યની પૃષ્ટિ છે. ૪

## पुद्गलैः पुद्गलास्तृप्तिं यांत्यात्मा पुनरात्मना । परतृप्तिसमारोपो ज्ञानिनस्तन्न युज्यते ।। ५ ।।

**बा०- पुद्रलै:** क० पुद्रले करीनइ । **पुद्रला:** क० पुद्रलस्कंध । **तृप्तिं** क० तृप्ति, जे उपचयलक्षण ते प्रति । **यांति** क० पामइ छइ । **आत्मा** क० आत्मा । **पुन:** क० वली । **आत्मना** क० आत्मगुण परिणामइं जे तृप्ति पांमइ । **परतृप्ति** क० पुद्रलनी तृप्ति, तेहनो । समारोप क०

१. 2 आस्वादवाः 1 चाखवा । २. 1 आत्मवीर्यनो परिपाक । ३. 2, 4, 5, 7, 8, 9, 11 'आत्मा क० आत्मा पुनः क० वली"- आटसा शબ्दो नथी. । ४. 1 तृप्तिनो

आत्मामांहिं उपचार। **ज्ञानिनः** क० अभ्रांत ज्ञानवंतनई । तत् क० ते कारणथी । न युज्यते क० न घटइ। परनो धर्म परमां आरोपइ ते सम्यक् ज्ञानी किम कहई ? ५

અર્થ: પુદ્દગલસ્કંધ પુદ્દગલના ઉપચય(સંગ્રહ, ગ્રહણ)થી તૃપ્તિ પામે છે. વળી આત્મગુણપરિણામથી આત્મા તૃપ્તિ પામે છે. તેથી પુદ્દગલની તૃપ્તિનો આત્મામાં ઉપચાર (સમારોપ) અભ્રાંત જ્ઞાનવંતને ઘટતો નથી. પર(અન્ય)નો ધર્મ પર(અન્ય)માં આરોપે તે સમ્યક્ જ્ઞાની કેમ કહેવાય? પ

## मधुराज्य महाशाकाग्राह्ये बाह्ये च गोरसात् । परब्रह्मणि तृप्तिर्या जनास्तां जानतेऽपि न ।। ६ ।।

(નોંધઃ આ શ્લોકમાં પહેલી લીટીના બે અર્થ છે અને તે બંને અર્થ 'પરબ્રહ્મ'ને સંગતછે.)

बा०- मधुराज्य क० मिठुं जे राज्य तिहां । महा क० मोटा । [आशाक क०] आस्या छइ जेहनइ एहवइ पुरुष । अग्राह्य अप्राप्य एहवइ तथा । बाह्ये च पुनः बाहिर। गोरसात् क० वाणीना रसथी। परब्रह्मणि क० परब्रह्मनइ विषइ । तृप्ति क० तृप्ति। या क० जे । जना (नाः) क० लोक। तां क० ते तृप्ति प्रतिं । जानतेऽपि न जाणता पणि नथी तो पामइ किहांथी?

[बीजो अर्थ] भोजनादिकमांहि जे तृप्ति छइ ते मधुर जे । आज्य क० घृत अनि । महा मोटा जे । शाक तेणइ। ग्राह्म छइ अनि गोरसथी बाह्म नथी । "भोजने व्यंजनोपेते को रसो गोरसोज्झिते" इति वचनात् । परब्रह्म तो गोरस जे वाग् तेथी बाह्म छइ । "यतो वाचो निवर्तन्ते अप्राप्य मनसा सह" इति वेदवचनात्। "अपयस्स पयं नित्थ" ('आचारांगसूत्र', अ० ५, उ० ६) इत्यादि सिद्धांतवचनाञ्च। ए बे अर्थ व्यतिरेकालंकार ।

ए छठा श्लोकनो बीजो अर्थ छे। ६

અર્થ-૧ : જે પુરુષને મીઠાં-મધુર રાજ્યની મોટી આશાઓ છે તેવા પુરુષથી અગ્રાહ્ય-અપ્રાપ્ય અને વાણીના રસથી (વાણીવિલાસથી) બહાર એવા પરબ્રહ્મના વિષયમાં જે તૃપ્તિ છે તેને લોકો જાણતા સુદ્ધાં નથી, તો પામે તો ક્યાંથી?

१. 1 ज्ञानवंत पुरुषने। २. 2 ज्ञान किम कहें। ३. 2, 6, 9 महामोटी आस्या छें जेहनें एहवें पुरुषें। ४. 1, 4, 5, 7 "बाह्य नथी" આટલા શબ્દો નથી । ५. 11 वाग्विलास । ६. 1 2 अने 11 मां आ બીજો અર્થ આપ્યો છે તેની પહેલા નીચેનું લખાણ છે.

<sup>&</sup>quot;साकर घृत मोटा साक च पुन गोरसना रस दहींदूधादिक बाह्य वस्तु थकी तृप्ति पामीने तृप्ति मानें छे, पण लोक परम ब्रह्मनी तृप्ति नथी जाणतो.। ७. २, ४, ५, ६, ७, १, ११ मां आ क्षीटी नथी.

અર્થ-२ : ભોજનાદિમાં જે તૃપ્તિ છે તે મધુર (મિષ્ટ) આજ્ય (ઘી) અને મહા(૨જવાડી)શાકથી ગ્રાહ્ય છે અને (गोरसात्) દૂધ-દહીં વગેરેથી બાહ્ય નથી. (એટલે કે દૂધ વગેરેનો સમાવેશ કરે છે.) (એવા નિમિત્તે જે ભોજનરસની તૃપ્તિ અનુભવાય છે તેનાથી પણ પરબ્રહ્મની તૃપ્તિ ચઢિયાતી છે તે આ બીજા અર્થમાં દર્શાવ્યું છે.)

"भोजने व्यञ्जनोपेते को रसो गोरसोज्झिते।" અર્થાત્ "શાકાદિથી યુક્ત પણ ગોરસ (દૂધ-દહીં વગેરે) વિનાના ભોજનમાં શો રસ છે?" એમ વચન છે. પરબ્રહ્મ તો गोरस એટલે વાણીથી બાહ્ય છે.

"यतो वाचो निवर्तन्ते अप्राप्य मनसा सह।" એટલે "જ્યાંથી મનસહિત વાણી પાછી ફરે છે એટલે કે એ બંનેથી અપ્રાપ્ય છે" એ વેદવચન છે. "अपयस्स पयं नित्य।" અર્થાત્ "વર્ણાદિ અવસ્થારહિત આત્માના સ્વરૂપને કહેવા માટે કોઈ પદ પણ સમર્થ નથી." ઇત્યાદિ સિદ્ધાંત વચનથી જાણી લેવું.

આ બંને અર્થ પરત્વે સમગ્ર શ્લોકમાં વ્યતિરેક અલંકાર છે. ક

# विषयोर्मि विषोदगारः स्यादतृप्तस्य पुद्गलैः । ज्ञानतृप्तस्य तु ध्यानसुधोद्गारपरंपरा ।। ७ ।।

बा०- विषयना जे । उर्मि क० कल्लोल ते रूप जे । विष क० जहर तेहनो । उद्गार माठा ओडगार। स्यात् क० थाइ । अतृप्तस्य अतृप्तानइ । पुद्गलैः क० पुद्गलै करीनइ। ज्ञानतृप्तस्य तु ज्ञानइ तृप्तनइ तो । ध्यानरुप । सुधा क० अमृत तेहना । उद्गारनी परंपरा थाइ।

बहु पुद्रलभोजन ते विषभोजन छइ । तेहथी विषयविषाजीर्णइ माठा ओडगार आवइ। ज्ञानामृतभोजीनिं महातृप्तिवंतनइ ते ध्यानरूप अमृतोद्गार ज आवइ । ए महातृप्ति लक्षण. ७

અર્થ: પુદ્ગલો વડે અતૃપ્તને વિષયના કલ્લોલરૂપી ઝેરના માઠા ઓડકાર થાય છે. જ્ઞાનથી તૃપ્તને તો ધ્યાનરૂપ અમૃતના ઓડકારની પરંપરા થાય છે.

બહુ પુદ્ગલભોજન તે વિષભોજન છે. તેથી વિષયરૂપી વિષના અજીર્ણથી માઠા ઓડકાર આવે છે. જ્ઞાનામૃતભોજી મહાતૃપ્તિવંતને તો ધ્યાનરૂપ અમૃતના ઓડકાર જ આવે. એ મહાતૃપ્તિનું લક્ષણ છે. ૭ सुखिनो विषयातृप्ता नेद्रोपेंद्रादयोऽप्यहो ।

भिक्षुरेकः सुखी लोके ज्ञानतृप्तो निरंजनः ।। ८ ।। तृप्त्यष्टकम् ।।१०।। बा०- सुखिन क० सुखिआ । विषयातृप्ता क० विषयना अतृप्तवंता । न क० निह। इंद्रोपेंद्रादयोऽपि क० इंद्र, गोविंद प्रमुख पणि। अहो आश्चर्य। भिक्षः क० भिखः । एकः क० एक। सुखी क० सुखीओ। लोके क० चौद राजलोकमाहि । ज्ञानतृप्तः क० ज्ञानइ तृप्तो। निरंजनः क० अंजनरिहत, कर्ममिलिनतारूप अंजनरिहत । ८

ए तृप्तिनुं अष्टक पूरुं थयुं ।। १०।।

અર્થ: વિષયથી અતૃપ્ત ઇંદ્ર, ગોવિંદ (કૃષ્ણ) વગેરે પણ સુખી નથી એ આશ્ચર્ય છે. ચૌદ રાજલોકમાં જ્ઞાનથી તૃપ્ત, (અને) નિરંજન એટલે અંજન કહેતા મલિનતા-રૂપ અંજનથી રહિત એક ભિક્ષુ (સાધુ) સુખી છે. ૮

આ તૃપ્તિનું અષ્ટક પૂરું થયું. 11 ૧૦ 11

**१.** 1, 2, 9 अतृप्ताः 6 अतृप्ता थकाः 8, 11 अतृप्तना । **२.** 9 साधु । **३.** 6 अंजनरिहत कर्ममिलिनतारूप अंजन-रिहतः 3 अंजन कर्ममिलिनतारिहतः 2 अंजनरिहतः 11 अंजनरिहत कर्ममिलिनतारिहत

# ११ निर्लेपाष्टकम्

#### संसारे निवसन् स्वार्थसज्जः कज्जलवेश्मिन । लिप्यते निखिलो लोको ज्ञानसिद्धो न लिप्यते ।। १ ।।

**बा०- संसारे** क० संसारमांहि । **निवसन्** क० वसतो । स्वार्थसद्भः क० पोताना अर्थमांहिं साजो<sup>९</sup>, संसार केहवो छइ? कज़लवेश्म काजलनुं घर, तेहमा<sup>3</sup>। **लिप्यते** क० लिंपाइ छइ । **निखिल** क० सघलो। **लोक** क० लोक। ज्ञानसिद्धः क० ज्ञाने करी सिद्ध छइ ते पुरुष। न लिप्यते क० नथी लिप्पतो। १

અર્થ: સંસાર કેવો છે? કાજળના ઘર જેવો. આ સંસારમાં વસતો પોતાના અર્થમાં સાજો એટલે કે પોતાના સ્વાર્થમાં ડૂબેલો સઘળો લોક લેપાય છે, [પણ] જ્ઞાનથી જે સિદ્ધ છે તે પુરુષ લેપાતો નથી. ૧

# नाहं पुद्गलभावानां कर्ता कारियताऽपि च न । नानुमंतापि चेत्यात्मज्ञानवान् लिप्यते कथम् ।। २ ।।

**बा०- न** क० निर्हं। **अहं** क० हूं। **पुद्रलभावानां** क० पुद्गली भावनो। **कर्ता** क० करणहार। **कारियता** क० करावनार<sup>४</sup>। च क० पुनः। न क० नहीं। न क० नहीं। अनुमंताऽपि च क० अनुमोदनार पणि। **इत्यात्मज्ञानवान्** क० एहवा आत्मज्ञानवंत । **लिप्यते** क० लिपाइ । कथम् क० किम? २

અર્થ : હું પૌદ્ગલિક ભાવોનો કરનાર નથી, કરાવનાર નથી અને અનુમોદન કરનાર પણ નથી એવા આત્મજ્ઞાનવાળો (કર્મથી) કેમ લેપાય? ર

#### लिप्यते पुद्गलस्कंधो न लिप्ये पुद्गलैरहम् । चित्रव्योमांजनेनेव ध्यायन्निति न लिप्यते ।। ३ ।।

**बा०- लिप्यते** क० लिपाइं संक्रमादि उपचयइ । **पुद्रलस्कंधो** क० पुद्रलनो स्कंध। **न लिप्यते** (लिप्ये) क० न लिपाउ हुं । **पुद्रलैः** क० पुद्रले करी । अहं क० हुं । चित्रव्योम क० चित्रामनुं आकाश। अंजनेनेव क० जिम अंजनइ करीनें । ध्यायन् क० ध्यातो। इति क० इम । न लिप्यते क० न लिपाइ । ३

१. 6 साचो। २. 1, 6 'संसार केहवो छइ' આ शબ्દो नथी. । ३. 1 काजलना घरमांहि। ४. 6 करावणहार। ५. 2, 6 एहवा आत्मज्ञानवंत; 4, 7 आत्मा शमवंत ज्ञानवंत; 3 आत्म शमवंत ज्ञानवंत

અર્થ: પુદ્ગલનો સ્કંધ પુદ્ગલો વડે સંક્રમાદિ ઉપચયથી (એટલે કે સંક્રમણ વગેરે ઉમેરાથી) લેપાય છે. જેમ ચિત્રામણું આકાશ અંજનથી લેપાતું નથી, તેમ હું (પુદ્ગલોથી) લેપાતો નથી, એમ ધ્યાન કરતો આત્મા લેપાતો નથી. ૩

## लिप्तताज्ञानसंपातप्रतिघाताय केवलम् । निर्लेपज्ञानमग्नस्य क्रिया सर्वोपयुज्यते ।। ४ ।।

**बा०- लिप्तता**नुं जे । ज्ञान तेहनो । संपात क० व्युत्थानदशाइ व्यवहारभावनाथी आववुं तेहनो। प्रतिघात क० निवारण तेहनइ काजि । केवलं क० केवल । निर्लेपज्ञाननइं विषइं। मग्न क० धारारूढ तेहनइ। क्रिया जे आवश्यकादिक। [सर्व क० सर्व] । उपयुज्यते क० कामि आवइ।

अत एव ध्यानारूढनइ आवश्यकादि क्रिया नथी<sup>®</sup>। शुद्धात्मध्यानधारा पडता राखवानइ ज<sup>®</sup> क्रियालंबन कही छइ<sup>®</sup>। ४

અર્થ: નિર્લેપજ્ઞાનના વિષયમાં ધારારૂઢને (એટલે કે 'આત્મા નિર્લેપ છે' એવા જ્ઞાનમાં જ રચ્યાપચ્યા રહેનાર મગ્નને) બધી આવશ્યકાદિ ક્રિયાઓ કેવળ લિપ્તતાના જ્ઞાનના (એટલે કે 'આત્મા કર્મથી લિપ્ત છે' એવા જ્ઞાનના) સંપાત (એટલે આગમન)ના વ્યુત્થાન(એટલે સમાધિમાંથી ઉઠવાની દશામાં વ્યવહારભાવનાથી આવવું તે)ના નિવારણને માટે (એટલે કે રોકવા માટે) કામ આવે છે.

એટલે જ ધ્યાનારૂઢને આવશ્યકાદિ ક્રિયાઓ નથી, પણ શુદ્ધ આત્મધ્યાનની ધારામાં અવરોધ આવે ત્યારે [ફરીથી ધ્યાનધારાનું અનુસંધાન કરવા માટે વચગાળામાં] ક્રિયાનું આલંબન લેવાનું કહ્યું છે. ૪

# तपःश्रुतादिना मत्तः क्रियावानिप लिप्यते । भावनाज्ञानसंपन्नो निःक्रियोपि न लिप्यते ।। ५ ।।

**बा०- तपश्रुतादिना** क० तपश्रुतप्रमुखइ। **मत्त** क० मदवंत। **क्रियावानपि** क० क्रियावंत पणि। **लिप्यते** क० लिपाइ कर्मइ। **भावनाज्ञान** क० तत्त्वज्ञान तेणइ। **संपन्न** क० संपूर्ण। **नि:क्रियोपि** क० क्रियारिहत पणि। **न लिप्यते** क० न लिपाइ। ५

**१.** 1, 4, 5, 6, 7 तथा। **२.** 1, 4, 5, 7 राखवीनइं जे। **३.** 2, 11 ज्ञानने प्राप्तिनी हणणहारी केवल एक लिप्तता ज छे. संसारमधे मग्नताई मुर्च्छा जिहांतां[इ] रहे तिहांताइ ज्ञान नावें, इति भावार्थः

અર્થ: તપ, શ્રુત વગેરેથી મદવંત એટલે અભિમાનવાળો ક્રિયાવંત પણ (ક્રિયા કરતો હોવા છતાં પણ) કર્મથી લેપાય છે. ભાવનાજ્ઞાન એટલે તત્ત્વજ્ઞાનથી સંપૂર્ણ હોય, પણ ક્રિયારહિત હોય તો પણ તે લેપાતો નથી. પ

## अलिप्तो निश्चयेनात्मा लिप्तश्च व्यवहारतः । शुध्यत्यलिप्तया ज्ञानी क्रियावान् लिप्तया दृशा ।। ६ ।।

बाo- अिलप्तः क० नथी लिंपाणो। निश्चयेन क० निश्चयनयइं करी। आत्मा क० जीर्व। लिप्तः क० लिंपाणो । च क० पुनः। व्यवहारतः क० व्यवहारनयथी। शुध्यति क० शुद्ध थायइ। अिलप्तया क० अिलप्त दृष्टिं । ज्ञानी क० ज्ञानयोगी शुद्ध ध्यानथी । क्रियावान् क० क्रियावंत। लिप्तया दृशा क० लिप्त दृष्टिं शुद्ध थाइ । लेप टालवा अभ्यासनइ अवलंबइ छइ । ६

અર્થ: નિશ્ચયનયથી જીવ લેપાયેલ નથી (એટલે કે આત્મા કર્મથી બંધાયેલ નથી) અને વ્યવહારનયથી લેપાયેલ છે (એટલે કર્મથી બંધાયેલ છે). જ્ઞાનયોગી અલિપ્ત દિષ્ટિથી અર્થાત્ શુદ્ધ ધ્યાનથી શુદ્ધ થાય છે (અને) લિપ્ત દિષ્ટિથી (યુક્ત જીવ) ક્રિયાવંત [બનતો] શુદ્ધ થાય છે. અર્થાત્ લેપ ટાળવા અભ્યાસને અવલંબે છે, એટલે વારંવારનો પ્રયત્ન કરે છે. ક

## ज्ञानक्रियासमावेशः सहैवोन्मीलने द्वयोः । भूमिकाभेदतस्त्वत्र भवेदेकैक मुख्यता ।। ७ ।।

बा०- ज्ञानिक्रयानो। समावेश क० एकीभाव ते। सहैव क० साथि ज। उन्मीलने क० उघाडवइ। द्वयोः क० बे दृष्टिनइ। भूमिकाभेदतः गुणस्थानभूमिना भेदथी। तु पुनः। अत्र क० ज्ञानिक्रयामां। भवेत् क० होइ। एकैकमुख्यता क० एक एकनुं मुख्यपणुं। ध्यानदशाइ ज्ञान मुख्य, व्यवहारदशाइ क्रिया मुख्य। ७

અર્થ: બંને દૃષ્ટિ સાથે જ ઉઘડતા (અર્થાત્ બંનેના સાથે પ્રગટનને કારણે) જ્ઞાન અને ક્રિયાનો એકીભાવ (એકતા) હોય છે, પણ ગુણસ્થાનકરૂપ ભૂમિકાના ભેદથી અહીં જ્ઞાન અને ક્રિયામાં એક એકનું મુખ્યપણું હોય છે. ધ્યાનદશામાં જ્ઞાન મુખ્ય અને વ્યવહારદશામાં ક્રિયા મુખ્ય હોય છે. ૭

१. 1 जीव ते आत्मा कहाइ । २. 1 ध्यानदशाइ; 3 ध्यानदिशाइ

सज्ञानं यदनुष्ठानं न लिप्तं दोषपंकतः ।

शुद्धबुद्धस्वभावाय तस्मै भगवते नमः ।। ८ ।। निर्लेपाष्टकम् ।। १ ।। विर्लेपाष्टकम् ।। १ ।। विर्लेपाष्टकम् ।। १ ।। विर्लेपाष्टकम् ।। १ ।। विर्लेपाष्टकम् । न लिप्तं क० न लिपाणुं। दोषपंकतः क० दोषरूप कचरा थकी । शुद्ध क० निर्मल। बुद्ध क० टंकोत्कीर्ण ज्ञानरूप। स्वभाव छइ जेहनो। तस्मै क० तेहनइ । भगवते क० भगवंतनइ। नमः क० नमस्कार हो। ८

ए निर्लेपकनुं अष्टक पूरुं थयुं ।। ११ ।।

અર્થ: જેનું જ્ઞાનસહિત અનુષ્ઠાન (ક્રિયા) દોષરૂપ કચરાથી લેપાયેલ નથી એવા શુદ્ધ એટલે નિર્મળ, બુદ્ધ એટલે ટંકોત્કીર્ણ જ્ઞાનરૂપ સ્વભાવ જેનો છે એવા તે ભગવંતને નમસ્કાર હો. ૮

એ નિર્લેપકનું અષ્ટક પૂરું થયું. ॥ ૧૧ ॥

# १२ निस्पृहाष्टकम्

## स्वभावलाभात्किमपि प्राप्तव्यं नावशिष्यते । इत्यात्मैश्चर्यसंपन्नो निःस्पृहो जायते मुनिः ।। १ ।।

**बा०- स्वभावलाभात्** क० आत्माना स्वभावनी प्राप्ति थकी । **किमपि** क० कांइइं । **प्राप्तव्यं** क० पामवुं । **नावशिष्यते** क० थाकतुं बाकी नथी । **इति** क० ए प्रकारि । **आत्मैश्चर्यसंपन्नः** क० आत्मानी प्रभुताइं पूरो । **निस्पृहः** क० स्पृहारहित । **जायते** क० थाइ । **मुनिः** क० साधु । १

અર્થ : આત્માના સ્વભાવની પ્રાપ્તિથી બીજું કાંઈ પામવાનું (મેળવવાનું) બાકી રહેતું નથી. એ રીતે આત્માના ઐશ્વર્ય એટલે પ્રભુતાથી પૂરો મુનિ (સાધુ) સ્પૃહારહિત થાય છે. ૧

संयोजितकरैः के के प्रार्थ्यन्ते न स्पृहावहैः । अमात्रज्ञानपात्रस्य निःस्पृहस्य तृणं जगत ।। २ ।।

बा०- संयोजितकरै: क० जोडया छइ हाथ जेणइ एहवें । के के क० कुंण कुंण । प्रार्थ्यंते न क० न मागीइ दातार पुरुष । स्पृहावहै: लालचिवंत पुरुषे, अपितु सर्वइं पुरुष याचिइ । अमात्रज्ञानपात्रस्य क० मात्रारिहत ज्ञाननो पात्र-भाजन जे साधु । नि:स्पृहस्य क० लालचिरिहत तेहनें । तृणं क० तृणुं छइ। जगत् क० सर्व जगत । २

गाथा-

"तिणसंथारिनसन्नो मुनिवरो भट्ठरागमयमोहो । जं पावइ मुत्तिसुहं कत्तो तं चक्कवट्टी वि ।।

અર્થ: જેણે હાથ જોડ્યા છે એવા સ્પૃહાવાળા પુરુષો કોની કોની પાસે પ્રાર્થના કરતા નથી (માંગતા નથી)? અર્થાત્ સૌ દાતા પુરુષ પાસે માંગે છે. માત્રારહિત એટલે અપરિમિત જ્ઞાનના પાત્ર એવા નિઃસ્પૃહ મુનિને તો સર્વ જગત્ તૃણવત્ છે. ર

**१.** 2 प्राप्तव्यं; 3, 4, 5, 7, 8, 9, 10, 11 प्राप्तव्युं। **२.** 6 लालचवंत । **३.** 1 तृण सम जग छइ

ગાથા : "તૃણના સંથારા ઉપર બેઠેલા અને જેણે રાગ, મદ અને મોહનો નાશ કર્યો છે એવા મહામુનિ જે મુક્તિ-નિઃસ્પૃહતાનું મહાસુખ પામે છે તેને ચક્રવર્તી પણ ક્યાંથી પામે?"

## छिंदंति ज्ञानदात्रेण स्पृहाविषलतां बुधाः । मुखशोषं च मुच्छां च दैन्यं यच्छति यत्फलम् ।। ३ ।।

बा०- छिंदंति क० छेदइ छइं । ज्ञानदात्रेण क० ज्ञानरूपदातरडइ । स्पृहा क० लालचे ते रूप जे । विषलतां क० विषनी वेलि ते प्रतिं । बुधाः क० अध्यात्मना जाण पंडित । मुखशोषं क० मुहनुं सूकावुं ते प्रतिं । मूर्च्यां क० मुंझावुं । च पुनः। दैन्यं क० दीनपणुं । यच्छिति क० देइ छइ । यत्फलम् क० जे स्पृहा-विषलतानुं फल<sup>3</sup> । ३

અર્થ: અધ્યાત્મના જાણકાર પંડિતો જ્ઞાનરૂપ દાતરડા વડે સ્પૃહા એટલે લાલચરૂપ વિષલતા એટલે વિષની વેલીને છેદે છે. આ સ્પૃહારૂપ વિષલતાનાં ફળ મોંનું સુકાવું, મૂર્ચ્છા એટલે મૂંઝાવું (કે આસક્તિ) અને દીનપશું છે. ૩

#### निःकाशनीया विदुषा स्पृहा चित्तगृहाद् बहिः । अनात्मरतिचांडालीसंगमंगीकरोति या ।। ४ ।।

बा०- नि:काशनीया क० काढवी । विदुषा क० पंडितइ । स्पृहा क० वांछा । चित्तगृहात् क० चित्तरूप घरथी । बिहः क० बाहिर । अनात्मरित क० आत्मिवरुद्ध पुद्गलनी रित ते रूप जे। चांडाली तेहनो । संग<sup>3</sup> क० सहवास ते प्रति । अंगी करोति क० आदरइ छइ । या क० जे । ४

અર્થ: જે સ્પૃહા એટલે વાંછા આત્મવિરુદ્ધ પુદ્ગલની રતિરૂપ ચાંડાલીનો સહવાસ આદરે છે (કરે છે), તે સ્પૃહાને પંડિતે ચિત્તરૂપ ઘરથી બહાર કાઢવી. ૪

#### स्पृहावंतो विलोक्यंते लघवस्तृणतूलवत् । महाश्चर्यं तथाप्येते मज्जंति भववारिधौ ।। ५ ।।

**बा०- स्पृहावंत:** क० लालचिवंत । **विलोक्यंते** क० देखीइ छइ । **लघव:** क० हलुआ । **तृणतूलवत्** क० तृण अनि अर्कतूल तेहनी परिं ।

१. 8 लालचः 1, 2, 6 लालचिः 3 लालचः 1 २. 6 ते लालच विषवेलिनुं फल । ३. 2, 3, 4, 5, 7,

 8, 9, 10, 11 अधी ४ प्रतोभां संगने अध्दे 'प्रसंग' शब्द ४ छे । ४. 1 आकतूल

"तूलं तृणादिप लघु तूलादिप हि याचकः। वायुना किं न नीतोऽसौ मामयं प्रार्थियष्यित ।।""

महाश्चर्यं क० मोटुं ए आश्चर्य छइ । तथापि क० तो पणि । एते क० ए लालचिवंत । मज़ंति क० बूडइ । भववारिधौ क० संसारसमुद्रमांहिं । बीजा तो हलुआ होइ ते बूडइ नहीं । ५

અર્થ: સ્પૃહાવાળા એટલે લાલચવાળા જીવો તૃણ (એટલે તણખલા) અને આકડાના રૂ જેવા હલકા દેખાય છે, તોપણ એ લાલચવાળા જીવો સંસારસમુદ્રમાં ડૂબે છે એ મોટું આશ્ચર્ય છે, (કારણ કે) બીજા જે હલકા હોય એ તો ડૂબે નહીં.

કહ્યું છે કે, "આકડાનું રૂ તૃણ(તણખલા)થી હલકું છે અને આકડાના રૂથી પણ યાચક હલકો છે. તો પણ 'મારી પાસે માગશે' એવા ભયથી વાયુ તેને ખેંચી જતો નથી." પ

## गौरवं पौरवंद्यत्वात् प्रकृष्टत्वं प्रतिष्ठया । ख्यातिं जातिगुणात् स्वस्य प्रादुःकुर्यात्र निःस्पृहः ।। ६ ।।

बाo- गौरवं क० गुरुआई प्रति। पौरवंद्यत्वात् क० नागरिकलोकइ वंदनीकपणामांटि । प्रकृष्टत्वं क० उत्कृष्टपणा प्रति । प्रतिष्ठया क० शोभाइ करीनइ । ख्याति क० प्रसिद्धि प्रति । जातिगुणात् क० जातिकुलसंपन्नता थकी । स्वस्य क० पोतानी । प्रादुःकुर्यात् क० प्रगट करीइ। न क० निह । निःस्पृहः क० लालचिरहित साधुइ । ६

અર્થ: લાલચરહિત સાધુ નાગરિક (નગરના) લોકોને વંદનીય હોવાથી પોતાની મોટાઈને, પ્રતિષ્ઠા (એટલે શોભાથી) પોતાના ઉત્કૃષ્ટપણાને અને જાતિકુલસંપન્નતાથી પોતાની પ્રસિદ્ધિને પ્રગટ ન કરે. ક

## भूःशय्या भैक्षमशनं जीर्णं वासो वनं गृहम् । तथापि निःस्पृहस्याहो चक्रिणोप्यधिकं सुखम् ।। ७ ।।

बा०- भूः क० पृथ्वी तेह ज । शय्या क० सुखसेज । भैक्षं क० भिक्षासमूह। अशनं क० आहार । जीर्णं क० जुनुं फाटुं । वासं क० वस्त्र। वनं क० वन तेह ज । गृह क० घर ।

१. 2 नीतौसौ; 3 वातोऽसौ; 4, 5, 7 वातोसा मानयं २. 6 नंभ२नी प्रतभां आ अवतरण नथी ३. 1 गुरुआ; 2 गिरूया

तथापि क० तोपणि । निःस्पृहस्य क० स्पृहारहितनइ । अहो आश्चर्ये । चिक्रणोऽपि क० चक्रवर्ती थकी । अपि पणि । अधिकं क० अधिकं । सुखं क० सुख छइ । ७

અર્થ: પૃથ્વી તે જ સુખસેજ, ભિક્ષાસમૂહ તે જ આહાર, જૂનું ફાટેલું વસ્ત્ર અને વન તે જ ઘર હોવા છતાં પણ સ્પૃહારહિતને ચક્રવર્તી કરતાં પણ અધિક સુખ છે એ આશ્ચર્ય છે. ૭

#### परस्पृहा महादुःखं निःस्पृहत्वं महासुखम् ।

एतदुक्तं समासेन लक्षणं सुखदुःखयोः ।। ८ ।। निस्पृहाष्टकम् ।। १२ ।। बा०- परस्पृहा क० परनी आशा लालच करी ते । महादुःखं क० महादुःख छइ । निःस्पृहत्वं क० निस्पृहपणुं ते । महासुखं क० महासुख छइ । एतदुक्तं क० ए कहिउं । समासेन क० संखेपिं करी लक्षणं क० लक्षण(चिह्न) । सुखदुःखयोः क० सुखदुःखनुं । ८

ए निस्पृहपणानुं अष्टक पूरुं थयुं ।। १२ ।।

અર્થ: પરની આશા કે લાલચ કરવી તે મહાદુઃખ છે, નિઃસ્પૃહપશું તે મહાસુખ છે. આ સંક્ષેપથી સુખ-દુઃખનું લક્ષણ (ચિહ્ન) કહ્યું છે. ૮

આ નિઃસ્પૃહપણાનું અષ્ટક પૂરું થયું. ॥ ૧૨ ॥

१. 1, 6 अधिकुं । २. 1 ए कह्युं संक्षेपइं करीनइं

# १३ मौनाष्टकम्

#### मन्यते यो जगत्तत्त्वं स मुनिः परिकीर्तितः । सम्यक्त्वमेव तन्मौनं मौनं सम्यक्त्वमेव वा<sup>9</sup> ।। 9 ।।

बा०- मन्यते क० जाणीइं । यः क० जे । जगत्तत्त्वं क० जगना तत्त्व प्रतें । स क० ते। मुनिः क० मुनीस्वरें । परिकीर्तितः क० किहउ, तीर्थंकर गणधरइं । सम्यक्त्वमेव क० सम्यक्त्व ज । तत् क० ते कारण माटें, मुनिपद व्युत्पत्ति निमित्ते जगत् तत्त्वज्ञान छेइं, ते माटइं । मौनं क० मुनिभाव कहइ। मौनं क० मुनिभाव तेह ज । सम्यक्त्वमेव क० सम्यक्त्व ज किहइ । वा अथवा। १

अत एव<sup>3</sup> सर्व शब्द क्रियावचन एहवो एवंभूतनयनो जे अभिप्राय ते लेई । श्री आचारांगि<sup>8</sup> कहिउ छे,

"जं सम्मं ति पासहाँ तं मोणं ति पासहा । जं मोणं ति पासहा तं सम्मं ति पासहा ।।

ण इमं सक्तं सिढिलेहि अदिज्ञमाणेहिं गुणासाएहिं । वंकसामायारे हिं पमत्तेहिं गारमावसंतेहिं ।

मुणी मोणं समादाय धुणे कम्मसरीरगम् । पंतं लुहं च सेवंति वीरा संमत्तदंसिणो ।।"

-'આચારાંગસૂત્ર', અધ્યયન ૫, ઉ. ૩, સૂ. ૧૫૫

અર્થ : 'જે જગતના તત્ત્વને જાણે તે મુનિ' એમ તીર્થંકર ગણધરોએ કહ્યું છે. તે કારણથી મુનિપદની વ્યુત્પત્તિના નિમિત્તભૂત જગતનાં તત્ત્વનું જ્ઞાન છે. તે માટે સમ્યક્ત્વ જ મુનિભાવ છે અથવા મુનિભાવ તે જ સમ્યક્ત્વ છે. ૧

१. 1, 4, 5, 6, 7 च । २. 1, 2, 4, 5, 7, 8, 11 मुनीश्वरः 6 मुनि। ३. 1, 4, 5, 6, 7, 11 अत एवः 3 अतएवं एव । ४. 1, 7, 8 आचारांगिः 3 आचारंगिः 2, 6 आचारंगे । ५. 1, 4, 5, 6, 7 पासहः 6 भां અહીં સુધી જ અવતરણ છે.

એટલે 'બધા શબ્દો ક્રિયાવચન (ક્રિયાવાચી) છે' એવો એવંભૂતનયનો જે અભિપ્રાય છે તેને લઈને શ્રી આચારાંગ(સૂત્ર)માં કહ્યું છે—

"જે સમ્યક્ત્વ છે તે જ મુનિપશું છે (અને) જે મુનિપશું છે તે જ સમ્યક્ત્વ છે. આ મૌન શિથિલ (એટલે મંદવીર્યવાળા), આર્ફ (એટલે રાગવાળા), શબ્દ વગેરે વિષયોનો આસ્વાદ લેનારા, વક્ર આચારવાળા (એટલે માયાવી, પ્રમાદી) અને ગૃહવાસ કરનારે પાલન કરવું શક્ય નથી. મુનિ મૌનને ગ્રહણ કરીને કાર્મણ શરીરનો નાશ કરે અને તે માટે સમ્યક્ત્વદર્શી વીર પુરુષો પ્રાન્ત (છેલ્લે વધેલું) અને રૂક્ષ ભોજન કરે છે."

## आत्माऽऽत्मन्येव यच्छुद्धं जानात्यात्मानमात्मना । सेयं रत्नत्रये ज्ञप्तिरुच्याचारैकता मुनेः ।। २ ।।

बा०- आत्मा क० आत्मा ज्ञाता । आत्मन्येव क० आत्मस्वभाव आधारनें विषइं । यत् क० जे। शुद्धं क० कर्मोपाधिरहित । जानाति क० द्विविध परिज्ञाइं जाणइं । आत्मानं क० एकत्वपृथक्परिणत स्वद्रव्य प्रतइं । [आत्मना क० आत्मा थकी] सेयं क० ते ए । रत्नत्रये क० रत्नत्रयमाहिं । ज्ञित क० ज्ञान । रुचि क० श्रद्धां । आचारैकता क० आचरण, तेहोनी एकता कहतां अभेदपरिणति। मुनेः क० साधुनें । २

उक्तं च

"आत्मानं आत्मना वेत्ति मोहत्यागाद् यदात्मनि । तदेव तस्य चारित्रं तज्झानं तञ्चं दर्शनम् ।।"

- 'યોગશાસ્ત્ર', પ્રકાશ-૪, શ્લો. ૨

अत एव जे श्रुते केवल आत्मानइं जाणें ते अभेदनयइ तथा जे केवल क० संपूर्ण श्रुतनें जाणें ते भेदनयइं श्रुतकेवली।

समयप्राभृत मध्ये कहिंउं छइं : गाथा -

"जो हि सुदेणहिगच्छदि अप्पाणिमणं तु केवलं सुद्धं । तं सुदकेविलिमिसिणो भणंति लोगप्पदीवयरा ।। १ ।।

१. 2, 6, 8, 9, 10, 11 श्रद्धान

जो सुदणाणं सव्वं जाणदि सुदकेवली तमाहु जिणा । णाणं अप्पा सव्वं जम्हा सुदकेवली तम्हा ।। २ ।।"

—'સમયસાર', ગા. ૯, ૧૦

અર્થ: જ્ઞાતા એવો આત્મા (કર્તા) આત્મસ્વભાવરૂપ આધારને વિષે (એટલે આત્મામાં) શુદ્ધ એટલે કર્માપાધિરહિત (ક્રિયાની અપેક્ષાએ કર્મભૂત) આત્માને, (કરણભૂત) આત્માથી જાણે છે. આત્મા દ્વિવિધ પરિજ્ઞા (એટલે જ્ઞપરિજ્ઞા અને પ્રત્યાખ્યાનપરિજ્ઞા) વડે એકત્વપૃથકપરિણત સ્વદ્રવ્યરૂપ આત્માને જાણે છે. તે આ રત્નત્રયમાં (એટલે જ્ઞાન, દર્શન, ચારિત્રમાં) મુનિને જ્ઞાન, રુચિ (એટલે શ્રદ્ધા) અને આચરણની એકતા (એટલે કે અભેદપરિણતિ) છે. ર

કહ્યું છે, "મોહનો ત્યાગ કરીને જે આત્મા આત્મામાં આત્મા વડે આત્માને જાણે છે, તે જ તેનું ચારિત્ર, તે જ તેનું જ્ઞાન અને તે જ તેનું દર્શન છે."

'યોગશાસ્ત્ર', પ્રકાશ-૪, ગાથા ૨

એથી જે શ્રુત વડે (શ્રુતજ્ઞાનથી) કેવળ આત્માને જાણે તે અભેદનયની અપેક્ષાએ તથા જે કેવળ સંપૂર્ણ શ્રુતને જાણે તે ભેદનયથી શ્રુતકેવલી છે.

'સમયપ્રાભૃત'માં કહ્યું છે :

"જે શ્રુતજ્ઞાન વડે કેવળ શુદ્ધ આત્માને જાણે છે તેને લોકમાં પ્રકાશ કરનારા ઋષિઓ 'શ્રુતકેવલી' કહે છે.

"જે સર્વ શ્રુતજ્ઞાનને જાણે છે તેને જિનો 'શ્રુતકેવલી' કહે છે, કારણ કે આત્મા સર્વ જ્ઞાનરૂપ છે તેથી તે શ્રુતકેવલી કહેવાય છે."

સમયસાર, ગાથા ૯, ૧૦

एह ज अर्थ नयभेदें विवरीनिं देखाडे छे ।

# चारित्रमात्मचरणाद् ज्ञानं वा दर्शनं मुनेः । शुद्धज्ञाननये साध्येक्रियालाभात् क्रियानये ।। ३ ।।

**१.** પ્રત નં. 1 અને 6 માં આ ગાથાઓ નથી. બાકીની પ્રતોમાં આડી અવળી છે. **। २**. 2, 5, 6, 7, 9, 11 साध्य; 3 साध्यं

चारित्रं क० चारित्र / आत्मचरणात् क० आत्म(त्मा)नें विषें ज चालवुं, पुद्गलथी निवृत्ति तेहथी । ज्ञान क० ज्ञान बोधस्वरूपमांहि। वा अथवा। दर्शनं क० सम्यक्त्व जिनोक्तभाव श्रद्धारूपं । मुनेः क० साधुनें। शुद्धज्ञाननये क० ज्ञानाद्वैतनयनइं अभिप्राइं, ते एक वस्तुने व्यावृत्तिंनयें त्रिरूपं कहि छें । साध्यं(ध्य) क० ज्ञानफल जे । क्रिया तेहना लाभथी। क्रियानयनें विषें एकता जाणवी ।

विषय प्रतिभासव्यापारें ज्ञान, आत्मपरिणामव्यापारें तेह ज सम्यक्त्व, आश्रवनें रुंधवई तत्त्वज्ञान-व्यापारें तेह ज चारित्र- इम व्यापारभेदें एक ज्ञाननें त्रयरूप कहिवुं। ३

> "एवं जिणपत्रत्ते सद्दहमाणस्स भावओ भावे । पुरिसस्सा भणियाए दंसणसद्दो हवइ जुत्तो ।।१।।"

અર્થ: આ જ અર્થ નયભેદે વિવરણ કરીને બતાવે છે. આત્માને વિષે જ ચાલવાથી એટલે કે પુદ્ગલથી નિવૃત્તિ કરવાથી ચારિત્ર, બોધસ્વરૂપ હોવાથી જ્ઞાન અને સમ્યક્ત્વરૂપ અર્થાત્ જિનોક્ત તત્ત્વોના ભાવમાં શ્રદ્ધારૂપ હોવાથી દર્શન એમ સાધુને શુદ્ધ જ્ઞાનનય એટલે કે જ્ઞાનાદ્વૈતનય સાધ્ય છે. તે એક વસ્તુને વ્યાવૃત્તિનય(ભેદનય)ની અપેક્ષાએ ત્રિરૂપ કહે છે. ક્રિયાના લાભથી જે જ્ઞાનફળરૂપ સાધ્ય મળે તેની ક્રિયાનય સાથે એકતા જાણવી. વિષયપ્રતિભાસવ્યાપારે જ્ઞાન, આત્મપરિણામવ્યાપારે તે જ સમ્યક્ત્વ (અને) આશ્રવને રુધે (રોકે) તેથી તત્ત્વજ્ઞાનવ્યાપારે તે જ ચારિત્ર એમ વ્યાપારભેદે એક જ્ઞાનને ત્રિરૂપ કહેવું. 3

"આમ જિનપ્રરૂપિત ભાવ(તત્ત્વ)માં ભાવથી શ્રદ્ધા દાખવતા પુરુષના માટે 'દર્શન' શબ્દ યોગ્ય કહેવાય છે."

> यतः प्रवृत्तिर्न मणौ लभ्यते वा न तत्फलम् । अतात्त्विकी मणिज्ञप्तिर्मणिश्रद्धा च सा यथा ।। ४ ।। (सूचना - श्लो. ४, ५ साथे वांचवा)

**१.** 11 માં श्रद्धारूप પછી 'नाणे सुअनाणत्तं' શબ્દો છે. **। २.** साधुनें પછી 1, 4, 5, 7 માં 'एवं जिणपत्रते' શબ્દો છે. **। ३.** 4, 5, 6, 7 त्रय इति त्रिरूप । ४. 6, 11 रुंधवइ; 3 सिद्धें 1 संघ छइ; 8 रुंध छे इति प्रत्यंतरे सिद्धे । ५. प्रत नं. 1, 4, 5, 7 मां 'एवं जिणपत्रत्ते...जुत्तो' એ બીજે છે, અહીં "नाणे सुअनाणत्तं" શબ્દો છે. 6 માં આ અવતરણ નથી. 2 માં આ અવતરણ વચ્ચે લખ્યું છે.

बा०- यतः प्रवृत्तिः क० जेहथी प्रवृत्ति । न क० न होइं । मणौ क० रत्ननइं विषइं । लभ्यते क० पामिइं । वा अथवा । न क० निहं । तत्फलं क० प्रवृत्ति फल, रतनसंयोगं । अतात्त्विकी क० जूठी । मणिज्ञप्ति क० मणीबुद्धि । मणिश्रद्धा क० ए मणी एहवी सद्दहणा । च पुनः। सा क० ते। यथा क० जिम । ४

અર્થ: 'જેથી રત્નના વિષે પ્રવૃત્તિ ન થાય અથવા તે પ્રવૃત્તિનું ફળ – રત્નસંયોગ પણ ન મળે તો જેમ મણિ (છે એવી) બુદ્ધિ અને 'આ મણિ છે' એવી શ્રદ્ધા જૂઠી છે (અતાત્ત્વિકી), ૪

## तथा यतो न शुद्धात्मस्वभावाचरणं भवेत् । फलं दोष निवृत्तिर्वा न तद्ज्ञानं न दर्शनम् ।। ५ ।।

बा०- तथा क० तिम जें । यतः क० जेहथी । न क० नहीं । शुद्धात्मानो जे । स्वभाव तेहनुं आचरण । भवेत् क० होइ । फलं क० शुद्धात्मालाभफल । दोषनिवृत्ति क० रागद्वेष-मोह निवृत्ति । वा अथवा । न क० नहीं । तद् क० ते । ज्ञानं कहतां ज्ञान । न क० नहीं। दर्शनं क० समिकते । ५

અર્થ : (શ્લો. ૪થી વાક્ય ચાલુ) તેમ જેનાથી શુદ્ધ આત્માનો જે સ્વભાવ છે તેનું આચરણ ન થાય અથવા શુદ્ધ આત્માના લાભનાં ફળરૂપ રાગ-દ્વેષ-મોહની નિવૃત્તિ ન થાય તે જ્ઞાન નથી [અને] તે દર્શન એટલે કે સમકિત [પણ] નથી. પ

## यथा शोफस्य पुष्टत्वं यथा वा वध्यमंडनम् । तथा जानन् भवोन्मादमात्मतृप्तो मुनिर्भवेत् ।। ६ ।।

बा०- यथा क० जिम । शोफस्य क० सोजानुं । पृष्टत्वं क० जाडपणुं । यथा क० जिम। वा अथवा । वध्यमंडनं क० मारवा लेइ जाइं तेहनां कणयर, मालादि आभरण । तथा क० तिम। जानन् क० जाणतों । भवोन्मादं क० संसारनी विकलता प्रतिं । आत्मतृप्तः क० आत्मद्रव्यनें विषइं जे संतुष्ट । मुनिः क० मुनीश्वर । भवेत् क० हुइ । ६

**१.** 6 रतनसंयोग; બાકી બધી જ પ્રતોમાં 'रत्निवयोग' શબ્દ છે. । **२.** 1, 2, 4, 5, 6, 7, 8, 11 "ज" शબ्द नथी. । **३.** 1, 4, 5, 6, 7, 11 रागद्वेषितवृत्ति । **४.** 2, 11 "जिहां शुद्धात्मस्वभावाचरणफल न होइ त्यारें रागद्वेषदोषनी निवृत्त न होइ अनें ज्ञानदर्शन फल पण न होइ। **५.** 1, 2, 4, 5, 6, 7, 8, 9 जाणतो; 3 जाणतओ । **६.** 1, 4, 5 'ज' शબ्द नथी.

અર્થ: જેમ સોજાનું જાડાપશું (પુષ્ટતા) અથવા જેમ મારવા લઈ જવાતી વ્યક્તિ-(કે પ્રાણી)ને કરેણની માળા વગેરે આભરણ [પહેરાવવામાં આવે] છે, તેમ સંસારની વિકલતાને (અધૂરપ, ભવોન્માદ)ને જાણનાર મુનિ આત્મદ્રવ્યને વિષે જ સંતુષ્ટ હોય છે. ક.

# सुलभं वागनुञ्चारं मौनमेकेंद्रियेष्वपि । पुद्गलेष्व प्रवृत्तिस्तु योगानां मौनमुत्तमम् ।। ७ ।।

**बा०- सुलभं** क० सुखें पामीइं एहवुं । **वागनुद्धारमौनं** क० वचननो अनुद्धाररूप मौन । **एकेंद्रियेष्वपि** क० एकेंद्रियमाहिं पणि । **पुद्गलेषु** क० पुद्गलमात्रमाहि । **अप्रवृत्तिस्तु** क० अव्यापाररूप तो । **योगानां** क० योगनुं जे। **मौन** क० प्रवृत्तिरोध तेह जें। **उत्तमं** क० उत्कृष्ट मौन क० ए आ यितमौन छइं । ७

અર્થ: વચનના અન્ઉચ્ચારરૂપ (ન બોલવારૂપ) મૌન એકેંદ્રિય(જીવો)માં પણ સુલભ (સુખે પામીએ એવું) વર્તે છે. પરંતુ પુદ્ગલમાત્રમાં અવ્યાપારરૂપ (અપ્રવૃત્તિરૂપ) યોગનું (મન-વચન-કાયાના યોગોનું) મૌન તો ઉત્કૃષ્ટ મૌન છે. એ યતિ(મુનિ)નું મૌન છે. ૭

#### ज्योतिर्मयीव दीपस्य क्रिया सर्वाऽपि चिन्मयी ।

यस्यानन्यस्वभावस्य तस्य मौनमनुत्तरम् ।। ८ ।। मौनाष्टकम् ।।१३।।

बा०- ज्योतिर्मयीव क० प्रकाशमय जिम । दीपस्य क० दीवानी । क्रिया उत्क्षेपण-निक्षेपणादिक। सर्वाऽपि क० सघली तिम । चिन्मयी क० ज्ञानमय सर्व क्रिया आहार-व्यवहारादिक । यस्य क० जेहनें । अनन्यस्वभावस्य क० अनन्य स्वभावइं पुद्रलभावें न परिणम्यो तेहवानइं । तस्य क० तेहनइं । मौनं क० मुनिपणुं । अनुत्तरं क० उत्कृष्टउं । ८

"<sup>६</sup>वियद्वस्तुस्वभावानुरोधादेव तत्कारकात् । वियत्-संपूर्णता तदुत्पतौ कुंभस्येव दशात्मनः ।।"

**१.** 6 वागनुच्चारं। **२.** 1, 2, 6, 11 'वर्तते' शબ्द नथी; **3 માં** 'एहवुं पछी वर्तते' शબ्द છે જે અહીં પ્રસ્તુત ન હોવાથી લીધો નથી. । **३.** 1, 4, 5, 6, 7, 11 मौन क० प्रवृत्तिरोध तेह ज; **3** मौन तेह ज। **४.** 1, 6 માં 'ए आ यितमौन छइं' शબ्दो नथी. । **५.** 8 क्रिया योग । **६.** 1 અને 6 માં આ અવતરણ નથી.

ए न्यायइं ज्ञानीनी सर्व क्रिया ज्ञातव्या ८।

ए मौनाष्टक संपूर्णः। ।। १३ ।।

અર્થ: જેમ દીવાની ઊંચે ગમન કરવાની, નીચે ગમન કરવાની વગેરે (ઉત્ક્ષેપણ-નિક્ષેપણ આદિ) સઘળી ક્રિયા પ્રકાશમય છે તેમ અનન્ય સ્વભાવે એટલે પુદ્ગલભાવે ન પરિણમ્યો હોય તેનું અને જેની આહાર-વ્યવહારાદિ સર્વ ક્રિયાઓ જ્ઞાનમય છે તેનું મૌન ઉત્કૃષ્ટ છે. ૮

"ઘટની ઉત્પત્તિમાં આકાશ સ્વભાવ પ્રમાણે કારક બને છે." - આ ન્યાય છે. જેમ કુંભની ઉત્પત્તિમાં આકાશની સંપૂર્ણતા હોય છે તેમ પોતાની સર્વ ક્રિયા મૌનીને જ્ઞાનમય હોય છે.

એ ન્યાયે જ્ઞાનીની સર્વ ક્રિયાઓ જાણવી.

એ મૌનાષ્ટક સંપૂર્ણ થયું. !! ૧૩ !!

**१.** 3, 8, 9, 10 માં અહીંયા નીચેની ગાથા છે, જે અહીં અપ્રસ્તુત હોવાથી નીચે ટિપ્પણમાં લીધી છે.

<sup>&</sup>quot;उसहो पंच धणुस्सय नवपासो सत्तरयणीयो वीरो । सेसद्ध पंच अठ्ठय पन्ना-दस-पंच परिहीणा ।।१।।"

इति गाथा

<sup>&#</sup>x27;જ્ઞાનમંજરી' માં પૃ. ૧૯૧-૯૨ ઉપર તેનો અર્થ આ રીતે છે.

<sup>&</sup>quot;ઋષભદેવનું શરીર પાંચસો ધનુષ્યનું, પાર્શ્વનાથનું નવ હાથ અને વીર પ્રભુનું સાત હાથ, બાકીના આઠનું પચાસ પચાસ ધનુષ્ય ઓછું, પછીના પાંચનું દશ દશ ધનુષ્ય ઓછું અને બાકીના આઠનું પાંચ પાંચ ધનુષ્ય ઓછું શરીરનું પ્રમાણ છે."

# १४ विद्याष्टकम्

#### नित्यशुच्यात्मताख्यातिरनित्याशुच्यनात्मसु । अविद्या तत्त्वधीर्विद्या योगाचार्यैः प्रकीर्तिता ।। १ ।।

बा०- अनित्य जे आत्मिभिन्न परसंयोग तेहनइं विषइ । नित्यताख्याति क० नित्यपणानी बुद्धि तथा । अशुचि अपवित्र जे नव द्वारइं वहतुं शरीर तेहने विषिं । शुचिख्याति क० पवित्रपणानी बुद्धि अने । अनात्मा क० आत्मिभिन्न पुद्गलादि पदार्थ तेहनें विषइं । आत्मताख्याति क० अहंबुद्धि तथा ममकार ए बें पदनो अर्थ भेलो कहिओ छइं । एह अविद्या कही छें. । तत्त्वधीः कहतां शुद्धात्मद्रव्यनें विषइ नित्यता, शुचिता, आत्मताबुद्धि, यथार्थ ज्ञान ते विद्या । योगाचार्य जे पतंजिल प्रमुख योगदृष्टिसंपन्न तिणइं । प्रकीर्तिता क० कही। १

અર્ધ: અનિત્ય એટલે આત્માથી ભિન્ન પરસંયોગના વિષે નિત્યપણાની બુદ્ધિ તથા નવ દ્વારોથી અશુચિ-અપવિત્ર(મળો)ને વહેવડાવતા શરીરના વિષે પવિત્રપણાની બુદ્ધિ અને આત્માથી ભિન્ન પુદ્ગલ આદિ પદાર્થોના વિષે આત્મતાખ્યાતિ એટલે અહંબુદ્ધિ તથા મમકાર (આ બે પદનો અર્થ ભેગો કહ્યો છે) એને અવિદ્યા કહી છે. તત્ત્વબુદ્ધિ એટલે શુદ્ધ આત્મદ્રવ્યને વિષે નિત્યતા, શુચિતા, આત્મતાની બુદ્ધિ એટલે કે યથાર્થ જ્ઞાન તે વિદ્યા. આમ પતંજલિપ્રમુખ યોગદષ્ટિસંપન્ન યોગાચાર્યોએ કહ્યું છે. ૧

#### यः पश्येन्नित्यमात्मानमनित्यं परसंगमम् । छलं लब्धुं न शक्नोति तस्य मोहमलिम्लुचः।। २ ।।

बा०- यः क० जे । पश्येत् क० देखें । नित्यं क० सदा अचिलतस्वरूप । आत्मानं क० आत्मा प्रतइं तथा । अनित्यं क० अध्रव-अस्थिर । परसंगमं क० परसंयोग प्रतइं देखइ। छलं क० छल प्रतिं । लब्धुं क० पामवानिं । न शक्नोति कहतां न सकई । तस्य क० तेहनुं । मोहमिलिम्लुचः क० मोहरूपीआ चोरटा । २

**१.** 1, 4, 5, 6, 7 तत्त्वधीविद्या। **२.** 1, 4, 5, 7, 8, 11 प्रकीर्तिताः । **३.** 3 मां 'कहिओ छइं' पछी 'वांचयो' शબ्દ छे જे અહીં લીધો नथी. । **४.** 6 मां અહીં આ રીતે લખાણ છે : 'नित्यताख्याति अनित्यने विषइं, अपवित्रने विषे पवित्रपणानी ख्याति, अनात्मने विषे आत्मताख्याति ए अविद्या जाणवी'। **५.** 1, 2, 10 तेणइ; 4, 5, 6,7, 8, 9, 11 तेणे । **६.** 1, 2, 4, 5, 6,7, 8 10, 11 जे; 3 ये । **७.** 1, 11 न सकइ; 3 न शिंक; 2, 8 न सकें; 6 नहीं सकइ; 4, 5, 7 म सकइ

અર્થ: જે આત્માને સદા (નિત્ય) અચલિત સ્વરૂપે જુએ છે તથા પરસંયોગને અનિત્ય એટલે અધ્રુવ કે અસ્થિર દેખે છે તેનું છલ (છિદ્ર) પામવાને મોહરૂપ ચોર સમર્થ નથી. ર

## तरंगतरलां लक्ष्मीमायुर्वायुवदस्थिरम् । अदभ्रधीरनुध्यायेद भ्रवद् भंगुरं वपुः ।। ३ ।।

बा०- तरंग क० समुद्रना जे कल्लोल तेहनी परि । तरल क० चंचल । लक्ष्मी क० लक्ष्मी प्रतिं । आयुः क० आयुषा प्रतइं । वायुवत् क० वायुनी परिं । अस्थिरम् क० अथिर । अद्रभ्रधी क० पृष्टे छइं बुद्धि जेहनी एहवो । अनुध्यायेत् क० ध्यायें । अभ्रवत् क० आभलांनी परें। भंगुरं भंगशील । वपुः क० शरीर प्रतइं । ३

અર્થ: જેની બુદ્ધિ પુષ્ટ છે એવો [વિદ્વાન] લક્ષ્મીને સમુદ્રના કલ્લોલ (તરંગ) જેવી ચંચળ (ચપળ), આયુષ્યને વાયુની જેમ અસ્થિર [અને] શરીરને વાદળાની જેમ ભંગશીલ (ક્ષણભંગુર-વિનાશશીલ) ચિંતવે (ધ્યાવે). 3

## शुचीन्यप्यशुचीकर्तुं समर्थे शुचि संभवे । देहे जलादिना शौचभ्रमो मुढस्य दारुणः ।। ४ ।।

**बा०- शुचीन्यपि** क० कपूर-कस्तूरीप्रमुख पवित्र पणि वस्तुनइं पणि । **अशुचीकर्तुं** क० अपवित्र करवानइं । **समर्थे क०** समर्थ तिहां । **अशुचिसंभवे** क० अशुचि ते मातानुं रुधिर, पितानुं शुक्र तेहथी उपनो तिहां । **देहे** क० सरीरने विषइं । **जलादिना** क० जल-मृत्तिका प्रमुखइं। शौचभ्रमः क० पवित्रपणानो भ्रम श्रोत्रियादिकनइ । **मूढस्य** क० मोहिं मूंझाणानें । **दारुणः** क० कहिइं न टलें भयकारी । ४

અર્થ : કપૂર-કસ્તૂરી આદિ પવિત્ર વસ્તુને પણ અપવિત્ર કરવાને સમર્થ તથા માતાનું રુધિર અને પિતાના શુક્ર(વીર્ય)રૂપ અશુચિ પદાર્થથી ઉત્પન્ન થયેલા શરીરને વિષે જળ, માટી વગેરેથી પવિત્ર થવાનો ભ્રમ મોહથી મુંઝાયેલા વેદપાઠી બ્રાહ્મણ આદિ(શ્રોત્રિયાદિક)ને છે તે કદી ન ટળી શકે તેવો, ભયકારી છે. ૪

<sup>१. 1, 2, 4, 5, 6, 7, 8, 9, 11 पृष्टि। २. 1 'एहवो पुरुष । ३. 1, 2, 4, 5, 6, 7 ध्याइं: 9 ध्यायइ
४. 6 समर्थ एहवुं देह छे । ५. 6 देहने; 1, 4, 5, 6, 7 शरीरनइ; 2 शरीरने</sup> 

## यः स्नात्वा समताकुंडे हित्वा कश्मलजं मलम् । पुनर्न याति मालिन्यं सोऽन्तरात्मा परः शुचिः ।। ५।।

**बा०- य**: क० जे । स्नात्वा क० सनान करीनइं । समताकुंडे क० समतारूपीआ कुंड तेहनइं विषें । हित्वा क० छांडीनइ । कश्मलजं क० पापथी उपनो एहवो जे । मलं क० मेल ते प्रतिइं। पुन: क० फरीनइं । न याति क० न थाइं, न पामिं । मालिन्यं क० मिलनपणा प्रतिं। स क० ते । अंतरात्मा क० सम्यक्त्वभावित आत्मा । पर: क० उत्कृष्टो । शुचि: क० पवित्र। ५

ैं बंधेण न वोलइ कयावि' ए न्याइं सम्यग्दृष्टि थयो एटलइं ज अंशइ स्नातक थयो, जे माटिं उत्कृष्ट बंधरूप मल सम्यग्दृष्टिनइं फिरी न आवइ। एह ज सहज पवित्रपणुं जाणवुं । इति शुचि<sup>र</sup>।

અર્થ: જે સમતારૂપ કુંડમાં સ્નાન કરીને (અને) પાપથી ઉત્પન્ન થયેલા મેલને છોડીને ફરીથી મલિનપણું પામતો નથી તે અંતરાત્મા એટલે સમ્યક્ત્વભાવિત આત્મા અત્યંત (ઉત્કૃષ્ટરૂપે) પવિત્ર છે. પ

'बंधेण न वोल्ड कयावि' એટલે કે "કદાપિ બંધમાં જતો નથી" એ ન્યાયે સમ્યગ્દિષ્ટિ થયો એટલે જ અંશે સ્નાતક થયો. એટલે સમ્યગ્દિષ્ટિને ઉત્કૃષ્ટ બંધરૂપ મેલ ફરીથી ન આવે. એ જ સહજ પવિત્રપશું જાણવું.

## आत्मबोधो नवः पाशो देहगेहधनादिषु । यः क्षिप्तोऽप्यात्मना तेषु स्वस्य बंधाय जायते ।।६।।

बा०- [आत्मबोधो क०] आत्मा एहवुं ज्ञान ते। नवः पाशः क० नवो पाश लोकोत्तर छिइं। देह क० शरीर । गेह क० घर । धन क० सुवर्णादिक तदादिक ते प्रमुख तिहां । यः क० जे। क्षिप्तोऽपि नांख्यो पणि । आत्मानाइ (आत्मना) क० आत्माइं । तेषु क० ते गेहादिकनइ विषइ। स्वस्य क० आत्मानइं ज । बंधाय क० बंधनइं काजइ । जायते क० थाइ छइं ।

बीजो पाश तो जे उपिर नांख्यो तेहनइं बांधे । आत्मबोधरूपे पाश तो देहादिक उपिर नांख्यो तेहनइ नथी बांधतो। नांखनारनइ ज बांधइ छइ ए आश्चर्य। ६

१. 9 માં આ આખું અવતરણ જ નથી. 1 માં આ લખાણ છકા શ્લોકની સાથેના વધારાના લખાણ પછી છે અને તે પછી આઠમા શ્લોકનું લખાણ પણ સળંગ છે. 6 'बंधेण न वोल्ड कर्यावि' એ શબ્દો નથી. I २. 1, 2, 4, 5, 6, 7 'इति शुचि' શબ્દો નથી. I ३.1 आत्मरूप

અર્થ : 'શરીર, ઘર, ધન એટલે સુવર્ણાદિ વગેરે પદાર્થોમાં [જ] આત્મા [છે]' એવું જ્ઞાન તે નવો લોકોત્તર પાશ છે; [કારણ કે] તે પાશ આત્માએ દેહ-ગેહ આદિને વિષે નાંખ્યો છે તો પણ તે આત્માના જ (પોતાના જ) બંધને માટે થાય છે.

બીજો (લૌકિક) પાશ તો જેના ઉપર નાંખ્યો હોય તેને બાંધે; જ્યારે આત્મબોધરૂપ પાશ તો જે દેહાદિક ઉપર નાંખ્યો તેને નથી બાંધતો, પણ નાંખનારને જ બાંધે છે એ આશ્ચર્ય છે. ક

#### मिथोयुक्तपदार्थानामसंक्रमचमत्क्रिया । चिन्मात्रपरिणामेन विद्षैवानुभूयते ।।७।।

बा०- मिथु(थो)युक्त क० मांहोमांहि मिल्या एहवो(वा) जे । पदार्थ क० जीव-पुद्गलादि द्रव्यपर्याय तेहना । असंक्रम क० लक्षण-स्वरूपनो असंकरण तेहनी । चमित्क्रिया क० चमत्कार ते ै। चिन्मात्रपरिणामेन क० ज्ञानमात्र परिणामवंत । विदुषैव क० विद्यावंतइं। अनुभूयते क० अनुभविइं ।

र ते अन्य विशेष्य(ष) पर्याय जे ज्ञानादि स्वलक्षण तेणइं जाणइं । ७

गाथा :

"अन्नोन्नाणुगयाणं इमं तं च ति विभयणमसक्कम् । जह दुद्ध पाणियाणं जावंत विसेसपजा(ज्ञा)या" ।। संमतौ ।

- 'સન્મતિ' કાંડ-૨, ગાથા ૪૭

અર્થ: માંહોમાંહિ (પરસ્પર) મળેલા જીવ-પુદ્ગલાદિ દ્રવ્ય-પર્યાયરૂપ પદાર્થના લક્ષણ અને સ્વરૂપના અસંક્રમણ (અમિશ્રણ)નો ચમત્કાર જ્ઞાનમાત્રરૂપ પરિણામ ધરાવતા વિદ્વાનથી જ અનુભવાય છે.

તે જ્ઞાનાદિ સ્વલક્ષણરૂપ પર્યાય અન્ય વિશેષ વડે અનુભવે છે.

'સન્મતિતર્ક'માં કહ્યું છે, "દૂધ અને પાણીની જેમ પરસ્પર ઓતપ્રોત થયેલા જીવ અને પુદ્ગલ દ્રવ્યોનાં જેટલાં વિશેષ પર્યાયો છે તેમાં 'આ જીવ છે' અને 'આ પુદ્ગલ દ્રવ્ય છે' એવો વિભાગ કરવો અશક્ય છે. પરંતુ (એટલે) જેટલા વિશેષ છે તે બંનેના અવિભક્ત પર્યાયો સમજવા જોઈએ."

१. 1 चमत्कार क्रिया ते; 8 चमत्कारनइं। २. 6 भां आ अवतरुश नथी. । ३. ४, 8 अंत्य विशेष; 5, 7 अंत विशेष; 1, 9, 11 अंत्य विशेष्य

#### अविद्यातिमिर ध्वंसे दृशा विद्यांजनस्पृशा ।

पश्यंति परमात्मानमात्मन्येव हि योगिनः ।। ८ ।। विद्याष्टकम् ।।१४।। बा०- अविद्या क० मिथ्याबुद्धि ते रूप । तिमिर क० अंधकार तेहनो । ध्वंस क० नाश थकई । दशा क० दृष्टिं करीनई, दृष्टि केहवी छई ? विद्या क० तत्त्वबुद्धि ते रूप जे । अंजन तेहनई। स्पृक क० फरसीइ एहवीई । पश्यंति क० देखई । परमात्मानं क० उत्कृष्ट ज्ञानवंत केवलात्मा प्रति । आत्मन्येव क० पोतानो जे अंतरात्मा छइ तेहनें ज विषइं । योगिनः क० समाधिदशाईं क० प्रवृत्तचक्र योगी सदसत् योगायोगी।

बाह्यात्मा ते मिथ्याज्ञानी ते गुणठाणे पहेले, अंतरात्मा सम्यग्दृष्टि ते चोथा गुणठाणाथी मांडी १२ ताइं, परमात्मा केवली १३ तथा १४ मइ, व्यक्ति बाह्यात्मा होइ ते शक्ति अंतरात्मा कहि, व्यक्ति अंतरात्मा होइं ते शक्तिं परमात्मा, भूतपूर्वइं न्याइं बाह्यात्मा कहिइं। व्यक्ति परमात्मा होइ ते बाह्यात्मा तथा अंतरात्मा भूतपूर्व नयइं ज कहियइं, ए नयवचिनका जाणवी। ८

ए विद्याष्टक पूरुं थयुं ।। १४ ।।

અર્થ: યોગીઓ સમાધિદશામાં મિથ્યાજ્ઞાનરૂપ અંધકારનો નાશ થતાં, તત્ત્વબુદ્ધિરૂપ અંજનનો સ્પર્શ કરનારી દૃષ્ટિ વડે, પોતાનો જે અંતરાત્મા છે તેને જ વિષે પરમાત્માને એટલે ઉત્કૃષ્ટ જ્ઞાનવંત કેવળ આત્માને જુએ છે. અહીં યોગીઓ સમાધિદશામાં પ્રવૃત્તચક્ર સદસત્ યોગાયોગી છે.

બાહ્યાત્મા મિથ્યાજ્ઞાની પહેલા ગુણઠાણે (ગુણસ્થાનક), અંતરાત્મા સમ્યગ્દષ્ટિ ચોથા ગુણઠાણાથી માંડી બારમા (ગુણઠાણા) સુધી અને પરમાત્મા કેવલી તેરમા તથા ચૌદમા ગુણઠાણે હોય છે. વ્યક્તિપણે (પ્રગટપણે) બાહ્યાત્મા હોય તેને શક્તિપણે (શક્તિથી) અંતરાત્મા કહીએ. વ્યક્તિપણે અંતરાત્મા હોય તેને શક્તિપણે પરમાત્મા કહીએ (અને) ભૂતપૂર્વ ન્યાયે તેને (અંતરાત્માને) બાહ્યાત્મા કહીએ. વ્યક્તિ પરમાત્મા હોય તે બાહ્યાત્મા તથા અંતરાત્મા ભૂતપૂર્વ ન્યાયે જ કહીએ. એ રીતે અહીં નય દષ્ટિએ કરાયેલ ઉક્તિ (નયવચનિકા) જાણવી. ૮

એ વિદ્યાષ્ટક પૂરું થયું. !! ૧૪ !!

१. 1 नाश थकइ; 3 नाश ते थइ थकइं; 6 विनाश थइ थकइ। २. 1, 6 एहवीइं; 4, 5, 7 एहवानइं;
 3 एहव्वाइं। ३. 11 ते; 3, 4, 5, 7, 8, 9 तेरे । ४. 1, 9 ए विद्याष्टक १४ पूरुं थयुं; 3 विद्याष्टकम्

# १५ विवेकाष्टकम्

## कर्म जीवं च संश्लिष्टं सर्वदा क्षीरनीरवत् । विभिन्नीकुरुते योऽसौ मुनिहंसो विवेकवान् ।। १ ।।

बा०- कर्म क० ज्ञानावरणादि कर्म । जीवं क० जीव । च पुनः । संश्लिष्टं क० एगठा मिल्या । सर्वदा क० सदा । क्षीरनीरवत् क० दूध-पाणीनी परिं जे प्रतिं । विभिन्नीकुरुते क० लक्षणादि-भेदइं भिन्न करइं । यः क० जे<sup>९</sup> असौ क० ए<sup>९</sup> । मुनिहसं क० साधुरूप राजहंस। विवेकवान् क० विवेकवंत कहिइ । जीवना भेदज्ञान<sup>३</sup> ते विवेक<sup>8</sup> । १

અર્થ: સદા દૂધ અને પાણીની જેમ એકઠા મળેલા જ્ઞાનાવરણાદિ કર્મ અને જીવને જે સાધુરૂપ રાજહંસ લક્ષણાદિ ભેદથી ભિન્ન કરે છે તે વિવેકવંત કહેવાય છે. જીવના ભેદજ્ઞાન (જીવ અને અજીવ જુદા છે તેવું જ્ઞાન) તે વિવેક. ૧.

# देहात्माद्यविवेकोऽयं सर्वदा सुलभो भवे । भवकोटयाऽपि तद्धेद विवेकस्त्वित दुर्लभः ।। २ ।।

बा०- देह क० शरीर । आत्मा क० जीव । आदि शब्दइं वचन-चित्त-चैतन्यादि ग्रहिइं तेहनो अविवेक । अयं कहतां ए । सर्वदा क० सदा । सुलभ क० सुखि पामीइं एहवा। भवे क० संसारमांहि, सर्वइं भवस्थ शरीरात्म(त्मा)भेदः वासनावासित ज छैइं । भवकोट्यापि जन्मनी कोडिं करी पणि ।

गाथा-

"सुदपरिचिदाणुभूता सळ्वस्सवि कामभोगबंधकधा। एयत्तस्सुवलंभो णवरि ण सुलभो विहत्तस्स ।"

'સમયસાર', ગા. ૪

तद्भेदिववेकस्तु क० ते देहात्मादिकनुं भेदपरिज्ञान-आत्मैकत्विनश्चयता । अतिदुर्लभ क० अत्यंत दुर्लभ छेइ । भेदज्ञाता कोइक ज होइ । २

१. 1, 4, 5, 6, 7, 8, 11 जे; 3 ये। २. 1, 4, 5, 7, 8, 11 ते; 9 ए ते। ३. 1 भेद जाणइ । ४. 9 विवेक जाणवो । ५. 1, 4, 5, 6, 7, 11 भवस्थ; 3 भावस्थ

विवेकाष्टकम्

અર્થ: સંસારમાં સદા શરીર અને વચન, ચિત્ત, ચૈતન્ય આદિનો આત્મા સાથેનો અવિવેક (અભેદ) સુખેથી પ્રાપ્ત થઈ શકે તેવો છે. સંસારમાં બધાં જીવો (ભવસ્થો) શરીર અને આત્માના અભેદરૂપ વાસનાથી વાસિત જ છે. તે દેહ અને આત્મા આદિનું ભેદપરિજ્ઞાન [એટલે કે] આત્માના એકત્વનું નિશ્ચયપણું કોટી જન્મે પણ અત્યંત દુર્લભ છે. ભેદજ્ઞાતા કોઈક જ હોય. ર

ગાથા- "સર્વ જીવોને કામભોગના બંધની વાત સાંભળવામાં, પરિચયમાં, અનુભવવામાં આવી છે. માત્ર એકરૂપતાનું જ્ઞાન સુલભ છે. પરંતુ વિભક્તપણાનો બોધ સુલભ નથી."

## शुद्धेऽपि व्योम्नि तिमिराद् रेखाभिर्मिश्रिता यथा । विकारैर्मिश्रिता भाति तथात्मन्यविवेकतः ।। ३ ।।

बा०- शुद्धेऽपि व्योम्नि क० शुद्ध आकाशनि विषइ । तिमिरात् क० तिमिर रोग थकी। रेखाभिः क० नील-पीतादि रेखाइं करी । मिश्रिता क० शबलता³। यथा क० जिम भासइं छइं। विकारिं क० कामक्रोधादि विकारइं करी । मिश्रता क० शबलता<sup>४</sup> । भाति क० भासइ छइ । तथा क० तिम । आत्मिन क० शुद्धात्मानिं विषइं । अविवेकतः क० अविवेकथी । विकार प्रतिभा[सि]क छइं, परं शुद्धात्मा निर्विकार छइं । ३

અર્થ: જેમ શુદ્ધ આકાશ વિષે પણ તિમિર રોગથી [આકાશ શુદ્ધ હોવા છતાં પણ] નીલ, પીત આદિ રેખાઓ વડે મિશ્રતા ભાસે છે, તેમ શુદ્ધ આત્મા વિષે કામકોધાદિ વિકારો વડે અવિવેકથી મિશ્રતા ભાસે છે (અર્થાત્ આત્મા વિકારયુક્ત ભાસે છે), પણ શુદ્ધાત્મા તો નિર્વિકાર છે. ૩

## यथा योधैः कृतं युद्धं स्वामिन्येवोपचर्यते । शुद्धात्मन्यविवेकेन कर्मस्कंघोर्जितं तथा ।। ४।।

बा०- यथा क० जिम । योधैः क० सुभटइं । कृतं क० कर्युं जे । युद्धं क० युद्ध । स्वामिन्येव क० स्वामीनइ विषइं ज । उपचर्यते क० उपचिरइ, भृत्यगत उपचारइं जय तथा पराजय स्वामीनइं देखाडइं । शुद्धात्मिन क० शुद्धात्म द्रव्यनइं विषइं । अविवेकेन क० अविवेकिं कर्युं । कर्मस्कंध क० कर्मपुद्गल तेहनुं । ऊर्जित क० पुण्यापुण्य-फलविलसित । तथा क० तिम जाणवुं । ४

**१.** 1, 4, 5, 6, 7, 10, 11... र्मिश्रता। **२.** 1, 4, 5, 6, 7, 10, 11 र्मिश्रता। **३.** 1 शबलता कुर्बुरता। **४.** 1 शबलता; 3 सबलता। **५.** 6 अविवेकथी विकार प्रतिभासइ छइ (५७६)ना शिष्टी नथी)। **६.** 4, 5, 7, 11 जे; 3 ये

અર્થ: જેમ સૈનિકોએ (સુભટોએ) કરેલું યુદ્ધ સેનાપતિ અથવા રાજા(સ્વામી)નું કહેવાય છે (આરોપાય છે), એટલે કે સેવકનો જય તથા પરાજય સ્વામીનો ગણાય છે, તેમ અવિવેકથી કરેલ પુદ્દગલકર્મનું પુણ્યાપુષ્ટ્ય ફળ તે શુદ્ધ આત્મદ્રવ્યનું ગણાય છે. ૪

## इष्टकाद्यपि हि स्वर्णं पीतोन्मत्तो यथेक्षते । आत्माभेदभ्रमस्तद्वद् देहादावविवेकिनः ।। ५ ।।

बा०- इष्टकाद्यपि क० इट<sup>8</sup> प्रमुखपणि । हि निश्चितं । स्वर्णं क० सोनुं । पीतोन्मत्तः क० धतूरो पीधो छइं जेणइ<sup>8</sup> ते । यथा क० जिम । ईक्षते क० देखइं । आत्माभेदभ्रम क० आत्मा साथि एकपणानो विपर्यास । तद्वत् क० तेणि परिं । देहादौ क० शरीरादिकनइ विषइं । अविवेकिनः क० अविवेकी पुरुषनइं जाणवो ।। ५ ।।

અર્થ: જેણે ધતૂરો પીધો છે તે જેમ ઈંટ વગેરેને પણ ખરેખર (નિશ્ચિત રીતે) સોના તરીકે જુએ છે, [પણ વાસ્તવમાં તે ભ્રમ છે], તેમ અવિવેકી પુરુષ શરીર વગેરેને આત્મા સાથે એક ગણે છે તે પણ વિપર્યાસ (ભ્રમ) જાણવો. પ

# इच्छन्न परमान् भावान् विवेकाद्रेः पतत्यधः । परमं भावमन्विच्छन्नाविवेके निमन्नति । । ६ । ।

बा०- इच्छन् क० वांछतो । न क० निह । परमान् भावान् कहतां परमभावग्राहक नयसंमत शुद्ध चैतन्यभाव टाली बीजा रिहया जे सात्विक-राजस-तामस भाव ते प्रतइ । विवेकाद्रेः क० विवेकिगिरिनुं जे अप्रमत्तता शिखर तेहथी । पतित क० पडे छइं । अध क० हेिं । परमं भावं क० सर्व विशुद्ध आत्मभाव प्रतिं । अन्विच्छन् क० अन्वेषतो थको , जोतो थको । न कहतां निह । अविवेक क० अविवेकमाहिं । निमज़ित क० निमग्न थाइं । अतएव अपूर्वकरणइ साधु अनंत ऋदि पामि, पणे तिहां संग न धरइं । ६

आर्या-

"सार्ताधरसेष्वगुरुः प्रार्प्योद्धिवभूतिमसुलभामन्यैः । सक्तः प्रशमरतिसुखे न भजित तस्यां मुनिः संगम् ।।

**१.** 1 इट; 3 इटि; 4, 5, 7 इटइं। **२.** 4, 5 निश्चितं; 6 निश्चइं। **३.** 1 जेणइ एहवइ पुरुषै; 8 जे। **४.** 1, 4, 5, 6, 7, 8, 9, 11 जाणवो; 3 जाणिवओ । **५.** 1 अप्रमत्त नाम; 4, 5, 7, 8, 9, अप्रमत्तना। **६.** 1, 2, 4, 5, 6,7 विशुद्ध; 3 विशुद्धि । **७.** 1 मां 'अन्वेषतो थको' शબ्दो नथी. **८.** 6 मां अतएव पछीना शબ्दो नथी.

या सर्व सुखर्राद्धिवस्मयनीयाऽपि साऽनगारर्द्धेः। नार्घति सहस्रभागं कोटिशतसहस्रगुणिताऽपि ।।"

- 'પ્રશમરતિ પ્રકરણ' ગા. ૨૫૬, ૫૭

(ભાવાર્થ: શુદ્ધ પરમ ભાવોને નહીં ઇચ્છતો જીવ વિવેકરૂપી પર્વતથી નીચે પડે છે. પરમ ભાવોને શોધતો જીવ અવિવેકમાં ડૂબતો નથી.)

અર્થ: શુદ્ધ ભાવોને ગ્રહણ કરીને (પરમભાવગ્રાહક) નયસંમત શુદ્ધ ચૈતન્યભાવને નહિ ઇચ્છનારો અર્થાત્ તેને ટાળનારો અને બીજા જે સાત્ત્વિક, રાજસિક, તામસિક ભાવો છે તેને ઇચ્છનારો (જીવ) વિવેકગિરિના અપ્રમત્તતા નામના શિખર ઉપરથી નીચો પડે છે. જ્યારે સર્વ વિશુદ્ધ આત્મભાવની શોધ (અન્વેષણ) કરતો સાધક અવિવેકમાં ડૂબતો નથી (નિમગ્ન થતો નથી), એટલે કે એવો સાધુ અપૂર્વકરણે અનંત ઋદ્ધિ પામે છે, પણ તેમાં સંગ (આસક્તિ) ધરતો નથી. ક.

"અન્ય પ્રાણીઓને દુર્લભ એવી ઋદ્ધિ-લબ્ધિની વિભૂતિને પામીને [પણ] સાતા-ગારવ, ઋદ્ધિગારવ અને રસગારવથી રહિત મુનિ પ્રશમરતિના સુખમાં મગ્ન થાય છે, પરંતુ તે ઋદ્ધિના સુખમાં આસક્તિ રાખતો નથી.

જે વિસ્મય ૫માડે તેવી સર્વ દેવોની ઋદ્ધિ છે તેને લાખવાર કોટી ગુણી કરીએ તો પણ કદી સાધુની આત્મિક સંપત્તિના હજારમાં ભાગે તે આવે નહીં.

- 'પ્રશમરતિ', ગા. ૨૫૬-૨૫૭

#### आत्मन्येवात्मनः कुर्यात् यः षट्कारकसंगतिम् । क्वाविवेकज्वरस्यास्य वैषम्यं जडमञ्जनात् ।। ७ ।।

**बा०- आत्मन्येव** क० आत्मानिं विषइं <sup>९</sup>ज । आत्मनः क० आत्मानी । कुर्यात् क० करइं। यः क० जे । षट्कारकसंगतिं छ कारकना अर्थानुगम प्रति । क्व क० किहां । अविवेकज्वरस्य क० अविवेकरूप तावनुं । अस्य क० एहनइ । वैषम्यं क० विषमपणुं। जडमञ्जनात् क० पुद्रल प्रसंगथी । अविवेकी ज्वरीनइं ते जलमञ्जनथी विषज्वर होइ ते श्लेषछाया<sup>२</sup>,-

<sup>३</sup>आत्मा तेह ज स्वतंत्रपणइं ज्ञप्ति क्रिया करइं छइं ते माटिं आत्मा तो<sup>४</sup> **कर्ता** ।

१. 6 ज છે, બીજમાં નથી. । २. 2, 4, 6 'सामान्यइ धारइ' શબ્દો નથી, બીજી પ્રતોમાં છે પણ અહીં પ્રસ્તુત નથી તેથી લીધા નથી. ! ३. 2, 7 માં આ લખાણ નથી. । ४. 1, 4, 5, 6, 11 आत्मा तो; 3 आत्मानो; 6 मां कर्ता, कर्म વગેરેને १, २, ३, ४, ५ એમ નંબર આપી કારકો સ્પષ્ટ કર્યા છે.

ज्ञानानुविद्ध निर्वर्त्यविकार्य प्राप्यपरिणाम भजइं छइं ते माटिं कर्म ।

उपयोगइं साधकतम थाइं छइं ते माटिं करण छइं ।

आपें ज शुभ परिणाम दानपात्र छइं ते माटिं **संप्रदान** छइं ।

पूर्व पूर्व ज्ञानपर्यायथी उत्तरोत्तर ज्ञानपर्याय सारुं छइं ते विश्लेषाविधपणा माटि अपादान छइं।

सामान्य(न्या)धारें विशेष परिणमइं छइं, जिम सामान्य(न्या)धारइं कटककुंडलादि पर्याय ए रुपइं **आधार** छे ।

ए अभेदइं षट्कारक संगति वखाणी । नयपंडितइं नयांतरिं पणि<sup>१</sup> वखाणवी। पर्याय गाथा सातमीनो । ७

અર્થ: જે આત્મામાં (આત્માને વિષે) જ આત્માની છ કારકોની સંગતિ કરે છે એટલે કે છ કારકના અર્થનો સંબંધ (અનુગમ) કરે છે એને જડ એવા પુદ્ગલમાં મગ્ન થવાથી આવતું અવિવેકરૂપ તાવનું વિષમપશું ક્યાંથી હોય? (ન જ હોય.) અવિવેકી જ્વરવાળાને તો જલસ્નાનથી (જલમજ્જનથી) વિષમજ્વર હોય તે શ્લેષછાયા.(જડમજ્જન અને જલમજ્જન બંનેથી તાવ આવે તે શ્લેષ છે.)

- (૧) આત્મા સ્વતંત્રપણે જાણવાની ક્રિયા (જ્ઞપ્તિ ક્રિયા) કરે છે તે માટે આત્મા તો કર્તા છે.
  - (૨) જ્ઞાનસહિત પરિણામનો આશ્રય કરે છે તેથી આત્મા કર્મ છે.
  - (૩) એકાગ્ર થવા માટે સાધકતમ હોવાથી કરણ છે.
  - (૪) પોતે જ શુભ પરિણામનું દાન-પાત્ર (આપવાયોગ્ય) છે તેથી સંપ્રદાન છે.
  - (૫) પહેલાના જ્ઞાનપર્યાયથી પછીના જ્ઞાનપર્યાય વિશુદ્ધ છે તેથી અપાદાન છે.
- (૭) જેમ કટક (કડું), કુંડલ (બુટ્ટી) વગેરેનો આધાર સોનું છે તેમ આત્મા વિશેષ પર્યાયનો આધાર છે માટે આધાર અધિકરણ છે. આ અભેદે ષટ્કારક સંગતિની વ્યાખ્યા કરી (વખાણી). નયપંડિતોએ નયાંતરે પણ વ્યાખ્યા કરવી. (વખાણવી). આ સાતમી ગાથાનો પર્યાય છે. ૭

**१.** 1, 4, 5, 6, 7, 11 पणि; 3 पिण

#### संयमास्रं विवेकेन शाणनोत्तेजितं मुनेः ।

धृति धारोल्बणं कर्मशत्रुच्छेदक्षमं भवेत् ।। ८ ।। विवेकाष्टम्।। १५ बा०- संयमास्त्रं क० संयमरूप अस्त्रं। विवेक रूप । शाण क० शराणि करीनई । उत्तेजितं क० उत्कृष्ट तेज पमाडिओ । मुनेः क० साधुनेइं । धृति क० संतोष ते रूप जे । धारा तेणि करी । उल्बणं क० उत्कट कर्युं थकुं । कर्म रूप जे । शत्रुं तेहना । छेदनइ विषइं। क्षमं क० समर्थं । भवेत् क० होइ। ८

ए विवेकनुं अष्टक संपूर्ण थयुं। ।। १५ ।।

અર્થ: વિવેકરૂપ સરાણ વડે અત્યંત તીક્ષ્ણ કરેલું (ઉત્કૃષ્ટ તેજ પમાડેલું) અને ધૃતિ એટલે સંતોષરૂપ ધાર વડે ઉત્કટ (ઉગ્ર) કરેલું મુનિનું સંયમરૂપ અસ્ત્ર કર્મરૂપ શત્રુનું છેદન કરવામાં સમર્થ થાય છે. ૮

એ વિવેકનું અષ્ટક સંપૂર્ણ થયું. 11 ૧૫ 11

१. 1 अस्त्र; બाडी બધી प्रतोभां 'शस्त्र' पाठ । २. 1, 2 शराणि करीनइ; 3 शराणओ तेणइ; 6 शराणइं; 11 शराणीउ तेणइं । ३. 1 वैरी

#### १६ मध्यस्थाष्टकम्

## स्थीयतामनुपालंभं मध्यस्थेनांतरात्मना । कुतर्ककर्करक्षेपैस्त्यज्यतां बालचापलम्।। १ ।।

**बा०- स्थीयतां** क० रहीइं । अनुपालंभं क० ओलंभो नाविं ते रीतइं । मध्यस्थेन क० रागद्वेष बे पासे मुंकीनें विचिं रहईं एहवइं । अंतरात्मना क० शुद्ध अंतरंग परिणामइं । कृतर्क क० कृयुक्ति ते रूप जे । कर्कर क० काकरी तेहने । क्षेपइं क० नांखवें । त्यज्यतां क० छांडें। बालचापलम् बालकपणानी चपलाई । कृतर्क काकरा नांखइ घणानो ओलंभो आवइं । १

અર્થ: અંતરાત્મા વડે (શુદ્ધ અંતરંગ પરિણામે) મધ્યસ્થ થઈને, રાગ અને દ્વેષ બંનેની વચ્ચે રહીને, કોઈ ઠપકો ન આપે તે રીતે રહેવું અને કુતર્કના કાંકરા નાખવાનું બાળપણું ત્યજી દેવું. ૧

## मनोवत्सो युक्तिगवीं मध्यस्थस्यानुधावति। तामाकर्षति पुच्छेन तुच्छाग्रहमनः कपि।। २ ।।

बा०- मनोवत्स क० मनरूप वाछडो । युक्तिगवीं क० युक्तिरूप गाइनइं । मध्यस्थस्य क० मध्यस्थ पुरुष संबंधिओ । अनुधावित क० पाछिल दोडिं छइं, जिहां युक्ति होइ तिहां ज मध्यस्थनुं चित्त आविं । तां क० ते युक्ति गायनइं । आकर्षित क० ताणइं । पुच्छेन क० पुछडइ, कुणें। तुच्छ छइ । आग्रह जेहनो एहवो जे मनुष्य तेहनुं जे । मन ते रूप । किप क० वानर । कदाग्रहीनुं चित्त युक्तिनी कदर्थना करइ ए अर्थ। २

અર્થ: મધ્યસ્થ પુરુષનો મનરૂપ વાછરડો યુક્તિરૂપ ગાયની પાછળ દોડે છે. જ્યાં યુક્તિ હોય ત્યાં જ મધ્યસ્થનું ચિત્ત આવે. જેનો આગ્રહ તુચ્છ છે એવા પુરુષનો મનરૂપ વાંદરો તે યુક્તિરૂપ ગાયને પુંછડા વડે તાણે છે (ખેંચે છે). કદાગ્રહીનું ચિત્ત યુક્તિની નિંદા કે ઉપહાસ (કદર્થના) કરે છે, એ અર્થ. ૨.

**१.** 8 विचि रहें; 2 विचे रहें । **२.** 1 नाखड़; 2, 6, 9, 11 नांखबड़ं। **३.** 1, 6 गायनइं । ४. 1 'कुण' शબ्द नथी. । ५. 1 पुरुष; 4 मानुष्य

#### नयेषु स्वार्थसत्येषु मोघेषु परचालने । समशीलं मनो यस्य स मध्यस्थो महामुनिः ।। ३ ।।

बा०- नयेषु क० नयनइं विषइ, नय केहवा छें ? स्वार्थसत्य क० आपआपणि अभिप्राइ साचा, वली केहवा छें? मोघ क० निःफल । किं वारइं ? परचालने क० बीजा नय युक्ति करी चलावि तिवारइं । जे माटिं सर्व नय सप्रतिपक्ष छइं ते सर्व नयमध्ये । समशीलं क० पक्षपात-रिहतपणुं, सरखा स्वभावना धरनार । मनः क० चित्त । यस्य क० जेहनुं छइ । स क० ते। मध्यस्थ क० मध्यस्थः । महामुनिः क० महा साधुं। जे एकनयपक्षपाति ते अदृष्टसिद्धांत केहिइं। ३

"नियनियवयणिज्ञसञ्चा सव्वनया परिवयालणे मोहा । ते पुण अदिद्वसमओ विभयइ सञ्चे व अलिए वा ।।"

'સન્મતિ', કા. ૧ ગા. ૨૮૭

અર્થ: પોતપોતાના અભિપ્રાયે સાચા અને વળી બીજા નયને ચલિત કરવામાં નિષ્ફળ એવા નયના વિષે જેનું ચિત્ત (મન) પક્ષપાતરહિત એટલે કે સરખા સ્વભાવને ધરનાર છે તે મહાસાધુ મધ્યસ્થ છે. સર્વ નય સપ્રતિપક્ષ છે. જે એકનયપક્ષપાતી છે તેને અદ્દષ્ટસિદ્ધાંત કહીએ. ૩

સન્મતિતર્ક(કાં. ૧, ગા. ૨૮૭)માં કહ્યું છે કે, 'સર્વ નયો પોતપોતાના વક્તવ્યમાં સાચા છે, પણ બીજાના વકતવ્યનું નિરાકરણ કરવામાં નિષ્ફળ છે, પરંતુ અનેકાંત સિદ્ધાંતનો જ્ઞાતા તે નયનો 'આ સાચા છે અને આ ખોટા છે' એવો વિભાગ કરતો નથી."

## स्वस्वकर्मकृतावेशाः स्वस्वकर्मभुजो नराः । न रागं नापि च द्वेषं मध्यस्थस्तेषु गच्छति ।। ४ ।।

बा०- स्वस्वकर्म क० आपआपणा करिआ कर्म तेहनई विषइं । कृत क० कर्युं छइं । आवेश क० आग्रह जेणइं, एतलें स्वकर्म परवश तथा । स्वस्वकर्म क० आपआपणां जे कर्म तेहना। भुक् क० फलभोक्ता एहवा । नरा क० मनुष्य छइं । न क० नहीं । रागं क० राग प्रतइं । न क० निह । अपि च समुच्चये । द्वेषं क० द्वेष प्रतिं । मध्यस्थ क० मध्यस्थ । तेषु क० ते नरनइं विषइं । गच्छित क० पामइं । ४

**१.** 6 भां આ પછीनुं લખાણ નથી. । **२.** 1, 4, 11 मन पक्षपातिनें अदृष्ट सिद्धांत मिथ्यात्वी कहीइ; 5, 7 'ते अदृष्ट सिद्धांत कहीइ' એ शબ्दो नथी. । **३.** 1 करीया कर्मनइ; 2, 11 करिया कर्म तेहने; 4, 5, 7 करिआ कर्म परवश

અર્થ: મનુષ્યો પોતપોતાના કરેલા કર્મમાં જેણે આગ્રહ (આવેશ) કર્યો છે એવા એટલે કે સ્વ કર્મ-પરવશ છે તથા પોતપોતાના કર્મના ફળના ભોક્તા છે. તેમાં (એટલે કે તે મનુષ્યોને વિષે) મધ્યસ્થ [વ્યક્તિ] રાગ પણ પામતી નથી અને દ્વેષ પણ પામતી નથી. ૪

#### मनः स्याद व्यापृतं यावत् परदोषगुणग्रहे । कार्यं व्यग्नं वरं तावन्मध्यस्थेनात्मभावने ।। ५ ।।

**बा०- मन**: क० मन । स्यात् क० थाइं । व्यापृतं क० व्यापारवंत । यावत् क० जिहां लगइं। परदोषगुणग्रहे क० पारका दोष-गुण ग्रहवानें विषइं । कार्यं क० करवुं । व्यग्नं क० आसकत । वरं क० भलुं । तावत् क० तिहां ताइं । मध्यस्थेन क० मध्यस्थ पुरुषइं । आत्मभावने क० आत्मध्याननइं विषइं । परविषइं मन ते चिंतास्वरूप, आत्मविषय ते समाधिस्वरूप, ए विशेष ५

અર્થ: જેટલે અંશે પારકાના દોષ [અને] ગુણ ગ્રહણ કરવામાં મન પ્રવર્તેલું (વ્યાપારવંત) છે તેટલે અંશે મધ્યસ્થ પુરુષે [મનને] આત્મધ્યાનના વિષે પ્રવૃત્ત (આસક્ત) કરવું સારું (ભલું) છે. પરના વિષે મન (સિક્રિય હોય) તે ચિંતાપરાયણ છે, આત્મવિષયે મન (સિક્રિય હોય) તે સમાધિપરાયણ છે. આટલું મુખ્ય. પ

## विभिन्ना अपि पंथानः समुद्रं सरितामिव । मध्यस्थानां परं ब्रह्म प्राप्नुवंत्येकमक्षयम् ।। ६ ।।

बा०- विभिन्ना अपि क० जूआजूआ पणि । पंथान क० मार्ग-अपुनर्बंधक, सम्यग्दृष्टी प्रमुख। समुद्रं क० समुद्र प्रति । सिरतामिव क० नदीना जिम अनेक मार्ग । मध्यस्थानां क० मध्यस्थनइं अथवा जिनकल्प स्थिवरकल्पकादिक। परं क० उत्कृष्ट । ब्रह्म क० ब्रह्म एटिलं सर्व प्रपंचबोधविशिष्ट केवलज्ञान ते प्रति। प्राप्नुवंति क० पामइं । एक क० एक । अक्षयम् क० क्षयरिहत । ६

અર્થ: જેમ નદીઓના જુદા જુદા અનેક માર્ગો સમુદ્રને મળે છે તેમ મધ્યસ્થોના અથવા જિનકલ્પ, સ્થવિરકલ્પ આદિના અપુનર્બંધક, સમ્યગ્દષ્ટિ વગેરે જુદા જુદા પણ માર્ગો એક, અક્ષય (ક્ષયરહિત) ઉત્કૃષ્ટ બ્રહ્મ એટલે કે સર્વ પ્રપંચરહિત વિશિષ્ટ કેવળજ્ઞાનને પામે છે. ક

**१.** 1, 4, 5, 6, 7, 11 जूआजूआ पणि; 2, 3 जूआजूआ आपणई

#### स्वागमं रागमात्रेण द्वेषमात्रात्परागमम् । न श्रयामस्त्यजामो वा किन्तु मध्यस्थया दृशा ।। ७ ।।

बा०- स्वागमं क० पोताना सिद्धांत प्रतइं । रागमात्रेण क० विचाररिहत केवल रागें । द्वेषमात्रात् क० विचाररिहत केवल द्वेषथी । परागमं क० परिसद्धांत प्रतइं । न क० नहीं । श्रयामः क० आदर्यो(यों) छें । त्यजामः क० छांडवो । वा अथवा । किंतु क० स्युं तो । मध्यस्थया दृशा क० मध्यस्थ दृष्टि विचारीनइं । ७

<sup>३</sup>"पक्षपातो न मे वीरे न द्वेषः कपिलादिषु । युक्तिमद्वचनं यस्य तस्य कार्यः परिग्रहः ।"१

– હરિભદ્રસૂરિકૃત 'લોકતત્ત્વ નિર્ણય'

"न श्रद्धयैव त्विय पक्षपातो, न द्वेषमात्रादरुचिः परेषु । यथावदाप्तत्वपरीक्षया तु त्वामेव वीर प्रभुमाश्रयामः ।" २

– સિદ્ધસેન દિવાકરકૃત 'અયોગ વ્યવચ્છેદ દ્વાત્રિંશિકા', ગા. ૨૯

અર્થ: વિચારરહિત કેવળ રાગથી પોતાના સિદ્ધાંતનો અમે આદર (સ્વીકાર) કરતા નથી (અને) વિચારરહિત કેવળ દ્વેષથી પરસિદ્ધાંતને અમે છોડતા (ત્યજતા) નથી; પરંતુ મધ્યસ્થ દૃષ્ટિથી વિચારીને સ્વીકાર કે ત્યાગ કરીએ છીએ. ૭

કહ્યું છે કે, "મને શ્રી મહાવીરનો પક્ષપાત નથી અને કપિલ વગેરે ઉપર દ્વેષ નથી. પરંતુ જેનું વચન યુક્તિવાળું છે તે સ્વીકારવા યોગ્ય છે."

– હરિભદ્રસૂરિ કૃત 'લોકતત્ત્વ નિર્ણય'

"હે વીરપ્રભુ! અમને કેવળ શ્રદ્ધાથી તમારા ઉપર પક્ષપાત નથી અને કેવળ દ્વેષથી અન્ય ઉપર અરુચિ નથી; પણ યથાર્થ આપ્તપણાની પરીક્ષાથી અમે તમારો આશ્રય કરીએ છીએ."

સિદ્ધસેન દિવાકરકૃત 'અયોગવ્યવચ્છેદ દ્વાત્રિંશિકા', ગા. ૨૯

## मध्यस्थया दृशा सर्वेष्वपुनर्वंधकादिषु । चारिसंजीवनीचारन्यायादाशास्महे हितम् ।। ८ ।। मध्यस्थाष्टकम्<sup>\*</sup> १६

**१.** 1 आदरुं छउं; 2, 9 आदयों छइं; 4, 5, 6,7, 11 आदिरेड छइ । **२.** 1 छांडुं छुं; 4, 5, 7, 11 छांडवुं; 6 छांडउं । **३.** 5, 6, 7 मां आ भे अवतरुश नथी. । **४.** 1, 2, 4, 7, 8, 11 मध्यमाष्टकं; 9 मध्यस्ताष्टकं

बा०- मध्यस्थया दृशा क० मध्यस्थ दृष्टिइं करीनइं । सर्वेषु क० सर्वनइं विषइं । अपुनर्बंधकादिषु क० अपुनर्बंधक प्रमुखनइं विषइं । आदि शब्दइं मार्गाभिमुख, मार्गपितताविरितं, सम्यग् दृष्टि, देशविरितं, सर्वविरितं ग्रहवा । चारिसंजीवनीचारन्यायात् क० अजाणतां पणि संजीवनी पालो-चारो चरावतां जिम पशु टाली मनुष्य करइं ते दृष्टांतइं । आशास्महे क० वांछवुं । हित प्रतिं वांछवुं । यद्यपि मैत्रीभावना सर्व विषय छइं, तथापि प्रवृत्यनुकूल भावना अपुनर्बंधकाद्याश्रित ज कही। ८

ए मध्यस्थनुं अष्टक पूरुं थयुं ।। १६।।

અર્થ: મધ્યસ્થ દષ્ટિએ કરીને સર્વ અપુનર્બંધક આદિ માટે (આદિ શબ્દથી માર્ગાભિમુખ, માર્ગપતિત, અવિરતિ, સમ્યગ્દષ્ટિ, દેશવિરતિ, સર્વવિરતિ વગેરે સમજવા) ચારિસંજીવનીચારન્યાયે એટલે કે અજાણતા પણ સંજીવની પાલો એટલે ચારો ચરાવતાં જેમ પશુ મટીને મનુષ્ય થાય તે દષ્ટાંતથી સર્વ માટે હિત (કલ્યાણ) ઇચ્છીએ છીએ. હિત કે મૈત્રીભાવના સર્વ પ્રત્યે હોવા છતા પ્રવૃત્તિને અનુકૂળ ભાવના તો અપુનર્બંધકાદિને આશ્રિત જ કહી છે. ૮

એ મધ્યસ્થનું અષ્ટક પુરું થયું. ॥ ૧૬ ॥

**१.** 1, 4, 5, 6, 7, 11 मार्गपतित । **२.** 1, 2, 4, 5, 6, 7, 9, 10, 11 सर्वविरति; 3 सर्वविरत । **३.** 1, 4, 5, 6, 7, 8, 11 अजाणतां; 3 अजाणत

# १७ निर्भयाष्टकम्

#### यस्य नास्ति परापेक्षा स्वभावाद्वैतगामिनः । तस्य किं न भयभ्रांतिक्कांतिसंतानतानवम् ।। १ ।।

बा०- यस्य क० जेहनइं । नास्ति क० नथीं। परापेक्षा क० परनी अपेक्षा । जे केहवुं छइं? स्वभावनुं जे। अद्वेत तिंहां । गामी क० जानार एटले केवल आत्मस्वभावलाभवंत, तेहनइं। तस्य क० तेहनइं । किं न क० स्युं न होइ, अपितु होइं । भय क० त्रास तेहथी। भ्रांति क० भ्रम तेहथी । क्लांति क० खेद तेहनो । संतान क० श्रेणि तेहनुं । तानवं क० तनुपणुं लेशपणुं । १

અર્થ: સ્વભાવના અદ્વૈતમાં (આત્મસ્વભાવમાં) જનારને એટલે કે જે સર્વત્ર આત્માને જ અનુભવે છે તેને (આત્મસ્વભાવલાભવંતને) અને જેને પરની અપેક્ષા નથી તેને ભયની ભ્રાંતિરૂપ જે કષ્ટ છે તેની પંરપરાનું ઘટી જવાપણું કેમ ન હોય? અર્થાત્ હોય જ. ૧

#### भवसौख्येन किं भूरिभयज्वलनभस्मनां । सदा भयोज्झितज्ञानसुखमेव विशिष्यते ।। २ ।।

बा०- भवसौख्येन क० संसार सुखइं । किं क० स्युं थाइ, अपितु न किमपि, भवसौख्यें केहवुं छइ ? भूरि क० घणों जे । भय त्रास ते रुप । ज्वरुन क० अग्नि तेहनुं । भश्म क० राख एहवइं । सदा क० निरंतर । भयोज्झितं क० भयरिहत । ज्ञानसुखमेव ज्ञानसुख ज। विशिष्यते क० सर्वाधिक होइ । २

અર્થ: સંસારસુખથી શું થાય? એટલે કે કાંઈ ન થાય. સંસારસુખ કેવું છે? તે (સંસારસુખ) ઘણા ભય(ત્રાસ)રૂપ અગ્નિથી પેદા થયેલ રાખ સમાન છે. એના કરતાં તો નિરંતર ભયરહિત એવું જ્ઞાનસુખ જ સર્વાધિક છે. ર

१. 1 'नथी' शબ्द नथी. । २. 1, 2, 4, 5, 6, 7, 9, 11 तेहनुं तानवं क० तनुपणुं लेशपणुं" शબ्दो थोऽ। ई२ इ१२ साथे छे. प्रत नं. 3, 9 अने 10 मां आ शબ्दो २डी गथा छे. 8 तानवं क० "पातला प्रति"। नोंध :- आ पछी 2 अने 11 मां आ अध्याश छे "तेहने भयभ्रातंपणुं खेदनी श्रेणी ते सर्व पातला पडे।" । ३. 6, 8 भस्मना; 3 भश्मना । ४. 1 संसारसुख । ५. 6 'अपितु न किमिप भवसौख्य केहवुं छइ' शબ्दो नथी. । ६. 1 घणा भयरूप"

#### न गोप्यं क्वापि नारोप्यं हेयं देयं च न क्वचित् । क्व भयेन मुनेः स्थेयं ज्ञेयं ज्ञानेन पश्यतः ।। ३ ।।

बा०- न गोप्यं क० न गोपवुं । क्वापि क० किहांइ । नारोप्यं क० किहांइ न आरोपवुं, थापवुं । हेयं क० छांडवुं । देयं क० देवुं । च पुनः । न क्वचित् क० न किहांइ । क्व क० किहांइ । भयेन क० भयइ । मुनेः क० साधुनइ । स्थेयं क० रहेवुं । ज्ञेयं क० ज्ञानयोग्य। ज्ञानेन क० ज्ञानई करीनइ । पश्यतः क० देखतानइ । ३

અર્થ: જ્ઞાનથી જાણવાલાયક વસ્તુઓને (જ્ઞાનયોગ્ય પદાર્થોને) જોતા સાધુને ક્યાંય ગોપાવા યોગ્ય નથી, ક્યાંય આરોપવા યોગ્ય નથી, કશું છોડવા યોગ્ય નથી અને ક્યાંય દેવા યોગ્ય નથી; તો ભયથી ક્યાં રહેવા યોગ્ય છે? (અર્થાત્ મુનિને ક્યાંય ભય નથી.) ૩

## एकं ब्रह्मास्त्रमादाय निघ्नन् मोहचमूं मुनिः । बिभेति नैव संग्रामशीर्षस्थ इव नागराट् ।। ४ ।।

बा०- एकं क० एक ज । ब्रह्मास्त्र क० ब्रह्म शस्त्र ते प्रतिं । आदाय क० ग्रहीनई । निघ्नन् क० हणतो । मोहचमुं(मूं) क० मोहसेना प्रति । मुनिः क० साधु । बिभेति क० बीहइ। नैव क० निहं ज । संग्रामशीर्षस्थ क० संग्राम मस्तकइ रहिओ । इव यथा । नागराट् क० महा मतवालो हाथी । ४

અર્થ : એક જ બ્રહ્મરૂપ શસ્ત્રને ગ્રહણ કરીને મોહસેનાને હણતો સાધુ સંગ્રામ-(યુદ્ધ)ના અગ્રભાગે રહેલા મહા મતવાલા હાથીની જેમ બીતો નથી જ. ૪.

#### मयूरी ज्ञानदृष्टिश्चेत् प्रसर्पति मनोवने । वेष्टनं भयसर्पाणां न तदाऽऽनंदचंदने ।। ५ ।।

बा०- मयूरी क० मोरणि । ज्ञानदृष्टिः क० आत्मज्ञानरूप दृष्टिं। चेत् क० जो । प्रसर्पति क० स्वेछांइ विचरईं। मनोवने क० मनरूप वननइ विषइ । वेष्टनं क० विं(वीं)टावुं। भयसर्पाणां क० भयरूप सर्पनुं । न क० निह । तदा क० ते वारईं। आनंदचंदने क० आनंदरूप बावनां चंदननइ विषइ होइ। ५

**१.** 2 गोपववुं । **२.** 1, 5, 7, 10, 11 ज्ञानइं; 3 ज्ञाननइ; 2, 8, 9 ज्ञाने । **३.** 1, 4, 5, 11 मोहचमूं; 3 मोहचमुं । **४.** 2 लेइनें । **५.** 1 ज्ञानदृष्टिरूप मोरणी; 8 आत्मज्ञान दृष्टिरूप । **६.** 1 प्रसरइ छे । **७.** 1, 4, 5, 11 तिवारइं; 2, 7, 8 तिवारें; 9 वारे । **८.** 1 बावनारूप

અર્થ: જ્યારે મનરૂપ વનમાં આત્મજ્ઞાનની દૃષ્ટિ રૂપ મોરણી (ઢેલ) સ્વેચ્છાએ વિચરે છે ત્યારે આનંદરૂપ બાવનાચંદનના [વૃક્ષને] વિષે ભયરૂપ સાપનું વીંટાવું હોતું નથી. પ

## कृतमोहास्त्रवैफल्यं ज्ञानवर्म बिभर्ति यः । क्व भीस्तस्य क्व वा भंगः कर्मसंगरकेलिषु ।। ६ ।।

**बा०- कृत्** क० करिओ छैं। **मोहास्त्र** क० मोहरूप हथिआर जेहनुं । **वेफल्यं** क० विफलपणुं जेणइ एहवुं जे । **ज्ञानवर्म** क० ज्ञानसन्नाह ते प्रतिं । **बिभित्तं** क० धरइ । **यः** क० जे । **क्र** क० किहां । **भीः** क० भय । **तस्य** क० तेहनइ । क्व क० किहां । वा अथवा । भंगः क० पराजय । कर्मना जे । संगर क० संग्राम तेहनी । केलि क० क्रीडा ते मांहि। ६

અર્થ: કર્મના સંગ્રામની ક્રીડાઓમાં મોહરૂપ હથિયારને વિફળ (નિષ્ફળ) કરનાર જ્ઞાનરૂપ બખ્તરને જે ધારણ કરે છે તેને ક્યાંથી ભય અથવા તેનો ક્યાંથી પરાજય? ક

## तूलवल्लधवो मूढा भ्रमंत्यभ्रे भयानिलैः । नैकरोमापि तैर्ज्ञानगरिष्ठानां तु कंपते ।। ७ ।।

बा०- तूलवत् क० अर्कतूलनी परि । लघवः क० हलुआ । मूढाः क मूर्ख । भ्रमंति क० भ्रमइ छइ । अभ्रे क० आकाशमांहि । भयानिलैः क० भयरूप वायरें करी । नै (न) क० निहं। एकरोमापि क० एक रुआडुंई । तैः क० ते भयानिलइ । ज्ञानगरिष्ठानां तु क० ज्ञानइ भारे छइ तेहनुं तो । कंपते क० कंपइ । ७

અર્થ: અર્કતૂલની (આકડાના રૂની) જેમ હળવા મૂર્ખ (મૂઢ, અવિવેકી) લોકો ભયરૂપ વાયરાઓ(પવન)થી આકાશમાં ભમે છે, (પણ) જે જ્ઞાનથી ભારે છે તેનું તો એક રૂંવાડું પણ તે ભયરૂપ વાયરાઓથી કંપતું નથી. ૭

#### चित्ते परिणतं यस्य चारित्रमकुतोभयम् ।

अखंडज्ञानराज्यस्य तस्य साधोः कुतो भयम् ।। ८।। निर्भयाष्टकम् ।। ९७।। बा०- चित्ते क० चित्तमांहिं । परिणतं क० परिणम्युं । यस्य क० जेहनइ । चारित्रं क० चारित्र, ते केहवुं छइ? अकुतोभयं क० नथी कोइनइ भय जेहथी, असमर्थं । अखंड क०

**१.** 1 करिओ छै; 3 करिओ होइ; 4, 5, 7 कृत क० कहिओ होइं । **२.** 1 मोहरूप 3 मोह। **३.** 1 हथिआरनुं; 2 तेहनुं । **४.** 1 क्रीडानइ विषद; 5, 7 क्रीडा तेमां । **५.** 1 रुंआडुं पणि । **६.** 1, 4, 5, 6, 7, 11 असमर्थ समास; 2 असमर्थी समास

अखंडित । **ज्ञान** रूप । **राज्य** छइ जेहनइ। **तस्य** क० तेहनइ । **साधोः** क० साधुनइ । कुतो भयं क० किहांथी भय न होई । ८

<sup>२</sup>"आचाराध्ययनोक्तार्थभावनाचरणगुप्तहृदयस्य । न तदस्ति कालविवरं यत्र क्वचनाभिभवनं स्यात् ।। १" 'प्रशम२तौ' ॥ २॥, १९८

#### निर्भयाष्टक पूरुं थयुं । ।। १७।।

અર્થ: જેનાથી કોઈને ભય નથી (ભય જ્યાં અસમર્થ છે) એવું ચારિત્ર જેના ચિત્તમાં પરિણમ્યું છે એવા અને અખંડિત જ્ઞાનરૂપ રાજ્ય જેની પાસે છે એવા સાધુને ક્યાંથી ભય હોય? ૮

"આચારાંગના અધ્યયનમાં કહેલા અર્થની ભાવના અને આચરણ(ચારિત્ર)થી જેનું મન સુરક્ષિત છે તેનું ક્યાંય એવું કાલરૂપ છિદ્ર નથી કે જેમાં તેનો પરાભવ થાય."

- 'પ્રશમરતિ' ગા. ૧૧૯

નિર્ભયાષ્ટક પૂરું થયું. 11 ૧૭ 11

१. 6 किहांथी भय होइ; 11 किहांथी भय होइ अपितु न होइ । २. 6 માં આ અવતરણ નથી.

## १८. अनात्मशंसाष्टकम्

## गुणैर्यदि न पूर्णोऽसि कृतमात्मप्रशंसया । गुणैरेवासि पूर्णश्चेत् कृतमात्मप्रशंसया ।। १ ।।

बा०- गुणै: क० गुणैं। यदि क० जो। न क० निह । पूर्णः क० पूरो। असि क० छइ। कृतं क० सिरउ, आत्मप्रशंसया क० आत्मानी प्रशंसा ते तो फोकट फूलवुं थाइ। गुणैरेव क० गुणे ज करी। असि क० छइ। पूर्णः क० पूरो। चेत् क० जो तो कृतं क० सिरउ। आत्मप्रशंसया क० आत्मानी प्रशंसाइं।

"आचारः कुलमाख्याति।" ए न्याइ आप ज गुण प्रगट थास्यइ ै। १

અર્થ: જો [તું] ગુણોથી પૂર્ણ નથી તો આત્માની પ્રશંસાથી સર્યું, કારણ કે આત્માની પ્રશંસા તે તો ફોગટ ફૂલવું થાય [અને] જો [તું] ગુણોથી જ પૂર્ણ છે તો (પણ) આત્મપ્રશંસાથી સર્યું, (કારણકે) आचारः कुलमाख्याति એટલે કે "આચાર જ કુળ બતાવે છે." એ ન્યાયે ગુણ પોતે જ પ્રગટ થશે. ૧

## श्रेयोद्रुमस्य मूलानि स्वोत्कर्षाभःप्रवाहतः । पुण्यानि प्रकटीकुर्वन् फलं किं समवाप्स्यसिं ।। २ ।।

**बा०- श्रेयोद्रुमस्य** क० कल्याण वृक्षना। **मूलानि** क० मूलाडां। स्वोत्कर्ष क० पोतानो गुणनो वाद, ते रूप । अंभः प्रवाह क० जल-प्रवाह तेहथी मूल ते केहा ? **पुण्यानि** क० पोतइ सुकृत कर्या होइ ते । प्रकटीकुर्वन् क० पोतइ प्रगट करतो । फलं क० श्रेयद्रुमनुं फल। कि समवाप्स्यिस क० स्युं पामीश, निहं काइं पामई ए अर्थ ।

गुप्त पुण्य ज फलदायक छइ। "धर्मः क्षरित कीर्तनात् ।" २

'મનુસ્મૃતિ'

**१.** 1 गुणि; 2, 6 गुणें; 4, 5, 7 गुणइं । **२.** 1 जे । **३.** 2, 8 थास्यें; 9 थास्येइं । **४.** 1, 2, 4, 5, 6, 8, 9, 11 समवाप्सिस । **५.** 1 ते रूप ज प्रवाहथी । **६** 2 किहां; 9 केहो । **७.** 8, 9 पोते। **८.** 6 कांइ नहीं पांमइ

અર્થ: કલ્યાણ(રૂપ)વૃક્ષનાં, પોતે જે સુકૃત કર્યા હોય તે રૂપ મૂળિયાંને પોતાના ગુણના વાદરૂપ જળપ્રવાહથી પોતે જ પ્રગટ કરતો તું કલ્યાણવૃક્ષનું ફળ શું પામીશ? કાંઈ નહીં પામે, એ અર્થ છે. ગુપ્ત પુણ્ય જ ફળદાયક છે. "धर्मः क्षरित कीर्तनात्।" અર્થાત્ "કહી બતાવવાથી ધર્મ નાશ પામે છે." ર

## आलंबिता हिताय स्युः परैः स्वगुणरश्मयः । अहो स्वयं गृहीतास्तु पातयंति भवोदधौ ।। ३ ।।

बा०- आलंबिताः(ता) आलंब्या थका । हिताय क० हितनइ कार्जि । स्युः क० होई । परैः क० बीजे । स्वगुणरश्मयः क० पोताना गुणदोरडाँ जो पर कहइ तो ज गुण करइ। अहो आश्चर्ये । स्वयं क० पोतइ । गृहीतास्तु क० ग्रह्या तो । पातयंति क० पाडइ । भवोदधौ क० संसार समुद्रमांहि । अप्पथुइ तणा दोर स्वयं ग्रह्या बोलइ, परे ग्रह्या तारइ, ए आश्चर्य ३

અર્થ: બીજાએ ગ્રહણ કરેલા પોતાના ગુણરૂપ દોરડાઓ હિત માટે હોય છે. ગુણ જો બીજા કહે તો જ ગુણ કરે છે (ગુણકારી થાય છે). પણ આશ્ચર્ય છે કે (આ ગુણરૂપ દોરડા) જો પોતે ગ્રહણ કરે તો તે સંસારસમુદ્રમાં પાડે છે. આત્મસ્તુતિ તણો દોર પોતે ગ્રહે (ધારણ કરે) તો બોળે (ડુબાડે), બીજા ગ્રહે (ધારણ કરે) તો તારે એ આશ્ચર્ય છે. 3

#### उञ्चत्वदृष्टिदोषोत्थस्वोत्कर्षज्वरशांतिकम् । पूर्वपुरुषसिंहेभ्यो भृशं नीचत्वभावनम् ।। ४ ।।

बा०- उञ्चत्वदृष्टि क० उञ्चपणानी नजिर तेहना । दोष थी । उत्थ क० उपनो जेणई । स्वोत्कर्षज्वर क० स्वाभिमान-ताव तेहनुं । शांतिकं क० शांतिकर्म । पूर्वपुरुषसिंहेभ्यः क० पूर्व पुरुषरूप सीं(सिं)हथी । भृशं क० अत्यंत । नीचत्वभावनं क० निचपणानुं भाववुं । ४

અર્થ: ઉચ્ચપણાની નજરના દોષથી ઉત્પન્ન થયેલા સ્વાભિમાનરૂપ તાવનું શાંતિકર્મ (શાંતિ કરનાર) તે પૂર્વ પુરુષરૂપ સિંહોથી [પોતાના] અત્યંત ન્યૂન(નીચ)પણાંની ભાવના કરવી તે છે. ૪

(પૂર્વના સિંહ જેવા પુરુષોના ગુણો આગળ તો પોતાનું ઉચ્ચપણું સાવ અલ્પ છે એમ વિચારવાથી આ સ્વાભિમાનરૂપ તાવ શાંત પડે છે. )

१. 1, 2, 11 काजइं । २. 9 हुजै । ३. 2 बीजइं; 5, 11 बीजैं । ४. 1, 4, 5, 6, 7, 8, 11 गुणना दोरडा । ५. 6 मां 'मांहि पछीनुं सभाश नथी. । ६. 6 जे; 2, 8, 9 जेणें । ७. 1 तावनुं;

#### शरीररूपलावण्यग्रामारामधनादिभिः । उत्कर्षः परपर्यायैश्चिदानंदघनस्य कः? १। ५ ।।

बा०- शरीरनां जे। रूप अनि । लावण्य क० लविणमा तथा । ग्राम आराम धन 'आदि' शब्दइ पौत्रपौत्रादि समृद्धि तेणइ करी । उत्कर्षः अतिशयाभिमान ते केहवां छइ । परपर्याय क० परद्रव्यधर्म तेणे । चिदानंदघनस्य क० ज्ञानानंद पूर्णनइं क (कः) क० कुण, न कोइ । प्राइ पारकइ धनइं कुण उत्तम पुरुष पोतानइ धनवंतपणुं "मानइ ? ए अर्थ । ५

અર્થ: શરીરના જે રૂપ અને લાવષ્ટ્ય તથા ગ્રામ, આરામ, ધન વગેરે(અર્થાત્ પૌત્ર-પૌત્રાદિની સમૃદ્ધિ)થી એટલે કે પર દ્રવ્યના ધર્મ (પરપર્યાય) વડે જ્ઞાનાનંદથી પૂર્ણ પુરુષને શું અતિશય અભિમાન હોય? (ન હોય.) કયો ઉત્તમ પુરુષ પ્રાયઃ પારકા ધન વડે પોતાનું ધનવંતપશું માને? (અર્થાત્ ન માને) એ અર્થ. પ

# शुद्धाः प्रत्यात्मसाम्येन पर्यायाः परिभाविताः । अशुद्धाश्चापकृष्टत्वान्नोत्कर्षाय महामुनेः ।। ६ ।।

बा०- शुद्धाः क० सहर्ज<sup>१</sup> । प्रत्यात्मसाम्येन क० एक एक आत्मानइ तुल्यपणइ। पर्यायाः क० पर्याय । परिभाविताः क० शुद्धनयइ भाविया थका । अशुद्धा क० अविशुद्ध<sup>१</sup> विभाव-पर्याय। च पुनः । अपकृष्टत्वात् क० तुच्छपणा थकी<sup>१३</sup> । नोत्कर्षाय क० न होइ अभिमाननइ। महामुनेः क० सर्वनयपरिणतं<sup>१४</sup> साधुनइ। ६

અર્થ: શુદ્ધ નયથી વિચારતાં (ભાવતાં) શુદ્ધ સહજ પર્યાયો એકે એક આત્મામાં સમાનપણે (તુલ્યપણે) છે અને અવિશુદ્ધ વિભાવ પર્યાયો તુચ્છ હોવાથી સર્વનય-પરિણતવાળા સાધુને માટે તે અભિમાનના કારણરૂપ બનતા નથી. ક

## क्षोभं गच्छन्समुद्रोऽपि स्वोत्कर्षपवनेरितः । गुणौघन् बुद्बुदीकृत्य विनाशयसि किं मुधा ।। ७ ।।

१. 2, 8, 9... धनादिभि। २. 2, 8, 9 उत्कर्ष। ३. 2, 8, 9 क। ४. 1 ग्रामादिक। ५. 5, 7 'धर्म' शબ्द नथी. । ६. 1, 4, 5, 6, 7, 8, 9, 11 थाइ; 2 थइं; 10 | ७. 1, 2, 4, 5, 6, 7, 11 पारकइ धनइं कुंण उत्तम पुरुष पोतानइ धनवंतपणुं; 8, 9 पारके धनवंतपणुं; 3 पारकइ धनें धनवंतपणुं । ८. 2, 8, 9 पर्याय। ९. 1, 4, 5, 6 परिभाविताः; 3 परिभाविता। १०. 2, 7, 9 महामुने। ११. 1, 4, 5, 6, 7, 11 सहज; 3, 8, 9, 10 हजसुं । १२. 1 'अविशुद्ध' शબ्द नथी. । १३. 1, 4, 5, 7 थको; 2, 8, 9, 11 थका । १४. 1, 6 परिणत; 5, 7 परिणित; 3 परिणत

**बा०- क्षोभं गच्छन्** क० क्षोभ पामतो । **समुद्रोऽपि** क० मुद्रासहित समुद्र, जे साधुने पथ्य, तेणइ सहित पणइ । स्वोत्कर्षपवनेरितः क० पोतानो उत्कर्षरूप जे पवन तेणइ **इरित**, प्रेरित थको । गुणौघान् क० गुणसमूहनइं । **बुद्बुदीकृत्य** क० पंपोटा करीनइ । विनाशयिस क० विणसाडइ छइ । किं क० स्युं । मुधा क० फोकई । जिम समुद्रनइ पवनई जल पंपोटा करी विणसाडवुं न घटइ, तिम उत्तमनइं उत्कर्षइ स्वगुण विणासवो न घटइ । ७

અર્થ: [હે સાધુ,] મર્યાદા(મુદ્રા)સહિત હોવા છતાં (અને તે જ રીતે મર્યાદા-સહિત હોવા છતાં સમુદ્ર) પણ પોતાના અભિમાન(ઉત્કર્ષ)રૂપ પવનથી પ્રેરિત થયેલો અને ક્ષોભ પામતો [પોતાના] ગુણના સમૂહને પરપોટા કરીને ફોગટ કેમ વિનાશ પમાડે (વણસાવે) છે? જેમ સમુદ્રને પવનથી પાણીને પરપોટારૂપે બગાડવું ન ઘટે, તેમ ઉત્તમ પુરુષને ઉત્કર્ષથી સ્વ-ગુણનો નાશ કરવો ન ઘટે. ૭

#### निरपेक्षानवच्छिन्नानंतचिन्मात्रमूर्तयः ।

योगिनो गलितोत्कर्षापकर्षानल्पकल्पनाःँ ।। ८ ।। अनात्मशंसाष्टकम् ।। १८ ।।

बा०- निरपेक्षा(क्ष) क० अपेक्षारिहत । अनवच्छित्र क० देशमानरिहत । अनंत क० कालमानरिहत । चिन्मात्र क० ज्ञानमात्र । मूर्तयः क० शरीर जेहनुं, एतलइ चारित्रकार्यो । योगिनः क० योगीश्वर ते । गिलत क० गया छई । उत्कर्षापकर्ष क० आपनी अधिकता, हीनता परनी ते पणानी अनल्प क० घणी । कल्पना क० संकल्प विकल्प विफरे पछई जेहथी एहवा छई । ८

ए अनात्मशंसाष्टक पूरुं थयुं । ।। १८ ।।

અર્થ: અપેક્ષારહિત, દેશમાનરહિત, કાળમાનરહિત, જેનું શરીર જ્ઞાનમાત્ર છે એટલે કે જે ચારિત્રકાય છે તેવા યોગીશ્વરો જેની પોતાની અધિકતા અને હીનતાની ઘણી કલ્પનાઓ ગળી ગઈ છે એવા (એટલે કે સંકલ્પ-વિકલ્પરહિત) છે. ૮

આ અનાત્મશંસાષ્ટક પૂરું થયું. 🛭 ૧૮ 🕕

**१.** 9 फोकट। **२.** 1, 5, 7, 11 पवननइ; 9 पवनने। **३.** 2 विणसाडवुं; 9 विणास विनासवो। **४.** 1, 4, 5, 10... कल्पनाः; 3 कल्पना। **५.** 1, 2, 6, 11 चारित्रकाय थया; 4, 5, 7 चारित्रकाय थाय । **६.** 9 गयै छे । **७.** 1 उत्कर्षापकर्षनी; 2, 11 अधिक हीनपणानी, 6 अधिक हीनता ते पणानी । **८.** 2, 4, 5, 7, 11 संकल्प विकल्प धारइं छइं; 8 संकल्प विकल्प विफरें पछें; 9 संकल्प विफरें पछे । **९.**1 संकल्पना जेहथी एहवा छइ

# १९ तत्त्वदृष्टिअष्टकम्

#### रूपे रूपवती दृष्टिर्दृष्ट्वा रूपं विमुह्यति । मञ्जत्यात्मनि नीरूपे तत्त्वदृष्टिस्त्वरूपिणी ।। १ ।।

बा०- रूपे क० रूपनइ विषइ एतलें पुद्गलनइ विषइ । रूपवती क० रूपवंते पौद्गलिक। दृष्टिः क० नजिर । दृष्ट्वा क० देखीनइ। रूपं क० रूप प्रति । विमृह्यति क० मोह पामई छइ। मज़ित क० मग्न थाइ छइ । आत्मिन क० आत्मानइ विषइ, आत्मा केहवा छै? नीरूपे क० रूपरिहते तिहां। तत्त्वदृष्टिस्तु क० तत्त्वदृष्टि तो । अरूपिणी क० रूपवती नथी । ते भणी, सरखइ सरखानो योग समलंकार । १

અર્થ: રૂપવંત અર્થાત્ પોદ્ગલિક દૃષ્ટિ રૂપને દેખીને રૂપના વિષયમાં એટલે પુદ્ગલના વિષયમાં મોહ પામે છે [અને] અરૂપિણી તત્ત્વદૃષ્ટિ તો રૂપવતી નથી તેથી રૂપરહિત આત્માના વિષયમાં મગ્ન થાય છે. અહી શ્લોકમાં સરખે સરખાના યોગરૂપ સમ-અલંકાર છે. ૧

#### भ्रमवाटी बहिर्दृष्टिर्भ्रमच्छाया तदीक्षणम् । अभ्रांतस्तत्त्वदृष्टिस्तु नास्यां शेते सुखाशया ।। २ ।।

बा०- भ्रमवाटी क० भरमनी बाडी । बहिर्दृष्टि क० बाह्यदृष्टि छइ । भ्रमछाया क० विपर्यास शिक्तयुक्त छाया । तदीक्षणं क० ते बाह्यदृष्टिनो प्रकाश विष्तरुखाया विषरूप तिम ए जाणवो। अभ्रांत क० भ्रमरिहत । तत्त्वदृष्टिस्तु क० तत्त्वदृष्टिवालो ते । न क० निहं । अस्यां क० एहमां। शिते क० सुवें, रहे। सुखाशया क० सुखनी इच्छाइ। २

बहिर्दृष्टि प्रकाश चंद्रासन्नताप्रत्ययन्यायइ भ्रम विषेत्ररुच्छाय छइ, तेहनो विश्वास तत्त्वज्ञान न करइ, जे अंतर्दृष्टिसुखपूर्ण छई ।

**१.** 6. 8, 9 एतलें; 3 एतल; 1, 2, 4, 5, 7, 11 एतलड़; 10 एटले । **२** 6 रूपवंत दृष्टि। **३.** 1, 2, 4, 5, 6, 7, 11 पौद्गलिक; 3, 8, 9, पौलिक। **४.** 6 दृष्टि; 8 नजरें; 10 नजर; 11 नजरइ । **५.** 1, 2, 6, 10, पामइ; 3 पासइ; 7 पास; 8 पासे। **६.** 6 आत्माने विषइ रूपरिहत आत्मा छइ । **७.** 6 योग मिलइ। **८.** 1, 4, 5, 6, 7, 8, 11 वृष्य; 2 वृक्ष । **९.** 6, 7 सुखें रहे; 1 सूइ । **१०.** 4, 5, 7 विष; 3 विष्य। **१९.** 2, 6 मां आ आणुं वाड्य नथी. 8 मां आ वाड्य पछी श्लोक 2 नो पर्या,' ओ शબ्दो छे. 9 मां आ वाड्य १८ मा अष्टडना श्लो. 9 पासे छे.

અર્ધ: બાહ્યદેષ્ટિ ભ્રમની વાડી છે અને તે બાહ્યદેષ્ટિનો પ્રકાશ વિપર્યાસ(ભ્રાંતિ)ની શક્તિયુક્ત છાયા સમાન છે. જેમ વિષવૃક્ષની છાયા વિષરૂપ છે તેમ બાહ્યદેષ્ટિનો પ્રકાશ ભ્રાંતિરૂપ જાણવો. પરંતુ ભ્રમરહિત તત્ત્વદેષ્ટિવાળો સુખની ઇચ્છાથી એમાં (ભ્રમની છાયામાં) સૂતો નથી. બહિર્દષ્ટિનો પ્રકાશ ચંદ્રાસન્નતાપ્રત્યયન્યાયે ભ્રમરૂપ વિષતરુની છાયા છે. અંતર્દષ્ટિના સુખથી પૂર્ણ એવો તત્ત્વજ્ઞાની એનો (બહિર્દષ્ટિનો) વિશ્વાસ ન કરે. ર

(ચંદ્રના પ્રકાશની છાયા પડે તેને ચંદ્રનો પ્રકાશ માની લે તે ચંદ્રાસન્નતાપ્રત્યયન્યાય.)

#### ग्रामारामादि मोहाय यद् दृष्टं बाह्यया दृशा । तत्त्वदृष्ट्या तदेवांत्नर्न्नीतं वैराग्यसंपदे ।। ३ ।।

बा०- ग्रामारामादि क० ग्राम-उद्यानप्रमुख सुंदर बाह्य पदार्थजार्ते । मोहाय क० मोहनइ अर्थइ हुइ । यद् दृष्टं क० जे दीठुं थकुं । बाह्यया दृशा क० बाह्य दृष्टिं करी । तत्त्वदृष्टया क० तत्त्वदृष्टिं करी । तदेव क० तेह ज ग्रामादिक । अंतर्ग्रीतं क० आत्मा तेह आराम, इम आत्मामां अवतार्युं थकुं । वैराग्यसंपदे क० वैराग्यनी संपदानी काजिं हुइं । ३

અર્થ: બાહ્ય દષ્ટિ વડે જોયેલો ગ્રામ-ઉદ્યાન વગેરે સુંદર બાહ્ય પદાર્થોનો જે સમૂહ મોહને માટે હોય છે, તે જ ગ્રામ વગેરે સમૂહ તત્ત્વદૃષ્ટિથી (જોઈને) 'આત્મા તે જ આરામ' એમ આત્મામાં અવતારેલ (ઉતારેલ) હોય તો તે વૈરાગ્યની સંપદા (પ્રાપ્તિ) માટે હોય. ૩

#### बाह्यदृष्टेः सुधासारघटिता भाति सुंदरी । तत्त्वदृष्टेस्तु सा साक्षात् विण्मूत्रपिठरोदरी । । ४ ।।

बा०- बाह्यदृष्टे: क० बाह्यदृष्टें थकां । सुधासार क० अमृतसार तेणइ । घटिता क० घडी एहवी । भाति क० भासइ छइ । सुंदरी क० स्त्री । तत्त्वदृष्टेस्तु क० तत्त्वदृष्टीनइ तो । सा क० ते स्त्री । साक्षात् क० प्रत्यक्ष । विण्मूत्रिपठरोदरा(री) क० विष्टामूत्रनी हांडली एहवुं उदर छइ जेहनुं एहवी छई । ४

**१.** 1 'जात' श. ५६ न. थी; 6 समूह। **२.** 1 आत्मा आराममइ; 2,6 तेह ज आराम इम । **३.** 1 साक्षाद् । **४.** 6 विण्मूत्रपिठरोदरी; 3 विण्मूत्र-पिठरोदरा; 2 विण्मूत्रपिठरोदराः। **५.** 2, 6 बाह्यदृष्टि; 3 बाह्यदृष्ट; 9 बाह्या दृष्टांत। **६.** 1, 4, 5, 7, 8, 9, 11 जो; 6 तु पुनः। **५.** 1, 2, 6, 7, 8, 9, 10 हांडली; 3 हांडरी। **८.** 1 जेहवुं पेट छइ एहवी स्त्री

અર્થ : બાહ્યદ્દષ્ટિને સ્ત્રી અમૃતના સારથી ઘડેલી ભાસે છે. તત્ત્વદ્દષ્ટિને તો તે સ્ત્રી સાક્ષાત્ વિષ્ટા અને મૂત્રની હાંડલી જેવા પેટવાળી લાગે છે. ૪

#### लावण्यलहरीपुण्यं वपुः पश्यति बाह्यदृग् । तत्त्वदृष्टिः श्वकाकानां भक्ष्यं कृमिकुलाकुलम् ।। ५ ।।

बा०- लावण्य क० लविणमा तेहनी । लहरी क० लहरी तेणई । पुण्य क० पवित्र एहवुं। वपुः क० शरीर । पश्यित क० देखइ । बाह्यदृग् क० बाह्यदृष्टि । तत्त्वदृष्टिः क० तत्त्वदृशीं । श्वकाकानां क० कूतरा-कागडानुं । भक्ष्यं क० भक्षे देखइ तथा । कृमिकुलाकुलं क० करमीयाने समूहे आकुल । ५

અર્થ: બાહ્યદેષ્ટિ શરીરને સૌંદર્ય(લાવણ્ય)ની લહર (તરંગ) વડે પવિત્ર જુએ છે [અને] તત્ત્વદેષ્ટિ (શરીરને) કૂતરા અને કાગડાનાં ભક્ષ્યરૂપ અને કૃમિના સમૂહથી ભરેલું જુએ છે. પ

# गजाश्चेर्भूपभवनं विस्मयाय बहिर्दृशः । तत्राश्चेभवनात् कोऽपि भेदस्तत्वदृशस्तु न ।। ६ ।।

बा०- गजाश्वै क० गजसहित अश्वै । भूपभवनं क० राजमंदिर । विस्मयाय क० आश्चर्यनइ काजैं होई । बहिर्दशः क० बाह्यदृष्टिनइ । तत्र क० तिहां । अश्वेभवनात् क० घोडा-हाथीना वन थकी । कोऽपि क० कोइ । भेदः क० भेद-अंतर । तत्त्वदृशस्तु क० तत्त्वदृष्टिनिं तो। [न क० नथी]। पुद्गलिवलास मांनै, तत्त्वदृष्टिनइ चमत्कार किहांइ नथी । ६

અર્થ: બાહ્યદેષ્ટિને હાથી, ઘોડાસહિત રાજમંદિર આશ્ચર્યને માટે થાય છે, તત્ત્વદેષ્ટિને તો ત્યાં ઘોડા-હાથીના વનથી કોઈ અંતર નથી. તે તો તેને પુદ્ગલનો વિલાસ માને છે. તત્ત્વદેષ્ટિને ક્યાંય ચમત્કાર નથી. ક

# भरमना<sup>°</sup> केशलोचेन वपुर्धृतमलेन वा । महांतं बाह्यदृग् वेत्ति चित्साम्राज्येन तत्त्ववित् ।। ७ ।।

**१.** 2, 5, 9 स्वकाकानां; 6 तत्त्विदृष्टिस्तुकाकानां । **२.** 6 लहरी तेणइं; 3 लहर तेण; 1 लिहरइं; 8 लेहर तेणे । **३.** 2, 9 भक्ष; 3 भष्य । **४.** 1 क्रमीयानइ । **५.** 1, 2, 4, 5, 7, 8, 9, 11... भुवनं । **६.** 1, 4, 5, 6, 7 काजें होइं; 3 काजि; 2 काजइं हुइं; 11 काजि होइं । **७.** 2,11 भवनं । **८.** 1 विलासमां निहं; 2 विलासमां; 6 विलास मानइं; 4 विलास माने; 5, 7, 9 विलास माने । **९.** 5, 6, 7 "तत्त्वदृष्टीनइ...किहांइ नथी" वाड्य नथी.। **१०** 2, 8, 11 भरमना; 3 भरमना

बा०- भस्मनों क० डीलई राख भुंसवइ करी । केशलोचेन क० केश लुंचवई करी । वपुर्धृतमलेन क० शरीरइ धर्यो जे मइल तेणइ करी । वा अथवा। महांतं क० महांत प्रति। बाह्यहण् क० बाह्यहण् । वेत्ति क० जाणइ । चित्साम्राज्येन क० ज्ञाननी प्रभुताइं करी महांत जाणइ। तत्त्विवर्त् क० तत्त्वहण्टी । ७

અર્થ: બાહ્યદ્દષ્ટિ (ધરાવનાર) શરીરે રાખ ભૂંસવાથી, કેશનો લોચ કરવાથી અથવા શરીરે ધારણ કરેલ મેલથી મહાત્માને જાણે છે, [પરંતુ] તત્ત્વદૃષ્ટિ (ધરાવનાર) તો જ્ઞાનની પ્રભુતાએ કરીને મહાત્માને જાણે છે. ૭

#### न विकाराय विश्वस्योपकारायैव निर्मिताः ।

स्फुरत्कारुण्यपीयूषवृष्ट्यस्तत्त्वदृष्टयः ।। ८ ।। तत्त्वदृष्ट्यष्टकर्म् ।। १९।। बा०- न विकाराय क० विकारनई काजि निहं तो स्युं । विश्वस्योपकारायैव विश्वना उपकार- नइ ज कार्जि । निर्मिता क० घडिया । स्फुरत् क० स्फुरतुं । कारुण्य क० कृपावंतपणुं ते रूप जे । पीयूष क० अमृत तेहनी । वृष्टि छइ जेहथी एहवा। तत्त्वदृष्टयः क० तत्त्वदृष्टी छइ। ८

तत्त्वदृष्टिनुं अष्टक पूरुं थयुं ।। १९ ।।

અર્થ: જેનાથી સ્કુરતા કૃપાવંતપણારૂપ અમૃતની વૃષ્ટિ છે એવા તત્ત્વદૃષ્ટિ પુરુષો વિકારને માટે નહીં, પણ વિશ્વના ઉપકારને માટે જ ઘડાયેલ છે. ૮

તત્ત્વદૃષ્ટિનું અષ્ટક પુરું થયું. ॥ ૧૯ ॥

१. 2, 8, 11 भस्मना; 3 भश्मना । २. 1, 7 डीलई; 3 दीलइ; 9 डीलें; । ३. 1, 4, 5, 7 लोचवई; 2 लोचनई; 6, 8 लुंचवे। ४. 1 शरीरई मल धरवइ करी। ५. 1, 4, 5, 7 बाह्यदृष्टि; 3 बाह्यदृष्टि। ६. 2 तत्त्विवत्; 3 तत्त्वदृग्। ७. 2, 7, 9... दृष्ट्य... ८. 6 इति तत्त्वदृष्टकं; 7 तत्त्वदृष्टनं अष्टकं; 8 तत्त्वदृष्टिष्टकं; 9 तत्त्वदृष्ट्याष्टकं। ९. 1, 4, 5, 7, 10, 11 विकारनइ; 3 विकारइ; 2, 8 विकारने; 6 नहीं विकारनई काजिं। १०. 2 'तो स्युं' शुष्टी नथी. । ११. 1, 4, 5, 6, 8, 9, 10, 11 ज काजि; 3 काजिं। १२. 2, 7, 9 दृष्टि। १३. 1, 2, 4, 5, 7, 8, 9, 11 तत्त्वदृष्टनं

# २० सर्वसमृद्धच्छकम्

#### बाह्यदृष्टिप्रचारेषु मुद्रितेषु महात्मनः । अंतरेवावभासंते स्फूटाः सर्वाः समृद्धयः ।। १ ।।

बा०- बाह्यदृष्टि क० बाहिरनी नजिर तेहना । प्रचार क० विषयसंचार तेणे । मुद्रितेषु क० मुंदइ थकइ । महात्मनः क० ज्ञानइ मोटो छइ आत्मा जेहनो तेहनइ । अंतरेव क० आत्मामांहि ज । अवभासंते क० अनुभवइ भासइ छइ । स्फुटाः क० प्रगट । सर्वाः क० सघली । समृद्धयः क० संपदा। १

અર્થ: જેનો આત્મા જ્ઞાનથી મોટો છે એવા મહાત્માને બહારની નજર(બાહ્ય દુષ્ટિ)ના વિષયોમાં સંચાર બંધ થવાથી પ્રગટ સ્વરૂપની સઘળી સંપદા (સમૃદ્ધિ) આત્મામાં જ અનુભવાય છે. ૧

# समाधिर्नंदनं धैर्यं दम्भोलिः समता शची । ज्ञानं महाविमानं च वासवश्रीरियं मुनेः ।। २ ।।

बा०- समाधि क० ध्याता-ध्यान-ध्येय त्रणनो एक ज भाव तेह जैं। नंदनं क० नंदनवन छइ। धैर्यं क० धीरपणुं तेह ज । दंभोिल: क० वज्र छइ, जेहथी परीषह पर्वत पक्षछेद थाइ । समता क० मध्यस्थ परिणित तेह जैं। शची क० इंद्राणी । ज्ञानं क० स्वरूपबोध तेह ज । महाविमानं क० मोटुं विमानं छइ। [च क० पुनः] । वासवश्री क० इंद्रनी लक्ष्मी । इयं क० ए। मुनेः क० साधुनइ । २

અર્થ : ધ્યાતા, ધ્યાન, ધ્યેય એ ત્રણની એકતા(એક જ ભાવ)રૂપ સમાધિ તે જ નંદનવન છે, જેનાથી પરિષહરૂપ પર્વતની પાંખનો છેદ થાય એવું ધીરપણાં રૂપ વજ છે, સમતા એટલે મધ્યસ્થપરિણતિ એ જ ઇંદ્રાણી છે અને સ્વરૂપના બોધરૂપ જ્ઞાન તે જ મોટું વિમાન છે એ સાધુની ઇન્દ્રની (ઇન્દ્રસમ) લક્ષ્મી છે. ર

**१.** 2, 9 नजर; 8 नजरे; 7 नजरिं। **२.** 2 मुंदइ थकइं; 3, 10 मुंक कइथः 1 मुद्रइ थकइः 4, 5, 6, 7, 11 मुंकइं थकइं। **३.** 1 भाव रूपः 6 ते समाधि कहीइं। **४.** 1 परिणति रूपः । **५.** 1 स्वरूपबोधरूप विमान

# विस्तारितिक्रयाज्ञानचर्मछत्रो<sup>3</sup> निवारयन् । मोहम्लेच्छमहावृष्टिं चक्रवर्ती न किं मुनिः ।। ३ ।।

बा०- विस्तारित क० विस्तार्यां छइ । क्रिया क० योग-परिणित । ज्ञान क० उपयोग-परिणित ते रूप । चर्मछत्र क० चर्मरत्न, छत्ररत्न जेणइ । निवारयन् क० वारतो थको, स्या प्रतिं ? मोहम्लेच्छमहावृष्टिं क० मोहरूप जे उत्तरखंडना यवन ततयुक्त, जे मिथ्यात्वदैत्यइ करी कुवासनारूप मोटी वृष्टि प्रतिं । चक्रवर्ती क० चक्रवर्ति । न किं क० न स्युं । मुनिः क० साधु तो स्युं चक्रवर्ती न छइ ? ३

અર્થ: ક્રિયા એટલે યોગપરિણતિરૂપ ચર્મરત્ન અને જ્ઞાન એટલે ઉપયોગ-પરિણતિરૂપ છત્રરત્ન જેણે વિસ્તાર્યા છે તેવા અને તેનાથી મોહરૂપ જે ઉત્તરખંડના યવનો(એટલે મ્લેચ્છો)એ પ્રેરેલા મિથ્યાત્વદૈત્યોએ કરેલ કુવાસનારૂપ મોટી વૃષ્ટિને વારતા સાધુ શું ચક્રવર્તી નથી? (છે જ.) ૩

# नवब्रह्मसुधाकुंडनिष्ठाधिष्ठायको मुनिः । नागलोकेशवद् भाति क्षमां रक्षन् प्रयत्नतः ।। ४ ।।

बा०- नव ब्रह्म क० नव जे ब्रह्मचर्याध्ययन भावना ते रूप । सुधाकुंड क० अमृतकुंड तेहनी । निष्ठा क० स्थिति तेहनो । अधिष्ठायक क० सामर्थ्यइ स्वामी । मुनिः क० साधु । नागलोकशवत् क० नागलोकनो जे स्वामी उरगपित तेहनी परि । भाति क० शोभइ छइ । क्षमां क० क्षमा-तितिक्षा ते प्रति । रक्षन् क० राखतो । प्रयत्नतः क० यत्न थकी । बीजो नागलोकश होइ । क्षमां क० पृथ्वी ते राखई । ४

અર્થ : નવ પ્રકારના બ્રહ્મચર્યના અધ્યયનરૂપ ભાવના રૂપી અમૃતકુંડની સ્થિતિ(સ્થિરતા)ના સામર્થ્ય કરીને સ્વામી એટલે કે સંરક્ષક એવો સાધુ યત્નથી ક્ષમા (એટલે તિતિક્ષા, સહિષ્ણુતા) સાચવતો હોઈ ક્ષમા(પૃથ્વી)ને રક્ષતા નાગલોકના સ્વામી ઉરગપતિ એટલે શેષનાગની જેમ શોભે છે. ૪

**१.** 7 चर्मछत्रें; 9 चर्मछत्र; 4, 5 चर्मछत्रों। २. 6, 7 परिणिति; 1, 2, 4, 5, 8, 9, 11 परिणिति; 3 परिणित। ३. 2, 5, 6, 7 परिणित; 3 परिणित। ४. 1, 5, 7 ज। ५. 1, 6 छइ; 2, 4, 5, 7, 11 ज छइ; 8 वर्तित छइं। ६. 2, 4, 5, 6, 7, 11 नव जे ब्रह्मचर्याध्ययन भावना ते रूप; 3 नव जे ब्रह्म ते रूप; 1 नवब्रह्मचर्याध्ययनभावरूप। ७. 1 'नागलोकनो जे स्वामी' आ शબ्दो नथी. । ८. 1 'तितिक्षा' शબ्द नथी. । ९. 5, 7 'राखइ' शબ्द नथी; 11 पृथ्वीने राखइं; 6 पृथ्वी प्रतिं राखइं

## मुनिरध्यात्मकैलाशे विवेकवृषभस्थितः । शोभते विरतिज्ञप्तिगंगागौरीयृतः शिवः ।। ५ ।।

बा०- मुनिः क० साधु । अध्यात्मकैलाशे क० अध्यात्मरूप कैलाशनइ विषइ । विवेक क० सदसद् निर्णय ते रूप जे । वृषभ क० बलद ते उपरि । स्थित क० बहठो । शोभते क० शोभइ छइ । विरति क० चारित्रकला । ज्ञप्ति क० ज्ञानकला । गंगा भागीरथी । गौरी पार्वती तेहस्युं। युत सिहते । शिव क० महादेव । ५

અર્થ: અધ્યાત્મરૂપ કૈલાસના વિષે સદ્-અસદ્ના નિર્ણયરૂપ જે વિવેક તે રૂપી બળદ ઉપર બેઠેલા તથા વિરતિ એટલે ચારિત્રક્લારૂપ ભાગીરથી (ગંગા) અને જ્ઞપ્તિ એટલે જ્ઞાનકલારૂપ પાર્વતી સહિતના મહાદેવરૂપ સાધુ શોભે છે. પ

#### ज्ञानदर्शनचंद्रार्कनेत्रस्य नरकच्छिदः । सुखसागरमग्रस्य किं न्यूनं योगिनो हरेः ।। ६ ।।

बा०- ज्ञान क० विशेष बोध । दर्शन क० सामान्य बोध ते रूप जे । चंद्रार्क क० चंद्रमा-सूर्य ते । नेत्र लोचन छइ जेहनइ एहवानइ तथा । नरकच्छिदः क० नरकना छेदनारनइ । सुखसागरमग्नस्य क० सुखसमुद्र मग्ननइ । किं क० स्युं । न्यूनं ओछुं । योगिनः क० योगीनइ। हरेः क० कृष्णथी कांइ ओछुं नथी ए भाव । ६

અર્થ: જ્ઞાન અને દર્શનરૂપ એટલે [અનુક્રમે] વિશેષ બોધ અને સામાન્ય બોધરૂપ ચંદ્રમા અને સૂર્ય જેના નેત્ર છે એવા નરકના છેદનાર તથા સુખરૂપ સમુદ્રમાં મગ્ન એવા યોગીને કૃષ્ણથી શું ઓછું છે? કંઈ પણ ઓછું નથી એ ભાવ. ક

#### या सृष्टिर्व्रह्मणो बाह्या बाह्यापेक्षावलंबिनी । मुनेः परानपेक्षांतर्गुणसृष्टिस्ततोऽधिका ।। ७ ।।

बा०- या क० जे । सृष्टि क० रचना । ब्रह्मण क० ब्रह्मानी । बाह्मा क० बाह्म प्रपंचगोचर , केहवी छइ ? बाह्मपेक्षावलंबिनी क० बाह्म कारणनी अपेक्षानइ अवलंबई । मुने: क० भुनिनी। परानपेक्षा क० परनी अपेक्षारहित । अंतर्गुणसृष्टिः क० अंतरंग गुणनी रचना । ततः क० ते ब्रह्मरचनाथी । अधिका क० अधिकी । उपमानथी उपमेयनें आधिक्य [व्य]तिरेकालंकार । ७

१. 6 अध्यात्मरुपैकैलाशे (आगण मुनि शબ्द नथी.) । २. 1 ते सिंहत । ३. 1, 4, 5, 7 'बाह्य प्रपंचगोचर' शબ्दो नथी.। ४. 2 अपेक्षाइं मइं अक्लंबें छइं, 4, 5, 7 अपेक्षानइ अचलं छइं। ५. 6 तेहथी। ६. 2, 11 उपमानथी उपमेयनें आधिक्यतिरेकालंकार, 3 उपमानथी उपमेयइ; 1 उमानथी उपमेयनइ

जानसार

અર્થ: બાહ્ય પ્રપંચરૂપે મૂર્ત જગત સંબંધી જે બ્રહ્માની રચના (સૃષ્ટિ) છે તે કેવી છે? બાહ્ય કારણની અપેક્ષાને અવલંબે છે. મુનિની જે અંતરંગ ગુણની રચના (સૃષ્ટિ) છે તે પરની (અન્યની) અપેક્ષારહિત છે તેથી તે બ્રહ્મરચનાથી (બ્રહ્માની સૃષ્ટિથી) અધિક છે. અહીં ઉપમાનથી ઉપમેય અધિક છે તેથી વ્યતિરેક અલંકાર છે. ૭

#### रत्नैस्रिभिः पवित्रा या स्रोतोभिरिव जाह्नवी ।

सिद्धयोगस्य साप्यर्हत्पदवी न दवीयसी ।। ८ ।। सर्वसमृद्ध्यष्टकम् ।। २०।। बा०- रत्नैः क० रत्ने । त्रिभिः क० त्रिणं। पवित्रा क० पवित्र । या क० जे । स्रोतोभिः क० प्रवाहे । इव यथा । जाह्नवी गंगा नदी । सिद्धयोगस्य क० सिद्धयोगी साधुनइ । सापि क० ते पणि । अर्हत् पदवी क० अरिहंतनी पदवी । न क० निह । दवीयसी क० अति दूर। जे माटे सिद्धयोगनइ "समापत्यादिभेदेन तीर्थकृत्-दर्शनं मतम्।" 'योगदृष्टि समुङ्ख्य' इम किहउ छइ।८

ए सर्वसमृद्धिनुं अष्टक संपूर्ण थयुं । ।। २० ।।

અર્થ: જેમ ત્રણ પ્રવાહો વડે ગંગા નદી પવિત્ર કહેવાય છે તેમ (જ્ઞાન, દર્શન, ચારિત્ર એ) ત્રણ રત્નો વડે પવિત્ર એવી જે અરિહંતની પદવી છે તે પણ સિદ્ધયોગી સાધુને અતિ દૂર નથી, કારણ કે "સિદ્ધયોગીને સમાપત્તિ આદિના યોગથી તીર્થંકરનું દર્શન થાય છે" એમ કહ્યું છે. ૮

એ સર્વસમૃદ્ધિનું અષ્ટક સંપૂર્ણ થયું. ॥ ૨૦ ॥

१. 11 त्रिण ज्ञानदर्शन चारित्र; 2 त्रिहुं एतलें ज्ञान दर्शन चारित्र; 6 त्रिणइं

# २१. कर्मविपाकध्यानाष्टकम्

# दुखं प्राप्य न दीनः स्यात् सुखं प्राप्य च विस्मितः । मुनिः कर्मविपाकस्य जानन् परवशं जगत् ।। १ ।।

बा०- दुखं क० दुख प्रति । प्राप्य क० पामीनइ । न दीनः स्यात् क० न दीणो थाइ । सुखं क० सुख प्रति । प्राप्य क० पामीनइ । च पुनः । विस्मितः क० विस्मयवंत न थाइ ए पूर्वत्युं (?) जोडवुं । मुनिः क० साधु । कर्मविपाकस्य क० कर्मना शुभाशुभ परिणामनुं । जानन् क० जाणतो । परवशं क० परवश । जगत् क० जग प्रति । १

અર્થ: સાધુ જગતને કર્મના શુભાશુભ પરિણામને પરવશ થયેલા જાણતો હોવાથી દુઃખને પામીને દીન ન થાય અને સુખને પામીને વિસ્મયવંત ન થાય. ૧

# येषां भ्रूभंगमात्रेण भज्यंते पर्वता अपि । तैरहो कर्मवैषम्ये भूपैर्भिक्षापि नाप्यते ।। २ ।।

बा०- येषां क० जेहनइ । भ्रूभंगमात्रेण क० मचकारा मात्रइ । भज्यंते क० भाजइ। पर्वता अपि क० डुंगरा पणि । तैः तेणे, अपि शब्द लेवों, एहवे बलवंते पणि । अहो क० आश्चर्य । कर्मवैषम्ये क० कर्मविषमनइ जोर आव्यइ थकइ । भूपैः क० राजानई । भिक्षापि क० भीख पणि । नाप्यते क० न पामीइ । २

અર્થ: જેમના ભ્રમરના ભંગમાત્રથી (મચકારામાત્રથી) ડુંગરાઓ પણ ભાંગે છે, તેવા બળવંત રાજાઓ પણ કર્મની વિષમતાનું જોર આવે ત્યારે ભીખ પણ મેળવી શકતા નથી, એ આશ્ચર્ય છે. ર

# जातिचातुर्यहीनोऽपि कर्मण्यभ्युदयावहे । क्षणाद् रंकोऽपि राजा स्यात् छत्रछन्नदिगंतरः ।। ३ ।।

१. 6 वली। २. 6 भां 'पूर्वत्युं जोडवुं' शબ्દो नथी. । ३. 4 भज्यते; 6 भुज्यंते। ४. 1 कर्मवैषम्यैः। ५. 2 घणइं; 8 डुंगरा पिण । ६. 6 तेणे पिण । ७. 1 'एहवे बलवंते पिण' शબ्દो नथी. तेना બદલे "तेणें" शબ्द छे. । ८. 6 अचरिज । ९. 6 राजाइं; 8. 9 राजानें

बाo- जातिचातुर्यहीनोऽपि क० जाति अनइ चतुराइ तेणे हीणो पर्णि। कर्मणि क० कर्मनइ। अभ्युदयावहे क० अभ्युदय करणार छतई। क्षणाद् क० क्षण एकमांहि । रंकोऽपि क० रांक पणि । राजा स्यात् क० राजा थाइ, नंदादिक परइ, केहवो? छत्रइ करी। छत्र कहता छायँ। दिगंतरः दिशमंडल जेणइ एहवोँ । ३

અર્થ: કર્મ અભ્યુદય કરનાર હોય ત્યારે જાતિ અને ચતુરાઈથી હીણો હોવા છતાં રાંક પણ, એક ક્ષણમાં જેણે છત્રથી દિશામંડળ ઢાંક્યા છે એવો, નંદ વગેરેની જેમ રાજા થાય છે. ૩

# विषमा कर्मणः सृष्टिर्दृष्टा करभपृष्टवत् । जात्यादिभूतिवैषम्यात् का रतिस्तत्र योगिनः ।। ४ ।।

बा०- विषमा क० विषमा, किहांइ सरखी निहं। कर्मणः क० कर्मनी। सृष्टिः क० रचना। दृष्टा क० दीठी । करभपृष्ठवत् क० उंटनी पीठनी परिं। जात्यादि क० जात्यादिकनी । भूति क० उत्पत्ति तेहनुं जे । वैषम्य क० विषमपणुं तेह थका ।

#### आर्या :-

ैं 'जातिकुलदेहिवज्ञानायुर्बलभोगभूतिवैषम्य । दृष्ट्वा कथमिह विदुषां भवसंसारे रतिर्भवति ।। १ ।।"

-'प्रशमरतौ', गा. १०२

का रित क० कुण रित, न कोइ । तत्र क० ते कर्मसृष्टिमां । योगीनः कः योगीनइ ।४

અર્થ: જાતિ આદિની ઉત્પત્તિના વિષમપણાથી કર્મની રચના ઊંટની પીઠ જેમ વિષમા એટલે ક્યાંયથી એકસરખી ન હોય તેવી દીઠી છે. તે કર્મસૃષ્ટિમાં યોગીને શું પ્રીતિ (રતિ) થાય? અર્થાત્ કાંઈ (પ્રીતિ) ન થાય. ૪

'પ્રશમરતિ'માં કહ્યું છે, "જાતિ (માતૃપક્ષ), કુળ (પિતૃપક્ષ), દેહ, વિજ્ઞાન, આયુષ્ય, બળ અને ભોગની પ્રાપ્તિનું વિષમપશું જોઈને વિદ્વાનોને જન્મમરણરૂપ સંસારમાં કેમ પ્રીતિ થાય?"

१. 1 हीणो पणि; 3 हीणो पिण । २. 8 कणार छे; 9 कणार छतइ। ३. 1 छत्रइ छायुं ! ४. 6 एहवो राजा; 1 जेणइं । ५. 1 तेहना विषमपणा थकी;। ६. 6 मां 'प्रशम२ति'नो आ श्लोક नथी.

# आरूढाः प्रशमश्रेणि श्रुतकेवलिनोऽपि च । भ्राम्यंतेऽनंतसंसारमहो दुष्टेन कर्मणा ।। ५ ।।

बा०- आरूढा: क० चढ्यां । प्रशमश्रेणि क० उपशमश्रेणि प्रतिं, यावत् इग्यारमइ गुणठाणइ तथा। श्रुतकेवितनोऽपि क० चउदपूर्वी पणि । च समुच्चर्ये । श्राम्यंते क० भमाडिइ । अनंतसंसारं क० अनंतां संसार प्रतिं । अहो इति आश्चर्ये । दुष्टेन कर्मणा क० दुष्ट कर्मइं । ५

અર્થ: ઉપશમશ્રેણી ઉપર એટલે કે અગિયારમા ગુણસ્થાનક સુધી ચઢેલા તથા શ્રુતકેવલી એટલે કે ચૌદ પૂર્વીઓ (પૂર્વધરો) પણ દુષ્ટ કર્મ વડે અહો, અનંત સંસારમાં ભમાડાય છે! પ

# अर्वाक् सर्वापि सामग्री श्रांतेव परितिष्ठति । विपाकः कर्मणः कार्यपर्यंतमनुधावति ।। ६ ।।

बाo- अर्वाग् क० उरी एतली नजीके। सर्वापि क० सघलीइ । सामग्री क० कारणयोजना। श्रांतेव क० थाकीनी परि । परितिष्ठति क० रहइ, पणि कार्य करवाँ उतावली न थाई । विपाकः क० परिणाम । कर्मणः क० कर्मनो । कार्यपर्यंतं क० कार्यना छेहडा ताइ । अनुधावित क० दोड्यो आवइ, चरम कारण, माटइ एह ज प्रधान । ६.

અર્થ: નજીક રહેલી (ઑરી) સઘળી સામગ્રી એટલે કે કારણ-યોજના થાકેલાની પેઠે પડી રહે છે, પણ કાર્ય કરવા ઉતાવળી નથી થતી; જ્યારે કર્મનો વિપાક તો કાર્યના છેડા સુધી દોડ્યો આવે છે. છેલ્લું (ચરમ) કારણ હોવાથી એ જ પ્રધાન કારણ છે. ક

# असावचरमावर्ते धर्मं हरति पश्यतः । चरमावर्तिसाधोस्तु छलमन्विष्य हृष्यति ।। ७ ।।

बा०- असौ क० ए कर्मविपाक । अचरमावर्ते क० चरमपरावर्तथी अन्य परावर्तनइ विषर्इ। धर्मं क० धर्म प्रति । हरित क० हरइ छइ । पश्यतः क० देखतां थकां । चरमावर्तिसाधोस्तु क० चरम पुद्गलपरावर्तवर्ती साधुनुं तो । छलं क० छिद्र , अंतरमर्म प्रति । अन्विष्य क० गवेषीनइ। हष्यति क० हर्ष पामइ । ७

**१.** 2 पुनः। **२.** 1, 2 अनंत । **३.** 1, 4, 5, 7 उरी एतली नजीकः **3**, 9, 10 उ एतली नजीकह **2** उराः 6 उहरी नजीक। **४.** 2 करतां । **५.** 2, 8 पश्यित । **६.** 2, 4, 5, 7 धर्म प्राप्त । **७.** 1 चरमाविति। **८.** 6 पद्गलपराविती। **९.** 1 भां 'छिद्र' शબ्ध नथी.

અર્થ: આ કર્મવિષાક ચરમ પરાવર્તથી પહેલાના અન્ય પરાવર્તમાં દેખતા છતાં ધર્મને હરે છે, (પણ) ચરમ પુદ્ગલપરાવર્તી સાધનું તો છિદ્ર એટલે કે દોષરૂપ અંતરમર્મ શોધીને હર્ષ પામે છે. ૭

#### साम्यं बिभर्ति यः कर्मविपाकं हृदि चिंतयन् ।

स एव स्याञ्चिदानंदमकरंदमधुव्रतः ।।८।। कर्मविपाकध्यानाष्टकम् ।। २१।। बा०- साम्यं क० समता प्रति । बिभर्ति क० धरइ । यः क० जे । कर्मविपाकं क० कर्मना शुभाशुभ परिणाम प्रति । हृदि क० हृदयमांहि। चिंतयत् क० विचारतो थको । स एव क० तेह ज। स्यात् क० होइ । चिदानंद क० ज्ञानानंद तद्रूपे । मकरंद क० परिमल, तेहनो। मधव्रत क० भ्रमररसनो जाण । ८

कर्मविपाकध्याननुं अष्टक पूरुं थयुं । ।। २१ ।।

અર્થ: જે કર્મના શુભાશુભ પરિણામને હૃદયમાં વિચારતો સમતા ધરે છે તે જ જ્ઞાનાનંદરૂપ મકરંદ એટલે પરિમલનો ભ્રમર (એટલે રસજ્ઞ) છે એમ જાણવું. ૮

કર્મવિપાકધ્યાનનું અષ્ટક પૂરું થયું. ॥ ૨૧ ॥

**१.** 6 चिंतवतो । **२. 1** ज्ञानानंदरूप

# २२. भवोद्वेगाष्टकम्

# यस्य गंभीरमध्यस्याज्ञानैवज्रमयं तलम् । रुद्धा व्यसनशैलोघैः पंथानो यत्र दुर्गमाः ।। १ ।।

(સૂચના : શ્લોક ૧થી ૫ સાથે વાંચવા)

बा०- यस्य क० जेहनुं । गंभीर क० अगाध छइ । मध्य जेनुं एवानुं । अज्ञान क० अज्ञानरूप । वज्रमयं क० वज्रनुं घडिउं । तलं क० तिलउं । रुद्धाः रुंध्याँ । व्यसन क० संकट तद्रूप । शैल क० पर्वत तेहना । ओघ क० समूह तेणे करी । पंथानः क० मार्ग । यत्र क० जिहां । दुर्गमाः क० दुखिं जइ सिकइ एहवा । १

અર્થ: અગાધ મધ્યભાગવાળા જેનું (સંસારસમુદ્રનું) અજ્ઞાનરૂપ વજથી ઘડેલું તળિયું છે, જ્યાં સંકટરૂપ પર્વતના સમૂહથી રુંધાયેલા (અને) દુઃખે જઈ શકાય એવા માર્ગો છે, ૧

## पातालकलशा यत्र भृतास्तृष्णामहानिलैः । कषायाश्चित्तसंकल्पेवेलावृद्धिं वितन्वते ।। २ ।।

बा०- पातालकलशा क० पातालघट । यत्र क० जिहां । भृताः क० भर्या । तृष्णा क० विषयाभिलाष ते रूप जे । महानिल क० महावायु तेणे । कषायाः क० चार कषाय क्रोधादिक। चित्त क० मन तेहना जे । संकल्प क० विकल्प ते रूपी जे । वेला क० वेलि तेहनी जे । वृद्धिं ते प्रति । वितन्वते क० करइ छइ । २

અર્થ: જ્યાં તૃષ્ણા એટલે વિષયાભિલાષ રૂપ મહાવાયુથી ભરેલા ચાર કષાયરૂપ કોધાદિ પાતાલઘટ(કળશ) મનના વિકલ્પરૂપ વેલીની વૃદ્ધિ કરે છે, ર

# स्मरौर्वाग्निर्ज्वलत्यंतर्यत्र स्नेहेंधनः सदा । यो घोररोगशोकादिमत्स्यंकच्छपसंकुलः ।। ३ ।।

१. 1, 2, 4, 5, 6, 7, 8, 9, 11.... ज्ञानं..... । २. 2 जेहनो । ३. 1, 2 वज्रमय । ४. 1, 2, 6, 10 रुंध्या; 3 रुध्या । ५. 1, 4: 11 ... संकल्पं... । ६. 1 मनना संकल्पविकल्प रुप वेलि प्रतिं ७. 2, 6, 8, 9... मच्छ ...

बा०- स्मरौर्वाग्नि क० कंदर्परुप वडवानल । ज्वलित क० बलइ छइ । अंतः क० मध्ये। यत्र क० जिहां । स्नेहेंधनः क० स्नेहरूप इंधन छइ जेहनुं, बीजा वडवान[ल]इ स्नेह क० जल ते इंधन । सदा क० निर्त्यं । यः क० जे । घोर क० आकरा जे । रोगशोक प्रमुख। मत्स्य अनइ । कच्छप तेणे करी । संकुलः क० आकुलव्याकुल छइ । ३

અર્થ: જ્યાં મધ્યમાં સ્નેહરૂપ ઇંધણવાળો કંદર્પરૂપ વડવાનલ (બીજા વડવાનલમાં સ્નેહ એટલે જળ તે ઇંધણ હોય છે) નિત્ય બળે છે, જે આકરા રોગ-શોક વગેરે માછલા અને કાચબાથી આકુળવ્યાકુળ છે, ૩

# दुर्बुद्धिमत्सरद्रोहैर्विद्युत्-दुर्वातगर्जितैः । यत्र सांयात्रिका लोकाः पतंत्युत्पातसंकटे ।। ४ ।।

बा०- दुर्बुद्धि क० माठी बुद्धि । मत्सर क० गुणमांहि रोष । द्रोह क० द्वेषी ते रूप जे। विद्युत् क० वीजली । दुर्वात् क० माठो वायरो । गिजित क० गाज तेणइ करी । यत्र क० जिहां। सांयात्रिका कहतां वाहणनां। लोकाः क० लोक । पतंति क० पडइ छइ । उत्पातसंकटे क० उत्पातना संकडामांहि । ४

અર્થ: જ્યાં માઠી બુદ્ધિ, [બીજાનાં] ગુણમાં રોષ (મત્સર) અને દ્રોહ (દ્વેષ) રૂપી (અનુક્રમે) વીજળી, માઠો વાયરો (વાવાઝોડું) અને ગર્જનાથી વહાણના લોકો (મુસાફરો) તોફાન(ઉત્પાત)ના સંકટમાં પડે છે, ૪

#### ज्ञानी तस्माद् भवांभोधेर्नित्योद्विग्नोऽतिदारुणात् । तस्य संतरणोपायं सर्वयत्नेन कांक्षति<sup>®</sup> ।। ५ ।।

बा०- ज्ञानी क० ज्ञानवंत । तस्माद् भवांभोधेः क० ते भवसमुद्र थकी । नित्योद्विग्नः क० नित्यई भयभीत थको, भवांभोधि केहवो छै? अति दारुणात् क० अति भयंकरथी । तस्य क० ते भवसमुद्रनो। संतरणोपायं क० तरवानी उपाय प्रति । सर्वयत्नेन सर्व उद्यम करीनइं । कांक्षिति क० वांछइ छई । ५

**१.** 1 नित्य; 3, नित्ति; 2 नित्तिं; 6 नित्तें; 8 निरंतर । **२.** 1, 2, 6, 10 द्वेषी; 3 द्विषी । **३.** 1, 2, 4, 5, 6, 7, 11 वायरो; 3 वाय । **४.** 1, 2, 6, 7, 8, 11 गाज; 3 गज। **५.** 1, 2, 6, 7, 8 लोक; 3 लोका। **६.** 7 संकडामांहि; 3 सांकडामांहि। **७.** 6 रक्षति **८.** 2, 8 नित्यें । **९.** 1 केहवो छै; 6 आ शुर्धि नथी; 3 कहवाथी । **१०.** 1 तरवानो । **११.** 1, 2, 4, 5, 6, 7, 11 वांछइ छइ; 3 वांछइ

અર્થ: તેવા અતિ ભયંકર ભવસમુદ્રથી નિત્ય ભયભીત થયેલો જ્ઞાનવંત (પુરુષ) તે ભવસમુદ્રને તરવાના ઉપાયને સર્વ ઉદ્યમ (પૂરેપૂરો પ્રયત્ન) કરીને વાંછે છે. પ

# तैलपात्रधरो यद्वद् राधावेधोद्यतो यथा । क्रियास्वनन्यचित्तः स्याद् भवभीतस्तथा मुनिः ।। ६ ।।

बा०- तैलपात्रधरः क० बावन पलनुं थाल टपोटप भर्युं तेहनो धरनारें, मरणभयथी राजानइ कहणाईं। सर्व चोहटइ फेरवी नाटकादिकें अणदेखतो अप्रमत्तपणइं टिंपुं एक अणपाडतो लेइ आव्यो । यद्वत् कहतां तेहनी परिं तथा । राधावेधोद्यतः क० राधावेध साधवानइ उजमाल । यथा क० जिम । क्रियासु क० चारित्र क्रियानइ विषइ । अनन्यचित्तः क० एकाग्रचित्त, बीजइ किंहांइ चित्त निह एहवो। स्यात् क० थाई। भवभीतः क० संसारथी बीहतो। तथा क० तिम । मुनिः क० साधु। ६

અર્થ: બાવન પલનો છલોછલ (ટપોટપ) ભરેલો થાળ ધારણ કરીને મરણના ભયે રાજાના કહેવાથી બધા ચૌટામાં ફરતો (હોવા છતાં) નાટકાદિકને ન જોતો એક પણ ટીપું નહિ પાડતાં અપ્રમત્તપણે લઈ આવનારની જેમ તથા રાધાવેધ સાધવામાં તત્પર (ઉજમાલ = તે ક્રિયામાં અનન્ય ચિત્તવાળો) હોય તેની જેમ સંસારથી બ્હીતો સાધુ ચારિત્રક્રિયાના વિષયમાં એકાગ્રચિત્ત હોય છે. ક

# विषं विषस्य वहेश्च वहिरेव यदौषधम् । तत्सत्यं भवभीतानामुपसर्गेऽपि यत्रं भीः ।। ७ ।।

बा०- विषं क० विस । विषस्य क० विसनुं । वहेः क० अग्निनुं । च पुनः। विहरेव क० अग्नि ज। यत् क० जे । औषधं क० ओसर्डं करावइ छईँ । तत्सत्यं क० ते साचुं । भवभीतानां क० संसारथी भय पांम्या तेहनइ । उपसर्गेऽपि क० उपसर्ग आव्यइ थकइ पणि । यत् क० जे कारणथी । न क० निह । भीः क० भय । ७

અર્થ: "વિષનું ઓસડ (ઔષધ) વિષ અને અગ્નિનું (ઓસડ) અગ્નિ" જે [માનવું] છે તે સાચું છે,જે કારણથી સંસારથી ભય પામેલાને ઉપસર્ગો આવ્યા હોવા છતાં પણ ભય હોતો નથી. ૭

**१.** 6 धरणहार। **२.** 2 कहणें; 6 केवणें; 8 केहणें । **३.** 2, 8 नाटिकादिक । **४.** 1 'लेइ आव्यो तेहनी पिरें' शબ्दो नथी. । **५.** 1, 4, 5, 6, 8, 9, 11 यत्न । **६.** 1, 2 ओसड़; 6 उषध; 3 ओसह। **७.** 1, 6 'करावइ छइ' शબ्दो नथी; 4, 5, 7, 11 कहरावइ छइ; 2 कहेंवराइं छें

# स्थैर्यं भवभयादेव व्यवहारे मुनिर्व्रजेत् ।

स्वात्मारामसमाधौ तु तदप्यंतर्निमज्जति ।। ८ ।। भवोद्वेगाष्टकम् ।।२२।।

बा०- स्थैर्यं क० स्थिरपणुं । भवभयादेव क० संसारभयथी ज' । व्यवहारे क० व्यवहारनयमांहिं। मृनिः क० साधु । व्रजेत् क० पुहचै । स्वात्माराम समाधौ तु क० पोताना आत्मानी जे रित तद्रूप । समाधि क० निर्विकल्प उपाय तेहमा(मां) रहतां थकां तो । तदिष क० भवभयपणि । अंतिनमञ्जिति क० समाधिमांहि ज मग्न थाइ छइ । ८

"मोक्ष भवे च सर्वत्र निःस्पृहो मुनिसत्तमः" इति वचनात्

- 'યોગશાસ્ત્ર', શ્લો૰ ૧૪૫

एह भवोद्वेगनुं अष्टक संपूर्ण थयुं । ।। २२ ।।

અર્થ: વ્યવહારનયમાં સાધુ સંસારભયથી જ સ્થિરપણાએ પહોંચે છે (સ્થિરતા પામે છે), પરંતુ પોતાના આત્માની રતિરૂપ સમાધિ એટલે કે નિર્વિકલ્પ ઉપાય (અવસ્થા)માં રહેતા હોય ત્યારે તે ભવભય પણ સમાધિમાં જ મગ્ન થાય છે. ૮

"મોક્ષ અને સંસારમાં બધે જ ઉત્તમ મુનિ નિઃસ્પૃહ હોય છે" એવું (શાસ્ત્રનું) વચન છે.

આ ભવોદ્વેગનું અષ્ટક સંપૂર્ણ થયું. II ૨૨ II

**१. 1** 'ज' નથી. । **२.** 5, 7 'तो' નથી.

# २३ लोकसंज्ञात्यागाष्टकम्

# प्राप्तः षष्टं गुणस्थानं भवदुर्गाद्रिलंघनम् । लोकसंज्ञारतो न स्यान्मुनिलींकोत्तर स्थितिः ।। १ ।।

बा०- प्राप्तः क० पाम्यो । षष्ठं क० छठुं । गुणस्थानं क० गुणठाणुं, ते केहवुं छईं ? भव क० संसार, तद्रूप । दुर्गाद्रि क० विषमपर्वत तेहनुं । लंघनं क० उल्लंघन एतलइ । लोकसंज्ञा क० लोकइ कर्युं तेह ज करवुं, शास्त्रार्थ न विचारवो, एहवी मित तेहनइ विषइ। रत क० रातो । न स्यात् क० न थाइ । मुनिः क० साधु केहवो छइ । लोकोत्तर क० लोकातीत मार्ग तिहां। स्थिति क० मर्यादा छइ जेहनी एहवो । १

અર્થ: સંસારરૂપ વિષમ પર્વતનું ઉલ્લંઘન કરવારૂપ છકા ગુણસ્થાનકને જે પામેલો છે (અને) જેની લોકાતીત (લોકોત્તર) માર્ગમાં ગતિ (સ્થિતિ) છે એવો સાધુ 'લોકોએ કર્યું તે જ કરવું, શાસ્ત્રાર્થ ન વિચારવો' એવી મતિના વિષયમાં (લોકસંજ્ઞામાં) પ્રીતિવાળો (રત) ન થાય. ૧

# यथा चिंतामणिं दत्ते बठरो बदरीफलैः । हहाँ जहाति सद्धर्म तथैव जनरंजनैः ।। २ ।।

बा०- यथा क० जिम । चिंतामणिं क० चिंतामणि रत्न प्रतिं । दत्ते क० दिइ । बठरः क० मूर्ख । बदरी फलैः क० बोरनइ मूलइ । हहा क० इति खेदे । जहाति क० छांडइ छइ। सद्धर्मं क० भला धर्म प्रतिं । तथैव क० तिम ज । जनरंजनैः क० विविध प्रकार लोकरंजने । २

**१.** 1, 4, 5, 7 भवदुर्गादिलंघनं। **२.** 1, 4, 5, 7 पांम्या। **३.** 1 'ते केहवुं छइं' शબ्દो नथी. । **४.** 1 पर्वतलंघनं । **५.** 1 मित रातो. **६.** स२७॥वो :

<sup>&</sup>quot;છઠ્ઠું ગુણઠાણું ભવ અડવી, ઉલ્લંઘન જેણે લહિયું, તાસ સોભાગ સકલ મુખ એકે, કિમ કરી જાયેં કહિયું, ધન તે મુનિવરા રે જે ચાલે સમભાવે."!

<sup>-&#</sup>x27;૩૫૦ ગાથાનું સ્તવન' ઢાળ ૧૬, કડી ॥

७. 4, 5, 7, 11 चिंतामणि। ८. 4, 5, 6, 7 बदरीफले । ९. 1, 4, 5, 7 हा हा ।

અર્થ: અરર! મૂર્ખ જેમ બોરના મૂલ્યથી ચિંતામિ રત્ન આપી દે છે, તેમ વિવિધ પ્રકારના લોકરંજનથી સદ્ધર્મને એટલે કે ઉત્તમ (ભલા) ધર્મને છોડે છે (છાંડે છે). ર

# लोकसंज्ञामहानद्यामनुस्रोतोऽनुगा न के । प्रतिस्रोतोऽनुगस्त्वेको राजहंसो महामुनिः ।। ३ ।।

**बा०- लोकसंज्ञामहानद्यां** क० लोकसंज्ञारूप मोटी नदीमांहिं । अनुस्रोतोऽनुगा क० प्रवाह पूठिं तृणादिकनी परिं चाल्यां जाइ एहवा । न के क० कुर्णं नथी । प्रतिस्रोतोऽनुगस्तु क० साहमइ पूरइ चाल्यो जाइ एहवा तो । एकः क० एक । राजहंसः क० राजहंस । महामुनेः क० महऋषीश्वर । ३

અર્થ: લોકસંજ્ઞારૂપ મોટી નદીમાં પ્રવાહની પાછળ તૃણાદિકની જેમ ચાલ્યા જાય એવા કોણ નથી? [પણ] સામા પૂરે ચાલ્યો જાય એવો એક રાજહંસ તો મહાઋષીશ્વર (જ) છે. ૩

# लोकमालम्ब्य कर्तव्यं कृतं बहुभिरेव चेत् । तदा मिथ्यादृशां धर्मो न त्याज्यः स्यात् कदाचन ।। ४ ।।

बाo- लोकं क० लोक प्रति । आलंब्य क० आलंबीनइ, आश्रीनइं । कर्तव्यं क० करवुं। कृतं क० करिउ । बहुभिरेव क० घणे जा । चेत् क० जो । तदा क० तो। मिथ्यादशां क० मिथ्यात्वीनो । धर्मः क० धर्म । न त्याज्यः स्यात् क० न छांडवायोग्य होई । कदाचन क० किवारइ पणि । जे माटिं मिथ्यादृष्टी ज बहु छइ । ४

અર્થ: જો લોકને આલંબીને (આલંબન લઈને) ઘણા(માણસો)એ જ કરેલું કરવું યોગ્ય હોય તો મિથ્યાત્વીનો ધર્મ ક્યારેય પણ છાંડવા યોગ્ય ન હોય, કારણ કે મિથ્યાદષ્ટિવાળા જ બહુ છે. (પરંતુ એમ કરવાનું યોગ્ય નથી.) ૪

# श्रेयोर्थिनो हि भूयांसो लोक<sup>६</sup> लोकोत्तरे च न । स्तोका हि रत्नवणिजः स्तोकाश्च स्वात्मसाधकाः ।। ५ ।।

**१.** 1, 2 कुण; 3 कौण। **२.** 2, **11** आश्रीनइं; 3 आसिरीनइ; 8 आसिरिने। **३.** 2 घणइं; 6 घणेजणे **४.** 1 न छांडवायोग्य होइ; ३ न छाडवानो होइ । **५.** 1, 2, 4, 5, 6, 7, **1**1 किंवारे कई पणि। **६.** 4, 5, 7 लोको

बा०- श्रेयोधिनः क० मोक्षार्थी लोक । हि निश्चितं । भूयांसः क० घणा । लोके क० लोकमार्ग । लोकोत्तरे क० लोकोत्तर मार्गइ। च पुनः। न क० नथी । स्तोका हि क० थोडा। स्तावणिजः क० रत्नवाणिया । स्तोकाः क० थोडा । च पुनः। स्वात्मसाधकाः क० पोताना आत्माना अर्थना साधनार । ५.

અર્થ: મોક્ષાર્થી લોકો લોકમાર્ગ અને લોકોત્તર માર્ગમાં ઘણા નથી. ખરેખર, રત્નના વેપારી (વાણિયા) થોડા છે અને પોતાના આત્માના અર્થના સાધનાર પણ થોડા છે. પ

#### लोकसंज्ञाहता हंत नीचैर्गमनदर्शनैः । संशयंति<sup>\*</sup> स्वसत्यांगमर्मघातमहाव्यथाम् ।। ६ ।।

बा०- लोकसंज्ञाहता क० लोक संज्ञाइ हण्या । हंत खेदे । नीचेर्गमनदर्शनैः क० निंचुं हिडवुं, निंचुं देखवुं इत्यादि व्यापारइ करी । संशयंति क० जणावइ छइ, मर्मज्ञ पाई (?) । स्व क० पोतानुं जे । सत्यांग क० साचनुं अंग तिहां जे । मर्मघात क० मर्मनुं हणावुं तेहनी जे। महाव्यथां क० महा पीडा ते प्रतिं । ६

અર્થ: ખેદ છે કે લોકસંજ્ઞાથી હણાયેલા [લોકો] નીચું (ધીમું) ચાલવું, નીચું જોવું વગેરે વ્યાપાર (પ્રવૃત્તિ) વડે પોતાનું જે સાચનું અંગ છે ત્યાં જે મર્મના હણાવાની મહાપીડા થઈ છે તે વાત મર્મજ્ઞને જણાવે છે. ક.

#### आत्मसाक्षिकसद्धर्मसिद्धौ किं लोकयात्रया । तत्र प्रसन्नचंद्रश्च भरतश्च निदर्शने ।। ७ ।।

बा०- आत्मसाक्षिक क० आपसांखिउ जे । सद्धर्म क० साचो धर्म तेहनी । सिद्धि क० निष्पत्ति ते थकइ । किं लोकयात्रया क० स्युं लोकनइ जणाव्यइ होइ? तत्र क० तिहां । प्रसन्नचंद्र क० प्रसन्नचंद्र राजर्षि । च प्नः । भरतश्च क० भरत राजर्षि । निर्दशने क० ए बे दृष्टांत ।

एकनइ देखीतुं बाह्य चारित्र थकइ<sup>९</sup> नरकगतियोग्य कर्मबंध थयो । एकनइ बाह्य चारित्र विना पणि केवलज्ञानप्राप्ति थर्ड । ७

**१.** 2 नहीं; 6 मार्गइ घणा नथी। **२.** 6 वली। **३.** 2, **11** लोकनें लोकोत्तर मार्गनें विषें मोक्षना अभिलाषी घणा नथी, एतलें सम्यक् दृष्टि ते थोड़ा छे इति भावार्थ.। **४.** 1, 4, 5, 6, 7, 11 शंसयंति; 2 संसयंति । **५.** 1, 4... महाव्यथा । **६.** 6 'मर्मज्ञ पाइ' शબ्हो नथी. । **७.** 1 राजऋषि; 4, 5 राज । **८.** 1 राजा। **९.** 2, 6, 9, 11 थकों; 7, 8 थको

અર્થ: આત્માની સાક્ષીએ જે સાચા ધર્મની નિષ્પત્તિ (સિદ્ધિ) થઈ છે તે અંગે લૌકિક વ્યવહારથી તથા લોકને જણાવવાથી શું ? ત્યાં પ્રસન્નચંદ્ર રાજર્ષિ અને ભરત રાજર્ષિ આ બે દુષ્ટાંત છે. એકને (પ્રસન્નચંદ્ર રાજર્ષિને) દેખીતું બાહ્ય ચારિત્ર હોવા છતાં નરકગતિયોગ્ય કર્મબંધ થયો અને એકને (ભરત રાજાને) બાહ્ય ચારિત્ર વિના પણ કેવળજ્ઞાનની પ્રાપ્તિ થઈ. ૭

# लोकसंज्ञोज्झितः साधुः परब्रह्मसमाधिमान् ।

सुखमास्ते गतद्रोहममतामत्सर ज्वरः ।। ८ ।। लोकसंज्ञात्यागाष्टकम् ।। २३।। बा०- लोकसंज्ञोज्झितः क० लोकसंज्ञारिहत । साधु क० साधु चारित्रिओ । परब्रह्मसमाधिमान् क० परब्रह्मलय समाधिवंत । सुखमास्ते क० सुखइ रहइ छइ, केहवो छई ? गत क० गयो छइ। द्रोह ममता अनइ । मत्सर रूप । ज्वर क० ताव जेहनो एहवो । ८

ए लोकसंज्ञात्यागनुं अष्टक पूरुं थयुं । ।। २३ ।।

અર્થ : લોકસંજ્ઞારહિત, પરબ્રહ્મમાં લીન (લય) હોવાથી સમાધિવંત, જેનો દ્રોહ, મમતા અને મત્સરરૂપ તાવ ગયો છે એવો સાધુ (ચારિત્રિયો) સુખેથી રહે છે. ૮

એ લોકસંજ્ઞાત્યાગનું અષ્ટક પૂરું થયું. ॥ ૨૩ ॥

**१.** 2, 4, 5, 7, 8 साधु । **२.** 2 परब्रह्मलयलीन; 11 परब्रह्मलयलीन समाधिवंत । **३.** 1, 6 'केहवो छइ' शબ्दो नथी. । **४.** 1 ताव एहवो साधु; 4, 6, 8, 9 ताव जे एहवो, 5, 7 ताव ते एहवो; 2,11 ताव जेहथी एहवो

#### २४ शास्त्राष्टकम्

## चर्मचक्षुर्भृतः सर्वे देवाश्चावधिचक्षुषः । सर्वतश्चक्षुषः सिद्धाः साधवः शास्त्रचक्षुषः ।। १ ।।

बा०- चर्मचक्षुर्भृतः क० चामडानी आंखिना धरणहार । सर्वे क० सघलाइ मनुष्य छई । देवाः क० देवता । च पुनः । अवधिचक्षुषः अवधिज्ञानरूप आंखि छइ जेहनी एहवा । सर्वतः चक्षुषः क० सर्व प्रदेशइ केवलोपयोगरूप आंखि छइ जेहने एहवा । सिद्धाः क० सिद्ध भगवंत । साधवः क० साधु चारित्रिया । शास्त्रचक्षुषः क० शास्त्ररूप आंखि छइ जेहनइ एहवा छइ । १

"आगमचक्खू साहू चम्मचक्खूणि सळभूयाणि । देवा य ओहिचक्खू सिद्धा पुण सळ्वदो चक्खू ।।""

–'સમયસાર' 🦠

અર્થ: સઘળા મનુષ્ય ચર્મચક્ષુના ધારણહાર છે, દેવતા અવધિજ્ઞાનરૂપ આંખવાળા છે, સિદ્ધ ભગવંત સર્વપ્રદેશે કેવલ ઉપયોગરૂપ આંખ જેની છે એવા છે, (જ્યારે) સાધુ ચારિત્રીયા શાસ્ત્રરૂપ આંખ જેની છે એવા છે. ૧

'સમયસાર'માં કહ્યું છે, "સાધુઓ, આગમચક્ષુવાળા છે, સર્વ પ્રાણીઓ ચર્મચક્ષુવાળા છે, દેવો અવધિજ્ઞાનરૂપ આંખવાળા છે અને સિદ્ધો સર્વત્ર ચક્ષુવાળા છે."

# पुरःस्थितानिवोर्ध्वाधस्तिर्यग्लोकविवर्तिनः । सर्वान् भावानवेक्षंते ज्ञानिनः शास्त्रचक्षुषा।। २ ।।

**१.** 1, 4, 5, 6, 7, 8 सर्वतश्चक्षुषः; 3 सर्वचक्षुषं; 2 सर्वतश्चक्षुषः; 11 सर्वज्ञश्चक्षुषः; 10 सर्व चक्षुर्धराः। **२.** 6 'छइ' शબ्ध नथी; 1 सघला मनुष्य छै। **३.** 1 सर्वतः; 3 सर्व । ४. 2 आंखि छइ जेहनें; 3 आंखि जेहनइ । ५. 1, 2, 5, 7, 11 जेहनइ एहवा; 3 जेहवा; 4 जेहनइ; 6 जेहने एहवा। ६. 1, 4, 5, 7 "आगम चक्षुणि सळ्वभूयाणि। ७. 2 अने 11 मां वधारामां उक्तं च पछी नीथेनुं खुणाश छे.

"दो दो लोचन सर्वानां, विद्यानां त्रयलोचनं;

सप्त लोचन धर्मानां, ज्ञानानंत लोचनं ।" 6 मां 'समयसार'नो आ श्લोક नथी.

८. 1, 5, 7 लोकादिवर्तिनः;

बा०- पुरस्थितानिव क० जांणिइ आगिल ज रहिआ निह एहवा । उर्ध्वलोक सौधर्मादिक। अधोलोक नरकादिक । तियुक्लोक जंबूलवणादिक तिहां । विवर्तेनः क० विपरिणमता एहवा जे। सर्वान् भावान् क० सर्व भाव पदार्थ ते प्रति । अवेक्षंते क० साक्षात् देखइ छइ। ज्ञानिनः क० ज्ञानवंत पुरुष । शास्त्रचक्षुषा क० शास्त्ररूप आंखि करीनइ। २.

અર્થ: જ્ઞાનવંત પુરુષ શાસ્ત્રરૂપ આંખોથી સૌદ્ધર્માદિક ઊર્ધ્વલોક, નરકાદિક અધોલોક અને જંબૂલવણાદિક તિર્યગ્લોકમાં નવા નવા રૂપાંતર પામતા (વિપરિણમતા) સર્વ ભાવ પદાર્થોને જાણે સામે જ રહેલા હોય તેમ સાક્ષાત્ દેખે છે. ર

# शासनात् त्राणशक्तेश्च बुधैः शास्त्रं निरुच्यते। वचनं वीतरागस्य तत्तु नान्यस्य कस्यचित् ।। ३ ।।

**बा०- शासनात्** क० हित सीखवाथी । **त्राणशक्ते** क० राखवानी शक्तिथी । **च** पुनः । बुधै: पंडितें । **शास्त्रं** क० शास्त्र । **निरुच्यते** क० व्युत्पादीइ शास्त्र शब्दइ । वचनं क० वचन। वीतरागस्य क० वीतरागनुं, एतलइ केवलज्ञानमूलं । तत्तु क० ते सर्व गुणैंइ सहित तो नान्यस्य कस्यचित् क० बीजा कोइनुं वचन ते शास्त्र न कहीइ । ३.

"शासनसामर्थ्येन च संत्राणबलेन चानवद्येन । युक्तं यत तच्छास्त्रं तञ्जैतत् सर्वविद्वचनम्" ।।

'પ્રશમરતિ પ્રકરણ', શ્લો. ૧૮૮

અર્થ: પંડિતોએ 'શાસ્ત્ર' (શબ્દ)ની વ્યુત્પત્તિ હિત શિખ[વ]વાથી (શાસનકિયાથી) અને રક્ષણ કરવાની (રાખવાની) શક્તિથી કરી છે. તે અર્થાત્ તેવા સર્વ ગુણોથી યુક્ત શાસ્ત્ર વીતરાગનું વચન એટલે કેવલજ્ઞાનરૂપ મૂળવાળું વચન (જ) છે, બીજા કોઈનું વચન નહિ. (અર્થાત્ સાચું શાસ્ત્ર વીતરાગ દ્વારા પ્રરૂપિત વચન જ હોય.) ૩

'પ્રશમરતિ'માં કહ્યું છે કે, "શાસન કરવાની શક્તિથી અને નિર્દોષ રક્ષણ આપવાની શક્તિથી જે યુક્ત હોય તેને શાસ્ત્ર કહેવાય એવું સર્વજ્ઞ(તીર્થંકર)નું વચન છે."

**१.** 1 रहिआ एहवानइ। **२.** 6, 10 विपरिणमता; 3 विपरिमता। **३.** 6 सर्व पदार्थ **४.** 1, 4, 5, 7, 8, 9, 11 सीखवानी। **५.** 5, 7 केवलज्ञानरूपमूल **६.** 2 ते बे गुणइ **७.** 2 सिंहत तो; 3 सिंहत ते; 1 सिंहते **८.** 1, 4, 5, 7, 8 આ અવતરણ नथी.

#### शास्त्रे पुरस्कृते तस्माद् वीतरागः पुरस्कृतः । पुरस्कृते पुनस्तस्मिन् नियमात् सर्वसिद्धयः ।। ४ ।।

बा०- शास्त्रे क० शास्त्रइ । पुरस्कृते क० आगर्लि कर्यइ थकइ। तस्मात् क० ते कारणथी। वीतराग भगवान् । पुरस्कृतः क० आगर्लि करिउ । शास्त्रउपयोगइं कर्ता सांभरइ ज । पुरस्कृते क० आगर्लि कर्यइ । पुनः क० वली । तस्मिन् क० ते वीतरागइ । नियमात् क० निश्चइ । सर्वसिद्धयः क० सर्वसिद्ध थाइ ।४

उक्तं च-

"अस्मिन् हृदयस्थे सित हृदयस्थस्तत्त्वतो मुनीन्द्र इति । हृदयस्थिते च तस्मिन् नियमात् सर्वार्थसंसिद्धिः ।।"

- ષોડશક ૨, શ્લો. ૧૪

અર્થ: તે કારણથી શાસ્ત્રને આગળ કર્યું એટલે વીતરાગ ભગવાનને આગળ કર્યા. શાસ્ત્રના ઉપયોગે તેના કર્તા સાંભરે જ. વળી તે વીતરાગને આગળ કર્યા એટલે નિશ્ચયથી સર્વ સિદ્ધિઓ થાય. ૪

કહ્યું છે કે, "તીર્થંકરપ્રણીત આગમ હૃદયમાં હોય ત્યારે પરમાર્થથી તીર્થકંર ભગવંત હૃદયમાં હોય છે અને જ્યારે તીર્થંકર ભગવંત હૃદયમાં હોય ત્યારે અવશ્ય સર્વ અર્થની સિદ્ધિ થાય છે."

ષોડશક ૨, શ્લો. ૧૪

#### अदृष्टार्थेऽनुधावंतः शास्त्रदीपं विना जडाः । प्राप्नुवंति परं खेदं प्रस्खलंतः पदे पदे ।। ५ ।।

बा०- अदृष्टार्थे क० अणदीठइ अर्थइं । अनुधावंतः पाछिल दोडता । शास्त्रदीपं विना क० शास्त्रइरूपीआ दीवा विना । जडाः क० मूर्ख। प्राप्नुवंति क० पांमइ छइ । परं खेदं क० उत्कृष्टा खेद प्रति । प्रस्क(स्ख)लंतः क० आखडी पडता । पदे पदे क० पगलइ पगलइं । ५.

અર્થ: જડ એટલે મૂર્ખ મનુષ્યો શાસ્ત્રરૂપ દીવા વિના અદષ્ટ એટલે નહીં જોયેલા વિષય(અર્થ)ની પાછળ દોડતાં (અને) પગલે પગલે આખડી પડતાં ખૂબ ખેદ પામે છે.પ

षोडशांके

**१.** 1, 8, 11 आगल; 4, 5, 7 आगलइ । **२.** 1, 5, 6, 7, 8, 11 कर्यइ; 3 कर्य; 2 करिइ; 4 कर्याइ। **३.** 6, 7, 8... सिद्धिः। **४.** 2 अर्थइं; 3 अर्थि; 1 अर्थे । **५.** 1, 4, 5, 7, 8, 9, 11 डगलइ; 2 डगलें डगलें। **६.** 2, 11 मां नीथेनुं सिणाः। छे :

<sup>&</sup>quot;चिंतामणि परीसौतेनेयं भवति समरासीपतिः

सैवेहेहयोगिमाता निर्वाणफलप्रदाप्रौक्ता ।"

#### शुद्धोञ्छाद्यपि शास्त्राज्ञानिरपेक्षस्य नो हितम् । भौतहंतुर्यथा तस्य पदस्पर्शनिवारणम् ।। ६ ।।

**बा०- शुद्धोंछाद्यपि** क० बेतालीस दोषरिहत आहारगवेषणादिक पणि । **शास्त्राज्ञानिरपेक्षस्य** क० शास्त्राज्ञानी अपेक्षारिहत आपमतीनइ । **नो हितं** क० हितकारक निह । **भौतहंतुः** क० भौतमतीनो हणनार जे शबर तेहनइ । **यथा** क० जिम । तस्य तेहनुं । **पदस्पर्शनिवारणं** क० पग फरसवानुं वारवुं ।

'जीवता भौतनो स्पर्श न करवो' ए आज्ञा तत् समीपस्थ मयूरिपच्छार्थी शबरइ जिम तेहनइ मारी तेहनी पगास्पर्शी मयूरिपच्छ लेता आज्ञा पाली, तिम आपमतीनइ शास्त्राज्ञा विना बाह्याचार परिपालन जाणवुं । ६.

અર્થ: શાસ્ત્ર-આજ્ઞાની અપેક્ષારહિત સ્વેચ્છાચારીને (આપમતિને) બેંતાલીસ દોષરહિત આહારગવેષણાદિક (શુદ્ધ ભિક્ષા) પણ હિતકારક નથી, - જેમ ભૌતમતીને હણનાર શબરને ભૌતમતીના પગે સ્પર્શ કરવાનું નિવારણ કરવું હિતકારક નથી. 'જીવતા ભૌતનો સ્પર્શ ન કરવો' એ આજ્ઞા તેની પાસે રહેલા મયૂરપિચ્છના અર્થી શબરે જેમ તેને મારી તેના પગને સ્પર્શ્યા વિના મયૂરપિચ્છ લેતાં પાળી ( તે જેમ દંભ છે) તેમ આપમતીને શાસ્ત્રાજ્ઞા વિના બાહ્યાચાર પરિપાલન જાણવું. ક

# अज्ञानाहिमहामंत्रं स्वाच्छंद्यज्वरलंघनम् । धर्मारामसुधाकुल्यां शास्त्रमाहुर्महर्षयः ।। ७ ।।

बा०- अज्ञान क० मिथ्याज्ञानें ते रूप जे । अहि क० सर्प तेह दमवानो । महामंत्र क० मोटो मंत्र । स्वाच्छंद्य क० इच्छाचारीपणुं ते रूप जे । ज्वर ताव तेहनुं । लंघन क० पाचनें शमन । धर्माराम क० धर्मरूप वाडी तेहनइ विषइ । साधुकुल्यां क० अमृत नीकें एहवुं । शास्त्रं क० शास्त्र प्रतिं । आहु: क० कहइ छइ । महर्षयः क० मोटा ऋषीश्वर । ७

અર્થ : મહર્ષિઓ (મોટા ઋષીશ્વરો) શાસ્ત્રને મિથ્યાજ્ઞાનરૂપ સર્પને દમવાનો મહામંત્ર, ઇચ્છાચારીપણા(સ્વચ્છંદતા)રૂપ તાવનું પાચન અને શમન કરવામાં લંઘન રૂપ અને ધર્મરૂપ વાડી માટે અમૃતની નીકરૂપ કહે છે. ૭

**१.** 1, 4, 5, 9, 11 महामंत्र; 7 महामंत्रः। **२.** 1, 4, 5, 6, 7, 9, 11 धर्माराम; 3 धर्माराम **३.** 4, 5, 7 मिथ्याज्ञानी;। **४.** 4, 5, 7 पावन; 2 पाच शमन 6 'शमन' शબ्ध । **५.** 2, 4, 5, 7, 8, 9, 11 निक

शास्त्रोक्ताचारकर्ता च शास्त्रज्ञः शास्त्रदेशकः । शास्त्रैकदृग् महायोगी प्राप्नोति परमं पदम् ।। ८ ।। शास्त्राष्टकम् ।। २४।।

बा०- शास्त्रोक्ताचारकर्ता क० शास्त्रइ किहउं जे आचार तेहनो करणहार । च पुनः । शास्त्रज्ञः क० शास्त्रनो जाणहार । शास्त्रदेशकः क० शास्त्रनो प्ररूपनार। शास्त्रैकदृग् क० शास्त्रनइ विषइ एक अद्वितीय दृष्टि छइ जेहनी एहवो । महायोगी क० मोटो योगी । प्राप्नोति क० पामइ। परमं पदं क० परमपद जे मोक्ष ते प्रतिं। ८

शास्त्राष्टक संपूर्ण थयुं. । ।। २४।।

અર્થ: શાસ્ત્રમાં જે આચાર કહ્યો તેનો કરનાર (તેનું પાલન કરનાર), વળી શાસ્ત્રનો જાણકાર, શાસ્ત્રનો પ્રરૂપનાર (ઉપદેશક), શાસ્ત્ર વિષે જેની એક અદ્વિતીય દૃષ્ટિ છે તેવો મોટો યોગી પરમપદ મોક્ષ પામે છે. ૮

શાસ્ત્રાષ્ટક સંપૂર્ણ થયું. 🛭 ૨૪ 📙

१. 1 पामड मोक्ष प्रति: 2 पांमड परम पद मोक्षपद जे ते प्रतडं ।

# २५. परियहाष्टकम्

#### न परावर्तते राशेर्वक्रतां जातु नोज्झति । परिग्रहेग्रहः कोऽयं विडंबितजगत्त्रयः ।। १ ।।

बा०- न परावर्तते क० न पलटाइ । राशेः क० राशि थकी । वक्रतां क० वक्रपणा प्रति। जातु क० कदाचित् । नोज्झति क० न छांडइँ । परिग्रहग्रहः क० परिग्रहरूपिओ ग्रह । कोऽयं क० कोण, केहवो छइँ ? विडंबित क० विडब्युं छइ । जगत्रय क० त्रणिजग जेणइ एहवो । सर्व ग्रहथी ए ग्रह बलीओ, एहनो चार कुणि न जाण्यो । १

અર્થ: જે રાશિથી પાછો ફરતો નથી (પલટાતો નથી), ક્યારેય પણ વક્રપણું છોડતો નથી, જેણે ત્રણે જગતને પીડ્યું (વિડંબ્યું) છે એવો આ પરિગ્રહરૂપ ગ્રહ કોણ છે? સર્વ ગ્રહથી આ ગ્રહ બળિયો છે, એની ગતિ (ચાર) કોઈએ જાણી નથી. ૧.

# परिग्रहग्रहावेशाद् दुर्भाषितरजःकिराम् । श्रयंते विकृताः किं न प्रलापा लिंगिनामपि ।। २ ।।

**बा०- परिग्रहग्रहावेशात्** क० परिग्रहरूपिआ ग्रहना अंतप्रवेश थकी। दुर्भाषितरजःकिराः क० उत्सूत्ररूप धूलिनई माथइ नांखइ, एहवाना । श्रूयंते क० सांभलीइ छइ । विकृताः क० गहिलछाइना विकारवंत । किं न क० स्यु निह, अपितु सांभलीइ छई । प्रलापाः क० असंबद्ध वचन । लिंगिनामिप क० जैन वेषधारीने पणि, बीजानुं स्युं कहवुं? २.

અર્થ: પરિગ્રહરૂપ ગ્રહના અંતઃપ્રવેશ થવાથી ઉત્સૂત્રરૂપ (દુર્વચનરૂપ) ધૂળને માથે નાખે એવા જૈનાદિ વેષધારીઓના ઘેલછાના વિકારવંત અસંબદ્ધ વચનો શું નથી સંભળાતાં ? સંભળાય છે, તો બીજાનું તો શું કહેવું? ૨.

**१.** 2, 4, 5, 6, 7, 9, 11 परिग्रहः। **२.** 2 कदाइं । **३.** 1, 4, 5, 7 छोडइ; 8 छांडे। **४.** 1, 6 'केहवो छइ' शબ्દो नथी. । **५.** 1, 4, 5, 6, 7 त्रिण; 2 त्रण। **६.** 1, 4, 5, 7 एह । **७.** 1, 2, 4, 5, 6, 7, 9, 11 किराम्; 3 किराः । **८.** 6 'उत्सूत्ररूप धूलिनइ' शબ्दो आगण पाछण छे. । **९.** 1 'गहिलछाइना विकारवंत स्यु निह अपितु सांभलीइ छइ" शબ्दो नथी.

#### यस्त्यक्त्वा तृणवद् बाह्यमांतरं च परिग्रहम् । उदास्ते तत्पदांभोजं पर्युपास्ते जगत्त्रयी ।। ३ ।।

**बा०- यः** क० जे । त्यक्त्वा क० छांडीनई । तृणवत् क० तृणानी परि । **बाह्य** क० बाहिरलो। आंतरं क० अंतरंग जे । [च क० पुनः]। परिग्रहं क० धनधान्यादि मिथ्यात्वादि ते प्रति । उदास्ते क० उदासीन थइ रहइ । तत्पदांभोजं क० तेहना चरणकमल प्रति । पर्युपास्ते क० सेवड छइ । जगत्त्रयी क० त्रणि जग । ३.

**અર્થ**: જે તૃણની જેમ બાહ્ય અને અંતરંગ, એટલે કે ધનધાન્યાદિ અને મિથ્યાત્વાદિ પરિગ્રહ છોડીને ઉદાસીન થઈ રહે છે તેનાં ચરણક્રમળ ત્રણ જગત સેવે છે. ૩.

## चित्तेऽन्तर्ग्रंथगहने बहिर्निर्ग्रंथता वृथा । त्यागात्कंचुकमात्रस्य भुजगो न हि निर्विषः ।। ४ ।।

बा०- चित्तेऽन्तग्रंथगहने क० अंतरंग परिग्रहगहन गंभीर चित्त थकइ । बहिर्निर्ग्रंथता क० बाहिरलुं निर्ग्रंथपणुं । वृथा क० फोक । दृष्टांत कहइ छइ । त्यागात् क० त्याग थकी। कंचुकमात्रस्य कांचली मात्रना । भुजग क० सर्प। न क० निह। ही(हि) निश्चितं । निर्विषः विषरहितं । ४.

અર્થ: અંતરંગ પરિગ્રહથી ગહન-ગંભીર (વ્યાકુળ) ચિત્તમાં બાહ્ય નિર્ગ્રથપણું મિથ્યા (ફોક) છે. (આ માટે) દુષ્ટાંત કહે છે: માત્ર કાંચળીના ત્યાગથી ખરેખર (નિશ્ચિતપણે) સર્પ વિષરહિત થતો નથી. ૪

#### त्यक्ते परिग्रहे साधोः प्रयाति सकलं रजः । पालित्यागे क्षणादेव सरसः सलिलं यथा ।। ५ ।।

बा०- त्यक्ते क० छांडइँ । परिग्रहे क० परिग्रहइ । साधोः क० साधु चारित्रियानुं । प्रयाति क० जाइ । सकलं क० सघलुं । रजः क० पाप । पालित्यागे क० पालिनइ विभागई। क्षणादेव क० क्षण एकमाहिं जैं । सरसः क० सरोवरनुं । सिललं क० पाणी । यथा क० जिम सघलु जाइ, ए दृष्टांत । ५

<sup>.</sup> १. 1, 2, 5, 10, 11 छांडीनइ; 3 छाडीनइ; 4 छांडानइ; 6, 7, 8, 9 छांडीने । २. 1, 2, 4, 5, 6, 7, 11 परिग्रहगहन; 3 परिग्रहन । ३. 1 'फोक' शબ्ध नथी. । ४. 1 त्यागथी । ५. 6 न थाइ निश्चइं । ६. 2 इमं अंतरंग परिग्रहत्याग विना निर्ग्रथपणुं नही । ७. 2, 6 छांडइं; 3 छांडे छांडे । ८. 1 विभागें; 6 भागइं। १. 6 क्षणमांहिं ज

અર્થ: જેમ પાળનો નાશ થવાથી સરોવરનું સઘળું પાણી ક્ષણવારમાં જ ચાલ્યું જાય છે, તેમ પરિગ્રહનો ત્યાગ કરવાથી ચારિત્રવાળા સાધુનું સઘળું પાપ ચાલ્યુ જાય છે. પ

# त्यक्तपुत्रकलत्रस्य मूर्च्छामुक्तस्य योगिनः । चिन्मात्रप्रतिबद्धस्य का पुद्गलिनयंत्रणा ।। ६ ।।

बा०- त्यक्त क० छांडिआ छइं । पुत्र क० बेटा । कलत्र क० स्त्री, उपलक्षणथी सर्व बंधन जेणइ एहवा । मूर्च्छामुक्तस्य क० मूर्च्छाथी मुंकाणो एहवानइ । योगिनः क० योगीनइ । चिन्मात्र क० ज्ञानमात्र तेहनइ विषइ । प्रतिबद्ध क० आसक्त तेहनइ । का पुद्गलनियंत्रणा क० कुंण पुद्गलनी बांधणी? ६.

અર્થ: પુત્ર, સ્ત્રી એટલે કે ઉપલક્ષણથી સર્વ બંધન જેણે છોડ્યાં છે એવા, મુચ્છીથી મુક્ત એવા, ચિન્માત્ર એટલે કે જ્ઞાનમાત્રના વિષયમાં આસક્ત એવા યોગીને પુદ્ગલનું બંધન શું હોય ? ક

#### चिन्मात्रदीपको गच्छेत् निर्वातस्थानसन्निभैः । नि:परिग्रहतास्थैर्यं धर्मोपकरणैरपि ।। ७ ।।

**बा०- चिन्मात्रदीप** क० ज्ञानमात्रनो दीवो ज अप्रमत्त साधु ते । **गच्छेत्** क० पुहचइ । **निर्वातस्थान** क० निवायुठांम तेहनी । संनिषा तेणे । **निःपरिग्रहता**पणुं तेहनुं । स्थैर्यं क० थिरपणुं ते प्रतिं । **धर्मोपकरणैरिप** क० धर्म-उपकरणइ करीनइ पणि ।

एतलइ ज्ञानदीपकनइ तैल सरिखइ युक्ताहारइ जिम आधार छइ तिम, निर्वातस्थान सरखइ धर्मोपकरणइ पणि आधार छइ इम जांणवुं, पणि स्वमत पक्षपात न करवो । ७

चिन्मात्र परिणामी<sup>९०</sup> अप्रमत साधुनइ चतुर्दश उपगरण धरवापणि न घटइ, जे माटिं तेहनुं ग्रहण-धारणादि मूर्छा विना न होई<sup>९९</sup> अनइं युक्ताहारादिक तो अनाहार भावना रूप ज्ञाननुं ज

**१.** 4, 5, 7, 11 मूर्छा। **२.** 1, 4, 5, 6, 7, 11 प्रतिबद्धस्य; 3 प्रतिबंधस्य। **३.** 6 छांडिआ छइं; 3 छाडीनइ; 1, 4, 5, 7 छांडइं। **४.** 1 जेणइ जे एहवानइ; 2, 4, 5, 6, 7, 11 जेणइं एहवानइं । **५.** 4, 5, 7 ज्ञानीमात्रनो । **६.** 1, 2 साधु ते; 3 साधुने । **७.** 1 तेहनइ सिरखा तेहनइ; 2, 4, 5, 6, 7,8, 11 तेहनिइं संनिभ क० सिरखा तेणे । **८.** 1 स्थिरपणुं; 2 प्रेमें थिरपणुं । **९.** 2, 11 स्वमत पक्षपात न करवो; 3 स्वमत; 6 'आधार छइ इम जाणवुं पणि स्वमत पक्षपात न करवो' आटसा शिष्टी नथी । **१०.** 2 चिन्मात्र परिणामी; 3 चिन्मात्र परिणामा । **११.** 1 मूर्च्छांदि ना होइ; 4, 5 मूर्च्छांविना होइ

साधन छइ। तेहनो असंभव साधुनइ नथी.- एहवो दिगंबर कहइ छइ । तेहनइ प्रतिबंदीइ दूषवानइं अभिप्राइ ग्रंथकार कहइ छईँ। ७ ।

અર્થ: જ્ઞાનમાત્રરૂપ (જ્ઞાનમાત્રનો) દીવો એવો જે અપ્રમત્ત સાધુ તે પવનરહિત સ્થાન (નિવાયુઠામ, નિર્વાતસ્થાન) સમાન ધર્મના ઉપકરણો વડે પણ નિષ્પરિગ્રહતાની સ્થિરતાએ પહોંચે છે. એટલે કે જ્ઞાનદીપકને તેલ સમાન યુક્તાહારે જેમ આધાર છે તેમ નિર્વાતસ્થાન સરખા ધર્મોપકરણો વડે પણ આધાર છે એમ જાણવું, પણ સ્વમત પક્ષપાત ન કરવો. ૭.

ચિન્માત્ર પરિશામવાળા અપ્રમત્ત સાધુને ચૌદ ઉપકરશો (વસ્ત્રપાત્રાદિ) ધારશ કરવા પણ ન ઘટે, કારણ કે તેનાં ગ્રહણ-ધારણાદિ મૂર્છા વિના ન હોય. અને યુક્તાહારાદિક તો અનાહાર ભાવનારૂપ જ્ઞાનનું જ સાધન છે, તેનો અસંભવ સાધુને નથી એવું દિગંબરો કહે છે. તેને પ્રતિબંધીને તેનો દોષ ચીંધવા માટે(દૂષવા)ના અભિપ્રાયે ગ્રંથકાર કહે છે.

#### मूर्च्छाच्छन्नधियां सर्वं जगदेव परिग्रहः ।

मूर्च्छया रिहतानां तु जगदेवापिरग्रहः ।। ८।। परिग्रहाष्टकम् ।। २५।। बा०- मूर्च्छाच्छन्नधियां क० मूर्च्छाइं छाइँ बुद्धि छइ जेहनी एहवा पुरुषनइ । सर्वं क० सघलुं। जगदेव क० जग जैं। परिग्रह क० परिग्रह छइ। मूर्छया क० मूर्छाइ । रिहतानां तु क० रिहतनइ तो। जगदेव क० सारु जग। अपरिग्रहः क० परिग्रह नथी। ८.

"तम्हा किमित्थि वत्थुं गंथोऽगंथो व सव्वहा लोए । गंथाऽगंथो व मओ मुच्छाऽमुच्छाहिं निच्छयओ ।। वत्थाइ तेण जं जं संजमसाहणमरागदोसस्स । तं तमपरिग्गहो च्चिय परिग्गहो जं तदुवधाई ।।"

વિશેષાવશ્યકભાષ્ય, ગા. ૩૦૭૫-૭૬

परिग्रहाष्टकम् ।। २५।।

**१.** 6, 7 માં આ આખું લખાશ નથી; 8 માં આ લખાશ પછી 'શ્છો. ७ मानो पहला पदनो पर्याय છે એમ લખ્યું છે. । **२.** 1, 4, 5, 6, 7, 11 मूर्च्छया; 3 मूर्च्छाया। **३.** 2, 11 मां 'छाई' શબ્દ નથી. **४** 1 मां 'ज' નથી. **५.** 6 માં આખું અવતરણ નથી

અર્થ: મૂર્છાથી છાઈ છે બુદ્ધિ જેની એવા પુરુષને સઘળું જગત જ પરિગ્રહ છે. (અને) મૂર્છાથી રહિતને તો સારું જગ પરિગ્રહ નથી. (અપરિગ્રહ છે). ૮

'વિશેષાવશ્યક' માં જણાવ્યું છે કે, "તેથી લોકમાં એવી કઈ વસ્તુ છે કે જેને સર્વથા પરિગ્રહ અથવા અપરિગ્રહરૂપ કહેવાય ? માટે નિશ્ચયદ્રષ્ટિથી મૂર્છાથી પરિગ્રહ અને અમૂર્છાથી અપરિગ્રહ કહેલો છે. તેથી રાગદ્વેષરહિત આત્માને સંયમના સાધનભૂત વસ્ત્રાદિ અપરિગ્રહરૂપ છે અને જે કાંઈ સંયમનો ઉપઘાત કરનાર છે, તે પરિગ્રહ છે."

એ પરિગ્રહનું અષ્ટક સંપૂર્ણ થયું. !! ૨૫ !!

# २६. अनुभवाष्टकम्

# संध्येव दिनरात्रिभ्यां केवलश्रुतयोः पृथक् । बुधैरनुभवो दृष्टः केवलार्कारुणोदयः ।। १ ।।

**बा०- संध्या** क० सांझ । **इव** यथा । **दिनरात्रिभ्यां** क० दिवसरात्रि थकी जूड़ हुइ ति**म । केवलश्रुतयोः** क० केवलज्ञान-श्रुतज्ञानना प्रकाशर्थो । **पृथक्** क० भिन्न । **बुधै**: क० पंडित । **अनुभव** क० अनुभव- बोध । **दष्ट:** क० दीठो । केहवो ? **केवल** क० केवलज्ञान ते रूप जे । **अर्क** सूर्य तेहना । **अरुणोदय** एतलइ मितश्रुतोत्तरभावी केवलथी अव्यवहित पूर्वभावी प्रकाश ते अनुभव , प्रतिभापरं नाम । १.

અર્થ: સાંજ જેમ દિવસ (અને) રાત્રિથી જુદી છે તેમ કેવલજ્ઞાન્દરૂપ સૂર્યના અરુણોદયરૂપ અનુભવબોધને પંડિતોએ કેવલજ્ઞાન (અને) શ્રુતજ્ઞાનની અપેક્ષાએ ભિન્ન માન્યો છે. મતિ-શ્રુતજ્ઞાન પછી આવતા એવા અને કેવલજ્ઞાનની તરત જ પહેલાં પ્રગટતા (અવ્યવહિત) પ્રકાશને અનુભવ કહે છે, જેને પ્રતિભા (એટલે કે પ્રાતિભજ્ઞાન) પણ કહે છે. ૧

# व्यापारः सर्वशास्त्राणां दिग्प्रदर्शन एव हि । पारं तु प्रापयत्येकोऽनुभवो भववारिधेः ।। २ ।।

बा०- व्यापारः क० उपायप्रवर्तन । सर्वशास्त्राणां क० सघलह<sup>®</sup> शास्त्रनो । दिग्प्रदर्शन एव क० दिसि दिखाडवानइ ज काजिं । ही (हि) निश्चितं । पारं तु क० पार प्रतिं तो । प्रापयित क० पमाडइ । एकः क० एक । अनुभवः क० अनुभव । भववारिधेः क० संसारसमुद्रनो । २.

અર્થ: ખરેખર સઘળા શાસ્ત્રોનો વ્યાપાર (ઉપાય-પ્રવર્તન, ઉદ્યમ) દિશા દેખાડવાને માટે જ છે, સંસારસમુદ્રનો પાર તો પમાડે છે એક અનુભવ. ર

१. 2 ना प्रकाशथी; 3 ना शकाशथी 1, 4, 5, 7, 10 ना शंकाशथी; 8 केवल ज्ञानना संकासथी।

 २. 2, 6 अनुभवबोध; 3 अनुभवयोयोध; 1, 4, 5, 7, 11 अनुभवयोध । ३. 1 केवलज्ञान सूर्यना । ४. 2,

 11 प्रकाश ते अनुभव; 3 प्रकाशने अनुभवे । ५. 2 मां नीये यार सीटीना संजाशमां 'अनुभव' विषे ६स छे. । ६ 2 संघलांइं; 8, 9 संघले। ७. 1 'तो' नथी.

# अतीन्द्रियं परं ब्रह्म विशुद्धानुभवं विना । शास्त्रयुक्तिशतेनापि न गम्यं यद् बुधा जगुः ।। ३ ।।

बा०- अतींद्रियं क० इंद्रियनइ अगोचर । परं ब्रह्म क० सर्वोपाधिरहित शुद्ध ब्रह्म । विशुद्धानुभवं विना क० विशेष शुद्ध अनुभव पाखइ । शास्त्रयुक्तिशतेनापि शास्त्रनी युक्तिनइ सइगमे पणि । न गम्यं क० गम्य निह । यत् जे मार्टि । बुधा क० पंडित । जगुः क० कहता हुआ। ३.

અર્થ: ઇંદ્રિયને અગોચર સર્વોપાધિરહિત શુદ્ધ બ્રહ્મ વિશેષ શુદ્ધ અનુભવ સિવાય શાસ્ત્રની સેંકડો યુક્તિઓ વડે પણ જાણી શકાય તેમ નથી, એવું પંડિતો કહે છે. ૩.

## ज्ञायेरन् हेतुवादेन पदार्था यद्यतींद्रियाः । कालेनैतावता प्राज्ञैः कृतः स्यात् तेषु निश्चयः ।। ४ ।।

**बां०- ज्ञायेरन्** क० करतलामलकनी परिं जांणीइ । **हेतुवादेन** क० युक्तिशास्त्रइ करीनइ । **पदार्थाः** क० पदार्थ<sup>३</sup>। **यदि** क० जो । **अतींद्रियाः** क० इंद्रियागोचर धर्मास्तिकायादिक तो १ कालेनैतावता क० एटलइ कालै । **प्राज्ञैः** क० पंडिते । कृतः स्यात् क० करिउं होई । तेषु क० अतींद्रिय पदार्थोनें विषे । निश्चयः क० असंदिग्ध अभ्रांत ज्ञान ।

आत्मा पणि अतेंद्रिय पदार्थ छइ । तेहना पर्याय पणि अतेंद्रिय। ते माटिं तत्तद्व्यक्ति नियत मोक्षोपायपरिज्ञाननइं अर्थि सामर्थ्ययोगरूप अनुभवप्रमाण अवश्य मानवुं ए भाव । ४.

અર્થ: જો યુક્તિશાસ્ત્રે કરીને ઇંદ્રિયોને અગોચર ધર્માસ્તિકાયાદિક પદાર્થોને હાથમાં રહેલ આંબળાની જેમ જાણી શકાય (તો) આટલા કાળે પંડિતોએ અતીંદ્રિય પદાર્થોને વિષે અસંદિગ્ધ અને અભ્રાંત નિર્ણય કર્યો હોત.

આત્મા પણ અતીંદ્રિય પદાર્થ છે. તેના પર્યાય પણ અતીંદ્રિય છે. તે માટે તે તે વ્યક્તિને નિયત મોક્ષના ઉપાયનું પરિજ્ઞાન થવા માટે સામર્થ્યયોગરૂપ અનુભવપ્રમાણ અવશ્ય માનવું એ ભાવ છે. ૪

**१.** 6 जे माटि; 3 यस्मात् । **२.** 2, 9 'कहता' शબ्દ नथी. **। ३.** 2, 6, 8 पदार्थ; 3 पदार्था । **४.** 1, 4, 5, 6, 7, 8, 9, 11 नो । **५.** 2, 4, 5, 6, 11 पंडिते; 3 पंडित **। ६.** 1, 2, 4, 5, 6, 7, 11 करिउं होइ; 3 करि होइ। **७.** 1, 6, 9 આ આખો ફકરો "आत्मा पणि.... ए भाव" नथी.

#### केषां न कल्पनादर्वी शास्त्रक्षीरान्नगाहिनी । विरलास्तद्रसास्वादविदोऽनुभवजिह्नया ।। ५ ।।

बा०- केषां क० केहोनई । न क० निह । कल्पनादवीं क० कल्पनारूप चाटूडी । शास्त्र रूप जे । क्षीरात्र क० परमात्र । गाहिनी क० अवगाहनारी सर्वनी एहवी । विरला क० थोडा। तद्रसास्वादविदः क० ते शास्त्र-परमात्रनो जे रसास्वाद क० रहस्यचर्वणा तेहतणा जाण । स्यइ करी? अनुभवजिह्नया क० अनुभवरूप जीभइ करी ।

एतावता शास्त्रज्ञान ते बाह्य, अनुभवे ते अंतरंग इम जाणवो । ५.

અર્થ: કોની કલ્પનારૂપ ચાટુડી (ચમચો) શાસ્ત્રરૂપ જે ક્ષીરાન્ન (પરમાન્ન) છે તેમાં પ્રવેશ કરનારી (અવગાહનારી) નથી ? અર્થાત્ સર્વની એવી છે. (સર્વની કલ્પના શાસ્ત્રરૂપ ક્ષીરાન્નમાં પ્રવેશ કરે છે.) પણ થોડાક વિરલા જ તે શાસ્ત્રરૂપ પરમાન્નનો રસાસ્વાદ એટલે કે રહસ્યચર્વણાને અનુભવરૂપ જીભ વડે જાણનારા છે. એટલે શાસ્ત્રજ્ઞાન તે બાહ્ય છે અને અનુભવ તે અતરંગ છે એમ જાણવું. પ

# पश्यतु ब्रह्म निर्द्धं निर्द्धं निर्द्धानुभवं विना । कथं लिपिमयी दृष्टिर्वाङ्मयी वा मनोमयी ।। ६ ।।

बा०- पश्यतु क० देखो । ब्रह्म क० आत्मस्वरूप प्रति । निर्ह्म क० द्वंद्वरिहत । निर्ह्म क० द्वंद्वरिहत । निर्ह्म क० द्वंद्वरिहत जे । अनुभव क० अपरोक्षसाक्षात्कार ते। विना ते पाखइ । कथं क० किम। लिपिमयी क० संज्ञाक्षरमय । दृष्टि क० दृष्टि। वाङ्मयी क० व्यंजनाक्षरमयी। वा अथवा। मनोमयी क० लब्ध्याक्षरमय। एटलइ शास्त्रदृष्टिं ब्रह्म न जणाइं , चर्मदृष्टइ तो न जणाइ ज, केवलदृष्टिं जणाइ। दि.

અર્થ: નિર્દંદ્વ એટલે કે દંદ્વ(ક્લેશ કે વિરોધ) રહિત આત્મસ્વરૂપ (કે તત્ત્વસ્વરૂપ બ્રહ્મ)ને દ્વન્દ્વરહિત એવા અપરોક્ષ સાક્ષાત્કાર (પ્રત્યક્ષ અનુભવ) વગર લિપીમયી એટલે

**१.** 1 केहोनइ; 3 किहनइं; 2, 8, 9 किहोनें। **२.** 2, 11 अपरोक्षानुभव। **३.** 2 मां नीये यार सीटीमां 'अनुत्मव' विषे मोटा भे हुडा श्रेवुं सिभाश छे. । **४.** 1, 6 लिपीमयी। **५.** 8, 9 तत्त्वस्यरूप; 11 आत्मास्वरूप। **६.** 2, 4, 5, 6, 7, 8, 9, 11 निर्द्वद्वरित। **७.** 1, 2, 4, 5, 6, 7, 11 अपरोक्षसाक्षात्कार ते; 3, 8, 9, 10 अपरोक्षसा। **८.** 2, 11 दृष्टि क० दृष्टि शिष्टी छे.। **९.** 1, 2, 4, 5, 6, 7, 8, 9, 11 व्यंजनाक्षरमय। **१०.** 1, 6, 8, 9, 10 लब्ध्याक्षरमय; 2, 4, 5, 7, 11 लब्धक्षरमय; 3 लब्धाक्षरमयी। **११.** 1, 4, 5 जांणइं; 7 जाणे; 9 जाणइं । **१२.** 2 केवलहिष्ट जणाइ ज

સંજ્ઞાક્ષરમય, વાઙ્મયી એટલે વ્યંજનાક્ષરમય અથવા મનોમયી એટલે લબ્ધ્યક્ષરમય (અર્થના પરિજ્ઞાનરૂપ) દૃષ્ટિ કેમ દેખે ? એટલે શાસ્ત્રદૃષ્ટિએ બ્રહ્મ ન જણાય, ચર્મ-દૃષ્ટિએ તો ન જ જણાય, (માત્ર) કેવલદૃષ્ટિએ જ જણાય. ક

#### न सुषुप्तिरमोहत्वान्नापि च स्वापजागरौ । कल्पनाशिल्पविश्रांतेस्तुर्येवानुभवो दशा ।। ७ ।।

बा०- न सुषुप्तिः क० सुषुप्ति दशा नथी, स्या कारणथी? अमोहत्वात् क० मोहरिहतपणा मांटि, सुषुप्ति तो निर्विकल्प छइ, पणि समोह छइ । नापि च वली निर्ह । स्वापजागरौ क० स्वप्नदशा-जाग्रद्दशा, स्या कारणथी ? कल्पना ना जे सिल्प क० कारीगरी तेहनी । विश्रांति क० विशमवुं तेहथी । स्वप्न-जाग्रद्दशा तो कल्पना छइ । तुर्येव क० चोथी ज । अनुभव क० अनुभव । दशा क० अवस्था छै । ७

અર્થ: [અનુભવ] મોહરહિત હોવાથી સુષુપ્તિ દશા નથી, (કારણ કે) સુષુપ્તિ તો નિર્વિકલ્પ છે પણ સમોહ (મોહસહિત) છે. વળી તે સ્વપ્નદશા કે જાગૃતદશા પણ નથી. કયા કારણથી? કારણ કે તેમાં કલ્પનાની કારીગરીની વિશ્રાંતિ છે (અભાવ છે), જ્યારે સ્વપ્ન અને જાગ્રતદશા તો કલ્પનારૂપ છે. માટે અનુભવ એ તુર્યા એટલે ચોથી અવસ્થા જ છે. ૭

# अधिगत्याखिलं शब्दब्रह्म शास्त्रदृशा मुनिः । स्वसंवेद्यं परं ब्रह्मानुभवेनाधिगच्छति ।। ८ ।। अनुभवाष्टकम् ।। २६ ।।

बा०- अधिगत्य क० जांणीनइ । अखिलं क० सघलुं । शब्दब्रह्म क० शब्दब्रह्म । शास्त्रदृशा क० शास्त्रदृश करो । मुनिः क० साधु । स्वसंवेद्यं क० स्वप्नकाश अन्यनिरपेक्ष । परं ब्रह्म क० परम ब्रह्म । अनुभवेन क० अनुभवइ । अधिगच्छित क० जाणई । ८

ए अनुभवाष्टक संपूर्ण थयुं ।। २६।।

અર્થ : સાધુ શાસ્ત્રદેષ્ટિથી સઘળું શબ્દબ્રહ્મ જાણીને અનુભવથી સ્વયંપ્રકાશ એવા અર્થાત્ અન્ય નિરપેક્ષ પરબ્રહ્મને (પરમાત્માને) જાણે છે. ૮

એ અનુભવઅષ્ટક સંપૂર્ણ થયું. ૨૬.

**१.** 1 कारीगर तेहनुं । **२.** 2 शब्दरूप ब्रह्म । **३.** 2, 4, 5, 7 पर ब्रह्म । **४.** 4, 5, 7 जांणीइं; 6 करी जांणाइं; 9 जाणे

# २७ योगाष्टकम्

#### मोक्षेण योजनाद् योगः सर्वोऽप्याचार इष्यते । विशिष्य स्थानवर्णार्थालंबनैकाप्र्यगोचरः ।। १ ।।

**बा०- मोक्षेण** क० मोक्ष साथइ । **योजनात्** क० आत्मानइ योजवा थको । **योगः** क० योगः शब्दार्थः । **सर्वोऽपि** क० सघलाइ । **आचारः** क० आचार । **इध्यते** क० वांछीइ । **विशिष्य** क० सामान्य शब्द विशेषपर करताइ । स्थान क० मुद्रा । वर्ण क० अक्षर । अर्थ क० वर्णवाच्य । आलंबन कायोत्सर्गादिकनुं । एकाग्र्य क० सिद्धस्मरण ए पांचनइ । गोचर क० विषय जे आचार ते योग किहइ । १

गाथा :

"ठाणुन्नत्थालंबणरहिओ तंतंम्मि पंचहा एसो । दुगमित्थ कम्मजोगो तहा तियं नाणजोगोउँ ।।"

-'યોગવિંશિકા' ગા. ૨

અર્થ: મોક્ષની સાથે આત્માને જોડવાથી થતો બધોય આચાર 'યોગ' શબ્દનો અર્થ કહેવાય. 'યોગ' એ સામાન્ય શબ્દને વિશેષ દ્વારા (ફોડ પાડીને) સમજીએ તો (૧) સ્થાન એટલે મુદ્રા (આસન વગેરે), (૨) વર્ષ એટલે તે તે વાચક શબ્દના અક્ષર, (૩) તેનો અર્થ એટલે વર્ષ કે વર્ષમાલારૂપ શબ્દનો વાચ્ય અર્થ, (૪) આલંબન એટલે કાયોત્સર્ગ આદિ માનસિક આલંબન અને (૫) એકાગ્ર્ય એટલે એકાગ્રપશું, જેમ કે સિદ્ધસ્મરણ— એ પાંચેય વિષયને લગતો જે આચાર તે 'યોગ' કહેવાય. ૧

ગાથા - " (૧) સ્થાન (આસન વગેરે), (૨) ઊર્શ (શબ્દ), (૩) અર્થ, (૪) આલંબન અને (૫) આલંબનરહિત નિર્વિકલ્પ સમાધિ એ પાંચ પ્રકારનો યોગ શાસ્ત્રમાં કહેલો છે. આમાં પહેલા બે કર્મયોગ છે અને પછીના ત્રણ જ્ઞાનયોગ છે."

१. 1, 4, 5, 6, 7,11 विशेषपर करताइ; 3 विशेषपर करनांइ; 2 विशेष प्रकार। २. 6 मां आ ગાથा नथी पश "मुद्रा-योगमुद्रा 1, जिनमुद्रा २, मुक्ताशुक्ति मुद्रा ३" એવું લખાશ છે.

## कर्मयोगं द्वयं तत्र ज्ञानयोगं त्रयं विदुः । विरतेष्वेष नियमाद बीजमात्रं परेष्वपि ।। २ ।।

बा०- कर्मयोगं क० क्रियायोग । द्वयं क० बे<sup>3</sup>। तत्र क० ते पांच योगमांहिं । ज्ञानयोगं क० ज्ञानरूप योगः(ग) । त्रयं क० त्रण्य<sup>ँ</sup> । विदुः जाणइ छइ । विरतेषु क० विरतमांहि । एष क० ए योग पांच प्रकारइ । नियमात् क० निश्चइ। बीजमात्रं क० केवल बीजरूप। परेष्वपि क० बीजाइ मार्गानुसारी प्रमुखमां । २

અર્થ: તે પાંચ યોગમાં (પહેલા) બે કર્મયોગ (ક્રિયાયોગ) છે અને બીજા ત્રણ જ્ઞાનયોગ છે એમ [જ્ઞાની પુરુષો] જાણે છે. આ પાંચ પ્રકારનો યોગ વિરતિવંતમાં નિશ્ચયથી હોય છે, બીજા માર્ગાનુસારી પ્રમુખમાં કેવળ બીજરૂપ હોય છે. ર

## कृपानिर्वेदसंवेग प्रशमोत्पत्तिकारिणः । भेदाः प्रत्येकमत्रेच्छाप्रवृत्तिस्थिरसिद्धयः ।। ३ ।।

**बा०- कृपा** क० अनुकंपा । **निर्वेद** क० भवत्रास। **संवेग** क० मोक्षेच्छा । **प्रशम** क० उपशम तेहनी । **उत्पत्ति**ना । **करण** कारणशील। भेदा क० भेद । प्रत्येकं एक एक प्रति । अत्र क० इहां । **इच्छोप्रवृत्तिस्थिरसिद्धि** ए चार एवं पांच ते चार गुणा करता वीस भेद थाई।३.

અર્થ: અહીં સ્થાન વગેરે પ્રત્યેક પાંચેય યોગના ઇચ્છા, પ્રવૃત્તિ, સ્થિરતા અને સિદ્ધિ એ ચાર ભેદો છે. તે અનુક્રમે કૃપા એટલે અનુકંપા, નિર્વેદ એટલે ભવત્રાસ (સંસારનો ભય), સંવેગ એટલે મોક્ષની ઇચ્છા અને પ્રશમ એટલે ઉપશમની ઉત્પત્તિ માટે કારણભૂત છે. આ સ્થાનાદિ પાંચને ચાર ભેદ વડે ગુણતા વીશ ભેદ થાય.3

### इच्छा तद्वत्कथाप्रीतिः प्रवृत्तिः पालनं परम् । स्थैर्यं बाधकभीहानिः सिद्धिरन्यार्थसाधनम् ।। ४ ।।

बा०- इच्छा योग ते । तद्वत् क० ते योगवंत तेहनी । कथा क० वार्ता ते सांभलतां। प्रीति उपनै ते । प्रवृत्ति योग ते ते किहइ जे । पालन क० पालवुं । परं क० यत्नातिशय

**१.** 1, 2, 4, 5, 7, 8, 9, 11 कर्मयोग। **२.** 1, 4, 5, 7, 8, 11 ज्ञानयोग। **३.** 1 बह; 6 बि; 9 बे छें । **४.** 1 त्रण्य; 3 त्रिण्य; 2 त्रणि; 8 त्रिण; 9 त्रण । **५.** 1, 4, 5, 7, 11.. कारणं । **६**. 2 अनुभव। **७.** 1 मोक्षनी इच्छा । **८.** 1 'उपशम' शબ्ध नथी.। **९.** 1, 5, 7 'इच्छा' शબ्ध नथी.

शुभोपार्य । स्थैर्यं क० थिरयोग ते जे । **बाधक** क० अतीचार तेनी। भी क० भय तेहनी। हानि जिहां अतीचार लागइ ज नहि<sup>र</sup> । सिद्धि<sup>३</sup> योग ते कहीइ जेहथी<sup>४</sup>। अन्यार्थसाधनं क० परार्थनुं साधन थाइ, तत्संग<sup>े</sup> वैरत्याग इत्यादि । ४

અર્થ: તે યોગવંત(યોગી)ની કથા વાર્તા સાંભળતાં પ્રીતિ ઊપજે તે ઇચ્છાયોગ, અતિશય (અધિક) યત્નથી શુભ ઉપાયોનું પાલન કરવું તે પ્રવૃત્તિયોગ, અસંગને કારણે અતિચારના ભયની હાનિ એટલે કે જ્યાં અતિચાર લાગે જ નહિ તે સ્થિરતાયોગ અને તેના સંગથી વેરનો ત્યાગ થાય વગેરે પરાર્થનું સાધન થાય તે સિદ્ધિયોગ કહેવાય.૪

### अर्थालंबनयोश्चेत्यवंदनादौ विभावनम् । श्रेयसे योगिनः स्थानवर्णयोर्यत्न एव च ।। ५ ।।

**बा०- अर्थालंबनयोः** क० अर्थ अन्ह आलंबन ए बे योगनुं । **चैत्यवंदनादौ** क० चैत्यवंदनादि क्रियामांहि । **विभावनं** क० पुनः पुनः स्मरण । श्रेयसे क० हितनइ अर्थि । योगिनः क० योगीनइ। स्थानवर्णयो क० स्थान वर्ण बे नो । यत्न एव च क० उद्यम तेह ज हितकारी । ५.

અર્થ : ચૈત્યવંદન આદિ ક્રિયામાં અર્થ અને આલંબનનું પુનઃ પુનઃ સ્મરણ (વિભાવન કરવું) અને સ્થાન તથા વર્ણ એ બેનો ઉદ્યમ જ યોગી માટે હિતકારી છે. પ

### आलंबनमिह ज्ञेयं द्विविधं रूप्यरूपि च । अरूपिगुणसायुज्ययोगोऽनालंबनः परः ।। ६ ।।

**बा०- आलंबन** क० आलंबन । **इह** क० इहां । **ज्ञेयं** क० जाणवुं । **द्विविधं** क० बे प्रकारे – एक रूपी, बीजुं अरूपि । च पुनः । अरूपिगुण क० सिद्धस्वरूप तेहनुं। सायुज्य क० तादात्म्य भावतप ते । योग क० आलंबननाम ईषद् अवलंबन मात्र ते । अनालंबन कहीइं । परः क० उत्कृष्टो।

१. 6 'यत्नातिशय शुभोपाय' शબ्દो नथी. । २. 1 असंगपणइ अतीचार लागइ नहीं; 2, 4, 5, 6, 7, 11 असंगपणी अतीचार लागे ज नहीं। ३. 1 सिद्ध । ४. 2 जेहनी, 6 तेहथी। ५. 1, 2 तत्संवेगे। ६. 1 अर्थ अनइ; 3 अर्थनइ। ७. 1 पुनः पुनः स्मरण ते विभावन कहीइ। ८. नोंध ः प्रत नं. 3 मां आ पछीना छड़ा श्लोडना બालावजोधथी छेड इतिना अंत सुधी બालावजोधना अक्षरो जीए॥ छे. डदाय लिख्या शुद्धा छोय એम लागे छे. । ९. 1, 4, 5, 7... योगेनालंबनः 8...योगानालंबनः। १०. 2 आलंबननामइ इषदालंबनमां; 4, 5, 7 आलंबन नामेइ थइ। १९. 1 'तेहनुं भावतप ते योग आलंबन नामइ

"तत्राप्रतिष्ठितः खलु यतः प्रवृत्तश्च तत्त्वतस्तत्र । सर्वोत्तमानुजः खलु तेनानालंबनो गीतः ।।१।।"

-'ષોડશક' ૧૬, શ્લો.૯

निरालंबन योग ते धारावाही प्रशांतवाहिता नाम चित्त, तेहनइं स्मरणनी यत्नना अपेक्षाइं स्वरसथी ज ते चित्त सदृश धाराइं प्रवर्तइं छइं ए जाणवुं । ६

અર્થ: અહીંયાં આલંબન બે પ્રકારે જાણવું – એક રૂપી અને બીજું અરૂપી. અરૂપીના ગુણના એટલે કે સિદ્ધસ્વરૂપના તાદાત્મ્ય (ભાવતપરૂપ) યોગમાં ઈષદ્ (થોડુંક, નામમાત્ર) અવલંબન હોવાથી તે ઉત્કૃષ્ટ અનાલંબન યોગ કહેવાય છે.

"જ્યાં સુધી પરમાત્મતત્ત્વનું દર્શન થાય ત્યાં સુધી 'પરમાત્મતત્ત્વના દર્શનની અસંગભાવે ઇચ્છારૂપ' અનાલંબન-યોગ છે. તે પરમાત્મતત્ત્વમાં સ્થિરતારહિત છે, તેથી જ ધ્યાન દ્વારા પરમાત્મદર્શનમાં પ્રવૃત્તિ થાય છે. તેથી યોગનિરોધરૂપ સર્વોત્તમ યોગનો પૂર્વભાવી અનાલંબનયોગ કહેલો છે." (ષોડશક ૧૬, શ્લો. ૯)

નિરાલંબન યોગ તે ધારાવાહી પ્રશાંતવાહિતારૂપ ચિત્ત છે. તેમાં સ્મરણના યત્ન-(પ્રયત્ન)ની અપેક્ષાએ સ્વરસથી જ તે ચિત્ત સદૃશ ધારાએ પ્રવર્તે છે તે જાણવું.૬

## प्रीतिभक्तिवचोऽसंगैः स्थानाद्यपि चतुर्विधम् । तस्मादयोगयोगाप्तेर्मोक्षयोगः क्रमाद्भवेत् ।। ७ ।।

**बा०- प्रीति-भक्ति-वचन-असंग** भेदइं । स्थानादिक वीस पणि। चतुर्विधं क० चार प्रकार। तस्मात् क० ते सकल योगथी । अयोग नाम जे । योग जे शैलेसी तेहनी । आप्ति क० प्राप्ति तेहथी । मोक्षयोग ते । क्रमात् क० अनुक्रमइं । भवेत् क० होइं । ७

"'यत्रादरोऽस्ति परमः प्रीतिश्च हितोदया भवति कर्तुः। शेषत्यागेन करोति यञ्च तत्प्रीत्यनुष्ठानम्।।१।।

**१.** 11 स्मरणनी यत्ननाः 2, 10 नयत्रतीः 3 स्मरणनी नयत्तता । **२.** 6 मां 'तत्राप्रतिष्ठितः એ श्લो अने पछीनुं लजाश नथीः 1, 4, 7 मां निरालंबन.... जाणवुं એ ફકરો नथी. । **३** 4, 5, 7... संगेः । **४.** 1, 4, 5, 7, 11 ...योगाप्तमोक्षयोगः। **५.** 1, 4, 5, 7 सकल योग । **६** 6 मां 'घोऽश अ। श्लो चेथी.

गौरवविशेषयोगाद् बुद्धिगतो यद्विशुद्धतरयोगम् । क्रिययेतर्रेतुल्यमपि ज्ञेयं तद्भक्त्यनुष्ठानम् ।।२।।

अत्यंतवल्लभा खलु पत्नी तद्वद्धिता च जननीति । तुल्यमपि कृत्यमनयोर्ज्ञातं स्यात् प्रीतिभक्तिगतम् ।।३।।

वचनात्मिका प्रवृत्तिः सर्वत्रोचित्ययोगतो या तु । वचनानुष्ठानमिदं चारित्रवतो नियोगेन ।।४।।

यत्त्वभ्यासातिशयात् सात्मीभूतिमव् चेष्टते सद्भिः । तदसंगानुष्टानं भवति त्वेतत् तदेवैधात् (१)

चक्रभ्रमणं दंडात् तदभावे चैव यत्परं भवित । वचनासंगानुष्ठानयोस्तु तज्ज्ञापकं ज्ञेयम् ।।६।।

अभ्युदयफले चाद्ये निःश्रेयससाधने तथा चरमे । एतदनुष्ठानानां विज्ञेये इह गतापाये ।।७।।"

'ષોડશક'-૧૦, શ્લો. ૩-૯

અર્થ: પ્રીતિ, ભક્તિ, વચન, અસંગ એ ભેદના સ્થાનાદિક વીશ યોગ પણ ચાર પ્રકારે છે. તે સકલ યોગથી અયોગ નામે જે શૈલશીયોગની પ્રાપ્તિ થાય તેનાથી અનુક્રમે મોક્ષયોગ પ્રાપ્ત થાય છે. ૭

પ્રીતિ અનુષ્ઠાન-"જેમાં અધિક આદર હોય, જેમાં [સર્વના] હિતનો ઉદય કરનાર કર્તાની પ્રીતિ-રુચિ હોય અને બાકીના પ્રયોજનનો ત્યાગ કરીને જેને એકનિષ્ઠાથી કરે તે પ્રીતિ અનુષ્ઠાન કહેવાય છે. ૧

ભક્તિ અનુષ્ઠાન - "વિશેષ ગૌરવના યોગે બુદ્ધિમાન પુરુષનું વધારે વિશુદ્ધ યોગવાળું, ક્રિયા વડે અન્યના (એટલે કે અગાઉના પ્રીતિ અનુષ્ઠાનના) જેવું હોવા છતાં તે ભક્તિ અનુષ્ઠાન જાણવું. ર

પ્રીતિ અને ભક્તિ અનુષ્ઠાનની વિશેષતા - "[પુરુષને] પત્ની ખરેખર અત્યંત પ્રિય છે, તે જ રીતે હિતકારી માતા પણ અત્યંત પ્રિય છે; બન્નેના પાલનપોષણનું કાર્ય

**१.** 2 योगं; 1, 4, 5, 7 योग; 3 योग:। **२.** 1, 2, 4, 5, 7, 8, 9, 11 क्रियतेतर । **३.** 1, 4, 5, 7, 11 सात्मीभृतिमव; 3 सात्मीभृतामव । **४.** 2 त्वेतत् तदेवैधातु; 3 हि चैतत्त्वदेविधम् **५.** 1, 4, 5, 7 यत्पर

પણ સરખું છે, તો પણ પ્રીતિ અને ભક્તિની વિશેષતા દર્શાવવા આ ઉદાહરણ છે. પત્નીનું કાર્ય પ્રીતિથી અને માતાનું કાર્ય ભક્તિથી થાય છે, એ પ્રીતિ અને ભક્તિની વિશેષતા છે. ૩

વચન અનુષ્ઠાન - "બધાય વ્યાપારમાં ઉચિતપણે આગમને અનુસરીને પ્રવૃત્તિ કરવી તે વચન અનુષ્ઠાન છે. તે ચારિત્રવાળા સાધુને અવશ્ય હોય છે. ૪.

અસંગ અનુષ્ઠાન - "અત્યંત અભ્યાસથી ચંદનગંધના ન્યાયે સહજભાવે સત્પુરુષોથી જે ક્રિયા કરાય છે તે અસંગ અનુષ્ઠાન. તે આગમના સંસ્કારથી થાય છે. પ

વચન અને અસંગ અનુષ્ઠાનની વિશેષતા- "[કુંભારના ચાકડામાં] દંડ વડે ચક્ર કરે છે અને પછી દંડના પ્રયોગના અભાવે પણ કરતું રહે છે તે વચનાનુષ્ઠાન અને અસંગાનુષ્ઠાનને જણાવનાર ઉદાહરણ છે. જેમ પ્રથમ દંડના યોગે ચક્ર કરે છે અને પછી દંડના અભાવે સંસ્કારથી કરે છે તેમ વચનાનુષ્ઠાન આગમના સંબંધથી પ્રવર્તે છે અને પછી આગમના સંસ્કાર-માત્રથી વચનની અપેક્ષા સિવાય સહજભાવે પ્રવૃત્તિ કરે છે તે અસંગાનુષ્ઠાન સમજવું. ક

**ચારે અનુષ્ઠાનોનું ફળ** - "પ્રથમના બે અનુષ્ઠાન (પ્રીતિ અને ભક્તિ) અભ્યુદયના કારણ છે અને વિઘ્ન વિનાનાં છેલ્લાં બે અનુષ્ઠાન (વચન અને અસંગ) મોક્ષનાં કારણ જાણવા." ૭

('ષોડશક' ૧૦, શ્લો. ૩થી ૯)

#### स्थानाद्ययोगिनस्तीर्थोच्छेदाद्यालंबनादपि ।

सूत्रदाने महादोष<sup>9</sup> इत्याचार्याः प्रचक्षते ।। ८।। योगाष्टकम् ।। २७ ।। बा०- स्थानाद्ययोगिनः क० स्थानादि अन्यतर योगरिहतनइं । तीर्थोच्छेदाद्यालंबनादिप क० जेहवा तेहवानइं पणि सूत्र न भणावीइं, तीर्थनो उच्छेद थाइं इत्यादि कारणथी पणि। सूत्रदाने क० चैत्यवंदनादि सूत्र अध्यापनइं । महादोषः क० मोटा दोष होइं सूत्राशातनारुप। इत्याचार्याः क० एम हरिभद्रादिकसूरि । प्रचक्षते क० कहइं छइं । ८

<sup>३</sup>"तित्थस्सुच्छेयाइ वि नालंबणमेत्थ जं स एमेव । सुत्तकिरियाइनासो एसो असमंजसविहाणो ।। १।।

**१.** 6 महादोष:। **२.** 1, 2, 4, 5, 6, 7, 11 सूत्रनइं। **३.** 5, 6, 7 માં આ બે શ્લોકો નથી.

सो एस वंकओ च्चिय न य सयं मयमारियाणमविसेसो । एयं पि भावियव्वं इह तित्थुच्छेयभीरूहिं ।।२।।"

-'યોગવિંશિકા', ગા. ૧૪-૧૫

ए योगनुं अष्टक पूरुं थयुं । ।। २७।।

અર્થ: સ્થાનાદિ અન્ય કોઈપણ યોગથી રહિત(પુરુષ)ને 'તીર્થનો ઉચ્છેદ થશે' ઇત્યાદિ કારણથી પણ ચૈત્યવંદનાદિ સૂત્ર ભણાવવામાં સૂત્રની આશાતનારૂપ મોટો દોષ થાય છે એમ હરિભદ્રાદિ સૂરિઓ (આચાર્યો) કહે છે. 'તીર્થનો ઉચ્છેદ થશે' ઇત્યાદિ કારણે પણ જેવાતેવાને સૂત્ર ન ભણાવીએ. ૮

"તીર્થનો ઉચ્છેદ થશે" વગેરે [હેતુરૂપ] આલંબન આમાં લેવું ઠીક નથી, કારણ કે આ રીતે પણ અસમંજસ અર્થાત્ શાસ્ત્રવિરુદ્ધ વિધાન ચાલુ જ ૨હે છે, તેથી તે [માર્ગ] આ શાસ્ત્રોક્ત ક્રિયાના લોપરૂપ જ બની ૨હે છે.

તે આ [અવિધિપૂર્વકના ઉપદેશનો માર્ગ] વક્ર જ છે, એટલે કે અનિષ્ટ પરિણામ દેનાર છે. જે કોઈ પોતે મૃત્યુ પામે અને કોઈને મારવામાં આવે તે બે બાબત સરખી નથી. આ વાત તીર્થના ઉચ્છેદથી ડરવાવાળાઓએ વિચારવી જોઈએ."

એ યોગનું અષ્ટક પૂરું થયું. II ૨૭ II

## २८ नियागाष्टकम्

### यः कर्म हुतवान् दीप्ते ब्रह्माग्नौ ध्यानधाय्यया । स निश्चितेन यागेन नियागप्रतिपत्तिमान् ।।१।।

**बा०- यः** क० जे । **कर्म** क० कर्म प्रतिं । **हुतवान्** क० होमतो हवो । **दीप्ते** क० ज्वलतइं । **ब्रह्माग्नो** क० ब्रह्मरूप अग्निमांहिं। ध्यान रूप ध्यायाइं करीनइं । "ध्याया तु समिदाधीयते यया"। सः क० ते । निश्चितेन क० निर्धारित भावरूप जे । याग तेणइं करीनइं। नियागप्रतिपत्तिमान् क० नियागपडिवन्न कहिइं । एतलइं द्रव्ययज्ञ ते याग, ब्रह्मयज्ञ ते नियाग । १

અર્થ: જે પ્રજ્વલિત બ્રહ્મરૂપ અગ્નિમાં ધ્યાનરૂપ ધાય્યાથી એટલે કે જે[ઋક્-મંત્ર]થી સમિધ હોમાય તે થકી કર્મને હોમે છે તે (મુનિ) નિર્ધારિત ભાવરૂપ જે યાગ એટલે કે નિયાગને (ભાવયજ્ઞને) પ્રાપ્ત થયેલ છે. એટલે દ્રવ્યયજ્ઞ તે યાગ (યજ્ઞ) અને બ્રહ્મયજ્ઞ તે નિયાગ. ૧

### पापध्वंसिनि निःकामे ज्ञानयज्ञे रतो भव । सावद्यैः कर्मयज्ञैः किं भूतिकामनयाऽविलैः ।।२।।

**बा०- पापध्वंसिनि** क० पापनो विनाश करइं एहवे । निःकामे क० कामनारिहत । ज्ञानयज्ञे क० ज्ञानरूप यज्ञनइं विषइं । रत् क० आसक्त । भव क० था, हे वर्त्स । सावद्यैः क० पापसिहतइं। कर्मयज्ञैः क० ज्योतिष्टोमादिकें । किं क० स्युं थाइं, अपितुं न कांइं थाइं, केहवे? भूतिकामनया क० ऐहिक सुखेच्छाइं । आविलैः क० मइंलें । "भूतिकामः पशुमालभेतेत्यादि श्रुतेः" । २

અર્થ: હે વત્સ ! પાપનો વિનાશ કરે એવા કામનારહિત જ્ઞાનરૂપ યજ્ઞને વિષે આસક્ત થા. એહિક સુખની ઇચ્છાવાળા, મલિન, પાપસહિત એવાં જ્યોતિષ્ટોમાદિક કર્મયજ્ઞોથી શું થાય? કાંઈ ન થાય. **પૂતિकામઃ પશુમા**ત્રમેત એટલે કે 'સમૃદ્ધિની કામનાવાળો પશુને વધેરે.' વગેરે શ્રુતિ છે તેથી (મલિન). ર

**१.** 1 हुयो; 2, 4, 5, 6, 7, 11 हुउ । **२.** 4, 5 ज्वलनइ; 8 ज्वलतें। **३.** 1 सिमदाधीयते यया; 2, 3 सिमदाधीयते यथा; 7 मां आ शબ्दो नथी. । **४.** 1 द्रव्ययज्ञ ते नियाग । **५.** 1, 2, 4, 5, 6, 7, 11 एहवइ । **६.** 1 हे वत्स था; 9 थाई हे वत्स । **७.** 1, 2, 4, 5, 6, 7, 11 'अपितु' शબ्द नथी । **८.** 2, 5, 6, 11 श्रुते; 9 श्रुतिः

### वेदोक्तत्वान्मनःशुद्ध्या कर्मयज्ञोऽपि योगिनः । ब्रह्मयज्ञ इतीच्छंतः श्येनयागं त्यजंति किम् ।। ३ ।।

बा०- वेदोक्तत्वात् क० वेदोक्तपणा माटइं । मनःशुद्ध्या क० मननी शुद्धिनइं द्वारिं । कर्मयज्ञोऽपि क० कर्मयज्ञ पणि । योगिनः क० ज्ञानयोगिनइं । ब्रह्मयज्ञ क० ब्रह्मयज्ञ थाइं। इतीच्छंतः क० एहवुं वांछता । श्येनयागं क० श्येनयाग प्रतिं । त्यजंति क० छांडइं छइं । [किम् क०] स्युं । ३

"कोइक<sup>\*</sup> कहइ छें : प्रतिपदोक्त फलत्यागइं वेदोक्तिक्रयाइं सत्त्वशुद्धि द्वारइं विविदिषा-संपत्तिनइ अर्थइं कर्मयज्ञ किरइं ते ब्रह्मयज्ञ २(?) होइं ते मत 'वेदानुवचनेन ब्राह्मणा विविदिषंति यज्ञेन दानेन तपसेत्यादि श्रुतेः' तेहवुं मत दूषइं छइं ।" <sup>६</sup>

અર્થ : 'વેદોક્તપણાને કારણે એટલે કે વેદમાં કહેલ હોવાથી મનની શુદ્ધિ દ્વારા જ્ઞાનયોગીને કર્મયજ્ઞ પણ બ્રહ્મયજ્ઞ થાય' એવું ઇચ્છતા શ્યેનયાગને કેમ તજે છે? ૩

કોઈક કહે છે કે 'પ્રતિપદોક્ત ફળના ત્યાગથી વેદોક્ત ક્રિયાએ સત્ત્વશુદ્ધિ દારા વિવિદિષા (જ્ઞાન) સંપત્તિને માટે કર્મયજ્ઞ કરીએ તે બ્રહ્મયજ્ઞ હોય' તે મત અથવા 'वेदानुवचनेन ब्राह्मणा विविदिषन्ति यज्ञेन दानेन तपसा' એટલે કે "વેદના આદેશથી બ્રાહ્મણો યજ્ઞ, દાન, તપ વડે જ્ઞાન માટે મથે છે." વગેરે શ્રુતિ છે તેવા મતને અહીં દૂષિત બતાવે છે (તેનો દોષ બતાવે છે).

### ब्रह्मयज्ञः परं कर्म गृहस्थस्याधिकारिणः । पूजादि वीतरागस्य ज्ञानमेव तु योगिनः ।। ४ ।।

बा०- ब्रह्मयज्ञः क० ब्रह्मयज्ञ । परं क० केवल । कर्म क० स्वरूपतः सावद्यानुष्टानं । गृहस्थस्य क० गृहस्थनइं । अधिकारिणः क० न्यायार्जित-वित्तेश इत्याद्युक्त स्वरूपनें । पूजादि क० पूजाप्रमुख । वीतरागस्य क० वीतरागनुं । ज्ञानमेव तु क० सर्वोपाधिरहित शुद्ध ज्ञान तेह ज । योगिनः क० ज्ञानयोगीनइ ब्रह्मयज्ञ । ४

અર્થ : 'ન્યાયથી અર્જિત કરેલા ધનવાળો' વગેરે ઉક્ત સ્વરૂપવાળા અધિકારી ગૃહસ્થને કેવળ વીતરાગની પૂજા વગેરે ક્રિયા (એટલે કે સ્વરૂપથી સાવઘાનુષ્ઠાન કર્મ) બ્રહ્મયજ્ઞ છે અને જ્ઞાનયોગીને સર્વ ઉપાધિથી રહિત શુદ્ધ જ્ઞાન તે જ બ્રહ્મયજ્ઞ છે.૪

**१.** 1 द्वारइं: 6, 8 द्वारें। **२.** 1 ब्रह्मयज्ञ ज। **३.** 1 छाडइ स्युं । **४.** 1, 2, 4, 5, 7,8, 11 कोई। **५.** 1, 4, 5, 7, 8, 11 तेहनुं। **६.** 6, 9 मां आ अवतर्श नथी. । **७.** 2, 11 सर्वोपाधिरहितः 3 सर्वोपाधि । **८.** 1, 4, 5, 7 योगीनइ

# भिन्नोद्देशेन विहितं कर्म कर्मक्षयाक्षमम् । क्लूप्तभिन्नाधिकारं च पुत्रेष्ट्यादिवदिष्यताम् ।। ५ ।।

बाo- भिन्नोद्देशेन क० मोक्ष तदुपाय टाली बीजानइं उद्देशइं । विहितं क० शास्त्रदेशित जे। कर्म क० अनुष्टान । कर्मक्षय क० मोक्ष करवा । अक्षमं क० असमर्थ, वली केहवो । क्लृप्त क० किल्पओ छइं । भिन्नाधिकारं क० जूओ अधिकार जिहां । च पुनः। पुत्रेष्ट्यादिवत् क० पुत्रेष्ट्यादि यागनी परिं। इष्यतां क० वांछइं, जिम ते विविदिषार्थ न थाइं तिम अन्य याग । ५

'श्येनेनाभिचरन्<sup>४</sup> यजेत' इहां यथाश्रुत फलत्यागइं जिम विविदिषार्थता न होइं, तिम 'भूतिकामः पशुमालभेत' इत्यादिक ठामइं पणि यथाश्रुत फलत्यागइं विविदिषार्थता न होइं ए भावः ।

અર્થ: મોક્ષનો ઉપાય ટાળીને તેના ઉપાય સિવાય બીજા ઉદ્દેશથી શાસ્ત્રમાં ઉપદેશેલ કર્મ (એટલે કે અનુષ્ઠાન) કર્મક્ષય (એટલે કે મોક્ષ) પ્રાપ્ત કરવા માટે અસમર્થ છે. વળી તે અનુષ્ઠાન કેવું છે? જેનો અધિકાર જુદો કલ્પેલો છે એવા પુત્રેષ્ટિ (પુત્રની પ્રાપ્તિ માટેના) યજ્ઞ વગેરેની જેમ તે જાણો. જેમ તે જ્ઞાન (વિવિદિષા) અર્થે ન થાય તેમ અન્ય યાગ પણ જાણો. પ

'અભિચાર કર્મ કરનાર શ્યેનયાગ કરે' અહીં યથાશ્રુત અભિચારરૂપ ફળત્યાગની વિવિદિષાર્થતા ન હોય તેમ, 'અભ્યુદયની ઇચ્છાવાળો પશુનો હોમ કરે' વગેરે સ્થળે પણ યથાશ્રુત ફળત્યાગની વિવિદિષાર્થતા ન હોય એ ભાવાર્થ છે.

### ब्रह्मार्पणमि ब्रह्मयज्ञांतर्भावसाधनम् । ब्रह्माग्नौ कर्मणो युक्तं स्वकृतत्वस्मये हुते ।। ६ ।।

**बा०- ब्रह्मार्पणमपि** क० ब्रह्मार्पण पणि थईं । **ब्रह्मयज्ञांतर्भावसाधनं** क० कर्मयज्ञनइं ब्रह्मयज्ञमांहिं अंतर्भावनुं कारण । **ब्रह्माग्नौ** क० ब्रह्मरूप अग्निमांहिं । कर्मणः क० कर्मनइं । युक्तं क० युक्तं । स्वकृतत्वसमये क० स्वकृतत्वपणानइं अहंकारइं । हुते क० होम्यइं थकइं, नान्यथा । ६

<sup>९</sup>"ब्रह्मार्पणं ब्रह्महविर्ब्रह्माग्नौ ब्रह्मणा हुतम् । ब्रह्मीव तेन गंतव्यं ब्रह्मकर्मसमाधिना ।।१।।

**१.** 1, 4, 5, 6, 7, 11 क्रुप्तभिन्नाधिकारे। **२.** 1 शास्त्रादेसित; 2 शास्त्रदर्शीत। **३.** 1 'अक्षमं क. असमर्थ वली केहवो' शબ्દो नथी; 6 'वली केहवो' शબ्દो नथी. । **४.** 1, 4, 5, 7,11 श्येनोनाभिचरन्। **५.** 6 मां आ अवतरुश नथी. 4 मां श्લोક 3 नी ઉપર અને 5, 7 मां श्લोક ४ नी ઉપર આ લખાણ છે.! **६.** 1, 2, 4, 5, 6, 7, 8, 9, 11 'थइ' शબ्દ नथी. । **७.** 1, 2, 4, 5, 6 युक्तुं। **८.** 1, 2, 4, 5, 7, 11 स्वकृतपणानइ । **९.** 6 अने 7 मां शीताना आ બે શ્લોકો અને તે પછીનું લખાણ નથી

कर्मण्यकर्म यः पश्येदकर्मणि च कर्म यः । स बुद्धिमान् मनुष्येषु स युक्तः कृत्स्नकर्मकृत् ।।२।।" –'गीता' अ. ४. श्लो. २४ अने ९८

इत्यादि गीतोक्त निश्चयनइं सर्व साधननइं आत्म परताइं जाणवुं, पणि निरंजन ब्रह्मनइं कर्म तत्फलार्पण तथा कृतनइं एकांतइं अकृतत्वबुद्धि ते तो मिथ्यात्ववासना विलसित ज छइं । ६.

અર્થ: કર્મયજ્ઞને બ્રહ્મયજ્ઞમાં અંતર્ભાવનું કારણ (સાધન) જાણીને તે કર્મનું બ્રહ્માર્પણ (બ્રહ્મને અર્પણ કરવું તે) પણ યોગ્ય છે. બ્રહ્મરૂપ અગ્નિમાં સ્વકૃતત્વપણાનો એટલે કે 'પોતે કરેલું છે' એવા કર્તાપણાના અહંકારનો હોમ કરવો યુક્ત છે. ક

"અર્પણ (કરવાની ક્રિયા) બ્રહ્મ છે, હવિ (હોમવાની વસ્તુ) બ્રહ્મ છે, બ્રહ્મરૂપ અગ્નિમાં હવન કરનાર (કર્તા) પણ બ્રહ્મ છે, બ્રહ્મરૂપ કર્મમાં સમાધિવાળા તે પુરુષના દ્વારા પ્રાપ્ત કરવાનું પણ બ્રહ્મ જ છે. ('ગીતા', અધ્યાય ૪, શ્લો. ૨૪)

"જે કર્મમાં અકર્મ જુએ છે અને અકર્મમાં કર્મને જુએ છે તે આ લોકમાં (મનુષ્યોમાં) બુદ્ધિમાન છે, તે યોગી છે અને તે સંપૂર્ણ કર્મનો કર્તા છે." ('ગીતા', અધ્યાય ૪, શ્લો. ૧૮)

ઇત્યાદિ ગીતામાં કહેલ નિશ્ચયનયે સર્વ સાધનને આત્મપરાયણ જાણવું, પણ નિરંજન બ્રહ્મને કર્મ તત્ફલાર્પણ તથા કૃતને એકાંતે અકૃત્વબુદ્ધિ તે તો મિથ્યાત્વવાસના વિલસિત જ છે.

> ब्रह्मण्यर्पितसर्वस्वो ब्रह्मदृग् ब्रह्मसाधनः । ब्रह्मणा जुह्वदब्रह्म ब्रह्मणि ब्रह्मगुप्तिमान् ।। ७ ।। (सुयना - १९). ७, ८ साथे वांयवा.)

बा०- ब्रह्मणि क० ब्रह्मनइ विषइं । अपितसर्वस्वः क० आप्युं छइं सर्वस्व जेणइं एहवुं। ब्रह्मदग् क० ब्रह्मनइं ज विषइं दृष्टि छे जेहनी । ब्रह्मसाधनः क० ब्रह्मरूप जे ज्ञान तेह ज साधन छे जेहनुं । ब्रह्मणा क० उपयोगरूप जे करणांश ब्रह्मइं । जुह्मत् क० होमतो । अब्रह्म क० अज्ञान प्रतिं । ब्रह्मणि क० आधारांश ब्रह्मइं । ब्रह्मगृप्तिमान् क० ब्रह्मचर्यनी गृप्ति छइं जेहनइं एहवो। ७

१. 1, 2, 4, 5, 11 'छइ' शબ्द नथी. । २. 1, 4, 5, 6, 7, 8, 9, 11 तेणइं। ३. 2 ब्रह्मरूपनें

जानसार

અર્થ: જેણે બ્રહ્મને વિષે સર્વસ્વ અર્પણ કર્યું છે એવો, બ્રહ્મને જ વિષે જેની દુષ્ટિ છે એવો, બ્રહ્મરૂપ જે જ્ઞાન છે તે જ જેનું સાધન છે એવો, ઉપયોગરૂપ જે કરણના અંશરૂપ બ્રહ્મ છે તેના વડે આધારના અંશરૂપ બ્રહ્મમાં અજ્ઞાનને હોમતો, બ્રહ્મચર્યરૂપ ગુપ્તિ છે જેને એવો, ૭

#### ब्रह्माध्ययननिष्ठावान् परब्रह्मसमाहितः ।

ब्राह्मणो लिप्यते नाधैर्नियागप्रतिपत्तिमान् ।। ८ ।। नियगाष्टकम् ।। २८।। बा०- ब्रह्माध्ययन क० आचारांग प्रथम श्रुतस्कंध नवमाध्ययन तेहनी । निष्ठा मर्यादा ते वंत ते । परब्रह्मसमाहितः क० परब्रह्मस्युं एकत्वपरिणत एहवो जे ब्राह्मण श्रमण, भिक्षु, निर्ग्रंथ चार नाम धारी ते । लिप्यते क० लीपाइं । न क० नहीं । अधैः क० पापइं केहवो। नियागप्रतिपत्तिमान् क० नियागनी जे प्रतिपत्ति तदंत । ८

नियागाष्टक संपूर्ण थयुं । ।। २८।।

અર્થ: આચારાંગના પ્રથમ શ્રુતસ્કંધના નવ અધ્યયનની નિષ્ઠા એટલે કે મર્યાદાવાળો, પરબ્રહ્મ સાથે એકતાની પરિણતિવાળો, નિયાગની જે પ્રતિપત્તિ-પ્રાપ્તિ છે તેને પ્રાપ્ત થયેલો જે બ્રાહ્મણ, શ્રમણ, ભિક્ષુ અને નિર્ગ્રંથ એ ચાર નામધારી છે તે પાપથી લેપાતો નથી. ૮

નિયાગનું અષ્ટક સૃંપૂર્ણ થયું. ॥ ૨૮॥

**१.** 2 आचारांग; 3 आचार । **२.** 2, 11 नवमाध्ययन; 3 नवाध्ययन । **३.** 1, 7, 8, 9 मर्यादावंत । **४.** 2 नियाग जेनी **५.** 2 तद्वत्

### २९ भावपूजाष्टकम्

दयांभसा कृतस्नानः संतोषशुभवस्त्रभृत् । विवेकतिलकभ्राजी भावनापावनाशयः ।। १।। (भूयना - श्लो. १ २ साथे वांयवा.)

**बा०- दयांभसा** क० दयारूप जलइं । कृतस्नान क० करिउ छइं स्नान जेणइं एहवो । संतोषशुभवस्त्रभृत् क० संतोषरूप उज्जवल वस्त्रनो धरनार । विवेकतिलकभ्राजी क० विवेकरूप तिलक तेणइं करी शोभतो । भावनापावनाशयः क० भावनाइं करी पवित्र आशय छइं जेहनो एहवो । स्नान-वस्त्र-तिलकइं करी जे शोभता (शोभा) ते भावनारूप जाणवी । १

અર્થ: દયારૂપ જળથી જેણે સ્નાન કર્યું છે એવો, સંતોષરૂપ ઉજ્જ્વળ વસ્ત્રને ધારણ કરનાર, વિવેકરૂપ તિલકથી શોભતો, ભાવનાથી જેનો આશય પવિત્ર છે એવો [તું],(એટલે કે સ્નાન, વસ્ત્ર, તિલકથી જે શોભા છે તે ભાવનારૂપ છે એમ જાણવું.)૧.

### भिक्तश्रद्धानघुसृणोन्मिश्रपाटीरजः(ज)द्रवैः । नवब्रह्मांगतो देवं शुद्धमात्मानमर्चयं ।। २ ।।

बा०- भिक्त क० आराध्यताज्ञान । श्रद्धान् क० 'एस अट्ठे' एहवी सद्दहणाँ ते रूप जे। घुसृणोन्मिश्रपाटीरजद्रवैः क० केसरिमिश्रित चंदनरस तेणें करी । नवब्रह्मांगतो क० नविध ब्रह्मरूप अंगे । देवं क० देव जे । शुद्धमात्मानं क० शुद्ध आत्मा ते प्रति । अर्चय क० पूजी(ज) । इम भावपूजा थाइं । २

અર્થ: ભક્તિ એટલે 'આરાધન કરવાયોગ્ય છે' એવું (આરાધ્યતા) જ્ઞાન અને શ્રદ્ધાન એટલે 'એ સત્યરૂપ છે' એવી શ્રદ્ધા (સદ્દહણા) તે રૂપ કેસરમિશ્રિત ચંદનરસથી નવવિધ બ્રહ્મરૂપ (બ્રહ્મચર્યરૂપ) અંગે શુદ્ધ આત્મારૂપ દેવની પૂજા કર. આમ ભાવપૂજા થાય. ર

१. 1 धरणहार। २. 1, 2, 4, 5, 6, 7, 11 भावनारूप जाणवी; 3 भावना । ३. 8, 9... मर्चयः; 6 मां श्लो. २ ५छी 'युग्मं' लिपीने श्लो. १-२ साथे लेवानुं सूथवेल छे. । ४. 1 सद्दणा । ५. 1 केसरिमिश्रत पाटीर कहतां चंदनरस तेणइं; 2 चंदनरसतेलतेणें । ६. 1 देवं प्रति

### क्षमापुष्पस्नजं धर्मयुग्मक्षौमद्वयं तथा । ध्यानाभरणसारं च तदंगे विनिवेशयं ।। ३ ।।

**बा०- क्षमापुष्पस्त्रजं** क० क्षमारूप फूलनी मार्लो प्रति तथा । **धर्मयुग्मक्षौमद्वयं** क० व्यवहार-निश्चयरूप द्विविध धर्मलक्षण जे उत्तम वस्त्रयुगल ते प्रति । **तथा ध्यानाभरणसारं** क० ध्यानरूप जे सार्रे आभरणे ते प्रति । च पुनः । **तदंगे** क० शुद्ध आत्मनइं अंगइं । विनिवेशय क० थापि, मानसभावइं करी । ३

અર્થ: તે શુદ્ધ આત્માના અંગે ક્ષમારૂપ ફૂલની માળા, વ્યવહાર અને નિશ્ચયરૂપ દ્વિવિધ ધર્મલક્ષણરૂપ ઉત્તમ વસ્ત્રયુગલ અને ધ્યાનરૂપ આભરણ માનસભાવથી પહેરાવ.૩

## मदस्थानभिदात्यागैर्लिखाग्रे चाष्टमंगलीर्म् । ज्ञानाग्नौ शुभसंकल्पकाकतुंडं च धूपय ।।

बा०- मदस्थानभिदात्यागैः क० आठ मदस्थान जे तेहोनई त्याग प्रकारइं । लिख क० लिखि एटलें विरचि । अग्ने क० आत्मा आगिलं । चि क० पुनः] अष्टमंगली क० आठ मंगल प्रति । ज्ञानाग्नौ क० ज्ञानरूप अग्निमांहिं । शुभसंकल्पकाकतुंडं क० शुभ संकल्पनारूप जे कृष्णागुरु ते प्रति । च पुनः । धूपय क० धूपि । एटलइं शुद्धोपयोगरूप निर्विकल्प समाधि पूजा थाई । ४

અર્થ: આત્મા આગળ આઠ મદસ્થાનના પ્રકારોના ત્યાગથી આઠ મંગળ રચ અને જ્ઞાનરૂપ અગ્નિમાં શુભ સંકલ્પરૂપ કૃષ્ણાગરુનો ધૂપ કર, એટલે શુદ્ધ ઉપયોગરૂપ નિર્વિકલ્પ સમાધિરૂપ પૂજા થાય. ૪

### प्राग्धर्मलवणोत्तारं धर्मसंन्यासविद्वना । कुर्वन् पूरय सामर्थ्य-राजन्नीराजनाविधिम् ।। ५ ।।

बा०- प्राग्धमं क० औदियर्क तथा क्षायोपशिमक धर्म ते रूप जे । लवण तेहनो जे । उत्तार ते प्रति । धर्मसंन्यास रूप । विद्व तेणइं करी । कुर्वन् क० करतो । पूरय क० पूरिं(रि)। सामर्थ्य क० सामर्थ्ययोग ते रूप । राजत् क० शोभर्ता जे । नीराजनाविधिः क० आरती विधि ते प्रति । ५

१. 4, 5, 7, 11 विनिवेशयन् । २. 6 माला; 3 माल । ३. 1 'सार' शબ्ध नथी. । ४. 2 आभ्रण । ५. 2 आत्मानि अंगिइं । ६. 2 मींगलीं; 6 मांगलीं; 9 मंगलि। ७. 6 धूपयं; 8, 9 धूपयः; 1, 4, 5, 7 धुपय । ८. 1 मदस्थाननइ; 4, 5, 7 मदस्थान जे तेहोइनइ; 2 मदस्थान भेदि जे तेणेनइ; 6 मदस्थानना आठ भेद तेहीनें । ९. 1 विचइ; 2 चरचइ; 4, 5, 7 विचिं । १०. 1, 2, 4, 5, 6, 7, 11 कल्पना । ११. 1, 4, 5, 7, 11 थाइ; 3 थई । १२. 1 उदय; 2, 4, 5, 7, 8, 11 उदयिक । १३. 1 ते रूप लुणना उत्तार । १४. 1, 11 शोभती; 6 शोभतो

અર્થ: ધર્મસંન્યાસરૂપ અગ્નિથી પૂર્વના ઔદયિક અને ક્ષાયોપશમિક ધર્મરૂપ લવણ ઉતારતો સામર્થ્યયોગરૂપ શોભતી આરતીની વિધિ પૂરી કર. પ

### स्फुरन्मंगलदीपं च स्थापयानुभवं पुरः । योगनृत्यपरस्तौर्यत्रिकसंयमवान् भव ।। ६ ।।

**बा०- स्फुरन्मगलदीपं** क० स्फुरतो जे मंगल दीवो ते प्रति । च पुनः । स्थापय क० थापि । अनुभवं क० अनुभवं प्रति । पुरः क० आगिल । योगनृत्यपरः क० संयमयोगरूप नाटय पूजा तत्पर थको । तौर्यत्रिक क० गीत-नृत्य -वाद्यत्रय सरखो जे । संयम ते वंत । [भवं क०] था ।

"त्रयमेकत्र संयम" इति वचनात् एक विषय जे धारणा-ध्यान-समाधि ते संयम कहिइं । भावनोपनीत ए पूजा हदयमां धरिइं । ६

અર્થ: અનુભવરૂપ સ્કુરતા મંગળદીવાનું આગળ સ્થાપન કર (અને) સંયમયોગરૂપ નાટયપૂજામાં તત્પર થઈ ગીત, નૃત્ય, વાદ્ય એ ત્રણે[ની એકતા] બરાબર જણાતા [ધારણા-ધ્યાન-સમાધિની એકતારૂપ] સંયમવાળો થા. "त्रयमेकत्र संयम" એવું વચન છે, એટલે 'એક વિષયમાં ધારણા, ધ્યાન, સમાધિ તે સંયમ કહેવાય', એ ભાવનાથી શોભતી પૂજા હૃદયમાં ધારણ કરીએ. ક

## उल्लसन्मनसः सत्यघंटां वादयतस्तर्वं । भावपूजारतस्येत्थं करक्रोडे महोदयः ।। ७ ।।

बा०- उल्लसन्मनसः क० उल्लसतुं छइ मन जेहनुं एहवानइं । सत्यघंटां क० साचरूप घंटां प्रति । वादयतः क० वजाडतानइं । तव क० तुझनइ । भावपूजारतस्य क० भावपूजामांहिं रातानइं । इत्यं क० ए प्रकारइं । करक्रोडे क० हस्तमध्यइं। महोदयः क० मोक्ष छइं । ७

અર્થ: ઉલ્લસતું મન છે જેનું એવા, સત્યરૂપ ઘંટ વગાડતાં, એ પ્રકારે ભાવપૂજામાં રત થયેલા તને હસ્તમધ્યે મોક્ષ છે. ૭

## द्रव्यपूजोचिताँ भेदोपासना गृहमेधिनाम् । भावपूजा तु साधूनामभेदोपासनात्मिका ।। ८।। भावपूजाष्टकम् ।। २९।।

१. 2 स्थापइं; 7 थापिं । २. 8 गीत्यनीत्य । ३. 1, 2, 4, 5, 6, 7, 11 ए पूजा; 3 पूजामां । ४.1 वादयत्स्तव । ५. 1, 2 घंटा; 3 घांट । ६. 4, 5, 7,11 एत्थं । ७. 1, 4, 5, 7, 11 द्रव्यपूजोचितो

बा०- द्रव्यपूजा क० पुष्पादिक पूजा । उचिता क० घटमान छइं । भेदोपासना क० भेदइं सेवारूप । गृहमेधिनां क० गृहस्थनइ । भावपूजा तो। साधूनां क० साधुनइं ते उचित, केहवी छइं? अभेदोपासनात्मिका क० अभेद्सेवारूप ।

यद्यपि गृहीनइ पणि भावनोपनीत मानसी नाम भावपूजा होइ, तथापि कायिकी ते चारित्रकायनइं जें होइ ए विशेष । ८

ए भावपूजाष्टक पूरुं थयुं । ।। २९।।

અર્થ: ગૃહસ્થોને સેવા(ઉપાસના)રૂપ પુષ્પાદિક દ્રવ્યપૂજા ભેદથી ઉચિત છે (અને) સેવારૂપ ભાવપૂજા સાધુને અભેદરૂપે ઉચિત છે.

જો કે ગૃહસ્થને પણ ભાવનાથી શોભતી માનસી ભાવપૂજા હોય છે તો પણ કાયિકી તે ચારિત્રકાયને જ હોય એ વિશેષ ૮.

એ ભાવપૂજાષ્ટક પૂરું થયું. 11 ૨૯ 11

१. 1, 4, 5, 7, 11 पुष्पादिक १; 2 पुष्पादिकें। २. 6 सेवनारूप। ३. 1, 2, 4, 5, 6, 7, 11 गृहीनइं पणि; 3 गृहीनइं। ४. 2, 11 मानसीनाम; 8 मानसातीम; 3 मानसा नाम। ५. 4, 5, 7 कायिकीने। ६. 4, 5, 7 'ज' नथी.

### ३० ध्यानाष्टकम्

### ध्याता ध्येयं तथा ध्यानं त्रयं यस्यैकतां गतम् । मुनेरनन्यचित्तस्य तस्य दुःखं न विद्यते ।। १ ।।

बा०- ध्याता क० ध्यानार । ध्येयं क० ध्यावा योग्य । तथा क० तिम । ध्यानं क० ध्यावं त्रयं क० ए त्रिण । यस्य क० जेहनइ। एकतां गतं क० एकपणा प्रतिं पाम्युं ध्यानइं स्व-स्वरूप । मुने: क० साधुनइं. केहवानइं ? अनन्यचित्तस्य क० नथी अन्य ठामिं चित्त जेहनुं एहवानइं । तस्य क० तेहनइं । दुःखं न विद्यते क० दुःख नथी । १

અર્થ: ધ્યાતા એટલે ધ્યાનના કરનાર (ધ્યાનાર), ધ્યેય એટલે ધ્યાવાયોગ્ય (જેનું ધ્યાન કરી શકાય તે) અને ધ્યાન એટલે ધ્યાવું એ ત્રણે જેનામાં એકતાને પામ્યા છે એટલે ધ્યાન[અવસ્થા]માં સ્વસ્વરૂપને પામેલ છે અને જેનું ચિત્ત અન્ય જગ્યાએ નથી એવા સાધુને દુઃખ નથી. ૧.

### ध्यातांतरात्मा ध्येयस्तु परमात्मा प्रकीर्तितः । ध्यानं चैकाग्र्यसंवित्तिः समापत्तिस्तदेकता ।। २।।

बा०- ध्याता क० ध्याननो करणहार । अंतरात्मा क० सम्यग्दर्शनपरिणतात्मा । ध्येयस्तु क० ध्यान करवायोग्य ते । परमात्मा क० सिद्ध भगवान् अथवा क्षीण घातिकर्म अरिहंत । प्रकीर्तितः क० किंड । ध्यानं क० ध्यान । च पुनः। एकाग्र(ग्र्य)संवित्तिः क० एकाग्र बुद्धि विजातीय प्रत्ययाव्यविहत सजातीय प्रत्यय ते ध्यान, ए योगाचार्य मत। समापत्तिः क० वक्ष्यमाण लक्षण समापत्ति ते । तदेकता क० तेहनी एकता । २

"जो जाणिद अरिहंते<sup>९</sup> दव्वत्त-गुणत्त-पञ्जवत्तेहिं । सो जाणिद अप्पाणं मोहो खलु जािद तस्स लयम् ।।१।।" 'भ्रवयनसार'. અ. १, ગા. ८०

**१.** 3 अने 9 मां (भूलथी 'त्रयंस्यैकतां' पाठ छे. । २. 1 ध्याननो करणहार ध्यानार । **३.** 1, 4, 5, 7, 11 त्रिण; 3 त्रिणि; 2 त्रिण; 6 त्रण्य; 8 त्रणें । **४.** 4, 5, 7, 11 स्वरूप; 6 सुख स्वरूप । **५.** 2 परिणतात्मा; 3 परिणामात्मा । **६.** 1, 2, 4, 5, 7, 9, 11 वक्षमाण;। **७.** 1, 4, 5, 7 जे समपत्ति; 2 जे समापत्ति । **८.** 1, 2, 8, 10, 11 ते त्रणनी एकता; 6, 9 मां आ शબ्धे नथी. । **९.** 1, 2, 4, 5, 7, 11 अरिहंते; 3 अरिहंतों

"जं थिरमज्झवसाणं तं झाणं जं चलं तयं चित्तम् । तं होज्जं भावणा वा अणुप्पेहा वा अहव चिंता ।।१।।" —'विशेषावश्यक्ष' 'ध्यानशतक', शा. २

અર્થ: ધ્યાતા એટલે ધ્યાનનો કરનાર અંતરાત્મા એટલે કે સમ્યગ્દર્શન પરિણામવાળો આત્મા છે, ધ્યેય એટલે ધ્યાન કરવાયોગ્ય તે પરમાત્મા કે સિદ્ધ ભગવાન અથવા ક્ષીણ થયેલ ઘાતીકર્મયુક્ત અરિહંત કહ્યા છે, વળી ધ્યાન એટલે એકાગ્ર બુદ્ધિ— કે જે વિજાતીય પ્રત્યયથી અવ્યવહિત (અવરોધ ન પામેલો) સજાતીય પ્રત્યય (જ્ઞાન) છે એવો યોગાચાર્યનો મત છે. આ ત્રણની એકતા તે વક્ષ્યમાણ (આગળ કહેવામાં આવશે તે) લક્ષણવાન સમાપત્તિ છે. ર

'પ્રવચનસાર'માં કહ્યું છે કે, "જે અરિહંતને દ્રવ્ય, ગુણ, પર્યાયરૂપે જાણે છે તે આત્માને જાણે છે અને તેનો મોહ નાશ પામે છે."

'વિશેષાવશ્યક'માં કહ્યું છે કે, "જે સ્થિર અધ્યવસાન (મન) છે તે ધ્યાન છે, જે ચલાયમાન (મન) છે તે ચિત્ત છે, તે ભાવના (ધ્યાનની અભ્યાસક્રિયા) અનુપ્રેક્ષા (મનન) કે ચિંતનરૂપ હોય છે."

### मणाविव प्रतिच्छाया समापत्तिः परात्मनः । क्षीणवृत्तौ भवेद ध्यानादंतरात्मनि निर्मले ।। ३ ।।

बा०- समापित नुं लक्षण कहइं छैंइं । मणौ क० रत्ननइं विषइं । इव यथा । प्रतिच्छाया क० पडछांही ते । समापितः कही । कुंणनी प्रतिछाया । परात्मनः क० परमात्मानी । क्षीणवृत्तौ क० क्षीण छइं वृत्ति घनमलरूप जेहनी तिहां । भवेत् क० होइं । ध्यानात् क० ध्यानथी केहने विषइं ? अंतरात्मानइं विषइं । निर्मले क० क्षीणवृत्ति माटिं ज निर्मल तेहवइं। ३

् अन्यत्रोक्तम्

"मणेरिवाभिजातस्य क्षीणवृत्तेरसंशयम् । तात्स्यात्" तदंजनत्वाञ्च समापत्तिः प्रकीर्तिता।।"

१. 6 समापितनुं; 3 समापिति। २. 2 'समापित लक्षण कहइं छइं' आ वाड्य नथी. । ३. 3 अने 10 सिवाय 'विषइं' शબ्દ नथी. । ४. 6 'कुंणनी प्रतिच्छाया' शબ्દો नथी. । ५. केहनें; 3 किहनइं; 1, 4, 5 केहनइं । ६. 2, 5, 7 मां आ લખાણ શ્લોક નં. ૨ સાથે છે. 1, 4, 11 मां आ લખાણ કયા શ્લોક સાથે છે તે સ્પષ્ટતા નથી. । ७. 1, 4, 5 तात्स्यात; 6 तात्स्थ्यात्त

इहां 'तार्त्स्या' ते अंतरात्मानइं विषइं परमात्मगुणनो<sup>र</sup> संसर्गारोप<sup>र</sup>ै। 'तदंजनत्व' ते अंतरात्मानइं विषइं परमात्मानो अभेदारोप जाणवो । ए ध्यानफल समाधिरूप अति विशुद्ध छइं । ३

અર્થ: સમાપત્તિનું લક્ષણ કહીએ છીએ. જેમ રત્નને વિષે પ્રતિબિંબ પડે તેમ ધ્યાનથી જેની ઘન(ખૂબ)મળરૂપ વૃત્તિ ક્ષીણ થઈ છે એવા અને તેથી જ નિર્મળ એવા અંતરાત્મામાં પરમાત્માની પ્રતિચ્છાયા પડે તેને સમાપત્તિ કહી છે.

અન્યત્ર કહ્યું છે, "ઉત્તમ મણિની જેમ ક્ષીણ વૃત્તિ ધરાવનારને પરમાત્માના ગુણના સંસર્ગજન્ય આરોપથી અને પરમાત્માના અભેદ આરોપથી નિઃસંશય સમાપત્તિ કહીછે."

અહીં 'तात्स्या' એટલે અંતરાત્માના વિષે પરમાત્માના ગુણનો સંસર્ગારોપ સમજવો અને 'तदंजनत्व' તે અંતરાત્માને વિષે પરમાત્માનો અભેદઆરોપ જાણવો. એ ધ્યાનનું ફળ સમાધિરૂપ અતિવિશુદ્ધ છે. 3

### आपत्तिश्च ततः पुण्यतीर्थकृत्कर्मबंधतः । तद्भावाभिमुखत्वेन संपत्तिश्च क्रमाद् भवेत् ।। ४ ।।

**बा०- आपितः** क० आपित नामफल । च पुनः । ततः क० ते समापित्त थकी । **पुण्यतीर्थकृत्कर्मबंधतः** क० पुण्य प्रकृतिरूप जे तीर्थंकरनामकर्म तेहनो बंध थाइं , एटलइं जिननामकर्मबंध आपित जाणवी । तद्भाव क० तीर्थंकर थावुं तेहनुं जे । अभिमुखत्व क० ढूकडापणुं तेणइं। संपत्ति क० संपत्ति नामफल । च पुनः । क्रमात् क० अनुक्रमइं । भवेत् क० होइं। ४

અર્થ: અને 'આપત્તિ' નામનું ધ્યાનફળ એ સમાપત્તિને કારણે પુણ્યપ્રકૃતિયુક્ત તીર્થકંરના નામકર્મના બંધથી અને 'સંપત્તિ' નામનું ધ્યાનફળ તે (એટલે કે તીર્થંકર) થવાના નજીકપણા(ઢૂંકડાપણા)ને લીધે ક્રમિક રીતે થાય. ૪

### इत्थं ध्यानफलाद् युक्तं विंशतिस्थानाकाद्यपि । कष्टमात्रं त्वभव्यानामपि नो दुर्लभं भवे<sup>६</sup> ।। ५ ।।

बा०- इत्थं क० इम । ध्यानफलाद क० त्रिविध ध्यानफलथी । युक्तं क० युक्तं घटमान। विंशतिस्थानकाद्यपि क० वीसस्थानकतपं प्रमुख पणि । कष्टमात्रं [तु] क० उक्त त्रिविध

**१.** 2, 6, 11 तात्स्थ्य; । 1, 8 तात्स्य **२.** 1, 4, 5, 7 परमात्मनइ गुणेनो। **३.** 6 समारोप; 1 संसर्गारो। **४.** 2 तेहना बंधथी। **५** 2 ढुंकडुंपणुं । **६.** 1, 6, 7, 11 भवेत् । **७.** 1, 4, 5, 6, 7 'युक्त' शબ्द नथी, 2 घटमान शબ्द नथी. । **८.** 1, 4, 5, 7 वीश थानकतप

ध्यानफलरहित कष्ट तो । **अभव्यानामपि** क० अभव्यनइं पणि । **नो दुर्लभं** क० नहीं दुर्लभ । भवे क० संसारमांहि<sup>र</sup> । ५<sup>३</sup>

અર્થ: એમ ત્રિવિધ ધ્યાનફળથી વીસસ્થાનકતપ પ્રમુખ પણ ઘટે છે (યુક્ત છે, સંભવે છે). ઉક્ત ત્રિવિધ ધ્યાનફળરહિત કષ્ટ તો અભવ્યોને પણ સંસારમાં દુર્લભ નથી. પ

जितेंद्रियस्य धीरस्य प्रशांतस्य स्थिरात्मनः । सुखासनस्य नाशा(सा)ग्रन्यस्तनेत्रस्य योगिनः ।। ६ ।। (सूथना - श्લोક ५, ७, ८ साथे वांथवा)

बा०- जितेंद्रियस्य क० जीत्यां छइं इंद्रिय जेणइं एहवानइं । धीरस्य क० सत्यवंतनइं । प्रशांतस्य क०उपशमवंतनइं एतलइं, धीर शांत नवमरस नायकनइं । स्थिरात्मनः क० थिर छइं आत्मा जेहनो एहवानइं । सुखासनस्य क० साधनेथी सुखावह छइं आत्मासन जेहनुं एहवानइं। नाशा(सा)ग्रन्यस्तनेत्रस्य क० नासिकाना अग्रभागनइं विषइं थाप्यां छइ लोचन जेणइं एहवानइं। योगिनः क० प्रवृत्तचक्र योगीनइं । ६

અર્થ: જેણે ઇંદ્રિયોને જીતી છે એવા, સત્યવંત, ઉપશમવંત એટલે કે ધીર-શાંત નવમા(શાંત) રસના નાયક, સ્થિર છે આત્મા જેનો એવા,જેનું આત્માસન સાધનથી સુખકારી (સુખાવહ) છે એવા, જેણે નાસિકાના અગ્રભાગમાં લોચન સ્થાપ્યા છે (નાક ઉપર દૃષ્ટિ સ્થિર કરી છે) એવા પ્રવૃત્તચક્ર યોગી, ક

### रुद्धबाह्यमनोवृत्तेर्धारणाधारया रयात् । प्रसन्नस्याप्रमत्तस्य चिदानंदसुधालिहः ।। ७।।

बा०- रुद्धबाह्यमनोवृत्तेः क० रुंधी छइं बाह्येंद्रियनइं अनुसारिणी मननी वृत्ति जेणइं एहवानइं, स्यहं रुंधी छइं ? धारणा क० कोइक ध्येइं चित्तनुं थिरबंधन तेहनी । [धारया क०] धाराइं। रयात् क० वेगथी। प्रसन्नस्य क० अकुलस(ष)चित्तनइं। अप्रमत्तस्य क० अप्रमादीनइं। विदानंदसुधालिहः क० ज्ञानआनन्दरूप जे अमृत तेहनइं चाटणइं एहवानइं। ७

**१.** 2, 4, 5, 7, 11 भवेत्। **२.** 6 'संसारमांहि' शબ्ध नथी; 1 होइ सांसारमाहिं; 5, 7 मांहि संसार। **३.** 2, 11 भां અહીં પાંચ શ્લોકનું અવતરણ છે. । **४.** 6 स्थितान्मनः। **५.** 2 नायक किंदिं; 5, 7 नायकेन । **६.** 2 साधनाथी

અર્થ : ધારણા એટલે કોઈક ધ્યેયમાં ચિત્તના સ્થિર બંધનની ધારા દ્વારા વેગથી જેણે બાહ્ય ઇંદ્રિયને અનુસરનારી મનની વૃત્તિને રોકી છે એવા, પ્રસન્ન એટલે અકલુષિત ચિત્તવાળા, અપ્રમાદી, જ્ઞાનના આનંદરૂપ અમૃતને ચાટનારા એવા, ૭

#### साम्राज्यमप्रतिद्वंद्वमंतरेववितन्वतः ।

ध्यानिनो नोपमा लोके सदेवमनुजेऽपि हि ।। ८ ।। ध्यानाष्टकम् ।। ३०।।

**बा०- साम्राज्यमप्रतिद्वंद्वं** क० विपक्षरिहत मोटा राज्य प्रति । **अंतरेव** क० आत्माराममांहि<sup>\*</sup> ज । **वितवन्तः** क० करनारनइं<sup>\*</sup> । **ध्यानिनो** क० ध्यानवंतनी । **नोपमा** क० नथी उपमा । **लोक** क० लोकमांहिं, लोके केहवो छइं<sup>\*</sup> ? **सदेवमनुजेऽपि** क० देवमनुष्यसिहत तिहां पणि । **हि** निश्चितं । ८ ए ध्याननुं अष्टक संपूर्ण थयुं ।। ३०।।

અર્થ: આત્મામાં જ વિપક્ષરહિત મોટા સામ્રાજ્યનો વિસ્તાર કરનાર, ધ્યાનવંતની દેવ-મનુષ્યસહિત લોકમાં ખરેખર ઉપમા (આપી શકાય તેમ) નથી. ૮

१. 6 आत्मामांहिं। २. 5, 7 करतानइं, 4 करतारनइं । ३ 6 उपमा नथी । ४. 1 'लोक केहवा छइ' शબ्દो नथी । ५. 2 'तिहां पणि; 3 तिहां। ६. 6 'निश्चितं' शબ्દ नथी.

## ३१. तपोष्टकम्

# ज्ञानमेव बुधाः प्राहुः कर्मणां तापनात् तपः । तदाभ्यंतरमेवेष्टं बाह्यं तदुपबृंहकम् ।। १ ।।

बा०- ज्ञानमेव क० ज्ञान ज । बुधाः क० पंडित । प्राहु क० कहइं छइं । कर्मणां क० कर्मनां । तापनात् क० तपाडवाथीं । तपः क० तप । तत् क० ते तपं । आभ्यंतरमेव क० अंतरंग ज । इष्टं क० वांछिउं । बाह्यं क० बाह्य जे अनशनादिक, जे माटिं प्रायिशक्तादि भेद ज्ञानिवशेष छइं ते । तदुपबृहकं क० ते अंतरंग तपंनुं वधारनार होइं तो ज इष्ट । १

અર્થ: કર્મને તપાવનાર હોવાથી જ્ઞાનને જ પંડિતો તપ કહે છે. તે તપ અંતરંગ જ વાંછિત (ઇષ્ટ) છે. અનશન આદિ બાહ્ય તપ કે જેને માટે પ્રાયશ્ચિત આદિ ભેદો જ્ઞાનવિશેષ છે તે આભ્યંતર તપને વધારનાર હોય તો જ ઇષ્ટ છે. ૧

### आनुस्रोतिसकी वृत्तिर्बालानां सुखशीलता । प्रातिस्रोतिसकी वृत्तिर्ज्ञानिनां परमं तपः ।। २ ।।

बा०- आनुस्रोतिसकी क० संसारप्रवाह पाछिल चाली आवी 'जणेण सिद्धं होस्का(क्खा)िम' इत्यादि लक्षण । वृत्ति क० प्रवृत्ति । बालानां क० अज्ञानींनी । सुखशीलता क० सुखशीलीआपणुं। प्रातिस्रोतिसकी क० साहमइं पूरइं चालवारूप । वृत्ति क० धर्मसंज्ञामूलप्रतिं । ज्ञानिनां ज्ञानवंतनइं। परमं क० उत्कृष्ट उग्र मासक्षमणािद । तपः क० तप ।

अत एव चतुर्ज्ञानी तीर्थंकर तद्भवसिद्धिगामी जाणता पणि तप आदरइं छइं । २ અર્થ: અજ્ઞાનીઓની સંસારપ્રવાહ પાછળ ચાલી આવતી 'जणेण सिद्ध होस्कामि' એટલે

**१.** 1 कर्मनुं; 2, 11 कर्मणां; 4, 5, 7 कर्मणी। **२.** 1, 2, 4, 6, 11 तपाडवायी; 3 तपवायी; 5, 7 'तापनात् क० तपाडवाथी शબ्દो नथी. । **३.** 1 'ते तप' शબ्દो नथी; 2 'तप' शબ्દ नथी. । **४.** 1, 4, 5, 7 वांछित । **५.** 1, 2, 4, 6, 7, 11 तपनुं; 3 तपनो । **६.** 2, 4, 5, 6, 7, 8, 9, 11 अज्ञाननी। **७.** 1, 4, 5, 7 'उग्र' शब्द नथी । **८.** 5, 7, 8 मासक्षमणादि; 3 मासक्षपणादि । **९.** 4, 5, 6, 7, 8, 11 तद्भविसिद्धिगामी; 3 तद्भविसिद्धिगा । **१०.** 1 'तद्भव...आदरइं छइं' शબ्दो नथी. 2. 'चतुर्ज्ञानी.... आदरइ छइ' शબ्दो नथी.

કે 'હું લોકોની સાથે હોઈશ' ઈત્યાદિ લક્ષણવાળી પ્રવાહાનુકૂળ પ્રવૃત્તિ તે સુખશીલિયાપણું છે. જ્ઞાનીઓની સામે પૂરે ચાલવારૂપ ધર્મસંજ્ઞામૂલક પ્રવૃત્તિ તે માસક્ષમણ આદિ ઉત્કૃષ્ટ તપ છે. એથી જ ચતુર્જ્ઞાની પુરુષ 'તીર્થંકર પોતે તદ્ભવસિદ્ધિગામી (તેમાંથી અર્થાત્ તપમાંથી જન્મતી સિદ્ધિને પામનારા) છે' એમ જાણીને પણ તપ આદરે છે. ર

### धनार्थिनां यथा नास्ति शीततापादि दुःसहम् । तथा भवविरक्तानां तत्त्वज्ञानार्थिनामपि ।। ३ ।।

**बा०- धनार्थिनां** क० धनना अर्थीनइं । **यथा** क० जिम । **नास्ति** क० नथी । **शीततापादि** क० ताढितापप्रमुख । **दुःसहं** क० दुखइं खमाइं एहवुं । **तथा** क० तिम । **भवविरक्तानां** क० संसारथी विरक्तनइं । **तत्त्वज्ञानार्थिनामपि** क० तत्त्वज्ञानना अर्थीनइं पणि शीततापादि कष्टसहनरूप तप दुःकर नथी । ३.

અર્થ: જેમ ધનના અર્થીને ટાઢ, તાપ વગેરે દુઃસહ (એટલે દુઃખથી ખમાય એવું) નથી, તેમ સંસારથી વિરક્ત તત્ત્વજ્ઞાનના અર્થીને પણ શીતતાપાદિ કષ્ટ સહન કરવારૂપ તપ દુષ્કર નથી. ૩

### सदुपायप्रवृत्तानामुपेयमधुरत्वतः । ज्ञानिनां नित्यमानंदवृद्धिरेव तपस्विनाम् ।। ४ ।।

बा०- सदुपायप्रवृत्तानां क० भलइं उपायइं प्रवर्त्यां तेहनइं । उपेय क० निरुपाधिकेच्छाँ विषयं जे मोक्ष तेहनुं जे । मधुरत्व क० मीठापणुं तेहथी। ज्ञानिनां क० ज्ञानीनइं । नित्यं क० नित्यइं ज वृद्धि होइं । आनंदवृद्धिरेव क० आनंदनी वृद्धि हुइं केहवानइं? तपस्विनां क० तपसीनइं तीव्र क्रियामांहि पणि मोक्षसाधनमनोरिथं आनंद ज होइं । ४

काव्यम्:-

"रतेः समाधावरितः क्रियासु नात्यंततीव्रास्विप योगिनां स्यात् । अनाकुला विद्वकणाशनेऽपि<sup>\*</sup> न किं सुधापानगुणाञ्चकोराः ।।"

- 'વૈરાગ્યકલ્પલતા'

**१.** 7 दुखें सहइं । **२.** 9 तिम ज । **३.** 1 प्रवृत्तां; 9 प्रवृत्याः; 5, 7 प्रवर्तता । **४.** 1, 4, 5, 6, 7, 8, 10 निरुपाधिकेच्छाः; 3 निरुपाधिकेछाः; 2 निरुपाधिकेः; । **५.** 1, 2, 4, 5, 7, 8, 9, 11 विषमः; 6 विष । **६.** 1, 4, 5, 7 मीठाईपणुं; 2 मोटापणुं । **७.** 1 नित्यें ज आनंदवृद्धि होइः 2, 4,5, 7 भां 'आनंदवृद्धि' क० आनंदनी वृद्धि हुइं' शબ्दो आउ। अवणा छे. । **८.** 2, 6, 8, 9, 11 विह्नकणाशतेऽपि

અર્થ: સદ્(ભલા)ઉપાયમાં પ્રવૃત્ત થયેલા જ્ઞાનવંત તપસ્વીઓને નિરુપાધિક ઇચ્છાના વિષયરૂપ મોક્ષ(ના સાધ્ય)ની મીઠાશથી નિત્ય આનંદની વૃદ્ધિ જ હોય છે. તીવ્ર (આકરી) ક્રિયામાં પણ મોક્ષના સાધનરૂપ મનોરથથી આનંદ જ હોય છે. ૪

'વૈરાગ્યકલ્પલતા' માં જણાવ્યું છે, "યોગીઓને સમાધિમાં રતિ-પ્રીતિ હોવાથી અત્યંત તીવ્ર ક્રિયામાં પણ અરતિ-અપ્રીતિ થતી નથી. ચકોર પક્ષીઓ સુધાને પીવાના ગુણથી અગ્નિના કણને ખાવામાં પણ શું વ્યાકુલતારહિત હોતા નથી?"

### इत्थं च दुःखरूपत्वात् तपो व्यर्थमितीच्छताम् । बौद्धानां निहता बुद्धिबौद्धानंद परिक्षयात् ।। ५ ।।

बा०- इत्थं च क० पुनः इम जं । दुःखरूपत्वात् क० दुःखभोगात्मके । तपः क० तप। व्यर्थ क० निष्फल ढोरना कष्टनी परिं । इतिइच्छतां क० इम वांछतानइं । बौद्धानां क० बौद्धनी। निहता क० हणी। बुद्धि क० कल्पना-बुद्धि स्याथी? बौद्धानंदा(द)परिक्षयात् क० बुद्धिजनित जे अंतरंग आनंद तेहनी धारा अखंड नथी [तेहथी] । ५

અર્થ: એ રીતે ઢોરના કષ્ટની જેમ દુઃખરૂપ હોવાથી તપ નિષ્ફળ છે એમ [સિદ્ધ કરવા] ઇચ્છતા બૌદ્ધોની બુદ્ધિ-કલ્પના કુંઠિત થયેલી (હણાયેલી) છે, કારણ કે [તપમાં] બુદ્ધિજનિત અંતરંગ આનંદની ધારા ખંડિત થતી નથી. પ

# यत्र ब्रह्म जिनार्चा च कषायाणां तथा हतिः । समुबंधा जिनाज्ञा च तत्तपः शुद्धमिष्यते ।। ६ ।।

बा०- यत्र क० जे तपमांहिं । ब्रह्म क० ब्रह्मचर्य वधइं । जिनार्चा क० जिहां भगवंतनी पूजा थाइं । च पुनः । कषायाणां क० कषायना । तथा क० तिम। हति क० नाश होइं । सानुबंधा क० अनुबंधसहित । जिनाज्ञा क० वीतरागनी आज्ञा प्रवर्तहें । च पुनः । तत्तपः क० ते तप । शुद्धमिष्यते क० शुद्ध वांछिइं । ६

અર્થ : જે તપમાં બ્રહ્મચર્ય વધે છે, જ્યાં ભગવંતની પૂજા છે, કષાયનો નાશ છે અને અનુબંધસહિત વીતરાગની આજ્ઞા પ્રવર્તે છે તે તપ શુદ્ધ [માનવું] ઇષ્ટ છે. ૬

**१.** 1, 2 'ज' शબ्દ नथी । **२.** 6 दुखपणाथी । **३.** 6 अंतरंग शબ્દ नथी. । **४.** 1, 2, 4, 5, 6, 7, 11 हित: । **५.** 2 शुद्धिमध्यित । **६.** 1 'जिहां' नथी; 6 जेहां । **७.** 2, 6 पछी 'तथा क. तिम' शબ्दो छे. । **८.** 1, 2, 4, 5, 6, 7, 11 हित । **९.** 2 भगवंतनी । **१०.** 2 पछी च पुनः शબ्दो छे.। **१९.** 1, 2, 4, 5, 7 वांछइं; 9 वांछे छे

# तदेव हि तपः कार्यं दुर्ध्यानं यत्र नो भवेत् । येन योगा न हीयंते क्षीयंते नेंद्रियाणि वा ।। ७ ।।

बा०- तदेव क० तेह ज । हि निश्चर्ये । तपः क० तप । कार्यं क० करवो । दुर्ध्यानं क० माठुं ध्यान । यत्र क० जिहां। नो भवेत् क० न थाइं । येन क० जेणइं करी । योगा क० योग । न हीयंते क० हीन न पामइं । क्षीयंते क० क्षय पामइं । न क० नहीं । इंद्रियाणि क० इंद्रिय । वा अथवा । ७

गाथा -

"सो उ तवो कायव्यो जेण मणो मंगुलं ण चिंतेइ । जेण ण इंद्रियहाणी जेण य जोगा न हायंति ।।१।। "

–'પંચાશક'

અર્થ: નિશ્ચિત રીતે (ખરેખર) તે જ તપ કરવું કે જ્યાં માઠું ધ્યાન ન થાય, જેનાથી યોગો હીનતા ન પામે અથવા ઇંદ્રિયો ક્ષય ન પામે. ૭

ગાથા - " જેથી મન માઠું ચિંતન ન કરે, જેથી ઇંદ્રિયોની હાનિ ન થાય અને યોગો ક્ષીણ ન થાય તે તપ કરવાયોગ્ય છે."

–'પંચાશક'

### मूलोत्तरगुणश्रेणिप्राज्यसाम्राज्यसिद्धये ।

बाह्यमाभ्यंतरं चेत्थं तपः कुर्यान्महामुनिः ।। ८ ।। तपोष्टकम् ।। ३९।। बा०- मूलोत्तरगुण क० मूलगुण उत्तरगुण तेहनी जे । श्रेणि । प्राज्य क० घणुं जे । साम्राज्य क० प्रभुत्व तेहनी । सिद्धये क० सिद्धिनइं काजइं । बाह्यं क० बाहिरलुं । आभ्यंतरं क० अंतरंग । च पुनः । इत्थं क० इम । तपः क० तप प्रति । कुर्यात् क० करइं । महामुनिः क० महामुनीश्वर । ८

ए तपनुं अष्टक पूरुं थयुं । ३१

અર્થ: મૂળગુણ અને ઉત્તરગુણની શ્રેણિ થકી ઘણાં સામ્રાજ્ય(એટલે કે પ્રભુત્વ)ની સિદ્ધિને માટે મહામુનીશ્વર એ પ્રમાણે બાહ્ય અને આભ્યંતર તપ કરે. ૮

એ તપનું અષ્ટક પૂરું થયું. 🛭 ૩૧ 📗

१. 1 निश्चयः 5, 7 निश्चितः 11 निश्चिये। २. 6, 9 मां आ अवतर्श नथी. । ३. 11 तपाष्टकः 7 ए तपनुं अष्टकं। ४. 6 मूलउत्तरगुण। ५. 1 ते जे श्रेणिः 9 तेहनी जो श्रेणिः 6 तेहनी जे श्रेणि तेणें करी। ६. 6 प्रभुत्व ठकुराई। ७. 2, 4, 5, 7, 9 सिद्धनें

## ३२ सर्वनयाश्रयणाष्टकम्

### धावन्तोऽपि नयाः सर्वे स्युर्भावे कृतविश्रमाः । चारित्रगुणलीनः स्यादिति सर्वनयाश्रितः ।। १ ।।

बा०- धावंतोऽपि क० दोडता पणि । नयाः क० नय नैगमादि । सर्वे क० सघला । स्यः क० थाइं । भावे क० भावमां । कृतविश्रमाः क० कर्या छइं वीसामा जेणइं । चारित्र क० संयम तेहना । गुण जे वर्धमानपर्याय तेहनइ विषइं । लीन क० आसक्त। स्यात् क० थाइं । इति क० ए कारणइं । सर्वनयाश्रितः क० सर्वनयनइं आश्रयो । १

गाधा-

"सळ्वेसिंपि नयाणं बहुविहवत्तळ्वयं णिसामित्ता । तं सळ्वणयविसुद्धं जं चरणगुणिष्ठओ साहु" ।।

– 'અનુયોગદ્વાર પ, ૨૬૭

અર્થ: પોતપોતાના મતનું સ્થાપન કરવામાં અગ્રેસર એવા બધા નૈગમાદિ [સાત] નયો ભાવવિશ્વમાં વિસામો કરનારા હોય છે. એ કારણે ચારિત્રના ગુણમાં લીન સાધુ સર્વ નયોનો આશ્રય લેનારો થાય. ૧

્. ગાથા - "બધા નયો પોતપોતાની બહુવિધ વક્તવ્યતા કહે છે. તેને સાંભળ્યા પછી સર્વગુણવિશુદ્ધ નયમાં સાધુ લીન થાય છે."

અનુયોગદાર ૫, ૨૬૭

पृथग्नया मिथः पक्षप्रतिपक्षकदर्थिताः । समवृत्तिसुखास्वादी ज्ञानी सर्वनयाश्रितः ।। २ ।।

बा०- पृथग्नया क० जूजूआ सर्वनय ते । मिथः क० मांहोमांहि । पक्षप्रतिपक्षमिव ('मिव'न

१. 1, 4, 5, 7 दोडतो । २. 4, 5, 7 नयनेगमाहिः 6 नैगमादि नयः 11 नयनिगमादि । ३. 1 भावमांहिः

 6 सघला भावमां । ४. 1, 4, 5, 7, 11 कर्यो छै वीसमोः 2 कर्या छे वीसामोः 6 कह्यो छइ वीसामो ।

 ५. 1 संयमना । ६. 1 सर्वनयाश्रित । ७. 7, 8 भां अवतरश अधूरुं छे. । ८. 4, 5, 7, 8 कर्दार्थनां

જોઈએ) क० वाद-प्रतिवाद तेणइं करी । कदर्थिता क० विडंबित छइं । समवृत्ति क० मध्यस्थपणुं तेहना। सुखनो । आस्वादी ज्ञानी क० ज्ञानवंत । सर्वनयनइं । आश्रित होइ । २

काव्यं-

"अन्योन्यपक्षप्रतिपक्षभावान् यथा परे मत्सरिणः प्रवादाः । नयानशेषानविशेषमिच्छन् न पक्षपाती समयस्तथा ते ।।१ ।।<sup>३</sup>"

કલિકાલસર્વજ્ઞકૃત 'બત્રીશી', 'અન્યયોગવ્યવચ્છેદ દ્વાત્રિંશિકા,' ગા. ૩૦ અર્થ: જુદા જુદા સર્વ નય માંહોમાંહી (અંદરો અંદર) વાદ-પ્રતિવાદથી વિડંબિત (પીડિત, હાંસીપાત્ર બનેલ) છે. (પણ) સમવૃત્તિના એટલે કે મધ્યસ્થપણાંના સુખનો આસ્વાદી (ચાખનાર, અનુભવનાર) જ્ઞાનવંત સર્વ નયને આશ્રિત હોય. ર

"પરસ્પર પક્ષ-પ્રતિપક્ષના સ્વરૂપથી અન્ય પ્રવાદો (હઠભર્યા વાદો) દ્વેષથી ભરેલા છે, પરંતુ સર્વ નયોને સમાનપણે ઇચ્છનાર તમારો સમય (સિદ્ધાંત) પક્ષપાતી નથી." 'અન્યયોગવ્યવચ્છેદ દ્વાત્રિશિંકા', ગા. ૩૦

### नाप्रमाणं प्रमाणं वा सर्वमप्यविशेषितम् । विशेषितं प्रमाणं स्यादिति सर्वनयज्ञता<sup>४</sup> ।। ३ ।।

**बा०- नाप्रमाणं** क० एकांति अप्रमाण नहीं । प्रमाणं क० प्रमाण एकांति नहीं ए जोडीइं। [वा क० अथवा] सर्वमिप क० सर्वइं वचन। अविशेषितं क० विशेषरहितं जे माटिं अन्य समयस्स पणि सद्वचन विषय परिसोधइं प्रमाण छइं।

उक्तं च – "तत्रापि न च द्वेषः कार्यविषयस्तु यत्नतो मृग्यः । तस्यापि न सद्वचनं सर्वं यत् प्रवचनादन्यत्"

('ષોડશક' ૧૬, ગા. ૧૩)

विशेषितं क० विषय-परिशोधक नययोजित् । प्रमाणं स्यात् क० प्रमाण होइं ए उपलक्षण स्वसमयवचन पणि अननुयोगइं विशेषित अप्रमाण होइं ।

१ 1 विडंबिडंत 5, 7 विडंबत । २. 6 आस्वादी चाखनार; 11 आस्वादा । ३. 6, 7, 8 मां आ अवतरण नथी. 9 आ अवतरण पछी 'इति वचनात्' शબ्दो छे. । ४. 1, 4, 5 सर्वनयज्ञाता । ५. 1 विरहित । ६. 1, 4, 5, 7, 11 मां आ अवतरण अहीं वश्ये छे; 2, 3, 8, 9 मां छेल्ले छे; 6, 10 मां आ अवतरण नथी.

उक्तं च-

"अपरिच्छियसुयनिहस्स केवलमभिन्नसुत्तचारित्तस्स । सळ्वुज्जमेण वि कयं अन्नाणतवे बहु पडई ।"

-'ઉપદેશમાલા', ગા. ૪૧૫

इति क० ए प्रकारइं । सर्वनयज्ञता क० सर्व नय जाणपणुं होइं सर्व स्याद्वादयोजनाथी । एह ज कहइं छइं । ३

અર્થ: સર્વે વચનો (કે જે) વિશેષરહિત હોય તો તે એકાંતે (જાતે) અપ્રમાણ પણ નથી અથવા એકાંતે પ્રમાણ પણ નથી. અન્ય સિદ્ધાંતમાં (સમયમાં) પણ રહેલું સદ્ધચન તેના વિષયની કાળજીભરી તપાસથી (પરિશોધક) પ્રમાણ ઠરી શકે છે.

કહ્યું છે, '' તેના વિષે (અન્ય શાસ્ત્રના વિષે) પણ દ્વેષ કરવા યોગ્ય નથી, પરંતુ તેના વિષયને પ્રયત્નથી વિચારવો. જે પ્રવચનથી ભિન્ન છે તેનું પણ બધું સદ્ભચન નથી"

"ષોડશક ૧૬, ગા∘ ૧૩

વિશેષિત એટલે વિષયપરિશોધક નયથી યોજિત હોય તો તે પ્રમાણ છે. એ ઉપલક્ષણથી વિચારીએ તો સ્વસમય(સ્વસિદ્ધાંત)નું વચન પણ અનુયોગના અભાવથી (અર્થાત્ ચોક્કસ સંદર્ભજ્ઞાનના અભાવથી) વિશેષિત હોય તો તે અપ્રમાણ જ ગણાય.

કહ્યું છે,

"જેણે શ્રુત-સિદ્ધાંતનું રહસ્ય જાણ્યું નથી અને કેવળ સૂત્રના અક્ષરને અનુસરીને ચાલે છે, તેનું સર્વ ઉદ્યમ વડે પણ કરેલું ઘણું ક્રિયાનુષ્ઠાન અજ્ઞાન તપમાં આવે છે."

'ઉપદેશમાલા', ગા. ૪૧૫

એ કારણે સર્વસ્યાદ્વાદયોજનાથી સર્વ નયોનું જાણપણું હોવું ઘટે, એ જ કહે છે.૩

लोके सर्वनयज्ञानां ताटस्थ्यं वाऽप्यनुग्रहः । स्यात् पृथग्रयमूढानां स्मयार्तिर्वाऽतिविग्रहः ।। ४।।

**१.** 1, 4, 5, 7, 11 मां "केवलमुझिणसुत्तचारिस्स" આ પાઠ છે, બીજામાં નથી. 6 માં આ અવત૨૭ નથી. । **२.** 1, 4, 5, 7 "इति क. ए .....स्याद्वादयोजनाथी" એ લખાણ નથી. । **३.** 1, 4, 5, 7 सर्वनयज्ञानं। **४.** 1, 4, 5, 7 वाऽप्यनुग्रहः; 3 वाऽप्यनुग्रहम्

बा०- लोके क० लोकनइं विषइं । सर्वनयज्ञानां क० सर्व नयना जाणनइं । ताटस्थ्य क० तटस्थपणुं -समवृत्तिपणुं । वा अथवा । अपि समुच्चये । अनुग्रहं(हः) क० व्यवहारदशाइं उपकारबुद्धि । स्यात् क० हुइं । पृथग्नयमूढानां क० जूइं जूइं नयइं मूढ थया तेहनइं । स्मयातिं क० अहंकारनी पीडा । वा अथवां । अतिविग्रहः क० घणो क्लेश । ४

અર્થ: લોકના વિષે સર્વ નયના જાણનારને તટસ્થપણું એટલે કે સમવૃત્તિપણું અથવા વ્યવહારદશામાં ઉપકારબુદ્ધિ હોય અને જુદા જુદા નયમાં મૂઢ થયા હોય તેને અહંકારની પીડા અથવા ઘણો ક્લેશ હોય. ૪

## श्रेयः सर्वनयज्ञानां विपुलं धर्मवादतः । शुष्कवादाद्विवादाद्घ परेषां तु विपर्ययः ।। ५ ।।

बा०- श्रेयः क० कल्याण । सर्वनयज्ञानां क० सर्वनयना जाणनइं । विपुलं क० प्रचुर्। धर्मवादतः क० धर्मवादथी तत्त्वज्ञानार्थी पूछइं, तत्त्वज्ञ कहें ते धर्मवाद । शुष्कवादात् क० सूकावादथी। विवादात् क० विवादथी । परेषां तु क० एकांत दृष्टीनइं । विपर्ययः क० अश्रेय ज होइं । ५ शुष्कवाद ते कहिइं जिहां कंठतालुशोष मात्र थाइ । विवाद ते जिहां परवादीना कार्यनी हाणि थाइं । ५

અર્થ: સર્વનયના જાણનારનું, જેમાં તત્ત્વજ્ઞાનાર્થી પૂછે અને તત્ત્વજ્ઞ કહે તે ધર્મવાદથી પ્રચુર કલ્યાણ થાય છે. બીજા જે એકાંત દૃષ્ટિ છે તેમનું તો શુષ્કવાદ(સૂકાવાદ)થી અને વિવાદથી અકલ્યાણ જ થાય છે.

શુષ્કવાદ તે કહીએ જેમાં કંઠતાલુનો શોષમાત્ર થાય. વિવાદ એટલે જેનાથી પરવાદીના કાર્યની હાનિ થાય તે. પ

### प्रकाशितं जनानां यैर्मतं सर्वनयाश्रितम् । चित्ते परिणतं चेदं येषां तेभ्यो नमोनमः ।। ६ ।।

**बा०- प्रकाशितं** क० प्रकाशित कर्युं । **जनानां** क० लोकनइं । **यै:** क० जेणइं पुरुषइं<sup>९</sup>। **मतं** क० प्रवचन । **सर्वनयाश्रितं** क० सर्व नयइं आश्रित एतलइ स्याद्वादगर्भित<sup>१</sup> । **चित्ते** क०

**१.** 1 'तटस्थपणुं' शબ्द नथी. । **२.** 1, 4, 5, 7, 11 बुद्धइ । **३.** 1, 4, 5, 6, 7, 11 पीडा वा अथवा; 3 पीडा । **४.** 1, 4, 5, 7 सर्वनयज्ञानं । **५.** 1 तत्त्वज्ञानादि । **६.** 1 कहै ते धर्म; 2 तत्त्व कहइं ते धर्मवाद। **७.** 1, 2, 4, 5, 6, 7, 11 दृष्टीने तो । **८.** 2, 11 परवादीना कार्यनी; 3 परवार्तानी कार्यनी। **९.** 1, 4, 5, 6, 7, 8, 9, 11 कर्युं शબ्द नथी 2 प्रकाशिउं । **१०.** 1 जेणि पुरुषे । **११.** 6 तेना पछी 'प्रवचन' शબ्द છे.

चित्तनइं विषइं । **परिणतं** क० परिणम्यउं । **च** पुनः । **इदं** क० ए सर्वनयाश्रित मतइं । **येषां** क० जेहनइं । **तेभ्यः** क० तेहनइं । **नमोनमः** क० नमस्कार वारंवार हो । ६

અર્થ: જે પુરુષોએ સર્વ નયોથી આશ્રિત એટલે સ્યાદ્વાદગર્ભિત પ્રવચન લોકોને (લોકો વચ્ચે) પ્રકાશિત કર્યું છે અને જેઓના ચિત્તને વિષે આ સર્વનયાશ્રિત મત પરિણમેલ છે તેઓને વારંવાર નમસ્કાર હો. ક

निश्चये व्यवहारे च त्यक्त्वा ज्ञाने च कर्मणि । एकपाक्षिकविश्लेषमारूढाः शुद्धभूमिकाम् ।। ७ ।। (सूयना : १९६१. ७, ८ साथे वांयवा.)

बा०- निश्चये क० निश्चयनयमांहिं । व्यवहारे क० व्यवहारनयमांहिं । च पुनः । त्यक्त्वा क० छांडीनइं । ज्ञाने क० ज्ञानपक्षमांहिं । च पुनः । कर्मणि क० क्रियापक्षनइं विषइं । एकपाक्षिकविश्लेषं क० एक पक्षगत जे भ्रमस्थान ते प्रसिद्ध प्रति । आरूढाः क० चढया । शुद्धभूमिकां क० ज्ञानपरिपाकरूप शुद्ध भूमि प्रति । ७

અર્થ : નિશ્ચયનયમાં અને વ્યવહારનયમાં તથા જ્ઞાનપક્ષમાં અને ક્રિયાપક્ષમાં, એકપક્ષગત જે ભ્રમસ્થાન છે તેને છોડીને, જ્ઞાનના પરિપાકરૂપ શુદ્ધ ભૂમિ ઉપર ચઢેલા, ૭

#### अमूढलक्षाः सर्वत्र पक्षपातविवर्जिताः।

जयंति परमानंदमयाः सर्वनयाश्रयाः ।। ८ ।। सर्वनयाश्रयणाष्टकम् । ।। ३२ ।। बा०- अमूढलक्षाः क० वेध्य<sup>\*</sup> न भूलइं एहवा । सर्वत्र क० सर्व भूमिकाइं । पक्षपात क० कदाग्रह तेणइं । विवर्जिता क० रहित<sup>\*</sup> । जयंति क० सर्वोत्कर्षइं प्रवर्तइं छइं । परमानंदमया परमानंदइं प्रचुर । सर्वनयाश्रयाः क० सघला नयाश्रय । ८

ए सर्वनयाश्रयणेनुं अष्टक, बत्रीसइं अष्टक संपूर्ण थयां । ।। ३२ ।।

અર્થ: વેધ્ય (લક્ષ) ન ભૂલે એવા, સર્વ ભૂમિકામાં કદાગ્રહ(પક્ષપાત)રહિત, પરમાનંદથી પ્રચુર, સઘળા નયના આશ્રયભૂત (જ્ઞાની) સર્વોત્કર્ષથી પ્રવર્તે છે (જયવંતા વર્તે છે).૮

એ સર્વનયાશ્રયણનું અષ્ટક એટલે કે બત્રીસેય અષ્ટક સંપૂર્ણ થયા. ॥ ૩૨ ॥

**१.** 1, 2, 4, 6, 11 तेहोनइ; 5, 7 तेहोने। **२.** 2 नमस्कार हुउ; 6 नमस्कार हो, वारंवार हो। **३.** 1, 4, 5, 6, 7, 11 वेध्य; 3 वेध । **४.** 1 कदाग्रहइंरहित । **५.** 1, 4, 5, 6, 7, 11 सर्वोत्कर्षइं प्रवर्तइ; 3 सर्वोत्कर्ष। **६.** 6 सर्वनयाश्रयनुं । **७.** 1 एटलइ बत्रीसमुं

## चूलिका

हवइं चूलिका ।

पूर्णो मग्नः स्थिरोऽमोहो ज्ञानी शांतो जितेंद्रियः । त्यागी क्रियापरस्तृप्तो निर्लेपो निःस्पृहो मुनिः ।। १ ।।

(સૂચના : શ્લો. ૧થી ૪ સાથે વાંચવા.)

**बा०- पूर्ण** क० पूरो<sup>९</sup> १ अतएव । **मग्नः** क० ज्ञानमग्न उपरि प्लवमान नहीं<sup>९</sup> २ अतएव। **स्थिरः** क० योग स्थिरतावंत ३ अतएव । **अमोह** क० मोहरिहत ४ अतएव । **ज्ञानी** क० तत्त्वज्ञ<sup>3</sup>ः ५ अतएव । **ज्ञांतः** क० उपशमवंत ६ अतएव। **जितेंद्रियः** क० इंद्रिय जीत्यां छे जेणें एहवो<sup>8</sup> ७ अतएव । त्यागी

""बांधवधनेंद्रियसुखत्यागात् त्यक्तभयविग्रहः साधुः । त्यक्तातमा निर्ग्रथः त्यक्ताहंकारममकारः।।"

– 'પ્રશમરતિ', ગા. ૧૭૩

इत्यक्त लक्षण ८ अतएव । **क्रियापर**: क० वचन-क्रियोत्तीर्ण असंगक्रियानिष्ठ ९ अतएव। **तृप्त**: क० आत्मसंतुष्ट १० अतएव । **निल्पं**र क० लेपरहित ११ अतएव । **निःस्पृह**: क० स्पृहारहित १२ अतएव । **मृनि**: क० भाव मौनवंत १३ अतएव । १

હવે ચૂલિકા.

અર્થ: પૂર્ણ એટલે પૂરો (૧) એથી, મગ્ન એટલે જ્ઞાનમાં મગ્ન, ઉપર ઉપર તરતો નહિ (૨) એથી, સ્થિર એટલે યોગ સ્થિરતાવંત (૩) એથી, અમોહ એટલે મોહરહિત (૪) એથી, જ્ઞાની એટલે તત્ત્વજ્ઞ (૫) એથી, શાંત એટલે ઉપશમવંત (૬) એથી,

**१.** 2, 4, 5, 7, 11 માં ૧ થી ૩૨ નંબ૨ નથી; 1, 9 માં અડધા છે. । **२.** 1, 4, 5, 7, 11 उपिर प्लवमान निह; 3 उपिर वमा नहीं; 6 આ શબ્દો નથી; 8 उरे वमा नहीं । **३.** 2, 6 तत्त्वज्ञानी; 9 तत्त्वज्ञना ५६६ उपशमवंत । **४.** 1 इंद्री जीत्या छै; 11 इंद्री जीत्यां छै जेयाइं एहवो; 2, 4, 5 इंद्री जीत्यां छइं जेणइ एहवो; 6 आ શબ્દો નથી. । **५.** 6 मां आ અવત૨ણ નથી.

જિતેંદ્રિય એટલે જેણે ઇંદ્રિયોને જીતી છે એવો (૭) એથી, ત્યાગી "બાંધવ, ધન અને ઇંદ્રિયોના સુખનો ત્યાગ કરવાથી જેમણે ભય અને સંઘર્ષનો ત્યાગ કર્યો તેવા, ત્યાગી તથા અહંકાર-મમકારનો ત્યાગ કરેલો એવા સાધુ નિર્ગ્રથ છે." એમ કહેલા લક્ષણથી યુક્ત (૮) એથી, ક્રિયાપર: એટલે (શાસ્ત્રના) વચન અનુસાર ક્રિયાથી ઉત્તીર્ણ થઈને અસંગક્રિયાનિષ્ઠ (૯) એથી, તૃપ્ત એટલે આત્મસંતુષ્ટ (૧૦) એથી, નિર્લેપ એટલે લેપરહિત (૧૧) એથી, નિઃસ્પૃહ એટલે સ્પૃહારહિત (૧૨) એથી, મુનિ એટલે ભાવમૌનવંત (૧૩) એથી, ૧

### विद्याविवेकसंपन्नो मध्यस्थो भयवर्जितः । अनात्मशंसकस्तत्त्वदृष्टिः सर्वसमृद्धिमान् ।। २ ।।

बा०- विद्या संपन्न १४ अतएव । विवेक संपन्न १५ अतएव । मध्यस्थः १६ अतएव। भयवर्जितः क० सर्व भयरहित १७ अतएव । अनात्मशंसकः क० आत्मश्लाधा न करइं एहवो, अकीर्तिभयाभाव भावना एहवी भावी छें जे पणि आत्मश्लाधा न करइं १८ अतएव । तत्त्वदृष्टिः क० परमार्थदृष्टी छइं १९ अतएव। सर्वसमृद्धिमान क० घटमां प्रगटी छइं सर्व ऋद्धि जेहनइं एहवो २०। सर्वसमृद्धि थिरतानुं ज अर्थइं । २

અર્થ: વિદ્યાસંપન્ન (૧૪) એથી, વિવેકસંપન્ન (૧૫) એથી, મધ્યસ્થ (૧૬) એથી, ભયવર્જિત એટલે સર્વ ભયરહિત (૧૭) એથી, અનાત્મશંસક એટલે આત્મશ્લાધા ન કરે એવો, અકીર્તિ અને ભયના અભાવની ભાવના એવી ભાવી છે કે જે વાંછનાર પણ આત્મશ્લાધા ન કરે (૧૮) એથી, તત્ત્વદૃષ્ટિ એટલે પરમાર્થદૃષ્ટિયુક્ત (૧૯) એથી, સર્વસમૃદ્ધિમાન એટલે જેના ઘટમાં સર્વ ઋદ્ધિ પ્રગટી છે એવો (૨૦) સર્વ સમૃદ્ધિની સ્થિરતાને જ અર્થે ૨

# ध्याता कर्मविपाकानामुद्धिग्नो भववारिधेः । लोकसंज्ञाविनिर्मुक्तः शास्त्रदृग् निःपरिग्रहः ।। ३ ।।

बा०- ध्याता कर्मविपाकानां क० कर्मविपाकनो ध्यानार २१ अतएव । व्यवहारदर्शा इं। उद्विग्नो भववारिधेः क० संसारसमुद्रथी भयभ्रांत २२ अतएव सिद्ध निर्वेद गुणइं । लोकसंज्ञाविनिर्मुक्तः क० लोकसंज्ञाथी छूटो २३ अतएव। लोकोत्तरमार्ग प्राप्त छतो। शास्त्रमांहिं दृष्टि छइं जेहनी एहवो २४ अतएव। निःपरिग्रहः क० द्रव्य, भाव-परिग्रहरित २५ अतएव। सिद्धिनःपरिग्रहगुण पणइं। ३

१. 2, 11 भावना एहवी; 3 भावता एहवी 1, 4, 5, 7 भावना एहवा । २. 6 मां "एहवो अकीर्तिभयाभाव... आत्मश्राघा न करइं" એટલું લખાણ નથી. । ३. 1, 2, 4, 5, 6, 7, 11 घटमांहिं;। ४. 8 समृद्धि । ५. 8 सिद्धतानें ज । ६. 1, 2, 4, 5, 6, 7, 11 अतएव व्यवहारदशाइं; 3 अतएव दशाइं व्यवहारदशाइं । ७. 2, 9, 11 सिद्धि निर्वेदगुणइं; । ८. 1, 2, 4, 5, 6 शास्त्रमात्रइ

અર્થ: કર્મવિપાકનો ધ્યાનાર (૨૧) એથી, વ્યવહારદશાએ સંસારસમુદ્રથી ભયભ્રાંત (૨૨) એથી, સિદ્ધ થયેલા નિર્વેદ ગુણે લોકસંજ્ઞાથી છૂટો (૨૩) એથી, લોકોત્તરમાર્ગ પ્રાપ્ત થવાથી જેની શાસ્ત્રમાં દૃષ્ટિ છે એવો (૨૪) એથી, નિષ્પરિગ્રહ એટલે દ્રવ્ય, ભાવ-પરિગ્રહરહિત હોય એવો (૨૫) એથી,સિદ્ધ થયેલા નિષ્પરિગ્રહ ગુણની અવસ્થાથી ૩

### शुद्धानुभववान् योगी नियागप्रतिपत्तिमान् । भावार्चाध्यानतपसां भूमिः सर्वनयाश्रयः ।। ४ ।।

**बा०- शुद्धानुभववान्** क० शुद्ध<sup>1</sup> अनुभववंत २६ अतएव। **योगी** क० भावयोगसंपन्न<sup>2</sup> २७ अतएव । **नियागप्रतिपत्तिमान्** क० नियाग मोक्ष प्रतिं पडिविजिउं<sup>3</sup> २८ अतएव । **भावार्चा** क० भावपूजा तेहनी भूमि क० थान २९ तथा । ध्यान नी भूमि ३० तथा शुद्ध तपनी भूमि ३१ तथा [सर्वनयाश्रय: क०] सर्व विशुद्धि द्वार्रं सर्व नयनो आश्रय ३२ । ४

અર્થ: શુદ્ધ અનુભવવંત (૨૬) એથી, યોગી એટલે ભાવયોગ સંપન્ન (૨૭) એથી, નિયાગ એટલે મોક્ષ તરફ આગળ વધેલો (મોક્ષાભિમુખ) (૨૮) એથી, ભાવપૂજાની ભૂમિ એટલે સ્થાન (૨૯) તથા ધ્યાનની ભૂમિ (૩૦) તથા શુદ્ધ તપની ભૂમિ (૩૧) તથા સર્વ વિશુદ્ધિ દ્વારા સર્વ નયનો આશ્રય કરનાર (૩૨) હોય. ૪

### स्पष्टं निष्टंकितं तत्वमष्टकैः प्रतिपन्नवान् । मुनिर्महोदयं ज्ञानसारं समधिगछति ।। ५ ।।

बा०- स्पष्टं क० प्रगट । निष्टंकितं क० निर्धारिउं । तत्त्व क० तत्त्व प्रति । अष्टकैः क० बत्रीस अष्टके। प्रतिपन्नवान् क० पडिवजतो हुओ, जे । मुनिः क० साधु । महोदयं क० महा उदय छइं जेहथी एहवो जे । ज्ञानसार ते प्रति । समधिगच्छति क० पामइं। ५

ज्ञानसार ते शुद्ध चारित्र तथा परं मुक्ति ।

उक्तं च

"सामाइअमाइअं सुअनाणं जाव बिंदुसाराओ । तस्स वि सारो चरणं सारो चरणस्स निव्वाणम् ।" १

-'સમ્મતિતર્ક'

**१.** 1, 4,5, 7 'शुद्ध' शબ्ध नथी. । **२.** 4, 5, 7 भावयोगे संपन्न; 10 भावयोगिसंपन्न । **३.** 1 नियाग प्रति पविजउ; 2 नियाग प्रति पडिविजउ; 6 नियाग क. मोक्ष पडिविज; । 4, 5, 7 नियाग प्रति पडवाजेउ; 11 नियाग मोक्ष प्रति पडविजउं। **४.**1 वारइ । **५.** 1, 4, 5, 7 समाधिगच्छिति । **६.** 1, 2, 4, 5, 6, 7, 11 पडवजतो; 8 पडीवजतो । **७** 1, 2, 4, 5, 7 परम; 6 पर

અર્થ : બત્રીસ અષ્ટકો વડે પ્રગટ (સ્પષ્ટ) નિર્ધારેલ (નિશ્ચિત કરેલા) તત્ત્વને પામી ચૂકેલ સાધુ જેનાથી મહા ઉદય થાય છે એવા જ્ઞાનસારને એટલે કે શુદ્ધ ચારિત્ર તથા પરમ મુક્તિને પામે છે. પ

કહ્યું છે કે, "સામાયિકથી માંડીને ચૌદમા પૂર્વ 'બિંદુસાર' સુધી શ્રુતજ્ઞાન છે, તેનો સાર ચારિત્ર છે અને ચારિત્રનો સાર નિર્વાણ છે."

हिवइं सद्यःफलजातीय मुक्तिरूप देखाडइं छइं ।

## निर्विकारं निराबाधं ज्ञानसारमुपेयुषाम् ।

#### विनिवृत्तपराशानां मोक्षोऽत्रैव महात्मनाम् ।। ६ ।।

बा०- निर्विकारं क० विकाररहित । निराबाधं क० बाधारहित । ज्ञानसारं क० एहवा ज्ञानसार प्रति । उपेयुषां क० पामता हुआ तेहोनइं । विनिवृत्तपराशानां क० निवर्ती छइं पर आशा जेहोनी । मोक्ष क० बंधनिवृत्ति । अत्रैव इह भवि ज । महात्मनाम् क० मोटो आत्मा छइं जेहोनो तेहोनइं । ६

અર્થ : હવે તત્કાળ ફળરૂપ પ્રકારવાળી (સદ્યઃફલજાતીય) મુક્તિનું રૂપ દેખાડે છે:

વિકારરહિત, બાધારહિત એવા જ્ઞાનસારને પામતા અને જેની પર (બાહ્ય) વસ્તુની આશા નિવૃત્ત થઈ છે તેવા મહાત્માઓને આ જ ભવમાં બંધની નિવૃત્તિરૂપ મોક્ષ છે.ક

### चित्तमार्द्रीकृतं ज्ञानसारसारस्वतोर्मिभिः । नाप्नोति तीव्रमोहाग्निष्रोषशोषकदर्थनाम् ।। ७ ।।

बा०- चित्त क० मन । आर्द्रीकृतं क० आर्द्र करिउं, केणें ? ज्ञाननुं जे । सार ते रूप जे । सारस्वतोर्मिभिः क० सरस्वतीना कल्लोल तेणें करीं । नाप्नोति क० न पामइं । तीव्र क० आकरों जे । मोहाग्नि क० मोहरूप जे अग्नि के० वे(व)हिं तेहनो । फ्लोषशोष क० बालवानों शोष तेहनी । कदर्थना क० पीडा ते प्रति न पामइं । ७

१. 1, 4, 5, 7, 11 ज्ञानसारमुपेयिषां । २. 2 बाधारिहतः 3 अबाधारिहतः । ३. 1, 4, 5, 7, 11 निवित्तीः 2, 6 निवर्तीः 8, 9 निवृत्तिः 3 निवृत्ती । ४. 2, 4, 5, 8, 9, 11 मोटा । ५. 1, 4, 5, 6, 7, 8 तेहोनईः 3 तेहोइंनईः 2 तेहनईः 9 तेहोने । ६. 1, 4, 5, 6, 7, 11 प्लोषशोषकदर्थनाम्ः 8 श्लेषशोककदर्थनाम् । ७. 1 कल्लोल्ड करीः 2, 6 कल्लोल् तेणइं करी । ८. 1 आकरो मोहरूप अग्निनोः 6 आकरो मोहरूप विद्वाः 2 आकरो मोहरूप श्लेष क. आश्लेषः 4, 5, 7 'विद्वाः शिष्ट नथी. । ९. 1 प्लोष कहतां दाहनुं शोषवुं 2 श्लेष क. आश्लेष। शोष क. शोषाववुंः 4, 5, 7 प्लोषशोष क. दाहनुं शोषवुं । १०. 1, 5, 7 पीडा प्रतिं न पामइः 2 पीडा तेहनइः 6 पीडा ते प्रतिं

**અર્થ :** જ્ઞાનના સારરૂપ સરસ્વતીના કલ્લોલોએ કરી આર્દ્ર કરાયેલ મન આકરા મોહરૂપ અગ્નિથી થતા દાહના શોષની પીડાને પામતું નથી. ૭

### अचिंत्या कापि साधूनां ज्ञानसारगरिष्ठता । गतिर्ययोर्ध्वमेव स्यादधःपातः कदापि न ।। ८ ।।

बा०- अचिंत्या क० न चिंतवी शकीइं एहवी । कापि क० कोइक । साधूनां क० साधुनी। ज्ञानसागर(सार)गरिष्ठता क० ज्ञानसारनी गुरुआई । गति क० गति । यया क० जेणीइं गुरुताइं । उर्ध्वमेव क० उंची ज । स्यात् क० होइं । अधःपात क० हेठुं पडवुं । कदापि न क० कहीइं न होइं।

अकरणनियमथी बीजी गुरुताईइं ऊर्धगित न होइं, अधोगित होइं, ते माटइं ज्ञानगुरुता अचित्य कही । ८

અર્થ: સાધુની જ્ઞાનસારજન્ય ગુરુતા (ગૌરવ, મહત્ત્વ) કંઈક ન ચિંતવી શકીએ એવી છે –એવી ગુરુતા કે જેનાથી ઊંચી જ ગતિ હોય, હેઠા પડવું ક્યારેય ન હોય.

અકરણ નિયમથી, બીજી ગુરુતાથી ઊર્ધ્વગતિ ન હોય, અધોગતિ હોય. તે માટે જ્ઞાનગુરુતા 'અચિંત્ય' કહી. ૮

### क्लेशक्षयो हि मंडूकचूर्णतुल्यः क्रियाकृतः । दग्धतञ्जूर्णसदृशो ज्ञानसारकृतः पुनः ।। ९ ।।

बा०- क्लेशक्षयः क० क्लेशनो नाश । हि निश्चितं । मंडूकचूर्णतुल्यः क० डेडकाना चूर्ण सिरखो, जिम मंडूकचूर्ण मेघवृष्टिं फिरी मंडूक निपाइं तिम क्रियाथी क्लेश नाठो ते कारणयोगनइं फिरी पइंदा थाइं । क्रियाकृतः क्रियानो कर्यो । दग्ध क० बाल्युं जे । तञ्चूर्ण क० मंडूकचूर्ण तेणइं। सदश क० सिरखो । ज्ञानसारकृतः क० ज्ञानसारइं शुद्ध क्षयोपशम भावइं कर्यो । पुनः क० वली।

जिम दग्धमंडूकचूर्ण वृष्टि<sup>१</sup> शितं फरी मंडूक न करइं, तिम ज्ञानद<sup>१</sup>धै कर्म फरी न पालवइं ए भाव:। ९

१. 1, 2, 4, 5, 6, 7, 8, 9, 11 कापि; 3, 10 कापि। २. 1 स्यादध:पितः। ३. 1, 2, 8, 9, 11 न चिंतवी सकीइं एहवा; 6 चितंवी सकीइं नहीं एहवी; 4, 5, 7 न चिंतवा सकीइ एहवा। ४. 1, 2, 4, 5, 7 'गुरुताइं' शબ्ध नथी । ५. 2 हेठउं पडवउं । ६. 1, 2, 4, 5, 7 'बीजी गुरुताइ उर्द्वगित ज हो ते माटइं'। ७. 8 मां आ सीटी 'ज्ञानसारगरिष्ठता' पासे छे; 9 मां आ सीटी 'क्वापि' पासे छे. 11 मां आ सीटी नवमा श्लोड पासे छे अने छेस्ते 'ज्ञानगुरुता अचिंत्य कही' शબ्धे नथी। ८. 1 हि निश्चय । १. 2, 6 मेघदृष्टिं । १०. 2, 4, 5, 6, 7, 11 मंडूक निपाइ; 1 मेडूंक निपाइति 3, 8 मंडूकर्मनेपाइ; 9 मंडूकने तपाइ; 10 मंडूकने निपाइ; । ११. 1, 9 नाठा । १२. 2, 4, 5, 7, 9 दृष्टि । १३. 2 दृष्ध

અર્થ: ક્રિયાથી કરેલો (ક્રિયાનો કર્યો) ક્લેશનો નાશ નિશ્ચિત રીતે દેડકાનાં ચૂર્ણ સરખો છે. જેમ દેડકાનું ચૂર્ણ મેઘની વૃષ્ટિ થતા ફરીથી દેડકાને પેદા કરે તેમ ક્રિયાથી નાસેલો (દૂર ખસેલો) ક્લેશ કારણયોગે ફરી પેદા થાય, પણ જ્ઞાનસારથી એટલે શુદ્ધ ક્ષયોપશમ ભાવથી કરેલો (ક્લેશનો નાશ) બાળેલા દેડકાના ચૂર્ણ જેવો છે.

જેમ બાળેલું દેડકાનું ચૂર્શ સેંકડો વરસાદ પડે તો પણ ફરીથી દેડકા પેદા ન કરે, તેમ જ્ઞાનદગ્ધ કર્મ ફરીથી ન પોષાય (ન ભોગવવા પડે) એ ભાવ. ૯

### ज्ञानपूतां परेऽप्याहुः क्रियां हेमघटोपमाम् । युक्तं तदिप तद्भावं न यद्भग्नापि सोज्झित ।। १० ।।

बा०- ज्ञानपूतां क० ज्ञानइं करी पंवित्र एहवी । परेऽपि क० सौगतादि पणि । आहुः क० कहइं छइं । क्रियां क० क्रिया प्रति । हेमघटोपमां क० सौवर्ण घट सिरखी । युक्तं क० घटमान । तदिप क० ते परवचन पणि । तद्धावं क० ते क्रियाना भाव प्रति । न क० नहीं । यत् क० जे । भग्नापि क० पतित पणि । सोज्झति क० ते क्रिया छांडइं छइं ।

जे माटिं 'बंधेण न वोलइ कयावि' इति वचनात्। संज्ञाक्रियाथी बंध टल्यो ते फिरी न होईं । १०

અર્થ: સૌગત (બુદ્ધ) આદિ પણ જ્ઞાને કરીને પવિત્ર એવી ક્રિયાને સુવર્ણના ઘટ જેવી કહે છે, તે પરવચન પણ યુક્ત છે, કારણ કે તે પતિત થાય (ભગ્ન થાય) તો પણ ક્રિયાના ભાવને છોડતી નથી. સુવર્ણઘટ ભાંગે તો પણ સુવર્ણ ન જાય એવી જ્ઞાનપૂર્વકની ક્રિયા જાણવી.

'बंधेण न वोलइ कयावि' એટલે કે "બંધ વડે અંતઃ કોટાકોટી સાગરોપમને ઓળંગી જતો નથી" એ વચનથી સંજ્ઞાક્રિયાથી બંધ ટળ્યો તે ફરી ન હોય ૧૦

## क्रियाशून्यं च यद्ज्ञानं ज्ञानशून्या च यत् क्रियां । अनयोरंतरं ज्ञेयं भानुखद्योतयोरिव ।। ११ ।।

**१.** 2 एहवा; 8 केहवी; 9 कहेवी; 11 एहवो । **२.** 1, 6 सौगतादिक । **३.** 1 घडा सिरखी; 2 घट शरीखा; 4, 5, 7 घटि सिरिखा; 11 घट सिरिखी; 6 भां घट सिरिखी पछी आ प्रभाशे वाड्य छे : "सुवर्ण घट भंगइ पणि सुवर्ण न जाइं एहवी ज्ञानपूर्व क्रिया जाणवी"। **४.** 4, 5, 7, 9 घटमां । **५.** 1, 4, 5, 7 'तद्भावं क. ते क्रियाना भाव प्रति' शબ्धे नथी. । **६.** 1 सोज्झित क. जिम दग्ध मडूं०; 2, 8 सोज्झित क. ते क्रिया छांडे छे। **७.** 1, 4, 5, 6, 7 मां 'जे माटिं बंधेण... न होइ।' ओ वाड्य नथी. । **८.** 1, 4, 5, 6, 7, 11 यत् क्रिया; 3 या क्रिया; 8 या क्रीया

बा०- क्रियाशून्यं क० क्रियारिहत। च पुनः । यद्ज्ञानं क० जे ज्ञान। ज्ञानशून्या क० ज्ञानरिहत । च पुनः । यत् क्रिया क० जे क्रिया । अनयोः क० ए बेनुं । अंतरं क० आंतरं। ज्ञेयं क० जाणवुं । भानुखद्योतयोरिव क० सूर्य अनइ खजूआनी परिं ।

सूर्यनी परिं क्रियाशून्य ज्ञान महाप्रकाश, खजूआनी परिं ज्ञानशून्य क्रिया अल्पप्रकाश। ११

અર્થ: ક્રિયારહિત જે જ્ઞાન અને જ્ઞાનરહિત જે ક્રિયા એ બંનેનું અંતર સૂર્ય અને ખજુઆની જેમ જાણવું. સૂર્યની જેમ ક્રિયાશૂન્ય જ્ઞાન મહાપ્રકાશવાળું છે અને ખજૂઆની જેમ જ્ઞાનશૂન્ય ક્રિયા અલ્પપ્રકાશયુક્ત છે. ૧૧

### चारित्रं विरितः पूर्णा ज्ञानस्योत्कर्ष एव हि । ज्ञानाद्वैतनये दृष्टिर्देयां तद्योगसिद्धये ।। १२ ।।

बा०- चारित्रं क० चारित्र । विरितः पूर्णां क० पूर्णं विरिति ते । ज्ञानस्य क० ज्ञाननो जे । उत्कर्ष एव क० अतिशय ज । हि निश्चितं । ज्ञानाद्वैतनये क० केवल ज्ञाननयहं । दृष्टिः क० नजिरं । देया क० देवी । तत् क० ते कारणथी । योगसिद्धये क० योगनी सिद्धिनहं कार्जि।१२

અર્થ: પૂર્ણ વિરતિરૂપ ચારિત્ર નિશ્ચિત રીતે જ્ઞાનનો ઉત્કર્ષ (અતિશય) જ છે, તે કારણથી યોગની સિદ્ધિના કાજે કેવળ જ્ઞાનનયમાં જ દેષ્ટિ દેવી. ૧૨

> सिद्धि सिद्धपुरे पुरंदरपुरस्पर्धावहे लब्धवाम्-श्चिद्दीपोऽयमुदारसारमहसा दीपोत्सवे पर्वणि । एतद्भावनभावपावनमन<sup>१</sup>श्चंचञ्चमत्कारिणाम्<sup>१९</sup>। तैस्तैर्दीपशतैः सुनिश्चयमतैर्नित्योऽस्तु दीपोत्सवः । १९३।।

बा०- सिद्धिं क० सिद्धि<sup>१३</sup> प्रति । सिद्धपुरे क० सिद्धपुर नगरई<sup>१३</sup>। सिद्धपुर केहवुं छइं? पुरंदरपुरस्पर्धावहे क० इंद्रना नगरस्युं स्पर्धा मांडइं एहवुं तिहां । लब्धवान् क० पामतो हुओ। चिद्दीपोऽयं क० ए ग्रंथरूप ज्ञाननो दीवो । उदारसारमहसा क० स्फार मनोहर तेजइं उपलक्षित।

**१.** 2 च पुनः; 3 मां नथी | **२.** 1, 2 सूर्य परिं। **३.** 4, 5, 7, 11 दृष्टिदेया । **४** 1, 2, 4, 5, 6, 7, 11 पूरी । **५.** 1, 2, 4, 5, 6, 7 ज्ञाननो ज । **६.** 1 निश्चय । **७.** 11 केवलज्ञाननें । **८.** 4, 5, 8, 9, 11 देवा । **१.** 1 योगसिद्धिनइं । **१०.** 4, 5, 7 'मन' शબ्ध नथी. | **११.** 4, 5, 6, 7, 11...... ज्ञमत्कारिणं । **१२.** 1, 2, 4, 5, 7, 8, 11 सिद्ध । **१३.** 2 सिद्धनगरइं

दीपोत्सवे पर्विण क० दीवाली दिन पर्वनइं विषइं। एतद्भावन क० ए ग्रंथनी जे चर्वणा तेहना। भाव जे रहस्य तेणइं । पावन क० पिवत्र जे । मन क० चित्त तिहां । चंचत् क० चमत्कार ते वंतनइं । तै: तै: क० तेणे तेणे । दीपशतै: क० दीवानइं सइंगमे। सुनिश्चयमतै: क० भला निश्चयनयनें मते । नित्योऽस्तु क० नित्य थाउं । दीपोत्सव: क० भावदीवाली महोत्सव । १३

અર્થ: વિકસિત (સ્ફાર) મનોહર તેજયુક્ત આ ગ્રંથરૂપ જ્ઞાનનો દીવો ઇંદ્રના નગરની સ્પર્ધા માંડી હોય તેવા સિદ્ધપુર નગરમાં દિવાળીના પર્વના દિવસે પૂર્ણ થયો (સિદ્ધિ પામ્યો). એ ગ્રંથની ચર્વણા એટલે કે ભાવનાના રહસ્યથી પવિત્ર થયેલા ચિત્ત (મન)માં થતા તે તે ભલા નિશ્ચયનયરૂપ સેંકડો દીવાઓ સાથે ચમત્કારવંત જીવોને નિત્ય ભાવદિવાળીનો મહોત્સવ થાવ. ૧૩

केषांचिद्विषयज्वरातुरमहो चित्तं परेषां विषा-वेगोदर्ककुतर्कमूर्च्छितमथान्येषां कुवैराग्यतः । लग्नालर्कमबोधकूपपतितं चास्ते परेषामपि,

स्तोकानां तु विकारभाररहितं तद्ज्ञानसाराश्रितम् ।। १४ ।।

बा०- केषांचित् क० केतलाएकनुं । विषयज्वरातुरं क० विषयरूप तावइं आतुर छइं । अहो आश्चर्ये । चित्तं क० मन<sup>र</sup> । परेषां क० परनुं । विषावेग क० विषनी त्वरा ते सरखो। उदर्क क० तत्काल फल छइं जेहनुं एहवो जे । कुतर्क क० कुविचार तेणइं करी । मूर्छितं क० मूर्छिउं चितनइं । अथ अनंतर । अन्येषां क० अन्यनुं । कुवैराग्यतः क० दुःखगर्भ-मोहगर्भ वैराग्यथी । लग्नालकं क० लागो छइं हडकायो कुतरो जेहनइं एहवुं, कालांतरइ जेहनो माठो विपाक थाइं । अबोधकूपपिततं क० अज्ञानरूप कुआमांहिं पिडउं । च पुनः। आस्ते छइ । परेषामिप क० परनुं पणि । स्तोकानां तु क० थोडानुं तो। विकारभाररिहतं क० विकारनइं भारइं रिहत। तत् क० ते चित्त छइं । ज्ञानसाराश्चितम् क० ज्ञानसार प्रतिं आश्चितं। १४

અર્થ: અહો ! કેટલાકનું મન વિષયરૂપ તાવથી આતુર (પીડિત) છે; બીજાનું (મન) વિષના આવેગ (ત્વરા) સરખું અને જેનું તત્કાળ ફળ છે એવા કુતર્ક (કુવિચાર) વડે મૂર્છિત થયેલું છે; વળી અન્યનું (મન) કુવૈરાગ્ય એટલે દુઃખગર્ભિત તથા મોહ-

१. 1 चमत्कारवंतनइ; 2 चमत्कारनइं विषइं। २. 8 चित्तं क. चीत्त । ३. 1 एहवइं कुतर्कइ मूच्छित छइं। ४. 2 चित्त छं; 4, 5, 7 चित्त छइ; 1 'चित्त' शબ्ध नथी । ५. 9 जेहनो मोटो विपाक थाइं; 1 तेहनइ माठो ('विपाक थाइं' शબ्धे नथी) । ६. 1, 4, 5 आश्रित प्रतिं; 6 प्रति आश्रयुं

ગર્ભિત વૈરાગ્યને લીધે, જેને હડકાયો કૂતરો કરડ્યો છે એવું એટલે કે કાળાંતરે જેનો માઠો વિપાક થાય એવું છે, બીજાઓનું (મન) પણ અજ્ઞાનરૂપ કૂવામાં પડેલું છે, પરંતુ વિકારના ભારથી રહિત એવું થોડાકનું મન જ્ઞાનસારને આશ્રયે રહેલું છે. ૧૪

> जातोद्रेकविवेकतोरणततौ धावल्यमातन्वते हद्गेहेसमयोचितः प्रसरित स्फीतश्च गीतध्विनः। पूर्णानंदघनस्य किं सहजया तद्भाग्यभंग्याऽभव-न्नैतद्ग्रंथिमषात् करग्रहमहश्चित्रं चरित्रश्चियः ।। १५ ।।

बा०- जातः क० थइ छइं । उद्रेकिववेक क० आधिक्यइं विवेक ते रूप । तोरणततौ क० तोरणमाला जिहां । धावल्यं क० धवलपणुं । आतन्वते क० करइं छइं । हृद्गेहे क० हृदयरूपीआ घरमां तथा । समयोचितः क० अवसरोचित । प्रसरित क० प्रसरइं छइ । स्फीतः क० वधतो। च क० पुनः । गीतध्विनः क० गीत शब्द हृद्यपद्यपरावर्तनारूप। पूर्ण क० संपूर्ण जे । आनंद-प्रमोद तेणइं । घन क० व्याप्त जे सम्यग्दर्शन शुद्धात्मा तेहनइं । किं क० स्युं । सहजया क० स्वभाविसद्धइं । तत् क० ते कारणथी । भाग्यभंग्या क० भाग्यरचनाइं । अभवत् क० हुउं । न क० नहीं । एतद्ग्रंथिमषात् क० ए ग्रंथना मिशथी । करग्रहमहः क० पाणिग्रहण-महोत्सव। चित्रं क० विचित्र प्रकारें । चरित्रिश्रियः क० चारित्रत्र्क्ष्मीनो । १५

અર્થ: જ્યાં અધિકપણે વિવેકરૂપ તોરણની માળા રચાઈ છે, જ્યાં ધવલપણું વિસ્તારતા હૃદયરૂપી ઘરમાં અવસરોચિત વિસ્તૃત ગીતનો ધ્વનિ પ્રસરે છે ત્યાં સંપૂર્ણ આનંદપ્રમોદથી વ્યાપ્ત સમ્યગ્દર્શન શુદ્ધાત્માના (પૂર્ણાનંદઘનના) સ્વભાવસિદ્ધ ભાગ્યની રચનાથી, આ ગ્રંથની (રચનાના) નિમિત્તથી ચારિત્રરૂપ લક્ષ્મીની સાથે આશ્ચર્યકારી રીતે (અવનવો) પાણિગ્રહણનો મહોત્સવ નથી થયો શું ? (અર્થાત્ થયો છે.) ૧૫.

**१.** 1, 4, 5, 7, 9 .... ततो;। **२.** 3 માં "स्फीतश्च गीतध्विनः पूर्णानंदघन" એટલા શબ્દો શ્લો. ૧૪ માં વચ્ચે લખાઈ ગયા છે અને તે અહીં નથી, તેનો ટબો પણ નથી. 8 અને 9 માં પણ શ્લોકમાં આ શબ્દો કે પછી તેનો ટબો નથી.। **३.** 4, 5, 7 करग्रहमहिश्चत्रंश्चरित्रश्रयः; 8 करग्रहिश्चत्तश्चरित्रिश्रयः। **४.** 6 घरमांहि; 9 'घरमां' શબ્દ નથી.। **५.** 3, 8, 9 માં આ શબ્દો કે તેનો ટબો નથી.10 માં શ્લોક છે પણ ટબો નથી. બાકીની પ્રતોમાં ટબો છે તે ઉપર લીધો છે.

भावस्तोमपवित्रगोमयरसैः सर्वत्रः लिप्तैव भूः<sup>1</sup> संसिक्ता समतोदकैरथ पथि न्यस्ता विवेकस्रजः । अध्यात्मामृतपूर्णकामकलशश्चकेऽत्र शास्त्रे पुरः पूर्णानंदघने पुरं प्रविशति स्वीयं कृतं मंगलम् ।। १६ ।।

इति श्री ज्ञानसार ग्रंथः संपूर्णः ।। श्रीः ।।

बा०- भावस्तोम क० भावसमूह ते रूप जे । पिवत्र गोमयरसै: क० कामधेनु छगण रसँ तेणें करी [सर्वत्र:] । लिसैव क० लींपी ज । भू: क० भूं । संसिक्ता क० सिंची । समतोदकै: क० समता जलइं। अथ अनंतर। पिथ क० मार्गईं। न्यस्ता क० थापी । विवेकस्त्रजः क० विवेकरूप फूलमाला । अध्यात्मरूप । अमृत पूर्ण जे । कामकलश क० कामकुंभ ते। चक्रे क० किरउं । अत्र शास्त्रे क० ए शास्त्रमांहिं। पुर: क० आगिल । पूर्णानंदधने क० सिञ्चदानंदपूर्ण ब्रह्मस्वरूप शुद्धात्माइं बत्रीस अधिकारे सर्व जीवईं, अप्रमाद पुरं प्रविशति क० अप्रमादनगरइं पइंसतइं। स्वीयं मंगलं कृतं क० पोतानुं ज मंगलीक कीधुं । १६

અર્થ: ભાવસમૂહરૂપ પવિત્ર કામધેનુ(ગાય)ના છાણના રસથી ભૂમિ લીંપી જ છે, વળી સમતારૂપ પાણીથી સર્વત્ર ભૂમિ સીંચી છે, માર્ગમાં વિવેકરૂપ ફૂલની માળા સ્થાપેલી છે, અધ્યાત્મરૂપ અમૃતથી પૂર્ણ કામકુંભ આગળ કર્યો છે એવા આ શાસ્ત્રમાં સચ્ચિદાનંદપૂર્ણ બ્રહ્મસ્વરૂપ શુદ્ધ આત્મા બત્રીસ અધિકાર વડે અપ્રમાદનગરમાં પ્રવેશે છે ત્યારે આ શાસ્ત્રમાં પોતાનો જ મંગલવિધિ કરાયો છે. ૧૬

गच्छे श्रीविजयादिदेवससुगुरोः स्वच्छे गुणानां गणैः प्रौढिं प्रौढिमधाम्नि जीतिवजयप्राज्ञाः परामैयरुः । तत्सातीर्थ्यभृतां नयादिविजयप्राज्ञोत्तमानां शिशोः श्रीमन्न्यायविशारदस्य कृतिनामेषाकृतिः प्रीतये ।। १ ।।

**१.** 4, 5, 6, 7 रसै: सिक्तैव भू:; 8 रसै: लिप्तै सर्वतः व भू:; 9 रसै: लिप्तैव भुं सर्वतः। २. 1 श्री यशोविजयकृत ज्ञानसारनामग्रंथः। ३. 1 श्रीरस्तु सदा; 4 समाप्तं। शुभं भवतु । कल्याणमस्तु । चीरं भूयात्। ४. 1 छाणरसें; 2 छगणरस सव(र्व)तः क. सघलइ । ५. 2, 9, 10 लिप्तैव; 3 सिक्तैव । ६. अहीं 3, 8, 9 भां 'लिप्तैवेति पाठः" शબ्दो छे. બाडीनी प्रतोभां नथी. । ७. 1, 2 अथ अनंतरं; 3 अथानंतरं। ८. 1, 4, 5, 7 मार्गनइ विषइ । ९. 1, 4, 5, 7 सर्व अपि जाति । १०. 8, 9 पेसतें; । १९. 1 इति संपूर्णो ग्रंथः। 2 इति श्रीरस्तुः कल्याणमस्तु। 6 उ. श्री त्म(य)शोविजयगणिभिः कृत ज्ञानसार नामा ग्रंथः

અર્થ: સદ્ગુરુ શ્રી વિજયદેવસૂરિના, ગુણોના સમૂહથી પવિત્ર અને પ્રૌઢતાના ધામ એવા, ગચ્છમાં જિતવિજય નામે પંડિત અત્યંત પ્રૌઢતા પામ્યા. તેમના ગુરુભાઈ નયવિજય પંડિતના શિષ્ય શ્રીમદ્ ન્યાયવિશારદ(ઉપાધ્યાય યશોવિજય)ની આ કૃતિ મહાભાગ્યવંત પુરુષોની પ્રીતિને માટે થાઓ.

बालालालापानवद् बालबोधो, नायं किंतु न्यायमालासुधौघः । आस्वाद्येनं दुरितशमनं मोहहालाहलाय(लस्य) ज्वालाशांतेर्धीविशाला भवंतु ।। २ ।।

અર્થ: બાલિકાની લાળ ચાટવાની ક્રિયા જેવો [નીરસ] આ બાલાવબોધ નથી, પરંતુ ન્યાયમાલારૂપ અમૃતનો પ્રવાહ છે. [જિજ્ઞાસુઓ] દુરિત શમાવનાર એવા તેને ચાખીને મોહરૂપ હલાહલ ઝેરની જ્વાલા શાંત થવાથી વિશાલ બુદ્ધિવાળા થાઓ. ર

आतन्वाना भारती भारती न स्तुल्यावेशा संस्कृते प्राकृते वा । शुक्तिःसूक्तिर्युक्तिमुक्ताफलानां भाषाभेदो नैव खेदोन्मुखः स्यात् ।। ३ ।।

અર્થ: भा-रती અર્થાત્ પ્રતિભા અને પ્રીતિ ઉત્પન્ન કરનારી, સંસ્કૃત અને પ્રાકૃતમાં સમાન આગ્રહવાળી, યુક્તિરૂપ મુક્તફળોની જન્મભૂમિ એવી છીપરૂપ અને સુંદર ઉક્તિવાળી અમારી વાણી છે. ભાષાનો ભેદ ખેદજનક થતો નથી જ. ૩

# सूरजीतनयशांतिदासहन्मोदकारणविनोदतः कृतः

आत्मबोधधृतविश्रमः श्रमः श्रीयशोविजयवाचकैरयम् ।। ४।।

અર્થ : શ્રી યશોવિજય ઉપાધ્યાયે સૂરજીતના પુત્ર શાંતિદાસના હૃદયમાં પ્રમોદ થવાના કારણરૂપ વિનોદઅર્થે આત્મજ્ઞાનથી વિશ્રાંતિ આપનાર આ શ્રમ કર્યો છે. ૪

## प्रत-३

# इति श्री ज्ञानसारग्रंथटबार्थः संपूर्णः

**१.** 1, 2, 4, 5, 7, 11 नायं; 3 न्यायं । **२.** 1, 2, 4, 5, 7 માં અહીં 'दुरितशमनं' શબ્દો નથી; 3 માં છે.

ज्ञानसार

लिपिकृतश्च संवत् १७६८ वर्षे चैत्र शुदि १५ गुरौ सकल २ पंडितसभाभामिनीभालस्थल-तिलकायमान पंडित श्री यशोविजयगणि शि० पं० श्री जितविजयगणिशि० पं० श्री सौभाग्यविजय-गणिभि:। सतीर्थ्यगा रूपविजयवाचनार्थमिति मंगलं।

#### प्रत १

इति ।। संवत् १७६२ शाके १६२७ प्रवर्तमाने माघ मासि शुक्ल पक्षे त्रयोदशी तिर्थो भौमे। श्रीम पूर्णिमा पक्षे प्रधानशाखायां परमपूज्य चूडामणि श्री श्री प० श्री श्री महिमाप्रभसूरीश्वर चरणनी रजनि षेवि **मुनिभावरत्नेनेदं** पुस्तकं लिवीकृतं । शुंभ भवतु सदा ।

#### प्रत. २

लेख पाठकयो चिरंजीयात्ः ।। श्रीरस्तुः ।

श्री कल्याणमस्तु । शुभं भुयात् ।

श्री ।। **संवत १७६५** वर्षे आषाढं वदि २ दिन । स्वात्मार्थम् परार्थम् । छ । लेखकपाठकयोश्च। चिरनंदतु । ला(?)वन्नदतुः ।। यावच्चंद्रार्कमितिः ।।

श्रीश्री।

#### प्रत ४

ए संवत् १७७३ ना संवत्सरमां ए ग्रंथ लख्यो छे ।। मारगशीर सुदि ६ दाढे सुक्रवारे मोढ ब्राह्मण लखो छें। ग्रंथ ए संपूर्ण थयो छें ।। श्रीरस्तुः

संवत् १७७३ वर्षे मार्गशीर सुदि ६ भृगूंदिने लीखीतं मोढज्ञातीयः समुद्भवः श्रीरस्तु ।। प्रत ५

संवत् १७७५ वर्षे पोस सुदि ११ दिने ए ग्रंथ लख्यो छे । सौम्यवारे श्रीपत्तनमध्ये चतुर्मासकानि अकरून् श्री गोडी पार्श्वनाथ प्रसादेन ग्रंथ ए संपूर्ण थयो छइं । इदं ग्रंथ लिखनात् चिरंजीवी दीर्धायुषां भवतुं । ए ग्रंथ तपइं यतीयें लख्यों छें । प्रथमा पोहरे ।

#### प्रत ६

सं. १८३१ ना वर्षे सकल पंडित ल**्रात्मकुशल** । श्री पालीताणा ग्रामे। प्रत ७

सं. १८७८ वर्षे आसो सुदि १० दिने पं.श्री रूपविजयगणि । पं. श्री मोहनविजयगणी तत् शिष्य पं. श्री प(पं.) राजविजयगणी तत् शिष्य पं रूपविजयगणी लि. । पाटण नगरे पोलिओ उपासरे चोमासु रह्या छें ।

#### प्रत ८

इति श्री ज्ञानसारग्रंथ टबार्थ संपूर्णः।

#### प्रत ९

संवत् १९२३ ना पोश सुदि १५ने वार गुरू । श्री राजनगर मध्येः। ल । श्री विजयवृद्ध शाका आणंद सुरि गच्छे । पं. मोहनविजयजी तत् शिष्य मु. खुसालविजय लीपीकृतं ।। श्री रस्तुः ।

श्लोक २६२५ ग्रंथा ग्रंथमानं । श्री राजनगरे शु(सु)श्रावक पून्य प्रभावक सा० तिकम (१) दास वाचनार्थे । शुभं भवतुः । कल्याणमस्तुः । श्रीरस्तुः ।

कोई अक्षरनी खोट कानो-मात्रनी होइ तो सोधन करजो आत्मा । मिच्छाडूकडम् ।

#### प्रत १०

लिपिकृतं **संवत् १९६१** वर्षे ज्येष्ठ विदि अमावास्याः विणिग् वेलजी भारमलः **कच्छ कोडाय** ग्रामे धर्मशालायां वीर संवत् २४३१ संपूर्ण लिखितं ।। वैराग्यमेवाभयं कहतां वैराग्यवान् सत् पुरुषने कसाथी भय नथी नथी नथी नथी ।

प्रत ११

।। श्री ।।



# પરિશિષ્ટ – ૧ "કેટલુંક વિશેષ"

(નોંધ : "જ્ઞાનસાર"ના અમુક શ્લોકોના અર્થને સમજવા માટે પ.પૂ.આ.શ્રી વિજય પ્રદ્યુમ્નસૂરિજી મ.સા. સાથે જે ચર્ચા થઈ તેના પરિપાક રૂપે જે ટાંચણ કરેલ તે અહીં "કેટલુંક વિશેષ"એ રીતે પરિશિષ્ટમાં આપવામાં આવેલ છે.)

## श्लोक १/५ (पूर्यन्ते येन कृपणा... मनीषिणाम् ।)

ચાલુ શબ્દો ઉપાધ્યાયજીએ જે રીતે વાપર્યા છે તે રીતે સમજવા જોઈએ, તો જ તેમની વાત પકડાય. 'કૃપણ' એટલે સામાન્ય અર્થમાં 'કંજૂસ' સમજીએ. અહીંયા 'કૃપણ' એટલે "હીનસત્વ લોભી પુરુષ" એવો અર્થ કર્યો છે. બીજી રીતે તેનો અર્થ 'સંસારના રસીયા જીવો' એમ કરી શકાય. સંસારી વ્યક્તિ જેનાથી ધરાય છે તે બધી સામગ્રી ભેગી કરવી તે ઉપાદાન. 'ઉપાદાન' શબ્દ અહીં 'ઉપાદાન કારણ'ના (દા.ત. માટી ઘડાનું ઉપાદાન કારણ છે તેવા) અર્થમાં નથી. જે ઉપાદાન એટલે સામગ્રી કે પદાર્થો ભેગા કરવાથી સંસારી વ્યક્તિ (કૃપણ) ધરાય છે તે વસ્તુઓ (ઉપાદાન) તરફથી મોં પાછું વાળી લેવું તે પૂર્ણતા.

ફરીથી આ જ વાત 'પુદ્દગતાંશે कल्पित' માં કરી છે. શુદ્ધ જ્ઞાનાદિ પર્યાયની પૂર્ણતા વધ-ઘટ વગરની છે. પુદ્દગલના અંશમાં જે ઉણપ છે તે ત્યાં નથી. 'કલ્પિત' શબ્દથી સાપેક્ષતા સૂચવાય છે. મને જેમાં પૂર્ણતા લાગે તેમાં બીજાને ન પણ લાગે, આવું પુદ્દગલની બાબતમાં થાય. પુદ્દગલરૂપ અંશમાંથી નિપજતી ઓછાઈ (અપૂર્ણતા) અને સાપેક્ષતા શુદ્ધ જ્ઞાનાદિ પર્યાયની પૂર્ણતામાં જણાતી નથી.

સંસારી વ્યક્તિ બહિર્મુખ છે અને અંતર્મુખ વ્યક્તિ જ પૂર્શતાની નજીક છે અને તેને જ તેઓ 'મનીષી' જણાવે છે. પૂર્શતાનો જે આનંદ છે તેની જે સુધા (અમૃત) છે તેનાથી મનીષીની દૃષ્ટિ અંજાયેલ છે, લેપાયેલ છે. ત્યાં ચૈતન્યપૂર્શતા છે, અરુણોદય જેવી તેજસ્વિતા છે.

# श्लोक ६/२ (अनिच्छन् कर्म वैषम्यं.... मोक्षे गमी शमी ।)

પૂ. ઉપાધ્યાયજી મહારાજની વિશિષ્ટ શૈલીનો ખ્યાલ આવે છે. યોગી શુદ્ધ દ્રવ્યાસ્તિક

પરિશિષ્ટ – ૧

નયની દિષ્ટિથી સર્વ આત્માને અભિન્નપણે જુએ છે અને ત્યાં કર્મકૃત વર્ણાશ્રમના ભેદને ધ્યાનમાં રાખતા નથી. 'શ્રીમદ્ ભગવદ્ ગીતા'માં પણ આ વાત જણાવી છે કે પંડિતો બ્રાહ્મણ, ગાય, હાથી વગેરેમાં સમદર્શી હોય છે. આ વાત જણાવી ટબામાં જણાવે છે કે અહીં "એટલો વિશેષ છે કે ત્યાં 'ભગવદ્ગીતા'માં એકાંતે અભેદ કહે છે, અહીં નયના ભેદે અભેદ કહે છે." મતલબ કે 'ગીતા'માં આત્માના અભેદની વાત છે, જ્યારે અહીં કર્મકૃત રીતે ભેદ અને શુદ્ધ દ્રવ્યાસ્તિકનયની રીતે અભેદની વાત છે. આમ જૈનદર્શન નયવાદથી વિચારીને જે અનેકાંતદૃષ્ટિએ પોતાની વાત રજૂ કરે છે એ તેની વિશેષતા છે.

તે પછી ટબાના શબ્દો છે 'નयवासना तेह ज मार्गानुसारिणी છે' તેનો અર્થ પકડવા માટે તે શબ્દોના અર્થ અને ભાવને સમજવા પડે. 'વાસના'નો સામાન્ય અર્થ 'કામના' છે. અહીં 'વાસના' શબ્દનો અર્થ 'વિચારણા' કે 'ભાવના' એવો છે. 'માર્ગાનુસારિણી'નો અર્થ ભગવંતની મોક્ષમાર્ગની પ્રરૂપણાને અનુસરતો જે માર્ગ છે તેને અનુસરનારી વિચારણા છે. આમ આ વાક્યનો અર્થ થશે, "નયની વિચારણાથી કરેલો અર્થ માર્ગાનુસારી એટલે કે ભગવંતના માર્ગને અનુસરનારો છે."

'યોગવાસિષ્ઠ'માં જણાવ્યું છે -

"शुभाशुभाभ्याम् मार्गाभ्याम् वहन्ती वासनासरित् । पौरुषेण प्रयत्नेन योजनीया शुभे पथि ।"

અર્થાત્ "વાસના-ભાવના-વિચારણા રૂપી નદી ચિત્તમાં બે રીતે વહે છે. ૧. શુભ માર્ગમાં અને ૨. અશુભ માર્ગમાં. પ્રયત્ન કરીને પણ શુભ વિચારણામાં મનને જોડવું."

'યોગવાસિષ્ઠ'માં 'वासनासरित्' શબ્દ વાપરીને 'વાસના એટલે ભાવના કે વિચારણા રૂપી નદી' એવો અર્થ કર્યો છે.

#### श्लोक ८/६ (ज्ञानाचारादयोऽपीष्टाः.... न वा क्रिया ।)

આ શ્લોકમાં પરમાત્માની કૃપા-પ્રસાદના સ્વીકારની વાત છે. આનંદઘનજી ચોથા અભિનંદનસ્વામીના સ્તવનની છેલ્લી કડીમાં જણાવે છે, "દર્શન દુર્લભ સુલભ કૃપા થકી."

અહીં પાંચે આચાર શું શું પ્રાપ્ત કરવા માટે આચરવા તે દર્શાવ્યું છે અને તે પ્રાપ્ત થાય ત્યાં સુધી પ્રસાદ-કૃપાની વાત છે. (૧) કેવલજ્ઞાન માટે જ્ઞાનાચાર, (૨)

ક્ષાયિક સમ્યક્ત્વરૂપ શુદ્ધ પદ માટે દર્શનાચાર, (૩) ચારિત્ર માટે ચારિત્રાચાર, (૪) શુક્લધ્યાન માટે તપાચાર અને (૫) સર્વ આચારની શુદ્ધિ માટે વીર્યાચારની સેવા કરવી.

તપાચારની આચારતા શબ્દ તેમની વિશેષતા છે. "તપના આચારને પાળવો." તે ક્યાં સુધી ? ચરમ (અંતિમ) શુક્લધ્યાન થાય ત્યાં સુધી. તપ શુક્લધ્યાનની પ્રાપ્તિ માટે કરવું જોઈએ તે સંકલ્પ અગત્યનો છે. દરેક આચારથી જે પ્રાપ્ત કરવાનું છે તે મેળવવાના સંકલ્પપૂર્વક કોઈપણ ક્રિયા કરવી જોઈએ. સંકલ્પ વગર કોઈપણ ક્રિયા કરીએ તો તે ફળે નહીં.

અને અંતે તો આ જ્ઞાનાચાર વગેરે પાંચેય આચારો પોતપોતાના પદની પ્રાપ્તિ થાય ત્યાં સુધી જ ઇચ્છવાના છે. અંતે સર્વોચ્ચ અવસ્થમાં તો વિકલ્પ પણ નથી રહેતા અને ક્રિયા પણ રહેતી નથી.

## श्लोक ८/७ (योगसंन्यासतस्त्यागी.... परोक्तमुपपद्यते ।)

આ શ્લોકમાં 'સંન્યાસ' શબ્દ રૂઢ અર્થ કરતા જુદા અર્થમાં વપરાયેલ છે. સંન્યાસ એટલે સંસાર છોડવો, ત્યાગ કરવો, સંન્યાસી થવું તે રૂઢ અર્થ છે. અહીંયા સંન્યાસ એટલે રોધ કરવો (અટકાવવું) તે અર્થ છે. મન-વચન-કાયાના યોગોને સંયમિત કર્યા તે યોગ. તેને પણ છોડવાની વાત છે.

ધર્મસંન્યાસ એટલે સગુણ બ્રહ્મની અવસ્થા અને અરિહંત પદની પ્રાપ્તિ. ધર્મસંન્યાસમાં જે યોગો, જે સંયમ છે તેનો પણ ત્યાગ થાય તે યોગસંન્યાસ અને તે સિદ્ધ પદ છે, તે નિર્ગૂણ બ્રહ્મની અવસ્થા છે.

धर्मसंन्यासस(सं)न्यासइ શબ્દનો અર્થ છે ધર્મસંન્યાસના ત્યાગથી. બીજો 'સંન્યાસ' શબ્દ છે તે 'ત્યાગ'ના અર્થમાં છે. જે યોગો છે તેને પણ છોડવાની વાત છે.

તે જ રીતે ટબામાં 'योगसंन्यासतः त्यागी' શબ્દનો ટબો છે 'योग संन्यासथी संन्यासनो त्यागी', તેનો અર્થ એમ કરી શકાય કે યોગસંન્યાસ શરૂ થાય ત્યાંથી સંન્યાસનો પણ ત્યાગ કરવાનો છે.

ઉપાધ્યાયજી મહારાજની શૈલી સૂત્રાત્મક છે. તેથી તેને સમજવા માટે મથામણ કરવી પડે છે. પણ મથામણને પરિણામે તે શબ્દોની અર્થ વહનતા અને તેમની રજૂઆતના ઊંડાણનો ખ્યાલ આવે છે.

## श्लोक ११/४ (लिप्तता ज्ञानसंपात... सर्वोपयुज्यते।)

સાધક ધ્યાનમાર્ગે આગળ વધવા માટે સાધના કરે ત્યારે ક્યારેક તે ધ્યાનમાંથી યલિત થઈને વ્યવહારદશામાં આવે છે. તેની જ્ઞાન-ધ્યાનની ધારા ખંડિત થાય છે. ધારારૂઢ એટલે 'શ્રીમદ્ ભગવદ્ ગીતા'માં જેને આરુરુક્ષુ કહ્યો છે તે સાધક. તે ધ્યાન ઉપર આરોહણ કરી રહ્યો છે ત્યારે તેની ખંડિત થયેલી ધારાના પુનઃસંધાન માટે ક્રિયાનું આલંબન જરૂરી છે. પણ આ ક્રિયાથી તેને કર્મબંધ નહીં થાય, કારણ કે તે ક્રિયામાં તેની સાધકદશાને કારણે તેના રાગ-દેષ કે મોહ ભળશે નહીં.

જે ધ્યાનારૂઢ છે, ધ્યાનમાં સ્થિર થઈ ગયો છે તેના માટે તો આવશ્યકાદિ કિયાઓ જરૂરી નથી. આ શ્લોકમાં 'સંપાત', 'ધારારૂઢ', 'ધ્યાનારૂઢ' 'પ્રતિઘાત', 'વ્યુત્થાનદશા' વગેરે શબ્દો વાપર્યા છે તે યોગશાસ્ત્રના પારિભાષિક શબ્દો છે, જે ઉપાધ્યાયજી મહારાજના તે વિષયના ગહન જ્ઞાનનું ઇંગિત કરે જ છે. સંપાતમાં 'પાત' એટલે પડવું. અહીંયા સંપાત એટલે 'જ્ઞાનની ધારા તૂટે તેથી પડવું.' તેમાંથી ઊઠવું તે વ્યુત્થાન. ધારારૂઢ એટલે ધ્યાનની ધારા ઉપર આરૂઢ, એટલે કે સાધક દશા (આરુરુક્ષ). ધ્યાનારૂઢ એટલે ધ્યાન પર આરૂઢ - એટલે કે ઉચ્ચ અવસ્થાએ પહોંચેલ.

સાધકને ધ્યાનાવસ્થામાં સાંસારિક વિચાર દાખલ થાય ત્યારે તેણે અશુચિ, એકત્વ, અનિત્ય વગેરે છમાંથી યોગ્ય ભાવનાનું આલંબન લેવું જોઈએ, તો તે પાછો વ્યવહાર-દશામાંથી ઊંચો ઊઠીને ધ્યાનધારામાં આવી શકે. શુદ્ધાત્મ-ધ્યાનધારા છૂટી જાય ત્યારે, એટલે કે પડતાને રોકવા માટે ક્રિયા જરૂરી છે. આ ક્રિયામાં પૌદ્ગલિક, ધાર્મિક બધી જ ક્રિયા આવે.

જ્ઞાન શબ્દ જ્ઞાનદશા, જ્ઞાતાદુષ્ટાભાવ કે ધ્યાનનું સૂચન કરે છે. ૧૧/૧માં 'જ્ઞાનસિદ્ધ' એવો શબ્દ વાપર્યો છે. નિર્લેપજ્ઞાનમગ્ન જ્ઞાનસિદ્ધ છે. જે જ્ઞાનસિદ્ધ છે તેને જ્ઞાન સિદ્ધ થઈ ગયું છે, એટલે કે તે આત્મજ્ઞાનવાન છે. આકાશ જેમ ચિત્ર કે રંગોથી લેપાતું નથી તેમ જ્ઞાનસિદ્ધ કર્મથી લેપાતો નથી.

સંપાતમાં સમ્ ઉપસર્ગ છે. પાત એટલે પડવું. અગિયારમે ગુણઠાણેથી ચોથે ગુણઠાણે આવ્યો તે સંપાત. યોગશાસ્ત્રની પરિભાષામાં રજૂઆત છે. સાધકનું ધ્યાન ચાલુ છે. જે અનુભવગમ્ય છે તે ધ્યાનગમ્ય છે. ધ્યાનાંતરિકા એટલે બે ધ્યાન વચ્ચેનો સંબંધ. આ ગાળામાં સાધક ૧૨ ભાવનાઓનો આશ્રય લે. અનિત્ય, અશરણ વગેરેમાંથી જે જરૂરી હોય તે ભાવનાના આશ્રયથી તેને બળ મળે. ધ્યાનનો પડ્યો વધારે ન પડે તે માટે ક્રિયા કરે. સાધક આવશ્યકાદિ (સામાયિક વગેરે છ આવશ્યક) ક્રિયા કરે તો પણ તે લેપાતો નથી.

આત્મધ્યાનની ધારા માટે ઉપનિષદમાં તૈલધારા શબ્દ છે. તે સ્મૃતિનું વિશેષણ છે. શ્વાસની જેમ આ ધારા સતત રહે છે.

અન્ય અર્થો – આ શ્લોકનો અર્થ પકડવાં માટે અન્ય પૂ. ગુરુભગવંતો પાસેથી જે જવાબો પ્રાપ્ત થયા તે નીચે મુજબ છે.

# ૧. ૫.પૂ. આચાર્ય શ્રી યશોવિજયસૂરિ

ત્મિતા શ્લોકનો અર્થ આવો સંભવે છે. છજ્ઞ ગુણસ્થાનકે રહેલ કોઈ સાધકે અનાસક્તિની દિશામાં મોટી હરણફાળ ભરેલી છે. આવો 'અલિપ્ત' સાધક પણ આવશ્યકાદિ અને જ્ઞાનાચારાદિ ક્રિયાઓ કરશે. આ ક્રિયાઓ એની અલિપ્તતાની અનુભૂતિને તીવ્ર બનાવશે. લિપ્તદશાના જ્ઞાનને આવતું રોકશે. હું રાગ-દ્વેષાદિથી (કર્માદિથી) લિપ્ત છું આવો ખ્યાલ કદાચ આવી જાય તો આ ક્રિયા એ ખ્યાલને રોકી અલિપ્તદશાની અનુભૂતિને વધુ ઝંકૃત કરશે.

આવશ્યકાદિ ક્રિયાઓ એ અગાઉ રાગ-દ્વેષાદિને આવતાં રોકવા અથવા પ્રમાદથી થયેલ રાગ-દ્વેષાદિને ભૂંસવા ઉપયોજાતી હતી, તે હવે અલિપ્તદશાની અનુભૂતિની ક્ષણોમાં એ અનુભૂતિને તીવ્ર બનાવવા માટે ઉપયોજાશે.

#### ૨. ૫. પૂ. ઉપાધ્યાય શ્રી ભુવનચંદ્રવિજયજી

સંપાતા = આવી પડવું, ઓચીંતું બનવું વગેરે. પ્રતિઘાત = પ્રતિકાર, નિવારણ. લિપ્તતાજ્ઞાન = 'હું લિપ્ત છું' એવા પ્રકારનું જ્ઞાન.

જ્ઞાની પોતાના જ્ઞાનબળથી જ કર્મબંધથી અસ્પૃષ્ટ રહી શકે છે. ખાતાં-પીતાં પણ તેને નિર્જરા હોય. જો આમ હોય તો પછી એને 'ક્રિયા'ની શી જરૂર ? એવા પ્રશ્નનો અહીં બહુ જ સંગત ઉત્તર અપાયો છે. આ જવાબ ક્રિયાજડ લોકોને સમજવામાં આવે એવો નથી. જ્ઞાનીને ક્રિયાની જરૂર નથી એવું માનીને નીતિ-નિયમથી પરવારી બેસનારા કૃતક જ્ઞાનીઓને રૂચે એવો પણ નથી.

પરિશિષ્ટ – ૧

નિર્લેપ જ્ઞાનની સ્થિતિએ પહોંચનાર પણ ક્રિયાનો ઉપયોગ કરે છે. 'લિપ્ત છું' એવું જ્ઞાન ક્યારેક હૃદયમાં (સ્મૃતિનો તાર તૂટી જવાથી) સ્થાન લઈ લે ત્યારે તેના પ્રતિકાર અર્થે જ કેવળ નિર્લેપ જ્ઞાનીને પણ સર્વ પ્રકારની ક્રિયા ઉપયોગી બને છે.

લિપ્તતા આવી હોય તો તેને દૂર કરવા અને આવતી અટકાવવા — એમ બંને હેતુથી ક્રિયા ખપ લાગે છે. અહીં ક્રિયા એટલે આવશ્યકાદિ અથવા તપ-જપાદિ જ ન સમજવા. "જે કાંઈ આત્મલક્ષ્યે-જ્ઞાનોપયોગની શુદ્ધિ અર્થે કરાય તે ક્રિયા" એવો વિશાળ અર્થ લેવો ઘટે. દા. ત. જાગૃતિ મંદ પડતી લાગે તો સત્સંગમાં રહે, શ્લોક-પદ-મંત્રાદિનું સ્ટણ કરે, નિમિત્તોથી દૂર રહે, સ્વાધ્યાય, વ્રતાદિ બધું આમાં આવી જાય.

## પ.પૂ. આ. મ. શ્રીકલાપૂર્ણસૂરિજી

અર્થ - 'આત્મા નિર્લેપ છે' એવા નિર્લેપજ્ઞાનની ધારામાં મગ્ન થયેલા યોગીને આવશ્યકાદિ સર્વ ક્રિયાઓ કેવળ 'આત્મા કર્મબદ્ધ છે' એવા લિપ્તપણાના જ્ઞાનના (સંપાત) આગમનનું નિવારણ કરવા માટે ઉપયોગી છે.

વિવેચન - 'મારો આત્મા અલિપ્ત છે' એવા ભાવનાજ્ઞાનથી ભાવિત બનેલા યોગીને કર્મબંધની કોઈ સંભાવના ન હોવાથી આવશ્યકાદિ અનુષ્ઠાનોની શી આવશ્યકતા છે? આ પ્રશ્નના સમાધાનમાં અહીં ગ્રંથકારશ્રી જણાવે છે કે નિર્વિકલ્પ ધ્યાનદશામાં આરૂઢ થયેલ યોગીને તે સમયે આવશ્યકાદિ ક્રિયાની જરૂર નથી, પરંતુ તે સમાધિદશામાંથી ખસી વ્યુત્થાનદશામાં આવે છે ત્યારે યોગીને 'હું કર્મથી બદ્ધ' છું એવી લિપ્તદિષ્ટિના વિચારોથી અટકાવવા આવશ્યકાદિ અનુષ્ઠાનો મહાન ઉપયોગી છે. તેમજ વિશુદ્ધ ધ્યાનના અસ્ખલિત પ્રવાહથી પડતા બચાવવા માટે પણ આ આવશ્યકાદિ અનુષ્ઠાનો પરમ ઉપકારી બને છે.

- (૧) આવશ્યક ક્રિયાને બાહ્યભાવ કે વ્યવહારમાત્ર માની મૂકી દેવામાં આવે કે તેમાં શિથિલતા આવે તો આત્મધ્યાનથી ભ્રષ્ટ બની, આત્મા રાગાદિ વિભાવના વમળમાં અટવાઈ જાય છે, કારણ કે ધ્યાનની ટોચ કક્ષાએ પહોંચેલા યોગીને પણ પતનની સંભાવના હોય છે. તે સમયે આ આવશ્યક ક્રિયાઓ રક્ષણની ગરજ સારે છે. એટલા માટે દરેક સાધકે પોતાની ભૂમિકાને ઉચિત ક્રિયાઓ તરફ જરાપણ બેદરકારી રાખવી ન જોઈએ.
- (૨) 'મારો આત્મા કર્મબદ્ધ નથી' આવા અલિપ્ત જ્ઞાનનો ધારાબદ્ધ પ્રવાહ નિર્વિકલ્પ સમાધિમાં ચાલતો હોય છે. તે સમયે આવશ્યકાદિ ક્રિયાની જરૂર રહેતી

१७२ ज्ञानसार

નથી. છતાં જ્ઞાનધારાના અવરોહ (ઓટ) વખતે જો તેનું (આવશ્યક ક્રિયાનું) આલંબન લેવામાં ન આવે તો નિરાલંબન ધ્યાનની ધારા તૂટી જાય છે. પરમાનંદની અનુભૂતિમાં અંતરાય ઉભો થાય છે. આ કારણથી એક વિશુદ્ધ આત્મસ્વરૂપમાં તન્મય સાધકને અંતરંગ ક્રિયા (સ્વભાવ-૨મણતારૂપ ક્રિયા) જ પરમ વિશુદ્ધિને ઉત્પન્ન કરવામાં મદદ કરી શકે છે.

## પ.પૂ. આ. શ્રી હેમચંદ્રસૂરિજી

'નિર્લેપપણાના જ્ઞાનમાં મગ્ન થયેલા આત્માને આવશ્યકાદિ સર્વ ક્રિયાઓ લિપ્ત-પણાના જ્ઞાનના આગમનના નિવારણ માટે ફક્ત ઉપયોગી થાય છે.'

અહીં પ્રશ્ન કરવામાં આવે છેકે જે નિર્લેપ જ્ઞાનમગ્ન છે તેને તો કોઈ ક્રિયા કરવાની રહેતી નથી, કારણ કે જે કોઈ ક્રિયાઓ છે તે બધી નિર્લેપતાના જ્ઞાન માટે જ છે. જો તે નિર્લેપ થઈ જ ગયેલ છે તો પછી એમને ક્રિયાની શી જરૂર?

એનો ઉત્તર એ છે કે, નિર્લેપ જ્ઞાનવાળા આત્મા પણ પ્રારંભિક કક્ષાના, મધ્યમ કક્ષાના તથા ઉત્કૃષ્ટ કક્ષાના હોય છે. તેમાં પ્રારંભિક કક્ષાના જ્ઞાનવાળા આત્માને 'હું કર્મના લેપથી લેપાયેલો છું' એ મુજબનું લિપ્તતાનું જ્ઞાન ન થઈ જાય તેને રોકવા માટે એમને પણ ક્રિયાની આવશ્યકતા છે જ. શ્લોકમાં આવેલ 'સમ્પાત' શબ્દ થોડો અઘરો લાગે છે, પણ તેનો અર્થ આગમન છે અને 'પ્રતિઘાત'નો અર્થ નિવારણ કે નાશ કરવામાં આવ્યો છે.

એટલે નિર્લેપ જ્ઞાનમગ્ન આત્માની પણ જે અલગ અલગ કક્ષાઓ છે તેમાં સાધનાકાળમાં વર્તમાન એવો સાધક નિર્લેપ જ્ઞાનનો અભ્યાસી તો છે જ, પણ તે પ્રાથમિક છે. તેને લિપ્તતાના જ્ઞાનના આગમનની શક્યતા છે, તેને રોકવા માટે ક્રિયા જરૂરી છે.

## પૂ. કીર્તિચંદ્રવિજયજી - તીથલ

હું નિર્લેપ (લેપરહિત) આત્મદ્રવ્ય છું એવા જ્ઞાનમાં મગ્ન વ્યક્તિને કેવળ (વચ્ચે વચ્ચે) લિપ્તતાનું 'હું કર્મથી લેપાયેલો છું' તે જ્ઞાન આવી પડે છે. ત્યારે એ (ભ્રમાત્મક) જ્ઞાનથી તે મૂળ સ્થિતિમાંથી પડે છે. તે સમયે એને પડતો રોકવા માટે બધી ક્રિયા જરૂરી છે.

#### श्लोक ११/६ (अलिप्तो निश्चयेनात्मा.... क्रियावान् लिप्तया दशा।)

लिप्तः કહેતાં 'લીંપાણો.' લેપાયો કહેવા માટે તે સમયે 'લીંપાણો' વપરાતું હશે.

તેના ટબામાં છેલ્લું વાક્ય સરળતાથી શ્લોકના અર્થને, તેના ભાવને સમજાવી જાય છે. "લેપ ટાળવા અભ્યાસને અવલંબે છે." તેનો અર્થ થાય કે જેણે લેપ ટાળવો હોય તેણે અભ્યાસ કરવો જોઈએ, અભ્યાસનો અહીં અર્થ છે, પુનઃ પુનઃ કરવું તે, ફરી ફરીને કરવું તે. લેપદશામાંથી નિર્લેપ થવા માટે વારંવારનો પ્રયત્ન જરૂરી છે. વારંવાર ક્રિયા કરવાથી ક્રિયાવાન શુદ્ધ થાય છે.

'જ્ઞાનસાર'માં ક્યાંક ક્યાંક જે ભાષામાં અર્થ લખ્યો છે તેમાં શબ્દના મૂળ અર્થ (વાચ્યાર્થ)ને બદલે તેના તાત્પર્યાર્થને પકડવાનો છે. "સાંજના સમયે ગાયો દોહવાતી હતી ત્યારે" એમ જ્યારે શબ્દો બોલાય છે ત્યારે સમયને નિશ્ચિત કરવા માટે 'લગભગ સૂર્યાસ્ત વેળાએ' એવું સૂચવવા 'ગાયો દોહવાતી હોય ત્યારે' એમ કહેવાય છે. અહીં શબ્દથી જે તાત્પર્યાર્થ સૂચવાય છે તે અગત્યનો છે. તે જ રીતે આ શ્લોકમાં પણ લેપ ટાળવા અભ્યાસનો આધાર લે છે એનો તાત્પર્યાર્થ એ છે કે કર્મથી લેપાવાનું ટાળવા માટે અભ્યાસ કરે છે, એટલે કે ફરીફરીને ક્રિયા કરે છે.

જે જ્ઞાની છે તે તો અલિપ્ત જ છે. તે જે ક્રિયા કરે છે તેમાં રાગ, દ્વેષ, મોહ, મમતા ભળેલા નથી એટલે તેને માટે તો અલિપ્ત દૃષ્ટિ સ્વાભાવિક છે. તે જે ક્રિયા કરે છે તે તેને ચોંટતી નથી એટલે તે અલિપ્ત રહે છે.

આમ જ્ઞાની અલિપ્તદસ્ટિથી અને ક્રિયાવાન લિપ્તદસ્ટિથી શુદ્ધ થાય છે.

## श्लोक १३/१ (मन्यते यो जगत्तत्त्वं.... सम्यक्त्वमेव वा ।)

બીજી લીટી છે 'सम्यक्त्वमेव तन्मौनं मौनं सम्यक्त्वेव वा ।' તેનો અર્થ છે 'સમ્યકત્વ તે જ મૌન, મૌન તે જ સમ્યકત્વ.' અહીંયા 'ગત-પ્રત્યાગત' સૂત્ર છે. ગત એટલે ગયું, પ્રત્યાગત એટલે પાછું ફર્યું. સમ્યક્ત્વનો અર્થ મૌન કર્યો અને મૌનનો અર્થ પાછો સમ્યકત્વ જ કર્યો.

હવે સમ્યકત્વ શું છે? તો તે સમ્યગ્જ્ઞાન છે. અર્થાત્ જે સમ્યગ્જ્ઞાન છે તે મૌન છે અને મૌન છે તે જ સમ્યગ્જ્ઞાન છે.

अत एव કહીને જણાવે છે કે "બધા શબ્દો ક્રિયાવચન એવો એવંભૂતનયનો અભિપ્રાય છે." એટલે કે તમે જે શબ્દ વાપરો તેને અનુરૂપ ક્રિયા થતી હોય ત્યારે તે શબ્દ બરોબર ગણાય દા. ત. સિંહાસન ઉપર બેઠેલ હોય ત્યારે જ તે રાજા કહેવાય, સિંહાસન ઉપરથી ઉતરે તે પછી રાજા ન કહેવાય. તે જ રીતે જ્યારે

સાધક મુનિભાવમાં હોય એટલે કે મૌન હોય ત્યારે જ તે મુનિ કહેવાય, અન્યથા ન કહેવાય.

યોગીનું મૌન કેવું હોય? તો શ્લો. ૧૩/૩ માં જણાવ્યું છે કે પુદ્ગલથી નિવૃત્તિ તે મૌન, તે જ ચારિત્ર. આ તો ખૂબ આગળની કક્ષા છે. પરની અંદર અકર્તૃત્વ તે મૌન છે.

## श्लोक १३/२ (आत्माऽऽत्मन्येव... एकता मुने:।)

આ શ્લોકમાં આત્મા વિષે નિશ્ચયનયની જ વાત છે. આત્મા આત્મામાં આત્માને આત્મા વડે જ જાણે છે તે જ તેનું જ્ઞાન, તે જ તેનું દર્શન, તે જ તેનું ચારિત્ર છે. જ્ઞાન-દર્શન-ચારિત્રની એકતા—ત્રણેનો અભેદ મુનિને છે. 'એકતા એટલે અભેદ-પરિણતિ' આ ખૂબ ઊંડો અર્થ કાઢીને બહુ મોટી વાત કરી છે. ખૂબ ઊંચી અવસ્થાની વાત છે અને તેને યોગશાસ્ત્રનો સાક્ષી પાઠ આપીને દઢ કરે છે.

પોતાની વાત ૨જૂ કરતાં 'સમયપ્રાભૃત'નું અવત૨ે આપે છે અને તે આપતાં પહેલાં તેનો અર્થ જણાવે છે.

"જે સાધક કેવળ આત્માને જાણે છે તે અભેદનયથી શ્રુતકેવલી છે.

જે સાધક શ્રુત વડે માત્ર શબ્દો દ્વારા જ આત્માને જાણે છે તેને આત્માનો અનુભવ કરવાનો તો બાકી જ રહે છે તેથી તેવા સાધક ભેદનયથી શ્રુતકેવલી કહેવાય."

'આત્મા દ્વિવિધ પરિજ્ઞાએ એકત્વપૃથકપરિષ્ટાત સ્વદ્રવ્યને જાણે' આ યોગશાસ્ત્રની ભાષા છે. 'એકત્વપૃથકપરિષ્ટાત' એ શુક્લધ્યાનના ચાર પાયા પૈકીનો એક પાયો છે. 'એકત્વ' એટલે એકલા આત્માને, 'પૃથક' એટલે સર્વ પુદ્ગલથી જુદો, 'પરિષ્ટાત' એટલે એ ભાવથી 'પરિષ્ટાત', 'સ્વદ્રવ્ય' એટલે આત્મા. "એકલો આત્મા — સર્વ પુદ્ગલથી જુદો અને એ ભાવથી પરિષ્ટાત આત્મા." - એવો અર્થ થાય.

## श्लोक १३/३ (चारित्रमात्मचरणाद्.. क्रियानये ।)

સમગ્ર 'જ્ઞાનસાર' કૃતિમાં ઉપાધ્યાયજી મહારાજ જ્ઞાનને જ મુખ્ય ગણે છે.

જિનભદ્રગણિ ક્ષમાશ્રમણ, અભયદેવસૂરિ, ઉમાસ્વાતીજી વગેરે દર્શનને મહત્વનું ગણીને દર્શન, જ્ઞાન, ચારિત્ર એમ કહીને પ્રથમ સ્થાન દર્શનને આપે છે. તેઓ પરિશિષ્ટ – ૧

'આગમવાદી' તરીકે ઓળખાય છે. જ્યારે સિદ્ધર્ષિ મહારાજ, સિદ્ધસેન દિવાકરજી, ઉપાધ્યાયજી મ. જેવા જ્ઞાનવાદીઓ જ્ઞાનને મહત્વનું ગણે છે અને જ્ઞાન તથા દર્શનને એક જ ગણે છે.

પૂ. હરિભદ્રસૂરિજી 'અષ્ટકપ્રકરણ'માં જે વિચારણા રજૂ કરે છે તેના કરતાં આગળ વધીને ઉપાધ્યાયજી મહારાજ તો સાધનમાં સાધ્યનો ઉપચાર કરે છે. પહેલાં તો 'ચારિત્ર'ની સીધીસટ સમજૂતી આપે છે કે, આત્માને વિષે જ ચાલવું અને પુદ્ગલથી નિવૃત્તિ એટલે જ ચારિત્ર. હવે જ્ઞાનને મુખ્ય કરે છે અને જ્ઞાનમાં ક્રિયા આવી જ જાય છે તેમ જણાવે છે. જ્ઞાન એ આંબો છે અને ક્રિયા તે કેરી છે. આંબાનું ફળ કેરી. આંબો કહીએ તેમાં કેરી આવી જ જાય. તે જ રીતે જ્ઞાનનું ફળ ક્રિયા, એટલે જ્ઞાન કહીએ તેમાં ક્રિયા આવી જ જાય. તેઓ જ્ઞાનની અંતર્ગત જ ક્રિયાનો સમાવેશ કરે છે. 'હિંસા કરવી તે પાય' આ જો જ્ઞાન હોય તો હિંસાનો ત્યાગ કરવો તે "ક્રિયા" આ જ્ઞાનની અંદર પડેલી જ છે. સાધન (ક્રિયા)માં જ સાધ્ય(જ્ઞાન)નો ઉપચાર કરીને જ્ઞાન અને ક્રિયાને અભિન્ન ગણે છે. સાધ્ય તે જ્ઞાન, ફળ તે ક્રિયા.

ખરેખર તો તેમનો મત જ્ઞાનાદ્વૈતનયનો છે. એટલે જ્ઞાન, દર્શન, ચારિત્રમાં અંતે તો જ્ઞાન જ રહે છે. વ્યાવૃત્તિનય એટલે કોઈ પણ બાબતને સમજાવવા માટે તે શું શું નથી એવી નકારાત્મક વાત પહેલાં કરવી છે. દા.ત. સફેદ રંગ તે લાલ નથી, કાળો નથી, પીળો નથી વગેરે અને આ રીતે બાદબાકી કર્યા પછી તેનું મૂળ સ્વરૂપ સ્પષ્ટ કરે તે વ્યાવૃત્તિનય. (વ્યાવૃત્તિ = ત્યાગ, છોડી દેવું તે, નય = વિચાર)

# श्लोक १३/८ (ज्योतिर्मयीव दीपस्य... मौनमनुत्तरम् । तेभां आवतुं अवतरणः "वियतु...)

ન્યાયમાં પાંચ પ્રકારના અન્યથાસિદ્ધ કારણો વર્ણવ્યા છે. આ કારણો વિના પણ કાર્ય થાય નહીં. પ્રત્યક્ષ રીતે તો ઉપાદાનકારણ (માટી), નિમિત્તકારણ (કુંભાર) વગેરે જોઈએ જ. પણ પરોક્ષ રીતે આ અન્યથાસિદ્ધ કારણો જોઈએ. તેમાં ૧ આકાશ, ૨. ગધેડો, ૩. કુંભકારના પિતા વગેરે પાંચ કારણો વર્ણવ્યા છે તેની અહીં વાત છે.

वियत् એટલે આકાશ. ઘડો ઉત્પન્ન થાય તેમાં આકાશ હોવું જોઈએ. આકાશ ઘડાની ઉત્પત્તિમાં કારક બને છે તે ન્યાયે મૌનીની સર્વ ક્રિયામાં જ્ઞાન હાજર છે, અર્થાત્ મૌનીની બધી ક્રિયા જ્ઞાનમય હોય છે.

## श्लोक १४/५ (यः स्नात्वा... परः शुचिः ।)

'बंधेण न वोलइ कयावि' એટલે "કદાપિ બંધમાં જતો નથી."

बंधेण એટલે બંધ. न वोलइ એટલે ન ઓળંગે. कयावि એટલે કદાપિ. અમુક અવસ્થાએ પહોંચેલ સાધક કદાચ કોઈ કારણથી પડે તો પણ સાવ નીચે તો ન જ પડે. તે પડવાની અમુક મર્યાદા સુધી જ પડે. જે સમ્યગ્દષ્ટિ થાય છે તેને ઉત્કૃષ્ટ બંધરૂપ મેલ ફરીથી ન લાગે.

## श्लोक १४/८ (अविद्यातिमिरध्वंसे... हि योगिन: 1)

નયવચિનકા એટલે "નયની દૃષ્ટિએ વચનોનો વિન્યાસ." વિન્યાસ એટલે સ્થાપના. સાદી ભાષામાં તેને 'નય ઘટાડવો' એટલે કે 'નય ઘટાવવો' એમ કહેવાય. નયની દૃષ્ટિએ વચનોની સ્થાપના કરવી તે નયવચિનકા.

ઉપાધ્યાયજી સિદ્ધસેન દિવાકરજીના ગ્રંથોના તથા 'વિશેષાવશ્યક ભાષ્ય'ના ગહન અભ્યાસી હતા. અવિદ્યાનું અંધારું ચાલ્યું જાય ત્યારે અને વિદ્યારૂપી અંજન આંજ્યું હોય ત્યારે જ્ઞાની પોતાના અંતરાત્મામાં જ પરમાત્માને જુએ છે. આ ક્યારે જુએ? સમાધિદશામાં જ તે શક્ય છે.

## श्लोक १५/२ (देहात्माद्य विवेकोऽयं... दुर्लभः।)

'સમયસાર'નું અવતરણ છે. તેમાં 'बंधकधा' શબ્દ છે. તેમાં 'बंधकहा' પાઠ પણ મળે છે. ડભોઈના ભંડારની 'સમયસાર'ની બારમા સૈકા પહેલાની તાડપત્રીય પ્રત છે, તેમાં 'ह' ની જગ્યાએ બધે 'ઘ' લખેલો છે. દા. ત. 'महावीर' ના બદલે 'मधावीर'. બારમા સૈકા પહેલા 'ह' ના બદલે 'ઘ' લખાતો. શક્ય છે કે વિક્રમના બારમા સૈકા આસપાસ બિહાર તરફના પ્રદેશમાં 'હ'ના સ્થાને 'ધ'નો ઉચ્ચાર પ્રચલિત હોય.

કુંદકુંદાચાર્ય રચિત 'સમયસાર' એ શુદ્ધ નિશ્ચયનયનો ગ્રંથ છે, જ્યારે 'જ્ઞાનસાર'માં નિશ્ચયનયની સાથે સાથે વ્યવહારનય પણ છે, તેથી તે જીવનની શૈલીનો પણ નિર્દેશ કરે છે.

न અને ण ના પ્રયોગમાં 'न' નો પ્રયોગ જૂનો છે અને 'ण' પાછળથી આવ્યો. તે જ રીતે 'भगवता'માં 'ता'નો પ્રયોગ જૂનો છે, પછી 'भगवआ' આવ્યું તેમાં 'आ' નો પ્રયોગ પાછળનો છે. 'આત્મૈકત્વ નિશ્ચયતા' શબ્દ સ્પષ્ટતા માટે લખાયા લાગે છે. આત્મા સ્વયં એક જ છે. દેહ તેનાથી જુદો છે. તેનું નિશ્ચયપણું તે નિશ્ચયતા. 'આત્માના એકત્વનું નિશ્ચયપણું' અર્થ કરી શકાય.

વિવેકનો જ્યારે આધ્યાત્મિક અર્થ કરીએ છીએ ત્યારે બધું જ નિર્જીવ, નિર્વીર્ય ખરી ૫ડે છે અને બધું આત્મમય જ બને છે.

## श्लोक १५/४ (यथा योधै: .... उर्जितं तथा ।)

પાપ માટે અપુષ્ય શબ્દ વાપર્યો. આપશી પરંપરા પ્રમાણે અશિષ્ટ ભાવને વ્યક્ત કરે તેવો શબ્દ ન વાપરવો. 'પાપ' માટે 'અપુષ્ટ્ય' શબ્દ વાપર્યો. ઉર્જિત એટલે પુષ્ટ્ય અને પાપમાંથી ઉત્પન્ન થયેલ ફળ. (ઉર્જિત = ઉત્પન્ન કરેલું)

'ઉપચરાય છે' તેનું ગુજરાતી 'આરોપાય છે' કરીએ ત્યારે મૂળ શબ્દનો અર્થ બદલાઈ જાય છે. 'આરોપાય છે' એટલે 'ઉપજાવેલું છે' એવી અર્થચ્છાયા મનમાં બેસે, પણ અહીં 'કહેવાય છે', 'ગણાય છે' એવો અર્થ છે.

આ શ્લોકમાં જે વાત છે તે વાત મૂળ 'આચારાંગ'ની છે. 'અધ્યાત્મસાર'માં 'यथा भृत्ये कृतं योधं…' શ્લોક આ અર્થવાળો જ છે.

મૃત્ય = દાસ, નોકર, ભરણપોષણ કરવા લાયક એવો કોશનો અર્થ છે. અહીં મૃત્ય એટલે સૈનિક અર્થ લેવાનો છે.

## श्लोक १५/६ (इच्छत्र परमान्.... निमज्जिति )

'બીજા રહિયા જે' જેવી ગુજરાતી ભાષા ત્યારે બોલાતી હશે. અત્યારની ગુજરાતી પ્રમાણે 'રહિયા' શબ્દની જરૂર નથી.

સંગ = રાગ. 'સંગ ન ધરે' = રાગ ન રાખે. અહીં સંન્યાસીની, ત્યાગીની ઋદ્ધિમાં ધન-દોલત-સંપત્તિ નહીં પણ યશ, માન, પ્રતિષ્ઠા, કીર્તિ વગેરે સમજવા જોઈએ.

'પરમભાવગ્રાહક નયસંમત શુદ્ધ ચૈતન્યભાવ'માં 'પરમભાવગ્રાહક' એટલે 'શુદ્ધ ભાવોને ગ્રહણ કરનાર'. પરમ એટલે શુદ્ધ. ગ્રાહક એટલે ગ્રહણ કરનાર.

તેઓ નયસંમત વાત લખે છે, નયની અપેક્ષાએ રજૂઆત કરે છે તેથી તેમની વાત વધારે ચોક્કસ બને છે.

## श्लोक १५/७ (आत्मन्येवात्मनः कुर्यात्... जडमञ्जनात् ।)

આરોગ્યની વાત કરીએ તો, તાવ સમયે નહાવાથી વિષમજ્વર થાય છે. તાવ આવ્યો હોય ત્યારે નહાવું ન જોઈએ. 'જડમજ્જન'માં 'ક' નો 'લ' કરીને અહીં 'જલમજ્જન' શબ્દ મૂકીને શ્લેષ કર્યો છે.

અવિવેકરૂપ જ્વર(તાવ)નું ઔષધ શું ? પહેલા તો અવિવેકરૂપ તાવનું કારણ જાણવું પડે. પુદ્ગલમાં મગ્ન થવાથી અવિવેકજ્વર પેદા થાય તો તે તાવને દૂર કરવા માટે પુદ્ગલ સાથેનું મગ્નપણું દૂર કરીને આત્મા સાથે સંબંધ સ્થાપિત કરવો પડે અને આત્મા, આત્માને, આત્માથી, આત્મા માટે, આત્મામાં, આત્મા વિષે જાણે એટલે કે આત્માના છ કારકો સાથે સંગતિ કરે તો અવિવેકરૂપ તાવ જતો રહે. આમ ષટ્કારકસંગતિ તે અવિવેકનું ઔષધ છે.

આત્માના આ છ કારકો ટબામાં સમજાવ્યા છે.

- (૧) આત્મા સ્વંત્રપણે જાણવાની ક્રિયા કરે છે, માટે આત્મા કર્તા છે.
- (२) ज्ञानानुविद्ध એટલે જ્ઞાનથી અનુવિદ્ધ = વીંધાયેલું. જે નિર્વર્ત્ય વિકાર્ય બને તે કર્મ બને.
- (૩) સાધક એટલે કાર્યની સિદ્ધિ કરાવનાર. સાધકતમ એટલે તેની ઉચ્ચતમ કક્ષા. એટલે જેના વિના કાર્યની સિદ્ધિ ન થાય તે સાધકતમ. એક વસ્તુમાં એકાગ્ર થવા માટે સાધકતમ હોવાથી આત્માને કરણ કહ્યું.
- (૪) પોતે જ શુભ પરિણામો આપવા યોગ્ય છે એટલે કે દાતા બની શકે તેમ છે એટલે સંપ્રદાન છે.
- (૫) પૂર્વપૂર્વના એટલે પહેલાના જ્ઞાનપર્યાયથી ઉત્તરોત્તર એટલે પછીના જ્ઞાન-પર્યાય સારા છે, વિશુદ્ધ છે તેથી અપાદાન છે ('થી' આવ્યું એટલે પંચમી વિભક્તિ) જૈન પરંપરા પ્રમાણે જ્ઞાનપર્યાય ઉત્તરોત્તર વિશુદ્ધ થાય છે
- (૭) કટક (કડું), કુંડલ (બુટ્ટી) વગેરેનો સામાન્ય આધાર જેમ સોનું છે તેમ આત્મા વિશેષ પર્યાયોનો આધાર છે, માટે અધિકરણકારક (આધાર) પણ બને છે.
- " આ અભેદે ષટ્કારક સંગતિનું વ્યાખ્યાન કર્યું (વખાણી). નય પંડિતે અન્ય રીતે (અન્ય નયોથી) પણ વ્યાખ્યાન કરવું, વિસ્તાર કરવો."

વખાણી = વ્યાખ્યા કરી.

વખાણવી = વ્યાખ્યા કરવી, વિસ્તાર કરવો.

પર્યાય = ટૂંકા ટૂંકા અર્થો લખવા તે.

મૂળ શબ્દ ટબો છે. તેનું સંસ્કૃત 'સ્તબુક' કર્યું છે. 'બાલાવબોધ' શબ્દ પછી આવ્યો. 'ટીકા' શબ્દ જૈન પરિભાષાનો છે, તેના માટે જૈન પરિભાષામાં 'વ્યાખ્યા' શબ્દ પણ છે બીજી પરંપરાઓમાં 'વૃત્તિ', 'વિવરણ' વગેરે શબ્દો વપરાય છે. પંજિકા= શબ્દના અર્થ આપવા તે.

દાર્શનિક બાબતોને ભાષામાં મૂકવા જતા ભાષાની મર્યાદા આવી જાય છે અને પોતાને પણ તકલીફ પડે છે તે આવા શ્લોકો દ્વારા ખ્યાલ આવે છે. સંસ્કૃત ભાષામાં રજૂ કરેલી વાતને ગુજરાતીમાં રજૂ કરવામાં ક્યારેક મૂળ ભાવ ખંડિત થાય છે. ટબાનો અનુવાદ કરવામાં આપણને પણ આ મુશ્કેલી નડે જ છે.

## श्लोक १५/८ (संयमास्त्रं... भवेत् ।

શરાણ = સરાણ. 'સરાણ' શબ્દ ગુજરાતીમાં પણ વપરાય છે. 'સરાણે ન ચડ્યું' = પાટે ન ચડયું. સરાણ' ઉપરથી 'સરાણિયો' (જે સરાણ ચલાવે તે) શબ્દ આવ્યો.

ઉલ્બર્ણ = સતેજ. ધૃતિ = ધૈર્ય, સંતોષ. ધૈર્ય તે તીક્ષ્ણ ધાર છે. તે કર્મશત્રુને છેદવા માટે સમર્થ છે.

ઉત્તરોત્તર ગુજરાતી ભાષા શુદ્ધ થતી ગઈ છે. 'કહેતા હવા' કે 'કર્યું થકું' પ્રયોગો તે સમયે વપરાતા હશે, હવે નથી વપરાતા.

#### श्लोक १६/१ (स्थीयतामनु... बालचापलम् ।)

કાંકરી માટે 'કાકરી' શબ્દ પ્રયોગ અત્યારે પણ પાલનપુર બાજુ વપરાય છે.

ચપલાઈ = ચપળતા. તેમાં ચંચળતા ભળે ત્યારે 'ચાંપલાઈ' અર્થ થાય છે ત્યારે નિષેધાત્મક અર્થ બને છે.

ઓલંભો કે ઉલંભો શબ્દ 'ઉપાલંભ' ઉપરથી આવ્યો. બનાસકાંઠામાં તે વપરાય છે.

આયુર્વેદમાં 'ઓળંભો' શબ્દ 'વેર ઘાલ્યું' એ અર્થમાં જુદી રીતે જ વપરાય છે. ગાંઠ ક્યાંક થઈ હોય અને તેનું વેર બીજે ઘાલ્યું હોય

## श्लोक १६/३ (नयेषु स्वार्थसत्येषु... महामुनिः)

'સર્વનય સપ્રતિપક્ષ છે' નો અર્થ એ છે કે "દરેક નય સાપેક્ષ છે. કોઈપણ નય તેની અમુક અપેક્ષાએ જ હોય છે."

'જે એકનયપક્ષપાતી છે તે અદષ્ટિસિદ્ધાંત કહિઇં' નો અર્થ એ થાય કે જે વ્યક્તિ એકનયપક્ષપાતી છે તેણે શાસ્ત્રોને ઓળખ્યા નથી. અદષ્ટિસિદ્ધાંત એટલે જેણે શાસ્ત્રોને જોયા-જાણ્યા નથી તે. પોતાનો મત એવા આગ્રહપૂર્વક ૨જૂ કરે છે કે 'બીજા નયથી તે મત જુદો પણ હોઈ શકે' તે વાત તેવી વ્યક્તિ સહેલાઈથી સ્વીકારી શકતી નથી. પોતે જે વાત કરી તે બીજા નયથી જુદી પણ હોઈ શકે તે સ્વીકારવું અઘરું છે.

## श्लोक (१६/४) (स्वस्वकर्मकृतावेशाः .... गच्छति।)

આવેશ = 'આગ્રહ' અર્થ કર્યો છે. 'પોતે માનવું' એ અર્થમાં આગ્રહ છે.

અત્યારે આપણે આવેશમાં આવવું, ઝનૂન દાખવવું એવા કંઈક અર્થમાં 'આવેશ' શબ્દ વાપરીએ છીએ.

## श्लोक १६/५( मढनः स्याद् .... भावने ।)

व्यंग्र = આસક્ત એવો અર્થ કર્યો છે. 'વ્યગ્ર' એટલે 'રોકાયેલું' અને 'આસક્ત' એટલે પણ રોકાયેલું એવો અર્થ કરી શકાય.

શ્લોકના અંતે તારવણી આપી કે પર વિષે મન રોકાયેલું રહે તે ચિંતા કરવા જેવી બાબત છે, આત્માના વિષયમાં મન રહે તે સમાધિસ્વરૂપ ગણાય તેવી બાબત છે. પારકી પંચાત કર્યા વગર આત્મધ્યાનમાં મગ્ન રહેવું સાધકને શોભે.

## श्लोक १६/६ (विभिन्ना अपि पंथानः... अक्षयम्।)

ब्रह्म = 'સર્વ પ્રપંચબોધવિશિષ્ટ કેવલજ્ઞાન' અર્થ કર્યો. અહીં 'પ્રપંચ' = વિસ્તાર (દા.ત. 'પંચાનન' માં 'પંચ' શબ્દ છે તેનો અર્થ 'વિસ્તૃત' એવો થાય છે. 'आनन' એટલે મોઢું. 'ખૂબ વિસ્તૃત છે મોઢું જેનું તે' એટલે કે 'સિંહ' એવો 'પંચાનન' નો અર્થ થાય છે.) बोध = જ્ઞાન. અહીંયા "સર્વ જે વિસ્તૃત (ફેલાયેલું ) જ્ઞાન છે તે સર્વથી વિશિષ્ટ એવું જ્ઞાન તે કેવલજ્ઞાન" એવો અર્થ થાય.

અપુનર્બંધક – પહેલું ગુણઠાણું, સામાન્યમાં સામાન્ય.

સમ્યગ્દષ્ટી – ચોથું ગુણઠાશું, પૂર્ણ સ્પષ્ટ દષ્ટિ.

જિનકલ્પ – તે કશું જ ન રાખે. વસ્ત્ર, દાંડો કોઈ ઉપકરણ ન રાખે અને જંગલમાં રહીને ધ્યાન જ કરે.

સ્થવિરકલ્પ – તે વ્યવહાર રાખે. દાંડો, વસ્ત્ર ઉપકરણમાં રાખે, સમાજની વચ્ચે રહે.

## श्लोक १७/१ (यस्य नास्ति परापेक्षा... तानवम् ।)

'किं न - 'શું ન હોય ?' અર્થાત્ 'હોય જ.' ભારપૂર્વક દર્શાવવા માટે નકારનો ઉપયોગ કર્યો છે.

'भयभ्रांतिक्लांतिसतानतानवम्' ભ્રાંતિ એટલે ભ્રમણા. ભ્રાંતિમાં કંઈક અંશે ભય આવી જાય. કેટલાક કલ્પિત ભયનું પણ કષ્ટ હોય છે. ભય આવશે તેની ભ્રાંતિથી કષ્ટ થાય છે. क्लान्ति = ખેદ, કષ્ટ. संतान = श्रेशि, પરંપરા. तानवम् तनुपशुं, ઓછાપશું. ઘટવાપશું.

જ્યાં જ્યાં અપેક્ષા છે ત્યાં ત્યાં ભય છે. "જેને બીજા કશાની અપેક્ષા નથી તેને ભય આવશે તેની ભ્રાંતિથી થતા કષ્ટની પરંપરા ઓછી થાય છે." એમ કહેવાનો ાવ છે.

'જેને પરની અપેક્ષા નથી' એમ કહીને 'જે કેહવું છઈ' એમ કહીને તેઓ જે વાત કરવા ગયા છે તેમાં સરળતા આવવાને બદલે ક્લિપ્ટતા આવી ગઈ છે.

'आत्मस्वभावलाभवंत' આ શબ્દો 'स्वभावाद्वैतगामिनः' ને સમજાવવા માટે લખ્યા છે. 'સ્વભાવનું અદ્વૈત છે ત્યાં જનાર' એટલે કોણ? તે કેવો હોય? તે 'આત્મસ્વભાવલાભવંત' હોય. તેને પારકાની અપેક્ષા હોતી નથી. જે આત્માના સ્વભાવમાં જ મગ્ન છે, સ્વભાવ એટલે આત્માના શુદ્ધ સ્વભાવ સાથે જે અદ્વૈત ધરાવે છે, શુદ્ધ આત્મભાવમાં જે નિમગ્ન રહે છે તેને ભયના ભ્રમથી જન્મતા ખેદતી અલ્પતા હોય છે.

## श्लोक १७/२ (भवसौखेन... विशिष्यतेत।)

ભવસૌખ્ય = સંસારનું સુખ. સંસારના સુખે શું થાય ? કંઈ ન થાય. 'भूरिभयज्वलनभस्मना' = धणा પ્રકારના ભયરૂપી અંગારાની રાખરૂપ.

विशिष्यते = સર્વાધિક. આ અર્થ સારો કર્યો છે. સંસારસુખ કરતાં તો ભયરહિત જ્ઞાનસુખ જ સર્વાધિક છે.

## श्लोक १७/८ (चित्ते परिणतं... कुतो भयम्।)

અસમર્થ = બળહીન બનવું તે.

બીજો પાઠભેદ મળે છે અસમર્થ સમાસ = અનિયમિત રીતે, અવિધિસર બનેલો સમાસ.

ભય ત્યાં કાર્ય કરવા સમર્થ બનતો નથી એટલે 'અસમર્થ' શબ્દ વાપર્યો.

'चारित्र' નું ગુજરાતી પણ 'ચારિત્ર' જ રાખ્યું. 'ભય' ની સામે 'ચારિત્ર' છે.

'अकुतोभयम्' ના બે અર્થ ભગવાનદાસ હરખચંદના પુસ્તકમાં આપ્યા છે. તે બંને અહીં લઈ શકાય તેમ છે. ૧. 'જેનાથી કોઈને ભય નથી તે' અને ૨. 'જેને કોઈથી ભય નથી તે.' સાધુ પોતે કોઈને ભય પમાડવા માટે પણ અશક્ત છે અને તેની પાસે ભય બળહીન બની જાય છે.

## श्लोक १७/२ (भ्रमवाटी...सुखाशया।)

'ભ્રમવાડી' – ઝાંઝવાના જળની જેમ 'ભ્રમની વાડી' શબ્દપ્રયોગ છે. ખરેખર તો ભ્રમ જ અભિપ્રેત છે. પણ ભ્રમવાડી સામાન્ય પ્રયોગ છે.

'तत्त्वज्ञान' કહીને तत्त्वज्ञानीना અર્થમાં तत्त्वज्ञान શબ્દ વાપર્યો છે. 'મૃચ્છકટિક'માં પણ 'પાપી'ના અર્થમાં "પાપ' શબ્દનો ઉપયોગ 'अपापेन किं मया...' શ્લોકમાં થયેલ છે.

'ચંદ્રાસનક્ષતાપ્રત્યયન્યાય' પ્રમાણે ચંદ્રનો પ્રકાશ સીધો નથી આવતો. તેની જે છાયા પડે તેને ચંદ્રનો પ્રકાશ માની લે તે 'ચંદ્રાસક્ષતાપ્રત્યયન્યાય.'

બહિદ્દષ્ટિ પ્રકાશ ગૌણ છે, મુખ્ય તો તત્ત્વદૃષ્ટિ જ છે.

#### श्लोक १८/४ (बाह्यदृष्टे.... पिठरोदरी ।)

'विण्मूत्रिपठरोदरी' = વિષ્ટા અને મૂત્રની હાંડલી.

અહીંયા શબ્દનો વાચ્યાર્થ નહીં પણ ધ્વન્યર્થ સમજવાનો છે.

ઉપદેશ આપવા માટે ક્યારેક આવી ભાષા વપરાય છે. 'પરાયા પૈસા વિષ્ટાસમાન છે.' એમ જ્યારે કહેવાય ત્યારે 'પૈસો ખરેખર વિષ્ટા જેવો છે' એવું સમજવાનું નથી. પરાયો પૈસો એટલે અનીતિનો પૈસો. તે ન જ લેવો જોઈએ તે સમજાવવા માટે તેની સરખામણી વિષ્ટા સાથે કરી.

તે જ રીતે અહીં 'વિષ્ટા-મૂત્રની હાંડલી' શબ્દ વપરાયો છે તેનો ધ્વન્યર્થ લેવાનો છે. સામાન્ય રીતે પુરુષવર્ગને સ્ત્રીવર્ગ પ્રત્યે આકર્ષણ હોય છે. મોહરાજાના વર્ચસ્વથી સંસાર ચાલે છે. પરંતુ પુરુષનો જે અતિ મોહ છે તેને તોડવા માટે આવી ભાષા વાપરી છે. બાકી તેમના મત પ્રમાણે નારી તો વંદનીય જ છે. તેનો તેમણે પસંગે પ્રસંગે મહિમા જ ગાયો છે, પણ સામાન્ય વર્ગને તત્ત્વદૃષ્ટિ તરફ વાળવા માટે, બાહ્ય દૃષ્ટિનો ભ્રમ તોડવા માટે આ રીતે રજૂઆત કરી છે.

## श्लोक २०/३ (विस्तारितक्रियाज्ञान...किं मुनिः।)

'क्रियाज्ञान' શબ્દની સરસ સમજૂતી આપી છે. 'ક્રિયા' એટલે 'યોગપરિણતિ' અને 'જ્ઞાન' એટલે ઉપયોગપરિણતિ'. પરિણતિ એટલે જે પરિપક્વ થઈને આચારમાં પરિણમી છે તે.

## श्लोक २९/३ ( जातिचातुर्य ... दिगंतरः । )

કેટલીક વખત રંક વ્યક્તિ પણ કર્મના ઉદયના કારણે રાજા બની જાય છે. તેનામાં કોઈ ઉત્તમ ચતુરાઈ હોતી નથી. ચાણક્યના સમયમાં આવી રીતે કર્મના ઉદયને કારણે નંદ રાજા થઈ ગયેલ. આ નંદ રાજાએ ચાણક્યનું અપમાન કર્યું ત્યારે ચાણક્યે પ્રતિજ્ઞા કરી હતી કે જ્યાં સુધી આ અપમાનનો બદલો ન લઉં ત્યાં સુધી મારે શિખા ન બાંધવી.

તે યોગ્ય સાથીદારની શોધમાં હતો ત્યારે તેને સાથીદાર મળે છે. તે ઘાસ કાઢતી વખતે માત્ર ઉપર ઉપરથી કાઢતો ન હતો, પણ મૂળમાંથી કાઢતો હતો.

## श्लोक २२/३ (स्मरौर्वाग्नि.... कच्छपसंकुलः।)

વડવાનલ એટલે દરિયામાં કે પાણીમાં જે આગ લાગે તે.

દાવાનલ એટલે જંગલમાં આગ લાગે તે. બે ઝાડના ઘર્ષણથી શરૂ થયેલી આગ જંગલમાં ફેલાય છે. સ્નેહ = પાણી અને રાગ એમ બે અર્થ છે. આ રાગ વડવાનલ માટે ઇંધણનું કામ કરે છે.

## श्लोक २३/१ (प्राप्त: षष्ठं.... लोकोत्तर स्थिति:।)

સાધક સંસારરૂપ અટવી તરી જાય ત્યારે છકું ગુણઠાશું આવે છે. છકા ગુણઠાશે પહોંચ્યા પછી સંસારના સુખ-દુઃખ તેને સ્પર્શતા નથી. સંસારના નિર્ગુણ સ્વરૂપની તેને પ્રાપ્તિ થઈ જાય છે. સંસાર ઈયત્તામાં મોટો છે, ગુણવત્તામાં મોટો છે પણ તે બધું આ સાધકને સ્પર્શતું નથી. તે જળકમળવત્ રહી શકે છે.

## श्लोक २३/२ (यथा चिंतामणि दत्ते... जनरंजनै: ।)

આ શ્લોકમાં 'हहा' અવ્યય દ્વારા ઘણું બધું કહી દીધું છે. જે પરિસ્થિતિ છે તે યથાતથ મૂકી દીધી છે.

# श्लोक २४/१ (चर्मचक्षुर्भृतः.... शास्त्रचक्षुषः।)

ંસમયસાર'નું અવતરણ આપ્યું છે. 'સમયસાર' તે દિગંબર ગ્રંથ છે. દિગંબરોના ગ્રંથમાંથી પણ ઉત્તમ તત્ત્વ સીધું જ લઈ લીધું છે. 'જ્ઞાનસાર'માં સીધી સમન્વયની રીતે રજૂઆત કરીને તેઓએ આપણા ઉપર મોટો ઉપકાર કર્યો છે.

## श्लोक २४/५ (शुद्धोंछाद्यपि.... पदस्पर्शनिवारणम्।)

शुद्धोंछाद्यपि मां शुद्ध + उंछ + आदि + अपि शબ्द छे.

ઉંછ એટલે કિશયા ભેગા કરવા તે. કંદોઈ દિવસ દરમ્યાન પડીકા વાળીને જે વેચાણ કરે તે દરમ્યાન જે કંઈ થોડુંઘણું નીચે પડે તે ભૂખ્યા માણસો ભેગું કરીને લઈ લે. તેમાં ગ્રાહક કે માલિક કોઈ ના ન પાડે. જેમ ધૂળધોયાનો ધંધો સોનીની દુકાનના કચરાને ભેગો કરી તેમાંથી સોનાની ઝીણી રજ ભેગી કરવાનો છે તેમ ઉંછ એટલે નીચે પડેલા મીઠાઈ-ફરસાણના ઝીણા ક્શને ભેગા કરવા તે.

સાધુની ગોચરી આ પ્રકારની છે. સાધુ ગૃહસ્થોના વધારે ઘરોમાં ફરીને ગૃહસ્થને તકલીફ ન પડે તે રીતે ગોચરી લે તે ઇષ્ટ છે. કેટલાક સાધુઓ ગોચરીના નિયમોનું પાલન કરે છે પણ શાસ્ત્રાજ્ઞાનું પાલન કરવામાં શિથીલ છે, સ્વચ્છંદ છે. વ્યક્તિ ઘણી વખત સ્થૂળને પકડી રાખે છે અને સૂક્ષ્મનું પાલન કરતી નથી.

આ બાબતને સમજાવવા માટે ભૌતમતીનું દુષ્ટાંત આપે છે.

આપમતી એટલે સ્વચ્છંદ વ્યક્તિ.

શબર રાજા રાણી સાથે બહાર નીકળે છે ત્યારે એક ઝૂંપડીમાં ભીલોના રાજાને સિંહાસન પર બેઠેલા જુએ છે. તે સિંહાસન ઉપર મોરપિચ્છનું છત્ર હતું તે જોઈને રાણીએ તે છત્ર માંગ્યું. તે ભીલોનો રાજા ભૌત નામના સંપ્રદાયના ગુરુ હતા, જે ભૌતમતી નામે ઓળખાતા હતા. શબર રાજાએ તે છત્ર લેવા માટે માણસો મોકલ્યા, ત્યારે શબરના સાગરિતોને લડવા આવવા માટે જણાવ્યું. તે સમયે રાજાએ પોતાના માણસોને જણાવ્યું કે, "તે ગુરુ છે અને ગુરુના પગ પૂજ્ય છે એટલે તેમના પગનો સ્પર્શ કર્યા વગર મોરપિચ્છ મેળવવું."

રાજાના માણસોએ રાજાની આજ્ઞાનું પાલન કર્યું ખરું, પણ કેવી રીતે? ભૌત રાજાના ચરણને સ્પર્શ તો ન કર્યો,પણ તેને મારીને મોરપિચ્છનું છત્ર મેળવી લીધું. આમ પગને સ્પર્શ કરવા કરતાં પણ મોટી ભૂલ તેને મારવાની કરી.

કહેવાનું એ છે કે 'તમે સ્થૂળને પકડી રાખો અને સૂક્ષ્મનું પાલન ન કરો' તે વ્યાજબી નથી.

## श्लोक २५/१ (न परावर्तते .... जगत्त्रय:।)

જ્યોતિષશાસ્ત્રની દૃષ્ટિએ જે નવ ગ્રહ હોય છે તે ૧. એક રાશિમાંથી બીજી રાશિમાં જાય છે, ૨. તે ક્યારેક વકી થાય છે અને પછી વક્રતા છોડે પણ છે, ૩. તે વ્યક્તિને નડે છે.

પરિગ્રહરૂપી ગ્રહમાં આ ત્રણે બાબતો વિપરિત છે. ૧. પરિગ્રહરૂપી ગ્રહ રાશિ બદલતો નથી. ૨. તે સદાય વકી જ રહે છે, ક્યારેય સારો થતો નથી અને ૩. તે કોઈ એકને નહીં પણ બધાંને નડે છે.

વ્યંગની રીતે પોતે આ વાત રજૂ કરી છે.

ચાર એટલે ગતિ.

'બલિઓ' = બળિયો = બળવાન. 'બલિઓ' શબ્દ ત્યારે બળવાનના અર્થમાં વપરાતો હશે.

શ્લો. ૨૬/૩ 'વિના' માટે 'પાખે' શબ્દ આજે પણ ક્યાંક ક્યાંક બોલાય છે.

## श्लोक २६/६ (पश्यतु ब्रह्म ... मनोमयी ।)

લિપિમયી એટલે સંજ્ઞાક્ષરો. (સ્વર + વ્યંજન)

વાંક્મયી એટલે વ્યંજનાક્ષરમયી. વાક્યનો આપણે લૌકિક દેષ્ટિએ જે અર્થ કરીએ છીએ તે.

મનોમયી એટલે લબ્ધ્યક્ષરમયી. લબ્ધ્યક્ષર એટલે લક્ષ્યગત અર્થ. પોતાને જે લબ્ધિ એટલે કે ઉપલબ્ધિ થઈ છે, જ્ઞાન-ધ્યાન દ્વારા મનમાં જે અર્થ થયા અને પોતે ક્હયા તે મનોમયી.

મનોમયીનો અર્થ પોતીકો છે. પોતાને અનુભૂતિ થઈ તે પછીની વાત છે. પોતે જે બોલે છે તે શાસ્ત્ર બને છે. હરિભદ્રસૂરિની આ કક્ષા હતી કે તે બોલે તે શાસ્ત્ર બની જતું.

પોતે આનંદઘનને મળ્યા તે નક્કી. પણ તે મળ્યા પછી આ વાણી આવી તેમ નથી. તેમનું પોત જ અધ્યાત્મનું હતું. બત્રીસ બત્રીસીમાં છેલ્લે પોતાના માટે ઉપાધ્યાયજી 'પરમાનંદ' શબ્દ વાપરે છે.

#### श्लोक २७/१ (मोक्षेण ... गोचर: ।)

વિશિષ્ય = સામાન્ય શબ્દનો વિશેષ અર્થ એટલે કે અસાધારણ અર્થ.

હરિભદ્રસૂરિએ યોગવિંશિકાની બીજી ગાથામાં જે વર્ણવ્યું છે તેના પરની વૃત્તિમાં ઉપાધ્યાયજી વિસ્તારથી આ વાત સમજાવે છે. આ શ્લોકમાં તે વાત ખૂબ ટૂંકમાં રજૂ કરી છે.

## श्लोक २८/६ ( ब्रह्मार्पणमिप... हुते ।)

આ શ્લોકમાં 'ગીતા'ના બે શ્લોકો અવતરણમાં આપ્યા છે. પોતે નયના ખાં હતા અને નવ્યન્યાયની પરિભાષામાં પોતાનો પ્રતિભાવ લખ્યો છે એટલે તે સમજવા માટે પ્રયત્ન કરવો પડે છે. 'ગીતા'ના ચોથા અધ્યાયના ચોવીસમા શ્લોકનો વિચાર અને 'ગીતા'ના ચોથા અધ્યાયના અઢારમા શ્લોકના વિચાર છે તેનાથી જુદો પોતાનો મત દર્શાવે છે.

'ગીતા' અને વેદાંતમાં નિશ્ચયનયનું માહાત્મ્ય છે, વ્યવહારનયને જરૂરી નથી માનતા. ઉપાધ્યાયજી મહારાજ નિશ્ચય અને વ્યવહાર બંનેને પોતપોતાના સ્થાને સ્વીકારે છે. (૧) અર્પણ કરવાની ક્રિયા, હોમવાની વસ્તુ, હોમનાર વગેરે બધું જ બ્રહ્મ છે

તે માન્ય છે. સર્વ સાધનોને આત્મપરક જાણવા જોઈએ. આત્માને જાણવા માટેના તે સાધનો છે. અહીં વ્યવહારથી નહીં પણ નિશ્ચયથી આત્માને બ્રહ્મરૂપે જાણવાની વાત છે, તે તેમને સ્વીકાર્ય છે. પણ (૨) નિરંજન બ્રહ્મને કર્મનું ફળ અર્પણ કરવાની વાતનો તેઓ સ્વીકાર નથી કરતા. જે નિરંજન બ્રહ્મ છે તેને મન-વચન-કાયા નથી અને તેને કોઈ કર્મ કરવાનું નથી. એટલે આ મતને તેઓ મિથ્યાત્વવાસનાથી વિલસિત માને છે. તે જ રીતે 'ગીતા'માં જે કહ્યું છે કે (૩) 'કૃતને એકાંતે અકૃતત્વબુદ્ધિ હોય છે' તેના બદલે પોતે એમ માને છે કે કૃતને ક્યારેક અકૃતત્વબુદ્ધિ હોય છે, ક્યારેક નથી પણ હોતી. 'ગીતા'માં જે વાત એકાંતે કરી છે તે પોતે અનેકાંતથી માને છે. એટલે 'ગીતા'ના મતને તેઓ મિથ્યાત્વવાસનાવિલસિત ગણાવે છે, કારણ કે ત્યાં એકાંતે વાતની રજૂઆત થઈ છે.

તેઓ અનેકાંતે કોઈપણ બાબતને સમજવાનો પ્રયત્ન કરે છે અને તે તેમની ખાસ વિશેષતા છે. આ કાળમાં તો આટલી ઝીણવટથી વાતને રજૂ કરનારા કોઈ નથી. નિર્ભ્રાંતદૃષ્ટિ એ તેમની આગવી વિશેષતા છે.

નિશ્ચયને જાળવીને વ્યવહાર કરવો તે અઘરું છે, પણ જરૂરી તો છે જ.

સંકલ્પ વગર ક્રિયા કરો તો તે ફળે નહીં એમ તેઓએ જણાવ્યું. અહીં માત્ર સંકલ્પ નહીં પણ શુભ સંકલ્પ જરૂરી છે. સંકલ્પ અશુદ્ધ હોય, તુચ્છ હોય, અલ્પફળદાયી હોય, તો તે ઝાઝો ફાયદો ન કરે.

આત્મપરતાઇ = આત્મપરક = આત્મા માટેના સાધન તરીકે.

મારવાડમાં હજી બોલચાલમાં 'પરતાઇં' શબ્દ કે તેની છાયા વપરાય છે.

## श्लोक ३०/४ (आपत्तिश्च ... क्रमाद् भवेत् ।)

આપત્તિ = આફદ, આપદા, મુશ્કેલી, આવી પડવું વગેરે અર્થો છે.

આપત્તિ = 'પ્રાપ્તિ' અર્થ પણ છે. (આવી પડવું એ અર્થમાં) અહીં આ અર્થ અભિપ્રેત છે.

સંપત્તિ = સારી રીતે આવી પડવું.

વિવિધ ગ્રંથોમાં 'પ્રાપ્તિ'ના અર્થમાં આપત્તિ શબ્દ વપરાયેલ છે.

श्लोक ३०/६ (जितेंद्रियस्य... योगिन:।)

સુખાસન એટલે આત્માસન. 'સાધનાથી સુખાવહ છઇ આત્માર્સન જેહનું' એ રીતે શબ્દો છે. પોતાની એટલે કે આત્માની જે સાધના છે તે સાધના સુખપૂર્વક થઈ શકે તેવું સાધન તે સુખાસન

યોગી = પ્રવૃત્તચક્ર યોગી. આ તેમનો વિશિષ્ટ અર્થ છે.

## श्लोक ३१/४ ( सदुपाय... तपस्विनाम् ।)

આંકરી ક્રિયા કે તપને જે લોકો દુઃખરૂપ માને છે તે મતનો જવાબ આ શ્લોકમાં આપે છે.

## श्लोक ३२/१ (धावन्तोऽपि... सर्वनयाश्रितः।)

धावंत = 'દોડતા' એમ તેઓએ અર્થ લખ્યો. પણ અહીં શબ્દાર્થ ન લેતાં લક્ષ્યાર્થ લેવાનો છે. 'દોડવું' તે અર્થ યોગ્ય નથી.

"પોતપોતાના મતનું સ્થાપન કરવામાં અગ્રેસર એવા બધા નયો ભાવવિશ્વમાં વિસામો કરનારા હોય છે.' – આ રીતે સમજવું.

"બધા નયો પોતપોતાની બહુવિધ વક્તવ્યતા કહે છે. તેને સાંભળ્યા પછી સર્વગુણવિશુદ્ધનયમાં સાધુ લીન થાય છે." - આ રીતે અર્થ લેવો.

ચારિત્ર શું છે ? બધાં ઇંદ્રિયોના ગુણોથી વિરમી જવું તે ચારિત્ર છે. વેશ વગેરે તો તેને માટેના સાધન છે. બાહ્ય જગતથી સર્વથા વિરમી જવું તે ચારિત્ર છે.

## श्लोक ३२/३ ( नाप्रमाणं.... सर्वनयज्ञता ।)

કોઈપણ પ્રમાણ વિશેષિત હોવું જોઈએ. 'વિશેષિત' છે એટલે 'स्यात् છે', અમુક અપેક્ષાએ છે. 'स्यात् इति प्रमाणम् ।'

શ્લોકનો ભાવાર્થ એ છે કે,

'એકાંતે કોઈ ચીજ અપ્રમાણ નથી, એકાંતે કોઈ ચીજ પ્રમાણ નથી, પણ સ્યાદ્વાદ-મુદ્રાથી વિશેષિત હોય તે પ્રમાણ કહેવાય છે. એમાં જ સર્વનયજ્ઞતા આવે છે."



#### પરિશિષ્ટ - ૨

# પૂર્ણતા અષ્ટક - ૧ પદ્યાનુવાદ શ્રી ચંદ્રપ્રભુ જિન સ્તવન

ચંદ્રપ્રભુ જિન આઠમા રે, પામ્યા પૂર્ણ સ્વભાવ, જિનવર ધ્યાવો. પૂર્ણતા મુજ પ્રગટ થવા રે, છો નિમિત્ત નિઃપાવ. જિં૦ ૧ ધ્યાવો ધ્યાવો રે, ભવિક જિન ધ્યાવો.

પ્રભુ ધ્યાતાં દુઃખ પલાય જિ૦ પર ઉપાધિની પૂર્શતા રે, જાચિત મંડવ તેહ, જિ૦ જાત્યરત્ન સંપૂર્શતા રે, પૂર્શતા શુભ દેહ. જિ૦ ર કલ્પનાથી જે અતાત્ત્વિકી રે, પૂર્શતા ઉદધિકલ્લોલ જિ૦ ચિદાનંદઘન પૂર્શતા રે, સ્તિમિત સમુદ્રને તોલ. જિ૦ ૩ પૂર્યમાન હાનિ લહે રે, અસંપૂર્શ પૂરાય, જિ૦ પૂર્શાનંદ સ્વભાવ છે રે, જગ અદ્ભુતનો દાય. જિ૦ પૂર્શાનંદ જિશંદને રે, અવલંબે ધરી નેહ, જિ૦ ઉત્તમ પૂર્શતા તે લહે રે, **પદ્મવિજય** કહે એહ. જિ૦ ૪

#### પરિશિષ્ટ - ૩

# સ્થિરતા અષ્ટક પદ્યાનુવાદ શ્રી સુવિધિનાથ જિન સ્તવન.

સુવિધિ જિનેસર સાહિબા રે, મનમોહના રે લાલ. સેવો થઇ થિર થોભ રે, જગસોહના રે લાલ. સેવા નિવ હોય અન્યથા રે, મ૦ હોયે અથિરતાએ ક્ષોભ. જગ૦ ૧ પ્રભુ સેવા અંબુદ ઘટા રે મ૦, ચઢી આવી ચિત્તમાંહિ રે, જગ૦ અથિર પવન જબ ઉલટે રે મ૦, તબ જાયેં વિલઈ ત્યાંહિ રે, જગ૦ ર પુશ્ચલા શ્રેયકરી નહી રે મ૦, જિમ સિદ્ધાંત મઝાર રે. જગ૦ અથિરતા તિમ ચિત્તથીરે મ૦, ચિત્ર વચન આકાર રે, જગ૦ ૩ અંતઃકરણે અથિરપણું રે, મ૦, જો ન ઉધર્યું મહાશલ્ય રે, જગ૦ તો શો દોષ સેવ તણો રે મ૦, નિવ આપે ગુણ દિલ્લ રે, જગ૦ જ તિણે સિદ્ધમાં પણ વાંછીઓ રે મ૦, થિરતા રૂપ ચરિત્ત રે, જગ૦ જ લાન દર્શન અભેદથી રે મ૦, રત્નત્રયી ઈમ ઉત્ત રે, જગ૦ પ સુવિધિ જિન સિદ્ધિ વર્યા રે મ૦, લત્તમ ગુણ અનુપ રે, જગ૦ પ પ્રાવિજય તસ સૈવથી રે મ૦, થાર્યો નિજ ગુણ ભૂપ રે, જગ૦ ક

# શબ્દકોશ

શબ્દ પછીનો અંક અષ્ટક નંબર / શ્લોક નંબર સૂચવે છે.

| કહતાં                        | ٩/٩         | એટલે                                    |
|------------------------------|-------------|-----------------------------------------|
| એતાવતા                       | 9/9         | તાત્પર્ય                                |
| જાત્યરત્ન                    | 9/2         | જાચું રતન                               |
| મંડન                         | ૧/૨         | આભરણ                                    |
| ભગવાન                        | ٩/૩         | શુદ્ધ સ્વભાવ આત્મા                      |
| ભાવવું                       | <b>E</b> /P | વિચારવું                                |
| જ્ઞાનદૃષ્ટિ                  | १/४         | પૂર્ણતા જ્ઞાનની દેષ્ટિ                  |
| કૃપણ                         | ૧/૫         | હિનસત્ત્વ લોભી પુરુષ                    |
| ઉપાદાન                       | ૧/૫         | ભેગું કરવું, ગ્રહણ કરવું, લેવું         |
| અવસ્થિત                      | ૧/૫         | વધ-ઘટ વિનાની                            |
| ઉપેક્ષાઈ સ્કુરદ્ <b>ર્</b> પ | ૧/૫         | અંતર્મુખતાથી તેજસ્વી                    |
| કલ્પિત                       | ૧/૫         | સાપેક્ષ, કોઈને લાગે અને કોઈને ન પણ લાગે |
| અનુપાદાન                     | ৭/ও         | ત્યાગ, ગ્રહણ ન કરવું                    |
| ઉપચય                         | ૧/૬         | સંગ્રહ, ગ્રહણ કરવું                     |
| આપણપું                       | ૧/૭         | સ્વત્વ, પોતે, પોતાની જાત                |
| અનવચ્છિન્ન                   | ৭/૭         | અમર્યાદિત                               |
| નિરપેક્ષ                     | ৭/૭         | સ્વાધીન                                 |
| પ્રત્યાહૃત્ય                 | ૨/૧         | પ્રત્યાહરીને, નિજ નિજ વિષયસંચારથી પાછા  |
|                              |             | વાળીને                                  |
| પરબ્રહ્મ                     | २/२         | પ્રપંચરહિત શુદ્ધ આત્મજ્યોતિ             |
| વિષયાંતર                     | ૨/૨         | જ્ઞાન ટાળીને અનેરા અર્થ-રૂપ-રસાદિક      |

**१९२** ज्ञानसार

| 124        |                           |                              |
|------------|---------------------------|------------------------------|
| સંચાર      | 2/2                       | જિહાં મન દોડવું              |
| રાતો       | 5/5                       | મગ્ન                         |
| સાખી       | २/3                       | સાક્ષી                       |
| કર્તાર     | ૨/૩                       | કર્તા                        |
| अवशिष्यते  | 2/3                       | થાકતું ૨હઇં છઈ               |
| સ્વભાવસુખ  | 2/3                       | સહજાનંદ                      |
| શ્લથા      | 5/8                       | શિથિલ                        |
| स्फार      | 5/8                       | દેદીપ્યમાન                   |
| તેજોલેશ્યા | $\mathcal{V}/\mathcal{V}$ | ચિત્તસુખલાભલક્ષણ             |
| शर्म       | ૨/૬                       | સુખ                          |
| શમ         | ૨/૭                       | ઉપશમ                         |
| શૈત્ય      | २/७                       | તાઢિમ                        |
| હુસ્યઇં    | ે ૨/૭                     | હોય                          |
| સ્વાંત     | 3/9                       | ચિત્ત                        |
| ઠામિ-ઠામિ  | 3/9                       | કેરકેર<br>-                  |
| ગામિ -ગામિ | 3/9                       | ગામેગામ                      |
| નિધાન      | ૩/૧                       | ખજાનો                        |
| દેખાડસ્યઇં | ૩/૧                       | દેખાડશે                      |
| विनश्येत   | 3/2                       | વિણસઇં, વિનાશ પામે           |
| ચિત્રા     | 3/3                       | ચિત્ર-વિચિત્ર, વિવિધ પ્રકાર  |
| ગોપના      | 3/3                       | ગોપવણી                       |
| पुंश्चला   | . 3/3                     | અસતી સ્ત્રી                  |
| કિસી       | 3/3                       | કાંઈ                         |
| શલ્ય       | 3/8                       | સાલ                          |
| अंगागिताम् | ૩/૫                       | ચંદનગંધની પરિં એકીભાવ પ્રતિં |
| પુહતી      | ૩/૫                       | પ્રાપ્ત થયેલ                 |
| ઉદીરસિ     | 3/9                       | ં પ્રેરીશ, ઉત્પન્ન કરીશ      |
| વિઘટસેં    | 3/9                       | વિખેરી નાખશે                 |
|            |                           |                              |

શબ્દકોશ ૧૯૬ોશ

|                      |                         | • • • • • • • • • • • • • • • • • • • •             |
|----------------------|-------------------------|-----------------------------------------------------|
| કહવાઇ                | 3/2                     | કહેવાય                                              |
| કું <mark>ણનો</mark> | ४/९                     | કોનો                                                |
| જીપનાર               | ४/९                     | જીતનાર                                              |
| ભાંજઇં છઇં           | ४/९                     | ભાંગે છે                                            |
| વ્યવસ્થિત            | 8/2                     | અવસ્થિત, રૂપે રહેલ                                  |
| शुद्धात्मद्रव्यमेव   | 8/2                     | શુદ્ધ નિજ સત્તા વ્યવસ્થિત આત્મદ્રવ્ય જ              |
| ઉલ્બણ                | 8/2                     | આકરું                                               |
| એકાક્ષ-વિકલાક્ષાદિ   | 8/8                     | એકેન્દ્રિય-વિકલેન્દ્રિય આદિ (વિકલેન્દ્રિય એટલે બેથી |
|                      |                         | પાંચ ઇદ્રિયયુક્ત)                                   |
| પાડા પાડા            | 8/8                     | પોળે પોળે                                           |
| રહિયો થકો            | 8/8                     | રહેતો હોવા છતાં                                     |
| અધિષ્ટઇં છઇં         | ૪/૫                     | આશ્રય કરે છે                                        |
| થાપિઉં છઇં           | 8/9                     | સ્થાપ્યો છે                                         |
| કોમલામંત્રણે         | 8/6                     | કોમળ આમંત્રણથી, હળવેથી, પ્રેમથી                     |
| નિતરાં               | ૫/૧                     | અતિશય                                               |
| ભાવિયઇ               | ૫/૨                     | ભાવના કરાય                                          |
| ઘણઇ ભણીઇ             | ૫/૨                     | ઘશું ભણવાનો                                         |
| શુકપાઠ               | પ/૨                     | પોપટપાઠ                                             |
| સંસ્કાર              | ૫/૩                     | વાસના                                               |
| ध्यांध्य             | ૫/૩                     | ધંધ, ધંધો                                           |
| તાઇ                  | ૫/૪                     | સુધી                                                |
| સ્વગુણ               | ૫/૫                     | પોતાના જ શુદ્ધ જ્ઞાન-દર્શન-ચારિત્રગુણ               |
| સ્વપર્યાય            | ૫/૫                     | પોતાના જ શુદ્ધ અર્થપર્યાય અને વ્યંજનપર્યાય          |
| મુષ્ટિજ્ઞાન          | $\mathbf{u}/\mathbf{u}$ | રહસ્યજ્ઞાન                                          |
| ગ્રંથિભેદ            | ૫/૬                     | વિષયપ્રતિભાસદલ-વિકલ આત્મપરિણામવંત                   |
| तंत्रयंत्रणै:        | ૫/૬                     | શાસ્ત્રબંધઇં કરી                                    |
| તિવારઇં              | ૫/૬                     | ત્યારે                                              |
| રસાયન                | ५/८                     | જરા-મરણહરણ રસાયન                                    |

१९४ ज्ञानसार

| 988           |             | ज्ञानसार<br>-                      |
|---------------|-------------|------------------------------------|
| ઐશ્વર્ય       | ५/८         | ઠાકુરપશું                          |
| નયવાસના       | <b>ક/ર</b>  | નયની સાપેક્ષતા                     |
| આરુરુક્ષુ     | <b>9/3</b>  | આરોહવા વાંછતો                      |
| વિકાર         | 9/8         | ચિત્તનો અન્યથા ભાવ                 |
| જ્ઞાન         | ક/પ         | તત્ત્વબોધ                          |
| ધ્યાન         | ક/પ         | સજાતીય પરિણામધારા                  |
| તપ            | ક/પ         | ઇચ્છાનિરોધલક્ષણ બાર પ્રકાર         |
| શીલ           | ક/પ         | બ્રહ્મચર્ય                         |
| સમ્યક્ત્વ     | ક/પ         | તત્ત્વશ્રદ્ધાન                     |
| સ્વયંભૂસ્મરણ  | 9/9         | અર્ધરજ્જુપ્રમાણ છેહલો સમુદ્ર       |
| સમતા રસ       | 9/9         | ઉપશમરસ                             |
| उरग           | <u>૬/૭</u>  | સર્પ                               |
| બલઈ           | <u>9/9</u>  | બળે છે                             |
| સામ્રાજ્ય     | 9/८         | ઠાકુરપશું                          |
| स्फारपौरुषम्  | ૭/૧         | દેદીપ્યમાન પરાક્રમ પ્રતિં          |
| મૂચ્છા        | ૭/૨         | મૂઝિં = મૂંઝવણ                     |
| તૃષ્ણા        | ૭/૨         | લાલસા                              |
| થાણૈ          | ૭/૨         | ક્યારા                             |
| सरित्सहस्त्र  | 9/3         | હજાર ગમેં નદી તેણીઇ = હજારો બાજુની |
|               |             | નદીઓથી                             |
| अंतरात्मना    | <b>७/</b> उ | સમ્યક્ શ્રદ્ધાનિં કરી              |
| पराङ्मुख      | 9/8         | ઉપરાઠો, વિમુખ                      |
| અરોપરો        | ૭/૫         | આજુબાજુ                            |
| અનાદિ નિધન    | ૭/૫         | આદિ-અંતરહિત                        |
| આગલિ આગલિ     | 9/9         | આગળ આગળ                            |
| ઝાંઝૂઆના પાણી | 9/9         | ઝાંઝવાના પાણી                      |
| હર્યક્ષ       | 9/८         | સીહ = સિંહ                         |
| સમાધિ         | 9/८         | નિર્વિકલ્પ ધ્યાન                   |
|               |             |                                    |

| राज्दशरा          |                     | 989                                           |
|-------------------|---------------------|-----------------------------------------------|
| ધુરિ              | 9/८                 | પહિલો = પહેલો                                 |
| शुद्धोपयोग        | <b>८</b> /٩         | રાગદેષરહિત શુદ્ધાત્મજ્ઞાન                     |
| ધૃતિ              | ८/१                 | આત્મરતિ                                       |
| મોકલામણ કરો       | ८/৭                 | મોકલો                                         |
| अनियतात्मा        | ८/२                 | અનિશ્ચિત પર્યાય                               |
| શીલાદિબંધુ        | ८/२                 | શીલ, સત્ય, દમ, સંતોષ આદિ બાંધવો               |
| शिक्षासात्म्य     | ८/५                 | ગ્રહણશિક્ષા અને આસેવના શિક્ષારૂપ શિક્ષાદ્વયના |
|                   |                     | સમ્યક્ પરિણામ                                 |
| આત્મતત્ત્વપ્રકાશ  | <b>८/</b> 4         | શુદ્ધાત્મ સ્વરૂપનો સંશય વિપર્યાસરહિત બોધ      |
| તેતલા કાલ તાઇં    | ૮/૫                 | તેટલા કાળ સુધી                                |
| નાવઈ              | ૮/૫, ૮/૬            | ન આવે                                         |
| ક્રિયા            | <b>८/</b> 9         | પરિસ્પંદાદિક ક્રિયા                           |
| વિગમઈ             | c/9                 | અભાવે                                         |
| અભ્રરહિત          | 6/6                 | વાદળારહિત                                     |
| જ્ઞાની            | <i>७</i> /१         | સમ્યક્ જ્ઞાનવંત                               |
| ક્રિયા <b>પરઃ</b> | <i>७</i> /१         | ક્રિયાના વિષયમાં તત્પર                        |
| શાંત              | ૯/૧                 | ઉપશમવંત                                       |
| ગતિ               | · ૯/૨               | ચરણવિહાર ક્રિયા                               |
| સ્વાનુકૂલ         | c/3                 | પોતાના સ્વભાવકાયની                            |
| વાંછ નાર          | 6/8                 | ઇચ્છનાર                                       |
| પાપદુગંછા         | ૯/૫                 | પાપનો તિરસ્કાર                                |
| સંભારવઈ કરી       | ૯/૫                 | સંભારવા                                       |
| સત્ ક્રિયા        | ૯/૫                 | ભલી ક્રિયા                                    |
| ક્રિયા            | <i>७</i> / <b>९</b> | તપ-સંયમ અનુગત ક્રિયા                          |
| जिनानाम्          | c/9                 | કેવલીને                                       |
| અસંગ ક્રિયા       | 4/6                 | નિર્વિકલ્પ સમાધિલક્ષણ અસંગક્રિયા              |
| आनंदपिच्छला       | 4/6                 | સ્વાભાવિક આનંદ-અમૃત ૨સથી આર્દ્ર               |
| સ્વગુણ            | १०/२                | પોતાના જ્ઞાન-દર્શન-ચારિત્રગુણ                 |
|                   |                     |                                               |

| १९६               |              | ज्ञानसार                               |
|-------------------|--------------|----------------------------------------|
| इत्वरी            | ૧૦/૨         | થોડા કાલની                             |
| અતીન્દ્રિય        | <b>૧૦/૩</b>  | ઇંદ્રિયને અગોચર, કેવલ અનુભવગમ્ય        |
| आभिमानिकी         | १०/४         | અભિમાનસિદ્ધ એટલે માની લીધેલી           |
| ભ્રાંતિશૂન્ય      | 90/8         | મિથ્યાજ્ઞાનરહિત સમ્યક્દિષ્ટિ           |
| તૃપ્તિ            | ૧૦/૫         | તૃપ્તિ, ઉપચયલક્ષણ                      |
| ज्ञानिन:          | ૧૦/૫         | અભ્રાંત જ્ઞાનવંતને                     |
| ઉપચય              | ૧૦/૫         | સંગ્રહ, ગ્રહણ કરવું                    |
| આસ્યા             | 90/9         | આશા                                    |
| गोरसात्           | 90/S         | વાણીના ૨સથી                            |
| ઓડગાર             | 90/9         | ઓડકાર                                  |
| નિરંજન            | 90/८         | અંજનરહિત, કર્મમલિનતારૂપ અંજનરહિત       |
| लिप्यते           | ૧૧/૩         | લિંપાઈ સંક્રમાદિ ઉપચયઇ = સંક્રમણ વગેરે |
|                   |              | ઉમેરાથી લેપાય                          |
| ચિત્રવ્યોમ        | <b>૧૧/૩</b>  | ચિત્રામણું આકાશ                        |
| સંપાત             | <b>१</b> ९/४ | વ્યુત્થાનદશાઈ વ્યવહારભાવનાથી આવવું     |
| મગ્ન              | 99/8         | ધારારૂઢ                                |
| ધ્યાના રૂઢ        | <b>૧</b> ૧/४ | ધ્યાન ઉપર આરૂઢ                         |
| ભાવનાજ્ઞાન        | ૧૧/૫         | તત્ત્વજ્ઞાન                            |
| सहैव उन्मीलनम्    | <b>१</b> १/७ | સાથિ જ ઉઘાડવઈ = સાથે જ ઊઘડતા           |
| શુદ્ધ             | <b>૧</b> ૧/८ | નિર્મલ                                 |
| બુદ્ધ             | १९/८         | ટંકોત્કીર્ણ જ્ઞાનરૂપ                   |
| આત્મૈશ્વર્યસંપન્ન | ૧૨/૧         | આત્માની પ્રભુતાથી પૂરો                 |
| स्पृहावहैः        | ૧૨/૨         | લાલચિવંત પુરુષે                        |
| અમાત્ર જ્ઞાનપાત્ર | ૧૨/૨         | માત્રારહિત જ્ઞાનનો પાત્ર-ભાજન જે સાધુ  |
| મૂચ્છા            | ૧૨/૩         | મુંઝાવું                               |
| સ્પૃહા            | 92/8         | વાંછા                                  |
| અનાત્મરતિ         | ૧૨/૪         | આત્મવિરુદ્ધ પુદ્ગલની રતિ               |
| અર્કતૂલ           | ૧૨/૫         | આકડાનું રૂ                             |
|                   |              |                                        |

श•्दक्ष

| જાતિગુણ         | ૧૨/૬         | જાતિકુલસંપન્નતા                                 |
|-----------------|--------------|-------------------------------------------------|
| ગૌરવ            | ૧૨/૬         | ગુરુઆઈ, મોટાઈ                                   |
| મૌન             | ૧૩/૧         | મુનિભાવ                                         |
| આત્મા           | ૧૩/૨         | જ્ઞાતા                                          |
| શુદ્ધ           | ૧૩/૨         | કર્મોપાધિરહિત                                   |
| ુ -<br>એકતા     | ૧૩/૨         | અભેદપરિણતિ                                      |
| आत्मानम्        | ૧૩/૨         | એકત્વપૃથક્પરિણત સ્વદ્રવ્ય પ્રતઇ                 |
| જ્ઞ <b>પ્તિ</b> | ૧૩/૨         | જ્ઞાન                                           |
| રુચિ            | ૧૩/૨         | શ્રહા                                           |
| વિવરીનિં        | ૧૩/૩         | વિવરણ કરીને                                     |
| જ્ઞાન           | ૧૩/૩         | બોધસ્વરૂપ                                       |
| દર્શન           | ૧૩/૩         | સમ્યક્ત્વ જિનોક્ત ભાવ શ્રદ્ધારૂપ                |
| આત્મચરણ         | <b>૧૩</b> /૩ | આત્માનેં વિષે જ ચાલવું, પુદ્ગલથી નિવૃત્તિ તેહથી |
| વ્યાવૃત્તિનય    | <b>૧૩/૩</b>  | વ્યાવૃત્તિ = ત્યાગ, છોડી દેવું તે, ભેદ; નય =    |
|                 | ·            | વિચાર, વ્યાવૃત્તિનય = ભેદનય                     |
| સાધ્ય           | ૧૩/૩         | જ્ઞાનકલ                                         |
| અતાત્ત્વિકી     | 93/8         | જૂઠી                                            |
| શ્રહા           | ૧૩/૪         | સંદહણા                                          |
| ફલ              | ૧૩/૫         | શુદ્ધાત્મા લાભકલ                                |
| દોષનિવૃત્તિ     | ૧૩/૫         | રાગ-દ્વેષ-મોહનિવૃત્તિ                           |
| દર્શન           | ૧૩/૫         | સમકિત                                           |
| કણયર            | ૧૩/૬         | કરેણ                                            |
| ભવોન્માદ        | ૧૩/૬         | સંસારની વિકલતા = આતુરતા, બાવરાપણું              |
| વાગનુચ્ચાર મૌન  | ૧૩/૭         | વચનનો અનુચ્યારરૂપ મૌન                           |
| મૌન             | ૧૩/૭         | પ્રવૃત્તિરોધ                                    |
| યતિમૌન          | ૧૩/૭         | પુદ્ગલમાત્રમાંહિ અવ્યાપારરૂપ યોગનું મૌન         |
| અનિત્ય          | ૧૪/૧         | આત્મભિન્ન પરસંયોગ                               |
| અશુચિ           | ૧૪/૧         | અપવિત્ર નવ દ્વારઈ વહતું શરીર                    |
|                 |              |                                                 |

| 986              |              | ज्ञानसार<br>-                          |
|------------------|--------------|----------------------------------------|
| અનાત્મા          | ૧૪/૧         | આત્મભિન્ન પુદ્ગલાદિ પદાર્થ             |
| નિત્ય            | ૧૪/૨         | સદા અચલિત સ્વરૂપ                       |
| અનિત્ય           | ૧૪/૨         | અધ્રુવ = અસ્થિર                        |
| છલ               | ૧૪/૨         | છિદ્ર                                  |
| તરલ              | <i>९४/</i> ३ | ચંચલ                                   |
| અદભ્રધી          | १४/३         | પુષ્ટ છઇ બુદ્ધિ જેહની એહવો             |
| અભ્રવત્          | १४/३         | આભલાંની પરે                            |
| દારુણ            | ૧૪/૪         | કહિઇ ન ટલેં, ભયકારી                    |
| અંતરાત્મા        | ૧૪/૫         | સમ્યક્ત્વભાવિત આત્મા                   |
| કશ્મલજ           | ૧૪/૫         | પાપથી ઉપનો એહવો જે                     |
| ગેહ              | ૧૪/૬         | ઘર                                     |
| આત્મબોધ          | ૧૪/૬         | આત્મા એહવું જ્ઞાન                      |
| પાશ              | ૧૪/૬         | બંધન, ગાળિયો                           |
| અસંક્રમ          | ૧૪/૭         | અસંકરણ, અમિશ્રણ, અન્યરૂપે પલટાઈ ન જવું |
| વિદ્યા           | १४/८         | તત્ત્વબુદ્ધિ                           |
| પ <b>રમાત્મા</b> | ૧૪/૮         | ઉત્કૃષ્ટ જ્ઞાનવંત કેવલાત્મા            |
| બાહ્યાત્મા       | १४/८         | મિથ્યાજ્ઞાની                           |
| અંતરાત્મા        | १४/८         | સમ્યગ્ દષ્ટિ                           |
| નયવચનિકા         | १४/८         | નય દષ્ટિએ કરાયેલું વિધાન               |
| વિવેક            | ૧૫/૧         | જીવના ભેદજ્ઞાન                         |
| મિશ્રતા          | ૧૫/૩         | શબલતા                                  |
| કુર્બૂરતા        | ૧૫/૩         | કાબરચીતરાપશું                          |
| ભૃત્ય            | ૧૫/૪         | સૈનિક                                  |
| ઉર્જિત           | ૧૫/૪         | પુણ્યાપુણ્યફલવિલસિત                    |
| અપુણ્ય           | ૧૫/૪         | પાપ                                    |
| ઉપચરિઈ           | ૧૫/૪         | ઉપચરાય છે, કહેવાય છે                   |
| ભ્રમ             | ૧ ૫/૫        | વિપર્યાસ                               |
| परमान् भावान्    | ૧૫/૬         | પરમભાવગ્રાહક (પરમ = શુદ્ધ, ભાવ = ભાવો, |

|                 |              | ગ્રાહક = ગ્રહણ કરનાર) શુદ્ધ ભાવોને ગ્રહણ કરનાર.  |
|-----------------|--------------|--------------------------------------------------|
| બીજા રહિયા જે   | ૧૫/૬         | બીજા જે                                          |
| સંગ             | ૧૫/૬         | રાગ                                              |
| છાય             | ૧૫/૭         | છાયા                                             |
| · જ્ઞાનાનુવિદ્ધ | ૧૫/૭         | જ્ઞાનથી વિંધાયેલ                                 |
| મજ્જન           | ૧૫/૭         | નહાવું                                           |
| સાધકતમ          | ૧૫/૭         | સાધક એટલે કાર્યની સિદ્ધિ કરાવનાર, સાધકતમ         |
|                 |              | એટલે તેની ઉચ્ચતમ કક્ષા, જેના વિના કાર્યની        |
|                 |              | સિદ્ધિ ન થાય તે સાધકતમ                           |
| વખાણી           | ૧૫/૭         | વ્યાખ્યા કરી                                     |
| વખાણવી          | ૧૫/૭         | વ્યાખ્યા કરવી, વિસ્તાર કરવો, વર્ણવવું            |
| પર્યાય          | ૧૫/૭         | ટૂંકા ટૂંકા અર્થો લખવા તે                        |
| ઉલ્બણ           | ૧૫/૮         | ઉત્કટ, સતેજ                                      |
| શાણ             | ૧૫/૮         | શરાણિ, સરાણ                                      |
| ધૃતિ            | ૧૫/૮         | સંતોષ                                            |
| મધ્યસ્થ         | ૧ ૬/૧        | રાગદ્વેષ બે પાસે મુકીને વિચિં રહઇં (વચ્ચે રહીને) |
| અંતરાત્મા       | ૧૬/૧         | શુદ્ધ અંતરંગ પરિણામ                              |
| ચપલાઈ           | ૧૬/૧         | ચપળતા                                            |
| ઉપાલંભ          | ૧૬/૧         | ઓલંભો, ઠપકો                                      |
| કાકરી           | ૧૬/૧         | કાંકરી                                           |
| કદર્થના         | ૧૬/૨         | ખંડન, નિંદા, ઉપહાસ                               |
| તિવારઇં         | ૧૬/૩         | ત્યારે                                           |
| કિંવારઇં        | <b>૧</b> ૬/૩ | ક્યારે                                           |
| મોઘ             | ૧૬/૩         | નિઃફલ, નકામા                                     |
| આપઆપણિ          | <b>૧</b> ૬/૩ | પોતપોતાના                                        |
| અદષ્ટ સિદ્ધાંત  | <b>૧</b> ૬/૩ | જેણે શાસ્ત્રોને જોયા નથી તે, સિદ્ધાંતનો અજ્ઞાની; |
|                 |              | અદષ્ટ = જેણે જોયું નથી તે, સિદ્ધાંત= શાસ્ત્રો    |
| સપ્રતિપક્ષ      | ૧૬/૩         | સાપેક્ષ                                          |

| २००              |              | ज्ञानसार                                           |
|------------------|--------------|----------------------------------------------------|
| આવેશ             | ૧૬/૪         | આગ્રહ                                              |
| સ્વસ્વકર્મ       | ૧૬/૪         | આપઆપણાં કર્મ                                       |
| એ વિશેષ          | ૧૬/૫         | તાત્પર્ય એ છે, આટલું અગત્યનું છે.                  |
| વ્યગ્ર           | ૧૬/૫         | આસક્ત, રોકાયેલું, પ્રવર્તેલું                      |
| બ્રહ્મ           | <b>१</b> ५/५ | સર્વ પ્રપંચબોધવિશિષ્ટ કેવલજ્ઞાન (પ્રપંચ = વિસ્તાર, |
|                  |              | બોધ = જ્ઞાન)                                       |
| જૂઆ જૂઆ          | ૧૬/૬         | જુદા જુદા                                          |
| છાંડવો           | ૧૬/૭         | છોડવો                                              |
| સ્વાગમ           | ૧૬/૭         | પોતાના સિદ્ધાંત                                    |
| પાલો             | 9.9/८        | ચારો                                               |
| સ્વભાવાદ્વૈતગામિ | ૧૭/૧         | સ્વભાવનું જે અદ્વૈત તિંહાં જાનાર એટલે કેવલ         |
|                  |              | આત્મ- સ્વભાવ-લાભવંત                                |
| किं न            | ૧૭/૧         | સ્યું ન હોઈ, અપિતુ હોઈ                             |
| क्लांति          | ૧૭/૧         | ખેદ                                                |
| ભવસૌખ્ય          | ૧૭/૨         | સંસારસુખ                                           |
| विशिष्यते        | ૧૭/૨         | સર્વાધિક                                           |
| आरोप्यम्         | ૧૭/૩         | આરોપવું, થાપવું                                    |
| मोहचमूं          | ૧૭/૪         | મોહસેના                                            |
| नागराट्          | ૧૭/૪         | મહા મતવાલો હાથી                                    |
| મયૂરી            | ૧૭/૫         | મોરિા                                              |
| જ્ઞાનદેષ્ટિ      | ૧૭/૫         | આત્મજ્ઞાનરૂપ દેષ્ટિ                                |
| वेष्टनम्         | ૧૭/૫         | વીંટાવું                                           |
| બાવનાચંદન        | ૧૭/૫         | ચંદનની જુદીજુદી જાતોમાંની શ્રેષ્ઠ જાત              |
| જ્ઞાનવર્મ        | ૧૭/૬         | જ્ઞાનસન્નાહ, જ્ઞાનરૂપ બખ્તર (સમ્ + નહ્, નહ્        |
|                  |              | = સજવું, સરખી રીતે સજવું, સજ્જ કરવું)              |
| ભંગ              | ૧૭/૬         | પરાજય                                              |
| <b>ક્રે</b> લિ   | ૧૭/૬         | ક્રીડા                                             |
| અર્કતૂલ્         | ૧૭/૭         | આકડાનું રૂ ( તે ખૂબ જ પોચું હોય)                   |
|                  |              |                                                    |

श•६डोश २०१

| राज्यअस         |               | <del>₹</del> <b>3</b> )                       |
|-----------------|---------------|-----------------------------------------------|
| અખંડ            | ૧૭/૮          | અખંડિત                                        |
| અસમર્થ          | ૧૭/૮          | બળહીન બનવું તે                                |
| અસમર્થ સમાસ     | 9.9/८         | અવિધિસર (અનિયમિત રીતે) બનેલો સમાસ             |
| अकुतोभय         | ૧૭/૮          | નથી કોઈનઈ ભય જેહથી = કોઈને જેનાથી ભય          |
|                 |               | નથી તે (બીજો અર્થ - જેને કોઈથી ભય નથી તે)     |
| મૂલાડાં         | ૧૮/૨          | મૂળિયાં                                       |
| કેહા            | ૧૮/૨          | કયા ?                                         |
| पुण्यानि        | ૧૮/૨          | પોતઈ સુકૃત કર્યા હોઈ તે                       |
| શ્રેયદ્રુમ      | <b>૧</b> ८/२  | કલ્યાણવૃક્ષ                                   |
| બોલઈ            | 9 <i>८/</i> 3 | બોળઈ = ડુબાડે                                 |
| स्वोत्कर्षज्वर  | १८/४          | સ્વાભિમાન તાવ                                 |
| લાવણ્ય          | ૧૮/૫          | લવણિમા                                        |
| ઉત્કર્ષ         | ૧૮/૫          | અતિશય અભિમાન                                  |
| ચિદાનંદઘન       | ૧૮/૫          | જ્ઞાનાનંદઈ પૂર્શ                              |
| કુણ             | ૧૮/૫          | કોણ, કયો                                      |
| તુલ્યપણઇ        | १८/५.         | સમાનપણે                                       |
| અશુદ્ધ          | 96/9          | અવિશુદ્ધ વિભાવપર્યાય                          |
| ઉત્કર્ષ         | १८/५          | અભિમાન                                        |
| મહામુનિ         | 9 <i>८/</i> 9 | સર્વનયપરિણત સાધુ                              |
| શુદ્ધનયઈ ભાવિયા |               |                                               |
| થકા             | 9८/9          | શુદ્ધ નયની દુષ્ટિથી વિચારેલા                  |
| અપકૃષ્ટ         | 9 <i>2/</i> 9 | તુચ્છ                                         |
| સમુદ્ર          | १८/७          | મુદ્રા = મર્યાદા સહિત                         |
| इरित            | १८/७          | પ્રેરિત                                       |
| પંપોટા          | १८/७          | પરપોટા                                        |
| વિણસાડઈ છઈ      | १८/७          | બગાડે છે (વિ + નશ્નું પ્રેરક - વિનાશ પમાડવું) |
|                 |               | (વણસાડે = વણસાવે)                             |
| ગલિત            | 9८/८          | ગયા છઈ = ગળી ગયા છે = નાશ પામી ગયા છે.        |
|                 |               |                                               |

| २०२             |      | ज्ञानसार<br>-                               |
|-----------------|------|---------------------------------------------|
| વિફરે           | 92/2 | રહિત                                        |
| ઉત્કર્ષ અપકર્ષ  | ٩८/८ | અધિકતા, હીનતા                               |
| અનલ્પ           | 2/2  | અન્ + અલ્પ = ઘણી                            |
| નિરપેક્ષ        | ٩८/८ | અપેક્ષારહિત                                 |
| અનવચ્છિવ્ન      | ٩८/८ | દેશમાનરહિત                                  |
| અનંત            | 96/6 | કાલમાનરહિત                                  |
| रूपे            | ૧૯/૧ | રૂપનઈ વિષઈ એતલેં પુદ્ગલનઈ વિષઈ              |
| રૂપવતી          | ૧૯/૧ | રૂપવંત પૌદ્ગલિક                             |
| नीरूपे          | ૧૯/૧ | રૂપરહિત                                     |
| अरूपिणी         | ૧૯/૧ | રૂપવતી નથી                                  |
| ભ્રમવાટી        | ૧૯/૨ | ભરમની વાડી ('ઝાંઝવાના જળ'ની જેમ 'ભ્રમવાડી'  |
|                 |      | પ્રયોગ છે. તેનાથી ભય જ અભિપ્રેત છે.)        |
| ભ્રમછાયા        | ૧૯/૨ | વિપર્યાસ શક્તિયુક્ત છાયા                    |
| અભ્રાંત         | ૧૯/૨ | ભ્રમરહિત                                    |
| તત્ત્વજ્ઞાન     | ૧૯/૨ | તત્ત્વજ્ઞાની                                |
| अंतर्नीत        | ૧૯/૩ | આત્મા તેહ આરામ, ઇમ આત્મામાં અવતાર્યું થકું= |
|                 |      | 'આત્મા તે જ આરામ' એમ આત્મામાં અવતારેલ       |
|                 |      | હોય તો                                      |
| સુધાસાર         | १५/४ | અમૃતસાર                                     |
| લાવણ્ય          | ૧૯/૫ | લવણિમા                                      |
| પુષ્ય           | ૧૯/૫ | પવિત્ર                                      |
| भस्मना          | ૧૯/૭ | ડીલઈ રાખ ભુંસવઈ કરી શરીરે રાખ ભૂંસવાથી      |
| केशलोचेन        | ૧૯/૭ | કેશ લુંચવઈ કરી = વાળનો લોચ કરવાથી           |
| चित्साम्राज्येन | ૧૯/૭ | જ્ઞાનની પ્રભુતાઈં કરી મહાંત જાણઈ = જ્ઞાનની  |
|                 |      | પ્રભુતાએ કરીને મહાત્માને જાણે               |
| પ્રચાર          | ૨૦/૧ | વિષયસંચાર                                   |
| मुद्रितेषु      | २०/१ | મુંદઈ થકઈ = બંધ થવાથી, રોકવાથી              |
| अवभासंते        | ૨૦/૧ | અનુભવઈ ભાસઈ છઈ = અનુભવાય છે.                |
|                 |      |                                             |

શબ્દકોશ ૨૦३

| સમાધિ           | ૨૦/૨          | ધ્યાતા-ધ્યાન-ધ્યેય ત્રણનો એક જ ભાવ     |
|-----------------|---------------|----------------------------------------|
| સમાાપ<br>સમતા   | ₹0/₹<br>₹0/₹  | મધ્યસ્થ-પરિણતિ                         |
| _               | •             | મવ્યસ્વ-વાસ્કાતા<br>ઇંદ્રની લક્ષ્મી    |
| વાસવશ્રી<br>કે  | ,             |                                        |
| ક્રિયા          | २०/उ          | યોગપરિણતિ                              |
| જ્ઞાન           | २०/3          | ઉપયોગપરિણતિ                            |
| ચર્મછત્ર        | २०/3          | ચર્મરત્ન, છત્રરત્ન                     |
| निवारयन्        | २०/३          | વારતો થકો = રોકતો                      |
| મહાવૃષ્ટિ       | २०/३          | કુવાસનારૂપ મોટી વૃષ્ટિ                 |
| નવબ્રહ્મ        | 50/8          | નવ જે બ્રહ્મચર્યાધ્યયન ભાવના તે રૂપ    |
| નિષ્ઠા          | २०/४          | સ્થિતિ                                 |
| નાગલોકનો સ્વામી | २०/४          | ઉરગપતિ = શેષનાગ                        |
| ક્ષમા           | २०/४          | તિતિક્ષા = સહિષ્શુતા                   |
| વિવેક           | ૨૦/૫          | સદસદ્ નિર્ણય                           |
| વિરતિ           | ૨૦/૫          | ચારિત્રકલા                             |
| જ્ઞપ્તિ         | ૨૦/૫          | જ્ઞાનકલા                               |
| જ્ઞાન           | २०/५          | વિશેષ બોધ                              |
| દર્શન           | २०/५          | સામાન્ય બોધ                            |
| बाह्या          | २०/७          | બાહ્ય પ્રપંચગોચર સૃષ્ટિ                |
| સિદ્ધયોગ        | 20/2          | સિદ્ધયોગી સાધુ                         |
| દીન             | ૨૧/૧          | દીધાો                                  |
| વિસ્મિત         | ૨૧/૧          | વિસ્મયવંત                              |
| કર્મવિપાક       | ૨૧/૧          | કર્મના શુભાશુભ પરિશામ                  |
| भ्रूभंगमात्रेण  | ૨૧/૨          | મચકારા માત્રઈ = ભ્રમરના પલકારા માત્રથી |
| তন্ত্র          | ૨૧/૩          | છાયું                                  |
| દિગંતર          | ૨૧/૩          | દિશમંડલ = દિશામંડલ                     |
| વિષમા           | ૨ <b>૧/</b> ૪ | કિહાંઈ સરખી નહિં = ક્યાંયથી સરખી નહીં  |
| પ્રશમશ્રેણિ     | ૨૧/૫          | ઉપશમશ્રેણિ, અગ્યા૨મા ગુણઠાણા સુધી      |
| શ્રતકેવલિ       | ૨૧/૫          | ચૌદપર્વી                               |

| २०४           |               | ज्ञानसार                                        |
|---------------|---------------|-------------------------------------------------|
| अर्वाग्       | ૨૧/૬          | ઉરી એતલી નજીક = ઓરી એટલે નજીક                   |
| श्रांतेव      | ૨૧/૬          | થાકીની પરિ = થાકેલાની જેમ                       |
| છેહડા         | ૨૧/૬          | છેડા                                            |
| છલ            | ૨૧/૭          | છિદ્ર, અંતરમર્મ                                 |
| अन्विष्य      | ૨૧/૭          | ગવેષીનઈ = શોધીને                                |
| ચિદાનંદ       | ૨૧/૮          | જ્ઞાનાનંદ                                       |
| કર્મવિપાક     | ૨૧/૮ -        | કર્મના શુભાશુભ પરિણામ                           |
| ગંભીર         | ૨૨/૧          | અગાધ                                            |
| વ્યસન         | ૨૨/૧          | સંકટ                                            |
| દુર્ગમા       | ૨૨/૧          | દુખિં જઈ સકિઈ એહવા                              |
| તૃષ્ણા        | २२/२          | વિષયાભિલાષ                                      |
| સ્મરૌર્વાગ્નિ | ૨૨/૩          | કંદર્પરૂપ વડવાનલ                                |
| સ્નેહેંધન     | ૨૨/૩          | સ્નેહરૂપ ઇંધન, જલ તે ઇંધન                       |
| મત્સર         | ૨૨/૪          | ગુણમાંહિ રોષ                                    |
| દ્રોહ         | ૨૨/૪          | હિષી = હેષી                                     |
| उत्पातसंकटे   | ૨૨/૪          | ઉત્પાતના સંકડામાંહિ = ઉત્પાતના સંકટમાં          |
| ઉદ્ધિગ્ન      | ૨૨/૫          | ભયભીત                                           |
| કહણઈ          | ૨૨/૬          | કહેવાથી                                         |
| ઉજમાલ         | ૨૨/૬          | તત્પર                                           |
| ઉપસર્ગ આવ્યઈ  |               |                                                 |
| થકઈ           | ૨૨/૭          | ઉપસર્ગો આવ્યા હોવા છતાં                         |
| સમાધિ         | ૨૨/૮          | નિર્વિકલ્પ ઉપાય                                 |
| લોકસંજ્ઞા     | ૨૩/૧          | લોકઈ કર્યું તેહ જ કરવું, શાસ્ત્રાર્થ ન વિચારવો, |
|               |               | એહવી મતિ                                        |
| લંઘન          | ૨૩/૧          | ઉલ્લંઘન                                         |
| લોકોત્તર      | ૨૩ <u>/</u> ૧ | લોકાતીત માર્ગ                                   |
| बठर:          | ૨૩/૨          | મૂર્ખ                                           |
| બદરીફ્લ       | ૨૩/૨          | બોરનઈ મૂલઈ = બોરના મૂલે                         |
|               |               |                                                 |

शબ्द डोश

| 41400141             |      |                                          |
|----------------------|------|------------------------------------------|
| जहाति                | ૨૩/૨ | છે દીંછ = હેલ હેદાંલ                     |
| સદ્ધર્મ              | २३/२ | ભલા ધર્મ                                 |
| મહામુનિ              | २३/३ | મહા ઋષીશ્વર                              |
| आलंब्य               | 23/8 | આલંબીનઈ, આશ્રીનઈં = આલંબન લઈને           |
| कदाचन                | 23/8 | કિવારઈ પણિ = ક્યારેય પણ                  |
| स्तोका               | ૨૩/૫ | થોડા                                     |
| स्वात्मसाधका         | ૨૩/૫ | પોતાના આત્માના અર્થના સાધનાર             |
| નિંચું હિડવું        | ૨૩/૬ | ધીમું ચાલવું                             |
| મર્મઘાત              | ૨૩/૬ | મર્મનું હણાવું                           |
| આપસાંખિઉં            | ૨૩/૭ | આત્માની સાક્ષીએ                          |
| સહર્મ                | ૨૩/૭ | સાચો ધર્મ                                |
| परब्रह्म समाधिमान्   | २३/८ | પરબ્રહ્મલય સમાધિવંત                      |
| સાધુ                 | ૨૩/૮ | સાધુ ચારિત્રિઓ                           |
| चर्मचक्षुर्भृतः      | ૨૪/૧ | ચામડાની આંખિના ધરણહાર                    |
| सर्वतश्चक्षुषः       | ૨૪/૧ | સર્વ પ્રદેશઈ કેવલોપયોગરૂપ આંખિ છઈ જેહનેં |
|                      |      | એહવા (જેને સર્વ પ્રદેશે કેવલોપયોગરૂપ આંખ |
|                      |      | છે એવા)                                  |
| साधवः                | ૨૪/૧ | સાધુ ચારિત્રિયા                          |
| વિપરિણમતા            | ૨૪/૨ | નવા નવા રૂપાંતર પામતા                    |
| વીતરાગનું            | २४/3 | એતલઈ કેવલજ્ઞાન મૂલ                       |
| વીતરાગ               | २४/४ | ભગવાન                                    |
| આગલિ કરિઉ            | २४/४ | આગળ કર્યું                               |
| <b>%</b> ऽ           | ૨૪/૫ | મૂર્ખ                                    |
| <b>ලාන</b> (ල්හ)     | ૨૪/૬ | અન્નના વધ્યાઘટ્યા દાણા                   |
| શાસ્ત્રાજ્ઞાનિરપેક્ષ | ,    | શાસ્ત્ર આજ્ઞાની અપેક્ષારહિત આપમતી        |
| પગ ફરસવાનું વારળું   | ૨૪/૬ | પગને સ્પર્શ ન કરવો                       |
| पगास्पर्शी           | ૨૪/૬ | પગ અસ્પર્શીને, પગને અડ્યા વગર            |
| અજ્ઞાન               | ૨૪/૭ | મિથ્યાજ્ઞાન                              |
|                      |      |                                          |

| २०६                   |      | ज्ञानसार                                   |
|-----------------------|------|--------------------------------------------|
| લંઘન                  | ૨૪/૭ | પાચન-શમન                                   |
| ધર્મારામ              | ૨૪/૭ | ધર્મરૂપ વાડી                               |
| સુધાકુલ્યા            | ૨૪/૭ | અમૃતનીક                                    |
| महर्षय:               | ૨૪/૭ | મોટા ઋષીશ્વર                               |
| કરણહાર                | २४/८ | કરનાર                                      |
| परमं पदम्             | २४/८ | પરમપદ જે મોક્ષ                             |
| शास्त्रैकदग्          | २४/८ | શાસ્ત્રનઈ વિષઈ એક અદ્વિતીય દૃષ્ટિ છઈ જેહની |
|                       |      | એહવો                                       |
| ન છાંડઈ               | ૨૫/૧ | છોડતો નથી                                  |
| વિડંબ્યું છઈ          | ૨૫/૧ | પીડ્યું છે                                 |
| ચાર                   | ૨૫/૧ | ગતિ                                        |
| બલીઓ                  | ૨૫/૧ | બળિયો, બળવાન                               |
| ગહિલછાઈ               | ૨૫/૨ | ઘેલછા                                      |
| પ્રલાપ                | ૨૫/૨ | અસંબદ્ધ વચન                                |
| लिङ्गि नामपि          | ૨૫/૨ | જૈન વેષધારીઓ પણ                            |
| છાંડીનઈ               | ૨૫/૩ | છોડીને                                     |
| પરિગ્રહ               | ૨૫/૩ | ધનધાન્યાદિ મિથ્યાત્વાદિ                    |
| चित्तेऽन्तर्ग्रंथगहने | ૨૫/૪ | અંતરંગ પરિગ્રહગહન ગંભીર ચિત્ત થકઈ =        |
|                       |      | અંતરંગ પરિગ્રહથી ગહન ગંભીર ચિત્તમાં        |
| બાહિરલું              | ૨૫/૪ | બાહ્ય                                      |
| साधो                  | ૨૫/૫ | સાધુ ચારિત્રિયા                            |
| पालित्यागे            | ૨૫/૫ | પાલિનઈ વિભાગઈ = પાળનો વિભાગ તૂટવાથી        |
| ચિન્માત્ર             | ૨૫/૬ | જ્ઞાનમાત્ર                                 |
| પ્રતિબદ્ધ             | ૨૫/૬ | આસક્ત                                      |
| ચિન્માત્રદીપ          | ૨૫/૭ | જ્ઞાનમાત્રનો દીવો                          |
| નિર્વાતસ્થાન          | ૨૫/૭ | નિવાયુ ઠાંમ = પવનરહિત સ્થાન                |
| સંનિષા                | ૨૫/૭ | ઉપસ્થિતિ                                   |
| દૂષવાનઇં અભિપ્રાઈ     | ૨૫/૭ | દૂષણ દેવાના અભિપ્રાયે = દોષ ચીંધવા માટે    |
|                       |      |                                            |

श•्ह्अश २०७

|            |      | , -                                          |
|------------|------|----------------------------------------------|
| જૂઈ        | ૨૭/૧ | જુ દી                                        |
| અનુભવ      | ૨૬/૧ | અનુભવબોધ                                     |
| અવ્યવહિત   | ૨૬/૧ | તરતનું, લાગલું, અનંતર, વચમાં વ્યવધાન વિનાનું |
| અરુણોદય    | ૨૬/૧ | મતિશ્રુતોત્તરભાવી કેવલથી અવ્યવહિત પૂર્વભાવી  |
|            |      | પ્રકાશ તે અનુભવ = મતિજ્ઞાન, શ્રુતજ્ઞાન પછી   |
|            |      | આવતા અને કેવલજ્ઞાનની તરત જ પહેલાં આવતો       |
|            |      | પ્રકાશ તે અનુભવ                              |
| અરુણોદય    | ૨૬/૧ | પ્રતિભાપરં નામ = પ્રતિભજ્ઞાન તે બીજું નામ    |
| વ્યાપાર    | ૨૬/૨ | ઉપાય = પ્રવર્તન                              |
| પરં બ્રહ્મ | ૨૬/૩ | સર્વોપાધિરહિત શુદ્ધ બ્રહ્મ                   |
| વિના       | ૨૬/૩ | પાખઈ                                         |
| સઈગમે      | ૨૬/૩ | સેંકડો                                       |
| કહતા હુઆ   | ૨૭/૩ | કહે છે                                       |
| ज्ञायेरन्  | ૨૬/૪ | કરતલામલકની પરિં જાણીઈ, હસ્તામલકવત્ (હાથમાં   |
|            |      | રહેલ આંબળાની જેમ)                            |
| અતીન્દ્રિય | ૨૬/૪ | ઇંદ્રિય અગોચર ધર્માસ્તિકાયાદિક               |
| નિશ્ચય     | ૨૬/૪ | અસંદિગ્ધ અભ્રાંત જ્ઞાન                       |
| ક્ષીરાત્ર  | ૨૬/૫ | પરમાન્ન                                      |
| અવગાહનારી  | ૨૭/૫ | પ્રવેશ કરનારી, જોનારી                        |
| રસાસ્વાદ   | ૨૬/૫ | રહસ્યચર્વણા                                  |
| બ્રહ્મ     | ૨૬/૬ | આત્મસ્વરૂ પ                                  |
| અનુભવ      | ૨૬/૬ | અપરોક્ષ સાક્ષાત્કાર                          |
| લિપિમયી    | ૨૭/૭ | સંજ્ઞાક્ષરમય                                 |
| વાઙ્મયી    | ૨૭/૭ | વ્યંજનાક્ષરમય                                |
| મનોમયી     | ૨૬/૬ | લબ્ધ્યાક્ષરમય                                |
| શિલ્પ      | ૨૬/૭ | કારીગરી                                      |
| વિશ્રાંતિ  | ૨૬/૭ | વિશમવું                                      |
| સ્વસંવેદ્ય | ૨૬/૮ | સ્વપ્રકાશ અન્યનિ૨પેક્ષ                       |

| २०८                  |      | ज्ञानसार<br>                             |
|----------------------|------|------------------------------------------|
| विशिष्य              | ૨૭/૧ | સામાન્ય શબ્દ વિશેષપર કરતાઈ               |
| સ્થાન                | ૨૭/૧ | મુદ્રા                                   |
| અર્થ                 | ૨૭/૧ | વર્શવાચ્ય                                |
| આલંબન                | ૨૭/૧ | કાયોત્સર્ગ આદિનું                        |
| એકાગ્ર્ય             | ૨૭/૧ | સિદ્ધસ્મ૨૬ા                              |
| કૃપા                 | ૨૭/૩ | અનુકંપા                                  |
| નિર્વેદ              | ૨૭/૩ | ભવત્રાસ                                  |
| સંવેગ                | ૨૭/૩ | મોક્ષેચ્છા                               |
| પ્રશમ                | ૨૭/૩ | ઉપશમ                                     |
| સ્થૈર્ય              | ૨૭/૪ | થિરયોગ                                   |
| બાધક                 | ૨૭/૪ | અતિચાર                                   |
| વિભાવન               | ૨૭/૫ | પુનઃ પુનઃ સ્મરણ                          |
| અરૂપિગુણ             | ૨૭/૬ | સિદ્ધ સ્વરૂપ                             |
| સાપુજ્ય              | ૨૭/૬ | તાદાત્મ્ય ભાવતપ                          |
| ઈષદ્                 | ૨૭/૬ | જરાક, થોડુંક                             |
| અયોગનામયોગ           | ૨૭/૭ | શૈલેષી (યોગ)                             |
| સૂત્રદાન             | ૨૭/૮ | ચૈત્યવંદનાદિ સૂત્ર અધ્યાપનઇ              |
| આચાર્યાઃ             | ૨૭/૮ | હરિભદ્રાદિક સૂરિ                         |
| निश्चितेन            | ૨૮/૧ | નિર્ધારિત ભાવરૂપ                         |
| नियाग प्रतिपत्तिमान् | ૨૮/૧ | નિયાગપવિન્ન કહિઈં = નિયાગને પ્રાપ્ત થયેલ |
|                      |      | કહેવાય.                                  |
| દ્રવ્યયજ્ઞ           | ૨૮/૧ | યાગ = યજ્ઞ                               |
| બ્રહ્મયજ્ઞ           | ૨૮/૧ | નિયાગ                                    |
| સાવઘ                 | ૨૮/૨ | પાપસહિત                                  |
| કર્મયજ્ઞ             | ૨૮/૨ | જ્યોતિષ્ટોમ આદિ                          |
| आविलै:               | ૨૮/૨ | મઈલેં = મેલા, મલિન                       |
| आलभेत्               | २८/२ | વધેરવું                                  |
| વિવિદિષા             | २८/3 | જ્ઞાન                                    |
|                      |      |                                          |

| શબ્દકોશ |  | २०९ |
|---------|--|-----|

| ·           | \ \ \ \ \ \ \ \ \ \ \ \ \ \ \ \ \ \ \              |
|-------------|----------------------------------------------------|
| ૨૮/૩        | દૂષિત, દોષયુક્ત                                    |
| २८/४        | ન્યાયાર્જિત વિત્તેથ ઇત્યાદ્યુક્ત સ્વરૂપનેં ન્યાયયી |
|             | અર્જિત કરેલ ધનવાળો વગેરે ઉક્ત સ્વરૂપવાળા           |
| 8/25        | સર્વોપાધિરહિત શુદ્ધજ્ઞાન                           |
| २८/४        | જ્ઞાનયોગી                                          |
| २८/४        | સ્વરૂપતઃ સાવઘ અનુષ્ઠાન                             |
| ૨૮/૫        | અનુષ્કાન                                           |
| ૨૮/૫        | અસમર્થ                                             |
| ૨૮/૫        | મોક્ષ તદુપાય ટાલી બીજનઈ ઉદ્દેશઈ = મોક્ષનો          |
|             | ઉપાય ટાળીને બીજા ઉદ્દેશથી                          |
| ૨૮/૫        | શાસ્ત્રદેશિત                                       |
| ૨૮/૫        | જુદો                                               |
| ૨૮/૬        | સ્વકૃતત્વપણાનઇ અહંકારઇ = પોતે કરેલું છે એવા        |
|             | કર્તાપણાના અહંકારનો                                |
| ૨૮/૬        | હોમ કરવો                                           |
| ૨૮/૬        | આત્મપરક, આત્મા માટેના સાધન તરીકે                   |
| . ૨૮/૭      | અજ્ઞાન                                             |
| २८/७        | બ્રહ્મરૂપ જ્ઞાન                                    |
| ૨૯/૨        | આરાધ્યતા જ્ઞાન                                     |
| <b>૨૯/૨</b> | શ્રહા                                              |
| २७/४        | કૃષ્ણાગરુ (એક પ્રકારનો ધૂપ)                        |
| ૨૯/૫        | ઔદયિક તથા ક્ષાયોપશમિક ધર્મ                         |
| ૨૯/૫        | શોભતા                                              |
| ૨૯/૫        | આરતીવિધિ                                           |
| ૨૯/૭        | સંયમ યોગરૂપ નાટ્ચપૂજા તત્પર થકો = સંયમ             |
|             | યોગરૂપ નાટ્યપૂજામાં તત્પર થઈ                       |
| ૨૯/૬        | ગીત-નૃત્ય-વાદ્ય ત્રય સરખો                          |
| ૨૯/૭        | ભાવના + ઉપનીત ધારણ કરેલું શોભતું                   |
|             | 2                                                  |

२१० - ज्ञानसार

| 4 7 9            | •            | אווארווג                                       |
|------------------|--------------|------------------------------------------------|
| સાચરૂપ ઘંટા      | ૨૯/૭         | સત્યરૂપ ઘંટ                                    |
| વજાડતા           | ૨૯/૭         | વગાડતા                                         |
| તુઝનઈ            | ૨૯/૭         | તને                                            |
| महोदय:           | ૨૯/૭         | મોક્ષ છઇ                                       |
| ધ્યાતા           | 30/9×        | ધ્યાનાર                                        |
| ધ્યાન            | 30/9         | ધ્યાવું                                        |
| ધ્યેય            | 30/9         | ધ્યાવા યોગ્ય                                   |
| ધ્યાતા           | <b>૩</b> ૦/२ | ધ્યાનનો કરણહાર                                 |
| અંતરાત્મા        | ૩૦/૨         | સમ્યગ્દર્શન પરિણતાત્મા                         |
| પરમાત્મા         | ૩૦/૨         | સિદ્ધ ભગવાન, ક્ષીણ ઘાતિકર્મ અરિહંત             |
| एकाय्र्यसंवित्ति | ૩૦/૨         | એકાગ્ર બુદ્ધિ, વિજાતીય પ્રત્યય અવ્યવહિત સજાતીય |
|                  |              | પ્રત્યય તે ધ્યાન એ યોગાચાર્ય મત                |
| વક્ષ્યમાણ લક્ષણ  | ૩૦/૨         | જેનું લક્ષણ કહેવા <b>માં</b> આવશે તે           |
| પ્રતિચ્છાયા      | 30/3         | પડછાંહી                                        |
| ક્ષીણવૃત્તૌ      | 30/3         | ક્ષીણ છઈ વૃત્તિ ઘનમલ રૂપ જેહની તિહાં =         |
|                  |              | જેની ઘન (ખૂબ) મળરૂપ વૃત્તિ ક્ષીણ થઈ છે તે      |
| નિર્મલ           | 30/3         | ક્ષીણવૃત્તિ માટિં જ નિર્મલ                     |
| આપત્તિ           | 30/8         | આપત્તિ નામફલ, પ્રાપ્તિ, આવી પડવું              |
| સંપત્તિ          | 30/8         | સંપત્તિનામફલ સારી રીતે આવી પડવું.              |
| ઢૂકડાપણું        | 30/8         | નજીકપશું                                       |
| પ્રશાંત          | 30/S         | ઉપશમ, ધીર, શાંત, નવમરસ નાયક                    |
| सुखासनस्य        | 30/9         | સાધનથી સુખાવહ છઈં આત્માસન જેહનું એહવાનઈં       |
| योगिन:           | 30/9         | પ્રવૃત્તચક્ર યોગીને                            |
| ધારણા            | 30/9         | કોઈક ધ્યેઇં ચિત્તનું થિરબંધન                   |
|                  |              | = કોઈક ધ્યેયમાં ચિત્તનું સ્થિરબંધન             |
| પ્રસન્ન          | 30/9         | અકલુષ ચિત્ત                                    |
| तापनात्          | 39/9         | તપાડવાથી                                       |
| બાહ્ય            | <b>૩</b> ૧/૧ | બાહ્ય જે અનશન આદિક                             |
|                  |              |                                                |

श•€ 5ोश २ १ ९

| बालानाम्          | ૩૧/૨         | અજ્ઞાનીની                                |
|-------------------|--------------|------------------------------------------|
| परमं तपं          | ૩૧/૨         | ઉત્કૃષ્ટ ઉગ્ર માસક્ષમણાદિ તપ             |
| દુઃસહ             | <b>૩</b> ૧/૩ | દુઃખઈ ખમાઈ એહવું                         |
| મધુરત્વ           | 39/8         | મીઠાપશું                                 |
| વ્યર્થ            | ૩૧/૫         | નિષ્ફળ ઢોરના કષ્ટની પરિં                 |
| બ્રહ્મ            | ૩૧/૬         | બ્રહ્મચર્ય                               |
| દુર્ધ્યા <b>ન</b> | <b>૩૧/૭</b>  | માઠું ધ્યાન                              |
| સામ્રાજ્ય         | ३९/८         | પ્રભુત્વ                                 |
| બાહ્ય             | 39/८         | બહિરલું                                  |
| ચારિત્ર           | ૩૨/૧         | સંયમ                                     |
| ગુણ               | ૩૨/૧         | જે વર્ધમાન પર્યાય તેહનઇં વિષઇં           |
| લીન               | ૩૨/૧         | આસક્ત                                    |
| જૂજૂઆ             | <b>૩</b> ૨/૨ | જુદા જુદા                                |
| कदर्थिता          | <b>૩૨/૨</b>  | વિડંબિત છઈ                               |
| સમવૃત્તિ          | <b>૩</b> ૨/૨ | મધ્યસ્થપણું                              |
| અવિશેષિત          | ૩૨/૩         | વિશેષરહિત                                |
| તટસ્થપણું         | ૩૨/૪         | સમવૃત્તિપશું                             |
| અનુગ્રહ           | 32/8         | વ્યવહારદશાઇ ઉપકારબુદ્ધિ                  |
| જૂઈ જૂઈ           | ૩૨/૪         | જુદા જુદા                                |
| ધર્માવાદ          | ૩૨/૫         | તત્ત્વજ્ઞાનાર્થી પૂછઇં તત્ત્વજ્ઞ કહેં તે |
| શુષ્કવાદ          | ૩૨/પ         | જિહાં કંઠતાલુશોષ માત્ર થાઈ               |
| વિવાદ             | ૩૨/૫         | જિહાં પરવાદીના કાર્યની હાણિ થાઈ          |
| મત                | ૩૨/ <b>૬</b> | પ્રવચન                                   |
| સર્વનયાશ્રિત      | ૩૨/ <b>ઙ</b> | સર્વનયઇં આશ્રિત એતલઈ સ્યાદ્વાદગર્ભિત     |
| શુદ્ધભૂમિકા       | ૩૨/૭         | જ્ઞાનપરિપાકરૂપ શુદ્ધ ભૂમિ                |
| વેધ્ય             | <b>૩</b> ૨/૮ | વેધ, લક્ષ્ય                              |
| વિવર્જિત          | <b>૩</b> ૨/૮ | રહિત                                     |
| મગ્ન              | ચૂ./૧        | ઉપરિ પ્લવમાન (તરતો) નહિ                  |
|                   |              |                                          |

| २१२                 |        | इ <b>ग्न</b> सार                        |
|---------------------|--------|-----------------------------------------|
| જ્ઞાની              | ચૂ./૧  | तत्त्वज्ञ                               |
| क्रियापरः           | ચૂ./૧  | વચન ક્રિયોત્તીર્ણ અસંગ ક્રિયાનિષ્ઠ      |
| મુનિ                | ચૂ./૧  | ભાવમૌન                                  |
| તૃપ્ત               | ચૂ./૧  | આત્મસંતુષ્ટ                             |
| તત્ત્વદૃષ્ટિ        | ચૂ./૨  | પરમાર્થદેષ્ટિ                           |
| સર્વસમૃદ્ધિમાન      | ચૂ./૨  | ઘટમાં પ્રગટી છઈં સર્વ ઋદ્ધિ જેહનઇં એહવો |
|                     |        | દ્રવ્ય-                                 |
| નિષ્પરિગ્રહ         | ચૂ./૩  | ભાવ-પરિગ્રહરહિત અતએવ સિદ્ધનિઃપરિગ્રહગુણ |
|                     |        | પશાઇ                                    |
| યોગી                | ચૂ./૪  | ભાવયોગસંપન્ન                            |
| પડિવજિઉ             | ચૂ./૪  | પ્રતિવ્રજિત = આગળ વધેલો, ની તરફ ગયેલો   |
| જ્ઞાનસાર            | ચૂ./પ  | શુદ્ધ ચારિત્ર, પરમ મુક્તિ               |
| મોક્ષ               | ચૂ./ઙ  | બંધનિવૃત્તિ                             |
| अत्रैव              | ચૂ./૬  | ઈહ ભવિ જ                                |
| કેર્ણે              | ચૂ./૭  | કોણે                                    |
| કદર્થના             | ચૂ./૭  | પીડા                                    |
| ગરિષ્ઠતા            | ચૂ./૮  | ગુરુઆઈ                                  |
| મંડૂક નિપાઈ         | ચૂ./૯  | દેડકા ઉત્પન્ન થાય                       |
| દગ્ધ                | ચૂ./૯  | બાલ્યું = બાળ્યું                       |
| શતિં                | ચૂ./૯  | છતાં                                    |
| તદ્ભાવં             | ચૂ./૧૦ | તે ક્રિયાના ભાવ પ્રતિ                   |
| અંતર                | ચૂ./૧૧ | આંતરું                                  |
| ઉત્કર્ષ             | ચૂ./૧૨ | અતિશય                                   |
| <b>यिद्दीपोऽयम्</b> | ચૂ./૧૩ | એ ગ્રંથરૂપ જ્ઞાનનો દીવો                 |
| ભાવ                 | ચૂ./૧૩ | રહસ્ય                                   |
| દીપોત્સવ            | ચૂ./૧૩ |                                         |
| વિષાવેગ             | ચૂ./૧૪ | વિષની ત્વરા                             |
| ઉદર્ક               | ચૂ./૧૪ | તત્કાલ ફલ છઇં જેહનું એહવો               |
|                     |        |                                         |

शण्हकोश २१३

| કુતર્ક<br>કુવૈરાગ્ય | ચૂ./૧૪<br>ચૂ./૧૪ | કુવિચાર<br>દુઃખગર્ભ, મોહગર્ભ વૈરાગ્યથી         |
|---------------------|------------------|------------------------------------------------|
| ઉદ્રેકવિવેક         | ચૂ./૧૫           | આધિકયઇં વિવેક તે રૂપ                           |
| ગીતધ્વનિ            | ચૂ./૧૫           | ગીત શબ્દ હૃદ્યપદ્યપરાવર્તતારૂપ                 |
| પૂર્ણ આનંદઘન        | ચૂ./૧૫           | સંપૂર્ણ જે પ્રમોદ તેણઇ વ્યાપ્ત જે સમ્યગ્ દર્શન |
|                     |                  | શુદ્ધાત્મા તેહનઇં                              |
| करग्रहमहः           | ચૂ./૧૫           | પાણિગ્રહણ મહોત્સવ                              |
| ચિત્ર               | ચૂ./૧૫           | વિચિત્ર પ્રકારે                                |
| चरित्र श्रियः       | ચૂ./૧૫           | ચારિત્રલક્ષ્મીનો                               |
| ગોમપરસ              | ચ./૧૬            | કામધેન છગણ (છાણ) ૨સ                            |

## જ્ઞાનસાર ગ્રન્થના શ્લોકોનો અકારાદિ ક્રમ

(અંહી દર્શાવેલા અંકો અનુક્રમે અષ્ટક, શ્લોક અને પૃષ્ઠક્રમાંક સૂચવે છે. ચૂલિકા- ક્રમાંક આગળ चૂ. સંજ્ઞા દર્શાવી છે.)

अंतर्गतं महाशल्यम् ३-४।। २४ अचिन्त्या कापि साधूनां -चू. ८।। २७६ अज्ञानाहिमहामंत्रं २४-७।। २०० अतीन्द्रियं परं ब्रह्म २६-३।। २१२ अदृष्टार्थेऽनुधावंतः २४-५।। १९८ अधिगत्याखिलं शब्द २६-८।। २१७ अनारोपसुखं मोह ४-७ ।। ३५ अनिच्छन् कर्मवैषम्यम् ६-२।। ४६ अपूर्णः पूर्णतामेति १-६ ।। ७ अमुढलक्षाः सर्वत्र ३२-८।। २६८ अर्थालंबनयोश्चैत्य २७-५।। २२२ अर्वाक् सर्वापि सामग्री २१-६।। १७५ अलिप्तो निश्चयेनात्मा ११-६।। ९१ अवास्तवी विकल्पैः स्यात् १-३ ।। ४ अविद्यातिमिरध्वंसे १४-८।। ११९ असावचरमावर्ते २१-७।। १७६ अस्ति चेद् ग्रंथिभिद्ज्ञानम् ५-६।। ४२ अस्थिरे हृदये चित्रा ३-३।। २३ अहं ममेति मंत्रोऽयं ४-१।। २९ आत्मन्येवात्मनः कुर्यात् १५-७।। १२७ आत्मबोधो नवः पाशो १४-६।। ११७ आत्मसाक्षिकसद्धर्म २३-७।। १९२ आत्मानं विषयै: पाशै: ७-४।। ५६ आत्माऽऽत्मन्येव यच्छुद्धं १३-२।। १०४

आनुस्रोतसिकी वृत्तिः ३१-२।। २५३ आपत्तिश्च ततः पुण्य ३०-४।। २४७ आरुरुक्षुर्मुनिर्योगम् ६-३।। ४७ आरूढाः प्रशमश्रेणि २१-५।। १७४ आलंबनमिह ज्ञेयं २७-६।। २२३ आलंबिता हिताय स्युः १८-३।। १४८ इच्छत्र परमान् भावान् १५-६।। १२५ इच्छा तद्वत्कथाप्रीतिः २७-४।। २२१ इत्थं च दुःखरूपत्वात् तपो ३१-५।। २५६ इत्थं ध्यानफलाद् युक्तं ३०-५।। २४८ इष्टकाद्यपि हि स्वर्णम् १५-५।। १२४ उच्चत्वदृष्टिदोषोत्थ १८-४।। १४९ उदीरियष्यसि स्वांतात् ३-७।। २७ उल्लसन्मनसः सत्य २९-७।। २४२ एकं ब्रह्मास्त्रमादायं १७-४।। १४१ एँद्रश्रीसुखमग्नेन १-१ ।। १ कर्म जीवं च संश्लिष्टम् १५-१।। १२० कर्मयोगं द्वयं तत्र २७-२।। २१९ कांता मे समतैवैका ८-३।। ६३ कृतमोहास्त्रवैफल्यं १७-६।। १४३ कृपानिर्वेदसंवेग २७-३।। २२० कृष्णे पक्षे परिक्षीणे १-८।। ९ केषां न कल्पनादवी २६-५।। २१४ केषांचिद्विषयज्वरातुरमहो- -चू. १४। २८२

क्रियाविरहितं हंत ९-२।। ७० क्रियाशून्यं च यज्झानं -चू. ११।। २७९ क्लेशक्षयो हि मंडूक -चू. ९।। २७७ क्षमापुष्पस्त्रजं धर्म २९-३।। २३८ क्षायोपशमिके भावे ९-६।। ७४ क्षोभं गच्छन्समुद्रोऽपि १८-७।। १५२ गजाश्वैर्भूपभवनं १९-६।। १५९ गर्जद्ज्ञानगजोत्तुंगरंग ६-८।। ५२ गिरिमृत्स्नां धनं पश्यन् ७-५।। ५७ गुणवदबहमानादेः ९-५।। ७३ गुणवृद्धयै ततः कुर्यात् ९-७।। ७५ गुणैर्यदि न पूर्णोऽसि १८-१।। १४६ गुरुत्वं स्वस्य नोदेति ८-५।। ६५ गौरवं पौरवंद्यत्वात् १२-६।। ९९ ग्रामारामादि मोहाय १९-३।। १५६ चर्मचक्षुर्भृतः सर्वे २४-१।। १९४ चारित्रं विरतिः पूर्णा -चू. १२।। २८० चारित्रं स्थिरतारूपमे ३-८।। २८ चारित्रमात्मचरणाद् १३-३।। १०६ चित्तमाद्रीकृतं ज्ञान चू. ७।। २७५ चित्ते परिणतं यस्य १७-८।। १४५ चित्तेऽन्तर्ग्रंथगहने २५-४।। २०५ चिन्मात्रदीपको गच्छेत् २५-७।। २०८ छिंदंति ज्ञानदात्रेण १२-३।। ९६ जागर्ति ज्ञानदृष्टिश्चेत् १-४।। ५ जातिचातुर्यहीनोऽपि २१-३।। १७२ जातोद्रेकविवेकतोरणततौ -चू. १५। २८४ जितेंद्रियस्य धीरस्य ३०-६।। २४९

ज्ञानक्रियासमावेशः ११-७।। ९२ ज्ञानदर्शनचंद्रार्क २०-६।। १६७ ज्ञानदुग्धं विनश्येत ३-२।। २२ ज्ञानध्यानतपः शील ६-५।। ४९ ज्ञानपूतां परेऽप्याहुः -चू. १०।। २७८ ज्ञानमग्नस्य यच्छर्म २-६।। १८ ज्ञानमेव बुधाः प्राहुः ३१-१।। २५२ ज्ञानाचारादयोऽपि ८-६।। ६६ ज्ञानी क्रियापरः शांतो ९-१।। ६९ ज्ञानी तस्माद भवांभोधेः २२-५।। १८२ ज्ञायेरन् हेतुवादेन २६-४।। २१३ ज्योतिर्मयीव दीपस्य १३-८।। १११ तथा यतो न शुद्धात्म १३-५।। १०८ तदेव हि तपः कार्यं ३१-७।। २५८ तपःश्रुतादिना मत्तः ११-५।। ९० तरंगतरलां लक्ष्मीम् १४-३।। ११४ तूलवल्लघवो मूढा १७-७।। १४४ तेजोलेश्याविवृद्धिर्या २-५।। १५ तैलपात्रधरो यद्वद् २२-६।। १८३ त्यक्तपुत्रकलत्रस्य २५-६।। २०७ त्यक्ते परिग्रहे साधोः २५-५।। २०६ दयांभसा कृतस्नानः २९-१।। २३६ दुःखं प्राप्य न दीनः स्यात् २१-१।। १७० दुर्बुद्धिमत्सरद्रोहैः २२-४।। १८१ देहात्माद्यविवेकोऽयम् १५-२।। १२१ द्रव्यपुजोचिता भेद २९-८।। २४३ धनार्थिनां यथा नास्ति ३१-३।। २५४ धर्मास्त्याज्याः सुसंगोत्थाः ८-४।। ६४

धावन्तोऽपि नयाः सर्वे ३२-१।। २६० ध्याता कर्मविपाकानाम् -चू. ३।। २७१ ध्याता ध्येयं तथा ध्यानं ३०-१।। २४४ ध्यातांतरात्मा ध्येयस्तु ३०-२।। २४५ ध्यानवृष्टेर्दयानद्याः ६-४।। ४८ न गोप्यं क्वापि नारोप्यम् १७-३।। १४० न परावर्तते राशेः २५-१।। २०२ न विकाराय विश्वस्य १९-८।। १६१ न सुषुप्तिरमोहत्वात् २६-७।। २१६ नयेषु स्वार्थसत्येषु १६-३।। १३२ नवब्रह्मसुधाकुंड २०-४।। १६५ नाप्रमाणं प्रमाणं वा ३२-३।। २६२ नाहं पुद्गलभावानाम् ११-२।। ८७ निःकाशनीया विदुषा १२-४।। ९७ नित्यशुच्यात्मताख्यातिः १४-१।। ११२ निरपेक्षानवच्छित्र १८-८।। १५३ निर्मलं स्फटिकस्येव ४-६।। ३४ निर्वाणपदमप्येकं ५-२।। ३८ निर्विकारं निराबाधं -चू. ६।। २७४ निश्चये व्यवहारे च ३२-७।। २६७ पतंगभृंगमीनेभ ७-७।। ५९ परब्रह्मणि मग्नस्य २-४।। १४ परस्पृहा महादुःखम् १२-८।। १०१ परस्वत्वकृतोन्माथा १-७ ।। ८ परिग्रहग्रहावेशाद् २५-२।। २०३ पश्यतु ब्रह्म निर्द्वंद्वं २६-६।। २१५ पश्यन्नेव परद्रव्य ४-४।। ३२ पातालकलशा यत्र २२-२।। १७९

पापध्वंसिनि निःकामे २८-२।। २२८ पीत्वा ज्ञानामृतं भुक्त्वा १०-१।। ७७ पीयूषमसमुद्रोत्थम् ५-८।। ४४ पुद्गलैः पुद्गलास्तृप्तिम् १०-५।। ८१ पुरःपुरःस्फुरतृष्णा ७-६।। ५८ पुरःस्थितानिवोर्ध्वाधः २४-२।। १९५ पूर्णता या परोपाधेः १-२ ।। ३ पूर्णो मग्नः स्थिरोऽमोहो -चू. १।। २६९ पूर्वन्ते येन कृपणाः १-५।। ६ पृथग्नया मिथः पक्षप्रतिपक्ष ३२-२।। २६१ प्रकाशितं जनानां यैः ३२-६।। २६६ प्रत्याहृत्येंद्रियव्यूहं २-१ ।। ११ प्राग्धर्मलवणोत्तारं २९-५।। २४० प्राप्तः षष्ठं गुणस्थानम् २३-१।। १८६ प्रीतिभक्तिवचोसंगैः २७-७।। २२४ बाह्यदृष्टिप्रचारेषु २०-१।। १६२ बाह्यदृष्टेः सुधासार १९-४।। १५७ बाह्यभावं पुरस्कृत्य ९-४।। ७२ बिभेषि यदि संसारात् ७-१।। ५३ ब्रह्मण्यर्पितसर्वस्वो २८-७।। २३४ ब्रह्मयज्ञः परं कर्म २८-४।। २३० ब्रह्माध्ययननिष्ठावान् २८-८।। २३५ ब्रह्मार्पणमपि ब्रह्मयज्ञ २८-६।। २३२ भक्तिश्रद्धानघुसृणोन् २९-२।। २३७ भवसौख्येन किं भूरि १७-२।। १३९ भस्मना केशलोचेन १९-७।। १६० भावस्तोमपवित्रगोमयरसैः -चू. १६।। २८६ भित्रोदेशेन विहितं २८-५।। २३१

भूःशय्या भैक्षमशनम् १२-७।। १०० भ्रमवाटी बहिर्दृष्टि १९-२।। १५५ मज्जत्यज्ञः किलाज्ञाने ५-१।। ३७ मणाविव प्रतिच्छाया ३०-३।। २४६ मदस्थानभिदात्यागैः २९-४।। २३९ मधुराज्यमहाशाका १०-६।। ८२ मध्यस्थया दृशा सर्वेष्वषु १६-८।। १३७ मनः स्याद् व्यापृतं यावत् १६-५।। १३४ मनोवत्सो युक्तिगवीम् १६-२।। १३१ मन्यते यो जगत्तत्त्वम् १३-१।। १०२ मयूरी ज्ञानदृष्टिश्चेत् १७-५।। १४२ मिथोयुक्तपदार्थानाम् १४-७।। ११८ मिथ्यात्वशैलपक्षच्छिद् ५-७।। ४३ मुनिरध्यात्मकैलाशे २०-५।। १६६ मुर्च्छाच्छत्रधियां सर्वं २५-८।। २०९ मूलोत्तरगुणश्रेणि ३१-८।। २५९ मोक्षेण योजनाद् योगः २७-१।। २१८ यः कर्म हुतवान् दीप्ते २८-१।। २२७ यः पश्येत्रित्यमात्मानम् १४-२।। ११३ यः स्नात्वा समताकुंडे १४-५।। ११६ यतः प्रवृत्तिर्न मणौ १३-४।। १०७ यत्र ब्रह्म जिनार्चा च ३१-६।। २५७ यथा चिंतामणिं दत्ते २३-२।। १८७ यथा योधैः कृतं युद्धम् १५-४।। १२३ यथा शोफस्य पुष्टत्वम् १३-६।। १०९ यश्चिद्दर्पणविन्यस्त ४-८।। ३६ यस्त्यक्त्वा तृणवद् बाह्यम् २५-३।। २०४ यस्य गंभीरमध्यस्य २२-१।। १७८

यस्य ज्ञानसुधासिंधु २-२ ।। १२ यस्य दृष्टिः कृपावृष्टिः २-८।। २० यस्य नास्ति परापेक्षा १७-१।। १३८ या शांतैकरसास्वादाद् १०-३।। ७९ या सृष्टिर्ब्रह्मणो बाह्या २०-७।। १६८ युष्पाकं संगमोऽनादिः ८-२।। ६२ येषां भूभंगमात्रेण २१-२।। १७१ यो न मुह्यति लग्नेषु ४-३।। ३१ योगसंन्यासतस्त्यागी ८-७।। ६७ रत्नैस्त्रिभिः पवित्रा या २०-८।। १६९ रुद्धबाह्यमनोवृत्तेः ३०-७।। २५० रूपे रूपवती दृष्टिः १९-१।। १५४ लावण्यलहरीपुण्यं १९-५।। १५८ लिप्तता ज्ञानसंपात ११-४।। ८९ लिप्यते पुद्गलस्कंधो ११-३।। ८८ लोकमालम्ब्य कर्तव्यं २३-४।। १८९ लोकसंज्ञामहानद्याम् २३-३।। १८८ लोकसंज्ञाहता हंत २३-६।। १९१ लोकसंज्ञोज्झितः साधुः २३-८।। १९३ लोके सर्वनयज्ञानाम् ३२-४।। २६४ वचोऽनुष्ठनतोऽसंग ९-८।। ७६ वत्स किं चंचलस्वांतो ३-१।। २१ वस्तुतस्तु गुणैः पूर्णम् ८-८।। ६८ वादांश्च प्रतिवादांश्च ५-४।। ४० विकल्पचषकैरात्मा ४-५।। ३३ विकल्पविषयोत्तीर्णः ६-१।। ४५ विद्याविवेकसंपन्नो -चू. २।। २७० विभिन्ना अपि पंथानः १६-६।। १३५

विवेकद्वीपहर्यक्षैः ७-८।। ६० विषं विषस्य वहनेश्च २२-७।। १८४ विषमा कर्मणः सृष्टि २१-४।। १७३ विषयोर्मिविषोद्गारः १०-७।। ८४ विस्तारितक्रियाज्ञान २०-३।। १६४ वृद्धास्तृष्णाजलापूर्णैः ७-२।। ५४ वेदोक्तत्वान्मनःशुद्ध्या २८-३।। २२९ व्यापारः सर्वशास्त्राणाम् २६-२।। २११ शमशैत्यपुषो यस्य २-७।। १९ शमसूक्तसुधासिक्तम् ६-७।। ५१ शरीररूपलावण्य १८-५।। १५० शासनात् त्राणशक्तेश्च २४-३।। १९६ शास्त्रे पुरस्कृते तस्माद् २४-४।। १९७ शास्त्रोक्ताचारकर्ता च २४-८।। २०१ शुचीन्यप्यशुचीकर्तुम् १४-४।। ११५ शुद्धाः प्रत्यात्मसाम्येन १८-६।। १५१ शुद्धात्मद्रव्यमेवाहम् ४-२।। ३० शुद्धानुभववान् योगी -चू. ४।। २७२ शुद्धेऽपि व्योम्नि तिमिराद् १५-३।। १२२ शुद्धोंछाद्यपि शास्त्राज्ञा २४-६।। १९९ श्रेयः सर्वनयज्ञानां ३२-५।। २६५ श्रेयोद्रुमस्य मूलानि १८-२।। १४७ श्रेयोर्थिनो हि भूयांसो २३-५।। १९० संयतात्मा श्रये शुद्ध ८-१।। ६१ संयमास्त्रं विवेकेन १५-८।। १२९ संयोजितकरैः के के १२-२।। ९५ संसारे निवसन् स्वार्थ ११-१।। ८६ संसारे स्वप्नन्मिथ्या १०-४।। ८०

सज्ञानं यदनुष्ठानम् ११-८।। ९३ सदुपायप्रवृत्तानाम् ३१-४।। २५५ सन्ध्येव दिनरात्रिभ्यां २६-१।। २१० समाधिर्नंदनं धैर्यं २०-२।। १६३ सरित्सहस्रदुष्पुर ७-३।। ५५ साम्यं बिभर्ति यः कर्म २१-८।। १७७ साम्राज्यमप्रतिद्वंद्वम् ३०-८।। २५१ सिद्धिं सिद्धपुरे पुरंदरपुर -चू. १३।। २८१ सुखिनो विषयातृप्ता १०-८।। ८५ सुलभं वागनुच्चार १३-७।। ११० स्थानाद्ययोगिनस्तीर्थः २७-८।। २२६ स्थिरता वाङ्मनःकायैः ३-५।। २५ स्थीयतामनुपालंभम् १६-१।। १३० स्थैर्यं भवभयादेव २२-८।। १८५ स्थैर्यरत्नप्रदीपश्चेद् ३-६।। २६ स्पष्टं निष्टंकितं तत्त्वम्-चू. ५।। २७३ स्पृहावंतो विलोक्यंते १२-५।। ९८ स्फुरन्मंगलदीपं च २९-६।। २४१ स्मरौर्वाग्निर्ज्वलत्यंति २२-३।। १८० स्वगुणैरेव तृप्तिश्चत् १०-२।। ७८ स्वद्रव्यगुणपर्याय चर्या ५-५।। ४१ स्वभावलाभसंस्कार ५-३।। ३९ स्वभावलाभात् किमपि १२-१।। ९४ स्वभावसुखमग्नस्य २-३ ।। १३ स्वयंभूरमणस्पर्धिवर्धिष्णुसमतारसः ६-६।५० स्वस्वकर्मकृतावेशाः १६-४।। १३३ स्वागमं रागमात्रेण १६-७ ।। १३६ स्वानुकूलां क्रियाम् ९-३ ।। ७१



KIRIT GRAPHICS: 079-25352602