### HEM SIDDHI

# હેમ સિદ્ધિ

हेम सिद्धि

કલિકાલ સર્વન્ન હેમચદ્દાચાર્યના જીવન અને કાર્યની રુપરેખા તથા તેમની રચનાઓનો ટૂંકાણમાં આસ્વાદ



લેખકઃ વિનોદ કપાસી પ્રકાશક ઝવેરી ફાઉન્ડેશન

VINOD KAPASHI

ZAVERI FOUNDATION PUBLICATION

### HEM SIDDHI

હેમ સિદ્ધિ હેમ સિદ્ધિ

કલિકાલ સર્વન્ન હેમચંદ્રાચાર્યના જીવન અને કાર્યની રુપરેખા તથા તેમની રચનાઓનો ટૂંકાણમાં આસ્વાદ



લેખકઃ વિનોદ કપાસી પ્રકાશક ઝવેરી ફાઉન્ડેશન

VINOD KAPASHI

ZAVERI FOUNDATION PUBLICATION

### NAGARDAS BHAICHAND ZAVERI SERIES BOOK NO. (

Published By: ZAVERI FOUNDATION TRUST For promotion of Jainism

### FOR FREE DISTRIBUTION

Available from 11 Lindsay Drive KENTON, MIDDX HA3 OTA U K

### Books by Vinod Kapashi

In English
In search of the Ultimate
Jainism-The First Step
Hinduism-The First Step
Essence Of Pratikraman
Jainism-Illustrated

ગુજરાતીમાં અનિમેષ (નવલકથા) કલ્પ સૂત્ર અહિંસા ધર્મ પરદેશમાં જૈન ધર્મ હેમ-સિદ્ધિ ઇન્ગલેન્ડ-ઇન્ગલેન્ડ (નવલકથા) Tranlations આત્માનું સંગીત (Acarya Sushilkumarji) Stories From Jainism (Dr.Kumarpal Desai)

## અર્પણ

મારા પૂજ્ય પિતાશ્રી સ્વ. શ્રી નાગરદાસ ભાઇચંદ ઝવેરી, પૂજ્ય માતુશ્રી સ્વ. દિવાળીબેન નાગરદાસ ઝવેરી પૂજ્ય કાકા સ્વ. શ્રી કેશવલાલ ભાઇચંદ ઝવેરી ની પૂણ્ય સ્મૃતિમાં- કીર્તિ ઝવેરી

Dedicated in memory of-My father Late Nagard

My father Late Nagardas Bhaichand Zaveri
My mother Late Divaliben Nagardas Zaveri
My uncle Late Keshavlal Bhaichand Zaveri
- KIRTI ZAVERI



# **અનુક્રમણિકા** લ્ચના કાળનાં ક્રમ પ્રમાણે નહીં પણ વિષયોનાં રસ વૈવિધ્ય પ્રમાણે ક્રમ)

| 9          | પ્રસ્તાવના- નમ્ન પ્રયાસ         | 5          |
|------------|---------------------------------|------------|
| ર          | તવારીખ                          | 8          |
| 3          | <b>ઉદ્</b> ગારો                 | 9          |
| 8          | જીવન                            | 11         |
| 4          | સકલાર્હત સ્તોત્ર                | 41         |
| ξ          | વીર જિન સ્તોત્ર                 | 46         |
| હ          | ત્રિષષ્ટિ શલાકા પુરુષ ચરિત્ર    | <b>4</b> 7 |
| ۷          | સિદ્ધહેમ                        | 68         |
| Ŀ          | દ્વયાશ્રય                       | 75         |
| 90         | દેશીનામ માલા                    | 88         |
| 99         | અભિધાન ચિંતામણિ                 | 93         |
| ૧૨         | અન્ય યોગ વ્યવચ્છેદ દ્વાત્રિશિકા | 95         |
| 93         | પ્રમાણ મીંમાસા                  | 98         |
| ୩୪         | કાવ્યાનુશાસન                    | 101        |
| 94         | છંદોન્ <b>શાસન</b>              | 108        |
| 98         | વીતરાંગ સ્તોત્ર                 | 109        |
| <b>૧</b> ७ | મહાદેવ સ્તોત્ર                  | 124        |
| 9۷         | યોગ શાસ્ત્ર                     | 129        |
| ૨૦         | ENGLISH SECTION                 | 159        |
| ર૧         | સંદર્ભ ત્રંથો                   | 172        |

### નમ્ર પ્રયાસ

ક્યાં કલિકાલસર્વન્ન હેમચંદ્રાચાર્ય અને ક્યાં આ ખાળક? ક્યાં જ્ઞાનના મહાસાગર એવાં વિભૃતિ અને ક્યાં અલ્પજ્ઞાની આ શિશ? -છતાંચે પૂ. આચાર્ય તરફનાં અનન્ય ભક્તિભાવથી પ્રેરાઇને જ આ ત્રથ લખવાની મેં ચેષ્ટા કરી છે. હેમચંદાચાર્યનાં જીવન અને કાર્ય વિષે યથાશક્તિ જાણવાનો મારો પ્રયાસ અને તેમનાં ત્રંથોનાં અધ્યયનમાંથી મને જે પ્રાપ્તિ થઇ તે મેં આ પુસ્તકમાં શબ્દ દેહે ઉતારી છે. આચાર્યશ્રીએ તેમનાં જીવનકાળ દરમ્યાન વિપ્લ પ્રમાણમાં સાહિત્યની રચના કરી હતી. અનેક વિષયોને આવરી લેતાં સવાંગી સાહિત્યનો અભ્યાસ કરવો તે પણ એક કઠિન કાર્ય છે. એક તરફ વ્યાકરણ હોય તો ખીજી તરફ પ્રમાણને લગતો ત્રથ હોય, એક તરફ યોગ શાસ્ત્ર તો ખીજી તરફ નિઘંટુ જેવાં શબ્દ કોશો. એક એક ત્રંથ જ્ઞાનના ભંડાર સમાન છે આટલાં ખધાં ત્રથોમાંથી નવનીત તારવવાનું મુશ્કેલ કાર્ય અનેક વિદ્વાનો અગાઉ કરી ચૂક્યા છે. મેં પણ યથાશકિત, મારી શૈલી પ્રમાણે અત્રે પ્રયાસ કર્યો છે. આચાર્યશ્રીના જીવનને લગતી ઘણી પસ્તિકાએ પણ પ્રકાશિત થઇ ચકી છે. આવી પસ્તિકાએના કલેવર મુજબ આચાર્યશ્રીની જીવન કથા ટુકાણમાં આપી છે. તેમનાં અનેક પ્રથોનુ અઘરુ વિવેચન ટાળવાનો પ્રયાસ પણ મેં કર્યો છે. મારો આશય તેમનાં ત્રંથોનો પરિચય કરાવીને તે ત્રથોમાંની વિગતોનો થોડો રસાસ્વાદ કરાવવાનો રહ્યો છે . યોગશાસ્ત્ર જેવા સંથને મેં સંક્ષિપ્તમાં. પણ બધા પાસાએ દર્શાવીને ૨૪ કર્યો છે.. તેમનાં લખેલાં સ્તોત્રો પણ મેં સારી એવી સંખ્યામાં મુકેલાં છે. ખાસ કરીને સકલાહત. વીરજિન સ્તોત્ર અને મહાદેવ સ્તોત્રના શ્લોકો આ આશયથી ૨૪ કર્યાં છે. આજ કાલ આ સ્તોત્રોવાળાં પુસ્તકો પણ ખાસ ઉપલબ્ધ નથી તેથી વાંચકોને તે ઉપયોગી નિવડશે

આચાર્યશ્રીની કવિત્વ શક્તિનાં સુંદર ઉદાહરણ રૂપ આ સ્તોત્રો ભક્તિભાવ અને અધ્યાત્મને પણ વિશષ્ઠ રૂપે શબ્દદેહ આપે છે.

હેમચંદ્રાચાર્યનાં સિદ્ધહેમશબ્દાનુશાસનમાંથી શરુઆતના વ્યાકરણની સમજ આપેલ છે. દ્વયાશ્રયમાં પણ ઉદાહરણ સાથે વ્યાકરણનાં ક્યા નિયમને લગતો તે શ્લોક છે તે દશાંવવા પ્રયાસ કર્યો છે

ત્રિષ્ષિઠ શલાકા ચરિત્રમાં ક્ર ચરિત્રો છે તેમાંથી બે ચરિત્રની ઝલક અત્રે દશાંવેલ છે. આ રીતે મારા આ નાનકડા પ્રથમાં આચાર્યશ્રીનાં લખાણોની યોગ્ય પ્રસાદી વધારે પ્રમાણમાં છે અને વિવેચન ઓછાં પ્રમાણમાં છે.

ભારતથી પાંચ હજાર માઇલ દૂર ખિટનમાં વસવાટ કરીને રહેતા આ લેખકને પારાવાર મચાંદાઓનો સામનો કરવો પડયો છે. પ્રથમ તો હેમચાંદ્રાચાર્યને લગતાં અને તેમનાં લખેલાં ત્રંથો અહીં સુલભ નથી. ભારતથી ત્રંથો મગાવીને તથા અહીંની ખિટીશ મ્યુઝીયમની લાયખેરી પર જ આધાર રાખવાનો હતો., છતાંચે મારા સદભાગ્યે અહીં સચવાયેલાં સંત્રહોમાંથી મને ઘણી માહિતી મળી છે. આ ત્રંથમાં તેથી જ મેં ખિટનમાં સાચવી રખાયેલાં જુના હેમ-સાહિત્યની યાદી પણ આપી છે. મારા નમ્ર મત મુજબ આમાંનાં કેટલાક પુસ્તકો ભારતમાં પણ સુલભ નહીં હોય આ રીતે જોતાં મેં લખેલ આ ત્રંથ ઘણા વિદ્ધાનોને ઉપયોગી થઇ પડશે.

અહીંયા બીજી મુશ્કેલી વિદ્વાનોના માર્ગદર્શનને લગતી છે. કોઇ વિદ્વાન સાધુ કે આચાર્ય કે અન્ય કોઇ પંડિતનું માર્ગદર્શન મેળવવા હું ભાગ્યશાળી નથી થયો તેથી મારા આ પુસ્તકમાં જે કઇ ત્રુટિ હોય તેને ક્ષમા કરશો તેવી નમ્ર વિનંતિ કરુ છું

ત્રીજી મોટી મુશ્કેલી ગુજરાતીના મુદ્દણની છે. આમાં પણ મારા સદભાગ્યે ગુજરાતી ભાષામાં મુદ્દણ કરી શકે તેવું "હોમ કમ્પ્યુટર" મળી જતાં કામ સરળ બન્યુ. અને સમયસર પૃષ્ટં પણ થઇ શક્યું. સારા કામમાં મળતી આવી મદદને આપણે દિવ્ય કૃપા જ ગણીશું ને ? આ ત્રથ માટે જોઇતાં થોડાં પુસ્તકો મને મેળવી આપીને ભારતથી મોકલવા બદલ તથા તેમના માર્ગદર્શન બદલ શ્રી કુમારપાળ દેસાઇનો હું આભારી છું .

આ પુસ્તક પ્રસિદ્ધ થાય તેમાં ઉત્સાહ પૂર્વક સંપૂર્ણ રસ લઇને નાણાકીય સહાય કરનારા શ્રી કીર્તિભાઇ ઝવેરીનો જેટલો આભાર માનુ તેટલો ઓછો છે. ધર્માનુરાગી કીર્તિભાઇની સહાયથી જ મારી સાહિત્ય પ્રવૃત્તિ આગળ ધપી રહી છે તે એક અન્ય દિવ્ય કૃપા છે.

અતમાં આ ત્રથ દ્વારા સામાન્ય જનસમાજને હેમચદ્દાચાર્યનો વિશેષ પરિચય થાય તે હેતુ રહો છે. આચાર્યશ્રીની હજ્મી જન્મ જયંતિ વેળાએ પ્રગટ થતો આ ત્રથ સહુને ઉપયોગી થઇ પડશે તેવી આશા રાખી વિરમુ છુ

વિનોદ કપાસી

# હેમચંદ્રાચાર્ય

જન્મ. કાર્તિક સુદ પૂર્ણિમા વિ.સં. ૧૧૪૫ સને 1088

ગામ ધંધુકા

જન્મ નામ ચાંગદેવ

જ્ઞાતિ મોઢ

પિતાનુ નામ ચાચીગ

માતાનું નામ ચાહિણી યા પાહિણી

ગુરુનું નામ દેવચંદ્રસુરિ

દીક્ષા નામ સોમચંદ્ ( & મા વર્ષ દીક્ષા )

આચાર્ય પદ સત્તરમા વર્ષે વિ.સં. ૧૧૬૨ (પટ્ટાવલી પ્રમાણે )

**વિ.सं. ११६६ वैशा**ण सुद्ध ३ अक्षय तृतीया

એ પછી નામ હેમચંદ્રાચાર્ય

કાળ ધર્મ વિ.સં. ૧૨૨૯ (સને ૧૧૭૩) ૮૪ વર્ષની ઉમરે

સિદ્ધરાજનું રાજ્ય સં. ૧૧૫૦ થી ૧૧૯૯ ( તે આઠ વર્ષની વયે

ગાદીએ આવેલો 🤾

કુમારપાળનું રાજ્ય સં. ૧૧૮૮ થી ૧૨૩૨ ( તે ૫૦ વર્ષની વધે

ગાદીએ આવેલો.)

# હેમચંદ્રાચાર્ય વિષે ઉદ્દગારો

સૂર્યો દય સમયે સરસ્વતી નદી કિનારે ઉભેલી એક મહાન શક્તિ, પોતાના પ્રકાશથી તેજથી આખા ગુજરાતને છાઇ દેતી કલ્પો અને તમને હેમચંદ્દાચાર્ય દેખાશે. શ્રી ધૂમકેતુ

હેમચંદ્રાચાર્ય ગૌરવવંતા હતાં, પૂર્ણ યોગી હતાં, ઉત્કૃષ્ટ જુતેન્દ્રિય હતાં, અત્યંત દયાળુ હતાં, મહા પરોપકારી હતાં, પૂરા નિસ્પૃહી હતાં, નિષ્પક્ષપાતી હતાં, સત્યના ઉપાસક હતાં અને કલિકાલમાં સર્વન્ન હતાં –મુનિ જીનવિજયજી

હેમચંદ્રાચાર્યને એમનાં અદ્ભિતીય ગુણોને લીધે કલિકાલ સર્વજ્ઞ તરીકે ઓળખાવવામાં આવ્યા છે. તેઓ મહાન આચાર્ય હતાં, મહાન વૈયાકરણી હતાં, મહાન સંયમી સાધુ હતાં- એમ ભિન્ન ભિન્ન ક્ષેત્રોમાં એમના કાર્ય માટે ભિન્ન ભિન્ન વિશેષણો પ્રયોજવા કરતાં કલિકાલ સર્વન્ન એક જ વિશેષણમાં તેમના તમામ ગુણો શમાઇ જાય છે. -મુનિશ્રી પૃણ્યવિજયજી.

શ્રી હેમચંદ્ર સ્વર્ગે ગયાં અને વિદ્વતા હવે નિરાધાર ખની ગઇ. -પંડિત સોમેશ્વર દેવ.

ભારત વર્ષનાં પ્રાચીન વિદ્વાનોની ગણનામાં જૈન શ્વેતાંખરાચાર્ય શ્રી હેમચંદ્રસુરિએ ઊંચુ સ્થાન પ્રાપ્ત કર્યું છે. સંસ્કૃત સાહિત્ય અને વિક્રમાદિત્યના ઇતિહાસમાં જે સ્થાન કાલિદાસનું અને શ્રી હર્ષના દરખારમાં ખાણભટ્નું છે, પ્રાયઃ તે જ સ્થાન ઇસ્વીસનની ખારમી સદીમાં ચૌલુક્ય વંશી સુપ્રસિદ્ધ ગૂર્જર નરેન્દ્ર શિરોમણિ સિદ્ધરાજ જયસિહના ઇતિહાસમાં હેમચંદ્રનું છે. -પંડિત શિવદત્ત શમાં જેણે નવું વ્યાકરણ, છંદ, દ્વયાશ્રય, અલંકાર, યોગશાસ્ત્ર, તર્ક શાસ્ત્ર, જિનવરોના ચરિત્રો ઇત્યાદિની રચના કરી છે તેણે કેવી કેવી વિધિથી (કાર્યોથી આપણો મોહ દ્દર નથી કર્યો -સોમપ્રભ સુરિ

વિધા રુપી સમુદ્દના મથનમાં મંદર પર્વત સમાન હેમચદ્દાચાર્ય જેવા ગુરુ (પ્રાપ્ત થયેલાં ) છે -દેવચદ્દ રચિત ચદ્દલેખામાં

શળ્દ, પ્રમાણ, સાહિત્ય, છંદ…ના વિદ્યાયક શ્રી હેમચદ્દાચાર્યના ચરણ પ્રસાદને નમસ્કાર -રામચદ્દ, ગુણચદ્દ જ્ઞાનના મહાસાગર -પીટર્સન

> ગુજરાતના જ્યોતિર્ધર- -ક.મા. મુન્શી સ્યાદવાદ વિજ્ઞાન મૂર્તિ -મુનિ શ્રી પુણ્યવિજયજી

### જીવન

હેમચંદાચાર્ય એટલે ગુજરાતી ભાષાના પિતામહ. ગજરાતી ભાષાના ઇતિહાસનો અભ્યાસ હેમચંદ્રાચાય વિના અધ્રશે જ બની રહે. એમના પ્રચંડ પ્રભાવશાળી વ્યક્તિત્વે ગુજરાતની સંસ્કારિતાને જાગૃત કરી છે. એમણે ગરવી ગુજરાતી પ્રજાના ગણોમાં જળસિચન કર્યું. અહિંસા, પેમ અને શુધ્ધ વ્યવહાર નીતિના ઉચ્ચ આદશૉના તે ઘડવૈયા હતા. ગુજરાતના મહાન રાજવી સિધ્ધરાજ જયસિંહનો ઇતિહાસ અને એવાજ બીજા મહાન રાજીષ કુમારપાળનો ઇતિહાસ તેમના મંગળ પ્રભાવના સાક્ષી છે. એક મહાન વ્યકિત, એક સાધુ હેમચંદ્રાચાર્ય માત્ર જૈન ધર્મનોજ પચાર નથી કર્યો. તેમને જૈન સાધુ માનવા તે ભૂલ ભર્યું બની રહેશે. આજના ગજરાતનો ભાષા, વિધા અને કલા પત્ચેનો પેમ જે કંઇ છે- આજના ગુજરાતની જે અસ્મિતા છે તે તેમને મહદ અંશે આભારી છે. હેમચંદાચાર્ય માત્ર ભાષા વિષેનાં પુસ્તકો જ નહી પરંતુ કાવ્યશાસ્ત્ર અને છંદશાસ્ત્રનાં પુસ્તકો પણ આપ્યા છે એક અતિ મહાન સાધુ હોવાથી તેમણે નીતિ વિષયક, ધર્મે વિષયક પુસ્તકોતો આપ્યાજછે પરંતુ એમાંય યોગ વિષે તેમણે અતિ ઉપયોગી ગંથ લખ્યો છે. તેમના સમયનાં રાજકારણના પ્રવાહને ઐાળખીને તેમણે દ્વયાશ્રય જેવા અઘ્ભૃત ગન્થની રચના કરી. રાા થી ૩ લાખ <sup>ધ્</sup>લોકોમાં આવે તેટલી વિશાળ સામગી રચનારા આવા મહાન વિભૃતિ ઇતિહાસમાં અદ્ભિતિય છે. આટલ ઉડ સંશોધન, સંકલન કરીને ગુજરાતની જનતા સમક્ષ આવા દળદાર ગન્થો મૂકયાં તે નાની સુનીસિધ્ધિ તો ન જ કહેવાય, વળી આ અન્થોમાં તેમની વિદ્વતા અને કવિત્વ શકિતતો દેખાઇ જ આવે છે. પ્રભુ સ્તૃતિના પણ અનેક સ્તોત્રો

સ્તવનો છે. સકલાહંત સતોત્ર કે મહાદેવ સ્તોત્ર જેવી એક બે રચનાએ વાંચનાર જ કહી શકશેકે આ કોઇ મહાન કવિની કૃતિએ છે. દ્વયાશ્રય જેવો અન્થ માત્ર ઇતિહાસ જ નથી તેમાં વ્યાકરણની ચમત્કૃતિ પણ છે.. હેમચંદ્દાચાય વિધાદેવીના ઉપાસક હશે પણ શબ્દોના તો સ્વામી હતા એમના આપેલા સંસ્કારની સુવાસ અને ભાષાની મીઠાશ હજયે ગુજરાતની હવામાં વિધમાન છે. એમના સાહિત્યે ગુજરાતને સદીએ સુધી પેરણા આપી. કાવ્ય અને વ્યાકરણના અન્થોથી ગુજરાતને તેમણે ભારતમાં અઅસ્થાન અપાવ્યું.

ધુમકેત્ કહે છે કે સોલંકીઓનો ઇતિહાસ હેમચદ્દાચાય વિના લડાઇએોનો ઇતિહાસ બની જાય. હેમચંદ્દાચાર્ય વિના ગુજરાતી ભાષાનો ઇતિહાસ અપૂર્ણ અને અકિંચન બની જાય. હેમચંદ્રાચાય વિના ગજરાતની પાસે દનિયાના સાહિત્ય ઇતિહાસમાં મકવા યોગ્ય વ્યક્તિઓ પહું એછી છે. હેમચંદ્રાચાર્યનુ વિશિષ્ઠ પદાન એ હતું કે તે પજાજવનને એળખીને પજાની સાથે, સમયની સાથે રહ્યા. તેએ માત્ર સાધ તરીકેજ ઉપાશ્રયમાં રહીને ધર્મ સાધના કે સાહિત્ય સાધના નહોતા કરતા. તેમણે તો રાજ્ય દરબારમાં હાજર રહીને ગુજરાતના તત્કાલીન રાજકીય પ્રવાહો પણ બદલી નાખ્યા હતા. ગુજરાતના સામાજિક જ્વન પર તેઓ છવાઇ ગયા હતા. અહિંસા અને અમારિ પવતૅનની ભાવનાએ ગુજરાતની પ્રજાના પાનપાન પર પણ મોટી અસર કરી. આમ રાજકિય, સામાજિક, ધાર્મિક ક્ષેત્રે ક્રાંતિકારી પરિવર્તનો આપ્યા. આમ તેમની પ્રવૃત્તિએ અને અહિ સાનો પ્રચાર માત્ર જૈન ધર્મકે જૈન શ્રાવકો પુરતો મયાંદિત ન રહ્યો પણ સમસ્ત ગુજરાતને આવરી રહ્યો. ગુજરાતનો આપણે તે કાળનો ઇતિહાસ જોઇએ તો સોલંકીયુગ સુવણ યુગ સમાન હતો .અને વળી તે વેળા ગજરાતની રિદ્ધિ સિદ્ધિ માં વધારો થયો. ગજરાતની પ્રજામાં એકતાની ભાવનાની સાથોસાથ વ્યવસ્થિત સ્વરુપે કલા કારીગરી અને સાહિત્યનો વિકાસ થયો. આવા સવણેં

યુગમાં પણ રાજકિય ક્ષેત્રે થોડી અંધાધુંધી તો હતીજ. મહારાજા સિધ્ધરાજ જયસિંહના ગુજરાતને સમજવા માટે, કુમારપાળના સમયમાં લોક જવન કેવું હતું તે જાણવા માટે હેમચદ્રાચાયંના ગ્રંથો અમૃલ્ય વાંચન પુરુ પાંડે છે.

મહર્ષિ ભારદ્ભાજના વંશજો જેઓ સૂર્યને પોતાના ખોળા વડે અંજિલ અપતા તે મહામાનવોમાંથી સોલંકી વંશ ઉતરી આવ્યો છે. ખોળાને ચુલુક કહેવાયછે તેથી આ રીતે અંજિલ આપનાશ ચૌલુકય કહેવાયાં હતાં. ચૌલુકયનું અપબંશ સોલંકી થયુ હોય એમ મનાય છે. દ્વયાશ્રય ગ્રંથ સોલંકી વંશના રાજવી મુળરાજથી શરુ થાય છે. મુળરાજ અણહિલપુરમાં રાજવી હતો. પતાપી મૂળરાજે શ્રીમાળ- ભિન્નમાળના રાજા ગાહિરપુને હરાવ્યો હતો. મૂળરાજનો પુત્ર ચાંમું ડ શુશીલ અને વિધાપે મી હતો. ચાંમું ડે લાટના રાજા દ્વારપને હરાવ્યો હતો. ચાંમું ડે લાટના રાજા દ્વારપને હરાવ્યો હતો. ચાંમું ડના પુત્રો હતા- વલ્લભસેન, દુલંભસેન અને નાગરાજ. વલ્લભસેન અને દુલંભસેન અંનેએ થોડો થોડો સમય રાજય કયું. પછી નાગરાજનો પુત્ર ભીમદેવ યુવાન વયે ગાદીએ આવ્યો. ભીમદેવના સમયમાં મહંમદ ગઝનીએ ગુજરાત પર ચડાઇ કરી, પ્રભાસ પાટણ પર હુમલો કરીને સોમનાથના પવિત્ર મંદિરનો નાશ કર્યો. પવિત્ર લીગનો ભૂકો બોલાવીને મંદિરોની કરોડોની મિલ્કત તે ગઝની લઇ ગયો.

ભીમ પછી તેનો નાનો પુત્ર કર્ણ ગાદીએ આવ્યો. ભીમના મોટા પુત્ર ક્ષેમરાજે ગાદીનો અસ્વ ીકાર કર્યો હતો. નાનો ભાઇ કર્ણ ચંદ્રપુરના મયકેશીની પુત્રી મયણલ્લા (મીનળદેવી)ને પરણ્યો હતો. કર્ણ તથા મીનળદેવીનો પુત્ર તે જ સિધ્ધરાજ જયસિંહ. સિધ્ધરાજનો રાજયકાળ સંવત ૧૧૫૦થી ૧૧૯૯ નો મનાય છે. તે માત્ર આઠ વર્ષની નાની વયે ગાદીએ આવેલો તેથી તેનો સમય ઇ.સ. 1086 થી 1143નો થવા જાય છે.

હેમચંદ્રચાર્યનો જન્મ ઇ.સ. 1088માં થયો હતો. સિદ્ધરાજ

કરતા તેઓ બે વર્ષે નાના હતાં. સિધ્ધરાજ નિઃસંતાન અવસાન પામ્યો, તેના મૃત્યુ બાદ કુમારપાળ ગાદીએ આવ્યો. કુમારપાળ સંવત ૧૧૯૯થી ૧૨૩૨ દરમ્યાન રાજય કર્યું (ઇ.સ 1143- 1175) આ રીતે હેમચંદ્દાચાર્ય બંને રાજાઓના દરબારમાં ઉપસ્થિત રહ્યા અને બંને રાજાઓ પર પ્રભાવ પાડી શક્યાં. તેમનાં પોતાના સ્વગંવાસ બાદ બે વર્ષે કુમારપાળ પણ મરણ પામ્યો . હેમચંદ્દાચાર્યની ગુરુ પરંપરા માટે નીચેના ઉલ્લેખો છે. પહેલા પૂર્ણતલ્લ નામના ગચ્છમા શ્રીદત્તસુરિ નામના આચાર્ય હતા તેમના શિષ્ય યશોભદ્દસુરિ જેઓ યશોભદ્ નામના રાજવી હતા), તેમના શિષ્ય પધુમનસુરિ જેમણે સ્થાનક પ્રકરણ નામના ગ્રંથની રચના કરી છે., તેમના શિષ્ય ગુણસેનસુરિ અને તેમના શિષ્ય દેવચંદસુરિ. આ દેવચંદસુરિ તે જ હેમચંદ્દાચાર્યનાં ગુરુ.

ગુજરાતમાં ધંધુકામાં તેમનો જન્મ થયો હતો. જ્ઞાતિએ મોઢ વિષ્કિક. પિતાન નામ ચાચિગ અથવા ચાંગદેવ હત અને માતાનું નામ ચાહિણી યા પાહિણી હતુ. દેવચંદસુરિ એકવેળાએ વિહાર કરતાં કરતાં ધંધુકા આવ્યા. તેમને વંદન કરવા માટે પાહિણી ઉપાશ્રય ગયા, વંદન કર્યા બાદ તેમણે પશ્ચ પૂછયો અને કહ્યું કે મેં રાત્રે સ્વપનામા એક ચિંતામણિ રત્ન જોય. આ રત્ન મને મળેલ હત પણ મેં તે આપને અપંસ કરી દીધ. આવુ સ્વપ્ન કેમ આવ્યુ હશે ! અને તેનો શું અથં હશે દેવચંદસૃરિએ સ્વપ્નનો ફળાદેશ આપતા કહ્યું કે તમને ચિંતામણિ રત્ન સમાન પુત્રની પાપ્તિ થશે. આ પુત્ર તમે અમને સુપત કરી દેવાના છો. ખરેખર તો તમે અમને એ પત્ર અપંણ કરી દેજો.. એ જ તમારા માટે યોગ્ય માગૅ બની રહેશે. દેવચંદસ્રિ મહા વિદ્ધાન હતા, સામૃદ્દિક અને જયોતિષ વિદ્યાના જ્ઞાતા હતા. તેમના વચનોમાં પાહિણીને અપાર શ્રધ્ધા હતી. ગુરુના વચન પ્રમાણેજ પાહિણીને પુત્ર રત્નની પાપ્તિ થઇ. તેમની કુખે વિક્રમ સંવત ૧૧૪૫ ની કાર્તિકી પૃષ્ટિ્રામાએ એક પુત્રનો જન્મ થયો. તેનુ નામ ચાંગદેવ રાખવામાં આવ્યુ. આ ચાંગદેવ તેજ હેમચંદ્રાચાર્યે. ચંગ અથવા ચાંગ એટલે સુંદર. માતાને ગર્ભ હતો ત્યારે સુંદર સ્વપ્નો આવતાં હતાં તેથી જ ચંગદેવ નામ ૨ખાય હશે અથવા તો તેમના ચામુંડ ગોત્રના ચ અક્ષર પરથી રખાયુ હશે તેવી શકયતા છે. બાળકના પિતા ચાચદેવ વ્યાપાર અર્થે અવારનવાર બહારગામ જતા હતા. માતા પાહિણી બાળકને લાડકોડથી ઉછેરતી હતી. બાળકમાં માત્ર સૌષ્ઠવ જ નહી પરંત સૌમ્યતા સાથે એક દિવ્ય કહેવાય તેવી આભા પણ હતી. જોતજોતામાં બાળક ચાંગ પાંચ વર્ષનો થઇ ગયો. પન. એકવાર દેવચંદસુરિ ધંધુકા પધાર્યાં. માતા પાહિણી બાળકને લઇને ગુરુ વંદન કરવા ચાલી. દેવચંદસુરિ ત્યારે દશૅને ગયાં હતાં. બાળક ચાંગદેવે આ તકે ગુરુની પાટ જોઇ અને તરતજ પાટ પર ગોઠવાઇ ગયો. દેવચંદસુરિએ આવતાવે તજ બાળકને પાટ પર જોયો. વિદ્વાન અને ભવિષ્યવેતા એવા ગુરુએ બાળકની પાહિણીને પોતાની પહેલાની ભવિષ્યવાણી યાદ દેવરાવી. પૃત્ર રત્નતો જન્મયો છે હવે તેને અપંગ કરવાની વેળા આવી ચૂકી છે. પાહિણીને તો પોતાનો લાડકો પુત્ર પ્રાણ સમાન વહાલો હતો. ગુરુએ યાદ દેવરાવી તે સાથોસાથ જ તેના અણ્એ અણુમાં જાણે ભય પસરી રહ્યો. શું આ પૃત્ર મારે આપી દેવાનો ? શું આટલા નાના ભોળા પુત્રથી આટલાં જલ્દી વિખૂટા પડવાનું? શું આટલી નાની ઉમરે આ બાળક સાધુ થશે ? અરે રે મારા વહાલા સંતાન, પેટના જણ્યા વગર હું શી રીતે જવી શકીશ આવા વિચારો ઝડપથી તેના મનમા આવી ગયા.. તે ૨૬ ૨૬ થઈ ગઇ. દેવચંદસુરિ તેના મનોભાવ એળખી ગયા. પાહિણી પણ એમતો કઠણ હૃદયની હતી. શ્રેય અને પોયમાંથી કોની પસંદગી કરવી તે તે સારી પેઠે જાણતી હતી, વળી ગુરુની ભવિષ્યવાણી સાચી પડશે જ તેમ તે દઢ પણે માનતી હતી. પોતાનો પુત્ર આવા મહાન અધ્યાત્મ ગુરુનો શિષ્ય બને અને સ્વ-પરનું કલ્યાણ કરે તેનાથી

ઉત્તમ બીજુ શું હોઇ શકે !

આ વાત પછી થોડો ગાળો વીતી ગયો. એક વેળા સરિ પોતેજ સંઘના આગેવાનોને લઇને પાહિણીના ઘેર પહોંચી ગયા. પાહિણી સમક્ષ વિધિવત તેના પુત્રની માગણી કરી. . પાહિણી સમજતી હતી કે આ દિવસ વહેલા મોડા આવવાનો જ છે. પોતાના સદભાગ્ય હોય તો જ આ પૃત્ર રત્ન સુરિજને સમર્પા શકાય. આવી શુભ ઘડી આવી પહોચી હતી. પાહિણી પુત્રને આપતા અચકાતી હતી કારણકે તે વેળાએ પતિ બહારગામ ગયેલો હતો. પરંત ધર્મના કામમા ઢીલ ન થવી જોઇએ તે પકારની સંઘની સમજાવટથી તે પુત્રને આપવા કબુલ થઇ.બાળક ચાંગને પણ પૂછવામાં આવ્યુ તે તો ગુરુ સાથે ચાલી નીકળવા તત્પર હતો.. ભારે હૈંચે પાહિણીએ સંમતિ દર્શાવી ધન્ય છે આ માતાને જેણે માતા તરીકેના અખૂટ પ્રેમને દબાવી રાખી, સર્વ જન કલ્યાણ અર્થે પુત્રને જવાની રજા આપી. ગુરુએ પાહિણીને સમજાવતા કહ્યુ કે ઘાસની અણી પર રહેલા જલિબ દુની જેમ જવન ક્ષણિક છે. જન્મેલાનુ મૃત્યુ નક્કી જ છે. મોહનો ત્યાગ કરવો જ રહ્યો. જવનમાં ત્રણ વસ્તુ અતિ ખરાબ છે., પીછેહઠ કરવી, કાયરતા દાખવવી અને દિલચોરી કરવી. તારા માટે શ્રેય એ છે કે હિંમત રાખીને. સામે ચાલીને દિલથી બાળક અમને સોંપી દે. બાળકને ઘરમાં રાખીને તું એનો વિકાસ રુંધી નાખીશ. આ બાળક મહાન થવા સર્જા યેલો છે. સરસ્વતીનો તે ઉપાસક થશે.ધર્મ -ચક્ર પરિવર્તનમાં તે મહાન ભાગ ભજવશે. અને ગુજરાતના વિજયમાં તે આગળ રહેશે.

માતાએ બાળક ગુરુને અર્પણ કરી દીધો. પરંતુ તે વેળા બાળકના પિતાને આ વાતની કયાં ખબર હતી ? ચાચ વ્યાપાર યાત્રાએથી ધંધુકા પાછો ફર્યો. નાના બાળકને ઘરમાં ન જોયો પૃચ્છા કરતાંજ સઘળી હકિકત જાણવા મળી. બાળકને ગુરુ દેવેન્દસુરિ લઇ ગયાં છે અને દીક્ષા આપવાના છે તે વાત જાણતા

16

જ તે ગુસ્સે થઇ ગયો. કોઇ પણ સંયોગોમાં બાળકને આપી દેવાની તેમની ઇચ્છા હતી જ નહી. કહેવાય છે કે ભોજનની પણ પરવા કયાં વિના તેતો ઘર બહાર નીકળી ગયાં. દેવચંદસુરિતો વિહાર કરીને સ્તંભતીર્થ(ખંભાત) ચાલ્યા ગયા હતાં. ખંભાતની તે કાળે ઘણી જાહોજલાલી હતી. તે મોટુ શહેર જ નહી, અગત્યનું બંદર પણ હતુ. ખંભાત બંદરે અરબી અને ઇરાની વહાણોની આવજાવ રહેતી. તેની સમૃધ્ધિ પણ શોછી નહોતી.સાહસિક વહાણવટીઓ ધન કમાતાં અને ખર્ચતા પણ ખરા. ખંભાતના ઉંચા મકાનો જોઇને પરદેશીઓ આશ્ર્ય પામતા.

પિતા ચાચ પંભાત આવ્યો ને ત્યાંના ઉદયન મંત્રીને ફરિયાદ કરી. મંત્રીએ કુશળતાથી કામ લીધુ. થાકેલા અને કંઇક ગુસ્સે થયેલા એવા ચાચનો તેમણે આદરસત્કાર કર્યો. વળી નાનકડા બાળક ચાંગદેવને પોતાની પાસે બોલાવ્યો અને ધીરેથી ચાચને સમજાવ્યો. ભવિષ્ય કથનની વાત કરી. દીક્ષા લઇને સાધુ જવનના મહા કલ્યાણકારી માર્ગે બાળક ગમન કરે તેજ વધારે યોગ્ય છે.

ન્યાય મેળવવા આવેલા ચાચે આ ઉપદેશ અને સલાહ શાંતિથી સાંભળ્યાં. શરીરનાં સુખ અને ભૌતિક સુખ કરતાયે આધ્યાત્મિક સુખના મહિમાને સમજાવ્યો. પુત્રને પાસે રાખીને નથી તો પુત્રનું ભલુ થવાનુ કે નથી પોતાનુ ભલુ થવાનુ. તેતો મહાન પુરુષ થવા સર્જાયેલો છે. આ પુત્ર ધર્મ ધજા ફરકાવશે. માન અને કીતિ મેળવશે. માતા પિતાના નામને ગૌરવ અપાવશે. ઉદયન મંત્રીની ખુબજ સમજાવટથી ચાચ માની ગયો અને પુત્રને ગુરુ પાસે જ રહેવા દેવા સંમત થયો.

ચાચ પણ સમજતો હતો કે આવા સમર્થ ગુરુ પાસે રહીને આ બાળક સંયમના માર્ગે વિચરશે અને તેમના દ્વારા ઉચ્ચ વિધા ગહણ કરશે તે જ યોગ્ય માર્ગ છે. ધંધુકામાં બાળક રહેશે તો આ શકય નહી બને. ગુરુ પોતેજ બાળકને પાસે રાખીને માનવમાંથી મહા માનવ બનાવી શકશે. આમ બાળક ગુરુ પાસે પંભાતમાં જ રહ્યો. દેવચંદસુરિ પાસેથી તે જ્ઞાન સંપાદન કરવા લાગ્યો. તે જયારે હ વર્ષનો હતો ત્યારે સંવત ૧૧૫૪માં તેને દીક્ષા આપવામાં આવી, દીક્ષા બાદ તેનુ નામ સોમચંદ્ર રાખવામાં આવ્યુ. આ દીક્ષા-ઉત્સવ મંત્રી ઉદયને કર્યો હતો અથવા તો તેમણે તેમાં મહત્વનો ભાગ ભજવ્યો હતો.

આળ સાધુ સોમચંદ્ર કુમળી વધે જ દિન પતિ દિન જૈન દર્શનનાં અનેકવિધ પાસાઓનો અભ્યાસ કરે છે. જૈન દર્શનમાં પારંગત અને છે. તેનુ સવાંગી જ્ઞાન અને સર્વગાહી વિચાર-શકિત નવાઇ પમાંડે છે. તેમની યાદશકિત પણ ખૂબજ હતી. ન્યાય, અલંકાર શાસ્ત્ર, વ્યાકરણ તથા અધ્યાત્મનાં ગંથોનો તેમણે ઊંડો અભ્યાસ તો કર્યો જ હતો પરંતુ ગંથની બધી વિગતો પણ તે યાદ રાખી શકતાં હતાં. તેમના કુમારકાળના વર્ષો ક્યાં કર્યા વીત્યા તે માહિતી ઉપલબ્ધ નથી. આપણે તેમની સિદ્ધિઓ પરથી એટલું જ કલ્પી શકીએ કે આ સમય વિધાભ્યાસમાં જ વ્યતીત થયો હશે. જો કે તેમના બાલ્યકાળનાં એક બે પસંગો નોંધાયેલા છે.

બાલ્યકાળના એક પ્રસંગે તેમની વિદ્ધતાના બાદ્ય જગતને દર્શન કરાવ્યા અને સાથોસાથ રાજાધિરાજ સિધ્ધરાજ જયસિંહની માતા મીનળદેવીની સહાનુભૃતિના પાત્ર બન્યા, બન્યું એવુ કે તે સમયે દીગંબર મતના આચાર્ય કુમુદચંદ્ર સાથે દેવસુરિની શાસ્ત્ર ચચાં યોજાઇ હતી. વાદી દેવસુરિ સાથે બાળક સાધુ સોમચંદ્ર પણ ઉપસ્થિત રહ્યા હતા. કુમુદચંદ્ર સાથેના વિવાદમાં દેવસુરિ જત્યા. આ જતમાં બાળક સોમચંદ્રનો પણ થોડો ફાળો હતો, તે માતા મીનળદેવીના મનમાં વસી ગયું હતું. (તપાગચ્છ પટ્ટાવલિમાં જણાવ્યા પ્રમાણે આ વિવાદ વખતે તેમની ઉમર ૩૬ વર્ષની હતી એટલે કે તેઓ આચાર્ય બની ચૂકેલા હતા અને તેઓ હેમચંદ્રાચાયં તરીકે ઓળખાતા હતા)

સોમચંદ્રે કાશી જઇને સરસ્વતી દેવીની આરાધના

કરવાનો નિર્ણય કર્યો હતો. ગુરુ આજ્ઞા મેળવી, વિહાર કરી તેઓ પંભાતથી પાસેના ગામ રૈવતાવતાર પહોંચ્યા ત્યાં તેમણે ધ્યાન આરાધના કરી. અર્ધ રાત્રી વીત્યા બાદ મા સરસ્વતી પ્રસન્ન થયાં. સાક્ષાત્ દર્શન આપ્યા ને ઇચ્છિત વર આપ્યું. પટ્ટાવલિ પ્રમાણે ગુરુ મહારાજે તેમને સિદ્ધચક્રનો પ્રભાવિક મંત્ર આપ્યો હતો. આ મંત્રની સાધના કરવામાં પદિમની સ્ત્રીની સહાયની આવશ્યકતા હતી. આવી સ્ત્રી શોધીને તેની સન્મુખ મંત્રની આરાધના કરી. સ્ત્રી સૌ દર્યથી વિચલિત ન થવાય તે હેતુ આમા અબસ્થાને હતો. સાધના કરતાં જ વિમળેશ્વર નામના દેવ પસન્ન થયાં અને મંત્ર સિદ્ધિ થઇ. કહે છે કે સોમચંદ્રે રાજાને રીઝવવાની શકિત માગી હતી. સોમચંદ્ર પાટણના રાજ્ય દરબારમાં વિદ્વાનો સાથે બેસવા ઇચ્છતા હતા. વિદ્વાનોમાં અત્રગણ્ય સ્થાન પ્રાપ્ત કરવા માગતા હતાં. તેને અનુલક્ષીને જ તેમણે આવુ વરદાન માગ્યુ હશે. એ વેળાના મહાન ગુજરાતમાં સરસ્વતીનું સ્થાન ખૂબજ ઊંચુ હત્ અને સ્વભાવિક રીતે જ મા શારદાના ઉપાસકો પણ સન્માનનીય ગણાતા હતા સોમચંદ આવા અનેક વિદ્વાનોમાં અત્રસ્થાન પ્રાપ્ત કરી શક્યાં. ગરુ દેવચંદ્રસરિ હવે વૃઘ્ધ થયાં હતાં. સોમચંદ્ર માત્ર જ્ઞાની જ નહોતા, પ્રતિભા- વંત પણ હતા. હવે આચાર્ય પદ ધારણ કરવાની તેમનામાં શકિત હતી. તેમણે ધર્મ અને વિધાના સાચા ઉપાસક તરીકે ખ્યાતિ પણ પાપ્ત કરી હતી. આચાર્ય થયા પુર્વેની ગુરુ શિષ્યનો એક મહત્વનો પસંગ જાણવા જેવો છે. એકવાર ગુરુ-શિષ્ય જઇ રહ્યા હતા ત્યારે થોડા કોલસાને જોઇને ગુરુએ શિષ્યને પછ્યું, કે આ શે છે ત્યારે શિષ્યે જવાબ આપ્યો હતો કે આ હેમ છે. આ વાત અન્ય રીતે પણ કહેવાય છે પાટણના શ્રેષ્ઠિ ધનદ શેઠને ત્યાં એક વાર સોમચંદ્ર તથા બીજા એક વૃધ્ધ મુનિ ગયાં ધનદ શેઠ એક ગરીબ માનવી માફક જવતા હતા. સોમચંદ્ આનુ કારણ પૂછયું. વૃઘ્ધ મુનિએ જણાવ્યું કે કર્મની ગતિ ન્યારી છે. તેમની પાસે સુવર્ણ છે પણ તે કોલસો દેખાય છે અને દરિદ્રની જેમ રહે છે. ધનદ શેઠને અ ા વાતની પાછળથી ખબર પડી ત્યારે તે સોમચંદ્ર પાસે આવ્યા અને પોતાની દરિદ્વતા દ્વર કરવાની વિનંતિ કરી. સોમચંદ્રે તે કોલસા તરફ શેઠનું ધ્યાન દોર્યુ. મુનિના પભાવથી હવે શેઠ સુવર્ણ જોઇ શકયાં. ધનદ શેઠે આથી સોમચંદ્રને હેમચંદ્ર કહ્યા અમે તેમના ગુરુને વિનંતિ કરી કે આમનુ નામ હેમચંદ્ર રાખો. આમ બાળક ચાંગમાંથી સોમચંદ્ર અને તેમાંથી પછી હેમચંદ્ર નામઅભિધાન થયુ.

ગુરુએ તેમને આચાર્યની પદવી અર્પણ કરી. આ દિવસ હતો સંવત ૧૧૬૬ ના અક્ષય તૃતીયાનો. રાજસ્થાનના નાગોર ગામે આ મહોત્સવ ઉજવાયો. આચાર્ય થયા બાદ તેઓ હેમચંદ્રાચાર્યના નામથી ઓળખાયા. ગુરુએં પોતેજ તેમને કપુર, ધૂપ, ચંદનથી સન્માનિત કર્યો. તેમને સુરિ મંત્ર સંભળાવ્યો. ચારે તરફ મંગળ વાદ્યોથી વાતાવરણ ગુંજ ઊઠયું.

આમ માત્ર એકવીશ વર્ષની નાની ઉંમરે તેઓ આચાર્ય પદ પામ્યા. નાની ઉંમરે જ પોતાના પુત્રની આટલી ઉન્નતિ જોઇને માતા પાહિણીના હૃદયમાં પણ ધર્મ ભાવના પળળ પણે જાગૃત થઇ. કેટલો આધ્યાત્મિક વિકાસ અને કેટલુ ગહન જ્ઞાન હેમચંદ્દચાર્યે પાપ્ત કર્યું હતુ ! તેમની ખ્યાતિ પણ દૂર દૂર સુધી ફેલાતી જતી હતી. આવી ઊંચી કોટિના ધાર્મિક વ્યક્તિત્વને લઇને ધર્મ ભાવના પણ વિસ્તરતી જતી હતી. માતા પાહિણીએ પણ સંસારનો ત્યાગ કરવાનો નિર્ણય કરી લીધો અને હેમચંદ્દ જયારે આચાર્ય થયા ત્યારે પાહિણીએ પણ દીક્ષા અંગીકાર કરી. તેઓએ ઘણા વર્ષા સાધ્વી તરીકે ગાળયા. તેમને પ્રવર્તિનીનું પદ પણ આપવામાં આવ્યુ હતુ. તેમનુ અવસાન સંવત ૧૨૧૧માં થયુ હતુ..

હેમચંદ્રાચાર્યના જ્ઞાન ધ્યાનની સુવાસ પસરતી ચાલી. એ સમય હતો રાજા સિધ્ધરાજનો. હેમચંદ્રાચાર્ય અને સિધ્ધરાજનો લાંઝા સમયનો સહયોગ થવાનો જ હતો. આ સંયોગ, આ ભવિતવ્યતાને કોણ રોકી શકવાનું હતું ! માત્ર નિમિત્ત રૂપ પળ આવવાની બાકી હતી. આ પળ પણ આવી પહોંચી. રાજાધિરાજ સિધ્ધરાજ પાટણની ભર બજારમાં તેમના હસ્તિ પર સવાર થઇને જતાં હતાં. એક તરફ રાજાનો હાથી આવી રહ્યો હતો તો બીજ તરફ હેમચંદ્રાચાર્ય અને અન્ય સાધુઓ સામેથી આવી રહ્યા હતાં. સિધ્ધરાજને આ મહાન આચાર્યની ઓળખ થઇ. સિધ્ધરાજે અત્યંત નમતાથી તેમને કંઇક ફહેવાની વિનંતિ કરી. હેમચંદ્રાચાર્યે આ વખતે નીચેનો કહીક કહો.

कारय प्रसरं सिद्ध ! इस्तिराजमशक्कितम् । त्रस्यन्तु दिगाजाः किंतैर्मृस्वयैवोद्धता यतः ॥

હે સિધ્ધરાજ, શંકા વગરજ હાથીને આગળ ચલાવ. દિગ્ગજો ત્રાસ પામે તો ભલે પામે કારણકે પૃથ્વીને તો તેં જ ધારણ કરી છે. આવા ઉદગારોથી સિધ્ધરાજને ખ્રશી ઉપજ અને હંમેશા પદ્યારવા માટે તેણે આચાર્યને વિનંતિ કરી, સિધ્ધરાજે માળવા પર ચડાઇ કરી અને સંવત ૧૧૯૨માં વિજયી થયો. વિજય બાદ પાટણ પાછો ફર્યો ત્યારે બધા ધર્મના વિદ્વાનો અને પંડિતોએ રાજાને આશીર્વચન કહ્યા. હેમચંદ્રાચાર્ચે આ પ્રમાણે કહ્યું, હે કામધેનું ! તું તારા ગોમયથી ભમિ લીંપી નાખ. હે રતનાકર તં મોતીઓથી સ્વસ્તિક પૃર. હે ચંદુ તું પૂર્ણકુંભ બની જા, હે દિશાઓ, સૂંઢથી કલ્પતરુનાં પણો લઇને તોરણો બનાવો.. કારણકે સિધ્ધરાજ જગત જતીને પધારી રહ્યો છે. આ પકારનાં પશસ્તિ વચનોથી સિધ્ધરાજને હેમચંદાચાર્ય પત્યે અનેરી પીતિ થઇ અને ખુબજ માન ઉપજય્. માળવાનો વિજય સિધ્ધરાજ માટે એક મહત્વનો વિજય હતો માળવા સમુધ્ધ દેશ હતો ત્યાંની કલા સંસ્કૃતિની પ્યાતિ સર્વત્ર પસરેલી હતી. માળવાની પજા સંસ્કારી-વિધા પેમી હતી. માળવા પાસે પણ અનેક વિદ્વાનો હતાં. માળવાતો જત્યા પણ માળવાથીયે અદકેરી ગુજરાતની કીર્તિ પસરે તેમ સિધ્ધરાજ ઇચ્છતો હતો. ઉજજૈન જેવા ગંથ ભંડારો ગુજરાતમાં નહોતા. ગુજરાતનુ આગવુ સાહિત્ય નહોત્. આ ઉણપ પૂરી કરવા માટે એકજ વ્યકિત સમર્થ હોય તેમ સિધ્ધરાજને લાગત્ હત્. આ હતા હેમચંદ્રાચાર્ય. અવંતીમાં ભોજરાજાનુ પ્રધાન વ્યાકરણ હતુ. ભોજરાજાના જ્ઞાન અને વિદ્વતાની પ્રશંશા તેણે સાંભળી હતી. બાર બાર વર્ષના અંતે સિધ્ધરાજે માળવા પર વિજય પાપ્ત કર્યો હતો, પરંતુ સાહિત્ય અને કલાના પેમી ભોજરાજાની જ પશંશા થતી હતી. ગુજરાતમાં કંઇક ખૂટત્ હત. પ્રથમ તો વ્યાકરણની મોટી ખોટ પૂરી કરવા માટે સિધ્ધરાજે હેમચંદ્રાચાર્યને વિનંતિ કરી. તેમણે સહર્ષ આ વિનંતિનો સ્વીકાર કર્યાં. તેમણે કાશ્મીરથી ભારતી દેવી ભંડારનાં આઠ વ્યાકરણનાં ગંથી ગુજરાતમાં મગાવ્યા. તેમણે આ આઠેય ગંથોનું ઊંડ્ અધ્યયન કર્યું. અને સિદ્ધહેમ વ્યાકરણની રચના કરી. આ ગંથ સિદ્ધહેમ શબ્દાનુશાસન તરીકે પણ ઐાળખાય છે. રાજ્ય સભામાં આ ગંથન પઠન કરવામાં આવ્યું. ઉપસ્થિત વિદ્વાનો પણ આગં થથી ગૌરવ અનુભવવા લાગ્યા. આ પુસ્તક વગર ચલાવી શકાય કે તેની અવેજમાં બીજો ત્રંથ ચાલે તેમ હવે ન રહ્યું.સિધ્ધરાજે પણ આ ગંથન મહત્વ સમજને પોતાના મુખ્ય હાથી પર ગંથ પઘરાવી પાટણમાં ભારે ધામધુમથી તેની ઘોષણા કરાવી, ત્રણસો જેટલા લહિયાએ બોલાવીને તેની નકલો કરાવી અને ભારતના અનેક પદેશોમાં તથા નેપાળ, લંકા અને ઇરાન મોકલવામાં આવી. પાટણમાં કર્ક નામના વ્યાકરણ શાસ્ત્રીને આ વ્યાકરણ પાટણ અને અન્ય નગરોના વિધાર્થીઓને શીખવવા માટે નિયુકત કરવામાં આવ્યા.. દર મહિનામી સુદ પાંચમે વ્યાકરણના વિષય પર પરીક્ષા લેવામાં આવતી અને સફળ થનારને શાલ સુવર્ણ મહોર ઇ.ની ભેટો અપાતી, સવા લાખ<sup>ર</sup>લોક પ્રમાણ આ વ્યાકરણ છે. આ વ્યાકરણની રચનાથી સિધ્ધરાજના રાજ્ય દરબારમાં હેમચંદ્રચાર્યે મહત્વનુ સ્થાન પ્રાપ્ત કર્યું. સંસ્કૃત, પાકૃત અને એપભંશનુ આવ્ વ્યાકરણ તેમના પછી કોઇએ લખ્ય નથી તેજ આની મહત્તા દર્શાવે

છે. સિધ્ધહેમ પછી તેમણે શબ્દકોશોની પણ રચના કરી. અભિધાન ચિંતામણિ અને દેશી નામ માળા તેમના બે મુખ્ય શબ્દકોશો છે. આ શબ્દકોશોની રચના પણ ઐતિહાસિક ગણી શકાય. આ કૃતિઓ એટલું તો જરૂર પતિપાદન કરે છે કે હેમાચાર્યો જે કંઇ લખ્યુ તે માત્ર જૈન ધર્મ વિષયક નહોતું તેમના લખાણથી સમગ ગુજરાતી પ્રજાને ફાયદો થયો છે. ગુજરાત તેમના ગંથોથી સાચા અર્થમાં સમુધ્ધ બન્ય. અભિધાન ચિંતામણિમાં તેમણે એકજ અર્થ વાળા અનેક શબ્દો દશાંવ્યા છે આથી વિરુદ્ધ અનેકાર્થ સંગ્રહમાં એક શુંબરનાં અનેક અર્થ દર્શાવ્યા. વ્યાકરણ અને ભાષા ઉપરાંત કાવ્યનાં એ ગંથો- કાવ્યાનુશાસન અને છંદોનુશાસનમાં તેમણે વિવિધ પકારે કાવ્યોની અને છંદોની ચર્ચા કરી છે.. વ્યાકરણના ઉદાહરણો રજુ કરતો તેમનો ગંથ દ્વયાશ્રયતો મહા હેમાચાર્યનો અદભત ગંથ છે. વ્યાકરણ સમજાવતા સમજાવતા ઇતિહાસ વર્ણવેલો છે. દ્વયાશ્રય વાંચતા મુળરાજથી માંડીને કુમારપાળ સુધીનો ઇતિહાસ, પાટણ, તેની જાહોજલાલી ત્યારનું જનજવન, તત્કાલિન આચાર વિચાર, આનંદ-પ્રમોદ વિધા-કલા સર્વ જાણે ચક્ષ સમક્ષ હાજર થાય છે. દ્વયાશ્રયનાં અનેક સગો માં ગુજરાતી યોદ્ધો, ગુજરાતી ખેડૂત, ગુર્જર નારી કે ગુર્જર પંડિત દેખા દે છે. એ સમયનાં રીત રિવાજો ઉત્સવો અને અનેક રસપદ પસંગોથી આ ગંથ ભરપુર છે. સંસ્કૃત દ્ધયાશ્રય અને પાકૃત ઢયાશ્રય એમ એ રીતે આ ગંથની રચના થઇ છે. પથમમાં સિદ્ધરાજ સુધી અને બીજા પાકૃત ગંથમાં પાકૃત વ્યાકરણનાં ઉદાહરણો સમજાવતાં સમજાવતાં કુમારપાળના સમયની પરિસ્થિતિ વર્ણવી છે.માત્ર ઇતિહાસ જ નહી પરંતુ તે સમયનાં ગુજરાતનું હાર્દ સમજવા માટે આ ગંથનુ અધ્યયન આવશ્યક બની રહે છે.

હેમચંદ્દાચાર્યની વિદ્ધતા માત્ર એમનાં ગંથોમાં જ દ્રષ્ટિગોચર થાય છે તેવુ નથી. તેમના જવનનાં જે કંઇ નાના મોટા પસંગો અને માહિતી ઉપલબ્ધ છે તેમાંથી આપણને તેમની વિદ્વતા અને વાકચાતુરીના અનેક ઉદાહરણો સાંપડે છે. પોતાની વાણીથી સામાના દિલને જતી શકવાની તેમનાંમાં શકિત હતી. પંડિત વામર્ષિ નામના એક વિદ્વાન, આચાર્યની દિન પ્રતિ દિન વધતી પ્રતિભા જોઇને તેમનાં પ્રત્યે દ્વેષ ભાવ ધરાવતા હતા. તેમની નિંદા કરવાની તક તેઓ જતી કરતા નહી એક પ્રસંગે ભરી સભામાં વામર્ષિએ એક ધ્લોક કહ્યો. તેમાં અંતે આવુ વાકય હતુ

ૈ સો યં હેમડ સેવડઃ પિલપિલત્ખિલિઃ સમાગચ્છતિ <sup>\*</sup>. અર્થઃ આવો આ હેમડ નામનો સેવડ (જૈન ગોર) આવે છે.

હેમચંદ્રને સાધારણ ગોર કહેવા તે તેમનુ ચોખ્ખુ અપમાન જ હતુ. પરંતુ આચાર્ય પોતાની અદભુત વાકશકિતથી તરતજ હસતા હસતા કહ્યુ "પંડિતજા, તમારાથી ઉતાવળમાં વ્યાકરણની ભૂલ થઇ ગઇ છે. હેમડ નામ છે, સેવડ વિશેષણ છે. વિશેષણ પહેલા જોઇએ એટલે કે સેવડ હેમડ કહેવુ જોઇએ. આટલી શાંત રીતે જરાયે કટુતા કે ઢ્રેષભાવ વગરના આ શબ્દોથી વામિષ્ઠ ભોંઠા પડી ગયા તેમના આનંદી સ્વભાવનો એક સુંદર નમુનો આ પ્રમાણે છે. એક વેળાએ કપંદી નામના મંત્રી રાજાને વંદન કરવા આવ્યા. મંત્રીના હાથમાં હરડે હતી તેથી તેમની મુઠ્ઠી વળેલી હતી. સ્વભાવિક રીતે જ હેમચંદ્રાચાર્ય પૂછયુ કે હાથમાં શું છે કપંદી મંત્રીએ જવાબ આપ્યો કે "હરડે" (હરડઇ) આચાર્ય વળી પૂછયુ કે " હ કંઇ રડે કે!

કર્પદીએ કહ્યુ કે " ના, હ એટલે હેમચંદ્રાચાર્યનો હ. એ કેવી રીતે રહે !" કક્કામાં હ છેલ્લો આવે છે તેથી હ રહે છે એમ આચાર્ય પૃછતાં હતાં. વળી તેમનો પશ્ન એવો હતો કે હ માટે રહવાનુ હવે કોઇ પયોજન નથી. હેમચંદ્રાચાર્ય ઊંચી કોટિના જૈન

24

સાધુ હતા, તેમને અન્ય ધર્મા પત્યે દ્વેષભાવ નહોતો. તેમના જવનમાં સ્થળે સ્થળે તેમના સર્વ ધર્મ સમભાવની દ્ષિટ જોવા મળે છે. તેમનુ રચેલુ મહાદેવ સ્તોત્ર તો આ વાતનો સબળ પ્રાવો છે. મહાદેવ સ્તોત્રમાં તેમણે શંકર ભગવાનની સ્તુતિ સરળ ભાષામાં કરી છે. બહમા, વિષ્ણુ શંકર કોને કહેવાય તે સમજાવેલ છે. આ સ્તોત્રનો છેલ્લો <sup>શ્</sup>લોક પ્રખ્યાત છે અને તે હેમચંદ્રાચાર્યની દીર્ઘ દષ્ટિ તથા સર્વ ધર્મ પ્રત્યેનો પેમ દશાંવે છે

भवनीजाऽङ्कुरजनना रागादयः क्षयमुपगता यस्य । ब्रह्मा वा विष्णुर्वा हरो जिनो वा नमस्तस्मै ॥

"ભવના મૂળ કારણ રૂપ રાગ દ્વેષ જે દેવના નષ્ટ થયાં છે તેવા દેવ તે બહમા હોય વિષ્ણુ હોય શંકર હોય કે જિન હોય, કોઇ પણ હોય તેને મારા નમસ્કાર છે." જયારે હેમાચાર્ય કુમારપાળના આમંત્રણથી પ્રભાસ પાટણ ગયાં ત્યારે શિવ મંદિરમાં તેમણે આ ખેલોક ઉચ્ચાયોં હતો તેમ કહેવાય છે. હેમચંદ્રાચાર્ય અનેક પસંગે બીજા ધર્મની, ખાસ કરીને હિંદુ ધર્મની પશંશા કરી છે અને સર્વ ધર્મ સમભાવનો મહિમા ગાયો છે. એક પસંગે સિદ્ધરાજે હેમાચાયને રાજયસભામાં પષ્ન પૂછ્યોઃ "જગતમાં કયો ધર્મ સંસારથી મુકત કરનારો છે ? આવા સીધાજ પષ્નનો સીધો ઉત્તર આપીને તથા કોઇ એક ધર્મનું નામ દશાંવીને આચાયશ્રી સંકુચિતતા દાખવે તે અશકય બીના હતી. તેમણે પુરાણના શંખાપ્યાનમાંથી આનો ઉત્તર આપ્યો

> तिरोधीयत दर्भाद्यैर्था दिव्यं तदौषधम् । तथाऽमुष्मिन् युगे सत्या धर्मी धर्मान्तरेनु प ! ॥ परं समग्रधर्माणां सेवनात् कस्यचित् क्वचित् । जायते शुद्धधर्माप्तिद् भे च्छन्नौपधाप्तिवत् ॥

જેમ બીજા ઔષધો સાથે મળી જવાથી દિવ્ય ઔષધ ઔળખાતુ નથી તેમ આ યુગમાં અન્ય ધર્મોથી સત્ય ધર્મ ઢંકાયેલો રહે છે. પણ જેમ દર્ભમાં આચ્છાદિત ઔષધિ બધા દર્ભને લેતા મળી જ રહે છે તેમ બધા ધર્મોના પરિચયથી સત્ય ધર્મ મળી આવે ખરો."

આમ બધા ધર્મામાં સારા તત્વો છે તેમ વર્ણવીને તેમાંથી સત્ય ધર્મને ગ્રીળખી લેવો. આના પર નાનકડી વાતાં આ પ્રમાણે છે<sup>.</sup> એક વેપારી હતો. શંખ નામના આ વેપારીની પત્નીનું નામ યશોમતી હતુ. આ વેપારીએ યશોમતીનો ત્યાગ કરીને પોતાનુ બધુ ધન એક ગણિકાને સુપત કર્યું હતું. યશોમતી પોતાના પતિને પાછો લાવવા માંગતી હતી. તેણીએ પતિ પ્રેમ મેળવવા પ્રયત્નો કર્યા. આવા પયત્નો કરતાં કરતાં તે યોગીઓને અને બાવાઓને મળવા લાગી. અને તેમની પાસેથી જડીબ્ટ્રીએની યાચના કરવા લાગી. એક ગૌડ તેને મળી ગયો અને તેણે યશોમતીને દવા આપીને કહ્યુ કે આ દવા ખવરાવવાથી તારો પતિ તારા વશમાં રહેશે. યશોમતીએ શંખને આ દવા ભોજનમાં મેળવીને ખવરાવી દીધી. ભોજન ખાતા વેંત જ શંખ તો બળદ બની ગયો. આ જોઇને ગામનાં લોકો યશોમતીને ધિક્રારવા લાગ્યા. યશોમતીને પણ ખૂબજ પસ્તાવો થયો. પતિને મેળવવા જતા સાવ ખોવા જેવં થયં. બળદ રુપે પતિને તે શું કરે ! તે પોતાના બળદને રોજ જંગલમાં ચરાવવા લઇ જતી હતી પરંતુ પોતાના કૃત્ય પર પસ્તાવો થવાથી રડતી હતી. એકવાર શિવ પાર્વતી ત્યાંથી આકાશ માર્ગે પસાર થતા હતાં. સ્ત્રીને ૨ડતી જોઇને પાર્વતીને દયા આવી. શંકરે ભગવાને કારણ પૂછ્યું એટલે ખ્યાલ આવી ગયો. પાર્વતીના કહેવાથી શંકર ભગવાને આ દુઃખ નિવારણ માટેની ઐષધિ પતાવી. અમૂક જગ્યાએ અમૂક ઝાડ પાસે આ **ઔષ**ધિ ઉગી છે તે ખવરાવવામાં આવશે તો તારો પતિ પાછો બળદમાંથી માણસ થઇ

જશે તેમ કહ્યુ.. યશોમતી હરખાતી હરખાતી તે બતાવેલી જગ્યાએ આવેલા ઝાડ પાસે ગઇ., પરંતુ ત્યાં અનેક નાના મોટા છોડ અને ધાસ ઉગી નીકળ્યાં હતાં. કઇ ઐષધિ સાચી છે તેતો તેને ખબર નહોતી તેથી ત્યાં ઉગેલા સઘળાં જ છોડ -ઘાસ તેણે બળદને ખવરાવી દીધા. આમાં શંકર ભગવાને કહેલ ચમત્કારિક ઐષધિ પણ હતી તેથી તેનો પતિ બળદમાંથી પુનઃ મનુષ્ય થઇ ગયો.

આ વસ્તુ વિગતવાર હેમચંદ્રાચાર્ય સિદ્ધરાજને સમજાવી. ઔષધિ એટલે સત્ય - ધર્મ. આ શું છે તે ખ્યાલ ન હોયતો બધા જ ધર્મોના સારા તત્વોનાં આચરણથી સત્ય ધર્મ મળવાનો છે તે નક્કી છે. આવું સર્વ ધર્મ સમભાવનું સુંદર ઉદાહરણ સાંભળી રાજા ખુશ થયો.

હેમચંદ્રાચાર્યના જવનનો બીજો એક પ્રસંગ જૂદા જૂદા ગંથોમાં જૂદી જૂદી રીતે આપેલો છે

એકવાર કાશીથી આવેલા વિશ્વેશ્વર નામના પંડિતે હેમચંદ્રાચાર્યનો આ રીતે પરિચય આપ્યો.

"પાતુ વો હેમગોપાલઃ કંબલં દન્ડમુધ્વહન્ । " કામળો અને દંડ ધારણ કરનારા હેમ ગોપાલ તમારી રક્ષા કરે. હેમચંદ્રાચાર્યે આ અધો શ્લોક ત્યાંજ પૂરો કરી નાખ્યો.

"ષડ્ દર્શન પશુ ત્રામં ચારયન્ જૈન ગોચરે ॥ " =આ ગોપાલતો જૈન ગોચરમાં છ દર્શનના પશુઓને ચારી રહ્યો છે. આ નાનકડા પ્રસંગમાં તેમની વિદ્ધતા અને સમયને અનુરૂપ પ્રત્યુત્તર આપવાની શકિતનાં આપણને દર્શન થાય છે. ઉપરનો શ્લોક ખરેખર કોણે અને કેવા સંજોગોમાં કહ્યો હતો તે વિષે ભિન્ન ભિન્ન ઉલ્લેખો છે. પંડિત દેવખોધિએ આ શ્લોકનો પ્રથમ ભાગ કહ્યો હતો તેમ પણ ઉલ્લેખ છે. કદાચ રાજય સભામાં સહુ સુંદર વેશભૂષામાં સજજ થઇને ખેઠા હશે ત્યારે કામળો એઢિલા અને હાથમાં દંડો રાખનારાં આ ચાર્યને ગોવાળીયા જેવા ગણીને ઉપહાસમાં પણ આમ કહેવાયુ હોય તે શકય છે , એ ગમે તે હોય પરંતુ તેમણે પરિસ્થિત સાચવી લીધી હતી. પોતે ગોવાળ છે તે વાત તેમણે તરતજ સ્વીકારી લીધી, પરંતુ પોતે વિશિષ્ઠ પ્રકારનાં ગોવાળ છે. જૈન ધર્મના ગોચરમાં ષડ્દર્શનના પશુઓને ચારનારો હું ગોવાળ છું. આટલી હાજર જવાબી કોઇ મહા વિદ્વાનમાંજ હોઇ શકે.

સિદ્ધરાજને હેમચંદ્રાચાર્ય પર અનહદ માન હતુ. આથી રાજય દરબારમાં જૈનોનુ માન વધ્યું સિદ્ધરાજને પુત્ર સુખ નહોતુ . તેથી તેણે યાત્રાએ જવાનો વિચાર કર્યો. હેમચં દ્રાચાર્ય સાથે ગયાં. સિદ્ધરાજતો મહારાજા હતો તેથી તે ઠાઠ-માઠથી વાહનમાં બેસીને નીકળ્યો..

હેમાચાર્ય તો જૈન સાધુ હતાં, તેઓતો વાહનનો ઉપયોગ કરે નહીં, તેઓ પગપાળા ચાલતા હતા. રાજાએ તેમને વાહનનો ઉપયોગ કરવાની શીખામણ આપી, વિનંતિ કરી પણ હેમચંદ્ર માન્યા નહી તેથી રાજાએ કટુતાથી તેમને જડ કહ્યા. આચાર્યે જવાબમાં માત્ર એટલું જ કહ્યું કે અમે જડ નહી નિજડ છીએ. આ પછી ત્રણ દિવસ સુધી તેઓ રાજાને મળ્યા નહી. રાજાએ ગુરુના તંબુમાં તપાસ કરાવી તો તેને ખ્યાલ આવ્યોકે ગુરુ તે સમયે આયબીલ કરતા હતા. ગુરુને આવુ શુષ્ક, જડ ભોજન કરતાં જોઇને રાજાને આ જડતા એતો ઇન્દ્રિય પરનો વિજય છે અને વીતરાગભાવ છે તેવી ખાત્રી થઇ. રાજાએ તેમની માફી માગી.

સિદ્ધરાજે હેમચંદ્રાચાર્ય સાથેજ શત્રું જયની યાત્રા કરી. ત્યાંથી તે રૈવતાચલ (ગિરનાર) આ વ્યો ગિરનાર પર ભગવાન નેમિનાથનુ અતિ સુંદર અને ભવ્ય એવુ શ્વેત દેવાલય જોયુ. આ પ્રાસાદથી પ્રભાવિત અને પ્રફુલ્લિત થયેલાં સિદ્ધરાજે તરતજ કહ્યું-

28

"ધન્ય છે આ પ્રાસાદ બનાવનારનાં માતા પિતાને." સિદ્ધરાજની આ પ્રશંશા યુક્ત વાણીથી પ્રોત્સાહિત થઇ, સેવામા તત્પર હાજર એવા સજજન મંત્રીએ આ તકનો લાભ લઇને ઘટસ્ફ્રોટ કર્યો કે " ભગવાન શ્રી નેમિનાથનો પ્રાસાદ આપના દ્વારા નિર્મિત છે" રાજાને પણ જે વાતની ખબર નહોતી તેનો ખુલાસો કરતા સજજન મંત્રીએ આગળ કહ્ય કે નવ વર્ષ પહેલાં તમે મને ગિરનાર પ્રાંતનો અધિકારી ખનાવ્યો હતો. નવ વર્ષ દરમ્યાન જે આવક થઇ તે આ દેરાસરના જાણો દ્વાર માટે ખર્ચવામાં આવી છે. આ આવક સતાવીશ લાખ ⁄દુમ હતી મને આશા હતી જ કે આપ મારા આ પગલાને અનુમોદન આપશો અન્યથા તે ૨૬મ હું મારી પોતાની અંગત મિલ્કતમાંથી રાજયને ભરી દેવા તૈયાર છું. રાજાએ હર્ષ પૂર્વ ક સજ્જન મંત્રીના આ કાર્યની અનુમોદના કરી. ત્યાંથી તેઓ કોટિનગર (કોડીનાર) ગયા. હેમચંદાચાર્યે અહીં દેવીનું ધ્યાન ધર્યું અને રાજાને સંતાન સુખ છે કે નહી તે પૂછી જોયું દેવીએ કહ્ય કે રાજાના ભાગ્યમાં સંતાન સુખ નથી અને તેના મૃત્યુ બાદ તેનો ભત્રીજો કુમારપાળ ગાદીએ આવશે. સિદ્ધરાજને આ વાતની ખબર પડી, દૈવયોગે તેને કુબૃદ્ધિ સૂઝી અને કુમારપાળ પ્રત્યેનો તેનો દ્વેષ ભભૂકી ઊઠયો. યેન કેન પ્રકારેણ કુમારપાળને મારી નખાવવાનાં પ્રયત્નો તે કરવા લાગ્યો. કુમારપાળ પણ આ વાતથી અજાણ નહોતો. તે હંમેશા છૂપા વેશમાં રહેવા લાગ્યો મુખ્યતયા તે સાધુ કે તાપસના વેશમાં જ રહેતો. એકવાર રાજાએ બધા તાપસોને જમવા નિમંત્ર્યા. કુમારપાળ પણ આવ્યો.. રાજાના અનચરોએ કુમારપાળના પગ પણ ધોયા, પરંતુ તેના પગની સંજ્ઞાઓ પરથી તેને ઓળખી ગયાં. અનુચરોએ રાજાને વાત કરી. રાજા કુમારપાળને પકડે તે પહેલાંજ કુમારપાળ ભાગી છ્ર્ટયો. તે દોડતો દોડતો હેમચંદાચાર્યના ઉપાશ્રયમાં આવ્યો ત્યાં ગુરુને જોઇને કહ્યું કે મારો જીવ જોખમમાં છે, મને બચાવો. ગુરુએ દયા ભાવથી પ્રે રાઇને તેનો જીવ બચાવવા ખાતર તેને તાડપત્રોનાં ઢગલામાં સંતાડી દીધો. રાજાના સૈનિકો ઉપાશ્રયે આવ્યાં અને પૂછપરછ કરી જોઇ, પરંતુ ન તો હેમચંદ્રાચાર્યે કશી વાત જણાવી કે ન તો તેઓ કુમારપાળને શોધી શકયા. સૈનિકોના ગયાં પછી ગુરુએ કુમારપાળને બહાર કાઢયો. કુમારપાળ મૃત્યુ પર્યે ત ગુરુનો ઋણી રહ્યો.

સિદ્ધરાજે પણ કુમારપાળની તપાસ ચાલુ રાખી હતી તેથી કુમારપાળ સ્તંભતીર્થ- ખંભાત ચાલ્યો ગયો. હેમાચાર્ય ખંભાતમાં ચાતુમાંસ રહ્યા હતા. કુમારપાળ તેમને વંદન કરવા ગયો. ત્યારે ગુરુએ આશિષ આપી કહ્યુ કે " આજથી સાતમે વર્ષે તું રાજા થઇશ" આટલુ જ નહી પણ ભવિષ્ય વાણી કહી કે વિક્રમ સંવત ૧૧૯૯ના માગશર વદ ચારના તૃતીય પહોરે, પૃષ્ય નક્ષત્રમાં તમારો રાજયાભિષેક થશે. હેમચંદ્દાચાર્ય એક તરફ સિદ્ધરાજના પ્રીતિપાત્ર રહ્યા હતા તો બીજી તરફ કુમારપાળને તેમણે ખૂબજ મદદ કરી હતી,અને તેનુ કારણ એ જ કે તેઓ સારી રીતે જાણતા હતાં કે ભવિતવ્યતાને કોઇ મીટાવી શકે તેમ નથી. કુમારપાળ રાજા થવાનો જ છે અને તેને અનુલક્ષીને તેના દિલમાં પણ જીવદયાના બીજ રોપાવા જ જોઇએ. સિદ્ધરાજનુ મૃત્યુ વિ.સં. ૧૧૯૯માં થયુ અને કુમારપાળ રાજા બન્યો. સિદ્ધરાજના સમયમાં જૈન ધર્મનો પ્રભાવ વધી રહ્યો હતો તે કુમારપાળના સમયમાં ખૂબ જ વધી ગયો

સિદ્ધરાજના પિતાના સમયમાં મુંજાલ શાંતુ ઉદયન, આશુક, વાગ્ભટ્ટ આનંદ અને પૃથ્વીપાલ નામના જૈન મંત્રીઓ હતા . ઉદયન મંત્રીતો દોરી લોટો લઇને નોકરીની શોધમાં મારવાડથી આવેલો શ્રીમાળી વિષ્કિક હતો. લાછી નામની છીપણે તેને મદદ કરી હતી તેવી કથા પણ છે. પાટણની ઉન્નતિ અને સમૃદ્ધિમાં વધારો થતો ગયો તેમ તેમ તેની વસ્તી પણ વધતી ગઇ. શ્રીમાળ-રાજસ્થાનમા દુકાળ પડવાથી ત્યાંની વસ્તી ધીરે ધીરે પાટણ આવવા માંડી. સોરઠમાં સજ્જન મંત્રી શ્રીમાળી હતો તેથી ત્યાં પણ શ્રીમાળીઓની વસ્તી થઇ.

30

સિદ્ધરાજે જૈન દેરાસરોના જિણો દ્વારમાં તથા નૂતન દેરાસરોના ખાંધકામમાં ફાળો આપેલો. તેણે સંવત ૧૧૫૨માં સિદ્ધપુર વસાવ્યુ અને ત્યાં રુદ્દમાળ ખંધાવ્યો. આ વિષે પણ સુંદર કથા પ્રચલિત છે સિદ્ધપુરમાં પણ તેણે જૈન દેરાસર ખંધાવ્યુ હતું. સિદ્ધરાજ પર અન્ય જૈન સાઘુઓનો પ્રભાવ હતો. માલ ધારી અભયદેવસુરિના ઉપદેશથી પર્યુ પણ પર્વના દિવસોમાં સિદ્ધરાજે અમારિ પ્રવર્તન કરાવી પશુ વધની મનાઇ કરી હતી

સિદ્ધરાજની રાજયસભામાં ઘણા વિદ્ધાનો પણ હતા આમા શ્રીપાળ કવિ પણ પ્રખ્યાત છે. તે પોરવાડ જ્ઞાતિનો હતો અને પ્રજ્ઞા ચક્ષુ (અંધ) હતો. રાજાએ તેની કૃતિ "વૈરોચન પરાજય"થી પ્રભાવિત થઇ તેને કવિરાજ યા કવિ ચક્કવર્તિનું બિરુદ આપ્યું હતું. શ્રીપાળે સહસ્ત્ર લિંગ સરોવરની, દુર્લભ સરોવરની અને રુદ્દમાળની પ્રશરિતએ પણ રચી હતી.

એક વીરાચાર્ય નામના સાધુ સિદ્ધરાજના મેણાને ખમી નહી શકવાથી, રાજય છોડીને ચાલ્યા ગયેલાં તેમ પણ ઉલ્લેખ છે.. રાજાઓના આશ્રયથી જ વિદ્ધાનો નભે છે અને અન્યત્ર જનાર તો ભિખારીની દશામાં જીવશે તેમ સિદ્ધરાજે કહ્યુ હતુ. વીરાચાર્ય આથી નારાજ થઇ ચાલ્યા ગયેલા. તેઓ રાજાના આ ઘમંડને સહન કરી શકે તેમ નહોતા. અને પેતાની વિદ્ધતા શકિત કોઇનીયે ગુલામ નથી તેમ માનતા હતા. આ વિદ્ધાન સાધુને પછી સિદ્ધરાજે પાછા ખોલાવ્યા હતા. સિદ્ધરાજના સમયમાં માલધારી અભયદેવના શિષ્ય હેમચંદ્દસુરિ થઇ ગયા હતા. આમના વિષે પણ અનેક વાતો જાણીતી બની છે.. આપણા પુસ્તકના મહા-નાયક હેમચંદ્દાચાર્યના નામ સાથે આ પ્રકારે ભળતા જ નામથી કેટલાંક લેખકોએ ગોટાળો કર્યો છે. સિદ્ધરાજ શત્રું જયની યાત્રાએ ગયો ત્યારે તેમની સાથે ગયેલા સાધુ તે હેમચંદ્દાચાર્ય કે અભયદેવનાં શિષ્ય હેમચંદ્દસુરિ તે બાબતમા જુદી જુદી વાતો છે સિદ્ધરાજના અવસાન બાદ

કુમારપાળનો રાજયાભિષેક આચાર્ય ભાખેલ ભવિષ્યવાણી પ્રમાણે જ થયો. ઉદયનનો પુત્ર વાગ્ભટ્ર ( બાહડ ) તેનો મુખ્ય મંત્રી બન્યો. રાજા થયાં પછી કુમારપાળે રાજયવ્યવસ્થા સુદઢ કરી. કુમારપાળે અભિમાની રાજા અર્ણો રાજને હરાવવાનો નિર્ણય કર્યો. અગિયાર અગિયાર વાર નિષ્ફળ થયો પરંતુ વાગ્ભટ્ટે તેને જૈન શાસનમાં શ્રદ્ધા રાખી બારમી વાર થડાઇ કરવાનુ કહ્યુ. આ વખતે કુમારપાળની જીત થઇ.

કુમારપાળ માત્ર જૈન ધર્મ પાળનાર અહિંસક રાજવી નહોતો તેણે અનેક સંત્રામો ખેલ્યાં હતાં અને વિજયી નીવડયો હતો. ભારતમાં આ સમયે કુમારપાળ સૌથી વધુ પ્રતાપી રાજવી હતો. કુમારપાળની આણ ઉત્તરે કાશ્મીરથી દક્ષિણે કોલ્હાપુર સુધી ફેલાઇ હતી. પૂર્વમાં ગંગા નદીના પ્રદેશો સુધી તેનો પ્રભાવ હતો. પશ્ચિમમાં સૌરાષ્ટ્ર તો હતુ જ પરંતુ પંજાબના અને સિંધના કેટલાક ભાગ તેના તાબામાં હતા. ચિત્તોડના કિલ્લાના શિલાલેખ પ્રમાણે પૃથ્વી પરના સર્વ રાજાઓ કુમારપાળને મસ્તક નમાવતા. શાકંભરીનો રાજા તેના શરણે આવ્યો હતો. સ્વયં હથિયાર ધારણ કરી કુમારપાળે અનેકને મહાત કર્યો હતાં. પંજાબમાં સાલપુર અને કોંકણના સિલહારના રાજાને તેણે વશ કર્યો હતા. આ બતાવે છે કે સિદ્ધરાજ અને કુમારપાળનો સમય ગુજરાતનો સુવર્ણ યુગ હતો. પાટણની જાહોજલાલીનો તો પાર જ નહોતો. ઊંચા ઊંચા સુંદર આવાસોથી પાટણ નગરી શોભતી હતી. આનગરમાં ૧૮૦૦ કરોડપતિએ હતા તેમ કહેવાય છે

સિદ્ધરાજ કે કુમારપાળ જૈન થયાં હતાં કે કેમ તે ચર્ચા ભૂતકાળમાં અનેકવાર થઇ ચૂકેલી છે. સિદ્ધરાજ પોતે હેમચંદ્રાચાર્ય પ્રત્યે અને જૈન ધર્મ પ્રત્યે અનન્ય ભાવ રાખતો હતો. તેણે અમારિ પ્રવર્તન કરાવ્યુ હતુ. કુમારપાળતો આચાર્યનો જીવનભરનો ઋણી હતો. તેના ઉપર જૈન ધર્મની પ્રગાઢ અસર હતી. તે જૈન થયો હોય કે ન થયો હોય પરંતુ તેનો જૈન ધર્મ પ્રત્યેનો સદ્ભાવ, જૈન આચાર પ્રત્યેનો આદર અને, જૈન ધર્મના પ્રચારમાં તેણે આપેલો ફાળો એ ઐતિહાસિક હકીકત છે. તેથી જન્મે જૈન ન હોવા છતાંયે તે એક સાચો જૈન હતો તેમ કહેવામાં અતિશયોકિત નહી ગણાય.

હેમચંદ્રાચાર્ય દ્વયાશ્રયમાં કુમારપાળ વિષે ઘણ બધ લખે છે. જૈન ધર્મના મહાન સિદ્ધાંતોને કુમારપાળે જીવનમાં ઉતાયાં હતાં. તેણે માંસાહાર, મદિરા અને પરસ્ત્રી ત્યાગ કરેલાં હતાં સિદ્ધરાજે પ્રવતાંવેલ અમારિ ઘોષણાને વધારે વિસ્તૃત કરી હતી. કુમારપાળ ગાદીએ આવ્યો ત્યારે તે ૫૦ વર્ષનો હતો તેથી તેમાં વધારે શાણપણ અને કુનેહ હતા. તે નરમ અને કાયર થઇ ગયો હતો તેવા આક્ષેપોમાં જરાય તથ્ય નથી જણાત્, કારણકે જયારે તેના મંત્રીએ કુમારપાળને પૂછ્યું કે તમે કઇ રીતે રાજ્ય કરશો ત્યારે કુમારપાળે પોતાની તલવાર ખતાવી કહ્યું હતું કે હું આનાથી રાજય કરીશ. અહિંસામાં દઢ શ્રદ્ધા ધરાવનાર કુમારપાળે રાજય વ્યવસ્થા જાળવી રાખવામાં કડક હાથે કામ લીધુ હતુ. હેમાચાર્ય તેને જૈન ધમાંનુરાગી બનાવ્યો પણ તે કંઇ અંધ શ્રદ્ધાળુ નહોતો. પોતાના રાજયકાળનાં પ્રથમ પંદર વર્ષતો રાજયની ધુરાને મજબુત રાખવામાં જ ગયાં હતાં તેમ કહી શકાય માત્ર પોતાની પાછલી ઉંમરે તેનામા ધર્મ ભાવના વધુ પ્રખળ ખની હશે. આમ જોતા તો સોલંકી વંશના મોટા ભાગના રાજવીઓનો ઇતિહાસ જોતા જણાશે કે તેઓ રાજગાદીના લાલચુ નહોતા. મુળરાજ તથા ચામું ડ તેમની પાછલી ઉંમરે સંન્યાસી થયા હતા . ભીમદેવ ગાદી સ્વીકારવા ખશ નહોતો.

કુ મારપાળનો ધર્મ પ્રત્યેનો અનુરાગ વધ્યો ત્યારે કલ્યાણ કટકના રાજાને થયું કે આ નિર્ખળ રાજવીને હવે સહેલાઇથી હરાવી શકાશે અને તેણે કુમારપાળ સામે ચડી આવવાની તૈયારીઓ આદરી હતી, જોકે કલ્યાણ કટકના રાજવીનું પછી તરતજ મૃત્યુ થયું હતું. આ મૃત્યુની ભવિષ્યવાણી પણ હેમચંદ્રાચાર્યે ભાખી હતી.

33

કુમારપાળે હેમચંદ્રાચાર્યની પ્રેરણાથી તારંગા પાસે ચોવીસ ગજનાં માપનુ અતિ ભવ્ય જિન મંદિર બનાવરાવ્યુ. તેમાં એકસો એક અંગુલ માપ વાળુ અજિતનાથનુ મનોહારી બિંબ સ્થાપ્યુ. આ જિનાલય આજે પણ યાત્રાળુએ માટેનુ મહાન આકર્ષણ જ નહી પરંતુ પરમ ભક્તિ ભાવનુ ધામ છે. તેની ઉત્તુંગ શિખર રચના અને કલા કારીગરી અનુપમ છે. આ મંદિરમાં વપરાયેલું લાકડું પણ કોઇ વિશષ્ઠ પ્રકારનું છે અને તેને આગ લાગી શકતી નથી.

કુમારપાળે રાજયવ્યવસ્થામાં જે સુધારા કયાં અને કેટલાક નીતિ નિયમો દાખલ કયાં તેમાં હેમચંદ્દાચાર્યની પ્રેરણા અત્ર સ્થાને રહી હતી. કુમારપાળ સાથેના આચાર્યના કેટલાક પ્રસંગો પણ ઉલ્લેખનીય છે. એકવાર કુમારપાલે ગુરુના મસ્તક પર જાહો ખાદીનો કકડો જોયો. આવુ વસ્ત્ર જોઇને કુમારપાળે કહ્યું કે આપ જેવા મહાન આચાર્ય આવુ સાધારણ વસ્ત્ર એઢે તેથી મને શરમ થાય છે. ગુરુએ પ્રત્યુત્તરમાં કહ્યું કે એક ગરીખ શ્રાવકે મને આ વહોરાવેલ છેતેની ધર્મ ભાવનાનો અનાદર મારાથી ન થાય., તેથી આ સ્વીકાર્યું છે. આમ આડકતરી રીતે ગુરુએ શ્રાવકની ગરીખાઇનો ઉલ્લેખ કર્યો અને કુમારપાળને કર્તવ્યનું ભાન કરાવ્યું.

કુમારપાળની જીવદયાથી અકળાયેલાં કેટલાક પૂજારીઓએ તેની સમક્ષ એકવાર કહ્યું કે આપણે આપણી બાપદાદાની પ્રણાલિકા પ્રમાણે પશુ ભોગ આપવો જ જોઇએ. સાતમને દિવસે સાતસો બકરા અને સાત પાડા, આઠમને દિવસે આઠસો બકરા અને આઠપાડા તથા નોમને દિવસે નવસો બકરા અને નવ પાડાનો ભોગ આપવો જોઇએ. કુમારપાળે આ બાબતમાં શું કરવું તેની હેમચંદ્દાચાર્ય પાસે સલાહ માગી. આચાર્યે કહ્યું કે બધાજ પશુઓને એકવાર દેવી મંદિરના ચોગાનમાં પૂરી દો. મંદિરના દરવાજાને તાળા મારીને બહાર ચોકી પહેરો મૂકાવો., પછી સવારે ઉઘાડીને જૂઓ કે શું થયુ છે. કુમારપાળે તેમની સલાહ પ્રમાણે કર્યું. બધા જાનવરોને મંદિરના ચોકમાં પૂરી દેવામાં આવ્યા. બીજી સવારે પૂજારીઓની હાજરીમાં દરવાજા ખોલવામાં આવ્યા. બધા જ પશુઓ સાજા સારા હતા. રાજાએ પૂજારીઓને ખોલાવીને કહ્યુ કે બધા જ પશુઓ દેવીને અર્પણ કરવામાં આવ્યાં હતાં, ભોગ ધરાવ્યો હતો અને દેવીની ઇચ્છા હોતતો તેમણે ભોગ સ્વીકાર્યો હોત પરંતુ બધા જ પશુઓ જીવેછે તે જોતા જ જણાઇ આવે છે કે દેવીને આ ભોગ ખપતો નથી.

એક સમર્થ પંડિત દેવબોધિની વાત પણ જાણવા જેવી છે. દેવબોધિએ કુમારપાળને ખુશ કરવા અને પોતાની યોગિક વિધાનો ચમત્કાર બતાવવા જાતજાતના ઉપાયો કર્યાં. કંઇક ચમત્કારો કર્યાં અને રાજાને વિચલિત કરવા પ્રયત્નો કર્યાં. આચાર્યે જયારે આ વાત જાણી ત્યારે તેમણે પણ અનિચ્છાએ, પરંતુ રાજાનો બમ દૂર કરવા માટે પોતાની ચમત્કાર શકિત દશાંવી. વ્યાખ્યાનમાં પોતે એક ઉપર બીજી એમ સાત પાટો ગોઠવી અને સોથી ઉપર વ્યાખ્યાન કરવા બેઠા. પછી કુમારપાળ મહારાજાના આગમન બાદ એક પછી એક પાટો લઇ લેવામાં આવી પરંતુ ગુરુતો તેમના સ્થાને યથાવત્ અદ્ભર જ બેઠેલાં હતા. હેમચંદ્રાચાર્ય અને દેવબોધિનાં બીજા પ્રસંગો પણ જાણીતા છે.

એકવાર દેવબોધિ અને હેમાચાર્ય વચ્ચે તિથિમાં નિર્ણય અંગે ચર્ચા અને વાદ- વિવાદ થયા હતાં. મુઘ્દો હતો કે આજે પૂર્ણિમાં છે કે અમાસ. આચાર્યે ભૂલથી જ આજે પૂનમ છે તેમ જણાવ્યુ હતુ. આવી "ગંભીર" ભૂલથી દેવબોધિને હેમચંદ્દાચાર્યની ઠેકડી ઉડાડવાનો મોકો મલી ગયો. તેઓ હાર કબ્લે તેમ દેવબોધિની ઇચ્છા હતી પરંતુ તેમણે માત્ર નમ્રતાથી એટલું જ કહ્યુ કે ના આજે પૂનમ જ છે અને સાંજે આ વાતનો નિર્ણય થઇ જશે, સૂયાંસ્ત થયા બાદ ઉંટોવાળાને આ માટે ચકાસણી કરવા મોકલવામાં આવ્યા. કુમારપાળ રાજા પોતે દેવબોધિ સાથે મહેલની અગાસીમાં જોવા ગયો. સહુએ એ સાંજે આકાશમાં પૂર્ણ ચંદ્દ નીહાળ્યો. ઉટવાળાએએ પણ આ વાતની સાક્ષી પૂરી. કુમારપાળ આશ્ચર્ય ચકિત થઇ ગયો.

દેવખોધિ માટે હવેતો કશુ જ કહેવાપણ ન રહ્યું. હેમચંદ્રાચાર્ય હિંદુ દેવતાઓનો આદર કરતા અને સંતોને માન આપતા. સિદ્ધરાજ સાથે કરેલી શૈવ મંદિરની મુલાકાતની વાત જાણીતી છે. તેમનું રચેલું મહાદેવ સ્તોત્ર પણ તેમના હિંદુ ધર્મ પ્રત્યેના ભકિતભાવનું સૂચક છે. કુમારપાળને સમજાવીને જીર્ણ થઇ ગયેલાં સોમેશ્વરના મંદિરનો તેમણે જીણો દ્વાર કરાવ્યો હતો. હેમચંદ્રાચાર્યે વામદેવને પણ માફી ખક્ષી હતી. કુમારપાળે તેની આજિવિકા ખંધ કરાવી હતી, તે હેમચંદ્રાચાર્યના કહેવાથી ફરીથી ચાલુ થઇ હતી.

હેમચંદ્રાચાર્ય પોતાની મંત્ર વિધાથી કુમારપાળનો કોઢ મટાડયો હતો.તથા એકવેળાએ કુમારપાળને વિનંતિ કરી હતી કે તમારા મહેલમા આજની રાત સુવા જતા નહી. કુમારપાળે આ સુચનાનો અમલ કર્યો હતો અને તે રાતે જ મહેલ પર વીજળી પડી હતી. કુમારપાળનો હેમચંદ્રાચાર્ય પર આદરભાવ આ રીતે વધતો જતો હતો કુમારપાળ પોતાના રાજયનાં દીન દુખીયાઓના દુઃખ જાણવા તથા નગરની પરિસ્થિતિનો અભ્યાસ કરવા રાત્રે નગરચયાંએ જતો હતો. એકદા તેણે કેટલાંક મુંગા પ્રાણીઓને કત્લ માટે લઇ જવાતા જોયા. જૈન ધર્મની અહિંસા ભાવનાના રંગે રંગાયેલો કુમારપાળ આ જોઇ શક્યો નહી તેને પોતાના પર અને પોતાના રાજય પર જ ધિકકાર આવ્યો. જે રાજયમાં આજિવિકા અર્થે પશુઓનો વધ કરવામાં આવે ત્યાંનો હુંરાજા છું તેથી મને ધિકકાર છે. મારા કરવેરાથી મુંગા પ્રાણીઓને પણ રક્ષણ મળવુ જ જોઇએ એમ તેને થયુ. ગુજરાતમા જીવ હિંસાની જે નાબુદી થઇ છે અને શાકાહારી પણાનો પ્રચાર થયો છે, તેમાં હેમચંદ્રાચાર્યનો મોટો ફાળો છે.

હેમાચાર્ચે કુમારપાળને ભાર પૂર્વક કહ્યું કે સ્વર્ગપ્રાપ્તિનો એક જ સાચો માર્ગ છે અને તે અહિંસા ધર્મનો માર્ગ. કુમારપાળે માત્ર ગુરુ ભક્તિથી જ નહીં પણ જીવ દયાની ભાવનાથી પ્રેરાઇને રાજયમાં અમારિ ધોષણા કરાવી. હેમાચાર્યના મહાન વ્યક્તિત્વની અસર ગુજરાતમાં આજેય છે. ભારત વર્ષમાં ગુજરાતીઓમાં શાકાહારી પણ સવિશેષ પ્રમાણમાં છે અને જીવદયાની ભાવના પ્રબળ છે. કુમારપાળ પ્રજા વત્સલ તેમજ પ્રાણી વત્સલ રાજા બની રહ્યો. તે કાયર નહોતો તેનુ હૃદય જેટલુ કઠણ હતુ તેટલુ કોમળ પણ હતુ. ગરીબો પ્રત્યે મમતા. દુઃખીઓને સહાય અને અબોલ પ્રાણીઓને અભય દાન આપનાર મહાન રાજવી પરમાર્હત કહેવાયો તેમાં ભાગ્યેજ અતિશયોકિત ગણાય. કુમારપાળે રાજા બનતા પહેલા અનેક મુશ્કેલીઓનો સામનો કર્યો હતો, ગરીબાઇ અને દુઃખ જોયા હતા, મૃત્યુના ઓળા અનેકવાર તેને ડરાવવા આવી ઉતયાં હતાં એટલે જ તે સામાન્ય જનસમાજને સારી રીતે ઓળખી શકયો હતો. ઇતિહાસમાં પરમાર્હત કહી શકાય તેવા રાજાઓમાં કુમારપાળનુ સ્થાન મોખરાનુ છે. અભયદાનની ભાવનાથી ગુજરાતની સંસ્કારિતામાં ફેરફારો થયાં.

કુમારપાળનાસમયમા નિર્વ શનુ ધન રાજયના ખજાનામાં જાય તેવી પ્રથા હતી તે પણ કુમારપાળ બંધ કરાવી. એની પાછળની પ્રચલિત કથા કંઇક આવી છે. એક વેળાએ મધ્ય રાત્રીએ કુમારપાળે કોઇનાં રદનનો અવાજ સાંભળ્યો. કોઇ દુઃખીયારી બાઇ રડી રહી હતી. કુમારપાળે છાનામાના એકલાં જ જઇ તપાસ કરવાનો નિર્ણય કર્યો. તપાસ કરતાં તેણે એક દુઃખી બાઇ જોઇ. આ સ્ત્રી એક વૃક્ષ નીચે બેસીને રડી રહી હતી અને ફાંસો ખાઇને આપધાત કરવાની તૈયારીમાં હતી. રાજાએ અત્યંત શાંત ભાવે પ્રેમથી તેને શાંત પાડી અને તેની વિતક કથા કહેવાની વિનંતિ કરી. તે સ્ત્રીએ રડતાં રહ્યું કે મારો પતિ આ નગરમાં પ્રથમ આવીને રહ્યો, તે બે પૈસે થયો. અમને સુખ શાંતિ મળ્યા. મને પુત્ર પ્રપ્તિ થઇ પણ આ સુખ મારા નસીબમાં નહી હોય, દૈવ યોગે પતિ અને પુત્ર બંને મરણ પામ્યાં.હવે હું એકલી નિરાધાર છું. મારુ કોઇ નથી અને મારુ ધન પણ રાજયના ખજાનામાં જશે. કારણકે જે ઘરમાં કોઇ વંશ વારસ નહોય તેનુ ધન રાજયના ખજાનામાં જાય છે.

કુમારપાળ રાજાએ આ સ્ત્રીના દયા∕દં ચહેરાને અને આંસુ ભરેલી આંખોને જોઇને નિર્ણય કરી લીધો. આ કાયદો અન્યાયી છે નિરાધારનું ધન ઝડપી લેવાનો નિયમ ગેરવ્યાજબી છે, બિન જરુરી છે. જે રાજા પ્રજાનુ રક્ષણ કરવાંને બદલે તેના દુખમાં વધારો કરે એને ધિકકાર છે. કૂમારપાળે તે સ્ત્રીને આશ્વાસન આપીને કહ્યુ કે ેંહું જ મહારાજા કુમારપાળ છુ તારે હવે ચિંતાનુ કોઇ કારણ નથી. આ અન્યાયી પ્રથાને હવે હું ખંધ કરાવીશ."

કુમારપાળે આમ ન્યાયી અને પ્રજાવત્સલ રાજા તરીકે પ્રજાનાં દિલમાં સ્થાન પ્રાપ્ત કર્ય. કમારપાળ અને હેમચંદાચાર્ય શિષ્ય અને ગુરુ જેવા હતાં. હેમાચાર્ય જોકે એક મિત્ર હોય તેમ રાજા પ્રત્યે શ્નેહભાવ દા ખવતાં હતાં. તેની વિનંતિથી આચાર્યે યોગશાસ્ત્ર. વીતરાગ સ્તોત્ર અને ત્રિષષ્ઠિ શલાકા પુરુષ ચરિત્ર જેવા ત્રંથો રચ્યાં હતાં, આચાર્ય પોતે જ કુમારપાળને રાજ્ય વ્યવસ્થામાં માર્ગદર્શન આપતાં હતાં

કુમારપાળમાં અન્ય ગુણો ઉપરાંત ખહમચર્ચમો મહાન ગુણ પણ હતો. પોતાની મહારાણી ભોપળદેવીનાં મૃત્યુ પછી તેણે આ વ્રત ધારણ કરેલું હતું . તેણે લાખો રૂપિયાની સખાવતો પણ કરી હતી. મંદિર દેરાસરોનાં ઉદ્ઘાર માટે તેણે અઢળક ધન ખર્ચ્યું હતું. તેણે ગરીબોને માત્ર ધન જ નહી .વસ્ત્રો પણ પૃરા પાડયાં હતાં. તેણે એકવીસ જ્ઞાન-ભંડારો સ્થાપ્યાં હતાં તેવો ઉલ્લેખ મળી આવે છે. તેના મૃત્યુ બાદ ગાદીએ આવનારા અજયપાળે તેનાથી વિપરિત કામ કર્યું હતું. તે તો જૈન ધર્મનો દ્વેષી હતો, અને જૈન હસ્ત પ્રતોનો નાશ કરવા પ્રયત્ન કર્યો હતો. આ સમયે છુપી રીતે હસ્ત-પ્રતોને જેસલમેર લઇ જવામાં આવી હતી જેસલમેરની અત્યારની મોટા ભાગની હસ્ત પ્રતો પાટણથી આવેલી છે.

શ્રી મોહનલાલ. દ. દેસાઇ તેમનાં ત્રંથ "જૈન સાહિત્યનો સંક્ષિપ્ત ઇતિહાસ"માં હેમચંદ્દાચાર્ય વિષે જણાવે છે કે : "હેમચંદ્દાચાર્ય લોકાનું ગ્રહમાં આત્મા અર્પણ કર્યો, તેઓ મહા પ્રભાવક, બળવાન ક્ષયોપશમ વાળા પુરુષ હતાં તેઓ ધારત તો જુદો પંથ પ્રવતાંવી શકે એવાં સમર્થ હતાં. તેમણે ત્રીસ હજાર ઘરને શ્રાવક કર્યાં. ત્રીસ હજાર ઘરો એટલે સવાથી દોઢ લાખ માણસની સંખ્યા થઇ. એક જુદો સંપ્રદાય શ્રી હેમચંદાચાર્ય ધારત તો પ્રવતાંવી શકત"

હેમચંદ્રાચાર્યે પોતાના ૮૪ વર્ષનાં જીવનકાળમાં જૈન ધર્મનુ પ્રવર્તન કર્યું, સાહિત્યની ઉપાસના કરી અને તત્કાલીન જીવન પર મહાન પ્રભાવ પાડયો. તેમનાં રચેલાં અનેક ત્રંથો વાંચકોને-

સાહિત્યકારોને, ધમાંનુ રાગીઓને અને સંશોધકોને પ્રેરણા આપ્યા કરશે. પોતાના જીવનમાં એક જ માનવી આટલુ વિપુલ સાહિત્ય કઇ રીતે સર્જુ શકે તેવા શંશયાત્મક ઉઘ્ગારો પણ થયાં છે. આવા મહા પુરુષને સમજવામાં આપણો માપ દંડ જ વામણો બની રહે છે. તેમનાં લખેલાં ત્ર'થોમાંના શ્લોકોનો આંકડો લાખને વટાવી જાય છે. હેમચંદ્રાચાર્યને તેમના અવસાનની જાણ છ માસ અગાઉથી થઇ ગઇ હતી. તેમણે પોતાનાગુરુ બંધુ પ્રઘ્ધુમનસુરિને આ વાત જણાવી હતી. તેમણાં અંતિમ દિવસોમાં તેમણે અનશન વ્રત અંગીકાર કર્યું હતું. સકલ સંઘની , રાજાની અને પ્રજાની તેમણે ક્ષમા માગી હતી .મૃત્યુની નિશ્ચિતતા અને દેહની ક્ષણભંગુરતા વિષે કહ્યું હતું. તેઓના જીવનનો મહત્વનો ભાગ પાટણમાં જ વ્યતિત થયો હતો. તેઓ પાટણમાંજ કાળ ધર્મ પામ્યા. વિ.સં. ૧૨૨૯માં.. બહમરંઘ દ્વારા એમના આત્માએ દેહ ત્યાગ કર્યો હતો. કુમારપાળ મહારાજા સ્વયં તેમના અગ્નિ સંસ્કાર સમયે આવ્યાં હતાં અને તેમની પાવન કારી ભસ્મ કપાળે લગાડી તિલક કર્યું હતું. આ રાજાને લાગેલા આઘાતની કલ્પના જ કરવી રહી. તેનું કર્તવ્ય પાટણની રાજયધુરા સંભાળવાનુ હતુ. પોતાના ગુરુએ આપેલાં આદર્શો અનુસાર તે પોતાનુ કર્તવ્ય બજાવવા તત્પર થયો કલિકાલ સર્વન્ન હેમચંદ્રાચાર્ય માત્ર ગુજરાતનાં જ નહી સમગ્ર ભારતનાં અને વિશ્વના એક ઉંચી કોટિના મહા વિદ્વાન છે. તેઓને જૈન કહેવા તે કરતા પરમધર્મી કહેવા તે વધારે સુયોગ્ય છે. અહિંસા, જીવ દયા, સર્વ ધર્મ સમભાવ અને ન્યાયી રાજય પદ્ધતિનો તેમણે ઉપદેશ આપ્યો તેમનાં સાહિત્યમાં કાવ્ય-રસ છે, ભકિત રસ છે, વ્યાકરણ અને શબ્દ કોશો છે. કથાનુયોગ અને ઇતિહાસ છે તો વળી યોગ શાસ્ત્ર પણ છે. જૈન ધર્મનાં અનેક વિષયોની છણાવટ સાથે વિવિધ પાશાઓને તેમણે આગવી રીતે સમજાવેલાં છે. તેમનાં કાવ્યોમાં સર્વ પ્રકારનાં રસો દષ્ટિગોચર થાય છે. વીર રસને લગતાં તળપદી પ્રાકૃત કે અપભંશના કાવ્યો, તત્કાલીન ગુજરાતી પુરુષનાં પૌરુષત્વને અને નારી સૌંદર્યને પણ આલેખે છે. એક વીતરાગી સાધુ હોવા છતાંચે શૃંગાર રસના અનેક ઉદાહરણો તેમણે ટાંકેલાં છે. તેમના ત્રંથોમાં સ્થળે સ્થળે તેમના અપ્રતિમ જ્ઞાનના દર્શન થાય છે. તેમની મહાન પ્રતિભાથી તેમણે સાહિત્ય,રાજકારણ અને જનજીવન પર મહા પરિવર્તનો આણ્યા. તેમણે સારુ હોય તે સઘળું જ સ્વીકાર્યું અને સર્વ સારા તત્વો વહે તે સ્વીકૃતિ પામ્યાં. તેમના વિના સોલંકી વંશના ઇતિહાસને સમજી જ ન શકાય સોલંકી વંશના ખળ્ળે રાજવીઓ સાથે પરિચય કેળવીને ખંન્નેના રાજય દરખારમાં તેમણે મહત્વનું સ્થાન પ્રાપ્ત કર્યું. શ્રી કનૈયાલાલ મુનશી કહે છે કે તેમણે ગુજરાતીઓમાં અસ્મિતા આણી. મુનિશ્રી પૃણ્યવિજયજી તેમને સ્યાદ વાદ વિજ્ઞાન મૂર્તિ કહે છે . પીટર્સન તેમને "એસન એફ નોલેજ" કહે છે. તેમના શિષ્યે તેમને વિદ્યાભીનિધિમંથમંદરગિરિ કહ્યા છે.

પાટેશની ઘરતી પર વિચરતાં, પાટણનાં મહાલયો સમક્ષ દષ્ટિ માંડતાં અને પાટણની ગૌરવશીલ પ્રજાના પૂજ્ય ગુરુ એવા હેમચંદ્રાચાર્યની કલ્પના મનને ભાવ વિભોર કરી દે છે. કલિકાલ સર્વજ્ઞનું યથાર્થ બિરુદ જેમને પ્રાપ્ત થયું હતું એવા આ મહર્ષિનું ગુજરાત સદાયને માટેનુ ઋણી છે

હેમચંદ્રાચાર્યનાં શિષ્યોમાં રામચંદ્ર સુરિ વિશેષ જાણીતાં છે. સિદ્ધરાજે તેમને કવિ કટારમલ્લનું બિરૂદ આપ્યું હતુ. શબ્દ શાસ્ત્ર, ન્યાય શાસ્ત્ર અને કાવ્ય શાસ્ત્રનાં તે મહા પંડિત હતાં. તેઓમાં સમસ્યા પ્રવાની શકિત હતી. જમણી આંખ તેમણે ગુમાવેલી હતી. તેમારો સો પ્રબંધ ત્રંથો લખ્યાં હતાં., પરંતુ મોટા ભાગનાં ત્રંથો અત્યારે ઉપલબ્ધ નથી. રામચંદ્ર ઉપરાંત ગુણચંદ્ર, મહેન્દ્ર સુરિ. દેવચંદ્દ, વર્ધમાન ગણિ, યશશ્ચંદ, ઉદયચંદ્દ અને બાલચંદ્ર હતાં. મોટા ભાગનાં શિષ્યોમાં વધતા એછા પ્રમાણમાં વિદ્ધતા હતી જ બાલચંદ્ર પોતે રામચંદ્ર સુરિના પ્રતિસ્પર્ધી થયાં હતાં. કુમારપાળ પછી ગાદીએ આવેલા અજયપાળને ઉશ્કેરીને તેમણે રામચંદ્ર સુરિને મારી નખાવ્યાં હતાં.

હેમચંદ્દાચાર્ય એટલે ગુજરાતમાં જ્ઞાનની સરિતા વહેડાવનાર મહાપુરુષ, ગુજરાતમાં સંસ્કારોનું સિંચન કરનાર મહાન વિભૃતિ. જીવનની એક એક ક્ષણ તેમણે ગુર્જર દેશ માટે-ધર્મ માટે-સંસ્કાર માટે ગાળી......આવી મહાન વિભૃતિને કોટિ કોટિ વંદનાએ.

# ॥ सकलाऽहत्स्तोत्रम् ॥

सक्रलाऽईत्प्रतिष्ठानमधिष्ठानं शिवश्रियः । भुभुवःस्वस्त्रयीशानमाईन्त्यं प्रणिदध्महे ॥ १ ॥ नामाऽऽकृतिद्रव्यभावैःपुनतस्त्रिजगज्जनम् । क्षेत्रे काले च सर्वसिम्बर्हतः समुपासह ॥ २ ॥ आदिमं पृथिवीनाथमादिमं निष्परिग्रहम् । आदिमं तीर्थनाथं च ऋषभस्वामिनं स्तुमः ॥ ३ ॥ अर्हन्तमजितं विश्वकमलाकरभास्करम् । अम्लानकेवलाऽऽद्शीसङ्कान्तजगतं स्तुवे ॥ ४ ॥ विश्वभन्यजनाऽऽरामकुल्यातुल्या जयन्ति ताः । देशनासमये वाचःश्रीसम्भवजगत्वतेः॥ ५॥ अनेकान्तमताऽम्भोधिसमुहासनचन्द्रमाः । दद्याद्मन्द्मानन्दं भगवानभिनन्द्नः ॥ ६ ॥ युसत्करीटशाणामोचेजिताङ्घिनखाविहः । भगवान् सुमतिस्वामी तनोत्वभिमतानि वः ॥ ७ ॥ प्रदाप्रभाषेत्रंहभासः पुष्णन्तु वः श्रियम् । अन्तरङ्गारिमथने कोपाऽऽटोपादिवाऽरुणाः ॥ ८ ॥ श्रीसुपार्श्वजिनेन्द्राय महेन्द्रमहिताङघ्रये । नमश्चतुर्वर्णसङ्घगगनाऽऽभोगभास्वते ॥ ९ ॥ चन्द्रप्रभप्रभोश्चन्द्रमरीचिनिचयोज्ज्वला । मूर्तिर्मूर्त्तसितध्याननिर्मितेव श्रियेऽस्तु वः ॥ १० ॥ करामलकविद्वयं कलयन् केवलिश्रया । अचिन्त्यमाहात्म्यनिधिः सुविधिर्बोधयेऽस्तु वः ॥ ११ ॥ सत्त्वानां परमानन्दकन्दोद्भेदनवाऽम्बुदः । स्याद्वादाऽमृतनिःस्यन्दी शीतलः पातु वो जिनः ॥ १२ ॥ भवरोगार्चजन्तूनामगदङ्कारदर्शनः ।

निःश्रेयसश्रीरमणः श्रेयांसः श्रेयसेऽम्तु वः ॥ १३ ॥

विश्वोपकारकीभूततीर्थक्रत्कर्मनिर्मितिः ।

सुरासुरनरैःपूज्यो वासुपूज्यः पुनातु वः ॥ १४ ॥

विमल्स्वामिनो वाचः कतकक्षोदसोदराः।

जयन्ति त्रिजगचेतोजलनैर्मल्यहेतवः ॥ १५ ॥

स्वयम्भूरमणस्पर्धिकरुणारसवारिणा ।

अनन्तजिद्नन्तां वः प्रयच्छतु सुलिश्रयम् ॥ १६ ॥

कल्पद्रुमसधर्माणमिष्टप्राप्तौ शरीरिणाम् ।

चतुर्घाघमदेष्टारं घमनाथमुपासहे ॥ १७ ॥

सुघासोदरवाग्ज्योत्स्नानिर्मळीकृतदिङ्मुखः ।

मृगल्र्यमा तमःशान्त्यै शान्तिनाथजिनोऽस्तु वः ॥ १८ ॥

श्रीकुन्थुनाथो भगवान् सनाथोऽतिशयर्द्धिमः ।

सुरासुरनृनाथानामेकनाथोऽस्तु वः श्रिये ॥ १९ ॥

अरनाथः स भगवांश्चतुर्थाऽरनभोरविः ।

चतुर्थपुरुषार्थश्रीविलासं वितनोतु वः ॥ २० ॥

सुरासुरनराधीशमयूरनववारिदम् ।

कमद्रुन्मूलने हस्तिमल्लं मिलिमभिष्टुमः ॥ २१ ॥

जगन्महामोहनिद्राप्रत्यूषसमयोपमम् ।

मुनिसुत्रतनाथस्य देशनावचनं स्तुमः ॥ २२ ॥

लुठन्तो नमतां मूर्घि निर्मलीकारकारणम् ।

वारिप्रवा इव नमेः पान्तु पादनखांशवः ॥ २३ ॥

यद्वंशसमुद्रेन्दुः कर्मकक्षहुताशनः।

अरिष्टनेमिर्भगवान् भूयाद्वोऽरिष्टनाशनः ॥ २४ ॥

कमठे घरणेन्द्रे च स्वोचितं कर्म कुर्वति ।

प्रभुत्तुल्यमनोवृत्तिः पार्श्वनाथःश्रियेऽस्तु वः ॥ २५ ॥

कृताऽपराघेऽपि जने कृपामन्थरतारयोः । . . ईषद्वाष्पाद्वयोभदं श्रीवीरजिननेत्रयोः ॥ २६ ॥

## સકલાહંત સ્તોત્ર

#### અનુવાદ

જે રાજાઓમાં સર્વ પ્રથમ છે, જે નિષ્પરિગ્રહીઓમાં સર્વ પ્રથમ છે અને જે તીર્થંકરોમાં સર્વ પ્રથમ છે તે ઋષભ દેવ ભગવાનની હું સ્તુતિ કરું છું. ૧

વિશ્વરૂપી કમળોનાં સમૂહ માટે સૂર્ય સમાન અને જેના સ્વચ્છ એવા કેવળજ્ઞાન રૂપી દર્પણમાં સંપૂર્ણ વિશ્વ પ્રતિબિંબિત છે તેવા તીર્થ કર અજિતનાથની હું સ્તુતિ કરુ છુ<sub>ં</sub> ર

દેશના સમયે વિશ્વના સઘળા પ્રાણીઓ ફપી ઉદ્યાનમાં પાણીની નહેર સમાન જગતનાં સ્વામી શ્રી સંભવજિનની વાણી વિજયવંતી છે. ક અનેકાંત મત રુપી સમુદ્દના સમુલ્લાસ માટે ચંદ્દ સમાન જિનેશ્વર શ્રી અભિનંદન સ્વામી અનંત આનંદ આપે. ૪

દેવોનાં મુગટની શાન પર ઘસાઇને જેના નખો ચમકીલા થયાં છે તેવા ભગવાન શ્રી સુમતિનાથ આપના મનોરથો પૂર્ણ કરો ( વંદન કરવા અર્થે આવતા દેવો પ્રભુનાં ચરણે માથુ નમાવે ત્યારે તેમના મુગટો પ્રભુના નખને સ્પર્શે છે. પ્રભુનાં નખ પણ આવા સહસ્ત્ર વંદનોથી ચમકીલા થયા છે તેમ કવિ વર્ણન કરે છે.) પ

અતરંગ શત્રુઓના (કર્મ આદિ)નાશ કરવાથી જે કમળ પત્ર સમાન લાલ થયેલ છે તેવી ક્રાંતિ યુકત શ્રી પદમપ્રભ સ્વામી આપની સમૃદ્ધિને પોષો. દ "

ચતુર્વિધ સંઘ સ્વરુપી વિસ્તૃત ગગનમાં સૂર્ય સમાન તથા મહા ઇન્દ્રોથી પૃજિત ચરણો વાળા શ્રી સુપાર્થ જિનેન્દ્રને નમન હો. ૭ જેમ મૃતિંમંત શીત ધ્યાન (શુકલ ધ્યાનમાં) નિમૉણ કરેલ હોય તેવી અને ચંદ્રના કિરણ પુંજોથી (સમાન) ચમકતી શ્રી જિનેશ્વર ચંદ્રપ્રભુની મૃતિં આપની સુખ સંપદા વધારે. ૮

હાથમાં રહેલા આમળાની જેમ જે કેવળ જ્ઞાનથી વિશ્વને જાણે છે એવા કલ્પનાતીત મહિમાની ખાણ સમાન શ્રી સુવિધિનાથ સ્વામી આપ ભવ્યોને બોધપ્રદ હો દ

43

અમૃત તુલ્ય સ્યાદવાદ રૂપી વાણીના (પૂર્વાપર વિરોધ વગરની) સિંચન-ઉપદેશ કરવાવાળા, મોક્ષસુખરૂપી કંદનાં અંકુરમાર્ગનેપ્રગટ કરવામાં નવીન (અષાડ માસના) વાદળ સમાન શીતળનાથ પ્રભુ આપ ભવ્યોનું રક્ષણ કરે ૧૦

ભવરોગમાં પીડાતાં જંતુએ માટે જેમનું દર્શન વૈદરાજ સમાન છે તે તથા મોક્ષ લક્ષ્મીનાં ઉપભોગ કરવા વાળા શ્રેયાંસપ્રભુ કલ્યાણકારી હો ૧૧

વિશ્વના ઉપકારક એવા તીર્થ કર નામ કર્મને ઉપાર્જન કરવા વાળા, સુરાસુર નરોથી પૂજયમાન વાસુપૂજય પ્રભુ આપને પવિત્ર કરો ૧૨ કતકના ચૂર્ણ ક્ષોદ) સમાન, ત્રણે લોકના પ્રાણીઓના ચિત્તરુપી જળને શુદ્ધ કરવા વાળી જિનેશ્વર શ્રી વિમળનાથની વાણી જયવંતી છે. ૧૩

સ્વયંભૂરમણ નામના અંતિમ સાગરની સાથે સ્પર્ધા કરવાવાળા કરુણા રસ રુપી જળથી, શ્રી જિનેશ્વર અનંતજિન અનંત સુખશ્રી અપોર્િ ૧૪

પ્રાણીઓના મનોરથ પૂરાં કરવામાં કલ્પવૃક્ષ સમાન (તથા દાન શીલ તપ અને ભાવ) ચાર પ્રકારનાં ધર્મનો ઉપદેશ કરવાવાળા જિનેશ્વર શ્રી ધર્મનાથની હું ઉપાસના કરુ છું ૧૫

અમૃત તુલ્ય વાણીરુપી કિરણોથી દિગંતને પ્રકાશિત કરનારા મૃગ લાંછનવાળા જિનેશ્વર શ્રી શાંતિનાથ આપ ભવ્યોના અજ્ઞાન રુપી અંધકારનો નાશ કરે. ૧૬

અતિશયોની ઋદ્ભિથી યુકત (આ અતિશયો બીજે આપેલાં છે) સુર,અસુર,મનુષ્ય તથા એમના નાથ ઇન્દ્રોના યે નાથ તેવા શ્રી કુંથુનાથ ભગવાન આપ ભવ્યોની સુખ સંપદાના હેતુ રુપ હો. ૧૭ ચોથા આરાના ગગનમંડળમાં સૂર્ય સમાન શ્રી અરનાથ જિનેશ્વર આપ ભવ્ય જીવો ના ચોથા પુરુષાર્થની (ધર્મ અર્થ, કામ અને મોક્ષમાં ચોથો પુરુષાર્થ તે મોક્ષ)શોભામા વૃદ્ધિ કરે. ૧૮

સુર, અસુર, નર.અધીશ (ઇન્દ્ર), મયૂરના માટે નવા વરસેલા અષાઢ મહિનાના પ્રથમ) વારિ સમાન તથા કર્મ રુપી વૃક્ષ ૮દ્ર્યને ઉપ્પાડવામાં ઐરાવત હાથી-હસ્તિ મલ્લ-એવા શ્રી મલ્લિ જિનની અમે સ્તુતિ કરીએ છીએ. ૧૯ જગતના સઘળા પ્રાણીઓની મોહ નિદ્દા તોડવામાં પ્રભાત સમાન શ્રી મુનિસુવ્રત સ્વામીની દેશના વાણીની હું સ્તુતિ કરું છું, ૨૦

પ્રણામ કરનારાઓના મસ્તક પર ફેલાયેલી અને જળની ધારાની સમાન પવિત્ર કરનારા જિનેશ્વર નમિનાથના ચરણના નપ્પોનાં કિરણો આપની રક્ષા કરો. ૨૧

યદુકૂળ રુપી સમુદ્ધમાં ચંદ્ધ સમાન, કર્મના વન (કક્ષ)માં હુતાશન (અગ્નિ) સમાન ઉપસર્ગ (અરિષ્ટ)ના નાશ કરવા વાળા ભગવાન અરિષ્ટનેમિ હો એવી પ્રાર્થના છે. ૨૨

પોતપોતાને ઉચિત કર્મ કરવાવાળા કમઠ તથા ધરણેન્દ્રમાં સમાન વૃત્તિવાળા, પાર્શ્વનાથ પ્રભુ આપ ભવ્યોની સુખ સંપદા વધારે. (કમઠે ઉપસગો કયાં હતાં જયારે ધરણેન્દ્ર નાગદેવે પ્રભુની સહાય કરી હતી પરંતુ પ્રભુ પાર્શ્વનાથ મધ્યસ્થ ભાવવાળા હતાં) ૨૩

હવે છેલ્લે મહાવીર સ્વામીની સ્તુતિ કરી છે " અપરાધ કરવાંવાળા પર, દયાથી સ્થિર આંખોના તારા (દયાપૂર્ણ દષ્ટિવાળા) અને કંઇક (ઇષદ) આંસુ ( બાષ્પ )ભીના એવા (કરુણાથી જેમની આંખો ભીજાઇ છે) શ્રી વીર મહાવીર પ્રભુના નેત્રો મંગલકારી હો." (સંગમ નામના દેવે છ છ મહિના સુધી પ્રભુ પર ઉપસર્ગા કર્યા હતાં તો પણ પ્રભુ વિચલિત થયાં નહોતા. સંગમના હારીને પાછા જવાની વખતે પ્રભુની આંખો ભીની બની હતી કારણકે તેમને થયું કે આ આતતાયીની શી ગતિ થશે મારા માટે આ કેટલો પરેશાન થયો ) ર૪

### શ્રી વીરિજન સ્તોત્ર

શ્રી વીરજિન સ્તોત્રમાં માત્ર ચાર જ શ્લોક છે. આ રચના સ્વતંત્ર નથી પરંત પરિશિષ્ટ પર્વના પ્રારંભે આ શ્લોકો આપેલાં છે. તીર્થ કર ભગવંત શ્રી મહાવીર સ્વામીને આમાં વંદન કરવામાં આવેલ છે.

પ્રથમ મળ શ્લોકો જોઇએ:

श्रीमते वीरनाथाय सनाथायाऽद्भतश्रिया। महानन्दसरोराजमरालायाऽहते नमः ॥ १ ॥ सर्वेषां वेधसामाद्यमादिमं परमेष्ठिनाम् । देवाऽधिदेवं सर्वज्ञं श्रीवीरं प्रणिदध्महे ॥ २ ॥ कल्याणपादपाऽऽरामं श्रुतगङ्गाहिमाचलम् । विश्वाऽम्भोजरविं देवं वन्दे श्रीज्ञातनन्दनम् ॥ ३ ॥ पान्त वः श्रीमहावीरस्वामिनो देशनागिरः । भव्यानामान्तरमलप्रक्षालनजलोपमाः ॥ ४ ॥

આ શ્લોકોના અર્થઃ- મહાનંદ રુપી સરોવરમા રાજહંસ (રાજમરાલ) સમાન, અધ્ભુત સંપદા (શ્રી) વાળા યકત રીતે ખિરાજમાન (સનાથાય) તેવા મહાવીર સ્વામીને હું નમસ્કાર કરુ છું. ૧ બધાંજ જ્ઞાનીઓમાં મુખ્ય અને પંચ પરમેષ્ઠિમાં અત્રગણ્ય સર્વજ્ઞ એવા દેવાધિદેવ શ્રી વીર પ્રભુનું હું ધ્યાન ધરુ છું. (પ્રણિદ્ધમહે) ર કલ્યાણ રુપી વૃક્ષ (પાદપ)ને પોષણ સમાન, શ્રુત-ગંગા માટે હિમાલય સમાન, વિશ્વના કમળો (અંભોજ) માટે સૂર્ય સમાન તેવા જ્ઞાત પુત્ર. શ્રી મહાવીર દેવને હું વંદ છુ ૩ ભવ્ય જનોના આંતરિક કષાય (મળ)ને શુદ્ધ કરનારા, જળ સમાન. શ્રી મહાવીર સ્વામીની ઉપદેશ વાણી (ગિર) અમારુ રક્ષણ કરો (પાન્તુ). ૪

# त्रिषिठ शलाडा पुरुष-यरित्र

પ.પૂ.આચાર્યશ્રીનો આ મહાત્રથ અન્ય ત્રથો કરતાં જુદો જ તરી આવે છે. આ સંથમાં કરૂ શલાકા પુરુષોના ચરિત્રો છે, આખો ત્રથ કથા વાતાંથી સભર છે.સંવત ૧૧૭૦-૭૨ દરમ્યાન આ ત્રંથ લખાયો હશે. તેમાં ૩૬૦૦૦ શ્લોકો છે. ત્રંથમાં દશ પર્વ છે. આ ચરિત્ર પ્રથ માત્ર ઐતિહાસિક દષ્ટિએ જ નહીં પરંતુ સંશોધનના અનેક વિષયોની દષ્ટિએ રસપ્રદ છે. કથા વાતાંના શોખીનો માટે એમાં વાતાંઓનો અમુલ્ય ખજાનો છે. કુમારપાળ મહારાજાના પ્રતિબોધ માટે આ ત્રંથ બનાવ્યો હતો તેવા ઉલ્લેખો તેમાં છે. આ ત્રંથમાં તીર્થંકરો. ચક્રવર્તિઓ, ખળદેવો, વાસુદેવો અને પ્રતિ વાસદેવોનાં ચરિત્રો આલેખેલાં છે. તીર્થકર ચરિત્રમાંથી એવું શીખવા મળે છે કે તીર્થંકરો પણ માનવીએ હતાં. અહિંસા, સંયમ અને તપના માર્ગ ચાલીને, રાગ-દ્વેષ પર વિજય મેળવીને તથા પરિષહો સહીને તેમણે કેવળજ્ઞાનની પ્રાપ્તિ કરી, તીર્થકર થયાં અને પછી સિદ્ધ ગતિ પ્રાપ્ત કરી. તીર્થકર ચરિત્ર એટલે પ્રભુ કથિત માર્ગ જીવનમાં આગળ વધવાની પ્રેરણા. સંસારનું સુખ છોડીને, ક્ષણિક ભોગોનો ત્યાગ કરીને તેઓ દીક્ષા ત્રહણ કરે છે. સંયમના માર્ગ વિચરતા તેએ સ્વ-પરનં કલ્યાણ કરે છે. ધર્મ પ્રવતાંવે છે અને તીર્થની સ્થાપના કરતાં હોવાથી તીર્થકર કહેવાય છે. ચક્રવર્તિ. વાસદેવ અને પ્રતિ વાસદેવ ચરિત્ર આપણને ખોધ આપેછે કે કર્મ કોઇને છોડતું નથી. શુભ કર્મ કરનાર શુભ ગતિને પામે છે અને અશભ કર્મો કરનાર દુર્ગતિને પામે છે. કર્મની આ ગહન લીલા સમજવા અને તેમાંથી બોધપાઠ લેવા આ ચરિત્રો વાંચવા જોઇએ.

આ ત્રથ ખે હજારથી વધારે પાનાઓમાં શમાય તેવડો છે.ટૂંકામાં જ ખધા ચરિત્રોનું વર્ણન કરવા જઇએ તો પણ ૨૫૦ થી ૩૦૦ પાના થાય. અત્રે મયાંદાને લક્ષમાં લઇને આપણે તો માત્ર તીર્થકરો, ચક્રવર્તિઓ, ઇ. ૬૩ શલાકા પુરુષોના નામ તથા એક ખે ચરિત્ર વિષે ટૂંકામાં ખ્યાલ મેળવીને સંતોષ માનીશું.કેટલીક અન્ય રસપ્રદ વિગતો તરફ પણ વિહંગાવલોકન કરી લઇશું..

#### ત્રેશઠ શલાકા પુરુષો:-

- (૧) ૨૪ તીર્થં કર ભગવતો- ઋષભ દેવ, અજીતનાથ, સભવનાથ, અભિનંદન સ્વામી, સુમતિનાથ, પદમ પ્રભુ, સુપાર્થનાથ, ચંદ્ર પ્રભુ, સુવિધિનાથ, શીતળનાથ, શ્રેયાંસનાથ, વાસુપૂજ્ય સ્વામી, વિમળનાથ, અનંતનાથ, ધર્મનાથ, શાંતિનાથ, કુંચુનાથ, અરનાથ, મલ્લિનાથ, મુનિસુવ્રત સ્વામી, નિમનાથ, નેમનાથ, પાર્શનાથ તથા ચોવીશમાં શ્રી મહાવીર સ્વામી.
- (૨) ૧૨ ચક્કવર્તિ એનાં નામ.-ભરત, સગર, મઘવા, સનતકુમાર, શાંતિ, કુંથુ, અર, શુભમ, પદમ, હરિષેણ, જય અને બહ્મદત્ત.
- (૩) ૯ વાસુદેવનાં નામ- ત્રિપૃષ્ઠ, દ્વિપૃષ્ઠ, સ્વયભુ, પુરુષોત્તમ, પુરુષ સિંહ, પુરુષ પુંડરિક, દત્ત, લક્ષ્મણ, કૃષ્ણ.
- ( ૪ ) & બળદેવનાં નામ- અચળ, વિજય, ભદ્દ, સુપ્રભ, સુદર્શન, આનંદ, નંદન, પધ્મ, બળભદ્દ.
- ( ૫ ) ૯ પ્રતિ વાસુદેવના નામ- અશ્વત્રીવ, તારક; મેરાક, મધુ, નિષ્કુંભ, ખલિ, પ્રહલાદ, રાવણ અને જરાસંઘ.

આ ત્રેસઠ શલાકા પુરુષોમાં રુ સ્વરુપ છે કારણકે શાંતિનાથ, કુંથુનાથ તથા અરનાથના પોતાના એક જ ભવમાં તેઓ ચક્રવર્તિ તથા તે પછીથી તીર્થકર થયાં તેથી ખે વાર નામ આવેલ છે. વળી આ ત્રેસઠમાં જીવ તો કૂલ ૫૯ જ છે કારણકે ઉપરના ત્રણ ખે વાર આવ્યા તેથી ત્રેસઠમાંથી ત્રણ ખાદ કરતાં રુ થયાં અને મહાવીર સ્વામી પૂર્વ ભવમાં ત્રિપૃષ્ઠ વાસુદેવ હતાં તેથી રુમાંથી એક જતાં ૫૯ જૂદા જૂદા આત્માઓનાં ચરિત્રો છે

ઉપરોક્ત ૫૯ જીવો મોક્ષનાં અધિકારીઓ છે. ૨૪ તીર્થકરો એ જ ભવમાં મોક્ષે ગયાં હતાં, અન્યમાંથી કેટલાકને સ્વર્ગ યા નર્કમાં ગયાં પછી કર્મનો સંપૂર્ણ ક્ષય થયા બાદ માનવ ભવમાંથી મોક્ષની પ્રાપ્તિ થાય છે.

ચક્રવર્તિઓ સુવર્ણની કાંતિ વાળા હોય છે. તેમની માતાઓ તેઓ ગર્ભમાં હોય ત્યારે ચૌદ સ્વપ્નો જૂએ છે. દરેક ચક્રવર્તિને ચૌદ રત્નોની પ્રાપ્તિ થાય છે. બાર ચક્રવર્તિઓમાંથી આઠ મોક્ષે જાય છે. બે નરકમાં, બે સ્વર્ગમાં જાય છે અને તે ચારેય માનવભવ મેળવીને મોક્ષે જાય છે.

ચક્રવર્તિથી અધાં પરાક્રમવાળા, ત્રણ ખંડ પૃથ્વીનાં ભોકતા એવાં નવ વાસુદેવો થાય છે, તેઓ કૃષ્ણ વર્ણનાં હોય છે. વાસુદેવના એરમાન ભાઇ બળદેવ હોય છે. દા.ત. આઠમા વાસુદેવ લામ્મણના એરમાન ભાઇ તે આઠમા બળદેવ પદમ ( રામ ). વાસુદેવની સામે પ્રતિ વાસુદેવ પણ હોય છે. વાસુદેવ દ્વારા પ્રતિ વાસુદેવની હત્યા થાય છે. પહેલાં વાસુદેવથી પહેલાં પ્રતિ વાસુદેવની હત્યા થાય છે એમ ક્રમ સમજવાનો છે.

ત્રિશષ્ઠિ શલાકામાં વાતાંએની સાથોસાથ માહિતીનો ખજાનો છે.

આ લોકમાં આવેલાં વિવિધ પ્રદેશો-દેશો-ખંડો-ક્ષેત્રોની નામાવલિ, કેટલાક ક્ષેત્રો તો ખીજા ત્રહો પર છે. ત્યાંના કાળ-માન, શરીરના માપ ઇ. જૂદાં છે, તેનું સવિસ્તર વર્ણન છે. પ્રથમ

તીર્થ.કર ઋષભ દેવ ભગવાને અગ્નિનો ઉપયોગ તથા ખેતી કરતાં શીખવ્યું . પ્રાથમિક દશામાં જીવતાં મનુષ્યોને તેમણે વિવિધ કળાઓ શીખવી. શામ, દામ, ભેદ અને દંડની રાજનીતિ શીખવી આ સિવાય ૭૨ કળાએ શીખવી. આ કળાએનાં નામ-

લેખન, ગણિત, ગીત, નૃત્ય, વાધ, પઠન, શિક્ષા, જ્યોતિષ, છદ, અલકાર, વ્યાકરણ, નિર્યુક્તિ, કાવ્ય, કાત્યાયન, નિઘટુ, ગજ-આરોહણ, અશારોહણ, તપોશિક્ષા, શસ્ત્ર વિધા, રસ, મત્ર, યત્ર, વિષ, ખત્ય, ગધ, પ્રાકૃત, સસ્કૃત, પૈશાચિક, અપભશ, સ્મૃતિ, પુરાણ, વિધિ,, સિદ્ધાંત, તર્ક, વૈદક, વેદ, આગમ, સહિતા, ઇતિહાસ, સામૃદ્ધિક, વિજ્ઞાન, આર્યક, રસાયણ, કપટ, વિધાનુવાદ, દર્શન, સસ્કાર, ધૂર્તતા, મણિકર્મ, તરુ ચિકિત્સા, ખેચરી, અમરી, ઇન્દ્રગીવ, પાતાલ સિદ્ધિ, યત્ર કરસવતી, સર્વ કરણી, પ્રાસાદ લક્ષણ, પણ-હાટ, ચિત્ર કલા, લેપ કર્મ, ચર્મ કર્મ, પત્રછેદ, નખ છેદ, વાહન પરીક્ષા, વશીકરણ, કાષ્ટઘટન, દેશ ભાષા, ગારુડી,

#### અઢાર લિપિઓ-

હસ, ભૂત, યક્ષ, રાક્ષસ, ઉડિ, યાવની, તુરકી, કીરી, દ્ાવિડી, સૈધવી, માળવી, નડી, નાગલી, લાટી, પારસી, અનિ મિતિ, વાણિકી, મૂળદેવી.

આ ત્રંથમાં રામાયણ અને મહાભારતની વાતો પણ છે અને સગર રાજા, જન્હુ તથા ભગીરથની વાતો અને જમદગ્નિ, વૈશ્વાનર અને પરશુરામેય છે. મૂળ ક ચરિત્રોમાંથી પ્રથમ તીર્થકર ઋષભ દેવનું ચરિત્ર તથા તેમનાં પુત્ર જે પ્રથમ ચક્રવર્તિ થયાં તે ભરત રાજાનું ચરિત્ર હવે દૂંકાણમાં જોઇએ.

# ત્રિષષ્ટિ શલાકા પુરુષ ચરિત્ર

પ્રથમ તીર્થકર શ્રી ઋષભદેવનું ચરિત્ર-આદિ તીર્થકર શ્રી ઋષભદેવનાં પૂર્વભવો નીચે પ્રમાણે

- ૧ ધન સાર્થવાહ
  - ૨ યુગલિક
  - ૩ દેવતા
  - ૪ મહાબળ-વિધાધ ર
  - ૫ લલિતાંગ દેવ
  - **દ વજુજંગ રાજા**
  - ૭ યુગલિક
  - ૮ દેવ
  - હ જીવાનંદ વૈધ
  - ૧૦ દેવ
  - ૧૧ વજુનાભ ચક્રવર્તિ
  - ૧૨ દેવ

ઉપરનાં ભવ થયાં ખાદ ઋષભ દેવનો તેમનાં છેલ્લા ભવમાં જન્મ થયો હતો. તેમના જન્મ કાળ પહેલાં સાત કુલકરોની ઉત્પત્તિ થઇ હતી. આ કુલકરો એટલે પ્રભુની વંશાવળી છે

પ્રથમ કુલકર વિમલવાહન હતાં. હાથી પર ખિરાજમાન, શોભાયુકત અને સુયોગ્ય ગુણધારી હોવાથી લોકોએ તેમને વિમલ-વાહન તરીકે ઓળખ્યાં હતાં. તે પછીનાં કુલકરો. પ્રથમ કુલકરનાં પુત્ર દ્વિતીય કુલકરનું નામ ચક્ષુસ્માન હતું દ્વિતીયનાં પુત્ર ત્રીજા કુલકર થયાં તેમનું નામ યશસ્વી હતું. ચોથાનું નામ અભિચંદ્દ, પાંચમાનું નામ પ્રસેનજિત છઠ્ઠાનું નામ મરુદેવ તથા સાતમાનું નામ નાભિ. આ નાભિ રાજા તે જ ઋષભ દેવના પિતા. નાભિરાજાની યુગલિક પત્નીનું નામ મરુદેવા હતું

આ સમયની દેશ કાળની પરિસ્થિતિ તથા જન માનસ સમજવા માટે પ્રથમ કાળ ચક્રની વાત કરીએ. કાળચક્ર:- આપણે રહીએ છીએ તે ભરતક્ષેત્ર છે. અહીંયા વીસ ક્રોડા ક્રોડ સાગરોપમનું બાર આશા વાળુ કાળ ચક્ર સદાયે ફયાં કરે છે. જે કાળમાં દુઃખઃ વધતું જાય તે અવસર્પિણી કાળ કહેવાય છે. જે કાળમાં સુખ ક્રમશઃ વધે તે ઉત્સર્પિણી કાળ કહેવાય છે. આ બન્નેના પાછા છ છ વિભાગ છે તે આરાઓ કહેવાય છે, ઘડીયાળના બાર વાગ્યા પછી ફરીથી એકથી શરુ થાય તેમ સુખની અંતિમ પરાકાષ્ઠા પછી દુઃખની શરૂઆત થાય છે.

અવસર્પિણીના છ આરાનું ટૂંકમાં વર્ણન આ પ્રમાણે છે. સહુથી પ્રથમ આરો સુખમા સુખમ છે અહીંયા સુખ, સુખ અને સુખ જ છે. દું ખ આવવાનું છે પણ આ આરામાં તેની ખબર પહે તેમ નથી. છતાંયે "કાંટો" નીચે જઇ રહ્યો છે. આ પરમસુખના કાળમાં મનુષ્ય દેહની ૩ ગાઉની ઉંચાઇ હોય છે. આયુષ્ય ૩ પલ્યોપમનું હોય છે. કલ્પવૃક્ષો તેમની સર્વ ઇચ્છાએ પર્ણ કરે છે.

બીજા આરાનું નામ સુખમા છે, હજીયે પૂર્ણ સુખ છે પરંતુ મનુ પ્યના દેહ અને આયુ પ્યમાં ઘટાડો થાય છે.

ત્રીજા આરામાં આયુષ્ય માન ઘટતાં જાય છે આ આરો સુખમા દુ:ખમ કહેવાય છે. ત્રીજા આરાના પાછળનાં ભાગમાં કુલકરોની ઉત્પત્તિ થાય છે. કલ્પવૃક્ષથી ઇચ્છિત વસ્તુની પ્રાપ્તિ થતી નથી. મનુષ્યોમાં પરસ્પર વાદવિવાદનું સર્જન થાય છે. અહીંયા યુગલિક જ ઉત્પન્ન થાય છે, એટલે કે ભાઇ બહેનનુ જોડુ જન્મતુ હોય છે. કાળક્રમે આ યુગલિક દ્વારા જ સંતાનોત્પત્તિ થાય છે. મન કલુષિત થાય છે, ક્લેશ શરુ થાય છે. પ્રથમ તો દંડ માટે " હે આમ કર્યું" તે દશાંવતો "હા" શબ્દ જ વપરાતો તેથી હાકાર નીતિ કહેવાતી. એ પછી માકાર નીતિ આવી અને ત્યાં અઘટિત કામ માટે ના પાડવામાં આવતી હતી, તે બાદ ત્રીજી ધિક્કાર નીતિ પણ શરુ થઇ. કહેલું ન માને તેને ધિક્કાર આપવો તે પ્રમાણે દંડની પ્રથા અમલમાં આવી, આ આરામાં યુગલિક પરસ્પર પરણતા નથી અને અન્ય કન્યાનું પાણિઝહણ કરે છે. આ સમયે અબ્નિનો

ઉપયોગ શરુ થાય છે. વિવિધ પ્રકારની વિધાઓ શીખવવાનું શરુ થાય છે. ૩૬ જાતિઓ અસ્તિત્વમાં આવે છે. ૭૨ કલા અને ૧૮ લિપિઓ શરુ થાય છે. આ કાળમાં જ તીર્થંકર પણ જન્મે છે તે સઘળા ઘાતી કર્મોનો ક્ષય કરી કેવળજ્ઞાન પ્રાપ્ત કરી તીર્થની સ્થાપના કરે છે. આ અરસામાં ચક્રવર્તિની પણ ઉત્પત્તિ થાય છે

ચોથા આરાનું નામ દુઃખમા સુખમ છે, હવે દુઃખનું પ્રમાણ વધારે છે, સુખ એછુ છે.ત્રીજા આરામાં પ્રથમ તીર્થંકર તથા પ્રથમ ચક્રવર્તિ જન્મે છે. ચોથા આરામાં ખાકીના ૨૩ તીર્થંકર ૧૧ ચક્રવર્તિ, ૯ ખળદેવ, ૯ વાસુદેવ અને ૯ પ્રતિ વાસુદેવ થાય છે. ત્રીજા તથા ચોથા આરાની આ કુલ ૬૩ વિશિષ્ઠ પ્રતિભાઓ એટલે જ શલાકા પુરુષો.

પછી આવે છે દુઃખમ નામનો પાંચમો આરો ચોથા આરામાં છેલ્લે ચોવીશમા તીર્થકર થઇ ગયાં હોય છે. પાંચમાં આરામાં તીર્થકર નથી જેઓ ચોથા આરામાં જનમ્યા હોય અને પાંચમાં આરામાં જીવિત હોય તો તેમને કેવળજ્ઞાન શક્ય છે. પાંચમાં આરામાં જન્મેલાને કેવળજ્ઞાન તથા મોક્ષ નથી ( જંખૂ સ્વામી આ અવસર્પિણીના છેલ્લા કેવળજ્ઞાની થઇ ગયાં.

પાંચમાં આરામાં ધર્મ ઘટે છે, અધર્મ વધે છે. નીચેની ૩૦ વસ્તુઓ થાય છે.

- ૧ શહેરોની દુદશાં થાય
- ર ગામડા સ્મશાન જેવાં થાય
- ૩ સારાં કૂળમાં જન્મેલાં દાસ ખને
- ૪ રાજાઓ ક્રુર બને
- ૫ સ્ત્રીઓમાં દુરાચાર પ્રવેશે
- **દ પિતાની આજ્ઞા પુત્ર ન પાળે**
- ૭ ગુરુનું માન શિષ્ય ન રાખે
- ૮ ખરાબ લોકો ધનિક થઇ શકે
- **હ સારા માણસો દુઃખી પણ હોય**.
- ૧૦ સાપ વીંછી જેવા નાના નાના જીવો વધે

૧૧ દૃષ્કાળ વારંવાર પડે

૧૨ બાહ્મણ લોભી બને

૧૩ હિંસા ફેલાય

૧૪ મત મતાંતરો ઊભા થાય

૧૫ મિથ્યાત્વ વધે

૧૬ દેવતાનાં દર્શન દુર્લભ થાય

૧૭ વિધાધરો ની વિધા ઘટે

૧૮ દુધ વગેરેમાંથી સત્વ એછું થાય

૧૯ પશુઓનું આયુષ્ય એછું થાય

૨૦ પાખંડીઓ પૂજાય

ર૧ સાધ્ઓને ચોમાસુ કરવા માટે જગ્યા એછી થાય.

૨૨ સાધુઓ શ્રાવકોમાં શિથિલતા પ્રવેશે

ર૩ ગુરુ શિષ્યને ન ભણાવે

૨૪ શિષ્યમાં વિનય ન પણ હોય.

૨૫ અધર્મી, કપટી મનુષ્યોનું પ્રમાણ વધે

રદ ધર્મી. સરળ મનુષ્યો થોડાં હોય

૨૭ દંભીઓ ધર્મનાં નામે આગળ આવે

૨૮ આચાર્યો અલગ અલગ સંપ્રદાય કરે

રહ મલેચ્છ પણ રાજા થાય

30 ધર્મ પ્રેમ ઘટે.

હેમચંદ્રાચાર્યે હજ વર્ષ પહેલાં લખેલી વાતો સાચી પડતી જ જાય છે. પાંચમાં આરા પછી જે છઠ્ઠો આરો આવશે તેમાં શું થશે તે પણ વાંચવા , વિચારવા યોગ્ય છે. પાંચમાં આરાના ૨૧૦૦૦ વર્ષ પૂર્ણ થયાં બાદ છઠ્ઠો આરો શરુ થાય છે તે પણ ૨૧૦૦૦ વર્ષનો હોય છે. અત્યારે આપણે પાંચમાં આરામાં જુવીએ છીએ. મહાવીર સ્વામીનાં નિવાણ બાદ ત્રણ વર્ષ અને સાડા આઠ મહિને આ આરો શરુ થયો. છઠ્ઠા આરાનું નામ દુઃખમા દુઃખમ છે. આ આરામાં દુઃખ સિવાય કશું જ નથી. આ આરામાં મનુષ્યોની

શું પરિસ્થિત હશે. અત્યારના વિજ્ઞાન યુગમાં ન્યુક્લીયર શસ્ત્રોની વાત ચાલે છે. આ શસ્ત્રોનો ઉપયોગ થાય તો સર્વત્ર હાહાકાર વ્યાપી જાય. પૃથ્વી પર લાખો કરોડો માનવીઓ મરી જાય. ન્યુક્લીયર રેડિએશન જો કદાચ આ પૃથ્વી પર છવાઇ જાય તો જે જીવે તે પણ ભયંકર રોગમસ્ત અવસ્થામાં જીવે. તેમનાં સતાનો પણ રોગમસ્ત જન્મે. પૃથ્વી પરનુ સઘળુ જ જળ, સ્થળ અને હવા દૂષિત થાય. હવામાં ઝેરી ગેસ વ્યાપેલો રહે. સૂર્યનો તડકો આવા આવરણને ભેદીને આવી ન શકે. નદીઓ સૂકાઇ જાય. આ બધું આજના વૈજ્ઞાનિકો કહે છે.. હવે હેમચંદ્રાચાર્યે ૯૦૦ વર્ષ પહેલાં લખ્યું છે તે જોઇએ .

ચારે બાજુ દુઃખી લોકોનાં, દુઃખી પ્રાણીઓનાં પોકાર સંભળાતાં હશે. આ કાળમાં અસઘ, અનુચિત, ભમરી ખાતાં વાયુઓ -પવનો ફૂંકાશે. ચોતરફ ધૂળથી અંધકાર વ્યાપેલો રહેશે. ચંદ્ર અધિક ઠંડો લાગશે, સૂર્ય અધિક ગરમ લાગશે. ઝેરી વાયુવાળા, અનુચિત વીજળી સાથે વરસાદો પડ્યાં કરશે. સઘળી વનસ્પતિ નાશ પામશે. ભૂમિ કીચડ વાળી, રજ વાળી, ગરમ લાગરો. મનુષ્યો ખરાબ રૂપવાળાં, વર્ણવાળાં, સ્પર્શવાળાં, ન ગમે તેવાં હશે. તેમનો સ્વર પણ અરુચિકર હશે. ખેડોળ રુપવાળાં, , ધર્મ . નીતિ સમજ અને સરળતા વિહિન હશે. તેઓનાં નખ, વાળ વધેલાં, કઠોર અને ખેડોળ હશે.. વિષમ દાંત આંખવાળાં તથા કરચલી યુક્ત ચહેરાવાળાં મનુષ્યો હશે. વિવિધ પ્રકારના હાડકાના રોગો વાળાં. અન્ય રોગોવાળાં ,દુર્ખળ , પ્રમાણહીન, ઉત્સાહ તથા સત્વ વગરનાં, વિચિત્ર ચેષ્ટા વાળાં આ મનુષ્યો હશે. તેઓની ઉંચાઇ એક હાથ હશે. આયુષ્ય સોળથી વીસ વર્ષનું હશે. તેઓ દરમાં ( નાની ગ્રફાએો કે નાની ઝૂંપડીએોમાં) રહેશે. આ મન્ષ્યો સૂર્ય ઉગ્યા પછી દરમાંથી બહાર નીકળીને લગભગ સુકી એવી નદીઓમાં રહેતાં જીવનું ભક્ષણ કરીને જીવશે. ( નદીનાં માછલા તથા કાચળા જમીનમાં દાટશે-બપોરના તડકા વડે બફાયેલા તે જીવોનો આહાર કરશે.) પાણી માટે ખોપરીનો ઉપયોગ કરશે. આ છ આરા બાદ કાળચક ઉપર ચડવાનું શરુ કરે છે અને તેને ઉત્સર્પાણી કાળ કહે છે. તેમાં પ્રથમ દુઃખમા દુઃખમ, બીજો દુઃખમ, ત્રીજો દુઃખમા સુખમ ચોથો સુખમા દુઃખમ પાંચમો સુખમા તથા છઠ્ઠો સુખમા સુખમ એમ છ આરાઓ છે. આ રીતે કમશઃ સુખની વૃદ્ધિ થતી જાય છે. ઉપર વર્ણવેલી રેડિએશન જેવી દશાનો અંત ઉત્સર્પાણીના બીજા આરાથી શરુ થાય છે. ધીરે ધીરે હવા ચોપ્ખી થતી જાય છે અને વિવિધ પ્રકારના ગુણોવાળા વરસાદ વરસે છે અને પરિસ્થિત બદલાય છે. ધરતી ધીરે ધીરે ફળદુપ થતી જાય છે આમ ધીરે ધીરે પ્રતિકૃળ પરિસ્થિત ઘટતી જાય છે અને અનુકૃળ વાતાવરણ સજાંતુ જાય છે. હવે આપણે મૂળ વાત પર આવીએ. સાત કુલકરોની ઉત્પત્તિઅવસર્પાણીનાં ત્રીજા આરામાં થાય છે. છેલ્લા કુલકર નાભિ રાજા તથા તેમના પત્નીને પુત્ર જન્મે છે તે પ્રથમ તીર્થકર ઋષભદેવ ભગ વાન.

તીર્થંકરનો જીવ માતાના ગર્ભમાં હોય ત્યારે માતા ચૌદ સ્વપ્નાં જઐ છે આ ચૌદ સ્વપ્નો છે.-

(૧) વૃષભ (૨) હાથી (૩ )સિંહ (૪) લા મી (૫ )પુષ્પમાળા (૬)ચદ્ (૭)સૂર્ય (૮)ધ્વજ (૯)કળશ (૧૦)કમળ સરોવર (૧૧)ક્ષીર સમૃદ્ધ (૧૨)દેવ વિમાન (૧૩)૨૮ન સમૃચ્ચય (૧૪)નિર્ધમ અગ્નિ

આ ચૌદ સ્વપ્નોનું સ્વપ્ન-પાઠકો પાસે ફળ જોવરાવે છે, તેમાં જ્યોતિષીએ કહે છે કે આ ઉત્તમ મહા મંગલકારી સ્વપ્નો તમે જોયાં છે. આ સ્વપ્નનો અર્થ એ જ કે તમારી કુક્ષિએ મહાન કુલકર જન્મશે (અન્ય તીર્થકરોની ખાખતમાં પુસ્તકમાં એમ છે કે તે મહાન ધીર, વીર, વિજેતા થશે અથવા તો ધર્મ ચક્ર-પ્રવંતન કરશે) ચોવીશેય તીર્થકરોની માતાએ આ ચૌદ સ્વપ્નો જ જૂએ છે. ઋષભદેવની માતા પ્રથમ ઋષભ જૂએ છે. મહાવીરસ્વામીની માતા પ્રથમ સૃષ્ણ છે. બાકીના ખીજા તીર્થકરોમાં સ્વપ્નાંનો ક્રમ હાથીથી શરુ થાય છે. (કલ્પસૂત્રમાં મહાવીર ચરિત્રમાં જો કે મહાવીર સ્વામીનાં માતાએ પ્રથમ હાથી જોયો તેમ દશાંવેલ છે)

ઉપરોક્ત ચૌદ સ્વપ્નાંઓનું વિગતવાર વર્ણન તથા તે શું સૂચવે છે તે પણ ત્રિષષ્ટિમાં સારી રીતે લખેલું છે. દા.ત. છેલ્લે સ્વપ્ને નિર્ધુમ અગ્નિ જૂએ છે તે તપ અને સંયમના પ્રતીકરુપે છે. ભગવાન અવિરતપણે તપ કરશે તેમ આ સ્વપ્ન સૂચવે છે વળી અગ્નિનાં આ તેજને માતા મુખમાં પ્રવેશ કરતું જૂએ છે તેનો અર્થ એ કે જન્મનાર પુત્ર અન્ય તેજસ્વીઓનાં તેજને પણ ઝાંખુ પાડવા સમર્થ થશે.

માતા મરુદેવા સ્વપ્નાંનો ફળાદેશ જાણી અત્યંત હર્ષ પામે છે. તેમનું સૌંદર્ય ખીલી ઉઠ્યું હતું. ખરાખર નવ માસને સાડા આઠ દિવસ થયાં બાદ, ચૈત્ર વદ આઠમના શુભ દિને ઉત્તરાષાઢા નક્ષત્રમાં ચંદ્ર હતો તે વેળાએ, સર્વ શુભ ત્રહોની અનુકૂળતાએ તેમણે પુત્ર રત્નને જન્મ આપ્યો.

#### જન્મ-મહોત્સવ

તીર્થકરના જન્મના વધામણારુપે છપ્પન દિક્કુમારીએ આવે છે. અધોલોકમાંથી આઠ કુમારિકાએ આવીને સુંદર સુંતેકા ગૃહ રચે છે. મેરુ પર્વત પરથી આઠ આવીને જળ-છટકાવ કરીને, ભૂમિને આચ્છાદિત કરે છે. પૂર્વ રુચકથી આઠ આવે છે તે દર્પણ રાખીને ઉભી રહે છે, દક્ષિણ રુચકની આઠ કુમારિકાએ મંગળ ગીતો ગાય છે અને કળશ ધરીને ઊભી રહે છે. પશ્ચિમ રુચકની આઠ કુમારિકાએ પંખા રાખીને ઊભી રહે છે. ઉત્તર રુચકની આઠ કુમારિકાએ યામર ધરીને ગીતો ગાતી ઉભી રહે છે. વિદિશામાંથી આવેલી આઠ કુમારીએમાંથી ચાર દીપક ધરે છે અને ચાર ભગવાનના નાભિનાળનું છેદન કરે છે. આ પક કુમારિકાએ તેલ-મર્દન, સુગધી વિલેપન, સ્નાન ઇ. કરાવીને પ્રભુ જન્મનો મહોત્સવ ઉજવે છે

જન્મ મહોત્સવની ઉજવણીનાં ભાગરુપે સૌધર્મેન્દ્ર દેવ પણ પધારે છે. તે ભગવાનની સ્તુતિ કરે છે. બીજા વિમાનોના દેવતાઓને તે આહ્વાન આપે છે અને સહુ મળીને મેરુ પર્વત પર ભગવાનને લઇ જાય છે અને ત્યાં સ્નાત્ર મહોત્સવ ઉજવે છે. પોત પોતાના વિમાનોમાં આવતાં વિવિધ દેવ લોકનાં દેવો જે ઉત્સાહથી અને જે ધામધ્મથી આ મહોત્સવ ઉજવે છે તેનું વર્ણન ખૂબ જ સુંદર છે, પરંતુ આપણે વિસ્તાર ભયે આ વર્ણન ટાળીશું.

બાળપણ, યુવાની, ગૃહસ્<del>થા</del>શ્રમ.

ભગવાનનાં ઉર ઉપર ઋષભનું ચિહ્ન હતુ તથા માતાએ સ્વપ્નામાં પ્રથમ ઋષભ જોયેલો તેથી બાળકનું નામ ઋષભ પાડવામાં આવ્યું. તે સાથે યુગ્મધર્મી કન્યા પણ જન્મી હતી તેનુ નામ સુમંગલા ૨ખાયું.

એકવેળાએ કોઇ એક યુગલિઆનું જોડુ ખંડિત થયુ.. ખાળક મરણ પામ્યો, ખાલિકા જીવતી રહી. પ્રથમ તો ખાળક તથા ખાલિકા મોટાં થતાં જ પતિ-પત્ની ખનતાં હતાં, પરંતુ હવે આ ખાલિકા એકલી પડી તેનુ નામ સુનંદા હતુ. આ ખાલિકાને નાભિ રાજા પાસે લાવવામાં આવી. નાભિ રાજાએ તેને ઋષભ દેવ સાથે પરણાવવાનો વિચાર કર્યો. આ રીતે સહુ પ્રથમ ઋષભ દેવનાં સમયથી યુગલિક ન હોય તેવી નારીને પરણવાનું શરુ થયું

ભગવાન યોગ્ય ઉમરે સુનદા અને સુમગલાને પરણ્યાં. કાળક્રમે સુમગલાએ ભરત અને બાહ્મી નામના જોડકાને જન્મ આપ્યો તથા સુનદાએ બાહુબલિ તથા સુદરીને જન્મ આપ્યો.

આ અરસામાં ધીરે ધીરે કષાયની વૃદ્ધિ થતી જતી હતી. લોકો પણ હાકાર, માકાર તથઅ ધિક્કાર નીતિને અવગણવા લાગ્યાં હતાં, કલ્પવૃક્ષનો પ્રભાવ એછો થયો હતો. નાભિ રાજાએ જેએ ખરેખર તો કુલકર હતાં-રાજા નહીં) પ્રથમ રાજવી તરીકે ઋષભ દેવની વરણી કરીને રાજ્યાભિષેક કર્યો. ઋષભ દેવ પ્રથમ રાજા થયાં તેમણે મંત્રીઓ, સેનાપતિ વ. ની નિમણુંક કરી. કલ્પવૃક્ષોનાં ફળો અપ્રાપ્ય બનતાં તેમણે લોકોને વિવિધ વિધાઓ શીખવી, અબ્નિનો ઉપયોગ કરતાં અને અન્નને રાંધીને ખાતાં સહુ પ્રથમ તેમણે શીખવ્યું. રાંઘવા માટે વાસણ જોઇએ તેથી કુંભકાર વિધા પ્રથમ વિકસી, તે પછીથી તો બીજી વિધાઓનો અને કળાઓનો પણ વિકાસ થયો.

ત્રિષષ્ટિમાં ૩૦ પ્રકારની જાતિઓ ( કુભાર, ચિત્રકાર, કસારા વગેરે) નોંધેલી છે. પુરુષની હર કલા, સ્ત્રીની ફ૪ કલા, ૧૪ લોકોત્તર વિધા, ૧૪ લોકિક વિધા તથા ૧૮ પ્રકારની લિપિઓનાં નામ છે. આ બધીજ વસ્તુઓ ઋષભદેવે સહુ પ્રથમ શીખવી, આમ ઋષભદેવ એક એવાં આદિ પુરુષ હતાં કે જેમને વેદ અને ઉપનિષદ પણ વદન કરે છે. પ્રથમ તીર્થકર, પ્રથમ રાજા તથા પ્રથમ મહાજ્ઞાની એવા આ વદનીય વિભૂતિને તેથી જ આદિનાથ પણ કહેવાય છે. ઋષભ દેવે ત્રેસઠ લાખ પૂર્વ ગૃહસ્થાવસ્થામાં ગાળ્યાં પછી દીક્ષા ઝહણ કરીને સર્વસ્વનો ત્યાગ કર્યો.

દીક્ષા પહેલાં ઋષભ દેવે ભરતનો રાજયાભિષેક કર્યો. બાહુબલિ તથા અન્ય નવ્વાણું પુત્રોને નાના પ્રદેશો આપ્યાં. ભગવાન તો દીક્ષા લઇને નીકળી ગયાં. પ્રથમના સાધનાના દિવસો ઉપવાસના દિવસો હતાં. ભગવાન ઉપવાસ બાદ ગોચરીએ નીકળ્યાં. તે વખતે લોકો અજ્ઞાત હતાં. કોઇએ હસ્તી (હાથી) આપવા માંડ્યો, કોઇકે કઇ., ભગવાનને આની આવશ્યકતા નહોતી, તેઓ કશું સ્વીકારી ન શક્યાં.. અને ભગવાનના ઉપવાસ ચાલુ જ રહ્યાં. યોગ્ય ભિક્ષા ન મળી તે ન જ મળી, આમને આમ એક વર્ષ વીત્યું. લોકો તો મધુરાં પકવાન, સુગંધી જળ આપવા તૈયાર જ હતાં પણ ભગવાનને કશાનો મોહ ન હતો. બરાબર એક વર્ષ બાદ શ્રેયાંસકુમારે ભગવાનને જ્યારે ઇક્ષુ-રસ (શેરડીનો રસ) વહોરાવ્યો ત્યારે જ ભગવાને તે ત્રહણ કર્યો ને પારણાં કર્યા. આ ઇક્ષુરસ વૈશાખ સુદ ત્રણના શુભ દિને વહોરાવ્યો હતો. તેથી આ તિથિ અક્ષય-તૃત્તિયા તરીકે એાળખાય છે. શ્રેયાંસકુમારને તો ભગવાનના દર્શનથી જ જાતિસ્મરણ જ્ઞાન થયું હતું.

પારણા બાદ ભગવાન તક્ષશીલા ગયાં ને ત્યાં કાઉસગ્ગ ધ્યાનમાં ઊભા રહ્યાં. બાહુબલિ તે વખતે તક્ષશીલા હતાં. તેમણે ભગવાનના સ્વાગત માટે આખી રાત તૈયારીઓ કરી, ગામ શણગાર્યું. સવારે તે પ્રભુને મળવા જાય છે પરંતુ પ્રભુતો વિહાર કરીને ચાલી નીકળ્યાં હતાં. બાહુબલિના શોકનો પાર ન રહ્યો, તેમણે ભગવાનનાં પગલાને જ વંદન કર્યાં.

ઋષભ દેવને ફાગણ વદી અગિયારશના શભ દિવસે. પ્રભાતમાં કેવળજ્ઞાન થયું. કેવળજ્ઞાન સમયે તેઓ અયોધ્યાના પુરિતમાલ વિભાગમાં પદ્યારેલાં હતાં તેમને અઠુમનો ઉપવાસ હતો અને ઝાડ નીચે કાયોત્સર્ગ ધ્યાન અવસ્થામાં હતાં.. આ ધ્યાન અવસ્થામાં શક્લ ધ્યાન અગ્નિના પ્રભાવથી જ્ઞાનાવરણીય, દર્શનાવરણીય, મોહનીય અને અંતરાય કર્મનો ક્ષય થયો અને કેવળજ્ઞાન પ્રગટ્યું. આ શુભ ઘડીએ બાર ઈદ્દોએ પણ આવીને ભગવાનના કેવળજ્ઞાનનો મહા મંગલકારી મહોત્સવ કર્યો. આ શભ અવસરે વાયુએ એક યોજન જમીન સાફ કરી, મેઘે તેનું સુગંધી જળથી સિંચન કર્યું, દેવતાઓએ માણેક રત્નોથી ભૂમિ તળ તૈયાર કર્ય. તોરણો બાંધ્યાં, પૃષ્પો વેયાં. પ્રભુના ઉપદેશ માટે સમવસરણની રચના થઇ. પ્રથમ ગઢ રત્નમય હતો, બીજો સવાર્શનો હતો અને ત્રીજો રુપાનો હતો. દરેક ગઢને ચાર ચાર દરવાજાં હતાં. વિવિધક્ષેત્રનાં દેવોએ દરવાજા પાસે દ્વારપાળ તરીકે સેવા આપી. દેવીએ પ્રતિહાર થઇને ઉભી રહી. સમવસરણમાં સૌથી વચ્ચો વચ્ચ ચૈત્યવૃક્ષ હતું. વૃક્ષની નીચે રત્નની પીઠ (એટલો) રચ્યો, તેના પર છંદક અને છંદક પર રત્ન સિંહાસન રચ્યું. સિંહાસન પર ત્રણ છત્રો હતાં. સિંહાસનની ખાજએ ચામર લઇને યક્ષો ઉભાં હતાં. સમવસરણના ચારે દ્વાર પર એક એક ધર્મ ચક્ર સુવર્ણનાં કમળમાં પ્રસ્થાપિત કર્ય હતં.

પ્રભુ સમવસરણમાં પ્રવેશ્યાં. દેવતાએએ પ્રભુને માટે પગ મુકવા માટે સુવર્ણાનાં નવ કમળો મુક્યાં. પ્રથમ રહેલાં બે કમળો પર ભગવાન પગ મુકે ત્યારે બીજા કમળ પાછળથી આગળ આવી જાય તેવી ચમત્કતિ થઇ આ રીતે પ્રભ સુવર્ણનાં કમળો પર જ ચાલતાં હતાં. પ્રભ્ પૂર્વ દ્વારેથી પ્રવેશ્યાં, ચૈત્યવૃક્ષની પ્રદક્ષિણા કરી અને "નમો તિત્થસ્સ" કહીને સિંહાસન પર આરુઢ થયાં. આ સમયે વ્યત્તરોએ બાકીની ત્રણ દિશામાં પ્રભુનાં પ્રતિબિબો રચ્ચાં તેથી ભગવાનને સઘળી દિશામાંથી જોઇ શકાય તેવી રચના થઇ. પ્રભુની સન્મુખ એક ધ્વજ પણ હતો. 60

દેવતાઓ, મનુષ્યો વ. પ્રથમ ગઢમાં આવીને બેઠાં, બીજો ગઢ તિર્યચો માટેનો તથા ત્રીજો ગઢ વાહનો માટેનો હતો. પ્રભુ આ સમવસરણમાં ત્રણેય જગતનાં જીવોને પ્રતિબોધ આપે છે.

આ તરફ ભગવાન ઋષભ દેવની માતા મરુદેવા પોતાના પુત્રની ચિંતા કરતાં હોય છે. દીક્ષાના દોષ્ઠલા દિવસો કેવા હોય છે તેની કલ્પના કરે છે. તેમનો પૌત્ર મહારાજા ભરત તેમને સાંત્વના આપે છે ત્યાંજ સમાચાર આવ્યાં કે ઋષભ દેવને કેવળજ્ઞાન થયું છે. આ શુભ સમાચાર સાથે જ ભરતરાજાને ખીજા આનંદના સમાચાર સાંપડ્યાં: "હે મહારાજા, ચક્રવર્તિને જ મળે તેવુ અમૃલ્ય ચક્રરત્ન આપને પ્રાપ્ત થયુ છે. આ ચક્ર આપની આયુધશાળામાં ઉત્પન્ન થયેલ છે" ભરત આ ખન્ને સમાચારો સાંભળીને હષાંન્વિત થઇ ગયો. પ્રથમ ક્યાં જવુ ? ઋષભ દેવ પ્રભુને વંદન કરવાં કે આયુધશાળામાં ?

પણ ભરતને નિર્ણય લેતાં વાર લાગી નહીં. માતા મરુદેવાને લઇને તેઓ ઋષભ દેવને વાંદવા માટે નીકળ્યાં. મરુદેવા માતા હાથી પર ખિરાજમાન થયાં. માતા પુત્રને જોવા, વંદન કરવાં ચાલી સાથે પૌત્ર ભરત પણ છે. પૌત્ર કહે છે જ્ઓ જ્ઓ એ દેખાય સમવસરણનો ઇદ્દુધ્વજ. દેવતાઓ પણ ઋષભ દેવના વંદન અર્થે આવાગમન કરી રહ્યા છે. જે સમવસરણમાં દેવ-દેવીઓ, મનુષ્યો અરે પક્ષુ-પક્ષીઓ પણ વૈર ભૂલીને પ્રભુની મધુરી વાણીનું શ્રવણ કરે છે તે નીહાળી માતાની આંખમાંથી હર્ષનાં આંસુઓ આવ્યાં. પોતાના પુત્રની અમૃત વાણી સાંભળી તેમને પણ વૈ રાગ્ય પ્રગટ્યો અને કેવળજ્ઞાન થયું, એટલું જ નહીં આયુષ્ય પુરુ થવાથી તેઓ નિવાણ પામ્યાં, સિદ્ધગતિ પામ્યાં. આ અવસપિણીનાં પ્રથમ સિદ્ધ તે માતા મરુદેવા

ભરત રાજાએ પ્રભુની અમૃત વાણી શ્રવણ કરી. ભગવાનની દેશના સાંભળી ભરતનાં પુત્રોએ દીક્ષા મહણ કરી. ભરતની ખહેન ખાહ્મીએ પણ દીક્ષા અંગીકાર કરી. ભરત મહારાજાએ વ્રત ત્રહણ કર્યાં, બીજી બહેન સુંદરીએ પણ તેમજ કર્યું. આ રીતે ચતુર્વિધ સંઘની સ્થાપના થઇ. પ્રભુએ ઉત્પાદ, વ્યય અને ધ્રુવની ત્રિપદી સંભળાવી. તેનાં ખૃ હદ, અર્થઘટનનાં પરિપાક રૂપ જૈન શાસ્ત્રોની રચના થઇ. ભરતનાં પુત્ર ઋષભસેન (પુંડરિક) તે પ્રથમ ગણધર થયાં. તે વખતે પ્રથમ યક્ષ અને યક્ષિણી ઉત્પન્ન થયાં તેમનાં નામ ગોમુખ-યક્ષ તથા અપ્રતિચક્રા યક્ષિણી (ચક્રેશ્વરી માતા).

સમય જતાં ભરતનાં ખીજા ૯૮ ભાઇએએ દીક્ષા અંગીકાર કરી. ભરતનાં ભાઇ બાહુબલિએ હજી દીક્ષા લીધી નહોતી, ભરતને ચક્ર રત્નની પ્રાપ્તિ થઇ એટલે ચક્રવર્તિપણ સિદ્ધ કરવાં સઘળાં રાજા મહારાજાએને તાખે કર્યાં. બાહુબલિએ ભરતની આણ ન સ્વીકારી અને યુદ્ધ જાહેર કર્યું. ભરત તથા બાહુબલિ બન્ને ભાઇએોનું દષ્ટિ યુદ્ધ, બાહુ યુદ્ધ, મુષ્ટિ યુદ્ધ, વાગ્યુદ્ધ અને દંડ યુદ્ધ થયું. બધામાં ભરતની હાર થઇ. ભરતે ગુસ્સે થઇને બાહુબલિ પર ચક્ર છોડ્યું પરંતુ ચક્ર પણ બાહુબલિની પ્રદક્ષિણા કરીને પાછું ફર્યું. બાહુબલિ ગુસ્સે થયાં . ભરતને ચક્ર છોડવાનો અધિકાર નહોતો. સરખે સરખા આયુધોથી જ યુદ્ધ લડવાનું હતું. બાહુબલિએ મુઠ્ઠીએ વાળીને ભરત તરફ દોડવા માંડ્યું. બાહુબલિનું અપ્રતિમ બળ, મુષ્ટિ પ્રહાર ભરતને હરાવી શકે તેમ હતાં, પરંતુ બાહુબલિને વિચાર આવ્યો આમ કરું તો મારામાં ને ભરતમાં શો ફ્રેર?. ભરત તો મારા મોટાભાઇ છે, મોટાભાઇને મારીને મારે રાજ્ય નથી જોઇતું. આખરે આ રાજ્ય લક્ષ્મીને પણ શું કરવાની ? આમ <u>વિચારતાં વિચારતાં જ તેમને વૈરાગ્ય આવ્યો. જે મુઠી ભરતને</u> મારવા ઉગામી હતી તે મુઠીથી પોતાનાં કેશનો લોચ કર્યો અને દીક્ષા અંગીકાર કરી.

બાહુબલિએ રણ-ભૂમિને ધ્યાન-ભૂમિ બનાવી ત્યાંજ ધ્યાન અવસ્થામાં સ્થિર રહ્યાં. ભરતને પશ્ચાતાપ થયો. બાહુબલિના શરીર પર તો લત્તાએ વીંટળાઇ વળી. ઉત્ર ધ્યાન તપમાં તેએ લાકડાના થડની જેમ રહ્યા. પંખીએએ આસપાસ માળા બાંધ્યા. બાહુબલિએ ઉત્ર તપશ્ચયાંમાં કર્મોનો ક્ષય કર્યો પણ હજી કેવળજ્ઞાન પ્રગટ ન થયું બાહુબલિજીને થયું કે હું કેવળજ્ઞાન થયા પછી જ ઋષભ દેવને વંદન કરવાં જઇશ. પહેલા જઇશ તો ઋષભ દેવનાં શિષ્યો જેમાં મારા નાના ભાઇએ પણ છે તેમને વંદન કરવાં પડશે તેથી અત્યારે નથી જવું- પરંતુ આ વિચાર, નાના મોટાની આ ભાવના જ અવરોધરુપ બની ગઇ.

એક વેળા બાહુબલિજી જ્યાં હતાં ત્યાં બન્ને બહેનો બાહ્મી અને સુંદરી તેમને પ્રણામ કરવા આવી . બહેનોએ માત્ર એટલું જ કહ્યું.- " વીરા મારા ગજ થકી હેઠા ઉતરો. હાથી પર ચડ્યા કેવળજ્ઞાન નહીં થાય" બાહુબલિને વિચાર આવ્યો હું ક્યાં હાથી પર બેઠો છું ? પરંતુ વધુ વિચાર કરતાં જ આખી વાત સ્પષ્ટ થઇ. પોતે મોટા છે તેવો જરા સરખોયે ગર્વ રાખવો તે હાથી પર ચઢ્યાં બરાબર છે. મારી ભૂલ થઇ કોઇ નાનુ નથી કોઇ મોટું નથી. હું મારા નાના ભાઇઓને પણ વદન કરવાં જઇશ. આમ વિચારી તેમણે પગ ભયોં. હવે તો છેલ્લો તાંતણો તૂટી ગયો હતો. બાહુબલિજીને કેવળજ્ઞાન થયું

એક વાર ભરતને વિચાર આવ્યો કે મારા નાના ભાઇઓ દીક્ષા અવસ્થામાં અનેક પરિષહો સહન કરી રહ્યાં છે. જ્યારે હું ચક્રવર્તિ હોવાથી સર્વ પ્રકારની રિદ્ધિ સિદ્ધિ ભોગવું છું. ભરતે આમ વિચારીને પોતાના ભાઇઓને રાજ્ય સુખ આપવાની ઇચ્છા વ્યક્ત કરી. વિવિધ પ્રકારનાં ભોગ સુખ અન્ન તથા પીણા આપવા વિચાર કર્યો. જે ભાઇઓએ સર્વસ્વનો ત્યાગ કર્યો હતો તેમણે આમાંથી કશાનો સ્વીકાર ન કર્યો ભરતને આ સમયે સમજાયું કે પોતાના રાજ્યસત્તા, રિદ્ધિ સિદ્ધિ સઘળું જ તુચ્છ છે.

એક વેળાએ ઋષભ દેવ ભગવાન અષ્ટાપદ પર્વત પર પદ્યાયાં. ત્યાં સમવસરણમાં ભરત ચક્રવર્તિએ ભગવાનને પૃછ્યું કે આ ભરત ખંડમાં કેટલાં તીર્થકર અને કેટલાં ચક્રવર્તિ થશે તે કહો. ઋષભ દેવ ભગવાને આ વખતે ૨૪ તીર્થકરો , તેમનાં નગર, માતા પિતાનાં નામ તથા પંચ કલ્યાણકોની સઘળી વિગતો કહી. તે પછી બાર ચક્રવર્તિઓનું વર્ણન કર્યું. એ પછી વાસુદેવ, પ્રતિ વાસુદેવ તથા બળદેવોની વાત પણ કરી.

પ્રથમ તીર્થ પાલીતાણા-એકવાર ઋષભ દેવ ભગવાન પોતાના મુખ્ય ગણધર ઋષભસેન (જેઓ પુંડરિકના નામથી ઓળખાય છે) તેમની સાથે શત્રુજય પર્વત પર પધાયાં, ત્યાં યથા સમય રહ્યા. ત્યાંથી વિહાર કરતાં પહેલાં પ્રભુએ પુંડરિકને કહ્યું કે તમે અહીં જ રહો તમને અહીં કેવળજ્ઞાન થશે. પુંડરિક તથા ખીજા ગણધરો શત્રુજય પર જ રહ્યાં પ્રભુ ત્યાંથી ચાલી નીકળ્યાં. આ પર્વત પર પછીથી પુંડરિકસ્વામીને કેવળજ્ઞાન થયું અને ત્યાં જ તેમનો મોક્ષ થયો તેથી આ સ્થાન પ્રથમ તીર્થ ખન્યું. ત્યાં ભરત રાજાએ રત્ન-શિલાનું ચૈત્ય ખંધાવ્યું અને પુંડરિકજીની તથા ઋષભ દેવની પ્રતિમા પ્રસ્થાપિત કરી

ઋષભ દેવ ભગવાનને-

ચોરાશી હજાર સાધુઓ, ત્રણ લાખ સાધ્વીઓ, ત્રણ લાખ સાધ્વીઓ, ત્રણ લાખ પચાસ હજાર શ્રાવક, પાંચ લાખ ચોપન હજાર શ્રાવકાઓ, ચાર હજાર સાતસો પચાશ ચોદ પૂર્વનાં જ્ઞાતાઓ, નવ હજાર અવધિજ્ઞાનીઓ, વીસ હજાર કેવળજ્ઞાનીઓ, છસો વૈક્રિય લિબ્ધવાળા, બાર હજાર સાડા છસો મનઃ પર્યવજ્ઞાની, બાર હજાર સાડા છસો મનઃ પર્યવજ્ઞાની, બાર હજાર સાડા છસો વાદી, બાવીસ હજાર અનુત્તર વિમાન વાસી દેવો આટલાં અનુયાયીઓ હતાં. મહાપ્રભુ ઋષભ દેવ મહાવદી તેરશના દિને અભિજીત નક્ષત્રમાં મોક્ષ ગિત પામ્યાં.

64

### ભરત ચક્રવર્તિનું બાકીનું વૃતાંત

ચક્રવર્તિ ભરત પોતાના ચક્રરત્નની મદદથી અનેક વિસ્તારોને, દેશ પરદેશને કળ્જે કરે છે. ચક્ર રત્ન આગળ ચાલત પાછળ ભરત તથા તેની સેના ચાલતાં. ભરતે મગધ. વરદામ તીર્થ. સિંઘ દેશ, વૈતાઢ્ય પર્વતનાં પ્રદેશો, સિંઘુ નિષ્કુટ, તમિસ્ત્ર ગુફાનાં પ્રદેશો, ઉત્તર ભરતાર્ધ, ક્ષુલ્લ હિમવંત પર્વાત, ઋષભક્રૂટ વગેરે પ્રદેશો સાધીને પોતાનું ચક્રવર્તિ પદ પ્રસ્થાપિત કર્યું. આ પછી તેનો ચક્રવર્તિ તરીકેનો રાજ્યાભિષેક થયો. ચક્રવર્તિને ચૌદ રત્નો હોય છે. ૧ ચક્ર રત્ન, ૨ છત્ર રત્ન, ૩ દંડ રત્ન, ૪ ચર્મ રત્ન, ૫ ખડગ્રતન, દ કાકિણી રતન, ૭ મણિ રતન ૮ પ્રોહિત રતન, ૯ ગુજ રતન, ૧૦ અશ્વ રતન, ૧૧ સેનાપતિ રતન, ૧૨ ગાથાપતિ રતન, ૧૩ વાર્ધ કિ રત્ન, ૧૪ સ્ત્રી રત્ન.. અમુક રત્નો દૈવી પ્રભાવ વાળાં છે ચક્ર રત્ન તેમાં મુખ્ય છે. ચર્મ રત્ન પાણી પર મુકવાથી તેના પરથી સેના પસાર થઇ શકે છે, દંડ રત્નથી દ્વારો ઉઘડી જાય છે, મણિ રત્ન ગાઢ અંધારામાં પ્રકાશ ફેલાવે છે, કાકિણી રત્નથી પ્રકાશનાં વર્ત ળો સજાય છે. વાર્ધકિ રતન પુલ બનાવવામાં ઉપયોગી નીવડે છે. છત્ર રતન વરસાદથી આખી સેનાને ખચાવે છે. આમ વિવિધ રત્નો વિવિધ પ્રકારે યુદ્ધમાં કામ કરે છે. કાકિણી રત્નથી શિખરપર અક્ષરો અંકિત પણ થાય છે. ચક્રવર્તિને ચૌદ રત્ન ઉપરાંત, નવનિધિ, સોળ હજાર આત્મ રક્ષક દેવો, ચોસઠ હજાર સ્ત્રીઓ, ત્રણસો ત્રેસઠ રસોઇઆ, અને હજારો અન્ય માણસો તેમની સેવામાં હોય છે. તેના તાબામાં ગામ, દેશ , નગર, દ્રોણમુખ, શહેર, કર્બટ, મંડલ, આકર, ખેટક વગેરે પ્રકાર નાં "નગરો" હોય છે.

### મરીચિની વાત

ભરતના પુત્ર મરીચિએ પણ ઋષભ દેવ ભગવાન પાસે દીક્ષા અંગીકાર કરી હતી. સંયમની કઠિન સાધના અને તપનો આકરો માર્ગ તે જીરવી શક્યો નહી. છતાંયે તે તાપસની જેમજ ભગવાનમી પાસે જ રહેતો, પોતાના જ્ઞાન તેમજ પ્રવચન કૌશલથી તે

બીજાઓને દીક્ષાનાં માર્ગે વાળતો હતો. એકવાર ઋષભ દેવે ભરતને કહ્યું કે તારો પુત્ર મરીચિ વર્તમાન ચોવીશીમાં ચોવીશમાં તીર્થકર તરીકે જન્મ ધારણ કરશે.

ભગવાન મહાવીરનાં પૂર્વભવોમાં ત્રીજો ભવ મરીચિનો હતો, સત્તાવીશમો ભવ તે મહાવીરસ્વામીનો અંતિમ-પોતાનો ભવ). તે મહા વિદેહમાં પ્રિયમિત્ર નામનો ચક્રવર્તિ થશે (મહાવીર સ્વામીનો ત્રેવીશમો પૂર્વ ભવ) અને આ અવસર્પિણીમાં ત્રિપૃષ્ઠ નામનો વાસુદેવ (અઢારમો પૂર્વ ભવ) થશે.ભરતે આ વાત મરીચિને કરી. મરીચિને આ વાત સાંભળીને ખૂબજ હર્ષ થયો પણ સાથોસાથ ગર્વ પણ થયો. પોતાના દાદા પ્રથમ તીર્થકર, પોતે અંતિમ તીર્થકર. પિતા પ્રથમ ચક્રવર્તિ અને પોતે ચક્રવર્તિ તથા વાસુદેવ બન્ને થશે. વાહ કેવું ઉચ્ચ કુળ મારું? આ કુળની વાતથી, કુળના મદથી તેણે નીચ ગોત્ર કર્મ બાંધ્યું., વળી તેણે એકવાર કપિલ નામના રાજકુમારને ભગવાન પાસે દીક્ષા લેવા ન મોકલ્યો અને પોતેજ તાપસ હોવાં છતાં દીક્ષા આપી. આ બે કારણો- કૂળનું અભિમાન અને પોતાના ઉત્સૂત્ર વચનોથી આપેલી દીક્ષા-ને લીધે મરીચિ ભવોભવ સસારમાં ભટક્યો.

### ભરતને કેવળજ્ઞાન

ભગવાન ઋષભ દેવનાં નિવાંણ પછી ભરતમાં વૈરાગયભાવની જ્યોત પ્રગટી હતી. પરંતુ આ જયોત માત્ર વૈરાગયનાવની જ્યોત ન રહેતાં પૂણપણે તપ અને સંયમનાં અગ્નિ રુપે પ્રજવલિત થઇ. આ પહેલા એક નાનો સરખો પણ મહત્વનો પ્રસંગ ખની ગયો. એક વેળા ચક્રવર્તિ ભરત પોતાના વસ્ત્રાભૂષણોથી સજ્જ થઇ આરિસા ભુવનમાં ઊભાં હતાં, અહીં પોતાના રુપને દર્પણમાં નીહાળતાં હતાં ત્યાંજ આંગળી પરથી વીંટી પડી ગઇ. વીંટી વગરની આંગળી સામે તે ઘડી ભર જોઇ રહ્યાં આંગળીઓમાં પણ વૃદ્ધાવસ્થાની છાયા દષ્ટિગોચર થતી હતી. તેમણે મુગટ ઊતાર્યો કેશમાં પણ એ જ હાલત. નિસ્તેજ ધોળાં વાળ,

શરીરનાં અન્ય આભૂષણો ઊતાયાં અને પોતાના દેહનું નિરીક્ષણ કર્યું. વૃદ્ધાવસ્થાથી શરીરમાંથી તેજ એછું થયું હતું. ચક્રવર્તિની રિદ્ધિ સિદ્ધિ હોવાં છતાંયે આ વૃદ્ધાવસ્થાના પ્રવાહને ખાળી શકાય તેમ નહોતુ.. સઘળું જ વ્યર્થ છે! સઘળું જ! આ નાશ વંત દેહને શાયત સુખ શાંતિ કદીયે મળી શકે ખરાં અને મળે તો કઇ રીતે મળે? સાચો માર્ગ કયો? સાચો ધર્મ શું છે? આ ઊંડી વિચારધારાથી ભરત ચક્રવર્તિને ત્યાંજ કેવળજ્ઞાન થયું તેણે દીક્ષા અહણ કરી. ભરતનું નિવાંણ અષ્ટાપદ પર્વત પર થયું હતું. ભરત ચક્રવર્તિના નામ પરથી આ ક્ષેત્ર ભરતક્ષેત્ર કહેવાય છે

ત્રિષષ્ટિ શલાકા પુરુષ ચરિત્રમાં આ રીતે કર્ મહાન વિભૂતિઓનાં ચરિત્ર સવિસ્તર આલેખાયેલાં છે. ઉપર લખેલ ઋષભ દેવ ચરિત્ર તથા ભરત ચક્રવર્તિ ચરિત્ર આપણે ખહુજ ટૂંકાણમાં જોઇ ગયાં. દરેક ચરિત્રમાં કથા રસ તો છે જ પણ હેમચંદ્રાચાર્ચે સમવસરણમાં પ્રભુએ આપેલો ઉપદેશ પણ લખાણ પૂર્વક લખેલો છે. આ ઉપદેશમાં પણ વિવિધ તત્વ ચચાં છે તેથી જૈન ધર્મનું સર્વ પ્રકારે જ્ઞાન મળી રહે છે. ૐ ﷺ

# સિદ્ધહેમ શળ્દાનુશાસન

હેમચદાચાર્યની આ ઐતિહાસિક કૃતિ એ કંઇ કોઇ ધર્મ કે સપ્રદાયનો ત્રથ નથી આ મહાન વ્યાકરણ-ત્રથ એક એવો ત્રથ છે કે ભાષા સમજનાર, શીખનાર, શીખવનાર માટેનો આ અનિવાર્ય ત્રથ છે. ગુજરાતી ભાષાના મૂળમાં રહેલા સસ્કૃત-પ્રાકૃત શબ્દો ગુજરાતી ભાષાના ઉગમકાળનાં અને તેની આસપાસનાં સમાજ જીવન, ભાષા રહેણી કરણીનો અભ્યાસ કરવા માટે આ ત્રથોનું અધ્યયન આવશ્યક ખની રહે છે. સિદ્ધહેમનાં આઠ અધ્યાયો છે. પ્રથમ સાત સસ્કૃત વ્યાકરણના છે, ખાકીનો પ્રાકૃત વ્યાકરણનો છેલ્લો અધ્યાય છે. દરેક અધ્યાયમાં ચાર ચાર પાદ, વિભાગો છે. દરેક પાદમાં સૃત્ર સખ્યા જૂદી જૂદી છે . પ્રથમ અધ્યાયમાં કૂલ ૨૪૧ સૃત્રો છે. ખીજામાં ચારસો સાઠ, ત્રીજામાં પર૧, ચોથામાં ૪૮૧, પાંચમામાં ૪૯૮, છઠ્ઠામાં દૃદર તથા સાતમામાં દૃષ્ણ સૃત્રો આપેલા છે. આ રીતે પ્રથમ સાત અધ્યાયનાં સસ્કૃત વ્યાકરણનાં ૩૫૬૬ સૃત્રો છે. સપૃર્ણ સિદ્ધહેમના સૃત્રો ૪૬૮૫ થાય છે.

સંસ્કૃત ભાષા માટે આમતો પાણિનીનુ વ્યાકરણ અધિકૃત ગણાતું હતું પરંતુ હેમચંદ્રાચાર્યે પાણિનીના વ્યાકરણનો ઉપયોગ કરીને અન્ય વ્યાકરણ સંથો ની સહાય વડે પોતે જ વધારે સરળ રીતે સિદ્ધહેમની રચના કરી છે. દ્વયાશ્રયની જેમજ સિદ્ધહેમમાં મંગળાચરણ રુપ અર્હમ બીજ દષ્ટિગોચર થાય છે. તે પછીનું ચરણ છે "સિદ્ધિ-સ્યાદ્ધાદાત" અર્થાત્ સ્યાદ્ધવાદની દષ્ટિએ જ સિદ્ધિ રહેલી છે. વસ્તુના વિવિધ પાસા પ્રમાણે વ્યાકરણના નિયમોને સમજીને. તમામ પાસાએોનો વિચાર કરીને, લાશ્યમાં લઇને. મુખ્ય પાસાએ પ્રમાણે નિયમનું સર્જન થઇ શકે છે. આ રીતે થયેલ સર્જન સ્યાદ્ધવાદ પ્રમાણે થયું ગણી શકાય. ભાષા જ્ઞાન આપણને શબ્દજ્ઞાનથી મળી શકે છે. શબ્દોનું રુપાંતર થઇ શકે છે તેથી શબ્દોના પણ દ્વ્યની જેમ પયાંય હોય છે. દરેક પયાંયને જેમ અનિત્ય ગણવામાં આવે છે તેમ શબ્દનાં રુપાંતર પણ અનિત્ય ગણી શકાય. આમ નિત્યાનિત્ય રૂપી શબ્દ હોવાથી વ્યાકરણ પણ

સ્યાહ્નાદથી વધારે સારી રીતે સમજી શકાય.

ત્રંથનુ ત્રીજું ચરણ છે માત્ર એક શબ્દનું. તે શબ્દ છે "લોકાત્ત". આનો અર્થ છે લોકો પાસેથી સમજવું યા પ્રાપ્ત કરવું. અનુભવમાંથી શીખવું જીવન પ્રવાહમાંથી મેળવવું.

આ પછી આવે છે સ્વરોની સમજ-

ઔદન્તાઃ સ્વરાઃ= અ થી ઔ સુધીનાં ચૌદ સ્વરો છે (અ.અ,, ઇ, ઇ, ઉ, ઊ, ઋ, ૠુ, લુ, લુ, એ, ઐ. ઓ, ઔ,.)

> પાંચમું સૂત્ર છે. "એક દ્ધિ ત્રિ માત્રા હ્સ્વ દીર્ઘ પ્લુતા:" હ્સ્વ સ્વર અ, ઇ, ઉ, ઋ, લૃ એક માત્રા ધરાવે છે

દીર્ઘસ્વર આ, ઇ, ઊ, ઋ, લૃ, એ, એ, ઓ, ઓ દીર્ઘ હોવાથી બે માત્રા ધરાવે છે

પ્લુત સ્વર ત્રણ માત્રા ધરાવે છે તે આમ લખાય છે અક, ઇક, ઉક, આમાં ૩ માત્રા હોવાથી તગડો પણ લખાયો છે.

સ્વરોની ચર્ચા હમાં સૂત્ર સૂધી ચાલે છે. દસમાં સૂત્રમાં "કાદિઃ વ્યંજનમ્" લખેલ છે તેત્રીશ વ્યંજનો છે.તેમાંથી પહેલા રપને પાંચ, પાંચના પંચકમાં મૂકયા છે.

| ક્ર,ખ્રગ્રદ્યુહ | ક વર્ગ |
|-----------------|--------|
| ચ.છ.,જ.,ઝ.,ગ    | ચ વર્ગ |
| ટ,ઠ,ડ,ઢ,ણ       | ટ વર્ગ |
| ત્વયદ્યધ્ન      | ત વર્ગ |
| પ.ક.બ.ભ.મ       | પ વર્ગ |

એ પછી યુ ર, લ, વ શ ષ સ હ આ આઠ મળી તેત્રીસ વ્યક્તો થાય છે. પ્રાથમિક વ્યાકરણની આ વાતો પછી આગળ વધીએ. આઠ પ્રકારના ઉચ્ચાર સ્થાન છે- ઉર, કઠ, શિર, જિલ, દાંત, નાસિકા, હોઠ, તાળવુ. ચાર પ્રકારના કરણ છે-જીલનું મૂળ, જીલનો મધ્ય ભાગ, અત્ર ભાગ તથા ઉપાત્ર ભાગ. ઉચ્ચાર માટેનાં અગિયાર પ્રકારનાં પ્રયત્નો થાય છે- વિવાર, સવાર, શાસ, નાદ, દ્યોષ, અદ્યોષ,, અલ્પપ્રાણ, મહાપ્રાણ, ઉદાત, અનુદાત અને સ્વસ્તિ..

સ્વર વ્યંજન વગેરેનુ વગીકરણ આમ છે.

| <b>5</b> 8 | કપગઘક     | હ   | અ આ     |
|------------|-----------|-----|---------|
| તાલવ્ય     | ચ છ જ ઝ ગ | શ ય | ઇઇએએએ   |
| મૂધાં      | ८४४८ छ    | ષ ૨ | *       |
| દાંત       | તથદધન     | સ લ | ଖି      |
| હોઠ        | પફબભમ     | વ   | ଓ ଓ ଆ ଆ |

આમાં પ્રથમ અને બીજી ઊભી હરોળવાળા સંવૃત્ત, નાદ, ઘોષ છે. આમાં પણ સ્પૃષ્ટતા આસ્ય પ્રયત્નો ધરાવે છે, કે ઇષત્ સ્પૃષ્ટ, ઇષત્ વિવૃત્ત આસ્ય પ્રયત્નો ધરાવે છે તે પ્રમાણે પેટા વિભાગો પાડ્યાં છે.

ઉચ્ચારમાં અલ્પપ્રાણ, મહાપ્રાણના વિભાગો છે પહેલી ત્રીજી અને પાંચમી ઊભી હરોળ વાળા અલ્પપ્રાણ ધરાવે છે બાકીનાં મહાપ્રાણ ધરાવે છે.

સ્વરોમાં અઢાર જાતનાં "અ" ગણ્યાં છે. "અ"ના ઉદાત, અનુદાત અને સ્વરિત એમ ત્રણ મુખ્ય ભાગ. દરેકના સાનુનાસિક અને નિરનુનાસિક એમ બબ્બે પેટા ભાગો તથા તે દરેક પેટા ભાગનાં હૃસ્વ, દીર્ઘ અને પ્લુત એમ પેટા વિભાગો છે આ રીતે ૩ ને ૩ વાર ગુણીએ એમ ૧૮ પ્રકારે "અ" કહેવાય છે.

પ્રથમ પાદમાં આ રીતે સ્વરો,વ્યંજનો, વિભક્તિ ખાદ દ્વિતીય પાદમાં સ્વર સંધિ પ્રકરણ છે.

"સમાનાનં તેન દીર્ઘઃ "

નિયમ પ્રમાણે અ+અ=આ સંધિ થાય છે તેજ રીતે ઇ+ઇ=ઉ થાય છે શરુઆતના અ+અ માં ગમે તે પદ આ રીતે પણ હોઇ શકે છે.

અ+આ=આ

આ+અ=આ

આ+આ=આ

આ જ રીતે બીજા સ્વરોની સંધિ સમજવી

તૃતિય પાદમાં વ્યંજન સંધિ સમજાવેલ છે. ખે વ્યંજનોનુ મિલન તે વ્યંજન સંધિ. અહીં વાગ્+મયમ્=વાહ્મયમ્

વાક્+શ્રૂર=વાક્છ્ર્રઃ વગેરે

ઉદાહરણો આપ્યાં છે . ચોથા પાદમાં વિભક્તિના પ્રત્યયો દશાંવ્યા

છે તે પ્રત્યયો <mark>ખીજા અધ્યાયના પ્રથમ પાદ સુધી ચા</mark>લે છે.

વિભક્તિઓ આ પ્રમાણે છે

સિ ઐ જસ પ્રથમા અમ્ ઐ શસ્ દ્વિતીયા ઢા ભ્યામ્ ભિજ, તૃતીયા ઢ ભ્યામ્ ભાસ, ચતુર્થી કસિ ભ્યામ્ ભાસ, પચમી એસ આમ, ષષ્ઠી એસ સુપ, સપ્તમી સિ ઐ જસ, અષ્ટમી

અષ્ટમી પ્રથમા પ્રમાણે છે.

સ્વરાંત કે વ્યંજનાંત નામો સાથે આ વિભક્તિઓ લાગુ પડે છે.

દા.ત. ચોથી વિભક્તિ એક વચન-

ગુજરાતીમાં ઘોડો શબ્દ માટે ચોથી વિભક્તિમાં "ઘોડા માટે" કહીએ છીએ. સંસ્કૃતમાં ઘોટકઃ + ચોથી વિભક્તિનો પ્રત્યય કે અથવા એ લાગે ત્યારે ઘોટકાય બની જાય છે.

હિતીય અધ્યાયના હિતીય પાદમાં વિભક્તિઓનાં ઉપયોગ વિષે સમજાવેલ છે. દા.ત. ૪૩,૪૪,૪૫,૪૬, માં સૂત્રમાં "સિદ્ધી તૃતીયા, હેતુ-કર્તુ -કરણેત્થંભૂત લક્ષણે સહાર્થે" લખ્યું છે

પ્રથમ દાખલો- એક મહિનો કઇક કર્યું અને ફળ મળ્યું તો મહિનાને ત્રીજી વિભક્તિ લાગે તેવો નિયમ છે. માસનું માસેન થાય કારણકે અહીં માસથી કે માસ વડે નહીં પણ એક માસ સુધી એવો અર્થ છે.

તેથી માસેન સૂત્રમ્ અધિતમ્ મહીના સુધી સૂત્રનું પઠન કર્યું-સિદ્ધ થયું. પણ જો સિદ્ધિ ન થઇ હોય તો ત્રીજી વિભક્તિ ન આવે, તો માસેનની જગ્યાએ માસમ્ આવે. આ સિવાય હેતુ (ક્રિયામાં નિમિત્ત ), કતાં (કરનાર) કરણ (સાધન) ઇત્થભૂત ( વિશેષ ઓળખાણ ) માં ત્રીજી વિભક્તિ આવે છે. ત્રીજી વિભક્તિના અન્ય નિયમો દશાંવીને હેમચંદ્દાચાર્ય અન્ય વિભક્તિઓની સમજણ આપે છે.

**બીજા અધ્યાયના ચોથા પાદમાં નામને સ્ત્રી**લીંગી

રાજન્+ઇ=રાજ્ઞી (રાણી) અજ+આ=અજા( બકરી) બાલ+આ=બાલા (બાલિકા) નીલ+ઇ=નીલી (નીલવર્ણી) મામક+ઇ=મામકી (મામી)

હવે પછી ત્રીજા અધ્યાયથી સમાસ પ્રકરણ શરુ થાય છે. સામાન્ય સમાસ, બહુવ્રિહિ સમાસ, અવ્યવીભાવ સમાસ, તત્પુરુષ સમાસ, કર્મધારય સમાસ ,દ્વન્દ્વ સમાસ , એકરોષ સમાસ સમજાવીને ત્રીજા અધ્યાયના બીજા પાદમાં સમાસના ફેરફારનાં નિયમો છે. આમાં સમાસ કરતી વખતે વિભક્તિનો લોપ કઇ રીતે થાય યા ન થાય તેના નિયમો દશાંવ્યાં છે. વિભક્તિ કાયમ રહે તેવા સમાસને અલ્પ સમાસ કહે છે. અહીંયા એક રસિક ઉદાહરણ છે.

દેવાનાંપ્રિય=મૂર્ખ., પણ દેવાનાં પ્રિય= દેવોને પ્રિય ત્રીજા અધ્યાયનું ત્રીજુ ચરણ આપ્યાત કરણ છે. અહીંયા ક્રિયાપદના રૂપોના નિયમો છે. વર્તમાનકાળના ત્રણે વચનનાં ત્રણેય પુરુષનાં પ્રત્યયો, વિધ્યર્થનાં પ્રત્યયો, આજ્ઞાર્થનાં પ્રત્યયો , શસ્તન ભૂતકાળ , અધતન ભૂતકાળ, પરોક્ષ ભૂતકાળ આર્શીવાદ સૂચક પ્રત્યય, શસ્તન ભવિષ્યકાળ, ક્રિયાતિપત્તિ, વગેરેનો એક જ દાખલો બસ થશે.

| વર્તમાનકાળ      | પચતિ            | તે રાંધે છે                 |
|-----------------|-----------------|-----------------------------|
| વિધ્યર્થ        | પચેત્           | તે શંધે                     |
| ચ્પાજ્ઞાર્થ     | પચતુ            | તે રાંધે-અન્યની ઇચ્છાથી     |
| દ્યસ્તન ભૂતકાળ  | અપથત્           | તેણે રાંધ્યું હતું          |
| અધતન ભૂતકાળ     | અપાક્ષીત્       | તેણે શંધ્યું છે             |
| પરીક્ષ ભૂતકાળ   | પપાચ            | તેણે શંધ્યું                |
|                 |                 | (નજરે નહીં થયાની ક્રિયા)    |
| આશીવાંદ સ્વક    | પચ્ચાત          | તે (ભલે) રાંધે              |
| શસ્તન ભવિષ્યકાળ | પક્તા           | તે (કાલે) રાંધશે            |
| ભવિષ્યકાળ       | પ્ર•્થત         | તે રાંધશે                   |
| ક્રિયાતિપત્તિ   | <b>અપ</b> ક્યત્ | જો રાંધ્યુ હોત, જો રાંધે તો |
|                 |                 |                             |

વ્યાકરણમાં ઊંડા ઉતરવાનો અત્રે આશય ન હોવાથી ત્રથનાં બાકીનાં વિષયોનો અહીં ઉલ્લેખ કરીને જ સંતોષ માનીશું. અધ્યાય ચોથામાં આખ્યાત પ્રકરણ ચાલુ છે. ક્રિયાપદના દ્વિભાવ, લોપનો ઉલ્લેખ પ્રથમ પાદમાં કરીને આચાર્યશ્રી ખીજા પાદથી ધાતુઓની ચર્ચા કરે છે. ત્રીજા તથા ચોથા પાદમાં આ ચર્ચા આગળ ચાલે છે. પાંચમાં અધ્યાયમાં કૃદંતના નિયમો છે. છઠ્ઠા અધ્યાયમાં તદ્ધિત પ્રકરણ છે. સાતમાં અધ્યાયમાં આજ વિષયની ચર્ચા આઘળ ચાલે છે. આમ સાત અધ્યાયમાં સિદ્ધહેમ શખ્દાનુશાસનમાં સંસ્કૃત વ્યાકરણ દશાંવેલ છે.

### અध्याय ८- प्राકृत व्यां इरश

સેંકડો વર્ષો પહેલાં પ્રાકૃત ભાષા જનસમુહની ભાષા હતી. ભગવાન મહાવીરે તથા ભગવાન ખુદ્ધે પ્રાકૃતમાં ( અર્ધ માગધી અને પાલીમાં) જ લોકોને ઉપદેશ આપ્યો હતો. પ્રાકૃત સિવાયની પૈશાચી ભાષામાં પણ નાટકો-કાવ્યો હતાં. મધ્યકાલીન જૈન કૃતિએ પણ મોટા ભાગે પ્રાકૃત ભાષામાં જ લખાયેલી છે. હેમચંદ્રાચાર્યના જમાનામાં ગુજરાતની ભાષા અપભંશ હતી. પ્રાકૃતમાંથી અપભંશ ભાષા ઉત્તરી આવી હતી.

પ્રાકૃત ભાષા એ સ્વભાવિક ભાષા, પ્રકૃતિની ભાષા ગણાય છે. પ્રકૃતિ સિદ્ધ જે ભાષા તેનુ નામ પ્રાકૃત.

પ્રાકૃત એટલે શું તેના બે નોંધપાત્ર ઉદાહરણો-

" સકલજગજબત્નાં વ્યાકરણાદિભિરનાહ હિત સંસ્કાર: સહજો વચન વ્યાપાર: પ્રકૃતિ, તત્ર ભવં સૈવ વા પ્રાકૃતમ્ " =વ્યાકરણનાં સંસ્કારને નહી પામેલ, જગતનાં સકળ જીવોની સ્વભાવિક વચન ક્રિયા તે પ્રકૃતિ અને આ પ્રકૃતિની ભાષા તે પ્રાકૃત .

ખીજું કથન-"આરિસવયણે સિદ્ધં દેવાણં અધ્ધમાગહા વાણી-ઇત્યાદિ વચનાધા પ્રાક્- પૂર્વ કૃતં" અથાંત્ આર્ષ વચનમાં સિદ્ધોની ભાષા અધ માગધી હોય છે તેને આધારે પ્રાક્-કૃત= પૂર્વે કરેલ હોય તે પ્રાકૃત કહેવાય છે. પ્રાકૃતના વ્યાકરણો જૈન તથા અજૈન વિદ્ધાનોએ લખેલાં છે. ચંડકૃત પ્રાકૃત લક્ષણ, ત્રિવિક્રમદેવ કૃત પ્રાકૃતાનુશાસન, હેમચંદ્દાચાર્યનું પ્રાકૃત વ્યાકરણ તે જૈન કૃત છે. અજૈનોમાં પાણિની, વરસ્રચિ, હ્ષ્ષીકેશ, માર્કડેય ઇ,એ પ્રાકૃત વ્યાકરણો લખ્યાં છે.

હેમચંદ્રાચાર્યે તેમનાં પ્રાકૃત વ્યાકરણમાં શૌરસેની, માગધી પૈશાચી તથા અપભંશના વ્યાકરણની પણ સમજ આપેલ છે. આઠમાં અધ્યાયમાં કૂલ ચાર પાદ છે. પહેલામાં રહ્ય પ્રાકૃત સૂત્રો, બીજામાં ૨૧૮, ત્રીજામાં ૧૮૨ સૂત્રો તથા ચોથામાં મિશ્ર ભાષાઓનાં ૪૪૮ સૂત્રો છે. પ્રાકૃત ભાષાનાં સુંદર દોહાઓ હેમચંદ્રાચાર્યે આપેલા છે. આ દુહાઓ પરથી તત્કાલીન ભાષા. જીવન ઇત્યાદિનાં પ્યાલો આવે છે. ગુજરાતની ત્યારની પ્રજા ઉદ્યમી, ઉમંગશીલ તથા સાહિત્ય કળા પ્રેમી હોવી જોઇએ. પ્રાકૃત, અપભંશનાં દોહાઓનાં ઉત્તમ નમુનાઓ અન્યત્ર આપેલાં છે.

ઉદાહરણો પંડિત બેચરદાસ દોશીના પુસ્તકમાંથી આભાર સહ.

## દ્વયાશ્રય-

કલિકાલ સર્વજ્ઞ હેમચંદ્રાચાર્યના સહ્યી વિશેષ સન્માનીય ત્રંથોમાં દ્વયાશ્રય અને સિદ્ધહેમ શબ્દાનુશાસન ગણી શકાય. દ્વયાશ્રય એક મહા-કાવ્ય છે. સોલંકી વંશનો ઇતિહાસ છે અને સાથોસાથ તેમના જ વ્યાકરણ ત્રંથ શળ્દાનુશાસનના વ્યાકરણના ઉદાહરણોની સમજૂતીનો ત્રંથ છે. કાવ્ય, વ્યાકરણ અને ઇતિહાસના સભગ સંમિશ્રણને એક ત્રંથમાં કલ્પી શકીએ તો દ્વયાશ્રયની મહત્તા સમજી શકાય. સંસ્કૃત અને પાકૃત વ્યાકરણની સમજતી માટે સંસ્કૃત દ્વયાશ્રય કાવ્ય અને પાકૃત દ્વયાશ્રય કાવ્ય (યાને કુમારપાળ ચરિત્ર ) ની રચના કરી છે. દ્વયાશ્રય નામ કદાચ **બે રાજાએ સિદ્ધરાજ અને કુમારપાળના નામનુ સ્**ચક છે. દ્વયાશ્રય એક મહાકાવ્ય જરુર છે પરંતુ ઇતિહાસના સંશોધકો માટે સુંદર, સંદર્ભ ત્રથ પણ છે અને વ્યાકરણના વિદ્યાર્થીએ માટેનો એક અભ્યાસ ત્રથ છે. સિદ્ધહેમ શબ્દાનુશાસનના સાતેય અધ્યયનના સર્વ ઉદાહરણો વ્યાકરણના ક્રમ મુજબ દ્વયાશ્રયમાં સમજાવ્યાં છે. પ્રાકૃત ઢ્રયાશ્રયમાં પ્રાકૃત, સૌરસેની માગધી, પૈશાચી, ચૂલિકા પૈશાચી અને અપભંશના ઉદાહરણો છે. દ્વયાશ્રયમાં માત્ર જૈન જ નહીં પણ હિ.દ દેવ દેવીએ, ઋષિ ,મૃનિએ તથા શાસ્ત્રો અને પુરાણોનાં ઉલ્લેખ છે, ત્રહો, ઉપત્રહો અને રાશિઓના ઉલ્લેખ છે તે ઉપરાંત આર્યવેદ, અર્થ શાસ્ત્ર, કામ શાસ્ત્ર ઇત્યાદિનાં ઉલ્લેખો છે. હિંદુ મહાકાવ્યોમાં દેખાતી ઘટનાએના ઠેર ઠેર ઉલ્લેખો તેમના સર્વ ધર્મ ના સાહિત્યની અભિરુચિ પ્રદર્શિત કરે છે. મહાકવિ ભારવી અને માઘે સંસ્કૃતમાં મહાકાવ્યો લખ્યાં તેની તુલના દ્વયાશ્રય સાથે ન થવી જોઇએ.. કારણકે હેમાચાર્યના આ મહાકાવ્યમાં વ્યાકરણનાં ઉદાહરણો મયાંદા ખાંધી લે છે. દરેક શ્લોક કે ગાથામાં જે રીતે વ્યાકરણનાં ઉદાહરણો રજુ થયાં છે તે જોતાં લાગે કે ધાયાં પ્રમાણે શબ્દની પસંદગી થઇ શકે નહી. પરંતુ આવી ત્રિવિધ કામગીરી, આટલી સુંદર રીતે કોઇ કરી શકે અને મહા કાવ્ય રચી શકે તે જ એક અઘ્ભત ઘટનાં છે. 75

વર્ણનોનાં વસત અને શિશિર હોય, હેમત હોય અને વર્ષા પણ હોય. કુદરતી સૌદર્યમાં કલકલ વહેતાં ઝરણાંઓ અને ઉત્તુગ ગિરિશિખરો પણ છે. પાટણ અને અન્ય નગરો, નગર રચના, સ્વયવરો, યુદ્ધ મેદાનો, યુદ્ધો એમ અનેક વર્ણનો છે.

વ્યાકરણમાં અનુપ્રાશ, યમક, વકોકિત, શ્લેષ, રુપક, સદેહ, વિરોધ, વ્યતિરેક, વિરોધભાષા, ભાંતિ, સ્મરણ, યથાસપ્ય અને સ્વભાવોકિતના સુંદર ઉદાહરણો છે. આ બધા ઉદાહરણો ઉચ્ચારો સાથે સંકલિત છે. દ્વયાશ્રયમાં જ્દા જ્દા ૨૯ પ્રકારનાં છ દ ઇત્યાદિ છે. દ્વયાશ્રયનાં ભાષાંતરોમાં મણિલાલ નભુભાઇ દ્વિવેદીનું ભાષાંતર ૧૮૯૩માં બહાર પડયુ હતું.

દ્વયાશ્રયમાં ૨૦ સર્ગ છે. મહારાજા સિદ્ધરાજની વિનતિ અને પ્રેરણાથી આ ત્રથની શરુઆત થઇ હશે. ૧૪ સર્ગો આચાર્યશ્રીએ સિદ્ધરાજની હયાતિમાં લખ્યાં હશે તેમ મનાય છે, કારણકે પ્રાકૃત દ્વયાશ્રયમાં કુમારપાળનું ચરિત્ર છે.

દ્રયાશ્રયમાંથી મળેલી એ તિહાસિક માહિતી:-

ચુલુક એટલે ખોખાથી સૂર્યને અંજલિ આપનારાં આદિપુરુષ તે ભારદ્વાજ હતાં. તેમનો વશ ચૌલુક્ય વશ કહેવાયો. ચૌલુક્યો પરમાર પણ કહેવાય છે. પરમાર શબ્દ પર-માર એ રીતે નિષ્પન્ન થયો હોય તેવી શક્યતાં છે. ચૌલુકયનું અપબશ સોલકી થયું. મહાકાવ્યમાં મુળરાજથી ઇતિહાસની શરુઆત થાય છે. અણહિલ્લપુરમાં મુળરાજનું રાજ્ય હતું. રાજ્યની પ્રજા કંઇક સુખી અને સંતોષી હતી, તે સમય દરમ્યાન અણહિલપુરમાં જૈન દેરાસરો પણ હતાં.

સર્ગ રથી ૫:- મુળરાજને એક વેળા સ્વપ્નું આવ્યું. શંકર ભગવાને સ્વપ્નામાં, સોરઠમાં પ્રભાસનો ધ્વંશ કરનાર ત્રાહરિપુને મારવા ભલામણ કરી. સ્વપ્ન પછી મુળરાજે પોતાના મંત્રીએ જાંબક અને જેહુલને આ વાત કરી. જેહુલ મંત્રીએ ત્રાહરિપુનાં કુકર્મો વર્ણવ્યાં અને તેના દુરાચારો જેવાંકે પારકી સ્ત્રીઓને તે ઉપાડી જતો હતો તેવા કુકર્મોની મુળરાજને વાત કરી. મુળરાજે ત્રાહરિપ પર ચડાઇ કરી. કચ્છના લક્ષે તથા સિંધુરાજે ત્રાહરિપુને મદદ કરી, એ સમયે શ્રીમાળ-ભિન્નમાળના રાજા પરમાર અબુંદેશરે બહુ પરાક્રમથી યુદ્ધ કર્યુ. ત્રાહરિપુ હાર્યો., તેની સ્ત્રીઓની વિનંતિથી મુળરાજે તેને જીવતો જવા દીધો પણ તેની ટચલી આંગળી કાપી નાખી.

સર્ગ է માં મળરાજના પત્ર ચામડની વાત છે. તે શુશીલ અને વિધાવાન હતો. ચામુડે લાટ દેશના રાજા દ્વારપને હરાવ્યો હતો. ઢારપે હાથી ભેટ મોકલ્યો હતો. હાથીની ભેટ અપશુકન વાળી મનાતી હતી, ચામુંડને આ ભેટથી ગુસ્સો આવ્યો હતો. ચામ્ડે લાટ પર ચડાઇ કરી હતી. તેણે ચૌદ વર્ષ રાજ્ય કર્યુ. તેને વલ્લભરાજ, દુર્લભરાજ તથા નાગરાજ નામના પુત્રો હતાં. ચામુંડની બહેન વાવીણી દેવીએ તેને ગાદી પરથી ઉઠાડી મુક્યો હતો અને વલ્લભરાજને ગાદી આપી હતી.

સર્ગ ૭- ઉપરની વાત પછી સાતમા સર્ગમાં વલ્લભરાજ શીતળાથી મરી ગયો એટલે ચામુંડે દુર્લભરાજને ગાદી આપી તે વિષેની હકીકત છે.

આઠમો સર્ગ- નાગરાજનો પુત્ર ભીમ મહા પરાક્રમી હતો. ખન્ને ભાઇએએ તેથી રાજી ખુશીથી ભીમને ગાદી આપી. ભીમે સમુદ્દ (પંચનદ) પર પુલ બંધાવ્યો હતો અને સિધુરાજા પર ચડાઇ કરી હતી સિધરાજા સાથે ઢૂંઢ યુદ્ધ કરી, કેદ કરી તે પાછો ફર્યો હતો. આઠમા સર્ગમાં ભીમ તથા ચેદિરાજ વચ્ચેની સંધિનો ઉલ્લેખ છે. ચેઠિરાજે ભીમને ભેટ સોગાદો મોકલી હતી. ભીમને બે પુત્રો હતાં, ક્ષેમરાજ અને કર્ણા ક્ષેમરાજ મોટો હતો પણ તેણે રાજ્ય ન સ્વીકાર્ય અને કર્ણને ગાદી આપી.

નવમો તથા દશમો સર્ગ- કર્ણ રાજા પાસે એકવેળાએ એક ચિત્રકાર ચંદ્રપરના મયકેશીની પુત્રી મયણલ્લાનું સુંદર ચિત્ર લાવ્યો. કર્ણ રાજા મયણલ્લા પર મોહી પડયો. મયકેશીએ સમજીને મયણલ્લા (મીનળદેવી)ને કર્ણ સાથે પરણાવી સાથે અનેક ભેટ સોગાદો પણ મોકલી.

અગિયારમા સર્ગમાં કર્ણને પુત્ર થયો તેની વાત છે. આ પુત્ર તે સિદ્ધરાજ જયસિંહ. કર્ણે સન્યસ્ત સ્વીકાર્યું અને જયસિંહને ગાદી આપી ક્ષેમરાજનો પુત્ર દેવપ્રસાદ એ વખતે રાજ્યનું ધ્યાન

રાખતો કારણકે ગાદીએ આવ્યો ત્યારે જયસિંહ (સિદ્ધરાજ) માત્ર આઠ વર્ષનો હતો.

બારમાં સર્ગમાં સિદ્ધરાજ જયસિંહે બર્બરને હરાવ્યો તેની વાત છે

તેરમાં સર્ગમાં જયસિંહની નગરથયાંની તથા નાગપુત્રની વાત છે.

ચૌદમાં સર્ગમાં જયસિંહનો યોગીનીએ સાથેનો મેળાપ થયો તેનો ઉલ્લેખ છે. જયસિંહે અવંતીના રાજા યશોવમાં પર ચડાઇ કરી. એક રાત્રે યશોવમાંએ કાલીના શબ્દો સાંભળ્યાં. "જયસિંહ જીતરો અને તું હારી જઇશ". આ શબ્દોથી ગભરાઇને યશોવમાં ભાગી ગયો, તે ધારા નગરીમાં જઇને રહ્યો પણ જયસિંહે પ્રથમ અવંતી નગરી ભાંગી અને પછી ધારા નગરી જઇને યશોવમાંને કેદ કર્યો.

પંદરમાં સર્ગમાં સિદ્ધરાજ જયસિંહના જીવનની ઘણી મહત્વની ઘટનાઓનો ઉલ્લેખ છે. સિદ્ધપુરમાં તેણે રુદ્દ મહાલય બંધાવ્યું ત્યાં જૈન ચૈત્ય પણ બંધાવ્યું અને પગે ચાલીને સોમનાથની યાત્રા કરી. તેણે દેવપત્તન જઇને સોમનાથનું ધ્યાન કર્યું, ભગવાન શંકરે દર્શન આપ્યાં, સુવર્ણ સિદ્ધિ આપી અને સિદ્ધરાજ ઉપનામ આપ્યુ તેણે પ્રભુ પાસે પુત્રની યાચના કરી પણ જવાબ મળ્યો કે તારા ભાઇના દીકરાનો દીકરો તારી ગાદીએ આવશે. સિદ્ધરાજે ગિરનાર તથા શત્રુંજયની યાત્રા કરી. બાહ્મણો માટે સિદ્ધપુર (શીહોર) ગામ વસાવ્યું, પછી અણહિલપુરમાં સહસ્ત્ર લિંગ તળાવ બંધાવવા માંડ્યું. ૧૦૮ શિવાલય તથા શક્તિ મંદિર કરાવ્યાં.

સોળમાં સર્ગમાં કુમારપાળ ગાદીએ આવ્યો તે હકીકત છે. કુમારપાળની ચડાઇના વર્ણનો છે. ઉત્તરના સવાલક્ષ ગામના રાજા અન્ના પર ચડાઇ કરી તેનું વર્ણન છે.

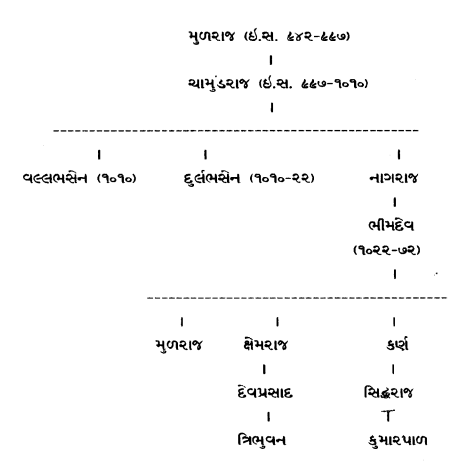
સત્તરમાં સર્ગમાં ચડાઇ કરવા જતી કુમારપાળની સેનાના વન-વિહારના વર્ણનો છે.

૧૮મો સર્ગ- સેનાનુ પ્રયાણ-યુદ્ધ તથા અર્ણો રાજની હાર ૧૯મો સર્ગ. અર્ણોરાજને માફી આપી. અર્ણોરાજે પોતાની પુત્રી જલ્હણા કુમારપાળને આપી. કુમારપાળે અણહિલપુર આવીને જલ્હણા સાથે લગ્ન કર્યું. <sup>78</sup> રુમાં સર્ગમાં અમારિ ઘોષણાની વાત છે. કુમારપાળે એક માણસને પાંચ, છ ખકરાં કસાઇપ્તાને લઇ જતો જોયો. કુમારપાળે આ અટકાવ્યું અને દયાભાવથી પ્રેરાઇને ત્રિકુટાચલ (લંકા) સુધી અમારિ ઘોષણા કરાવી. આ ઉપરાંત દારુનો રિવાજ ખંધ કરાવ્યો. યજ્ઞમાં જવ હોમવાનું ચાલુ કરાવ્યું. ખીન વારસી મિલ્કત રાજ્ય લઇલે તેવી પ્રથા હતી તે ખંધ કરાવી. વાગ્ભટ્ર દ્વારા સોમનાથનો જિર્ણોદ્વાર કરાવ્યો

દેવપત્તન તથા અણહિલપુરમાં પાર્શ્વનાથનાં મંદિરો કરાવ્યાં. કુમારપાળેશ્વર મહાદેવનું મંદિર બંધાવ્યું

આ છે દ્વયાશ્રયનુ મૂખ્ય કથા વસ્તુ. દ્વયાશ્રયમાં આવેલી ઐતિહાસિક વિગતોમાંથી મોટા ભાગની વિગતો ઇતિહાસકારો માટે મૂલ્યવાન ખજાનો છે. એ જમાનામાં જ્યારે વ્યવસ્થિત સ્વરુપે ઇતિહાસ લખવાની પ્રથા એછી હતી ત્યારે દ્વયાશ્રય જેવા ગ્રથમાં આપેલી વિગતો પરથી જ તત્કાલીન પરિસ્થિતિનો ખ્યાલ આવી શકે છે

ઇતિહાસકારોના મતે અણહિલવાડ પાટણની ગાદીએ આવેલાં રાજાઓની વંશાવલી આ પ્રમાણે છે.



સિદ્ધરાજનો સમય- ૧૦૯૪-૧૧૪૭ સુધી

કુમારપાળ- ૧૧૪૩-૧૧૭૩ સુધી દ્વયાશ્રયમાં આ વંશાવલી સારી રીતે આપેલી છે. દ્વયાશ્રય સિદ્ધ રાજ અને કુમારપાળના સમયમાં જ લખાયું હતું એટલે સ્વભાવિક રીતે જ સોલંકીવંશના નામને નીચુ પાડે તેવા ખનાવો આમાં નથી. સોમનાથનુ મંદિર ચામુંડના રાજ્ય કાળ 80 દરમ્યાન મહંમદ ગઝનીએ તોડ્યું તે મોટી ઐતિહાસિક ઘટના છે પરંતુ દ્વયાશ્રયમાં તેનો ઉલ્લેખ નથી. ( સોમનાથનુ મંદિર ત્ર્ટ્યું તે કદાચ ૧૦૨૫ની સાલ હશે તેમ પણ મનાય છે જો એમ હોય તો તે વખતે ભીમદેવનું રાજ્ય હશે )

દ્ધયાશ્રયમાંથી તત્કાલીન રાજ્ય વ્યવસ્થા, લોકો, રહેણી કરણી, શસ્ત્રો વગેરે વિષે પણ ઘણું. જાણવા મળે છે.

> ૧-નાશતાં ભાગતાં શત્રુ પર પ્રહાર કરવામાં આવતો નહોતો.

ર-એક જ રાજા એકથી વધારે મંત્રીઓ રાખતાં.

૩-રાજાએ રાત્રે છૂપા વેશે નગરનાં લોકોનાં સુખદુઃખ જાણવાં નીકળતાં

૪-અથશાળામાં વાંદરાં પણ ૨ખાતાં હતાં.

૫–હરણનાં શીંગડા કાપીને પછી શિકાર કરવા નીકળતા હતા.

**દ-આવામાં ડાંગરનો ઉપયોગ હતો.** 

૭-નગરવાસીઓ નાગર પણ કહેવાતાં.

૮-લગ્નની રીત લગભગ અત્યાર જેવીજ હતી

૯-નવરાત્રીમાં ચંડીપાઠ કરતાં હતાં.

૧૦-પંચિકા તથા તેવી બીજા કાંકરાઓની રમતો હતી.

૧૧-વિષ્ણુ,શિવ, શક્તિ તથા જિન પૂજાઓ થતી

બીજા જાણવા જેવા ઉલ્લેખો:-

કદ શસ્ત્રોનાં નામ-ચક્ર, ધનુ, વજૂ, ખગ, ક્ષુરિકા, તામર, કત, ત્રિશુલ, શક્તિ, પરશુ, મિક્ષકા, ભિદીમાલ, મુષ્ટિ, લુઠિ, શંકુ, પાશ, પટ્ટિશ, યષ્ટિ, કણય, કંપન, હલ, મુશલ, ગુલિકા, કર્તરી, કરપત્ર, તરવારી,, કુષાલ, કુષ્કોટ, કોપણિ, ડાહ, ડથ્થુસ,, મુગ્દર, ગદા, ઘન, કરવાલિકા, આ બધાં જ શસ્ત્રો ખરેખર કેવાં હતાં તે અત્યારે ખ્યાલ આવી શકતો નથી, ઘણાં નામો તો અત્યારની ગુજરાતી ભાષામાં હવે પ્રચલિત પણ નથી

ફ પ્રકારનું ખળ≔ મૌલ, ભૃતક, શ્રેણિ, અરિ, સહ્દ, અને આરવિક. કેટલાક પ્રદેશો.. ભદ્દા=ભાદર નદી વણાસ=ખનાસ નદી શ્વબવતી =સાખરમતી ઉજ્જયત-રેવતક=ગિરનાર અવતી=ઉજ્જયની અબુંદાચલ=આબુ

સૌરાષ્ટ્રના કિનારે સૈકોત્તર નામના પર્વતનો ઉલ્લેખ છે વળી કચ્છ અને સૌરાષ્ટ્ર વચ્ચે આઠ યોજન છેટુ છે તેમ ખતાવેલ છે.

દ્વયાશ્રયમાં વ્યાકરણ

દ્વયાશ્રય મહાકાવ્ય સમત્ર રીતે તત્કાલીન ઇતિહાસ વર્ણવે છે અને સાથોસાથ વ્યાકરણનાં નિયમો સમજાવે છે. મહાકાવ્યનાં શ્લોકો અને ગાથાએ આ રીતે જ રચાંયાં છે. માત્ર થોડાં શ્લોકો જોઇએ-

અહિંમિત્યક્ષર ખહ્મ વાચક પરમેષ્ઠિનઃ ! સિદ્ધચક્રસ્ય સદ્દળીજ સવર્તા પ્રણિદ્ધમહે !! પ્રથમ સર્ગમાં આ પ્રથમ શ્લોકમાં આચાર્યશ્રી અહિંમનું સ્મરણ કરે છે. અહીં ખહ્મ વાચક છે. અહીં સંસારનાં મહાન તત્વ ખહમ સાથે તાદાત્મ્ય સ્થાપિત કર્યું છે. મહાપુરુષો ખહમની ઉપાસના કરે છે. તત્વજ્ઞાનની દષ્ટિએ અહીં વિશ્વનું વ્યાપક સ્વરુપ છે. હેમચંદ્દાચાર્યની વિશાળતાએ તેને ખહમ સાથે સંકલિત કરેલ છે. સિદ્ધચક્રનું સદ્દળીજ બધે વ્યાપક છે તેને પ્રથમ નમસ્કાર કર્યા છે.

અહીંમાં સઘળુ શમાઇ જાય છે કારણકે-

અકારેણોચ્યતે વિષ્ણુ, રેફ્રે ખલ્મા વ્યવસ્થિતઃ I હકારેણ હરઃ પ્રોક્તઃ તદન્તે પરમં પદમ્ ॥ અ, ૨, હ, મ, માં અ એટલે વિષ્ણુ, ૨ એટલે ખલ્મા, હ એટલે શંકર અને મ્ તે પરમપદ એમ અર્થ ઘટન કરવામાં આવેલ છે. દ્વયાશ્રયમાં આપેલ શ્લોકોનો સિદ્ધહેમ સાથે ક્યાં સંબંધ છે તેને અનુરુપ ઉદાહરણઃ-

> ભીમકાન્તોધ્તોદાત્તહિસ્ત્રશાન્તગુણાત્મને । ભદ્ર ચૌલુક્ય વંશાય ક્લપ્ત સ્યાદ્રાદસિદ્ધયે ॥

દ્વયાશ્રયના પ્રથમ સર્ગનો આ બીજો શ્લોક છે, તેનું અંતિમ ચરણ છે સ્યાદવાદ સિદ્ધયે. સિદ્ધહેમ વ્યાકરણનાં પ્રથમ સર્ગમાં બીજું વાક્ય આ જ છે- સિદ્ધિઃ સ્યાદવાદાત, આમ બન્ને પ્રથમ મ્યાદવાદની સિદ્ધિ કરવામાં આવી છે.

દ્ભયાશ્રયના ત્રીજા શ્લોકમાં તથા સિદ્ધહેમના ત્રીજા ચરણમાં ખંત્રેમાં "લોકાત્" શબ્દ આવે છે. લોકાત્ એટલે કેટલીક ખાબતો જનસમુહ પાસેથી, બહુ જન સમાજે કરેલાં વિશાળ અર્થ પ્રમાણે શીખવાની હોય છે તેમ કહે છે.

આગળ ચાલતાં જણાય છે કે દ્વયાશ્રયના શ્લોકોની ગૃંથણી અદભૂત રીતે થયેલી છે. પ્રથમ સર્ગનો ૧૬૩મો શ્લોક-

હિતઃ પ્રજાયે સર્વ સ્થે સર્વસ્યાઃ સંપદઃ પદમ્ ! પ્યાતૌસૌ દિશિ સર્વ સ્યાં સર્વ સ્યાનૃપસંહતેઃ !! સિદ્ધહેમના પહેલા સર્ગમાં, ચોથા પાદમાં ૧૮મો નિયમ છે સવાંદેઃ ક્રસપૂર્વાઃ

એટલે કે ચતુર્થી એકવચન -સર્વ+આ=સવાં+કે=સવાં+અસ્ચૈ= સવાંસ્ચૈ થાય. પંચમી એકવચન સર્વસ્યાઃ = સઘળી સ્ત્રીઓથી ષષ્ઠી એકવચન સર્વસ્યાઃ = સહુ સ્ત્રીઓનુ સપ્તમી એકવચન સર્વસ્યામ્= સહુ સ્ત્રીઓમાં દ્વયાશ્રયનો ઉપરનો શ્લોક જોતાં જ જણાશે કે સર્વસ્ચૈ, સર્વસ્યા, સર્વસ્યામ્ શબ્દોનો ઉપયોગ તેમાં કરવામાં આવ્યો છે.

> હવે દ્વયાશ્રયનો ૧૬૯મો શ્લોક જોઇએ-બહુપત્યૌ ભુવનાનામસખૌ રણકર્મ ણિ ! અસ્મિત્રરપતૌ સવૉન્કો ગુણાન્વક્તુમીશ્વરઃ !!

મુળરાજના ગુણોની સરખામણી કરીને તેને ઇશ્વર તૂલ્ય ગણનાર કવિ પત્યૌ, સખૌ દ્વારા સિદ્ધહેમના ૧\૪ નો ૨૬મો નિયમ જણાવે છે.

### સિખ+ઇ=સખ્યૌ પત્તિ+ઇ=પત્યૌ

હવે પછી સંપ્રદાનનો નિયમ સમજાવવા-જયાય ચેત્વં સ્પૃહેયર્યશો વા લોકાય કુપ્યન્તમસૂયમાનમ્ ! દહ્યન્તમ્ અપ્યન્તમમં સ્વયં તત્પ્રદોગ્ધમત્કત્ય કૃતાભિયોગઃ !!

સ્પૃહ ધાતુના કર્મને સંપ્રદાન સમજવુ-તેથી ચોથી વિભક્તિ આપી ને લખ્યું જયાય ", વળી લોકાય કુપ્યન્ત લખવાનુ પ્રયોજન કે "લોકો પર ગુસ્સો કરે છે" તેથી સંપ્રદાન થયુ અને લોકાય- ચૌથી વિભક્તિ આવી " અમુમ્ પ્રદોગ્ધુમ્"માં અમુમ્ ખીજી વિભક્તિ વાપરી કારણકે સંપ્રદાન થયું નથી. આ રીતે ઇતિહાસની જ વાત આગળ ચલાવતાં ચલાવતાં અહીં સિદ્ધહેમનો 2/2/26, 27 તથા 28મો નિયમ સમજાવ્યો છે.

હવે વિભક્તિનીજ વાત કરતાં, સાતમી વિભક્તિનો સમાસ ખતાવતો નિયમ સિદ્ધહેમમાં ૩\1\89 અને ૩\1\90માં દશાંવેલ છે.. આદર સાથે સાતમી વિભક્તિ પછી નામ આવે તો સમાસ થઇ જાય છે

> સમરે સિંહ:= સમરસિંહ રાગે સિંહ:= રાગસિંહ

નિંદા વાચક શબ્દોમાં પણ એ જ રીતે સાતમી વિભક્તિ અને તે પછીના નામનો સમાસ થાય છે

> તીર્થે કાકઃ= તીર્થકાકઃ (તીર્થમાં કાગડા જેવો) વિશેષણ સાથે આવી સંધિ થતી નથી જેમકે

યુધિ વિહલા

જઓ.

આને લગતો શ્લોક દ્ભયાશ્રયમાં પાંચમા. સર્ગમાં ७૩મો છે રણસિંહેન તેનાજિવ્યાઘ્રા અપિકૃતાઃ પરે । તીર્થકાકાઃ તીર્થબકાઃ પ્રહારૈર્યુધિ વિહ્વલાઃ ।। હવે આગળ દ્ભયાશ્રયનો સાતમા સર્ગનો ૮૧મો શ્લોક

મીમાંસમાનાં દીદાંસમાનાં ચ તિલંક સખીમ્ । બીભત્સમાનાં મેને કાપ્યસ્ય દર્શન વિઘ્નતઃ ॥ ઉપરનો શ્લોક સિદ્ધહેમના ત્રીજા અધ્યાયના ચોથા પાદમાં સાતમા નિયમના ઉદાહરણને સ્પષ્ટ કરે છે-

માન, દાન વગેરે ધાતુઓને "સ" લગાડ્યા પછી જ ક્રિયાપદ કરી શકાય છે માન્+સ=મિંમાસ(મીમાંસતે=વિચાર કરે છે)

દાન્ +સ= દિદાંસ (દીદાંસતે= સરળ કરે છે)

વ્યાકરણ સાથેના આટલાં ઉદાહરણો પછી દ્વયાશ્રયની અન્ય બાબતો જોઇએ.. દ્વયાશ્રયની મયાંદા એ છે કે તેમાં વ્યાકરણના નિયમોને સમજાવવાનો પ્રયાસ થયો છે. તેથી શબ્દોની, વિશેષણોની પસંદગી એ રીતે કરવામાં આવેલ છે. કયારેક કયારેક કાવ્ય રચનાના માધુર્યમાં ઘટાડો થતો જણાય, કયારેક પરાણે શબ્દો મૂકવા પડયાં હોય તેમ પણ જણાય છે.પાટણનાં લોકોની વાત કરતાં કરતાં આચાર્યશ્રી કહે છે કે ત્યાંના નગરજનો શૌર્ય. શાસ્ત્ર. શમ. સમાધિ, સત્ય, ષડદર્શન અને ષડ અંગમાં અત્રણી છે. શ, ષ, ઙ. વગેરે અક્ષરોનાં આયોજનને લઇને જે મયાંદા ખંધાઇ છે તે અહીં સ્પષ્ટ થાય છે . છતાંયે આ એક મહાન કવિની રચના છે તેમ સ્થળે સ્થળે પ્રતીતિ થાય છે. દ્વયાશ્રયમાં સઘળું જ છે, એ વેળાનું ગુજરાત, ગુજરાતના લોકજીવનનો ઉર ધખકાર અહીં ઝીલવામાં આવ્યો છે. નગર વર્ણન, ઋતુ વર્ણન, પ્રેમ, શૌર્ય, લોકોની દિનચર્યા, રિવાજો, પ્રથાએ, હસવાની-કટાક્ષ કરવાની કે ઉપાલભ આપવાની રીતો સઘળું છે. આવા અપ્રતિમ મહાકાવ્ય માટે ખરેખર ગજરાત ગૌરવ લઇ શકે તેમ છે.

## प्राइत द्वयाश्रय

હેમચંદ્રાચાર્યે સિદ્ધહેમના આઠમા અધ્યાયમાં પ્રાકૃત વ્યાકરણ દશાંવેલ છે. હેમચંદ્રાચાર્ય આમાં છ ભાષાઓની ચર્ચા કરી છે. મહારાષ્ટ્રી, સૌરસૈની, માગધી, પૈશાચી, ચુલિકા અને છઠ્ઠી અપભ્રશ. સંસ્કૃત દ્વયાશ્રયમાં કુમારપાળ ગાદીએ બેસે છે ત્યાં સુધીનો ઇતિહાસ છે. પ્રાકૃત દ્વયાશ્રય આથી આગળ ચાલે છે. આચાર્યશ્રી કુમારપાળના સમયમાં હયાત હતાં વળી તેમનો કાળ ધર્મ કુમારપાળના અવસાન પહેલાં થયેલ તેથી પ્રાકૃત દ્વયાશ્રય કાવ્ય કુમારપાળથી શરુ થઇ કુમારપાળ સુધી પહોંચે છે, તેથી તે કુમારપાળ ચરિત કહેવાય છે. કુમારપાળની આધ્યાત્મિક ઉન્નતિનો આ પસ્તક દ્વારા સારો ખ્યાલ આવે છે. પ્રાકૃત દ્વયાશ્રયની કાવ્ય રચનાઓ અતિ ઉત્તમ છે. કુમારપાળ રાજા થયો તે પહેલાના તેના પૂર્વ જીવનની વાતો આ ત્રંથમાં ખાસ જોવા મળતી નથી. રાજા થયા પછીની બાબતોના વર્ણનમાં પણ ઇતિહાસ કરતાંથે પ્રાકૃત વ્યાકરણને સમજવા માટેનો આ એક સુંદર ત્રંથ છે. વળી પ્રાકૃત કાવ્યનાં અમુક ચિરંજીવી ઉદાહરણો પણ અહીં દર્ષિગોચર થાય છે.. પ્રાકૃત દ્વયાશ્રયમાં ૮ સર્ગમાં કુલ ૭૪૭ ગાથાઓ છે. પ્રથમ સર્ગમાં હું ગાથામાં અણહિલપુરની વાતો, કુમારપાળની પુજા વિધિ એ બે મુખ્ય છે. બીજા સર્ગમાં હવ ગાથાએ છે તેમાં પણ કુમારપાળની જિન પૂજાની વાત છે. ત્રીજા સર્ગમાં ૯૦ ગાથાએમાં ઉધાન વિહાર આવે છે. વસંત ઋત્ના વધામણાંની વાતો ખહુ જ સુંદર છે. ઋતુ વર્ણન ચોથા અને પાંચમાં સર્ગમાં પણ છે. ચોથા સર્ગમાં ૭૮ ગાથાએમાં ઝીષ્મ ઋતુ અને પાંચમાં સર્ગમાં ૧૦૬ ગાથાઓમાં વર્ષા ઋતુનાં વર્ણનો છે. પાંચમાં સર્ગમાં આગળ ચાલતાં શરદ, હેમત અને શિશિરનાં વર્ણનો પણ આવી જાય છે. છઠા સર્ગમાં ૧૦૦ ગાથાઓ છે. અહીં થોડી ઐતિહાસિક વાતો છે. કોંકસ પર ચઢાઇ તથા વિજયની વાતો આ સર્ગમાં છે. સાતમાં સર્ગમાં ૧૦૨ ગાથાઓમાં આધ્યાત્મિક તત્વ છે. શ્રુત દેવીની વાતો પણ છે. આઠમાં અને છેલ્લાં સર્ગમાં ૮૩ ગાથામાં માગધી, પૈશાચી, ચલિકા, અપભંશ વ. ભાષાનાં વ્યાકરણ પર સમજ આપતાં આપતાં આચાર્યશ્રીએ શ્રુતદેવીની કાવ્ય રચનાએ કરેલી છે. શ્રુત દેવી કુમારપાળને યોગસાધના કરવાનું સમજાવે છે.

86

આઠમા સર્ગમાં ૨૮મી ગાથાનો અર્થ છે. " જે સત્ય હોય તે જ બોલો એને જ ધમાંક્ષર જાણવા, એ જ પરમાત્મા છે એ જ શિવ છે અને એ જ સુખ રત્નની ખાણ છે." યોગમાર્ગનો ઉપદેશ આપતાં શ્રુતદેવી શું કહે છે- " અદિઠ્ તારથી વીણા વાગે છે, યોગ્ય સ્થાન પર અડવાથી તેમાંથી સૂર ( રણિઉ=રણકો) પ્રગટે છે. તે જ્યાં વિરમે ત્યાં ધ્યાન ધર. અન્ય તો મુક્તિના કારણના બાહ્યફળો જ છે." આપણાં શરીરમાં વીણાનો સૂર જ્યાં પરમ શાંતિ પામે છે તે આપણું બહમરંત્ર છે.(અને આ બહમરંત્ર પર ધ્યાન ધરવાનો જ આમાં આદેશ છે)

# દેશીનામ માલા

સિદ્ધહેમના આઠમા અધ્યાયમાં આપેલાં પ્રાકૃત વ્યાકરણની પૂર્તિ રૂપ પ્રાકૃત ભાષાનાં શબ્દોનો કોશ પણ હેમચંદાચાર્યે રચ્યો. વિ.સં ૧૧૯૯-૧૨૦૦ દરમ્યાન આ પ્રથની રચના થઇ હોય તેવું જણાય છે. દેશી નામ માલા એ મૂળ નામ હોય તેમ જણાતુ નથી." દેશીસદ્સગહો", દેશી શબ્દ સંગ્રહ નામ હતું એવો ઉલ્લેખ પણ જૂની હસ્તપ્રતોમાં છે. દેશીનામમાલાની ગાથાઓમાં ૩૯૭૮ શબ્દો મુકેલાં છે. આ શબ્દોનું વર્ગીકરણ તત્સમ, તદભવ અને દેશી શબ્દોમાં કરવામાં આવ્યું છે. આ વર્ગીકરણ હેમચંદ્રાચાર્યે નથી કર્યું. કૂલ ૭૮૩ ગાથાએોમાં આ ૩૯૭૮ શબ્દો ક્રમવાર મૂકેલાં જણાય છે. ગાથાઓમાં શૃંગાર રસની ગાથાએ સિવિશેષ છે. કુમારપાળ રાજવીના સમયમા આ ત્રંથની રચના થઇ હશે કારણકે કુમારપાળ રાજાને લગતી ગાથાએ ઘણી છે.. ખીજા છટક વિષયોની ગાથાએ કુલ ગાથાએના પંદર ટકા જેટલી જ છે. દેશી શબ્દોનો આ કોશ રચવામાં હેમચંદ્રાચાર્યે અનેક સંથોની સહાય લીધી હતી તેમાં દોણાચાર્ય, ધનપાલ, પાદલિપ્તાચાર્ય, રાહુલક, શીલોક, સાતવાહન ઇત્યાદિના નામો છે

ફાર્બસ ગુજરાતી સભા મંથાવલિ નં ૧૯નો પ્રથમ ભાગ <sup>--</sup>દેશી શબ્દ સંગ્રહ ( સ્યણાવલિ ) બેચરદાસ દોશીનો મૂળ તથા ગુજરાતી ભાષા.તર સાથે 1947માં બહાર પડેલ હતો તેના આધારે અત્રે થોડી માહિતી રજૂ કરેલ છે.

પ્રારંભે કહે છે:- ગમ, નય અને પ્રમાણોને લીધે જે ગંભીર-ઊંડી છે. જેના રહસ્યને સચેતન હૃદયવાળાં લોકો હૃદયગત કરી શકે છે અને જે સર્વ ભાષારુપે પરિણમનારી છે એવી જિનેન્દદેવોની વાણી જયવંતી વર્તે છે.

જે શબ્દોની સંસ્કૃત નામોમાં પ્રસિદ્ધિ નથી તથા ગૌણ અને લક્ષણ શક્તિ દ્વારા જે શબ્દોની વ્યુત્પત્તિ થઇ શક્તી નથી એવા ત્રણ પ્રકારનાં શબ્દોને આ સંત્રહમાં દેશી શબ્દો તરીકે નોંધલાં છે. (૩) દેશીનો અર્થ- અનાદિ કાળથી ચાલી આવેલી વિશેષ પ્રકારની પ્રાકૃત ભાષા એટલે દેશી એવો અર્થ અહીં કર્યો છે નહીંતર પાર જ ન આવે ( હેમચંદ્દાચાર્યનું કથન)

પુસ્તકમાં શબ્દોનો ક્રમ અકારાદિથી શરુ થાય છે તેમાં પણ પહેલાં બે અક્ષરવાળાં પછી ત્રણ અક્ષરવાળાં એમ ક્રમ છે.

રસાસ્વાદ માટે થોડી ગાથાએનાં અર્થ અને થોડાં નોંધપાત્ર શબ્દો

> અજજ=અર્હત્ ખુદ્ધ અણુ=ઝીણા ચોખા અલ્લા, અળ્ખા,અમ્મા=માતા,અંખા અલ્લ, દિન=દિવસ અંક =નિકટ, પાસે

અન્નાણ તે સંસ્કૃત "અજ્ઞાન" નહીં પણ પ્રાકૃત આણુ (કરિયાવર) છે તે દશાંવતી ગાથા-

અંકેલ્લિતલાસીણો મા ૨મ અંબેટ્રિઆઇ પુત્ત તુભ । અજજ તએ દાયવ્વા અજજેલી બહિણી અન્નાણે ॥ અર્થ-હે પુત્ર, અશોકવૃક્ષના તળે બેઠેલો તું એકી બેકીના જુગાર ન ૨મ આજે બહેનના કન્યાદાનનાં પ્રસંગે તારે એવી ગાય આપવાની છે જે એકવાર દોહી લીધા પછી ફરી ફરીને દોહી શકાય

> અંકેલ્લિ=અશોક વૃક્ષ અંબેઢ્રિ=એકી બેકી

અજેલિ=એક વાર દોહવા છતાં દોહી શકાય તેવી કામધેનુ. અન્નાણ=કરિયાવર

ઉસલ ઉસયત્રિલં મુક્તવા સિખ નદી તટે અભિસરન્તી । ભવિષ્યસિ ઉઠેૃહપદં પ્રસ્ખલન્તી ઉરણી ઇવ ઉસારે ॥ અર્થ- હે સખી, પુષ્ઠ એશિકાવાળી તળાઇને છોડીને નદીને કાંઠે અભિસાર કરતી તું ખાડામાં લપસતાં ઘેટાની પેઠે ઉપહાસપાત્ર થઇશ. ઉસાર=ખાડો

ઉસલ=પૃષ્ટ

ઉરણી=ઘેટ

ઉસય=એોરાિક

ઉહઠ=ઉપહાસ

થોડાં ખીજા શબ્દો-

કોડિય =કોડિયું

કોલ્લર=થાળી

વાણિય=વાણિયો

કોલ્હુઅ=શેરડી પીલવાનો સંચો

ખલી=ખોળ

ખવ્યુલ=ખાવાનું સાધન, મોઢ

ખઢગ=છાયા

ખણઅ=ખીલો

ખણસા=મનનું દુ:ખ

ખડુયા=મોતી. છેલ્લાં ચાર હવે ખાસ

### વપરાતાં નથી

આ અનુવાદ જૂઓઃ હે, ગળગળા કઠ વાળી (પઠિસાઇલે) તારા કચુકને , ત્યાં એરડાના ઝાડમાં શું શોધે છે, હે ચૂલાના મૂળની ચાકરડી (પડિપર=ચૂલાનુ મૂળ) તેં શા માટે એને નળ નામના ધાસમાં શોધ્યો ?

(શોધ્યો =પંફુલ્લીય, ફંફોળ્યા સાથેનુ સામ્ય જૂઓ)

ઘંઘોર=૨ખડુ

ઘાયણ=ગવૈયો

ખડક્કી=નાનુ બારણુ, ખડકી

ખલઇય=ખાલી

કાહિલ=ગોવાળીયો

એઇત=પહેરણ

ઓઢ્ઢણ=ઓઢણ

અહી. પણ કેટલાક એવાં છે જે હજી થોડા ફેરફાર સાથે વપરાય છે જ્યારે થોડાં શબ્દો ભાષામાંથી નીકળી ગયાં છે.

આ જુઓ-હે હસનારી, હવે તુ હસવુ છોડ, સતાક્કડીની રમતને પડતી મૂક, તારું ઘર સમુ કર, એાલા ચૂલામાં ઉઘઇને જોઇને તારી નણંદ તને હસરો.

> એહઠ.=હસવાન્ એલકી=છાની ૨મત (સતાકુકડી ?) ગ્રાલિભા=ઉધ્ધઇ **એાચલ્લ=મુખ્ય ચુલો**

અપરાધ વાળો પતિ આવતાં કાળિયાર જેવી વિશાળ આંખો વાળી સ્ત્રી પાનદાનીમાં મુકેલાં પાનના બીડાને લેવાને બાને મોં કેરવીને ઊભી રહી ર૮૦

> રોંગિલી=પાનદાની (?) ડોલિઅ=કાળિયાર

નીચેના મોટા ભાગનાં શબ્દો હજાયે નજાવા ફેરફાર સાથે વપરાય છે

> અહોરણ=એોઢણી આરોગિયં=આરોગ્ય આંજણ=આંજણ এও=এও કલ્લ=કાલે પ્રાંધ=પ્રાભો ઘર =ઘર ચલ્લીઇ=ચુલો ચંદ=ચાંદો ઉલ્લટં=ઉલટ ઉદમ્બર=ઉંબરો ઉત્થલ=ઉથલો ઉક્કરડી=ઉકરડો **ଝିત્થલ પત્થલ**≠ઉથલ પાથલ ગગ્ધર=ઘાઘરો થક્ક=ઉભા રહી જવુ બડ=ડબી જવ ભલ્લ=ભૂલી જવુ.

રિચ્છ=રીંછ વગ્ગોલ=વાગોળવુ લુહ=લૂછવુ લિખ=લીંખડો વકપ્પાણ=વ્યાપ્યાન, પ્રવચન વટ્ટ=વર્તન (વટ પાડવો ?) વલગ્ગ=વળગવુ વાગર=વારવાર કહેવું હક્ક=નિષેધ હિડ=જવું (હેંડો) હેઠ્ઠ=નીચે (હેઠે)

આટલા રસાસ્વાદ પછી આ ત્રથ વિષેની વાત અહીં પૂરી કરીશું

# અભિધાન ચિંતામણિ અને બીજા કોશો

હેમચંદ્રાચાર્યે વ્યાકરણ, કાવ્ય, છંદ, તથા નીતિ અને પ્રમાણ અને કથાનકોનાં ત્રથ તો લખ્યાં પણ સાથોસાથ અનેક ઉપયોગી શબ્દકોશો આપણી સમક્ષ ધરેલાં છે. આ શબ્દકોશોનું મહત્વ હજુ જોઇએ તેવુ આપણને સમજાયું નથી તે દુઃખદ ખીના ગણી શકાય. આ પ્રકારનાં શબ્દકોશો આપણી તે સમયની ભાષાના જ્ઞાનને સમૃદ્ધ તો કરે જ છે પણ સાથોસાથ તે કાળનાં વસ્ત્રો, પાત્રો અનેક ઉપકરણો, ચીજ વસ્તુઓ, વૃક્ષો, વનસ્પતિઓની મોટી યાદી આપણને આપે છે. ભાષાજ્ઞાનની દૃષ્ટિએ પણ ગુજરાતી ભાષાનાં મૂળને તપાસવામાં શશોધકો માટે આ અમુલ્ય ત્રથો છે. અભિધાન ચિતામણિ, અનેકાર્થ સંત્રહ, અને નિઘટુશેષ એ ત્રણેય ત્રથો સંસ્કૃતનાં શબ્દકોશો છે. અભિધાનમાં એક અર્થના અનેક શબ્દો હોય તેવા શબ્દોનો સંત્રહ છે. અનેકાર્થમાં એક શબ્દ અનેક અર્થ ધરાવે છે તે પ્રકારનાં શબ્દ સમુહો છે., જ્યારે નિઘટુમાં વનસ્પતિઓ, ઔષધિઓને લગતાં શબ્દોનો સંત્રહ છે

અભિધાન ચિતામણિના પ્રારંભે આચાર્યશ્રી અરિહંત પ્રભુને પ્રણમીને રૃઢ, વ્યુત્પત્તિ સિદ્ધ અને ખંત્રેના મિશ્રણરૂપી શબ્દોનો સંત્રહ રજૂ કરી રહ્યા છે તેમ જણાવે છે. વક્તૃત્વ અને કવિત્વ એ ખે વિદ્ધતાના લક્ષણો છે પણ ખન્ને શબ્દન્નાનથી જ સારી રીતે પ્રાપ્ત થઇ શકે છે. અભિધાનમાં է કાંડમાં કૂલ ૧૫૪૧ શ્લોકો છે. પ્રથમકાંડનું નામ દેવાધિદેવ કાંડ છે તેમાં ૮૬ શ્લોક છે તેમાં ર૪ તીર્થકરો તથા તેમના અતિશયોનું વર્ણન છે. ખીજા કાંડનુ નામ દેવકાંડ છે તેમાં ૨૫૦ શ્લોકોમાં દેવો તેમના નગરો ઇ.ના શબ્દો

દષ્ટિગોચર થાય છે., તેજ રીતે ત્રીજા મર્ત્યકાંડમાં મનુષ્યોને લગતા શબ્દો છે આમાં ૫૯૦ શ્લોકોમાં સામાન્ય જીવનમાં વપરાતા અનેક શબ્દો છે. તિર્યકકાંડ નામના ચોથા કાંડમાં પશુ-પંખી જેવા તિર્યચ જીવોના શબ્દો છે આ કાંડમાં ૪૨૩ શ્લોક છે. પાંચમાં નારકકાંડમાં સાત જ શ્લોક છે, અને છઠ્ઠા સાધારણ કાંડમાં ૧૭૮ શ્લોકો છે આ છેલ્લા કાંડમાંના ઘણા શબ્દો અત્યારે ભાષા સંશોધનની દષ્ટિએ મહત્વનાં છે.

અભિધાનની જેમ જ એક શબ્દ કોશ રુપી પણ શબ્દોનાં અનેક અથો ને દર્શાવતો ત્રથ તે અનેકાર્થ સંત્રહ. આ ત્રથના સાત કાંડમાં એક સ્વરવાળા, બે સ્વરવાળા, ત્રણ સ્વરવાળા, ચાર સ્વરવાળા, પાંચ સ્વરવાળા, છ સ્વરવાળા શબ્દો પહેલા છ કાંડમાં અનુક્રમે રજૂ થયાં છે. સાતમાં કાંડમાં પ્રકિર્ણ શબ્દોનાં અર્થો છે. કૂલ શ્લોક સંખ્યા ૧૮૨૬ની છે. નિઘંટુરોષમાં છ કાંડ છે અને કૂલ ઢ૯૬ શ્લોક છે, પ્રથમ વૃક્ષકાંડમાં ૧૮૧, બીજા ગુલ્મ કાંડમાં ૧૦૫, ત્રીજા લત્તા કાંડમાં ૪૪, ચોથા શાક કાંડમાં ૩૪, પાંચમાં તૃણ કાંડમાં ૧૭, તથા છેલ્લા ધાન્ય કાંડમાં ૧૫ શ્લોક છે. વનસ્પતિશાસ્ત્રનો આ કોશ અદ્ભિતીય કહી શકાય તેવો છે. નિઘંટુ એટલે વનસ્પતિ કે ઔષધિ એવો અર્થ પ્રચલિત હતો તેથી ત્રથ નિઘંટુરોષ કહેવાય છે.

### અન્યયોગ વ્યવચ્છેદ દ્વાત્રિંશિકા

કલિકાલ સર્વજ્ઞ હેમચંદ્રાચાર્યે અન્યયોગ વ્યવચ્છેદ દ્વાત્રિશિકા નામના ત્રથની રચના કરી છે. તે ત્રથ પરથી આચાર્યશ્રી મલ્લિપેણે સ્યાદવાદ મજરી નામનો ત્રથ લખ્યો છે. મૂળ ત્રથ એ તો માત્ર કર શ્લોકની રચના જ છે. આ કર શ્લોકમાં જૈન દર્શનનું સમર્થન તથા અન્ય દર્શનોમાં દર્શાવાયેલી માન્યતાએ શા માટે યોગ્ય નથી ઠરતી તેવું પ્રતિપાદન કરેલ છે.

જૈન દર્શનમાં જડ ચેતનની જે ચચાં છે તેવી જ રીતે અન્ય દર્શનોમાં પણ તેવી ચચાં જોવા મળે છે. આત્મા, આત્માનું અસ્તિત્વ, તેનું સ્વરુપ, મોક્ષ વગેરેની ચચાંમાં ભેદ પણ જોવા મળે છે. આત્મા નિત્ય છે અનિત્ય છે, એક છે, અનેક છે, આત્મા છે જ નહીં એમ અનેકવિધ માન્યતાએ ભારતીય દર્શનોમાં છે, જૈન ધર્મ આ ખાબતમાં શું કહે છે અને તેની વાત શા માટે, કઇ રીતે સુયોગ્ય છે તે દશાંવવાનો આ શ્લોકોમાં પ્રયાસ છે., જૈન દર્શનનુ સમર્થન કરવા સાથે જ અનેકાંતવાદનું વિશિષ્ટ રીતે મહત્વ પણ શ્લોકોમાં સમજાવેલ છે.

પ્રથમ શ્લોક જોઇએ:

અનંત વિજ્ઞાનમતીતદોષમબાધ્યસિધાન્તમમર્ત્યપૃજ્યમ્ । શ્રી વર્ધમાન જિનમાપ્તમુખ્ય સ્વયંભવ સ્તોતુમઢ યતિષ્યે ॥

\* અનંત વિજ્ઞાન ધરાવતાં, દોષ રહિત, અબાધિત સિદ્ધાંતવાલા, અમર્ત્ય (દેવો)ને પૂજનીય, આપ્ત પુરુષોમાં મુખ્ય, સ્વયંભુ શ્રી વર્ધમાન જિનની સ્તુતિ કરવાનો હું પ્રયત્ન કરુ છું-કરીશ (યતિષ્યે ).

પ્રથમ શ્લોકમાં રાગ દ્વેષથી પર, અનંત જ્ઞાની અબાધિત સિદ્ધાંત વાળા મહાવીર પ્રભુની સ્તુતિ કરવાનો હેમચદ્દાચાર્યે પ્રયાસ કર્યો છે. અહીં તીર્થકર ભગવતના મૂળ ચાર અતિશયો (જ્ઞાનાતિશય, અપાયાગમ. વચન અતિશય તથા પૂજાતિશય ) ને આડકતરી રીતે દશાઁવીને સ્તુતિ કરવામાં આવી છે. અનંત જ્ઞાન અને અબાધિત સિદ્ધાંતવાળા અને દોષ રહિત હોય તેની વાણીજ સ્યાદ્ભાદ રૂપ હોય તેથી ત્રંથના સ્યાદ્ભાદના સિદ્ધાંતનો અહીં પાયો નખાયો છે.

શ્લોક ચોથાથી અન્ય દર્શનના સિદ્ધાંતોનો ઉલ્લેખ શરુ થાય છે. આમાં બે મુખ્ય છે- જગતનો કતાં છે અને તે ઇશ્વર છે તથા આત્મા અને જ્ઞાન ભિન્ન છે., આ ખન્ને માન્યતાઓ જૈન દર્શનથી જૂદી પડે છે. વસ્તુઓનાં ગુણ-દોષની ખાખતમાં પણ જૈન ધર્મની માન્યતા ભિન્ન છે. સોળમાં શ્લોકમાં ખૌદ્ધ સિદ્ધાંતની વાત છે તેમનો ક્ષણિકવાદ યથાર્થ નથી તેમ અહીં જણાવાયું છે.

શ્લોક ૨૧ થી જૈન દર્શનની માન્યતાઓ દરાવેલ છે. વસ્તુઓ ઉત્પત્તિ, સ્થિત અને લય ધરાવે છે આમ છતાંયે તે દ્વ્ય તરીકે સ્થિર છે ( ગુણ અને પયાય બદલાય છે ) દરેક પદાર્થ અનત ધર્મા ધરાવે છે અને પરિવર્તનને પાત્ર છે તેમ બાવીશમાં શ્લોકમાં જણાવાયું છે. પ્રત્યેક પદાર્થ કથચિત નિત્ય, અનિત્ય, સામાન્ય, વિશેષ, વાચ્ય, અવાચ્ય, સત્, અસત્ હોય છે. વસ્તુ એકાંતે નિત્ય પણ નથી એકાંતે અનિત્ય પણ નથી દરેક વસ્તુ સાપેક્ષ છે. આ રીતે પ્રત્યેક પદાર્થ અનત ધર્મ ધરાવે છે, કારણકે ભૂત, વર્તમાન, ભવિષ્ય કાળમાં વસ્તુનું અસ્તિત્વ હોય છે અને તેથી તેના અનત પયાંયો સભવી શકે છે. આત્મામાં પણ અનત ધર્મા રહેલાં છે આ છે જ્ઞાનોપયોગ, દર્શનોપયોગ, કર્તૃત્વ, ભોક્તૃત્વ, અમૃત્પણ, અસંપ્યાતા પ્રદેશ સ્વરુપ અને જીવત્વ.

શ્લોક રકમાં કહે છે કે જ્યારે વસ્તુને "સામાન્ય" છે તેમ કહીએ છીએ ત્યારે તે દ્વવ્ય સ્વરુપે છે અને જ્યારે "<mark>વિશેષ"રુપે ઓળખીએ છીએ</mark> ત્યારે તે પયાંયરુપે હોય છે. દરેક વસ્તુનાં સાત ભાંગા ( પ્રકાર અથવા અવસ્થા ) હોય છે.

આ સાત ભાંગા નીચે પ્રમાણે છે. સ્યાદસ્તિ-પ્રત્યેક વસ્તુ અસ્તિત્વ ધરાવે છે તે. સ્યાદ, નાસ્તિ-પ્રત્યેક વસ્તુનું નિષેધાત્મક સ્વરૂપ. સ્યાદસ્તિ,સ્યાન્નાસ્તિ-કયારેક અસ્તિત્વ, કયારેક અસ્તિત્વ હીન સ્યાદ્ અવક્તવ્ય-પ્રત્યેક વસ્તુ અસ્તિત્વ અને ન-અસ્તિત્વના ગુણોને લીધે અવક્તવ્ય બની શકે છે. બન્ને ધર્મો સાથે હોય.

સ્યાદ્અસ્તિ અવક્તવ્ય- અસ્તિત્વ હોવા છતાંયે અવક્તવ્ય હોય તે

સ્યાદ્નાસ્તિ અવક્તવ્ય-અસ્તિત્વ ન હોવાથી અવક્તવ્ય હોય તે.

સ્યાદઅસ્તિ, સ્યાદ્નાસ્તિ, અવક્તય- પ્રત્યેક વસ્તુ વારાફરતી અસ્તિ, નાસ્તિના ધર્મ સાથે, પણ દરેક વખતે અનિશ્ચતતાથી અવક્તવ્ય ખની રહે તે.

આ રીતે વસ્તુનું અસ્તિત્વ દ્વય, ક્ષેત્ર, કાળ, ભાવથી જોવાનું છે. સ્યાદવાદની દષ્ટિએ વસ્તુ તેના ગુણ સ્વરુપે યા પયાય સ્વરુપે અસ્તિત્વ ધરાવે છે તેથી જ તેના સાત ભાંગાઓ યા પ્રકારો છે.

જૈન ધર્મનો સ્યાદવાદનો સિદ્ધાંત માત્ર પદાર્થનાં ગુણ ધર્મીના સ્વરુપની સમજણ જ નથી પરંતુ તેમાં ગહન તત્વજ્ઞાન શમાયેલું છે. અસ્તિત્વ વાદની આટલી સુક્રમ ચર્ચા ક્યાંયે જોવા મળતી નથી. વસ્તુનું અસ્તિત્વ માત્ર દુવ્યને લીધે જ નથી પરંતુ તે ક્ષેત્ર એટલે કે વસ્તુ જ્યાં રહેલી છે તે જગ્યા-અવકાશ, વસ્તુનું જે ક્ષણે અસ્તિત્વ ગણ્યું છે તે કાળ અને જે સ્વરુપમાં અસ્તિત્વ છે તે ભાવ આ ચારેય ( દવ્ય, ક્ષેત્ર, કાળ અને ભાવ )થી જ તેનું અસ્તિત્વ સાખિત થઇ શકે. અન્ય રીતે એજ વસ્તુ ખીજી વસ્તુ પણ ગણી શકાય. સિદ્ધાંતોને પણ આમ જ છે. વિચારોનું પણ આજ રીતે સામાન્ય કે વિશેષ રુપે અવલોકન કરી શકાય. સ્યાદવાદના ઉપરના સિદ્ધાંતને સમજ શકીએ તો આધુનિક વિજ્ઞાનને તથા અવકાશ અને ખગોળ શાસ્ત્રને સમજ શકીએ . અસ્તિત્વવાદની ઉપરની વાત પરથી આધનિક કલામાં તથા કાવ્યોમાં જે અસ્તિત્વવાદ અને સર-રીયાલીઝમ છે તેનો પાર પણ પામી શકાય. 97

## પ્રમાણ મીમાંસા

ન્યાય અને પ્રમાણશાસ્ત્રનાં ત્રંથમાં પાંચ અધ્યાયો છે અને તેમાંચે અત્યારેતો માત્ર પ્રથમ અધ્યાય સંપૂર્ણ અને બીજા અધ્યાયનો પહેલો ભાગ (આહિનક) મળે છે. તેથી ખાકીના ખીજા અધ્યાયમાં અને ત્રીજા . ચોથા તથા પાંચમાં અધ્યાયમાં શેની મીમાંસા છે તે જાણવામાં આવી શક્યું નથી. તર્કશુદ્ધ જ્ઞાનનો જ સ્વીકાર પંડિતોને માન્ય હતો. એક તર્કની સામે પણ વિપક્ષી વિચારો રજૂ થતા હતા. સહુ પોતાની રીતે તર્ક રજૂ કરતાં હતાં. કેટલીક વાર આમાં શબ્દલીલા જ જોવા મળતી કસોટીની એરણ પર કસાઇને આવતો તર્ક જ સિદ્ધાંતરુપ પ્રતિપાદિત થતો હતો. અને આવો સિદ્ધાંત તે જ પ્રમાણ, પંડિતોને માટે વાદવિવાદનાં અનેક પ્રસંગો ઊભાં થતાં હતાં. વિવિધ મતનાં પહિતો પોતપોતાના વાદોનું સમર્થન કરવા મેદાને પડતાં હોય ત્યારે સંપૂર્ણ તર્કબદ્ધ વાદ જ અણીશદ્ધ ખહાર આવી શકે. જૈન ન્યાય અને પ્રમાણ શાસ્ત્ર વ્યવસ્થિત અને તર્કશૃદ્ધ છે. આવા ત્રંથોની રચના હિંદુ પંડિતો અને બૌઢ તથા જૈન વિદ્વાનોએ કરેલી છે. જૈન વિદ્વાનોમાં હરિભદ્દસુરિ તથા સિદ્ધસેન દિવાકર સૌથી વિશેષ પણે ન્યાય પારંગત વિદ્વાનો ગણાય છે. દિગંબરમાં અકલંક છે. આચાર્યશ્રી હેમચંદે માણિક્યનંદી પણ ઉલ્લેખનીય શબ્દાનુશાસન, કાવ્યાનુશાસન અને છંદોનુશાસનની જેમ આ ત્રથ "વાદાનુશાસન" લખ્યો છે પણ તે પ્રમાણ મીમાંસા તરીકે જ એાળપાય છે. પ્રમાણ મીમાંસાના દોઢ અધ્યાયનાં જે ઢઢ સત્રો ઉપલબ્ધ છે તેમાં આ પ્રમાણે રચના છે.

ત્રંથના પ્રારંભે તત્વનાં અભ્યાસથી બોધિબીજ પ્રાપ્ત થાય છે તેમ આચાર્યશ્રી જણાવે છે. પ્રમાણ મીમાંસા એમ નામ કહીએ છીએ પણ પ્રમાણ એટલે શું ? હેમચદ્દાચાર્ય કહે છે કે પદાર્થનો યથાયોગ્ય નિર્ણય કરવો તે જ પ્રમાણ કહેવાય અને તેમાંય નિર્ણય એટલે શંશય રહિત નિષ્કર્ષ, યોગ્ય નિર્ણય લેવામાં વિપરિત વસ્તુઓનું નિરાકરણ થઇ જાય તે ઇચ્છનીય છે તેથી જ આ વિપરિત વસ્તુઓ પણ જાણી લઇએ. તે છે શશય , અનધ્યવસાય, અને વિપર્યય (એટલેકે શકા, અનિશ્ચિતતા, અને ભાંતિ )

પ્રમાણના બે રુપો છે- પ્રત્યક્ષ અને પરોક્ષ. હેમચંદ્દાચાર્ય કહે છે કે પ્રત્યક્ષ અને પરોક્ષ પ્રમાણ બન્ને અગત્યનાં છે. પ્રત્યક્ષ (પ્રતિ+અક્ષ) એટલે આંખે દેખાય તે પ્રમાણ. ઇન્દ્રિય તથા પદાર્થની મદદથી પ્રત્યક્ષ જ્ઞાન થાય છે તેમાં અવગહ, ઇહા, અવાય અને ધારણા તેમ પ્રકારો છે.

અવસહ નામ જાતિ વગેરેની કલ્પના વગરનું સામાન્યનું જ્ઞાન તે અવસહ.

ઇહાઃ ઉપરનાં જ્ઞાનને વિશેષ રુપે નિશ્ચય કરવાની વિચારણા તે ઇહા.

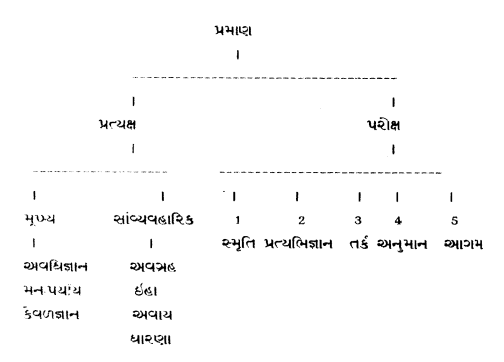
અવાયઃ ઇહા વડે થયેલ વિચારણાની એકાત્રતા-નિશ્ચય તે અવાય કહેવાય.

્ર ધારણાઃ નિશ્ચયની સતત ધારા-સ્મૃતિનો મતિ વ્યાપાર તે ધારણા. આ ચાર ભેંદો મતિજ્ઞાનનાં છે તેમ પણ દશાંવાય છે.

પરોક્ષ પ્રમાણમાં પાંચ ભેદ છેઃ- સ્મૃતિ, પ્રત્યભિજ્ઞાન ઊહ, અનુમાન અને આગમ.

તત્વાર્થ સૂત્ર, સ્થાનાંગ, સમવાયાંગમાં આપેલાં પ્રમાણના વર્ગી કરણથી હેમચંદ્રાચાર્યનું વર્ગી કરણ જરા જૂદું પડે છે. અનુયોગદ્વાર સૂત્રમાં પ્રમાણના ચાર પ્રકાર ખતાવ્યાં છે - પ્રત્યક્ષ, અનુમાન ,ઉપમાન, અને આગમ.

### હેમચંદ્રાચાર્યનાં વર્ગી કરણ પ્રત્યે દષ્ટિપાત કરીએ.



આપણે આ વિષયમાં ઊંડા નહીં ઉતરતાં આટલી માહિતી બાદ અન્ય વિષય પર ધ્યાન કેન્દ્રિત કરીશું.

## કાવ્યાનુશાસન

કાવ્યાનુશાસન એ હેમચંદ્દાચાર્યની અન્ય મહાન કૃતિ છે. કાવ્યશાસ્ત્રના અભ્યાસીએ માટે આ ટેક્ટ બહુ-અધ્યયન પ્રથ છે. આચાર્યશ્રી લખે છે કેઃ

> शब्दानुशासनेङस्माभिः साधव्योवाचो विवेचिता । तासामिदानी, काव्यत्वं प यथावदनुशिष्यते ॥

=શ**્દાનુશાસનમાં અમે** સુયોગ્ય વાચાને સાધેલી છે તે જ રીતે તેજ વાચાને કાવ્યત્વ માટે ઉપદેશવામાં આવેલી છે.

કાવ્યાનુશાસન લખવામાં આચાર્યશ્રી કાવ્યશાસ્ત્રને લગતા અન્ય ત્રંથોનો આધાર લીધો છે, તેમાં આનંદવર્ધન, રુદ્દટ, મમ્મટ, અને રાજશેખર મુખ્ય છે. આમાં નાટ્ય શાસ્ત્ર વિષે પણ ટ્ર.કામાં થોડું કહેવામાં આવેલું છે તેમાં તેમણે ધનજય તથા ભરતનો આધાર લીધો છે.

કાવ્યાનુશાસન સાથે સાથે અલંકાર ચુડામણિ નામનાં ત્રંથમાં તેમણે કાવ્યાનુશાસનનાં સૂત્રોની લઘુવૃત્તિ રજૂ કરી છે. વળી તે લઘુવૃત્તિને સમજાવવા. "વિવેક"ની રચના કરી છે.

કાવ્યશાસ્ત્ર ભારતીય તત્વજ્ઞાન, સાહિત્ય અને કળાનાં મૂળમાં છે. તત્વજ્ઞાનથી માંડીને નાટકનાં ત્રંથો કાવ્યમાં લખાયાં છે. ભારતીય લેખકોને કાવ્યશાસ્ત્ર તથા છેદશાસ્ત્રનો પણ અભ્યાસ કરવો પડતો હતો.

> डाप्यानुशासनना प्रथम स्वध्यायमां-आकृतिमस्वादुपदः परमार्थांभिधानीयम् । सर्व भाषां परिणतां जैनी वाचमुपास्महे ॥

પ્રથમ દેવતાને પ્રણિધાન કરીને ત્રંથનો પ્રારંભ થાય છે. બીજો શ્લોક તે પછી તરત જ કાવ્યાનુશાસનની રચનાનો ઉદ્દેશ બતાવે છે. જેમાં કહે છે-શબ્દાનુશાસન પછી સ્વભાવિક રીતે જ કાવ્યાનુશાસનનો ક્રમ આવે છે. શબ્દાનુશાસનની વાણીને હવે કાવ્યાનુશાસનમાં ઉતારી છે આ ત્રંથના કૂલ આઠ અધ્યાયો તથા કૂલ ૨૦૮ સૂત્રો છે. તેમાં ક્રમ આ પ્રમાણે છે. પ્રથમ અધ્યાયમાં ૨૫, બીજા અધ્યાયમાં ૫૯, ત્રીજામાં ૧૦, ચોથામાં ૯. પાંચમામાં ૯, છઠ્ઠામાં ૩૧, સાતમામાં ૫૨, તથા આઠમાં અધ્યાયમાં ૧૩ સૂત્રો છે આ રીતે કૂલ ૨૦૮ સૂત્રો છે.

ત્રથના ત્રીજા સ્ત્રમાં કાવ્યનું અભિધેય વર્ણવેલ છે. તેમાં કાવ્યનાં ત્રણ પ્રયોજનો ગણાવ્યાં છે. (૧)આનંદ (૨)યશ (૩) કાંતા તુલ્યતયા ઉપદેશ. લોકોત્તર કવિ કર્મ એટલે કાવ્ય તેના ઉપરના ત્રણ ઉદ્દેશો હોઇ શકે છે.આનંદ, યશ અને મધુર ઉપદેશ.

મમ્મટે ઉપરનાં ત્રણ ઉપરાંત બીજા ત્રણ ગણાવ્યાં છે. (૪) ધન પ્રાપ્તિ (૫) દુન્યવી જ્ઞાન (६) પાપ મુક્તિ. હેમાચાર્ય જો કે પ્રથમ ત્રણ ઉદેશો જ વર્ણવે છે.

ચોથુ સૂત્ર કાવ્યના હેતુમાં મુખ્ય "પ્રતિભા" છે તેમ કહે છે આ "પ્રતિભા" એટલે શું ? આચાર્યશ્રી કહે છે કે-

પ્રતિભા એટલે નવ નવોલ્લેખ શાલિની પ્રજ્ઞા એટલે કે નવી નવી વસ્તુઓની કલ્પના કરવાની ખુદ્ધિ તેનુ નામ પ્રતિભા. આ પ્રતિભા કઇ રીતે સચેત ખને ? આચાર્યશ્રી સાતમા સ્ ત્રમાં કહે છે-

"વ્યુત્પત્તિ અભ્યાસાભ્યાં સંસ્કાયાં" એટલે કે જ્ઞાન તથા પ્રયત્નથી (અધ્યયનથી) પ્રતિભા જાગૃત થાય છે. આગળ જતાં વ્યુત્પત્તિનો અર્થ કરે છે. વ્યુત્પત્તિ એટલે આ લોકનાં શાસ્ત્રો જેવા કે શ્રુતિ, સ્મૃતિ, પુરાણ, ઇતિહાસ, તર્ક, નાટક, અર્થ, કામ, યોગ વ.ના ગથો. અહીં અભ્યાસ અધ્યયનના (પ્રેક્ટીશ) અર્થમાં લખેલ છે

કાવ્યનાં લક્ષણોઃ-

શબ્દ, અર્થ, ગુણ, દોષ અને અલંકાર આ પાંચ લક્ષણો છે.હવે કાવ્યમાં રસ શું છે તે વિષયની છણાવટ કરે છે. વિભાવ, અનુભાવ, વ્યભિચાર આદિ રસનાં લક્ષણો છે એટલે કે

102

દરેક રસમાં તે રસને સંખંધકતાં વિભાવ, અનુભાવ કે વ્યભિચાર વિકૃત સ્વરુપ ) હોય છે. રસના નવ પ્રકાર છે શૃંગાર, હાસ્ય, કરુણ, રૌદ્દ, વીર, ભયાનક, ખીભત્સ, અદભૂત અને શાંત એમ નવ રસો છે. દરેક રસની વ્યાખ્યા અલગ અલગ રીતે કરવામાં આવી છે

દા. ત. હાસ્ય રસ વિષે- "વિકૃત વેશાદિવિભાવો નાસાસ્પન્દનાધનુભાવો નિદ્દાદિ વ્યભિચારી હાસો હાસ્યઃ "= વિકૃત વેષના વિભાવો, શરીરનાં અંગોપાંગનાં અનુભાવો, નિદ્દા વગેરે વિકૃત હાસ્યને હાસ્ય રસમાં ગણાવી શકાય છે.

અદભૂત રસ વિષે જોઇએ- દિવ્ય દર્શન આદિ વિભાવ, નયન વિસ્તાર યુક્ત અનુભાવ, હર્ષના વ્યભિચાર યુક્ત વિસ્મય, આને અદભૂત રસ કહે છે. શૃંગાર, હાસ્ય વગેરે રસોનાં અનેક દાખલાઓ આચાર્યશ્રી વિવિધ ત્રંથોમાંથી લઇને આપણી સમક્ષ મુકે છે. ૮૧ જેટલાં ત્રંથોમાંથી ૫૦ થી વધારે કવિઓની રચનાઓના ઉદાહરણો રજુ કયાં છે.

હેમચંદ્રાચાર્ય પોતે એક સંયમી સાધુ હતાં અને તેમણે તો બાળ વયમાં દીક્ષા અંગીકાર કરી હતી છતાંયે કાવ્યરસને પોષક સર્વ પ્રકારનાં ઉદાહરણો તેમણે ટાંક્યા છે. જ્યારે શૃંગાર રસની વાતો આવે છે ત્યારે નારી સૌંદર્યને આલેખતા અવનવા ઉદાહરણો રજૂ કર્યો છે. પરસ્થ હાસ્યરસનાં એક દાખલાં તરીકે કવીન્દ્ર વચનની આ કડી જુઓ.

> कनककलशस्त्रच्छे राधापयोधरमंडळे । नवजलधरश्यामामात्धुतिं प्रतिबिंबिताम् ॥ अस्ति सिचयप्रान्त भ्रान्तया मुहुर्मुहुत्क्षिपन् । जयति जनित ब्रीडाहासः प्रेपयाहसितो हरिः ॥

આ કંડિકાઓમાં કૃષ્ણની રાધા પ્રત્યેની ચેષ્ટામાં જે કાવ્યરસ છે તે વાંચકને પ્રયાલમાં આવી જ જશે. સેંકડો નહીં બલકે હજારો વર્ષ પહેલાં પણ કાવ્યશાસ્ત્ર એક સવાંગ સંપૂર્ણ કહી શકાય તેવું શાસ્ત્ર હતુ. આમાં દશાંવેલી વ્યાપ્યાએ સારા કવિએને પણ માર્ગદર્શન આપી શકે તેવી છે. કરુણ રસની હવે વ્યાખ્યા જોઇએ- ઇષ્ટ નાશનો વિભાવ, દૈવને ઉપાલભ દેતો અનુભાવ અને દુઃખમય વિકૃતિનો શોક તેનું નામ કરુણ રસ.

રસ પછી રસભાવ, રસભાષા, અને ભાવભાષાની સમીક્ષા છે. બીજા અધ્યાયનાં છેલ્લાં ત્રણ સૂત્રો કાવ્યનું વર્ગીકરણ કરે છે.

વ્યંગ પ્રધાન ( અલંકાર ઇત્યાદિથી યુક્ત ) કાવ્ય ઉત્તમ છે. સદિગ્ધ કાવ્ય રચના મધ્યમ છે ( દા. ત. કરુણ રસ હોય પણ તેની સાથે શ્રુંગાર રસ પણ જણાય ) વ્યંગ વગરની કાવ્ય રચના ત્રીજા પ્રકારમાં આવે છે તેમાં " શબ્દાર્થ વૈચિત્ત્ય માત્ર "હોય છે એટલે કે શબ્દોની લીલા જ હોય છે. .

ત્રીજા અધ્યાયમાં દશ સૂત્રો છે તે કાવ્યનાં દોષ વર્ણવે છે. અલંકાર ચુડામણિ અને વિવેકમાં આ વિસ્તૃત પણે દશૉવેલ છે. આ વિભાગમાં "આભાસ"ની વાત કરતાં હેમચંદ્દાચાર્ય આ ઉદાહરણ ટાંકે છે

अंगुलीभिरिव केशसंवयं सिनगृह तिमिरं मिरिविभीः । कंमलीकृत सरोजलोचनं चुम्बतीव रजनीमुखं शशी ॥

સાક્ષરશ્રી હરિવલ્લભ ભાયાણીએ આનો અનુવાદ આ પ્રમાણે કર્યો છે.

> મરીચિ અંગુલી વર્તી તમિસ્ત્ર કેશ પાશને સમારતો સરોજ લોચનો બીડેલ યામિનીનું મુખ મયંક ચૂમતો.

ચોથા અધ્યાયમાં આચાર્યશ્રી કાવ્યનાં ગુણો દશાંવે છે તે છેઃ- માધુર્ય, એજસ્ અને પ્રસાદ.

તે પછી પાંચમાં અધ્યાયમાં છ પ્રકારનાં શબ્દાલંકાર વિષે છે (૧) અનુપ્રાસ (૨) યમક (૩) ચિત્ર (૪) શ્લેષ (૫) વક્રોકિત

104

#### (६) પુનરુકતભાષા

આનાં ઉદાહરણોમાં અનુપ્રાસનું નોંધપાત્ર ઉદાહરણ આ રહ્યું અનંગ રંગ પ્રતિમ તદ્ ભંગ ભંગીભીઃ

અંગીકૃતમાનતાંગયા

र्मिक्ष प्रितिमि = अंगामदाता दाशा माम पाशी माम दाता

વળી યમકમાં આ ઉદાહરણ સુંદર છે.-પ્રવણઃ પ્રણવો યઃ પ્રથમઃ પ્રમથેષુ યઃ । રણવાન્ વારણમુખઃ સ વઃ પાતુ વિનાયકઃ ॥ પ્રવણ=આસક્ત પાત્રવ=ૐ કારુ પ્રથમ₌ પઢેલાં છઠ્ઠા અધ્યાયમાં ૨૯ પ્રકારના અર્થાલંકારો આપ્યાં છે જે નીચે પ્રમાણે છે.

ઉપમા, ઉત્પેક્ષા, રૂપક, નિદર્શન, દીપક, અન્યોક્તિ, પયાંયોક્તિ, અતિશયોક્તિ, આક્ષેપ, વિરોધ, સહોક્તિ, સમાસોક્તિ, જાતિ, વ્યાજસ્તુતિ, શ્લેષ. વ્યતિરેક, અથાન્તરન્યાસ, સસન્દેહ, અપહૃતિ, પરિવૃત્તિ, અનુમાન, સ્મૃતિ, ભાંતિ, વિષમ, સમ, સમુચ્ચય, પરિસપ્યા, કારણમાલા અને સંકર આ ૨૯ અલંકારનાં નામ બાદ પ્રથમ એવા ઉપમા અલંકારનો દાપ્યલો જોઇએ

गांभीर्यमिहिमा तस्य सत्यं गंगाभुजंगवत् ।
द्वरालोकः स समरे निदाघाम्बररत्नवत् ॥
अत्रे (भुषंग= सागर साथे अने निदाधाम्भररत्न=सूर्य साथे ઉपभा थयेली छे.

९८५२ क्षानुं ९६।७२५:-आवर्जिता किंविदिव स्तनाभ्यां वासोवसाना तरणार्करागम् । सुजात पुष्पस्तबकावनम्रा संवारिणी पत्लिवीनी लतेव ॥

સાતમાં અધ્યાયમાં નાયકના ગુણો તથા નાયકોનાં પ્રકારો ગણાવ્યાં છે. એ પછી આવે છે પ્રતિનાયક તથા નાયિકાઓ. સ્વ-પર સ્ત્રીની નીચેની આઠ અવસ્થાઓ ઉલ્લેખનીય છે

સ્વાધીનપતિકા

પ્રોષિતભતૃકા

ખંહિતા

કલહાન્તરિતા

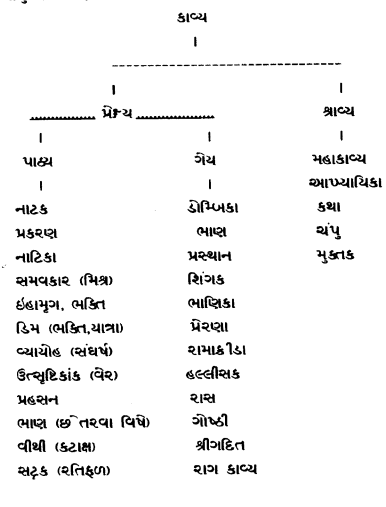
વાસકસજ્જા

વિરહોત્કન્ઠિતા

વિપ્રલ0ધા

અભિસારિકા

છેલ્લી ત્રણ અવસ્થાએ પર સ્ત્રીની છે. એ બાદ આવે છે સ્ત્રીએનાં લક્ષણને લગતાં સૂત્રો. તેમાં હાવભાવ ઇત્યાદિના ૨૦ લક્ષણો છે. આઠમા અધ્યાયમાં કહ્યું છે કે કાવ્ય બે જાતનાં હોય છે. પ્રેક્ત્ય અને શ્રાવ્ય. પ્રેક્ત્ય કાવ્ય પાઠ્ય તથા ગેય હોઇ શકે છે આનું વર્ગીકરણ જોઇએ-



107

# છંદોનુશાસન

કાવ્યશાસ્ત્ર શીખ્યા પછીનો સ્વભાવિક ક્રમ છંદોનુશાસનનો છે. કાવ્યની રચનાએ વિવિધ છંદોમાં કરવાની પ્રથા હતી અને તે અનુસાર છંદોનું જ્ઞાન અનિવાર્ય ગણાતું હતું. હેમચંદ્દાચાર્ય પણ પ્રથમ શ્લોકમાં જ આ ત્રથ રચનાનું પ્રયોજન જણાવેલ છે: શબ્દાનુશાસન અને કાવ્યાનુશાસન પછી કાવ્યમાં ઉપયોગમાં લેવાતાં છંદોનું હવે અનુશાસન કહીશ " આચાર્યશ્રીનો આ ત્રથ કેદારભટ્ર અને ગંગદાસ તથા પિંગળના આ પ્રકારનાં ત્રથી કરતાં વધારે સારો, વધારે પ્રમાણભૂત છે.

છંદોનુશાસનમાં કૂલ હ્રિક સૂત્રો છે. તેના આઠ અધ્યાયમાં આવેલાં સૂત્રોની સંખ્યા અને વિગત આ પ્રમાણે છે.. પ્રથમ અધ્યાયમાં ૧૬ સૂત્રો છે તેમાં વર્ણ ગણ, માત્રા ગણ, વૃત્ત, સમવૃત્ત, વિષમવૃત્ત , અર્ધ સમવૃત્ત, પાદ, યતિ,વગેરેની ચચાં. બીજા અધ્યાયમાં ૪૧૫ સૂત્રો છે તેમાં ચારસો અગિયાર જાતનાં છંદો વિષે લખવામાં આવ્યું છે. ત્રીજા અધ્યાયમાં માત્ર હ્વ સૂત્રો છે તેમાં બીજા હર જાતનાં છંદો છે. ચોથા અધ્યાયમાં હ્વ સૂત્રોમાં, પ્રાકૃતનાં અમૂક લોકપ્રિય છંદોની ચચાં છે. પાંચમાં અધ્યાયમાં ૪૯ સૂત્રો છે તેમાં થોડાં પ્રાકૃતનાં અને થોડાં અપભશના છંદો છે. છઠ્ઠા અધ્યાયનાં પાત્ર ૩૦ સૂત્રોમાં અપભશનાં છંદો વિષે છે. સાતમાં અધ્યાયનાં હવે સૂત્રોમાં અપભશની દ્ભિપદી રચનાઓની સમજ આપેલ છે. આઠમા અધ્યાયમાં સૌથી ઓછા સૂત્રો છે માત્ર સત્તર સૂત્રોમાં વૃત્તોનાં વિસ્તારનું વર્ણન છે. છંદનાં ગણિતનો આ પુસ્તકમાં સારો ખ્યાલ રાખવામાં આવ્યો છે આ ત્રથ વિષે વધારે માહિતી અસ્થાને ગણાશે.

## વીતરાગ સ્તોત્ર

શ્રી વીતરાગ સ્તોત્રમાં કલિકાલ સર્વજ્ઞ હેમચંદ્રાચાર્યે ભકિત રસની સરિતા વહેડાવી છે. આમા સર્વજ્ઞ ભગવાની સ્તૃતિ અત્યંત ભાવભયાં હૃદયે કરવામાં આવી છે. આ સ્તોત્રના ગાનથી પાઠકના અણુર્ય અણુમાં ભકિત ભાવનો સંચાર થાય છે. ગાનાર ભકિત-રસમાં સ્નાન કરીને અવર્ણનીય આનંદનો અનુભવ કરે છે. સ્તોત્રના કતાંના હદયમાં પ્રભુ પ્રત્યેનો નિષ્પક્ષપાતી પ્રેમ અહીં દેખાય છે. સ્તોત્રની એક એક ગાથાએ સુંદર શ્લોકોમાં રચાઇ છે. અર્થ-ગંભીર શ્લોકોમાં સંસ્કાર-પૂર્ણ સ્તૃતિ-ગાન, હૃદયને સ્પર્શી જાય તેવી ઉપમાઓ અને અલંકારો હેમચંદ્રાચાર્યની વિશિષ્ટતાએ છે. આવી રચનાએમાં જો ભકિત ભાવ જ છલોછલ ભર્યો હોય તોપણ તેને ઉત્કુષ્ટ પ્રકારની ગણી શકાય અહી તો ભકિત રસની સાથોસાથ દિવ્ય આત્મ સ્વરુપ પરમાત્માની ગ્રાળખ છે. જૈન ધર્મના આધાર સ્થંભ સમાન સ્યાદ વાદથી ભરપુર વાણી છે. જ્ઞાન સભર દેવ ગુરુ ધર્મના મહિમાન પ્રતિપાદન છે. તીર્થં કર ભગવંતોના અતિશયોનું આખેહખ વર્ણન છે. તીર્થ કર નામ કર્મ સાથે સંકળાયેલી દિવ્ય લાઇક્ષિઓની યશગાથા છે વીતરાગ સ્તોત્રના ૨૦ પ્રકાશ યાને અધિકાર યાને પ્રકરણો છે. પધ કંડિકાએમાં ગુંથેલી આ વીતરાગ પ્રભની માળા છે. આ સ્તોત્રનું જ્ઞાન મનને શાંતિતો આપે જ છે પણ સાથોસાથ ધ્યાન યોગની સાધના કરનારાએને એક સુંદર વિષય પણ પરો પાડે છે. ચિંતવન માટેની અતિ ઉપયોગી માહિતી આ સ્તોત્ર પૂરી પાંડે છે. સર્વ ગુણ સંપન્ન સર્વન્ન વીતરાગ દેવની સ્તૃતિ વાંચકને આધ્યાત્મિકતાના ઉચ્ચ સ્તરે લઇ જાય છે. વીતરાગ સ્તોત્રની રચના યોગશાસ્ત્રનાં ૧૨ પ્રકાશ સાથે કરવામાં આવી હતી. કહેવાય છે કે મહારાજા કુમારપાળ બંન્ને ત્રંથોનો સ્વાધ્યાય નિયમિત પણે કરતાં હતાં. આ કૃતિ કુલ ૧૮૮ શ્લોકોમાં લખાયેલી છે. આ વીતરાગ સ્તવથી કમારપાળ મહારાજાને મનવાંછિત ફળ પ્રાપ્ત થયું હતું તેમ સ્વયં હેમચંદ્રાચાર્યે અહીં નોંધ્યુ છે

વીતરાગ સ્તોત્રના પ્રથમ પ્રકાશમા પ્રથમ શ્લોકમાં આચાર્યશ્રી પરમાત્માને પંચ પરમેષ્ઠિમાં પ્રધાન સ્વરુપે એળખાવી તેમના સૂર્ય સમાન ઉદ્યોતનો ઉલ્લેખ કરે છે

> यः परात्मा परंज्योतिः, परमः परमेष्ठिनाम् । आदिश्यवर्णं तमस , परस्तादामनन्ति यम् ।। १ ॥

હવે બીજો શ્લો ક આ પ્રમાણે છે

सर्वे येनोदम् त्यन्त समूलाः वलेशपादपाः । मृष्टर्मा यस्मै नमस्यन्ति, सुरासुरनरेश्वराः ॥ २॥

જેણે સમસ્ત રાગ દ્વેષ રુપી કલેશ કારક વૃક્ષો સમૂળગા ઉખેડી નાખ્યા છે અને જેને સુર અસુર તથા નરોમાં શ્રેષ્ઠ એવા મસ્તકે નમી પ્રણામ કરે છે ર

જેનાથી પુરુષાર્થ (ધર્મ અર્થ કામ અને મોક્ષ)ને સાધતી વિધાએ પ્રવર્તમાન છે અને જેનુ જ્ઞાન ભૂત, વર્તમાન અને ભવિષ્યને પ્રકાશિત કરનારું છે.....જેનામાં વિજ્ઞાન, આનંદ અને બહમ એકત્વને પામેલ છે તેવા શ્રદ્ધા કરવા યોગ્ય છે, ધ્યાન ધરવા યોગ્ય છે તેમને હું શરણે જઉં છું ( અહી વિજ્ઞાન એટલે કેવળજ્ઞાન, આનંદ એટલે પરમસુખ અને બ્રહ્મ એટલે પરમ ગતિ એમ અર્થ છે)

દ્ધિતિય પ્રકાશમાં ભગવાનના અતિશયો ૮ શ્લોકમાં વર્ણવ્યાં છે . આ અતિશયોનું અહી વર્ણન છે. આઠેય શ્લોકોનો અનુવાદઃ-

હે પ્રભુ, પ્રિયંગુવત્, સ્ફ્રિટિક સમાન, સોના સમાન , રકત રંગી અને શ્યામ રંગી એવો આપનો દેહ, ધોયા વગરનો હોવા છતાયે જે પવિત્ર છે તે દેહ કોને ચકિત ન કરે ? ૧

કલ્પવૃક્ષની માળાની જેમ સુગંધી એવા આપના અંગ ઉપર ભમરની જેમ જ દેવાંગનાનાં નયનો ફરી રહ્યા છે ર

હે નાથ , દિવ્ય સુધા−રસના આસ્વાદથી થયેલી તૃપ્તિથી હારેલા હોય તેમ રોગ રુપી સપો આપના અંગે વ્યાપી શકતા નથી. આપ રોગ રહિત છો. ૩

આરસીમા પ્રતિબિંબિત રુપની જેમ આપનામાં અન્ય મળ તો નથી પણપરિશ્રમથી ૮૫કતાં પ્રસ્વેદ બિંદુ એથી રહિત છો. આ કાયાની તો વાત જ શી કરવી ૧૪

હે વીતરાગ, આપનુ મન રાગ વગરનું છે એમજ નથી પરંતુ આપના શરીરમાં રહેલું રકત પણ દુધની ધારા જેવુ શ્વેત છે. પ -તથા જગતથી વિલક્ષણ બીજી અછમૂત વાત અમે કઇ રીતે વર્ણવીએ, આપનું માંસ પણ દુર્ગચ્છાથી રહિત ,શુબ છે. ધ હે પ્રભુ ભમરાએ જળ સ્થળના ફૂલોની માળાએ છોડી આપના શ્વાસની સુગંધ લેવા આપની પાસે આવે છે. બ હે પ્રભુ, તમારી ભવસ્થિત લોકોત્તર ચમત્કાર વાળી છે. ચર્મ ચક્ષુ વાળા માનવીએ આપના આહાર વિહાર જોઇ શકતાં નથી. ૮ આ આઠેય શ્લોકો તીર્થ કર ભગવંતોની લબ્ધિએ ભતાવે છે. ભગવાનના ચાર અતિશયો ઉપરોક્ત શ્લોકોમાં બતાવીને યથાર્થ પણે સ્તુતિ કરી છે. બીજા પ્રકાશમાં જેમ તેમના ચાર અતિશયો વર્ણવ્યા છે તેમ ત્રીજા પ્રકાશમાં કર્મના ક્ષયને લઇને ઉદભવતા અગિયાર અતિશયો વર્ણવ્યા એતિશયો વર્ણવ્યા છે અને ચોથા પ્રકાશમાં દેવ કૃત એગણીશ અતિશયો વર્ણવ્યા છે અને ચોથા પ્રકાશમાં દેવ કૃત એગણીશ અતિશયો વર્ણવ્યા છે આ કૂલ ૩૪ અતિશયો નીચે પ્રમાણે છેઃ પ્રકાશ 2:- સહજ અતિશયો ( પ્ર )

- ૧ શરીર અતિશયઃ- નિર્મલ, સુગંધી, નીરોગી, અધ્ભૂત શરીર.
- ર રક્ત માંસ અતિશયઃ- શ્વેત સુગંધી રક્ત અને શરીર.
- ૩ નિઃશ્વાસની સ્ગંધ
- ૪ આહાર-નીહાર ચર્મ ચક્ષુવાળાને દેખાતા નથી પ્રકાશ ૩:- કર્મક્ષયજ અતિશયો ( ૧૧ )
- ૧ પ્રભ સર્વદા સહને પોતાની સંમુખ દેખાય છે
- ર યોજન પ્રમાણ સમવસરણમાં કરોડો દેવ, મનુષ્યો, તિર્યં ચો વગેરેનો આસાનીથી સમાવેશ.
- ૩ ભગવંતની વાણી સહુને પોત પોતાની ભાષામાં સમજાય
- ૪ સમવસરણમાં ૧૨૫ યોજન સુધી રોગો ન હોય
- ય જ્યાં ભગવાન વિચરતાં હોય ત્યાં જીવ જંતુઓનો ઉપદ્દવ ન હોય
- **ક વિહારભૂમિમાં ક્યાંયે વૈરાગ્નિ ન હોય**
- ૭ વિહારભૂમિમાં સવાસો યોજન પ્રમાણમાં રોગ મહામારી ઇત્યાદિ ન હોય.

- ૮ ઉપરોક્ત ભૂમિમાં અતિ વૃષ્ટિ, અના વૃષ્ટિ ન હોય
- હ ઉપરોક્ત ભૂમિમાં સ્વરાષ્ટ્ર કે પરરાષ્ટ્ર ભય ન હોય.
- ૧૦ તે ભૂમિમાં દુષ્કાળનો નાશ થાય છે અને નવો દુષ્કાળ થતો નથી
- ૧૧ પ્રભુના મસ્તકની પાછળ સૂર્ય મંડળને પરાજિત કરતું દેદીપ્યમાન એવું પ્રકાશનું ભા-મંડળ હોય છે

<u> प्रકाश:- (४) हैं वर्ड़त अतिशयी-</u>

- ૧ ભગવંતની આગળ આકાશમાં ધર્મ ચક્ર હોય.
- ર ભગવાન ચાલે ત્યારે આકાશમાં ચામરો ચાલતાં હોય, તેઓ બેઠા હોય ત્યારે દેવો ચામરો ઢોળે છે.
- ૩ ભગવાનને બેસવાનુ સ્ફ્રિટિક રત્નમય સિંહાસન આગળ હોય છે. તેમના બેસતા પૂર્વે સિંહાસન યથા સ્થાને ગોઠવાઇ જાય છે.
- ૪ ભગવંત સાથે આકાશમા ત્રણ છત્ર ચાલે છે, તેઓ બેસે ત્યારે તે છત્રો મસ્તક પર ઉચિત સ્થાને આવી જાય છે.
- ૫ વિહાર સમયે જમીનથી ઉંચે રત્ન ધ્વજ અને ધર્મ દંડ હોય છે, સમવસરણમાં તે ઉચિત સ્થાને ગોઠવાઇ જાય છે.
- દ ભગવાનના ચાલવાના માર્ગ પર કમળોની શ્રેણી હોય છે. નવ સુવર્ણનાં કમળો ગોઠવેલાં હોય છે. પ્રથમના ખે કમળ પર ભગવાન પગ મૂકે ત્યારે નવમું કમળ આગળ આવીને પ્રથમ સ્થાને આવી જાય છે , આમ કમળ ખદલાતા રહેવાથી ભગવાન સુવર્ણ કમળ પર જ ચાલે છે. કમળો પણ વ્યવસ્થિત રીતે ગતિ કરે છે.
- ૭ સમવસરણના ત્રણ ગઢ દેવતાએ રચે છે.
- ૮ ભગવાનનુ મુખ સમવસરણમાં પૂર્વ દિશામાં હોય છે પરંતુ દેવતાએ દ્વારા થયેલી રચનાથી ચારે દિશામાં ભગવાન ખેઠેલા જોઇ શકાય છે.
- હ સમવસરણના મધ્યમાં અશોકવૃક્ષ હોય છે. તે છત્રની જેમ શોભે છે. તેનો વિસ્તાર એક યોજનનો હોય છે, અને વિહાર વખતે ભગવાનની સાથોસાથ ચાલે છે
- ૧૦ ભગવાન ચાલતા હોય ત્યારે માર્ગમાં કાંટાએ નીચા નમી જાય છે.

૧૧ ભગવાન ચાલે ત્યારે માર્ગના વૃક્ષો પ્રણામ કરવા ઝૂકી જાય છે. ૧૨ આકાશમાં દુંદુભિ વાગે છે.

૧૩ અનુકૂળ પવન વાય છે , સહુને શાતા પ્રેરક લાગે છે. ૧૪ ભગવાન ચાલે ત્યારે આકાશમાં પક્ષીઓ પ્રદક્ષિણા કરે છે. ૧૫ ભગવાનના વિહાર ક્ષેત્રમાં દેવતાઓ સુગંધી જળ વર્ષાંવે છે. ૧૬ ઉપરોક્ત ક્ષેત્રમાં દેવતાઓ રંગ-બેરંગી અને સુગંધિત પુષ્પોની વર્ષા કરે છે

૧<mark>૦ દીક્ષા સમય બાદ ભગવાનના કેશ, રોમ, નખ વધતાં નથી.</mark> ૧૮ <mark>એક કરોડ દેવતાએ ભગવાનની સેવામાં તત્પર ઉપસ્થિત હોય</mark> છે.

૧૯ <mark>ખધીજ ઋતુઓ અને પાંચેય ઇન્દ્રિયના વિષયો અનુક</mark>ળ થઇ જાય છે.

ઉપર પ્રમાણે ૩૪ અતિશયોનુ વર્ણન કર્યા બાદ હેમચંદ્રાચાર્ય પાંચમાં પ્રકાશમાં ભગવંતના આઠ પ્રતિહાર્ય વર્ણવે છે. આમાંથી કેટલાક તો ૩૪ અતિશયોમાં આવી જાય છે. આ આઠ પ્રતિહાર્ય (ભગવંતની નિશાનીઓ અને પૂર્વ તૈયારી રૂપ રચનાઓ) આ પ્રમાણે છે.

- ૧ અશોક વૃક્ષ
- ર સુર-પુષ્પ વૃષ્ટિ
- 3 દિવ્ય ધ્વનિ
- ૪ ચામર
- ૫ આસન
- **ફ ભામંડળ**
- હ દંદભિ
- ८ છત્ર.

આપણે અત્રે પાંચમાં પ્રકાશના છેલ્લાં ચાર શ્લોકોનો અનુવાદ જોઇએ:- =જેમ ચકોર પક્ષીના નયનોને જ્યોત્સના યુક્ત ચંદ્રમા આનંદ આપે છે તેમ તેજના ભામંડળે કરીને આપ ભવ્ય જનોના નેત્રોને પરમ આનંદ આપો છો.

=હે વિશ્વના ઇશ ! આકાશમા રહેલો દુંદુભિ પ્રતિધ્વનિ કરતો જગતમાં સઘળા દેવો સમક્ષ આપનુ ઐશ્વર્ય છે તેમ જાહેર કરે છે. =ઉત્તરોત્તર રહેલી પુણ્ય ઋદ્ધિના ક્રમ સમાન ઉપરા ઉપરી ત્રણ છત્રો

ત્રણ ભુવનનુ આપનુ પ્રભુત્વ દશાંવે છે

=હે નાથ ! ચમત્કાર ઉપજાવતી આ પ્રાતિહાર્ય લક્ષ્મીને જોઇને ક્યા મિથ્યાદષ્ટિ જનો પણ આશ્ચર્ય નથી પામતા ?

તીર્થ કર ભગવાનના અતિશયોનુ વર્ણન હેમચંદ્દાચાર્યે પોતાના અન્ય ત્રંથોમાં પણ કર્યું છે. અભિધાન ચિંતામણિના દેવાધિદેવ કાંડમાં પણ આ વર્ણન છે.

યોગશાસ્ત્રના ૧૧મા પ્રકાશમા ૨૪થી ૪૭ નંબરના છંદમાં અતિશયોનુ વર્ણન છે.

ત્રિષષ્ટિ શલાકા ચરિત્રમાં પ્રથમ તીર્થ કર ઋષભદેવના <mark>સમવસરણના</mark> વર્ણનમાં ભગવંતના અતિશયો વર્ણવેલાં છે

છઠ઼ો પ્રકાશ : વીતરાગ સ્તોત્રના છઠ઼ા પ્રકાશમાં ભગવાન સમક્ષ દ્વેષભાવ અને શત્રુતા ન ટકી શકે તે દશાંવેલ છે.

પ્રથમ શ્લોકમાં કહે છે કેઃ નેત્રને અમૃતમય અંજન સમાન, લાવણ્યમય પવિત્ર કાયા વાળા આપને જોયા પછી હે પ્રભુ,ઉદાસીન રહેવુ દુઃખજનક છે. તેમ કરનારની ગતિ નીચી જ હોય છે. આપના પ્રતિ દ્વેષભાવ ત્યાજ્ય છે. ચિંતામણિ સમાન આપની ઉપેક્ષા પણ અયોગ્ય છે.

ત્રીજા શ્લોકમાં આચાર્યશ્રી સુંદર વાત કહે છેઃ સમાન શીલ અને ગુણ વાળાને શત્રુતા હોઇ શકે? વળી જેમ ખજવો સૂર્યનો પ્રતિપક્ષી ન ગણાય તેમ સામાન્ય માનવી ભગવાન પાસે વિપક્ષી તરીકે ગણના ન પામી શકે.

હવે પાંચમાં શ્લોકમાં કહે છે-

# त्वां प्रपद्यामहे नाथं, त्वां स्तुमस्त्वामुपास्महे । त्वत्तो हि न परस्त्राता, कि बूमः ? किमु कुर्महे ? ॥५॥

=હે નાથ અમે આપના શરણે છીએ, અમે આપની સ્તુતિ કરીએ છીએ, અમે ઉપાસના કરીએ છીએ. આપના સિવાય બીજો કોઇ ત્રાતા નથી., એ સિવાય તો અમે શું બોલીએ, શું કરીએ ? આ પ્રકાશનો બારમો શ્લોક અતિ સુંદર અને મનનીય છે. રાગ દ્વેષ સૌથી મોટા શત્રુઓ છે તેમને જીતવાનું કાર્ય સૌથી કપરું છે તે અહીં દર્શાંવે છે-

અનુવાદ:- કદાચ વાયુ સ્થિર થઇ જાય, પવંત ગળી જાય અને જળમાંથી અગ્નિ થઇ જાય તો પણ રાગ આદિથી ત્રસ્ત થયેલાં માણસો આપ્ત પણાને (તીર્થે કર પદને ) પામતા નથી.

સાતમા પ્રકાશમાં આચાર્યે ઉપરની વાતોની પૂર્તિ કરી છે. તે પછી આઠમાં પ્રકાશમાં સ્યાદ વાદ પર ધ્યાન કેન્દ્રિત કરે છે. વસ્તુ તત્વને એકાંતે નિત્ય કે એકાંતે અનિત્ય માનવાથી કૃત નાશ અને અકૃત આગમ નામના બે દોષ લાગે છે. આત્માને પણ માત્ર નિત્ય કે માત્ર અનિત્ય માનવામાં ધમોં અને સંપ્રદાયો ભૂલ કરી રહ્યા છે. આત્માની અવસ્થા માત્ર નિત્ય અવસ્થા જ છે તેમ સાંખ્ય મત કહે છે અને માત્ર અનિત્ય અવસ્થા છે તેમ બૌદ્ધ મત કહે છે. અનેકાંત વાદથી જોઇએતો આત્મા નિત્ય અને અનિત્ય બંને છે એમ જેન દર્શન કહે છે.

વસ્તુના ગુણ માટે પણ એવુ જ છે . = એકલો ગોળ કફ કારક છે. એકલી સંઠ પિતકારી છે પણ ગોળ-સંઠના મિલનમાં દોષ નથી " (गृं हो हि कफहेतुः स्यान्नागरं वित्तकारणम् । ह्यात्मिन न दोषोऽस्ति, गृं हनागरभेषजं ) આ રીતે અનેક ગુણોના સહ અસ્તિત્વને અવગણી શકાય નહીં જેમ ગોરસ દુધ પણે વિનાશ પામી, દહીં પણે ઉત્પન્ન થાય છે અને જળવાઇ રહે છે તેમ વસ્તુ તત્વ ઉત્પાદ, વ્યય અને ધ્રૌવ્ય યુક્ત છે., તેની આપે પ્રથમથી જ પ્રરુપણા કરી છે. જૈન દર્શન વસ્તુની ઉત્પત્તિ, સ્થિતિ અને વિનાશમાં માને છે.અહીં વિનાશ એટલે સંપૂર્ણ નાશ નહી પરંતુ સ્થિતિ પરિવર્તન છે. હવે નવમાં પ્રકાશમાં જોઇએતો અહીં આચાર્યશ્રીએ ભગવાનનો

મહિમા વર્ણવ્યો છે કલિકાલનું પણ મહત્વ છે એમ તેએ કહે છે.

मुषमातो दुःषभायां, कृपा फलवती तव । मेरतो मरुम्मौ हि, श्लाघ्या कल्पतरोः स्थितिः ॥ २ ॥

"સુષમા કાળથી દુષમા કાળમાં (કલિકાલ) આપની કૃપા ફળદાયી સમજાય છે. મેરુ પર્વત કરતાં મરુભૂમિમાં કલ્પવૃક્ષની સ્થિતિ વધુ પ્રશંશા પાત્ર હોય છે " ખાકીના શ્લોકોનો અનુવાદ પણ જોઇએ-

હે પ્રભુ જો શ્રદ્ધાવાન શ્રોતા અને ખુદ્ધિમાન વક્તાનો સંયોગ મળે તો કલિકાળમાં પણ આપના શાસનનું એક છત્રી સાપ્રાજ્ય પ્રસરી રહે છે. ૩

હે પ્રભુ, અન્ય યુગમાં પણ દુષ્ટ લોકો ઉદ્ધત હોય છે તો પછી દુષ્કર એવાં કલિકાલ પર શા માટે ક્રોધ કરવો ૪

કલ્યાણની સિદ્ધિ માટે કલિકાલ રુપ કસોટી જ યોગ્ય છે. અગરુના ગંધનો મહિમા અગ્નિથી જ વધે છે. ૫

રાત્રીમાં દીપક, સમુદ્દમાં દ્વીપ. મરુભૂમિમાં વૃક્ષ અને ઠંડીમાં અબ્નિ સમાન દુર્લભ આપમા ચરણ ક્રમળની ૨જ કલિકાલ માં અમને પ્રાપ્ત થયેલ છે. ક

તમારા દર્શન વિના હું યુગાન્તરોમાં ભટક્યો <mark>છું. જેમાં આપનુ દર્શન</mark> થયુ તેવા કલિકાલ ને મારા નમસ્કાર હજો. . ૭

હે પ્રભુ જેમ વિષહારી રત્નથી વિષ યુક્ત સર્પ શોભે છે, તેમ દોષ વગરનાં એવા આપથી બહુ દોષ વાળો કલિકાલ શોભે છે. ૮

મહાકવિ. સમર્થ ગરુ હેમચંદ્રાચાર્ય કળિયુગના મહિમાને પેણ વિશિષ્ઠ પણે વર્ણવે છે. કળિયગતો કસોટીનો સમય છે., અને આવા દુષમ કાળમાં જ અમનેતો તમારા ચરણ કમળની રજ પ્રાપ્ત થઇ છે. યુગો યુગોથી ભવાટવિમાં હું ભટકયાં કરું છું. પરંતુ મને તારા દર્શન કળિયગમાં જ થયાં....આ કળિયુગને પણ મારા નમસ્કાર હોજો ! કેવી ભાવના ? કેવી ભકિત રસની પરાકાષ્ઠા ? ત્રંથમાં આગળ જતા દશમાં પ્રકાશમાં આચાર્યશ્રી લોકોત્તર ચરિત્રથી અજાણ માનવી ભગવાનના ગુણોનો પાર ન પામી શકે તેમ સમજાવે છે. તીર્થ કર ભગવાન રાગ દેખથી રહિત હોય છે.તેમની આ ઉપેક્ષા વૃત્તિને માધ્યસ્થ ભાવ પણ કહે છે. જોકે આવી ઉપેક્ષા વૃત્તિ દાખવીને પણ પરોપકારી બની તેઓ મોક્ષ માર્ગ બતાવે છે. આવી દુર્ઘટ વાત કઇ રીતે ઘટે તેમ તેએ પાંચમાં શ્લોકમાં પૂછે છે. આ ઉપરાંત એક વિષમતા એ છે કે ભગવાન આમ તો નિંત્રંથ છે એટલેકે કોઇ પણ જાતની ત્રંથી વિહિન છે તો બીજી રીતે તેઓ ચક્રવર્તી સમાનછે આ બંને શં વિરોધાભાસી ભાવો છે ? ના. ભગવાનન ચક્રવર્તી પદ એ ધર્મ ચક્રવર્તી પદ છે. કવિની કલ્પનાનો મકત વિહાર મનને ભાવમય બનાવી દે છે.

આના પછી અગિયારમાં પ્રકાશમાં કવિની કલ્પના શકિત આ વિષય પર જ આગળ ચાલે છે.

થોડા શ્લોકો જોઇએ-

હે પ્રભુ તમે વિરક્ત છો છતાંચે મુક્તિ રુપી નારીનો સંગ કરેલો છે, દ્વેષ રહિત છો છતાંચે આંતરિક શત્રુઓનો ધ્વંશ કરેલો છે. અહો ! મહાન આત્માઓનો મહિમા ખરેજ લોક દુર્લભ છે.

અન્યના પરાજ્યની ઇચ્છા વગરના અને પાપથી બીતા એવા આપે ત્રણ જગત જીતી લીધા છે. મહાન (પુરુષો )ની એવી ચાતુરી છે! બારમાં પ્રકાશમાં વૈરાગ્યના મૂર્તિમંત સ્વરુપ ભગવંતનો મહિમા છે. વૈરાગ્યની પ્રાપ્તિ કઠિન છે. પરંતુ પ્રભુને તે સહજ રુપે પ્રાપ્ત થયેલ છે. આ પ્રકાશનો છઠ્ઠો અને આઠમો શ્લોક લઇશું-

સુખમાં. દુખમાં, ભવમાં કે મોક્ષમાં જ્યારે આપ ઐદાસીન્ય દાખવો છો ત્યારે આપને વૈરાગ્ય જ છે. આપ કયા સ્થળે વૈરાગ્યવંત નથી આપ સર્વત્ર વિરક્ત છો (ફ).

**ઔદાસીન્ય (સમભાવ** )માં હોવા છતાં સમસ્ત વિશ્વનો ઉપકાર કરનાર:, વૈરાગ્ય નિધાન પરમાત્માને નમસ્કાર હો.(૮)

તેરમાં પ્રકાશમાં આચાર્યશ્રી કહે છે કે હેતુ યા કારણ વિના જ કાર્ય કે પરિણામ સંભવી શકે છે.એકારણ વત્સલ છો. અભ્યર્થના કયાં વગર જ ભલુ કરનારા છો અને સંબંધ રહિત એવા બાંધવ છો. ૧ હે વીતરાગ, આપ મક્તિમાર્ગના પ્રવાસીઓના સહાયક છો.

આપ મમતા વગરનાં પણ સ્નિગ્ધ મનવાળા છો માર્જન વગરના પણ ઉજ્જવળ વાણી વાળા છો. પ્રક્ષાલન વગરના પણ નિર્મળ આચાર વાળા છો તેથી જ શરણ કરવા યોગ્ય આપનુ શરણ હું ત્રહુ છું,ર .

તેરમા પ્રકાશ પછી ચૌદમા પ્રકાશમાં યોગ માર્ગનો ઉલ્લેખ છે . મન વચન અને કાયાનાં કષ્ટ રુપ વ્યાપારોને તજીને આપે મનમાં રહેલાં શલ્યને નિરુપયોગી જાણી દૂર કરી દીધુ છે. યોગ માર્ગ એટલે ચિત્ત વૃત્તિઓનો નિરોધ . મન પરનો સવાં ગીંકાબુ તે યોગ. ઇન્દ્રિયોને કાબુમાં રાખવી તે યોગમાર્ગના પ્રવાસીએ માટેનું આવશ્યક અંગ છે. અષ્ટાંગ યોગના આઠ પગથીયાં સામાન્ય મનુષ્ય માટે કઠિન છે. સર્વન્ન ભગવાન માટે તો તે સહજ સાધ્ય છે. આસન જેવી ખાલ પ્રવૃત્તિ કર્યા વગરજ પરમ ન્નાનની પ્રાપ્તિ રૂપ વૈરાગ્ય યોગ સહજપણે જ પ્રભુને પ્રાપ્ત થયો છે.

નિરંતર ધ્યાન-સમાધિમાં રહેતા સર્વજ્ઞ પરમાત્માને દેહનુ ભાન ક્યાંથી હોય ? ચૌદમા પ્રકાશનો સાતમો શ્લોક તે વાત યથાર્થપણે કહી જાય છે

> तथा समाधौ परमे त्वयात्मा विनिवेशितः। सुस्ती दुरुपस्मि नास्मीति, यथा न प्रतिपन्नवान् ॥ ७॥

=આપે સમાધિમાં આત્માને એવો સ્થિર કર્યો છે કે " હું સુખી છું કે દુખી છું" તેવો આપને ખ્યાલ નથી રહેતો હઃ

> ध्याता ध्येयं तथा ध्यानं, त्रयमेकात्मतां गतम् । इति ते योगमाह तम्यं, कथं श्रद्धीयतां परं: ? ।। ८ ।।

=ધ્યાતા ધ્યેય અને ધ્યાન આ ત્રણે આપનામા અક થયેલાં છે, એવું આપનુ યોગ માહાત્મ્ય બીજા કઇ રીતે જાણી શકે ? હવે આપણે વીતરાગ સ્તોત્રના પંદરમા પ્રકાશનાં પ્રથમ ત્રણ શ્લોક જોઇશુ. આમાં આચાર્યશ્રી ખરા હદયથી પ્રભુની ગુણ-સ્તુતિ કરે છે. હે પ્રભુ જગતનો જય કરનારા આપના અન્ય ગુણો તો દૂર રહો, તમારી શાંત અને ઉદાત મુદ્દા વહે જ ત્રણ જગત વશ થયેલાં છે. ૧ હે પ્રભુ જેમણે મોહ વહે ઇન્દ્રથી પણ મહાન એવા આપનો અનાદર કર્યો છે તેમણે ખરેખર તો મેરુ પર્વતને તૃણ ગણ્યો છે અને સમુદ્દને ખાબોચીયું ગણ્યું છે ર

જે મુર્ખ લોકોએ અજ્ઞાનથી આપનું શાસન સ્વીકાર્યું નથી તે લોકોના હાથમાંથી ચિંતામણી રત્ન પડી ગયું છે અને પ્રાપ્ત થયેલું અમૃત પણ નિર્શ્યક ગયુ છે. આના પછી સાતમા અને આઠમા શ્લોકમાં ભગવાનની આજ્ઞા પ્રમાણે જેમણે પોતાના જીવનને ઘડયું છે તેવા પુણ્યશાળીઓને અને જે ભૂમિમાં પ્રભુના ચરણ પડ્યાં છે તે ભૂમિને વંદન કરવામાં આવે છે.,અનુવાદ આ પ્રમાણે છે.

=જેમણે આપના શાસનના અમૃત રસથી આત્માને સદાય સિંચિત કરેલ છે તેમને અમે હાથની અંજલિ કરી નમીએ છીએ અને તેમની ઉપાસના કરીએ છીએ...હ =જે ભૂમિમાં આપના ચરણના નખના અંશો ચિરકાળ ચુડામણિ રુપ પ્રસ્થાપિત થયાં છે તે ભૂમિને નમસ્કાર. આથી વધારે અમે શું કહીએ ?.....૮

હવે સોળમા પ્રકાશમાં આચાર્યશ્રી ભગવદ ભક્તિના એક અંશરુપ તત્વ તે આત્મ નિંદા તત્વનો આશ્રય લે છે "આ જીવ અનાદિ ભવબમણમાં અથડાઇ રહ્યો છે. વાસનાના વમળોમાં ફંગોળાઇ રહ્યો છે. રાગ રુપી સર્પના વિષથી તે વ્યાપ્ત છે અને ક્રોધાદિકથી મર્કટની જેમ તે નાચ્યો છે ધર્મ માર્ગને જાણવા છતાં, ઓળખવા છતાયે મેં મારી સર્વ પ્રવૃત્તિઓ ધર્મ તરફ વાળી નથી. મોહ રુપી ચોરો જ્ઞાન, દર્શન અને ચારિત્રના મારા ત્રણ રત્નોને હરી જાય છે.:

તે બાદ સાતમા શ્લોકમાં કહે છે- ભાન્તઃ તીથાંનિ દષ્ટસ્ત્વં મયા એકઃ તેષુ તારકઃ =હું બહુ તીર્થામાં ભમ્યો તેમાં એક તમને જ મેં તારક જોયાં.

રાંગ દ્વેષમાં ડૂંખેલા માનવના આત્માનો પણ આ અવાજ છે. તીર્થ યાત્રાએ જઇ જઇને થાકેલા માનવીના હદયનો આ પોકાર છે.પરમ પૂજ્ય એવા હેમાચાર્ય એક અસાધારણ માનવ હતાં. તેઓ ન તો રાગ દ્વેષમાં ડૂંખેલા હતાં કે ન તો તીર્થ યાત્રાએ કરીને થાકેલા સાધુ હતાં., આમ છતાંયે આત્મિનંદાના શ્લોકોની ગુંથણી કરીને આચાર્યશ્રી નમતાની પરાકાષ્ટા દાખવે છે. વીતરાગ પરમાત્મા આગળ પોતે કોણ ? તેમના મહિમાનો પાર કોણ પામી શકે ? પૃથ્વી પરનો પામર માનવી તો નહીં જ. આસક્તિઓમાં ડૂંખેલો માનવી સારી રીતે ધમાંચરણ કઇ રીતે કરી શકે ? તીર્થામાં ભટકવાથી સાચી ધર્મ સાધના થાયકે ? આચાર્યશ્રી સામે અનેક પ્રશ્નો છે પરંતુ પ્રશ્નોના ઉત્તરો તેઓ જ પૂરાં પાડે છે. સાચો તારક કોણ ? સઘળા તીર્થો જોયાં પણ તારક તો મેં એકજ જોયો અને તે છે વીતરાગ દેવ આ વીતરાગ દેવની ખુલ્લા હદયે આચાર્યશ્રી કૃપા યાચના કરે છે

=હે તાત તમે જ જ્ઞાતા છો, તમે જ એક કૃપાળુ છો,બીજુ કોઇ નથી અને કૃપાને પાત્ર મારા સિવાય અન્ય બીજો કોઇ નથી તો જે યોગ્ય લાગે તે કરશો. ૯

પરમકૃપાળુ પરમાત્મા દયાના સાગર છે. શરણે આવેલો માનવી દ્યાની ભીખ માગે છે દેવ, ગુરુ, ધર્મની ઉપાસના કરનારો જ ખરો કૃપાપાત્ર.., તે જ પ્રભુ કૃપાને લાયક છે. ખુલ્લા દિલે આચાર્યશ્રી પ્રભુ સમક્ષ એકરાર કરે છે. કૃપાનો યાચક હોય તે સર્વ માન મૂકીને પ્રભુને શરણે આવે છે. આત્મગહાં પછીનું સ્વભાવિક પગથીયું શરણ અને સમર્પણ છે તેથી સત્તરમાં પ્રકાશમાં સમર્પણ ભાવ છલોછલ ભયોં છે. પ્રથમ શ્લોકમાં જ કહે છે:-

=હ નાથ પોતાના કરલા દુષ્કૃતની ગહા અન સુકૃતની અનુમાદના (ખરાબ કામની નિંદા અને સારા કામને ટેકો ) કરતો હું, અન્ય કોઇ શરણ વગરનો એવો આપના ચરણના શરણે આવ્યો છું. થયેલું અને અનુમોદન પામેલુ-મન વચન અને કાયાનું મારુ પાપ મિથ્યા થાઓ અને ફરી તેવી પાપ પ્રવૃત્તિ ન થાય તે પ્રકારની અભિલાષા અહીં દશાંવી છે. જૈન ધર્મમા અતિ મહત્વના અંગ સમાન ક્ષમાપનાના ભાવને હેમચંદ્રાચાર્યે આ સત્તરમાં પ્રકાશના છઠ્ઠા શ્લોકમાં ઉતાર્યો છે.

=હું સહુને ખમાવુ છુ, અને સહુ જીવો મને ક્ષમા કરો. આપનુ એકનું જ શરણ ત્રહેલા મને તે સર્વ જીવો પ્રત્યે મૈત્રી ભાવ હજો ફ

> एकोऽहं नास्ति मे कश्चिन्नचाहमिष कस्यचित् । त्वदिङ झशरणस्थस्य, मम दैन्यं न किञ्चन ॥ ७

=હું એક્લો જ છુ મારુ કોઇ નથી, હું કોઇનો નથી. હવે તારા ચરણોમાં આવેલા મને જરાય દીનતા નથી. હ શરણે આવેલ ભક્ત ઘડીભર દીન બની જાય છે,પરંતુ તેજ કહે છે કે હવે મારે દીનતા કેવી ? હવે ચિંતા કે ઉપાધિ શાના ? હવે તો હું પ્રભુનાં શરણે છું. મારી જાતને મેં એવી સમર્પિત કરી દીધી છે કે મારા સુખ દુઃખ અને મનોભાવો મારા નથી રહ્યા. આ સંજીગોમાં દીનતાતો કઇ રીતે સંભવે ? પ્રભુના શરણે આવેલો પરમ ભક્ત હવે તો એટલું જ માગે કે મારી ઉપેક્ષા ન કરશો. "મા મુંચ:" હવે તજી દેશો નહીં અઢારમાં પ્રકાશમાં પ્રભુને ઓળખવાનો પ્રયત્ન કરે છે. આ પ્રભુ વીતરાગ દેવ છે તેમને કઇ રીતે ઓળખવા ? ઘણા પ્રયત્ને પણ અલ્પ મતિવાળો તેમને ઓળખી શકતો નથી. સાધારણ મનુષ્યના મનમાં ન બેસે તેવી અસાધારણ વાતથીજ ખુદ્ધિશાળી જનો તેમનો પરિચય મેળવી શકે.અલ્પ મતિવાળાને તો ભગવાનનુ સ્વરુપ ત્રાદ્ય જ નથી કારણકે જગત ક્રોધ, લોભ અને ભયથી વ્યાપ્ત છે.

ઓગણીશમાં પ્રકાશમાં કલિકાલ સર્વજ્ઞ હેમચંદ્રાચાર્ય તેમની આ અદભૂત રચના દ્વારા જૂદી જ ભૂમિકાએ લઇ જાય છે. પ્રથમ શ્લોકમાં કહે છે કે હે નાથ, હુ આપના દિલમાં વસ્તું એતો દુર્લભ છે પણ આપ જ મારા દિલમાં વસો., મારે આથી વિશેષ કંઇ જોઇતુ નથી. અન્ય દેવો ગુસ્સે થાય ત્યારે શ્રાપ પણ આપે છે અને ખુશ થાય ત્યારે વરદાન આપે છે. આપ એવા દ્વંદ્રમાં પડતાં નથી. આપનામાં રાગ દ્વેષનો અભાવ છે તેથી આપ પ્રસન્ન થાવ અને મોક્ષનુ ફળ આપો એવી કલ્પના હુ કરતો નથી પરંતુ એટલુ તો હે નાથ હું અવશ્ય માનું છું કે આપનામાં મૂકેલી દઢ શ્રદ્ધા અને અખૂટ ભક્તિ કલ્પવૃક્ષની જેમ ચોક્કસ ફળદાયી નીવડે છે.

જૈન ધર્મ સિદ્ધ ભગવંતોને નમસ્કાર કરે છે તેની પાછળ તેઓ વરદાન આપે તેવી ભાવના તો હોતી નથી. મોક્ષ ગતિને પામેલ એ ભવ્યાત્મા અનંત અવ્યાબાધ સુખમાં સ્થિર છે. તેમને કોઇ સ્વરુપ નથી, વર્ણ નથી. નથી મનના ભાવો કે ઇચ્છાએ. આવા સિદ્ધ ભગવંતોની સાચી ઉપાસના કઇ રીતે થાય ? હેમચાર્ય અનન્ય ભાવે પ્રભુનુ શરણ સ્વીકારે છે. છતાંયે સંસારી મનુષ્યોને નીચેના શ્લોકો દ્વારા અમૃલ્ય બોધ આપે છે.

बोतराग! सपर्यातस्तवाज्ञापालनं परम्। आज्ञाऽराद्धा विराद्धा च शिवाय च भवाय च ॥ ४॥

=હે વીતરાગ, આપની સેવા કરતાં આપની આજ્ઞાનુ પાલન પરમ કલ્યાણવંતુ છે. આજ્ઞા પાલનથી મોક્ષ છે અને ઉત્થાપનથી ભવ-બંધન છે. અહીં આચાર્ય એક જ શ્લોકમાં સંપૂર્ણ ખૂલાસો કરે છે. માત્ર જિનેશ્વરની સેવા નહી, જિન આજ્ઞાનું પાલન મહત્વનું છે. જિન આજ્ઞાના પાલનથી જ મોક્ષ ગતિ પ્રાપ્ત થશે અને આજ્ઞા વિરુદ્ધ વર્તન કરવાથી જન્મ મરણના ફેરામાં ફર્યા કરવું પડશે. તો જિનેશ્વરની આજ્ઞા શું છે ?

=સદાકાળ આપની આજ્ઞા હેય અને ઉપાદેય વિષેની છે. આશ્રવ સુર્વથા હેય છે અને સંવર હંમેશા ઉપાદેય છે. ખાસ અર્થ-ભગવાનની આજ્ઞા સાવ સીધી સાદી છે. શું હેય એટલે કે છોડવા જેવું છે અને શું ઉપાદેય એટલે ત્રહણ કરવા જેવુ છે તે સમજી લેવું. આશ્રવ સર્વથા છોડવા યોગ્ય છે. આશ્રવ એટલે કર્મ ખંધનના દ્વારો., કષાય (ક્રોધ, લોભ, માન અને મોહ ) પાંચ ઇન્દ્રિયના વિષયો,પ્રમાદ વગેરે આશ્રવ છે. આનાથી કર્મ બંધાય છે તેથી તેનો ત્યાગ કરવો.ધર્મના મૂળ તત્વો; સત્ય, શૌચ, ક્ષમા, માર્દવ, સરળતા, નિલો ભતા, તપ, સંયમ, અપરિગ્રહ અને ખલ્મચર્ય ઇત્યાદિથી કર્મ <u>ાંધનમાં જકડાવ પડત નથી., તેથી તે ત્રહણ કરવા યોગ્ય છે.</u> આગળના શ્લોકમાં આ સીધા સાદા જ્ઞાનને" આહીત મૃષ્ટિ" તરીકે એાળખાવેલ છે. અહંત ધર્મનુ મુઠ્ઠી જ્ઞાન તે આ જ જ્ઞાન.. આશ્રવ અને સંવરને એળપીને એકનો ત્યાગ અને બીજાનો સ્વીકાર તે જ જિનાજ્ઞા પ્રમાણેનું કર્તવ્યા,તેથી દીનતાનો ત્યાગ કરીને જિનાાજ્ઞા પાલનથી જાવો કર્મ રુપી પીંજરમાંથી મુક્ત થાય છે તેનો શ્લોક નીચે પ્રમાણે છે.

> आकालियमाज्ञा ते हेयोपादेयगोचरा । आश्रवः सर्वथा हेय उपादेयश्च संवरः ॥

આમ ધર્મનો અને કર્તવ્યનો આચાર્યશ્રી મહિમા ગાય છે. અહિંસા, સંયમ અને તપનો આ મહાન ધર્મ સર્વ જીવોના કલ્યાણ અર્થે આચરવામાં આવે તેજ સાચી ભક્તિ,ઓગણીસમાં પ્રકાશમાં આ મહત્વની વાત રજૂ કરીને વીસમા અને છેલ્લા પ્રકાશમાં હેમચંદ્રાચાર્ય પરમકૃપાળુના ચરણોના અભિલાષી ખનીને તેમની સ્તુતિ કરે છે.

શ્લોક નં. ફ,૮, અને ૯ નો અનુવાદ આ પ્રમાણે છે.

હે પ્રભુ સદાયે તમારા દર્શન માટે મારા નેત્રો આતુર હો. તારી ઉપાસના માટે મારા હસ્તો સદાયે તત્પર હો, તારા ગુણ શ્રવણ કરવા માટે મારા ક્યોં સદાયે સાવધ રહો ક હે પ્રભુ હું તમારે આધીન-પ્રેપ્ય- છું, દાસ છું ,સેવક છું, કિંકર છુ. હે નાથ માત્ર ૐ એટલું જ કહીને મારો સ્વીકાર કરો, અન્ય કશુ માંગતો નથી. ∠

શ્રી હેમચંદ્રસુરિએ રચેલાં આ વીતરાગ સ્તવથી કુમારપાળ ભુપાળ ઇચ્છિત એવુ ફળ પ્રાપ્ત કરો હ સમર્પણ ભાવની અને દાસત્વની પરાકાષ્ઠા દશાંવીને સ્તોત્રના રચયિતા હેમાચાર્ય, કુમારપાળ રાજાનું ભલું ઇચ્છે છે. જૈન ધર્મની પ્રભાવના કરનાર કુમારપાળ ભુપાળને ઇચ્છિત ફળ એટલે કે મોક્ષ પ્રાપ્ત થાવ તેવી અભિલાષા સેવીને આચાર્યશ્રી વીતરાગ સ્તોત્રને પર્ણ કરે છે.

### શ્રી મહાદેવ સ્તોત્ર

મહાદેવ, શંકર ભગવાનની આરાધના હિંદુ ધર્મના ભાવિકો તો કરે જ છે પરંતુ જૈન મતમાં પણ મહાદેવનો ઉલ્લેખ તથા આરાધનાની વાતો છે જ. કલિકાલ સર્વન્ન શ્રી હેમચંદ્રાચાર્યે મહાદેવ સ્તોત્રમાં મહાદેવ કોને કહેવાય તેની સુંદર વ્યાખ્યા કરેલ છે. વળી ખલ્મા, વિષ્ણુ, મહેશ્વર એમ ત્રણ વિવિધ રુપો એક નથી તેમ પણ પ્રતિપાદિત કરેલ છે. મહાદેવના સ્વરુપના વિષયમાં હિંદુ ધર્મમાં પણ ભિન્ન, ભિન્ન માન્યતાએ છે, આ સ્તોત્ર શિવ , મહાદેવના મૂળ અર્થને ધ્યાનમાં રાખીને મહાદેવ-સ્તુત્તિ કરે છે. વળી જૈન ધર્મના જ્ઞાન, દર્શન, ચારિત્ર રુપ ત્રણ રત્નો એટલે ખલ્મા, મહેશ્વર , વિષ્ણુ છે એમ જણાવેલ છે. મહાદેવ સ્તોત્રની રચના એટલું તો પુરવાર કરે છે કે હેમચંદ્રાચાર્ય સર્વ ધર્મ સમભાવી હતાં. આ સ્તોત્રનો અતિમ શ્લોક તો આ માટે ખૂબ જ જાણીતો છે.

સ્તોત્રની રચના સીધી અને સરળ છે. સકલાર્હત સ્તોત્ર જેટલી કઠિન ભાષા આમાં નથી. સકલાર્હતમાં આવતાં લાંબા લાંબા શબ્દોની જગ્યાએ આમાં ટુંકા. સરળ અને સચોટ શબ્દો છે. સકલાર્હતમાં ભાષા વૈભવ તથા કલ્પના વિહાર ખન્ને છે તો અહીં મુખ્યત્વે તર્કશુધ્ધ સમર્પણ ભાવ છે. અત્રે મહાદેવ સ્તોત્રનાં બધાં જ શ્લોકોનું ભાષાંતર આપવાને બદલે મુખ્ય શ્લોકોનો રસાસ્વાદ કરાવેલ છે.

प्रशान्तं दर्शनं यस्य सर्वभूताऽभयपदम् । मङ्गल्यं च प्रशस्तं च शिवस्तेन विभाव्यते ॥ १॥

પ્રથમ કહે છે કે શિવ કોને કહેવાય <sup>?</sup> શિવ એટલે જ શુભ અને કલ્યાણકારી. શ્લોકનો અર્થ આ પ્રમાણે છે.

જેનું દર્શન શાંત-સૌમ્ય છે, જે સર્વ પ્રાણીઓને અભય દેવા વાળા, મંગલકારી છે, પ્રશસ્ત છે તે જ શિવ કહેવામાં આવે છે.

શંકર ભગવાન મંગલ મૂર્તિ છે, તેમની સન્મુખ જોતાં જ, તેમનાં દર્શન કરતાં જ તેમનુ સૌમ્ય મુખ જોઇને શાંતિનો આવિભાવ થાય છે. શિવનું બીજુ નામ મહેશ્વર., હવે મહેશ્વર શું છે તે કહે છે. =જેમણે મહત્વથી (મહિમાથી), ઐશ્વર્યથી, મહેશ્વરપણુ પ્રાપ્ત કર્યું છે, રાગ દ્વેષથી રહિત છે એવા મહેશ્વર રૂપે એળપ્યાનારા દેવને હું વંદન કરુ છું

મહેશ્વરપણુ પ્રાપ્ત કઇ રીતે થાય ? પોતાના મહિમાથી અને ઐશ્વર્યથી અને રાગ દ્વેષના શમનથી એટલે આવા ગુણો અને ભાવોથી યુકત એવા મહેશ્વરને વંદન હોજો

આચાર્યશ્રી ત્યારખાદ મહા-દેવની વ્યાપ્યા દશૉવતાં શ્લોકો ૨જૂ કરે છે

જેનામાં લોકાલોકને પ્રકાશ કરનારું મહાજ્ઞાન હોય, મહા દયાળુ હોય, મહા ઇન્દ્રિય નિઝહ હોય, મહાન પ્રકારનું ધ્યાન હોય, અંતરંગ શત્રું ઓને હણનારા મહા વિજેતા હોય તે મહાદેવ કહેવાય છે. મહા મદને તેમણે વિવર્જિત કરેલ છે, મહાલોભથી વિનિર્મુક્ત છે. મહાગુણથી સમન્વિત છે તે મહાદેવ કહેવાય છે. મહા રાગ, મહા દ્વેષ, મહા મોહને હણનાર મહાદેવ કહેવાય છે. મહા કામને તેમણે જીતેલ છે, મહા ભયથી વિવર્જિત છે. મહા વ્રતના ઉપદેશક છે તે મહાદેવ કહેવાય છે. તેઓમાં મહા આનંદ છે, તેઓ મહાજ્ઞાની છે, મહાયોગી છે, મહાન તપ કરનારા છે તથા મહામીની અને મહા પરાક્રમી પણ છે. તેઓ મહા ધૈર્યવાન છે. મહા શીલ છે મહા ગુણી છે. મહા ક્ષમાવાન છે તે મહાદેવ કહેવાય છે. આમ શ્લોક ન કથી ૧૩ સુધીમાં મહાદેવના વિશિષ્ઠ અર્થો અને ગુણો દશાવીને આચાર્યશ્રી તેમની પ્રશંશા તથા સ્તુતિ કરે છે.

હેમચંદ્રાચાર્ય શિવ તથા જિન ખન્ને એક જ છે તેમ દશાવવાનો નમ્ર પ્રયાસ કરે છે. નીચેનો શ્લોક તેનું સુંદર ઉદાહરણ છે

परमात्मा सिद्धिभारो बाह्यात्मा तु भवान्तरे । अन्तरात्मा भवेदेहे इत्येष त्रिविधः शिवः ॥ १८॥

=સિદ્ધિ મળવાથી પરમાત્મા (સિદ્ધ ગતિ-મોક્ષ મળે તે અવસ્થા તે સિદ્ધ અથવા પરમ-આપ્ત અવસ્થા.) ભવાંતરે (એક ભવથી ખીજા ભવમાં ભમણે ) ખાદ્યાત્મા અને અંતર દેહથી અંતરાત્મા આમ ત્રણ પ્રકારે શિવ કહેવાય છે. ઉપરોક્ત કથન તીર્થકરને પણ એ જ રીતે લાગુ પડે છે.

જૈન દર્શન સાથેનું સામ્ય નીચેના શ્લોકમાં દષ્ટિગોચર થાય છે.

एकपूर्तिस्रयो भागा ब्रह्मविष्णुमहेश्वराः। त एव च पुनरुक्ता ज्ञानचारित्रदर्शनात्॥ २०॥

એક જ સ્વરુપનાં ત્રણ ભિન્ન ભિન્ન ભાગો છે અને તે છે ખહ્મા, વિષ્ણુ અને મહેશ્વર. આ ત્રણેયને શબ્દાન્તરે જ્ઞાન, દર્શન અને ચારિત્રથી એળખી શકાય છે. ખહ્મા, વિષ્ણુ અને મહેશ એક જ મૃતિં હોવા છતાંયે જુદા જુદા ત્રણ મૃતિંમત અંશો છે

હવે નીચેનાં પ્રશ્નો દ્વારા આચાર્ય ખહ્મા, વિષ્ણુ અને મહેશ વિષે પૂછે છે અને અંતે તેનો ઉત્તર તેઓ પોતે જ આપે છે.

કાર્યનું ફળ વિષ્ણુ છે, ક્રિયા ખહ્મ છે, કારણ મહેશ્વર છે તો કાર્ય કારણ સંપન્ન એકમૂર્તિ કઇ રીતે હોઇ શકે ?

ખલ્માના પિતા પ્રજાપતિ છે, માતા પઘ્માવતી છે જન્મ નક્ષત્ર અભિજિત છે., વિષ્ણુના પિતા વસુદેવ છે, માતા દેવકી છે, જન્મ નક્ષત્ર રોહિણી છે., શંકરના પિતા પેઢાલ છે, માતા સાત્યકી છે, જન્મ નક્ષત્ર મૂળ છે

આમ ત્રણેમાં માતા પિતા અલગ અલગ છે, જન્મ નક્ષત્ર અલગ અલગ છે તો ત્રણેયને "એક મૂર્તિ" કઇ રીતે ગણી શકાય ?

બહમાનો વર્ણ ૨ક્ત (લાલ) છે. વિષ્ણુનો વર્ણ કૃષ્ણ (કાળો) છે અને મહેશ્વરનો શ્વેત છે તો એક મૂર્તિ કઇ રીતે કહેવાય

બહમા અક્ષસૂત્રી છે (અક્ષનું લાંછન છે) મહેશ્વર ત્રિશુળના લાંછન વાળા છે. વિષ્ણુ શંખ ચક્રથી ઓળખાય છે તો એક મૂર્તિ કઇ રીતે કહેવાય ?

બહ્મા ચતુર્મુખ છે, મહેશ્વર ત્રિનેત્રી છે, વિષ્ણુ ચતુર્ભૂજ છે તો એક મૂર્તિ કઇ રીતે કહેવાય ?

બહ્માનો જન્મ મથુરામાં થયો હતો. મહેશ્વરનો રાજગૃહમાં થયો હતો, વિષ્ણુનો દ્વારિકામાં થયો હતો તો એક મૂર્તિ કઇ રીતે કહેવાય ? બહ્માનું વાહન હંસ છે, મહેશ્વરનું વાહન વૃષભ છે. વિષ્ણન વાહન ગરુડ છે તો એક મૂર્તિ કઇ રીતે કહેવાય ?

બહ્યા પદમહસ્ત છે (હાથમાં કમળ છે ) મહેશ્વર શૂલપાણિ (હાથમાં ત્રિશુલ વાળાં) છે , વિષ્ણુ ચક્રપાણિ છે તો એક મૂર્તિ કઇ રીતે કહેવાય ?

બહ્યા સત્ય્થ્યુગમાં જનમ્યાં હતાં, મહેશ્વર ત્રેતામાં અને વિષ્ણુ દ્વાપરમાં થઇ ગયાં તો એક મૂર્તિ કઇ રીતે ?

ઉપરનાં પ્રશ્નોનાં જવાબમાં નીચેનો શ્લોક છે

ज्ञानं विष्णुः सदा प्रोक्तं ब्रह्मा चारित्रमुच्यते । सम्यक्तं तु शिवः प्रोक्तमहेन्मूर्चिस्रयात्मिका ॥ ३३ ॥

=ન્નાન સદાયે વિષ્ણુ કહેવાય છે, ચારિત્ર ખહ્મા કહેવાય છે. સમ્યકત્વ એ શંકર છે આમ ત્રણેય અર્હત મૂર્તિએ ત્રિવિધ સ્વરુપધારી છે.

પુરાણોમાં મહાદેવનાં આઠ સ્વરુપો વર્ણવ્યા છે આ આઠ તે પૃથ્વી, પાણી, પવન, હુતાશન, યજમાન, આકાશ સોમ તથા સૂર્યે છે. આ આઠ પદાર્થોને હેમચંદ્દાચાર્ય આઠ ગુણોમાં નિરુપે છે. ક્ષમા તે પૃથ્વી છે, નિર્મળતા તે જળ છે, નિઃસંગીપણુ તે વાયુ છે લાગ દ્વેષ રહિત હોવુ તે વાયુ સમાન છે) યોગ છે તે હુતાશન અબ્નિ છે. આત્મા પોતે યજમાન છે (તપ, દાન, દયાથી આત્મા યજમાન બને છે) સૌમ્ય મૂર્તિ સ્વરુપ તે ચંદ્ર છે અને જ્ઞાનનો પ્રકાશ તે સૂર્ય છે આમ આઠેય ગુણોનું શંકરમાં આરોપણ છે.

મહેશ્વરને આચાર્યશ્રી અહંત્ પણ કહે છે. જૈન દર્શનમાં અહંત્ એટલે શ્રી વીતરાગ પ્રભુ. અરિહત કે તીર્થકર એમ કહે છે. અત્રે અરિહતની વ્યાપ્યા આ પ્રમાણે કરી છે.

> अकारेण भवेद्विष्णू रेफे ब्रह्मा व्यवस्थितः । हकारेण हरः प्रोक्तस्तस्याऽन्ते परमं पदम् ॥ ३९ ॥

=આદિ અક્ષર "અ"કારથી વિષ્ણુ થાય છે રેફ્ષ્થી ખલ્મા થાય છે "હ"કારથી હર (શંકર) થાય છે તેના અંતે આવેલ ખિંદુ તે પરમ તત્વ યાને મોક્ષ છે. "અ"કાર ધર્મ તત્વનું પરમ જ્ઞાન છે. રેફ ચારિત્ર પદ છે તેથી જ્ઞાનનું વિશિષ્ઠ સ્વરુપ પમાય છે. "હ"કારથી રાગ દ્વેષને હણાય છે તે શ્રદ્ધા છે અને મહાદેવ છે. અહંત્માં છેલ્લે ન્ કાર આવે છે અને તે પરમપદ સૂચવે છે.

આમ વિધ વિધ રુપે મહાદેવ સ્તોત્રમાં હેમચંદ્રાચાર્ય ભગવાન શંકરની પ્રશસ્તિ કરે છે. વિવિધ વ્યાપ્યાઓથી વિવિધ પ્રકારે તેમાં સર્વ ગુણોનું નિરુપણ કર્યું છે. મહાદેવ સ્તોત્રના અંતે હેમચંદ્રાચાર્યનું પ્રપ્યાત વક્તવ્ય છે. કહે છે કે મહારાજા સિદ્ધરાજ સાથે તેઓ જ્યારે ભગવાન શંકરના મંદિરે ગયાં ત્યારે આ ગાથા ખોલેલાં. સર્વધ મંસમભાવનાં પ્રતીક સમાન આ ગાથા નીચે પ્રમાણે છે

भवनीजाऽङ्कुरजनना रागादयः क्षयमुपगता यस्य । ब्रह्मा वा विष्णुर्वा हरो जिनो वा नमस्तस्मै ॥ ४४ ॥

=જે દેવના ભવનાં કારણરુપ રાગ દ્વેષ નષ્ટ થઇ ગયાં છે તે કોઇ પણ દેવ હો, ખહમા હો, વિષ્ણુ હો, શકર હો. કે જિનેશ્વર હો તેમને મારા પ્રણામ છે.

ઉપરોક્ત કથન હેમચંદ્રાચાર્યને ગુજરાતનાં ધાર્મિક સંતો-આચાર્યો માં અને વિદ્વાનોમાં અત્રસ્થાન અપાવે છે. પ્રખર જ્ઞાન અને સર્વત્રાહી દષ્ટિ એ તેમનાં મહાન ગુણો હતાં તેથી જ યથાર્થરુપે તેમને જ્યોર્તિધર કહેવાયાં છે.

આ ગંથ લેખનમાં મારા સ્વ. પિતાશ્રી જગજીવનદાસ માવજી કપાસીની પ્ર્ય સ્મૃતિ મારા માટે પેરણાત્મક બની રહી હતી. વિ. કપાસી

#### યોગ-શાસ્ત્ર-

યોગ શાસ્ત્ર ત્રંથ શ્રી હેમચંદ્રાચાર્યે ચૌલુક્ય વંશના કુમારપાળ રાજાની અતિ આત્રહ ભરી વિનંતિથી રચ્યો છે તેમ આ ત્રંથમાં છેલ્લે આચાર્યશ્રી પોતે જ જણાવે છે. કુમારપાળને યોગ સંબંધી થોડી ઘણી માહિતી અન્ય ત્રંથો પરથી મળી હતી, પરંતુ યોગનો સવાં ગી ખ્યાલ મેળવવા માટે તેણે આચાર્યશ્રીને વિનંતિ કરી હતી., અને તેથી જ તેમણે આ ત્રંથની રચના કરી હશે. કુમારપાળ ચરિત્રમાં પણ દશાંવેલ છે કે કુમારપાળ યોગશાસ્ત્ર કંઠસ્થ કર્યું હતું. યોગશાસ્ત્રમાં ખાર પ્રકાશ અથવા પ્રકરણ છે. મૂળ ૧૨૦૦ શ્લોક છે. યોગશાસ્ત્ર અને વીતરાગ સ્તોત્ર એ કુમારપાળની માનીતી રચનાએ હતી. યોગશાસ્ત્રના સ્વાધ્યાય ખાદ જ તે પોતાની દૈનિક ક્રિયાએ આરંભતો હતો.

ત્રંથની શરુઆતમાં જ આચાર્યશ્રી મહાવીરસ્વામીને ભાવપૂર્વક વંદન કરે છે

#### नमो दुर्वीररागादि, वैरिवार-निवारिण । अर्हते योगिनाथाय, महावीराय तायिने ॥१॥

=ઘણી મહેનતથી દ્દર કરી શકાય તેવા રાગ વગેરે શત્રુઓના સમુહનુ નિવારણ કરનાર અર્હત, યોગીઓના નાથ અને રક્ષણ આપનાર મહાવીર પ્રભુને હું નમન કરુ છું

મહાવીર સ્વામી યોગીઓના નાથ છે. યોગ વિષેના ગ્રંથમાં પ્રથમ નમન યોગીઓનાં નાથને જ હોય. આ યોગીનાથે રાગાદિ શત્રુઓને હણ્યાં છે. યોગની સિદ્ધિ આ જ હોઇ શકે. યોગથી સમદષ્ટ અને કરૂણા આવે છે તેથી ખીજા શ્લોકમાં મહાવીર સ્વામીની સમદષ્ટ અને કરૂણાનો ઉલ્લેખ છે.

મહાવીરના ચરણને સ્પર્શ કરનારા બે હતાં, એક ચંડ કૌશિક જેણે ચરણસ્પર્શ કર્યો પણ દંશ દીધો અને બીજા ઇન્દ્ર જેમણે ચરણને સ્પર્શ કરીને વંદન કર્યાં. બંન્નેના સ્પર્શ પાછળ ભાવ અલગ અલગ હતાં. ચંડ કૌશિકમાં ક્રોધ હતો, ઇપ્યાંની આગ અને વૈરના વિષ્ય હતાં. ઇન્દ્ર દેવનાં મનમાં ભક્તિભાવ હતો પરંતુ બંન્ને પ્રત્યે મહાવીર સ્વામીએ સમાન દષ્ટિથી જોયું..તેમની કરુણા અપાર હતી.સતત ઉપસંગોં કરનાર સંગમ પર તેમને દયા જ આવી. અરેરે આ સંગમ બિચારો! મને દુખી કરવાના પ્રયત્નોમાં પોતે જ કેટલો દુખી થઇ ગયો. મહાવીરની આંખો કરુણા ભીની બની. અપરાધ કરવાવાળા જુવો પ્રત્યે પણ કૃપા દાખવનાર વીર જિનની આચાર્ય સ્તુતિ કરે છે. યોગની કદાચ આ સૌથી મોટી લિબ્ધ છે. મહાવીર સ્વામીના જે જે ગુણોને અહીં વાંદવામાં આવ્યા છે તે યોગ માર્ગના સાધકને અંતિમ સાધ્ય છે તેમ ગણાય.. ત્રંથમાં આગળ જતાં આચાર્યશ્રી યોગની અન્ય લિબ્ધઓ પણ વર્ણવે છે. યોગથી પાપોનો નાશ તો થાય જ છે પણ યોગ એક ઔષધિયે છે. તેનાથી વાત પિત્ત અને કફનુ શમન થઇ શકે છે. યોગથી જે ચમત્કારિક લિબ્ધઓ થાય છે તે પણ તેમણે કહી છે.

યોગથી આકાશમાં ચાલવાની લિપ્યિ, નિઝહ-અનુઝહ કરવાની લિપ્યા, અવિધ તથા મનઃ પયાંય જાણવાની લિપ્યાં એ સઘળી યોગરુપી કલ્પવૃક્ષની વિકસિત એવી પૃષ્પોની શોભા છે. યોગથી ભરત ચક્રવર્તિને આરિસાભુવનમાં કેવળજ્ઞાન થયુ મરુદેવી માતા મોક્ષ પદ પામ્યાં. દઢ પ્રહારીને પાપોમાંથી મુક્તિ મળી. પાપ કરનાર ચિલાતિપુત્ર પણ પાપકર્મમાંથી મુક્તિ મેળવી શકયો એવા યોગનો મહિમા વર્ણવતાં આચાર્યશ્રી કહે છે કેઃ-

ચતુર્વગેહત્રણીર્મોક્ષો, યોગસ્તસ્યથ કારણમ્ । જ્ઞાનશ્રદ્ધાનચારિત્ર, રૂપરત્નત્રયં ચ સઃ ॥ ધર્મ, અર્થ, કામ અને મોક્ષ તેમાં મોક્ષ સૌથી અગત્યનો છે અને મોક્ષ મેળવવા માટે યોગ કારણભૂત ખની શકે છે, યોગ એટલે જ્ઞાન, દર્શન અને ચારિત્રનો સુમેળ. મહર્ષિ ઉમાસ્વાતિએ તત્વાર્થ સ્ત્રમાં કહ્યું છે કે : સમ્યક જ્ઞાન દર્શન ચારિત્રાણિ મોક્ષ માર્ગ: અત્રે તેજ વાત જૂદી રીતે કહેવામાં આવી છે . જ્ઞાન. દર્શન ચારિત્રથી યોગની પ્રાપ્તિ થાય છે અને યોગ હારા મોક્ષ પ્રાપ્તિ થાય છે. ત્રંથમાં જ્ઞાન યોગ, દર્શન યોગ અને ચારિત્ર યોગ એમ પ્રાથમિક વર્ગી કરણ કર્યું છે. જ્ઞાન યોગ એટલે તત્વનું સ્વરુપ જાણવુ તે. જીવ-અજીવનુ સ્વરુપ, સ્થાવર અને ત્રસ જીવો. ત્રસ જીવોમાં ખેઇન્દ્રિય, ત્રણ ઇન્દ્રિય, ચાર ઇન્દ્રિય અને પાંચ ઇન્દ્રિય જીવો આવે. સ્થાવરમાં પાણીના જીવો અગ્નિનાં જીવો, વાયુનાં જીવો, વનસ્પતિના જીવો આવી જાય. તેઓ સ્થિર હોય છે. સ્થિરનો અર્થ અહીં સ્થાવર નામ કર્મ વાળા જીવ ગણાય છે.

અજીવ તત્વમાં ધર્માસ્તિકાય. અધર્માસ્તિકાય. આકાશ, કાળ અને પદગલ એમ પાંચ પ્રકારો છે. જીવને ચેતના અને ઉપયોગ હોય છે. અજીવ અચેતન હોય છે. ગતિમાં સહાયક નિર્જીવ પદાર્થ -વાતાવરણ-તેનું નામ ધર્માંસ્તિકાય. સ્થિર રહેવામાં સહાયક પદાર્થ તે અધમાંસ્તિકાય. આકાશ એટલે જગ્યા દરેક પદાર્થ જગ્યા રોકે છે આકાશ તત્વ પદાર્થને અવગાહના આપે છે. જગ્યા આપે છે. કાળ પણ એક પદાર્થ છે. કાળના અણુઓ હોય છે. અણુઓની ગતિ એટલે સમય. આકાશના સર્વ પ્રદેશમાં કાળના અણુઓ વ્યાપ્ત છે. પુદગલમાં રુપ, રસ, ગંધ અને સ્પર્શ હોય છે. અજીવ તત્વમા માત્ર પદગલને જ રૂપ છે બીજા અરૂપી છે. પ્દગલ ના વિવિધ સમુહો-વર્ગણાએ-જીવને વળગે છે તેને કર્મબંધ થયો કહેવાય છે. વિવિધ પ્રકારની કર્મ વર્ગણાએ આત્માને કલ્ષિત કરે છે. મન,વચન અને કાયાની પ્રવૃત્તિએથી કર્મ વર્ગણા આત્મા તરફ ખેંચાય છે. આત્માની આવી કલુષિતતાને કર્મ તરીકે ઓળખાવાય છે. જીવ–અજીવનું અને કર્મબંધનનું સાચુ જ્ઞાન પ્રાપ્ત કરવું તે જ્ઞાન યોગ

કર્મ બંધનમાંથી કઇ રીતે છૂટવુ તે પણ જાણવું આવશ્યક બની રહે છે. નવા કર્મોને અટકાવવા તેનુ નામ સંવર. કર્મો જે રીતે બંધાય છે તેના સ્વભાવ-સ્થિતિ, સમુહ અને ઘનતા તે બધી બાબતોને "બંધ" કહેવાય છે. કર્મોને ખંખેરી નાખવા, આત્માને પુનઃ સ્વચ્છ બનાવવો તે ક્રિયાનું નામ નિર્જરા., અને છેલ્લે કર્મ બંઘનમાંથી આત્માનો છૂટકારો તેનુ નામ મોક્ષ.

દર્શન યોગ:- દર્શન એટલે શ્રદ્ધા. ઊંડી સમજણ અમે નિર્મળ શ્રદ્ધા એટલે દર્શન યોગ. ચારિત્ર યોગ:- ચારિત્ર યોગમાં પ્રથમ તો યમ એટલે કે પાંચ મહાવ્રતોનું પાલન કરવુ. અહિંસા, સત્ય, અચૌર્ય, બહમચર્ય અને અપરિત્રહ આ પાંચ મહાવ્રતો છે. હેમચંદ્દાચાર્ય આ પાંચેય વ્રતો અને તેમાં થતી સ્ખલનાઓનો પણ યોગ-શાસ્ત્રમાં વિસ્તારથી ઉલ્લેખ કર્યો છે. પાંચ વ્રતથી ચારિત્ર પાલન થાય છે, પાંચ સમિતિ અને ત્રણ ગુપ્તિ તે પાલનમાં સહાયભૂત ખને છે. પાંચ સમિતિ:- (૧)ઇયાં સમિતિ: હાલતા, ચાલતા વિવેક અને

(૨)ભાષા સમિતિઃ ખોલવામાં વિવેક (૩)એષણા સમિતિઃ આહાર ઝહણમાં વિવેક (૪)આદાન નિક્ષેપ સમિતિઃ વસ્તુ લેવા મૂકવા,વાપરવામાં વિવેક (૫)ઉત્સર્ગ સમિતિઃ મળ મૂત્ર સહિત કોઇપણ ફ્રેંકી દેવાની વસ્તુમાં કાળજી.

ત્રણ ગુપ્તિઃ- (૧)મનોગુપ્તિઃ મનના સંકલ્પ વિકલ્પથી દ્દર રહી આત્મભાવમાં રહેવું તે

> (૨)વચન ગુપ્તિઃ બોલવામાં સંયમ અને યોગ્ય નિયમ પાલન

(૩)કાય ગુપ્તિઃ શરીરની સર્વ પ્રવૃત્તિઓમાં સંભાળ રાખવી તે. હેમચંદ્રાચાર્ય ગૃહસ્થો માટેનો ચારિત્ર ધર્મ સમજાવે છે. ગૃહસ્થે નીચે પ્રમાણેના ૩૫ નિયમો પાળી નીતિમય જીવન વ્યતિત કરવું જોઇએ.

યોગ્યતા

- ૧ ન્યાયથી પૈસો કમાવવો
- ર શિષ્ટ આચારની પ્રશંશા કરવી
- ૩ સરખા ગોત્રે વિવાહ કરવા
- ૪ પાપ ભીરુ બનવુ
- ૫ પરંપરાગત યોગ્ય આહાર , વસ્ત્રાદિ જાળવી રાખવા
- **ફ નિંદા ન કરવી**
- ૭ ઘરમાં જવા આવવાના અનેક દ્વાર ન રાખવા
- ૮ સારાની સોબત કરવી
- **હ માતા પિતાને વંદન કરવાં**
- ૧૦ રાજ્ય ભય કે રોગ ભય વાળા સ્થાનનો ત્યાગ કરવો
- ૧૧ મદિરા ત્યાગ કરવો
- ૧૨ આવક પ્રમાણે ખર્ચ રાખવો
- ૧૩ દેશ તેવો વેશ કરીને વસ્ત્રો પરિધાન કરવાં
- ૧૪ ધર્મ પ્રવૃત્તિ કરવી
- ૧૫ ધર્મ શ્રવણ કરવું
- ૧૬ અજીર્ણ થાય તો (અને તેવા) ભોજનનો ત્યાગ કરવો
- ૧૭ ભોજન સમયે પ્રમાણમાં જમવુ
- ૧૮ પરસ્પર અનુકૂળતાથી ધર્મ અર્થ, કામ સાધવા
- ૧૯ દીનની અને સાધુની યથા શકિત સેવા કરવી
- ૨૦ કદાત્રહનો ત્યાગ કરવો
- ર૧ ગુણીનો પક્ષપાત કરવો
- રર મનાઇવાળી જગ્યાએ ન જવ્
- ર૩ શક્તિ અનુસાર જ કાર્યનો આરંભ કરવો
- ર૪ જ્ઞાન વૃદ્ધિ હોય તેનો સત્કાર કરવો
- ૨૫ પોષવા લાયક માતા, પિતા, સ્ત્રી , પુત્રાદિનું
- પોષણ કરવુ
- રફ કાર્ય શરુ કરતાં પહેલા લાભાલાભનો વિચાર કરવો

૨૭ વસ્તુ, અવસ્તુ., કૃત્ય અકૃત્યમાં વિશેષજ્ઞ બનવું

ર૮ ઉપકારીને હંમેશા યાદ રાખવા

રહ વિનય દાખવવો

૩૦ લજજાવાન થવુ

39 हयापान थपु

૩૨ સૌમ્ય વર્તન દાખવવુ

**33 કોઇનુંચે કાર્ચ કરવામાં તત્પરતા દાખવવી** 

૩૪ કામ, ક્રોધ, લોભ, મોહ, મદ, મત્સરને દૂર રાખવા

૩૫ ઇન્દ્રિયોને વશમાં રાખવી તેના ગુલામ ન થવું

ગૃહસ્થનાં આ ૩૫ નિયમો માત્ર ધાર્મિક અને આધ્યાત્મિક ધોરણે જ નહી., પરંતુ તેમાં વ્યવહારમાં રહી, સંસારના કાર્યો કરતાં કરતાં બધાં સાથે હળી મળીને રહેવું તેમ ખતાવવામાં આવ્યું છે. રોજિંદા જિવનમાં ખુદ્ધિ અને વિવેકને વાપરીને જીવવાના આ નિયમો છે. કેવા આહાર-વિહાર અને કેવા વસ્ત્રો પહેરવા તેની ભલામણ છે.. વિપરિત પરિખળોમાં સંપૂર્ણ પણે વિચાર કરીને શું કરવું અને શું ન કરવું તેની અહીં સાદી શિખામણ છે.

દરેક જગ્યાએ દરેક સમયે આ ૩૫ ગુણો સહુને એક્સરખા લાગુ ૫૩ છે. સુખી- સંતોષી જીવન જીવવાની આ ચાવી છે. યોગ માર્ગમાં પ્રવેશ કરનાર ગૃહસ્થ માટે આ પ્રાથમિક આવશ્યકતાએ છે. પ્રથમ પ્રકાશ પછી હવે દ્વિતીય પ્રકાશમાં આચાર્યશ્રી ગૃહસ્થ માટે સમ્યકત્વ શું છે તે સમજાવે છે. દેવ, ગુરુ, ધર્મમાં શ્રદ્ધા અને સુબૃદ્ધિ તેનુ નામ સમ્યકત્વ અને તેનાથી વિપરિત મનોદશા તેનુ નામ મિથ્યાત્વ.

સમ્યક્ત્વના પાંચ લક્ષણો છે<sup>.</sup> શમ એટલે કે પરમ શાંત રસનો ભાવ, સંવેગ એટલે મોક્ષ સુખ જ સાચુ સુખ છે તે ભાવના , નિર્વેદ એટલે સંસારના સુખની અનિત્યતા સમજીને તેમાંથી છૂટવાના પ્રયત્નો, અનુકંપા એટલે દયા અને આસ્તિકતા એટલે શ્રદ્ધા. આ પાંચ સમ્યકત્વના ચિહ્નો છે. સમ્યક્તવના પાંચ ભૂષણ છે. ધર્મની વૃદ્ધિ અને પ્રભાવના, ભક્તિ,જિન શાસનમાં પ્રવિણતા, તીર્થ સેવા અને સૌથી અગત્યનુ ભૂષણ તે ધર્મમાં અડગતા અથવા સ્થિરતા. જેમ સમ્યક્ત્વના પાંચ ભૂષણ છે તેમ પાંચ દૂષણ પણ છે. શંકા, આકાંક્ષા, વિચિકિત્સા (સંદેહ ), મિથ્યા દષ્ટિની પ્રશંશા અને મિથ્યા ધર્મનો પરિચય આ પાંચ દૂષણોથી સમ્યક્ત્વ દૃષિત થાય છે.

બીજા અને ત્રીજા પ્રકાશમાં હેમચંદ્રાચાર્ય બાર વ્રતોનુ સવિસ્તર વર્ણન કરે છે ગૃહસ્થના માટે પ્રથમ પાંચ વ્રત અણુવ્રત છે, પછીના વ્રતો ગુણવ્રતો અને શિક્ષાવ્રતો કહેવાય છે. આ બાર વ્રતોનાં નામ અને તેને લગતાં થોડાં શ્લોકો જોઇશું

પ્રથમ વ્રત અહિંસા-

आत्मवत् सर्वभृतेषु सुःखदुःखे प्रियाप्रिये ।

र्चितयन्नात्मनोऽनिष्टां हिंसामन्यस्य नाचरेत् ॥ २०॥ =જેમ પોતાને સુખ પ્રિય છે અને દુઃખ અપ્રિય છે તેમ સર્વ જીવોને આત્મવત્ ગણીને, અનિષ્ટ એવી હિંસાનુ આચરણ ન કરવુ જોઇએ.

दीर्यमाणः कुशेनापि यः स्वांगे हंत द्यते ॥

निर्मत्न् स कथं जंत्नंतयेजिभितायुधैः ॥ २४ ॥ =જे માનવી પોતાના અંગે કુશ એક ઘાસ ) નુ તૃણ વાગવાથી દુભાય છે તેઓ તીક્ષરા હથિયાર વડે નિદો પ પ્રાણીઓને કઇ રીતે મારતા હશે ?

અહિંસાનો મહિમા અહીં આચાર્યશ્રી સારી રીતે વર્ણવે છે. નાનકડી પણ અણીદાર સળી વાગવાથી આપણને દુઃખ થાય છે. તો મોટા હથિયારથી મુંગા પ્રાણીઓને આપણે મારીએ તો કેટલું દુઃખ થાય દાખલા દલીલ સાથે આચાર્યશ્રી અહિંસાનો મહિમા આગળ વર્ણવે છે. જૈન ધર્મમાં અહિંસા અત્રસ્થાને છે. ખધું જ કરવામાં આવે , સર્વ રીતે ધમાંચરણ કરવામાં આવે પરંતુ અહિંસા પાલન ન કરવામાં આવે તો એવા ધમાંચરણનું ફળ મળતું નથી.

વળી બીજા ધર્મોમાં હિંસક યજ્ઞો થાય છે તેના પર પણ આચાર્ય રોષ ઠાલવે છે. પિતૃઓના નિમિત્તે કરાતી હિંસા પણ સર્વથા ત્યાજ્ય છે.અહિંસા સર્વ જીવોને હિતકારી છે, સંસારરુપી મરુભ્મિમાં અમૃતની સરવાણી છે, દુઃખના દાવાનળ માટે વર્ષાઋતુના મેઘની શ્રેણી સમાન છે, ભવબ્રમણ કરનારાઓ માટે પરમ ઔષધિ છે. ર અહિંસા પછીનું ખીજુ અણુવ્રત છે સત્ય.

સત્ય અને અસત્ય કોને કહેવાય. અસત્ય બોલવાથી થતા ગેરફાયદા વર્ણવીને સત્યનો મહિમા નીચે પ્રમાણે વર્ણવે છે

#### ज्ञानचारित्रयोर्मुलं सत्यमेव वदन्ति ये । धात्री पवित्रीक्रियते तेषां चरणरेणुमिः ॥६३॥

=જેઓ જ્ઞાન અને ચારિત્રના મૂળ સમાન સત્યને જ બોલે છે તેઓની ચરણરજથી આ પૃથ્વી પવિત્ર થાય છે.

૩ ત્રીજ છે અસ્તેય વ્રતઃ- ચોરીનો અને વણ દીધેલ વસ્તુઓનો ત્યાગ.

૪ પ્રહ્મચર્ચ વ્રતઃ- આ વ્રતની ચર્ચામાં આચાર્યશ્રી સ્ત્રી સંગના દોષો વર્ણવીને ખહ્મચર્યના પાલનનો સદ્યદેશ આપે છે.

ષ પાંચમુ અણુવ્રત અપરિત્રહ વ્રત છેઃ- અહીં પરિત્રહથી થતા દોષન વર્ણન કરતા કહે છે

### परिग्रहममत्वाद्धि मज्जत्येव भवाम्बधी । महापोत इव प्राणी त्यजेत्तस्मात्परिप्रहम् ॥ १०७॥

=જેમ ખૂબ જ ભારવાળુ મોટુ વહાણ સમુદ્રમાં ડૂબી જાય તેમ પરિત્રહના મમત્વથી પ્રાણીએ ભવસાગરમાં ડુબે છે., તેથી પરિત્રહનો ત્યાગ કરવો જોઇએ.

પરિત્રહ વિષેના વચનોની સમાપ્તિમાં અંતે આચાર્યશ્રી કહે છે-અમરા કિંકરાયન્તે સંતોષો યસ્ય ભુષણમ્ ા

=જેનુ સંતોષ એ ભુષણ છે તેના પ્રત્યે દેવો પણ દાસની જેમ વર્તન દાખવે છે

**દુ હવે પછીનું વ્રત ગુણવ્રત છે અને તે દિક્**યિરતિ વ્રત કહેવાય છે. દશે દિશાઓના જવા આવવાના નિયમો બનાવીને તેને અનુસરવાની જૈન ધર્મ ભલામણ કરે છે. દરેક દિશાએ અમુક અંતરથી વધારે પ્રવૃત્તિ ન કરવી તેવો તેમાં આશય છે. આ પ્રકારના વ્રતથી ધંધા રોજગારને લગતા નિયમો પણ બંધાય છે.

૭ સાતમ વ્રત ભોગોપભોગ પરિમાણનું છે.

પ્રથમ તો ભોગ-ઉપભોગની વ્યાખ્યા કહે છેઃ જે વસ્તુ એક જ વાર ભોગવવામાં આવે ( દા.ત. અનાજ, પાન, વિલેપન ઇ. )તે ભોગ અને જે વારંવાર ભોગવી શકાય ( વસ્ત્ર, આશન, શય્યા ઇ. ) તે ઉપભોગ કહેવાય છે., આ વર્ણન પછી કેટલાંક અભક્યને વર્જ્ય ગણ્યા છે તે આ પ્રમાશે

દારુ, માંસ, માખણ, મધ, ઉંખર જેવા પાંચ જાતના ટેટા, કંદમુળ, અજાણ્યા ફળ, રાત્રિ ભોજન, કાચુ દુધ, દહીં.છાસ, કઠોળ મિશ્ર,વાસી અનાજ, બે દિવસથી વધારે વાસી દહીં, તથા ખગડેલું અનાજ.

માંસ ભક્ષણ અને રાત્રિભોજન વિષે અનેક સુંદર શ્લોકો યોગશાસ્ત્રમાં આપેલાં છે. પ્રાણીઓને હણનાર, માંસ વેચનાર, રાંધનાર, વેચાત લેનાર, ખાનાર, અનુમોદન આપનાર,ખવરાવનાર એમ સહ કોઇ હિંસા આચરે છે. જે માનવીએ સુદર દિવ્ય ભોજનો હોવા છતાં માંસ ખાય છે તે અમૃતનો ત્યાગ કરીને ઝેર પીવે છે રાત્રિભોજનના દોષ વિષે પણ ઘણા શ્લોકો છે. આચાર્ય શ્રી કહે છે કે વેદના જાણકારો સૂર્યને ત્રણ તેજના પુંજરુપ માને છે, તે સૂર્યના કિરણોથી પાવન થઇને શુભ કર્મો કરવા જોઇએ. રાત્રે આહુતિ, સ્નાન .શ્રાદ્ધ . દેવતાર્ચન, અને દાન ન કરવાં. ખાસ કરીને રાત્રિભોજન તો ન જ કરવં.

સૂર્યાસ્ત પછી નાભિકમળ અને હૃદય કમળ સંકોચ પામે છે તેથી અત્યંત નાના જીવોનુ ભક્ષણ થઇ જાય છે તેથી રાત્રિ ભોજન ન કરવ.

૮ આઠમું વ્રત અનર્થ દંડ વિરમણ છે

અનર્થ દંડની વ્યાખ્યા કરતાં આચાર્ય શ્રી કહે છે-. પાપકર્મનો ઉપદેશ,હિસા થાય તેવા સાધનો આપવા અને નિષ્કાળજી ભર્ય આચરણ આ ચારેય વસ્તુઓ પોતાના માટે હોય તો અર્થ દંડ અને અન્યને માટે હોય તો કે અન્ય ઉપર કરવામાં આવેતો અનર્થ દંડ. આવા અનર્થ દુંડનો ત્યાગ કરવો.

હવે પછીના છેલ્લા ચાર વ્રતો શિક્ષાવ્રત તરીકે એળખાય છે.

**હ નવમું વ્રત** અથવા પહેલું શિક્ષાવ્રતઃ સામાયિક- કલિકાલ સર્વન્ન હેમચંદ્રાચાર્ય સામાયિક એટલે શું તે ખૂબજ સ્પષ્ટતાથી, સહેલાઇથી અને સ ંદર રીતે સમજાવે છે 137

આર્તધ્યાન અને રૌદ્ધ્યાનનો ત્યાગ કરીને તથા જાણી જોઇને કરેલા કમોંનો ત્યાગ કરીને એક મુંહુર્ત પર્યંત જે સમભાવમાં રહેવુ તેને સામાયિક વ્રત કહે છે. સામાયિક એ જૈન ધર્મની અણમોલ ભેટ છે. સર્વ પ્રકારના સાવધ વ્યાપારોનો ત્યાગ કરીને એટલે કે મન, વચન, કાયાની કર્મ જન્ય પ્રવૃત્તિઓ છોડી દર્ઇને સમભાવમાં સ્થિત થવુ. આ સમયે આર્તધ્યાન અને રૌદ્ધ્યાન ન કરવાં એટલે કે ખોટા સંકલ્પ- વિકલ્પ., શોક, ભય ચિંતા, પ્રલાપ છોડવા તે આર્તધ્યાનનો ત્યાગ કર્યો કહેવાય. ગુસ્સો ઇપ્યાં છોડવા તે રૌદ્ધ્યાનનો ત્યાગ કહેવાય.. આ બંને ધ્યાનો અપધ્યાન છે તેથી ત્યાજય છે. જૈન ધર્મ તો કહે છે કે જ્યારે આર્તધ્યાન અને રૌદ્ધ્યાન બંધ થાય ત્યારે આપોઆપ ધર્મધ્યાન પ્રગટે છે. સામાયિકનો સમય બે ઘડી એટલે એક મુહૂર્તનો છે આટલા સમય દરમ્યાન એકાંતમાં શાંત જગ્યાએ શાંતિથી સમતા ભાવ કેળવીને સ્વાધ્યાય ઇ. કરવા તે સામાયિક છે. સામાયિકથી કર્મ નિર્જરા થાય છે

૧૦ દશમુ વ્રત દેશાવકાશિક વ્રત છે આ વ્રત છઠ઼ા દિક્વિરતિ વ્રતનો વિસ્તાર સમાન છે., છઠ઼ા વ્રતમાં કઇ દિશાએ, કયાં સુધી કેવી પ્રવૃત્તિ કરવી તેનો સર્વ સામાન્ય નિયમ છે. આ નિયમ હંમેશ માટેનો હોય છે. દશમાં વ્રતમાં રોજ ખ રોજ જરૂરિયાત મુજખ નિયમ લેવાની. વાત છે

દા.ત. છઠ્ઠા વ્રત પ્રમાણે કોઇને એવો નિયમ હોય કે મારુ ક્ષેત્ર ૩૦૦ કિલોમીટર સુધી છે તો દસમાં વ્રતમાં અમૂક દિવસો પુરતુ તે ક્ષેત્રને હજીયે ઘટાડી શકાય અને તે પુરુતુ વ્રત ત્રહણ કરી શકાય. ૧૧ પોષધ વ્રત-

પૌષધનો મહિમા ખૂબ જ છે. શ્રાવકે પર્વના દિવસે યા તો અમૂક પસંદગીના દિવસે સાધુની જેમ જીવન ગાળવુ જોઇએ. પૌષધ શાળામાં કે ઉપાશ્રયમાં જઇને આ વ્રતનુ પાલન કરવુ વધારે ઉચિત છે.

૧૨ છેલ્લું વ્રતઃ− અતિથિ સંવિભાગ વ્રત-સાધુઓને અને અતિથિઓને ચાર પ્રકારે દાન કરવુ. આહાર, પાત્ર, વસ્ત્ર અને રહેવાની જગ્યા. આ વ્રતને અતિથિ સંવિભાગ વ્રત કહે છે. બાર વ્રતોની સમજણ બાદ બારેય વ્રતોના અતિચાર આવે છે. ક્યાંક ભૂલ થાય, ગફ્ફલત થાય, વિરુદ્ધ કામ થાય, ઓર્છું,વધતું થાય તેને અતિચાર કહેવાય. શ્રાવકે અતિચાર સમજીને તે વિષે સાવધાની કેળવવી.

ત્રીજા પ્રકાશના ઉત્તરાર્ધમાં શ્રાવક એટલે શું? શ્રાવકનું કર્તવ્ય શું? તેની દિનચયાં ક્યા પ્રકારની હોઇ શકે તે વિષે શ્લોકો આપેલાં છે. બાર વ્રતના પાલનમાં રત, સાત ક્ષેત્ર ( સાધુ, સાધ્વી, શ્રાવક, શ્રાવિકા, પ્રતિમા. દેરાસર અને જ્ઞાન )માં ધન ખર્ચનાર અને દીન જીવોને મદદ કરનાર મહા શ્રાવક કહેવાય. શ્રાવકે રાત્રીની છેલ્લી બે ઘડી બાકી હોય ત્યારે જાગૃત થઇ, નવકાર મંત્રની સ્તુતિ કરી. પોતાનો ધર્મ શું છે, ક્યુ કૂળ છે? પોતાના વ્રતો અને નિયમો ક્યા કયા છે તે સઘળુ વિચારી, પ્રભુને નમસ્કાર કરી, પચ્ચખાણ કરી, દેવાલય જવુ ત્યાં ભગવાનની સેવા પૂજા કરવી. શ્રાવકે ગુરુનુ પણ યથા યોગ્ય સન્માન કરવુ. વિધિવત્ નમસ્કાર કરવાં, સાંજ પડયે પોતાના સાંસારિક કાર્યોથી નિવૃત થઇ, પૂજન, અર્ચન, પ્રતિક્રમણ કરવાં. શ્રાવકે આ પ્રમાણે ભાવના સેવવી.

જૈન ધર્મથી વિમુખ થઇ (રહિત થઇ ) હું ચક્રવર્તિ થાઉ કે ન થાઉ, પણ જૈન ધર્મ વાસી થઇ દાસ કે દરિદ્દ્ થાઉ તે પણ મને માન્ય છે. શ્રાવકને કાયોત્સર્ગ ભાવના પણ હોય છે.

महानिशायां प्रकृते कायात्सर्गे पुराद्बद्धिः ।

स्तंभवत्स्कंधकर्षणं वृषाः क्रुर्युः कदा मिय ॥१४३॥ ∍મધ્ય રાત્રીએ, ગામની બહાર, કાયોત્સર્ગ મુદ્દામાં ઊભેલા મને બળદો થાંભલો માનીને તેમની પીઠ ક્યારે ઘસરો ?

કાયોત્સર્ગ એટલે કાયાનો ત્યાગ. શરીરના ભાવોનો અને મનના ભાવોનો ત્યાગ. આત્માનુ શરીરથી અળગાપણુ. આવી દશામાં સ્થિત માનવી થાંભલા સમાન જ હોય, આ દશાની થોડી વારપણ પ્રાપ્તિ થવી તે અભિલાષા શ્રાવક સેવે તે અત્યોત્તમ ગણાય. અંત સમયે સાથો શ્રાવક સંલેખના જ ઇચ્છે. અંતિમ અવસ્થાએ કષાયોનો ત્યાગ કરી, સમતાભાવમાં રહી, અનશન દ્વારા શરીર ત્યાગ કરે. જીવનમાં આ પ્રકારે જ્ઞાન. દર્શન, ચારિત્રનું આચરણ કરનાર મોક્ષ પામી શકે છે.

#### ચતર્થ પ્રકાશ

ચોથા પ્રકાશના પ્રારંભે હેમચંદ્રાચાર્ય આત્મન્નાન વિષે વાત કરે છે, જે આત્માથી આત્માને એાળખે છે, તે જ સત્ ચારિત્ર છે, તે જ જ્ઞાન છે અને તે જ દર્શન છે.

આત્મભાવમાં રહેવાની વાત. સ્વ સ્વભાવમાં રહેવાની વાત જેમ દીગંબર આચાર્ય કુંદકુંદાચાર્ય તેમના સમયસાર ત્રથમાં સમજાવે છે તેમ અહી સર્વન્ન એવા હેમચંદાચાર્ય તે જ વાત વિશિષ્ટ રુપે યોગશાસ્ત્રમાં વણી લે છે.

#### अयमात्मैवः चिद्रुपः शरीरी कर्मयोगतः । ध्यानाग्निदंग्धकर्मो तु सिद्धात्मा स्यात्रिरंजनः ॥४॥

પોતાના સ્વ સ્વભાવમાં રહેલો આ આત્મા જ કર્મના યોગથી શરીરને ધારણ કરે છે અને તે ધ્યાનના અગ્નિથી કર્મને બાળીને નિરંજન સ્વરુપ સિદ્ધાત્મા થાય છે.

આત્મા સ્વયં પોતે જ શુદ્ધ, બુદ્ધ હોય છે તે આત્મા સ્વભાવમાં (આત્મભાવમાં સ્થિત હોય છે. શુદ્ધાત્મા કર્મથી ખરડાય છે અને કર્મના સંયોગે દેહ ધારણ કરીને ચાર ગતિના ફેરા ફરે છે. ધ્યાનનો પ્રબળ અગ્નિ આવા કર્મબંધનોને છેદી નાખવા , બાળી નાખવા સમર્થ છે. કર્મની નિર્જરા થાય ત્યારે આત્મા કરી પાછો નિજ સ્વરુપમાં આવે છે. આત્માની દેહ રહિત અંતિમ અવસ્થા એટલે જ સિદ્ધગતિ કે મોક્ષ, યોગમાં અંતિમ ધ્યેય તો ધ્યાન દ્વારા સિદ્ધગતિ જ મેળવવાનું છે. યોગ તો સાધન છે, સાધ્ય છે મોક્ષ..યોગ ઢારા ધ્યાન પ્રાપ્તિ થાય છે, ધ્યાનથી કર્મની નિર્જરા થાય છે. સંસારી જીવ યોગની સાધના વ્યવસ્થિત રીતે જ કરી શકે. કરવી જોઇએ.

યમ અને નિયમ પ્રથમ આવે. ક્રોધ-લોભ-મોહ-માન રુપી કષાયોને જાતવા જોઇએ.સાચા અર્થમાં ગહસ્થ ધર્મ પાળવો અને ઇન્દ્રિયોને વશમાં રાખીને જીવવુ તે જ ખરેખર તો યમ અને નિયમ કહેવાય. મનની શૃદ્ધિ ન હોય તો માત્ર શરીર શૃદ્ધિનો અર્થ નથી. મનની શૃદ્ધિ વગરનાં યમ-નિયમ કષ્ટદાયક બની રહે છે

> मनोरोधे निरूध्यंते कर्माण्यपि समंततः । अनिरुद्धमनस्कस्य प्रसरंति हि तान्यपि ॥३८। ponal For Private & Personal Use Only

=મનને રોકવાથી સર્વ પ્રકારના કર્મા રોકાય છે, અને જેણે મનને કાબુમાં રાખ્યું નથી તેના કર્મો વધતાં જ જાય છે.

આગળ ચાલતાં પૂજ્ય આચાર્યશ્રી 'મનઃ કપિ અયં' કહીને મનને વાંદરાની ઉપમા આપે છે. આ વાંદરો લંપટ છે અને વિશ્વ પરિભ્રમણના હેતુરુપ છે તેને પ્રયત્નથી રોકી રાખવો મન.સહેલાઇથી કાબુમાં ન રહે તો પ્રયત્ન પૂર્વક કાબુમાં રાખવુ રહ્યું.મન કાબુમાં રહી શકે અને અને મન શૃદ્ધિ થઇ શકે એટલે વિચારોમાં નિર્મળતા આવે, કોઇનાયે પ્રતિ રાગ દેષ ન રહે., સાચા અને સારા કાર્યોમાં મન પરોવાયેલું રહે તથા આધ્યાત્મિક વલણ પ્રગટે. મન શૃદ્ધિ થાય તોજ ધ્યાન સફળ થાય. મન શૃદ્ધિ વગર મોટા તપસ્વીઓના ધ્યાન પણ નિરર્થક બની રહે છે. બાલ ઉપવાસો અને માત્ર આસન કે પ્રાણાયામથી ધ્યાનની લબ્ધિ થતી નથી. મન શૃદ્ધિ વગરનાં આ કષ્ટદાયક ઉપાયો જ બની રહે છે.

મનશુદ્ધિના કેટલાંક ઉપાયો વર્ણવેલા છે. તેમાં પ્રથમ આવે છે સમભાવ. નિવાંણપદની આકાંક્ષા સેવનારાઓએ સમભાવરૂપી શસ્ત્ર વડે રાગ અને દ્રેષનો વિજય કરવાનો છે. પ્રાણી માત્ર પ્રત્યે એકસરખો ભાવ રાખવો તેટલું જ નહીં પણ માનવ માનવમાં પણ શત્રુ હોય કે મિત્ર હોય સહુ પ્રત્યે સરખો આદરભાવ રાખવો. સમભાવના અવલંખનથી કર્મનો નાશ કરી શકાય છે. હવે પ્રશ્ન એ થાય છે કે સમભાવથી પ્રષ્ટેપ્પર કર્મો નો નાશ થાય ખરો કે ? અને થાય છે કે સમભાવથી પ્રષ્ટેપ્પર કર્મો નો નાશ થાય ખરો કે ? અને થાય તો કઇ રીતે થાય ? સમભાવ હોયતો સ્વાર્થવૃત્તિ હોતી નથી. મારા તારા પણાની ભાવના હોતી નથી. નિરાહકારિત્વ હોય છે. કોઇ પોતાને ગાળ દે કે પ્રશંશા કરે, સમભાવી જીવ માટે ખધું જ સરખું હોય છે તેના માટે તો માત્ર દેહ જ નહીં પરંતુ સંસારની માયા પ્રત્યે પણ મારા તારાપણુ હોતુ નથી.. નિદા અને પ્રશંશાની ભાવના દેહ પ્રત્યેના મમત્વ સાથે સંકળાયેલી હોય છે. આ મમત્વ ચાલ્યું જાય તો નિદાથી દુઃખ નથી થતુ અને પ્રશંશાથી ફ્લાઇ જવાતુ નથી. સમભાવની સાથી વ્યાપ્યા જ આ છે. સ્વ પ્રત્યે અને પર પ્રત્યે

એક સરખો ભાવ, સુખ અને દુઃખમાં પણ એક સરખો ભાવ. જગતનાં સર્વ પ્રાણીઓ પ્રત્યેના વૈરભાવનો ત્યાગ કરીને સર્વ પ્રત્યે સ્નેહભાવ કેળવનાર સાધુ કહેવાય છે. સમભાવના પ્રતાપે જ સ્નેહભાવનો દીપક પ્રગટાવી શકાય છે.અહીં આચાર્ય શ્રી કહે છે કે નિર્મમત્વથી સમભાવ ઉત્પન્ન થાય છે. આ માટે બાર ભાવનાઓનો આશ્રય લેવો જોઇએ. બાર ભાવનાએ આ પ્રમાણે ૧ અનિત્ય ભાવના-સંસારમાં કશુ કાયમી કે નિત્ય નથી તે ભાવના.

- ૨ અશરણ ભાવના-આ સંસારમાં ક્યાંયે સાચુ શરણ નથી તે ભાવના
- 3 સંસાર ભાવના-આ પંખીનો મેળો છે, આપણે ભવ બમણમાં ફરી રહ્યા છીએ તે ભાવના.
- ૪ એકત્વ ભાવના-આપણે એકલાં જ જન્મીએ છીએ અને એકલાં જ મરીએ છીએ તે વિષયક વિચારો.
- ય અન્યત્વ ભાવના-ધન સગાં-વહાલાં આપણાથી અલગ છે તે ભાવના
- દ અશુચિ ભાવના-શરીર પોતે અશુદ્ધ છે તે ભાવના, મમત્વના ત્યાગમાં મદદરુપ થઇ પડે છે.
- આસ્ત્રવ ભાવના-અશુભ પ્રવૃત્તિઓ આત્માને દુષિત
   કરે છે તેનાથી ખચવુ જોઇએ તે પ્રકારની ભાવના.
- ૮ સંવર ભાવના-અશુભ વૃત્તિઓને દ્વર કરીને, શુભ વૃત્તિઓમાં મન લગાવવું,પાપ કર્મથી દ્વર રહેવું.
- & નિર્જરા ભાવના-તપશ્ચયાઁ વગેરેથી કર્મમાંથી મુક્તિ મળે છે તે પ્રકારે કર્મ બંધન તોડવાની ભાવના .
- ૧૦ લોકસ્વરુપ ભાવના-આ લોક, લોકનું સ્વરુપ તથા સર્વ પ્રકારના જીવ અજીવનું જ્ઞાન અને તેમાંથી સર્વ પ્રત્યે સ્નેહભાવ.
- ૧૧ બોધિ દુર્લભ ભાવના-સદ્દ ધર્મ મળવો મુશ્કેલ છે. મળે તો તેમાં શ્રદ્ધા પ્રગટ થવી મુશ્કેલ છે. શ્રદ્ધા પૂર્વક ધર્માચરણ કરવું જ જોઇએ તે ભાવના.

૧૨ ધર્મ સ્વાપ્યાત ભાવના-જિનેશ્વર ભગવાને સુંદર ધર્મ સમજાવ્યો છે. ધર્મ વગર સાચુ સુખ પ્રાપ્ત થતુ નથી આ ભાવના.

આ બાર ભાવનાઓ દ્વારા સમતાભાવ પ્રગટે છે, સમતાભાવથી મન કાબુમાં રહી શકે છે. મનને વશ કરનાર જ યોગની સાધનાનો સાચો અધિકારી બની શકે છે. ભારતીય સંસ્કૃતિએ યોગની ભેટ સમત્ર વિશ્વને આપી છે. પરંતુ યોગ એટલે માત્ર શારીરિક વ્યાયામ જ નથી. માત્ર રોગાદિ દૂર કરવાનુ એક સાધન જ નથી, પરંતુ અધ્યાત્મનુ એક અંગ છે. યોગ અને ધર્મને જૃદા પાડી શકાય નહીં. ધર્મ વગરનો યોગ માત્ર શારીરિક ચેષ્ટાઓ જ બની જાય છે. ધર્મ વગર યોગ સફળ ન થાય. ધર્મનાં નિયમોનુ આચરણ કરવામાં આવે તો જ શારીરિક, માનસિક અને આધ્યાત્મિક સિદ્ધિઓ મળી શકે.

धर्मप्रभावतः कल्प-दुमाद्या ददतीप्सितम् । गोचरेपि न ते यत्स्युर-धर्माधिष्ठितात्मनाम् ॥९४॥ =धर्मना પ્રભાવથી કલ્પવૃક્ષ, કામધેનુ વગેરે ઇચ્છિત ફળ આપે છે. અધર્મી મનુષ્યોને તે જ વસ્તુઓ દષ્ટિગોચર થતી નથી.

> अवंधूनामसौ वंधु-सस्त्रीनामसौस्त्वा । अनाथानामसौ नाथो धर्मो विश्वेकवत्सलः ॥१००॥

=ધર્મ જેને ભાઇ ન હોય તેને માટે ભાઇ છે. મિત્ર ન હોય તેને માટે મિત્ર છે. અનાથને માટે નાથ છે, અને વિશ્વમાં સહુનું વત્સલ કરનાર છે

આમ ધર્મની અગત્યતા માત્ર યોગ માર્ગ માટે જ છે તેવુ નથી. ધર્મ વગરનુ જીવન જ ન સંભવી શકે. ધર્મથી સમતા આવે છે અને સમતાથી ધ્યાન પ્રગટે છે. સમતા અને ધ્યાન સાથે સાથે ચાલે છે તે વિષે એક અતિ સુંદર શ્લોક હેમચંદ્રાચાર્ય આપે છે

# न साम्येन विना ध्यानं न ध्यानेन विना च तत्। निष्कम्पं जायते तस्माद् द्वयमन्योऽन्यकारणम्।।१९४॥

=સમતા વગર ધ્યાન હોતુ નથી અને ધ્યાન વગર સમતા હોતી નથી. ખંત્રે અન્યોઅન્ય એક બીજાના કારણો છે.

ધ્યાન એક શાંત જગ્યાએ બેસીને કરવાનુ હોય છે. એક જ સમયે પણ અંતર્મું હત સુધી મનની સ્થિરતા ટકાવી રાખીને ધર્મધ્યાન કરવું. ધ્યાનમાં એકાત્રતા ભંગ થાય તો મૈત્રી પ્રમોદ કરૂણા અને માધ્યસ્થભાવનું ચિંતવન કરવું અને ફરીથી ધ્યાનમાં એકાત્રતા પ્રાપ્ત કરવી.

ધ્યાન કરવા માટે શુભ અને કલ્યાણકારી તથા એકાંત, નિર્જન જગ્યાએ જવુ જોઇએ

ધ્યાન માર્ગમાં આગળ વધતાં પહેલાં અને યમ-નિયમાદિ શરીર શુદ્ધિ અને મન શુદ્ધિ કેળવ્યા બાદ આસનો અને પ્રાણાયામથી મનોબળ કેળવવુ જોઇએ.

યોગશાસ્ત્રમાં જે આસનોના નામ આપ્યાં છે તે આ પ્રમાણે છે.

પર્યો કાસન, વીરાસન, વજ્રાસન, પઘ્માસન, ભદ્દાસન, દંડાસન, ગોદોહાસન, કાયોત્સગૉસન. મોટા ભાગનાં આસનો પાતજલ યોગમાં દર્શાવ્યા પ્રમાણેના છે . કાયોત્સર્ગ ધ્યાન જૈન પરંપરામાં જ જોવા મળે છે. કાયાની સાથેનો મમત્વભાવ રાખ્યા વગર ખંત્રે હાથોને સીધા લટકતાં રાખી ઊભા કે ખેઠા રહેવુ તે કાયોત્સર્ગ આસન છે. આ ત્રંથની એક વિશિષ્ટતા એ છે કે કોઇ એક ચોક્ક્સ આસન પર ભાર નથી મૂક્યો. વળી એમ પણ કહ્યું છે કે ઉપર જણાવેલાં આસન સિવાયના કોઇ પણ આસનથી જો ધ્યાન થઇ શકે તો તે આસનથી ધ્યાન કરવુ. આસન તો સાધન જ છે સાધ્ય નથી. આરામથી સુખપૂર્વક ખેસાય તેવા આસને ખેસી, પવન ન જાય તેમ હોઠો ખીડી પરંતુ ઉપરનાં અને નીચેનાં દાંતો વચ્ચે થોડી જગ્યા રાખી, સ્મિત વદને ખેસી, પૂર્વ કે ઉત્તર તરફ મુખ રાખી, ટટ્ટાર રહી, નાસિકાના અત્રભાગે ખન્ને દૃષ્ટિ સ્થિર કરવી અને ધ્યાનમાં ખેસવુ.

### પાંચમા પ્રકાશ

પંચમ પ્રકાશમાં વૈવિધ્ય ઘણ છે. પ્રથમ તો અષ્ટાંગ યોગના ચોથા પગથિઓ સમાન પ્રાણાયામ વિષે સવિસ્તર ચર્ચા છે. પ્રાણાયામની અગત્યતા સમજાવતા પુજ્ય આચાર્ય કહે છે કે પ્રાણાયામથી મન અને પવન (વાય ) પર નિયંત્રણ કરી શકાય છે. પ્રાણાયામથી વાયન નિયંત્રણતો થાય જ છે પરંતુ જ્યાં વાયુ હોય છે ત્યાં મન હોય છે તેથી ખન્નેનો જય કરવા માટે પ્રાણાયામની આવશ્યકતા છે. પ્રાણાયામ એટલે શાસ અને ઉચ્છવાસની ગતિનો નિરોધ, કોઠામાંથી બળ પૂર્વક નાસિકા, બહમરંઘ્ર અને મુખ દ્વારા વાયને બહાર કાઢવો તેનુ નામ રેચક પ્રાણાયામ. બહારથી પવન ખેંચવો અને અપાન ( ગૃદા દ્વાર ) સુધી લઇ જવો તે પૂરક પ્રાણાયામ અને નાભિ કમળમાં સ્થિર કરીને રોકવો તેનુ નામ કંભક છે . આમ રેચક, પુરક અને કુંભક એમ ત્રણ પ્રકારે પ્રાણાયામ થાય છે. આ ત્રણ સિવાય બીજા ચાર પ્રકાર છે. એક સ્થાનેથી બીજા સ્થાને શરીરમાં વાય લઇ જવો તે પ્રત્યાહાર પ્રાણાયામ. તાળવુ નાક અને મુખથી વાયુનો નિરોધ કરવો તે શાંત કહેવાય છે. બહારના વાયુને અંદર ખેંચવો અને ઉપરના શરીરમાં (હૃદય વગેરેમાં )ધારણ કરવો તે અધર પ્રાણાયામ.

રેચક પ્રાણાયામથી પેટના રોગો અને કફનો નાશ થાય છે પ્રક

પ્રાણાયામથી શરીર બળવાન બને છે, કુંભક કરવાથી હૃદય મજબુત થાય છે વાયુ સ્થિર રહી શકે છે, પ્રત્યાહાર પ્રાણાયામથી શરીરમાં તેજ અને શક્તિ આવે છે. શાંત નામના પ્રાણાયામથી વાત-પિત અને કફ દૃર થાય છે. ઉત્તર અને અધર પ્રણાયામથી કુંભક કરવામાં મદદરુપ થાય છે.

પ્રાણાયામથી વાયુ ઉપર વિજય મેળવાય છે. વાયુના પાંચ પ્રકાર છે. પ્રાણ લાયુ, અપાન વાયુ, સમાન વાયુ, ઉદાન વાયુ તથા વ્યાન વાયુ. આ પાંચેય વાયુના સ્થાન, ક્રિયા, વર્ણ અર્થ અને બીજ જાણવા જોઇએ.

> સામાન્ય શ્વાસ-ઉચ્છવાસ થાય તે પ્રાણવાયુ. મળ, મૃત્ર શરીર બહાર લાવે તે અપાનવાયુ ખોરાકના રસોની યોગ્ય સ્થળે સમતોલ વહેંચણી કરે તે સમાનવાયુ.

રસને ઊંચે લઇ જાય તે ઉદાનવાયુ આખા શરીરમાં વ્યાપ્ત હોય તે વ્યાન વાયુ.

| વાયુનું નામ ખીજ |          | વર્શ  | સ્થાન                                 | જીતવાની રીત                              |  |
|-----------------|----------|-------|---------------------------------------|------------------------------------------|--|
| પ્રાણવાયુ       | <b>à</b> | લીલો  | નાસિકા,હૃદય,નાભિ<br>થી પગના અગઠા સધી  | પ્રક,રેચક, કુંભક                         |  |
| અપાન            | <b>à</b> | કાળો  | કંઠની પાછલી નાડી,<br>ગૃદા અને પાની    | આ સ્થાને રેચક અને પ્ <b>રક</b><br>કરવા   |  |
| સમાન            | q        | ધોળો  | હુદય,નાભિ તથા સાંધાએ                  | આ સ્થાને રેચક,પુરક,કુભક                  |  |
| ઉદાન            | ચેં      | લાલ   | ર્લેટય,કઠ,તાળવુ,ભુકુટિ,<br>તથા મસ્તકે | પ્રયત્ન પૂર્વક આજગ્યાએ વાયુની<br>સ્થિરતા |  |
| વ્યાન           | લો       | વિવિધ | ચામડીના ભાગોમાં                       | અહીં પૂરક અને રેચક                       |  |

આ માહિતી બાદ વાયુની ક્યા મંડળમાં ગતિ થાય છે તે, ક્યા તત્વમાં પ્રવેશ થાય છે કયાં વિશ્રામ પામે છે, કયારે કઇ નાડી ચાલે છે તે સઘળુ હૃદયમાં વાયુની અને મનની સ્થાપના કરવાથી જાણી શકાય છે. મંડળ શું છે તેનો આકાર કેવો હોય છે, તેનુ સ્થાન ક્યાં છે અને મંડળમાં કેવા કેવા પ્રકારનાં વાયુ ચાલે છે તેનુ પૂજ્ય આચાર્યશ્રી વર્ણન કરે છે. કયા વાયુના વહન વખતે કેવા કામ કરવા ., આ માહિતી આપ્યાં બાદ વાયુનુ શુભાશુભ ફળ અને નાડીઓના લક્ષણ પણ દશાંવ્યા છે.નાડીનો ઉદય અને અસ્ત કેવી રી તે થાય. કાળ જ્ઞાન શું છે, મૃત્યુ થવાનુ હોય તેના લક્ષણો, મૃત્યુ કયારે થાય. આયષ્ય જ્ઞાન શી રી તે થાય. કાળ જ્ઞાન. શુકન, યંત્ર દ્વારા કાળ સ્વરુપ, યંત્રનો પ્રયોગ, કાર્યસિદ્ધિનો ઉપાય, બિંદુને જોવાનો ઉપાય, ચાલતી નાડીને રોકવાનો, ખીજી નાડી ચલાવવાનો ઉપાય નાડી શોધન, નાડી વિશુદ્ધિ, વેધ કરવાની રીત. પરકાયા પ્રવેશ વગેરે વિષયો પુજય આચાર્યશ્રી એ ચચ્યાં છે. ઉપરોક્ત વિષયો સામાન્ય માનવીની સમજ ખહારના છે એટલું જ નહીં પણ તેની સમજ મેળવવા પ્રથમ તો યોગમાર્ગના આરાધક ખનવું પડે. યોગ્ય ગુરુ પાસે જ આ વિધા શીખી શકાય. નાડી જ્ઞાન અને કાળ જ્ઞાન ગહન વિષયો છે. સમજ્યા વગર પ્રયોગ કરવાથી લાભને બદલે નુકશાન થવાનો સંભવ વિશેષ છે. કાળ જ્ઞાન વિષેના અને મૃત્યુની આગાહીના શ્લોકોનો અનુવાદ પણ અત્રે રજ્ કરવાનુ ઉચિત નથી કારણકે આનાથી વહેમમાં પડી જવાય અને ભય લાગે તેવી શક્યતા છે તેથી આ જ્ઞાન સાધકો માટે જ રાખીએ. અધ્યાત્મ માર્ગના પ્રવાસીને આ દિશામાં જવું સર્વથા જરુરી નથી. કલિકાલ સર્વજ્ઞ હેમચંદ્રાચાર્ય યોગશાસ્ત્રને શાસ્ત્રજ્ઞાન તરીકે જ એળખાવે છે. પરકાયા પ્રવેશ જેવી વિધા શાધકો માટે યોગ્ય નથી તેવુ વિધાન તેઓ પોતે જ કરે છે. સમતાભાવની પ્રાપ્તિ રાગદ્વેષમાંથી મુક્ત થવાય તો થાય જ છે,. અને સમતાભાવની ઉચ્ચ સ્થિતિએ પહોંચનાર માનવી પ્રાણાયામ વગર જ મનને જીતી શકે છે.

છઠ્ઠી પ્રકાશ-

છઠ્ઠા પ્રકાશમાં શબ્દ, રુપ, ગંધ, રસ, અને સ્પર્શ એ પાંચ વિષયોમાંથી મનને ખેંચી લઇને, શાંત ખુદ્ધિવાળાએ ધર્મધ્યાન કરવામાટે મનને નિશ્ચલ રાખવું એમ કહેવાયુ છે. ઇન્દ્રિયોના પાંચ વિષયો છે . શ્રવણ, ચક્ષુથી જોવુ તે, સુંઘવુ, ચાખવુ અને સ્પર્શનો અનુભવ કરવો. આ પાંચેય વિષયોમાં સારાપણુ અને નરસાપણુ હોય છે. સારા વિષયો ગમે છે, મનને આનંદ આપે છે. સારો ખોરાક. સારુ દશ્ય , સારુ સગીત, સારી સુગંધ અને સારો સ્પર્શ મનને ગમે તેવા વિષયો છે. મનને એવી રીતે કેળવવુ રહ્યું કે સારા અને નબળા વિષયોમાં સમભાવ જળવાઇ રહે. આ પ્રકારના સંયમને પ્રત્યાહાર પણ કહેવાય છે.

પ્રત્યાહાર પછી આવે છે ધારણા. નાભિ. હ્દય, નાસિકાનો અત્રભાગ, કપાળ, ભમર, તાળવુ, નેત્ર, મુખ, કાન અને મસ્તક એ ધ્યાન કરવાના સાધનો છે. આ જગ્યાના ધ્યાનને ધારણા પણ કહેવાય છે. આ સ્થળોએ ધ્યાન કરવાથી જે સંવેદનો થાય છે તે લાભદાયી હોય છે.

### સાતમા પ્રકાશ

યમ, નિયમ, આસન, પ્રાણાયામ, પ્રત્યાહાર, ધારણા પછીનું પગથીયું ધ્યાન છે. ધ્યાન કરનાર પ્રાણાંતે પણ ચારિત્રમાં શિથિલ થતો નથી, મુશ્કેલીઓથી ગભરાતો નથી, રાગ દ્વેષ ઇત્યાદિ દોષોથી રહિત હોય છે.. શત્રુ અને મિત્ર, સુવર્ણ અને ૨૪ બધાને સરખા ગણે છે. સર્વ જીવો પ્રત્યે કરુણા દૃષ્ટિ રાખે છે. મેરુ પર્વતની જેમ નિશ્ચલ, ચદ્માની જેમ આનંદ દાયક ( શાતા આપનારો ), અને વાયુની માફક મુક્ત હોય છે.

ધ્યાનના આલંબન રુપી ચાર પ્રકારના ધ્યેય છે.

પિંડસ્થ ધ્યાન પદસ્થ ધ્યાન રુપસ્થ ધ્યાન

રુપાતીત ધ્યાન

હવે આ ચારેય ધ્યેય અથવા તો ધ્યાન વિષે જોઇશું પિડસ્થ ધ્યાનઃ- પિંડ એટલે શરીર અથવા વસ્તુ એમ ખન્ને અથોં અહીં શમાવી લેવામાં આવ્યા છે. પિંડસ્થ ધ્યાનના સાધન રુપ પાંચ ધારણાએ આ પ્રમાણે-- અ, પાર્થિવી ધારણા

ખ આગ્નેયી ધારણા

ક મારુતી ધારણા

ડ વારુણી ધારણા

ઇ તત્રભૂ ધારણા

પાર્થિ'વી ધારણામાં સફેદ ક્ષીર સમૃદ્ધની કલ્પના કરવી. અતિ વિશાળ એવાં આ ક્ષીર સમુદ્ધમાં એક યોજન જેટલાં વિસ્તાર વાળ એક હજાર પાંખડીએ વાળુ કમળ ચિંતવવુ. આ કમળની વચલી કર્ણિકા પર એક ઉજ્જવળ સિંહાસન છે. આ સિંહાસન પર પોતાના આત્માને સ્થાપી કમો ને મળથી ખેંચી નાખવાની ધારણા કરવી

આગ્નેયી ધારણાઃ- આમાં અગ્નિની પ્રચંડ જયોતને કલ્પવાની છે. સાધકે પોતાની નાભિમાં સોળ પાંખડીએ વાળુ કમળ ચિંતવવુ. તે કમળની કર્ણિકામાં 🏋 મંત્રની સ્થાપના કરવી અને દરેક પત્રોમાં અનુક્રમે અ,આ, ઇ,ઇ, ઉ,ઊ, ઋ,ઋ,લુ, લુ, એ,ઐ,એ,ઐ, અ,અ આ સોળ સ્વરો સ્થાપવા. પછી હૃદયમાં આઠ પાંખડી વાળુ કમળ ચિતવવ્. તેની આઠે ય પાંખડીએ પર જ્ઞાનાવરણીય, દર્શનાવરણીય વગેરે આઠ કર્મા સ્થાપેલા છે. આ ખીજુ કમળ પ્રથમ કમળ પર અદ્ભર લટકી રહ્ય છે. પ્રથમ કમળની મધ્યમાં રહેલા અહીં મંત્રના હું ના રેફમાંથી હળવે હળવે અગ્નિશિખા પ્રગટે છે. અનેક જવાળોએ પ્રગટીને ઉપરના કમળમાં રહેલાં કર્માને તે બાળી નાખે છે. આ ઉપરાંત શરીરની બહાર પણ એક ત્રિકોણાકાર અગ્નિ બળી રહ્યો છે, તે સાથિયાથી અંકિત છે અને તેની સાથે વન્હિ બીજ ( ૨ કાર ) છે. <mark>શરીરની અદરના મત્રથી</mark> ઉત્પન્ન થયેલો અગ્નિ અને બહારનો ૨ કાર યુક્ત અગ્નિ દેહને અને આઠ કર્મવાળા કમળને ભસ્મીભત કરી નાખે છે. આ પ્રકારના ચિતવનને આગ્નેથી ધારણા કહે છે.

મારુતિ ધારણાઃ- આ ત્રીજી ધારણા છે. બીજી ધારણામાં જેમ અગ્નિ કર્મને બાળીને ભસ્મિભૃત કરી નાખે છે તેમ ત્રીજી ધારણામાં મહા જોશથી ફંકાતો વાયુ કર્મની રજને દૃર કરે છે.

વારુણી ધારણાઃ- વાયુનુ કામ પૂર્ણ થયાં બાદ આ અમૃત સમાન મેઘધારા વર્ષાવે છે. આકાશમાં અર્ધ ચંદ્રની કલાની જેમ વરુણબીજ ર્વ ચિતવવ. આ બીજમાંથી પ્રગટતા પાણીથી સર્વ ૨૪ ધોવાઇ જાય છે ને આહલાદક શાંતિનો અનુભવ થાય છે.

છેલ્લી અને પાંચમી ધારણા તત્વભૂ અથવા તત્વરુપવતી ધારણા છે. આમાં સાત ધાતુ વિનાના પૂર્ણ ચદ્દની ક્રાંતિવાળા, સર્વજ્ઞ એવા પોતાના આત્માને ચિતવવો., સિંહાસન પર આરુઢ થયેલાં, સર્વ કમોંનો નાશ કરનારા, મહિમાવત નિરાકાર આત્માને ચિતવવો.

## આઠમો પ્રકાશ

પદસ્થ ધ્યેય-

ધર્મ ધ્યાનનો આ બીજો પ્રકાર છે. આ ધ્યાનમાં પદસ્થ એટલે પદોમાં શમાયેલાં અક્ષરો, સ્વરો અને વ્યંજનોનુ ધ્યાન ધરવું તે ઉદ્દેશ છે.

નાભિ પર રહેલા પ્રથમ સોળ પાંખડી વાળા કમળમાં ક થી ભ સુધીના ૨૪ અક્ષરો ચિંતવવા. ૨૫મો મ કર્ણિકા પર ચિંતવવો, તે બાદ મુખમાં આઠ પાંખડીવાળા કમળનુ ચિંતવન કરી તેના પર એકેક પાંખડી પર ય,ર,લ,વ,શ,ષ,સ,હ સ્મરવા. આ માતૃકા ધ્યાન પણ કહેવાય છે તેનાથી શ્રતજ્ઞાનની પ્રાપ્તિ થાય છે.

પદસ્થ ધ્યાનની બીજી અનેક રીતો છે. વિવિધ મંત્રો અને યંત્રો દ્વારા આ ધ્યાન થઇ શકે છે. સ્વર અને વ્યંજનના ઝુમખાઓ પણ કમળની કર્ણિકાઓ પર ચિંતવવામાં આવે છે. અત્રે માત્ર અહં ﷺ અને ૐ વિષે જ જોઇએ.

## अकारादि हकारांतं रेफमध्यं सर्विदुकं। तदेव परमं तत्त्वं था जानाति स तत्त्ववित् ॥ २३॥

=અ કાર જેની શરુઆતમાં છે, હ કાર જેના અંતે છે, મધ્યમાં રેફ છે અને ખિંદુ સાથે છે તે અહીં પરમ તત્વ છે તેમ જે જાણે છે તે તત્વનો જાણકાર છે.

=મનને સ્થિર કરી, સ્થિર એવો યોગી જ્યારે મહાતત્વનું ધ્યાન ધરે છે તે જ વખતે તેને આનંદ સંપદાની ભૂમિ સમાન મુક્તિ ( મોક્ષ ) શ્રી સ્વરુપે આવીને હાજર થાય છે.

હવે ૐ એટલે કે પ્રણવનું ધ્યાન-

तथा हृत्पन्नमध्यस्थं शब्दब्रह्मैककारणम् । स्वरव्यंजनसंवीतं वाचकं परमेष्ठिनः ॥ ३० ॥ मूर्द्धसंस्थितशीतांशुकलामृतरसप्छत्म् । कुंभकेन महामंत्रं प्रणवं परिचितयेत् ॥ ३१ ॥

=હ્દયપઘ્મની મધ્યમાં રહેલાં, શબ્દ ખહમના કારણ, સ્વર, વ્યજન સાથેના, પરમેષ્ઠિ પદના વાંચક, મસ્તકે રહેલા ચંદ્રના કળાના અમૃતથી ભીંજાયેલા, પ્રણવ ( ૐ ) મહામત્રને કુંભક કરીને પરિચિતવવો. ( શ્વાસ રોકીને કલ્પવો ) હવે પછી કલિકાલ સર્વજ્ઞ આચાર્ય પંચપરમેષ્ઠિ ધ્યાનના વિવિધ મત્રો દશાવે છે. પંચ પરમેષ્ઠિને જેમાં નમસ્કાર કર્યા છે તે નવકારમત્રનું ચિતવન કરવું. નવકાર મત્રનું ધ્યાન-

આઠ પાંખડીઓનું સફેદ કમળ ચિતવવુ. તે કમળની મધ્યમાં સાત અક્ષરવાળા નમો અરિહતાણ પદનું ચિતવન કરવુ. ચાર દિશાના પત્રોમાં બાકીના ચાર આ રીતે:- પૂર્વ દિશામાં નમો સિદ્ધાણ, દક્ષિણ દિશામાં નમો આયરિયાણ, પશ્ચિમ દિશામાં નમો ઉવજ્જાયાણ, ઉત્તર દિશામાં નમો લોએ સબ્બ સાહુણ તથા વચ્ચે વચ્ચેની ચાર પાંખડીઓમાં બાકીના ચાર વાકયો- અબ્નિ ખૂણામાં એસો પંચ નમુક્કારો, નૈઋત્યમાં સબ્બ પાવ પણાસણો, વાયબ્યમાં મંગલાણંચ સબ્લેસિ અને છેલ્લે ઇશાન ખૂણામાં પઢમ હવઇ મંગલ સ્થાપવા.

પંચ પરમેષ્ઠિના આ મંત્રો અન્ય ઘણી રીતે યોગશાસ્ત્રમાં ખતાવ્યાં છે. માત્ર ક અક્ષરનું ધ્યાન એટલે અરિહત-સિદ્ધ, પાંચ અક્ષરનું ધ્યાન એટલે અરિહત સિદ્ધ, પાંચ અક્ષરનું ધ્યાન એટલે અસિઆઉસા ( અરિહત, સિદ્ધ, આચાર્ય, ઉપાધ્યાય , સાધુના પહેલાં અક્ષરો ), સાત અક્ષરનું ધ્યાન એટલે નમો અરિહતાણનું ધ્યાન વગેરે.

આ મંત્રો ઉપરાંત હ્ીં કાર વિદ્યા, ર્ક્ષિ વિદ્યા, શશિકલાનું ધ્યાન., પ્રણવ, શૂન્ય અને અનાહતનું ધ્યાન ઇત્યાદિ ધ્યાનના શ્લોકો છે. વિદન શાંતિ વિદ્યા, પાપભક્ષિણી વિદ્યાના મંત્રો છે. આ મંત્રો વિષે અત્રે ઉલ્લેખ કરવાનું ખિન આવશ્યક હોઇ આઠમા પ્રકાશના અંતિમ શ્લોકો ભણી દેષ્ટિ કરીએ.

સિદ્ધાંતરુપી સમુદ્દમાંથી ઉત્પન્ન થયેલાં <mark>બીજા અક્ષરો અને પદોનું</mark> ધ્યાન પણ ધરી શકાય છે.

> વીતરાગો ભવેધોગી યતિકચિદપિ ચિતયન્ । તદેવ ધ્યાનમામ્નાતમોકન્યે ત્રથવિસ્તરાः ॥

=જે કંઇ યોગ્ય હોય તેનું ધ્યાન ધરવાથી યોગી વીતરાગ ખને છે, તે જ સાચુ ધ્યાન છે, ખીજું ખધું તો ત્રંથ વિસ્તાર ( પોથીમાંનાં રીંગણા ! ) છે.

### નવમો પ્રકાશ

રુપસ્થ ધ્યાન - અરિહંત પરમાત્માના રુપનું ધ્યાન તે રુપસ્થ ધ્યાન. આ ધ્યાન પ્રભુની સુંદર કલ્પના કરીને થાય અથવા તો પ્રતિમા સન્મુખ ખેસીને પણ થાય. પ્રભુની કલ્પના હેમચદ્દાચાર્ય કરે છે ત્યારે તેમને સમવસરણમાં ખેઠેલા કલ્પે છે. સમત્ર કર્મોનો જેમણે નાશ કર્યો છે, ઉપદેશ સમયે જેમનુ મુખ કમળ ચારે દિશામાં દેખાય છે, અભય મત્રનો આદેશ આપનારા, મસ્તકે ત્રણ છત્રવાળા, સૂર્ય મંડળથી પણ પ્રકાશિત એવા, દેદીપ્યમાન ભામંડળ વાળા, દુદુભિના નાદ, ગીત ગાન યુક્ત, અશોક વૃક્ષની શોભા યુક્ત તીર્થકર પ્રભુ સિહાસન પર ખિરાજમાન છે. ખન્ને તરફ ચામર ઢોળવામાં આવી રહ્યા છે. નમસ્કાર કરતાં દેવોના મુગટના રત્નોથી પ્રભુના પગના નખો ચમકી રહ્યા છે. દિવ્ય પુષ્પોની વૃષ્ટિથી સમવસરણ ભૂમિ પવિત્ર થયેલી છે. સિંહ, વાઘ, હાથી, સસલા એક સાથે મૈત્રીભાવ કેળવી પ્રભુની વાણીનું શ્રવણ કરી રહ્યા છે. આ રીતે સર્વ પ્રકારનાં અતિશયોથી શોભતા, કેવળજ્ઞાની પરમાત્માનુ ધ્યાન કરવુ.

આ રીતે પ્રભુને ચિતવવા યા તો પ્રતિમા સન્મુખ બેસીને, ખુલ્લી આંખે, એક દષ્ટિએ પ્રભુના સ્વરુપમાં મગ્ન બનીને ધ્યાન કરવું. શરીરનુ અને આજુબાજુન વાતાવરણનું ભાન ભૂલીને ધ્યાન કરનાર અપૂર્વ આનંદની અનુભૂતિ કરે છે. રુપસ્થ ધ્યાનના અભ્યાસથી સાધક તન્મય બનીને પોતાના જ સર્વજ્ઞ રુપને જૂએ છે.. તન્મય બનવા માટે તે આ હું જ છું તે નિશ્ચિત છે તેમ માનીને ( યોયમહમેવાસ્મિ સ ધ્રુવં ) તન્મયપણુ પ્રાપ્ત કરે છે.

રાગ રહિતના આલંબનથી રાગ રહિતનું ફળ પ્રાપ્ત થાય છે. રાગ યુક્ત ( રાગ, દ્વેષ, અને માયા યુક્ત ) આલંબનથી રાગ યુક્ત ફળ પ્રાપ્ત થાય છે.

જે જે ભાવે કરીને , જે જે ઠેકાણે આત્માને યોજવામાં આવે તે તે તન્મયતાને સાધક પામે છે. જેમ સ્ફટિકમણિ પાસે જેવા રંગની વસ્તુ હોય તેવા રંગનો જ સ્ફટિકમણિ દષ્ટિગોચર થાય છે. તેથી ઇચ્છા વિના , માત્ર કુતુહલતા ખાતર ધ્યાન સાધના ન કરવી . અસદ્દ ધ્યાનથી વિનાશ થાય છે. ધ્યાનથી સ્વાર્થ નાશ જરુર થાય છે પરંતુ સ્વાર્થ સિદ્ધિ માટે ધ્યાન કરવાનુ નથી.

દશમો પ્રકાશ

रूपातीत ध्यानः रूपातीत ध्यान श्रेटले-अभूर्तस्य चिदानंदरूपस्य परमात्मनः ।

निरंजनस्य सिद्धस्य ध्यानं स्यादुपवर्जितम् ॥ १ ॥ भूति वगरन् (आ इति वगरन्) थिटानंट रूप, निरंशन ( डर्भना रंगे न रंगायेलु ढीय तेवु स्वरूप ) तेवा सिद्ध ભगवंतन् ध्यान रूपवर्शित अथवा रूपातीत ध्यान डढेवाय छे.

આ રીતે રુપાતીત ધ્યાન, રુપસ્થ ધ્યાન પછીનું પગથીયું છે,સમાધિ અવસ્થાની તે લગોલગ આવી જાય છે. રુપસ્થ ધ્યાનમાં આલંખન છે તો રુપાતીત ધ્યાનમાં આલંખન નથી. યોગી ત્રાદ્ય-ત્રાહક ભાવ તજી દે છે એટલે કે ધ્યાન કરનાર અને ધ્યાન એ ખન્નેનુ અસ્તિત્વ ન હોય ત્યારે ધ્યેય સાથે એકરુપતા થાય છે. યોગીના મનનુ પરમાત્મા સાથે એકાકારપણુ થાય છે આ એકાકારપણાને સમરસી ભાવ કહે છે. આ ભાવ એટલે સંપૂર્ણ સમર્પણ ભાવ. પરમાત્મામાં લીન થવાનો આ ભાવ છે.

આ પ્રકારના નિરાલંબન ધ્યાનમાં પ્રવેશતા પહેલા સાલંબન ધ્યાનનો આશ્રય લેવો જોઇએ. સીધા જ નિરાવલંબન ધ્યાન પર આવી શકાય નહીં.

રુપાતીત ધ્યાનના અમૂક રીતે ચાર પ્રકાર દશાંવ્યાં છે.

આજ્ઞા ધ્યાન- તીર્થંકર ભગવંતની આજ્ઞા માથે ચઢાવી તેનું જ સદાયે સ્મરણ કરવું અપાય ધ્યાન- રાગ, દ્વેષ, કામ, ક્રોધ, મોહથી આપણને જે મુશ્કેલીઓ ઉભી થાય છે તે વિષેનું ચિંતવન તે અપાય ધ્યાન કહેવાય છે.

વિપાક વિચય ધ્યાન- જે જે કમો**ં કરીએ છીએ તે કઇ રીતે** ઉદયમાં આવે તે અને તેના ફળનું ધ્યાન વિપાક વિચય ધ્યાન કહેવાય

સંસ્થાન વિચય ધ્યાન- વિશ્વમાં રહેલ દ્વવ્ય અનાદિ અનંત છે, ગુણ અને પયાંય તે દ્વવ્યનો સ્વભાવ છે. ( દ્વવ્યનો સર્વથા નાશ નથી થતો, પયાંય ખદલાય છે )ઉત્પન્ન થવુ.સ્થિરતા પામવી, વિનાશ થવો તે પણ દ્વવ્યનો સ્વભાવ છે. આ પ્રકૃતિનું ધ્યાન તે સંસ્થાન વિચય ધ્યાન કહે છે.

આ રીતે ધર્મધ્યાનનાં મુખ્ય ચાર પ્રકારો પિડસ્થ, પદસ્થ, રૂપસ્થ અને રૂપાતીત પછી આચાર્યશ્રી શુક્લ ધ્યાન વર્ણવે છે.

## અગિયારમો પ્રકાશ

શુક્લ ધ્યાન એ ધ્યાનની અંતિમ અવસ્થા છે. ધર્મધ્યાનના ચારેય ગઢને ઓળગનારો શુક્લ ધ્યાનની કક્ષાએ આવી શકે. આ સ્થિતિએ પહોંચનાર સમર્થ યોગી જ હોય. શારીરિક, માનસિક, અને આધ્યાત્મિક શક્તિઓથી પરિપૂર્ણ યોગી જ શુક્લ ધ્યાન કરી શકે. તેનુ શરીર ઋષભનારાચ સંઘયણ વાળુ એટલે કે વજ્ જેટલાં મજબુત હાડકા હોય તેવુ હોય, માનસિક સ્થિતિ પૂર્વ સત્વ યુક્ત હોય, શાસ્ત્ર પ્રમાણે વર્તમાન કાળનો કોઇ જીવ આવી શારીરિક કે માનસિક ક્ષમતા ધરાવતો નથી. તેથી તે શુક્લ ધ્યાનનો અધિકારી ગણી શકાય નહીં

આગળ ચાલતા હેમચંદ્રાચાર્ય કહે છે કે શાસ્ત્ર વિચ્છિન્ન ન થાય-ભૂલાઇ ન જાય- તે માટે અહીં શુક્લ ધ્યાન વર્ણવેલ છે. શુક્લ ધ્યાનના ભેદો આ પ્રમાણે છે-

પૃથકત્વ શ્રુત વિચાર- છૂટક છૂટક વિષયે શબ્દ, અર્થનુ ધ્યાન, મન, વચન કાયાના યોગોમાં ધ્યાન તથા એક યોગથી અન્ય યોગ પર જઇને તે પૃથકત્વ શ્રુત વિચાર કહેવાય છે. વિતર્ક ધ્યાન- ઉપર પ્રમાણે વિષયોની બદલી કરીને એક ધ્યાનમાંથી બીજા ધ્યાનમાં નહી ઉતરતા માત્ર એક જ વિષયનુ તાર્કિક ધ્યાન તે વિતર્ક ધ્યાન કહેવાય.

સ્ક્રમિક્રિયા અપ્રતિપાતિ-ત્રીજા શુકલ ધ્યાનમાં મન વચન કાયાના કોઇ ચોક્કસ યોગ પર સ્થિરતા કરવાને બદલે, મન વચન કાયાના યોગોનો સર્વથા નિરોધ કરીને માત્ર શ્વાસોચ્છવાસ ચાલતા હોય તેટલી જ ક્રિયા બાકી રહે તે ધ્યાન.

ઉત્સન્ન ક્રિયા અપ્રતિપાતિ- મન વચન કાયાના યોગનો નિરોધ તો થાય જ છે પરંતુ સાથોસાથ જીવ કર્મ રહિત ખને છે. સર્વ પ્રકારની પૌદગલિક ક્રિયાઓ થભી જાય છે, એટલે કર્મનો આશ્રવ પણ થતો નથી. પહાડની માફક નિશ્ચલ શૈલેષીકરણમાં રહેલા કેવળજ્ઞાનીને આ ધ્યાન પ્રવર્તે છે. જૈન ધર્મે વર્ણવેલા ચૌદ ગુણસ્થાનકોમાં આ અંતિમ તખક્કો છે.

જેમ સંસારીઓ કે સાધુઓની મનની સ્થિરતા ધ્યાન કહેવાય તેમ કેવલી ભગવતની અંગની નિશ્ચલતા તે ધ્યાન છે. ( આ નિશ્ચલતા તે ખાદ્ય નિશ્ચલતા નથી પરંતુ સર્વ પ્રકારની પૌદગલિક ગતિવિધિમાં વિરામ હોવો તે નિશ્ચલતા છે )સર્વ દોષ વગરનાં, નિર્મલ કેવળ દર્શન, કેવળ જ્ઞાન વાળા યોગીને જ સર્વ આલંખન વગરનાં છેલ્લાં ખે ધ્યાન હોય છે.

શુક્લ ધ્યાનમાં આલંબનનો ક્રમ શ્રુતજ્ઞાનમાંથી શબ્દ યા અર્થનું ધ્યાન- એક ધ્યાનમાંથી બીજા ધ્યાનમાં આવાગમન આ પછી કોઇ એક જ પચાંય કે સ્થિતિ કે અવસ્થાનું ધ્યાન, અણું, પરમાણુનું ધ્યાન. અગ્નિને લાકડાં ન મળે તો એલવાઇ જાય તેમ વિષય અપી લાકડાં ન મળતાં મન શાંત થાય છે. આ બાદ ધ્યાનના અગ્નિથી ઘાતી કર્માં નાશ પામે છે. (જ્ઞાનાવરણીય, દર્શનાવરણીય. મોહનીય અને અંતરાય કર્માં) ચાર કર્માંના નાશથી કેવળજ્ઞાન ઉપજે છે. કેવળજ્ઞાન બાદ તે જીવ તીર્થંકરરુપે બોધ દેવા ભ્રમણ કરે છે. આ સમયે ભગવંતના ૩૦ અતિશયો (જ્એ વીતરાગ સ્તોત્ર ) ચિતવવા. અરિહત પ્રભુ સમવસરણમાં દેશના દેતા હોય છે. ( તીર્થંકર ન હોય તે પણ કેવળજ્ઞાન બાદ જગતનાં જીવોને ધર્મબોધ આપી શકે છે)

કેવળ જ્ઞાન, કેવળ દર્શન બાદ ત્રીજા શુકલ ધ્યાનમાં યોગી પ્રવર્ત થાય છે. આ અવસ્થામાં શરીરમાંથી આત્માને અલગ કરવાની મહાન શકિત હોય છે. આત્મ પ્રદેશનુ સ્વરુપ પણ યોગી બદલે છે. આત્મ પ્રદેશનો આકાર ચૌદ રાજલોક જેવો બની જાય છે અને સંપૂર્ણ લોકમાં તે પ્રસરી જાય છે. આ સમયે અઘાતી કર્મો ( નામ કર્મ, ગોત્ર કર્મ, આયુષ્ય કર્મ અને વેદનીય કર્મ) સમાન પ્રમાણમાં હોય છે. એટલે કે જેટલાં પ્રમાણમાં આયુષ્ય કર્મ હોય તેટલાં જ પ્રમાણના બાકીના ત્રણ કર્મો બની જાય છે., તે બાદ યોગી આત્માને પૂર્વવત્ સ્થિતિમાં લાવી દે છે

આ વેળાએ યોગી મન વચન અને કાયાના યોગોને રુધે છે. લઘુ પાંચ અક્ષરો બોલી શકાય તેટલા સમયમાં કેવિળ કમોંને ખપાવે છે ( બાકીનાં ચાર અઘાતી કમોં દૂર થાય છે તેથી આયુષ્ય, નામ, ગોત્ર,અને વેદના ચાલ્યાં જાય છે.) અને ઐદારિક, તૈજસ અને કાર્મણ શરીરનો ત્યાગ કરી આત્મા લોકના અતે (મોક્ષે) જાય છે. મોક્ષમાં ગયેલા યોગી સર્વ કમોંથી મુક્ત થઇ અનંત, અનુપમ, અવ્યાબાધ આત્મસુખને પામીને મગ્ન રહે છે, તદુપ રહે છે.

## ખારમો અને અંતિમ પ્રકાશ

યોગશાસ્ત્રનાં મુખ્ય વિષયોની ચર્ચા પૂરી થઇ પરંતુ બારમાં પ્રકાશમાં હેમાચાર્ય મન, મનની સ્થિતિ. એકાત્રતા અને ઉન્મની ભાવ વિષે વધારે પ્રકાશ પાડે છે. પ્રથમ શ્લોકમાં આચાર્યશ્રી કહે છે કે શાસ્ત્રજ્ઞાનથી અને ગુરુ મુખેથી જે મેં જ્ઞાન સંપાદન કર્યું તે અગિયાર પ્રકાશમાં આવી ગયું છે, હવે જે માત્ર મને અનુભવ સિદ્ધ છે તે વર્ણવુ છું. સ્વ અનુભવમાં પ્રથમ અનુભવ મનની સ્થિતિનો છે.

આચાર્ય કહે છે- મન એટલે કે ચિત્ત ચાર પ્રકારનું હોય છે.

વિક્ષિપ્ત મન- એટલે કે ચપળ મન, હરણ જેવુ મન આમાં વિક્ષેપો આવ્યા કરે છે

યાતાયાત મન– અહીં મન સંધાય છે અને છૂટી જાય છે. માત્ર લાભ એટલો કે વારવાર મૂળ અને યોગ્ય વિષય પર આવી જાય છે. શ્લિષ્ટ મન- અહીં મન સ્થિર, સંતોષી આનંદી બને છે.

સુલીન મન- ત્રીજા તબક્કા બાદ મન અત્યંત સુદઢ-સુલીન બને છે. ચોથી અવસ્થાએ પરમાનદ પ્રવર્તે છે. પરમાનદની પ્રાપ્તિ કરવા માટે

### बाह्यात्मानमपास्य प्रसक्तिभाजांतरात्मना योगी।

सततं परमात्मानं विचितयेत्तन्मयत्वाय ॥ ६ ॥ =आत्मञ्जूष्म ઇચ્છता योગीએ અંતરાત્માથી બાહ્યાત્મભાવ દૂર કરીને તન્મય થઇને પરમાત્મભાવનું ચિતવન કરવુ શરીરના-સ્વજનોનાં સુષ્મ દુઃખ સાથે સંલગ્ન હોય તે બહિરઆત્મા કહેવાય છે.

આ બહિરાત્મભાવને પ્રયત્ન પૂર્વક અતરાત્માથી દૂર કરવો અને પરમાત્મભાવની અનુભૃતિ કરવી. આત્માને શરીરથી જૂંદો સમજવો. શરીરને આત્માથી જૂંદુ સમજવું આમ કરનાર યોગી વિચલિત થતો નથી

## वचनमनःकायानां क्षोभं यत्नेन वर्जयेच्छातं । रसभांडमिवाऽऽत्मानं सुनिश्वलं धारयेन्नित्यं ॥ १८॥

=મન વચન કાયાના ક્ષોભને પ્રયત્ન પૂર્વક છોડીને વાસણમાં રહેલાં પ્રવાહીની જેમ સુનિશ્ચલ રાખી, શાંત આત્માને નિત્ય ધારી રાખવો. વાસણમાં પ્રવાહી એક સરખુ અને શાંત હોય તેમ આત્મા શરીરમાં નિશ્ચલ અને શાંત રાખવો. મનને મન વચન કાયાની કર્મ જન્ય પ્રવૃત્તિમાં જોડવુ નહીં, ચંચળતાનો ત્યાગ કરીને મનની એકાત્રતા હાંસલ કરવી. એકાત્રતા સાધવા માટે રુપસ્થ ધ્યાન, પદસ્થ ધ્યાન જેવા આલંખનોનો આશ્રય લઇ શકાય.

એકાત્રતાથી એક કદમ આગળ આવે છે ઉન્મની ભાવ. ઉન્મની ભાવ એટલે મનનો અભાવ, અમનસ્ક ભાવ. આ કઇ રીતે આવે ? એકાંત, પવિત્રજગ્યાએ સુખાસનમાં ખેસી પગના અગૂઠાથી મસ્તકના શિખાભાગ સુધીના અગોને શિથિલ કરી સુંદર રુપને જોતી દૃષ્ટિ, સુંદર વચનો શ્રવણ કરતાં કાન, સુગંધી પદાર્થને સુંઘતુ નાક, કોમળ સ્પર્શનો અનુભવ કરતી ત્વચા,રસના આસ્વાદને લેતી જીહ્લા., આ ઇન્દ્રિયોને વાયાં સિવાય જ ઉદાસીન ભાવમાં ( મારા તારાનો ત્યાગ, રાગ દ્વેષ રહિતતા ) રહી, અંદર તથા ખહારથી ચેષ્ટા વગરનો વિષયમાં આસક્તિ વગરનો ઉન્મનીભાવ પ્રાપ્ત કરે છે

ચોગશાસ્ત્રના અંતમાં આચાર્યશ્રી તત્વજ્ઞાનીની નિશાની ખતાવે છે અંગમૃદુત્વં- શરીર કોમળ થાય છે, સ્નિગ્ધ કરણં- શરીર સ્નિગ્ધ થાય છે. તેલ મર્દન વગર જ શરીર સ્નિગ્ધ અને કોમળ થાય છે તે તત્વજ્ઞાન પામ્યાની નિશાની છે. આ ઉપરાંત શરીરની અક્કડતા ચાલી જાય છે અને સમતા ભાવ પ્રગટ થાય છે . હેમચંદ્રાચાર્ય અમનસ્ક યાને ઉન્મની ભાવ પર ઘણો ભાર મૂકે છે. મન રહિત અવસ્થા પ્રાપ્ત કરનાર જ પરમ આનંદ પ્રાપ્ત કરી શકે છે.

મોક્ષોસ્તુ માસ્તુ યદિ વા પરમાનંદસ્તુ વેધતે સ ખલુ । યસ્મિન્નિખિલસુખાનિ પ્રતિભાસતે ન કિચિદિવ ॥

=મોક્ષ થાય કે ન થાય, પણ ધ્યાનથી થતો પરમાનંદ તો પ્રવર્તે છે. એની આગળ વિશ્વના સર્વ સુખો નિરર્થક ભાસે છે. આગળ કહે છેઃ-

> મધુ ન મધુરં નૈત શીતાસ્ત્વિષસ્તુહિનધુતે । ૨મૃતંમૃતં નામૈવાસ્યાઃ ફલે તુ મુધા સુધા ॥

=આ અમનસ્ક ભાવ પાસે મધુ મધુર નથી,ચદ્દમાની કાંતિ શીતળ નથી, અમૃત નામથી જ અમૃત છે,સુધા તો નિર્શ્યક છે. આ મન રહિત અવસ્થા યોગીઓ જ પ્રાપ્ત કરી શકે. સમર્થ એવા, કલિકાળના મહાન યોગી અને આચાર્ય હેમચદ્દાચાર્યને આપણી સહસ્ત્ર વદનાઓ. યોગશાસ્ત્ર ત્રથ તેમણે કુમારપાળ રાજાની વિનતિથી લખ્યો છે તેમ કહી ત્રથ પૂરો કરે છે.

### **HEMCHANDRACHARYA**

#### VINOD KAPASHI

"Hemchandra is a remarkable figure in the history of Sanskrit literature, a conspicuous personality in the social and political history of Gujarat and one of the greatest apostles of the Jain church. Like every other great man, he was moulded by as well as the moulder of his times" (R.C.Parikh.)

Hemchandracharya was the pioneer of Prakrit and Gujarati grammar. The study of the history of the Solanki-era would be incomplete without Hemchandra. kindled the light of Guriar-civilization, putting Guiarat at the forefront of literary tradition. advocated the principles of non-violence, love and high moral values. The reigns of two great kings Siddharaj and Kumarpal bear witness to this larger than life personality. To think Hemchandra was just a Jain monk would be a great mistake. He is not merely one of the greatest Jain monks of Gujarat, he is one of the greatest monks and literary personalities of the whole of India. His literary works include many subjects in both the Sanskrit and Prakrit languages- to say therefore that Hemchandra was a Gujarati is also incorrect. Afterall, today's Gujarati language did not exist in Hemchandra's time. He devised the grammer of Prakrit and his works included such subjects as poetry, stories, ethics and logic. He also compiled dictionaries and lexicones.

One of his epic and most celebrated works is 'Dwayashraya'. This gives detailed history of the Solanki-era in more than 250,000 shlokas (cantos). Moreover, the shlokas are composed in such a manner that they explain the rules of Grammar.

Hemchandra carried out extensive research on many subjects. It is believed that he spent much of his time writing and dictating his literary works. He was a great poet too. His composition of devotional Shlokas in praise of Jain Tirthankaras has put him in the front-line with other great poets . says of him:

"Hemchandra stayed with people amd stayed" with time. He did not live like a hermit, he came out of his Upashrya and took part in the social life of people. " Indeed, Hemchandra influenced Kings as well as common people . He changed the affairs of the kingdom whenever was practicable and possible. His philosophy of non-killing and non-injury made revolutionary changes in the lives of every-day people. Hemchandra was born in a Vanik family in 1088 A.D. in a small town callled Dhandhuka. His father Chaching and his mother Chahini were devoted to the Jain faith. Hemchandra joined the order of Jain monks at a very early age. He left home and joined his guru Devchandra. He practiced the austerities prescribed in Jain literature. He crossed, within a short space of time, the whole ocean of learning. His guru made him Hemchandrachrya.

The king Siddharaj was attracted by the qualities of Hemcandracharya. He first met Acharya whilst ceremoniously parading the streets of Patan (then capital of Gujarat) The king was seated on an elephant and the Acharya was coming from the opposite direction. On seeing the king, Acharya praised the king in a beautifully composed sanskrit lyric. This spontaneous response from the Acharya and the masterpiece of his poetry won the king's heart. The king invited Acharya to the Palace the very next day and from that day onwards the bond between them was unbroken. Acharya's political wisdom, religious strength and immense knowledge gave him a special place in the king's court.

King Siddharaj had fought and won many battles. His greatest victory was the victory of Malva (A town in Central India). Malva was won but every one knew that Malva was superior than Gujarat because Malva had its own strong, unmatched literary tradition. Malva had the best Sanskrit grammar, whilst Gujarat had none. The king wanted Gujarat to be at the vanguard of literature and it was Hemchandracharya who came to his rescue. Scholarly knowledge of grammmar was essential for any writer or poet which was a point of prestige in the kingdom.

The king requested that Acharya compose a grammar which would lift Gujarat's prestige. Acharya agreed to undertake this mammoth task. After gathering

all the necessary information from various sources and three years of continuous reseach, Acharya composed the grammar of the Sanskrit and Prakrit languages. This work is still held in high esteem. When the work was completed the king celebrated the historical event. The book was placed on the king's elephant and a colourful procession was held. More than 300 copies of this book were made and sent to different places in India and abroad. Regular examinations were being conducted which were based on this book and prizes were awarded to the successful candidates. After nearly 900 years this grammmar is still an important source in the study of Sanskrit and Prakrit languages.

The roots of Gujarati lie in the ancient Prakrit and Apbhram sha languages. Hemchandra discussed the Apbhramsha in his book; sustaining an important research work.

To explain and illustrate the complexity of grammar it was necessary to provide examples. Hemchandra solved this problem in his own unique style. His book on the history of Solanki kings was also composed in shlokas— illustrating the intricacies of grammar. In itself this was heralded a great achievement. This book is called Dwayashrya and it is written in two parts. The first part is in Sanskrit and it explaines the rules of Sanskrit grammmar while the second part which is in Prakrit explaines the rules of Prakrit grammar. Part two narrates the life of king Kumarpal who became king after the death of Siddharaj.

Hemchandra assisted Kumarpal in troubled times. King Siddharaj despised Kumarpal. Hemchandra himself had predicted that Kumarpal (who was the nephew of Siddharaj) would become the king of Gujarat after Siddharaj's death. Siddharaj had no son and as he did not like Kumarpal, he was determined to arrest or kill him. Siddharaj's men searched for Kumarpal who, terrified went into hiding. He sought refuge at Acharya's upashray (monastary). Hemchandra hid him in a stack of palm leaves. Siddharaj's soldiers, unable to find Kumarpal went away. Since that day Kumarpal was under the influence and obligation of this great monk.

The prophecy came true. Kumarpal became king after the death of Siddharaj. Hemchandra already had a honourable place in the kingdom but once Kumarpal became king his influence increased tremendously. Kumarpal had always respected Jain traditions but was now a true devotee of the Acharya.

Kumarpal's period was a golden era in Solanki -history. The king made many social and political reforms. He was under the influence of Hemchandra and had given orders not to kill any animals in the kingdom. Though he believed in the principle of non-violence, through necessity, he fought many battles and expanded the boundaries of his kingdom.

Hemchandracharya had a special place in the king's court. The King regularly payed his respects to Hemchandracharya and received his blessing.

During these years Hemchandra's literary journey continued. He wrote another mammoth work called "Trishasti Shalaka Purush Charitra". This book is written in prose and containes 36,000 shlokas. It narrates the lives of 24 Tirthankaras and other eminent personalities. 63 Charitra or biographies are narrated in this volume. The book provides absorbing reading, describing many aspects of human life.

Hemchandra's book on yoga is also famous. "Yog-Shastra" describes all aspects of Patanjal and Jain Yoga systems. It explaines Jain codes of conduct as well.

Acharya has written books on the science of poetry. "Kavyanusashan" details poetry and its composition. Aspects such as modes and the 9 major features of any work of literature ( Nav Ras) are descried. His "Chhandonusashan" explains the various mitres (Chhandas), giving diverse and varied examples.

He has produced different lexicones. One book lists plants and herbs. His book on logic "Praman Mimmasa" and "Anya yog vyavchhed Dwatrinshika" are also famous. "Desi Nam Mala" lists archaic words and is a valuable source for all linguists. Examples given in this book also depict the life of common people during this period. The English translation of some of his verses are given in this book.

Hemchandra was a true monk, renouncing everything from childhood. As a true devotee of the Tirthankaras he composed beautiful shlokas in Sanskrit language. These compositions show that he was a poet of very high calibre and at the same time he was a monk who possesed the highest virtues. Again, some of these shlokas have been translated and are given in this book.

Though a Jain monk, Hemchandr acharya was very sympathetic towards other religions. He went to Hindu temples with the king. He composed "Mahadeva Stotra" in praise of Lord Shiva. Many scholars were out-witted by his immense knowledge. He had performed a few Yogic miracles too. Once he had asked that a pat (Low level wooden platform used as a seat or bed) be placed on top of another pat, then the third pat on top of that until 7 pats were laid.. Acharya sat on the seventh and the highest pat. He sat in a yogic posture and then said that these pats be removed one after the other.. All 7 pats removed, people saw that Acharya was seated in the air. His sitting position and height were not affected!

Hemchandracharya knew about his death six months before the actual end. He had finished all his works. He died at the age of 84 in A.D. 1173.

165

#### DEVOTIONAL

The English tanslation of a few shlokas. The name of the original book in backets (Y.S.=Yoga Shastra)

One should not do anything violent, because as he himself does not like bad things, others do not like them either. He should see others as himself. (Y.S.)

How can they kill immodent animals with sharp tools whilst they themselves can not bear the pain of even a pointed grass-blade? (Y.S.)

Unless all violent acts are given up, virtues like self control, charitable acts, austerity and religious studies are fruitless. (Y.S.)

Ahimsa (non-violence) is the benefactor, the mother. It is like a spring in a desert, like rain extinguishing the fire of misery — a superb medicine for people suffering the effects of the cycle of life and death. (Y.S.)

Anger makes the body and mind uncomfortable, it creates feelings of revenge, it is the path to destruction, it is the greatest obstacle to happiness. The fire of anger burns first the angry person and then everything around him. (Y.S.)

Conquer the anger with forgiveness, pride with politeness, illusion with sincerety and greed with contentment. (Y.S.)

The one who can control his mind can control the influx of Karmas, but the one who does not control his mind continues wrong-doing . (Y.S.)

Religion is a brother for the brotherless person, a friend for the friendless, a protector of the vulnerable, ensuring the welfare of all people. (Y.S.)

### IN PRAISE OF GOD

I bow down to Rushabhdev who is the first amongst kings, the first to propagate non-acquisition and who is the first Tirthankar, (Saklarhat Stotra S.S.)

Those blissful eyes of Lord Mahavir, mercyful even towards the wicked, were moist with tear-drops as he felt pity towards the wasted efforts of a tyrant. (The tyrant Sangam tried for 6 months to harrass the Lord but He was unperturbed, and when defeated Sangam left, the Lord's eyes were moist with tears. He felt pity towards Him. Let this mercyful Lord protect us.) (S.S.)

I bow down to Lord Mahavir who is like a beautiful garden for the trees of bliss and welfare, who is like a Himalaya from where the river of knowledge starts and who is like a sun for the lotuses of this world. (Vir Jin Stotra V.S.)

Let the blissful speech of the Lord protect us, that speech which has been compared to water capable of washing off all the dirts of senseless minds. (V.S.)

### LOVE AND BEAUTY

### ( From Desi Nam Mala )

The man has a dark complexion and the girl has a complexion like a white Champak flower. She seems to be a streak on the black touch-stone (Black touch-stone is used for checking the purity of gold or silver.)

My body did not come in contact with his, my lips did not touch his, friend, everything froze when I looked at the lotus like face of my lover.

 $$\operatorname{My}$$  fingers are shattered by nails counting days (of his return) that were given to me by my lover when he had left .

Bring me back my lover today though he has offended me, because one needs fire even though it has burnt one's house.

The more the darkish (girl) learns of the crookedness of her eyes, the more does the God of love sharpen his arrows on a hard stone. (This describes the piercing look of a girl)

As the lover was all of a sudden sighted by the lady, while driving away crows, half her bracelets dropped to the earth and the rest cracked with joy

If she loved me, she must have been dead, if she is alive she does not love me ( she could not have survived this long). In either case the fair one is lost to me, why o wicked cloud, are you thundering (in vain)? O traveller, did you see my beloved? Yes, I saw her looking towards your path and making her kanchuki (blouse) wet by tears and dry by (hot)sighs.

How can I get to sleep when in the company of my lover? How can I sleep when he is away? To me both are lost. I shall have no sleep either way.

#### **GENERAL**

(From Desi Nam Mala)

O man, I warned you not to be proud for long, for the night would pass away in sleep, and dawn is on the horizon.

Here are the horses, here is the battle-field, here are the sharp swords, manliness or valour is tasted here when one does not turn back the reins of horses.

Let there be a distance of a million miles between those that stand separated, for, my friend, one does not lose his affection for he who is the source of joy, yet only met but once in a hundred years

O fool, countries are rendered beautiful not by rivers, nor by lakes, nor ponds, nor gardens or forests but by the stay of noble people.

People take fruit from a tree but neglect the bitter leaves and yet the great tree like a noble man, places them on its lap ( A chair is made from the wood)

To whom is life not dear? Who does not wish for wealth; a noble man counts wealth and life as mere straws in the hours of difficulty.

If you inquire about big houses, there they are, but behold my lover is in the hut here who helps people in distress.

Use your bodies to the full, for they meet the same end, when buried they stink, when burnt they turn to ashes.

The whole world is striving for greatness but greatness is obtained only by the hand that does great things.

It is difficult to give away one's money, it does not occur to perform austerities, the mind desires happiness but through wealth it is unable to enjoy it.

A simple hut is possessed of five (persons) all these five think differently, O sister, how can such a house live well when the whole family follows its own whim? (Other meaning-Our body has five main Indriyas, if they do not work in harmony then physical and mental health suffers.)

Just as there are many good men, so there are many struggles, there are rivers and there are turnings, there are hills and there are valleys. O heart, why are you depressed?

What a great distance there is between the moon and the ocean and between the peacock and the cloud? There is uncommon friendship between good people however distanced they may be.

Here clouds drink water, here the sub-marine fire (Heat at the bottom of the sea) is agitating, behold the depth of the ocean, not a drop is lessened.

Probably even sages are wrong, they simply count beads, they do not become merged in that highest place which is free from danger and is everlasting.

On oath I tell you, His life alone is fruitful who does not loose generosity, nor valour nor piety.

## સંદર્ભ પ્રથી હેમચંદ્રાચાર્ય વિષે યા તેમના પ્રથીને લગતાં પુસ્તકો-

લેખક, અનુવાદક યા પ્રકાશક

ત્રંથનું નામ

Kirste Johann

Pavolini

વિજય રાજેન્દ્રસૃરિ

Zoahoriae

ચન્નાનંદ પાંડેય/જનાર્દન જોષી

**Pischel** 

J.Kirste

આબાજી કાથવટે

R. Pischel

સત્કારી મુકરજી

C Rieu

शिवहत्त तथा डाशीनाथ पंडित

શંકર પંડિત

R. Pischel

વિજયનેમિસુરિ (બોટાદ )

Kathe Neumann

દક્ષવિજય ગણિ

વિજયક્ષમભ દ્રસુરિ

Hermann Jacobi

Helen Johnson

Ferdinando Belloni Fillippi

?

રામદાસ સેન,આનંદરામ બરુઆ

જગનાથ શુક્લ

R.O.Franke

Hemchandra

Yogasastra

પ્રાકૃત વ્યાકરણ

અનેકાર્થ સંત્રહ

દે**શી**નામમાળા

ધાતુપાઠ ( વિએનામાંથી )

દ્વયાશ્રય કાવ્ય

સિદ્ધહેમ

પ્રમાણ મિંમાસા

અભિધાન ચિંતામણ (1847)

કાવ્યાનુશાસન

કુમારપાળ ચરિત

અપબંશ વ્યાકરણ

શબ્દાનુશાસન

Grammatik

૧ થી ૭ ભાગ શબ્દાનુશાસન

હેમલિંગાનશાસન

**୬ଥିପି**ହାସଣି <mark>ଅ</mark>ହିମ 1883

ત્રિષષ્ટિ શલાકા પુરુષ ચરિત્ર

યોગ શાસ્ત્ર ઇટાલીયન ભાષામાં 1908

હેમચંદ્રકોશ 1873

અભિધાન ચિતામણિ 1877

જૈન રામાયણ 1873

લિંગાનુશાસન જર્મની 1886

172

୪**ାନାଥ શુક**લ RO Franke

નર્મદાશંકર શાસ્ત્રી

વિનય વિજયગણિ

J Kirste

નારાયણ વિધાભૂષણ

દામોદર ગોસ્વામી

હીરાલાલ હંસરાજ

જવાહર અને ખંસીધર ગુપ્તા

મુનિ માન વિજયજી

મુનિ સુખ સાગર

ભગવાન દાસ હર્ષચંદ્ર

હરગોવિંદદાસ

J Hertel

નગીનભાઇ ઝવેરી

હીરાલાલ હંસરાજ

મુનિ ધર્મવિજય

કેશર વિજય ગણિ

ચુનીલાલ હુકમચંદ

મોતીચંદ કાપડીયા

પં ખેચરદાસ

ખુહલર

ધુમકેત્

મધુસુદન મોદી

જૈન રામાયણ 1873

લિંગાનુશાસન જર્મની 1886

અભિધાન ચિંતામણિ 1900

હેમલઘુ પ્રક્રિયા 1892

ઉણાદિગણ સૂત્ર 1895

અભિધાન ચિતામણિ ખંગાળીમાં

સ્યાદ વાદ મંજરી (મલ્લિષેણ )

\*\*

અન્યયોગ વ્યવચ્છેદ દ્વાત્રિસિકા

પ્રાકૃત વ્યાકરણ -સુરત 1918

શબ્દાનુશાસનમાંથી અપબરા

પરિશિષ્ટ પર્વ

" જર્મની **190**8

વીતરાગ સ્તોત્ર

યોગશાસ્ત્ર 1899

" ५स५ता 1907

1910

1917

હેમચંદ્રાચાર્ચ હો ખુહલરના જર્મન

સંથનો અનવાદ )

હેમચંદ્દાચાર્ય

લાઇફ એોફ હેમચંદ્ર (જર્મન)

શ્રી હેમચંદ્રાચાર્ય

હેમ સમીક્ષા

ઉપર જણાવેલા ત્રથો બિટનના સત્રહાલયોમાં છે

તે ઉપરાંત મેળવીને જોયેલા અન્ય સંદર્ભ ત્રંથો-

મોહનલાલ દલીચંદ દેસાઇ 💎 જૈન સાહિત્યનો સંક્ષિપ્ત ઇતિહાસ

રમણલાલ ચી શાહ કલિકાલ સર્વન્ન હેમચંદ્રાચાર્ય

પન્યાસ કલ્યાણવિજયજી તપાગચ્છ પટ્ટાવલિ

વિજય કેશરસુરિશ્વરજી યોગશાસ્ત્ર ભાષાંતર

કુમારપાળ દેસાઇ હેમની સાહિત્ય સાધના

અને બીજુ અનેક પુસ્તિકાએ અને લેખો

આ પુસ્તકની રચના ચાર વર્ષની સાધના અને શુભેચ્છકોની સહાયથી શક્ય બની છે. જિજ્ઞાસુ વાંચકોને તે વિના મૂલ્યે આપવામાં આવે છે. ત્રંથનું સાચુ મૂલ્ય તેના સદ્દવાંચન અને મનનમાં રહ્યુ છે તે ન ભૂલવા વિનંતિ-લેખક અને પ્રકાશક ..But who is to say how things were ?....All historical facts come to us as a result of interpretative choices by historians influenced by the standards of their age. Yet if absolute objectivity is impossible, thr role of the historian need in no way suffer, nor does history lose its fascination.

" Spectator" on E.H. Carr's book.

We can view the past and achieve our understanding of the past, only through the eyes of the present. The historian is of his own age and is bound to it by the conditions of human existence.

"What is history" by E.H. Carr



# હેમચંદ્રાચાર્ય વિરચિત ત્રંથો

# વ્યાકરણ વિષય

| શ્લાકર                                        | સં'ખ્યા       |                                                     | શ્લાકસ*ખ્યા                             |  |  |  |  |
|-----------------------------------------------|---------------|-----------------------------------------------------|-----------------------------------------|--|--|--|--|
| સિદ્ધહેમ શખ્દાનુશાસન લધુવૃત્તિ 💢 🕏            | 000           | ધાલપાઠ અને વૃત્તિ                                   |                                         |  |  |  |  |
|                                               |               | ધાતુપારાયણ અને વૃત્તિ                               | 4600                                    |  |  |  |  |
| ,, બૂહન્ત્યાસ (અપૂર્ણ) ૮૪૯                    |               |                                                     | વિવરણ ૩૬૮૪                              |  |  |  |  |
| ,, પ્રાકૃત વ્યાકરણ વૃત્તિ ર                   |               | ઊષ્ણાદિ સૂત્ર વૃત્તિ                                | •••                                     |  |  |  |  |
| <b>ળાલભાષા વ્યાકરણ સ્</b> ત્રવૃત્તિ (અપ્રકાશિ | શેત)          |                                                     |                                         |  |  |  |  |
| <u>કાવ્ય ગ્ર'થે</u>                           |               |                                                     |                                         |  |  |  |  |
| ત્રિષષ્ટિશલાકા યુરુષ ચરિત્ર (પર્વ ૧૦) ૩૨      | 000           | પરિશિષ્ટ <b>પ</b> ર્વ                               | 3400                                    |  |  |  |  |
| હૈમવિભ્રમસ્ત્ર વૃત્તિ ચુક્ત                   |               |                                                     | २८२८                                    |  |  |  |  |
|                                               |               | સપ્તસંધાન મહાકાવ્ય                                  |                                         |  |  |  |  |
| કેાષ                                          |               |                                                     |                                         |  |  |  |  |
| નિઘ'દ્ર કાેષ અને શેષ                          | -             | —<br>એકાર્થ કાેશ( અભિધાનચિ                          | r-aranga /                              |  |  |  |  |
| શેષ નામમાળા                                   | 262           | ન્યકાય કારા <sub>(</sub> ન્યાસવામાન્ય<br>સ્વાપજ્ઞ દ |                                         |  |  |  |  |
| અનેકાર્થ કેાશ (અનેકાર્થ સં <b>બહ</b> ) ૧      | /3/           |                                                     |                                         |  |  |  |  |
|                                               |               |                                                     | <br>ટીકા ૩૫૦૦                           |  |  |  |  |
| ન્યાય શ્રુંથા                                 |               |                                                     |                                         |  |  |  |  |
| પ્રમાણમીમાંસા સ્વાપજ્ઞ (અપૂર્ણ) ર             | 400           | હિજવદન ચર્પટા                                       |                                         |  |  |  |  |
|                                               |               | હેમવાદાતુશાસ <b>ન</b>                               | •••                                     |  |  |  |  |
|                                               | 3₹            |                                                     | •••                                     |  |  |  |  |
| ચાેગ ગ્રંથ                                    |               |                                                     |                                         |  |  |  |  |
|                                               |               |                                                     |                                         |  |  |  |  |
| યાગશાસ્ત્ર, સ્વાપજ્ઞ ટીકા સહિત ૧૨             | ( <b>4</b> 90 |                                                     |                                         |  |  |  |  |
| <del></del>                                   | અલ ક          | તર ગ્ર <b>ંથ</b>                                    |                                         |  |  |  |  |
| કા•યાનુશાસન સ્વાપજ્ઞ અલ'કાર                   |               |                                                     |                                         |  |  |  |  |
| ચૂડામણિ વૃત્તિ અને વિવેકસહિત ૬૮૦૦             |               |                                                     |                                         |  |  |  |  |
|                                               | स्त्रुति      | <u>ા ગ્ર<sup>ં</sup>થ</u>                           |                                         |  |  |  |  |
| વીતરાગ સ્તવ                                   | १२८           | અર્હુત્સહસ્રનામસમુદ્રચય                             |                                         |  |  |  |  |
| મહાદેવ સ્તાત્ર                                | 888           |                                                     | • • • • • • • • • • • • • • • • • • • • |  |  |  |  |
|                                               |               |                                                     |                                         |  |  |  |  |

# HEM SIDDHI

VINOD KAPASHI

This book is published in celebration of 900th Centenary of Hemchandracharya

ZAVERI FOUNDATION PUBLICATION