

# THE FREE INDOLOGICAL COLLECTION

WWW.SANSKRITDOCUMENTS.ORG/TFIC

# FAIR USE DECLARATION

This book is sourced from another online repository and provided to you at this site under the TFIC collection. It is provided under commonly held Fair Use guidelines for individual educational or research use. We believe that the book is in the public domain and public dissemination was the intent of the original repository. We applaud and support their work wholeheartedly and only provide this version of this book at this site to make it available to even more readers. We believe that cataloging plays a big part in finding valuable books and try to facilitate that, through our TFIC group efforts. In some cases, the original sources are no longer online or are very hard to access, or marked up in or provided in Indian languages, rather than the more widely used English language. TFIC tries to address these needs too. Our intent is to aid all these repositories and digitization projects and is in no way to undercut them. For more information about our mission and our fair use guidelines, please visit our website.

Note that we provide this book and others because, to the best of our knowledge, they are in the public domain, in our jurisdiction. However, before downloading and using it, you must verify that it is legal for you, in your jurisdiction, to access and use this copy of the book. Please do not download this book in error. We may not be held responsible for any copyright or other legal violations. Placing this notice in the front of every book, serves to both alert you, and to relieve us of any responsibility.

If you are the intellectual property owner of this or any other book in our collection, please email us, if you have any objections to how we present or provide this book here, or to our providing this book at all. We shall work with you immediately.

#### -The TFIC Team.

# भारतीय ज्ञानपीठ का शो

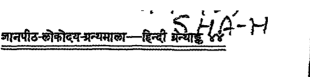






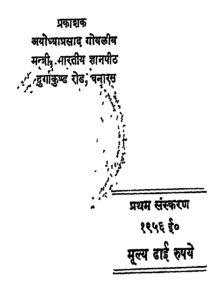


हिन्दी-जैन-साहित्य-परिशीलन





ज्ञानपीठ-लोकोदय-प्रन्थमाला-सम्पादक और नियामक श्री ल्र्थ्मीचन्द्र जैन, एम० ए०



मुद्रक

ओम्प्रकाश कपूर झानमण्डल यन्त्रालय कवीरचौरा, वनारस. ४८०७–१२ दो शब्द

जैन साहित्य विशाल है । इस साहित्यका विपुरू माग अपभ्रश और हिन्दी माषामें लिखा गया है । अपभ्रंश माषा हिन्दीकी जननी है । हिन्दीका विकास और विस्तार अपभ्रंशसे ही हुआ है । शैली एवं आकृत्तिगठनमें हिन्दी अपभ्रंश माषाकी ऋणी है । हिन्दीमे महाकार्व्यों का प्रणयन सस्कृत साहित्यके महाकार्व्योंके आधारपर नहीं हुआ है, बल्कि अपभ्र ज माषाके महाकार्व्योंके आधारपर नहीं हुआ है, बल्कि अपभ्र ज माषाके महाकार्व्योंके आधारपर हुआ है । रामचरित-मानस और पद्मावत जैसे प्रसिद्ध काव्यग्रन्थोकी शैली अपभ्र शकी है । देशीमापामें मी जैन कवियोंने अनेक काव्यग्रन्थोका निर्माण किया है । इस माषामे भी अनेक महाकाव्य, खण्डकाव्य और गीतिकाव्य लिखे गये है । अतः प्रत्येक निष्पक्ष जिज्ञासुके हृदयमें इतने विशाल साहित्यके जाननेकी इच्छा वरावर हुआ करती है ।

## हिन्दी-जैन-साहित्य-परिशीलन

पर वासाविकता इससे बहुत दूर है ; क्योंकि जैन साहित्यका भापाकी दृष्टिसे उतना महत्त्व नही, जितना विचारोंकी दृष्टिसे है । इस साहित्यमं मानवताको अनुप्राणित करनेवाली मावनाओंकी प्रचुरता है । ससारके किसी भी साहित्यके समक्ष इस साहित्यको तुब्दनाके व्हिए प्रस्तुत किया जा सकता है । नवरसमयी दृदयको आन्दोल्ति करनेवाली पिच्छिल रसघारा इस साहित्यमें विद्यमान है । शब्द और अर्थकी नवीनता, शब्दों के सुन्दर विन्यास, मार्वोका समुच्रित निर्वाह, कल्पनाकी ऊँची उड़ान, मानवके अन्तरंग और वहिरयका सजीव विश्व्येपण इस साहित्यमें स्वत्त्र मिलेगा । अतः हृदयमें एक मावना उत्पन्न हुई कि कतिपय हिन्दी जैन ग्रन्थोंका अच्ययन कर एक अनुशील्ज प्रस्तुत किया जाय । यद्यपि हिन्दी माषामे निबद्ध जैन साहित्य विशाल है, उसका सागोपाग अनुशील्ज प्रस्तुत करना, तनिक कठिन है, तो भी इस प्रयासमे लब्ध्यतिष्ठ कवियों एवं लेखकोंकी प्रमुख रचनाओंका परिशील्ज उपस्थित करनेका आयास किया गया है ।

अपभ्रंश भापाका साहित्य इतना विशाल है कि इस साहित्यपर एक बृहत्काय अनुशील्नात्मक प्रन्थ लिखना आवध्यक है, अतएव प्रस्तुत परिशील्नमें इस भापाकी दो-एक रचनाएँ ही ली गई हैं। मैंने अपनी उचिके अनुसार महाकवि स्वयम्भूदेव, पुष्पटन्त, धनारसीटास, मैया भगवतोदास, भूधरदास, द्यानतराय, दौल्तराम, दृन्दावन प्रभृति प्राचीन हिन्दी जैन कवियों एव अनूपशर्मा, धन्यकुमार सुघेश, वाल्चन्द्र एम. ए. आदि नवीन कवियों की उन्हीं रचनासोका परिशील्न प्रस्तुत किया है, जो मुझे रुचिकर हुई है।

यह परिशीखन दो भागोमें प्रकाशित हो रहा है। प्रथम भागमे प्राचीन कवियोंकी काव्य रचनाओका परिशीखन है तथा इस परिशीखन में भी सभी प्राचीन कवियोंकी रचनाएँ नहीं भी आ सकी है। रचनाओं का निर्वाचन मैने किमी क्रमसे नहीं किया है और न रचनाओंके मान-दण्डको ही प्रधानता दी है। जो प्रन्य मेरे अध्ययनका विपय रहा है तथा किसी भी कारणसे जो मुझे प्रिय है, उसीका परिशीखन उपस्थित किया गया है। अतः बहुत संमब है कि श्रेष्ठ रचनाएँ छूट मी गयी हों और निम्न कोटिकी रचनाओंको स्थान मिल गया हो।

मेरी इच्छा इस परिशीलनमें कवि और उनकी रचनाओंके सम्वन्धमें ऐतिहासिक विवेचन प्रस्तुत करने की था, किन्तु जिन दिनों इस परिशीलन्को तैयार कर रहा था, उन दिनो श्री वाचू कामताप्रसादजीका 'हिन्दी जैन साहित्यका समित इतिहास' प्रकाशित हुआ था। इस पुस्तककी ऐतिहासिक भूलोंपर जैन आलोचकोंकी रोष-चिनगारियाँ उँदुबुद्ध हो रही थीं, अतएव ऐतिहासिक क्षेत्रमे कदम बढानेका साहस नहीं हुआ । मूळ होना स्वामाविक बात है, अतिः प्रत्येक मनुष्य अपूर्ण है। आलोचकोंका कर्त्तक है कि सहिष्णुतापूर्वक आलोचना करते हुए भूलोंकी जोर संकेत करें । उन आलोचनाओंको देखकर मुझे ऐसा लगा कि कतिपय लग्धप्रतिष्ठ प्राचीन लेखक नवीन लेखकोको इस क्षेत्रमें आया हुआ देखकर असहिष्णु हो उठते हैं और सहानुभूति एव सहृदयतापूर्वक आलोचना न कर तीव रोष और क्षोम दिखलाते हैं । इसका परिणाम यह होता है कि आज जैन साहित्यपर आलोचना-प्रत्यालोचनात्मक प्रन्थोंका प्रायः अमाव है। नवीन छेखकोको कहींचे मी प्रोत्साहन नहीं मिलता, बल्कि निराशा ही मिलती है। कतिपय ग्रन्थमालाओं से उन्हीं विद्वानों के ग्रन्थ प्रकाशित होते है, जो उनसे सम्बद्ध हैं या उन सम्बद्ध विद्वानोंके मित्र है । कहनेके लिए समाओंमें हमारे मान्य आचार्य बहुत कुछ कह जाते हैं, पर वे अपने हृदयको टटोलें कि सत्य क्या है ! यदि ख्यातनामा विद्वान प्रोत्साहन दे और नवीन लेखकोंका मार्ग प्रदर्शन करे तो जैन साहित्यपर वेबोड कृतियाँ शीघ्र ही प्रकाशमे आ सकती हैं। अस्तु,

परिशीलन शब्द परि उपसर्ग पूर्वक शील घातुसे मान अर्थमे ल्युट् प्रत्यय करनेपर बनता है, जिसका अर्थ होता है सभी दृष्टियोसे आलोडन-विल्लोडन कर अप्ययन प्रस्तुत करना। उपर्युक्त अर्थकी दृष्टिसे तो इस इतिका नाम सार्थक नहीं है, यतः समस्त दृष्टिकोणौंसे रचनाओंका शीलन नहीं किया गया है, पर इस शब्दका व्यावहारिक और प्रचल्ति अर्थ यह भी लिया जाता है कि शास्त्रीय दृष्टिसे रचनाओका विरल्पेषण करना। मेरी दृष्टि प्रधानतः यह रही है कि परिशील्ति रचनाओंका कथानक मी अवस्य दिया जाय। क्योकि जैन साहित्यकी अधिकाश कथाएँ इस प्रकारकी हैं, जिनका आधार लेकर श्रेष्ठतम नवीन काव्य लिखे जा सकते है। अतएव आलोचनाके साथ कथावस्त देनेकी चेष्ठा की गयी है।

### हिन्दी-जैन-साहित्य-परिशीलन

इस परिशीलनके तैयार करनेमें वयोवद एवं ज्ञानवद्व श्री प॰ नाथुरामजी प्रेमीचे मुझे पर्याप्त सहयोग मिला है। आपने एकवार इसे आद्योपान्त देखा तथा अपने वहुमूल्य सुझाब उपस्थित किये, इसके लिए में आपका अत्यन्त आभारी हूँ। नींवकी ईटकी तरह समस्त मार वहन करनेवाले श्री पं० अयोध्याप्रसादजी गोयलीयका आभार प्रकट करनेके लिए मेरे पास शब्द नहीं। आप एकवार आरा पघारे थे, मैंने उस नमय इस कृतिके कुछ अंश पदकर आपको सुनाये । आपने मेरी पीठ ठोकी, फलतः आपके ढारा प्राप्त उत्ताहरे यह रचना कुछ ही समयमें तैयार हो गयी | इस क्रतिको परिष्क्रत रूप देनेका श्रेय लोकोदय प्रन्यमालाके सुयोग्य सम्पादक श्री वावृ लक्ष्मीचन्द्रजी जैन एम०ए० को है, आपने इसे संक्षित रूप देकर एक कुदाल मालीका कार्य किया है। अन्यया इस कृतिके पॉच-पॉच सौ प्रष्ठके दो माग होते । प्रेस-कापी तैयार करनेमें श्रीजैन वाळाविश्राम आराकी साहित्य विमागकी छात्राओं, वहाँके शिखक श्री पं० माधवराम शास्त्री और अपने 'मतीजे आयुप्पान् श्रीराम तिवारींसे भी पर्याप्त सहयोग मिला है । परामर्श प्राप्त करनेम पुल्य भाई प्रो॰ खुशालचन्द्रजी गोरावाला एम॰ ए०, साहित्याचार्य, सित्रवर वनारसीप्रसाद 'मोजपुरी', प्रो० रामेश्वरनाय तिवारीसे मी समय-समयपर सहयोग प्राप्त होता रहा है।

भारतीय ज्ञानपीठ काशीके अधिकारी एवं प्रूफ्तरंशोधनमें रहायक श्री चतुर्वेदीनीका मी हृढयसे आमारी हूँ । समस्त प्रन्योंकी प्राप्ति जैन-सिद्धान्तमवन आराके प्रन्थागारसे हुए, अतः उस पावन-रस्थाके प्रति अपनी कृतज्ञता प्रकट करना में अपना परम कर्त्तव्य समझता हूँ । अन्तमे समस्त रहायक महानुमार्चोके प्रति अपना आमार प्रकट करता हूँ ।

जैनसिद्धान्त भवन, आरा २ फरवरी ५६

# विषय-सूची

प्रथमाध्याय हिन्दी जैन साहित्यका प्राद्रभाव १९ दार्शनिक आधार २२ पुरातनकाच्य साहित्य २७ हिन्दी जैन प्रवन्ध-कान्य 26 टेग्नी मापाके जैन प्रबन्ध-२९ काव्य देशी भाषाके प्रवन्ध-काच्यों-का जायसी, तुल्सी तथा हिन्दीके अन्य कवियोपर ₹१ प्रमाव अपभ्रशके वादकी पुरानी हिन्दीके जैन प्रवन्ध-३९ काव्य हिन्दी जैन साहित्यके पर-88 वतीं प्रबन्ध-काच्य हिन्दी जैन महाकाव्य 85 पउमचरिउ-पद्मचरित्र (जैन रामायण] 8\$ तिसद्विमहापुरिस-गुणालकारु ۲C सर्ट्शन-चरित ४९

पार्द्यपुराण 40 हिन्दी जैन खण्डकाव्य ٤Į नग्गकुमार-चरित ૬૪ यशोधर-चरित 48 जम्बूस्वामीरासा 44 ધ્ધ્ अन्य रासा ग्रन्थ नेसिचन्द्रिका ٤٩ चरित्र और र्क्याकाव्य ६२ गजसिंह गुणमाल-चरित ६४ श्रीपारू-चरित ĘĘ चन्द्रप्रभ-चरित १७ द्वितीयाध्याय हिन्दी-जैन-गीतिकाव्य और उसकी इतर गीतिकाव्यसे 63 तलना जैन पदोमे संगीतात्मकता 50 जैन-पर्दोंमें आत्मनिष्ठा और वैयक्तिकता 613

समन्वित अभिव्यक्ति ७९ कवि बनारसीदासके पद ८० मैया भगवतीदासके पढः परिचय और समीक्षा ८२

# हिन्दी जैन-साहित्य-परिशीलन

| आनन्टधनके पट : परिच       | य (    | चेतन कर्म-चरित्र   | 56.3                  |
|---------------------------|--------|--------------------|-----------------------|
| और समीक्षा                | 68     | ञत-अष्टोत्तरी      | ?64                   |
| यशोविजयके पढ : परिच       | १      | मधुविन्दुक चौपाई   | ?53                   |
| और समीक्षा                | ୵ୡ     | पञ्चमाध्याय        |                       |
| भूघरदासके पट : परिचय      |        | प्रकीर्णक काव्य    | 26%                   |
| और समीक्षा                | ८७     | सुक्तिमुक्तावनी    | શ્ટર                  |
| द्यानतरायके पट : परिचय    | r      | ज्ञानवावनी         | ?८३                   |
| और समीक्षा                | 30     | अनित्यपचीसिका      | 324                   |
| ढोल्तरायके पदः परिचय      | ſ      | उपदेश-शतक          | 2.60                  |
| और समीक्षा                | ٩      | दानवावनी           | ?८१                   |
| कवि मागचन्दके पद :        |        | व्यौहारपचीसी       | 230                   |
| परिचय और समीक्षा          | °.C    | पूर्णपंचासिका      | 505                   |
| कवि वुधजनके पट : परि      |        | भूघर-शतक           | ۶۹۶                   |
| चय और समीक्षा             | १००    | बुधलन सतसई         | 200                   |
| कवि चुन्दात्रनके पट :     |        | नेमिव्याह          | ২০২                   |
| परिचय और समीक्षा          |        | वारहमासा नेमिराजुल | <u>á</u> 0j           |
| पद्रोका नुरुनात्मक विवेचन | १०३    | रुहदाला            | 204                   |
| नुतीयाच्याय               |        | छठवाँ अध्याय       |                       |
| पेतिहासिक गोतिकाव्य       | १२८    | आत्मकया काच्य      | રંજ                   |
| चतुर्थाच्याय              |        | सातवाँ अध्याय      |                       |
| आध्यात्मिक रूपक काव्य     | १३८    | रीति-साहित्य       | స్పం                  |
| नाटक समयसार               | 3,80   | रससिद्धान्त        | ર્ર્ષ્                |
| तेरइ काठिया               | ৾৾৾ৼড় | अलंकार             | ୭३୭                   |
| મવસિન્ધુ ચતુર્દગી         | १५२    | ন্তুন্বহান্স       | হ্ <i>হ্</i> /<br>হংগ |
| क्षव्यात्म हिंढोल्ना      | ગ઼ઽ્દ્ | कोप                | ঽৢৢ৽                  |

,

# हिन्दी-जैन-साहित्य-परिशीलन

# प्रथमाध्याय

# हिन्दी-जैन-साहित्यका प्रादुर्भाव

प्राचीन परम्परामे साहित्यको सनातन सत्यकी उपलन्धिका साघन माना है । इसीलिए कृतिपय मनीपियोंने "आत्म तथा अनात्म मावनाओकी भन्य अभिन्यक्तिको साहित्य कहा है । यह साहित्य किसी देश, समाज या व्यक्तिका सामयिक समर्थक नहीं, वेल्कि सार्वदेशिक और सार्वकालिक नियमोसे प्रमावित होता है। मानवमात्रकी इच्छाएँ, विचार-धाराएँ और कामनाएँ साहित्यकी स्थायी सम्पत्ति हैं । इसमे इमारे वैयक्तिक हृदय-की मॉति सुख-दुःख. आशा-निराशा. भय-निर्मयता एव हास्य-रोदनका स्पष्ट स्पन्दन रहता है" जान्तरिक रूपसे विश्वके समस्त साहित्योमे भावो. विचारो और आदर्शोंका सनातन साम्य-सा है; क्योंकि आन्तरिक माव-धारा और जीवन-भरणकी समस्या एक है। प्राकृतिक रहस्योंसे चकित होना तथा प्राकृतिक सौन्दर्यको देखकर पुलकित होना मानवमात्रके लिए समान है। अतएव साहित्यमे साधना और अनुभूतिके समन्वयसे समाज और ससारसे ऊपर सत्य और सौन्दर्यका चिरन्तन रूप पाया जाता है। इसीकारण साहित्यकार चाहे वह किसी भी जाति, समाज, देश और धर्मका हो अनुमुतिका माण्डार समान रूपसे ही अर्जित करता है। वह सत्य और सौन्दर्यकी तहमें प्रविष्ट हो अपने मानससे भावराशिरूपी मुक्ताओको चुन-चुनकर शब्दावलीकी लडीमे शिवकी साधना करता है। सौन्दर्य-पिपासा भानवकी चिरन्तन प्रवृत्ति है। जीवनकी नश्वरता और अपूर्णताकी अनुभूति सभी करते है, सभी इसका मर्म जाननेके लिए उत्सुक रहते हैं, इसी कारण साहित्य अनुभूतिकी प्राचीपर उदय खेता है। मानवके भीतर चेतनाका एक गृढ और प्रवल आवेग है, अनुभूति इसी

मानवर्क मीतर चतनाका एक गूढ़ आर प्रवल आवग है, अनुमूति इस आवेगकी, सची, सजीव और साकार व्हर है। इस अनुमूतिके लिए व्यक्ति, धर्म, जाति, समाज और देशका तनिक भी बन्धन अपेक्षित नहीं। इसी कारण मनीपियोने आत्मं-दर्शनको ही साहित्यका दर्शन माना है, अपनेमें जो आम्यन्तरिक सत्य है, उसे देखना और दिखलाना साहित्य-कारकी चरम साधना है।

जैन-साहित्य-रुष्टाओने अखण्ड चैतन्य आनन्दरूप आत्माका ही अपने अन्तस्में साक्षात्कार किया और साहित्यमे उसीकी अनुभूतिको मूर्त्त रूप प्रदान कर सौन्दर्यके शाश्वत प्रकाशकी रेखाओ-द्वारा वाणीका चित्र अकित किया । इन्होने अपनी अनुभूतिको आत्म-साधनाका विषय वनाकर चिरन्तन मगल-प्रमातका दर्शन किया । इन्होंने आम्यन्तरिक धरातल्म चंकुरित अशान्ति एवं असन्तोषका उपचार ऊपरी स्तहपर ल्मे दोघोंके परिमार्जनसे न कर प्रस्फुटित अनुभूतिके झरनेमे मज्जन कर, किया ।

जैन-साहित्यकारोने अधूरी और अपूर्ण मानवताके मध्यमे उस सकान्ति एवं उथरू-पुथलके युगमें, जब कि भारतकी राजनीतिक, सास्कृतिक, सामाजिक और आर्थिक परिस्थितियाँ प्रवल वेगके परम्परा साथ परिवर्तित होती जा रही थीं, खडे होकर पूर्ण मानवका आदर्श प्रस्तुत किया। जैनाचार्य आरम्भसे ही लोक़-भाषामे मानवताका पाठ पढाते आ रहे है। भगवान् महावीरका उपदेश भी उस कारुकी सार्वजनीन अर्धभागधी भाषामें हुआ था। अतः सातवी-आठवीं हातीमें जैन-लेखकोने प्राकृत और संस्कृतका पछा छोड प्रताड़ित और बिखरी हुई मानवताको तत्कालीन लोक-प्रचलित अपभ्रश भाषामे सुरक्षित रंखनेका प्रयास किया।

नवीं शतीमें जन-साधारणकी मापा वन जानेके कारण अपभ्र जका प्रचार हिमाल्यकी तराईसे गोदावरी और सिन्धरे ब्रह्मपुत्र तक था। यह जीवट और माव-प्रवणमें सक्षम भाषा थी, अतः जैनाचार्योंने मानवके आदर्शोंके प्रचारके लिए तथा मूर्छित मानवताको सचेतन बनानेके लिए इस भाषामें प्रभूत साहित्य रचा। स्तोत्र-काव्य, कथा-काव्य, महाकाव्य और खण्डकाव्य जैन-लेखको-द्वारा विरचित इस माषामे पाये जाते है। श्रुगार, वीर और नीतिकी स्फुट रचनाएँ मी इस माषामे वड़ी मार्मिक और गम्भीर मिल्ली हैं। स्वयम्भू कविने (८--१०वी शती) 'हरिवंशपुराण' और 'पउमचरिउ' की रचना की, पश्चात् इनके पुत्र त्रिम्रुवनने पिताके अधूरे कार्यको पूरा किया। इसी शताव्दीमे धनपाल्ने 'मविसयत्तकहा' और महाकवि धवल्ने 'हरिवशपुराण' की रचना की। ग्यारहवीं शतीमें पुण्पदन्त कविने 'महापुराण', श्रीचन्द मुनिने 'कथाकोष', सागरहवीं शतीमें पुण्पदन्त कविने 'महापुराण', श्रीचन्द मुनिने 'कथाकोष', सागरहवीं शतीमें पुण्पदन्त कविने 'महापुराण', श्रीचन्द्र मुनिने 'कथाकोष', सागरहवीं शतीमें पुण्पदन्त कविने 'महापुराण', श्रीचन्द्र मुनिने 'कथाकोष', सागरहवत्त्व 'जम्बूस्वामीचरित' और 'आराधनाकथाकोष' की रचना की। अभयदेव सूस्का 'जयतिमुखन गाथास्तोत्र', देवचन्द्रका 'मुल्साख्यान' और 'शान्ति-नाथचरित', वर्द्धमान सूरिका 'वर्द्धमानचरित', अव्दुळ रहमानका 'छन्देश रासक' और धाहिड़ कविका 'पश्चिनी चरित' बारहवी शतीकी प्रमुख अपभ्र श रचनाऍ हैं। हेमचन्द्रके पश्चात् तेरहवी शतीमे योगचन्द्रने 'योगसार' और 'परमात्मप्रकाश' तथा माइछाधवल्रने 'नयचक्र' लिखा ! अपभ्र शकी ये रचनाऍ पुरानी हिन्दीके बहत निकट है।

अपभ्र श और पुरानी हिन्दीके जैन-कवियोंने लोक-प्रचलित कहानियों-को लेकर उनमे स्वेच्छानुसार परिवर्तन करके सुन्दर काव्य लिखे । मध्य-कालके आरम्मसे समाज और घर्म संकीर्ण हो रहे थे, अतः जैन-लेखकोने अपने पुरातन कथानकों और लोकप्रिय परिचित कथानकोमे जैनघर्मका पुट देकर अपने सिद्धान्तोके अनुकूल उपस्थित किया तथा पज्जनमस्कार फल या किसी व्रतसे सम्बद्ध दृष्टान्त प्रस्तुत कर जनताके दृृद्य-पटल्पर मानवोचित गुण अकित किये ।

वाहरी वेश-भूषा, पाखण्ड आदिका---जिनसे समाज विकृत होता जा रहा था---वड़ी ही ओजस्वी वाणीमे जैन-साहित्यकारोने निराकरण किया। मुनि रामसिंहने भेषकी व्यर्थता दिखलानेके लिए उसे सॉपकी केचुलीकी उपमा दी है। अपरी आवरणको छोड देनेपर सॉप नवीन आवरण धारण करता है, पर विष उसका ज्यो-का-त्यो बना रहता है। इसी तरह वेश वदल साधु हो जानेसे मनुष्य शुद्ध नहीं हो सकता, इसके लिए मोग-प्रवृत्तिका त्याग करना परम आवस्यक है।

चौदहवी और पन्द्रहवी शताब्दीमे जैन-कवियोने व्रज और राजस्थानी भाषामे राखा प्रन्थोकी रचना की । गौतम राखा, सप्तक्षेत्रराखा एवं संघपति समरा राखा आदिमे अहिंसातत्त्वके कथानको-द्वारा सुन्दर अभिव्यखना की गयी है । सोलहवी शताब्दीमें व्रह्म जिनदास कवि हुए, जिन्होंने मानवता-की प्रतिष्ठा करनेवास्त्री 'आदिनाथपुराण' 'श्रेणिकचरित' आदि कई रचनाएँ लिखी । वास्तवमे इनसे ही प्रादेशिक भाषामे काव्य-रचनाका आरम्म होता है । सत्रहवी शताब्दीमें महाकवि बनारसीदास, रूपचन्द और हेमविजय आदि अनेक कवि हुए, जिन्होने राजस्थानी और व्रज-भाषामें गद्य-पद्यात्मक रचनाएँ लिखीं ।

इस प्रकार सातवी शतीसे आजतक जैन-हिन्दी-साहित्यकी धारा मानव जीवनकी विभिन्न समस्याओका समाधान करती हुई अपनी सरसता और सरलताके कारण ग्रहस्य जीवनके अति निकट आयी । इस धाराका सन्त कवियोपर गहरा प्रमाव पड़ा; जिस प्रकार जैन-कवियोने वरेल् जीवन-के दृश्य लेकर अपने उपदेश और सिद्धान्तोका जन-साधारणमें प्रचार किया, उसी प्रकार सन्त-कवियोने भी । आहिंसा सिद्धान्तकी अभिव्यक्ति करनेवाले लोक-जीवनके स्वामाविक चित्र जैन-साहित्यमें उपलब्ध हैं; इस साहित्यमे सुन्दर, आत्मपीयूष रस छल्ट-छलाता है । धर्मविशेपका साहित्य होते हुए भी उदारताकी कभी नही है । आत्मस्वातन्त्र्य प्रत्येक व्यक्तिके लिए अमीष्ट है । प्रत्येक मानव स्वावलम्बी बनना चाहता है और चाहता है उद्घाटित करना आत्मानुमूति-द्वारा अपने मीतरके तिरोहित देवाशको ।

### दार्शनिक आधार

हिन्दी जैन-साहित्यकी मित्ति जैन-दर्शनपर आश्रित है। इसी कारण जैन-साहित्यकारोंने विलास और श्रद्धारसे दूर इटकर आत्मसमर्पण और उत्तर्गकी भावनाका अंकन किया है। अतएव श्रगार-रसका वर्णन अल्प परिमाणमे हुआ है। नायिकाके यौवन, रूप, गुण, ञील, दार्शनिक प्रष्ठभूमि भेम, कुल, वैमव और आभूषणोका निरूपण न्यूनतम मात्रामे उपल्रूघ है। यह वात नहीं कि हिन्दी-जैनॅ-साहित्यमे अञ्चातयौवनाका मोलापन, ज्ञातयौवनाका सानसिक विश्लेषण, नवोढाकी रूजाकी ल्लाई, प्रौढाका आनन्द-संमोइन, विदग्धाका चातुर्य्य, मुदिसाकी उमग, प्रोषितपतिकाकी मिल्नोत्कण्ठा, प्रवत्स्यत्पतिकाकी वेचैनी, आगसिग्यततिकाकी अधीरता, खण्डिताका कोप एव कल्हान्तरिताका प्रेमाधिक्यजन्य कल्डका चित्रण नहीं है, पर प्रधानतया इसमे मानवकी उन मावना और अनुभूतियोको पृष्ठाधार रूपमे स्वीकार किया गया है, जिनपर मानवता अव-रूम्वित है।

हिन्दी जैन-साहित्यके मूलाधारभूत जैन-दर्शनके मुख्य दो भाग है-एक तत्त्वचिन्तनका और दूसरा जीवन-शोधनका । 'जगत्, जीव और ईश्वरके स्वरूप-चिन्तनसे ही तत्त्वज्ञानकी पूर्णता नहीं होती है, किन्तु इसमें जीवन-शोधनकी मीमाराका मी अन्तर्भाव करना पढता है । जैन-मान्यतामे जीव, अजीव, आखव, बन्ध, संबर, निर्जरा और मोक्ष ये सत तत्त्व माने गये हैं । इनके स्वरूपका मनन, चिन्तनकर आत्मकत्याणकारी तत्त्वोमें प्रद्वत्ति करना जैन-तत्त्वज्ञानका एक पहद् है । उक्त सातो तत्त्वोमें जीव और अजीव ये दो मुख्य तत्त्व हैं । सच्चिदानन्द मय आत्मा या जीव जान, दर्शन, सुख, वीर्य आदि गुर्णोका अक्षय भाण्डार है । यह अखण्ड, अमूर्त्तिक पदार्थ है, जो न शरीरसे वाहर व्याप्त है और न शरीरके क्रिसी विश्वेप भागमें क्रेन्द्रित है, किन्तु मनुष्यके समय शरीरमे व्याप्त है ।

आत्माऍ अनेक है, सवका स्वतन्त्र अस्तित्व है। कर्म-अजीव (पुद्गल) के सम्वन्धके कारण ससारी आत्माऍ अगुद्ध है, राग-द्वेपसे विद्वत हैं; जब कर्म-वन्धन हट जाता है, तव कोई भी आत्मा ग्रुद्ध हो जाती है। वह ग्रुद्ध आत्मा ही ईश्वर या मुक्त कहलाती है। प्रत्येक आत्मामे ईश्वर वननेकी 'योग्यता विद्यमान है; अपने पुरुपार्थकी हीनाधिकताके कारण आत्माएँ मिखारी या भगवान् वननेकी ओर अग्रसर होती है।

आत्माकी शुद्धिके लिए राग-द्वेपको हटाना आवच्यक है तथा राग-द्वेपको हटानेके लिए दढ़तर प्रयत्न करना ही पुरुपार्थ है। यह पुरुपार्थ प्रवृत्ति और निवृत्ति मार्गों-द्वारा सम्पन्न किया जाता है। प्रवृत्ति-मार्ग कर्म-वन्धका कारण है और निवृत्ति-मार्ग अवन्धका। यदि प्रवृत्ति-मार्गको घूम-धुमावदार गोल्धर माना जाय, जिसमे कुछ समयके पश्चात् गमन 'स्थान पर इधर-उधर दौट, ल्यानेके अनन्तर पुनः आ जाना पडता है, तो निवृत्ति-मार्गको पकी सीधी ककरीली सीमेंटकी सडक कहा जा सकता है, जिसमें गन्तव्य स्थानपर पहुंचना सुनिश्चित्त है, पर गमन करना कएसाध्य है। जैन-दर्शन निवृत्ति-प्रधान है।

- सम्यग्दर्शन, सम्यग्तान, सम्यक्चारित्ररूप रत्नत्रय ही निद्यत्ति-मार्ग है। जीवादि सातों तत्त्वोकी सञ्ची श्रद्धा करना सम्यग्दर्शन, इन तत्त्वोंका सञ्चा जान सम्यजान और आत्मतत्त्वको प्राप्त करनेका सम्यक् आचरण ही सम्यक्चारित्र कहलाता है। इस मार्गपर आरुद्ध होनेसे ही जन्म-.मरणका दुःख दूर हो निःश्रेयस् या मोषकी प्राप्ति होती है।

केन-दर्शनमें आत्माकी तीन अवस्थाएँ मानी गयी है—वहिरात्मा, अन्तरात्मा और परमात्मा । जब अज्ञान और मोहकी प्रवल्ताके कारण आत्मा वास्तविक तत्त्वका विचार न कर सके तथा कल्याणकी दिशामें 'विल्कुल न वढ़ सके, वहिरात्मा कही जाती है । जव सच्चा विश्वास उत्पन्न 'हो जाता है, क्विकेशक्तिके जाग्रत होनेसे राग-द्वेपके सस्कार श्रीण होने ल्याते हैं, तव अन्तरात्मा कही जाती है और आत्मिक शक्तिको आच्छादित 'करनेवाले कारणोंके क्षीण हो जानेपर परमात्मा अवस्थाका प्रादुर्माव होता 'है । आत्माकी येतीनो अवस्थाएँ रत्नत्रयके अमाव, प्रादुर्माव और विकासके 'कारण होती हैं । निष्कर्ष यह है कि जब तक रत्नत्रयकी उत्पत्ति नहीं होती, ' आत्मा अपने स्वरूपको भूलकर अन्यथा रूपसे प्रवृत्त होती है । रत्नत्रयका प्रादुर्भाव हो जानेपर आत्मा स्वोन्मुखरूपसे प्रवृत्त करती है, जिससे राग-द्रेषके सस्कार शिथिल और क्षीण होने त्याते है तथा रत्नत्रयके परिपूर्ण होनेपर आत्मा परमात्मा अवस्थाको प्राप्त हो जाती है। अतः आत्म-जोधनमें सम्यक् श्रद्धा और सम्यग्जानके साथ सदाचारका महत्त्वपूर्ण स्थान है।

जैन-सदाचार अहिंसा, सत्य, अचौर्य, ब्रह्मचर्य और अपरिग्रह रूप है। इन पॉचो त्रतोमे अहिंसाका विशेष स्थान है, अवशेष चारो अहिंसाके विभिन्न रप है। कपाय और प्रमाद---असावधानीसे किसी जीवको कष्ट पहुँचाना या प्राणघात करना हिंसा है, इस हिंसाको न करना अहिसा है। मूल्तः हिसाके दो मेद है---द्रव्यहिसा और मावहिसा। किसीको मारने या सतानेके भाव होना भावहिंसा और किसीको मारना या सताना द्रव्यहिसा है। भार्वोके कुछपित होनेपर प्राणघातके अभावमें भी हिंसा-दोष ख्याता है।

अहिसाकी सीमा ग्रहस्थ और मुनि—साधुकी दृष्टिसे मिन्न-मिन्न है। ग्रहस्थकी हिसा चार प्रकारकी होती है—संकल्पी, आरम्मी, उद्योगी और विरोधी। विना अपराधके जान-वूझकर किसी जीवका वध करना सकसी हिंसा है। इसका दूसरा नाम आक्रमणात्मक हिसा भी है। प्रत्येक ग्रहस्य-को इस हिसाका त्याग करना आवस्यक है। सावधानी रखते हुए भी मोजन बनाने, जल भरने, कूटने-पीसने आदि आरम्म-जनित कार्योंमें होनेवाली हिंसा आरम्मी; जीवन-निर्वाहके टिए खेती, ज्यापार, शिल्प आदि कार्योंमें होनेवाली हिंसा उद्योगी एवं अपनी या परकी रक्षाके लिप होने-'वाली हिसा विरोधी कही जाती है। ये तीनों प्रकारकी हिंसाएँ रक्षणात्मक हैं। इनका भी यथाशक्ति त्याग करना साधकके लिप आवन्यक है। 'स्वयं जियो और अन्यको जीने दो' इस सिद्धान्त वाक्यका सदा पाल्न करना सुख-ग्रान्तिका कारण है। राग, द्वेप, घुणा, मोह, ईर्प्यां आदि विकार हिंसामें परिगणित है।

जैनधर्मके प्रवर्तकोने विचारोको अहिसक वनानेके लिए स्याद्वाद-विचार समन्वयका निरूपण किया है । यह सिद्धात आपसी मतमेद अथवा पक्षपात- पूर्ण नीतिका उन्मूलन कर अनेकनामे एकता, विचारोमे उदारता एव सहिग्णुता उत्पन्न करता है। यह विचार और कथनको संकुचित, हठ एव पक्षपातपूर्ण न बनाकर उदार, निग्पक्ष और विद्याल वनाता है। वत्तुतः जीवन आहिंसक तमी वन सकता है, जव आचार और विचार दोनो आहिंसक हो जायें। पूर्ण अहिसक ही राग-डेष और कर्म-वन्धनका ध्वंसकर मोक्ष या निर्वाणको प्राप्त करता है। मानव-जीवनका चरम ल्क्ष्य निर्वाण या मोक्षको प्राप्त करना ही है।

इस सक्षिप्त टार्शनिक विवेचनकै प्रकाशमें हिन्टी-जैन-साहित्यकी प्रष्ठ-भूमिकी निम्न भावनाएँ है :---

#### सम्यग्दर्शन जन्य-

१---अपनेको स्वयं अपना भाग्यविधाता समझकर परोक्ष शक्ति---ईञ्वरादि शक्ति सुख-दुःख देनेवाळी है, विश्वासको छोढ़ पुरुपार्थमें प्रवृत्त होना।

२----आत्माके अस्तित्वका विध्वासकर मन-वचन-कायके अपने प्रत्येक क्रिया-व्यापारको अहिंसक वनाना ।

३—अपने पुरुषार्थपर विव्वासकर सर्वतोमुखी विशाल दृष्टि प्राप्त करना ।

४---राग-देषादि सस्कार अनात्ममाव है, यह विव्वास उत्पन्न करना । सम्यग्धान जन्य---

१—वैयक्तिक विकासके लिए हृदयकी वृत्तियोसे उत्पन्न अनुभूतियोको विचारके लिए बुद्धिके समक्ष उत्पन्न करना और बुद्धि-द्वारा निर्णय हो जानेपर कार्यमें प्रवृत्त हो जाना ।

२---विरोधी विचार सुनकर घवड़ाना नहीं, अपने विचारोके समान अन्यके विचारोका मी आदर करना तथा अपने विचारोपर मी तीव्र आळोचनात्मक दृष्टि रखना । ३---मिथ्याभिमान छोड़कर उदारतापूर्वक विचार-सहिष्णु वनना तथा अपनी भूत्रको सहर्ष स्वीकार करना ।

४----तत्त्वज्ञानके चिन्तन-द्वारा अहंमावका इदमावके साथ सामञ्जस्य प्रकट करना ।

#### सम्यक्वारित्र जन्य---

१·—निर्मय और निर्चेर होकर द्यान्तिके साथ जीना और दूसरोको जीवित रहने देना ।

२----अहिंसा और संयमके समन्वय-द्वारा अपनी विशाल और उदार-इष्टिसे विग्ववन्धुत्वकी भावनाको जागत करना ।

४----दया, ममता, करुणा आदिके उद्घाटन-द्वारा मानवताको प्रति-ष्ठित करना ।

५----मौतिकवादकी मृगमरीचिकाको अच्यात्मवादकी वास्तविकता-द्वारा दूर करना।

, ६----शोषित और शोषकमे समता लानेके हिए अपस्प्रिहवाद और संयम्फो जीवनमे उतारना ।

७----शारीरिक और मानसिक स्वास्थ्यके लिए शुद्ध आहार-विहार करना ।

# पुरातन काव्य-साहित्य

[ ८वीं शतीसे १९वी शतीतक ]

अपग्रश माषाकी उत्पत्ति पॉचर्वी शतीमे हुई थी और छठवीं शतीमे यह देशी भापाका रूप अहण कर चुकी थी। अतः छठवी शतीसे ग्यारहवी शतीतक इस माषामे पुष्कल परिमाणमे साहित्यका स्टजन होता रहा। आगे न्वत्कर इसी मापाने हिन्दी-माषी प्रान्तोमें हिन्दीका रूप और अन्य माषा-भाषी प्रान्तोमे भराठी, गुजराती आदि भाषाओका रूप घारण किया। जैन-कलाकारोने मध्यकालमे इसी देशी भाषाका आधार लेकर अपने आन्तरिक भावोकी अधिक-से-अधिक स्पष्ट, मनोरजक और प्रभावपूर्ण ढगसे अभिव्यखना की । जीवनका चिरन्तन सत्य, मानव कल्याणकी प्रेरणा एव सौन्दर्यकी अनुभूतिको अनुपम, मधुर देशी भापामे ही प्रकट करना अधिक उपादेय समझा गया । अतः प्रस्तुत प्रकरणमे देशी माषा-अपभ्रश, पुरानी हिन्दी, व्रजमाषा और राजस्थानीके काव्य साहित्यकी विवेचना की जायगी।

लोक-भाषा होनेके कारण देशी भाषामे आरम्भर्मे गीत ही रचे गये । इन गीतोमे जन-साधारणकी भावनाएँ अभिव्यक्षित हुई है । सर्वसाधारणके सुख-दुःख, हर्प-विषाद और हास-विव्यस इनके वर्ण्य विषय थे । भाव-नाओकी सघनताकी अभिव्यक्षना होनेके कारण इन गीतोके लिए छन्दके बन्धनोंकी आवश्यकता नही थी । ८-९वी श्वतीमे मक्ति, प्रेम, वीरता, करुणा, हास्य आदिकी अभिव्यक्तिके लिए दोहा, चौपाई, कडावक, घत्ता, छण्पय, रोला आदि मात्रा-वृत्तोंका भी देशी भाषामे प्रयोग होने लगा, फल्स्सरूप इस भाषामे प्रवन्ध काच्योका आविर्माव हुआ ।

जैन-हिन्दी-साहित्यमे प्रबन्ध काव्यकी धारा आठवीं शतीसे ही प्रवाहित हुई और अवतक प्रवाहित हो रही है। इसका कारण यह है कि हिन्दी-जैन-कवियोंने प्राचीन कथाओंको लेकर ही अपने काव्यमवनका हिन्दी-जैन-प्रबन्ध काव्य काव्य काव्य काव्य वाहि महान् व्यक्तियोके सरस और हृदयआही जीव-नाकन-द्वारा दिव्य और चिरन्तन सौन्दर्थको प्रकाशित करना उन्होने सरल तथा मानवताके कल्याणके लिए उपादेय समझा। हिन्दी-जैन-प्रबन्ध-साहित्यकी उषाने मध्यकाल्मे जनसाधारणके सर्वाङ्गीण जीवन-क्षितिजको आनन्द-विमोर बना दिया, जिससे जीवनका कोना-कोना आलोकित हो उठा।

प्रवन्ध-कान्यमे इतिवृत्त, वस्तुव्यापारवर्णन, मावन्यखना और स्वाद ये चार अवयव होते है। कथामे पूर्वापर क्रमबद्धताका रहना तो अनिवार्थ है ही, इसके विना कोई काव्य प्रवन्ध कोटिमे नही आ सकता है। देशी भाषा और पुरानी हिन्दीमें जैन-प्रवन्ध-काव्योंकी भरमार है। व्रजमाषा

और राजस्थानी, दूढारी भाषामें भी कतिपय सुन्दर जैन-प्रवन्ध-काव्य हैं। अपभ्र श भापामे 'पउमचरिउ---रामायण, हरिवंशचरित---कृष्ण-चरित, रिट्ठनेमिचरिउ, भविसयत्तकहा, तिसट्टिमहापुरिसगुणालकार और देशी भाषा के जैन प्रवन्ध-काच्य परिख रखता है, उसे प्रवन्ध-काव्यकी मर्मस्थलोकी परिख रखता है, उसे प्रवन्ध-काव्यके सर्जनमें पूर्ण सफल्टता प्राप्त होती है। देशी भाषाके जैन कवियोंने कुटुम्वियोके विछोह होनेपर इष्ट जनोका विलाप, युद्धमे योद्धाओकी उमगे, रणयात्राका सब्हदयता और सहानुमृति वढानेमें वेजोढ सफल्टता प्राप्त की है।

'पउमचरिउ' मे वर्णित रावणकी वीरगति हो जानेपर मन्दोदरीके करुणापूर्ण विटापको सुनकर निदुरता भी रुटन किये विना नही रह सकती । कविकी अनुभूति कितनी गहराईतक पहुँची है, वर्णनमे कितनी सजीवता है, यह निम्न उदाहरणसे त्पष्ट है ।

> आएहिं सी आरियहि, अद्वारह हिव जुवइ सहासेहिं। णच घण माला डंबरेहि, छाइउ चिज्जु जेम चउपासेहिं॥

> > रोवद्द र्छकापुर परमेसरि । हा रावण ! तिहुयण जण केसरि ॥ पट्द विणु समर त्रू कहॉं वज्जइ । पट्द विणु वाछक्रील कहॉं छज्जह ॥ पट्द विणु णव राह एक्रीकरणठ । को परिहेसइ कंठा हरणठ ॥

#### हिन्दी-जैन-साहित्य-परिशीलन

पद्द षिणु को विज्ञा आराहद्द । पद्द षिणु चन्दहासु को साहद्द ॥ को गंधव्व वापि आढोहद्द । कण्णहो छवि-सहासु संखोहद्द ॥ पद्द विणु को कुवेरु मंजेसद्द । तिजग-विहुसणु कहो वसे होसद्द ॥ पद्द विणु को जमु विणिवारेसद्द । को कहरूासुद्धरणु कररेसद्द ॥ सहस-किरणु णल्चकुव्वर-सक्कटु । को आरि होसद्द ससि-वरुणकटु ॥ को णिहाण रयणद्द पालेसद्द । को बहुरूविणि विज्ञा लएसद्द ॥

सामिय पहुँ मलिएण विणु, पुण्फविमाणे चडेवि गुरुभत्तिए।

मेरू-सिहरे जिण-मंदिरइ, को मइणेसइ वंदण-इत्तिए॥ इसी प्रकार इन्सानके युद्धका वर्णन मी बहुत ही ओजस्ती और मर्मस्पर्शी है, पढ़ते ही इत्तन्त्रियों झकुत हो उठती हैं, मनमे उत्साह और स्फूर्ति जाग्रत हो जाती है। समस्त वातावरण युद्धोन्मुख दिखलायी पड़ता है, निर्जीव और ग्रुप्क धमनियोमे भी स्वस्थ रक्तका संचार होने ल्याता है। अपभ्र श भापाके पउमनरिउ, हरिवंशचरित, भविस्यत्तकहा आदिके प्रवन्धमें तनिक भी शिथिल्ता या विश्यखल्ता नहीं है। कथाको न तो अनावस्यक विस्तार दिया गया है और न अफ्रमवद्धता। कथानकमें गति-स्वामाविकता और प्रवाह है। वस्तुक्यापारवर्णन और भावाभिन्यझना भी अनुपम है। चरित्र-चित्रणमें इन कवियोने अपनी पूरी पद्धता प्रदर्शित की है। रामके वन-गमनके समय दशरथकी मानस्ति अवस्थाका चरित्र-चित्रण पितृहृद्ध्यकी अपूर्व झॉकी उपस्थित करता है।

'पूउमचरिउ' में सीताहरणके परुचात् रामकी अर्ड विक्षिप्त और मोहा-मिभूत अवस्थाका चित्रण रामके मानवीय चरित्रमे चार चॉद लगाता है। अपश्चंश प्रवन्ध-काव्योमे वस्तुव्यापार वर्णन भी सुन्दर है। संवाद इतने प्रभावोत्पाटक हुए हैं, जिससे इन प्रवन्धकारोंकी सहृदयताका सहज ही पता लगाया जा सकता है। यद्यपि वस्तु पुरातन है, पर जीवनके बाह्य और आन्तरिक हक्ष्योंका इतनी कुशल्ता और सूक्ष्मतासे उद्घाटन किया है, जिससे प्रवन्ध सहजमे ही चमत्कारपूर्ण हो गये हैं।

भावव्यञ्जना इन अपभ्र श प्रबन्ध-कार्व्योमें इतनी स्पष्ट है, जिससे पढ़ते ही हृदयकी रागात्मक दृत्तियोंमे सिहरन उत्पन्न हो जाती है । मनन-शील प्राणोके आन्तरिक सत्यका आमास जो कि जीवनके स्थूल सत्यसे मिन्न है, प्रकट हो जाता है । जीवनकी अन्तष्चेतना तथा सौन्दर्श्वमावना उद्बुद्ध हो चिरन्तन सत्यकी ओर अप्रसर करती है । इन प्रवन्धकारोने घटनावर्णन, हस्य-योजना, परिस्थिति-निर्माण और चरित्र-चित्रणमें ही अपनेको उल्ज-झानेका प्रयास नही किया है; बल्कि भाव, रस और अनुभूतिकी अभि-व्यञ्जना भी अनूटे ढगसे की है ।

देशी भाषाके जैन-प्रवन्ध-कार्व्योकी रचनाशैल्लेके आधारपर जायसी, तुटस्सी तथा विद्यापति आदि कवियोने अपने कार्व्योका निर्माण किया है। पद्मावत और रामचरितमानसमें बहुत-सी बातें पउमचरिउ और भविस-देशी भाषाके प्रबन्ध-वेशी भाषाके प्रबन्ध-कार्व्योका जायसी, तुरुसी तथा हिन्द्कि अन्य कवियोंपर प्रभाव भाषाके प्रबन्ध-कार्व्योमें जैसे वत्तीस मात्राओंकी अर्घाल्यिवाले पंझटिका था अख़िला नामक कतिपय छन्दोके वाद वासठ मात्राओंवाला घत्ता रखा है, वेसे ही जायसी' और तुल्सीने भी वत्तीस

í

:

१-जायसीके पद्मावतका रचनाकाल सन् १५४०, घनपालजी भवि-] सयसकहाका रचनाकाल लगभग १००० ईस्वी सन् । मात्राओवाली चौपाइयोकी अर्धालियोके वाद अड़तालीस मात्राओवाले दोहे रक्खे हैं। मविसयत्तकहाकी तुकोंकी लड़ी हर एक चरणके अन्तमें कम-से-कम प्रत्येक दो चरणमे मिलती है, उसी प्रकार जायसी और तुल्सीकी भी। इसी तथ्यसे प्रमावित होकर प्रोफेंसर श्री जगनायराय प्रमाने अपने 'अपभ्रंदा-दर्पण'मे लिखा है कि ''हिन्दीका कौन कवि है, जो प्रत्यक्ष या अप्रत्यक्ष रूपमें अपभ्र शके जैन-प्रवन्ध-काल्योंसे प्रमावित न हुआ हो ? चन्दसे लेकर हरिश्चन्द्र तक तो उसके ऋण मारसे दवे हैं ही, आजकल्की नई-नई काल्यपद्धतियोके उद्मावक मी विचारकर देखनेपर उसकी परिधिके बहुत वाहर न मिल्लेगे।'''

जायसीका पद्मावत तो भविसयत्तकहाके अनुकरणपर ही नही लिखा गया, अपित उसका कथानक भी भविसयत्तकहासे मिळता-जुल्ता है। वदि भविसयत्तकहाके पात्रोंके नामोंको वदल ले तो कथाका अवगेप मानचित्र पद्मावतके प्रवन्धके मानचित्रेसे ज्यो-का-त्यों मिलेगा। जिस प्रकारका प्रेम-चित्रण भविसयत्तकहामें है, ठीक उसी प्रकारका रत्नसेन-पद्मावतीकी कथामे भी। टोनों कृतियोकी कथावस्तुमे वहुत साम्य है। सिंगल्यढका उल्लेख टोनोंम है। अलाउद्दीन-द्वारा रानी पद्मिनीके अपहरणका प्रयत्न अत्वा-मात्रिक त्याता है, मले ही वह ऐतिहासिक हो, किन्तु भविप्यदत्तकी स्त्रीका अपहरण उसके भाई बन्धुदत्त-डारा अधिक त्वामाविक है। पद्मावतमें जायसीने यत्र-तत्र ही आध्यात्मिक सकेत रक्खे हें, किन्तु भविस्यत्तकहाको धार्मिक रूप ही दिया गया है। जायसीने पद्मिनीकी निराद्या दिखलाकर मृत्यु टिखटायी है, पर मविस्यत्तकहामें बन्धुटत्तने मविप्यदत्तकी स्त्रीका अपहरण किया है, अतः धटनाचक्रके अनुकूल होनेपर मविप्यदत्तको अपनी स्त्री वापिस मिल् जाती है और बन्धुदत्त दण्ड पाता है।

पद्मावतकी वर्णनगैंटी भी पउमचरिउ और भविसयत्तकहारे वहुत अंशोमे मित्ती-जुल्ती है। वन्धुदत्तकी समुद्रयात्रा रत्नसेनकी समुद्रयात्रारे

१-देखें अपम्रंग-इर्पण पृष्ठ २५।

तथा नखाधिखवर्णन पद्मावतके नखशिखवर्णनसे मावमे ही नहीं, किन्तु शब्दोमे भी साम्य रखता है। उदाहरणार्थं वन्धुदत्तकी समुद्रयात्राके कुछ पद्य उद्धृत किये जाते है। इन उद्धृत-पद्योकी पद्मावतके पद्योंके साथ तुल्ना करनेसे स्पष्ट है कि भविसयत्तकहाके रचयिता धनपाल्की जैलीका जायसीने कितना अनुकरण किया है---

णिज्जावय वयणुञ्ज अमुहद्र, किरववट्ट णंणं भडहूं।

सचछद्द रयणायरहो जलि, खरपवहाणय-धय-घणहूँ ॥ दिढ-बधहूँ जिह सल्छर-गणाहूँ । णिल्लोहाँ जिह मुणिवर-मणाहूँ । णित्मिण्णहूँ जिह सज्जण-हियाहूँ । अकियस्थईूँ जिह दुज्जण-कियाहूँ ॥ बहणहूँ बहंति जल्डहर-रउदि । दुत्तरि अत्थाहि महा समुदि ॥ लंघंतहूँ दीवंतर-थलाइ । पिक्खंति विविद्द कोऊ हलाहूँ ॥ हुप्पवर्णे घणतरुवर-समीवे । दहणहूँ लंगाहूँ मयणाय दीवे ॥ कल्लोछ-वोल-जलरल वमाले । असगाह-याह गहणंतराले ॥ तीरंतरे जं सघट पोय । उत्तरिय तरिव पमुहाइ लोय ॥ तो वयणु मुणिवि जायर जणहु, नं सिरि वज्जदंदु पढिऊ । वोहित्थई् लेवि दुरास खलु, गहिर महासमुदि चढिऊ ॥ ----भविसयत्तकहा १ ह २१

१--स्वर्यभूके पउमचरिउका रचनाकाळ ई० सन् ७९० । इ इसी प्रकार चिरह, युद्ध, ऋतु, नगर आदिका वर्णन भी पद्मावतमे भविसयत्तकहाके समान ही हुआ है। देशी माषाके शब्दोंके स्थानपर तत्सम शब्दोंको रख देनेपर भविसयत्तकहाके अनेक वर्णनात्मक स्वरू पद्मावतके हो जायेंगे।

हिन्दी साहित्यके अमरकवि तुल्सीदासंपर स्वयंभूकी पउमचरिउ और भविसयत्तकहाका अमिट प्रभाव पड़ा है। महापंडित राहुल साकृत्यायनने अपनी हिन्दी काव्यधारामे वताया है कि ''माल्स होता है, तुल्सी वावाने खयभू-रामायणको जरूर देखा होगा, फिर आश्चर्य है कि उन्होंने खयभूकी सीताकी एकाभ किरण भी अपनी सीतामें क्यों नहीं डाल दी। तुल्सी वावाने स्वयभू-रामायणको देखा था, मेरी इस वातपर आपत्ति हो सकती है, लेकिन में समझता हूँ कि तुल्सी वावाने "कचिदन्यतोपि" से स्वयभू-रामायणकी ओर ही सकैत किया है। आखिर नाना पुराण, निगम, आगम और रामायणके वाद' ब्राह्मणोका कौन-सा प्रन्थ वाकी रह जाता है, जिसमे रामकी कथा आयी है। "कचिदन्यतोपि"से तुल्सी वावाका मतलव है, ब्राह्मणोके साहित्यसे वाहर "कहीं अन्यत्रसे मी" और अन्यत्र इस जैन प्रन्थमे रामकथा घड़े सुन्दर रूपमे मौजूद है। जिस सोरो या सुकरक्षेत्रमं गोखामीजीने रामकी कथा सुनी, उसी सोरोंमें जैन-घरोमे खयम-रामायण पढी जाती थी। राममक्त रामानन्दी साधु रामके पीछे जिस प्रकार पड़े थे, उससे यह विल्कुल सम्मव है कि उन्हे जैनोके यहाँ इस रामायणका पता लग गया हो। यह यद्यपि गोखामीजीसे आठ सौ वरस पहले बना था किन्तु तन्तव शब्दोके प्राचुर्य तथा लेखको-वाचकोके जब-तबके शब्द-सुधारके कारण भी आसानीसे समझमे आ सकता था" ।\*

१-गोस्वामी तुलसीदासका जन्म सं १५८९ और स्वयंभूदेवका ईस्वी सन् ७७० ।

२--हिन्दी काव्यधारा पृष्ठ ५२।

राहुल्जीका उपर्शुक्त कथन कहॉतक यथार्थ है यह तो पाठकोपर ही छोड़ा जाता है, पर इतना सुनिश्चित है कि रामचरितमानसके अनेक स्थळ खयभूकी पउमचरिउ----रामायणसे अत्यधिक प्रमावित हैं तथा स्वयंभूकी शैळीका तुल्सीदासने अनेक स्थळोंपर अनुकरण किया है। जिस प्रकार स्वयभूने पउमचरिउके आरम्भमें अपनी ल्घुता प्रदर्शित की है उसी प्रकार स्वयभूने परमचरिउके आरम्भमें अपनी ल्घुता प्रदर्शित की है उसी प्रकार तुल्सीने मी। स्वयभूका आत्मनिवेदन तुल्सीके आत्मनिवेदनसे माव-साम्य रखता है, अतः यदि यह माना जाय कि तुल्सीने स्वयभूका अनु-करण किया है तो इसमे आश्चर्य ही क्या है ? उदाहरणके लिए कुछ अश पउमचरिउके नीचे उद्धत किये जाते हैं :--

उहम्थण सर्यभु पहॅं विण्णवह । महु सरिसउ अण्ण णाहि कुकई ॥ वायरणु कयाइ ण जाणियउ । णउ वित्ति-युत्त वक्खाणियउ ॥ णा णिसुणिठ पंच महाय कब्दु । णउ भरहु ण छक्खणु छंहु सब्दु ॥ णउ बुझ्लिउ पिंगरू-पच्छारु । णउ भामहन्दंदीय छंकारु ॥ वे वे साथ तो वि णउ परिहरमि । वरि रयडा वुत्तु कब्दु करमि ॥ सामाणमास छुड मा विहडउ । छुडु आगम-जुत्ति किंपि घडउ ॥ छुडु हॉति सु हासिय-वयणाईँ । गामेल्ल भास परिहरणाईँ ॥ एहु सज्जण लोयहु किउ विणठ । जं अबुहु पदरिसिउ अप्पणड ॥ जं एवंवि रूसाइ कोबि खलु । तहो हत्थुरथाह्लिड लेउ छलु ॥ पिसुर्ये किं अब्मखिय्पा, जसु कोवि ण रुबइ ।

कि छण-इन्दु सहनगहे, ण कंपंतु विसुचइ ॥

---पउमचरिउ १-३ निज दुघि वल भरोस मोहि नाहों। तातें विनय करडें सब पाहों॥ करन चहउं रघुपति गुनगाहा। लघु मति मोरि चरित अवगाहा॥ स्वा न एकड अंग उपाछ। मन मति रंक मनोरथ राऊ॥ मति अति नीच ऊँचि रुचि आछी। चहिअ अभिक्ष जग ज़रह न छाछी॥-छमिहहिं सजजन मोरि दिठाई। सुनिहहिं बाल्ठवचन मन लाई॥ जौँ बालक कष्ट तोत्तरि बाता । सुनहिं मुदित मन पितु अह माता ॥ हॅसिहहिं कूर क्रुटिल कुविचारी । जे पर दूपन भूपन धारी ॥

इसी प्रकार ऋतु, काल, सन्थ्या, नगर, समुद्र, नदी, वन, यात्रा, नारी-सौन्दर्य, विलाप, रनिवास, जल्झीड़ा, विरह एव युद्ध आदि विपय, तथा छन्द, दौली आदि दृष्टियोसे 'पउमचरिउ' से तुल्सीदासने बहुत कुछ ग्रहण किया प्रतीत होता है।

भविसयत्तकहासे भी तुल्सीदासने विपय और वर्णनरौलीकी अपेक्षा-से अनेक धाते ग्रहण की है। पाठक देखेगे कि निम्न पद्योंमे कितनी समानता है----

सुणिमित्तई लाखई तासु तास । गय पयहिणंति उड्हेवि साम ॥ वायंगि सुत्ति सहसहह वाउ । पिय मेळावइ कुलकुलह काउ ॥ वामउ किलकिचिउ लावएण । दाहिणउ अंगु दरिसिउ मएण ॥ दाहिणउ लोयणु फंदइ सवाहु । णं भणइ एण ममोण जाहु ॥

उसको सुन्दर शकुन दिखळायी पड़े। क्यामापक्षी उड़कर दाहिनी ओर आगया। वाई ओरसे मन्द-मन्द वायु बह रही थी और प्रियतमसे मेळ करानेवाळी ध्वनिमे कौआ वोल रहा था। त्यावाने बाई ओर वोल्ना शुरू किया और दाहिनी ओर मृग दिखलाई पड़े।

इसी भावकी कविवर तुल्सीदासकी चौपाइयॉ देखिये----

दाहिन काग सुखेत सुहावा। नकुछ दरस सव काहुन पावा॥ सानुकूछ वह त्रिविध ययारी। सघट सवाल आव घर नारी॥ छोवा फिरि-फिरि दरस दिखावा। सुरभो सन्मुख शिशुहिं पिआवा॥ मृगमाछा दाहिन दिशि आईं। संगल गन बनु दीन्ह दिखाई॥

वात्सल्य और श्टङ्गार रसके मर्मज्ञ कवि स्ररदास मी देशी माषाके जैन कवियोसे अत्यधिक प्रमावित है। स्र्रने पदोकी रचना देशी माषाके जैन कवियोकी बैळीके आधारपर की है।

देशी भापाके जैन कवियोने दो चरणोका एक चरण माना है, वे चौपाईके चार चरण नहीं ढिखते, दो ही चरणमे छन्द समाप्त कर देते हैं । कहीं-कही एक चरण रखकर उसे घ्रुंघकके रूपमे कुछ पक्तियोके वाद दुहराया गया है । यही प्रक्रिया पदोकी टेक वन गयी है । देशी भाषामें सगीत और त्रयका समन्वय अपूर्च है । इस भापाका काव्य वाद्यके साथ गेय गीतोमे माधुर्य और ताल्क साथ गाया जा सकता है । सरदासने इसी शैलीको अपनाया है । वाल्ल्लीटा और श्रुद्धारका वर्णन जैन साहित्यकी देन है । हेमचन्दके व्याकरणमे प्रोपितपतिकाके अनेक सुन्दर सरस उदा-हरण आये है, जो गोपियोकी विरह-विह्वल दशाका चित्र उपस्थित करनेमे सक्षम है । कवि पुप्पदन्तने ऋषमदेवकी वाल्लीलाका वर्णन वड़े ही सुन्दर ढगसे किया है । हमारा अनुमान है कि यह मक्त-कवि बाल्ट-चित्रणमे जैनकवियोसे अत्यधिक अनुप्राणित हैं । उदाहरणके लिए दो-चार पद्य उद् पृत क्रिये जाते हैं ।

सेसवळीलिया कीलमसीलिया। पहुणादाविया केण ण भाविया॥ धूलीधूसरु वचगयकडिल्छु । सहजायक विलर्कोत्तलु जडिल्लु ॥ हो हल्लरु जो जो सुहुं सुअहिं पहं पणवंतउभूयगणु । णंदइ रिज्झइ दुक्कियमलेण कासुवि मलिगुण ण होइ मणु ॥ धूली धूसरो कडि किंकिणीसरो । णिरुवमलीलउ कीलड् वालउ । ----पुष्पदन्त--महापुराण-प्रथमखण्ड महाकवि स्रतास'ने कृणकी वाल्ठीलाओंका चित्रण वहुत-कुछ इसी प्रकारका किया है। तुल्नाके लिए स्रदासकी कुछ पद्य-पंक्तियाँ उद्घुत को जाती हें----

कहाँ छौं घरणौं सुन्दरताडू,

खेलत कुँअर कनक आगन में, नैन निरख छवि छाइ। कुलहि लसति सिर स्याम सुभग अति, वहुविधि सुरँग वनाइ। मानों नव घन ऊपर राजत, मघवा धनुप चढाइ। अति सुदेश मृदु हरत चिक्रुर मन, मोहन सुख वगराइ। X X X X X खंढित वचन देत पूरन सुख, अल्प अल्प नल्पाइ।

घुदुरन चलत रेनु तन मंहित सुरदास वलि लाइ ॥

लोकर्जावनके ऐसे अनेक स्वामाविक चित्र जैन देशी भाषाके प्रवन्ध काव्योंमे अंकित किये गये हैं, जिनसे हिन्टीकाव्य अद्यावधि अनुप्राणित होता चला आ रहा है। टोहा छन्द मूलतः जैन कवियोंका है। ८-९ वीं शताब्टीमें यह छन्ट जैनांमे इतना अधिक टोकप्रिय था कि इसी छन्टमें श्रिज्ञार, वैराग्य, नीति आदि विपयोकी फुटकर रचनाएँ विपुट परिप्राणमें हुई। कुछ कवियोने कनिपय छोटे-पोटे आख्यान भी टोहॉमे टिखे। रेमचन्ट्रके व्याकरणमे ऐसे अनेक दोहोंका संग्रह है, जिनसे जैन कवियोंकी 'अल्प शब्वां-द्वारा अधिक भाव अभिव्यक्तित' करनेकी शैर्खाका परिज्ञान सहजमें ही हो जाता है। मावकी दृष्टिरे ऐसी अनेक मावनाएँ टोहोमें चित्रित हैं, जिनका पूर्ण दिकास विद्वारीमें जाकर हुआ। यद्यपि श्रद्धार रसको यहा-चढ़ा कर नहीं नित्त्पित किया, फिर भी विरह और प्रेमकी मावनाओंकी कमी नहीं है।

१-कवि सुरदासका समय वि. सं. १५४० और पुष्पदृन्तका ई. सं. ९५९।

ર્ટ

प्रवन्धचिन्तामणि, सोमप्रमका कुमारपाल-प्रतिवोध आदि रचनाएँ पुरानी हिन्दीके प्रवन्ध काव्योंमे परिगणित है । यद्यपि इन प्रन्योंकी प्रवन्ध-पद्धति शिथिल और विश्दंखलित है, फिर भी जैली अपअंशके वादकी और भापाकी दृष्टिसे इन काव्योका विशेष महत्त्व पुरानी हिन्दीके है । प्रवन्ध चिन्तामणि मोज-प्रवन्धके ढॅगकी जैन-प्रवन्ध काव्य से ! प्रवन्ध चिन्तामणि मोज-प्रवन्धके ढॅगकी रचना है । इसमे जैन धर्मका उद्योतन करनेवाली कई कथाओंका सग्रह किया है । कथाका आरम्भ करते हुए वताया गया है कि एक दिन विक्रमादित्य रातको नगरका परिअमण करने गया और एक तेलीसे निम्न दोहेका अर्घाद्य सुननेकी अभिलाषासे राजा वहाँ वहुत देर तक ठहरा रहा, पर उसे निराश ही लौटना पड़ा । प्रातःकाल दरवारमं उसने तेलीको बुलाया और उससे दोहेको पूरा कराया---

> अम्मणिओ संदेसडओ नारय कम्ह कहिज । जगु दालिछिहि डुव्विड' वलिबंधणह मुहिज ॥

अर्थात्-हे नारद, कृष्णसे हमारा सन्देश कह देना कि नगर दरिद्रतासे पीड़ित है, वळि-वन्धन (करका वोझ) छोड़ दो।

इसमे मुझ, तैल्प, मोज, कुमारपाल, अभय, रावण आदि राजाओंको जैन धर्मावलम्वी मानकर आख्यान दिये गये हैं। वर्णन साहित्यकी अपेक्षा इतिहासके अघिक निकट हैं। यद्यपि वसन्तका शब्द-चित्रण साहित्यकी दृष्टिसे सुन्दर हुआ है, लेखकने कल्पनाकी उड़ान और भावनाकी तहमें प्रवेश करनेका पूरा यत्न किया है, पर सफल्ता कम मिली है। उदाहरण-

> यह कोइल-कुल-रव-सुहुल सुवणि वसंतु पयहु । भट्टु व मयण-महा-निवह पयडिक-विजय मरहु ॥ सूर पलोइवि कंत-करु उत्तर-दिसि-आसत्तु । नीसासु व दाहिण-दिसय मलय-समीर पवत्तु ॥

#### हिन्दी-जन-साहित्य-परिशीलन

काणण-सिरि सोहइ अरुण-नव-पल्लव परिणख । नं रत्तंमुय-पावरिय महु-पिययम-संवद्ध ॥ सहयारिहि मंलरि सहहि अमर-समूह-सणाह । जालाउ व मयणानऌह पसरिय-धूम-पवाह ॥

अर्थात्-कोयलैंके शब्टसे मुखरित वसन्त जगमें प्रविष्ट हुआ, मानो कामदेव महानृ पक्षे विजय-अहकारको प्रकट करनेवाला योढा ही हो । सुन्टर किरणॉवाले मूर्यको उत्तर दिशामें आते देखकर मल्य-समीर दक्षिण दिशाक्षे निश्वासकी तरह वहने लगा । अरुण नव कोपलोसे परिणढ कानन-श्री ऐसी शोमित होती है, मानो वह रक्ताशु लपेटे हुए वासनारुपी प्रियतमसे आलिगित हो । भ्रमर-समूहसे युक्त आम्रमझरी ऐसी जान पढ़ती है, मानो मटनानल्की ज्वालासे धुँआ उठ रहा हो ।

प्रवन्ध-चिन्तामणिमें छोटी-छोटी कई कथाऍ है, इन कथाओमे आपसमे कोई सम्वन्ध नहीं है; अतः यह सफल प्रवन्ध-काव्य नहीं कहा जा सकता ।

कुमारपाल-प्रतिवोधमं कुमारपालको प्रवुढ करनेके लिए ५७ ल्यु-कथाएँ दी गयी हैं। कविने सप्त व्यसन---जुव्या खेल्ना, मांस खाना, मदिरा पान करना, शिकार खेल्ला, परस्त्रीसेवन करना, चोरी करना और वेग्या एवं काम वासनाके त्याग करनेका उपदेश देते हुए अनेक छोटे-छोटे आख्यानोंको उदाहरणके रूपमे प्रत्नुत किया है। यद्यपि प्रासड्रिक कथाओ-की आधिकारिक कथाके साथ अन्विति है, पर प्रवन्धमं शैथिल्य है। क्रम-वद्धताका मी अमाव है। कतिपय वर्णन कल्पनाकी उढ़ान और मावनाकी सवनताकी दृष्टि मुन्दर हुए हैं। जगत्की तुच्छता और निस्सारना दिख-रूपते हुए मौतिक पदार्थोकी क्षणभंगुरताका मर्मस्पर्शी निरुपण किया है। १३ वीं शतीसे लेकर १९ वी शती तक रासा चरित्र और पौराणिक कथाओके रूपमें जैन साहित्यकार प्रवन्ध-काव्योका निर्माण करते रहे है। हिन्दी-जैन यद्यपि इन अन्योंमेंसे अधिकाश कार्व्योकी वस्तु पुरा-साहित्यके परवर्सी तन है या सरक्षत और प्राक्ततके कथा-प्रन्योका पद्या-प्रबन्ध काव्य नुवाद है, फिर भी आत्मद्रष्टा मावुक जैन कवियोने

अपनी कल्पना-द्वारा सुनहला रङ्ग भरकर कलाको चमका दिया है। १३ वी शतीमे धर्मसूरिने जम्बूस्वामी रासा, विजयसूरिने रेवंतगिरि रासा, विनयचन्द्रने नेमिनाथचउपई, १४ वी शतीमे सप्तक्षेत्र रासा, अम्व-देवने स्घपति समरा रासा, १५वी शतीमे विजयमढने गौतमरासा, १६वी शतीमे ईश्वरसूरिने लल्तिवागचरित्र तथा इसी शताब्दीकी अज्ञात नाम-वाली रचनाएँ यगोधरचरित और कृपणचरित एवं १७वी शतीमे माल्कविने मोजप्रवन्धकी रचना की है। १८वी शतीकी रचनाओमे मूधरदासका पार्श्वपुराण तथा पौराणिक आधारोपर विरचित हरिवञपुराण, पद्मपुराण, श्रीपाल चरित और श्रेणिक चरित आदि मुख्य है।

मानवके अन्तईन्द्र, आत्मचिन्तन, पाप-पुण्यके फल, अन्तसलकी निगूद मावनाओंके दात-प्रतिघात एवं कार्योंमे मस्तिष्क और हृदयके समन्वयको जितनी खूबी और सरमताके साथ इन परवर्ता जैन प्रवन्धकारो-ने दिखल्जया है उतनी खूबी और सरमताके साथ इनका अन्यत्र मिल्ना असम्मव तो नहीं, पर कठिन अवस्य है। एक अहिसा तत्त्वकी मावना सर्वत्र अनुस्यूत मिलेगी। प्रवन्ध चाहे छोटे हो या वड़े, पर जैन कवियोने कथाके अनुस्यूत मिलेगी। प्रवन्ध चाहे छोटे हो या वड़े, पर जैन कवियोने कथाके अनुस्यूत मिलेगी। प्रवन्ध चाहे छोटे हो या वड़े, पर जैन कवियोने कथाके अनुस्यूत मिलेगी। प्रवन्ध चाहे छोटे हो या वड़े, पर जैन कवियोने कथाके अनुस्यूत मिलेगी। प्रवन्ध चाहे छोटे हो या वड़े, पर जैन कवियोने कथाके अनुस्यूत मिलेगी। प्रवन्ध चाहे छोटे हो या वड़े, पर जैन कवियोने कथाके अनुस्यूत मिलेगी स्वाल्य रखा है। कथामें कही मन्थरता और कही लपक झपक नहीं है, वल्कि सन्तुल्वनात्मक गति हैं जिससे पाठक मावनाके उच्च धरातल्पर सहजमे ही पहुँच जाता है। पार्श्वपुराण और श्रीपाल चरित्र तो श्रेष्ठ प्रवन्ध काल्योकी श्रेणीम रखे जा सकते है। चरित्रॉम स्थिर और गतिमय दोनो ही प्रकारके चरित्र चित्रित ई। पार्श्वपुराणम अत्यन्त सूक्ष्म पर्यवेक्षणसे काम लिया है, इसी कारण कविने सर्जाव चित्र र्खाचनेमे अभूतपूर्व सफल्ता प्राप्त की है। जीवनकी कमजोरियाँ, मानसिक विकार और विभिन्न परिस्थितियोके गहन स्तरोकी अभिव्यञ्जना भी प्रशंस्य है।

प्रवन्धकाव्यके दो मेद हैं—महाकाव्य और खण्डकाव्य । महाकाव्यमं सम्पूर्ण जीवनका चित्रण रहता है, पर खण्डकाव्यमे जीवनके किसी खास हिन्दी जैन अद्यका ही चित्राकन किया जाता है । काव्य मनी-महाकाच्य पियोंने महाकाव्यमें जीवनकी स्वांड्रपूर्ण कयाके साथ निम्नाड्कित बातोका होना मी आवञ्यक माना है—

१-कथावस्तु सगों या अधिकारोंमे विमक्त होती है।

२--नायक तीर्थकर, चक्रवर्ती या अन्य महापुरुप होता है।

३--श्रद्धार, वीर या शान्त रसकी प्रधानता रहती है।

४-सन्धियोमें अट्सुत रस होता है, प्रसगवदा अन्य रस भी आ सकते हैं।

५--नाटककी समी सन्धियाँ पायी जाती है।

६--कथावस्तु ऐतिहासिक या जगत्-प्रसिद्ध होती है।

७-धर्म, अर्थ, काम और मोक्ष इनमेंसे किसी एक पुरुपार्थको प्राप्त करना उद्देव्य माना जाता है।

८--आरम्भमें मंगलाचरण, आशीर्वचन अथवा प्रतिपाद्य वत्तुका संकेत रहता है।

९-सगोंकी सख्या थाठसे अधिक होती है।

१-सर्गवन्धो महाकाच्यं तत्रैको नायकः सुरः । सद्व शः क्षत्रियो वापि घीरोदात्तगुणान्वितः ॥ एकवंशमवा भूपाः क्वलजा वहवोऽपि वा । श्रंगारवीरशान्तानामेकोऽङ्गी रस इष्यते ॥ --साहित्यदर्पण

इनके पुत्र त्रिसुवन-द्वारा रचित हैं।

अनुजीलनका विषय रहे है।

उत्तरकाण्ड----१३ सन्धि इन सन्धियोमें ८३ सन्धियाँ स्वयभूदेवकी हैं और शेष सात सन्धियाँ

विद्याधरकाण्ड----२० सन्धि अयोध्याकाण्ड----२२ सन्धि सुन्दरकाण्ड----१४ सन्धि युद्धकाण्ड----२१ सन्धि

पउमचरिउ--पद्मचरित्र इस ग्रन्थमे १२००० पद्य हैं। ९० सन्धियाँ ( जैन रामायण ) और ५ काण्ड हैं। विवरण निम्न है--

देशी भाषामें स्वयम्भूदेवके पउमचरिउ, रिष्टणेमिचरिउ, पुष्पदन्त कविका तिसटिमहापुरिसगुणात्टकार, पद्मकीर्तिका पार्श्वपुराण और नयनन्दिका सुदर्शनचरित हैं । व्रजमाषा और राजस्थानी भाषामे विनय-सूरिका महिनाथमहाकाव्य, भूषरदासका पार्श्वपुराण तथा अनूदित हरिवशपुराण आदि हैं । वास्तविक बात यह है कि राजस्थानमे अभी जैन काव्योका अन्वेषण करना शेष है । हमारा विश्वास है कि जयपुरके आस पासके जैनमन्दिरोंके शास्त्रागारोमे हिन्दीके अनेक महाकाव्य छुपे पड़े है । यहाँ दो-चार उन सुख्य अन्योका ही विवेचन दे रहे है, जो हमारे

१२--महाकाव्यका नासकरण किसी प्रधान घटना, काव्यगत वृत्त, कविका नास अथवा नायकके नामके आधारपर होता है।

- ११-प्रभात, सन्थ्या, प्रदोष, सूर्य, चन्द्र, अन्धकार आदि प्राकृतिक दृश्यों, रायोग, वियोग, युद्ध, विवाह आदि जीवनकी परिस्थितियाँ एवं स्वर्ग, नरक, ग्राम, नगर आदि अनेक प्रकारकी वस्तुओका चित्रण रहता है।
- १०--सर्ग या अधिकारके अन्तमे छन्द बदल जाते हैं, कमी-कमी एक ही सर्गमें कई प्रकारके छन्द आते है।

विद्याघर, राक्षस और वानरवद्यका परिचय देनेके अनन्तर वताया है कि विजयार्डकी दक्षिण दिशामे रथनू पुर नामके नगरमे इन्द्र नामका प्रतापी विद्याघर रहता था। इसने रुकाको जीतकर अपने राज्यमें मिला लिया। पातारू-रुकाके जीतकर अपने राज्यमें मिला लिया। पातारू-रुकाके राजा रक्षश्रवका विवाह कौतुकमगळ नगरके न्योमविन्दुकी छोटी पुत्री केकसीये हुआ था, रावण इसी दम्पत्तिका पुत्र था। इसने वचपनमे ही वहुरूपिणी विद्या सिद्ध की थी, जिससे यह अपने शरीरके अनेक आकार वना सकता था। रावण और कुमकरणने रुकाके अधिपति इन्द्र और प्रमावगाली विद्याघर वैश्रवणको परास्तकर अपना राज्य स्थापित कर लिया। खरदूपण रावणकी वहन शूर्पणखाका हरण कर छे गया, पीछे रावणने अपनी इस वहनका विवाह खरदूपणके साथ कर दिया और पाताल्र-रुकाका राज्य मी उसीको दे दिया।

वानरवंशके प्रभावशाली शासक वालिने ससारसे विरक्त होकर अपने लघु भाई सुग्रीवको राज्य दे दिगम्घर-दीक्षा ग्रहण कर ली और कैलास पर्यतपर तपस्या करने लगा । रावणको अपने वल, पौरुषका बडा अभि-मान था, अतः वह वालिपर कुद्ध हो कैलास पर्वतको उठाने लगा । इस पर्वतके ऊपर बने जिनाल्य सुरक्षित रहे, इसलिए वालिने अपने अगूठेके जोरसे कैलास पर्वतको दवा दिया, जिससे रावणको महान् कप्ट हुआ । पञ्चात् वालिने रावणको छोड़ दिया और तपस्या कर निर्वाण पाया ।

अयोध्यामे भगवान् ऋष्पभदेवके वश्चसे समयानुसार अनेक राजा हुए, सबने दिगम्बरी दीक्षा लेकर तपस्या की और मोश्र पाया । इस वशके राजा रधुके अरण्य नामक पुत्र हुआ, इसकी रानीकां नाम पृथ्वीमति या । इस दम्पत्तिको दो पुत्र हुए--अनन्तरथ और दगरथ । राजा अरण्य अपने बढ़े पुत्र सहित ससारसे विरक्त हो तपस्या करने चल्ला गया तथा अयो-ध्याका शासनभार दशरथको मिला । एक दिन दशरथकी सभामें नारद ऋषि आये, उन्होने कहा कि रावणने किसी निभित्तशानीसे यह जान हिया है कि दशरय-पुत्र और जनक-पुत्रीके निमित्तते मेरी मृत्यु होगी । अतः उसने विमीषणको आप दोनोको मारनेके लिए नियुक्त कर दिया रै, आप सावधान होकर कहा छुप जायें । राजा दशरय अपनी राज के लिए देश-देशान्तरमे गये और मार्गमे कैकयीसे विवाह किया । कुछ समय पश्चात् महाराज दशरयके चार पुत्र हुए और एक युढमे प्रसन्न होकर उन्होंने कैकयीको वरदान मी दिया । रामके राज्याभिपेकके समय कैकयीने वरदान मॉगा, जिस्ते राम-स्क्ष्मण और सीता वन गये तथा महाराज दशरथने जिन-दीक्षा प्रहण की । सीता-हरण हो जानेपर रामने वानरवज्ञी विद्याधर पवनञ्जय और अञ्जनाके पुत्र हन्द्रमान एव सुग्रीवसे मित्रता की । रामने सुग्रीवके जन्नु साहस्यतिका वधकर स्वाके लिए सुग्रीवको अपने वश कर लिया और इन्हीके साहाय्यते रावणका वधकर सीताको प्राप्त किया ।

रावण जैन धर्मानुयायी था । प्रतिदिन जिनपूजा और स्तुति करता था, पर अनीतिके कारण उसके कुल्का सहार हुआ ।

अयोध्या होट आनेपर होकापवादके भयसे रामने सीताका निर्वासन किया । सौभाग्यसे जिस स्थानपर जगहमें सोताको छोड़ा गया था, वक्र-जंव राजा वहाँ आया और अपने घर छे जाकर सीताका सरकण करने रूगा । सीताके पुत्र ल्वणाकुशने अपने पराक्रमसे अनेक देशोंको जीतनर वज्रजंघके राज्यकी वृद्धि की । जव यह वीर दिग्विजय करता हुआ अवोब्या आया तो रामसे युद्ध हुआ तथा इसी युद्धमे पिता पुत्र परस्परमे परिचित भी हुए । सीता अग्निपरीक्षामें उत्तीर्ण हुई, विरक्त हो तपस्या करने चली गयी और सीलिङ्ग छेदकर स्वर्ग प्राप्त किया । रूम्भणकी मृत्यु हो जानेपर राम शोकामिभूत हो गये, कुछ काल बाद वोध प्राप्त होनेपर दिगम्बर मुनि हो गये और दुर्द्ध र तपस्याकर उन्होने मोझ प्राप्त किया ।

विगम्बर सुनि हो गय आर दुद्ध र पपत्पाकर उन्होन माझ प्राप्त किया। यह सफल महाकान्य है। इसकी आषिकारिक कथा रामचन्द्रमी कथा है, अवान्तर या प्रासंद्रिक कथाएँ वानरवरा और विद्याधर वंशके आख्यान रूपमे आयी हैं। प्रासद्भिक कथावस्तुमे प्रकरी और पताका दोनों ही प्रकारकी कथाएँ है। पताका रूपमे सुप्रीव और मास्त-नन्दनकी कथाएँ आधिकारिक कथाके साथ-साथ चली है और प्रकरी रूपमे वालि, भामण्डल, वज्रजंघ आदि राजाओंके आख्यान हैं।

कार्य-व्यापारकी दृष्टिसे उक्त कथावस्तुमे प्रारम्भ, प्रयक्ष, प्राप्त्यागा, नियताप्ति और फलागम थे पॉचों ही अवस्थाएँ पायी जाती हैं । विद्याघर अवस्थाएँ वंगके वर्णनके उपरान्त अयोध्याकाण्डकी तीसरी सन्धिमं कथासूत्र फल्की इच्छाके टिए उन्मुख होता है । इस्वाकुवंशके महाराज दगरथके प्रागणमे राम खेल्टते दिखलायी पढते हैं । द्वितीय अवस्था उस समय आती है जब राम विवाहकर घर लौट आते हैं । वन जाना, सीताका हरण होना और युद्ध करके रावणके यहाँसे सीताको ले आनेके उपरान्त रामका धार्मिक छत्योंमें लीन हो जाना तथा टक्ष्मणकी मृत्युक्ते उपरान्त रामका धार्मिक छत्योंमें लीन हो जाना तथा टक्ष्मणकी मृत्युक्ते उपरान्त रामका विदनामिभूत होना और देवों-द्वारा वोध प्राप्त होना तीसरी प्राप्त्याशा नामक अवस्था है । रामका तपस्थाके लिए जाना नियताप्ति नामक चौथी अवस्था और रामका निर्वाण प्राप्त करना फलागम नामक पॉचर्चा अवस्था है ।

इस महाकाव्यमें कथावस्तुके चमत्कारपूर्ण वे अग वर्तमान हैं, जो कथावस्तुको कार्यकी ओर ले जाते हे | बीज प्रारम्भ नामक अवस्थासे अर्थंप्रकृतियाँ ही दिखलायी पढ़ता है, जिस प्रकार वीजमे फल लिपा रहता है उसी प्रकार वशोत्पत्ति नामक आख्यानमें सारी कथा छुपी है | वानरवश, विद्याधरवश और राक्षसवझका पारस्परिद् सम्वन्ध दिखलाकर कविने मानवीय और टानवीय प्रष्टतियोक द्वन्द्वकी अमिव्यक्तना की है | विन्दुका आरम्भ रामके जन्मसे होता है, कथाके वास्तविक विस्तार और निगमनका यही स्थान है | पताका और प्रकरीमे वालिका तपाख्यान, विशल्याके मवान्तर, इन्र्मानका निर्वाण ल्यम आदि अवान्तर कथात्थान हैं। रामका निर्वाण लाम-कार्य नामक अर्थ-प्रकृति है।

अवस्था और अर्थप्रकृतियोका मेळ इसमें सुन्दर ढंगसे हुआ है। वीज अर्थप्रकृति-वंशाख्यानका प्रारम्भ नामक अवत्था-रामके साथ योग सम्बियाँ विखलाना मुख सन्धि है। प्रतिमुख सन्धि कथाका वह स्थान है जहाँ रामकी वानरवंशके विद्याधरों में मित्रता होती है। गर्मसन्धिमे कथाका विस्तार बहुत हुआ है। अवमर्श सन्धिम रामका वेदनाभिभूत हो जानेवाला कथाका त्थान है। रामका निर्धाग प्राप्त करना निर्वहणसन्धि-स्थान है, जहाँ कार्य और फल्का योग हुआ है। इस महाकाव्यकी कथावस्तुके नायक पद्म-राम है। यह धीरोटाच नाथक हैं। इनके चरित्रमें महती उदारता है। इनमें राक्तिक साथ क्षमा तथा हढ़ता और आत्मगौरवके साथ विनय तथा निरमिमानता है। यह त्रेश्ठ गलाकापुरुपोंमेसे हैं।

इस महाकाव्यमें यों तो समी रस हैं, पर शान्तरस प्रधान त्परे परिपक हुआ है। शृद्धारके संयोग और वियोग दोनों पश्चोका वर्णन रस कविने सुन्दर किया है। करण रसके चित्रगमें तो अभृतपूर्व सफल्ता प्राप्त की है। युद्धमे भाई-बन्दुओंने काम आनेपर कुटुम्वियोके विस्ताप पाषाणहृदयको भी द्रवीभूत करनेमें समर्थ है।

प्रकृति आदिकाल्से ही कवियोका आकर्पण-केन्द्र रही है। सम कवियोंने विभिन्न रूपोंसे प्रकृतिका चित्रण किया है। इस महाजास्यम् मी प्रकृतिचित्रण और धट्क्ष्युओंका वर्णन विद्युद्ध प्रकृतिके साथ आलन्वनके बस्तुवर्णन स्थर्मे किया गया है। सन्ध्याकी सुरमाको कविने अनेक उपमा और उद्येक्षाओंके सुन्दर जालम वॉवना चाहा है, पर वह सुन्दरीका शब्दचित्र प्रस्तुत नहीं कर सका है। निम्न पंक्तिय देखने योग्य है- उवहसइ संझाराठ सुद्द-यंधुरु। विद्दु मयाहरु मोत्तिय-दंतुरु॥ छिवइ व मस्थउ मेरु-महीहरु। तुज्झुवि मज्झवि कवणु पईंहरु॥ जं चंद-कंत-सलिलाहि सित्तु। अहिसेय-पणालु व फुसिय चित्तु॥ जं विद्दुस-मरगय-हंति आहि। थिउ गयणु व सुधरणु-पंति आहि॥ जं इ दणील-माला मसीए। अलिहइ वंदि भित्तीए तीए॥ जहि पोमराय-पह तणु विहाइ। थिउ अहिणव-संझाराठ णाइ॥ ----पठमचरिठ ७२।३

इस महाकाव्यके दो खण्ड हैं—आदिपुराण और उत्तरपुराण। प्रथम खण्डमें ८० सन्धियाँ और द्वितीयमे ४० सन्धियाँ हैं। आदिपुराणमे तिसदि महापुरिस प्रथम तीर्थकर ऋषमनाथका चरित्र है और उत्तर-गुणार्छकारु पुराणमें अवशेष २३ तीर्थकरोकी जीवनगाथा है। आदिपुराणकी कथावस्तुमे एकतानता है, पर उत्तर-पुराणमे २३ कथाऍ है, एकका दूसरेसे कुछ भी सम्बन्ध नही। अतएव महाकाव्यके सभी पूर्वोक्त ल्क्षण आदिपुराणमे वर्त्तमान हैं।

महाकाव्यकी सबसे बड़ी विशेषता कथावस्तुमें अन्वितिका होना है। आदिपुराणमे घटनाचकके भीतर ऐसे स्थल्लेका पूरा सन्निवेश है जो मानवकी रागास्मिका वृत्तिको उद्बुद्ध कर सकते हैं, उसके द्वदयको माव-मग्न बना सकते हैं। इसमें कथाका पूरा तनाव है; इसके नायकमें क्षेवल कालकी अपेक्षासे ही विस्तार नही है, बल्कि देशापेक्षया भी है। नायक महण्मनाथ—आदिनाथ उस समयके समाज और वर्गविशेषके प्रतिनिधि हैं। उनके जीवनमें समष्टिके जीवनका केन्द्रीयकरण है। महाकाव्यके नायकमे यही सबसे बड़ी विशेषता होनी चाहिये कि वह समछिगत माव-नाओं और इच्छाओंको अपने मीतर रखकर मानवताका प्रतिष्ठान करें। सक्षेपमे यह सफल महाकाव्य है।

१२वीं शतीमे नयनन्दिने १२ सन्धियोंमे सुदर्शन चरितकी रचना की है। यह प्रन्थ एक प्रेम कथाको ऌेकर लिखा गया है। कविने बढे कौधऌसे इस कथाकी व्यञ्जनामे पञ्चनमस्कारका फळ घटित किया है। प्रतिदिन सुदर्शं न-चरित अरिहत, सिद्ध, आचार्य, उपाध्याय और सर्वसाधुको भक्तिपूर्वक नमस्कार करना प्रत्येक साधकका धर्म है। काव्यके वीच-बीचमे धार्मिक प्रकरण रखे गये है। धार्मिक व्यञ्जनाके साथ प्रेम-कथा कहनेकी यह साकेतिक जैली सूफी कवियोके लिए विशेष अनुकरणीय रही है। इस काव्य-ग्रन्थके कथानकके समानान्तर ही प्रेम-मार्गी कवियोने कथाएँ राढकर अपने सिद्धान्तोका प्रचार किया है।

प्रस्तुत काव्यग्रन्थमे यद्यपि श्रगाररसकी प्रधानता है, तथापि इसका पर्यवसान शान्तरसमें हुआ है। कविने जहाँ एक ओर स्त्रीके सौन्दर्य-चित्रण और आकर्षक परिस्थितियोंमे अपनी कल्पना एव सौन्दर्य-दर्शनकी अन्तर्द्दष्ठिका परिचय दिया है, वहाँ बीच-वीचमे जैनधर्मके सिद्धान्तोका भी स्पष्टीकरण किया है। नायिका-मेद, नख-शिख वर्णन, प्रकृति चित्रणके रसानुकूरू प्रसग वडे मनोहर ढगसे प्रस्तुत किये है। जैन साहित्यमे इस महाकाव्यकी शैल्पिर अधिक रचनाएँ नही हो स्की है। आकर्षक रूप-सौन्दर्य ही इस महाकाव्यके आख्यानका आधार है। सुदर्शनका रूप स्पारकी समस्त सुन्दर वस्तुओके समन्वयसे निमित है। इसके वर्णन, दर्शन या मावनामात्रसे किसीके मी हृदयमे गुदगुदो उत्पन्न हो सकती है। कवि नयनन्दने अपनी स्क्रम अन्तर्द्दष्टि-द्वारा मिन्न-मिन्न परिस्थितियोके वीच घटित होनेवाली अनेक मानसिक अवस्थाओका सुन्दर विक्लेप्प किया है। अमयाके सामने जव सुदर्शन पहुँचता है तो वह उन्मुक्त हृदयसे प्रेमकी मीख मॉगती है, किन्तु शील्पर हिमाल्यकी चन्दानकी तरह आहग

प्रमंत्रों मीख मागती है, किन्तु शोल्पर हिमाल्यको चद्यनको तरह आहेग सुदर्शन सानसिक द्वन्होंके बीच पड़कर भी कमजोरियोपर विजय पाता है और स्पष्ट शब्दोंमें उसके प्रस्तावको ठुकरा देता है। क्षोमसे उत्पन्न उदा-सीनता और आत्मग्ळानिकी भावनासे अभिमृत अभया गोर मचाती है, जिसका परिणाम दानवीय शक्तिपर मानवीय शक्तिके विजय रूपमे होता है। करुणा, रति, क्रोघ, उत्साह आदि स्थायी मावोके अतिरिक्त कितने ही छोटे-छोटे भाव और विभिन्न मानसिक दशाओका चित्रण श्रेष्ठ कविने किया है। इस कारण इसमें महाकाव्यत्वकी अपेक्षा नाटकत्व अधिक है। सुदर्शनके स्वभावमें वैयक्तिक विशेषता है, यह धीर प्रजान्त नायक है, स्वभावतः शान्त और अपनी प्रतिज्ञापर अटल है, इसे कोई भी प्रले-भन पथभ्रष्ट नहीं कर सकता है। कञ्चन और कामिनी जिनसे संसरके इने-गिने व्यक्ति ही अपनेको विल्य रख पाते हैं, से सुदर्शन निल्ति है। रस और शैलीकी दृष्टि भी यह महाकाव्य है, नायकके नामपर इसका नामकरण किया गया है। दृब्य-योजना, वस्तु-व्यापार-वर्णन और परि-श्चिति-निर्माणकी योजना कविने यथास्थान की है। वर्णनॉमें नामोर्का भरमार नहीं है, किन्तु वस्तुके गुणोका विश्लेपण किया गया है।

देशी भाषा खार पुरानी हिन्दीके पश्चात् कई महाकाव्य प्रचल्ति हिन्दी भाषाम भी लिखे गये । यद्यपि सोटह्वी शतीके अनन्तर महाकाव्य लिखनेकी परिपाटी उटती गयी, फिर भी पुराण साहित्यको काव्यका विषय बनानेके कारण महाकाव्य रचनेकी परम्परा क्षीण रूपमे चर्ल्ता रही । प्रकरणवदा राजस्थानी और व्रजभाषाके कतिपय जैन महाकाव्योंका आस्टोचनात्मक परिचय देना अप्रासगिक न होगा ।

यह सफल महाकाव्य है, पूर्वोक्त सभी महाकाव्यके लक्षण इसमें वर्त-मान हें। इसकी कथा वड़ी ही रोचक और आत्मपोपक है। किस प्रकार

पाइर्धपुराण वैरकी परम्परा प्राणीके अनेक जन्म-जन्मान्तरोतक चल्लती रहती है, यह इसमें वड़ी ही खूवीके साथ वतस्वाया गया है। पार्ग्वनाथ तीर्थकर होनेके नौ मवपूर्व पोदनपुर नगरके राजा अरविन्टके मन्त्री विश्वभूतिके पुत्र थे। उस समय इनका नाम मरू-भूति और इनके भाईका नाम कमठ था। विश्वभूतिके ठीक्षा स्टेनेके अनन्तर दोनां माई राजाके मन्त्री हुए। जव राजा अरविन्टने वज्रकीर्ति-पर चढाई की तो कुमार महभूति इनके साथ युद्ध-क्षेत्रमे गया। कमटने राजधानीम अनेक उत्पात मचाये और अपने छोटे माईकी पत्नीके साथ दुराचार किया। जव राजा शत्रुको परास्तकर राजधानीमें आया तो कमठ-के कुकुल्यकी वात सुनकर उसे वढा दुःख हुआ। कमठका काला मुँहकर गघेपर चढ़ा लारे नगरमे धुमाया और नगरकी सीमाके वाहर कर दिया। आत्म्प्रताड़नासे पीडित कमठ भूताचळ पर्वतपर जाकर तपस्तियोके साथ रहने त्या। महमूति कमठके इस समाचारको पाकर भूताचल्पर गया, पर वहाँ दुष्ट कमठने उसकी हत्या कर दी। इसके पञ्चात् आठ जन्मोकी कथा दी गयी है, नाँवे जन्ममे काशीके विश्वसेन राजाके यहाँ पार्व्वनाथका जन्म होता है। यह आजन्म द्रह्मचारी रहकर आत्म-साधना करते है, पूर्वमवका साथी कमठ इनकी तपस्यामे नाना विय्न उत्पन्न करता है, पर ये अविचल्ति रहकर आत्म-साधना करते है। कैवल्य-प्राप्ति हो जानेपर मव्य जीवोको उपदेश देते है और सौ वर्पकी अवस्थामे निर्वाण प्राप्त करते है।

कयावस्तुसे ही इसका महाकाव्यत्व प्रकट है। नायक पार्खनायका जीवन अपने समयके समाजका प्रतिनिधित्व करता हुआ लोक-सगलकी रक्षाके लिए वद्ध-परिकर है। कविने कयामे क्रमबद्धता महाकाव्यरव का पूरा निर्वाह किया है। मानवता और युग-मावना-का प्राधान्य सर्वत्र है। परिस्थिति-निर्माणमें पूर्वके नौ मवोकी कया जोड़-कर कविने पूरी सफल्ता प्राप्त की है। जीवनका इतना सर्वाझीण और स्वस्थ विवेचन एकाध महाकाव्यमें ही मिल्रेगा।

ŝ

!

Ļ

यह जीवनका काव्य है। इसमें एक व्यक्तिका जीवन अनेक अवस्थाओ और व्यक्तियोके वीच अंकित है। अतः इस्तमें मानव राग-द्वेषोकी क्रीड़ाके टिप विस्तृत क्षेत्र है।मनुष्यका ममत्व अपने परिवारके साथ कितना अधिक रहता है. यह पार्श्वनायके जीव मरुभूतिके चरित्रसे स्पष्ट है।

जीवनके आन्तरिक दर्शनका आभास वृद्ध आनन्दकुमारकी आत्म-कल्याणकी छटपटाइटमें कविने कितने सुन्दर ढगसे दिया है। कवि कहता है--- वालक काया कूँपल लोय। पन्न रूप जीवनमें होय॥ पाको पात जरा तन करे। काल बयारि चलत पर झरे॥ मरन दिवसको नेम न कोय। यात्ते कच्च सुधि परे न लोय॥

एक नेम यह तो परमान । जन्म घरे सो मरे निदान ॥ ----४।६५--६७

वस्तुतः उपयु<sup>5</sup>क्त पक्तियोका यथार्थ चित्रण अत्यन्त रमणीय है। कवि कहता है कि किशोरावस्था कोपलके तुत्य है, इसमें पत्र-रूप यौवन अवस्था है। पत्तोका पक जाना —जरा है। मृत्यु-रूपी वायु इस पके पत्तेको अपने एक हल्के धक्केसे ही गिरा देती है। जब जीवनमें मृत्यु निश्चित है, तो हमे अपनी महायात्राके लिए पहलेसे तैयारी करनी चाहिये।

जीवनका अन्तर्दर्शन जानदीपके द्वारा ही हो सकता है, किन्तु इस जानदीपमें तपरूपी तैळ और स्वात्मानुमवरूपी वत्तीका रहना अनि-वार्य है—-

ज्ञान दीप तप तेल भर, घर शोधे अम छोर।

या विधि बिन निकसे नहीं, पैठे पूरब चोर ॥--- १८१ वस्तु-वर्णन, चरित्र-चित्रण और भाव-व्यञ्जना इस महाकाव्यमे समन्वित रूपमे वर्तमान है। घटना-विधान और दृक्य योजनाओको मी कविने पूरा विस्तार दिया है। आदर्शवादका मेळ कविताकी समाजनिष्ठ पदाति और प्रबन्ध-शैलीसे अच्छा हुआ है। पार्श्वनायका चरित्र हिंसापर अहिंसाकी विजय है। क्षमाका पीयूप कोघ और वैरको सुधा बना देता है, कोघ और उत्पातके स्वरूपको बदल देता है। प्रतिशोध और वैरकी मावना-का अन्त हो जाता है। इसपर कवि कहता है---

## हिन्दी-जैन-खण्डकाव्य

खण्डकाव्यमे जीवनके किसी लास पहल्पर कविकी दृष्टि केन्द्रित रहती है। यद्यपि घटना-विधान, हञ्य-योजना और परिस्थिति-निर्माणका भी प्रयास खण्डकाव्यके निर्माताओको करना पढता है, पर जीवनके किसी खास अंगकी सीमार्मे वॉघकर। जैन साहित्यकारोंने भी हिन्दी भापामे अनेक खण्डकाव्योकी रचना की है। परिस्थिति निर्माणमें इन्हे अमृतपूर्व सफल्टता इसल्पि प्राप्त हुई है कि जीवनके द्वन्दोमें प्रवृत्तिसे इटकर निवृत्ति-की ओर ले जाना इनका व्येय था। इस कारण जीवनकी मर्मत्पर्शी घटनाओको घटित करानेके लिए परिस्थितियोका निर्माण सुन्दर ढगचे हुआ है। ससारका कोई भी पदार्थ अपनी स्थितिमे नही रहना चाहता है, परिस्थितिकी ओर वढता है, क्योकि जड और चेतन समी प्रकारके पदायो-मे परिवर्तन और गतिका होना अनिवार्य है। जैन हिन्दी कवियोने स्याद्-वाद दर्शनकी अनुभूतिसे प्रत्येक पदार्थकी गति और परिस्थितिका अनुभव कर खण्डकाव्योंमें घटना-बिधान इतने सुन्दर ढगसे घटित किये हैं, जिससे मानव जीवनके राग-विराग सहजहीमे प्रकट हो जाते है।

पञ्चमीचरित, नागकुमारचरित, यद्योधरचरित, नेमिनाथचउपई, बाहुवल्टिरास, गौतमरास, कुमारपाल-प्रतिवोध, जम्बूत्त्वामीरासा, रेवतगिरि-रासा, संघपति समरारास, अझनासुन्दरीरास, घर्मदत्तचरित, लल्तिाग-चरित, कृपणचरित, धन्यकुमारचरित, जम्बूचरित आदि अनेक जैनखण्ड-काव्य देशी मापा, पुरानी हिन्दी और परवर्ती हिन्दीमे बिद्यमान है ! इन समी खण्डकाव्योमें घटना-वैचित्र्यके साय चरित्र-चित्रण सफल हुआ है ! मानव जीवनकी रागासिका दृत्तिके उद्घाटनके साथ शुद्धात्मानुमूतिकी ओर ले जानेकी क्षमता इन सभी खण्डकाव्योमें है ! नायक, रस, बन्तु-विधान, अलंकार-योजना और जैली आदि विभिन्न दृष्टिकोर्णोकी अपेक्षासे ये सभी खण्डकाव्य सफल है । यह जैन कवियोंकी प्रमुख विजेपता है कि वे पुरातन कथावत्त्रुमे नवीन प्राणोकी प्रतिष्ठा कर नूतन और मौल्क उद्मावनाऍ करनेमें सफल हुए हैं। पौराणिक कथानकके होनेपर भी विचार निखरें और पुष्ट है। इनमंसे कुछका विवरण निम्न प्रकार है— यह कवि पुण्पवन्तकी अमर इति है। इसमें नौ सन्धियाँ है। पद्धमी वतके उपवासका फल प्राप्त करनेवाले नागकुमारका चरित वर्णित है। नागकुमारचरित नागकुमारचरित वागकुमारचरित वागकुमारचरित भाषकुमारचरित वागकुमारचरित वागकुमारचरित भाषकुमारके जीवनको प्रकाशमें लानेके लिए कविने अपनी कल्पनाका पूरा उपयोग किया है। युढ और संघर्षकी परिस्थितिके क्षणोमे होनेवाली नागकुमारकी विल्क्षण मनोदशाका कविने वैज्ञानिक उद्घाटन किया है। आजकरुके मनोविज्ञानके सिढान्त मले ही उसमें न हो, पर संघर्षकी स्थितिमें मानवमन किस प्रकार व्याकुल रहता है तथा कल्पनाके मुनहले परोंपर बैठ नमोमण्डकमें कितनी दूर तक विचरण कर सकता है, का आमास सहजमें ही मिल जाता है। इस खण्ड-काल्यमें वस्तुवर्णनका कौशल और प्रवन्धकी पट्टताका अहितीय मिश्रण है। कवि नागकुमारको वनराजके ढारा देखे जानेका वर्णन करता हुआ कहता है—

बहिं काणणंते ठाग्गोहतरु, तहिं हुंतउ पर्व्लाटिउ सबरु॥ दिट्टउ परमेसरु कुसुम सरु, आवासिउ सणरु जणतिहरु॥ आएस पुरिसु परियाणियउ, मिर्चाई जाइवि परियाणियउ॥ तं दिट्ठु जयंधर णिवत्तणठ, झसकेट देउ कि सो मणठ॥

पुच्छिट कामें किं आइयड, को तुहुं विणएण विराइयउ ॥ कवि पुण्पदन्तका देशी भाषामें नागकुमार-चरितके समान यह मी सुन्टर खण्डकाव्य है। इसमें यशोधर राजाका चरित्र व्णित है। कविने जनताकी भावनाका चित्रण यशोधरके चरित्रमें किया यगोधर-चरित है। चीर-गायाकालीन रचना होनेके कारण शक्ति और शौर्यका प्रदर्शन अधिक किया गया है। इस काव्यमें मूर्त्त जीवनमें अमूर्त्तको, स्यूल शरीरमें सूक्र्मको और क्षण-भंगुर संसारमें नित्य और अमर-तत्त्वको अभिव्यक्षित करनेका प्रयास किया है। होकिक प्रेमकी विभिन्न अवस्थाओंका उद्घाटन जीवनके विभिन्न चित्रो-द्वारा किया है। वर्णन और दृश्य-योजना मी सुन्दर वन पडी है।

धर्मसूरि विरचित १३ वी शतीका यह खण्डकाव्य है। इसमे मगवान् महावीरके समकाळीन जम्वूस्वामीका चरित्राकन किया है। यह ग्रहस्य जम्बूस्वामीरासा अवस्थामें ही अपने बुद्धि-कौशल और वीरत्वके लिए प्रसिद्ध थे। मगधसप्राट् विम्वसारके आटेशानुसार इन्होने पर्वतीय शत्रुको परास्तकर गौरव प्राप्त किया और अन्तमें मगवान् महावीरके संघमे दीक्षित हो तपत्या की और निर्वाण-पद पाया। कविने इसमें गाईस्थ्य जीवनका सुन्दर चित्रण किया है। दाम्पत्यको मर्यादामे बढकर श्टक्कारिक जीवन आध्यास्पिक जीवनपर किस प्रकार छा जाता है, इसका दिग्दर्शन कराया है।

दपोंक्तियॉ वीर-रसके पोषणमें कहाँ तक सहायक हैं, यह पर्वतीय राजा-के दर्पसे स्पष्ट है । आत्म-विभ्वास और आत्म-गौरवकी मावनाका जम्यू-स्वामीमे अकनकर उनके प्रतिनायक पर्वतीय राजाके विचारोका कचा चिट्ठा सुन्दर ढगसे दिखलाया है। रस, नायक, दृध्यविधान, घटना-वैचित्र्य आदिकी दृष्टिसे यह खण्डकाव्य है, पर सवादोंका अमाव और कथा-वत्त्वकी शिथिल्ता इसके सौन्दर्यको विक्रत करनेमे सहायक हैं।

सभी रासा प्रन्थ एक ही जैलीपर लिखे गये है। इनमें से अधिकाश सण्डकाव्योंमें काव्यत्व अल्प और पौराणिकता अधिक है। धर्मवार्ता अन्य रासा प्रन्थ होनेके कारण सुन्दर नीति और विक्वोपकारकी भावना अन्तर्हित है। इन प्रन्थोके रचयिताओने धार्मिक आस्था-को खुटाखुलानेके लिए सुद्दढ और सौम्य दृष्टान्तोको प्रस्तुत किया है। मानबको इन्द्रिय और मनकी टासतासे छुड़ाकर अतीन्द्रिय आनन्दकी चौरस भूमिर्मे ला उपस्थित किया है। रासा प्रन्थोंमे प्रेम और विरहके चित्रोका भी अमाव नहीं है। वेदनाकी अग्निमे तपाकर आध्यात्मिक रसानुभूतिकी तीमता दिखलायी है। वीर रसका चित्रण तो इन काब्योमे सफल हुआ है। किन्तु द्यान्तरस निरूपणकर समी रास पर्यवसानको प्राप्त हुए हैं। जीवनके आवरणमं छुपे चिरन्तन राग-द्वेपोका जिस कविको जितना गहरा परिजान होगा, वह उतना ही सफल खण्डकान्य लिख सकेगा। जैन कवियोम यह परख-विद्यमान थी, जिससे वे राग-द्वेपका परिष्कार करनेवाली वैराग्यप्रद परिस्थितियोका निर्माणकर काव्यजगत्म सफल हुए। जीवनके क्रिया-व्यापारोंका संचाल्न रासप्रन्थोंके रचयिताओंम विद्यमान था, जिससे वे घटना-विधानमं अधिक सफल हो सके है।

अंजनासुन्टरी रासाम अजनाके विरहका ऐसा मुन्टर चित्रण किया गया है, जिससे विरहिणीके जीवनकी समस्त परिस्थितियोका चित्र सामने प्रन्तुत हो जाता है। संस्कृत साहित्यमं विरहकी जिन दस दशाओका निरूपण किया गया है, वे समी अंजनाके जीवनमं विद्यमग्न हैं। विरहम प्रियसे मिळनेकी उत्कटा, चिन्ता अथवा प्रियतमके इप्ट-अनिष्टकी चिन्ता, स्मृति, गुणकथन आदि समी नैसगिक ढगसे दिखलाये गये हैं।

विरहिणी अजनाके जीवनमें कविने सहानुम्तिकी भी कमी नहीं दिखलायी है। पति-द्वारा अकारण तिरस्कृत होनेसे अजनाके मनमं अत्यन्त ग्वानि है, वह अपने सुखी वाल्यकालकी स्मृतिका पतिके प्रथम साधातकार-की मधुर स्मृतिके अनुभव-द्वारा अपने दुःख-संकटके समयको प्रसन्नता-पूर्वक विता देती है। भगवन्द्रक्ति और सटाचार ही उसके जीवनका आधार है। वह एक क्षण भी अधामिक जीवन विताना पाप समझती है। पतिके इतने वडे अन्यायको भी प्रसन्नतापूर्वक सहन करती हुई, अपने भाग्यको कोसती है। अंजनाम अपूर्व शालीनता है, पातिवतकी ज्योति प्रयामण्डल वनकर उमे आलोकित कर रही है।

अंजनाको ग्रल्तफहमीके कारण उसकी सास गर्भावस्थामे वरसे निकाल ढेती है। उस समयकी उसकी करण अवस्थाको देखकर निग्टुरता भी स्टन किये विना नईा रह सकती है। यह एक सरस खण्ड काव्य है। यद्यपि इसकी भाषा पर गुजरातीका पूर्ण प्रभाव है, तो भी रस-परिपाकमें ंमी नहीं आयी है। इसके रचयिता कवि महानन्द है। दसन्तका चित्रण करता हुआ कवि कहता है----

> मधुकर करहूं गुंनारव सार विकार वहांति । कोयछ करह्ं पटहूक्वा हूकड़ा सेखवा कन्त ॥ मछ्याचछ थी चछछिरा पुछछिउ पवन प्रचण्ठ । मदन महानृप पाझह् विरहीनिं सिर दंड ॥

'ल्घुसीता सतु' कवि भगवतीदासका एक सुन्दर खण्डकाव्य है। इसम कविने सीताके सतीत्वकी झॉकी दिखरायी है। वारह मार्साम मन्दोटरी-सीताके प्रक्नोत्तरके रूपमे रावण और मन्दोटरीकी चित्तवृत्तिका नुन्टर विय्टेपण किया गया है। सानसिक घात-प्रतिघातोकी तरवीर व्हितनी चतुराईसे खीची गयी है, यह निग्न उदाहरणसे स्पष्ट है—

तव बोल्ड् मन्दोदरी रानी । सखि अपाढ़ घनघट घहरानी ॥ पीय गये ते फिर घर आवा । पामर नर नित मंदिर टावा ॥ लबहि पपीहे दादुर मोरा । हियरा उमरा घरत नहिं घीरा ॥ वादर उमहि रहे चौपासा । तिय पिय विनुलिहिं उरुन उसासा । नन्ही कून्द झरत झर लावा । पावस नम अग्रामु दरसावा ॥ दामिनि दमकत निवि अधियारी । विरहिनि काम वान उरमारी । सुगावहि मोगु सुनहि सिख मोरी । जानति काहे मई मति वौरा ॥ मदन रसायन्न हृइ जग सारू । संजय नेस कथन विवहारू ॥

नव लग हॅस शरीर महिं, तथ छग कीबड़ भोगु। राज तनहिं भिक्षा भमहिं, इड भूला सबु लोगु॥

कृपणजगावन काष्य कविवर ब्रह्मगुलारने १७वी गतीमे इस काव्यर्व रचना की है। इसकी कथावरनु रोचक उँ सरस है।

राजग्रह नगरमे वसुमति राजा जासन करता था। इमी नगर

अें प्रपुत्री क्षयंकरी रहती थीं। राजाने मुनिराजसे क्षयंकरीकी भवावली पूछी। मुनि कहने लगे--

यह पहले भवमं उज्जैनके सेठ घवलकी पत्नी थी, इसका नाम मछि देवी था। उज्जैनके राजा पद्मनाथने अग्राहिका पर्वका उत्सव सामूहिक रूपसे मनाया, घवल सेठ भी इसम शामिल हुआ, पर मछि सेठानीको यह नहीं रुचा। पूजाके लिए सामग्री और पकवान वनवाये अवन्य, किन्दु अच्छी वस्तुऍ न लेकर सडे गले सामानसे सामग्रियों तैयार कीं, जिससे मुनियोंको आहार नहीं दिया जा सका। मछिकी भावनाएँ स्वा कर्छपित रहती थी; टान धर्ममे एक कानी कौड़ी मी खर्च करनेमें उसके प्राण स्एवते थे; इस कारण पतिसे निरन्तर संवर्ष होता रहता था। इस कंजूसीके परिणामस्वरूप ही वह कुछ रोगसे पीड़ित हो गयी। मुनिराज आगे वोले—क्त्रियॉ ही लोम नहीं करतीं, पुरुप मी परमलोमी होते हैं। वह कहने लगे कि कुण्डरूनगरमे लोमटत्त सेठ रहता था, कमला और लच्छा उसकी उटारमना पत्नियॉ थीं, दोनो क्रियोमें अत्यन्त स्नेह था। सेठ बहुत ही लोमी था, जय कही वह जाना तो अपने मण्डार-घरका ताटा बन्द कर जाता।

एक दिन दो चारणमुनि सौमाग्यसे वहाँ आये, उनके वहाँ उतरते ही डार खुल गया । मुनिराजोंको आहारदान देनेसे उन्हे आकाशगार्मिनी और वन्धमोचनी विद्यार्थे सिद्ध हो गर्या । अतः सेठके घरसे वाहर जानेपर वे दोनो अपनी विद्याओंके प्रमावसे तीर्थाटन करने लगां । एक दिन पढ़ोसिन रुठकर आयी और डिपकर उनके विमानमें बैठ गयी, दोनो सेठानियांके साथ उसने सहस्रकूट चैत्याल्यके दर्जन किये और वहॉले मूल्यचान रत्न ले आयी । संयोगकी वात वे क्रीमती रत्न लोमटत्त सेटके इाथ येचे । रत्नोंके सांदर्य और गुणोंपर मुग्ध होकर सेठ उससे कहने लगा, 'नू जहॉसे इन रत्नोंको लायी है, उसकी खान वतला दे' । लोममे आकर पडोसिनने सेठको विमानमं छुपाकर बैठा दिया । रत्नडीपसे लैटते समय मार्गमे अक्तमात् वह विमान फट गया और छेठकी मृत्यु हो गयी। रोठानियोने संसारके स्वरूपका विचारकर वैर्य घारण किया और अन्तम समाविष्र्वक प्राण-वित्तर्जन करनेके कारण देव हुई।

मुनिराजके उपदेशसे क्षयकरीको विरक्ति हो गयी और उसने तपस्या-द्वारा प्राण वित्तर्जनकर देव-पर्याय प्राप्त की ।

यद्यपि इसमे खंडकाव्यके अनेक टक्षण नहीं भी पाये जाते है, फिर भी जीवनको प्रमावित करनेवाली घटनामें सार्वजनीन चित्रण है । इसका नायक भवल्सेठ और नायिका मलिदेवी है। नायक सण्डकान्यरव साचिक प्रकृतिका है और नायिका तामसी प्रकृतिकी. इसमे लोमकी पराकाया है। महिकी आधिकारिक कथावस्त है और लोभ-दत्त सेटकी कथा प्रासंगिक है। दोनो कथाओंमे अन्विति है। लोमीकी सूध्म मानसिक दशाओका चित्रण करनेमें कविको पूर्ण सफल्ता मिली है । खरी आलोचनाकी दृष्टिसे वह सफल खंडकाव्य नहीं भी ठहरता है. पर जीवनके कतिपय तत्त्वोका दिवेचन ऐचा मार्मिक हआ है. जिससे इसे सफल खंडकाव्य कहा जा सकता है । पाञ्चात्य समीक्षा पद्धतिमें नायकका वर्ग और जातिका प्रतिनिधि होना तथा परिस्थितियोंका ऐसा निर्माण रहे. जिससे नायक अपना विस्तार कर सके और उसके चरित्रका दर्घन समी कर सके खंडकाव्यका विपय है। वत्तु, संवाद आदि भी इसके सफल हैं। कवि मनरडलाल विरचित यह एक खण्डकाव्य है। इसकी भाषा कन्नौजीसे प्रमावित खड़ी वोली है। मगवान् नेमिनाथ नेसिचन्द्रिका का चरित कवियोंके लिए अधिक आकर्षक रहा है.

अतएव अपभ्रंश और हिन्दीमें अनेक रचनाएँ काव्यरूपमें लिखी गयी हैं। जम्वूद्वीपके भरतखेत्रके अन्तर्गत सौराष्ट्र देशमें द्वारावती नगरी थी। इस नगरीमें राजा समुद्रविजय राज्य करते थे। ये बड़े धर्मात्मा पराक्रम-क्षयायस्तु शाली और शूरवीर थे। इनकी रानीका नाम शिवदेवी था। इनके पुत्रका नाम नेमिक्कमार रखा गया। नेमिकुमार बचपनसे ही होनहार, धर्मात्मा और पराक्रमगाही थे । इन्हीके वंशज इग्ण और वलमद्र थे । छुग्णने अपने मुजवल-द्वारा कुंछ, जराउंध जैसे दुर्दमनीय राजाओका अणभरमे सहार कर दिया था । इनकी सोल्ह हजार रानियाँ थी, जिनमे आठ रानियाँ पट्टमदिपीके पटपर प्रतिष्ठित थी । एक समय नेमिकुमारके पराक्रमको मुनकर इग्णके मनम ईर्ण्या उत्पन्न हुई तथा इन्होंने उनकी शक्तिकी परीक्षाके लिए उनको अपनी सभाम आमन्त्रित किया । नेमिकुमार यथासमय इष्णकी समाम उपस्थित हुए और अपनी कनिष्ठ अँगुलीपर जजीर डालकर छुग्ण आहिको छुला दिया, इग्णको इनके इस अट्मुत पराक्रमको देखकर महान् आश्चर्य हुआ । फलतः उन्होने अपनी पट्टरानियोको नेमिखामीके पास मेजा । रानियोने चारो ओरसे नेमिकुमारको घेर छिया ओर अधिक अनुरोघ करनेपर विवाह करनेकी स्वीकृति प्राप्त कर ली । छुग्णने नेमिकुमारका विवाह छुनागढ़के राजा उमसेनकी कन्या राजुल्प्रतीसे निश्चित कराया । वहॉपर इन्होनं अपनी कृटनीतिसे पशुओको पहलेसे कैट करवा दिया । जिससे अगवानीकै पश्चात् टीकाको जाते समय पशुओकी चीत्कार नेमिस्त्राग्रीको सुनाई दी ।

पशुओके इस करुणकन्दनको सुनकर नेमिकुमारको ससारकी सर-हीनताका अनुमव हुआ और उन्हे विपय-कपायोसे विरक्ति हो गयी। पशुओंको वन्दीग्रहसे मुक्तकर नेमिकुमार वरके वस्त्रामूपणोको उतार विगम्वर दीक्षा छे गिरनार पर्वतपर तपस्या करने चछे गये। एक क्षण पहछे जो हर्प और उछास दिखत्यायी पड़ रहा था, विवाहकी मधुर सहनाई वज रही थी; वृसरे ही क्षण यह इर्पका वातावरण शोकमे परिणत हो गया। सहनाई वन्द हो गयी। वरके विना विवाह किये चछे जानेसे अन्तःपुरमें रोना-धोना शुरू हो गया। महाराज उग्रसेन चिन्तामप्त हो गये। राजुरूमतीको जब यह समाचार मिल्ज तो वह मूर्छित हो पृथ्वीपर गिर पडी। प्रयक्ष करनेपर जव उसे होश आया तो वह विकाप करने ब्ली। माता-पिताने राजुरूमतीको अन्य वरके साथ विवाह करनेके लिए वहुत जोर दिया, पर उसने कहा-"भारतीय रमणी एकबार जिसे आत्म-समर्पण कर देती है, फिर वही सदाके लिए उसका अपना हो जाता है। मले ही लोगोके दिखावेके लिए विवाहकी रस्म पूरी न हुई हो। स्वामी तप करने चले गये, मैं मी उन्हींके मार्गका अनुसरण करूँगी।" इतना कहकर राजल भी तपस्या करने गिरनार पर्वंतपर चली गयी।

इस काव्यमे शान्तरस, वात्सख्यरस, करुणरस और विप्ररूम्म श्रंगारका सुन्दर परिपाक हुआ है। सीमित मर्यादामे स्वस्थ वातावरणको उपस्थित करनेवाळा विप्ररूम्मश्रङ्गार विशेषरूपसे राजुरूके विलाप-वर्णनमे आया है। करुणरसके वर्णनमें शब्द स्वयं करुणाका मूर्त्तिमान रूप टेकर प्रस्तुत हुए हैं। कविको इस रसके परिपाकमे अच्छी सफलता मिली है। मानवकी राग-भावनाओका चित्र प्रस्तुत करनेमे कुशक चित्रकारका कार्य कविने कर दिखलाया है।

अलंकारोमे अनुप्रास, यमक, उत्येक्षा, रूपक, उपमा और अति-श्वयोक्तिका समावेश सर्वत्र है। छन्दोंमे दोहा, चौपाई, मुजगप्रयात, नाराच, सोरठा, अढिछ, गीता, छप्पय, त्रोटक, पहरी आदि छर्न्दोका प्रयोग किया गया है। गणदोष, पढदोष, वाक्यदोष और यतिमग आदिका अमाव पाया जाता है। कोमल्कान्तपदावलीयुक्तमाषा अपूर्व विकासको लिये हुए है।

इस काव्यका सन्देश यह है कि प्रत्येक व्यक्तिको जीवनमे जनसेवाको अपनाना चाहिए । इसके लिए परिश्रमी, अध्यवसायी, कर्मठ, चारित्रवान, आत्मशोधी, उदार और परोपकारी वनना आवश्यक है । निफिय और अकर्मण्य व्यक्ति ससारमे कुछ मी नहीं कर पाता है । हिसासे हिसाकी आग नहीं बुझाई जा सकती है, ष्टणासे प्रणाका अन्त नही हो सकता है । प्रेम, क्षमा, अहिंसा, सहानुभूति और आत्मसमर्थण-द्वारा ही शान्तिकी स्थापना की जा सकती है ।

कविने इसमें नेमिकुमारके उस जीवन-अंशको दिखलाया है, जिसका

अनुकरण कर समाज, देश और जातिकी मलाई की जा राकती है। परो-पकार या सेवा करनेके पहले अपना आत्मशोधन करना आवय्यक है, जिससे सेवक अपने सेवाकार्यसे च्युत न हो सके।

## चरित और कथा-काव्य

हिन्दी जैन साहित्यमे महाकाव्य और खण्डकार्व्योके अतिरिक्त कुछ काव्यग्रन्थ ऐसे भी हैं, जिनमं काव्यत्व अल्प और चरित्र अधिक है। धर्मोपदेश देनेके लिए तीर्थकरो या अन्य पुरुषोंके चरित्र लिखे गये है। कुछ ऐसी कथाएँ भी पद्यवढ़ है, जो प्रतोकी महिमा प्रकट करनेके लिए लिखी गई है। अपभ्रंश भापामे १०-१५ चरित ग्रन्थ, २ वढ़े-वडे कथाकोग एव ३०-३५ छोटी-छोटी कथाएँ आज भी उपलब्ध है। इसी प्रकार हिन्दीमे लगभग १०० चरित ग्रथ और २०० कथाएँ उपलब्ध हैं। इसी प्रकार हिन्दीमे लगभग १०० चरित ग्रथ और २०० कथाएँ उपलब्ध हैं। इसी प्रकार हिन्दीमे लगभग १०० चरित ग्रथ और २०० कथाएँ उपलब्ध हैं। इस कथाओमे चरित्र-चित्रणके साथ आनन्द और विषादका अपूर्व मिश्रण विद्यमान है। काव्यके मूल आल्य्वन राग-डेपके विभिन्न रूपान्तर इन कथाओं और चरितकाव्योमे पाये जाते है। जीवनमे पाये जानेवाले भावोका चरित्र-काव्योमे यथेष्ट समावेश हुआ है। चरितोमे भिन्न-भिन्न पात्रोंकी मिन्न-भिन्न प्रकृतियोंकी सूक्ष्मता दिखलायी गयी है। सास्कृतिक विद्येपताएँ तो इन ग्रन्थोमे विजेपरूपसे उपल्व्य है।

ये चरितग्रंथ और कथाग्रंथ रोचक होनेके साथ अहिसा सरकृतिके विशाल भवनकी झॉकियों सामने प्रस्तुत करते है। पाठक इनके अध्ययन और स्वाप्यायसे कुछ समयके लिए सासारिक विपमताओको भूळ जाता है, उसके सामने आदर्शका एक ऐसा मनोरम चित्र खिच जाता है, जिससे वह अपनी कुस्सित वृत्तियोको परिष्कृत करनेके लिए सकल्प कर लेता है। यद्यपि अपनी मानवीय कमजोरीके कारण पाठक थोड़े समयके पश्चात् ही अपने सकल्पको भूरू जाता है और पुनः विपय-कपायोमे आसक हो पूर्ववत् आचरण करने ल्याता है, तो मी सत् सरकारोका निर्माण होता ही है। इन ग्रन्थोंमे स्त्री-पुरुपोकी नैसर्गिक विश्वेपताएँ भी दिखल्हाई पडती हैं । घटनाओकी कुशल संघटनकी ओर प्रत्येक लेखक बहुत सावधान रहा है, जिससे चरितोंमें रंजन-शक्तिकी भी कमी नही आने पायी है । जीवन और जगत्की लोकरजनकारिणी अभिव्यञ्जना करनेमें कथाकाव्यके निर्मा-ताओको पर्याप्त सफल्तता मिली है । इन्होने भावोन्मेप और मानव-मन-रंजिनी शक्तिकी अभिव्यक्ति इतनी चतुराईसे की है, जिससे रसोद्रेकमे तनिक भी कमी नहीं आने पायी है ।

वत्तु और उद्देञ्यकी दृष्टिसे इन प्रन्थोमे शान्तरस प्रधान है परन्तु इसके एक ओर करण और दूसरी ओर वीररसकी धारा मी करू-करू निनाद करती हुई अवाध गतिसे वहती है । कहीं-कहीं विप्रळम्म श्टगार भी प्रवरू वेगके साथ कगार तोडता हुआ-सा दृष्टिगोचर होता है, परन्तु शान्तरसके सामने उसे मी हारकर सिर झुका रेना पड़ता है । व्यग, विनोट और हास्यकी भी कमी इन प्रन्थोमे नही है ।

सामन्तकाळीन अन्तःपुरोकी विलासिताका चित्रण भी कवियोने विपय-कषायोके त्यागके लिए ही किया है । आदिसे अन्त तक स्वस्थ वौद्धिक दृष्टिकोण (Intellectual vision) उपस्थित किया गया है । निस्लग सरोवरमे मजन करनेके लिए रमणियोके विलास-वैभवका अतिरेक प्रस्तुत किया गया है । द्धुठा आदर्श जीवनके लिए मगलप्रद नहीं हो सकता, यह चरित-कार्क्योंसे स्पष्ट है । जैन कवियोने भावोंकी अतल गहराईमे उत्तरकर इन चरितोंमे भी अमूर्त भावनाओको मूर्तरूप प्रदान करनेका प्रयास किया है । पाठकोको जिज्ञासाको उत्तरोत्तर तीन्न करनेके लिए कथाओंको गति-शब्दता दी गयी है । अतः ये कथाएँ वत या चरित्र पाल्सनेके लिए भावो-त्तेजक (thought Provocation) है ।

काव्यकी दृष्टिसे इनमें कविता अलंकृत नहीं की गयी है। शव्दचयन और वाक्ययोजना भी चमत्कारपूर्ण ढगसे नहीं हुई है तथा महाकाव्य या खण्डकाव्यके विधानका अनुसरण मी इनमें नहीं हुआ है। इसी कमीके कारण इनको पृथक् काव्यकोटिमें रखा जा रहा है। चरित और कथा-प्रथ इतने अधिक है, कि इनका अनुशीळनात्मक परिचय देना असमव-सा है। अतएव इस प्रकरणमें केवल तीन-चार प्रयोंके अनुशीलन देकर ही इस कोटिके काव्योंसे परिचित करानेका प्रयास किया जायगा। इस चरि-तात्मक विशाल साहित्यका परिभीलन स्वय एक वृहद् प्रथ वन सकता है। यह सुन्दर चरित-काव्य है। इसमें गजसिंह-गुणमालका प्राचीन आख्यान दिया गया है। प्रसंगवश कविने अपने समयके समाज, सम्प्रदाय और राज्यका भी चित्रण किया है। कवि कहता है कि

गजसिंह-गुणमाल चरित' या, इसकी कनकावती नामकी रानीकी कोलसे गज-

सिंह नामके राजकुमारका जन्म हुआ था। गजसिंहके विवाइके अनतर राजा-रानी अपने पुत्रको राज्यमार सौंप स्वय चारित्र पारूनेके लिए बन-वासी हो गये। इसी गोरखपुरीमें एक सेठकी कन्या गुणमाटाके रप सौन्टर्यपर मुग्ध होकर गजसिंहने उसके साथ विवाह किया था। कारणवग्र गजसिंह गुणमालासे रठ गया और गुणमाला अकेंली रहने लगी। एक विद्याधरने उसे शीलधर्मसे च्युत करना चाहा, परन्तु गुणमाला अपने वत्तपर दृढ़ रही। गुणमालाको शील्वती जानकर विद्याधरने अनेक विद्याएँ उसे मेंट की।

अव गजसिंह उससे सगक रहने लगा। वह किसी पुरुपकी तलानमे रहा और यन्त्र-सन्त्रके चक्ररमे बहुत दिनों तक पड़ा रहा। उसने देवी, मैरव और यक्षको प्रसन्न करनेके लिए अनेक यत्न किये। उसनी इम प्रवृत्तिसे एक तान्त्रिक अवधूतने लाम उठाया और उसने अपने आधीन कर लिया। योगीने एक योगिनी-द्वारा गुणमाब्गकी परीक्षा करायी। गुणमाला धीलशिरोमणि थी, उसके लागे किसीकी कुछ मी न चर्ठा।

१. यह ग्रन्थ अप्रकाणित है। प्रति प्राप्तिस्थान-जैनसिद्धान्तभवन, आरा। कुछ समय वाद गजसिंह और गुणमालामें पुनः सन्धि हो गयी और दोनो आनन्दपूर्वक रहने लगे।

एक दिन एक विद्याधरी गजसिंहको और विद्याधरीका पति गुण-माव्यको उठाकर छे गया। दोनोने दोनोको वासनानुरक्त वनानेके अस-फल प्रयत्न किये। वे पति-पत्नी दोनो ही अपने जीत्य्वतमें हढ रहे। उनकी हढताके कारण विद्याधर-दम्पत्तिकी वासना काफूर हो गयी, और वे सकट-मुक्त हो पुनः मिले।

कुछ समय पञ्चात् दम्पतिने श्रीसम्मेद शिखरकी यात्रा की । काल्यन्तर-में इन्हे एक पुत्र उत्पन्न हुआ । इस पुत्रको घोड़ेपर चढकर चौगान खेत्ज्नेका बहुत शौक था । एक दिन रत्नशेखर मुनिसे इस राजकुमारने भी स्वदारसन्तोष और परिग्रहपरिमाण वत ग्रहण किये । विदर्भ नगरकी राजकुमारीसे इसका विवाह हुआ । अन्तम गजसिह और गुणमात्याने धर्मघोप मुनिसे जिनदीक्षा लेकर तप किया ।

इस चरितमे मानव-जीवनके राग-विरागोंका सुन्टर चित्रण हुआ है। इसमे अनुरक्त और विरक्त युवक-युवतियोंकी मनोवृत्तिका वड़ा ही सरस और हृदयग्राह्य चित्रण किया गया है। वैभवकी अपारराशिके वीच रहकर भी व्यक्ति किस प्रकार प्रछोभनोको ठुकराकर नैतिकताका परिचय दे सकता है, यह गुणमाछाके चरितसे स्पष्ट है। नारीका सारा अवसाद पातिवतसे ही दूर हो सकता है, स्वर-ऌहरीके प्रकम्पनमे नारीकी आत्म-ज्योति जाग्रत होती है। मिथ्याविग्वास और आढम्वर जीवनको कितना विक्वत करते है, यह गजसिंहकी मन्त्र-तन्त्रकी साधनासे स्पष्ट है। टढ़ विश्वासकी विद्युत् बड़े-बडे सकटोके प्र्वतोको चूर-चूर करनेकी क्षमता रस्तती है।

नारी जीवनमे ळ्वाका आवरण मगल-सूत्र है, इसके फट जानेसे वेदनाका ज्वार दवाये नहीं दवता, जीवन नारकीय वन जाता है। कविने बन, नदी, सन्घ्या और उपाका भी सरस चित्रण किया है। उपमा, उत्पेक्षा, यमक, रूपक, अनुपास और उदाहरण अलंकारोंकी भरमार है। भाषा और उक्तिको अलंकृत वनानेकी कविने पूरी चेष्टा की है। श्रंगार, करुण, वीर, वीमत्स और ज्ञान्तरसका परिपाक यथास्थान अच्छा हुआ है। अनेक स्थानोंमें काव्य-चमत्कार भी विद्यमान है।

इस चरितके रचयिता परिमल कवि हैं। इसम श्रीपाल और मैना-सुन्टरीकी प्रसिद्ध कथा लिखी गयी है। देश और पुरोका वर्णन विशद श्रीपालचरित स्पमे किया गया है। जीवन-कथाको सीधे और सरल दगसे न्यक्त कर कविने घटनाओंकी क्रमवद्धताका पृरा निर्वाह किया है। इसमें घर्म और अधर्मका संघर्प, पाप और पुण्यका द्वन्द्व, हिंसा और अहिंसाके घात-प्रतिधात मार्मिक ढगसे व्यक्त किये गये है। अमिमान व्यक्तिको कितना नीचे गिरा देता है, अविवेकसे बुढिका सर्वामाय किस प्रकार हो जाता है, यह मैनासुन्टरीके पिताकी इटआहितासे स्पष्ट है।

टोहे और चौपाई छन्दमें ही यह चरित-ग्रन्थ लिखा गया है। प्रास-योजनामे कविको अच्छी सफल्ता मिछी हैं। यतिमंग या छन्टोमंग कहीं भी नहीं मिलेगा। गेय छन्दका प्रयोग करनेसे भावनाओको गतिग्रील वनानेका आयास प्रशस्य है। भापाकी दृष्टिसे इसमे त्रज, अवधी, वुन्टेल-खण्डी और मारचाड़ीका पूरा मिश्रण है। कहींपर दीनी, लीनी; कही दियो, लियो, अजहूँ और कहीं कहाणे, सुवासणि, सीसाण और मण् आदि शब्दोंका प्रयोग हुआ है। तत्सम शब्द वहुन कम आये है। वाह्यन, कोढ़ी, परवीण आटि तद्भव शब्दोका प्रयोग वहुल्तासे हुआ है।

वर्णनमें कवि यथाखान उपदेश देनेसे नही चूका है। धवल सेटको धिक्कारते हुए उपदेशोकी झडी लगा दी है।

इस चरितके रचयिता कवि हीरालाल है। इसमें काव्य-चमत्कार विद्यमान है। ८वें तीर्थंकर भगवान चन्द्रप्रमकी जीवन-गाथा इसमें वर्णित की गयी है। इस चरितमे १७ सन्धियाँ हैं। चन्द्रप्रमचरित आरम्ममे श्रोता, वक्ता, नमस्कार और त्रिलोक वर्णनको विस्तार देनेके कारण कथाका आरम्म वहुत दूर जाकर किया गया है। जो व्यक्ति आरम्भसे ही कथा-जिज्ञासु है, वह इस वर्णनके पढ़नेसे ऊब-सा जाता है । आरम्ममें चार सन्धियोंमें ऋषमदेवके चरितका ही वर्णन किया गया है। पॉचवी सन्धिसे दसवीं सन्धितक पद्मनामके मवान्तरीका विद्याद वर्णन किया गया है। इस प्रकार दस सन्धियो तक चरित-नायकके जीवनके सम्वन्धमें कुछ भी प्राप्त नहीं हो पाता है। ग्यारहवी सन्धिमे भगवान चन्द्रप्रमका गर्मावतार दिखलाया गया है। भव-भवान्तरोकी प्रासंगिक कथाओको कविने इतना रोचक वनाया है, जिससे जिज्ञासु पाठकोंका मन जवता नहीं है। ये कथाएँ आधिकारिक कथासे जुटी हुई हें, समस्त झरने एक ही साथ मन्दाकिनीका रूप धर ग्यारहवी सन्धिमें उपस्थित हो जाते है ।

भगवान् चन्द्रप्रम काशीके नृपति महारोनकी पहरानी लक्ष्मणाके गर्मसे उत्पन्न हुए। नगरीके सौन्दर्य और वनविभूतिके चित्रणमे कविने अपना पूरा उपयोग लगाया है। वनवर्णनमें कितने ही प्रसिद्ध, अप्रसिद्ध मेवे और फलोके नाम गिनाये है। उदाहरणार्थ एक पद्य उद्धृत किया जाता है--

> फमरख करपट कैर कैथ कटहर किरमारा। फेरा कौच कसेर कंज कंकोल कव्हारा॥ खिरनी खैर खजूर खिरहरी स्नारख खेनर। गौंदी गौरख पान गुंज गूलर गुझ गोझर॥

वारहवी सन्धिमे भगवान्की वाललीलाओका वड़ा ही सरस चित्रण किया है। उनकी वेपभूषा, अनुपम शौर्य-पराक्रम, ज्ञान एवं अन्य कर्मोंका चित्रण किया गया है। तेरहवी सन्धिमे ससारके स्वार्थ, राग, डेष और क्षणमगुर रूपको देख चन्द्रप्रमकी विरक्तिका वर्णन किया है। वे ससारकी वस्तुस्थितिका नाना प्रकारसे विचार करते हैं। शरीर, धन-वैभव जो एक क्षण पहले आकर्पक माल्स पड़ते थे, वे भी विरक्त हो जानेपर काटनेको दौडते हैं। कविने इस स्यल्पर मानवीय भावनाओरे आरोफ्ति प्रकृतिके वीमत्स रूपका सुन्दर विश्लेषण किया है।

चौटहवीं सन्धिमे केवलज्ञान प्राप्तकर मगवान्नें ससारसे तप्त और मार्गभ्रष्ट प्राणियोंको कल्याणका मार्ग वतलाया है। इस प्रकरणसे आत्मा-ही परमात्मा है, यही कर्त्ता, मोक्ता और अपने उत्थान-पतनका उत्तरदायी है, आदि बतलाया गया है। पन्द्रहवीं सन्धिमे ज्ञानका विस्तारपूर्वक वर्णन किया है और सोल्हहवी सन्धिमे चन्द्रप्रम स्वामीका मोक्षगमन तथा सत्रहवीमें कविने आत्मपरिचय लिखा है।

वर्णनशैलीमे प्रवाह है, भाषा सानुप्रास है। कवितामे ताल, स्वर और अनेक राग-रागनियोका भी समावेश किया गया है। अनुप्रास, यमक, विरोधामास, ख्लेष, उदाहरण, रूपक, उपमा, उत्प्रेक्षा और अतिशयोक्ति अलंकारकी यथास्थान योजना की गयी है। निम्न पद्य दर्शनीय हैं----

कवल बिना जल, जल बिन सरवर, सरवर बिन पुर, पुर बिन राय। राय सचिव बिन, सचिव विना डुध, डुघ विवेक बिन शोभ न पाय॥

इस प्रकार भाव, भाषा और जैली आदिकी दृष्टिरे यह चरित सुन्दर काव्य है।

इस चरितके रचयिता कवि नवल्रशाह हैं । इसमे अन्तिम वर्द्धमानचरित तीर्थेकर मगवान् महाबीरका जीवनचरित विस्तार-पूर्वक वर्णित है । इसमे सोल्ह अधिकार हैं । आरम्ममें वक्ता, ओता आदिका ल्खण बतलाया है । वर्द्धमान स्वामीके पूर्वभर्वोका वर्णन करता हुआ कवि कहता है कि पुष्कलावती देशमे पुण्डरीकिणी नगरीके बनमे पुरुरवा मील रहता था । इसने आवकके व्रत ग्रहण किये, प्रतोके प्रमावसे वह सरकर सौधर्म स्वर्गमे देव हुआ और वहॉसे च्युत होकर भरतचक्रवर्तांके मरीचिकुमार नामका पुत्र हुआ । भगवान् आदि-नाथके साथ मरीचिकुमारने भी जिनदीक्षा प्रष्टण की । दीक्षारो अष्ट होकर इन्हे अनेक योनियोमे भ्रमण करना पडा । अनेक जन्म धारण करनेके उपरान्त यही मरीचिकुमारका जीव कुण्डल्पुर नगरमे राजा सिद्धार्थ और रानी प्रियकारिणीके वर्द्धमानकुमार नामका पुत्र हुआ । कुमार वर्द्धमानकी ग्रूरवीरता, ज्ञान एव दिव्य तेजसे प्रमावित होकर ही छोगोने इनके नाम महावीर, छन्मति एव वीर रखे थे । यह आजन्म अविवाहित रहे । ३० वर्षकी अवस्थामे स्छारसे विरक्त हो तप करने चले गये और आत्मशोधन कर अशान्त विश्वको शान्तिका उपदेश दिया । अव महाबीर मगवान् महावीर बन गये, इनका उपदेशामृत पान करनेके लिए मनुष्य ही नही, पछ, पक्षी, देव, दानव समी आते थे । मगवान् महावीरने समस्त आर्यदेशोमे विहारकर जनताको कर्तव्यमार्गका उपदेश दिया । अन्तमें मोक्ष टाम किया ।

इस चरित-काव्यमे सभी प्रसिद्ध छन्दोका प्रयोग किया गया है। कविता साधारणतः अच्छी है। सिद्धान्त और आचारकी वातोंका निरू-पण वडे विस्तारके साथ किया गया है। नख-शिख वर्णनमें भी कवि किसीसे पीछे नही है। महारानी प्रियकारिणीके रूप सौन्दर्यका चित्रण करता हुआ कवि कहता है----

अम्बुजसौ जुग पाय बनै, नख देख नखत्त भयौ भय भारी। नूपुरकी झनकार सुनै, हग शोर भयौ दशहू दिश मारी। कंदछ थंभ वनै जुग जंध, सुचाछ चल्जे गलकी पिय प्यारी। क्षीन वनौ कटि केहरि सौ, तन दामिनी होय रही लज सारी॥ नाभि निवौरियसी निकसी पढहावत पेट सुकंचन धारी। काम कपिच्छ कियौ पट अन्तर, शील सुघीर धरै अविकारी॥ मूपन बारह माँतिनके अँत, कण्ठमें ज्योति रूसै अधिकारी।

देखत सूरज चन्द्र छिपै, सुख दाढिम दंत महाछविकारी ॥

भाषा वन, मुन्देली और खड़ी वोलीका मिश्रित रूप है। उपमा, उत्येक्षा, रूपक, अतिशयोक्ति अल्कारोंका प्रयोग अनेक स्थलो पर किया गया है।

१७ वी शतीमे रायमल्लके प्रद्युम्नचरित और सुदर्शन चरित, १९ वीं शतीमें ज्ञानविजयका मल्यचरित, नथमल विलालके नागकुमार-चरित और जीवन्धर चरित; सेवाराम के हनुमच्चरित, शान्तिनाथ पुराण और भविष्यदत्त चरित एव भारमलके चारुदत्तचरित और समव्यसनचरित चरित-काव्य है। कवियोने इन काव्योमे मानव जीवनकी सुन्दर अभि-व्यंजना की है।

मानवके विकासके साथ उसकी इच्छाशक्ति और जिज्ञासावृत्ति भी विकसित होती है। यही वृत्ति मानवको कथा सुनने और कहनेके लिए बाध्य करती है। कुशल कलाकार कथाओंको भी काव्यका रूप दे देते हैं, वे इन्हे इतना रोचक और सरस वनाते हैं जिससे जानकी मरुभूमिको पार करते समय पाठक ऊव न जाय और वह वीच-वीचमे वृक्षोकी छाया-

से आच्छादित सरोवरोके निकट वैठकर शान्ति लाम कर सके। पुण्यासव कथाकोशकी कथाएँ वड़ी ही रोचक, इदयको झूनेवाली और मर्म-वेदनाको प्रकट करनेवाली हैं। लेखकने इनसे पाप-पुण्यके पल-का मी विवेचन किया है। आजकल्की कहानीके समान जीवनके किसी एक घटनाको लेकर ही ये कथाएँ नही लिखी गयी हैं, वल्कि इनमे सर्वाङ्गीण जीवनका चित्राकन सफल्तापूर्वक किया गया है। इस कया-संग्रहमें चारदत्त, राजा श्रेणिक, सेठ सुदर्शन, प्रमावती, वज्रदन्त, पूजाका फल, नवकारमन्त्रका फल आदि कथाएँ अधिक मर्मस्पर्गी है।

सेठ सुदर्शनकी कथाको ही लीजिये। निश्चार्कत एवं अदामय मावनासे एक मन्त्रके दृढ़ अद्वानके फल्से एक ग्वाला मरकर अष्ठिएत्र सुन्दर कुमार होता है। उसका रूप-लावण्य इतना आकर्षक है कि एक रानी मी उसके चरणोंमे गिर पडती है और रूपकी मिक्षा मॉगती है। इस स्थानपर मानवकी रागात्मक भावनाओंका दृृदय-ग्राह्य सूक्ष्म विश्ले-षण किया है। इस कथामे सल्सगति और कुछगतिके फल्की मी अभि-व्यवना की गयी है। तीन दिनकी सुनिसंगतिसे एक गणिका अपने कृत्योपर पञ्चात्ताप करती हुई अन्यायोपार्जित घनपर लात मारकर आर्यिकाके व्रत ग्रहण कर लेती है और अन्तमें उच्च पद पाती है। इस कथामे शुमाशुम कर्त्तव्यके फल्लफल्का सरस विवेचन किया गया है। अन्य कथाएँ भी आनन्दानुमूति उत्पन्न करनेवाली हैं। चारव्त्तकी कथा तो इतनी मार्मिक है कि कोई मो प्राणी इसे पढ़कर दो ऑस् गिराये विना नही रह सकता। इग्री प्रकार अवशेप कथाएँ भी रस-सचार करती हैं।

इस संग्रहकी वर्णनशैली मनोरम और अलंकृत हैं । काव्यके चमत्कारके साथ सौन्दर्यानुभूति इसमें चार चॉद लगाये हुए है ।

जोधराज गोदीआ विरचित सम्यत्तवकौमुदीकी कथाएँ मी वडी रोचक हैं। दोहा, सवैया, सोरठा, छप्पय, चौपई आदि छन्टोंमे यह कथाग्रन्थ लिखा गया है। जीवनके विभिन्न घात-प्रतिघातोंका मुन्दर विग्लेपण इस काव्य-ग्रन्थमें किया है। घटना-निर्माण और परिस्थिति-योजनाका सुन्दर समावेश किया गया है। कविता अच्छी है। उटाहरणके लिए एक छप्पय उद्घुत किया जाता है---- तबहिं पावडी देखि चोर भूपति निज जान्यौ । देखि मुद्रिका चोर तवै मन्त्री पहिचान्यो ॥ सूत जनेऊ देखि चोर प्रोहित है भारी । पंचनि छखि विरतान्त यहै मनमें जु विचारी ॥ भूपति यह मन्त्री सहित प्रोहित युत काढी दयौ । इह भाँति न्याव करि भल्जिय विधि घर्म थापि जग जस छयौ ॥ इस प्रकार कथा-काव्य मनोरजनके साथ आदर्श प्रस्तुत करते है, जिससे कोई भी व्यक्ति अपने जीवनका उत्कर्ष कर सकता है ।

## द्वितीयाध्याय

## हिन्दी-जैन-गीतिकाव्य और उसकी इतर गीतिकाव्यसे तुलना

कविता जीवनका अन्तर्दर्शन और रागास्मिका अभिव्यक्ति है । सुख-दुःखानुभूति मानवमें ही नईा, पशु-पश्चियोमे भी पायी जाती है । वाणी .या अन्य माव्यमो द्वारा मनुग्यने अपनी अनुभूतियोंकी अभिव्यक्तिको स्थायित्व प्रदान किया है । गीतिकाव्योमें मावनाकी अनुभूति अघिक गहरी होती है । मिठन-विरह, हर्प-कोक और आनन्द-विषादका चित्र सीमित रूपमे गेयता-द्वारा गीतिकाव्यमें उपस्थित किया जाता है । इसमे छन्द और रागविग्रेष-द्वारा आत्मनिष्ठता, आत्मानुभूति एव माव-प्रकाशन किया है । हिन्दी-जैन-साहित्यमे गीतिकाव्यका महत्त्वपूर्ण स्थान है । अपग्रश माषामे भी जैन कवियोंने अनेक सरस गीत लिखे हैं, जिनमें प्रेम, विरह, विवाह, युद्ध और अध्यात्म-भावनाकी अभिव्यक्तना सुन्दर हुई है । सगीत और लयके सहारे ये गीत गानेके लिए रचे गये है ।

परवतीं हिन्दी-जैन-साहित्यमें लावनी, मजन, पद आदिके रूपमे विपुल गीतात्मक साहित्य पाया जाता है। विषयकी दृष्टिसे अध्यात्म, नीति, आचार, वैराग्य, मक्ति, स्वकर्त्तव्य-निरूपण, आत्मतत्त्वकी प्रेयता और श्टक्कार मेदोमे विमक्त किया जा सकता है। प्रायः सभी पदोमे आत्मालोचनके साथ मन, शरीर और इन्द्रियोकी स्वामाविक प्रवृत्तिका निरूपण कर मानवको सावधान किया है। गीतिकाव्यके निम्न सिद्धान्तो के आधारपर जैनपदोंका विश्ठेषण किया जायगा।

२----किसी एक भावना या किसी रागात्मिका अनुभूतिकी कछापूर्ण समन्वित अभिव्यक्ति ।

३---आत्मदर्शन और आत्मनिष्ठा |

४----वैयक्तिक अनुमूतिकी गहराई ।

गीत या पटोमे गेयताका रहना आवस्यक है। इसका आधार शब्द, अर्थ, चेतना और रसात्मकता है। शब्द जहाँ पाठकको अर्थकी भाव-भूमिपर छे जाते है, वहाँ नादके द्वारा अव्य मूर्त जैन पहोमें विधान भी करते है। शब्दोंका सहत्त्व उनके दारा संगीतात्मकता प्रस्तत सानसिक चित्र और जापित वस्तके सामझस्यमें है। जिस वस्तुको चर्मचक्षुओसे नहीं देखा है, उसका मी कल्पना-द्वारा मानस-चक्षओके सामने ऐसा चित्र प्रयुत होता है, जो अपने सौन्दर्यके स्रोतमे मानवके अन्तस्को डुचा देता है। जैनपदोमे स्वामाविक गीत-धाराका अक्षुण्ण प्रवाह है, उनमे अतलस्पशिनी क्षमता है। वनारसीवास, टौलतराम, वुधजन और मागचन्दके पदोमे मुक्त सगीतकी धारा स्वच्छन्द और निर्वाध रूपसे प्रवाहित है। यो तो श्रेष्ठ पदोका सौन्दर्य सगीतमे नहीं, भावात्मकतामे होता है। अकुदा रूपमे रहनेवाला सगीत सौन्दर्यकी विकृतिमे साधन बनता है। संगीतका अनुबन्ध रहनेपर मी जैनपटोमे जो मार्मिकता और स्नेहपिच्छल रसघारा है, उसका समाहित प्रमाव मानवीय चुत्तिपर पढ़े विना नही रह सकता। प्रभातराग, रामकली, खल्ति, विलावल, अलहिया, आसावरी, टोरी सारग, लूहरि सारंग, पूर्वी एकताल, कनड़ी, ईमन, झंझोटी, खंमाच, केदार, सोरठा, विद्वाग, मालकोस, परज, कलिंगड़ो, मैरवी, धनासरी, मल्हार आदि राग-रागनियाँ इन पदोमें व्यक्त हें। कवि दौल्तरामके निम्न पदमें नाट सौन्दर्यंके साथ स्वर और तालका समन्वय सगीतके मुत्तरूपको भी मुखरित करता है-

चलि सखि देखन नाभिरायघर माचत हरिनटवा ॥टेक॥ अद्मुत ताल मान शुभलय युत चबत रागपटवा॥चलि सखि॰ ॥१॥ मनिसय न्पुरादि भूपनदुति, यत सुरंग पटवा। हरिकर नल्लन नलन पै सुरतिय, पग फेरत क्टवा'॥चछि सलि०॥२॥ किन्नर कर धर वीन वलावत, छावत छय झटवा। दौछत ताहि छलैं चल तृपते, स्झत शिवबटवा ॥चछि सलि०॥३॥

कविवर वुधजनने मी विखावल रागको घीमी ताल्पर कितने सुन्दर दगते गाया है। इस पदमे माषाकी तड़क-भड़क और चमक दमक ही नहीं, किन्तु छन्द और ल्यका सामजस्य मानव अन्तर्रागको उद्वुद्ध करनेमें समर्थ है। ससारके वाह्य रूपपर मुग्ध व्यक्तिको सजग करनेके लिए तथा वासनामे देंसे व्यक्तिको सावधान होनेके लिए कहा है कि इस मबको प्राप्तकर कौडीके मोल न बहाओ। कवि कहता है--

नरमव पाय फोरे हुख भरना, ऐसा काल न करना हो ॥टेक॥ नाहक ममत ठानि पुद्रलसौं, करम-जाल क्यों परना हो ॥ १॥टेक॥

यह हो नइ तू झान अरूपी, तिल-तुप ज्यों गुरु वरना हो ।

राग-दोस तजि भजि समताको, करम साथके हरना हो। नरमव० ॥टेका।

यां भव पाय विसय-सुख सेना, गज चढि ई धन ढोना हो ।

'ब्रुवजन' समुझि सेय जिनवर-पद, ज्यो अव-सागर तरना हो ॥

नरमच०॥

स्तारकी स्वार्थपरतासे भयभीत होकर कविवर मागचन्दने राग विळावळमे संगीतकी तान छोढते हुए अन्तर्तमकी अभिलाषा अभिव्यक्त की है। कवि कहता है कि सभी पुरजन-परिजन स्वार्थके साथी हैं। अन्त समय कोई काम नहीं आता; जिस प्रकार हिरण मृगमरीचिकाके प्रह्येमनसे आकृष्ट होकर नाना कप्ट सहन करता है उस्ती प्रकार यह जीव मी स्तार-रूपी बनमे निरन्तर कपाय और वासनाओंसे अभिभूत होकर भटकता रहता है। गरीर-मोगोसे जवतक विरक्ति नहीं होती; ज्ञान्ति नहीं मिल्ती-- सुमर सदा मन आतमराम, सुमर सदा मन आतमराम ॥टेक॥ स्वजन कुटुम्बी जन तू पोपै, तिनको होय सदैव गुळाम । सो तो हैं स्वारथके साथी, अन्तकाळ नहिं आवत काम ॥

सुमर सदा० ॥१॥

जिमि मरीचिकामें मृग भटके, परत सो जब ग्रीपम अतिघाम ।

तैसे त् भव माही भटके, धरत न इक छिन हू विसराम ॥ सुमर सदा॰ ॥२॥

करत न ग्लानि अवै भोगनिमें, घरत न वीतराग परिनाम । फिरि किमि नरक माहि दुख सहसी, नहें सुखलेश न आठौ जाम ॥ सुमर० ॥३॥

तातें आकुलता अव तजिकें, थिर व्है वैठो अपने धाम । 'भागचन्द' वसि ज्ञान-नगरमे, तजि रागादिक टग खव प्राम ॥ सुमर सदा० ॥टेक॥

'सुमर सदा मन आतम राम' में कविने अनेक अद्योमें रेखाचित्रकी मॉति कतिपय शब्दरेखाओ-द्वारा ही भावनाकी अभिव्यझना की है। सगीतके मौन-सौन्दर्यके साथ कल्ल-कलु ध्वनि करती हुई भावधारा मानव-मनको स्वच्छ करनेमे कम सहायक नहीं है।

मैया भगवतीदासके पदोमें भी सगीतका निखरा खरूप मिळ्ता है। राग-रागनियोका समन्वय भी प्रत्येक पढमे विद्यमान है। शरीरको परदेशी-का रूपक देकर वास्तविकताका प्रदर्शन किस माधुर्यके साथ किया गया है, यह देखते ही वनता है। कविने कुशल कलाकरकी तरह मीनाकारी और पद्यीकारी की है----

कहा परदेशीको पतियारो । मनमाने तव चलै पंथको, सॉझ गिनै न सकारो । सबै क्रुदुम्ब छाँद इतही पुनि, त्याग चलै तन प्यारो ॥ दूर दिशावर चलत आपही, कोउ न रोकन हारो । कोऊ प्रींति मरो किन कोटिक, अन्त होयगो न्यारो ॥ धन सों राचि घरम सौ भूलत, झूलत मोह मंझारो । इहि विधि काल अनन्त गमायो, पायो नहिं भव पारो ॥ सॉर्चे सुखर्सो विसुख होत हो, अम मदिरा मतवारो । चेतद्र चेत सुबहू रे भइया, आप ही आप सॅमारो ॥

जैन पदोंमें गीतिकाव्यकी दूसरी विशेषता आत्मनिष्ठा भी पायी जाती है। अन्तर्टर्गन-द्वारा आत्मनिष्ठाकी भावना वैयक्तिक सुख, दुःख, हर्प, शोक, राग, द्रेष एव हात्य अशुके गीत गाती है। जैन-पर्टोंमें इन पदोमें आत्म-भावनाकी अभिव्यञ्जना इतनी प्रवल आत्मनिष्टा और है, जिससे इनका आधार अधिकरण-निष्ठताको माना वैयक्तिता जा सकता है। कल्पनाशील भावुक कवि केवल वाह्य वन्तुओं ही प्रमावित नहीं होता, केवल सामाजिक, राजनीतिक, आर्थिक कारण ही उसे क्षुव्ध नहीं करते, बल्कि वह आन्तरिक कारणोसे भी क्षुव्ध और प्रताहित होता है। जैन पट रचनेवाले समी कवियोने अपने अन्तर्तमसे प्रेरणा प्राप्त की, वे वाह्य संसारसे अनासक है । चर्म-चक्षुओंके स्थान्नपर उनके मानस-चक्षु उद्बुद्ध है। उन्होने अपनी भावनाओंको विञ्चजनीन बनानेके लिए वैयक्तिक भाव और चेतनाको आदर्श एव भावात्मक रूप प्रदान किया है। आत्म-चेतनाकी जाग्रति इन पदोंका प्राण और ल्यपूर्ण माषामें आत्मानुभूतिकी अभिव्यक्ति इनका उद्देग्य है। कवि-वर बुधजनने निम्नपदमे कितनी गहरी आत्मानुमूतिका परिचय दिया है, इनकी अन्तर्ज्वाला धू-धूकर जल रही है। कविके आकुल प्राण शान्ति-प्राप्तिके लिए छटपटा रहे है, अतः कवि आत्म-विमोर हो कहता है-

हो मना जी, थारी वानि, तुरी छै हुखदाई ॥टेक॥ मिल कारिजमें नेकु न छागत, परसौ प्रीति छगाई ॥ हो० ॥१॥ या सुभावसौं अति हुख पायो, सो अब त्यागो भाई ॥ हो० ॥२॥ 'बुधजन' बौसर भाग न पायो, सेवो श्री जिनराई ॥ हो० ॥३॥ जहाँ हम कवि भागचन्दके पटोंमे अन्तर्दहनके साथ गाम्भीर्थ पाते हैं वहाँ कवि वनारसीदासके पदोके प्रत्रल वेग, अन्तस्के शोधनकी क्षमता और स्वस्थ व्यजना पाते है । आध्यात्मिक जान्ति-प्राप्तिके लिए कवि दौल्तरामने कोमल-कान्त-पदावलीमे अपनी कमनीय अनुभूतियोंकी मार्मिक अभिव्यञ्जना की है । कवि अन्तस्मे गुनगुनाता हुआ गा उठता है--

पारस जिन चरण निरख, हरख यो छहायो, चितवत चन्दा चकोर ज्यों प्रमोद पायो ॥ ज्यों सुन घनघोर घोर, मोर हर्पको न ओर, रंक निधि समाजराज पाय सुदित थायो ॥ पारस० ॥ क्यों जन थिरक्षुधित होय, मोजन छस्ति सुखित होय, मेपज गदहरण पाय, सरुज सुहरखायो ॥ पारस० ॥ वासर भयो धन्य आज, दुरित दूर परे भाज, शान्तद्शा देख महा, मोहतम पछायो ॥ पारस जिन० ॥ जाके गुन जानत जिम, भानन-भवकानन इम, जान 'दौळ' शरन आय, शिव सुख छछचायो ॥ पारस जिन० ॥

इन पक्तियोंमें आत्मनिवेदनकी भावना तीव्र और गम्भीर है। प्रमु-भक्तिका जल्प्रवाह सारी चेतनाओंको घो देता है, जानका वॉघ टूट जाता है और प्रवल वेगमे जीवन प्रवाहित होने लगता है तथा अपने आराध्यके निकट पहुँचकर शान्तिलाम करता है। कविकी यह अनुभूति ऐन्द्रियक नही, इन्ट्रियातीत है।

गीतिकाव्यका तीखरा तत्त्व भाव और अभिव्यखनाके समन्वयमे अनु-भूतिकी अन्विति है। इसके विना न तो स्वेदनभील्ता रहती है और न उसर्स उत्तेजना प्राप्त होती है। जीवनमे ऐसे कम ही क्षण आते हैं, जब

## हिन्दी-जैन-गीतिकाव्य

मानवकी दृत्ति अन्तर्मु खी होती है। मानसिक प्रतिक्रियाऍ सामाजिक समन्वित अभिव्यक्ति वीप्त हो उठनेवाळे क्षणोंमें स्वेदनशील्ता गतिमान अभिव्यक्ति नहीं हो स्करी। जिस प्रकार रेखाचित्रमे एक रेखाके अभावमें चित्र अधूरा रह जाता है और एक रेखा अधिक होनेसे चित्र विकृत हो जाता है उसी प्रकार अनुसूतिकी अभिव्यजनामे मी हीना-विकृत हो जाता है उसी प्रकार अनुसूतिकी अभिव्यजनामे मी हीना-विकृत हो जाता है उसी प्रकार अनुसूतिकी अभिव्यजनामे मी हीना-विकृत हो नेपर विकृति आती है, अतः अभिव्य जनामें अत्यन्त सावधानी रखनी पडती है। जैनपदोमे अनुमूतिके सकेतोंका सन्तुल्जन है, अतः रूपहीनता अथवा विरूपताके चित्रोंका प्रायः अमाव है। कविवर बनारसीदासके निम्न पदमे अनुमूति और सकेतोंका सन्तुल्जन दर्शनीय है— चेतन त तिहूँकाल अकेला।

पराप पू (प्रुप्ति कर्फा ग मदी नाव संजोग मिछै ज्यों, त्यों कुटुम्बका मेला ॥ चेतन० ॥ यह संसार अपार रूप सब, ज्यों पट पेखन खेळा । सुखसम्पति शरीर जल बुदबुद, विनशत नाईा बेला ॥ चेतन० ॥१॥ मोहमगन आतमगुन मूलत, परी तोहि गलजेला ॥ मैं मैं करत चहूँ गति डोलत, बोलत जैसे छेला ॥चेतन०॥२॥ मैं मैं करत चहूँ गति डोलत, बोलत जैसे छेला ॥चेतन०॥२॥ कहत 'बनारसि' मिथ्यामन तजि, होय सुगुरुका चेला । तास वचन परतीत आन जिय, होइ सहज सुरझेला ॥चेतन०॥३॥ कविवर भूघरदासजीने ससारकी असारता दिखाते हुए अपनी आन्त-रिक भावनाओंको वडे ही सुन्दर ढगसे अमिव्यक्त किया है । कवि कहता है-

जगमें जीवन थोरा, रे अज्ञामी जागि ॥टेक॥ जनम ताब तरु तैं पड़ें, फल संसारी जीव । मौत मही में आयहैं, और न ठौर सदीव ॥जगमें०॥१॥ गिर-सिर दिवला जोइया, चहुँ दि्शि वाजै पौन । बलत अर्चमा मानिया, बुझत अचम्मा कौन ॥जगमें०॥२॥ जो छिन जाय सरे आयूमें, निधा दिन हूँकै काल । याँधि सकै तो है अला, पानी पहिली पाल ॥जगमॅ०॥३॥ सनुप देह दुर्जरय है, मति चूकै यह दाव ।

'मूघर' राज्रुङ कंत हो, शरण सिताबी आव ॥जगमॅ०॥४॥ अध्यात्म प्रेमी कवि वनारसीदासने आत्मानुभूतिके कवि वनारसी-निर्झरमे प्रवेशकर काव्यकी सुरीली तान भरी है। दासके पद इनके सरस और हृदयग्राही पद आत्मकल्याणमे बडे ही सहायक है।

मानव अनुभूति, वासना और विचारोंसे जीवित है। जीवनकी विस्तृत भूमिकाके रूपमे अनुभूतिका आलोक है और अनुभूतियोमें श्रेष्ठ है आत्मानुभूति। इसमे सारा घ्यान खिंचकर एक ,विन्दुपर आ टिकता है, जहाँ दुःख नहीं, छिपाव नहीं, सकोच नहीं। व्यक्ति वाह्यसे विमुख हो अन्तल्की ओर जवतक नहीं मुडता है, मन इधर-उधर मटकता रहता है। मन एक बार जव आत्मोन्मुख हो जाता है तो फिर मागनेका उसे अव-काश नहीं रहता। कविचरने मनको इसी सन्तोपकी ओर ले जानेका सकेत किया है। मनके तुप्र हो जानेपर अन्तस्तलका रस उमड पडता है, मनुग्य अपनी सुधवुध खो आत्माका साक्षात्कार करता है। आस्था और विश्वासते परिपूर्ण यनकी अविचलित अवस्था कर्म-ग्रन्थिके मोचनमें वड़ी सहायक होती है।

तृष्णा इतनी प्रवल और उद्दाम है कि मनुष्यका इस ओर झुकाव होते ही वह इसकी प्रवल लपेटोंसे आकान्त हो जाता है और अपना धवंस्व खो वैठता है। इसके विपरीत जीवनमें वही व्यक्ति सफल्ता प्राप्त कर सकता है जो आशाके वजवतीं न होकर सन्तोपके मार्गका पश्चिक है। लोभका वीज परिग्रह है, क्योकि परिग्रहके बढ़नेसे मोह बढता है और मोह-के बढ़नेसे तृष्णा बढ़ती है, तृष्णासे असन्तोप और असन्तोपसे दुःख होता है। कविने निम्नपदमे इसी भावनाको वडे अनूठे ढंगसे प्रदर्शित किया है-

### हिन्दी-जैन-गीतिकाच्य

रे मन ! कर सदा सन्तोप। जातें मिटत सव हुख दोप ॥ रे मन० ॥ टेक ॥ १॥ वढत परिग्रह मोह वदावत, अधिक तृष्णा होत । यहुत ईंधन जरत जैसें, अगनी ऊंची ज्योति रे ॥ रे मन० ॥ २॥ छोभ छाछच मूद जन सों, कहत कज्ञन टान । फिरत आरत नहिं विचारत, घरम धनकी हान ॥ रे मन० ॥ २॥ नारकिनके पाँव सेवत, सकुच मानत संक । ज्ञान करि बूझे 'वनारसि', को नृपत्ति को रंक ॥ रे मन० ॥ १॥

जय कवि ससारके त्यायोंसे ऊव गया, नाना उपचार करनेपर भी उसके मनका समय नहीं हटा तो वही अपने मनकी आलंग्वना करना हुआ आकाक्षा व्यक्त करता है। कविकी आकाक्षा वैयक्तिक नहां, आंपनु सार्वजनीन है। सारग रागकी मधुरिमा इटयको रससिक्त कर देती है तना अन्तस्मे आत्मवुद्धि जाग्रत करती है। कविवर कहता है----

हुविधा कव जैहें या मनकी ॥ दुवि०॥ कव जिननाय निरंजन सुमिरों, तजि सेवा जन-जनकी ॥ दूविधा० ॥१॥

कव रुचिसौ पीवेँ हम चातक, यूँद अखयपद घनकी ॥ कव शुभ ध्यान धरौं समना गहि, करूँ न मसना तनर्मा ॥ दुविधा॰ ॥२॥

!

ł

ş

कय घट अन्तर रहें निरन्तर, दिइता मुगुरु वचन की। कब सुख लहीं मेद परमारथ, मिटें धारना धन की॥ दुविधा० ॥३॥

कत्र घर छाँढि होर्हुं एकार्का, लिये रालसा यन की। ऐसी दसा होय कब मेरी, हैं। यलिन्वलि या छन की॥ पुपिया•॥४॥

बुढि, राग और कल्पना तत्त्वका समन्वय, अनुभूतिका सन्तुल्न, भाव और भाषाका एकीकरण, लय और तालकी मचुरता एवं भाव-गाम्भीर्य और कोमल-कान्त-पदावली वनारसीदासके पदोंम वर्तमान है। मैया भगवतीदासने अपने पर्दोंमें सहजानुभूतिकी अमिव्यजना कां है। इनके पढोमें चिन्तनके स्थानमें आध्यात्मिक उछाराकी अनुभूति प्रधान है। उन्होने मानव पर्यायको प्रकृतिसे मुन्टर भैया भगवती मगल्मय, मधुर और आत्मकत्याणमें सहायक माना दासके पद : हे । इसी कारण अपने हृदय-इंजम महिरमाव परिचय और विइंगोंका कृजन सुनकर इन्होंने संसारके सम्वन्धोकी समीक्षा अस्थिरताका साक्षात्कार कराया है। आच्यालिक उन्मेपसे कविका प्रत्येक पद प्रमावित है । आकाइमें व्रमडनेवाले वादलांके समान धणमंगुर वासनाओ, जो कि प्रत्येक व्यक्तिके मानसको आन्दो-लित करती रहती हैं, का कविने पटोमे सूरुम दिन्छेपण किया है। अतः चिन्तनग्रील होकर कवि जीवनके मूलमूत तत्त्वींका उद्दारन करता हुआ कहता है--

छाँहि दे अभिमान जिय रे, छाँहि दे अभि० ॥टेक॥ काको तू अरु काँन तेरे, सय ही हैं महिमान । देख राजा रंक कोऊ, थिर नहीं यह यान ॥जिप रे०॥१॥ जगत देखत तोरि चल्ज्वो, तू भी देखत आन । घरी पठकी खबर नाहीं, कहा होय विहान ॥जिय रे०॥२॥ त्याग क्रोध रु लोभ माया, मोह मदिरा पान । राग दोपहिं टार अन्तर, दूर कर अज्ञान ॥जिय रे०॥२॥ भयो सुरपुर देव कयहूँ, कयहुँ नरक विदान । इम कर्मवश यहु नाच नाचे, भैया आप पिछान ॥जिय रे०॥१॥ इनके पदोंका संग्रह ब्रह्मविलास तथा फुटकर संकल्नके रूपमें प्रकाशित हुआ है । प्रभाती, स्तवन, अध्यातम, वस्तुस्थितिनिरूपण, आत्मालोचन एव आराध्यके प्रति इढतर विश्वास विपर्योमे इनके पदोको विमाजित किया जा सकता है । वस्तुस्थितिका चित्रण करते हुए बताया है कि यह जीव विश्वकी वास्तविकता और जीवनके रहस्योंसे सदा ऑखे बन्द किये रहा । इसने व्यापक विश्वजनीन और चिरन्तन सत्यको पानेका प्रयास ही नहीं किया । पार्थिव सौन्दर्यके प्रति मानव नैसर्गिक आस्था रखता है, राग-द्वेषोंकी ओर इसका छकाव निरन्तर होता रहता है, परन्तु सत्य इससे परे है । विविध नाम-रूपात्मक इस जगत्से पृथक् होकर प्रकृत मावनाओका स्थम, दमन और परिष्करण करना ही प्रत्येक व्यक्तिका जीवन ल्रस्य होना चाहिए । इसी कारण पश्चात्तापके साथ सजग करते हुए वैयक्तिक चेतनामें सामूहिक चेतनाका अध्यारोप कर कवि कहता है—

अरे तें जु यह जन्म गमायो रे, अरे तें ॥टेक॥

पूरब पुण्य किये कहूँ अतिष्ठी, तातें नरभव पायो रे । देव घरम गुरु प्रन्य न परसै, भटकि भटकि मरमायो रे ॥अरे०॥१॥ फिर तोको मिलिबो यह दुरल्म, दश दृष्टान्त बतायो रे ।

जो चेतै तो चेत रे भैया, तोको कहि समुझायो रे ॥अरे०॥२॥

आत्मालोचन-सम्वन्धी पदोमे कविने राग-द्वेष, इर्षा-ष्टणा, मद-मत्सर आदि विकार्रोसे अमिसूत हृदयकी आलोचना करते हुए गूढ़ अध्यात्मकी अभिव्यजना की है। यह आलोचना किवल कविद्वदयकी नही वल्कि समस्त मानव समाजकी है। मानव मात्र अपने विकारी मनका परि-शोधनकर मंगल प्रमातके दर्शन करनेकी क्षमता प्राप्त कर सकता है।

यावनकर मगळ प्रमातक दर्शन करनका बमता प्राप्त कर उकता हूँ। विनाशीक स्लारके खार्थमयी सम्बन्धोकी सारहीनता दिखलाता हुआ कवि राग-द्वेषादि विकारोंको दूर करनेकी वात कहता है। जव वह इस स्लारके भ्रम-जालकी वास्तविकतासे परिचित हो जाता है तो दृढ़ आत्म-निष्ठा प्रकट करता हुआ देव गन्धार रागमे अलापने लगता है—

अब मैं छॉडयो पर-जंजाल, अब मैं ॥टेक॥ छग्यो अनादि नोह अम भारी, तज्यो ताहि तत्काल । अब मैं०॥१॥

## हिन्दी-जैन-साहित्य-परिशीलन

आतमरस चस्यों मैं अद्युत, पायो परम दयाछ । अब मैं०॥२॥ सिद्ध समान शुद्ध राण राजन, सोमरूप सुविधाछ । अब मैं०॥१॥

मैया भगवतीदासके पदोंमे जितनी सुन्दर अघ्यात्म तत्त्वकी अमि-व्यंजना हुई है उतनी मानवीय राग-द्वेपकी नहीं। श्व गारिक भावनाके अरुण रूपोंका प्रायः अभाव है। भापामे नाद-साम्य और अनुप्रासोकी बहुल्ला श्रवण-सुखद है।

आनन्दघनके पद कवीरदासके समान आध्यात्मिकतासे ओतप्रोत हैं। यह पहुँचे हुए महात्मा और आत्मरसिक कवि थे। इस कारण इनके आनन्दघनके पदोंमें सची अनुभूति विद्यमान है। प्रेत-आत्माके रूप-पदा परिचय माधुर्यका दर्शन सर्वत्र कवि करता है। वातावरणके पद : परिचय माधुर्यका दर्शन सर्वत्र कवि करता है। वातावरणके प्रत्येक कणसे उसे आत्मानुभूतिकी झरूक मिल्स्ती है। यद्यपि कविने आत्माको सर्वत्र व्यापक रूपमे नही देखा है, धरीर-प्रमाण ही माना है, फिर भी उसे पानेके लिए स्वी प्रेयसीके समान आकुल है। प्रातः-समीर अपनी नवीन सुरभिषे प्रत्येक अग-प्रत्यगको सुरभित करता हुआ कविको आत्मानुभूतिमे प्रेरक प्रतीत होता है।

स्वानुभूतिका प्राहुर्माव होते ही कवि अनुभव करता है कि जन्म-मरणके कारण राग-डेपके भस्म हो जानेपर ही आवागमनके तुखसे छुटकारा मिल सकता है; आत्मा अजर है, अमर है, इसकी उपल्लिष रतत्रत्रवके द्वारा ही सम्भव है । अतएव सत्यद्रष्टा कविकी पारदर्शिका ऑखे जगके मौतिक आवरणको मेदती हुई अन्तर्स्तत्त्वोपर स्थित होती हैं । आत-वाणीके द्वारा पार्थिकताको लल्कारते हुए झाश्वत आनन्दकी वात कहता है । इसलिए इनके पदोंमें प्रधानतः आशा, उल्लास और चेतनाका अमि-नन्दन विद्यमान है । कवि अपने अन्तस् में आत्मतत्त्वकी महत्ताका अनुमव कर आध्यात्मिक धरातल पर मानव मात्रका उत्कर्प दिखलाता है तथा ऐन्द्रियिक आनन्दको निक्तप्ट और हीन वतलाकर इन्द्रियातीत अलैकिक आनन्दकी अभिव्यक्षना करता है।

कविने निम्न पदमे अपनी अमरताका भाव सत्य और वस्तु सत्यसे भिन्न कितना सुन्टर विवेचन किया है—

अव इम अमर भये न मरेंगे ॥टेक॥ या कारन सिथ्यात दियौ तज, क्यौकर देह घरेंगे ॥ १ ॥ राग-दोप जग वन्ध करत हैं इनको नाश करेंगे । मस्यो अनंत काल तें प्राणी, सो हम काल हरेंगे ॥ २ ॥ देह विनाशी हूँ अविनाशी, अपनी गति पकरेंगे । नासी नासी हम यिरवासी, चोखे ह्नै निखरेंगे ॥ ३ ॥ मस्यो अनन्त वार बिन समझैं, अबसो सुख बिसरेंगे । 'आनन्द घन' निपट-निकट अक्षर दो, नहिं सुमरे सो मरेंगे ॥४॥

यद्यपि इसी आशयका एक पद कवि द्यानतरायका भी मिल्ला है, तो भी इस पद्यका माधुर्य विचित्र है। कविने वैज्ञानिक तथ्योंके आधारपर आत्मानन्दको व्यक्त किया है। इनके समस्त पद तीन वर्गोंमें विभक्त किये चा सकते है।

प्रथम वर्गमें उन पदोको रक्खा जा सकता है, जिनमे रूपको-द्वारा आत्मतत्त्वका विश्लेषण एक सद्ददय और मावुक कविके समान किया गया है। कविने इन पदोंमे मधुर रागात्मक सम्वन्धोको उदाटित करते हुए मिथ्यात्वके निष्कासनपर अधिक जोर दिया है। आत्मानुभूति या स्वानुभूतिमे प्रबल्ध वाधक कारण यह मिथ्यात्व ही है, अतः अनेक रूपको-द्वारा इस आत्म-अग्रुद्धिके कारणका विञ्लेषण किया गया है।

दूसरी श्रेणीमे वे पद हैं जिनमें घरेळ् दैनिक व्यवहारमे आनेवाळी वस्तुओंके प्रतीकों-द्वारा संसारकी क्षणभगुरता दिखलाकर आत्म-तत्त्वका रुश्ठिष्ट चित्र प्रकट किया है। विनय और वन्दना-सम्बन्धी पद इस कोटिमे आते है। तीसरे वर्गमें उन मिश्रित पदोको रक्खा जा सकता है जिनमें तन्मवता के साथ माव-गाम्भीर्य भी विद्यमान है। समता-रसका वासन्ती समीर मनकी रागि-रागि अभिलापाओ और दृदयकी कोमल कमनीय ऐन्द्रियिक मावनाओको विकसित पुपके परागकी तरह धूलिसात् कर देता है तथा समता-पीयूपकी खुमारी आत्मविभोर वना देती है। कवि उपर्युक्त मावना का विब्लेपण करता हुआ कहता है—

मेरे घट ज्ञान साम सयौ सोर। चेतन चकवा चेतन चकवी, सागौ विरहकौ सोर॥ १॥ फैल्ठी चहुँदि्झि चतुरसाव रूचि, सिट्यो सरमन्तम जोर। आपकी चोरी आपही जानत और कहत न चोर॥ २॥ अमल-कमल धिकसित यथे सूतलमन्द विपय शशिकोर। 'आनन्द्रवन' इक वल्लम लागत, और न लाख किरोर॥ ३॥ 'जसविलास सग्रह' नामसे इनके पटोका सग्रह प्रकाशित हुआ है। इनके पदोम मावनाएँ तीत्र आवेगमयी और संगीतात्मक प्रवाहमें प्रस्फटित

> हुई है | मापामें लाक्षणिक वैचिन्यके स्थानपर सरस्ता और सरल्ता है | पदोमें प्रधान रूपसे—आध्यात्मिक नावोकी अमिव्यजना है | अपने आराव्यके प्रति आत्मनिवेदनकी भावना भी तीत्र रूपमे पायी जाती है |

यशोविजयके पद् : परिचय और समीक्षा

आत्माकी अभिषचि उत्पन्न होते ही अज्ञान, असंस्कार, सिथ्यात्व आदि भस्म हो जाते है, जिससे स्वानुभृति होनेमें विलम्व नहीं होता । कविके अनेक पदोंमे वौद्धिक ज्ञान्तिके स्थानमे आध्यात्मिक शान्ति गुढानुभूतिका निरूपण है । आध्यात्मिक विश्वासोकी भूमि कितनी दृढ है तथा स्वानुभूति उत्पन्न हो जानेपर मानव आत्मानन्दमें कितना विभोर हो सकता है यह निम्न पदमे दर्शनीय है । कबि कहता है—

हम मगन भये प्रसु घ्यान में । विसर गई दुविधातन-मनकी, अचिरा सुत गुनगानमें ॥हम० ॥ १ ॥ .

हरिन्हर ब्रह्म पुरन्दरकी रिधि, आवत नर्हिकोउ मान में। चिदानन्दकी मौज मची है, समता रसके पानमें॥ हम०॥ २। इतने दिन तूँ नाहिं पिछान्यो, जन्म गंवायौ अज्ञान में। अब तो अधिकारी ह्नै वैठे, प्रभुगुन अखय खजान में॥ हम०॥ ३॥

गई दीनता सभी हमारी-प्रमु तुझ समकित दान में। प्रमुगुन अनुभवके रस आगे, आवत नहिं कोड ध्यान में॥ ४॥ यशोविजयजीके पदोकी भाषा वड़ी ही सरस है। आत्मनिष्ठा और वैयक्तिक मावना भी इनके पदोंमें विद्यसान है।

कवि भूभरदास कुशल कलाकार है। इन्होने गीति-कलाकी बारीकियाँ अपने पदोमे प्रदर्शित की हैं। यह स्थूलको छोड सूक्ष्म सौन्दर्यको व्यक्त करना चाहते हैं। यद्यपि वाह्य-सौन्दर्यका अपने भूधरदासके पद : सक्ष्म पर्यवेक्षण-द्वारा निरीक्षण किया है. किन्तु वह यरिचय और इन्हे स्थिरता प्रदान नहीं कर सका है। यही कारण समीक्षा है कि इनके पदोमें भावकताके सहारे करुण रस और आत्मवेदनाकी भी अभिव्यजना हुई है। पदोमे शाव्दिक कोमल्ता, भावनाओकी मादकता और कल्पनाओका इन्द्रजाल समन्वित रूपमे विद्यमान है। इनके पदोका एक सग्रह 'मुघर-पदसग्रह' के नामसे प्रका-शित हो चुका है। इन पदोको सात वर्गोंमें विमक्त किया जा सकता आराज्यकी शरणके हढ विश्वाससूचक, अध्यात्मोपदेशी, ससार और गरीरसे विरक्ति-उत्पादक, नामसारणके महत्त्व-द्योतक और मतुष्यत्वकी पर्ण अमिव्यक्ति-द्योतक ।

प्रथम श्रेणीके पद जिनेन्द्रप्रमु जिनवाणी और जितेन्द्रिय गुरुके सावनोसे सम्बद्ध है। इन पदोमें कविने दास्य भावकी उपासना-द्वारा अपनेको उज्ज्वल बनानेका प्रयास किया है। किन्तु दास्यताकी यह भावना सर्वत्र परतन्त्र वनानेवाली नही है।

दूसरी श्रेणीके पदोंमे जीवको अज्ञानताके कारण होनेवाले परिणामोंको दिखलाकर सावधान करनेका प्रयास किया है ।

अज्ञानी पाप घत्रा न वोय ॥ टेक ॥ फल चाखनकी वार भरे हग, मरहै मूरख रोय ॥ अज्ञानी० ॥ १ ॥ किन्चित् विपयनके सुख कारण दुर्लम देह न खोय । ऐसा अवसर फिर न मिलेगा, इस नीदही न सोय ॥ अज्ञानी०॥२॥

भावुक कविने अन्तस्मे मायाकी वद्धकताका अनुमव कर उसके मोहक रूपका बढ़ा ही सुन्दर विस्लेषण किया है। कविने मायाको ठगनी-का रूपक देकर उसके दृणित रूपका, जिसे विषयी जीव मोहक समझते है, मर्मस्पर्शी चित्रण किया है।

सुन ठगकी माया तैँ सब जग ठग खाया ॥ टेक ॥ टुक विद्वास किया जिन तेरा, सो मूरख पिछताया ॥ सुन० ॥१॥

विकारग्रस्त मानव अहके वशीभूत हो ससारमें असमताका व्यवहार करता है, नाना कामनाओंको अन्तस्मे समेटे स्वमलोकमे विचरण करता रहता है, उसके सकल्प कच्चे धागेके समान बाधा और विष्नोके हल्के झोंकेसे ही टूट जाते है। ससारके मायाची वधन उसे जकड़ते जाते हैं, अतः वस्तुस्थितिका यथार्थ दर्शन कराता हुआ कवि निराजामें आशाकी किरणोंका आत्जेक वितरण करता है। तथा---

"एकौं के घर मंगल गावें, पूगी मनकी आसा ।

एक वियोग भरे बहु रोवें, भरि-भरि रैन निरासा ॥"

मे कितना सुन्दर यथार्थका चित्रण हुआ है। कविका यथार्थ जीवनके शाश्वत सत्यसे सयुक्त है। यद्यपि यह चित्रण ससारके वास्तविक रूपको प्रस्तुत करता है, पर इसमे निराजा अन्वित नहीं है। विश्वका वास्तविक स्वारस्य दिखलाकर कवि आत्मानुस्तिको जगाता है। शरीरको चरखाका रूपक देकर निग्नपदकी आघ्यात्मिक अभिव्यक्ति कितनी मर्मस्पर्शी है-

## मोटा महीं कातकर भाई, कर अपना सुरझेरा। अन्त आगमें ईंधन होगा, 'मूधर' समझ सवेरा॥

रागात्मिका वृत्ति और बोध-वृत्तिके समन्वित रूपमे पूर्ण मानवता-की अभिव्यजना करनेवाले इनके अनेक पद है। इनमें कविने मानवताकी प्रतिष्ठाके लिए वासना और कयायोंके मधुमत्त समीरके त्पर्शसे वचानेकी आकाक्षा व्यक्त की है। कवि कहता है—"सुनि ज्ञानी प्राणी, श्री गुरु सीख सयानी" आदि।

राग विद्दागमें मनकी दुर्वच्ता तथा अह और इदके सघर्षसे उत्पन्न कामवासनाका नियन्त्रण करता हुआ कवि चारित्रकी ओधशास्त्रमे नैतिक मन और नैतिक बुद्धिकी आवस्यकताका निरूपण करता है—

जगत जन जुवा हारि चले ॥ टेक ॥ काम-कुटिल संग वाजी मॉडी, उन करि कपट छले। जगत० ॥ १ ॥ चार कपायमयी जहूँ चौपरि पांसे जोग रले। इन सरबस उत कामनिकौडी इहविधि झटक चले॥ जगत० ॥ २ ॥

भूषरदासके पदोमें राग-विरागका गगा-यमुनीसगम होनेपर मी श्ट गारिकता नहीं है। विरहकी विविध अवस्थाओका निरूपण मी इनके पदोंमे नहीं हुआ है।मापाकी ढाक्षणिकता और काव्योक्तियोकी विदग्धता यत्र-तत्र रूपकोंमें विद्यमान है।

गीति-काव्यके मर्मज्ञ कवि द्यानतरायके पदोंमें अन्तर्दर्शनकी प्रवृत्ति प्रधान रूपसे वर्चमान है। शब्द सौन्दर्य और शब्द-सगीतकी झकार सभी पदोमे सुनाई पडती है। इनके पदोंमे अतृप्ति नहीं, सतोप है, उन्माद नही, मस्ती है; अवसाद नही, औत्सुक्य है; कर्कशता नहीं, तीवता है और चानरतायके पद: परिचय और समीक्षा बिना नहीं रहती । इनकी भावुकता सरस, सरल

और सहज है । पदोमे तथ्योका विवेचन दार्शनिक शैलीमें नहीं किया गया है, किन्तु काच्य-शैलीका प्रयोग कर कविने मानवप्रवृत्तियोके उद्दाटनमें अपूर्व सफल्ता प्राप्त की है । तीव्र आलोक और प्रखर प्रवाह दो चार पटोमे ही उपल्ल्व है, अधिकाश, पदोमे वैयक्तिकता या अधि-करणनिष्ठताका आधार ही प्रधान है । कविने अपनी आनन्दानुभूतिको प्रत्येक पदमें व्यक्त करनेका प्रयास किया है । इनके सकल्ति पदोंको छः अणियोंमे विभक्त किया जा सकता है—बधाई, स्तवन, आत्मसमर्पण, आधासन, परत्ववोधक एव सहज समाधिकी आकाक्षा ।

वधाई-सूचक पदोमे तीर्थकर ऋएममनाथके जन्म-समयका आनन्द व्यक्त किया है। प्रसगवश प्रमुके नखशिखका वर्णन मी जहॉ-तहॉ उप-त्रब्ध है। अपने इष्टदेवके जन्म-समयका वातावरण और उस कालकी समस्त परिस्थितियोको स्तरण कर कवि आनन्द-विभोर हो जाता है और हर्षोन्मन्त हो गा उठता है----

माई आज आनंद या नगरी ॥ टेक ॥ गजगमनी शशिवदनी तरुनी, मंगळ गावति हैं सगरी ॥ माई० ॥ नाभिराय घर पुत्र भयो है,किये हैं अजाचक जाचक री ॥ माई० ॥ 'धानत' धन्य कूख मरुदेवी, सुर सेवत जाके पगरी ॥ माई० ॥ द्वितीय श्रेणीके पदोंमें अपने आराध्य पचपरमेष्ठीकी नाना प्रकारसे स्तुति की है । इस श्रेणीके पदोंमे उपमानोका आश्रय लेकर अपने इष्ट देवको प्रसन्न करनेका प्रयास कविने किया है । आरती स्तुतिका ही एक रूप है, अतः अपनी विश्वव्यापिनी आरती करता हुआ कवि कहता है—

30

मंगल आरती आतम राम । तन मंदिर मन उत्तम ठाम ।

समरस जल चन्दन आनंद। तन्दुल तत्त्वस्वरूप अमन्द ॥ ॥ मंगल आरती० ॥

रैंनसार फूलनकी साल । अनुसौ सुख नेवन भरि थाल ॥ मंगल आरती० ॥

दीएक ज्ञान ध्यानकी धूए । निर्मल भाष महाफल रूप ॥ मँगल आरती० ॥

चुगुन अविक जन इक रंग छीन । निहचै नौघा भराति प्रवीन ॥ मंगळ आरती०॥

धुनि उत्साह सु अनहद ग्यान । परम समाधि निरत परधान ॥ मंगल आरती० ॥

वाहज आतम भाव वहाव । अंतर ह्नै परमातमध्याव ॥ मंगल आरती० ॥

साहव सेवक भेद मिटाय । 'द्यानत' एकमेव हो जाय ॥ मंगळ आरती० ॥

कवि टौल्तराम उन गीतिकाव्य-रचयिताओमे से हैं, जिन्होने जीवन-नो खुव वारीकियोमे देखा है, उनकी विविध प्रवृत्तियोंकी गहराईमे उतर कर अनुशीलन किया है । मनकी गृढ़ और विविध कर अनुशीलन किया है । मनकी गृढ़ और विविध कर अनुशीलन करा है । मनकी गृढ़ और विविध दशाओंका समाधान करते हुए कवि अनुभव करता है कि क्या वात है कि जिससे मानव जीवन वोझिल और त्रस्त है ! कल्पना, विचार और मावनाकी त्रिवेर्णामें निमज्जन कर निश्चय किया कि मानव चंचल चित्तके कारण ही उत्ता है । कभी यह दिव्य अगनाओका आल्गिन करना चाहता है, तो कभी सुन्दर नृत्य देखनेके लिए लालायित है । एक आकाक्षा त्रि नईा होती, कि दूसरी अनन्त आकाक्षाऍ उत्पन्न हो जाती है । मनकी यति पवनसे मी अधिक चंचल है, इस्पर अंकुज्ञ रखे विना कोई मी सत्यको प्राप्त नहीं कर सकता है। कवि कहता है-"मन तेरी बुरी आटत क्यों पड गई है। तू अनादिसे इन्द्रियोके विपयोंकी ओर क्यो टौढ़ता चला आ रहा है, इन्हींके अधीन रहनेसे तूने अनादिकाल्से अपनी आत्मा-का निरीक्षण नहीं किया, अपने स्वरूपको नहीं पहचाना-

हे मन, तेरी को कुटेव यह, करन-विपय में धावे हैं ॥ टेक ॥ इन्होंके वश तू अनादि तें, निज स्वरूप न लखावे है ।

पराधीन छिन-छीन समाकुल, दुरगति-विपति चखावै है ॥ हे मन० ॥ १ ॥

फरस-विपयके कारण वारन, गरत परत दुख पावे है।

रसना इन्द्री-वदा झप जल में, कंटक कंठ छिरावे है। हे मन०॥ २॥

गंध-छोल पंकल मुद्रितमें धुलि निज प्रान खिपाचे है।

नयन-विपय-वश दीपशिखामें अंग पतंग जरावे है॥ हे मन०॥ ३॥

करन-विपय-वदा हिरन अरन मे, खलकर प्रान लुनावे हैं।

'दौलत' तब इनको, जिनको भज, यह गुरु सीख सुनाव है॥ हे मन०॥ ४॥

इनके पढ विपयकी दृष्टिसे रक्षाकी मावना, आत्मनिक्षेप मर्त्सना, मय-दर्शन, आश्वासन, चेतावनी, प्रमुत्सरणके प्रति आग्रह, आत्मदर्शन होनेपर अस्फुट वचन, सहज समाधिकी आकाक्षा, स्वपदकी आकाक्षा, संसार-वित्र्लेपण, परसत्त्ववोधक एवं आत्मानन्द श्रेणीमे विभक्त किये जा सकते हैं। उक्त वर्गांकरणमेसे कुछ पद उढाइरणार्थ प्रस्तुत किये जाते हैं। आत्मनिक्षेप-सम्वन्धी पढोमें मगवान्क्रे सम्मुख आत्मसमर्पणकी मावना प्रदर्शित की गई है। इन पदोंमे अपने प्रति और अपने आराष्ट्राक्षे प्रति एक अखण्ड अचिचलित विश्वास है। इसी कारण इस श्रेणीके पढांमे सीधे-सादे माव पाठकके हृदयपर सीधे चोट पहुँचाते हैं-- मोहि तारोजी क्यों ना ? तुस तारक त्रिजग त्रिकाल में ॥ सोहि० ॥ मैं उद्घि पत्यो दुख भोग्यौ, सो दुख जात कह्यौ ना । जामन सरण अनंत तनो तुम जानन माहि छिप्यौ ना ॥ सोहि० ॥

मर्सना-विषयक पदोमे कविने विषय-वासनाके कारण मलिन हुए मनको फटकारा है तथा कवि अपने विकार और कषायोका कच्चा चिट्ठा प्रकट कर अपनी आत्माका परिष्कार करना चाहता है ! नाना प्रकारकी विषयेच्छाएँ तृष्णा और सुनहली आशा-कल्पनाएँ इस प्राणीको और भी कष्ट देती हैं; अतएव विषयोको निस्सार समझ त्यागना चाहिये । यह शरीर अत्यन्त ष्टणित है, माता-पिताके रज-वीर्यसे उत्पन्न हुआ है । इसमे अनेक अश्चचि पदार्थ विद्यमान हैं, अतएव इससे ममता छोड देनी चाहिये-

मत कीनो री यारी, छिन गेह देह नड नानके ॥ टेक ॥ मात-पिता-रज-वीरज सों यह, उपजी मल-फुलवारी । अस्थि-माल-पल नसाजाल की, लाल-लाल-जल क्यारी ॥ मत ०॥ कर्म-कुरंग-थली पुतली यह, मूत्र पुरीष मँडारी । चर्म-मदी रिपु-कर्म-कडी धन-धर्म घुरावन हारी ॥ मत ०॥ × × × ×

हो तुम शठ मविचारी जियरा जिनवृप पाय वृथा खोवत हो ॥ टेक॥

पी अनादि मदमोह स्वगुननिधि भूल अचेत नींट सोवत हो ॥ हो तुम० ॥

भय दर्शन-राम्वन्धी पदोमे मनको भय दिखलाकर आत्मोन्मुख किया गया है। कविने अपने अन्तल्में ससारकी झझटो, वाधाओं और विशंका अनुमव कर वास्तविक परिस्थितियोका साधात्कार किया है। जान पडता है वैसे संसारके मायावी वन्धनोसे वह भयमीत है। अतः ससारके माया-बाब्स्टे उन्मुक्त होनेके लिए अत्यन्त उत्सुक है, उसकी आत्माम सासारिक जान दूझ कर अन्ध वने हैं ऑखन बाँघी पारी॥ अरे०॥ निकल जाँयगे प्राण छिनकर्में पड़ी रहेगी मारी॥ अरे०॥ 'दौळतराम' समझ मन अपने, दिलकी खोल कपारी॥ अरे०॥

X

× × × अब मन मेरा वे सीख वचन सुन मेरा।

× × ×

जिया तुम चालो अपने देश।

मत कीजो जी यारी ये भोग सुजंग सम जानिके।

कवि चेतावनी देता हुआ कहता है— मेरे कब है वा दिनकी सघरी।

तन विन बसन असन बिन वनमें, निबसौं नासा दृष्टि धरी ॥ मेरे कब॰ ॥

पुण्य पाप परसों कब विरचो, परचो निजनिधि चिर-बिसरी।

तज उपाधि, सज सहज समाधी, सहों घाम-हिम-मेध-झरी। सेरे कब० ॥

कव थिर-जोग घरौँ ऐसौ मोहि, उपल जान मृग खाज हरी।

ध्यान कमान तान अनुभवशर, छेदों किह दिन मोह अरी ॥ मेरे कब० ॥

कव दृन कंचन एक गनो अरु, मनि-जडिताल्य शैल्दरी।

'दौलत' सतगुरु चरनन सेठें, जो पुरवौ आश यहै हमरी ॥ मेरे कव० ॥

× × × चेतन अव धरि सहज ससाधि, जात यह विनचै भव व्याधि । चेतन० ॥

मोह ठगौरी खायके रे, परको आपा जान। यूल निजात्तमऋद्धि को हैं---पाये दुःख महान॥ चेतन०॥ · जब आत्मानुभूति उत्पन्न हो जाती है, हृदयके समस्त काछुष्य धुळ जाते हैं एवं जीवनका प्रवाह अपनी टिशाको वदल्कर प्रवाहित होने लगता है तो भावातिरेकके कारण अस्फुट वचन निकल्ते हैं । कवि कहता है----

चिन्मूरत हग्धारीकी मोहि, रीति छगत है अटापर्टी ॥ चिन्मूरत०॥ बाहिर नारकि क्रुत दुख भोगे, अन्तर सुखरस गटागर्टी ॥ रमत अनेक सुरतिसंग पे तिस परनति तैं नित हटाहर्टी ॥चिन्मूरत०॥

कवि दौल्तरामकी दृष्टि आत्मनिष्ठ है, वस्तुनिष्ठ नही । अतः किसी वस्तुके बाह्य स्थूल सौन्दर्यकी अपेक्षा आन्तरिक-सूक्ष्म सौन्दर्यका अधिक विख्लेषण किया है । मावनाकी मव्यता और अनुभृतिकी सूक्ष्मता दर्शनीय है । इनकी माषामे सयम, अमिव्यजना-शक्ति, स्पष्टता और व्यावहारिकता पूर्णतः विद्यमान है । माषाकी लाक्षणिकताने कोमल और माधुर्य माव-नाओको मरनेमे विल्क्षण कार्य किया है । रूपकोंमे कविकी लाक्षणिक शैली दर्शनीय है—

मेरो मन ऐसी खेळत होरी। मन मिरदंग साज करि छारी, तनको तमूरा बनो री॥ सुमति सुरंग सरंगी बजाई, ताछ दोककर जोरी। राग पॉचों पढ़ कोरी, मेरो मन ऐसी खेळत होरी॥ समकृति रूप गहि मर झारी, करुना केशर घोरी। ज्ञानमई छेकर पिचकारी दोड कर माहिं सम्होरी॥

इस प्रकार कवि दौल्तरामके पर्वोमे भाषावेश, उन्मुक्त प्रवाह, आन्तरिक सगीत, कल्पनाकी तूल्किन-द्वारा भावचित्रोकी कमनीयता, आनन्द-विह्वल्ता; रसानुभूतिकी गम्मीरता एव रमणीयताका पूरा अमन्वय विद्यमान है। कवि भागचन्द्रके पदः कविवर भागचन्द उन सहृदय और परिचय और मर्माक्षा भाइक कवियोंमें हैं जो निरन्तर आत्मगुत्यांके मुल्ड्यानेमें सग्न रहते हैं । इनके पटॉमें तन्मयना अध्कि पायी जाती है ।

निज कारल काहे न सारे रे, भूले प्रानी ॥ टेक ॥ परिप्रह भारयकी कहा नहीं, उनरत होत तिहारे रे । निज कारत० । रोगी नर तेरी वपु को कहा निसदिन नर्ही जारे रे ॥ निज कारत० । अवि संसारकी अवास्तविकताका चित्रण करना हुआ कहता है--जीव त् अमत सदैव अकेला । संग सार्था कोहे नहीं तेरा । अपना सुख टु:न्त आप ही सुगते, होत टुटुम्व न मेला । स्वार्थ भर्षे सब विद्युरि जात है, विवट जात ज्यों सेला ॥ १॥ रक्षक कोई न प्रन हूं जव, आपु अन्तर्का बेला । मृटत पार बेंबत नहिं जैसे टुट्टर जलको टेला ॥ २॥

नन-वन-जीवन विनम जात ज्यों, इन्द्रवालको खेला। 'मागचन्द्र' इसि लिखकर भाई, हो उतगुरुका चेला॥३॥ जीव त् स्रमत सदैव अकेला।

आष्णासम्ब चाधनामे चबरे वहीं वाधा मोहके उदयसे उसन्न होती है। यह जाव भोगवित्यानको दकि मा मोहके कारण ही करना है। तुन्दर वन्द्राभूपग, अलंकार, पुष्पमान्या आदि-ढारा शर्नरको चलित करनेकी चेश भी इसीके उठयरे उसन होती है। सोह वह तेन शराव है जिसका नशा जीवको सुन्द और शान्तिते वीचित कर देना है, मानवकी सारी प्रवृत्तियाँ वहिर्मुखी हो जाती हैं जिससे वह अपने कर्मकाछ्यको दूर नहीं कर पाना। समता रस ही एक ऐसा आनन्द है, जिससे मानवकी अद्भुत शान्ति मिल्ली है, कविने इस प्रसंग के प्रांग्ने मीतिकणदकी विगईणा की है। यद्यपि काच्यके मूल तत्व द्वदयकी रागात्मक विभूतिका शुद्धात्मदर्शनके साथ सामजस्य नहीं वैठता है, पर कविने आव्यात्मिक चिन्तन-प्रधान पदोमे भी अपनी मालुकताका समावेश कर अपने कविकर्मका परिचय दिया है।

कवि मागचन्दमें दौलतरामके समान हृदय-पक्षका सन्तुल्न नहीं है। इनमें तर्क, विचार और चिन्तनकी प्रधानता है। इसी कारण इनके पदोंमे विचारोकी सघनता रहती है। निम्नपदमे दार्शनिक तत्त्वोको हृदयग्राहक रूप देनेकी सफल चेष्ठा वर्त्तमान है।

जे दिन तुम विवेक विन खोथे ॥ टेक ॥ मोह वारुणी पी अवादि तें, परपद में चिर सोये । मुख करंड चितपिंड आपपद, गुन अनन्त नहिं जोये ॥ जे दिन० ॥ होहि बहिर्मुंख हानि राग रुख, कर्मवीज वहु बोये । तसु फळ सुख-दुःख सामग्री रुखि, चितमें हरपे रोये ॥ जे दिन० ॥ घवड ज्यान शुचि सळिल प्रतें, आसव मल नहिं घोये । पर द्रव्यनि की चाह न रोकी, विविध परिग्रह ढोये ॥ जे दिन० ॥ अब निजमें बिज जान नियत तहाँ, निज परिनाम समोये । यह शिव-मारग समरस सागर, 'मागचंद' हित्त तो ये ॥ जे दिन०॥

विशुद्ध दार्शनिकके समान कविने तत्त्वार्थश्रदानी और ज्ञानीकी प्रशस की है। यद्यपि वर्णनमे कविने रूपक उट्येक्षा अल्कारोंका अव-छम्बन लिया है। किन्तु शुप्क सैढान्तिकता रहनेसे भाव और रसकी कमी रह गयी है। ज्ञानी जीव किस प्रकार स्सारमे निर्मय होकर विचरण करता है तथा उन्हे अपना आचार-व्यवहार किस प्रकार रखना चाहिये इत्यादि विषयका विच्ळेषण करनेवाले पदोमें कविका चिन्तन विद्यमान है; पर भावुकता नहीं है। हॉ, प्रार्थनापरक पदोंमें मूर्त्त-अमूर्त्तको आरुम्बन लेकर कविने अपने अन्तर्ज्ञात्की अभिव्यक्ति अनूठे ढंगरे की है। इन पदोमें विराट् कल्पना, अगार्ध दार्शनिकता और सूक्ष्म मनोवैज्ञानिक विशेपताएँ हैं। भावनाओंमें विवेचनकी प्रवृत्ति इनके पदोंका एक मुख्य गुण है। निम्नपद दर्शनीय है--

आजन्दाश्रु बहेँ छोचनतें, तातें आनत न्हाया । गहरद स्पष्ट वच्चनजुत निर्मल, मिएजान सुरगाया ॥ टेक ॥ भव वन में बहु अभण कियो तहाँ, दुःखदावानल ताया । अब तुम मक्तिसुधारसवादी मैं अवगाह कराया ॥ आजन्दाश्रु० ॥ इस प्रकार कवि भागचंदके पदोमे द्वदयकी तीत्रानुभूति विद्यमान है । जिस पदमें जिस भावनाको व्यक्त करना चाहते हैं उस पदमें उसे वह गहराई, सूक्ष्मता और मार्मिकताके साथ व्यक्त कर सके हें ।

मजन और पद रचनेमें इनका जैन कवियोमें महत्त्वपूर्ण स्थान है। इनके पदोमे अनुभूतिकी तीव्रता, ल्यात्मक संवेदन-शील्ता और कवि बुधननके पद: परिचय और समीक्षा कस्पनाओपनके प्रति को जागरूकता इनमें है, वह कम कवियोमे उपल्टब्ध होगी। इनकी विचारोकी कस्पना और आत्मानुभूतिकी प्रेरणा पाठकोके समक्ष

ऐसा सुन्दर चित्र उपस्थित करती है जिससे पाठक अनुभूतिमें छीन हुए बिना नहीं रह सकता । तात्पर्य यह है कि इनकी अनुभूतिमें ग्रहराई है, प्रवळ वेग नहीं । अतः इनके पद पाठकोको डूबनेका अवसर देते है, बहने-का नही । संसाररूपी मरुभूमिकी वासनारूपी वालुकासे तप्त कवि जात्ति चाहता है । वह अनुभव करता है कि मृत्युका सवघ जीवनके साथ है, जीवनका शाश्वतिक सत्य मृत्यु है । यह मृत्यु हमारे सिरपर सदा वर्त्तमान है । अतः हर क्षण प्रत्येक व्यक्तिको सतर्क रहना चाहिये । कवि गुनगुनाता हुआ कहता है—

काल अचानक ही ले जायगा, गाफिल होकर रहना क्या रे ॥ टेक ॥ छिनहूँ तोकूँ नाहि बचावें, तो सुमटन का रखना क्या रे ॥.काल० ॥.

100

÷

रंच सवाद करन के काजे, नरकन में दुख भरना क्या रे ॥ काछ० ॥ कुछजन पथिकन के काजे, नरकन में दुख सरना क्या रे ॥ काछ० ॥

आज दर्शन हो जाने पर कविने आत्माका विग्लेपण एक भावुकके नाते वढ़ा ही सरस और रमणीय किया है। कवि कहता है----

मैं देखा आतम रामा ॥ टेक० ॥ रूप, फरस, रस, गांध तैं न्यारा, दरस-ज्ञान-गुन धामा । नित्य निरंजन जाकै नाही, क्रोध, लोम-मद कामा ॥ मैं देखा० ॥ भूख-प्यास सुख-दुख नहिं जाके, नाहीं वनपुर गामा । नहिं साहब नहिं चाकर साईं, नहीं तात नहिं सामा ॥ मैं देखा० ॥ मूलि अनादि थकी जग सटकत, लै पुड़लका जामा । 'बुधबन' संगति जिनगुरुकी तें, मैं पाया सुझ ठामा ॥ मैं देखा० ॥

इनके पदोको भी दो भागोमे विभक्त किया जा सकता है----भक्ति या प्रार्थनापरक और तथ्यनिरूपक या दार्श्वनिक । दोनों प्रकारके पदोका वर्ण्य विषय भी प्रायः वही है । जिसका निरुप्रण पूर्वमे किया जा चुका है ।

मगबद्भक्तिके विना जीवन किस प्रकार विषयोंमें व्यतीत हो जाता है। विषयी प्राणी तप, ध्यान, भक्ति, पूजा आदिमे अपना चित्त नही लगाते। उन्हे परपरिणति ही अयस्कर प्रतीत होती है। पर मक्ति-द्वारा सहजर्मे मानवको आत्मवोध प्राप्त हो जाता, जिससे वह चैतन्याभिराम गुणग्राम आत्माभिरामको प्राप्त कर खेता है। जवतक शरीरमे वल है, शक्ति है, तभी तक प्रमु-अजन या प्रमु-व्यानकी क्रियाको सम्पन्न किया जा सकता है, परन्तु शरीरके शिथिल हो जानेपर मक्ति-भावनाको सम्पन्न नहीं किया जा सकता। अतएव शरीरके स्वस्थ रहनेपर अवस्य ही प्रमु-भजन करना चाहिये। कवि इसी तथ्यका निरूपण करता हुआ मानव जीवनका विन्ले-पण करता है--- भजन विन थौं ही जनम गमायौ । पानी पै क्या पाल न वांधी, फिर पीछे पछतायो । मजन० ॥ रामा-मोह भये दिन खोचत, आधापाण वंधायो । जप-तप संजम दान न दीनौं, माजुप जनम हरायो ॥ भजन० ॥ देह सीस जव कॉपन लागी, दसन चलाचल थायों । लागी आगि बुझावन कारन, चाहत कृप खुदायो ॥ भजन० ॥

कवि बुधजनकी भाषापर राजस्थानी भाषाका प्रभाव ही नहीं है अपितु इन्होंने राजस्थानी मिश्रित वज भाषाका प्रयोग किया है। पदो प्रवाह और प्रभाव दोनां ही विद्यमान है। रूपकोंमे भाषाकी छाक्षणिकत और वर्णोंका विचित्र विन्यास भी है।

जैन-पट-रचयिताओमें कवि वृन्दावनका भी प्रतिष्ठित खान है इनके पदोंमें भक्तिकी उच्च भावना, धार्मिक सजगता और आत्म कवि वृन्दावनके निवेटन विद्यमान है। आत्म-परितोपके साथ लोक पद : परिचय हित सम्पन्न करना ही इनके काव्यका उद्देव्य है। धौर समीक्षा यद्यपि इनके पटोंमें मौलिकताका अभाव है। हॉ भक्ति-विद्वल्यता और विनम्र आत्म-समर्पणके कारण

अभिन्यंजना शक्ति पूर्णरूपेण विद्यमान है। इनकी भावनाएँ आत्म-जगत्की सीमासे वाहर निकल्कर सर्वसामान्यके साथ सहानुभूति रखती हैं। इनकी मक्ति केवल आत्म-परितोपी ही नहीं, विञ्चन्यापक भी है। सुकुमार भावनाएँ और ल्यात्मक संगीतने अनुभूति और कल्पनाका समन्वय प्रस्तुत किया है। निराजाके वाट आजाका सदेश और आराष्यमें अटूट विज्वास इनके पदोका प्राण है। कवि कहता है---

ं निशादिन श्रीजिन मोहि अधार ॥ टेक ॥ जिनके चरन-कमलके सेवत, संकट कटत अपार ॥ निशदिन० ॥ जिनको वचन सुधारस-गमित, मेटत कुमति विकार ॥निशदिन०॥ भव आताप बुझावतको है, महामेघ जरुघार ॥ निश्चदिन० ॥ जिनको भगति सहित नित सुरपत, पूजत अष्ट प्रकार ॥निश्चदिन०॥ जिनको विरद वेदविद वरनत, दारुण दुख-हरतार ॥ निश्चदिन० ॥ भविक वृन्दकी विद्या निवारो, अपनी ओर निहार ॥ निश्चदिन० ॥ नीति-विषयक पदो और ज्ञानोपदेशक पदोमे कविने जैनागमके सिद्धान्तोंका प्रतिपादन करते हुए नीति और ज्ञानकी वाते वतायी है । यद्यपि वर्णनकी प्रणाली अत्यन्त सरल है, भाषामे माधुर्य गुण है ।

धन धन श्री गुरु दोन दयाछ ॥ टेक० ॥ परम दिगम्बर सेवाधारी, जगजीवन प्रतिपाछ । मूल अठाइस चौरासी छख, उत्तर गुण मनिभाल ॥ धन० ॥ देह मोग भयसो विरकत नित, परिसह सहत त्रिकाल ॥ धन० ॥ इद्ध उपमोग जोग सुदमंडित, चाखत सुरस रसाल ॥ धन० ॥ अद्ध उपमोग जोग सुदमंडित, चाखत सुरस रसाल ॥ धन० ॥ × × × × सेठ सुजन वर निधि भरी, दुख द्वन्द विदारे । कवि वृन्दावनकी मापा पर पूर्वी माषाका प्रमाव है । सुकुमार शब्टा-

वलीमे स्वरकी साधना और तन्मयताका व्यकारी सगीत है।

# पदोंका तुल्लनात्मक विवेचन

अखण्ड सौन्दर्थात्मक सत्यके क्षणिक स्पर्शमात्रसे मानव-हृदय परिस्पन्दित हो भावना-ल्ड्रियोसे उद्वेल्ति होने ल्याता है । इसी द्वदयालोडनका परिणाम गीति-काव्य है, जिसमें सगीतका माध्यम सर्वं प्रधान स्थान रखता है। टेंग, काल और व्यक्तिकी सीमित परिभिसे आवेष्टित हो आन्तरिक सगीतका यह व्यक्तरूप अनेक रूप धारण कर सकता है। परन्तु प्ररेणाका प्रधान उत्स अखिल सत्य वास्तवमें आखण्ड और एक है। अतः वाह्य रूपरेखामे महान अन्तर होते हुए भी यदि विभिन्न गीतिकारोने एक ही मौल्टिक तत्त्व व्यक्त किये हों तो कोई आश्चर्यकी बात नहीं। जो कुछ विभिन्नता मिल्ती है वह तो स्थूल जगत्के प्रभावका परिणाम है। सूक्ष्म भावजगत्में तो अनेकताका कोई स्थान ही नही। इसलिए यह आवश्यक है कि हम विभिन्न देग और कालके तथा विभिन्न टार्जनिक विचार्रोसे प्रभावित गीतकारोंके मौलिक तत्त्वों तथा उनकी कलात्मक विशेपताओंका तल्नात्मक विचार करे।

हम देख चके है कि जनपद-साहित्यमे सगीतमय मावात्मक आत्मा-भिव्यक्तिके साथ दार्शनिक विचारोकी अभिव्यंजना भी अन्तर्निहित है। यद्यपि पदोका अन्तरङ्ग---वस्तुतत्त्व हृदयके अनुरुप ही सकोमल. तरल और भावनापूर्ण है; पर मस्तिष्ककी ऊहापोही और दार्शनिक विचारोंकी गहनता भी है। जैन-पद-रचयिताओंकी प्रेरणाका स्रोत जिनेश्वर भक्ति या आत्मरति है। जैन दर्शनमें भक्तिका रूप दाख, सख्य और माधुर्य भावकी भक्तिसे भिन्न है, अतः कोई भी साधक अनेक चिकनी-चुपड़ी प्रशसालक वातो-द्वारा वीतरागी प्रमुको प्रसन्न कर उनकी प्रसन्नता-द्वारा अपने किसी लौकिक या अल्लैकिक कार्यको सिद्ध करनेका उद्देव्य नही रखता है और न परम वीतरागी देवके साथ यह घटित ही हो सकता है, क्योंकि सच्चिदानन्द-मय प्रसुमे रागागका अमाव होनेसे पूजा, स्तुति या भक्ति-द्वारा प्रसन्नता-का सचार होना असम्भव है; अतएव वह भक्ति करनेवालेंको कुछ देता, दित्लाता नहीं है। इसी तरह द्वेपाशका अभाव होनेसे वीतरागी किसीकी निन्दारे अप्रराज या कुपित भी नहीं होते है और न दण्ड देने, दिलानेकी ही कोई व्यवस्था निर्धारित करते है। निन्दा और स्तुति, मक्ति और ईंग्यां उनके लिए समान है, वह दोनोके प्रति उदासीन हैं। परन्तु विचि-त्रता यह है कि स्तुति और निन्दा करनेवाला स्वतः अभ्युदय या दण्डको प्राप्त कर लेता है।'

#### पदोंका तुलनात्मक विवेचन

शुद्धात्माओंकी उपासना या भक्तिका आलम्बन पाकर मानवका म्वंचल चित्त क्षण भरके लिए स्थिर हो जाता है, आलम्बनके गुणोंका स्मरण कर अपने मीतर भी उन्ही गुणोको विकसित करनेकी प्रेरणा पाता है तथा उनके गुणोंसे अनुप्राणित हो मिथ्या परिणतिको दूर करनेके पुरुषार्थमे रत हो जाता है। जैन दर्शनमें शुद्ध आत्माका नाम ही परमात्मा है; प्रत्येक जीवात्मा कर्मबन्धनोके विल्लग हो जाने पर परमात्मा बन जाती है। अतः अपने उत्थान और पतनका दायित्व स्वय अपना है। अपने कार्योंसे ही यह जीव वॅधता है और अपने कार्योंसे ही वन्धन-मुक्त होता है।

कमोंका कर्त्ता और मोक्ता मी यह जीव ही है। अपने किये कमों का फल इराको स्वय मोगना पढता है। ईश्वर था परमात्मा किसी मी प्राणीको किसी मी प्रकारका फल नहीं देता है। इस प्रकारके ईश्वरकी उपासना करनेसे साधककी परिणति स्वतः ग्रुद्ध हो जाती है, जिससे अम्युदयकी प्राप्ति होती है। अतः जैन दर्शनानुसार उपासना या मक्ति अम्युदयकी प्राप्ति होती है। अतः जैन दर्शनानुसार उपासना या मक्ति अर्किचन या नैराव्यकी भावना नहीं है। साधक उन ग्रुद्धात्माओकी, जिन्होंने आत्म-संयम, तपत्या, योग, ध्यान प्रसृतिके द्वारा कर्म-वन्धनको नष्टकर जीवन्शुक्त अवत्याको प्राप्त कर लिया है। पूर्ण जान-ज्योतिके प्रज्वलित हो जानेसे जिन्होंने ससारके समस्त पदार्थों एव उनके समस्त गुण और अवस्थाओंको मली मॉति अवगत कर लिया है, उपासना करता है। इस प्रकारकी उपासना या मक्तिसे आराधककी आत्मा स्वच्छ या निर्मल होती है।

जैन-पद-रचयिताओंने इसी भक्तिमावनासे प्रेरणा प्राप्त कर भावात्मक 'पदोकी रचना की है। यद्यपि कतिपय पद, जिन्हें प्रमाती या वधाईकी

904

भापकी मक्ति करनेवाला श्रीसमुग्निको और निन्दा करनेवाला पाप-वृद्धि को प्राप्त होता है, यही आश्चर्यकी वात है। ----त्तुतिविद्या।

संज्ञा दी गयी है, में दास्यमाब वर्तमान मिलेगा, परन्तु प्रधानतः साधक अपनेको गुढ करनेके लिए इस प्रकार गुढात्माओंका आश्रय लेता है, जिस प्रकार दीपकको प्रज्वलित करनेके लिए अन्य दीपकाकी लौका सहारा लेना पड़ता है। बौका अवलम्यन देनेवाला दीपक अपने मीतरसे किसी' वस्तुको प्रदान नही करता है, पर अपने तेज-डारा अन्यको प्रकाशित या प्रज्वलित करनेमें सहायक होता है। जैन पद-रचयिताऑने मी इमी मक्ति-मावनाकी अभिव्यजना की है। अवतारवाट इन्होने नहीं माना है और न निर्गुण या सगुण सिद्धान्तके विवादमें पडनेका प्रयास किया है। जैन-दर्जनमें अनेकान्तवादकी विवेचना---परस्पर आपेक्षिक अनेक धर्मात्मक वस्तुकी विवेचना की गयी है; जिसमे आराध्य बीतसगी प्रमु एककी अपेक्षा सुनिक्ष्वित दृष्टिकोणसे सगुण और अन्य आपेक्षिक धर्मकी अपेक्षा निर्गुण है।

यद्यपि आराध्यको शील, ज्ञान, शक्तिका भाण्डार माना है, जिससे कोई भी साधक अपनी मनोरम, गुप्तशक्तियोका उद्घाटन करनेम प्रगतिशील बनता है । लोकरजन और लोकरअण करना मगवान्का कार्य नही है, किन्तु उनके पूत गुणोकी स्मृति करनेसे लोकरजनके कार्य सहजर्मे सम्पन्न हो जाते हैं । इसी कारण जैन-पद-रचयिताओको ससारका विग्लेपण करते समय माया, मिथ्यात्व, शरीर, विकार आदिका विवेचन भी करना पड़ा. है । संसार और प्रलोमनोंसे वचनेके लिए जैन-पद-रचयिताओने सानव-प्रष्टत्तियोंका सुन्दर विग्लेपण किया है। इनके मूल्सोत एवं प्रेरणा ढोनोका स्थान हृदय है । जैन सन्तोका मगवत्येम शुम्क सिद्धान्त नहीं, अपितु. स्थायी प्रवृत्ति है । यह आत्माकी अशुम प्रवृत्तिका निरोध कर शुम प्रवृत्ति-का उटय करता है, जिससे दया, क्षमा, ध्रान्ति आटि श्रेयस्कर परिणाम उत्पन्न होते है ।

जैन पदोका वर्ण्य विषय भक्ति और प्रार्थनाके अतिस्कि मन, गरीर, इन्द्रिय आदिकी प्रवृत्तियोंका अत्यन्त सूक्ष्मना और मार्मिक्रवाके साथ- विवेचन करना एव आ व्यात्मिक भूमियोका सर्का करते हुए सहज समाध-को प्राप्त करना है । साधक अपने इस शरीरका उपयोग मोक्षप्राप्तिके लिए करता है, वह विश्वके मौतिकवादकी चकाचौधते अविचलित रहकर रवानुभूति-द्वारा आत्माकी विभाव परिणतिको स्वमाव परिणतिके रूपमे परिवर्तित करता है । जैनपदोमे यद्यपि ऊँचे दार्शनिक सिद्धान्तोका मी विश्ल्येषण है, परन्तु जीवनकी व्याख्या अपनी प्रवृत्तियोका परिष्कार कर जीवनके चरम लक्ष्यको प्राप्त करनेका सकेत मी निहित है ।

हिन्दी साहित्यमें गीत और पद-रचयिताओमे निर्गुण सन्त कवीर रविदास, दादू, मल्द्कदास और सगुण सम्प्रदायमे सूर, तुल्सी, मीरा आदि मक्त कवियोका नाम आदरके साथ लिया जाता है। इन सन्त और मकोने पदोकी रचना कर हिन्दी साहित्यमे भक्ति और अध्यात्म-सम्बन्धी अपूर्व व्याख्याएँ प्रत्तुत की है। निर्गुण सन्तोंके वात्त्विक चिद्धान्त उप-निपर्वोंके वेदान्तवाद तथा जैनोके ग्रुद्धात्मवादसे वहुत साम्य रखते हैं। हन सर्वोकी मक्तिकी मूल्प्रेरणा वेदान्त या शुद्धात्मवादसे मिली, इसी कारण कवीरने वताया----- "सवके हृदयमे परमात्माका निवास है। उसे वाहर न हूँढकर भीतर ही हूँढुना चाहिये । आत्मा ही परमात्मा है, दोनोंमे एकत्वभाव है। इस प्रकार प्रत्येक जीव परसात्मा है। यही नहीं, एक अर्थमे बो कुछ है सव परमात्मा है।'' निर्गुण सन्तोंने अवतारवादका खण्डन किया। पूजा-अर्चा जिसका सम्वन्ध दृत्र्य पदार्थोरो है, इनके विचारोके प्रतिकृल है। मौतिक गरीरकी दृष्टिसे कोई भी व्यक्ति ईग्वर नहीं हो सकता है । आत्माकी दृष्टिसे समी आत्माएँ ब्रह्म है । अतएव सन्तोके मतमे जन्म-मरणसे रहित परव्रहा ही परमात्मा हो सकता है। इसी परव्रहाका नाम-स्मरण, मक्ति और प्रेम करनेसे कल्याण होता है। जब इसका प्रेम चरमावस्थाको प्राप्त हो जाता है तो साधककी आत्मा उसी ब्रह्ममें मिल जाती है। इसी मक्ति-मावनाको हेकर कवीर, रविदास आदि सन्तोने अध्यात्म-पद रचे। इन पदोंकी तलना अनेक जैन पदोरे की जा सकती

है । कवीरके रहस्यवाद-सम्वन्धी अनेक पद वनारसीदासके पदोके समकक्ष है । कवीरका मानवीय विकारों और प्रधृत्तियोंका विब्लेपण तो अनेक अशोमें जैन-पद-रचयिताओंसे समानता रखता है ।

मोश्रप्रातिका मूल्साधन ब्रह्म या गुढ़ात्माकी स्मृति है। मनुप्य सासा-रिक स्वार्थपरक कार्योंमे जैसे-जैसे रत होता जाता है, वैसे-वैसे यह स्मृति भी श्रीण होती जाती है। कवीरने वताया है कि इस सासारिक द्रन्टमें रहते हुए भी कभी-कभी ब्रह्मकी स्मृतिकी झल्क प्राप्त हो सकती है। मनुाय अपने स्वरूषको भूल जानेसे ही स्थारमें परिभ्रमण कर रहा है। भ्रान्तिसे जैसे सिंह जलम पढनेवाले प्रतिविभ्वको अपना शत्रु समझ कुद्ध हो उससे युद्ध करने लगता है और अनेक विपत्तियोको सहन करता है, अथवा शुक जैसे अपने उड़नेकी चालको भूलकर व्याधकी नल्टिनीपर वैठते ही, उसके धूम जानेसे उल्टा लटक जाता है और समझने लगता है कि नल्टिनीने उसे पकड लिया है; इसी प्रकार यह आत्मा अपने स्वरूपको भूलकर नाना प्रकारके कयेको उठा रहा है—

अपनपौ आप ही विसरा।

जैसे सोनहा काँच-मन्दिर में भरमत मूँकि मरो॥ जो केहरि वपु निरखि कृपजल प्रतिमा देखि परो। ऐसेहिं मदगज फटिकशिला पर दसननि आनि अरो॥ मरकट मुठी स्वाद ना विसरै घर घर नटत फिरो। कह 'कवीर' नल्नी के सुवना तोहि कौने पकरो॥

कवि दौळतरामने इसी आदायका विवेचन किया है। आत्मत्वरूपकी वित्म्नुतिकै कारण ही ससारमे अनेक कप्ट उठाने पड़ रहे है। भ्रमवज धी यह जीव अपनेसे भिन्न पर-पटार्थोंको अपना समझ गया है। कवि कहता है----

### पदाका तुलनात्मक विवेचन

अपनी सुधि मूल आप, आप हुख उपायौ । ज्या शुक नभचाल बिसरि नलिनी लटकायौ ॥ चेतन अविरुद्ध झुद्ध दरशवोधमय विश्चुद्ध , तनि जबरस-फरस-रूप, धुद्रल अपनायौ ॥ इन्द्रिय सुख दुख मे नित्त, पाग राग रुख में चित्त, दायक भव-विपति-च्रन्द वन्धको बढायौ ॥ अपनी सुधि भूल आप, आप दुख उपायौ ॥ विद्या भाषा नहिं जाना तूने, कैसा ज्ञानधारी रे ॥

X

×

×

आप अमविनाश आप आप जान पायौ, कर्णधत सुवर्ण जिमि चितार चैन थायौ । मेरो तन तनमय तन, मेरो मै तनको त्रिकारु, यौँ कुवोध नश सुवोध मान जायौ ॥ आप० ॥ यह सुजैनवैन ऐन, चिन्तत पुनि पुनि सुनैन, प्रगटौ अव मेद निज, तिवेद गुन बदायौ ॥ आप० ॥ यौ ही चित अचित मिश्र, ज्ञेय न अद्देय हेय, इंधन धर्मज जैसे, स्वामि योग गायौ ॥ आप० ॥ मॅमर पोत सुटत झटति, वाछित तट निकटत जिमि, मोह राग रूज हरजिय, शिवतट निकटायौ ॥ आप० ॥ विमल सौख्यमय सदीव, मै हूँ मैं नहिं अजीव, जोत होत रज्जुमय, मुजंग सय भगायौ ॥ आप० ॥ यौँ ही चिनचंद सुगुन, चिंतत परमारथ चुन, 'दौलु' माग जागो जव, अल्प पूर्व आयौ ॥ भाप० ॥ तुल्गात्मक दृष्टिसे कवीर और दौल्तरामके उपयुक्त पटांमें उपमान प्रायः समान हैं। अमको व्यक्त करनेके लिए कवीरने मुआकी नलिनी, कर्णधृत स्वर्ण, सिहका प्रतिथिम्व, स्फटिकशिन्धमें गलके ढात्ताका प्रतिविम्व और वन्दरका घर-घर नाचना आदि दृष्टान्त दिये हैं। कवि ढौल्तराम ने मुआकी नल्टिनी, कर्णधृत स्वर्ण आदि उढाइरणोंको ही लेकर अस-का मुन्टर विट्लेपण किया है। कवीरटासने जहॉ उदाहरणोंके द्वारा ही प्रमकी अभिव्यक्ति की है, वहॉ टौल्तरामने अमकी अभिव्यक्तिमें अम क्या है, किस प्रकार हो रहा है तथा उसे किस प्रकार दूर किया जा सकता है, आदि विवेचन भी किया है। अर्थात् उनकी दार्गनिक भूमि अपेक्षाकृत विश्वद है।

कवीरने भायाका विवेचन करते हुए वतलाया है कि इस मोहिनी मायाने सारे ससारको ठग लिया है। मायाके कारण ही विष्णु, दिव आदि देव भी लक्ष्मी और भवानीके आधीन है। मायाकी व्यापकताका विवेचन करता हुआ कवि कहता है----

> माया महा ठगिनी हम जानी। तिरगुन फॉस छिये कर डोछे, वोलै मधुरी वानी ॥ केञव के कमला हूँ चैठी, शिव के भल्न भवानी। पंडा के सुरति है बैठी, तीरथ में भइ पानी ॥ योगी के योगिनी है बैठी, ताजा के घर रानी। काहू के हीरा हूँ चैठी, काहु के कांडी कानी ॥ भक्तन के भक्तिनि हूँ चैठी, ब्रह्मा के ब्रह्मानी । कई 'कवीर' सुनो हो संतो, यह सब अक्य कहानी ॥

कवि मृधरटासने मी मायाके उसी टॉगर्ना रुपका कवीरसे मिल्ता-जुल्ता विवेचन किया है। मायाको टगिर्नाका रूपक टोर्नोका समान है। अन्तर इतना ही है कि जहाँ कवीरने केवल उदाहरणो-दारा माया -की धूर्तताका विञ्लेषण किया है, वहाँ कवि भूधरदासने मायाके मोइक कार्योका निरूपण करते हुए उसकी ठगईका परिचय दिया है। भूधरदास--के इस पदम व्यन्यका पुट रहनेसे सर्व साधारणको अधिक प्रमावित करता है। कवि भूघरटाम कहता है----

सुन ठगनी माया, तें सब जग ठग खाया।
टुक विश्व।स किया जिन तेरा, सो सूरख पछिताया ॥ सुन० ॥
आपा तनक दिखाय वीज ज्यां, सूदमती रूख्वाया।
करि मद अंध धर्म हर लीनो, अंत नरक पहुँचाया ॥ सुन० ॥
केते कंथ किये तें कुलटा, तो भी मन न अघाया।
किसही सौं नहिं प्रीति निवाही, वह तजि और लुभाया ॥ सुन० ॥
भूघर' ठगत फिरै यह सबको, भौदू करि जग पाया।
जो इस ठगनांको ठग वैठे, मैं तिसकों सिर नाया ॥ सुन० ॥

नाम सुमिरनको सभी धर्मोंने एक विशेष स्थान दिया है। नाम-स्मरण करनेसे मन पवित्र होता है तथा आराष्यके उज्ज्वल गुणोंके प्रति सहज ही आकर्षण उत्पन्न होता है। वस्तुतः नामस्मरण वाह्य साधना नही है, किन्तु एक आध्यात्मिक साधना है, ध्यान का एक भेद है। जो विना माव के मन्त्रवत् नाम दुष्ट्राने को सब कुछ मानते है, कवीरने उनका खढन किया है। कवीर ने कहा है—"पढित व्यर्थ ही वकवाद करते है, यदि राम कहने मात्रसे ही स्सारा मुंह मीठा हो सकता है। यदि 'आग' कहनेमात्रसे ही पॉव जल्ने ध्रेगे अथवा 'पानी' कहनेमात्रसे ही प्यास जाती रहे तथा 'मोजन' कहने मात्रसे ही भूख मिट जाय तो सभी मुक्तिके मागी हो सकने। परन्तु केवल 'ऐसे मान्त्रिक स्मरणोसे वास्तवमे कोई लाम नहीं।'" जैन मान्यतामे भी विना,हार्दिक मावके नामत्मरण या माला फेरना निरर्थक माना गया है। "यस्मात् कियाः प्रतिफडन्ति न भावक्यून्याः" भावरहित नामस्मरण या

## मज़ु सन जीवन नाम सवेरा।

सुन्दर देह देख जिन भूलो, प्रपट लेत जस वाज बदेरा। यह देही को गरव न कीजै, उड़ पंछी जस लेत बसेरा॥ या नगरी में रहन म पैहो, कोइ रहि जाय न दूख घनेरा। कहे 'कवीर' सुनो भाई साधो, मानुप जनम न पैहो फेरा॥

×

X

X

नाम सुमिर पछतायेगा।

पापी जियरा छोम करत हैं, झाज काल उठि जायेगा ॥ छालच लागी जनम गॅवाया, माया भरम सुलायेगा । घन जोवन का गरव न कीजे, कागद ज्यों गलि जायेगा ॥

992

जव जम आइ केस गहि पटकें, ता दिन कछु न बसायेगा। सुसिरन भजन दया नहिं कीन्हीं, तो मुख चोटा खायेगा॥ धरमराय जब छेखा मॉगे, क्या मुख छेके जायेगा। कहत 'कवीर' सुनो भई साधो, साध संग तरि जायेगा॥ कवि दौल्तरामने इसी आजयके अनेक पदोकी रचना की है। निम्न-पद तो वहुत अशोमें मिल्ते-जुल्ते है। पाठक देखेगे कि दोनों ही भक्त कत्यकारोमे कितना साम्य है----

भगवन्त भजन क्यों मूला रे ! यह संसार रैन का सुपना, तन धन वारि-चवूला रे ॥ भगवन्त०॥ इस जोबन का कौन भरोसा, पावक में रूण-पूला रे ! काल कुदाल लिये सिर ठाबा, क्या समझै मन फूला रे ॥ भगवन्त०॥ स्वारथ साधें पाँच पाँव तू, परमारथ कों ऌला रे ॥ भगवन्त०॥ स्वारथ साधें पाँच पाँव तू, परमारथ कों ऌला रे ॥ मगद कैंसे सुख पैंहै प्राणी, काम करें दुखमूला रे ॥ भगवन्त०॥ मोह पिशाच छल्यो मति मारे, निज कर कंध वसूला रे ॥ भज श्रीराज मतीवर 'सूधर', दो दूरमति सिर धूला रे ॥भगवन्त०॥

X

जिनराज ना विसारो, मति जन्म वादि हारो । नर भौ आसान नाहिं, देखो सोच समझ वारो ॥ जिनराज०॥ सुत मात तात तरुनी, इनसौं ममत निवारो । सवही सगे गरज के, दुखसीर नहिं निहारो ॥ जिनराज० ॥ नामस्मरण और भगवत्-भजन करनेपर जोर देते हुए वुधजन, आनन्दधन, मागचन्द आदिने मी अनेक सरस पदोंकी रचना की है ।

¥

मोह, अहंकार, कपट, आशा, तृष्णा, निद्रा, निन्टा, कनक-कामिनी, सन्तोप, धैर्य, दीनता, दया, सत्य, अहिसा, मानसिक विकार, भौतिक जगत्की निस्सारता आदि-विषयक पदोंमे कवीर और जैनपद रचयिताओ-

X

के भावोंमे साम्य-सा है। अनेक पदोमे तो केवल शब्दोंका अन्तर है। कही-कही कवीरके दो-तीन पदोंके भाव दोल्तराम, भूधर, बुधजनके एक पदमे आ गये ई और एकाघ स्थल्पर जैन-पद-रचयिताओंके दो-तीन पदों-के भाव कवीरके एक ही पदमे अभिव्यक्त हुए है। कवीरका चरखा और तेंबूरेका रूपक भूधरदासके चरखाके रूपकसे कितना साम्य रखता है----

चरखा चलै सुरत बिरहिन का। काया नगरी वनी अति सुन्दर, महल वना चेतन का। सुरत भाँवरी होत गगन में, पीढ़ा झान-रतन का॥ मिहीन सूत बिरहिन कातें, मॉझा प्रेम भगति का। कहैं 'कवीर' सुनो भई साधो, माला गूँथो दिन रैन का॥

X

X

X

साघो यह तन ठाठ तॅवूरे का। खेंचत तार मरोरत खूँटी, निकसत राग हजूरे का। टूटे तार विखरि गई खूँटी, हो गया धूरम धूरे का॥ या देही का गरव न कीजै, उढि गया हंस तॅवूरे का। कहत कवीर सुनो मई साधो, अगम पंथ कोइ सूरे का॥ भूघरदास कहते हें---

चरखा चलता नाहीं, चरखा हुआ पुराना । पग खूँटे द्वय हालन लागे, उर मदरा खखराना । छीदों हुई पाँखढ़ी पसली, फिरे नहीं मनमाना ॥ चरखा॰ ॥ रखना तकली ने वल खाया, सो अब कैसे खूँटे । सबद सूत सूघा नहिं निकसें, घडी घडी पल टूटे ॥ चरखा॰ ॥ आखु माल का नहीं भरोसा, अंग चलाचल सारे । रोज इलाज मरम्मत चाहे, बैद बार्ड्इ हारे ॥ चरखा॰ ॥ मया चरखला रंगा रंगा, सबका चित्त खुराबै। पल्ठटा चरन गये गुन अगले, अव देखे नहिं भावे॥ चरखा०॥ मोटा महीं कात कर माई, कर अपना खुरझेरा। अन्त आग में ईंधन होगा "मुघर" समझ सबेरा॥ चरखा०॥

रूपकोमें जैन-पद-रचयिताओने निर्गुण सन्तोके समान आप्यास्मिक रहस्योंकी अभिव्यक्ति अपूर्व ढगसे की है। आप्यास्मिक जीवनके वीज आत्मनिरीक्षण और पश्चाचापकी मावनापर जैन कवियोने विशेष जोर दिया है।

उपासनाके लिए उपास्यके विशिष्ट न्यक्तित्वकी आवश्यकता-समझ सगुण मक्तिका आविर्माव हुआ । सगुण उपासकोंमें कुष्णमक्ति-शाखा और राममक्ति-शाखामे श्रेष्ठ कल्टाकार हुए, जिन्होने पद और गीतोकी रचनाकर हिन्दीके मण्डारकी वृद्धि की । महाकवि सरदासने पद-साहित्यमे नवीन उद्धावनाएँ, कोमल कल्पनाएँ और वैदग्धपूर्ण व्यञ्जनाएँ कीं । वस्तुतः सूर माव-जगत्के सम्राट् माने गये हैं । हृदयकी जितनी गहरी थाह सूरने ली, उतनी शायद ही किसी अन्य,कविने ली हो । यद्यपि सूरने अपने पदोकी रचना जयदेव और विद्यापतिकी गीत-पद्धतिपर की है; फिर भी स्जीवता, चित्रमयता, मनोवैज्ञानिकता और स्वामाविकताके कारण इनके पदोंमे मौलिकता पूर्णरूपसे विद्यमान है। जैन-पद-रचयिताओंसे सूरके पद कल्यपक्ष और मावपक्षकी दृष्टिसे अनेक अर्गोमे साम्य रखते है।

जिस प्रकार सूरने गौरी, सारग, आसावरी, सोरठ, भैरवी, धनाश्री, घुपद, विल्लावल, मलार, जैतिश्री, विद्दाग, झझोरी, सोइनी, कान्द्ररा, केदारा, ईमन आदि राग-रागनियोमे पदोकी रचना की है, उसी प्रकार प्रभाती, विल्लावल कनडी, रामकली, अलहिया, आसावरी, जोगिया, माझ, टोडी, सारग, ल्हूरि सारंग, पूरवी, गौड़ी, काफी कनड़ी, ईमन, आसोरी, खमाच, आहिंग, गारो कान्हरो, केदारा, सोरठ, विद्दाग, माल- कोस, परल, कालिंगड़ो, गलल, मल्हार, नेक़ता, विलाकर, करन, सिंधड़ा, हुग्ट, आदि अनेक राग-रागिनियोंमें र्लन-पद-रचयिताओंने पर्टों-की रचना की है। संगीतका माघूर्य रुरके पदींके समान ही जैनपर्दीमें मी विद्यमान है।

अन्तर्वगर्व्छे चित्रगर्का दृष्टिते न्एके अनेक एद र्लन-पर्योके समन मावपूर्ण हैं। जान्तरस, श्रंगार और ठान्त इन तीनॉ रसॉका परिपाक सुरके पर्वोमें विद्यमान है। जान्तरस रलके जित्रणमें वाल्मनंजिज्ञान, श्रहार-विज्यक पर्वोमें प्रेमकी वृत्तिका व्यापक दिग्दर्शन एवं मक्ति-विप्र-यक पर्दोमें आत्मामिव्यक्ति पूर्ण रुपछे हुई है। विनयके पर्वोके आरम्मनें आराष्य श्रीकृष्णकी स्तुनि करते हुए कवि कहता है—

चरनकमल वन्हों हरिन्राइ । बाकी कृपा पंगु गिरि लंबे, अन्वेको सब इन्छ दरसाइ ॥ बहिरो सुनै, गूँग मुनि बोले, रंक चले सिर ल्य घराइ । 'म्रूदास' स्वामी करुनामय, वार-कार बन्हों तिहि पाई ॥

जैनण्डॉमें इस आशयके अनेक पद हैं। यहाँ तुल्नाके लिए कवि हुपदनका एक पढ उद्धृत किया जाना है। णटक देखेंगे कि दोनोंमें किरनी समानता है—

नुम चरननकी गरन, आय सुन्त पायों। अवलीं चिर मव चन में डोल्यो, जन्म जन्म हुन्व पायों॥ नुम०॥ ऐसो सुन्द्र सुरपति के नाहीं, सौ सुन्द्र जात न गायों। अब सब सम्पति मो दर आई, आज परम पद लायों॥ नुम०॥ मन वच तन नैं डढ करि रालीं, कवहूँ न ज्या विमरायों। बारम्बार वानवें 'बुघजन', कीर्ज मनको सायों॥ नुम०॥ सुरदासने अपने बाराष्ट्रका करते हुए अपनी दूषित प्रवृत्त्वियोंकी निन्दा नी है। तथा अपने आराष्ट्रके समस्र अपनी आत्मलोचना करते हुए अपनी कमजोरियो और त्रुटियोका यथार्थं प्रतिपादन किया है। जैन-पद-रचयिताओमे कवि भागचन्दके पद सरदासके इन पदोसे वहुत कुछ साम्य रखते है। आत्मालोचन और पश्चात्ताप-सम्वन्धी एक-दो पद तुल्लनाके लिए उद्धृत किये जाते हैं। सरदास कहते हैं----

मो सम कौन कुटिल खल कामी । तुम सौं कहाँ लिपी करुनामय, सबके अन्तरजामी ॥ जो तन दियो ताहि विसरायो, ऐसौ नोन-हरामी । भरि-भरि द्रोह विपै को धावत, जैसे सूकर प्रामी ॥ सुनि सतसंग होत जिय आलस, विपयनि संग विसरामी । श्रीहरि-चरन छाँढि विमुखनि की, निसदिन करत गुलामी ॥ पापी परम, अधम अपराधी, सब पतित्तनि में नामी । 'सुरदास' प्रभु अधम-उधारन, तनियै श्रीपति स्वामी ॥

कवि मागचन्द भी पञ्चात्ताप करते हुए कहते हें----

मो सम कौन कुटिल खल कामी,

तुम सम कलिमल दलन न नामी।

हिंसक झूठ वाद मति विचरत, परधन-हर परवनितागामी। छोभित चित नित चाहत धावत, दशदिश करत न खामी ॥मो सम०॥ रागी देव बहुत हम जाँचे, राचे नहिं, तुम सॉचे स्वामी। बॉचे श्रुत कामादिक-पोपक, सेथे छगुरु सहित धन धामी ॥ मो सम० भाग उदय से मैं प्रभु पाये, चीतराग तुम अन्तरजामी । तुम धुनि सुनि परजय में परगुण, जाने विजगुण चित विसरामी ॥मो सम० तुमने पशु पक्षी सव तारे, तारे अंजन चोर सुनामी । 'मागर्चद' करुणाकर सुखकर, हरना यह भवसन्तति छामी ॥मो सम० कवि सुरदासने विपयोकी ओर जाते हुए मनको रोका है और

उसे नाना प्रकारसे फटकारते हुए आत्माकी और उन्मुख किया है। नाना प्रकारकी आर्काक्षाएँ और तृण्गाएँ ही इस मनको आकृष्ट कर विपर्योमे मलग्न कर देती हैं. जिसमे भोन्हा असहाय मानव विपयेच्छाओं की अग्निमें जलता रहता है। अनादिकाल्से मानव विकार और वास-नाओंके आधीन चला आ रहा है, जिससे इमे जीवनकी विविध प्रवृत्तियों-के अनुग्रील्नका अवसर ही नहीं मिला है। कवि सरवासने मनको समझाते हुए अहकार और ममकारकी मावनामे मनको दूर रखनेकी वात कही है । वास्तवमें अध्यात्म-आनन्द तभी प्राप्त हो सकता है. जब मन और इदयका परिष्कार कर लिया जाय । इस त्यार्थी संसारके वाह्य रूपको टेखकर मनुग्य अपनेको मूळ जाता है, इसी कारण वह क्षणिक इन्द्रिय-जन्य सुर्खोम आनन्दका अनुभव करता है। चिरन्तन आनन्द काम, क्रोध, मट, लोम, मोह, ईंग्यां, मात्सर्य आदि विकारोकं परास्त करने पर ही प्राप्त हो सकता है। सत्य, सन्तोप और पवित्रता तमी आ सकती है, जब मानव अपनी आत्माम ज्ञान और ध्यानकी अग्निको प्रज्वलित करे | ममत्व भाव ही वस्तुतः अनेक दुःखों की जह है | ममता के कारण ही पर-वत्त्तओको मानव अपनी समझता है। निज प्रकृतिमें **दोप उत्पन्न कर अपनेको दुःखी बनाला है।** प्रयोजनीभृत तत्त्वोंका चिन्तन और मनन न कर शरीरको ही अपना समझ लेता है। कवि खरदास मानवके अज्ञान भ्रमको दर करता हुआ कहता है---

रे मन मूरख, जन्म गॅवायो। कर अभिमान विषय-रस राँच्यो, स्याम सरन नहिं आयो ॥ यह संमार फूल सेमर को, सुन्डर देखि सुलायो। चाखन लाखों रुई राई उड़ि, हाथ कछू नहिं आयो ॥ कहा भयो अव के मन सोचे, पहले नाहिं कमायो। कहत 'सूर' भगवन्त-भलन दिनु, सिर घुनि-घुनि पछितायो ॥ X

X

X

ना दिन मन पंछी उडि जैहें। ता दिन तेरे तन-तरुवरके, सबै पात झरि जैहें॥ घरके कहें, वेगि ही काढौ, मूत भये कोउ खैहें। ना प्रीतम सों प्रीत घनेरी, सोऊ देखि डरेंहें॥

X

रे सन जन्म अकारथ जात । बिछुरे मिलन बहुरि कब हैहै, ज्यो तरुवरके पात ॥ सन्निपात कफ कण्ठ-विरोधी, रसना दूरी बात । प्रान लिये जम जात मूढमति, देखत जननी तात ॥

कवि सरदासने ऊपर जिस प्रकारका ससार, गरीर और विषयोक सम्वन्धमे चित्रण किया है, ठीक वैसी ही भावाभिव्यझना जैन कवियोने की है। जैन-पट-रचयिताओने वताया है कि हम स्वभावसे सुखी, ज्ञानी तथा सहज आनन्द रूप चेतन हैं। अपने इस स्वभावके भूल जानेके कारण ही हम दु:खी हो रहे है । शरीर जड है. विश्वके अन्य पदार्थ मी जड हैं । यद्यपि चैतन्य आत्म्गके गुणोकी अभिव्यक्ति शरीर आदि निमित्तोके आधीन है, पर स्वरूपतः आत्मा इनसे मिन्न है। मानवको दुःख कर्म-बन्धके कारण आत्माके विकृत हो जानेसे है। आत्माकी राग-द्वेष रूप परिणति ही कर्मवन्धका कारण है. अतः इस शरीरको परपदार्थ समझ कर शुद्धात्म-तत्त्वको प्राप्त करनेकी चेष्टा करनी चाहिए । व्यर्थ ही मानव राग-देेप रूप परिणतिमे आसक्त रहता है तथा इसी आसक्तिमे इस अमूल्य जीवनको व्यतीत कर देता है । सभी जैन कलाकारोंने जीवन और जगतके विविध रहस्योका उद्घाटन सहृदय सरस कविके रूपमे किया है. केवल दार्शनिक वनकर नहीं, यद्यपि दर्शनकी सबसे वडी थाती उनके पास थी। इसी कारण इनके जीवन-सम्त्रन्धी इन विख्लेपणोंमे ठोस ससारकी वास्त-विकता कल्पना और मावनाके मनोरम आवरणमें निहित है। जीवनके

X

प्रति इनका एक विशेप भावात्मक दृष्टिकोण है, जिससे जगत्के विभिन्न सत्योका विञ्लेषण बडे ही सुन्दर ढगसे किया है। अहकार और ममकार जो कि जीवनके सवसे प्रवल विकार है, जिनके कारण हमारा जीवन निरन्तर विचलित रहता है, का स्पष्ट और भावनात्मक निरूपण किया गया है। स्र्टासके ही समान कवि वनारसीदास भी कहते हैं----

> ऐसें क्यों प्रसु पाइये, सुन सूरख प्रानी। जैसें निरख मीरिचिका, ग्रग मानत पानी॥ ज्यो पकवान खुरैलका, विपयरस त्यो ही। ताके लालच तू फिरे, अम भूलत यों ही॥ देह अपावन खेटकी, अपनी करि मानी। भाषा मनसा करम की, तैं अपनी करि जानी॥

कवि भूधरदास मी संसारके विपयोसे सावधान करते हुए कहते हैं----मेरे मन सुवा, जिनपद पींजरे वसि, यार छाव न वार रे । संसार में बळवच्छ सेवत, गयो काल अपार रे । विपय फल तिस तोड़ि चाखे, कहा देख्यो सार रे ।

X

х

कवि बुधजन कहते है----

रे मन मूरख बाघरे मति ढीछन छाबै। अपरे श्री अरहन्तकों, यौ औसर जावे॥ नर-भव पाना कठिन है, यी सुरपति चाहै। को जाने गति काछ की, यौ अचानक आवे॥ छूट गये अब छूटते, जो छूटा चावे। सब छूटैं या जाछतें, यौ आगम गावे॥

X

### पदोंका तुल्जनात्मक विवेचन

"सोग रोग को करत हैं, इनकों मत छावै । ममता तजि समता गहौ, 'बुधजन' सुख पावै ॥ × × × क्यो रे मन तिरपत नहिं कोय । "अनादि काछ का विपयन राच्या, अपना सरबस खोय ॥ "नेकु चाख के फिर न बाहुडे, अधिका रुपटै जोय । ज्यों ज्यो भोग मिर्छे त्यो तृप्णा, अधिकी अधिकी होय ॥

मन रे तेने जन्म अकारथ खोयो । तू डोलत नित जगत धंध में, ले विपयन रस छट्ट्यो ॥

`x x X

इस प्रकार जैन कवियोने आशाके निन्दा रूपकी विवेचना सुरदास के समान ही की है। वस्तुतः आशा इतनी प्रचण्ड अग्नि है कि इसमे जीवनका सर्वरव स्वाहा हो जाता है। जैन कवियोंने इसी कारण मनकी विविध दशाओका विवेचन सुहम रूपसे किया है।

महाकवि तुल्सीदासके पटोकी प्रसिद्धि भी हिन्दी-साहित्यमें अत्य-धिक है। इन्होंने बुद्धिवादके साथ हृदयवादका भी समन्वय किया है। 'इनके आच्यात्मिक और विनय-विषयक पदोका सकरून विनयपत्रिकामे है। इनके मतसे अन्तस्की शुद्धिके लिए मक्ति आवश्यक है, इसके ब्रिए प्रमु-कृपा होनी चाहिये।

मक्तिके लिए दो वार्ते आवच्यक हैं---प्रथम आराष्यकी अपार वैभवशालीनता, शक्तिपूर्णता और सर्वगुणसम्पन्नताका अनुमव और दितीय अपनी तुच्छता, आत्मग्लानि, दीनता और असमर्थताका प्रदर्शन सच्चे मक्त अपनी दीनता या असमर्थता प्रदर्शित करनेमे अधिक आनन्टानुभूतिका अनुभव करते है। कवि तुल्सीटासने अपने पदो और भजनोमे भक्तिके सभी साधन----भजन ( नाम-रमरण ), शरणागत माव, चरित्रश्रवण-मनन-कीर्त्तन, शान्त स्वभावकी प्राप्तिका यत्न, आराध्यके स्वरूपका ध्यान, मन और शरीरके सयम-डारा साव्यकी प्राप्ति, आराध्यके सम्बद्ध गगा, चित्रकूट आढि तीर्थांका वन्दन-रमरण एव सत्सग, साधु-सेवा, शिवमक्ति, हनुमद्धक्ति आदिका निरूपण किया है।

टास्यमावकी मक्ति न होनेपर भी जैन-पट-रचयिताओने तुल्सीदासके समान ही अपने पद और मजनांसे मत्तयङ्गोको स्थान दिया है। आत्म-शुद्विके लिए मी रागात्मिका मक्तिको लाभदायक बतलाया है। जैन-कवियोके ढारा रचित पद-साहित्य अन्तःकरणमें रस उत्पन्न कर मनको सय ओरसे इटाकर उसीम लीन करता है। इनके पट माव, मापा, जैली और रसकी दृष्टिसे कवीर, सर, तुल्सी आदि हिन्दीके कवियोसे किसी भी वातमें हीन नही है। तुल्सीने अपनी विनयपत्रिका गणेशजीकी स्तुतिसे आरम्भ की है। जैनकवि वृन्दावन भी अपने आराज्य ऋपमनाथकी वन्दनासे ही कार्यारम्भ करनेकी ओर सकेत करता है।

कवि तुल्सीटासने भगवान्से प्रार्थना की है कि हे प्रमो, आपके चरणों को छोड और कहाँ जाऊँ ! स्सारम पतितपावन नाम किसका है ! जो दीनोपर निप्काम प्रेम करता है वही सचा आराध्य हो सकता है । कविने अनेक उटाइरणो-द्वारा भगवान्की सर्व-शक्तिमत्ताका विवेचन किया है । उसने देव, दैत्य, नाग, मुनि आटिको मायाके आधीन पाया, अतएव वह सर्वव्यापक आराध्यके महत्त्वको वतत्यता हुआ कहता है—

जाऊँ कहाँ तजि चरन तुम्हारे। काको नाम पतितपावन जग, केहि अति दीन पियारे॥ १॥ कौन देव वराइ विरद-हित, इठि-इठि अधम उघारे। खग, मृग, व्याध पखान विटप जड, जवन-कवन सुरतारे॥ २ № देव, उनुल, सुनि, नाग. मनुन सव, माया विदस विचारे। तिनके हाथ 'दास तुल्सी' प्रश्च, कहा अपनपी हारे॥ ३॥ क्वि टौल्तराम भी इसी आगयका विग्लेपण करते हुए कहते हैं---

जाकें कहाँ तज शरन तिहारे । चूक अनादितनी या हमरी, माफ करो करुणा गुनधारे ॥ १ ॥ इवत हां भवमागरमे अव, तुम विन को सुह वार निकारो ॥ २ ॥ तुम मम देव अवर नहि कोई, तातैं हम यह हाथ पसारे ॥ २ ॥ मोसम अधम अनेक उधारे, वरनत हैं श्रुत शास्त्र अपारे ॥ ४ ॥ 'टाँखत' को भवपार करो अव, आया है शरनागत धारे ॥ ५ ॥

व्हवि तुल्सीटासके पटोंमें मनका विथ्लेपण, जगत्की क्षणभगुरता एव आत्मगोधन और हरित्मरणकी आवय्यकताका प्रतिपाटन जैन-पद-रचयिताओके सम्गन ही किया है। कवि कहता है----

मैं हरि, पतित्त-पावन सुने । मैं पतित नुम पतितपावन, डोड बानक बने । कवि बुधडनने मी इसी आञयके अनेक पद रचे हैं----पतित-उधारक दीनदयानिधि, सुन्यौ तोहि टपगारो । मेरे औगुनप मति जावो, अपनो सुजस विचारो ॥ × × × पतित उधारक पतित रटत है, सुनिये अरज हमारी । नुमसो देच न आन जगत मैं, जासौ करिये पुकारी ॥ इसी प्रकार कवि नुल्सीटासके पट जैन पदोके साथ माव, माणा

और जैसीकी दृष्टिसे साम्य रखते है।

प्राचीन कवियोके अतिरिक्त आधुनिक छायाबाठी और रहत्यवादी कवियोंके आध्यात्मिक गीत भी जैनपदोसे अनेक अर्जोमे अनुप्राणित हैं |. जिस परिस्थितिमे ससीम आत्मा विच्वके सौन्दर्यमं असीम परमात्माके चिर सुन्दर रूपका ढर्शन कर उससे तादात्म्य स्यापन करनेके लिए आकुल हो उठती है, उस स्थितिका चित्रण आव्यात्मिक जैनपटोंसे प्रहण किया गया प्रतीत होता है । महादेबी वर्माके चिन्तनपरक और मक्तिपरक गीतो-की मावसरणी रूप-सौन्दर्य और मावनाओके गाम्मीर्यकी दृष्टिसे महाकवि वनारसीदासके पदोसे प्रमावित प्रनीत होती है । दोनो कलाकारोके अन्तस्म दार्शनिक सिडान्तकी मावधारा एक-सी ही है । महादेवी वर्मा अव्यक्त सत्ताका अपने भीतर अनुमव करती हुई बुद्रिका विकास और मावनाका परिकार कर कहती है---

सखी में हैं अमर सुहाग भरी ! प्रियके अनन्त अनुराग भरी ' किसको त्याग् किसको मॉग् : है एक मुझे मधुमय विषमय; मेरे पद छते ही होते, कॉरे कलियाँ प्रस्तर रसमय । पाल्हें लग का अभिगाप कहाँ. प्रतिगेमॉमें पुलकें उहरीं। × X प्रिय चिरन्तन है सजनि क्षण क्षण नवीन सहागिनी मैं। X X प्रिय सांध्य गगन, मेरा जीवन ! कवि वनारसीदास भी आत्माकी रहत्यमयी प्रवृत्तियोका उद्घाटन -करते हए कहते हैं----

### पर्दोका तुलनात्मक विवेचन १२५

बालम तुहुँ तन चितवन गागरि फूरी। ॲचरा गौ फहराय सरम गै छूरी॥ बालम०। हूँ तिक रहूँ जे सजनी रजनी घोर। घर करकेउ न जानै चहुँदिसि चोर॥ बालम०। पिउ सुधियावत वनमें पैसिउ पेलि। छाडउ राज डगरिया भयउ लकेलि॥ बालम०। संवरौ सारददामिनि और गुरु भान। कछ बलमा परमारय कहाँ बखान॥ बालम०॥

> × × × या चेतनकी सब सुधि गई। व्यापत मोहि चिकल्ला भई।

पिउ निरन्तर रहत सजनि।

X

X

×

विपय महारस चेतन विष समत्छ। छाडहु वेगि विचार पापतरु मूछ॥

X

कवि प्रसादके अनेक रहस्यवादी दार्द्यानिक गीतोपर जैनपदोकी भावसरणीका प्रभाव स्पष्ट प्रतीत होता है। कवि प्रसाद कहता है कि जीव इद्धावस्था और मृत्युके भयसे सदा दुःखी रहता है। जीवनमें जितने परि-वर्त्तन होते आ रहे हैं, उनकी कोई सीमा नहीं है। जीवनमें अमरता स्वानुभूतिको प्राप्त करना ही है। विश्वका अणु-अणु परिवर्त्तनकी ओर अप्रसर हो रहा है, परिवर्त्तन ही जीवनका एक सत्य सिद्धान्त है। अमर आत्मामें भी शाश्वत परिवर्त्तन होता है। यह जीवात्मा शुद्ध होनेके लिप् प्रतिक्षण प्रयत्वशील है। मानच जीवन अनेक तृष्णा और आकाक्षाओंका केन्द्र है। हृदयम अनेक प्रकारकी खालसाएँ वरावर उठती रहती हैं। जैसे पटाड़की चोटियोंसे वादल टकराते हैं, उसी प्रकार अनेक इच्छाएँ जीवनके कगारोंसे टकराती रहती है। वादलोंके वरसनेसे नढी प्रवाहित होती है और पहाड़ी भूमिमे हाहाकार गुरु गर्जन करती हुई तरंगायित हो आगे बढ़ती है, ठीक इसी प्रकार वेदना-परिपूर्ण ऑसुओर्क वरसनेसे नाना प्रकारकी वृत्तियाँ जायत होती है। कवि प्रसाद जीवनके व्यर्थ वीतने पर भश्चात्ताप करता हुआ कहता है---

> सव जीवन वीता जाता है, धूप छॉह के खेठ सदश।सव०। समय भागता हैं प्रतिक्षण में, नब-अतीत के तुपारकण में, हमें छगाकर भविष्य रण में, आप कहाँ छिप जाता हैं ।सव०।

कवि द्यानतरायने मी जीवनके यों ही वीतने पर पश्चात्ताप प्रकट किया है।

जीवन यों ही जाता है। बालपने में ज्ञान न पायो, खेलि खेलि सुख पाया है। समय निकलता है प्रतिक्षण ही, मुरख मदम सोया है। धूप-चाँदनी झिलमिल करती, ले आशाओं का घेरा है। धूप-चाँदनी झिलमिल करती, ले आशाओं का घेरा है। धनि चेतन तू जाग आज रे, मूरख रैन वसेरा है।

X

х

कवि प्रसादका चिरकाखीन अद्यान्ति-चित्रण, जिसमे जीवनके सुख-दुःख, इर्प-विपाद, आशा-निराशाकी भावनाओंका मार्मिक चित्रण है; कवि भूबरदाम और २७ हुभारनके पर्यमे अनुप्राणितन्या प्रतीत होता है। करि प्रमाद राग्ता ऐ--

गुम जग-मरणमं चिर अझान्त । तिमको अवनक ममझे थे यद जीवनमं परिवर्तन अनन्त, अमरण्य वही मय भूलँगा तुम व्याकुल उमको कहां अन्त । कदि भूषर परन्म हे—-अत्या रे गुझपा मानी मुचि-युधि विमरानी । × × × × धंचल चित्त चरन थिर राग्शे, यिययन तें घरती । आनन में गुनगाय निरन्तर, पायन पाँच ज्जो ॥ धनयन भूर्य है । पटोंमे आजनुभूति बोमन और मगुर हाव्होंके सम्बल्से अभिन्यन पूर्य है । पटोंमे भाउन्द्राना मुल्झी हुई है । यदि यनारमीदास,

भूषरदास, भागनन्द, बोल्तराम, छपडन, जानन्दधनके पद हिन्दी गाहिन्दरे लिए स्थापी निधि हे। इनमे पचीर, चर और तुल्सी बैसे परिदर्भ जिप ही आग्मानुभूति विगमान है।

# तृतीयाध्याय ऐतिहासिक गीतिकाव्य

अतीतसे संदा मानवका मोह रहा है। यह अतीत चाहे सुनहला हो। अथवा मटमैला, पर उससे स्नेह करना मानवका स्वामाविक गुण है। अतीतके प्रति इस प्रकार आकर्पित होनेका प्रधान कारण यह है कि भूतकालीन घटनाओकी मधुर स्मृति वर्तमानकालीन कठिनाइयोकोग विस्मृत करा सरस आनन्दानुमूति प्रदान करती है। वीती वातोंके चिन्तनमे अपूर्व रसानुभूति होती है, इदय गौरव-रससे ल्वाल्य भर जाता है। मानवका आदिकालसे ही कुछ ऐसा अभ्यास है, जिससे वह यथार्थ जीवनके संकल्पोंसे ऊपर उठ कल्पना-लोकोमे विचरण कर स्वर्णिमः अतीतकी सजीव प्रतिमा गढ़ता है। पूर्वजोंका ज्वल्यन्त आदर्श नस-नसमें-उष्ण रक्त प्रवाहित कर देता है। उज्ज्वल अतीतका प्रखर प्रकाश मानवके वर्त्तमान अन्धकारको बिच्छिन्न कर उसे आलोकित करता है; और प्रस्तुत करता है उसे दानवतासे उठा मानवतामे।

भूतकाल्से पृथक् रहकर मनुष्य अपने वर्त्तमानसे अभिग्र नहीं हो सकता है; क्योकि वर्त्तमानके साथ भूतकाल्ट इस प्रकार लिपटा हुआ है, जिससे प्रत्येक वर्त्तमान क्षण अतीत बनता जा रहा है। प्रत्येक क्षणका क्रिया-च्यापार अतीतके कोपमे सचित होता जा रहा है। प्रत्येक क्षणका क्रिया-च्यापार अतीतके कोपमे सचित होता जा रहा है तथा काल्यान्तरमे यही इतिहासका प्रतिपाद्य विपय वननेका उम्मेदवार है। यही कारण है. कि ऐतिहासिक स्थलो एव महापुरुपोके नामोके साथ हमारे द्ध्यका धनिष्ठ सम्बन्ध है और इसी कारण हम इतिहास-प्रेमी बनते है। मानव-ज्ञान-कोपका प्रत्येक कण इस बातका साक्षी है कि इतिहासका कलेवर. साहित्यसे ही निर्मित होता है। प्रत्येक देश, प्रत्येक राष्ट्र और प्रत्येक जाति. अपनी आदर्जमयी यदास्वी गौरव-गाथाओंके मौलिक उपादानोंको लेकर ऐतिहासिक कार्म्योंका खुजन करती हैं। क्योंकि इतिहास ही राष्ट्र और व्यक्तिके जीवनमें चैतन्य, स्फूत्ति, स्वाभियान, आजा और गौरवकी भावना उत्पन्नकर मानवको गतिवील जीवनकी ओर अग्रसर करता है। जवतक हमे अपनी एरातन सस्कृति और आचार-व्यवहारोकी अभिज्ञता नही रहती, हम वास्तविक उन्नति करनेका अभ्यास नहीं कर पाते। महाभारतमें कृष्ण द्वैपायनने इसी कारण धर्म, अर्थ, काम, मोक्ष और पुरावृत्त कथाओंका मिश्रित रूप इतिहासको कहा है। इतिहासमे अतौतके समी चलचित्र चित्रित किये जाते हैं, जिससे आगामी परम्परा जागरण प्राप्त करती है। कवि या साहित्यकारोने मानवताको अक्षुष्ण रखनेके लिए सरस, रागात्मक, मर्मस्पर्शी और कोमल-कमनीय भावनाओकी अभि-व्यञ्जनाके साथ ऐतिहासिक व्यक्तियोंके चरित्र, सास्कृतिक स्थलोकी गौरवगाथा, घर्म और संस्कृति-प्रतिष्ठापकोंके त्याग-बल्दिान एव सत्साहित्य निर्माताओंकी जीवनगाथा मी अभिन्यक्त की है। महामारतके रचयिताने इसी कारण इतिहासको मोहान्धकारनाजक दीपक कहा है—

> धर्मार्थंकाममोक्षाणासुपदेशसमन्वितम् । पूर्वंवृत्तकथायुक्तमितिहासं प्रचक्षते ॥ इतिहासप्रदीपेन मोहावरणधातिना । छोकगर्भगृहं कृत्स्नं यथावत् संप्रकाशितम् ॥

कौटिल्य अर्थग्रास्रके रचयिता चाणक्यने भी इतिहासके विपयका प्रतिपादन करते हुए पुराण, इतिवृत्त, आख्यायिका, उदाहरण, धर्मशास्त्र और अर्थगास्त्रकी अन्वितिका निरूपण करना इतिहासका विपय वताया है। वत्तुतः अतीत-चित्रणमे हमारा चित्त रमता है, सौन्दर्यका साक्षात्कार होता है और पुरातन उदात्त मावनाओंका अवल्य्म्वन पा हम सर्वतोमुखी विकासकी सीढीपर चढ़ते है। 'अह' और 'मम' की भावनामे परिष्कार होता है, जिससे अन्तःविश्वासकी धारा अपनी प्रखरताके कारण ऊपरी सतहपर लगे विकारोको ही नही, अपितु आन्तरिक जगत्मे प्रविष्ट हो प्रमाद और बुराइयोको भी प्रक्षालित कर देती है। कला-सौन्दर्यके मर्मजोंने जनोद्रोधनके लिए ऐतिहासिक काव्योकी आवध्यकता इसीलिए प्रतिपादित की है, जिससे जीवनकी पलायन और टैन्यवृत्ति छूट जाय तथा माव-वीचिया एक लयसे तरगित हो पाठकको रसमय बना सके। पूर्वजोके वल, वैभव और विक्रमसे अनुप्राणित हो मानव जीवन-सप्राममे आन्तरिक और वाह्य इन्टोके मध्य लडखडाता हुआ लोकमगलके टीप प्रज्वलित कर सके तथा जीवनके चरम लक्ष्य आनन्दानुभूतिको पा सके।

मक्ति-विमोर हो जैन कवियोने अपने धर्माचार्योंका जीवनवृत्त भी कान्यांसे अकृत किया है। इस आग्नायमें गुरुका स्थग्न देवके तुल्य माना गया है, अतः देवतुल्य उनकी मक्ति करना और अपनी श्रद्धा भावनाको उनके चरणोमें उड़ेल्टना जीवनोत्थानके लिए परम आवध्यक है। हिन्टी भाषाके जैन कवियोंने सहस्रो गीत महापुरुपोके कीर्त्ति-स्मरणर्मे रचे है, जिनमें सक्ष्म और व्यापक धार्मिक भावनाएँ व्यक्त हुई है। सरस और मनोहर राग-रागनियोमे रचे जानेके कारण इन गीतोमें अपूर्व माधुर्य और सनोहर राग-रागनियोमे रचे जानेके कारण इन गीतोमें अपूर्व माधुर्य और ललित्य है। ये गीत श्रगार-भावनाके स्थानमे हृदयकी सत्त्विक और उदात्त मावनाओको उत्तेजित करते हैं। जैन गुरु और मुनियोंने अपने धर्म-प्रचारके लिए जो त्याग या चमत्कार दिखलाया है, उसका सरण इन गीतोमें किया गया है। गीतोकी ओर लोकरुचि विशेष रहनेके कारण तथा अपनी माचानुभूतिको व्यक्त करनेकी सुविधा अधिक होनेके कारण जैन कवियोने गीतिकाव्यका प्रणयन अधिक किया है।

तीर्थयात्रा या अन्य धार्मिक उत्सवोके अवसरपर ऐतिहासिक गीत गाये जाते हैं, इन गीतोमे पुरातन गौरव-गाथाएँ निहित रहती हैं। जिससे साधारण व्यक्तिमे धार्मिक मावना उमड़ जाती है और वह अपने धर्म-प्रचारके महत्त्वका मूल्याङ्कन कर लेता है। महापुरुपोका कीर्त्ति-सरण करनेसे धृति और साहसकी मावना जाग्रत हो जाती है। दानवीरोंकी यशोगाथाएँ दान देनेकी प्रेरणा तो देती ही है, पर साथ ही घर्मोत्कर्पके लिए आनन्दपूर्वक समस्त कर्ष्टाको सहन करनेका सदेश भी हृदय पटल पर अकित कर देती है। वैयक्तिक विकासके वीज भी इनमें व्याप्त है।

पेतिहासिक गीतोमें जैन कवियोने पेतिहासिक तथ्योके साथ अनुभूति और कल्पनाका प्रदर्शन भी किया है। महत् अनुभूतिके विना न तो पेतिहासिक तथ्य ही प्रभावोत्पादक हो सकते हैं और न कल्पना ही ठहर सकती है। जिन गीतोमे अनुभूतिका अमाव है, वे निग्प्राण है, उनमे मानव द्ध्रदयको रमानेवाले तत्त्व नहीं हैं। अनुभूतिहीन कल्पना और तथ्य-विवेचन जीवन-तत्त्वोको छोडकर गतिशील होनेके कारण द्ध्य्यको अपने साथ नहीं ले जा सकते है, अतः द्धदय तत्त्वका अमाव होनेसे वे लोक-प्रिय नहीं बन सकते है, अतः द्धदय तत्त्वका अमाव होनेसे वे लोक-प्रिय नहीं बन सकते है। जिन गीतोंमे लोकानुरजनकी क्षमता होती है, वे ही जनताके द्धदयमें रसानुभूति उत्पन्न कर सकते हैं तथा मानव इसी प्रकारके गीतोंको अपना कण्ठहार वनाता है। कल्पना और वैचिच्यकी प्रधानता रहने पर मी लोकानुरजनके अभावमें गीत जीवनको अनुप्राणित कर सकेगे, इसमे सन्देह है। अतएव जैन कवियोने ऐतिहासिक गीतोंमे जीवन-तत्त्वोका पूरा समावेग किया है, उन्होने लोकानुरंजन और अनुभूति को पूरा अवकाश दिया है। यही कारण है कि ऐतिहासिक होनेपर मी जैन-गीत लोकप्रिय हैं।

यद्यपि समयके प्रमावसे अब अधिकाश पुराने गीतोको जैन जनता मूळ रही है, फिर भी इन गीतोका महत्त्व सदा अक्षुण्ण रहेगा । गीति-काव्यके विकास-क्रमको अवगत करनेके लिए तथा जीवनकी भावधारासे परिचित होनेके लिए जैन ऐतिहासिक गीतिकाव्योका विशेष महत्त्व है । माषाके पारसियोंके लिए तो ऐतिहासिक जैन गीतोका अत्यधिक महत्त्व है ही, पर कळापारसियोंके लिए भी जीवन-तत्त्वांका अभाव नही है । वाह्य सौन्दर्यानुभूतिके साथ अन्तःसौन्दर्यका इतना सुस्पष्ट वर्णन कम ही स्वलोंमे मिल्टेगा । अन्तः साधनके त्रपमे ज्ञान, दर्शन और चारित्रको महत्त्व दी गयी है, किन्तु हृदय-पद्मको विकसितं होनेकी पूरी गुजाइश है। यद्यपि इन ऐतिहासिक गीतिकाब्योंमे रागात्मक तत्त्वोंकी अनुभूति अधिक गहरी नही है; जिससे शायद कतिपय समालोचक हृदय-रमण-युत्तिका अभाव 'अनुभव करेंगे; परन्तु दार्शनिक पृष्ठभूमिपर मक्ति-मावनाका पुट इतना अधिक है जिससे चराचर जगत्के साथ मानवका सौहार्द स्थापित हो जाता है। अहिसाकी सूक्ष्म और सरस व्याख्याऍ रहनेके कारण मानव सहानुभूति-सूत्रमें आवद हो, विश्ववन्धुत्वकी ओर अग्रसर होता है और जीवनमे प्रेम, करुणा एव दयाकी यथार्थताको अवगत करता है। मानव-कंा मानवके साथ ही नहीं, अन्य समस्त प्राणि-जगत्के साथ जो सौहार्द-सम्बन्ध है, उसकी अभिव्यंचना इन काच्योमे मुख्य रूपसे हुई है। जगत् और जीवनके नाना रूपोंकी मार्मिक अनुभूति कई गीतोंमे विद्यमान है।

जैन ऐतिहासिक गीतोका प्रधान वर्ण्य विपय जैन साधुओ और गुरुओकी कीर्तिगाथा, राजा-महाराजाओं और सम्राटोंको प्रभावित कर धार्मिक अधिकार प्राप्त करनेकी चर्चा, जैनधर्मके व्यापक प्रमाव एव धार्मिक भावनाओको उभाडनेके तत्त्व है। अनेक सूरि और आचार्योंने मुसलिम वादशाहोको प्रभावित कर अपने धर्मकी धाक जमाई थी तथा सनदे प्राप्त कर जिनाल्थ निर्माण करनेकी स्वीकृति प्राप्त की थी। जिनप्रभ स्रिकी प्रशसा करते हुए एक गीतमें बताया गया है कि अश्वपति कुतुद्ध-दीनके चित्तको प्रसन्न कर इन्होंने अनेक प्रकारसे सम्मान प्राप्त किया था। सवत् १३८५ पौप सुदी ८ शनिवारको इन्होने दिल्लीमे अश्वपति मुहम्भदशाहसे भेट की थी। सुल्तानने हन्हे उच्चासन दिया। इनकी भाषण-ठाक्ति बिल्क्षण थी, अतः इन्होने अपने व्याख्यान-द्वारा सुल्तान का मन मोह लिया। सुल्तानने भी ग्राम, हाथी, घोडे, धन तथा यथेच्छ वस्तुऍ देकर स्र्रीश्वरका सम्मान करना चाहा, पर इन्होंने स्वीकार नहीं किया। इनके इस त्यागको देखकर सुल्तानको इनके प्रति भारी भक्ति हो गई, जिससे उन्होंने इनका जुल्क्स निकाल्या, रहने के लिए 'वसति' निर्माण करायी । गीतमें अनेक राष्ट्रिय और अहिंसक भावनाओके साथ उक्त ऐतिहासिक तथ्य व्यक्तित किया है---!

> उद्य छे खरतराच्छ गयणि, अभिनड सहस करो। सिरी जिणप्रसुसुरि गणहरा, जंगम कल्पतरो॥

> > X

हरखितु देइ राय गय तुरय, धण कणय देस गामा। भणइ अनेवि जे चाह हो, ते तुह दिउ इमा॥ छेइ णहु किंपि जिणप्रभस्रि, मुणिवरो अतिनिरीहो। श्रीमुख सरुहिउ पातसाहि, विविष्टपरि मुणि सीहो॥

Х

X

X

Х

X

'असपति' 'कुतुवदीनु' मनरंजेठ, दीठेछि जिणप्रभ सूरी ए । एकन्तिष्टि मन सासउ पूछई, राममणोरह पूरी ए ॥ गाम भूरिय पटोछा गजवल, तूठठ देइ सूरिताणू ए । जिणप्रभसूरि गुरुकम्पनई छड्, तिहु अणि अमलिय माणू ए ॥ ढोल दमामा अरु ,नीसाणा, गहिरा बाजइ तूरा ए । इनपरि जिनप्रभसूरि गुरु आवइ, संघ मणोरह पूरा ए ॥

एक दूसरे 'गीतमे बताया गया है कि जिनदत्त स्रिने बादशाह सिकन्दरशाहको, जो वहलोल लोदीके उत्तराधिकारी थे, अपना चमत्कार दिखलाकर ५०० वन्दियोको मुक्त कराया था। इस गीतमें अनेक उपमा और उल्प्रेक्षाओंका आश्रय लेकर अन्य ऐतिहासिक तथ्यके साथ जीवन ही सरस अनुभूतियोकी मी अभिव्यंजना मुन्दर हुई है।

१. ऐतिहासिक जैन काम्य-संग्रह पू० १३-१४।

२. ऐतिहासिक जैन काव्य-संग्रह ४० ५३-५४।

सरसति मति दिउ अम्ह अति घणी, सरस सुकोमछ वाणि । श्रीमजिनहॉस सूरि गुरु गाइसिटॉं, मन लीणउ गुण जाणि ॥ × × × नेति वधावइ गीत गावइ, पुण्यकल्स धरइ सिरे । सिंगारसारा सय नार्रा करइ, उच्छव वर घरे ॥ × × × श्री सिकंदर चित्त मानिपट, किरामत काई कही ।

पाँच सह वन्दी वाखरसी, छोडव्या इण गुरु सही॥

कुछ गीतोंमं' वताया गया है कि मुगल-सम्राट् अकवरके मनम जिन-चन्द्र स्रिके दर्शनकी वड़ी उल्कण्टा थी, अनः उन्होने स्रीश्वरको गुजरातसे वढे आग्रह और सम्मानसे बुलाया । स्रीश्वरने आकर उन्हे उपटेश दिया और मम्राट्ने उनकी वड़ी आवमगत की । जब वादशाह सटेमशाह 'दरसविया' टीवान पर कुपित हो गये थे तो इन्हीं स्रीश्वरने गुजरातसे आकर बाट गाहके कोधको आन्त किया और धर्मकी महिमा बढ़ाई । यह स्रीश्वर मुख्तान भी गये थे, और वहाँके खानमळिक-द्वारा इनका सम्मान किये जानका भी उल्लेख है ।

इन गीतोमें युग-चेतनाके स्पष्ट टर्शन होते हैं। उस युगके मानवकी विराट् व्यथा, हिंमाके ज्वार और उतार-चढ़ाव, साम्प्रटायिक संकीर्णता, प्रामीणोके हृदयकी झाँको एवं देशकी यथार्थ स्थितिका विष्टेपण इन गीनोंका प्राण है। साम्प्रदायिक गीतोंमें भी रचयिताओंने मानव-समाजके हितोंकी पूरी विवेचना की है। ऐसा शायद ही कोई गीत होगा, जिसम चेतना और स्फूर्ति न विद्यमान हो। अपभ्रंदासे प्रमावित पुरानी राज-स्थानी मापा होनेके कारण आजके पाठक इन गीतोंमें शायट रम न सके, परन्तु भारतीय संस्कृति और सम्यताका परिचय पाने तथा युगविधायक

१. ऐतिहासिक जैन काव्य-संग्रह ४० ५८, ८१, ८२, ९६।

सामाजिक घटनाओसे अवगत होनेके लिए इन गीतोका अत्यधिक महत्त्व है। इसी कारण इनको केवल जैनोंकी सम्पत्ति न मानकर हिन्दी-साहित्य-की अमूल्य निधि मानना चाहिये। इन गीतोमे मुसलिम शासनके अन्याय और शोपणका विवरण मी उपस्थित किया गया है, परन्तु यह विवरण ऐतिहासिक तथ्य नही, प्रत्युत काव्यका तत्त्व है।

कतिपय गीतोमें' ग्राम-वधुएँ पथिकोसे अनुरोध कर पूछती है कि आप बिस रास्तेसे आ रहे हैं. क्या आपको उस मार्गमे आचार्यश्री मिले ? इन सरिजीकी वाणीमें अमृत है, अनेक चमत्कारोके ज्ञाता और ये अपरिमित शक्तिके धारी है। इनके तेजका वर्णन कोई नही कर सकता है । ये परम अहिंसा धर्मके पुजारी है, गुद्ध आचार-विचारका पालन करते हैं. समस प्राणियोके साथ इनकी मित्रता है। जो एक वार इनका दर्शन कर लेता है, इनके मिष्ठ वचनोको सुन लेता है, उसकी इनके प्रति अपार अद्धा हो जाती है। कचन और कामिनी, जिन्होने सारे जगतको अपने वद्य कर रखा है, इनके लिए तणवत है । हे पथिक ! यदि तम इनके आगमनका यथार्थं समाचार कह सको. तो तुम्हारी हमारे ऊपर वडी कपा हो । इमारा मन-मयुर उनके आगमनके समाचारको सुन कर ही हर्षित हो जायगा । हमारे हृदयकी वीणाके तारोपर सुरीले स्वरोका आरोहण-अवरोइण स्वतः होने लगेगा ! इस प्रकार अपनी भावनाको व्यक्त करती हुई ग्राम-बधुएँ उन सूरीश्वरका ऐतिहासिक परिचय भी देती हैं, जिससे लनके आगमनकी सच्ची जानकारी प्राप्त कर सकें। इस ऐतिहासिक परिचयमें सन, सवत् और तिथिका उल्लेख तो है ही, साथ ही उन सुरीश्वरके गण, गच्छ, गोत्र, गुरु और प्रभावका मी ऐतिहासिक तथ्य निरूपित है।

गुरु दर्शन, हो जानेपर अपूर्व आनन्दानुभूति होती है। जैन कवियोंने ऐतिहासिक गीतोर्मे सरसताको पर्याप्त स्थान देनेके लिए ऐसे अनेक गीर्तो-की रचना की है, जिनमे अपूर्व आत्म-परितोप व्यक्त किया गया है।निम्न गोतोंमें इतिहासकी ख़ुफ धाराको कितना शीतल और सरस बनानेका प्रयास किया है----

> आज मेरे मनकी आक्ष फली । श्री जिनसिंह सूरी मुख देखत, आरति दूर टर्ला ॥१॥ श्री जिनचन्द्र सूरि सहूं सत्यइ, चतुर्विध संघ मिली । शाही हुकम आचारज पदवी, दीधी अधिक भली ॥२॥ कोडिवरिस मंत्री श्री करमचन्द्र, उत्सव करत रर्ला ॥ 'समयसुन्दर' गुरुके पदपंकज, लीनो जेम मली ॥२॥

निम्न गीतमें जिनसागर सुरिके जन्मका निरूपण करते हुए वताया गया है कि वीकानेर नगरमे वोथरा गोत्रीय शाह वच्चा निवास करते थे, इनकी भार्याका नाम मृगादे था। जव यह मूरीश्वर गर्भम आये तो माताको 'रक्तचोल रत्नावलीका स्वप्न', आया, उसीके अनुसार इनका नाम 'चोला' रखा गया। कालान्तरम यह श्रीजिनसिंह सूरिजीसे दीक्षा लेकर साधु वन गये और इनका नाम जिनसागर मरि पढा। उसके चम-रकार और महत्त्वको प्रकट करने वाले अनेक गीत है।

सुख भरि सूती सुन्दरी, देखि सुपन मध राति। रात चोरु रत्नावली. पिड ने कहइ ए बात ॥ सुणी वचन निज नारि ना, मंघ घटा जिम मोर। इरख भणइ सुत ताहरइ, थासइ चतुर चकोर ॥ आस फली माहरी मन मोरी, कृखइ कुमर निधान रे । मनबांछित दोहलां सबि पूरइ, पामइ अधिकड मान रे ॥ संबत 'सोलवावन्ना' वरपइ 'काती सुदी' रविवार रे । चडदसिने दिनि असिनि नक्षग्रइ जनम थयो सुखकार रे ॥

पुतिहासिक जैन काव्य संग्रह प्र० २४३~'सुण रे पन्थियाँ' गांत,
 प्र० २४५, प्र० २४६ 'लीहो पन्थी' गीत।

355

नित नित कुमर वाधइ बहुल्क्स्लणि सुरतरु नउ जिमि कंद रे। नमणी अनोपम निल्चट सोहइ, वदन पूनम नउ चंद रे॥ सहुक सजन भगतावी भगतइ, मेलि बहु परिवार रे। 'चोलउ' नाम दियउ मन रंगइ, सुपन तणइ अनुसारि रे॥ सहिश समाण मिलि मात पासइ सरुह 'वच्छराज' कुल दीव रे। 'सामल' नाम धरि हुल्लरावइ, सुस्ति बोलड् चिरजीव रे॥

गुरुओंके चातुर्मासोका वर्णन, सघका वर्णन तथा उनके धर्मोपदेश और धर्म प्रमावनाका वर्णन इन ऐतिहासिक गीतोमें सुन्दर हुआ है। अधिकाश-गीतोका एक विशाल सग्रह 'ऐतिहासिक जैन काव्यसग्रह'के नामसे श्री अगरचद नाहटा और श्री मॅवरलाल नाटटाके सम्पादकत्वमे प्रकाशित हो चुका है। इस सग्रहके सभी गीत राग-रागनियोसे युक्त हैं। कर्मगीतोंमें ६ राग और ३६ रागनियोका समावेश किया गया है।

## चतुर्थाध्याय

### आध्यात्मिक रूपक काव्य

जन कवियोंने अपनी रजनाओं में आत्ममाथ सचाईके साथ अमिल्यक किया है। इनके काल्यके अन्तर्जुत्ति-मुलक विष्ठेण्णसे जीवनकी विमिन्न इत्तियोंका परिज्ञान सहस्में किया जा सकता है। इनके काल्यमें छुढात्मा और सरारी अद्युढात्मकं प्रसंगको उपस्थितकर आण्यात्मिक दोषके साथ त्रीकिक्ताका अक्षुण्य सम्वन्ध बनाये रखनेका प्रयास निहित है। जैन कवियोंने आध्यात्मिक अनुभूतिकी सचाईको अन्योक्ति और स्थामोक्तिमें यहां मामिकताके नाथ अपन किया है। इन कवियोंकी आध्यात्मिक प्रावनाने इट्रयको समतरपर लाकर मार्वोका नार समन्वय उपस्थित किया मावनाने इट्रयको समतरपर लाकर मार्वोका नार समन्वय उपस्थित किया है। जीवनके नुख-हु:न्त, इप-विपाट, आकर्यण-विकर्पलको टार्यनिक दृष्टि कोणसे प्रत्नुत करनेमें मानव भावनाओंका गहन विष्ठेपण किया गया है। प्रत्नुत-डारा अत्रत्नुतका विधान साधारण छोर्य-छोटी आख्यायिकाओंमें किया गया है। अव्यिंगेने इतिइत्त भी कहीं-कहीं आध्यात्मिक ही अग्नाये हैं; परन्तु इनमें विचारों, भावनाओं और प्रहत्तियोंक संध्रिष्ठ चित्राका मडाव पूर्ण रुपेण विद्यमान है।

तैन आध्यात्मिक नपक काव्योंमें विराद् इत्यना, अगाघ दार्छ-निकता नया नृत्र्य भावनाओंका विष्ठेपण है। इन काव्योंके न्द्र व्याख्यानों में छमा, क्रांब, उत्ताह एवं महानुभूनि आदि नैमर्शिक णत्रोंकी योल्ना कर जीवनके प्रकाश और अन्वकार ण्याकी उठावना माहिक न्यम की है। इन कन्यकारोंकी कन्यनाने कमी स्वर्णकम्होंने कठिन-मुघा सरीवरके कृत्येंपर महयानिल त्यन्दित पाटलोंके ठीच विचरण किया है, कमी अल्कापुरीके रत्नजटिन प्रासर्टीका सार्प्शनताका संकेत करने हुए होध- मान-माया-लोमादि मनोविकारोक्षे परिमार्जनका प्रयास किया है एव कमी कनकमेखलामडित विविधवर्णमय घनपटलोकी क्षणमगुरताका दिग्दर्शन कराते हुए संसार-आसक्त मानवको वैराग्यकी ओर ले जानेका चुन्दर प्रयत्न किया है।

आध्यात्मिक त्पक काव्योका उद्देव्य जान और किया-द्वारा दुःखकी निद्वत्ति दिखलाकर लोककल्याणर्की प्रतिष्ठा करना है। लोकमंगलाज्ञासे जैन कवियोका हृदय परिपूर्ण और प्रऊुल्ल था। अतः सचिदानन्द स्वरूप आत्माका आमास करा देना ही इन्हें अमीष्ट है और इसीमें इन्होने सचा लोककल्याण भी समझा है । मनोविकारोके आधीन रहनेसे सानव-जीवनमें 'शिव'की उपत्तन्धिमे बाधाएँ आती है, जीवनन्यापी आदजों और धर्मोंकी अनुभूति भी नहीं हो पाती है तथा सात्त्विक, राजस और तामस प्रचत्तियों-मेसे राजस और तामस प्रदृत्तियोका परिष्कार भी नहीं हो पाता है; षिससे जीवनकी सात्त्विक, उदात्त भावनाएँ आच्छादित ही पड़ी रहती है। मौतिकवादकी निस्तारता और आध्यात्मिकवादकी श्रेयताका मार्मिक विवेचन---"आत्मनः प्रतिकृछानि परेपां न समाचरेत्" अहिसा नान्यको मूलमें रखकर किया है। आत्माकी प्रेयता तया इसका शोधन भी अहिंसाकी मावनापर ही अवलम्वित है। इसी कारण रूपक काव्य-निर्माताओने आत्मतत्त्वकी उपलब्धिके हिए निवृत्ति मार्गको विशेषता या महत्त्व प्रदान किया है। यद्यपि प्रदृत्ति-मार्ग आर्क्यक है, पर पूर्ण दुःखकी निवृत्ति नहीं करा सकता है तथा इस मार्गमें प्राप्त होनेवाली भोगसामग्रियों क्षणभगुर होनेसे अन्तमे वेदनाप्रद होती है। अतः जैन कलाकारोने जैन दर्शनके सुरुम तत्त्वोके विञ्लेपणके साथ शुढात्माकी उपलव्धिका विधान वतत्भया है। इस विधानमे आत्माकी विभिन्न अवस्थाओ और उसके विभिन्न परिणामोका बड़े ही स्पष्ट और मार्मिक ढगसे विवेचन हुआ है। आध्यात्मिकताके विकृत रूपके प्रति विद्रोहकर आत्माकी विद्यारु अतुल्ति शक्तिका उद्धाटन भव्य और आकर्षक रूपमें विद्यमान है। इस विवेचनमें

उदात्त मावनाके चित्र वडे ही संयत, गम्मीर और आदर्श उत्तरे हैं। दार्शनिक माव-भूमिपर आत्मा और जड-वन्धनके विव्लेपणको जिस प्रकार सजाया-सँचारा है, वह महान् है। मानव हृदयकी दुर्वल्ताओं और शक्ति-योंको इतना टटोला और परखा है, जिससे रूपकॉमें तात्त्विक अभिव्यंबनाने नीरसता नहीं आने दी है। आत्मिक विधान स्वस्थ और सन्तुल्ति रूपमें मानस स्वोधनके लिए प्रेरणा तो देता ही है, साथ ही जीवनको कर्त्तब्य-मार्ग---रचनात्मक मार्गकी ओर गत्तिशील करता है।

आध्यासिक रूपक जैन काव्य-निर्माताओमं महाकवि वनारसीटास और मैया मगवतीदासका नाम विशेष गौरवके साथ लिया जाता है। कवि वनारसीटासने नाटक समयसार, वरये, सोल्ह तिथि, तेरह काठिया, ज्ञानपच्चीसी, अध्यात्मवत्तीसी, मोश्रपैड़ी, शिवपच्चीसी, मवसिन्धु चतुर्टशी, ज्ञानवावनी आदि रचनाएँ लिखी है। चेतन कर्मचरित्र, अक्षरवत्तीसी, मिथ्यात्वविध्वंसन चतुर्दशी, मधुविन्दुक चौपई, सिढ चतुर्टशी, अनाटि-वत्तीसिका, उपशमपच्चीसिका, परमात्मछत्तीसी, नाटकपच्चीसी, पञ्चे-निद्रयसंवाट, मनवत्तीसी, स्वमवत्तीसी एवं स्वावत्तीसी आदि रचनाएँ मैया मगवतीटासने लिखी हैं। इनमे कुछका परिचय निम्न है---

यह एक उत्कृष्ट आव्यासिक रचना है। आसान्वेपकोंको उपस कवितामें आत्म-सत्त्वकी उपलब्धि करनेकी मुन्टर अभिव्यचना इसमें निहित नाटक समयसार है। कुदाल कलाकारने चित्रकारके समान आत्मान-भृतिमे नाना कलानाओंका रग लगाकर अद्भुत चित्र खींचनेका प्रयास किया है। यद्यपि कविने अपने इस प्रन्थकी रचना आचार्य कुन्टकुन्टके समयसारके आधारपर की है, परन्तु रागतत्त्व, द्वढि-तत्त्व और कल्पनातत्त्वका मिश्रण कर इसे मौल्किता प्रटान करनेमे तनिक भी कमी नहीं की है। प्रत्येक पद्यमे प्रवाह और साध्र्य वर्नमान है। सरस और कोमल शब्दोंका चयन करनेमें कविने अद्भुत सफल्या पायी है। अन्ठी उक्तियाँ और नवीन उद्धावनाएँ तो पाठकका मन वरवन ही अपनी ओर खीच लेती है। जीवनके कोमल पक्षकी सम्यक् अभिव्यजना होनेसे कविता हृदय और मस्तिक दोनोंको समान रूपसे छूती है। इसम जीवन सम्वन्धी उन विश्वेप विचारो और मावनाओका सकल्ज किया गया है, जो यथार्थ जीवनको प्रगति देते है।

अन्तर्जगत् और वाह्य-जगत्का यथार्थ दिग्दर्शन कराते हुए आत्मा-की शुद्धताका निरूपण अद्भुत ढगसे किया है। इसमे ३१० दोहा-सोरठा, २४३ सचैया-इकतीसा, ८६ चौपाई, ६० सचैया-तेईसा, २० छप्पय, १८ कवित्त, ७ अडिल्छ और ४ कुण्डलियाँ है। सब ७२६ पद्य हैं। इसमे कविने आत्मतत्त्वका निरूपण नाटकके पात्रोका रूपक देकर किया है। इसमे सात तत्त्व अभिनय करनेवाले हैं। यही कारण है कि इसका नाम नाटक समयसार रखा गया है।

कविने मगलाचरणके उपरान्त सम्यग्दष्टिकी प्रभसा, अज्ञानीकी विभिन्न अवस्थाएँ, जानीकी अवस्थाएँ, ज्ञानीका दृृदय, स्तार और गरीरका स्वरूप-दिग्दर्भन, आत्मजाग्रति, आत्माकी अनेकता, मनकी विचित्र दौड़ एवं सत व्यसनोंका सच्चा स्वरूप प्रतिपादित करनेके साथ, जीव, अजीव, आस्तव, वन्ध, सवर, निर्जरा और मोल इन सातो तत्त्वोका काव्य रूपमे निरूपण किया है। आत्माकी अनुपम आमाका कविने कितना मुन्टर और त्वामाविक चित्रण किया है। कवि कहता है----

जो अपनी दुति आप विराजत, है परधान पदारय नामी। चेतन अंक सढा निकरुंक, महासुख सागरको विसरामी॥ जीव अजांव जिते जगमें, तिनको गुनज्ञायक अन्तरजामी। सो शिवरूप वसे शिवधानक, ताहि विलोकनमे जिवगामी॥

अजानी व्यक्ति अमके कारण अपने स्वरूपको विस्मृत कर उमारमं जन्म-मरणके कप्ट उठा रहा है। कवि कहता है कि कायाकी चिन्नगालामें कर्मका पलग विछाया गया है, उत्तपर मायाकी खेज सजाकर मिथ्या

> काया चित्रसारीमें करम परजंक भारी, मायाकी सँवारी सेन चादर कछपना। शैन करे चेतन अचेतनता नीद छिए, मोहकी मरोर यहैं छोचनको ढपना॥ उदै वरू जोर यहै श्वासको शवद घोर, विपै सुखकारी जाकी दौर यहै सपना। ऐसी मूढ़ दशामें मगन रहे तिहूँकाल, धावे भ्रम-जालमें न पावे रूप अपना॥

कविने रूपक-द्वारा अञानी जीवकी उक्त स्थितिका मार्मिक चित्रण किया है। वस्तुतः आत्मा सुख-शान्तिका अक्षय भण्डार है, इसमे झान, सुख, वीर्य आदि गुण पूर्ण रूपेण विद्यमान है, अतएव प्रत्येक व्यक्तिको ,इसी शुद्धात्माकी उपलब्धि करनेके लिए प्रयत्नगील होना चाहिये।

ञानका प्रकाश होते ही हुटय परिवर्तित हो जाता है। परिकृत इटदयमे नानाप्रकारकी विचार-तरगं उटने लगती है। एकाएक सारी स्थिति वदल जाती है। जिन पर-पदाथोमे निजबुद्धि उत्पन्न हो गयी थी, चे पदार्थं आत्मासे भिन्न प्रतीत होने ल्याते है। शरीर एव बाह्य मौतिक 'पदार्थोंकी आत्मासे पृथक् अनुभूति होने ल्याते है। कवि इसी परिवर्तनकी अवस्थाका चित्रण करता हुआ कहता है---आत्म-जानके अमावमे मानव-का हृदय माया-मोह और वेचैनीसे व्यथित रहता है, जिससे प्राणिहिंसा, असत्य आदि दुष्प्रवृत्तियॉ शाब्वत सत्यको प्राप्त करनेमे अत्यन्त वाधक होती है। कुत्सित रूपोमे राग या द्वेष दोनों ही प्रकारकी दृत्तियॉ दुःख 'परम्पराको उत्पन्न करती हैं। राग-द्वेषके नाना सकल्प मोहके विकारको उद्बुद्ध करते हैं। क्रोध, मान, माया और लोम ये अन्वरात्माके मयंकर न्दोप है। इनका पूर्णरूपसे त्याग करनेपर ही ज्ञानमावकी उत्पत्ति होती है। जिस प्रकार सर्यके उदय होनेसे घना अन्धकार दूर हो जाता है, जल्की वर्पा होनेपर दावाग्नि ज्ञान्त हो जाती है एव वस्त्तागमन जानकर कोयळ कूकने लगती है उसी प्रकार ज्ञान भावके उद्धि होते ही मोह, 'पाप, भ्रम, अज्ञान, दुष्प्रवृत्तियॉ क्षणभरमे पलायन कर जाती हैं।

> हिरदै हमारे महामोहकी विकल्ताई, ताते हम करूना न कीनी जीवघातकी । आप पाप कीने औरनिको उपदेश दीने, हुती अनुमोदना हमारे याही वातकी ॥ मन, वच, काया में मगन ह्वै कमायो कर्म, धाये अमजाल्में कहाए हम पातकी । ज्ञानके उदयतें हमारी दशा ऐसी मई, जैसे भानु भासत अवस्था होत प्रातकी ॥

आत्मामे अशुद्धि परद्रव्यके स्योगसे आतो है। यद्यपि मूल द्रव्य अन्य प्रकार रूप परिणमन नहीं करता है, फिर मी पर द्रव्यके निमित्तसे अवस्या शलिन हो जाती है। जब सम्यबत्वके साथ ज्ञानमें भी सच्चाई उत्पन्न होती तो ज्ञानरूप आत्मा परद्रव्योसे अपनेको मिन्न समझकर शुद्धात्मावस्थाको पाप्त होती है। कवि कहता है कि कमल रातदिन पकर्मे रहता है तथा पकज कहा जाता है, फिर भी कीचड़से वह सदा अलग रहता है। मन्त्र-वादी सर्पको अपना गात पकड़ाता है, परन्तु मन्त्रशक्तिसे विषके रहते हुए भी सर्पका डक निर्विष रहता है। पानीमें पड़ा रहनेसे जैसे स्वर्णमे काई नहीं लगती है; उसी प्रकार ज्ञानी व्यक्ति ससारकी समस्त क्रियाओको। करते हुए भी अपनेको भिन्न एव निर्मल समझता है।

ş

जैसे निशिवासर कमल रहें पंक ही में, पंकज कहावे पै न वाके दिग पंक है । जैसे मन्त्रवादी विषधरसों गहावें गात, मंत्रकी शकति वाके बिना विष ढंक है ॥ जैसे जीभ गहे चिकनाई रहे रूसे अंग, पानीमें कनक जैसे काईसे अटंक है । तैसे ज्ञानवान नानामाँति करतूत ठानै, किरिया तैं भिन्न माने मोते निष्कलंक है ॥

शानके उत्पन्न होनेपर ही आत्मराज्यकी उत्पत्ति होती है, विकार और वासनाएँ ज्ञानके उद्बुद्ध होते ही क्षीण हो जाती हैं। यह शान वाह्य पदार्थोंमे नही रहता है, किन्तु आत्माका गुण है। आत्मवोध पाते ही शानकी अवस्था जाग्रत हो जाती है। आत्मशानी भेद-शानकी ओरसे आत्मा और कर्म इन दोनोकी धाराओंको अलग-अलग करता है। आत्माका अनुभव कर श्रेष्ठ आत्मधर्मको ग्रहण करता है और कर्मोंके श्रमको नष्ट कर देता है। इस प्रकार रत्नत्रय मार्गकी ओर अग्रसर होता है, जिससे पूर्ण ज्ञानका प्रकाश सहजमे ही उत्तन्त्र हो जाता है। ज्ञानी विक्त्वनाथ बन जाता है। पूर्ण समाधिमे मग्न होकर छाद्धात्माको प्राप्त करता है, जिससे शीघ्र ही ससारके आवागमनसे रहित होकर कृतछत्य हो. विक्त्वनाथके पदपर आसीन हो जाता है। कवि कहता है— भेदज्ञान आरा सों दुफारा करे ज्ञानी जीव, आतम करम धारा भिन्न भिन्न चरचै। अनुमौ अम्यास छहे परम धरम गहे, करम भरम का खजाना खोछि खरचै ॥ यों ही मोक्ष मग धावे केवछ निकट आवे, पूरण समाधि जहाँ परमको परचै । भयो निरदोर याहि करनो न कञ्च और, ऐसे विश्वनाथ ताहि वनारसी अरचै ॥

जड कर्मोंके स्मर्गसे आत्माकी विभिन्न प्रकारकी लीलाएँ हो रही हैं। निश्चय रूपसे वास्तविक दृष्टिकोणसे आत्मा एक होनेपर भी व्यवहारमे अनेक रूप है तथा अनेक होनेपर भी एक रूप है। ससारमे कर्मोंके बन्धन ने आत्माको इतना विकृत और विचित्र कर दिया है, जिससे इसकी यथार्थ अवस्थाका चित्रण नही किया जा सकता है। यह आत्मा कर्त्ता मी है और अकर्त्ता मी। कर्मफल्का मोक्ता भी है और अमोक्ता भी। व्यवहारसे पैदा होता है और मरता है, किन्तु निश्चयसे न पैदा होता है और न मरता है। व्यवहार रूपमे वोल्ता है, विचारता है, नाना प्रकारके सिंह-दूकर-श्वान-श्र्याल-काक-कीट आदि रूपोको धारण करता है। वस्तुतः यह आत्मा अचेतन कर्मोंके स्पर्शसे नट बन गयी है, इसी कारण अनेक वेपोको धारणकर नानाप्रकारकी कियाओको किया करती है। समय----आत्माके विभिन्न नटरूपो तथा उसके वास्तविक स्वरूपका विस्लेषण होनेसे ही इस प्रन्थका नाम समय-सार नाटक रखा है। कवि आत्माकी इसी नट-वाजीका निरूपण करता हुआ कहता है----

> एकमे अनेक है अनेक ही में एक है सो, एक न अनेक कछु कह्यो न परत है। करता अकरता है भोगता असोगता है, उपने न उपन्तत मरे न मरत है॥ १...

बोछत विचारत न वोछे न विचारे कछु, भेख को न भाजन पै थेख को धरत है। ऐसो प्रभु चेतन अचेतनकौ संगतिसॉ, उल्टट-पलट नटवार्जा सी करत हैं॥

जिस प्रकार नदीकी एक ही धारामें नाना स्रोतोका जल आकर मिलता है तथा जिस स्थानपर पापाणशिलाएँ, रहती हैं, वहाँ धारा मुड़कर जाती है ; जहाँ ककड़ रहते हैं, यहाँ झाग देती हुई आगे वढ़ती है ; जहाँ हवाका जोर पड़ता है, वहाँ चचल तरंगे उठती है और बहाँकी भूमि नीची होती है, वहाँ मॅवरें पड़ती है ; इसी प्रकार आत्मामें पुद्रल-अचेतनके अनन्त रलोंके कारण अनेक प्रकारके विभव उत्पन्न होते है । आत्माकी ये लीलाएँ नाटकके पात्रोकी लीलाओंने कम नही होती । संसारस्पी रंगस्थलीपर आत्मा नट वनकर नाना तरहकी लीलाएँ किया करती है । नायक आत्मा है और प्रतिनायक पुद्रल-जड़ प्रदार्थ । कविने आत्माकी इस अनेकरूपताका कित्तना स्वामाविक चित्रण किया है-

> जेसे महीमण्डलमें नदीका प्रवाह एक, ताहींनें अनेक भाँति नीरकी ढरनि हैं। पाथरके लोर तहाँ धारकी मरोर होत, कांकरकी खानि तहाँ झागर्का झरनि है। पानकी झकोर तहाँ चंचल तरंग डठे, भूमिकी निचानि तहाँ मौरकी परनि है। त्तेसो एक आत्मा अनंत रस पुद्गल, होहूके संयांगमें विभावकी भरनि हैं।

नाटक समयसारकी मापा सरस, महर और प्रसादगुणपूर्ण है। राब्द-चवन, वाक्य-विन्यास और पदावल्यिोंके संगठनमें सतर्कता और सार्थकताका प्यान सर्वत्र रखा गया है। इसमें मल्यानिल्का सर्या विद्यमान है, जो हृदयकलिका विकसित करनेमें पूर्ण समर्थ है। अतएव भाव और भाषा दोनो ही दृष्टियोसे यह रचना उत्कृष्ट कही जा सकती है।

यह एक सरस रचना है। इसमे कवि बनारसीदासने भौतिक जीवनको पज़-जीवन बतलाते हुए मानव वननेका मार्ग बतलाया है । मानव जीवन-का उच्च आदर्श प्रतिपादित होनेके कारण यह वर्ग तेरह काठिया विशेषकी वस्त न होकर सर्व साधारणकी सम्पत्ति है। इसमे साहित्यके उपयोगवादी दृष्टिकोणके अनुसार जीवनमे 'अशिव'का परिष्कार कर 'शिव'को प्राप्त करनेका सकेत किया गया है। क्षणमगुर शरीरके मोह और ममताको छोड आत्माकी अमरताको प्राप्त करनेका प्रयत्न ही स्ठाय्य हो सकता है। समस्त पार्थिव तृतियोके साधन रहते हुए भी मन एक अभावका अनुभव करता है; सारी सुख-सुविधाओके रहने पर भी मनकी तृति नहीं होती है. यह अभाव राजनैतिक या सामाजिक नहीः प्रत्युत आव्यात्मिक होता है । इस ग्रन्थमे कविने जीवनमे इसी अभावकी पूर्णताकी आवश्यकता बतलायी है। आध्यास्मिक संवेदनशील सरस स्रोतसे इमारी समस्त आन्तरिक पीडाएँ दूर हो जाती है। यह सरस रचना पाठकको साधारण सानव-जीवनके धरातल्से अपर उठाकर जीवन-का वास्तविक आनन्द देती है।

कवि जीवन-परिष्कारके लिए विधानका प्रतिपादन करता हुआ कहता है कि जिस प्रकार छुटेरे, बदमाश, चोर आदि देशमे उपद्रव मचाते है, उसी प्रकार तेरह काठिया आत्मामे उपद्रव---विकृति उत्पन्न करते हैं। जुआ, आल्स, शोक, मय, कुकथा, कौतुक, कोप, कृपणबुद्धि, अज्ञानता, भ्रम, निद्रा, मद और मोह ये तेरह आत्मामें विकार उत्पन्न करते हैं। विभाव परिणतिके कारण शुद्ध, बुद्ध और निरंजन आत्म-तत्त्वमें पर-पदार्थोंके संयोगसे विकृति उत्पन्न हो जाती है। जब तक आत्मामे विभाव-परिणति पर-पदार्थ रूप प्रष्टुत्ति, करनेकी क्षमता रहती है तब तक उक्त तेरह धूर्त आत्माके निजी धन अनन्तज्ञान, अनन्तदर्शन, अनन्तसुख और अनन्तवीर्थको चुराते रहते हैं।

पहला धूर्त जुआ है । मानव जीवनमे सबसे वड़ी अद्यान्ति इसीके कारण उत्पन्न होनी है । यह प्रभुता, ग्रुमकुत्य, मुपरा, धन और धर्मका हास करता है । जुआरी व्यक्ति सबसे प्रथम अपने वैभव और साखसे हाथ धोता है । मान-मर्यादा और ऐश्वर्य समी जुआके कारण नण्ट हो जाते है । आत्मोत्थानके कार्यों प्रद्वत्ति नहीं होती है, निन्द्र और खोटे कार्मोंमें शक्ति और धनका व्यय होता है । जगत्म जुआरीका अपयश मी फैल जाता है । हृद्रयकी सत् भावनाएँ समाप्त हो जाती हैं और आसुरी-भावनाओंका प्रतिग्रान होने लगता है । स्वार्थ और हिंसा प्रदुत्ति जो व्यक्ति और समाज दोनोके लिए अत्यन्त अहितकारक है; जुआर्क कारण ही जन्म-ग्रहण करती है ।

दूछरा धूर्त है आल्छ । यह जीवनके मन्टाकिनी-प्रवाहको पर्वतके उछ रूते पथपर ले जाता है, जहाँ ल्हरं उठती है और कगारकी गोटम जाकर विलीन हो जाती है । जीवनमंचे अद्या, विश्वास और कर्चल्य-पगयणता निकल जाती है तथा इदय-मण्डल्मं धूल और राख मर जाती है । जीवन श्चितिज अन्धकाराच्छन्न हो ज्ञान-मार्गको अवकढ करनेमं सहायक वनता है, ज्ञान्त-सरोवरकी मधुर चॉदनी अस्ताचल्की ओर प्रत्थान कर देती है तथा भावनाओंका उठना वन्ट हो जाता है और झपकी आने लगती है । बाह्य जगत्का हाहाकार अन्तर्जगत्मं मी मुखरित होने लगता है । प्रेमका पपीहा अध्यात्मरस न मिलनेसे प्यासा ही रह जाता है । जीवनकी ओर गतिश्चील होनेकी कामना मुख-त्वपन हो जाती है थौर जीवनकी ओर प्रतिश्चील होनेकी कामना सुख-त्वपन हो जाती है । कविका कहना है कि प्रमाद का अमाव होनेपर ही जीवन-श्चितिज रम्य प्रकाश-रहिमर्योंसे ज्याप्त हो सकता है ।

तीसरा घृतं शोक है, यह सन्ताप-वीलको उत्पन्न कर आत्माकी वैर्य

और धर्म-क्रियाओंको छप्त कर देता है । परिश्रम और शक्तिका अमाव हो जानेपर शोक नृपका शासन अधिक दिनों तक चल्ता है । जीवनमें अगणित विद्युत्-कण नृत्य करने लगते है । प्रल्यकालीन मेघोंकी मूसला-धार वर्षा होने लगती है । जीवन-समुद्रमें यह धूर्त वाढ़वाग्नि उत्पन्न करता है, जिससे वह गुरु गर्जन-तर्जन करता हुआ क्षुव्घ हो जाता है तथा नाना प्रकारके मयकर और विपैले जन्तु आत्माकी शक्तिका अपहरण कर लेते है ।

चौथा ठग है भय । जीवन-पथको विषय और भयकर वनानेमें यह अपनी सारी शक्तिको लगाता है । उल्लास, स्प्रतिं, तेज और गतिशील्ता आदि समी प्रदृत्तियोम ज्वालामुखी विस्फोटन होने लगता है । जीवन-नौका डॉड न लगनेसे तथा पतवारके अस्थिर होनेसे अनिस्चित दिशाकी ओर विभिन्न विकारजनित ल्र्हरोंके साथ थपेड़े खाती हुई प्रवाहित होती जाती है । इस ठगका आतक इतना व्याप्त रहता है जिससे सामनेका कगार मी धुंघला ही दृष्टिगोचर होता है । जीवनमे अगति और अनिश्चि-तता इसीके कारण आती है तथा भयाक्रान्त व्यक्ति जीवनमे सुनहले प्रभातके दर्शन कभी नहीं कर पाते है । जीवनका प्रत्येक कोना इस ठगके कारण अरक्षित रहता है । यह रात्रिमे ही घोखा नहीं देता, चोरी नहीं करता; प्रत्युत दिनमें भी निघड़क हो अपने कार्योका सम्पादन करता है । जीवनकी विकासशाल त्यतिको ढावॉढोल करना इसीका काम है ।

जीवन-मार्गका पाचवाँ ठग कुकया है। रागांसक चर्चाएँ आत्मा-मावनाको आवृतकर अनात्स-भावनाओंको उद्वुद्ध करती है। जिस प्रकार प्रख्यकाल्म समुद्रके जल-जन्तु विकल हो उद्यल-कृद मचाते हैं, उसी प्रकार कुकथाओके कहने और सुननेसे मानसिक विकार आत्मिक भावोका मन्थन करते है, जिससे आत्मिक शक्तियाँ कुटित हो चाती है। आत्म-चेतना छत हो जाती है और जीवनमें विकारोका त्फान उठकर जीवनको परम अजान्त बना देता है। मानव प्रकृत्या कमजोर है, वह कुल्तित चर्चाओं और वार्ताऑके अवण, पटन एवं चिन्तनमें सदा आगे रहता है, जिससे यह टग अपना अवसर पाकर आत्मिक शक्तिको चुप-चाप ही अपहृत कर लेता है तथा जीवन अग्रान्त हो जाता है। याँन प्रवृत्तिको प्रोत्साहन भी इसी टग डारा मिल्ला है।

सानवॉ डाक कोप है। इस अग्निम अधिक उण्णता, टाहकता और मत्मसात् करनेकी शक्ति निहित है। जीवनमें काल्रात्रिका आगमन इस डाक़की कृपाका ही फल है। टया और स्तेह, जिनसे जीवनमें सरसता आती है, हृटय कंजॉपर अनुराग मकरन्ट विखरने लगता है एवं नाना भाव त्पी वृक्षॉपर आच्छाटित हिमकं पिवल जानेसे जीवनकी जड़ी-वृटियॉ जागरणको प्राप्त करती हैं, यह डाक़ उन्हें टेखते-देखते ही चुरा लेता है। इसी कारण इसे पव्यतोहर कहा गया है। जान और अमाके साथ इसका मीपण युढ मी होता है। टोनॉकी सेनार्ए सजती हैं, युढ-वाद्य वजने हैं, तथा अपनी-अपनी ओरसे युढ-कीझलका परा-पूरा प्रवर्धन किया जाता है। यह विटोही रत्नत्रयक्तो लेनेके लिए नाना उपाय करता है, इसको परास्त करना साधारण ठात नहीं है। जो महावीर हैं, डन्ट्रियजवी हें, संयमी हे और जिन्होंने प्रलोमनॉको जीत लिया है, वे ही इसे परास्त करनेकी क्षमता रखते हैं। जीवनमें उच्छुक्कल्ता और अव्यवस्था इसीकी देन हैं।

आठवॉ ठग है ऋषणबुढि । समत्त वस्तुऑको ले लेनेका लोम करना

ही आत्मोत्थानका बाधक है। विश्वके मनमोहक पदार्थ इस प्राणीको अपनी ओर खींचते हैं। प्रलोमनोपर विजय प्राप्त किये विना व्यक्तित्वका विकास नहीं हो सकता है। वस्तुतः वासना और सयमके उचित अनुपातसे ही जीवन अम्युदयकी ओर बढ़ता है। प्रलोमनॉके मनमोहक दृश्य मानव मनको उल्झाये विना नहीं रह सकते। कृपणबुद्धि तो सर्वदा ही छोटे-चड़े सभी प्रकारके प्रलोमनोंमे ममत्व करती है, जिससे घर्मका नाश होता है। रत्नत्रय-घर्मका विधातक यह ठग है। आजतक इस ठगने कितने ही व्यक्तियोकी हत्या कराई, कितने ही देवायतनोंको दूषित कराया और कितने ही निरपराधियोको मौतके घाट उतारा। सासारिक सौन्दर्य का मूस्य इसी मापदण्डसे निर्धारित किया गया। एक-एक पैसेके लिए पाप किये, अनाचार किये, इट वोला, चोरी की और न माल्य क्या-क्या नहीं किया। सब इसी ठगने तो कराया, आत्माकी शक्तिको मुख्य रूपमें इसने विक्रुत किया।

नौवा ठग है अज्ञान, जिसने प्रकाशमान भास्करके ऊपर घने अन्ध-कारका आवरण ढाल दिया है। इसके रहनेसे जीवन-पथ बिल्कुल अरक्षित है। यह अकेला नहीं रहता है, इसकी सेना वहुत वड़ी है। यद्यपि यह अपने दरूका मुखिया है, परन्तु अन्य ठग भी वढे ही शक्ति-शाली हैं। सयमसे यह डरता है, उसके धनुषकी टकार सुनते ही इसके कान वधिर और ऑखे अन्धी वन जाती हैं। धर्मरत्नकी सुरक्षाके लिए इस ठगको भगाना ही पढेगा। इसके साथ सन्धि करनेसे काम नही चल सकेगा।

दसवॉ ठग अम है, इससे सारी शक्तियोको ही खुरा लिया है। यह अहर्निश वसन्त वैमव और ओस मोतीकी माला लिये मावना वैमवकी सृष्टि करता है। जीवनको ठोस सत्यके घरातल्से प्रथक्कर किसी मयकर सागरमे हुवाना चाहता है। शुद्ध, निर्मल और ज्ञानरूप आत्माको शरीर आदि जड़ पदार्थोंमें समझता है। ग्यारहवॉ ठग है नीद। तन्द्रा मानवको संसारके मधुर स्वप्नोंमे मले ही विचरण कराये, पर ठोस विश्वसे प्रयक् कर देती है। जन्म-मरणकी समस्या और संसारके प्रति विराम भावकी कल्पनामें यह अनेक विष्न उपस्थित करती है। यह ठग आत्मानुभूति सौन्दर्यकी यथार्थ अभिव्यक्तिको चरा लेता है।

वारहवाँ ठग है अहकार । ससारकी दो प्रवृत्तियाँ जो जीवनको इस अितिजसे उस शितिजकी ओर छे जाती है, इसीके कारण उत्पन्न होती है । आत्मामे मार्दवधर्म उत्पन्न न होने देना तथा सहानुमूति और सहद-यता, जो कि नम्रता मावको उत्पन्न करनेमे साधक हैं, नहीं उत्पन्न होने देना इसकी विशेपता है ।

तेरहवॉ ठग मोह है। सारा विश्व इसके प्रमावसे दुःखी है। रत्नत्रय-चर्मको ये सभी ठग चुराते है, उसको प्राप्त करनेमे वाघक बनते हैं।

यद्यपि इस तेरह काठियाकी रचना साधारण है, काव्य-सौर्त्दर्थ अत्यत्प है; फिर भी मावनाओं और विचारकी दृष्टिसे यह रचना श्रेष्ठ है, इसमे जीवनके सभी पक्षोंकी अनुभूतिके लिए दृदय-कपाटको खुला रखा गया है। मनोविकारोंके परिमार्जनकी ओर प्रत्येक व्यक्तिको सर्वदा ध्यान रखना चाहिये, उसपर विशेष जोर दिया है। माषापर गुजरातीका प्रमाव है।

यह सरस हृदयग्राहक रचना है। कवि बनारसीदासने इसमे ससार-की विढम्बनाओसे प्रथक् रहनेकी ओर संकेत करते हुए परमात्म-चिन्तन मवसिन्धु-चतुर्दुंशी अथवा तत्त्वान्वेषणकी ओर प्रवृत्त होनेकी बात कही है। प्रायः देखा जाता है कि उच्चतर अभि-व्यक्तिसे वचित मानव-जीवन ऐन्द्रिय उपयोगमे ही हूवा रहता है। मौर्तिक सघर्षके कारण जीवन-नौका आध्यात्मिकताकी ओर गीतशील नहीं होती है। रागवश मानव स्वभावतः विषम परि-स्थितियोसे आहत रहता है और उसे आत्म-युख-रूपिणी स्थिति नही मिल पाती । शरीर और मन दोनो ही अस्वस्थ रहते हैं तथा कुल्खित लाल्साएँ जीवन-रसको मुखा देती है । कविने प्रस्तुत रचनामे ससारको समुद्रकी उपमा देकर उसका विव्लेपण मनोहर ढगसे किया है तथा आत्मोदार करनेके सरल और अनुभूत उपाय वतलाये गये है । उपमाएँ अत्यन्त चुमती हुई सरल और सरस है । कवि कहता है कि-कर्मरूपी महा-समुद्रमे कोष मान-माया-लोम रूप विकारोका जल भरा है और विपय-वासनाऑकी नाना तरगे अहर्निश उठती रहती हैं । तृष्णा-रूपी प्रवल्त वाहवाग्नि इसमें नाना प्रकारसे विक्वति उत्यन्न करती रहती है और चारो ओर ममतात्पी गुरुगर्जनाएँ होती रहती है । इस विकराल समुद्रमे अग, मिच्याज्ञान और कदाचारत्पी भॅवर उठती रहती हैं । समुद्रकी मीषणताके कारण मनत्पी जहाज चारों ओर घूमता है, कमी इवता है और कमी उत्तराता है ।

जैसे समुद्र ऊपरसे सपाट दिखलायी पढता है, पर कहीं गहरा होता है और कहां चंचल मॅवरोमें डाल देता है, उसी प्रकार ससार भी ऊपरसे सरल दिखलायी पड़ता है, किन्तु नाना प्रकारके प्रपचोके कारण गहरा है और मोहरपी मॅवरोंमें फॅसानेवाला है। इस ससारमे समुद्रकी वड़-वाग्निके समान माया तथा तृष्णाकी ज्वाला जला करती है, जिससे स्सारी जीव अहर्निश्च धुरूसते रहते है।

स्तार अग्निके समान भी है, जैसे अग्नि ताप उत्पन्न करती है, उस प्रकार यह भी त्रिविध ताप—दैहिक, दैविक और भौतिक संतापोको उत्पन्न करता है। अग्नि जिस प्रकार ईंधन डाल्नेसे उत्तरोत्तर प्रव्वस्ति होती है, उसी प्रकार अधिकाधिक परिग्रह वढ़ानेसे सासारिक आकाक्षाएँ वढ़ती चली जाती हैं। यह संसार अन्धकारके तुल्य भी है, क्योकि प्राणीके सम्यग्जानको छप्तकर उसे विवेकहीन बना देता है। सिथ्यात्वके सवर्द्यन और पोपणमे प्राणीको अनेक कप्ट मोगने पड़ते हैं तथा टसकी चिरन्टन द्यान्ति मी इसीके कारण विक्तत हो जाती है।

लव चैतन्य आत्मा जागत हो जाती है, तव मानव लड़ पटा शैंक सुलको नीरस अनुमव करने लगता है। उमतान्म्ण पतवारके हाथमें आजानेसे मव-उमुटको पार करनेमें सरख्ता होती है। आत्म्गुणत्पी यन्त्र दिद्याओंका परिज्ञान करता है। शुब्लख्यानर्त्पा मरलाह निवडीप मोक्षकी ओरसे चल्खा है। यद्यपि मार्गमें अनेक कटिनाइयोंका साम्ना करना पड़ता है, पर रन्तत्रवके पानमें रहनेसे गन्तव्यार पहुँ चनेमें दिल्ज्व नहीं होता है।

इसमें प्रत्नुत नंसारकी अभिव्यंजनाके लिए अप्रत्नुत सनुद्रका साझो-पाङ्ग निरुपण करते हुए उससे णर होनेके प्रयन्तोंपर प्रकाश बाला है। कथानकके अवलम्बन बिना ही मावनाओंकी इतनी सुन्टर अनिव्यङ्ग कविके काव्य-चम्त्कारकी मुच्छिका है। कविने कितने सीधे-सादे ढंगठे भावोंको प्रकट किया है—

> कर्म समुद्र विभाव लल, विषय कपाय तरंग । वड्यानल नृष्णा प्रवल, ममना छाने सबैंग ॥ मरम सँवर तामें फिरें, मन जहाल चहुँओर । गिरें जिरें वृदे तिरें, टड्य एवनके लोर ॥ जब चेठन मालिक लगे, रुजे विपाक नजून । ढारें समता श्वंखला, यकै सँवर की घूम ॥ दिगि परग्वे गुण लन्मसों, फेरे शख्ति सुलान । घरे साथ लिव दीप मुख, वाड्यान ग्रुम ज्यान ॥

इनकी मापा नरल, परिमालिट और म्हर है। उपमाएँ सार्थक हैं, कलनाकी उड़ान ऊँची नहीं है, सिर भी नावकी हटिने रचना जच्छी है। कविने इनमें आघ्याफिक माबनाओंका अपूर्व मिठण किया है। कवि बनारसीदासने हिंढोलेका रूपक देकर आत्मानुभूतिकी जो इतनी सरस अभिव्यञ्जना की है वह अन्यत्र मिल सकेगी, इसमे सन्देह है। चेतन अध्यात्म-हिंढोल्जा क्षीडा करती रहती है। हिंढोलेका झल्ना आनन्दप्रद, आत्ति और क्टान्तिको दूर करनेवाला एव नानाप्रकारसे

मनमे हर्ष और प्रसन्नताको उत्पन्न करता है। यह हिंडोला समतल भूमि-पर निर्मित किसी भव्य प्रासादमे रत्सीके सहारे टॉगा जाता है। हिंडोटा के मनोरम गायन गाती है तथा हर्पातिरेकसे तन-वदनको भूछ अल्लैकिक आनन्दमें सम हो जाती है। हिडोलेके समय वर्षा भी होती है, घन-घटाएँ गर्जन-तर्जन करती हुई नानाप्रकारके मय उत्पन्न करती हैं। कभी-कभी चीतल-मन्द-सुगन्धित वायु प्रवाहित होती है, जिससे हिंढोला शूलनेवालेका मन अपार आनन्दको प्राप्त होता है। वर्षा ऋतुमे हिंडोला झ्ला जाता है, अतः विद्युत्की चकाचौंघ अन्धकारमें एक क्षीण प्रकाशकी रेखा उत्पत्त करती है । कबिने इस छोटेसे दर्णनके सहारे जीवन और जीवन-विकासके सारे सिद्धान्तको अभिव्याञ्जित करनेमे अपूर्व सफल्ता पायी है। कवि इसी रूपकको स्पष्ट करता हुआ कहता है----हर्षके हिंडोल्लेपर चेतन राजा सहज रूपमें झूमता हुआ झुल्ता है। धर्म और कर्मके स्योगसे स्वभाव और विमावरूप रस उत्पन्न होता है। मनके अनुपम महरूमें सुरुचिरूपी सुन्दर भूमि है, उसमे ज्ञान और दर्शनके अचल खमे और चारित्रकी मजवृत रत्सी रूंगी है। यहाँ गुण और पर्यायकी सुगन्धित वायु वहती है और निर्मल विवेकरूपी असर गुञ्जार करते है । व्यवहार और निश्चय नयकी दंडी लगी है | उमतिकी पटरी विछी है और उसमे छइ इत्यकी छह कील स्मी है। कर्मोंका उदय और पुरुपार्थ दोनो मिलकर हिडोलेको हिलाते है। स्वेग और स्वर दोनों सेवक सेवा करते है तया व्रत ताम्बूल आदि देते हैं, जिससे आनन्दत्वरूप चेतन अपने आत्मसखकी समाधिमें निश्चल होता है। घारणा, समता, क्षमा और करुणा ये चारों सखियों चारो ओर उपस्थित हैं तथा सकाम, अकाम निर्जरारूपी दासियों सेवा करती हैं यहाँ सातों नयरूपा सुद्दागिनी बालाओके कंठकी मधुरप्वनि सुनाई पढती है। गुरुवचनका सुन्दर राग आलापा जा रहा है तथा सिद्धान्तरूपी धुपद और अर्थरूपी तालका सचार हो रहा है। सत्य श्रद्धानरूपी मेघमाला गुरु गर्जन करती हुई क्रोध, तृण्णा, ईर्ष्या आदि छटेरोको मगा रही है। स्वानुभूतिरूपी विद्युत् जोरसे चमकती है और शीलरूपी शीतलवायु प्रत्येक सहृदयके हृदयको रस निमग्न कर देती है। तप करनेसे कर्म-कालिमा मस्म हो जाती है और अपरिमित आत्मशान्ति प्रकट हो जाती है। कविने उपर्युक्त भावकी कितनी सुन्दर अभिव्यजना की है—

> सहज हिंदना हरख हिढोळना, झ्लत चेतन राव। जह धर्म कर्म संजोग उपजत. रस स्वभाव विमाव ॥ बहँ सुमन रूप अनूप मन्दिर, सरुचि भूमि सुरंग। तहँ जान दर्शन खंभ अविचल चरन आढ अभंग ॥ महवा सुगुन पर जाय विचरत, भौर विमल विवेक। व्यवहार निश्चल नय सुदंडी, सुमति पटली एक ॥ उद्यम उदय मिलि देहिं झोटा, ग्रुम-अग्रुम कल्लोल । पटकील जहाँ पट् द्रव्य निर्णय, अभय अंग मडोल ॥ संवेग संघर निकट सेवक, विरत वीरे देत। भानन्द कन्द सुछन्द साहिब, सुख समाधि समेत। धारना समता क्षमा करुणा, चार सखि चहुँ ओर । निर्जरा दोड चतुरदासी, करहि खिदमत जोर ॥ जहँ विनय मिछि सातो सहागिन, करत धुन झनकार। गुरु वचन राग सिद्धान्त धुरपद, ताल अरथ विचार ॥ श्रद्धहन साँची मेधमाला, नाम गर्जन घोर । उपदेश वर्षा अति मनोहर, भविक चातक शोर ॥

948

अनुभूति दासिन दमक दीसै, शील शीत समीर। तप सेट तपत उछेद परगट भाव रंगत चीर॥

यद्यपि अध्यात्म-हिंडोल्टनाकी भापा साधारण है, किन्तु कविने रमणीयतामें पवित्रताको इस प्रकार मिला दिया है जिससे आत्म-ज्योति फूटती हुई दिखलायी पडती है। आत्माकी मधुर स्मृति जाग्रत हो जानेसे मानव आत्माके साथ आनन्दका झूला झूल्ने लगता है अर्थात् अग्रुद आत्मा ग्रुद्ध होनेकी ओर अप्रसर होती है।

यह मैया भगवतीदासका सुन्दर आध्यात्मिक रूपक-काव्य है। वस्तुतः यह आत्मचेतनाकी वाणी है। कवितामें दृदयकी कोमल्ता, चेतन-कर्म- करूपनाकी मनोरमता और आत्मोन्मुखी तीव्र अनु-चरित्र भूति है। कृति सुरम्य, विचित्रवर्णोंसे सयुक्त, अल्लैकिक आनन्द देनेवाली और मनोज है। आन्तरिक विचारो और अनुभूतियोका सम्मिश्रण इस कृतिमे इतना अद्युत है, जिससे यह कृति मानव अन्तस्तल्को स्पर्भ किये विना नहीं रह सकती है। विकारोको पात्र कल्पना कर कविने इस चरित्रमे आत्माकी अयता और प्राप्तिका मार्ग प्रवर्धित किया है।

मुबुद्धि और कुबुद्धि ये ठोनो चेतनकी भार्याएँ थीं । अतः कविने इन तोनोंका वार्ताल्य आरम्भमे कराया है । मुबुद्धि चेतन आत्माकी कर्म-कयावस्तु स्युक्त अवस्थाको देखकर कहने लगी—"चेतन ! तुम्हारे साथ यह दुष्टोका संग कहॉसे आ गया ? क्या तुम्हारे साथ यह दुष्टोका संग कहॉसे आ गया ? क्या तुम अपना सर्वस्व खोकर भी सजग होनेमे विल्य्व करोगे । जो व्यक्ति सर्वस्व खोकर भी सावधान नहीं होता है, वह जीवनमे कभी मी उत्नति-श्रील नहीं हो पाता है । नाना प्रकारके व्यक्तियोके ,सम्पर्क एव विभिन्न प्रकारकी परिस्थितियोंके वीच गमन करते हुए भी वास्तविकताको इदयंगम करनेका प्रयत्न अवस्य होना चाहिये ।"

चेतन---- 'हे महाभागे ! मै तो इस प्रकार फॅस गया हूँ जिससे इस

गहन-पंकसे निकळना सुझे असमव-सा लगता है। मै यह जाननेके लिए उत्सुक हूँ कि मेरा उद्धार किस प्रकार हो सकेगा। मै किस प्रकार उन अनन्तोकी पक्तिमे स्थान प्राप्त कर सर्क्रेगा, जो अपनेको ईश्वर हो जानेका दावा करते हैं।"

सुनुद्धि— "नाथ!आप अपना उद्धार स्वय करनेमे समर्थ है जो व्यक्ति अपने स्वरूपको भूल जाता है, उस व्यक्तिको पराधीन करनेमे विछम्व नहीं होता । जव तक हम अपनी यथार्थ स्थिति नहीं समझते है, तब तक प्रायः हमारे ऊपर शासन किया जाता है । हमारे ऊपर शोषणका क्रम भी तभीतक चलता है, जबतक हम अपने अधिकार और कर्त्तव्योसे वचित है । मेदविज्ञान ही आपके लिए परम उपयोगी अस्त है, इसीसे आप रण-क्षेत्रमें युद्ध करनेके लिए सक्षम हो सकते हैं । जैसे सिंह गधोके साथ रहते-रहते अपनेको भूळ जाता है, उसी प्रकार आप मी कुबुद्धिके कुसगसे पथच्युत हो गये है तथा इधर-उधर भ्रमण कर रहे है । सावधान होकर अब मैदानमे आ जाहये, विजय निश्चित है ।"

कुबुद्धि— "री दुष्टा ! क्या वक रही है। मेरे सामने तेरा इतना बोलने-का साहस, तू नहीं जानती कि मै प्रसिद्ध शूरवीर सोहकी पुत्री हूँ। मुझे इस बातका अभिमान है कि अपने प्रभावसे मैंने अनेक योद्धाओको परास्त कर दिया है। अरी सौत ! तू इतनी बढ-बढ कर क्यो बाते कर रही है, क्यो नही यहाँसे चली जाती ?"

सुबुद्धि— "वाह ! वाह ! आपने खूब कहा । मैं और यहॉसे चली जाऊँ और तुम अकेली क्रीड़ा करो । न ! न !! यह कमी नहीं होनेका । मेरे रहते हुए तेरा अस्तित्व कमी सम्भव नहीं, तू दुराचारिणी है । चल हट यहॉसे ।"

सुबुद्धिके इन वाक्य-वाणोने कुबुद्धिके दृदय-कुसुमको छिन्न-भिन्न कर दिया, वह कुद्ध हो लाल्ल-पीली होती हुई अपने पिता मोहराजके पास गई । यद्यपि यह मोहराज प्रचण्ड बली थे, पर समय और परिस्थितिका उन्दे पूर्ण रूपरे अनुभव था, अतएव अपनी प्यारी पुत्रीको समझाते हुए कहने लगा—"वेटी, चिन्ता मत करो, मेरे रहते हुए ससारमे ऐसा कोई नही है जो तुम्हारा परित्याग कर सके। मै तुम्हारे पतिकी बुद्धिको ठिकाने पर लाता हूँ। अभी अपने समस्त सरदारोंको बुलाकर चेतनके पास मेखता हूँ। जबतक वह सुबुद्धिको निकाल्कर तुमको अपने घरमे स्थान नही देगा, प्यार नही करेगा तवतक मैं चुप होने का नही। मेरी और मेरे योद्धाओ-की शक्ति महान् है।"

इस प्रकार कुबुद्धिको समझा-बुझाकर मोइने अपने चतुर दूत 'काम-कुमार'को बुछाया और उसे आदेश दिया कि तुम चेतन राजासे जाकर कहो कि तुमने अपनी स्त्रीका परित्याग क्यो कर दिया है। या तो हाय जोडकर क्षमा याचना करो, अन्यथा युद्धके लिए तैयार हो जाओ।

दौत्यकर्ममे निपुण काम-कुमारने मोहका सन्देश जाकर चेतन राजासे कह दिया । वाद-विवादके उपरान्त चेतन राजा भी मोहसे युद्ध करनेको तैयार हो गया । मोहने महापराक्रमशाली क्रोध और लोम योद्धाओंको चेतनराजको पकड़नेके लिए आमन्त्रित किया ।

इसी समय दर्शनावरणने अपनी ढींग हॉकते हुए कहा----''देव ! मै अपने विषयमे अधिक प्रशसा क्या करूँ, मैने तो चेतनकी वह दुरवस्था कर रखी है, जिससे वह कहींका नहीं रहा है। मुझ-जैसे सेनानीके रहते हुए आपको चिन्ता करनेकी आवश्यकता नहीं''। अवसर पा इसी समय वेटनीय वोला—"नाथ ! मेरा प्रताप जगविख्यात है । जो वीतरागी कहलाते हैं, जिनके पास संसारका तिळ-तुप मात्र भी परिष्रह नहीं हैं उनको भी मंने नहीं छोड़ा है । सुख-दुःख विकीर्ण करना मेरी महिमा नहीं तो और क्या है ?" अब मोहनीयकी पारी आई और वह ताल ठोकता हुआ वोला—"अह, विश्वम मेरा ही तो साम्राज्य है । मेरे रहते हुए चेतनका यह साहस कि क्रुबुर्डिको घरसे निकाल दे । यह कमी नहीं हो सकता है, म तो प्रधान सेनापति हूँ । यदि मैं यह कहूँ कि मोहराज्यका सारा सचालन मेरे ही ढारा होता है, तो अतिश्वयोक्ति नहीं होगी।" इसी प्रकार क्रमानुसार आयु, नाम, गोत्र और अन्तरायने अपनी-अपनी विगे-ताऍ वतलायां 1 मोहराजा अपनी अपरिमित शक्तिको देखकर ईसा और योला—"मुझ जैसे प्रतापीके शासन करते हुए, जिसके पास अप कर्मोकी प्रवल सेना है, चेतनराजा कमी अनीति नहीं कर सकेगा । क्या मेरी पुत्री दुर्बु दिको इस प्रकार घरसे निकाल सकेगा । अतः निश्चय हुआ कि अव जल्दी ही चेतनराजापर आक्रमण कर देना चाहिये ।

समस्त सेना आनन्दमेरी वजाती हुई राग-इंपको मोचेंपर आगे कर रणक्षेत्रको चली । जब वे चेतननगरके समीप पहुँचे तो दूर ही पढ़ाव ढाल दिया ।

इधर जव चेतनराजाको मोहके आक्रमणका समाचार मिला तो उसने भी अपने सभी सचिव और सेनापतियोको एकत्रित किया। सर्व प्रथम ज्ञान वोला—"नाथ! मोहसे डरनेकी कोई वात नहीं, विजय निश्चय ही हमारे हाथ है। इमारी वाणवर्पाको मोहकी सेना कमी मी सहन नहीं कर सकती है।"

चेतनराजा प्रसन्न हो वोला---- ''ज्ञानदेव ! तुम्हारी आन ही इमारी आन है। वीर ! मैं तुम्हारे ऊपर पूर्ण विक्तास करता हूँ, अनेक युढाँमे तुम्हारी वीरता देख भी चुका हूँ अतः ग्रीव्र ही अपने सैन्यदल्को तैयार कर यहाँ उपस्थित करो। भयकी कोई वात नहीं है; तुम्हें याद होगा, अनेकवार तुमने मोहराजाकी सेनाको परास्त किया है, जस्द जाओ । इसी प्रकार दर्शन, चारित्र, सुख, वीर्यं आदि मी क्रमशः चेतनराजाके समस उपस्थित हुए और अपनी-अपनी विशेषताऍ बतळाकर वैठ गये। चेतनराजाने अपनी समस्त सेनाको आज्ञा दी कि शीघ्र ही तैयार होकर एकत्रित हो जाय ; आज भयकर युद्धका सामना करना होगा ।

ज्ञानदेव अपनी प्रशंसा सुनकर प्रसन्न हो गया था, फिर मी वह शत्रुके पराक्रमसे स्रशंक था अतः विनीत होकर कहने लगा----''प्रभो ! अपराघ श्रमा हो तो प्रार्थना करूँ।''

ज्ञानदेव---''प्रमो, युद्धके लिए आक्रमण करनेके पूर्व दूत मेजकर शत्रुके प्रधान सचिवको या उसके किसी प्रतिनिधिको बुल्या छीजिये तथा जहाँ तक हो सके सन्धि कर लेना ही ठीक होगा।''

चेतनराजा—"ज्ञानदेव ! आज तुम युद्धके अवसरपर कातर क्यों हो रहे हो ! इमारी शक्ति अपार है, विश्वास करो, विजय होगी । घरमे दुक्मन-को बुल्वाना कहॉतक उचित है । राजनीति वड़ी विल्क्षण होती है, अतः अव सन्धिका अवसर नही है । इस समय युद्ध करना ही हमारे लिप्ट अयस्कर है ।"

ज्ञानदेव---''देव ! आप मोहराजाकी अपार शक्तिसे परिचित होकर भी इस प्रकारकी बाते कर रहे है । मेरा विश्वास है कि जव आपके सामने राग-द्वेष नाना प्रळोमनोंके साथ सुन्दर रमणियोंके समूहोंको छेकर प्रस्तुत होंगे, उस समय आप हढ़ रह सकेंगे ? आप मोहराजाके मयंवर अल्लोंसे अपरिचित हैं ?"

बहुत विचार-विनिमयके वाद ज्ञानदेवके सेनापतित्वमं चेतनराजाकी सेना और कामदेव कुमारके सेनापतित्वमं मोहराजाकी सेनाका युद्ध होने लगा। ज्ञानदेव समर्गतिका विद्येपज्ञ था, यद्यपि कामदेवकुमार मी राजनीतिका पण्डित था, पर था शरीरसे सुकुमार। कठोर वरुवाळी ज्ञान-देवने सुकुमार कामदेव कुमारको एक ही वाणमें घराशायी कर दिया, यद्यपि कामदेव कुमारने अपना पौरुप दिखलानेमं कोई कमी नहीं की, किन्तु ज्ञानदेवके समक्ष उसकी एक भी चाल सफल नहीं हुई। ज्ञानदेवने चक्रव्यूह-रचना की और द्वार-सरक्षणका मार व्रतवेतको प्रटान किया। इस चक्रव्यूहको तोड़नेम मोहराजाकी सारी सेना अक्षम रही और ज्ञानदेवने अवसर पा ज्ञानावरण, दर्जनावरण, मोहनीय और अन्तराय इन चारों वीरोंको मूर्च्छित कर दिया। मिथ्यात्वमट, जो कि मोहका यल्यान सेनानी था, व्रतदेवने गिरा दिया। अविरतिको भी इस प्रकार पटका, जिससे यह वीर रणभूमिसे उठ ही नहीं सका, और सटाके लिप्प सो गया।

1

चेतनगढ रात्रओसे खाली हो रहा था, रात्रसेना माग रही यी और चेतन राजाने गुणस्थान प्रदेशोका मार्गं प्रहण कर अपने गढके कोने-कोने-से दात्र के भगानेका कार्य आरम्भ किया । यद्यपि मोहराजाकी सेना अस्त-व्यस्त थी. फिर भी कुछ सुभट, जिनमें प्रधान लोभ, छल, कपट, सान, माया आदि थे, छिपे हुए उचित समयकी प्रतीक्षामें थे। चेतन राजा मिथ्यात्व, सासादन, सम्यम्प्रिथ्यात्व और अविरत स्थानोसे मोहकी सेना-को खदेडता हुआ आगे वढ़ा और देशविरत, प्रमत्त एवं अप्रमत्त देशमे जाकर उसने मोह राजाके वरुशाली सेनापति प्रमादका हनन किया। इस वीरके मारे जानेसे मोहकी सेना वल्डीन होने लगी । मेद-विज्ञानका अल्ल लेकर चेतन राजाने यहाँ भयकर युद्ध किया और क्षपकश्रेणी----हूँ ढ-हूँ ढकर शत्रओंको परास्त करनेके मार्गका आरोहण कर अपूर्वकरण और अनिवृत्तिकरण नामक नगरोंमे पहुँच ज्ञानावरणके दो वीर, मोहनीय-के चार और नामकर्मके तीस वीरोंको घराशायी किया। सुक्स छोमका विध्वंस करनेके लिए अपने राज्यके दसबे नगर सक्ष्मसाम्परायमें प्रवेश करना पड़ा । यहाँ थोड़ी देर तक सूस्म लोमके साथ युद्ध हुआ । बेचारा जर्जरित लोभ चेतन राजाका सामना नहीं कर सका और ध्यानवाण-द्वारा विद्ध होकर गिर पडा। चेतन राजाने अव समाधि अस्त्रको अपनाया, उसने समस्त कपाय शत्रुओको इस एक ही वाण-द्वारा परास्त कर ग्यारहवे और वारहवे नगरोको शत्रुओसे खाली कराया । यद्यपि म्यारहवॉ नगर उपशान्त मोह चेतन राजाके मयसे यों ही शत्रुओसे खाली हो गया था, इसलिए उसे इस नगरमें जाना नहीं पड़ा । वारहवें क्षीण मोह नगरमें पहुँचकर मोह राजाको चेतन राजाने खूब पटका और उसका सर्वनाश कर कतिपय अवशेष शत्रुओंको परास्त करनेके लिए तेरहवे नगर सयोगकेवली मे पहुँचा और वहाँ विजयका ढंका वजाता हुआ क्षेवळज्ञान-खक्ष्मीको आतकर निहाल हो गया। इस समय एक ओर विजयी चेतन राजा आनन्दमे मग्न ज्ञान-दर्जन-सख-वीर्यको प्राप्तकर निष्कटक राज्य करने

लगा और दूसरी ओर विजित मोह अपनी सेनाको खोकर चेतनकी आधी-नता और महत्ता स्वीकार कर चुका था। चेतन राजाने अपने चौदहवे नगरमें पहुंच थोडे ही समयमें मोक्षनगरी प्राप्त कर ली थी और यहाँ स्थायी रूपसे राजधानी नियुक्तकर शासन करने लगा।

यह एक सुन्दर काव्य है। कविने दोहा, चौपाई, सोरठा, पद्धरि मरहठा, करिखा और प्ल्विझम छन्दोंमे इसकी रचना की है। कुल पद्य काव्य-सौष्ठव २९६ हैं। यह काव्यके अनेक गुणोंसे समन्वित है। कल्पना, अरूप मावना, अलंकार, रस, उक्ति-सौन्दर्य और रमणीयता आदिका समवाय इसमें वर्तमान है। मावनाओंके अनुसार मधुर अथवा परुप वर्णोंका प्रयोग इस कृतिमे अपूर्व खमत्कार उत्पन्न कर रहा है। युद्ध का वर्णन कविने कितना सजीव किया है---

सूर वल्ज्वंत मदमत्त महा मोह के, निकसि सब सैन आगे जु आये। मारि घमासान महा जुद वहु कुद करि, एक तें एक सातों सवाये॥ वीर सुविवेकने घनुप ले ध्यानका, मारिकै सुभट सातों गिराये। छुमुक वो ज्ञान की सैन सव संग धसी, मोहके सुभट मूर्छा सवाये॥ रणसिंगे वर्जाहि कोऊ न भर्जाहि, करहि महा दोऊ जुद । इत जीव हंकारहि, निज पर वारहि, कर्रह आरिन को रुद ॥

युद्ध-वर्णनमें दित्व और संयुक्त वर्णोंका प्रयोगकर स्जीवता खानेका प्रयास प्रशंस्य है। शब्दचित्रो-द्वारा कविने युद्धक्षेत्रका चित्र उतारनेमें सफल्टता प्राप्त की है। वीर रसके सहायक भयानक और वीमत्स रसींका निरूपण मी यथास्थान विद्यमान है। आरम्ममें सुसंस्कृत श्रद्धारका आभास मी मिल्ता है, कविने वीर रसकी प्रेरणाके लिए संयमित श्रद्धारका वर्णन किया है। उपमा, उत्प्रेक्षा, अनुप्रास, यमक, रूपक और समासोक्ति अलंकारोंकी छटा भी कवितामें विद्यमान है। रूपक-द्वारा व्यक्ति आत्मिक वाणीका सिद्दावलेकन करनेपर प्रतीत होता है कि कवि चिर सुखकी खाल्सासे जगत्के कोलाइल्पूर्ण वातावरणसे निकल्कर जीवनकी आनन्द-मयी निधियाँ एकत्रित करनेमे सलग्न है तया छल-कपट-राग-द्वेप-मोह-माया-मान-लोम आदि विकारोका परिमार्जनकर आत्मानन्दमे विचरण करना चाहता है और अपने पाठकोको भी आत्मसरितामे अवगाहन, मजन और पान करनेकी प्रेरणा करता है। सक्षेपसे यह अनघ पद्य-बद्ध रूपक है।

एकसौ आठ पद्योंमें कवि भगवतीदासने आत्मज्ञानका सुन्दर उपदेश दिया है। यह रचना वडी ही सरस और हृदय-ग्राह्य है। अत्यल्प कथानक के सहारे आत्मतत्त्वका पूर्ण परिज्ञान सरस शैलीमे करा शत अष्टोत्तरी देनेमे इस रचनामे अद्वितीय सफलता प्राप्त हुई है। कवि कहता है कि चेतन राजाकी दो रानियाँ हैं--एक सुबद्धि और दुसरी माया। माया बहत ही सुन्दर और मोहक है। सुबुद्धि बुद्धिमती होनेपर मी सुन्दर नहीं है। चेतन राजा माया रानीपर बहुत आसक्त है, दिनरात भोग-विलास में सलग्न रहता है। राज-काज देखनेका उसे विल्कूल अवसर नहीं मिलता है, अतः राज्यकर्मचारी मनमानी करते है। यद्यपि चेतन राजाने अपने शरीर देशकी सुरक्षाके लिए मोहको सेनापति, कोघको कोत-वाल, लोमको मन्नो, कर्म उदयको काजी, कामदेवको प्राइवेट सेकेटरी और ईर्थ्या-धणाको प्रवन्धक नियुक्त किया है, फिर मी शरीर-देशका शासन चेतनराजाकी असावधानीके कारण विश्व खलित होता जा रहा है। मान और चिग्ताने प्रधानमन्त्री वननेके लिए संघर्ष आरम्म कर दिया है। इधर लोम और कामदेव अपना पद सुरक्षित रखनेके लिए नाना प्रकारसे देशको त्रस्त कर रहे है । नये-नये प्रकारके कर लगाये जाते है. जिससे राज्यकी दुरवस्था हो रही है। ज्ञान, दर्शन,सुख, वीर्य जो कि चेतन राजाके विश्वासपात्र अमात्य हैं, उनको कोतवाल, सेनापति, प्राइवेट सेके-टरी आदिने खदेढ बाहर कर दिया है। शरीर-देशको देखनेसे ऐसा प्रतीत होता है कि यहाँ चेतनराजाका राज्य न होकर सेनापति मोहने अपना

ठामन स्मारित कर लिया है। चेंदनकी आहाकी मर्म स्कृतना क्रम्ते हैं।

मयागनी में सेह केर केंमड़ी इत्यार राज्यमंत्राक्रमें सहयत देती है। उसने इसप्रधार प्रदुवच्च दिया है। जिससे चेटन राजाचा गांच उच्छ दिया नाय और वह कुछ उनकी दानिका दन नाय। ज्व मुद्दे को चेतन गलाई दिख किये गएँ प्रदेखका प्रता त्या ही उसने जन्हा कर्तन्त्र और धर्म स्टब्स कर चेतन राजाको समझाया दया उरने प्रार्थना की---""द्रिय चेतन, तुम अपने भीतर ग्हतेवाचे हाम आदिकी सैमाठ नहीं करते हो । इत्रिय और इनीके गुर्जेकी अरना सन्छ माण गर्नमें इतना आनक होना टुन्हें शोमा नहीं हेता । जिन झेख, मोह कीर आम अर्म जान्यों र दूसने दिशान का लिया है, वे निवार ही दुनको ठा गई हैं, तकारं चेतन्य नगरण उत्त्रा अधिधार हेनेगठा है, क्येंडि तुल्ने दर्गर के हाग्नेपर बाग्सी हार और जीतनेपर जीव उसहा की है । दिन-एट माग हे हाग लिकरित मंडालिक कार्केंगे सन्तु रहतेते दुन्हें रात्ते विकारतत्र अमालोंको भी ली देना पहेला। उन्ने की मार्ग अमी अहर किया है. वर विष्कुर अनुवित है। क्या कर्मा तुम्बे विचार किया है कि उम कीन हो, कहीने आये हो, उन्हें कीन-केन केना हे यह है की उम कले सताकर जिन्द्राहार च्युट हा रहे हो ? ये उच्च छर्म हानाकर्णाद त्या मात्रहमं समन्द्रेगहि, जिनन्द दुन्हास बहुद दिखन हे सम है, दुन्हे विक्तुरु निव हैं, इनका टुम्डे कुछ में ठावरूप मान नहीं है। जि चेतन ! ब्या तुम रामा होकर कह दास रतना नाहते हो । इतने नह अंग कराप्रयोग होहर तुम्ने यह वेवक्री क्यें ही ? टीम केंडहे कार होहर मापाई। मीठा बार्टीमें सल्द्रहर मिलाने बन गई हो ! तुम्हाने द छो देसका में केदनाने हुक्म रही हैं, तुन्हार्य अकता मेरे किर कर यात है, यह मीरास्य है, अवसर है, तुपोर है और है दिखातराव अ गोंका महागा। इहयेहा ! यह माननाव होइन अल्ली कार्यका का

करें, जिससे शीघ ही मोल महल्पर अधिकार किया जा सके | प्राणनाथ ! राज्य समालते समय तुमने मोलमहल्को प्राप्त करनेकी प्रतिज्ञा भी की थी | मैं आपको विश्वास दिलावी हूँ कि मोक्षमहल्मे रहनेवाली मुक्ति-रानी इस ठरानी मायासे करोड़ों गुनी सुन्टरी और हाव-भाव प्रवीण है | उसे देखते ही मुग्ध हो जाओगे | एक वार उसका आलिंगन कर लेनेपर तुम अपनी सारी सुध-बुध भूल जाओगे | प्रमाद और अहंकार टोनो ही वमको मुक्तिरमाके साथ विद्यार करनेमे वाधा दे रहे हैं |

इस प्रकार सुबुद्धिने नाना तरहरे चेतनराजाको समझाया । सुबुद्धि की वात मान टेनेपर चेतनराजा अपने विश्वासपात्र अमात्य ज्ञान, दर्शन आदिकी सहायतारे मोक्षमहल्पर अधिकार करने चल दिया।

काब्यत्वकी दृष्टिसे इस रचनामें सभी गुण वर्तमान हैं । मानवके विकार और उसकी विभिन्न चित्तवृत्तियोका अत्यन्त सूक्ष्म और मुन्दर विवेचन किया गया है । यह रचना रसमय होनेके साथ मंगल्प्रद है । 'शिवं' और 'मुन्दर'का स्योग इसमे इतने अच्छे ढंगसे दिखलाया गया है जिससे यह रचना स्थायी साहित्यमे अपना महत्त्वपूर्ण स्थान रखती है । शैलीकी दृष्टिसे इस रचनामे संत्कृत तत्सम शव्दोकी प्रधानता, गम्मीरता और अलंकारोका प्रयोग सुन्दर हुआ है । मावात्मक शैलीमें कविने अपने दृदयकी अनुमूतिको सरलरूपसे अभिव्यक्त किया है । दार्शनिकताके साथ काब्यात्मक शैलीमें सम्बद्ध और प्रवाहपूर्ण मावोकी अभिव्यंजना रोचक हुई है । चमत्कारपूर्ण उक्तियों हृव्यको स्पर्श ही नहीं करतीं, किन्दु मीतर प्रविष्ट हो जाती है । माधुर्य और प्रसाद गुणके साथ कतिपय पद्योमें ओज-गुण मी विद्यमान है । ब्रजमापाका निखरा रूप भावोंको हृदयंगम करनेमें अत्यधिक सहायक है ।

कवि चेतन राजाकी व्यवस्थाका विख्लेपण करता हुआ कहता है----काया-सी ज्जु नगरीमें चिदानन्द राज करें ; माया-सी जु रानी पे मगन बहु भयो है। मोह-सो है फौजदार क्रोध-सो है कोतवार ; लोम-सो वर्जार जहाँ ऌ्टिवैको रह्यो है॥ उदैको जु काजी माने, सानको अदल जाने ; कामसेनाका नवीस आई वाको कह्यो है। ऐसी राजधानीमें अपने गुण मूलि रह्यो ; सुधि जव आई तर्व ज्ञान आय गह्यो है॥

मुवुद्धि चेतनराजाको समझाती है----

कौन तुम, कहाँ आए कौन यौराये तुमहिं: काके रस राचे कछ सुधह धरत हो । कौन है ये कम जिन्हे एकमेक सानि रहे ; अलहँ न छागे हाथ मॉवरि मरतु हो ॥ वे दिन चितारो जहाँ यीते हैं अनादि काल : कैसे कैसे संकट सहे हा विसरत हो । तम तो सयाने पे सयान यह कौन कीन्हों ; तीन छोक नाथ है के दीन से फिरत हो ॥ सनो जो सयाने नाहु देखो नेकु टोटा छाहु; कौन विवसाह जाहि ऐसी लीजियत है। दस द्यीस विपे सुख ताको कहो केतो दुख ; परिके नरक मुख कोलों सीनियत है। केतो काल वीत गयो, मनहू न छोर छोय; कहँ तोहि कहा भयो ऐसो रीझियतु है। आपु ही विचार देखो, कहिवे को कौन लेखो ; आवत परेखो तानें कह्यो कीलियत है ॥

इसमे पॉचों इन्द्रियोंका सुन्दर स्वाद मैया अगवतीदास-द्वारा वर्णित

है। वताया गया है कि एक सुरम्य उद्यानमें एक दिन एक मुनिराज पब्चेन्द्रिय-संवाद धर्मोंपदेश दे रहे थे। उनकी धर्मदेशनाका अवण करनेके लिए अनेक व्यक्ति एकत्रित थे। समामे नाना प्रकारकी शकाऍ की जाने लगी। एक व्यक्तिने मुनिराजसे पूछा----"प्रमो। पञ्चेन्द्रियोंके विपय सुखकर है या दुखकर।"

मुनिराज-"'ये पञ्चेन्द्रियाँ बड़ी दुष्ट हैं, इनका जितना ही पोषण किया जाता है, दुःख देती हैं।"

एक विद्याधर वीचमे ही इन्द्रियोका पक्ष टेकर वोळा---''महाराज इन्द्रियॉ दुष्ट नही है। इनकी बात इन्हीके मुखसे सुनिये, ये प्राणियोंको कितना सुख देती हैं।"

मुनिराज---''इन्द्रियॉ मेरे सामने प्रस्तुत हैं। मै आज्ञा देता हूँ कि जो इनमे प्रधान हो, वह अपनी महत्ता वतलाये।''

नाककी इस आत्मप्रश्रसाको सुनकर कान कहता है—"री मूर्खा ! तुझे घमण्ड हो गया है, तेरे दर्पको मैं चूर कर ढूँगा ! तू कितनी षिनावनी है, दिनरात तुझमेंसे पानी गिरता रहता है ! छींक किसी भी इष्ट काममे याधक हो जाती है ! तू गन्दगीका भाण्डार है । देख मेरी ओर, मैं कितना भाग्यशाली हूँ ! अच्छे-अच्छे मघुर शब्द अवण कर कविता रचनेकी प्रेरणा मैं ही देता हूँ । घर्मोपदेश सुननेका काम मी मेरा ही है, यदि मैं उपदेश न सुनूं तो यह जीव कभी भी मोक्ष प्राप्त करनेका प्रयत्न नहीं कर सकता है। ढावशाग वाणीका अवण मैं ही करता हूँ, मेरी ही प्रेरणाको प्राप्त कर जीव आत्म-कत्याण करनेके लिए तैयार होता है।"

कानकी इन अहम्मन्यतापूर्ण वातोंको सुनकर ऑख वोली-"गुमे भूटी वड़ाई करते हुए लज्जा नहीं आई, भ्रूट वोल्ना पाप है। तुम नहीं जानते कि तुम्हारे द्वारा ही अञ्लील और गन्दी वाते सुनकर राग-देप उत्पन्न होता है। तुम्हारे द्वारा सुनी गई वातें भ्रूटी भी हो सकती हैं ; कितने ही व्यक्ति इन भ्रूटी वातोंके कारण आपसमें कल्टह करते हैं, ल्र्ड़ते हैं तथा कितने ही ल्र्डु-झगड़कर मृत्युको भी प्राप्त हो जाते हैं। युझसे यड़े तुम कभी नहीं हो सकते। मेरे द्वारा टेखी गयी वात कमी मी भ्रूटी नहीं हो सकती है। सुन्दर और मनोरंजक इच्योका अवल्डोकन मै ही करती हूँ। मेरे द्वारा ही तुम तीर्थकरोके मनोहर रूपको देख सकते हो, मेरे द्वारा ही तुम तीर्थकरोके मनोहर रूपको देख सकते हो, मेरे द्वारा ही साधु-सन्तोके टर्जन हो सकते हैं। यदि मैं न रहूँ तो ससारका काम चल्टना वन्ट हो जाय। शरीरमें सबसे प्रधानता मेरी ही है। सिढान्त-प्रन्थोंका अध्ययन मुझसे ठेखे विना कोई कैसे कर सकेगा ? रात्ता चल्टना, टेना-लेना, पुण्य कार्य करना मेरी ही झुपाका फल है। मेरे रहनेपर ही भाई-वन्धु इल्जत करते है। एक ही क्षणमे मै क्यासे क्या वना देती हूँ।"

ऑखकी इस आत्मश्ठाघाको सुनकर रसना वोली---- "अरी ! तुझे काजल्से रॅगकर मी लज्जा नहीं आती । तेरी ही कृपाका यह फल है कि सुन्दरी रमणियाँ अपने अद्भुत सलोने रूप-द्वारा साधु-सुनियोंको प्रष्ट कर देती हैं । नुझसे अधिक तो मेरा ही प्रमाब है, अतः मैं तुझसे बड़ी हूँ । क्या तू नही जानती कि मैं ही पट्रस व्यंजनोका स्वाद लेती हूँ । मेरे विना शरीर पुष्ट नहीं रहेगा, परिणाम यह होगा कि न कान सुन सकेगा, न ऑल टेख सकेगी और न नाक स्ॅब सकेगी । स्वाद लेनेके अति<sup>(रक्त</sup> मन्त्रसिद्ध और साहित्यके रसका आस्वादन मैं ही करती हूँ । मुझमे इतनी प्रवल शक्ति है कि मै शत्रुको मित्र बना सकती हूँ । बढ़े-बढे सुनिराज और धर्मोपदेशक मेरे द्वारा ही धर्मका वर्णन करते हैं । स्वर्ग, नरक और मोक्षकी चर्चा मेरे द्वारा ही होती है।"

वीचमें वात काटकर स्पर्शनेन्द्रिय वोल उठी-"अरी जिह्न। व्यर्थ अभिमान मत कर। तेरी ही कृपासे आपसमें युद्ध होता है, तू ही राजा-महाराजो-द्वारा खून-खरावी कराती है। अभक्ष्य-मक्षण करना भी तेरा ही काम है। मै अपने सम्वन्धमे अधिक क्या कहूँ — नाक, कान, ऑख सभी तो मेरे पॉवो पड़ते है, तुम सभी इन्द्रियों मेरी दासी हो। मेरे सामने तुमने व्यर्थमें झूठी वडाई कर पाप अर्जन किया है। मेरी महत्ता यही है कि मेरे विना जप, तप, दान, पुण्य आदि कोई भी कार्य नहीं हो सकता है। हाथोसे दान दिया जाता है, पॉबोसे तीर्थयात्रा की जाती है और मेरे ही द्वारा स्सारके विपयोका अनुमव किया जाता है। जानती हो मेरे विना क्रिया नहीं और क्रियाके विना सुख नहीं, अतः मै सव इन्द्रियोंमें प्रधान हूँ।"

इसी वीचमे मन वोल उठा-"अरी मूर्खा, तुम क्या अनाप-सनाप यकती हो | तुम्हारे समान धूर्त कोई भी नहीं है | रमणियोके प्रेमाल्गिन से तुम्ही जीवको वॉधती हो, तपत्यासे विचल्तित करना तुम्हारा ही काम है । अतः तुमसे वढा और प्रधान मै हूँ । मेरे शुद्ध रहने पर ही सब कुछ शुद्ध रह सकता है । मै ही क्या, ममता आदिको करता हूँ, जितने भी विकार है, मुझमें ही उत्पन्न होते है । इन्द्रियोका सचाल्टन मेरे ही द्वारा होता है । अतः मै सवका राजा हूँ और इन्द्रियों मेरी दासी हैं । मेरी प्रेरणाके बिना एक भी इन्द्रिय अपना कार्य नहीं कर सकती है । जीवके समस्त कार्योंका सचाल्जन मेरे ही हाथमे है ।"

इसी वीच मुनिराज हॅसते हुए कहने लगे—"अरे मूर्ख मन, त् क्यो गर्व करता है। जीवके पापोंकी अनुमोदना वुग्हारे ही द्वारा होती है। इन्द्रियॉ स्थिर भी रहती हैं, किन्द्र तुम सदा बन्दरके समान चंचल रहते हो । कर्मबन्धनका कारण रे मन, तू ही है । विषयोंकी ओर दौड़ना तेरा सहज खमाव है ।"

मुनिराजकी इन वार्तोको सुनकर नमस्कार करता हुआ मन कहने ल्या;----''प्रमो ! मै अपना दोप समझ गया । आप कृपाकर मुझे यह वत-लाइये कि परमात्मा कौन है और सुख किस प्रकार उपल्ल्घ होता है।''

मुनिराज—"राग-द्वेपके दूर हो जानेपर यह आत्मा ही परमात्मा बन जाती है। परमात्मा दो प्रकारके हैं—सकल और निकल। परमात्माके ये मेद राग-द्वेपके अभावकी तारतम्यताके कारण है। यद्यपि किसी भी पर-मात्मामे राग-द्वेप विल्कुल नहीं रहता, परन्तु जर्जरित सरकार और वास-नाएँ इस जीवके साथ ल्या रह जाती हैं, जिससे निकल परमात्मा शरीर के बन्धनको छोड़नेके उपरान्त ही यह जीव वन पाता है।"

इस पञ्चेन्द्रिय सवादमे इन्द्रियोंके उत्तर-प्रत्युत्तर बढ़े ही सरस और स्वामाविक हैं। कविने प्रत्येक इन्द्रियका उत्तर इतने प्रमावक ढगसे दिखाया है, जिससे पाठक प्रमावित हुए बिना नही रह सकता। सर्व प्रथम अपने पक्षको स्थापित करती हुई नाक कहती है----

> नाक कहै प्रभु मैं बडी, और न बडो कहाय। नाक रहै पत लोकमें, नाक गए पत जाय॥ प्रथम वदन पर देखिए, नाक नवल आकार। सुन्दर महा सुहावनी, मोहित लोक अपार॥ सुख विलसै संसारका, सो सव मुझ परसाद। नाना दृक्ष सुगन्धि को, नाक करै आस्वाद॥

नाकके पक्षको सुनकर कानका उत्तर----

कान कहै री नाक सुन, त् कहा करे गुमान। जो चाकर आगे चले, तो नहिं मूप समान॥ नाक सुरनि पानी झरे, वहे इलेपम<sup>,</sup> अपार । गूँधनि करि पूरित रहे, छाजै नहीं गँवार ॥ तेरी छींक सुनै जिते, करे न डत्तम काज । मूदै तुह दुर्गन्धमें, तक न आवै छाज ॥ वृपम कॅ नारी निरज, और जीव जग मॉहि । जित तित तोको छेदिये, तोऊ छजानो नाहि ॥

× × × × कानन कुण्डल झलकता, मणि सुक्ताफल सार । जगमग जगमग है रहै, देखे सब संसार ॥ सातों सुरको गाइवो, अद्भुत सुखमय स्वाद । इन कानन कर परसिये, मीठे मीठे नाद ॥ कानन सरमर को करै, कान बढ़े सरदार । लहों द्रब्य के गुण सुनै, जानै सबद विचार ॥

यह एक सरस आध्यासिक रूपक काव्य है। इसका राजन कवि भगवतीदासने मानवात्माकी उस चिरन्तन पुकारको लेकर किया है, जो मधुबिन्दुक चौपाई मानव-मनमें अनादि काल्स्रे व्याप्त जड़ीभूत अन्ध तमिस्ता-पुञ्जका विदारण कर चिर-अमर आनन्द-मासके अन्वेषणकी आकाक्षासे व्याप्त है। कविने रूपकात्मक कथानकमे अपने अन्तःप्राणोका स्पन्दन भर कर शाश्वत वास्तविकताका अक्षम स्वरूप कल्लात्मक रूपसे प्रस्फुटित किया है। इसके मर्ममें निहित चिरन्तन सत्य सदा दर्शकी तरह प्रोज्ज्वल रहेगा, युग या समय-विशेषका प्रकोप श्रावणके मेघोंके समान इसके उज्ज्वल स्वरूपको क्षणभरके लिए मले ही अन्धकार-मय बना दे, परन्तु इसका दिव्य सन्देश सदा ही मानवताका पाठ पढ़ाता रहेगा। कविने अतीन्द्रिय आनन्दका निरूपण करते हुए नाना मनोहेग यव मायामय इक्ष्यपटोंका विवेचन बड़े ही इदय-प्राह्य ढंगसे किया है। प्रलोभन इस मानवको मानवतासे किस प्रकार दूर कर देते हैं तथा जीवन-धितिज इन प्रलोभनोंसे कितना धूमिल हो जाता है, आदिका सूक्ष्म विश्लेपण इस ल्घुकाय काव्यमें विद्यमान है। कञ्चन और कामिनीका प्रलोभन ही प्रधान है, इसीके अधीन होकर मानव नाना प्रताडनाओ, वेदनाओं और उद्देल्नोका सन्दोह अपनेमें समेटे अखण्ड ऐश्वर्य-सम्मोगके अप्रतिहत आत्मोल्लासमे रत रहता है। परन्तु इस अपरिमित सुख-भाण्डारमें मी आकाक्षाओंकी अतृप्ति रहनेसे वेदनाजन्य अनुभूति वर्त्तमान रहती है। कविने अपनी मानुकता और कलात्मकताका आश्रय लेकर इस रूपकमे उपयुक्त तथ्यकी सुन्दर विवेचना की है।

कविने मधुविन्दुकका रूपक देते हुए वताया है कि एक दिन एक मुनिराज पूछे गये प्रश्नोंका उत्तर देनेके लिए कथा कहने लगे—"एक पुरुष वनमे जाते हुए रास्ता भूलकर इघर-उघर मटकने लगा। जिस अरण्यमे वह पहुँच गया था, वह अरण्य अत्यन्त मयकर था। उसमे सिंह और मदोन्मत्त गर्जोंकी गर्जनाएँ सुनाई पड़ रही थी। वह मयाक्रान्त होकर इघर-उघर छिपनेका प्रयास करने लगा, इतनेमे एक पागल हाथी उसे पकड़नेके लिए दौड़ा। हाथीको अपनी ओर आते हुए देखकर वह व्यक्ति मागा। वह जितनी तेजीसे मागता जाता था, हाथी मी उतनी ही तेजीसे उसका पीछा कर रहा था। जब उसने इस प्रकार जान बचते न देखी तो वह एक वृक्षकी शाखासे लटक गया, इर वृक्षकी शाखाके नीचे एक बढ़ा अन्धकूप था तथा उसके जपर एक मधुमक्खीका छत्ता लगा हुआ था। हाथी मी दौड़ता हुआ उसके पास आया, पर शाखासे लटक जानेके कारण, वह उस पेड़के तनेको सूँड़से पकड़कर हिल्जने लगा। वृक्षके हिल्लनेसे मधुछत्तेसे एक-एक बून्द मधु गिरने लगा और वह पुरुष उस मधुका आत्यादन कर अपनेको सुखी समझने लगा।

नीचेके अन्धकूपमे चारो किनारोपर चार अजगर मुँह फैलाये हुए बैठे ये तथा जिस ज्ञाखाको वह पकड़े था, उसे काले और सफेद रड्नके

घटकी जटा लटकि जो रही । सो आयुर्दा जिनवर कही ॥ तिहॅ जर काटत मूसा दोय । दिन करु रैन लखहु तुम सोय ॥ मॉंखी चूँटत ताहि जारीर । सो वहु रोगादिक की पीर ॥ अलगर पर्यो कृपके वीच । सो निगोद सवतें गति वीच ॥ आकी कछु मरजादा नाहि । काल अनादि रहे इह माहि ॥ सातें सिन्न कही इहि ठौर । चहुँगति महितें भिख न और ॥ चहुँदिश चारहु महाभुर्जग । सो गति चार कही सरवंग ॥ मधुकी वून्द विपै सुख जान । जिहँ सुख काज रह्यी हितमान । ज्यों नर त्यों विपयाश्रित जीव । इह विघि संकट सहै सदीव ॥ विद्याधर तहँ सुगुरु समान । दे उपदेश सुनावत ज्ञान ॥

कविने इस रूपक द्वारा विपय-सुख और सारहीनताका सुन्दर विझ्लेपण किया है। तथा मिथ्यात्व, अविरति आदिको त्यागकर सम्यक् अद्वाछ और सम्यक् ज्ञांनी वननेके लिए ज़ोर दिया है।

स्वप्नवत्तीसी, मिथ्यात्वचतुर्दशी आदि और भी कई रचनाएँ आम्या-त्मिक रूपक काव्यके अन्तर्गत आती है। जैन रुपक काव्यकी परम्परा बहुत दिनोतक चल्ती रही।

हिन्दी साहित्यमें जायसीके पद्मावतके पश्चात् रुपक साहित्यकी घारा स्त्ली-सी माल्ट्रम पड़ती है । यद्यपि नाट्यक्षेत्रमें भारतेन्दुका पाखण्ड-विढ-म्वन, प्रसादका कामना नाटक और कवि पन्तका ज्योत्ला रूपकके सुन्टर उदाहरण हैं, तो भी इस अंगके विकासकी अभी आवध्यकता है । काव्य साहित्यमे प्रसादकी 'कामायनी' रुपक काव्य है । भारतेन्दुने कल्टियुगके प्रमावसे जीवनमे सतोगुणका अभाव एवं रक्षोगुण-तमोगुणका प्राधान्य है, इसका चित्रण इस रूपकमे किया है । नाटककारने वताया है कि ज्ञान्ति और करणा दो सखियों है । ज्ञान्ति अपनी प्यारी मॉ अडाके वियोगमे दुःखी है । करणा अपनी सखी ज्ञान्तिको सान्त्वना देती हुई तीयों, आश्रमो, मठों, देवाल्यो एव मुनियोके आवासोमें श्रदाको हूँढ़नेको कहती है। शान्ति सर्वत्र श्रदाको हूँढती है, पर उसे सर्वत्र पाखण्ड ही दिखलायी पड़ता है। धार्मिक श्रेष्ठताका भाव केवल शब्दोमे ही है, क्रिया-तमक जीवनमे प्रत्येक धर्मावलम्वी धर्मके उदात्तस्वरूपको स्वूटकर इन्द्रिय-सुख-लिप्साम ही धर्म समझता है। यह नाटक शानस्योंदय नाटककी छाया:सा प्रतीत होता है।

कवि प्रसादका कामना नाटक सास्कृतिक रूपक है। कामना मानव-मनः छोककी रानी है, वह विलासके प्रति आकुष्ट होती है, पर उसके साथ उसका विवाह नहीं होता और अन्तमे सन्तोषके साथ उसका परिणय हो जाता है। विलास कामनाको छोड़ लालसाके साथ परिणय करता है— दोनों एक दूसरेके आकर्पणपर मुग्ध हैं। विलास अपना प्रमुत्व स्थापित करनेके लिए स्वर्ण और मदिराका प्रचार करता है, पश्चात् शनैः-शनैः सम्य शासनकी दुहाई देकर सभी लोगोपर नियन्त्रण करना आरम्भ कर देता है। जब मानवता त्राहि-त्राहि करने लगती है, तो कामनाको अपनी भूल अवगत हो जाती है और वह सन्तोपको वरण करती है। सब मिलकर विलास और लाख्साको उनकी समस्त स्वर्णराशिके साथ समुद्रमे विसर्जित कर देते है। वह स्पक सागोपाझ है।

जैन काव्यके रूपक भी साङ्गोपाड़ा हैं। यद्यपि कथामे मानवीय रोचकता कुछ क्षीण है, सैद्धान्तिक आधार कुछ अधिक स्पष्ट होनेके कारण मानव मनको रमानेमें कुछ असमर्थसे है; पर मानव मनको थकाते या वोझिल नहीं वनाते हैं। कवित्वका उल्लास प्रत्येक काव्यमे विद्यमान है। पात्रोका चरित्र-विव्यस, उनका मासल व्यक्तित्व और आकर्षक वार्तालाप इन काव्योमें प्रायः नहीं है, फिर भी विचारोंका सुन्दर सकल्ज हुआ है। सूक्ष्म शरीरधारी पात्रोंका अतीन्द्रिय कर्मलोक स्वमावतः मनोरझक होता है। इन काव्योमें सिद्धान्त और कविता जीवनकी आधार भूमिपर सहज समन्वित है। सुनहली कटपनाऍ वायवी वातावरणमें कविताकी रग- विरंगी क्यारियोंमे सिढान्तोंकी दुसुमवाटिका आरोपित करती हैं। यह वाटिका केवल इन्द्रियोको ही तृप्ति नहीं देती, प्रत्युत अतीन्द्रिय जगतको भी शान्ति प्रदान करती है। जीवनके रागात्मक सम्यन्धोसे पृथक् हो मानव आध्यात्मिक लोकमे विचरण करने लगता है। जैन कवियोने त्यक-के अमूर्त सिढान्तोमे और मूर्त कथावस्तुमे समानान्तर चल्नेवाली एक साम्य भावना अकित की है। साम्य प्रायः इतना स्पष्ट और क्याका आवरण इतना झीना है कि सिढान्त स्वय वोलते हुए सुनाई पढ़ते है।

## पञ्चमाध्याय

## प्रकीर्णक काव्य

जीवनके सक्ष्म व्यापक सत्योंका उद्घाटन करना, मानवके प्रकृत राग-हेपोंका परिमार्जन करना एव मानवकी स्वमावगत इच्छाओ. आकाक्षाओं और प्रवृत्ति-निवृत्तियोंका सामझस्य करना ही जैन प्रकीर्णक काव्योका वर्ण्य विषय है। इन काव्योंमे मानवको जड़तासे चैतन्यकी ओर, शरीरसे आत्माकी ओर, रूपसे मावकी ओर बढना ही व्येय वतलाया गया है। जीवनकी विभूति त्याग और सयम है, यह त्याग मानुकताका प्रसाद न होकर ज्ञानका परिणाम होता है। जवतक जीवनमे राग-द्वेषकी स्थिति वनी रहती है तवतक त्याग और सयमकी प्रवृत्ति आ नही सकती । राग और द्वेघ ही विभिन्न आश्रय और अवल्म्वन पाकर अगणित भावनाओके रूपमें परिवर्तित हो जाते है। जीवनके व्यवहार-क्षेत्रमें व्यक्तिकी विशिष्टता. समानता एव हीनताके अनुसार उक्त दोनो भावोंमें मौलिक परिवर्त्तन होता है। साध और ग़ुणवानूके प्रति राग सम्मान हो जाता है, यही समानके प्रति प्रेम एव हीनके प्रति करुणा वन जाता है। सानव राग भावके कारण ही अपनी अमीप्ट इच्छाओकी पूर्ति न होनेपर कोघ करता है, अपनेको उच्च और वड़ा समझ कर दूसरोका तिरस्कार करता है, दूसरोंकी धन-सम्पत्ति एव ऐश्वर्य देखकर हृदयमे ईर्ण्यामाव उत्पन्न करता है तथा सुन्दर रमणियोके अवलोकनसे काम-तण्णा उसके हृदयमें जाग्रत हो जाती है।

जिस प्रकार रोगकी अवस्था और उसके निदानके माऌम हो जानेपर रोगी रोगसे निवृत्ति प्राप्त करनेका प्रयत्न करता है, उसी प्रकार प्रत्येक व्यक्ति ससाररूपी रोगका निदान और उसकी अवस्थाको जानकर उससे मुक्त होनेका प्रयास कर सकता है। संसारके दुःखोंका मूळ कारण राग-द्वेष है, इन्हें शास्त्रीय परिभाषामें मिथ्यात्व कहा जाता है। आत्माके अस्तित्वमें विश्वास न कर अनात्मरूप----राग-द्वेष रूप श्रद्धा करनेसे मनुष्य-को स्व-परविवेक नहीं रहता है, जड़-शरीरको आत्मा समझ लेता है तथा स्त्री, पुत्र, धन, धान्य, ऐश्वर्थमें रागके कारण लिप्त हो जाता है; इन्हे अपना समझकर इनके सद्भाव और अमावमें हर्ष-विषाद उत्पन्न करता है।

आत्मविश्वासके अमावमे ज्ञान भी मिथ्या रहता है। अतएव कषाय और असंयमसे युक्त आचरण भी मिथ्याचरण कहा जाता है। अनात्स-विषयक प्रवृत्ति होनेसे इस मानवको सर्वदा कष्ट मोगना पढ़ता है। इसी कारण सदाचारसे विमुख मानवको आत्ममावमें प्रतिष्ठित करना सत्ता-हित्यका घ्येय माना गया है। प्रकीर्णक काव्यके रचयिता जैन आचार्यों और कवियोने मानवका परिष्कार करनेके लिए धार्मिक, सामाजिक, पारिवारिक आदि आदर्योंकी सरस विवेचना की है। उन्होंने मानवको व्यष्टिके तल्टसे उठाकर समष्टिके तल्पर प्रतिष्ठित किया है। बहिर्जगत्के सौन्दर्यकी अपेक्षा अन्तर्जगत्के सौन्दर्यका इन्होंने प्रकीर्णक काव्योंमे विशेष निरूपण किया है। यह सौन्दर्य क्षणिक आनन्दको प्रदान करनेवाला नहीं है, अपितु मानव-हृदयकी गूढतम जटिल समस्याओंका प्रत्यक्षीकरण करनेवाला है।

जो कवि मानवके अन्तर्जगत्के रहस्यको खोलकर देखता है, उसकी मानसिक पहेलियोंको सुलझाता है, वही श्रेष्ठ कविके सिंहासनपर आरूढ़ होनेका अधिकारी है। यद्यपि कुछ आलोचक काव्यके इस उपयोगिता-वादी दृष्टिकोणको स्वीकार नहीं करते हैं तथा आन्वारात्मक वर्णनॉकी प्रधानता होनेसे दूसरे काव्य साहित्यसे पृथक् ही कर देना न्वाहते हैं; परन्तु वे सम्भवतः इसे भुला देते हैं कि जीवनमे जो प्रमुख इच्छाएँ और कामनाएँ हैं, साहित्यमे वे ही स्थायी भाव हैं। जो साहित्यकार प्रकीर्णक काच्य

मानवको अनात्स-भावनाओं से मोड़कर आत्ममावनाओं की समचतुरख भूमिमें छे जाता है और वहाँ जीवनका यथार्थ परिज्ञान करा देता है, उसे स्थायी साहित्यका निर्माता माननेमें किसीको मी आपत्ति नहीं होनी चाहिये। हॉ, जहॉपर भावोकी अप्रतिहत घारा न होकर कोरा उपदेश रहता है, वहॉ निश्चय ही काव्य निष्पाण हो जाता है। जैन प्रकीर्णक काव्यके निर्माताओंने अपार भाव-भेदकी निधिको लेकर प्रायः श्रेष्ठ काव्य ही रचे है, जो युग-युगतक सास्कृतिक चेतना प्रदान करते रहेगे।

काव्यके सत्य, शिवं और सुन्दर इन तीनो अवयवोंमेरे जैन प्रकीर्णक काव्योंमें शिवत्व-छोकहितकी ओर विशेष ध्यान दिया है। पर इसका अर्थ यह नहीं कि सत्य और सुन्दरंकी अवहेल्ला की गयी है। इन काव्योमे सौन्दर्थ और सत्यकी स्वामाविकता इतनी प्रचुरमात्रामे पायी जाती है, जिससे उदात्त मावनाओका स्त्वार हुए बिना नही रहता। तथ्य यह है कि लोकहितकी प्रतिष्ठाके लिए जैन प्रक्षीर्णक काव्य-रचयिताओने रचना-चातुर्युके साथ मानसिक शक्तिके निमित्त सद्वृत्तियोंकी आवद्यकता अनिवार्थ रूपसे प्रतिपादित की है।

कवि वनारसीदासकी सूक्तिमुक्तावली, ज्ञानपचीसी, अध्यात्मवत्तीसी, कर्मछत्तीसी, मोक्षपैड़ी, शिवपचीसी, ज्ञानवावनी; मैया मगवतीदासकी पुण्यपचीसिका, अक्षरवत्तीसिका, शिक्षावली, ग्रुणमंजरी, अनादिवत्तीसिका, मनवत्तीसी, स्वप्नवत्तीसी, वैराग्यपचीसिका, आश्चर्यचतुर्टशी; कांव रूपचन्दका परमार्थ-शतक दोहा, कवि द्यानतरायका 'सुवोधपचासिका' धर्मपचीसी, व्यसन त्याग घोड़श, सुखवत्तीसी, विवेकवीसी, धर्मरहस्य-वावनी, व्यौहारपचीसी, सजनगुणदशक; कवि आनन्दधनकी आनन्द-बद्दत्तरी; भूघर कविका जैनशतक, ज्रुधजन कविकी वुधजनसतसई; ढाल्ट्रामका गुरूपदेश श्रावकाचार एवं दौल्तराम कविकी छहढाला प्रसिद्ध प्रकीर्णक काव्य हैं। इन सभी कवियोंने आचार और नीतिकी अनेक वातें सरस रूपमे अफित की है। यहाँ कुछ रचनाओंके सम्वन्धमे प्रकाश ढाला जायगा।

संस्कृत भापामे कवि सोमप्रमने सुक्ति-मुक्तावलीकी रचना की है। कविवर बनारसीदासने इसका इतना सरल और सरस अनुवाद किया है कि

अनुवाद होनेपर मी इस रचनामे मौलिकताका आनन्द सूक्ति-मुक्तावली आता है। कविने जीवनोपयोगी, आत्मोत्थानकारी वातें आता है। कविने जीवनोपयोगी, आत्मोत्थानकारी वातें अद्मुत ढगसे उपस्थित की है। मूर्ख मनुष्य इस मानव जीवनको किस प्रकार व्यर्थ खोता है, इसका निरूपण करता हुआ कवि कहता है कि जैसे विवेकहीन मूर्ख व्यक्ति हाथीको सजाकर उसपर ई धन ढोता है, सोनेके पात्रमे धूल मरता है, अमृतसे पैर धोता है, कौएको उड़ानेके लिप रत्न फेककर रोता है, उसी प्रकार वह इस दुर्ल्यम मानव धारीरको पाकर आत्मोद्धारके विना योही खो देता है। कविका निरूपण जितना प्रमावो-त्यादक है, उतना ही मर्मस्पर्धी भी है। कवि कहता है—

ज्यों मति हीन विवेक विना नर, साजि मतक्ल हूँधन ढोवे । कंचन भाजन धूल भरे शठ, मूढ सुघारस सों पग घोवे ॥ वाहित काग उड़ावन कारण, डार उद्धि मणि सूरख रोवे । त्यों यह दुर्लभ देह 'गनारसि' पाय अजान अकारथ खोवे ॥

ख्टमी कितनी चचल होती है और यह कितने तरहकी विलास-लीलाएँ करती है, इसका चित्रण करता हुआ कवि कहता है कि वह सरिताके जल-प्रवाहके समान नीचकी ओर ढल्ती है, निद्राके समान येहोशी वढ़ाती है, विजलीकी तरह चचल है तथा धुँएके समान मनुग्यको अन्धा वनाती है। यह तृष्णा अग्निको उसी तरह वढ़ाती है जैसे मदिरा मत्तताको । वेस्या जिस तरह कुरूप-सुरूप, शूद्र-त्राह्यण, ऊँच-नीच, विद्वान्-मूर्ख, आदिसे दिखावटी स्नेह करती है, उसी प्रकार यह भी समीसे कुत्रिम प्रेम करती है । वेज्याके समान ही विश्वघातिनी और नाना दुर्गुणॉकी खान है । कवि इसी आध्यको स्पष्ट करता हुआ कहता है— प्रकीर्णक काव्य

नीच की ओर ढरें सरिता जिमि, घूम वदावत नींदकी नाई । चंचला ह्वें प्रगटे चपला जिमि, अन्ध करें जिम धूमकी झॉई ॥ तेज करें तिसना दव ज्यो मद, ज्यो मद पोपित मूढके ताई । ये करतत करें कमला जग. डोलत ज्यों कुलटा बिन साई ॥

समस्त दोषोको उत्पन्न करनेवाळा अहकार विकार है। इस 'अह' प्रवृत्तिके आधीन होकर मनुष्य दूसरोंकी अवहेळना करता है। अपनेको वड़ा और अन्यको तुच्छ या ल्घु समझता है। अतएव समस्त दोष इस एक ही दुष्प्रवृत्तिमें निवास करते हैं। कवि कहता है कि इस अभिमानसे ही विपत्तिकी सरिता कल-कल ध्वनि करती हुई चारो ओर प्रवाहित हो रही है। इस नदीकी घारा इतनी प्रखर है, जिससे यह एक मी गुणप्रामको अपने पूरमे वहाये विना नहीं छोड़ती। अतएव यह 'अहमाव' एक विद्याल पर्वतके तुल्य है, कुबुद्धि और माया इसकी गुफार्पे है, हिंसक बुद्धि धूम-रेसाके समान और फ्रोध दावानलक समान है। कवि कहता है---

जातैं निकस विपति सरिता सब, जगमें फैछ रही चहुँ ओर । जाके दिंग गुणप्राम नाम नहिं; माया कुमतिगुफा अति घोर ॥ जहॅं वघडुद्धि धूमरेखा सम; उदित कोप दावानक जोर । सो अभिमान पहार पहंतर, तजत ताहि सर्वंज्ञ किशोर ॥

इस काव्यमे जीवनोपयोगी अहिसा, सत्य, अचौर्य, ब्रह्मचर्य, अपरि-ग्रह एव सयमकी विवेचनाके साथ क्रोध, मोह, लोम, अभिमान, काम, ईर्ष्या, घृणा आदि विकारोंकी आलोचना की गयी है। माव और माषा दोनों ही दृष्टियोसे रचना उपादेय है।

मानवके शान्त गम्भीर हृदयको अज्ञान सर्वदा वेदनामय बनाता रहा है। ज्ञानका जो अश शिवत्वका उद्घाटन करता है, उसके तिरोहित ज्ञानवावनी या आच्छादित हो जानेसे मानवका मानवत्व ही छप्त हो जाता है। कविने इस रचनामें जानकी महिमा का मनोहर वर्णन किया है तथा कवि मानव-द्वृदयके अन्तरतमको टटो- रता हुआ प्रभावोत्पादक शैलीमें मर्मोद्गार व्यक्त करता हुआ पाखण्डियों-को फटकारता है कि रे मूर्ख प्राणी ! तु क्यों दीन पशुओंका वध करता है । इदयमें जान-ज्योतिके जागत हुए विना तुम यश करनेके अधिकारी नही । सचा यश वही व्यक्ति कर सकता है जो आत्मशानके दीपकको प्रव्वलित कर सकेगा । जो व्यक्ति नाना तीयों और अनेक सरिताओंम अवोधपूर्वक स्नान करता है, उसका वह स्नान व्यर्थ है । निमंछ आत्म-जल्में स्नान किये विना तीर्थत्तान कोरा आढम्बर है । निमंछ आत्म-जल्में स्नान किये विना तीर्थत्तान कोरा आढम्बर है । निमंछ आत्म-जल्में स्नान किये विना तीर्थत्तान कोरा आढम्बर है । सच्चा आत्मवोध ही शान्ति टे सकता है, इसीसे आत्मटर्चन सम्भव है । शानी व्यक्ति विपत्ति और सकटके समय अचल, अडिंग और स्थिर रहता है । संवार-का कोई भी प्रलोभन उसे अपने कत्त्विंग-भागरी च्युत नहीं कर सकता है । सुख-दुःख तो संसारमें पुण्य-पापके उदयसे अहर्निश आते रहते हैं । विचारों और भावनाओंमें सन्तुलन उत्पन्न करना तथा अन्तस् शानदीपको प्रकाधित कर अनात्म-मावनाओके तिमिरको विच्छिन्न करना प्रत्येक विचारवान् व्यक्तिका कर्त्तच्य है । कवि वनारसीटास इसी भावना-को व्यक्त करते हुए कहते हें---

> कौन काल सुराध करत वय दीन पछ, नागी न अगम ज्योति कैसो यज्ञ करिहै । कान काल सरिता समुद्र सर लल ढोहै, आतम अमल ढोह्यो अलहूँ न डरिहै ॥ काहे परिणाम संक्लेश रूप करें लीव, पुण्य पाप मेद किए कहुँ न उघरिहै । 'वनारसीदास' निज उकत असृत रस, सोई ज्ञान सुनै त् अनन्त मव तरिहे ॥

आत्मज्ञानीकी अवस्था, कार्य-पढति एवं जीवनकी गतिविधिका निरूपण करते हुए कवि कहता है कि जिस व्यक्तिको सञ्चा आत्मवोध प्राप्त हो गया है, वह अपनी सीमाका उल्लघन नहीं करता है। जिस प्रकार वर्षा ऋगुम सरिताओंम वाढ आ जाती है और उसमे तृण, काष्ठ आदि वस्तुऍ वह जाती है, किन्तु चित्रावेल इस वाढ़मे वह जानेपर भी सड़ती-गलती नहीं है और न वह गली-गली मारी-मारी फिरती ही है, इसी प्रकार पॉर्चो इन्द्रियोंके प्रपचमे पडकर मी आत्मजानी विलाससे पृथक् रहता है, इन्द्रियों उसे आसक्त नहीं कर पाती है। लोम, मोह आदि विकारोसे यह अपनी रक्षा कर लेता है----

> ऋतु वरसात नदी नाछे सर जोर चढ़े, वाढ़े नाहिं मरजाद सागरके फैछ की। नीरके प्रवाह तूण काठवृन्द वहे जात, चित्रावेल आह चढे नाही कहू गैल की ॥ 'वनारसीदास' ऐसे पंचनके परपंच, रंचक न संक आवै वीर दुद्धि छैल की। कुछ न अनीत न क्यों प्रीति पर गुण सेती, ऐसी रीति विपरीति अध्यातम शैल की॥

इस रचनामे कुल ५२ पद्य हैं, सभी आत्मवोध जाग्रत करनेमे सहा-यक है।

मैया भगवतीदासको जीवनकी नम्वरता और अपूर्णताकी गम्भीर अनुसृति है। इसी कारण विभ्व और विश्वके द्वन्द्वोंका चिन्तन, मनन अनित्यपच्चीसिका और विश्लेपण इनकी कवितामे विद्यमान है। काल्पनिक और वास्तविक जीवनकी गहन व्याख्या करते हुए आत्मतत्त्वका विवेचन किया है। कविने इस प्रस्तुत रचनामें अपने आम्यन्तरिक सत्यको देखने और दिखल्डानेका प्रयास किया है। कविका अनुसूतिका स्रोत आत्मदर्शनसे प्रवाहित है। वह जीवनकी समस्त समस्याओंका एकमात्र समाधान साधना या स्वयमको वत्तळाता है। जब- तक विष्वके पदार्थोंमें आसकि रहेगी, सयमकी मावना उलक नहीं हो सकती । इसी कारण कलाकार जगन्के वात्तविक क्षणम्पुर रुपको वक्त करता हुआ संसारकी स्टार्थ-परसा, उसके रागात्मक विनौने सम्वन्ध, एवं अन्तर्जगन्की विभिन्न अवात्तविकताओंका प्रत्यक्षीकरण करता है, क्षणमंगुर अरीरसे अमर आत्माकी ओर वग्रसर होना है तथा मूर्त जीवनमें अपूर्तका एवं स्थूल रुपमे मक्ष्म रूपका सामीप्य लाम करनेको उत्सुक है । अनित्व-पत्चीसिकाम वाह्यचित्रणमें इतनी प्रगरमता नहीं दिखलार्या गयी है, जितनी अन्तर्जगन्के चित्रणमें । विय्वकं अतिरजित चित्र कविको मोहित नहीं कर सके है, अतः वह संसारकी अत्थिरता, अनित्यता एवं नित्सारताका विवेचन करता है । कविकी यह वियेपता है कि उसने निरासाकी मावना कहीं मो व्यक्त नहीं होने टी है । जीवनमे आधा, रक्तुर्ति, प्रेम, सन्तोप, विवेक आठि तुर्णाको उतारनेके लिए जोर दिया है ।

कवि कहता है कि इस दुर्लम मानव धरीरको प्राप्तकर यदि हमने अपने अन्तस्का आलोटन नहीं किया, अपने रहन-सहन, खान-पानर्का छाढिपर जोर नहीं दिया, क्रोध-मान-माण-छोम कैसे विकारोंको अपने हृदयसे निकाल बाहर नहीं किया एवं इन्द्रियोंके विपयोंमें आसक हो नाना प्रकारके कुकुत्व करना नहीं छोड़ा तो फिर इस धरीरका प्राप्त करना निर-र्थक है। चीवनमे अपरिमित आनन्द है, अनन्त मुख है, किन्दु इसकी प्राप्ति सबे आत्म-वोधके विना नहीं हो सकती है। इमारे जितने भी रागात्मक सम्बन्ध हैं, वे सब त्वार्थपर आश्रित है। इम इन रागात्मक सम्बन्धोंने कपर उटनेपर ही वात्तविक मुख पा सकते हैं। मानव चीवन घात्वविक आत्मटर्धन करनेके लिए मिला है, अतएव इसका स्टुपयोग करना प्रत्येक व्यक्तिका कर्त्तव्य है। इस मौतिक जगन्में दुःखका मूल कारण अनात्म-माब ही है। कवि कहता है—

> नर देह पाये कहा, पंडित कहाये कहा, तीरयके न्हाये कहा तरि तो न जैहें रे।

छच्छिन्ने कमाये कहा, अच्छने अघाये कहा, उन्नके धराये वहा छीनता न ऐहे रे॥ देशके सुँप्राये कहा, भेषके बनाये कहा, जोधनके आचे कहा, बराहू न खेंदे रे। अमको विलान कहा, हुर्जनमें घान कहा, आतम प्रजान थिन पीउँ पठितंहें रे।

र्ग रचनामे गुरु २६ पत्र रें, कदिने रनमें मविषयके उल्लाल प्रकाश-को अक्ति वरनेके नाथ अतीत और वर्तमानका समन्वय भी करनेका आवाम किया है।

रुवि णानतरायने १२१ पर्योगे यए गनभावन रचना लिखी है। कविने आसमीन्दर्भषा अनुमव कर उसे गमारके मामने इन टमसे रखा टपदेशणतक हैं, जिसमे वान्तविक आन्तरिक सौन्दर्यका परिजान सहलमे हो जाता है। यह कृति मानव-इट्टयको स्वार्थ मम्बन्धोर्था सर्वीर्णतामे ऊपर उटावर लोक-कल्याणकी भावभूमिपर ले लाती है, जिसमे मनोविलारोंका परिकार हो जाता है। अनेक विकारोका विच्नेपण गरनेके बाग्ण कविकी वट्टदर्शिता प्रकट होती है। मानव-इट्टयके रहस्योम प्रवेश परनेकी बार्ग्या विद्यमान है। आरम्भमे इप्टरेवको नमस्कार करनेके उपरान्त मक्ति और स्तुतिकी आवध्यकता,मिथ्यात्व और मम्बत्तवकी महिमा, रहवाराका हुःख, इन्डियॉकी दासता, नरक-निगोदके दुःख, पुण्य-पापकी महत्ता, धर्मका महत्त्व, जानी-अजानीका चिन्तन, आत्मानुभूतिकी विशेषता, श्रद आत्मस्वरप, नवतत्त्वस्वरूप, आदिका मरम विवेचन चित्रमान है। कविने भवसागरसे पार उतरनेका कितना मुन्दर उपाय वतत्वाया हे---

मोचत जात सबै हिनरात, क्छू न बसात क्हा करिये जी। सोच निवार निजातम घारहु, राग विरोध सबै हरिये जी॥ यौं कहिये ज कहा छहिये, सु वहें कहिये करुना घरिये जी। पावत मोख मिटावत दोप, सु यौं भषसागरकों तरिये जी॥

स्सारमे सुख और शान्ति समताके द्वारा ही स्थापित हो सकती है। जवतक तृष्णा और लाल्सा लगी रहती है, तवतक शान्ति उपल्व्य नहीं हो सकती। शाश्वतिक जान्ति सन्तोपके बिना नहीं मिल सकती है। जब-तक हमारी प्रवृत्तियाँ वहिर्मुखी रहती है, तवतक आध्यात्मिक प्रमातका उदय नहीं हो सकता। इस आध्यात्मिक समरसताके विवेचनमे कवि प्रत्यक्ष जीवनमे निराग दृष्टिगोचर नहीं होता है, किन्तु आगाकी नवीन राशियाँ उसके मानस क्षितिजपर उदय हो रही है। कवि चरम सत्यमें विज्वास करता हुआ कह उठता है—

काहै कौं सोच करें मन मूरख, सोच करें कछ हाय न ऐहें। पूरब कर्म सुमासुम संचित, सो निहचैं अपनो रस देहें ॥ वाहि निवारनको वलवंत, तिहूँ जगमाहिं न कोउ रुसैहै । तातें हि सोच तजी समता गहि, क्यों सुख होइ जिनंद कहेहें ॥

समदृष्टि अपने आत्मरूपका अनुमव करता है, उसे अपने अन्तर्स्की यह छवि मुग्ध और अतुल्नीय प्रतीत होती है। उसकी यह प्रेयसी अत्यन्त ज्योतिर्मय है, इसके अूसकेतमात्रसे पकज खिलते है, तृण-तरुपात सिहर उठते है, हरित दूर्वादल लहराने लगते हैं और नचीन उमगे, नयी माव-नाएँ उत्पन्न हो आनन्द-बिमोर कर देती हैं। कवि इस अनुपम सुन्दरीकी कल्पनासे ही सिहर जाता है और कह उठता है—

केवळग्यानमई परमातम, सिद्धसरूप लसै सिव ठाहीं। व्यापकरूप अखंड प्रदेश, लसै जगमैं जगसौ घष्ट नाहीं॥ चेतन अंक लियें चिनमूरति, ध्यान घरौ तिसकौ निजमाहीं। राग चिरोघ निरोघ सदा, जिम होइ वही तजिकै विधि छाहीं॥ इस रचनामे कवि द्यानतरायने दानका महत्त्व, आदर्श, उपयोगिता एवं सहकारिताकी मावनाका अकन किया है। कविने कोमल, कमनीय दानवावनी किल्पनाओका स्रजनकर जीवनकी विषमताओंका समाधान करनेका आयास नहीं किया है, प्रत्युत जीवनकी ठोस मावभूमिमें उतरकर प्रऋत राग-द्वेषोंके परिमार्जनका विधान वताया है। अनन्त आकाष्ठाऍ दान, त्याग, सन्तोषके अमावमे वृद्धिंगत होती हुई जीवनको दुखमय वना देती है। कविने अपने अन्तस्मे इस वातका अनुभव किया कि यह मानव जीवन वड़ी कठिनाईसे प्राप्त हुआ है, इसे प्राप्तकर यों ही व्यतीत करना मूर्खता है, अतः 'सर्वजनहिताय'की प्रेरणासे प्रेरित होकर कवि यह कहता है—

मौन कहा बहाँ साध न आवत, पावन सो अवि तीरथ होई । पाय प्रछालके काय लगायकें, देहकी सर्वे विया नहिं सोई ॥ दान कस्यो नहिं पेट भस्यौ वहु, साधकी आवन वार न जोई । मानुप जोनिकौं पायकें मूरख, कामकी बात करो नहिं कोई ॥

मानवकी तृष्णा प्रज्वलित अग्निमें ढाले गये ईंघनकी तरह वैमव-विभूतिके प्राप्त होनेपर उत्तरोत्तर वृद्धिंगत ही होती जाती है। जिन वाह्य-पदार्थोंमे मानव सुख समझता है और जिनके प्रयक् हो जानेसे इसे दुःख होता है, वास्तवमे वे खव पदार्थ विनाशीक हैं। लोम और तृष्णा मानव-को अशान्ति प्रदान करती हैं, इन्ही विकारोंके आधीन होकर मानव आत्म-सुखसे वचित रहता है। सुम व्यक्ति उपर्युक्त विकारोंके आधीन होकर ही सम्पत्तिका न स्वय उपमोग करता है और न अपने परिवारको ही उपमोग करने देता है। कविने ऐसे व्यक्तिकी कौएसे तुल्ला करते हुए इस पामरको कौएसे भी नीच वतलाया है। कवि कहता है----

सूमको जीवन है जगमें कहा, आप न खाय खवाय न जानें। दर्वके वंधन माहि वॅध्यो टड़, दानकी वाल सुनै नहिं कानें॥ तातें वड़ी गुन कागमें देखिये, जात बुळायकें भोजन ठानें। छोभ बुरी सब औगुनमें इक, ताहि तजे तिसको हम मानें॥

दान देनेकी सार्थकताका निरूपण करता हुआ कवि कितने मर्मस्पर्धा ढंगसे कहता है----

दीनकों दीजिये होय दया मन, मीतकों दीजिये प्रीति वढावै। सेवक दीजिये काम करें वहु, साहव दीतिये आदर पावे ॥ शत्रुको दीजिये वैर रहे नहिं, भाटकों दीजिये कीरति गावे। साधकों दीजिये सोखके कारन, 'हाथ दियौ न अकारथ जावे' ॥ इसमे कविने अपनी वैयक्तिक आत्मानुभूतिको जाग्रत करते हुए इस मानव जीवनको सुखी बनानेवाली अनेक वातोका निरूपण किया है। ज्ञानेन्द्रियोंके माध्यमसे मन जिन मावनाओं, स्वेद-च्यीहारपचीसी नाओको ग्रहण करता है, उनका किसी न किसी प्रकारका चित्र हृदयपटल्पर अवस्य अकित हो जाता है। वातावरण, परिस्थिति, सस्कार आदिकी विभिन्नताके कारण कविके हृदयपटपर अनेक वस्तुओंके विविध चित्र उतरे है; अतः उसने अपने अन्तस्मे जगत्का अनुमन जिस रूपमें किया है, उसे व्यावहारिक रूप देकर व्यक्तित करनेका उपक्रम किया है। बाह्यजगत्मे तमी सुख-शान्ति स्थापित हो सकती है, जब मानवका हृदय स्वच्छ हो जाय । व्यक्तित्वके परिष्कारके लिए सयम, त्याग और अहिंसातत्त्वकका अपनाना प्रत्येक व्यक्तिके लिए आवश्यक है। जो व्यक्ति इष्ट-वियोग और अनिष्ट-सयोगमें घवड़ा जाता है, जीवनमे निराश हो जाता है; कविने उसके मनमे सन्थ्या समय सरिताके उस पार सुदुर आकाशके कोनेमे उठे किसी नवीन वाटल्मे विद्युत्की रेखाओंके समान उज्ज्वल आशाका सचार करते हुए कहा है---

> पीतम मरेकौ सौच करें कहा लीव पोच, तजे तै अनन्त भव सो कछू सुरत है।

प्रकीर्णक काव्य

एक सावै एक वाय ममतासौ विल्लाइ, रोज मरे देखें सुनै नैक ना झुरत है॥ पूत सौं अधिक प्रांत वह ठाने विपरीत, यह तौ महा अनीत जोग क्यों जुरत है। मरनौ है सुझै नाहिं मोहकी महल्माहिं, काल है अर्वया स्वास नौवति घुरत है॥

ज्ञानी व्यक्ति जव जानकी दिशामें बढ़ने लगता है, तो सलारिक आकर्षणके प्रतिकृत्व हों के उचे अपने पथसे विचलित नहीं कर सकते ! उसके हृदवमें मानव जातिका प्रेम इतना प्रवल हो जाता है, जिससे वह किसी भी व्यक्तिको दुःखी नहीं देखना चाहता है ! रम्य इन्द्र-धनुपके चमान ऐन्द्रियिक आकांकाऍ, वासनाऍ त्वार्थके स्तरसे अपर उठा देती हैं, जिससे सर्वप्रकारकी शान्ति उपलब्ध होती है ! जिन पदायोंके प्रवोमनके कारण राग-वुद्धि उसक होती है, मनकी भूमिकी मुमन-जैसी कोमल मावनाएँ त्वार्थसे पंकिल होती रहती हैं; कविने उन्हीं पदार्थोंते उसक मावनाएँ त्वार्थसे पंकिल होती रहती हैं; कविने उन्हीं पदार्थोंते उसक मावनाएँ त्वार्थसे पंकिल होती रहती हैं; कविने उन्हीं पदार्थोंते उसक मावनार्थे कासात्कारका आयास किया है ! सहृदय कवि लाल्साको व्हरोंते युक्त रसकी नदीके किनारे विचरण करते हुए अनुमब कर कह उठता है—

> देस देस घाए गढ़ वाँके सूपती रिझाये, यलहू खुदाए गिरि ताए पाए ना मस्यो ! सागरको तीर घाए मंत्रहू ससान ध्याए, पर घर भोजन ससंक काक ज्यों क्त्यों ॥ वड़े नाम बड़े टाम कुल अभिराम घाम, तचिकें पराये काम करे काम ना सस्यो । तिसना तिगोर्डानें न छोढ़ी वात मौंड़ी कोऊ, मति हू कनौड़ी कर कौड़ी घन ना सस्यो ॥

कविने इस व्यौहारपची शीमें जीवनको परिफुत करनेके साथ गर्व, ईंग्यां, प्रमाद, कोघ आदि विकारोंको दूर करनेके लिए जोर दिया है। कवि कहता है कि समष्टि और व्यक्ति लिए कोघ, मान, माया और लोम कपायोका त्याग करना आदय्यक है। क्रोध प्रीतिका नाझ करता है, मान विनयका, साया मित्रताका और लोम समी सद्गुणोंका नाश करता है। अतएव शान्तिरे कोघको, नम्रतासे अभिमानको, सरल्ता-से मायाको और सन्तोपसे लोमको जीतना चाहिये। मानवकी मानवता यही है कि वह अपने हृदय और मनका परिफारकर समालको स्व प्रकार-से सुखी रखे। जो व्यक्ति अपने ही स्वायोंमे रत रहता है, समालका खयाल नहीं करता है; वह पशुरे भी नीच है। कविने इस वातको अनेक इप्टान्तो, प्रतिदृप्रान्ती-द्वारा स्पष्ट किया है। कविने इस वातको अनेक इप्टान्तो, प्रतिदृप्रान्ती-द्वारा स्पष्ट किया है। कविने इस वातको अनेक आचार और लोकहितका नित्प्रण करनेपर भी सौन्दर्यकी कमी नहीं आने पायी है।

कवि द्यानतरायकी यह मुन्दर सरस रचना है। कविने इसमें यानव जीवनको सुखी और सम्पन्न वनानेके लिए अनेक विधि-निपेधात्मक पूरण पंचासिका नियमॉका प्रतिपादन किया है। कवि कहता है कि यटि क्रोध करनेकी आदत पड़ गयी है तो कमोंके जपर कोध करना चाहिये। कमोंके आवरणके कारण ही यह सन्चिदा-नन्द आत्मा नाना प्रकारके कप्रोंको सहन कर रही है, अतः इस आत्मा-को स्वतन्त्र करनेके टिए कमोंपर क्रोध करना परम आवश्यक है। मान करना यद्यपि हानिपट है, परन्तु आत्मिक गुणोका मान करना श्रेष्ठ होता है। जब व्यक्तिको यह अनुभूति हो जाती है कि हमारी अपनी सम्पत्ति अपने पास है, यह जान, आनन्द रूप सम्पत्ति मौतिक सम्पत्तिकी अपेक्षा श्रेष्टतम है, उस समय आत्मामे इर्प और गौरवकी मावनाएँ उत्पन्न होती हैं तथा आत्मविकासकी प्रेरणा मिल्ली है। इसी प्रकार माया प्रकीर्णक काच्य

ससारके पदार्थोंमे लिप्त कराती है, परन्तु दूसरेके दुःखको देखकर द्रवीभूत हो जाना और ममतावदा उसके कष्ट-निवारणके लिए तत्पर हो जाना जीवनकी श्रेष्ठ प्रवृत्ति है। अन्यके संकटको दूर करनेवाळी ममता जीवनमें सुख उत्पन्न करती है, अतएव ग्राह्य है।

लोभवश किसी वस्तुको लेनेकी प्रवृत्ति करना तथा धन एकत्रित करनेके लिए समाजका शोधण करना, जधन्य प्रवृत्ति है । यद्यपि लोभके प्रत्यक्ष दोपोसे प्रत्येक व्यक्ति परिचित है, किन्तु यह नैसर्गिक प्रवृत्ति अनेक प्रयत्न करनेपर भी नहीं छूटती है । अतएव कवि कहता है कि तप करने-का लोभ उपादेय है, इस प्रवृत्तिसे जीवका सच्चा विकास होता है, और समप्टि एवं व्यष्टि दोनोके हितके लिए इस प्रकारका लोभ ग्राह्य होता है । जब हम आत्म-शोधनके लिए लालायित रहते है, उस समय हमारे दारा लोकका मंगल तो होता ही है, साथ ही हम अपना मी मंगल कर लेते है ।

प्रायः देखा जाता है कि अन्य व्यक्तियोके साथ कल्ल्ह एवं संघर्ष करनेकी प्रवृत्ति इसमे निसर्गतः रहती है। लाख प्रयत्न करनेपर विरले व्यक्ति ही इस प्रवृत्तिका परिष्कार कर पाते हैं। कवि इस प्रवृत्तिकी परि-ष्कारका उपाय वतलाता हुआ कहता है कि कपायो—कोघ, मान, माया और लोभके साथ द्वन्द्व करना उपादेय है। मानव कमजोरियोका दास है, अपनी मूलो और प्रवृत्तियोको वह सहसा रोकनेमे असमर्थ है; अतएव वह कषायोके साथ द्वन्द्र, सघर्ष और कल्ह करता हुआ अपने जीवनको आनन्दमय वना सकता है। यह निम्चय है कि विकारोंको धनै:-धनै: सुप्रवृत्तियोंके अभ्याससे ही रोका जा सकता है। इसी वातको कवि स्पष्ट करता है—

कोध सुई ज करें करमें पर, मान सुई दिढ़ मान वढ़ावें। माया सुई परकप्ट निवारत, लोभ सुई तपसौं तन तावे॥ १३ राग सुई गुरु देवपै कीजिये, दोप सुई न विपै सुख भावे। मोह सुई ज छखे सव आपसे, खानत सज्जनको कहिछावे॥ पीर सुई पर पीर विढारत, धीर सुई ज कपायसौँ ज्झे। नीति सुई जो अनीति निवारत, मीत सुई अवधौं न अरुई॥ औगुन सो गुन दोप विचारत, जो गुन सो समतारस वृझै। मंजन सो जु करे मन मंजन, अंजन सो जु निरंजन सुझै॥

कविने इस प्रकार जीवनमें स्तय, गिवं और सुन्दरको उतारनेका उपाय वतलाया है। निम्न पद्यमे बुद्धि और ढयाके वार्तालापका कितना मुन्दर स्वाद अकित किया गया है। बुद्धि ढयासे वनुरोध करती है कि मखि, मैं तेरा अत्यन्त उपकार मानूँगी, तू मेरा एक काम कर दे। यह चैतन्य मानव कुबुद्धि स्पी नायिकाके प्रेम-पाशमें वॅध गया है, यद्यपि मैंने इससे विरत करनेके लिए इस मानवको बहुत समझाया है, पर मेरी एक भी वात नहीं सुनता। अतः तृ इस मानवको समझा, जिससे यह मोहके वन्धनको तोड़ अपने वास्तविक स्पको समझ सके। री सखी वया ! त् जानती हैं कि सौतका अभिमान किस प्रकार सहन किया जा सकता है ! पति यदि अन्य रमणीसे स्नेह करने लगे, तो इससे वड़ा और क्या कष्ट हो सकता है !

दुद्धि कहें बहुकाल गये हु:ख, भूर भये कवहूँ न जगा है। मेरों कहाँ नहिं सानत रंचक, मोसाँ विगार कुमार सगा है॥ बे हु री सीख दया नुम जा विघि, मोहकौ तोरि दै जेम तगा है। गावहुँगी नुमराँ जस मैं, चल री जिस पै निज पेम पगा है। मानव-जीवनमं विरक्ति प्राप्त करना रवले अघिक कठिन कार्य माना गया है। कवि भृधरटासने अपने इस धतकमे वैराग्य-भावना जायत भूधरशतक करनेका विधान वतत्यया है। कवि वैराग्यको जीवन-विकासके लिए परम आवश्यक मानता है, उसका अभिमत है कि वित्र्वकी अव्यवस्था, कल्ह और प्रतिद्वन्दिताका मूलोच्छेटन प्रकीर्णक काष्य

इसी मावनाके द्वारा हो सकता है। यद्यपि कहनेका ढग सिढान्त निरूपण जैसा ही है, परन्तु मंजुळ मावनाओकी अभिव्यक्ति कविने सरस और दृदयग्राहक ढगसे की है। विपय-प्रतिपाटनमें 'दैन्य' या पलायन वृत्तिका अनुसरण नहीं है, प्रत्युत तथ्य-विवेचन है।

भुषरशतकके कवित्त, सवैये, छप्पय वढे ही सरस, प्रवाहपूर्ण, लोकोक्ति समाविष्ट एवं जोरदार हुए है । वृद्धावस्था, स्सारकी असारता, काल-सामर्थ्य, स्वार्थ-परता, दिगम्बर, मुनियोकी तपत्या, आशा-तृष्णाकी नग्नता आदि विषयोका निरूपण कविने वडे ही अद्मुत ढगसे किया है। विषय-प्रतिपादनकी जैठी वही ही स्पष्ट है। सावोको विवाद करनेमे कवि-को अपूर्व सफलता प्राप्त हुई है। जिस वातका कवि निरूपण करना चाहता है, उत्ते स्पष्ट और निर्मय होकर प्रस्तुत करता है। नीरस और गुढ विषयोंका निरुषण भी सरस और प्रभावोत्पादक ढगसे किया गया है। कल्पना, भावना और विचारोका समन्वय सन्तुल्ति रूपमे हुआ है। आत्मसौन्दर्यका दर्शन कर कवि कहता है कि ससारके मोर्गोमें किस प्राणी अहर्निश विचार करता रहता है कि जिस प्रकार भी समय हो, उस प्रकार मैं धन एकत्रित कर आनन्द भोगूँ। मानव नानाप्रकारके सुनहले स्वप्न देखता है और विचारता है कि धन प्राप्त हो जानेपर अमुक कार्यको पूरा करूँगा। एक सुन्दर भव्य प्रासाद वनवाऊँगा, सुन्दर रत, मणियो और मोतियोके आमूषण वनवार्जगा, अपनी महत्ता और गौरवके प्रदर्शन-के लिए धन खर्चकर वहुंसे वडा कार्य करूँगा। अपने पुत्र-पौत्रादिका ठाट-वाटके साथ विवाह करूँगा । इस विवाहमे सोने-चॉदीके वर्तनोका वितरण करूँगा, जगतमे अपनी कीचिंगाथा सर्वटा स्थिर रखनेका उपाय मी करूँगा। लहाँ अवकी वार धन हाथमे आया कि मैंने अपने यशको अमर करनेका उपाय किया । मानव इस प्रकारकी उघेड-चनमें सर्वटा लगा रहता है, उसका मनोराज्य निरन्तर वृद्धिंगत होता चला जाता है और एक दिन मृत्य आकर उसके विचारोकी वीचमे ही हत्या कर देती है,

परिणाम यह निकल्ता है कि वह शतरजके खिलाड़ीके समान अपनी बाजीको वही छोड चला जाता है। सारे मनसूवे मन-के-मनमे ही समा जाते है। यह विचारधारा किसी एक व्यक्तिकी नही है, प्रत्युत मानव-मात्रकी है, हर व्यक्तिकी यही अवस्था होती है। कवि इस सत्यका उद्दाटन करता हुआ कहता है—

चाहत है धन होय किसी विध, तो सब काज सरे जियरा जी। गेह चिनाय करूँ गहना कछु,व्याहि सुता सुत वॉंटिय भॉंजी॥ चिन्तत यों दिन जाहि चले, जम आनि अचानक देत दगाजी। खेलत खेल खिलारि गये, रहि जाइ हपी शतरंजकी वाजी॥

इस संसारमें मनुप्य आत्मशानसे विमुख होकर शरीरकी ही सेवा करता है । इस शरीरको स्वच्छ करनेमे अनेक साबुनकी वट्टियाँ रगड़ डालता है तथा मुगन्भित तेल्की शीशियाँ खाली कर डाल्ता है । फैशनके अनेक पदार्थोंका उपयोग शारीरिक सौन्दर्य-प्रसाधनमे करता है, प्रतिदिन रगड़-रगडकर शरीरको साफ करता है, इन और सेन्टोंका आस्वादन करता है तथा प्रत्येक इन्द्रियकी तृप्तिके लिए अनेक प्रकारके पदार्थोंका संचय करता है । स्पर्शन इन्द्रियकी तृप्तिके लिए अनेक प्रकारके पदार्थोंका संचय करता है । स्पर्शन इन्द्रियकी तृप्तिके लिए अनेक प्रकारके पदार्थोंका संचय करता है । स्पर्शन इन्द्रियकी तृप्तिके लिए वोक्याल्योमें जाता है, रसनाकी तृप्तिके लिए अमस्य मक्षण करता है, घाणकी सतुष्टिके लिए इत्र फुलेल्की गन्ध लेता है, नेत्रकी तृप्तिके लिए मनोहर रूपका अवलोकन करता है एव कर्ण इन्द्रियकी तृप्तिके लिए मनोहर मधुर शब्दोंको सुननेके लिए लाळायित रहता है । इस प्रकारके मानवकी दृष्टि आगतिसक है, वह शरीरको ही सब कुछ समझ गया है । कवि भूधरदासने अपने अन्तस्मे उसी सत्यका अनुमव कर जगत्के मानवोको सजग करते हुए कहा है—

माता पिता-रजन्बीरज सौं, उपजी सब सात कुघात भरी है। माखिनके पर माफिक बाहर, चामके बेठन बेढ़ घरी है।

198

नाहि तो आय लगें अवहों, वक बायस जीव बचै न घरी है। देह दशा यह दीखत आत, घिनात नही किन बुद्धि हरी है।

सनुष्य अपनेको असर समझ जगत्में नाना प्रकारके पाप और अत्याचार करता है। इस विनाशीक शरीरको अमर वनानेके लिए वह जड़ी-बूटियोंका सेवन करता है, नाना देवी-देवताओको प्रसन्नकर वरदान प्राप्त करना चाइता है, और विज्ञान-द्वारा ऐसी ओपषियोका आविष्कार करता है, जिनके सेवनसे अमर हो जाय। इसके ल्म्वे-चौडे प्रोग्राम इस शरीरको ही सजाने, सॅवारने, और वृद्धिगत करनेके लिए वनते हैं; अनात्मिक दृष्टि रखनेके कारण आत्मक्त्याणसे विपरीत समी वस्तुऍ इसे अच्छी प्रतीत होती है। अतएव कवि विदवके समक्ष मृत्युकी अनि-वार्थताका निरूपण करता हुआ यह वतत्वानेका प्रयास करता है कि व्यर्थ-के पाप करनेसे कोई लाम नहीं, मृत्यु जीवनमें अनिवार्थ है, अतः दीनता और पलायनको छोढ जीवनके मार्गमे अवाधित रूपसे वढ़ते चल्ठे जाना यह मानवता है। जीवन-मोह कर्त्तव्य-मार्गसे च्युत कर देता है, इसीसे व्यक्ति साहस, वीरता और नैतिक कार्योंमे गतिशील नहीं हो पाता। कवि-ने अनात्मिक भावनाओको हृदयसे निकाल्मेके लिए जोर देते हुए कहा है—-

> लोहमई कोट केई कोठनकी भोट करो, कॉंगरेन तोप रोपि राखों पट भेरिकें। इन्द्र चन्द्र चौंकायत चौकत ह्नै चौकी देहु, चतुरंग चमू चहूँ शोर रहौ घेरिकें ॥ तहाँ एक मौहिरा बनाय बीच बैठो पुनि, बोलौ मति कोऊ जो वुलावै नाम टेरिकें। ऐसे परपंच पॉति रचौ क्यों न मॉति मॉति कैसे हू व छोटे जम देख्यो हम हेरिकें ॥

# हिन्दी-जैन-साहित्य-परिशीलन

युवावस्थामें मनुप्यर्का मावनाएँ एक विशेष तीत्र प्रवाहरे वहती हैं। इस अवस्थामें पतनका गर्त और महत्ताका संापान टोनों ही विद्यमान रहते है, यदि तनिक भी शिथिल्दता आई नो गर्नमें गिरना नित्र्चित है और सजग होने पर महत्ताके सोपान पर व्यक्ति चढ़ जाता है। जो युवा-वस्थामें विपय-वासनाओं अनुरक्त रहते हें, वे एक प्रकार क्षम्य मी है; परन्तु इढावस्था आजाने पर भी जो आत्मकत्याणने विमुख हैं, वे वस्तुतः निन्दाके पात्र हैं। कत्रिने वृढावस्थाको वढ़ी देनी और सुध्म इष्टिसे देखा है। इतना स्वामाषिक और कलापूर्ण वर्णन अन्यत्र कटिनाईसे मिलेगा---

दृष्टि घर्टा पर्ख्या तनकी छवि, बंक भई गति रुंक नई है। रूस रहीं परनी घरनी अति, रंक भयों परयंक छई है॥ कॉंपत नार बहै मुख खार, महामति संगति छोरि गई है। अंग टपंग पुराने परें, तिमना उर और नवीन मई है॥

Х

X

×

Х

नोई दिन क्टें सोई आवमें अवझ्य घटें, बूँद बूँद वीतें जैसे अँखुरूीको नल है। देह निव छान होत नैन तेजहीन होत, जोवन मलीन हांस छान होत वल है जावे नरा नेरी तके अंतक अहेरी आवें, पर मौ नर्जाक जात नर-मौ विफल है। मिलके मिलापी जन पूँछत इड़ाल मेरी, पेसी माहीं मिन्न ! काहे की इडाल है ॥ इस सरस नीतिपूर्ण रचनामे देवानुरागशतक, सुभापितनीति, उप-देशाधिकार और विराग-भावना ये चार प्रकरण हे । प्रथम देवानुराग-बुधजन-सतसई शतकमे कवि वुधज्नने दास्य भावनी भक्ति अपने आराध्यके प्रति प्रकट की है । यद्यपि वीतरागी प्रमुके आराध्यके प्रति प्रकट की है । यद्यपि वीतरागी प्रमुके साथ इस भावनाका सामंजस्य नहीं बैटता है, फिर भी मक्तिके अतिरेकके कारण कविने अपनेको दासके रूपमे उपस्थित किया है । आत्मालोचन करना और जिनेश्वरके माहात्म्यको व्यक्त करना ही कविका रूक्य है, अतः वह कहता है—

> मेरे अवगुन जिन गिनौ, मैं औगुनको धाम । पतित उधारक आप हौ, करौ पतितको काम ॥

सुमाषित खण्डमे २०० दोहे है, ये समी दोहे नीतिविपयक है। रोक-मर्यादाके संरक्षणके लिए कविने अनेक हितोपवेझकी बाते कही है। कवीर, तुल्सी, रहीम और वृन्दसे इस विमागके टोहे समता रखते है। एक-एक दोहेमे जीवनको प्रगतिशील बनानेबाले अमूच्य सदेश भरे हुए है। कवि कहता है----

> एक चरन हूँ नित पहैं, तो काटे अज्ञान । पनिहारीकी लेज सों, सहज कटे पापान ॥ महाराज महावृक्षकी, सुखदा शीतल छाय । सेवत फल आसे व तौ, छाया तो रह जाय ॥ पर उपदेश करन निपुन, ते तौ लखै अनेक । करें समिक बोलै समिक, ते हजारमें एक ॥ विपताकौ धन राखिये, धन दीजे रखि दार । आतम हितकौ छाँ डिए, धन, दारा परिवार ॥

इस खण्डके कतिपय टोहे तो पञ्चतन्न और हितोपटेशके नीतिग्लोकों-का अनुवाद प्रतीत होते हैं। तुल्सी, कवीर और रहीमके दोहोसे मी 200

कवि अनुप्राणित-सा प्रतीत होता है। यद्यपि पारिमापिक जैन ग्रव्टोंके प्रयोग-डारा सम्यत्तवकी महिमा, मिथ्यात्वकी हानि एवं चरित्रकी महत्ता प्रतिपादित की है, फिर भी सामान्य सक्तियोंका हितोपदेश और तुल्सी-दासके दोहोसे बहुत साम्य है।

उपदेशाधिकारमें विद्या, मित्र, जुआनिपेध, मद्य-मास-निपेध, वेम्या-निपंध, शिकार-निन्दा, चोरी-निन्दा, परस्त्री-सग-निपंध आदि विपयोपर अनेक उपटेशात्मक अनुभृतिपूर्ण दोहे लिखे गये हैं । इन टोहॉके मनन, चिन्तन, रमरण और पटनसे आत्मा निर्मल होती है, हृदय पृत मावनाओं-से मर जाता है और जीवनमें मुख-आन्तिकी उपलब्धि ही जाती है ।

विराग-भावना खण्डमें कविने संसारकी असारताका वहुत ही मुन्टर और सजीव चित्रण किया है। इस खण्डके सभी ढोहे रोचक और मनोहर हैं। इग्रान्तों-डारा संसारकी वान्तविकताका चित्रण करनेमें कविको अपूर्व सफल्ता मिल्री है। वस्तुका चित्र\_नेत्रोंके सामने मृत्तिमान होकर उपस्थित हो जाता है।

> को हैं सुत को हैं तिया, काको घन परिवार । आके मिले सरायमें, विद्योंगे निरघारं ॥ परी रहैंगी संपदा, धरी रहैंगी काय ! छल्बलि करि क्यों हु न बचै, काल झपट लें जाय ॥ आया सो नाही रह्या, द्रशरथ ल्ल्यमन राम । सू कैंसें रह जायगा, झड़ पापका धाम ॥

कविकी चुभती हुई उक्तियाँ हृदयमें प्रविष्ट हो जाती हैं तथा जीवनर्क आन्तरिक सौन्दर्यकी अनुभृति होने लगती है। इस सतसईकी भाषा टेट हिन्दी है, किन्नु कहीं-कहीं जयपुरी मापाका पुट भी विद्यमान है। यह छोटी-सी सरस रचना कवि विनोदीलालकी है। कविने इसमे नेमिनाथकी बरातका चित्रण किया है तथा पशु-पक्षियोको पिजडेमे बन्द नेमिच्याह देखकर उनकी हिंसासे मयमीत हो अवक नेमिनाथ वैसाग्य प्रहण कर छेते है। इसकी कथावस्तुका निर्देश पूर्वमे नेमिचन्द्रिकाके परिशीलनमे किया जा चुका है।

इसकी एक प्रमुख विशेपता यह है कि नेमिनाथके मनमे दुःखी राष्ट्रके दुःखको दूर करनेकी प्रवल आकाक्षा उत्पन्न हो जाती है। यद्यपि उनके मनमें कुछ क्षणोतक सासारिक प्रलोभनोसे युद्ध होता है, परन्तु जव तटस्य होकर राष्ट्रकी परिस्थितिका चिन्तन करते है, उस समय उनका मोह समाप्त हो जाता है। मौतिक सुखोको छोडकर मानव कल्याणके लिप नेमिनायका इस प्रकार तपस्याके लिए चला जाना, जीवनसे पलायन या दैन्य नही है। यह सच्चा पुरुषार्थ है। इस पुरुषार्थको हर व्यक्ति नहीं कर सकता, इसके लिप महान् आत्मिक बल्की आवश्यकता है। जिसकी आत्मामें अपूर्व वल्ल होगा, अन्तस्तल्मे मानव-कल्याणकी मावना सुल्गती होगी, वही व्यक्ति इस प्रकारके अद्वितीय कार्योंको सम्पन्न कर सकेगा। कविने रचनाके आरम्भमें वरकी वेश-भूषाका वर्णन करते हुए वत-लाया है।

मौर घरो सिर दूछहके कर कंकण बाँघ दई कस डोरी। कुंडल काननमें झलके अति मालमें लाल विरालत रोरी। मोतिनकी लढ शोभित है छवि देखि ल्जों बनिता सब गोरी। लाल विनोदीके साहिवके सुख देखनको हुनियाँ उठ दौरी। विरक्त होते हुए नेमिनायका चित्रण----

मेम उदास भये जवसे कर जोडके सिद्धका नाम लियो है। अम्बर भूपण डार दिये झिर मौर उत्तारके डार दियो है॥ रूप धरों सुनिका जवहीं तवहीं चढ़िके गिरिनारि गयो है। छाल विमोदीके साहिबने तहाँ पाँच महावत योग लयो है॥ कविने इस रचनाम युवकोके आदर्शके साथ युवतियोंके आदर्शका मी सुन्दर अकन किया है। जवतक देशका नारी-समाज जाग्रत न होगा और "विवाह ही जीवनका उद्देग्य है" इस सिद्धान्तका त्याग न करेगा तवतक राष्ट्रका कल्याण नहीं हो सकता। राजुलने ऐसा ही आदर्श प्रस्तुत किया है। भोग जीवनका जघन्य रूक्ष्य है, व्यक्ति जव भोगवादसे जपर उठ जाता है, तमी वह सेवा-कार्यमे प्रवृत्त हो जाता है। जब माता-पिता राजुल्को पुनः वरान्वेपणकी वात कहकर सन्तुष्ट करते हैं, तव क्या ही सुन्दर उत्तर देती है---

काहे न वात सम्हाल कहाँ तुम जानत हो यह वात भली है। गालियाँ कादत हो हमको सुनो तात भली तुम जीभ चली है। मैं सयको तुम तुल्य गिनौ तुम जानत ना यह वात रली है। या भवमें पति नेमप्रभू वह लाल विनोदीको नाथ वली है।

जैन कवियोने वारहमार्सोकी रचना कर बीरता और राष्ट्रीयताकी वारहमासा नेमिराजुळ मार्चोमें सवाद रूपमे सेवा और वैराग्यकी मावना ही अन्तमे दिखलाई गई है, परन्तु संवादोके मध्यमे विभिन्न मानवीय मावनाओंका अकन मी सुन्दर हुआ है। प्रस्तुत वारह-मासा कवि विनोदीलाल-द्वारा विरचित है। इसमे राजुल अपने संकल्पित पति नेमिनायसे अनुरोष करती है कि "स्वामिन्! आप इस युवावस्थामे क्यों विरक्त होकर तपस्या करने जाते है ? यटि आपको तपस्या करना ही अमीप्ट था और आप देशमे अहिंसा संस्कृतिका प्रचार करना चाहते थे तो आपने आपाढ़ महीनेमे यह त्रत क्यो नहीं लिया ? जव आप आवणमें विवाहकी तैयारी कर आ गये, तव क्यों आप इस प्रकार मुझे उकराकर जा रहे है। मैं मानती हूँ कि राष्ट्रोत्थानमे भाग लेना प्रत्येक व्यक्तिका कर्तव्य है। स्वर्णिम अतीत प्रत्येक सहृदयको प्रभावित करता है। राष्ट्रकी सम्पत्ति युवक और युवतियों है, इन्हींके ऊपर राष्ट्रका समस्त भार है, अतः आपका महत्त्वपूर्ण त्याग वैयक्तिक साधना न 'वनकर राष्ट्रहित-साधक होगा; फिर भी मै आपके कोमल चारीर और खल्ति कामनाओका अनुमव कर कहती हूँ कि यह वत आपके लिए उचित नहीं है। आवण मासमें व्रत लेनेसे धन-घोर वादल्लेंका गर्जन, विद्युत्की चकाचौध, कोयल्की कुहुक, तिमिरयुक्ता यामिनी, पूर्वी हवाके मधुर और शीतल झोंके आपको वासनासक किये विना न रहेंगे। इस महीनेमे दीक्षा लेना खतरेसे खाली नहीं है, अतएव तप साधन करना ठीक नही है।"

राजुल्की उक्त वातोका उत्तर नेमिनाथने वडे ही ओजस्वी वचनोंमे दिया है। वह कहते हैं कि "जव तक व्यक्ति अपना गोधन नहीं करता, राष्ट्रका हित नहीं कर सकता है। आत्मगोधनके लिए समयविशेपकी आवश्यकता होती है। भय और त्रास उन्हीं व्यक्तियोको विचलित कर सकते हैं, जिनके मनमे किसी भी प्रकारका प्रलोभन शेष रहता है। प्रकृति-के मनोहर रूपमे जहाँ रमणीय मावनाओको जाग्रत करनेकी क्षमता है। वहाँ उसमे वीरता, धीरता और कर्त्तव्यपरायणताकी भी मावना उत्पन्न करनेकी योग्यता विद्यमान है। अतः श्रावण मासकी झडी वासनाके स्थान-पर विरक्ति ही उत्पन्न कर सकेगी।"

नेसिनाथके इस उत्तरको सुनकर राजुल भाद्रपद मासकी कठिना-इयोका वर्णन करती है। वह मोहवश उनसे प्रार्थना करती हुई कहती है कि "हे प्राणनाथ! आप जैसे सुकुमार व्यक्ति भाद्रपद मासकी अनवरत होनेवाली वर्णा ऋतुमे मुक्त प्रकुतिमे, जहॉ न मव्य प्रासाद होगा और न वस्त्रवेश्म होगा, आप किस प्रकार रह सकेगे ? झझावात नर्न्ही नर्न्हा पानीकी वूँदोसे चुक्त होकर झरीरमें अपूर्व वेदना उत्पन्न करेगा। यदि आप योगधारण करना चाहते हैं तो घर ही चल्कर योगधारण कीजिये। सेवकको वन जाना आवस्यक नही, वह घरमे रहकर भी सेवा-कार्य कर सकता है। पाणनाथ ! मैं यह मानती हूँ कि इस समय देशमे हिंसाका वोल्वाला है, इसे दूर करनेके लिए पहले अपनेको पूर्ण अहिंसक बनाना पड़ेगा, तर्म देशका कल्याण हो सकेगा । परन्तु आपका मोह नुझे इस वातकी प्रेरण दे रहा है कि में इस कठिनाईसे आपकी रक्षा करूँ ।"

रा जुलकी इन वातोंको सुनकर नेमिनाथ हॅंस पड़ते हैं और कहने हैं कि फप्टसहिष्णु बनना प्रत्येक व्यक्तिको आवन्यक है। ये थोड़ेसे कप्ट किम गिनर्ताम हें, जब नरक, निगोटके मयंकर कप्ट सह है तथा इस समय ज हमारा राष्ट्र-सन्तन है, प्रत्येक प्राणी हिंसासे छटपटा रहा है, उस समय तुम्हारी ये मोहमरी वाते कुछ भी महन्च नही रखर्ता। मैंने अच्छी तरह निश्चय करनेके उपरान्त ही इस मार्गका अवलम्बन लिया है।

इसी प्रकार राजुल्जने वारह महीनोंकी मीपणताका चित्राकन किया है नेमिनाथ इन विमीपिकाओंने भयमीत नहीं होते हें और वह अपने व्रतमे हढ़ रहने हैं । इस प्रसंगके समी पद्य सरल् और मधुर है । कात्तिक मासका चित्रण करती हुई राजुल कहती है—

पिय कातिक में मन कैंसे रहे जब भामिनि मांन सलावेंगी। रचि चित्र-विचित्र सुरंग सबें, घर ही घर मंगल-गावेंगी॥ पिय नृतन-नारि सिंगार किये, अपनो पिय टेर खुलावेंगी। पिय वारहिवार वरे दियरा, लियरा तरसावेंगी॥ नेमिनाथका प्रत्युत्तर----

तो जियरा तरसं सुन राजुल, लां तनको अपनो कर लानें। पुट्राल भिन्न है भिन्न मयं, तन छाँदि मनोरथ आन सयानें॥ वृद्रैगो मोई कलिघार में, लड चेतनजों को एक प्रमानें। इंस पित्रे पय भिन्न करं जल, सो परमातम आतन जानें॥ वसन्त ऋगुकं आगमनकी विमीपिका दिन्त्रलाती हुई राजुल कहती है-पिय लागैगो चैत वसंत सुद्दावनां, फूलैंगी बेल सबैं वनमाहीं। फूलेंगी कामिनी जाको पिया घर, फूलैंगी फूल सबैं वनगाई ॥ खेलहिंगे बनके बन मैं सब, वालनुपाल र कुँवर कन्हाई। नेमि पिया उठ आवो घरै तुम, काहेको करहो लोग हॅसाई॥

यह पं० दौल्तरामकी एक सरस आध्यास्मिक कृति है । कविने जैन-तत्त्वोके निचोड़को इस रचनामें सकल्ति किया है । सस्कृतके अनेक ग्रन्थो-को पदकर जो माव कविके हृदयमें उठे. उन्हे जैसेके

छहढाला तैसे रूपमे छहढालामे रख दिया है। इस रचनाकी भाषा गॅठी हुई और परिमार्जित है। कविने जीवनमे चिरन्तन सत्य-

मापा गठा हुइ आर पारमाजित है। कावन जावनम जिप्स्तन सत्य-को और सत्यकी क्रियाको जैसा देखा, जन-कल्याणके लिए वही लिखा । मानवताका चरमविकास ही कविका अन्तिम ल्रम्य है । अतः वह समस्त वन्धर्नोंसे मानवको मुक्तकर शाग्र्वतिक आनन्द-प्राप्तिके लिए अप्रसर करता है । कविकी चिन्तनशील्ता चन्द्रमाकी चॉदनीके समान चमकती है । प्रथम ढाल्मे चारो गतियोंका दुःख, द्वितीयमे मिथ्यावुद्धिके कारण प्राप्त होनेवाले कप्ट, तृतीयमे सात तत्त्वके सामान्य विवेचनके पश्चात् सम्यत्त्वका विवेचन, चतुर्थमे सम्यग्ज्ञानकी विशेपता, पञ्चममे विश्वके रहस्योको अवगत करनेके लिए विभिन्न प्रकारके चिन्तन एव पष्ठमे आचार-का विधान है । प्रथम ढाल्मे कविने नारक, पशु, मनुष्य और देवोंके मव-म्रमर्णोका कयन करते हुए वताया है कि अनादिकाल्से यह प्राणी मोह-मटिराको पीकर अपने आत्मस्वरूपको भूल स्वार-परिस्रमण कर रहा है । कविने कित्वनी गहराईके साथ इस मव-पर्यटनका अनुमव किया है—

मोह महामद पियौ अनादि, मूल आपको भरमत वादि।

× × × × काल अनन्त निगोद मंझार, वीत्यौ एकेन्द्री तन धार ॥ एक स्वासमें अठदस वार, जन्मौ मत्त्यौ भर्सौ दु.खमार । निकसि भूमिजल पावक भयौ, पवन प्रत्येक वनस्पति थयौ ॥ दुर्लम लहि ज्यौं चिंतामणी, त्यौं पर्याय लही त्रसतणी । तीसरी ढाख्मे जीव, अजीव, आसव, वन्ध, सवर, निर्जरा और मोक्षका तास्विक विवेचन है। कल्याणका मार्ग वतत्यता हुआ कवि कहता है—

यों अनीव अव आस्रव सुनिये, मन-वच-काम थ्रियोगा। मिथ्या अविरत अरु कपाय, परमाद सहित उपयोगा॥

× × × × ये ही भातमको दुःख कारण, तातें इनको तजिये। जीव प्रदेश धंधे विधि सौं, सो वंधन कवहुँ न सजिये॥ शम दम तें जो कर्म न आवै, सो संवर आदरिये। तपवरू तें विधि-झरन निर्जरा, ताहि सदा आचरिये॥

आध्यात्मिक कृति होनेके कारण पारिमाषिक जैन शब्दोंकी बहुल्ता है; फिर भी मानव जीवनको उन्नत वनानेवाछे खदेशकी कमी नहीं है। कवि कहता है कि अपने गुण और परके दोषोंको छिपानेछे मानवका विकास होता है। परछिड़ान्वेपणकी प्रवृत्ति समाज और व्यक्तिके विकासमे नितान्त वाधक है। अतएव किसी व्यक्तिके दोपोंको देखकर भी उसे पुनः सन्मार्गमे ल्गा देना मानवता है। जो व्यक्ति इस मानवधर्मका अनुसरण करता है, वह महान् है

रिजगुण अरु पर औगुण डॉँकै, वानिज धर्म वडावै। कामादिक कर वृपतें त्रिगतें, निज परको सु इडावे॥

चौथी ढाल्मं वैयक्तिक और सामाजिक जीवनके विकासकी अनेक भावनाएँ अकित है। कवि आत्मविकासका साधन वतलाता हुआ कहता है—'राग-द्वेप करतार कथा कवहूँ न सुनीजै' आगे पुनः कहता है—'धर उर समताभाव, सदा सामायिक करिये' इन पद्योमे जीवनको उन्नत वनानेवाले सिद्धान्तोका कथन है। पॉचवी ढाळमे संसारकी वास्तविकताका निरूपण करता हुआ कवि कहता है----

"लोवन गृह गोधन नारी, हय गय जन आज्ञाकारी।

इन्द्रिय-भोग छिन याई, सुरधनु चपछा चपछाई ॥'' छठवी ढाल्में जीवनके आदर्शोको निरूपण करते हुए कहा है----'यह राग आग दहै सदा, तातें समाम्रत सेइये'

इस प्रकार इस छोटी-सी कृतिमें जीवनकी यथार्थताका चित्रण किया गया है।

छहढालाकी एक वहुत वड़ी विशेषता यह भी है कि इसमे समूचे जैन दर्शनको, पारिमाषिक शब्दावलिके आधारपर सरस और सरल रूपमे गुम्फित कर दिया गया है।

# छठवाँ अध्याय

## अत्मिकथा-काव्य

आत्मकथा लिखना अन्य काव्योकी अपेक्षा कठिन है। लेखक निर्मीक होकर सामान्य जगत्के घरातरुसे ऊपर उठकर ही आत्मकथा काव्य लिख सकता है। सत्यका प्रयोग करनेमें जो जितना सक्षम है, वह उतना ही श्रेष्ठ आत्मकथा-काव्य लिखनेकी क्षमता रखता है। जैनकवि वनारसीदासका सर्वप्रथम आत्मकथा-काव्य हिन्टी साहित्यमें उपरुव्य है। आजसे लगभग चार सौ वर्ष पूर्व कविने पद्यात्मक यह आत्मचरित लिखा है। इसमे अपने समयकी अनेक ऐतिहासिक बातोके साथ मुसल्मानी राज्यकी अन्धाधुन्धीका जीता-जागता चित्र भी खीचा है। कविने सत्य-प्रियता, स्पष्टवादिता, निरभिमानता और स्वामाविकताका ऐसा अकन किया है जिससे यह आत्मकथा आधुनिक आत्मकथाओसे किसी मी बातमे कम नही है। कविने अपने दोष और ज़ुटियोंको भी सत्त्य और ईमानटारीके साथ ज्योका-त्यो रख दिया है। अपने चारित्रिक दोषोपर पर्दा ढाल्नेका प्रयास नहीं किया है, बल्कि एक वैज्ञानिकके समान तटस्थ होकर यथार्थताका विञ्छेपण किया गया है।

यह आत्मकथा-काव्य 'मध्यदेशकी बोली'में लिखा गया है। मापामें किसी भी प्रकारका आडम्बर नही है। जो मापा सुगमतापूर्वक सर्व-साधारणकी समझमें आ सके, उसीमें यह आत्मचरित लिखा गया है। आत्मकथाके आदिमे स्वय कविने लिखा है----

जैनधर्म श्रीसाछ सुवंस । वनारसी नाम नरहंस ॥ तिन मनमाहि विचारी वात । कहौ आपनी कथा विख्यात ॥

#### आत्मकथा-काच्य

जैसी धुनी विलोकी नैन । तैसी कछू कहौं मुख बैन ॥ कहौं अतीत-दोप-गुणचाद । वरतमानताईं मरजाद ॥ भाषी दसा होइगी जया । ग्यानी जानै तिसकी कथा ॥ तातै मई बात मन आनि । थूल्ररूप कछु कहौ बखानि ॥ मध्य देसकी बोली बोलि । गर्भित बात कहौ हिअ खोलि ॥ भाखौ पूरव-दसा-चरित्र । सुनद्द कान घरि मेरे मित्र ॥

समूची आत्मकथा इतनी रोचक है और ऐतिहासिक निबन्धनकी हष्टिरे इतनी महत्वपूर्ण है कि इसका कुछ विस्तारसे वर्णन करनेका ह्योम सवरण नहीं किया जा सकता । कवि बनारसीदास एक धनी-मानी सम्प्रान्त दशमे उत्पन्न हुए थे । इनके प्रपितामह जिनदासका साका चल्ता था, पितामह मूल्दास हिन्दी और फारसीके पडित थे; और ये नरवर (माल्वा) मे वहाँके मुसल्मान नवावके मोदी होकर गये थे । इनके मातामह मदनसिंह चिनालिया जौनपुरके नामी जौहरी थे और पिता खड़सेन कुछ दिनोतक बगाल्के मुल्तान मोदीखॉके पोतदार थे और कुछ दिनोके उपरान्त जौनपुरमे जवाहरातका व्यापार करने ल्यो थे । इस प्रकार कविका वश सम्पन्न था तथा अन्य सम्बन्धी भी धनिक थे । स्प आत्मकथा-लेखकको मुख-शान्ति जीवनमे नहीं मिली । अतः धना-जैनके लिए जीवन मर इन्हें दौड-धूप करनी पडी और तरह-तरहके कष्ट सहने पडे । इस दौडधूप और कष्टोंका निरूपण कविने अत्यन्त विश्वद्ध हदय से किया है ।

कविने यद्यपि सामान्यशिक्षा प्राप्त की थी, पर कविता करनेकी प्रतिभा जन्मजात थी। १४ वर्षकी अवस्थामे प० देवदत्तके पास पढना आरम्म किया था और धनञ्जयनाममालादि कई प्रन्थोको पढा़ था----

पड़ी नाममाछा शत दोय। और अनेकारथ अवलोय॥ ज्योतिष अलंकार लघु क्रोक। खंडस्फुट शत चार श्लोक॥ कविके ऊपर माता-पिता और दादीका अतिशय स्तेष्ट था। अतः यौवनारम्भमें यह इन्कवाज हो गये। कवि हिखता है----

तजि कुल्कान लोककी लाज। भयो चनारसि आसिखवाज॥ करै आसिखी धरित न धीर। दरदवन्द ज्यों घोख फकीर॥ इकटक देख ध्यानसीं धरै। पिता आपुनेको घन हरै॥

कविका कार्य इस अवस्थामे पढना और इक्कवाजी करना था। इन्होने चौदह वर्पकी आयुमे एक सुन्दर 'नवरस' नामक रचना भी एक सहस्र प्रमाण दोहे-चौपाईमे ढिखी थी। बोध जाय्रत होनेपर कविने इस ग्रन्थको गोमतीमें प्रवाहित कर दिया।

कवहूं आइ शब्द उर धरै। कवहं जाइ आसिखी करै। पोथी एक बनाई नई । मित इजार दोहा चौपई ॥ तामें नवरस रचना छिखी। है विशेप वरनन आसिखी॥ ऐसे कुकवि बनारसि भये। मिथ्याग्रम्थ बनाये नये॥

> के पदना के आसिखी, मगन दुहूं रस माहि। खानपानकी सुधि नहीं, रोजगार कछु नाहिं॥

१५ वर्ष १० महीनेकी अवस्थामे कवि सजधजकर अपनी ससुराल खैरावादर द्विरागमन कराने गया। ससुराल्मे एक माइ रहनेके उपरान्त कविको यूर्वोपार्जित अशुभोदयके कारण कुष्ठ रोग हो गया, विवाहिता भार्या और सासुके अतिरिक्त स्वने साथ छोड़ दिया। कविने इस अव-स्थाका निरूपण करते हुए वत्ताया है कि खैरावाटके एक नाईने, जो कुष्ठ रोगका वैद्य था, दो महीने अनवरत श्रम और चिकित्साकर उन्हे अच्छा किया।

भयो बनारसिदास तन, कुप्ररूप सरवंग।

बिस्फोटक अगनित भये, हस्त चरण चौरंग । कोक नर साले ससुर, भोजन व्राई व संग ॥ ऐसी अग्रुभ दक्षा भई, निकट न आवे कोइ । सासू और विवाहिता, करहि सेव तिय दोइ ॥

स्वस्थ होकर कवि पत्नीको बिना ही लिवाये घर आया और पूर्ववत् पढना-लिखना तथा इञ्कवाजी करना आरम्भ कर दिया। चार महीनेके के पक्ष्वात् कवि पुनः मार्थाको लिवाने गया और विदा कराकर घर रहने लगा। अतः गुरुजन उपदेश देने ल्गे----

गुरुजन लोग देहिं अपदेश। आसिखवाज सुनैं दरवेश॥ बहुत पढे वाभन और भाट।वनिक पुत्र तो बैठे हाट॥ बहुत पढ़े सो माँगे भीख। मानहु पूत बढ़ोकी सीख॥

सवत् १६६० मं कविने अव्ययन समाप्त किया तथा कविकी बहन का विवाह भी इसी सबत्मे हुआ और कविको एक पुत्रीकी प्राप्ति भी इसी संवत्में हुई । सवत् १६६१ मे एक घूर्त संन्यासी आया और उसने यढे आदमीका पुत्र समझकर इनको अपने जाल्मे फॅसा लिया । संन्यासीने कहा—''मेरे पास ऐसा मन्त्र है कि यदि कोई एक वर्ष तक नियमपूर्वक जपे तथा इस मेदको किसीसे न कहे तो एक वर्ष वीतनेपर मन्त्र सिद्ध हो जाता है, जिससे घरके द्वारपर एक स्वर्णमुद्रा प्रतिदिन पड़ी मिला करेगी ।'' इक्ववाजीके लिए धनकी आवश्यकता रहनेके कारण लोमवश करेगी ।'' इक्ववाजीके लिए धनकी आवश्यकता रहनेके कारण लोमवश कविने मन्त्रकी साधना आरम्भ की । मन्त्र जपते-जपते वड़ी कठिनाईसे समय विताया और प्रातःकाल ही स्नान-ध्यान करके वड़ी उत्कंठासे कवि पर्फे दरवाजे पर आया और स्वर्णमुद्राका अन्वेषण करने लगा, पर वहाँ सोनेकी तो वात ही क्या, मिट्टीकी भी मुद्रा न मिल्टी । आधावश कविने यह समझकर कि कही दिन गिननेमे तो गल्ती न हो गई है अतः उसने कुछ दिनों तक पुनः मन्त्रका जप किया पर कुछ मिला-जुला नही । कुछ दिनोंके उपरान्त एक योगीने आकर अपना दूसरा रंग जमाया। मोळे कविको इस रगम रॅगते विलम्त्र न हुआ और योगी-डारा प्रदत्त आखरूप सदाशिवकी मूर्तिकी छुपकर पूजा करने ल्या। योगी तो अपनी मेट लेकर चला गया, पर कवि शख वजा-वजाकर सदाशिवके अर्चनमे अनुरक्त रहने ल्या। यहाँ यह स्मरणीय है कि यह पूजा वह अपने परिवारसे छिपकर करता था, उसकी इस प्रवृत्तिके सम्यन्धम किसीको कुछ मी पता नही था। संवत् १६६१ मे जव इनके पिता खड्गसेन हीरानन्टजी द्वारा चल्यये गये जिखरजी यात्रा सबसे यात्रार्थ चले गये तो इन्होंने कुछ दिनोतक चैनकी वजी यजानेके पश्चात् मगवान् पार्श्व-नाथकी यात्रा करनेकी आजा अपनी मॉसे मॉगी। आज्ञा न मिल्लेपर कवि चुपचाप वनारसके मगवान् पार्श्वनाथकी पूजा करनेके लिए चल दिया । वहॉ पहुँचकर गगारनानपूर्वक दस दिनो तक मगवान् पार्श्वनाथकी पूजा करता रहा ; किन्तु इस समय मी सदाजिवकी पूजा ज्योंकी त्यो होती रही। कचिने आत्मकथाम सदाशिव पूजनको उत्प्रेक्षा और आक्षेपालकारमे निम्न प्रकार कहा है—

> ग्नंखरूप दिाघ देव, महारांख वनारसी । दोऊ मिले अवेव, साहिव सेवक एकसे ॥

सवत् १६६२ में कात्तिक मासमें अकवरकी मृत्यु हो जानेपर नगरमें किस प्रकारकी व्याकुलता छा गई, कविने आत्मकथामे सजीव चित्रण किया है----

घर घर दर दर दिये कपाट, हटवानी नहिं बैठे हाट । हॅंडवाईं गाढ़ी कहुं और, नकदमाल निरमरमी ठौर ॥ भल्छे वस्त्र अरु भूपन भल्छे, ते सब गाढ़े घरती तले । वर घर सबनि बिसाहे शस्त्र, लोगन पहिरे मोटे वस्त ॥ गाढ़ो कंवल अथवा खेस, नारिन पहिरे मोटे वेस । कॅंच नीच कोल न पहिचान, धनी दरिद्री मये समान ॥ सदाशिवका बहुत दिनी तक पूजन करनेके उपरान्त एक दिन कवि एकान्तमे वैठा-वैठा सोचने लगा----

बब मैं गिर्यो पर्स्वो सुरझाय । तब शिव कछु नहिं करी सहाय ॥

इस विकट शकाका समाधान उसके मनमे न हो सका और उसने सदाशिवकी पूजा करना छोड़ दिया। कुछ टिनोंके पश्चात् एक दिन कवि सन्ध्या समय गोमतीकी ओर पर्यंटन करने गया और प्राकृतिक रमणीय दृश्यने कविके अन्तस्तल्को आलोडित किया, फल्तः कविको विरक्ति हुई और उसने अपनी श्व गार रसकी रचना नवरसको उसमे प्रवाहित कर दिया तथा स्वय पापकर्मोको छोड़ सम्यत्तवकी ओर आकृष्ट हुआ----

> तिस दिन सों बानारसी, करी धर्म की चाह। तजी आसिखी फासिखी, पकरी कुछ की राह ॥

× × × × उदय होत छुम कर्म के, मई अग्रुमकी हानि। तातें तुरत बनारसी, गही घर्म की बानि॥

सवत् १६६७ में एक दिज पिताने पुत्रसे कहा---- "वल ! अव तुम स्याने हो गये, अतः घरका सब काम-काज समालो और हमको धर्म-प्यान करने दो।" पिताके इच्छानुसार कवि घरका कामकाज करने ल्गा ! कुछ दिन उपरान्त दो हीरेकी ॲगूठी, चौवीस माणिक, चौतीस मणि, नौ नील्म, वीस पन्ना, चार गॉठ फुटकर चुन्नी इस प्रकार जवाहरात; वीस मन घी, दो कुप्पे तेल, दो सौ रुपयेका कपढ़ा और कुछ नकद रुपये लेकर आगराको व्यापार करने चला ! प्रतिदिन पॉच कोसके हिसावसे चल्कर गाड़ियाँ इटावाके निकट आई, वहाँ मजिल पूरी हो जानेसे एक वीहड़ स्थानपर डेरा डाला । योडे समय विआम कर पाये ये कि मूसलाघार पानी वरसने ल्या । तूफान और पानी इतनी तेजीसे वह रहे थे, जिससे खुले मैदानमें रहना, अत्यन्त कठिन था। गाड़ियां जहॉकी तहां छोड़ साथीं इधर-उघर भागने लगे। शहरमे भी कहीं शरण नहीं मिली। सरायमे एक उमराव ठहरे हुए थे, अतः स्थान रिक्त न होनेसे वहॉसे भी उल्टे पॉव लौटना पड़ा। कविने इस परिस्थितिका यथार्थ चित्रण करते हुए लिखा है—--

> फिरत फिरत फावा भये, बैठन कहे न कोय। तलै कीचसों पग भरें, ऊपर वरसत तोय॥ अँधकार रजनी विपें, हिमरितु अगहनमास। नारि एक बैठन कह्यो, पुरुप उठा लै बॉंस॥

किसी प्रकार चौकीदारोंकी झोपड़ीमें शरण मिली और कष्टपूर्वक वहीं रात बिताई । प्रातःकाल गाड़ियाँ लेकर आगरेको चले, आगरा पहुँचकर मोती कटरेमें एक मकान लेकर उसमे सारा सामान रखकर रहने लगे। व्यापारसे अनभिज्ञ होनेके कारण कविको घी, तैल और कपड़े-में घाटा ही रहा । इस विक्रीके रूपयोंको हुण्डी-द्वारा जौनपुर मेज दिया । जवाहरात भी जिस किसीके हाथ वेचते रहे, जिससे पूरा मूल्य नहीं मिला। इजहारवन्दके नारेमे कुछ छूटा जवाहरात वॉध लिया था, वह न माल्स कहाँ खिसककर गिर गया। माल बहुत था, इससे हानि अत्यधिक हुई, पर किसीसे कुछ कहा नहीं, आपत्तियों अकेले नहीं आती, इस कहावतके अनुसार ढेरेमे रखे कपड़ेमें वॅधे हुए जवाहिरातोंको चूहे कपड़े समेत न माॡम कहाँ ले गये। दो जड़ाऊ पहुँची किसी सेठको वैची था, दूसरे दिन उसका दिवाला निकल गया । एक जड़ाऊ मुद्रिका थी, वह सड़कपर गॉठ लगाते हुए नीचे गिर पड़ी । इस प्रकार धन नए हो जानेसे वनारसीदासके इदयको बहुत वड़ा घक्का लगा, जिससे सन्ध्या समय जोरसे ज्वर चढ आया और दस रूपनोंके पश्चात् पथ्य दिया गया। इसी वीच पिताके कई पत्र आये, पर इन्होंने लजावरा उत्तर नही दिया। सत्य छिपाये

छिपता नही, अतः इनके वडे वहनोई उत्तमचन्द जौहरीने सारी घटनाएँ जौनपुर इनके पिताके पास लिख भेजी । खड्गसेन इस समाचारको पाकर किंकर्त्तन्य विमढ हो गये और पत्नीको ब़रा-मला कहने लगे ।

जव वनारसीदासके पास कुछ न वचा तो ग्रहस्थीकी चीजोको बेच-बेचकर खाने लगे । समय काटनेके लिए मृगावती और महुमावती नामक पुत्तकोको बैठे पढ़ा करते थे । दो-चार रसिक ओता भी आकर सुनते थे । एक कचोडीवाल्य भी इन ओताओंमे था, जिनके यहॉसे कई महीनो तक दोनो जाम उधार लेकर कचौड़ियाँ खाते रहे । फिर एक दिन एकान्तमें इन्होने उससे कहा---

तुम उधार कीनी बहुत, अब आगे जनि देहु। मेरे पास कछू नहीं, दाम कहाँसौं लेंहु॥ कचौडीवाला सबन था, उसने उत्तर दिया—

> कहै कचौढीवाला नर, वीस सबैया खाहु। तुमसौ'कोउ न कछु कहै, जहँ भावे तहँ जाहु॥

माता काहू सौं जिनि कहौ। निज पुत्रीकी रुजा वहौ॥ थोरे दिन मै लेहु सुघि, तो तुम मा मैं धीय। नाहीं तौ दिन कैकुमै, निकसि जाइगौ पीय ॥ ऐसा पुरुप कजाल, वड़ा । वात न कहै जात है गढ़ा ॥ कहै माइ जिन होहि उदास । है से मुद्रा मेरे पास ॥ गुपत देहुँ तेरे कर माहि । जो वे थहुरि आगरे जाहि ॥ पुत्री कहै धन्य तू माह । मैं उनकों निसि वूझौं जाइ ॥

रातको जव पुनः दम्पति मिले तो उस सती-साध्वीने अपनी मॉसे प्राप्त २००) रुपये भी उन्हें दे दिये और आगरे जाकर व्यापार करने्का अनुरोध किया । कविने दूसरे दिनसे ही व्यापारकी तैयारी कर दी तथा माल खरीदने लगा । इसी वीच अवकाश पर्याप्त मिला, अतः कविने नाममाला और अजितनाथ स्तुतिकी रचना यहा की ।

हुर्माग्यने कविका साथ सदा दिया, अदः इस व्यापारमें भी कविको घाटा ही रहा । इसके पञ्चात् कवि अपने मित्र नरोत्तमदासके यहाँ रहने लगा । कुछ दिनके पद्मात् नरोत्तम, उसके श्वसुर और वनारसीदास तीनों पटनेकी ओर चले । रातमे रास्ता भूल जानेसे एक चोरोंके प्राममें पहुँचे । जव चोरोंके चौधरीने इन्हे देखा तो नाम-प्राम पूछा । इस अवसरपर वनारसीदासकी वुद्धि काम कर गईं और एक क्षोकमे चौधरीको आशी-र्वाद दिया । ब्लोकग्रक्त आशीर्वाद सुनकर चौधरी कुछ मुग्ध हुआ और इन्हे ब्राह्मण समझ टण्डवत् किया तथा हाथ जोड़कर वोला—"महाराज, आप लोग रास्ता भूलकर यहाँ आ गये है । रातमर यहा रहें, स्वरें आपको रास्ता वत्तला दिया जायगा । जव चौधरी इनको वहाँ छोड़ शयन करने चला गया तो तीनोंने स्तूत वटकर यज्ञोपवीत धारण किया तथा मिट्टी धिसकर त्रिपुण्ड लगाया—

माटी छीन्हीं सूमिसों, पानी छीन्हों ताछ । विप्र वेप तीनों घर्ह्यों, शेका कीन्हों माछ ॥ इस प्रकार कविने वनारस, जौनपुर, आगरा आदि स्थानोंमें र व्यापार किया। दो चार जगह लाम मी हुआ, पर जीवनमें घनोपार्जन कमी नहीं कर सका।

एकवार आगरा छैटते समय कुरी नामक ग्राममे कवि और कविके साथियोपर इट्ठे सिक्के चलानेका भयकर अपराघ लगाया गया था तथा इनको और इनके साथी अन्य अठारह यात्रियोके लिए मृत्युदण्ड देनेको ग्रूली भी तैय्यार कर ली गयी थी। आत्मकथामे इस सकटका विवरण रोमाचकारक है—

सिरीमाल वानारसी, अरु महेसरी जाति।

करहिं मन्न दोऊ जने, भई छमासी राति ॥ पहर राति जब पिछ्छी रही । तब महेसरी ऐसी कही ॥ मेरा छिहुरा भाई हरी । नाउँ सुतौ ब्याहा है वरी ॥ इस आए थे यहाँ बरात । मछी थाद आई यह वात ॥ वानारसी कहै रे मूढ । ऐसी बत करी क्यों गुढ़ ॥

> तब महेपुरी यौं कहै, भयसों भूली मोहि। अब मोकों सुमिरन मई, तू चिचित मन होहि॥

तब बनारसी हरपित भयौ । कछूक सोच रह्यों कछु गयौ । कवहूँ चित की चिन्ता भरौ । कवहूँ बात झुठसी छरौ ॥ यो चिन्तवत भयो परभात । आइ पियादे छाने घात । सूछी दै सजूरके सीस । कोतवाछ मेजी उनईस ॥ ते सराह मै डारी आनि । प्रगट पयादा कहै वस्तानि । तुम बनीस प्रानी ठग छोग । ए उनीस सूछी तुम भोग ॥

> घरी एक बीते बहुरि, कोतवाल दीवान। आए पुरजन साथ सब, लागे करन निदान॥

कवि गाईस्थिक दुर्घटनाओंका निरन्तर शिकार रहा । एकके वाद एक इनकी दो पलियोंकी एवं उनके नौ वच्चोंकी मृत्यु हो जानेपर कविने अशुमोदयको ही अपनी क्षतिका कारण समझा। संवत् १६९८ में अपनी तीसरी पत्नीके साथ वैठे हुए कवि कहता है----

मौ वालक हूए मुए, रहे नारिनर दोइ। ज्यॉं तरवर पतझार हैं, रहैं मुँठसे होइ॥ दूसरी स्त्रीकी मृत्युके उपरान्त कविने तीसरी शाढी की तया इसी वीच कविने अनेक रचनाऍ लिर्खां----

> चले वरात वनारसी, गये चाहसूँ गाय। वच्छा सुतकौं व्याह करी, फिर आये निजधाम ॥ अरु इस वीचि कवीसुरी, कीनी वहुरि अनेक। नाम 'सूक्तिमुक्तावली', किए कवित सौ एक ॥ 'अध्यातम वत्तीसिका' 'पपडी' 'फाग धमाल'। कीनी 'सिन्धुचतुर्द्शी' फूटक कवित रसाल ॥ 'शिवपचीसी भावना' 'सहस अठोत्तर नाम'। 'करम छत्तीसी' 'झूल्ना' अन्तर रावन राम ॥ वरनी ऑसें ट्रोइ विधि, करी 'वचनिका' दोइ । 'अष्ठक' 'गीत' बहुत किए, कहौं कहालौ' सोइ ॥

इस आत्मकथामें कविने अपना ५५ वर्षोका चरित त्पष्टता और सत्यतापूर्वक लिखा है। कविने सत्यताके साथ जीवनकी घटनाओंका ययार्थ चित्रण करनेमें तनिक मी कोर-कसर नहीं की है। वस्तुतः कविके जीवनकी घटनाएँ इतनी विचित्र है, जिससे पाठकोंका सहजमे मनोरजन हो सकता है। कविमे हास्यरसकी प्रवृत्ति अच्छी मात्रामे विद्यमान है, जिससे हॅंसी-मजाकके अवसरोंको खाली नहीं जाने दिया है। सिनेमाके चलचित्रोंके समान मनमोहक घटनाएँ प्रत्येक पाठकके मनमें गुदगुदी उत्पन्न किये विना नहीं रह सकर्ता। ६७५ दोहा और चौपाइयोमें खिखी गयी इस आत्मकथामें कविको अपना चरित्र चित्रित करनेमें पर्याप्त सफल्ता प्राप्त हुई है । अपनेको तटस्य रखकर सत्कर्म और दुष्कर्मोंपर दृष्टि ढाल्टना तथा इन्हे जनताके समक्ष खोलकर कच्चे चिट्ठीके रूपमे रखना, कविका बहुत वढ़ा साहस है । इसी साहसके कारण उनका यह आत्म-कथा-काव्य आजके पाश्चात्य एवं भारतीय विद्वानोके ल्प्प्र अनुकरणीय है । आत्मकथाकी सफल्ताके ल्प्पि जिन उपादानोंकी आवस्यकता है, वे सभी उपादान इसमे विद्यमान है । अतः यह हिन्दी साहित्यमें सबसे पुराना आत्मकथा-कान्य है । भाषाकी सरल्ता और शैलीका सुराष्ट विधान इसका प्राण है । हिन्दी स्वारको इसका वास्तविक रूपमे अनुसरण करना चाहिए।

# सातवाँ अध्याय रीति-साहित्य

हिन्दीमें रीतिका प्रयोग लक्षण प्रन्योंके लिए होता है, । जिस साहित्यमे काव्यके विमिन्न अगोंका लक्षण सोदाहरण प्रतिपादित होता है, उसे रीति साहित्य और जिस वैज्ञानिक पद्धतिपर—विधानके अनुसार यह प्रतिपादन किया जाता है, उसे रीति-शास्त्र कहते हैं । सरकृत साहित्यमे इसे काव्य-शास्त्र कहा गया है । जैन लेखक और कवियोंने काव्य और साहित्यके विधानको रीतिके अन्तर्गत रखा है । जिस युगमे जैन साहित्यकारोने रीति-शाहित्यका विवेचन किया था, उस युगमे देशका राजनीतिक और आर्थिक पराभव अपनी चरम सीमातक पहुँच गया था । भारतकी कला उत्कर्षके चरम विन्दुपर पहुँ चनेके उपरान्त अगतिकी ओर अग्रसर हो रही थी । अप्रतिहत मुगल्जाहिनी पश्चिमोत्तर प्रान्तोमें ल्यातार तीनवार अरफल्ल रही, जिससे धन-जनकी हानिके साथ मुराल साम्राज्यको मी मारी धक्का लगा । यद्यपि वाहरसे मारत सम्पन्न और शक्तिशाली दिखाई देता था, पर उसके भीतर क्षयका बीज अकुरित होने ल्या गया था । जहॉगीरकी मस्ती भौर शाइजहॉके अपव्यय दोनोका परिणाम देशके लिए अहित-कर हुआ ।

मुगल सम्राटोंके समान ही हिन्दू राजाओंकी स्थिति थी। बहु-पत्नीत्वकी प्रथा रहनेके कारण राजपूत राजाओके रनिवासमे आन्तरिक कलह और ईर्ष्यांका नग्न नृत्य होता था। अहकारकी मावना इन राज-पूत राजाओमे इतनी अधिक थी, जिससे पुत्र भी पिताकी हत्या करनेको तैयार था। फल्रतः इस विषम राजनीतिक परिस्थितिमे हिन्दू और मुसल्मान

## रीति-साहित्य

दोनों ही अपना नैतिक वल खो बैठे थे। दोनों ही निर्वाध इन्द्रियळिप्सामे रत थे। कवि और कलाकार अमीर, रईस और राजाओंके आअममे पहुँच-फर इन्ही उच्चवर्गके व्यक्तियोकी कामपिपासाको उत्तेजित करनेमें संलग्न थे। उस श्रंगारिक और विलासिताके युगमे वाह्य और आन्तरिक जीवन-की स्वस्थ अभिव्यक्तिका मार्ग अवरुद्ध हो चुका था। जन-साधारणकी वृत्तियों बह्रिमुंखी होकर अस्वस्थ कामविलासमे ही अपनेको व्यक्त करती थीं। राजा, महाराजा और रईस वाह्य जीवनसे त्रत्त होकर अन्तःपुरकी रमणियोंकी गोदमें शान्तिका अनुमन करते थे। नैराज्यने अतिशय विला-सिताका रूप प्रहेण कर लिया था।

इस युरामे हिन्द धर्मकी स्थिति और भी दयनीय थी। जीवनमे विलासिता आ जानेके कारण साधना और वत्त्वचिन्तनमे शैथिल्य आ गया या। धर्मका तात्त्विक विकास विल्कुल अवरुद्ध हो गया था. भक्ति और सेवा-अर्चनोंसे ऐश्वर्य और विलासने स्थान पा लिया था । विभिन्न धार्मिक सग्रहायोंसे अन्धविश्वास और रुदियोंने घर कर लिया था। जिससे धर्म भी श्रंगार और विलासके पोपणका साधन वन गया था । मक्तिकालके राषा-कृष्ण एक साधारण नायक-नायिकाके पटपर आसीन हो गये थे। मठ और मन्दिर देवदासियोंके चरणोकी इस इमसे गॅजते रहते थे। ज्नताका वौदिक ह्वास हो जानेके कारण साहत्यस्रष्टा और कलाकारोको मी विलास और श्रद्धारको उत्तेजित करना आवभ्यक-सा हो गया था। फल्पाः हिन्दी साहित्यमे नायक-नायिका-भेदपर सैकडो काव्य लिखे गये तथा हिन्दी कवियोने लक्षण ग्रन्थोंके साथ श्रद्धारका खुला निरूपण किया। चीवनके मूलगत गम्मीर प्रदनोके समाघानकी ओर कवियोका विलकुल ध्यान ही नहीं गया । अतएव हिन्दी रीति-साहित्यमे आध्यात्मिकताका तो पूर्ण अभाव है ही, पर प्रकृतिकी हढ़ कठोरता मी नही है। जीवनकी अनेकरूपता, जो कि किसी भी भाषाके साहित्यके लिए स्थायी सम्पत्ति है इस युगके साहित्यमे उसका प्रायः अमाव है।

रीतिकाल्डकी सामाजिक, धार्मिक और राजनीतिक परिस्थितियोंने माषा और कविता दोनोको अल्हत किया है। समयकी रुचि और तदाश्रित काव्य-प्रेरणा अल्डकरणके अनुकूल थी, अतः काव्यके रूप-आकारको सजानेका पूरा प्रयत्न किया है।

हिन्दीके रीतिग्रन्थ प्रायः काव्यप्रकाश, श्रुद्धार-तिल्क, रसमजरी, चन्द्रालोककी विपय-निरूपण-शैलीपर रचे गये हैं। विपयका पिष्ट-पेपण होनेके कारण कोई नयी उद्घावना रस, अलंकार या शब्द शक्तिके सम्वन्धम नहीं हुई। संस्कृत साहित्यके समान श्रुद्धारको ही रसराज मानते हुए नायक-नायिकाओंके मेद-प्रमेदोमे ही वाल्की खाल निकालकर कलाकार कवि-कर्मकी इतिश्री समझते रहे।

परन्तु जैन कलाकारोने इस विरूसिताके युगमें भी वहिर्मुखी वृत्तियों-का सकोच और अन्तर्मुखी वृत्तियोंके प्रसार-द्वारा अन्तस्के प्रकाशको प्राप्त कर चिर-सत्य एवं चिर-सुन्दरकी आधारभूमिपर आरुढ़ हो शान्तरस-में निमजन किया है । महाकवि वनारसीदासने श्रंगारी कवियोकी भर्त्सना करते हुए कहा है----

> ऐसे मूद क्रु-कवि कुघी, गहें मृपा पथ दौर। रहे मगन अभिमान में, कहें औरकी और॥ वस्तु सरूप ल्खें नहीं, वाहिन दृष्टि प्रमान। मृपा विलास विलोकके, करें मृपा गुनगान॥

कविने श्रगारी कवियोंके मृषा गुनगानका विख्लेषण करते हुए वताया है—-

> मॉंस की प्रन्थि कुच कंचन कलस कहें, कहें मुखचन्द जो सलेपमा को घरु है। हाढ के दशन आहि हीरा मोती कहेताहि, मॉंस के अधर ओठ कहे विवफरु है॥

हाड दम्भ सुजा कहे कौलनाल काम खुधा, हाड ही के थंभा जंघा कहे रंभा तरु है। यों ही झूठी खुगति बनावें औ कहावें कवि, एते पै कहें हमें शारदाको वरु है॥

जैन काव्यकी वैराग्योन्मुख प्रष्टत्तिका विख्लेषण करनेपर निम्न निष्कर्ष निकल्ते हैं----

(१) इसका मूलाधार आत्मानुभूति या प्रथम गुण है। इसमे पार्थिव एव ऎन्द्रिय सौन्दर्यके प्रति आकर्षण नही है। अपार्थिव और अतीन्द्रिय सौन्दर्यके रहस्य सकेत सर्वत्र विद्यमान है।

(२) रागात्मिका प्रवृत्तिको उदात्त और परिष्कृत करना तथा जीवनोन्नयनके लिए तत्त्वज्ञानका आश्रय लेना । जीवन-राधना स्वानुभव या तत्त्वज्ञानके अनुभव-द्वारा ही होती है, अतः तत्त्वज्ञानको जीवनमं उतारना तथा जीवनकी वास्तविकताओसे आमने-रामने खड़े होकर टक्कर लेने में सम्पूर्ण चेतनाका उपयोग करना ।

(३) वासनाके स्थानपर विशुद्ध प्रेमको अपनाना और आदर्शवादी बल्दितनकी भावनाको जीवनमे उतारना।

(४) तरल्ता और छटाके स्थानपर आत्माकी पुकार एव स्वस्थ णीवन-दर्शनको उपस्थित करना ।

(५) जीवनके मूल्गत प्रश्नोका समाधान करते हुए उद्वुद्ध जीवनकी गहन मनोवैज्ञानिक और सामाजिक समस्याओसे अभिज्ञ करना ।

 (६) घोर अव्यवख्यासे क्षत-विक्षत सामन्तवादके भग्नावशेपकी छाया-मे त्रस्त और पीड़ित मानवको वैयक्तिक स्फूर्त्ति और उत्साह प्रदान करना ।
 (७) जीवन पथको, नैरात्त्यके अन्धकारको दूरकर आशाके संचार-दारा आलोकित करना एव विलास जर्जर मानवमे नैतिक बल्का सचार करना। कविवर मूधरदासने कवियोको बोध देते हुए वताया है कि विना किखाये ही लोग विषयसुख सेवनकी चतुरता सीख रहे हैं, तव रसकाव्य रचनेकी क्या आवरयकता ? जो कवि विपय-काव्य रचकर जनता-जनार्दनको विपयोकी ओर प्रेरित करते है, वे मानव-समाजके शत्रु है। ऐसे कुकवियोसे सत्साहित्यके 'जीवनका निर्माण और उत्थान' कमी सिद्ध नहीं हो सकता है। कामुकताकी इदि करना कविकर्मके विपरीत है, अतएव कोरी श्रगारिकताको प्रश्रय देना उचित नहीं है।

राग उदय जग अन्ध भयो, सहजे सव छोगन छाज गॅवाई। सीख विना नर सीखत है, विपयानिके सेवनकी सुघराई ॥ तापर और रचें रसकाव्य, कहा कहिये तिनकी निठुराई। अन्ध असूझनिकी अँखियान में झोंकत हैं रज रामदुहाई ॥

जहॉ श्रगारी कविरोंने स्तनोको स्वर्णकल्ल्शोकी और उनके व्यामल अग्रमागको नील्मणिकी ढॅकनीकी उपमा दी है, वहॉ कवि भूधरदासने क्या ही सुन्दर कल्पना-द्वारा भावाभिष्यञ्जन किया है----

कंचन कुम्मनकी उपमा, कहि ऐत उरोजनको कवि वारे। जपर झ्याम विलोकतके मनिनीलम ढॅंकनी ढॅंक ढारे॥ यो सत वैन कहे न कुपण्डित, ये थुग आमिप पिण्ड उघारे। साधन झार दई मुँह छार, भये इहि हेत किधौं क्रुच कारे॥

जैन साहित्यमे अन्तर्भुखी प्रवृत्तियोंको अथवा आत्मोन्मुख पुरुपार्थको रस वताया है। जवतक आत्मानुभूतिका रस नहीं छल्कता रसमयता नहीं रस-सिद्धान्त आ सकती। विभाव, अनुमाव और संचारीमाव जीवके मानसिक, वाचिक और कायिक विकार हैं, त्वभाव नहीं है। रसोका वास्तविक उद्भव इन विकारोके दूर होनेपर ही हो सकता है। जवतक कपाय---विकारोंके कारण योगकी प्रुवृत्ति छमा-छम रूपमें अनुरंजित रहती है, आत्मानुभूति नहीं हो सकती। छमाछम परिणतियोके नाश होनेपर ही छदानुभूतिजन्य आत्मरस छल्कता है, इसी कारण लौकिक रूपमे रस-विरस है। महाकवि वनारसीदासने रसकी अलौ-किकताका स्पष्टीकरण करते हुए कहा है----

जब सुबोघ घटमें परगासे । नवरस विरस विपमता नासे ॥ नवरस ल्खे एक रस माहीं । तातें विरसभाव मिटि जाहीं ॥

अर्थात् जब हृदयमे विवेक---यथार्थ ज्ञानका प्रकाश होता है, तय रसोकी विरसता और विषमताका नाश हो जाता है, और निरन्तर आत्मानुभूति होने लगती है।

तीव राग ही क्लान्त होकर जब वैराग्यमे परिणत हो जाता है, तव आत्मचिन्तन उत्पन्न होता है और इच्छा-सुन्दर रमणियोमे प्रीति, मूर्छा---वाह्य क्तुओंके साथ एकमेक रूप होनेके परिणाम, काम--इष्ट क्तु अभि-लाषा, स्नेह--विशिष्ट प्रेम, गार्ध्य--अप्राप्त कत्तुकी इच्छा, अभिनन्द--इष्ट क्तुकी प्राप्ति होनेपर सन्तोष, अभिलाषा--इष्ट क्तुकी प्राप्तिके लिए मनो-रय एव ममत्व---यह क्तु मेरी है का परिष्कार होता है। रसानुभूति अलौ-किक रप्रसे प्रश्नम--रागादिकका उत्कुष्ट शम, गुणके आविर्म्त होनेपर ही होती है। जैन कवियोकी अनुभूतिका धरातल बहुत गहरा है। इन कला-कारोने अपनी पैनी दृष्टि डालकर स्ट्रम-तरल मावनाओके साथ क्रीड़ा करते हुए आत्म-सौन्दर्यको प्रहण किया और इन्द्रिय-विलाससे दूर रहकर आत्मलोकमें विचरण करनेका प्रयास किया है।

जैन साहित्य-निर्माताओंने इसका प्रयोग आत्मानन्दके अर्थमं किया है। रसको महाकवि वनारसीदासने चिदानन्दत्वरूप माना है। समाधि या प्यान-द्वारा जिस आनन्दकी अनुभूति होती है, वही आनन्द तत्कालके सहज साक्षात्कार-द्वारा उपलब्ध होता है। यों तो जैन साहित्यमं पुरुलके रूप, रस, गन्ध और स्पर्श्व इन चार प्रधान गुणोमें रसको जुगके रूपमे परिगणित किया है।

खैकिकरूपमें रसका प्रयोग जैनसाहित्यमे अनेक स्थलोपर हुआ है। १५ "रस्यन्ते अन्तरात्मनाऽनुभूयन्ते इति रसास्तत्सहकारिकारणसन्निधानेषु चेतोविकारविगेषेषु रसाः श्वंगारादयः" । अर्थात् अन्तरात्मकी अनुभूति-को रस कहते हैं तथा इसमें सहकारी कारण मिल्नेपर जो मनमें विकार उत्पन्न होना है, वह श्टद्वारादिर प रस कहलाता है । इसीको त्यष्ट करते हुए कहा है—

> वाह्यार्थालम्बनो वस्तुविकारो मानसो नवंत् । स भावः कथ्यते सङ्गिः तस्योत्कर्पो रसः स्रतः ॥

अर्थान्—वाह्य वत्तुके आलम्वनसे जो मानसिक विकार उत्पन्न होता है, वह माव कहलाता है और इसी मावके उत्कर्षको रख कहा जाता है। भगवजिनसेनने अलंकार-चिन्तामणिमें रखका त्पर्धाकरण करने हुए वताया है—

> अयोपशमने ज्ञानाऽञ्चत्तिर्वार्यान्तराययोः । इन्द्रियानिन्द्रियज्ञीवे स्विन्द्रियज्ञानसुद्रवेत् ॥ तेन संवेद्यमानो यो मोहर्नायसमुद्रवः । रसामिन्यक्षकः स्थायिभाषश्चिद्दृत्वत्तिपर्ययः ॥

अर्थ—जानावरण और वीर्यान्तरायके क्षयोपश्रम होनेपर इन्द्रिय और मनके ढारा जो ज्ञान उत्पन्न होता है, वह इन्द्रियज्ञान है। इस इन्द्रिय जानके संवेदनके साथ मोहनीय कर्मका उठय होनेपर त्रिहत जैनन्य पर्याय, जो कि त्यायी माबरूप है, रसकी अभिन्यक्ति कराती है।

सायी मार्जेके त्वरुपका निरुपण करते हुए वताया है— सम्मोगगोचरो वान्छाविञेषो रतिः। विकारदर्जनाढिनन्दो मनोरयो हासः । स्वस्पेएननवियोगादिना स्वस्मिन्दुःखोन्कर्पः जोकः । ग्पिकुताप-कारिणइत्रेनसि प्रज्वल्टनं क्रोंघः । कार्णपु लोकोस्कृप्टेषु स्थिरतरप्रयवः उत्साहः । राद्रविलांकनादिना सन्तर्याझद्वनं भयम् । अर्थानां दोयविलां-

१. अभिवानराजेन्द्र 'रस' शब्द ।

कनादिभिर्गहाँ ज़ुगुप्सा । अपूर्ववस्तुदर्शनादिना चित्तविस्तारो विस्मयः । विरागत्वादिना निर्विकारमनस्त्वं शमः ।

अर्थात्— सम्भोगसम्बन्धी इच्छा विशेपको रति; विकृत वस्तुके देखने पर जो मनोविनोदकी वाञ्छा उत्पन्न होती है, उसे हास; इष्ट व्यक्तिके वियुक्त होनेपर जो शोक उत्पन्न होता है, उसे शोक; शत्रु या अन्य उप-कारीके प्रति मनमे जल्न— सन्ताप उत्पन्न होना क्रोध, लोकके उत्कृष्ट कार्योमे दढ़ प्रयत्न करना उत्पाह, भयानक वस्तुको देखकर उससे अन्र्य-की आशका करना मय; पदार्थोंके दोष देखनेसे उत्पन्न होनेवाली घृणा धुगुप्सा; अद्वितीय वस्तुके देखनेसे मनको विस्तृत करना विस्तय एवं विरक्ति आदिके द्वारा मनका निर्विकारी होना शम है।

इन स्थायी भावोंकी अभिव्यक्त दशाका नाम रस है। वाग्मटाल्कार-मे जैनाचार्यने इसी तथ्यका प्रकटीकरण करते हुए कहा है----

> विभावैरनुभावैश्व सात्त्विकैर्व्यभिचारिभिः । आरोप्यमाण उच्कर्पं स्थायीभावः स्पृतो रसः ॥

अर्थात् --- हमारे हृदयस्थित रति, हास, शोक, कोघ, उत्साह, मय, बुगुप्सा, विस्मय और शममाव स्थायी रूपसे निरन्तर विद्यमान रहते हैं। जव ये ही माव अवसर पाकर--विमाव, अनुमाव, सात्त्विक और व्यभिचारी मार्वोके द्वारा उत्कर्षको प्राप्त होते हैं----जाग उठते है, तो रसकी अनुभूति होती है। तात्पर्य यह है कि मानव-हृटयमे सदैव प्रसुप्तावस्थामे विद्यमान रहनेवाले मनोविकारोंसे रसकी सिद्धि होती है।

जैन साहित्य-निर्माताओंने लौकिक और अलौकिक दोनो ही अव-स्याओंमें अनिर्वचनीय आनन्दको रस कहा है। कविता पढने या सुनने और नाटक देखनेसे पाठक, श्रोता या दर्शकको अद्वितीय, सासारिक वर्खओंमे अप्राप्य आनन्द उपल्ल्घ होता है, जो शब्दोंके द्वारा अमिन्यक्त नहीं किया जा सकता है, वही काव्यमे रस कहलाता है। वस्तुतः काव्य या साहित्यमे असाधारण आनन्दको सचारित करनेवाला रस अवन्य रहता है। निश्चय नयकी जैलीके अनुसार आत्मानुभृति ही रस है तथा साहित्यमे यही आत्मानुभृति-विद्यमान रहती है। यद्यपि सानसिक विकार और माव जो काव्य-द्वारा उद्वुद्ध होते है, विरस है; परन्तु लैकिक दृष्टिसे ये भी आनन्टानुभृतिको ही उत्पन्न करते हैं।

जैन हिन्दी रोति साहित्यमें महाकवि वनारसीदासने अपने मौछिक चिन्तन-द्वारा रसोंके स्थायी मार्चोंके सम्वन्धमें नवीन प्रकाश ढाळा है। प्राचीन परम्परासे प्राप्त स्थायी मार्चोंकी अपेक्षा वनारसीदासकी कल्पना कितनी वैज्ञानिक और तथ्यपूर्ण है, यह निम्न विवेचनसे स्पष्ट है। महा-कविने श्रांगार रसका स्थायी भाव शोभा, हास्य रसका आनन्द, करुण रसका कोमलता, रौद्र रसका क्रोध, घीर रसका प्ररुपार्थ, भयानक रसका चिन्ता, वीभत्स रसका ग्लानि, अद्मुतका आश्चर्य और शान्त रसका स्थायी भाव वैराग्य माना है। यद्यपि रांद्र, अद्भुत, वीमत्स और शान्त रसके स्थायी भाव प्राचीन परम्परासे साम्य रखते हैं, पर होप रसोंके स्थायी मार्वोकी उद्दावना विल्कुल नवीन है।

श्टंगार रसका स्थायी माव शोमा रति स्थायी मावकी अपेक्षा

9. जोमा में श्रंगार वसे चीर पुरुपारयमें, कोमल हिये में करुणा वसानिये। आनन्द में हास्य रूण्ड मुण्ड में विराजे रुद्र, वीभत्स तहाँ जहाँ गिलानि मन आनिये॥ चिन्ता में भयानक अथाहता में अद्गुत, मायाकी अरुचि तामें जान्त रस मानिये। ये ई नव रस मव रूप ये ई भावरूप इनको विख्छाण सुद्दष्टि जगे जानिये॥

२, देखें जैनसिद्धान्त सास्कर, साग १६ किरण १।

रीति-साहित्य

अधिक तर्करंगत है । क्योकि शोमा शब्दमे जो गूढ़ अर्थ और व्यायक हष्टिकोण निहित है, वह रतिमें नहीं । रतिको स्थायी भाव मान छेनेसे खबते वडी आपत्ति यह आती है कि एक ही विपय-भोगसम्बन्धी चित्रके देखनेते सुनि, कामुक और चित्रकारके हृदयमे एक ही प्रकारकी भावनाएँ उद्खुद नहीं हो सकती । अतएव एकमात्र रतिको श्र्याार रसका त्थायी माव नहीं माना जा सकता । शोभाका सम्वन्ध मानसिक वृत्तिसे होनेके कारण इसका विशाल और व्यापक अर्थ प्रहण किया जाता है । शोमा----सौन्दर्य की ओर मन, वचन और कायकी एकनिग्रता होनेपर ही श्र्याार रसकी अनुभूति होती है । अतएव सौन्दर्यमे ही चित्तवृत्ति तल्लीन होती है, जिससे श्र्यगारका अनुभव होता है ।

हात्य रसका स्थायी भाव आनन्द मान छेनेसे इस रसकी उत्पत्ति अधिक वैज्ञानिक माळ्म पड़ती है। हॅसी तो कभी-कभी अवकर या खीझ-कर मी आती है, पर इस हॅसीसे हात्यरसकी उत्पत्ति नहीं हो सकती। हॅस्पना कई प्रकारका होता है, दूसरोको अवाञ्छनीय मार्गपर जाते देखकर दुःखकी स्थितिमें हॅसी आ जाती है, पर यहाँ हात्य रसकी अनुमूति नहीं है। क्योकि इस प्रकारकी हॅसीमे एक वेदना छिपी रहती है। कभी-कभी कौरहल होनेपर मी किसी अटपटाग कार्यको टेखकर यो ही हॅसी आ जाती है, परन्तु हात्य रसकी अनुमृति नहीं होती। इस प्रकारके त्थलोम प्रायः करुणाइत्ति हमारे हृदयमे उद्बुद्ध होती है तथा करण रसकी हो अनुमूति होती है।

आनन्द स्थायी माव स्वीकार कर लेनेपर उक्त दोप नईा आता । 'जिन मनोरंजन और मोलेपनसे परिपूर्ण ग्रुम सवादोंको सुनते हैं और जिन प्रदुत्तियोंके द्वारा किसीकी हानि नहीं होती तथा मनयहत्वावका वातादरण तैयार हो जाता है, उस समय आनन्दकी अवस्थामे हास्य रसकी उत्पत्ति होती है । अमिप्राय यह कि हास्यरसका सम्वन्ध वस्तुतः आनन्दसे हैं, केवल हाससे नहीं । जवतक अन्तस्मे आनन्दका सचार नहीं होगा, तवतक हास्य रसानुभूतिका होना सम्भव नहीं। आन्तरिक आह्रादके होनेपर ही हास्य रसानुभूति होती है, अतएव आनन्दको इस रसका स्थायी भाव मानना तर्कसगत और वैज्ञानिक है।

प्राचीन परम्परामे करुण रसका स्थायी माव शोक माना गया है, परन्तु महाकविने कोमल्ताको इसका स्थायी माव माना है। कारण स्पष्ट है कि शोकके मूल्फ्रेम चिन्ता रहती है तथा चिन्तामे मयकी उत्पत्ति होती है, अतएव केवल शोक करुण रसका संचार नहीं कर सकता है। करुणा-का शब्दार्थ दया है और दया उसी व्यक्तिके हृदयमें उत्पन्न होगी, जिसके अन्तःकरणमे कोमल्ता रहेगी। कोमत्ताके अमावमे करुणा बुढिका उत्पन्न होना सम्भव नहीं है, अतएव करुण रसका स्थायी भाव कोमल्ता-को मानना अधिक तर्कसगत है।

कोमल्तामें उढारता और समरसताका समन्वय या संतुल्ल है। यह स्वयं अपने आपमे सरल, निर्मल और निष्कलुप है। आधुनिक मनोविज्ञान-वेत्ताओंने शोकमे अन्तर्द्वन्दजन्य चिन्ताका मिश्रण स्वीकार किया है। तात्पर्य यह है कि आन्तरिक कटिनाइयोके कारण शोकका प्रादुमाव होता है, जिससे करुण रसकी अनुभूति नहीं हो सकती। हॉ, कोमल्तामे करुणा-वृत्तिका रहना अवव्यमावी है, अतएव शोककी अपेक्षा कोमल्ता ही करुण-रसका विज्ञान-सम्मत स्थायीमाव है। इस वृत्तिमे चित्तका ल्वीलापन वित्रोपरूपसे विद्यमान है।

वीररसका पुरुपार्थ स्थायी माव मानना अधिक वैज्ञानिक है, क्योंकि उत्साह किसी कारण ठढा मी हो सकता है, किन्तु पुरुपार्थमे आगेकी ओर बढ़नेकी मावना अन्तनिंहित है। किसीके वीररस सम्बन्धी काव्यकों पढ़कर उत्साहका आना न आना निश्चित नहीं है, किन्तु पुरुपार्थ----कार्य-साधनकी तीव्र ल्यानका उत्पन्न होना परम आवध्यक है। पुरुपार्थ एक सजीब प्रवृत्ति है, पर उत्साह अन्यपरअवलम्वित रहनेवाली मावना है। महाकविने भयानक रसका त्थायीमाव चिन्ताको माना है; क्योंकि

#### रीति-साहित्य

किसी मयानक दृस्यको देखकर मय उत्पन्न हो ही अथवा किसीके द्वारा डराये जानेपर मयकी मावना जाग्रत हो, इसका कोई निञ्चय नहीं । जव-तक चिन्ता उत्पन्न नहीं होती तवतफ मय उत्पन्न नहीं हो सकता । चिन्ता शब्द मयकी अपेक्षा अधिक व्यापक है । यद्यपि चिन्ता और मय एक दूसरेके पृष्ठपोषक हैं, किन्तु चिन्ताके उत्पन्न होनेपर मयकी भावनाका जाग्रत होना आवश्यक-सा है । इस प्रकार स्थायीमार्वो और रस्ठोंके विवेचनमे जैनसाहित्यकारोंने मौसिक चिन्तन उपस्थित किया है ।

रसराज जैन साहित्यमे शान्तरसको स्वीकार किया है। इस रसका रथायीभाव वैराग्य या शमको माना है; तत्त्वज्ञान, तप, ध्यान, चिन्तन, स्माधि आदि विभाव हैं, काम, क्रोध, लोभ, मोहके अभाव अनुमाव हैं; धुति, मति आदि व्यमिचारी भाव हैं। वस्ततः न जहाँ राग-द्वेष हैं, न युख-दुःख हैं. न उद्वेग-क्षोभ हैं और सव प्राणियोंमे समान माव है. वहाँ शान्त रसकी स्थिति रहती है। मानव अइनिंश शान्ति प्राप्त करनेकी चेष्टा करता है, उसका प्रत्येक प्रयत्न शान्तिके लिए होता है। मौतिकवाद और देहात्मवादसे कमी शान्ति नहीं मिळ सकती, अतएव गान्तरसको रखराज मानना समीचीन है। जिस प्रकार छोटे-छोटे निर्झर किसी समुद्रमे मिल जाते है, उसी प्रकार समी रसोका समावेश शान्तरसमे हो जाता है। चैरे नदियों और झरनोंका समुद्रमें मिलना स्वभावसिद्ध है, प्रकारान्तरसे नदियोका उद्गम स्रोत भी समुद्रका चल ही है, इसी प्रकार मानव-जीवनकी समस्त प्रवृत्तियोका उद्गम शान्तिसे तथा समस्त प्रवृत्तियोका वितःयन मी शान्तिमे ही होता है। शान्तिका अक्षय मण्डार आत्मा है, जब यह देह आदि परपटाथौंसे अपनेको भिन्न अनुमव करने लगती है, उस समय गान्त रसकी उत्पत्ति होती है। यह अहकार, राग-द्वेपसे हीन, युद्ध ज्ञान और आनन्दसे ओत-प्रोत आत्मस्थिति है । यह स्थिति चिरस्थायी है, रति, उत्साह आदि अन्य मनोदशाओका आविर्माव इसीमे होता है ।

जैन साहित्यकारोने वैराग्योत्पत्तिके दो साधन वतलाये है---तत्त्वज्ञान

और इप्टवियोग तथा अनिष्टसयोग । इनमें पहला स्थायी माव है और दूसरा सचारी । आजका मनोविज्ञान भी उक्त जैन कथनका समर्थन करता है, क्योंकि इसके अनुसार रागकी क्लान्त अवस्था ही वैराग्य है । महाकवि देवने भी वैराग्यको रागकी अतिशय प्रतिक्रिया माना है । इनके मतानुसार तीव राग ही क्लान्त होकर वैराग्यमे परिणत हो जाता है । अतएव शान्त रसमे मनकी विभिन्न दशाओंका रहना आवञ्यक है ।

डा० श्री भगवानदासने अपने रस-मीमासा निवन्धमे ज्ञान्त रसका रसराजत्व अत्यन्त सुचार ढंगसे सिद्ध किया है। उनका कथन है कि "इस महारसमें अन्य सव रस देख पढते हैं, यह सबका समुचय है। श्रेष्ठ और प्रेष्ठ अन्तरात्मा परमात्माका ( अपने पर ) परमप्रेम, महा-काम, महार्श्वगार, (अकामः सर्वकामो वा...), संसारकी विडम्ब-नाओंका उपहास, संसारके महातमस् अन्धकारमं भटकते हुए दीन जनोंके लिए करुणा ( संसारिणां करुणयाऽऽह पुराणगुरूम् ), पद्-रिएओंपर क्रोध ( क्रोघे क्रोधः कथन्न ते ), इनको परास्त करने, इन्द्रियो-की वासनाओंको जीतने, ज्ञान-दानसे दीनजनोकी सहायता करनेके लिए उत्साह ( युयोध्यस्मज्जुहराणमेन ), अन्तरारि पड्रियु कहीं असावधान पाकर विवश न कर दें इसका भय ( नरः प्रसादी स कर्य न हन्यते यः सेवते पञ्चभिरेव पञ्च ), इन्द्रियोंके विपयोपर और हाड-मांसके शरीरपर ज़गुप्सा ( मुखं लालाक्लिन्नं पिवति चपकं सासवमिव ••• अहो मोहान्धानां किमिव रमणीयं न भवति ), और क्रीड़ात्मक लीला-स्वरूप अगाध, अनन्त जगत्का निर्माणविधान करानेवाळी परमात्माकी ( अपनी ही ) ज़क्तिपर महाविस्मय ( खरोवैक्रोऽस्य सर्वस्य विधानस्य स्वयंभ्रव ..... । )---सभी तो इस रसके अन्तभू त है ।"

महाकवि वनारसीदासने शान्त रसका रसराजत्व सिद्ध करते हुए आत्मामे ही नचो रसोकी स्थिति रवीकार की है। डा० मगवानदासजीने जिस प्रकार ऊपर शान्तरसको सत्कृत साहित्यके उद्धरणोके साथ रसराज सिद किया है, उसी प्रकार जैन कविने आत्मानुभूति और मौरिक चिन्तन-द्वारा आत्मस्वरूप शान्त रसमे सभी रसोका अन्तर्माव किया है----

> गुन विचार सिंगार, वीर उद्यम उदार रुख । करुना समरस रीति, हास हिरदै उछाह सुख ॥ अष्ट करम दळ मळन, रुद्र वरतै तिहि थानक । तन विलेच्छ बीमच्छ, हुन्द सुख दसा भयानक ॥ अद्भुत अनन्त वल चिन्तवन, सान्त सहज वैराग घुव । नव-रस विलास परगास तब, सुबोध घट प्रगट हुव ॥

अर्थात्—आत्माको जान गुणसे विभूपित करनेका विचार श्रगार, कर्म निर्जराका उद्यम वीररस, सव जीवोको अपने समान समझना करण-रस, हृदयमे उत्साह और सुखका अनुमव करना हास्यरस, अप्ट कर्मोंको नष्ट करना रौद्ररस, शरीरकी अशुचिताका विचार करना वीमत्स रस, जन्म-मरणादिका दु.ख चिन्तन करना भयानक रस, आत्माकी अनन्त जक्तिको प्राप्त कर विस्मय करना अट्भुत रस और इट वैराग्य धारण करना तथा आत्मानुभवमे छीन होना शान्त रस है।

२३४

शोधनकी प्रवृत्ति होती है, विभावसे इटकर स्वभाव रूप प्रवृत्ति होने लगती है। ऐन्द्रियिक सुख, उसका राशि-राशि सौन्दर्थ सभी क्षणिक प्रतीत होने लगते है। मनुप्यका रूप, गौरव, वैभव, शक्ति, अहकार कितने क्षणभगुर है और इनकी क्षणभगुरतामें कितना कारुण्य विद्यमान है। अतः आत्म-दर्शनकी उत्पत्ति होना प्रथम अवस्था है।

प्रमादका, जिसके कारण सासारिक सुख-दुःख, उत्थान-पतन व्यापते हैं तथा स्वोत्थानकी प्रवृत्तिमे अनुत्साहकी मावना रहती है और आत्मो-नमुखरूप होनेवाला पुरुपार्थ ठढा पड़ जाता है, परिष्कार करना और इसे दूर करनेके लिए कटिवड हो जाना वैराग्यकी द्वितीयावस्था है। तत्त्वचि-न्तन द्वारा ही प्रमादको दूर किया जा सकता है, अतएव आत्मानुभवी अपने पुरुपार्थ-द्वारा जान्तरसकी उपलब्धिके लिए इस द्वितीय अवस्था को प्राप्त करता है। इस अवस्थामें भी नवो रसोंकी अनुसूति होती है।

तृतीय अवस्था उस स्थलपर उत्पन्न होती है, जब कपाय वासनाओ का पूर्ण अभाव हो जाता है। पूर्ण शान्तिमे वाधक कपाये ही हैं, अतएव इनके दूर होते ही आत्मा निर्मल हो जाती है। तत्वज्ञानकी चौथी अवस्था केवलजानके उत्पन्न हो जानेपर पूर्ण आत्मानुभूति होती है। इस अवस्थामें पूर्णगान्तरस छलकने लगता है, आत्मा ही परमात्मा वन जाती है। आनन्दसागर लहराने लगता है।

महाकवि बनारसीदासने शान्तरसकी इन चारो अवस्थाओका सुन्दर विग्लेपण किया है। कविने अखण्ड-शान्तिको ही सर्वोत्कुष्ट शान्तरस माना है।

### वस्तु विचारत ध्यावते, मन पावै विसराम। रस खादत सुख ऊपजें, अनुभव याको नाम॥

अर्थात्—अखण्ड शान्तिका अनुमद ही सबसे वढ़ा सुख है, यही रस है और इसीके द्वारा मानव अपना अमीष्ट साधन कर सकता है। सर्व- प्राणी समभाव भी इसीसे हो सकता है। अतएव "मवमो सान्त रसनिकौ नायक" मानना युक्ति सगत है।

रस-सिद्धान्तके निरूपणमं कवि वनारसीदासने जितनी मौलिकता दिखलाई, उतनी अन्य जैन कवियोंने नही । इन्होने स्थायी माव, विभाव, अनुमाव और सचारीमाव इन चारो ही रसाङ्गोका नवीन दृष्टिकोणसे विवेचन किया ।

रस-सिद्धान्तपर सवत् १६७० में मानशिव कविने 'भाषा-कवि-रस मज़री' शृङ्गाररस विपयक रचना लिखी है। इसमें रीति काल्के अन्य कवियोंके समान नायिका-भेटपर प्रकाश डाला गया है। यद्यपि विभाव, अनुमावोका विञ्लेपण कपाय और वासनाओके अनेक मेद-प्रमेदोके विवेचन-द्वारा किया है, परन्तु नवीनता कुछ भी नही है। शृङ्गाररस और नायिका-मेटपर मानकविकी सयोग द्वात्रिशिका (१७३१), उदय-चन्दका अन्ए रसाल (१७२८) और उटैराजका वैद्यविरहणि प्रवन्ध (१७७२) भी उपलन्ध है।

इन जैन साहित्यक्तप्राओंने रस-विध्लेपणमें मूलतः स्थायी भावोंकी . स्थिति राग-देप मनोविकारमं मानी है । क्योफि समस्त मनोवेगोका सीधा सम्यन्ध इन्ही दोनों भावोसे है । मानवका अहमाव इन्ही दोनोंके रूपमे अमिव्यक्ति होता है । अतएव रति, हास, उत्साह और विस्मय साधा-रणतः अहमावके उपकारक होनेके कारण रागके अन्तर्गत और शोक, कोध, भय और जुगु सा अहमावके उपकारक होनेके कारण द्रेपके अन्त-गंत आते हे । जब राग और द्वेप दोनोंका परिमार्जन हो जाता है, तव वैराग्य---निर्वेटमावकी उत्पत्ति होती है । यह अहंमावकी समरसता की अवस्था है, आत्मा इसमे स्वोन्मुख रूपसे प्रतिमासित होने ल्गती है । त्यौंकिक दृष्टि प्रथम चार भाव मधुर होनेके कारण सुखकी अभिव्यक्ति और दूसरे चार भाव कटु होनेके कारण दुःसकी अभिव्यक्ति करते है । इस्प्रकार जैन लेखकोंने भावोंकी स्थिति राग और द्वेषके अन्तर्गत मान- कर रसका विव्लेपण किया है। रससख्या और भावोकी संख्या रीति-'कालके अन्य कवियोके समान ही मानी है।

सस्कृत साहित्यके जैन कवियोंके समान हिन्दी भापामे भी जैन कवियोने अल्कारपर प्रन्थ-रचना की है। जिस प्रकार भारतीय साहित्यमं अलंकार अल्कार-परम्पराका भी क्रमिक विकास हुआ है उसी प्रकार जैन साहित्यमे भी अलंकारोका क्रमिक विकास विद्यमान है। अरुकार-चिन्तामणिमे मगवजिनसेनाचार्यने चित्रा-लकार और यमकाल्कारके मेद-प्रमेदोकी सख्या पचाससे भी अधिक वत-लाई है। हिन्दीमापामे क्रुँबर-कुशल्का लखपतजयछिन्धु और उत्तमचन्द्र-का अलकारआशय मजरी प्रसिद्ध है। इन दोनो प्रन्थोमें अल्कार और अलंकार्यका मेद स्पष्ट किया गया है। रस (भाव), वस्तु और अल्कार तीनोकी पृथक् स्थिति मानी गयी है। अलंकार रसका उपकार करता है-तीव्रतर वनाता है तथा वस्तुके चित्रणमे रमणीयता या आकर्पण उत्पन्न करता है। अतएव रस (भाव) और वस्तु दोनों अल्कार है और अल्कार उनके अलकरणका साधन है।

रस काव्यकी आत्मा है, पर इसकी वास्तविक स्थिति अल्कारफे विना वन नहीं सकती | क्योकि भावमे रमणीयता, कोमल्ता, सूक्ष्मता और तीव्रता साधारण जब्दोके द्वारा नहीं आ सकती है | उक्तिकी चमकके द्वारा ही भावमे सौन्दर्य या रमणीयता उत्पन्न होती है | अतएव सुन्दर भावोकी अभिव्यंजनाके लिए सुन्दर उक्तियोंका होना मी आवभ्यक है | जैन साहित्यमे ही नहीं, अपितु समस्त मारतीय साहित्यमे शब्द और अर्थ-को विस्कुरू भिन्न नहीं माना है | अतएव अनुमूति और अमिव्यक्तिमे मी पार्थक्य नहीं है | अतः शब्दोमे रमणीयता उत्पन्न करनेवाल्य साधन अरू-का काव्यकी आत्मा न होकर भी काव्यके रूप-प्रसाधनके लिए अनिवार्थ है | जिस प्रकार आत्माकी रमणीयताके लिए श्ररीरका रमणीय होना भी आवद्यक है, उसी प्रकार भार्वोकी रमणीयताके लिए शर्वराका रमणीय रीति-साहित्य

होना भी अनिवार्य है। शब्द और अर्थ दोनो सापेक्ष है, शब्द द्रब्य हैं तो अर्थ माव; अतः भावके बिना द्रब्यकी स्थिति और द्रव्यके विना मावकी स्थिति नहीं वन सकती है। दोनो ही परस्परापेक्षित है, एकको सुन्दर वनानेके लिए दूसरेका रमणीय होना आवस्यक है।

व्यावहारिक घरातरूपर अलकारोके द्वारा अपने कथनको कवि या हेखक श्रोता या पाठकके मनमे भीतर तक वैठानेका प्रयत्न करता है, वातको बढा-चढाकर उसके मनका विस्तार करता है, बाह्य वैषम्य आदिका नियोजन कर आश्चर्यकी उद्धावना करता है तथा बातको धुमा-फिराकर वक्रताके साथ कहकर पाठककी जिज्ञासाको उद्दीप्त करता है। कवि अपनी बुद्धिका चमत्कार दिखलाकर पाठकके मनमे कौत् इल जायत करता है। स्पष्टता, विस्तार, आञ्चर्य, जिज्ञासा और कौत्इल अल्कारोके आधार हैं। साधर्म्य, अतिशय, वैषम्य, औचित्य, वक्रता और चमत्कार अल्कारोके मूर्तरूप हैं। उपमा, रूपक, दृष्टान्त, अर्थान्तरन्यास आदि साधर्म्य-मूलक; अतिशयोक्ति, उदात्तसार आदि अतिशयमूलक; बिरोध, विमावना, असगति, व्याधात आदि वैषग्यमूलक; यथासल्य, कारणमाला, स्वमावोक्ति आदि औचित्यमूल्क, अप्रस्तुतप्रशसा, व्याबोक्ति आदि वक्ततामूखक एव यमक, इलेप आदि चमत्कारमूलक हैं। अतएव निष्कर्ष यह है कि अल्कारोका मूलाधार अतिशय, वक्रता और चमत्कार है। इन्हीं तीनोंके कारणमेदसे अलंकारोंके सहसो भेद किये गये है।

कवि उत्तसचन्दने अमिव्यक्तिको रमणीय बनानेका सबसे प्रवल साधन प्रस्तुतविधानको वतलाया है। प्रस्तुतकी श्रीवृद्धिके लिए अप्रस्तुत-का उपयोग। यह अप्रस्तुतविधान प्रधानतः साम्यपर आश्रित रहता है। साम्य तीन प्रकारका होता है—रूपसाम्य, धर्मसाम्य और प्रमावसाम्य। अलंकारोंका प्राण या आधार यही अप्रस्तुतविधान है, इससे विमिन्न रूपों और मेदोंका आल्य्यन लेकर अलंकारोंकी संख्याका वितान किया गया है। भावोंके सानवीयकरणके लिए भी अलकारोका प्रयोग किया जाता है। इन्होंने शब्दालंकार और अर्थालकारोकी संख्या २४३ सानी है। लक्षण और उदाहरण बहुत कम अलंकारोंके दिये है।

जैन कवियोने रीति साहित्यके अन्तर्गत छन्दविधानको भी माना है, अतएव छन्द-शास्त्रविपयक रचनाएँ अनेक उपछन्ध है। स्वयभू कविका छन्दभास्त्र छन्दो प्रन्थ प्रसिद्ध है ही, इसके अतिरिक्त हेम कविका छन्दभालिका (१७०६), चेतन विजयका ल्युपिगल (१८४७), ज्ञानसारका मालापिंगल (१८७६), चेतन विजयका ल्युपिगल (१८४७), ज्ञानसारका मालापिंगल (१८७६), मेघराजका छन्दप्रकाश (१९ वी शती), उदयचन्दका छन्द प्रवन्ध और वृन्दावनका छन्दप्रकाश (१९ वी शती), उदयचन्दका छन्द प्रवन्ध और वृत्दावनका छन्दप्रकाश (१९ वी शती), उदयचन्दका छन्द प्रवन्ध और वृत्दावनका छन्दयतक अंध प्रन्थ है। इन प्रन्थोंम हिन्दी और संस्कृतके सभी प्रधान छन्देशक लक्षण आये हैं। जैन कवियोंने भिन्न-भिन्न त्यामाविक अभिव्यक्तियोक लिए छन्टोंका आदर्श सचा तैयार किया है। जितने प्रकारकी अभि-व्यक्तियॉ ल्यके सामञ्जस्वके साथ हो सकती हैं, उनका विधान छन्दशास्त्र-मे किया है।

वास्तविक वात यह है कि ल्यका स्थान जीवनमं महत्त्वपूर्ण है। मानवकी हत्तन्त्रियोके अतिरिक्त नदी, निर्झर, पेढ़-पाँधे, ल्ता-गुल्म आदिमें सर्वत्र ल्य पायी जाती है। जीवनका सारतत्त्व ल्य ही है, इसी कारण उत्कट हर्प, विपाटके उच्छवासोंमें गुरुत्व और ल्युत्वके कारण ल्यकी ल्हरे उठती रहती है। मधुर स्वर और ल्यको सुनकर मानवमात्र-की अन्तररागिनी तन्मय हुए विना नहीं रह सकती है। अतः छ्न्द-विधान इसी ल्यको नियन्त्रित करता है, यह मापाम रागका प्रमाव, उसकी शक्ति और उसकी गतिके नियमनके साथ अन्तर स्पन्दनको तीत्र-तम वनाता है। जिस प्रकार पतग तागेके ल्यु-गुरु सक्षेतोके अनुसार ऊत्ती-ऊँची उड़ती जाती है, उसी प्रकार कविताका राग छन्दके स्केतौफर .उत्तरोत्तर गतिशील होता है। नादसौन्दर्य और प्रवाहका निर्वाह छन्दमं ही किया जा सकता है। अतएव कविताको एक सुनिश्चित मार्गपर छे चलनेके लिए जैन-साहित्यकारोने छन्द-व्यवस्था निरूपित की है।

१९ वी शतीके उत्तरार्धमे कविवर वृन्दावनदासने १०० प्रकारके छन्दोके वनानेकी विधि तथा छन्दशास्त्रकी आरम्मिक वाते बड़े सुन्दर और सरल ढगसे लिखी हैं। इतना सरल और सुपाठ्य पिगल-विषयका अन्य प्रन्थ अवतक हमें नहीं प्राप्त हो सका है। आरम्ममे ही लघु-गुरुके पह-चाननेकी प्रक्रिया वतलाता हुआ कवि कहता है<sup>1</sup>----

> छघुकी रेखा सरछ (1) है, गुरुकी रेखा पंक (5) । इहि कम सौ गुरु-छघु परखि, पढियौ छन्द निशंक ॥ कहुँ कहुँ सुकवि प्रयन्ध महँ, छघुको गुरु कहि देत । गुरुहूँको छघु कहत है, समुझत सुकवि सुचेत ॥

आठों गणोंके नाम, स्वामी और फल्का निरूपण एक ही सवैयेमें करते हुए वताया है----

मगन तिगुरु भूछच्छि छहावत, नगन तिरुघु सुर ग्रुम फरू देत । मगन आदि गुरु इन्दु सुलस, छघु आदि मगन जरु नृद्धि करेत ॥ रगन मध्य छघु, अगिन मृत्यु, गुरुमध्य जगन रवि रोग निकेत । सगन अन्त गुरु, वायु अमन तगनत छघू नव झून्य समेत ॥ छन्दोंमें मात्रिक और वाणिक छन्दोंका विचार अनेक मेद-प्रमेदो सहित विस्तारसे किया गया है । लक्षणोके साथ उदाहरण भी कविने अत्यन्त मनोज दिये है । अचल्छपुत छन्दमे १६ वर्ण माने है, इसमे ५ भगण और १ रुघु होता है । कवि कहता है---

> करम भरम वद्य भमत जगत नित, सुर-गर-पशु तन धरत अमित तित ।

१. सम्पादक लमनालाल जैन साहित्यरत और प्रकाशक मान्यखेट बेन संस्थान, मलखेड (निजाम) सकल अधिर लखि परवश परकृत, धरत रतन जिन मनित अचलघत ॥ इसी प्रकार गीता प्रकरण सप्तक और दण्डक प्रकरणमे अनेक रमणीय उदाहरण प्रस्तुत किये हैं । कविकी इस रचनासे छन्दशास्त्रका ज्ञान प्राप्त करनेमे पाठकोको अत्यन्त सहूलियत होगी । अशोकपुष्पमझरी छन्द, जिसम ३१ वर्ण एक गुरु एक ल्घुक्रमसे होते हैं, का कितना सुन्दर और सरस निरूपण किया है ।

> केवली जिनेशकी प्रभावना अचिंत मिंत, कंज पे रहें सु अन्तरिच्छ पाद कंज री। मूप और विढाल मोर व्याल वैर टाल टाल, हें जहाँ सुमीन हैं निचीत मीति मंजरी॥ अंग-हीन अंग पाय, हर्प सो कहा न जाय, नैनहीन नैन पाय मंजु कंज विंजरी॥ और प्रातिहार्थकी कथा कहा कहै सुवृन्द, थोक शोकको हरे अशोकपुज्यमंजरी॥

इसी प्रकार अनगशेखर, जल्हरन, मनहरन आदि छन्दोका सोदा-हरण रक्षण १०९ पद्योमें वतलाया गया है। हिन्दी भापामें जैन कवियोंने छन्दो-विपयक अनेक रचनाऍ लिखी हैं, इनमे कई रचनाऍ अत्यन्त महत्त्व-पूर्ण है।

कोप विपयक हिन्दी प्रन्थोमे महाकवि वनारसीदासकी नाममाळा, केसरकीत्तिका नामरत्नाकर, विनयसागरकी अनेकार्थ-

कोप नाममाला और चेतनविद्ययकी आतम-वोधनाममाला प्रसिद्ध हैं।

वनारसीदासकी नाममाला<sup>१</sup> हिन्दी भाषाका शब्दमण्डार वढ़ानेके <u>१. संपादक ज</u>ुगलकिशोर सुस्तार, प्रकाशक-वीर सेवामन्दिर सर-साधा, जि० सहारनपुर । रीति-साहित्य

लिए एक अद्युत कृति है इसमे ३५० विपयोके नामोंका दोहोमे सुन्दर सकरन किया गया है। नामोमें संस्कृत, प्राकृत और अपभ्रश भाषाके जन्दोका भी व्यवहार किया गया है। कविने विपयारम्भ करते हुए तीथे-करके नाम लिखे है—

> तीर्थंकर सर्वज्ञ जिन, भवनासन भगवान। पुरुषोत्तम आगत सुगत, संकर परम सुजान ॥ बुद्ध मारजित केवली, वीतराग अरिहंत। धरमधुरम्धर पारगत, जगदीपक जयवन्त॥

यद्यपि यह कोप धनजय कविकी सरकृतनाममालासे बहुत कुछ मिल्ता-जुल्ता है, पर उसका पद्यानुवाद नहीं है । अनेक नामोमे कविने अन्य सरकृत कोपोकी सहायता ली है तथा अपने शच्दशान-द्वारा अनेक मौल्कि उद्धावनाएँ भी की है । हिन्दी मापाका शव्दमण्डार इसके द्वारा प्रा किया जा सकता है । कविने जिस वरतुके नामोका उल्लेख किया है, उसका नाम आरम्भमे दे दिया है । कोषकारकी यह जैली आगुवोधगम्य दे, तथा इसके द्वारा वस्तु नामोको अवगत करनेम कोई कठिनाई नहीं होती है । सोनेके नामोका उल्लेख करता हुआ कवि कहता है---

हाटक हेम हिरण्य हरि, कंचन कनक सुवर्ण ।

इसी प्रकार रचत, आभूपण, वस्त्र, वन, मूल, पुष्प, सेना, ध्वजा आहि विषयोकी नामावळीका निरूपण किया गया है। इस कोपमे कुल १७५ दोहे है। कोशमे कविने अचमा, अडोल, अंव, आढ, आठ, धान, खौरि, चकवा, जयवत, जेहर, झण्ड, टाड, डर, तपा, तलार, नरम, प्रतेली, पेढ आढि देशी शब्दोका मी प्रयोग किया है।

भैया भगवतीदासकी अनेकार्थनामगाला भी एक पद्यात्मक कोटा है, इसमें एक ग्रब्दके अनेकानेक अर्थोंका दोहोमे सकल्न किया गया है। इस कोगमें तीन अध्याय है, इनमे क्रमशः ६३, १२२ और ७१ दोहे हैं। यह कोश भी हिन्टी-भाषा-माषियोंके लिए अत्यन्त उपयोगी है। रचनाशैर्ल मरस और मुन्टर है। कविने त्वयं ही कहा है—''अर्थ अनेक जु नामक माला अनिय विचारि" ¦ नमृनेके लिए गौ और सारग झब्दके पर्यायवाचे शब्द नीचे दिये जाते है—

> गो धर गो तरू गो दिसा गो किरना आकास । गो इन्द्री जल छन्द पुनि गो वानी जन भास ॥ ----गो-शब्द

# परिशिष्ट

4

### परिशीलित ग्रन्थोंके कतिपय प्रमुख ग्रन्थ-रचयिताओंका अति संक्षिप्त परिचय

महाकवि स्वयम्भूदेव --- महाकवि स्वयम्भूदेवके पिताका नाम मारुतदेव और माताका नाम पद्मिनी था। इनका समय ईस्वी सन् ७७० है। यह ग्रहस्य थे, इनकी दो पलियाँ थी। एकका नाम आदित्या-म्वा और दूसरीका सामिअव्वा था। पुष्पदन्तके महापुराणके टिप्पणसे अवगत होता है कि यह 'आपुळी सघीय' थे। यह पहळे घनझयके आश्रित थे, इस समय इन्होंने पउमचरिउकी रचना की थी। इसके पश्चात् इन्होने धवल्ड्याका आश्रय प्रहण किया था और इस समय इन्होने 'रिट्ठणेमि-चरिउ' का प्रणयन किया।

स्वयम्भूदेवके अनेक पुत्र थे, इनमे त्रिभुवनदेव बहुत प्रसिद्ध और सुयोग्य विद्वान् थे । यह वचपनसे ही पिताके समान कविता करने लगे थे । पउंमचरिउमें वताया गया है कि यदि त्रिभुवनदेव न होता तो पिताके कार्व्योका, कुळ और कवित्वका समुद्धार कौन करता । अन्य व्यक्ति जिस प्रकार पिताके धनका उत्तराधिकार प्रहण करते हैं, उसी प्रकार त्रिमुवनने अपने पिताके सुकवित्वका उत्तराधिकार लिया । स्वयम्भूका वद्य ही कवि या । इनके पिता मारुतदेव मी अच्छे कवि थे । स्वयम्भूने अपने छन्दशास्त्रमें 'तहाय माउरदेवस्स' कहकर उनके एक दोहेका उदाहरण स्वरूपमें उल्लेख किया है ।

अपभ्रश माषाके इस महाकविने पउमचरिउ—जैन रामायण और रिट्टणेमिचरिउ ये दो महाकाव्य एवं पद्धडि़सावद, पचमीचरिउ ये दो अन्य काब्त प्रन्थ रचे थे। इनके अतिरिक्त 'स्वयभूच्छन्दस' नामक अपभ्र शका छन्द ग्रन्थ तथा अपभ्र शका एक व्याकरण भी ढिखा था। यह व्याकरण ग्रन्थ उपलब्ध तो नहीं है, पर रामायणमे निम्न प्रकार उल्लेख मिल्ता है। तावच्चि य सच्छंदोभमइ अवव्मंस-मञ्च-मार्यगो । जाव ण सर्यभु-वायरण-अंकुरो पढइ ॥----पडमचरिड १-५

महाकवि पुष्पद्न्त-अपभ्र श मापाके महान् कवि पुण्पदन्त काक्यप गोत्रीय ब्राह्मण थे। इनके पिताका नाम केशवमट और माताका नाम मुग्धादेवी था। इनके माता-पिता पहले शैव थे, फिर जैन हो गये थे और अन्तमें जैन विधिके अनुसार सन्यास लेकर घारीर त्याग किया था। अभिमानमेस, अभिमानचिह्न, काव्यरत्नाकर, कविकुलतिल्क, सरस्वती निलय और कव्वपिसछ ( काव्यपिशाच ) ये इनकी उपाधियाँ थी। इन उपाधियोंसे प्रतीत होता है कि इनका स्वभाव अभिमानी था और यह अप्रतिम प्रतिभागाली महाकवि थे। यह पहले किसी वीरराय नामक राजा-के आश्रयमे थे। वहाँ इन्होने काव्यरचना भी की थी, परन्त्र राजाहारा उपेक्षित होनेपर वहाँसे चलकर श्रीणकाय मान्यखेट आये। वहाँ राष्ट्र-कुटनरेश कृष्णराज ( तृतीय ) के मन्त्री भरतके आश्रममे रहने लगे और यही पर महापुराणकी रचना की । इनकी रचनाओरे अवगत होता है कि यह विदग्ध दार्शनिक, प्रकाण्ड सिद्धान्तमर्मज और असाधारण प्रतिमांगाली कवि थे। इनका समय ई० सन् ९५९ माना जाता है। इनकी निम्न रचनाएँ है। तिसट्टिमहापुरिसगुणालकार या महापुराण महाकाव्य और णयकुमार चरिउ तथा जसहरु चरिउ खण्डकाव्य है।

महाकचि वनारसीदास — जैनसाहित्यमे हिन्दी मापाका इतना वड़ा अन्य कवि नहीं हुआ। इनका जन्म एक धनी मानी सम्प्रान्त परिवारमे हुआ था। इनके प्रपितामह जिनदासका साका चल्ता था, पितामह मूल्दास हिन्दी और फारसीके पंढित थे और यह नरवर (माल्वा)मे वहाँके मुसल्मान नवावके मोदी होकर गये थे। इनके मातामह मदन-सिंह चिनालिया जौनपुरके प्रसिद्ध जौहरी थे और पिता खढ्गरोन कुछ दिनोंतक बगालके सुल्तान सोदीखॉके पोतदार रहे थे। इनका जन्म जीनपुरमे माघ सुदी ११ सवत् १६४३ मे हुआ था। यह श्रीमाल वैक्ष्य परिशिष्ट

थे। यह वडे ही प्रतिभागाली सुधारक कवि थे। शिक्षा सामान्य प्राप्त की थी, पर अद्भुत प्रतिभा होनेके कारण यह अच्छे कवि थे। इन्होने चौदह वर्षकी अवस्थाम एक इजार दोहा चौपाइयोंका नवरस नामक प्रन्य यनाया था, जिसे आगे चल्लकर, इस भयसे कि ससार पथभ्रप्ट न हो, गोमतीमें प्रवाहित कर दिया था।

इनके पिता मृल्तः आगरा-निवासी ही थे तथा इन्हें मी बहुत दिनो तक आगरा रहना पड़ा था । टस समय आगरा जैनविद्वानोंका केन्द्र था । इनके सहयोगियोम पं० रामचन्द्रजी, चतुर्म्रज वैरागी, भगवती-दासजी, धर्मदासजी, क्रुੱबरपाल्जी और जगजीवनरामजी विशेप उल्लेख योग्य हे । ये समी कवि थे । महाकवि बनारसीदासका सन्तकवि सुन्दर-वाससे सम्पर्क था । वताया गया है—''प्रसिद्ध जैनकघि वनारसीदासके साथ सुन्दरदासकी मैत्री थी । सुन्दरदास जव आगरे गये थे तव बनारसी-दासके साथ सम्पर्क हुआ था । वनारसीदासजी सुन्दरदासकी योग्यता, कविता और यौगिक चमत्कारोंसे मुग्ध हो गये थे । तमी इतनी श्ठाधायुक्त कठसे उन्होने प्रजसा की थी । परन्तु वैसे ही त्यागी और मेघावी बनारसी-दासनी भी थे । उनके गुणोसे सुन्दरदासजी प्रमावित हो गये, इसीसे वैसी अच्छी प्रजसा उन्होने मी की थी ।"

' महाकवि वनारसीदासका सम्पर्क महाकवि तुरूसीदासके साथ भी यां | एक किवदन्तीमें कहा गया है कि कवि तुरूसीदासने अपनी रामायण वनारसीदासको देखनेके लिए दी थी । जव मथुरासे लौटकर तुरूसीदास आगरा आये तो बनारसीदासने रामायणपर अपनी सम्मति "विराजै रामायण घट माहीं। मर्मी होय मर्म सो जानै मूरख समझें नाही।" इत्यादि पद्यमे लिखकर दी थी । कहते है इस सम्मतिसे प्रसन्न होकर ही तुरूसीदासने कुछ पद्य भगवान् पार्श्वनायकी स्तुतिमें लिखे है । ये पद्य शिवनन्दन द्वारा लिखित गोस्वामीजीकी जीवनीमें प्रकाशित हैं । इनकी निम्न रचनाएं हैं----  श. नाममाळा—एक सा पचहत्तर टोहॉका छोटा-सा दाब्दकोप हे । इसकी स० १६७० में जॉनपुरमे रचना की थी ।

२. नाटक,समयसार----- यह कविवरकी सबसे प्रसिद्ध और महत्त्व-पूर्ण रचना है। इसकी रचना संवत् १६९३ में आगगमें की गयी थी।

३. बनारसी विलास—इममें ५७ फुटकर ग्चनाएँ संग्रहीत हैं। इसका संकलन संवन् १७०१ में पं० नगजीवनने किया था।

४. अर्द्धकथानक — इसमें कविने अपनी आत्मकया लिखी है। इसमें संवत् १६९८ तकर्का समी घटनाएँ ठी गयी है।

टापू गॉवके राजा कीरतसिंह थे, यहीपर धर्मदासजीके कुल्मे मथुरामल्ल थे। यह ब्रह्मचर्यका पालन करनेमें प्रसिद्ध थे। कविने इन्हींके उपदेशसे सगुण मार्गका निरूपण करनेके लिए सवत् १६७१मे इस ग्रन्थकी रचना की थी। यह अच्छे कवि थे। भाषापर इनका अच्छा अधिकार था।

आनन्द्धन था धनानन्द---- यह श्वेताम्वर सम्प्रदायके प्रसिद्ध सन्त कवि है । यह उपाध्याय यशोविजयजीके समकालीन थे । यशोविजयका जन्म सवत् १६८० वताया जाता है, अतः इनका काल भी वही है । हिन्दीमें इनकी 'आनन्दधनवहत्तरी' नामक कविता उपलब्ध है, यह रामचन्द्र काव्यमालामें प्रकाशित है । यह आध्यासिक कवि थे । इनकी रचनाओंमे समतारस और शान्तिरसकी धारा अवव्य मिल्ती है । रचनाएँ इदयको सर्श करती हैं ।

यशोविजय --- यह भी व्वेताम्बर सम्प्रदायके प्रसिद्ध आचार्य है। इनका जन्म सवत् १६८० और मृत्यु सवत् १७४५ के आसपास हुई थी। यह गुजरातके ढमोई नामक नगरके निवासी थे। यह नयविजयजीके क्रिप्य थे। सरकृत, प्राक्कृत, गुजराती और हिन्दी भाषाम कविता करते थे। संस्कृत माषामे रचे गये इनके अनेक प्रन्थ है। यह गुजराती थे, पर विद्याम्यासके सिलसिलेमें इन्हें काशी भी रहना पड़ा था। इसी कारण यह हिन्दीमे भी उत्तम कविता करते थे। इनके ७५ पदोका एक समह 'जसविलास'के नामसे प्रकाशित है। इनकी कविताम आव्यासिक मार्गेकी बहल्दता है। भाषा आडम्वर गून्य है, पर भाव ऊचे है।

टानतराय - यह कवि आगराके निवासी थे। इनका जन्म अप्रवाल जातिके गोयल गोत्रमें हुआ था। इनके पूर्वंज लालपुरसे आकर आगराम वस गये थे। इनके पितामहका नाम वीरदास और पिताका नाम ज्यामदास था। इनका जन्म संवत् १७३३ में हुआ था और विवाह संवत् १७४८ मे हुआ था। विवाहके समय इनकी अवस्था १५ वर्षकी थी। उस समय आगरामें मानसिंहजीकी घर्मशैली थी। कवि द्यानतरायने उस्ने लाम उठाया था। कविको प० विहारीदास और प० मानसिंहके घर्मो पदेशसे जैनधर्मके प्रति श्रदा उत्पन्न हुई थी। इन्होने संवत् १७७७ मे श्री सम्मेदशिखरकी यात्रा की थी। इनका महान् प्रन्थ घर्मविलासके नामसे प्रसिद्ध है। इस प्रन्थमे इनकी समस्त कविताऍ संग्रहीत है, यह सकटन संवत् १७८० मे कविने स्वयं किया है। इस सकटन मे ३३३ पद संग्रहीत हैं, जो स्वयं एक बृहद्काय प्रन्थका रूप ले सकते है। प्रजाओके अविरिक्त ४५ विषयोपर इनकी फुटकर कविताएँ हैं। इनकी कविताएँ नीति और उपदेशात्मक अधिक हैं। भाषापर उद्की प्रभाव है। विचार और भावनाएँ सुलझी हुई हैं। ससारका जीता-जागता चित्र देखिए----

> रूजगार वनै नाहिं धन तौ न घर माहिं खानेकी फिकर बहु नारि चाहै गहना। दैनेवाले फिरि जाहिं मिले तो उधार नाहिं, साझी मिलें चोर धन अत्वै नाहिं लहना। कोऊ पूत ज्वारी भयौ घर माहिं सुत थयौ, एक पूत मरि गयौ ताको हु:ख सहना। पुत्री घर जोग भई व्याही सुता जम लई, एते हु:ख सुख जानै तिसे कहा कहना।

दैवयोगसे कुछ 'दिनोंके उपरान्त वहीं अग्रेज किरानी काशीका कटक्टर होकर आया । उस समय वृन्दावन सरकारी खजाचीके पदपर आसीन थे । साहव वहादुरने प्रथम साक्षात्कारके अनन्तर ही इन्हें पहचान लिया और मनमे बदला लेनेकी बलवती मावना जागत हुई । यद्यपि कविवर अपना कार्य बढी ईमानदारी, सचाई और कुशल्तासे सम्पन्न करते थे, पर जब अफसर ही विरोधी बन जाय, तव कितने दिनोंतक कोई बच सकता है। आखिरकार एक जाळ बनाकर साहबने इन्हे तीन वर्पकी जेलकी सजा दे दी। इन्हें शान्तिपूर्वक उस अग्रेजके अत्या-चारोको सहना पढ़ा।

कुछ दिनके उपरान्त एक दिन प्रातःकाल ही कलकटर साहव जेल्का निरीक्षण करने गये। वहाँ उन्होने कविको जेल्की एक कोटरीमे पद्मासन लगाये निम्न स्तुति पढते हुए देखा।

> 'हे दीनवन्धु श्रीपति करुणानिधानजी। अव मेरी व्यथा क्यों न हरो बार क्या लगी॥'

इस स्तुतिको बनाते जाते थे और मैरवीमे गाते जाते थे। कविता करनेकी इनमे अपूर्च शक्ति थी, जिनेन्द्रदेवके ध्यानमें मग्न होकर घारा प्रवाह कविता कर सकते थे। अतएव सदा इनके साथ दो लेखक रहते थे, जो इनकी कविताएँ लिपिवद्ध किया करते थे। परन्तु जेल्की कोठरीमे अकेले ही ध्यान मग्न होकर भगवान्का चिन्दन करते हुए गानेमें लीन थे। इनकी ऑखोसे ऑसुओकी धारा प्रवाहित हो रही थी। साहव बहुत देरतक इनकी इस दशाको देखता रहा। उसने "खजाची बावू। खजाची बाबू" कहकर कई वार पुकारा; पर कविका ध्यान नही टूटा। निदान कलक्टर साहव अपने आफिसको लोट गये। थोड़ी देरमे एक सिपाहीके द्वारा इनको बुल्वाया और पूछा "तुम क्या गाटा और रोटा था।" वृन्दावनने उत्तर दिया— 'अपने भगवान्से तुम्हारे अत्याचारकी प्रार्थना करता था। साहबके अनुरोधसे वृन्दावनने पुनः "हि दीनवन्धु श्रीपति" विनती उन्हें सुनायी और इसका अर्थ भी समझाया। साहब बहुत प्रसन्न हुआ ओर इस घटनाके तीन दिनके बाद ही काराग्रहसे इन्हें मुक्त कर दिया गया। तमीसे उक्त बिनती स्कटमोचनस्तोन्नके नामसे प्रसिद्ध हो गयी है। इनके काराग्रहकी घटनाका समर्थन इनकी कवितासे भी होता है।

"श्रीपति मोहि जान जन अपनो, हरो विघन दुख दारिद जेल ।"

कहा जाता है कि राजधाटपर फ़टही कोठीमें एक गार्डन साहब सौदागर रहते थे। उनकी एक बड़ी भारी दुकान थी। आपने कुछ दिन तक इस, दुकानकी मैनेज़रीका भी कार्य किया था। यह अनवरत कविता रचनेमे स्रीन रहते थे। जब यह जिनमन्दिरमें दर्शन करने जाते तो प्रति- दिन एक विनती या स्तुति रचकर ही भगवान्के दर्जन करते । इनके साथ देवीदास नामक व्यक्ति रहते थे । इन्हें पद्मावती देवीका इप्ट था । यह गरीरसे भी बढ़े बल्ली थे । बड़े-बड़े पहल्वान भी इनसे भयमीत रहते थे । इनके जीवनमे अनेक चमत्कारी घटनाएँ घटी हैं । इनके दो पुत्र ये अजितदास और शिखरचद । अजितदासका विवाह आरामे वावू मुजील्सल्जीकी सुपुत्रीसे हुआ था । अतः अजितदासजी आरा ही आकर वस गये । यह भी पिताके समान कवि थे । इनकी रचनाएँ भी उपल्व्घ हैं । इनके द्वारा रचित निम्न प्रन्थ है----प्रवचनसार, तीस चौबीसी पाठ, चौबीसी पाठ, छन्दशतक, अर्हत्यासाकेवली और वृन्दावनविलास ( फुट-कर कविताओका सकल्टन ) इनके द्वारा रचित एक जैन रामायण भी है जिसकी अधूरी प्रति आराके एक सल्जनके पास है ।

**दुधजन** इनका पूरा नाम विरधीचन्ट था। यह जयपुरके निवासी खण्डेल्वाळ जैन थे। यह अच्छे कवि थे। इनका समय अनुमानतः उन्नीसवीं शताब्दीका मध्यभाग है। कविता करनेकी अच्छी प्रतिमा थी। इनके द्वारा विरचित निम्न चार प्रन्थ उपलब्ध है १---तत्त्वार्थवोध (१८७१), २---बुधजनसत्सर्झ (१८८१), पञ्चास्तिकाय (१८९१) और बुधजनविलास (१८९२)। इनकी मापापर मारवाडीका प्रभाव है। किन्दु पदोंकी मापा तथा बुधजन सतसईकी मापा हिन्दी है।

मनरंग-इनका पूरा नाम मनरगलाल है। यह कन्नौजके निवासी पछीवाल थे। इनके पिताका नाम कनौजीलाल और माताका नाम देवकी था। कन्नौजमे गोपालदासजी नामक एक धर्मात्मा सज्जन निवास करते थे। इनके अनुरोधसे ही इन्होने चौवीसीपाठकी रचना की थी। इस प्रसिद्ध पाठका रचनाकाल सवत् १८५७ है। इसके अतिरिक्त इनके प्रन्थ प्रसिद्ध पाठका रचनाकाल सवत् १८५७ है। इसके अतिरिक्त इनके प्रन्थ मी उपल्व्ध हैं---नेमिचन्द्रिका, सतन्यसन चरित्र, सतर्षि पूजा एव शिखरसम्मेदाचल्माहात्म्य । शिखरसम्मेटाचल्माहात्म्यका रचनाकाल सवत् १८८९ है।

# अनुक्रमणिका

## ग्रन्थकार एवं कवि

| ş              | τ               | च                |                      |
|----------------|-----------------|------------------|----------------------|
| अगरचन्द नाहटा  | ? રેહ           | चेतनत्रिलय       | ર્ <b>ર્ડ</b> ્ર્ડ્ર |
| अब्दुल रहमान   | રંડ             | জ                |                      |
| अमय कवि        | 5,9,            | जगनायराय         | ŝõ                   |
| अभयदेव सुरि    | 25              | नायसी            | ૩૧,રૂર્,રૂર્         |
| अम्बदेव        | 88              | जिनदत्त सुरि     | १३३                  |
| आनन्द्धन       | ٢٢, ٢٦, ٢٥, ٢٢? | जिनप्रम सूरि     | 235                  |
| ļ              |                 | जिनसागर सुरि     | १३६                  |
| इंग्वर स्रि    | ¥?              | जिनसिंह स्रि     | 355                  |
| 2              | 5               | चिनसेन           | ગગર,ગરફ              |
| उत्तमचन्द्र    | રરૂદ્           | नोघरान गोदिया    | 60                   |
| उद्यचन्द्र     | રર્સ, રર૮       | ज्ञानविजय        | 50                   |
| उदैरान         | ວຸສຸບຸ          | ज्ञानसार         | રર્ડ                 |
| व              | 5               | ड                |                      |
| कवीरदास ८४,१   | 03,220,222,     | डाल्राम          | 3.63                 |
| :              | ११२,१२७,१९९     | त                |                      |
| कुँवर कुशाल    | રર્ફ            | नुल्सीदास ३१,३४, |                      |
| कुमारपाल       | <b>રે</b> ડે,૪૦ | १२१,१२२,१        |                      |
| कृष्ण द्वैपायन | રંડ્ડ           | तैल्ब            | Ęç                   |
| केसरकीत्ति     | 5,80            | त्रिमुवनदेव      | રંઠે'પ્રક્રે         |

अनुक्रमणिका

२०८,२१४,२१५,२२२, द २२५,२२८,२४० 800 दारू 32 বিহার্যা 52 देवचर ७४,७५,१००,११६, হ্রগরন दौल्तराम vy,vx, ??, ?.º, ?., १२०,१२७,१८१ १०८,११०,११२,१२७,१८१ १९९ वृन्ट 206 १०२,१२२,२३८,२३९ वृन्दावन 19.90.2: 8.162, ন্মানরথয় 40 त्रज्ञगुलाल 120.129.199 ຈຸຈຸ त्रमजिनदास গ্ব भ 535 २१,३३ भगवानदसि धनपाल १३७ ঘর্মযূহি 89,66 र्भवरलल नात्य **ن**۷, ٥٤, ٥٤, ٩٣, 28 भागचन्द्र चंत्रल ११७,१२७ र्षाहट कवि 59 υo भारमल ন **۲۶,۶३,۵**۶,۲۵,۲۵,۲۶, भूषरदास 60 नपमल ११०,१११,११४,१२०, 83.86 नयनन्दि १२७,१८१,१९५,२२३, 81 नवल्झाइ २२४ ч भगवतीदास ५७,७६,८२, र्भया पद्मकीत्ति 83 ६६ परिमल कवि १६८,१७३,१८१,१८५ २१,३७,४३,५४ पुष्पदन्त Зŋ শীন 220 प्रसाद [जयडाकर] Ħ য ५९ मनरगलल वनारसीदास २२,७४,७८,८०, १०७ मल्कदास १०८,१२४,१२७,१४०, २१ | माइल्लघवल १४७,१५२,१५५,१८१,

२५३

| 5d8               | हिन्दी-जैन-सा | हित्य-परिशोलन |                                      |
|-------------------|---------------|---------------|--------------------------------------|
| मानकवि            | રફર્          | विलयस्रि      | ۲ł                                   |
| मानशिव            | રર્ડ્         | विद्यापति     | રૂશ, શ્ર્ધ્                          |
| माल्कवि           | 83            | विनयचन्द्र    | 85                                   |
| मीरा              | 2 019         | विनयसागर      | २४०                                  |
| मुझ               | şç            | विनयस्रि      | ૪ર્ર                                 |
| मेवराज            | રર૮           | विनोदीलारु    | २०१                                  |
| 귁                 |               |               | য                                    |
| বহাবিলয           | ८६            | श्रीचन्दमुनि  | \$5                                  |
| योगचन्द्र         | হ্ঃ           |               | स                                    |
| र                 |               | सागरदत्त      | 78                                   |
| रत्रसेन           | ३२            | स्रदास ३७,    | ३८, २०७, ११५,                        |
| रविदास            | 2013          | <b>શ્</b> રુ, | <i>રેશ્ટ, રે</i> શ્લ, <b>ર</b> ેશ્સ, |
| रहीम              | 366           |               | १२७                                  |
| रामसिंह मुनि      | २१            | सेवाराम       | 60                                   |
| रासानन्द          | ३४            | सोमप्रम       | રૂઙ, ૧૮૨                             |
| रायमह             | 50            | स्वयम्भू      | રશ, રે૪, રેધ, ૪રે                    |
| राहुल साइत्यायन ३ | 8, 34         |               | he                                   |
| रप्चन्ट           | २२, १८१       | हेमकवि        | २३८                                  |
| च                 | •             | हेमचन्द्र     | રશ, <b>રહ, ર</b> ૮                   |
| वर्दमान स्र्रि    | 52            | हेमविजय       | રર્                                  |
| विजयमद्र          | 82 '          | हीरालाल कवि   | হ্ ড                                 |

. -

### ग्रन्थोंकी अनुक्रमणिका

| অ                             | 1             | उपदेश शतक                      | 864        |
|-------------------------------|---------------|--------------------------------|------------|
| अक्षरबत्तीसी                  | १४०           | उपशम पचीतिका                   | १४०        |
| अक्षरबत्तीसिका                | १८१           | पे                             |            |
| अंजनासुन्दरीरासा              | ڔۼۦۣڔڔ        | ऐतिहासिक जैनकाव्य संग्रह       | ৾৾৾ৼ৾৽     |
| अध्यात्म वत्तीसी              | १४०, १८१      | ক                              |            |
| अध्यात्म हिंडोलना             | ولالز         | कथाकोप                         | २१         |
| अनादि बत्तीसिका               | १४०, १८१      | कर्मछत्तीसी                    | १८१        |
| अनित्य पचीसी                  | १८५           | काव्यप्रकाश                    | २२२        |
| अनूप रसाल                     | २३५           | कुमारपालप्रतिवोध ३९,           | ४०, ५३     |
| अनेकार्थं नाममाला             | २४०           | कृपणचरित '                     | ४१, ५३     |
| अपभ्रं शदर्पण                 | ३२            | कुपणजगावन काव्य                | فرن        |
| अर्धकथानक                     | २०८           | ग                              |            |
| अलकारचिन्तामणि                | २२६, २३६      |                                |            |
| अल्कारआशयमंजरी                | २३६           | गजसिंह गुणमाल चरित             | <b>६</b> ४ |
| आ                             |               | गुणमनरी                        | १८१        |
| आतमबोध नाममाला                | 2,80          | गुरूपदेश श्रावकाचार            | १८१        |
| आदिनाथ पुराण                  | २२            | गौतमरासा                       | २२, ५३     |
| आदिपुराण                      | 86            | ਚ                              |            |
| आनन्दवहत्तरी                  |               | , <b>प</b>                     |            |
| ञानन्दवहत्तर।                 | १८१           |                                |            |
| जानन्दवहत्तरा<br>आराधनाकथाकोष | २८२<br>२१, ७० | चन्द्रप्रभचरित                 | হণ্ড       |
|                               |               | चन्द्रप्रभचरित<br>चन्द्रास्रोक | ६७<br>२२२  |
| आराधनाकथाकोष                  | २१, ७०        |                                |            |

| छन्टप्रकाश २३८ घर्मरहस्यवावनी<br>छन्टप्रबन्ध २३८ न<br>छन्द्रमालिका २३८ नयचक | 53<br>378 |
|-----------------------------------------------------------------------------|-----------|
| छन्द्रप्रवन्ध २३८ न                                                         | • •       |
| छन्दमालिका २३८ रेनयचक                                                       | • •       |
|                                                                             |           |
| छन्द्रधतक २३८, २३९ । नवरस                                                   | 270       |
| छहडाला १८१, २०५, २०७ नागहुमारचरित ५३, ५                                     | 8, 30     |
| ज नाटक्रपञ्चीमी                                                             | 3.20      |
| जम्बूचरित ५३ नाटकअम्प्रमार                                                  | .Yo       |
| तम्बूत्त्रामीचरित २१ नाममाखा                                                | 5.20      |
| जम्बूस्वामीराना ४१, ५३, ५५ नामरलाकर                                         | 5,50      |
| जयतिमुन्नगायास्तोत्र २१ निशिमोलनकथा                                         | '30       |
| ल्सविलानसंग्रह ८६ नेमिचन्द्रिका                                             | 59        |
| जायसीयन्थावर्छा ३३ नेमिनाय्य्डएई                                            | ¥?,6,₹    |
| र्शवन्घरचरित ७० नेमिराजुल्यारहमामा                                          | 205       |
| जैनहातक १८१ नेमिल्याह                                                       | 20?       |
| ज्ञानपञ्चीरी १४०, १८१ प                                                     |           |
| ज्ञानवाचनी १४०,१८१,१८३,१८९   पडमचरिड-रामायण २१,२                            | î; ₹°,    |
| a ) ३१, ३४, ३५, ३६, ४                                                       |           |
| तिसहिमहापुरिसगुणालकार २९,४३, पद्धमी चरित                                    | 69        |
| ४८ पद्वेन्डिंग रंगद १८०                                                     | , ?ąq     |
| तेरहकाटिया १४०, १४७ पद्युराण                                                | ¥?        |
| द् पझान्त ३१, ३१                                                            |           |
| दर्शनक्रया '५० ; पश्चिनीचरित                                                | ວຸາ       |
| घ 1 परमालङचीर्श                                                             | 280<br>2  |
| धन्यकुमारचरित ५३ णरमालम्बकाश                                                | 72        |
| भ्रमेदत्त्वरित ५३ परमार्यटतक दोहा                                           | 26        |

अनुक्रमणिका '

| पार्श्वपुराण                                                                                 | ४१, ४३, ५०                                                     | महामारत                                                                                                                     | 255                                            |
|----------------------------------------------------------------------------------------------|----------------------------------------------------------------|-----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|------------------------------------------------|
| पुण्यास्तवकथाकोष                                                                             | 50                                                             | मालापिंगल                                                                                                                   | २३८                                            |
| पुण्यपञ्चीसिका                                                                               | १८१                                                            | मिष्यात्वविष्वसन                                                                                                            | ৰন্তুৰ্হুহাী १४०                               |
| पूरणपचासिका                                                                                  | १९२                                                            | मोक्ष पैडी                                                                                                                  | १४०, १८१                                       |
| प्रद्युम्नचरित                                                                               | 60                                                             | र                                                                                                                           | •                                              |
| प्रबन्धचिन्तामणि                                                                             | 38, 80                                                         | यशोधर चरित्र                                                                                                                | ૪૧, ૬ર, ૬૪                                     |
| য                                                                                            | • •                                                            | योगसार                                                                                                                      | २१                                             |
| वरवै                                                                                         | 880                                                            | 4                                                                                                                           |                                                |
| वाहुवलीरास                                                                                   | ૡર                                                             | रामचरितमानस                                                                                                                 | ३१,३५,३६                                       |
| वुधननसतसई                                                                                    | १८१, १९९                                                       | रामायण                                                                                                                      | रे४                                            |
| ब्रह्मविलास                                                                                  | 52                                                             | रसमीमासा                                                                                                                    | २३२                                            |
| भ                                                                                            |                                                                | रसमजरी                                                                                                                      | २२२                                            |
| भवसिन्धु चतुर्दशी                                                                            | १४०, १५२                                                       | रिट्ठणेमिचरिउ                                                                                                               | ४३                                             |
| भविष्यदत्तचरित                                                                               | 50                                                             | रेवन्तगिरिरासा                                                                                                              | ४१, ५३                                         |
| भविस्यत्तकहा २१,                                                                             | २९, ३०, ३१,                                                    | ব                                                                                                                           | 5                                              |
| • •                                                                                          | રૂર, ૨૪, ૨૬                                                    | <b>ऌखपतबयसिन्धु</b>                                                                                                         | र३६                                            |
| भाषाकवि रसमजरी                                                                               | 1                                                              | लघुपिंगल                                                                                                                    | २३८                                            |
|                                                                                              | २३५                                                            | <b>ल्वाप</b> शल                                                                                                             |                                                |
| भूधरपदसंग्रह                                                                                 | र२५<br>८७                                                      | ल्खुापगल<br>लघुसीतासतु                                                                                                      | <b>৫</b> ৩                                     |
| भूधरपदसंग्रह<br>भूधरशतक                                                                      |                                                                | -                                                                                                                           | ५७<br>४१,५३                                    |
| -                                                                                            | 25                                                             | ल्घुसीतासतु                                                                                                                 |                                                |
| भूषरशतक                                                                                      | ८७<br>१९४, १९५                                                 | ल्घुसीतासतु                                                                                                                 |                                                |
| भूषरशतक<br>भोजप्रबन्ध<br>म                                                                   | ८७<br>१९४, १९५<br>३९, ४१                                       | ल्खुसीतासतु<br>रुक्तिितागचरित्र<br>वर्द्धमान चरित <sup>",*</sup><br>विवेकवीझीं/.''                                          | ¥१,५३                                          |
| भूषरशतक<br>भोजप्रबन्ध<br>म<br>मधुबिन्दुक चौपाई                                               | ८७<br>१९४, १९५<br>३९, ४१<br>१४०, १७३                           | ल्खुसीतासतु<br>रुक्तिितागचरित्र<br>वर्द्धमान चरित <sup>",*</sup><br>विवेकवीझीं/.''                                          | ¥१,५३                                          |
| भूषरशतक<br>भोजप्रबन्ध<br>म                                                                   | ८७<br>१९४, १९५<br>३९, ४१                                       | ल्खुसीतासतु<br>रुल्तितागचरित्र<br>वर्द्धमान चरित <sup>्रभ</sup> ्                                                           | ¥१,५३                                          |
| भूषरशतक<br>भोजप्रबन्ध<br>म<br>मधुबिन्दुक चौपाई<br>मनवत्तीसी<br>मल्ज्यचरित                    | ८७<br>१९४, १९५<br>३९, ४१<br>१४०, १७३<br>१४०, १८१<br>७०         | ल्खुसीतासतु<br>रुल्हितागचरित्र<br>वर्दमान चरित" <sup>**</sup><br>विवेकवीर्झी/.''<br>वैद्यविर्द्ध्यण प्रबन्ध                 | ४१,५३<br>,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,   |
| भूषरशतक<br>भोजप्रबन्ध<br>म<br>मधुबिन्दुक चौपाई<br>मनवत्तीसी<br>मल्यचरित<br>मल्लिनाथ महाकाव्य | ८७<br>१९४, १९५<br>३९, ४१<br>१४०, १७३<br>१४०, १८१<br>७०<br>४ ४३ | ल्खुसीतासतु<br>रुक्तिगचरित्र<br>वर्दमान चरित<br>विवेकवीधीं<br>वैद्यविर्द्वणि प्रवन्ध<br>वैरसासिक्ररिअ<br>वैराग्यप्चेरिका    | ¥१,५३<br>, , , , , , , , , , , , , , , , , , , |
| भूषरशतक<br>भोजप्रबन्ध<br>म<br>मधुबिन्दुक चौपाई<br>मनवत्तीसी<br>मल्ज्यचरित                    | ८७<br>१९४, १९५<br>३९, ४१<br>१४०, १७३<br>१४०, १८१<br>७०         | ल्खुसीतासतु<br>रुल्हितागचरित्र<br>वर्दमान चरित <sup>,,,,,</sup><br>विवेकवीसी/,,'<br>वैद्यविर्द्धणि प्रवन्ध<br>वैरसासिक्वरिअ | ¥१,५३<br>, , , , , , , , , , , , , , , , , , , |

240

| २५८              | हिन्दी-जैन-सा     | हित्य-परिशीलन     |                      |
|------------------|-------------------|-------------------|----------------------|
| व्योहारपचीसी     | ، <i>۲۶</i> , ۱۹۰ | सुखवत्तीसी        | 268                  |
| হা               |                   | सुदर्शनचरित्र ४   | <b>२, ४८, ४९, ७०</b> |
| शतअप्टोत्तरी     | રંદ્ધ             | मुत्रोधपंचासिका   | 262                  |
| द्यान्तिनाथपुराण | 50                | मुल्साख्यान       | źś                   |
| <b>शिवप</b> चीसी | 280-268           | स्किमुक्तावली     | १८१, १८२             |
| হিঙ্গাবল্প       | ?८?               | स्वावत्तीसी       | 3.50                 |
| शील्कथा          | 50                | सोल्हतिथि         | 280                  |
| श्रंगार तिल्क    | ວ໌ວ໌ວ໌            | संवपतिसमरारासा    | રર, ૪૧, ૬ર           |
| श्रीपालचरित      | ४१, ६६            | सयोगद्वात्रिंशिका | રર્ધ                 |
| श्रेणिकचरित      | રર, ૪૧            | स्वप्नवत्तीसी     | ?80, ?6?             |
| स                |                   | स्वयम्भूरामावण    | ŚK                   |
| सलनगुणदद्यक      | १८१               |                   | •                    |
| सन्देशरासक       | ২१                | ٩                 |                      |
| सतक्षेत्ररासा    | २२, ४१            | हनुमञ्चरित        | 60                   |
| सतव्यसनचरित      | 50                | इरिवंशचरित-कृ     | णचरित २९,३०          |
| सम्यक्त्वकौमुदी  | 50                | हरिवंशपुराण       | ૨૧,૪૧,૪૨             |
| सिद्धचतुर्दशी    | 580               | हिन्दीकाव्यघारा   | şx                   |

### •०•०•०•०•०•०•०•०•०•०•०•०•०•०• ज्ञानपीठके सुरुचिपूर्ण हिन्दी प्रकाशन

| श्री अयोध्याप्रसाद गोयलीय      | श्री हरिवंशराय वचन                                  |
|--------------------------------|-----------------------------------------------------|
| जेरो-शायरी [द्वि॰ स॰] ८)       | सिल्नयामिनी [गीत] ४)                                |
| शेरो-मुखन [पॉचोंमाग] २०)       | श्री अनूप शर्मा                                     |
| जैन-जागरण्के अग्रदूत ५)        | वर्द्धमान [महाकाव्य] ६)                             |
| गहरे पानी पैठ ्रा)             | श्री रामगोविन्द त्रिवेदी                            |
| जिन खोजा तिन पाइयाँ २॥)        | àn n                                                |
| श्री कन्हेंचालाल मिश्र प्रभाकर |                                                     |
| आकाशके तारे : ध्रतीके फूलर)    | श्री नेमिचन्द्र ज्योतिपाचार्थ                       |
|                                | मारतीय ज्योतिप ६)<br>हिन्दी-जैन-साहित्य-परिशीखन २॥) |
|                                |                                                     |
| श्री सुनि कान्तिस् गार         | श्री नारायणप्रसाद् जैन                              |
| खण्डहरोका वैमन ६)              | जानगगा [सूक्तियाँ] ६)                               |
| खोजकी पगडण्डियाँ ४)            | श्रीमती शान्ति एम० ए०                               |
| डॉ॰ रामकुमार वर्मा             | पञ्चप्रदीप [गीत] २)                                 |
| रजतरदिम [नाटक] २॥)             | श्री 'तन्मय' बुखारिया                               |
| श्री विष्णु प्रभाकर            | ्रमेरे वापू [कविता] २॥)                             |
| सघर्षके वाद [कहानी] ३)         | श्री बैजनायसिंह विनोद                               |
| श्री रालेन्द्र यादव            | दिवेदी-पत्रावली २॥)                                 |
| खेल-खिल्लैने [कहानी] २॥)       | श्री भगवतशरण उपाध्याय                               |
|                                | काल्टिदासका मारत [१-२] ८)                           |
| श्री मधुकर                     | श्री गिरिजाकुमार माथुर                              |
| भारतीय विचारधारा २)            | धूपके धान 3)                                        |
| श्री राषी                      | श्री सिद्धनाथकुमार एम० ए०                           |
| पहला कहानीकार २॥)              | रेडियो नाट्य शिल्प २॥)                              |
| श्री लक्ष्मीशंकर ज्यास         | श्री वनार्सीदास चतुर्वेदी                           |
| चौडक्य कुमारपाळ ४)             | हमारे आराध्य ३)<br>सरमरण ३)<br>रेखाचित्र ४)         |
| श्री सम्पूर्णानन्द             | ्यस्मरूण ३)                                         |
|                                | रेखाचित्र ४)                                        |
| हिन्दू विवाहमें कन्या-         | प्रो॰ शमस्वरूप चतुर्वेदी                            |
| वानका स्थान १)                 | शरत्के नारीपात्र ४॥)                                |
|                                |                                                     |

| ज्ञानपीठके महत्त्वपूर्ण सांस्कृतिक प्रकाशन |                                                 |  |
|--------------------------------------------|-------------------------------------------------|--|
| पं० सुमेरचन्द्र दिवाकर                     | पं० के० सुजवली शास्त्री                         |  |
| महावन्ध [१] १२)                            | कन्नडप्रान्तीय ताडपत्रीय                        |  |
| जैन शासन [दि॰ स॰] २)                       | ग्रन्थसूची १३)                                  |  |
| पं० फूलचन्द्र सिद्धान्तशास्त्री            | त्रो॰ हरिदामोदर बैल्लणकर<br>सभाष्य रत्नमजूषा २) |  |
| महायन्घ [२,३,४] ३३)                        | पं० शम्भुनाथ त्रिपाठी                           |  |
| सर्वार्थसिद्धि १२)                         | नाममाला [समाप्य] ३॥)                            |  |
| पं० महेन्द्रकुमार न्यायाचार्य              | प्रो॰ ए॰ चक्रवर्ती                              |  |
| तत्त्वार्थप्रत्ति १६)                      | समयसार [अग्रेनी] ८)                             |  |
| तत्त्वार्थराजवातिक [१] १२)                 | थिरुकुरल [तामिल लिपि] ५)                        |  |
| न्यायविनिश्चय विवरण                        | प्रो॰ प्रफुल्लकुमार मोदी                        |  |
| [भाग १-२] ३०)                              | करलक्खण [दि॰ स॰] ॥)                             |  |
| पं० पन्नालाल जैन साहित्याचार्य             | श्री सिक्षु धर्मरक्षित                          |  |
| आदिपुराण [भाग १] १०)                       | जातकट्ठकथा [पाली] ९)                            |  |
| आदिपुराण [भाग २] १०)                       | श्री कामताप्रसाद जैन                            |  |
| उत्तरपुराण १०)                             | हिन्दी जैनसाहित्यका                             |  |
| धर्मशर्माम्युदय ३)                         | सक्षिप्त इतिहास २॥=)                            |  |
| पं० हीरालाल शास्त्री, न्यायतीर्थ           | श्रीमती रमारानी जैन                             |  |
| वसुनन्दि-श्रावकाचार ५)                     | आधुनिक जैनकवि २॥)                               |  |
| जिनसहसनाम ४)                               | पं० गुलावचन्द्र व्याकरणाचार्य                   |  |
| पं० राजकुमार जैन साहित्याचार्य             | पुराणसारसम्रह [भाग१-२] ४)                       |  |
| मदनपराजय ८)                                | पं० शोभाचन्द्र भारिल्ल                          |  |
| अध्यात्म-पदावली ४॥)                        | कुन्द्कुन्दाचार्यके तीन रत २)                   |  |
| पं० नेसिचन्द्र जैन ज्योतिपाचार्य           | श्री वीरेन्द्रकुमार एम० ए०                      |  |
| केवलज्ञानप्रश्नचूढामणि ४)                  | मुक्तिदूत [उपन्यास] ५)                          |  |
| *0*0*0*0*0*0*0*0*0*0*0*0*0*0*              |                                                 |  |