

# धिरङ्ध शिद्धि प्रङ्शा

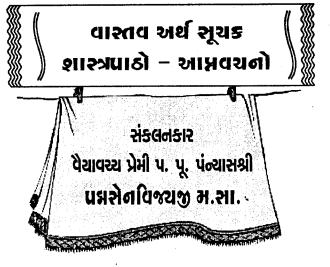
મેહુલ જૈન મિત્ર મંડળ

૪, સત્યં શિવં સુંદરં સોસાયટી, જવાહરનગર, પાલડી,

For Private & Personal Use Only

ા શ્રી શંખેશ્વર પાર્શ્વનાથાય નમ: !! ॥ શ્રી પ્રેમ-ભુવનભાનુ-જયઘોષસૂરિભ્યો નમઃ ॥

દાજરૂલ સિલ્ફિ ત્રેશ્કરોમ



વિ.સં. ૨૦૬૪ ઈ.સ. ૨૦૦૮

आवृत्ति : ३%

**કિં**મત : ૮૦/-

પ્રકાશક અને પ્રાપ્તિસ્થાન : મેહુલ જૈન મિત્ર મંડળ ४, सत्थं शिवं सुंहरं सोसायटी, જવાહરનગર, पाલडी, અમદાવાદ-७

COMPOSING: MAHAVIR PRINTER, Bhattha, A'bad # 98254 76871, 92283 90217

PRINTED BY: YES PRINTRI, Narol, Ahmedabad

#### પ્રાપ્તિ સ્થાન

દિવ્યદર્શન ટ્રસ્ટ મફલીપુર ચાર રસ્તા, ક્લીકંડ-ધોળકા

દિવ્યદર્શન ટ્રસ્ટ સેટેલાઈટ, અમદાવાદ | મુંબઈ-૪૦૦૦૫૬

l શ્રેયસ્કર અંધેરી ગુજરાતી જૈન સંઘ ૩૬, કલીકુંડ સોસાયટી વાસપુજ્ય બંગલોઝ શ્રી આદિપાર્શ્વ જીનાલય રામદેવનગર ચાર રસ્તા ઈર્લાબ્રીજ, એસ.વી.રોડ,

# 🥦 — પ્રકાશકીય

તત્ત્વ જિજ્ઞાસુઓ દ્વારા બીજી આવૃત્તિનો સારો પ્રતિસાદ મળતાં અમને આનંદ થયો. તેમની વધારે નકલોની આવશ્યકતાને પૂર્તિ કરવા ત્રીજી આવૃત્તિના વિચારો ચાલુ કર્યા. વિદ્વાન મુનિ ભગવંતોની સલાહ પૂછતાં ધર્મશાસ્ત્રના શુદ્ધ પ્રરૂપકોને અનેકાન્તવાદના શુધ્ધ સંસ્કારો દઢ બનાવવા તથા એકાન્તવાદના કદાગ્રહમાંથી મુક્ત બનવા દિવ્યદર્શનના લેખો ખૂબ જ ઉપયોગી નીવડશે તેવા સૂચનો મળતાં એકાન્તવાદ સામે લાલબત્તી, ઈષ્ટકલ સિધ્ધિનો શાસ્ત્રીય અર્થ આદિ દિવ્યદર્શનના લેખો શ્રમણોપાસકની મતિ શુદ્ધ કરવામાં સહાયરૂપ નીવડશે એવા શુધ્ધ આશયથી પૂજયશીએ ફરીથી સુધારા-વધારા સાથે આ પુસ્તક સંકલન કરી આપીને અમારા ઉપર ખૂબ ઉપકાર કર્યો છે. અમે તેમનો જેટલો આભાર માનીએ તેટલો ઓછો છે.

શ્રી સોલા રોડ શ્વે.મૂ.જૈન સંઘ (લબ્ધિવિક્રમનગર, સોલા રોડ, અમદાવાદ) તરફથી આ પુસ્તકના પ્રકાશનમા જ્ઞાનનિધિમાંથી સુંદર સદ્વ્યય કરવામાં આવેલ છે. તે બદલ તે સંઘનો ખુબ આભાર માનીએ છીએ. સહર્ષ અભિનંદન.આ પુસ્તક દ્વારા સૌ જીવો શાસ્ત્ર અને સત્યને સમજે તે જ શુભેચ્છા - મેહુલ જૈન મિત્ર મંડળ

#### : આર્શિસ લાભાર્શી :

શ્રી આદિનાથાય નમઃ

વિક્રમ સંવત ૨૦૬૨માં શ્રી સોલા રોડ શ્વેતાંબર મૂર્તિપૂજક જૈન સંઘની પર્યુષણ મહાપર્વની આરાધના માટેની વિનંતી શ્રી પ્રેમ-ભુવનભાનુસૂરીશ્વર સમુદાયના ગચ્છાધિપતિ શ્રીમદ્ વિજય જયઘોષસૂરીશ્વરજી મહારાજાના વિનેય શિષ્ય પરમ પૂજ્ય આચાર્ય શ્રીમદ્ વિજય જયસુંદરસૂરીશ્વરજી મહારાજાને કરતાં તેમને પોતાના શિષ્ય પૂ. મુનિ સુધારસ વિજયજી આદિ ઠાણાને પર્યુષણની આરાધના કરવા અમારા શ્રી સંઘમાં મોકલેલ. તે દરમ્યાન ખૂબ જ ભાવોલ્લાસપૂર્વક શ્રી સંઘમાં આરાધના થયેલ. તે દરમ્યાન થયેલ જ્ઞાનની ઉપજમાંથી આ પુસ્તક પ્રકાશન કરવાની ભક્તિનો લાભ અમને મળતાં અમને ખૂબ જ આનંદ થાય છે.

<u>લિ.</u> શ્રી સોલા રોડ **શે.મૂ**.જૈન સંઘ લબ્ધિવિક્રમનગર, સત્યમ્ એપાર્ટમેન્ટ પાસે, સોલા રોડ, નારણપુરા, અમદાવાદ

| ————————————————————————————————————— |                                           |        |  |  |
|---------------------------------------|-------------------------------------------|--------|--|--|
| પાઠ નં.                               | ત્રંથનું નામ                              | પૃ.નં. |  |  |
| <del></del>                           | નાણ પંચમી કહાઓ શ્લો.૪૮૮ થી ૪૯૪            | ૧      |  |  |
| ર                                     | સમ્યક્ત્વ સપ્તતિકા પૃ.૭૫, શ્લો.૨૬         | ર      |  |  |
| 3                                     | ધર્મપરીક્ષા પૃ.૮૦                         | ´ 3    |  |  |
| 8                                     | ધર્મપરીક્ષા પૃ.૧૩૩                        | 8      |  |  |
| ૫,૬,૭                                 | યોગબિંદુ શ્લો.૧૪૦-૧૫૯-૧૬૩                 | 8      |  |  |
| 6                                     | આખ્યાનક મણિકોશ પૃ.૩૧૩ શ્લો.૭૯             | પ      |  |  |
| E                                     | ધર્મરત્નપ્રકરણ શ્લો.૭૩                    | ξ      |  |  |
| 90                                    | જ્ઞાનસાર (ટબો) શ્લો.૨                     | 9      |  |  |
| 99                                    | અનેક શાસ્ત્રોમાં આવતો શ્લોક               | 9      |  |  |
| ૧૨,૧૩                                 | યોગદેષ્ટિસમુચ્યય શ્લો.૧૦૧-૧૨૩             | 9      |  |  |
| 98                                    | શ્રીપાળચરિત્ર (પૂ.રત્નશેખરસૂ.મ.) શ્લો.પપ૯ | ۷      |  |  |
| ૧૫                                    | સિરિવાલ કહા. પૃ.૭૮/૨, શ્લો.૪૧૦-૪૧૧        | 6      |  |  |
| १६                                    | સિરિવાલ કહા. શ્લો.૭૭૧-૭૭૨                 | ૯      |  |  |
| ଏଡ                                    | શ્રીપાળ રાસ ખંડ-૩ ઢાળ-૫ કડી -૮            | Ŀ      |  |  |
| 96                                    | ષોડશક (૧૨) શ્લો.૯ પૂ.હરિભદ્રસૂરિ          | 90     |  |  |
| ૧૯,૨૦,                                |                                           |        |  |  |
| ૨૧,૨૨                                 | ઉપમિતિ (ભા-૧) પૃ.૪૨,૩૪ શ્લો.૫૬૧           | 90     |  |  |
| ૨૩                                    | પુષ્પમાલા (ઉપદેશમાલા) શ્લો.૭૧             | 99     |  |  |
| ૨૪,૨૫,૨૬,                             |                                           |        |  |  |
| ૨૭,૨૮                                 | પુષ્પમાલા શ્લો.૮૦,૨૭૭,૪૭૧,૪૭૨,૪૭૪         | ૧૨     |  |  |
| ૨૯,૩૦,૩૧,                             |                                           |        |  |  |
| <b>3</b> २,33                         | ઉત્તરાધ્યયન સૂત્ર/અધ્યયન શ્લો.૧૦,૧૩,૧૮    | १४     |  |  |
| 38                                    | ઉત્તરાધ્યયન સૂત્ર (નેમીચંદ્રીય) શ્લો.૪૪   | १६     |  |  |
| ૩૫                                    | ઉત્તરાધ્યયન સૂત્ર (કમલસંયમોપાધ્યાય)       | १ ह    |  |  |
| <b>3</b> ξ                            | ચઉપન્નપુરિસચરિઅં પૃ.૩૦                    | १६     |  |  |
| 39                                    | શ્રાદ્ધવિધિ-ધર્મસંગ્રહ                    | ૧૭     |  |  |
| 3८                                    | યોગશાસ્ત્ર (પ્રકાશ-૧) શ્લો.૧૦             | 99     |  |  |
| <b>૩</b> ૯                            | યોગશાસ્ત્ર (પ્રકાશ-૧) શ્લો.૧૫             | 96     |  |  |

ઉપદેશતરંગિણી પૃ.૨૬૪ ભરતેસરવૃત્તિ (આર્દ્રકુમારચરિત્ર)

१७

| પાઠ નં.     | ગ્રંથનું નામ                             | પૃ.નં. |
|-------------|------------------------------------------|--------|
| ४२          | સુકૃતસાગર શ્લો.૭૦ થી ૮ ર                 | ૧૯     |
| 83          | વીતરાગસ્તોત્ર (૨૦મો પ્રકાશટીકા)          | २०     |
| 88          | ત્રિષષ્ઠિ દેશના સંગ્રહ                   | २०     |
| ૪૫          | કલ્પૂસત્ર (સુબોધિકા) પ્ર.વ્યા.           | २०     |
| ४६          | લલિતવિસ્તરા                              | ૨૧     |
| ४७          | લલિતવિસ્તરા (પંજિકા)                     | ૨૧     |
| ४८          | યોગશાસ્ત્ર ૩/૧૨૪                         | ૨૧     |
| ४८          | સંઘાચારવૃત્તિ                            | ૨૧     |
| ૫૦          | પંચાશક ૪/૩૩ પૃ.૧૩૬                       | ૨૧     |
| પ૧          | શ્રાદ્ધદિનકૃત્ય (ભા-૧) પૃ.૭૫/૧           | ૨૨     |
| પર          | ધર્મસંગ્રહ પૃ.૧૬૩                        | ૨૨     |
| પ૩          | પ્રશ્નચિંતામણી                           | ૨૨     |
| પ૪          | ્વૃંદારુવૃત્તિ પૃ.૫૪                     | ૨૨     |
| પ્પ         | પ્રતિમાશતક શ્લો.૮૫                       | ર૩     |
| પ૬          | અષ્ટકશાસ્ર ૮મું શ્લો.૮                   | ર૩     |
| ૫૭          | આત્મપ્રબોધ પૃ.૪૨                         | ૨૪     |
| ૫૮          | દ્વાત્રિંશદ્-દ્વાત્રિંશિકા-૧૩ શ્લો.૨૦-૨૧ | રપ     |
| ૫૯          | પંચાશક (૧૯) શ્લો.૨૬                      | ૨૬     |
| <b></b> \$0 | પંચાશક (૧૯) શ્લો.૪૨-૪૩                   | २६     |
| ६९          | સૂયગડાંગસૂત્ર (શ્રુ-૧/૨/ગા.૩) શ્લો.૧૫    | ૨૭     |
| ६२          | ચેઈઅવંદશ મહાભાસ શ્લો.૮૬૨                 | ૨૮     |
| ६३          | ૫ઉમચરિઅં (ભા-૨) પૃ.૪૭૫ થી ૪૭૯,           |        |
|             | શ્લો.૫૨-૫૩-૫૪                            | . 26   |
| ६४          | ઉપદેશ પદ પૃ.૧૧૯/૭૬                       | રહ     |
| ૬૫          | ઉપદેશ પદ (ભા-૧) પૃ.૧૭૪/૨, શ્લો.૨૪૧-૨૪૨   | ૨૯     |
| £ Ę         | ઉપદેશ પદ (ભા-૧) પૃ.૧૧૭/૨, શ્લો.૨૪-૨૫     | ૨૯     |
| ६७          | ઉપદેશ પદ (હરિભદ્રસૂ.મ.) શ્લો.૯૪૯ થી      | ૨૯     |
| ६८          | પાંડવચરિત્ર પૃ.૨૯૬-૨ શ્લો.૨૭૮            | 30     |
| ६७          | હીરસૌભાગ્ય (સર્ગ-૧) પૃ.૩૫                | 39     |
| 90          | વસુદેવહીંડી (ખંડ-૧) પૃ.૫૨-૫૩             | ૩૧     |

| પાઠ નં.    | ગ્રંથનું નામ                                   | પૃ. <del>ન</del> ં. |
|------------|------------------------------------------------|---------------------|
| 99         | પર્વકથા સંગ્રહ (જ્ઞાનપં૦) શ્લો.૬૦-૬૧           | <b>૩</b> ૨          |
| ૭૨         | ૪૫ આગમની પૂજા (ફળપૂજા)                         | <b>૩</b> ૨          |
| ७३         | સમ્યકત્વકૌમુદી પૃ.૨૧૦ શ્લો.૧૨૩-૧૨૪             | 33                  |
| <b>૭</b> ૪ | સમ્યકત્વકૌમુદી શ્લો.૧૫૪                        | 33                  |
| ૭૫         | સમ્યકત્વકૌમુદી પૃ.૧૩૨ શ્લો.૧૦૯                 | 38                  |
| ७६         | શાંતિનાથચરિત્ર પ્રસ્તાવ (૧) પૃ.૩ શ્લો.૬૩ થી ૭૪ | 38                  |
| ୬୬         | શ્રાદ્ધપ્રતિક્રમણસૂત્ર શ્લો.૪૦થી ૫૦,૬૩         | ૩૫                  |
| ७८         | કલ્પસૂત્ર (સુબોધિકા) વ્યા. ૪ શ્લો.૭૨           | ૩૫                  |
| ૭૯         | કૂપદેષ્ટાન્તવિશદીકરણ                           | ૩૫                  |
| 60         | સવાસોગાથાસ્તવન                                 | 3 ह                 |
| ረዓ         | ઉપદેશરહસ્ય શ્લો.૯૮                             | 3₹                  |
| ८२         | ઉપદેશરહસ્ય શ્લો.૨૧                             | 39                  |
| ८३         | ગૌતમસ્વામીરાસ                                  | ૩૭                  |
| ८४         | ઉપદેશપ્રસાદ (સ્તંભ ૨૯) વ્યા.૩૫૩                | 39                  |
| ረህ         | મણોરમા કહા. પૃ.૩૨૮ શ્લો.૧૦૬૭                   | 3८                  |
| ८६         | મશોરમા કહા. પૃ.૩૨૯ શ્લો.૧૦૮૨                   | <b>૩</b> ૯          |
| ८७         | મણોરમા કહા. શ્લો.૧૦૯૪                          | <b>૩</b> ૯          |
| 66         | મણોરમા કહા. પૃ.૩૩૨ શ્લો.૧૦૨૭                   | 36                  |
| ८५         | પરમતેજ પ્રસ્તાવના (આ.મુક્તિચંદ્ર સૂ.)          | 36                  |
| 60         | શાસ્ત્રવાર્તા સમુ. પૃ.૬૩ થી ૬૬ સ્ત.૧           | 80                  |
| ૯૧         | મોટીશાંતિ                                      | ४१                  |
| ૯૨         | જયાનંદકેવલી ચરિત્ર પૃ.૨/૧, શ્લો.૨૬,૨૭,૨૮       | ૪૨                  |
| ૯૩         | ઉપમિતિ (ભા-૧) પૃ.૧૧૯, શ્લો.૫૨ થી ૫૮            | ૪૨                  |
| ८४         | અજિતશાંતિ શ્લો.૬                               | 88                  |
| ૯૫         | કહારયણકોસ પૃ.૧૪૬/૨                             | 88                  |
| *          | દેવદ્રવ્યાદિ સિધ્ધિ - લે.પૂ.આ.લબ્ધિ સૂ.મ.સા.   | ૪૫                  |
| ८६         | પ્રશ્નોત્તર કર્ણિકા (ખંડ-૧) પૃ.૩૬૦-૩૬૧         | ४६                  |
| ୯૭         | વિવિધ પ્રશ્નોત્તર પૃ.૧૩૮                       | ४८                  |

| પાઠ નં. | ગ્રંથનું નામ                                            | પૃ.નં.     |
|---------|---------------------------------------------------------|------------|
| 66      | ધર્મરત્નપ્રકરણ ટીકા ભાગ-૨                               | ૫૦         |
| ૯૯      | પરિશિષ્ટ : બે આચાર્ય મ.સા.નું માર્ગદર્શન                | ૫૧         |
| 100     | ઉપદેશ રત્નાકર                                           | ૫૪         |
| १०१     | નવપદ પ્રકરણ મૂ.ગા.૧૧ની ટીકામાં                          | ૫૫         |
| ૧૦૨     | આચારાંગસૂત્ર અ.૧ ઉદ્દે-૪                                | ૫૬         |
| १०३     | પંચાશક ટીકા ૨/૩૦-૨૧                                     | ૫૬         |
| 908     | લલિત વિસ્તરા-શ્રુતસ્તવ                                  | ૫૭         |
| ૧૦૫     | આવશ્યક નિર્યુક્તિ ભા-૩ અધ્ય-૩૨                          | ૫૮         |
| १०६     | ચતુર્વિશતિ પ્રબંધ-પ્ર.૬                                 | ૫૮         |
| ୧୦୭     | મહાનિશિથ અધ્ય.૨, પૃ.૪૭                                  | ૫૯         |
| 906     | ત્રિષષ્ઠિ-પર્વ-૧૦, સર્ગ-૧૧, શ્લો.૩૫૬                    | ૫૯         |
| 106     | ઉપદેશમાલા શ્લો.૧૭૦                                      | ξO         |
| 990     | ઉપમિતિ ભવ, ભા-૧, પૃ.૨૫૬                                 | ६२         |
| 999     | સિરિસિરિવાલ કહા શ્લો.૧૮૮ પૃ.૪૫                          | <b>૬</b> ૨ |
| ૧૧૨     | (a) ત્રિ.શ.પુ. પર્વ-૫, સર્ગ-૧, શ્લો.૪૫૮                 | ६२         |
|         | (ь) ત્રિ.શ.પુ. પર્વ-૫, સર્ગ-૨                           | ६३         |
| ૧૧૩     | ત્રિ.શ.પુ. પર્વ-૧૦, સર્ગ-૬                              | ६४         |
| ११४     | ભવભાવના શ્લો.૫૦૦                                        | ६४         |
| *       | સિધ્ધચક્ર - લે.પૂ.સાગરાનંદસૂરિ મ.સા.                    | €પ         |
| ૧૧૫     | આવશ્યક નિર્યુક્તિ - ભાગ-૨                               | EE         |
| ११६     | ધર્મબિન્દુ                                              | <b>६</b> ६ |
| ११७     | ધર્મ સંગ્રહ                                             | ६६         |
| ११८     | યોગદેષ્ટિ સમુચ્ચય ભાગ-૧ (પ્રસ્તાવના)                    | ६७         |
| ११७     | યોગદેષ્ટિ સમુચ્ચય ભાગ-૨ (પ્રસ્તાવના)                    | १०८        |
| ૧૨૦     | મનના મિનારેથી મુક્તિના કિનારે (પ્રસ્તાવના)              | ११७        |
| ૧૨૧     | એકાન્તવાદ સામે લાલબત્તી (દિવ્ય દર્શન ઉધ્ધૃતલેખો માંથી)  | ૧૨૩        |
| ૧૨૨     | ઈષ્ટ ફલ સિધ્ધિનો શાસ્ત્ર પાઠ સિધ્ધ અર્થ (લેખાંક ૧ થી ૭) | ৭৩૩        |
| ૧૨૩     | ધર્મ શા માટે કરવાનો (લેખાંક ૧/૨)                        | २०२        |



# १. श्री भड़ेश्वरसूरि विरिधित प्राचीनतम 'नाणपंचमीकहाओ' पृष्ठ ७५/७६ श्रदीक ४८८ थी ४६४

'अह सनियाणं एयं तव चरण पंचमीए संबद्धं, संसार पवड्ढणयं काउणं जुज्जए कहं स्रु ।।४८८।।

અર્થ (પ્રશ્ન): પંચમી સંબદ્ધ આ તપશ્ચર્યા (સૌભાગ્યાદિ હેતુથી દર્શાવેલી) નિયાણાવાળી (સાંસારિક લાલસા-વાળી) હોવાથી સંસારવર્ધક છે. તેા કઈ રીતે ઉચિત ગણાય ?

एवं पि हु अजुत्तं, जं भणियं सुट्ठु दुट्ठु रुट्टे हिं। जम्हा पवित्ति हेउं, निहिट्टं एवमाइयं ।।४८६।।

ઉત્તર : દુષ્ટ અને રુષ્ટ લોકોએ આવું (ઉપરના શ્લોકમાં કહ્યું તેવું) જે કહ્યું (કે સાંસારિક લાલસાવાળા તપ ન કરાય) તે **અત્યંત અયુકત** છે. કેમકે (ધર્મમાં) પ્રવૃત્તિ કરાવવા માટે આવા પણ તપા કહ્યા છે, (અર્થાત્ સાંસારિક લાલસાથી પણ તપ કરવાના અતાવ્યા છે.)

पढमं सनियाणाओ वयाओ जेणेत्थ होइ लोयाणं । सव्वपवित्ति धम्मे पाएणं तेण न हु दोसो ।।४९०।।

કેમકે પ્રથમ તા સનિદાન (યાને સાંસારિક લાલસા-વાળા) ત્રતથી જ પ્રાયઃ લાેકાના સર્વ પ્રવૃત્તિ ધર્મમાં થતી હાેય છે. માટે કાેઇ દાેષ નથી. (શું સાંસારિક અપેક્ષાવાળા તપ ધર્મ શ્રેય કરે ?)

सनियाणं पि हु सेयं तव चरण भावसुद्धि संजणयं। पारंपरेण भणियं सुद्धत्तमिमस्स वि सुयंमि ॥४६१॥ (હા,) સનિદાન (યાને સાંસારિક અપેક્ષાવાળું) પણ તપશ્ચરણ પર'પરાએ ભાવશુદ્ધિજનક હાેવાથી શ્રેયરૂપ છે. શ્રુતમાં તેનું શુદ્ધપણું કહેવાયું છે.

सु (? मु) द्धतणेण लोओ सणियाणं ताव चेव पडिवज्जे । सत्था (ड्ढा)इ वड्ढणेहिं को वि हु तत्तंपि पच्छाओ ।।४९२।।

લાકા મુગ્ધપણાને કારણે તા (શરૂમાં) સનિદાનને પણ અપનાવે; પાછળથી શ્રદ્ધાદિ-વૃદ્ધિ થવાથી કાેઇ તત્ત્વ પણ અપનાવે.

अन्नेसु वि कज्जेसु पाएणं सु(मु)द्धओ इहं लोओ। अइगहणस्मि विचित्ते कि पुण धम्मस्स कज्जम्मि ॥४६३॥

અન્ય કાર્યોમાં પણ પ્રાય: લોકો મુગ્ધ હોય છે. તો પછી અતિગહન અને વિચિત્ર એવા ધમ'—કાય'ને વિષે તો પૂછવું જ શું ?

इय नाउण एवं अवमन्निय दुन्वियड्ढवयणाइं। कायव्वा खलु एसा पंचिमया सुद्धभावेणं ॥४९४॥

એમ સમજને, અર્ધાદગ્ધાના વચના અવગણીને આ ( કથાગ્ર'થમાં દર્શાવેલ ) પ'ચમી તપશુદ્ધ ભાવથી ( શ'કા– કુશ'કા કર્યા વિના ) કરવાે....

# ર. **'સમ્યકત્વ સપ્તતિકા'** પૃષ્ઠ–૭૫ શ્લાેક ૨૬ સટીક<sub>.</sub>

तित्थंकर-चलणाराहणेण, जं मज्झ सिज्झइ न कज्जं । पत्थेमि तत्थ नन्नं, देव–विसेसेहि वयसुद्धि ।।२६।।

यन्मम तीर्थंकर चरणाराधनेन-जिनपदसेवनेन अर्थापत्या मनोऽभीष्टोऽर्थो न सिद्धचिति, न परिपूर्णी भवति, तत्र-तिस्मन् प्रयोजने, अन्यं देवान्तरं न प्रार्थये, न स्तुतिरूपेण याचे । कैरित्याह - देविविशेषैः - हरि - हर - विरिञ्च स्कन्दादिभिः। इतर सुरवर्णने सम्यक्त्वमालिन्यं अतस्तीर्थक्रत्प्रार्थनामेव करोमि इति वचः शुद्धिरिति गाथार्थ।।२६।।

અર્થાત્ તીર્થ કર-ચરાલુની સેવાથી મારે જે મનને અભીષ્ટ અર્થ સિદ્ધ ન થાય, તે પ્રયોજન માટે બીજા કાઇ હરિ-હર, પ્રદ્ધા-વિષ્ણુ વગેરે દેવા પાસે યાચના કરું નહિ. કારાલુકે બીજા દેવાની સ્તુતિ કરવાથી સમ્યક્ત મલિન થાય. માટે તીર્થ કરને જ પ્રાર્થના કરું. આને વચનશુદ્ધિ કહેવાય. (આનાથી એ સ્પષ્ટ ફલિત થાય છે કે સમકિતી જીવે કાઈ પણ સાંસારિક-અનિંદ્ય કાર્ય સિદ્ધિ માટે મિથ્યાત્વી દેવ-દેવીઓ પાસે યાચના નહિ કરતાં વીતરાગ દેવ પાસે જ તેની યાચના કરવી જોઇએ)

# 3. ધમ<sup>°</sup>પરીક્ષા ( ઉ. યશા વિ. મ. ) પૃ. ૮૦

अपि च 'मनागिष हि तिन्तवृत्तौ तस्याऽपुनर्बन्धकत्वमेव स्याद्' इति (योगिबन्दु श्लो. १८३ वृत्ति) वचनात् मनागिष संसारासंगिनवृत्तौ जीवस्याऽपुनर्बंधकत्वं सिद्धचिति तिन्नवृत्तिश्च मुक्त्यद्वेषेणाऽपिस्यात्, तस्य च चरम पुद्गलपरावर्तव्यवधानेऽपि मोक्षहेतुत्वमुक्तम् ।

વળી 'થાડી પણ ભવાસક્તિની નિવૃત્તિ થયે છતે તે જીવમાં અપુનર્બ 'ધકપણું જ આવે' આ 'યાગિખ 'દુ' શાસની વૃત્તિના વચનથી થાડીપણ સ'સારાસક્તિની નિવૃત્તિ થયે છતે જીવમાં અપુનર્બ 'ધકપણું સિન્દ્ર થાય છે. અને સિંસ સારાસક્તિનિવૃત્તિ મુક્તિના અદેષથી પણ કંઇક થઈ શકે છે. અને તે મુક્તિ—અદેષને ચરમપુદ્દગલ પરાવર્તના વ્યવધાનથી પણ માલહેતુ કહ્યા છે.

# **૪. ધમ<sup>°</sup>પરીક્ષા** પૃ. ૧૩૩ ( ઉ. યશા વિ. મ. )

कि च मार्गानुसार्यनुष्ठानमात्रमेव सकामनिर्जरायां वीजम्, अविरतसम्यग्दृष्ट्यनुरोधात्, न तु तपोमात्रमेवेति न काप्यनु-पपत्तिः । अतः एव स्फुटे मोक्षाभिलाषित्वेऽपि मिथ्यादशां प्रबलाऽसद्ग्रहवतां तदभाववतामादि धार्मिकाणामिव फलतो न सकामनिर्जरा । डे। धेपण भागीनुसारी अनुष्ठान संडाभ-નિર્જરાનું બીજ છે. કારણ કે અવિરત સમ્ય કૃષ્ટિમાં પણ તે હાેય છે. નહિ કે તપ માત્ર જ; તેથી કાેઇ અનુપપત્તિ ( અસ ગતતા ) નથી; એટલે જ પ્રગટ માક્ષાભિલાષ હોવા છતાં પણ પ્રભળ અસદ્ગ્રહવાળા મિશ્યાદૃષ્ટિઓને, પ્રભળ અસદ્ર્ચહ વિનાના આદિ ધાર્મિકોને હોય છે એવી ફળની અપેક્ષાએ જેતાં સકામ નિર્જરા હાેતી નથી. કારણુંકે તે અસદ આગ્રહવાળામાં માર્ગાનુસારી અનુષ્ઠાન હોતું નથી. तदभावेऽपि च स्वाभाविकानुकम्पादिगुणवतां मेघकुमार जीव हस्त्यादीनां फलतः साऽबाधितेति विभावनीयम् त्थारे પ્રબળ અસદ આગ્રહ વિનાના જવામાં માક્ષાભિલાષ ન હાેવા છતાં, સ્વાભાવિક અનુક'પા વગેરે ગુણાેવાળા મેઘ-કુમારના પૂર્વ ભવના **જીવ હા**થી વગે**રેની જેમ** પરિણામે સકામનિજ'રા અબાધિત હેાય છે. આ ઉ'ડાણથી વિચારવુ'....

# ય. **ચાગિભ દુ**શ્લા. ૧૪૦–૧૫૯–૧૬૩

नास्ति येषामयं तत्र तेऽपि धन्या प्रकीर्तिताः । भवबीज परित्यागात् तथा कल्याणभागिनः ॥१४०॥

જેઓને આ મુક્તિનો દ્વેષ નથી તેઓને પણ ધન્ય કહ્યા છે કેમકે એમ**ણે ભવખીજના પરિત્યાગ** કર્યો હોવાથી તેવા પ્રકારના કલ્યાણુભાગી છે.

#### ६. मुक्त्यद्भषण मनाग् मुक्त्यनुरागेण वा श्रभभावलेशसंगमात् ।।१५६।।

યાગિબ દુમાં શ્લા. ૧૫૯ માં તહેતુ અનુષ્ઠાન શુલ-ભાવલેશના યાગથી જણાવ્યું છે અને એમાં માત્ર મુક્તિના અનુરાગ રૂપ શુલભાવ હાય તા જ તહેતુ અનુષ્ઠાન એમ નથી કહ્યું, પણ મુક્તિનો અદેષ હાય તા પણ તહેતુ અનુ-ષ્ઠાન થવાનું કહ્યું છે.

ज. तद्धेतुनामकम् प्रायेण-बाहुल्येन ज्ञेयमस्य चरमावर्तभाज
 आदि धार्मिकस्य महात्मनः प्रशस्तभावस्य अनाभोगादिभ्यः
 कदाचिदन्यथापि स्यादिदम् इति प्रायो ग्रहणम् ।।१६३।।

ચરમાવર્ત વર્તી આદિ ધાર્મિક જીવને પ્રાય: ચાશું (તહેતુ) અનુષ્ઠાન હોવાનું કહ્યું છે અને કદાચિત્ અનાભા-ગાદિ કારણે અન્ય પ્રકારનું હોવાનું કહ્યું છે; પણ ભવાભિષ્વંગના કારણે વિષ-ગરલ અનુષ્ઠાન હોવાનું કહ્યું નથી...

પા ગામ્યાન કે મણિ કારા ( વૃત્તિકાર-આમૃદેવ સૃ. મ.)
 પૃ. ૩૧૩. શ્રી નેમનાથ ભગવાનની દેશના.

धम्मो अत्थो कामो मोक्खो चत्तारि हुति पुरिसत्था। धम्माओ जेण सेसा ता धम्मो तेसि परमतरो ।।७६।।

ધર્મ-અર્થ-કામ-મેાક્ષ-આ ચાર પુરુષાર્થ છે. ધર્મથી જ બાકીના ત્રણ સિદ્ધ થાય છે. માટે ધર્મ એ બધામાં અતિ શ્રેષ્ઠ છે.... [ આ ઉપરાંત ઉપમિતિ ઉત્તરાધ્યયન ટીકા વગેરે અનેક શાસ્ત્રામાં ધર્મને પ્રધાન પુરુષાર્થ હોવાનું જણાવ્યું છે; નહિ કે માક્ષને] उपशम— कषायानुदय, तत्सारं— तत्प्रधानं विचारयति धर्मादि स्वरूपं यः स उपशमसारविचारः भाव श्रावको भवति । कथं पुनरेवंविधः स्यात् ? इत्याह यतो विचारं कुर्वन् 'बाध्यते'= अभिभूयते नैव रागद्वेषाभ्याम् । तथाहि मयाऽयं पक्ष कक्षीकृतो बहुलोकसमक्षं, बहुभिश्च लोकैः प्रमाणीकृतः तत्कथमिदानीम-प्रमाणि करोमि ?' इत्यादि भावनया स्वपक्षाऽनुरागेण न जीयते । तथा ममेष प्रत्यनीको मदीयपक्षदूषकत्वात् । तदेनं जनमध्ये घर्षयामीति सदसदूषणोद्घट्टन।क्रोशदानादि प्रवृत्ति-हेतुनाद्वेषेणाऽपि नाभिभूयते, कितु 'मध्यस्थ'=सर्वत्र तुल्यचित्तो, हितकामी = हिताभिलाषी, स्वस्य परस्य चोपकारमिच्छन् 'असद्ग्राहं' = अशोभनाभिनिवेशं सर्वथा त्यजति = मुञ्चिति मध्यस्थ गीतार्थगुरुवचनेन ।

ભાવ શ્રાવકનું એક લક્ષણુ આ-ઉપશમ એટલે કષાયનો ઉદય ન હોવો તે. તેને મુખ્ય કરીને ધર્માદિનું સ્વરૂપ વિચારે તે 'ઉપશમસાર વિચારવાળા' ભાવશ્રાવક હોય છે. કઇ રીતે એ આવો હોય ? તો કહે છે કે વિચાર કરતી વખતે રાગ-દ્વેષથી પીડાય નહિ. તે આ રીતે કે 'મે' અમુક પક્ષ ઘણા લોકોની સમક્ષ માન્યો છે, ઘણા લોકોએ એને પ્રમાણન્લૂત શેનો કરાવું ?' ઇત્યાદિ ભાવના વડે સ્વપક્ષના અનુરાગથી અભિન્લૂત ન થાય તથા 'આ તો મારો દુશ્મન છે કારણુંકે મારા પક્ષને દોષિત ઠરાવી રહ્યો છે. માટે એને લોકોની વચ્ચે હલકો પાડું' એવાં છતા—અછતા દૂષણા પ્રગટ કરીને

આકોશ વરસાવવાની પ્રવૃત્તિ કરાવે એવા દ્વેષથી પણ (ભાવ શ્રાવક) પીડાય નહિ. પણ સર્વત્ર સમાન ચિત્તવાળા હિતને ઇચ્છતા એટલે પાતાનું અને બીજાનું ભલું ઇચ્છતા તે ગીતાર્થ શુરુના વચનથી ખાટા કદાયહનો સર્વથા ત્યાગ કરે છે.

१०. इ। नसार (८०।) भाष्यस्थ्य अ. १८ १ दे। १८० मनोवत्सो युक्तिगवीं मध्यस्थस्यानुधावति । तामाकर्षति पुच्छेन तुच्छाग्रह मनः कपिः ॥२॥

મધ્યસ્થ પુરુષાનું મનરૂપી વાછરડું યુક્તિરૂપી ગાયની પાછળ દોડે છે. તુચ્છ આગ્રહવાળા પુરુષાના મનરૂપી વાંદરા તેને પુંછડા વડે ખેંચે છે. (જ્યાં યુક્તિ હાય ત્યાં મધ્યસ્થનું ચિત્ત આવે.... અને કદાગ્રહીનું ચિત્ત યુક્તિની કદર્થના કરે એ અર્થ છે.)

૧૧. અનેક શાસ્ત્રામાં આવતા નીચેનો શ્લાેક

आग्रही बत निनीषति युक्ति तत्र यत्र मतिरस्य निविष्टा। पक्षपात रहितस्य तु युक्तिः यत्र तत्र मतिरेति निवेशम्।।

આગ્રહી પુરુષ જ્યાં પાેતાની મતિ ખૂ'ચેલી હાેય ત્યાં યુક્તિને તાણી જવા ઝ'ખે છે. પક્ષપાત વગરના પુરુષની મતિ ત્યાં ઠેરે છે, જ્યાં યુક્તિ હાજર હાેય છે.

૧૨. **યાગદંષ્ટિ સમુ<sup>ર્</sup>ચા**ય શ્લાક ૧૦૧–૧૨૩

आगमेनानुमानेन योगाभ्यासरसेन ज्ञ । त्रिधा प्रकल्पयन् प्रज्ञां लभते तत्त्वमुत्तमम् ॥१०९॥।

આગમ-અનુમાન અને ( વિહિતાનુષ્ઠાનના સેવનરૂપ ) યાગાલ્યાસના રસ એમ ત્રણ પ્રકારે બુદ્ધિને વાપરવાથી ઉત્તમ તત્ત્વની પ્રાપ્તિ થાય છે. [ માત્ર આગમથી નહિ. ] १३. आदरः करणे प्रीतिरिविष्तः सम्पदागमः।
 जिज्ञासा तिन्नसेवा च सदनुष्ठानलक्षणम् ॥१२३॥

ઇષ્ટ કૃત્યમાં આદર, તેના આચરણમાં પ્રેમ, નિર્વિધ્નપણું, તે આચરવાથી પુષ્યના પ્રભાવે સંપત્તિનું આગમન, ઇષ્ટ કૃત્ય સંબંધી જિજ્ઞાસા અને તે ઇષ્ટાદિનું આસેવન, આ બધા સદનુષ્ઠાનનાં લક્ષણ છે.... ( ભલે કદાચ એ સંસારહેતુએ કરાતાં હોય. )

૧૪. શ્રીપાળ ચરિત્ર ( પૃ. રત્નશેખર સૂ. મ. ) ચારણમુનિ ઉપદેશ શ્લોક ન'. ૫૫૯

भो भो महाणुभावा ! सम्मं धम्मं करेह जिणकहिअं। जड वंछह कल्लाणं इहलोए तह य परलोए ।।४४९।।

रे र मહानुलावा! आंदों इमां अने परेंदों इमां ले इंदेया सुणने इंदेश हो तो लिने वर लगवाने इंदेश सम्यण् धर्मने आयरा. (आमां स्पष्ट सूयव्युं छे हे आ लन्ममां पण्ड सुणनी ईन्छा होय तो अना माटे धर्म इरें।.) इद्याण शण्द शास्त्रीमां अने इलतना सुण माटे आवे छे. लयारे आंदों इ अने परेंदों इ शण्द लेगा होय त्यारे सर्वत्र इद्याण शण्दना अर्थ दगलग 'आंदों इ अने परेंदों इना सुणे।' अवे। थाय छे. इद्यसूत्रनी टीं इमां पण्ड इद्याण शण्दना सफिर समृद्धि वगेरे अर्थ इहां छे.

१५. सिरिवाल कहा पृ. ७८/२ १ देशि ४२०-४१९

निज्जामएसु नियनियपवहण वावारकरणपवणेसु ।
कय नवपय झाणेणं मुक्का हक्का कुमारेण ॥४१०॥

भक्षासीयेश पेरतपेरतानी वढाख्यादननी- ढंगर छे।ऽवानी प्रवृत्तिमां तत्पर ढता, त्यारे श्रीपाणकुमारे नवपह

#### ધ્યાન કરી હાંક મારી.

सोऊण कुमर हक्कं सहसा सा खुद्द देवया नट्टा । चिलयाइं पवहणाइं वद्धावणयं च संजायं ॥४११॥

કુમારની આ હાંક સાંભળીને ક્ષુદ્ર-દેવતા એકદમ જ ભાગી અને વહાણ ચાલુ થયાં, અને ત્યાં વધામણું ચાલ્યું.

ધવળશેઠના વહાણ ચલાવી આપવા શ્રીપાળકુમારે નવ-પદતું સ્મરણ કર્યું અને વહાણ ચલાવી આપ્યા.... ( લોકિક કાર્ય માટે નવપદસ્મરણ ધર્મ કરોા ) તેમ આગળ

१६. चितेइ तओ कुमरो कह पिक्खिस्स कुऊहलं एयं ?
अहवा नवपय झाणं इत्थ पमाणं किमन्नेणं ? ।।७७१।।

इअ चितिऊण सम्मं नवपयझाण मणंमि ठवित्ता । तह झाइऊं पवत्तो कुमरो जह तक्खणा चेव ।।७७२।।

શ્રીપાળકુમાર વિચારે છે કે આ કોતુક હું કેવી રીતે જોઇરા ? અથવા મારે ચિંતાનું શું કામ છે? આમાં તો નવપદધ્યાન જ પ્રમાણભૂત છે. એ સિવાય બીજા ઉપાયની મારે શી જરૂર છે ? એમ ચિંતવીને કુમાર મનમાં નવપદધ્યાન લાવીને એવું ધ્યાવવા માંડ્યો કે એ તત્ક્ષણ ત્યાં પહેાંચી ગયા.

ગુણું તું દરી રાજકુમારીનું કોતુક જેવા માટે શ્રી સિન્દચકના સ્મરણને જ ઉપાદેય ગણે છે તેમ જણાવેલું છે. વળી

#### ૧૭. શ્રીપાળ રાસ ખંડ-૩ ઢાળ ૫ કડી-૮

સિદ્ધચક મુજ એંહ મનારથ પૂરશે હા લાલ.... એહિજ મુજ આધાર વિઘન સવિ ચૂરશે હા લાલ.... થિર કરી મન વચ કાય રહ્યો ઈક ધ્યાન શું હા લાલ.... તન્મય તત્પર ચિત્ત થયું તસ ગ્યાન શું હા લાલ.... આમાં પણ કુમારીના કૌતુકને જેવા માટે તથા વિઘ્નના નાશ માટે સિદ્ધચક્રનો આધાર માન્યાે અને આરાધન તન્મય થઇ કર્યું ...

१८. धे। ६२। ६ (१२) श्ले। ४-६ पू. ६२ लद्रसूरिल कोर्ति आरोग्य ध्रुवपद सम्प्राप्तेः सूचकानि नियमेन । नामादिन्याचार्या वदन्ति तत्तेषु यतितव्यम् ॥९॥

પૂર્વાચાર્યો નામ ( દીક્ષા વખતે નામકરણ) આદિને કીર્તિ-આરોગ્ય-માક્ષ પ્રાપ્તિના અવશ્ય સૂચક કહે છે. તથી નૂતન દીક્ષિતનું નામ ઓદિ શુભ રાખવાના પ્રયત્ન કરવા. (સાધુનું નામસ્થાપન એ ધર્મનું જ એક અંગ છે અને એ કીર્તિ આદિ યાવત્ માક્ષ માટે પણ અવશ્ય કરવાનું કહ્યું છે.)

# ૧૯. ઉપમિતિ ભાગ-૧ પૃષ્ઠ ૪૨ ( પૂ. સિહિર્ષિ ગણિ મ. )

अर्थकामौ हि वाञ्छतामपि पुरुषाणां न धर्मव्यतिरेकेण संपद्येते, धर्मवता पुनरतिकतौ स्वत एवोपनमेत्ते । अतोऽर्थ-कामार्थिभिः पुरुषैः परमार्थतो धर्मः उपादातुं युक्तः तस्मात् स एव प्रधान इति –

અર્થ અને કામ ઇચ્છતા માણુસાને પણ ધર્મ સિવાય એ મળતાં નથી, ત્યારે ધર્મસંપન્ન માણુસાને એ ન ધાર્યા સ્વય' આવી મળે છે. માટે અર્થ-કામના અર્થી પુરુષાએ પણ વસ્તુગત્યા ધર્મ જ કરવા યાગ્ય છે. અને તેથી ( ચારે પુરુષાર્થમાં ) ધર્મ જ પ્રધાન છે.

૨૦. ઉ**પમિતિ ભાગ-૧** પુસ્તક પૃ. ૪૨ આગળ જણાવે છે કે

धमस्यि पुरुषार्थोऽयं प्रधान इति गम्यते । पापग्रस्तं पणोस्तुल्यं धिग् धर्म रहितं नरं ।।

(90)

એટલે ધર્મ એ પ્રધાન પુરુષાર્થ જણાય છે....પાપગ્રસ્ત પશુ જેવા છે...ધિક્કાર છે તે ધર્મ પુરુષાર્થરહિત માનવને.... શ્લાક–૫૬૧

मोक्षकाङक्षैकतानस्त्वं तदर्थं धर्म साधकः । संसाराद्विरतोऽत्यन्तमर्थकाम पराङमुखः ।।५६१।।

षद्पुरुषना वर्णनमां साधुओने ઉત્તમ અને શ્રાવકોને મધ્યમ ગણાવ્યા છે. ઉત્તમના લક્ષણામાં 'मोक्षकांक्षैकतान' અને 'तदर्थं धर्मसाधकः' तथा સ'સારથી વિરક્ત અને અર્થ'- કામથી અન્યથા પરાહમુખ કહ્યો છે. પણ મધ્યમના વર્ણુ નમાં એવું કહ્યું નથી તે જાણવું. વળી

# <u>રર. ઉપમિતિ ભાગ-૧</u> પૃષ્ઠ-૩૪

सन्मार्ग हेशनाना अधिहारमां 'धर्म' क अतिवत्सस हृहयवाणा पिता छे... धर्म' क गाढ स्नेडवाणी माता छे. धर्म' क असिन्न हृहयासिप्रायवाणा सार्ध छे... वगेरे घष्टुं घष्टुं हिंदी धर्म'ना मिंडमा वर्णुं वी हंडे छे हे अतो यदि भवतोऽस्ति सुलाकांक्षा, ततो अयमनुष्ठातुं चतुर्विधोऽपि युज्यते भवता । तेथी को तने सुभनी आहांक्षा होय तो तारे आ यारेय प्रहारना धर्म' हरवा याज्य छे. येन ते संपद्यन्ते निःसंशयमिहामुत्र च सकलकल्याणानि इति । हे केथी निःश'हपे तो तने अडी' तथा परदीहमां सहस हत्याजुनी प्राप्ति थाय.

# ર<u>૩. **પુષ્પમાલા** (</u> પૂ. મલ્લધારી હેમચંદ્ર સૂ. મ.) ગાથા ૭૧ સટીક

समयपसिद्धं च तवं वाहिरमन्भितरं च वारसहा । नाऊण तहा विरियं कायव्वं तो सुहत्थीहि ॥७१॥

(99)

# **૨૪. પુષ્પમાલા** ગાથા ૮૦ સટીક

पत्थइ सुहाइं जीवो, रसगिद्धो कुणइ ने य विउल तवं । तंतुहि विणा पडयं, मग्गई अहिलासमित्तेणं ।।८०।।

सर्वोऽपि संसारी जोवो कामभोगादि सम्भवीनि सुखानि तावत् प्रार्थयते । अथ च रसेसु—मधुरादिसुगृद्धस्तत्कारणभूतं न करोति विपुलं तपः स चैवंविधः सन् कथंभूतो दृष्टव्य इत्याहं स नूनं कारणभूतैस्तन्तुभिविनाऽभिलाषमात्रेणेव पटं मृगयते । इदमत्र हृदयं—यथा स्वकारणस्य तन्तुसंघातस्याभावे पटो न भवति एवं सुखान्यपि स्वकारणभूत तपोविरहितानि न सम्भवन्ति, अतः तद्थिना तत्रैव यतितव्यम् ॥५०॥

લગભગ બધા સંસારી જવા કામભાગજનિત સુખાને પ્રાર્થતા હાેય છે. પર'તુ મધુરાદિ રસામાં લુખ્ધ બનેલા તેઓ તે સુખના કારણભૂત વિપુલ તપને આચરતા નથી. તે જવા કેવા જાણવા તે કહે છે. કારણભૂત તંતુઓ વિના જ ઇચ્છા માત્રથી વસ્ત્ર મળી જવાની આશા કરે છે. તાત્પર્ય એ છે કે જેમ વસ્ત્રના કારણભૂત તંતુસમૂહ વિના વસ્ત્ર ખને નહિ, તેમ (ઉપરાક્ત) સુખા પણ પાતાના કારણભૂત તપશ્ચરણ વિના પ્રાપ્ત થતા નથી. માટે તા સુખાના અર્થીઓએ તપશ્ચરણમાં જ પ્રયત્ન કરવા જોઇએ.

# ૨૫. **પુષ્યમાલા** ગાથા–૨૭૭ પૂર્વાર્હ

'तो जिणसु इंदियाइं हणसु कसाए य जइ सुहं महिस ।' टीश: यदि स्वर्गापवर्गसुखं वांछिस ।

જે તને સ્વર્ગ કે માક્ષના સુખની ઈચ્છા હોય તાે તું ઇન્દ્રિયાને જીત, ક્ષાયાનો વિજય કર, તથા –

#### ૨૬. **પુષ્પમાલા** શ્લાેક ૪૭૧

वरविसयसुहं सोहग्ग संपयं पवरहवं जसिकत्ति । जइ महसि जीव, निच्चंता धम्मे आयरं कुणह ॥४७१॥

હે જુવ! જે તું ઉંચીકાેટિના વિષયસુખ–સૌભાગ્ય– સંપત્તિ–સુંદર રૂપ–સારાે યશ, સારી કીર્તિ (પ્રતિષ્ઠા) ચાહતાે હાેય તાે હંમેશા ધર્મમાં પ્રયત્ન કર (આમાં સ્પષ્ટ વિષય-સુખની ઈચ્છાથી પણ ધર્મ જ કરવાનું કહ્યું છે.)

#### ર૭. **પુષ્પમાલા** શ્લાક ૪૭૨-૪૭૪

धम्मेण विणा परिचितियाइं जइ हुंति कहवि एमेव । ता तिहुयणंमि सयले न हुज्ज इह दुक्खिओ कोइ ।।४७२।।

જો ધર્મ વિના પણ એમને એમ મનઇચ્છિત (ઉત્તમ વિષય સુખ સૌભાગ્યાદિ ઉપરાક્ત ) મળતાં હોત તો અહીં સમસ્ત ત્રણ જગતમાં કાેઈ દુ:ખી ન હોત.

(१३)

२८. ता जइ मणोरहाण वि अगोयरं उत्तमं फलं महिस । ता धणमित्त्व दढं धम्मे चिचय आयरं कुणह ।।४७४।।

જો તું મનારથને પણ અગાચર એવા ઉત્તમ ફળને ઇચ્છતા હાય, તા 'ધનમિત્ર'ની જેમ ધર્મમાં જ આદર કર. [ધન અને કુટું ખથી નષ્ટ થયેલા ધનમિત્રને કેવળજ્ઞાનીએ કહ્યું 'આ તારી પૂર્વની ધર્મવિરાધનાનું ફળ છે. માટે હવે ઉત્તમ સુખા ઇચ્છતા હાય તા ધર્મ કર.' (અહીં સાંસારિક પ્રયાજન માટે ધર્મ જ કરવાનું સ્પષ્ટ ખતાવે છે.)]

#### ર૯. ઉત્તરાધ્યયન સુત્ર અધ્યયન ૭ શ્લોક-૨૩

कुसग्गमित्ता इमे कामा संनिरुद्धंमि आउए । कस्सहेउं पुराकाउं जोगक्खेवं न संविदे ।।२३।।

અહીં જે આયુષ્ય અતિ દું કું છે, તો સ્વર્ગના મહા-સાગર જેટલા સુખની અપેક્ષાએ અહીંના ઘાસના અચભાગે રહેલા પાણીના ટીપા જેટલા ભાેગસુખને આગળ કરીને કયા કારણે સંયમજીવનને સમજતા નથી. ( અર્થાત્ માેટા ભાેગ સુખના ઇચ્છુક હાેય તાે પણ અહીંના અત્યલ્પ સુખ ત્યજીને સંયમધર્મના આદર કરવા કહ્યું.)

30. ઉત્તરાધ્યયન અધ્યયન ૭ શ્લોક-૨૩ ટીકા (વાદિવેતાલ શાંતિસૂરિ મ.)

तत्त्यागतो विषयाभिलाषिणापि धर्मे एव यतितव्यम् ।

અહીંના તુચ્છ ભાગાના ત્યાગ કરીને, વિષયાભિલાષીએ (અર્થાત્ દેવતાઈ સુખના અર્થીએ ) પણ સંયમધર્મમાં જ પ્રયત્ન કરવા જોઈએ. (લગભગ દરેક ટીકામાં આવા અર્થ આપેલા છે.)

(१४)

#### 3૧. ઉત્ત**રાદેયયન સૂત્ર** અધ્યયન ૧૦ પૃ. ૧૫૫/૨ નેમીચ**ં**દીય ટીકા

भयवं पि धम्मं कहेइ-

धममो अत्थो कामो पुरिसत्था तिन्नि होति लोगम्मि । धम्माओ जेण इयरे तम्हा धम्मो पहाणो उ ॥१॥

ગૌતમસ્વામી મહારાજની દેશનામાં અર્થ-કામ અને ધર્મ એ ત્રણ પુરુષાર્થ ખતાવી ધર્મને જ પ્રધાન પુરુષાર્થ ખતાવ્યા છે.

<u>3ર. ઉત્તરાધ્યયન સૂત્ર</u> અધ્યયન-૧૩ ગાથા ૩૨ ટીકા ( ભાવ વિ. નેમીચ દ્રીય. કમલસ યમાપાધ્યાય. )

जइ तंसि भोगे चइउं असत्तो, अज्जाइं कम्माइं करेहि राय। धम्मद्विओ सन्वपयाणुकंपी तो होहिसि देवो इओ विउन्वी।३२

यदि त्वमसि भोगांस्त्यक्तुमशक्तः तत किमित्याहः आर्याणि शिष्टजनोचिताणि कर्माणि, कार्याणि कुरु, हे राजन्! 'धर्में' प्रकमाद् गृहस्थ धर्में, सम्यग्दष्टयादि आचार लक्षणे स्थितः सन् सर्व प्रजानुकंपी समस्तप्राणीदयापरः, ततः कि फलम् ? इत्याह तत आर्यकर्मकरणाद् भविष्यसि देवो वैमानिक, 'इतो' अस्मात् मनुष्य भवादनन्तरं विउव्वीत्ति वैक्रियशरीरवान् इति सूत्रार्थ।

જો તું ભાગસુખાને ત્યજ ન શકતા હાય તા તું શિષ્ટ પુરુષાને યાગ્ય કાર્યા કર! હે રાજન્! સમ્યગ્દર્શનાદિ આચારધર્મમાં રહી તું સર્વ જવા પર દયાવાળા બન્યા રહે. તા આ ધર્મથી તું અહીંથી વૈમાનિક દેવ થઈશ.... (વૈમાનિક દેવ થવાનું દેખાડી ધર્મમાં પ્રવૃત્ત રહેવાનું-થવાનું આમાં દેખાડ્યું છે.)

(૧૫)

33. उत्तराध्ययनसूर.: अध्ययन-१८ (साव वि. म. टीका)
अथ यद्यपि ते वाञ्छा भोगेष्वेव तथापि हि।
धर्ममेवाचराभीष्ट दायिनं सुरशाखिवत् ॥४३॥

# ૩૪. ને મીચ'દ્રીય ટીકા :

जइ वि तुमं भोगत्थी तहावि सद्धम्माणुट्टाणं चेवकरेसु जतो धणतो धणत्थियाणं कामत्थीणं सव्व काम करो। सग्गापवग्ग संगम हेउ जिण देसिओ धम्मो ।।४४।।

# ૩૫. કેમલસંયમાં પાધ્યાય ટીકા :

असि यद्यपि भोगार्थी तथापि सुकृतं कुरू । विशिष्ट सुकृताद् भोग योगो मोक्षोऽपि सिद्यति ।।

લ'પટ સાેનીના દર્શાતમાં જ્યારે એ હાસા અને પ્રહાસા માટે ખળી મરવા તૈયાર થાય છે ત્યારે એના મિત્ર (શ્રાવક) નાગિલ એને એજ કહે છે કે જો કે તું લાેગના અર્થી છે, છતાં પણ ધર્મનું જ અનુષ્ઠાન કર; કેમકે એ (ધર્મ) જ ધનના અને કામના અર્થીઓને અર્થ—કામ આપનારા છે.... વગેરે.... (આમાં પણ સ્પષ્ટ લાેગની ઇચ્છાથીય ધર્મ કરવાનું કહ્યું છે.)

# 3 **ર. ચાઉપન્ન પુરિસચરિઅ'** પૃષ્ઠ. ૩૦ ( ઋષભ-ભરત ચરિત્ર )

ता मित्त । वच्चसु सिग्घं तिए समीवं ! सा तुमं दट्ठुण णियाणाणुबंधं करिस्सई ति ।' एवं भणिऊण गओ इंद सामाणिओ णिययविमाणं । लिलयंगओ य दाऊण उवओगं अंबरतिलयं पव्वय वरं । दिट्ठा णिण्णामिया अणसण द्विया, दंसिया देव-रिद्धि, कओ णियाणाणुबंधो तया । तओ अणसण विहिणा

(१६)

खविऊणमाऊयं उववण्णा ललियंगस्स सयंप्रभा णाम महा देवित्तणेण ।

નિયાણું કરીને અનામિકા બ્રાહ્મણી વ્રત-નિયમ અણસણ ધર્માથી લલિતાંગદેવની સ્વય'પ્રભા દેવી થવાનું માગી લે છે, ને તે પ્રમાણે સ્વય'પ્રભા દેવી થાય છે.

<u>૩૭. શ્રાષ્દ્રવિધિ</u> ( આ. રત્નશેખર સૂ. મ.) **ધમ<sup>ર</sup>સં**ગ્રહ ( ઉ. માન વિ. મ.)

समुदित क्रयविक्रयादि प्रारंभे चाऽविघ्नेनाभिमत लाभा-दिकार्य सिद्धयर्थं पञ्चपरमेष्ठिस्मरण श्री गौतमादि नामग्रहण कियत्तद्वस्तु श्री देवगुर्वाद्युपयोगित्वकरणादि कर्तव्यम् धर्म-प्राधान्येन सर्वत्र साफल्यभावात् ।

મોટા સમૂહમાં ખરીદી કે વેચાણ કરવાના પ્રારંભે એમાં નિર્વિદને ઇષ્ટ (ઇચ્છિત) લાભ આદિ કાર્ય સિદ્ધ કરવા માટે પંચપરમેષ્ઠિ (નવકાર) સ્મરણ કરવું. શ્રી ગૌતમ-સ્વામી આદિનું નામ લેવું અને એની કેટલીક વસ્તુ શ્રી દેવ-શુરુને ભેટણામાં ધરવી વગેરે.... કરવું કારણ કે સર્વત્ર સફળતા ધર્મને આગળ (મુખ્ય) કરવાથી મળે છે.

# ૩૮. **ચાગશાસ્ત્ર** પ્રકાશ-૧ શ્લોક ૧૦ ની ટીકા.

हिंतिहासस्य है भियं द्रायाय श्वेष १४७थी आगण प्रणम्य तौ विज्ञपयाम्बभूवतुरितिप्रभुम् । आवयोनिषरः स्वामी स्वामिन् राज्यप्रदो भव ॥१४७॥

નમિ-વિનમિ (તદ્દભવમુક્તિગામી) બંને ભગવાન શ્રી ઋષભદેવની પાસે સેવાભક્તિ ખરાબર કરીને રાજ રાજ્ય-વૈભવાદિ માંગે છે. પણ તેઓને કાઇ નુકશાન થયું નથી.

(૧૭)

#### **૩૯. યાગશાસ્ત્ર** પ્રકાશ-૨ શ્લાક ૧૫ની ટીકા.

ક. સ. હેમચ'દ્રાચાય<sup>¢</sup>

पञ्चभिर्लक्षणैलिङ्गै: परस्थं परोक्षमिप सम्यन्तवं सम्यगुपलक्ष्यते

સમ્યક્તવના લક્ષણોમાં કહ્યું છે કે શમ—સ વેગાદિ ૫ લક્ષણો હોય તો સમ્યક્ત જરૂર હોય પણ, સમ્યક્ત હોય તો એ પાંચે લક્ષણો હોય જ એવો કાયદા નથી. [અર્થાત્ સ વેગ=માક્ષની ઇચ્છા વગેરે લક્ષણો તત્કાલ ન હોય તો પણ કાઇ જવમાં સમ્યક્તવના નિષેધ ન થઇ શકે.] માટે જ ઉપા. યશા વિ. મ. તત્ત્વાર્થ સૂત્રની ટીકામાં એ પાંચેયને નિશ્ચયનયના સમ્યક્તના લક્ષણો કહ્યા છે. [ ધમ'સ'ગ્રહમાં પણ આમ જ છે.]

# ૪૦. ઉ**પદેશતર ગિણી** : પૃ. ૨૬૪

लज्जातो भयतो वितर्कवशतो मात्सर्यतः स्नेहत; लोभादेव हठाभिमान विनय श्रृङ्गार कीत्यादितः । दुःखात् कौतुक विस्मय व्यवहृते भीवात् कुलाचारतो; वैराग्याच्च भजंति धर्ममसमं तेषाममेयं फलम् ।।

લજ્જાથી, ભયથી, વિતર્કથી, ઇપ્યોથી, રનેહથી, લાભથી, હઠથી, અભિમાનથી, વિનયથી, શ્રૃંગારથી ( બહાર સારા દેખાવાની ઇચ્છાથી), કીર્તિ આદિ મળે એ હેતુથી, દુ:ખથી, કીતુકથી, વિસ્મયથી, વ્યવહારથી, ભાવથી, કુલાચારથી કે વૈરાગ્યથી જે નિરૂપમ (અર્થાત્ સર્વદ્રાકથિત જૈન) ધર્મ ને સાધે છે તેમને અમાપ ફળ મળે છે. ( આંની ટીકામાં એક એક હેતુ ઉપર દેખાંતો આપ્યા છે. જેમાં બતાવ્યું છે કે લજ્જાથી....ભયથી ધર્મ કરનાર દુર્ગતમાં ડૂબી નથી ગયા પરંતુ લગભગ સાક્ષાત્ કે પરંપસએ અધિક ધર્મી બન્યા છે કે બનશે.)

૪૧. **લરતેસર વૃત્તિ** ( આદ્રકુમાર ચરિત્ર ) પુષ્યન દનસૂરિ મ. ના ઉપદેશમાં આ જ શ્લાક છે....

लज्जातो भयतो वितर्कविधितो मात्सर्यतः स्नेहतो लोभादेव हठाभिमान विषया श्रृंगार कीर्त्यादितः। दुःखात् कौतुक विस्मय व्यवहृते भावात् कुलाचारतो वैराग्याच्च भजंति धर्मममलं तेपाममेयं फलम्।।

લજ્જાથી....ભયથી.... કે વૈરાગ્યથી જે નિર્મળ એવા ધર્મને ભજે છે. તેમને અમાપ ફળ મળે છે...

#### ૪૨. **સુકૃત સાગર** શ્લાેક ૭૦ થી ૮૨

तत्पीडितानांपित्रोकः ! प्राणमद् भुक्ति मुक्तिदः ।
श्री पार्श्वं ! स्तम्भनाधीशं ! भवतः कृपया यदि ।।७०।।
संकटाद्विकटादस्माच्छुट्टिष्यामि विना धनम् ।
तिह त्वामईियष्यामि सर्वाङ्ग स्वणं भूषणः ।।७१।।
श्री स्तम्भनिजनस्यैव मानियत्वोपयाचितम् ।
सुष्वाप स निशि घ्यायन्नुपसर्गहरस्तवम् ।।७२।।
स तदा यद्द्धे ध्यानं लीनित्रकरणो जिने ।
स्यात्तद्यदेहिकाशंसामुक्तं तन्मुक्तिमाप्नुयात् ।।७३।।
घटियत्वा च सौवणं भासुराभरणोच्चयम् ।
गत्वा स्तम्भपुरे तेनाऽऽनर्च श्री पार्श्व विश्वपम् ।।८२।।

'કેદમાંથી છુટીશ તા હે સ્ત'લનાધિપતિ પાર્ધાનાથ લગવાન ! હું તમને સર્વાંગ સુવર્ણના અલ'કારથી પૂજીશ.' આવી માનતા પેથડશાના પિતા દેદાશાહે કરી....અને ઉવસ્સગ્ગહર'ના ધ્યાનમાં લીન થયા...

(૧૯)

# ૪૩. વીતરાગરતાત્ર ૨૦ મા પ્રકાશ ટીકા : પ્રભાન દાચાર્ય

श्री हेमचंद्रप्रभवात् वीतरागस्तवादितः । कुमारपाल भूपालः प्राप्नोतु फलमीप्सितं ॥६॥ ईप्सितं मनोऽभिलषितमेहिकामुब्मिकं च

फलं प्राप्नोतु लभताम् ।

આમાં 'ઇચ્છિત ફલ'થી ઐહિક-પારલોકિક ફળની પ્રાપ્તિ કહે છે. (અહી કવિએ વીતરાગસ્તવના ધર્મથી રાજાને ઐહિક સાંસારિક લાભ થવાના આશીર્વાદ દીધા છે.) (કલિકાલસર્વં ગ્ર કુમારપાળને સુવર્ણુ સિહિ આપવા તૈયાર થયા હતા તે યાદ રાખવું)

# ૪૪. **ત્રિપ**ષ્ઠિ**દેશ<u>ના સંગ્રહ</u> આચાર્યના રાજાને** ઉપદેશ.

विद्याधर नरेन्द्रत्वं धर्मणैव त्वमासदः । अतोऽपि उत्कृष्टलाभाय धर्ममेव समाश्रयः ॥

(હે રાજન્!) તું વિદ્યાધર-ચક્રવર્તી પણ પામ્યા એ ધર્મથી જ પામ્યા છે. માટે, આતાથીય ચહિયાતા લાભા માટે તું ધર્મના જ આશ્રય કર. (આમાં ચક્રવર્તી પણાથી વધુ ચહિયાતા દેવેન્દ્રત્વ આદિ ખધા પ્રકારના લાભ માટે ધર્મના આશ્રય કરવાનું કહ્યું છે.)

# ૪૫. **કેલ્પસૂત્ર** પ્રથમ વ્યાખ્યાન (સુબાધિકા ટીકા)

स च अपरमात्राऽत्यन्तं पीडयमानो मित्राय स्वदुःखं कथयामास, सोऽपि त्वया पूर्वजन्मनि तपः न कृतं तेनेव पराभवं लभसे इत्युपदिष्टवान्, ततोऽसौ यथाशक्ति तपो निरतः आगामिन्यां पर्युषणायां अवश्यं अष्टमं करिष्यामीति मनसि निष्चत्य तृणकुटिरे सुष्वाप।

આમાં નાગકેતુને પૂર્વ ભવમાં અઠ્ઠમ કરવાના ભાવ

હતો તે સ્પષ્ટપણે અપમાન-ટાણાદિ દ્વર કરવા માટેના હતો, (છતાં એ ઉત્તમ મનુષ્યભવ પામ્યા ને જનમતા અઠ્ઠમ કરવા પામ્યા તત્કાળ માક્ષની ઇચ્છાના આશય નહિ હોવા છતાં દુર્ગતિ ન થઇ પરંતુ સદ્દગતિ અને મુક્તિ થઈ છે.) મિત્રે સલાહ પણ 'ધર્મ' નથી કર્યો માટે તું પરાભવ પામ્યા છે' એમ આપી છે.

# 'ઇષ્ટ ફેલસિન્દિ'ના અર્થ માટે પૂર્વાચાર્યોના પાઠ ૪૬. લલિતવિસ્તરા

'इष्टफलसिद्धिः' अविरोधिफलनिष्पत्तिः अतो हीच्छा-विघाताभावेन सौमनस्यम् ततो उपादेयादरः । न तु अयमन्य-त्राऽनिवृत्तौत्सुक्चस्येत्ययम् अपि विद्वज्जनवादः ।

- ४७. ५ ि ३।: अतो होत्यादि, अतः इष्टफलसिद्धेः हि यस्मात्, इच्छाविधाताभावेन अभिलाषभंगितवृच्या कि मित्याह 'सौमनस्यम् चित्तप्रसादः ततः सौमनस्याद्, उपादेयादरः, उपादेयः देवपूजनादौ, आदरः प्रयत्नः, अन्यथापि-कस्यचिदयं स्यादित्याशंकया 'न तु' न पुनः, अयं उपादेयादरः, अन्यत्र जीवनोपायादौ, अनिवृत्तौत्सुवयस्य अव्यावृत्ताः कांक्षातिरेकस्येति तदोत्सुवयेन चेतसो विह्वलीकृतत्वात्।
- ४८. यो शास्त्रः ३/१२४ तथा 'इष्टफलसिद्धिः' अभिमतार्थनिष्पत्ति रिहलौकिकी ययोपगृहीतस्य चित्तस्वास्थ्यं भवति, तस्माच्चोपादेयप्रवृत्तिः ।
  - ૪૯. આ જ રીતે <u>સંધાચાર વૃત્તિ</u> માં પણ જાણુતું.
- ५०. **'प' याश ५ रिका** ४/३३ भृ. १३६ : इष्टफल-सिद्धिः अभिमतार्थे निष्पत्तिः ययोपगृहीतस्य चित्तस्वास्थ्यं भवति ततस्व धर्मे प्रवृत्तिः स्यादिति ।

- ५१. श्राद्धित्मकृत्य साग १ पृ. ७५/१ 'इष्टफल-सिद्धिः' ऐहिकार्थनिष्पत्तिः ययोपगृहितस्य चित्तस्वास्थ्यं भवति ।
- प्र. ध्रेम अंधः १. १६३ 'तथा इष्टफलसिद्धि रिभमतार्थं निष्पत्तिः ऐहलौकिकी ययोपगृहितस्य चित्तस्वास्थ्यं भवति, तस्माच्चोपादेय प्रवृत्तिः ।
- <u>૫૩. মথ্ন থিরামণ্ডি</u>: પ્રશ्न: जयवीयराय मध्ये 'इठु-फलसिद्धि' इति वाक्येन कि मुक्तिफलं मार्गितं वान्यदिति ?

उत्तर: वृंदारुवृत्त्यादि अनुसारेण ज्ञायते धर्मानुष्ठाना-चरणनिविष्न हेतु भूतिमहलोकनिर्वाहकरं द्रव्यादिसुखं माणितमिति ।

प्र. **पृंदाइपृत्ति** : पृ.प४ प्रश्चिधानव्याण्या : 'इष्टफलसिद्धिः' ऐहिकार्थनिष्पत्ति ययोपगृहितस्य चित्त-स्वास्थ्यं भवति ।

'જયવીયરાય' સૂત્રમાં વીતરાગ ભગવાન પાસે ગણધર हेवाओ 'ઇષ્ટક્ળસિદ્ધિ' ખાસ મંગાવી તેમાં અનેક ધુર'ધર विद्वान આચાર્ય' हેવાએ 'ઇષ્ટક્ળ' એટલે ઇચ્છિત આલાકના પદાર્થ'ની જ માંગણી કરવા કહ્યું છે. શું વીતરાગ આગળ આલાકનું કાંઈ મ'ગાય ? એના ઉત્તરમાં 'મ'ગાય' એવું ઉપર કહેલા ૯ શાસ્ત્રો કહે છે. તેમજ આલાકના ઇચ્છિતની માંગણીને પણ 'પ' ચારાક જી શાસ્ત્રમાં માક્ષના અ'ગ રૂપે જ કહી છે. નહિ કે સ' સારના અ'ગ રૂપે. 'इष्टफलं'—अभिमतं इहलौकिकम्' આની માંગણી શો માટે ? તો કહે છે કે यया चित्तस्वास्थ्य भवित तेन धर्मे प्रवृत्तिः स्यात्' (આ પાઢા સ્પષ્ટ જણાવી રહ્યા છે કે ભલે ચિત્તસ્વસ્થતા માટે પણ 'ભગવાન પાસે આલાકનું કશું મ'ગાય જ નહિ' એ કહેલું શાસ્ત્રવિરુદ્ધ છે.)

# પુષ. **પ્રતિમાશત ક** શ્લાેક ૮૫ સટીક (ઉ.યશાે.વિ.મ.)

गुडजिह्नकया स्वर्गादीच्छायाः अपि छपेयमोक्षेच्छाऽव्या-घातकत्वेन अदोषत्वात् । गुऽि ि ि छ। न्याये स्वर्गाहिनी धंन्छा पण् साध्यमेशिसनी धंन्छानी आधंड नथी, माटे होषद् प नथी. (गुऽि हिंडा न्याय चेटि नाना आणंडने डंडवी हवा पावी छ।य त्यारे माता पछेंदां चेनी छल पर गेणिना देप डरे छे. चेना पर पायेंदी डंडवी हवा आणंड पी क्राय छे. त्यां चे देप होषद् प नथी. चेम अहीं छव पासे पछेंदां स्वर्गाहिनी धंन्छाथी पण् धर्म इरावाय. ते धर्म पछींथी मेशिसनी धंन्छाथी इराता धर्माचरण्ने रे।डतो नथी. माटे चे (स्वर्गाहि धंन्छाथी इराता धर्माचरण्ने रे।डतो नथी. भाटे चे (स्वर्गाहि धंन्छाथी इराता धर्माचरण्ने रे।डतो नथी. (आमां मेशिस सिवाय आछ डे।धं धंन्छाथी धर्म इरावाय क निं चे वात बडी काय छे.)

પ**ર. અષ્ટકરાાસ્ત્ર** ૮ મું અષ્ટક શ્લોક ૮ માે.

द्रव्य प्रत्याख्यानं किमनर्थकमेव ? नः इत्याहः -जिनोक्तमिति सद्भक्त्या ग्रहणे द्रव्यतोऽप्यदः । बाध्यमानं भवेद्भाव प्रत्याख्यानस्य कारणम् ॥८॥ (अपेक्षादियोगेन द्रव्यतो गृहीतम्)

શું દ્રવ્ય પચ્ચકખાણુ અનથં કારી છે? ના.... કહે છે કે 'જિનેશ્વર ભગવાને આ કહેલું છે.' એમ હૈયામાં જિનભક્તિ (જિનેશ્વર ભગવાને પર ખહુમાન) લાવીને આ પચ્ચકખાણ દ્રવ્યથી અર્થાત્ લીકિક અપેક્ષાથી પણ ગ્રહ્ણ કરાય. તે આગળ જતાં બાધ્યમાન બનતું, એટલે કે અપેક્ષાદિ ભાવા નિવૃત્ત થતાં થતાં ભાવ પચ્ચકખાણનું કોરણુ બને છે. (આમાં સૂચવ્યું કે પચ્ચકખાણદિ ધર્મ ભલે લીકિક યાને સાંસારિક વસ્તુ કે કાર્યની અપેક્ષાથી કર્યો. પરંતુ 'જિનેશ્વર ભગવાને આ તપ

કહ્યો છે માટે કરું' એમ હૈયામાં જિનભક્તિ વિશેષ લાવીને તપ કરે છે. માટે એ તપ નિંદ્ય નથી. અનર્થકારી નથી કેમકે એ જ આગળ ઉપર ભાવપચ્ચકખાણનું કારણ બનશે. આમ કહીને દુન્યવી વસ્તુની ઇચ્છાથી પણ જિનાકત તપ આદિ ધર્મ લાભકારક હોવાનું સૂચવ્યું. નહીં કે ધર્મને બદલે મિથ્યા ધર્મ પ્રવૃત્તિ કે પાપપ્રપંચ કરવાનું.)

# ૫૭. **આત્મપ્રબાધ** પૃ. ૪૨

सुलसा प्राहः 'हे नाथ ! वाञ्छितार्थसिद्धये अन्यं देवसमूहं जीवितान्तेऽपि नाराधयामि, पर सर्वेष्टसिद्धि करणे श्रीमतामर्हतामाराधनं करिष्ये पुनराचाम्लादितपः प्रभृतीनि विशेषतो धर्मकृत्यानि विधास्ये ।' एवं कियत्यपि काले गते ईन्द्रसभायां धर्मकर्मतत्परत्वे सुलसायाः प्रशंसाऽभूत् ।

સુલસા પાતાના પુત્રાર્થી પતિ નાગરથિકને કહે છે.... હે નાથ! ઇચ્છિત પદાર્થની સિહ્ફિ માટે બીજા દેવસમૂહની પ્રાણાન્તે પણ આરાધના નહિ કરું, પણ સર્વ પ્રકારના ઇપ્ટની સિહ્ફિ કરવા માટે શ્રી અરિહ'ત લગવાનની જ આરાધના કરીશ. વળી આંબેલ તપ વગેરે ધર્મકૃત્યા વિશેષ પ્રકારે કરીશ.' કેટલાક કાળ ગયા પછી એકવાર ઇન્દ્રસભામાં ધર્મકાર્યમાં પરાયણ તરીકે સુલસાની પ્રશંસા થઇ....(આમાં સ્પષ્ટ છે કે મહાસમિકતી સુલસા માને છે કે 'આલાક—પર-લાકના સર્વ ઇચ્છિતાની સિદ્ધિ માટે અરિહ'ત લગવાનની જ આરાધના કરાય.' અને સમ્યગ્દિ ઇન્દ્રે એના ધર્મ-કૃત્યાની પ્રશંસા કરી. સુલસાના ધર્મકૃત્યા વિષક્રિયારૂપ હાત તો ઇન્દ્ર એની પ્રશંસા કરી. સુલસાના ધર્મકૃત્યા વિષક્રિયારૂપ હોત તો ઇન્દ્ર એની પ્રશંસા કરી. સુલસાના ધર્મકૃત્યા વિષક્રિયારૂપ હોત

साप्यूचे जीवितान्तेऽपि ्नान्यद्देवकदम्बकम् । मनसा वचसाङगेनाऽऽराधयामीप्सिताप्तये ॥१४॥

(28)

परमाराधनं कान्तं ! करिष्ये स्वेष्टसिद्धये । अर्हतामर्हणीयाना मचिन्त्य महिमौकसाम् ।।१५॥ तपोभिराचाम्लाद्यैः पावयन्ति निजं वपुः । विशिष्ट धर्मकृत्यानि विधास्ये ब्रह्मसेविनी ।।१६॥

( સુલસાના પતિ : ) કારણ કે તું મારા બીજા શરીર અને જીવનતુલ્ય છે. માટે દેવતાએાની માનતા માનીને તું જ પુત્રને જન્મ આપ.

સુલસાએ કહ્યું: પ્રાણાન્તે પણ હું અન્ય (મિશ્યાત્વી) દેવી—દેવતાઓના સમૂહની વાંછિત સિદ્ધિ માટે મન-વચન કે કાયાથી ઉપાસના નહિ કરું. પણ હે નાથ! આપણા ઇષ્ટની (પુત્રની) સિદ્ધિ માટે આરાધના કરવા યાગ્ય અને અચિંત્ય મહિમાના ભંડાર એવા અરિહંતોની ઉપાસના કરીશ તથા આંબેલ વગેરે તપ દ્વારા મારા શરીરને પાવન કરતી (પ્રદ્ધા-ચારિણી) હું વિશેષ ધર્મ કૃત્યાને આરાધીશ. (ભગવાને જેની પ્રશંસા કરી તે દઢસમ્યકત્વધારી સુલસાના આ નિર્ધાર કે ઇહલોકિક કાર્યની (પુત્રની) સિદ્ધિ માટે બીજા દેવ—દેવીની નહિ પણ શ્રી અરિહંતની અને તેમના ભાખેલા ધર્મ કૃત્યાની જ આરાધના કરીશ; આ વાત ઉપર આજના કાળમાં વિશેષ ભાર મૂકવાની જરૂર છે કે સમ્યગ્દેષ્ટ જીવ ઇહલોકિક પ્રયાન્તોની સિદ્ધિ માટે બીજા પાપપ્રવૃત્તિએ ન વધારતાં જિન ધર્મની જ આરાધના કરે.)

પ<u>૮. **દ્વાત્રિ'શદ્દદ્વાત્રિ'શિકા–**૧૩ શ્લ</u>ોક ૨૦-૨૧ ( ઉ. યશા વિ. મ. )

अपि बाध्यफलापेक्षा सदनुष्ठानरागकृत् । सा च प्रज्ञापनाधीना मुक्त्यद्वेषमपेक्षते ।।

(૨૫)

સૌભાગ્યાદ ફળની અપેક્ષા = આશ'સા પણ જે બાધ્ય-કારિની (અર્થાત્ પાછળથી બાધિત થઇ જનારી) હોય, તો તે સદ્દઅનુષ્ઠાન (અમૃત અનુષ્ઠાન)ના રાગ કરાવનારી છે, અને તે અપેક્ષા ઉપદેશાધીનં અર્થાત્ પાછળથી (કાયમી) ઉપદેશ-સમજૂતી દ્વારા નિવૃત્ત થાય એવી છે. એમાં મુક્તિના અદ્વેષ અપેક્ષિત છે. (આમાં જીવને જે માક્ષ પ્રત્યે દ્વેષ—અરૂચિ ન હોય તા સૌભાગ્યાદ લોકિક કાર્ય કે વસ્તુની ઇચ્છાથી ધર્મ કરાય તેના નિષેધ ન કર્યો પણ તેને સદ્દઅનુષ્ઠાનરાગકારક ગણ્યા.... કેમકે લોકિક ફળની આશ'સા તા આગળ ઉપર ગુરુના ઉપદેશથી ઉડી જવાની.)

૫**૯. પ ચારાક** (૧૯) ગાથા-૨૬

जत्थ कसायनिरोहो बंभं जिणपूयणं अणसणं च । सो सब्वो चेव तवो विसेसओ मुद्धलोयंमि ॥२६॥

જ્યાં જ્યાં (૧) કષાયના નિરાધ છે (૨) પ્રદ્વાચર્ય પાલન છે (૩) જિનપૂજા છે (૪) અનશન ( ભાજનના ત્યાગ) છે તે ખધા જ તપ ધર્મ છે.... વિશેષે કરીને મુગ્ધલાકામાં આ કર્તવ્ય તપધર્મ છે. [ આમાં ભલે સૌભાગ્યાદિની લોકિક આશ'સાથી પણ જિનેશ્વરના કહેલા તપ કરે છે; પણ એમાં કષાયનિરાધ આદિ પાળે છે માટે એને તપસ્વરૂપ ગણ્યા... ] દ૦. પ'ચારાક (૧૯) ગાથા ૪૨-૪૩

विसयसरवणुबंधेहि तह य सुद्धं जओ अणुट्टाणं। निव्वाणंगं भणियं अण्णेहि पि जोगमगांमि ॥४२॥ एय च विसयसुद्धं एगंतेणेव जं तओ जुत्तं। आरोग्ग बोहिलाभाइ पत्थणाचित्त तुल्लंति ॥४३॥ णीळांगे पणु ये।गमार्भां विषयशुद्ध, स्वरूपशुद्ध, અને અનુખ'ધશુદ્ધ, એમ ત્રણ પ્રકારે શુદ્ધ એવા અનુષ્ઠાનને મોક્ષનું અ'ગ કહ્યું છે. (તો જિનેશ્વર લગવાન કહે એમાં નવાઈ શી ?) આમાં લખ્યું છે કે વિષયશુદ્ધ અનુષ્ઠાન દા. ત. તીર્થ'કર–દીક્ષા આદિને ઉદ્દેશીને કરાતા તપ, (પછી લલે તે લીકિક આશ'સાથી કરાતા હાય.)

- (ર) સ્વરૂપ શુદ્ધ: ઉપર મુજબ ( આશ'સાવાળા પણ ) કષાયનિરાધ, પ્રદ્યાચર્ય, જિનપૂજન, અનશન આદિથી સ'પન્ન તપ;
- (3) अनुभ'ध शुद्ध: परिष्णाम ८ श रहे आने ઉत्तरात्तर ઉત्કर्षने प्राप्त थाय तेवा तप. आ निर्वाष्तुन अ'ग छे.

સૌભાગ્યાદિ પૂર્વ કહેલા તપા સકલદોષમુક્ત શ્રી જિને-ધર દેવા સ'ખ'ધી શુદ્ધવિષયને અનુસરતાં હાવાથી એકાંતે યુક્ત જ છે. ભલે તે પ્રાર્થનાગર્ભિત હાય. કારણ કે તે આરાગ્ય-બાધિલાભની પ્રાર્થના જેવા જ છે.

૬૧. સૂયગડાંગસૂત્ર શ્રુતસ્ક'ધ-૧ અધ્યયન-૨ ઉદ્દેશક-ં૩
ટીકા. ગાથા-૧૫

धर्मणार्थो धर्मएव वाऽर्थः, परमार्थेन अन्यस्य अनर्थरुपत्वात् धर्म એ જ અર્થ છે, કેમકે પરમાર્થથી બીજા બધા (અર્થ-કામ) અનર્થરૂપ છે. (જ્યાં 'अर्थस्तु मोक्ष एवंकः' એમ કહ્યું છે, ત્યાં જો અર્થ-કામ સાથે ધર્મની પણ પુરુષાર્થમાંથી બાદબાકી કરવાની હોય, તો પછી અહી જે ધર્મથી અન્ય પુરુષાર્થોને અનર્થરૂપ કહ્યા છે. એમાં અર્થ-કામ સાથે માક્ષને પણ અનર્થ ગણી લેવા પડે! માટે અર્થ-કામ અનર્થરૂપ અને ધર્મ-માક્ષ અર્થરૂપ એલું તાત્પર્ય સમજલું જ જોઇએ.)

# ૬૨. ચેઇઅવ'દણ મહાભાસ (આ શાંતિસૂ, મ.) પુસ્તક ગાથા ૮૬૨

सारीर माणसाणं दुक्खाण खओ ति होइ दुक्खखओ । नाणावरणाईणं कम्माण खओ उ कम्मखंओ ।। ६६२।।

'જયવીયરાય' સૂત્રમાં 'દુકખકખએા'ની માગણી છે, તેમાં શારીરિક અને માનસિક દુઃખાના ક્ષય એવા અર્થ કરેલા છે....એ ભગવાન પાસે માગી શકાય છે.

# <u>૬૩. **`પઉમચરિઆ**'</u> ભા−૨ પૃ. ૪૭૫ થી ૪૭૯ શ્લોક પર-પ૩-૫૪

सत्तुग्ध ! इहपुरीए चउसु वि य दिसासु सत्तरिसियाणं । पिडमा उठवेहि लहुं होही सन्ती तओ तुज्झंत ।।५२।। अज्ज पभीईए इहं जिणपिडमा जस्स नित्थ नियय घरे । तं निच्छिएण मारी मारिहिई मयं व जह वग्घी ।।५३।। अंगुटु पमाणा विहु जिणपिडमा जस्स होहिइ घरिमम । तस्स भवणा उमारी नासिहिइ लहुं न संदेहो ।।५४।।

અહી મથુરામાં ફાટી નીકળેલા રાેગચાળાની શાંતિ માટે સાત ચારણ ઋષિએા ઘેર ઘેર શ્રી જિનપ્રતિમા રાખવાના ઉપદેશ ત્યાંના રાજા (પ્રદ્યુમ્ન)ને કરે છે.

# ૬૪. ઉ**પદેરાપદ** પૃ. ૧૧૯/૭૬

जहा – हंहों धम्मो निच्चं रम्मो जम्मभूमीसुहाणं। सद्धा–सुद्धो सम्मं बुद्धो पंडिएणं जणेण।।

વજસ્વામીના દુષ્ટાંતમાં શ્રી ગૌતમસ્વામીની દેશનામાં 'ધર્મ' એ હરહ'મેશ રમ્ય છે', એમ કહ્યું છે....

(2८)

६५. ७५ हेश ५६ ला-१ ५. १७४/२ गाथा २४१-२४२ किरियामेलं तु इहं जायति लद्धादवेवखयाएऽवि । गुरु-लाघवादि सन्नाण विज्ञियं पायिमयरेसि ।।२४१।। एतो उ निरणुबंधं मिम्मियघड सरिसओ फलं णेयं । कुलडादि य दाणाइसु जहा तहा हंत एयं पि ।।२४२।।

આમાં લખ્ધિ આદિની અપેક્ષાએ (આશ'સાથી) થતી ધર્મ ક્રિયા નિરતુબ'ધ કહી છે, (પાપાનુબ'ધી કે પુર્ધાનુબ'ધી કહી નથી.)

६६. ઉપદેશપદ બા−૧ પૃ. ૧૧૭/૧ રલેાક ૨૪–૨૫ (વજસ્વામીની દેશના પછુ)

कुसदलसिललवाउवि चंचलं जीवियं मुणह मणुया । सध्धममः करण जलणेण भवतर जल मिलाइ इमो ।।२४।। सव्वायरेण तह उज्जमेह एयं इहावि सुहलाभो । सव्वसुह रयणखाणी परमत्थ निव्वृहपयं च भवे ।।२४।। जो पुण खमापहाणो परूविओ पुरिसपुंडरिएहि । सो धम्मो मोक्खोच्चिय जमक्खओ तप्फलं मोक्खो ।।

પુરુષોમાં પુંડરીક તુલ્ય તીર્થ કર ભગવ તાએ ક્ષમા-પ્રધાન જે ધર્મ પ્રરુપ્યા છે તે તા માક્ષ જ છે, કારણ કે તેનું અક્ષતફળ માક્ષ છે. (આ વિધાનથી ફલિત થાય છે કે વજસ્વામી મહારાજે શ્રી કેવલિભાષિત ધર્માનુષ્ઠાનને કિંપાકફળ તુલ્ય કહ્યું જ નથી. હિંસાદિથી ભરચક ધર્માને જ કિંપાકફળ તુલ્ય કહ્યા છે.)

६७. ઉપદેશપદ (હરિભદ્ર સૂ.મ.) શ્લાક ૯૪૯થી મતાંતરે

સતતાભ્યાસ, વિષયાભ્યાસ, ભાવાભ્યાસ એમ ત્રણ અનુ-ષ્ઠાનનું વર્ણન કર્યું છે. તેમાં પહેલા બેમાં ભવવેરાગ્ય આદિ કાઈ ભાવ ન હાવાનું જણાવ્યું છે, છતાં પણ તે વ્યવહાર-નયથી, અપુનર્ભ ધકાદિ જીવા માટે ખરાબર-ચાગ્ય હાવાનું કહ્યું છે.

એનાથી સ્પષ્ટ થાય છે કે અપુનર્ભ ધકાદિ દશામાં છવમાં ભવવેરાગ્યાદિ હજુ પ્રગટચા ન હોય તો પણ એ વિષયાભ્યાસરૂપ એટલે કે મુક્તિમાર્ગના સ્વામી અરિહ તાદિ પ્રશસ્ત વિષયોના પૂજા વગેરે અભ્યાસરૂપ અનુષ્ઠાના તેને માક્ષમાર્ગ પ્રગતિ કરાવનારા, એક પછી એક સાપાન આગળ વધારનારા હોવાથી યાગ્ય છે, અયાગ્ય નથી.

આપણે ચાક્કસ જાણતા નથી કે આપણી પાસે આવેલા જવા અલવ્ય જ છે, અથવા તા અચરમાવર્ત વર્તા જ છે. અથવા તા અચરમાવર્ત વર્તા જ છે. અથવા તા અપરમાવર્ત વર્તા જ છે, માટે આપણે તા એ જવા કઈ રીતે વિષયાભ્યાસાદિરૂપ અનુષ્ઠાનમાં વધુ ને વધુ જોડાય તે જ વિચારવું જોઈએ. એ ત્યારે શક્ય બને કે જ્યારે ધર્માનુષ્ઠાનાની આપણે ખૂબ ખૂબ પ્રશંસા કરીએ, મહિમા ગાઈએ. ભૂતકાલિન પૂર્વાચાર્ય ભગવંતાના દરેક ઉપદેશ ચંચમાં એ પ્રશંસા દેખાય છે, પણ કથાંય ધર્માનુષ્ઠાનની નિંદા-ટીકા-ટીપ્પણ વગેરે આવતી નથી.

સારાંશ; સાંસારિક પ્રયાજનથી થતાં કાઇ પણ ધર્માનુ-ષ્ઠાનને 'મહાભૂ'ડુ".... 'રીખાવી રીખાવીને મારે....' વગેરે કહેવાને ખદલે તે જીવની સાંસારિક આશ'સા કેમ દ્વર થાય અને તે કેમ વધુ ને વધુ ધર્માનુષ્ઠાનામાં જેડાય, તેવા ઉપદેશ આપવા જોઇએ.

૬૮. **પાંડવ અરિત્ર** પૃ. રેેેેે રેેેે શ્લાેેક રેેેેેડ

स्वभावतो ममादेशादुपदेशादिप प्रभोः । बभुव धर्मकर्मैक-सज्जो द्वारवती जनः ॥२७८॥

(05)

( દ્વૈપાયનના ઉપદ્રવથી ખચવા લોકોએ વિશેષ ધર્મ કૃત્યા કર્યા તે ભગવાન શ્રી નેમનાથના ઉપદેશથી કર્યા એમ કહ્યું છે.... ) ( કૃષ્ણ જરાકુમારને છેલ્લે કહે છે કે, ) સ્વભાવથી, મારા આદેશથી તેમજ ભગવાનના ઉપદેશથી પણ દ્વારકાના લોકો ધર્મ કાર્યમાં સજ્જ થયા....

६८. डिरसीकाण्य महाकाष्य (स्वे।पज्ञ.) सर्ग-१ श्वे। उप गिराथ नेमेररविन्दनाभि रूपास्य पद्माप्रियमष्टमेन । आनाययत्तेन जिनं तमात्म-द्विषज्जयं मूर्तिमिवाश्रयन्तम् ।३५ टीक्षामां :-

यदा जरासंघ प्रयुक्तविद्या बलेन जातं स्वबलं जरातेम् । तदा मुदा नेमिगिरा मुरारि पातालतस्त्वां तपसा निनाय । तव प्रभोः स्नात्रजलेन सिक्तं रोगैर्विमुक्तं कटकं बभूव ।

જરાસ'ઘની જરાવિદ્યાના દુષ્પ્રભાવથી કૃષ્ણના સૈન્યને ખચાવવા માટે શ્રી શ'ખેશ્વર પાર્શ્વનાથ ભગવાનની મૂર્તિના અભિષેક જળના છ'ટકાવ કરવાની ભગવાન ખૂદ શ્રી નેમિનાથ ભગવાને કરેલી આ વાત સુપ્રસિદ્ધ છે.

આ બધા માત્ર દર્શાતા જ નથી. પરંતુ વિષયસુખના અર્થીઓએ પણ ધર્મમાં જ પ્રયત્ન કરવા જોઈએ ઇત્યાદિ શાસ્ત્રીય વિધાનાત્મક સિદ્ધાંતા પણ છે જ. અને આ દર્શાંતા એ વિધાનાનું ભારાભાર સમર્થન કરે છે....

૭૦. વસુદેવહી'ડી ખ'ડ-૧ અ'શ-૧ ધમ્મિલહી'ડી યૃ. ન'. ૫૨-૫૩

धिन्मलस्स तवासेवणं तवफल पत्तीयः मम पुण माउ-पिउ-विभवविओग-विहुरियस्स दुक्खियस्स उवायं साहिउं पसीयह, जेण अहं विभवं पावेमि, अवितिण्हकामभोगो इहलो- इय सुहाइ इच्छामि ति । ततो तेण लिवयं अत्थि जिण-सासणे बहवे उपाया दिट्ठा, विज्जाफल-देवयप्पसाया यं । तत्थ देवयाओ उववासिंह भत्तीए य आराहियाओ, जहाचितिअं फलं देंति विज्जाओ य पुरचरण-यलिविहाणेहि सिज्सित उववासिवहीओ य बहुविहप्पयारो, जा इहलोए परलोए य फलं देंति, तत्थ पुण अमोहं उववासं साहुणो भणंति, जो छम्मासे आयबिलं करेइ तस्स इहलोइया इच्छियफलसंपती होइ ति...तेण भणिय-भयवं! अहमायंविलं करेमि ति ।

અહીં સાધુ ભગવંત, માતા-પિતા વૈભવના વિયાગથી પીડાતા ધમ્મિલને, આલાકના સુખ માટે સ્પષ્ટ ધર્મ કરવાના જ ઉપદેશ કરે છે.

### ૭૧. **પર્વ કથા સ ગ્રહ** (જ્ઞાનપ ચમી કથા) કનકકુંશલ ગણિ.

श्रेष्ठिना च गुरुः पृष्टः कथ्यता भगवन् ! मम । कथमस्या प्रयास्यन्ति रोगाः सर्वेऽपि देहतः ॥६०॥ गुरुणाऽभाणि भो श्रेष्ठिन् ! ज्ञानाऽऽराधनतः सुखम् । सर्वं संपद्यते जन्तोरसुखस्य निवर्त्तनम् ॥६१॥

વરદત્ત અને ગુણુંમંજરીના પૂર્વ ભવ સાંભળ્યા પછી જ્યાં રે એમના માતા-પિતા પૂછે છે કે ભગવન્! હવે આમના ખત્રા રાગ (મૂંગાપણું) વગેરે કેમ દ્વર થાય ? ત્યારે એના ઉપાય તરીકે ઉપદેશમાં આચાર્ય મહારાજ જ્ઞાનની આરાધના કરવાનું જ ક્રમાવે છે.

### હર. **૪૫ આગમની પૂજા** ( ફળપૂજા )

દુહા : જ્ઞાનાચારે વસ્તતાં જ્ઞાન લહે નસ્નાર, જિન આગમને પૂજતાં ફળથી ફળ નિરધાર.

(32)

ઢાળ : હો સાહિખજ ! પરમાતમ પૂજાનું ફળ મન આપો હો સાહિખજ ! લાખેણી પૂજા રે શે ફળ નાપો ? ઉત્તમ ઉત્તમ હું ફળ લાવું, અરિહાની આગળ મૂકાવું આગમવિધિ પૂજા વિરચાવું, ઉભા રહીને ભાવના ભાવું.... ૧ જિનવર જિનઆગમ એક રૂપે સેવંતા ન પડા ભવકૂપે આરાધન ફળ એહના કહીએ, આ ભવમાં હે સુખીયા થઇએ ... ર પરભવ સુરલાક તે જાવે.... ઇ દ્રાદિક અપછર સુખ પાવે તિ હા પણ જિનપૂજા વિરચાવે, ઉત્તમકૂળમાં જય ઉપજાવે.... ૩ તિ હા રાજ ક્ષ્યિ પરિકર અંગે આગમ સુણતાં સદગુરુ સંગે આગમશું રાગ વળી ધરતાં જિન આગમની પૂજા કરતાં.... ૪ સિદ્ધાંત લખાવીને પૂજે તેથી કર્મ સકળ દ્રરે ધ્રુજે : લહે કેવળ ચરણધર્મ પામી શુભવીર મળે જો વિશરામી.... પ આમાં ઇહલોકિક—પારલોકિક અનેક ફળાનું વર્ણન પણ છે....

७3. सम्थं इत्य डीसुही पृ. २२० ( जिन्छ पं गिष्णु. )

धर्मार्थकाममोक्षास्ते चत्वारः प्रथिताः सताम् ।

किन्त्वर्थकाममोक्षाणां निदानं धर्म एव हि ॥१२३॥

तस्मात्सर्वपुमर्थानां धर्मो बीजमिति ध्रुवम् ।

मन्वानैरमलज्ञानैः जनैः सेव्योऽयमादरात् ॥१२४॥

ધર્મ-અર્થ-કામ-માક્ષ એ ચાર પુરુષાર્થ કહ્યા છે. પણ ધર્મ એ જ અર્થાદિ ત્રણેયનું કારણ હોવાથી આદરપૂર્વક તેનું સેવન કરવાના ઉપદેશ કર્યો છે.

७४. वणी त्यां ज सम्यक्ष्य की सुदी मां आगण विवेकी तु सुजेद्धमाँ दुःखे जाते विशेषतः ।।१५४॥

(33)

विवेधी पुरुषोणे हु: भ आवे त्यारे विशेष रीते धम अरवो कोध्ये.... तथा

७५. सम्यक्त्य की सुदी १. ९३२ गाथा-९०६ दातव्यं गृहिणा दानं पुण्यपुण्यप्रसूतये । अथवा दु:ख शान्त्यर्थमिति तत्त्वविदां गिरः ॥१०६॥

તત્ત્વજ્ઞાનીઓના વચના છે કે ગૃહસ્થે પુણ્ય (સુખકારી) કમાવા માટે અથવા દુઃખ નિવારણ માટે દાન કરતું જોઇએ.

<u>૭૬. શાંતિનાથચરિત્ર</u>: પ્રથમ પ્રસ્તાવ પૃ.૩ (ભાવગ'દ્ર સૂરિકૃત) શ્લા. ૬૩ થી ૭૪ (અજિતપ્રભસૂરિકૃત)

ઉજજૈની મહાનગરી.... વૈરિસિંહ રાજા... સામચંદ્રા-રાણી...ધનદત્ત શેઠ...સત્યભામા પત્ની.... પુત્ર નહોતાે... પુત્રચિંતાથી મ્લાન મુખકમળવાળા પતિને જોઇ સત્યભામા એ પૂછ્યું:-

हे कान्त ! कि ते दुक्बस्य कारणं ? तदा श्रेष्ठि यथा-तथं बभाषे । तद्वचः श्रुत्वा श्रेष्ठिनी पुनरिप आहः हे प्राण-नाथ ! चिन्तया अलम् । इहलोके परलोके च निणां समी-हितार्थदायको धर्म एव । अतः कारणाद् स एव विशेषेण सेवनीयः सुखेन (सुखैषिणा) ।.... सर्वशर्मकृद्धर्मकर्म कुर्वतः शासनाधिष्ठायिनी देवी संतुष्टा पुत्रवरं प्रत्यक्षीभूय ददौ ।

હે નાથ! તમારા દુઃખનું કારણ શું છે? શ્રેષ્ઠીએ તેણીને સાચીવાત કરી. શેઠાણીએ કહ્યું. 'સર્ચું' આ ચિંતાથી, કેમકે ધર્મજ માણસોને આલાક પરલાેકમાં સુખ આપનારા અને છે. તેથી સુખેચ્છુએ વિશેષ પ્રકારે ધર્મ ને જ સેવવા જોઇએ. [આલાેક-પરલાેકના સુખથી અહીં સમ્યકત્વાદિ લેવાના ? કે પુત્રપ્રાપ્તિ ? એ ગ્ર'શના રાખ્દાેથી સૂચિત થાય છે.]

૭૭. શ્રાહ્મિતિકેમણ સૂત્ર અર્થ દીપિકા અતિથિસ વિભાગ આ. રત્નરોખરસૂરિમ. શ્લોક ૪૦ થી ૫૦ તથા-६૩

धर्माद्धनं, धनत एव समस्तकामाः, कामेभ्य एव सकलेन्द्रियजं सुखं च ।

कार्यार्थिना हि खलु कारणमेषजीयं, धर्मो विधेय इति तत्त्वविदो विदन्ति ॥५०॥

तथा ... विशिष्य पात्र दानादौ यतनीयं धनाथिना । नाऽदत्त लभ्यते क्वाऽपि नानुष्तमपि लूयते ।।६३॥

ગુણાંકર અને ગુણધરની કથામાં ધર્મદેવ નામના ગુરુને નમનપૂર્વંક પૂછ્યું: 'પ્રભાે! મારા ઇષ્ટ એવા ધનની પ્રાપ્તિ કયા ઉપાયથી શીલ્ર થશે ?' મુનિ કહે છે કે 'ધર્મ' ધન વગેરેનું અમાદ્ય મુખ્ય કારણ છે....ધનના અર્થાએ વિશેષે કરીને સુપાત્રદાનાદિમાં ઉદ્યમ કરવા જોઈએ. કારણ કે કથાંય આપ્યા વિના મળતું નથી. વાવ્યા વિના લણાતું નથી....

७८. **इट्यसूत्र** (सुके। धिक्षा) व्या. ४ सू. ७२ नी टीक्षा दुःस्वप्ने देवगुरुन् पूजयति करोति शक्तितश्चतयः । सततं धर्मरतानां दुःस्वप्नो भवति सुस्वप्नः ॥

કલ્પસૂત્રના વ્યાખ્યાનમાં ખરાબ સ્વપ્નું આવ્યું હોય તો તેને નિષ્ફળ બનાવવા માટે ખાસ જિનપૂજાદિમાં ઉદ્યમ કરવાનું કહ્યું....

૭૯**. કુ પદ્રષ્ટાન્ત વિશદી કરણ** (ઉ. યશાવિ.મ.)

'न च सर्वोऽपि जिनपूजाऽप्राधान्येनैव द्रव्यरुपा, अपूर्वत्व-

(૩૫)

प्रतिसंधान विस्मय-भवभयादिवृद्धि-भावाभावाभ्यां द्रव्य भावेतर विशेषस्य तत्र तत्र प्रतिपादनात् ।

ખધી જ જિનપૂજા અપ્રધાનદ્રવ્યરૂપ જ હોય એલું કાંઈ નથી. અપૂર્વતાનું અનુસંધાન (ઓહો! આવું તો મેં કચા-રેય અનુભવ્યું નથી) વિસ્મય, ભવભયાદિની વૃદ્ધિ....આ કાેંઇપણ હાેય તાે તે જિનપૂજા ભાવરૂપ ખને છે. [એટલે એક માત્ર મુક્તિની ઇચ્છા એ જ ભાવ એવું નથી.]

### ૮૦. સવાસા ગાથા સ્તવન (ઉ. યશા વિ. મ.)

તે કારણ **લજજાદિક થી પણ** શીલધ**રે જે** પ્રાણીજ ધન્ય તેહ કૃતપુણ્ય કૃતારથ મહાનિશીથે વાણીજી....

આમાં શીલધર્મ લજ્જાદિકથી પણ પાળે એને ધન્ય-વાદ નિશિથે આપ્યા અને એને પુષ્યકારી કહ્યા.

### ૮૧. ઉપદેશરહસ્ય શ્લાેક ૯૮ ની ટીકા (ઉ. યશા વિ. મ.)

संकिज्जयासंकियभावभिक्लू विभज्जवायं च वियाग-रिज्जा ! भासादुअं धम्मसमुद्धितेहिं वियागरेज्जा समता-सुपण्णे ।' भिक्षुः साधुव्यांख्यानं कुर्वन् नर्वाग्दशित्वादर्थनिणयं प्रति अशंकित भावोऽपि....विभज्यवादः स्याद्वादस्तं सर्वत्रास्ख-लितं वदेत्, तमपि भाषाद्वितयेन ब्रूयाद् इत्याह ।

સુયગડાંગ સૂત્રની સાક્ષોં આપી કહે છે કે વ્યાખ્યાન કરનારા સાધુ (અતિશય જ્ઞાની ન હોવાથી) કાેઈ અર્થના નિર્ણુયમાં પાતાને શ'કા ન હાેય તાે 'પણ સાશ'કપણે બાલે અને 'હું જ આ વાત બરાબર જાણું છું બીજું કાેઇ નહિ.' એવા અભિમાનનું પ્રદર્શન ન કરે. અસ્ખલિત સ્યાદ્વાદગર્ભિત પ્રરૂપણા કરે.

(३६)

### ૮૨. ઉ**પદેશ રહસ્ય** શ્લાેક ૨૧ ની (અવતરણીકા)

नन्वेवं तथाविधोपयोग शून्यो गृहस्थानां द्रव्यस्तवो निष्फल एव स्यात्, अथात्रेष्टापत्तिरेव आज्ञारागाभावादावस्त-वाहेतुत्वेन तन्त्रद्रव्यत्वाभावात्, सद्विषयगामित्वेन भोगविशेप-हेतुत्वेपि तस्य मोक्षहेतुत्वाभावेनाप्रधानत्वेनैव द्रव्यत्वव्यव-स्थिते:।

ભાગાદિ ફલાકાંક્ષાવાળા ધર્માનુષ્ઠાનને માેક્ષફળ આશ્રયીને અપ્રધાન કહ્યું છે. છતાં કુત્રહવિરહ સ'પાદન આદિ આશ્રયીને પ્રધાન દ્રવ્યક્રિયા કહી છે. (પ્રધાન=ભાવસાધક)

#### ૮૩. ગૌતમસ્વામી રાસ (વિનયપ્રભોપાધ્યાય)

પરઘર વસતાં કાંઇ કરીજે દેશદેશાન્તર કાંઇ ભમીજે કવણ કાજ આયાસ કરો ? પ્રહ ઉઠી ગૌતમ સમરીજે કાજ સમગ્ગહ તતખિણ સીઝે નવનિધિ વિલસે તાસ ઘરે…"

આમાં પાતાના સમગ્ર કાર્યો (પ્રયાજના) માટે દેશ-દેશાન્તર ભ્રમણ કરવાને બદલે કે પારકાને ઘેર ચાકરી કર-વાના બદલે સવારે ઉંઠીને ગૌતમસ્વામી ભગવાનનું સ્મરણ કરવાની સ્પષ્ટ પ્રેરણા કરી છે.

#### ૮૪. ઉ**પદેશ પ્રાસાદ :** સ્ત ભ ૨૯ વ્યા. ૩૫૩.

अथैकदा कृष्णस्य कैनचिद् भूपेन जात्याश्चः प्राभृतिकृतः तदा शांबपालकौ द्वौ कुमारावेत्य प्रोचतुः अयमश्वो महयं दीयतां कृष्णोऽवक् द्वयोर्मध्ये यः कल्ये श्री नेमिनाथं प्रथमं प्रणंस्यति तस्मायश्वो मया दास्यते ततः पालको रात्र्याश्च-रमे प्रहरे समुत्थायौच्चैः शब्दं कुर्वन् स्वभृत्यान् सज्जीकृत्ये प्रभाते प्रभु नत्वा व्याघुश्य पितृपाश्वे याचते स्म । कृष्णेनोवतं 'प्रभुंपृष्टवा दास्यते' इतो मध्यरात्र्यतिक्रमे शांबः पापभीकः

(૩૭)

स्वस्थानकस्थ एव प्रभुं ननाम प्रभाते समवसरणे सर्वे प्रभुं पार्थ्वे गताः । प्रभुं प्रणम्य कृष्णोऽत्राक् 'अद्यप्रभोः त्वं प्रथमं केन वन्दितः ?' प्रभुः प्राहः 'द्रव्यवंदनेनाहं प्रथमं पालकेन वंदितः भावयन्दनेन तु णांवेन प्राग्' इति कृष्णेन णांवाय अक्वो दत्तः ।

શાંબ-પાલકની કથામાં કૃષ્ણું જ્યારે જાત્યવ માટે બેના ઝગડાના ઉકેલ માટે કહે છે કે 'કાલે સવારે જે લગવાનને પહેલી વ'દના કરે તેને આ અશ્વ આપીશ.' તેની લાલચ બન્નેને છે. પણુ પાલકની લાલચ (અભવ્યપણાના કારણે) ઉશ્રકાટિની છે. તેથી એણે તો બીજે દિવસે સવારે હોહા કરી મૂકી. વહેલા દાડીને વ'દન કરી આવ્યા. શાંબને લાલચ હતી સાથે વિવેક પણ હતા એટલે ઘેર રહીને જ વ'દના કરી અને સવારે બન્ને જણા કૃષ્ણ પાસે અશ્વ માંગવા આવ્યા ત્યારે કૃષ્ણે કહ્યું: 'ભગવાનને પૂછીને આપીશ….' ભગવાન પાસે સહુ ગયા. ભગવાનને કૃષ્ણે પૂછ્યું. તા પ્રભુએ ખુલાસા કર્યા 'દ્રવ્યથી પહેલું વ'દન પાલકે કર્યું', પણ ભાવથી પહેલું વ'દન શાંબે કર્યું'.'

(અહીં ઘાડાની લાલચ છતાં ભાવવ દના છે. કારણ વિવેક ભેગા છે. માટે સાંસારિક વસ્તુની લાલચ હાય ત્યાં ભાવ હાય જ નહિ એવા એકાન્ત નથી.)

८५. भिछारमा ५७। १. ३२८ १थी. १०६७ जइ भो सुहेण कज्जं उभयभवेसुंपि तो पयत्तीण । तह्यं पावट्ठाणं दूरं दूरेण वज्जेह ॥१०६७॥

ુ ઉભયલાકમાં સુખ જોઇતું હાય તો ત્રીજા ચૌર્ય પાપ-સ્થાનના પરિહાર કરાે.

(3८)

जइ इच्छह सुहसंगं अमियपरिग्गह पनाण रुवं तु । पंचमं पावट्वाणं तो वज्जह गुरुपयत्तोणं ।।१०८२।।

્ર સુખસ'ગ અને અમિત પરિગ્રહ પ્રમાણની ઇવ્છા હેાય તો પાંચમુ પરિગ્રહ પાપસ્થાનક છેાડવા કહ્યું છે.

उड कित्तीए कज्जं अत्थि विणय कम्मेण ।
 सत्तम पावट्ठाणं माणं मेल्लह तो दूरे ।।१०९४।।

જો કીર્તિનું કાર્ય હાય તા સાતમું માન પાપ સ્થાનક છાડવા કહ્યું છે.

### ૮૮. મણારમા કહા પૃ. ૩૩૨ શ્લાક ૧૧૨૭

जइ इच्छह धणरिद्धि सोक्खसिमिद्धि जयम्मि सुपिसिद्धि । बारस पावट्ठाणं तो कलहो नेव कायव्वो ॥११२७॥ धनऋषि-सुभसमृष्धि अने विश्वप्रसिखिनी धव्छा छै।य तो आरभु भापस्थानं ४ ४ ४ ७ ४ ७ छै। उवानु ४ छुं छै.

### <u>૮૯. પરમતેજ પ્રસ્તાવના</u> ( લેખક : આ. મુક્તિચ'દ્ર-સૂરિજી મ. )

કેટલાક અજ્ઞાની માણુસા એમ માને છે કે 'ભગવાન તો વીતરાગ-નિર'જન-નિરાકાર' એ તો સાંસારિક સુખ સગવડ આપે જ નહિ. માટે એ આપણા સાંસારિક સુખ સગવડમાં ઉપયાગી નહિ જ. આલું માનનારાએ અજિતશાંતિની છેલ્લી ગાથા ખૂબ જ વિચારવા જેવી છે,

जइ इच्छह परमपयं अहवा कित्ति सुवित्थडं भुवणे। ता तेलुक्कुद्धरणे जिणवयणे आयरं कुणह ।।४०।।

(૩૯)

જો તમે પરમપદની ઇચ્છા રાખતા હો, અથવા સુવિસ્તૃત કીર્તિની અભિલાષાવાળા હાે તાે ત્રણલાેકના ઉદ્ધાર કર-નાર જિનવચનનાે આદર કરાે.

આ ગાથા ખૂબ જ ગ'લીર છે. એના ભાવ પણ ઘણા ગ'લીર છે. પરમપદની પ્રાપ્તિ માટે જેમ આ ગાથા જિન-વચનના આદરનું ફરમાન કરે છે. તેમજ સુવિસ્તૃત કીર્તિ'ના અથી'ને પણ જિનવચનના આદરનું ફરમાન કરે છે.

( આગળ આજ પ્રસ્તાવનાકાર ફરમાવે છે કે)

અહીં એક એ વાત પણ સમજવા જેવી છે, કે धर्म प्रेमी डें। छ जव आपत्तिमां आव्या छें। य अने आपित्त टेंगे अपी डें। अने आपित्त डेंगे। हें। अने अपी डामनाथी पण लाजवाननी लिंडित डेंगे। हें। ये, छतां डामना डरतां पण लिंडित के श्रेष्ठ मानता छें। ये ते। तेने भिष्यात्व लागतुं नथी. એम लिंडितविस्तराना लेंभेड सूरिपुरं हर હरिलद्रसूरिल महाराज तेमना अष्टेंडलमां स्पष्टपण्डे इरमावे छे. हमयंती के जंगलमां अने डेंगापित्त के। टाजवा वारंवार नवडारमंत्र याह डेंगेंने भिष्यात्व लागें हां सेम शास्त डेंगेंने भिष्यात्व लागें हां सेम शास्त डेंगेंनथी.

eo. शास्त्रवार्ता सभुव्यय पृ. ६३ थी ६६ स्तलक १ नन्वेवम् अविरतसम्यग्देशां कथं नि<sup>त</sup>पद्धकर्मणि प्रवृत्तिः ?

અર્થ:- અવિરત સમ્યગ્દેષ્ટિ જીવા શાસ્ત્રનિષિદ્ધ કાર્યોમાં કેમ પ્રવૃત્તિ કરે છે ? આ પ્રશ્નના પૂર્વપક્ષીય જે ઉત્તરા આપ્યા છે, એ બધાની સમીક્ષા કર્યા પછી ઉ. યશા વિ. મહારાજ પાતાના ઉત્તર આપતા કહે છે કે सत्यम् मोह प्राबल्यदोषमहिम्नैव पारदार्याद फलेच्छा विघातस्य तत्र

बलवद् द्वेषस्य चानुदयाद् रागान्धप्रवृत्युपपत्तेः । तदुक्तंः जाणिज्जइ चितिज्जइ जम्मजरामरणसंभवंदुक्खं । न य विसयेसु विरज्जइ, अहो सुबद्धो कवडगंडी ।

ખરાખર છે. સમ્યગ્રદિ અવિરત પુરુષને માહની પ્રાપ-ળતા રૂપ દોષના કારણે નિષિદ્ધ કર્મના આચરણથી પ્રાપ્ત થનારા કલ (તાત્કાલિક સુખાનુભવ) ની ઇચ્છાના વિઘાત થતો નથી. અથવા તો એમાં ખળવાન દ્રેષ ભાગતા નથી તેથી રાગાંધ ખને ત્યારે તેની નિષિદ્ધ કર્મમાં પ્રવૃત્તિ હોઇ શકે છે. કહ્યું છે કે ''જન્મ જરા અને મરણના દુઃખ ભાણીએ છીએ, વિચારીએ છીએ છતાં પણ વિષયામાં વિરાગ થતો નથી. અહેા! માહની ગાંઠ જેરદાર અ'ધાયેલી છે. [ આ સ'દર્ભ'થી ક્લિત થાય છે કે અવિરત સમ્યગ્રદિગ્ની અધી જ પ્રવૃત્તિ માલ માટે જ હાય એવા કાઈ જ નિયમ નથી, માહની પ્રબળતાના કારણે વિષયોમાં ખળવાન દ્રેષ–વૈરાગ્ય ન હાવાથી નિષિદ્ધ કર્મામાં પણ તેની પ્રવૃત્તિ થાય છે. પાપ ખપાવવા માટે જ તે વિષયભાગ કરે એવું પણ નથી.]

### ૯૧. માટી શાંતિ.

'विद्या साधन प्रवेशनिवेशनेषु सुगृहीतनामानो जयंतु ते जिनेन्द्राः'

વિદ્યાની સાધના કે ગામ વગેરેમાં પ્રવેશ કે પ્રસ્થાન સમયે શ્રી જિનેશ્વર ભગવાનના નામનું સ્મરણ સુગૃહીત કહ્યું છે. [નહીં કે દુર્ગૃહીત] [જો પ્રવેશાદિ નિવિધ્ન રહે તે માટે શ્રી જિનેશ્વરાના નામનું સ્મરણ અધમરૂપ હોત તો અહીં તેને સુગૃહીત નહી પણ દુર્ગૃહીત કહ્યું હોત. પણ એવું કાઇ સુવિહીત શાસ્ત્રકારા કહેતા નથી.]

(88)

૯૨. જયાન 'દ કેવલી ચરિત્ર - ( પૂ. મુનિસું દરસૂ.મ.)

भूः ५ २/९ प्रत. क्रियाऽनृतोप्यथो धर्मधियैवाऽसैः क्रियेत यैः । ते पुद्गलपरावर्तान्तर्भव्याः शिवगाः स्मृताः ॥२६॥

જે અજ્ઞાની લોકા ખાટી પણ કિયા ધર્મ બુહિથી કરે છે તે ભવ્યા એક પુદ્દગલપરાવર્તમાં માક્ષે જનારા કહ્યા છે.

मुहूर्तमिप ये सम्यग्दर्शनं तु स्पृशन्त्यिप ।
ते पुद्गलपरावर्ताद्धन्तिनिवृत्ति माप्नुयुः ॥२७॥
दृष्टाऽदृष्टसुखेष्वेते सर्वेऽपि स्पृहयालवः ।
तदुपायाथिनो धर्मोपदेशाही यथाविधि ॥२८॥

જેઓ મુહૂર્ત (બે ઘડી) માત્ર પણ સમ્યક્તવને સ્પર્શે છે. તેઓ અર્ધા પુદ્દગલ પરાવર્તમાં મુક્તિન પ્રાપ્ત કરે છે. એ બધા દ્રષ્ટ કે અદ્રષ્ટસુખની સ્પૃહાવાળા હાય છે. તેના ઉપાયને શાધતા હાય છે. અને તેઓ વિધિમુજબ ધર્મોપ-દેશને લાયક છે.

e3. ઉપિમિતિ ભવપ્રપંચ કથા ભાગ-૧ પૃ. ૧૧૯ શ્લાક પર થી પડ

શત્રુમર્દન રાજાના પ્રશ્ન :-

भगवन्तत्र संसारे नरेण सुखकामिना । किमादेयं प्रयत्नेन सर्वसम्पत्ति कारणम् ॥ १२॥

હે ભગવન્! આ સંસારમાં સુખના કામી મનુષ્યે સંપત્તિનું કારણ હોય એવું શું યત્નપૂર્વક આદરવું જોઈએ ? આચાર્ય ભગવ તેના જવાબ :-

आदेयोऽत्र महाराज ! धर्मः सर्वज्ञभाषितः । स एव भगवान् सर्वे पुरुषार्थं प्रसाधकः ॥५३॥

(४२)

सोऽनंतसुखसंपूर्णे मोक्षे नयति देहिनाम् । अनुषङ्गोण संसारे स हेतुः सुखपद्धतेः ॥५४॥

હે મહારાજ! અહીં સર્વ જ્ઞભાષિત ધર્મજ આદરવા યાગ્ય છે. એ જ ભગવાન સર્વ પુરુષાર્થીના સાધકતમ છે. એ ધર્મ અનંત સુખપૂર્ણ માક્ષમાં જીવને લઇ જાય છે. સંસારમાં આનુષંગિક સુખપરમ્પરાના પણ એ હેતુ છે.

राला पूछे छे है ले स्पेम જ छे ते।

कस्मात् सर्वे न कुर्वन्ति तं सर्व सुख साधनम् ।

धर्मः संसारिणा किंवा क्लिश्यन्ते सुख काम्यया ॥५५॥

णधा संसारी छवे। शा भाटे सर्व सुणना साधनभूत धर्म हरतां नथी १ शा भाटे सुणनी धन्छाथी ज हसेश

अनुसवी रह्या छे.

આચાર્ય ભગવંતના જવાબ :-

सुखाभिलाषः सुकरो, दुष्करोऽसौ नृपोत्तम !

यतो जितेन्द्रियग्रामस्तं साधयित मानवः ।।५६।।
अनादि भवकान्तारे प्राप्तानि परमं बलम् ।
दुर्मेधोभिनं शक्यन्ते जेतुं तानीन्द्रियाणि वं ।।५७।।
तेनैव जन्तवो मूढाः सुखमिच्छन्ति केवलम् ।
धर्म पुनः सुदूरेण त्यजन्ति सुखकारणम् ।।५८।।

હે ઉત્તમ રાજન! સુખની ઈચ્છા બહુ સહેલી છે પણ ધર્મ દુષ્કર છે. ઇન્દ્રિયોના જય કરે તે તેને સાધી શકે છે. અનાદિ ભવાટવીમાં ઇન્દ્રિયા એટલી બધી બલવાન બની ગઈ છે કે દુર્બુ હિવાળા લોકો તેને જતી શકતા નથી. તેથી જ મૂઢ જવા કક્ત સુખને ઈચ્છે છે પરંતુ સુખના કારણભૂત ધર્મને બહુ દૂરથી ત્યજ દે છે.

[આ સંદર્ભથી એ સ્પષ્ટ છે કે (૧) જીવ કાે પણ સુખના ઉપાય પૂછે તાે તેને ધર્મ જ દેખાડવા જોઇએ.... (૨) અને દુન્યવી ચીજ વસ્તુ માટે ધર્મ કરવાનું કહીએ તાે બધા એ માટે જ ધર્મ કરતા થઈ જાય એવા ભય રાખવાની જરૂર નથી, કારણ કે બધાને સુખની ઈચ્છા હાેય તાે પણ ધર્મ કરવા બહુ દુષ્કર છે....]

#### <u>૯૪. અજિતશાંતિ</u>

पुरिसा जइ दुक्खवारणं जइ य विमग्गह सुखकारणं । अजिअं संति च भावओ अभयकरे सरणं पव्वज्जहा ।।६।।

હે પુરુષા ! જે તમે દુઃખનું વારણ અને સુખનું કારણ શાધતા હા તા અભયદાતા અજિતનાથ ભગવાન અને શાંતિનાથનું ભાવથી શરણ ગ્રહણ કરાે.

૯૫. કહારયણકાસ [ દેવલદ્ર સૂ. મ. ] પૃ. ૧૪૬/૨

કદાગ્રહ ત્યાગના અધિકારમાં વિમલ નામના મ'ત્રી પાતાની (કદાગ્રહગર્ભિત) માન્યતા રજુ કરે છે.

जिणपूर्यणाइ वि परं कम्मक्खय गोयरं चिय विसिद्धं । घण-पुत्ताइनिमित्तं तंपि हु मिच्छत्तमवसेयं ॥६॥

જિન પૂજાદિપણ કર્મ ક્ષયના ઉદ્દેશથી હોય તો જ બરા-બર, ધન-પુત્રાદિ નિમિત્ત કરે તો તે (જિનપૂજાદિ) પણ મિથ્યાત્વ જાણવું ...

વિમલમ ત્રીના આ કદાગ્રહનું ખંડન કરતાં દિવાકર નામના મુનિવર પૃ. ૧૪૮/૧ માં કહે છે કે

जंपि 'इहलोयत्थेण तित्थयरवंदणाइयं असब्भूय भावा-रोवणा ओ मिच्छतं' ति तंपि अजुत्तं, को हि न याणइ जहा जिणा निव्वुइगया न कस्सवि कि पि दिति अवणिति वा !

(88)

केवलं तब्बहुमाण भत्तिवसओ साभिस्संगत्तणेण य 'आरोग्गं बोहिलाभं समाहिवर मुत्तमं दितु' इइवयणं व तहाविहवत्थु-पत्थणं पि न दुट्टं, विसिट्ट गुणट्टाण पगरिसहेउत्तणेण वागुर-सेट्टिपमुहाणं व एयस्स विसयब्भासाओ ।

જે કહ્યું તે 'ઇહલોકના માટે તીર્થ' કર વ' દના દિ અસ દ્-ભૂત ભાવના આરોપણને કારણે મિશ્યાત્વ છે.' તે વાત અયુ-ક્તા છે. કે છું નથી જાણતું કે જિનેશ્વરા તા માક્ષમાં ગયા. તે કાઈને કાંઇ આપતા નથી કે લેતા નથી. કંકત તેમના ભક્તિ અને બહુમાનથી સાભિષ્વ'ગપણાને કારણે તથાવિધ (ઇહલો કિક) વસ્તુની પ્રાર્થના પણ 'આરોગ્ય-બાધિલાભ સમાધિવર ઉત્તમ આપાં.' એવા (લાગરસસૂત્ર) પ્રાર્થના વચનની જેમ દોષિત નથી. કેમ કે તે વાગુર શ્રેષ્ઠિ વગેરેની જેમ વિષયા ભ્યાસ રૂપ હાવાથી વિશિષ્ટ ગુણુસ્થાન કના પ્રકર્ષના હેતુ ભૂત છે.

### देवद्रव्यादि सिद्धि - ले.पू.आ.लब्धिसू.म.सा. Pg. No. 111

तुम्हारे जैसे श्रद्धावगैरके आदमीसे पुत्रादिसंसारीकामनाके निमित्त भी श्रद्धापूर्वक धर्मिक्रया के करनेवाले अच्छे हैं । हां, उनकी करणी मोक्षके निमित्त नहीं हो सकती परन्तु पापमयिक्रया नहीं है । मात्र ऐसा कहा जा सकता है कि जैनधर्मकी क्रिया करनी और उसमें संसारकी वाञ्छा रखना ठीक नही है, परन्तु ऐसे धर्म करनेसे पापबंधन होता है ऐसा उल्लेख कहां है ? यह बेचरदासको मूलआगमके किसी पाठसे दिखलाना चाहिये था । हां इतना कह सकते हैं कि- सांसारिक सुखकी लालसामें पड़ कर धर्मकरणीमें लगना सो चिन्तामणिको देकर पांवभर सुवर्ण लेने जैसा है । परन्तु सुवर्ण जितना भी लाभ तो रहाने ? पापागमका सिद्धांत कहांसे आया ?

**CE.** 

#### સમાધાનદાતા :

પૂ.આ.શ્રી વિજય રવિચ'દ્રસૂરીશ્વરજી મહારાજ 'પ્રશ્નાેત્તર કેર્ણિ'કા ખ'ડ–૧ પાના ન' ૩૬૦–૩૬૧

પ્ર૦– લાલચ આપીને ધર્મ કરાય કે નહિ ? અથવા લાલચથી ધર્મ થાય કે નહિ ?

ઉ૦- જે જીવા બાળ અને મુગ્ધ છે તેમને લાલચ આપીને પણ ધર્મ કરાવી રાકાય અથવા તેઓ પોતે લાલચ થી ધર્મ કરતા હોય તો તેમને ચડવા માટેની તક છે. બાળ અને મુગ્ધ સિવાયના સમજુ જીવા જે લાલચથી ધર્મ કરતા હોય તો તેઓને માક્ષની અપેક્ષાએ પ્રાય: તાત્વિક લાલ થઈ શકતા નથી.

મુગ્ય તે છે કે જેનામાં હજી વસ્તુને સ્વયં સમજવા માટેની એટલી શક્તિ જ નથી. આવા જીવા માટે ભાગે કહ્યાગરા હોય છે. તેમનામાં થાડી સમજશક્તિ આવે તે પછી તેમને કહેવામાં આવે કે ધર્મ માશે માટે જ થાય. અને માક્ષ માટે ધર્મ કરતાં વચમાં આનુષ ગિક સાંસારિક સુખ મળ્યા વગર રહે નહિ. તો તેઓ આ વાત કખૂલ કર્યા વગર રહે નહિ. તો તેઓ આ વાત કખૂલ કર્યા વગર રહે નહિ. માટે આવા મુગ્ય જીવા શરૂઆતમાં લાલચ આદિ દારા ધર્મ કરતા હાય તો તેમને તો ધર્મથી ઘણું

(४६)

કરીને લાભ જ થાય છે. અન્ય જીવાને ધર્મ પમાડવાની ખુદ્ધિથી કાેઈ પુષ્યાતમા લાલચ સ્વરૂપથી પ્રભાવના આદિ કરે તાે તે પ્રભાવના કરનારને તાે લાભ જ થાય. શરત એટલી કે પ્રભાવના કરનારના હૃદયમાં પ્રભાવના દ્વારા લાેકની વાહવાહ આદિ મેળવવાની કામના ન હાેવી જોઇએ.

અન્ય જીવોને ધર્મ પમાડવા માટે પ્રભાવના વગેરે કરનારા પુષ્યાત્માઓને શાસ્ત્રે એક પ્રકારના પ્રભાવક કહ્યા છે. એટલે પૈસા ખરચીને ધર્મ કરાવનારા લાભ મેળવે. પષ્યુ પૈસાની લાલચથી ધર્મ કરનારા બધા લાભ મેળવે જ એવા નિયમ ઘડાય નહિ. જો અર્થ—કામ પ્રત્યે કદાગ્રહના ઘરનું આકર્ષણ હાય તો તેવા જીવા ધર્મ ન પામે. જે જીવાને અર્થ—કામ પ્રત્યે કદાગ્રહના ઘરનું આકર્ષણ નથી તેવા જીવાને ધર્મ પામતા વાર પણ ન લાગે. આ છે જૈન શાસન ના અનેકાંતવાદની ખૂળી!

धर्म अरनार के धर्म करावनार को केवल क्षायना कोरथी धर्म प्रवृत्ति करता छीय तो तेच्या धर्म प्रवृत्ति शि क्षेम पुष्य आंधे छे तेम ते क्षणमां रखेल क्षायना कोरथी क्षाया पण कोरहार आंधे छे. तेथी क्यार ते पुष्य उहयमां आवे छे त्यार तेनी साथे ते क्षाया पण उहयमां आवे छे. ने अजवान क्षायना उहयक्षणमां ते पुष्य भराज मार्जमां क वपराय छे. तेथी ते क्षणमां स्थ कर पाप आंधी स'सारमां सटका चाल्या काय छे. माटे अप्रशस्त क्षायना कोर वगर थता धर्म अवने धर्म पामवामां महह क्या वगर रखेनि है.

**૯9.** 

## વિવિધ પ્રશ્નોત્તર : ાૃ. દાનસૂરિ મ.

પ્રશ્નોત્તર ન'. ૧૩૮

પ્રા૦ 'જેને માેક્ષની શ્રદ્ધા જ નથી તેવા અભવ્ય પ્રાણીએા પારમેશ્વરી દીક્ષા શા હેતુથી ગ્રહણ કરતા હશે ?'

ઉ૦ અંતરગત શ્રદ્ધા નહિ હોવા છતાં દ્રવ્યાદિક અનેક દેખીતા અદુષ્ટ કિ વા દુષ્ટ હેતુઓથી પણ શુભાનુષ્ઠાનને સેવ-નારા જગતના ચાકમાં દિષ્ટિગાચર થાય છે. એ જ સનાતન નિયમ પ્રમાણે અભવ્ય આત્માઓ પણ શ્રદ્ધા નહિ હોવા છતાં તપશ્ચર્યા કરવાથી જગતમાં સ્વશ્લાઘા, માનપૂજા વગેરે થાય છે તેને અથે તથા કેટલાક તા માક્ષની નહિ પરંતુ પરલાકાદિની શ્રદ્ધાવાળા દેવાદિકના સુખની પ્રાપ્તિને અથે પણ ચારિત્ર બહા કરે છે. આ સંબંધમાં શ્રી ખૃહત્કલ્પ-ભાષ્યની પીઠિકામાં લખેલ છે કે –

'दठ्ठण जिणवराणं पूर्य अन्तेण वावि कज्जेण । सुयलंभो उ अभव्वे, एविज्ज थंभेण उवनीए ।।'

સારાંશ — 'ગ્રન્થિ દેશે પ્રાપ્ત થયેલ અભવ્યજીવ શ્રી જિનેશર પરમાત્માની દેવેન્દ્ર તથા નરેન્દ્રાદિકા વહે થતી પૂજા દેખીને 'અહા, તપશ્ચર્યાથી જગતમાં કેવી પૂજા થાય છે,' એવા વિચાર ઉત્પન્ન થવાથી પૂજાને અર્થે, અથવા કેટલાક પુષ્ય તેમજ પાપ કર્મા અને તેનાં ફળા પરલાકમાં પ્રાપ્ત થાય છે.' ઇત્યાદિ શ્રદ્ધાવાળા તપશ્ચર્યાથી દેવલાકાદિકના સુખની પ્રાપ્તિને અર્થે પણ જિનદીક્ષા અંગીકાર કરે છે. આ દીક્ષાના પ્રતાપથી તે સામાયક ચતુવિ' શતિસ્તવાદિ દ્રવ્યશ્રુતની પ્રાપ્તિ કરે છે. તેમજ દ્રવ્ય પણ શું અરારિત્ર કિયાના પ્રભાવે તે ગ્રેવેયકપણાના સુખને પણ પામે છે.'

આજે જે એમ કહેવાય છે કે 'જો શ્રદ્ધા વગેરે શુલ ભાવ ન હાય તા જિનપૂજન, ગુગુવ દન, વ્યાખ્યાનશ્રવણ વગેરે શુભ ક્રિયાએ શું કામ કરે ?' તે તદ્દન ગેરવ્યાજળી છે, તે આ ઉપરથી સ્પષ્ટ સમજી શકાશે. ચારિત્ર સુધીની ક્રિયાઓ પણ જ્યારે અન્ય ઇચ્છાઓથી ઉપર મુજબ કરનાર કરી શકે છે, તો પછી સાધારણ ક્રિયાએા માટે પૂછવું જ શું ? એક વાત. બીજું –જેઓ ક્રિયાઓને દંભ તરીકે ગણી 'બધા જ દેખાવ ખાતર ક્રિયાએા કરે છે,' એમ માને છે તેઓનું માનવું પણ ગેરવ્યાજળી છે. કારણ કે સઘળા એ પ્રમાણે કરનારા નથી હોતા, પરંતુ અભવિ અને અભવિ-તુલ્ય ખીજા જેઓ ભવાકાંક્ષી તથા ચારિત્રાદિક પામીને પણ સિદ્ધાંત માર્ગ ને આવેા મૂકી મનસ્વીપણે લોકિક એાઘમાર્ગ નું સેવન કરનારા હાય છે, તેંએા એ પ્રમાણે શ્રદ્ધા વગેરે નહિં હોવા છતાં દેખાવ વગેરે ખાતર ક્રિયાએા કરનારા હોય છે. ત્રીજું 'ભાવ વિના ક્રિયા કરવી નકામી છે, મેરુ સમ એાઘા મુહપત્તિ થયા, મન મુંડાવ્યા વિના માથું મુંડાવ્યું શું કામનું.' વગેરે બાલી જેઓ શુભક્રિયાઓને તથા સંયમના વિશિષ્ટ ક્ષિ'ગ અને આચારાને વખાેડે છે, તેઓ પણ ભય'કર ભૂલ કરે છે, કારણ કે દ્રવ્યક્રિયાએા પણ ભાવનું કારણ છે. घणा ते रीते पामेक्षा पणु छे. तथा द्रव्य यास्त्रि ते। अलिव જેવાને પણ નવમા ગ્રૈવેયક સુધી લઇ જાય છે. શુભ ભાવ લાવવા માટે યત્ન કરવા નેઇએ, પર તુ તે વિના આ ક્રિયા-એાને વખાડવામાં તા તેના ઉપરાક્ત અચિન્ત્યમહિમા પ્રત્યે કેવલ અખાડા જ કરવામાં આવે છે, કે જે વિદ્રાના માટે લેશ પણ પસ'દ કરવા ચાેગ્ય ગણી શકાશે નહિ. આ ઉપરાંત ચાથી વસ્તુ એમાંથી સમજવાની છે તે એ કે અભવિ સ'યમ લઈને જે એટલું પણ દ્રવ્ય-શ્રુત પામે છે. તથા પાતાના

આતમાને શ્રેવેયક સુધી ઉંચા લઇ જાય છે તે પણ સુવિહિત મુનિલિંગના આદર કરવાથી, સુવિહિત ક્રિયાઓને નિરતિ-ચારપણે અનુસરવાથી, ચાંકખું સંયમ પાળવાથી, અને શાસ્ત્રોક્ત શુદ્ધ દેશના દેવાથી જ, નહિ કે કુલિંગ શ્રહણ કરવાથી, મનસ્વીક્રિયાઓ કરવાથી, અથવા ક્રિયાઓને ઉંચી મૂકવાથી, કંચન અને કામિનીના સંસર્ગથી, ચારિત્રને મલિન કરવાથી, કદાશ્રહ અને કુશીલને આધીન થવાથી, તેમજ શાસ્ત્રથી વિપરીત અને અર્થ કામાદિકની દેશનાએ આપવાથી!

જૈન નામ ધરાવનાર સૌ કાેઈ આજે પાતાના આત્મ-હિતાથે આટલું સમજ લે એ ખાસ જરૂરી છે.

૯૮. ધર્મરત્ન પ્ર.ટીકા ભાગ ૨જો Pg.156 શ્લો.૫૩ નંદશ્રેષ્ઠિ કથાનકે પૂ.આ.શ્રી દેવેન્દ્રસૂરિજી કૃત ટીકામાં જિનશાસન આરાધના ટ્રસ્ટ દ્વારા મુદ્રિત.

तो पडिभणेइ सिट्ठी, धणित्थणो जइ तुमे तहावि इमं धम्मं करेह जं एस देहिणं कामधेणुसमो.

ત્યારે શેઠે જવાબ દીધો- યદ્યપિ તમે ધનના અર્થી છો છતાં પણ આ ધર્મ જ કરો કારણ કે ધર્મ જીવોને માટે કામધેનુસમાન છે.

- (ધર્મરત્નપ્રકરણ ટીકા ભાગ-૨)

(૫૦)

#### ૯૯. પરિશિષ્ટ - બે આચાર્ય મ.સા.નું માર્ગદર્શન

ાત. પ્રાપાલનગર, જેન ઉપાધસ ૧૫, જગનાદાસ ગહેના અર્ગ, લાલ કે શ્વસ્ સુંબ ઈ . ૪••••

रेण्यंडना खायसुर सुदृश्य ने शियतार

પરગ શાસન પુભાવલ સુનિશાલ ગરણાંધમતિ વ્યાખ્યાન લાગરમતિ પરગારાદ્યાદ પરગાયુક્ટા આચાર્શદેવ ક્રીયદ્ધાનન રાગ્યન્દ્ર સુરીકેલરજી સહારાજ લરફશ:

વિનશાહિ સુધુાગણાલંદ્વત આત્યાર્થ શ્રા વિનરા. ભુષનભા નુ સુચિન)

વ્યાદિ ચોગ

અનુવ-દના મુખરાતા સાથે જણાવવાનું છે આપણા સમુદાયાં છેલ્લા છેટલાઇ ડાખતથા, દેશના પંદ્વતિ તથા 'ઈમ્ટ ફલસિલિ' પદના પરમાર્થ સંબંધમાં પ્રવર્તતા મતભેદોનું નિરાકરણ લાવવાના પ્રેયત્નોના અને નિર્ણાયકપે થશેલા લખાણને નકલ આ ચાપો લાગારી જાણ માટે મોકલેલ છે. તે મખ્યેથી પહોંચ જણાવલા લલામણ છે. રત્નમથીની ઉમ્જવળ આરાધનામાં અવિરત ઉજમાળ અની અને નિશ્રાવર્ત સોને અનાવી સ્વ-પરના મુકિતને ખુબે નજીક અનાવો એ જ એકની એક સદા માટેની શુલાલિયાં

> E. अरोध्यत्ति। व्हना/कानुवंहनाः

#### : જૈન પ્રવચન :

વર્ષ-૩૯મું, અંક-૩૬, વિ.સં. ૨૦૨૫ રવિવાર તા. ૧૦-૧૧-૧૯૬૮

#### કીર્તિ કઈ સારી ?....

તમે શ્રી જિન મંદિર બંધાવો, ઉપાશ્રય બંધાવો, દેવ-ગુરૂની ભક્તિના મોટા મહોત્સવો કરો અને સાત ક્ષેત્ર તેમજ અનુકંપા અને જીવદયામાં ધન વાપરો. એથી તમારી જે નામના થાય તે સારી નામના કહેવાય. એ નામના ઈચ્છવા યોગ્યેય કહેવાય.

(41)

: 'ઈજ્ર્ટ ફલસિલિક' તથા ' દેશના પલ્હતિ' હિયે દિર્શિપદેશકોને સાસ્ત્રાનુસારી માર્જદર્શન:

" અનેતતાની ત્રિલોકનાદ્ય ક્રા તાર્થકર અગવેતો કરમાવે છે કે - જવ— અનાદિશાળશ આ સંસાવમાં જન્મ-અરફાાદિ દુઃખોદા શબાદા છે. એનો અંત તો જ આતે કે છત એ સંસારબંધનથા દૂરા શ્રેષ્ઠ પાત્રે સંસારબંધનથા છૂશ શ્રેષ્ઠ પાસવા ત્રારે જા વિનેશ્વરદેવોએ સુધ્ધ દર્ભનાઇના <del>વધાપના કરા છે. આ</del>હોક-પર લો કના સુષ્ત માટે પણ ઉપાયલૂત આ શુધ્દિદ્ય છે. શાસ્ત્રકારો વારતવમાં આ ચુખોને આનુષં ગિક ગણે છે, સુખ્ય નહિ, કારણ કે દર્શનું સુખ્ય દળ તે ચોકૃત છે भारे ते प्रार्थनाथ है अने तेना प्रार्थना त्रीकृतांग है. तेवा बाते 'नथवाथसाथ' સુત્ર વગેરેમાં પ્રાર્થિતં " ભવનિર્દેદ = સંસ્તારને વિશળ, માર્ગાનુસારિતા=મેમુ માર્ગનું અનુસરણ, ઈસ્ટક્લસિલિક મા જોક સંબંધા અભિમત અર્થની નિસ્પત્તિ – જેના દ્વારા ઉપકૃત બનેલા માત્માને ચિત્તની સ્વસ્થિતા દ્વારા છે अपने એ १ दवाश हर्ममां प्रवृत्ति शास्ट छे, तथा लो**8** विक्ट्स ट्यांग सर्वणन નિંદા વગેરે લોકમાં વિરુદ્ધ ગણાતાં કાર્યોનો ત્યાગ, ગુરુષન પૂજા માતા પિતા-દેઓચાર્યાદિના મુજા, પરાર્થકરણ = બાજાના કાર્યોનું કરવું ,યુલગુરુ શોગ = ઉત્તમ દ્રમાં શાર્ટીનો સંબંધ, તદ્દવચનસેવા**= આ શ્રં**સારમાં ઓમુદા રહેવાનું દ્યારા ત્યાં સુદંગ તેવા શુભ ગુરુના વચનના અખંડ સેવા – સમૂર્ણ સેવા थाकों," वजेरे तथा तेना अव्यन्तको एए। मोक्षांग छे. શામમાર્ગ તો એકમાત્ર સંસારબંદનથી છૂકા મોફા પામલા માટે આશંધના

ते छतां प्रश्न केत शास्त्रकारो सुन्ध लक्षा आगड हुसना (व्यवस्थ द्या-પે કુતાલાળા) જીવોને નોચેનાં કારણોસર એહિક સુખ માટે પણ આ નિનોક્ષત

हर्भ करवाना मिस्रेह उरवा नथा.

એ છવી એ શતે દર્મ પ્રવૃત્તિ કરવારા પાપ પ્રવૃત્તિથા હાઠે છે.અને છવનમાં आ अतिवंतने सुम्य वरे छे. तेमण सांसारिक प्रयोजनना दीक्षिष्ठ काराध्यापुं प्या ते छ दोतुं के दर्भ अनुष्ठान मुक्ति काद्वेष ४००८ सहसुष्ठानना राजवापुं હોલાશ ક્રમરા: સમજણ મળતાં એ છવોનો સાંસારિક આરાક્ષ બાલિત થઇ ४६ बहुद्ध मोहरना स्वासायने प्रमाडनारं करने हो.

આ પ્રશોજન છવન નિર્વાદ વગેરે ઇફ્લોફિક ક્લારા મવાળું રોય તો ય क्षेत्रा भारे हर्भ क हराहेब हे, क्याम सदेवाभा क्यामा क्योंना कार्यावट ते છવીને પાપમાંથ છોડાવા શુધ્દદ્ધિમાં પ્રવૃત્તિ કરાવવાનો છે.એમાં ઐષિક પ્રશોજન સિધ્દા દ્વારા તે જીવ ભાર્ત્ત દ્વાન - અસગાદિના પાપથા અરો मने स्वस्थिति हर्भ प्रवृत्ति करा शहे नेश कागण वहातां को सुहह મોકુરના આસંભવાળો દર્જ આશદા અંતે મુક્તિ મુખ પામ રાકે.

સમ્થ ગ્રાફિટ જીવો સંસાર સુષ્ટાને સર્વથા દ્રેલ ગાનનારા દ્રોવારી ચિત્તના અસઝાદિ દૂર કરવા પ્રસંગવશ સાંસારિક પ્રદોજનની સિલ્લિ માટે પણ દર્મ કરે તો તે અહિતકર બનતો નથા.કારણ કે તેનો અંતિમ આરાહ્ય તો મીકુલ પામવાનો જ છે.

ઉત્તરોકત કારણના મામાટે, અબાદશકલાપ્રેમાવાળા, મુકિત પ્રત્યે તૈયવાળા કે કદાગૂરી જ્યો દ્વારા ભૌતિક સુખો માટે કરાતાં ધર્માનુષ્કાન વિષાનુ રહાન અને ગરાનુ કહાન શ્રેરિનાં હોઈ એન શાસ્ત્રકારો સેત્રે દ્રેશ્વ तराहे गपुरत्ये ही.

(પર)

થરમાયર્તમાં અપુનર્ભદેષ્ઠ વગેરે જ્યોનું થતિકેચિત સુક્રિતના જુરાગજન્ય અથવા સુક્રિતના અહ્રેષજન્ય શુભભાવહેરાથા થતું જુષ્ઠાન તે ત્વદ્દેતુ નામનું સદ્દુ અનુષ્ઠાન બને છે.

અન રોતે મુકિતસુખ પમાકવાનો પવિત્ર આ**રાક્ષ હૈ**શામાં શખીને પેડિપદેશકોએ જીવોના હુદથમાં સંસારસુખનો રાગ સર્વધા નધ્ટ થઈ <sup>કે</sup>તનો ઉત્કૃષ્ટ રાગ પ્રગટે તે શેતે કેવલિલાપ્રિત**ર્દર્મની પ્ર**વૃત્તિ <sup>રવાનો</sup> ઉપદેશ કરવાનો છે."

> Rodd on anistage as in orders Core separate Anoman en Borer Anyman on the order (" ( 421 , fire y 2) Anoman on 22, An 1035

'જિનલારી' અને 'દિલ્ટા દર્શન' માં મુકવાની નાંધ: 'ઈષ્ટ કલસિલ્દિ ' તથા ' દેશના પૃધ્ધતિ' વિશે દાર્જો પદેશકોને શાસ્ત્રાનુસારી માર્ગદર્શન :

्रि निनशासन्तरी हैशना यहिति अंगे तथा श्री प्रार्थिना ('अयवायशय') सुममाना ' ઈस्ट इस सिहिंद' यहना परशार्थ संबंदिमां, ઉपहेशिष महात्माकोने तथा तत्त्वित्तासु श्रह्वासुकोने शास्त्राय भागे हशेन आपतो येष निर्धित, निर्धायना नांगे सही प्रशाद छोशे पुन्यवरोनं सूर्यमां मुसार प्रगट प्रश्ने छाके. संने

My actions

and of the side prise

and of the side prise

and of the side prise

by the side prise

by the side prise

by the side prise

control of the sid

(૫૩)

अथौषधचतुर्भङ्गीदृष्टान्तेन विध्यविधिधर्मविचारमाह-

दोष १ गुणो २ भय ३ णुभयं ४ जह कुञ्जा ओसहं तहा धम्मो । मिच्छत्तं १ अनिआणो २ सनिआणो ३ भावसुत्रो ४ अ । । १ । ।

सनिआणो त्ति- निदानं तपःफलप्रार्थनं तेन सहितः सनिदानो-ऽधिकारात् सर्वज्ञप्रणीत एव धर्मः, स च दोषं गुणं चेत्युभयं करोति।।

अत्राह कश्चित्- ननु मिथ्यात्चिक्रयाधर्मफलस्य राज्यादेरनन्तरभवे दुर्गतिहेतुत्वेन दोषत्वं प्राक् प्रत्यपादि, इह तु दानधर्मफलस्य राज्यादेस्तथैव दुर्गतिहेतुत्वेऽिप गुणत्वं- तत्र को विशेषः ? उच्यते- मिथ्यादृक्तपसां तथाविधविवेकरहितत्वेन प्रायः पापानुबन्धित्वात् तत्फलराज्यादेस्तत्प्राप्तिमतां नृपादीनां धर्मवैमुख्यमहारम्भादिप्रवर्त्तकत्वेनैव केषाञ्चिद्धर्माभिमुखे च हिंसादिमययज्ञादिमिथ्यात्विक्रयैकरुचितत्प्रवर्त्तकत्वादिभिश्च दुर्लभबोधिताकरणेन दोषरूपत्वम् । सनिदानजिनमतीयत-पःफलराज्यादि पुनः स्वप्राप्तिमतां नृपादीनां सर्वविरत्यादिविशेषधर्मा-नुपलम्भकत्वेऽिप जिनधर्मानुरागादेर्धर्मस्य यथार्दं प्रापकत्वेन भवान्तरे सुलभवोधिताकरणात् गुणत्विमिति । विशेषज्ञैर्हेत्वन्तरं वा यथायुक्त्यत्र वाच्यिमिति तृतीयो धर्मप्रकारः ।

હવે ઔષધના ચાર ભાંગાના દેષ્ટાંત વડે વિધિ અવિધિ રૂપ ધર્મનો વિચાર કરે છે. (૧) દોષ (૨) ગુણ (૩) ઉભય (૪) અનુભય. જેવી રીતે ઔષધ છે. તેવીરીતે ધર્મ છે. (૧) મિથ્યાત્વ (૨) અનિયાશું (૩) નિયાણા સહિત અને (૪) ભાવ રહિત.

(**u**४)

નિયાણા સહિતનો ધર્મ :- તપફલની માગંણી પૂર્વક કરેલો તપ, પ્રસ્તાવથી સર્વજ્ઞ ભગવાને જ બતાવેલો ધર્મ. તે દોષ અને ગુણ બન્ને કરે છે.

અહીંયા કોઈ પ્રશ્ન કરે છે :- મિથ્યાત્વક્રિયાના ધર્મના ફલરૂપ પ્રાપ્તથયેલ રાજ્યવિ. થી બીજા ભવે દુર્ગતિનું કારણ હોવાથી દોષપણું પહેલા કહ્યું છે. અહીંયા તો નિયાણા સહિત ધર્મના ફલરૂપ રાજ્યવિ.થી તે જ રીતે દુર્ગતિનું કારણ હોવા છતાં પણ ગુણપણું કહ્યું તેમાં શું તફાવત છે ?

તે કહે છે :- મિથ્યાદેષ્ટિના તપનું ફળ, તેવા પ્રકારના વિવેકરહિતતાના કારણે પ્રાયઃ પાપાનુબંધી હોવાથી તેના ફલરૂપે પોતાને પ્રાપ્ત થયેલા રાજયાદિથી રાજાવિ.ને ધર્મથી વિમુખ કરીને હિંસારૂપ મહાઆરંભ પ્રવર્તાવનારો હોવાથી તેમજ કોઈ કોઈને ધર્માભિમુખ હોવા છતાં હિંસાદિમય યજ્ઞાદિ મિથ્યાક્રિયામાં જ એક રુચિ અને તેને પ્રવર્તાવવા વિ. થી દુર્લભબોધિપણાનું કારણ હોવાથી દોષરૂપ છે.

સનિદાન :- જિનેશ્વર ભ. કહેલા તપનું ફળ રાજ્યાદિ વળી પોતાને પ્રાપ્ત કરનારા રાજાવિ.ને સર્વવિરતિવિ. વિશેષ પ્રકારનો ધર્મ પ્રાપ્ત ન થયે છતે પણ જિનધર્મના અનુરાગવિ.થી ધર્મનું યથાયોગ્ય પાલન કરવાથી ભવાંતરે સુલભબોધિ પણાનું કારણ હોવાથી ગુણપશું કહ્યું છે. અથવા એ પ્રમાણે પંડિતોએ બીજા પણ હેતુઓ યથાયુક્તિ અહીંયા કહેવા એ પ્રમાણે ધર્મનો ત્રીજો પ્રકાર થયો.

### १०१. नवपद प्रकरण, मू.गा.११ नी टीक्षमां मिथ्यात्वभावना कथानक,

(a) व्यासेनैवमुपदिष्टम्- "कामार्थौ लिप्समानस्तु, धर्ममेवादितश्चरेत्। निह धर्माद् भवेत्किंञ्चित् दुष्प्रापमिति मे मितः ।।"

વ્યાસે આ પ્રમાણે ઉપદેશ આપ્યો કે કામ અને અર્થને મેળવવાની ઈચ્છાવાળાએ ધર્મને જ શરૂઆતથી આચરવો જોઈએ. ધર્મથી કાંઈપણ દુષ્પ્રાપ્ય નથી આ પ્રમાણે મારી મતિ કહે છે.

(૫૫)

(b) मू.गा.१२८नी टीकामां શ્રી શ્રેયાંસકુમારના પૂર્વભવમાં દુઃખી કન્યા આચાર્ય ભગવંતને પૂછે છે.

कन्या :- केवलमस्य दुःखस्य प्रतीकारभूतमनुरूपं मद्योग्यताया ममाप्युपदिश किमपि धर्मानुष्ठानं यदासेव्याहं जन्मान्तरेऽपि नैवंविध-दुःखभागिनी भवामि, ततो निवेदितानि सूरिणा तस्याः पञ्चाणुव्रतानि, गृहितानि तया भावसारम् ।

કન્યા કહે છે કે માત્ર આ દુઃખના પ્રતિકાર સ્વરૂપ મારી યોગ્યતાને અનુરૂપ મને પણ ઉપદેશ આપો. કોઈક ધર્મ અનુષ્ઠાન હું સેવું તો જન્માંતરમાં પણ આવા પ્રકારની દુઃખભાગી ન થાઉ. પછી આચાર્યભગવંતે તેણીને પાંચ અણુવ્રત દેખાડ્યા, તેણીએ ભાવપૂર્વક ગ્રહણ કર્યા.

१०२. आचारांग सूत्रम्, (प्रत) (भाग-२ अ-१, उद्दे-४, Pg.No.624)

"तथाऽऽमुष्मिकफलप्राप्त्यर्थिनाऽपि तपश्चरणादिका क्रियैव कर्तव्या, मौनीन्द्रं प्रवचनमप्येवमेव व्यवस्थितं ।"

"તથા પરલોકના ફળની પ્રાપ્તિ માટે પણ તપ, ચારિત્ર વિ. ક્રિયા જ કરવી જોઈએ."

### १०३. पंचाशक- २/३०-३१ टीका

किं यथाकथञ्चिदिष आत्मिनवेदनमुत्कृष्टदानधर्मो भवति ? नेत्याह-- भाविशुद्ध्या = परिणामिनप्कलंकतया दृढं = अत्यन्तम्, परिणामकलंकं च कीर्त्त्याद्यपेक्षेति । तर्हि भावशुद्ध्यभावे किं स्यादि-त्याह- इहरा विय ति इतरथा = अन्यथा भाविशुद्धिव्यतिरेकेणेत्यर्थः। अपि चेति पुनःशब्दार्थः। बीजिमव बीजं हेतुर्भवित इति। द्रव्यतोऽिष सदनुष्ठानस्य प्रायो भावानुष्ठानकारणत्वादेतस्योत्कृष्टदानधर्मस्यात्म-निवेदनिमिति प्रकृतम् ।।३०।।

(૫૬)

શું જે તે રીતે કરેલું આત્મનિવેદન ઉત્કૃષ્ટ દાનધર્મ થાય છે ? ઉ. ના, અત્યન્ત નિષ્કલંક ભાવ વિશુદ્ધિથી કરેલું આત્મનિવેદન ઉત્કૃષ્ટ દાનધર્મ થાય છે. કીર્ત્તિ વગેરેની કાંક્ષા એ પરિણામનું કલંક છે.જો ભાવ વિશુદ્ધિ ન હોય તો ? ભાવ વિશુદ્ધિ વગર પણ કરેલું આત્મનિવેદન ઉત્કૃષ્ટ દાનધર્મનું બીજ થાય છે.પ્રાયઃ દ્રવ્યથી પણ કરેલુ સદનુષ્ઠાન એટલે કે આત્મનિવેદન ભાવવિશુદ્ધિને ઉત્પન્ન કરનાર હોવાથી ઉત્કૃષ્ટ દાનધર્મનું બીજ બને છે ॥૩૦॥

इदमुक्तं भवति- यद्याप्यात्मनिवेदनरूपो दानधर्मो विशुद्धभावा-ऽभावे विधीयमानोऽनुत्कृष्टो भवति तथाप्युत्तमचरितरूपत्वात्तस्योत्कृष्ट-तानिमित्तभूताया भावविशुद्धेर्जनकत्वादुत्कृष्टदानधर्मबीजं भवतीति । ।३१ । ।

કહેવાનું તાત્પર્ય એમ છે, "જોકે વિશુદ્ધ ભાવ વગર પણ થતું આત્મનિવેદન (રૂપ દાનધર્મ) ઉત્કૃષ્ટ થતું નથી છતાં પણ ઉત્તમ પુરુષના આચરણ રૂપ હોવાથી, ઉત્કૃષ્ટનું કારણ એવી ભાવવિશુદ્ધિને ઉત્પન્ન કરનાર હોવાથી ઉત્કૃષ્ટ દાનધર્મનું બીજ થાય છે. ॥૩૧॥"

#### १०४. ललितविस्तरा-श्रुतस्तवव्याख्यायाम्

विधिप्रतिषेधानुष्ठानपदार्थाविरोधेन च वर्तते— स्वर्गकेवलार्थिना तपोध्यानादि कर्तव्यम्

पंजिकायाम् ः- विधिप्रतिषेधयोः-कषरूपयोः, अनुष्ठानस्य-छेदरूपस्य, पदार्थस्य च तापविषयस्याऽविरोधेन = पूर्वापराबाधया वर्त्तते, चकार उक्तसमुच्चयार्थः, अमुमेवाविरोधं त्रिकोटिपरिशुद्धिलक्षणं द्वाभ्यां वचनाभ्यां दर्शयति- 'स्वर्गेत्यादिना' सुगमं चैतत्, किन्तु स्वर्गार्थिना तपोदेवता-पूजनादि, केवलार्थिना तु ध्यानाध्ययनादि कर्तव्यम्।

(૫૭)

વિધિ-પ્રતિષેધ-અનુષ્ઠાન અને પદાર્થના અવિરોધથી વર્ત્તે દા.ત. સ્વર્ગ-કેવલ અર્થીએ તપ-ધ્યાન વગેરે કરવું.

પંજિકામાં :- 'કષ' વિધિ પ્રતિષેધ, છેદ-આચારકિયા, તાપ એટલે પદાર્થ-સિદ્ધાન્ત આ ત્રણમાં વિરોધ ન આવવો. અર્થાત્ આચાર-અનુષ્ઠાન વિધિ-પ્રતિષેધને બાધક ન હોય. એમ પદાર્થ-સિદ્ધાન્ત-વ્યવસ્થા વિધિ-પ્રતિષેધ કે આચાર-ક્રિયાની બાધક ન બનવી, એ કષ-છેદ-તાપ પરીક્ષામાં પાસ થયું ગણાય. આ જ વિરોધ વગરનું ત્રિકોટી પરિશુદ્ધ લક્ષણ બે વચનથી દેખાડે છે. સ્વર્ગના અર્થીઓએ તપ, દેવતા પૂજન વિ. અને કેવળજ્ઞાનના અર્થિઓએ ધ્યાન, અધ્યયન વિ. કરવું જોઈએ.

### १०५. आ.नि.भाग-३ प्रति० अध्य०३२ योगसंग्रहेषु ४र्थे, Pg.669

"ताहे सो दसन्नभद्दो तं पेच्छिउण एरिसा कओ अम्हारिसाणिमद्धी? अहो कएल्लओऽणेण धम्मो, अहमवि करेमि, ताहे सो पव्वयइ,"

Pg.670 "अह अवंतिसुकुमालोत्ति नालिणिगुम्मे देवो आसि, तस्स उस्सुग्गो पव्वयामि।"

ત્યારે તે દશાર્શભદ્રે તેને (ઈન્દ્રને) જોઈને વિચાર્યુ અમારા જેવાની આવા પ્રકારની ઋદ્ધિ ક્યાંથી હોય ? અહો તેશે (પૂર્વભવમાં) ધર્મ કરેલો. તો હું પણ કરું ત્યારેતે પ્રવ્રજયા ગ્રહણ કરે છે.

તથા પૃ.૬૭૦ - અવંતીસુકુમાલ નલિનીગુલ્મ વિમાનમાં દેવ હતો. તેની ઉત્કંઠાથી પ્રવ્રજિત થાય છે.

### १०६. चतुर्विशति प्रबंध, प्रबंध-६, वृद्धवादि-सिद्धसेन प्रबंधमां

अवन्तीसुकुमालः प्राह स्मः इदं (निलनी गुल्म विमानं) केनोपायेन लभ्यते ? आर्थैः (सुहस्तिभिः) भणितम्-चारित्रेण ।।

(4८)

અવંતીસુકુમાલે પૂછયુ : આ (નલિની ગુલ્મ વિમાન) ક્યા ઉપાયથી મળે ? આચાર્ય સુહસ્તિ ભગવંતે જણાવ્યું કે ચારિત્રથી પ્રાપ્ત થાય. (જેઓ એમ કહેતા હોય કે સંસારી સુખ માટે ભગવાને કંઈ વિહિત કર્યું જ નથી. તેઓપૂર્વે આપેલા લલિતવિસ્તરા વગેરે આ પાઠો વિચારે.)

#### १०७. महानिशिथ अध्य०२ पृ.४७

एत्थं च गोयमा । जे इत्थीयं भएण वा, लज्जाए वा, कुलंकुसेण वा जाव णं धम्मसद्धाए वा तं वेयणं अहियासेज्जा नो णं वियम्मं समायरेज्जा से णं धण्णा, से णं पुण्णा, से य णं वंदा, से णं पुज्जा, से णं दट्ठव्वा, से णं सव्वलक्खणा, से णं सव्वकल्लाणकारया, से णं सव्वत्तममंगलनिहि, सेणं सुयदेवता-सरस्सती- से णं अंबहुंडी अच्चुया, इंदाणी परमपवित्तुतमा, सिद्धि मुत्ती सासया सिवगईति ।

લજ્જાથી, કુલના અંકુશથી કે ધર્મશ્રદ્ધાથી પણ શીલ(ધર્મ) પાળે તેઓ ધન્ય.

હે ગૌતમ! આ પ્રમાણે જે સ્ત્રીઓ ભયથી, લજ્જાથી, કુળના અંકુશથી માંડીને છેલ્લે ધર્મ શ્રદ્ધાથી તે સ્ત્રીવેદને સહન કરે અને વિપરીત કાર્યને આચરે નહિ, તેણી ધન્ય છે, તેણી પુષ્પશાળી છે, તેણી વંદનીય છે. તેણી પૂજનીય છે, તેણી દર્શનીય છે, તેણી સર્વલક્ષણથી યુક્ત છે, તેણી સર્વકલ્યાણને કરનારી છે, તેણી સર્વ ઉત્તમ મંગલનિધિ સમાન છે, તેણી શ્રુતદેવતા-સરસ્વતી, અંબા, અચ્યુતા છે, પરમપવિત્ર ઉત્તમ એવી ઈદ્રાણી છે, સિદ્ધિ છે, મુક્તિ છે. શાશ્વત એવી શિવગતિ છે.

### १०८. त्रि.पर्व-१०, सर्ग-११, श्लो.३५६

(a) भोगार्थो वाऽिस चेत् धर्मं तथाऽप्यार्हतमाश्रयेः । स ह्यर्थकामयोः कामधेनुः स्वर्मोक्षदोऽिप सः ।। જो तुं ભोगने ઈચ્છતો હોય તો પણ આહિંતધર્મનો આશ્રય કર. તે ધર્મ જ

(૫૯)

અર્થ કામ માટે કામધેનુ સમાન છે, અને સ્વર્ગ અને મોક્ષ આપનાર પણ તે જ છે.

સાધુઓએ શત્રુધ્નરાજાને સલાહ આપી. ત્રિ.શ..પુ.-पર્વ-૭, સર્ગ-૮

(b) गृहे गृहे त्वं गृहिणां कारयेर्बिम्बमार्हतम् । पुर्यामस्यां ततो जातु व्याधिर्भावी न कस्यचित् ।।२३६।।

તમે ગૃહસ્થોના ઘરે ઘરે અરિહંતની પ્રતિમા કરાવો તેથી આ નગરીમાં ચોક્કસ કોઈનેય પણ ક્યારેય વ્યાધિ થશે નહિ. ॥૨૩૬॥

१०८. उपदेशमाला :- श्री रामविजयगणिकृत, श्लो.१७०, Pg.267

(a) संसारवंचणां निव गणंति संसारस्अरा जीवा !सूमिणगएणिव केइ, बुज्झंति पुष्फचूला वा !।।१७०।।

व्याख्या ः- राज्ञ्योक्तं यानि मया स्वप्ने दृष्टानि स्वर्गसौख्यानि, तेषामसङ्ख्यातमपि भागमेतानि नार्हन्ति ! पश्चादर्णिकापुत्रमाहूय पृष्टं, तैः स्वप्नदृष्टसदृशान्येव सुखानि कथितानि । राज्ञ्या पृष्टमेतादृशानि सुखानि कथं प्राप्यन्ते ? गुरुभिरुक्तं यतिधर्मपालनेन ! तत्सर्वं धर्मस्वरूपं ज्ञात्वा वैराग्यमादाय पृष्पचूला चारित्रग्रहणार्थं पत्युराज्ञां मार्गयामास !

સંસારના ભૂંડ જેવા જીવો સંસારથી દઝાવા છતાં પણ ગણકારતાં નથી. ત્યારે કેટલાક સ્વપ્નમાં જોયેલ નરકાદિથી પૂષ્પચૂલાની જેમ બોધ પામે છે. ॥૧૭૦॥

વ્યાખ્યા :- રાશી (પૂષ્પચૂલાએ) કહ્યું મેં સ્વપ્નમાં જે સ્વર્ગનાસુખો જોયા તેના અસંખ્યાતમાં પણ ભાગને આ લાયક નથી. પછી અર્શિકાપુત્રને બોલાવીને પૂછ્યું ત્યારે તેમણે પુષ્પચૂલાએ સ્વપ્નમાં જોયેલા સ્વર્ગસુખો જેવાં જ સુખોનું વર્શન કર્યું.

ત્યારે રાણીએ (પુષ્પચૂલાએ) પૂછ્યું આવા સુખો કેવી રીતે પ્રાપ્ત થાય ? ગુરૂભગવંતે જણાવ્યું કે સંયમધર્મના પાલનથી આવા સુખો પ્રાપ્ત થાય. તે સર્વ ધર્મનું સ્વરૂપ જાણીને વૈરાગ્ય પામીને પુષ્પચૂલાએ સંયમગ્રહણ માટે પતિની આજ્ઞા માંગી.

(b) Pg.292 जाणइ जह भोगिड्ढि-संपया सव्वमेवं धम्मफलं । तहिव दढमूढिहियओ ! पावे कम्मे जओ रमइ !!।।२०३।।

व्याख्या :- "जाणइ इति" जानात्ययं जीवः "जह इति" यथा भोग इन्द्रियजनितानि सुखानि, ऋद्धयो राजलक्ष्म्यः, सम्पदो धनधान्याद्याः, एतत्सर्वम्, एवेति निश्चयेन, धर्मफलं धर्मस्य फलं कार्यं, धर्मकारणत्वात्, एवं जानाति, तथापि दृढमूढहृदयो दृढमत्यर्थं मूढमज्ञानावृतं हृदयं यस्यैतादृशो जनो लोकः 'पावे कम्मे' इति पापकर्मणि रमते क्रीडां करोति उत्सुको भवतीत्यर्थः, जानन्नपि अजानान इव प्रवर्तते इत्यर्थः!!

જેમ ભોગ, ઋદ્ધિ, સંપત્તિ આ સર્વ ધર્મનું ફળ છે તેમ જીવ જાણે છે. છતાં પણ અત્યંત મૂઢ હૃદયવાળો જીવ પાપ કાર્યમાં રમે છે ! ॥૨૦૩॥

વ્યાખ્યા: આ જીવ આ પ્રમાણે જાણે છે કે ભોગ એટલે કે ઈદ્રિયજનિત સુખો, રાજલક્ષ્મી વિ. ઋદ્ધિઓ, ધનધાન્યવિ. સંપત્તિઓ, આ બધું જ ધર્મનું કળ છે. નિશ્ચયથી ધર્મનું કાર્ય છે. કારણ કે આ ભોગવિ.નું કારણ ધર્મ છે. આ પ્રમાણે જાણે છે. છતાંપણ ગાઢ અજ્ઞાનથી આચ્છાદિત હૃદયવાળા લોકો પાપ કર્મમાં ઉત્સુક બનીને ક્રીડા કરે છે. જાણવા છતાં પણ અજાણપણાની જેમ પ્રવર્તે છે. (ભોગ જોઈએ છે પણ ધર્મ કરવો નથી -એવા જીવોની નિંદા દ્વારા ભોગ માટે પણ ધર્મ જ કરવાની પ્રેરણા છે.)

( **e q** )

## १९०. उपमिति भवप्रपंच कथा, भा-१, प्र-४ षड्दर्शनवर्णनम्, Pg.256

अत्र जैनदर्शने स्वर्गकेवलार्थिना तपोध्यानादि कर्तव्यं "सर्वे जीवा न हन्तव्या" इति वचनात् !

ષડ્દર્શનના વર્શનમાં જૈનદર્શનનાં વર્શનમાં.

આ જૈનદર્શનમાં સ્વર્ગ અને મોક્ષના અર્થીઓએ તપ, ધ્યાન વિ. કરવું જોઈએ. કોઈ પણ જીવને મારવા નહીં- ઈત્યાદિ કથનથી.

### १११. सिरिसिरिवाल कहा, अवचूर्णि- श्री क्षमाकल्याणवाचक, श्लो.१८८, Pg.45

"ता पहु कुणह पसायं, किंपि उवायं कहेह मह पइणा! जेणेस दुट्ठवाही, जाइ खयं लोअवायं च !!।।१८८।।

अवचूर्णि :- तस्मात् हे प्रभो ! हे स्वामिन् ! यूयं प्रसादं कुरुत, कमिप उवायं कथयत येनोपायेन मम पत्युः एष दुष्टव्याधिः कुष्टरोगः क्षयं याति च पुनः लोकवादो-लोकापवादः क्षयं याति!"

માટે, હે પ્રભુ કૃપા કરો મારા પતિને કોઈપણ ઉપાય જણાવો જેથી આ દુષ્ટ વ્યાધિ અને લોકવાદ ક્ષય પામે. ॥૧૮૮॥

વ્યાખ્યા :- તે કારણથી હે પ્રભુ ! હે સ્વામિ ! તમે કૃપા કરો, કોઈ પણ ઉપાય કહો, જે ઉપાયથી મારા પતિનો આ દુષ્ટ વ્યાધિ, કુષ્ઠરોગક્ષય પામે, અને વળી લોક અપવાદ પણ નાશ પામે. (આચાર્ય મહારાજે પણ સાવદ્ય ઉપાય નહીં દેખાડતા નિર્દીષ નવપદ આરાધનારૂપી ધર્મ ઉપદેશ્યો.)

**૧૧૨.** (a) त्रि.श.पु. पर्व-५, सर्ग-१, ચારણમુનિનો અમિતતેજ રાજાને ઉપદેશ :-

जैनधर्मे विधातव्यो न प्रमादो मनागपि । जिनधर्मं विना नान्यदुत्तरोत्तरकामदम् ।।४५८।।

(६२)

જૈન ધર્મને વિશે લેશમાત્ર પણ પ્રમાદ ન કરવો જોઈએ. જૈનધર્મ વગર અન્ય કોઈપણ ઉત્તરોત્તર ઈષ્ટને આપનાર નથી. ॥૪૫૮॥

(b) त्रि.श.पु. पर्व-५, सर्ग-२, શ્રીદત્તાએ પૂછ્યા બાદ સત્યયશમુનિનો ઉપદેશ

श्रीदत्ता :- यद्यप्यस्मिन्नयोग्याहं मंदभाग्या तथापि हि । अमोघं त्वद् वच इति श्रेयसे किंचिदादिश ।।२६३।। यथा भवांतरे भूयो नेदृशी स्यां तथा कुरु । त्वादृशे त्रातिर त्रातः किं किं न स्यान्मनीषितम् ।।२६४।। मुनिः इत्याकण्यं वचस्तस्या योग्यतां च विचार्य सः । धर्मचक्रवालं नाम तपोऽनुष्ठातुमादिशत् ।।२६५।। द्वे त्रिरात्रे चतुर्थानि सप्तत्रिंशदिह त्वया । विधातव्यानि गुर्वर्हदाराधननिली-नया ।।२६६।। प्रभावात्तपसोऽमुष्य न हि भूयो भविष्यति । अपत्यमिव वायस्यास्तवेदृक्षं भवान्तरम् ।।२६७।।

શ્રીદત્તા કહે છે જો કે આ બાબતમાં હું અયોગ્ય છું, મંદભાગ્યવાળી છું છતાં પણ તમારું વચન અમોઘ છે એ પ્રમાણે કરીને કલ્યાણ માટે કોઈક આદેશ કરો.॥२६३॥ જેથી ભવાંતરમાં ફરીથી આવા પ્રકારની પરિસ્થિતિ ન થાય તે પ્રમાણે કરો. તમારા જેવા રક્ષક હોતે છતે શું શું વાંછિત ન મળે ॥२૬४॥

મુનિએ આ પ્રમાણે તેણીનું વચન સાંભળીને અને યોગ્યતાને વિચારીને તેમણે ધર્મચક્રવાલ નામનો તપ કરવા માટે આદેશ કર્યો. II૨૬પII દેવ-ગુરૂની આરાધનામાં લીન થઈને તારે બે અને ત્રણ રાત્રિના ક્રમથી ૩૭ ઉપવાસ કરવા. આ તપના પ્રભાવથી કાગડીનાં બચ્ચાની જેમ ફરીવાર તને આવો ભવ પ્રાપ્ત થશે નહિ.II૨૬૭II

(٤3)

### १९**३. त्रि.श.पु. पर्व-१०, सर्ग-६**, सुलसा अने तेना पतिदेवनी वातचीतः-

नागः— त्वं प्राणास्त्वं प्रतिवपुस्त्वं मन्त्री त्वं च मे सखा। तद्यतस्व सुतार्थेऽस्मिन्नुपयाचितकादिभिः ।। सुलसा— सुलसोचे करिष्येऽहमईदाराधनां प्रिय! अईदाराधनैवैका सर्वकार्येषु कामधुक् ।।६०।।

નાગરથ : તું પ્રાણ છે, તું મારું બીજુ શરીર છે. તું મંત્રી છે, તું સખા છે. તેથી માનતાઓ વિ. વડે આ પુત્ર માટે પ્રયત્ન કર.

સુલસા કહે છે કે હે પ્રિય ! હું અરિહંતના ધર્મને આરાધીશ આ આરાધના જ સર્વકાર્યોમાં કામધેનુ સમાન છે.

#### ११४. भवभावना, मूळ श्लो.५००

(a) अलमित्थ वित्थरेणं कुरु धम्मं जेण वंछियसुहाइं । पावेसि पुराहिवनंदणोव्व धूया व नरवइणो ।।

આ વિસ્તારથી સર્યુ, ધર્મ કરો જેથી રાજાના પુત્ર અને રાજાની પુત્રીની જેમ ઈચ્છિત સુખને પ્રાપ્ત કરો.

(b) मूळ શ્लો.५००ની ટીકામાં નરપતિની દીકરીની કથા.

कन्या संवेगगया पुच्छइ भयवं ! किं एत्तियं मज्झ दुक्खं चिय केवलयं ? गुरु ! तओ गुरू भणइ... ता भद्दे उव्विग्गा जइ दुक्खाणं सुहाणि अहिलसिस । ता जिणवरिंदभणिए धम्मे च्चिय उज्जमं कुणसु ।।

સંવેગને પામેલી કન્યા પૂછે છે હે ભગવન્ ! શું મારે આટલું માત્ર દુઃખ જ છે ! પછી ગુરૂભગવંત કહે છે તેથી હે ભદ્ર ! જો દુઃખથી ઉદ્વિગ્ન થયેલી તું સુખોને ઈચ્છે છે. તો જિનેશ્વર ભગવંતે કહેલા ધર્મમાં ઉદ્યમ કર.

(٤४)

# શ્રી સિદ્ધચક્ર -(લે.પૂ.સાગરાનંદસૂરિ) વિ.સં.૧૯૯૦ વર્ષ બીજુ અંક-૧૯

અન્ય ઉદ્દેશ કે ઉદ્દેશશૂન્યપશે થતી દ્રવ્યક્રિયાઓ પણ ઉત્તમક્રિયાનું બીજ છે. એક વખત પણ જેને દ્રવ્યઅનુષ્ઠાનની પ્રાપ્તિ થઈ છે તેને થોડે કે ઘણે કાળે જરૂર ભાવધર્મ મળવાનો જ છે, અને આજ કારણથી ભગવાન્ હરિભદ્રસૂરિજી પંચવસ્તુપ્રકરણમાં સ્પષ્ટપણે જણાવે છે કે અનંતી વખત દ્રવ્યચારિત્ર આવ્યા પછી મુખ્યતાએ ભાવચારિત્ર આવે છે ને તે માટે તે દ્રવ્યચારિત્રો ભાવચારિત્રોનું કારણ છે. આજ કારણથી શીલાંકાચાર્ય મહારાજ પણ માનપૂજાની ઈચ્છાએ કે ઋદ્ધિગૌરવાદિની અપેક્ષાએ પણ કરાતી તપસ્યા અને સાધુક્રિયામાં ભવિષ્યની ઉત્તમ ક્રિયાનાં બીજ છે એમ જણાવે છે.

ધર્મક્રિયા કદાચ અન્યઉદ્દેશ કે ઉદ્દેશશૂન્યપણે કરવામાં આવે તોપણ તે ઉદ્દેશશૂન્ય કે અન્યઉદ્દેશપણે કરેલી ધર્મક્રિયા કાલાંતરે ભાવધર્મને જરૂર લાવનાર હોઈ તેવી ધર્મક્રિયાને ભાવધર્મના કારણ તરીકે જ ગણવી પડે. આજ કારણથી અભવ્યમિથ્યાદષ્ટિઓને પણ સામાન્યવ્રતની ક્રિયા, અણુવ્રતની ક્રિયા કે મહાવ્રતની ક્રિયામાં દોષભાગીપણું માન્યું નથી. જો દ્રવ્યક્રિયા માત્ર જીવોને દૂષિત કરનારી હોત તો ગુણઠાણાની પરિણતિ વગરના અભવ્ય, દુર્ભવ્ય કે મિથ્યાદષ્ટે જીવોને તે તે દેશવિરતિ, સર્વવિરતિ વિગેરેની ક્રિયાઓ કરવાથી ખોટો આડંબર ગણી દેવલોક વિગેરેની પ્રાપ્તિ સૂત્રકારો કહેત નહિ, પણ જેમ જેમ વધારે દ્રવ્યક્રિયા કરે તેમ તેમ વધારે ધૂર્તતાવાળો ગણાઈ અધિક દુર્ગતિએ જવાવાળો કહેવો જોઈએ,પણ તેમ નહિ થતાં અભવ્ય, દુર્ભવ્ય કે મિથ્યાદષ્ટિને પણ જેમ જેમ દ્રવ્યક્રિયાની વૃદ્ધિ હોય છે તેમ તેમ પુણ્યની વૃદ્ધિ માની ઉંચા ઉંચા દેવલોકની પ્રાપ્તિ માનવામાં આવે છે.

૧૧૫. આ.નિ. ભાગ-૨ નમસ્કાર નિર્યુક્તિ પૃ. ૪૩૬

સુંદરીનંદની કથામાં --

साहुणा भणियं - थोवेण धम्मेण एसा पाविज्जति

तओ से उचगयं, पच्छा पव्चइओ ।

સાધુએ કહ્યું થોડો ધર્મ કરીશ તો આ (સુંદરી) તને પ્રાપ્ત થશે. ત્યારે એને એ વાત સાચી લાગી પછી દીક્ષા લીધી (= સુંદરીને પામવા દીક્ષા લીધી)

## ૧૧૫-એ. આ.નિ. ભા.૨ પૃ. ૪૫૪ ગાથા ૧૦૧૨ ટીકામાં

જિનદત્ત શ્રાવક ને ફાંસીનાં માંચડા પર હુંડિક ચોર તૃષ્ણાથી ''પાણી-પાણી'' કરતો દેખાયો ત્યારે જિનદત્ત શ્રાવકે કહ્યું

"जई णमोक्कारं पढिज्जा तो आणेमि पाणियं, जइ विस्सारेहिसि तो आणीयंपि ण देमि, सो ताए लोलयाए पढइ"

જો **નવકાર ગણીશ તો પાણી લાવુ** અને ગણવાનું બંધ કરી દઈશ તો લાવેલુ પાણી પણ નહીં આપું. પછી ચોર પાણીની **લોલતાથી નવકારનો પાઠ કરવા લાગ્યો...** છેલ્લે પાણી આપ્યું ... મરીને વ્યંતર થયો...

## ૧૧૬. ધર્મબિન્દુ અ.૨ સૂ.૩૫

विधि-प्रतिषेधौ कष इति ॥

टीका-विधिः अविरुद्धकर्त्तव्यार्थोपदेशकं वाक्यं यथा.. स्वर्ग-केवलार्थिना तपो-ध्यानादिः कर्त्तव्यम.....

અર્થ: કષ પરીક્ષા એટલે વિધિ - પ્રતિષેધ. વિધિ એટલે અવિરુદ્ધ કર્તવ્ય ભૂત કાર્યનો ઉપદેશ કરનારું વાક્ય - દા.ત. સ્વર્ગ અને કેવલજ્ઞાનના અર્થીએ તપ અને ધ્યાન વગેરે કરવું જોઈએ.

૧૧૭. ધર્મસંગ્રહ : ભા.૧, વિ.૨, ગા.૫૯, પેજ - ૩૪૫, ૩૪૬ લેખક : ૫.પૂ.આ.શ્રી ભંદ્રકરસૂરીશ્વરજી મ.સા.

જો કે ઉત્સર્ગથી શ્રી નવકારમંત્રનો વગેરેનો જાપ સમકિતદૃષ્ટિ આદ્ભાઓએ કર્મની નિર્જરા માટે જ કરવા ઉચિત છે. તો પણ તે તે દ્રવ્ય-ક્ષેત્ર-કાળ-ભાવ રૂપ હોઈ તેવા પ્રસંગે આ લોક કે પરલોકના લોકિક હિતને ઉદૃેશીને પણ ગણતા ઉપકાર થતો હોવાથી શાસ્ત્રમાં એ માટે ગણવાનો ઉપદેશ કરેલો જણાય છે.

(६६)

# ૧૧૮. ચોગદ્રષ્ટિ સમુચ્ચય

<u>ભાગ - ૧</u> (પ.પૂ.મુનીરાજશ્રી જયસુંદર વિ.મ.સા. લિખિત પ્રસ્તાવનામાંથી)

સકલ શ્રી જૈન સંઘના સદ્ભાગ્યે, તાર્કિક શિરોમણિ- જૈનશાસનના શણગાર ૫. પૂ. આચાર્ય દેવ શ્રી હરિભદ્રસૂરીશ્વરજી મહારાજની ઉત્તમ પ્રસાદી જેવા 'યોગદ્રષ્ટિ સમુચ્યય' નામના અદ્ભુત ગ્રન્થ ઉપર ન્યાયવિશારદ પૂજયપાદ આચાર્યભગવંત શ્રીમદ્ વિજય ભુવનભાનસૂરીશ્વરજી મહારાજ સાહેબે કરેલા માર્મિક વ્યાખ્યાનો ગ્રન્થારૂઢ થઈને જિજ્ઞાસુ- મુમુક્ષુ અભ્યાસી વર્ગના કરાલંકાર બની રહ્યા છે એ અસીમ આનંદની વાત છે.

શ્રી જૈનશાસન વિશ્વમાં અજોડ છે, અદ્ધિતીય છે, અને અદ્ભુત પણ છે. એની એક એક વાતો એક બાજુ વિશ્વના ગૃઢ રહસ્યોનું અનાવરણ કરે છે, બીજી બાજુ અન્તઃચક્ષુને તેજસ્વી બનાવે છે. તો ત્રીજી બાજુ અંધારી અમાસના જેવી કલિકાલની રાત્રિમાં મુક્તિના પ્રવાસીને સચોટ અને સરળ માર્ગદર્શન પૂરું પાડે છે. કારણ, શ્રી જૈનશાસનમાં જે કાંઈ કહેવાયું છે તે વીતરાગ સર્વજ્ઞ પરમાત્માની પુષ્યવાણીની સરવાણી છે. એમાં કોઈ અઘુરપ નથી, સંદિગ્ધતા નથી, અનિશ્ચિતતા જેવું કશું નથી. શ્રી જૈન શાસ્ત્રો અને જૈન શાસનની નીતિઓનો બારીકાઈ અને ઊંડાણથી અભ્યાસ કર્યા પછી 'દુનિયામાં જે કાંઈ અભ્યસનીય છે તે બધું જ આ મહાશાસનમાંથી પ્રસ્ફરિત ઝરણાઓ જેવું છે'આવા નિષ્કર્ષ ઉપર આવ્યા વિના રહેવાતું નથી. એટલે જ શ્રીમદ્ ઉપાધ્યાય **યશોવિજયજી મહારાજે** ત્યાં સુધી કહ્યું છે કે અન્ય દર્શનની વાતોને, પરાર્ધ્ય (એક મોટી સંખ્યા) માં સોની સંખ્યાની જેમ, સમાવિષ્ટ કરી દેખાડતા ન આવડે તો સાચો જ્ઞાનગર્ભિત વૈરાગ્ય નથી. (જુઓ **અધ્યાત્મસાર** ૨/૩૬). આ દ્રષ્ટિથી જોઈએ તો **પૂ. હરિભદ્રસૂરિજી** મહારાજે આ યોગદ્રષ્ટિ સમુચ્ચયમાં જૈનશાસનની સરણીને મુખ્ય ઈમારતરૂપે ચણીને આજુબાજુ અન્ય દર્શનની હકીકતો અને પરિભાષાઓના અંલકારોથી શણગારવાનં ખૂબ જ મહત્ત્વપૂર્ણ કાર્ય પ્રસ્તૃત કર્યું છે.

(६७)

#### <u>જૈનદર્શનમાં યોગ :-</u>

જૈન શાસ્ત્રોમાં 'યોગ' શબ્દ પ્રાચીન કાળથી જ વપરાતો આવ્યો છે. મન વચન અને કાયાની પ્રવૃત્તિને જીવના યોગ રૂપે ઓળખવામાં આવી છે. વિકાસક્રમના ૧૩માં ગુણસ્થાનક સુધી જીવને સયોગીરૂપે ઓળખવામાં આવ્યો છે, જ્યારે ૧૪મા ગુણસ્થાનકે અયોગીરૂપે ઓળખાવ્યો છે. જૈનશાસનની આ વાત ઘણી જ સૂચક અને મહત્ત્વની છે કે 'યોગ' એ જીવનું ચરમ લક્ષ્ય નથી, પરંતુ 'અયોગ' અર્થાત્ તત્ત્વકાય અવસ્થા એ અંતિમ લક્ષ્ય છે. એ અવસ્થામાં પહોંચવા માટે અશુભ મન-વચન-કાયયોગનો નિરોધ અને શુભ પ્રશસ્ત મન-વચન-કાયયોગનું પ્રવર્તન અનિવાર્ય છે. અધ્યાત્મના ક્ષેત્રમાં 'અશુભ યોગનો નિરોધ' એ અર્થમાં કાળ જતાં યોગ શબ્દ રૂઢ બની ગયો છે. પાંતજલ યોગસૂત્રમાં ચિત્તવૃત્તિ નિરોધને યોગ કહ્યો છે, એમાં પણ ઉપાઘ્યાયજી મહારાજે 'કિલષ્ટ ચિત્તવૃત્તિઓનો નિરોધ' આવો મહત્ત્વનો પરિષ્કાર સૂચવ્યો છે, શ્રી જૈનશાસનમાં યોગ શબ્દનો માત્ર 'વૃત્તિનિરોધ' એવો સંકુચિત અર્થ કરવામાં આવ્યો નથી કિંતુ 'मोक्षेण योजनाद् योग: सर्वोपि धर्म-च्यापारः' એ ઉક્તિ વડે નીચેથી માંડીને ઉપરના પગથિયા સુધીના તમામ મોક્ષસાધક ધર્મવ્યાપારને 'યોગ' રૂપે ઓળખાવ્યો છે. એટલે શ્રી જૈનશાસનમાં 'યોગ' તત્ત્વને સાંગોપાંગ ઓળખવા માટે કોઈ એકાદ શાસ્ર વાંચી લેવાથી કામ સરી જતું નથી, જુદા જુદા શાસ્ત્રોમાં યોગનું જુદી જુદી અનેક શૈલીથી નિરૂપણ કરાયેલું છે. પ્રાચીનમાં પ્રાચીન આવશ્યક નિર્યુક્તિ શાસ્ત્રમાં શ્રી ભદ્રબાહુ સ્વામીએ जोगज्झयण (યોગાધ્યયન)માં સંગ્રહ કરવા યોગ્ય ૩૨ પ્રકારના યોગ દેખાડ્યા છે. **શ્રી હરિભદ્રસૂરિ મ**હારાજે <mark>'યોગવિંશિકા'</mark> પ્રકરણમાં 'સ્થાન-ઊર્જા-અર્થ-આલમ્બન-નિરાલમ્બન' પાંચ ભેદથી યોગપ્રક્રિયા દેખાડી છે. 'યોગશતક' ગ્રન્થમાં તેઓએ સદ્જ્ઞાન-સદ્દર્શન-સચ્ચારિત્રના સંબંધને નિશ્ચય-દ્રષ્ટિથી અને એના હેતુભૂત ગુરુવિનયાદિને વ્યવહારદ્રષ્ટિથી યોગ કહ્યો છે. તેઓએ જ **યોગબિન્દુમાં** અધ્યાત્મ-ભાવના-ધ્યાન-સમતા-વૃત્તિસંક્ષય આ પાંચ ભેદથી યોગની પ્રરૂપણા કરી છે. તેઓએજ

'યોગદ્રષ્ટિસમુચ્યય'માં આઠ દ્રષ્ટિના ભેદથી યોગનું નિરૂપણ કર્યું છે, અને એના પ્રથમ શ્લોકના વિવરણમાં જ સૂચિત કર્યું છે કે વિસ્તારથી યોગનું નિરૂપણ ઉત્તરાધ્યયન-યોગનિર્ણયાદિમાં કરાયેલું છે. કલિકાલ-સર્વજ્ઞ શ્રી હેમચન્દ્રસૂરિ મહારાજે પોતાના યોગશાસ્ત્રમાં જ્ઞાનદર્શનચારિત્ર- રત્નત્રયીને યોગ કહ્યો છે, તથા પાંચસમિતિ- ત્રણ ગુપ્તિ આ આઠ પ્રવચનમાતાને પણ યોગરૂપે ઓળખાવી છે. આનાથી એ ફ્લિત થાય છે કે શ્રી જૈનશાસનમાં યોગ માત્ર ધ્યાન કે સમાધિ રૂપ જ નથી, પરંતુ તેનો અર્થ અને તેની પ્રક્રિયા ખૂબજ વ્યાપક છે. ટૂંકમાં એમ કહી શકાય કે મુક્તિપ્રાપક કોઈ પણ સાધનાનુ નામ જ યોગ છે. જૈનેતર પાતંજલયોગાદિ ગ્રન્થોમાં જે યોગની પ્રક્રિયાનું દિગ્દર્શન કેટલું વિસ્તારથી, ઊંડાણથી અને વ્યાપકરૂપે કરાયેલું છે તેનો આ ઉપરથી સહેજે આછો ખ્યાલ આવી શકે છે.

#### સદ્યોગ વિના શાસ્ત્રો પણ સંસાર:

જૈન શાસ્ત્રોમાં જે વ્યાપક અર્થમાં 'યોગ' પદાર્થનું વિસ્તૃત વિવેચન ઉપલબ્ધ છે, તેના અભ્યાસ પછી પણ જો યોગાભ્યાસ જીવનના ક્ષેત્રમાં અમલી ન બને તો કોરી યોગચર્ચાનું કાંઈ ફળ મળતું નથી. પૂ. હરિભદ્રસૂરિજી મહારાજે યોગબિંદુમાં ખૂબજ માર્મિક એક શ્લોક (૫૦૯)માં જણાવ્યું છે કે - 'જેમ મૂઢ ચિત્તવાળા મનુષ્યો પુત્ર-પત્ની વગેરેનો સંસાર ઊભો કરે છે,તેમ શુદ્ધ યોગના અભ્યાસ વગરના વિદ્વાન, પંડિતો શાસ્ત્રમય સંસાર ઊભો કરે છે.' આનાથી એ ફલિત થાય છે કે શાસ્ત્રોનો અભ્યાસ શુદ્ધ યોગાભ્યાસની સાધના માટે છે, નહીં કે તથ્યહીન વાદ-વિવાદની પરંપરા લંબાવવા માટે. અન્યથા એ પણ એક સંસાર જ બનીને રહી જાય છે. પતંજિલએ પણ કહ્યું છે કે અનિશ્ચિત વાદ અને પ્રતિવાદમાં પડ્યા રહેનારા, તલ પીલનારી ઘાણીના બળદની જેમ ક્યારેય તત્ત્વના રહસ્યને પામી શકતા નથી. એટલે સદ્યોગના અભ્યાસીઓ હંમેશા શાસ્ત્રોના તાત્પર્યને નજર સમક્ષ રાખીને,

<sup>•</sup> पुत्रदारादिसंसारः पुंसा संमूढचेतसां । विदुषां शास्त्रसंसारः सद्योगरहितात्मनाम् ॥

તથા જે નયની પોતે પ્રરૂપણા કરે છે તેનાથી ભિન્નભિન્ન નયની પ્રરૂપણાઓ પ્રત્યે સાપેક્ષભાવ રાખીને જ શાસ્ત્રીય પદાર્થોની ચર્ચા કરે છે. ચર્ચા પણ માત્ર ખંડન-મંડનના આંતરિક રસને લીધે નહી કિંતુ શુદ્ધ જિજ્ઞાસાભાવથી અથવા અજ્ઞોને સુજ્ઞ બનાવવાના શુભ આશયથી કરે છે. એનાથી એક લાભ એ થાય છે કે જે લોકોએ શાસ્ત્રોની માત્ર એકતરફી વાતો સાંભળી કે વાંચીને કેટલાક મજબૂત અભિપ્રાયો બાંધી લીધા હોય છે તે કદાગ્રહમાં પરિણમે તે પૂર્વે જ તેઓને અન્ય તરફી શાસ્ત્રોની વાતો જાણવા મળવાથી પૂર્વબદ્ધ અભિપ્રાયોને પરિષ્કૃત કરી લેવાની તક મળે છે.

એક ઉદાહરણ આપું, વિ.સં. ૨૦૨૭માં અમારું સિરોહીમાં ચોમાસું હતું. ચોમાસું પૂરૂ થયા પછી ત્યાં પાટણથી પૂજ્યપાદ વિદ્વાન આચાર્યદેવ(તે વખતે પંન્યાસ શ્રી મુક્તિવિજયજી ગણિવર્ય) શ્રી વિહાર કરતા પધાર્યા. શાસ્ત્રોની વાતો કરતા કરતા મેં તેઓશ્રીને કહ્યું કે સાહેબ! આપના વ્યાખ્યાનમાં મેં એક વાર સાંભળ્યું છે કે સાધુ જો સર્વવિરતિનો ઉપદેશ કર્યા વિના દેશવિરતિનો ઉપદેશ કરે તો તેને સ્થાવર જીવોની હત્યામાં અનુમતિનો દોષ લાગે જ.

પૂજ્યશ્રીએ કહ્યું કે હા, બિલકુલ બરાબર છે. ઉપમિતિમાં એવો પાઠ પણ છે તેને આધારે ભારપૂર્વક હું આ વાત બોલું છું.

મેં કહ્યું સાહેબ! એ વાત ઠીક છે પણ યોગશતક ગ્રન્થની સ્વોપજ્ઞ ટીકામાં (આ ટીકા તે વખતે પહેલી વાર તાજી જ છપાયેલી અને મારા વાંચવામાં આવેલી, તેમાં) પૂજ્યપાદ શ્રી હરિભદ્રસૂરિજી મહારાજ શ્લોક ૨૮ અને ટીકામાં ભારપૂર્વક પહેલાં દેશવિરતિનો ઉપદેશ કરવાનું જણાવે છે તથા ખુલાસો કરે છે કે સર્વવિરતિનો ઉપદેશ કર્યા પહેલાંજ દેશવિરતિના વ્રતો આપે તો પેલો દોષ લાગે પણ ઉપદેશ કરવામાં નહીં. - એનું શું ?

પૂજ્યશ્રીએ કહ્યું કે ક્યાં છે ? લાવો આપણે જોઈએ ! એટલે મેં એ શ્લોક અને ટીકા એ ગ્રન્થમાંથી કાઢી દેખાડ્યા.

अथ किमर्थं सुप्रसिद्धमादौ साधुधर्मोपदेशमुल्लङ्घ्यास्य श्रावक-धर्मोपदेशः? इत्याह-

#### तस्साङङसण्णत्तणओ

तम्मि दढं पक्खवायजोगाओ ।

सिग्धं परिणामाओ

सम्मं परिपालणाओ य ॥ २८ ॥

'तस्य' - श्रावकधर्मस्य आसन्नत्वाद् गुणस्थानकक्रमेण भावप्रतिपतिं प्रति प्रत्यासन्नाः, यथोक्तम् "सम्मत्तिम् उ लब्दे पिलयपृहत्तेण"(विशेषा० १२२२) इत्यादि, अत एव कारणात् तिस्मन् = श्रावकधर्मे दृढं = अत्यर्थं पक्षपातयोगात्=आसन्ने हि भावतस्तत्स्वभावसम्भवेन पक्षपातभावात् अत एव कारणात् 'शिघ्रं' = तूर्णं परिणामात् = क्रियया परिणमनात् तत्पक्षपाते तद्मावापितिरिति कृत्वा तथा 'सम्यग्' = यथासूत्रं 'परिपालनातश्च' परिणतिगुणेनेति । सुप्रसिद्धत्वं चाऽऽदौ साधुधर्मोपदेशस्याणुव्रतादिप्रदानकाल-विषयम्, अन्यथोक्तविपर्यये दोषः इति गाथार्थः ॥२८॥

પૂજ્યશ્રીએ આગળ-પાછળ બરાબર સંદર્ભ તપાસીને કહ્યું કે તારી વાત બરાબર છે. પણ આ મારે પહેલીવાર જ વાંચવામાં આવ્યું. એ પછી બીજી પણ ઘણી શાસ્ત્રોની વાતો થઈ.

ટૂંકમાં કહેવાનું એટલું જ કે શાસ્ત્રોમાં એકતરફી પાઠો વાંચીને કે સાંભળીને જે અભિપ્રાય બંધાયો હોય તે શાસ્ત્રોના બીજી તરફના પાઠો વાંચવા-જાણવા મળ્યા પછી સુજ્ઞ પુરુષો પહેલા બાંધેલા અભિપ્રાયોને પકડી રાખતાં નથી પણ તેમાં પરિષ્કાર કરી લે છે.

આ રીતે પરસ્પર વિરુદ્ધ ભાસતા ભિન્ન ભિન્ન નયોને અવલંબીને શાસ્ત્રોમાં પ્રરૂપાયેલા અનેક વિધાનોની પરસ્પર સાપેક્ષતાનો બોધ થવાથી શાસ્ત્રવ્યુત્ત્પત્તિ વધે છે, અને સારાસારનો વિવેક જાગૃત થાય છે. એના બદલે અન્ય નયની પ્રરૂપણાઓનો સર્વથા તિરસ્કાર કરીને ખોટો ઊહાપોહ કે વિવાદ ઊભો કરવાથી આત્મહિત ગુમાવવાનું થાય છે, યોગાભ્યાસ બાજુ પર રહી જાય છે, ને બીજાઓને પણ વ્યુદ્ગ્રાહિત અને અભિનિવેશિત કરવાનું થાય છે, તથા માનવજીવન હારી જવાય છે. આ વિચારણાને સદા લક્ષમાં રાખનારા પૂજ્યપાદ ગુરુદેવશ્રીએ 'યોગદ્રષ્ટિસમુચ્ચય' જેવા અર્થગંભીર ગ્રન્થરત્ન ઉપર સર્વ નયને સાપેક્ષ રહીને કરેલા વ્યાખ્યાનો ચતુર જિજ્ઞાસુવર્ગને એક ઉત્તમ સ્વધ્યાયનું આલમ્બન પુરૂં પાડશે એમાં કોઈ શંકા નથી.

આ પૂર્વે પૂજ્યપાદશ્રીએ શ્રી 'લલિતવિસ્તરા' ગ્રન્થના વિવેચન રૂપે 'પરમતેજ' ભા. ૧-૨ તથા શ્રી 'પંચસૂત્ર' ગ્રન્થના વિવેચનરૂપે 'ઉચ્ચ પ્રકાશના પંથે' આ બે ગ્રન્થો શ્રી સંઘ સમક્ષ મૂકીને શાસનની ઉત્તમ સેવા બજાવી છે. એ બે ગ્રન્થોના સુજ્ઞ વાચકોએ નિષ્પક્ષપશે એની મુક્ત કંઠે પ્રશંસા કરી છે. વળી યોગદ્રષ્ટિસમુચ્ચય ગ્રન્થની પીઠિકારૂપે એકવાર પૂર્વે પણ પૂજ્યશ્રીના પ્રવચનો પ્રસિદ્ધ થયેલાં છે. આ ગ્રન્થોનાં વાચકોએ તેના સ્વધ્યાયથી જે નિર્જરા સિદ્ધ કરી છે, તેમાં પ્રગટથતાં આ નવા ગ્રન્થથી અપૂર્વ વૃદ્ધિ થવાની પૂરી સંભાવના છે.

સ્વોપજ્ઞ ટીકા સહિત યોગદ્રષ્ટિસમુચ્ચય ગ્રન્થ ઘણો સંક્ષિપ્ત તથા ગૃઢ હોઈને પ્રબુદ્ધ સંસ્કૃતજ્ઞોને પણ તેના સ્વાધ્યાયથી વંચિત રહેવું ન પડે એ માટે પુજ્યપાદશ્રીએ આ ગ્રંથની ગૃઢગ્રંથિઓને આ વ્યાખ્યાનોમાં ખોલી આપીને મહાન ઉપકાર કર્યો છે. ક્વચિત્ પ્રશ્નોત્તરની શૈલીથી તો ક્વચિત્ વિધાનાત્મક શૈલીથી પુજયશ્રીએ ગ્રન્થના ગૃઢ તત્ત્વોને ખુબ જ સુંદર રીતે સમજાવ્યા છે. વળી ગ્રન્થના વિષયોને સમજવા માટે જયાં અન્ય અન્ય વિષયોની માહિતીની જરૂર હતી ત્યાં પુજયશ્રીએ પ્રાસંગિક રીતે રજૂ કરવામાં ક્યાંય સંકોચ રાખ્યો નથી એનાથી વાચકોને મોટો લાભ એ થશે કે ગ્રન્થાન્તર્ગત વિષયો ઉપરાંત પણ જૈન-જૈનેતર શાસ્ત્રોના અન્ય પણ અનેક સિદ્ધાન્તોનું સચોટ જ્ઞાન પ્રાપ્ત થશે. જે ગ્રન્થના વિષયોને સમજવા માટે પણ ઘણું જ ઉપયોગી બનશે. વાચકવર્ગને એક વિષયની જિજ્ઞાસા શમે કે તરત જ અન્ય વિષયોની જિજ્ઞાસા ઊભી થઈ રહે અને આગળ એનું સમાધાન પણ મળતું રહે એવી સુંદર વ્યાખ્યાનોની શૈલીથી ગ્રન્થના મર્મો પ્રગટ કરવામાં પુજયપાદશ્રીએ ઉત્તમ કૌશલ્ય પ્રાપ્ત કર્યું છે એ 'પરમતેજ' વગેરે ગ્રન્થના વાચકોને તો અનુભવસિદ્ધ હશે જ, ઉપરાંત આ ગ્રન્થ વાંચીને પણ તેવો જ અનુભવ થશે એમાં કોઈ શંકા નથી. વાસ્તવમાં આ વ્યાખ્યાનગ્રન્થ અનેક બહુમુલ્ય અનુભવો, ગૂઢ શાસ્ત્રચિંતન અને શાસ્ત્રવિધાનોના આંતરિક રહસ્યોના પ્રગટ ખજાના જેવો બની ગયો છે. આમાં કોઈ અતિશયોક્તિ લાગતી હોય તો સ્વયં નિમ્નનિર્દિષ્ટ સ્થાનોનું અવલોકન કરવા વાચકોનું ધ્યાન દોરું છું.

#### વ્યાખ્યાનગ્રન્થની વિશેષતાઓ :-

શરૂઆતમાં જ બીજા પેજ ઉપર પૂ. હરિભદ્રસૂરિ મહારાજના 'આ ગ્રન્થની મૌલિકતા' દેખાડનારી પૂજ્યશ્રીએ (૧)અને (૨)નંબરના પેરેગ્રાફમાં કરેલી રજૂઆત, એ પછી પેજ ૩ ઉપર 'પાત્રને વિશિષ્ટ પમાડવાનું કામ સમર્થ'નું એ પેરેગ્રાફ.

પેજ દ માં શિષ્ટ પુરુષની વ્યાખ્યા. પેજ ૭માં બીજી કોલમમાં કર્મક્ષય સાધક શુભ અધ્યવસાયમાં આશ્રવ-સંવર અને નિર્જરા એ ત્રણ તત્ત્વોનો સમાવેશ કઈ રીતે થયો તે.

એ પછી પૃ.૯ થી ૨૪ માં ધર્મકાય-કર્મકાય અને તત્ત્વકાય આ ત્રણ અવસ્થાઓનું વિવેચન ખૂબ જ હૃદયંગમ બન્યું છે. આ વિષયથી લગભગ ઘણા અપરિચિત છે અને તેઓને આનાથી ઘણું જ સુંદર જાણવા મળશે.

પૃ. ૧૦ માં 'અધ્યાત્મદંભિઓની ભ્રમણા' વાળો પેરેગ્રાફ્ર. પૃ.૧૨ માં 'મોક્ષમાં ભવ્યત્વનો નાશ કેવી રીતે' એની રજુઆતમાં કર્મસંયોગ અને તથાભવ્યત્વનો નાશ કઈ રીતે ? આ પ્રશ્ન અને એનું સમાધાન પૂજયશ્રીની અદ્ભુત પ્રતિભાનો પરિચય આપવા માટે પૂરતું છે.

પૃ.૧૪ માં વરબોધિ જુદું કેમ ? આ રજુઆત પણ ખૂબ જ માર્મિક છે. પૃ.૧૬ માં તીર્થંકરપણાની પુણ્યાઈના કારણભૂત વીશ સ્થાનકનાં નામ સહેલાઈથી યાદ રાખવા માટે પૂજયશ્રીએ ખૂબ જ સુંદર રજૂઆત કરી છે. પૃ.૧૮ માં તીર્થંકર ભગવાનના અનન્ય ઉપકારો અને જૈન ધર્મની આગવી વિશેષતાઓનું નિરૂપણ સુંદર છે. આવી અનેક વિશેષતાઓનાં, આ ગ્રન્થમાં ઠેરઠેર જિજ્ઞાસુઓને દર્શન થશે.

# જૈન ઉપદેશકની કુશળતા

આ વિશેષતાઓ ઉપરાંત, કોઈપણ જાતની આ લોક-પરલોકની પૌદ્દગલિક આશંસા છોડાવવા માટે પૂજ્યપાદશ્રીએ કેવી કુશળતાપૂર્વક પ્રતિપાદન કર્યું છે તે નીચેના ફકરાઓ વાંચનારને બરોબર ખ્યાલમાં આવશે.- (જુઓ પેજ ૧૭૫) ચારિત્ર જ નહિ, પણ ગૃહસ્થપણાનીય દેવ-દર્શન-પૂજા વગેરે ધર્મક્રિયા પણ ઓઘદ્રષ્ટિ રાખીને એહિક કામનાઓથી કરી. દા.ત. "દેવદર્શન-પૂજા-આદિ ધર્મક્રિયા સારી રીતે કરીએ તો ધર્માત્મામાં ખપીએ, તો વેપારમાં શાખ સારી પડે, ધર્મી કુટુંબોની કન્યાઓ આપણાં દીકરાઓ વેરે આવે"... "ઘોડીયા-પારણું લઈએ તો ઘેર વહુને દીકરો જન્મે અને ઘોડિયા-પારણું બંધાય...." આમ વિષયરાગથી ધર્મક્રિયા થઈ...

(જુઓ- પેજ ૧૭૬) "સારાંશ, ઓઘદ્રષ્ટિથી રંગાયેલી ધર્મક્રિયાઓમાં ધર્મયોગોમાં દ્રષ્ટિ અને પ્રીતિ દુન્વયી વિષયો પર, કાયિક સુખો પર; પણ આત્માનાં- આત્મહિતોનો કશો વિચાર જ નહિ."

આ રીતે પૂજ્યશ્રીએ યોગદ્રષ્ટિથી રંગાયેલી ધર્મક્રિયાઓ કરતાં ઓઘદ્રષ્ટિની ક્રિયાઓને સ્પષ્ટ અલગ પાડી બતાવી દીધી છે. એ સૂચવે છે કે તેઓ ધર્મક્રિયાઓનું જરાપણ અપમાન ન થાય અથવા ધર્મક્રિયાઓમાં કોઈને હેયબુદ્ધિ ન થઈ જાય તે રીતે પૌદ્દગલિક આશંસાઓની હેયતાનું સચોટ નિરૂપણ કરે છે.

તે છતાં પણ ત્યાં એમ કહેતા નથી કે "આવી સંસારમાં ઊભી થયેલી આપત્તિના નિવારણ યા જરૂરી કાર્યના સંપાદનના ઉદ્દેશથી કરેલી ધર્મક્રિયાઓ તમને સંસારમાં રખડાવી મારશે - નુકશાન કરશે, કે સાવ નકામી છે અને તે રીતે ન જ થાય." એમ નહિ કહેવાનું કારણ એ છે કે શ્રાવક સંસાર-ઘરવાસમાં રહે તો પણ ધર્મને જ મુખ્ય કરનારો હોય છે. કેમ કે ધર્મ પર એને એવી શ્રદ્ધા છે કે ઠેઠ મોક્ષ સુધીના સમસ્ત વાંછિતો ધર્મથી જ સિદ્ધ થાય છે. માટે શ્રાવક વાતે વાતે ધર્મને જ આગળ કરે છે, ધર્મનું જ શરશું લે છે. તો પછી મોક્ષ સિવાયના બીજા કાર્ય માટે કે આપત્તિના નિવારણ માટે એ પોતે (૭૪)

ધર્મનું જ શરણું લે, ધર્મસાઘના કરે એમાં કાંઈ ભવના ફેરા વધતાં નથી પરંતુ ધર્મ શ્રદ્ધા વધે છે. પરિણામે દ્રઢધર્મી થાય છે.

પૂજ્યશ્રી એવું જરાય ઈચ્છતા નથી કે ધર્મશ્રદ્ધાળુ વર્ગ વૈરાગ્યાદિને ભૂલી જાય. તેથી જ તો પૃ.૧૧૭ માં પહેલાં જ કહી આવ્યા છે કે - "દર્શન-પૂજા ત્રિભુવનચક્કવર્તી તીર્થંકર ભગવાનનાં કરવા છતાં વાસ્તવમાં પ્રભુ પાસેથી થોડો ય વૈરાગ્ય નથી લેવાતો, એટલે પ્રભુ પાસે તુચ્છ ચીજની ભિક્ષા મંગાય છે! તેમ શ્રદ્ધાબળ નથી લેવાતું કે 'અરિહંત પરમાત્મા અચિન્ત્ય પ્રભાવી છે, એટલે જગતનું ય સારું મળશે તો તે આ નાથના પ્રભાવે જ મળશે, એમના પ્રભાવે જરૂર મળશે, માટે 'નમું તો આ નાથને જ, ભજું તો આ પ્રભુને જ, સ્મરું - જપું તો આ અરિંહતને જ' - આ શ્રદ્ધાબળ ન હોય એટલે પછી બજાર વેપાર-ઈજ્જત વગેરે પર યા દોરા - ધાગા-મંતર-જંતર વગેરે પર શ્રદ્ધા કરાય છે!"

આ રીતે પૂજ્યશ્રી, સંસારમાં આવશ્યક કર્તવ્યપાલન કે આપત્તિ નિવારણના ઉપદેશથી કરાતી જિનોકત ધર્મક્રિયાથી મળતા ફળ દ્વારા ધર્મશ્રદ્ધા વધારવાના કારણે લોકો દોરા-ધાગા-મતર-જંતર યા મિથ્યા દેવદેવીની માન્યતાના અનિષ્ટથી બચતા રહે એ સારી રીતે સમજે છે. એટલે એને વિષક્રિયાનું લેબલ લગાડીને ક્યાંય વખોડી કાઢતા નથી. આ રીતે તેઓ પૂર્વાચાર્ય ભગવંતોની વ્યાખ્યાનશૈલીને પણ પૂરેપૂરા અનુસરે છે. હજુ પણ આગળ જુઓ.(પૃ.૨૪ કોલમ ૨) "હેયઉપાદેયના વિવેકીને જે કાંઈ કરવાનું રહે તે પોતાનું શુદ્ધ સ્વરૂપ શુદ્ધ તત્ત્વ પ્રગટ કરવા માટે જ કરવાનું હોય." આ કીધા પછી તે સાવધાની આપે છે કે જોજો દરેક ધર્મપ્રવૃત્તિમાં માત્ર ચરમ લક્ષ્ય (પ્રયોજન) પોતાનું શુદ્ધ સ્વરૂપ (મોક્ષ) જ નજરમાં રાખીને અનંતર પ્રયોજનની ઘોર ઉપેક્ષા નહિ કરતા, પરંતુ નિકટનું શુભ પ્રયોજન પણ ખાસ નજરમાં રાખજો."

એટલે એ જ પૃષ્ઠમાં "એમ આધ્યાત્મિક જીવનમાં દયા-દાનાદિ આચાર પાળે એ શા માટે ? તો કે સમ્યક્ત્વરૂપી ફળ માટે. સમ્યક્ત્વ આવ્યું, હવે (૭૫) એના ૬૭ આચાર શા માટે આરાધ ? તો કે બાર વ્રતની સાધના માટે. એ શા માટે કરે ? તો કે અંતરાત્મામાં દેશવિરતિના ભાવ પ્રગટાવવા, ને પંચમ ગુણસ્થાનકરૂપી ફળ માટે. એ ફળ પણ, એક દિવસ સંસાર-ત્યાગ કરી સાધુજીવન લઈ એની સાધના કરાય એ ફળ માટે. એ પણ અંતરાત્મામાં સર્વવિરતિ ભાવરૂપી ફળની પ્રાપ્તિ માટે અને એના સંવર્ધન માટે કરાય. એ પણ ઉત્તરોત્તર અપ્રમત્તભાવ, અપૂર્વકરણ વગેરે ફળ માટે, ને એ પણ અનાસંગયોગ અને વીતરાગભાવરૂપી ફળ માટે કરાય. એ પણ કેવળજ્ઞાન માટે, ને એ પણ અંતે અયોગ અને શૈલેશી રૂપ ફળ માટે છે. તેમજ એ પણ સર્વ કર્મક્ષય કરવા માટે છે. અને એ પણ સર્વથા શુદ્ધ અનંત - જ્ઞાન - સુખાદિમય - આત્મતત્ત્વ - આત્મસ્વરૂપ પ્રગટ કરવા માટે કરાય છે."

(પૃ.૨૩ કોલમ ૧) ''જીવનમાં આ ચરમ અને પરમ ફળસ્વરૂપ તત્ત્વકાય-અવસ્થાનું જો લક્ષ્ય બંધાઈ જાય તો એની પૂર્વના - પૂર્વે કહ્યા એ આત્મવિકાસનાં જ ફળ નિપજાવવાની લાલસા રહે, પણ તુચ્છ દુન્યવી સુખ-સન્માન વગેરેની લાલસા ન રહે. શુદ્ધ આત્મસ્વરૂપ સુધીના ફળની લાલસામાં દુન્યવી ફળની લાલસા મરી પરવારે."

(પૃ. ૩૦ કોલમ ૨)'પ્ર.- તો શું રાગદ્વેષ ન ટળે ત્યાં સુધી સમ્યગ્જ્ઞાન નહિ ભણવાનું ? ધર્મક્રિયા નહિ કરવાની ?'

૭૦- સમ્યગ્જ્ઞાન જરૂર ભણવાનું, અને ધર્મક્રિયા પણ જરૂર કરવાની, પરંતુ તે રાગદ્વેષ ટાળવાના ઉદ્દેશથી કરવાની.

(પૃ. ૪૦ કોલમ ૧) "શુદ્ધ ધર્મ કરવાની ધગશ હોય, તો જ ઈચ્છાયોગની સાધનામાં આવી શકાય, નહિતર નહિ. જગતમાં સંમૂર્છિમ ક્રિયા કરનારા હોય છે, વિષક્રિયા કરનારા હોય છે, પણ એ ઈચ્છાયોગમાં નહિ ગણાય, કેમકે એ શુદ્ધ ધર્મની સાચી ઈચ્છા નથી."

આ બધા પ્રતિપાદનથી એક વાત નિશ્ચિત જ છે કે પૂજ્ય ગુરુદેવશ્રી એવું જરાય નથી ઈચ્છતા કે 'લોકો ભલે સંસારમાં જ રહે અને ધર્મક્રિયા કરતાં રહે.' તથા એવું પણ ઈચ્છતા નથી કે 'મલીન આશયથી ધર્મક્રિયા કરીને સંસારમાં ભલે રખડયા કરે.' તેમજ એવું પણ ઈચ્છતા નથી કે 'પાપક્રિયાને બદલે માત્ર ધર્મક્રિયા કર્યા કરે, પછી ભલેને મોક્ષે ન જાય' ત્યારે 'પાપક્રિયાને બદલે જીવ ધર્મક્રિયા જ કરતા રહે 'એવું તો જરૂર ઈચ્છે છે કે જેથી એ ધર્મક્રિયાથી પરંપરાએ તેમાં યોગ્યતા પ્રગટ થવા સાથે મોક્ષ માટે પ્રગતિ કરતા થાય.

કેવલિભાષિત શુભ ધર્મ- સાધનાઓનું જૈન શાસનમાં ઘણું ઘણું મહત્ત્વ છે. એના જેવી બીજી કોઈ શ્રેષ્ઠ સાધના નથી, શ્રેષ્ઠ ક્રિયા નથી. એમાં એવી શક્તિ પડેલી છે કે જે ચરમાવર્ત્તવર્ત્તા જીવોમાં યોગ્યતાદિના આધાન દ્વારા ભાવને પણ ખેંચી લાવનારી થાય છે. એટલે કે ક્રિયાનયની દ્રષ્ટિએ શુભ ક્રિયાઓનો સ્વતંત્ર મહિમા છે. એટલે જ જ્યારે જ્યારે એમ કહેવાય છે કે ભાવપૂર્વકની ક્રિયા મોક્ષ હેતુ છે ત્યારે તેનો અર્થ એ કરાય છે કે ભાવસંપાદન દ્વારા ક્રિયા મોક્ષહેતુ બને છે. નહિ કે ભાવપૂર્વકત્વરૂપે ક્રિયા મોક્ષમાં હેતુ છે. - જો ભાવપૂર્વકત્વરૂપે ક્રિયા મોક્ષમાં હેતુ માનીએ તો ઉપા૦ શ્રી યશોવિજયજી મહારાજ જણાવે છે તેમ-અન્યથાસિદ્ધ (અર્થાત્ અહેતુ) થઈ જાય. માટે મોક્ષ પ્રત્યે ક્રિયાની કારણતા ભાવપૂર્વકત્વરૂપે નહિ પણ સ્વતંત્ર શક્તિવિશેષરૂપે કહી છે. (જુઓ યોગલક્ષણ બત્રીસી ૧૦ મી શ્લોક ૨૭ ટીકા - कारणता च तस्या: शक्तिविशेषेण न तु भावपूर्वकत्वेनैव भावस्याঙन्यशसिद्धप्रसंगात्)

આ રીતે ચરમાવર્ત્તવર્તા જીવોને મોક્ષમાર્ગે પ્રગતિ કરાવનારી હોવાથી ધર્મક્રિયાઓ ખૂબ જ મહત્ત્વની છે, અને તેથી જ શાસ્ત્રકાર ભગવંતોએ મોક્ષના આશય વિના પણ યથાકથંચિત્ તે લાયક જીવો દ્વારા કરાતી ધર્મક્રિયાઓને અવગણવાને બદલે આવકારી છે.કારણ, મોક્ષપુરુષાર્થની જેમ ધર્મપુરુષાર્થ પણ ઘણો ઘણો વખાણ્યો છે, પણ અર્થ-કામની જેમ એને વખોડ્યો નથી.

અહીં જો એવો પ્રશ્ન કરવામાં આવે કે -

પ્રશ્ન - કલિકાલસર્વજ્ઞ પૂજ્યપાદ હેમચંદ્રસૂરિ મહારાજે ત્રિષષ્ટિશલાકાના દશમા પર્વના તેરમાં સર્ગમાં મોક્ષને જ વાસ્તવિક પુરુષાર્થ જણાવીને (૭૭) સંસારના કોઈપણ હેતુથી ધર્મ કરવાનો નિષેધ અને મોક્ષના હેતુથી ધર્મ કરવાનું વિધાન કર્યું છે એનું શું ?

ઉત્તર - તો આના ઉત્તરમાં પહેલા એ શ્લોકો ધ્યાનમાં લઈએ.

पुमर्था इह चत्वारः कामार्थौ तत्र जिन्मनाम् । अर्थभूतौ नामधेयादनर्थौ परमार्थतः ।।१।। अर्थस्तु मोक्ष एवैको धर्मस्तस्य च कारणम् । संयमादिर्दशिवधः संसाराभ्भोधितारणः ।।२।। अनन्तदुःखः संसारो मोक्षोऽनन्तसुखः पुनः । तयोस्त्याग-परिप्राप्तिहेतुर्धमं विना न हि ।।३।। मार्गं श्रितो यथा दूरं क्रमात् पंगुरिष व्रजेत् । धर्मस्थो घनकर्माऽपि तथा मोक्षमवाप्नुयात् ।।४।।

આ શ્લોકોમાં અર્થ અને કામને જેમ પરમાર્થથી અનર્થરૂપે જણાવ્યા તેમ ધર્મને અનર્થરૂપે જણાવ્યો નથી. એનાથી એ ફ્લિત થાય છે કે મોક્ષ જ એક પુરુષાર્થ છે એમ કહેવામાં અર્થ અને કામનો જ વ્યવચ્છેદ ઈષ્ટ છે, નહિ કે ધર્મનો પણ. વળી સંસ્કૃત ભાષાનો જાણકાર કોઈપણ આ ચાર શ્લોકો વાંચીને એવું કહેવાની હિંમત નહિ કરે કે આ શ્લોકોમાં મોક્ષ સિવાયના કોઈપણ હેતુથી ધર્મ કરવાનો નિષેધ કર્યો છે. ઊલટું ચોથા શ્લોકમાં જે કહ્યું છે --

"માર્ગ પર રહેલો પાંગળો પણ ક્રમશઃ દૂર પહોંચી શકે છે એ રીતે ભારેકર્મી પણ ધર્મમાં રહ્યો હોય તો મોક્ષને પામી શકે છે."

આનાથી તો ઊલટું એ ફલિત થાય છે કે મોક્ષનો આશય તત્કાળ ન હોય અને સંસારની વ્યથા નિવારવાનો હેતુ હોય તો પણ ચરમાવર્ત્તવર્ત્તી ભારેકર્મી જીવો ધર્મ માર્ગે ચાલે તો પરંપરાએ તેને પણ મોક્ષ પ્રાપ્તિ થઈ શકે છે. કારણકે ધર્મ એ મોક્ષના માર્ગરૂપ છે.

જો કલિકાલસર્વજ્ઞને મોક્ષ જ એક પુરુષાર્થ તરીકે ઈષ્ટ હોત અને ધર્મ ઈષ્ટ ન હોત, તો, વીતરાગ સ્તોત્રમાં 'कुमारपाल भूपालः प्राप्नोतु फलमीप्सितम' આ વીતરાગ સ્તવનાથી કુમારપાળ રાજાને વાંછિતફળ પ્રાપ્ત થાઓ - આવો ઐહિક-પાર-લૌકિક ફલપ્રાપ્તિનો આશિર્વાદ આપત ખરા ? ★

પ્ર૦ - અહીં કુમારપાળનું વાંછિત ફળ એટલે મોક્ષ જ હોય ને ?

ઉ૦ - પૂજ્યશ્રી પ્રભાચંદ્રસૂરિ મહારાજે આની ટીકામાં 'ઐહિક-પાર-લૌકિક' એવો જ અર્થ કર્યો છે. એટલે 'મોક્ષરૂપી જ વાંછિતફળ' નો આશીર્વાદ આપ્યો છે એવી રજુઆત શાસ્ત્રગર્ભિત કે કદાગ્રહ ગર્ભિત ? તદુપરાંત,

तुल्ये चतुर्णा पौमर्थ्ये पापयोरर्थकामयोः । आत्मा प्रवर्तते हन्त, न पुनर्धर्ममोक्षयोः ।।

આ શ્લોક દ્વારા અર્થ-કામને પાપપુરુષાર્થ દર્શાવી, જીવો ધર્મ-મોક્ષ પુરુષાર્થમાં નથી પ્રવર્તતા તેનો ખેદ દર્શાવે છે. વળી સ્વયંબુદ્ધ મંત્રીએ રાજાને કરેલા ઉપદેશમાં તેઓશ્રી

पुंसा शिरोमणीयते धर्मार्जनपरा नराः । आश्रीयन्ते च संपद्भिर्लताभिरिव पादपाः ।।

અર્થાત્ ધર્મનું ઉપાર્જન કરનારા (ધર્મપુરુષાર્થ આદરનારા) મનુષ્યો પુરુષોમાં શિરોમણિ ભાવને ધારણ કરે છે, અને જેમ વૃક્ષો વેલડીઓથી વિંટાય એ રીતે સંપત્તિઓથી વરાય છે.

આમ કહીને ધર્મપુરુષાર્થના શિરોમણિ ભાવને સ્પષ્ટ શબ્દોથી જણાવી રહ્યા છે. અહીં એમ નથી કહ્યું કે માત્ર મોક્ષપુરુષાર્થનું ઉપાર્જન કરનારા જ શિરોમણિભાવ ધરાવનારા છે. વળી એમાં જ આગળ

विद्याधरनरेन्द्रत्वं धर्मेणैव त्वमासदः । अतोऽप्युत्कृष्टलाभाय धर्ममेव समाश्रय ।।

આ શ્લોકમાં રાજાને મંત્રીએ કરેલા ઉપદેશમાં ફરમાવે છે કે ધર્મથી જ તને વિદ્યાધરોમાં નૃપપશું પ્રાપ્ત થયું છે હવે એનાથી પણ ચઢિયાતા લાભ માટે ધર્મનો જ આશ્રય કર.

<sup>★</sup> આ વિષયમાં ઊંડાણથી જાણવા માટે મુનિશ્રી અભયશેખર વિજયજી આલેખિત "તત્ત્વાવલોકન-સમીક્ષા" ગ્રન્થ અવશ્ય વાંચવો.

અહીં નૃપત્વ કરતાં પણ યઢિયાતા સ્વર્ગાદિ યાવત્ મોક્ષ સુધીના બધા લાભો છે અને તેના માટે ધર્મનો આશ્રય કરવાનું સ્પષ્ટ જણાવે છે. એનાથી ફ્લિત થાય છે કે ★ સાંસારિક પદાર્થના આશ્રયથી પણ જીવો ધર્મમાં જોડાય તે તેઓને ઈષ્ટ જ છે કારણકે ચરમાવર્ત્તમાં આવેલા જીવો ધર્મમાર્ગે આવીને જ મોક્ષમાર્ગે પ્રયાણ કરતા થાય છે. એટલે જીવો માટે ધર્મ પ્રવૃત્તિનો પુરુષાર્થ ખૂબ ખૂબ કર્તવ્ય છે, એવો જ્ઞાનીઓનો આશ્ય છે.

એટલે 'अर्थस्तु मोक्ष एवैकः' એ વિધાનથી એકમાત્ર મોક્ષપુરુષાર્થની જ પ્રધાનતાનો એકાંત પકડી લઈને ધર્મપુરુષાર્થને ઉતારી પાડવાનો કાંઈ અર્થ નથી. આ તો કલિકાલસર્વજ્ઞ ભગવંતની વાત થઈ. કિંતુ બીજા પણ મહાપુરુષોને, જીવો સાંસારિક વસ્તુઓના આશયથી ધર્મ કરે તો પણ (પરંપરાએ મોક્ષ હેતુક ધર્મ તરફ વળે એ અભ્યન્તર આશયથી) કેટલું ઈષ્ટ છે તે હવે જોઈએ.

તદુપરાંત નવાંગી ટીકાકાર શ્રી અભયદેવસૂરિ મહારાજના શિષ્ય આચાર્યશ્રી વર્ધમાનસૂરિજી મહારાજ વિરચિત ગ્રન્થ 'મણોરમા કથા' ના અષ્ટપ્રકારી પૂજાની કથાઓમાં પૃષ્ટ૧૯૪ઉપર ઉપદેશકર્તા શ્રી પ્રિયંકરસૂરિ સમુદ્રદત્તને ગંધપૂજાના ઉપસંહારમાં કહે છે કે -

जइ इच्छह धणरिद्धिं गुणसंसिद्धिं जयम्मि सुपसिद्धं तो गंधुध्धुरधुवेहि महह जिणचंदिबबाई ।।२३४।। "જો ધન - ઋદ્ધિ અને જગતમાં સુપ્રસિદ્ધ ગુણ સંસિદ્ધિને ઈચ્છતા હો તો અતિશયિતસુગંધી ધૂપ વડે શ્રી જિનચંદ્ર બિંબોની પૂજા કરો."

तथा पृ. २२२ मां अक्षत पूळाना अंते ४ छे छे चक्कहरामररिद्धिं इच्छह जइ मोक्खसोक्खमखंडं। तो अखंडे विमले जिण-पुरओ अक्खए खिवह ॥४३२॥

<sup>★</sup>ખાસ ધ્યાનમાં લેવાની વાત છે કે "સાંસારિક પદાર્થના આશયથી કરાતો ધર્મ" અને "સંસાર માટે કરાતો ધર્મ" આ બેમાં ઘણો ઘણો ફરક છે. કોઈપણ સુજ્ઞ શાસ્ત્રકારે આજ સુધી સંસાર માટે ધર્મ કરવાનું કહ્યું નથી. એ જ રીતે સુવિહિત ગીતાર્થ ૫.પૂ.આ.શ્રી ભુવનભાનુસૂરીશ્વરજી મ.સા.પણ સંસાર માટે ધર્મ કરવાનું ક્યારે પણ કહેતા નથી. છતાં પોતાની નબળાઈઓ ઢાંકવા માટે અને લોકોની આંખમાં ધૂળ નાંખવા માટે કેટલાક લોકો તરફથી જાણી બુઝીને એવો આક્ષેપ થાય છે એ પાયા વગરનો છે.

જો ચક્રવર્તીની, દેવતાઓની ઋદ્ધિ કે અખંડ મોક્ષસુખને ઈચ્છતા હો તો ભગવાનની સમક્ષ નિર્મલ અખંડ અક્ષત સ્થાપો.

પુષ્પમાલા ગ્રન્થ મલધારી શ્રી હેમચંદ્રસૂરિ મહારાજનો સટીક બનાવેલો છે. તેમાં જીવો ધર્મમાં સ્થિર થાય તે હેતુથી ધર્મસ્થિરતા દ્વારમાં કહ્યું છે કે

(श्લो ४७५) किंच यदि विषयतृष्त्यादीनि सुखानि वाञ्छिस तथापि धर्म्म एवोद्यम कुर्वित्युपिदशन्नाह-वरिवसयसुह सोहग्ग- संपयं, पवररुवजसकीत्ति । जइ महिस जीव ! निच्चं, ता धम्मे आयर कुणसु ।। "हे छव ! श्रे तुं उत्तम विषयसुष्, सौलाञ्यसंपत्ति, सुंहर ३५, यश अने डीर्त्तिने ઈચ્છतो होय तो धर्ममां १४ आहर ५२."

આ રીતે શાસ્ત્રકાર ભગવંત વિષયસુખાદિ માટે પણ ધર્મનો આદર કરવાનું સિદ્ધાન્તરૂપે સ્પષ્ટ ફરમાન કરે છે. ત્યારે અહીં પણ 'મોક્ષનો આશય હોય તેને જ ધર્મ કરવાનું ફરમાવ્યું છે' એવો આડકતરી રીતે વિપરીત આશય યેન કેન પ્રકારેણ ઉદ્દભાવિત કરવો એ શાસ્ત્રકારના આશયની વિડંબના કરવા જેવું છે. વળી આ શ્લોકાર્થના પ્રકાશમાં 'અજિત શાંતિ સ્તવ'માં 'અહવા કિંત્તિં સુવિત્થડં ભુવણે' એ છેલ્લી ગાથાનો આશય પણ સ્પષ્ટ થઈ જાય છે. ત્યાં પણ 'મોક્ષના આશયથીજ કીર્તિ માટે ધર્મમાં આદર કરે' એવો આશય ફલિતકરવા જવું તે ઝાંઝવાના નીરથી તરસ મીટાવવાની આશા રાખવા જેવું છે. હજુ પણ આગળ જોઈએ- શ્રાદ્ધવિધિત્રન્થમાં આચાર્ય પુંગવ બહુશ્રુત શ્રી રત્નશેખરસૂરિ મહારાજે શ્રાવકે શું શું કરવું જોઈએ તે વિધાનોના નિરૂપણમાં એક પ્રસંગે જણાવ્યું છે કે-

समुदितक्रयविक्रयादिप्रारम्भे चाऽविघ्नेनाभिमत-लाभादिकार्यसिध्द्यर्थं पञ्चपरमेष्ठिस्मरण- श्रेगौतमादि -नामग्रहण- कियत्तद्वस्तुश्रीदेवगुर्वाद्युपयोगित्वकरणादि कर्त्तव्यं धर्मप्राधान्येन सर्वत्र साफल्यभावात् । અર્થ: 'જથ્થા બંધ(અથવા અનેકની ભાગીદારીમાં) ખરીદ-વેચાણનો પ્રારંભ કરતા પૂર્વે નિર્વિઘ્નપણે ઈષ્ટલાભ-કાર્ય સિદ્ધિ થાય તે માટે પાંચ પરમેષ્ઠિ ભગવંતોનું સ્મરણ કરવું, શ્રી ગૌતમસ્વામી ભગવાનનું નામ લેવું, લાભમાંથી અમુક હિસ્સો દેવ-ગુરુને ઉપયોગી બને એવું કરવાનો સંકલ્પ વગેરે કરવું, કારણકે સઘળે ઠેકાણે સફળતા ધર્મને પ્રધાન કરવાથી મળે છે.'

આનાથી સ્પષ્ટ ફલિત થાય છે કે સંસારમાં ફસાયેલા શ્રાવકોએ પોતાની આજીવિકામાં સફળ થવા માટે ધર્મને આગળ કરીને પંચપરમેષ્ઠિ ભગંવતો આદિનું સ્મરણ કરે તે શાસ્ત્રકાર ભગવંતોને ઈષ્ટ છે.

કારણકે, જેને મોક્ષ પ્રત્યે દ્વેષ નથી, કે જે મોક્ષની શ્રદ્ધાવાળા છે, એટલે જ તેમને દેવાધિદેવ અરિહંત પ્રભુ પર અને તેમના અચિંત્ય પ્રભાવ પર શ્રદ્ધા છે, એ માનનારા હોય છે કે, 'જિનભક્તે જે નિવ થયું, તે બીજાથી નિવ થાય રે' એટલે હવે જીવનમાં નાના મોટા પ્રસંગમાં વીતરાગ પ્રભુને જ આગળ કરે છે. દા.ત. સવારે જાગ્યા તો પહેલું સ્મરણ 'નમો અરિહંતાણં'નું. પહેલું કાર્ય શય્યાની બહાર નીકળી ૭-૮ નવકાર ઉચ્ચારણ દ્વારા પંચ પરમેષ્ઠિને નમસ્કાર કરવાનું. કેમ વારુ ?

પરમેષ્ઠિ-નમસ્કાર એ મહાન ધર્મ છે; અને ધર્મ એ સર્વ પુરુષાર્થમાં પ્રધાન છે. (જુઓ ધર્મસંગ્રહમાં શ્રાવકની દિનચર્યા) માટે ધર્મપુરુષાર્થને સર્વ પુરુષાર્થમાં આગળ કરવાનો. એનાથી જ જીવનમાં મંગળ થાય, ઈષ્ટ-સિદ્ધિ થાય, અનિષ્ટો દૂર થાય. એટલે જ ખાતા-પીતાં-બધે જ પહેલું નવકાર-સ્મરણ કરાય. શ્રાવક ધંધાર્થે જવા નીકળે તો પહેલા નમસ્કારાદિ મંગળ કરીને નિકળે.

જીવનમાં ધર્મને પ્રધાન સ્થાન આપવા માટે જો ધર્માત્મા ધર્મને આગળ કરે તો એ સહજ છે. એ નિષ્પાપ પ્રવૃત્તિ છે. એને વિષક્રિયા ન કહેવાય. ધન- કમાઈ અર્થે પરદેશ જવા નિકળવું છે તો સારી રીતે ભગવાનની પૂજા-ભક્તિ વગેરે ધર્મ કરીને નિકળવાના દ્રષ્ટાંત શાસ્ત્રોમાં ભર્યા પડ્યા છે! શું આ બધાએ વિષક્રિયા કરી? કે ત્યાં મોક્ષ માટે જ ધર્મ કર્યો?

સુલસા મહાશ્રાવિકાએ જોયું કે ''પતિ પુત્ર વિના ચિંતાગ્રસ્ત રહે છે, ને પતિને ઘશું સમજાવવા છતાં એમની ચિંતા મટતી નથી. તેથી હવે પુત્ર થાય તો જ ચિંતા મટે તેવી છે તો હું પુત્ર માટે શા માટે મેલા દેવદેવી વગેરેમાં ફાંફાં મારું? હું ધર્મ જ વધારું, કેમ કે ધર્મ જ પિતા છે, માતા છે, બંધુ છે, સર્વદાતા છે" એમ વિચારી તેશે જીવનમાં ધર્મ વધાર્યો. અહીં સ્પષ્ટ છે કે અહીં તેશે અત્યારે ધર્મ વધાર્યો એ મોક્ષના જ હેતુથી નહીં પણ પુત્ર-પ્રાપ્તિ અર્થે; તો શું એશે વિષક્રિયા કરી? મિથ્યાત્વ પોષ્યું? ના, મોક્ષાર્થી જીવ જીવન-પ્રસંગોમાં ધર્મ પ્રધાન કરે, ધર્મને આગળ કરે, એ એના દિલની, ધર્મશ્રદ્ધાની, અરિહંત શ્રદ્ધાની વડાઈ છે.

શ્રી માનતુંગસૂરિજીનું પારખું કરવા રાજાએ એમને ૪૪ બેડીઓ પહેરાવી. ઓરડામાં પૂર્યા. એમણે એ બેડીઓ તોડવાના ઉદ્દદેશથી ત્યાં નવીન જ અરિહંતની ભક્તિભર્યું ભક્તામરસ્તોત્ર રચ્યું અને બેડીઓ તૂટી ગઈ!

મનોરમા સતીએ પતિ સુદર્શન શેઠ પર ચડેલું ખોટું કલંક ઉતારવા અને શૂળીની સજા રદ કરાવવા જ કાઉસ્સગ્ગ લીધો, અને શાસન-દેવતાએ આવી ચમત્કાર સજર્યો. શૂળીનું સિંહાસન કર્યું. ને આકાશવાણીથી રાણીનો પ્રપંચ જાહેર કર્યો. તો અહીં શું સતી મનોરમાએ કાઉસ્સગ્ગરૂપી ધર્મ આદર્યો, એ વિષક્રિયા કરી ?

મોતીશા શેઠના વહાણ દરિયામાં ક્યાંક અટવાઈ ગયા. શેઠે સંકલ્પ કર્યો કે 'જો આ વહાણ ખેમ કુશળ આવી જાય તો એની બધી આવક જિનમંદિરમાં ખરચવી.' આમાં વહાણ આવી જવાના ઉદ્દેશથી શ્રી જિનમંદિર માટે ખરચ કરવાનું કર્યું, તે શું વિષક્રિયા થઈ ?

ધવલના વહાણ વ્યંતરીએ અટકાવેલા. ધવલની વિનંતીથી શ્રીપાલકુમારે નવપદનું સ્મરણ કરી વહાણ ચલાવી આપ્યા.આ નવપદ-સ્મરણ દુષ્ટ દેવતાને હટાવવા તથા વહાણ ચલાવવાના ઉદ્દેશથી કરેલ, તો શું એ નવપદ-સ્મરણનો ધર્મ કોઈ વિષક્રિયા કહેવાય ?

શ્રેયાંસનો જીવ સ્વયંપ્રભાદેવી ગુજરી ગઈ ત્યારે પતિ ઋષભદેવ ભગવાનનો જીવ લલિતાંગ દેવ ઝૂરતો હતો, પછી સ્વયંપ્રભા મરીને અનામિકા બ્રાહ્મણી થયેલી, અને તેણે જૈન મુનિના ઉપદેશથી વ્રત નિયમ અને અનશન લીધેલું. એની પાસે લિલતાંગદેવે આવીને ઓળખ આપી, ફરીથી સ્વયંપ્રભા થવા નિયાશું કરાવે છે, ને અનામિકા તેથી નિયાશું કરી મરીને ફરીથી સ્વયંપ્રભા દેવી થાય છે. આમાં અનશનનો પાછલો ભાગ સ્પષ્ટ દેવી થવાના ઉદ્દેશથી આરાધ્યો, છતાં એ વિષક્રિયા ન થઈ અને ભવનાં ભ્રમણ ન વધ્યા. વિષક્રિયા ન થવાનું કારણ, અનામિકાને સ્વર્ગના વિષયસુખની કામના ન હતી એમ નહીં, પરંતુ પતિ તરીકે લિલતાંગ એક ઉત્તમ ગુણિયલ પૂર્વપરિચિત આત્મા મળે છે, તો એના સથિયારાની લાલસા હતી. આ કાંઈ મોક્ષની લાલસા નહોતી, છતાં અનામિકા સ્વયંપ્રભા દેવી થઈ, ને લિલતાંગની સાથે ઠેઠ શ્રેયાંસના ભવે પહોંચી, જયાં લિલતાંગ એ ઋષભદેવ થયા છે.

જન્મીને તરતમાં અક્ષમ કરનાર નાગકેતુ પૂર્વભવમાં પટેલના દીકરા હતા. અને ઓરમાન મા એમને બહુ પીડતી. તેથી એણે શ્રાવક મિત્રને પોતાનું દુઃખ કહી શું કરવું એમ પૂછ્યું. ત્યારે મિત્ર કહે, 'આ તેં પૂર્વ જન્મે તપ નથી કર્યો, તેથી અહીં પરાભવ પામે છે, ને અહીં પણ તપ નહિ કરે તો આગળ પર શું પામીશ ? એ વિચાર કરી જો. માટે તું તપ કર, માતા પર રોષ ન કરીશ.' ખેડૂતપુત્રે મંજૂર કરી પજુસણમાં અક્ષમથી તપ શરુ કરવાનું નક્કી કર્યું. આ તપધર્મ કયા ઉદ્દેશથી ? કહો, ભવાંતરે અપમાન-ટોણાં-તિરસ્કારાદિ પીડા ન આવે એ ઉદ્દેશથી. છતાં એ વિષક્રિયા નહિ પણ એવી ઉત્તમ ધર્મક્રિયા બની કે બીજા ભવે જ જનમતાં અક્ષમ, નાગકેતુ તરીકે મહાશ્રાવકપણું, અને પુષ્પપૂજામાં કેવળજ્ઞાન તથા તદ્ભવે મોક્ષ પામ્યા !

જીવનમાં આવા આપત્તિના પ્રસંગ આવે કે ઈષ્ટ સિદ્ધિ કરવી હોય ત્યારે ધર્મનું શરણું લેવાય એની પાછળ દિલ જોવાનું છે કે દિલમાં ફક્ત ધર્મથી આ ફળ લઈ લઉં એવી ફળની ઘેલછા જ મુખ્ય છે. ? અને ધર્મને તો એનું માત્ર એક સાધન બનાવાય છે ? યા ધર્મ જ મુખ્ય છે, તેથી ફળની આકાંક્ષામાં પણ ધર્મનું જ શરણ ખપે છે ? દુન્વયી ઈષ્ટ સાધવા પુરતો જ ધર્મ પકડવો એ જુદી વસ્તુ છે,ને મારે તો બધે ધર્મ જ આધાર, તેથી ઈષ્ટ માટે પણ ધર્મનો જ આશરો લઉં,એ જુદી વસ્તુ છે. પહેલામાં અશુભ વિષક્રિયા છે, બીજામાં શુભ તદ્દહેતુ ક્રિયા છે. આ શુભ ક્રિયાવાળો ભવી જીવ મોક્ષ માટે તો ધર્મ કરે જ છે. પરંતુ દુન્વયી આફત નિવારવા

કે ક્યારેક ઈષ્ટ સિદ્ધિ કરવાના ઉદ્દેશથી ય ધર્મ કરે છે. એમાં અલબત મોક્ષનો ઉદ્દેશ નથી છતાં એ વિષક્રિયા નથી, પણ ધર્મ-શ્રદ્ધાવર્ધક શુભ ક્રિયા છે. માટે તો 'જયવીયરાય' સૂત્રમાં પ્રભુ આગળ 'ઈષ્ટફળ સિદ્ધિ'ની માંગણી મૂકી છે.

#### પ્ર.- ભગવાન પાસે કે ધર્મ પાસે દુન્વયી ઈષ્ટ ફળ મંગાય ?

ઉ.- મંગાય, એ ઈષ્ટના અભાવમાં ચિત્ત ખિન્ન રહેતું હોય, દા.ત. આજીવિકાના સાંસા હોય, યા સખત શિરશૂળ હોય, ને તેથી ચિત્તને સમાધિ ન રહેતી હોય, આર્તધ્યાન થયા કરતું હોય, શાંતિથી દેવદર્શનાદિ ધર્મસાધના ન થઈ શકતી હોય, તો એ ઈષ્ટકળ સિદ્ધિ મંગાય. એ જ આશયથી ગણધર ભગવાને જયવીયરાય સૂત્રમાં એ માંગણી મૂકી છે. પ્રભુની પૂજા-સ્તવના કરીને આ માગે એમાં ઈષ્ટ તરીકે મોક્ષ નથી માગ્યો, સાંસારિક ફળ ઈષ્ટ વસ્તુ માંગી છે, છતાં ત્યાં ધર્મક્રિયા એ વિષક્રિયા નથી થતી. ધર્મશ્રદ્ધાળુ શ્રાવક સરકારી લફરામાં ફસાયો હોય, ત્યાં એમાંથી છૂટવા માટે ધર્મનો આશરો ન લે તો કોનો આશરો લે ? ધર્મનો આશરો લે એમાં શું એ ગુનેગાર થયો ?

વાંઢા ધર્મી યુવાનને કન્યા ન મળતી હોય, સંયમ કે જીવનભર બ્રહ્મચર્યની તાકાત નથી, ને દુરાચારના માર્ગે જવું નથી, વેદનો ઉદય બહુ પીડે છે, હવે એ પ્રભુની વિશિષ્ટ પૂજાભક્તિ-તપસ્યા કરીને પ્રભુ પાસે માગે કે 'પ્રભુ વેદનો ઉદય બહુ પીડે છે, સમાધિ રહેતી નથી, દુરાચારના માર્ગે નહિ જવાનો નિર્ધાર છે, તો મારા પર કૃપા કર.' આ જો માગે તો શું ગુન્હો કર્યો ? વિષક્રિયા કરી ?

દીકરાને ભૂત વળગ્યું હોય તે ઉતારવાના આશયથી શંખેશ્વર ભગવાનની બહુ ભાવનાથી પૂજા ભક્તિ કરે તો શું એમાં મહાપાપ કર્યું ? અને 'ના, વિષિક્રિયા ન કરાય, ભગવાન પાસે આવું ન મંગાય,' એમ કરી એના બદલે બાવા ફકીર પાસે જાય અને બકરાનો બલી કરાવે તો એમાં શું એણે ઓછું પાપ કર્યું ?

દ્વારકાનો દાહ અટકાવવા માટે નેમનાથ પ્રભુએ જ આયંબિલાદિ તપસ્યાઓ જિનભક્તિ તથા જીવકરુણા વગેરે ધર્મ કરવાના કહ્યા. અહીં શું પ્રભુએ વિષક્રિયા બતાવી ? આ ધર્મ કરવા પાછળ મોક્ષનો આશય હતો એમ તો કહેવાશે નહીં. ધર્મને પ્રધાન કરવાથી સાંસારિક કાર્યમાં શ્રાવક સફળ થાય ત્યાં તેને ધર્મ ઉપર શ્રદ્ધા-આદર-બહુમાન વગેરે વધે અને એ બધુ વધતાં ધીમે ધીમે છેક સંસારત્યાગના ધર્મ સુધી પહોંચી શકે, એવો શાસ્ત્રકાર ભગવતોનો શુભ આશય છે. જો આ બરાબર ધ્યાનમાં લેવાય તો આજના કેટલાક તથ્યહીન વિવાદો ટાઢા પડી જાય.

'ધર્મસંગ્રહ' વિશાળ ગ્રન્થ કર્તા પૂ. ઉપાધ્યાયશ્રી માનવિજયજી મહારાજે પણ શ્રદ્ધવિધિના પાઠનું અનુમોદન કર્યું છે- અટલું જ નહિ શ્રાવકોમાં ધર્મશ્રદ્ધા વધે (અને ભાવીમાં મોક્ષાર્થી બને) એવા પવિત્ર આશયથી પૂર્વાચાર્ય ભગવંતોએ સાંસારિક ઈષ્ટપ્રાપ્તિના આશયથી ધર્મક્રિયા કરનારાઓને પણ નિષેધ કરવાનું દુઃસાહસ કર્યું નથી.

જો પૂર્વાચાર્યો ભગંવતોના વિધાનોનું તાત્પર્ય એવું જ હોય કે 'ધર્મક્રિયા સાંસારિક પદાર્થના આશયથી ન જ થાય; આવો જ ઉપદેશ સાધુઓએ કરવાનો હોય, અન્યપ્રકારનો નહીંજ' તો ભરતેશ્વરબાહુબલિવૃત્તિ ગ્રન્થ તથા શ્રી ઉપદેશ તરંગીણી ગ્રન્થમાં ધર્મોપદેશના પ્રકરણમાં પૃષ્ઠ ૨૬૪ ઉપર 'लज्जातो भयतो ..' શ્લોક મૂકીને અને એમ 'લજ્જા, ભય….' વગેરે દરેક પદનું દ્રષ્ટાન્ત સાથે વિવેચન લખીને "શુદ્ધ અર્થાત્ જિનોકત ધર્મને લજ્જા, ભય, વિતર્ક, મત્સર, સ્નેહ, લોભ, હઠ, અભિમાન, વિનય, શ્રૃંગાર,કીર્તિ, દુઃખ, કૌતુક, વિસ્મય, વ્યવહાર, ભાવ, કુલાચાર, કે વૈરાગ્યથી જેઓ ધર્મ કરે છે તેઓને અમાપ ફલ પ્રાપ્ત થાય છે'' આવી લજ્જા વગેરેથી થતી ધર્મની પ્રશંસા મુદ્દદલે ય ન કરી હોત. ઉપદેશતરંગિણીકારે તો આ એકેકના સ્પષ્ટ ઉદાહરણો પણ ત્યાંજ દર્શાવી દઈને છેલ્લે કહ્યું છે કે- ''શું બહુ કહેવું- દરેક રીતે કરેલો ધર્મ મહાલાભ માટે થાય છે.'' આનાથી એ સ્પષ્ટ છે કે આવા બધા પ્રશંસા વાક્યો જીવનને ધર્મમાં જ પ્રવર્તાવવા માટે છે, અને તે માત્ર મોક્ષના આશયથી જ પ્રવર્ત્તાવવા માટે છે એમ નહીં કિન્તુ સાંસારિક પ્રયોજનથી પણ પ્રવર્તતા હોય તો તે માટે પણ કહેલા છે. પૂજ્યપાદ ગુરુદેવશ્રીએ આજ સુધી જે કાંઈ લખ્યું છે તે ધ્યાનથી વાંચી જનારને તે વાતની પૂરી પ્રતીતિ થશે કે તેઓશ્રી બોલતી કે લખતી વખતે બીજાનયની માન્યતાની

તદ્દન ઉપેક્ષા થઈ જાય તેવું થવા દેતા નથી. એટલે જ તેઓશ્રીના વ્યાખ્યાનોમાં જયારે એક નયનું સમર્થન ચાલતું હોય ત્યારે બીજા નયની પ્રરૂપણાનો અવસર આવે ત્યારે એ નયની માન્યતાનું પણ સચોટ સમર્થન અને એને પણ પૂર્ણ ન્યાય મળેલો દેખાશે. એવું નહિ દેખાય કે એકવાર જે નયનું સમર્થન કર્યું હોય પછી કાયમ માટે એજ નયનો આગ્રહ બંધાઈ ગયો હોય અને એનું ને એનું જ સમર્થન અને પુષ્ટિ કર્યા કરતા હોય. ભિન્ન ભિન્ન નયોને ન્યાય આપવાના આ પ્રકારના વલણને કારણે તેઓશ્રીના વ્યાખ્યાનોમાં જુદે જુદે અવસરે સર્વ નયોની માન્યતાની પ્રરૂપણામાં એકરૂપતા જળવાઈ રહે છે અને પરસ્પર વિરોધને અવકાશ મળતો નથી.

પૂર્વાચાર્ય ભગવંતોનો આશય વિચિત્ર અર્થાત્ ભિન્ન ભિન્ન પ્રકારનો હોય છે. ક્યારેક તેઓ કોઈ એક નયથી વાત કરે તો ક્યારેક એની તદ્દન સામી બાજુના નયથી. એટલે જૈન શાસનમાં આરાધકો ક્યારેય પૂર્વાચાર્ય ભગંવતોના વિધાનોમાંથી કોઈ એક જ નયને પકડી લેવાની ઉતાવળ કરતા નથી કિંતુ ઉભય નયને સમજીને ઉભયનય સમ્મત પદાર્થનો સ્વીકાર કરે છે.

શાસ્ત્રગ્રન્થો ચરિત્ર-ગ્રન્થોનો ગુરુગમથી અભ્યાસ કરનાર પણ એ જોઈ-જાણી શકે છે કે શાસ્ત્રોમાં પણ ઠેર ઠેર આપત્તિનિવારણ કે આવશ્યક પ્રાપ્તિ અર્થે ધર્મ કરનારને ઘણા ઘણા લાભ યાવત્ મોક્ષ પ્રાપ્ત થયાના દ્રષ્ટાન્તો જોઈએ એટલા મળે છે, એથી ધર્મ કરનારને એકાન્તે નુકશાન જ થયાનું એમાં જાણવા મળ્યું નથી. પૂર્વે જે શાસ્ત્રકાર ભગવંતોના વિધાનો દર્શાવ્યા છે એનાથી હવે એ પણ સમજી શકાય તેમ છે કે ધર્મનો મહિમા બતાવવા, મોક્ષના અ-દ્વેષવાળા જીવોને ધર્મ કરતા મોક્ષ સિવાયના લાભ થયાના દ્રષ્ટાન્તો ઉપદેશમાં કહેવા તે એનો દુરુપયોગ નહીં પણ સદુપયોગ છે. "ઉપદેશતરંગીણી"શાસ્ત્ર અને 'ભરતેશ્વરવૃત્તિ' શાસ્ત્રમાં શાસ્ત્રકાર ભગવંતોએ જ લજ્જા વગેરેથી ધર્મ કરવાના વિધાનના સમર્થનમાં એ બધા દ્રષ્ટાન્તો ટાંકી દેખાડ્યા છે. માટે એ બધાના દ્રષ્ટાન્તો ના લેવાય એમ કહેવું તે પણ વ્યાજબી ઠરતું નથી. કારણકે તેમાં શાસ્ત્રકાર ભગવંતોની અવગણના થવા પૂરેપૂરો સંભવ છે. અહીં શંકા થઈ શકે કે તો પછી પૌદ્ગલિક આશયથી થતી ધર્મક્રિયાને વિષાનુષ્ઠાન અને ગરાનુષ્ઠાન કેમ કીધી ?

આનો ઉત્તર ખૂબ જ શાંત ચિત્તે પૂર્વગ્રહરહિતપણે ઊંડાણથી વિચારવાની જરૂર છે. આ વિષાદિ અનુષ્ઠાનનો અધિકાર પૂજ્યપાદ આચાર્યશ્રી હરિભદ્રસૂરિ મહારાજ આદિના 'યોગબિન્દુ' વગેરે ગ્રન્થમાં જોવા મળે છે માટે સૌ પ્રથમ એનો સંદર્ભ જોઈએ :-

गुर्वादिपूजनान्नेह तथा गुण उदाहतः ।
 मुक्त्यद्वेषाद्यथात्यन्तं महापायिनवृत्तितः ॥ १४९ ॥

गुर्वादिपूजनादुक्तरूपात्सकाशात् न=नैव इह=पूर्वसेवायाम् तथा गुणः= पूजकोपकारः उदाहृतो मतिमिद्भः । मुक्त्यद्वेषाद् गुर्वादिपूजाऽभावेऽपि यथात्यन्तमतीव गुणो, महापायनिवृत्तितो=महापायस्य संसारनामकस्याऽपायस्य पराकरणाद्=निवृत्तेः ।। १४९ ।।

२. एतद्युक्तमनुष्ठानमन्यावर्तेषु तद् ध्रुवम् । चरमे त्वन्यथा ज्ञेयं सहजाल्पमलत्वतः ॥ १५२ ॥

एतद्युक्तं-भवाभिष्वड्गानाभोगसंगतम्, अनुष्ठानं=गुरुदेवादिपूजनरूपम् अन्यावर्तेषु-चरमावर्तविलक्षणेषु, तत्पूर्वसेवारूपतयोपन्यस्तम् ध्रुवं=निश्चितम्, चरमे तु=चरमे पुनः परावर्ते अन्यथाऽन्यप्रकारं ज्ञेयम्, कृत इत्याह सहजाल्पमलत्वतः स्वाभाविककर्मबन्धयोग्यतालक्षणमलतुच्छभावात् ॥ १५२ ॥

३. एकमेव ह्यनुष्ठानं कर्तृभेदेन भिद्यते । सरुजेतरभेदेन भोजनादिगतं यथा ॥ १५३ ॥

एकमेव ह्येकाकारमेव अनुष्ठानं देवतापूजनादि कर्तृभेदेन=चरमा७चरमा-वर्तवर्तितया कारकजन्तुनानात्वेन भिद्यते=विशिष्यते । दृष्टान्तमाह सरुजेतर-भेदेन, भोजनादिगतं-भोजनपानशयनासनादिगतं, यथा=येन प्रकारेण एतस्य रोगवृद्धिहेतुत्वादन्यस्य च बलोपचयार्थत्वादिति ॥ १५३ ॥

४. एतदेव दृढयन्नाह इत्थं चैतद्यतः प्रोक्तं सामान्येनैव पञ्चधा ।
 विषादिकमनुष्ठानं विचारेऽत्रैव योगिभिः ॥ १५४ ॥

(//)

इत्थम्=इदंप्रकारम् चकारः पूर्वोक्तभावनार्थः एतदनुष्ठानभेदलक्षणं वस्तु यतो=यस्मात् प्रोक्तम् सामान्येनैव न तु चरमाऽचरमावर्त्तभेदमपेक्ष्य पञ्चधा-पञ्चिभः प्रकारैः, विषादिकं विषगरादिभेदमनुष्ठानं प्रस्तुतमेव विचारे=पर्यालोचने अत्रैवाऽस्मिन्नेव योगमते पतञ्जलिप्रभृतिभिः योगिभिः ॥ १५४ ॥ इदमेव दर्शयति -

## ५. विषं गरोननुष्ठानं तब्द्रेतुरमृतं परम् । गुर्वादिपूजानुष्ठानमपेक्षादिविधानतः ॥ १५५ ॥

विषं-स्थावरजङ्गमभेदभिन्नम् ततो विषमिव विषम्, एवं गरोऽपि योजनीयः परं गरः-कुद्रव्यसंयोगजो विषविशेषः, अनुष्ठानं अनुष्ठानाभासम्, तथा तब्द्रेतुरनुष्ठानहेतुः, अमृतिमवामृतममरणहेतुत्वात् । परं प्रकृष्टं गुर्वादिपूजानुष्ठानम् प्रकृतमेव वर्तते । कुत इत्याह अपेक्षादिविधानतः=अपेक्षाया इहलोकपरलोकफलस्पृहानुरूपाया आदि-शब्दादनाभोगादेश्च यद्विधानं विशेषस्तरमात् ॥ १५५ ॥ विषादित्यमेव भावयन्नाह -

## ६. विषं लब्ध्याद्यपेक्षात इदं सिच्चित्तमारणात् महतो ७ त्यार्थनाज्ज्ञेयं लघुत्वापादनात्तथा ॥ १५६ ॥

विषं लब्ध्याद्यपेक्षातो=लब्धिकीर्त्यादिस्पृहा-लक्षणायाः सकाशात्, इदमनुष्ठानं वर्तते कृत इत्याह सिच्चित्तमारणात्=परिशुद्धान्तःकरणपरिणामविनाशनात् महतोऽनुष्ठानस्य अल्पार्थनाद् अतितुच्छलब्ध्यादिस्पृहणात्सकाशात् लघुत्वापादनं लघुभावाधानं तस्मात् । तथा इति हेत्वन्तरभावनार्थः । ज्ञेयिमदं विषमिति ॥१५६॥

## ७. दिव्यभोगाभिलाषेण, गरमाहुर्मनीषिणः । एतद्विहितनीत्यैव कालान्तरनिपातनात् ॥ १५७ ॥

दिव्यभोगाभिलाषेण=ऐहिकभोगिनःस्पृहस्य स्वर्गस्थानभवभोगाभिष्वङ्गरूपेण गरमनुष्ठानम् आहुर्मनीषिणः= मितमन्तः एतद्= देवापूजाद्यनुष्ठानम् विहितनीत्यैव= सिच्चित्तमारणादिरूपयैव, गरं कालान्तरिनपातनात् कालान्तरे=भवभवान्तररूपेऽन-र्थसम्पादनाद् । आत्मनः किल विषं सद्य एव विनाशहेतुः गरश्च कालान्तरेणेत्ये-वमुपन्यस्तमिति ॥ १५७ ॥

#### ८. अनाभोगवतश्चैतदननुष्ठानमुच्यते । सम्प्रमुग्धं मनोऽस्येति ततश्चैतद्यथोदितम् ॥ १५८ ॥

अनाभोगवतश्च=इहलोकपरलोकयोरिप संमूर्छनजतुल्यप्रवृत्तितया क्वचिदप्रणिहितमनसः पुनः पुंसः एतद्=गुरुदेवपूजाद्यनुष्ठानं तथाविधसमुदया-(८८) दिवशाद्विधीयमानमि अननुष्ठानमुच्यते=अनुष्ठानमेव न भवतीत्यर्थः । कुत एतदित्याह सम्प्रमुग्धं=सं इति सर्वतः प्रकर्षेण मुग्धं सिन्नपातोपहतस्येव मोहमनध्यवसायामात्ररूपमापन्नं मनः-अन्तःकरणं अस्य-अनाभोगवतः 'इतिः' पादपरिसमाप्तौ । यत एवं ततश्च मनःसम्प्रमोहादेव हेतोः एतत्प्रागुक्तम् यथोदितं=यथा निरूपितं तथैवेति ॥ १५८ ॥

९ एतद्रागादिदं हेतुः श्रेष्ठो योगविदो विदुः ।सदनुष्ठानभावस्य शुभभावांशयोगतः ॥ १५९ ॥

एतद्रागात्-सदनुष्ठानभावबहुमानात् इदं आदिधार्मिककालभावि देवपूजाद्यनुष्ठानं क्रियमाणम् हेतुः=कारणम् श्रेष्ठो-ऽवन्थ्यो वर्तते एतद्योगविदो विदुः=जानते, कस्य हेतुरित्याह सदनुष्ठानभावस्य=तात्त्विकदेवपूजाद्याचारपरिणामस्य। कृत इत्याह शुभभावांशयोगतः=मुक्त्यद्वेषेण मनाग्मुक्त्यनुरागेण वा शुभभावलेशसंगमात्।।१५९।।

१०. जिनोदितिमिति त्वाहुर्भावसारमदः पुनः । संवेगर्भमत्यन्तममृतं मुनिपुङ्गवाः ॥ १६० ॥

जिनोदितं-जिनिन्रूपितं 'इति तु'=अनेनैवाभिप्रायेण विधीयमानं आहुर्ब्रुवते भावसारं=शुद्धश्रद्धा-प्रधानम् । अदोऽनुष्ठानं पुनः तथा संवेगगर्भमन्तः-प्रवेशितनिर्वाणाभिलाषम् अत्यन्तमतीव अमृतममरणहेतुत्वादमृतसंज्ञम् मुनिपुङ् गवाः= गौतमादिमहामुनय इति ॥ १६० ॥

११. अथ प्रस्तुतमेवाधिकृत्याह - एवं च कर्तृभेदेन चरमेऽन्यादृशं स्थितम् । पुद्गलानां परावर्ते गुरुदेवादिपूजनम् ॥ १६१ ॥

एवं चा-ऽस्मिंश्चानुष्ठानपञ्चिवधत्वे स्थितं सितं कर्तृभेदेना-ऽनुष्ठातृविशेषेण चरमेऽपश्चिमे अन्यादृशं मुक्त्यद्वेषादेः पूर्वपरावर्तकालभाविनो देवादिपूजनाद्विलक्षणम् स्थितं-प्रतिष्ठितम् पुद्गलानां परावर्ते गुरुदेवादिपूजनमुक्तरूपमेवेति ॥ १६१ ॥

१२. यतो विशिष्टः कर्तायं तदन्येभ्यो नियोगतः ।तद्योगयोग्यताभेदादिति सम्यग्विचिन्त्यताम् ॥ १६२ ॥

यतः- यस्मात्कारणात् विशिष्टो-विलक्षणः कर्ता-देवपूजनादिनाम् अयं-चरमावर्तवर्त्ती जन्तुः तदन्येभ्यः प्राच्यपरावर्तवर्तिभ्यः कर्तृभ्यः, नियोगतो-नियमेन ।

(60)

कुत इत्याह 'तद्योगयोग्यताभेदात्' स चासौ योगयोग्यतायाः योगनिमित्तभावस्य भेदो विशेषस्तस्मात् इति- एवम् सम्यग्विचिन्त्यतां=विमृश्यतामिति । पूर्वं ह्येकान्तेन योगाऽयोग्यस्यैव देवादिपूजनमासीच्चरमावर्ते तु समुल्लसितयोगयोग्यभावस्येति चरमावर्तदेवादिपूजनस्यान्यावर्तदेवादिपूजनादन्यादृशत्विमिति ॥ १६२ ॥

१३. एतेषु च यच्चरमावर्ते स्यात्तदाह -चतुर्थमेतत्प्रायेण ज्ञेयमस्य महात्मनः । सहजाल्पमलत्वं तु, युक्तिस्त्र पुरोदिता ॥ १६३ ॥

चतुर्थं=तुरीयम्, एतदनुष्ठानं=तन्द्वेतुनामकम् प्रायेण=बाहुल्येन ज्ञेयमस्य =चरमावर्तभाज आदिधार्मिकस्य महात्मनः प्रशस्तभावस्य, अनाभोगादिभ्यः कदाचिदन्यथापि स्यादिदमिति प्रायोग्रहणम् । एतदपि कृतः, यतः सहजाल्पमलत्वं तु - सहजो जीवसमानकालभावित्वेनाल्पस्तुच्छो मलो वक्ष्यमाणरूपो यस्य स तथा तद्भावस्तत्त्वं पुनः युक्तिः- हेतुः अत्राऽस्मिन्नर्थे पुरोदिता=प्रागुपन्यस्तेति ॥ १६३ ॥ अथ मलमेवाधिकृत्याह

१४. सहजं तु मलं विद्यात् कर्मसम्बन्धयोग्यताम् । आत्मनोऽनादिमत्त्वेऽपि नायमेनां विना यतः ॥ १६४ ॥

सहजं तु=सहजं पुनः मलं विद्यात्=जानीयात् कामित्याह कर्मसम्बन्धयोग्यतां= ज्ञानावरणादिकर्म-संश्लेषनिमित्तभावम् कस्येत्याह आत्मनः=जीवस्य । कृत इत्याह 'अनादिमत्त्वेऽपि' बन्धस्य, न=नैव, अयं=बन्धः एनां=योग्यतां जीवस्य विना=अन्तरेण यतः=यस्मात्कारणात् किलानादिमान् भावो गगनादिर्न कञ्चन हेतुं स्वस्वभावलाभेऽपेक्षते, बन्धश्च प्रवाहापेक्षयैवानादिमान्, ततो न जीवयोग्यतामन्तरेणैष उपपद्यते, अन्यथाऽनेकदोषप्रसङ्गात् ॥१६४॥

યોગબિંદુ શ્લો. ૧૪૯માં મુક્તિ-અદેષના પ્રભાવે ચરમાવર્ત્તવર્તી જીવોના પૂર્વસેવારૂપ ગુરુ આદિ પૂજાના અનુષ્ઠાનથી અત્યન્ત ગુણ થવાનું જણાવે છે. ત્યારપછી ૨શ્લોક ૧૫૨-૧૫૩ માં સ્પષ્ટ જણાવે છે કે જૈન શાસનમાં એક જ અનુષ્ઠાન કર્ત્તાભેદથી ભિન્ન ભિન્ન છે. અહીં આશયભેદને પ્રધાન ન કર્યો. અર્થાત્ મોક્ષના આશય અને પૌદ્ગલિક આશયથી અનુષ્ઠાનભેદ ન કર્યો. કર્ત્તાભેદે ભેદ કર્યો. એમાં પણ કાળભેદને મુખ્ય કરતા ટીકામાં સ્પષ્ટ લખ્યું કે ચરમાવર્ત્તવર્તી અને અચરમાવર્ત્તવર્તીપણાથી કર્તાભેદ છે. આ રીતે એ સ્પષ્ટ ફલિત થયું કે સંસારના પદાર્થના આશયથી અચરમાવર્તવર્તી જીવ જે ધર્મિક્રિયા કરે એના કરતાં ચરમાવર્તવર્તી જીવ કરે તે જુદા જ પ્રકારની છે. અહીં પ્રકારભેદમાં મુક્તિ-અદ્વેષની પ્રધાનતા જરૂર છે, પણ મોક્ષ પ્રાપ્તિની ઈચ્છાની નહીં.

આ સંદર્ભમાં તેઓશ્રીએ પાંતજલયોગ મતમાં પ્રસિદ્ધ સમગ્ર પાંચ અનુષ્ઠાન વિષાદિ શ્લોક ૧૫૫ થી ૧૬૦ માં કહ્યા. તેની શરૂઆત કરતાં પૂર્વે એમ કહ્યું કે (શ્લોક ૧૫૪ માં) પતંજિલ વગેરેએ આ ભેદો પૂર્વોકત કાળભેદને અનુલક્ષીને કહ્યા નથી. (જયારે જૈનશાસને તો કાળભેદને મુખ્ય કર્યો છે. જો કે જે પાંચ અનુષ્ઠાન દેખાડ્યા છે તે પાંતજલ યોગની જ પ્રક્રિયા છે એવું નથી.) ૧૬૦ શ્લોક સુધી પાંચ અનુષ્ઠાન દેખાડ્યા બાદ ૧૬૧મા શ્લોકમાં પુનઃ જૈનશાસનની નીતિ મુજબ આને કેવી રીતે સ્વીકારવા એનો વિવેક કરતાં કહ્યું કે - મુક્તિઅદ્વેષાદિના (આદિ પદથી કાંઈક મુક્તિનો રાગ વિકલ્પે લેવાનો છે.)પ્રભાવે અચરમાવર્ત્તકાળભાવી દેવપૂજનાદિ અનુષ્ઠાન કરતાં ચરમપુદ્ગલ-પરાવર્તમાં તે જુદા જ પ્રકારનું સિદ્ધ થાય છે. આના જ સમર્થનમાં શ્લોક ૧૬૨ માં કહ્યું કે અચરમાવર્ત્તવર્ત્તી જીવો કરતા ચરમાવર્ત્તવર્ત્તી જીવ રૂપ અનુષ્ઠાનકર્તા અવશ્ય જુદો જ છે કારણ કે અચરમાવર્ત્તમાં એકાન્તે યોગઅયોગ્ય દેવાદિપૂજન હતું જયારે ચરમાવર્ત્તમાં યોગની યોગ્યતા ઉલ્લસિત=પ્રગટ થઈ છે. આ રીતે અહીં પણ કાળભેદે યોગ્યતા પ્રધાન કરી પણ મોક્ષની ઈચ્છાને નહીં. (કારણકે તે અવસ્થામાં સાંસારિક ચીજ-વસ્તુનો આશય સંભવે છે.)

"હવે આ ચરમાવર્ત્તવર્તી જીવને ક્યું અનુષ્ઠાન હોય તેની સ્પષ્ટતા કરતાં શ્લોક ૧૬૩ માં સ્પષ્ટ શબ્દોમાં કહ્યું છે કે- " 'પ્રશસ્તભાવવાળા આ ચરમાવર્ત્તવર્ત્તી મહાત્માને સહજમલના દ્રાસના સહજમલની અલ્પતાના પ્રભાવે (મોક્ષના આશયના પ્રભાવે એમ ન કહ્યું) મોટા ભાગે ચોથું તધ્ધેતુ(કે જે ઉપાદેય છે) અનુષ્ઠાન હોય છે.' અહીં 'એ જ હોય છે.' એમ નહીં કહેતાં 'મોટા ભાગે' એટલા માટે કીધું કે અનાભોગદિથી કદાચ તેને બદલે અન્ય અન્ય પણ હોઈ શકે. શ્લોક ૧૬૪માં સહજમલને કર્મસમ્બન્ધની યોગ્યતારૂપે ઓળખાવ્યો છે. ચરમાવર્ત્તવર્તી

જીવને તે અલ્પ થઈ ગયો હોવાથી પ્રાયઃ ચોથું અનુષ્ઠાન <mark>હોવાનું જ</mark>ણાવ્યું. (નહીં કે મોક્ષની જ ઈચ્છા પ્રગટી હોવાથી.)

આ મીમાંસાથી નીચે મુજબ નિષ્કર્ષ ફલિત થાય છે કે-

- (૧) પાતંજલયોગમતની વિષાદિ પાંચ અનુષ્ઠાનની વિગતો સર્વાંશે જૈનશાસનને માન્ય નથી (કારણકે)
- (૨) જૈન શાસનમાં માત્ર આશયભેદથી જ નહીં પણ કાળભેદથી ય અનુષ્ઠાન ભેદ છે. (અર્થાત્ વિષાદિ ત્રણ અનુષ્ઠાન અચરમાવર્ત્તવર્ત્તી જીવને હોય અને બાકીના બે તધ્ધેતુ અને અમૃત તે પ્રાયઃ ચરમાવર્ત્તવર્ત્તી જીવને હોય.)
- (૩)અચરમાવર્ત્તવર્તી જીવને જ મુક્તિ પ્રત્યે દ્વેષ ન હોવાના કારણે (મુક્તિનો સંપૂર્ણપણે રાગ ન પ્રગટ્યો હોય તો પણ) પ્રાયઃ તધ્ધેતુ નામનું ચોથું અનુષ્ઠાન હોય, નહીં કે વિષાદિ, પછી ભલે ક્યારેક સંસારની વસ્તુના આશયથી ય ધર્મક્રિયા કરતો હોય.(ક્યા આશયથી કરે છે તેનું તે દશામાં વધારે પડતું મહત્ત્વ નથી.)
- (૪) સાંસારિક વસ્તુના આશયથી ધર્માનુષ્ઠાન કરનાર જીવ અચરમાવર્ત્તવર્ત્તી છે કે ચરમાવર્ત્તવર્ત્તી તે જાણ્યા વિના તેના અનુષ્ઠાનને પ્રાયઃ વિષાદિ અનુષ્ઠાનમાં ખતવી શકાય નહિ.

અહીં એટલું તો સમજી રાખવાનું છે કે ચરમાવર્ત્તવર્તી જીવનું સાંસારિક વસ્તુના આશયથી પણ થતું ધર્માનુષ્ઠાન તધ્ધેતુરૂપ એટલા માટે છે કે તેનો જે તાત્ત્વિક અર્થાત્ કેવલિભાષિત એવો જિનપૂજાદિઆચારનો પરિણામ છે તે મુક્તિના અદેષથી અથવા કંઈક મુક્તિ પ્રત્યે તે જીવને અનુરાગ પ્રગટ્યો હોવાથી શુભભાવથી ગર્ભિત છે તથા કેવલિભાષિત ક્રિયાઓ અને અનુષ્ઠાનો પ્રત્યે (એ અનુષ્ઠાનો કેવલિભાષિત છે કે નહીં તેની એને ખબર ન હોય તો પણ સહજ અલ્પમલતાના કારણે) બહુમાન-આકર્ષણ પ્રગટ થતું હોય છે. અર્થાત્ સાંસારિક પાપક્રિયાઓ કરતાં એમાં એને (મોક્ષની ઈચ્છા હોય કે ન હોય તો પણ) સહજ રુચિ જાગ્રત થઈ હોય છે.

કદાચ અહીં એવી શંકા થાય કે મુક્તિઅદેષ માત્રથી જ ચરમાવર્ત્તવર્તી જીવને તધ્ધેતુ અનુષ્ઠાન સંભવિત હોય તો ગ્રૈવેયક સુખ પ્રાપ્તિ માટે મુક્તિ-અદેષથી અભવ્ય જે અનુષ્ઠાન કરે છે તે પણ તધ્ધેતુ કેમ ન બને ?

એકાન્તવાદીઓની ચિરકાલીન રૂઢ- પ્રરૂઢ આ શંકાનો ૫.પૂ. બહુશ્રુત ઉપાધ્યાય શ્રીમદ્ યશોવિજય મહારાજે આજથી ૩૦૦ વર્ષ પૂર્વે સુંદર ખુલાસો કર્યો છે. તે જોઈએ -

મુક્તિ-અદ્વેષપ્રાધાન્ય નામની ૧૩મી બત્રીશીમાં શ્લોક ૨૦-૨૧ માં તેઓશ્રી જણાવે છે કે - અભવ્યને સ્વર્ગપ્રાપ્તિહેતુ મુક્તિ-અદ્વેષ હોવા છતાં તે સદનુષ્ઠાન-રાગનો (ક્રિયારાગ) પ્રયોજક નથી. બાધ્યફ્લાપેક્ષારૂપ સહ્શારી હોય તો જ મુક્તિ-અદ્વેષ સદનુષ્ઠાન રાગ પ્રયોજક બની શકે. અભવ્યની જે ફ્લાપેક્ષા છે તે બાધ્યકોટિની નહીં કિન્તુ અબાધ્યકોટિની હોય છે.

બાધ્ય સ્વભાવવાળી ફ્લાપેક્ષા એટલે કે જે સાંસારિક ફ્લાપેક્ષા આગળ જઈને તત્ત્વોપદેશથી નિવૃત્ત થાય એવી હોય. દા.ત. સૌભાગ્યાદિ ફલની અપેક્ષા હોય તો પણ એ સદનુષ્ઠાનનો રાગ જગાડનારી હોય અને જયારે એ 'વિષયો ભયંકર છે - ઝેર જેવા છે.' વગેરે ઉપદેશકોનો ઉપદેશ સાંભળે ત્યારે નિવૃત્ત થનારી હોય તે બાધ્ય કહેવાય. વિષયોની નિંદા સાંભળી તરત જ એની ઈચ્છા નાબુદ થઈ જાય એવું નહીં, પણ 'વિષયો ભુંડા છે.' આવું એને વારંવાર સાંભળવા મળે તો ધીમે ધીમે વિષય ફળની આકાંક્ષા ઢીલી પડતી જાય. કોઈકને એક ઝાટકે વિષયકાંક્ષા નાબૂદ થાય. કોઈકને એક ઉપદેશકથી તો કોઈકને બીજા ઉપદેશકથી, કોઈને એક વાર ઉપદેશ સાંભળવાથી તો કોઈકને વારંવાર ઉપદેશ સાંભળવાથી બને: આવો બધો અનેક પ્રકારનો સંભવ છે.પણ અહીં ખાસ એ ધ્યાન રાખવાનું છે કે ઉપદેશક વિષયની ભયંકરતા સમજાવીને તેની વિષયાકાંક્ષા નાબૂદ કરવા પ્રયત્ન કરે છે, પણ નહિ કે વિષયકાંક્ષાથી થતાં ધર્માનુષ્ઠાનને ત્યાજ્ય દર્શાવીને કે ધર્માનુષ્ઠાનની ભયંકરતા દેખાડીને - આ ખાસ સમજવાનું છે. આ જ કારણથી પુજયપાદ ગુરુદેવશ્રીનું કોઈપણ પુસ્તક ખોલીને જોઈશું તો તેમાં વિષયોની ભારે નિંદા ઠેર ઠેર દેખાશે પણ વિષયકાંક્ષાથી થતાં ધર્માનુષ્ઠાનની નહીં - આટલું પ્રાસંગિક.

શ્લો.૨૨ માં પૂજ્ય ઉપાધ્યાયજી મ. જણાવે છે કે અબાધ્ય ફ્લાપેક્ષા (અભવ્યાદિની, તે) મોક્ષાર્થક શાસ્ત્રશ્રવણ વિરોધી હોય છે. (અર્થાત્ એને તો મોક્ષાર્થકશાસ્ત્ર સાંભળવાનો પણ ૨સ ન હોય.) જયારે, ભવ્યજીવને મુક્તિ અદ્વેષ હોય અને ફ્લાપેક્ષા હોય તો પણ તે બાધ્ય કક્ષાની હોવાના કારણે તથા એનાથી ઉચિત યોગ્યતાના પ્રભાવે મોક્ષાર્થક શાસ્ત્રશ્રવણ કરવામાં જાગેલા ૨સના પ્રભાવે બુદ્ધિ માર્ગાનુસારી બને છે અને તીવ્રપાપક્ષય થવાથી સદનુષ્ઠાન રાગ જન્મે છે.

શ્લો. ૨૩ માં પૂજ્ય ઉપાધ્યાયજી મહારાજ જણાવે છે કે સૌભાગ્યાદિ - ફલાકાંક્ષાવાળાને શાસ્ત્રકાર ભગવંતોએ જ જે રોહિણી વગેરે તપ કરવાનું દેખાડ્યું છે તે મુગ્ધ જીવોને માર્ગપ્રવેશ કરાવવા માટે ગીતાર્થી સૂચવે છે. પણ 'એ તો સંસારના આશયથી થયું એટલે વિષાનુષ્ઠાન બની જશે' એવી ભ્રમણા દૂર કરવા પૂજ્યશ્રીએ કહ્યું કે ફ્લાપેક્ષા બાધ્ય કોટિની હોવાથી એ અનુષ્ઠાન વિષાદિરૂપ બનતું નથી પણ તદ્ધેતુરૂપ જ રહે છે.

આ રીતે પૂર્વાચાર્ય ભગવંતોએ ગૂંચના સુંદર ઉકેલો દર્શાવ્યા હોવાથી કોઈ વિવાદને અવકાશ જ રહેતો નથી. ધર્મો પદેશના આજ કાલના શ્રોતાઓ બધાજ બુધ કક્ષાના કે મધ્યમ કક્ષાના હોતા નથી કિંતુ બહુધા મુગ્ધ કક્ષાના હોવાનો સંભવ વધુ છે. (હા, કોઈ ઉપદેશકની સભામાં વર્ષોથી એકના એક જ મોટાભાગના પ્રબુદ્ધ શ્રોતાઓ હાજરી આપતા હોય ત્યારે તે બુધ જીવોની કક્ષાનો જ ઉપદેશ કર્યા કરે તેમાં કોઈ વાંધો નથી.) એટલે જ પૂર્વાચાર્ય ભગવંતોએ પુષ્પમાલાદિ શાસ્ત્રોમાં, મોક્ષ સિવાયના આશયથી પણ ધર્મ કરવાનું વિધાન કરેલું છે. મોટી શાતિમાં પૂ.વાદિવૈતાલ શ્રી શાંતિસૂરિ મહારાજ જેવાએ પણ આશીર્વાદના શબ્દોમાં 'અક્ષીણકોષકોષ્ઠાગારા નરપતયશ્વ ભવન્તુ સ્વાહા' અર્થાત્ 'રાજાઓ અખૂટ કોશ અને કોષ્ઠાગારવાળા થાઓ' એમ જે ક્હ્યું છે, તથા 'સાધુ–સાધ્વીશાવક–શ્રાવિકાઓના રોગ-ઉપસર્ગ-વ્યાધિ-દુઃખ-દુકાળ-દુર્મનસ્કતા દૂર થાઓ' તથા 'શત્રુઓ પરાક્ષ્મુખ થાઓ', તથા 'શ્રી સંઘથી માંડીને સમગ્ર બ્રહ્મલોકમાં શાંતિ થાઓ' વગેરે વગેરે જે આશીર્વાદના સૂચક શબ્દો વાપર્યા છે તેમાં અખૂટ કોશ વગેરે શબ્દનો અર્થ આડકતરી રીતે મોક્ષ જ કરવો જોઈએ કે નહિ એવા કોઈ વિવાદને અવકાશ રહેતો નથી. તમામ ભવભીરુ પંચમહાવ્રતી મહાત્માઓની

ઉપદેશપ્રવૃત્તિમાં ઊંડે ઊંડે એવો અભિપ્રાય તો રહેલો જ હોય છે કે જીવો આ રીતે પણ ધર્મમાં જોડાય, ધીમે ધીમે ત્વેષયોની નિંદા સાંભળી વિષયાકાંક્ષા છોડે, ને મોક્ષની ઉપાદેયતા સમજીને ક્રમે કરી મુક્તિએ જાય. એવો ઉદ્દેશ અંતરમાં ન હોય તો તે વાસ્તવઉપદેશક જ કહી ન શકાય.

## ઉપદેશકનું કર્તવ્ય :-

આ બધી ચર્ચાનો સાર એ છે કે શાસ્ત્રકાર ભગવંતોના ભિન્ન ભિન્ન આશયવાળી દેશનાઓમાંથી શ્રોતાઓ ક્યારેય પણ એકાન્ત ન પકડી જાય એ ઉપદેશ કરતી વેળા ઉપદેશકે ધ્યાનમાં રાખવાનું હોય છે. જો ધ્યાન રાખવામાં ન આવે અને કોઈ એક નયથી પ્રરૂપાયેલ એકબાજુની જ શાસ્ત્રવાતોને ઘુંટવ્યે રાખી હોય તો એનું અનિષ્ટ પરિણામ એ આવે છે કે જ્યારે એ શ્રોતાઓને કોઈ બીજા ઉપદેશકના ઉપદેશથી એનાથી સામેની બાજુની શાસ્ત્રવાતો જાણવા-સાંભળવા મળે ત્યારે એ શ્રોતાવર્ગમાં એવો ઉકળાટ આવી જાય છે. કે જે શાસ્ત્રોના આધારે એ બીજી બીજુની વાત થઈ હોય તે શાસ્ત્રો પર અને એની એ વાતો પર અનાદર કે અરૂચિ અથવા અવિશ્વાસ પ્રગટે છે. તેમજ તે શાસ્ત્રોની વાતો રજૂ કરનાર પ્રત્યે પણ દ્વેષ ભાવના વગેરે જાગૃત થાય છે ! પરિણામે બિનજરૂરી વિવાદનો વાવંટોળ જાગી ઊઠે છે. શાસ્ત્રીય વિધાનોમાં મુખ્યતા અને ગૌણતા પણ આપેક્ષિક હોય છે, પણ એકાન્તિક નથી હોતી, અર્થાતુ ભિન્ન ભિન્ન ઉચિત દ્રવ્ય-ક્ષેત્ર-કાળ-ભાવ-સ્થાન વગેરેનું ઔચિત્ય ધ્યાનમાં લઈને તે તે નયથી પ્રરૂપણા બીજા અન્ય નયને જરાય અન્યાય કરવાનો આશય ન આવી જાય તે રીતે કરવાની હોય છે. પણ આંખ મીંચીને નહીં. નયભેદે દેશના થાય તેમાં પણ ઉપદેશક મહાત્માઓનો આશય પરમ્પરાએ જીવને મોક્ષ પ્રાપ્ત કરાવવાનો જ હોય, તા પછી પૃ. શ્રી ઉપાધ્યાયજી મહારાજે યોગદૃષ્ટિ સજઝાયમાં ચોથી ઢાળના ૨૦-૨૧ મી ગાથામાં જણાવ્યા મુજબ કોઈ ઝઘડાને અવકાશ રહેતો નથી - તે જુઓ,

"શિષ્યભણી જિનદેશનાજી કે (કહે) જન પરિણતિ ભિન્ન; કે (કહે) મુનિની નય દેશનાજી; પરમારથથી અભિન્ન. (૨૦) શબ્દભેદ-ઝઘડો કિસ્યોજી? પરમારથ જો એક; કહો ગંગા કહો સુરનદીજી, વસ્તુ ફિરે નહિ છેક. (૨૧)ધર્મ ક્ષમાદિક પણ મીટેજી, પ્રગટે ધર્મસંન્યાસ; તો ઝઘડાઝોંટા તણોજી, મુનિને કવણ અભ્યાસ ?"(૨૨)

આ રીતે પૂજ્ય ઉપાધ્યાયજી મહારાજ મુનિઓની વિવિધ નયદેશનાને પરમાર્થથી અભિન્ન જણાવી એમાં ઝઘડો ન હોવાનું ખાસ જણાવે છે, તથા ક્ષાયોપશમિક ધર્મો પણ અંતે હેય હોવાથી મુનિઓને તેમાં ઝઘડા ન કરવાનું જણાવે છે.

પૂજ્યપાદ શ્રી હરિભદ્રસૂરિજી મહારાજ પણ શ્રી યોગદેષ્ટિ. ગ્રન્થના ૧૪૮ મા શ્લોકમાં જણાવે છે કે ● 'મુક્તિમાં ક્ષાયોપશિમક બધા ધર્મો છોડવાના છે, માટે મુમુક્ષુઓએ કોઈપણ બાબતમાં આગ્રહ રાખવો તે પરમાર્થથી અયુક્ત છે.' નહીં તો પછી પૂ. આનંદધનજી મહારાજે કહ્યું છે તેમ 'હેતુવાદે હો તર્ક પરમ્પરા, પાર ન પહોંચે કોય' એવી દશા ઊભી થાય.

વર્તમાનકાળના શ્રોતાઓએ તો ખાસ ધ્યાન રાખવું પડશે કે 'એક ઉપદેશક આમ કહે છે તો બીજા ઉપદેશકની વાત સાવ ખોટી', - આવા કુવિકલ્પોમાં કે વિવાદમાં પડવાને બદલે શાંતચિત્તે, સૂક્ષ્મબુદ્ધિથી, એકાગ્રતાપૂર્વક પૂર્વાચાર્ય ભગવંતોના શાસ્ત્રીય વિધાનો અને તદનુરૂપ વર્ત્તમાન ઉપદેશક મહાપુરૂષોના વિધાનોમાં પરમાર્થથી કઈ રીતે ભેદ અને અભેદ છે તે તરફ લક્ષ લઈ જવું જોઈએ; નહીં તો સંભવ છે કે એક તરફી શાસ્ત્ર વાતોના આગ્રહથી ઉન્માર્ગ ભણી જવાનું થઈ જાય.

#### ખંડનમંડનનો આશય :-

ઉપરોક્ત ચર્ચા પણ પ્રસ્તાવનામાં એ જ આશયથી દાખલ કરી છે કે ભવભીરુ શાસ્ત્રમર્મજ્ઞ યથાર્થ ઉપદેશક મહાત્માઓની નયભેદે ભિન્ન ભાસતી દેશનાઓથી જરાય બુદ્ધિભેદ કોઈને ન થાય. રાગ-દેષથી વેગળા રહીને શુદ્ધ આશયથી (નહીં કે એકબીજાના મલિન ખંડન-મંડનના આશયથી) શાસ્ત્રીય પદાર્થોની નયભેદે ઉગ્ર ચર્ચા થાય તે શ્રી જૈનશાસનનું દૂષણ નહીં પણ ભૂષણ છે. આ વાત પ્રબુદ્ધ શ્રોતાઓએ તો ખાસ ભૂલવી જોઈએ નહીં.

ग्रहः सर्वत्र तत्त्वेन मुमुश्लूणामसंगतः । मुक्तौ धर्मा अपि प्रायस्त्यक्तव्याः किमनेन तत् ।।

અહીં એક એવી શંકા થાય કે જયારે એક નયથી પ્રતિપાદન કરનાર ઉપદેશક બીજા નયની માન્યતાનું ખંડન પણ કરતા હોય તો એમનું પ્રતિપાદન નયાત્મક કેમ કહેવાય, દુર્નયરૂપ કેમ ન કહેવાય ?

આ શંકાનો જવાબ પૂ.ઉપા૦ મહારાજે સુંદર આપ્યો છે તે જ જોઈએ -'ઉપદેશ રહસ્ય'શ્લોક પ૩ ની ટીકામાં અંતે કહ્યું છે કે ''પોતાના નયના વિષયનું પ્રાધાન્ય દર્શાવવા માટે બીજા નયના માન્ય અર્થનું નિરસન પણ સંગત છે; પરંતુ જો પોતે જે નયનું નિરૂપણ કરી રહ્યા છે તે નયનું પ્રાધાન્ય દર્શાવવાનો અભિપ્રાય નહીં રાખતા ખંડન કરવાનો જ ઉદ્દદેશ રાખે તો તે દુર્નય બની જાય."

તથા **નયરહસ્યમાં** પણ આ જ વાત બતાવી છે કે (જુઓ નૂતનમુદ્રિત પુસ્તકનું પૃષ્ઠ ૩૬) "વસ્તુના બીજા અંશનો પ્રતિક્ષેપ કરવાથી પ્રતિપાદન દુર્નય થઈ જતું નથી, એ બીજા અંશોનો પ્રતિક્ષેપ સ્વનયની પ્રધાનતા દર્શાવવામાં ઉપયોગી છે." #

આનાથી એ ફલિત થાય છે કે એક ઉપદેશક બીજા ઉપદેશકના નયનું પોતાના અભ્યંતર ખંડનરસથી જ ખંડન કરે તો તે જરૂર દુર્નય બને; પણ માત્ર શ્રોતાઓની દેષ્ટિ શાસ્ત્રાનુસારી બીજા નયના વિષયો ઉપર દોરીને તેનું પણ પ્રાધાન્ય સૂચવવા માટે આનુષંગિક બીજા નયના ઉપદેશકની વાતોનું નિરસન કરે, તો તે આહાર્ય અર્થાત્ કૃત્રિમ હોવાથી વાસ્તવમાં દુર્નયરૂપ નથી બનતું પણ વસ્તુ-વ્યુત્પાદક બને છે."

'કયા નયનો ઉપદેશ પ્રધાન કે અપ્રધાન એ બાબતમાં તો ઉપાધ્યાયજી મહારાજે' (નયરહસ્ય પૃ. ૧૯૪માં) સુંદર ખુલાસો કર્યો છે કે+'નયોની બલવત્તા અને દુર્બલતા અપેક્ષાને આધીન છે.'

આનાથી એ ફલિત થાય છે કે શાસ્ત્રોના ભિન્ન ભિન્ન નયોના વિધાનોમાં ઉપદેશક મહાત્માએ ક્યા દ્રવ્ય-ક્ષેત્ર-કાળ ભાવની અપેક્ષાએ ક્યા નયના

(ec)

<sup>#</sup> न चैविमतरांशप्रतिक्षेपित्वाद् दुर्नयत्वम् तत्प्रतिक्षेपस्य प्राधान्यमात्र एवोपयोगात् ।

<sup>+</sup> एतेषु च बलवत्त्वादिविचारे७पेक्षैव शरणम्

પ્રતિપાદનને ગૌણ કે મુખ્ય બનાવવું તે પોતાના શ્રુતાનુસારી ક્ષયોપશમાદિથી બરાબર તપાસીને તે તે નયનું પ્રતિપાદન કરે તો કોઈ દોષ નથી તેમજ એમાં બીજા નયના પ્રતિપાદનની અવગણના પણ નથી..

#### કુતર્કો ભાવશત્રુ :-

મહાશ્રાવિકા સુલસા વગેરેનાં જ્યારે દેષ્ટાન્તો અપાય છે ત્યારે ઘણા એમ કહે છે કે "ઝેર ખાઈને પણ કોઈ બચી ગયું હોય તો તેનો દાખલો લેવાતો હશે ? અગાસીમાંથી ભોંય ઉપર પડતું મેલીને પણ કોઈ બચી ગયું હોય તો જીવવા માટે આપઘાત કરો એમ કહી શકાય ? કોઈએ મરવા માટે તળાવમાં ઝુકાવ્યું છતાં ડૂબી જવાને બદલે બચી ગયો એટલે શું બચવું હોય તો તળાવમાં ભૂસકો મારવાનું વિધાન થાય ?

આવા બધા કુતર્કો કોઈ ગમે તેટલા કરે આનાથી ક્યારેય સત્ય છુપાતું નથી. ઝેર ખાઈને પણ જયારે કોઈ બચી જાય છે ત્યારે કોઈ અલ્પજ્ઞ પણ એમ નથી કહેતો કે તે ઝેરના પ્રભાવે બચ્યો. બધા જાણે છે કે ઝેર તો મારે જ, પણ આ તો એનું નસીબ પાંસરુ, અથવા દેવગુરુની કૃપા, અથવા તાત્કાલિક સદ્ભાગ્યે કોઈ ડોક્ટર મળી ગયા અને ઝેર ઓકી નખાવ્યું અથવા ઝેર જ નકલી હશે એટલે બચી ગયો; નહીં કે ઝેરના પ્રભાવે બચ્યો. જયારે અહીં તો સુલસા વગેરેને સાંસારિક વસ્તુ કે ઈષ્ટ કાર્યના આશયથી કરેલા ધર્મથી પણ જે મોક્ષમાર્ગે પ્રગતિ થઈ તે તો એ કરેલા ધર્મના પ્રભાવે થઈ છે તેનો કોઈ ઈન્કાર કરી શકે એમ છે? અને એટલે જ શાસ્ત્રકાર ભગવંતોએ એમના દાખલા ધર્મનો પ્રભાવ ગાવા માટે ટાંકી બતાડ્યા છે.

અગાશી પરથી પડતું મેલીને પણ કોઈ બચી જાય તો ત્યાં કોઈ અલ્પજ્ઞ પણ એમ નથી કહેતો કે એ ઉપરથી પડ્યો માટે બચ્યો. બચ્યો તો એના નસીબથી, ધર્મના પ્રભાવે, કોઈ નીચે માલ ભરેલા ખટારા જેવું વાહન આવી ગયું એટલે, નહીં કે પડ્યો માટે બચી ગયો. એ તો પડ્યો માટે બચી ગયો ત્યારે જ કહેવાય કે મકાનમાં ભયંકર આગ લાગી હોય અને એમાંથી બે ત્રણ માળ ઉપરથી કૂદી પડ્યો હોય. ત્યારે સાંસારિક કાર્યસિદ્ધિના આશયથી ધર્મ કરીને પણ જેઓ તરી ગયા ત્યાં કોઈને પણ પૂછો કે કેમ તર્યા તો એમ જ કહેશે કે ધર્મના પ્રભાવે.

જયારે બંને બાજુની વાત જ સાવ જુદી છે ત્યારે આપણને ન ગમતી શાસ્ત્રીય વાતોનું ખંડન કરવા માટે આવા કુતર્કોનો આશરો લેવો એ ડાહ્યા માણસો માટે શોભાસ્પદ ન કહેવાય. તર્ક જ કરવા હોય તો એવા પણ થઈ શકે કે મરવાના આશયથી જ અમૃત પીધું હોય તોય માણસ બચી જાય અને અમર થઈ જાય ખરો કે નહીં ? ભલેને ઘાસની ઈચ્છાથી અનાજ વાવ્યું હોય. તો પણ અનાજ ઉગે ખરૂં કે નહિં ? ભલેને પોતાની સાજા રહેવાની ઈચ્છા ન હોય પણ બીજા કોઈ આશયથી આરોગ્યના નિયમો પાળે તો માણસ સારો થઈ જાય કે નહીં ? બેભાનપણામાં પોતાને કોઈ સુધ-બુધ નથી, પણ બીજાઓ યોગ્ય ઉપચાર કરે તો તે હોશમાં આવી જાય ખરો કે નહીં ? જયારે તર્ક જ કરવા હોય ત્યારે આવા સીધા તર્કો કરવાને બદલે કુતર્કોનો આશરો શા માટે લેવો ? કોઈ પણ શાસ્ત્રકાર ભગવતે દુન્યવી કાર્યસિદ્ધિ કે આપત્તિ-નિવારણના આશયથી થતા ધર્મને વખોડવા એવા ઉટપટાંગ તર્કો દેખાડ્યા નથી, ને એવા કુતર્કોથી ધર્મને વખોડ્યો નથી, ઊલટું એવા દાખલાઓ ટાંકીને ધર્મથી એવા પણ જીવોને મુક્તિ સુધીના લાભો કેવા કેવા પ્રાપ્ત થયા એનું જ વર્શન પરાપૂર્વથી શાસ્ત્રકાર ભગવંતો કરતા આવ્યા છે. જો સાંસારિક કાર્ય પ્રસંગમાં પણ ધર્મનું જ શરણું લેવાના આશયથી ધર્મ કરનારાઓને નુકશાન જ નુકશાન હોત તો શું 'શ્રાદ્ધવિધિ' શાસ્ત્રકાર વિષાદિ અનુષ્ઠાન વગેરે જાણતા નહોતા કે જેથી તેઓએ શ્રાવકોને ઉદ્દેશીને ધંધામાં ઉચિત લાભ મેળવવા માટે શ્રી પંચપરમેષ્ઠી ભગવંતનું તથા ભગવંત શ્રી ગૌતમ સ્વામી વગેરેનું ખાસ સ્મરણ કરવાનું વિધાન કર્યું ?

જેઓ એમ માને છે કે રોહિણી વગેરે તપ કરવાનું શાસ્ત્રોકારોનું વિધાન માત્ર મુગ્ધબુદ્ધિવાળા જીવો માટે જ છે - તેઓએ શ્રી પંચાશક ★ શાસ્ત્રનો તે સંપૂર્ણ સંદર્ભ બરાબર ધ્યાનપૂર્વક ફરી એક વાર વાંચી જવાની જરૂર છે. જુઓ, જૈન તપના ૪ લક્ષણો :-

છેલ્લા પંચાશકમાં બાર પ્રકારના તપના વર્શનમાં પહેલા કલ્યાણક તપ વગેરેનું વિધાન કર્યા બાદ શ્લોક ૨૩ માથી મુગ્ધ લોકોને હિતકારી રોહિણી આદિ

<sup>★</sup>પંચાશક શાસ્ત્રના સંદર્ભ માટે આ લેખ પૂરો થાય પછી જુઓ.

શતપોનું વિધાન કર્યું અને કહ્યું કે આ રીતે લોકરૂઢ દેવના ઉદ્દદેશથી કરાય તે પણ તપ જ છે. એના ઉપર શંકા થઈ આવી કે શું આ બધું પણ તપ ? (અહીં બાર પ્રકારના તપનું વર્શન ચાલે છે.) એટલે એના જવાબમાં શ્લોક ૨૬માં તપ કોને કહેવાય એની ચોક્ખી દિવા જેવી વ્યાખ્યા આપી કે જે તપમાં (૧) કષાયનું દમન (૨)બ્રહ્મચર્ય પાલન (૩) જિન પૂજા અને (૪) ભોજન ત્યાગ (અનશન) આ ચાર અંગ વિદ્યામાન હોય તે બધું જ તપ કહેવાય, અને અહીં 'विसेसओ मुद्धलोयंमि' વિશેષે કરીને મુગ્ધ લોકો માટે તો ખાસ, એમ કહ્યું પણ "માત્ર મુગ્ધ લોકો માટે જ" એમ કહ્યું નહીં.- એનાથી એ સ્પષ્ટ ફલિત થાય છે કે આશય દુન્યવીકાર્યનો હોય (અલબત્ અતિશય ભૂંડો લોકનિંદ્ય તો ન જ હોય) પણ જેમાં ઉપરોક્ત ચાર અંગ વિદ્યમાન હોય તો રોહિણી આદિ પણ સામાન્યતઃ દરેક વ્યક્તિ માટે તપ જ છે - વિશેષે કરીને મુગ્ધ લોકો માટે, કેમ આમ ? તો કે મુગ્ધ લોકો (અવ્યુત્પન્ન બુદ્ધિવાળા લોકો) પહેલાં એ રીતે પ્રવર્તે, બાદમાં અભ્યાસથી (નહીં કે એક જ ઝાટકે કોઈ કહી દે કે મોક્ષ સિવાયના બીજા કોઈ પણ કાર્ય માટે ધર્મ ન જ થાય એટલે તરત જ. કિન્તુ વારંવાર અભ્યાસ કરવાથી) કર્મક્ષયના ઉદ્દેશથી પણ પ્રવર્તે છે, પણ પહેલેથી જ કર્મક્ષય માટે જ તેને પ્રવર્તાવવાનું શક્ય નથી. જો સૌ કોઈને કાયમ કર્મક્ષયના ઉદ્દદેશથી જ ધર્મ કરવાનો ઉપદેશ કરવાનો હોય તો પંચાશક-શ્રાદ્ધવિધિ-ધર્મસંગ્રહ વગેરે શાસ્ત્રોનાં વિધાન ક્યારે ઉપદેશવાનાં ?

હવે મુગ્ધ કોને કહેવાય એ પણ એક પ્રશ્ન છે - શ્લો. ૨૩ની ટીકામાં એનો અર્થ અવ્યુત્પન્નબુદ્ધિ એવો કર્યો છે. શ્લો. ૨૬ની ટીકામાં મુગ્ધ શબ્દનો અર્થ કર્યો નથી પણ મુગ્ધેતર લોકો કેવા હોય તેનું વર્શન કરતાં કહે છે કે सद्बुद्धयस्तु... અર્થાત્ સદ્બુદ્ધિવાળા તો 'મોક્ષ માટે જ આ તપ વિહિત છે' એમ સમજીને તપસ્યા કરે છે. (ઉપદેશક કહે તે જુદી વસ્તુ છે અને વ્યક્તિ પોતે આમ સમજે એ જુદી વસ્તુ છે.)તત્ત્વાર્થસૂત્રમાં કહ્યું છે કે 'વિશિષ્ટમતિવાળો ઉત્તમ પુરુષ મોક્ષ માટે જ પુરુષાર્થ કરે છે.'

આ રીતે એ સ્પષ્ટ થાય છે કે જેઓને 'આ મોક્ષ માટે જ વિહિત છે.' એવી

સદ્બુદ્ધિ છે તેઓ મુગ્ધતર થયા. એનો વિશિષ્ટ ખુલાસો તત્ત્વાર્થસૂત્રની પંક્તિમાં કર્યો એમાં વિશિષ્ટમતિવાળા ઉત્તમ પુરુષની વાત કરી, એટલે વિશિષ્ટમતિવાળા ઉત્તમ પુરુષો એ મુગ્ધતર થયા અને મધ્યમ-વિમધ્યમ વર્ગ બધો જ મુગ્ધકક્ષામાં આવી ગયો. આ વાતમાં હવે શંકા રહેતી નથી. એટલે જે લોકો ઉભયલોકહિતાર્થી અથવા માત્ર પરલોક હિતાર્થી છે તેઓ બધાના ખાસ હિત માટે શાસ્ત્રકારોએ રોહિષ્ટી આદિ તપનું વિધાન કર્યું. કોઈપણ વિચક્ષણ ભવ્યજીવ સમજી શકે તેમ છે કે લગભગ દરેક કાળમાં (ખાસ કરીને આજના કાળમાં) ઉપર કહ્યા એવા ઉત્તમ લોકો તો ઘણા ઓછા હોય કે જેઓ માત્ર મોક્ષ માટેજ પ્રયત્ત કરે, (મોટા ભાગેતો આવા સાધુમહાત્માઓ જ હોય.)તો પછી ઉપદેશકો સર્વ સામાન્ય સભામાં કઈ રીતે કહી શકે કે 'ધર્મ મોક્ષ માટે જ થાય અને મોક્ષ સિવાય બીજા કોઈપણ આશયથી લેશમાત્ર થાય જ નહીં?'

શ્રી પંચાશક શાસની શ્લો. ૨૭ ની ટીકામાં પણ એક ખૂબ જ સુંદર સ્પષ્ટતા કરી દીધી છે કે નિરુપસર્ગતા (સંસારમાં કોઈ ઉપદ્રવ ન આવે) ઈત્યાદિ આશયથી સાધાર્મિક દેવતા (રોહિણી-અમ્બા વગેરે)ને ઉદ્દદેશીને જે કુશલાનુષ્ઠાન તરીકે તપરૂપ પ્રવૃત્તિ થાય છે તેના વડે કષાયદમન આદિની પ્રધાનતાથી મોક્ષ-માર્ગને અનુકૂળ અધ્યવસાય (કે જે પૂર્વે ન પણ હોય)પ્રાપ્ત થઈ અનેક મહાનુભાવો કેવલિભાષિત ચારિત્ર ધર્મનો લાભ પામી ગયા. જે શાસ્ત્રકાર ભગવંતો રોહિણી-અંબા આદિના ઉદ્દેશથી કરાયેલા કષાયત્યાગ-બ્રહ્મચર્ય-જિનપૂજા આદિની પ્રધાનતાવાળા તપથી અનેક મહાનુભાવોને ચારિત્ર-લાભ થવાનું જણાવતા હોય એ કોઈ દિવસ એવું વિધાન કરે ખરા કે 'સાંસારિક લાભના આશયથી ધર્મ કરે તો સંસાર વૃદ્ધિ થાય ?'

શ્લો. ૨૮ થી સર્વાંગસુંદર આદિ તદ્દ્ન સાંસારિક લાભના પ્રયોજક તપ વગેરે દેખાડયા. ત્યાં પણ કોઈએ શંકા કરી કે 'આ બધા તપ તો 'સાભિષ્વંગ' (સાંસારિક વસ્તુની આસક્તિવાળા) થતા હોવાથી મુક્તિમાર્ગ ન કહેવાય.' તો આ શંકાનો ઉત્તર શ્લો. ૨૯ માં સ્પષ્ટ જણાવી દીધો કે માર્ગ પ્રાપ્તિના હેતુભૂત હોવાથી ઉપચારથી એ પણ માર્ગ જ છે.(આ રીતે મુક્તિમાર્ગ પ્રાપકતાના હેતુથી ઉપચારથી માર્ગ કહીને એનું સમર્થન કર્યું, પણ વિષાદિ-અનુષ્ઠાન કહીને ત્યાજ્ય હોવાનું ન કહ્યું, એ કેટલું બધું માર્ગદર્શક છે ! કોઈની પણ મતિ શુદ્ધ કરવા પૂરતું છે.)

#### સર્વાંગસુંદર આદિ તપ એ નિયાશું નથી :-

વળી આગળ આ બધા સર્વાંગસુંદર તપો સનિદાન હોંવાની કોઈએ શંકા કરી તો એના નિવારણ માટે અને આ તપોની પ્રવૃતિ પણ નિર્નિદાન છે એ દેખાડવા માટે શ્લો. ૪૧ ની ટીકામાં કહ્યું કે 'આ બધી તપઃક્રિયા ધર્મબહુમાનગર્ભિત હોવાથી નિર્નિદાન છે, બોધિબીજરહિત જીવોને બોધિબીજ-સંપાદક છે,....યાવત્ ભવવિરાગાદિનું નિમિત્ત છે.'

સમગ્ર આ સંદર્ભ શાંતચિત્તે પૂર્વગ્રહ મુક્તપણે વાંચી જનારને ખાતરી થશે કે સામાન્યતઃ મોક્ષના અ-દ્વેષી સર્વલોકથી, વિશેષતઃ મુગ્ધલોકોથી જીવનમાં ધર્મ જ એક શરણ્ય માની સાંસારિક પ્રયોજનવશ કરાતો ધર્મ અહિત કરનાર નથી. કારણકે ચરમાવર્ત્તમાં આવી ગયા હોય તેઓને ચારિત્ર, યાવત્ મોક્ષ સુધીના લાભોનું કારણ છે.

જો સાંસારિક પ્રયોજનના આશયથી તપાદિ ધર્મ કરવાનું વિધાન માત્ર મુગ્ધ જવોને જ ઉદ્દેશીને હોત તો શું શ્રી પુષ્પમાલાના રચયિતાને તથા શ્રી શ્રાદ્ધવિધિકારને એ ખબર ન હતી? કે જેથી એમણે સર્વ શ્રાવકોને ઉદ્દેશીને ધંધો કરવા જતી વેળા સમુચિત ઈષ્ટ લાભના પ્રયોજક શ્રી પંચપરમેષ્ઠી સ્મરણાદિ કરવાનું વિધાન કર્યું? શું એમને ખબર ન હતી કે સાંસારિક કાર્યોની લાલસા મારનારી છે? શું એમને ખબર ન હતી કે જ્ઞાનીઓએ વિષાનુષ્ઠાન - ગરાનુષ્ઠાન અને અનનુષ્ઠાનને 'અસદ્ અનુષ્ઠાનો' તરીકે જ્ણાવીને તેનો નિષેધ કર્યો છે? શું એમને ખબર ન હતી કે અર્થકામ પરમાર્થથી અનર્થભૂત છે, એમ જ્ઞાનીઓએ કહ્યું છે? આ બધી ખબર હોવા છતાં તેઓએ શ્રાવકોને ઉદ્દેશીને ધંધામાં લાભ મેળવવા જતાં વગેરેમાં શ્રી પંચપરમેષ્ઠી ભગંવતનું સ્મરણ કરવા કેમ જ્ણાવ્યું?

જ્ઞાનીઓએ કરેલા જુદા જુદા નયને અનુસરતાં વિધાનો પ્રત્યે જ્ઞાનીઓએ આપેલાં દ્રષ્ટાંતોને ઉદ્દેશીને 'કોઈ ઝેર ખાઈને બચી જાય એટલે ઝેર ખાવાનું (૧૦૩) કહેવાય ?' આવા આવા કુતર્કોનો ઉપયોગ કરવામાં શાસ્ત્રો અને શાસ્ત્રકારોની અવગણના થાય માટે એવા કુતર્કોનો ઉપયોગ નહિ કરવો જોઈએ.

પૂજ્યપાદગુરુદેવશ્રીની નિશ્રામાં રહેવાથી આવી સુંદર જાણવા મળેલી શાસ્ત્રલક્ષી વાતો ખરેખર પૂજ્ય ગુરુવર્યશ્રીની સર્વનયોની સંમત વસ્તુ પ્રતિપાદન કરવાની કુશળતા તરફ લક્ષ દોરી જાય છે.

આ યોગદેષ્ટિ સમુચ્ચય ગ્રન્થના પ્રારમ્ભાંશ વ્યાખ્યાનોમાં તથા તે પછી પ્રગટ થનારા બીજા ભાગોમાં જિજ્ઞાસુ મુમુક્ષુઓને સ્વધ્યાયની સુંદર સામગ્રી મળશે, તેમજ મોક્ષમાર્ગે પ્રગતિ કરવા માટે નયગર્ભિત ઉત્તમોત્તમ પ્રેરણાઓ પ્રાપ્ત થશે, તેમાં કોઈ શંકા નથી.

પ્રાન્તે એકવાત પૂજ્ય ઉપાધ્યાયજી મહારાજના શબ્દોમાં કહીએ તો (જુઓ નયરહસ્ય પૃષ્ઠ ૨૩૪) "દુર્બુદ્ધિઓની વાસના શાસ્ત્રમાંથી દૂષણો શોધી કાઢવામાં તત્પર બને છે, જ્યારે સદ્બુદ્ધિવાળા વાચક એદમ્પર્યના જાણકાર હોઈ (ગ્રન્થ વાંચનથી) આનંદિત થાય છે. તેવા જે કોઈ હોય તેઓને અમારા નમસ્કાર."

શાસ્ત્રકારોનો એવો આમ્નાય છે કે ઉપદેશ કર્યા પછી તેમાં કદાચ કાંઈક અનાભોગથી કે ગેરસમજથી પણ જિનાજ્ઞા-વિપરીત કથન થઈ ગયું હોય તો છેલ્લે જરૂર મિચ્છામિ દુક્કડમ્ દઈ દેવો. સ્વ. પૂજ્યપાદ પરમ ગુરુદેવ આચાર્યદેવ શ્રીમદ્ વિજય પ્રેમસૂરીશ્વરજી મહારાજ સાહેબ પણ આ હકીકત ઉપર અવારનવાર ખૂબ ભાર આપતા કહેતા હતા કે પ્રરૂપણાશુદ્ધિ માટે એ પરમ આવશ્યક છે. હવે જો બોલું કે લખું હું અને એમાં કાંઈક વૈપરીત્ય હોય તે માટે બીજા મિચ્છામિ દુક્કડમ્ દે તો એનાથી મને કોઈ લાભ નથી. ★- એ માટે તો મારે જ મિચ્છામિ દુક્કડમ્ માગવો જોઈએ. એટલે,

આ પ્રસ્તાવનાદિના આલેખનમાં જિનાજ્ઞા વિપરીત મારાથી કાંઈ પણ લખાયું હોય- વિચારાયું હોય, તો તે બદલ મિચ્છામિ દુક્કડં દેવા સાથે સજ્જનોને પ્રાર્થના કે એમાં જે કાંઈ વૈપરીત્ય હોય તે સૂક્ષ્મબુદ્ધિથી તપાસીને તેનું પરિમાર્જન કરે.

<sup>★</sup> વ્યાખ્યાનના અંતે સ્વયં મિચ્છામિ દુક્કડ્મ દેવાને બદલે પોતાનું વ્યાખ્યાન છપાવનાર એ માટે મિ.દુ.દે એવી ગલત પરમ્પરા ક્યાંક છેલ્લા પ૦-૬૦ વર્ષથી શરૂ થવાનું જાણવા મળેલ છે. (૧૦૪)

#### पञ्चाशकशास्त्रसन्दर्भः

अण्णोऽवि अत्थि चित्तो तहा तहा देवयाणिओएण । मुद्धजणाण हिओ खलु रोहिणिमाई मुणेयच्चो ॥ २३ ॥

किंच-अण्णोऽवी त्यादि, अन्यदिष अस्ति विद्यते चित्रं तप इति गम्यते, तथा तथा =तेन तेन प्रकारेण लोकरूढेन देवतानियोगेन=देवतोद्देशेन मुग्धजनानां= अव्युत्पन्नबुद्धिलोकानां हितं खलु=पथ्यमेव विषयाभ्यासरूपत्वात्, रोहिण्यादिदेवतोद्देशेन यत्तद्रोहिण्यादि मुणेयव्यो ति ज्ञातव्यं, पुंलिंगता च सर्वत्र प्राकृतत्वात् । इति गाथार्थः ।। २३ ।।

जत्थ कसायणिरोहो बंभं जिणपूयणं अणसणं च । सो सच्चो चेव तचो विसेसओ मुद्धलोयंमि ॥ २६ ॥ एवं पडिवतीए एतो मग्गाणुसारिभावाओ । चरणं विहियं बहवो पत्ता जीवा महाभागा ॥ २७ ॥

अथ कथं देवतोद्देशेन विधीयमानं यथोक्तं तपः स्यादित्याशंक्याह – जत्थे-त्यादि, यत्र तपिस कषायिनरोधो, ब्रह्म, जिनपूजनिमिति व्यक्तं, अनशनं च = भोजनत्यागः सो ति तत् सर्वं भवित तपो, विशेषतः मुग्धलोके, मुग्धलोको हि तथा प्रथमतया प्रवृत्तः सन्नभ्यासात्कर्मक्षयोद्देशेनापि प्रवर्तते न पुनरादित एव तदर्थं प्रवर्तितुं शक्नोति, मुग्धत्वादेवेति । सद्बुद्धयस्तु मोक्षार्थमेव विहितमिदिमिति बुद्धयैव तपस्यन्ति, यदाह-मोक्षार्थमेव विहितमिदिमिति बुद्धयैव तपस्यन्ति, यदाह-भौक्षायैव तु घटते विशिष्टमितरुत्तमः पुरुषः इति, मोक्षार्थ-घटना चागमविधिनैव, आलंबनान्तरस्यानाभोगहेतुत्वात् । इति गाथार्थः ॥२६ ॥

न चेदं देवतोद्देशेन तपः सर्वथा निष्कलमैहिकफलमेव वा चरणहेतुत्वादपीति चरणहेतुत्वमस्य दर्शयन्नाह-एविमत्यादि, एविमत्युक्तानां साधिमकदेवतानां कुशलानुष्ठानेषु निरुपसर्गत्वादिहेतुना प्रतिपत्त्या तपोरूपोपचारेण तथा इतः-उक्तरूपकषायादिनिरोधप्रधानात्तपसः पाठान्तरेण एवमुक्तकारणेन = मार्गानुसारिभावात्=सिद्धिपथानुकूलाध्यवसायात् चरणं=चारित्रं विहितं=आप्तोपदिष्टं बहवः-प्रभूताः प्राप्ता-अधिगताः जीवाः=सत्त्वा महाभागा-महानुभावाः । इति गाथार्थः ॥ २७ ॥

(૧૦૫)

#### पिंडयो तवो विसेसो अण्णेहिवि तेहि तेहिं सत्थेहिं। मग्गपिंडवित्तहेउ हंदि विणेयाणुगुण्णेणं।। २९॥

किमिति आह-पितः=अधीतस्तपोविशेषः=तपोभेदः अन्यैरिप ग्रन्थकारैः तेषु तेषु शास्त्रेषु नानाग्रन्थेष्वित्यर्थः । नन्ययं पितोऽपि साभिष्वङ्गत्वान्न मुक्तिमार्ग इत्याशंक्याह-मार्गप्रतिपित्तिहेतुः-शिवपथाश्रयणकारणं, यश्च तत्प्रतिपितिहेतुः स मार्ग एवोपचारात् । कथिमिदिमिति चेद् ? उच्यते हंदीत्युपप्रदर्शने विनेयानुगुण्येन= शिक्षणीयसत्त्वानुरूप्येण, भवन्ति हि केचित् ते विनेया ये साभिष्वङगानुष्ठानप्रवृताः सन्तो निरभिष्वङ्गमनुष्ठानं लभन्ते । इति गाथाद्वयार्थः ॥ २९॥

एएसु वहुमाणो भावपवित्तिए बीयभावाओ सुद्धासयजोगेणं अणियाणो भवविरागाओ ॥ ४१ ॥ विसयसरुवणुबंधेहिं तह य सुद्धं जओ अणुद्धाणं । णिव्वाणंगं भणियं अण्णेहिवि जोगमग्गंमी ॥ ४२॥ एयं च विसयसुद्धं एगंतेणेव जं तओ जुत्तं । आरोग्गबोहिलाभाइपत्थणाचित्ततुल्लंति ॥४३ ॥

अथ सर्वाङ्गसुन्दरादितपस्सु सनिदान एव प्राणी प्रवर्तते ततोङन्याय्यान्येतानीत्याशंका-परिहारार्थमनिदानतामेषु प्रवृत्तस्य दर्शयन्नाह-एतेष्वनन्तरोक्ततपस्सु प्रवर्तमानो-व्याप्रियमाणो जीवः 'एतेसुं बहुमाणा' इति पाठान्तरं व्यक्तं च, कया? भावप्रवृत्या-बहुमानसार-क्रियया अनिदान इति योगः । कृत इति ? आह-बीजभावात्-बोधिबीज-विकलस्य देहिनो बोधिबीजभवनेन, एतदेव कथिमिति? आह शुद्धाशययोगेन =शुभाध्यावसायसंबन्धेन, शुभाध्यवसायाद्धि बोधिबीजं स्यात् अनिदानो-निदानरिहतः स्यात्, तथा भवविरागात्-संसारनिर्वेदात्, यत् किल भवविरागादिनिमित्तं तन्निदानं न भवित बोध्यादिप्रार्थनिमव, भाविरागादिहेत-वश्चोक्ततपांसि केषांचिदतो निर्निदानानि ॥ इति गाथार्थः ॥ ४१ ॥

निर्निदानत्वादेवैतेषां निर्वाणांगतामाचार्यान्तरमतेनापि दर्शयन्नाह-विषयो-गोचरः उक्ततपसामालंबनीयस्तीर्थकरिनर्गमादिः स्वरूपं-उक्ततपसामेव स्वभाव आहारत्यागब्रह्मचर्यपूजासाधुदानादिलक्षणः अनुबन्धश्च-तत्परिणामाव्यवच्छेदतः प्रकर्षयायिताऽतस्तेषु विषयस्वरूपानुबन्धेषु, तथाचेति समुच्चये, शुद्धं-निरवद्यं यतो-

(90g)

यस्मात्कारणात् अनुष्ठानं-क्रिया निर्वाणांगं-मुक्तिकारणं भणितं - उक्तं अन्यैरिप -तंत्रान्तरीयैः किं पुनर्जिनैः? योगमार्गे-अध्यात्मशास्त्रपथे, अतो विषयादिशुद्धतयैतेषां निर्वाणाङ्गत्वान्निर्निदानतेति हृदयमिति ॥ ४२ ॥

एतच्च-एतत्पुनरनन्तरोक्तं तपः विषयशुद्धं=निर्दोषगोचरं सकलदोषमोषि-जिनपति-विषयत्वात् एकान्तेनैव=सर्वथैव यद्=यस्मात् ततः-तस्माद्धेतोः युक्तं-सगंतं प्रार्थनागर्भमपीदं तपः, कुत ? इति आह आरोग्यबोधिलाभादीनां 'आरोग्गबोहिलाभं समाहिवरमुत्तमं दिंतु' इत्येवंरूपा या प्रार्थना-याञ्चा तत्प्रधानं यिच्चत्तं-मनस्तेन तुल्यं-समानं यत् तदारोग्यबोधिलाभादिप्रार्थनाचित्ततुल्यं इति कृत्वा । इति गाथाद्धयार्थः ।। ४३ ।।





(৭০৩)

# ૧૧૯. ચોગદ્રષ્ટિ સમુચ્ચય ભાગ-૨

# પ્રાક્કથનમાંથી ઉદ્ધત અંશો.

તાર્કિક શિરોમણિ પૂ.શ્રી હરિભદ્રસૂરિજી મહારાજ પોતે પણ અનેકાન્તવાદ-ગર્ભિત શ્રી જિનશાસનને પામ્યા બાદ એકાન્તવાદની કુવાસનામાંથી મુક્તિનો અનુભવ કરતા હતા. તેઓશ્રીએ રચેલો આ યોગદૃષ્ટિ-સમુચ્ચય ગ્રન્થ પણ એકાન્તવાદની વાસનાથી મુક્ત કરીને યોગસાધનામાં અત્યન્ત ઉપયોગી માર્ગદર્શન પૂરું પાડી રહ્યો છે.

અનેક શાસ્ત્રકાર ભગવંતો કહી ગયા છે કે ચાર પુરુષાર્થમાં અર્થ-કામ બે પુરુષાર્થો હેય છે, અને મોક્ષ પુરુષાર્થ એ ચરમ લક્ષ્ય છે. પણ એ ત્રણેની પ્રાપ્તિ કરાવનાર કોઈ પુરુષાર્થ હોય તો તે એક માત્ર ધર્મપુરુષાર્થ છે. તેથી, ભૌતિક-આધ્યાત્મિક તમામ સુખોના હેતુભૂત એવા એક માત્ર ધર્મની જ સાધના-ઉપાસના મનુષ્યજીવનનું નવનીત છે. ધર્મ જિનભક્તિ-સામાયિક-પ્રતિક્રમણાદિ અનેક ધાર્મિક અનુષ્ઠાનોમાં વસેલો છે. માટે જેમ બને તેમ પાપપ્રવૃત્તિઓ છોડીને જીવનમાં જિનોક્ત-સામાયિકાદિ સદનુષ્ઠાનો દિન-પ્રતિદિન વધારતા જવું જોઈએ, આત્મસાત્ કરતા જવું જોઈએ, અને એ માટે જરૂરી સમ્યગ્જ્ઞાનનું પણ સમ્પાદન કરતા રહેવું જોઈએ. એ જૈનશાસનના ઉપદેશોનો સાર છે. પૂ. ઉપા. યશોવિજયજી મ.સા.જ્ઞાનસારમાં કહે છે કે એક પણ નિર્વાણપદ યાને મુક્તિસાધક સામાયિકાદિ-વચનનું વારંવાર જેનાથી ભાવન-નિદિધ્યાસન થાય એટલું જ્ઞાન પણ ઘણું છે, વધારે જ્ઞાનનો કોઈ આગ્રહ નથી.

પ્રાયઃ એવું બને છે કે મોટા ભાગના જીવો બીજાઓને જોઈને કે કુલાચારથી કે ગતાનુગતિકતાથી શરૂઆતમાં ઉચિત ઉપયોગ-શૂન્ય રીતે, કે ટાઈમ પાસ કરવા માટે, અથવા કાંઇક આશંસાથી પણ પચ્ચક્રખાણ વગેરે કરતા હોય છે. પરંતુ એવા ભવ્ય-યોગ્ય જીવોને જરાયે બુદ્ધિભેદ ન થાય એ રીતે ઉપદેશ કરનારા મહાપુરુષોનો ભેટો થઈ જાય ત્યારે એમની ઉપયોગશૂન્યતા-આશંસા વગેરે દોષો ટળી જાય છે. આ સંદર્ભમાં આ પ્રાક્કથન પૂર્ણ થયા પછી આપેલ 'નાણપંચમી કહાઓ'નો પાઠ અવશ્ય મનનીય છે.

(902)

પ્. હરિભદ્રસૂરિજી મહારાજે પણ પચ્ચકૃખાણ અષ્ટકના છેલ્લા શ્લોકમાં અવિધિ-આશંસા આદિ દોષોવાળું પણ પચ્ચ. 'આ મારા ભગવાનનું કહેલું છે' એવા સાદા ભાવથી. કંઈક આદરથી કરાતું હોવાથી ભવભ્રમણવર્ધક નહીં પણ શુભફલદાયક કહ્યું છે. જો આશંસાપૂર્વકનું અનુષ્ઠાન એકાંતે વિષ-ગરલમય જ બનતું હોત તો પુજય ઉપા. યશોવિજયજી મહારાજે મુક્તિ અદ્વેષ બત્રીશીમાં બાધ્યકક્ષાની ફ્લાશંસાપૂર્વકનું અનુષ્ઠાન પણ તહેતુ અનુષ્ઠાનમય હોવાનું જે સમર્થન કર્યું છે, તે ન કર્યું હોત. તથા બાધ્ય કક્ષાની ફ્લાશંસા એટલે કે ધર્મસાધનામાં રાખેલી પૌદ્રગલિક ફલની એવી આશંસા કે જે પાછળથી ગુરૂની સમજાવટ મળતાં બાધિત થઈ જાય ટળી જાય એવી હોય. માત્ર 'મુક્તિની જ ઈચ્છા-આશંસાથી જે અનુષ્ઠાન કરાય તે જ તહેતુ અનુષ્ઠાન' આવો જો એકાન્તવાદ હોત તો પુજ્ય હરિભદ્રસુરિજી મ. આદિ અનેક શાસ્ત્રકારોએ યોગબિંદ આદિગ્રન્થમાં મુક્તિ-અદેષરૂપ શુભભાવલેશના યોગથી પણ તદ્વેતુઅનુષ્ઠાન હોવાનું કહ્યું છે તે ન કહ્યું હોત, સ્પષ્ટ વાત છે કે તદ્વેતુઅનુષ્ઠાનનું જે સ્વરૂપ શાસ્ત્રકાર ભગવંતોએ સ્વ-સ્વ ગ્રન્થોમાં બતાવ્યું છે, તેના ઉપર જો કદાગ્રહ છોડીને પુરતું મનન થાય તો કોઈપણ ઉપદેશક બાધ્યકક્ષાની ફલાકાંક્ષાવાળા ચરમાવર્ત્તવર્તી જીવના સામાયિકાદિ અનુષ્ઠાનોને વિષ-ગરલમાં ખતવવાની ગંભીર ભુલ કરી બેસે નહિ. ઉપદેશકોનું ખરૂં કર્તવ્ય પણ એ જ છે કે બાધ્ય ફલાકાંક્ષાવાળા અનુષ્ઠાનો કરી રહેલા ભવ્ય જીવોને ''તમે દુર્ગતિમાં રીબાઈ રીબાઈને મરવાના" વગેરે કહીને ભડકાવી મારવાને બદલે તેમનું એ તહેતુ અનુષ્ઠાન ફલાકાંક્ષાના ત્યાગપૂર્વક અમૃત અનુષ્ઠાનમાં કેમ પરિણમે એ બાબત ઉપર ઉપદેશ દરમ્યાન પૂરતું લક્ષ અપાય. શ્રી જૈનશાસનમાં માત્ર વિષ કે ગર અનુષ્ઠાનની જ ઓળખ આપી નથી કિંતુ તહેતુ અને અમૃતાષ્ઠાનનું પણ સુંદર નિરૂપણ છે, અને તેનું પણ વ્યાખ્યાન-લેખનાદિ દ્વારા જો સર્વત્ર પ્રતિપાદન થતું રહે તો ઘણા શુષ્ક વિવાદોનો અન્ત આવી જાય.

આજે ઘણા લોકોએ જાણ્યા-સમજયા વિના યોગના નામે અનેક મન માન્યા વ્યવહારો ઊભા કર્યા છે. એની મોહક પણ ભ્રામક જાળમાં અનેક જિજ્ઞાસુઓ સામાયિકાદિ પવિત્ર ધર્મક્રિયાઓ પ્રત્યે નફરત-અરુચિ ધરાવતા બનીને દુર્લભબોધિ બની જાય છે, એ કોઈપણ રીતે ઈચ્છનીય નથી.

અચરમાવર્ત્તકાળમાં અનંતવાર કરેલી ચારિત્ર ક્રિયાઓ ભલે નિષ્ફળ જતી હોય, પરંતુ ચરમાવર્ત્તમાં આવેલા ભવ્ય જીવો માટે ખાસ કરીને આ કલિયુગમાં સૌથી વધુ ઉપકારી હોય તો તે વીતરાગ-કેવલિભાષિત ધર્મક્રિયાઓ છે. કારણ કે એની આરાધનામાં જોડાવાથી જ મોટા ભાગે જીવો સત્પુરુષોના સમાગમમાં આવીને શુદ્ધધર્મની આરાધનાના માર્ગે પ્રગતિ કરતા થાય છે. શ્રી હેમચન્દ્રસૂરિમહારાજે પણ ત્રિષષ્ઠી૦ ગ્રન્થમાં કહ્યું છે કે ભારેકર્મી જીવો પણ ધર્મસાધનાના માર્ગે આવીને મોક્ષ તરફ પ્રયાણ કરનારા થાય છે. શાસ્ત્રગ્રન્થોમાં જેને ધ્યાન કહેવામાં આવ્યું છે તેના માટે પ્રાચીન ઘણા મહર્ષિઓ પણ કહી ગયા છે કે એ અતિદુષ્કર છે, અને આજે તો તેના મનોરથમાત્ર કરાય છે. એટલે જે કાળમાં સામાન્ય કક્ષાના લોકો એક બાજુ ભૌતિક સગવડો તેમજ ભૌતિક ભોગ-વિલાસોની પાછળ ગાંડાતૂર બન્યા હોય, એ કાળમાં થોડી ઘણી પણ ધર્મમાં શ્રદ્ધા કે રુચિ જેમની ટકી રહી હોય તેવાઓને કાયા વગેરેની સુખશીલતા પોષાય એવા ધ્યાનયોગ વગેરેનો ઉપદેશ કરવાને બદલે, જેમાં તન-મન-ધન બધાનો ભોગ દેવો પડે એવા વિવિધ ધર્માનુષ્ઠાનોમાં જોડાવા માટેનો ઉપદેશ દેવાય તે વધુ ઉચિત લાગે છે. ધર્માનુષ્ઠાનોમાં જોડાયા પછી પણ મોટાભાગના લોકો 'ભાવોલ્લાસ જાગતો નથી, મન ઠેકાણે રહેતું નથી' - એવી ફરિયાદ કરતા હોય છે. પૂજ્યપાદ ગુરુદેવશ્રીએ આ ફરિયાદની નાબૂદી માટે પહેલેથી પોતાના વ્યાખ્યાનોનો ઝોક ત્યાગ-વૈરાગ્યાદિ સાથે શુભક્રિયાઓમાં જગાડવા લાયક ઉત્તમ ભાવો ઉપર વધારે રાખ્યો છે

તત્ત્વનું સાચું અવલોકન કરવા માટે, તથા પહેલાથી ૧૪મા ગુણસ્થાનકોમાં વ્યાપક ધર્મના સ્વરૂપનું સાચું દર્શન પ્રાપ્ત કરવા માટે અને ઉપદેશમાંથી એકાન્તવાદને ટાળવા માટે સતત નજર સમક્ષ રાખવા જેવા અનેક આપ્ત વચનોમાંથી થોડા નીચે અનુવાદ સહિત આપ્યા છે.

શ્રી મહેશ્વરસૂરિવિરચિત પ્રાચીનતમ 'નાણપંચમી કહાઓ' ગ્રન્થ પૃષ્ઠ ૭૫-૭૬ શ્લો. ૪૮૮ થી ૪૯૪

> अह सनियाणं एयं तवचरणं पंचमीए संबद्धं । संसारपवड्ढणयं काऊणं जुज्जए कहं णु ? ।।४८८।। (११०)

અર્થ : (સવાલ થાય છે કે-) પંચમી સંબદ્ધ આ તપશ્ચર્યા (સૌભાગ્યાદિ હેતુથી દર્શાવેલી તપસ્યા) નિદાનયુક્ત હોવાથી સંસારવર્ધક છે માટે કઈ રીતે ઉચિત ગણાય ? (૪૮૮)

एवं पि हु अजुत्तं जं भणियं सुट्टदुट्टरुट्टेहिं। जम्हा पवित्तिहेउं निद्दिट्टं एवमाईयं।।४८९।।

અર્થ :- ઉત્તર આ છે કે દુષ્ટ અને રુષ્ટ લોકોએ આવું (ઉપરના શ્લોકમાં કહ્યું તેવું) જે કહ્યું તે અત્યન્ત અયુક્ત છે. કારણ કે (ધર્મમાં) પ્રવૃત્તિ કરાવવા માટે આવા પણ તપો કહ્યા છે. (૪૮૯)

> पढमं सनियाणाओ वयाओ जेणेत्थ होइ लोयाणं । सव्वपवित्ति धम्मे पाएणं तेण न हु दोसो ॥४९०॥

અર્થ :- કારણ કે પ્રથમ તો સનિદાન વ્રતથી જ પ્રાયઃ લોકોની સર્વ પ્રવૃત્તિ ધર્મમાં થતી હોય છે. માટે કોઈ દોષ નથી. (૪૯૦)

> सणियाणं पि हु सेयं तवचरणं भावसुद्धि-संजणयं । पारंपरेण भणियं सुद्धत्तमिमस्स वि सुयंमि ॥४९१॥

અર્થ :- સનિદાન પણ તપશ્ચરણ પરંપરાએ ભાવશુદ્ધિજનક હોવાથી શ્રુતમાં તેનું શુદ્ધ પણું કહેવાયું છે. (૪૯૧)

> सु(?मु)ब्द्रत्तणेण लोओ सणियाणं ताव चेव पडिवज्जे । सत्था(?ड्ढा)इवड्ढणेहिं को वि हु तत्तं पि पच्छाओ ।।४९२।।

અર્થ :- મુગ્ધપણાને કારણે લોકો (શરૂમાં) સનિદાનને પણ અપનાવે. પાછળથી શ્રદ્ધાદિ વૃદ્ધિ થવાથી કોઈ તત્ત્વ પણ અપનાવે. (૪૯૨)

> अन्नेसु वि कज्जेसुं पाएणं सु(मु)द्धओ इहं लोओ । अङ्गहणिम्म विचित्ते किं पुण धम्मस्स कज्जिम्म ॥४९३॥

અર્થ :- અન્ય કાર્યોમાં પણ પ્રાયઃ લોકો મુગ્ધ હોય છે. તો પછી અતિગહન અને વિચિત્ર એવા ધર્મકાર્ય વિશે તો પૂછવું જ શું (૪૯૩)

(999)

इय नाउणं एयं अधर्मान्नय दुवियड्ढवयणाइं । कायव्वा खलु एसा एचिमया सुद्धभावेणं ॥४९४॥

અર્થ :- એમ સમજીને, અર્ધદગ્ધોના વચનો અવગણીને આ (કથા પ્રન્થમાં દર્શાવેલ) પંચમી તપ શુદ્ધભાવથી કરવો. (૪૯૪)

સમ્યક્ત્વ સપ્તતિકા મૂલ અને ટીકા પૃષ્ઠ ૭૫.

मूल - तित्थंकरचलणाराहणेणं जं मज्झ सिज्झइ न कज्जं । पत्थेमि तत्थ नन्नं देवविसेसेहिं वयसुद्धी ॥२६ ॥

टीका-यन्मम तीर्थंकरचरणाराधनेन - जिनपदसेवनेन (यद् मम) अर्थापत्या मनोङभीष्टोङथों न सिध्यति - न परीपूर्णो भवति तत्र - तिस्मन् प्रयोजने 'अन्यं' देवान्तरं न प्रार्थये - न स्तुतिरूपेण याचे । कैरित्याह-देविवशेषैः - हिर-हर-विरञ्चि-स्कन्दादिभिः । इतरसुरवर्णने सम्यक्त्वमालिन्यं अतस्तीर्थकृत्प्रार्थनामेव करोमीति वचःशुष्ट्विरिति गाथार्थः ॥

અર્થ :- તીર્થંકરચરણની સેવાથી મારે જે (અર્થાપત્તિથી) મનને અભીષ્ટ અર્થ સિદ્ધ ન થાય, તે પ્રયોજને બીજા કોઈ હરિ-હર-બ્રહ્મા વિષ્ણુ વગેરે દેવો પાસે યાચના કરું નહિ,-કારણ કે બીજા દેવોની સ્તુતિ કરવાથી સમ્યક્ત્વ મલિન થાય. માટે તીર્થંકરને જ પ્રાર્થના કરું.-આ વચનશુદ્ધિ કહેવાય.

શ્રી શ્રાદ્ધવિધિ ગ્રન્થ પૃષ્ઠ ૭૮

मन्त्रः प्रणवपूर्वोऽयं फलमैहिकमिच्छुभिः ।

ध्येयः प्रणवहीनस्तु निर्वाणपदकांक्षिभिः ॥

અર્થ :- આ (નમસ્કાર મંત્ર)નું ઈહલૌકિકફલની કામનાવાળાએ ઓંકાર જોડીને ધ્યાન કરવું. મોક્ષપદના ઇચ્છનારાઓએ ઓંકાર જોડ્યા વિના એનું ધ્યાન કરવું.

પૃષ્ઠ ૭૯ ઉપર

(૧૧૨)

जाए वि जो पढिज्जइ जेण जायस्स होइ फलरिब्दि । अवसाणे वि पढिज्जइ जेण मओ सुग्गइं जाइ ।। आवइहिं पि पढिज्जइ जेण य लंधेइ आयइसयाइं । रिब्दिए वि पढिज्जइ जेण य सा जाइ वित्थारं ।। श्री श्राद्धविधि ग्रन्थ ५४ ७८ ७५२

અર્થ: જન્મે ત્યારે પણ જે (નમસ્કાર મંત્ર) ગણાય છે કે જેથી જન્મેલાને ફલ-ઋદ્ધિ પ્રાપ્ત થાય છે. મરણકાળે પણ તે ગણાય છે, જેથી મરેલો સદ્દગતિમાં જાય છે. આપત્તિઓમાં પણ તે ગણાય છે, જેથી સેંકડો આપત્તિઓ ઓળંગી જવાય; તથા ઋદ્ધિમાં પણ તે ગણાય છે, જેથી ઋદ્ધિ વિસ્તારને પામે.

શ્રી ધર્મપરીક્ષા પૃષ્ઠ ૮૦ (કર્તા. ઉપા. યશોવિજય મ.)

अपि च 'मनागिप हि तिन्नवृत्तौ तस्या७पुनर्बन्धकत्वमेव स्याद्' इति (योगिबन्दु श्लो.१८३ वृत्ति) वचनात् मनागिप संसारासंगिनवृत्तौ जीवस्या७पुनर्बन्धकत्वं सिध्यति तिन्नवृत्तिश्च मुक्त्यद्वेषेणा७िप स्यात्, तस्य च चरमपुद्गलपरावर्त्तव्यवधाने७िप मोक्षहेतुत्वमुक्तम् ।

અર્થ :- વળી 'થોડી પણ ભવાસંગની નિવૃત્તિ થયે છતે તેનું અપુનર્બન્ધકપણુ થઈ જાય છે.' આ યોગબિન્દુવૃત્તિના વચનથી થોડા પણ સંસારાસંગની નિવૃત્તિ થયે છતે જીવમાં અપુનર્બન્ધકપણું સિદ્ધ થાય છે અને મુક્તિના અદ્વેષથી પણ કંઈક સંસારાસંગનિવૃત્તિ થઈ શકે છે. અને મુક્તિ-અદ્વેષને ચરમપુદ્દગલપરાવર્ત્તના વ્યવધાનથી પણ મોક્ષહેતુ કહ્યો છે.

તથા ધર્મપરીક્ષા પૃષ્ઠ ૧૩૩ ઉપર….

किंच, मार्गानुसार्यनुष्ठानमात्रमेव सकामनिर्जरायां बीजम्, अविरतसम्यग्दष्ट्यनुरोधात्, न तु तपोमात्रमेवेति न काप्यनुपपत्तिः । अत एव स्फुटे मोक्षाभिलाषत्वेऽपि मिथ्यादृशां प्रबलाऽसद्ग्रहवतां तदभाववतामादिधर्मिकाणामिव फलतो न सकामनिर्जरा, मार्गानुसार्यनुष्ठानाऽभावात्, तदभावेऽपि च स्वाभाविकानुकम्पादिगुणवतां मेघकुमारजीवहस्त्यादीनां फलतः साऽबाधितेति विभावनीयम् ।

અર્થ: - કોઈપણ માર્ગાનુસારી અનુષ્ઠાન સકામનિર્જરાનું બીજ છે. કારણ કે અવિરતસમ્યગ્દષ્ટિમાં પણ તે હોય છે. નહિ કે તપમાત્ર જ, તેથી કાંઈ અયુક્તતા નથી. એટલે જ પ્રગટ મોક્ષાભિલાષ હોવા છતાં પણ પ્રબળ અસદ્ગ્રહવાળા મિથ્યાદષ્ટિઓને, પ્રબળ અસદ્ગ્રહ વગરના આદિધાર્મિકોને હોય છે એવી સકામનિર્જરા પરિણામે હોતી નથી. કારણકે તેમનું માર્ગાનુસારી અનુષ્ઠાન હોતું નથી. મોક્ષાભિલાષ ન હોવા છતાં સ્વાભાવિક અનુકમ્પા વગેરે ગુણોવાળા મેઘકુમારના પૂર્વભવના જીવ હાથી વગેરેને પરિણામે સકામનિર્જરા અબાધિત હોય છે. આ ઊંડાણથી વિચારવું.

યોગબિન્દુ શ્લો. ૧૪૦

नास्ति येषामयं तत्र तेऽपि धन्याः प्रकीर्त्तिताः । भवबीजपरित्यागात् तथा कल्याणभागिनः ॥१४०॥

અર્થ :- જેઓને મુક્તિના વિશે દેષ નથી તેઓને પણ ધન્ય કહ્યા છે અને ભવબીજનો પરિત્યાગ કર્યો હોવાથી કલ્યાણભાગી કહ્યા છે.

આખ્યાનકમણિકોશ - વૃત્તિકાર આમ્રદેવસૂરિમહારાજ પૃ. ૩૧૩ માં નેમનાથ ભગવાન દેશનામાં કહે છે-

> धम्मो अत्थो कामो मोक्खो चत्तारि हुंति पुरिसत्था । धम्माओ जेण सेसा ता धम्मो तेसि परमतरो ॥७९॥

અર્થ :- ધર્મ-અર્થ-કામ-મોક્ષ આ ચાર પુરુષાર્થ છે. ધર્મથી જ બાકીના બધા મળે છે માટે ધર્મ એ બધામાં શ્રેષ્ઠ છે.

આ ઉપરાંત ઉપમિતિ૦-ઉત્તરાધ્યયનટીકા વગેરે અનેક શાસ્ત્રોમાં ધર્મ જ પ્રધાન પુરુષાર્થ હોવાનું જણાવાયું છે.

ધર્મરત્નપ્રકરણ શ્લો. ૭૩ સ્વોપજ્ઞ ટીકા (ભાવશ્રાવકનાં લક્ષણો)

उवसमसारवियारो वाहिज्जइ नेय रागदोसेहिं । मज्झत्थो हियकामी असग्गहं सव्वहा चयइ ॥७३॥

(११४)

उपशमः- कषायानुदयः, तत्सारं-तत्प्रधानं विचारयित धर्मादिस्वरूपं यः स 'उपशमसारिवचारः' भावश्रावको भवित । कथं पुनरेवंविधः स्यात् ? इत्याह-यतो विचारं कुर्वन् 'बाध्यते' - अभिभूयते नैव राग-द्वेषाभ्याम् । तथा हि 'मयाऽयं' पक्षः कक्षीकृतो बहुलोकसमक्षं, बहुभिश्च लोकैः प्रमाणीकृतः तत्कथिमदानीमप्रमाणी-करोमि' इत्यादिभावनया स्वपक्षानुरागेण न जीयते । तथा ममेष प्रत्यनीको मदीयपक्षदूषकत्वात् । तदेनं जनमध्ये धर्षयामीित सदसद्दूषणोद्धट्टनाक्रोशदानादि-प्रवृत्तिहेतुना द्वेषेणाऽपि नाभिभूयते, किं तु 'मध्यस्थः' - सर्वत्र तुल्यिचत्तो 'हितकामी' - हिताभिलाषी, स्वस्य परस्य चोपकारिमच्छन् 'असद्ग्राहं' - अशोभनाभिनिवेशं सर्वथा 'त्यजित' - मुञ्चित मध्यस्थगीतार्थगुरुवचनेन ।

અર્થ :- (ભાવશ્રાવકનું એક લક્ષણ)

ઉપશમ એટલે કષાયનો ઉદય ન હોવો તે. તેને મુખ્ય કરીને ધર્માદિનું સ્વરૂપ વિચારે તે 'ઉપશમસાર વિચારવાળો' ભાવશ્રાવક હોય છે. કઈ રીતે એ આવો હોય ? તો કહે છે કે વિચાર કરતી વખતે રાગદ્વેષથી પીડાય નહિ. તે આ રીતે કે "મેં અમુક પક્ષ ઘણા લોકોની સમક્ષ માન્યો છે. ઘણા લોકોએ એને પ્રમાણભૂત ગણ્યો છે. હવે હું મારી જાતને અપ્રમાણભૂત શેનો ઠરાવું ?" ઇત્યાદિ ભાવનાવાળા સ્વપક્ષના અનુરાગથી અભિભૂત ન થાય. તથા - 'આ તો મારો દુશ્મન છે કારણ કે એ મારા પક્ષને દોષિત ઠરાવી રહ્યો છે, માટે એને લોકોની વચ્ચે હલકો પાડું' એવા છતાં-અછતાં દૂષણો પ્રગટ કરીને આક્રોશ વરસાવવાની પ્રવૃત્તિ કરાવે એવા દ્વેષથી પણ (ભાવશ્રાવક) પીડાય નહીં. પણ સર્વત્ર સમાન ચિત્તવાળો હિતને ઇચ્છતો એટલે પોતાનું અને બીજાનું ભલું ઇચ્છતો તે મધ્યસ્થગીતાર્થ ગુરૂના વચનથી ખોટા કદાગ્રહનો સર્વથા ત્યાગ કરે છે.

ञ्चानसार (ट)) - माध्यस्थ्याष्टक श्लो. र मनोवत्सो युक्तिगवीं मध्यस्थस्यानुधावति । तामाकर्षति पुच्छेन तुच्छाग्रहमन:कपि: ॥२॥

અર્થ :- મધ્યસ્થ પુરુષનો મનરૂપ વાછરડો યુક્તિરૂપ ગાયની પાછળ દોડે છે. તુચ્છ આગ્રહવાળા પુરુષનો મનરૂપ વાંદરો તેને પૂંછડા વડે ખેંચે છે. જયાં (૧૧૫) યુક્તિ હોય ત્યાં મધ્યસ્થનું ચિત્ત આવે અને કદાગ્રહીનું ચિત્ત યુક્તિની કદર્થના કરે - એ અર્થ છે.

(આપણા ઘણા શાસ્ત્રોમાં નીચેનો એક શ્લોક આવે છે.)

आग्रही बत निनीषित युक्तिं यत्र तत्र मितरस्य निविष्टा । पक्षपातरहितस्य तु युक्तिर्यत्र तत्र मितरेति निवेशम् ॥

અર્થ :- આગ્રહી પુરુષ જયાં પોતાની મતિ ખુંચેલી હોય ત્યાં યુક્તિને તાણી જવા ઝંખે છે. પક્ષપાતવગરના પુરુષની મતિ ત્યાં ઠરે છે જયાં યુક્તિ હાજર હોય છે.

आगमेनानुमानेन योगाभ्यासरसेन च।

त्रिधा प्रकल्पयन् प्रज्ञां लभते तत्त्वमुत्तमम् ॥१०१॥ योगद्देश्विसमुख्यय श्लो. १०१

અર્થ:- આગમ, અનુમાન અને વિહિતાનુષ્ઠાનાસેવનરૂપ યોગાભ્યાસરસ એમ ત્રણ પ્રકારે બુદ્ધિને વાપરવાથી ઉત્તમ તત્ત્વની પ્રાપ્તિ થાય છે.

आदरः करणे प्रीतिरविघ्नः सम्पदागमः । जिज्ञासा तन्निसेवा च सदनुष्ठानलक्षणम् ॥

યોગદેષ્ટિ. શ્લોક. ૧૨૩

અર્થ :- ઇષ્ટકૃત્યમાં આદર, તેના આચરણમાં પ્રેમ, નિર્વિઘ્નપણું, તે આચરવાથી પુણ્યના પ્રભાવે સમ્પત્તિનું આગમન, ઇષ્ટકૃત્યસંબંધી જિજ્ઞાસા અને ઇષ્ટોદિત સેવા, આ બધા સદનુષ્ઠાનના લક્ષણ છે.

(કદાગ્રહમુક્ત ઉપદેશકોને શાસ્ત્રાભ્યાસ કરતાં કરતાં આવા અનેક આપ્તવચનો મળી આવશે)

> સુખમાં કે દુઃખમાં ધર્મ જ કરાય



પાપ ન કરો ધર્મ જ કરો.

# १२०.भनना भिनारेथी मुझ्तिना झिनारे

(પ.પૂ.મુનીરાજશ્રી જયસુંદર વિ.મ.સા. લિખિત પ્રસ્તાવનામાંથી) મહાઋષિ આર્દ્રકુમાર એટલે જૈન શાસનના બગીચાનું એક મઘમઘતું પુષ્પ, આત્મોત્થાનનું અપ્રતિમ સૂરીલું સંગીત, પતન પછીના ઉત્થાનનો ભવ્ય ઈતિહાસ.

કોઈપણ જાતનો તર્ક- વિતર્ક કર્યા વિના બુદ્ધિયન શ્રી અભયકુમારે. લાભનું કારણ જાણીને અનાર્ય રાજપુત્ર આર્દ્રકુમારને સુંદર શ્રી જિનમૂર્તિની ભેટ પાઠવી. જિનમૂર્તિ એક એવી ભવ્ય ચિનગારી છે કે જે યોગ્ય ભૂમિકામાં આવેલા આત્માઓની અંતરગુફામાં પ્રકાશનો ઝળહળતો દીપ પેટાવી જાય. કેટલાય ભવ્યાત્માઓ એના દર્શનથી સમ્યક્ત્વ, દેશ-વિરતિ, સર્વ વિરતિ કે માર્ગાનુસારિતાને પામી ગયા છે. **શ્રી શત્રુંજય માહાત્મ્ય** શાસ્રમાં તો ત્યાં સુધીનું દ્રષ્ટાન્ત આવે છે કે દેરાસરમાં ચોરી કરવા ગયેલો એક ચોર ચોરીના નિમિત્તે (ચોરીથી પરભવમાં અનર્થ તો ઘણો ભોગવ્યો પણ તે બહાને) એને થયેલા જિનમૂર્તિના દર્શનના પ્રભાવે બહુકાળ પછી એ લાભને ખાટી ગયો. એમ આગળ પર જ્ઞાનીએ ખુલાસો કર્યો છે. વાહ!કેવું અનંત ક્લ્યાણરૂપ આ જૈન શાસન ! યોગ્ય ભૂમિકામાં રહેલો જીવ, ચોરી જેવા અત્યંત નિંઘ આશયથી દેરાસરમાં પ્રવેશે, અને જિનમૂર્તિને દેખે પરંતુ એ જિન-દર્શનના પ્રભાવે ભવાન્તરમાં લાભ ખાટી જાય ! ધન્ય છે આ જિન મૂર્તિને ! (ગમે તે બહાને શ્રી જિનમૂર્તિના દર્શન કરનારાને મહાલાભ થવાની સંભાવના છે-આવી સીધી વાત પકડવાને બદલે "જિનમંદિરમાં ચોરી કરવા માટે જવાય" એવો ઊંધો અર્થ અહીં કોઈએ પકડી લેવાની જરૂર નથી..... તેમજ અહીં એ પણ સમજવાનું છે કે "મલિન આશયથી કરેલા શ્રી જિનમૂર્તિના દર્શન આદિ ધર્મ ક્રિયાઓ મહાભુંડી- રીબાવી રીબાવીને મારે...." ઈત્યાદિ વિચારો-વિધાનો પણ કેટલાય જૈન શાસ્ત્રોને ઓળવનારા છે, અને ભોળા જીવોને ધર્મસાધનાથી વંચિત રાખનારા છે.)

એ શ્રી જિનમૂર્ત્તિએ આર્દ્રકુમારમાં આત્મિક ઉત્થાનના પ્રાણ ફૂંક્યા. મોહનિદ્રાનું ઘેન ઉડાડી દીધું. સંયમના પંથે પ્રયાણના શ્રીગણેશ મંડાઈ ગયા. (૧૧૭) એની અજબ કહાણી આ પુસ્તકમાં માર્મિક સ્થળોની અનેક વિશિષ્ટતાઓ સાથે ૨જુ થઈ છે.

એ વિશિષ્ટતાઓના પ્રકાશક છે એકાન્તવાદતિમિરભાનુ ૫. પૂ. ગુરુદેવ આ.શ્રી વિજય ભુવનભાનુસૂરીશ્વરજી મ.સા. જેઓ વૈરાગ્યની પ્રચંડ પ્રતિભા અને શાસ્ત્રત્ર્યોના નિર્મળ વિવેકથી શ્રી જૈન શાસનના અભૂતપૂર્વ પ્રભાવને પ્રસારી રહ્યા છે. શ્રી સંઘમાં સૌ કોઈ તેમને તત્ત્વશ્રદ્ધા-જ્ઞાન-ધ્યાન વૈરાગ્ય-તપ-સહિષ્ણુતા-ઉગ્રવિહારીપણુ-સદ્બોધ પ્રદાન વગેરે અનેક જીવતા જાગતા સંયમધર્મને અજવાળે એવા સદ્ગુણોના સુભગ મિલન સ્થાનરૂપે ઓળખે છે. તેમની વાણીમાંથી વૈરાગ્યનું એવું અમૃત વહે છે કે જે દરેક જુદી જુદી ભૂમિકામાં રહેલા જીવોના હૈયાને અપૂર્વ ટાઢકનો અનુભવ કરાવી જાય છે. હા, વિવિધ શાસ્ત્રોનાં વચનો પર શ્રદ્ધા ન હોય એને ન થાય એ બનવા જોગ છે.

નવસારીના ચાતુર્માસમાં "ભરતેશ્વર- બાહુબલી" ગ્રન્થ ઉપર અપાયેલા વ્યાખ્યાનોમાં આર્દ્રકુમાર મહર્ષિની કથાએ ધર્મનો કોઈ ગજબનો રંગ જમાવ્યો. પછી એ વ્યાખ્યાનો અનેકોનું માનસ શુદ્ધ કરનારા "દિવ્યદર્શન" નામના સાપ્તાહિકમાં છપાયા, એનાથી, જૈનાચાર્યોએ જીવનમાં જે પાપ-પ્રવૃત્તિઓ શક્ય એટલી ઓછી કરી ધર્મ- પ્રવૃત્તિને સારૂં સ્થાન આપવા પર પહેલો ભાર મૂક્યો છે, એને સારૂં સમર્થન મળ્યું અને ધર્મ પ્રવૃત્તિ નહિ કરનારાઓ ગામેગામ દિવ્યદર્શન વાંચી વાંચી ધર્મ પ્રવૃત્તિમાં લાગતા ગયા. અલબત "જીવનમાં ધર્મ મુખ્ય નહિ, પરંતુ આશય જ મુખ્ય" સમજનારને આ ન ગમે, ને તેથી વિરોધ કરે એ સહજ છે. બાકી અનેક શાસ્ત્રોથી સમર્થિત દેશનાના પરિણામે ઘણા ઘણા તે તે પ્રકારની ભૂમિકામાં આવેલા જીવોના હૃદયમાં આશ્વાસન મળ્યું અને શાસ્ત્રોથી વિરુદ્ધ જતા અનેક પ્રતિપાદનોથી ઊભા થયેલ અજૈન મતના વાદળ વિખરાવાથી, સાચો ધર્મ-માર્ગ સ્વચ્છ અને સ્પષ્ટ દેખાતો થયો.

શાસ્ત્રોને ઓળવવાથી મહાપાપ થાય એવી ચિંતા ન હોય તેઓનો પહેલો તો પ્રશ્ન જ એ હતો કે "લજ્જાતો ભયતો....." વાળો શ્લોક તમે ક્યાંથી ઉઠાવી લાવ્યા ?

જયારે એ શ્લોકને અંગે બીજા પણ શાસ્ત્રપ્રન્થની સાક્ષી આપી અને બતાવ્યું કે આ ઉપદેશ બાળ જીવોને યેન કેન રીતે પાપ છોડાવી ધર્મમાં જોડાવા દયાળુ આચાર્ય મહર્ષિઓ આપે છે, ત્યારે આ શાસ્ત્ર-મર્મની અજ્ઞાનતામાં સભાને એવું કહેવાયું કે "દુન્યવી મામલામાં બહુ બુદ્ધિમાન તમને લોકોને 'બાળ' કહેનારા બેવકૂકો આજે પાટે ચડી બેસે છે" એમ પૂજ્યપાદ ગુરુદેવ શ્રી ઉપર બેવકૂક વગેરે અપશબ્દોનો વરસાદ વરસાવાનું ચાલુ થયું. પરંતુ નક્કર શાસ્ત્રો-પાઠોના અનુસારે જ દેશના દેનારને એથી શું કલંક ચડવાનું હતું ? અગ્નિ પરીક્ષામાં જેમ સાચું સોનું વધારે ચમકી ઊઠે એ રીતે વર્ધમાન તપોનિધિ પૂ. ગુરુદેવશ્રીની શાસ્ત્રનિષ્ઠા, સસૂત્રપ્રરૂપણા અને ક્ષમાનું તેજ ઓર ખીલી ઊઠ્યું અને કેટલાય ભ્રમમાં પડેલા પણ કંઈક સાચું સમજવાની વૃત્તિ ધરાવનારા યોગ્ય જીવો પોતે સેવેલા ભ્રમનો અને સમજ વગરના વિરોધનો પસ્તાવો કરવા લાગ્યા.

ખરેખર, આ પ્રસંગ પૂજ્યશ્રીની શાસ્ત્ર-નિષ્ઠા અને શાસ્ત્રના તથ્યભૂત મર્મોને નીડરપણે પ્રકાશન કરવાની પૂજ્યશ્રીની હિંમતનો યથાર્થ પરિચય આપી ગયો.

ખરૂં જોતાં એ શ્લોક અને એના વ્યાખ્યાન સામે સાચા વિદ્વાનોને કોઈ વિરોધ કરવાનું મન થાય તેવું છે જ નહીં, કિન્તુ જેઓ એવી દૈન્યપૂર્ણ મનોદશાથી પીડાતા હતા કે- 'આપણે લાંબા કાળથી જે કહેતા આવ્યા છીએ તેનું આમાં ખંડન થઈ જાય છે.' તેઓએ પોતાના માનભંગની કનિષ્ઠ લાગણીથી પ્રેરાઈને, છતા શાસ્ત્રોપાઠોને 'એનો તો ભાવ જુદો છે' એમ કહી એ શાસ્ત્રોને ઓળવવાનું કામ શરૂ કર્યું. પછી એમણે 'લજ્જાતો ભયતો..' વાળા શ્લોકના સંસ્કૃત ભાષાની મર્યાદા મુજબની અન્વયપદ્ધતિ અંગે પોતાના અવ્યુત્પન્નપણાને ખૂલ્લું કરવા માડ્યું ત્યારે એમની સામે શ્રી ઉપદેશતરં-ગિણીકારે એ જ શ્લોકોની આપેલી વ્યાખ્યા પ્રત્યે પણ તેમની સમન્વયબુદ્ધિ પર કાટ ચઢ્યો. એટલે એ શ્લોકોની એ વ્યાખ્યા ઉપર પણ 'અવલોકન'નો ગર્વ ધરાવનારાઓએ જાતજાતની શંકા- કુશંકા પ્રગટ કરવા માંડી. પૂર્વાચાર્યભગવંતોના વચનોમાંથી કઈ રીતે સંગત અર્થ કાઢવો એની અણ-આવડત એમાં છતી થઈ ગઈ. એનો એક નમૂનો જોવો હોય તો આ છે-

'હઠથી ધર્મ કરનારને લાભ થાય છે' એ બાબતમાં બાહુબલીનું દષ્ટાન્ત આપીને ઉપદેશ-તરંગિષ્ઠીકારે 'ઘમ્મો મएण हુંતો....' ઈત્યાદિ ઉપદેશમાલાના શ્લોકની સાક્ષી આપી. એ વાંચીને એના અર્થની સંગતિ કરવાનું જે લોકોને ન આવડ્યું તે લોકોએ એના ઉપર ઘણા ઘણા તર્ક- વિતર્ક ચલાવ્યા;પણ કાંઈ હાથ ન લાગ્યું. ત્યાગી-વૈરાગી- તપસ્વી સદ્ગુરુના ચરણની ઉપાસના કરનારને આવી કોઈ મુંઝવણ થતી નથી, ને કેવો સુંદર ઉકેલ મળી જાય છે તે જુઓ,-

ઉપદેશમાળાકારનું તાત્પર્ય આ છે કે ધર્મ યાને ચારિત્ર ધર્મ જો મદથી થતો હોય તો બાહુબલજીએ યુદ્ધભૂમિ પર ચારિત્ર લઈને આટલા બધા કષ્ટ વધાવી લેવાનું ન કર્યું હોત, કિન્તુ ચારિત્ર લઈને એમણે કેવળજ્ઞાન ન થાય ત્યાં સુધી આરામથી પોતાના દેશમાં વિચરવાનું રાખ્યું હોત. પરંતુ એમણે એમ ન કરતાં ૧૨-૧૨ મહિના સુધી ચોવિહાર ઉપવાસ સાથે ખડા ખડા કાયોત્સર્ગ ધ્યાને રહેવાના અને બધી ઋતુની કડકાઈમાંથી પસાર થવાનાં કષ્ટ સહન કરવાનું રાખ્યું, એવું કષ્ટો ઉપાડવાનું શા માટે રાખ્યું? તો કે પોતે સમજે છે કે "કેવળ જ્ઞાન જોઈએ છે તો એ માટે સમસ્ત ઘાતી કર્મોનો નાશ કરવો પડે. એ જંગી કર્મનાશ કષ્ટમય ચારિત્ર-ધર્મની આરાધનાથી જ થાય. ઋષભદેવ ભગવાને ૧૦૦૦ વર્ષ બહુધાકાયોત્સર્ગ, એકલપંડે વિહાર…. વગેરે કષ્ટમય ચારિત્ર આરાધનાથી જ ઘાતી-કર્મક્ષય કરી કેવલજ્ઞાન ઉપાર્જેલ. માટે મારે આ કષ્ટ ઉપાડવા જોઈએ."

પ્ર - તો પછી બાહુબલજીને અભિમાન તો આવ્યું જ હતું, અને દીક્ષા લઈ પ્રભુ પાસે ન જતાં કાઉસ્સગ્ગ ધ્યાને ઊભા તો રહ્યા જ હતા;તો એ ધર્મ - કષ્ટ શું મદથી ઉપાડ્યા ન કહેવાય ?

ઉ૦- અહીં વિવેક કરવાની જરૂર છે. આભિમાનથી તો દીક્ષા લઈ તરત પ્રભુને ભેગા ન થતાં કેવળજ્ઞાનની રાહ જોતાં ત્યાં જ રોકાઈ જવાનું કર્યું એટલું જ; જો પ્રભુને ભેગા થઈ જાય તો કેવલજ્ઞાની નાનાભાઈ સાધુઓ પ્રભુની સાથે હોવાથી એમને વંદન કરવું પડે. પરંતુ આ વાત ટાળવાનું તો પ્રભુથી છેટા રહી ચારિત્રમાં વિહરવાથી થઈ શકતે. એમાં ઉગ્ર કષ્ટો સહવાનું શું કામ હતું ? માટે કહો, (૧) કષ્ટો સહવાનું રાખ્યું એ ઘાતી-ક્ષય પૂર્વક કેવળજ્ઞાન પ્રાપ્તિની ઈચ્છાથી;અને (૨) ત્યાં રોકાઈ ગયા એ મદથી. ત્યારે અહીં સવાલ આ આવે છે કે તો પછી-

પ્રo- ઉપદેશ તરંગિણિકારે હઠથી ધર્મ કરવામાં દષ્ટાન્ત બાહુબલજીનું મૂકીને એમ કેમ સૂચવ્યું કે બાહુબલીજીએ હઠથી ધર્મ કર્યો એનું એમને અમાપ ફળ મળ્યું ?

ઉ૦-અહીં એક શાસ્ત્રવયનને બીજા શાસ્ત્રવયન સાથે સંગત કેમ કરવું એ આવડત હોય તો આ પ્રશ્નનું સમાધાન સરળ છે. ઉપદેશતરંગિષ્ઠી શાસ્ત્રનો અભિપ્રાય આ છે કે બાહુબળજીએ પહેલી હઠ પકડી કે ભાઈ ભરતને મારવા ઉપાડેલી મુક્કિ અલબત્, હવે મારવી તો નથી જ, તેથી એને પાછી ખેંચી લેવી જોઈએ, પરંતુ ઉપાડેલી મુક્કિ નિષ્ફળ કેમ જવા દેવાય ? એમજ પાછી ખેંચી લેવા જતાં બહાર નાનમ થાય કે "જોયું ? મુક્કિ મારવા તો દોડ્યા હતા, પરંતુ કશી બીક લાગી તે એને પાછી ખેંચી લીધી!" એના કરતાં તો મુક્કિ ઉપાડી તે ઉપાડી, એનાથી લોચ જ કરી દેવો. એમ હઠપૂર્વક લોચ-ધર્મ અને ચારિત્ર-ધર્મ ગ્રહણ કર્યો, ને તે પરિણામે અમાપ ફળ- કેવલજ્ઞાન આપનાર બન્યો.

બીજી રીતે હઠથી ધર્મ આ, કે ચારિત્ર લીધા પછી હઠમાં રહ્યા કે 'કેવળજ્ઞાન પામ્યા વિના પ્રભુ પાસે ન જાઉં, જેથી કેવળજ્ઞાની નાના ભાઈ મુનિઓને વંદન ન કરવું પડે,' અને એ હઠથી ત્યાં જ ચારિત્ર ધર્મ શરૂ કર્યો આમ હઠથી ધર્મ પ્રારંભ્યો. છતાં એ આગળ પર વર્ષનાં અંતે હઠ મદ અભિમાનાદિ હટી જઈને અમાપફળ માટે બન્યો.

આમ, હઠથી ધર્મ કરેલો પણ અમાપ ફળ આપનારો છે, એથી 'લજ્જાતો ભયતો…….' વાળા શ્લોકનું પ્રતાિપાદન યથાર્થ ઠરે છે.

પ્ર.- તો પછી ઉપદેશમાળાકારના 'જો ધર્મ મદથી થતો હોય તો બાહુબલજીને એટલા કષ્ટ સહન કરવાનું ન થયું હોત,' એ વચનથી તો બાહુબલજીએ ધર્મ મદથી, હઠથી નહિ પણ કષ્ટ વેઠવાની તૈયારીથી કર્યો એ અભિપ્રાયનું શું ?

(૧૨૧)

ઉ૦- ઉપદેશમાળાકારનો અભિપ્રાય આ છે, કે બાહુબલમુનિએ વર્ષભર કષ્ટ સહન કર્યે રાખ્યા તે કષ્ટમય આરાધનાની બુદ્ધિથી કર્યા, ત્યારે ઉપદેશતરં-ગિણીકારનો અભિપ્રાય આ છે કે બાહુબલમુનિએ ચારિત્ર ધર્મનો પ્રારંભ કર્યો તે હઠથી મદથી કર્યો; પણ પછી કષ્ટ સહવાની ભાવના ધીમે ધીમે શુદ્ધ થતી ગઈ તે અમાપ લાભ માટે થઈ. આમ બંનેમાં કોઈ પરસ્પર વિરોધ નથી. અસ્તુ.

પૂજ્યપાદ ગુરુદેવશ્રીએ જૈનાગમ-પ્રકરણ તથા જૈન- જૈનેતર ન્યાય શાસ્ત્રોનો જે ગહન અભ્યાસ કરી શ્રી સંઘને એકાન્તવાદની ખતરનાક ઊંડી ગર્તામાં તણાતો બચાવી લઈને અનેકાન્તવાદના ઉજ્ઞત શિખર પર આરોહણ કરતો કર્યો છે, તે અતિ આનંદની વાત છે.

મહાઋષિ આર્દ્રકુમારને પણ એકાન્તવાદીઓએ પોતપોતાના મતમાં તાણવા માટે ઘણી ઈન્દ્રજાળ આજમાવેલી પરંતુ અનેકાન્તવાદના અંજનથી દિવ્યદર્શન પામેલા આર્દ્રકુમાર તેમાં ફસાયા નહિ.ટૂંકમાં, 'એકાન્તવાદ ખૂબ જ ભયંકર અને ભૂંડો છે' આ મહાન સત્યની પિછાણમાં આર્દ્રકુમાર મહર્ષિના ચરિત્રનું વાંચન ઘણું જ ઉપયોગી બને તેમ છે.

એક બાજુ પાંચ ઈન્દ્રિયોના વિષયોનું આકર્ષણ, અને બીજી બાજુ 'મેં કહ્યું એજ બરાબર' આવી પોતાની જૈન શાસ્ત્ર વિરુદ્ધ માન્યતાની પકડ, આ બે એવા સોહામણા મિનારા છે કે જેના પર મનને ચઢી જવાનું ઘણું પસંદ પડે છે. પણ એ મિનારે ચઢચા પછી મુક્તિનો કિનારો (કદાચ ઊંચેથી બહુ નજીક દેખાતો હોય તો પણ) ઘણો દૂર થઈ જાય છે. જયાં સુધી એ ગર્વના મિનારા ઉપરથી મન નીચે ઊતરીને મુક્તિના કિનારા તરફ પોતાની જીવનનાવ હંકારવા ન માંડે ત્યાં સુધી આ જન્મ-મરણની વિટમ્બણાઓનો અંત આવવો દુષ્કર છે. મનના મિનારેથી નીચે ઊતરીને આર્દ્યકુમાર મહર્ષિની જેમ મુક્તિના કિનારા તરફ આપણે સૌ જોરદાર પ્રગતિ કરીએ અને એ માટે પુસ્તકમાંથી પ્રાપ્ત થતી ભરપૂર અનુકૂળ પ્રેરણાત્મક સામગ્રીને સાર્થક કરીએ એ જ મંગળ કામના.

#### શ્રી અહીં નમઃ

# એકાન્તવાદ સામે લાલબત્તી : અનન્ય પ્રભાવવંતો જૈનધર્મ

## : લેખક :

પૂ. મુનિરાજ શ્રી જયસુંદરવિજયજી મહારાજ

હાલ : પ.પૂ.આ.શ્રી જયસુંદરસૂરીશ્વરજી મ.સા.

● પ્રકાશક ● દિવ્યદર્શન ટ્રસ્ટ કલિકુંડ, ધોળકા

#### શ્રી અહીં નમઃ

# ૧૨૧. એકાન્તવાદ સામે લાલબત્તી : અનન્ય પ્રભાવવંતો જૈનધર્મ

(લેખક - પૂ. મુનિરાજ શ્રી જયસુંદરવિજયજી મહારાજ) (દિવ્યદર્શનમાંથી ઉદ્ધૃત લેખો)

(લેખાંક: ૧)

(વર્ષ ૩૩ - અંક ૧૪, વિ.સં. ૨૦૪૧ તા. ૧૫-૧૨-૮૪)

(જીવોનું એકાન્તે હિત કરનાર વીતરાગ સર્વજ્ઞ ભગવાને કહેલો ધર્મ દુન્યવી ઈરાદાથી કરવામાં આવે તો (૧) એ વીતરાગના ધર્મને ભુંડો કહેવાય કે નહિ ? (૨) એવા ઈરાદાથી પણ કરાતી જૈનધર્મની સાધના આત્માનું એકાંતે નિકંદન કાઢે કે કેમ? (૩) સાંસારિક જીવનમાં ઊભી થતી એક યા બીજા પ્રકારની આધિ વ્યાધિ ઊપાધિના નિરાકરણ માટે ધર્મનું આલંબન લેવાય કે નહિ ?... ઇત્યાદિ પ્રશ્નોથી ઊભી થતી મુંઝવણ દૂર કરવા સરળ જીવો શાસ્ત્રીય માર્ગદર્શનની અપેક્ષા રાખે એ સ્વાભાવિક છે. સદ્ભાગ્યે આ બાબતમાં ખૂબ જ સુંદર શાસ્ત્રાનુસારી સ્પષ્ટ માર્ગદર્શન અમોને પૂજ્યપાદ ન્યાયવિશારદ આચાર્યદેવ શ્રીમદ્ વિજય ભુવનભાનુસૂરીશ્વરજી મહારાજ સાહેબના પ્રશિષ્યરત્ન પૂ. સિદ્ધાન્તદિવાકર આચાર્યશ્રી વિજય જયઘોષસૂરિજી મહારાજના વિદ્વાન શિષ્યરત્ન પૂ. મૂનિરાજ શ્રી જયસુંદરવિજયજી મહારાજ તરફથી પ્રાપ્ત થયું છે. તે સૌ કોઈ શાસ્ત્રપ્રેમી સરળ હૃદયી પુણ્યાત્માઓની જાણ માટે અમે અત્રે રજુ કરતાં હર્ષ અનુભવીએ છીએ - તંત્રી)

આપણું જૈન શાસન એવું અદ્ભુત છે કે જે માત્ર પંડિતો યા સમર્થોનું જ નહિ, કિન્તુ સમસ્ત ચૌદરાજ લોકવર્તી મંદબુદ્ધિ યા અસમર્થ એવા પણ તમામ જીવોનું હિત થાય એવો ઉત્તમ ધર્મ, મોક્ષમાર્ગ અને તત્ત્વોને દેખાડનારું છે. 'નમુત્થુણં' સૂત્રમાંના 'લોગહિયાણં'પદની વ્યાખ્યા કરતા સમર્થ શાસ્ત્રકાર આચાર્ય ભગવાન શ્રી હરિભદ્રસૂરિજી મહારાજે શ્રી લલિતવિસ્તરા શાસ્ત્રમાં 'લોક' શબ્દનો 'પંચાસ્તિકાય લોક' એવો અર્થ કરીને એનું હિત કરનારા એટલે કે 'એના યથાર્થ પ્રરૂપક' એવો અર્થ કર્યો છે. પદાર્થનું યથાર્થ નિરૂપણ એ જ એનું સાચું હિત છે. એવો ત્યાં હેતુ બતાવવામાં આવ્યો છે. આ હિસાબે 'ભગવાન અને ભગવાનનું શાસન એકેન્દ્રિયાદિ જીવોનું શું હિત કરે?' આવા પ્રશ્નનું સમાધાન થઈ જાય છે કે એની સાચી ઓળખ કરાવવી એ એનું હિત જ છે. જેમ કે, એની સાચી ઓળખ કરાવ્યાથી ભવ્ય જીવો મન-વચન-કાયાથી એ એકેન્દ્રિયાદિ જીવોની દયા-રક્ષા-જયણા-અહિંસા પાળે છે.

તદ્દન સત્ય વાત છે કે અનંત અનંત કાળથી સંસાર પરિભ્રમણમાં દુ:ખોથી રીબાતા જીવો એવા ગોઝારા સંસારથી કેમ મુક્ત થાય અને પોતાના સહજ અનંત સુખોના ભોક્તા કેમ બને એ જૈનશાસનનો મુખ્ય ઉદ્દેશ છે અને એ સિદ્ધ કરવા માટે ધર્મ જ એક સમર્થ સાધન છે. એટલે 'જેને કોઈને સંસારથી મુક્ત થવાની અર્થાત્ મોક્ષ પામવાની ઈચ્છા હોય એને જૈન ધર્મની આરાધના એ જ જીવન-કર્તવ્ય છે, તથા સાથે સાથે જીવનમાં આધિ-વ્યાધિ-ઉપાધિઓની ઊભી થતી પીડાઓનાં નિવારણ માટે પણ જૈનધર્મનું જ આલંબન લેવા યોગ્ય છે,' એવું જૈન શાસ્ત્રો ઠામ ઠામ ઉપદેશે છે. ધર્મની શ્રદ્ધાવાળો જીવ મોક્ષનો અભિલાષી છે છતાં જયાં સુધી મોક્ષ ન મળે ત્યાં સુધી ઊભી થતી એ પીડાઓના નિવારણ માટે અરિહંતદેવ અને એમના ધર્મનું આલંબન ન કરે તો શું મિથ્યાદેવ-દેવી કે અસત્ય અનીતિ અને પાપ પ્રપંચોનું આલંબન કરે ? 'જીવ સંસારમાં બેઠો છે ત્યાં સુધી ઊભી થતી જરૂરિયાતો સિદ્ધ કરવા માટે પણ ધર્મનો જ આશ્રય કરે, નહિ કે પાપ પ્રપંચોનો' એવું જૈન શાસ્ત્રકારો ફરમાવે છે. દેશના-સમયે બધા પ્રકારના જીવોનું ધ્યાન રહે તે માટે ખાસ -

#### ષોડશક શાસ્ત્ર શું કહે છે ?

ષોડશક શાસ્ત્રમાં જીવોને કેવો ધર્મોપદેશ કરવો એ માટે સંસારી જીવોની ત્રણ પ્રકારની કક્ષા બતાવી, બાળ-મધ્યમ અને બુધ. વળી ત્યાં કહ્યું : જે કક્ષાનો જીવ હોય એને એ કક્ષા યોગ્ય જ દેશના અપાય, એના બદલે જો માત્ર ઉપરની કક્ષાવાળાને યોગ્ય ઉપદેશ જ નિમ્નકક્ષાવાળાને આપ્યા કરે તો એ દેશના અસ્થાન દેશના યા પરસ્થાન દેશના થાય અને પરસ્થાન દેશનાને આ શાસ્ત્રકારે પાપ દેશના કહી છે…

હવે જયાં બાળ-મધ્યમ અને બુધ ત્રણે પ્રકારના જીવોની સભા હોય ત્યાં જૈનશાસનને પામેલા તથા ભાવના જ્ઞાનની ઉચ્ચ ભૂમિકા પર પહોંચેલા મહાત્માઓની તમામ પ્રવૃત્તિ બાળ-મધ્યમ-બુધ સર્વ જીવોની હિત-કામનાથી ઓતપ્રોત હોવાના કારણે એમનો ઉપદેશ પણ એ બધા જીવોનું હિત સધાય એ પ્રકારનો હોય છે.

#### પ્ર૦ - 'ભાવનાજ્ઞાનની ઉચ્ચ ભૂમિકા ઉપર પહોંચેલા' એટલે શું ?

ઉ૦ - શ્રીમદ્ હરિભદ્રસૂરિ મહારાજે ષોડશક શાસ્ત્રમાં ત્રણ પ્રકારનાં જ્ઞાન ઉપદેશ્યા છે. શ્રુતજ્ઞાન, ચિંતાજ્ઞાન અને ભાવનાજ્ઞાન. પહેલું જ્ઞાન વાક્યાર્થમાત્ર વિષયક હોય છે. બીજું જ્ઞાન મહાવાક્યાર્થાવલમ્બી હોય છે કે જેમાં અનેકાન્તવાદના આધારે સૂક્ષ્મ યુક્તિઓથી વિચારવામાં આવે છે. ત્રીજું જ્ઞાન તાત્પર્યસ્પર્શી હોવા સાથે ઉપાદેયમાં વિધિપૂર્વક પ્રયત્ન કરાવનારું હોય છે. સમસ્ત જ્ઞેય વિષયોમાં સર્વજ્ઞ ભગવંતની આજ્ઞા જ એમાં મુખ્ય કારણરૂપે ભાસતી હોય છે.

આ ત્રણેય જ્ઞાનોનું ફલ દર્શાવતા શાસ્ત્રકાર ભગવંત ષોડશક શાસ્ત્રમાં (૧૧-૧૦/૧૧) ફરમાવે છે કે પહેલા શ્રુતજ્ઞાનથી જીવોને 'આ મેં કહ્યું છે, એ જ પ્રમાણભૂત છે, અમારો મત જ સારો છે અને બીજાનો સારો નથી' આવો આગ્રહ એટલે કે ખોટો પક્ષપાત જન્મે છે. ચિન્તામયજ્ઞાનથી એવો આગ્રહ નિવૃત્ત થઈ જાય છે. નયાદિગર્ભિત સિદ્ધાન્તોનો સાર જાણવામાં આવવાથી પોતાના કે બીજાના મતમાં કહેલી યુક્તિયુક્ત વાતોનો સ્વીકાર થાય છે. ભાવનાજ્ઞાનથી 'ચારિ સંજીવની ચરક' ન્યાય અનુસાર સર્વજીવો પ્રત્યે હિતકારી પ્રવૃત્તિ થાય છે.

ધર્મબિન્દુ શાસ્ત્ર શું કહે છે ? :-

પ્ર૦ - 'ચારિ સંજીવની ચરક ન્યાય' એટલે શું ?

ઉ૦ - ધર્મબિંદુ શાસ્ત્ર કહે છે, - 'ચારિ સંજીવની-ચરક-ન્યાય' એટલે કે જે (૧૨૫) પુરુષ કોઇક ઔષધિના ભક્ષણથી પુરુષમાંથી બળદ બન્યો છે અને ઘાસચારો ખાઇને દિન વ્યતીત કરે છે, પણ સંજીવની નામની ઔષધિ ચરતો નથી, તે પુરુષની પત્ની તેને સંજીવની ઔષધિવાળા ક્ષેત્રમાં લઇ જાય છે. ત્યાં અનેક જાતની ઔષધિ ઊગેલી છે. એમાંથી સંજીવની કઇ એની એને ખબર નથી, પણ બીજી બધી ચારિ ચરતાં ચરતાં પેલી સંજીવની પણ એના ચરવામાં આવી જવાથી તે બળદ મટીને પુરુષ બની ગયો.

આ રીતે ભાવનાજ્ઞાની મહાપુરુષો સમજે છે કે - ઉત્તમ પુરુષો સહજ રીતે મોક્ષની અભિલાષાથી ધર્મપ્રવૃત્તિ કરે છે, પરંતુ બાળ અને મધ્યમ જીવો એટલી કક્ષાએ નહિ પહોંચ્યા હોવાથી સાંસારિક વસ્તુના આશયથી પણ ધર્મનો આશરો લે છે. એવા જીવોને જો એમ કહીયે કે "ધર્મ મોક્ષ માટે જ થાય, ને મોક્ષની અપેક્ષાના બદલે આ લોકના પદાર્થની અપેક્ષાથી ધર્મ કરવામાં આવે તો એમાં ભાવ મલિન બને છે; અને મલિન ભાવથી ધર્મ કરાય તો દુર્ગતિ થાય અને ભવના ફેરા વધે" તો આવા ઉપદેશથી એ બાળમધ્યમ જીવો સહેજે ભડકે અને દુર્ગતિથી ભડકીને ધર્મ છોડી દે એવું બને, 'ધર્મ કરીએ અને ભવના ફેરા વધે એના કરતા ધર્મ ન કરવો સારો. સાંસારિક વસ્તુની કોઇ જ ઈચ્છા મમતા નહિ હોય ત્યારે ભાવ ચોક્ષ્ખા થશે, અને ત્યારે ધર્મ કરીશું બાકી અત્યારે તો ધર્મ કરવામાં જોખમ છે.' - એમ એના મનને થાય એ સંભવિત છે. આમ એ થોડો ઘણો ધર્મ કરતો હોય એ છોડી દે એમ બને. એનું પરિણામ એ આવે કે એ પાછો અર્થ-કામના પુરુષાર્થમાં ગળાબૂડ ડુબ્યો રહેવાનો!

આ ભયસ્થાનને લીધે એ ભાવનાજ્ઞાની મહાત્માઓ સમજે છે કે 'એવા બાળ-મધ્યમ જીવોને ધર્મના ઉદ્દેશની શુદ્ધિ પર એકાન્તવાદ જકાર ગર્ભિત વધુ પડતો ભાર મૂકવાને બદલે પ્રારંભમાં ધર્મની પ્રવૃત્તિ પર ભાર મૂકવો અત્યંત જરૂરી છે. કેમકે જો એ ખાસ ધર્મ જ નહિ કરતા હોય તો એમને ઉદ્દેશની શુદ્ધિ ગોખાવાનો શો અર્થ રહેવાનો ? જીવનમાં સારી રીતે ધર્મ કરતો થાય, સર્વત્ર ધર્મને મુખ્ય બનાવે, તો હવે એને ઉદ્દેશની શુદ્ધિ કરવાની ભૂમિકા ગણાય. જીવનમાં જો ધર્મને એવું સ્થાન જ નથી તો એવાને 'ધર્મ કરતાં જો મોક્ષ સિવાયનો બીજો આશય રાખશો તો ભવમાં ભટકતા થઇ જશો' એવું કહેવાનો શો અર્થ રહે ?

(925)

આમ ભાવનાજ્ઞાની મહાત્માઓ સમજે છે કે 'જીવોને જીવનમાં એકવાર ધર્મને મુખ્ય કરવા દો, એમાં મોત્રના આશયથી પણ ધર્મ કરે છે તો કદાચ સાંસારિક વસ્તુની સિદ્ધિ માટે પણ ધર્મ કરે છે. એમ જીવનમાં ધર્મને પ્રધાન-પ્રધાન કરતો રહેશે એટલે એ કર્મલઘુ યાને લઘુકર્મી બનીને મોક્ષના આશયને જ મુખ્ય કરનારો ઉત્તમ પુરુષ બનશે. એટલે જ,

#### પંચાશક શાસ્ત્ર શું કહે છે ? :-

(૧) ભાવનાજ્ઞાની મહાત્માઓ ધર્મના વ્યવહારોનું ખૂબ પાલન કરાવવા માટે ભાવ-પ્રધાન નહિ કિન્તુ વ્યવહારપ્રધાન દેશના આપે છે; અને વચમાં વચમાં શ્રોતાઓની યોગ્યતા પ્રમાણે ભાવ તરફ-નિશ્ચય તરફ ધ્યાન દોરતા હોય છે. આ દેશના સર્વજીવ-હિતકારી નિશ્ચય-પ્રાપક વ્યવહારનય-મુખ્યતાવાળી હોઇને જિનાજ્ઞા વિહિત દેશના છે, - દા.ત. પંચાશક શાસ્ત્રમાં (૧૯/૨૭) વ્યાખ્યાકાર શ્રી અભયદેવસૂરિજી મહારાજ પણ જણાવે છે કે "મુગ્ધ લોકો (ઉત્તમ કક્ષાએ નહીં પહોંચેલો જીવો) રોહિણી આદિ દેવતાના ઉદ્દેશથી શરૂઆતમાં એ રીતે પ્રવૃત્ત થયેલા અભ્યાસાદિ દ્વારા કર્મક્ષયના ઉદ્દેશથી પણ પ્રવૃત્ત થાય છે, પણ શરૂઆતથી જ એ કાંઇ કર્મક્ષયના ઉદ્દેશથી પ્રવર્તી શકે તેમ હોતા નથી." આ હકીક્ત હોવાથી જો બાલાદિ તમામ જીવોને મોક્ષ માટે જ ધર્મ થાય એવો એકાન્તે એક સરખો ઉપદેશ, એકાંત ગર્ભિત ઉપદેશ આપીએ તો એ પંચાશક શાસ્ત્રના કથન સાથે સંગત થાય? કે શાસ્ત્રથી વિરુદ્ધ પડે? એ વિચારવું જોઈએ.

આપણા સર્વ જીવોના હિતૈષી કોઈ પૂર્વાચાર્ય મહર્ષિએ એવા એકાન્તવાક્યોનું ઉચ્ચારણ કર્યું નથી. તેઓએ જેમ ઉત્તમ જીવોને મોક્ષ માટે ધર્મ કરવાનો ઉપદેશ કર્યો છે, તેમ બાલાદિ બધા જીવોની સભામાં ભાવીમાં તેઓ મોક્ષાર્થી બને એ હેતુથી આલોક પરલોક સુધરે એ માટે પણ ધર્મ કરવાનો સ્પષ્ટ દીવા જેવો ઉપદેશ આપ્યો જ છે. દા.ત.

#### શ્રી 'સિરિવાલકહા'શાસ્ત્ર શું કહે છે ? :-

(૨) શ્રીપાલ કથામાં જયારે ચારણમુનિ શ્રીપાલનો પરિચય મદનમંજાુષાના પિતાને આપતા પહેલાં ધર્મોપદેશ આપે છે ત્યારે સૌ પ્રથમ જ કહે છે(શ્લો. ૫૫૯) (૧૨૭)

# 'भो भो महानुभावा ! सम्मं धम्मं करेह जिणकहियं । जइ वंछह कल्लाणं इहलोए तहय परलोए ॥'

અર્થ :- હે મહાનુભાવો ! જો આલોક અને પરલોકમાં હિતને ઈચ્છતા હો, તો જિનેશ્વરદેવનો કહેલો સાચો ધર્મ બરાબર કરો.

શું આ ચારણમુનિને ખબર નહીં હોય કે 'ધર્મ મોક્ષ માટે જ કરવાનો ઉપદેશ કરાય ? ઈહલોકાદિ માટે નહીં ?' જે રાજા (મદનમુંજાષાના પિતા) 'દહેરાસરમાં દીકરીના વરની ચિંતા ના થાય' એવું જાણતો હતો તે શું સાવ બાળ હશે કે જેથી એની આગળ ચારણમુનિએ ઈહલોકના કલ્યાણની વાંછાથી પણ ધર્મ કરવાનો ઉપદેશ કર્યો ? તદુપરાંત --

#### ષોડશક દીક્ષા પ્રકરણ શું કહે છે ?

(૩) બારમાં ષોડશકમાં શ્રી હરિભદ્રસૂરિજી મહારાજ દીક્ષામાં નામાદિ સ્થાપના કરવાનું ખાસ વિધાન કરે છે. એના ઉપર પ્રશ્ન થાય કે દીક્ષા અવસરે નામાદિ સ્થાપનામાં મહાન આદર કરવાનું કેમ કીધું ? તેના ઉત્તરમાં શ્લો.૯ માં જણાવે છે કે -

# 'कीर्त्यारोग्य-ध्रुवपदसम्प्राप्तेः सूचकानि नियमेन । नामादीन्याचार्या वदन्ति तत्तेषु यतितव्यम् ॥'

અર્થ :- નામ વગેરે કીર્તિ, આરોગ્ય, ધ્રુવ પદની પ્રાપ્તિના નિયમા સૂચક હોવાથી તેમાં પ્રયત્ન કરવો જોઈએ...

ઉપા૦યશોવિજયજી મ. શું કહે છે ? :-

અહીં વ્યાખ્યાકાર ઉપા૦ શ્રીમદ્ યશોવિજયજી મહારાજ સાફસાફ જણાવે છે કે- "સાર્થક નામના કીર્તનમાત્રથી શબ્દાર્થ સ્પષ્ટ ભાસે છે, એનાથી વિદ્વાનો અને સામાન્ય લોકોને પ્રસન્નતા ઉપજે છે. તેનાથી એ દીક્ષા લેનારને અનેક લોકો દ્વારા ગુણગાન સ્વરૂપ કીર્તિ પ્રાપ્ત થાય છે. તથા ભાવગર્ભિત પ્રવૃત્તિદ્વારા રજોહરણ-મુહપત્તિ ધારણ કરવા સ્વરૂપ સ્થાપનાથી આરોગ્ય પ્રાપ્તિ થાય છે." (૧૨૮)

આ રીતે કીર્તિ-આરોગ્યાદિ માટે નામાદિન્યાસનું વિધાન કરનારા શ્રી હરિભદ્રસૂરિ મહારાજ કે ઉપા૦ શ્રી યશોવિજયજી મહારાજને વિષાદિ અનુષ્ઠાનની ગતાગમ નહીં હોય ? અને દીક્ષા આપનાર કે લેનાર શું બાળ કે મુગ્ધ છે કે જેથી તેમને કીર્તિ-આરોગ્ય માટે નામાદિન્યાસ કરવાનું વિધાન કરવું પડે ? આનાથી તો એ ફ્લિત થાય છે કે 'ઇહલોકાદિની કામનાથી મુગ્ધલોકો જ ધર્મ કરે, પ્રબુદ્ધ નહીં' આવો એકાન્ત આગ્રહ શાસ્ત્રજ્ઞ મહાપુરુષોએ રાખવો જોઈએ નહિ.

અલબત્ત આ કહેવાનો એ આશય નથી કે "બાળજીવો આગળ પણ મોક્ષની વાત નહીં કહેવી.' એવા જીવો આગળ પણ જીવનમાં ધર્મની જરૂરિયાત બતાવવા માટે પ્રારંભે આવું જ કાંઈ બતાવવાનું હોય છે કે સંસાર દુઃખરૂપ છે, દુઃખરૂલક છે, દુઃખનુંબંધી છે, જીવ મોક્ષ પામે ત્યારે જ આવા સંસારનો અંત આવે છે; અને એ મોક્ષ પામવા માટે એકમાત્ર તારણહાર ધર્મ જ સાધન છે. આવા ઉત્તમ આર્ય મનુષ્યભવમાં એ ધર્મ સુલભ બને છે એની જો સાધના ન થાય તો ભવ એળે જાય છે. કેમકે ધર્મના પીઠબળ વિનાના જીવને આ ભવ પછી દીર્ઘ સંસાર-ભ્રમણ પાછું ચાલુ થઈ જાય છે…" આમ બાળજીવો આગળ પણ મોક્ષનો અંતિમ ઉદ્દેશ બતાવવામાં આવે છે; અને વાત પણ સાચી છે કે અંતે તો મોક્ષ પામ્યા વિના સુખાર્થી જીવનો કોઇ છુટકો નથી. આમ છતાં એ જીવો જીવનમાં ધર્મને વ્યાપક બનાવે એ માટે જ્ઞાનીઓ એ પણ કહે છે કે 'મોક્ષ ન મળે ત્યાં સુધી પણ તમારે જો સુખી રહેવું હોય તો ધર્મ વિના કોઈ આરો-દ્રારો નથી; માટે જીવનમાં મુખ્યપણે ધર્મને આરાધવો'……

#### ઉપમિતિ શાસ્ત્ર શું કહે છે ? :-

(૪) ઉપિમતિ ભવપ્રપંચ કથાકાર શ્રી સિદ્ધર્ષિગણિ મહારાજ અર્થ-કામ અને ધર્મ પુરુષાર્થનું વર્ણન કર્યા પછી (જાઓ ભા. ૧ પૃષ્ઠ ૪૨) સ્પષ્ટ સ્પષ્ટ કરમાવે છે કે

ઉત્તરાધ્યયન-આગમ શું કહે છે? :-

(૧૨૯)

### 'अर्थकामार्थिभि: पुरुषै: परमार्थतो धर्म एवोपादातुं युक्तः'

'અર્થકામના અર્થી પુરુષોએ પરમાર્થથી ધર્મજ કરવો યોગ્ય છે' અર્થાત્ અર્થ-કામ ઈચ્છો છો ? તો એ માટે પણ ધર્મ જ કરો. અર્થકામ માટે થતાં ધર્મને જો શ્રી સિદ્ધર્ષિગણિ મહારાજ સર્વથા 'ભૂંડો' માનતા હોત તો આવું લખત ખરા ? શું એ ભવભીરુ ન હતા ? હજુ આગળ જોઈએ -

#### પુષ્પમાલા શાસ્ત્ર શું કહે છે :-

(૫) મલધારી શ્રી હેમચંદ્રસૂરિજી મ. પુષ્પમાલા ગ્રન્થમાં શ્લો. ૪૭૫માં સ્પષ્ટ જણાવે છે કે 'જો વિષયતૃષ્તિ આદિ સુખો તું ઈચ્છતો હોય તો પણ ધર્મમાં જ ઉદ્યમ કર'.

'वरिवसयसुहं सोहम्ग-संपयं, पवररूव जसिकत्तिं । जइ महस्मि जीव ! निच्चं, ता धम्मे आयरं कुणसु ॥'

અર્થ :- હે જીવ જો તને સુંદર વિષયસુખ, સૌભાગ્ય, સંપત્તિ, સુંદરરૂપ તથા યશ-કીર્તિની ઈચ્છા હોય તો હંમેશા ધર્મમાં આદર કર !

શું આવો ઉપદેશ કરનારા શ્રી હેમચંદ્રસૂરિજી મહારાજે પાપોપદેશ કર્યો એમ કહેવાની ધૃષ્ટતા આપણે કરશું ? શું એમને મૂળભૂત જૈન સિદ્ધાન્તોની ગતાગમ નહીં હોય? અભિનિવેશ છોડીને શ્રી જિનશાસનના શાસ્ત્રોનું અવગાહન કરનારને તો આવાં પૃષ્કળ વિધાનો ઉપલબ્ધ થઈ શકે છે. તથા

#### કલ્પસૂત્રટીકા શાસ્ત્ર શું કહે છે ? :-

- ( ε) દરવર્ષે કલ્પસૂત્રના કરાતા શ્રવણમાં આપણને સાંભળવા મળે છે કે ઉપા૦ વિનયવિજયજી ગણિ મહારાજ ખરાબ સ્વપ્નના ફળથી બચવા માટે તેમજ સારા સ્વપ્નનું ફળ મેળવવા માટે જિનપૂજા વગેરેમાં પ્રયત્નશીલ બનવાનું સ્પષ્ટ લખે છે એ કોણ નથી જાણતું ? પ્રશ્ન થાય, -
- પ્રo આગમ શાસ્ત્રમાં ક્યાંય મોક્ષ સિવાયના આશયથી ધર્મ કરવાનું વિધાન છે ?

ઉ૦ - એ પણ ઉપલબ્ધ છે. દા.ત. જુઓ, (૧૩૦) (૭) **ઉત્તરાધ્યયન સૂત્રના** સાતમાં અધ્યયનમાં ૨૩માં શ્લોકમાં 'સાગરજળ જેટલા દેવતાઈ ભોગોની સામે માનવીય ભોગો ઘાસના અગ્રભાગે રહેલ જળબિંદુ જેટલા જ છે' એમ કહ્યા પછી કહ્યું

# 'कुसग्गमित्ता इमे कामा संनिरुद्धंमि आउए । कस्स हेउं पुराकाउं जोगक्खेमं न संविदे ॥२७॥'

આ શ્લોકની વ્યાખ્યામાં પૂ.આચાર્ય વાદિવેતાલ શ્રી શાંતિસૂરિજી મહારાજે કહ્યું - "માનવીય ભોગો અત્યલ્ય કુશાગ્રજળબિંદુ જેટલા, ને તે પણ 'સંનિરુદ્ધ' એટલે કે અતિટુંકા સોપક્રમ આયુષ્ય પૂરતા જ ભોગો મળ્યા છે. (પણ નહિ કે અસંખ્ય વર્ષના દિવ્યભોગો), તો પછી કયા કારણને લઈને માણસ યોગક્ષેમને અર્થાત્ ધર્મની પ્રાપ્તિ અને પ્રાપ્ત ધર્મના પાલનને ધ્યાન પર નહિ લેતો હોય? ન લેવામાં કારણભૂત એની (ઇહલૌકિક) ભોગોની આસક્તિ જ છે ને ? પણ તે ભોગો તો ધર્મથી પ્રાપ્ય દિવ્ય ભોગોની અપેક્ષાએ આવા જળબિંદુ જેટલા છે, તેથી

#### વાદિવેતાલ શાંતિસૂરિજી શું કહે છે ? :-

#### तत्त्यागतो विषयाभिलाषिणापि धर्मे एवं यतितव्यम् -

અર્થાત્ અહીંના ભોગોનો ત્યાગ કરીને વિષયાભિલાષીએ અર્થાત્ દેવતાઈ સુખના અર્થીએ પણ **ધર્મમાં જ યત્ન કરવો જોઈએ**, એ સૂત્રકારનો અભિપ્રાય છે."

જે લોકો એવી વાતો કરે છે કે 'આવું તો ક્યાંક ક્યાંક જ કહ્યું છે, બધે નહિ' એ વાત ગળે ઉત્તરે એવી નથી….

#### શ્રાદ્ધવિધિ-ધર્મ સંગ્રહ શાસ્ત્રો શું કહે છે ? :-

(૮) શ્રાવકે શું કરવું જોઈએ, એ બાબત ઉપર વિશદ પ્રકાશ પાથરનારા શ્રી રત્નશેખરસૂરિજી મહારાજ શ્રાદ્ધવિધિગ્રંથમાં તથા ઉપા૦ માનવિજય મહારાજ धर्मसंश्रह श्रन्थमां श्रावडोने जास धर्मने प्रधान डरवानो उपदेश आपतां इरमावे छे डे "समुदितक्रय-विक्रयादिप्रारम्भे चाडिवच्नेनाभिमतलाभादिकार्य-सिद्धचर्थं पंचपरमेष्ठिरमरण-श्रीगौतमादिनामग्रहण - कियत्तद्वस्तु श्री देवगुर्वाद्युपयोगित्वकरणादि कर्तव्यं, धर्मप्राधान्येन सर्वत्र साफल्यभावात्"

અર્થ:- "જત્થાબંધ (અથવા અનેકની ભાગીદારીમાં) ખરીદ-વેચાશનો પ્રારંભ કરતાં પૂર્વે નિર્વિઘ્નપશે ઈષ્ટલાભ આદિ કાર્યસિદ્ધિ માટે પંચપરમેષ્ઠિ ભગવંતોને યાદ કરવા, શ્રી ગૌતમસ્વામીજી આદિનું નામ લેવું, લાભમાંથી અમુક ભાગ દેવ-ગુરુના ઉપયોગમાં લેવા સંકલ્પ કરવો. કારણકે ધર્મને પ્રધાન કરીએ તો જ સફળતા મળે."

શું આવો ઉપદેશ કરનારા શ્રાદ્ધવિધિકાર તથા ધર્મસંગ્રહકારે પાપોપદેશ કર્યો ? શું તેઓ શાસ્ત્રોના મૂળભૂત સિદ્ધાન્તોથી અજાણ્યા હશે ?

#### પ્ર૦- શાસ્ત્રોમાં તો ઘણું લખ્યું હોય પણ બધું શ્રાવકોને કહેવાનું હોય ?

ઉ૦ - શ્રાવકોને માટે જ ખાસ જે ગ્રન્થોની રચના થઇ હોય તેની વાત શ્રાવકોને નહીં કહેવાની, તો કોને કહેવાની ? શ્રાવકોને આવી વાતો ના કહેવાય એવું માનનારા જયારે ઉપરોક્ત શાસ્ત્ર શ્રાવકોને સંભળાવશે ત્યારે ઉપરના શાસ્ત્રપાઠોને ક્યાં મૂકી આવશે ?

#### ઉપા૦ યશો૦ મહારાજ શું કહે છે ? :-

'શ્રાવકે શું કરવું જોઇએ ?' એ વાત ઉપર પ્રકાશ પાડતી વખતે જે લોકો ઉપરોક્ત શાસ્ત્રપાઠ ઇરાદાપૂર્વક છુપાવી રાખે તેઓને શું પૂ. ઉપા૦ યશોવિજયજી મહારાજનું નિમ્નોક્ત વચન બરાબર લાગુ નહિ પડે ?

> "કેઈ નિજ દોષને ગોપવા, રોપવા કેઈ મત કંદ રે, ધર્મની દેશના પાલટે, સત્ય ભાખે નહીં મંદ રે."

તદુપરાંત - 'મુગ્ધ લોકો સિવાય બીજાઓને અર્થાદિ માટે ધર્મ કરવાનું કહેવાય જ નહીં' આવો એકાન્ત કદાગ્રહ ધારણ કરનારાઓ પણ ઉપરોક્ત શાસ્ત્રપાઠો સામે તો ચૂપ જ છે. શ્રાવકો માટે રચાયેલા આ શાસ્ત્રોની વાતો શ્રાવકો આગળ છુપાવીને ખરેખર એ શાસ્ત્રકારોની અને એ શાસ્ત્રોની અવગણના કરી રહ્યા હોય તેવું જણાય છે.

મહાન શાસ્ત્રકારોની ધરાર અવગણના કરીને જયારે એવો સ્વૈચ્છિક ઉપદેશ દેવાતો હોય કે 'મોક્ષ સિવાય બીજા કોઈ આશયથી ધર્મ કરાય જ નહીં., ધર્મ કરીને એના ફળરૂપે મોક્ષ સિવાય બીજાં, કશું ઇચ્છાય જ નહીં' ત્યારે આવો એકાન્તવાદનો ઉપદેશ એ શાસ્ત્રવિરુદ્ધ સ્વકલ્પિત ઉપદેશ છે, એ બતાવવા પૂરતાં જ 'આ લોકના કાર્ય સિદ્ધ કરવા માટે પણ ધર્મનું વિધાન કરતા જુદા જુદા શાસ્ત્રોના પાઠો' રજુ કરી બતાવવામાં આવે છે કે જ્ઞાની શાસ્ત્રકાર ભગવંતોએ ક્યાં ક્યાં મોક્ષ સિવાયના આ લોકના કાર્યો સિદ્ધ કરવા પણ ધર્મનો જ આશ્રય લેવાનું કહ્યું છે!!

આ કહેવાય ત્યારે જે લોકો એવો આક્ષેપ કરે છે કે 'તમે તો મોક્ષ માટે ધર્મના ઉપદેશને બાજુ પર મૂકીને સંસાર માટે જ ધર્મ કરવાનું કહો છો.' આવો જાઠો આક્ષેપ કરવો એ નરી વક્રતા છે. આ લોકના કાર્ય માટે પણ ધર્મનો આશ્રય લેવાય ત્યાં ધર્મ કરવામાં આ લોકના કાર્યની સિદ્ધિ કરવાનો આશય હોય, એવા થોકબંધ શાસ્ત્રપાઠો રજુ કરવાનો હેતુ 'મોક્ષ સિવાયના બીજા કોઇ આશયથી ધર્મ થાય જ નહીં' એવા એકાન્તગર્ભિત ઉપદેશને શાસ્ત્રવિરુદ્ધ ઠરાવવાનો છે, પણ નહીં કે સંસાર માટે જ ધર્મ કરવાનું વિધાન ગોખાવવાનો! મોક્ષ માટે તો ધર્મ કરવાનો જ છે, પરંતુ મોક્ષ સિદ્ધ ન થાય ત્યાં સુધી સંસારમાં પણ ધર્મને વ્યાપક બનાવવાનો છે. આમ સંસાર માટે જ ધર્મનું વિધાન કરવાનો હેતુ જ નથી, પછી એવો આક્ષેપ આંખો મીંચીને અણસમજ વિના કોણ કરે? કેમકે જગત જાણે છે કે મોક્ષ માટે ધર્મનો ઉપદેશ અમે કરીએ જ છીએ, આ તો 'ભગવાન કે ધર્મ પાસે મોક્ષ સિવાય બીજાું કશું મંગાય જ નહીં, ઇચ્છાય જ નહીં.' એવો જૈનશાસ્ત્રોથી વિરુદ્ધ એકાન્તગર્ભિત ઉપદેશ ડિંડિમ વગાડી વગાડીને દેવાતો દેખાયો ત્યારે એની શાસ્ત્રવિરુદ્ધતા બતાવવા માટે શાસ્ત્રપાઠો અને એના પર શાસ્ત્રાનુસારી વિચારણા રજુ કરવામાં આવે એ શાસ્ત્રપ્રેમીઓની.

(१३३)

પવિત્ર ફરજ છે. બાકી 'મોક્ષના અંતિમ ઇષ્ટ માટે પણ ધર્મ જ શ્રેયસ્કર છે, ધર્મ કરીને આખરે તો આ જ ઈચ્છવા જેવું છે કે આપણા જનમ મરણની પરંપરાનો અંત આવે'... એવું તો આજ સુધી અમારા દ્વારા અનેકવાર કહેવાયું જ છે (છુપાવ્યું નથી જ). કેમકે જીવને વારંવાર જનમ-મરણ જેવું બીજું દુઃખ નથી, બીજી વિટંબણા નથી, નાલેશી નથી.... આ ઉત્તમ આર્ય માનવભવ આ જનમ-મરણની નાલેશી હટાવવા માટે છે. મનુષ્ય જિંદગીનું, જનમ-મરણનો કાયમી અંત લાવવા જેવું બીજું કોઈ ઊંચું પ્રયોજન નથી. આ જિંદગી જો આ પ્રયોજન માટે જીવાઇ જાય તો ખરેખર જિંદગી સફળ થઈ ગઇ. કારણ એક જ, સંસારના સમસ્ત દુઃખો આ જન્મ-મરણના દુઃખની પાછળ જ સિદ્ધ થયેલા છે. ત્યારે આ જનમ-મરણાદિના દુઃખ નિવારવા અને જયાં કદી પણ જનમ-મરણ નથી એવું મોક્ષનું શાશ્વત સ્થાન પમાડવા માટે એકમાત્ર ધર્મ જ સમર્થ છે. તેથી જન્મ-મરણનો અંત લાવી મોક્ષ પામવા માટે આ ઉત્તમ ભવમાં ધર્મ જ કરવો જોઈએ. મોક્ષ ન થાય ત્યાં સુધી ધર્મ ભલે સ્વર્ગાદિનાં સુખ દેખાડે, પરંતુ હંમેશ માટે આપણી કામના ધર્મ કરીને મુખ્યપણે જન્મ-મરણના અંત અને મોક્ષ માટેની રાખવાની; કેમકે સ્વર્ગાદિ સંસારસુખમાં અટવાઈ જવામાં તો મોક્ષ દૂર થઈ જાય છે. આમ ધર્મથી મુખ્યપણે મોક્ષ મેળવવાનો છે,' - એવો તો કાયમનો ઉપદેશ રહેવાનો જ છે.

પરંતુ જયાં સુધી મોક્ષ ન મળે ત્યાં સુધી જીવનમાં ઠેર ઠેર ધર્મને કેટલું સ્થાન આપવું, એ વિચારીએ ત્યારે અનેકાનેક પૂર્વાચાર્ય ભગવંતો ઉપદેશ કરી રહ્યા છે કે તમારે જીવનમાં સર્વત્ર ધર્મને પ્રધાન-મુખ્ય બનાવવો. તમે કોઈ વિશેષ વેપારાદિ કાર્ય કરવા જાઓ છો, ત્યારે ધર્મનું મંગળ કરીને જજો, કેમકે તમે ઇચ્છો તો છો જ કે 'મારું આ સાંસારિક કાર્ય અનીતિ આદિ આચર્યા વિના સિદ્ધ થઇ જાય,' તો સમજી રાખો કે એ કામ ધર્મથી જ થશે, કેમકે

ઉત્તરાધ્યયન અને શ્રાદ્ધવિધિ શું કહે છે ?

"धर्म प्राधान्येन सर्वत्र साफल्यम्"- ('श्राद्धविधि') અર્થાત્ ધર્મને મુખ્ય કરવાથી સફળતા મળે. એટલે જ કહ્યું કે "अर्थकामाभिलाषिणापि धर्म एव यतितव्यम्"- ('ઉત્તરાધ્યયન' ટીકા) અર્થ-કામના અભિલાષીએ પણ ધર્મમાં જ પ્રયત્ન કરવા જેવો છે.

આમ 'અર્થ-કામના અભિલાષીએ પણ' એમાં 'પણ' કહેવાથી એ સ્પષ્ટ જ છે કે "મોક્ષના અભિલાષીએ તો ધર્મ કરવાનો જ છે, કિન્તુ અર્થકામાભિલાષીને માટે પણ શાસ્ત્રકાર ધર્મ કરવાનું વિધાન કરે છે. અર્થ-કામ માટે પણ ધર્મ જ કરો, પાપ નહિ, અર્થકામનો આશય હોય તો ય ધર્મ જ કર્તવ્ય છે." - આવા શાસ્ત્રાનુસારી ઉપદેશ કરવામાં જે એમ ખોટી તારવણી કરે કે 'તમે તો સંસારસુખ માટે જ ધર્મ કરવાનું કહો છો' એ શાસ્ત્રાનુસારી ઉપદેશક પર જાણી બુઝીને ખોટો આરોપ મૂકવાનું હલકું કાર્ય છે.

બાકી અમે તો કહીએ જ છીએ કે 'આ ઉત્તમ માનવજનમ આત્માને સંસારના બંધનોથી મુક્ત કરી મોક્ષ પામવા માટે જ છે, અને સંસારના બંધનો નષ્ટ કરવાનું તથા મોક્ષ પ્રાપ્ત કરવાનું ધર્મપુરુષાર્થથી જ બની શકે. તેથી એ અનંત કલ્યાણની સ્થિતિ ઊભી કરવા બને તેટલું ધર્મસાધનામાં લાગ્યા રહો, છતાં એટલું જોજો કે ધર્મ તો માત્ર મોક્ષ માટે જ કરવાનો એમ કરી સાંસારિક જીવનની ગડમથલમાંથી ધર્મને બાદ ન રાખતા. તેમજ બીજા અભિનવ શ્રદ્ધાવાળાને ભડકાવતા નહીં. વળી જો ભગવાન અને ધર્મના અચિંત્ય પ્રભાવ પર શ્રદ્ધા કેળવવી હોય તો હાડોહાડ માનજો કે જેમ મોક્ષનું પ્રયોજન ધર્મથી જ સિદ્ધ થાય છે, તેમ આ લોકનું કાર્ય પણ ધર્મથી જ સિદ્ધ થાય છે. તેથી આ લોકનાં કાર્ય સિદ્ધ કરવા જાઓ ત્યાં પણ ધર્મને જ આગળ કરજો, ધર્મને જ મુખ્ય કરજો, જો જિનેશ્વર ભગવાનના ધર્મને આગળ નહિ કરો, એને મહત્ત્વ નહિ આપો, ને ઈષ્ટ સાધવા જૂઠ, અનીતિ, પ્રપંચ, વિશ્વાસઘાત વગેરે મહાપાપોમાં પડશો, યા મિથ્યા દેવદેવીનો આશ્રય લેશો, તો ભયંકર કર્મ-બંધનો અને દુર્ગતિ ઊભી થશે.

આમ મોક્ષ માટે ધર્મ કરવાનો અમારો પહેલો ઉપદેશ હોવાની સાથોસાથ ધર્મને જીવનવ્યાપી બનાવવાનો ને ધર્મને જીવનમાં મુખ્ય સ્થાન આપવાનો અમારો ઉપદેશ છે.

(૧૩૫)

કેમકે જીવનમાં ધર્મની પ્રધાનતા એ જ સફળતા છે, અને જયાં ને ત્યાં ધર્મનો આશરો લેવાથી ધર્મસાધના કરતા રહેવાથી જ ધર્મ પર પ્રેમ વધે છે. ધર્મ ખાતર કે મોક્ષ ખાતર કશું કરવું નથી ને 'અમે તો મોક્ષનો જ આશય રાખનારા છીએ,' એમ પોપટપાઠની જેમ સ્ટ્યા કરવું છે તો એ નર્યો દંભ થાય.

#### અધ્યાત્મસાર શાસ્ત્ર શું કહે છે ? :-

નર્યા દંભનું પ્રદર્શન થતું હોય ત્યારે કોઈપણ શાસનપ્રેમીના હૈયાને ઊંડો આઘાત લાગે. પૂ. ઉપા.યશોવિજય મહારાજ 'અધ્યાત્મસાર' માં કહે છે -

# दम्भेन व्रतमास्थाय यो वांछित परं पदम् । लोहनावं समारुह्य, सोऽब्धेः पारं यियासित ॥

'દમ્ભ વડે વ્રત રાખીને જેઓ પરમપદ-મોક્ષને વાંછે છે તે લોઢાની નાવમાં બેસીને સમુદ્ર પાર કરવાને ઇચ્છે છે.'

શું આ મોક્ષની મશ્કરી છે ? ના, બિલકુલ નહીં, આ તો **મોક્ષની મશ્કરી** કરાવનારાઓ સામે લાલબત્તી છે.

પેલો પોપટ... પિંજરામાં બેસીને રાત-દિવસ મુક્તિ-મુક્તિનો પોકાર કરતો હતો, ઘરમાં આવેલા અતિથિને દયા આવી ગઈ, સવારે શંકા ટાળવા બહાર ગયા ત્યારે પોપટને મુક્તિ અપાવવા માટે છાનામાના પિંજરાનું દ્વાર ખોલીને ગયા. પછીથી ઘરમાં પાછા આવી સવારે નાસ્તો પતાવીને જયારે વિદાય લેતા બહાર નિકળ્યા ને જોયું ત્યારે પેલો પોપટ ત્યાં જ બેઠેલો. અતિથિના હૈયાને ઊંડું દુઃખ થયું કે અહો! મુક્તિ-મુક્તિનો પોકાર કરનારાની આ દશા?! ઓળખીને દૂર રહેજો એવા લોકોથી.

જયારે આ રીતે એકાન્તવાદની આગ્રહના પિંજરામાં બેઠેલા નનામી પત્રિકા લખનારા સૂત્રધારોની સામે અનેકાનેક શાસ્ત્રપાઠો દર્શાવવા છતાં પણ એ પિંજરું છોડવા તૈયાર થતા નથી ત્યારે તેઓ પોતે જ વાસ્તવમાં મોક્ષની મશ્કરી કરાવી રહ્યા હોય છે. જે તમામ શાસનપ્રેમી હૈયાઓને ઊંડો આઘાત જન્માવી જાય છે. શાસ્ત્રકારોએ વિવિધ કારણથી કરાતા ધર્મના અમાપફળ કહી ધર્મ ખૂબ કર્યે જવાનું કહ્યું છે એ આ જ માટે કે ધર્મ ખૂબ સાધતા રહેવાથી ધર્મપ્રેમ ધર્મશ્રદ્ધા જાગે, ને વધતી રહે. સાંસારિક ફળ માટે પણ અમલ ધર્મ યાને જિનેશ્વર ભગવાનના ભાખેલા સેવા-પૂજા આદિ ઉત્તરોત્તરધર્મ કરવાથી અમાપલાભ થાય છે. તે માત્ર પરંપરાએ જ નહિ કિન્તુ નિકટમાં મુક્તિગામી, સાંસારિક ચીજ-વસ્તુ પ્રાપ્ત કરવા માટે પણ ભગવાનનો જ આશરો લેનારા જીવોને પણ સાક્ષાત લાભ થવાના દેષ્ટાંતો અપાયા છે. દા.ત.

#### યોગશાસ્ત્ર શું કહે છે ? :-

(૯) શ્રી ઋષભદેવ ભગવાને સંબંધીઓને સંપત્તિ વહેંચીને દીક્ષા લીધી તે વખતે નિમ-વિનિમ પરદેશ ગયા હતા તેથી એમને કાંઈ મળેલું નહિ. પણ પાછા કર્યા ત્યારે ભરતે તેઓને રાજ્યનો ભાગ આપવા માંડ્યો પણ તેઓએ લીધો નહિ, અને એ આવ્યા ભગવાન પાસે. કાઉસગ્ગ ધ્યાનમાં રહેલા ભગવાનને પ્રણામ કરીને વિનંતી કરે છે કે 'હમારા સ્વામી આપ જ છો, અમને રાજ આપો' ભગવાન તો નિર્મમ હોવાથી કાંઈ જ બોલતા નથી; તો ભગવાનની સાથે જ રહીને રોજ ભગવાનની સેવાપૂજા કરે છે. એક વખત ત્યાં વંદન કરવા આવેલા ધરણેન્દ્ર એમને કહે છે 'ભગવાન તો નિષ્પરિગ્રહી છે, એ શું આપશે ? માટે તમે ભરત પાસે જઇને રાજ્ય માંગો', ત્યારે નિમ-વિનિમએ જે જવાબ આપ્યો તે ભગવાન પાસે મોક્ષ સિવાય કશું મંગાય જ નહિ એવું એકાન્તે માનનારા અને ઉપદેશનારાની આંખ ખોલી નાંખે એવો છે. તેઓ કહે છે કે -

"આ વિશ્વના સ્વામી મળ્યા પછી અમે બીજા સ્વામી કરીએ નહિ. કલ્પવૃક્ષ મળ્યા પછી બાવળને કોણ સેવે ? અમે તો પરમેશ્વરને છોડીને બીજા પાસે નહીં જ માગવાના. શું ચાતક પક્ષી મેઘને છોડીને બીજા પાસે યાચના કરે ?"

આ જવાબ શબ્દેશબ્દ વાંચવો હોય, તો કલિકાલ સર્વજ્ઞ શ્રી હેમચન્દ્ર સૂરીશ્વરજી મહારાજના યોગશાસ્ત્ર પહેલો પ્રકાશ દસમા શ્લોકની ટીકામાં શ્લોક-૧૪૭ થી બરાબર વાંચો. વળી એ નમિ-વિનમિ ધરણેન્દ્રને કહે છે કે "ભરતાદિનું કલ્યાણ થાઓ. તમારે અમારી ચિંતાનું શું કામ છે ? આ ભગવાન પાસેથી અમને જે મળવાનું હોય એ મળો. બીજાઓનું અમારે કામ નથી."

કેવો સરસ ઉત્તર! જો નિમ-વિનિમમાં આટલી સૂઝ હોય, તો એમનો જવાબ વાંચ્યા પછી પ્રબુદ્ધ શ્રાવકો શું એટલું ન સમજે કે 'દા.ત. કદાચ મારે દેવું કરવું પડે એવી સ્થિતિ આવી હોય તો બીજા પાસે શું કરવા માગવા જવું? મારા ભગવાન પાસે જ ન માગું?' શું નિમ-વિનિમને આવી માંગણીથી નુકશાન થયું? શું એમના ભવના ફેરા વધ્યા? અરે! એ તો એ જ ભવમાં દીક્ષા લઈ બે ક્રોડ મુનિઓ સાથે શ્રી સિદ્ધગિરિ પર અનશન કરી મોક્ષમાં ગયા! ભગવાનને વિશ્વના સ્વામી, કલ્પવૃક્ષ, ને બીજા બધા કરતાં શ્રેષ્ઠ, એવું સમજનારા અને ભગવાનની પાસે રાજ્ય માંગનારા તદ્ભવ મુક્તિગામી નિમ-વિનિમ શું સાવ મુગ્ધ હશે? ભગવાન પાસે જ માંગવાનો નિધરિવાળા શ્રાવકોને આડકતરી રીતે 'માગણીઆ' કે 'ભિખારી' શબ્દથી નવાજવા એ શ્રાવકોની આશાતના કરવા જેવું છે.

સાધુને શ્રાવક-શ્રાવિકાની પણ આશાતના કરવાની મનાઈ છે, સાધુ રોજ બેવાર પ્રતિક્રમણમાં શ્રમણસૂત્રમાં 'સાવયાણં આસાયણાએ, સાવિયાણં આસાયણાએ' બોલીને શ્રાવકની ને શ્રાવિકાની આશાતના કરી હોય એનો મિચ્છામિ દુક્કડં દે છે, વળી આપણે કોઈ મુગ્ધ આદિ જીવને સમજાવીએ કે 'જો મોક્ષ માટે જ ધર્મ કરાય' તો શું એટલા માત્રથી 'પેલો સમજી જ જાય એમ ? ને આગ્રહ ન છોડે તો તે અયોગ્ય જ હોય ?' એવો કદાગ્રહ કોઈ પણ શાસ્ત્રકારોએ રાખ્યો નથી. બધા જ મુગ્ધ જડ જીવો કાંઈ એક સરખા થોડા જ હોય ? કોઈ તાત્કાલિક સમજે પણ ખરો, તો કોઈ ન પણ સમજે, અર્થાત્ કષ્ટસાધ્ય હોય. એટલા માત્રથી 'એ મુગ્ધ નથી' – એમ કેમ માની લેવાય?

## ઉપમિતિ પહેલો પ્રસ્તાવ શું કહે છે :-

ઉપદેશકનું પણ ભાગ્ય એમાં કામ કરે કે નહીં ? ભગવાન શ્રી મહાવીરને જોવા માત્રથી ભડકીને ભાગી જનારો ખેડૂત ગૌતમસ્વામીથી પ્રતિબોધ પામેલો એ આપણે ભૂલી ગયા ? ઉપિમતિનો પ્રથમ પ્રસ્તાવ જેણે ધ્યાનપૂર્વક વાંચ્યો હોય એને એવો વિભ્રમ કેમ થતો હશે ? થયો હોય તો ઉપદેશકોએ ફરીથી એ પહેલો પ્રસ્તાવ વાંચી જવો જોઈએ. દ્રમકને વારંવાર સમજાવવા છતાં તે નથી સમજતો પણ છતાંય મહા મહેનતે સમજે છે.

### પંચાશક શાસ્ત્ર તપ અંગે શું કહે છે ? :-

(૧૦) આચાર્ય શ્રી હરિભદ્રસૂરીશ્વરજી મહારાજ પંચાશક શાસ્ત્રમાં શ્લોક-૨૭માં, તથા તેના વ્યાખ્યાકાર નવાંગી ટીકાકાર શ્રી અભયદેવસૂરિજી મહારાજ તે શ્લોકની વ્યાખ્યામાં સ્પષ્ટ રીતે જણાવે છે કે "સાંસારિક ઉપદ્રવ ટાળવા આદિના આશયથી રોહિણી-અમ્બા વિગેરે સાધર્મિક દેવતાના ઉદ્દેશથી કુશલાનુષ્ઠાનરૂપ તપમાં પ્રવૃત્તિ કરીને અનેક મહાનુભાવો કેવિલ ભાષિત ચારિત્ર ધર્મનો લાભ પામી ગયા". જો સાધર્મિક દેવતાને ઉદ્દેશીને સાંસારિક આશયથી થતા તપ આદિ કુશલાનુષ્ઠાનરૂપ ધર્માચરણ (જેમાં શ્રી વાસુપૂજય ભગવાનની પૂજા કરવાનું વિધાન છે તેના) વડે ચારિત્રધર્મનો લાભ અનેકને થયો હોય તો દેવાધિદેવને ઉદ્દેશીને સાંસારિક ઇષ્ટસિદ્ધિ માટે કરાયેલા તપ વગેરેથી નુકશાન થવાનું, ભવભીરુ ઉપદેશક કઈ રીતે બોલી પણ શકે ? જો એ બોલે તો ભગવાનના શાસનનો પરમ દ્રોહ થાય કે નહીં ? તે વિચારવું જોઈએ.

શ્રાવક પરંપરાએ પણ મુક્તિમાં જાય એવા પવિત્ર આશયવાળા ધર્મો પદેશક 'સાંસારિક લાભ માટે પણ શ્રાવક ધર્મ જ કરે.' એવો ઉપદેશ કરે ત્યારે જે લોકો એમના પર એવો અસત્ આરોપ ચડાવી રહ્યા છે કે ''આ તો સંસાર માટે ધર્મ કરવાનો કહે છે માટે મિથ્યાત્વના ઉદયથી પીડાઈ રહ્યા છે''… ઈત્યાદિ. એવો અસત્ આરોપ કરનારા લોકો 'સીતા રાવણને ત્યાં રહી આવ્યા એનો અર્થ જ એ કે સીતા અસતી છે' એવો આરોપ ચડાવનારા મૂઢ લોકો જેવા કેમ નહીં? ખરેખર તો એ ભીંત ભૂલી રહ્યા હોય અને ઉપર ઉલ્લેખેલા શાસ્ત્રકાર ભગવંતોનું ઘોર અપમાન કરી રહ્યા હોય એમ લાગે છે.

પ્ર૦- શાસ્ત્રકાર ભગવંતોએ કીધું છે કે ભાવ વગર કરેલા ધર્મથી કલ્યાણ ના થાય તો હવે મોક્ષના આશય વિનાનો ધર્મ ભાવવાળો કેવી રીતે કહેવાય ? (૧૩૯) ઉ૦ - પ્રગટ મોક્ષનો આશય હોય તો જ તે ધર્મ ભાવવાળો બને એવું એકાન્તે માનવું ભૂલ ભરેલું છે.

## 'કૂપ દષ્ટાન્ત' શાસ્ત્ર શું કહે છે ? :-

પૂ. ઉપાધ્યાયજી મહારાજ 'ફૂપ દષ્ટાન્ત-વિશદીકરણ' નામના પ્રન્થમાં લખે છે કે 'ન च सर्वा७पि जिनपूजा७प्राधान्येनैव द्रव्यरूपा, अपूर्वत्वप्रतिसंधान-विस्मय-भवभयादिवृद्धि- भावा७भावाभ्यां द्रव्य-भावेतरविशेषस्य तत्र तत्र प्रतिपादनात् ।' તાત્પર્ય, ધર્મક્રિયા કરતી વખતે ઉલ્લાસ, રોમાંચ, વિસ્મય, અપૂર્વતાનું અનુસંધાન, આદર-બહુમાન, ભવભયાદિવૃદ્ધિ વગેરે... આ દરેક ભાવાન્તર્ગત જ છે.

પ્ર૦- મોક્ષના પ્રગટ આશય વિના આ બધું હોય ? ઉ૦ - જરૂર હોઈ શકે છે. દા.ત.

### પુ૦ પ્રબન્ધ સંગ્રહ શું કહે છે ? :-

(૧૧) શ્રી કૃષ્ણ મહારાજે જાહેર કર્યું કે આવતી કાલે પ્રભાતે સૌથી પહેલાં શ્રી નેમિનાથ ભગવાનને વંદન કરે તેને હું મારો પટ્ટઅશ ઈનામ આપીશ આ સાંભળીને પટ્ટાશ મેળવવા માટે (૧) પાલક વહેલી સવારે ઊઠીને શ્રી નેમનાથ ભગવાનને વંદન કરવા દોડ્યો, જયારે (૨) શામ્બ સવારે ઊઠીને ત્યાંજ રહી ભગવાનની દિશામાં સાત આઠ ડગલાં આગળ જઈ ભક્તિભાવથી વંદન કરે છે. શ્રી કૃષ્ણ ભગવાનનેમનાથને 'પહેલી વંદના કોણે કરી ?' એવો પ્રશ્ન પૂછે છે, ત્યારે ખુદ નેમનાથ ભગવાન કહે છે કે 'દ્રવ્યથી પાલકે કરી, અને ભાવથી શામ્બે પહેલી વંદના કરી.' મોક્ષના પ્રગટ આશય વિના ભાવ હોય જ નહીં એવું માનનારા અહીં શું કહેશે ? પટ્ટઅશ મળવાની આશાથી શામ્બે જે સવારે વંદના કરી, એ ભાવવંદના ન હતી એમ કહેવાની હિંમત કોણ કરશે ? તથા એણે કરેલી ભાવવંદના પટ્ટઅશ માટે ન જ હતી તેવું કયા આધારે કહી શકાશે ?

#### પાંડવચરિત્રાદિ શાસ્ત્ર શું કહે છે ? :-

(૧૨) ક્ષાયિક સમક્તિી શ્રી કૃષ્ણવાસુદેવે અને ખુદ શ્રી નેમનાથ ભગવાને (૧૪૦) મૌન રહેવાને બદલે દ્વૈપાયનના ભાવી ઉપદ્રવથી બચવા માટે દ્વારિકાના લોકોને જિનપૂજા આયંબિલ વગેરે ધર્મ કરવાનું ઉપદેશ્યું, (જાઓ 'પાંડવચરિત્ર') અને દ્વારિકાના લોકોએ ૧૧ વરસ સુધી એ પ્રમાણે કર્યું, તો શું ભગવાનને વિષકિયા વગેરેની ખબર નહીં હોય? જાણ્યા વગર અને સમજયા વગર જેઓ ધર્મકિયાને વિષકિયાના લેબલો માર્યા કરે છે તેઓને શું ભગવાન નેમનાથ કરતાં વધારે ડાહ્યા સમજવા?

પ્ર૦- શું તમે એમ કહેવા માંગો છો કે "મરજીમાં આવે તેમ મંદિર-ઉપાશ્રયમાં ધર્મ કરો તો પણ કલ્યાણ થાય." ?

ઉ૦ - સ્વપક્ષપુષ્ટિ માટે મરજીમાં આવે ને ફાવે તેમ તોફાનો કરવા - કરાવવા માટે ઢંગધડા વગરનો ધર્મ કરવાથી-કરાવવાથી કે ફાવે તેમ બોલવાથી ધર્મ થાય એવું કોઈ ભવભીરુ ઉપદેશક કહે ખરા ? ભવભીરુ ઉપદેશકો તો એમ કહે છે કે કોઈપણ રીતે કરેલો ધર્મ નિષ્ફળ જતો નથી એનાથી મહાલાભ થાય જ છે. જુઓ-'ઉપદેશ તરંગિણી' શાસ્ત્ર શું કહે છે ? :-

(૧૩) ઉપદેશ તરંગિણી ગ્રન્થમાં શ્રી રત્નમંદિરગણી મહારાજ કહે છે કે (પૃ. ૨૬૭) "દરેક રીતે કરેલો ધર્મ મહાલાભ માટે થાય છે" - "किं बहुना! धर्मः सर्व प्रकारैः कृतो महालाभाय भवति.' તથા એ જ મહાપુરુષ પૃ. ૨૧૯ ઉપર કહે છે 'કિં બહુના! યેન કેન પ્રકારેણ પૂજા કૃતા ન નિષ્ફલા' - શું ઘણું કહેવું? કોઈ પણ પ્રકારે કરેલી શ્રી જિનપૂજા નિષ્ફળ હોતી નથી, એટલે જ તેઓશ્રી પૃષ્ઠ ૨૬૪ ઉપર કહે છે -

लज्जातो भयतो वितर्कवशतो मात्सर्यतः स्नेहतो लोभादेव हटाभिमान-विनय-श्रृंगार-कीर्त्यादितः । दुःखात् कौतुक-विस्मय-व्यवहतेर्भावात् कुलाचास्तः । वैराग्याच्च भजन्ति धर्ममसमं तेषाममेयं फलम् ॥

અર્થ - "લજ્જાથી, ભયથી, વિતર્કવશ, મત્સરથી, સ્નેહથી, લોભથી,

હઠથી, અભિમાનથી, વિનયથી, શૃંગાર કે કીર્તિ માટે, દુઃખથી, કુતૂહલથી, વિસ્મયથી, વ્યવહારથી, ભાવથી, કુલાચારથી કે વૈરાગ્યથી અસમ (= અજોડ એવા શ્રી) જૈનધર્મને જેઓ ભજે છે તેઓને અમાપ ફળ પ્રાપ્ત થાય છે.' આ શાસ્ત્રકારે પછી આ શ્લોકના પ્રત્યેક પદની વ્યાખ્યા અને અમાપ ફળ પામેલાનાં દષ્ટાન્તો મૂક્યા છે.

જે લોકો ઉપદેશ તરંગિણીકારના આ નિરૂપણ સામે 'આજે તો ગમે તે રીતે ધર્મ કરો તો પણ અમાપ ફળ મળે' આવું કહેનારા ઉપદેશકો પાક્યા છે…' વગેરે વગેરે જેમ ફાવે તેમ અસભ્ય ભાષામાં બોલ્યા કરે છે **તેઓ આ શાસ્ત્રકારોની કેવી** ઘોર અવજ્ઞા કરી રહ્યા હશે એ તો જ્ઞાની જાણે.

## ભરતેશ્વરવૃત્તિ શાસ્ત્રનો પ્રાચીન શ્લોક શું કહે છે ?

(૧૪) શ્રી રત્નમંદિરગણિ પછી થયેલા શ્રી શુભશીલગણિ મહારાજ પણ ભરત બાહુબલી વૃત્તિ ગ્રન્થમાં નિર્ભયપણે એ જ શ્લોક ટાંકી ઉપરોક્ત હકીક્તનું પુનરુચ્ચારણ અને સમર્થન કરે છે. તથા

#### 'સવાસો ગાથાનું સ્તવન' શું કહે છે ? :-

(૧૫) મહોપાધ્યાય શ્રી યશોવિજય મહારાજ પણ સવાસો ગાથાના સીમંધર સ્વામીના સ્તવનમાં સાતમી ઢાળમાં શ્રી મહાનિશિથ સૂત્રના ઉલ્લેખ સાથે લજ્જાદિથી કરાતા ધર્મનું સમર્થન કરતા અંગુલિનિર્દેશ -

''તે કારણ લજ્જાદિકથી પણ શીલ ધરે જે પ્રાણીજી; ધન્ય તેહ કૃતપુણ્ય કૃતારથ, મહાનિશીથે વાણીજી''

આ શબ્દોમાં જયારે કરી રહ્યા હોય ત્યારે એ બધા મહાપુરુષોની સામે બાંધેભારે યદા તદા લખનારા કે બોલનારા અને પોતાના જ વચનને જિનની વાણી કે મહાવીરનું શાસન હોવાનો દાવો રાખનારાઓને ખચકાટ થતો હશે કે નહીં એ પ્રશ્ન છે. કદાચ કોઈ ઊંડે ઊંડે શુભ આશયથી એવું બોલતા-લખતા હોય તો સૌ પ્રથમ તો તેઓએ 'ધર્મબિંદુ' શાસ્ત્રમાં કહેલી દેશના વિધિનો અભ્યાસ કરવાની જરૂર છે.

## 'ઉપદેશ રહસ્ય' શાસ્ત્ર શું કહે છે ? :-

(૧૬) પૂ. ઉપા૦ યશોવિજય મહારાજ 'ઉપદેશ રહસ્ય' શાસ્ત્રમાં શ્લો. ૯૮ ની ટીકામાં સૂત્ર કૃતાંગ સૂત્રની સાક્ષી આપીને કહે છે કે વ્યાખ્યાન કરનારો સાધુ અતિશય જ્ઞાની ન હોવાથી કોઇ અર્થના નિર્ણયમાં પોતાને શંકા ન હોય છતાં સાશંકપણે બોલે અને 'હું જ આ વાત બરાબર જાણું છું બીજાું કોઈ નહીં' આવા અભિમાનનું પ્રદર્શન ન કરે, અસ્ખલિત સ્યાદ્વાદ ગર્ભિત પ્રરૂપણા કરે' પૂ. ઉપાધ્યાયજી મ. ના વચનોને સમજેલા મહાપુરુષો એટલે જ તો પોતાના વ્યાખ્યાનાદિ પૂરા થયા પછી 'કદાચ મારાથી અનાભોગાદિથી કાંઇ શાસ્ત્ર વિરુદ્ધ બોલાઈ ગયું હશે તો' એવી શંકા રાખીને અવશ્યમેવ મિચ્છામિ દુક્કડમ્ દેતા હોય છે. જે લોકો પોતાનું બોલેલું તે જિનની વાણી જ છે એવું અભિમાન રાખતા હોય તેમની પાસે આ સદાચાર-સુવિહિત પરંપરાના પાલનની શી અપેક્ષા રાખવાની હોય ?

(૧૭) જે લોકો ભોગાદિ ફ્લાકાંક્ષાવાળા ધર્માનુષ્ઠાનને એકાન્તે અપ્રધાન દ્રવ્ય ક્રિયામાં ખતવવા માગે છે તેઓએ શ્રી 'ઉપદેશ રહસ્ય' ગ્રન્થના ૨૧ મા શ્લોકની અવતરિષ્ઠાકા તથા એ શ્લોકની ટીકા ખાસ ધ્યાનપૂર્વક વાંચવી જોઈએ એમાં મોક્ષફળને આશ્રયીને અપ્રાધાન્ય નિર્દેશ કર્યો હોવા છતાં કુગ્રહ વિરહ સમ્પાદનાદિને આશ્રયીને પ્રધાન દ્રવ્યક્રિયા હોવાનું સ્પષ્ટ જણાવ્યું છે...

# (લેખાંક : ૨)

(દિવ્યદર્શન - વર્ષ ૩૩ - અંક ૧૫, વિ.સં. ૨૦૪૧ તા. ૨૨-૧૨-૮૪) 'અષ્ટક શાસ્ત્ર'માં ભાવનું મહત્ત્વ :-

પ્રશ્ન-ઈહલૌકિક પરલૌકિક અર્થની કામનાને તો પૂ. શ્રી હરિભદ્રસૂરીશ્વરજી મ.સા. 'શ્રી અષ્ટક પ્રકરણ' ના આઠમા અષ્ટકના બીજા શ્લોકમાં ભાવ પચ્ચક્ખાણમાં વિષ્નભૂત બતાવે છે, તેમજ એ કામનાની નિંદા કરે છે અને એ કામનાની નિંદા કરીને એવી કામનાપૂર્વકના પચ્ચક્ષ્ખાણને (૧) 'આ ભગવાનનું (૧) 'આ અપ્રધાન દ્રવ્ય કહીને નિષ્ફળ બતાવે છે. તે તમે વાંચ્યું છે કે નહીં ? કે પછી એમને એમજ હાંક્યે રાખો છો કે આ લોક પરલોકના સુખના અર્થીએ પણ ધર્મ જ કરવો જોઈએ ?

ઉત્તર - જરૂર વાંચ્યું છે, એ વાંચનાર સહજ રીતે સમજી શકે એમ છે કે હંમેશા નિંદા કરવી હોય તો એ કામનાની નિંદા કરો, પણ દાળ ભેગી ઈયળ ન બફાઈ જાય એ જોજો; તેમજ એ કામનાવાળા પચ્ચક્ષ્માણને ભૂંડું ભૂંડું કહી વગોવશો નહીં.

પ્ર૦- એ કામના જો ભૂંડી, તો પછી એ કામનાપૂર્વકના ધર્મને ભૂંડો કેમ ના કહેવાય ?

ઉ૦ - એટલા માટે કે શાસ્ત્રકાર ભગવંતો એ ધર્મ દ્વારા પણ એની ભાવીમાં પ્રગતિ થવાની શક્યતા જુએ છે. એટલે જ એ અષ્ટકના છેલ્લા શ્લોકમાં કહે છે કે,

## (૧૮) 'અષ્ટક' શાસ્ત્રમાં દ્રવ્ય પચ્ચક્ખાણનું મહત્ત્વ :-

द्रव्यप्रत्याख्यानं किमनर्थकमेव ? न, इत्याह, 'जिनोक्तमिति सद्भक्त्या ग्रहणे द्रव्यतोऽप्यदः । बाध्यमानं भवेद् भावप्रत्याख्यानस्य कारणम् ॥८॥

અર્થ :- આ જિનનું કહેલું હોવાથી સદ્દભક્તિ વડે, દ્રવ્યથી પણ પળાતું (પચ્ચક્ખાણ) તે બાધિત થતુંથતું ભાવપચ્ચક્ખાણનું કારણ બને છે.

પૂ.શ્રી જિનેશ્વરસૂરિ મહારાજ તેની વૃત્તિમાં 'જિનોક્ત' શબ્દના બે અર્થ કરીને આ શ્લોકની અક્ષરઘટના કરતાં કહે છે કે -

## પૂ. જિનેશ્વરસૂરિજી મ. શું કહે છે :-

કક્ત ભાવથી જ નહીં, કિંતુ અપેક્ષાદિ (= ઇહલૌકિક-પારલૌકિક અર્થની કામના આદિ) થી દ્રવ્યથી ગ્રહણ કરેલું પચ્ચક્ષ્પાણ પણ ભાવપચ્ચક્ષ્પાણનું કારણ છે, કેમકે તે

(988)

ભગવાનનું ભાખેલું છે' એવા ઉલ્લેખપૂર્વકના પ્રશસ્ત બહુમાન બહુમાન વડે બાધિત થતું (એટલે કે ક્રમશઃ કામનાશૂન્ય બનતું) હોવાથી પારમાર્થિક પચ્ચક્ષાણનું કારણ છે.

(૨) અથવા (પ્રશસ્ત બહુમાનમાં 'આ ભગવાનનું ભાખેલું છે' તેવો કર્તાના ચિત્તમાં ઉલ્લેખ ભલે ન હોય છતાં પણ) આ દ્રવ્ય પચ્ચક્ખાણ ભગવાનનું ભાખેલું છે એટલે જ (ઈતર મિથ્યાદર્શનનાં પચ્ચક્ખાણ ન આદરતાં આ જિનોક્ત પચ્ચકખાણ જ આદરે છે એમાં આ જિનોક્ત પચ્ચક્ખાણ પર પ્રશસ્ત બહુમાન છે; ને એવાં) પ્રશસ્ત બહુમાન વડે અપેક્ષાબાધિત થઈને ભાવપચ્ચક્ખાણનું નિમિત્ત બને છે.

આગળ એ જ શ્લોકની વૃત્તિમાં સ્પષ્ટતા કરતાં કહે છે કે 'ભગવાનનું ભાખેલું માનવાની સદ્ભક્તિ છે; ને એ ભક્તિ દ્રવ્ય પચ્ચક્ષ્ખાણના હેતુભૂત અપેક્ષાદિ ભાવોની વિરોધી છે એટલે તે જયાં હોય ત્યાં અપેક્ષાદિની નિવૃત્તિ થતી રહેવાથી અંતે તે ભાવપચ્ચક્ષ્પાણ બને છે, પણ બધું જ નહિ.

આ સંદર્ભથી એ સ્પષ્ટ તરી આવે છે કે જે લોકો 'આ મારા જિનેશ્વરદેવનું ભાખેલું છે.' - એવી સદ્ભક્તિથી અપેક્ષાદિપૂર્વક પણ પચ્ચક્ષ્પાણ કરે છે તેઓની ભાવપચ્ચક્ષ્પાણમાં પ્રગતિ થાય છે, અધોગતિ નહીં. તથા બીજા અર્થ પ્રમાણે આ જિનેશ્વરદેવનું ભાખેલું છે તેવો ખ્યાલ કર્તાને એ વખતે ન હોય તો પણ તે પ્રશસ્ત ભક્તિથી અપેક્ષાદિપૂર્વક પચ્ચક્ષ્પાણ કરતો હોય તો તેની ભાવમાર્ગમાં પ્રગતિ થાય છે; કારણ કે એ જે પચ્ચક્ષ્પાણ કરી રહ્યો છે તે જિનેશ્વરદેવનું ભાખેલું છે, પણ કોઈ સરાગીદેવનું ભાખેલું નથી. પ્રશસ્તભક્તિ અપેક્ષાદિ ભાવોની વિરોધી હોવાથી કોઈને ધીમે ધીમે, તો કોઈને ઝડપથી, અપેક્ષાની નિવૃત્તિ થયા વિના રહેવાની નથી. પ્રશસ્ત ભક્તિને બદલે જો અનાદર વગેરે પૂર્વક કરે તો એને લાભ થાય એવું તો કોઈ કહેતું નથી.

પૂજ્યપાદ શ્રી હરિભદ્રસૂરિજી મહારાજ અને તેમના અષ્ટક પ્રકરણના વૃત્તિકાર શ્રી જિનેશ્વરસૂરિજી મહારાજે આ છેલ્લા શ્લોકમાં જે માર્ગદર્શન આપ્યું છે તે જેના હૈયામાં વસ્યું હશે તે અર્થની કામનાને જરૂર વખોડશે પણ પ્રશસ્ત (૧૪૫) ભક્તિપૂર્વક થતાં અર્થકામઈચ્છાવાળા ધર્મને ભૂંડો ભૂંડો કહીને વગોવવાનું દુઃસાહસ તો ક્યારેય પણ નહીં કરે. મેલા કપડાવાળા સાધુને કોઈ 'મેલો સાધુ' કહે ?

દાળ ભેગી જેમ ઈયળ ન બફાય તેમ અર્થની કામનાને નિંદવા જતાં સાથે ધર્મ ન નિંદાઈ જાય તે દરેક ઉપદેશકે ધ્યાનમાં રાખવાની વાત છે.

ખાસ ધ્યાનમાં રહે કે આ બધા શાસ્ત્રપાઠો 'મોક્ષ માટે જ ધર્મ થાય' એવા શાસ્ત્રવિરુદ્ધ એકાન્તવાદની કર્કશતા દૂર કરવા માટે છે. ધર્મ મોક્ષ માટે જ બધા જીવો કરે તે અત્યંત ઇચ્છનીય છે. અને તે માટે મોક્ષની અપેક્ષાને સારી અને અર્થાદિની અપેક્ષાને ભૂંડી કહેવાની જરૂર છે, પણ નહીં કે તે અપેક્ષાપૂર્વક થતા કેવલિભાષિત ધર્મને!

આ વાત બરાબર ધ્યાનમાં રાખો કે અપેક્ષાપૂર્વક ધર્મ કરનારા જીવોને એ અપેક્ષાઓ અવશ્ય છોડાવવી જ છે, ને લોકો ધર્મ મોક્ષ માટે જ કરતા થાય એવું પણ કરવું છે, પણ તે શાસ્ત્રવિધિ મુજબ અપેક્ષાઓની ભરચક નિંદા કરીને, કિન્તુ નહીં કે તે અપેક્ષાપૂર્વક કરાતા ધર્મને ભૂંડો ભૂંડો કરીને, અને શાસ્ત્રવિરુદ્ધ બોલીને.

હવે જે લોકો શાસ્ત્રોને પૂરા ન વાંચી એવા અધૂરા વિધાનો કરે છે કે -અધૂરા વિધાનોનાં નમૂના ઃ-

(૧) "મોક્ષ માટે જ ધર્મ કરે તે ધર્મ નિર્મળ છે, સંસારની ઇચ્છાથી ધર્મ કરે તો તે ધર્મ થોડું સુખ આપી ભયંકર દુઃખ આપનાર છે, માટે તે ધર્મ પણ ભૂંડો જ કહેવાય." (૨) "ધર્મ મોક્ષ માટે જ કરાય, મોક્ષ સાધ્ય ન હોય તે ધર્મ ધર્મ કહેવાય જ નહિ" (૩) "મોક્ષનો આશય ન ભળે તો તે જ ધર્મ 'અધર્મ' કરતાં પણ વધારે નુકસાન કરનાર બને." (૪) "સંસારના સુખની ઈચ્છાથી જે ધર્મ કરે, તે ધર્મથી એકવાર સુખ મળે, પણ પછી એ ધર્મ ઘણા કાળ સુધી રીબાઈ રીબાઈને મારે, દુઃખી દુઃખી કરે." (૫) "ધર્મ મોક્ષ માટે જ થાય. મોક્ષની ઇચ્છા વગરનો ધર્મ પણ ભૂંડો જ"

### અધૂરાં વિધાનોની સમીક્ષા :-

આવા બધાં શાસ્ત્રવિરુદ્ધ અધૂરાં વિધાનો કરવા તે આવેશ અભિનિવેશ અને એકાન્તવાદની ચિરરૂઢ વાસનામાંથી નીપજેલું હોય તેમ લાગે છે. જરા વિચાર તો કરો કે પૂર્વે બતાવી ગયા તેમ અનેક ભાવનાજ્ઞાની શાસ્ત્રકારો મોક્ષ સિવાયના આશયથી પણ કરાયેલા ધર્મનું બીજા નંબરે સમર્થન કરી રહ્યા છે, ત્યારે કોઈ પણ ભવભીરુ, શાસ્ત્રમર્મજ્ઞ, ધર્મનો પ્રેમી ઉપદેશક "મોક્ષ માટે જ ધર્મ થાય…. તે સિવાયના આશયથી થતો ધર્મ તે અધર્મ, ભૂંડો, રીબાઈ રીબાઈને મારે, અધર્મ કરતાં પણ વધારે નુકશાન કરે…." આવું બધું જાહેર સભામાં બોલવાની હિંમત કરી શકે ખરો ? 'ભૂંડો અને રીબાઈ રીબાઈને મારે, અધર્મ કરતાં પણ વધારે નુકશાન કરે'…. ઇત્યાદિ શબ્દપ્રયોગો તો અરિસાની જેમ બોલનારના અંતરના પ્રતિબિંબને જ છતા કરનારા કહી શકાય કારણ કે કોઈપણ ભવભીરુ શાસ્ત્રકારે કે ઉપદેશકે મોક્ષ સિવાયના આશયથી કરાતા આપણા ભગવાનના ધર્મને 'ભૂંડો'…. 'રીબાઈ રીબાઈને મારે' વગેરે અસભ્ય પ્રલાપો દ્વારા ક્યારેય જાહેરમાં પણ વખોડ્યો નથી.

(૧૯) હા,.... પોતાની સામે પ્રબુદ્ધ અને ઉત્તમ કક્ષાના શ્રોતા જ બેઠા હોય તો અને ત્યારે જ 'ધર્મ મોક્ષ માટે કરીએ તે ઘણું રુડું અને ઉત્તમ પુરુષો મોક્ષ મેળવવા માટે જ ધર્મ કરતા હોય છે... ભાવ વિનાનું અનુષ્ઠાન તે ધર્માનુષ્ઠાન નથી... અને એજ વાસ્તવમાં ધર્મ કહી શકાય'.... ઇત્યાદિ નિશ્ચયનયને અનુસરતી દેશના કરે તે વાત જુદી છે. પરંતુ તે વખતે પણ મોક્ષ સિવાયના આશયથી થતા જૈનધર્મને 'ભૂંડો ભૂંડો' કહીને વગોવે તો નહીં જ; કારણ કે તે અમૂઢ ઉપદેશકને, 'વ્યવહાર' નયથી કેવી દેશના અપાય કે જેનાથી ઉત્તરોત્તર 'નિશ્ચય' પ્રાપ્ત થાય, તેનું બરાબર લક્ષ હોય છે. આ લક્ષ ન હોય એવા સ્વચ્છંદી ઉપદેશક માટે શું કહેવું ?

આ નિશ્ચયનય-વ્યવહારનયની બાબત માટે જરા શાસ્ત્રના આધારે વધુ સ્પષ્ટ સમજવાની જરૂર છે.

## 'ઉપદેશપદ' શાસ્ત્ર શું કહે છે ? :-

(૨૦) જુઓ શ્રી હરિભદ્રસૂરિજી મહારાજ 'ઉપદેશપદ' શાસ્ત્રમાં શ્લોક ૯૪૯માં મતાન્તરથી ધર્માનુષ્ઠાનનું નિરૂપણ કરતાં કહે છે કે -

સતતાભ્યાસ, વિષયાભ્યાસ અને ભાવાભ્યાસ, ત્રણ પ્રકારના ધર્માનુષ્ઠાન છે, જે ઉત્તરોત્તર પ્રધાન છે.

એની વ્યાખ્યામાં કહ્યું છે કે, -

- (૧) સતતાભ્યાસ એટલે લોકોત્તર ગુણપ્રાપ્તિની યોગ્યતા મેળવી આપનારું માતાપિતાદિ પ્રત્યે વિનયાદિ ભરેલું વર્તન, કે જે હરહંમેશ ઉપાદેય છે.
- (૨) **વિષયાભ્યાસ** એટલે પૂજાના ઉત્કૃષ્ટ વિષયરૂપ જે મોક્ષમાર્ગના સ્વામી અરિહંત છે, તેમને વિષે પૂજાદિ કરવારૂપ જે અભ્યાસ.
- (૩) **ભાવાભ્યાસ** એટલે ભવના ઘણા જ ઉદ્વેગપૂર્વક સમ્યગ્દર્શનાદિ ભાવોનો અભ્યાસ.

હવે એ પછીના ૯૫૦મા શ્લોક અને ટીકામાં ગ્રન્થકારશ્રી પોતાની મીમાંસા જણાવે છે કે નિશ્ચયનયના અભિપ્રાયથી પહેલા બે અનુષ્ઠાન કે જે સમ્યગ્દર્શનાદિની સાક્ષાત્ આરાધનારૂપ નથી, ને ભવવૈરાગ્યાદિ ભાવથી રહિત છે, તે 'ધર્માનુષ્ઠાન' રૂપ કઈ રીતે? અર્થાત્ એ નિશ્ચયનયથી ધર્મરૂપ નથી. એક માત્ર ત્રીજું ભાવાભ્યાસ અનુષ્ઠાન જ પરમાર્થો પયોગરૂપ હોવાથી ધર્માનુષ્ઠાનરૂપ છે. આ તો થઈ નિશ્ચયનયની વાત.

હવે વ્યવહારનયને આશ્રયીને એ શાસ્ત્રકાર વિસ્તારથી શી મીમાંસા કરે છે તે ધ્યાનપૂર્વક વિચારો… શ્લો૦ ૯૫૧ માં કહે છે. વ્યવહારનયને આધારે એ સતતાભ્યાસ આદિ ધર્માનુષ્ઠાનરૂપ હોવાની વાત વિષયભેદે અપુનર્બન્ધક વગેરે માટે બરાબર યોગ્ય છે. અપુનર્બન્ધક વગેરે…. એટલે માર્ગાભિમુખ, માર્ગપતિત અને અવિરત સમ્યગ્દષ્ટિ આદિ સમજવાના છે.

શ્લો૦ ૯૫૧ પછી આ વાતનું સમર્થન કરવા માટે વિસ્તારથી જે ઉદાહરણો આપે છે એમાં શ્લો૦ ૯૭૦માં કહે છે કે પોપટ અને મેના વિષયાભ્યાસયોગથી (૧૪૮) તીર્થંકરપ્રતિમાની આમ્રમંજરીથી પૂજા કરીને સુખની પરંપરા પામ્યા. શા માટે સુખપરંપરા પામ્યા? એના ઉત્તરમાં શ્લો૦ ૯૭૧માં સાફ સાફ જણાવે છે કે વિષયાભ્યાસાનુષ્ઠાન (અર્થાત્ જિનપૂજાદિ ધર્મ) કુશલાશયનો હેતુ છે, પરિણામે સુંદર એવા વિશિષ્ટ સુખનો હેતુ છે. અને શુદ્ધ પુણ્યાનુબંધી-પુણ્યફલક હોવાથી જીવને પાપથી બચાવનારું છે. પહેલાં કહી તો ગયા જ છે કે પહેલા બે અનુષ્ઠાન સાક્ષાત્ સમ્યગ્દર્શનથી માંડીને મોક્ષ સુધીના ભાવોની આરાધનારૂપ નથી, તેમજ ભવવૈરાગ્યાદિ ભાવવાળા નથી; છતાં પણ એ જિનપૂજાદિ વિષયાભ્યાસરૂપ ધર્માનુષ્ઠાન પુણ્યાનુબંધી પુણ્યફલક હોવાથી વ્યવહારનયથી સુંદર છે. આ વાત શું હવે કોઇને સમજાવવી પડે ? પ્રગટ રીતે ભલે આ અનુષ્ઠાનો સાક્ષાત્ મોક્ષ સાથે સંકળાયેલા ન હોય કિન્તુ શ્લો૦ ૯૯૫માં જણાવ્યા પ્રમાણે સતતાભ્યાસ અને વિષયાભ્યાસાદિ અનુષ્ઠાનો એ મોક્ષાનુકુલ ભાવ સાથે સંકળાયેલા જ છે. એટલે

શ્લો૦ ૯૯૬ માં પૂજ્યપાદ હરિભદ્રસૂરિજી મહારાજ સ્પષ્ટ જણાવી દે છે કે સતતાભ્યાસાદિ ત્રણેય પ્રકારનું અનુષ્ઠાન (જેમાં પ્રથમ બેમાં તો ભવવૈરાગ્યાદિ ભાવ, નિશ્ચયનયના હિસાબે છે જ નહીં, તે) પારમાર્થિક વ્યવહારનયની દષ્ટિએ 'સમ્યક્' એટલે કે આજ્ઞાનુકુળ આચરણરૂપ જ છે. કારણ કે અપુનર્બન્ધકાદિને છોડીને આ ત્રણેય અનુષ્ઠાનો બીજા સકૃદ્બંધકાદિ જીવોને હોતા જ નથી.

## 'ઉપદેશરહસ્ય' શાસ્ત્ર શું કહે છે -

(૨૧) પૂ. ઉપા. યશો વિજયજી મહારાજે પણ આ જ પ્રકરણનું "ઉપદેશરહસ્ય" ગ્રન્થમાં શ્લો૦ ૧૮૬-૧૮૭ માં સમર્થન કર્યું છે. જે લોકો પૂ. ઉપાધ્યાયજી મ. ના પવિત્ર વચનોને ટંકશાળી ગણાવીને વારંવાર બીજા સુવિહિત ગીતાર્થ ઉપદેશકોની અસભ્ય શબ્દોમાં આશાતના કરતા રહે છે, એ લોકોએ પૂ. ઉપાધ્યાયજી મ. ના પવિત્ર વચનોનું સમગ્રરૂપે ફરી એકવાર શાંત ચિત્તે અધ્યયન કરી લેવાની જરૂર છે. "મોક્ષના આશય વિના કરાતો ધર્મ એ ધર્મ જ નથી, અધર્મ જ છે" આવું એકાન્તે જોરશોરથી બોલનારાઓ ખરેખર તો પૂજ્ય પૂર્વાચાર્ય ભગવંતોની જ અવજ્ઞા આશાતના કરી રહ્યા છે.

## ૧૯૯૦ નું મુનિસંમેલન શું કહે છે -

જે લોકો વ્યવહારનયની તદ્દન ઉપેક્ષા કરી રહ્યા છે, એવાઓ માટે શ્રી 'ઉપદેશપદ' શ્લો. ૩૨૬ માં ખાસ જણાવ્યું છે કે "વ્યવહારનય પણ તત્ત્વપ્રાપ્તિનું મહાન અંગ છે; કારણ કે વ્યવહારનયને અનુસરીને પ્રવર્તવા દ્વારા જ નિશ્ચયનયસાધ્ય ફળનો યોગ થાય છે. સ્વ. પરમ ગુરુદેવ સુવિહિત ગીતાર્થ પૂ. આચાર્ય શ્રી વિજય પ્રેમસૂરીશ્વરજી મહારાજ સાહેબે પણ ગામે ગામ પ્રસારેલ પટ્ટકની એક કલમમાં કહ્યું છે કે દેશના નિશ્ચયલક્ષી વ્યવહારનયને પ્રધાન કરીને આપવી. વિ.સં. ૧૯૯૦ ના મુનિસંમેલનનાં ઠરાવોમાં પણ આ એક ઠરાવ છે કે 'દેશના વ્યવહારપ્રધાન આપવી.'

### શ્રી યોગશાસ્ત્રનું કથન :-

(૨૨) ઉપદેશમાં વ્યવહાર-સમર્થનનું કેટલું બધું મહત્ત્વ છે એ આપણને સમ્યકત્વનાં પાંચ લક્ષણ અંગેની શાસ્ત્રવિચારણા પરથી સમજાય છે. શ્રી યોગશાસ્ત્ર-બીજોપ્રકાશ - શ્લો. ૧૫ની ટીકામાં શ્રી કલિકાલસર્વજ્ઞ ભગવંત ચોક્ખું દીવા જેવું જણાવે છે કે 'लिंगिनि सम्यक्त्वे सित लिंगेरवश्यं भाव्यम् इति नायं नियमः' જેનામાં શમ-સવેગાદિ પાંચ લક્ષણ હોય તે અવશ્ય સમ્યગ્દષ્ટિ હોય જ. પરંતુ સમ્યક્ત્વરૂપ લિંગી હોય તો લિંગરૂપ શમ-સંવેગાદિ હોય જ એવો નિયમ નહીં. સમ્યક્ત્વનો અભ્યાસ કરતાં કરતાં એ ભાવો આવવા અને રહેવા જરૂરી છે; પણ ક્યારેક કોક લક્ષણ કદાચ ન દેખાય ત્યાં સમ્યક્ત્વ ન જ હોય એવો એકાન્ત દુરાગ્રહ ન રાખવો જોઈએ.

## તત્ત્વાર્થટીકા શાસ્ત્ર શું કહે છે :-

(૨૩) પૂ.ઉપા. શ્રી યશોવિજયજી મહારાજે એટલા માટે તો શ્રી તત્ત્વાર્થસૂત્રની ટીકોમાં આ પાંચને નિશ્ચયનયના લક્ષણો હોવાનું કહ્યું છે. કારણ કે 'શીઘ્ર કાર્ય સાધે તે જ કારણ' એ નિશ્ચયનયનો મત છે. જયારે વ્યવહારનયનો મત છે - 'કાર્યસિદ્ધિ કરવાની યોગ્યતા ધરાવે તે પણ કારણ કહેવાય' નિશ્ચયનય અને વ્યવહારનયનો આ સ્પષ્ટ ભેદ સારી રીતે સમજનારને કોઈપણ જૈનશાસ્ત્રના અભ્યાસમાં મુંઝવણ થશે નહિ.

(940)

એટલે જે લોકો સભાને વિભ્રમમાં નાખવા માટે વારે ઘડીએ બોલ્યા કરે છે કે - "જે સમકીતી હોય તે ધર્મ પાસે મોક્ષ સિવાય બીજું કશું માંગે ખરો ? સંસારનું સુખ તો પાપ છે, એ પાપ વધારવા માટે ધર્મ કરે ખરો ?"…. ઇત્યાદિ લાંબા- યોડા પ્રશ્નો કર્યા કરે છે તે લોકો શ્રોતાઓને ઢસઢી ઢસડીને નિશ્ચય તરફ લઈ જવાનો દુરાગ્રહ સેવી રહ્યા છે, અને અશાસ્ત્રીય પ્રેરણા કરી રહ્યા છે. કારણ કે એનાથી કદાચ એકાદ-બે શ્રોતા નિશ્ચય પ્રત્યે ખેંચાઈ આવે ખરા, પણ બાકીનાં કે જેઓને હજુ વ્યવહારનયના સમ્યક્ત્વના પણ ઠેકાણાં નથી, એ બધાને બુદ્ધિભેદ થવાનો ઘણો સંભવ રહે છે. એવા ઉપદેશકોએ તો સમજી રાખવું જોઈએ કે -- 'સ્યાદ્વાદ-કલ્પલતા' શાસ્ત્ર શું કહે છે?:-

(૨૪) 'શાસ્ત્રવાર્તા-સમુચ્ચય'-શાસ્ત્રની 'સ્યાદ્વાદ-કલ્પલતા' - ટીકામાં ઉપાધ્યાયજી મહારાજ ન્યાયદર્શનની 'બલવદ્અનિષ્ટ-સાધનતાનું જ્ઞાન પ્રવૃત્તિમાં પ્રતિબંધક છે' એ એકાન્ત માન્યતાનું ખંડન કરતાં લખે છે કે "કોઈક સમકિતી જીવ 'વ્યભિચાર એ નરકાદિ બલવદ્ અનિષ્ટનું કારણ છે' એમ જાણવા છતાં એમાં પ્રવૃત્તિ કરે છે ત્યાં માનવું જોઈએ કે પ્રતિબંધકની હાજરીમાં પણ ઉત્કટ વિષયરાગ ઉત્તેજક છે, ને એ દુરાચાર પ્રવૃત્તિ કરાવે છે. આમ

"સમ્યકત્વની હાજરીમાં પણ ઉત્કટરાગ ઉત્તેજક હોવાથી વિષયસુખની આકાંક્ષાઓ જનમવાનો સંભવ ટળી ગયો નથી. એટલે તો લોકોનો વિષયરાગ કેમ ઘટે, એ તરફ એમનું લક્ષ દોરવું જોઈએ કે - 'વિષયો ભૂંડા છે, ઝેર જેવા છે, એની ઇચ્છા રાખવા જેવી નથી. ગમે એટલા ભોગવીએ તોય તૃષ્તિ થવાની નથી, ધર્મ કરીને મેળવેલા વિષયો પણ શાશ્વત રહેવાના નથી. ક્ષણિક વિષયસુખોમાં લોભાવાને બદલે શાશ્વતસુખ મેળવવા માટે પ્રયત્નશીલ બનવું જોઈએ" આવું બધું કહેવાય તો વિષયરાગ ઘટતા નિશ્ચય તરફ પ્રગતિ થાય. પણ એવું કહેવાને બદલે 'વિષયસુખ માટે ધર્મ કરનારા તમે રીબાઈ રીબાઈને દુઃખી દુઃખી થઈ જશો… વિષયરાગથી કરેલો ધર્મ ભવના ફેરા વધારનારો છે'… ઇત્યાદિ શાસ્ત્રવિરુદ્ધ ગોખાવ્યે રાખીને ધર્મ પ્રત્યે દુર્ભાવ પેદા કરવાનો

કોઈ અર્થ નથી. "મોક્ષનો આશય ન ભળે તો ધર્મ અધર્મ કરતાં પણ વધારે નુકશાન કરે. મોક્ષની ઇચ્છા વગરનો ધર્મ પણ ભૂંડો"… આવા બધા ભારપૂર્વકના કરેલા મનઘડંત આવેશપૂર્ણ વિધાનો પણ ઐકાન્તિક નિશ્ચયનયના દુરાગ્રહનું જ પરિણામ જણાય છે.

પ્રo - પૂજ્યપાદ હરિભદ્રસૂરિ મહારાજ - વિરચિત 'ઉપદેશપદ' શાસ્ત્રમાં વ્યાખ્યાનકાર શ્રી મુનિચંદ્રસૂરિજી મહારાજ, વજસ્વામી મહારાજના ચરિત્રમાં શું કહે છે ?

ઉ૦ - વ્યાખ્યાનકાર મુનિચંદ્રસૂરિજી મહારાજ શું કહે છે -

(૨૫) એઓશ્રી વજસ્વામી મહારાજના ચરિત્રમાં ધર્મ નિત્ય (હરહંમેશ) સુંદર હોવાનું જણાવે છે. જુઓ શ્રી મહાવીરસ્વામી ભગવાન એ કથાના ૨૨ મા શ્લોકમાં જણાવે છે કે 'ધર્મ કરવાનો અનુપમ અવસર મળ્યો છે, તેને વ્યર્થ ગુમાવવો જોઈએ નહીં.'

તથા શ્રી ગૌતમસ્વામી મહારાજ વજસ્વામીના જીવ તિર્યગ્જૃંભકદેવને શ્લો૦ ૭૭માં કહે છે કે **ધર્મ હંમેશાં રમ્ય છે.** સુખોની જન્મભૂમિ છે. શ્રદ્ધાથી શુદ્ધ એવા ધર્મને પંડિતલોકોએ પીછાણ્યો છે.

#### પ્ર૦ - વજસ્વામી મહારાજ પોતે શું જણાવે છે ?

30 - વજસ્વામી મહારાજ, પોતાને એની દિકરી રુક્મણીને પરણાવવા આવેલા શ્રેષ્ઠિને વિષયો ભૂંડા જણાવ્યા પછી શ્લો૦ ૩૦૨ માં કહે છે કે 'તમારી દિકરીને જો મારો ખપ હોય તો દીક્ષા લે.' જોઈ લો... 'મોક્ષનો ખપ હોય તો' આમ કહેવાને બદલે 'મારો ખપ હોય તો' દીક્ષાધર્મ આદરવાનું જણાવ્યું તે શું વજસ્વામી મહારાજે એને અધર્મ કરાવવા કહ્યું હશે ? રીબાઇ રીબાઇને મારવા કહ્યું હશે ?

#### વજસ્વામીજી મ. શું કહે છે ? :-

પ્ર૦ શું એમણે ૨૬૨મી ગાથામાં 'ધર્મ પરિણામે સુંદર નથી, કિંપાકફલ જેવો વિરસ છે' એમ નથી કહ્યું ?

(૧૫૨)

૩૦ અરે ! પુણ્યવાનો ! એ જે કહ્યું છે એ તો કેવલિભાષિત જૈનધર્મને ઉદ્દેશીને નહીં, પણ અજ્ઞાનકષ્ટાદિ દ્વારા કરાતા કમઠાદિ જેવા તાપસાદિ ધર્મોને ઉદ્દેશીને કહ્યું છે; જૈન (જિનોક્ત) ધર્મને ઉદ્દેશીને હરગીજ નહીં.

આ તો તમે જગલાને બદલે ભગલાને કૂટી મારવાનો ધંધો કરી રહ્યા હો એમ લાગે છે.

અમે તો નક્કર શાસ્ત્રપાઠોના આધાર પર ખાત્રીપૂર્વક કહીએ છીએ કે ભગવાને ભાખેલા ધર્મને ભૂંડો કહેવાનું દુઃસાહસ આજ સુધી કોઈ સુવિહિત આચાર્ય ભગવંતે કર્યું નથી. કોઇને આંખ ન હોય તો તેને સજ્જનો પ્રજ્ઞાચક્ષુ કહે છે, પણ આંધળો નથી કહેતા. એમ મલિન આશયથી પરિણામે સુંદર ન નીવડનારા ધર્મને પણ (જિનોક્ત હોવાથી)શાસ્ત્રકારો 'ભૂંડો' કહેતા નથી...

પ્ર૦ - આવું તમે શાના આધારે કહો છો ?

ઉ૦ - જુઓ કલિકાલ સર્વજ્ઞ ભગવંતે શ્રી યોગશાસ્ત્રમાં (૨/૧૩) સ્પષ્ટ કહ્યું છે કે

યોગશાસ્ત્રનો પાઠ :-

मिथ्यादृष्टिभिराम्नातो हिंसाद्यैः कलुषीकृतः । स धर्म इति वित्तोऽपि भवभ्रमणकारणम् ॥

અર્થ :- મિથ્યાદષ્ટિઓએ માનેલો હિંસા વગેરેથી મલિન કરેલો તે, ધર્મરૂપે કહેવાતો હોવા છતાં, સંસારપર્યટનનું કારણ છે.

જરા વિચાર તો કરો કે જયારે બીજા અનેક શાસ્ત્રકારો તથા ગૌતમસ્વામી ભગવંત વગેરે અરિહંતે ભાખેલા ધર્મને નિત્ય રમ્ય કહેતા હોય ત્યારે શું વજસ્વામી મહારાજ ધર્મને ભૂંડો કહે ખરા ??? ખુદ વજસ્વામી મહારાજ પણ આવી સ્પષ્ટતા કરવા માટે જ શ્લો૦ ૨૬૫માં સ્પષ્ટતા કરતાં જણાવે છે કે -

#### વજસ્વામીની ધર્મવ્યાખ્યા :-

'जो पुण खमा-पहाणो परुविओ पुरिसपुंडरीएहिं। सो धम्मो मोक्खो च्चिय जमक्खओ तप्फलं मोक्खो॥' (१५३) અર્થ :- પુરુષોમાં કમળ જેવા (તીર્થંકરો)એ જે ક્ષમાપ્રધાન ધર્મ પ્રરૂપ્યો છે તેનું તો અક્ષત ફળ મોક્ષ છે એટલે એ ધર્મ મોક્ષરૂપ જ છે.

આ રીતે ભગવાનના ભાખેલા ધર્મને તો તેઓ સાક્ષાત્ જાણે કે મોક્ષરૂપ ના હોય-એવો દેખાડી રહ્યા છે. જયારે 'જે ધર્મ કે ધર્માનુષ્ઠાનો ભગવાનના ભાખેલા નથી એવા જૈનેતર મિથ્યાદષ્ટિઓના ધર્મો અજ્ઞાનીઓના કહેલા, તેમજ હિંસા વગેરે પાપોથી ખરડાયેલા અને સર્વજ્ઞઆજ્ઞાથી મુક્ત હોય છે. એટલે એવો ધર્મ 'પરિશામે સુંદર નથી' એમ કહે એમાં શું વાંધો છે? જયારે ભગવાને કહેલ ધર્માનુષ્ઠાનો તો પૂર્વે કહી ગયા તેમ પ્રશસ્ત વિષયના અભ્યાસાદિરૂપ હોવાથી કદાચ તત્કાળ મોક્ષનો આશય ન હોય તો પણ ચરમાવર્તમાં આવેલા મુક્તિના અદેષવાળા જીવોનું પરંપરાએ પણ હિત કરનારા છે.

કેટલાક પ્રશ્ન કરે છે -

પ્રO - ભગવાનના ભાખેલા ધર્માનુષ્ઠાનો પણ સાંસારિક કામનાઓથી કરે તો એ પાપાનુબંધી પુણ્ય ના બંધાવે ?

ઉ૦ - પાપાનુબંધી પુષ્ય કોને કહેવાય, અને કોણ બાંધે, એ જાણો છો ? કે એમને એમ જ આકાંક્ષાપૂર્વક કરાતા ભગવાનના ભાખેલા ધર્માનુષ્ઠાનોને - ધર્મને પાપાનુબંધી પુષ્યબંધ કરાવનારા કહીને વગોવ્યા કરો છો ? જુઓ, પૂ. શ્રી હરિભદ્રસૂરિજી મહારાજ શ્રી અષ્ટક પ્રકરણ ગ્રન્થમાં અને પૂ. શ્રી જિનેશ્વરસૂરિજી મહારાજ તેની ટીકામાં પાપાનુબંધી પુષ્ય કોને કહેવાય એની વ્યાખ્યા કરીને પછી એના ઉદાહરણો પણ દેખાડે છે.

'અષ્ટક' શાસ્ત્ર પાપાનુબંધી પુણ્ય કોને કહે છે ? :-૨૪ મા અષ્ટકમાં બીજો શ્લોક -

> गेहाद् गेहान्तरं कश्चिच्छोभनादितरन्नरः । याति यद्धद् असद्धर्मात्तद्वदेव भवाद् भवम् ॥

અર્થ :- જેવી રીતે ૨મણીય એવા ઘરમાંથી કોઈક મનુષ્ય અરમણીય ઘરે

જાય. એ રીતે અસત્ પાપાનુબંધી દયાદિજન્ય ધર્મ કરીને રમણીય મનુષ્ય ભવમાંથી અરમણીય હલકા ભવમાં જાય છે. જે ખરેખર શુભ મનુષ્ય ભવવાળા જીવને માટે પૂર્વભવમાં ઉપાર્જિત શુભ કર્મ, મનુષ્યત્વાદિ શુભ ભાવના અનુભવનો હેતુ બને પણ પછી નરકાદિ ભવોની પરમ્પરાનું સર્જન થાય. તે પાપાનુબંધી પુણ્ય કહેવાય. તે નિદાન અને અજ્ઞાન કષ્ટથી દૂષિત ધર્માનુષ્ઠાનથી બંધાય, દા.ત. બ્રહ્મદત્ત વગેરેને.

બરાબર ધ્યાનપૂર્વક વિચારો કે અહીં ક્યાંય સંસારની કામના હોવા માત્રથી થતા જિનેશ્વર ભગવાને કહેલા ધર્માનુષ્ઠાનોને પાપાનુબંધી પુણ્ય બંધાવનારા તરીકે કહ્યા છે ? કે નિદાનપૂર્વકના અને અજ્ઞાન કષ્ટ (અજ્ઞાન ગર્ભિત દયા વગેરે) થી થતા ધર્માનુષ્ઠાનને બ્રહ્મદત્તાદિના ઉદાહરણથી પાપાનુબંધી પુણ્યવાળા કહ્યા છે? કેવળ વિષયસુખ-લંપટતાથી નિદાન કરનારને તો પાપાનુબંધી પુણ્યવાળા કહેવામાં કોઈને ક્યાં વિવાદ જ છે ? પૂછો -

પ્ર૦- પણ અહીં 'અજ્ઞાન' શબ્દથી 'અજ્ઞાન કષ્ટ' કયા આધારે કહો છો ? ઉ૦ - 'શ્રાદ્ધવિધિ' ગ્રન્થમાં આ વ્યાખ્યા મળે છે.

'શ્રાદ્ધવિધિ' શાસ્ત્રમાં પાપાનુબંધી પુષ્યની વ્યાખ્યા :-

(૨૬) શ્રી શ્રાદ્ધવિધિ ગ્રન્થમાં શ્રી ધર્મઘોષસૂરિ મહારાજના નામથી કહ્યું છે કે

# 'निरोगाइ गुण जुआ, मिहिहिआ कोणिउच्च पावरया । पावाणुबंधि पुण्णा हवंति अन्नाणकट्टेण ॥'

અર્થ :- પૂર્વના તાપસભવમાં અજ્ઞાન કષ્ટ કરવા વડે જીવો, કોણિક રાજાની પેઠે, મોટી ઋદ્ધિ તથા નિરોગી કાયા આદિ ગુણવાળા થાય, છતાં પણ ધર્મકૃત્ય કરે નહિ અને પાપકર્મમાં આસક્ત થાય, તેઓને પાપાનુબંધી પુણ્ય જાણવું.

#### 'ધન્યચરિત્ર' શાસ્ત્રવાણી :-

તદુપરાંત - પૂ. જ્ઞાનસાગરસૂરિજીકૃત 'ધન્યચરિત્ર'માં પણ પ્રારંભમાં પાપાનુબંધી પુષ્યના ઉદાહરણમાં પૂર્વભવમાં અજ્ઞાનકષ્ટગર્ભિત લૌકિક (૧૫૫) મિથ્યાધર્મની આરાધના કરીને પાપાનુબંધી પુણ્ય બાંધનાર વિશ્વભૂતિ બ્રાહ્મણનું ઉદાહરણ આપ્યું છે, નહીં કે આકાંક્ષાગર્ભિત જૈનધર્મની આરાધના કરનારનું. માટે જ સવાલ થાય ને કે -

ભગવાનના ભાખેલા ધર્મ કે ધર્માનુષ્ઠાનોને કયાંય પણ અજ્ઞાનકષ્ટ રૂપે શાસ્ત્રકાર ભગવંતોએ વખાડ્યા છે ખરા ?

(૨૭) જેને સમજવું હોય એ તો સમજી શકે તેમ છે કે સંસારમાં આપત્તિ વગેરે આવી હોય, અથવા કોઈક સુખ પોતે ઈચ્છવા છતાં ને પ્રયત્ન કરવા છતાં ન મળતું હોય ત્યારે જીવને અનીતિ - દુરાચારના માર્ગે જવાનું દિલ ન થતાં ભગવાનના ભાખેલા જિનપૂજા વગેરે ધર્માનુષ્ઠાનો કરવાનું દિલ જાગે, તો પુષ્યાનુબંધી પાપનો ઉદય ખરો કે નહીં? 'પુષ્યાનુબંધી પાપ' ના ઉદયે જીવને આપત્તિમાં કે રોગમાં ધર્મ કરવાનું મન થાય ત્યારે એને 'પાપાનુબંધી પુષ્પ'નું લેબલ લગાવતા પહેલાં લાખ વાર વિચાર કરવો જોઈએ.

## પાપાનુબંધી પુણ્યના ખોટા લેબલ :-

ખૂબ સમજવાની જરૂર છે કે મોક્ષના આશય વિના પણ જે લોકોને સંસારમાં રહેવાથી આવેલી આપત્તિ વગેરેને ટાળવાના આશયથી કે મોક્ષના દ્વેષ વિના સંસારના રાજયાદિ સુખ મેળવવાના આશયથી નિમ-વિનમિની જેમ, ભગવાનની પૂજા વગેરે ધર્મકૃત્ય જ કરવાનું દિલ જાગે છે તેઓને પાપાનુબંધી પુણ્ય બાંધનારા કયા શાસ્ત્રના આધારે કહી શકાય ? પુણ્યાનુબંધી પાપના ઉદયવાળા કેમ ના કહેવાય ? અથવા તો એ વિચારો કે

(૨૮) સીધે સીધા દેવદ્રવ્યમાં ભેટ તરીકે હજારો રૂપિયા જમા કરાવવાને બદલે, કોઈક 'આ બધાની વચમાં હું જ પહેલી માળની મોટી ઉછરામણીની બોલી બોલું તો નામ રહી જાય' એમ કરી બોલી બોલીને પહેલી માળા પહેરે, એમાં ઊંડે ઊંડે કાંઈક કીર્તિની કામનાથી પહેલી માળની બોલી બોલીને દેવદ્રવ્યવૃદ્ધિનો ધર્મ આરાધે, તો આ શું પાપાનુબંધી પુણ્ય બાંધશે? 'ભગવાનની કે ગુરુની પૂજા તો પહેલી કરો કે છેલ્લી કરો, ભાવથી કરનારાને લાભ જ છે,' એવું જાણ્યા પછી પણ 'આ બધાની વચમાં હું જ મોટી બોલી

બોલીને પહેલી પૂજાનો લાભ લઉં' - આવી ઊંડે ઊંડે કીર્તિની કામનાથી પ્રભુપૂજા કે ગુરુપૂજનાદિની બોલીઓ બોલનારા અને એમ દેવદ્રવ્ય આદિની વૃદ્ધિ કરનારા શું પાપાનુબંધી પુષ્ય બાંધશે ?

- (૨૯) મેતાર્ય મુનિને ઉપસર્ગ કરનાર સોનીએ પાછળથી આખી જિંદગી 'જો હું સાધુપણું નહીં લઉં, તો શ્રેણિક રાજા મને જીવવા જ નહીં દે', - એવા ભયથી સાધુપણું લઈને પાળ્યું, તો ત્યાં શું પહેલાં મોક્ષનો આશય નહિ હોવાથી એણે આખી જીંદગી પાપાનુબંધી પુણ્ય બાંધ્યું હશે ?
- (૩૦) શ્રીપાલ જયારે ધવલશેઠના વહાણો ચલાવવાના સાંસારિક આશયથી નવપદનું સ્મરણ કરે છે, ત્યારે શું તેમણે પાપાનુબંધી પુણ્ય બાંધ્યું હશે ? શ્રીપાળ જયારે પરદેશ જાય છે ત્યારે વિરહવેદના ટાળવા માટે મયણાસુંદરી કહે છે કે 'હું સદા નવપદનું ધ્યાન કરતી રહીશ' તો શું એને પાપાનુબંધી પુણ્યનો બંધ થયો હશે ?
- (૩૧) પટ્ટઅશ્વ માટે નેમનાથભગવાનને પ્રથમ ભાવવંદના કરનારા શામ્બે પાપાનુબંધી પુણ્ય બાંધ્યું હશે ?
- (૩૨) સાંસારિક ફળના આશયથી વિવિધ પ્રકારના શાસ્ત્રોક્ત તપ કરનારાઓ ચાહે મુગ્ધ હતા કે ન પણ હતા, શું તેઓ બધા તરી ગયાના જે શાસ્ત્રોક્ત દેષ્ટાન્તો છે, તે પાપાનુબંધી પુણ્ય બાંધીને તરી ગયા?
- (૩૩) તથા, મરકીના ઉપદ્રવને ટાળવા માટે મથુરા નગરીમાં ઘેર ઘેર શ્રી જિનમૂર્તિ બેસાડવાનો ઉપદેશ દેનારા મહા મુનિઓએ તે જીવોને ભવાંતરમાં રીબાઈ રીબાઈને મારવા માટે એવો ઉપદેશ આપ્યો હશે ?

## 'ગૌતમસ્વામી રાસ' શાસ્ત્ર શું કહે છે ? :-

(૩૪) તથા શ્રી ગૌતમસ્વામીના રાસમાં શ્રી વિનયપ્રભ ઉપાધ્યાયજી કહે છે કે

"પરઘર વસતાં કાંઇ કરીજે, દેશ-દેશાન્તર કાંઇ ભમીજે, કવણ કાજ આયાસ કરો… "પ્રહ ઊઠી ગોયમ સમરીજે, કાજ સમગ્ગહ તતખિણ સીઝે નવનિધિ વિલસે તાસ ઘરે…"

અર્થ :- શા માટે પારકે ઘેર જઈ વસો છો ? શા માટે દેશ-દેશાંતર ભમો છો ? શા માટે બીજી મહેનત કરો છો ? સવારે ઊઠીને ગૌતમસ્વામી ભગવાનનું નામસ્મરણ કરો, તમારા સઘળા કાર્ય તત્ક્ષણ સિદ્ધ થશે, અને (પ્રભાતે જે ગૌતમસ્વામીને યાદ કરે) તેમને ઘેર નવનિધિ છલકાશે.

શ્રાવકોને કમાવા આદિ માટે દેશ-દેશાન્તર ભમવાને બદલે શ્રી ગૌતમસ્વામી ભગવાનનું નામસ્મરણ કરવાની સલાહ આપનાર રાસકારે શું લોકોને દુઃખી કરવા ને ભવમાં ભટકતા કરવા આવી સલાહ આપી હશે ?

એક વાત ખાસ ધ્યાનમાં રાખવાની કે પાપાનુબંધી પુણ્યબંધ નુકસાનકારક હોવાનું તો વજસ્વામી ભગવંત વગેરે ઘણાં શાસ્ત્રકાર ઉપદેશકોએ ફરમાવ્યું છે, પણ પાપાનુબંધી પુણ્ય કઈ રીતે જીવો બાંધે એ વિષયની સ્પષ્ટતા ખૂબ જ ઓછા શાસ્ત્રકારોએ કરેલી ઉપલબ્ધ થાય છે, અને એ કોઈ પણ શાસ્ત્રકાર આ લોકના કોઈ ફળની ઈચ્છાવાળા જીવના ધર્માનુષ્ઠાનને પાપાનુબંધી કહેતા નથી; પણ નિયાશું કરનાર અને અજ્ઞાનકષ્ટ કરનાર બ્રહ્મદત્ત કોણિકાદિ જીવોના જ ઉદાહરણો આપે છે. આ સ્થિતિમાં સંસારમાં બધે દેવાધિદેવ અને ધર્મને મુખ્ય કરી ચાલવાના હિસાબે સાંસારિક ફળની ઈચ્છાએ જીવથી કરાતા ધર્માનુષ્ઠાનને ઝાઝો વિચાર કર્યા વિના કે બીજા સુવિહિત ગીતાર્થ બહુશ્રુતો સાથે ચર્ચા-વિચારણા કર્યા વિના આંખ મીંચીને પાપાનુબંધી પુણ્યબંધનું લેબલ લગાડી દેનારા મોટું દુઃસાહસ ખેડી રહ્યા છે.



# <u>(લેખાંક : ૩)</u>

(દિવ્યદર્શન વર્ષ ૩૩ - અંક ૧૬, વિ.સં. ૨૦૪૧ તા. ૨૯-૧૨-૮૪)

પ્ર૦- શું સંસારફળની ઈચ્છાવાળા જીવો પરમાત્માની સેવા-ભક્તિ-પૂજા વગેરે ધર્માનુષ્ઠાનો કરે તો તે અસદ્દ અનુષ્ઠાન ના કહેવાય ?

ઉ૦- બીજા મિથ્યાત્વી દેવ-દેવીની પૂજા કરવાને બદલે કે બીજા અન્યાય-અનીતિના માર્ગે જવાને બદલે, ફક્ત જિનેશ્વરદેવ પર પ્રેમ અને ભક્તિના કારણે શ્રી જિનેશ્વરદેવની સેવા-પૂજા કરનારને અસદ્દ અનુષ્ઠાનવાળા કઈ રીતે કહી શકાય ? જુઓ,

#### ષોડશક શાસ્ત્ર શું કહે છે ? : ૪ સદનુષ્ઠાન :-

(૩૫) પૂ. શ્રી હરિભદ્રસૂરિજી મહારાજ 'ષોડશક' માં સદનુષ્ઠાનની પ્રરૂપણા એવી કરે છે (૧૦મુ ષોડશક-શ્લો.૨)- "તત્વજ્ઞાનીઓએ 'પ્રીતિ-ભક્તિ-વચન અને અસંગ' આ ચાર પ્રકારના સદનુષ્ઠાન કહ્યા છે; અને એ ચારેય મોક્ષનાં સાધન છે." (૧) જેમાં અતિશય પ્રયત્નરૂપ આદર હોય, હિતનો ઉદય કરાવનારી પ્રીતિ હોય, ને બીજાં કામ બાજુ પર મૂકીને કરાય, તે 'પ્રીતિ-અનુષ્ઠાન' છે - (૨) ક્રિયાથી પ્રીતિ અનુષ્ઠાન જેવું હોય પણ કરનાર બુદ્ધિશાળી હોય અને વિશેષ ગૌરવપૂર્વક કરતો હોય તો વિશુદ્ધતર યોગવાળું એનું અનુષ્ઠાન તે 'ભક્તિ-અનુષ્ઠાન' છે - (૩) સર્વત્ર ઔચિત્યપૂર્વક શાસ્ત્રાનુસારી પ્રવૃત્તિ તે 'વચનાનુષ્ઠાન' છે, કે જે નિયમતઃ ચારિત્રીને હોય છે, બીજાને નહીં. (પૂ. ઉપાધ્યાયજી મ. જણાવે છે કે આ નિશ્ચયનયનો મત છે. વ્યવહારનયથી, માર્ગાનુસારી જીવ શાસ્ત્ર મુજબ પ્રવર્તે ત્યારે તેને પણ આંશિક વચનાનુષ્ઠાન હોય) (૪) અભ્યાસના અતિશયથી જિનકલ્પિકાદિ દ્વારા આત્મસાત્ ભાવે જે અનુષ્ઠાન થાય છે તે 'અસંગાનુષ્ઠાન' કહેવાય.

હવે વિચાર કરો કે માર્ગાનુસારી વગેરે જીવો જિનવચનને અનુસરીને જે ધર્મ આરાધે તે આંશિક વચનાનુષ્ઠાન; પણ જિનવચનની અવજ્ઞાનો જેમાં ભાવ નથી, કે વચનાનુસારિતા ન પણ હોય છતાં ભગવાન ઉપર પ્રીતિ અને ભક્તિથી શ્રી નિમ-વિનિમની જેમ 'માગું તો ભગવાન પાસે જ' એવા ભગવાન પરના પ્રેમ-બહુમાન વગેરેથી સાંસારિક વસ્તુની કામનાથી પણ ધર્માનુષ્ઠાન કરે, તો તે અનુષ્ઠાનને પ્રીતિ-ભક્તિરૂપ સદનુષ્ઠાન કેમ ના કહેવાય ? 'આપણે જૈન છીએ તો પછી અન્યાય, અનીતિ કે મિથ્યાત્વી દેવ-દેવીની પૂજા કરવાને બદલે આપણા ભગવાનને જ કેમ ન પૂજીએ ?' એવા ભવ્ય આશયવાળા જીવોના ધર્માનુષ્ઠાનને અસદ્ અનુષ્ઠાન કે પાપાનુબંધી કહેવાનો દુરાગ્રહ સેવનારાઓએ ખરેખર સદનુષ્ઠાનનો મર્મ સમજવાની જરૂર છે.

પ્રીતિ અને ભક્તિથી ભગવાનની પૂજા કરનારા શ્રાવક વગેરેને "આ લોકો તો ગમે એટલું કહીએ તો પણ - અમે તો બાયડી-છોકરા ને પૈસા-ટકા માટે જ ધર્મ કરવાના - આવું જ કહેવાના" આવા અદ્ધરિયા આક્ષેપો મૂકીને જે લોકો વગોવે છે એ શ્રાવકોની આશાતના કરે છે કે નહીં ?' એ ખાસ વિચારો, કોઇ એકાદ ગૃહસ્થ એવું બોલી ગયો હોય કે - અમે તો બાયડી-છોકરા માટે જ ધર્મ કરવાના - એ વાત બધાને લાગુ પાડી દેવામાં કાંઈ સાર છે ખરો ?

પ્ર૦- તો શું પૈસા-ટકા કે પરલોક માટે ધર્મ કરે, ને મોક્ષનો આશય ન રાખ્યો હોય તેઓ જે ધર્મ જ નથી કરતા એના કરતાંય વધારે ભૂંડા છે એવું ના કહેવાય ?

ઉ૦ - એવું બોલનારાઓ શાસ્ત્રો ભૂલીને આવેશમાં આવ્યા હોય તો જ એવું બોલી શકે. જુઓ -

તત્ત્વાર્થ શાસ્ત્ર - મંગળકારિકા શું કહે છે ? :-

(૩૬) તત્ત્વાર્થ શાસ્ત્રકાર શ્રી ઉમાસ્વાતિજી મહારાજ તો એની મંગળકારિકામાં છ પ્રકારના જીવોમાં, ઉભયલોકના હિત માટે કે પરલોકના હિત માટે ધર્મિક્રિયા કરનારાઓને અધમાધમ કે અધમ નહીં કહેતાં વિમધ્યમ અને મધ્યમ કક્ષામાં મૂકી રહ્યા છે; ત્યારે આપણને કોણે પરવાનો આપ્યો કે આપણે ઇહલોક-પરલોક માટે ધર્મ કરનારા એ જીવોને અધમાધમ કે અધમ કરતાં પણ ભૂંડા કહી દઇએ ? બીજા શાસ્ત્રોનો ખ્યાલ રાખ્યા વિના આવું સભામાં બોલાય કેવી રીતે ? એવું બોલનારને ષટ્ પુરુષની પ્રરૂપણા કરનારા

શ્રી ઉમાસ્વાતિ મહારાજ કે શ્રી સિદ્ધર્ષિગણી મહારાજ વગેરેની આશાતનાનો ભય હશે કે નહિ તે જ્ઞાની જાણે

(૩૭) પ્ર૦ - પણ સભામાં બેઠેલા બધા તો સમજદાર જ હોય ને ? ને સમજદાર આગળ તો એમજ કહેવાય ને કે દુન્યવી સુખ માટે ધર્મ કરનાર કરતાં ધર્મ ન કરનાર સારો ?

30 - બધા શ્રોતા સમજદાર હોવાનું કઇ રીતે માની લેવાય ? જૈન સાધુની સભામાં બધા પ્રકારના જીવો હોઈ શકે છે. એટલે તો નિશ્ચયનયના લક્ષવાળી એવી વ્યવહારનયની શૈલીથી પ્રરૂપણા કરવાનું શાસ્ત્રો ફરમાવે છે. માટે વક્તાએ એ રીતે પ્રરૂપણા કરવાની કાળજી કરવાની હોય છે. જો બધાને સમજદાર જ માન્યા છે તો 'તમને સુખ ભૂંડું લાગ્યું છે ?' એમ વર્ષોથી એકનો એક જ એકડો ઘુંટાવવો પડે ? એકડો તો બાળકને ઘુંટાવાય કે ભણેલા સમજેલાને ?

પ્ર૦- તો જે સભાને ઉદ્દેશીને "તમે બધા કાંઈ બાળ નથી **સારા છો**, સમજી શકો તેવા છો, ધંધા ધાપા મૂકીને અહીં આવો, રાજસત્તાને હંફાવો છો, ભલભલાને ઠગો છો, લાખ કમાઇને દશ હજાર બતાવો છો, આવા તમને 'બાળ' માનનારા પાટ પર ચડી બેસનારો બેવકૂફ છે" આવું બોલનાર ગીતાર્થ કહેવાય ?

ઉ૦- કેવા વિચિત્ર પ્રતિપાદન થઈ રહ્યા છે ? પહેલી વાત તો એ, કે એક બાજુ 'તમે સારા છો' એમ કહેવું અને બીજી બાજુ 'ભલભલાને ઠગો છો' વગેરે કહેવું, એમાં સ્પષ્ટ પરસ્પર વિરોધ છે.

બીજી વાત આપશે કાંઈ સભામાં બેઠેલા બધાને બાળ માનવાના છે જ નહીં. એમાં મધ્યમે ય હોય, ને પ્રબુદ્ધ પણ હોય. બાકી આજની સભામાં બે-ચાર કે દશ-બાર પ્રબુદ્ધ હોય તો તે પણ આનંદની વાત છે.

ત્રીજી મહત્ત્વની વાત એ છે કે કોઇ માણસ રાજક્ષેત્રમાં રાજસત્તાને હંફાવે કે ધંધાના ક્ષેત્રમાં લાખો રૂપિયા કમાઈ બતાવે, એટલા માત્રથી શું એને અહીં ધર્મક્ષેત્રમાં પણ આપણે 'પ્રબુદ્ધ' હોંશિયાર માની લેવા ? થોડો વિચાર તો કરો કે ગમે એવો હોંશિયાર વકિલ હોય પણ દાકતરી ક્ષેત્રમાં એ કેવો ? બાળ કે પ્રબુદ્ધ ? ગમે તેવો વ્યાકરણ-કાવ્ય-કોશ ભણેલો હોય પણ તર્કશાસ્ત્રનાં ક્ષેત્રમાં એને કેવો માનશું ? બાળ કે પ્રબુદ્ધ ? એવાને ત્યાં પ્રબુદ્ધ માનનારા થાપ જ ખાય કે બીજું કાંઈ ? તો એવી જ રીતે ગમે તેવા કુશળ વેપારી-વાણિયા હોય પણ તેઓને જો વારેઘડીએ "તમે તો ધર્મનો કક્કો પણ સમજતા નથી. પચાસ પચાસ વરસથી તમને આ વાત કહેવાય છે. તો પણ તમે એવા ને એવા રહ્યા, તમને લોકોને હજુ મારી વાત બરાબર જોઇએ એવી બેઠી નથી માટે વર્ષોથી મારે તમને એકની એક વાત કર્યા કરવી પડે છે" આવું વારંવાર જે ઉપદેશકને કહ્યા કરવું પડતું હોય, તેમની સભામાં બેઠેલાને બધાને બાળ માનવા કે સમજદાર ?

જૈનધર્મની વાતો કરનારે તો ખાસ સમજી રાખવું જોઈએ કે જીવોનાં ક્ષયોપશમ વિચિત્ર હોય છે. સારામાં સારી પ્રતિભાવાળા કવિને પણ ગણિત ભણાવીએ તો કંટાળીને ઊઠી જશે. કોઈનો ક્ષયોપશમ ઇતિહાસના વિષયમાં ઘણો ઊંડો દેખાશે; પણ એને પૂછો કે વિજ્ઞાનના વિષયમાં કેમ છે ? તો એ કહેશે કે 'સ્કૂલમાં વિજ્ઞાનનો વિષય આવે એટલે મારું માથુ દુઃખી જતું હતું.' એ જ રીતે જે લોકો ધંધામાં આજે ખૂબ પાવરધા છે તેમને પૂછો કે 'તમે કેટલું ભણ્યા છો ?' તો ઘણા કહેશે કે 'સ્કૂલમાં તો મને કાંઈ આવડત જ નહોતું એટલે આઠમાં ધોરણથી જ ઊઠી ગયેલો. ' ક્ષયોપશમ કોઈ એક ક્ષેત્રમાં સારો હોય એટલે બધા ક્ષેત્રમાં અને ધર્મનાં ક્ષેત્રમાં પણ સારો હોય જ આવો હઠાગ્રહ આપણાથી રાખી શકાય ખરો ? ધંધાના કે ઘર સંભાળવાના ક્ષેત્રમાં ભલે ગૃહસ્થોનો ક્ષયોપશમ જોરદાર હોય, પણ એટલા માત્રથી ધર્મની વાતો સમજવામાં પણ એનો ક્ષયોપશમ જોરદાર હોવાનું માની લેનારા શાસ્ત્ર સત્ય તો શું પણ વ્યવહાર સત્યનો ય અપલાપ કરી રહ્યા છે. સારામાં સારા ભણેલા વકિલો કે ડોક્ટરોને પણ વ્યાખ્યાનમાં ઝોકા ખાતાં આપણે કયાં નથી જોયા ? આ સ્થિતિમાં ફક્ત આગળ બેઠેલા કે હા...જી..હા કર્યા કરનારને લક્ષમાં રાખીને આપણે મોટી મોટી નિશ્ચયનયની વાતો કરવા બેસીએ એ તો 'મને જ શાસ્ત્ર મુજબ બોલતાં આવડે છે, પણ બીજાને નહીં,'

એવા મિથ્યા અભિનિવેશની નિશાની છે.

### શ્રમણસૂત્ર શું કહે છે ? :-

(૩૮) વળી એક વાત એ છે કે જેઓનાં મોઢામાંથી ભાષણમાં પણ વારેઘડીએ 'બેવકૂફ'… 'ભિખારી'… 'લુચ્ચા' વગેરે અપશબ્દોની ગંગા વહ્યા કરતી હોય, રોજ રોજ આવા અસભ્યપ્રાયઃ શબ્દોની રટના ચાલુ રહેતી હોય, તેમને અંતકાળે શું યાદ આવશે ? મોક્ષ કે પછી બેવકૂફ ? 'આપત્તિકાળે સહાય જેની તેની પાસે નહિ પણ પ્રભુ પાસે જ માંગવા'ના નિર્ધારવાળા અને પ્રભુ પાસે જ સહાય માંગનારા શ્રાવકોને 'ભિખારી' કહીને વગોવવામાં 'શ્ર**મણસૂત્ર'** મુજબ શ્રાવકની આશાતનાનું પાપ કેમ ન લાગે ? ખરી વાત એ છે કે આવા ભાષણ કરનારા ભલે જેમ ફાવે તેમ મરજી મુજબ બોલ્યા કરે, આપણે એની બહુ પરવા કરવાની જરૂર જ નથી, આપણે તો સર્વજીવોનું હિત ઈચ્છનારા છીએ એટલે કદાચ કોઈ આવું આપણા માટે બોલે તો તે પ્રેમપૂર્વક સાંભળી લેવું... આપણે પણ સમજીએ છીએને કે 'કડવાં ફળ છે ક્રોધનાં'… જેના અંતરમાં કષાયોની આગ ભડકે બળી રહી હોય તેઓ આવેશમાં આવી પોતાનું સ્થાન ભૂલીને આવું બોલી પણ નાખે... આપણે તો એમના હૈયા ઉપર શાસ્ત્રીય સત્યો અને શાસ્ત્રપાઠોના નીરનું પ્રેમાળ અને કોમળ હૈયે સિંચન કરવાનું હોય. તેમજ આપણે સૌએ પણ એ સાવધાની રાખવાની છે કે ભૂલે ચૂકે પણ કોઈની નિંદા ના થઈ જાય, કોઈના પણ પ્રત્યે કષાય કે દુર્ભાવ ના થઈ જાય એટલું જ નહિ પણ જેઓએ ભૂતકાળમાં ભગવાનના શાસનની ખૂબ સારી સેવા બજાવી હોય અનેકોના ઉદ્ઘાર કર્યા હોય, એમનાં એ સુકૃતની અનુમોદના જ કરીએ. બાકી તો જે મિથ્યાત્વાદિ કર્મથી પીડાઈ રહ્યા હોય એવા શ્રાવક કે સાધુની ભાવદયાને બદલે નિંદા-તિરસ્કારમાં ઉતરવાની ભૂલ તો ક્યારેય પણ ન કરીએ. તથા જે સાચી હકીક્ત સમજાવે તે બરાબર સાંભળી, એના ઉપર બીજાઓ તેના માટે શું કહે છે એ પણ ધ્યાનમાં રાખીને, બધી બાજુનો વિચાર કરી તેનો સાર પ્રહણ કરતા શીખીએ. નહીં તો વન સાઈડેડ એક જ પક્ષ તરકી વાતો

પકડી લઈને કદાગ્રહમાં ઊતરી પડવાના પાપમાં જોખમ ઘણું ઊભું છે. જે પુણ્યાત્માઓ મોક્ષ માટે જ ધર્મ કરે છે એને બધા જ શાસ્ત્રકારો ઉત્તમ માને છે, પણ મોક્ષ સિવાયના આશયથી ધર્મ કરનારા અધમાદિ કરતાં પણ ભૂંડા છે - એવું કોઈ જ શાસ્ત્રકાર કહેતા નથી. અગર પૂછો -

પ્ર૦- તમે આવું બધું કહો છો ત્યારે કેટલાક તમને કહે છે કે તમે સમકિત મોહનીયના ઉદયથી પીડાઓ છો, એ વાત સાચી ?

ઉ૦- એ કહેનારા ક્યારેક તો મિથ્યાત્વના ઉદયથી પીડાવાની વાત કરે છે, અને ક્યારેક સમક્તિ મોહનીયના ઉદયથી પીડાવાની વાત કરે છે. તો તમે બેમાંથી શું સાચું માનશો ? સમક્તિ મોહનીયનો ઉદય તો આવકારપાત્ર-સ્વાગત કરવા લાયક છે કેમકે સમક્તિ મોહનીયના ઉદયથી જ ક્ષયોપશમ-સમ્યક્ત્વ હોય છે. એનાથી કોઈ પીડાતું કહેવાય ખરું ?

પ્ર૦-કેટલાક 'સમકિત મોહનીય પરિહરુ' નો આધાર લઈને સમકિત મોહનીય ફેંકી દેવાની વાત કરે છે એ સાચું ?

૭૦-સમકિત મોહનીયનો ઉદય તો ક્ષાયિક સમ્યક્ત્વ પ્રગટ થવાની વેળાએ એની મેળે ટળવાનો છે, એ પહેલાં જે લોકો એને ફેંકી દેવાની વાત કરે છે તે શું સમજીને કરતા હશે તે જ્ઞાની જાશે. મિથ્યાત્વનો ઉદય તો ભયંકર છે, અને હાલ આપણે ક્ષાયિક સમકિત તો પામી શકીએ તેમ નથી, તેથી ક્ષયોપશમ સમકિતથી જ કામ ચલાવવું પડે; ને એમાં સમકિત મોહનીયકર્મ ઉદયમાં હોય જ, ઉદયમાં રાખવું જ પડે. હવે જો સમકિત મોહનીયને ફેંકી જ દેવાનું હોય તો શું મિથ્યાત્વે જવું છે? સમકિત મોહનીયના ઉદય વિના ક્ષાયોપશમિક સમ્યક્ત્વ કઈ રીતે રહે એટલું ય વિચારવું નથી? મુહપત્તિના બોલમાં જે સમકિત મોહનીય પરિહરવાનું કહ્યું છે, ત્યાં તો સમ્યક્ત્વના અતિચારો વર્જવાનું કહ્યું છે, આટલો ય વિવેક ન આવડે, એ નિર્વિવેકી 'સ્નેહરાગ પરિહરું' માં શું કહેશે? શું ભગવાન, ભગવાનનું શાસન, સંઘ, સાધર્મિકો, ને ધર્માનુષ્ઠાનો – આ બધા ઉપરનો સ્નેહરાગ પણ અત્યારે ફેંકી દેશે? દાન-શીલ-તપ-જ્ઞાનાદિ માટેના

લોભાદિ કષાયો પણ ત્યજી દેશે ? શા માટે આવી ઉટપટાંગ ધડ-માથા વિનાની વાતો કરતા હશે ? જેને શાસ્ત્રસિદ્ધ સમ્યક્ત્વની જરૂર ના હોય અને સમ્યક્ત્વની સ્વકલ્પિત મનમાની વાતો કરીને વાસ્ત્રવિક શાસ્ત્રપ્રસિદ્ધ સમ્યક્ત્વથી આઘા જ રહેવું હોય અને ભોળા જીવોને બહેકાવી એ ઉન્માર્ગમાં પડે, તેમજ બુદ્ધિશાળી જીવો જાતની કાનપટ્ટી પકડે, વળી શ્રોતાઓ સદા લઘુતાગ્રંથિમાં જ પકડાયા રહે, ઉત્સૂત્રભાષી, હલકા…' વગેરે માનતા રહે, એવી જ વાતો શાસ્ત્રકારોના નામે કરવી હોય, તેમજ અનેક શાસ્ત્રના વિરોધો આવે એવી પ્રરૂપણા ચાલુ રાખવી હોય, એની તો આપણે દયા જ ચિંતવવી રહી, એવાઓ એવા સેંકડો લેખો લખે, કે ભાષણો કરે, તો પણ સુજ્ઞજનો એને આવકારવાના નથી, શાસ્ત્રના ચુસ્ત રાગીઓ ક્યારે પણ એને શાસ્ત્રસંમત માનવાના નથી, તેમજ સમક્તિના ખપીજનો ક્યારેય પણ ક્ષયોપશમ સમક્તિમાં અતિ જરૂરી એવા સમક્તિ મોહનીયના ઉદયને ફેંકી દેવા તૈયાર થવાના નથી.

## ધર્મપુરુષાર્થની પ્રધાનતા અંગે અનેક શાસ્ત્રો શું કહે છે :-

મારે તો એ કહેવું છે કે ધર્મપુરુષાર્થને કોઈ જ દયાળુ શાસ્ત્રકારોએ વગોવ્યો નથી, એટલું જ નહીં પણ પ્રાયઃ બધા જ મહાદયાળુ પૂર્વાચાર્ય ભગવંતોએ ધર્મપુરુષાર્થને ખૂબ ખૂબ વખાણ્યો છે. કેટલાય શ્રીસિદ્ધર્ષિગણી મહારાજ, શ્રી મુનિચંદ્રસૂરિજી મહારાજ, શ્રી કલિકાલ સર્વજ્ઞ હેમચંદ્રસૂરિજી મહારાજ… વગેરે અનેક મહાપુરુષોએ મોક્ષ કરતાં પણ ધર્મ-પુરુષાર્થને પ્રથમ ગણાવી ચઢિયાતો બતાવ્યો છે. દા.ત.

'ઉપમિતિ'માં માત્ર અર્થ-કામ અને ધર્મ એ ત્રણ જ પુરુષાર્થ ગણાવ્યા પછી કહ્યું કે - ''જો કે ચોથો મોક્ષ પુરુષાર્થ છે, પણ એ તો ધર્મનું જ કાર્ય છે - એટલે પરમાર્થથી ધર્મ જ પ્રધાન પુરુષાર્થ છે.''

વળી 'યોગશાસ્ત્ર'માં મોક્ષ પુરુષાર્થને અગ્રણી કહ્યો છે, છતાં ત્યાં પણ લખ્યું છે કે 'મોક્ષ એ જ અર્થ છે અને એનું કારણ ધર્મ છે' એનો ભાવ પણ એ જ છે કે ભલે મોક્ષ એ જ એક અર્થ યાને પ્રયોજન હોય, છતાં સમજી રાખો કે એ ધર્મથી જ સિદ્ધ થશે માટે જીવનમાં નિકટનું પ્રયોજન ધર્મ છે.

(१६५)

વળી એ જ યોગશાસ્ત્રકાર ત્રિષષ્ઠિશલાકા પુરુષચરિત્રમાં ધર્મોપાર્જન કરવામાં તત્પર એવા પુરુષોને શિરોમણિ ભાવે ગણાવે છે. પણ નહિ કે મોક્ષને મુખ્ય પુરુષાર્થ માની ધર્મમાં નિરુદ્યમી રહેનારને. તદુપરાંત,

ત્રિષષ્ઠિ વગેરે અનેક ગ્રન્થોમાં પૂર્વાચાર્ય ભગવંતોએ જયાં જયાં કોઈ ભગવાન કે મુનિની દેશનાની વાતો લખી છે, ત્યાં બધે જ પ્રાયઃ ધર્મપુરુષાર્થને જ પેટ ભરી ભરીને વખાણ્યો છે. તેમજ કલ્પવૃક્ષ વગેરે બધી સારી સારી સેંકડો ઉપમાઓ ધર્મને લગાડીને એને ખૂબ ખૂબ ઉત્તમ કહ્યો છે. એ દેશનાઓમાં શિવસુખ કે મોક્ષ વગેરેના ઉલ્લેખો ય છે. પણ તે છતાં ૧૦૦ એ ૯૦ ટકા જેટલી પૂર્વાચાર્ય મહાપુરૂષોની ધર્મદેશનામાં ધર્મપુરુષાર્થના જેટલા ગુણગાન દેખાશે એટલા વિસ્તારથી નામોલ્લેખપૂર્વક મોક્ષપુરુષાર્થના નહીં દેખાય. આનું કારણ શું ? એ જ કે અર્થ-કામ અને મોક્ષ ત્રણેયનું પ્રબળ અને અનન્ય કારણ ધર્મ જ છે. શરબત પીવાનું કહીએ એટલે સામો ભલે એને કદાચ સ્વાદ માટે પીતો હોય પણ પ્રાયઃ એની તરસ પણ મટવાની જ છે. એ રીતે ધર્મપુરુષાર્થને પ્રાધાન્ય આપી ધર્મ કરવાનું કહીએ એટલે એમાં મોક્ષફળની પ્રાપ્તિનો ઉપદેશ તો સમાઇ જ જાય છે, વધુમાં એ લાભ થાય છે કે અર્થ-કામના પ્રેમી જીવો પણ ધર્મપુરુષાર્થના માર્ગે આવી, ભારેકર્મી હોય તો પણ ધર્મના ક્રિયામાર્ગે આવી શુકૂલપાક્ષિક થઈને પછી લઘુકર્મી બની ક્રમશઃ મુક્તિમાર્ગે પ્રયાણ કરનારા થાય છે. 'માત્ર મોક્ષપ્રેમી જ હોય તે જ ધર્મશ્રવણને લાયક' એવું કોઇ શાસ્ત્રકારે કહ્યું નથી. ચરમાવર્તમાં આવેલા મક્તિના અદેષવાળા અર્થ-કામપ્રેમી જીવોને પણ ધર્મશ્રવણ માટે યોગ્ય ગણ્યા છે. એ શ્રી ઉપમિતિ-ભવ-પ્રપંચકથા વગેરે ધર્મગ્રંથોમાં સ્પષ્ટ જોઇ શકાય છે. ત્યારે દુઃખની વાત એ છે કે આ પ્રબળ વિદ્વાન પૂર્વ-પ્રતિષ્ઠિત સુવિહિત આચાર્યોની આચરિત ધર્મદેશના પધ્ધતિની સુંદર પ્રશાલિકાને બાજુ પર હડસેલી દઈને વજસ્વામી ભગવંતની દેશના જેવી કોઈ એકાદ દેશનામાં આવતા કોઇ એકાદ શ્લોકનો અર્થ બરાબર સમજયા વિના જ જેમણે ધર્મને 'ભૂંડો-ભૂંડો' કહીને મોક્ષપુરુષાર્થ પર એકાન્તવાદમાં તાણી જાય એવો ભાર મૂકી દીધો છે, અને વર્ષોથી એ રીતે ટેવાઈ ગયા છે.

એવા ભાષણકારોએ આ શાસનમાં ભારે ગરબડ ઊભી કરી છે એમ આજે ઘણા સુવિહિત આચાર્યોને લાગી રહ્યું છે... જો એ લોકો કોઇ એકાદ પૂર્વાચાર્યની દેશનાને એકાન્તે નહીં પકડતાં, પ્રાચીન અનેક ધર્મશાસ્ત્રોમાં આવતી બધી ધર્મદેશનાઓ સંગૃહીત કરીને એની સાથે પોતાની દેશનાને સરખાવી જોશે તો જરૂર તેમને ઉપર કહેલી વાતની પ્રતીતિ થશે, ખાતરી થશે.

અમારો તો કોઇ પણ બાબતમાં વધારે પડતો બિનજરૂરી અતિઆગ્રહ નથી. ફકત એકાન્તવાદગર્ભિત ભારપૂર્વકના જકારગર્ભિત પ્રતિપાદનોની સામે જ અમારી લાલબત્તી છે. એ આ તકે ફરીથી સ્પષ્ટ કરીએ છીએ. કોઇ લાખો પ્રયત્ન કરે તો પણ અનેકાન્ત-પ્રતિપાદક શ્રી જિનવચન અન્યથા થવાનાં નથી. એક શંકા કરાય છે કે --

પ્ર૦ - તો પછી શાસ્ત્રે ઇહલોક પરલોકની આશંસાથી થતા ધર્માનુષ્ઠાનને વિષ-ગરલ અનુષ્ઠાન કેમ કહ્યા ?

ઉ૦ - ભલભલાને આવી શંકા થાય એમાં નવાઈ નથી, વળી વર્ષોથી એની એ વાત એકની એક જ રીતે ઉપર ઉપરથી વાંચી કે સાંભળી હોય એટલે એવો પાકો નિર્ણય પણ કોઇને થઈ ગયો હોય તો આશ્ચર્ય નથી, ખરી વાત એ છે કે દરેક શાસ્ત્રવાક્ય ખૂબ ઉંડાણથી આજુ-બાજુનો સંદર્ભ તપાસીને, તથા શાંતિથી બીજા પ્રન્થકારો એ અંગે શું જણાવે છે એ બધાને ન્યાય આપીને, વિચારવું જોઈએ. એ રીતે જો વિચારાય તો કદાગ્રહમાં તણાવાનું નહીં થાય. બાકી એ રીતે વિચાર્યા વિના કદાગ્રહ પકડી રખાતો હોય અને પાછું મનાતું હોય કે 'વર્ષોથી મારી પાછળ ગ્રહ પડ્યો છે, (જે શાસ્ત્રના નામે વાતો કરે છે) પણ તે મેં ઘોળી પીધો છે,' તો ઘોળી પીધાનો અર્થ એ કે મારે કદાગ્રહ મૂકવાનો છે જ નહિ, સંસારમાં પણ આવું બનતું હોય છે કે જો કોઈ ખોટી મમતવાળાની પાછળ એનો કદાગ્રહ મૂકાવવા કોઈ હિતૈષી દા.ત. નાદાન કદાગ્રહી દીકરા પાછળ બાપ પૂંઠે પડી જાય, તો એ કદાગ્રહી દીકરાને એ હિતૈષી બાપ ગ્રહરૂપ લાગે છે. એવું અહીં પણ લાગે એ બનવાજોગ છે. વધારે દુ:ખની વાત તો એ છે, કે જો આવો કોઈ ગ્રહ લાગુ પડ્યો લાગતો હોય તો શાસ્ત્રો જોવા વિચારવા

જોઈએ, પણ એ કર્યા વિના જો દાવો રખાય કે ગ્રહને ઘોળી પીવામાં આવ્યો છે તો તે ઘણું ખેદજનક કહેવાય. કદાગ્રહ આમેય સારો નહીં, તો પછી એને નિવારનારા ગ્રહને ઘોળી પીનારની કઇ દશા થાય ? કદાગ્રહ બાજુ પર મૂકીને વિચારીએ કે -

### વિષ-ગરલ ક્રિયા અંગે યોગબિંદુ શાસ્ત્ર શું કહે છે ? :-

પૂજ્ય હરિભદ્રસૂરિજી મહારાજે વિષ-ગરલ અનુષ્ઠાનની પ્રરૂપણા જૈનમતે કરી છે ? કે અન્ય મતે ? યોગબિંદુની શ્લો૦ ૧૫૪ની વ્યાખ્યામાં શ્રી મુનિચન્દ્રસૂરિજી મહારાજ સ્પષ્ટપણે એને પાતંજલમત કહી રહ્યા છે. બીજું, પતંજિલએ એને કાળભેદ પાડીને કહ્યા નથી, જયારે જૈન શાસ્ત્રકાર એના ઉપરની મીમાંસામાં સ્પષ્ટ કહે છે કે વિષ-ગરલ અનુષ્ઠાન સામાન્યથી અચરમાવર્તકાળમાં હોય, અને વિશેષથી ચરમાવર્તકાળમાં મુક્તિના દ્વેષવાળાને હોય. મુક્તિના અદ્વેષવાળાને ચરમાવર્તકાળમાં પ્રાયઃ તદ્દહેતુ (અને આગળ વધતાં અમૃત) અનુષ્ઠાન હોય. આમાં મુખ્યત્વે ચરમાવર્તકાળમાં સહજમલની અલ્પતાને કારણ જન્મેલા મુક્તિના અદ્વેષને અથવા કંઇક મુક્તિના અનુરાગને કારણ તરીકે બતાવ્યો, નહીં કે એકાન્તે મુક્તિના અનુરાગને. તો હવે ચરમાવર્તમાં આવેલો જીવ ભલે કદાચ એ ઈહલોકિક કાર્યની ઇચ્છાથી પણ ધર્માનુષ્ઠાન કરતો હોય, તો પણ એને વિષ-ગરલ અનુષ્ઠાન કઈ રીતે કહેવાય? 'બત્રીશ-બત્રીશી' શાસ્ત્રની મુક્તિઅદ્વેષ-પ્રાધાન્યનામની ૧૩મી બત્રીશીમાં શ્લો૦ ૨૦-૨૧ની વ્યાખ્યામાં શ્રી ઉપાધ્યાયજી મહારાજ પણ સ્પષ્ટપણે કહે છે કે, -

'દ્વાત્રિશદ્દ-દ્વાત્રિશિકા' શું કહે છે ? :-

# अपि बाध्या फलापेक्षा सदनुष्ठानरागकृत् । सा च प्रज्ञापनाधीना मुक्तयद्वेषमपेक्षते ॥

અર્થ :- સૌભાગ્યદિકલની વાંછા પણ બાધ્યસ્વભાવવાળી તથા સદનુષ્ઠાનનો રાગ કરાવનારી હોય છે; અને તે કલાપેક્ષાની બાધ્યતા ઉપદેશાધીન હોઇને કારણરૂપે મુક્તિ-અદેષને સાપેક્ષ છે. આ રીતે ચરમાવર્તમાં મુક્તિઅદેષના પ્રભાવે, સાંસારિક ફલની આકાંક્ષા પણ બાધ્ય કોટિની અર્થાત્ ભવિષ્યમાં

(982)

નાબૂદ થનારી હોય છે. એટલે એ ધર્માનુષ્ઠાન બાધ્યકક્ષાની સાંસારિક ફલની આકાંક્ષાથી થવા છતાં ય, એમાં અભવ્યના ધર્માનુષ્ઠાન કરતાં ઘણો ભેદ છે, અને તેથી એ વિષ કે ગરલ અનુષ્ઠાન બનતું નથી, પણ તદ્દહેતુ જ બની રહે છે. ઉપરની વાત તથા આવા શ્રી ઉપાધ્યાયજી મ. ના ટંકશાળી વચનોને અવગણીને એ બાધ્યકક્ષાની ફ્લાકાંક્ષાવાળા અનુષ્ઠાનોને વિષ-ગરલમાં કોઈ ખપાવતં હોય. એમના ધ્યાન ઉપર લાવ્યા પછી પણ જો એ કદાગ્રહ છોડવા તૈયાર ન થાય તો ભવિતવ્યતાને જ દોષ દેવો રહ્યો. નિયાણું વગેરે કરનારા બ્રહ્મદત્ત વગેરે ચરમાવર્તમાં હોવા છતાં તેમની ફલાકાંક્ષા એવી તીવ્ર લંપટતાવાળી હતી કે જેને બાધ્યકક્ષામાં ગણી શકાય નહીં તેમજ જે લોકો ચરમાવર્તમાં હોવા છતાં વિષયસુખના અતિશય લંપટ હોય અને તે માટે જે આટામાં લૂણ જેટલો ધર્મ માંડ માંડ ભક્તિ-ભાવ-વિસ્મયાદિ વિના જ કરતા હોય, તો તેઓની પણ તે ફ્લાકાંક્ષા બાધ્યકક્ષામાં ન ગણાય. એટલે આવા તીવ્ર વિષયસુખની આકાંક્ષાવાળા હોય એવાના અથવા તો ચરમાવર્તમાં પણ અત્યંત અનાદરથી ધર્મ કરતા હોય એવાનાં ધર્માનુષ્ઠાન તદ્દહેતુરૂપ બનવાને બદલે વિષાદિરૂપ બને એમાં કાંઇ નવાઇ નથી. માત્ર ચરમાવર્તમાં આવી જવા માત્રથી ધર્માનુષ્ઠાન તદ્દહેતુ કે અમૃત તુલ્ય બની જાય એવો એકાન્ત નથી, પરંતુ 'મુક્તિ-અદ્વેષના પ્રતાપે બાધ્યકોટિની ફ્લાકાંક્ષાથી થતાં અનુષ્ઠાનો તદ્દહેતુરૂપ બને છે. વિષાદિરૂપ નહીં,' - એ જ આ પ્રતિપાદનનો મુખ્ય હેતુ છે. માટે 'આશય શુદ્ધિનું કાંઇ મહત્ત્વ જ નથી અથવા આશય સર્વથા ગૌણ છે,' એવું કોઇએ સમજી લેવાની ગંભીર ભૂલ કરવી જોઇએ નહિ. શાસ્ત્રકારભગવંતોએ જયાં અચરમાર્વતકાળ અને ચરમાવર્તકાળ એમ કાળભેદને મુખ્ય દેખાડ્યો છે, ત્યાં જ આ વાત લાગુ પાડવાની છે.

જો મોક્ષના આશય સિવાયના આશય માત્રથી ધર્માનુષ્ઠાન એકાન્તે વિષ-ગરલ બની જતું હોત તો શ્રી હરિભદ્રસૂરિ મહારાજ પંચાશકમાં સૌભાગ્ય વગેરે સાંસારિક ફળના ઉદ્દેશવાળા તપોની રજુઆત કરત જ નહીં. એ તપ 'વિશેષતઃ' મુગ્ધજીવો માટે ભલે કહ્યાં હોય, પરંતુ 'સામાન્યતઃ' તે તે ફળના અર્થી બધાને માટે તે તપોનું વિધાન છે, એટલે તો એમણે 'વિશેષતઃ મુગ્ધલોકે' એવો શબ્દપ્રયોગ કર્યો; નહીં તો 'મુગ્ધ જીવાનામેવ' એવો 'મુગ્ધ જીવોમાં જ' એમ 'જકારપૂર્વક પ્રયોગ કર્યો હોત, જૈનધર્મના વ્યવહારનયથી કોને તપ કહેવાય એ સ્પષ્ટ કરવા માટે શ્રી હરિભદ્રસૂરિ મહારાજે ૧૯મા પંચાશકમાં શ્લો૦ ૨૬માં ચોક્ખું જણાવ્યું છે કે --

#### પંચાશકશાસ્ત્રમાં તપની વ્યાખ્યા :-

# जत्थ कषायणिरोहो बंभं जिणपूयणं अणसणं च । सो सच्चो चेव तवो विसेसओ मुद्धलोयंमि ॥

અર્ધ:- જેમાં કષાય ઉપર કાપ, બ્રહ્મચર્યપાલન, જિનપૂજા અને ભોજનત્યાગ-આ ચાર અંગો હોય તે બધા 'તપ' જ કહેવાય. મુગ્ધ જીવો માટે તો ખાસ.

જૈન તપની આ વ્યાખ્યા સમજનારા, સાંસારિક ફળના આશયથી થતાં ઉપરોક્ત ચાર અંગવાળા તપધર્મને 'ભૂંડો ભૂંડો' કહીને શો સાર કાઢતા હશે તે જ્ઞાની જાણે.

અહિં એક પ્રાસંગિક વાત પણ સમજવાની જરૂર છે કે- જૈનમાર્ગનો તપ કોને કહેવાય એની ઓળખ માટે પૂ. શ્રી હરિભદ્રસૂરિજી મહારાજે અહીં અલબત્ વ્યવહારનયને અનુસરીને તેની વ્યાખ્યા આપી છે, પરંતુ એથી એમને એમ કહેવું નથી કે 'આ ચાર લક્ષણવાળો તપ મોક્ષના હેતુથી નહિ કિન્તુ લૌકિક હેતુથી કરે તો તે અધર્મ છે, ભવવર્ધક છે, ભૂંડો છે.' આમ કહેનારા સ્પષ્ટપણે શાસ્ત્ર અને શાસ્ત્રકારનો દ્રોહ કરી રહ્યા છે; કેમકે શાસ્ત્રકારે તો ચોક્ખું કહ્યું છે કે 'સો સવ્વો ચેવ તવો' એ બધો તપ જ-જિનશાસનનો તપધર્મ જ છે,' એને અધર્મ કે ભવવર્ધક યા ભૂંડો કહ્યો જ નથી, ભલે લૌકિક હેતુથી કર્યો હોય. આમ વ્યવહારનયને અનુસરીને તપધર્મ કોને કહેવાય એ બતાવ્યું.

#### 'જ્ઞાનસાર' શાસ્ત્રમાં તપની વ્યાખ્યા :-

બીજી બાજુ નિશ્ચયનયને અનુસરીને શુદ્ધ તપની વ્યાખ્યા કરતાં, પૂ. ઉપાધ્યાય શ્રી યશોવિજયજી મહારાજ જ્ઞાનસારના ૩૧ મા અષ્ટકમાં આ ૬ ટ્ઠા (૧૭૦) શ્લોકમાં ભોજન ત્યાગને બદલે સાનુબંધ જિનાજ્ઞા ઉમેરીને એને શુદ્ધતપ હોવાનું જણાવે છે -

> यत्र ब्रह्म जिनार्चा च कषायाणां तथा हितः । सानुबन्धा जिनाज्ञा च तत् तपः शुद्धमिष्यते ॥

જૈનશાસનના સારને પામેલા મહાપુરુષો તો આ બંને વ્યાખ્યાને નય ભેદે પ્રરૂપે છે. પણ કેટલાક એકાંત નિશ્ચયવાદીઓ ઈરાદાપૂર્વક શ્રી જ્ઞાનસારના શ્લોકને વારંવાર આગળ કરીને પૂ. હરિભદ્રસૂરિજી મહારાજે વ્યવહારનયથી કરેલી વ્યાખ્યાને છૂપાવી એમનો દ્રોહ કરતા હોવાનું દેખાય છે. પણ આ રીતે સત્ય કદી છુપાતું નથી.

'પંચાશક' શાસ્ત્રમાં વિષયશુદ્ધ અનુષ્ઠાન :-

તદુપરાંત, એજ ૧૯ મા પંચાશકના ૪૨-૪૩ મા શ્લોકમાં કહ્યું છે.

विसयसरुवणुबंधेहिं तह य सुद्धं जओ अणुट्टाणं । णिव्चाणं भणियं अण्णेहि वि जोगमग्गंमि ॥

एयं च विसयसुद्धं एगंतेणेव जं तओ जुत्तं । आरोग्ग - बोहिलाभाइपत्थणाचित्ततुल्लं ति ॥

અર્થ :- બીજાઓએ પણ યોગમાર્ગમાં જો (૧) તીર્થંકર નિર્ગમ આદિ 'વિષય' (૨) આહાર-ત્યાગ-બ્રહ્મચર્ય-પૂજા-સાધુદાનાદિરૂપ 'સ્વરૂપ,' અને (૩) પરિણામ ટકી રહેવા દ્વારા પ્રકર્ષ પ્રાપ્તિરૂપ 'અનુબંધ' - આ ત્રણેયથી શુદ્ધ અનુષ્ઠાનને નિર્વાણનું કારણ કહ્યું છે, તો પછી જિનેશ્વરદેવોની વાત જ ક્યાં ?

સૌભાગ્યાદિ પૂર્વે કહેલા તપો સકલદોષમુક્ત શ્રી જિનેશ્વરદેવો સંબંધી શુદ્ધ વિષયને અનુસરતા હોવાથી એકાન્તે યુક્ત જ છે, ભલે તે પ્રાર્થનાગર્ભિત હોય! કારણ કે તે આરોગ્ય-બોધિલાભની પ્રાર્થનાના જેવા જ છે. આવા વિષયશુદ્ધ તપ આદિ અનુષ્ઠાનને સૌભાગ્યાદિ લૌકિક આશયથી કરાતા છતાં, અહીં એને નિર્વાણઅંગ યાને મોક્ષનું કારણ કહે છે, એ નોંધપાત્ર છે.

(999)

જો ઇહલોકિક પ્રાર્થનાગર્ભિત વિષયશુદ્ધ અનુષ્ઠાનો વિષ અને ગરલ બની જતા હોત, તો તે અનુષ્ઠાનોને શ્રી હરિભદ્રસૂરિ મહારાજ જેવા "એકાન્તે યુક્ત છે." એમ કહેત ખરા ? શું અહીં પોતે પોતાના જ યોગબિંદુ ગ્રન્થમાં કરેલી વિષ-ગરલ અનુષ્ઠાનની વાતો ભૂલી ગયા હોવાનું કોઇ કહી શકશે ખરૂં ? જે મહાનુભાવો માત્ર હરિભદ્રસૂરિ કૃત યોગબિંદુ કે શ્રી ઉપાધ્યાય યશોવિજયજી મહારાજના કોક ફાવતા ગ્રન્થોમાંથી વિષ-ગરલ અનુષ્ઠાનની વાતોને એકાન્તે પકડી બેઠા છે, તેઓએ આ પંચાશક શાસ્ત્રની વાતો સભા આગળ આજ સુધી કેમ કરી નથી ? હવે કહો કે "ધર્મ ભૂંડો નહીં, પણ એકાન્તવાદ ભૂંડો, એકાન્તવાદની વાસના ભૂંડી; અનેકાન્તવાદ રુડો, અનેકાન્તવાદ ગર્ભિત પ્રરૂપણા રુડી."

આ સમગ્ર ચર્ચાનો એ જ સાર છે, કે પોતાનું અને બીજાનું કલ્યાણ ઈચ્છનારા ભાગ્યવાનોએ કોઈ પણ શાસ્ત્રની વાત એકાન્તે પકડાઈ ન જાય તે માટે, બીજા શાસ્ત્રોમાં તે તે વિષયો અંગે શું શું ભાખ્યું છે તેની ખોજ કરવા પુરુષાર્થ આદરવો જોઈએ. શ્રી જિનેશ્વરદેવની સર્વ આજ્ઞાઓનો સાર બતાવતાં 'ઉપદેશ રહસ્ય'માં પુજ્ય ઉપાધ્યાયજી મહારાજ એક જ વાત કરે છે કે - "જેમ જેમ રાગ-દેષની પરિણતિ ઘટતી આવે તેમ તેમ પ્રવર્તવું, - આ જ જિનેન્દ્ર ભગવાનની આજ્ઞા છે." આ સર્વ આજ્ઞાઓની સારભૂત આજ્ઞા સતત લક્ષમાં રાખીને જો આપણે ઉપદેશની ધારા વહેતી કરીએ તો પછી એના ઉપર ભલે બીજાઓ ગમે તેટલા અસભ્ય શબ્દોમાં પ્રહારો કરતા રહે, તો ય આપણું એનાથી કાંઇ બગડી જવાનું નથી. બને ત્યાં સુધી નિષ્ફળ ચર્ચાથી દુર રહેવું. કોઈ વાર ન છૂટકે દુખાતા હૈયે ચર્ચા કરવી પડે, તો એ ચર્ચા કરતાં પણ આપણા હૈયામાં કદાગ્રહ કે અભિનિવેશ અથવા બીજાઓ પ્રત્યે દ્વેષ-તિરસ્કારનો ભાવ ન આવી જાય, તેનો જ ખાસ ખ્યાલ રાખવાનો. ઉપરના સમગ્ર પ્રતિપાદનમાં પણ આ જ ભાવની અનુવૃત્તિ જાણવી, અને બીજાઓ જે કાંઈ કહેતા હોય; તે જો શાસ્ત્રોને બરાબર અનુસરતું હોય, અથવા શાસ્ત્રથી જરાય વિરુદ્ધ ન હોય. તો તે નયસાપેક્ષભાવે સ્વીકારવામાં સંકોચ જરાય રાખવો નહિ. એ રીતે આપણે સૌ અરિહંતના અચિંત્ય પ્રભાવે સ્વપરના કલ્યાણ માર્ગે આગળ વધીએ એવી પરમાત્માને પ્રાર્થના, શ્રી જિનાજ્ઞાથી વિપરીત કાંઇપણ કહેવાયું હોય તો…. મિચ્છામિ દુક્કડમુ…..

(૧૭૨)

## ૧૨૨. જીવનમાં અરિહંતદેવનું સ્થાન : ઈષ્ટફળ-સિદ્ધિનો શાસ્ત્રપાઠ-સિદ્ધ અર્થ

#### (લેખક-પૂજ્યપાદ ન્યાયવિશારદ આચાર્યદેવ શ્રીમદ્ વિજય ભુવનભાનુસૂરીશ્વરજી મહારાજા) (લેખાંક-૧)

(દિવ્યદર્શન, વર્ષ-૩૩, વિ.સં.૨૦૪૦, આસો સુદ-૫, અંક નં.૪)

જૈનના જીવનમાં પરમાત્મા અરિહંતદેવનું સ્થાન કેટલું ? તો કે જીવનમાં અરિહંતદેવની મુખ્યતા હોય; અર્થાત્ બધી વાતમાં અરિહંતદેવને આગળ કરનારો હોય. માટે તો સવારે જાગતા તરત પહેલું 'નમો અરિહંતાણં' યાદ કરવાનું શાસ્ત્ર કહે છે. એટલું જ નહિં 'સૂતા બેસતાં ઊઠતાં જે સમરે અરિહંત ' પણ અરિહંતદેવને વાતવાતમાં યાદ કરવાનું શીખવે છે. અરે ! 'ધર્મસંગ્રહ' શાસ્ત્ર કહે છે, - ઘરેથી આજીવિકા માટે નીકળતાં નમસ્કારાદિ મંગળ કરે. શું સંસારની વાતમાં ભગવાનને લવાય ? હા, લવાય. સંસારના ઝેરથી બચવા ભગવાનને જ આગળ કરાય. શું લગ્નની ચોરીમાં નવકાર ગણીને બેસે એણે ગુનો કર્યો ? પરગામ જવા નવકાર ગણીને નિકળે એ શું એણે પાપ કર્યુ ? ગાડીમાં ખીસાં ના કપાઈ જાય, કે રસ્તામાં ગાડી -રિક્ષાનો અકસ્માત ન થાય, એ માટે નવકારથી અરિહંત પ્રભુને નમસ્કાર કર્યો એ શું એણે પાપ કર્યું ? 'ભગવાનને તો માત્ર મોક્ષ માટે જ યાદ કરાય, સંસારની વાતમાં ભગવાનને લવાય જ નહિ' ભગવાન પાસે સંસારનું જરૂરી કશું મંગાય જ નહિં,'- આ ભ્રમણામાં પડેલો જીવ જીવનમાં અરિહંતને મુખ્ય કરવાના મહાન કર્તવ્ય અને કૃતજ્ઞતા ભૂલે છે.

જીવનમાં હાલતાં ને ચાલતાં પરમાત્મા અરિહંતદેવને મુખ્ય કરવાનું કારણ એ છે કે,

ઉપમિતિ શાસ્ત્ર કહે છે, - ઠેઠ નિગોદમાંથી જીવ આટલે ઊંચે ઉત્તમ મનુષ્ય જન્મ સુધી આવ્યો એ અરિહંતદેવના પ્રભાવે, અને હજી મોક્ષ સુધી પહોંચશે તે પણ એ ભગવાનની કૃપાથી. તો પછી કૃતજ્ઞતારૂપે પણ એ પ્રભુને કેમ એક ક્ષણ પણ ભૂલાય ? પ્રભુને જીવનમાં ક્યાં ને ક્યારે ભૂલાય ? કહો બધે જ અરિહંત પ્રભુ આગળ કરાય. જીવનમાં અરિહંત દેવનું સ્થાન સાર્વત્રિક હોય. વળી, 'લલિત વિસ્તરા' શાસ્ત્ર કહે છે કે, 'એક શુભ અધ્યવસાય પણ ભગવત્-પ્રસાદથી લભ્ય છે.' આટલામાં ય ભગવાનનો પ્રભાવ, પછી મનુષ્યભવ જેવી મહાન સદ્દગતિ, ઉત્તમકુળ, પાંચે ઈન્દ્રિયો અને મનની પટ્ટતા વગેરે ઉત્તમ પ્રાપ્તિઓ ભગવાનનાં પ્રતાપે જ મળ્યાનું પુછવું જ શું ? શ્રી લલિતવિસ્તરા શાસ્ત્રની ટીકામાં આચાર્ય દેવશ્રી મુનિચંદ્રસુરિજી મહારાજે આ સદ્દગતિ વગેરે ભગવાનના પ્રભાવે મળવાનું લખ્યું છે. આ હિસાબે ભગવાનનો કેટલી બધી બાબતોમાં ઉપકાર ? આ આવા ઉપકારી પ્રભુને ક્યાં ભૂલાય ? જીવનમાં અરિહંતદેવને ક્યાં સ્થાન ન હોય ?

વળી શ્રી 'પંચસૂત્ર' શાસ્ત્ર કહે છે કે તથાભવ્યત્વના પરિપાકથી જ પાપકર્મનો નાશ થઈને જીવનનાં સંસાર-ભ્રમણનો અંત આવે, ને એ પરિપાક કરવા માટેના ત્રણ સાધન પૈકી પહેલું સાધન ચાર શરણનો સ્વીકાર છે; અને એમાંય પહેલું છે 'અરિહંતશરણ' સ્વીકારવાનું. આ અરિહંતશરણ એટલે શું ? જે અનુકૂળ પ્રાપ્તિઓ થઈ છે, એમાં અરિહંતનો ઉપકાર વારંવાર યાદ આવે કે 'પ્રભુ! તમારા જ પ્રભાવે આ અનુકૂળ અનુકૂળ બની આવ્યું છે, તમારો મહા ઉપકાર માનું છું,' અને જે અનુકૂળ બનવાનું અપેક્ષિત છે, ત્યાં પણ પ્રભુનો પ્રભાવ યાદ આવી પ્રાર્થના થાય કે 'પ્રભુ! તમારા જ પ્રભાવે આ અનુકૂળ બનવાનું છે, તે બનો; જેથી ચિત્તની સ્વસ્થતા જળવાય, અને સ્વસ્થ ચિત્તે ધર્મ-સાધનાઓ થાય. મારે તમારો જ આધાર છે.'

આવું અરિહંત પરમાત્માનું સક્રિય શરણ રખાય, તો તથાભવ્યત્વ પાકતું આવે.

આમ જીવનમાં અરિહંતની મુખ્યતા રાખવાની છે; એટલા માટે શ્રાવકને જીવન જીવતાં જીવનનિર્વાહની ચિંતા ઉભી થાય, રોગ વ્યાધિ થાય, જીવન જરૂરી વસ્તુની અછત ઊભી થાય, યા પોતાને કે કુંટુંબના સભ્યને મુશ્કેલી ઊભી થાય,... વગેરે વગેરેમાં શ્રાવક ભલે ચાલુ બાહ્ય ઉપાય કરી લેતો હોય, છતાં એને મુખ્ય શ્રદ્ધા અરિહંત પ્રભુના પ્રભાવ ઉપર હોય કે 'જે કાંઈ સારું થશે તે મારાં અરિહંત પ્રભુના અચિંત્ય પ્રભાવે જ થશે.'

'જિનભક્તે જે નવિ થયું રે, તે બીજાથી નવિ થાય રે,'

એવી એની અટલ શ્રદ્ધા હોય છે. તેથી પ્રભુને પ્રાર્થના કરે છે કે 'પ્રભુ (૧૭૪) તારા પ્રભાવે મારું આ ઈષ્ટ કાર્ય સિધ્ધ થાઓ. મને તમારા પર જ શ્રધ્ધા છે, મારે તમારું જ શરણ છે, તો હું ઈષ્ટ કાર્ય-સિધ્ધિ માટે બીજા ત્રીજાની આગળ શા માટે દીનતા કરું ? કે જેવા તેવા ભૌતિક ઉપાયોના પાપ-પ્રપંચ શા માટે કરું ? મને પૂર્ણ શ્રધ્ધા છે તમારા જ પ્રભાવે મારું ઈષ્ટ કાર્ય સિધ્ધ થશે.'

આ કાંઈ સાંસારિક સ્વાર્થ માટે પ્રભુને વટાવવાની વાત નથી, પરંતુ પ્રભુને જીવનવ્યાપી બનાવવાની વાત છે. જેમ ધાર્મિક ઈષ્ટ સિધ્ધિઓ અરિહંત ભગવાનનાં પ્રભાવે જ થતી આવવાનું માને છે, એમ આ લોકની ઈષ્ટ સિધ્ધિઓ પણ પ્રભુના પ્રભાવે જ થવાનું માને છે.

એમાં એના દિલને ઈષ્ટ-સિદ્ધિ ગૌણ છે, સાર્વત્રિક અરિહંતશરણ એ મુખ્ય છે.

આ સમજીને જ ગણધર ભગવાને 'જયવીયરાય' સુત્રમાં 'ઈટ્ઠ ફલસિદ્ધિ'ની માંગણી મૂકી છે. એમાં 'ઈષ્ટફળ'ની વ્યાખ્યા મહાન પૂર્વાચાર્ય ભગવંતોએ એકી મતે 'ઈહલોકિક પદાર્થ' એવી કરી છે. કોઈને શંકા થાય કે 'વીતરાગ ભગવાન આગળ પારલોકિક વસ્તુ દાન, શીલ, જૈન ધર્મ, મોક્ષ માર્ગ, મોક્ષસાધક સામગ્રી,મોક્ષ વગેરે માગવાની સાથે ઈહલોકિક અર્થાત્ આ લોકની (સાંસારિક) વસ્તુ માંગવાનું કેમ કરાવે છે?' તો વ્યાખ્યાકાર મહર્ષિઓએ એનો ખુલાસો કર્યો કે આ ઈહલોકિક ઈષ્ટ વસ્તુઓની માંગણી એટલા માટે કરાય છે કે એની પ્રાપ્તિ થવાથી ચિત્તની સ્વસ્થતા થાય છે, ચિત્તની વ્યાકૂળતા મટે છે, એથી 'ઉપાદેય–આદર' યાને સ્વસ્થ ચિત્તે ધર્મ–પ્રવૃત્તિ થાય છે.

'ઈટ્ઠફલસિદ્ધિ'નો આ અર્થ આપણે ટીકાકાર મહર્ષિઓના શબ્દમાં જોઈએ,-

(૧) સમર્થ શાસ્ત્રકાર આચાર્ય ભગવાનશ્રી હરિભદ્રસૂરીશ્વરજી મહારાજાશ્રી **'લલિતવિસ્તરા'** શાસ્ત્રમાં લખે છે, -

"तथा" इष्टफलिसिद्धिः' अविरोधि फल निष्पत्तिः । अतो हि इच्छा-विघाताभावेन सौमनस्यम्', ततः उपादेयादरः । न त्वयमन्यत्रानिवृत्तोत्सुक्यस्येति। अयमिप विद्वज्जनप्रवादः— 'इष्टफलिसिद्धि'स्तु इहलौकिकी ययोपगृहीतस्य चित्तस्वास्थ्यं भवति " । અર્થ:- તથા ઈષ્ટકળ સિદ્ધિ એટલે (જે ઉપાદેય ધર્મમાં પ્રવૃતિ કરવી છે એને) વિરુધ્ધ નહિ એવી વસ્તુની પ્રાપ્તિ; કારણ કે એ પ્રાપ્તિ થી (ઈષ્ટની) ઈચ્છાનો વિઘાત અર્થાત (અ-પૂર્તિ) નથી રહેતી. એટલે પૂર્તિ થવાને લીધે, સુમનસ્કતા (ચિત્તની સ્વસ્થતા) થાય છે, તેથી ઉપાદેય (ધર્મ)માં અવ્યાકૂળ પ્રયત્ન થાય છે. કિન્તુ આ ઉપાદેયનો અવ્યાકુળ પ્રયત્ન બીજી જગ્યાએ (અર્થાત્ ઈષ્ટમાં) ઉત્સુકતા ન મટી હોય એવા પુરુષને થતો નથી. (આ એક વ્યાખ્યા. હવે બીજી વ્યાખ્યા,) આ પણ વિદ્વાન પુરુષોની વ્યાખ્યા છે, કે ઈષ્ટકળ સિદ્ધિ તો ઈહલોકિક સંબંધિ (લેવાની), તેનાથી ઉપકૃત (મનુષ્ય)ને ચિત્તની સ્વસ્થતા થાય છે.

(२) भडाविद्वान नवांशी टीકाકार आयार्य ભગવાન श्री अल्पयहेव-सूरीश्वरक मढाराक्षश्री 'पंचाशंड' शास्त्रनी (४-३३)नी टीडामां दिणे छे, "इष्टफलिसिद्धि:अभिमतार्थनिष्पत्ति:ययोपगृहीतस्य चित्तस्वास्थ्यं भवति, ततश्च धर्मे प्रवृत्तिः स्यादिति । "

અર્થ :- ઈષ્ટફળ સિદ્ધિ એટલે ઈચ્છિત પદાર્થની પ્રાપ્તિ, જેનાથી ઉપકૃત થયેલા જીવને ચિત્તની સ્વસ્થતા થાય છે, અને પછી ધર્મમાં પ્રવૃત્તિ થાય.

#### જીવનમાં અરિહંતદેવનું સ્થાન : 'ઈષ્ટફળસિદ્ધિ'નો શાસ્ત્રીય અર્થ (લેખાંક-૨)

(દિવ્યદર્શન, વર્ષ-૩૩, વિ.સં.૨૦૪૦, આસો સુદ-૧૨, અંક નં.૫)

'ઈષ્ટકલસિદ્ધિ'ની બે મહાન શાસ્ત્રકારોની વ્યાખ્યા જોઈ. હવે કલિકાલ સર્વજ્ઞ **આચાર્ય શ્રી હેમચંદ્રસૂરીશ્વરજી મહારાજા 'શ્રી યોગશાસ્ત્ર'** (૩-૧૨૪) ની ટીકામાં શું લખે છે. તે જોઈએ. એ લખે છે.

(3) 'तथा 'इष्टफलिसिद्धिः' अभिमतार्थ-निष्पत्तिः औहलौकिकी ययोपगृहीतस्य चित्तस्वास्थ्यं भवति तस्माच्चोपादेयप्रवृत्तिः ।"

અર્થ:- તથા 'ઈષ્ટફલસિદ્ધિ' એટલે ઈચ્છિત (વસ્તુ) ની ઉત્પત્તિ - (પ્રાપ્તિ), જે આ લોકસંબંધી હોય છે, જેનાથી ઉપકૃત થયેલા (જીવ) ને ચિત્તની સ્વસ્થતા થાય છે, અને એના લીધે ઉપાદેય (ધર્મ) માં પ્રવૃત્તિ થાય છે. (આમાં ય સ્પષ્ટ આ લોકની વસ્તુ માંગી.)

(99)

(૪) કર્મગ્રન્થાદિ-રચયિતા મહાન શાસ્ત્રકાર આચાર્ય ભગવાન શ્રી દેવેન્દ્ર સૂરીશ્વરજી મહારાજા શ્રી **'શ્રાદ્ધદિન કૃત્ય'** શાસ્ત્ર ( પૃ. ૭૫)માં લખે છે.

"इष्टफलिसिद्धिः" औहिकार्थ-निष्पत्तिः ययोपगृहीतस्यं चित्तस्वास्थ्यं भवति ।"

અર્થઃ- ઈષ્ટકલસિદ્ધિ એટલે આ લોકસંબંધી પદાર્થની ઉત્પત્તિ, જેનાથી અનુગૃહીત (જીવ) ને ચિત્તની સ્વસ્થતા થાય છે. (આમાં ય સ્પષ્ટપણે આ લોકની વસ્તુ માંગી.)

(પ) મહામહોપાધ્યાય શ્રી માનવિજયજી મહારાજા શ્રી 'ધર્મસંગ્રહ' શાસ્ત્ર (પૃ.૧૬૩)માં લખે છે,-

"तथा 'इष्टफलसिद्धिः' अभिमतार्थनिष्पत्तिः इहलौकिकी, ययोपगृहीतस्य चित्तस्यास्थ्यं भवृति, तस्माच्चोपादेयप्रवृत्तिः।"

અર્થઃ- યોગશાસ્ત્રના પાઠ પ્રમાશે.

આ ધુરંધર શાસ્ત્રકાર ભગવંતો 'ઈષ્ટફળ'નો એકમતે 'ઈહલૌકિકાર્થ' એટલે કે 'આ લોક સંબંધી વસ્તુ (સાંસારિક વસ્તુ)' એવો એક સરખો અર્થ કરે છે, અને ભગવાન આગળ 'ઈટ્ઠફલસિધ્ધિ' પદથી સ્પષ્ટપણે એની માગણી કરાય છે. (કેમ આની માગણી ?) તો કે "એનો સહકાર-સહાયતા પામેલા જીવને ચિત્તની વ્યાકૂળતા મટી ધરપત થાય છે, સ્વસ્થતા-શાંતિ થાય છે, ને તેથી ઉપાદેય ધર્મમાં સ્વસ્થ ચિત્તથી આદર એટલે કે પ્રયત્ન પ્રવૃત્તિ થાય છે." - આવી એ જ શાસ્ત્રકારો ત્યાં સ્પષ્ટતા કે. છે.

હવે જો એમ કહીએ કે 'ઈષ્ટફલસિદ્ધિ'થી ભગવાન આગળ મોક્ષ અને મોક્ષસાધક સામગ્રી જ મંગાય અર્થાત્ જો 'જ' કારથી 'ઈહલૌકિક વસ્તુ, સાંસારિક વસ્તુ મંગાય જ નહિ' એવો નિષેધ કરીએ તો પૂર્વોક્ત ધુરંધર શાસ્ત્રકાર ભગવંતોની અવગણના થાય, પૂર્વોક્ત મહાપ્રમાણભૂત શાસ્ત્રવચનોનો અપલાપ થાય. જિનવચનાનુસારિ ભવભીરુ આચાર્યકૃત શાસ્ત્રવચન એટલે જિનવચન, એની સામે બળવારૂપ થાય.

જો એમ કહિયે કે 'ઈષ્ટફલ'ની પૂર્વાચાર્યોએ કરેલી 'ઈહલૌકિક પદાર્થ'એવી વ્યાખ્યા પ્રામાણિક છે? કે અપ્રમાણિક? જો પ્રામાણિક છે તો એનો અપલાપ કેમ કરાય? જો અપ્રામાણિક છે, તો શું એવી અપ્રામાણિક વ્યાખ્યા કરનારા પૂર્વાચાર્યો પોતે જ અપ્રામાણિક નહી ઠરે ? તેમજ,

કદાચ કહો કે, પૂર્વાચાર્યોનો કરેલો અર્થ તો પ્રામાણિક છે પરંતુ તે આજના જીવોને બતાવવા જેવો નથી. તેથી પરમાર્થ બતાવાય છે, તો સવાલ એ છે કે, પૂર્વાચાર્યોનો અર્થ આજના જીવોથી છુપાવી એના નિષેધક પરમાર્થ બતાવવા જતાં, જે આજના જીવો એ શાસ્ત્રો વાંચશે સાંભળશે એમને એમજ લાગશે કે "શાસ્ત્રોમાં લખેલ આ 'ઈહલૌકિક પદાર્થ' એવો અર્થ ખોટો, અને 'મોક્ષ-મોક્ષસાધક સામગ્રી' એવો અર્થ સાચો," તો શું એથી એમનો બુદ્ધિભેદ અને શ્રદ્ધાભેદ નહિ થાય? અગર કહો, એમણે આ પરમાર્થ સમજવો જોઈએ, તો આ પરમાર્થનો કોઈ શાસ્ત્રપાઠ છે ?અથવા ટીકાકારોએ 'ઈહલૌકિક અર્થ' એવી વ્યાખ્યા લખ્યા પછી એના હેતુ તરીકે આગળ જે પંક્તિઓ લખી છે એને આ પરમાર્થ સંગત છે?

અથવા મહાન પૂર્વાચાર્યોને જો ઈષ્ટફળનો 'ઈહલૌકિક પદાર્થ' એવો અર્થ ઈષ્ટ નહોતો, તો એમણે એના બદલે 'ઈષ્ટફળ' એટલે 'મોક્ષ મોક્ષસાધક સામગ્રી' એમ સીધો આ પરમાર્થ જ કેમ ન લખ્યો? કહો કે એમના મનમાં આ ભળતો પરમાર્થ હતો જ નહીં. ઈષ્ટફળનો મોક્ષ અને મોક્ષસાધક સામગ્રી એ પરમાર્થ ભળતો બનાવટી અસત્ કેવી રીતે એ હવે જોઈએ.

'ઈષ્ટફલસિદ્ધિની ઈહલૌકિક પદાર્થ નિષ્પત્તિ' એવી વ્યાખ્યા લખાયા પછી 'ઈહલૌકિક' એટલે કે આ લોકની વસ્તુ માગવાના કારણમાં એજ શાસ્ત્રકાર ભગવંતોએ કહ્યું. 'જેની સહાયતાથી જીવને ચિત્તની સ્વસ્થતા થાય છે અને તેથી સ્વસ્થ ચિત્તે ધર્મમાં પ્રવૃત્તિ થાય છે' ધ્યાનમાં રહે કે,-

અહીં 'ચિત્તસ્વસ્થતા થાય છે' એ હકીકત લખી છે, માગણી નથી લખી.

માગણી તો ઈહલૌકિક વસ્તુની; પણ હકીકત એવી છે કે માંગેલી વસ્તુ મળે,તો એની સહાયતાથી મનની વ્યાકુળતા મટીને સ્વસ્થતા થાય છે; એટલે પછી સ્વસ્થ ચિત્તે ધર્મપ્રવૃત્તિ થાય છે. તો અહીં માંગ્યું શું? ચિત્તસ્વસ્થતા નહી, પણ આ લોકની વસ્તુ જ માંગી.

વસ્તુસ્થિતિ પણ એવી જ છે. દા. ત. કુટુંબ લઈને બેઠેલા શ્રાવકને ધંધો કે નોકરી તૂટી ગઈ, તે તરતમાં બીજો ધંધો યા નોકરી મળતી નથી; હવે 'કુટુંબને (૧૭૮) શું ખવરાવવું' એની મોટી ચિંતા છે, ચિત્તને વ્યાકુળતા છે તો એ પ્રભુ પાસે કેવું 'ઈષ્ટફલ' માગવા જાય? શું એમ માંગે કે'પ્રભુ! કુટુંબ ભલે ભૂખે મરતું, પરંતુ મને સમાધિ આપો, મારા મનને વ્યાકુળતા ન થાઓ સ્વસ્થતા રહો.' શું આવું માંગે? અથવા શું એમ માંગે કે 'ભૂખે મરતા કુટુંબને ચિત્તની સ્વસ્થતા રહો' શું આવું માંગે? જો પાસેવાળો કોઈ જૈનેતર આ જાણીને શ્રાવકને પૂછે 'કેમ ભાઈ! કુટુંબના ચિત્તને સ્વસ્થતા જ માગવી છે? પણ આ તમારુ કુટુંબ ભૂખે મરતું છે, એનું શું? એ કશું તમારા ભગવાન આગળ માંગવું નથી?' અને શ્રાવક જો એનો ખુલાસો કરે કે 'અમારા ભગવાન આગળ સાંસારિક વસ્તુ મંગાય જ નહી' તો પેલો કહે 'પણ આ કુટુંબના નાના નાના બચ્ચા ભૂખ્યાડાંસ ખાવાની વસ્તુ માટે ટળવળી રહ્યા છે. એની દયા નથી આવતી ? ખરો તમારો ધર્મ !' તો આમાં શ્રાવકે બીજા આગળ જૈનધર્મની શોભા વધારી? કે બીજાને જૈનધર્મ પર સૂગ કરાવી ?

અરે ! બીજાને શું લાગે એ વાત તો પછી, પરંતુ છોકરા ભૂખે ટળવળતા હોય, રોતા હોય ત્યાં 'જેવાં એનાં કર્મ, ભગવાન આગળ છોકરા માટે ખાવાનું મંગાય નહી, ખાવા-ભેગી રોજી-પૈસા વગેરે સાંસારિક વસ્તુ મંગાય જ નહી' એમ કરી શું ઠંડે કલેજે નાના બચ્ચાને ભૂખે ટળવળતા જોયા કરે? અમને સમાધિ મળો મોક્ષમાર્ગ મળો એમ રટ્યા કરે?

ત્યારે ગણધર ભગવાને 'જયવીયરાય' સૂત્રમાં 'ઈષ્ટફલસિદ્ધિ' પ્રાર્થના મૂકી તે શું પ્રાર્થના કરનારને આમ સાવધાન કરવાના આશયથી મૂકી કે ''ભલે છોકરા ભૂખે મરતા હોય, પણ ખબરદાર, 'ઈષ્ટફળથી એમના માટે ખાનપાન-પૈસા આજીવિકા માગતો નહી, માત્ર મોક્ષ-મોક્ષમાર્ગ જ માગજે!' અથવા 'ખાનપાન-પૈસા માગે તો તે સંસારની વસ્તુ તરીકે ન માંગતો, પણ એને મોક્ષસાધક સામગ્રી તરીકે માંગજે!' શું ગણધર ભગવાનનો આ આશય હોય? ત્યારે જો હા કરીએ તો શું ખાનપાન-પૈસા એ મોક્ષસાધક સામગ્રી ગણાય? જો ગણાતી હોય તો તો પછી સંસારસાધક સામગ્રી કઈ ગણાય? વાસ્તવમાં જૈનશાસનમાં ત્યાગ,તપ, જિનભક્તિ, સામાયિક…વગેરે એ મોક્ષસાધક સામગ્રી છે, ને એની સામે આહાર-રસ, વિષયો, અર્થ, કામ, કષાયો, અશુભ યોગો…. એ સંસારસાધક સામગ્રી છે.

સારાંશ 'ઈટ્રઠફલસિદ્ધિ'એ ગણધર વચનની મોટા માંધાતા પૂર્વાચાર્યોએ કરેલી વ્યાખ્યા અને એને બતાવેલ હેતુ સ્પષ્ટ કહી રહેલ છે કે ગણધર ભગવાન 'ઈષ્ટફળ'થી ઈહલૌકિક અર્થાત્ આ લોકની વસ્તુ લે છે તે સમજીને જ કે 'એની પ્રાપ્તિ પ્રભુ આગળ માગી શકાય છે : કેમકે એ પ્રાપ્તિ થવાથી જીવને વ્યાકળતા મટી સમાધિ-સ્વસ્થતા થાય છે, જેથી સ્વસ્થ ચિત્તે ધર્મપ્રવૃત્તિ કરી શકે છે. પૂર્વાચાર્યોએ વ્યક્ત કરેલ આ ગણધરઆશય સ્પષ્ટપણે સચવી રહેલ છે કે 'માગવાની ઈષ્ટ વસ્તુ ઈહલૌકિક વસ્તુ છે, પણ નહિ કે સમાધિ અને ધર્મ પ્રવૃત્તિ. અહીં સમાધિ કેમ ન માંગવી ? તો તે જ્ઞાની ભગવંત સમજે છે કે જીવને જીવનનિર્વાહનું સાધન જ નહીં હોય, પોતે અને કુટુંબ ભુખે મરતું હશે અથવા રોગાદિની મહાવેદના હશે યા કોઈ પત્ની-પુત્રાદિ મહાપ્રતિકળ હશે. કોઈ અણધારી રાજ્યસરકાર લુંટારા વગેરેની આફત આવી હશે… વગેરે વગેરેમાં સંસારી જીવને કહીશું કે 'સમાધિ રાખ' તો એ ભારી આફતમાં વ્યાકુળ એનું મન સમાધિ શી રીતે રાખી શકવાનું હતું ?ત્યાં મુનિને પણ મનને સમાધિ મુશ્કેલ. એટલે શ્રાવકને જો કહીએ કે ' આ ભારી આપદા ટાળવાનું ને સાંસારિક અનુકળ વસ્તુ બનવાનું તારે મંગાય જ નહી તારે તો સમાધિ જ મંગાય,' તો એ શે શક્ય બને ? કે એ માગણી શી રીતે વ્યવહારુ હોય ? એટલે નિશ્ચિત વાત છે કે માગણી સમાધિની નહી પણ ઈહલૌકિક વસ્તની છે.

### જીવનમાં અરિહંતદેવનું સ્થાન : 'ઈષ્ટફળસિદ્ધિ'નો શાસ્ત્રીય અર્થ (લેખાંક-૩)

(દિવ્યદર્શન, વર્ષ-૩૩, વિ.સં.૨૦૪૦, આસો વદ-૩, અંક નં.૬)

જૈનનાં જીવનમાં પરમાત્મા અરિહંતદેવનું સ્થાન કેટલું બધુ વ્યાપક છે કે એને સંસારવાસમાં અનેક તકલીફ આવે, અનેક સમસ્યા ઊભી થાય, એના ઉકેલ માટે એ બીજે ન જાય, તેમજ અસ્વસ્થ વ્યાકૂળ ન બને, આર્તધ્યાન ન કરે, એટલા માટે 'જયવીયરાય' સૂત્રમાં ગણધર ભગવાન ભવનિર્વેદ માગનારા ભક્તને 'ઈટ્ઠફલસિદ્ધિ' માંગવાનું કહે છે, ને મહાવિદ્વાન પૂર્વાચાર્યો બધા જ એકમતે એ 'ઈષ્ટફળ'ની વ્યાખ્યા 'ઇહલૌકિક પદાર્થ', અર્થાત્ આ લોકની વસ્તુ એવી વ્યાખ્યા કરે છે. પ્રશ્ન થાય કે ગણધર મહારાજા વીતરાગ ભગવાન પાસે આવું કેમ મંગાવે છે ? તો એના ખુલાસામાં આ પૂર્વાચાર્ય મહર્ષિઓ કહે છે કે એ આ લોકની વસ્તુની સહાયતાથી ચિત્તની સ્વસ્થતા સમાધિ થાય છે; એથી સ્વસ્થ ચિત્તે ધર્મપ્રવૃત્તિ થાય છે.

અહીં ખાસ નોંધપાત્ર આ છે કે ઈહલૌકિક વસ્તુની માંગણી કરવાનો હેતુ એ બતાવ્યો કે એ વસ્તુની સહાયતાથી ચિત્તની સ્વસ્થતા-સૌમનસ્ય થાય છે. આનો સીધેસીધો અર્થ તો એ છે કે આ લોકની ઇચ્છિત વસ્તુ મળી આવે તો ચિત્તની વ્યાકુળતા-વિહ્વળતા મટે તેથી સ્વસ્થ ચિત્તે ધર્મપ્રવૃત્તિ થાય.

હવે અહીં જો એમ કહીએ કે "આ સ્વસ્થતા એટલે સમાધિ અને 'સમાધિ' એટલે મોક્ષસાધક સામગ્રી અને એજ વસ્તુ મંગાય. " તો આ કહેવું બરાબર નથી; કેમકે ઈષ્ટફળ એટલે આ લોકની વસ્તુ દા.ત. ખાનપાન, વ્યાધિનાશ, ક્રુટુંબકુલેશનાશ, કોઈ આપત્તિ-વારણ વગેરે બની આવે એથી (૧) શું તરતમાં સીધો મોક્ષ થાય ? યા (૨) સીધો મોક્ષમાર્ગ સમ્યગ્દર્શનાદિ ઊભો થાય ? અથવા (૩) સીધી મોક્ષસાધક-સામગ્રી બની જાય ? ના, 'ઈષ્ટફળ' તરીકે આ લોકની કોઈ વસ્તુ મળ્યા પછી, આ મોક્ષ આદિ ત્રણ માટે તો જુદો જ પ્રયત્ન કરવાનો રહે છે. જયારે અહીં તો શાસ્ત્રકારો ઈહલૌકિક પદાર્થ મળવા પર સીધી સ્વસ્થતા થવાનું કહે છે,શાસ્ત્રકાર ભગવંતો આથી સ્પષ્ટ બતાવે છે કે. ઈષ્ટ-ઈચ્છિત વસ્તુ વિના જીવનું ચિત્ત આકુળ વ્યાકુળ અસ્વસ્થ હતું. તે હવે ઈચ્છિત મળી ગયાથી તરત જ વ્યાક્ષળતા સહેજે ટળી સ્વસ્થતા આવે. એટલે અહીં સ્વસ્થતા એટલે સમાધિ લઈ સમાધિનો અર્થ 'મોક્ષમાર્ગ કે મોક્ષસાધક-સામગ્રી' એવો કરવો એ પૂર્વાચાર્યોનાં વચનો સાથે તદ્દન અસંગત છે. એનો આગ્રહ રાખવો કે 'આ જ અર્થ થાય' એ દુરાગ્રહ છે, કેમકે ઈષ્ટફળ મળવા પર સીધી ચિત્ત-સ્વસ્થતા થાય છે, પણ સીધો મોક્ષમાર્ગ થતો નથી. હકીકતમાં જોઈએ તો આવું કોઈ માંગતું નથી કે 'મને ઈષ્ટફળ મળો જેની સહાયતાથી મારે મોક્ષમાર્ગ થાય.'હા, આવું જરૂરી માગે છે કે ઈષ્ટફળ મળો ચિત્તની મુંઝવણ મટી સ્વસ્થતા થાય.

- (૧) વળી જો સ્વસ્થતા સમાધિનો જ અર્થ મોક્ષમાર્ગ લઈએ તો વ્યાખ્યાકારોએ જે પછી લખ્યુ કે 'તતશ્ચ ઉપાદેય પ્રવૃત્તિ :' અર્થાત્ ' સમાધિથી પછી ઉપાદેયમાં પ્રવૃત્તિ થાય છે.' એ લખવું નિરર્થક બની જાય. કેમકે આમાં ઉપાદેય એટલે જ મોક્ષમાર્ગ, ને એ તો તમે 'સમાધિ' પદથી જ લઈ લીધો.
- (૨) અગર કહો 'ઉપાદેય'એટલે મોક્ષ. તો સવાલ આ છે કે "ઉપાદેયમાં પ્રવૃત્તિ" કહી એટલે શું મોક્ષમાં પ્રવૃત્તિ કરવાની ? પ્રવૃત્તિ તો મોક્ષનાં માર્ગમાં-ઉપાયમાં હોય, મોક્ષમાં નહિ. મોક્ષ તો ફળ છે, પ્રવૃત્તિ ફળના ઉપાયમાં હોય ? કે ફળમાં હોય ?
- (૩)ખરી વાત એ છે કે અહીં પૂર્વાચાર્યોએ 'સમાધિ'શબ્દ ન લેતાં 'ચિત્તસ્વાસ્થ્ય' શબ્દ લીધો છે એનો અર્થ 'ચિત્તની સ્વસ્થતા-અવ્યાકુળતા-પ્રસન્નતા' થાય, ને એ થવાનું ઈહલૌકિક ઈચ્છિત વસ્તુ બની આવવાથી શક્ય છે, એટલે જ આ ચિત્તસ્વસ્થતા એટલે મોક્ષમાર્ગ એવો અર્થ જ અહીં અસંગત છે અપ્રસ્તુત છે.
- (૪) આમાં પણ વાસ્તવમાં માગણી ઈચ્છિત ઈહલોકિક વસ્તુની જ છે, પણ નહિ કે ચિત્તસ્વસ્થતા-સમાધિની. એટલે પણ સમાધિનો અર્થ મોક્ષમાર્ગ કરી મોક્ષની માગણીનો પરમાર્થ-ભાવાર્થ કાઢવો એય શાસ્ત્રવચન સાથે અસંગત છે.
- (૫) કદાચ કહો કે "ઈષ્ટફળ તરીકે આ લોકની વસ્તુની માગણી તો ખરી, પરંતુ તે મોક્ષમાર્ગ માટે છે," તો આમાં તમે એટલું તો કબુલ કર્યું ને કે ભગવાન આગળ ભલે મોક્ષમાર્ગ માટે પણ આ લોકની વસ્તુ માગી શકાય' તો પછી 'ભગવાન આગળ આ લોકનું કશું મંગાય જ નહિ' એમ બોલવું એ ઉન્મત્ત પ્રલાપ નથી ?

મહાન આચાર્ય ભગવંતો ગણધર-વચનને સમજવામાં અને એની વ્યાખ્યા કરવામાં કેટલા બધા ચકોર અને ચોક્કસ હોય છે, એ અહીં આચાર્યશ્રી હરિભદ્રસૂરિજી મહારાજના સૂત્ર જેવા વ્યાખ્યાશબ્દોમાં જોવા મળે છે. એમણે 'ઈષ્ટકલસિદ્ધિતો ઈહલૌકિકી (લેવી), જેનાથી અનુગૃહીત માણસને ચિત્તસ્વાસ્થ્ય થાય છે' એ લખતા પહેલાં લખ્યું કે "ઈષ્ટકળસિદ્ધિ" એટલે અવિરોધીફળ-નિષ્પત્તિ."

આમાં ફળને અ-વિરોધી એટલે કે વિરોધી નહિં એમ કહ્યું તે ફળ કોનું વિરોધી ન હોવું જોઈએ ? તો કે પછીના પદોના સંદર્ભથી સમજાય એવું છે કે 'ઈષ્ટફળસિદ્ધિ' પછી ચિત્તસ્વસ્થતા થવી છે, ને પછી ધર્મ પ્રયત્ન થવો છે, તો એ બંનેની વિરોધી યાને બાધક ઈષ્ટકળસિદ્ધિ ન જોઈએ. દા.ત. કોઈ ઈષ્ટકળસિદ્ધિમાં પોતાના તથા કુટુંબના જીવનનિર્વાહ કરતાં વધુ પડતું માગે કે 'મને એક ક્રોડ રૂપિયા મળો,' તો એ ઈષ્ટફળ ચિત્તસ્વસ્થતાનું અને સ્વસ્થ ચિત્તની ધર્મપ્રવૃતિનું વિરોધી છે; કેમકે એટલી મોટી રકમની આસક્તિ, પછી એ મળવાનો લોભ અને મળ્યા પર મમતા. એ જ ચિત્તની ભારે અસ્વસ્થતા છે. અસમાધિ અ-સુમનસ્કતા છે. તેથી એવું ઈષ્ટફળ ન ઈચ્છાય, કે મંગાય ; કેમકે એમાં તો પછી ધર્મ કરશે ત્યાં કલેજે ઠંડક ધર્મની નહિ. પણ સારા મનમાન્યા પૈસા મળ્યાની રહેશે. અહીં 'અવિરોધી' શબ્દ સ્પષ્ટપણે ઈષ્ટકળ એટલે મોક્ષમાર્ગ નહિ, કિન્તુ આ લોકની જ માંગણી સૂચવી રહ્યો છે, કેમકે ચિત્તસ્વસ્થતાના વિરોધી અવરોધી બે ભેદ આ લોકની વસ્તુમાં પડે મોક્ષમાર્ગમાં નહિ, આ લોકની વસ્તુ ચિત્તસ્વસ્થતા અને ધર્મની વિરોધી પણ હોય અને અવિરોધી પણ હોય. કિન્તુ મોક્ષમાર્ગ કાંઈ ચિત્તસ્વાસ્થ્યનો વિરોધી-અવિરોધી ન હોય, એ તો અવિરોધી જ હોય. આ પરથી દીવા જેવું સ્પષ્ટ છે કે ઈપ્ટફળસિદ્ધિમાં ઈપ્ટફળ તરીકે આ લોકની વસ્તુ જ માંગવાનું, નહિં કે મોક્ષ યા મોક્ષમાર્ગ માગવાનું પૂર્વાચાર્ય ભગવંતો કહે છે.

પ્ર.-અહીં ઈષ્ટફળ એટલે કે ઈચ્છિત આ લોકની વસ્તુ પ્રભુ આગળ માગવી જ શા માટે ? એવી આ લોકની અર્થાત્ સાંસારિક વસ્તુની ઈચ્છા પૂરવાની શી જરૂર ?

ઉ. - જરૂર એટલા માટે છે કે અંતરમાં જયાં સુધી એ ઈચ્છા સળવળતી રહે ત્યાં સુધી મન અસ્વસ્થ રહે છે; ને મનમાં જયાં સુધી સ્વસ્થતા નહિં ત્યાં સુધી ધર્મમાં સ્વસ્થ મનથી પ્રવૃત્તિ નહિ. આ જ વસ્તુ ખુદ હરિભદ્રસૂરીજી મહારાજના શબ્દોમાં જોઈએ. લલિત વિસ્તરા શાસ્ત્રમાં એઓશ્રી લખે છે કે

> अतो हीच्छाविघाताभावेन सौमनस्यं, तत उपादेयादरः, न त्वयम् अन्यत्रानिवृत्तौत्सुक्यस्येति ।

અર્થ: 'અતઃ' અર્થાત્ અવિરોધી ઈષ્ટફળ મળી જવાથી હવે ઈષ્ટની ઈચ્છા સળવળતી નથી રહેતી (ઈચ્છા શાંત થઈ જાય છે.) તેથી ઈચ્છાથી સૌમનસ્યનો વિઘાત થવાનું નથી રહેતું એટલે સુમનસ્કતા મનની સ્વસ્થતા સજીવન થાય છે; એટલે ઉપાદેય (ધર્મ)માં સ્વસ્થચિત્તે પ્રયત્ન થાય છે પણ જો (આ ઉપાદેય ધર્મ સિવાય)બીજી વસ્તુમાંથી ચિત્તની ઉત્સુકતા નિવૃત્ત ન થઈ હોય ઉત્સુકતા-ઈચ્છા ઊભી હોય તો આ ઉપાદેયમાં આદર્શ (સ્વસ્થ પ્રયત્ન) નથી બનતો.

મહાન આચાર્ય ભગવાને અહીં સ્પષ્ટ લખ્યું છે કે 'ઈષ્ટફલસિદ્ધિ'થી 'ઈચ્છા વિઘાતાભાવેન' અર્થાત્ 'ઈચ્છાદ્વારા વિઘાત થવાનું રહેતું નથી,' તો આમાં ક્યા ઈષ્ટની ઈચ્છા ? અને એના દ્વારા કોનો વિઘાત ? તો કે અહીં 'ઈષ્ટ' તરીકે મોક્ષ લઈ શકાય જ નહીં, કેમકે મોક્ષની ઈચ્છા દ્વારા સૌમનસ્યનો ચિત્તસ્વસ્થતાનો વિઘાત-નાશ નથી થતો એટલે ઈષ્ટ તરીકે આ લોકની વસ્તુ કે બાબત જ લેવાની છે, ને એ ઈષ્ટની ઈચ્છા સળવળતી રહે એટલે સહેજે સુમનસ્કતા મનઃ શાંતિ વ્યાહત (નાશ) થઈ જાય. ભૌતિક ઈષ્ટ પદાર્થની ઈચ્છા ચીજ જ એવી છે કે એ સળવળતી હોય ત્યાં ચિત્તમાં શાંતતા સ્વસ્થતા ન રહે.પરંતુ હવે વીતરાગ જગદ્ગુરૂના પ્રભાવે એ ઈષ્ટફળની સિદ્ધિ થવાથી એની ઈચ્છા શાંત થઈ જાય છે, ને તેથી ચિત્તસ્વસ્થતારૂપી સૌમનસ્યનો ઘાત-વિઘાત થવાનું રહેતું નથી, એટલે સૌમનસ્ય પ્રગટ થાય છે.

આમાં 'ઇષ્ટ' અને 'સૌમનસ્ય' પદોથી મોક્ષ-મોક્ષમાર્ગ-મોક્ષસાધક સામગ્રી કહેવાનો ભાવ જ ક્યાં છે! છતાં તાણી તોડીને આ ભાવ કાઢવો એ શું મતાગ્રહ નથી? એમાં (૧) ધુરંધર આચાર્ય ભગવાને ઈષ્ટફળથી ફરમાવેલ આ લોકની વસ્તુ માગવાનો ઈનકાર કરવો તેમજ (૨) 'સૌમનસ્ય'પદથી ફરમાવેલ ચિત્તની શાંતિ સ્વસ્થતાની હકીકતનો ઈન્કાર કરી એની માગણી હોવાનું બતાવવું. અને (૩) એમાં પરમાર્થ તરીકે મોક્ષસાધક સામગ્રની જ માગણી હોવાનું કહેવું, એ કેટલું શાસ્ત્રસંગત કે બુદ્ધિસંગત છે? તથા (૪) અરિહંતદેવના પ્રભાવે ઈષ્ટફળસિદ્ધિની માગણી દ્વારા જીવનમાં ઠામઠામ અરિહંતદેવને સ્થાન આપવાનો ગણધર ભગવાનનો આશય પણ ક્યાંથી સચવાય?

#### જીવનમાં અરિહંતદેવનું સ્થાનઃ 'ઈષ્ટફળસિદ્ધિ'નો શાસ્ત્રીય અર્થ (લેખાંક-૪)

(हिव्यद्दर्शन, वर्ष-उउ, वि.सं.२०४०, आसो वह-१०, अंड नं.७)

અરિહંતદેવનો ભક્ત વીતરાગ સર્વજ્ઞ શ્રી અરિહંત પરમાત્માને જીવનમાં ઠામઠામ સ્થાન આપનારો હોય એમાં નવાઈ નથી; કેમકે

- (૧) એ સમજે છે કે અરિહંત પરમાત્માને આ ઉત્તમ આર્ય મનુષ્યભવ બધી ભૌતિક અનુકૂળતાઓ તથા દેવગુરૂ વગેરે આરાધનાની સામગ્રી પમાડવાનો પરમ ઉપકાર છે, ને આગળ પણ ઠેઠ મોક્ષ સુધી પહોંચાડવાનો અનંત ઉપકાર થવાનો છે. એવા અનંત ઉપકારીને ક્યાં અને ક્યારે ભૂલાય ?
- (૨) અરિહંતદેવના ભક્તને અરિહંત ઉપર એટલો બધો પ્રેમ છે કે માત્ર ધર્મ જ નહિં કિંતુ બીજાગમે તે કાર્ય વખતે પણ અરિહંતને ભૂલી શકતો નથી, મોક્ષનો પ્રેમ કેવો હોય એના માટે કહ્યું છે 'જિમ મહિલાનું (મન) વહાલા ઉપરે ઘરનાં કામ કરંત' અર્થાત જેમ પતિભક્તા સતી સ્ત્રીનું મન, ઘરના કામ બજાવતી વખતે પણ,વહાલા પતિ ઉપર જતું હોય છે, એમ મોક્ષાર્થી અર્હદૂભક્તને દુન્યવી કાર્યો બજાવતી વખતે પણ મન પ્રિય મોક્ષ અને વહાલા અરિહંતદેવ ઉપર જાય છે.
- (૩) મન અનંતાનંતકાળથી રાગ-દેષ, પૌદ્દગલિક આસક્તિ-અરૂચિ, મોહ-મદ-માયા-ઈર્ષ્યા વગેરે ખરાબીઓથી મલિન રહેતું આવ્યુ છે, એને વિશુદ્ધ બનાવવા અને વિશુદ્ધ બન્યુ રાખવા શ્રેષ્ઠ ઉપાય અરિહંત પ્રભુનું સ્મરણ-ચિંતન છે. એવા અરિહંતદેવને સાંસારિક પ્રવૃત્તિમાં પણ ઘડી ય શાના વીસરાય ?
- (૪) અરિહંતદેવના અનંત ઉપકારને સમજનારો ભક્ત કૃતજ્ઞતારૂપે કમમાં કમ એ પ્રભુનું અને પ્રભુના અનંત અચિંત્ય પ્રભાવનું આ રીતે સ્મરણ કર્યા વિના રહે નહિ, કે 'દુન્યવી કે આત્મિક કાંઈ પણ સારૂ મળ્યુ કે સારું મનગમતું બની આવ્યું તો તે મારા પ્રભુના પ્રભાવે જ પ્રભુની કરૂણાથી જ મળ્યુ, કે બની આવ્યુ, અને હજી પણ મલશે કે બની આવશે તે એ પ્રભુના પ્રભાવે જ પ્રભુની કરૂણાથી જ થવાનું છે' એ માને છે કે 'જિનભક્તે જે નિવ થયું રે, તે બીજાથી

- નિવ થાય રે.' અહીં ગમતુ ન બનતું હોય યા અણગમતું થતું હોય તેમાં કારણ પૂર્વભવે અરિહંત પ્રભુની બરાબર ભક્તિ નથી કરી એ છે. માટે હવે અહીં પ્રભુની બરાબર ભક્તિ કરતો રહું.
- (પ) સર્વ દુઃખથી ત્રાતા અરિહંતદેવ છે, સર્વ સુખના દાતા એ જ અરિહંતદેવ છે, આવા અરિહંતદેવના અનંત પ્રભાવને સમજી એના પર અનન્ય શ્રદ્ધા કરનારા ભક્ત કોઈ પણ દુઃખ-આપત્તિ-ક્લેશ ટાળવા માટે અને જીવનજરૂરી ઈષ્ટ વસ્તુ સાધવા માટે જેની તેની ચાપલુસી આજીજી શાનો કરે? એ તો ધા નાખે તો પરમ સમર્થ અરિહંતદેવની આગળ, અને પ્રાર્થના કરે તો એ પ્રભુની આગળ જ કરે. અર્થાત્ ઈષ્ટ મળ્યામાં ઉપકાર માનતો રહે અરિહંતદેવનો; અને ઈષ્ટ મળવામાં વીનવે એ જ અરિહંત ભગવાનને.

#### પ્ર.-એમ પ્રાર્થનાથી ઈષ્ટસિદ્ધિ થાય ?

- ઉ.- શ્રી લિલત વિસ્તરામાં લખ્યુ છે કે 'પ્રાર્થનાત:એવ ઈષ્ટસિદ્ધિઃ' પ્રાર્થનાથી જ ઈષ્ટસિદ્ધિ થાય; માટે જ ગણધર ભગવંતે અહીં ભવનિર્વેદ માર્ગાનુસારિતા ઈષ્ટકલસિદ્ધિ વગેરે માટે વીતરાગ જગતગુરૂ આગળ પ્રાર્થના કરવાનું મૂક્યું છે.
- પ્ર.- પણ તેથી કાંઈ ભગવાન આગળ ઈષ્ટ દુન્યવી વસ્તુની માંગણી કરાય ? એમ કરવાની છુટ હોય તો તો જીવ વિષયોનો લાલચુ જ થઈ જાય ને?
- ઉ.-ના, એનું કારણ, આ બરાબર સમજી રાખો કે આ 'ઈષ્ટફલસિદ્ધિ' માગનારો કોણ છે? તો કે જેણે પ્રારંભમાં ભવનિર્વેદ ભવવૈરાગ્ય માગ્યો છે. એટલે હવે જે ભવ એટલે કે ઈન્દ્રિયોના વિષયો પર વૈરાગ્ય-અભાવ-ભડકવાળો છે. એ શું જીવનજરૂરી દુન્યવી વસ્તુ માંગવામાં વિષયોનો લાલચુ થતો હશે? બાપની પાસે જીવનજરૂરી પૈસા માગનારો સુપુત્ર શું બાપની આખી મૂડીનો લાલચુ થઈ જાય છે?
- પ્ર.- ભલે અત્યારે વિષયલાલચુ ન હોય પણ એમ દુન્યવી વસ્તુ માગ માગ કરતાં આગળ પર એનો લાલચુ થવાનો સંભવ તો ખરો ને ?

- ઉ.- ના, કેમકે એક તો પ્રારંભે ભવનિર્વેદ રોજ માગે છે, અને પછીથી ગુરુવચનસેવા અને ભવે ભવે પ્રભુચરણસેવા યાને પ્રભુશાસનની આરાધના રોજ માગે છે. એમાં વિરાગી ગુરુનાં વચનો તો વૈરાગ્યમૂલક વસ્તુના જ દેશક હોય, તેમજ પ્રભુશાસનની આરાધનામાં પ્રભુકથિત વૈરાગ્યપ્રધાન જ જ્ઞાન-દર્શન-ચારિત્રની આરાધના માગી, પછી આમાં વિષયલાલસાને જાગવા કે રહેવા અવકાશ જ ક્યાં છે?
- પ્ર.- જો દુન્યવી વિષય લાલસાને અવકાશ જ નથી, તો પછી વીતરાગ પ્રભુ પાસે ઈષ્ટ દુન્યવી વસ્તુ માગે જ શા માટે ?
- ઉ.- એ ઈહલૌકિક એટલે કે આ લોકની દુન્યવી વસ્તુ માગે છે તે જીવન જીવતાં એને જરૂરિયાત ઊભી થઈ છે. એટલે જીવન નભાવવા દિલમાં એની એને ઈચ્છા રહે, ને દિલમાં એ ઈચ્છા સળવળતી હોય ત્યાં ચિત્ત શાંત પ્રશાંત ન રહે, અસ્વસ્થ રહે, વ્યાકુળ રહે, આર્તધ્યાન ચાલ્યા કરે, એ સ્વાભાવિક છે ; તેમજ અસ્વસ્થ ચિત્તના લીધે ધર્મપ્રવૃત્તિ થાય નહિ, અગર થાય તો બરાબર થાય નહિ, ત્યારે જો એ ઈચ્છિત દુન્યવી વસ્તુ મળી જાય સહેજે ચિત્ત સ્વસ્થ બને, આર્તધ્યાન મટે, ને સ્વસ્થપણે ધર્મપ્રવૃત્તિ થાય, એ હકિકત છે. એટલે એ મોક્ષાર્થી અને આગળ પર ભવે ભવે વીતરાગચરણ યાને જિનશાસનની આરાધના માગનારો જીવ અહીં જીવનજરૂરી દુન્યવી વસ્તુની ભગવાન આગળ માગણી કરે એમાં કશું ખોટુ નથી, કે એ કશું પાપ નથી કરતો, બલ્કે ડહાપણનું કામ કરે છે ; કેમકે એ સમજે છે કે ''મારી પુષ્યાઈ દુબળી છે, એટલે કોને ખબર આ ઊભી થયેલી જીવનજરૂરિયાત ક્યારે સિદ્ધ થાય ; ને તે ન થાય ત્યાં સુધી ચિત્તની વિહવળતા-વ્યાકુળતા-અસ્વસ્થતા-આર્તધ્યાન કોણ જાણે કેટલાય લાંબા ચાલ્યા કરે, એના કરતા મારા અરિહંતદેવ અચિંત્ય પ્રભાવી છે. એમના પ્રભાવની શ્રદ્ધા તથા પ્રાર્થનાથી અંતરાય આદિનાં પાપ ઠેલાય છે, ને પુષ્યાઈ ઊભી થાય છે, તો એમની આગળ ઈષ્ટફળ એટલે કે ઈહલૌકિક દુન્યવી વસ્તુની માગણી-પ્રાર્થના કરવી એ અતિ આવશ્યક અને સમયોચિત તથા ડહાપણભર્યુ છે. નકામું અસ્વસ્થતા-વિહવળતા-આર્તધ્યાનમાં લાંબુ સબડયા કરવું એના કરતાં પ્રભુનું આલંબન લઈ એ ટુંકે પતાવવું શું ખોટું ?"

આ સમજીને ભગવાન આગળ 'ઈષ્ટફળસિદ્ધિ' એટલે કે આ લોકની દુન્યવી વસ્તુ માગે. એમ ગણધર વચનથી ધુરંધર પૂર્વાચાર્ય ભગવંતો એકમતે કહે છે.

પ્ર.- આચાર્ય ભગવંતો એ માગવાનું કહે છે એમાં હેતુ તો ચિત્તસ્વસ્થતા મેળવવાનો જ આવ્યો ને એટલે વાસ્તવિક માંગણી તો દુન્યવી વસ્તુ કરતાં ચિત્તસ્વસ્થતાની જ આવી ને ?

ઉ.- જો એવું હોત, તો તો એ ધુરંધર આચાર્ય ભગવંતોને 'ઈષ્ટફળ'ની સીધી વ્યાખ્યા ચિત્તસ્વસ્થતા લખતાં નહોતી આવડતી ? વચમાં ઈહલોકિક વસ્તુની માગણી લાવવાની જરૂર જ શી હતી ? તે એક આચાર્ય નહી. બે આચાર્ય નહી, પરંતુ ચાર ચાર આચાર્ય ભગવાન અને એક ઉપાધ્યાય ભગવાન, બધાએ 'ઈહલૌકિક વસ્તુ'ની જ માગણી શું કામ મુકી ? મુકી છે એ હકિકત છે. એ સચવે છે કે 'ઈષ્ટફળસિદ્ધિ'થી વાસ્તવમાં માગણી આ લોકની દુન્યવી વસ્તુની જ છે. 'ઈષ્ટફળસિદ્ધિ'નો પરમાર્થ એ જ છે, પણ નહિ કે 'ચિત્તસ્વસ્થતા યા મોક્ષ અને મોક્ષસાધક સામગ્રી'. ચિત્તસ્વસ્થતા તો 'ઈપ્ટફળસિદ્ધિ'નું ફળ છે. એમ એજ આચાર્ય ભગવંતોએ સ્પષ્ટ કર્યું છે. ફળનું કારણ માંગ્યું ત્યાં ફળ માંગ્યું ન કહેવાય. ગરીબ માણસ દીકરી પરણાવવાના ખર્ચ માટે કોઈ પાસે સહાય માગે, તો એણે માગણીપૈસાની જ કરી કહેવાય, દીકરીના લગ્નની નહિ. અલબત્ પૈસા મળવાનું ફળ લગ્ન છે, છતાં માગણી કરે છે તે વાસ્તવમાં પૈસાની માગણી કરે છે. એમ પ્રસ્તુતમાં પરમાર્થથી માગણી પણ 'ઈહલૌકિક વસ્તુ'ની જ છે, ને એ કોઈ પણ પૂર્વાચાર્ય ભગવંતે ઈષ્ટફળની વ્યાખ્યા 'સ્વસ્થતા, મોક્ષ અને મોક્ષસાધક સામગ્રી' એવી કરી જ નથી, કિન્તુ દરેકે દરેક આચાર્ય ભગવંતે 'ઈહલૌકિક પદાર્થ' એવી જ વ્યાખ્યા કરી છે, એ પરથી સ્પષ્ટ છે, હવે 'ભગવાન આગળ આ લોકની કશી વસ્તુ મગાય જ નહિ. ભગવાન આગળ તો મોક્ષ અને મોક્ષસાધક સામગ્રી જ મગાય' આવું 'જ' કાર સાથે પ્રતિપાદન કરવું એ પૂર્વાચાર્યોનાં એટલે કે શાસ્રના વચનને અનુસર્યા કહેવાય ? કે વચનનો અપલાપ કર્યો કહેવાય ?

### અરિહંત પ્રભુપ્રત્યે અનન્ય ભક્તિભાવ કેમ આવે ?ઃ 'ઈષ્ટફળસિદ્ધિ'નો શાસ્ત્રીય અર્થ (લેખાંક-૫) (દિવ્યદર્શન, વર્ષ-૩૩, વિ.સં.૨૦૪૦, પોષ સુદ-૧૩, અંક નં.૧૭)

મોક્ષાર્થી જીવ મોક્ષ બતાવનાર અને મોક્ષ પમાડનાર અરિહંત પરમાત્માને ક્ષણભર ભૂલી શકે નહિ; તો જ જીવને અરિહંતની સાચી માયા લાગે, ને એમના પ્રત્યે સાચો ભક્તિભાવ દિલમાં આવે એના બદલે (૧) ધર્મ વખતે તો અરિહંતને યાદ કરે, પરંતુ તે સિવાય સાંસારિક જીવનમાં અરિહંતને આઘા રાખે; (૨) માનવદેહ જીવન, સામગ્રી,... વગેરે જે સારું મળ્યું, ને મળી રહ્યું છે એમાં અરિહંતદેવનો કશો ઉપકાર માને નહિં, કશો ઉપકાર યાદ કરે નહિ, તેમજ (૩) 'હજીય આગળ સારું મળશે, સારું થશે, એ ભગવાન અરિહંત પ્રભુના પ્રભાવે જ,' આવું મન પર લાવે નહિ, એણે અરિહંતદેવને જીવનમાં શું સ્થાન આપ્યું? ને એમના પ્રત્યે શો ભક્તિભાવ કેળવ્યો?

ત્યારે જેને મન અરિહંત જ સર્વે સર્વા છે, અરિહંત જ મોક્ષદાતા છે, અરિહંતદેવ જ સર્વ સુખદાતા છે, અરિહંત જ માતા છે, પિતા છે, બંધુ છે, મિત્ર છે, ગુરુ છે, રક્ષક છે, એ અરિહંતભક્તને તો સૂતાંય 'અરિહંત'ને ઉઠતાંય 'અરિહંત' યાદ આવે છે, ખાતાંય 'અરિહંત', ને પિતાય 'અરિહંત' યાદ આવે છે, ઘરની બહાર નીકળતાંય 'અરિહંત' ને ઘરમાં પેસતાંય 'અરિહંત'… એમ એ વારે વારે અરિહંતસ્મરણ અને અરિહંતને નમસ્કારરૂપે 'નમોઅરિહંતાણં' યાદ કર્યા કરતો રહે છે.

અહીં પ્રશ્ન છે કે આ બધે જ શું એ અરિહંતનમસ્કારનો ધર્મ બજાવે તે મોક્ષ માટે જ ? એટલે કે 'આ અરિહંતનમસ્કારથી મને મોક્ષ મળો. મને મોક્ષ મળો' એમ યાદ કરીને 'નમો અરિહંતાણં' કહે છે ?' ના, એવું એકાન્તે કહેવાય નહી.

એ તો પોતાના જીવન પર અરિહંતનો જ અધિકાર સમજીને, તથા પોતાને મળતી સઘળી અનુકૂળતામાં અરિહંતનો જ ઉપકાર માનીને અરિહંતનમસ્કારનો ધર્મ કરે છે. આ જોતાં ધર્મ કરવામાં મોક્ષ સિવાય પણ કેટકેટલા આશય દેખાય છે ? ' એ ધર્મ નહિ' એમ કહેવું એ કેટલું વ્યાજબી કહેવાય ? અહીં તો શ્રાવક સમજે છે કે જેટલું વધારે અરિહંતનું સ્મરણ થાય, એમને જેટલા વધારે નમસ્કાર થાય, એટલું મનનું અને આત્માનું શુદ્ધિકરણ થાય છે, અને ભવાંતર માટે અરિહંતના ઢગલો સંસ્કાર ઊભા થાય છે.

આવી પવિત્ર સમજવાળો અને અરિહંત પ્રભુપ્રત્યે ભક્તિવાળો અરિહંતભક્ત જીવન જીવતાં કોઈક આફત આવી, કોઈક મુંઝવણની વસ્તુ બની, તો એ અરિહંત સિવાય બીજાને આફતમાંથી સમર્થ રક્ષક કે મુંઝવણ ટાળનાર સમર્થ દાતા તરીકે ઓળખતો જ નથી; તેથી એ અરિહંત પ્રભુને જ નમસ્કાર કર્યા કરે, ને પ્રાર્થના કરે, એ સહજ છે. એમાં એ અરિહંત પ્રભુના અચિંત્ય પ્રભાવ પર, ને ખુદ અરિહંત પ્રભુ પર આ રીતે શ્રદ્ધા-બહુમાનને પુષ્ટ કરી રહ્યો છે કે 'મારે તો એક આધાર અરિહંત હું શા માટે બીજાની ખુશામત કરું?' તેમ અરિહંતદેવને આ પ્રર્થના ન કરતાં મારી આફતમાં આંતરિક મારી માનસિક વિહવળતા-વ્યાકળતાને તથા આહારમાં કુટુંબના કષ્ટને લાંબો સમય જોતા બેસી રહેવાની શી જરૂર? એમાં તો જાત માટે આર્તધ્યાન, અને કુટુંબ પ્રત્યે નિર્દયતા ચલાવવી પડે. છોકરા ભૂખ્યા ટળવળતા હોય, એમને એમ ટળવળતા જોઈ રહેવામાં નિર્દયતા થાય. માટે ન્યાયગર્ભિત પુરુષાર્થ સાથે પ્રભુ પાસે જ આફત ટાળવાનું માગી લઉ.'

આવી અરિહંત પ્રત્યે બહુમાનભરી એની મનોદશા હોય છે. આમાં કોઈ એની મોક્ષ-ઈચ્છાને બાધ નથી પહોચતો. ઊલ્ટું એ સમજે છે કે 'સંસાર આવી આવી વિટંબણાઓથી ભરેલો છે, તેથી જ્ઞાની ભગવંતોએ ઠીક જ કહ્યું છે કે 'સંસાર અસાર છે, ને સંયમ જ સાર છે; કેમકે સંયમથી જ સર્વ વિટંબણાઓથી મુક્ત થઈ મોક્ષ પામી શકાય.'

આમ (૧) સંસારમાં ઠામઠામ અને ડગલે ને પગલે વિટંબણાઓ જોતો. અને (૨) એથી સંસારથી સદા વિરક્ત રહેતો, તથા (૩) એવા સંસારથી મુક્તિ એકમાત્ર અચિંત્યપ્રભાવી સર્વજ્ઞ શ્રી અરિહંત પરમાત્માથી જ મળવાનું માનતો અરિહંતભક્ત ભીડમાં પડ્યે અરિહંત ભગવાન પાસે ભીડ ભાંગનારી વસ્તુ માગે, તો તેથી શું એશે એમાં સંસારલાલસા વધારી? આમાં શું એશે લંપટતાથી સંસારના વિષયસુખ માગ્યા? શું એશે શાસ્ત્રવિરુદ્ધ કાર્ય કર્યુ ? ના, આમાનું કશું જ નહિ. ઉલ્ટું અરિહંતદેવ આગળ આ પ્રાર્થના દ્વારા એ અરિહંતદેવની વધુ નિકટ આવ્યો, કેમકે એણે અર્તિહંત પ્રત્યે અનન્ય બહુમાન ધરી એ શ્રદ્ધા પોષી, - કે 'મારે જો સારું થવાનું, ને ચિત્ત-સ્વસ્થતા થવાની, તો તે અરિહંતદેવથી જ થવાની.' અરિહંતદેવ પ્રત્યેનું બહુમાન અને એમના અચિંત્ય પ્રભાવ પર શ્રદ્ધા સમ્યક્ત્વને અજવાળે છે.

આ સમજીને જ ગણધર ભગવાને ભક્તને પ્રભુ આગળ 'ઇષ્ટફળસિદ્ધિ'ની માગણી કરાવી. ને ધુરંધર પૂર્વાચાર્ય ભગવંતોએ 'ઈષ્ટફળ' તરીકે ચોકખો ઈહલોકિક પદાર્થ લીધો.

- (૧) એમને જો 'ઈષ્ટફળ'થી મોક્ષ-મોક્ષસાધક પદાર્થ જ લેવો ઈષ્ટ હોત, તો તો 'ઈષ્ટફળ'નો એમણે 'મોક્ષ અને મોક્ષસાધક સામગ્રી' એવો જ અર્થ કર્યો હોત, પરંતુ એવો અર્થ નથી કર્યો, ને 'ઈહલૌકિક' પદાર્થ જ અર્થ કર્યો છે. એ સ્પષ્ટ સૂચવે છે કે એમને આ જ અભિપ્રેત છે કે 'ઈષ્ટફળસિદ્ધિ'થી ભક્ત પ્રભુ આગળ ઈહલૌકિક વસ્તુ માંગે.
- (૨) વળી એ પણ વિચારણીય છે કે 'ઈષ્ટફળ'નો એવો જો પરમાર્થ લેવાય કે "ભગવાન આગળ મોક્ષ અને મોક્ષસાધક સામગ્રી જ મંગાય." અને "એમાંના 'જ' કારથી ઈહલૌકિક પદાર્થ મંગાય જ નહી," તો એવો નિષેધ કરવામાં તો સવાલ આ ઊભો થાય કે 'શું શાસ્ત્રમાં એવી છુટ છે કે ઉપદેશક સાધુ સૂત્રના મૂળ પદનો મહાન પૂર્વાચાર્યોએ કરેલ અર્થનો જ ઈન્કાર કરીને, એનાથી વિરુદ્ધ પરમાર્થ ઉપદેશી શકે? ને જો એવું ઉપદેશે તો 'પુર્વાચાર્યોને એશે અજ્ઞાની ન ઠરાવ્યા? તેમજ પછીથી શ્રાવકને ભણવા યોગ્ય 'યોગશાસ્ત્ર' 'ધર્મસંત્રહ' વગેરે શાસ્ત્રોમાંથી 'ઈષ્ટફળ'નો અર્થ 'ઈહલૌકિક પદાર્થ' એને જાણવા-સાંભળવા મળે ત્યારે શું એને બુદ્ધિભેદ ને શ્રદ્ધાભેદ નહી થાય? જો થાય, તો એમાં નિમિત્ત કોણ?
- (3) ખરું તો એ જોવું જોઈએ કે 'ઈષ્ટફળ' માગનારો જીવ કયો છે? તે એ જીવ છે કે જેણે પહેલાં 'ભવનિર્વેદ'-ભવવૈરાગ્ય-વિષયવૈરાગ્ય માગ્યો છે. એવો જીવ હવે 'ઈષ્ટફળસિદ્ધિ' પદથી શું વિષયલંપટતાથી વિષયસુખો માગતો હશે? એ તો પોતાના જીવનમાં કોઈ એવા પદાર્થ વિના યા કોઈ આપત્તિમાં ચિત્ત-મુંઝવણમાં રહેતું હોય. વિદ્ધળ-વ્યાકુળ રહેતું હોય, તો એ ટાળવા માટે.

પૂર્વાચાર્યોએ કરેલી વ્યાખ્યા મુજબ, 'ઈહલોકિક પદાર્થ' અર્થાત્ આ લોકની વસ્તુ માંગે. જો શાસ્ત્રને અનુસરીને આવુ માંગે, તો એમાં શું એણે ગુનો કર્યો ?

આમ શાસ્ત્રકારોએ સ્પષ્ટ કહેલું આચરે શું એ પાપી ? ગુનેગાર ? અને એ ન આચરવાનું કહે એ શું ધર્મી ? તેમજ મહાન શાસ્ત્રકારોએ 'ઈષ્ટફળસિદ્ધિ' થી ઇચ્છિત ઈહલૌકિક પદાર્થની સિદ્ધિમાગવાનું કહ્યું, શું એ બતાવનાર પાપી ? અને એ ન માગવાનું બતાવે એ ધર્મી ? અહીં જો એમ કહીએ કે-

પ્ર- પણ એ તો 'ઈષ્ટફળ'ના અર્થને બદલે એના પરમાર્થને માગવાનું કહે ત્યાં શો વાંધો ?

ઉ- કોઈ સૂત્રના પૂર્વાચાર્યોએ કહેલા અર્થનો ઈન્કાર કરી મનઘડંત પરમાર્થ લેવાનું કયા શાસ્ત્રમાં લખ્યું છે ? વાસ્તવમાં અહીં 'ઈષ્ટફળ' પદનો કહેવાતો પરમાર્થ એ પરમાર્થ છે જ નહી, ને એ લેવાનો ય નથી. અહીં તો સીધેસીધી વાત છે કે અરિહંતદેવના પ્રભાવે ભવનિર્વેદ-માર્ગનુસારિતા માગીને આગળ ભક્તને લોકવિરુદ્ધત્યાગ, ગુરુજનપૃજા, પરાર્થકરણ વગેરે જે જોઈએ છે, તે વસ્તુઓ દુન્યવી ભીડ-આપત્તિ આદિથી ચિત્તની વિદ્ધળતા-વ્યાકુળતા ન હોય તો જ બની શકે,ને લૌકિક-લોકોત્તર ધર્મપ્રવૃત્તિ સ્વસ્થચિત્તે ચાલી શકે. આ વિહ્નળતા-વ્યાકુળતા ટાળવા માટે એ ભીડ-આપત્તિ ટાળવી એને અત્યંત જરૂરી લાગે છે એટલા માટે ગણધર ભગવાને પહેલાં ઈષ્ટફળ અર્થાત્ અભિમત (ઈચ્છિત) ઈહલૌકિક (દુન્વયી) વસ્તુની પ્રાપ્તિ મંગાવી.

ટીકાકાર મહર્ષિઓએ ઈષ્ટફળસિદ્ધિનો લાભ લખતાં આ જ સ્પષ્ટ શબ્દોથી કહ્યું છે કે 'ઈચ્છિત ઈહલૌકિક વસ્તુ મળી જાય એના ઉપગ્રહ-અનુગ્રહ(સહાયતા)થી ચિત્તની સ્વસ્થતા થાય છે, વ્યાકુળતા મટે છે, અને ધર્મપ્રવૃત્તિ સ્વસ્થચિત્તે થાય છે'

આમ જયાં માગણી જ ઈચ્છિત આ લોકના પદાર્થની જ છે. તો પછી 'ઈષ્ટકળસિદ્ધિ' પદથી એજ માગવાની વાત હોય. એટલે અહીં માગણી ચિત્ત-સ્વસ્થતાની નથી એ ચિત્ત-સ્વસ્થતા તો ઈષ્ટફળ સિદ્ધ થતાં સહજ બનવાની વસ્તુ છે. ત્યાં ઈષ્ટફળથી મોક્ષ-મોક્ષસાધક સામગ્રીની જ એકાન્તિક માગણીને અવકાશ જ કયાં છે ? છતાં એનો આગ્રહ રાખવો એ ગણધરવચનને અનુસરનારા પૂર્વાચાર્યોને શું અજ્ઞાની મૂર્ખ ઠરાવવા જેવું નથી ? કેમ જાણે એ પૂર્વના મહાન આચાર્ય ભગવંતોને ઈષ્ટફળનો આ મોક્ષ-મોક્ષમાર્ગ-મોક્ષસાધક સામગ્રી- એવો અર્થ આવડયો નહી હોય તેથી અજ્ઞાનતાથી 'ઈષ્ટફળ'ની 'ઈચ્છિત ઈહલૌકિક પદાર્થ' એવી વ્યાખ્યા લખી નાખી હશે!

આ જોતાં 'ઈષ્ટફળ' એટલે 'મોક્ષ અને મોક્ષસાધક સામગ્રી જ' આવો અર્થ તારવવાના એકાન્તિક આગ્રહથી કેટલા બધા પૂજ્ય અને માનનીય ભવભીરુ શાસ્ત્રકાર મહર્ષિઓની આશાતના કરવાનું થાય ?

પ્ર- 'ઈષ્ટફળ' એટલે ઈચ્છિત આ લોકની વસ્તુ માગવાની હોય તો તો સંસારી જીવો લાલચુ થઈ જાય ને ?

ઈ- આવો પ્રશ્ન કરી શું એમ કહેવું છે કે "લાલચુ થઈ જવાની એ પૂર્વાચાર્યોને ગમ ન પડી એટલે એમણે ઈષ્ટ ફળની 'ઈહલૌકિક પદાર્થ ' એવી વ્યાખ્યા કરી, પણ 'મોક્ષ-મોક્ષસામગ્રી' એવી વ્યાખ્યા ન કરી ?" એમ ઠરાવી એમને અજ્ઞાની બનાવવાની ભયંકર આશાતના નથી ? જયાં કોઈ એક પણ આચાર્ય 'ઈષ્ટફળસિદ્ધિ'ની 'મોક્ષ-મોક્ષસાધક સામગ્રી' એવી વ્યાખ્યા જ લખતા નથી, ત્યાં 'જ' કાર સાથે એ અર્થનો ખોટો આગ્રહ રાખવો એમાં શાસ્ત્રાનુસારિતા છે ? કે સ્વમતિ-કલ્પનાનું ઘોર પાપ છે ? અસૂત્રતા છે ? કે ઉત્સૂત્રતા ?

## જીવનમાં અરિહંતપ્રભુનું સ્થાન ઃ 'ઈષ્ટફળસિદ્ધિ'નો શાસ્ત્રપાઠસિદ્ધ અર્થ (લેખાંક-૬)

(દિવ્યદર્શન, વર્ષ-૩૩, વિ.સં.૨૦૪૧, પોષ વદ-૬, અંક નં.૧૮)

કલિકાલ સર્વજ્ઞ આચાર્યશ્રી હેમચંદ્રસૂરીશ્વરજીમહારાજા વીતરાગ ભગવાનને સ્તુતિ કરતાં કહે છે, -

'तव प्रेष्योऽस्मि दासोऽस्मि सेवकोऽस्म्यस्मि किंकरः ।

ओमिति प्रतिपद्यस्य नाथ ! नातः परं ब्रुवे ॥'

અર્થાત્ "હે નાથ! 'હું તારો નોકર છું, તારો દાસ (ચાકર) છું,તારો કિંકર છું,' એમાં 'હા' કહીને મને સ્વીકારી લે, આનાથી વધુ હું કાંઈ કહેતો નથી",- આ કઈ સમજ પર કહેતા હશે? આ જ સમજ પર કે પ્રભુ ઠેઠ નિગોદમાંથી આપણને આટલે ઊંચે લાવનાર, અને હજી પણ ઠેઠ મુક્તિ સુધી પહોંચાડનાર છે. વર્તમાનમાં જે જીવી રહ્યા છીએ એમાં જો આપણે બુદ્ધિમાન હોઈએ તો પ્રભુના સહારે 'માત્ર ખોળિયેજ માનવ અને હૃદયથી પશુ નહિ, પરંતુ હૃદયથી પણ માનવ બની શકીએ છીએ. માનવ જ શું, મહામાનવ અને પરમ માનવ બની શકીએ છીએ. પરંતુ એમાં એક મુખ્ય વાત આ કે આપણે આપણું અભિમાન છોડી અને મનથી જેના તેના આશરા છોડી એક માત્ર અરિહંત પ્રભુના દાસ અને પ્રભુના આશ્રિત બન્યા રહેવું જોઈએ.

'અભિમાન છોડ્યુ' એટલે કર્તૃત્વનું અભિમાન છોડ્યું, એટલે કે મનને એમ ન થાય કે બધુ સારૂ અનુકૂળ મેં કર્યુ' યા 'હું કરું છું,' પરંતુ એમ થાય કે

'સારું કરવાનું માંરું શું ગજાુ?' એ તો મારા પ્રભુના અચિંત્ય પ્રભાવથી પ્રભુના ઉપકારથી ૪ થઈ રહ્યુ છે.'

નોકર ને કોઈ કહે, 'ભાઈ! તમારા કપડા હાઈકલાસ! તમે મકાન સારું બાંધ્યુ!' તો એ શું કહે છે? 'ભાઈ! આમાં મારી કશી વડાઈ નથી. એ તો રુડા પ્રતાપ ઉદાર શેઠના કે આ બધુ સારું અનુકૂળ બની આવે છે.' શું એ નોકરીની મજુરી કર્યાવિના પામે છે? ના, છતાં શેઠની દયા ઉદારતા કદરદાનતા વગેરેની આગળ (૧) પોતાની મજુરી અને પોતે વિસાતમાં લાગતો નથી, (૨) જાતનું ને મજુરીનું એને અભિમાન નથી, (૩) પોતાને તુચ્છ ગણે છે.

એમ આપણને બધી સારી પ્રાપ્તિમાં અરિહંત ભગવાનનો જ પ્રભાવ દેખાય, પ્રભુનો જ ઉપકાર દેખાય, તે એટલે સુધી કે જેમ નોકરને પોતાના ઘરમાં કોઈ જરૂર પડી યા મુશ્કેલી આવી તો એને શેઠ પરની શ્રદ્ધાથી શેઠ આગળ જ જરૂરી વસ્તુ માગશે, શેઠને જ મુશ્કેલી ટાળવાનું કહેશે, પણ બીજાને નહિં, એ તો શેઠને કહેશે કે 'મારે તો તમે મારા શેઠ છો, એટલે બીજા પાસે હું શાનો માગું ? બીજા પાસે તો તમારી પ્રતિષ્ઠાને ધક્કો લગાડનારો થાઉં. એટલે માગું તો તમારી પાસે જ માગું; અને મને પાકો વિશ્વાસ છે કે તમારી દયાથી તમારી ઉદારતાથી મારું કામ થઈ જ જવાનું,' એ પ્રમાણે અહીં પણ ઈચ્છિત આ લોકની વસ્તુ સિદ્ધ કરવાનું ને ઈચ્છિત આફત નિવારવાનું અરિહંત પ્રભુ આગળ જ માગીએ, કોઈ

મિથ્યાત્વી દેવદેવી આગળ નહિં, કે કોઈ દુન્યવી માણસની આગળ નહિં, બીજાની ચાપલુસી કરીએ નહિં. 'મારે તો સારું થશે એ મારા ભગવાનથી ; ને મારા ભગવાનથી એ અવશ્ય સિધ્ધ થશે,'-આવો અટલ વિશ્વાસ હોય, ત્યારે જ પેલાને જેમ અંતરમાં શેઠ પ્રત્યે આવો નોકરભાવ, દાસભાવ, સેવકભાવ, એમ આપણાં હૃદયમાં પ્રભુ પ્રત્યે સાચો નોકરભાવ, દાસભાવ, સેવકભાવ આવે.

પ્રભુ પ્રત્યે આવો નોકરભાવ રાખીએ એ કંલક નથી, પણ આપણી શોભા છે. આ સમજીને જ ગણધર ભગવંત અને શાસ્ત્રકારો મહર્ષિઓ તીર્થંકર ભગવાન આગળ ભગવાનના અચિંત્ય પ્રભાવે 'ઈષ્ટફલસિદ્ધિ' એટલે ઈચ્છિત ઈહલૌકિક પદાર્થ સિદ્ધ થવાની માગણી કરાવે છે. જાુએ છે કે એમાં જ આપણા પ્રભ્ પ્રત્યે સાચો નોકરભાવ, આશ્રિતભાવ પોષાય છે, અને 'પ્રભુ જ આપણા સ્વામી' અને 'પ્રભુ જ આપણા આશ્રયદાતા,' 'પ્રભુનો જ આપણે એક આશરો.'-એવો ભાવ આપણાં દિલમાં ચરિતાર્થ થાય છે. ત્યાં આપણે પ્રભુના જ સહારે રહ્યા, એટલે પ્રભુ આગળ આપણા અભિમાનને રહેવા જગા જ નથી રહેતી. ત્યારે ''પ્રભુ આગળ મોક્ષ મોક્ષસામગ્રી જ મંગાય, આ લોકની વસ્તુ ન જ મંગાય'' એમ એકાન્તે કહેવામાં તો કલિકાલ સર્વજ્ઞે કહેલ પ્રભુ પ્રત્યે દાસભાવ-નોકરભાવ-આશ્રિતભાવને આવતો અટકાવવાનું થાય છે, અને ભવી જીવોને અભિમાનમાં સબડાવવાનું થાય છે. અભિમાન આ, કે- 'જરૂરી મળી આવશે તે. યા આફત ટળશે તે, મારી મહેનતથી, મારા પુષ્યથી થશે.' ત્યારે આવી ઈહલૌકિક વસ્તુ જેવી નાની બાબતમાં ય જો પ્રભુના પ્રત્યે આશ્રિતભાવ અને પ્રભુમાં સમર્થસ્વામિભાવ મનમાં અને અમલમાં નથી લાવવો, પછી એ સમ્યક્ત્વ, દાન-શીલ-તપ-વ્રત-નિયમ… યાવત્ ચારિત્ર જેવી મોટી દુર્લભ બાબતોમાં અભિમાન ટાળી, 'મારું શુ ગજાુ ? પ્રભુનો જ ઉપકાર'- એવો પ્રભુ પ્રત્યે દાસભાવ-આશ્રિતભાવ શી રીતે લાવી શકવાનો હતો? તે જીવનમાં અરિહંતદેવને કેટલું સ્થાન આપી શકવાનો હતો. એ તો માનતો રહેશે 'પ્રભુએ મોક્ષમાર્ગ બતાવ્યો એ પ્રભુનો ઉપકાર, બાકી તો આપણે પુરુષાર્થ કર્યો તો જ સમક્તિ આવ્યું, તો જ દાન કર્યું, શીલ પાળ્યું, તપ કર્યો…' આમ પુરુષાર્થના એટલે કે જાતના અભિમાનમાં તણાયો જશે ! ત્યારે અભિમાનીને કદી સીધેસીધો મોક્ષ મળ્યો છે ? કદી મોક્ષસાધક ધર્મપરિણતિ મળી છે ? એમ પ્રભુ પ્રત્યે

સર્વેસર્વા દાસભાવ-નોકરભાવ-આશ્રિતભાવ શું આ પુરુષાર્થ અને જાતના અભિમાનમાં તણાનારાને આવે ? ને એ આવ્યા વિના હૈયામાં સાચી ધર્મપરિણતિ આવે ? ને મોક્ષ મળે ?

ભગવાન પાસે ' મોક્ષ-મોક્ષસામગ્રી જ મંગાય, આ લોકનું કશું જ મંગાય નહિ,' - એમ એકાન્તે ઉપદેશ કરવામાં, શ્રોતા ભવી જીવોને જીવનમાં અરિહંતનું સર્વેસર્વા સ્થાન ન પામવા દેવાની અને દિલમાં બધી વાતમાં અરિહંત પ્રત્યે સર્વેસર્વા દાસભાવ-આશ્રિતભાવ ન આવવા દેવાની કેવી ક્રૂરતા થાય ? જયા ગણધર ભગવંત ખુદ કહે છે, - 'હોઉ મમં તુહપ્પભાવઓ ભયવં!' અર્થાત્ 'ભગવન્! તારા પ્રભાવથી મારે હો' એ શું સમજયા વિના કહેતા હશે ? એ શું ભગવાનનો પ્રભાવ માત્ર આધ્યાત્મિક વસ્તુ મળવામાં જ માનતા હશે ? ને લોકિક વસ્તુ મળવામાં ભગવાનનો પ્રભાવ નહિ માનતા હોય ? જગતના સુખમાત્રને ઈષ્ટમાત્ર અરિહંત ભગવાનના પ્રભાવે મળવાનું ગણધર ભગવાનથી માંડીને અનેકાનેક આચાર્ય ભગવાનના પ્રભાવે મળવાનું ગણધર ભગવાનથી માંડીને અનેકાનેક આચાર્ય ભગવાત્તો કહી રહ્યા હોય ત્યાં આપણી મતિ-કલ્પનાથી માનવું કે 'ઈહલોકિક વસ્તુ ભગવાનના પ્રભાવથી નહિ, પણ આપણા પુણ્ય અને પુરુષાર્થથી જ મળે,' એ શાસ્ત્ર કહે છે 'મૂઢે અમ્હિ પાવે…અણભિન્ને ભાવઓ…અભિન્ને સિઆ' અર્થાત્ " હે અરિહંત ભગવાન ! હું મુંઢ છું, પાપી છુ,… ભાવથી અનિમન્ન-અજ્ઞાન છું… તારા અચિંત્ય પ્રભાવથી અભિન્ન-સજ્ઞાન થઉં.. તારા અચિંત્ય પ્રભાવથી અભિન્ન-સજ્ઞાન થઉં.. તારા અર્ચિત્ય પ્રભાવથી અભિન્ન-સજ્ઞાન થઉં. માટે ' અરિહંત દેવોનું જ શરણ હો."

અરિહંતના સર્વતોમુખી અચિંત્ય પ્રભાવના તો ધુરંધર વિદ્વાન આચાર્ય શ્રી સિદ્ધસેન દિવાકર મહારાજ શ્રી ઉમાસ્વાતિજી વાચકવર્ય, શ્રી હરિભદ્રસૂરિજી મહારાજ, ઉપમિતિકાર શ્રી સિદ્ધર્ષિગણી મહારાજ, કલિકાલસર્વજ્ઞ શ્રી હેમચંદ્રસૂરીશ્વરજી મ. વગેરેએ ભરપૂર ગુણો ગાયા છે. ત્યાં ઈષ્ટફલસિદ્ધિ એટલે કે ઈહલૌકિક પદાર્થની પ્રાપ્તિ અરિહંતોના પ્રભાવથી ન માનવી, ન માગવી, એ નર્યુ મિથ્યાત્વ છે, મિથ્યા અભિનિવેશ છે, અરિહંતાના સર્વેસર્વા શરણભાવને સ્વીકારવાનો નિષેધ છે, ભવી જીવોને એથી વંચિત રાખવાની એમની ભાવ-કત્લેઆમ છે, કહે છે-

પ્ર.-ભગવાનના પ્રભાવે બધું બની તો આવે, પણ ભગવાન પાસે બધું મંગાય નહી ?

ઉ.- જો અરિહંત ભગવાન પાસે ન મંગાય, તો શું મિથ્યા દેવદેવી પાસે મંગાય ? અથવા શું પાપપ્રપંચો કરીને એ ઈચ્છિત ઊભું કરાય ? શું એમાં નાનું પાપ લાગે ? ને ભગવાન પાસે માગીને મેળવે એમાં મોટુપાપ લાગે ? કઈ અક્કલ અને શાસ્ત્રબોધથી આવું બોલાતું હશે કે ભગવાન પાસે સંસારનું કશું મંગાય જ નહી ભગવાન પ્રત્યે સાચો શરણભાવ તથા સેવકભાવ અને ભગવાનના સર્વેસવા અચિંત્ય પ્રભાવનો શ્રદ્ધાભાવ આ છે કે મન કહે "અરિહંતનાથ! મારે તો બધી વાતે તું જ એક આધાર છે. મારે સારું થશે તે તારી કૃપાથી, તારા જ પ્રભાવે, માટે આ લોક, પરલોક, અને મોક્ષનું માગું તો તારી જ આગળ માગું."

### અરિહંતનો અચિંત્ય પ્રભાવ : 'ઈષ્ટફળસિદ્ધિ' નો શાસ્ત્રીય અર્થ (લેખાંક-૭)

(દિવ્યદર્શન, વર્ષ-૩૩, વિ.સં.૨૦૪૧, પોષ વદ-૧૩, અંક નં.૧૯)

જયવીયરાય 'સૂત્રમાં પહેલી બે ગાથામાં પ્રભુને ૮ વસ્તુની પ્રાર્થના મૂકી. એમાં એક 'ઈષ્ટફળસિદ્ધિ'ની પ્રાર્થના છે, માગણી છે. આ ઈષ્ટફળસિદ્ધિ'ની પૂર્વાચાર્ય ભગવંતોએ 'ઈચ્છિત ઈહલૌકિક (આ લોકની) વસ્તુની નિષ્પત્તિ' એવી વ્યાખ્યા કરી છે, એ બતાવે છે કે ઈષ્ટફળસિદ્ધિની માગણીમાં ઈષ્ટફળ તરીકે 'ઈહલૌકિક વસ્તુ ' જ લેવાની છે, પરતુ મોક્ષ-સામગ્રી નહિ, 'ઈષ્ટફળસિદ્ધિ' પદથી મોક્ષ અને મોક્ષસામગ્રીની માગણી ન હોવાનુ એક બીજાં મહાન કારણ આ પણ છે, કે

જો 'ઈષ્ટફળસિદ્ધિ'માં મોક્ષસામગ્રીની માગણી છે, તો પછી 'ઈષ્ટફળસિદ્ધિ' સિવાય બીજી સાત માગણીમાં ભવનિર્વેદ માર્ગાનુસારિતા વગેરે જે માગ્યું એ શું મોક્ષ સામગ્રી નથી ? શું મોક્ષ માટે ભવનિર્વેદ ન જોઈએ ? શું મોક્ષ માટે માર્ગાનુસારિતા ન જોઈએ ?... એમ શું મોક્ષ માટે શુભગુરુયોગ ન જોઈએ ? મોક્ષ માટે એ બધું જ જોઈએ છે, માટે મોક્ષસામગ્રી જ છે,. હવે જો ઈષ્ટફળ તરીકે મોક્ષસામગ્રી જ માગવી છે તે એમાં ભવનિર્વેદ, માર્ગાનુસારિતા, ને તે પછીના લોક વિરુદ્ધ-ત્યાગ, ગુરુજનપૂજા,... વગેરે સમાઈ જ જાય છે, તો એને જાુદા જાુદા માંગવાની શી જરૂર પડી ? પણ એ અલગ અલગ માગ્યા છે એ જ બતાવે છે, કે 'ઈષ્ટફળ'થી પણ કશું અલગ માગ્યું છે, ને એ 'ઈહલૌકિક' વસ્તુ છે એ પૂર્વાચાર્યોએ સ્પષ્ટ કર્યુ છે, ને સૂચવે છે કે ભગવાન પાસે ચિત્તની સ્વસ્થતા માટે આ લોકની વસ્તુ માગી શકાય છે.

બીજી વાત એ છે કે ભવનિર્વેદ પછી 'માર્ગાનુસારિતા' જે માગી, એનો અર્થ પૂર્વાચાર્ય ભગવંતોએ 'તત્વાનુસારિતા' 'અસદ્-અભિનિવેશનો ત્યાગ' એવો કર્યો છે,એની પણ જીવનમાં જરૂર છે, કેમકે ભવનિર્વેદ એટલે કે સામાન્યથી સંસાર પર વૈરાગ્ય તો આવી ગયો, પરંતુ જો સાથે કુમતનો દુરાગ્રહ હશે, તો આગળ સર્વજ્ઞકથિત સત્ય મોક્ષમાર્ગ નહિ મળે. માટે એવા કદા ગ્રહનો અર્થાત્ કુમાર્ગાનુસારિતા યાને અસત્ તત્ત્વના દુરાગ્રહનો-અભિનિવેશનો ત્યાગ જોઈએ. કુમતવાળાને ત્યાં જન્મી ગયો હોવાથી કુમતની માન્યતા હોઈ શકે છે, પરંતુ એનો આગ્રહ ન હોય. એનાથી અધિક સારુ-સાચું મળે તો સ્વીકારી લેવાની તૈયારી હોય.

આમ અસદ્ અભિનિવેશનો ત્યાગ જરૂરી છે. જેથી દુરાગ્રહ-મુક્ત મન સાચાં તત્ત્વ સાચો મોક્ષમાર્ગ જયારે મળે ત્યારે સ્વીકારી લે. એવું આ પણ એક જરૂરી છે કે માણસ કોઈ તકલીફ કાંઈ સંકડામણમાં આવી ગયો હોય ત્યારે જયાંસુધી એ ટળતી નથી ત્યાંસુધી એનું મન એમાં જ જાય છે મન એમાં પકડાઈ જાય છે. આ પણ મનનો એક પ્રકારનો આગંતુક આગ્રહ છે, ને એ અસદ્ એટલા માટે, કે મન એમાં ગયા કરવાથી ધર્મ સાધનામાં બાધક બને છે, મન સ્થિર રહેતું નથી. દા.ત. કોઈનો છોકરો ખોવાઈ ગયો, તો જયાં સુધી છોકરો નહિં મળે ત્યાં સુધી એનું મન છોકરામાં પકડાયુ રહેશે; ને ત્યાં સુધી મન ધર્મસાધનામાં નહિ લાગે. આવા વખતે અરિહંત પ્રભુનો ભક્ત પ્રભુનો અચિંત્ય પ્રભાવ સમજી, એ એ આફ્ત-તકલીફ-સંકડામણનું નિવારણ માગે એ સહજ છે. એ કાંઈ એ માટે કોઈ મિથ્યા દેવદેવી પાસે જાય નહિ, કે પાપભર્યા માયા પ્રપંચ કરે નહિ. એટલે પ્રભુ પાસે ઉકેલ માગે એમ સહજ કશું ખોટુ નથી કરતો, એટલા જ માટે પૂર્વાચાર્ય

ભગવંતો ઈષ્ટફળથી ઈહલૌકિક વસ્તુ માગવાની બતાવી; અને ખરેખર! પ્રભુના અચિંત્ય પ્રભાવે મળી જાય છે.

સાબરમતીના એક ધર્માત્મા શ્રાવકે એકવાર ભાઈઓની કંપનીમાં કંપની ખાતે જ એક વેપાર કરેલો. એમાં અશુભના ઉદયે રૂપિયા ત્રણ લાખની ઊઠી. ત્યારે ભાઈઓ કહે 'આ તો તમારો અંગત કરલો સોદો છે તેથી તમારે જ ખોટ ભોગવવાની.' આ ધર્માત્મા શ્રાવક મુંઝાયા, એમણે ભાઈઓને સમજાવવા ઘણાં પ્રયત્નો કર્યા, પરંતુ પેલા માન્યા નહિ. ત્યારે આ વિચારે છે કે ' મારે હવે બીજા ફાંફા શું કામ મારવા ? મારે તો ચિંતામણિ પાર્શ્વનાથ દાદા માથે બેઠા છે, એમનો જ આશરો લઉ, આમ વિચારી બીજી સવારે ચિંતામણિ પાર્શ્વનાથ પ્રભુના દેરાસરમાં પૂજા કરી પ્રભુની સામે બેસી ગયા, અને પ્રભુને ઘા નાખી કે ''પ્રભુ! હું તારો ભક્ત છું, આ આફતમાં મૂકાયો છું, એમાંથી છુટવા શું કરવું ? મારે જવાબ જોઈએ. જવાબ નહિ મળે ત્યાં સુધી અહીંથી હું ઉઠવાનો નથી મને શ્રદ્ધા છે કે તારા અચિંત્ય પ્રભાવે મને ઉકેલ મળી જ જશે. મારું ઈષ્ટફળ સિદ્ધ થશે જ."

એ બેઠા બેઠા તે ૮, ૯, ૧૦, ૧૧, ૧૨ વાગ્યા છતાં ઉઠ્યા નિહ! પૂજારીને પહેલેથી કહી રાખેલું કે 'તું મને ઉઠાડવા આવતો નિહે. ટાઈમ થાય ત્યારે તું તારે, દહેરું મંગલિક કરી દેજે. હું અહીં બેઠો છું.' આમ પહેલેથી કહી રાખ્યું હોવાથી પૂજારી ઉઠાડવા ન આવ્યો, હવે દેરાસરમાં લોકોની અવરજવર બંધ થઈ ગયેલી છતાં, પૂજારી રાહ જોઈ બહાર બેઠો છે. અહીં ચમત્કાર થયો,-આ ધર્માત્મા શ્રાવકની સામે એક બોર્ડ દેખાયું એમાં ઉકેલનો સચોટ ઉપાય લખ્યો હતો! શ્રાવક આ વાંચી ખુશી થઈ ગયા, અને પ્રભુના અચિંત્ય પ્રભાવ પર ઓવારી ગયા, 'ધન્ય પ્રભુ! ધન્ય! ભક્ત પર કેવી તમારી દયા!' બસ આ મહાન ધર્માત્મા શ્રાવક ઊઠ્યા, એ પ્રમાણે ઉપાય કર્યો અને મામલો સુખદ ઊકલી ગયો. આ મહાન શ્રાવકે પછી તો શ્રદ્ધા વૈરાગ્ય વધતા દીક્ષા પણ લીધી.

ભગવાન પાસે આ લોકની વસ્તુ એટલે કે સંસાર-વેપારના ઉકેલની વસ્તુની પ્રાર્થના કરી, તે શું એશે એ પાપક્રિયા વિષક્રિયા કરી ? ત્યારે, એ ખોટ ન ભરવી પડે એટલા રૂપિયાનો પરિગ્રહ પોતાની પાસે બચ્યો રહે શું એ ધર્મ ભૂંડામાં ભૂંડો ? અધર્મ કરતાં ય ભૂંડો ?

(966)

એક મોટા શહેરમાં એક આગેવાન શ્રાવિકા સાધુને કહે, " સાહેબ! આ દિવ્યદર્શનમાં જે રીતે આવ્યું છે એ રીતે અમે ઘણીવાર ભગવાન પાસે માગ્યું છે; પણ પૂર્વે 'ભગવાન પાસે મોક્ષ સિવાય કશું ન મંગાય' એવું સાંભળતાં મનને ડંખ્યા કરતું કે 'આપણે ભૂલ કરી છે, ખોટું કર્યું છે.' હવે આ દિવ્યદર્શનમાં પૂર્વના મોટા આચાર્ય ભગવંતોના શાસ્ત્રપાઠો વાંચતાં મનમાં થયું કે આપણે કરતા હતા તે બરાબર હતું. સમાધિ માટે આપણે ભગવાનને ન કહી એ તો શું દેવ-દેવીને કહીએ? સાહેબ! અમે તો સંસારી રહ્યા, અમારે અનેક પ્રકારના વિઘ્નો આવતા જ હોય, ચિંતાથી સળગીને ખાખ થઈ જતા હોઈએ, (આ સંસાર જ એવો છે.) મન અકળાય એટલે ભગવાન પાસે કહિએ કે 'હે પ્રભુ! મારું આ કાર્ય થઈ જાય તો હું નિરાંતે આરાધના કરી શકું'… આવું કહેવાની ઈચ્છા ન હોય તો પણ અકળામણના કારણે ભગવાન પાસે કહેવાઈ જતું, અને ભગવાનની કૃપાથી કામ થઈ જતું; ને અમે સ્વસ્થતાથી આરાધનામાં લાગી જતા." ઉપરોક્ત બે દેષ્ટાન્ત શું સૂચવે છે?

આ જ કે અનેકાનેક મોટામોટા આચાર્ય ભગવંતો શ્રી હરિભદ્રસૂરીશ્વરજી મ. શ્રી અભયદેવસૂરિજી મ. શ્રી હેમચંદ્રસૂરિજી મ. વગેરે એ 'ઈટ્ઠફળસિદ્ધિ' પદથી 'ઈચ્છિત ઈહલૌકિક વસ્તુ' ભગવાન પાસે માગવાનું લખ્યું ત્યારે એ માગવાનો નિષેધ કરનારી 'ઈષ્ટફળસિદ્ધિ' પદથી મોક્ષ અને મોક્ષસામગ્રી જ મંગાય એવી પ્રરૂપણા કરવી,અને 'જ' કારથી પૂર્વાચાર્યોના સીધા કથનનો સામનો કરવો, એ કેટલું વ્યાજબી લેખાય?

પ્ર.- આમાં પૂર્વાચાર્યના કથનનો સામનો કયાં કરે છે ? પૂર્વાચાર્યના કથનનો પરમાર્થ કહે છે ને ?

ઉ.-અસત્ય અને અસંગત પરમાર્થને જો પરમાર્થ કહેવાતો હોય, તો તો બધાંજ શાસ્ત્રવચનોનો સૌ પોતપોતાને મનને ફાવતો પરમાર્થ કાઢશે! પછી શાસ્ત્રવચનોનું કશું મહત્વ અને સત્ય જ ક્યાં રહેશે ? જૈન મતમાંથી કુમતો કાઢનારાઓએ આવું જ કર્યુ છે.

હકીકતમાં અહીં 'જયવીયરાય' સૂત્રમાં શ્રી હરિભદ્રસૂરીજી મહારાજે લખ્યુ છે કે પહેલી છ માગણી લૌકિક સોંદર્યની છે, અને પછીની ૭મી ૮મી માગણી લોકોત્તર સોંદર્યની છે. 'લૌકિક સોંદર્ય' એટલે ઈતર દર્શનોમાં પણ મલે એવા આત્મ-સોંદર્ય. 'ઈષ્ટફળસિદ્ધિ' એ છમાં અંતર્ગત છે, હવે જાઓ કે જો 'ઈષ્ટફળ' નો અર્થ મોક્ષસામગ્રી હોય, તો શું એ માગીને ઈતરદર્શનમાં કહેલી મોક્ષસામગ્રી સમ્યગ્દર્શન-જ્ઞાન-ચારિત્ર છે, ને એ પમાડનારા પાંચ પરમેષ્ઠી મોક્ષસામગ્રી છે, એ શું મિથ્યાદર્શનમાં હોય ?ના, તો શું ઈતરદર્શનમાં કહેલી મોક્ષસામગ્રી અહીં ઈષ્ટફળથી માગવી છે? ના, અહીં મોક્ષસામગ્રી માગવી નથી, એનું બીજા એક કારણ આ પણ છે કે,

વાસ્તવમાં અહી ભવનિર્વેદ પછી 'માર્ગાનુસારિતા' એટલે કે અસદ્ અભિનિવેશ-ત્યાગ અસદ્આગ્રહ-ત્યાગ માગ્યા બાદ, જીવનમાં અંતરાયાદિથી ઊભી થયેલ જે મુશ્કેલી ચિત્તને વિહ્વળ કરતી હતી, એના પર મનનો આગ્રહ રહી એ આગ્રહ ધર્મસાધનાને બાધક બનતો હતો, તેને નિવારવા મુશ્કેલી-નિવારક ઈચ્છિત વસ્તુની માગણી જરૂરી છે, ને એ 'ઈષ્ટફળસિદ્ધિ' પદથી અહીં ત્રીજી માગણી તરીકે રજા કરાયેલ છે. એટલે કે મોક્ષસાધક સામગ્રીનો અહીં કોઈ પ્રસંગ જ નથી. તેથી 'ઈષ્ટફળસિદ્ધિ' પદમાંથી એનો પરમાર્થ કાઢવો એ તદ્દન અસંગત છે.

#### દુધ્યનિ ટાળવું હોય, જે માંગવું હોય તે પરમાત્મા પાસે જ મંગાય, બીજા પાસે શા માટે ?



#### પાપના પાતાળકુવામાં ઉતરી રહેલી દુનિયાને ધર્મનો જ માર્ગ બતાવો એના વગર મોક્ષ નથી

(२०१)

#### ૧૨૩-ધર્મ શા માટે કરવાનો ?ઃ વર્ષોના ધર્મીમાં અનુચિત દોષો કેમ ? (લેખક-પૂજ્યપાદ ન્યાયવિશારદ આચાર્યદેવ શ્રીમદ્ વિજય ભુવનભાનુસૂરીશ્વરજી મહારાજા) (લેખાંક -૧)

(દિવ્યદર્શન, વર્ષ-૩૩, વિ.સં.૨૦૪૧, કારતક વદ-૯, અંક નં.૧૦)

ધર્મી જીવને કોઈ પૂછે 'તમે ધર્મ શા માટે કરો છો ? તો ધર્મનું ખરું મહત્વ સમજનાર સહેજે કહેશે કે 'ધર્મ કરવાથી જનમ મરણના ફેરા ટળે, અને મોક્ષ મળે, એ માટે અમે ધર્મ કરીએ છીએ' મતલબ, જન્મ-મરણનો અંત અને મોક્ષ-પ્રાપ્તિ એ ધર્મપ્રવૃત્તિનો ઉદ્દેશ છે. આ ઉદ્દેશ પવિત્ર છે આના પર હવે વિચાર આ કરવાનો છે કે મોક્ષના પવિત્ર ઉદ્દેશ થી ધર્મ કરનારના જીવનમાં (૧) ધર્મ કરતી વખતે પણ કેટલીક વાર મદ-અહંત્વ-ઈર્ષ્યા-કલહ વગેરે દોષો કેમ ઝગમગતા દેખાય છે ? તેમજ (૨) જીવનમાં કોઈ ભાઈ ભાંડુ સાથે વૈર-વિરોધ-અંટસ ઊભા કેમ? (૩) ધંધા-વેપારમાં લીનતા ને ધનની તીવ્ર તૃષ્ણા કેમ ? (૪) ખાનપાનની લાલસા ને વિષય-લંપટતા કેમ? (૫) જિન-વચનની ઉપેક્ષા કેમ? તથા (૬) જીવઘાતક આરંભ-સમારંભમાં નિર્ભીકતા, અને (૭) સાધુ-સાધ્વી-સંઘ પ્રત્યે અનાદર...ઈત્યાદિ ઈત્યાદિ મહાદુર્ગુણો વર્ષોના કેટલાંક ધર્મીમાં કેમ જીવતા જાગતા દેખાય છે? મોક્ષના મહાન પવિત્ર ઉદ્દેશથી ધર્મ કરનારમાં આ સંગત છે? ધર્મ ગમે તેટલો કરે છતાં જો આ દોષો ઝગમગતા રહે તો કદીયે મોક્ષ ઉદ્દેશ સિધ્ધ થાય ? વર્ષોથી ધર્મ કરે અને એ દોષ-દુર્ગુણો-દુષ્કૃત્યો ઓછા ન થાય ? ઓછા ન થવાનું શું કારણ ?

આના પર વિચાર કરતાં એમ જણાય છે કે ધર્મ કરતી વખતે, અરે! એક નવકાર-સ્મરણ કરતી વખતે પણ, છેલ્લો બહુ આઘેનો (પરંપરપ્રયોજન) મોક્ષનો ઉદ્દદેશ રાખ્યો છે, પરંતુ અનંતર પ્રયોજનરૂપ નજીકનો આવા કોઈ દોષના નિવારણનો ઉદ્દદેશ કે એના કોઈ ઉપાયનો ઉદ્દદેશ જ રાખ્યો નથી, પછી ધર્મ કરીને એ ઉદ્દદેશ શી રીતે સિધ્ધ થાય?

શું એવા નજીકના ઉદ્દેશ હોઈ શકે છે ?

હા; માટે તો બોલાય છે કે 'આટઆટલો તપ કર્યો છતાં ક્રોધ ઓછો ન થયો ?' આ શું સમજીને બોલાય છે ? એ જ કે તપ કરતાં કરતાં ક્રોધ દબાવતા (૨૦૨) ચાલવાનું છે, અર્થાત્ તપ કરવાનો તે મનને તપાવીને-કસીને ક્રોધને દબાવવાના ઉદ્દેશથી કરવો જોઈએ. આ ઉદ્દેશ નજીકનો ઉદ્દેશ છે, અને એ એવો ઉદ્દેશ છે કે એ નજીકમાં સિધ્ધ થઈ શકે. મોક્ષનો ઉદ્દેશ તરત સિધ્ધ ન થાય, પરંતુ આ તરત સિધ્ધ થાય. તપ કરતાં જઈએ અને મનમાં એ ખ્યાલ રાખતા રહીએ કે 'મારે તપ ક્રોધ ઓછો કરવાના ઉદ્દેશથી કરવો છે, તપથી મારે મારો ક્રોધ ઓછો કરવો છે, ને તે મહાતપસ્વી ભગવાન મહાવીર પ્રભુ, ખંધકમુનિ વગેરેને નજર સામે રાખ્યા કરવાથી થઈ શકે છે. એમણે ક્રોધને સાવ કચડી ઘાલ્યો, નષ્ટ કરી દીધો, તો હું પણ ક્રોધને કમમાં કમ દબાવી કેમ ન શકું?' આમ ક્રોધ દબાવવાના ઉદ્દેશથી તપ કરતાં કરતાં ક્રોધ કેમ ન દબે? નજર સામે એ ઉદ્દેશ જોઈએ.

આવો નજીકનો 'રાગ ઓછો કરવાનો ' ઉદ્દેશ નહિ, તેથી વીતરાગનાં દર્શન કરતો રહે છે, ને સેવાકારી રૂપાળી પત્નીનું મોં જોઈ જોઈ રાગાંધ પણ બન્યો રહે છે! ને ખુશી ખુશી થાય છે! આને પ્રભુ-દર્શનમાં શું મોક્ષનો ઉદ્દેશ નથી? છે, પણ મોક્ષ તો હજી મળવાની વાર છે ને? ત્યાં સુધી પત્નીના રૂપાળા મોં પર રાગ અકબંધ રહે એ તો એને સ્વાભાવિક લાગે છે!

'હું વીતરાગના દર્શનનો ધર્મ એટલા માટે કરું છું કે મારા રાગ-દ્વેષ-મદ કાંઈક કાંઈક ઓછા થાય'. - આવો ઉદ્દેશ જ મન પર ન હોય અને માત્ર 'મારે દર્શનથી મોક્ષ જોઈએ છે' એવું જ ખ્યાલમાં હોય, પછી ત્યાં દર્શન વખતે દ્વેષ ઓછો કરવાનો ઉદ્દેશ જ નહિ, તેથી દર્શન કરતાં બીજો કોઈ દર્શન પૂજા કરનારો આડો આવી ઊભો તો એના પર ત્યાં જ પ્રભુની સમક્ષ જ દ્વેષ કરતાં કશો સંકોચ શાનો થાય ? અથવા પોતાને જ કોઈએ ટકોર કરી કે, 'દર્શન કરવા થાંભલાની જેમ ક્યાં સુધી વચ્ચે ઊભા રહેશો ' બીજાને દર્શન માટે જગા નહિ આપવાની ?'ત્યાં 'દર્શન હું અહંત્વ દબાવવાના ઉદ્દેશથી કરું છું,' એ ખ્યાલ નહિ હોય એટલે અહંત્વ આવતાં શી વાર ? અહંત્વથી ઝટ કહેવાનું મન થશે તમને કોણે દોઢડાહ્યા કર્યા ? તમારા બાપનું દેરાસર છે ?' અહંત્વનું આ પ્રભુની જ સામે કેવુંક નાટક !

સારાંશ, મોક્ષ જેવો બહુ આઘેનો (પરંપરપ્રયોજન) ઉદ્દદેશ રાખવા સાથે નિકટના ઉદ્દદેશ રાગનિગ્રહ, દ્વેષનિગ્રહ...વગેરેના પવિત્ર ઉદ્દદેશને મુખ્ય રાખવાની જરૂર છે. ધર્મ કરીને 'મારે મોક્ષ જ જોઈએ છે મોક્ષ જ જોઈએ છે' એટલું જ ગોખ્યા ન કરો, પરંતુ આવા નજીકની સિદ્ધિના ઉદ્દદેશ રાખો. (૨૦૩) દા.ત. મારે તપ કરી કરી આહાર સંજ્ઞા મારવી છે; 'વીતરાગનાં દર્શન કરી કરી રૂપાળી પત્ની વગેરેના રાગ ઓછા કરવા છે;' 'મને દર્શનાદિમાં અંતરાય કરનાર પર થાતાં દ્વેષ દબાવવા છે' ... આવા આવા ઉદ્દેશ મન પર હશે તો ધર્મ કરતાં એ ઉદ્દેશ સિદ્ધ કરવા પર પાકું લક્ષ રહેશે. લક્ષ્ય સિદ્ધ થતું નહીં દેખાય ત્યાં દુઃખ રહેશે કે 'હાય! તપ કરું છું ને આ આહારની સંજ્ઞા કેમ ઓછી થતી નથી? વીતરાગનાં દર્શન કર્યાં કરુ છું ને પત્ની પર એની સેવા ને સૌંદર્ય પર હૈયું કેમ ઓવારી જાય છે?' આ અફસોસી રહેતી હશે તો એ ધર્મ કરતાં કરતાં હાલ સંજ્ઞા અને રાગ ને દ્વેષ ઓછા કરવાની મથામણ રહેશે. માત્ર મોક્ષનો જ ઉદ્દેશ હશે એ આ શી મથામણ કરે ?

ધર્મ મોક્ષ માટે કરવાનો એની ના હોય જ નહીં, પરંતુ પહેલાં તો આ નિકટની વસ્તુ સિદ્ધ કરવાના ઉદ્દેશ પણ રાખવાની ખાસ જરૂર છે. જુઓ શાસ્ત્રકારોએ ધર્મનાં અનુષ્ઠાન બતાવ્યાં છે એમાં પણ આવા નિકટની વસ્તુની સિદ્ધિનાં ઉદ્દેશ બતાવ્યા છે, ને એ ઉદ્દેશથી કરાતી ધર્મસાધના એ પાપિકયા નથી કહી. દા.ત.

#### મોક્ષ સિવાયના અનંતરપ્રયોજન રૂપ ઉદ્દદેશના શાસ્ત્રીય દાખલા :-

પ્રતિક્રમણની કિયા પણ એ બતાવી રહી છે જેમ કે, 'અરિહંત ચેઈયાણં'ના કાઉસ્સગ્ગની કિયા કરાય છે અરિહંત ચૈત્યના વંદન-પૂજનાદિની અનુમોદનાના લાભના ઉદ્દેશથી કરાય છે. 'ભગવાનનાં બીજા ભક્તોથી કરાતાં વંદન-પૂજન આદિના મને લાભ મળો' એ નિમિત્તે અર્થાત્ એની અનુમોદનાર્થે કાયોત્સર્ગ કિયા કરાય છે. આ મોક્ષનો જ ઉદ્દેશ છે એમ નહી કહેવું, કેમ કે તો પછી આગળ 'નિરુવસગ્ગ વિત્તયાએ' પદથી 'મોક્ષના નિમિત્તે' એ કહેવું નિરર્થક ઠરે! એ છ પદોમાં દરેક પદ સ્વતંત્ર છે, અલગ અલગ ઉદ્દેશ બતાવે છે. માટે તો કાયોત્સર્ગનાં આ દ નિમિત્ત છે, દ ઉદ્દેશ છે. હવે જુઓ એકલો મોક્ષના જ ઉદ્દેશથી ધર્મ કરવાનો આગ્રહ રાખનાર અહીં 'અરિહંત ચેઈયાણં' સૂત્રમાં બતાવેલ છ ઉદ્દેશ પૈકી એક મોક્ષ ઉદ્દેશ સિવાયનાં પાંચ ઉદ્દેશ અંગે શું કહેશે? એમ મોક્ષ ઉદ્દેશ સિવાય જે બીજા પાંચ ઉદ્દેશ બતાવ્યા છે એ પાંચ ઉદ્દેશમાં મોક્ષ ઉદ્દેશ સમાઈ જતો હોય તો 'નિરુવસગ્ગવિત્તયાએ' પદથી જુદો મોક્ષનો ઉદ્દેશ કહેવાની શી જરૂર?

(२०४)

'વેયાવચ્ચગરાણં' આદિ સૂત્ર બોલી કાયોત્સર્ગ કરાય છે તે વૈયાવચ્ચ-શાંતિ-સમાધિ કરનારા દેવો આદિને એ વૈયાવચ્ચ આદિ કરવામાં ઉત્સાહ વધે, એ ઉદ્દેશથી કરાય છે. હવે જોઈએ તો અહીં આ કાયોત્સર્ગ ક્રિયા શું એકમાત્ર મોક્ષના જ ઉદ્દેશથી કરી? કે વૈયાવચ્ચકારીની ઉત્સાહ-વૃદ્ધિના ઉદ્દેશથી કરી? ત્યારે શું વૈયાવચ્ચઆદિના ઉત્સાહ એ મોક્ષ છે તે એમ કહેવાય કે એનો ઉદ્દેશ એટલે મોક્ષનો ઉદ્દેશ છે? મોક્ષ અવસ્થામાં તો કોઈ પ્રશસ્ત પણ કષાય નથી, એટલે પછી ત્યાં વૈયાવચ્ચનો ઉત્સાહે ય શાનો હોય?

### ધર્મ શા માટે કરવાનો ? (લેખાંક -૨)

(દિવ્યદર્શન, વર્ષ-૩૩, વિ.સં.૨૦૪૧, માગસર સુદ-૨, અંક નં.૧૧)

'ધર્મસાધનામાં એકલો દૂરનો મોક્ષનો જ ઉદ્દેશ રાખવા જતાં બીજા દોષ-ત્યાગ વગેરે નિકટની વસ્તુ સિદ્ધ કરવાના ઉદ્દેશ નજર સામે ન રહેવાથી આત્માના કેટલાય દોષો ધર્મી જીવમાં પણ વર્ષો જવા છતાં એમ જ ઊભા રહે છે, એ દોષો દબાવવા માટે આ નિકટના બીજા ઉદ્દેશ રાખવા જરૂરી છે', એનો ગત લેખમાં વિચાર કર્યો. સાથે ધર્મક્રિયામાં શાસ્ત્ર પણ એવા બીજા ઉદ્દેશ બતાવે છે એ પ્રતિક્રમણાદિ ક્રિયામાં મોક્ષ સિવાયનાં બીજા ઉદ્દેશથી ધર્મક્રિયા કરવાનું 'અરિહંત ચેઈયાણં' 'વૈયાવચ્ચગરાણં'ના દાખલાથી જોયું. હવે એ જોઈએ કે મહાન આત્માઓએ આપત્તિ વખતે કેવા કેવા સમાધિ વગેરે બીજા બીજા ઉદ્દેશથી ધર્મસાધનાઓ કરી છે દા.ત.

સુદર્શન શેઠ પર રાણીએ કલંક ચડાવ્યું ને રાજાના હુકમથી શેઠને શૂળીએ ચડાવવા લઈ ચાલ્યા. શેઠની પત્ની મનોરમાને પૂરી ખાતરી છે કે 'મારા પતિમાં દુરાચારની ભાવના ય સંભવે જ નહી,' તેથી એણે આમાં શાસનદેવતાની સહા લેવા માટે કાયોત્સર્ગ લીધો છે અહીં કાયોત્સર્ગ ક્રિયાનો ઉદ્દેશ શો હતો ? આ જ કે, 'પતિ પરનું કલંક ઊતરે, ને એ સારું દેવતા સેવા-વૈયાવચ્ચ માટે આવે.' આ શું મોક્ષના ઉદ્દેશથી કાયોત્સર્ગ અને અનશનની ધર્મક્રિયા કરી, તો શું એણે વિષક્રિયા-પાપક્રિયા કરી?

અહીં જો મનોરમા•.. એટલી જ સમજ હોત કે ધર્મ તો મોક્ષ માટે જ થાય તો એ આ કાયોત્સર્ગ ધર્મ (૧) પતિનું કલંક ઉતારવા માટે, અને (૨) એ સારુ શાસનદેવતાને આકર્ષવા માટે શી રીતે કરી શકત? પરંતુ એ માટે એણે કાયોત્સર્ગ (૨૦૫) ધર્મ કર્યો તો છે જ; તે એમ સમજીને જ કે 'આવી આપત્તિ ટાળવા માટે પણ ધર્મ થઈ શકે; ને એ ધર્મિક્રિયા કાંઈ વિષક્રિયા નથી બની જતી' ત્યાં જો આપણે વિષક્રિયાનો સિક્કો મારીએ તો એ ધર્મ અને મનોરમાની આશાતના થાય. મનોરમા સમકિતી મહાસતી સ્ત્રી છે. 'એણે આ કાયોત્સર્ગ-અનશન કર્યા એ પાપક્રિયા કરી,' એમ ઠરાવવું શું એ એની સરાસર આશાતના નહિ તો અનુમોદના છે?

સુલસા શ્રાવિકાએ, પતિને દીકરો ન હોવાનું ભારે દુઃખઅસમાધિ જોઈ, પહેલાં તો એ દુઃખ કાઢી નાખવા બહુ સમજાવ્યું છતાં દુઃખ ઊભું જોઈ એણે ધર્મ વધાર્યો. 'ભરતેશ્વર-વૃતિ' શાસ્ત્રમાં લખ્યું છે. - સુલસાએ જયારે જોયું કે પતિનું દુઃખ પતિની અસમાધિ પુત્ર થયા વિના મટે એવી જ નથી, ત્યારે પતિને એણે કહ્યું 'મારાભાગ્યમાં પુત્ર લાગતો નથી, તો તમે બીજી પત્ની કરી લો. એને હું મારી સગી નાની બેનની જેમ સાચવી લઈશ.' ત્યારે પતિ નાગરથિકે કહ્યું 'મારો સંં' પ છે કે આ જનમમાં તારા સિવાય કોઈ સ્ત્રીનો સંબંધ જ ન ખપે.'

"સુલસા કહે તો પછી પુત્ર ન હોવાનું દુઃખ ભૂલી જાઓ." ત્યારે પતિ કહે 'તમે કહ્યું એ બધું હું સમજું છું કે, પુત્રથી આત્માનું કલ્યાણ નથી, પરંતુ દિલમાંથી આ દુઃખ ખસતું જ નથી' હવે અહીં સુલસા એ વિચારે છે કે 'આ દુઃખ શું કે બીજું દુઃખ શું, બધા દુઃખને ટાળનાર ધર્મ છે. ધર્મ માતા છે, પિતા છે, બંધુ છે, રક્ષક છે, નાથ છે, ધર્મ શું નથી ? બધું જ છે. માટે મને ધર્મનો જ આશ્રય લેવા દે. ધર્મનું જ બળ વધારું;' અને એમ વિચારીને, આમ તો એ ધર્મ સાધનારી ધર્માત્મા હતી જ, પરંતુ હવે પોતાની ધર્મસાધનામાં વિશેષ ઉલ્લાસ, વિશેષ સમયવ્યય, વિશેષ કાયકષ્ટ, વગેરે વધારી દીધા. તે ય એવા સત્વથી વધાર્યો કે સ્વર્ગમાં ઈન્દ્રે દેવોની સભામાં ગુણ ગાયા કે 'સુલસાનું ધર્મસત્ત્વ એવું ઊંચું છે કે કોઈ દેવતા પણ એને ધર્મમાંથી ચલિત કરી શકે નહી.'

હવે અહીં એ જોવાનું છે કે, સુલસાએ ધર્મ વધાર્યો એ માત્ર મોક્ષના ઉદ્દદેશથી વધાર્યો નથી, પરંતુ પતિને પુત્ર ન હોવાનું થતું દુઃખ ટાળવાના અર્થાત્ કહો કે પુત્ર મેળવી પતિની અસમાધિ અટકાવવાના ઉદ્દદેશથી વધાર્યો છે, તો શું એણે 'ધર્મક્રિયા કરી એ વિષક્રિયા કરી ? પાપક્રિયા કરી ?'

'હેં ! મોક્ષનો ઈરાદો નથી ? મોક્ષ સિવાય બીજો ઈરાદો અર્થાત્ પુત્રરૂપ સંસારની વસ્તુનો ઈરાદો છે? બસ, તો પછી એ ધર્મક્રિયા નહીં, પણ પાપક્રિયા-(૨૦૬) વિષક્રિયા છે,' એમ કહી પાપક્રિયાનો સિક્કો ઠોકવામાં અહીં આ આપત્તિ આવે કે તો પછી શું ઈન્દ્રે સુલસાની પાપક્રિયાના સત્વના ગુણ ગાયા ?

ઈન્દ્ર એટલે એક મહાન સમ્યગ્દૃષ્ટિ આત્મા છે, પ્રભુનાં કલ્યાણક ઉજવવામાં અડધા અડધા થઈ જાય છે! ચ્યવન કલ્યાણકની ઉજવણી વખતે શરીરે રોમાંચ અને આંખે આંસુ સાથે શકસ્તવ ભણે છે. જન્માભિષેક ઉજવી ઘુંટણીએ પડી અશ્રુભીની આંખે પ્રભુને કહે છે 'નાથ! આજ તમારી ભક્તિમાં જે આનંદ આવ્યો એવો આનંદ આખા સ્વર્ગના સુખમય જીવનમાં નથી દેખ્યો!'…

આવો પ્રભુ ઉપર અને જિનભક્તિ આદિ ધર્મ ઉપર ઊછળતા અથાગ પ્રેમવાળો ઈન્દ્ર સુલસાના શું ધર્મ-સત્ત્વને વખાશે ? કે પાપ-સત્ત્વને ? સુલસાએ હમણાં જે ધર્મ નિશ્વલપણે સાધવાનું ચલાવ્યું છે, એ સ્પષ્ટ પુત્ર-પ્રાપ્તિ અને પતિને સમાધિ થવાનાં ઉદ્દેશથી ધર્મ સાધવાનું ચલાવ્યું છે. અહીં કોઈ અત્યારે માત્ર મોક્ષનો ઉદ્દેશ મન પર નથી લીધો. એ ધર્મમાં નિશ્વલપણાના સત્ત્વની ઈન્દ્ર પ્રશંસા કરે તે શું સમજીને કરે ? સુલસાની સાધના ધર્મિક્રિયારૂપ સમજીને ? કે વિષક્રિયારૂપ-પાપિક્રિયારૂપ સમજીને? અવિધિજ્ઞાની સમક્તિી ઈન્દ્ર અહીં સુલસામાં શુદ્ધ ધર્મ ક્રિયાની જ સાધના જુએ છે, પાપિક્રિયા-વિષક્રિયાની સાધના નહિ.

ધર્માત્મા યુવાન માણસ હોય, પ્રભુની ખૂબ ભક્તિ કરતો હોય, એમાં વેદનો ઉદય પીડવા લાગ્યો. પત્ની છે નહી, તેથી પ્રભુ પાસે માગે છે 'પ્રભુ ! બ્રહ્મચર્ય પાળવાની તાકાત નથી અને સદાચાર પાળવાનો નિર્ધાર છે, દુરાચારના માર્ગે હરગીજ જવું નથી, વેદના ઉદયથી અસમાધિ ઘણી રહે છે, પણ પત્ની છે નહી, મારે શું કરવું ? બીજા દેવી-દેવલાને ભજવા નથી, મારે તો તું જ એક આધાર છે, તારા પ્રભાવથી મારે સદાચાર સુરક્ષિત રહો, તારી ભક્તિના ફળમાં દુરાચાર આવતો અટકે ને સમાધિ રહે એમ ઈચ્છું છું,'- આમ કરી પ્રભુભક્તિ ખૂબ કરે, તો અહીંઆ એણે માત્ર મોક્ષ નથી માંગ્યો; તો પછી શું એની પ્રભુભક્તિ એ વિષક્રિયા પાપક્રિયા થઈ ? અહીં વિવેક આ વાપરવાનો છે. એ ખૂબ પ્રભુભક્તિનો ધર્મ કરે છે તે સંસારસુખના લહાવા લૂંટવા નહી, કિન્તુ દુરાચાર અને અસમાધિ દૂર રાખવા માટે કરે છે.

ભૂલવા જેવું નથી, પેલી અનામિકાએ ઋષભ-પ્રભુના જીવ લલિતાંગદેવની ફરીથી સ્વયંપ્રભાદેવી થવાનો નિર્ણય કરલો, અને તે લલિતાંગ દેવે જ કરાવેલો. એ નિર્શય વાસુદેવના જીવો પૂર્વભવે કરે છે એવો પાપનિયાશારૂપ નહોતો. એવું હોત તો સ્વયંપ્રભાના અવતાર પછી એને અધમ ભવોમાં ભટકવાનું થાત! જયારે સ્વયંપ્રભાને તો પછી લલિતાંગદેવની સાથોસાથ ઉત્તરોત્તર ચઢતી કળા થઈ છે, તે સ્વયંપ્રભાને અંતે શ્રેયાંસકુમારના ભવે અવસર્પિશીમાં પહેલું સુપાત્રદાન શરૂ કરવાનું બન્યું છે. તે પણ પહેલા તીર્થંકર પ્રભુને જ દીક્ષા પછી પહેલું પારશું કરાવનારું સુપાત્રદાન!

અહીં સ્પષ્ટ છે કે અનામિકાએ પોતાના વ્રત-તપ-અનશનરૂપી ધર્મના ફળરૂપે સ્વયંપ્રભાદેવી થવાનું માગ્યું એ મોક્ષ નહિ પણ સંસારની વસ્તુ માંગી છે. તો શું એની એ ધર્મસાધના વિષક્રિયા-પાપક્રિયા થઈ? ના, એમાં એના ઉદ્દેશ તરીકે લિલતાંગ જેવા એક ઉત્તમ ગુષ્ટિયલ આત્માનો કલ્યાણયોગ મળે. એના સંપર્કે ગુણોનો અભ્યાસ મળે, એ ઉદ્દેશ હતો. આ કોઈ પાપ-ઉદ્દેશ નથી. માટે એ મેળવવાનો નિર્ણય ભવવર્ધક પાપનિયાશું ન થયુ.

વાત એ છે કે ધર્મસાધના (૧) શુધ્ધ મોક્ષના ઉદ્દદેશથી જોઈએ, એમ (૨) ચિત્તસમાધિના ઉદ્દદેશથી પણ થાય; (૩) જીવનમાં જિનાજ્ઞાપાલનની શક્ય એટલી વધુ કમાઈના ઉદ્દદેશથી પણ થાય; (૪)દિલના રાગ-દ્વેષ ઓછા કરવાના ઉદ્દદેશથી પણ થાય; (૫) ધર્મને જ જીવન-કર્તવ્ય અને જીવન-સર્વસ્વ બનાવવાના ઉદ્દદેશથી ય થાય; (૬) ધર્માત્માઓ-ધર્મીસ્નેહીઓના કલ્યાણયોગ-સત્સમાગમ ખૂબ મળે માટે પણ થાય, પછી એ સત્સમાગમમાં પ્રભુનો સમાગમ એ પણ સુગુણી સ્નેહીનો છે; તેથી કવિ કહે છે, - "સુગુણ સનેહીરે કદીય ન વિસરે.'' 'સેવો ભવિયા વિમલ જિણેસર, દુલ્હા સજ્જન-સંગાજી !' 'આપણાં દિલમાં સાચા સ્નેહી -સ્વજન પ્રભુ અને સાધુઓ તથા સાધાર્મિક જ બન્યા રહે' એ ઉદ્દદેશથી ધર્મ થાય. (૭) પાપથી બચવાના ઉદ્દદેશથી ધર્મ થાય. 'જેટલોધર્મમાં રહીશ એટલું પાપથી બચાશે' એમ (૮) 'લાવ, ધર્મસાધનામાં રહું તો પાપવિકલ્પો-પાપવિચારોથી બચાશે' એમ પાપવિકલ્પોથી બચવાના પવિત્ર ઉદ્દેશથી પણ ધર્મ થાય (૯) નિજ આત્મઘરમાં જઈ રહેવાના ઉદ્દદેશથી ય પરઘરમાંથી ખસેડનારો ધર્મ થાય… આવા આવા ઉદ્દદેશથી ધર્મ કરે એ એકલા દૂરના મોક્ષના ઉદ્દદેશથી નથી, કિંતુ નિકટના શુભ પવિત્ર ઉદ્દદેશથી છે, અને ધર્મ કરીને સીધો એ ઉદ્દેશ સિધ્ધ કરવાનું બની શકે છે, ને એથી મોક્ષ નિકટ કરવાનું થાય છે.

ઉદ્ધત ગ્રંથોની સૂચિ

| Ogic xaci li agea                        |                   |                                  |                      |
|------------------------------------------|-------------------|----------------------------------|----------------------|
|                                          | પેજ નં.           |                                  | પેજ નં.              |
| ૪૫ આગમની પૂજા (ફળપૂજા                    | .) 32             | પ્રશ્નચિંતામણી                   | ૨૨                   |
| અષ્ટકશાસ્ત્ર                             | ૨૩                | પ્રશ્નોત્તર કર્ણિકા              | ४६                   |
| અજિતશાંતિ                                | ४४                | ભરતેસરવૃત્તિ (આર્દ્રકુમારચરિત્ર) | 96                   |
| અનેકશાસ્ત્રોમાં આવતો શ્લો                | ક ૭               | ભવભાવના                          | ६४                   |
| આત્મપ્રબોધ                               | २४                | મણોરમા કહા. ૩૮                   | १,३७,३७,३७           |
| આખ્યાનક મણિકોશ                           | પ                 | મોટીશાંતિ                        | ४१                   |
| આચારાંગસૂત્ર                             | પક                | મહાનિશિથ                         | ૫૯                   |
| આવશ્યક નિર્યુક્તિ                        | ६६, ५८            | યોગબિંદ્દ                        | 8                    |
| ઉપદેશ પદ                                 | २૯,२૯,२૯,२૯       | યોગદેષ્ટિ સમુચ્ચય                | 9                    |
| ઉપદેશપ્રસાદ                              | 39                | યોગશાસ્ત્ર (પ્રકાશ-૧)            | ૧૭,૧૮,૨૧             |
| ઉપદેશ રત્નાકર                            | ૫૪                | લલિતવિસ્તરા                      | રવ,પ૭                |
| ઉપદેશરહસ્ય                               | ૩ <b>૬,</b> ૩૭    | લલિતવિસ્તરા (પંજિકા)             |                      |
| ઉપદેશમાલા                                | ११,१२,६०          | લલિત વિસ્તરા-શ્રુતસ્તવ           |                      |
| ઉપદેશતરંગિણી                             | १८                | વસુદેવહીંડી                      | 39                   |
| ઉપમિતિ ભવ, ભા-૧                          | १०,४२,६२          | વિવિધ પ્રશ્નોત્તર                | ४८                   |
| ઉત્તરાધ્યયન સૂત્ર/અધ્યયન                 | १४,१६,१६          | વીતરાગસ્તોત્ર (૨૦મો પ્રકાશટી     |                      |
| કહારયણકોસ                                | ४४                | वृंद्दारुवृत्ति                  | રર                   |
| કલ્પૂસત્ર (સુબોધિકા)                     | ૨૦,૩૫             | શાંતિનાથચરિત્ર                   | 38                   |
| કૂપદેષ્ટાન્તવિશદીકરણ                     | <b>૩</b> ૫        | શાસ્ત્રવાર્તા સમુ.               | 80                   |
| ગૌતમસ્વામીરાસ                            | 39                | <b>પોડશક</b>                     | 90                   |
| ચઉપન્નપુરિસચરિઅં                         | १६                | સંઘાચારવૃત્તિ                    | ર ૧                  |
| ચતુર્વિશતિ પ્રબંધ                        | ૫૮                | સવાસોગાથાસ્તવન                   | 35                   |
| ચેઈઅવંદણ મહાભાસ                          | २८                | સમ્યકત્વકૌમુદી                   | 33,33,38             |
| જયાનંદકેવલી ચરિત્ર                       | ४२                | સમ્યક્ત્વ સપ્તતિકા               | ૨ ., , ફ             |
| દ્વાત્રિંશદ્-દ્વાત્રિંશિકા-૧૩            | રપ                | સિરિવાલ કહા.                     | ८,૯,६२               |
| ધર્મપરીક્ષા                              | 3,8               | સુકૃતસાગર                        | ७,०,७ <b>.</b><br>१८ |
| ધર્મરત્નપ્રકરણ                           | €,40              | સૂયગડાંગસૂત્ર                    | ૨૭                   |
| ધર્મસંત્રહ                               | हह, <b>१७,</b> २२ | હીરસૌભાગ્ય<br>હીરસૌભાગ્ય         | 39                   |
| ધર્મબિન્દુ                               | ६६                | ત્રિષષ્ઠિ-પર્વ-૧૦                | ૫૯,૬૪                |
| નવપદ પ્રકરણ                              | ૫૫                | ત્રિ.શ.પુ. પર્વ-૫, સર્ગ-૧        | £2,£3                |
| નાણ પંચમી કહાઓ                           | ૧                 | ત્રિષષ્ઠિ દેશના સંગ્રહ           | ,o                   |
| પંચાશક                                   | ૨૧,૨૬,૨૬,૫૬       | જ્ઞાનસાર                         | 9                    |
| પાંડવચરિત્ર                              | 30                | શ્રાદ્ધદિનકૃત્ય (ભા-૧)           | ૨૨                   |
| પરમતેજ પ્રસ્તાવના (આ.મુક્તિચંદ્ર સૂ.) ૩૯ |                   | શ્રાદ્ધવિધિ-ધર્મસંત્રહ           | ૧૭                   |
| પઉમચરિઅં (ભા-૨)                          | ૨૮                | શ્રાદ્ધપ્રતિક્રમણસૂત્ર           | ૩૫                   |
| પર્વકથા સંગ્રહ (જ્ઞાનપં૦)                | 3૨                | શ્રીપાળચરિત્ર (૫.૨ત્નશેખરસૂ.મ    |                      |
| પુષ્પમાલા (ઉપદેશમાલા)                    | ૧૧,૧૨             | શ્રીપાળ રાસ ખંડ-૩                | د.,<br>د             |
| પ્રતિમાશતક                               | 2.3               |                                  | C                    |
| ( <del>2</del> 0e)                       |                   |                                  |                      |

(२०५)



તંત્રી : સ્વ. શેઠ ગુલાબચંદ દેવચંદ તંત્રી-મુદ્રક-પ્રકાશક મહેન્દ્ર ગુલાબચંદ શેઠ

'श्रेन'

વીર સં. ૨૫૧૫ : વિ. સં. ૨૦૪૪, કારતક વદ દ્વિ. ૭

વર્ષ: ૮૪ તા. ૧૩ નવેમ્બર, ૧૯૮૭, શુક્રવાર

અંક: ૨૫

# સુખદ સમાધાન

સિદ્ધાન્તમહોદિષ સ્વ. પૂ. આચાર્યદેવશ્રી વિજયપ્રેમસૂરીશ્વરજી મહારાજના પટ્ટધર પૂ. આચાર્યશ્રી વિજયરામચંદ્રસૂરીશ્વરજી મહારાજ તથા પૂ. આચાર્યશ્રી વિજયભુવનભાનુસૂરીશ્વરજી મહારાજ વચ્ચે હાલમાં ઘણા જ સમયથી શ્રી જિનશાસનની દેશના પદ્ધતિ અંગે તથા શ્રી પ્રાર્થના (જય વીયરાય) સૂત્રમાંના 'ઇષ્ટ ફલ સિદ્ધિ' પદના પરમાર્થ સંબંધમાં ભારે મતભેદ ઊભો થયેલ અને તે માટે સંબંધિત પત્રોમાં તેનું પ્રતિપાદન થતું હતું. આ બન્ને આચાર્યદેવોની વચ્ચે તાજેતરમાં તેનું સમાધાન થતાં ધર્મોપદેશકોને તથા તત્ત્વિજજ્ઞાસુ શ્રદ્ધાળુઓને 'ઇષ્ટ ફલ સિદ્ધિ/તથા દેશના પદ્ધતિ' વિશે શાસ્ત્રાનુસારી માર્ગદર્શન આપતો બન્ને આચાર્યદેવોની સહીથી પ્રગટ થયેલ એક નિર્ણય... (જુઓ પેજ નં. ૫૧). જે ઉદારતાથી પરમ પૂજ્ય આચાર્યશ્રી વિજયરામચંદ્રસૂરીશ્વરજી મ. એ આ બાબતમાં સમાધાન કરેલ છે. તેવી રીતે તિથિ પ્રકરણનું સમાધાન લાવી તપગચ્છ જૈન સંઘમાં વ્યાપેલ કલહને દૂર કરે તેવી પ્રાર્થના.