

# THE FREE INDOLOGICAL COLLECTION

WWW.SANSKRITDOCUMENTS.ORG/TFIC

#### FAIR USE DECLARATION

This book is sourced from another online repository and provided to you at this site under the TFIC collection. It is provided under commonly held Fair Use guidelines for individual educational or research use. We believe that the book is in the public domain and public dissemination was the intent of the original repository. We applaud and support their work wholeheartedly and only provide this version of this book at this site to make it available to even more readers. We believe that cataloging plays a big part in finding valuable books and try to facilitate that, through our TFIC group efforts. In some cases, the original sources are no longer online or are very hard to access, or marked up in or provided in Indian languages, rather than the more widely used English language. TFIC tries to address these needs too. Our intent is to aid all these repositories and digitization projects and is in no way to undercut them. For more information about our mission and our fair use guidelines, please visit our website.

Note that we provide this book and others because, to the best of our knowledge, they are in the public domain, in our jurisdiction. However, before downloading and using it, you must verify that it is legal for you, in your jurisdiction, to access and use this copy of the book. Please do not download this book in error. We may not be held responsible for any copyright or other legal violations. Placing this notice in the front of every book, serves to both alert you, and to relieve us of any responsibility.

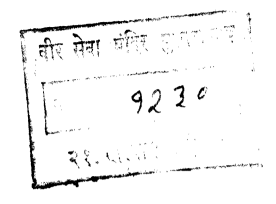
If you are the intellectual property owner of this or any other book in our collection, please email us, if you have any objections to how we present or provide this book here, or to our providing this book at all. We shall work with you immediately.

-The TFIC Team.

| वीर                           | सेवा मन्धि |
|-------------------------------|------------|
|                               | दिल्ली     |
|                               | *          |
|                               | 9230       |
| क्रम संख्या<br>श्र<br>काल नं० | 22         |

Л

"एक त्रोरकी बात गुड़से भी त्राधिक मीठी लगती है। त्रातएव दूसरे मतोंके तत्त्वोंका निष्यज्ञ—सहानुभूतिकी दृष्टिसे वाचन त्रीर मनन करनेकी विवेकी पुरुषोंकी त्रादत होती है।" —तत्त्वनुभुत्सुः





## TYTH TOTAL

"शास्त्राभ्यासो जिनपतिनुतिः संगतिः सर्वदार्यैः, सद्वृत्तानां गुणगणकथा दोषवादे च मौनम् । सर्वस्यापि प्रियहितवचो भावना चात्मतत्त्वे, संपद्यन्तां मम भवभवे यावदेतेऽपवर्गः॥"

हे देव ! शास्त्रोंका पठन-पाठन, वीतरागकी भक्ति, सज्जनों की संगति, सचिरित्रोंका गुणानुवाद, दोषोंके कहनेमें मौन, सबकेलिये प्रिय-हित वचन और आत्मोद्धारकी श्रभिलाषा, इतनी बातें मुक्ते तब तक प्राप्त होती रहें, जब तक कि मैं मोचको न पाउँ।

### अवलोकन ।

[न्यायाचार्य पं असुलतालजी, प्रो हिन्दू यूनिवर्सिटी काशी द्वारा बिसित]

किसी प्रतिष्ठित और चिरपरिचित मित्रकी कृतिका 'अवलोकन' करके उसके बारेमें कुछ प्रास्ताविक लिखनेका काम सरल
नहीं है। क्योंकि उस कृतिके अवलोकनके समय जिन संदेशोंकी
छाप हरयपर अङ्कित होती है, उन्हें यथार्थ रूपमें लिखते समय
यह शङ्का वाचकोंकी ओरसे बनी रहती है कि शायद अवलोकनकार पुस्तकके लेखकके प्रभाव या दृष्टिरागके वशीभूत होकर
ही ऐसा लिखने लगा होगा। इसी तरह जिन तृटियोंकी छाप
अवलोकनके समय हरयपर पड़ी हो, उन्हें स्पष्टरूपसे लिखनेमें
भी अवलोकनकारको अवलोक्य पुस्तकके लेखककी ओरसे यह
शङ्का रहती है कि शायद वह अप्रसन्न हो। सुके इस अवलोकनको लिखते समय उक्त दोनों शङ्काओंका भय नहीं है। मैं
अपनी न्याय वृत्ति और मर्यादापर ही अधिक भरोसा रखता हूँ।

अतएव मुक्ते आशा है कि तटस्थ वाचकोंको इस 'अवलो-कन'पर ऐसी शङ्का करनेका मौका न मिलेगा। पुस्तकके सत्य-प्रिय लेखककी ओरसे तो मैं सर्वथा निर्भय हूँ।

जिसने जैन शास्त्रोंका तात्त्विक, साहित्यिक, ऐतिहासिक और जीवनके प्रत्येक चेत्रमें उपयोगिताकी दृष्टिसे चिरकास तक मनन श्रीर परिशीलन किया है, उसके दिलपर इस पुस्तकको पढ़कर ऐसी छाप श्रवश्य पड़ेगी कि इसमें जैन-परम्परा श्रीर शास्त्रकी बातें—वस्तुएँ तो बेहद हैं, पर उनकी योग्य व्यवस्था, उनकी पूर्णता श्रीर उनका स्वतन्त्रभावसे परीक्षण इस पुस्तकमें नहीं है। इस पुस्तकको पढ़ते समय मुक्तको भी यह प्रश्न हुश्रा। पर जब मेरी दृष्टि एक सत्यकी श्रोर गई, तब उसका समाधान ठीक-ठीक होकर पुस्तकके गुग्ग-दोष जाननेकी कसौटी मिल गई। मुक्ते मालूम हुश्रा कि इसके लेखक न तो प्रोफेसर हैं, न किसी शास्त्रके पण्डित, वे न तो लॉजिशियन (Logician) होनेका स्वाचा करते हैं, श्रीर न साइन्टिस्ट (Scientist) ही होनेका। पुस्तकके लेखक सेठ श्रचलसिंहजी कॉलिजमें तो पढ़ने गए ही नहीं, उन्होंने संस्कृत-प्राकृत बिल्कुल पढ़ी ही नहीं। वे छोटी उम्रसे कुश्तीवाज रहे श्रीर कुलपरम्परासे रहे व्यापारी।

इस प्रकारकी परिस्थितिमें पलने श्रीर जीवन वितानेपर भी उनका रस धार्मिक, सामाजिक श्रीर राष्ट्रीय विषयोंकी श्रोर होटी उम्रसे ही था। जिसका में ख़ुद चिरकालसे साची रहा हूँ। वे व्यापार-धन्धा करते समय श्रीर श्रखाड़ेमें दंगलबाजी करते समय भी थोड़ा-बहुत श्रवकाश निकालकर उसमें श्रपना प्रिय साहित्य पढ़ा करते थे श्रीर मित्र-मण्डलीमें तथा सभा-सोसाय-टिश्रोंमें सम्मिलित होकर चर्चा भी किया करते थे। इस जिज्ञासा बीजकी पृष्टिके साथ-साथ उनमें सिक्रय विचारके बीज पृष्ट होते थे। वे सामाजिक श्रीर धार्मिक च्लेत्रोंमें स्थानिक रूपसे भाग लेकर श्रपनी प्रवृत्तिका परिचय देते थे। महात्मा गांधीजीके श्रान्दोलनने उन्हें विशेष कार्य करनेको प्रेरित किया। क्रमशः ढाँडी-क्रूँचका श्रीर जेल-यात्राका पुण्य प्रसङ्ग देशकेलिये श्राया। श्रीर संठजी भी उसके यात्री हुए।

श्रानंक योद्धा जेल-यात्रासं देश-सेवाके श्रालावा नाना फल प्राप्त करके घर लौटे हैं। अनेकोंने जेलमें योगका, अनेकोंने संगीतका, श्रनेकोंने भाषात्रोंका श्रौर श्रनेकोंने विविध प्रकारके साहित्यका अभ्यास किया। इस राष्ट्रीय जेल-यात्राने एक विशिष्ट वर्गमें देशकेलिये आवश्यक ज्ञानकी पूर्ति अंशतः की है। इसके परिगाम स्वरूप पिछले तीन वर्षीमें श्रानेक विषयोंपर श्रानेक पुस्तकें प्रकाशित हुईं, अनेक भावनाएँ प्रकाशमें आईं और विचार-चेत्रमें एक क्रान्तिसी मच गई । सेठजी भी दो बार जेलमें हो छ।ए। उन्होंने वहाँ जो कुछ पढ़ा, उसके फलम्बरूप यह दसरी पुस्तक है। जेलके डेढ़ वर्ष जितने परिमित समयमें श्रानेक बन्धनोंके होते हुए श्रीर श्रपेचित साधनोंकी पूर्ण न्यूनताके होते हुए भी — उन्होंने प्राप्त साधनोंका ऋपनी समक ऋौर शक्तिके श्चनुसार जो सदुपयोग किया, उसको-सत्यको सामने रखते हुए यह कहना पड़ता है कि उन्होंने जो कुछ किया, वह केवल सन्तोषप्रद ही नहीं, बलिक व्यापारी समाजके नवयुवकोंकेलिये प्रेरक भी है।

व्यापार-प्रधान जैनसमाजके पढ़े-लिखे कहलानेवाले हजारों गृहस्थ युवकोंमेंइने-गिने ही ऐसे मिलेंगे, जिनका धार्मिक साहित्य की श्रीर रस हो। रसवाले थोड़े-बहुनोंमें भी ऐसे, कम मिलेंगे, जिन्होंने धार्मिक साहित्यकी सब शाखाश्रोंपर सुलभ पुस्तकोंको पढ़ा हो। इनमें भी फिरक्रेका मोह छोड़कर पढ़ने श्रीर विचारने वाले बहुत कम मिलेंगे। ऐसे पढ़नेवालोंमें भी श्रपने पठनका स्थूल सार निकालनेवाले, श्रीर उसे लेखबद्ध करनेवाले तो जैन है समाजमें नाममात्रके होंगे। जब हम इस पुस्तकमें देखते हैं कि इसके लेखकने श्रनेक पुस्तकें पढ़कर उनका संचिप्त सार या संचिप्त व्योरा संग्रह किया है श्रीर सो भी एक वर्ष जितने परिमित समयमें, तब हमें इस पुस्तकका मृल्य निर्धारित करनेमें कोई कठिनाई नहीं होती। यह पुस्तक इसके लेखककी शक्तिश्रोंका परिचय इस प्रकारसे करा सकती है:—

- (क) तत्त्व, साहित्य, इतिहास ऋादि श्वनेक विषयोंपर विविध पुस्तकें पढ़नेकी रुचि और प्रवृत्ति ।
- ( ख ) पढ़ी हुई पुस्तकोंमेंसे श्रपने लेखानुकूल विषयोंका चुनाव तथा सामग्री-संचय।
- (ग) संचित सामग्रीका थोड़े समयमें जैसा बन पड़ा, उपयोग कर लेनेका निश्चय तथा साहस।

उक्त दृष्टिसे यह पुस्तक न केवल साधारण कोटिके गृहस्थ जिज्ञासुत्र्योंको ही कामकी त्र्योर प्रेरक है, बल्कि साधु समाजके लिये भी यह बोधपद है। जो साधुगण श्रपनी इच्छासे धामिक जेलमें जिन्दगी भरकेलिये पड़े हैं, जिन्हें ज्ञानार्जनके सब सुभीते हैं, कोई बन्धन नहीं। जो दिन-रात पठन व्याख्यान आदिमें ही रत रहते हैं, वे यदि अपनी शक्तिका उपयोग कैसे करना—यह बात इस छोटीसी पुस्तकसे सीख लें, तो समाजका भावी उज्ज्वल होनेमें कोई सन्देह नहीं है।

साधारण जैन शास्त्रके व्यापक जिज्ञासुकेलिये यह पुस्तक पर्याप्त है। क्योंकि इसके द्वारा उसे अनेक विषयगामी जैन विचार एक ही पुस्तकसे मिल सकेंगे। इसमें यदि विशेषता है तो यही है कि जैन परम्परा तथा शास्त्रकी अनेक विषयगत चर्चा इस एक ही पुस्तकमें आ गई है। नि:सन्देह इसके तीन खण्डों मेंसे मुख्यतः दृसरा खण्ड ऐसा है—जिसमें न तो सब लोगोंकी गति ही हो सकती है, और न सब लोगोंकी रसयृत्ति ही पुष्ट हो सकती है। फिर भी इसके पहले और तीसरे खण्डके कुछ अधिकार सर्व साधारणकेलिये भी रोचक और पढ़ने योग्य है। जैसे—'संस्कार', 'जैनधर्मकी प्राचीनता' और 'कुछ वाक्य-रत्न', इत्यादि।

जेलसे बाहर त्रानेके बाद सेठजीको यदि अवकाश मिलता, तो वे इसे फिरसे ध्यान पूर्वक पढ़कर प्रत्येक विषयका विशेष चिन्तन कर ऐसा सुधार करते कि जिससे न तो पुनरुक्तियाँ आतीं, और न थोड़ी-बहुत दीखनेवाली विषय-विशृक्ष्णलता ही रहने पाती। अनेकविध प्रवृत्तिओंका भार सिरपर लेकर चलनेवाले सेठजीने यही उचित समका कि अभी तक जो कुछ संगृहीत हुआ, और जिस रूपमें हुआ, वह चिरकालकेलिये यों ही पड़ा रहनेकी बजाय, प्रकाशित हो जाय, यही अच्छा है।

इस विचारसे उन्होंने श्रपने श्रभ्यामका फल वाचकोंके समन्त प्रकट करनेका प्रयत्न किया है, जो श्रादर-पात्र है।

इस पुस्तकका जो नाम रक्ता गया है, वह सेठजीकी दृत्ति और प्रवृत्तिका द्योतक है। उनका दावा यह नहीं है कि मैंने प्रत्येक वस्तुपर आवश्यक चिन्तन या गहरा मनन किया है, अथवा प्रत्येक मुद्देका स्वतन्त्र परीक्षण किया है। उनका दावा यदि है, तो मेरी दृष्टिमें इतना ही जान पड़ता है कि मैंने जेल-वामके समय जैन-शास्त्रोंको जो कुछ समभा, जो कुछ पढ़ पाया और उनमेंसे जो कुछ सार इस परिमित समयमें निकाल सका, वह इस पुस्तकमें है। और यह दावा ठीक भी है। क्योंकि शास्त्राय शम्भीर चिन्तन और स्वतन्त्र परीक्षण कभी अल्प समय में सिद्ध हो नहीं सकते।

इस पुस्तकके अवलोकनसे एक छाप यह पहती है कि सेठजीको जेलसे दिगम्बर-साहित्य और दिगम्बर-इतिहासकी पुस्तके पढ़नेको कम मिली. या उन्हें पढ़नेका समय न रहा। यह भी माल्म होता है कि उन्हें अँगरेजी और गुजरातीकी दुछ महत्त्व- पूर्ण पुस्तकें प्राप्त नहीं हुई, अन्यथा जो दिचण हिन्दुस्तानके दिगम्बर राजा, मन्त्री और त्यागी वर्ग तथा उनके साहित्यके वर्णनकी कमी रह गई है, यह न रहती। परन्तु सम्भव है—वह तक अन्य सब कमियाँ दूसरे संस्करणमें दूर हो जाएँगी।

श्चन्तमें मैं एक सूचना कर देना योग्य समभता हूँ। वह यह कि जिस-जिस लेखककी जिस-जिस पुस्तकको पढ़कर जो-जो श्रंश उसके शब्दोंमें या श्रपने शब्दोंमें इस पुस्तकमें सेठजीने संग्रह किया है, उस-उस श्रंशके नीचे मूल पुस्तक तथा मूल लेखकका नाम देकर पृष्ठ संख्या निर्दिष्ट की जाती तो शास्त्रीय तस्त्रोंकी व्याख्याके श्रधूरेपन-पूरेपनकी या गुण-दोषकी या वर्णनशैलीकी, जनानदेही मूल लेखकके ऊपर रहती, श्रोर साथ ही वाचकोंमें उन मूल पुस्तकोंके श्रवलोकनका थोड़ा-बहुत उत्साह भी जागृत होता। साथ-ही-साथ यह प्रस्तुत पुस्तक कितनी पुस्तकोंके श्रवलोकनका परिणाम है, यह भी ज्ञात हो जाता। यदि सेठजीके पास कोई जेल श्रभ्यासके समयकी यादी हो, तो उसके श्राधारसे परिशिष्ट द्वारा यह कभी दूर की जा सकती है।

में जैन युवकोंका खास कर व्यापारी और साधन-प्राप्त युवकों का सेठनीके धार्मिक और राष्ट्रीय उत्साहकी खोर ध्यान खींचना चाहता हूँ। जिससे वे अपने समय, शक्ति खौर धनका सदुप-योग करें।

बनारस-हिन्दू-विश्वविद्यालय २१-६-३४ **सुखलाल** 



# ्रं मेरा निवेदन के क्रिक्ट के क्रिक के क्रिक्ट के क्रिक्ट के क्रिक्ट के क्रिक्ट के क्रिक्ट के क्रिक के क्रिक्ट के क्रिक्ट के क्रिक्ट के क्रिक्ट के क्रिक के क्रिक्ट के क्रिक्ट के क्रिक्ट के क्रिक्ट के क्रिक्ट के क्रिक्ट के क्रिक के क

जब सन् १६३० में महात्मा गाँधी द्वारा सत्याप्रह-संयाम छिडा था, उस समय मैंने ऋपनी तुच्छ सेवाएँ देशको श्रिपित कर दी थीं। फलतः ता० २० सितम्बर १६३० को मैं गिरफ्तार किया गया ऋौर मुक्ते ६ महीनेकी सख्त सजा श्रौर पाँच सौ रुपया जुर्माना किया गया, जिसको मैने सहर्ष स्वीकार किया । उस समय मुफं कुछ धार्मिक यन्थ श्रौर पुस्तकें पढ्नेका सुत्रवसर प्राप्त हुन्त्रा, पर गाँधी-इरविन पेक्ट (Gandhi Irwin Pact) के श्रनुसार जलसे छूट जानेके कारण मैं कुछ नहीं लिख सका । इसलिय मैंने यह निश्चय किया कि भविष्यमें यदि कर्भा श्रीर श्रवकाश मिला तो श्रपने विचारोंको पूर्णतया लिखनेकी चेष्टा करूँगा। मशकिलसे एक वर्ष भी नहीं निकल पाया था कि युद्धके बादल फिर मँडराने लगे श्रौर महात्माजिक इँगलैंडसं श्रानेके छह दिन बाद ही यानी ता० ४ जनवरी सन् १९३२ को फिर युद्ध प्रारम्भ हो गया । इस समय भी मैंने ऋपनी सेवाएँ देशकी श्रापित की । फलस्वरूप ता० २२ फरवरीको मैं ।गरफ्तार ।किया गया ऋौर घारा १७ ए० १७ बी० ऋौर चौथे ऋाडीनेंसकी चीथी धारानुसार साढ़े तीन वर्षकां सस्त सज़ा श्रांर पाँच सी रूपया जुर्मानेका दग्रह मुसे दिया गया । पर चूँिक सारी सज़ाएँ साथ-साथ चलीं, इसालिए वह केवल श्राटारह महीनेकी रहीं। यह श्रवसर मेरे।लेथे एक स्वर्ण श्रवसर था, किन्तु मनुष्यका कर्म उसके श्रागे चलता है श्र्यीत् मनुष्य साचता कुछ है श्रीर होता कुछ है। श्रामायवश जेलमें मेरे कूलहेमें निरन्तर दर्द रहने लगा। जिसके काग्ग् मुसे चलने, फिरने, बैटने, साने श्रादिसं श्रीधक कष्ट होने लगा। इसके श्रालावा मेरे पूज्य माई साहव बीमार हो गये: जिसके कार्ग्ण मेरा चित्त सदा चिन्तायस्त रहने लगा श्रीर दर्माग्यवश ता० ११ जनवरी सन् १६३३ को उनका स्वर्गवास हो गया।

इस दूसरी जेल-यात्राकं समयमें जितना समय मुफे मिलता रहा, उसमें श्रानेक जैनधमके दिगम्बर, श्वंताम्बर श्रोर स्थानकवासी सम्प्रदायंक प्रन्थों व पुस्तकांक पढ़ने व मनन करनेका सुश्रवसर प्राप्त हुन्ना। श्रपने श्रानुभव श्रोर इन पुस्तकों के श्राधारपर मैंने मुख्य-मुख्य विषयोंपर कुछ लिखना शुरू कर दिया। फलस्बरूप यह पुस्तक, जो श्रापके हाथोंमें है, तैयार हो गई।

इस पुस्तकके लिखते समय यह मेरा श्रवश्य विचार था कि कोई छोटा-सा जैनधर्मके विषयमें ऐसा प्रन्थ तैयार किया जाय, जिसको पढ़कर जैन श्रीर श्रजैन बन्धु जैनधर्मके मूल्य-

मुःय सिद्धान्तों श्रीर विषयोंका श्रनुमान लगा सकें। मैंने इस य अके लिखते समय इस बातका पूर्ण ध्यान रक्खा है कि किसी स प्रदाय-विशेषका खराडन-मराडन न किया जाय । यह मैं ऋपने बन्धुत्रोंको त्रवश्य इतमीनान दिलाना चाहता हैं कि दुःख श्रीर विपत्तिकं समयमें धर्म जैसी सहायता करता है, बेसी संसार में कोई पदार्थ नहीं कर सकता । जब मुफ्ते भाई साहबके स्वर्गवासर्का मानसिक ऋपार वेदना थी ऋौर उसके साथ-साथ शारीरिक कप्रभी था, उस समय अगर किसी वस्तुन मुक्ते संतोष खीर महायता पहुँचाई तो यह केवल धार्मिक प्रन्थों**का** श्राश्वासन ही था। अगर मुभं इस श्रवसरपर यह उत्तम सहारा न होता तो न मालुम मेरी क्या दशा हुई होती । इन धार्मिक प्रन्थोंने स्पष्ट कर दिया कि 'हे जीव! तु**र्फ एक-न-**एक दिन अवश्य मरना है और संसारमें कोई किसीका नहीं हैं। केवल सुभ ऋरेर ऋशुभ कर्म ही ऋपने हैं। इस कारण सदा इस बातका ध्यान रखना चाहिये कि जहाँतक मुमकिन हो वहाँतक ऋपने तन, मन ऋौर धनका सदा सद्पयोग करते रहना चाहिये।'

में त्राशा करता हूँ कि मेरे बन्धु इस पुस्तकको पढ़कर त्रावश्य लाभ उठावेंगे, त्रारे तभी मैं भी त्रापनेको कृतार्थ समभूँगा।

#### श्राभार ।

जिन प्रन्थोंके साहाय्यसे यह पुस्तक लिखी गई है, उनके लेखक और प्रकाशकोंका आभार स्वीकार करते हुए, उनकी नामावलि मैं नीचे देता हूँ:—

| १—श्रीउत्तराध्ययनजी ।           | १४—श्रीप्रवचनसार ।        |
|---------------------------------|---------------------------|
| २—श्रीभगवर्ताजी ।               | १६—सूरीश्वर श्रौर सम्राट् |
| ३—श्रीजीवाभिगमजी ।              | श्रकबर ।                  |
| ४कर्मप्रन्थ पहिला भाग।          | १७—गुरुषार्थसिद्ध्युपाय । |
| ४कर्मग्रन्थ दृसरा भाग।          | १⊏—तत्त्वार्थसूत्र ।      |
| ६—कर्मग्रन्थ तीमरा भाग।         | १६-मो त्तमार्गप्रकाश।     |
| ७कर्मग्रन्थ चौथा भाग।           | २०—पञ्चाम्तिकाय ।         |
| म <del></del> जैनतत्त्रप्रकाश । | २१—बुद्धचर्या ।           |
| ६—श्रीमन्त्रराज-गुगाकल्प-       | २२—महाबोधि ।              |
| महोदधि ।                        | २३-पातञ्जल योगदर्शन ।     |
| १०—नाटक समयसार।                 | २४—कर्तव्यकौमुदी ।        |
| ११—जैनसिद्धान्तप्रवेशिका।       | २४ध्यानकल्पतरः।           |
| १२-चरचा शतक।                    | २६—ज्ञानदीपिका ।          |
| १३-पश्चीस बोलका थोकड़ा।         | २७सत्यार्थचन्द्रोदय ।     |
| १४-सामायिक प्रतिक्रमणसूत्र      | २८-चिकागो-प्रश्नोत्तर ।   |

#### [ x ]

२६-- अज्ञानतिमिरभास्कर। ३०--रत्नकरण्डश्रावकाचार। ३१--भगवान् महावीर-चरित्र । ३२-श्रीनेमिनाथ-चरित्र। ३३--जैनसंप्रदायशिचा। ३४--श्राप्तमीमांसा । ३४-पुराण श्रीर जैन धर्म। ३६-दर्शन और अनेकान्तवाद। ३७--जैनतत्त्वसार। ३८—सप्रभङ्गीनय । ३६-गऊकी वाणी। ४०-श्रात्मिक मनोविज्ञान। ४१-जैन रामायण। ४२-भारतवर्षका इतिहास श्रीर जैन धर्म।

४३—क्रियाकर्मवैराग्य-प्रश्नोत्तर ।

। ४४—गोम्मटसारजीवकाण्ड-कर्मकाण्ड ।

४४—गोम्मटसार ।

४६—जैनाचार्यका शासनभेद ।

४७—सृष्टिकत्तृ त्वमीमांसा ।

१। ४६—श्रात्मानुशासन ।

४१—श्रात्मानुशासन ।

४१—श्रात्मानुशासन ।

४१—श्रात्मानुशासन ।

४१—ज्ञानार्णव ।

#### —( सेठ ) **अचलसिंह ।**



•

r



#### पृथ्म खुण्ड

| विषय                         |             |             |       | <b>दे</b> |
|------------------------------|-------------|-------------|-------|-----------|
| १—मेरी भावना                 | •••         | •••         |       | १         |
| २—संस्कार                    | •••         | • • •       |       | ક         |
| ३—जैनधर्मकी प्राचीनत         | τ           | •••         |       | ঙ         |
| ४—जैनधर्मानुसार जैन <b>ध</b> | वर्मका संवि | तप्त इतिहास | •••   | १६        |
| ५—भगवान् महावीरके            | बादका जैन   | इतिहास      | * • • | કક        |
| ६—श्रहिंसाका स्वरूप          | • • •       | • • •       | •••   | ६१        |
| (१) ग्रहिंसाके भेद           | •••         | •••         | •••   | ६¤        |
| (२) हिंसाका विशेषः           | स्वरूप      | •••         | •••   | હર        |

## द्वितीय खण्ड

| विषय                             |                |       | र्वेह      |
|----------------------------------|----------------|-------|------------|
| १—सप्तमङ्गी                      | ***            | . * * | ૭૭         |
| २—श्रनेकान्तवाद '''              | * * *          |       | Ε₹         |
| (१) श्रनेकान्तपर श्रन्य विद्वानी | की सम्मतियाँ   | * * * | <b>E</b> 3 |
| (२) श्रनेकान्तवादका स्वरूप       |                | 4 4   | Ξ₹         |
| ३—द्रव्य-पर्याय श्रधिकार         |                | • • • | દક         |
| ४ – नय श्रधिकार '''              | • * •          |       | 33         |
| ५—निद्मेप श्रधिकार · · ·         | 4 * 4          | · d # | १०७        |
| ६—प्रमाण                         |                | * * * | १०६        |
| <b>७</b> —कर्म श्रधिकार · · ·    | * * *          | * 6 * | १११        |
| (१) श्राचार्योका समाधान          | * * *          | a 4 • | ११२        |
| (२) कर्मशब्दका अर्थ              |                |       | ११४        |
| (३) कर्मका स्वरूप                | * 4 *          |       | ११५        |
| ( ४ ) कर्मशत्रुपर विजय           | <b></b>        |       | ११७        |
| (१) कर्मशत्रुकी प्रवत्नता        | * 6 *          |       | ११८        |
| (६) कर्मों से छूटनेका मुख्य गुर  | * * *          |       | ११८        |
| (७) कर्मों के विषयमें विशेष ज्ञ  | ा <b>न</b> 'ः' |       | १२०        |
| ( ८ ) बन्ध                       |                |       | १३=        |
| ( १ ) निःकाङ्कित कर्म            | 4 6 4          | * * * | १४१        |

## [ 1 ]

| विक्य                                 |       |               | ts                  |
|---------------------------------------|-------|---------------|---------------------|
| (१०) द्यभाश्चभ कर्मों की कसीडी        | * * 4 | 3 4 3         | 146                 |
| (११) कर्मी का स्थिति-काल-प्रमाख       |       | 9 4 4         | १५३                 |
| (१२) काथुर्वन्धका नियम                |       | * > #         | <b>የ</b> ሂሂ.        |
| (१६) कर्मनम्बद्धे सुक्य हेनु          | * * * | * * *         | <b>₹</b> 46         |
| (१४) गुराश्यानीमें मृख बन्ध-देतु      |       | * * *         | 148                 |
| (१४) गुवास्थानींग्रे ठक्तर बन्ध-हेतु  | a * * | * * *         | 3 <i>Y</i> \$       |
| (११) संचोव                            | # * * | ***           | १६२                 |
| < तवतत्त्व ग्रथिकार <sup>⋯</sup>      | 5 * * | * * *         | १६४                 |
| (१) जीव ***                           | * * * | * * *         | १६६                 |
| ( र ) जीवके शरीर ***                  | 6.02  | 5 <b>* </b> * | 948                 |
| (३) जीवकी गति '''                     | * * * | * * *         | १७१                 |
| ( ४ ) जीवोंके अंद '''                 |       | * * *         | ve;                 |
| ( ४ ) जीवके प्राया                    | 26.3  | # 6 *         | १७८                 |
| (६) जीवॉकी बायु:श्थिति                | * * * | V # W         | 8=8                 |
| ( ७ ) जीवोंका श्रास्प- <b>बहु</b> स्व |       | 3 P P         | <b>₹</b> = <b>₹</b> |
| ( = ) संसारी जीवके गुण                | * * 4 | * * *         | \$ my               |
| ( १ ) भारमा और केवलकाण                | ***   |               | 929                 |
| (१०) धजीव                             |       | 2 10 6        | २०७                 |
| (११) ब्रम्यकी स्थाक्या                | 4 6 3 | . • •         | ₹0\$                |



## [ x ]

| विषय                                   |               |          | Se          |
|----------------------------------------|---------------|----------|-------------|
| ४—यावनाएँ                              | ន្ទប          | 8        | <b>1</b> 23 |
| ५—संयम                                 | \$ # <b>#</b> | * * *    | ३२इ         |
| ६-लेश्या श्रधिकार                      | и п 🖈         | s > 2    | ३३३         |
| (१) योगोंका वोश्याके साथ सम्बन         | আ             | * * *    | <b>३३</b> ६ |
| ७—गुण्ह्यान श्रधिकार                   | * * 4         | > • •    | <b>38</b> 8 |
| (१) गुराम्यानीका संचेपमें वर्णन        | 4 9 3         | \$ 9.9   | 344         |
| (२) गुराम्यानका अर्थ                   | * * #         |          | ર્પૃષ્ટ     |
| (३) गुग्रसानींके नाम                   |               | 4ழ் லா ⊅ | 348         |
| Eसम्यक्त ग्रधिकार                      |               | 4 14 2   | ३६३         |
| (१) एक्यवस्त्वकः स्वकःप                | 8 + 3         | * 9 4    | ३६३         |
| ( ं ) स्वस्था स्टान्यी तरपति           |               |          | ३६३         |
| (३) सम्यक्लके विद्व                    | <b>+ 6 *</b>  | 8 b G    | ३६४         |
| ( ४ ) सम्यक्वके आउ गुगा                | * * *         | * * *    | ३६५         |
| (१) सम्प्रकावकं पाँच सूषण              | * * *         |          | ३६४         |
| (६) सम्बन्धके पद्योस दोष               | 9 4 9         | * > *    | ३६५         |
| ( ७ ) सम्यक्तव-नाराके पाँच कारग        | •             |          | 355         |
| ( ८) सभ्यक्त्वके पाँच श्रतीचार         |               | * * *    | 356         |
| ⊱ नवत <del>रव श्रधिकारका शे</del> षांश | * * *         |          | ફેકલ        |
| (१) पुणय                               |               | 4 e b    | 203         |
| (२) पाप                                | 4 * *         | * * *    | \$ SE       |
| (३) भासन                               |               |          | 326         |

## [ 4 ]

| बिषय                        |              |       | ব্রন্থ              |
|-----------------------------|--------------|-------|---------------------|
| ( ৮ ) বস্ধ                  |              | * * 4 | ३≖⊌                 |
| ( १ ) संवर                  | * • •        |       | ₹⊏૪                 |
| ( ६ ) निर्जरा               |              |       | ३८६                 |
| (०) मोच                     | • • •        |       | <b>3</b> \$6        |
| <b>१०—परमेष्ठी श्रधिकार</b> | * * *        | 5 6 C | <b>¥</b> 5 <b>¥</b> |
| (१) 'ग्रामी भरिहंताग्रा'    |              | £ + * | 384                 |
| (२) 'ग्रमो सिद्धाग्रं'      |              | * * * | <b>ध</b> ०२         |
| (३) 'गामी श्राहरियाणं'      | * * *        | * * * | Roa                 |
| ( ४ ) ग्रमी इवज्ञसायाग्रं'  | * * 4        |       | 80A                 |
| ( ४ ) 'गमो लोग सन्वसाहुगं'  | á <b>6 é</b> | 6 4 9 | 808                 |
| ११—चकवर्ती-बलदेव-वासुदेव    | * * *        | 2 4 8 | <b>४१</b> १         |
| १२—लोक श्रधिकार             | * 4 *        | 3 8 9 | <b>४</b> १=         |
| (१) भ्रदाई दीव              | c * •        |       | ४२८                 |
| (२) जम्बृद्धीप              | * * *        | * * * | धरू                 |
| (३) ऊर्ध्वतोक               | ***          | * • • | ध३२                 |
| ( ४ ) नवद्मै वेयक           | * * *        | •••   | ४३५                 |
| (१) भनुत्तर विमान           | * • •        | * * * | <del>ध</del> रेख    |
| (६) सर्वार्थसिद्धि          | 2 5 3        |       | <del>ध</del> ३७     |
| ( * ) स्टिब्स्चेत्र         | * * *        | 6 9 6 | ध३=                 |
| ( ८ ) त्रसनाबी              | * * *        | 3 4 2 | <b>88</b> 0         |
|                             |              |       |                     |

# जेलमें मेरा जैनाभ्यास

#### प्रथम खण्ड

#### मेरी भावना

जिसने राग द्वेष कामादिक जीते, सब जग जान लिया, सब जीवोंको मोच्च मार्गका, निस्पृह हो उपदेश दिया। बुद्ध, बोर, जिन, हरि, हर. बद्धा, या उसको स्वाधीन कहो, भाकि-भावसे प्रेरित हो, यह चित्त उसीमें लीन रहो।। विषयोंकी श्राशा निहे जिनके, साम्य-भाव धन रखते हैं, निजपरके हित-साधनमें जो, निश दिन तत्पर रहते हैं। स्वार्थ-त्यागकी कठिन तपस्या, बिना खेद जो करते हैं, ऐसे ज्ञानी साध जगतकं, दुख समृहको हरते हैं।।

रहं सदा सत्मंग उन्हींका, ध्यान उन्हींका नित्य रहे, उन ही जैसी चर्यामें यह, चित्त सदा ऋनुरक्त रहे। नहीं सताऊं किया जीवको, मृठ कमी नहिं कहा करूँ, परघन-बनितापर न ल्साऊँ, सेतोपामृत पिया करूँ॥ श्रहंकारका भाव न रक्युं. नहीं किसीपर कोध कर्र्स. देख दुसरोक्षा बहुर्ताकां, कभी न ईर्षा-भाव घर्से । रहें नावना एसी भरी, सरल सन्य व्यवहार करूँ, वने जहा तक इस आवनमें. श्रीशोंका उपकार कर्म्या। मैत्री भाव जगतमे भरा. सब जीवोंमे नित्य रहे. दीन-दूखी जीवोपर भेरे. उरसे करूसा स्नोत बहै। इर्जन कर कमार्ग-रतींपर ज्ञोभ नहीं सक्की आवे, साम्यभाव स्कर्षे में उनपर, ऐसी परसानि हो जावे॥ गर्गा जनोंको देख हदयमे, मेरे प्रेम उमह श्रावे, बने जहां तक उनकां लेवा. करके यह मन सुख पावे। हों जे नहीं कृतम कभी में, द्रोह न मेरे उर श्रावे, *गर्गा-त्रहर्णका नाव रहे नित. हिष्ट न दोषोपर जावे*॥ कोई बुरा कहा या ऋच्छा, लद्मी ऋवि या जावे, लाखो वर्षो तक जीउँ. या मृत्यु श्राज ही श्राजावे।

श्रथया कोई कैसा हा भय, या लालच देने श्रावे, तो भी न्याय मार्गेष मेरा, कभी न पद डिगने पार्व ॥ होकर सखमें मध न फुले, दस्यमें कभी न पर्वत नदी रमशान-भयानक. ऋटवींसे नहिं भय खावे। रहे ऋडोल ऋकम्प निरन्तर, यह मन दृढ्तर वन जावे, *इष्ट्र-वियोग स्त्रानिष्ट-योगमे , सहनज्ञालिता दिखलावे ॥* सक्षी रहें मब जांब जगतके, कोई कभी न घबरावें, वैर पाप ऋ।भेमान छोड जग, नित्य नयं भंगल गाये। धर धर चर्या रहे धर्मकां. दुष्कृत दुष्कर हो जावें, वान-चरित उच्चत कर ऋषना. मनज-जन्म फल सब पावें॥ *ईाते-मीति व्यापं नहिं अराने. पांष्ट समयपर हुन्ना करें.* धर्म-निष्ट होकर राजा भी, न्याय प्रजाका किया करें। राग-मरी-दर्भिन्न न फेलं. प्रजा शान्तिस जिया करे, परम श्राहिसा धर्म जगतमें, फेल सर्व हित किया करे।। फेलं प्रेम परस्पर जगमें. मोह दूरपर रहा करे, *ऋ।प्रेय-कट्क-कटार श*न्द न*हिं, कोई म्खसे कहा करे* । बनकर सब 'युग-वीर' हृदयसं, देशोत्राति-रत रहा करें, बम्नु-म्बरूप विचार खुशीसे, सब दुख-संकट महा करें॥ —श्रीजुगुलकिशोरजी सुल्यार ।

#### संस्कार

तो उन्हें पता लगेगा कि संसारमें जो मनुध्य जिस् धर्मका अनुयायी है—कुल-परम्परासे जिस धर्मके अनुकूल वह चल रहा है, उसे उसी धर्मकी बातें सही प्रतीत होती हैं; दूसरे की गलत। अपने धर्मकी सभी बातें युक्तियुक्त, संगत और सम्भव दीखती हैं; दूसरेकी पन्नपात-पूर्ण, असंगत और असम्भव प्रतीत होती हैं।

कुछ लोग उपरोक्त नियमके अपवाद-स्वरूप भी मिलेंगे। अर्थात् कुछ लोग ऐसे भी मिलेंगे कि जो पालन तो वे किसी कुल-परम्परागत धर्मका ही करते हैं, लेकिन दूसरे धर्मीसे भी सहानुभूति रखते हैं। दूसरे धर्मोंको भी वे बुरा नहीं कहते; लेकिन ऐसे महानुभाव हैं बहुत थोड़े—इने-गिने ही हैं।

कुछ लोगोंके मनकी आदत जो ऐसी पड़ जाती है कि जिससे उन्हें दूसरे धर्मोंकी बातें नहीं सुहाती और पच्चपात-पूर्ण प्रतीत होती हैं तथा अपने धर्मकी बातें युक्ति-युक्त और मलीप्रतीत होती हैं, उसका कारण क्या है ?

उसका कारण संस्कार है। मनुष्य श्रिषकतर जिन बातोंको सुनता-सुनाता रहेगा, सोचता-विचारता रहेगा, उसी प्रकारके श्रादमियोंसे मेल-जोल रक्खेगा श्रीर तदनुकूल साहित्यका पठन-पाठन रक्खेगा, उसके विचार वैसे ही बन जायेंगे। जिसके श्रात्मा या मनमें बार-बार जैसे विचारोंका श्रावागमन रहता है, उसकी श्रात्मामें उसी प्रकारका एक "संस्कार" पड़ जाता है। वह संस्कार ही स्वमत-रुचि श्रीर परमत-श्रुरुचि पैदा करता है।

लेकिन ऐसा करना है अनुचित । "एक तरककी बात गुड़ से भी अधिक मीठी मालूम होती है।" यह वाक्य बहुत कुछ तथ्य रखता है।

विवेकी मनुष्यको इस भद्दी आदतको छोड़नेकी कोशिश करनी चाहिये और अन्यान्य धर्मोंकी बातें जाननेकी रुचि अपनेमें उत्पन्न करनी चाहिये। दृसरेकी बानें सहिष्णुताके साथ जाननेकी अभिलापा रखना चाहिये। तदनुसार अन्य धर्मोंके साहित्यको पढ़नेका अन्य धर्मोंके विद्वानोंसे तत्तद् धर्मोंके जाननेका साधन रखना चाहिये। दृसरे मजहबवालोंकी सभा-सोसाइटीमें जाने-आनेका समागम रखनेसे उस मजहब की सभ्यताका ज्ञान होता है।

इस प्रकारकी आदत डालनेसे मनुष्यका संस्कार एकमुर्खा न रह कर सर्वतोमुखी होजाता है। सर्वतोमुखी संस्कार मनुष्यके। सहिष्णु और विवेकी बनाता है। सभ्य समाजमें आज जो आन्य-परम्पराके दुर्गुण बतलाये जाते हैं, वह इस एक पुली संस्कारका ही परिणाम है। परी चान्त्रधानीकी विशिष्टता सभी ने स्वीकार की है। परी चाप्रधानी वही पुरुष हो सकता है, जिसका वास्तविक तत्त्रके जान ने को आन्तरिक आभिलाषा उत्पन्न होगई हो और धम-धर्मान्तरों के स्वरूपों को जान ने की —समस्ते की जिसे वास्तविक रुचि होगई हो। पुरुषीपर जितने भर भी दाशीनिक विद्वान हुए हैं, वे सब इसी तत्त्व-जिल्लासा के प्रभाव से — सर्वतो मुखी संस्कारवाली आत्माको बनाने से दुए हैं।

हपका समय है कि अ। जकल ऐसे सर्वतीमुखी संस्कारवाले व्यक्तियोंकी संख्या संसारमें बढ़ती हुई नजर आ रही है। आज-कल हर एक पढ़ा-लिखा व्यक्ति दूसरे धर्मीकी बातें जाननेको उन्सुक दिखलाई पड़ रहा है। दूसरे मजहबोंकी सभ्यता जानने की अभिलापा आज प्रायः सभी पढ़े-लिखे व्यक्तियोंमें देखी जा रही है।

ऐसे ही बन्धुओं केलिये असलमें यह पुस्तक लिखी गई है।



## जेनधर्मकी प्राचीनता

इत्ति समय पहले बहुत से विद्वानों का ख्याल था कि जैन-धर्म कोई स्वतन्त्रधर्म नहीं, वह बौद्ध-धर्मसे निकला हुआ उसकी शाखा-मात्र है; परन्तु जबसे जर्मनीके प्रसिद्ध विद्वान प्रोफेसर हरमन जैकोबी (Harman Jambi) तथा कितने एक अन्य विद्वानोंने इस विषयकी पृरी शोध की और प्रजल प्रमाणों द्वारा इस बातको (कि जैनधर्म बौद्धधर्मकी शाखा है) मिथ्या सिद्ध कर जैनवर्मको बौद्धधर्मसे सर्वथा स्वतन्त्र और बहुत प्राचीन सिद्ध कर दिखाया: तबसे यह भ्रम बहुत अंशमें तो दर हो चुका है, मगर अभी तक बहुतसे सज्जन जिनको जैनधर्म के बारेमें बोध नहीं हैं, अपनी तरङ्गमें आकर अब भी जैनधर्म को बौद्धधर्मकी एक शाखा अथवा महाबीर भगवानके समय में चला हुआ कह दिया करते हैं। श्रीरोंके विषयमें तो कहना ही क्या, मगर वर्त्तमान समयके सुप्रसिद्ध हिन्दी कवि श्रीमान् बावू मैथिलीशरणजी गुप्तने भी त्र्यभी तक इस सन्देहको दूर नहीं किया है। त्रापने त्रपनी सुप्रव्यात पुस्तक 'भारत-भारती' में जैनधर्मको बौद्धधर्मकी शाखा बतलाया है:-

''प्रकटित हुई थी युद्ध विभुके चित्तमें जो भावना, पर रूपमें श्रन्यत्र भी प्रकटी वहीं प्रस्तावना। फैली श्राहिंसा बुद्धिवर्धक जैन-पंथ समाज भी, जिसके विपृल साहित्यकी विस्तीर्शाता है श्राज भी॥" श्रीर तो कुछ नहीं, मगर गुप्त महोदय जैसे सत्यप्रेमी श्रीर निष्पच सुलेखकोंकी लेखनी उनके श्रमुरूप प्रतीत नहीं होती।

एक नये इतिहास-लेखक सज्जन श्रीरघुवीररारण डवलिस ते: यहाँ तक त्रागे बढ़े हैं कि उन्होंने जैनधर्मको बौद्धधर्मकी शाखा बतलाते हुए गौतमबुद्धको ही (जैनोंके त्रान्तिम तीर्थक्कर) महाबीर स्वामीके नामसे उल्लेख किया है—

''बौद्ध- धर्म भारतवर्षसं विल्कुल ही निर्वासित नहीं हो गया । वर्त्तमान पौराणिक धर्मपर उसने जो प्रभाव डाला है, वह कुछ कम नहीं । अपने पीछे उसने एक विशेष सम्प्रदायको छोड़ा, जो 'जैन' नामसं अब तक भारतवर्षमें प्रचलित हैं । लगभग पन्द्रह लाख जैन इस समय देशमें पाये जाते हैं । लगभग पन्द्रह लाख जैन इस समय देशमें पाये जाते हैं । उनका सिद्धान्त है कि जेन-धर्म वोद्ध-धर्ममं भी पुराना है श्रीर बुद्धकी शिद्धाका श्राधार जैन-मत ही था. परन्तु भारतके ऐतिहासिक निरीच्चासे यही पता चलता है कि बौद्ध श्रीर जैन धर्म वास्तवमें एक ही हैं श्रीर गीतम बुद्ध जैन-धर्ममें महावरि स्वामिक नामसे पारीचित है ।"

—भारतवर्षका सञ्चा इतिहास, पृष्ठ २०म

हमारे विचारमें इस प्रकारके संशय श्रीर श्रमके प्रतीत होनेका कारण पुराण प्रन्थोंमें जैनधर्म-विषयक किये गये उल्लेख ही हैं। उदाहरणार्थ पुराणों मेंसे कुछ लेख यहाँपर उद्भृत किये जाते हैं, वह इस प्रकार हैं। श्राज कल श्रठारह पुराणोंके नामसे जो-जो प्रन्थ उपलब्ध होते हैं, उनमें भागवत का नाम सबसं श्रिधिक प्रसिद्ध है। इस पुराणकेलिये वैष्णाव जनताके हृदयमें जितना आदर है, उतना अन्य पुराणोंके विषयमें नहीं। लोग इसकी कथा बड़ी ही श्रद्धासे सुनते हैं। इसमें जैनोंके परमादरणीय भगवान् ऋषभदेवका चरित्र बड़ी ही सुन्दरता ऋौर विस्तारसे वर्णन किया है। चरित्र यदापि जैन प्रन्थोंमें उल्लेख किये गये ऋषभ-चरित से भिन्न है। (वस्तुतः होना भी चाहिये ) क्योंकि भागवतके रचयिताने उन्हें विष्णु का अवतार मान कर उनका चरित्र वर्णन किया है, परन्तु है वह बड़ा मनोहर और शिचा-प्रद । उसमें भगवान ऋषभदेव कं सुन्दर उपदेश और अनुकरणीय वैराग्यमय जीवनका चित्र बड़ी खुबीसे खींचा है। उक्त प्रनथके पाँचवें स्कन्धमें चरित-वर्गानके अनन्तर कुछ जैनधर्मका भी जिक किया है। जिक्र क्या, उसकी उत्पत्तिका उल्लेख किया है। उल्लेख **बड़ा** विचित्र है । ऋतः पाठकोंके ऋवलोकनार्थ हम उसे यहाँ उद्धृत करते हैं:-

'यस्य किलानुचरितमुपाकर्र्य कोङ्कवेङ्ककूटकानां राजा श्रिर्हचामोपशिद्य कलावधर्म उत्कृष्यमासो भवितव्येन विमो-हितः स्वधर्मपथमकुतोसयमपहाय कृपथपालर्डमसमक्षसं निजमनीषयामन्दः सम्प्रवर्त्तायिष्यं ॥ ६ ॥ येन सह वाब कलौ मनुजापसदा देवमायामीहिताः स्विविधिनियोगशौचचारित्र-विहीनदेवहेलनान्यपवृतानि निजेच्छया गृह्णाना श्रस्नाना-चमनशौचकेशोल्लुञ्चनादीनि कालिनाधर्मबहुलेनापहतिधयो नहानाधणयञ्जपुरुषलोकविद्ष्षकाः प्रायेण भविष्यन्ति ॥१०॥ ते च स्ववधाविक्रचया निजलोक्तयात्रयाऽन्धपरम्परया श्वस्तास्त-मस्यन्धे स्वयमेव प्रपतिष्यान्त ॥११॥ श्रयमवतारो रजसोपष्लुल-कैवल्योपशिच्यार्थः।"

भावार्थ—जिस ऋषभदेवकं चरित्रकां सुनकर काङ्कवेड्क और कुटकादि देशों का अहेन नामका राजा श्री ऋषभदेवकी शिचाकों लेकर पूर्व कमोंके अनुसार जब कलियुगमें अधम अधिक हो जायगा तब अपने श्रेष्ट धर्मकों छोड़ कर कुपथपाखण्ड मत को निज मतसे चलावेगा, जो कि सबके विरुद्ध होगा।।।। जिसके द्वारा कलियुगमें प्रायः ऐसे नीच मनुष्य ही जावेंगे जो कि देवमायासे मोहित होकर अपनी विधि शीचहीन और चारिज्यहीन एवं जिनके देवताओंका निरादर हो ऐसे कुत्सित व्रतों—स्नान आचमन और शौच न रखना और केश- लुंचन करना इत्यादिको अपनी इच्छासे धारण करेंगे। जिसमें अधमें अधिक है ऐसे कलियुगसे नष्टबुद्धिवाले वेद ब्राह्मण यह पुरुष (विष्णु ) और संसारके निन्दक होंगे।।१०।। जिनके मतका मूल वेद नहीं है, ऐसे वे पुरुष अपनी इच्छाके अनुसार

चलने श्रीर श्रन्ध परम्परामें विश्वास रखनेसे श्राप ही श्राप घोर नरकमें पड़ेंगे।।११।। भगवानका यह ऋषभावतार रजो-गुगा व्याप्त मनुष्योंकों मोच-मार्ग सिखलानेकेलिये हुआ।

अग्निपुरागके ६ वें अध्यायमें लिखा है—

''श्रग्निरुवाच—

वस्यं बुद्धावतारं च. पटतः श्रृग्तुताऽर्थदम्।
पुरा देवासुरयुद्धे, देत्यैः देवाः पराजिताः ॥ १ ॥
रत्त रत्त्वोति शरणां, वदन्तां जग्मुराश्वरम् ।
मायामोहस्वरूपोऽसीः, शुद्धोदनसुतोऽभवत् ॥ २ ॥
मोहयामास देत्यांस्तान्, त्यजतो वेदधर्मकम् ।
ते च बीद्धा बभूबुहिं, तेभ्योऽन्ये वदवजिताः॥ ३ ॥
श्राहितः सोऽभवत पश्चात्. श्राहितानकरोत्परान् ।
एवं पास्तिरिङनोः जाताः, वदधर्मविवर्जिताः ॥ ४ ॥"

इसका श्रर्थ इस भाँति है। श्रिप्तदेव बोले—श्रव में बुद्ध के श्रवतारको कहता हूँ। यह पहने वा सुननेस मनोकामना पूर्ण करनेवाला है। पूर्व किसी समयम देवों श्रीर देत्योंका बड़ा भारी युद्ध हुआ, उसमें देवता लोग दैत्योंसे हार गये। वे सब मिल कर श्रपनी रच्चाकेलिये विष्णु भगवानकी शरणको प्राप्त हुए। तब भगवानने मोह श्रीर मायाके स्वरूप शुद्धोदन सुत बुद्धके श्रवतारको धारण किया श्रीर दैत्योंको मोह कर उन से वेद-धर्म का परित्याग करा दिया। उनके उपदेशसे वे देत्य

तथा देव-मार्गसे श्रष्ट अन्य लोग बौद्ध मतानुयायी बने। तत्पश्चात् वह (बुद्ध) आर्हत (जैन) बना और उसने जैन बनाये। इस प्रकार वेद-धर्मसे श्रष्टपाखण्डी लोगोंकी उत्पत्ति हुई।

पाठकोंने जैन-धर्मके विषयमें श्रीमद्भागवतके बाद श्राप्तिपुराणके कथनकों भी पढ़ लिया। कथन एकसे एक बढ़ कर
है। भागवतमें तो लिखा है कि ऋपभदेवके चिरत्रको सुन
श्रीर उनकी शिक्षाको प्रहण कर श्राहंन नामके किसी राजाने
जैन-मतका प्रचार किया और यहाँ श्राप्ति-पुराणका कथन है
कि बुद्ध भगवान्ने ही पश्चात जैन बन कर उक्त मतको
चलाया। श्रव हम दोनोंमेंसे सत्य किसे कहें, मिण्या किसे
ठहरायें? इस बात की पाठक खुद श्रालोचना करें। हमारे ख्याल
में तो इस प्रकारके लेखोंमें परस्पर-विरोधका होना ही इस बातका
प्रमाण है कि इक्त बातोंकी उत्पत्ति-भूमिका द्वेपानल ही है,
वस्तुस्थित नहीं। परन्तु धन्य है उन लोगोंको जो इस प्रकारके
श्राधारोंपर ही जैनधर्मका इतिहास लिखने बैठ जाते हैं!

इसी प्रकारके कथन गरुड़-पुराण, विष्णु पुराण, शिव-पुराण, मत्स्य-पुराण, कूर्म-पुराण आदिमें भी पाये जाते हैं। इस सम्बन्धमें अधिक वादविवाद करना हम व्यर्थ समभते हैं।

जैन-धर्मसे सम्बन्ध रखनेवाले जितने भी लेख उपरोक्त पुराणमें पाये जाते हैं, उन सबपर सम्यक्तया विचार करनेसे निम्न-लिखित बातें प्रकट होती हैं।

- १—पुराणोंके जमानेमें जैनधर्म विद्यमान था।
  - क-जिस समय पुराणोंकी रचना हुई उस समय जैनधर्म श्रपनी यौवन-दशामें था।
  - ख—उस समय त्रापसका विरोध कल्पनातीत दशाको पहुँच चुका था।
- २—पुराणोंमें जैनवर्मकी उत्पत्तिकं जितने भी लेख हैं, वे एक दूसरेसे विचित्र और प्रतिकृत हैं।
  - क-उनमें ऐतिहासिक सत्यता बहुत ही कम है।
- ३—जैनधर्मकी उत्पत्ति-विषयक श्रानेक प्रकारकी जो मिथ्या-कल्पनायें प्रचलित हो रही हैं, उनका कारण भी पुराण-गत जैनधर्म-विषयक लेख ही हैं। जैसे—
  - क जैनधर्म बौद्धधर्मसे निकला है और उसकी शाखा-मात्र है। जैन और बौद्ध मत एक ही है। उनके चलाने वाला एक ही पुरुष है। वह प्रथम बुद्ध था, बादमें जैन हो गया. इत्यादि।
- ४—इसके सिवा पुराणोंके उल्लेखसे एक बात यह भी प्रकट होती है कि उस समयकी वैध-पशु-हिंसाका बड़ा जोर था। जैन श्रीर उसके परवर्ती बुद्धधर्मने उसके रोकनेकेलिए बड़ा प्रयत्न किया और इस कार्यमें उसे बड़ी भारी सफलता प्राप्त हुई।

क्या रामायण श्रीर महाभारतमें जैनधर्मका जिक्र नहीं ?(यद्यिभ जैनधर्ममें भी रामायण श्रीर महाभारत हैं, पर वे बाल्मीकि-रामायण श्रीर व्यास-महाभारतसे कुछ भिन्न हैं।) जैनधर्मके सिद्धान्तोंसे तो जैनधर्म एक सनातनधर्म है; पर हम यहाँ बाल्मोकि-रामायण और व्यास-महाभारतसे सिद्ध करेंगे कि उनमें भी जैनधर्मका वर्णन है। बाल्मीकि-रामायणसे एक स्थानपर इस भांति लिखा है:—

''बाषासा मुख्जते नित्यं नाथवन्तरूच मुख्जते । तापसा मुख्जते चापि, श्रमसाङ्चेव सुख्जते ॥"

—वा० २० १४, १२।

श्रभंग श्रादि नित्य भोजन करने लगे। यहाँपर श्रांकमें जो श्रमण श्रादि नित्य भोजन करने लगे। यहाँपर श्रांकमें जो श्रमण शब्द श्राया है, वह श्रिवकांश जैन साधुश्रोंकेलि ये ही उपयुक्त हुश्रा है। जैनधर्ममें साधुश्रोंकेलिये श्रमण-शब्दका श्रिवक प्रयोग हुश्रा है और टीकाकारने तो यहाँ श्रमण-शब्दका श्रिव प्रयोग हुश्रा है और टीकाकारने तो यहाँ श्रमण-शब्दका श्रिव वोद्ध-संन्यामी—बौद्ध-साधु किया है। तथाहि—'बौद्ध-श्रमणाः बौद्ध-संन्यामिनः'। टीकाकारके कथनानुसार उस समय बौद्धधर्मक साधु मौजूद थे। इससे निद्ध हुश्रा कि उस समय बौद्धधर्म था। बौद्धधमका श्राविभाव जैनधर्मके बाद हुश्रा है। यह बात श्राज निर्विवाद सिद्ध हो चुकी है। इसलिये बाल्मीकि-रामायणके समयमें भी जैनधर्मका श्रान्तित्व था।

व्यास-महाभारतमें जैनमतका जिस तरह जिक है, वह अन्य पुराणोंसे विलच्चण और बड़े महत्त्वका है। उसमें अन्य मतोंके साथ साथ जैनमतके मृल सिद्धान्त (सप्तभङ्गीनय)का वर्णन बड़ो सन्दरतासे किया है। वह इस प्रकार है— 'पीरुपकरस्यं केचिदाहुः कर्मसु मानवाः । देवमेके अशंसान्ति, स्वभावमपरे जनाः ॥ ४ ॥ पीरुपं कर्म देवं च., कालवृत्तिस्वनावतः । त्रयमेतत् पृथकभूतमिवेवेकं त् केचन ॥ ५ ॥ एतदेवं च नेवं च. न चोमे नानुमे तथा । कर्मस्वविषया वृष्ः समस्याः समदर्शिनः ॥ ६ ॥"

—्या० प० य० २३= य० २४४

इन श्रोकों वे बन्धकताने पुरुषार्थ, कर्म, स्व ावबाद आदिका उन्लेख करके छठवें रलोकमें जैनवर्माभिमत स्थाद्वादके मूलभूत सप्तभङ्गीनवका वर्णन किया है। छठे रलोकमें जो (कर्मस्थाः) पद है, उसका कर्भ 'जेन' डोता है, ऐसा ही टीकाकारने किया है।

हम अपने वन्धुओं इतना और भी स्मरण करा देना चाहते हैं कि जैनमतकी श्राचीनता अथवा अर्थाचीनताके लिये हमें किपी प्रकारका आग्रह नहीं। हमारे विचारानुसार प्रत्येक मतमें अपेत्राकृत प्राचीनता और नशीनता बनी हुई है। अतः वह (जैनमत) आज उत्पन्न हुआ हो या हजारों वपेसे, इसपर हमें कुछ विवाद नहीं, किन्तु बाल्मीकि-रामायण और ज्यास-महाभारतके जमानेमें जैनधर्मका अस्तित्व नहीं था या उसके बाद निकला, यह बात हमें किसी प्रकार उचित नहीं प्रतीत होती।

## जैनधर्मानुसार जैनधर्मका संक्षिप्त इतिहास

पर पाठकोंका ध्यान दिलाना चाहते हैं। जिस संसार में हम लोग रहते हैं उसके बनने तथा स्थापित होनेके समयसे और उसके नाश होनेके समय तकको एक 'कालचक' कहते हैं। इस कालचकके दो विभाग हैं—एक अपसर्पिणी दूसरा उत्सर्पिणी। हर सर्पिणीमें छह छह आरे होते हैं। अपसर्पिणीके छह आरे इस मॉित होते हैं—पहला सुषमा-सुषमा, दूसरा सुषमा, तीसरा सुषमा-दुष्पमा, चौथा दुष्पमा-सुषमा, पाँचवाँ दुष्पमा और छठा दुष्पमा-दुष्पमा।

उत्सर्पिणीके छह त्रारे इस प्रकार होते हैं—पहला दुषमा-दुष्पमा, दूसरा दुष्पमा, तीसरा दुष्पमा-सुषमा, चौथा सुषमा-दुष्पमा, पाँचवाँ सुषमा, छठा सुषमा-सुषमा।

एक काल-चक्रमें अथवा अपसर्पिणी और उत्सर्पिणी के बारहों आरोंमें २० करोड़ाकरोड़ (२० करोड़से २० करोड़ का गुणा करके जो गुणानफल आवे उतने) सागरका समय लगता है। यहाँ यह स्पष्ट करना जरूरी मालूम होता है कि एक सागरमें कितना समय होता है ? जैसे दिन व रात यहाँ—तिरछे लोग

श्चर्थात् भरत-चेत्रमें होते हैं, इस प्रकार नरक-स्वर्गादिमें नहीं होते। इसिलये समयका प्रमाण भरत-चेत्रसे लिया गया है। वह निम्न प्रकार है। श्चाँखके एक दफ्ते मिचने श्चथवा टमकनेमें श्चसं-ख्यात समय बीत जाते हैं। ऐसे श्चसंख्यात समयकी १ श्चावलिका।

३७७३ त्राविकाका १ श्वासोच्छ्वास ३७७३ नीरोगी मनुष्यके श्वासोङ्कासका १ मुहूर्त स्रर्थात् ४८ मिनट

 ३० मुहूर्त्तका
 १ दिन रात

 १४ दिन-रातका
 १ पच

 २ पचका
 १ महीना

 २ महीनेकी
 १ ऋतु

 ३ ऋतुका
 १ ऋयन

 २ ऋयनका
 १ वर्ष

 ४ वर्षका
 १ युग

़ १ कुन्ना खाली होनेके समयका १ पल्योपम<mark>⇔</mark> १० कोड़ाकोड़ कुए खाली हों उतने वर्षीका १ सागरोपम

एक योजनके लम्बे चौड़े श्रोंड़े कुएमें देव-कुरु उत्तर-कुरु होत्रके मनुष्यके एक दिनसे ७ दिन तकके बच्चेके वालाशके एकके दो विभाग तीच्या शस्त्रसे भी न होवें, ऐसे बारीक कर उक्त कुर्यें को टूँस टूँसकर ऐसा भरे कि उसपरसे चक्रवर्तीकी सेना भी चली जाय तो वह दबे नहीं । फिर उस कुर्येमेंसे सौ-सौ वर्षके बाद १-१ वालाग्र निकालते-निकालते वह कुन्ना जब साफ खाली हो जावे— उसमें एक भी वालाग्र न रहे—उतने वर्षको एक पल्योपम कहते हैं।

<sup>₩</sup> पल्योपमका विस्तार इस प्रकार है:---

प्रथम

पहली अपसर्पिणीके छह आरोंका संनेपमें वर्णन इस प्रकार है:---

पहला श्रारा—इसका नाम सुषमा-सुषमा श्रारा है। इसमें जो प्राणी उत्पन्न होते हैं, उनको किसी प्रकारका दु:ख नहीं होता श्रर्थात् उन्हें सुखमें सुख मिलते हैं। जिस वस्तुकी वे इच्छा करते हैं, फ़ौरन उन्हें कल्पवृत्तसे प्राप्त हो जाती है ऋौर किसी प्रकारकी तक्लीक पास तक नहीं श्राती। इसका समय-प्रमाण चार कोड़ाकोड़ सागरका होता है। इस समयके मनुष्योंको शास्त्रकारोंने 'युगलिये' कहा है। कारण, जन्म लेते समय दो प्राणी-स्ती-पुरुष उत्पन्न होते हैं।

दूसरा त्रारा-इसका नाम सुषमा त्रारा है। इसमें पहले श्रारेसे सुख कम हो जाते हैं, पर दुःख किसी प्रकारका नहीं होता। इस समय भी इच्छानुसार कल्पवृत्तसे वस्तुत्र्योंकी प्राप्ति हो जाती है, पर पहले श्रारेके मुकाबिले मनुष्योंकी श्रवगाहना ( क़द ) वा उम्र कुछ कम हो जाती है, सुन्दरता संगठनमें भी कुछ कमी हो जाती है श्रौर पदार्थोंकी ताकृत व गुर्णोंमें भी कुछ कमी हो जाती है। इसका समय-प्रमाण तीन कोड़ाकोड़ी सागरोपमका होता है। इस समयमें भी युगलिये अर्थात् स्नी-पुरुषका जोड़ा उत्पन्न होता है।

तीसरा श्रारा-इसका नोम सुषमा-दुष्पमा श्रारा है। इसके पहिले दो भागमें दूसरे श्रारेके समान स्थित रहती है। पर

तीसरे त्रारेके तीसरे हिस्सेमें जब चौरासी लाख पूर्वसे समय ज्यादा रह जाता है, उस समयसे पदार्थी की कमी होनेके कारण मनुष्य त्रर्थात् युगलिगे त्रापसमें भगड़ने लग जाते हैं। इनमें कोई-कोई मनुष्य समभदार होते हैं। वे समभ-बूमकर मामलेको शान्त कर देते हैं। इनको 'कुलकर' कहते हैं। एक कुलकर, जिनका नाम 'विमलुवाहनजी' था, उनकी एक हाथीके साथ मित्रता होगई थी, वे उसपर चढ़कर भ्रमण किया करते थे और वह मनुष्योंके भगड़े तय करा दिये करते थे। उनकी सातवीं पीढ़ोमें 'श्रीनाम' कुलकर हुए। उनकी स्त्रीका नाम 'श्रीमरू-देवीजी' था। श्रीमरुदेवीजीने एक श्रेष्ठ श्रीर श्रति उत्तम पुत्रको जन्म दिया, जिनका नाम 'श्रीऋषभदेवजी' रक्खा गया। जब ये बड़े हुए, तब इनके पिताने इनकी शादी दो सुन्दर कन्यात्रों के साथ की। एकका नाम 'सुमङ्गला' था, दूसरीका 'सुनन्दा'। श्रीसुमङ्गलाजीने एक पुत्र, जिनका नाम 'भरत' श्रीर कन्या जिन-का नाम 'ब्राह्मी' थां, जन्मा। दूसरी श्रीसुनन्दाजीने भी एक पुत्रको, जिनका नाम 'बाहुबलिजी' श्रौर कन्या जिनका नाम 'सुन्द्री' था, जन्म दिया।

श्रीऋषभदेवने जनताको श्रनाज बोना, बर्त्तन बनाना, खाना पकाना, मकान बनाना, वस्त्र बनाना, श्रौर श्रौर-श्रौर जरूरी हुनर व दस्तकारीकी शिचा दी।

इस तरह सब प्रकारके सुधारोंका प्रारम्भ श्रोऋषभदेवजी ने किया। श्रतः वह मानव जातिके सर्व प्रथम सुधारक माने जाने लगे। सब लोगोंने मिलकर श्रीनाम कुलकरजीकी आज्ञा प्राप्त करके श्रीऋषभदेवजीको अपना राजा स्थापित किया। इस प्रकार वे सबसे पहले राजा स्थापित किये गये। आतः वे 'आदिनाथ' कहलाये।

श्रीश्रादिनाथ राज-पाटका उपभोग तथा श्रानन्द करने लगे। इसी दशा में उन्हें ख्याल श्राया कि मनुष्योंको कला तो सिखा दी, पर धर्मकी शिचा नहीं दी। श्रातः उन्हें धर्मकी शिचा देनी चाहिये। धर्मकी शुरूश्रात दानसे होती है। यह विचार कर उन्होंने राजमहलमें एक दान-शाला खोल दी श्रीर एक वर्ष तक सोनेकी मोहरोंका दान करते रहे। बादमें श्रपने पुत्रोंको राज-पाट बाँटकर स्वयं साधु-वृत्ति धारण कर विचरने लगे। श्रमण करते-करते श्रीश्रप्रभदेवजी हस्तिनागपुर नगरमें पधारे। वहाँके राजा श्रेयांसकुमार थे। वे श्रीश्रप्रभदेवजीके पुत्र बाहु-बिलजीके पुत्र श्रायांसकुमार थे। उन्होंने यह मालूम करके कि भगवान श्रीश्रप्रभदेवजी पहले तीर्थक्कर (संसारके मेरे बाबा) पधारे हैं, बड़े प्रेमसे भगवानके श्रविश्वहका ईख रस द्वारा पारणा कराया।

श्रीऋषभदेव भगवान् बहुत समय तक भ्रमण करते रहे। बादमें उन्होंने केवलज्ञानको प्राप्त करके निर्वाण पदको प्राप्त किया।

यह पहले तीर्थक्कर हुए। तीर्थक्करके गुण, अतिराय आदि का वर्णन आगे किया गया है।

इसी समयमें श्रीऋषभदेवजीके पुत्र भरतजीने युवावस्था में राज-पद प्राप्त किया । उन्होंने भरत-चेत्रके छह खएडोंकी विजय की श्रीर वे पहले चक्रवर्त्ती बने । इन्होंने बादमें राज्य छोड़ केवलज्ञानी हो मोत्त-पद प्राप्त किया। चक्रवर्त्तीकी ऋद्धि, सिद्धि, वैभव तथा पुरुयका वर्णन भी श्रागाड़ी किया गया है।

इस प्रकार तीसरे त्रारेमें सिर्फ एक तीर्थक्रर श्रीऋषभदेवजी श्चीर एक चक्रवर्त्ती श्रीभरतजी हए।

यह श्रारा दो सागरोपमका होता है।

चौथा श्रारा-इस श्रारेको दुष्पमा-सुपमा श्रारा कहते हैं। इस समयमें दुःख बहुत होता है श्रीर सुख थोड़ा। इसका समय-प्रमाण एक क्रोड़ाक्रोड़ी सागरमें व्यालीस हजार वर्ष कम होता है। तीसरे त्रारेके मुक्ताबिले इस समयके पुरुषों के संगठन, बनाव, रूपमें बहुत बड़ी कमी हो जाती है श्रीर यही हालत तमाम प्रकारके पदार्थींकी हो जाती है।

इस स्रारे में २३ तीर्थक्टर, ११ चक्रवर्ती, ६ बलदेव, ६ वासुदेव, श्रौर ध प्रतिवासुदेव हुये। २३ तीर्थंकरोंके नाम, स्त्रीके नाम, श्रायुष्य, श्रवगाहना श्रीर गति निम्न प्रकार है-

| २२                |                  |            | * ज              | लमे          | मेरा               | जैना       | भ्या             | स *         |                   |               | L                  | प्रथम        |
|-------------------|------------------|------------|------------------|--------------|--------------------|------------|------------------|-------------|-------------------|---------------|--------------------|--------------|
| मोव               | १००० साधु        | के साथ मोत | \$               |              | \$                 |            | 2                |             |                   |               | १०० साधु           | के साथ मोच   |
| श्रव-<br>गाहन     | 20<br>24<br>0    | हिनेक      | 000              | घनिव         | 0<br>24<br>m'      | धनेव       | 0<br>0           | युर्व       | 0<br>2<br>1       | हा<br>हा      | 00                 | धनुष         |
| शारीर का<br>वर्या | सुवर्णवत्        |            | 66               |              | 6                  |            | 66               |             | लाल               |               | सुवर्षावत्         |              |
| योग समय           | लाख              | व्य        | लाख              | ्ट           | लास्व              | Do<br>dir  | लाख              | P. 1        | लाक               | )<br>वि       | लाख                | ,<br>d       |
| योग               | ~                |            | •                |              | or.                |            | or .             |             | a                 |               | œ                  |              |
| त्व<br>स्र        | लाख              | משי        | बाख              | مام          | व                  | p.<br>In   | लाख              | 700         | लाख               | ,<br>14,      | लाख                | न            |
| 쟤                 | A<br>9           |            | o<br>ur          |              | 3                  |            | کن<br>ه          |             | o<br>m′           |               | o                  |              |
| माता का नाम       | वे जयादेवी       |            | सेन्यादेवी       |              | सिद्धार्थ रानी     |            | सुमंगला रानी     |             | सुषमा रानी        |               | पृथ्वीदेवी रानी २० |              |
| पिता का नाम       | जितशत्रु राजा    | श्रयोध्या  | जितारी राजा      | सावश्री नगरी | संवर राजा          | विनता नगरी | मेघरथ राजा       | कंचनपुर नगर | श्रीधर राजा       | कीशाम्बी नगरी | प्रतिष्ठ राजा      | वाषारसी नगरी |
| नाम               | श्री श्रजितनाथजी |            | श्री सम्भवनाथ जी |              | श्री झभिनन्द्रन जी |            | श्री सुमतिनाथ जी |             | श्री पद्मप्रभु जी |               | श्री सुपारवैनाथजी  |              |
|                   |                  |            |                  |              |                    |            |                  |             |                   |               |                    |              |

| प्रव-<br>मोच<br>गाहन | ~ 1                 | धनुष के लाथ माज<br>१०० %   | धतुप<br>१० भ             | धनुय       | ,                   | धनुप   | ७० ६०० साधु       | धनुष के साथ मोस |                 | धनुव             |   |
|----------------------|---------------------|----------------------------|--------------------------|------------|---------------------|--------|-------------------|-----------------|-----------------|------------------|---|
| शरीर का<br>वर्षो     | रवेत वर्ष           | \$ ~                       | सुवर्षांबत् ह            |            | स्वर्षांवत्         | क्र    | लाल               | ें<br>जि        | स्वर्णवत्       | ימ <b>י</b>      | _ |
| योग समय              | a.                  | १ लाख                      | पूर्व<br>चौथाई           | लाखपूर्व   | २१ लाख              | च      | ४४ लाख            | च<br>ਹ          | ११ लाख          | বু <b>ু</b><br>অ | - |
| मायुष                | १० लाख              | पूत्र<br>२ लाख             | १ व्यच                   | pro<br>pro | दश लाख              | वर्ष   | ७२ जाख            | वर्ष            | ६० लाख          | वयः              |   |
| माता का नाम          | लचमगार्वेची         | रामादेवी                   | नन्दादेवी                |            | विष्णुदेवी          |        | जयादेवो           |                 | श्यामाद्रे श्री |                  | 4 |
| पिता का नाम          | महासेन राजा         | चन्द्रपुरी<br>सुप्रीव राजा | काकेद नगरी<br>हडस्थ राजा | मंदिलपुर   | विष्यु राजा         | सिहपुर | मसुप्टय राजा      | चंपापुरी        | कृतवर्भ राजा    | कपिलापुर         |   |
| Ŧ                    | श्री चन्द्रप्रभु जी | श्री सुविधनाथ जी           | श्री शीतलनाथ जी          |            | श्री श्रेयांसनाथ जी |        | श्री बासुषुरुय जी |                 | श्रो विमलनाथ जी |                  |   |
| ٠.                   | n                   | W                          | ٥                        |            | ~                   | 7      | ~                 |                 | es.             |                  |   |

| <b>~8</b>         |                       | # जल                         | ाम मरा                   | जनाभ्य                              | गस *                    |                           | ्रिश्यम                 |
|-------------------|-----------------------|------------------------------|--------------------------|-------------------------------------|-------------------------|---------------------------|-------------------------|
| मोख               | ८०० साधु<br>केसाथ मोच | ६०० साधु<br>के साथ मोच       | १००० साधु<br>केसाथ मोन्न |                                     | ४०० साधु<br>के साथ मोब् | १००० साधु<br>के साथ मोस्न |                         |
| झव-<br>गाहन       | ४<br>इ.स.च्           | 8<br>हानुष                   | अ<br>हम्म                | भ o<br>सन्                          | रू दू                   | २०<br>इन्ह                |                         |
| शारीर का<br>वर्या | स्वर्षावत्            | 2                            |                          | £                                   | 211                     | स्याम                     | सुवर्षावत्              |
| योग समय           | ्र<br>वर्ष            | २१ हमा<br>वर्ष               | भ ३ ७ ६<br>वर्ष          | २१ हजार<br>वर्षे                    | र<br>हा<br>वा<br>वा     | ० प्र<br>प्र<br>प्र       | 0                       |
| <b>क्षा</b> युष   | १० लाख<br>वर्ष        | <b>ला</b> ख<br>बर्ष          | हर <b>ह</b> जार<br>वर्ष  | त्र हमार<br>वर्ष                    | ४४ हजार<br>बर्ष         | ३० हजार<br>वर्ष           | १० हजार<br>वर्ष         |
| माता का नाम       | सुद्वता रामी          | श्चराद्वी                    | श्रीदेवो                 | देवी रानी                           | प्रभावती                | पद्मावती                  | वप्रा शानी              |
| पिता का नाम       | माल् राजा<br>रावपुरी  | विश्वसेन राजा<br>इस्तिनागपुर | सुर राजा<br>गजपुरनगर     | सुदर्शन राजा<br><b>ह</b> स्तिनागपुर | कुरभ राजा<br>मिथलानगरी  | सुमित्र राजा<br>राजगृह    | विजय राजा<br>मधुरा नगरी |
| मास               | श्री धर्मनाथ जी       | श्री शान्तिनाथ जी            | श्री कुन्धुनाय जी        | श्री श्रष्टनाथ जी                   | श्री मत्त्वीनाथ जी      | श्री मुनिसुबत जी          | श्री नमिनाथ जी          |
| . •               | *                     | w                            | 9                        | น                                   | w                       | 0                         | ~                       |

२२ वें तीर्थंकर श्रोनेमिनाथजी हुये। ये राजा समुद्रपालजीके पुत्र थे । समुद्रपालजीकी पटरानीका नाम सिवादेवी था, जो नेमिनाथजीकी माता थीं। राजा समुद्रपालजीकी राजघानी सौरीपुर था, जहाँ नेमिनाथजीका जन्म हुआ था। श्रीकृष्ण-चन्द्रजीके पिता वसुदेवजी समुद्रपालजीके छोटे भाई थे श्रर्थात् नेमिनाथजी श्रीकृष्णचन्द्रजीके चचाजात भाई थे। श्रीकृष्णजीको वासुदेवकी पदवी थी। श्रीनेमिनाथजीका चित्त शुरूसे ही संसार को त्यागनेका हो रहा था, पर बहुत आप्रह करनेपर वह शादी करनेकेलिए तैयार हुए थे। उनकी सगाई मधुराके राजा उप्रसेनकी कन्या श्रीराजमतीजीके साथ निश्चित हुई थी। शादीका मुहुर्त्त जल्दसे जल्द निश्चित किया गया श्रीर बड़े समारोहके साथ श्रीकृष्णचन्द्रजीने वसुदेवजी, समुद्रपालजी, पाँचों पाएडव वा अनेक प्रसिद्ध यादव-वंशियोंके साथ बरातकी तैयारी की श्रीर मथुरा नगरीको रवाना हुये। जब श्रीनेमिनाथजीके हाथीने शहरमें प्रवेश किया तो उन्होंने एक स्थानपर एक बाड़ेसे श्रनेक जीवोंकी चिंग्घाड़ श्रीर चिल्लाहट श्राते सुनी, तब उन्होंने पीलवान्से पूछा कि यह किसका शब्द है ? तो उसने विनय-पूर्वक अर्ज किया कि बारासमें बहुत से मांसाहारी भी श्राये हैं, उनके खानेकोलिये यहाँ जीनवर इकट्टे किये गये हैं, तो फौरन उन्होंने खयाल किया कि मिरी शादीके कारण ये सारे वध किये जाकेंगे इस कारण शादी नहीं करना - यह सोचकर उन्होंने फौरन हाथी फैरनेकी कहा,

इतनेमें ही श्रीकृष्णचन्द्रजी श्रीर श्रीर-श्रीर लोग श्राये। उन्होंने बहुतेरा समकाया, पर उन्होंने किसीकी भी न मानी श्रीर साधुपना लेनंपर आरूढ़ हो गये। यह हाल सुनकर राजमतीजी बेहोश हो गई श्रौर बड़ा पश्चात्ताप करने लगीं। तब उन्होंने भी यह निश्चय किया कि जब मेरे स्वामी-प्राणनाथ अपनी आत्मा को सुधारना चाहते हैं तो मुभको भी वही कार्य करना योग्य है। तदनुसार उन्होंने भी साधुपना लेना ठान लिया। श्रीनेमिनाथजी का दीन्ना-महोत्सव बड़ी धूम-धामसे किया गया । बादमें उन्होंने बड़ी तपस्या की ऋौर केवलज्ञानको प्राप्त किया। उनकी त्राय एक हजार वर्षकी थी। उसमें तीन सी वर्ष संसार में रहे श्रौर सात सौ वर्ष संयम पाल पांच सौ छत्तीस साधुत्रोंके साथ गिरनार पर्वतसे मोत्तको पधारे त्र्यर्थात् सिद्ध-गतिको प्राप्त हुये। श्रवसे लगभग छियासी हजार वर्ष हुए जब श्रीनेमिनाथजीका जन्म हुआ था।

२३ वें तीर्थंकर श्रीपार्श्वनाथजी हुये। गङ्गाजीके तट पर 'वाणारसी' नामका एक बड़ा नगर है। प्राचीन समयमें क़रीब तीन हजार वर्ष हुये, जब एक बड़े पराक्रमी श्रीर प्रतिभाशाली श्राश्वसेन नामके राजा राज्य करते थे। उनकी सबसे बड़ी प्राण-बल्लभा रानीका नाम वामादेवी था।

ये दोनों आनन्द-पूर्वक बड़े प्रेमके साथ आपना जीवन व्यतीत कर रहे थे कि एक दिन रात्रिके समय श्रीवामादेवीने एक स्वप्न देखा कि एक काला सर्प उनके पास हो कर निकल गया है। रानीने दूसरे दिन यह बात राजासे कही। राजाने पिएडतोंसे इस स्वप्नका अर्थ पूछा। इसपर पिएडतोंने कहा कि आपके बड़ा पराक्रमी और प्रतिभाशाली पुत्र जन्म लेगा। समय आनेपर श्रीवामादेवीने एक पुत्र रत्नको जन्म दिया। इस महान् आत्मा का जन्म, जिनका नाम 'पार्श्वनाथ' रक्खा गया और जो तेईसवें तीर्थक्कर हुये, आजसे करीब २६८१ वर्ष पूर्व हुआ था। इनके लालन-पालनकेलिये अनेक धाय रक्खी गईं। जब यह सममदार हुये तो इन्हें संसार अच्छा न लगता था और ये साधुपनेकी ओर अपने विचार रखते थे।

उसी समय 'प्रसेनजित' नामका एक राजा था, जो कुशस्थल नामक राजधानीपर राज्य करता था। उसके 'प्रभावती' नामकी एक बड़ी सुन्दर और होनहार कन्या थी। श्रीप्रभावतीने पार्श्वनाथकी बड़ी महिमा और तारीफ सुनी। इस कारण उसने निश्चय किया कि में विवाह उनसे ही कहँगी। जब उसके माता-पिताने सुना तो वे बड़े प्रसन्न हुए और निश्चय किया कि जब पुत्री स्वयं वर चुनती है तो इससे अच्छा और क्या हो सकता है। देखते-देखते हवाके समान यह बात सारे देशमें फैल गई। इधर कलिङ्ग देशका राजा पहलेसे ही प्रभावतीपर अनुरक्त हो रहा था। जब उसने यह सुना तो वह बड़ी सेनाके साथ चढ़कर आया और कुश-स्थल नगरीपर घेरा डाल दिया। इस पर प्रसेनजितने गुप्ता रीतिसे राजा अश्वसेनसे मददकी प्रार्थना की। उन्होंने सहायता करना स्वीकार किया और फ़ौज तैयार

की। तब पार्श्वकुमारने तैयारीका कारण पूछा। इसपर राजा ने सारा हाल कहा। तब कुमारने कहा कि मुक्ते आज्ञा दीजिये, मैं सब ठीक कर आऊँगा। राजाने आज्ञा दे दी। वह बड़ी सेना के साथ वहाँ गया श्रीर कलिङ्ग देशके राजाकी दृत द्वारा संदेश भेजा कि यदि तुम यहाँसे पीछे लौट कर चले जात्रो तो मैं तुम्हारा ऋपराध चमा कर द्रॅंगा, वरना तुम्हारा बुरा हाल किया जायगा। शुरूमें तो कलिङ्ग-राजा हवाके घोड़ेपर सवार था, पर जव उसे पार्श्वनाथकुमारके बलके बारेमें ज्ञात हुआ तो वह फौरन उपस्थित हुआ और चमाकेलिये प्रार्थना की। वह स्वीकार कर ली गई। इसके बाद वह वहाँसे चला गया। यह देखकर राजा प्रसेनजितकी हर्षकी सीमा न रही। उन्हें एक साथ दो . खुशियाँ हुईं। एक तो शत्रुका भय दूर हुन्ना ऋौर दूसरे पार्खनाथकुमार, जिनकी त्रावश्यकताथी, घर बैठे त्रा गये। राजाने पार्श्वनाथको बड़ा धन्यवाद दिया ऋौर प्रार्थना की कि मेरी कन्या प्रभावतीको प्रहण करो। इसपर कुमारजीने उत्तर दिया कि मैं जिस कार्य्यकेलिये आया था, पूरा हो गया । श्रब मैं वापस चला जाऊँगा। इसपर राजा प्रसेनजितने प्रार्थना की कि मैं श्रापके पिताके चरणोंको प्रणाम करने चलना चाहता हूँ । इसको पार्श्वकुमारने स्वीकार कर लिया । राजा प्रसेन-जित प्रभावतीको लेकर काशी श्राया। राजा प्रसेनजितने राजा अश्वसेनको राज-रीति के अनुसार नमस्कार करके सारा हाल सुनाया। राजा ऋश्वसेनने कहा कि कुमार प्रारम्भसे ही

वैराग्य-प्रिय हैं। ऋतः हम अभी यह नहीं जान सके कि वे क्या करेंगे ? हमारी भी बड़ी लालसा है कि पाश्वक्रमार किसी योग्य कन्यासे विवाह करें। राजा श्रश्वसेन राजा प्रसेनजितको साथ लेकर पार्श्वक्रमारके पास गये और उनसे शादी करनेको कहा। इसपर पार्श्वकुमारने उत्तर दिया कि पिताजी! मुफे वैवाहिक जीवन पसन्द नहीं है। अन्तमें पिताजीका अधिक श्राप्रह देख विनीत पार्श्वकुमारने प्रभावतीके साथ श्रपना विवाह कर लिया। विवाह हो जानेपर प्रभावतीके त्रानन्दकी सीमा नहीं रही।

एक दिन पार्श्वकुमारने लोगोंके फुएडको एक दिशामें जाते देखा। दरयाक्त करनेसे मालूम हुत्रा कि 'कमठ' नामका ' एक बड़ा तपस्वी जो पञ्चाग्नि तपता है, त्र्याया हुत्र्या है। इस दृश्यको देखनेकी इच्छा पार्श्वकुमारको भी हुई। वह अपने कुछ नौकरोंके साथ उस स्थानपर ऋाये, जहाँ कमठ चारों स्रोर मोटी-मोटी लकड़ियाँ जला कर धूनी ले रहा था। चतुर पार्श्व-कुमारने त्रपने ज्ञानसे इन लकड़ियोंमें एक विड़े सर्पको जलते देखा ? यह देख कर उनका हृद्य द्यासे भर श्राया । वे बोल उठे कि यह कितनो भारी नासमभी है ? केवल शरीरको कष्ट देनेसे 🗼 कहीं तप हो सकता है ? तप इत्यादि धर्म श्रहिंसाके विना व्यर्थ हैं। पार्श्वकुमारकी यह बात सुन कर कमठ तपस्वीने क्हा- 'हे राजकुमार ! धर्मके विषयमें तुम क्या जानते

हो ? तुम तो हाथी-घोड़ोंकी सवारी श्रीर उनका दौड़ाना जानने वाले हो। धर्म तो हमारे समान तपस्वी ही जानते हैं।' इसपर पार्श्वकुमारने श्रपने मनुष्योंसे कहा—'इस लकड़ी को धूनीमेंसे खींच लो श्रीर सावधानीसे उसे वीचमेंसे चीर कर उसके दो हिस्से करो।' मनुष्योंने वैसा ही किया तो उसमें से एक बड़ा साँप निकला। उसका शरीर भुलस चुका था। यह देख कर कमट बड़ा लिजत हुआ श्रीर साथ ही क्रोधित भी हुआ। वह वहाँ तप करता रहा। बादको मृत्युको प्राप्त होकर एक प्रकारका देवता हुआ।

एक समय पार्श्वकुमार प्रभावतीके साथ वनकी शोभा देखने निकले। वे घूमते-घूमते एक महलके सामने आये। पार्श्वकुमार और प्रभावती उस महलके अन्दर आराम करने गये। महलके अन्दर आराम करने गये। महलके अन्दर आनेक प्रकारके सुन्दर चित्र लगे हुए थे। उन्हें देखते-देखते वे नेमिनाथकी बरातका दृश्य, जो वहाँ बना हुआ था, देखने लगे। इसपर पार्श्वकुमारको अपने जीवनके विषयमें विचार हुआ। इस घटनासे पार्श्वनाथका चित्त सांसारिक सुख-भोगसे अलग हो गया। उनका वैराग्य बढ़ता गया। वैराग्यके बाहरी चिह्न स्वरूप उन्होंने एक वर्ष तक सोनेकी मोहरोंका दान दिया। बादमें संसारको असार जान कर साधुपना धारण किया।

श्चब श्चाप घूमते-फिरते एक दिन शहरके निकट एक तापस श्चाश्रमके पास श्चाये। संध्या हो चुकी थी श्चौर रात्रिके समय उन्हें भ्रमण करना नहीं था। इसिलये वे एक बटके वृत्तके नीचे ध्यान लगा कर खड़े हो गये।

कमठका जीव जो 'मेघमाली' नामका देव हो गया था, उस का श्रीपार्श्वनाथजीसे बड़ा वैर था। इस कारण उस रात्रिमें उसने श्रीपार्श्वनाथजीको अनेक उपसर्ग पहुँचाये श्रौर सिंह, हाथी, रीछ तथा चीते त्रादिके डर बतलाये, किन्तु श्रीपार्श्वनाथ जी अपने ध्यानमें आरूढ़ बने रहे। जब उस मेघमाली देवने देखा कि मेरे सारे प्रयत्न व्यर्थ होगये, तब उसने भयङ्कर वर्षाका उपद्रव करना प्रारम्भ किया । इसके परिग्णाम स्वरूप पार्श्वनाथके चारों त्रोर पानी ही पानी घूमने लगा त्रौर देखते देखते पानी कमर, नाभि यहां तक कि छाती तक पहुँच गया, किन्तु श्रीपाश्वेनाथ जी श्रपने व्यानमें मग्न बने रहे। 'धरणेन्द्र'\* नामक नागराजने जब यह दशा देखी, तब उसने प्रभुद्धारा ऋपने ऊपर किये गये उपकारोंका बदला चुकानेकी इच्छासे स्वयं वहाँ आकर इस उपद्रवको बन्द किया। इस समय भी श्रीपार्श्वनाथ जी ध्याना-रूढ़ खड़े थे। उनकेलिये तो धरणेन्द्र तथा मेघमाली एक समान थे, अर्थात् वे शत्रु तथा मित्रको समान दृष्टिसे देखते थे।

इस घटनाके थोड़े ही दिन बाद श्रीपार्श्वनाथजीको केवल ज्ञान त्र्थात् सचा त्र्यौर पूर्ण ज्ञान उत्पन्न हुत्रा। केवलज्ञान हो

<sup>#</sup> यह वहीं सर्पका जीव हैं, जिसे श्रीपार्श्वनाथने जलती हुई लकड़ी में से निकलवा कर प्राण-दान दिये थे।

जानेके बाद उन्होंने सब लोगोंको पित्र जीवन व्यतीत करनेका उपदेश दिया। श्रापके उपदेशसे हजारों पुरषों तथा िक्वयोंने पित्र जीवन व्यतीत करना श्रारम्भ िकया। दीर्घ काल तक विहार करनेके बाद जब श्रीपार्श्वनाथ भगवान्को श्रपना निर्वाण-काल समीप दिखाई दिया, तब वे संमेदिशखरपर चले गये। इस पर्वतको श्राजतनाथ-प्रभृति तीर्थंकरोंका सिद्धि-स्थान समभ कर भगवान्ने यहीं निवास कर श्रानशन प्रारम्भ िकया। श्रावण-शुक्त मिने को श्राज (वि० सं०१६म्६) से २७६१ पूर्व विशाखा नच्त्रमें भगवान्ने पहले मन-वचनके योगका निरोध िकया। क्रमशः भगवान्ने शुक्लध्यान करते हुये, पंच हस्वाचर प्रमाण-कालका श्राश्रय कर समस्त कर्मोंको चीण करते हुये संसारके समस्त दुःखों श्रीर कर्मोंसे रिहत हो श्रचल, श्रदुज, श्रचल, श्रव्या, श्रनन्त, श्रव्यावाध मोच्न-पद श्राप्त किया।

श्चन्तमें २४ वें तीर्थक्कर भगवान् महावीर हुए। मगधरेशमें, जिसकी कि राजधानी 'चित्रिय-कुण्ड' थी, श्रीसिद्धार्थ नामके राजा राज्य करते थे। वे बड़े ही धर्मात्मा श्रीर न्यायी राजा थे। उनकी 'श्रीत्रिशलादेवी' नामकी पट्टरानी थीं। वह बड़ी सुन्दर श्रीर योग्य महिला थीं। वे दोनों श्रपना जीवन श्रानन्द-पूर्वक बिता रहे थे।

एक रात्रिको उन्होंने कई बड़े-बड़े सुन्दर स्वप्न देखे। राजाने परिडतोंसे उन स्वप्नोंका ऋर्थ पूछा। उसपर परिडतोंने कहा कि महाराज! श्रापके बड़ा पराक्रमी श्रीर महावीर पुत्र होगा। नव महीनेके बाद श्रीत्रिशला रानीने एक श्रातिसुन्दर श्रीर होनहार पुत्रको श्राज (वि० सं० १६८६) से २४३१ वर्ष पूर्व जन्म दिया। जिस दिनसे यह पुत्र हुआ, उसी दिनसे राजाके कुल, धन-धान्य तथा श्रानन्दकी दिन-दृनी रात-चौगुनी वृद्धि होने लगी। इसको देख कर राजा ने पुत्र का नाम 'वर्धमान' रक्खा।

ये कुमार श्रानन्द पूर्वक पाले जाने लगे। जब वे प्रवर्षके हुये ता पढ़ानेका प्रबन्ध किया गया, पर पिएडतोंको मालूम हुश्रा कि उनकी समक बहुत श्रिधिक है श्रीर प्रत्येक बातको वे श्रपनी बुद्धिसे ही समक लेते हैं। श्रतः उन्हें कुछ पढ़ाने-लिखानेकी विशेष श्रावश्यकता प्रतीत नहीं हुई।

श्रीधर्षमान माता-पिताके बड़े भक्त थे। वे अपने माता-पिताको सदा प्रसन्न रखना चाहते थे। वे कभी किसीपर क्रोध नहीं करते थे। चित्तमें कभी अभिमानका अंश भी न आने देते थे। सदा सत्य बोलते थे। उन्हें सांसारिक विषय-भोग और लालसा अपनी ओर आकर्षित नहीं कर पाती थी। वे सदा विरक्त भावसे रहते थे,।

श्रीवर्धमानकुमार बड़ी श्रवस्थाके होगये, पर विवाह करनेकी उन्हें तिनक भी इच्छा नथी। तथापि माता-पिताके श्रधिक श्रायह करनेपर उन्होंने शादी कर ली। जिस कन्याके साथ उनकी शादी की गई, वह बड़ी सुन्दर, सुशील श्रीर गम्भीर थी। उसका नाम 'श्रीयशोदा' था। कुछ समयके पश्रात् उनके एक कन्या-रत्नने जन्म लिया, जिसका नाम 'प्रियदर्शना' रक्खा गया।

एक समय उन्होंने श्रपने माता-पितासे साधुपना लेनेकी इच्छा प्रकट की। यह सुनकर उन्हें श्रत्यन्त दुःख हुश्रा श्रौर श्रायहपूर्वक पुत्रसे उन्होंने कहा कि—जब तक हम जीवित हैं, तब तक श्राप ऐसा न करो। जिसको उन्होंने स्वीकार कर लिया। कुछ समयके बाद 'सिद्धार्थ राजा'का देहान्त हो गया। श्रीवर्धमानकुमारके बड़े भाई 'नन्दिवर्धनजी' श्रीवर्धमानकुमारको गद्दीपर बैठाना चाहते थे, पर उन्होंने उसे स्वीकार नहीं किया श्रौर श्रीनन्दिवर्धनजीको ही गद्दीपर बैठाया गया।

कुछ समय बाद श्रीवर्धमानकुमारने दीचा प्रहण करनेका विचार प्रकट किया। इसपर श्रीनिन्द्वर्धनके दुःखकी कोई सीमा न रही श्रीर श्रत्यन्त श्रामहपर उन्होंने कुछ समयके लिए श्रपने विचारोंको स्थगित कर दिया, परन्तु उन्होंने गृहस्थीमें रहते हुये साधु-जीवन व्यतीत करना श्रारम्भ कर दिया। इस प्रकार उन्होंने एक वर्ष व्यतीत किया। दूसरे वर्ष उन्होंने स्वर्ण-मुद्रा का दान देना प्रारम्भ कर दिया। बादको बड़े समारोहके साथ लाखों स्त्री-पुरुषोंके समच्च पञ्चमुष्टी लौंच किया श्रीर साधु-जीवन श्रहण किया श्रर्थात् श्राजसे में किसी भी प्रकारका पाप कर्म, मन, वचन श्रीर कायसे नहीं करूँगा श्रीर सम्पूर्ण रूपसे श्रपनी श्राहम-शुद्धि करूँगा। इस समय इनकी श्रायु ३० वर्षकी थी।

महात्मा तो बहुत हो चुके हैं, पर श्रीवर्धमानस्वामीसे बढ़कर बहुत कम हुये हैं। उन्होंने साधुपना धारण करते ही बहुत कड़े तप करना त्रारम्भ कर दिया त्रर्थात किसी समय दो उपवास# किसी समय चार उपवास. कभी पन्द्रह, कभी बीस उपवास कर डालते थे। यहीं तक नहीं, उन्होंने छह-छह महीनेके कई उपवास किये। इन उपवासोंके समय श्रीवर्धमानस्वामी एकान्त स्थान जैसे-जंगल, गुफा आदिमें ध्यान लगाकर खड़े रहते थे। दंश. मंशक, बिच्छू, भ्रमर त्रादिके उपसर्गोंको बड़ी शान्तिसे सहते थे। सर्पके काटनेके उपसर्गको, ग्वाले द्वारा कानमें टूँसी हुई ठुइत्रोंकी पीड़ाको, कुत्तों द्वारा काटी जाने श्रीर नाना प्रकारकी दूसरी बड़ी-बड़ी त्र्यापत्तियोंको बड़ी शान्ति त्र्यौर घैर्यके साथ सहन किया था। इसीसे उनका नाम 'महावीर' पड़ा। भगवान् महावीरने साढे बारह वर्षमें सिर्फ साढ़े तीन वर्ष आहार प्रहण किया। शेष समयको तपस्यामें व्यतीत किया। बादमें उन्होंने शुक्त ध्यान ध्याते हुये शुभ घड़ीमें केवलज्ञानकी प्राप्ति की।

**#**:लोग समभते हैं कि उपवास उसे कहते हैं कि जिसमें खाने-पीनेका कोई पदार्थ नहीं खाया जाता है, श्रगर जरूरत होती है तो सिर्फ गर्म पानी पी लिया जाता है। लेकिन उपवासका यह ग्रर्थ नहीं है। उपवासका ग्रर्थ है—

> "कषायविषयाहार-त्यागो यत्र विधीयते। उपवासः स विज्ञेयः,शेषं लङ्घनकं विदुः ॥"

श्रर्थात्—कपाय. विषय श्रीर श्राहारका त्याग जिस व्रतमें किया जाय, उसे 'उपवास' समभाना चाहिये, नहीं तो केवल ग्राहार-पानीका त्याग तो 'लङ्कन' है, उपवास नहीं।

इसके बाद उन्होंने धर्म-उपदेश देना प्रारम्भ किया श्रीर चतुर्विध संघकी स्थापना की। इससे वे 'चौबीसवें तीर्थक्रूर' कह-लाये। उन्होंने श्रपने उपदेशमें कहा कि हिंसासे भरे हुए होम-हवन त्रादि कियाकाएडसे सञ्चा धर्म नहीं होता। धर्म तो केवल श्रात्म-शुद्धिसे ही होता है। जो सद्गुणी हैं, वे ब्राह्मण हैं। जो दुराचारी हैं, वे शूद्र हैं। धर्मका ठेका किसी मनुष्य-विशेषको नहीं है। प्रत्येक मनुष्यको धर्म करनेका अधिकार है। चाहे वह ब्राह्मण हो, चाहे चाण्डाल: स्त्री हो या पुरुष । ऋहिंसा ही परम धर्म है । जिसकी आत्माका पूर्ण विकास हो जाता है, वही परमात्मा बन जाता है। महावीर भगवान्के वैशाली-पति चेड़ा महाराज, राजगृह-पति श्रेणिक ऋौर उनके पुत्र कौणिक ऋादि राजा, श्रानन्द तथा कामदेव श्रादि बड़े सेठ साहकार, शकडाल तथा ढक आदि कुम्हार आदि बहुतसे शिष्य थे। महात्रीर भग-वानने ऋहिंसाका रहस्य समभाया और संसारको ज्ञान और सच्चे त्यागका भारतवर्षमें फिर प्रकाश दिखा दिया।

भगवान महावीर विचरते-विचरते पावापुरीमें पधारे। वहाँ बहुतसे राजा लोग व गृहस्थ भगवान्के दर्शनोंको आये। उन्होंने अपनी अमृत वाणीसे उपदेश दिया। भगवान्का यह आन्तम उपदेश था। बादमें वे कातिक बदी १४ वींकी रातको निर्वाण-पदको प्राप्त हुए। इस प्रकार संसारका सूर्य्यास्त हुआ। इस समय भगवान्की उम्र ७२ वर्षकी थी। महावीर भगवान् ३० वर्ष गृहस्थ अवस्थामें रहे और ४२ साधु अवस्थामें। कुछ समय पूर्व अन्य

धर्मावलम्बी जैन-धर्मको एक कायरोंका धर्म समका करते थे श्रीर उसके श्रनुयायियोंको पोप श्रथवा भीरु कहा करते थे। पर हम जैनियोंको महात्मा गाँधीजीको कोटिशः धन्यवाद देना चाहिये कि उन्होंने श्रपनी समाजके मुखको उज्वल कर दिया श्रीर बता दिया कि ऋहिंसामय धर्म शूरवीरों ऋथवा बहादुरोंका है। ऋाज उसने न सिर्फ भारतवर्षमें, बल्कि समस्त दुनियांमें श्रहिंसाकी छाप डाल दी है श्रीर सिद्ध करके बता दिया कि अगर संसारका निस्तार अथवा उद्धार हो सकता है तो केवल एक अहिंसामय सिद्धान्त ही मार्ग है। हम जैनियोंको वर्त्तमान आन्दोलनसे सबक सीखना चाहिये श्रीर श्रात्मविश्वास लाकर सत्यपर श्ररूढ रहना चाडिये।

मेरा यह ख्याल है कि श्रव जनता श्रिहिंसाके सिद्धान्तको त्र्यवश्य मान गई है, पर हम जैनियोंके कार्योंको देखकर उसके इदयमें अवश्य संदेह हो सकता है।

मेरी ऋपने जैनी भाइयोंसे यही प्रार्थना है कि उन्हें महावीर भगवान्के जीवनसे ऋहिंसाका सबक लेना चाहिये और अपने जीवनका उसीके श्रनुसार बनाना चाहिये।

चौथा त्रारा एक सागरोपममें ४२००० वर्ष कम कालका होता है। इस चौथे त्रारेमें ११ चक्रवर्त्ती हुए। उनके नाम, पिताका नाम, माताका नाम, स्त्रीका नाम, श्रायुष्य, श्रवगाहना, श्रीर गति निम्न प्रकार हैं—

| <u> ২</u>    |                | *          | जल          | म मन       | रा ज         | नाभ्य          | ास :         | *                |               |             | [प्रथम       |
|--------------|----------------|------------|-------------|------------|--------------|----------------|--------------|------------------|---------------|-------------|--------------|
| गति          | मोब            |            | 33          | 2          | 2            | 2              |              | नरक              | मोत           | •           | नरक          |
| अवगाहना      | क्ष धनुव       | ४२ धनुष    | ४१ धनुष     | ४० धनुष    | ३१ धनुप      | ३० धनुष        | रेट धनुष     | २० धनुष          | १६ धनुष       | १२ धनुष     | त<br>हा<br>१ |
| मायुष्य      | ७२ लास्त पूर्व | ६ लाख वर्ष | ३ लाख वर्ष  | १ लाख वर्ष | १६००० वर्ष   | न४००० वर्ष     | ६० हजार वर्ष | ३० हजार वर्ष     | १० हजार वर्षे | ३ हजार वर्ष | ७०० वर्ष     |
| स्त्रीका नाम | श्रोभद्रा      | सुनन्दा    | श्रीरता     | श्रीविजया  | श्रीकन्हश्री | श्रीसुरश्री    | श्रीपद्मश्री | श्रीसुन्दरो      | श्रीदेवी      | श्रीलदमी    | श्रीकृत्मती  |
| माताका नाम   | <b>जयवती</b>   | भद्रारानी  | शिवारानी    | ऋचिरारानी  | श्रीदेवीरानी | देवीरानी       | जालीरानी     | तारारामी         | मेरारानी      | वप्रासानी   | च्लसीरानी    |
| पिताका नाम   | सुमति राजा     | विजय राजा  | ससुद्र राजा | विन्दुसेन  | सुरच्य राजा  | सुन्द्खड़ राजा | पामत राजा    | कीतिंत्रीयं राजा | महाहरि राजा   | पद्म राजा   | बह्म राजा    |
| नाम          | सगर            | मघवान्     | सनत्कुमार   | शान्तिनाथ  | कुन्धुनाथ    | अस्ति।ध        | सुभूमि       | महापद्म          | हरिषेस        | जयसेन       | ब्रह्मदूत    |
| र्ग'         | ~              | 'n         | m/          | 20         | ×            | w              | 9            | น                | w             | °           | ~            |

| हिएक<br>और गति                                                                                | * जनघ   | र्मानुसा<br>्रि    | र जैन        | तधर्म<br>     | का            | सं <b>चि</b>    | इति                     | हास %                | म्बार्<br>बोक<br>बोक           |
|-----------------------------------------------------------------------------------------------|---------|--------------------|--------------|---------------|---------------|-----------------|-------------------------|----------------------|--------------------------------|
| चौथे झारे में ६ बलदेव हुये, उनके नाम, पिता-माताके नाम, झायु, राजधानी झौर<br>निक्र प्रकार हें— | राजधानी | पोतामपुर           | हारावती      | •             |               | श्चरवपुर        | चऋपुर                   | वासारसी              | स्तगृह<br>मधुरा                |
|                                                                                               | श्रायु  | <b>८६ लाख वर्ष</b> | ७६ लाख वर्ष  | ६६ लाख वर्ष   | ४४ लाख वर्ष   | १७ लास्त्र वर्ष | त्र हजार वर्षे<br>अ     | ६४ हजार वर्ष         | १४ हजार वर्ष<br>१२ सौ वर्ष     |
|                                                                                               | माता    | भद्रा रानी         | सुभद्रा रानी | सुप्रभा रानी  | सुदर्शना रानी | विजया रानी      | विजयंती रानी            | जयन्ती रानी          | प्रव्रजिता रानी<br>रोहिया रानी |
|                                                                                               | पिता    | प्रजापति           | ब्रह्म राजा  | रह राजा       | सोम राजा      | शिव राजा        | सहस्र राजा              | श्रप्रेश राजा        | द्शारथ राजा<br>वसुदेव राजा     |
|                                                                                               | म       | <u>श</u><br>स्     | विजय         | भद्र (सुधर्म) | स्यभ          | सुदर्शन         | श्चानन्द<br>(नन्दमित्र) | नन्दन<br>(नन्द्रसेन) | पद्मरथ(राम)<br>बलभद्र          |
| म                                                                                             | •<br>च  | ~                  | n            | m             | 20            | ¥               | w                       | 9                    | n «                            |

| ૪૦                                                           |         | <b>*</b> जे   | लमें         | मेरा         | जैना        | भ्या         | ਜ #          |               |               | [           | प्रथ         |
|--------------------------------------------------------------|---------|---------------|--------------|--------------|-------------|--------------|--------------|---------------|---------------|-------------|--------------|
|                                                              | गति     | सातव नरक      | छ्ठे नरक     | •            | •           | 5            | 6            | प्रचित्रं नरक | चौधे नस्क     | तीसरे नरक   |              |
| चौथे आरे में नव बासुदेव हुये। उनके नाम खादि निभ्न प्रकार है— | राजधानी | पोतामपुर      | द्वारावती    |              | <b>S</b>    | अम्बपुर      | चकपुर        | वाखारसी       | राजगृह        | मधुरा       |              |
|                                                              | ণি<br>ম | न ४ लाख वर्ष  | ७२ लाख वर्ष  | ६० लग्त वर्ष | ३० लाख वर्ष | १० लाख वर्ष  | १४ हजार वर्ष | ४६ हजार वर्ष  | ११ हजार वर्ष  | १ हजार वर्ष | A Address of |
|                                                              | माता    | मृगावती रानी  | प्झावती रानी | पुढवी रानी   | सीता रानी   | श्रम्बा रानी | लचमणा रानी   | सुखवती रानी   | सुमित्रा रानी | देवकी रानी  |              |
|                                                              | पिता    | प्रजापति राजा | ब्रह्म राजा  | हद्र राजा    | सोम राजा    | शिव राजा     | सहस्र राजा   | श्रानेश       | दशर्थ         | बसुदेव राजा |              |
| चौथे सारे                                                    | गाम     | त्रियुष्ट     | द्विपृष्ट    | स्वयम्भ      | पुरुषोत्तम  | पुरुपसिंह    | पंडरीक       | पुरुष दत्त    | ल दम ग्र      | कृत्या      |              |
|                                                              | .0      | ~             | n            | m            | 20          | ٧.           | w            | 9             | រេ            | w           |              |

चौथे आरे-में नव प्रतिवासुदेव हुए उनके नाम इस प्रकार हैं-१--सुग्रीव (ऋश्वप्रीव), २ तारक, ३ मेरुक, ४ मधुकैटम, ४ निशुम्भ, ६ बली, ७ प्रहरण, ⊏ रावण ऋौर ६ जरासंघ।

पाँचवाँ श्रारा-इस श्रारेका नाम दुष्पमा श्रारा है, अर्थात् इसमें केवल दु:ख ही होता है। महावीर भगवानके निर्वाणके तीन वर्ष साढ़े सात महीने पीछे पाँचवाँ त्रारा लगा है। इस श्रारेमें मनुष्योंके संगठन, त्रायु, बल, वीर्घ्य, पुरुषार्थ श्रीर तमाम पदार्थों में चौथे आरेके मुक्राबिलेमें एक बहुत बड़ी न्यूनता हो गई है।

यह आरा २१ हजार वर्षका होता है। इस आरेमें दस बातों का सर्वथा लोप हो जाता है-१ केवलज्ञान, २ मनःपर्य्यव ज्ञान, ३ ऋवाधेज्ञान, ४ परिहारविशुद्ध-चरित्र, ४ सूदमसांप्राय चारित्र, ६ यथाख्यातचारित्र, ७ पुलाक-लब्धि, ८ आहारक शरीर, ६ द्वायिकसम्यक्त्व श्रीर १० जिनकल्पी साधु । श्राज वक्रम संवतु १६८६ तक इस ऋारेमें क़रीब २४६२ वर्ष व्यतीत हो चुके हैं।

छठा त्रारा-इस त्रारेका नाम दुष्पमा-दुष्पमा त्रारा है। इसमें दुःखमें दुःख उत्पन्न होते हैं। इस त्रारेमें पाँचवे त्रारेकी त्रपेत्ता बहुत छोटे क़द वाले, कम उम्र, कुरूप, कमजोर ऋौर पुरुषार्थ हीन मनुष्य होंगे श्रीर ऐश-श्रारामके सारे सामान नष्ट हो जायँगे। लोग गुफात्रों त्रौर जमीनके नीचे घर बना कर रहेंगे। हर प्रकार के खाने-पीने व त्रारामका दुःख मिलेगा। इस त्रारेमें मनुष्योंके कर्म पशुत्र्योंके तुल्य होंगे। मर कर बुरी गतिको प्राप्त होंगे। यह त्र्यारा भी २१ हजार वर्षका ही होगा।

इस प्रकार ऋपसिंगीके छह ऋारोंका वर्णन हुआ। इन छह आरोंमें १० कोड़ाकोड़का समय लगता है।

श्रव उत्सिर्पणीके छह श्रारोंका वर्णन करते हैं। उत्सिर्पणी श्रश्मीत् उल्टी सिपणी। इसका मतलव यह होता है कि इसका पहला श्रारा श्रपसिपणीके छठे श्रारेके श्रनुसार होता है। दूसरा श्रारा पाँचवें श्रारेके, तीसरा श्रारा चौथे श्रारेके, चौथा श्रारा तीसरे श्रारेके, पाँचवाँ श्रारा दूसरे श्रारेके श्रीर छठा श्रारा पहले श्रारेके समान होता है।

| श्रपसर्पिणीके आरे | उत्सिप गीके आरे |
|-------------------|-----------------|
| १ सुसमें सुख      | ६ सुखमें सुख    |
| २ सुख             | ४ सुख           |
| ३ सुखमें दुःख     | ४ सुखमें दु:ख   |
| ४ दुःखमें सुख     | ३ दुःखमें सुख   |
| ४ दु:ख            | २ दुःख          |
| ६ दुःखमें दुःख    | १ दुःखमें दुःख  |
|                   |                 |

उत्सर्पिणीका संचेपमें वर्णन इस भांति है-

पहला त्राराः—इसमें दुःखमें दुःख होता है। इसमें मनुष्यों क्ष्रीर वस्तुत्र्योंकी वही न्यूनता होती है, जो त्र्रपसर्पिणीके छठे । त्र्योरेमें होती है।

दूसरा त्राराः — इसमें दुःख होता है। इसमें पहले त्रारे की अपेद्मा कुछ अच्छी अवस्था होती है अर्थात् अपसर्पिणी के पांचवें त्रारेके सदश त्रवस्था होती है।

तीसरा त्राराः—इसमें दुःखमें सुख होता है त्रर्थात् दुःखमें कभी कभी कोई सुख हो जाता है, नहीं तो अधिकतर दु:खही होता है। इस त्यारेकी त्रवस्था त्रपमर्पिणीके चौथे त्रारेके समान होती है। इसमें तेईस तीर्थकर, ग्यारह चक्रवर्ती, नव वासुदेव, नव बलदेव, नव प्रतिवासुदेव होते हैं।

चौथा त्राराः-इसमें सुखमें दुःख होता है। त्रर्थात् इस श्रारेमें अधिकतर सुख होता है और मामूली दुःख होता है। इस त्रारेकी व्यवस्था त्रपसर्पिणीके तीसरे त्रारेके समान होती है । इस आरेमें २४ वं तीर्थक्कर और १२ वें चक्रवर्ती होते हैं।

पांचवाँ त्राराः—इस त्रारेमें सुख ही सुख होता है। इस त्रारेकी व्यवस्था त्रपसिपी के दूसरे त्रारेके समान होती है।

छठा **त्राराः**—इस त्रारेमें सुखमें सुख होता है । इस त्रारेकी व्यवस्था ऋपसपिंगीके पहले ऋारेके समान होती है।

इस प्रकार उत्सर्पिणीमें भी १० क्रोड़ाक्रोड़ सागरका समय लगता है। इस प्रकार १० क्रोड़ाक्रोड़की घ्रपसर्पिणी चौर १० क्रोड़ाक्रोड़की उत्सर्पिणीको मिला कर २० क्रोड़ाक्रोड़ सागरका एक कालचक होता है। यह काल-चक्र भरत-त्त्रेत्र में फिरता है।

## भगवान महावीरके बादका जैन-इतिहास

म्हिन्सिन से क़रीब २४०० वर्ष पूर्व जब भगवान महावीर भारतवर्षमें अपना कल्याग्यकारी उपदेश दे रहे थे, उस समय आजकी तरह प्रचारके इतने साधन न थे। उस समय लेखन-कला तो प्रचलित थी. पर उसका उपयोग अधिकतर व्यावहारिक कामोंमें ही किया जाता था। श्रात्मार्थी लोग भगवान का उपदेश श्रवण करने जाते थे। वहाँ जो कुछ वे सुनते थे. उसमेंसे मुख्य-मुख्य बातें हृदयंगम कर लिया करते थे। इसके **अतिरिक्त महावीर भगवानके समयमें और उनके सैकड़ों** वर्ष बाद तक स्राचार्य स्रपने शिष्योंको सूत्रोंके पाठ कएठ करा दिया करते थे। उसी प्रकारकी प्रथा ऋव तक जैन साधुऋोंमें पाई जाती है। इससे स्पष्ट विदित होता है कि जैन समाजमें इतिहास लिखनेकी प्रथा बहुत कम थी। जो कुछ प्राचीन इतिहास पाया जाता है, वह साधुत्रोंकी पट्टाविलयोंसे मिलता है। इसके त्राति-रिक्त बौद्ध-प्रन्थों, शिलालेखों और जिन-प्रतिमात्रोंपरसे ही बहुत सा इतिहास मिल सकता है।

मह्वीर भगवान्के समयमें श्रीर उनके बाद श्रनेक राजाश्रों श्रीर श्रनेक राजाश्रोंके मंत्रियोंने जैनधर्मकी प्रभावना, प्रचार श्रादि करनेमें कोई कसर नहीं रक्खी थी। राजा श्रेणिक, राजा कौि एक श्रौर चन्द्रप्रद्योत श्रादिने जैनधर्मकी बड़े उत्साह ब समारोहके साथ प्रभावना की थी। इनको महावीर भगवान् के परमभक्त होनेका सम्मान प्राप्त था। 'सम्प्रति' नामका राजा पक्का जैनी था। उसने श्रनार्थ देश, जैसे—काबुल, बिलोचिस्तान श्रादि देशों में जैनधर्मका प्रचार करायाथा, जिसमें बहुत इस्त सफलता मिली थी। राजा श्रामशिलादित्यने सम्पूर्णतया जैनधर्मके गौरवकी रच्ना की थी। श्रन्तमें जैन राजा बन राज, सिद्धराज श्रौर कुमार-पाल श्रादिने श्राम घोषणा कराकर श्रदिसा धर्मका प्रचार कराया था। इनके श्रतिरिक्त श्रनेक प्रतापी राजमन्त्री, जैसे—शकडाल, विमल, उद्यन, वाग्मट्ट, वस्तुपाल, तेजपाल श्रादिने श्रिहंसा धर्म फैलानेका प्रशंसनीय उद्योग किया था, जिनका वैभव समस्त भारतवर्षमें फैला हुश्रा था।

इधर एक श्रोर वीर प्रभुके द्वारा प्रोत्साहित जैनधर्मने ऐसेऐसे वीर श्रार्थ धर्मरत्तक राजाश्रों व मंत्रियोंको उत्पन्न किया
था श्रीर दूसरी श्रोर उसने ऐसे-ऐसे सचरित्र श्रीर प्रतापी जैनाचार्योंको जन्म दिया कि जिन्होंने श्रपने श्रगाध पाण्डित्यका परिचय देकर जगतको श्राश्चर्यमें डाल दिया है। उनके रचित प्रन्थ
श्राज भी संसारको श्राश्चर्यमें डाल रहे हैं। इतना ही क्यों,
उन्होंने ऐसे-ऐसे श्रसाधारण कार्य किये हैं कि जिनका करना सामानय मनुष्यकी तो बात ही क्या है, श्रच्छे-च्छे शक्ति-सम्पन्न मनुष्यों
केलिये भी दु:साध्य है। जैसे मौर्यवंशीय सम्राट् चन्द्रगुप्तको प्रति-

बोध करने वाले चौदह पूर्वधारी श्रोमद्रबाहु स्वामी; चौदहसौ चवा-सील प्रन्थोंकी रचना करने वाले हिरभद्रसूरि; पाँचसौ प्रन्थोंकी रचना करने वाले उमास्वाित वाचक; राजपूतानेमें हजारों चित्रयों को, जो वर्त्तमान समयमें श्रोसवाल जाितके नामसे प्रसिद्ध हैं, जैन बनाने वाले रत्नप्रभ सूरि; श्रामराजाके गुरु होनेका सम्मान प्राप्त करने वाले वष्प भिट्ट, महान चमत्कािरणी विद्यात्रोंके श्रामार यशोभद्र सूरि श्रोर कुमारपालके समान राजाको उपदेश देकर श्राठार देशोंमें जीव-द्याका एकछत्र राज्य स्थापन करने वाले किलकालसर्वज्ञ श्रीहेमचन्द्राचार्यके समान महान् प्रतापी जैनाचार्य रूपी रत्नोंको भी इसी भारत वसुन्धराने प्रसव किया था।

भगवान् महावीरके निर्वाणके चौंसठ वर्ष बाद तक भारतवर्ष में केवलज्ञानी श्रीजम्बू स्वामी उपस्थित थे। जैन शास्त्रोमें ऐसा कथन है कि श्रीजम्बू स्वामीके निर्वाणके पश्चात् दस बातोंका विच्छेद—अभाव हो गया। जो इस प्रकार हैं—मनःपर्ययज्ञान, परमावधि, पुलाकलब्धि, श्राहारकशरीर, ज्ञायिकसम्यक्त्व, जिनकल्पी, केवलज्ञान, यथाख्यातचारित्र, सूद्दमसांपरायचारित्र, परिहारविशुद्धिचारित्र।

प्रकृतिके भयङ्कर प्रकोपसे हमारे साहित्यको बड़ा भारी नुक-सान पहुँचा। श्रीहेमचन्द्राचार्य अपने परशिष्ट पर्वमें लिखते हैं कि भगवान् महावीरके निर्वाणके बाद दूसरी शताब्दीमें, जब कि श्रार्य श्रीस्थूलभद्र विद्यमान थे, उस समय देशमें एक साथ महाभीषण बारह दुष्काल पड़े। उस समय साधुत्रोंका संघ श्रपने निर्वाहकेलिये समुद्रके समीवर्ती प्रदेशोंमें चला गया। वहाँ साधु श्रपने निर्वाहकी पीड़ाके कारण कण्ठस्थ रहे हुए शास्त्रोंको गुन न सके, जिस कारण वे शास्त्रोंको भूलने लगे।

जब यह भीषण अकाल मिट गया, तब पाटलीपुत्रमें सारे संघकी एक बड़ी सभा की गई। जिसमें जिस-जिसको जो-जो सूत्र व शास्त्र स्मरण थे, वे इकट्टे किये गये। उसके अनुसार ग्यारह अङ्गोंका तो अनुसंधान हुआ, पर 'दृष्टिवाद' नामका बारहवाँ श्रङ्ग तो बिल्कुल विसर्जन हो गया।

इनके बाद फिर वीर निर्वाणकी पाँचवीं ख्रौर छठी शताब्दीमें श्चर्यात श्रीस्कन्दिलाचार्य श्रीर बत्रबाहु स्वामीके समयमें उसी प्रकारके बारह भीषण दुष्काल इस देशमें फिर पड़े, जिसके कारण साधु अन्नकंतिये भिन्न-भिन्न स्थानोंपर बिखर गये, जिससे श्रतका प्रहण, मनन श्रीर चिन्तन न हो सका। फल यह हुत्र्या कि ज्ञानको बहुत हानि पहुँची । जब प्रकृतिका कोप शान्त हुन्त्रा, देशमें सुकाल और शान्तिका प्रादु भाव हुन्त्रा, तब मथुरामें श्रीस्कन्दिलाचार्यके सभापतित्वमें पुनः साधुत्रोंकी एक महासभा हुई। उसमें जिन-जिनको जो-जो स्मरण था, वह संप्रह किया गया। इस दुष्कालने भी हमारे जैन साहित्यको श्रिधिक धका पहुँचाया।

इन दो भयद्वर विपत्तियोंको पैदा करके ही प्रकृतिका कोप शान्त नहीं हुन्या। उसने न्यौर भी न्यधिक निष्ठुरताके साथ वीर निर्वाणकी दसवीं शताब्दीमें इस जर्जरित देशके ऊपर न्यपना चक्र चलाया। फिर भयद्वर दुष्काल पड़ा। इस बार तो कई बहु-श्रुतोंका न्यवसान होनेके साथ-साथ पहिलेके जीर्ण-शीर्ण रहे हुए शास्त्र भी छिन्न-भिन्न हो गये। उस स्थितिको बतलाते हुए 'समाचारिशतक' नामक प्रन्थमें लिखा है कि वीर सम्बत् ६८० में भयद्वर दुष्कालके कारण बहुतसे साधुन्त्रों न्यौर बहुश्रुतोंका विच्छेद हो गया। तब श्रीदेवर्धिगणी चमाश्रमणने शास्त्र-भक्तिसे प्रेरित होकर भावी जन-समाजके उपकारकेलिये सब साधुन्त्रों को वल्लभिपुरमें इकट्ठा किया, न्यौर उनके मुखसे स्मरण रहे हुए सूत्रों व शास्त्रोंके पाठोंको सङ्गठित कर पुस्तकारूढ़ किया। इस प्रकार सूत्र-प्रन्थोंके कर्ता श्रीदेवर्धिगणी चमाश्रमण कहलाते हैं।

श्रव हम श्रपने बन्धुत्रांका ध्यान इस श्रोर दिलाना चाहते हैं कि जैनधर्मावलिम्बयोंकी श्रापसकी कलह श्रथवा फूटने किस क़दर बड़ा धक्का जैनधर्मको पहुँचाया है।

महावीर भगवानके समयमें कई व्यक्तियोंने श्रपने मान कषा-यवश श्रपनी-श्रपनी जुदी सम्प्रदायें चलाईं। जैसे—गोशाल श्रादि ने, पर भगवानके श्रातशय प्रभुतासे वे सारे सम्प्रदाय उन्हीं की मौजूदगीमें समाप्त हो चुके थे। भगवान महावीरके निर्वाण के समय जैनसमाज एक सुसंगठित, सुन्दर श्रौर उदार दल था। जिसमें लाखों श्रावक, श्राविकायें श्रीर हजारों साध व साध्वियाँ थीं। इनके श्रलावा करोड़ों जनता सामान्य रीतिसे जैनधर्मको मानने वाली थी।

भगवान महावीरके निर्वाणके तीसरी या चौथी शताब्दीके श्चनुमान श्रनुदार जैन समाजमें कुछ मतमेद पड़ना प्रारम्भ होगया, जो दिनोंदिन बजाय घटनेके कुछ बढता ही गया। भगवान्के निर्वाणकी छठी शताब्दीमें मथुरामें एक सभा हुई। उस सभामें जब निर्प्रनथोंके वस्न पहनने या न पहननेका प्रश्न उपस्थित हुन्ना, उसी समय वहाँपर दो दल हो गये। एक ने तो समयकी परिस्थितिके श्रमुकूल वस्न पहननेकी व्यवस्था दी श्रीर दूसरेने नम्न रहनेकी। ऐसे विवादमस्त समयमें दीर्घदर्शी स्कन्दिलाचार्यने बड़ी ही बुद्धिमानीसे काम लिया। उन्होंने न तो नम्रताका श्रौर न वख-पात्र-वादिताका ही समर्थन किया। प्रत्युत दोनोंके बीचमें उचित न्याय दिया। उन्होंने कहीं भी सूत्रोंमें जिनकल्प, स्थविरकल्प, श्वेताम्बर तथा दिगम्बरका उल्लेख नहीं किया। फिर भी उस समय प्रत्यन्त रूपसे उदार जैनसमाज दो दलोंमें विभक्त हो ही गया।

इस प्रकार एक पिताके दो पुत्र अपना हिस्सा बॉंटकर श्रलग श्रलग हो गये। पिताके घरके बीचमें दीवार बनाना प्रारम्भ कर दिया। दोनों सम्प्रदाय महावीरको अपनी-अपनी सम्पत्ति बनाकर भगड़ने लगे। यह उदार जैन समुदाय श्रनेकान्तवाद श्रीर श्रपेचावादके महान् सिद्धान्तको भूलकर दोनों श्रापसमें फाग खेलने लगे। एक दूसरेको परास्त करनेकेलिये दोनोंने वर्द्धमानका नाम दे-देकर कुछ जुदा-जुदा शास्त्रोंकी भी रचना कर ली।

श्रव लोग जैन धर्मके उदार सिद्धान्तोंको भूलकर उन्हीं तत्त्वोंको पकड़कर बैठ गये, जहाँपर दोनोंका मत-भेद होता था। एक साधु यदि नम्न रहकर श्रपनी तपश्चर्याको उम्र करने का प्रयत्न करता तो श्वेताम्बरियोंकी दृष्टिमें वह मुक्तिका पात्र ही नहीं हो सकता; क्योंकि वह तो जिनकल्पी है श्रीर जिनकल्पी को मोच है ही नहीं। इसी प्रकार यदि एक साधु एक श्रधोवस्त्र पहनकर तपश्चर्या करता है तो दिगम्बरियोंकी दृष्टिसे वह मुक्ति का हक खो बैठता है; क्योंकि वह परिम्रही है श्रीर परिम्रहको छोड़े बिना मुक्ति हो ही नहीं सकती। इस प्रकार श्रनेकान्तवादका समर्थन करनेवाले ये लोग सब महान तत्त्वोंको भूलकर स्वयम् एकान्तवादी होगये।

पतन श्रपनी इतनी ही सीमापर जाकर न रह गया ! स्वार्थका कीड़ा जब किसी छिद्रसे घुसा कि फिर वह श्रपना बहुत विस्तार कर लेता है। जैनसमाजके केवल यही दो दुकड़े होकर न रह गये, बल्कि श्रागे जाकर इन सम्प्रदायों की गिनती श्रीर भी बढ़ने लगी। स्वेताम्बरियों में भी परस्पर मतभेद होने लगा,

इधर दिगम्बरी भी इससे शून्य न रहे। कुछ ही समय बाद इसमें भी उपश्रेणियाँ दृष्टिगोचर होने लगीं, जिनका संचिप्त विवरण इस प्रकार है।

वी० संवत् म्पर में खेताम्बरी लोगोमें 'चैत्यवासा' नामक दलकी उत्पत्ति हुई। वी० सं० म्पर में उनमें 'ब्रह्मद्वोपिक' नामके नवीन संप्रदायका आरम्भ हुआ। वी० सं० १४४६ में 'वट' गच्छकी स्थापना हुई। वी० सं० १६७६ में 'खरतर' गच्छकी स्थापना हुई। वी० सं० २०३२ में 'कटुक' मतकी स्थापना हुई। वी० सं० २०४० में 'वीजा' मतका आरम्भ हुआ। वी० सं० २०४२ में पार्श्वचन्द्र सूरिने अपने पच्चकी स्थापना की। वी० सं० १६७में 'लूका' गच्छकी स्थापना और २००३ में उसके साधुसंघकी स्थापना हुई।

्र इस वृत्तमेंसे स्थानकवासी, तेरापंथी, भीखापंथी, तीन थोई वाले, श्रादि कई शाखाएँ तथा चौथ-पंचमीका भगड़ा, श्राधिक मासका भगड़ा, श्रादि कई मत-भेद वाली शाखा-उपशाखा निकल पड़ीं श्रीर श्रापसमें पूरी तरह लड़ने लगीं।

इधर दिगम्बरियोंमें भी मत-मतान्तरोंका बढ़ना श्रारम्भ हुश्रा। जैसे—द्राविड़ संघ,व्यापनीय संघ, काष्टा संघ, मथुरा संघ, भिक्कक संघ, तेरा पन्थ, बीस पन्थ, तारण पन्थ, भट्टारक प्रथा श्रादि श्रनेक शाखा-उपशाखा इनमें भी प्रचलित होकर श्रापसमें लड़ने लगीं। घरके आपसके मगड़ोंके अलावा अन्य धर्म वालोंने भी जैनधर्मपर वार करना आरम्भ कर दिया था। कारण कि जब घरमें वैमनस्य होता है तो बाहर वालोंको सहजमें एक अच्छा मौका हाथ लग जाता है। इसीके अनुसार विक्रम संवत् ७०० के लगभग श्रीशंकराचाय्य हुए, जिन्होंने जैनधर्मके साथ एक बड़ा भीषण वाद-विवाद आरम्भ कर दिया। इन्होंने अपने शिष्य राजा द्वारा जैनसाधु, गृहस्थ व साहित्यपर बड़ा दबाव गिरवाया। गो इसके द्वारा जैनधर्मको काफी धक्का लगा, पर वह किसी सूरतमें दबा नहीं। बादमें कई शताब्दी तक जनधर्माचार्य और शंकराचार्यके मठधारियोंमें समय-समयपर वाद-विवाद चलता रहा।

यहाँ ये सब वाद-विवाद चल ही रहे थे कि इन्हीं दिनों श्रर्थात् विक्रम संवत् ११०० के लगभग भारतवर्षमें उत्तरकी श्रोरसे महमूद गज़नवी श्रीर मुहम्मद गौरी श्रादिके हमले होने भी श्रारम्भ हो गए। जिन्होंने श्रपनी क्रूरतासे भारतकी समस्त प्रजाको त्रसित करना प्रारम्भ कर दिया। इनके बाद श्रनेक तुर्कों व पठानोंने समय समयपर भारतवर्षपर हमले करना श्रारम्भ कर दिया। जिनका मुख्य सिद्धान्त हिन्दुश्रोंको इस्लामधर्म स्वीकार करानेका था। इन हमला करने वालोंने न सिर्फ श्रादमियोंको क्रत्ल किया श्रीर उनका धन लूटा, बल्कि हिन्दुश्रों, जैनियों श्रीर बौद्धोंके मन्दिरों व स्तूपोंके दुकड़े-दुकड़े

कर डाले: उनकी मूर्तियोंका श्रङ्ग भङ्ग कर डाला; जैन साधुत्रों, बौद्ध भिज्जकों श्रीर पुजारियोंको बुरी तरह कृत्ल कियाः मन्दिरोंके भंडारोंको लटा श्रीर मण्डारोंमें श्राग लगाकर प्रन्थोंको स्वाहा कर दिया।

इस प्रकारकी श्रवस्था सौ-पचास वर्ष नहीं रही, बल्क सैकड़ों वर्षी तक यानी पन्द्रहसीके अन्तमें श्रीर सोलहसी के प्रारम्भ तक चलती रही । इन तमाम हमले, मारकाट व श्रापत्तियोंसे जैनधर्मके साधुत्रों, गृहस्थों, मन्दिरों व साहित्यको बड़ा धका व नुक्रसान पहुँचा। इस मुसीबतके समयमें जो कुछ साधु व मुनि बचे, वे पंजाब, बंगाल, बिहार व मध्य भारतवर्षसे विहार करके गुजरात श्रीर राजपूतानेकी श्रोर पधार गए।

् सन् १०१६ से सन् १५५० तक भारतवर्षकी क्या राजनैतिक. क्या सामाजिक, क्या व्यापारिक, क्या धार्मिक, सभी व्यवस्थाएँ बहुत बुरी रहीं। इसका कारण सिर्फ यही था कि इस पाँचसी वर्षके समयमें किसीका स्थायी राज्य नहीं हुआ। इसके श्रतिरिक्त त्र्याये दिन उत्तरकी स्रोरसे हमले हुन्ना करते थे, स्रौर इन मुसलिम बादशाहोंमें भारतवर्षके तमाम धर्मीके खिलाफ बड़ा द्वेष था। इस कारण इन पाँचसी वर्षमें सदा मारकाट, जोर-जुल्म वरौरह ही हुन्ना करे। जन बादशाह श्रकवरने भारतवर्ष की हुकूमतको अपने हाथमें लिया, तब थोड़ी-सी शान्ति यहाँ स्थापित हुई, श्रौर जनताको थोड़ी तसल्ली मिली। उस समय समाज, न्यापार श्रौर धर्मोंकी न्यवस्था भी कुछ ठीक हुई।

श्रकबर बादशाहको धार्मिक वार्त्तालापकी बड़ी रुचि थी। वह एक ऐसा धर्म चलाना चाहता था, जिसमें कि हिन्दू, मुसलमान, जैनी, कुश्चियन त्रादि सब मिल जायँ। उसी के श्रनुसार उसने 'दीने-इलाही' नामके धर्मकी स्थापना की थी। पर वह उसीके जीवन तक क़ायम रहा, श्रीर बादमें नष्ट हो गया। जैसा कि हम ऊपर बता चुके हैं कि श्रकवर बादशाहको धार्मिक मामलोंसे बड़ी दिलचस्पी थी, उसीके श्रनुसार उसकी इच्छा धीरविजय सुरिसे मिलनेकी हुई। उसके श्रानुसार हीरविजय सूरि गुजरातसे विहार कर फतेहपुर सीकरीमें बादशाहसे मिले। उनका बादशाहपर बड़ा श्रसर पड़ा । उन्होंने जीवदयाका काफी प्रचार कराया। तीर्थ-स्थानोंपर जो कर लगाया, उसे माफ कराया। जो टैक्स हिन्दु श्रोंसे जिज्ञयाके नामसे वसूल किया जाता था, उसे माफ कराया। इसके द्यलावा बादशाहको वर्षमें कई महीने माँस खानेके त्याग कराये। इसके श्रलावा उन्होंने जीवद्या सम्बन्धी कई पट्टे निकलवाये। इस समयमें जैनधर्म श्रवश्य चमका श्रौर काफ़ी जनताने इस धर्मको श्रङ्गीकार किया।

वीर निर्वाणकी दूसरी शताब्दीके श्रम्तमें जैनसमाजमें द्वेष श्रीर कलहकी भावनाएँ बढ़ने लगीं श्रीर लोग ऐसे समयकी राह देखने लगे कि जब वे जाहिर रूपसे श्रलग हो जायेँ। वीर- निर्वाणकी छठवीं शताब्दीमें मथुरामें दीर्घदर्शी स्कन्दिलाचार्यकी अध्यक्तामें एक बड़ी सभा हुई, जिसमें उन्होंने तो अनेकान्त-वादके अनुसार दोनों पचोंको ठीक बताया, पर उसी समयसे दोनों समाज अर्थात् रवेताम्बर और दिगम्बर प्रत्यच रूपमें विभक्त हो गईं।

दिगम्बर संप्रदायमें भी एकसे एक बड़े विद्वान व त्यागी मुनि त्र्यादि हुये। जैसे-अद्रबाहु स्वामी निमित्तज्ञानके धारक हुए। उनके शिष्य धरसेन हुए, जिन्होंने कई ग्रन्थ लिखे। वि० सं० ७३४ के करीब द्राविड़ देशमें 'दिच्चिण मथुरा' नामकी एक नगरी थी, जिसको त्र्याजकल 'मदुरा' कहते हैं, उसका राजा श्रीराजमल्ल था। उसका प्रधान मन्त्री श्रीचामुण्डराय भी एक पका जैन था। इनके समयमें श्रीनेमिचन्द्र स्वामी हुये, जिन्होंने श्चनेक प्रन्थ लिखे । वे एक धुरंधर विद्वान् थे । श्चाप<mark>के उपदेश</mark> से राजाने १४०००० दीनारोंके गाँव श्रीगोमहस्वामीके मन्दिर की सेवा आदिकेलिये प्रदान किये थे । श्रीनेमिचन्द्राचार्यने गोमद्रसार, लब्धिसार, त्रिलोकसार त्रादि त्र्रानेक परमादरणीय सिद्धान्त प्रन्थोंको रचा है। श्रीत्रभयनन्दिजी, श्रीवीरनन्दिजी श्रीइन्द्रनन्दिजी और कनकनन्दिजी त्रादि उस समय बड़े बड़े त्राचार्य हुए । श्रीत्रभयनिद्जीके रचे हुए बृहर्ज्जैनेन्द्र व्याकरण, गोमइसार टीका, कर्मप्रकृतिरहस्य श्रादि श्रनेक प्रन्थ इस समय उपलब्ध हैं। इनके अतिरिक्त और भी अनेक विद्वान हुये।

जैसे—सिद्धसेन दिवाकर, विद्यानन्द, भट्टाकलङ्क, माघनन्दि, गुणनन्दि, जिनसेन स्वामी, गुणभद्र भदन्त, स्वामी समन्तभद्रा-चार्य्य त्रादि ।

जैनधर्मपर श्रौर उसके साहित्यपर प्रकृतिने दुष्कालों द्वारा बड़ा धक्का पहुँचाया। विधर्मी द्वारा यानी शंकराचार्यजी तथा उनके शिष्यों द्वारा इस धर्मपर बड़े बड़े श्राघात किए गये । तुर्कों-पठानों के हमलों श्रीर लूट-मारने जैनधर्मको बड़ा श्राघात पहुँचाया। इन सब बातोंका उदार जैनधर्मने बड़ी सहनशीलता श्रीर बड़ी वीरतासे मुकाबिला किया। पर जैनधर्मावलिम्बयोंकी श्रापसकी फूटने इसे बड़ा जबरदस्त नुक्रसान पहुँचाया। क्योंकि यह कहावत प्रसिद्ध हैं 'कि खेतमें उपजे सब कोई खाय, घरमें **उप**जे घर बह जाय।' उसीका यह परिग्णाम श्राज दृष्टिगोचर होता है कि महावीर भगवान श्रीर उनके निर्वाणके सैकड़ों वर्ष बाद तक भारतवर्षमें जैनियों की करोड़ों संख्या थी श्रीर बड़े बड़े राजा श्रीर रईस इस धर्मके मानने वाले थे। पर श्रापसकी फूट, जिसने जैनधर्मके साहित्य व ज्ञान श्रीर उसके समुदायको बहुत बड़ा नुक़सान पहुँचाया है, उसने श्राज बीसवीं शताब्दी तक भी इस समाजका पीछा नहीं छोड़ा है। जब कि समस्त भारतवर्षके धर्मावलम्बी, जैसे-हिन्दू, सिक्ख, श्रार्थसमाजी, कृश्चियन, मुसलमान आदि भरसक मिलनेका प्रयत्न कर रहे हैं। वर्तमान समयमें भारतवर्षके तमाम विद्वानों और अगुआओं का यह कथन व मन्तव्य है कि इस समय भारतवर्षके तमाम धर्मावलम्बियोंको बजाय आपसमें द्वेष श्रीर भगड़ा करनेके दध श्रीर शक्करके समान मिल जाना चाहिये। इससे इनका यह मतलब नहीं कि सबको अपने धर्मको छोड़ देना चाहिये। सबोंको अपने धर्मकी मान्यता करते हुए एक दूसरेके साथ प्रेम-पूर्वक रहना चाहिये। उसी श्रवस्थामें मनुष्य मात्रकी श्रौर मुख्यतया भारतवर्षकी हर प्रकारकी उन्नति हो सकती है। लेकिन क्या कारण है कि त्र्याज महावीर भगवान्के श्वेताम्बर, दिगम्बर, स्थानकवासी, तेरहपंथी आदि अनेक पुत्र आपसमें प्रेम-पूर्वक मिलकर नहीं रह सकते ? बजाय प्रेम-पूर्वक मिलकर रहने और जैनधर्मकी उन्नति करनेके हम यह देखते हैं कि त्राज हमारे श्वेताम्बर श्रीर दिगम्बर मन्दिर श्रीर मूर्त्तियोंके पीछे; स्थानक-वासी श्रीर खेताम्बर स्थानक, मुखविश्वका, मूर्तिपूजा श्रादिके पीछे; तेरहपंथी श्रीर स्थानकवासी जीवहिंसा रोकने या न रोकनेके सिद्धान्तपर; तथा दिगम्बर दिगम्बर; श्वेताम्बर श्वेताम्बर; स्थानकवासी स्थानकवासी त्र्यादि भी परस्परमें जितना कलह बढ़ा रही हैं, जितनी सम्पत्ति धूलमें मिला रही हैं, जितनी शक्तियाँ खर्च कर रही हैं, उनका कोई हिसाब नहीं है। एक दूसरेके खिलाफ पुस्तकें निकलवाना, पेम्फलेटें व नोटिसें छपवाना, पेपरोंमें एक दूसरेके खण्डन सम्बन्धी ऋौर द्वेषयुक्त लेख निकलवाना व कोर्टीमें एक दूसरेके खिलाफ मुक्त इमेबाजी करके हजारों नहीं, बल्कि लाखों रुपये पानीकी तरह बहा रहे हैं। इन सब प्रकारकी कलहोंका क्या कारण है ?

जो मनुष्य समाज-शास्त्रके ज्ञाता हैं, वे उन तत्त्वोंको भली प्रकार जानते हैं, जिनके कारण जातियों और धर्मोंका पतन हाता है। किसी भी धर्म व समाजके पतनका आरम्भ उसी दिनसे प्रारम्भ हो जाता है, जिस दिनसे किसी न किसी छिद्र से उसके अन्तर्गत स्वार्थका कीड़ा घुस जाता है। जिस दिनसे लोगोंकी मनोवृत्तियोंके अन्दर विकार उत्पन्न हो जाता है, जिस दिनसे लोग व्यक्तिगत स्वार्थके या मान-बड़ाईके फेर में पड़कर अपने जीवनकी नैतिकताको नष्ट करना प्रारम्भ कर देते हैं या दूसरे शब्दोंमें यों कहना चाहिए कि जब अमुक धर्म या सम्प्रदायके अनुयायियोंके दिल और दिमाग्में किसी प्रकारका विचार उत्पन्न हो जाता है, तभी वह धर्म या सम्प्रदाय गढ़ेकी यानी अवनतिकी और जाने लगता है।

संसारमें धर्मकी सृष्टि ही इसीलिये हुई है कि वह मनुष्य प्रकृतिके कारण उत्पन्न हुई अकल्याणकर भावनाओं से मनुष्य जातिकी रचा करे और सदा मनुष्यको न्याय मार्गको सफल बनाना सिखावे। बन्धुओ! अगर यह हम लोगोंकी हार्दिक इच्छा है कि महावीर भगवानके सिद्धान्तोंका घर घर प्रचार हो, हम सच्चे जैनधर्मके अनुयायी बनकर अपनी आत्माका उद्धार करें, संसारमें जीवित जातियों में गिने जायें, संसारमें हमारा मान हो, श्रीर हमें ऐहलीकिक शान्तिके साथ पारलीकिक सुखकी प्राप्ति हो, तो हमें चाहिये कि हम हठवादिताको छोड़कर महावीर भगवान् के सच्चे श्रनुयायी बनें। जब तक हमारे हृदयमें स्वार्थ, घृणा, राग-द्वेष श्रीर बन्धु-विद्रोहके स्थानपर परमार्थ, प्रेम, बन्धुत्व श्रीर सहानुभूतिकी भावनाएँ श्रादि न होंगी; जबतक हम जड़ केलिये चेतनका श्रीर छिलकेकेलिये मिंगीका श्रपमान करते रहेंगे; तबतक जैनधर्मका, जैनसमाजका श्रीर श्रपना लौकिक या पारलीकिक हित न कर सकेंगे।

दूसरे शब्दों में यों कहना चाहिए कि आज जब हम भगवान् महावीरके अनुयायी जैनसमाजकी स्थितिको देखते हैं और उनके द्वारा होने वाले कमें का अवलोकन करते हैं तो उसमें एक भयक्कर विपरीतता मालूम होती है। अफसोस! कहाँ तो भगवान् महावीरका उदार, महान और दिव्य उपदेश और कहाँ वर्त्तमान जैनसमाज! जिन महावीरका उपदेश आकाश से भी अधिक उदार और सागरसे भी अधिक गम्भीर था, उन्हींका अनुयायी जैनसमाज आज कितनी संङ्कीर्णताके दलदलमें फँसा हुआ है!

जिन वीर प्रमुने प्राणीमात्रसे मैत्रीमाव, उदार हृदय व प्रेम रखनेका उदार सन्देश दिया था; उन्हींकी सन्तान त्र्याज त्र्यापस में इस बुरी प्रकार राग-द्वेष व लड़-फगड़कर दुनियाँके परदेसे श्रापने श्रस्तित्वको समेटनेकी तैयारियाँ कर रही है। जिस प्रकार कि एक लकड़हारा जिस डालपर बैठा हुआ हो, उसीको काट रहा हो, इस प्रकार आज हमारी समाज संसारकी निगाहमें अपनेको हास्यास्पद बना रही है।

मुक्ते पूर्ण विश्वास है कि हमारे समस्त जैन बान्धव वर्त्तमान भारतकी सामाजिक व राजनैतिक अवस्थाको ध्यानमें रखते हुए श्रीर अपने अटल और महान् अनेकान्तवादके सिद्धान्तको स्मरण करते हुए प्रेम-पूर्वक मिलकर रहेंगे और राग-द्वेष व वैमनस्य रूपी वृत्तको जड़-मूलसे नष्ट कर देंगे। उसी अवस्था में हमारी विभाजित जैनसमाज संगठित होकर भगवान महावीर के दिव्य और महान् सिद्धान्तोंको संसारको बता सकेगी यानी जैनधर्मका प्रचार व अपनी आत्माका सुधार कर सकेगी और यही मनुष्य-जन्म पानेका सार है।

## अहिंसाका स्वरूप

इससे हिंसाका ऋर्य "किसी प्राणिको मारना या सताना" होता है। प्राणिको प्राणसे रहित करनेके निमित्त ऋथवा प्राणिको किसी प्रकारका दुःख देनेके निमित्त जो प्रयत्न किया जाता है, उसे "हिंसा" कहते हैं। इसके विपरीत किसी जीवको दुःख या कष्ट नहीं पहुँचाना, इसको "ऋहिंसा" कहते हैं।

पतञ्जलि-छत योगशास्त्रके भाष्यकार श्रहिंसाका लच्चण ● लिखते हुए कहते हैं:—

''सर्वथा सर्वदा सर्वभूतानामनर्थद्रोह ऋहिंसा''

त्र्यर्थात् सब प्रकारसे, सब समयमें, सब प्राणियोंके साथ मत्री भावसे व्यवहार करना—उनसे प्रेम भाव रखना, इसीको "श्रहिंसा" कहते हैं।

कृष्ण भगवान्ने भी गीतामें कहा है:—

''कर्मणा मनसा वाचा, सर्वभूतेषु सर्वदा। अक्रोशजननं प्रोक्ता, ऋहिंसा परमर्षिभिः॥" श्रर्थात् मन, वचन तथा कर्मसे सर्वदा किसी भी प्राणीको किसी भी प्रकारका कष्ट नहीं पहुँचाना, इसीको महर्षियोंने 'श्रहिंसा' कहा है। इसी विषयको लेकर स्वयं भगवान् महावीर कहते हैं:—

'सब प्राणियोंको आयु प्रिय हैं: सब सुखके अभिलापी हैं; दु:ख सबके प्रतिकृत हैं: वध सबको अप्रिय हैं: सब जीनेकी इच्छा रखते हैं: इससे किसीको मारना अथवा कष्ट पहुँचाना न चाहिये।'

जैनधर्मके तमाम आचार-विचार अहिंसाकी नींवपर रचे गये हैं। वैसे तो भारनवर्षके ब्राह्मण, बौद्ध आदि सभी प्रसिद्ध धर्म आहिंसाको सर्व-श्रेष्ठ धर्म मानते हैं। इन धर्मांके प्रायः सभी महापुरूपोंने अहिंसाके महत्त्व तथा उसकी उचताका बतलाया है, पर इस तत्त्वकी जितनी विस्तृत, जितनी सूद्म और जितनी गहन मीमांसा जैनधर्ममें की गई है, उतनी शायद दूसरे किसी भी धर्ममें नहीं की गई है। जैनधर्मके प्रवर्तकोंने अहिंसा तत्त्व को उसकी चरम सीमापर पहुँचा दिया है।

वे केवल अहिंसाकी इतनी विस्तृत मीमांसा करके ही चुप नहीं हो गये हैं, बल्कि उसको आचरण करके उसे व्यावहारिक रूप देकर भी उन्होंने बतला दिया है। दूसरे धर्मों में अहिंसाका तत्त्व केवल कायिक रूप बनकर ही समाप्त होगया है, पर जैनधर्म का अहिंसा तत्त्व उससे बहुत आगे वाचिक और मानसिक, होकर आदिमक रूप तक चला गया है। कुछ धर्मों में ऋहिंसाकी मर्यादा मनुष्यजाति तक ही, ऋथवा बहुत ऋगो गई तो पशु और पित्तयों के जगत्में जाकर समाप्त हो गई है, पर जैन-ऋहिंसाकी मर्यादामें तमाम चराचर जीवोंका समावेश हो नेपर भी वह ऋपरिमित ही रहती है। दूसरे शब्दों में यों कहना चाहिये कि जैनकी ऋहिंसा विश्वकी तरह ऋमर्यादित और आकाशकी तरह ऋनन्त है।

लेकिन जैनधमके इस महान् तत्त्वके यथार्थ रहस्यको समभ्रानेका प्रयास बहुत ही कम लोगोंने किया है। जैनियोंकी इस ऋहिंसाके विषयमें जनताके ऋन्तर्गत बहुत ऋज्ञान और भ्रम फैला हुआ है।

वहुतसे बड़े बड़े अजैन विद्वान इसको अव्यवहाय्य, अनाचर-एीय, आत्मघातक एवं कायरताकी जननी सममकर इसको राष्ट्र-नाशक बतलाते हैं। उन लोगोंके दिल और दिमारामें यह बात जारों से ठसी हुई है कि जैनियोंकी इस अहिंसाने देशको कायर और निर्वीय बना दिया है। इसका प्रधान कारण यह है कि आधुनिक जैन-समाजमें अहिंसाका जो अर्थ किया जाता है, वह वास्तवमें ही ऐसा है। जैनधर्मकी असली अहिंसाक तत्त्व ने आधुनिक जैन-समाजमें अवश्य कायरताका रूप धारण कर लिया है। इसी परिणामको देखकर यदि अजैन विद्वान लोग उसको कायरता-प्रधान धर्म मानने लग जायें तो आश्चर्य नहीं। परन्तु जैन-अहिंसाका वास्तविक रूप वह नहीं है, जो श्राधुनिक जैन-समाजमें प्रचितत है। यह तो उसका विकृत (बिगड़ा हुआ) रूप है। यह एक सैद्धान्तिक नियम है कि जब कोई धर्म या ताक़त गिरती हुई श्रवस्थामें होती है, उस समय उसका ढाँचा व श्रनुयायियोंका जीवन बड़ा शिथिल व श्रनियमित हो जाता है। ठीक यही श्रवस्था इस समय जैनधर्म व उसके श्रनुयायियोंकी होरही है।

जैन-श्रिहिंसाके इस विकृत रूपको छोड़ कर यदि हम उसके शुद्ध श्रीर श्रमली रूपको देखें तो उपरके सब श्राचेपोंका निराकरण हो जाता है। इस स्थानपर हम उन चन्द श्राचेपोंके निराकरण करनेकी चेष्टा करते हैं, जो श्राधुनिक विद्वानोंके द्वारा जैन-श्रहिंसापर लगाये जाते हैं।

पहिला आद्येप यह किया जाता है कि जैनधर्मके प्रवर्तकों ने आहिंसाकी मर्ग्यादाको इतनी सूदम कोटिपर पहुँचा दिया है कि जहाँपर जाकर वह क़रीब-क़रीब अन्यवहार्य हो गई है। जैन-अहिंसाको जो कोई पूर्ण रूपसे पालन करना चाहे, उसको जीवन की तमाम कियाओं को बन्द कर देना पड़ेगा और निश्चेष्ट होकर देहको त्यागना पड़ेगा।

इसमें सन्देह नहीं कि जैन-श्रिहेंसाकी मर्यादा बहुत ही विस्तृत है श्रीर उसका पालन करना सर्वसाधारणकेलिये बहुत ही कठिन है। इसी कारण जैनधर्मके श्रन्तर्गत पूर्ण श्रिहेंसाके श्रिधिकारी केवल मुनि ही माने गये हैं, साधारण गृहस्थ नहीं। पर इसकेलिये यह कहना कि यह सर्वथा अव्य-वहार्घ्य है अथवा आत्मघातक है, विलकुल भ्रममूलक है। इस बातको प्रायः सब लोग मानते तथा जानते हैं कि ऋहिंसा तत्त्वके प्रवर्तकोंने श्रपने जीवनमें इस तत्त्वका पूर्ण श्रमल किया था। उनके उपदेशसे प्रेरित होकर लाखों आदमी उनके श्रनुयायी हुए थे, जो कि श्राजतक उनके उपदेशका पालन करते चले आते हैं। पर किसीको आत्मघात करनेकी आव-श्यकता नहीं हुई । इस बातसे स्वयं सिद्ध होजाता है कि जैन-श्रहिंसा श्रव्यवहार्य नहीं है। इतना श्रवश्य है कि जो लोग श्रपने जीवनका सदुव्यय करनेको तैयार नहीं हैं. जो अपने स्वार्थींका भीग देनेमें हिचकते हैं, उन लोगोंकेलिये यह तत्त्व श्रवरंग श्रव्यवहार्य्य है । क्योंकि श्रहिंसाका तत्त्व श्रात्माके उद्घारसे बहुत सम्बन्ध रखता है। इस कारण जो लोग मुमुत्तु हैं—त्र्रपनी त्रात्माका उद्घार करनेके इच्छुक हैं, उनको तो जैन-त्र्रहिंसा कभी त्रात्म-नाशक या अव्यवहार्य्य मालूम नहीं होती। पर स्वार्थ-लोलप श्रीर विलासी श्रादमियोंकी तो बात ही दूमरी है।

जैन-श्रहिंसापर दूसरा सबसे बड़ा श्राचेप यह किया जाता है कि उस श्रहिंसाके प्रचारने भारतवर्षको कायर श्रीर .गुलाम बना दिया है। इस श्राचेपके करनेवालोंका कथन है कि श्रहिंसा-जन्य पापोंसे डरकर भारतीय लोगोने मांस खाना छोड़ दिया एवं यह निश्चय है कि मांस-भन्नाएक विना शारीरमें बल और मनमें शौर्य नहीं रह सकता। बहादुरी और बलकी कमी हो जानेके कारए यहाँकी प्रजाके हृदयसे युद्धकी भावना बिलकुल नष्ट होगई, जिससे विदेशी लोगोंने लगातार इस देशपर आक्रमण करके उसे अपने आधीन कर लिया। इस प्रकार अहिंसाके प्रचारसे भारतवर्ष गुलाम होगया और यहाँकी प्रजा पराक्रम-रहित होगई।

श्रहिंसापर किया गया यह श्राचेप बिलकुल प्रमाण-रहित श्रीर युक्ति-शृन्य है। इस कल्पनाकी जड़में बहुत बड़ा श्रज्ञान भरा हुआ है । सबसे पहिले हम ऐतिहासिक दृष्टिसे इस प्रश्नपर विचार करेंगे । भारतका प्राचीन इतिहास डङ्केकी चोट इस बातको बतला रहा है कि जबतक इस देशपर ऋहिंसा-प्रधान जातियोंका राज्य रहा, तवतक यहाँकी प्रजामें शान्ति, शीर्च्य, सुख त्रीर सन्तोप यथेष्ट रूपसे व्याप्त थे । सम्राट चन्द्रगुप्त और अशोक अहिंसाधर्मके बड़े उपासक और प्रचारक थे। पर उनके कालमें भारत कभी पराधीन नहीं हुआ। उस रामय यहाँकी प्रजामें जो बीर्च्य, शान्ति और साहस था, वह त्राजकलकी दुनियामें कहीं नसीब नहीं हो सकता। श्रहिंसाधर्मके श्रेष्ठ उपासक नृपतियोंने श्रहिंसा धर्मका पालन करते हुये भी त्र्यनेक युद्ध किये त्र्यौर त्र्यनेक शत्रुत्र्योंको पराजित किया था। जिस धर्मके अनुयायी इतने पराक्रमशील और

शूरवीर थे और जिन्होंने अपने पराक्रमसे देशको तथा अपने राज्यको इतना समृद्ध और सत्त्वशील बनाया था, उस धर्मके प्रचारसे देश और प्रजाकी अधोगित किस प्रकार हो सकती है ? कायरता या गुलामीका मूल कारण अहिंसा कदापि नहीं हो सकती । जिन देशोंमें हिंसा खूब जोर-शोरसे प्रचलित है, जिस देशके निवासी अहिंसाका नामतक नहीं जानते, केवल मांस ही जिनका प्रधान आहार है और जिनकी वृत्तियाँ हिंसक पशुआोंसे भी अधिक कृर हैं, क्या वे देश हमेशा आजाद रहते हैं ? रोमन साम्राज्यने किस दिन अहिंसाका नाम सुना था ? उसने कब मांस-भच्चणका त्याग किया था ? फिर वह कौनसा कारण था, जिससे उसका नाम दुनियाके परदेसे बिलकुल मिट गया।

तुर्क प्रजाने कब अपनी हिंसक और क्रूर वृत्तियोंको छोड़ा था ? फिर क्या कारण है कि आज वह इतनी मरणोन्मुख दशामें अपने दिन बिता रही है ? स्वयम् भारतवर्षका ही उदाहरण लीजिये। मुराल-सम्राटोंने किस दिन अहिंसाकी आराधना की थी ? उन्होंने कब पशुबधको छोड़ा था ? फिर क्या कारण है कि उनका अस्तित्व नष्ट हो गया ? इन उदाहरणोंसे स्पष्ट जाहिर होता है कि देशकी राजनैतिक उन्नति और अवनतिमें हिंसा अथवा अहिंसा कोई कारणभूत नहीं है। देश क्यों ,गुलाम होते हैं ? जातियाँ क्यों नष्ट हो जाती हैं ? साम्राज्य क्यों बिखर जाते हैं ? इन घटनात्रों के मूल कारण हिंसा श्रीर श्रिहंसामें दूँदनेसे नहीं मिल सकते। जितनी भी जातियाँ श्रिथवा देश- 'गुलाम होते हैं, वे सब नैतिक कमजोरीके कारण श्रिथवा यों कहिये कि श्रासुरी सम्पदाके श्राधिक्यके कारण होते हैं।

## श्रहिंसाके भेद

जैन-त्र्याचार्योंने त्र्यहिंसाको कई भेदोंमें विभक्त कर दिया है। त्र्यहिंसाके मुख्य चार भेद किये हैं, वे इस प्रकार हैं:—

- १—संकल्पी-हिंसा, २—ऋारम्भी-हिंसा, ३—व्यवहारी-हिंसा, श्रौर ४—विरोधी-हिंसा।
- १—िकसी भी प्राणीको संकल्प अर्थात् इरादा करके बुरे ' परणामोंसे मारना, उसे 'संकल्पी-हिंसा' कहते हैं। जैसे कोई चींटी जा रही हो, उसे केवल हिंसक भावनासे जान बूक्तकर मार डालना।
- २—गृहकार्य्यमें, स्नानमें, भोजन बनानेमें, भाड़् देनेमें, जल पीने त्र्यादिमें जो-जो त्रप्रत्यच जीव-हिंसा होजाती हैं, उसे 'त्र्यारम्भी-हिंसा' कहते हैं।
- ३—व्यापारमें, व्यवहारमें, चलनेमें, फिरनेमें जो हिंसा 4 होती है, उसे 'व्यवहारी-हिंसा' कहते हैं।
- ४—विरोधीसे अपनी आत्म-रत्ता करनेके निमित्त अथवा किसी आततायी अथवा हमला करनेवालेसे अपने राज्य, देश

श्रथवा कुटुम्बकी रत्ता करनेके निमित्त जो हिंसा करनी पड़ती है, उसे 'विरोधी-हिंसा' कहते हैं।

इनके पश्चात् स्थूल-श्रहिंसा श्रीर सूच्म-श्रहिंसा, द्रव्य-श्रहिंसा श्रीर भाव-श्रहिंसा, देश-श्रहिंसा श्रीर सर्व-श्रहिंसा इत्यादि श्रीर भी कई भेद किये गये हैं।

- १—भूलसे, श्रज्ञानतासे, श्रनजानपनेसे अगर किसी चलते फिरते जीवकी हिंसा होजाती है, यह ख्याल करते हुये कि कोई जीव मर न जाय, उसे 'स्थूल-श्रहिंसा' कहते हैं।
- २—जान करके या श्रनजान करके किसी भी प्रकारके प्राणी-को कष्टतक न पहुँचानेको 'सूच्म-श्रहिंसा' कहते हैं।
- ३—िकसी भी प्रकारके जीवको अपने शरीरसे कष्ट न पहुँचानेको 'द्रव्य-श्रहिंसा' कहते हैं।
- ४—िकसी भी प्रकारके जीवको भावों तकसे कष्ट देनेका भाव न रखनेको 'भाव-ऋहिंसा' कहते हैं।
- ४—किसी भी प्रकारकी आंशिक आहिंसाकी प्रतिज्ञाको 'देश-आहिंसा' कहते हैं।
  - ६—सार्वदेशिक अहिंसाकी प्रतिज्ञाको 'सर्व-अहिंसा' कहते हैं।

श्रव हम यह बतानेका प्रयत्न करेंगे कि गृहस्थ श्रौर मुनि कहाँतक श्रहिंसात्रतका पालन करते हैं। यद्यपि आत्माके अमरत्वकी प्राप्तिकेलिये और संसारके सर्व बन्धनोंसे मुक्त होनेकेलिये अहिंसाका पूर्ण रूपसे पालन करना आवश्यक है, तथापि संसारनिवासी तमाम मनुष्योंको इतनी योग्यता और इतनी शक्ति नहीं कि वे अहिंसाका पूर्ण रूपसे पालन कर सकें, इस कारण शास्त्रकारों अथवा तत्त्वज्ञोंने गृहस्थोंकेलिये न्यूनाधिक अहिंसाके मार्ग बता दिये हैं।

श्रहिंसाके भेदोंकी तरह उनके श्रिधकारियोंके भी जुदे-जुदे भेद कर दिये हैं। जो गृहस्थ श्रथवा संसारी मनुष्य पूर्ण रीतिसे श्रिहिंसाका पालन नहीं कर सकते, उन्हें श्रावक, उपासक, श्रगाु-व्रती, देशव्रती इत्यादि नामोंसे सम्बोधित किया गया है।

उपरोक्त चार प्रकारकी हिंसाओं में गृहस्थ केवल संकल्पी-हिंसा का त्यागी होता है। इसके अलावा वह भाव-हिंसा और स्थूल-हिंसा का भी त्यागी हो सकता है। शेप हिंसाएँ गृहस्थको चम्य होती हैं। गृह-कार्यमें होनेवाली आरम्भी-हिंसा, व्यापारमें होने वाली व्यावहारिक-हिंसा तथा आत्म-रचाके निमित्त होनेवाली विरोधी-हिंसा अगर एक श्रावक त्यागपूर्वक, ध्यानपूर्वक और अपनी मनोभावनाओं को शुद्ध रखता हुआ करता है तो वह बहुत सूच्म रूपमें दोषका भागी होता है।

जो प्राणी श्रहिंसा-त्रतका पूर्ण श्रर्थात सूच्म रीतिसे पालन करता है, उसको जैनशास्त्रोंमें मुनि, भिन्नु, श्रमण श्रथवा संयमी शब्दोंसे सम्बोधित किया गया है। ऐसे लोग संसारके सब कामों से दूर और श्रालिप्त रहते हैं। उनका कर्तव्य केवल श्रात्म-कल्याण करना तथा मुमु जुनोंको श्रात्म-कल्याणका मार्ग बताना रहता है। उनकी श्रात्मा विषय-विकार तथा कषाय-भावसे बिलकुल परे रहती है; उनकी दृष्टिमें जगत्के तमाम प्राणी श्रात्मवत् गोचर होते हैं; श्रापने श्रीर परायेका द्वेपभाव उनके दृर्यमेंसे नष्ट हो जाता है; उनके मन, वचन, श्रीर काय, तीनों एक रूप हो जाते हैं; जो पुरुप इस प्रकारकी श्रवस्थाको प्राप्त कर लेते हैं, वे 'महात्रती' कहलाते हैं। वे पूर्ण-श्राहिंसाको पालन करनेमें समर्थ होते हैं। ऐसे महात्रतियोंकेलिये स्वार्थ-हिंसा श्रीर परार्थ-हिंसा, दोनों वर्जनीय हैं। वे सूच्म तथा स्थूल, दोनों प्रकार की श्राहेंसासे मुक्त रहते हैं।

यहाँ एक प्रश्न यह हो सकता है कि इस प्रकारके महाब्रितियोंसे खाने-पीने, उठने-बैठने, चलने-फिरने व सीने ब्रादिमें कभी-कभी हिंसा अवश्य हो जाती होगी। फिर वे हिंसाजन्य पापोंसे बच कैसे सकते हैं?

उत्तर—य महात्रती सदा ध्यानपूर्वक, देखभालकर श्रपनी सारी किया किया करते हैं। इससे स्थूल-हिंसाकी कोई सम्भावना नहीं रहती।

हाँ, यद्यपि ऋनिवार्थ्य सूर्म-जोव-हिंसा उक्त क्रियात्रों में हुआ करती है, तथापि उनकी मन, वचन और कायकी कर्तई कोई भावना नहीं रहती। इस कारण वह दोषो नहीं होते हैं। इसके श्रालावा श्रागर कोई हिंसा भूल-चूक या श्राह्मानतामें होजाती है तो उसकेलिये मुनि सुबह-शाम प्रतिदिन प्रतिक्रमण, चमा श्रीर पश्चात्ताप करते हैं। इस प्रकार वे सदा हर प्रकारकी हिंसासे मुक्त रहते हैं।

## हिंसाका विशेष विवेचन

प्रमत्त भावसे प्राणियोंके प्राणींका जो नाश किया जाता है, उसीको 'हिंसा' कहते हैं। जो प्राणी विषय श्रथवा कषायके वशीभूत होकर किसी प्राणीको कष्ट पहुँचाता है, वही हिंसाजनक पापका भागी होता है। इस हिंसाकी व्याप्ति केंवल शरीरजन्य कष्टतक ही नहीं,पर मन श्रीर वचनजन्य कष्टतक भी है। जो विषय तथा कषायके वशीभूत होकर दूसरोंके प्रति श्रनिष्ट चिन्तन या त्र्यनिष्ट भाषण करता है, वह भी भावहिंसाका दोषी माना जाता है। इसके विपरीत विषय और कषायसे विरक्त मनुष्यके द्वारा किसी प्रकारकी हिंसा भी हो जाय तो उसकी वह परमार्थिहंसा हिंसा नहीं कहलाती। मान लीजिये कि एक बालक है, उसमें किसी प्रकारकी खराब प्रवृत्ति है। उस प्रवृत्तिको द्र करनेकी खातिर उसके पिता अथवा गुरु केवल मात्र उसकी कल्याग-कामनासे प्रेरित होकर कठोर वचनोंसे उसका ताडन करते हैं श्रथवा उसे शारीरिक दण्ड भी देते हैं तो उसके लिये कोई भी उस गुरु श्रथवा पिताको दण्डनीय श्रथवा निन्दनीय नहीं मान सकता, क्योंकि दगड देते समय उनकी

वृत्तियोमें किसी प्रकारकी मलीनताके भाव न थे। उनके हृद्यमें उस समय भी उज्ज्वल, श्रिहंसक श्रीर कल्याएकारक भाव कार्य्य कर रहे थे। इसके विपरीत यदि कोई मनुष्य द्वेपभावके वश होकर किसी दूसरे व्यक्तिको मारता है श्रथवा गालियाँ देता है, तो समाजमें निन्दनीय श्रीर राज्यसे दण्डनीय होता है; क्योंकि उस व्यवहारमें उसकी भावनाएँ कलुषित रहती हैं, उसका श्राशय दुष्ट रहता है। यद्यपि उपरोक्त दोनों प्रकारके व्यवहारोंका बाह्य स्वरूप एक ही प्रकारका है, तथापि भावनाश्रोंके भेदसे उनका श्रन्तरूप विलक्कल एक दूसरेसे विपरीत है। इसी प्रकारका भेद द्रव्य श्रीर भाव हिंसाके स्वरूपमें होता है।

वास्तवमें यदि देखा जाय तो हिंसा और ऋहिंसाका रहस्य मनुष्यकी मनोभावनाश्रोंपर श्रवलिन्वत है। किसी भी कर्मके शुभाशुभ बन्धका श्राधार कर्त्ताके मनोभावोंपर श्रवलिन्वत है। जिस भावसे प्रेरित होकर मनुष्य जो कर्म करता है, उसीके श्रमुसार उसे उसका फल भोगना पड़ता है। कर्मकी शुभाशुभता उसके स्वरूपपर नहीं, प्रत्युत कर्त्ताकी मनोभावनाश्रोंपर निर्मर है। जिस कर्मके करनेमें कर्त्ताका विचार शुभ है, वह 'शुभ कर्म' कहलाता है। जिस कर्मके करनेमें उसका विचार श्रशुभ है, वह 'श्रशुभ कर्म' कहलाता है।

किसी जीवको कष्ट पहुँचानेमें जो ऋशुभ परिणाम निमित्त-भूत होते हैं, उसीको हिंसा कहते हैं श्रीर बाह्य दृष्टिसे हिंसा माल्म होनेपर भी जिसके श्रान्तर्य परिणाम शुद्ध रहते हैं, वह हिंसा नहीं कहलाती। इसके विपरीत जिसका मन शुद्ध श्रथवा संयमित नहीं है, जो विपय तथा कषायसे लिप्त है, वह बाह्य स्वरूपमें श्रहिंसक दिखाई देनेपर भी हिंसक है। दूसरे शब्दोंमें यों कहना चाहिये कि जिसका मन दुष्ट भावोंसे भरा हुश्रा है, वह यदि कायिक रूपसे हिंसा नहीं करता है, तो भी हिंसक ही है।

श्चनक़रीब प्रत्येक समभदार मनुष्य यह जानता है कि श्रहिंसा श्रीर चमा दोनों वस्तुएँ बहुत ही उज्ज्वल एवं मन्ष्य जातिको उन्नतिके पथपर ले जानेवाली हैं। यदि इन दोनोंका श्रादर्श रूप संसारमें प्रचलित हो जाय तो संसारसे श्राज ही युद्ध, रक्तपात श्रीर जीवन-कलहके दृश्य मिट जाँय श्रीर शान्तिका राज्य हो जाय। पर यदि कोई व्यक्ति इस आशासे प्रयत्न करे कि समस्त संसारमें चमा और शान्तिका साम्राज्य होजाय तो यह श्रसम्भव है; क्योंकि समस्त समाज इन तत्त्वोंको एकान्तरूपसे स्वीकार नहीं कर सकती। प्रकृतिने मनुष्य-स्वभावकी रचना ही कुछ ऐसे ढङ्गसे की है कि जिससे वह शुद्ध आदर्शको प्रहण करनेमें ऋसमर्थ रहता है। मनुष्य-प्रकृतिकी बनावट ही पाप श्रीर पुण्य, गुण श्रीर दोष एवं प्रकाश श्रीर श्रन्धकारके मिश्रण से की गई है। चाहे आप इसे प्रकृति कहें, चाहें कर्म, पर एक तत्त्व ऐसा मनुष्य स्वभावमें मिश्रित है कि जिससे उसके अन्तर्गत उत्साहके साथ प्रमादका, चमाके साथ कोधका, बन्धुत्वके साथ

ऋहङ्करका ऋो ऋहिंसाके साथ हिंसक प्रवृत्तिका समावेश ऋनि-वार्य रूपसे पाया जाता है। कोई भी मनस्तत्त्वका वेत्ता मनुष्य-इदयकी इस प्रकृति या विकृति या कर्मकी उपेत्ता नहीं कर सकता।

श्राधुनिक संसारमें दो विरुद्ध मार्ग एक साथ प्रचितत होरहे हैं। एक मार्ग तो श्राहिंसा, ज्ञमा, दया श्रादिका; दूसरा हिंसा, युद्ध, बन्धु-विद्रोह श्रादिका। पहिले मार्गका श्रादर्श मनुष्य जातिको उच्च व शुद्ध श्रवस्थामें ले जाता है, जब कि दूसरे मार्गका श्रादर्श मनुष्यको दुःखित श्रीर नीच श्रवस्थामें ले जाता है।

इसिलये यह हर मनुष्य (गृहस्थ) के लिये अत्यन्त आव-श्यक हैं कि जहाँतक मुमिकन होसके,वहाँतक वह हिंसाकृत कार्यों की कमी करता रहे। कारण कि अहिंसा इस भव और परभव, दोनों में अपार आनन्द देनेवाला तत्त्व है। यहाँतक कि यह मनुष्यको मोच प्राप्त करा सकती है।

यही जैनधर्मकी ऋहिंसाका संचित्र स्वरूप है।

# हिनीय खण्ड

, many live

''रस-पृरित स्त्रौर स्त्रलंकार-भूषित काव्य मनुष्य-चरित्र के भव्य भवनका निर्माण करते हैं, तो ठोस दार्शानिक नच्च उसकी नींवको स्त्रापाताल सुदृढ़ करते हैं।"

—तत्त्व-बुभुःसु ।

# द्वितीय खण्ड

## सप्तभङ्गी

हिंदितवके स्वरूपका सम्पूर्ण विचार प्रदर्शित करनेके लिये जैनाचाय्योंने सात प्रकारके वाक्योंकी योजना की है। वह इस भाँति हैं:—

१—स्यादस्ति कदाचित् है।

२-स्यान्नास्ति कदाचित् नहीं है।

३—स्यादस्ति नाास्त कदाचित् है ऋौर नहीं है।

४-स्यादवक्तव्यम् कदाचित् श्रवाच्य है।

४-स्यादिस्त अवक्तव्यम् कदाचित् है आर अवाच्य है।

६-स्यान्नास्ति श्रवक्तव्यम् कदाचित् नहीं है श्रौर श्रवाच्य है।

७—स्यादस्तिनास्ति श्रवक्तव्यम् कदाचित् है, नहीं है श्रौर श्रवाच्य है।

उपरोक्त सात नयोंको घटपर उतारते हैं-

१—यह निश्चय है कि घट सत् है, मगर श्रमुक श्रपेक्वासे; इस वाक्यसे श्रमुक दृष्टिसे घटमें मुख्यतया श्रस्तित्व-धर्मका विधान होता है। २—यह निश्चय है कि घट श्रासत् है, मगर श्रामुक श्रापेत्तासे; इस वाक्य द्वारा घटमें श्रामुक श्रापेत्तासे मुख्यतया नास्तित्व-धर्मका विधान होता है।

२—िकसीने पूछा कि—घट क्या श्रनित्य श्रौर नित्य, दोनों धर्मवाला है ? उसके उत्तरमें कहना कि "हाँ, घट श्रमुक श्रपेत्तासे श्रवश्यमेव नित्य श्रौर श्रनित्य हैं"; इस वाक्यसे मुख्यतया श्रनित्य धर्मका विधान श्रौर उसका निषेध क्रमशः किया जाता है।

४- घट किसी अपेज्ञासे अवक्तव्य है। घट अनित्य और नित्य दोनों तरहसे क्रमशः बताया जा सकता है। जैसा कि तीसरे शब्द-प्रयोगमें कहा गया है। मगर यदि क्रम विना, युगपत् ( एक ही साथ ) घटको नित्य श्रीर श्रनित्य बताना हो तो उसके लिये जैन-शास्त्रकारोंने नित्यानित्य या दूसरा कोई शब्द उपयोगी न समभकर इस 'श्रवक्तव्य' शब्दका व्यवहार किया है। यह भी ठीक हैं। घट जैसे श्रनित्य रूपसे श्रनुभवमें श्राता है, उसी तरह नित्य रूपसे भी श्रनुभवमें श्राता है। इससे घट, जैसे केवल श्रनित्य रूपमें नहीं ठहरता, वैसे ही केवल नित्य रूपमें भी घटित नहीं होता है। बल्कि वह नित्यानित्य रूप विलच्च जातिवाला ठहरता है। ऐसी हालतमें घटके यदि यथार्थ रूपमें नित्य श्रौर श्रनित्य, दोनों तरहसे, क्रमशः नहीं, किन्तु एकही साथ बताना हो तो शास्त्रकार कहते हैं कि इस तरह बतानेकेलिये कोई शब्द नहीं है। श्रतः घट श्रवक्तव्य है।

यों चार जो वचन-प्रकार बनाये गये, उनमेंसे मृल तो आरम्भके दो ही हैं। पिछले दो वचन-प्रकार प्रारम्भके संयोगसे उत्पन्न हुए हैं। कदाचित् अमुक अपेचासे घट अनित्य ही है, कदाचित् अमुक अपेचासे घट त्रित्य ही है, ये प्रारम्भके दो वाक्य जो अर्थ बताते हैं, वही अर्थ तीसरा वचन-प्रकार क्रमशः बताता है और उसी अर्थको चौथा वाक्य युगपन्—एक साथ बताता है। इस चौथे वाक्यपर विचार करनेसे यह समममें आ सकता है कि घटमें अवक्तव्य धर्म भी है परन्तु घटको कभी एकान्त अवक्तव्य नहीं मानना चाहिये। यदि ऐसा मानेंगे तो घट जो अमुक अपेचासे नित्य रूप और अमुक अपेचासे अनित्य रूपसे अनुभवमें आता है, उसमें बाधा आ जायगी। अतएव अपरके चारों वचन-प्रयोगोंको 'स्यात्' शब्दसे युक्त अर्थात् कदाचित् अमुक अपेचासे सम-मना चाहिये।

इन चार वचन-प्रकारोंसे श्रन्य तीन वचन-प्रयोग भी उत्पन्न किये जा सकते हैं।

४—श्रमुक श्रपेक्षासे घट नित्य होनेके साथ ही श्रवक्तव्य भी है।

६—श्रमुक श्रपेद्यासे घट श्रमित्य होनेके साथ ही श्रवक्तव्य भी है।

७—श्रमुक श्रपेत्तासे घट नित्यानित्य होनेके साथ ही श्रवक्तव्य भी है। सामान्यतया घटका तीन तरहसे—नित्य, श्रनित्य श्रौर श्रवक्तव्य रूपसे विचार किया गया है। इन तीन वचन-प्रकारोंको उक्त चार वचन-प्रकारोंके साथ मिला देनेसे सात वचनप्रकार होते हैं। इन सात वचन-प्रकारोंको जैन-शास्त्रोंमें 'सप्तभङ्गी-न्याय' कहते हैं। सप्त यानी सात श्रौर भङ्ग यानी वचन श्र्यात् सात वचन-प्रकारके समृहको सप्तभङ्गी-न्याय कहते हैं। इन सातों वचन-प्रयोगोंको भिन्न-भिन्न श्रपेचासे भिन्न-भिन्न दृष्टिसे समभना चाहिये। किसी भी वचन-प्रकारको एकान्त दृष्टिसे नहीं मानना चाहिये। यह बात तो सरलतासे समभमें श्रासकती है कि यदि एक वचन-प्रकारको एकान्त दृष्टिसे मानोगे तो दूसरे वचन-प्रकार श्रसत्य होजायँगे।

यह सप्तमङ्गी (सात प्रयोग-वचन) दो भागों में विभक्त की जाती है। एकको कहते हैं सकलादेश और दूसरेको विकलादेश। अमुक अपेचासे यह घट अनित्य ही है, इस वाक्यसे अनित्यध्में के साथ रहते हुये घटके दूसरे धर्मीको बोधन करनेका कार्य्य सकलादेश करता है। सकल यानी तमाम धर्मीका आदेश यानी कहनेवाला। यह प्रमाण-वाक्य भी कहा जाता है; क्योंकि प्रमाण वस्तुके तमाम धर्मीको स्पष्ट करनेवाला माना जाता है। अमुक अपेचासे घट अनित्य ही है, इस वाक्यसे घटके केवल अनित्यधर्मको बतानेका कार्य विकलादेशका है। विकल यानी अपूर्ण अर्थात् अमुक वस्तु-धर्मको आदेश यानी कहनेवाला विकलादेश

है। विकलादेश नय-वाक्य माना गया है। नय प्रमाणका ऋंश है। प्रमाण सम्पूर्ण वस्तुको प्रहण करता है ऋौर नय उसके ऋंशको।

इस बातको प्रत्येक व्यक्ति समभता है कि शब्द या वाक्यका कार्य अर्थ-बोध करानेका होता है। वस्तु के सम्पूर्ण ज्ञानको प्रमाण कहते हैं, और उस ज्ञानको प्रकाशित करनेवाला वाक्य प्रमाण-वाक्य कहलाता है। वस्तुके किसी एक अंशके ज्ञानको नय कहते हैं, और उस एक अंशके ज्ञानको प्रकाशित करनेवाला नय-वाक्य कहलाता है। इन प्रमाण-वाक्यों और नय-वाक्योंको सात विभागों में बाँटनेहीका नाम "सप्तभङ्गी" है \*।

<sup>#</sup> यह विषय श्रत्यन्त गहन श्रोर विस्तृत है। "सस् मङ्गीतरङ्गिणी" नामक जैन-तर्क-ग्रन्थमें इस विषयका प्रतिपादन किया गया है। "सम्मति-तर्क-प्रकरण" श्रादि जैन-न्याय शास्त्रोंमें इस विषयका बहुत गम्भीरतासे विचार किया गया है।

# **अनेकान्तवाद**

# (स्याद्वाद-दर्शन)

মুদ্র ক্রেনীয় प्राचीन तथा श्रवीचीन कतिपय दार्शनिक विद्वानों ने जैनदर्शनके श्रनेकान्तवादका जो स्वरूप सभ्य संसारके सामने रक्खा है, वह उसका यथार्थ स्वरूप नहीं है। उन्होंने अनेकान्तवादका स्वरूप-प्रदर्शन और उसके प्रतिवादा-त्मक त्रालोचना करते समय, बहुधा साम्प्रदायिक विचारोंसे ही काम लिया है अर्थात साम्प्रदायिकत्व मोहके कारण ही कितनेक विद्वानोंने श्रनेकान्तवादको संदिग्ध तथा श्रनिश्चितवाद कहकर उसे पदार्थ-निर्णयमें सर्वथा अनुपयोगी श्रीर उन्मत्त पुरुषोंका प्रलापमात्र बतला दिया है। पर वास्तवमें बात यह है कि श्रनेका-न्तवादका सिद्धान्त बड़ा ही सुच्यवस्थित श्रीर परिमार्जित सिद्धान्त है। इसका स्वीकार मात्रजैनदर्शनने ही नहीं किया है. बल्कि अन्यान्य दर्शन-शास्त्रोंमें भी इसका बड़ी श्रीढ़तासे समर्थन किया गया है कि अनेकान्तवाद वस्तुतः अनिश्चित एवं संदिग्धवाद नहीं, किन्तु वस्तुस्वरूपके श्रानुरूप सर्वाङ्गपूर्ण एक सुनिश्चित सिद्धान्त है।

### श्चन्य विद्वानोंकी श्रनेकान्तवादपर सम्मतियाँ

श्रंग्रेजीके प्रसिद्ध विद्वान् डाक्टर "थामस"का कथन है कि न्याय-शास्त्रमें जैन-न्यायका स्थान बहुत ऊँचा है। इसके कितने ही तर्क पाश्चात्य तर्क-शास्त्रके नियमोंसे बिलकुल मिलते हुए हैं। स्याद्वादका सिद्धान्त बड़ा ही गम्भीर है। यह वस्तुकी भिन्न-भिन्न स्थितियोंपर श्रच्छा प्रकाश डालता है।

जैन-तत्त्वज्ञानकी प्रधान नींव स्याद्वाद-दर्शनपर स्थित हैं। डाक्टर हमेन जेकोबीका कथन है कि इसी स्याद्वादके ही प्रतापसे महाबीरने अपने प्रतिद्वन्द्वियोंको परास्त करनेमें अपूर्व सफलता प्राप्त की थी। "श्रक्षेयवाद"के विलक्क प्रतिकृत इसकी रचना की गई हैं।

#### अनेकान्तवादका स्वरूप

श्रनेकान्तवाद जैनदर्शनका मुख्य विषय है। जैनतत्त्वज्ञान की सारी इमारत श्रनेकान्तवादके सिद्धान्तपर श्रवलिम्बत है। वास्तवमें इसे जैनदर्शनका मूल सिद्धान्त समभना चाहिये। 'श्रनेकान्त' शब्द एकान्तत्व-सर्वथात्व—सर्वथा-एकमेव, इस एकान्त निश्चयका निषेधक और विविधताका विधायक है। सर्वथा एक ही दृष्टिसे पदार्थके श्रवलोकन करनेकी पद्धतिको श्रपूर्ण समभ-कर ही जैनदर्शनमें श्रनेकान्तवादको मुख्य स्थान दिया गया है। श्रनेकान्तवादका श्रर्थ है—वस्तुका भिन्न-भिन्न दृष्टि-विन्दुश्रोंसे विचार करना, देखना या कहना। अनेकान्तवादका एक ही शब्दमें हम अर्थ करना चाहें तो उसे 'अपेक्षावाद' कह सकते हैं। एक ही वस्तुमें अमुक-अमुक अपेक्षासे भिन्न-भिन्न धर्मोंको स्वीकार करने हीका नाम अनेकान्तवाद यानी स्याद्वाद है। जैसे एक ही पुरुष भिन्न-भिन्न लोगोंकी अपेक्षासे पिता, पुत्र, चाचा, भतीजा, पित, मामा, भानेज आदि माना जाता है। इसी प्रकार एक ही वस्तुमें भिन्न-भिन्न अपेक्षासे भिन्न-भिन्न धर्म माने जाते हैं। एक ही घटमें नित्यत्व और अनित्यत्व आदि विकद्ध रूपमें दिखाई देनेवाले धर्मको तद्रूपमें ही स्वीकार करनेका नाम एकान्तवाद-दर्शन है। स्याद्वाद, अपेक्षावाद और कथंचिद्वाद अनेकान्तवादके ही पर्याय —समानार्थवाची शब्द हैं।

जैनदर्शन किसी भी पदार्थको एकान्त नहीं मानता। उसके मतसे पदार्थमात्र ही अनेकान्त है। केवल एक ही दृष्टिसे किये गये पदार्थ-निश्चयको जैनदर्शन अपूर्ण समभता है। उसका कथन है कि वस्तुका स्वरूप ही कुछ ऐसे दृक्कता है कि वह एक ही समयमें एक ही शब्दके द्वारा पूर्णतया नहीं कहा जा सकता। एक ही पुरुष अपने पुत्रकी अपेक्षासे पिता, अपने भतीजेकी अपेक्षासे चचा और अपने चचाकी अपेक्षासे भतीजा होता है। इस प्रकार परस्पर दिखाई देनेवाली बातें भी भिन्न-भिन्न अपेक्षाओंसे एक ही मनुष्यमें स्थित रहती हैं। यही हालत प्रायः सभी वस्तुओंकी है। भिन्न-भिन्न अपेक्षाओंसे

सभी वस्तुत्र्योंमें सत्, श्रसत्, नित्य श्रीर श्रनित्य श्रादि गुण पाये जाते हैं।

मान लीजिये एक घड़ा है। हम देखते हैं कि जिस मिट्टीसे घड़ा बना है, उसीसे और भी कई प्रकारके बर्तन बनते हैं। पर यदि उस घड़ेको फोड़कर हम उसी मिट्टीका बनाया हुआ कोई दूसरा पदार्थ किसीको दिखलावें तो वह कदापि उसको घड़ा नहीं कहेगा। उसी मिट्टी और द्रव्यके होते हुए भी उसको घड़ा न कहनेका कारण यह है कि उसका आकार घड़ेका-सा नहीं है।

इससे सिद्ध होता है कि घड़ा मिट्टीका एक आकार-विशेष है। मगर यह बात ध्यानमें रखनी चाहिये कि आकार-विशेष मिट्टीसे सर्वथा भिन्न नहीं हो सकता। आकार परिवर्तित की हुई मिट्टी ही जब घड़ा, सिकोरा, मटका आदि नामोंसे सम्बीधित होती है तो उसी स्थितिमें आकार मिट्टीसे सर्वथा भिन्न नहीं कहे जा सकते। इससे साफ जाहिर है कि घड़ेका आकार और मिट्टी, ये दोनों घड़ेके स्वरूप हैं। अब देखना यह है कि इन दोनों स्वरूपोंमें विनाशी रूप कौनसा है और धुव कौनसा है? यह प्रत्यन्त दृष्टिगोचर होता है कि घड़ेका आकार-स्वरूप विनाशी है; क्योंकि उसके कई रूप बनते और विगड़ते रहते हैं। और घड़ेका जो दूसरा स्वरूप मिट्टी है, वह अविनाशी है; क्योंकि उसका नाश होता ही नहीं।

इतने विवेचनसे हम इस बातको स्पष्ट समभ सकते हैं कि घड़ेका एक स्वरूप विनाशी है और दूसरा ध्रुव। इसी बातको यदि हम यों कहें कि विनाशी रूपसे घड़ा श्रानित्य है और ध्रुव रूपसे नित्य है तो कोई श्रानित्यता होगा। इसी तरह एक ही वस्तुमें नित्यता और श्रानित्यता सिद्ध करनेवाले सिद्धान्त ही को श्रानेकान्तवाद कहते हैं।

अनेकान्तवादकी सीमा केवल नित्य और अनित्य, इन्हीं दो बातोंमें समाप्त नहीं हो जाती; सत् श्रौर श्रसत् श्रादि दुसरे विरुद्ध रूपमें दिखलाई देनेवाली बातें भी इस तत्त्व-ज्ञान के अन्दर सम्मिलित हो जाती हैं। घड़ा आँखोंसे स्पष्ट दिखलाई देता है। इससे हर कोई सहज ही कह सकता है कि "वह सत् है", मगर न्याय कहता है कि अमुक दृष्टिसे वह असत् भी है। यह बात बड़ी गम्भीरताके साथ मनन करने योग्य है कि प्रत्येक पदार्थ किन बातोंके कारण सत् कहलाते हैं। रूप, रस, गन्ध, आकारादि अपने ही गुणों और अपने ही धर्मोंसे, प्रत्येक पदार्थ सत् होता है। दृसरेके गुर्णोसे कोई पदार्थ सत् नहीं कह-लाता । एक स्कूलका मास्टर श्रपने विद्यार्थीकी दृष्टिसे मास्टर कहलाता है, एक पिता अपने पुत्रकी दृष्टिसे पिता कहलाता है, पर वही मास्टर श्रौर वही पिता दूसरोंकी दृष्टिसे मास्टर या पिता नहीं कहला सकते। जैसे स्वपुत्रकी अपेदासे जो पिता होता है, वही परपुत्रकी ऋपेज्ञासे पिता नहीं होता है। उसी तरह अपने

गुणोंसे, श्रपने धर्मसे, श्रपने स्वरूपसे जो पदार्थ सत् है, वही दूसरे पदार्थके धर्मसे, श्रीर गुणसे श्रीर स्वरूपसे 'सत्' नहीं हो सकता। जो वस्तु सत् नहीं है, उसे श्रसत् कहनेमें कोई दोष उत्पन्न नहीं हो सकता।

इस प्रकार भिन्न-भिन्न श्रपेचाश्रोंसे वस्तुको सत् श्रीर श्रसत् कहनेमें विचारशील विद्वानोंको कोई वाधा उपस्थित नहीं हो सकती। एक कुम्हार है। वह यदि कहे कि मैं सुनार महीं हूँ तो इस बातमें वह कुछ भी श्रनुचित नहीं कह रहा है। मनुष्यकी दृष्टिसे यद्यपि वह सत् है तथापि सुनारकी दृष्टिसे वह श्रसत् है। इस प्रकार श्रनुसन्धान करनेसे एक ही व्यक्तिमें सत् श्रीर श्रसत्-का श्रनेकान्तवाद बराबर सिद्ध होजाता है। किसी वस्तुको श्रसत् कहनेसे मतलब यह नहीं है कि हम उसके सत्-धर्मके विरुद्ध कुछ बोल रहे हैं।

जगत्के सब पदार्थ उत्पत्ति, स्थिति और विनाश, इन तीन धर्मों से युक्त हैं। उदाहरण्केलिए—एक लोहेकी तलवार ले लीजिये, उसको गलाकर उसकी कटारी बना लो। इससे यह स्पष्ट होगया कि तलवारका विनाश होकर कटारीकी उत्पत्ति होगई; लेकिन इससे यह नहीं कहा जासकता कि तलवार बिलकुल ही नष्ट होगई अथवा कटारी बिलकुल नई बन गई। क्योंकि तलवार और कटारीमें जो मूल तत्त्व है, वह तो अपनी उसी स्थितिमें मौजूद है। विनाश और उत्पत्ति तो केवल आकारकी ही हुई है। इस उदा-

हरणसे, तलवारको तोङ्कर कटारी बनानेमें, तलवारके आकारका नाश, कटारीके त्राकारकी उत्पत्ति श्रीर लोहेकी स्थिति, ये तीनों बातें भलीभाँति सिद्ध होजाती हैं। वस्तुमें उत्पत्ति, स्थिति श्रीर विनाश, ये तीन गुण स्वभावतया ही रहते हैं। कोई भी वस्तु जब नष्ट होजाती है तो इससे यह न समभना चाहिये कि उसके मूल तत्त्व ही नष्ट होगये । उत्पत्ति श्रौर विनाश तो उसके स्थूल रूपके होते हैं। सूदम परमाणु तो हमेशा स्थित रहते हैं। वे सूदम परमाणु, दूसरी वस्तुके साथ मिलकर नवीन रूपोंका प्रादुर्भाव करते रहते हैं। जैसे सूर्यकी किरणोंसे पानी सूख जाता है, पर इससे यह समभ लेना भूल है कि पानीका अभाव होगया है। पानी चाहे किसी रूपमें क्यों न हो, बराबर स्थित है। यह हो सकता है कि उसका वह सूचम रूप हमें दिखाई न दे, पर यह तो कभी सम्भव नहीं कि उसका ऋभाव होजाय । यह सिद्धान्त श्राटल है कि न तो कोई मूल वस्तु नष्ट ही होती है श्रीर न नवीन उत्पन्न ही होती है। इन मूल तत्त्वोंसे जो अनेक प्रकारके परिवर्तन होते रहते हैं, वह विनाश ऋौर उत्पाद हैं। इससे सारे पदार्थ उत्पत्ति, स्थिति श्रीर विनाश, इन तीन गुर्णोवाले सिद्ध होते हैं।

श्राधुनिक पदार्थ-विज्ञानका भी यही मत है। वह कहता है कि "मूल प्रकृति ध्रुव—स्थिर है श्रीर उससे उत्पन्न होनेवाले पदार्थ उसके रूपान्तर—परिणामान्तर मात्र हैं"। इस प्रकार उत्पत्ति, स्थिति श्रीर विनाशके जैन-सिद्धान्तका विज्ञान भी पूर्ण समर्थन करता है।

इन तीनों गुणोंमेंसे जो मूल वस्तु सदा स्थित रहती है, उसे जैन शास्त्रमें 'द्रव्य' कहा है, एवं जिसकी उत्पत्ति श्रौर नाश होता है, उसको 'पर्याय' कहते हैं। द्रव्यकी श्रपेत्तासे हर एक वस्तु नित्य है श्रौर पर्यायसे श्रनित्य है। इस प्रकार प्रत्येक पदार्थको न एकान्त-नित्य श्रौर न एकान्त-श्रनित्य, बल्कि नित्यानित्य रूपसे मानना ही श्रनेकान्तवाद है।

इसके सिवाय एक वस्तुके प्रति सत् और श्रसत्का सम्बन्ध भी ध्यानमें रखना चाहिये। ऊपर लिखा जा चुका है कि एक वस्तु श्रपने द्रव्य, चेत्र, काल श्रीर भावकी श्रपेचासे सत् है श्रीर दूसरी वस्तुके द्रव्य, चेत्र, काल श्रीर भावकी श्रपेचासे वही श्रसत् है। जसे वर्षा-ऋतुमें इन्दौरके श्रन्तर्गत मिट्टीका बना हुश्रा लाल घड़ा है। यह द्रव्यसे मिट्टीका है—मृत्तिका रूप है, जल रूप नहीं। चेत्रसे इन्दौरका है, दूसरे चेत्रोंका नहीं। कालसे वर्षा-ऋतुका है, दूसरे समयका नहीं। श्रीर भावसे लालवर्ण वाला है, दूसरे वर्णका नहीं। संचेपमें प्रत्येक वस्तु श्रपने स्वरूप ही से 'श्रास्ति' कही जा सकती है। दूसरेके स्वरूपसे वह नास्ति ही कहलायगी।

कोई कहता है कि संसारमें जीव है, कोई कहता है कि जीव नहीं है; कोई जीवको एक रूप और कोई अनेक रूप कहता है; कोई जीवको अनित्य और कोई नित्य कहता है। इस प्रकार अनेक नय हैं। कोई किसीसे नहीं मिलते, परस्पर विरुद्ध हैं और जो सब नयोंको साधता है, वह 'स्याद्वाद' है। कोई जीव पदार्थको श्रास्त स्वरूप श्रौर कोई जीव पदार्थको नास्ति रूप कहते हैं। श्राद्वैतवादी जीवको एक ब्रह्म रूप कहते हैं, नैयायिक जोवको श्रानेक रूप कहते हैं, बौद्ध मतवाले जीवको श्रानित्य कहते हैं, सांख्य मतवाले शास्वत श्रायांत् नित्य कहते हैं। पर ये सब परस्पर-विरुद्ध हैं, कोई किसीसे नहीं मिलते, पर स्याद्वादी सब नयोंको श्राविरुद्ध साधता है।

प्रश्न—जगत्में जीव स्वाधीन है कि पराधीन? जीव एक है अथवा श्रमेक ? जीव सदा काल है अथवा कभी जगत्में नहीं रहता है ? जीव श्रविनाशी है अथवा नाशवान् है ?

उत्तर—द्रव्य-दृष्टिसे देखो तो जीव स्वाधीन है, एक है, सदा काल है और श्रविनाशी है। पर्याय-दृष्टिसे पराधीन, श्रनेक रूप, च्राणभङ्गुर श्रीर नाशवान् है। श्रतः जहाँ जिस श्रपेचासे कहा गया है, उसे प्रमाण करना चाहिये।

जब जीवकी कर्म-रहित शुद्ध श्रवस्थापर दृष्टि डाली जाती है, तब वह स्वाधीन है; जब उसकी कर्माधीन दशापर ध्यान दिया जाता है, तब वह पराधीन है। लक्षणकी दृष्टिसे सब जीव द्रव्य एक हैं: संख्याकी दृष्टिसे श्रवेक हैं। जीव था, जीव है, जीव रहेगा, इस दृष्टिसे जीव सदा काल है; जीव गतिसे गत्यन्तरमें जाता है, इसलिये एक गतिमें सदा काल नहीं है। जीव पदार्थ कभी नष्ट नहीं होता, इसलिये वह श्रविनाशी है; च्रण-च्रणमें परिणमन करता है, इसलिये वह श्रविनाशी है; च्रण-च्रणमें रूपसे वस्तुको सत् और असत् नहीं मानता किन्तु सत् वस्तुको वह उसके स्वभावकी अपेचा कहता है और असत् (अस्वभाव रूप) अन्य वस्तुको अपेचासे कथन करता है। इस तत्त्वके स्पष्टी-करणार्थ ही जैनदर्शतमें स्वरूप और पररूप, इन दो शब्दोंका विधान किया है। स्वरूपको अपेचा वस्तुमें सत् और पररूपकी अपेचा असत्। इनके अलावाभाव, अभाव, नित्य, अनित्य स्वरूपही जैनदर्शनको अभिमत है। इस विषयको चर्चा करते हुए कुछ जैन विद्वानोंने जो सिद्धान्त स्थिर किया है उसका सारांश इस प्रकार है:—

१—हम एक ही रूपमें वस्तुमें सन् और असन्का अंगीकार नहीं करते, जिससे विरोधकी सम्भावना हो सके, किन्तु सन् उसमें स्वरूपकी अपेदा और असन् पररूपकी अपेदासे हैं: इसलिये विरोधकी कोई आशंका नहीं।

-मिल्लिपेश सूरि।

२—िनत्यानित्य होनेसे वस्तु जैसे अनेकान्त है, वैसे ही सद सत् रूप होनेसे भी अनेकान्त है। तात्पर्य यह कि वस्तु नित्यानित्य की तरह सन् असन् रूप भी है। शंका—यह कथन विरुद्ध है, एक ही वस्तु सन् और असन् नहीं हो सकती, सन् असन्का विनाशक है और असन् सन्का विरोधी है। यदि ऐसा न हो तो सन् और असन् दोनों एक ही हो जावेंगे। अतः जो सत् है वह असन् कैसे और जो असन् है वह सन् कैसे कहा जा सकता है। इसिलये एक ही वस्तुको सत् भी मानना श्रौर श्रसत् भी स्वीकार करना श्रनुचित है ? (समाधान—) यह कथन ठीक नहीं है। क्योंकि यदि हम एक ही रूपसे वस्तुमें सत् श्रौर श्रसत्को श्रंगीकार करें तब तो विरोध हो सकता है, परन्तु हम ऐसा नहीं मानते। तात्पर्य यह कि जिस रूपसे वस्तुमें सत् है उसी रूपसे यदि उसमें श्रसत् मानें तथा जिस रूपसे श्रसत् है उसी रूपसे सत्को स्वीकार करें तब तो विरोध हो सकता है। परन्तु हम तो वस्तुमें जिस रूपसे सत् मानते हैं उसके भिन्न रूपसे उसमें श्रसत्का श्रंगीकार करते हैं श्रर्थात् स्वद्रव्य, चेत्र, काल श्रौर भावकी श्रपेचा श्रसत् है। इसिलये श्रपेचा भेदसे सत् श्रसत् दोनों ही वस्तुमें श्रविरुद्धतया रहते हैं, इसमें विरोधकी कोई श्राशंका नहीं है।

—रत्नप्रभाचार्य ।

वस्तुमात्रमें सामान्य श्रौर विशेष ये दो धर्म पाये जाते हैं। सामान्य धर्म उसके सत्गुणका सूचक है, श्रौर विशेष धर्म उसके श्रसत्गुणका सूचक। जैसे सौ घड़े हैं, सामान्य दृष्टिसे वे सब घड़े हैं; इसलिये सत् हैं। मगर लोग उनमेंसे भिन्न-भिन्न घड़ोंको पहिचानकर जब उठा लेते हैं तब यह मालूम होता है कि प्रत्येक घड़ेमें कुछ-न-कुछ विशेषता या भिन्नता है। यही • विशेषता या भिन्नता ही उनका विशेष गुण है। जब कोई मनुष्य श्रकस्मात् दूसरे घड़ेको उठा लेता है श्रौर यह कहकर कि यह मेरा नहीं है, वापस रख देता है। उस समय उस घड़ेका नास्तित्व प्रमाणित होता है, 'मेरा'के श्रागे जो 'नहीं' शब्द है वहीं नास्तित्वका सूचक है। यह घड़ा है, इस सामान्य धर्मसे घड़ेका श्रस्तित्व साबित होता है। मगर यह घड़ा मेरा नहीं है, इस विशेष धर्मसे उसका नास्तित्व भी साबित होता है। श्रतः सामान्य श्रौर विशेष धर्मके श्रनुसार प्रत्येक वस्तु को सत् श्रौर श्रसन् सममना ही श्रनेकान्तवाद श्रथवा स्याद्वाद है ॥

अ यह विषय बहुत ही गहन है। इसकी विशेष जानकारीकेलिये इरिभद्रस्रिजीका 'ग्रनेकान्तजयपताका' श्रीर कुन्द्कुन्दाचार्य्यजीका 'प्रवचन-सार'. 'समयसार' श्रादि प्रन्थ पढ़ने चाहिये।

# द्रव्य-पर्याय ऋधिकार

बस्तुयें अनादि कालसे चली आती हैं, जिनकी न कभी उत्पत्ति हुई, न कभी जिनका नाश हुआ और न होगा, उनको "द्रव्य" कहते हैं। ये अनादिकालसे अकृत्रिम और अनेक हैं। कोई भी नवीन द्रव्य, जिसका कि पहिले अस्तित्व न था, कभी अस्तित्वमें नहीं आ सकता। जो वस्तु, गुण और पर्यायसे युक्त होती है, उसे द्रव्य कहते हैं। द्रव्य कभी नाश नहीं होता पर उसकी पर्याय (हालत) परिवर्तन होती रहती है।

जैनशास्त्रोंमें मुख्य द्रव्य दो प्रकारके बतलाये हैं:—

१-चेतन-जीव-श्रात्मा।

२-जड़-ग्रजीव-पुद्गल।

१—जीव द्रव्यका हम आगे श्रालग श्रधिकारमें विण्त करेंगे। २—श्राजीव द्रव्य मुख्य पाँच प्रकारके हैं, जो निम्न प्रकार हैं:—

(१) पुद्गल (Matter), (२) धर्मास्तिकाय (Medium of Motion), (३) अधर्मास्तिकाय (Medium of rest), (४) काल (Time) और (४) आकाश (Shace)।

इन पाँचोंमें सिर्फ पुद्गल मृतीक है और रोष अमृतीक हैं।

- १—संसारमें जितना पुद्गल है श्रर्थात् Matter है वह न कभी बढ़ता है श्रीर न कभी घटता है। वह किसी न किसी रूपमें संसारमें ही रहता है श्रीर इतना ही रहता है। शास्त्रकारोंने पुद्गलको मुख्य चार भागोंमें विभाजित किया है। वह इस प्रकार है:—
  - (१) वर्ण-रंग,(२) रस,(३) गन्ध ऋौर(४) स्पर्श।
  - (१) वर्ण यानी रंगके पाँच प्रकारके पुद्गल होते हैं:— कृष्ण, नील, रक्त, पीत श्रीर श्वेत ।
  - (२) रसके पाँच प्रकारके पुद्गल होते हैं:— खट्टा, मीठा, कडुवा, कषायला और चिरपरा।
  - ़ (३) गन्धके दो प्रकारके पुद्गल होते हैं:— सुगन्ध श्रीर दुर्गन्ध ।
    - (४) स्पर्शके आठ प्रकारके पुद्गल होते हैं:—
      कोमल, कठोर, हलका, भारी, शीत, उष्ण, चिकना
      और रूखा।
- २—धर्मास्तिकाय वह ऋरूपी ताक्कत (Force) है, जो जीवको चलने फिरनेमें मदद देती है। जैसे—पानी मछलीको तैरनेमें सहायक होता है।
- ३—श्रधमास्तिकाय वह श्ररूपी ताक्रत (Force) है, जो चलते हुए जीवको रुक जानेपर रोकती है। जैसे—गरमी व धूपमें

चलता हुआ पथिक पेड़की छायामें रुक जाता है और बादमें चलनेमें हिचिकचाता है। उसी प्रकार अधर्मास्ति-काय चलते हुए जीवको रोकती है।

- ४—कालका नयेको पुराना बनानेका स्वभाव है। दूसरे शब्दों में यों कहना चाहिये कि जो द्रव्यों के परिवर्तनरूप—परिगामरूप में देखा जाता है, वह तो व्यवहार काल है श्रीर वर्त्तनाल ज्ञाग्य का धारक जो काल है, वह निश्चय काल है।
- अ—जो जीव श्रादि द्रव्योंको श्रवकाश देनेवाला है, उसको श्राकाश कहते हैं। वह लोकाकाश श्रीर श्रलोकाकाश, इन दो भेदोंसे दो प्रकारका है। धर्मास्तिकाय, श्रधर्मास्तिकाय, काल, पुद्गल श्रीर जीव ये पाँचों द्रव्य जितने श्राकाशमें हैं, वह तो लोकाकाश है श्रीर उस लोकाकाशके श्रागे यानी परे श्रलोकाकाश हैं।

नोट—उपरोक्त जीव, पुद्गल, धर्मास्तिकाय, ऋधर्मास्ति-काय तथा आकाश—ये पाँचों द्रव्य विद्यमान हैं, इसलिये शास्त्र-कारोंने इनको 'अस्ति' ऐसा कहा है। और यह कायके समान बहु प्रदेशोंको धारण करते हैं; इसलिये इनको 'काय' कहते हैं। अस्ति तथा काय रूप होनेसे इन पाँचों को "पञ्जास्तिकाय" कहते हैं।

जीव, धर्मास्तिकाय तथा श्रधर्मास्तिकाय द्रव्यमें श्रसंख्यात प्रदेश हैं श्रीर श्राकाशमें श्रनन्त हैं। मूर्त्त (पुद्गल)में संख्यात, असंख्यात तथा अनन्त प्रदेश हैं और कालका एक ही प्रदेश है, इसलिये काल काय नहीं है।

समस्त लोकमें जीव, धर्मास्तिकाय, अधर्मास्तिकाय, पुद्गल ( ऊपर बताये हुए गन्ध, वर्ण, रस, स्पर्श के अलावा कर्मी के पुद्गल आदि ) ठसाठस भरे हुए हैं। अमुक व्यक्ति प्रश्न करता है कि क्या ये आपसमें मिलनहीं जाते? उत्तर—हर द्रव्यके रूपी अथवा अरूपी परमाणु एक दूसरेसे मिले हुये भी हैं और साथ-साथ अलहदा भी हैं। उदाहरणार्थ, किसी कमरेमें अनेक दीये बला दो, हरएककी रोशनी एक दूसरेके साथ मिल जायगी और अगर एक दीयेको अलग उठा लाओ तो उसकी रोशनी भी अलग होजायगी। इसी प्रकार जो तमाम द्रव्य आपसमें मिले हुये हैं, पर जहाँ जिसकी आवश्यकता होती है, वहाँ वह एक दीयेकी रोशनीके समान जुदा होजाता है।

शास्त्रकारोंने धर्मास्तिकाय, अधर्मास्तिकाय श्रौर आकाशा-स्तिकाय, इस प्रकार अस्तिकाय तीन बतलाई हैं। धर्मास्तिकाय, श्रधर्मास्तिकाय और आकाशास्तिकाय, तीनों लोकोंमें व्याप्त हैं। इनके प्रत्येकके कुछ विभागको 'देश' कहते हैं; और जो सिर्फ एक प्रदेशावलम्बन करता है, उसे 'प्रदेश' कहते हैं।

कालका कोई हिस्सा नहीं होता है।

वर्ण, गन्ध, रस श्रीर स्पर्शके पुद्गलोंका समस्त पिण्ड जो लोकमें भरा है, उसे 'स्कन्ध' कहते हैं। उसके विभागको 'देश'

कहते हैं, जो प्रदेशावलम्बन करता है अर्थात् दो आदि परिमागु मिल रहे हैं, उसे 'प्रदेश' कहते हैं, और जो छोटेसे छोटा हिस्सा, जिसका भाग न हो सके, उसे 'परिमागु' कहते हैं।

पुद्गलके परिणमन दो प्रकारके हैं—एक सूद्रम परिणमन श्रौर दूसरा स्थूल परिणमन। उसके श्रनन्त सूद्रम परिणमन श्राकाशके एक ही प्रदेशमें श्रासकते हैं।

काल-द्रव्य लोकाकाशकं प्रत्येक प्रदेशमें हैं और वह एक-एक अग्रु रूप है तथा भिन्न-भिन्नरहता है। पुद्गल परिमागुर्की अवगाहना है। इसके अग्रु लोका-काशके प्रदेशोंकी बराबर ही असंख्यात हैं और रत्नोंकी राशिके समान भिन्न-भिन्न हैं, तथा निष्क्रिय हैं। काल-द्रव्य अनन्त समय वाला है। यद्यपि वर्त्तमानकाल एक समय मात्र है परन्तु भूत, भविष्य और वर्तमानकी अपेदा अनन्त समय वाला है।

'समय' कालकी पर्यायका सबसे छोटा अंश है। इसके समूहसे आवलो, घटिका इत्यादि निश्चयकाल द्रव्यकी पर्याय हैं। व्यवहारकाल—दिन, रात यावत् सागरोपमादि कालका परिमाण सूर्यके गमनागमनसे होता है। यह सब उयोतिषियोंका गमनागमन अदाई द्वीप (मनुष्य लोक)के अन्दर ही है। यहाँके कालसे ही सब स्थानोंका काल-प्रमाण किया है। यह व्यवहारकाल है। मृत्युकाल सिद्ध भगवानके सिवाय सबके लगा हुआ है।

# नय ऋधिकार

होने वस्तुके विषयमें भिन्न-भिन्न दृष्टि-विन्दुत्रोंसे उत्पन्न होने वाले भिन्न-भिन्न यथार्थ अभिप्रायको 'नय' कहते हैं। एक ही मनुष्य भिन्न-भिन्न अपेनाओंसे काका, भतीजा, मामा, भानेज, पुत्र, पिता, ससुर, जमाई आदि समभा जाता है; यह नयके सिना और कुछ नहीं है। हम यह बता चुके हैं कि वस्तुमें एक ही धमें नहीं है। अनेक धर्मवाली वस्तुमें अमुक धर्मसे सम्बन्ध रखनेवाला जो अभिप्राय बँधता है, उसको जैन-शास्त्रोंमें 'नय' संज्ञा दी है। वस्तुमें जितने धर्म हैं, उनसे सम्बन्ध रखने-वाले जितने अभिप्राय हैं, वे सब 'नय' कहलाते हैं।

इस बातको सब मानते हैं कि आत्मा नित्य है और यह बात भी ठींक है, क्योंकि इसका नाश नहीं होता है। मगर इस बातका सबको अनुभव हो सकता है कि उसका परिवर्तन विचित्र तरहसे होता है। कारण, आत्मा किसी समय पशु अवस्थामें होती है, किसी समय मनुष्य-स्थिति प्राप्त करती है, कभी देव-गतिकी भोक्ता बनती है, यह कितना परिवर्तन है? एक ही आत्मा-की यह कैसी विलक्तण अवस्था है ? यह क्या बताती है? श्रात्माकी परिवर्तनशीलता। एक शरीरके परिवर्तनसे भी यह समक्तमें श्रासकता है कि श्रात्मा परिवर्तनकी घटमालामें फिरती रहती हैं; ऐसी स्थितिमें यह नहीं माना जासकता है कि श्रात्मा सर्वथा एकान्त नित्य है। श्रात्पव यह माना जासकता है कि श्रात्मा न एकान्त नित्य है श्रीर न एकान्त श्रानित्य है, बल्कि नित्यानित्य है। इस दशामें जिस दृष्टिसे श्रात्मा नित्य है वह, श्रीर जिस दृष्टिसे श्रान्त्य है वह, लाती हैं।

यह बात सुस्पष्ट और निस्सन्देह है कि आत्मा शरीरसे जुदी है, तो भी यह ध्यानमें रखना चाहिये कि आत्मा शरीरमें ऐसे हो व्याप्त हो रही है, जैसे कि मक्खनमें घृत। इसीसे शरीरके किसी भी भागमें जब चोट लगती है, तब तत्काल ही आत्माको वेदना होने लगती है। शरीर और आत्माक ऐसे प्रगाढ़ सम्बन्ध को लेकर जैनशास्त्रकार कहते हैं कि यद्यपि आत्मा शरीरसे वस्तुतः भिन्न है तथापि सर्वथा भिन्न नहीं। यदि सर्वथा भिन्न मानें तो आत्माको शरीरपर आघात लगनेसे कुछ कष्ट न होता, जैसा कि एक आदमी को आघात पहुँचनेसे दूसरे आदमीको कप्ट नहीं होता है। परन्तु अनुभव यह सिद्ध करता है कि शरीरपर आघात होनेसे आत्माको उसकी वेदना होती है; इसलिये इसी अंशमें आत्मा और शरीरको अभिन्न भी मानना होगा अर्थात् शरीर और आत्मा भिन्न होनेके साथ ही कदाचित् अभिन्न भी हैं। इस

स्थितिमें जिस दृष्टिसे आत्मा और शरीर भिन्न हैं वह, और जिस दृष्टिसे आत्मा और शरीर अभिन्न हैं वह, दोनों दृष्टियाँ 'नय' कहलाती हैं।

जो श्रभिप्राय ज्ञानसे मोच होना बतलाता है, वह ज्ञाननय है श्रीर जो श्रभिप्राय क्रियासे मोच सिद्ध बतलाता है, वह क्रिया-नय है, ये दोनों ही श्रभिप्राय नय हैं।

जो दृष्टि, वस्तुकी तात्त्विक स्थितिको श्रर्थात् वस्तुके मूल स्वरूपको स्पर्श करनेवाली हैं, वह निश्चयनय है श्रीर जो दृष्टि वस्तुकी बाह्य श्रवस्थाकी श्रोर लद्दय खींचती हैं, वह व्यव-हारनय है।

निश्चयनय बताता है कि आत्मा (संसारी जीव) शुद्ध-बुद्ध-निरञ्जन-सिचदानन्दमय है और व्यवहारनय बताता है कि आत्मा, कमवद्ध अवस्थामें मोहवान-अविद्यावान है। इस प्रकारके निश्चय और व्यवहारके अनेक उदाहरण हैं।

श्रभिप्राय बनाने वाले शब्द, वाक्य, शास्त्र या सिद्धान्त सब नय कहलाते हैं। उक्त नय श्रपनी मर्यादामें माननीय हैं। परन्तु यदि वे एक दूसरेको श्रसत्य ठहरानेकेलिये तत्पर होते हैं तो श्रमान्य हो जाते हैं। जैसे ज्ञानसे मुक्ति बतानेवाला सिद्धान्त श्रीर क्रियासे मुक्ति बतानेवाला सिद्धान्त, ये दोनों सिद्धान्त स्वपत्तका मण्डन करते हुए यदि वे एक दूसरेका खण्डन करने लगें तो तिरस्कारके पात्र हैं। यह समक रखना चाहिये कि नय आंशिक सत्य है, आंशिक सत्य सम्पूर्ण सत्य नहीं माना जा सकता है। आत्माको नित्य या आनित्य मानना सर्वेशिमें सत्य नहीं हो सकता है। जो सत्य जितने अंशोंमें हो, उसको उतने ही अंशोंमें मानना युक्त है।

इसकी गिनती नहीं हो सकती है कि वस्तुतः नय कितने हैं। श्रमिप्राय या वचन-प्रयोग जब गणनासे बाहर हैं, तब नय जो उनसे जुदा नहीं हैं, कैसे गणनाके अन्दर हो सकते हैं-नयों की भी गिनती नहीं हो सकती है। ऐसा होनेपर भी नयोंके मुख्यतया दो भेद बताये गये हैं-द्रव्यार्थिक और पर्यायार्थिक। मुल पदार्थको द्रव्य कहते हैं; जैसे घड़ेकी मिट्टी। मुल द्रव्यके परिणामको पर्याय कहते हैं। मिट्टी श्रथवा श्रन्य किसी द्रव्यमें जो परिवर्त्तन होता है, वे सब पर्याय हैं। द्रव्यार्थिकका मतलब है—मूल पदार्थोपर लच्च देनेवाला ऋभिप्राय ऋौर पर्यायार्थिक नय का मतलब है-पर्यायोंपर लज्ञ रखनेवाला ऋभिप्राय । द्रव्यार्थिक नय सब पदार्थोंको नित्य मानता है। जैसे-घड़ा, मृल द्रव्य मृत्तिका रूपसे नित्य है। पर्यायार्थिक नय सब पदार्थीको अनित्य मानता है। जैसे—स्वर्णकी माला, जंजीर, कड़े, त्र्यंगूठी त्र्यादि पदार्थीमें परिवर्त्तन होता रहता है। इस अनित्यत्वको परिवर्त्तन-जितना ही समभना चाहिये, क्योंकि सर्वथा नाश या सर्वथा ऋपूर्व उत्पाद किसी वस्तुका कभी नहीं होता है।

प्रकारान्तरसे नयके सात भेद बताये गये हैं:-

नैगम, संप्रह, व्यवहार, ऋजुसूत्र, शब्द, समभिरूढ़ और एवम्भूतनय।

नैगम-इसका ऋर्थ है संकल्प-कल्पना। कल्पनासे जो वस्तु व्यवहारमें त्राती है, वह 'नैगमनय' कहलाता है। यह नय तीन प्रकारका होता है-भूत नैगम, भविष्य नैगम श्रीर वर्तमान नेगम । जो वस्तु हो चुकी है उसका वर्तमान रूपमें व्यवहार करना भूत नैगम है। जैसे--आज वही दिवालीका दिन है कि जिस दिन महावीर भगवान् मोच्च गये थे। यह भूतकालका वर्तमान में उपचार है। महावीरके निर्वाणका दिन त्र्याज (दिवालीका दिन ) मान लिया जाता है। इस तरह भूतकालके वर्तमानमें उपचारके अनेक उदाहरण हैं। होनेवाली वस्तुको हुई कहना भविष्य नेगम है। जैसे—चावल पूरे पके न हों, पक जानेमें थोड़ी ही देर रही हो तो उस समय कहा जाता है कि चावल पक गये हैं । ऐसे वाक्य व्यवहारमें प्रचलित हैं । अथवा अईतदेवको मुक्त होनेके पहिले ही कहा जाता है कि मुक्तहोगये, यह भविष्य नैगमनय है। ईंधन, पानी श्रादि चावल पकानेका सामान इकट्टा करते हुये मनुष्यको कोई पूछे कि तुम क्या करते हो ? वह उत्तर दे कि मैं चावल पकाता हूँ-यह उत्तर वर्तमान नैगमनय है, क्योंकि चावल पकाने की क्रिया यद्यपि वर्तमानमें प्रारम्भ नहीं हुई है तो भी वह वर्तमान रूपमें बताई गई है।

संग्रह - सामान्यतया वस्तुत्रोंका समुचय करके कथन करना संग्रहनय है। जैसे - सारे शरीरोंमें त्रात्मा एक है। इस कथनसे वस्तुतः सब शरीरमें एक आत्मा सिद्ध नहीं होती है, प्रत्येक शरीरमें आत्मा भिन्न-भिन्न ही.है तथापि सब आत्माओं में रही हुई समान जातिकी अपेज्ञासे कहा जाता है कि सब शरीरों में आत्मा एक है।

व्यवहार—यह नय वस्तुत्रोंमें रही हुई समानताकी उपेत्ता करके, विशेषताकी स्रोर लच्य खींचती है। इस नयकी प्रवृत्ति लोक-व्यवहारकी तरफ है। पाँच वर्णवाले भेंवरेको काला भेंवरा बताना इस नयकी पद्धति है। रास्ता स्राता है, कूड़ा भरता है, इन सब उपचारोंका इस नयमें समावेश हो जाता है।

ऋजुस्त्र—यह नय वस्तुमें होते हुए नवीन-नवीन रूपान्तरों की स्रोर लच्य त्राकर्षित करता है। स्वर्णका मुकट, कुण्डल स्रादि जो पर्यायें हैं, उन पर्यायों को यह नय देखता है। पर्यायके स्रवावा स्थायी द्रव्यकी स्रोर यह नय द्रग्पात नहीं करता है। इसीलिये पर्यायें विनश्वर होनेसे सदा स्थायी द्रव्य इस नयकी दृष्टिमें कोई चीज नहीं है।

शब्द—इस नयका काम है, श्रानेक पर्याय शब्दोंका एक श्रार्थ मानना। यह नय बताता है कि कपड़ा, वस्त्र, वसन श्रादि शब्दों का श्रार्थ एक ही है।

समिरूढ़—इस नयकी पद्धति है कि पर्याय शब्दोंके भेद से श्रर्थका भेद मानना। यह नय कहता है कि कुम्भ, कलश, घट आदि शब्द भिन्न अर्थवाले हैं; क्योंकि कुम्भ, कलश, घट आदि शब्द यदि भिन्न श्रर्थवाले न हों तो घट, पट, श्रम्ब श्रादि शब्द भी भिन्न श्रर्थवाले न होने चाहिये। इसलिये शब्दके भेदसे श्रर्थका भेद है।

पवंभूत—इस नयकी दृष्टिसे शब्द, अपने अर्थका वाचक (कहनेवाला) उस समय होता है जिस समय वह अर्थ— पदार्थ उस शब्दकी व्युत्पत्तिमेंसे क्रियाका जो भाव निकलता है, उस क्रियामें प्रवृत्त हुआ हो। जैसे—''गो" शब्दकी व्युत्पत्ति है— ''गच्छतीति गौः" अर्थात् जो गमन करता है उसे गौ कहते हैं, मगर वह 'गो' शब्द इस नयके अभिप्रायसे प्रत्येक गऊका वाचक नहीं हो सकता है किन्तु केवल गमन क्रियामें प्रवृत्त चलती हुई गायका ही वाचक हो सकता है। इस नयका कथन है कि शब्दकी व्युत्पत्तिके अनुसार ही यदि उसका अर्थ होता है तो उस अर्थको वह शब्द कह सकता है।

यह बात उपर स्पष्ट की जा चुकी है कि यह सातों नय एक प्रकारके दृष्टि-विन्दु हैं। अपनी-अपनी मर्यादामें स्थित रहकर अन्य दृष्टि-विन्दुओंका खएडन न करनेहीमें नयोंकी साधुता है। मध्यस्थ पुरुष सब नयोंको भिन्न-भिन्न दृष्टिसे मान देकर तत्त्वचेत्रकी विशाल सीमाका अवलोकन करते हैं। इसलिये वे राग-द्रेषकी बाधा न होनेसे, आत्माकी निर्मल दशाको प्राप्त कर सकते हैं।

सात नयोंके घटानेके वास्ते एक दृष्टान्त दिया जाता है:--

कोई बढ़ई पायली ( अनाज तोलनेका फर्मा) बनानेके ख्यालसे जंगलसे काष्ट्र लेने जा रहा था। किसीने प्रश्न किया कि तुम कहाँ जाते हो ? तो बढ़ईने उत्तर दिया कि पायली बनानेको काष्ठ लेने जंगल जारहा हूँ। लकड़ी काटते समय, लकड़ी घर लाते समय, लकड़ोसे पायली बनाते समय, इत्यादि जिस समय उससे पूछा तो उसने उत्तर दिया कि पायली बनाता हूँ, यह नैगमनय है । इसपर व्यवहारनयवाला तो चुप रहा पर संग्रहनयवाला बोला कि जब इस पायलीसे नाजका संग्रह करो तब इसे पायली कहना। इसपर व्यवहारनयवाला बोला कि ऋभी तो तुम पायली बना रहे हो, जब पायली बन जाय और व्यवहार-याग्य होजाय, तब उसे पायली कहना। इसपर ऋजुसूत्रनयवाला बोला कि पायली बन जानेसे पायलो नहीं कही जाती, परन्तु नाजका नाप करोगे तब पायली कही जायगी। तब शब्दनयवाला बोला कि नाजका नाप करते समय एक दो ऐसे गिनो जब पायली कहना। तब समभिरूढ़नय वालाबोला कि किसी कार्यसे माप होगा, जब यह पायली कही जायगी। तब एवम्भूतनयवाला बोला कि नापते समय जब नापमें उपयोग होगा, तभी पायली कही जायगी।

इन सात नयों में नैगमनय, संग्रहनय, व्यवहारनय और ऋजुसूत्रनय, ये चार नयव्यवहारमें हैं और शब्दनय, समिस्द्रह नय और एवम्भूतनय, ये तीन नय निश्चयमें हैं। किसी-किसी समय ऋजुसूत्रनयकों भी निश्चयनयमें शामिल कर लेते हैं।

# निक्षेप अधिकार

्रिट्रिसी भी वस्तुमें गुणावगुणका त्रारोप निचेपों द्वारा होता है। जैनदर्शनमें चार निचेप हैं। वे इस भाँति हैं:—

१—नाम, २—स्थापना, ३—द्रव्य ऋौर ४—भाव ।

१—गुण, जाति, द्रव्य और क्रियाकी अपेचा बिना ही अपनी इच्छानुसार लोक-व्यवहारकेलिये किसी पदार्थकी संज्ञा करनेको 'नामनिचेप' कहते हैं। जैसे—िकसी पुरुपका नाम इन्द्रराज है, परन्तु उसमें इन्द्रके समान गुण, जाति, द्रव्य, क्रिया कुछ भी नहीं है; उसके माता-पिताने केवल व्यवहारार्थ नाम रख लिया है या दूसरे शब्दोंमें यह कहना चाहिये कि गुण, जाति, द्रव्य, क्रियाकी अपेचासे जो नाम नहीं रक्खे जाते हैं, उन्हींको नामनिचेप कहते हैं।

२—धातु, काष्ट, पाषास, मिट्टीके खिलौने, चित्रादि, शतरँजके हाथी, घोड़ा, बादशाह इत्यादिमें त्राकार-रूप व बिना त्राकार-रूप कल्पना कर लेनेको 'स्थापनानिचेप' कहते हैं।

(१) फोटो या मूर्त्ति जिससे उस वस्तुका भान होवे, उसे 'सदुभावस्थापना' या 'तदाकारस्थापना' कहते हैं।

- (२) जिन वस्तुत्रोंसे उनका भान न होवे; जैसे—शतरॅंजके मोहरोंमें वादशाह, हाथी, घोड़ा, त्रादि होते हैं, उन्हें 'त्रसद्भाव-स्थापना' कहते हैं।
- ३—जिस मनुष्य या वस्तुमें वर्त्तमान समयमें गुए न होनेपर भूत-भविष्यकालकी पर्यायकी मुख्यता लेकर वर्त्तमानमें कहना, वह 'द्रव्यनिचेप' है। जैसे—भविष्यमें होनेवाले राजाके पुत्रकों (युवराजको) वर्त्तमानमें राजा कहना अथवा जो भूतकालमें कीजदार था उसका खोहदा चला जानेपर भी उसे कीजदार कहना, यह द्रव्यनिचेप है।
- ४—जिस पदार्थकी वर्त्तमानमें जो पर्याय हो, उसको उसी रूपमें कहना, उसे 'भावनिचेप' कहते हैं। जैसे काष्टको काष्ट श्रवस्थामें काष्ट कहना, कोयला होनेपर कोयला श्रीर राख होनेपर राख कहना।

उक्त चारों निच्चेपोंमेंसे प्रथम तीन निच्चेप गुण बिना होनेसे 'श्रवत्थुक' कहे हैं श्रीरचौथाभाव निच्चेप सगुण होनेसे 'उपयोगी' कहा है।

#### प्रमागा

पदार्थके सर्वदेशको कहे और जनावे, उसे 'प्रमाण' कहते हैं।

जो पदार्थके एक देशको कहे श्रौर जनावे, उसे 'नय' कहते हैं। श्रात्मा जिस ज्ञानके द्वारा विना श्रन्य पदार्थकी सहायताके पदार्थको श्रत्यन्त निर्मल स्पष्टतया जाने, उसको 'प्रत्यज्ञ-प्रमाख' कहते हैं।

जो पर्यायको उदासीन रूपसे देखता हुआ द्रव्यको ही मुख्य-तयासे कहैं, उसे 'द्रव्यार्थिकनय' कहते हैं।

जो द्रव्यको मुख्य न करके एक पर्यायको ही कहै, उसे
 'पर्यायार्थिकनय' कहते हैं।

शास्त्रकारोंने वस्तुका वस्तुत्व सिद्ध करनेकेलिये चार प्रमाण कहें हैं। वे इस मॉिंत हैं :—

१—प्रत्यत्त, २—त्र्यनुमान, ३—त्र्यागम त्र्यौर ४—उपमा-प्रमाण ।

१—त्रात्मा बिना श्रन्य पदार्थकी सहायताके ही पदार्थीको अत्यन्त निर्मल स्पष्टतया जाने, उसे 'प्रत्यन्त प्रमाण' कहते हैं। शास्त्रकारोंने प्रत्यन्त प्रमाणके श्रनेक भेदानुभेद किये हैं। जैसे— इन्द्रियप्रत्यत्त, नोइन्द्रियप्रत्यत्त, द्रव्य-इन्द्रियप्रत्यत्त, भाव-इन्द्रिय-प्रत्यत्त, निवृ<sup>°</sup>त्ति श्रीर उपकरण श्रादि ।

२—जिस अनुमानसे वस्तुका ज्ञान हो, उसे 'अनुमान प्रमाण' कहते हैं। जैसे—िकसीका पुत्र बाल्यावस्थामें विदेश गया हो और युवा होकर पीछे आवे, तब उसके घरवाले शरीराकृति, वर्ण, तिल आदिसे पहिचानें; मयूरको उसके शब्दसे; रथको मंमन शब्दसे पहिचानें आदि। इसके भी शास्त्रकारोंने कई भेदानुभेद किये हैं। जैसे—पुट्वं, सट्वं, दिट्टी आदि।

३—ज्ञानी पुरुषोंद्वारा कथित शास्त्रोंसे वस्तुका जो ज्ञान होता है, उसे 'त्र्यागम प्रमाण' कहते हैं। इसके भी शास्त्रकारोंने कई भेद किये हैं: जैसे—सूत्रागम, त्र्र्थागम त्र्यौर तटुभयागम त्रादि।

४—िकसी अन्य वस्तुकी सदृशता बतलाकर किसी मुख्य वस्तुका ज्ञान कराना, उसे 'उपमा प्रमाण' कहते हैं। जैसे भविष्य-कालमें प्रथम तीर्थङ्कर श्रीपद्मनाथजी कैसे होंगे ? तो कहा कि वर्त्तमानके अन्तिम तीर्थङ्कर श्रीमहावीर भगवान् जैसे। पल्यो-पम व सागरोपमका समय बतानेकेलिये कुएँका दृष्टान्त देते हैं, इत्यादि।

## कर्म अधिकार

प्रकार वेदान्तदर्शन, न्यायदर्शन, वैशेषिकदर्शन इत्यादि ईश्वरको सृष्टिका श्रिधिष्ठाता श्रीर कर्त्ता—उसकी प्रेरणासे श्रच्छे-बुरे कर्मोंका फल मिलता है, यह मानते हैं; उस प्रकार जैनदर्शन नहीं मानता । जैनदर्शन न तो ईश्वरको सृष्टिको रचनेवाला श्रथवा श्रिधिष्ठाता मानता है, श्रीर न उसकी प्रेरणासे कर्मोंका फल मिलता है, यह मानता है।

कर्मवादका मन्तव्य है कि जिस प्रकार जीव, कर्म करनेको स्वतम्त्र हैं; उसी प्रकार उसके कर्म भोगनेको भी वह त्र्याजाद है। जैनदर्शन सृष्टिको त्र्यनादि-त्र्यनन्त मानता है त्र्यर्थात् न तो वह कभी पैदा हुई त्र्यौर न कभी उसका विनाश होगा।

ईश्वरको कर्त्ता या प्रेरक माननेवाले कर्मवादपर नीचे लिखे श्राचेप किया करते हैं:—

१—छोटी-मोटी चीजों जैसे घड़ी, मकान, महल इत्यादि, यदि किसी व्यक्तिके द्वारा निर्मित होती हैं तो फिर सम्पूर्ण जगत्, जो कार्य रूप दिखाई देता है, उसका भी कोई उत्पादक श्रवश्य होना चाहिये। २—सभी प्राणी अच्छे बुरे कर्म करते हैं, पर कोई बुरे कर्मोंका फल नहीं चाहता; और कर्म स्वयं जड़ होनेसे किसी चेतनकी प्रेरणा बिना फल देनेमें असमर्थ हैं। इसलिये ईश्वर ही प्राणियोंको कर्मफल भोगवाता है।

३— ईश्वर एक ऐसी सत्ता ऋथीत् ऋत्मा है, जो सदासे मुक्त है श्रीर मुक्त जीवोंकी ऋपेचा उसमें कुछ विशेषता है। इस कारण जैनदर्शन जो यह मानता है कि कमींसे छूट जानेपर सब जीव मुक्त ऋथीत् ईश्वर हो जाते हैं, सो ठीक नहीं है।

### श्राचेपोंका समाधान

१—यह जगत् किसी समय नहीं बना है—वह सदासे ही है। हाँ, इसमें परिवर्त्तन हुआ करते हैं। अनेक परिवर्त्तन ऐसे हैं कि जिनके होनेमें मनुष्य आदि प्राणी वर्गके प्रयत्नकी अपेत्ता देखी जाती है, तथा ऐसे परिवर्त्तन भी होते हैं कि जिनमें किसीके प्रयत्नकी अपेत्ता नहीं रहती; वे जड़-तत्त्वके तरह-तरहके संयोगसे उच्णता, वेग, क्रिया आदि शक्तियोंसे बनते रहते हैं। उदाहरणार्थ—मिट्टी, पत्थर आदि चीजोंके इकट्ट होनेसे छोटे-मोटे टीले या पहाड़का बन जाना; इधर-उधरसे पानीका प्रवाह मिल जानेसे उनका नदी रूपमें बहना, भापका पानी रूपमें बरसना, और फिरसे पानीका भाप-रूप बन जाना इत्यादि। इसलिये ईश्वरको सृष्टिका कर्त्ता माननेकी कोई आवश्यकता नहीं।

२ - प्राणी जैसा कर्म करते हैं, वैसा फल उनको कर्मके द्वारा ही मिल जाता है। कर्म जड़ है और प्राणी श्रपने किये हुए बुरे कर्मका फल नहीं चाहते-यह ठीक है, पर ध्यानमें रखना चाहिये कि जीवके चेतनके संगसे कमेंमें ऐसी शक्ति पैदा हो जाती है कि जिससे वह अपने अच्छे बरे विपाकोंको नियत समयपर जीवपर प्रकट करता है। कर्मवाद यह नहीं मानता कि चेतनके सम्बन्धके विना ही जड़ कम भोग देनेमें समर्थ है। वह इतना ही कहता है कि फल देनेकेलिये ईश्वर रूप चेतनकी प्रेरणा माननेकी कोई चरूरत नहीं है, क्योंकि सभी जीव चेतन हैं—वे जैसे कर्म करते हैं उनके श्रनुसार उनकी बुद्धि वैसी ही बन जाती हैं, जिससे दुरे कमेंके फलकी इच्छा न रहनेपर भी वे ऐसा कृत्य कर बैठते है कि जिससे उनको अपने कर्मानुसार फल मिल जाता है। कर्म करना एक बात है और फलको न चाहना दूसरी बात हैं। केवल चाहना न होनेहीसे किये कर्मका फल मिलनेसे रुक नहीं सकता। उदाहरणाथ-एक मनुष्य धूपमें खड़ा है, गर्म चीज खाता है और चाहता है कि प्यास न लगे सो क्या प्यास रुक सकती है।

३—ईश्वर चेतन है और जीव भी चेतन है; फिर उनमें अन्तर ही क्या? हाँ, अन्तर इतना हो सकता है कि जीवकी सभी शक्तियाँ आवरणों (कर्म पुद्गलों) से घिरी हुई हैं और ईश्वर की नहीं। पर जिस समय जीव अपने आवरणोंको हटा देता है,

उस समय तो उसकी सभी शक्तियाँ परिपूर्ण रूपमें प्रकाशित हो जाती हैं, फिर जीव श्रौर ईश्वरमें विषमता किस बातकी ? इस कारण कर्मवादके श्रनुसार यह माननेमें कोई श्रापित नहीं कि सभी मुक्त जीव ईश्वर ही हैं।

# 'कर्म' शब्दका अर्थ

कमेशास्त्र जाननेकी चाह रखनेवालोंको आवश्यक है कि वे 'कर्म' शब्दका अर्थ, भिन्न-भिन्न शास्त्रोंमें प्रयोग किये गये उसके पर्याय शब्द, कर्मका स्वरूप, आदिसे परिचित हो जायेँ।

'कर्म' शब्द लोक-व्यवहार श्रीर शास्त्र दोनों में प्रसिद्ध है। उसके श्रनेक श्रर्थ होते हैं। साधारण लोग श्रपने व्यवहारमें काम, धन्धे या व्यवसायके मतलबमें कर्म शब्दका प्रयोग करते हैं। शास्त्रमें उसकी एक गति नहीं है। खाना, पीना, चलना, कॉपना श्रादि किसी भी हलचलके लिये, चाहे वह जीवकी हो या जड़की—कर्म शब्दका प्रयोग किया जाता है। कर्मकाएडी मीमांसक यज्ञ, योग श्रादि किया-कलाप श्रथमें; पौराणिक लोग त्रत, नियम श्रादि धार्मिक कियाश्रोंके श्रथमें; नैय्यायिक लोग त्रत, नियम श्रादि धार्मिक कियाश्रोंके श्रथमें; नैय्यायिक लोग उत्होपण श्रादि पॉच सांकातक कर्मोंमें कर्म शब्दका व्यवहार करते हैं। परन्तु जैन-शास्त्रमें कर्म शब्दसे दो श्रर्थ लिये जाते हैं। पहला राग-द्वेषात्मक परिणाम, जिसे कथाय—'मावकर्म' कहते हैं श्रीर दूसरा कार्मण जातिके पुद्गल-

विशेष, जो कषायके निमित्तसे त्रात्माके साथ चिपके हुए होते हैं, वह 'द्रव्यकर्म' कहलाता है।

जैनदर्शनमें जिस धर्मकेलिये कर्म शब्द इस्तैमाल होता है, उस अर्थके अथवा उससे कुछ मिलते-जुलते अर्थकेलिये जैनेतर दर्शनोंमें ये शब्द मिलते हैं—माया, अविद्या, प्रकृति, अपूर्व, वासना, आशय, धर्माधर्म, संस्कार, दैव, भाग्य आदि।

जितने दर्शन श्रात्मवादी हैं श्रीर पुनर्जन्म मानते हैं, उनकी पुनर्जन्मकी सिद्धि--उपपत्तिकेलिये कर्म मानना ही पड़ता है।

## कर्मका स्वरूप

मिथ्यात्व, कषाय आदि कारणोंसे जीवके द्वारा जो किया जाता है, वही 'कर्म' कहलाता है। कर्मका पहिला लच्चण उपर्युक्त भावकर्म और द्रव्यकर्म दोनोंमें घटित होता है। क्योंकि भावकर्म आत्माका—जीवका—वैभाविक परिणाम है। इससे उसका उपादान रूप कर्ता जीव ही है, और द्रव्यकर्म जो कि कार्मण जातिके सूदम पुद्गलोंका विकार है, उसका भी कर्ता निमित्त रूपसे जीव ही है। भावकर्मके होनेमें द्रव्यकर्म निमित्त है और द्रव्यकर्ममें भावकर्म निमित्त है। इस प्रकार उन दोनोंमें आपसमें बीज-अङ्करकी तरह कार्य-कारण भाव सम्बन्ध है।

कर्म स्वयं जड़ पदार्थ है। 'कर्मपुद्गल' उसको कहते हैं, जिनमें रूप, रस, गंध ख्रौर स्पर्श हों ख्रौर पृथ्वी, पानी, स्रिप्तिः श्रीर वायुके पुद्गलसे बने हों। जो पुद्गल कर्म बनते हैं, वे एक प्रकारकी श्रात्यन्त सुदम रज हैं श्राथवा घूलि हैं, जिसको इन्द्रियाँ यंत्रकी मददसे भी नहीं जान सकतीं या देख सकतीं। सर्वज्ञ परमात्मा श्रथवा परम श्रवधिज्ञानवाले योगी ही इस रजको देख सकते हैं। जीवके द्वारा जब वह रज प्रहण की जाती है, तब उसे 'कर्म' कहते हैं।

जिस प्रकार चिकने घड़ेपर वायु चलनेसे घूलिके छोटे छोटे अगु लग जाते हैं, उसी प्रकार जब कोई भी जीव किसी प्रकारकी किया, चाहे वह मनसे हो या वचनसे हो या कायसे हो, करता है, तब जिस आकाशमें आत्माक प्रदेश हैं, वहीं के अनन्त-अनन्त कर्मयोग्य पुद्गल परमागु, जीवके एक-एक प्रदेशके साथ बँघ जाते हैं। जिस प्रकार दूध और पानीका, तथा आगका और लोहेके गोलेका सम्बन्ध होता है, उसी प्रकार जीव और कर्मपुद्गलोंका सम्बन्ध होता है।

कर्म और जीवका श्रनादिकालसे सम्बन्ध चला श्रारहा है। पुराने कर्म श्रपना फल देकर श्रात्म-प्रदेशोंसे जुदा होजाते हैं श्रीर नये कर्म प्रतिसमय बैंधते हैं।

कर्म श्रीर जीवका श्रनादि-सान्त तथा श्रनादि-श्रनन्त दो प्रकार का सम्बन्ध है। जो जीव मोच पा चुके या पावेंगे उनका कर्मके साथ श्रनादि-सान्त सम्बन्ध है श्रीर जिन जीवोंको कभी मोच न होगी उनका कर्मके साथ श्रनादि-श्रनन्त सम्बन्ध है। जिन जीवों में मोत्त पानेकी योग्यता है उन्हें 'मव्य' और जिनमें योग्यता नहीं है उन्हें 'अभव्य' कहते हैं। जीवका कर्मके साथ अनादि कालसे सम्बन्ध होनेपर भी जब जन्म-मरणुरूप संसारसे छूटनेका समय आता है तब जीवको विवेक उत्पन्न होता है अर्थात् आत्मा और जड़की चुराई मालूम होजाती है। तप-ज्ञान-रूप अग्निके बलसे वह सम्पूर्ण कमे मलको जलाकर शुद्ध सुवर्णके समान निर्मल होजाता है। यही शुद्ध आत्मा ईश्वर है, परमात्मा है अथवा ब्रह्म है।

# कर्म-शत्रुपर विजय

श्रनादिकालसे वर्म-शत्रु श्रात्माके साथ लगा हुत्रा है। जब तक श्रात्माका छुटकारा इससे नहीं होगा, उस समय तक यह श्रात्मा श्रावागमन श्रर्थात् चौरासी लाख जीव-योनिके चक्करसे कभी मुक्ति नहीं पा सकता। श्रगर कोई पुरुषार्थी श्रोर चतुर राजा श्रपने शत्रुपर विजय करना चाहता है तो पेश्तर इसके कि वह उसपर चढ़ाई करे, यह निहायत जकरी है कि वह उसकी तमाम शक्तियोंका श्रर्थात् फीज, पलटन, श्रस्त, शोर्च, गढ़ श्रादि श्रीर तमाम रास्ते तथा उसकी स्थितिका पूरा-पूरा श्रध्ययन कर ले श्रीर उसके बाद उसका मुकाबिला करनेकेलिये जब सारे जकरी सामान इकट्टे होजायँ, उस समय पराक्रम श्रीर हिम्मतके साथ चढ़ाई करे। परिणाम यह होगा कि वह श्रवश्य कामयाब श्रर्थात् विजयी होगा। ठीक इसी

प्रकार त्रगर एक पुरुषार्थी त्र्यौर ज्ञानी त्रात्मा कर्मरूपी शत्रुको विजय करना चाहता है तो उसको त्रपने कर्मरूपी शत्रुके बारेमें पूरा-पूरा त्राध्ययन कर लेना चाहिये ताकि वह त्र्यासानीसे जीता जा सके त्रीर मुक्तिरूपी राज्य विजय किया जा सके।

प्रश्न यह उठता है कि कर्म दो प्रकारके होते हैं—एक शुभ कर्म श्रीर दूसरा श्रशुभ कर्म। शुभ कर्म करनेसे श्रात्माको श्रानन्द व सुखकी प्राप्ति होती है श्रीर श्रशुभ कर्म करनेसे श्रात्माको दुःख व तकलीफ मिलती है। तब किस प्रकार शास्त्रकार शुभ श्रीर श्रशुभ, दोनो प्रकारके कर्मोंको छोड़नेको कहते हैं, जब कि शुभ कर्मसे सुख व श्रानन्दकी प्राप्ति होती है।

इसका मतलब यह है कि शुभ कमों द्वारा जो त्रानन्द व सुख मिलते हैं, वे त्रसार व चिएिक हैं। कोई यह कहेगा कि वे चिएिक कैसे हैं, जब कि शुभ कमें करनेवाली त्रात्मा देवगतिको प्राप्तकर सागरोंकी त्रायु व त्र्यनेक त्रानन्द व सुखकारी ऋद्धि व सिद्धि भोगती है ? यह बात बिलकुल यथार्थ है, पर इस न्यायमे विचारना चाहिये कि एक समय नहीं, दस समय नहीं, हजार समय नहीं, बिलक त्र्यसंख्यात समय यह त्रात्मा देवगतिके त्रानन्द व सुखोंको भोग त्राया है, पर त्राज तक इसकी गरज नहीं सरी है त्र्यांत् परम त्रानन्द पदको प्राप्त नहीं हुन्ना है। इस ख्यालसे यह सारे सुख व त्रानन्द चिएिक हैं। संसारके सारे त्रानन्द व सुख किम्पाक फलके समान हैं, जो देखने त्रीर खानेमें बड़ा सुन्दर श्रीर स्वादिष्ट लगता है, पर खानेके बाद प्राणी कालको प्राप्त होजाता है; इसी प्रकार यह शुभ कर्म श्रानन्द श्रीर मुख देनेवाला है, पर इसका परिणाम बुरा होता है। इस कारण यह शुभ कर्म भी त्यागने योग्य है।

# कर्म-शत्रुको प्रबलता

कर्म बड़े-बड़े और महान्-महान् आत्माको, जैसे—ऋषि,
मुनि और त्यागियोंको, यहाँ तक कि जो आत्मा अरिहन्त
होनेको जा रही है उनको और सांसारिक बड़े-बड़े पुरुष
जैसे चक्रवर्ती, बलदेव वा वासुदेवको कष्ट, दुःख व सन्ताप
देनेमें नहीं चूकता है तो हम साधारण पुरुषोंकी तो क्या चलाई।
कर्म किसीकी रियायत नहीं करता, चाहे वह महान् पुरुष हो या
कोई छोटा जीव हो। हाँ, यह बात अवश्य है कि कर्मीका चूर्ण
अथवा नाश किया जा सकता है। जिस प्रकार कर्म अपने
कर्त्तव्यमें नहीं चूकते, उसी प्रकार त्यागी, पुरुषार्थी और महान्
आत्मा इसको चूर-चूर अथवा नष्ट करनेमें नहीं चूकते।

## कर्मोंसे बूटनेका मुख्य गुरु

१—पहिले बुरे, नीच श्रीर त्याज्य कर्मीका करना छोड़ दो ताकि श्रशुभ यानी पाप कर्मका बन्ध न हो।

२—बँधे हुये कर्मीका नाश ज्ञान, दर्शन, चारित्र, तपस्या श्रादि विधियोंसे कर दो श्रर्थात् जला दो। ३—प्रारव्य अर्थात् निःकाङ्चित कर्मौको भोगकर चीण कर दो। ऐसा करनेसे आत्मा कर्मौसे अवश्य मुक्त हो जायगी अर्थात् सिद्धगतिको प्राप्त कर लेगी।

जैनदर्शनमें कर्म-बन्धके मिश्यात्व, श्रविरति, कषाय श्रौर योग, ये चार कारण बतलाये हैं श्रौर कहीं कहीं संचेपमें कषाय योग भी मिलते हैं, श्रगर श्रौर श्रधिक संचेप करके कहा जाय तो यह कह सकते हैं कि कषाय ही कर्मबन्धका कारण है, पर उन सबको संचेपमें वर्गीकरण करके श्राध्या त्मक विद्वानोंने उसके राग-द्वेप सिफ दो ही भेद किये हैं। जिस प्रकार मकड़ी श्रपनी ही प्रवृत्तिसे श्रपने किये हुए जालेमें फँसती है, उसी प्रकार जीव भी श्रपनी बेसमभी श्रादि चतुराईसे श्रपने पैदा किये हुये कर्मजाल में फँसता है।

### कर्मोंके विषयमें विशेष ज्ञान

वैसे तो कर्मको मूल प्रकृतियाँ, उत्तर प्रकृतियाँ श्रीर उनकी वर्गणाश्रोंके पचास नहीं, सौ नहीं, हजार नहीं लाख नहीं, बिक श्रमंख्याते भेदानुभेद हैं। पर ज्ञानी पुरुषोंने साधारण जनसमुदाय को समभानेके हेतु कर्मको श्राठ मूल प्रकृतियों श्रीर १५८ उत्तर प्रकृतियों में बाँट दिया है यानी यों कहना चाहिये कि श्रपने ज्ञान-कलद्वारा समुद्रके समान ज्ञानको एक लोटेके रूपमें समावेश कर दिया है।

जीवका ज्ञानवान होना, मूर्ख होना, नेत्र सहित होना, श्रन्धा होना, धनी होना, निर्धन होना, पुत्रवान होना, पुत्रहीन होना, क्रोधी, मानी, मायावी ऋौर लोभी होना, शान्ति-स्वभावी. सरलस्वभावी, ऋहंकार रहित होना ऋौर निर्लोभी होना, स्त्री होना, पुरुष होना, या नपुंसक होना, पशु होना या मनुष्य होना, नेरिया या देवता होना, कम ऋायु पाना या ज्यादा ऋायु पाना या होते ही मर जाना, सुरूप या कुरूप होना, कमजोर या बल-वान् होना, निरोगी या रोगी होना, सुखी या दुःखी होना, सुडौल या वंडील शरीरी होना, मुख्तलिफ रगका होनः, मुख्तलिफ रसका होना, हलका होना, भारी होना, ठंढा या गरम होना, सूदम या बादर शरीरी होना, सम्यक्त्वी या मिध्यात्वी होना, दानी होना, या लोभी होना, भोग उपभोग होते हुए न भोग सकना, इत्यादि-इत्यादि बातें जो जीव-मात्रमें पाई जाती हैं, वे सब उसके शुभ व श्रशुभ कर्मोंका फत्तरूप हैं। जैसे-जैसे जीव-कर्मका बन्ध करता है, वैसे-ही-वैसे उसके फल मिलते हैं अर्थात जैसा बीज मनुष्य बोवेगा, वैसा ही फल प्राप्त करेगा।

श्रब कर्मकी मूल प्रकृतियों श्रीर उनकी उत्तर प्रकृतियोंके बारेमें वर्णन किया जाता है।

कर्मकी मृल प्रकृतियाँ श्राठ हैं, उनके नाम इस प्रकार हैं:—
(क)—ज्ञानावरणीय,(ख)—दर्शनावरणीय,(ग)—वेदनीय,(घ)—मोहनीय,(ङ)—श्रायु,(घ)—नाम,(छ)—
गोत्र श्रीर (ज)—श्रम्तराय।

- क—झानावरणीय—झान + आवरण = जो कर्म झान गुण पर पर्दा गेरे अर्थात् आत्माके झानगुणोंको आच्छादित करे— ढके, उसे 'झानावरणीय कर्म' कहते हैं।
- ख—दर्शनावरणीय—दर्शन + आवरण = जो कर्म देखनेपर पर्दा गेरे अर्थात् जो कर्म दर्शन गुणको आच्छादित करे—ढके, उसे 'दर्शनावरणीय कर्म' कहते हैं।
- ग वेदनीय जो कर्म श्रात्माको सुख-दुःख पहुँचावे, वह वेदनीय कर्मे कहा जाता है।
- घ मोहनीय जो कर्म स्व-पर-विवेकमें तथा स्वरूप-रमण में बाधा पहुँचाता है, वह 'मोहनीय कर्म' कहा जाता है।
- ङ—श्रायु—जिस कर्मके श्रम्तित्वमं (रहनेसे) प्राणी जीता है तथा खतम होनेसे मरता है, उसे 'श्रायुः कर्म' कहते हैं।
- च —नाम जिस कर्मके उदयसे जीव नरक, तिर्यक्च आदि नामोंसे सम्बोधित होता है, जैसे — अमुक मनुष्य है, अमुक देवता है, उसे 'नाम कर्म' कहते हैं।
- छ—गोत्र—जो कर्म श्रात्माको उच तथा नीच कुलमें जन्मावे, उसे 'गोत्र कर्म' कहते हैं।
- ज—श्रन्तराय—जो कर्म श्रात्माके वीर्य, दान, लाभ, भोग श्रीर उपभोग रूप शक्तियोंका घात करता है, उसे 'श्रन्तराय कर्म' कहते हैं।

श्रव उक्त आठ कर्मोंकी उत्तर-प्रकृतियोंका वर्णन किया जाता है:--

ज्ञानावरणीयकी ४, दर्शनावरणीयकी ६, वेदनीयकी २, मोहनीयकी २८, आयुकी ४, नामकी १०३, गोत्रकी २ और अन्तरायकी ४—इस प्रकार कुल उत्तर-प्रकृतियाँ १४८ होती हैं, जिनका वर्णन निम्नलिखित हैं:—

#### क--ज्ञानावरणीयः--

ज्ञानावरणीयकी उत्तर-प्रकृतियोंको समभनेकेलिये ज्ञानके भेद समभनेसे उनके त्रावरण सरलतासे समभमें त्राजायँगे। ज्ञानके मुख्य भेद पाँच हैं—मतिज्ञान, श्रुतज्ञान, श्रवधिज्ञान, मनःपर्याय-ज्ञान श्रीर केवलज्ञान। इन पाँचोंके त्रावान्तर-भेद श्रर्थात् उत्तर-भेद हैं:—

मतिज्ञानके २८, श्रुतज्ञानके १४ श्रयवा २०, श्रवधिज्ञानके ६, मनःपर्यायज्ञानके २ श्रीर केवलज्ञान सिर्फ १ प्रकारका है। इन सबके भेदोंको मिलानेसे पाँच ज्ञानके ४१ भेद होते हैं श्रीर ४७ भेद भी होते हैं।

मतिज्ञान—इन्द्रिय श्रीर मनके द्वारा जो ज्ञान होता है, उसे 'मतिज्ञान' कहते हैं।

श्रुतज्ञान —शास्त्रोंके बॉंचने तथा सुननेसे जो अर्थज्ञान होता है, उसे 'श्रुतज्ञान' कहते हैं। श्रवधिज्ञान — इन्द्रिय तथा मनकी सहायताके बिना मर्यादा-को लिये हुये रूपवाले द्रव्यका जो ज्ञान होता है, उसे 'श्रवधिज्ञान' कहते हैं।

मनःपर्यायज्ञान—इन्द्रिय श्रोर मनकी मददके बिना मर्यादा-को लिये हुये संज्ञी (जिनके मन होता है) के मनोगत भावों श्रर्थात् मनकी बातों को जानने को 'मनःपर्यायज्ञान' कहते हैं।

केवलज्ञान—संसारके भूत, भविष्य श्रौर वर्तमान कालके सम्पूर्ण पदार्थीका युगपत् (एक साथ) जानना 'केवलज्ञान' कहलाता है।

पहिलो दो झानोंमें इन्द्रियों ऋौर मनकी सहायता लेनी पड़ती है। किन्तु अन्तके तीन झानोंमें इन्द्रिय ऋौर मनकी सहायताकी आवश्यकता नहीं है।

ज्ञानके आवरण करनेवाले कर्मको 'ज्ञानावरण' अथवा 'ज्ञानावरणीय' कहते हैं। जिस प्रकार आँखपर पतले या मोटे कपड़े की पट्टी लपेटनेसे वस्तुश्रों के देखनेमें कम और ज्यादा हकावट होती है, उसी प्रकार ज्ञानावरण-कर्मके प्रभावसे आत्माको पदार्थों के जाननेमें हकावट पहुँचती है, किन्तु ऐसी हकावट नहीं होती, जिससे आत्माको किसी प्रकारका ज्ञान ही न हो। जैसे सूर्य्य चाहे—जैसे घने बादलोंसे क्यों न घिर जाय तो भी उसका कुछ-न-कुछ प्रकाश अवश्य ही रहता है। जिससे दिन-रातमें भेद सममा जाता है। इसी प्रकार कर्मोंका चाहे-जैसा गाढ़ त्र्यावरण क्यों न हो, त्र्यात्माको कुछ-न-कुछ ज्ञान होता ही रहता है।

मित्रज्ञानावरणीय—भिन्न २ प्रकारके मित्रज्ञानोंको आवरण करनेवाले, भिन्न २ कर्मोंको 'मित्रज्ञानावरणीय' कहते हैं। मित्र ज्ञानके २८ भेद कहे हैं, परदूसरी अपेचासे ३४० भेद होते हैं। उन सर्वोंके आवरण करनेवाले कर्म जुदा २ होते हैं। उन सब आव-रण करनेवालोंको 'मित्रज्ञानावरणीय' कर्म कहते हैं।

श्रुतज्ञानावरणीय—श्रुतज्ञानके १४ अथवा २० भेद कहे गये हैं, उनके आवरण करनेवाले कर्मोंको 'श्रुतज्ञानावरणीय' कर्म कहते हैं।

श्रवधिज्ञानावरणीय—श्रवधिज्ञानके ६ भेद कहे गये हैं, उनके श्रावरण करनेवाले कर्मोंको 'श्रवधिज्ञानावरणीय' कर्म कहते हैं।

मनःपर्यायज्ञानावरणीय — मनःपर्यायज्ञानके २ भेद कहे हैं, उनके त्र्यावरण करनेवाले कर्मोंको 'मनःपर्यायज्ञानावरणीय' कर्म कहते हैं।

केवलज्ञानावरणीय-केवलज्ञानके श्रावरण करनेवाले कर्मों को 'केवलज्ञानावरणीय' कर्म कहते हैं।

ख-दर्शनावरणीय कर्मः-

चर्जुर्दर्शनावरणीय—श्रॉंखके द्वारा जो पदार्थोंका सामान्य धर्म-प्रहण होता है, उसे 'चर्जुर्दर्शन' कहते हैं; उस सामान्य प्रहणको रोकनेवाले कर्मको 'चर्जुर्दर्शनावरणीय' कर्म कहते हैं। श्रवजुर्द्शनावरणीय—श्रौंखको छोड़कर त्वचा, जीभ, नाक, कान श्रौर मनसे जो पदार्थोंके सामान्य-धर्मका प्रतिभास होता है, उसे 'श्रवजुर्द्शन' कहते हैं, उसके श्रावरणको 'श्रवजुर्द्शना-वरणीय' कर्म कहते हैं।

श्रवधिदर्शनावरणीय—इन्द्रियों श्रीर मनकी सहायताके बिना ही श्रात्माको रूपीद्रव्यके सामान्य-धर्मका जो बोध होता है, उसे 'श्रवधिदर्शन' कहते हैं; उसका श्रावरण 'श्रवधिदर्शनाव-रणीय' कर्म कहाता है।

केवलदर्शन—संसारके सम्पूर्ण पदार्थोंका जो सामान्य श्रव-बोच होता है, उसे 'केवलदर्शन' कहते हैं; उसका श्रावरण 'केवल-दर्शनावरणीय कमें' कहाता है।

निद्रा — कोई-कोई सोया हुत्रा जीव थोड़ी-सी त्रावाज या पैछरसे.जाग जाता है। जिस कर्मके उदयसे ऐसी नींद त्राती है, उस कर्मको 'निद्रा कर्म' कहते हैं।

निद्रा-निद्रा-कोई-कोई सोया हुआ जीव बड़े जोरसे चिल्लाने या हाथसे जोर-जोरसे हिलानेपर उठता है। जिस कर्मकं उदयसे ऐसी नींद आती है, उसे 'निद्रा-निद्रा कर्म' कहते हैं।

प्रचला—खड़े-खड़े या बैठे-बैठे किसी-किसी जीवको नींद श्राती है, उसको 'प्रचला' कहते हैं; जिस कर्मके उदयसे ऐसी नींद श्राती है, उस कर्मको 'प्रचला कर्म' कहते हैं। प्रचला-प्रचला—चलते-फिरते जिस जीवको नींद त्राती है, उसकी नींदको प्रचला-प्रचला कहते हैं। जिस कर्मके उदयसे ऐसी नींद त्राती है, उस कर्मको 'प्रचला-प्रचला कर्म' कहते हैं।

स्त्यानगृद्धि — जो जीव दिनमें श्रथवा रातमें सोचे हुए कामको नींदकी श्रवस्थामें कर डालता है, उसकी इस नींदको स्त्यानगृद्धि कहते हैं। जिस कर्मके उदयसे ऐसी नींद श्राती है, उस कर्मको 'स्त्यानगृद्धि' कर्म कहते हैं।

ऋषभ-नाराचसंहननवाले जीवको जब इस स्त्यानगृद्धि कर्मका उदय होता है, तब उसे वासुदेवका आधा बल हो जाता है। यह जीव मरनेपर अवश्य नरक जाता है।

ग-वेदनीय कर्मः-

इस कर्मका स्वभाव तलवारकी शहद लगी हुई धाराको चाटनेके समान है। वेदनीय कर्मके दो भेद हैं:—

१-सातावेदनीय श्रीर २-श्रमातावेदनीय।

१—तलवारकी धारपर लगे हुए शहदको चाटनेके समान सातावेदनीय है।

२-तलवारकी धारसे जीवके कटनेके समान त्रासातावेदनीय है।

१—जिस कर्मके उदयसे आत्माको विषय सम्बन्धी सुखका अनुभव होता है, उसे 'साताबेदनीय कर्म' कहते हैं। २—जिस कर्मके उदयसे श्रात्माको श्रनुकूल विषयोंकी श्रप्राप्तिसे श्रथवा प्रतिकूल विषयोंकी प्राप्तिसे दुःखका श्रनुभव होता है, उसे 'श्रसातावेदनीय कर्म' कहते हैं।

श्रात्माको जो श्रपने स्वरूपके सुखका श्रनुभव होता है, वह किसी भी कर्मके उदयसे नहीं होता है।

घ-मोहनीय कर्म :-

चौथा कर्म मोहनीय है। इसका स्वभाव मद्यके समान है। जिस प्रकार मद्यके नरोमें मनुष्यको अपने हित-अहितकी पहि-चान नहीं रहती, उसी प्रकार मोहनीय कर्मके उदयसे आत्माको अपने हित-अहितके पहिचाननेकी बुद्धि नहीं रहती।

मोहनीय कर्मके दो भेद हैं:-(१) दर्शनमोहनीय श्रौर (२) चारित्रमोहनीय।

१—जो पदार्थ जैसा है, उसे वैसा हो समफना, यह दर्शन है अर्थात् तत्त्वार्थकी श्रद्धाको 'दर्शन' कहते हैं। यह आत्माका गुएए है। इसके घात करनेवाले कर्मको 'दर्शनमोहनीय कर्म' कहते हैं।

दर्शनमोहनीयके तीन भेद हैं:-

- (१) सम्यक्त्वमोहनीय, (२) मिश्रमोहनीय और (३) मिथ्यात्वमोहनीय ।
- १—जिस कर्मके उदयसे जीवको जीव श्रादि नव तत्त्वोंपर श्रद्धा होती है, उसे 'सम्यक्मोहनीय' कहते हैं।

- २—जिस कर्मके उदयसे श्रार्द्ध श्रीर श्रार्द्ध श्राराद्ध सम्य-क्तव होता है, उसे 'मिश्रमोहनीय कर्म' कहते हैं।
- ३—जिस कमके उदयसे जीवकी हितमें श्रहित बुद्धि श्रौर श्रहितमें हित बुद्धि होती है श्रर्थात् श्रहितको हित श्रौर हितको श्रहित समभता है, उसे 'मिथ्यात्वमोहनीय कर्म' कहते हैं।
- २—जिस कर्मके उद्यसे आत्मा अपने असली स्वरूपको पाता है, उसे 'चारित्रमोहनीय कर्म' कहते हैं।

चारित्रमोहनीय कर्मके दो भेद होते हैं। १—कषायमोह-नीय, २—नोकषायमोहनीय। कषायमोहनीयके १६ भेद हैं और नोकषायमोहनीयके ६ भेद हैं। कषायका ऋर्थ है—जन्म-मरण-रूप संसार, उसकी प्राप्ति जिससे हो, उसे 'कषाय' कहते हैं।

कषायमोहनीयके १६ भेद निम्न प्रकार होते हैं:-

- १—जिस कषायसे जीव स्थनन्तकाल संसारमें भ्रमण करता है, उस कषायको 'श्रनन्तानुबन्धी कषाय' कहते हैं। जिस प्रकार पर्वत फटनेपर नहीं मिलता, उसी प्रकारसे यह कषाय किसी भी उपायसे शान्त नहीं होती।
- २—जिस कषायके उदयसे श्रावक धर्मकी प्राप्ति नहीं होती है, उसे 'श्रप्रत्याख्यानावरण कषाय' कहते हैं। जिस प्रकार सूखे तालाबमें मिट्टीके फड जानेपर दरारें हो जाती हैं। वे वर्षा होनेसे मिलती हैं, उसी प्रकार यह कषाय विशेष परिश्रमणसे शान्त होती है।

३—जिस कषायके उदयसे मुनि-धर्मकी प्राप्ति नहीं होती, उसे 'प्रत्याख्यानावरण कषाय' कहते हैं। जिस प्रकारसे धूलमें लकीर खींचनेपर कुछ समयमें हवा चलनेपर मिट जाती है, उसी प्रकार यह कषाय कुछ उपायसे शान्त हो जाती है।

४—जो कषाय परिषह तथा उपसर्गों के आ जानेपर मुनियों को भी थोड़ासा चलायमान कर देती है अर्थात् उनपर भी थोड़ासा असर जमाती है, उसे 'संज्वलन कषाय' कहते हैं। जिस प्रकारसे पानीमें लकीर खींचनेसे वह फौरन मिट जाती है, उसी प्रकार यह कषाय शीघ ही शान्त हो जाती है।

कषाय चार प्रकारके हैं:—क्रोध, मान, माया श्रौर लोभ । प्रत्येक कषाय ऊपर वर्णन किये चार-चार प्रकारके होते हैं। इस प्रकार चारको चारसे गुणा करनेसे कषायके १६ भेद होते हैं।

- (२) नोकपाय मोहनीयके नौ भेर इस प्रकार होते हैं:-
- १—जिस कर्मके उदयसे कारणवश अर्थात् भाँड आदिकी चेष्टाको देखकर अथवा बिना कारण हँमी आती है, वह 'हास्य-मोहनीय कर्म' कहलाता है।
- २—जिस कर्मके उद्यसे कारणवश अथवा विना कारण पदार्थीमें अनुरागहो-प्रेम हो,वह 'रितमोहनीय कर्म' कहलाता है।
- ३—जिस कर्मके उदयसे कारणवश अथवा विना कारण पदार्थोंसे अप्रीति हो, वह 'अरतिमोहनीय कर्म' कहलाता है।

- ४—जिस कमें के उदयसे कारणवश त्र्यथवा विना कारण शोक हो, वह 'शोकमोहनीय' कहलाता है।
- ४— जिस कर्मके उदयसे कारणवश ऋथवा बिना कारण भय हो, वह 'भय-मोहनीय कर्म' कहलाता है।

भय सात प्रकारका होता है:—

इहलोक-भय, परलोक-भय, खादान-भय, ख्रकस्मात्-भय, ख्राजीविका-भय, मृत्यु-भय ख्रीर ख्रपयश-भय।

- ६—जिस कर्मके उदयसे कारण अथवा विना कारण मांस, शराब आदि बुरे पदार्थोंको देखकर घृणा पैदा होती है, वह 'जुगुप्सामोहनीय कर्म' कहलाता है।
- ७—जिस कर्मके उद्यसे स्त्रीको पुरुषके साथ भोग करनेकी इच्छा होती है, वह 'स्त्रीवेद कर्म' कहलाता है।
- ज्ञिस कर्मके उदयस पुरुपको स्त्रीके साथ भोग करनेकी इच्छा होती है, वह 'पुरुषवेद कर्म' कहलाता है।
- ध—जिस कर्मके उदयसं स्त्री-पुरुप दोनोंके साथ भोग करने की इच्छा होती है, वह 'नपुंसक कर्म' कहलाता है।

ङ—श्रायुकर्मः—

जिस कर्मके श्रास्तित्वसे प्राणी जीता है श्रीर चयसे मृत्युको प्राप्त होता है, उसे 'श्रायुकर्म' कहते हैं।

त्रायुकर्म दो प्रकारका होता है। १—श्रपवर्त्तनीय,२—श्रन-पवर्त्तनीय। १—बाह्य निमित्तोंसे जो श्रायु कम हो जाती है, उस श्रायुको 'श्रपवर्त्तनीय' श्रथवा 'श्रपवर्त्य' श्रायु कहते हैं। जैसे जलमें इबकर मरना, श्रागमें जलकर मरना, ज़हर खाकर मरना या शिक्षकी चोटसे मरना श्रादि।

२—जो आयु किसी भी कारणसे कमन हो सके अर्थात् जितने काल तककी पहिले बँघ गई है उतने काल तक भोगी जावे, उस आयुको 'अनपवर्त्य आयु' कहते हैं।

### च--नामकर्मः--

नामकर्म चित्रकारके समान है। जैसे चित्रकार नाना भाँतिके मनुष्य, हाथी, घोड़े आदिको चित्रित करता है, ऐसे ही नामकर्म नाना भाँतिके देव, मनुष्य, नारकोंकी रचना करता है।

नामकर्मकी संख्या कई अपेचांसे हैं—िकसीसे ४२, किसीसे ६३, किसीसे १०३ श्रीर किसीसे ६३ भेद होते हैं।

नामकर्मकी पिण्डप्रकृतियोंके मुख्य चौदह भेद हैं। वे निम्न प्रकार हैं:—

१-गितनाम, २-जातिनाम, ३-तनुनाम, ४-श्रङ्गोपाङ्गनाम, ४-जन्धनाम, ६-सङ्घातनाम, ७-संहनननाम, प्-संस्थाननाम, ६-वर्णनाम, १०-गन्धनाम, ११-रसनाम, १२-स्पर्शनाम, १३-त्रानुपूर्वीनाम श्रौर १४-विहायोगित नाम।

१—जिस कर्मके उदयसे जीव नरक, देव आदि श्रवस्थाओं को प्राप्त करता है, उसे 'गतिनाम कर्म' कहते हैं। इसके चार भेद हैं— मनुष्यगति नाम, तिर्यञ्चगति नाम, नरकगति नाम श्रीर देवगति नाम।

२—जिस कर्मके उदयसे जीव एकेन्द्रिय, द्वीन्द्रिय आदि कहा जाता है, उसे 'जातिनाम कर्म' कहते हैं। इसके पाँच भेद हैं:— एकेन्द्रिय, द्वीन्द्रिय, त्रीन्द्रिय, चतुरिन्द्रिय और पञ्चेन्द्रिय जाति नाम कर्म।

३—जिस कर्मके उदयसे जीवको श्रीदारिक, वैक्रिय श्रादि शरीरकी प्राप्ति होती है, उसे 'तनुनाम कर्म' कहते हैं। इसके पाँच मेद हैं:—श्रीदारिकशरीर नाम, वैक्रियशरीर नाम, श्राहारिक शरीर नाम, तैजसशरीर नाम श्रीर कार्मणशरीर नाम।

४—जिस कर्मके उदयसे जीवके श्रङ्ग (सिर, पैर श्रादि) श्रीर उपाङ्ग (श्रॅंगुली, कपाल श्रादि) के श्राकारमें पुद्गलोंका परिएमन होता है, उसे 'श्रङ्गोपाङ्गनाम कर्म' कहते हैं। इस कर्मके तीन भेद हैं:—श्रीदारिक श्रङ्गोपाङ्ग, वैक्रिय श्रङ्गोपाङ्ग, श्रीर श्राहारिक श्रङ्गोपाङ्ग नामकर्म।

४—जिस कर्मके उदयसे प्रथम प्रह्मा किये हुये श्रौदारिक श्रादि शरीर पुद्गलों के साथ गृह्यमाण श्रौदारिक श्रादि पुद्गलों का श्रापसमें सम्बन्ध हो, उसे 'बन्धन नामकर्म' कहते हैं। इसके १४ भेद होते हैं:—श्रौदारिक-श्रौदारिक बन्धन, श्रौदारिक-तैजस बन्धन, श्रौदारिक-कार्मण बन्धन, बैकिय-वैकिय बन्धन, वैकिय-तैजस बन्धन, वैकिय-कार्मण

बन्धन, वैक्रिय-तैजस-कार्मण बन्धन, त्राहारिक-त्राहारिक बन्धन, त्राहारिक-तैजस-बन्धन, त्राहारिक-कार्मण बन्धन, श्राहारिक-तैजस-कार्मण बन्धन, तैजस-तैजस बन्धन, तैजस-कार्मण बन्धन, त्रौर कार्मण कार्मण बन्धन नामकर्म।

६—जिस कर्मके उदयसे शरीर योग्य पुद्गल प्रथम प्रहण किये हुये शरीर पुद्गलोंपर व्यवस्थित रूपसे स्थापित किये जाते हैं। उसे 'सङ्घातनाम कर्म' कहते हैं, इसके पाँच भेद होते हैं:— श्रीदारिक संघातनाम, वैक्रिय संघातनाम, श्राहारिक संघातनाम, तैजस संघातनाम श्रीर कार्मण संघातनाम कर्म।

७—जिस कर्मके उद्यसे शरीरमें हाड़ोंकी सन्धियाँ—जोड़ जुड़े होते हैं (जैसे लोहेकी पट्टियोंसे किवाड़ मजबूत किये जाते हैं) उसे 'संहनननाम कर्म' कहते हैं। इसके छह भेदहोते हैं:—वज्र-ऋषभनाराच संहनन, ऋषभनाराच संहनन, नाराच संहनन, ऋषंनाराच संहनन, कीलक संहनन और सेवार्त संहनन नाम कर्म।

म—जिस कर्मके उदयसे शरीरके जुदे-जुदे शुभ या अशुभ आकार होते है, उसे 'स्थाननाम कर्म' कहते हैं। इसके ६ भेद होते हैं:—समचतुरस्र संस्थान, न्यप्रोध संस्थान, सादि संस्थान, वामन-संस्थान, इन्ज संस्थान और हुएड संस्थान नाम कर्म।

ध—जिस कर्मके उदयसे शरीरमें ऋष्ण, गौर आदि रङ्ग होते हैं, उसे 'वर्णनाम कर्म' कहते हैं। इसके पाँच भेद होते हैं:— कृष्णवर्ण नाम, नीलवर्ण नाम, लोहितवर्ण नाम, हरिद्रवर्ण नाम श्रीर खेतवर्णनाम कर्म।

- १०—जिस कर्मके उदयसे शरीरमें श्रच्छी या बुरी गन्ध हो, उसे 'गन्धनाम कर्म' कहते हैं। इसके दोभेद होते हैं:—सुरिभ-गन्ध नाम और दुरिभगन्धनाम कर्म।
- ११—जिस कर्मके उदयसे शरीरमें खट्टा-मोठा आदि रसोंकी उत्पत्ति होती है, उसे 'रसनाम कर्म' कहते हैं। इसके पाँच भेद होते हैं:—तिक्तरस, कटुरस, कपायरस, अम्लरस और मधुररस नाम कर्म।
- १२—जिस कर्मके उदयसे शरीरमें कोमल, रूच आदि स्पर्श हो, उसे 'स्पर्शनाम कर्म' कहते हैं इसके आठ भेद होते हैं:— कर्कशस्पर्श, मृदुस्पर्श, गुरुस्पर्श, लघुस्पर्श, शीतस्पर्श, उष्णस्पर्श, स्निग्यस्पर्श और रूचस्पर्श नाम कर्म।
- {३—जिस कर्मके उदयसे जीव विम्नहगितमें श्रपने उत्पित्त स्थानपर पहुँचता है, उसे 'श्रानुपूर्वीनाम कर्म' कहते हैं। इसके चार भेद होते हैं: —नरकानुपूर्वी, तिर्यश्चानुपूर्वी, मनुष्यानुपूर्वी श्रीर देवानुपूर्वी नाम कर्म।
- १४—जिस कर्मके उदयसे जीवकी चाल (चलना) शुम अथवा अशुभ होती हैं, उसे 'विहायोगित नामकर्म' कहते हैं। इसके दो भेद होते हैं:—शुभिवहायोगित और अशुभ विहायोगित नाम कर्स।

इनके श्रलावा इस कर्मकी २८ प्रकृतियाँ श्रीर भी हैं। वे इस प्रकार हैं:—

परघातनाम कर्म, उच्चासनाम कर्म, श्रातापनाम कर्म, उद्योतनाम कर्म, श्रगुरुलघुनाम कर्म, तीर्थङ्करनाम कर्म, निर्माणनाम कर्म, उपघातनाम कर्म, त्रसदशककी जितनी प्रकृतियाँ हैं, उनकी विरोधनी स्थावर-दशककी दस प्रकृतियाँ हैं। उनके नाम इस माँति हैं:—त्रसनाम, बादरनाम, पर्याप्तनाम, प्रत्येकनाम, स्थिरनाम, श्रभनाम, सुभगनाम, सुस्वरनाम, श्रादेयनाम श्रौर यशःकीर्तिनाम; स्थावरनाम, सूद्दमनाम, श्रपर्याप्तनाम, साधारणनाम, श्रास्थरनाम; श्रशुभनाम, दुर्भगनाम, दुःस्वरनाम, श्रनादेयनाम, श्रयशःकीर्तिनाम इस प्रकार नामकी १०३ प्रकृतियाँ होती हैं।

### छ-गोत्र कर्म।

यह कर्म कुँभारके सदृश है। कुँभार श्रमेक प्रकारके घड़े बर्तन श्रादि बनाता है। जिनमेंसे कुछ तो ऐसे होते हैं जिनको लोग कलश बनाकर श्रम्तत चन्दनसे पूजते हैं श्रीर कुछ घड़े ऐसे होते हैं जो मद्य रखनेके काममें श्राते हैं। श्रतएव वे निन्द्य समभे जाते हैं। इसी प्रकार यह गोत्र कर्म है। जिसके उदयसे जीव नीच श्रथवा ऊँच कुलमें जन्म लेते हैं।

इस कर्मके दो भेद होते हैं। वे निम्न प्रकार हैं:---१--- उद्य-गोत्र श्रीर २--- नीचगोत्र।

- १—जिस कर्मके उदयसे जीव उत्तम कुलमें जन्म लेता है, उसे 'उसगोत्र कर्म' कहते हैं।
- २—जिस कर्मके उदयसे जीव नीच कुलमें जन्म लेता है, उसे 'नीचगोत्र कर्म' कहते हैं।

यहाँ प्रश्न यह उठता है कि उच श्रीर नीच कुल किसको कहना चाहिये।

जो कुल धर्म श्रीर नीतिकी रत्तासे सम्बन्ध रखता है, वह 'उच्चकुल' है। जो कुल श्रधर्म श्रीर श्रनीतिसे सम्बन्ध रखता है, वह 'नीचकुल' है।

#### ज-श्रन्तराय कर्म।

इसका दूसरा नाम विन्न कर्म है। इसके पाँच भेद हैं। जिस कर्मके उदयसे जीव धन, भोग, उपभोगका सामान होते हुए भी उन्हें नहीं भोग सकता है अर्थात् फायदा नहीं उठा सकता है; जैसे किसी व्यापारमें लाभ होते होते नहीं होता है, शक्ति होते हुए किसी कार्यको नहीं कर सकता है; इस प्रकारके कर्मको 'अन्तराय कर्म' कहते हैं। इसके पाँच भेद होते हैं:—दानान्तराय, लाभान्त-राय, भोगान्तराय, उपभोगान्तराय और वीर्यान्तराय।

१—जिसके उदयसे दानकी चीर्ज मौजूद हों, गुग्रावान, पात्र आया हो, दानका फल भी जानता हो तो भी दान करनेका उत्साह नहीं होता, उसे 'दानान्तराय कर्भ' कहते हैं। यह दानीके वास्ते हैं। २—दाता उदार हो, दानकी चीजें मौजूद हों, याचनामें कुश-लता हो तो भी जिस कर्मके उदयसे लाभ न हो सके, बह 'लाभान्त-राय कर्म' कहलाता है। यह याचना करनेवालेके वास्ते हैं।

३—मोगके सामान मौजूद हों, वैराग्य न हो, तो भी जिस कर्मके उदयसे जीव भोग्य चीजोंको न भोग सके, वह 'भोगान्तराय कर्म' कहलाता है।

४—उपभोगकी सामग्री मौजूद हो, विरति-रहित हो, तथापि जिस कर्मके उदयसे जीव उपभोग्य पदार्थीका उपभोग न लेसके, वह 'उपभोगान्तराय कर्म' कहलाता है।

४—वीर्यका ऋर्थ है सामर्थ्य । बलबान हो, रोग-रहित हो, युवा हो तथापि जिस कर्मके उदयसे जीव एक तृणको भी टेढ़ा न कर सके, उसे 'वीर्यान्तराय कर्म' कहते हैं ।

वीर्यान्तराय कर्मके श्रवान्तर तीन भेद हैं:-

बाल-वीर्यान्तराय, पण्डित-वीर्यान्तराय श्रीर बाल-पण्डित वीर्यान्तराय।

#### बन्ध

बन्ध किसे कहते हैं ?

जीव कषायवश होकर कर्म-पुद्गलोंको प्रहण करे तथा चात्माके प्रदेश चौर कर्मके पुद्गल एक साथ मिलें, जैसे—दूध चौर पानी तथा लोहेका गोला च्यमिके पुद्गलोंके साथ सारभूत हो जाता है, उसे 'वन्ध' कहते हैं।

इन कर्म-वर्गोंमें बन्धके चार विशेषण होते हैं। वे निम्न प्रकार हैं:—

एक प्रकृतिबन्ध, जिसके अनुसार कर्म-वर्गों से भिन्न-भिन्न प्रकारकी शक्तियाँ होती हैं। दूसरा प्रदेशबन्ध, जिसके अनुसार आत्म-प्रदेशों में कर्म-प्रदेशोंका सम्बन्ध होता है। तीसरा स्थिति-बन्ध, जिसके अनुसार कर्म-वर्गोंकी सत्ता या उदयकालका प्रमाण होता है। चौथा अनुभागबन्ध, जिसके अनुसार कर्म-वर्गों में फलदायक शक्ति उत्पन्न होती है।

प्रकृति और प्रदेश-बन्ध योगोंके श्रनुसार होते हैं और स्थिति और श्रनुभाग-बन्ध कषायोंके श्रनुसार होते हैं। जीवके भावोंकी हालत, योग श्रीर कपायोंका जैसा फल होता है, वैसी होती है।

दृष्टान्त श्रीर दार्ष्टान्तिकमें प्रकृति, स्थिति, रस श्रीर प्रदेश-बन्धका स्वरूप यों सममाना चाहियेः—

वात-नाशक पदार्थों से—सोंठ, मिर्च, पीपल श्रादिसे बने हुये लड्डुश्रोंका स्वभाव जिस प्रकार वायुके नाश करनेका है; पित्त-नाशक पदार्थों से बने हुये लड्डुश्रोंका स्वभाव जिस प्रकार पित्तके दूर करनेका है; कफनाशक पदार्थों से बने हुये लड्डुश्रोंका स्वभाव जिस प्रकार कफके नष्ट करनेका है; उसी प्रकार श्रात्माके द्वारा प्रहण किये हुए कुछ कर्म-पुद्गलों में श्रात्माके कान-गुणके घात करनेकी शक्ति उत्पन्न होती है; कुछ कर्म-पुद्गलों में श्रात्माके

दर्शन-गुणको ढक देनेकी शक्ति पैदा होती हैं: कुछ कर्म-पुद्गलों में आत्माके आनन्द-गुणको छिपा देनेकी शक्ति पैदा होती हैं: कुछ कर्म-पुद्गलों में आत्माकी अनन्त सामर्थ्यको दवा देनेकी शक्ति पैदा होती है। इस तरह भिन्न-भिन्न कर्म-पुद्गलों में, भिन्न-भिन्न प्रकारकी प्रकृतियों के अर्थात् शक्तियों के बन्धको अर्थात् उत्पन्न होनेको 'प्रकृतिबन्ध' कहते हैं।

कुछ लड्डू एक सप्ताह तक रहते हैं, कुछ लड्डू एक मास तक, कुछ लड्डू एक महीने तक, इस तरह लड्डु श्रोंकी जुदी-जुदी काल-मर्यादा होती हैं। काल-मर्यादाको स्थिति कहते हैं। स्थितिके पूर्ण होनेपर, लड्डू श्रपने स्वभावको छोड़ देते हैं श्रर्थात् बिगड़ जाते हैं। इसी प्रकार कर्म-दल श्रात्माके साथ सत्तर क्रोडाकोडी सागरोपम तक; कोई कर्म-दल बीस क्रोडाक्रोडी सागरोपम तक; कोई कर्म-दल श्रन्तर्मृहूर्त तक रहते हैं। इस तरह जुदे-जुदे कर्म-दलों जुदी-जुदी स्थितियोंका श्रर्थात् श्रपने स्वभावको त्याग न कर श्रात्माके साथ बने रहनेकी काल-मर्यादाश्रोंका बन्ध श्रर्थात् उत्पन्न होना 'स्थितिबन्ध' कहलाता है। स्थितिके पूर्ण होनेपर कर्म-दल श्रपने स्वभावको छोड़ देते हैं श्रर्थात् श्रात्मासे जुदा हो जाते हैं।

कुछ लड्डु श्रोंमें मधुर रस श्रिधक, कुछ लड्डु श्रोंमें कम; कुछ लड्डु श्रोंमें कटु रस श्रिधक, कुछ लड्डु श्रोंमें कम; इस तरह मधुर-कटु श्रादि रसोंकी न्यूनाधिकता देखी जाती है। उसी EASTER PROPERTY OF CANADA AND A

प्रकार कुछ कर्म-दलों में शुभरस श्रधिक, कुछ कर्म-दलों में कम; कुछ कर्म-दलों में श्रशुभरस श्रधिक, कुछ कर्म-दलों में कम; इस तरह विविध प्रकारके श्रर्थात् तीत्र-तीत्रतर-तीत्रतम, मन्द-मन्दतर-मन्दतम शुभ-श्रशुभ रसोंका कर्म-पुद्गलों में बन्धन श्रर्थात् उत्पन्न होना 'रसबन्ध' कहलाता है।

शुभ कर्मों का रस ईख-द्राचादिके रसके सदृश मधुर हाता है, जिसके श्रनुभवसे जीव .खुश होता है। श्रशुभ कर्मों का रस नीव श्रादिके रसके सदृश कड़्वा होता है, जिसके श्रनुभवसे जीव बुरी तरह घवड़ा उठता है। तिन्न-तीन्नतर श्रादिको समभनेके लिये दृष्टान्तकी तौरपर ईख या नीवका चार-चार सेर रस लिया जाय। इस रसको स्वाभाविक रस कहना चाहिये। श्राँचके द्वारा श्रौटा कर चार सेरकी जगह तीन सेर रस बच जाय तो उसे तीन्न कहना चाहिये, श्रौर श्रौटानेसे दो सेर रस बच जाय तो तीन्नतर कहना चाहिये श्रौर श्रौट श्रौटा कर एक सेर रस बच जाय तो तीन्नतर कहना चाहिये श्रौर श्रौर श्रौटा कर एक सेर रस बच जाय तो तीन्नतर कहना चाहिये श्रौर श्रौट श्रौटा कर एक सेर रस बच जाय तो तीन्नतम कहना चाहिये। ईख या नीवका एक सेर स्वाभाविक रस लिया जाय। उसमें एक सेर पानीके मिलानेसे मन्दतर-रस बन जायगा। तो सेर पानीके मिलानेसे मन्दतर-रस बन जायगा।

# निःकाङ्चित कर्म

साधारणतया—एक न्यायसे कर्म दो प्रकारके होते हैं। एक
तो वे जो तपस्याके बलसे अथवा संयमकी शक्तिसे जल जाते हैं।

इसके श्रितिरिक्त दूसरे प्रकारके कर्म वे जिन्हें निःकाङ्क्तित कर्म कहते हैं। वे ऐसे होते हैं जिनका फल श्रात्माको भोगना ही पड़ता है; वे तपस्या वगैरहसे निवृत्त नहीं हो सकते।

कुछ लड्डुश्रोंका परिमाण दो तोलेका, कुछ लड्डुश्रोंका छटाँकका श्रीर कुछ लड्डुश्रोंका परिमाण पावभरका होता है। उसी प्रकार कुछ कर्म-दलोंमें परमाणुश्रोंकी संख्या श्रधिक श्रीर कुछ कर्म-दलोंमें कम; इस तरह भिन्न-भिन्न प्रकारकी परमाणु-संख्यात्रोंसे युक्त कर्म-दलोंका श्रात्मासे सम्बन्ध होना 'प्रदेश-बन्ध' कहलाता है। संख्यात, श्रसंख्यात श्रथवा श्रनन्त पर-माणुश्रोंसे बने हुए स्कन्धको जीव प्रहण नहीं करता, किन्तु श्रनन्तानन्त परमाणुश्रोंसे बने हुए स्कन्धोंको प्रहण करता है।

निम्निलिखित कर्म करनेसे श्रमुक कर्मका बन्ध होता है:— १—ज्ञानावरणीयकर्म-बन्धके कारणः—

मुनि, साधु श्रथवा ज्ञानियोंकी श्रसातना करना—श्रपने
गुरु श्रादि महान् पुरुषोंका उपकार न मानना—पुस्तकों व
शास्त्रोंका श्रपमान तथा नाश करना—विद्यार्थियोंके विद्याभ्यास
में विघ्न पहुँचाना श्रथवा बाधा गेरना—मुनिश्रों, साधुश्रों श्रथवा
उच्च श्रात्माश्रोंको कष्ट पहुँचाना; इत्यादि।

२--दर्शनावरणीयकर्म-बन्धके कारणः--

जो कुरेव, कुगुरु श्रीर कुधर्मकी प्रशंसा करे—धर्म निमित्त • हिंसा करे—श्रन्यायका पत्तपाती हो—कुशास्त्रकी प्रशंसा करे श्रीर

भूठे जाल रचे—साधु श्रादि तथा दर्शनके साधन इन्द्रियों को नष्ट करे—चिन्ता श्रिधिक करे; इत्यादि।

- ३-वेदनीयकर्म-बन्धके कारणः-
- (१) सातावेदनीय कर्म बन्ध के कारणः -

माता, पिता, धर्माचार्य्य, वृद्ध श्रादिकी सेवा करता—श्रपने साथ हित करनेवालेके साथ उपकार करना—दीन, दुिखयोंके दुःखको दूर करना—कपायोंपर विजय प्राप्त करना श्रर्थात् क्रोध, लोभ, मान श्रीर मायासे श्रपनी श्रात्माको बचाना— सुपात्रको त्याहार देना—रोगियोंकी श्रीपिध तथा देख-भाल का प्रबन्ध करना—जीवोंको श्रभयदान देना—विद्यार्थियोंके वास्ते पढ़ने व खानेका प्रबन्ध करना—धर्ममें श्रपनी श्रात्माको स्थिर रखना—दान देना; श्रादि । इन कर्मोंका उलटा करनेसे जीव श्रमातावेदनीय कर्म बाँधता है।

(२) इनके ऋलावा ऋसातावेदनीय-कर्म-बन्धके कारणः-

जीवका घात करे—छेदन भेदन आदि क्रिया करे—चुगली करे—जीवोंको दुःख व तक्रलीफ दे—असत्य बोले—वैर विरोध करे—क्रोध-मान पैदा करे तथा भगड़े करे—परनिन्दा करे; इत्यादि।

- ४-मोहनीय-कर्म-बन्धके कारणः-
- (१) दर्शनमोहनीयः —

मोचके मार्गका खण्डन करे—मिध्यात्वके मार्गका समर्थन करे—नास्तिक धर्मका समर्थन करे—धर्मादेके द्रव्यका गवन करे—साधु मुनियोंकी निन्दा करे; इत्यादि ।

### (२) चारित्रमोहनीयः-

जिसका हास्य श्रादि किया करनेका स्वभाव पड़ गया है— जो व्यभिचारी है—जो ईर्व्या करता है—जो श्रारम्भ करता है— जिसके सदा बुरे परिगाम रहते हैं—जो शिकार खेलता है—मांस खाता तथा शराब पीता है—जिसका दिल सदा हिंसामें रहता है; इत्यादि।

#### ४ - श्रायु-कर्म-बन्धके कारणः -

### (१) नरक-आयु-बन्धके कारणः —

जो षट् काय ( पृथ्वी, पानी, श्राग्ति, वायु, वनस्पति श्रौर त्रस जीवों )की महाहिंसा करता है—पञ्चेन्द्रिय प्राणियोंका बध करता है—मांस खाता है—बराबर मैथुन सेवता है— विश्वासघात करता है—दूसरोंके धनको मारता है—जो रौद्र-परिणामी है; इत्यादि ।

### (२) तिर्यञ्च-त्रायु-बन्धके कारणः-

जो दूसरोंके साथ कपटका व्यवहार करता है—जो मुँहसे मीठी-मीठी बात करता है,पर दिलमें विष रखता है—भूठ जिसको जन्मसे ही प्यारा है—किसीको घोखा देना श्रथवा ठगना श्रपना कर्तव्य सममता है—सदा बुरे विचार किया करता है; इत्यादि।

### (३) मनुष्य-श्रायु-बन्धके कारणः-

जो विनयशील है—सदा कपटसे दूर रहता है—जो विचार व भाव उच्च रखता है—सादा जीवन व्यतीत करता है—जिसके रग-रगमें दयाका संचार है—जिसने ईर्घ्या त्रौर मानको त्याग दिया है—दान देनेमें जिसकी रुचि है—जो श्रल्य कषायवाला है; इत्यादि।

### (४) देव-त्र्यायुके बन्धके कारणः—

जो श्रविरतसम्यग्दृष्टि मनुष्य या तिर्यश्च देशविरती श्रर्थात् श्रावकपना श्रोर सरागसंयमी साधुपना पालता है— बालतप श्रर्थात् श्रात्मस्वरूपको न जानकर श्रज्ञानपूर्वक तप श्रादि करता है—श्रकामनिर्जरा श्रर्थात् इच्छा न होते हुए जिसके कर्मकी निर्जरा होती है—भूख, प्यास, गर्मी श्रादिको सहन करता है; इत्यदि।

### ६-नामकर्म-बन्धके कारण-

### (१) शुभनामकर्मके कारणः—

जो सरल अर्थात् मायारहित है—मन, वचन श्रौर काय का व्यापार जिसका एक सा है—गौरवरहित श्रर्थात् धन-सम्पत्ति, महत्त्व, शील, सुन्दरता, नीरोगी कायका श्रभिमानरहित होता है-सदा पाप कर्मोंसे डरता है-चमावन्त है-मार्दव आदि गुणोंसे युक्त है; इत्यादि।

### (२) त्रशुभनामकर्मके कारणः—

जिसके मनमें कुछ है और ऊपर कुछ है—दूसरोंको ठगता है—धोखा देता है—भूठी गवाही देता है—धोमें चर्ची श्रादि वस्तु मिलाता है—दूधमें पानी या अच्छी वस्तुमें निबल वस्तु मिलाता है—अपनी प्रशंसा और दूसरोंकी निन्दा करता है—जो वेश्याओंको वस्न, श्रलंकार देनेवाला हो—धर्मादेके पैसेको खाने वाला या उसका दुरुपयोग करनेवाला हो।

उक्त कार्य करनेवाला जीव नरक व एकेन्द्रिय जाति पाता हैं स्रोर स्रपयश व स्रकीर्तिको प्राप्त करता है।

### ७-गोत्रकर्म-बन्धके कारणः-

### (१) उच्चगोत्र-बन्धके कारणः-

जो किसी व्यक्तिमं दोपके रहते हुए भी उनके विषयमें उदा-सीन—सिर्फ गुणोंको ही देखनेवाला है—आठ प्रकारके मदोंसे रहित अर्थात् जातिमद, कुलमद, रूपमद, बलमद, श्रुतमद, ऐश्वर्यमद, लाभमद और तपोमद, इनसे रहित है—हमेशा पढ़ने-पढ़ानेमें जिसका अनुराग है—जिनेन्द्र भगवान, सिद्ध, आचाय, उपाध्याय, साधु, माता-पिता तथा गुणवानोंकी भिक्त करता है; इत्यादि। (२) नीचगोत्र-बन्धके कारणः-

उपरोक्त कार्योंसे उलटा करना।

प्रमान्त्रायकर्म-बन्धके कार्गः—

जो जीव न्याय-पूर्वक धर्मको बुरा बताता है, भूठ बोलता है, चोरी करता है, रात्रि-भोजन करता है, सम्यग्दर्शन-ज्ञान-चारित्र रूप मोज्ञ-मार्गमें दोप दिखा कर भव्य जीवोंको मार्गसे च्युत करता है, दूसरोंकं दान, लाभ, भोग, उपभोगमें अन्तराय पहुँचाता है, मन्त्र-तन्त्र आदि द्वारा दूसरोंको कष्ट पहुँचोता है।

जन साधारणकी जानकारीके वास्ते कर्म-सम्बन्धी कुछ प्रश्नोंका उत्तर दिया जाता है:—

१-मनुष्य किन कर्मोंके फलसे पुत्रकी प्राप्ति नहीं कर पाता ?

उत्तर—पशु, पत्ती श्रीर मनुष्योंके श्रनाथ बच्चोंका घात करे—ज्यूँ, खटमल, मच्छर श्रादि को मारे—गाय, भैंस, श्रादिके बच्चोंको दृधन देकर ख़ुद पूरा दृध पीले—श्रनाथ बच्चोंका माता व पोपकोंसे बिछोश्रा करे; इत्यादि ।

२-मनुष्य किन कर्मों के उदयसे निर्धन होता है ?

उत्तर—चोरीसे, धोखेबाजीसे, ठगईसे, जुल्मसे, हिंसा-कारी कुव्यवहारों द्वारा धन उपार्जन करनेसे, धनियोंसे द्वेष करने-से, उनको निर्धन बनानेसे, साधु होकर धन रखनेसे, धरोहर— धन-वस्तुको द्वानेसे, किसीके माल व धनको जलमें डुवाने व श्रिप्रिमें जलानेसे; इत्यादि।

३—मनुष्य किन कर्मोंके कारण रोगी होता है ?

उत्तर—रोगियोंको सन्ताप पहुँचानेसे, रोगियोंकी निन्दा व हँसी करनेसे, श्रीषधि-दानका श्रन्तराय करनेसे, रोग तथा तक-लीक बढ़ानेका प्रयत्न करनेसे, साधुश्रों व मुनियोंके वस्नको मलीन देखकर घृणा करनेसे; इत्यादि।

४-- मनुष्य किन कर्मों के कारण पराधीन होता है ?

उत्तर—जीवोंको बन्दीखानेमें डालनेसे, बहुत महनत कराकर थोड़ी मजदूरी देनेसे, कर्जदारोंको धोखा देकर उनसे धन वसूल करनेसे और उनकी बेइज्जती करनेसे, नौकरोंको या घरके आद-मियों को आहारमें अन्तराय देनेसे, जबरदस्तीकाम व महनत लेने से, पशु-पत्तियोंको बाड़ेमें या पिंजरेमें रखनेसे, दूसरोंको पराधीन देखकर खुशी होनेसे, दूसरोंकी स्वाधीनता नष्ट करने आदिसे।

४-मनुष्य निर्वल किन कर्मों के कारण होता है ?

उत्तर—दीन-गरीबोंकों सतानेसे, श्रन्न वस्नका श्रन्तराय डालनेसे, निर्वलोंको दबानेसे, श्रपने बलका श्रभिमान करने श्रादिसे।

कर्मों का सिद्धान्त बड़ा सरल व सीधा है कि जैसा कर्म आप करेंगे, उसीके अनुसार आपको फलकी प्राप्ति होगी। ठीक उसी प्रकार कि जिस प्रकारका आप बीजारोपण करेंगे, उसीके अनुसार आपको उसके फलकी प्राप्ति होगी।

### शुभाशुभ कर्मोंकी कसौटी

साधारण लोग यह कहा करते हैं कि दान, सामायिक, सेवा आदि कियाओं के करनेमें शुभ कर्मका बन्ध होता है और किसीको कष्ट पहुँचाने, इच्छा-विरुद्ध काम करने आदिमें अशुभ कर्मोंका बन्ध होता है, परन्तु अशुभ और शुभ कर्मोंका निर्णय करनेकी मुख्य कसौटी यह नहीं है, क्योंकि किसीको कष्ट पहुँचाता हुआ या इच्छा-विरुद्ध काम करता हुआ भी मनुष्य शुभ कर्मका बन्ध कर सकता है। इसी तरह दान, प्रौषध, सामायिक आदि करता हुआ पुरुष कभी-कभी अशुभ बन्ध अर्थात् पाप भी बाँध लेता है।

एक परोपकारी चिकित्सक जब किसीपर शस्त्र-क्रिया करता है, तब उस मरीजको कष्ट अवश्य होता है। हितैषी माता-पिता नासमम लड़केको जब उसकी इच्छाके विरुद्ध पढ़ानेकेलिये प्रयत्न करते हैं, तब उस बालकको दुःख-सा मालूम होता है; पर इतनेसे न तो वह चिकित्सक अनुचित काम करनेवाला माना जाता है और न हितैषी माता-पिता दोषी समभे जाते हैं। इसके विपरीत कोई जीव भोले लोगोंको ठगनेके इरादेसे या किसी तुच्छ आशयसे दान-धर्म करके उसके बदलेमें

अशुभ कर्म बॉंधता है। अतएव शुभ और अशुभ कर्म-बन्धकी सची कसीटी केवल उत्परकी क्रिया नहीं है, किन्तु उसकी यथार्थ कसीटी कर्ताका आशय है, अर्थात् अच्छे आशयसे जो काम किया जाता है, उससे शुभ कर्मका बन्ध होता है और जो बुरे आशयसे किया जाता है, उससे अशुभ कर्मका बन्ध होता है शिता है।

साधारण लोग यह सममते हैं कि अमुक काम करनेसे अशुभ कर्मका बन्ध न होगा। इससे वे उस कामको तो छोड़ देते हैं, पर बहुधा उनकी मानसिक क्रिया नहीं छूटती। इससे साधारण रूपमें क्रिया न करते हुए भी वे अशुभ कर्मों का बन्ध करते रहते हैं। अतएव विचारना चाहिये कि सची निर्लेपता क्या है? लेप (बन्ध) मानसिक चोमको अर्थात् कषायको कहते हैं। यदि कषाय नहीं है तो उपरकी कोई भी क्रिया आत्माको बन्धमें रखनेकेलिये समर्थ नहीं है। इससे उलटा यदि कषायका वेग भीतर वर्त्तमान है तो उपर हजार प्रयक्ष करनेपर भी कोई जीव अपनी आत्माको कर्म-बन्धसे छुड़ा नहीं सकता।

कर्मसे सम्बन्ध रखनेवाली विशेष बातें:-

१—बन्ध, २—उदय, ३—उदीरणा, ४—सत्ता, ४—न्त्रप-वर्तना-करण, ६—उदयकाल, ७—श्रवाधाकाल, ६—संक्रमण, श्रीर ६—निर्जरा।

- १—मिथ्यात्व, त्र्यविरित, कषाय त्रौर योग धादि निमित्तोंसे ज्ञानावरण त्रादि रूपमें परिणत होकर कर्म-पुद्गलोंका त्रात्माके साथ दूध-पानीके समान मिल जाना 'वन्ध' कहलाता है।
- २--उदयकाल आनेपर कर्मों के शुभाशुभ फलका भोगना 'उदय' कहलाता है।
- ३—श्रवाधाकाल व्यतीत हो चुकनेपर भी जो कर्म दलिक पीछेसे उदयमें श्रानेवाले होते हैं, उनको प्रयत्न-विशेषसे खींचकर उदय प्राप्त दलिकोंके साथ भोग लेना, उसे 'उदीरण' कहते हैं।
- ४—वेंधे हुए कर्मीका श्रपने स्वरूपको छोड़ कर श्रात्माके साथ लगा रहना 'सत्ता' कहलाता है।
- ४—जिस वीर्य-विशेषसे पहले बँघे हुए कर्मकी स्थिति तथा रस घट जाता है, उसको 'अपवर्तनाकरण' समभना चाहिये।
- ६—अबाधाकाल व्यतीत हो चुकनेपर जिस समय कर्मके फलका श्रानुभव होता है, उस समयको 'उद्यकाल' समम्भना चाहिये।
- ७—वेंधे हुए कर्मसे जितने समय तक आत्माको बाधा नहीं होती अर्थात् शुभाशुभ-फलकी वेदना नहीं होती उतने समय को 'श्रवाधा-काल' समभना चाहिये!
- प्न जिस वीर्य-विशेषसे कर्म एक स्वरूपको छोड़कर दूसरे सजातीय स्वरूपको प्राप्त कर लेता है, उस वीर्य-विशेषका नाम

'संक्रमण' है। इस प्रकार एक कर्म प्रकृतिका दूसरी सजातीय कर्म-प्रकृति रूप बन जाना भी संक्रमण कहाता है। जैसे मिति झा-नावरणीय कर्मका श्रुतज्ञानावरणीय कर्म रूपमें बदल जाना या श्रुतज्ञानावरणीय कर्मका मितिज्ञानावरणीय कर्म रूपमें बदल जाना। क्योंकि यह दोनों प्रकृतियाँ ज्ञानावरणीय कर्मका भेद होनेसे श्रापसमें सजातीय हैं।

ध—बेंधे हुये कर्मका तप-ध्यान त्रादि साधनोंके द्वारा स्रात्मासे त्रलग हो जाना 'निर्जरा' कहलाती है।

### कमोंका स्थितिकाल-प्रमाण

१—ज्ञानावरणीय, दर्शनावरणीय और अन्तराय इन तीन कर्मोंकी स्थिति जघन्य अन्तर्मुहर्त और उत्कृष्ट तीस क्रोड़ाकोड़ सागरकी और अवाधकाल तीन हजार वर्षका।

#### २-वेदनीय कर्मः-

- (१) सातावेदनीय जघन्य दो मास ('इरियावही' क्रिया-श्राश्रित), उत्कृष्ट पन्द्रह कोड़ाकोड़ सागरकी श्रौर श्रवाधाकाल जघन्य श्रन्तर्मुहूर्त, उत्कृष्ट डेढ़ हजार वर्षका।
  - (२) श्रसातावेदनीय कर्मः—

श्रसाता वेदनीय जघन्य श्रन्तर्मुहूर्त उत्कृष्ट तीस कोड़ाकोड़ सागर श्रीर श्रवाधाकाल तीन हजार वर्षका। ३—मोहनीय कर्म जघन्य अन्तर्मुहूर्त, उत्क्रष्ट सत्तर क्रोड़ा-क्रोड़ सागर श्रौर अवाधाकाल जघन्य अन्तर्मुहूर्त, उत्क्रष्ट सात-हजार वर्षका।

४—श्रायु कर्मका स्थिति-प्रमाण श्रर्थात् जवतक जीव जीवे तवतक।

४—नाम और गोत्र कर्म—जघन्य त्राठ मुहूर्त, उत्कृष्ट बीस कोडाकोड सागर और अवाधाकाल हो हजार वर्षका।

मुख्य कर्मों के दूर होनेका क्या परिणाम होता है ? कर्म दो प्रकारके होते हैं—एक घातिक दूसरे श्रघातिक । घातिक कर्म चार हैं:—

१—ज्ञानावरणीय, २—दर्शनावरणीय, ३—अन्तराय और ४—मोहनीय।

अघातिक कर्म भी चार होते हैं:-

१—वेदनीय,२ —गोत्र, ३—नाम ऋौर ४—ऋायु।

ज्ञानावरण कर्मके अभावसे अनन्त ज्ञान । २—दर्शना-वरण कर्मके अभावसे अनन्त दर्शन । ३—अन्तराय कर्मके अभावसे अनन्तवीर्य । ४—दर्शनमोहनीय कर्मके अभावसे शुद्ध सम्यक्त्व और चारित्रमोहनीय कर्मके अभावसे शुद्ध चारित्र होता है अर्थात् इन समस्त कर्मोंके अभावसे अनन्त सुख होता है। मगर शेष चार कर्मोंके बाकी रहनेसे जीव ऐसी ही जीवन्मुक्त अवस्थामें संसारमें रहता है और इसी अवस्था वाले सर्वज्ञ, वीतराग, तीर्थङ्कर भगवान्से सांसारिक जीवोंको सच्चे धर्मका उपदेश मिलता है—यही सर्वज्ञोपदेश संसारमें प्राणी-मात्रकेलिये हितकारी व उपयोगी होता है।

उपरके चार श्रघातीय श्रर्थात् वेदनीय, गोत्र, नाम श्रौर श्रायु कर्मकी स्थिति पूरी होनेपर जीव श्रपने उर्ध्व-गमन स्वभावसे जिस स्थानपर कर्मोंसे मुक्त होता है उस स्थानसे सीधा पवनके क्षकोरोंसे रहित श्रिग्नकी तरह उर्ध्व-गमन करता है श्रौर जहाँ तक उपर बताये हुए गमनसहचरी धर्म-द्रव्यका सद्भाव है वहाँ तक गमन करता है। श्रागे धर्मद्रव्य श्र्यात् धर्मास्तिकायका श्रभाव होनेसे श्रलोकाकाशमें उसका गमन नहीं होता। इस कारण समस्त मुक्त जीव लोकके शिखर पर विराजमान रहते हैं। यहाँ जिस शरीरसे जीव मुक्ति प्राप्त करता है उस शरीरसे जीव-श्राकार ( श्रुहोजाता है ) श्रर्थात् पोलका भाग नहीं रहनेसे श्रात्म-प्रदेश ठोस हो जाते हैं—किंचित् न्यून हो जाते हैं।

यदि यहाँ कोई यह शङ्का करे कि जब जीव मोससे लौटकर आते नहीं तथा नवीन जीव उत्पन्न होते नहीं और मुक्ति होनेका सिलसिला हमेशा जारी रहता है तो एक दिन संसारके सब जीव मीसको प्राप्त कर लेंगे और संसार शून्य हो जायगा। पर इसका उत्तर अथवा समाधान यह है कि जीव-राशि असय अनन्त है, जिस तरह आकाश द्रव्य सर्वव्यापी अनन्त है।

# श्रायुर्षन्धका नियम

श्रायुका बन्ध एक भवमें एक ही बार होता है। श्रायु कर्मकेलिये यह नियम है कि वर्तमान श्रायुका तीसरा, नवाँ या सत्ताईसवाँ श्रादि भाग बाक्री रहनेपर ही परभवके श्रायुका बन्ध होता है।

इस नियमके ऋनुसार यदि बन्ध न हो तो ऋन्तमें जब वर्तमान ऋायु, ऋन्तर्मुहूर्त-प्रमाण बाकी रहती है, तब ऋगले भवकी ऋायुका बन्ध ऋवश्य होता है।

संसारमें प्रत्येक प्राणी हर समय श्रर्थात् सोते-जागते, चलते-फिरते, खाते-पीते इत्यादि कार्य करते समय कर्म-बन्ध किया करता है, चाहे वह शुभ हो या श्रशुभ हो। जैसे-जैसे वचन, काय और मनकी भावनाएँ हुश्रा करती हैं, उसीके श्रनुसार कर्म-बन्ध हुश्रा करता है। श्रगर हमारे श्रनजानपनेमें हमारी कायसे कोई क्रिया हो जाती है तो कर्म-बन्ध श्रवश्य होता है। श्रगर हम कोई बाहियात क्रिया नहीं करते हैं, सिर्फ मनसे ही विचार करते हैं तो भी कर्म-बन्ध श्रवश्य होता है। इसी प्रकार वचनसे भी कर्म-बन्ध हुश्रा करता है। ज्यादातर कर्म-बन्धकों कारण हमारा मन है। मन हर समय कुछ-न-कुछ सोचा-विचारा ही करता है श्रीर जैसी-जैसी मनो-वृत्ति होती रहती है, उसीके श्रनुसार शुभ श्रथवा श्रशुभ कर्मों का बन्ध हुश्रा करता है।

# कमं-बन्धके मुख्य हेतु

कर्म-बन्धके मुख्य हेतु चार हैं। वे निम्न प्रकार हैं:-

- १—मिध्यात्व, २—ऋविरति, ३—कषाय श्रीर ४—योग।
- (१) मिथ्यात्व—आत्माका वह परिणाम है, जो मिथ्या-मोहनीय-कर्मके उदयसे होता है और जिससे चित्तमें कदाग्रह, संशय आदि दोष पैदा होते हैं।
- (२) श्रविरित—वह परिणाम है, जो श्रप्रत्याख्यानावरण कषायके उदयसे होता है श्रीर जो चारित्रको रोकता है।
- (३) कषाय—वह परिणाम है, जो चारित्रमोहनीयके उदयसे होता है और जिससे चमा, विनय, सरलता, संतोष, गम्भीरता आदि गुण प्रकट नहीं हो पाते या बहुत कम प्रमाणमें प्रकट होते हैं।
- (४) योग—न्त्रात्म प्रदेशों के परिस्पन्द (चाञ्चल्य) को कहते हैं, जो मन, वचन या शरीरके योग्य पुद्गलों के श्रालम्बनसे होता है।
  - (क) मिध्यात्वके पाँच भेद होते हैं। वे निम्न प्रकार हैं:--
- १—म्राभित्रहिक, २—म्राभित्रहिक, २—म्राभिनिवेशिक, ४—सांशयिक और ४—म्राभोग%।

ॐ इन पाँचोंमेंसे श्राभिप्रहिक श्रीर श्रनाभिप्रहिक, ये दो मिथ्यात्व गुरु हैं और शेष तीन लघु; क्योंकि ये दोनों विपर्यासरूप होनेसे तीव क्लेशके कारण हैं श्रीर शेष तीन विपर्यासरूप न होनेसे तीव क्लेश के कारण नहीं हैं।

- १—तत्त्वकी परीचा किये विना ही किसी एक सिद्धान्तका पच्चपात करके श्रान्य पच्चका खण्डन करना 'श्राभिप्रहिक मिध्यात्व' है।
- २—गुग्ग-दोषकी परीचा किये बिना ही सब पर्चोंको बराबर समभना 'त्रानाभित्रहिक मिध्यात्व' है।
- ३ अपने पत्तको श्रासत्य जानकर भी उसको स्थापना करनेके लिये दुरभिनिवेश (दुराग्रह) करना 'आभिनिवेशिक मिध्यात्व' है।
- ४-ऐसा देव होगा या अन्य प्रकारका, इसी तरह गुरु और धर्मके विषयमें संदेह-शील बने रहना 'सांशयिक मिध्यात्व' है।
- ४—विचार व विशेष ज्ञानका त्राभाव त्रार्थात मोहकी प्रगाढ़तम त्रावस्था 'त्रानाभोग मिध्यात्व' है।
  - ( ख ) ऋविरतिके बारह भेद होते हैं । वे निम्न प्रकार हैं:—

मनको अपने विषयमें स्वच्छन्दतापूर्वक प्रवृत्ति करने देना 'मन-अविरित' है । इसी प्रकार त्वचा, जिह्ना आदि पाँच इन्द्रियोंकी अविरितिको भी समम लेना चाहिये। पृथ्वीकायिक जीवोंकी हिंसा करना 'पृथ्वीकाय-अविरित' है । शेष पाँच कायोंकी आविरितिको इसी प्रकार समम लेना चाहिये। ये बारह अविरितियाँ मुख्य हैं । मृषावाद-अविरित, अदत्तादान-अविरित आदि सब अविरितियोंका समावेश इन बारहमें ही हो जाता है।

#### (ग) कषायके पश्चीस भेद हैं। वे निम्न प्रकार हैं:-

क्रोध, मान, माया श्रीर लोभ, ये चार भेद हैं। इनमेंसे हर एकके चार-चार भेद होते हैं। वे इस प्रकार हैं:—१—संज्वलन, २—प्रत्याख्यानावरण, ३—श्रप्रत्याख्यानावरण श्रीर ४—श्रन-न्तानुबन्धी। इस प्रकार चार कषायोंके ४×४ सोलह भेद होते हैं। इनके श्रलावा नोकषायमोहनीयके नौ भेद श्रीर होते हैं। वे इस प्रकार हैं:—

१-हास्य, २-रित, ३-श्चरित, ४-शोक, ४-भय, ६-जुगुप्सा, ७-स्नीवेद, द-पुरुषवेद श्रौर ६-नपुंसकवेद ।

( घ ) योगके पन्द्रह भेद होते हैं । वे निम्न प्रकार हैं:—

१—सत्यमनोयोग, २—श्रसत्यमनोयोग, ३—मिश्रमनोयोग श्रौर ४—व्यवहारमनोयोग, ये चार भेर मनोयोगके हैं।

२—सत्यवचनयोग, २— श्रसत्यवचनयोग, ३ — मिश्रवचन-योग श्रीर ४— व्यवहार वचन योग—ये चार भेद वचन-योगके हैं।

१—वैक्रियशरीरकाययोग, २—श्राहारिकशरीरकाययोग, ३—श्रीदारिकशरीरकाययोग, ४—वैक्रियकमिश्रकाययोग, ५—श्रीदारिकमिश्रकाययोग, इस प्रकार काययोगके सात्रके मेद होते हैं।

चार मनोयोग, चार वचनयोग श्रीर सात काययोग, इन वीनोंको मिलाकर कुल पन्द्रह भेद योगके होते हैं।

बन्धु-हेतुके कुल निम्न प्रकार ४७ भेद हुए:—

मिध्यात्वके ४, अविरितके १२, कषायके २४ और योगके १४।

## गुणस्थानोंमें मूलबन्ध-हेतु

पहिले गुणस्थानमें मिश्यात्व श्रादि चारों बन्धु-हेतु पाये जाते हैं। दूसरे, तीसरे, चौथे श्रौर पाँचवें गुणस्थानमें मिश्या-त्वोदयके सिवाय श्रान्य सब बन्ध-हेतु पाये जाते हैं।

छठे, सातवें, श्राठवें, नौवें श्रीर दसवें गुणस्थानमें मिथ्यात्वकी तरह श्रविरति भी नहीं पाया जाता है।

ग्यारहवें, बारहवें श्रीर तेरहवें गुणस्थानमें कषाय भी नहीं पाई जाती है। चौदहवें गुणस्थानमें योगका भी श्रमाव हो जाता है।

## गुणस्थानोंमें उत्तरबन्ध-हेतु

१—पहिले गुणस्थानमें आहारिक-दिकको छोड़कर पचपन बन्ध-हेतु हैं। अर्थात् आहारिक और आहारिकमिश्र नहीं होते हैं।

२—दूसरे गुणस्थानमें पाँचों मिध्यात्व भी नहीं होते हैं। इसीसे उनको छोड़कर शेष पचास हेतु कहे गये हैं। ३—तीसरे गुणस्थानमें अनन्तानुबन्धि-चतुष्क नहीं हैं; क्योंकि उसका उदय दूसरे गुणस्थान तक ही हैं तथा इस गुणस्थानके समय मृत्यु न होनेके कारण अपर्याप्त-अवस्था-भावी-कार्मण, श्रीदारिकमिश्र श्रीर वैक्रियमिश्र, ये तीन योग भी नहीं होते। इस प्रकार तीसरे गुणस्थानमें सात बन्ध-हेतु घट जानेसे उक्त पचासमेंसे शेष तेतालीस बन्ध हेतु हैं।

४—चौथा गुणस्थान श्रपर्याप्त-श्रवस्थामें भी पाया जाता है; इसिलये इसमें श्रपर्याप्त-श्रवस्था-भावी कार्मण, श्रौदारिक-मिश्र श्रौर वैक्रियमिश्र, इन तीन योगोंका होना सम्भव है। तीसरे गुणस्थान-सम्बम्बी तेतालीस श्रौर ये तीन योग, कुल छ्यालीस बन्ध-हेतु चौथे गुणस्थानमें सममने चाहिये।

४—अप्रत्याख्यानावरण-चतुष्क चौथे गुणस्थान तक ही उदय में रहता है, आगे नहीं। इस कारण वह पाँचवें गुणस्थानमें नहीं पाया जाता।

पाँचवाँ गुणस्थान देशविरितिरूप होनेसे उसतें त्रस-हिंसारूप त्रस-अविरित नहीं हैं तथा यह गुणस्थान केवल पर्याप्त-अवस्था-भावी हैं; इस कारण इसमें अपर्याप्त-अवस्था-भावी कार्मण और औदारिकिमिश्र, ये दो योग भी नहीं होते। इस तरह चौथे गुणस्थानसम्बन्धी छयालीस हेतुओं मेंसे उक्त सातके सिवाय शेष उन्तालीस बन्ध-हेतु पाँचवें गुणस्थानमें होते हैं। ६—छठा गुणस्थान सर्वविरितरूप है। इसिलये इसमें शेष ग्यारह द्यविरितयाँ नहीं होतीं। इसमें प्रत्याख्यानावरणकषाय-चतुष्क, जिसका उदय पाँचवें गुणस्थान पर्यन्त ही रहता है, नहीं होता। इस तरह पाँचवें गुणस्थान-सम्बन्धी उन्तालीस हेतु श्रोंमेंसे पन्द्रह घटा देनेपर शेष चौबीस रहते हैं। ये चौबीस तथा आहारिक-द्विक कुल छन्बीस बन्ध-हेतु छठे गुणस्थानमें है।

७—तातवें गुणस्थानमें वैक्रियशरीरके श्रारम्भ श्रीर परि-त्यागके सग्य वैक्रियमिश्र तथा श्राहारिक-शरीरके श्रारम्भ श्रीर परित्यागके समय श्राहारिकमिश्र योग होता है। पर उस समय प्रमत्त-भाव होनेके कारण सातवाँ गुणस्थान नहीं होता। इस कारण इस गुणस्थानके बन्ध हेतुश्रोंमें ये दो योग नहीं गिने गये हैं! इस प्रवार इसमें चौबीस हेतु हैं।

- द—वैक्रिय शरीरवालेको वैक्रियककाययोग श्रीर श्राहा-रिक शरीरवालेको श्राहारिककाययोग होता है। ये दो शरीर-वाले श्रिधिकसे श्रिधिक सातवें गुग्गस्थानके ही श्रिधिकारी हैं, श्रामेके नहीं। इर कारण श्राठवें गुग्गस्थानके बन्ध-हेतुश्रोंमें इन दो योगोंको नहीं तिना है। इस प्रकार सिर्फ बाईस बन्ध-हेतु इस गुग्गस्थानमें हैं।
  - ध-हास्य-पट्क द्यर्थात् हास्य, रति, श्ररति, शोक, भय स्त्रीर जुगुप्सा स्राठवो स्त्रागेके गुणस्थानमें नहीं होते। इसलिये

उन्हें छोड़कर त्राठवें गुणस्थानके बाईस हेतुत्रोंमेंसे शेष सोलह बन्ध-हेतु नौवें गुणस्थानमें समभने चाहिये।

- १०—तीन वेद तथा संज्वलन क्रोध, मान छौर माया, इन छहका उदय नौवें गुणस्थान तक ही होता है। इस कारण इन्हें छोड़कर शेष दस बन्ध-हेतु दसवें गुणस्थानमें कहे गये हैं।
- ११—१२—संज्वलन लोभका उदय दसवें गुणस्थन तक ही रहता है। इसलिये इसके सिवाय उक्त दसमेंसे शेष नौ हेतु ग्यारहवें तथा बारहवें गुणस्थानमें पाये जाते हैं। नौ हेतु ये हैं:— चार मनोयोग, चार वचनयोग और एक औदारिक सययोग।
- १३—तेरहवें गुणस्थानमें सात हेतु हैं:—सत्य श्रीर ऋसत्या-मृषामनोयोग, सत्य श्रीर श्रसत्यामृषावचनयोग, श्रीदारिक-काययोग, श्रीदारिकमिश्रकाययोग तथा कार्मणकारयोग।
- १४—चौदहवें गुणस्थानमें योगका स्रभाव है। इसलिये इसमें बन्ध-हेतु सर्वथा नहीं है।

### संच्प

१—पहिले गुणस्थानमें पचपन बन्ध-हेतुई। २—दूसरे गुणस्थानमें पचास बन्ध-हेतुई। ३—तीसरे गुणस्थानमें तेतालीस बन्धरेतु हैं। ४—चौथे गुणस्थानमें छयालीस बन्धरेतु हैं। ४--पाँचर्वे गुणस्थानमें उन्तालीस बन्ध-हेतु हैं।

६ - छठे गुणस्थानमें छन्बीस बन्ध-हेतु हैं।

७-सातवें गुणस्थानमें चौबीस बन्ध-हेतु हैं।

८—न्त्राठवें गुएस्थानमें बाईस बन्ध-हेतु हैं।

६--नौवें गुणस्थानमें सोलह बन्ध-हेतु हैं।

१०-दसवें गुगस्थानमें दस बन्ध-हेतु हैं।

११--१२--ग्यारहवें श्रीर बारहवें गुणस्थानमें नौ बन्ध-हेतु हैं।

१३-तेरहवें गुणस्थानमें सात बन्ध-हेतु हैं।

१४--चौदहवें गुरणस्थानमें बन्ध-हेतु नहीं होते।

## नवतत्त्व अधिकार

जो यथार्थ ज्ञान है अर्थात् श्रद्धान अथवा तथ्य-तादृश स्वरूपकी जो जानकारी है, उसे 'सम्यक्त्व' कहते हैं। श्रीजिनेन्द्रदेवने कहा है कि सम्यग्ज्ञान, सम्यग्दर्शन श्रीर सम्यक् चारित्र, इन तीनोंकी प्राप्तिसे सिद्धपद श्रथवा मोज्ञका उपार्जन किया जाता है।

\* दिगम्बर सम्प्रदायमें मोक्तके कारण तो यही तीन माने गये हैं।
किन्तु उनके क्रममें थोड़ासा अन्तर है और वह यह है कि वे सम्यग्दर्शन
को सम्यग्दानसे पहले मानते हैं। यथा—"सम्यग्दर्शनज्ञानचारित्राणि
मोक्तमार्गः"—मोक्तरास्त्र। उनका कहना है कि जबतक जीवको आत्माकी
रुचि पैदा नहीं होती, तबतक वह तत्सम्बन्धी विशेष ज्ञान उपार्जनके
जिये प्रयत्नशील नहीं हो सकता और जबतक उसका विशिष्ट ज्ञान न हो,
तबतक तद्भुकुल आचरण करना घटित नहीं होता। सामान्य ज्ञान तो
सभी संसारी जीवोंको स्वतः होता ही है।

रोगीको रोग-मुक्त होनेकेलिये प्रथम वैद्यपर श्रद्धा करनेकी श्रावश्यकता है। बादमें वह जो श्रोपधोपचार बतलावे, उसका ज्ञान—स्मरण् रहना भी श्रावश्यक है। तत्पश्चात् तद्नुकृत श्रीपधि-निर्माण-सेवन भी श्राति-श्रावश्यक है। तभी वह रोगी रोग-मुक्त हो सकता है। १—संशय, विपर्यय श्रीर श्रनध्यवसायरहित श्रर्थात् शुद्ध श्रीर यथार्थ तत्त्वों—पदार्थोंके जाननेको 'सम्यग्ज्ञान' कहते हैं।

२—सम्यक् ज्ञानके द्वारा जाने हुए पदार्थोंका जो श्रद्धान— विश्वास करना है, उसे 'सम्यग्दर्शन' कहते हैं।

३—मिध्यात्व-कषायादिक संसारकी कारणरूप क्रियाश्रोंसे विरक्त होनेको 'सम्यक्चारित्र' कहते हैं।

जिस प्रकार व्याधियुक्त रोगी श्रीषिधका ज्ञान, श्रद्धान श्रीर उपचारका ठीक-ठीक पालन करे तभी वह रोगसे मुक्त होता है। एक बातकी भी कमी होनेसे रोग नहीं जा सकता है। इसी प्रकार सम्यक्ज्ञान, सम्यक्दर्शन श्रीर सम्यक्चारित्रसे मोचकी माप्ति होती है। श्रगर इनमेंसे एक बातकी भी कमी हो तो मोच पाना दुर्लभ है।

बिना ज्ञानके सम्यक्त्वकी प्राप्ति नहीं होती, ज्ञानकी प्राप्ति बिना चारित्रकी प्राप्ति नहीं होती श्रीर चारित्रकी प्राप्ति बिना मोज्ञकी प्राप्ति नहीं होती। इस कारण प्रथम ज्ञान उपार्जन करने की परम श्रावश्यकता है।

भव्य प्राणियोंको ज्ञानका श्राराधन करना चाहिये। क्योंकि ज्ञान पाप-रूपी तिमिरको नष्ट करनेकेलिये सूर्यके समान है; मोच्च-रूपी लद्मीके निवास करनेकेलिये कमलके समान है; काम-रूपी सर्पको कीलनेकेलिये मन्त्रके समान है; माया-रूपी इस्तीकेलिये सिंहके समान है; व्यसन—श्रापदा—कष्ट-रूपी मेघोंको उड़ानेकेलिये पवनके समान है श्रौर समस्त तत्त्वोंको प्रकाशित करनेकेलिये दीपकके समान है।

ज्ञानके बिना मुमुद्ध मनुष्य किस प्रकार मोत्तको प्राप्त कर सकते हैं ? इस कारण ज्ञानी पुरुषोंने मोत्तकी इच्छा रखनेवालोंके लिये नवतत्त्वरूपी ज्ञान फरमाया है, जो निम्न प्रकार है:—

१—जीव, २—अजीव, ३—पुण्य, ४—पाप, ४—आस्रव, ६—बन्ध, ७—संवर, ८—निर्जरा श्रीर ६—मोत्त ।

#### जीव

जीव सदासे हैं और सदा रहेगा। इसको न कभी किसीने बनाया और न कभी इसका नाश होगा। सदा काल यह जीवित— जिन्दा रहता है। इसी कारण यह 'जीव' कहलाता है। जो सुख-दु:खको भोगता है—अनुभव करता है, उसे 'जीव' कहते हैं।

जीवका लज्ञ खेतना है, जो सदा इसके साथ रहती है। जिस प्रकार सूर्यका प्रकाश बादलों से ढका रहता है, उसी प्रकार इस जीवका ज्ञान-दर्शन-गुण ज्ञानावरणीय श्रादि कर्म-पुद्गलों से ढका रहता है।

संसारमें जीव श्रनन्तानन्त हैं—बेशुमार हैं। लेकिन फिर भी सर्वज्ञाज्ञानुसार शास्त्रकारोंने उनका श्रनेक रूपसे वर्गीकरण किया है। यथा--

१--संसारके समस्त जीवोंमें चैतन्य होनेसे वे सब एक प्रकारके हैं। २—जीव दो प्रकारके होते हैं। एक तो वे जीव हैं जो कर्म-सहित हैं—कर्मके वशीभूत हैं; नाना प्रकारके जन्म-मरण करते हुए संसारमें संसरण—अमण करते रहते हैं, इसिलये उनको 'संसारी जीव' कहते हैं। दूसरे वे हैं जो समस्त कर्मों को चयकर अर्थात् काटकर मुक्त हो गये हैं, उन्हें 'मुक्त जीव' अथवा 'सिद्ध जीव' कहते हैं।

३--मोत्त प्राप्त हुये जीव सब एक प्रकारके होते हैं, परन्तु संसारी जीव श्र्यनेक प्रकारके होते हैं। इस कारण केवल संसारी जीवोंके ही भेद बताये जाते हैं:—

१--सूच्म एकेन्द्रिय, २--बादर एकेन्द्रिय, ३--द्वीन्द्रिय, ४--त्रीन्द्रिय, ४--चतुरिन्द्रिय, ६--- ऋसैनी (असंज्ञी) पञ्चेन्द्रिय श्रौर ७--सैनी (संज्ञी) पञ्चेन्द्रिय।

संसारमें पञ्चेन्द्रिय जीव दो प्रकारके होते हैं। एक तो वे जिनके मन नहीं होता, उन्हें 'असैनी' कहते हैं। ये जीव माता-पिताके संयोगके बिना ही पैदा होते हैं अर्थात् पानी, पृथ्वी, वायु आदिके संयोग-विशेषसे पैदा होते हैं। दूसरे वे जो माताकी रज और पिताके वीर्यके संसर्गसे पैदा होते हैं। इनके मन होता है। इसिलिये ये 'सैनी' (संज्ञी) कहलाते हैं।

१—सूच्म एकेन्द्रिय जीव इतने सूच्म होते हैं कि वे किसी यन्त्र द्वारा भी नहीं देखे जा सकते। इस प्रकारके पृथ्वी, जल, अग्नि, वायु और वनस्पतिके अनन्तानन्त-जीव समस्त लोकमें भरे हुये हैं। ये केवल ज्ञान द्वारा ही श्रवलोकन किए जा सकते हैं।

- बादर एकेन्द्रिय जीव भी नेत्रोंद्वारा कठिनतासे दीख पड़ते हैं, पर यन्त्रद्वारा श्रासानीसे दीख जाते हैं। इस प्रकारके पृथ्वी, जल, वायु, श्राग्नि श्रीर वनस्पतिके श्रतन्तानन्त जीव हैं। सूदम श्रीर बादर जीवोंके केवल स्पर्श इन्द्रिय ही होती है। श्रर्थात् केवल शरीर ही होता है।

३—द्वीन्द्रिय-जीव वे होते हैं, जिनके केवल दो ही इन्द्रियाँ होती हैं। एक स्पर्श ऋौर दूसरी रसना ऋर्थात् जिह्ना। जैसे— केचुआ, लट श्रादि।

४—त्रीन्द्रिय-जीव वे होते हैं, जिनके केवल तीन इन्द्रियाँ होती हैं। एक स्पर्श, दूसरी रसना और तीसरी ब्राण अर्थात् नासिका। जैसे—चींटी, खटमल आदि।

४—चतुरिन्द्रिय-जीव वे होते हैं, जिनके केवल चार ही इन्द्रियाँ होती हैं। एक स्पर्श, दूसरी रसना, तीसरी घाण और चौथी नेत्र। जैसे—मकड़ी, भौरा श्रादि।

६ — असैनी पञ्चेन्द्रिय-जीव वे होते हैं, जिनके पाँच इन्द्रियाँ होती हैं। एक स्पर्श, दूसरी रसना, तीसरी घ्राण, चौथी नेत्र और पाँचवीं श्रोत्र अर्थात् कान। इन जीवोंके मन नहीं होता है। जैसे — मेंद्रक आदि। ७—सैनी पञ्चेन्द्रिय-जीव वे होते हैं, जिनके उपरोक्त पाँच इन्द्रियाँ श्रौर मन होता है। जैसे—मनुष्य, पशु श्रादि।

#### जीवके शरीर

प्रश्न-शरीर किसको कहते हैं ?

उत्तर—जिसमें प्रतिच्चण बढ़ने घटनेका धर्म हो अथवा जो शरीरनाम-कर्मके उदयसे उत्पन्न होता हो, उसे 'शरीर' कहते हैं।

शास्त्रकारोंने शरीर पाँच प्रकारके बताये हैं। १—श्रीदारिक, २—वैक्रियक, ३—श्राहारिक, ४—तैजस श्रीर ४—कार्मण।

- १—मनुष्य, पशु ऋादिके स्थूल शरीरको, जिसमें हाड़, मांस, लोहू ऋादि हो, उसको 'श्रौदारिक-शरीर' कहते हैं।
- २—जिसमें छोटे-बड़े एक-अनेक आदि नाना प्रकारके रूप बनानेकी शक्ति हो, उसको 'वैक्रयिक-शरीर' कहते हैं। वैक्रयिक-शरीर देव और नारकीके होते हैं। इनमें लोहू, हाड़, मांस आदि नहीं होते। जब ये मरते हैं तो इनके शरीर कपूरकी तरह बिखर जाते हैं।
- ३—कुछ पहुँचे हुए मुनियों (छठे गुणस्थानवर्ती मुनियों) को जब तत्त्वोंमें कोई ऐसी पप्रच्छा हो जाती है, जिसका समाधान तीर्थक्कर या श्रुतकेवली बिना श्रन्य किसी ज्ञानीसे नहीं हो सकता हो तब वे तीर्थक्कर महाराज या केवली महाराजके निकट जानेके लिये श्रुपने शरीरमेंसे एक हाथका पुतला निकालते है, वह

उनके पास जाकर प्रश्नका उत्तर लाकर मुनिराजोंको समाहित-चित्त करता है। इस प्रकारके पुतले रूपी शरीरको 'आहारिक-शरीर' कहते हैं।

४—प्रहरा किये हुए श्राहारको जो पचावे, उसको 'तैजस शरीर' कहते हैं।

४—ज्ञानावरणादि आठ कर्मों के समूहको 'कार्मण शरीर' कहते हैं। यह शरीर संसारी जीवके हर हालतमें रहता है और उसके परिश्रमणका यही कारण होता है।

श्रीदारिक शरीरसे वैक्रयिक शरीर सूच्म होता है, वैक्र-यिकसे श्राहारिक सूच्म होता है, श्राहारिकसे तैजस सूच्म होता है श्रीर तैजससे कार्मण शरीर सूच्म होता है।

श्रीदारिक शरीरमें जितने परमाणु हैं, उनसे श्रसंख्यगुणे परमाणु वैक्रयिक शरीरमें हैं। वैक्रयिक शरीरसे श्रसंख्यगुणे परमाणु श्राहारिक शरीरमें हैं। तेजस श्रीर कार्मण शरीर श्रमन्तगुणे परमाणुवाले होते हैं श्रर्थात् श्राहारिकसे श्रमन्तगुणे परमाणु तैजस शरीरमें हैं। श्रीर तैजससे श्रमन्तगुणे परमाणु तैजस शरीरमें हैं। श्रीर तैजससे श्रमन्तगुणे परमाणु कार्मण शरीरमें होते हैं।

तैजस श्रीर कार्मण शरीर श्रात्मासे श्रनादि कालसे सम्बन्ध रखते हैं श्रर्थात् ये दोनों शरीर संसारके समस्त जीवोंके साथ श्रनादिसे लगे हुए हैं श्रीर तब तक जीवके साथ लगे मी रहेंगे जब तक उसकी मुक्ति नहीं हो जाती है। जीवके साथ सदा दो शरीर तैजस और कामेण तो रहते ही हैं; अगर तीन हों तो औदारिक, तैजस और कामेण होते हैं अथवा वैक्रयिक, तैजस और कामेण, ये तीन भी होते हैं। परन्तु ये देव तथा नरक गतिमें ही होते हैं। यदि किसीके एक साथ चार शरीर हों तो औदारिक, आहारिक, तैजस और कामेण होते हैं। बस, एक साथ एक जीवके एक समयमें चारसे अधिक शरीर नहीं हो सकते।

#### जीवकी गति

एक शरीरको छोड़ कर नया शरीर धारण करनेकेलिये जीव जो गति श्रर्थात् गमन करता है, वह कार्मण शरीरके योगके द्वारा ही करता है। जीवकी इस गतिको 'विम्रह गति' कहते हैं श्रीर वह श्राकाशके प्रदेशानुसार ही होती है, श्रन्य 'प्रकार नहीं।

एक शरीरको छोड़ कर जीव जब नया शरीर धारण करता है तो उसको अधिक-से-अधिक तीन समय लगते हैं। चौथे समयमें अवश्य वह नवीन शरीरके योग्य पुद्गल प्रहण कर लेता है। जो जीव मोड़ाबिना गमन अर्थात् सीधा गमन करता है, वह एक समय मात्रमें ही नवीन शरीरके योग्य पुद्गल प्रहण कर लेता है।

मुक्त जीवकी गित वकता रहित (मोड़ा रहित) सीधी होती
 है, श्रर्थात् मुक्त जीव एक समयमें सीधा सात राजू ऊँचा

गमन करता हुन्ना सिद्ध चेत्रमें चला जाता है--इधर-उधर नहीं मुड़ता।

एक शरीरको छोड़कर कर्म-परवश जीव दूसरी जगह जहाँ जाता है, वहाँ वह सबसे पहले पुद्गल वर्गणाएँ प्रहण करता है। उस वर्णना-पिण्डमेंसे वह अपना शरीर रचना आरम्भ करता है। उपर हम सात प्रकारके जीव बता आये हैं। उनमेंसे जीव जब आहारवर्गणा, शरीरवर्गणा, इन्द्रियवर्गणा, स्वासोच्छ्रवासवर्गणा, भाषावर्गणा और मनोवर्गणाके पूर्ण पुद्गलोंको प्राप्त कर लेता है, तब वह 'पर्याप्त' कहलाता है। और जब इनके पूर्ण करनेके पहले ही मृत्युको प्राप्त कर लेता है, तब वह 'अपर्याप्त' कहलाता है। इस प्रकार जीवोंके सात अपर्याप्त और सात पर्याप्त मिलाकर चौदह भेद होते हैं।

जब जीव एक शरीरको छोड़कर दूसरे शरीरमें जाता है, तब वह प्रथम उस 'पिएड' को प्रहण करता है जिससे कि वह अपना शरीर आदि बनावेगा। उसके इस पिएडको 'आहार' कहते हैं। फिर उससे वह अपना शरीर बनाता है। उसके बाद इन्द्रियाँ बनाता है। इसके बाद उसके श्वासोच्छ्वास चलते हैं। फिर भाषा प्राप्त करता है और सबके अन्तमें मन प्राप्त करता है। जब तक जीव एक शरीरको छोड़कर दूसरा शरीर प्रहण नहीं करता है, त तब तक वह 'अनाहारक' रहता है। जीव कम-से-कम एक समय तक और अधिक-से-अधिक तीन समय तक अनाहारक रहता है।

पाँच इन्द्रिय श्रीर मनके निम्नलिखित पृथक् पृथक् विषय हैं:— १—स्पर्श इन्द्रियका विषय स्पर्श करना श्रर्थात् छूना है, २—रसना इन्द्रियका विषय रस चखना श्रर्थात् स्वाद लेना है, ३—द्राण इन्द्रियका विषय सुगन्ध लेना श्रर्थात् सूंघना है, ४— नेत्र इन्द्रियका विषय वर्ण-प्रहण श्रर्थात् देखना है श्रीर ४— श्रोत्र इन्द्रियका विषय शब्द-प्रहण श्रर्थात् सुनना है। मनका विषय श्रुतज्ञानगोचर पदार्थ है।

जीव एक शरीरको छोड़कर दूसरे शरीरको तीन प्रकारसे धारण करता है अर्थान् जन्म लेता है। १—सम्मूच्र्छन, २—गर्भ और २—उपपाद।

१—श्रपने योग्य द्रव्य-त्रेत्र-काल-भावकी विशेषतासे तीन लोकमें भरे हुए श्रपने चारों श्रोरके पुद्गल परमागुत्र्योंसे (माता-पिताके रजोवीर्यके मिलनेके बिना ही) देहकी रचना होने को 'सम्मूर्छनजन्म' कहते हैं। इनके शास्त्रमें चौदह स्थान बताये हैं।

२—स्नीके गर्भाशयमें माताके रज श्रौर पिताके वीर्यके संयोगसे जो जन्म होता है. उसे 'गर्भजन्म' कहते हैं।

३--माता-पिताके रज-वीर्यके बिना देवयोनिके स्थान-विशेषमें जो जन्म होता है, उसे 'उपपादजन्म' कहते हैं। जरायुज, श्रग्डज श्रौर पोत जीवोंका गर्भजन्म होता है; देव श्रौर नारिकयोंका उपपादजन्म होता है श्रौर शेष समस्त जीवों का—बिच्छू, काँतर, मेढ़क श्रादिका सम्मूर्छनजन्म होता है \*।

### जीवोंके भेद

शास्त्रकारोंने संसारी समस्त जीवोंको चार हिस्सोंमें विभाजित किया है:---

- १--नारकीय, २--तिर्यञ्च, ३-मनुष्य श्रीर ४--देव।
- (१) शास्त्रकारोंने सात नरक फरमाये हैं। उनके नाम इस प्रकार हैं:—
- १—घम्मा, २—बंसा, ६—मेवा-सीला, ४—ऋंजना, ४—ऋरिष्टा-निष्ठा, ६—मघा श्रौर ७—माघवी ।

इन सातों नरकोंमें रहनेवाले नारकीय जीवोंके पर्याप्त और अपर्याप्त करके कुल चौदह भेद होते हैं।

- (२) तिर्येञ्जके भेद इस प्रकार हैं:-
- १—पृथ्वीकायके दो भेद—सूदम और बादर । इन दोनोंके पर्याप्त और अपर्याप्त, इस तरह चार भेद होते हैं ।

<sup># &#</sup>x27;जरायुजाएडजपोतानां गर्भः', 'देवनारकाणामुपपादः', 'शेषाखां सम्मृष्ट्वंनम्'। ---- उमास्वाति ।

- २—अप् (पानी) कायके भी दो भेद—सूक्त और बादर। इनके पर्याप्त और अपर्याप्त, इस प्रकार चार भेद होते हैं।
- ३-तेऊ ( श्राग्ति ) कायके भी दो भेद-सूदम श्रीर बादर । इनके पर्याप्त श्रीर श्रपर्याप्त, इस प्रकार चार भेद होते हैं ।
- ४-वायुकायके भी दो भेद-सूदम श्रीर बादर । इनके पर्याप्त श्रीर श्रपर्याप्त, इस प्रकार चार भेद होते हैं।
- ४—वनस्पतिकायके भी सूद्दम श्रीर बाद्र, इस तरह दो भेद होते हैं। वनस्पतिके प्रत्येक श्रीर साधारणके भेदसे दो भेद श्रीर होते हैं। एक शरीरका जो एक जीव श्रिधिष्ठाता हो, उसे 'प्रत्येक वनस्पति' श्रीर एक शरीरके श्रनन्तानन्त जीव श्रिधिष्ठाता हों, उसे 'साधारण वनस्पति' कहते हैं। इन तीनों प्रकारके वनस्पति जीवोंके पर्याप्त श्रीर श्रपर्याप्त भेद होनेसे वनस्पतिके छह भेद होते हैं।
- ६—द्वीन्द्रिय, त्रीन्द्रिय और चतुरिन्द्रिय. इन तीनोंके पर्याप्त श्रीर अपर्याप्त, इस प्रकार छह भेद होते हैं।
  - ७- पञ्चेन्द्रिय तिर्यञ्चके भेद बताये जाते हैं:--
- १—मगर-मच्छ आदि जलचर जीवोंके चार भेद—सैनी, असैनी, पर्याप्र और अपर्याप्त ।
- २—गाय-बैल त्रादि स्थलचर जीवोंके चार भेद—सैनी, असैनी, पर्याप्त और अपर्याप्त ।

३—मैना-तोता आदि खेचर जीवोंके चार भेद-सैनी, असैनी, पर्याप्त और अपर्याप्त ।

४--सॉॅंप आदि उर:परिसर्पके चार भेद-सैनी, असैनी, पर्याप्त और अपर्याप्त।

४—नौला-चूहा आदि भुजपिसर्पके चार भेद—सनी, असैनी, पर्याप्त और अपर्याप्त ।

इस प्रकार तिर्येक्च पक्चे निद्रयके २२ + ६ + २० = कुल ४८ भेद हुये।

(३) मनुष्यके भेद इस प्रकार हैं:--

शास्त्रकारोंने दो प्रकारकी भूमि फरमाई हैं—एक वह, जहाँ व्यापार, कृषि आदि कार्य होते हैं; उसे 'कर्मभूमि' कहते हैं। और दूसरी वह, जिसमें मनुष्योंको कोई कार्य नहीं करना पड़ता है। उनकी इच्छार्ये कल्पवृत्तोंसे पूर्ण हो जाती हैं; उसे 'आकर्म-भूमि' या 'भोगभूमि' कहते हैं।

जहाँ मनुष्य पाये जाते हैं, ऐसे केवल तीन बड़े बड़े द्वीप हैं:—

१---जम्बृद्वीप, २---धातकीखण्ड श्रौर ३--पुष्करार्धद्वीप ।

१--जम्बृद्धीपमें तीन चेत्र हैं। १-भरत, १-ऐरावत, और १-महाविदेह। २—धातकीखण्डमें छह चेत्र हैं। २-भरत, २-ऐरावत और २-महाविदेह।

३--पुष्करार्धद्वीपमें भी छह चेत्र हैं। २-भरत, २-ऐरावत स्रोर २-महाविदेह।

इस प्रकार कर्मभूमिज मनुष्यों के १४ चेत्र हैं।

श्रकर्मभूमिके चेत्र इस प्रकार हैं—जम्बृद्वीप, धातकीखण्ड, श्रीर पुष्करार्धद्वीप।

१— जम्बृद्वीपमें छह चेत्र हैं:—१-देवकुरु, १-उत्तरकुरु, १-दृरिवास, १-रम्यक वास, १-हेमवास और १-एरण्यवास ।

२—धातकीखण्डमें बारह चेत्र हैं:—२-देवकुरु, २-उत्तरकुरु, २-हरिवास, २-रम्यकवास, २-हमवाम श्रौर २-एरण्यवास।

३—पुष्करार्धद्वीपमें भी वारह स्रेत्र हैं:—२-देवकुरु, २-उत्तरकुरु, २-हरिवास, २-रम्यकवास, २-हेमवास श्रीर २-एरण्यवास ।

इस प्रकार तीस चेत्र अकर्मभृमिज—भोगभूमिज मनुष्योंके हैं। अकर्मभूमि इस प्रकार और हैं:—

जम्बूद्वीपमें भारत चेत्रकी हद करनेवाला 'चूलहेमवन्त' नामक पर्वत है और ऐरावत चेत्रकी हद करनेवाला 'शिखरी' नामक पर्वत है। इन दोनों पर्वतोंके दोनों कोनोंसे दो-दो शाखार्ये निकली हैं। इन चारों शाखाओं मेंसे दो-दो अर्थात् आठ उप- शास्ताएँ और निकली हैं। प्रत्येक उप-शास्तापर सात-सात द्वीप हैं। इस प्रकार प्रज्ञ प्रक्षित हीं। इस प्रकार प्रज्ञ प्रक्षित हैं। इस सब श्रम्तर्द्वीपों में जो 'युगलिये' मनुष्य रहते हैं, वे भी कोई कर्म नहीं करते हैं। कल्प-युक्त इस मनुष्योंकी इच्छाश्रोंकी पूरा किया करते हैं।

इस प्रकार कर्मभूमि ऋौर ऋकर्मभूमिके कुल जेन्न १४ + ३० + ४६ = १०१ होते हैं। इनमें रहनेवाले मनुष्य परस्परमें विशेष स्वभावके रखनेवाले हैं। इस प्रकार एक-सी एक भेद मनुष्योंके हुए। इनके भी पर्याप्त और श्रपर्याप्तके भेद करनेसे कुल दो-सी दो भेद होते हैं।

इन उक्त एक-सौ एक चेत्रोत्पन्न मनुष्योंके विष्टा, पेशाव, खकार, नाकका मैल, वमन, पित्त, पीप, रक्त, वीर्य, वीर्यके सूके पुद्गल, मृतक शरीर, छी-पुरुपके संयोग, नगरके नाले-नालियों आदि अशुचि स्थानों में अन्तर्मृहर्तमें असंख्य समृ्च्छिम (सूदम मनुष्य) उत्पन्न होते हैं। चृँकि एक-सौ एक प्रकारके मनुष्य होते हैं। इस कारण ये संमृच्छिम जीव भी एक-सौ एक प्रकारके होते हैं। ये अपर्याप्त अवस्थाही में कालको प्राप्त हो जाते हैं। इस प्रकार मनुष्यके कुल तीन-सौ तीन भेद हैं।

(४) देवतात्र्योंके भेद इस प्रकार हैं:-

१—भवनपितदेव इस जातिके, २—परमाधामीदेव पनद्रह् जातिके, ३— वाण्वयन्तरदेव सोलह् जातिके, ४—ज्योतिषीदेव इस जातिके, ४—किल्विपीदेव तीन जातिके, ६—बारह देवलोकके देव बारह जातिके, ७—लौकान्तिकदेव नव प्रकारके, ५—प्रैवेयकदेव नव प्रकारके और अनुत्तरदेव पाँच प्रकारके हाते हैं। इस प्रकार कुल देव निन्यानवे जातिके होते हैं। इनके पर्याप्त और अपर्याप्त भेद होनेसे देवताओं के कुल भेद एक-सौ अद्रानवे होते हैं।

इस प्रकारसे नरकके १४, तिर्यञ्चके ४८, मनुष्यके २०३ श्रौर देवके १६८ कुल मिलकर सब ४६३ भेद जीवके हुए।

लोगोंके मनमें प्रायः यह शक्का उत्पन्न होती रहती है कि यहाँ जो जीव एक छोटेसे शरीरमें होता है, वही बड़े शरीरमें कैसे व्याप्त हो जाता है ? इसका उत्तर यह है कि एक जीवके प्रदेश लोकाकाशके समान हैं अर्थात् जीव असंख्य-प्रदेशी हैं। जीवके असंख्यात प्रदेश दीपककी रोशनीके समान संकोच-विस्तार-शील होते हैं। उन्हें जैसा आधार—आश्रय—शरीर प्राप्त हो जाता है, वे वैसे ही संकोच-विस्ताररूप हो जाते हैं। दृसरे शब्दोंमें यों कहना चाहिये कि जिस प्रकार दीपककी रोशनी एक छोटी-सी कोठरीमें होती है और वही दीपक अगर किसी बड़े कमरेमें रख दिया जाय तो रोशनी तमाम कमरेमें फैल जाती है। इसी प्रकार आत्मा अर्थात् जीवका स्वभाव है।

#### जीवके प्राण

१—जिस शक्तिके निमित्तसे आतमा प्राण् धारण करे, उसको 'जीवत्वगुण' कहते हैं।

- २—जिसके संयोगसे यह जीव जीवन अवस्थाको प्राप्त हो श्रीर वियोगसे मरण अवस्थाको प्राप्त हो, उसको 'प्राण' कहते हैं।
- ३—प्राण दो प्रकारके होते हैं:—एक द्रव्य प्राण चौर दूसरा भाव प्राण ।
- (१) द्रव्य प्राण दस हैं:—मनोबल प्राण, वचनवल प्राण, कायबल प्राण, स्पर्शेन्द्रियवल प्राण, रसनेन्द्रियवल प्राण, व्याणेन्द्रियवल प्राण, चत्तुरिन्द्रियवल प्राण, श्रोत्रेन्द्रियवल प्राण, स्वासोच्छ्रास श्रीर श्रायु।
- (२) श्रात्माकी जिस शक्तिके निमित्तसे इन्द्रियादिक श्रपने कार्यमें प्रवृत्त हों, उसे 'भाव प्राण' कहते हैं।
- (क) एकेन्द्रिय जीवके चार प्राण होते हैं:-स्पर्शेन्द्रिय, कायबल, श्वासोच्छास स्वीर स्वायु।
- ( ख ) द्वीन्द्रियके छहः—स्पर्शेन्द्रिय, कायबल, श्वासोच्छ्वास, आयु, रसनेन्द्रिय श्रीर वचनवल ।
- (ग) त्रीन्द्रियके सात प्राणः—उपरोक्त छह श्रौर घाणेन्द्रिय ।
- (घ) चतुरिन्द्रियके आठः—उपरोक्त सात और एक चत्रुरिन्द्रियवल प्राग्।

- (ङ) पञ्चेन्द्रिय श्रसंज्ञीके नौ प्राणः—उपरोक्त श्राठ श्रौर श्रौर एक श्रोत्रेन्द्रियवल प्राण ।
- (च) सैनी पञ्चेन्द्रियके दस प्राणः—उपरोक्त नौ श्रौर एक मनोबल।

## जीवोंकी आयु और स्थिति

- १—एकेन्द्रिय जीवकी कम-से-कम आयु एक अन्तर्मुहूर्त और अधिक-से-अधिक बाईस हजार वर्षकी होती है।
- २—द्वीन्द्रिय जीवकी कम-से-कम अन्तर्मुहूर्त और अधिक-से-अधिक बारइ वर्षकी होती है।
- ३—त्रीन्द्रिय जीवकी कम-से-कम एक अन्तर्मृहूर्त और अधिक-से-अधिक उनंचास रात्रि-दिनकी होती है।
- ४—चतुरिन्द्रिय जीवकी कम-से-कम एक अन्तर्मुहूर्त और अधिक-से-अधिक छह महीनेकी होती है।
- ४—पञ्चेन्द्रिय जीवकी कम-से-कम एक अन्तर्मुहूर्त और अधिक-से-अधिक तेतीस सागरकी होती है।
- १—एकेन्द्रिय एकेन्द्रिय अवस्थामें कम-से-कम अन्तर्मुहूर्त और अधिक-से-अधिक अनन्त काल तक।
  - २—द्वीन्द्रिय द्वीन्द्रिय अवस्थामें कम-से-कम अन्तर्मृहूर्त और अधिक-से-अधिक असंख्यात काल तक।

३—त्रीन्द्रिय त्रीन्द्रिय त्रवस्थामें कम-से-कम त्र्यन्तर्मुहूर्त त्रीर त्राधिक-से-त्राधिक त्रसंख्यात काल तक।

४—चतुरिन्द्रिय चतुरिन्द्रिय श्रवस्थामें कम-से-कम श्रन्तर्मुहूर्न श्रीर श्रधिक-से-श्रधिक श्रसंख्यात काल तक।

४—पञ्चेन्द्रिय पञ्चेन्द्रिय श्रवस्थामें कम-से-कम श्रन्तर्मुहूर्त श्रीर श्रिधिक-से-श्रिधिक एक हजार सागर तक।

त्रपर्याप्त एकेन्द्रिय जीवसे लेकर पञ्चेन्द्रिय जीव तककी कम-से-कम और अधिक-से-अधिक एक अन्तर्मृहूर्तकी आयु है।

- १—एकेन्द्रिय जीव पर्याप्त श्रवस्थामें कम-से-कम श्रन्तर्मुहृते श्रीर श्रिधिक-से-श्रिधिक संख्यात हजार वर्ष तक रहे।
- २—द्वीन्द्रिय जीव पर्याप्त अवस्थामें कम-से कम अन्तर्मुहूर्त श्रीर अधिक से अधिक संख्यात वर्ष तक रहे।
- ३—त्रीन्द्रिय जीव पर्याप्त अवस्थामें कम-से-कम अन्तर्मुहुर्त श्रौर अधिक-से-अधिक संख्यात रात्रि-दिन रहें।
- ४—चतुरिन्द्रिय जीव पर्याप्त श्रवस्थामें कम-से-कम श्रन्तर्मुहृते श्रीर श्रधिक-से-श्रधिक संख्यात मास तक रहे।
- ४—पञ्चेन्द्रिय जीव पर्याप्त ऋवस्थामें कमन्से-कम अन्तर्मुहृते और अधिक-से-अधिक तेतीस सागरसे कुछ अधिक रहें।
- १—एकेन्द्रियका अन्तरकाल कम-से-कम एक अन्तर्भृहृतं ► श्रौर अधिक-से-अधिक दो हजार सागर श्रौर संख्यात हजार वर्ष है।

- २---द्वीन्द्रियका श्रन्तरकाल कम-से-कम एक श्रन्तर्मुहूर्त श्रीर श्रिधक-से-श्रिधक श्रनन्तकाल है।
- ३—त्रीन्द्रियका अन्तरकाल कम-से-कम एक अन्तर्मुहूर्त और अधिक-से-अधिक अनन्तकाल है।

४-चतुरिन्द्रियका श्रन्तरकाल कम-से-कम एक श्रन्तर्मुहूर्त श्रीर श्रिधक-से-श्रिधक श्रनन्तकाल है।

४---पञ्चेन्द्रियका अन्तरकाल कम-से-कम एक अन्तर्मृहूर्त श्रीर अधिक-से-अधिक अनन्तकाल है।

#### जीवोंका अल्प-बहुत्व

लोकमें सबसे कम जीव संज्ञी पञ्चेन्द्रिय हैं। इनसे विशेषा-धिक श्रमंज्ञी पञ्चेन्द्रिय जीव हैं। इनसे विशेषाधिक चतुरिन्द्रिय जीव हैं। इनसे विशेषाधिक त्रीन्द्रिय जीव हैं। इनसे विशेषाधिक द्वीन्द्रिय जीव हैं। एकेन्द्रिय जीव उनसे श्रमन्त गुर्णे हैं।

सबसे कम संख्यामं चतुरिन्द्रिय पर्याप्त जीव हैं। इनसे पञ्चेन्द्रिय पर्याप्त जीव विशेषाधिक संख्यामें हैं। इनसे द्वीन्द्रिय पर्याप्त जीव विशेषाधिक संख्यामें हैं। इनसे जीन्द्रिय पर्याप्त जीव विशेषाधिक संख्यामें हैं। इनसे पञ्चेन्त्रिय श्रपर्याप्त जीव श्रसंख्यातगुणे हैं। इनसे चतुरिन्द्रिय श्रपर्याप्त जीव श्रसंख्यातगुणे हैं। इनसे चतुरिन्द्रिय श्रपर्याप्त जीव विशेषाधिक हैं। इनसे जीन्द्रिय श्रपर्याप्त जीव •िवशेषाधिक हैं। इनसे जीन्द्रिय श्रपर्याप्त जीव विशेषाधिक हैं।

- १—संसारमें सबसे थोड़े पुरुषवेदी; इनसे स्नीवेदी संख्यात-गुर्णे; इनसे श्रवेदी श्रनन्तगुर्णे श्रीर इनसे नपुंसकवेदी श्रनन्त-गुर्णे जीव हैं।
- २—संसारमें सबसे थोड़े संयति हैं; इनसे ऋसंख्यातगुणे संयतासंयति हैं; इनसे नो-संयति, नो-ऋसंयति श्रीर नो-संयता-संयति श्रनन्तगुणे हैं श्रीर श्रसंयति श्रनन्तगुणे जीव हैं।
- ३—संसारमें सबसे थोड़े सम्यग्हिष्ट हैं; इनसे मिश्रहिष्ट अनन्तगुणे हैं और मिथ्यादृष्टि जीव भी श्रनन्त हैं।
- ४—संसारमें सबसे थोड़े संज्ञी जीव हैं; इनसे नो-संज्ञी ना-श्रसंज्ञी श्रनन्तगुणे हैं श्रीर श्रसंज्ञी जीव भी श्रनन्तगुणे हैं।
- ४—संसारमें सबसे थोड़े जीव अभव्य हैं, इनसे नो-भव्य श्रीर नो-अभव्य अनन्तगुरो हैं श्रीर भव्य जीव अनन्तगुरो हैं।
- ६—संसारमें सबसे थोड़े अवधिदर्शनी हैं; इनसे असंख्यात-गुणे चत्तर्दर्शनी हैं; केवलदर्शनी अनन्तगुणे हैं और अचत्त-र्दर्शनी भी अनन्तगुणे हैं।
- ७—संसारमें सबसे थोड़े पर्याप्त जीव हैं; इनसे अनन्तगुऐ
   नो-पर्याप्त और नो-अपर्याप्त हैं और अपर्याप्त जीव अनन्तगुऐ हैं।
- प्रमारमें सबसे थोड़े जीव भाषक हैं श्रीर इनसे श्रनन्त-गुरो जीव श्रभाषक हैं।
- ध—संसारमें सबसे थोड़े परित हैं; इनसे नो-परित और ने नो-अपरित अनन्तगुणे हैं और अपरित जीव अनन्तगुणे हैं।

- १०—संसारमें सबसे थोड़े मनःपर्यवज्ञानी जीव हैं, इनसे असंख्यातगुणे अवधिज्ञानी जीव हैं, मित और श्रुतज्ञानी इनसे असंख्यातगुणे हैं, पर आपसमें तुल्य विशेषाधिक हैं और केवल-ज्ञानी जीव अनन्तगुणे हैं।
- ११—संसारमें सबसे थोड़े विभक्कज्ञानी; इनसे मति-श्रुत श्रज्ञानी श्रनन्तगुणे हैं, पर परस्पर तुल्य विशेषाधिक हैं।
- १२—संसारमें सबसे थोड़े मनोयोगी जीव हैं: इनसे ऋसं-ख्यातगुर्णे वचनयोगी जीव हैं; ऋयोगी जीव ऋनन्तगुर्णे हैं ऋौर काययोगी जीव भी ऋनन्तगर्णे हैं।
- १३--संसारमें सबसे थोड़े जीव साकारोपयुक्त हैं; इनसे विशेषाधिक श्रनाकारोपयुक्त हैं।
- १४—संसारमें सबसे थोड़े छाहारिक जीव हैं; इनसे छसंख्यात-गुणे छनाहारिक जीव हैं।
- १४—संसारमें सबसे थोड़े नो सूदम, नो-बादर जीव हैं: इनसे श्रनन्तगुणे बादर जीव हैं: सूदम जीव संख्यातगुणे हैं।
- १६—संसारमें सबसे थोड़े जीव श्रचरमी जीव हैं; इनसे श्रमन्तगुरों चरमी जीव हैं।

### संसारी जीवके गुज्

१-शरीर, २-श्रवगाहना, ३-संहनन, ४-संस्थान, ४-कषाय, ६-संज्ञा, ७-लेश्या, ८-इन्द्रिय, ६-समुद्घात, १०-संज्ञा, ११-वेद, १२-पर्याप्ति, १३-दृष्टि, १४-दृश्चिन, १४-ज्ञान, १६-योग, १७-उप-योग, १८-आहार, १६-उपपात, २०-स्थिति, २१-समोहाय, २२-च्यवन श्रौर २३-गति-श्रगति ।

- १—जीव जिसके द्वारा भोगोपभोग भोगता है तथा कर्मों का चय करता है, उसे 'शरीर' कहते हैं। वह शरीरनामकर्मके उदयसे जीवको प्राप्त होता है। जिसका वर्णन 'कर्म अधिकार'में कर आये हैं। वह शरीर पाँच प्रकारका होता है—(१) औदारिक शरीर, (२) वैक्रिय शरीर, (३) आहारिक शरीर, (४) तैजस शरीर और (४) कार्मण शरीर।
- २-शरीरके कद अथवा लम्बाईको 'श्रवगाहना' कहते हैं। अवगाहना कम-से-कम अङ्गुलके असंख्यातवें भाग-प्रमाण और अधिक-से-अधिक एक लच्च योजनसे कुछ अधिक तक होती है।
- ३—शरीरके हाड़ोंके बन्धन-विशेषको 'संहनन' कहते हैं। 'संहनन' नामक नाम-कमके उदयसे जीवको यह प्राप्त होता है। वह छह प्रकारका होता है:—वश्रऋषभनाराच संहनन, ऋषभ-नाराच संहनन, नाराच संहनन, श्रर्धनाराच संहनन, कीलक संह-यन श्रीर सेवार्त (श्रसंप्राप्तास्वाटिका) संहनन।
- ४—शरीरकी श्राकृति श्रथवा शक्तको 'संस्थान' कहते हैं।
  यह भी जीवको 'संस्थान' नाम कर्मके उदयसे प्राप्त होता है। यह
  छह प्रकारका होता है:—समचतुम्न संस्थान, न्यमोधपिरमण्डल
  संस्थान, सादि संस्थान, वामन संस्थान, कुन्जक संस्थान श्रीर
  हंडक संस्थान।

- ४—आत्माके बुरे परिगामींको 'कपाय' कहते हैं। जीवको यह 'चारित्र मोहनीय कमं'के उदयसे प्राप्त होती है। वह चार प्रकारकी है। १-कोंघ, २-मान, ३-माया श्रीर ४-लोभ।
- ६—म्रभिलापाको —वाञ्छाको 'संज्ञा' कहते हैं। संज्ञाके चार भेद हैं:—१-म्राहार संज्ञा, २-भय संज्ञा, ३-मैथुन संज्ञा श्रीर ४-परिग्रह संज्ञा।
- ७—जिस परिणाम-विशेष द्वारा आत्मा कर्मोंसे लिप्त होता है तथा योग और कपायकी तरंगसे जो उत्पन्न होती हो, ऐसे मन के शुभाशुभ परिणामको 'लेश्या' कहते हैं। लेश्याके छह भेद हैं। १-कृष्ण लेश्या, २-नील लेश्या, ३-कापोत लेश्या, ४-तेजो लेश्या, ४-पद्म लेश्या और ६-शुक्ल लेश्या।
- --- आत्माके लिङ्गको--चिह्नको 'इन्द्रिय' कहते हैं। इन्द्रियाँ पाँच प्रकारकी होती हैं। १-श्रांत्रेन्द्रिय, २-चचुरिन्द्रिय, ३-घाणे-न्द्रिय, ४-रसनेन्द्रिय और ४-स्पर्शेन्द्रिय।
- ६—मूल शरीरको विना छोड़े जीवके प्रदेशोंके बाहर निकलने को 'समुद्धात' कहते हैं। समुद्धातके सात भेद हैं। १-वेदनीय, २-कपाय, ३-मारणान्तिक, ४-वैक्रिय, ४-ब्राहारिक, ६-तैजस श्रीर ७-केविल समुद्धात।
- १०—जिसमें संज्ञा हो-मन हो, उसे 'संज्ञी' कहते हैं श्रीर जिस जीवके मन नहीं होता है, उसे 'श्रमंज्ञी' कहते हैं।

११—नोकषायके उदयसे उत्पन्न हुई जीवके मैथुन करनेकी स्त्रामिलाषाको 'भाववेद' कहते हैं। नाम-कर्मके उदयसे स्त्राविभूत जीवके चिह्न-विशेषको 'द्रव्यवेद' कहते हैं। वेदके तीन भेद होते हैं:—१-पुरुषवेद, २-स्त्रीवेद स्त्रीर ३-नपुंसकवेद।

१२—वर्गणात्रोंको आहार, भाषा आदि रूप परिणमावनेकी शक्तिकी पूर्णताको 'पर्याप्ति' कहते हैं। उसके छह भेद हैं:— १-आहार, २-शरीर, ३-इन्द्रिय, ४-श्वासोच्छ्वास, ४-भाषा श्रीर ३-मनःपर्याप्ति।

१२—जीवकी मान्यता अथवा विचारोंको 'टप्टि' कहते हैं। टप्टि तीन प्रकारकी होती हैं:--१-सम्यक्टप्टि, २-मिश्याटप्टि और ३-मिश्रटप्टि।

१४—देखनेको 'दर्शन' कहते हैं। ज्ञानके पहिले दर्शन होता है। बिना दर्शनके श्रल्पज्ञ जनोंको ज्ञान नहीं होता है परन्तु सर्वज्ञ देवको ज्ञान श्रौर दर्शन एक साथ होते हैं। दर्शनके चार मेद होते हैं:—१-चर्जुदर्शन, २-अचर्जुदर्शन, ३-अवधिदर्शन और ४-केवलदर्शन।

१४—िकसी वस्तुकी जानकारीको 'झान' कहते हैं। झानके आठ भेद हैं:—१-मतिझान, २-श्रुतज्ञान, २-श्रवधिझान, ४-मनःपर्यवज्ञान, ४-केवलझान,६-मति-श्रज्ञान, ७-श्रुत-श्रज्ञान और ≒-विभक्तझान। १६—मन, वचन और कायके निमित्तसे आत्माके प्रदेशोंके चक्रत होनेको 'योग' कहते हैं। योगके तीन भेद हैं:—१-मनो-योग, २-वचनयोग और ३-कायथोग।

१७—जीवके लज्ञण रूप चैतन्यानुविधायी परिणामको 'उपयोग' कहते हैं। उपयोगके दो भेद हैं:—१-साकारोपयुक्त श्रीर २-श्रनाकारोपयुक्त।

१८—श्रीदारिक श्रादि शरीर श्रीर भाषा श्रादि पर्याप्तिके योग्य पुद्गलोंके प्रहुण करनेको 'श्राहार' कहते हैं।

१६—गतिमें उत्पन्न होनेको 'उपपात' कहते हैं। उपपात पाँच प्रकारका होता हैं:—?—नरक, २—तिर्यक्च, ३—मनुष्य, ४— देव श्रीर ४—सिद्ध।

२०—जीवके एक शरीरमें रहनेको 'स्थिति' कहते हैं। जीव की स्थिति जघन्य ऋन्तर्मृहूर्त और उत्कृष्ट नेतीस सागर है।

२१—प्रदेशोंकी श्रेणी-बद्ध व विना श्रेणीसे जीवकी मृत्यु होनेको 'समोहाय' कहते हैं।

२२—ऋायु पूर्ण होनेपर एक गतिसे छूटनेको 'च्यवन' कहते हैं।

२३—एक शरीरसे दूसरे शरीरमें जानेको 'गमनागमन' कहते हैं।

ये तीईस गुण प्रत्येक संसारी जीवमें होते हैं। इनके श्रवान्तर भेद भी ऊपर कहे गये हैं। वे किसी जीवके कितने ही होते हैं श्रीर किसी जीवके कितने ही। उदाहर एके लिये, 'सूच्म पृथ्वी-काय'के जीवको लीजिए। उसमें:—

१-शरीर-श्रीदारिक, तैजस श्रीर कार्मण।

२-- अवगाहना-जघन्य उत्कृष्ट अंगुलके असंख्यातवें भाग।

३-संहनन-सेवार्त।

४- संस्थान-मसूरकी दाल व ऋर्घचन्द्रमाके आकारका।

४-कपाय-क्रोधादि चारों कपाय।

६—संज्ञा—च्याहार, भय, मैथुन खौर परिप्रह ।

७-लेश्या-कृष्ण, नील श्रीर कापोत ।

=-इन्द्रिय-स्पर्शेन्द्रिय।

६—समुदुवात—त्रेदनीय, कपाय और मारग्गन्तिक ।

१०—संज्ञी या ऋसंज्ञी—ऋसंज्ञी।

११-वेद-नपुंसक वेद।

१२—पर्याप्रि—च्याहारपर्याप्ति, शरीरपर्याप्ति, इन्द्रियपर्याप्ति चौर श्वासोच्छासपर्याप्ति ।

१३—हष्टि—मिध्या हष्टि ।

१४-दर्शन-श्रचनुर्दरीन।

१४—ज्ञान—मति-श्रज्ञान और श्रुत-श्रज्ञान ।

१६-योग-काययोग ।

१७—उपयोग—साकारोपयुक्त श्रीर श्रनाकारोपयुक्त ।

१८—श्राहार—द्रव्यसे श्रनन्तप्रदेशी स्कन्धका श्राहार करता है। चेत्रसे श्रसंख्यातप्रदेश-श्रवगाही पुद्गलोंका श्राहार करता है। कालसे श्रन्यतर समय स्थितिवाले श्र्यांत् जघन्य-स्थितिवाले, मध्यमस्थितिवाले व उत्ऋष्टस्थितिवाले पुद्गलोंका श्राहार करता है श्रीर मावसे वर्णमय, गन्धमय, रसमय श्रीर स्पर्शमय पुद्गलोंका श्राहार करता है। श्रीर श्रात्म-प्रदेशके साथ श्रवगाहे हुए पुद्गलोंका श्राहार करता है।

१६—उपपात—तियञ्च श्रीर मनुष्योंमेंसे उत्पन्न होता है। तियञ्चमें भी श्रसंख्यात वर्षके श्रायुष्यवाले पर्याप्त व श्रपर्याप्त जीव उत्पन्न नहीं होते। वैसे ही श्रसंख्यातवर्षके श्रायुष्यवाले श्रकमभूमिके मनुष्य भी उत्पन्न नहीं होते।

२०-स्थिति-जघन्य-उत्कृष्ट अन्तर्भृहृते।

२१—समोहाय—समोहता श्रीर श्रसमोहता दोनों प्रकारका मरण करता है।

२२—च्यवन—यह जीव नारकी व देवमेंसे उत्पन्न नहीं होता है। सिर्फ तिर्यक्क और मनुष्यमेंसे उत्पन्न होता है।

२३—गति-श्रागति—तिर्यञ्च श्रीर मनुष्य इन दो गतिश्रोंमें जाता है।

#### श्रात्मा श्रीर केवलज्ञान

सांसारिक सुख या दुःखके होनेमें राग-द्वेपकी तीत्रता कारण है। जब राग ऋतितीत्र हो जाता है, तब सांसारिक सुख और जब द्वेष श्रितितित्र हो जाता है, तब सांसारिक दुःख श्रमुभवमें श्राता है। जब किसी इष्ट विषयके मिलनेमें श्रमफलता होती है, तब उस वियोगसे द्वेषभाव होता है कि यह वियोग हटे। जिससे परिणाम बहुत ही संक्लेश रूप हो जाते हैं। उसी समय श्रारित तथा शोक नोकपायका तीत्र उद्य हो श्राता है। बस, यह प्राणी दुःखका श्रमुभव करता है।

कभी किसी श्रानिष्ट पदार्थंसे द्वेप भाव होता है, तब उसका संयोग न हो, यह भाव होता है। तब भय तथा जुगुप्सा नोक-पायका तीब उदय हो श्राता है। इसी समय यह कपाययुक्त जीव दु:खका श्रानुभव करता है।

कपायों माया, लोभ, हास्य, रित और तीनों वेद 'राग' तथा कोध, मान, अरित, शोक, भय और जुगुप्ता द्विप' कहलाते हैं। ये कपाय रूप राग या द्वेप प्रकट रूपसे एक समयमें एक भत्तकते हैं, परन्तु एक दूसरेके कारण होकर शीच्च बदला-बदली कर लेते हैं। जैसे—िकसी स्त्रीकी नृप्तणांसे गग हुआ, उसके वियोग होने पर दूसरे समयमें द्वेप हो गया। किर यदि उसका संयोग हुआ तब फिर राग हो गया, इत्यादि। परिग्णामों में संक्लेशता द्वेपसे होती है तथा उन्मत्तता-आसिक रागसे होती है। बाहरी पदार्थ तो निमित्त कारण मात्र हैं।

प्रयोजन यह है कि यही अशुद्ध आत्मा कपाय द्वारा सुखी तथा दुःखी होता रहता है। शरीर सुख या दुःख रूप नहीं होता है। ऐसा जानकर सांसारिक सुखको कपाय-जनित विकार मान-कर तथा निजाधीन निर्विकार त्रात्मिक सुखका उपाय ठीक-ठीक करना कर्तव्य समभक्तर उस सुखकेलिये निज शुद्धात्मामें उपयोग रखकर साम्य भावका मनन करना चाहिये।

इन्द्रियोंका सुख विजलीके चमत्कारके समान अस्थिर है। अपना चमत्कार दिखाकर वह शीव्र ही नष्ट हो जाता है। तथा इस सुखसे तृष्णारूपी रोग मिटनेकी अपेचा और अधिक बढ़ जाता है। तृष्णाकी वृद्धि निरन्तर प्राणीको संतापित करती रहती है। यह इच्छाओंका दाहरूपी ताप जगन्के प्राणियोंको निरन्तर क्लेशित किया करता है। ये प्राणी उस पीड़ाके सहनेमें असमर्थ होकर नाना प्रकारके उद्यम करके धनका संप्रह करते हैं। फिर धन द्वारा विषयोंकी साममी लानेकी चेष्टा करते हैं और भोगते हैं। फिर भी शान्ति नहीं पाने और तृष्णा दिन-ब-दिन बढ़ती जानी है। इस कारण इन्द्रियोंके सुखका भोग अधिक आकुलताका कारण है। इस रोगकी शान्तिका उपाय अपना आत्मानुभव ही है।

श्रीसुपारवंनाथ भगवान्ने अन्छी तरह बता दिया है कि जीवोंका प्रयोजन चएभङ्गुर भोगोंसे सिद्ध नहीं होगा, किन्तु अविनाशी रूपसे अपने आत्मामें स्थिर होनेसे ही होगा। क्योंकि भोगोंसे तृष्णाकी बृद्धि होती जाती है, इस कारण ताप भी मिटता नहीं है। मतलब यह कि इन्द्रियोंका सुख उलटा दु:खरूप ही है। जैसे—खाज खुजानेसे खाजका रोग बढ़ता ही है, वैसे ही इन्द्रियों के भोगसे इच्छान्त्रोंका रोग बढ़ता ही जाता है। इन्द्रियों द्वारा होने-वाला सुख अशुद्ध है, पराधीन है, मोह व रागको बढ़ानेवाला है, अतृप्तिकारी है तथा कर्म-बन्धका बीज है, इसलिये त्यागने-योग्य है।

शास्त्रकारोंने यह भी बताया है कि सुख या दुःख अपने भावों में ही होता है। शरीरादि कोई बाहरी पदार्थ सुख या दुःख-दायी नहीं है। जैसे—एक मनुष्य, जो कङ्कड़ोंपर सोता है, वह परम आनन्द मानता है और एक मनुष्य, जो तिकये-गहोंपर सोता है, पर तब भी वह कष्ट महसूस करता है। इस कारण हमको अपनी मिण्या दुद्धिको त्याग देना चाहिये कि यह शरीर, पुत्र, मित्र, खी, धन, भोजन, वस्त्र आदि सुखदायी हैं। हमारी कल्पनासे ही ये सुखदायी तथा दुःखदायी भासते हैं। जैसे—जब स्त्री हमारी इच्छानुसार वर्नती है, तब वह सुखदायी भासती है; पर जब इच्छा-विरुद्ध कार्य करती है, तब वह दुःखदायी भासती है, इत्यादि।

सचा आत्मिक आनन्द चार घाती कर्मके त्तय होनेपर स्वयं प्रकट हो जाता है। परमसुख आत्माका स्वभाव है। झानावरणी-यादि चारों घाती कर्म शुद्ध अनन्त सुखके वाधक हैं। उनका जब नारा होजाता है, तब उस आत्मिक आनन्दके प्रादुर्भावको कोई नहीं शेक सकता। यह आत्मिक सुख सब सुखोंसे श्रेष्ठ इसी

कारण है कि यह निज स्वभावसे पैदा हुआ है। इसमें किसी तरहकी पराधीनता नहीं है। इस सुखके भोगसे श्रात्मा संतुष्ट होजाता है तथा अपूर्व शान्तिका अनुभव करता है। इस सुखके मुक्ताबिलंमें विषय-भोगजन्य—इन्द्रियजन्य सुख हेच है, नाचीज् है, अशान्तिका कारण है, तृष्णाका वर्द्धक है और कर्मबन्धका बीज है। घाती कर्मीके नाश होजानेपर केवलज्ञानियोंको जो सर्वोत्कृष्ट श्रौर निर्मल सुख प्राप्त होता है, वह विषय-भोगियोंकी तो बात हो क्या, गृहस्थ सम्यग्द्दष्टियों तथा परिव्रह-त्यागी मुानयों तकको नसीय नहीं है। यद्यपि दोनोंकी जाति समान है, परन्तु उनकी उज्ज्वलता तथा बलमें अन्तर है। ज्यों-ज्यों कपाय घटता जाता है, त्यों-त्यों उज्ज्वलता बढ़ती जाती है। ज्यों-ज्यों श्रज्ञान घटता जाता है, त्यों-त्यों स्पष्टता बढती जाती है। ज्यों-ज्यों श्रन्त-राय चय होता जाता है, त्यों-त्यों बल बढ़ता जाता है। बस, जब शुद्धता, स्पष्टता तथा पुष्टताके घातक सब श्रावरण हट जाते हैं, तब यह श्रतीन्द्रिय सुख श्रपने पूर्ण स्वभावसे प्रकट होजाता है श्रीर फिर श्रनन्तकालकेलिये वैसा ही रहता है श्रर्थान् एक समयकेलिये वह उससे अलग नहीं होगा और कम भी नहीं होगा। मोहनीय कमके नाशसे अनन्त सुख. अन्तरायके नाशसे अनन्त बल, ज्ञानावरणीयके नाशसं अनन्त ज्ञान और दर्शनावरणीय कर्मके नाशसे अनन्त दर्शन आत्मामें उत्पन्न हो जाते हैं। इस आत्मिक ज्ञान-दर्शनको 'केवलज्ञान' श्रीर 'केवल-

दर्शन' कहते हैं। इनके द्वारा आत्मा सर्वलोक और अलोक को प्रत्यन्न देखता तथा जानता है। इस कारण उसको किसी प्रकारका अज्ञान नहीं रहता है। राग-द्वेपादि कपाय परिणाम आत्मामें विकार पैदा करके आकुलता तथा निर्वलता पैदा करते हैं। निर्वलता होनेसे खेद होता है। अतः मोहनीय और अन्तराय कमोंके सर्वथा अभाव होनेसे किसी प्रकारका राग-द्वेप व निर्वलता-जनित खेद भाव भी नहीं रहता। आत्माके स्वभावके घातक सब विकार हट गए तथा स्वभावको प्रफुल्लित करनेवाले अनन्त-ज्ञान, दर्शन, सुख, वोर्यादि गुण प्रकट होगये। इस ज्ञानके (केवलज्ञान) के प्रकट होते ही आत्माका यथार्थ स्वभाव आत्माको प्राप्त हो जाता है। केवलज्ञानके साथ पूर्ण निराकुलता रहती है। इसलिये केवलज्ञानको सुख स्वरूप कहा गया है।

एक-एक इन्द्रिय एक-एक विषयको जानती है, परन्तु केवल-ज्ञानीकी आत्मामें सर्वज्ञानावरणीय कर्मके नाश होनेसे ऐसी शक्ति पैदा हो जाती है कि आत्माके असंख्यात प्रदेशों मेंसे प्रत्येक प्रदेशमें सर्व ही विषयोंको एक साथ जाननेकी सामर्थ्य है। यहाँ तक कि तीन लोककी सर्व पर्यायोंको और अलोकाकाशको एक आत्माका प्रदेश जान सकता है। इस प्रकारका ज्ञान आत्माके असंख्यात प्रदेशों मेंसे प्रत्येकको होता है। इस ज्ञानकेलिये इन्द्रियोंकी सहायताकी कोई आवश्यकता नहीं है। यह ज्ञान पराधीन नहीं है, किन्तु स्वाधीन है। इस ज्ञानको कोई देता नहीं है और न आत्मा अन्य पदार्थीकी शक्तिसे प्राप्त करता है, बल्कि यह केवलज्ञान आत्माका ही स्वभाव है। यह इस आत्मामें ही था, पर कमेंकि आवरणों से ढका हुआ था। ज्यों ही कमें कि आव-रण हट जाते हैं, त्यों ही यह ज्ञान प्रकट होजाता है। ऐसे केवल ज्ञानमें सर्व ही ज्ञेय सदा काल प्रत्यच रहते हैं। कहीं भी कभी भी कोई भी पदार्थ, गुण या पर्याय ऐसा नहीं है, जो केवलज्ञानसे परे हो, इसीको 'सर्वज्ञता' या 'केवलज्ञान' कहते हैं।

जितने प्रदेश द्रव्यके होते हैं, उतने ही प्रदेश गुणोंके होते हैं। ऐसा होनेपर भी गुण स्वतन्त्रतासे अपना-अपना कार्य करता है। यहाँ आत्मा द्रव्य है और ज्ञान उसका मुख्य गुण है। ज्ञान आत्मा के प्रमाण है और आत्मा ज्ञानके प्रमाण है। आत्मा असंख्यात-प्रदेशी है। इस कारण उसका ज्ञान गुण भी असंख्यात-प्रदेशी है। दोनोंका तादात्स्य सम्बन्ध है। जो कभी भी उससे अलग न था और न अलग हो सकता है। यद्यपि ज्ञान गुणकी सत्ता आत्मामें ही है तथापि कार्य वह सर्वत्र करता है अर्थात् सर्व ज्ञानने योग्य पदार्थोंको जानता है। कोई ज्ञेय उससे बाहर नहीं रह जाता। इससे विषयकी अपेचा ज्ञान ज्ञेयोंके बराबर है। ज्ञेयोंका विस्तार देखा जाय तो सर्व लोक और अलोक है। ज्ञितने द्रव्य, गुण व तीन कालवर्ती पर्याय हैं, वे सव जाननेके विषय हैं और ज्ञान उन सर्वोक्ते ज्ञानता है।

कोई-कोई आत्माको सर्वव्यापक भी मानते हैं। उनकेलिये यह कहा गया है कि जब झान विषयकी अपेत्ता सर्वव्यापक है तब झानकी धनी आत्मा भी विषयकी अपेत्ता सर्वव्यापक है। जिस प्रकार आँखकी पुतली अपने स्थानपर रहती हुई भी विना स्पर्श किये बहुत दूरसे भी पदार्थों को जान लेती है, ऐसे ही झान आत्माके प्रदेशों में ही रहता है, तथापि विषयों की अपेत्ता सर्व लोकालोकको जानता है।

यद्यपि आत्मा निश्चयसे आसंख्यात-प्रदेशी है, तथापि किसी भी शरीरमें रहा हुआ संकोचरूप शरीर-प्रमाण रहता है। मोज अवस्थामें भी आन्तिम शरीरसे किंचित् कम आकार रखता है, सदा स्थिर रहता है। जब जीव समुद्घात करता है आर्थात् शरीर में रहते हुए भी फैलकर शरीरके बाहर उसके प्रदेश जाते हैं तब भी जैसा आत्मा फैलता-सिकुड़ता है, वैसे हो उसके झानादि गुण रहते हैं। आत्माके प्रदेश अन्य छह समुद्घातों में थोड़ी-थोड़ी

श्चर्यात् मृत शरीरको न छोड़ते हुए तृसरे शरीरको स्पर्श करने के बिये जो श्चात्म-प्रदेश शरीरसे बाहर जाते हैं श्चीर फिर मृत शरीरमें पुनः श्चा जाते हैं, उसे 'समुद्धात' कहते हैं।

<sup>#&</sup>quot;मूनसरीरमछंडिय, उत्तरदेहस्स जोवपिंडस्म । णिग्गमणं देहादो, हबदि समुखादयो णाम ॥"

दूर जाते हैं, परन्तु केविल-समुद्घातमें समस्त लोकमें व्याप्त हो जाते हैं श्रीर फिर वे शरीर-प्रमाण हो जाते हैं।

जिस प्रकार खाँख ख्राग्निको देखकर जलती नहीं, समुद्रको देखकर द्वाती नहीं, दुःखको देखकर दुःखी व सुखको देखकर सुखी होती नहीं। ऐसी ही केवलज्ञानकी महिमा है। वह सर्व शुभ- ख्राग्न पदार्थ ख्रीर उनकी ख्रानेक दुःखित व सुखित ख्रावस्थाको जानते हुए भी मोहके संसर्ग न होनेसे किसी भी प्रकारके विकार से विकृत नहीं होता। वह सदा निराकुल रहता है।

जैसे दर्पण इस बातकी आकांचा नहीं करता है कि में पदार्थी को भलकाऊँ, परन्त दर्पणकी चमकका ऐसा ही स्वभाव है कि उसके विषयमें आसकने वाले सर्व पदार्थ अपने-आप उसमें मलकते हैं। वैसे ही निर्मल केवलज्ञानमें सर्वे ज्ञेय स्वयं ही भलकते हैं। जैसे दर्पण अपने स्थानपर रहता और पदार्थ अपने म्थानपर रहते हैं तो भी दुर्भणमें प्रतेश हो गए या दुर्पण उनमें प्रवंश हो गया, ऐसा फलकता है। वैसे ही आत्मा और उसका केवलज्ञान अपने स्थानपर रहता है और ज्ञेय पदार्थ अपने स्थानपर रहते हुए कोई किसीमें प्रवेश नहीं करता, तो भी झेय-ज्ञायक सम्बन्धसे जब सर्व ज्ञेय ज्ञानमें भलकते हैं तब ऐसा मालूम होता है कि मानो आत्माके ज्ञानमें सर्व विश्व समा गया या यह स्थातमा सर्व विश्वमें व्यापक हो गया। निश्चयसे ज्ञाता ज्ञेयोंमें प्रवेश नहीं करता। श्रमली वात यही है। इसकेलिये आँख या दर्पणुका रुष्टान्त भी यहाँ दिया जा सकता है।

#### श्रजीव

श्रजीव द्रव्य पाँच प्रकारके हैं:--१-पुद्गल, २-धर्मास्तिकाय, ३-श्रधर्मास्तिकाय, ४-काल श्रीर ४-श्राकाश।

पुद्गल भी एक द्रव्य है। यह सदासे है और सदा रहेगा। इसको न कोई कम कर सकता है और न अधिक। जितना है उतना ही रहता है। वह अपनी पर्याय पलट लिया करता है अर्थात् किसी-न-किसी शक्तमें विद्यमान रहता है। पुद्गल तत्त्वका दूसरा नाम अजीव है। अँगरेजीमें इसको matter कहते हैं। यह जीवका प्रतिपत्ती होनेसे इसका गुण अचैतन्य, अकर्ता, जड़ रूप है। इसके सूदमसे सूदम हिस्सेको, जिसका कि दूसरा भाग न हो सके, 'परमाणु' कहते हैं। दो परमाणुओं के मिलनेसे द्विप्रदेशी स्कन्ध, तीन परमाणुओं के मिलनेसे द्विप्रदेशी स्कन्ध, तीन परमाणुओं के मिलनेसे तीनप्रदेशी स्कन्ध होता है और इसी प्रकार असंख्यातप्रदेशी स्कन्ध तक इसके हो सकते हैं।

- १—संसारमें जितने जड़ पदार्थ दिखलाई पड़ते हैं, वे सब 'पुद्गल' हैं।
- २—'धर्मास्तिकाय' वह श्ररूपीशक्ति है,जो जीवको चलनेमें सहा-यता करती है। जैसे पानी मछलीको तैरनेमें सहायता करता है।
- ३—'अधर्मास्तिकाय' वह शक्ति है, जो ठहरते हुये जीवको ठहरनेमें सहायता करता है। जैसे कड़ी धूपमें चलते हुये किसी पिक्के ठहरानेमें किसी पेड़की छाया सहायक होती है।

४—'त्राकाश' संसारके समस्त पदार्थोंको अवकाश देता है। ४—'काल' नयेको पुराना बनाता है।

पुद्गल द्रव्य रूपी है। शेप धर्मास्तिकाय, श्रधर्मास्तिकाय, काल और आकाश अरूपी हैं। यद्यपि रूपी शब्दके अनेक अर्थ हैं परन्तु यहाँपर परमागमके अनुसार मूर्तीका अर्थ ही सम-भना चाहिये।

धर्मान्तिकाय द्रज्य, श्रथमीस्तिकाय द्रज्य श्रीर श्राकाश, ये तीन द्रज्ये एक-एक हैं। जीव, पुद्गल श्रीर काल, ये तीनी श्रनेक हैं। श्रागमानुसार जीव द्रज्य श्रनन्तानन्त हैं। पुद्गल परमाग्रु जीवीं से श्रनन्तगुणे हैं श्रीर काल द्रज्यके श्रग्रु श्रसंख्यात हैं।

धर्मास्तिकाय, अधर्मास्तिकाय और आकाश, ये तीनों द्रव्यं हलन-चलन रूप कियासे रहित हैं। 'लोक' उसको कहते हैं जहाँ जीव आदि समस्त पदार्थ हों, जहाँ एक आकाश ही है उसे 'अलोक' कहते हैं। वहाँ सिवाय पोल अर्थात् आकाशके कोई वस्तु नहीं होती है। जिस प्रकार कुण्पेमें घी भरा रहता है, उसी प्रकार समस्त लोकमें धर्मास्तिकाय, अधर्मास्तिकाय, काल, पुद्गल और जीव द्रव्यं उसाठस भरी हुई हैं।

जितने चेत्रको एक परमाणु रोकता है, उतने चेत्रको एक 'प्रदेश' कहते हैं।

धर्मास्तिकाय और अधर्मास्तिकायके असंख्यात-असंख्यात प्रदेश हैं। आकाश द्रव्यके अनन्त प्रदेश हैं। लोकाकाशके श्रमंख्यात प्रदेश हैं। पुद्गलके संख्यात, श्रमंख्यात श्रीर श्रमन्त प्रदेश हैं। यद्यपि पुद्गलका शुद्ध श्रविभागी एक परमाणु एक ही प्रदेशवाला है परन्तु पुद्गल परमाणुश्रोंमें मिलने-विछुरनेकी शक्ति है, इस कारण श्रमेक स्कन्ध दो-दो परमाणुश्रोंके श्रीर श्रमेक तीन-तीन, चार-चार परमाणुश्रोंके हैं। इसी प्रकार संख्यात परमाणुश्रोंके तथा श्रसंख्यात श्रीर श्रमन्त परमाणुश्रोंके भी स्कन्ध हैं।

यहाँ यह प्रश्न हो सकता है कि लोकाकाश तो असंख्यात प्रदेशी है और पुद्गलके अनन्तानन्त परमागु हैं तथा स्कन्ध अनन्त परमागुओं के हैं तो फिर वे लोकाकाशमें कैसे समाते होंगे?

इसका उत्तर यह है कि पुद्गलके परिणमन दो प्रकारके हैं:—एक सूदम परिणमन और दूसरा स्थूल परिणमन। सो जब इनका सूदम परिणमन होता है, तब आकाशके एक ही प्रदेशमें अनन्त परमाणु आ सकते हैं। इसके अतिरिक्त आकाशमें अवकाश देनेकी भी शक्ति है। इस कारण यह दोप नहीं आता है।

शुभ-त्रशुभ कर्मीके भी पुद्गल होते हैं।

इस प्रकार सुख-दु:ख, जीना-मरना श्रादि बातें केवल पुद्-गलों के परिणाम हैं। जब तक पुद्गल स्वतन्त्र है, उस समय तक वह कोई फल नहीं दे सकता। लेकिन जब वह श्रात्मा के साथ हो जाता है, तब वह श्रपने गुणानुसार जीवको फल देता है। पुद्गल द्रव्य स्पर्श, रस, गन्ध श्रीर वर्ण वाले होते हैं। कोमल, कठोर, हलका, भारी, शीत, उप्ण, चिकना श्रीर सूखा, ये श्राठ प्रकारके स्पर्श हैं।

खट्टा, मीठा, कड़वा, कपायला श्रौर चिरपरा, ये पाँच प्रकारके रस हैं।

सुगन्ध ऋौर दुर्गन्ध, ये दो प्रकारकी गन्ध हैं।

कृष्ण, नील, रक्त, पीत श्रीर श्वेत, ये पाँच प्रकारके वर्ण हैं। शब्द, बन्ध, सूदमता, स्थूलता, संस्थान, भेद, तम, छाया, श्राताप, उद्योत श्रादि पुदुगलोंकी एक प्रकारकी श्रावस्थाएँ हैं।

शब्दादिकोंको स्त्रन्य दार्शनिक स्वतन्त्र द्रव्य मानते हैं, पर वास्तवमें ऐसा नहीं है। शब्दादिक स्त्रनेक पुद्गलोंके मिलनेसे पैदा होते हैं।

#### द्रव्यकी व्याख्या

द्रव्यका लक्षण 'सन्' है अर्थात् जो सन् रूप है, वही द्रव्य है और सन्का लक्षण है—उत्पाद, व्यय और धीव्य-सहितत्व। तब दूसरे शब्दों में यह कहना चाहिये कि जो उत्पत्ति, विनाश और मोजुदगी सहित है वही द्रव्यक्ष है।

चेतन व अचेतन द्रव्यका बाह्याभ्यन्तर निमित्तके वशसे अपनी जातिको न छोड़ते हुए एक अवस्थासे दूसरी अवस्था

<sup>%&</sup>quot;सद् द्रव्यज्ञसणम्", "उत्पाद्व्ययध्रौव्ययुक्तं सत्"—उमास्वाति ।

रूप होना, उत्पत्ति वा 'उत्पाद' है। जैसे सोनेके कुण्डलोंका कड़े रूप होना, उत्पाद है और कुण्डल आकारका नष्ट होना, विनाश व 'व्यय' है। और पोलापन, भारीपन आदिका अपनी जातिको लिये हुए दोनों अवस्थामें मौजूद रहना, 'धौव्य' है। इसी प्रकार द्रव्यमें उत्पाद, व्यय और धौव्य, ये तीनों गुण एक साथ निरन्तर रहते हैं। जिसमें ये तीनों गुण रहें, वही सन् अर्थात् द्रव्य है।

पदार्थके भाव वा गुणके नाश नहीं होनेको नित्यत्व कहते हैं। स्विधा स्वित्यत्व है। सर्वधा नित्य अर्थान् कृटस्थ कोई वस्तु नहीं है। सत्ताकी व द्रव्यत्वकी अपेक्षा नित्यत्व है और पर्यायकी अपेक्षा अनित्यत्व है।

वस्तुश्रों में श्रमेक धर्म होते हैं। उनमें से वक्ता जिस धर्मकों प्रयोजनके वशसे प्रधान करके कहे, वह 'श्रिपित' श्रोर जो प्रयोजनके बिना जिसे धर्मकों कहनेकी इच्छा नहीं करे, वह 'श्रमित' है। इससे यह न समक्तीलेना चाहिये कि जो धर्म कहा नहीं गया, वह वस्तुमें है ही नहीं। नहीं, वह है जरूर, परन्तु उस समय उसके कहनेकी (मुख्यता नहीं है। क्योंकि प्रत्येक वस्तु श्रमेक गुणवाली है। जिस प्रकार एक ही पुरुषमें पिता, पुत्र, माई, मामा श्रादिके जो श्रमेक सम्बन्ध हैं, वे सब श्रपेचासे ही सिद्ध होते हैं। इसी प्रकार प्रत्येक वस्तुमें श्रमेक गुण श्रथवा धर्म मिन्न-भिन्न श्रपेचासे सिद्ध होते हैं।

द्रव्यका एक श्रीर लज्ञ्या भी श्राचार्यों ने फरमाया है। वह एक भिन्न शैलीसे पदार्थको सममानेके उद्देश्यसे कहा गया है। तात्पर्य दोनोंका एक ही है। वह लज्ञ्या है—

'गुण-पर्यायवाला द्रव्य होता है' श्री द्रव्यकी श्रनेक परणित होनेपर भी जो द्रव्यसे भिन्न न हो—द्रव्यके साथ नित्य रहे, वह तो 'गुण' है, श्रीर जो पलटन रूप हो वह 'पर्याय' है। द्रव्यके जितने गुण हैं, वे द्रव्यसे कभी भिन्न नहीं होते। समस्त गुणोंका समृह ही द्रव्य है। द्रव्यकी श्रनेक पर्यायें (श्रवस्थायें) पलटते हुए भी गुण कदापि नहीं पलटते। द्रव्यके नित्य साथ रहते हैं। जैसे सोना द्रव्य है, उसका गुण भारीपन श्रीर पीलापन है। उसको कुण्डल रूप या कड़े रूप बनाना परिवर्तन है, वह पर्याय है। पर्याय एक रूपसे दूसरे रूप हो सकती है श्रर्थान पर्याय पलटी जा सकती है। पर उसका गुण उन सब रूपोंके साथ रहेगा।

#### ४ - काल भी द्रव्य है।

काल-द्रव्य लोकाकाशके प्रत्येक प्रदेशमें एक-एक आगु-रूप भिन्न-भिन्न रहता है। पुद्गल परमागुकी अवगाहनाके बराबर ही इसकी अवगाहना है। यह अमूर्तीक है। इसके आगु लोका-काशके प्रदेशोंकी बराबर असंख्यात हैं और रत्नोंकी राशिके

<sup>🕸 &</sup>quot;गुर्यापर्ययवद् द्रम्यम्"--उमास्वाति ।

समान भिन्न-भिन्न तथा निष्क्रिय हैं। उत्पाद, व्यय, धौव्य श्रौर गुरापर्याय सहित होनेसे ये भी द्रव्य हैं। इसको 'निश्चय काल-द्रव्य' कहते हैं।

यह काल द्रव्य श्रनन्त समयवाला है। यद्यपि वर्त्तमान काल एक समय मात्र है, परन्तु भूत-भविष्य-वर्तमानकी श्रपेत्ता श्रनन्त समयवाला है।

समय कालकी पर्यायका सबसे छोटा ग्रंश है। इसके समृहसे आवली ( आविलका ), घटिका इत्यादि व्यवहार-काल होता है। यह व्यवहार-काल निश्चय-काल द्रव्यकी पर्याय है।

द्रव्य, त्तेत्र, काल,भाव श्रौर गुणको धर्मास्तिकाय,श्रधर्मास्ति-काय, श्राकाशास्तिकाय श्रौर कालास्तिकायमें घटाया जाता है:—

१--धर्मास्तिकाय--द्रव्यसे एक हैं; चेत्रसे समस्त लोकमें हैं; कालसे आदि-अन्त-रहित हैं; भावसे वर्ण, गन्ध, रस और स्पर्श रहित अर्थात् अरूपी है और गुणसे गमन-सहायक है।

२--अधर्माम्तिकाय--द्रव्यसे एक है; चेत्रसे समस्त लोकमें है; कालसे आदि-अन्त-रहित है; भावसे वर्ण, गन्ध, रस और स्पर्श रहित अर्थान् अरूपी है और गुणसे स्थिति-सहायक है।

३--आकाशास्तिकाय-द्रव्यसं एक हैं; चेत्रसे लोकालोक प्रमाण हैं; कालसे आदि-अन्त-रहित हैं; भावसे वर्णादिरहित अर्थान् अरूपी है और गुणसे अवकाशदाता है।

#### 9 = 5 = 6

# লুন্যিফ ভাতভ



## "श्रपस्यवित्तोत्तरलोकतृष्णया, तपस्विनः केचन कर्म कुर्वते । भवान्पुनर्जन्मजराजिहासया, त्रयी प्रवृत्तिं शमधीरवारुणत् ॥"

—स्वामी समन्तभद्राचार्य ।

किसीने सन्तानकेलिये, किसीने धनकेलिये, किसीने स्वर्गके लिये तपतपे, कमें किये; लेकिन आपने प्रभो ! जनम-जराके नाशके लिये आपने मन-वचन-कायको लगाया ।

## तृतीय खण्ड

へんりきが同じなくいい

## मुमुक्षुओंकेलिये उपयोगी उपदेश

प्र १९०००० योनियों में से अव्वल तो मनुष्य जन्म पाना ही दुर्लभ है। यदि किसी प्रकार मनुष्य जन्म मिल भी गया तो पूर्ण योग—साधनोंका मिलना तो महा दुर्लभ है। इन सबके मिल जानेपर भी जिस मनुष्यने धर्म्म-सेवन नहीं किया तो उसका मनुष्य जन्म पाना और सारे साधनोंका प्राप्त होना निष्फल है। अर्थान जो मनुष्य आर्य देश, उत्तम कुल, नीरोग शरीर, पूर्ण आयु, बल, लदमी और विद्या आदि बातें प्राप्त कर धर्म-सेवन नहीं करता, वास्तवमें वह मानों बीच समुद्रमें रहकर नावका त्याग करता है।

- (२) संसारम्पी समुद्रमें गोते लगात-लगाते इस जीवने
- बड़ी कठिनाईसे श्रीर एक लम्बे समयके बाद यह मनुष्य जन्म-
- ैं रूपी जहाज प्राप्त किया है। इससे धर्म-साधन न करना—केवल भोगोपभोगोंमें ही इसे लगाये रखना, जहाजको छोड़कर लहरोंको पकड़ना है।

- (२) उत्तराध्ययनजी सूत्रमें कहा गया है कि एक कौड़ी के पीछे हजार रत्नों के पिटारेको खोदेनेवाला व्यक्ति जैसा मूर्ख है, विषय-भोगों के पीछे इस मनुष्य जन्मरूपी रत्नपिटारेको खोदेनेवाला व्यक्ति भी वैसा ही मूर्ख है।
- (४) एक कौड़ीके पीछे जीवनभरकी कमाईको नष्ट कर देनेवाले 'धनदत्त' नामक सेठकी भाँति हमें सांसारिक भोगोंके पीछे मोच-सुखको नष्ट न कर डालना चाहिये। किन्तु मोचके लिये प्रमादको छोड़कर उद्यम—प्रयत्न करना चाहिये। क्योंकि प्रमाद परम द्वेपी है, प्रमाद (आत्म-विस्मरण) परम शत्रु है, प्रमाद मुक्ति मार्गका डाकू है और प्रमाद ही नरक ले जानेवाला है। इस कारण चतुर मनुष्योंको प्रमादको त्यागकर धर्म-सेवन करना चाहिये।
- (४) मोहरूपी रात्रिसे व्याकृत प्राणियों के लिये धर्म दिनोदय—
  सूर्यके समान श्रीर सृखती हुई खेती के लिये वर्षा के समान है।
  सम्यक् प्रकारसे श्राराधना करनेसे वह भव्यजनों को सुख सम्पत्ति
  देता है, दुर्गतिमें फँसे हुए प्राणियों को बचाकर श्रानेक दुःखों से
  मुक्त करता है, बन्धुरहित मनुष्यों के लिये बन्धुसमान है, मित्र
  रिहतके लिये मित्रसमान है, श्रानाथों का नाथ है श्रीर संसारके
  लिये एक बत्सल रूप है।
- (६) जब तक शरीर नीरोग और स्वस्थ है, जब तक बुढ़ापा नहीं आता, जब तक इन्द्रियोंमें शक्ति है और जब तक आयुष्य

चीया नहीं होता; तब तक समभदार मनुष्योंको आत्म कल्यायका उपाय कर लेना चाहिये। नहीं तो घरमें आग लगजानेपर कुंआ खोदनेकी तरह अन्तमें फिर क्या हो सकता है ?

- (७) किसीने सच कहा है कि मनुष्यका जीवन परिमित है अर्थात् अधिक-से-अधिक सो वर्षका है। इसमें आधा तो रात्रि के ही रूपमें वेकार चला जाता है। शेप आधेका आधा बचपन और बुढ़ापेमें वीत जाता है और बाक़ी जो रहता है, वह व्याधि, वियोग और दुःखमें पूरा हो जाता है।
- (५) पहिले तो मनुष्यको संसारमें सुखोंकी प्राप्ति ही नहीं होती है अगर कोई सुखोंको प्राप्त करता है तो वे सुख, सुखा-भास (असत्यसुख) हैं अर्थात् कल्पित सुख हैं। जिस व्यक्तिने थृहड़के पीछे कल्पयूचको खोदिया, कांचके पीछे चिन्तामणिको खोदिया, उसको 'सुवनसार' राजाके समान पछताना पड़ेगा। इस कारण मनुष्यको अपनेको नाशमान समभकर जल्दी-से-जल्दी अपने जीवनको सफल बनानेकेलिये अर्थात् धर्म-सेवनकेलिये उद्यमी करना चाहिये।
- (६) सब सुखोंका प्रधान हेतु होनेके कारण धर्म ही इस संसारमें सार वस्तु हैं; किन्तु उसकी उत्पत्ति-स्थान मनुष्य-भूमिका है, इसलिये मनुष्यत्व ही सार वस्तु है। इस कारण हे भव्यजनो ! मोह-निद्राका त्याग करो। ज्ञान-जागृतिसे जामत होस्रो, प्राण-घातादिका त्याग करो, कठोर वचन मत बोलो। सदा सत्य प्रिय

श्रीर हितरूप बोलो, ब्रह्मचर्यका पालन करो, सदा सद्भावना करते रहो; इत्योदि।

- (१०) हे भव्य प्राणियो! संसारह्मपी जेलखानेमें कपायह्मपी चार चौकीदार हैं। जबतक ये चारों जामत हों, तबतक मनुष्य उनसे छूटकर मोज्ञ कैसे प्राप्त कर सकता है ?
- (११) हे भव्यात्मात्रो ! वे चार कषायें इस प्रकार हैं:-१-क्रोध, २—मान, ३—माया श्रीर ४—लोभ। ये चारों कपाय संज्वलन, प्रत्याख्यान, ऋप्रत्याख्यान श्रीर श्रनन्तानुबन्धी भेदोंसे चार-चार प्रकारके हैं। संज्वलन कपाय एक पत्त तक, प्रत्याख्यान चार मास तक, अप्रत्याख्यान एक वर्ष तक और अनन्तानुबन्धी जन्मपर्यन्त रहता है। इन कपायोंके रूपको समभकर इनका त्याग करना चाहिये ! इन चारों कपायोंमें क्रोध वहत भयंकर है । कहा भी है कि क्रोध विशेष सन्तापकारक है. क्रोध वैरका कारण है, कोध ही मनुष्यको दुर्गतिमें फँमा रखता है और कोध ही श्रात्म-चिन्तनमें बाधा डालता है। इसलिये क्रोधका त्यागकर शिवसुख देनेवाले श्रात्माका चिन्तन करो। यही मोचका देनेवाला है। इसके श्रतिरिक्त जिस प्रकार ईख, जीर, चीनी श्रादि बलिप्ट रस भी सन्निपातमें दोषकी वृद्धि करते हैं, उसी प्रकार उपरोक्त कपायों से भी संसारकी वृद्धि होती है।
- (१२) सिद्धान्तमें कहा गया है कि मर्म वचनसे एक दिनका तप नष्ट होता है। श्राचेप करनेसे एक मासका तप नष्ट होता है।

श्राप देनेसे एक वर्षका तप नष्ट होता है और हिंसाकी खोर अप्र-सर होनेसे समस्त तप नष्ट होजाता है।

- (१३) जो मनुष्य चमारूपी खड्गसे क्रोधरूपी शत्रुका नाश करता है, उसीको सात्त्विक, विद्वान्, तपस्वी श्रौर जितेन्द्रिय सममना चाहिये।
- (१४) इस संसारमें जीव कर्मके ही कारण सुख-दुःख भोगा करता है। इसलिये सुखार्थी जीवोंको शुभ कर्मका संचय करना चाहिये। साथ ही चेतन स्वरूप श्रात्माको सुझानके साथ जोड़कर श्रज्ञानसे उसको बचाना चाहिये।
- (१५) मनुष्य बुद्धि, गुण, विद्या, लद्मी, बल, पराक्रम, भक्ति किंवा किसी भी उपायसे श्रपनी श्रात्माको मृत्युसे बचा नहीं सकता। कहा भी है कि जिस प्रकार श्रपने पतिकी पुत्र-वत्सलता देखकर दुराचारिणी खी हँमती है; उसी तरह शरीरकी रचा करते देखकर सृत्यु श्रीर धनकी रचा करते देखकर वसुन्धरा मनुष्यको हँसती है। देव श्रसम्भवको संभव श्रीर संभवको श्रसम्भव बनाता है। कभी-कभी वह ऐसी बातें कर दिखाता है, जिसकी मनुष्य कल्पना भी नहीं कर सकता। भवितव्यता प्राणियों के साथ उसी तरह लगी रहती है, जिस प्रकार शरीरके साथ छाया। उसे पृथक् करना—उसके प्रभावसे बचना कठिन ही नहीं, बल्कि श्रसम्भव है। यह जीव श्रशरण है। प्राणियोंपर बार-बार जन्म-मरणकी जो विपत्ति पड़ती है, उसे दूर करना किसीके

सामर्थ्यकी बात नहीं है। यह प्राण पाँच दिनका श्रातिथि है, यह सममकर किसीपर गग-द्वेष न करना चाहिये। स्व श्रौर पर—श्रपने श्रौर परायेका तो प्रश्न ही बेकार है—श्ररण्य-रोदनकी माँति है। दैवको उपालम्भ देनेसे भी क्या लाभ ? समुद्रके श्रव-गाहनकी कल्पनाकी भाँति वेकार है। मनुष्यको स्व श्रौर परका रूप जानना चाहिये।

- (१६) ऐ अभिमानी प्राणी ! जराको जर्जरीभूत करनेमें और मृत्युपर विजय प्राप्त करनेमें जब आजतक किसीको सफलता नहीं मिली, तब तुमे अब कैसे मिल सकती है ?
- (१७) हे जीव! तू, मैं कर्ता, मैं हर्ता, मैं धनी, मैं गुणी इत्यादि प्रकारके मिण्याभिमान मत कर। वास्तवमें मनुष्य न तो कर्ता है श्रौर न हर्ता। जो खुछ है सो कर्म है। जीव तो अपने किये हुए शुभाशुभ कर्मोंके फलको भोगनेवाला है। इसलिये इस संसारमें यदि तुमें सुख भोगनेकी अभिलापा है तो तुमे एक शुभ कर्म ही करना चाहिये।
- (१८) शास्त्रकारोंने सच कहा है कि जब बुरे दिन श्राते हैं श्रर्थान् श्राप्त कर्मका उदय होता है तब सुधा विषकी तरह, रस्सी सर्पके समान, बिल पाताल के समान, प्रकाश श्रान्धकार के समान, गोष्पद सागर के समान, सत्य श्रासत्य के समान श्रीर मित्र शत्रु के समान हो जाते हैं। इस प्रकार विचारकर विचारशील पुरुपों को धैर्यसे काम लेना चाहिये।

- (१६) शास्त्रकारोंने सच कहा है कि धन-होन मनुष्य सौ रुपये चाहता है, सीवाला हजार चाहता है, हजारवाला लाख चाहता है, लाखवाला करोड़की इच्छा करता है, करोड़पित राज्य चाहता है, राजा चक्रवर्तित्व चाहता है, चक्रवर्ती देवत्वकी इच्छा करता है श्रीर देव इन्द्रत्व चाहता है। इस तरह लोभी मनुष्यको कभी भी सुख या सन्तोपकी प्राप्ति नहीं होती। किसीने सच कहा है कि जिस प्रकार इन्धनसे श्रिप्त श्रीर जलसे समुद्र कभी भी तृप्त नहीं होता, उसी प्रकार धनसे लोभी भी कभी तृप्त नहीं होता। उसे यह भी विचार नहीं होता कि श्रात्मा जब समस्त ऐरवर्यको त्यागकर पर-भवमें चला जाता है, तब व्यथे ही पापकी गठरी में क्यों वाधूँ?
- (२०) कलुपताको उत्पन्न करनेवाली, जड़ताको बढ़ानेवाली, धमें प्रक्तको निर्मूल करनेवाली, नां िसे शत्रुता रखने वाली, दया और समा रूपी कमलिनीको निर्मूल करने वाली, लोभ समुद्रको बढ़ानेवाली, मर्यादाके तटको तोड़ गिरानेवाली और शुभ-भावना रूपी हंसोंको खदेड़ देनेवाली परिष्रह रूपी नदीमें जब बाढ़ आती है. तब ऐसा कीन दुःख है, जिसकी मनुष्यको प्राप्ति नहीं होती हो? कहनेका मनलब यह है कि परिष्मह-परिमाण बढ़नेपर लोभ-दशा बढ़ जाती है और उससे मनुष्यपर नाना प्रकारके संकट आ पड़ते हैं। इसलिये लोभ-वृत्तिका सर्वथा त्याग करना चाहिये।

- (२१) शास्त्रकारोंने सच कहा है कि धनका सदुपयोग करनेसे इस जन्ममें सुख मिलता है और दान देनेसे परभव सुधरता है। किन्तु हे बन्धुओं! धनका यदि सदुपयोग न किया जाय, न दान ही दिया जाय तो धन प्राप्त होनेसे क्या लाभ ?
- (२२) लद्दमीको शास्त्रकारोंने अनित्य-अस्थिर-चञ्चल आदि विशेषण दिये हैं। वे ठीक ही हैं। इतिहास-पुराण इस बातके दृष्टान्तोंसे भरे पड़े हैं श्रौर विचारशील पुरुपोंके प्रत्यच्च श्रनु-भवोंकी भी इसी प्रकारकी प्रतीति होती है। लेकिन इसको सफल करनेका भी उपाय शास्त्रकारोंने बतलाया है। श्रीर वह उपाय है एक दान । दान शास्त्रकारोंने पाँच प्रकारका बताया है:-(१) श्रभय दान, (२) सुपात्र दान, (३) श्रनुकम्पा दान, (४) उचित दान ऋौर(४) कीर्त्तिदान। इनमेंसे प्रथम दो दान मोज्ञके निमित्त श्रीर श्रन्तिम तीन दान इस लोकमें भोगादिकके निमित्त हैं । जो पुरुष श्रपनी लद्दमीको पुरुय कार्यमें व्यय करता है, उसे वह बहुत चाहती है। दानी पुरुषोंको बुद्धि खोजती है, कीर्त्ति देखती है, प्रीति चुम्बन करती है, सौभाग्य सेवा करता है, श्रारोग्य श्रालिङ्गन करता है, कल्याग उसके सम्मुख त्राता है, स्वर्ग-सुख उसे वरण करता है श्रीर मुक्ति उसकी वाञ्डा करती है। दान चाहे जिसको दिया जा सकता है, किन्तु सुपात्रको दान देनेसे सदा श्रमीष्ट वस्तुकी प्राप्ति होती है।

(२३) जिस प्रकार निघर्षण, छेदन, ताप और ताड़नसे सोनेकी परीचा की जाती है, उसी प्रकार श्रुत, शील, तप और दया इन चारोंसे धर्मकी परीचा होती है।

(२४) इसके अतिरिक्त धर्म, अर्थ, काम और मोत्त, ये चार पुरुपार्थ हैं। इनमेंसे प्रधान पुरुपार्थ धर्म है। धर्म स्वाधीन होनेपर शेप तीन पुरुषार्थ भी शीघ ही स्वाधीन हो जाते हैं। शास्त्रकारोंने सत्य कहा है कि संसारमें मनुष्यजन्म सारभूत है; इसमें भी तीन वर्ग सारभूत हैं; तीन वर्गमें भी धर्म सारभूत है; धर्ममें भी दान धर्म श्रौर दानमें भी विद्या श्रौर श्रभय दान श्रेष्ठ है। क्योंकि वही परमार्थ-सिद्धिका मूल कारण है। इस कारण दुर्लभ मनुष्य जन्म मिलनेपर धर्ममें प्रवृत्ति करनी चाहिये श्रौर मनुष्य जन्मको वृथा न गैँवाना चाहिये । इस सम्बन्धमें तीन विणक्-पुत्रोंका उदाहरण प्रसिद्ध है। हे तीन विशिक्-पुत्र घरसे समान धन लेकर व्यापार करने निकले । इनमेंसे एकको लाभ हुआ, दूसरेने अपने मृल धनको ज्योंका त्यों सुरिच्चत रक्खा श्रौर तीसरेने मूल धन भी खो दिया। धर्मकी भी ऐसी ही अवस्था है। कोई मनुष्यजन्म मिलनेपर उसे बढाता है, कोई ज्योंका त्यों रखता है श्रीर कोई जो होता है उसे भी खो बैठता है।

इस दृष्टान्तमें बहुत ही गूढ़ सिद्धान्त छिपे हुए हैं:-

तीनों पुत्रोंका पिता गुरुके समान है। तीनों पुत्रोंका तात्पर्य विविरति, देशविरति श्रीर श्रविरतिसे है। मूल धन रूपी तीन रक्लोंकी जगह ज्ञान, दर्शन श्रौर चारित्रको सममना चाहिये। तीनों प्रकारके जीव इन रत्नोंसे व्यापार करनेकेलिये मनुष्यजन्म रूपी नगरमें श्राते हैं। इनमें प्रमाद न कर ज्ञान, दर्शन श्रौर चारित्र की वृद्धि करनेवाले सर्वविरत जीव देवगतिको प्राप्त करते हैं। दूसरे प्रकारके जीव जो श्रप्रमादसे व्यापार कर मूल धनको सुरिच्चत रखते हैं, उन्हें पुनः मनुष्य जन्म मिलता है श्रौर वे सुख-भोग करते हैं। तीसरे प्रकारके जीव प्रमादके कारण—निद्रा श्रौर विकथा श्रादिके फेरमें पड़कर श्रपना मूल धन भी खो वैठते हैं। श्राद्य उन्हें रौरव नरकर्का प्राप्ति होती है।

- (२४) मद्य, विषय, कपाय, निद्रा और विकथा, इन पाँच प्रमादोंके कारण मनुष्यको संसारमें बार-बार भटकना पड़ता है। इसिलये मनुष्यजनम मिलनेपर धर्म-सेवनमें प्रमाद नहीं करना चाहिये।
- (२६) अधिक आरम्भ और अधिक परित्रहसे तथा मांसाहार और पञ्चेन्द्रिय जीवके वधसे प्राणी नरकमें जाते हैं। जो लोग निःशील, निर्वात, निर्गुण, द्यारहित और पश्चक्खाणरहित होते हैं; वे मृत्यु होनेपर सातवें नरकमें नारकीके रूपमें उत्पन्न होते हैं।
- (२७) ऋहिंसाके समान कोई धर्म नहीं है, सन्तोषके समान कोई त्रत नहीं है, सत्यके समान कोई शौच नहीं है श्रीर शीलके समान कोई भूषण नहीं है।

- ( २८ ) सत्य प्रथम शौच है, तप दूसरा शौच है, इन्द्रिय-निष्रह तीसरा शौच है खीर प्राणीमात्रपर दया करना चौथा शौच है।
- (२६) छभय दान ही सचा दान है, तत्त्वार्थ-बोध ही सचा ज्ञान है, विकाररहित मन ही सचा ध्यान है।
- (३०) शास्त्रकारोंने कहा है कि मन ही मनुष्यके बन्धन और मोचका कारण है। पुरुष जिस तरह स्त्रीको आलिङ्गन करता है, उसी तरह पुत्रीको भी आलिङ्गन करता है, किन्तु दोनों अवस्थाओं में उसकी मनः-स्थितिमें जमीन-आसमान-जितना अन्तर होता है। समताका अवलम्बन कर पुरुष अनेक कमें कि दलों को थें हं समयमें चय कर सकता है।
- (३१) धर्मका मूल विनय और विवेक है। तप और संयम विनयपर हा निभेर हैं। जिसमें विनय नहीं, उसकेलिये तप कैसा और धर्म कैसा? विनयी और विवेकी पुरुप लदमी, यश और कीर्तिको प्राप्त करता है। पर्वतोंमें जिस तरह मेरु, प्रहोमें जिस प्रकार सूर्य और रत्नोंमें जिस प्रकार चिन्तामिए श्रेष्ठ है, उसी प्रकार गुणोंमें विनय और विवेक श्रेष्ठ हैं। विवेक श्रीर विनय बिना अन्य सभी गुण निर्णुणमें हो जाते हैं। किसीने सत्य कहा है कि जिस प्रकार नेत्रोंके बिना रूप शोभा नहीं देता, उसी प्रकार विवेक और विनय बिना कर्य होना सत्य कहा देते कि सिनय बिनय बिना लदमी शोमा नहीं देता। इस कारण प्रत्येक हिताथी मनुष्यको विनयवान् व विवेकवान् होना अत्यन्त आवश्यक है।

(३२) विनय श्रौर विवेक प्राप्त करनेके लिये सत्संगकी श्राव-रयकता पड़ती है। संगति करनेके पहले यह श्रच्छी तरह देख लेना चाहिये कि जिस मनुष्यकी मैं संगति करना चाहता हूँ वह सज्जन है या नहीं। जो सज्जन हो उसीकी संगति करनी चाहिये। सज्जनों की संगतिसे सिवाय लाभके हानि नहीं होती। शास्त्रमें संगति करने योग्य सज्जनों के लच्चण इस प्रकार बतलाये हैं:—

जो दूसरोंके दोषोंको द्वेष-बुद्धिसे प्रगट न करते हों; दूसरोंमें गुण थोड़े भी हों तो भी उनकी प्रशंसा करते हों; दूसरोंकी संपत्ति देखकर जलते न हों, प्रत्युत संतुष्ट होते हों; दूसरोंकी विपत्तिमें सहानुभूति प्रगट करते हों श्रीर हो सकती हो तो सहायता भी करते हों; श्रात्म-प्रशंसा न करते हों; न्याय-नीतिके मार्गका उल्लिखन न करते हों; श्राप्ते-लिये श्रिप्रय व्यवहार करनेवालेके साथ भी प्रियकर श्रीर हितकर व्यवहार करते हों श्रीर कोध, मान, माया तथा लोभसे दूर रहते हों।

इस प्रकारके सज्जनोंकी संगति करनेसे अनेक लाभ होते हैं:—
मोह नष्ट होता है; विवेक उत्पन्न होता है; प्रेमकी युद्धि होती
है; नीति-मार्गपर चलनेकी इच्छा होती है; विनयकी प्राप्ति होती
है; यशका प्रसार होता है; धर्मानुकूल चलनेका अभ्यास पड़ता
है; अनेक मनोरथोंकी सिद्धि होती है; कोई संकट आ पड़ा हो तो उससे सुगमतासे निकलनेका मार्ग सूमता है और किसी भा
पकारके व्यसनमें फॅसनेसे मनुष्य बचा रहता है।

इसिलये हे मुमुक्तो ! यदि तू उपरोक्त प्रकारका सुस्वी श्रौर गुर्गा बनना चाहता हो तो तुम्मे उक्त प्रकारके साधुजनों— सत्पुरुषोंकी संगति श्रनुरागपूर्वक श्रौर प्रयत्नपूर्वक कर।

(३३) सुदेवमें देव वुद्धि, सुगुरुमें गुरु-वुद्धि श्रीर सुधर्ममें शुद्ध धर्म-वुद्धि रखनेको 'सम्यक्त्व' कहते हैं श्रीर कुदेवमें देव- बुद्धि, कुगुरुमें गुरु-वुद्धि श्रीर कुधर्ममें धर्म-वुद्धि रखनेको 'मिथ्यात्व' कहते हैं।

प्रश्न उठता है कि सुदेव, सुगुरु श्रौर सुधर्म किसकी कहना चाहिये ? उत्तर इस प्रकार है:—

सुदेव—रागद्वेपसे रहित, मोह महामल्लका नाश करनेवाले, केवलज्ञान केवलदर्शन-युक्त, देव और दानवों के पूज्य, सद्भूतार्थके उपदेशक और समस्त कर्मों का चयकर परम पदको प्राप्त करनेवाले वीतराग भगवान्को 'देव' कहते हैं। दूसरे शब्दों में यों कहना चाहिये कि जो अनन्त ज्ञान, अनन्त दर्शन, अनन्त चारित्र, अनन्त तप, अनन्त बल-वीर्य, अनन्त चायिक सम्यक्त्व, वअवृपभनाराच संहनन, समचतुरम्न संस्थान, चौंतीस अतिशय, पैंतीस वाणी गुण और पक हजार आठ उत्तम लक्तण युक्त हों; चासठ इन्द्रों के पूजनीय हों: कथायरहित, रागद्वेपरहित, शोकचिन्तारहित, भयरहित और ममत्वरहित हों; आहंसा अतके पालनेवाले तथा महादयालु हों और जो समस्त कर्मों का चय कर परम पदको प्राप्त कर चुके हों, ऐसे वीतरागको "देव" कहते हैं।

सुगुरु—जो सर्व प्रकारकी हिंसाका त्याग कर चुके हैं; जब बोलते हैं, तब सत्य ही बोलते हैं; किसी प्रकारका परिप्रह अर्थात् धन आदि नहीं रखते हैं; किसीकी बिना दी हुई वस्तु प्रहण नहीं करते हैं; नौ बाढ़ों सहित शुद्ध ब्रह्मचर्य पालते हैं; कोध, मान, माया और लोभकात्याग करते हैं; पाँच इन्द्रियसम्बन्धी कोई विपयसेवन नहीं करते; सदा ज्ञान, ध्यान और तपस्यामें मग्न रहते हैं; न किसीसे राग और न किसीसे द्वेप करते हैं: सदा सरल-परिणामी हैं तथा जो अन्य अनेक गुण्युक्त हैं. ऐसे मुनियोंको 'गुरु' कहते हैं +।

सुधर्म—अनादिकालसे श्रात्माके साथ लगे हुए कर्मोको नष्ट कर जो जीवोंको सांसारिक दुःखोंसे छुड़ाकर उत्तम सुखर्मे पहुँचाता है, उसे 'धर्म'-'सुधर्म'\* कहते हैं।

मिथ्यात्व, अविरति, प्रमाद, कपाय और योग रूप बन्ध-हेतुत्र्योंके ÷ कारण जीव कर्मीका बन्धकिया करता है। इस बन्धके

- + ''विषयाशावशातीतो, निरारम्भोऽपरिश्रहः । ज्ञानध्यानतपोरकस्तपस्वी सः प्रशस्यते ॥''
  - —स्वामी समन्तभद्राचार्य।
- # "देशयामि समीचीनं, धर्म कर्मानवहरणम् । संवारदुःखतः सन्वान्, यो धरत्युत्तमे सुखे॥"
  - -स्वामी समन्तभद्राचार्य।
- + श्रगाड़ी इनका विस्तृत वर्णन किया गया है।

कारण यह जीव-श्रात्मा चौरासी लाख योनियों भे श्रमण करता है श्रीर नाना प्रकारके दु:ख उठाता है। इस संसार-परिश्रमण श्रीर दु:ख-सहनसे जीव छुटकारा तभी पा सकता है, जब वह इसके पूर्वोक्त मिण्यात्व-श्रविरति श्रादि कारणोंको छोड़ दे। क्योंकि संसार-परिश्रमण श्रीर दु:ख-सहनके ये ही तो कारण हैं। कारणके श्रमाव हो जानेपर ही कार्यका श्रमाव हो सकता है। इसलिय मिण्यात्व-श्रविरति श्रादि बन्ध-हेतुश्रोंक छोड़नेका जिसमें उपदेश हो वही सुधर्म है श्रीर वही जीवका कल्याणकारी है।

(३४) मिण्यात्व मर्वथा श्रौर सर्वदा त्याज्य है। मिण्यात्वसे जीव श्रनन्त काल तक संसारमें भ्रमण करता है। निण्यात्व नाना प्रकारके दुःख दिया करता है। यह जीवका बड़ा शत्रु है। इस कारण इसको त्याग कर सम्यक्त्वको श्रङ्गीकार करना चाहिये। शाम्त्रकारोंने तो यहाँ तक कहा है कि जो जीव केवल एक श्रन्त- मृहूर्त सम्थक्त्व धारण कर ले तो उसकेलिये संसार श्रधेपुद्गल- परावर्तन मात्र रह जाता है । इस कारण इसे व्यर्थ न गैंवा कर मनुष्य-जन्म प्राप्त होता है। इस कारण इसे व्यर्थ न गैंवा कर

<sup>#</sup> मोच जानेवाले जीवका श्रधिक-से-श्रधिक श्रधेपुद्गलपरावर्तन काल (समयकी एक संख्या-विशेष) जब बाक़ी रह जाता है, तब उसे सम्यक्त्व (श्रात्मश्रद्धान-श्रात्मरुचि) श्रवश्य उत्पन्न होता है। यह नियम है।

धर्मकी श्राराधनामें सदा तत्पर रखना चाहिये। धर्माराधनाका श्रवसर मिलनेपर त्रिवेकी पुरुषको उसमें किसी भी कारणसे प्रमाद न करना चाहिये। हे बन्धुश्रो ! इस श्रसार संसारमें केवल एक धर्म ही सार है। इसलिये धर्मकी ही श्राराधना करनी चाहिये।

(३५) हे भव्य प्राणियों! अगर यथार्थमें इस संसारमें देखा जाय तो सिवाय दुःखके सुखका लेश मात्र भी नहीं है। प्राणियों के लिये जन्म भी दुःख है, जराभी दुःख है, व्याधि भी दुःख है, मरण भी दुःख है, अप्रयोक्ता संयोग भी दुःख है, प्रयोक्ता वियोग भी दुःख है, इच्छा करनेपर स्त्री-सन्तान-धन आदि वस्तुओं के न मिलनेपर भी दुःख है। संचेपमें यों कहना चाहिये कि जिधर देखों उधर दुःख-ही-दुःख दिखाई पड़ता है। इस कारण अगर बन्धुओं! दुःखोंसे बचना है और मुखकी चाह है तो इस अपार संसार-सागरमें मृल्यवःन् महारत्नकी भांति मतुष्य-जन्मको शुभ कर्मी अर्थान् धर्म द्वारा सफल बनाना परम आवश्यक है। हे महानुभावो! तत्त्वज्ञान अर्थान् धार्मिक ज्ञानके विना सांसारिक विद्याओंका ज्ञान भी व्यर्थ है। जिस प्रकार शील-रहित सुन्दर स्त्री प्रशंसा-योग्य नहीं होती।

(३६) शास्त्रकारोंने कहा है कि अनेक जनमों तक तप करनेसे भी जो कम द्वीरा नहीं होते, वे समता भावके अवलम्बन करनेसे चीन जीता हो समने हैं। (३७) श्रान्तरङ्गमें वोतरागका ध्यान करनेसे ध्याता वीत-राग हो जाता है। इस कारण समस्त श्रपध्यानोंको दूर कर शुम ध्यानका श्राश्रय प्रहण करना चाहिये। स्थान, यान, श्ररण्य, जन, सुख या दु:खमें मनको वीतरागपनेमें जोड़ रखना चाहिये, ताकि वह सदा उसीमें लीन रहे।

(३८) इन्द्रियोंका मालिक मन है। मनका मालिक तप है और तपका मालिक निरञ्जन है। मनुष्यके पास तीन शक्तियाँ हैं-मन, बचन और काय । या यों कहना चाहिये कि मन, बचन और कायका जो पुञ्ज हैं, वहीं मनुष्य हैं। हैं तो ये तीन शक्तियाँ अलग अलग, किन्तु काम करती हैं मिल कर। कहनेको तो ये तीनों समान ऋधिकार रखती हैं, पर वास्तवमें परस्परमें इनका स्वामी-सेवकका संबन्ध है। मन स्वामी है ऋौर वचन ऋौर काय सेवक । मनमें जैसे कुछ भी-श्रच्छे या बुरे विचार श्राते हैं, वचन र्थार कायकी प्रवृत्ति वैसी ही होती है। मनुष्यके भले बुरे बननेका कारण ही मन हैं-मनके विचार हैं। मनुष्य यदि सत्साहित्यका अवलोकन करेगा, साधु-सङ्जन पुरुषोंके संसर्गमें आयेगा अर्थात मनमें श्रच्छे विचार करेगा, तो वह श्रवश्य हो श्रच्छा बन जायगा। इसीलिये शास्त्रकारोंने एक जगह मनके विषयमें लिखा ई—

<sup>&</sup>quot;मन एव मनुष्याणां, कारणं बन्धमोत्तयोः"

श्चर्यात् मनुष्योंका मन ही बन्धका कारण है श्चौर मन ही मोत्तका कारण है। इस कारण सुझ जनोंको रस्सीसे वेंधे हुए बैलकी तरह मनको श्रवश्य वशमें रखना चाहिये।

- (३६) जिस प्रकार पुष्पमें सुगन्ध, दूधमें घी, तिलमें तेल और कायमें आत्मा स्थिर रहती है, उसी प्रकार आत्मामें ज्ञान रहता है। वह उद्यम व उपाय करनेसे प्रकट हो सकता है। आवश्यकता है पुरुषार्थ करनेकी।
- (४०) शास्त्रकारोंने कहा है कि पवित्रतामें परम पवित्र शील है, गुर्णोमें परम गुर्ण शील है और तीनों लोकोंमें प्रभाव तथा महिमाका धाम यदि कोई वस्तु है तो वह केवल शील हैं। अश्वका उत्तम भूषण वेग है, स्त्रीका उत्तम भूपण पति है, तपस्वीका उत्तम भूषण कुशता है, ब्राह्मणका उत्तम भूपण विद्या है और मुनिका उत्तम भूषण ज्ञमा है, किन्तु शील तो सभी प्राणियोंका उत्तम भूषण है। इसलिये ब्रह्मचर्यका पालन सभीको अवश्य करना चाहिये। ब्रह्मचर्य पालन करनेकेलिय उसकी निम्त-लिखित नी वाहें अवश्य पालन करना चाहिये:—
- १— जिस स्थानमें स्त्री रहती हो या जिसस्थानके पास स्त्रीका वास हो, उस उपाश्रयका मुनिको त्याग करना चाहिये।
- २—स्त्रीसे एकान्तमें या विना प्रयोजन बात नहीं करनी चाहिये।

- ३—जिस आसनपर स्त्री वैठी हो या सोई हो उस आसनका दो घडीकेलिये त्याग करना चाहिये ।
- ४—िस्त्रियोंके श्रङ्गोपाङ्गोंको ध्यानपूर्वक न देखना चाहिये। इसके श्रलावा स्त्रीके स्वरूपको ध्यान तकमें न लाना चाहिये।
- ४— जिस घरमें स्त्री-पुरुष स्रोत हों या जिस जगहसे हाव-भाव-विलास-हास्यादिकी त्रावाज सुनाई देती हो, वहाँ दीबारका अन्तर न होनेपर ब्रह्मचारीको नहीं रहना चाहिये।
- ६—पूर्व कालमें स्त्रीके साथ जो क्रीड़ा आदि की हो, उसका स्मरणमात्र भी नहीं करना चाहिये।
- ७—श्रत्यन्त स्निग्ध श्राहार—जिस पदार्थके सेवनसे कामो-द्दीपन होनेकी सम्भावना हो, का त्याग करना चाहिये।
  - ५-ज्यादा आहार न करना चाहिये।
- ६--त्राभूषण, सुन्दर वस्त्र, स्नान, मञ्जन और अङ्ग-शोभा स्रादिका भी ब्रह्मचारीको त्याग करना चाहिये।

जो व्यक्ति इन नौ मर्यादाश्रोंका ध्यानपूर्वक पालन करेगा, वही ब्रह्मचर्यको पाल सकता है।

गृहस्थमें पुरुषको स्वदार-सन्तोष व्रत श्रौर स्त्रीको स्वपुरुष-सन्तोष व्रत धारण करना चाहिये। जो लोग विषयाकुल हों, मनसे भी शीलका खण्डन करते हों, वे 'मिण्रिथ'राजाकी तरह घोर नरक के अधिकारी होते हैं श्रीर जो सती 'मदनरेखा'की भांति निर्मल शीबका पालन करते हैं. वे भाग्यवान् जीवोंमें सम्मानित होकर सुगतिका उपार्जन करते हैं।

(४१) हे भव्यप्राणियो ! मनुष्यको अपने वैभव, सम्पत्ति.रूप. बल, बडप्पन छादि बातोंपर कभी श्रभिमान नहीं करना चाहिये क्योंकि इस असार संवारमें एक बस्तु भी ऐसी दृष्टि नहीं आती जो सदैव ही एक स्थितिमें रहती हो। जैसे जिस बालकको हम सांसारिक वासनारहित पालनेमें भलता देखते हैं। वही कुछ काल बाद, जवानीके सदसे सस्त, सांसारिक मोहक पदार्थींसे परिवेष्टित हमें दिखाई देता है। जो अपने शरीर-बलसे-मदसे उन्मन होकर प्रथ्वीपर पैर रखना भी लच्चास्पद समभता है, वही बुढ़ापेमें लकड़ीके सहारे टकटक करता चलता है। जिस सूर्यकी हम सर्वेर ही अपनी प्रखर प्रतापी किरगों फैलाते हुये उदयाचलके सिंहासनपर त्रारूढ़ होता हुआ देखते हैं, वही संध्याके समय विस्तेज हो, क्रोथमे लाल बन श्रस्ताचलकी गहन गुफामें छिपता हुआ दिखाई देता है। जिसके घर ऋदि-ममृद्धि छलको पड़ती थी, वही त्राज दर-दरका भिस्तारी बन रहा है। जिस मनुष्यके रूपलावएयपर जो लोग मुख्य हो जाते थे, ब्राज वे ही उसको देख कर घृणासे मुँह फेर लेते हैं। लाखों-करोड़ों मनुष्य जिनकी चाँखके इशारेपर चलते थे, उन्हीं चक्रवर्तियोको निर्जन वनोंमं निवास करना पड़ा है: इत्यादि । इस कारण विचारशील मनुष्यको प्रत्येक श्रवसरसे लाभ उठाना चाहिये श्रीर श्रपने मनुष्य-जन्मको सफल बनाना चाहिये।

- ( ४२ ) धर्म एक विज्ञान याविद्या है, जिसका अभिप्राय मनुष्य को संसारके दुःखों, आतापों और आवागमनके चक्रसे छुड़ाकर उत्तम सुख अर्थान् परमानन्द अवस्थामें सदाकेलिये स्थिरकरना है।
- (४३) धर्मकार्य करनेसे मनुष्यका केवल यही श्रभिप्राय होना चाहिये कि उसको श्रनन्त श्रविनाशी श्रव्य सुखकी प्राप्ति हो, जो कि संसारी श्रवस्थामें नहीं मिल सकता है।
- (४४) अधिकतर मनुष्योंके संसारमें धन-दौलत, मान-मर्यादा, स्त्री-पुत्र, भोग विलास इत्यादि उद्देश्य हुआ करते हैं, परन्तु ये सब-के-सब केवल इन्द्रिय-सुखहें, जो वास्तवमें सुख नहीं हैं। किन्तु सुखाभास हैं, जोकि स्थूल दृष्टिसे देखनेवालोंको सुखसमान मालूम होते हैं। इसका कारण यह है कि यह सुख ज्ञिणक है। इनसे आत्माकी तृष्टि आजनक नहीं हुई है, हालां कि यह जीव इस प्रकारके सुखोंको अनन्य कालसे भोगता आता है।
- (४४) विद्वानोंने इन्द्रियोंको दहकती हुई श्राग्निकी भांति कहा है,क्योंकि जितना-जितना सुख श्रीर भोगविषयरूप ई धन इन श्रिक्षप इन्द्रियोंपर डाला जाता है, उतनी-उतनी उनकी इच्छारूपी ज्वाला प्रचण्ड होती जाती हैं छ ।

 <sup>&</sup>quot;न जानु कामः कामाधिरुपभोगेन शाम्यति ।
 इविचा कृष्णावर्त्मेव भूप प्वाभिवर्धते ॥"

(४६) श्रज्ञानी पुरुष संसारकी चमक-दमक श्रौर वेष-भूषा-को देखकर प्रसन्न होते हैं। परन्तु मृत्यु किसी चएा भी इस बातको जताने—याद दिलानेमें त्रुटि नहीं करती है कि यह दुनियाँ केवल एक प्रकारकी सराय श्रथवा धोकेकी टट्टी है, जहाँपर कि सदैवके लिये ठहरना सर्वथा श्रसम्भव है।

(४७) संसारमें मनुष्यका जीवन बहुत श्राल्प है। इस तुच्छ जीवनकेलिये यह श्रज्ञानी जीव नाना प्रकारके प्रपश्च, जंजाल व भूठे ढोंग रचता है। पर यह श्रज्ञानी इस वातको नहीं जानता है कि बजाय दूसरों के फँसाने के में स्वयं ही इन जालों में फँस जाऊँगा। जिस प्रकार एक मकड़ी श्रपने बनाये हुए जालमें स्वयं फँस जाती है। एक समय इन संसारी जालों से मुक्त होना तो सम्भव है, पर कमंरूपी जालों से बचना सर्वथा श्रमम्भव है। इस कारण मनुष्य को संसारमें श्रपने जीवनको शुभकार्यों द्वारा सफल बनाना चाहिये।

(१५) यह संसार बड़ा विचित्र है तथा गहन है क्योंकि इसमें दुःखरूपी श्राग्निकी ज्वाला ध्यक रही है। इसमें जो इन्द्रियाधीन सुस्त हैं, वे श्रन्तमें विरस हैं श्रर्थात दुःखके कारण हैं श्रीर जो काम श्रीर श्रथ हैं, वे श्रन्तिय हैं श्रथात सदा नहीं रहते। इसलिये भव्य जनोंको श्रमुल्य मनुष्य-जन्मको नष्ट न करके उसे सार्थक बनाना । चाहिये।

(४६) हे आत्मन ! शरीरको तू रोगोंसे छिदा हुआ सममकर, यौवनको बुढ़ापेसे घिरा हुआ जानकर, ऐश्वर्य तथा सम्पदाओंको विनाशीक श्रीर जीवनको मारगान्तिक जानकर श्रपने श्रमृत्य मनुष्य-जन्मको व्यर्थ न गेवा।

- (४०) इस जगन्में समय पुकार २ कर कह रहा है कि हे भव्य प्राणियो! जो कुछ अपना कल्याण करना चाहते हो, उसे शीघ्र कर डालो। नहीं तो बादमें पछताना पड़ेगा। क्योंकि जो समय अथवा घड़ी निकल जाती है, हजार यत्र करनेपर भी वह वापिस नहीं लाई जा सकती। इस कारण चतुर मनुष्योंको समयका सदा सद्-उपयोग करनेकेलिये तत्पर रहना चाहिये।
- (४१) हमारे देखते-देखते पुत्र, बन्धु, स्त्री, मित्र आदि चले जाते हैं अर्थान कालको प्राप्त होते हैं। इसी प्रकार एक दिन यह हमारा आत्मा इस नाशवान शरीरको छोड़कर रवाना होजायगा। इस कारण हमको सबसे पहले विनाशीक शरीरद्वारा अपने जन्मको उत्तम व उच्च कार्योने सफल बनाना अत्यन्त आवश्यक है।
- ( ४२ ) देखो ! मनुष्योका प्रवर्तन कैसा आश्चर्यकारक है कि शारीर तो प्रतिदिन झाजता जाता है और आशा पीछा नहीं झोड़ती है, किन्तु बढ़ती जाती है। तथा आयु तो दिन-दिन घटती जाती है और अशुभ कर्मीन वृद्धि बढ़ती ही जाती है। मोह तो नित्य स्फुराय-मान होता है और यह प्राणी अपने हित व कल्याण-मार्गमें नहीं लगता है। यह सब अज्ञानका माहात्म्य है।
- , (४३) जिस प्रकार पत्ती नाना दिशाश्चोंसे श्वा-श्वाकर सन्व्या । के समय वृत्तोंपर वसते हैं श्रीर सुबह होते ही उड़-उड़ कर चले

जाते हैं, उसी प्रकार प्राणी भी इस संसाररूपी वृक्तमें आ-आ कर बसते हैं और रात्रिके समान कुछ समय यहाँ रह-रह कर चल बसते हैं। इस कारण इस अल्प समयको विचारशील पुरुपोंको नष्ट न करके सदा उपयोगमें लाना चाहिये।

- ( ४४ ) इस जगत्में जितने भी राजा, महाराजा, चक्रवर्ती, देवता, इन्द्र आदिके सुख, वैभव व ऐश्वर्य हैं, वे सब चिएक अर्थात् शामके चमकीले बादलों समान हैं। जो देखनेमें अतिसुन्दर दीख पड़ते हैं, परन्तु देखते-देखते ही बिलाय जाते हैं।
- (४४) यह काल बड़ा बलवान है। जैसे यह बालकको प्रसता है, वैसे ही बृद्धको प्रसता है जैसे धनाट्य पुरुपको प्रसता है, उसी प्रकार यह दरिष्ठको प्रसता है और जिस प्रकार यह शृरवीरको प्रसता है, उसी प्रकार कायरको प्रसता है। इसी प्रकार यह जगनके समस्त जीवोंको प्रसता है। यो कहना चाहिये कि किसीको इसका विचार नहीं है। इस कारण विचारवान पुरुपोंका यही कर्तव्य है कि पूर्व-से-पूर्व ही इसके स्वागत करनेकेलिये उन्हें तथ्यार रहना चाहिये। ताकि श्रम्त समय पञ्चताना न पड़े।
- (४६) जिस समय प्राणीका श्रान्त श्रा जाता है, उस समय उसको उसके संगे-सम्बन्धी, मित्र-देश्त, डाक्टर-वैद्य, धन-वैभव श्रादि कोई भी नहीं बचा सकते। इस कारण विचारवान पुरुषोंका यही कर्तव्य है कि वे शान्तिके साथ समाधिमरण करें, 
  जिसको 'पण्डितमरण' भी कहते हैं।

- (४७) प्राणीपर जो दुःख श्रयवा वेदना पड़ती है, उसको कोई भी बँटानेमें समर्थ नहीं है। वह स्वयं उसे ही भोगनी पड़ती है। श्रव यह उसकी बुद्धिपर निर्भर है कि उसे चाहे वह रो-पीटकर या चिल्ला कर भोग या शान्ति भावसे वरदाश्त करे। शास्त्रकारोंने तो ऐसे श्रवसरकेलिये यह फरमाया है कि जीवके उपर जव दुःख या मुसीवत श्रावे तो उसे वह शान्ति भावसे वरदाश्त करे।
- ( ४८) यह जीव जो श्रशुभ कर्म श्रपने पुत्र, स्त्री, कुटुन्त्रियों, मित्र श्रादिकेलिये करता हैं, उनका बुरा फल वह नरक श्रादि गतियोंमें स्वयं भोगता है। वहाँ उसके पुत्र, स्त्री श्रादि कोई भी नरकके दु:स्वोंको भोगनेकेलिये साथी या सहायक नहीं होते हैं।
- ( १६ ) यह प्राणी तुरे-भले कार्य करके जो धनोपार्जन करता है, उस धनको भोगनेको तो पुत्र-मित्र श्रादि अनेक साथी होजाते हैं, परन्तु अपने कमेंसि उपार्जन किये हुए निर्देशक्ष दुःस्त्रोंके समृहको सहनेकेलिये कोई भी साथी नहीं होता है। हे जीव ! तुभको अकेले ही सब दुःस्त्रोंको भोगना पड़ेगा। यह विचारकर भव्य-प्राणियोंको उचित है कि वे श्रशुभ कमेंसि सदा बचते रहें।
- (६०) मनुष्यको सदा मैत्रीभावना भाते रहना चाहिये। जैसे कि संसारके प्राणीमात्र सदा आपदाओं व दुःखोंसे वर्जित हों तथा बैर, पाप, अज्ञान आदिको छोड़कर सुखको प्राप्त हों।
- (६१) मनुष्यका सदा कटगाभावना भाते रहना चाहिये। जैसे कि जो जीव दीनतासे तथा शोक, भय और रोगादिकी पीड़ासे

दुःखित हों, पीड़ित हों तथा वध-बन्धन सहित रोके हुए हों श्रथवा श्रपने जीवनकी वाञ्छा करते हों कि कोई हमारी रचा करे, ऐसी दीन प्रार्थना करनेवाले हों तथा चुधा, तथा, खेद श्रादिकसे पीड़ित हों तथा शीत उप्णतादिकसे पीड़ित हों तथा निर्द्य पुरुषोंकी निर्द्यता से रोके हुए मरणके दुःखको प्राप्त हों तो इस प्रकारके दीन, दुःखी जीवोंके कष्ट व दुःखोंको दूर करनेका उपाय करते रहना चाहिये श्रीर मुक्त करा देना चाहिये।

- (६२) मनुष्यको सदा प्रमोदभावना भाते रहना चाहिये। जैसे कि पुरुष तप,शास्त्राध्ययन और यम-नियमादिकके पालनेमें संलग्न हों: झान ही जिनके नेत्र हों: इन्द्रियाँ, मन श्रीर कपायोंको जीतने वाले हों: स्वतन्त्राभ्यास करनेमें चतुर हों; जगन्को चमत्कृत करनेवाले चारित्रसे जिनकी आत्माएँ आश्रित हों: ऐसे पुरुपोंके गुणोंमें मेरा चित्त अनुरक्त रहे।
- (६३) मनुष्यको सदा माध्यम्ध्य भावना भाते रहना चाहिये। जैसे कि कोई अज्ञानी जीव अपने उपर मिध्या आचेप लगावेः कटु वचन बोलें; अनुचित व्यवहार करे या अपने आहितकेलिये प्रयत्न करे तो उसकेलिये भी मेरे चित्तमें कोध न उपजे—उससे में रात्रुताका व्यवहार न करूँ—उससे उदासीन—माध्यम्ध्य भाव रक्खूँ।
- (६४) जिस प्रकार रेशमका कीड़ा अपने ही मुखसे तारोंको निकालकर अपनेको उसमें लपेट लेता है और अन्तमें नाना प्रकारके

दुःख भोगता हुआ कालको प्राप्त होता है। ठीक इसी प्रकार हम अज्ञानी प्राणी भी अपने हित-अहितको न देखते हुए अपने अशुभ कर्मों में अपनेको इस बुरी प्रकार बाँघलेते हैं कि जिससे हमें भारी गेदना व दुःख भोगना पड़ता है। यहाँ तक कि भोगते हुए पीछा नहीं छूटता है और अन्तमें मृत्युको प्राप्त करना पड़ता है।

- (६४) जिन्होंने इन्द्रियोंके विषय भोगनेकी तृष्तिको नहीं रोका, उम्र परिपहें नहीं जीतीं श्रीर मनकी चपलता नहीं छोड़ी, वे मुनि श्रात्माके निश्चयसे निश्चयसे च्युत होजाते हैं।
- (६६) मनुष्यता पाकर उसमें भी फिर जगत्पूज्य मुनिदीचा को प्रहर्ग कर विद्वानोंको अपना हित विचार कर अशुभ कर्म अवस्य ही छोड़ना चाहिये।
- (६७) जिन सनियोंने श्रपने श्रन्तः करणकी शुद्धताकेलिये उत्कट मिण्यात्वरूपी विष वसन नहीं किया, वे तत्त्वोंको प्रमाणकृष नहीं जान सकते हैं; क्योंकि मिण्यात्वरूपी विष ऐसा प्रबल है कि इसका लेशमात्र भी यदि हृदयमें रहे तो तत्त्वार्थका ज्ञान-श्रद्धान प्रमाण रूप नहीं होता।
- (६८) मुनिपना संसारमें सर्वोत्कृष्ट वस्तु है। चक्रवर्ती और इन्द्र भी इस पदको श्रपना मस्तक भुकाते हैं। आत्म-हितका यह •साचान् साधन है श्रीर इसीकेलिये यह पद स्वीकार किया जाता है। लेकिन कितने ही निर्दय श्रीर निर्लज प्राणी इस पदको स्वीकार

कर धनोपार्जन करते हैं—इस पदको अपनी आर्जाविकाका साधन बना लेते हैं। वे लोग ऐसे ही हैं जैसे कि जो लोग अपनी पूजनीया मातासे वेश्यावृत्ति कराकर अपना ऐश-आराम भोगते हों। एक वे भी लोग हैं जो करोड़ोंकी सम्पत्ति छोड़कर, चक्र-वर्त्तित्व छोड़कर इस पदको अपनाते हैं और एक ये भी हैं जो उससे धनोपार्जनकी आशा रखते हैं! भाई! धनोपार्जनका तो मार्ग ही दूसरा है। यह पद तो उसे छोड़ देनेके बाद प्राप्त होता है।

( ६६ ) मनको गन्दे विचारोंसे श्रलग रखनेका उपायः—

१—नवकार मन्त्रका जाप करनाः २—श्रालस्यमे वचना ३—कुसंगसे सदा दूर रहनाः ४—युरी कितावों व उपन्यासीको नहीं पढ़नाः ४—नाच-तमाशाः नाटक-चेटक श्रादिमें नहीं जानाः ६—श्रपने स्थान-पानः रहन-सहन श्रीर जीवनपर विचार करते रहनाः ७—इन्द्रियोंको विषयोंकी श्रोरसे रोकनाः =—जव-जव युरे विचार उठें उसी समय उनको चित्तसे निकाल देनाः ६— एकान्त स्थानमें बैठकर मन श्रीर इन्द्रियोंकी वृत्तिको रोककर ध्यान करनाः १०—परमार्थी शिज्ञाश्रोंको सदा याद रखनाः ११—सदा मृत्यु श्रीर नरकोंके कष्टोंको याद करने रहनाः।

(७०) श्रनन्त ज्ञान, श्रनन्त सुख, श्रनन्त बल, द्या, जमा, सन्तोष, परोषकार श्रादि श्रात्माके स्वाभाविक गुण हैं। लेकिन कर्मके संयोगसे इनका श्रनुभव इस संसारी जीवको नहीं होता। श्री इसके कारण यह सदैव क्लेशित रहता है।

- (७१) कर्मोंके अभावमें आत्माका स्वामाविक गुगा प्रगट हो जाता है श्रौर स्वाभाविक दशाको प्राप्तकर यह जीव श्रतिप्रसन्न हो जाता है। इसकी यह स्वाभाविक दशा ही मुक्ति है-मान है ---परमधाम है।
- (७२) बद्ध दशा किसीको भी प्रिय नहीं है। सबको स्वाधीन होकर ही रहना पसन्द है। इसीलिये यह जीव मुक्त हो जानेपर अतिसुखी हो जाता है।
- (७३) मुक्तिका सुख-स्वाधीन हो जानेका सुख इन्द्रके सुखसे भी अधिक है। कितना अधिक है ? सौ इन्ट्रोंके सुखोंका एकत्रीकरण कर लिया जाय तो भी उसकी समानता नहीं हो सकती। नहीं, यह भी रालत है। सच तो यह है कि वह ऐसा सुख है कि किसीकी तुलना करके उसे नहीं बताया जा सकता। इसीलियं ज्ञानियोंने उसे 'अनुपमय' कहा है।
- (७४) श्रतुपमेय भी इसलिये हैं कि वह इन्द्रिय-भोग जन्य सुखसे विज्ञातीय हैं। इसके श्रातिरिक्त एक विशेषता उसमें श्रीर भी है, श्रीर वह विशेषता है स्यायित्वकी—निराबाधकी। इन्द्रिय-भोग-जन्य सुख श्रस्थायी है—सबाध है—सान्तराय है श्रीर श्रात्मिक सुख श्रनन्त-स्थायी-निरावाध-निरन्तराय है।
- (७५) तभी तो चक्रवर्ती तक भी अपना छह खएडोंका राज्य छोड़कर उस सुखकां प्राप्त करनेकेलिये प्रयत्न करते हैं।

श्रीर नाना प्रकारकी परीषहें सहते हैं, उपसर्ग सहते हैं श्रीर महान् तप तपते हैं।

## कुछ वाक्य-रत्न

'दया ज्ञानकी ध्वजा है श्रोर क्रोध मूर्खताकी ध्वजा है।"

**윤** 윤 윤

धन्य हैं वे जो द्या-शील हैं क्योंकि वे ही परम पिताकी निज द्याके भागो हैं।" —ईसा।

\* \*

''जहाँ दया तहँ धर्भ हे, जहाँ लोग तह पाप। जहाँ कोध तहँ काल है, जहां चुमा तहें आप॥''

--कबीर।

\$\$ \$\$ **\$**\$

कोधको जीतनेका शस्त्र समा है, बुराईको जीतनेका शस्त्र भलाई है, सूमताको जीतनेका शस्त्र उदारता है, श्रीर भूठको जीतनेका शस्त्र सच है।" —महाभारत।

중 등 중

्हर्पके साथ शोक और भय ऐसे लगे हैं, जैसे प्रकाशके संग छाया। सचा मुखी वहीं हैं. जिसकों दोनों एक समान हैं।" —धम्मपर।

æ

"हर एकका उपकार करना अपना कर्त्तत्र्य है। बदलेमें यदि वह बुराई करे वो तुम्हें अपने मनका मैलान करना चाहिये—तुम्हें हमेशा अपना फर्ज अदा करते रहना चाहिये। अगर दूसरा अपने फर्जमें भूले तो उसकी सममपर गुस्सा लानेके बदले तरस

स्वाद्यो ।" — धम्मपद । & & &

"सुकर्म—पुरयकर्म—भलाईसे लोक और परलोक दोनेका सुख प्राप्त होता है। परन्तु उससे आवागमन सदाकेलिये नहीं खूट सकता। वह तो तभी छूटेगाः जब आदमी निष्कर्म हो जायगा।"

—एक जैनाचार्य।

"भाग करनेसे भागकी इच्छा बुभती नहीं. वरना ऐसी भड़-कती है जैसे घी पड़नेसे आग धधकती है।" — मनुस्मृति।

'परस्त्रीके। जो कुटष्टिसे देखता है. वह श्रपने सिरपर व्यभि-चारका मानसिक पाप चढ़ाना है।" —ईसा।

"ताबा—पछतावा छह वातोंसे पूरा होता है। १—पिछले पापोंपर लजित होनेसे. २—फिर पाप न करनेके प्रयक्त करनेसे. ३—मालिककी जो सेवा छूट गई हो उसे पूरा करनेसे. ४—अपने से किसीकी यदि कुछ हानि हो गई हो तो उसका घाटा भर देनेसे. ४—लोहू खौर चरवी जो हरामके खानेसे शरीरमें बढ़ी हो उसे धुला डालनेसे खौर ६—शरीरने पापोंसे जितना सुख उठाया है, मालिककी सेवामें उसे उतना ही दु:ख देनेसे।"

—महात्मा अवृबकर।

S> S>

"जिसने श्रपना बुरा स्वभाव नहीं छोड़ा, जिसने श्रपनी इन्द्रियोंको नहीं रोका. जिसका मन श्रात चश्चल है, वह केवल पढ़ने-लिखनेसे श्रात्मज्ञानको नहीं पा सकता।" —कठोपनिपद्।

"भाजन शरीरके पाषणकेलिये और शरीर भगवन्भजनके लिये रचा गया है, शरीर भाजनकेलियेनहीं रचा गया।" — साकी

& & & &

जीवनकेलिये भाजन है भाजनकेलिये जीवन नहीं है।।। —एक खड़ात कवि ।

70. AM

जिसके भाजनका आशय केवल जीयके निर्वाहका और वचनका आशय केवल सत्यके प्रकाशका है. उसका लेकि और परलेकि दोनोंका मार्ग सीधा है।" —िहितापदेश ।

उपकारका रूप स्वामित्व हैं, उसका करना नर-चोलेका धर्म है और उपकार लेना पशुका काम है।" —एक भ्रज्ञात कवि। ं जो पहले मीठा लगे और फिर कड़वा और जो आते हँसावे और जाते रुजावे। यह संसारका सुख है।"

—एक गुजराती कवि।

श्चित श्चादमीकेलिये संसार खेल-तमाशेकी जगह है, परन्तु सचेत श्चादमीकेलिये संसार युद्धस्थल है, जहाँ जीवनपर्यन्त मन श्चीर इन्द्रियोंसे मनुष्यका जुक्तना पड़ता है।" —सहजा।

\* \*

मनुष्यकी देह भवमागर पार होनेकी नाव है. समा उसके स्येतेका डंडा है, सन्य उसके स्थिर रखनेकेलिये लंगड़ है, सुकर्म अगम धारामें स्वीचनेकी रस्सी है और दान और उपकार पातमें भरकर आगे ढकेलनेवाली हवा है।"—महाभारत।

\* \*

्दयाके वरावर कोई धर्म नहीं. जमाके वरावर कोई श्राता नहीं श्रात्मज्ञानके वरावर केई ज्ञान नहीं श्रीर सत्यके समान कोई गुण नहीं।"—महाभारत।

· 🔅 🐞

दान पछतावाः सन्ते।प संयमः दीनताः सचाई श्रौर दया, य सात वाते वैकुरठके द्वार हैं।" —महाभारत । 'द्रिद्री कौन है ? जिसकी तृष्णा बढ़ी हुई है । धनी कौन है ? जिसके पास सन्तेषिरूपी धन है ।" —शंकराचार्य ।

\* \* \*

"१-विश्वास-घात या छल सबसे बड़ा पाप है। २-लालच भारी श्रवगुण है। ३-सत्य तपसे श्रेष्ठ है। ४-पवित्रता श्रीर निदो षता यज्ञसे उत्तम है। ४-प्यार सहित उपकार सब गुणों में शिरोमणि है। ६-गौरव या गम्भीरता सबसे बड़ी शोभा है। ७-बिना किसी सहायकके भी ज्ञानकी सदा जय है। ५-मरना लोक-श्रपमानसे श्रच्छा है।"

## मनुष्य-जीवनकी सफलता

महानुभावा ! क्या कभी आपने इस बातका ध्यान-पूर्वक विचार करनेकी चेष्टा की है कि मनुष्य-जन्म मिलना कितना दुर्लभ है और इस अमृल्य जन्म पानेका क्या उद्देश्य है ?

क्या मनुष्य-जन्म पानेका यही मतलब है कि हम भूठ बालें, चारी करें, शराब पियें, व्यभिचार करें शिकार खेलें, श्रवलोंको सतावें, लागोंके साथ विश्वासघात करें और श्रन्तमें यमपुरीका प्रस्थान करें।

क्या मनुष्य-जन्म पानेका यही सार है कि अन्यायपूर्वक पैसा पैदा किया जाय. जनताका धाखा दिया जाय, कम ताला जाय कम बापा जाय. नकलीका असली बताया जाय अच्छी बस्तुमें निवल बस्तु मिलाई जाय, बात-बातमें क्सम खाई जाय और इस प्रकार ठगई—जाल करते हुए शरीर छोड़ा जाय?

क्या मनुष्य-जन्म पानेका यही उद्देश्य है कि लागोंका भला-बुरा कहा जाय. क्रोध किया जाय, घमंडमें चूर रहा जाय, बाप- दादोंकी कमाईको अपने ऐश-आराममें फूँक दिया जाय और अन्तमें हाथ मलते-मलते जीवन-लीला समाप्त की जाय ?

क्या मनुष्य-जन्म पानेका सिर्फ यही मन्तव्य है कि धन-दौलत हो, स्नी-सन्तान हो, भाग-उपभाग हों, इन्द्रिय-मनका सुख प्राप्त हो, मान-बड़ाई हासिल हो और अन्तमें जीवन-लीला समाप्त हो जाय ?

नहीं, नहीं, मनुष्य-जन्म पानेका यह उद्देश्य कदापि नहीं है। उसके पानेका बड़ा ऊँचा उद्देश्य हैं। क्योंकि यह जीव सांसारिक अनेक सुख, यहाँ तक कि राजा महाराजा, बलदेव, वासुदेव और चक्रवर्ती तककी, नहीं-नहीं, देवताओं व इन्द्र आदि तककी ऋदियाँ, वैभव, ऐश्वर्य आदि, एक बार नहीं, दस बार नहीं, बल्क अनेक बार भेग चुका है। पर ता भी इस जीवका मन्त-व्य आज तक सिद्ध नहीं हुआ है।

दूसरे यह जीव अनादि कालसे चौरासी लाख जीवयोनि और करोड़ों कुलोंमें पृम चुका है और पूम रहा है पर आज तक इसका उद्देश्य पूरा नहीं हुआ है।

तो खब प्रश्न उठता है कि मनुष्य-जीवनका मुख्य उद्देश्य क्या है ? भिन्न-भिन्न शास्त्रकारों, ऋषियों, केवलियों और जिनेन्द्र-भगवानने इस बातको एकमत होकर स्वीकार किया है कि मनुष्य-जीवनका उद्देश्य चौरासी लाख जीवयोनि और करोड़ों

कुलोंसे निकल कर कर्मोंका अन्त कर परमपद अथवा सिद्ध गतिको प्राप्त करना है कि।

तो श्रव प्रश्न उठता है कि वह परमपद श्रथवा सिद्धगित क्या है? सिद्धगित वह पद है, जहां पर श्रनादि कालसे श्रमण करनेवाली यह संसारी श्रात्मा श्रावागवनके चक्रसे छूट कर हमेशाकेलिये श्रतीन्द्रिय सुखका भाग करता है। इस श्रवस्थामें श्रनन्त ज्ञान, श्रनन्त सुख, श्रनन्त दर्शन श्रीर श्रनन्त वीर्यका भाग कर श्रात्मा सब प्रकारकी व्याधा—पीड़ासे रहित हो जाती

ॐ क्यों कि इस समय—सांसारिक श्रवन्थामें यह जीव कर्म-लिस है—वद है। इस कर्म-लिसना—वद्यताके कारण ही यह जीव नाना गतियों संसमण करता है, नाना प्रकारके क्लेश उठाता है और निज स्वरूपसे—ज्ञान-स्वाके खाजानेसे श्रपश्चित रहता है।

श्रात्माके सनन्त गुण हैं या यों कहना चाहिये कि भ्रात्मा सनन्त गुणोंका पुरुत है। सनन्तगुणभगडारी भ्रात्माके ज्ञान घार सुख, ये दो गुण ऐसे हैं कि जिनकी भ्रात्माका सनुमव यह जीव कर्म-खिस भवस्थामें भी कर सकता है। यही कारण है कि सभी संसारी जीवोंको ज्ञान भौर सुखकी भ्रभिकाषा स्वाभाविक रूपमें उत्पन्न होती है। उसे वे मनेगुकुख जितना-चाहें-उतना प्राप्त कर न सकें, यह दूसरी बात है। यह एक भरस-मधंता है। पर ज्ञान भीर सुखके प्राप्त करनेकी भ्रभिकाषा संसारी जीवके होती स्वतः है। क्यों कि वे उसके स्वाभाविक गुण हैं। है और अजरामर, निराकार, निरञ्जन, निर्लेप, कृतकृत्य, परमेष्ठी, परंज्योति, विराग, विमल, कृती आदि हो जाती है और इस प्रकारकी अवस्था उसकी सदा काल बनी रहती है अर्थात् सिद्ध पद प्राप्त करनेके बाद जीवका सारे दुःखों से अन्त हो जाता है और वह परमानन्द दशाको सदाकेलिये प्राप्त कर लेता है।

मनुष्य, तिर्येश्चः देव श्रीर नरकः इन चारों गतिश्चों श्रीर चौरासी लाख जीव योनियोंमेंसे मनुष्य गति ही एक ऐसी गति हैं जिसके द्वारा यह जीव श्रपने पूर्वोक्त उद्देश्यको प्राप्त कर सकता है। श्रीर श्रगर कहीं इस मनुष्य-जन्मका, जिसका कि मिलना महा दुर्लभ है, यों ही गैंवा दिया तो वहीं हाल होगाः जो चिड़ियों द्वारा खेत चुग लिये जानेपर एक किसानका होता है।

श्रव विवेकी बन्धुश्रोंका इस बातका भी दिग्दर्शन कर लेना चाहिये कि मनुष्य-लन्म पाना दुर्लभ कितना है ? #समस्त खाकमें

<sup>#</sup> समस्त चाकाशके दे। विभाग हैं। चाकाश वास्तवमें हैं तो एक ही द्रव्य, परन्तु देशभेदापेख्या कल्पनया उसके दो विभाग कर विषे जाते हैं। जिनमेंसे एकको लोकाकाश चौर तूसरे के। चलोकाकाश कहते हैं। जीव, चजीव, धर्म, अधर्म चौर काल, ये पाँच महाद्रव्यें जिसमें देखी जायँ—पाई जायँ, यह लोकाकाश है चौर जिसमें ये न पाई जायँ, वह चलोकाकाश है। चलोकाकाशमें जीवका गमनागमन नहीं होता। ३६६ चनाकार रज्ज-प्रमास (एक नाप-विशेष) लोकाकाशमें ही जीक द्रव्यका गमनागमन होता है।

अनन्त जीव हैं या यों कहना चाहिये कि सारा ब्रह्माएड जीवोंसे ठसाठस भरा हुआ है।

समस्त लोक अथवां समस्त संसारमें जितने जीव हैं, वे देा प्रकारके हैं। एक भव्य और दूसरे अभव्य। भव्य जीव वे हैं, जिनमें सिद्धपद प्राप्त करनेकी शिक्त है और अभव्य जीव वे हैं जो सिद्धगति प्राप्त नहीं कर सकते। भव्य जीव भी देा प्रकारके होते हैं। एक वे जो सिद्धगित प्राप्त कर सकते हैं। दूसरे वे जिनमें सिद्धगित प्राप्त करनेकी सत्ता तो है, पर वे सिद्ध गित प्राप्त करनेके साधन नहीं पाते।

श्रव श्राप श्रनुभव कर सकते हैं कि बहुतसे जीव ता सिद्ध गतिका प्राप्त ही नहीं कर सकते। इनके श्रितिरिक्त बहुतसे जीव ऐसे हैं. जो कि साधनोंके श्रमावसे सिद्धगित नहीं पा सकते। सिर्फ कम जीव ऐसे हैं. जो यदि पुरुपार्थ-पराक्रम करें तो उस श्रमर पदको प्राप्त कर सकते हैं।

इसके अतिरिक्ति एक दूसरी हिष्टेसे भी विचार करनेपर मनुष्य गतिका प्राप्त करना आपको अति कठिन प्रतीत होगा। यथा—नित्येतर निगोदमें अनन्त जीव पड़े हुए हैं। जिनमेंसे अनन्त जीव ऐसे हैं जिनको अनन्त कालसे आज तक उसमेंसे निकलनेका अवसर ही नहीं मिला है अर्थान् उनका इतना पुण्यका उद्य नहीं हुआ। कि वे उस अवस्थासे निकल सकें। जब जीव मेंढ़क श्वादि । इस जातिमें भी यह जीव संख्यातकाल तक रह श्वाया है ।

जव कहीं जीवके विशिष्ट पुण्यका उदय फिर प्राप्त होता है, तब कहीं इसे संज्ञी पञ्चेन्द्रिय योनि प्राप्त होती है। संज्ञी पञ्चेन्द्रियके भी कई भेद हैं। जलचर—जलमें चलनेवाले; जैसे—मछली, मगर आदि। स्थलचर—पृथ्वीपर विचरनेवाले; जैसे—गाय, घोड़ा इत्यादि। स्वेचर—प्राकाशमें उड़नेवाले; जैसे—तोता, कवृतर आदि। उर:परिसर्प—पेटके बल चलनेवाले; जैसे—सॉंप, कांतर आदि। मुजपरिसर्प—मुजाओं के बलसे चलनेवाले; जैसे—चूहा, नेउला आदि।

इन सब जातिवाले जीवोंके भी लाखों प्रकारकी जातियाँ व करोड़ों कुल होते हैं। श्रीर उत्कृष्ट श्रायु करोड़ों पूर्वकी होती है। इन सब जातियोंमें यह जीव श्रसंख्यात वर्ष श्रनेक बार रह श्राया है।

जब जीवके श्रधिक पुरुषकी प्राप्ति होती है, तब कहीं यह जीव मनुष्य-योनिको प्राप्त करता है।

मनुष्य-योनिमें भी बहुतसे जीव गर्भमें ही मर जाते हैं और यदि पैदा हुए तो बहुतसे जीव पैदा होते-होने कालको प्राप्त करते हैं और यदि जन्म भी ठीक प्रकारसे हो गया तो बहुतसे जीव लड़कपनमें ही मृत्युको प्राप्त हो जाते हैं। यदि कहीं लड़कपनसे भी निकल गये तो बहुतसे जीव युवा अवस्थामें इस संसारको छोड़कर चल बसते हैं। बहुत थोड़े जीव ऐसे होते हैं जो पूर्ण आयुको प्राप्त करते हैं। यदि पूर्ण आयु भी प्राप्त हुई तो इससे भी मतलब हल नहीं होता। क्योंकि कोई मतुष्य अन्धा है, बहरा है, लँगड़ा है, लूला है अर्थात् पूर्ण इन्द्रियाँ मिलना भी अत्यन्त आवश्यक है।

यदि पूर्ण आयु और पूर्ण इन्द्रियाँ भी प्राप्त हो गई तो इनसे भी मनुष्य-जन्मका मन्तव्य सिद्ध नहीं होता । क्योंकि यदि आदमी किसी प्रकार बीमार हो, जैसा कि प्रायः देखा जाता है कि मनुष्य प्रायः बीमार रहा करते हैं, तो भी बह आत्म-कल्याण नहीं कर सकता। इस कारण नीरोग शरीरका होना भी अध्यन्त आवश्यक है।

यदि पृश् इन्द्रियाँ, पृश्वे स्तायु और नीरोग शरीर भी मिल राया तो भी मनुष्य-जन्म पानेका मनलब सिद्ध नहीं हो सकता। क्योंकि यदि उक्त नीनों बानें प्राप्त होगईं और कहीं जंगली जातियोंमें, नीच क्रीममें हबशियोंमें या स्वकरीका स्वादि जेत्रमें पैदा होगये तो वहाँ मनुष्य स्वपना जन्म कैसे सफल बना सकता है ? इस कारण उत्तम जाति तथा जेत्रका मिलना भी बहुत स्वावश्यक है।

यदि मनुष्य-जनमं भी मिला, पृर्ण इन्द्रियों भी मिली, पूर्ण अध्ययु भी मिली, उत्तम चेत्र व उत्तम कुल भी मिल गया तब भी • मनुष्य-जन्म सफल वनाना बड़ा कठिन है। क्योंकि यदि कहीं मनुष्य कुपढ़ रह गया या पासमें पैसा न हुआ तो भी वह मनुष्य अपने जीवनको सफल नहीं बना सकता। इस कारण विद्या और लद्मीका होना भी परम आवश्यक है।

यदि उपरोक्त सारी वार्ते भी मिल गई श्रोर कदाचित् सत्संग श्रोर उत्तमधर्मका सहवास नहीं मिला तो भी मनुष्य-जनमका सफल होना श्रसम्भव है। क्योंकि सत्संग श्रीर उत्तमधर्मके बिना एक मनुष्य कुपथमें श्रासानीस पड़ सकता है श्रीर श्रपने श्रमृल्य मनुष्य-जनमको धूलमें मिला सकता है।

यदि उत्तम धर्म श्रीर सत्संग भी मिल गया तो भी मनुष्य जनम पानेका मन्तव्य सिद्ध नहीं हो सकता। क्योंकि यदि सारी बातें मिल गई श्रीर हम उत्तमधर्मको कार्यमें नहीं ला सके श्रायति श्रपने चरित्रको शुद्ध नहीं बना सके तो उपरोक्त सारी बातोंका समागम होना निर्ध्यक है। इस कारण उपरोक्त कारण-कलापके साथ श्रद्धा श्रीर पराक्रमका होना भी उतना ही श्रावर्यक है।

श्रव मेरे बन्धु भली भाँति समक्त गये होंगे कि उपरोक्त समस्त श्रावश्यक बातों साहित मनुष्य-जनमका मिलना कितना दुष्कर व दुर्लभ है।

श्चव एक दृसरी दृष्टसे भी मनुष्य-जन्मकी दुष्पाध्यतापर ध्यान वीजिये— समस्त लोकमें सबसे श्रधिक संख्या एकेन्द्रिय जीवोंकी है। उससे कम द्वीन्द्रिय जीवोंकी है। उससे कहीं कम संख्या त्रीन्द्रिय जीवोंकी है। उससे कहीं कम संख्या चतुरिन्द्रिय जीवोंकी है। उससे कहीं कम संख्या श्रमंत्री जीवोंकी है। उससे कहीं कम संख्या श्रमंत्री जीवोंकी है। उससे कहीं कम संख्या संज्ञी तिर्यञ्च पञ्चेन्द्रिय जीवोंकी है श्रीर उससे बहुत कम संख्या मनुष्योंकी होती है। श्रर्थात् मनुष्योंकी संख्या संसारमें एक बड़े पर्वतके मुकाविले राईके समान या समुद्रके मुकाविले एक विन्दुके वरावर भी नहीं है। इसपर भी संसारमें पूर्ण साधनों सहित मनुष्य वहुत श्रन्य संख्यामें हैं।

संसारमें मनुष्य-जनमका कुछ भरोमा नहीं है। हमारे देखते देखते छातेक मनुष्य मृत्युको प्राप्त होते चले जाते हैं। मनुष्य जीवन पानीके बुलबुलेके समान है। मनुष्य-जीवन बाल्की भीतके समान है। मनुष्य-जीवन संध्याके रंगीले बादलोंके तुल्य है। मनुष्यके सिरपर काल हर समय खड़ा रहता है। यह उसका केवल पुण्य ही है, जो सदा उसकी रत्ता कर रहा है। इस कारण मनुष्यको छपने जीवनको एक अमृत्य जीवन जानकर उसको शुक्त ही सद्मार्ग—सदुपयोगमें लगाना चाहिये।

यह तो मानी हुई बात है कि संसारमें किसी भी कार्य, हुनर, विद्या व ज्ञान आदिमें एक दिनमें या अलप समयमें निपुणता प्राप्त नहीं की जा सकती। सारे कार्यों के कम-क्रमसे अर्थात् सीढ़ी-दर-सीढ़ी ही उन्नति व निपुणता प्राप्त की जा सकती है। इसी

प्रकार वर्तमान समयमें कोई चाहे कि मैं एक दिनमें अपने जीवनको सफल बना लूँ, यह असम्भव है। हाँ यदि मनुष्य इस बातको अपना उद्देश्य बना ले और लगातार उस और परिश्रम अथवा प्रयत्न करता रहे तो एक दिन अपने जीवनको अवश्य वह सफल बना सकता है। यह कहावत आपने सुनी होगी कि रोम एक दिनमें नहीं बनाया Rome was not built in a day. निरन्तर, कोशिश और मेहनत करते रहनेपर एक दिन रोमका नगर संसारमें सब शहरोंसे प्रशस्त व बड़ा समके जानेके योग्य बना था।

मनुष्यका जीवन मानिन्द एक जहाजके हैं। यदि जहाजका कपान तृकान, चट्टान, पानीके बड़े जानवरों, वर्क के तेरते हुये पहाड़ इत्यादिसे बचाता हुआ और अपने बल, बीर्य. पुरुषार्थ और पराक्रमको उपयोगमें लाता हुआ ठीक मार्गपर चला जाता है तो एक दिन वह अवश्य शान्तिपूर्वक अपने निश्चित स्थानपर अर्थात वन्द्रगाहपर पहुँच जाता है। इसी प्रकार मनुष्यका मन रूपी कप्रान इन्द्रियोंके विपयरूपी प्रलोभन, दुष्कभी और कपायोंसे बचाता हुआ और अपना बल, बीर्य, पुरुषाथ और पराक्रमको उपयोगमें लाता हुआ चला जाय तो निश्चित स्थान—मोन्न स्थानपर अवश्य पहुँच सकता है।

इन्द्रियों और मनका सदुपयोग या दुरुपयोग करना मनुष्यके ऊपर निर्भर है और इन्हींके सदुपयोगद्वारा एक मनुष्य अपने जीवनको सफल बना सकता है श्रीर इन्हींके दुरुपयोगद्वारा एक मनुष्य श्रपने जीवनका सत्यानाश कर सकता है।

एक-एक इन्द्रियके विषयमें पड़ कर जीव संसारमें अपने जीवनको गेँवा देते हैं। जैसे हिरण श्रोत्रेन्द्रियद्वारा वीएाके स्वरमें मोहित होकर, भोंरा घाणेन्द्रियद्वारा कमलकी सुगन्धके वशीभृत होकर, पतङ्ग चलुरिन्द्रियद्वारा दीपककी ज्योतिपर मुग्ध होकर, मछली जिह्नेन्द्रियद्वारा कॉॅंटेपर लगे हुये आटेके स्वादमें पड़ कर ऋपनी जान गैँवा देते हैं। ये प्राणी केवल एक-एक इन्द्रियके वशवर्ती हो। जानेके कारण मृत्यु तककी। दुर्दशाका भोग करते हैं। यह बात शास्त्र श्रीर श्रनुभव द्वारा सिद्ध है तो फिर मनुष्यकी तो पाँचों ही इन्द्रियाँ प्रवल हैं। उसे तो इनसे हर समय सावधान रहनेकी आवश्यकता है-मनुष्यको तो उन पर हर समय कावू रखनेकी जम्दरत है। मनुष्य यदि अपने विचार-शक्तिसे काम न ले और इन्द्रियोंके विषयोंमें पड़ जाय तो उसकी क्या बुरी श्रवस्था इस संसारमें श्रीर मृत्युके बाद हो. यह पाठक स्वयं समभ सकते हैं।

ऐसा समभ कर प्रत्येक विचारशील पुरुषको अपनी विचार-शक्ति, मन तथा इन्द्रियोंको वशमें रखना चाहिये और पराक्रमद्वारा अपने मनुष्य-जीवनको सफल बनानेमें सदा तत्पर रहना चाहिये।

अव यहाँ प्रश्न उठता है कि वह कौनसा मार्ग है जिससे एक मनुष्य अपने जीवनको सफल बना सकता है ? इसका उत्तर यह है कि जीवनको सफल बनानेके शास्त्र-कारोंने दो मार्ग बताये हैं। एक गृहस्थधर्म, दूसरा यतिधर्म। पहिला मार्ग सरल है और दूसरा मार्ग कठिन। यदि हम पहिले मार्गको क्रम-क्रमसे तय करना प्रारम्भ कर दें तो एक दिन हम दूसरा मार्ग भी अवस्य तय कर सकेंगे।

गृहस्थधमेके दो भाग हैं। एक तो वह जिसके अनुसार प्रत्येक गृहस्थको चलना अनिवाय है। दूसरा वह, जो गृहस्थ पुरुषार्थ व पराक्रम करके अपने जीवनको सफल बनाना चाहते हैं, उनको प्रहण करने योग्य है।

गृहस्य धर्मका प्रथम भाग जो प्रत्येक मनुष्यको द्यनित्रायं है, वह निस्त प्रकार है:—

१—मांस नहीं खाना, २—शिकार नहीं खेलना, ३—शराब नहीं पीना, ४—जुद्रा नहीं खेलना, ४—चोरी नहीं करना, ६— वेरया गमन नहीं करना और ७—परदारा-सेवन नहीं करनाई।

उपरोक्त सानों कुट्यसन सनुष्यको, बुद्धि विगड़नेवाले, थर्म की खोर चित्तको खाकपित न होने देनेवाले और सनुष्यको सर्यकर दुर्गति खर्थान् नरकमें ले जानेवाले हैं। इस कारण इनका प्रत्येक प्राणीको त्याग करना चाहिये।

ॐ "जुझा-लेखन, मॉॅंस, सदः बेश्या व्यसन, शिकार । वोशी, पररमणी-रमण ; सानों व्यसन निवार ॥"

<sup>--</sup> एक प्राचीन दोहा।

जो गृहस्थ अपने विशेष पुरुषार्थ व पराक्रम द्वारा अपने मनुष्य-जीवनको सफल बनाना चाहते हैं, उनको निम्नलिखित बारह व्रत प्रह्ण करने चाहिये। गृहस्थधमे ब्रह्ण करनेसे पहले मनुष्यको मन्यक्त्वी होना चाहिये। सम्यक्त्वीका लच्चण पहले कहा जा चुका है। सम्यक्त्वके पाँचक अतीचार भी हैं, जो निम्न प्रकार हैं:—

- (१) शङ्का—देव, गुरू और धर्ममें शङ्का रखना अर्थान् यह सत्य है या असत्य है आदि सोचना।
- (२) काङ्ना—इरि, हर और सूर्य प्रसृति देवताश्चोंका प्रभाव देखकर उनसे तथा जिनधमेसे भी सुखादिक प्राप्त करने की इन्छा रखना या भोग और सुख प्राप्त करनेकेलिये शंखेश्वरादि देवताश्चोंकी मान्यता करना।
- (३) विचिकितमा—यमीवेषयक फलके सम्बन्धमें सन्देह करना या देव, यस और गुरुकी निन्दा करना।
- (४) **अन्यदृष्टिप्रशंसा**—भिश्यादृष्टियोंके निश्यादृशंन, निश्याज्ञान श्रीर मिश्याचरित्रकी प्रशंसा करना।
- (४) **अन्यदृष्टिसंस्तव**—भिष्यादृष्टियों के सिष्यादृशंन, मिष्याज्ञान और सिष्याचरित्रको सनसे अन्द्रा—आत्महित-कारक समस्ता।

<sup>\* &#</sup>x27;शक्वाकाक्ष्माविचिकिन्सास्यद्दष्टिप्रशंसासंस्तवाः सम्यद्घ्येश्तीचाराः"।

श्रावकों (गृहस्थों )को इन पाँच श्रातिचारोंसे रहित सम्यक्त्व का पालन करना चाहिये।

इसके अतिरिक्त गृहस्थको अहिंसागुन्नत, सत्यागुन्नत, नहा-चर्यागुन्नत, अचौर्यागुन्नत और परिम्रहपरिमाणागुन्नत. ये पाँच अगुन्नत; दिग्नत, देशावकाशिकत्रत और अनर्थदण्डन्नत, ये तीन गुण्नत तथा सामायिक, प्रोपधोपनास, उपभोग-परिभोग परिमाण्नत और अतिथिसंतिभाग, ये चार शिक्तान्नत, इस तरह कुल वारहक न्नत भी निरतिचार रूपसे पालन करना चाहिये। बारह न्नत और उनके अतिचारोंका वर्णन निम्न प्रकार है।

श्रावकके बारह त्रतोंमेंसे प्रथम त्रत श्राहसागात्रत—प्रागाति-पातिवरमणत्रत है। इसका श्राय है—जीवकी हिंसा नहीं करनी। सिर्फ जीवको शरीरसे प्रथक करना ही हिंसा नहीं है. बल्कि किसीको छेदना, भेदना, मारना, पीटना, श्रादि सभी हिंसामे गर्भित हैं।

शास्त्रकारोंने पहिले ब्रतके निम्नोक्त पाँचः अतिचार अर्थात दूपण बतलाये हैं जो कि त्यागने योग्य हैं—

<sup># &</sup>quot;गृहिणां त्रंघा तिष्टत्यगुगुणशिक्षाव्यतात्मकं चरणम् । पञ्जतिचतुर्भेदं त्रयं यथासंस्यमास्यातम् ॥"

<sup>—</sup>स्वामी समन्तभद्राचार्यः

<sup>💃 &#</sup>x27;'बन्धवधस्त्रेदातिभारारोपगासपाननिरोधाः'' । 🛮 — उमान्वाति ।

- (१) वध—मनुष्य, पशु, जलचर श्रादि जीवोंको श्रम्न-शस्त्र या लकड़ी श्रादिसे मारना—प्रहार करना।
- (२) बन्ध—मनुष्य या किसी प्रकारके जीवको कड़ाईसे बाँधना या पिंजरे, जाल इत्यादिमें बन्द कर देना।
- (३) विच्छेद—मनुष्य पशुत्रों त्रादिके कान, नाक त्रादि श्रवयवोंको छेदना, काटना, खम्मी बनाना श्रादि।
- (४) श्रतिभारारीपण—मनुष्य व पशुश्रीपर उनकी शक्तिसे श्रिधिक बोक्त—भार लादना, उनसे श्रिधिक समय तक मेहनत लेना, उन्हें श्रिधिक चलाना श्रादि।
- (४) श्रन्न-पान-निरोध—पशुत्रों या मनुष्योंको उचित समय पर भोजन नहीं देना, कम देना, खराब देना श्रादि।

जो प्राणी उपरोक्त दृष्णोंको टालते हैं अर्थान् द्याका पालन करते हैं, उनको दीर्घ आयु प्राप्त होती है, श्रेष्ट शरीर मिलता है, उच्चगोत्र प्राप्त होता है, विपुलधन मिलता है, बाहुबलके वे धनी होते हैं, इसके अतिरिक्त उनहें उच्च कोटिका म्वामित्व, अखएड आरोग्य और सुयश मिलता है, और संसार-सागरका पार करना उनकेलिये सहज हो जाता है। संसारमें धन, धेनु और धरा (पृथ्वी) के देनेवाले लोग तो सहज मिल जाते हैं, किन्तु प्राणियोंको अभय देनेवाले लोगोंका मिलना कठिन है। मनुष्यों को कृमि, कीट, पतंग और तृख (कृत्त) आदिपर भी द्या करनी चाहिये श्रीर श्रपनी श्रात्माके समान दूसरे सब प्राणियों को समभना चाहिये।

दूसरा त्रत गृहस्थका —'सत्यासुत्रत-मृपावादविरमस् है। इसका व्यर्थ हैं—भूठ नहीं बोलना। इस त्रतके भी निम्नलिखित पाँच व्यतीचार⊛ हैं।

- (१) मिथ्योपदेश—सिद्धान्त-विरुद्ध कुगति लेजानेवाला उपदेश देना. किसीको भुठा कलंक लगाना छाति ।
- (२) रहोभ्याख्यान—एकान्तमें किसीके साथ किये हुए किसी गुप्त कार्यको प्रकट कर देना।
- (३) क्रूटलेखिकया—भूँठे तमस्युक लिखना, बहाखातेमें भूँठा जमा-खर्च करना, भूँठे तार-चिट्टी देना श्रादि ।
- (४) न्यासापहार—किसीकी धरोहर श्रादिको मुकर-जाना त्रादि ।
- (४) साकारमन्त्रभेद—किसीकी गुप्त वातको किसी तरह जानकर उसे प्रगट कर देना खादि।

इनके अतिरिक्त सुझ पुरुषोंको निम्नतियित प्रधान पञ्चकृट का भी त्याग करना चाहिये—

१—कन्या विषयकूट, २--पशु विषयकूट, ३--भूभि विषय कृट, ४ - फूँठी गवाही देना और ४--किसीकी धरोहरको न

६) "मिथ्योपदेशरहोभ्यात्यानकृटलेखकियान्यासापहारमाकारमन्त्रभेदाः"

<sup>-</sup> उमास्वाति ।

देकर हजम कर जाना। इनके अतिरिक्त बहुतसे मनुष्य हँसी-मजाकमें श्रीर बात-वातमें भूँठ बोला करते हैं, यह भी सर्वधा त्यागने योग्य है। आज-कल भूँठका प्रचार बहुत बढ़ गया है। क्या जैन, क्या श्रजैन, प्रायः सभी लोग श्रक्सर भूँठ बोला करते हैं। उसीका यह कारण है कि आये दिन उन्हें नई-नई तक्क-लीकोंका सामना करना पड़ रहा है। क्या दृकानदार, क्या <mark>श्राहक,</mark> क्या वकील, क्या मुवक्किल, क्या डाक्टर, क्या रोगी, क्या स्वामी, क्या सेवक, क्या स्त्री: क्या पुरुष इत्यादि विशेष कर भूँठका ज्यादा प्रयोग किया करने हैं। जिस कमानेमें लोग भूँ ठका प्रयोग बहुत कम करतेथे, प्रायः सत्य ही बोला करतेथे, उस समय मत्यके प्रभावसे बड़े-बड़े चमत्कार नजर आया करते थे। नदियाँ जलपूर्ण होंकर बहुती थीं; देवता नौकरके समान कार्य करते थे: सर्प पुष्पमालाके समान हो जाया करता था; विष असृत के समान, रात्रु मित्रके समान और जल थलके समान हो जाया करता था। मनुष्य यदि श्राच्छा श्रीर उन्नतिका समय चाहते हैं तो उनको भूँ ठका त्याग श्रौर सत्यका प्रहरा करना चाहिये।

तीसरा त्रत 'अचौर्यागुत्रत' है। इसका अर्थ है—बिना दी दुई वस्तु नहीं लेनी। इस त्रतके भी निम्न लिखित पाँच अतीचार# हैं:—

<sup># &#</sup>x27;'स्तेनप्रयोगसद्।हृतादानविरुद्धराज्यातिक्रमहीनाचिक्रमानोस्मान-प्रतिरूपकव्यवहाराः।'' ---- उमास्वाति ।

- (१) स्तेनप्रयोग—चोरी करनेकी युक्ति वतलाना, चोरी करनेकी चोरको अनुमति देना।
  - (२) तदाइतादान-चोरीका माल लेना ।
- (३) विरुद्धराज्यातिक्रम—राजाकी उचित आज्ञाका उल्ल-ङ्कन करना।
- (४) द्दीनाधिकमानीनमान—कम वजनके वाँटोंसे या छोटे गजसे सामान देना और अधिक वजनके वाँटोंसे या बड़े नापकी मात्रासे, बड़े गज़से सामान लेना आदि।
- (४) प्रतिक्रपकव्यवहार—श्रच्छी या श्रसली वस्तुने बुरी या नक्तली वस्तु मिलाना ।

पड़ा हुआ, भृला हुआ, खोया हुआ, छूटा हुआ और रखा हुआ परधन 'अदत्त' कहलाता है। मुझ पुरुषोंको यह कदापि नहीं लेना चाहिये। जो प्राणी अदत्त अर्थात विना दी हुई वस्तुको प्रहण नहीं करते, वे सिद्धि प्राप्त करते हैं: कीर्ति उनकी चिरसंगिनी बनती है: रोग व दोप उनसे दूर रहते हैं: सुगित उनकी स्पृहा करती है: दुर्गति उनकी और देख भी नहीं सकती और विपत्ति तो उनका सर्वथा त्याग ही कर देती है।

श्रिधिकतर हमारे गृहस्थ श्रीर भाई सिर्फ ऐंड्से माल लाता या किसीको ज्वरदस्ती लटना इत्यादिको ही चोरी सममते हैं। पर वास्तवमें किसी ग्राहकको नापमें कपड़ा कम देना, सामान

वजनमें कम देना, असली कह कर नक़ली चीज देना, आदि भी चोरीमें ही गर्भित हैं। जो दकानदार या साहकार घरमें धन रखकर काम फेल या दिवाला निकाल देते हैं, वे भी एक प्रकारकी चोरी करते हैं। इसके अतिरिक्त जो मनुष्य काम फेल करने वालोंको काम फेल करनेमें सलाह व सहायता देते हैं, वे भी एक प्रकारके चोर हैं। जो व्यक्ति चुंगीवाले मालको विना चुंगी चुकाये ले आते हैं, राज्यका महमूल नहीं भरकर मालको धनदर ले खाने हैं, वे भी एक प्रकारके चौर हैं। जो माहकार कम देकर ज्याद:का दस्तावेज लिखा लेते हैं या जो मनासित्रसं ज्यादः ज्याज लेतं हैं, वे भी एक प्रकारके चोर हैं। जो दुकानदार यीमें तेल. कोकोजम या चर्ची मिलाकर वेचते हैं, या अन्य खाद्य पदार्थीमें दुसरे क्रिस्मकी कम कीमतकी वस्तु मिलाकर वेचते हैं, वे भी एक प्रकारके चोर हैं। जो बकील लुटे मुक़दमें लड़ते हैं या जो डाकुर या वैद्य मामूली रोगको पैसे टगनेके हेनुसे बढ़ा चढ़ाकर बनाते हैं वे भी एक प्रकारके बोब हैं।

चार तो प्रत्यक्त श्रथीत खुल्लमखुल्ला चोरी करने आते हैं, रर श्रम्य पेरोबाले दूकानदार जो प्राहकोंको कम तोलते हैं या हम देते हैं या श्रच्छी और श्रम्तली बस्तुके बजाय नकली और एगनी चीज देते हैं. वे तो दिन दहाड़े-खुल्लमखुल्ला डाका गरते हैं। यो कहना चाहिये कि साधुके भेपमें लुटेरोंका काम

करते हैं। इस प्रकारके कुकर्मोंसे ये लोग नीच श्रीर श्रशुभ कर्मोंका वन्ध करते हैं। जिनको भोगते-भोगते उनका पीछा नहीं खूटेगा। दूसरे श्रशुभ कर्मोंका नाश तो तपद्वारा किया जा सकता है, पर चोरीका पाप बिना भोगे नहीं छूटता है।

जो ज्ञानी हैं, सज्जन हैं, जिन्हें श्रपना मनुष्य-जन्म सफल बनाना है, वे एक तिनका भी बिना किसीके दिये (श्रदत्तका) प्रहण् नहीं करते। जिस प्रकार किसी रोगीको कुपथ्य देनेसे वह बुरी श्रवन्थाको प्राप्त करता है, उसी प्रकार किश्चित् मात्र भी श्रदत्त प्रहण् करनेसे जीव दोपके भागी बन जाते हैं। जिसके कारण श्रात्माको एक बुरी श्रवन्थामें जाना पड़ता है। इस कारण जो भव्य प्राणी श्रपनेको श्रदत्तादान श्रथीत चोरीसे बचाना चाहते हैं, उनको उपरोक्त श्रशुभ कमींसे सदा मन, वचन श्रीर कायसे बचे रहना चाहिये।

चौथा त्रत 'त्रह्मचर्यागुत्रत' है। इसका ऋथ है—यथाशकि ब्रह्मचर्यका पालन करनाः

इस ब्रतके भी निम्त-लिखित पाँच ब्रातीचार श्रधवा दृषण हैं, जो कि त्यागने योग्य हैं।

- (१) परविवाहकरण्—दृसरोका विवाह कराना ।
- # ''परविवादकरखेत्वश्कि।परिगृहीतापरिगृहीतागमनानङ्गकीडाकास-तीवाभिनिवेशाः''। — उमास्वाति ।

- (२) इत्वरिका-परिगृहीतागमन—दृसरेकी पुँश्चली स्त्रीके पास जाना।
  - (३) इत्वरिका-श्रपरिगृहीतागमन-वेश्याके पास जाना।
- (४) श्रनङ्गकीडा काम भागके श्रवयवींको छोड़ कर श्रन्य श्रवयवींसे काम-क्रीडा करना।
- (४) कामर्तित्राभिनिवेश—काम-भागकी तित्र अभिलापा करना।

गृहस्थों अथवा मनुष्य मात्रको सिवाय अपनी पत्नीके और स्त्रीको मिवाय अपने पतिके दूसरेका चिन्तन नहीं करना चाहिये। पुरुषको अपनी स्त्रीके सिवाय अन्य तमाम स्त्रियोंको और स्त्रीको सिवाय अपने पतिके अन्य तमाम पुरुषोंको भाई-बहिन. पुत्र-पुत्री और माता-पिताके तुल्य समकता चाहिये।

प्रथम तो बहुतसे मनुष्य इस ब्रतको धारण ही नहीं करते और जो धारण करते हैं, उनमेंसे भी बहुतसे मनुष्य नाना प्रकारकी तर्क-वितक निकाल कर अन्य स्त्रियोंसे विषयसे वन करते हैं। ऐसे पुरुषोंसे प्रश्न करनेपर वे यह दलीलदिया करते हैं कि हम किसी वेश्याका मासिकपर रख ले तो हमारे ब्रतमें दृषण नहीं लगता है या हमारा जिस कन्याके साथ सम्बन्ध हो गया है, अगर हम उसके साथ रमण करते हैं तो दृषण नहीं लगता, इत्यादि। इस प्रकारकी बातें सर्वथा वर्जनीय हैं। मनुष्य भिन्दर-सुन्दर स्त्रियोंका या उनके चित्रोंका देखते हैं तो तुरन्त

उनका मन चलायमान हो जाता है। यह भी सर्वथा वर्जनीय है। बहुतसे युवक या विद्यार्थी या मनुष्य दूसरे युवकों, विद्यार्थियों छोर मनुष्य या स्त्रियों के साथ कामचेष्टा या अनक्ककोड़ा या कुचेष्टा, हस्तकर्म, नपुंसक-संभोग आदि अनेक प्रकारको कीड़ा करते हैं, वे भी सर्वथा वर्जनीय हैं। जो प्राणी वजाय कायसे भोग-सेवनेके सिफ् मनसे ही कामकी इच्छा करते हैं, वे भी मर कर नरक द्र्यतिका प्राप्त करते हैं।

इस कारण जो प्राणी श्रपने मनुष्य जनमके। सार्थक बनाना चाहते हैं, उन्हें श्रपनी स्त्रीके सिवाय पूर्ण ब्रह्मचये पालना चाहिये और श्रपनी स्त्रीसे भी परिभित भोग करना चाहिये। जो स्त्री या पुरुष पूर्ण ब्रद्मचर्य पालते हैं, उन्हें कोई किसी प्रकारकी हानि नहीं पहुँचा सकता। उनका सर्वत्र कल्याण ही होता है। उनकी कीर्ति बढ़ती है, धर्मकी बुद्धि होती है, पाप नष्ट हाता है श्रीर स्वर्ग एवं मोत्तके सुखोंकी प्राप्ति होती है।

अमशास्त्रकी दृष्टिमें तो ब्रह्मचर्यका पालन करना एहलाँ किक और पारलौकिक सुखोंका साधन है ही। इसके अतिरिक्त वैद्यक दृष्टिसे भी ब्रह्मचर्यका पालन करना जीवोंको सर्वथा हितकारक है। आयुर्वेदका एक वाक्य हैं:—

> ''श्राग्निमृ<mark>लं</mark> वलं पुंसां, रेतामृलं च जावितम् । तस्माद्वाहिनं च राुकं च, युलेन पारिरक्तयेत ॥"

अर्थान् अग्निके आधारसे प्राणियोंका वल है और वीर्यके आधारसे प्राणियोंका जीवन है। इसलिये अग्नि और वीर्यकी बड़ी सावधानीसे मनुष्योंको रज्ञा करते रहना चाहिये।

बहाचयसे मनुष्यका शरीर नीरोग और स्फृतिमान् रहता है: इन्द्रियाँ शक्तिहीन नहीं होतीं; दिमाग्र काम दुस्स्त करता है: स्मरण-शक्ति खाश्चयेजनक होती हैं; शरीर कान्तिमान् और खाकृति देदीष्यमान होती हैं; कलाखोंमें निपुणता प्राप्त होती हैं; बहाचर्यमें मनुष्य प्राप्त वैभवस्वर्यका पूर्ण भोग कर सकता है, बीवन-संप्राममें विजयी होता है. संसार-सागरसे पार उतर सकता है और संसारमें वह एक प्रसिद्ध पुरुष हो सकता है।

संसारमें जितने प्रसिद्ध-प्रसिद्ध दारानिक कवि, पहलवान, कलावान, धनवान ध्वादि हो गये हैं. वे सब एक इसी ब्रह्मचर्यके प्रतापने । यदि ये लोग ब्रह्मचर्यको नहीं श्वपनाते तो श्वाज हमें उनका नाम तक सुनाई नहीं देता ।

संसारमें जितने साधु-सन्यासी-ऋषि-महिषे हो गये हैं, जिन्होंने कि तप तपे हैं. ब्रन्थ लिखे हैं, नाना प्रकारकी सिद्धियाँ प्राप्त की हैं, गिरि-कन्दराश्रों या वनोंने रहकर श्रानेक प्रकारकी परिपहें सही हैं, वह सब एक इसी ब्रह्मचयेकी श्रतुल महिमा के प्रतापसे।

जो लोग इस व्रतका पालन नहीं करते, वे अपने जीवनमें ' कुछ भी सुख नहीं भोग सकते, न कोई संसारमें अपने जीवनकी विशेषता दिखा सकते हैं। ऐसे लोग यों ही आते हैं और यों ही चले जाते हैं—कुत्तेकी मौत मर जाते हैं।

सारांश यह कि मनुष्य संसारमें जो काम करता है- — अपनी कीर्त्ति बढ़ाता है. परका हित साधन करता है, इस लोक और परलोकको बनाता है, वह सब दिमारा और शरीरके बलसे। ये दोनों जिसके ठीक और बलवान होते हैं, वही पुरुप उपरोक्त कार्य सम्पन्न कर सकता है और ये दोनों शक्तियाँ केवल ब्रह्म- चर्यके बलपर निर्भर हैं। जिसके पास ब्रह्मचर्य रूपी रब्न मौज्ह है, उसका दिमारा और शरीर नीरोग और तन्दुरुस्त रह सकता है। इसलिये मनुष्य संसारमें यदि कुछ काम करना चाहता और और अपने दोनों भय सुधारना चाहता है तो उसे ब्रह्मचर्यक्रत अवश्य पालना चाहिये।

पाँचवाँ त्रत 'परिग्रहपरिमाणाणुत्रत' है। इसका अर्थ है यथाशक्ति धन-धान्य आदि इस प्रकारकी बाह्य परिग्रहोंका परि-माण कर लेना अर्थात् कमसे कम जितनी वस्तुओंसे अपना काम निकल सके उतनी वस्तुओंकी संख्या निश्चित कर ली जाय और शेप वस्तुओंके भोगनेकी अभिलापा छोड़ दी जाय। इसके भी पाँच अस्तीचार हैं। यथाः—

<sup>😤 &</sup>quot;च त्रवात्तुहिण्यसुवर्णधनधान्यदासीदासकुष्यप्रमागातिक्रमः।"

- (१) चेत्र-वास्तु प्रमाणातिक्रम—जमीदारी, मकान आदिके परिमाणका उलङ्गन करना।
- (२) हिरएय-सुवर्ण प्रमाणातिक्रम—सौने, चाँदी, जवाह-रातके गहने आदिके परिमाणका अतिक्रम करना ।
- (३) धन-धान्य प्रमाणातिक्रम—धन-धान्यके प्रमाणका श्रातिक्रम करना।
- (४) दासी-दास प्रमाणातिक्रम —नौकर-चाकरके प्रमाणका श्रातिक्रम करना।
- (४) कुप्य प्रमाणातिक्रम—कपड़े-लत्तोंके प्रमाणका श्राति-क्रम करना।

इस व्रतमें गृहस्थ ( श्रावक ) को बहुत परिव्रह अर्थात धन-धान्य आदिकी कमी करनी चाहिये। एक गृहस्थसे सर्वथा परिव्रह का त्याग होना तो कठिन हैं। क्योंकि विना धनके गृहस्थका कार्य्य नहीं चल सकता। यह कहावत भी हैं कि "साधु कौड़ी रक्खे तो दो कौड़ीका और गृहस्थ बिना कौड़ीके दो कौड़ीका" इस कारण गृहस्थ को द्रव्य रखना अत्यावश्यक है, परन्तु ऐसा भी नहीं होना चाहिये कि द्रव्यकेलिये मनुष्य मर्यादा भङ्ग करे, अतिआशा करे, सदा अस-न्तापी बना रहे, दिन-रात कोल्हूके बैलके समान परिश्रम करता रहे आदि। क्योंकि संसारी मनुष्यका स्वभाव है कि उसे कितनी भी लद्दमी प्राप्त हो जाय, पर उसे सन्तोष नहीं होता। ज्यों-ज्यों उसे लच्मीकी प्राप्ति होती जाती है, त्यों -त्यों वह श्रधिक श्रस-न्तुष्ट होता जाता है। कहा भी है कि धनहीन मनुष्य सौ रुपये चाहता है; सौवाला हजार चाहता है: हजारवाला लाख चाहता है; लाखवाला करोड़ चाहता है: करोड़पति राज्यकी इच्छा रखता है; राजा चक्रवर्ती होना चाहता है: चक्रवर्ती देवता होनेकी इच्छा रखता है श्रीर देवता इन्द्रत्वकी श्रभिलापा रखता है।

इस कारण जिस प्रकार हो उस प्रकार लोभ अर्थात विशाल इच्छाओं को कम करना चाहिये। लोभी मनुष्यको कभी सुख या सन्तोपकी प्राप्ति नहीं होती। किसीने सच कहा है कि जिस प्रकार ईंधनसे अग्नि और जलसे समुद्र तृत्र नहीं होते, उसी प्रकार धनसे लोभीकी तृष्टि नहीं होती। उसे यह भी विचार नहीं आता कि जब आत्मा समस्त ऐष्ट्रवर्षको त्यागकर परभवमें चला जाता है, तब व्यर्थ ही पापकी गठड़ी क्यों वाँची जाय? कहनेका सारांश यह है कि परिप्रहका परिमाण बढ़नेपर लोभ भी बढ़ जाता है। जिसके कारण उस मनुष्यपर नाना प्रकारके संकट आ पड़ते हैं। इस कारण जो प्राणी अपना मनुष्य-जन्म सफल अथवा शान्तिमय बनाना चाहते हैं, उनको प्रतिक्वा करनी चाहिये कि वह अमुक संख्या तक धन, धान्य इत्यादि रक्खेंगे। उनको व्यवहारमें आनेवाली वस्तुओं की इस प्रकार मर्यादा करनी चाहिये:—

भूमि अर्थात् सेतः चारागाह, वंजर, वारा-वर्गाचा आदि इतने बड़े और इतनी संख्या तकके। सोना-चाँदी श्रर्थात् इतना वजनमं, इतनी क्रीमतका । धन श्रर्थात् रुपया, मुद्राः जवाहरात जैसे हीराः मोती, पन्नाः श्रादि श्रमक क्रीमतके ।

धान श्रर्थात् नाज जैसे गेहूँ, चावलः जुश्रारः इत्यादि श्रमुक रुपयोंका या श्रमुक मन तक रखना या व्यापार श्रादि करना ।

द्विपद् अर्थात् दास, दासी नौकर, चाकर, मुनीम, गुमास्ते इत्यादिकी गिनती तथा अमुक रुपये माहवारके रखने ।

चौपद अर्थान गाय, बैल, भैंस, घोड़ा इत्यादि आजकल मोटर, हवाईजहाज, पानीके जहाज आदि बाहन अमुक संख्या में और अमुक रूपपोकी तादादके रखने।

कुष्य अर्थात् अनेक थातु, जैसे —पीतल, लोहा. रांग, ताँबा इत्यादि अथवा वस्त्र आदि अमुक तादाद तक रखना या व्यापार करना।

इनके श्रातिरिक्त श्राजकल बहुतसी वस्तुश्रोंका त्यापार किया जाता है या वे घरमें रक्स्वी जाती है। इस कारण जहाँतक बन सके, जन सभी वस्तुश्रोंकी मर्यादा कर लेना चाहिये। क्योंकि मनुष्यकी इच्छाऐं श्रान्त® हैं। श्रीर वे उत्तरोत्तर हमेशा बढ़ती भी

छ एक श्राचार्यने तो लिखा है कि—
 'श्राशागर्तः प्रतिप्राणि, यस्मिन्विश्वमणूपमम् ।
 कस्य कि कियदायाति, वृथा वो विषयेपिता ।"

रहती हैं। उन सबका पूर्ण करना अत्यन्त कठिन है, कठिन ही नहीं श्रसम्भव भी है। मनुष्य यदि उन इच्छाओं को पूर्ण करने में लग जाय तो वह सारी उम्र इसी में व्यतीत कर दे। फिर भी यह संभव नहीं कि उन्हें वह पूर्ण कर ले। जबतक मनुष्यको इच्छाएँ सताती रहती हैं, तबतक वह व्याकुल—दुःखित रहता है। इच्छाओं के श्रभावमें जीवको निराकुलता-मुख प्राप्त होता है। श्रमल में निराकुलता ही सुख है। एक कविका बाक्य हैं—

''त्रातमको हित है सृख, मो नख, त्राकुलता बिनु काहिये।''

—कविवर स्थरदायजी।

मनुष्यकी इच्छाएँ अनन्त — अपिमिन हैं। उन सबका पूर्ण होना अशक्य है। और जबतक वे पूर्ण न हो जायँ तबतक मनुष्यको चैन नहीं। ऐसी हालतमें यही होना चाहिये— मनुष्य को सुखी होनेका—चैनसे जीवन व्यतीत करनेका एक ही मार्ग है। और वह मार्ग यही है कि मनुष्य अपनी इच्छाओंको पिर-मित कर ले। कितना पिरिमित कर ले अर्थात अपनी काम निकल जाय उनना पिरिमित कर ले अर्थात अपनी

श्चर्यात् हरएक प्राशाकि श्वाशाक्ष्मी गड्डा इतना बदा है कि उन्में समस्त संसार एक परमाणुके बरावर है तो फिर बतलाओं कि किसके हिस्सेमें कितना खाना चाहिये ? इसिलये जीवेंकी विषयाभितापा व्यर्थ है। (क्योंकि वह किसी भी हालतमें पूरी नहीं हो सकती।)

आवश्यकताश्चोंकी पूर्तिमात्र कर ले। इसिलिये यों कहना चाहिये कि उच्छाश्चोंका निरोध करना—कम करना संसारको घटाना है—सांसारिक बन्धनको कम करना है—पापींका काटना है और मनुष्य जनमको सफल बनाना है।

ह्या त्रत जिसको पहिला गुगा।त्रत भी कहते हैं 'दिग्त्रत' है। इसका अर्थ है। दिशाओंकी सर्यादा करना ! इस त्रतदारा दिशा अर्थात लेत्रकी सर्यादा की जानी है। जो सनुष्य इस त्रतको यहगा नहीं करने हैं, उनको संसारके जिसास लेत्र व दिशाओंका इयग आया करता है।

पृतं पश्चिम उत्तर दक्षिण, ईशान आगनेय, नैऋत्य, वण्यत्य अध्वं और अधः इम तरह दश दिशाएँ हैं। इनका विस्तार हज़ार कोम नहीं लाख कोम नहीं, विलिक करोड़ों कोस में भी कहीं अधिक है। वतमान समयमें मनुष्यको अधिक से- अधिक एक स्थानमें दूमरे स्थान तक सिक हज़ारों कोसकी मयीदाके अन्दर ही प्रायः जाना-आना पड़ता है। इस कारण प्रत्येक प्राणीको जहाँतक कम दिशाओंकी मयीदा कर सकता है, उसे उतना रखकर वार्लाका त्याग कर देना चाहिये। लेकिन जो प्रतिज्ञा की जाय, उसका पालन करना परम आवश्यक है। अपर कोई प्रतिज्ञा करके उसका भक्त करता है तो वह विशेष संसार बढ़ाता है अर्थात मनुष्य-जीवनको नष्ट करता है। मनुष्य को अपने कारबार या व्यापारका पूरी तौरसे ध्यान रखते हुए

दिशाकी मर्यादा करनी चाहिय। जितनी मर्यादा वह कम रक्खेगा, उतना ही वह कम दृष्णका भागी होगा।

सातवाँ त्रत 'भागोपभोगपरिमाण त्रत' है। इसको दृसरा
गुणत्रत भी कहते हैं। इसका द्रश्ये हैं भोगोपभोगकी मयादा
करना। भोग उन वस्तुत्रीको कहते हैं, जो सिर्फ एक समय काम
में द्रावें। जैसे भोजन-पान, फल, ताम्त्रूल इत्यादि। उपभोग उन
वस्तुत्र्योंको कहते हैं, जो वार-वार भोगनेमें स्त्रावें—एक वार काममें
लेनेके वाद फिर दुवारा भी भोगनेमें स्त्रावें। जैसे कपड़ा, टोपी,
वक्स, पालकी, गाड़ी स्त्रादि।

अगर एक मनुष्य भौगोपभौगंकी मर्यादा नहीं करता है तो सारे संसारमें जितनी भौगोपभौगंकी चन्तुले हैं, उन सबका दूपण आता है। फिर भने ही वह मनुष्य संसारकी बहुत थोड़ों चीजें ही अपने व्यवहारमें क्यों न लोता हो। इस कारण प्रत्येक प्राणीको जितनी चन्तुले अपने व्यवहारमें आ मकें, उनकों छोड़-कर शेप समस्त चन्तुओंका त्याग करदेना चाहिये—मर्यादा कर लेना चाहिये। मांस. मद्य आदि अभव्य पदार्थोंका सर्व त्याग करना चाहिये। इनके अतिरिक्त शहद, मक्खन, जिसीकन्द (जो मृल या जड़ जमीनके अन्दर पदा होती है।) जैसे आलू. प्याज, अदरक, सकरकन्दी आदि भी त्यागने योग्य हैं। तथा ऐसे फलोंका भी त्याग करना चाहिये जिसमें ज्यादा हिस्सा फेंका जाय और कम हिस्सा उपयोगमें आवे। गृहस्थकं लिये अच्छा

तरीका यह है कि भोगकी जिन वस्तुत्रींका इस्तेमाल उसे करना हो, उन सबको लिख कर रख लेना चाहिये, ताकिहेर-फेर न पड़े।

उपभोगकी भी ऐसी वस्तुएँ इस्तेमालमें नहीं लानी चाहिये, जिनमें विशेष हिंसा हो। जैसे—रेशम, चमड़ेका सामान, मीलका कपड़ा आदि। इसके अलावा जिस कदर सामान बनना हो या इस्तेमालके वास्ते रखना हो, उमकी भी लिखित फेहरिस्त रख लैनी चाहिये, नाकि प्रतिज्ञाका उलङ्घन न हो सके। जुरूरती और इन्छाकी जितनी कभी की जाय, उतना ही अन्छा है।

इसके श्रतिरिक्त संसारमें कुछ ऐसे भी व्यापार व धन्दे हैं, जिनमें महा हिंमा होता है। जो मनुष्य श्रपने जीवनको सफल बनाना चाहते हैं, उन्हें ऐसे महा हिंसक व्यापार-धन्धे भी नहीं करने चाहिये। शास्त्रमें ऐसे व्यापार-धन्धे 'कर्मादानके' नामसे प्रसिद्ध हैं। श्रीर उनकी संख्या पनदृष्ट हैं। यथा—

- १— श्रंगार कमं भट्टा लगवाकर कोयले. मिट्टीके वर्तन, ई.ट. चुना इत्यादि पकवाना।
- र—वन कमं जङ्गलों में यृत्त, घास, बॉस इत्यादि कट-बाना श्रीर फलों व पुष्पींका व्यापार करना।
- ३—शकट कर्म—गाईा, ताँगा आदि सवारी अथवा उनके साधन बनाना।
- ४—भाट कर्म—गाङ्गः वैलः केंट खचर इत्यादिपर माल लादना या इनको भाडेपर चलाना ।

- ४—रफोट कर्म—आटा, दाल चावल आदि मील द्वारा तैयार करवानाः कुँआ सरोवर मिट्टी, पत्थर इत्यादि खुदवाना ।
- ६—दन्त वाणिज्य—हाथीदांतः हड्डी, चमड़ाः मोरछल, सीप, मोती, कस्तुरी आदिका व्यापार करना ।
- अ—लच्चािण्य —लाखः नील, हरतालः मृहागा, सावन,
   श्रादिको बनवाना या व्यापार करना ।
- =—रसवागिज्य—मकत्यन, चरवी मॉम. मधु, मदिरा, घी, तेल, श्रादिका व्यापार करना ।
- ६—कंशवाणिज्य—दास, दासी चेत, गाय, घोड़ा श्रादिका व्यापार करना।
- १०—विषवागिज्य—विष, शम्ख्रास्त्र, इल आदि पदार्थौका क्रय-विकय करना ।
- ११—यन्त्रपीड्न कर्म—तिल, सरसी द्यादि पदार्थीको घागी
   में पेरना या पिरवाना ।
- १२—नलच्छित्रकर्म—गाय, बैल आदिके कान, सींग, पुँछ आदि काटना या उनको अकता कराना, दागना आदि ।
- १३—श्रसतीपोपण—सुत्रा, मेना, विन्ती, कुना, मुर्गा, मयूर त्रादि जानवरोको पालना या उनका व्यापार करना।
- १४—द्वदान—कोधके वश या उपज अच्छी करनेकेलिये जंगलमें श्राग लगाना।

१४—सरशोपण—सिंचाईकेलिये नदी, तालाव या सरो-बरसे जल इकट्टा करना।

उपरोक्त तमाम भागापभाग श्रीर कमादानोंका त्याग करानेका शाम्त्रकारोंका केवल यही मन्तव्य है कि उन पदार्थों—वस्तुश्रों का उपयोग व उन व्यापारों या धन्धोंको नहीं करना चाहिये, जिनमें विशेष हिंसा होती हो। हिंसा करना मानों संसारको बढ़ाना है। इस कारण मनुष्यका जिस प्रकार हो सके, उस प्रकार श्रालप-से-श्रालप हिंसा करने हुये मनुष्य-जीवनको सार्थक बनाना चाहिये।

हमें कोई मारे. पीटे. पेले. रोंदे, पीसे, द्वावे तो उसमें जैसे हमें कष्ट अनुभव होता है, वैसे ही सभी जीवोंका होता है। प्रत्येक प्राणांको अपने सहश ही दूसरे व्यक्तियोंके प्राण समभते चाहिये। इसीलिये शास्त्रमें कहा गया है। कि 'आत्मवत सर्वभूतेषु, या पश्यति स पण्डिता।' अर्थात विद्वान वहीं हैं जो अपने सुख-दु:खके समान दूसरोंके सुख-दु:खका ध्यान रखता हो।

मनुष्यको जब इस बातका ख्याल हो जायगा, तब वह अपने-ही-आप अपने सब काम ऐसे करेगा या करना चाहेगा कि जिसमें दूसरोंको तकलीफ न हो। ऐसे विचारशील द्याद्वेपरिणामी मनुष्यको विशेष पुर्य-बन्ध होता है और उसके दिलमें कोध-मान-माया-लोभ आदि आत्म-शत्रु अपना वास नहीं करते। वह जीव जगन-हित्पी और अकारण जगद्वन्धु होता है। ऐसे सर्वदयालु मनुष्यका चित्ता एक ऐसी शान्तिका अनुभव करता है, जो अन्यत्र दुष्प्राप्य है।

साधु लोग जहाँ तक हो सकता है, नहीं ही बालते हैं \*।

यदि बोलनेकी श्रित श्रावश्यकता ही श्रान पड़े तो बोलते हैं,
लेकिन बहुत थोड़ा। उतना ही, जितनेसे कि मतलब हल हो जायश्रित्पाचर बहुर्थ + फिर भी बोलते समय मुँहपर कपड़ार लगा लेते
हैं। क्यों ? इसीलिये कि मुँहकी भाफसे सूचम जीव उसी तरह

भरम हो जाते हैं. जिस तरहसे कि किसी विशालकाय श्रजगरके
साँस छोड़नेसे-फुँकार मारनेसे— मुँहकी विपाक्त भाफसे हम लोग

भरम हो जाते हैं।

श्रावकका श्राठवाँ त्रत 'श्रानर्थद्गड त्रत' है। इसको तीमरा
गुग्तित भी कहते हैं। इसका श्रर्थ हैं-वेमतलब पोपकी कियाएँ
न करना। संसारमें प्राणी श्रारम्भ, परिष्रह, मोह, माया इत्यादिमें
फेंस रहा है। गृहस्थकेलिये उन सबका सर्वथा त्यागना बड़ा
मुशिकिल है। क्यों कि मनुष्य संसारमें रहता है। उसे श्रपने
शरीर कुटुम्ब श्राशितोकी रक्षा व पालन-पोपग्में छह कायके
जीवोंकी हिंसा श्रथीन श्रारम्भ करना श्रानिवार्य है तो भी श्रारम्भ

साधुक्रीके इस गुग्रका नाम 'वाग्गुसि' है।

<sup>🛨</sup> साधुक्रोंके इस गुग्रका नाम 'भाषासमिति' 🕻 ।

<sup>🔅</sup> सापुत्रोंके इस कपड़ेका नाम 'मुँ इपत्ति' है।

जिस कृदर कम हो सके, उतना कम करना चाहिये और सदा यह अभिलापा रखनी चाहिये कि वह कौन सा दिन होगा कि मैं सर्व प्रकारके आरम्भ-परिप्रहसे अलहदा हूँगा और सदा हृद्यसे पश्चानाप करते रहना चाहिये। इस प्रकार जो ज़रूरी आरम्भ अर्थान पाप किया जाता है वह अर्थदण्ड है। पर जो विना कारण अर्थान जिससे किसीका स्वार्थ तो सरे नहीं और फिजूलमें आरम्भ अर्थान पाप हो, उसे 'अन्ध्वत्यह' कहने हैं। यह अन्ध्वे दण्ड अनेक प्रकारका होता है. पर शास्त्रकारोंने इसके। निम्न लिखिन पाँच असारमा सार्थ वा दिया है।

(१) पापोपदेश--हिंसाकारी वचन बोलना, जिससे जीवोंका वथ हो: ऐसी तरकीय बताना, जिसमें जीवोंका महा अनर्थ हो। जैसे--शराब ऐसे बनती है, जुआ ऐसे खेला जाता है, विष ऐसे तैयार किया जाता है, खटमल या मच्छर इस प्रकार मारे जाते हैं। इत्यादि बातें आत्महिताधी मनुष्यकेलिए सर्वथा वर्जनीय हैं।

भः पापोपदेशिह्मादानाषः यानदुःश्रुतीः पत्रच ।
 प्राहः प्रमादचर्थामनर्थदगडानदग्डधराः॥

--स्वामी समन्तभद्राचार्य ।

श्रथांत् १-पापोदेश, २-हिंसादान, ३-झपण्यान, ४-हुःश्रुति श्रीर ४-प्रमादचर्या, ये पाँच सनर्थद्रण्ड सनर्थद्रण्डके त्यागी महात्मार्स्योने बनकाये हैं।

- (२) हिंसादान—श्रक्ष रास्त्र या श्रौर प्रकारके हथियारोंका बनाना, दान देना जिससे जीवोंका घात हो। ऐसा करना भी सनुष्यकेलिये वर्जनीय है।
- (३) अपध्यान—बुरा ध्यान, बुरे विचार करना। जैसे अमुक आदमीने मुक्ते गालियाँ दी थीं सो अच्छा हो, उसका लड़का मर जाय, उसके घरमें आग लग जाय, उसका दिवाला निकल जाय, उसे जेलखाना हो जाय, वह मुकदमा हार जाय, उसका माल-असवाव, मकान बाढ़में डुव जाय, इत्यादि।

ऐसा विचारनेसे प्राणीको कुछ मिलता तो हैं नहीं, पर वह अशुभ कर्मोंका बन्ध उससे अवश्य करता है। इस कारण ऐसे विचार व ख्यालात कदापि मनमें नहीं आने देने चाहिये।

- (४) दुःश्रुति—चित्तको विगाड़नेवाले विचारोंको खराब करनेवाले शास्त्रोंको—उपदेशोंको पड़ना-सुनना। जैसे—गन्दे उपन्यासोंका पढ़ना-सुनना या ऐसे ही वेमतलबकी बातें जिनमें भरी हों, ऐसे व्याख्यानोंका सुनना-सुनाना।
- (४) प्रमाद्चर्या—श्रसावधानीस ऐसे कार्य करनाः जिससे लाभ तो कुछ हो नहीं, श्रीर दूसरोंको तक्लीक पहुँचे ही। जैसे—मार्गमें चले जा रहे हैं श्रीर श्रकीश्रा श्रादि वनस्पतिको हैत मारते जा रहे हैं, जिससे वे कट-कट कर नीचे गिरते जा हे हैं।

श्रायः लोग उनका ध्यान नहीं रखते श्रीर वेमतलब ही श्रपने मन, वचन श्रीर कायकी शक्तिका दुरुपयोग करते हैं। जिससे कुछ भी नतीजा नहीं निकलता। बल्कि कभी-कभी तो उल्टा नुक्रसान हो जाता है। वे श्रितिचार इस भौति हैं:—

- ?—कन्दर्प-रागसे हास्य-मिश्रित भण्ड-श्राश्लील वचन बोलना।
- २-कौत्कुच्य-शारीरकी वेमतलब ही बुरी-वुरी श्रश्लील श्राकृतियाँ बनाना।
- ३—मौखर्य बेमतलब अधिक बोलना। एक बातको अने-कानेक वार कहना। निष्प्रयोजन बोलना।
- ४—श्रातिप्रसाधन—विना श्रावश्यकताके भोग-उपभोगकी सामग्रीको बढ़ाते चले जाना।
- ४—श्रसमीदय श्रधिकरण—िवना प्रयोजन सोचे मन, वचन कायकी क्रियाएँ करना।

श्रावकका नवाँ व्रत 'सामायिक' है। जिसको पहिला शिचा व्रत भी कहते हैं। इसका श्रर्थ है—मनको एकाग्र करना।

 <sup>&</sup>quot;कन्दर्पं कोत्कुच्यं, मोखर्यमितिप्रसाधनं पञ्च।
 श्रसमीच्य चाधिकरणं, व्यतीतयोऽनर्थद्गडकृद्विरतेः॥
 —स्वामी समन्तभद्राचार्यः।

जब मनुष्य अपने दिन-रातके चौबीस घरटे दुनियांदारीके कामों में लगाता है, तो कुछ समय उसको शुभ विचार, शुभ ध्यान और ईश्वर-चिन्तनमें अवश्य देना चाहिये। जो मनुष्य अपना थोड़ा बहुत समय परभवकेलिये नहीं देता है, उसको अन्त समयमें बड़ा पश्चात्ताप करना पड़ता है।

इस सामायिक व्रतका मन्तव्य यह है कि प्रत्येक मनुष्यको कम-से-कम एक और ज्यादा हो तो और भी श्रव्छा है, सामायिक करनी चाहिये। एक सामायिकका काल एक मुहूर्त श्रथवा श्रइतालीस मिनटका होता है। उतने समयकेलिये सांसारिक सारे कार्थोंको छोड़ देना पड़ता है। सामायिक करनेवाले व्यक्ति को उस समयमें शुभ विचार श्रर्थात् धर्मध्यान करते रहना चाहिये या शास्त्रोंका पठन-पाठन करते रहना चाहिये। सामायिक करनेवाले व्यक्तिको मन, वचन श्रीर कायसे सर्व प्रकार की हिंसा, इन्द्रियविषय, बुरे विचार, हँसी-मसखरी, सावद्य किया श्रादि सभी प्रकारके सांसारिक कार्यका त्याग करना पड़ता है।

श्रीर त्रतोंकी माँति सामायिकके भी पाँचक्ष श्रतीचार होते हैं, जो कि त्यागने योग्य हैं। संज्ञेपमें उनका स्वरूप यह है:—

१—मनमें त्र्यार्तध्यान या रौद्रध्यान का चिन्तन करनाः २—वचनसे सावद्य वचन बोलनाः ३—कायसे सावद्य कार्य

 <sup>&</sup>quot;वाक्कायमानसानां, दुःप्रियाचानाम्यनाद्रस्मरयो ।
 सामायिकस्यातिगमाः स्यञ्जनते पञ्चभावेन॥"

<sup>—</sup>स्वामी समन्तमद्वाचार्यः।

करनाः ४—सामायिकको निरादार भावसे करना और ४—सामा-यिकका तथा उसके समयका स्मरण न रखना । सामायिकमें किसी भी सांसारिक कार्यकी चिन्ता रखनी या कुकथा—राजकथा, देशकथा, खोकथा और भक्तकथा करना । सामायिक करते समय सामायिक करनेवालेको बत्तीस दोप और टालने चाहिये। वे बत्तीस दोप—दस मनके, दस वचनके और बारह कायके, इस तरह होते हैं।

श्रावकका दसवाँ व्रत 'देशावकाशिक' है, जिसको दूसरा शिचावत भी कहते हैं। इसका श्राय है-देशकी मर्यादा कर लेना। इस व्रतमें और छठे व्रतमें केवल इतना ही श्रान्तर है कि छठा व्रत जीवन पर्यन्त ब्रह्मण किया जाता है श्रीर यह व्रत एक दिनकेलिये ब्रह्मण किया जाता हैं ॥

ॐ वत दो प्रकारसे लिये जाते हैं——िकसी वस्तुका त्याग दो प्रकारसे किया जाता है। एक जीवन पर्यं न्त भीर दूसरा श्रल्पकाखकेलिये। यावजीवन त्यागको शास्त्रमें 'यम' श्रीर परिमितकाखीन त्यागको 'नियम' शब्दसे कहा गया है। यथाः—

<sup>&</sup>quot;नियमो यमश्च विहितौ, द्वोधा भोगोपभोगसंहारे। नियम: परिमितकाखो, यावजीवं यमो भ्रियते॥"

<sup>—</sup>स्वामी समन्तभद्राचार्यः।

तमाम बातोंका श्रमली मन्तव्य सिर्फ यही है कि जहाँ तक श्रौर जिस प्रकार सम्भव हो, वहाँ तक इच्छाश्रों श्रौर श्राव- रयकताश्रोंको कम किया जाय। तमाम उमरमें न मालूम क्या-क्या इच्छायें पैदा हों, इस कारण काफी गुंजाइश रखकर त्रत प्रहण किये जाते हैं। पर इन नियमोंको श्रौर भी संकुचित बनानेके ख्यालसे प्रत्येक दिनकी श्रावश्यकता श्रौर इच्छाश्रोंको देखते हुये, प्रत्येक दिन नियम श्रौर लिये जाते हैं। जैसे श्राज में श्रमुक कोस तक जाऊँगा, श्रमुक-श्रमुक वस्तुश्रोंका भोगोपभोग करूँगा। बाक्रीका सबका मेरे त्याग है। इत्यादि।

जो क्रिया छठे व्रतके अनुसार आ रही थी, उससे कहीं घटकर प्राणी क्रियाका भागी हो, इस कारण यह दसवाँ व्रत प्रत्येक दिन सुबहको प्रहण किया जाता है और शामको या दूसरे दिन सुबहको विचार किया जाता है कि जो त्याग या नियम हमने किया था, उसमें कोई दूपण तो नहीं लगा है। अगर भूल चूकमें कोई दूषण लग गया हो तो उसकेलिये प्रायश्चित्त और पश्चात्ताप करना पड़ता है, ताकि भविष्यमें दुवारा भूल न हो।

इस व्रतमें अल्पकालीन प्रत्याख्यान भी किया जाता है। जैसे-सूरज उदयसे एक घंटे तक या दाई घंटे तक या दोपहर तक या तीन पहर तक इत्यादिमें खाना खाने और पानी पीने अर्थात् किसी किस्मकी खाने पीनेकी कोई वस्तु नहीं खाई या पी जाती है। इनको नियमपूर्वक प्रहण किया जाता है और नियम पूर्वक पारण अर्थात् खान-पान किया जाता है।

श्चगर उपरोक्त प्रत्याख्यानोंमें जान कर या भूलमें कोई दूषण लग जाता है तो उसका प्रायश्चित्त श्रीर पश्चात्ताप किया जाता है, ताकि भविष्यमें दुबारा भूल न हो।

ऊपर लिखे हुये व्रत-प्रत्याख्यान करनेका केवल इतना ही मतलब है कि मनुष्यका इन्द्रियों श्रीर मनपर काबू हो श्रीर त्याग तथा तपस्याका महाबरा बढ़े। इनके करनेसे श्रशुभ कर्मों के पुंजके पुंज नष्ट हो जाते हैं।

श्रावकका ग्यारहवाँ व्रत 'प्रोषधोपवास' है, जिसको तीसरा शिचाव्रत भी कहते हैं। इसका ऋर्य है प्रोषध—द्वितीया-पञ्चमी- ऋष्टमी-एकादशी-चतुर्दशी आदि पर्वके दिनों में उपवास करना। साधुपना तो जन्म पर्यन्तकेलिये महण किया जाता है और प्रोषध कुछ समयकेलिये महण किया जाता है। गृहस्थों केलिये साधुपना धारण करना कठिन अवश्य है, पर ध्यान हर गृहस्थ अथवा श्रावकका उसी ओर रहना चाहिये कि वह कौन समय हो कि मैं संसारसे निकल कर साधुपना महण कहाँ। इस व्रतके अनुसार गृहस्थ (श्रावक या श्राविका) एक दिन, दो दिन, चार दिन या ज्यादा दिन, जिसमें जैसी शक्ति हो, उसके अनुसार प्रोषध अथवा अस्थायी साधुपना महण करते हैं। यह व्रत कम-से-कम एक दिन

रात यानी चौबीस घंटेकेलिये प्रहरण किया जा सकता है। यह व्रत अठारह दूषणों रहित किया जाता है।

यह ख्याल करके कि कल मुभे प्रोषध करना है। इसलिये श्राज में खूब खालूँ या नहा लूँ या श्रमुक काम कलके बजाय आज कर लूँ, इत्यादि प्रकारकी सावद्य क्रिया करनेसे दुष्ण लगता है। इस व्रतमें मन, वचन और कायसे पट्कायका अर्थात् सर्व प्रकारकी हिंसाका त्याग किया जाता है। क्रोध, मान, माया, लोभ आदि कपायोंका सर्वथा त्याग किया जाता है। किसी प्रकारकी खाने, पीने या लगानेकी कोई भी वस्तु उपयोगमें नहीं लाई जा सकती। प्रमादरहित धर्मध्यान ध्याना पड़ता है। इस त्रतमें दिनमें सोना या कोई निठल्लेपनेकी बातें करना निषिद्ध हैं। स्नान, कुल्ला त्र्यादि नहीं किया जाता है। बिछाने व स्रोदने के मामूली वस्त्र रक्त्वे जाते हैं, जिनको अच्छी प्रकार देख-भाल करके इस्तेमालमें लाया जाता है, ताकि किसी जीव-जनतुकी बिराधना न हो जाय। लघुनीत आदिकेलिये भूमि देखकर रक्खी जाती है। यह प्रोषध एकान्तस्थान या प्रोषधशालामें किया जाता है। किसी प्रकारकी सावद्य क्रिया करनेका इसमें निषेध है। सुबह-शाम प्रतिक्रमण किया जाता है। इस बातका विशेष ध्यान रक्खा जाता है कि किसी प्रकारकी हिंसा न हो श्रीर चित्त शान्त रहे। इसमें तमाम सांसारिक भंभटोंसे मुक्त हो जाना पड़ता है।

इस प्रकारके प्रोषधन्नत हर गृहस्थको कम-से-कम एक मासमें दो—हर महीनेमें हर चतुर्दशीको करना आवश्यक है और ज्यादा किये जायँ तो और अच्छा है। प्रोषध करनेके पहले शामको और दूसरे दिन सुबह प्रतिक्रमण किया जाता है। इसकेद्वारा व्रतमें अगर जानकारीमें या अज्ञानमें कोई-कोई दृषण लग गया हो तो उसके लिये प्रायश्चित्त किया जाता है, ताकि भविष्यमें दुबारा भूल न हो ।

श्रावकका बारहवाँ व्रत, 'श्रातिथिसंविभाग' है, जिसको चौथा शिजाव्रत भी कहते हैं । इसका अर्थ है—साधु-साध्वियोंको दान देना।

दान दो प्रकारके होते हैं, एक सुपात्रदान दूसरा कृपात्रदान ।
सुपात्रदान वह है, जो साधु, मुनि, महात्माश्रोंको दिया जाता है।
क्योंकि इस दानद्वारा ऐसी आत्माश्रोंका पोषण होता है, जिन्होंने
सांसारिक सारे कार्योंको छोड़ दिया है और जो मिर्क अपनी
आत्मों अतिके साधनेमें लगे हुये हैं। कुपात्रदान वह है, जिससे
उन लोगोंका पोषण होता है, जो विषयों और संसारी राटारमन

<sup>#</sup> जो श्रावक या श्राविका श्रावकके बारह व्रत या कम धारण करते हैं, उनकेक्षिये प्रतिदिन प्रातःकाल घोर सायंकाल प्रतिक्रमण करना ज़रूरी है। इस क्रियाकेद्वारा श्रगर किसी व्रतमें तूषण लगा हो तो उसकेक्षिये परचात्ताप तथा प्रायश्चित्त किया जाता है, ताकि मिक्स्य मैं ध्यान रहे।

में लगे हों। साधु, मुनि तो दान प्रहण करके आत्मोन्नति व शुम कर्म करते हैं और पाखंडी दान प्रहण करके कुकर्म और अशुम कर्मोंको करते हैं। इस कारण जहाँ तक संभव हो, वहाँ तक गृहस्थको सुपात्रदान देना चाहिये। इसके अतिरिक्त वर्तमान समयमें बहुतसे दान किये जाते हैं। उनमें यह देखना चाहिये कि इससे कोई अनर्थ ता नहीं होता है। यदि ऐसा हो तो दान नहीं देना चाहिये। विद्यादान, अभयदान, अनाथों व अपाहिज व वेवाओंको दान देना भी उचित है।

गृहस्थोंको इस बातका अवश्य ज्यान रखना चाहिये कि पहिले तो साधुका मिलना ही कठिन है। यदि सौभाग्यवश वे मिल जायें तो प्रेम व आदरसे उन्हें दान देना चाहिये। जो वस्तु उनके लेनेके योग्य हो, उसकी अशुद्ध नहीं करनी चाहिये और जो वस्तु उनके लेनेके प्रतिकृल हो, उसे शुद्ध कर देनी नहीं चाहिये। ऐसा करनेसे दान देनेवाले व लेनेवाले, दोनोंको दूषण लगता है। सदा विनयपूर्वक दान देना चाहिये। दान देनेमें लोभ-संकोच आनेसे उसका समस्त महत्त्व चला जाता है। इसलिये यदि दान देना हो तो उदार चित्तसे देना चाहिये।

गृहस्थ अथवा श्रावक धर्म स्वर्णके समान है। जैसे किसीको एक तोला, किसीको दो तोले, किसीको पाँच तोले, किसीको बारह तोले—जिसको जितने सोनेकी आवश्यकता हो, उसको उतना सोना काटकर आसानीसे दिया जा सकता है; इसी प्रकार आवक के बारह व्रत हैं, इनमेंसे जिसको जैसी शक्ति हो, वह उतने ही — एकसे लेकर बारह व्रत तक प्रहण कर सकते हैं।

इन समस्त व्रतोंका श्रभिप्राय यह है कि इच्छा, मन व इन्द्रियोंकी विषय-वासनाएँ कम की जायँ। कषाय (क्रोध, मान, माया श्रीर लोभ) की गति मंद की जाय। सदा बुरे विचारों व भावोंसे दूर रहा जाय श्रीर श्रच्छे विचार व भावोंका सदा मनन किया जाय। ऐसा करनेसे मनुष्यकी श्रात्मा कम-क्रमसे उच्च श्रवस्थाकी श्रोर श्रथीत् त्यागकी श्रोर श्रप्रगामी होती जाती है।

बस, यही मनुष्य-जन्मको सफन बनानेका प्रारम्भिक सरत श्रोर सीधा रास्ता है।

यदि गृहस्थ श्रथवा श्रावक या श्राविका बारह व्रत पालते हुये श्रपने मनुष्य-जन्मको श्रीर भी श्रधिक सफल बनानेका विचार रखते हों तो उनको श्रावककी प्रतिमाएँ धारण करनी चाहिये।

जो श्रावक मुनिपद प्रह्ण करनेको तो श्रसमर्थ हैं, लेकिन श्रावक के बारह व्रत पालनेसे विशेष पराक्रम तथा त्याग करना चाहते हैं, बे एक विशेष त्याग-मार्गको प्रह्ण करते हैं, जिसे 'प्रतिमा' कहते हैं। येप्रतिमाएँ ग्यारहप्रकारकी होती हैं छ। जो श्रावक प्रतिमा धारण

<sup>&#</sup>x27;दंसगावयसामाइय-,पोसहसाचित्तराइभत्ते य । बह्मारंभपरिग्गाह-, मगुमगामुद्दिट्ठमेदेदे ॥''

करनेका विचार करते हैं. वे पहिले श्रपने घर-बार व व्यापारका सारा भार श्रपने बड़े पुत्र या आता या जो कोई योग्य सम्बन्धी हो, उसको सौंप देते हैं ऋौर आप स्वयं घर छोड़कर किसी एकान्त स्थानमें या प्रोपधशालामें निवास करके प्रतिमान्त्रोंका पालन करना प्रारम्भ कर देते हैं। पहिली प्रतिमा एक मासकी, दूसरी दो मासकी, इसी प्रकार हर प्रतिमामें पिछला काल मिलाकर एक-महीना बढ़ता चला जाता है। अर्थात् दसवीं में दस महीने और ग्यारहवींमें ग्यारह महीने लगते हैं। इस प्रकार ग्यारह प्रतिमाश्रीमें पाँच वर्ष छह महीनेका समय लगता है। पहिली प्रतिमासे दूसरी प्रतिमामें, दूसरीसे तीसरी प्रतिमामें, इस प्रकार उत्तरोत्तर प्रति-माश्रोमें पूर्व-पूर्वकी प्रतिमासे नियम, प्रत्याख्यान और तपस्या बढ़ती हुई होती है। यहाँ तक कि ग्यारहवीं प्रतिमामें क्ररीब-क्ररीब साध वृत्ति हो जाती है। बाल लोंच करनाः भित्तासे सुभता श्रहार लेंनाः पृथ्वीपर शयन करना: श्रल्प वस्त्र रखना: डॅस, मशक शीत. चच्एा आदि परीपहें सहन करना आदि बातें यहींपर हो जाती हैं।

इस प्रकारकी क्रिया करके प्राणी बहुत हद तक श्रपने मनुष्य-जन्मको सफल बना सकता है।

श्चर्यात्—(१) दर्शन, (२) व्रत, (३) सामायिक, (४) श्रोषध, (४) सचित्तत्याग, (६) रात्रिभुक्तित्याग, (७) ब्रह्मचर्य्यं, (८) धारम्भत्याग, (१) पश्चिद्दत्याग, (१०) धनुमतित्याग धौर (११) उदिष्टत्याग, ये श्रावककी ग्यारह प्रतिमाएँ हैं।

यदि मनुष्यके भाव-विचार इससे भी ऊपर बढ़नेके हों अर्थात् मनुष्य-जन्मको पूर्णतया सफल बनानेके हों तो उसको मुनिवृत्ति ग्रह्ण करनी चाहिये। मुनिवृत्तिका स्वरूप निम्न प्रकार है:—

मुनिवृत्ति धारण करना तो सरल है, पर उसका पालना महा कठिन है। दूसरे शब्दों में यों कहना चाहिये कि साधुवृत्तिमें जीते-जी मरना है। पर जिन्होंने इसके उद्देश्यको समम्म लिया है, उनके लिये कोई मुश्किल चीज नहीं हैं। मुनिवृत्ति केवल वहीं स्त्री या पुरुष धारण कर सकते हैं, जिनका हर प्रकारसे सांसारिक सुख, श्वाराम, वैभव व पदार्थोंसे—धन, धान्य, स्त्री, पुत्र, बन्धु, मित्र, भूमि, मान, श्रपमान, प्रेम, मोह, कष्ट, क्रोध, लोभ, यहाँ तक कि जीवन-मृत्युसे भी राग-द्वेष हट गया हो।

मुनिको निम्नलिखित व्रत धारण करने पड़ते हैं, जिनको उसे जीवन पर्यन्त धैर्य्य व पुरुषार्थ श्रीर शान्ति भावसे निवा-हने पड़ते हैं।

- १—िकसी प्रकारकी हिंसा मन, बचन श्रौर कायसे करे नहीं, करावे नहीं श्रौर करनेवालेको भला समभे भी नहीं।
- २—िकसी प्रकारकी असत्य भाषा मन, वचन और कायसे बोले नहीं, बुलवावे नहीं और बोलनेवालेको भला जाने भी नहीं।
- ३—िकसी प्रकारका श्रदत्तादान श्रर्थात् वरीर दी हुई वस्तु, मन, बचन श्रीर कायसे ले नहीं, लिवावे नहीं श्रीर लेनेवालेको भला जाने भी नहीं।

- ४—िकसी प्रकारका मैशुन खर्थात् विषय-भोग मन, वचन और कायसे सेवे नहीं, सिवावे नहीं श्रौर सोनेवालेको भला जाने भा नहीं।
- ४—परिग्रह अर्थात् धन, धान्य, भूमि आदि मन, वचन और कायसे रखे नहीं, रखावे नहीं और रखनेवालेको मला जाने भी नहीं।

उपरोक्त पाँच महात्रतोंके श्रातिरिक्त श्रीर भी बहुतसे नियमों को मुनि पालन करते हैं। यथा:—

- १—नंगे पैर श्रीर नंगे सिर रहते हैं। सदा पैदल चलते हैं। किसी भी प्रकारकी सवारी, जैसे:—मोटर, रेल, घोड़ा, बैलगाड़ी श्रादिपर नहीं चढ़ते हैं।
- २—चतुर्मासमें अवश्य एक-स्थानपर चार मासकेलिये निवास करते हैं, वरना सदा भ्रमण किया करते हैं। श्राधक-से-अधिक एक स्थानमें एक माससे अधिक नहीं ठहरते हैं। इसके श्रातिरिक्त जहाँ एक चतुर्मास कर लेते हैं, वहाँ वे तीन वर्ष तक चतुर्मास नहीं करते हैं।
- ३—मामूली श्वेत वस्न रखते हैं। कोई सिला हुआ कपड़ा नहीं पहनते हैं। मामूली सूत्र व धर्ममन्थ और मामूली काष्ठके भोजन व जलकेलिये पात्र रखते हैं। वे उतना ही सामान रखते हैं, जिसे वे स्वयं लेकर चल सकें। वे किसी जानवर या आदमीपर अपना सामान लादकर नहीं चलते हैं।

४—वे हजामत नहीं बनवाते। एक वर्ष में दो बार अपने सर व डाढ़ीके बालोंका लौंच कर लेते हैं अर्थात् हाथसे उखाड़ लेते हैं।

४—उनकी विधिपूर्वक जो भोजन व जल मिल जाता है, उसे ही प्रहण करते हैं। वे कोई साग-भाजी या फल नहीं खाते हैं छौर न कथा जल—कुये, नदी व तालावका पानी पीते हैं। वे अचित्त छाहार व अचित्त जल—गरम पानी लेते हैं। यदि उनके निमित्तः खाना बनाया जाय या जल गरम किया जाय तो वे उसे नहीं प्रहण करते हैं। वे उसे अशुद्ध समम्तते हैं। सिर्फ दिन में ही खाते व पीते हैं। रात्रिमें कोई वस्तु प्रहण नहीं करते हैं।

६—सदा नीचे देखकर चलते हैं श्रीर स्थानका श्रागेसे भाइकर बैठते हैं। ताकि कोई चलवा-फिरता जीव मर न जाय। रात्रिमें दीपक नहीं जलाते हैं। किसी प्रकारकी शोभा वरौरा नहीं करते हैं। किसीके घर नहीं बैठते हैं। किसी प्रकारका मेला-तमाशा नहीं देखते हैं। किसी गृहस्थसे श्रपनी सेवा नहीं कराते हैं। किसी प्रकारका नशा, तम्बाक, पान-सुपारी श्रादि नहीं खाते-पीते हैं। स्वयं जाकर भोजन व जल लाते हैं।

७—बाईस प्रकारके परीपह \* अर्थात् तकलीकों को प्रसन्नता व शान्तिपूर्वक सहन करते हैं। जैसे-यदि नियमपूर्वक भाजन या

 <sup>&</sup>quot;चुत्पिपासाशीतोष्ण्दंशमशकनाग्म्यारतिस्वीचर्यानिषचाशस्या-कोशवथवाञ्चाकाभरोगतृणस्पर्शमकसत्कारपुरस्कारप्रज्ञाज्ञानादर्शनानि ।"

<sup>--</sup> उमास्वाति।

जल न मिले ते। प्रसन्नचितसे निर्जल और निराहार रह जाते हैं।
गर्मीमें पंखा नहीं करते हैं। ठंडमें ब्रॉचसे नहीं तापते हैं या
मर्यादाके बाहर वक्त, जैसे—सीर या कम्बल नहीं रखते हैं। डंसमच्छरकी परीषह सहन करते हैं। यदि ठहरनेके। स्थान नहीं मिलता
है ते। बृच्चके नीचे ठहर जाते हैं। यदि कोई बुरा-भला या गाली
स्थादि दे या कोई दुष्ट जन वार भी करे तो शान्तिपूर्वक सहन
कर लेते हैं। इस प्रकार नाना प्रकारके परीषह वे सहन करते हैं।

म्नबयालीस दोष टालके आहार प्रहण करते हैं। जैसे— आग्निपर कोई वस्तु होगी तो उसे नहीं प्रहण करेंगे। कच पानी, या सब्जीसे स्पर्श होगा तो नहीं प्रहण करेंगे। यदि स्त्री बच को दृध पिला रही हो तो उससे आहार नहीं लेंगे। यदि कोई वस्तु किवाड़ोंक अन्दर या तालेमें रक्खी हो तो उसे नहीं लेंगे। दीनतासे दान नहीं मॉंगेंगे। इसी प्रकार बहुतसे अनेक दोप टालकर आहार प्रहण करते हैं।

ध—जैसी जिस मुनिकी शक्ति हो, उसके अनुसार तपस्या. नियम, अविग्रह, आतापना आदि करते हैं। कोई एक दिन, कोई दो दिन, यहाँ तक कि सात दिन, पन्द्रह दिन, महीना, दो महीना, बार महीने तककी तपस्या करते हैं। तरह-तरहके नियम व अवि- ग्रह करते हैं और सूर्यकी गर्मी और रात्रिकी ठंडको सहन करने की तपस्या करते हैं। कोई-कोई केवल झाझपर ही रहते हैं। इस प्रकार नाना प्रकारकी तपस्या व त्याग करते हैं।

१०—राग-द्वेष नहीं करते। क्रीघ, मान, माया श्रीर लोम नहीं करते। निन्दा नहीं करते। रित-श्ररित नहीं करते। मिथ्या दर्शन शस्य नहीं रखते। श्रनुराग नहीं करते। प्राणी मात्रकी श्रपनी श्रात्माके तुस्य सममते हैं। सदा शान्ति भाव रखते हैं।

११—यदि जानकारीमें या श्रज्ञानतासे कोई दोष लग जाता है तो गुरु महाराजकी सेवामें तत्काल निवेदन करते हैं श्रीर जो वे प्रायश्चित्त देते हैं, उसे सहर्ष स्वीकार करते हैं। ज्ञानका काफी श्रम्यास करते हैं। ज्ञानाचार, दर्शनाचार, चारित्राचार, तपश्चाचार, वीर्याचारमें सदा प्रकृत रहते हैं। सदा वैराग्य सहित रहते हैं। श्रपनी श्राप्माक श्रीर दृसरों की श्राप्माका भी कल्याण करते हैं। सदा श्रार्त्त ध्यान श्रीर रीद्र ध्यानका त्याग करते हैं श्रीर सदा धर्म ध्यान रखते हैं।

१२-साधुकी दिनचय्यी इस भाँति है:-

मुनि रात्रिका एक पहर जब बाक़ी रहे तब उठे श्रौर उस समय स्वाध्याय या रात्रिका प्रतिक्रमण करे, इसके बाद दिनके पिहले पहरमें प्रतिलेखना तथा स्वाध्याय करे, दिनके दूसरे पहरमें एक पहर तक ध्यान करे, तीसरे पहरमें मधुकरी वृत्तिसे भिक्षा—श्राहार श्रादि करे, चौथे पहरमें पढ़े तथा प्रतिलेखन करे श्रौर सायंकालमें दिनका आवश्यक प्रतिक्रमण करे, रात्रिके पहले पहरमें स्वाध्याय करे श्रौर दूसरा पहर निर्मल ध्यानमें विताबे, इस प्रकार मध्य रात्रि बांत जानेपर एक पहर निट्रा ले।

१३—मुनि महात्मा पुरुष सदा मन, वचन और कायको शुभ कार्योमें प्रवर्ताते रहते हैं; सदा अपनी आत्माकी आलोचना, निन्दा करते रहते हैं; जब अन्त समय आया हुआ जानते हैं, तब 'संथारा' प्रहण करते हैं अर्थात् आहार-पानीका त्याग कर शरीर की ममता छोड़ देते हैं और अपने पापोंकी निन्दा-आलोचना करते हैं। चौरासी लाख जीवयोनिसे समा-प्रार्थना करके धर्म ध्यान ध्याते हुये समाधि भावसे देह त्याग करते हैं।

मुनियों में जो मुनि उत्कृष्ट झान, ध्यान, तप आदि करते हैं, उन्हें 'उपाध्याय पदवी' दी जाती है। ये उपाध्यायजी समस्त शास्त्रों के उपाद्भों के जानकार होते हैं। अपनी अमृत वास्ति उपदेश देकर भव्य जीवों को प्रतिबोध करते हैं और उन्हें तारते हैं। वे झानके भंडार, द्याके सागर और भव्य जीवों को झानकपी नेश्रके दातार होते हैं।

जो उपाध्यायजी खौर भी अधिक खपने मनुष्य-जन्मको सफल बनाना चाहते हैं. वे विशेष पुरुषार्थ खौर पराक्रम फोड़ते हैं खौर 'आचार्य्य पद' को प्राप्त करते हैं।

श्राचार्य्यजी ज्ञानाचार, दर्शनाचार, चारित्राचार, तपश्राचार श्रीर वीर्य्याचार श्राप पालते हैं श्रीर दूसरोंको पलवानेका प्रयत्न करते हैं। वे छत्तीस गुणों श्रीर श्राठ संपदाश्रोंसे युक्त होते हैं।

मुनि, उपाध्याय और आचार्य्य जो कि उत्कृष्ट कतव्य-पालनमें संलग्न हैं अर्थात् तीव, तपस्या, ज्ञान और ध्यान करते हैं, वे चार घनघाती कर्म अर्थात् ज्ञानवरणीय, दर्शनावरणीय, वेदनीय और मोइनीय कर्मको चय करके केवलज्ञानीके पदको प्राप्त करते हैं। जिसका मतलब यह है कि वे समस्त संसारकी घटनाओं व समस्त जीव मात्रकी अन्तर्गत व भावनाओं को पूर्ण रीतिसे देखते व जानते हैं। अन्त समयमें आयु, नाम, गोत्र और अन्तराय कर्मको भी चय करके अर्थात् सर्व प्रकारके कर्मोंसे मुक्त होकर और चौरासी जीवयोनिको छोड़कर निर्वाण पदको प्राप्त करते हैं और सदाकेलिये अपनी आत्माको आवागमनके चक्करसे रिहत करते हैं। इस प्रकार वे मनुष्य-जन्म पानका जो उत्कृष्ट-से-उत्कृष्ट उद्देश्य है, वह प्राप्त करते हैं अर्थात् सिद्ध गितको प्राप्त करते हैं।

#### ध्यानका स्वरूप

मन, वचन श्रीर कायकी हानिकारक श्रशुभ प्रवृत्तियोंको रोककर सुख देनेवाली शुभ प्रवृत्तियोंको स्थर रहना, कपायके वेगको द्याना श्रीर इन्द्रियोंका निष्रह करना, 'ध्यान' कहलाता है # । श्रीर ऐसी श्रवस्थामे प्रवृत्तनेवाला प्राणी 'ध्यानस्थ, ध्यानस्थित या ध्यानमग्न' कहलाता है । संचिन्न शब्दोंमें — अपने लच्यपर चित्तको एकाग्र करना ध्यान कहलाता है ।

ध्यानके सामान्य रीतिसे (१) शुभ और (२) श्रशुभ, इस तरह दो और विशेष रीतिसे (१) श्रान्ते (२) रीद्र (३) धर्म और (४) शुक्त, इस तरह चार विभाग—भेद शास्त्रमें किये गये हैं। इन चारोंमें पहिले दो श्रशुभ और पिछले दो शुभ हैं।

पौर्गलिक दृष्टिकी मुख्यताके किंवा श्रात्म-विस्मृतिके समय जो ध्यान होता है, वह श्रशुभ श्रीर पौर्गलिक दृष्टिकी गौणता व श्रात्मानुसन्धान दशामे जो ध्यान होता है, वह शुभ है। श्रशुभ त्यान संसारका कारण श्रीर शुभ ध्यान मोत्तका कारण है।

## श्रार्त्त ध्यान

शुभ श्रीर श्रशुभ कर्मोंके उद्यसे इष्ट (श्रभिलिपतके) विंग (मिलने) से श्रीर श्रनिष्ट (श्रनिभलिपत) के वियोग

<sup># &</sup>quot;पृकाप्रचिन्तानिरोधो ध्यानम्"।

(विच्छेद) से तथा अनिष्टके संयोग और इष्टके वियोगसे मनमें जो संकल्प-विकल्प पैदा होते हैं—उथल-पुथल उत्पन्न होती है, उसे 'आर्तिध्यान' कहते हैं। इसके चार भेद हैं:—

१—म्मनिष्टसंयोग, २—इष्टसंयोग, ३—रोगोदय श्रौर ४— भोगेच्छा।

१—श्रानिष्टसंयोग—जिन प्राणियों तथा वस्तुश्रोंसे, जैसे—
सर्प, सिंह, चोर. मृत्यु श्रादिसे श्रपना तथा श्रपने हितैषियोंका बुरा
तथा नुकमान होनेकी सम्भावना होती हैं. उनके शीव्र नाश हो
जानेमें जो चिन्तन तथा इच्छा होती है, उसे 'श्रानिष्टसंयोग
श्रानिध्यान' कहते हैं।

२—इष्टमंयोगॐ—मोहनीय कमके उदयसे सुखकारी वस्तुश्रों से, जैसे—सुन्दर स्त्री, धन, कुटुम्बकी वृद्धि, बाग्न-बग्रीचे, सवारी, नौकर-चाकर स्त्रादिसे देवताके समान सुखोकी इच्छाका करना स्त्रथवा जो भोग श्रीर उपभोग मिले हो, उनकी रहरहकर सराहना व याद करना, इत्यादि प्रकारके संकल्प-विकल्पोंको 'इष्टसंयोग श्रात्तंध्यान' कहते हैं।

किसी-किसी जगह 'इप्टसंयोग' नामक आर्तभ्यानकी जगह 'इप्ट वियोग' नामका आर्तभ्यान भी माना गया है। उसका आर्थ यह किया गया है कि—जो पदार्थ अपनेको प्रिय मालूम देते हैं, उनके वियोग हो जानेपर मनुष्यके जो क्लेशित परिगाम होते हैं, जैसे—पुत्रके वियोगमें, अनके नाशमें, अपयश होने आदिमें, उसे 'इष्टवियोग आर्तभ्यान' कहते हैं। ३—रोगोदय—संसारमें समस्त प्राणी आरोग्य-सुखकी इच्छा रखते हैं। पर अशुभ वेदनीय कर्मोदयके कारण जीवको नाना प्रकारके रोगादि खड़े हो जाते हैं। उनके कारण हाय-हाय दुःख व सन्ताप करना श्रीर उनके आरामकेलिये श्रनंक श्रीप-धोपचार करनेमें तनमग्न होना, रोगकी वृद्धिसे शोकातुर श्रीर हानिसे हर्षित होना, इत्यादि प्रकारके ख्यालातको 'रोगोदय श्रातं ध्यान' कहते हैं।

४—भोगेच्छा—पाँचों इन्द्रियोंके विषय-सेवनकी तीन्न इच्छा का होना। जैसे—श्राँखोंसे सुन्दर-सुन्दर स्त्रियोंको देखनेकी इच्छा रखनाः नाकसे बढ़िया-बढ़िया फूल श्रीर इतर सूँघनेकी खवाहिश रखनाः कानसे श्रच्छे-श्रच्छे गाने सुननेकी श्रभिलापा रखनाः सुन्दर श्रीर सुस्वादु भोजन करनेकी इच्छा रखनाः दृसरोंको सुख व श्रानन्द भोगते देखकर कुढ़नाः, स्पर्धा करनाः, इत्यादि प्रकारके विचारोंको 'भोगेच्छा श्रार्तथ्यानं कहते हैं।

श्रार्तध्यान ध्यानेवाले प्राणीमें प्रायः चार लज्ञ्ण पाये जाते हैं। यथा—१—श्राक्रन्दन—स्दन करना । २—चित्तमें शोक करना। २—श्राँखोंसे श्राँसु गेरना श्रीर ४—विलाप करना।

अगर भव्य मनुष्य अनिष्टका संयोग, इष्टका वियोग, रोगादि दुःखोंकी प्राप्ति और भोगादि सुखोंकी अप्राप्ति नहीं चाहते हैं तो उनको आर्तध्यान कदापि नहीं ध्याना चाहिये। उनकों सदा धर्मध्यान अर्थान् अच्छे व शुभ विचारोंका ध्यान करते रहना चाहिये। जैसे—हमको व्यर्थ शोक-सन्ताप नहीं करना चाहिये, अगर कोई रोग या तकलीक हो जाय तो शान्ति पूर्वक उसको सहते हुए उसके विनाशका उपाय करना चाहिये, अगर जीवनमें आनन्द और सुखप्रद वस्तुओं की प्राप्ति नहीं हुई है तो उसके लिये शान्ति पूर्वक उपाय करना चाहिये और तब मी यदि वे नहीं प्राप्त हों तो अपने पूर्व-जन्मका अशुभ कमों का उदय समभना चाहिये। इस तरह मनुष्यको सदा शुभ विचार रखने चाहिये। यदि अज्ञानवश बुरे विचार आवें भी तो तुरन्त उन्हें दूर कर देना चाहिये। छठ गुणस्थान तक इस आर्वध्यानका होना संभव है।

## रौद्धध्यान

जैसे मदिरापान करनेसे मनुष्यकी बुद्धि खराब हो जाती है श्रीर वह बुरे कमेंमिं श्रानन्द मानता है। उसी प्रकार यह जीव श्रनप्दिकालसे कर्म-रूपी मदिराके नशेमें मतवाला हो रहा है, जिसके प्रभावसे इसके श्रन्तः करणमें बुरे-बुरे विचार पैदा होते हैं, जिन्हें ज्ञानियोंने "रौद्रध्यान" कहा है। रौद्रध्यानके चार भेद हैं। यथा—

- १—हिंसानुबन्धः २—मृषानुबन्धः, २—तस्करानुबन्धः श्रीरः ४—विषयसंरच्यानुबन्धः।
- ?-हिंसानुबन्ध-जिस प्राणीका चित्त सदा छेदन, भेदन, ताइन, बन्धन बाँधना, दमन करना प्रहार करना आदि कर्मोंमें

अनुराग मानता हैं अथवा जिसको दया कदापि नहीं आती है, वह सदा "हिंसानुबन्ध रौद्रध्यान" ध्याता रहता है। इस ध्यानको ध्यानेवाला निम्नलिखित कार्य करता रहता है:—

जीवोंकी शिकार करते हुये, कल्ल करते हुये, दुःखसे चिक्वार मारते हुये या किसीको मरते हुये देखकर आनन्द मानता है और कहता है कि वहुत अच्छा हुआ। उसको तो यह दण्ड या तकलिफ मिलनी ही चाहिये थी। यह क्या अच्छी शिकार है! मर्प, बिच्छू आदि हिन्सक जीवोंका मारना अति उत्तम है। नरमेध, अश्वमेध आदि यज्ञ करनेसे स्वर्ग मिलता है। वह हिंसा द्वारा बनी हुई वस्तुओंका उपयोग करता है। जैसे—चमड़ेके जूते, हड्डोकी चीजें, पंखोंकी वस्तुयें, रेशमके कीड़ों द्वारा बना हुआ रेशम इत्यादि वस्तुओंका उपयोग करता है या कराता है या करने से या करने से भला मानता है। यह जीव 'हिंसानुबन्ध रौद्रध्यान'का बन्धन करता है।

२—मृषानुबन्ध—जो प्राणी सदा दृसरोंको घोस्ना देने व ठगनेका विचार किया करता है और अमत्य कर्मोंमें आनन्द मानता है, वह 'मृषानुबन्ध रोद्रध्यान' ध्याया करता है।

इस ध्यानके ध्यानेवाला व्यक्ति निम्निलिखित अशुभ कार्य किया करता हैं:—वृद्ध, रोगी या निकम्मे वरका अच्छी कन्याके माथ विवाह कराता हैं: गाय, घोड़ा, वैल आदि पशुओंको अच्छा कह कर विकवाता हैं; नक्तली मालको असली कह कर और भूठे मालको सचा कह कर बेचता है; कोई धरोहर रख जाय तो उसे हजम कर जाता है; व्यापारमें धोखा देता है या भृठ बोलता है; व्यच्छेमें खराब व्यथवा नयेमें पुराना माल मिला कर उसे असली और नया माल कह कर बेचता है; अपने स्वार्थसे भृठा पन्थ चलाता है; ब्रह्मचारी कहा कर व्यभिचार करता है; अन्ये लूले, लँगड़ों, अपाङ्गोंकी हैंसी उड़ाता है। इत्यादि।

३—तस्करानुबन्ध—जो प्राणी सदा चोरी करनेका विचार किया करता है और श्रपने भाई चोरोंको नई-नई नाना प्रकारकी चोरी करने श्रथवा ठगनेकी तरकीचें सोचा तथा बताया करता है और प्रशंसा किया करता है, वह 'तस्करानुबन्ध रौद्रध्यान' ध्याया करता है।

इस ध्यानका ध्यानेवाला त्यक्ति निम्न लिखित श्रशुभ विचार किया करता है:— किस तरह श्रमुक धनीके घरमें चोरी कहूँ श्रथवा डाँका गेरू, किस तरह ताले श्रथवा लोहेकी मजबूत तिजूरियोंको तोड़ डालूँ: साहूकार बनकर भठी हुंडी बनाउँ: या श्रीर किसी तरहसे साहूकारोंका रुपया माहूँ: जो इस प्रकार सोचा-विचारा करता है श्रथवा चोरोंका माल खरीदता है, जबर-हस्ती कमजोरोंकी मिल्कियतपर श्रपनी मालकीयत जमाता है, वह 'तस्करानुबन्ध रौद्रध्यान' ध्याया करता है।

४—विषयसंरज्ञणानुबन्ध—जो प्राणी सदा इसी बातमें द्त्त-चित्त रहता है कि किस प्रकार में अपने धन, जन, सम्पत्ति या ऐश्वर्यकी वृद्धि करूँ, जिससे मेरी विषयकामना पूर्ण हो सके श्रीर जो सदा कल्पित तरकीवें सोचा करता है, वह 'विषय संरक्तणानुबन्ध रौद्रध्यान' ध्याया करता है।

इस ध्यानके ध्यानेवाला निम्नलिखित अशुभ कर्मोंको किया करता है। अगर वह राजा है तो सदा यह विचारा करता है कि किन तरकी बोंसे में अपने राज्यकी यृद्धि और शत्रुओंसे रत्ता कर सकता हूँ, इस कारण वह सदा नाना प्रकारके बुरे व घातक विचार मनमें लाया करता है और तरह-तरहकी तरकी वें ( Plans ) रचा करता है। इत्यादि।

अगर वह धनी है तो सदा विचारा करता है कि किन-किन तरकी बोंसे में अपने धनकी बृद्धि कर सकता हूँ और किस प्रकार चोर, डाकुओं और बदमाशोंसे अपनी सम्पत्तिकी रक्षा कर सकता हूँ। इत्यादि।

कुछ प्राणी अपने शरीरको पुष्ट करनेके विचारसे अखादा-वस्तुत्र्योंका सेवन करते हैं और वुरे-वुरे विचार चित्तमें लाया करते हैं। इत्यादि। जो प्राणी सदा अपने संग्लण करने और अन्यको परिताप पहुँचानेकी किया अथवा विचार किया करते हैं, वे सदा 'विषयसंरक्षणानुबन्ध' ध्यानको ध्याया करते हैं।

गैद्रध्यानध्यानेवाले प्राणीमें प्रायः चार लक्तण पाये जाते हैं— १—हिंसक कार्य करना तथा उनका अनुमोदन करना २—फूठे कर्म करना तथा उनका अनुमोदन करना, ३—चोरीका कर्म करना तथा उनका अनुमोदन करना और ४—अपने धन और सुखोंकी रचामें दत्तचित्त रहना और उनका अनुमोदन करना।

श्रगर प्राणी हिंसानुबन्ध, मृपानुबन्ध, तस्करानुबन्ध श्रौर विषयसंरक्षणानुबन्ध विचारोंसे बचना चाहते हैं श्रर्थान सुख श्रीर शान्ति चाहते हैं तो उनको रौद्रध्यान कदापि नहीं ध्याना चाहिये श्रीर सदा धर्मध्यान श्रयीन श्रच्छे व शुभ विचारीका ध्यान करते रहना चाहिये। जैसे जहाँ तक सुमिकन हो वहाँ तक किसी प्रकार के चलते-फिरते तथा श्रन्य श्रदृश्य जीवोंकी हिंसा नहीं करनी चाहिये। यदि कोई प्राणी हिंसा करता हो तो उसे सममा बुमाकर रोकना चाहिये। कभी भूठ नहीं बोलना चाहिये। सदा सचाई श्रीर ईमानदारीके साथ व्यापार या श्रन्य कार्य करने चाहिये। किसी प्रकारकी चौरी नहीं करनी चाहिये। अथवा विश्वासघात नहीं करना चाहिये। सदा धन, खी, पुत्र, ऐरवयके रच्चणमें दत्त चित्त नहीं होना चाहिये अर्थात् जितनी रचाकी आवश्यकता है, उतना ही करते रहना चाहिये। इसके अतिरिक्त हिंसा, भूठ, चौरी और संरक्षण सम्बन्धी विचार तक मनमें नहीं लाने चाहिये और यदि अज्ञानवश उपर्युक्त बुरे विचार श्राभी जाँय तो तुरन्त उनको दूर कर देना चाहिये।

#### स्पष्टीकरण

ये द्यार्त द्यौर रौद्र ध्यान पापोंसे भरे हुये हैं। ये दोनों ध्यान विना द्यभ्यासके—पूर्व कर्मोंके उदयसे—स्वभावसे ही उत्पन्न होते हैं झौर जहाँ तक कर्मोंकी प्रवलता रहती है, वहाँ तक निर-न्तर हृद्यमें बेचैनी किया करते हैं।

जिन आत्माश्रोंने उच्च स्थानकी अपेक्तासे संयम प्रहरण कर लिया है अथवा ज्ञानी, ध्यानी, तपस्वी, मुनि आदिका भेष धारण कर लिया है. उनको तो ये दोनों निकृष्ट और बुरे ध्यान बातकी बातमें अर्थात एक क्षणमें नरकगामी बना देते हैं।

ये दोनों ध्यान मोज्ञमार्गमें मुख्य बाधक हैं। इस कारण जो भव्य प्राणी श्रपने संसारको कम करना चाहते हैं, उनको इन दोनों ध्यानोंको श्रपने चित्तमें कदापि स्थान नहीं देना चाहिये श्रथीत श्रपने मनको इन्द्रिय, विषय, कपाय, प्रमाद श्रादि श्रशुभ कमेंकी श्रोर कदापि नहीं जाने देना चाहिये। सदा शुभ भाव श्रथवा शुक्त श्रीर धर्म ध्यान ध्याते रहना चाहिये। जिनका वर्णन श्रगले प्रष्टोंमें किया जाता है। पंचम गुणस्थानक तक ही इन ध्यानोंके रहनेकी संभावना है।

#### शुभ ध्यान

शुभ ध्यान दो प्रकारके होते हैं। एक धर्मध्यान दूसरा शुक्ल ध्यान। शुभ ध्यानकी सफलताके वास्ते ज्ञानका होना अत्यन्त आवश्यक है। धर्मध्यान और शुक्लध्यान सम्बन्धी बातें, जो दोनों ध्यानोंमें एक सी हैं, पहिले हम उनका ही यहाँ वर्णन करते हैं और बादमें धर्मध्यान और शुक्लध्यानका अलग-अलग वर्णन करेंगे। ध्यानका चित्त अर्थात् मनसं मुख्य सम्बन्ध है। चित्तके क्रानियोंने आठ दोष बताये हैं, जो निम्न प्रकार हैं। भन्य प्राणियों को इनसे अपने चित्तको बचाना अत्यन्त आवश्यक है।

१-धार्मिक अनुष्ठानमें ग्लानिका उत्पन्न होना।

२-धार्मिक क्रिया करते हुए चित्तमें उद्वेगका बना रहना।

३—चित्तमें भ्रान्ति रहना अर्थात् एक कार्यके बदले दूसरा कार्य करने लगना।

४--मनका स्थिर न रहना अर्थात् चंचलता बनी रहना।

४-चाल् कामको छोड़ कर दूसरे कामोंमें लगना।

६—लांमारिक कार्योंमें ऐसे लीन हो जाना कि जिससे आगे-पीछेकी सुध-बुध न रहे।

 ७—वर्तमानमें करने योग्य कार्यको छोड़ कर कालान्तरमें करने योग्य कार्यको करना।

-- प्रारम्भ किये हुये कार्यको छोड़ देना।

श्रमुभ ध्यानमें तो चित्तकी प्रवृत्ति बिना प्रयत्न—स्वामाविक रीतिसे होती है क्योंकि उसका श्रात्माके साथ श्रनादिकालसे सम्बन्ध है। परन्तु शुभ ध्यानमें प्रवृत्ति होना बहुत मुश्किल है। शुभ ध्यानमें प्रवेश करनेकेलिये प्रथम सम्यक्त्वकी श्रावश्य-कता है।

धर्मध्यानको गृहस्थ श्रथवा मुनि दोनों ध्या सकते हैं, पर शुक्राध्यानको केवल मुनि ही ध्या सकते हैं। प्रश्न उठता है कि ध्यान करनेकी आवश्यकता क्या है ? उत्तर निम्नप्रकार है:—सम्पूर्ण कर्मोंका सर्वथा चय होना अर्थात् कर्म-बन्धनसे बिलकुल छूट जाना ही मोच्च है। यह मोच्च आत्माका भान हुए बिना प्राप्त नहीं हो सकता। चित्तकी समता बिना आत्म-झान होना दुर्लभ है। तथा चित्तकी समता भी चित्त-विचे-पादि मलीनताको दृर करनेवाले शुभ ध्यानके बिना उत्पन्न नहीं हो सकती। इसलिये शुभगिन अथवा मोच्चकी प्राप्तिकेलिये गृहस्थ और मुनियोंको धर्मध्यान और मुनिको शुक्लध्यान ध्याना चाहिये।

ध्यानमें मनकी स्थिरता रखनेकेलिये स्थान, द्रव्य, काल और भावकी शुद्धिकी अत्यन्त आवश्यकता है।

- 2. स्थान बर्गीचा, पर्वतकी गुफा, समृद्र तथा नदी-तट, वृत्तोंके कुञ्ज, गाँव या नगरका एकान्त स्थान, जहाँ स्थ्री नपुंसक पशु आदिका आना-जाना न हो और कोई किस्मका कोलाहल न होता हो। इस प्रकारके एकान्त स्थान ध्यानकी सिद्धिकेलिये उत्तम होते हैं।
- २. द्रव्य—जहाँ गाना-वजाना, खी श्रादिके चित्र, मांस, मिदरा इत्यादि द्रव्य हों: वहाँ चित्तका स्थिर होना कठिन है। ध्यान काष्ठ के पट्टेपर, पत्थरकी शिलापर या उनी या शुद्ध सूती वस्त्रके खासन पर करना चाहिये। ध्यान करनेवाले व्यक्तिको हलका भोजन करना चाहिये। ध्यानकी सिद्धिकेलिये पूर्व श्रधवा उत्तर दिशाकी खौर मुँह करके ध्यान करना श्रेष्ठ है।

- ३. काल—दिन और रात्रिका दृसरा पहर और रात्रिका चौथा पहर ध्यान करनेके वास्ते श्राति उत्तम बताये गये हैं।
- ४. भाव—मैत्रीभाव, प्रमोदभाव, करुग्णभाव श्रीर मध्यस्थ-भाव, इन चारों ही भावोंके होनेसे शुभ ध्यान ठीक तरहसे ध्याया जाता है। इन चार भावनाश्रोंको विचारते हुथे जीव राग, द्वेष, विषय, कषायः मोह श्रादि शत्रुश्रोंका नाश करनेमें समर्थ होता है।

## धर्मध्यान

धर्मध्यान—यह ध्यान ऋशुभ कर्मोंका नाश करता है तथा किंचित शुभ कर्मोंका भी नाश करता है और निर्जरा और पुरुष प्रकृतियोंका उपार्जन करता है। धर्मध्यानके चरर भेद कहे हैं:—

- १—आज्ञाविचयः २—अपायविचयः, ३—विपाकविचयः श्रीर ४—संम्थानविचयः।
- १—आत्माका उद्घार करनेकेलिये भगवानकी जो आझाएँ हैं, उनका आदरपूर्वक चिन्तन करनेसे, उनपर मनको एकाम करनेसे 'आझाविचय" नामक धर्मध्यानका प्रथम भेद सिद्ध होता है।
- २—जब राग, द्वेष श्रीर कषाय, इन दोषोंसे होनेवाली हानियों पर विचार किया जाता है, तथा राग-द्वेपादि दोषोंकी शुद्धिकेलिये विचार किया जाता है तथा चित्तको एकाग्र किया जाता है, तब "श्रपायविचय" नामक धर्मध्यानका द्वितीय भेद सिद्ध होता है।

३—संसारमें संपत्ति या विपत्ति, संयोग या वियोगसे जो कुछ सुख-दुःख उत्पन्न होते हैं, वे सब पूर्व जन्ममें उपार्जन किये गये पुण्य-पापके फल हैं। जिस समय ऐसा विचार किया जाता है श्रर्थात् उनपर चित्तको एकाम्र किया जाता है, तब "विपाक विचय" नामक धर्मध्यानका तृतीय भेद सिद्ध होता है।

8—जब मृत्तसे शिखर पर्यन्त लोकके आकारपर, उसमें जीवकी गति-आगतिपर तथा जन्म-मरणपर स्थिर और शुद्ध मनसे विचार किया जाता है, तब ''संस्थानविचय" नामक धर्म ध्यानका चतुर्थ भेद सिद्ध होता है।

## धर्मध्यानके आलम्बन

धर्मध्यान रूप पर्वतपर चढ्नेकेलिये शास्त्रोंमें चार आलम्बन बताये हैं। आध्यात्मिक और तात्त्रिक शास्त्रोंका पढ्ना, गुरु आदिसे पूछ कर शंकाका समाधान करना, मनन करने योग्य विषयोंपर तर्क-वितर्क करना तथा अभ्यस्त तत्त्र्वोंका कथन करना। ये चार आलम्बन ध्यान करनेवाले प्राणियोंको प्रहण करने चाहिये।

## धर्मध्यानकी विशुद्धिकेलिये भावनाएँ

ध्यानकी विशुद्धिकेलिये १—झनित्य, २—झशरण, ३— संसार और ४—एकत्व, इन चार भावनाझोंका नित्य बार बार चिन्तन करते रहना चाहिये, जब तक कि उत्कृष्ट रुचि उत्पन्न न हो जाय। १—ग्रानित्य भावना—द्रव्यार्थिक नयसे, श्रविनाशी स्वभाव का धारक जो श्रात्मा द्रव्य है उससे भिन्न रागादि विभाव रूप कमें हैं। उनके स्वभावसे प्रहण किये हुये स्त्री पुत्रादि सचेतन, 'सुवर्णादि श्रचेतन द्रव्य श्रीर इन दोनोंसे मिले हुए मिश्र द्रव्यादि जो वस्तुएँ हैं, वे सब श्रनित्य श्रीर श्रविनाशी हैं। ऐसी भावना जिस प्राणीके हृद्यमें रहती है उसका तमाम पौद्गलिक पदार्थोंपर से ममत्व हृद जाता है। जैसे वमन किये हुये दृधपरसे ममत्वका श्रभाव हो जाता है। वह श्रात्मा हमेशा श्रच्य श्रनन्त सुखका स्थान जो मोच्च है. उसे पाता है।

२—अशरण भावना—इस संसारमें अशुभ कर्मके उद्यहोनेपर कोई सहायता नहीं कर सकता है। जिस प्रकार हिरणोंके मुंडमें से जब सिंह एक हिरणको पकड़ लेता है, तब दूसरे जान लेकर भागते हैं और किसी अवस्थामें उसे नहीं छुड़ा सकते। उसी प्रकार अपनी ही आत्मा अपनेको तारने अथवा डुबाने वाली है। ऐसे भाव रखने वाली आत्मा द्रव्य तथा सांसारिक बातोंसे मोह छोड़ कर निज-आत्मा-स्वरूप सिद्ध-अवस्थाको प्राप्त करता है।

3—संसार भावना—इस संसारमें अपनी आत्माने अपने शरीरके पोपएके वास्ते समस्त पुद्गलोंका स्पर्श तथा उपयोग किया है अर्थान द्रव्यसे तमाम वस्तुओं में हो आया है। चेत्रसे सब स्थानों में हो आया है। कालसे बीस कोड़ाकोड़ सागरके जैसे कालचकमें अनन्त बार हो आया है। भावसे यह कोध, मान, माबा श्रीर लोभ इत्यादि विषयों में रमण कर रहा है। इस प्रकार यह श्रात्मा श्रानन्त कालसे श्रमण कर रहा है। पर इसकी गज श्राज तक नहीं सरी है। जो श्रात्मा इस संसार-श्रमणमें घृणा लावेगा वहीं मोज्ञ पावेगा।

४—एकत्व भावना—इस श्रात्माको श्रपार श्रानन्द देने वाला सिर्फ एक केवलज्ञान ही हैं। वहीं श्रात्माका सहज गुण हैं। वहीं श्राविनाशी श्रीर हितकर्ता है श्रीर द्रव्य सज्जनादि कोई हितकर्ता नहीं है। क्यों कि श्रन्य पदार्थ श्रात्माको दुःख देनेवाले हैं; ऐसा समभ कर सर्व वस्तुश्रोंसे ममत्वको हटा कर सिर्फ श्रात्मापर ही जो दृष्टि जमावेगा, वहीं श्रात्मा तत्त्वकी खोज कर निजानन्द श्रायांत् मोच पदको प्राप्त करेगा।

#### धर्मध्यानके प्रकारान्तर

शास्त्रमें ध्येय भेदकी ऋषेज्ञासे धर्मध्यानके चार प्रकार और भी कहे गये हैं—१—पिएडम्थ, २—पदम्थ, ३—रूपस्थ और ४—रूपातीत।

१—पार्थिवी. आग्नेयी आदि पाँच धारणाओंका एकान्नतासे जो चिन्तन किया जाता ई, उसे "पिण्डस्थ" नामका पहला ध्यान कहा है।

२—नाभिमें या हृद्यमें सोलह पाँम्युड़ीके, चौबीस पाँम्युड़ीके तथा मुखपर आठ पाँस्युड़ीके कमलकी कल्पना करना और उसकी प्रत्येक पाँस्युड़ीपर वर्णमालाके आआ इ ई आदि अचरों की अथवा पंच परमेष्टिमंत्रके अचरोंकी स्थापना करके मनकी एकामतापूर्वक उनका चिन्तन करना "पद्स्थ" नामका दूसरा ध्यान कहा है

३—श्रहन्त भगवानकी शान्त दशाका निर्मल स्वरूप हृद्य-में स्थापन करके स्थिरचित्त होकर जो ध्यान किया जाता है, उसे "रूपस्थ" नामका तीसरा ध्यान कहा है।

४—निरञ्जन-निर्मल सिद्ध भगवानका श्रालम्बन लेकर उनके साथ श्रात्माके एकपनेका श्रपने हृदयमें एकाप्रतापृष्ठेक जो चिन्तन किया जाता है, उसे "क्ष्पातीत" नामका चौथा ध्यान कहा है।

## धर्मध्यानका फल

धर्मध्यान मुनियों तथा गृहस्थोंकी आत्माओं को शुद्ध करता है, लेश्याओं को निर्मल बनाता है, दुष्कर्मों को जलाता है तथा कामाग्नि के लिये मेघ समान है। यद्यपि यह धर्मध्यान आलम्बन सहित है तथापि निरन्तर अभ्यास करनेसे शुद्ध होता हुआ यह क्रम-क्रमसे ध्यान करनेवालेको आलम्बन रहित निर्मल शुद्ध ध्यान तक पहुँचा देता है।

## स्पष्टीकरण

जो भव्य प्राणी अपने संसारको कम करना चाहते हैं अथवा कर्मबन्धनसे छूटना चाहते हैं, उनको संसारको असार जानकर

विरक्त भावसे देखना चाहिये, जैसे कि कमल पानीमें रहता हुआ पानीसे श्रलहदा रहता है। इस कर्मबन्धनसे छूटनेका मुख्य गुरु चित्त और इन्द्रियोंको क्षावृमें रखना है ऋर्थान् इन्द्रियों और मनको कभी बुरे विषयों श्रौर बुरे विचारोंकी श्रोर नहीं जाने देना है। मनुष्यको सदा श्रच्छे विचार श्रीर शुभ भावना ध्याना चाहिये। जैसे-एक-न-एक दिन हमको श्रवश्य मरना है। इस कारण कोई श्रशंभ विचार व कर्म न करना चाहिये। जैसा बीज बोत्रोगे वैसा फल पात्रोगे। शुभ कर्म करोगे शुभ फल पात्रोगे, दुष्कर्म करोगे दुष्फल मिलेगा । संसारमें यह त्रात्मा श्रकेला श्राया है श्रीर श्रकेला ही जायगा। जो गहस्थकी मर्यादा है उसके बाहर गृहस्थको नहीं जाना चाहियं। सदा शुभ विचार मनसे और न्याय-युक्त कार्य कायसे श्रीर मृदृ श्रीर कांमल बचन मुखसे उच्चारित करते रहना चाहिये। कभी किसी प्राणी-मात्रके प्रति हमको बुरे ख्याल या बुरे विचार कभी नहीं लाने चाहियें। केसीसे ईर्पा. द्वेप तथा श्रद्धंकार श्रीर मान नहीं करना चाहिये ।

#### शुक्तध्यान

जिस ध्यानमें विषयोंका सम्बन्ध होनेपर भी वैराग्य-बलसे चेत्त बाहरी विषयोंकी और नहीं जाता है तथा शारीरिक छेदन-दिन होनेपर भी स्थिर हुन्ना चित्त ध्यानसे लेशमात्र भी नहीं वेगता है, उसको "शुक्तध्यान" कहते हैं।

"उत्तराध्ययन" सूत्रमें कहा है कि—

#### "एगं जीय जीय पंच"

श्रर्थात् एक मनको जीतनेसे पाँच इन्द्रियाँ वशमें हो जाती हैं। श्रीर भी कहा है कि—

''मन एव मन्ध्याणां, कारणं वन्धमान्नयोः"

त्रर्थान् कर्मसे बाँधनेवाला तथा छुड़ानेवाला मन ही है। "प्रसन्नचन्द्र" राजर्पिकी भाँति मनको जीतनेकी आवश्यकता है।

श्रोकृष्ण कहते हैं कि —

"हे श्रार्जुन! उनको वश करना बहुत ही मुश्किल है क्योंकि मन श्राति चपल है परन्तृ निरन्तर श्राभ्यास करने श्रीर वैराग्यसे मन वशमें हो सकता है।"

शुक्रध्यान सिक्षं श्रादशं मुनि ही ध्या सकते हैं, गृहस्थकी शक्तिमें सर्वथा बाहर है।

#### शक्षध्यानका आलम्बन

मुनीश्वरीको शुक्त ध्यानपर चढ़नेकेलिये चमाः मार्द्व, श्रार्जव श्रीर निर्लोभता, ये चार श्रालम्बन बताये गये हैं।

## शुक्तध्यानके भेद

शृक्तध्यानके चार भेद हैं—(१) पृथक्त्विवतर्कवीचार,(२) एकत्विवतर्कवीचार (३) सूच्मिक्रियाप्रतिपाति और (४) व्युप-रतिक्रियानिष्टित । इनसंसे पहले दो 'श्रुतकेवली'के और पीछेके हो केवली'के होते हैं #।

#''शुक्लं वार्षे पूर्वविदः'',''परं केवितनः'',''पृथक्वंकवितर्कस्का-कियाप्रतिपातिब्युपरतिकथानिवृत्तीनि''। — उमास्वाति । शुक्लध्यानके चार पदोंमेंसे झादिके दो पद शब्द, आर्थ तथा योगका कुछ आलम्बन लेते हैं, खतः ये आलम्बनसहित हैं और अन्तके दोपद केवली भगवानके मोच, जानेके पहिले अन्तिम कालमें होते हैं, खतः ये दोनों परम शुद्ध और आलम्बनरहित होते हैं। शुक्ल ध्यानीके जबतीनों योग रहते हैं तब मनोयोग, वचनयोग और काय-योग बदलते रहते हैं—शब्दसे अर्थमें और अर्थसे शब्द में संक्रमण होता रहता है। उस समयमें विचार तथा नाना वितर्क सहित शुक्त-ध्यानका प्रथम पाद—पहिला भेद 'सुद्दमिक्रयाप्रतिपाति' होता है।

शब्द, अर्थ और योगके आश्रयसे संक्रमण तीन प्रकारका जिनेन्द्र भगवान्ने कहा है। (१) एक शब्दका आलम्बन लेकर फर दृसरे शब्दका आलम्बन लेकर ध्यान करना 'शब्दसंक्रमण' है। (२) काययोगसे वचनयोगमें और वचनयोगसे मनोयोगसे प्रवृत्त होना 'योगसंक्रमण' है। और (३) एक पदार्थका विचार कर फिर उसे छोड़कर दृसरे पदार्थका विचार करना 'अर्थसंक्रमण' है। शब्दसंक्रमण, अर्थसंक्रमण और योगसंक्रमण, इस तरह तीन संक्रमण हैं। शुक्लध्यानके प्रकरणमें जो 'बीचार' शब्द आता है उसका अर्थ इक्त संक्रमण हैं ।।

जिस अवस्थामें शुक्लध्यानी मुनिके तीन योगोमेंसे एक ही योग होता है. उस समय बहुपनेका अभाव होनेसे संक्रमण नहीं

ॐ ''त्र्यंकयोगकाययोगायोगानाम्'', ''वितर्कःश्रुतम्'', ''वीचारोऽर्ध व्यक्षनयोगसंकान्तिः''।

होता है। ऐसी अवस्थामें 'एकत्ववितर्कवीचार' नामक शुक्ल-ध्यानका द्वितीय पाद होता है।

जिस समय मोहनीय कर्मका सर्वथा त्तय होनेसे चार घातिया कर्मोंका त्तय होजाता है उस समय सम्पूर्ण आतिशयों सहित निर्मल केवलज्ञान प्रकट होजाता है। केवलज्ञान प्राप्त हो जानेपर वीतराग जिनेन्द्र भगवान्की जगन्के कल्याणकारी मार्गमें 'जिन' नामकर्मके उदयसे तथा आहिंसारूप द्याके अनन्त प्रवाहके बहनेसे स्वतः प्रवृत्ति होती है। उस समय केवली भगवान तन्त्व-रूपी अमृतकी वृष्टि करके संसारमें परम शक्ति उत्पन्न करते हैं तथा मोत्तका मार्ग दिखलाकर जगन्की सेवा करते हैं।

जब शुक्लध्यानी केवली भगवान् श्रन्त समयमें स्थूल काययोगको सूदम करते हैं तथा सूदम काययोगमें रहकर मनोयोग श्रीर वचनयोगको रोकते हैं, उस समय केवल सूदम काययोगकी सूदम कियाके रहजानेसे 'सूदमिक्रयाप्रतिपाति' नामका शुक्ल-ध्यानका तृतीय पाद होता है।

श्ररहन्त भगवान् जब मोच स्थानकेलिये गमन करते हैं. उस समय वे सूच्मकाययांगका भी निरोध करके पाँच हस्व स्वरके उचारण कालकी बराबर मेरु पर्वतकी तरह निश्चल रहते हैं। भर्यात् शैलेशी श्रवस्थाको प्राप्त होते हैं। यही 'च्युच्छिन्नक्रिया' या 'च्युपरतिक्रयानिवृत्ति' नामका शुक्लध्यानका चतुर्थ पाद होता है। इस पादमें समस्त श्रथंकी समाप्ति होजाती है तथा मोच पद निकट रह जाता है।

## शुक्तध्यानकी योग्यता श्रीर उसकी प्राप्ति

शुक्लध्यान-श्रवस्था प्राप्त करनेकेलिये चित्तकी पूर्ण स्थिरता, श्रात्माकी श्रपरिमित शक्ति, वश्रत्रप्रभनाराचसंहनन तथा स्थिर श्रीर श्रत्यन्त हढ़ वैराग्य होना चाहिये। इस पश्चम कालमें श्रर्थात् वर्तमान समयमें इन साधनोंका श्रभाव है। श्रतः जब तक ये साधन प्राप्त न हों, तब तक श्रागामी कालमें प्राप्त करनेकी इच्छा रखते हुये शुक्लध्यानकी भावना भाना चाहिये।

शुक्लध्यानकी भावना भानेमें निम्नलिखित भावनाएँ श्रत्यन्त सहायता प्रदान करनेवाली हैं—

१—यह शरीर अशुभ और अशुचि है।

२—संसारमें भ्रमण करता हुआ यह जीव अनन्त पुद्गल परावर्तन कर चुका है।

३-यह जगन श्रम्थिर है-विनश्वर है।

४--सम्पूर्ण पाप आत्माको हानि पहुँचानेवाले हैं।

जीवको इन चार भावनाश्चीका सदा चिन्तन करते रहना चाहिये।

#### स्पष्टीकरण

जो योगी चौरामी लच्च जीवयोनिसे बचना चाहते हैं श्रयीन् मुक्तिके इच्छुक हैं, उनको मदा शुक्रध्यानमें रमण करते रहना चाहिये। जिन्होंने संसारकी समस्त पौद्गलिक वस्तुओंसे मोहका त्याग कर दिया है और अपनी आत्माके असली स्वरूपको जान लिया है, वे इस ध्यानको ध्याकर अनन्त-अन्नय-अमर पदको प्राप्त कर सर्केंगे। जो इस ध्यानमें मग्न होते हैं, उन्हें दुनियाँके कोई भी दुःख क्लेश नहीं पहुँचा सकते। वे सदा आनन्दमग्न रहते हैं। जैसे कि 'गजसुकमालजी'के सिरपर उनकी ध्यान अवस्थामें 'सोमल' ब्राह्मणने अपने पूर्वभवके वैरके कारण मट्टी की बाढ़ बाँध कर उसमें जलती हुई तेज श्रमिके श्राँगारे रख दिये थे, जिससे कि 'गजसुकमाल' मुनिका सिर खद्वद करने लगा था। पर मुनिने अपने ध्यानमें यही सोचा कि यह शरीर मुक्तसे पृथक् है एवं नाशवान् है और मेरी आत्मा अजर, अमर. अखण्ड और अविनाशी है। इस कारण मुक्तको अपने शरीर का कुछ ख्याल नहीं करना चाहिये और ध्यानमें आरूढ़ रहना चाहियं। जिसका परिणाम यह हुआ कि गजसुकमाल मुनिको केवलज्ञान और केवलदशंनकी प्राप्ति हुई श्रीर उन्होंने उसी समय निर्वाणपदकी प्राप्तिकी। इसी प्रकार एक नहीं अनेक मुनियों ने जिन्होंने श्रपनी श्रात्माके श्रसली स्वरूपको पहचान लिया था. नाना प्रकारके मारणान्तिक कष्टोंको शान्ति श्रौर सरल भावसे सहकर परम आनन्द अवस्थाको प्राप्त किया और मोच पधारे। आधुनिक समयमें भी बहुतसे आत्मकल्याणी मुनियोंने समयपर श्रम-जल न मिलनेके कारण जंगलोंमें शान्ति भावसे परिपहोंको सहते हुए 'सन्थारा' धारण किया है श्रीर 'पण्डितमरण' किया है। इसी प्रकार संसारमें भव्य प्राणियोंको, जिन्हें ऋपना मनुष्य-जनम

कृतार्थं करना है, उन्हें सदा श्रापनी मर्यादाका पालन करते रहना चाहिये और श्राप्त संकटका समय श्रा जाय तो उन्हें मर्यादाका उज्ञङ्गन न करना चाहिये। क्योंकि यह एक संकटका समय ही श्रात्माके बलाबलकी कसौटी हैं। जो प्राणी संकटके समयमें श्रापनी मर्यादाका पालन करते हुए श्रापने प्राणोंपर बाजी लगा देते हैं, वे श्रापने मनुष्य-जन्मको सफल बनाते हैं।

#### ध्यानके लाभ

पहले कहा जा चुका है कि मनकी एकान्नताको 'ध्यान' कहते हैं। इसका श्रर्थ श्रभ्यासीकी दृष्टिसे ऐसा भी किया जा सकता है कि मनको एकान्न बनानेका कार्य ध्यानका है। मनका एकान्न करना या मनको किसी एक श्रोर लगा देना एक ही बात है।

शूरवीर रणमें विजय प्राप्त करता है वह मनकी एकाप्रताका प्रभाव है। मुनि मोचमार्गमें परिषद सहन करता है, वह मनकी एकाप्रताका प्रभाव है। विद्यार्थी परीचामें पास होता है, वह मनकी एकाप्रताका प्रभाव है। साधक किसी विद्या या मन्त्रकी सिद्धि करता है, वह मनकी एकाप्रताका प्रभाव है। किव कोई तलस्पर्शी, अलंकृत, रसपूर्ण, निर्दोष और रमणीय किवता करता है, वह मनकी एकाप्रताका प्रभाव है। मेस्मरेजमके जो अद्भुत चमत्कार देखनेमें आते हैं, वह मनकी एकाप्रताका प्रभाव है। मनकी एकाप्रताका वड़ा जबरदस्त प्रभाव है। संसारमें जितने अद्भुत और विशिष्ट कार्य हुए हैं, होते हैं, और हो सकते हैं, वे सब इसी मनकी

एकामताके फल हैं। मनकी एकामताके बिना संसारका और परमार्थका कोई कार्य सिद्ध नहीं हो सकता। मनकी एकामतासे—ध्यानसे एक नृकीट परमात्मा तक बन सकता है। ऐसे लोका-तिशायी ध्यान और ध्यानीकेलिये हमारा शतशः नमस्कार है।

व्यवहारमें भी ध्यानसे अनेक लाभ होते हैं। यथा:—श्रीमारी का दूर हो जाना या कम पड़ जाना; स्मरण शक्तिका बढ़ जाना; शारीरिक बलका बढ़ जाना: युद्धिका निर्मल हो जाना; परिणामों का कोमल हो जाना, प्रकृतिमें सौजन्य, सौस्य आदि गुणोंका आविर्माव हो जाना. इत्यादि।

## विशेष

किसी भी विषयके भेद जो होते हैं, वे किसी हिष्ट-विशेषकी वक्टसे होते हैं। स्थान, रीट्र. धम स्थीर शुक्ल, ये चार ध्यानके भेद किसी स्थीर हिष्टसे हैं। ध्यानके शुभ स्थीर स्थाप्त, ये दो भेद किसी स्थीर हिष्टसे हैं। शक्तध्यानकी बात होड़ दीजिए। वह स्थपने स्थापनीका विषय नहीं है। वह मुनियोंकी चीज हैं। लेकिन शेष तीन ध्यानोंका विषय गृहस्थमात्रके स्रनुभवका विषय है। उनके प्रत्येकके सलग-स्रलग भेद हम पूर्व में बतला स्थाये हैं। वे भेद भी किसी-न-किसी भिन्न-भिन्न हिष्टसे किये हुए हैं।

उसी प्रकार एक अन्य दृष्टिसे भी ध्यानके भेद होते हैं। वह दृष्टि है समयकी। एक ध्यान ऐसा होता है जो अल्पकाल या किसी निश्चित समय तक ही किया जाता है और दृसरा ध्यान वह होता है जो कि जीवोंके व्यवहारनयसे महीनों रहता है।

तीनों संध्याश्रोंमें जो सामायिक किया जाता है: पिएडस्थ, पदस्थ, रूपस्थ श्रीर रूपातीत जो ध्यानके भेद पूर्वमें कहे जा चुके हैं, वे: मेस्मरेजम, प्राणायाम श्रादि सब ध्यान 'श्रलपकालीन' हैं।

चयोपशमसम्याद्धि या चायिकसम्याद्धिको जो सांसा-रिक अन्य अनेक कार्य करते हुए भी आत्माका ध्यान बना रहता है. वह: बीमारकी जबतक बीमारी दुर न हो जाय. तब तक श्रीर श्रनेक कार्य करते हुए जो श्रपनी बोमारीका ध्यान बना रहता है, वह: किसी आभिमानीको अन्य अनेक कार्य करते हए भी अपने मानापमानका जो हर समय ध्यान-ख्याल बना रहता है. वह: श्रीरामचन्द्रजीको सीताके वियोगमें छह महीने तक 'इष्ट वियोग' नामका आर्वध्यान बना रहा और उसमें उनकी यह हालत हो गई कि वे जंगलके बचोंसे पुँछते फिरे कि आपने क्या मेरी सीता देखी हैं ?', यहः उसी तरह श्रीवलदेवजीको भी श्री कृष्णके वियोगमें छह महीने तक 'इष्ट्रवियोग' नामका आर्वध्यान बना रहा और जिसकी वजहमें श्रीवलदेवजी श्रीकारणके शवकी छह महीने तक कन्धेपर धरे फिरे और उसे निहलाते धुलाते और खिलाते-पिलाते रहे, यह: इत्यादि सब 'चिरकालीन' ध्यान है। इस 'चिरकालीन' ध्यानके बीचमें अन्य अनेक ध्यान होजाते हैं

श्रवश्य, क्योंकि कोई भी ध्यान हो, श्रधिक-से-श्रधिक होता वह श्रन्तमुंहूर्त तक ही हैं छ । श्रन्तमुंहूर्तके बाद श्रवश्य ही कोई दूसरा ध्यान हो जायगा । इससे श्रधिक किसीका भी मन एक विषयपर स्थिर नहीं रह सकता । लेकिन फिर भी वह चिरकाल तककी ध्यानसन्तति व्यवहारमें एक ही ध्यान कहलाता है ।

<sup>🕸 &#</sup>x27;'उत्तमसंहननस्यैकाप्रचिन्तानिरोधो ध्यानमान्तर्मु हूर्तात्''

# भावनाएँ

क्रिक्न स्त्रकारोंने मोत्तार्थी प्राणियोंकेलिये बारह प्रकारकी भावनात्र्यों (श्रनुप्रेत्तात्र्यों ) का वर्णन किया है। वे इस प्रकार हैं—

१ श्रनित्य, २ श्रशरण, ३ संसार, ४ एकत्व, ४ श्रन्यत्व, ६ श्रशुचि. ७ श्रास्रव, मसंवर, ६ निजरा. १० लोक. ११ बोधि-दुर्लभ श्रौर १२ धर्मस्वाख्यातत्व#।

(१) श्रनित्य—इन्द्रियोंके विषय, धन, योवन, जीवितव्य श्रादि पानीके वुलवुलेके समान हैं—श्रास्थिर श्रार्थात श्रानित्य हैं, ऐसा विचार करना 'श्रानित्य' भावना है।

यह भावना 'भरत' नामके चक्रवर्तीने भाई थी। जिसके कारण वे केवलज्ञान प्राप्त कर इस हजार मुकटबन्ध राजाओं को दीचा है लच्च पूर्वका साधुपना पाल मोच पधारे। किस प्रकार उनकी श्रेंगृठी गिरी श्रीर किस प्रकार उन्होंने पुद्गलको श्रसार समभा। इत्यादि बृत्तान्त श्रन्य जैन शास्त्रोंमें दिया हुआ है, वहाँसे समभना चाहिये।

श्रानित्याशरण्यंतार कत्वात्र्यावाशुच्याश्रवसंवरनित्रं राखोककोधिदु-लंभधर्मस्वाक्यात्रवानुविन्तनमनुष्रेज्ञाः ।'' — उमास्वति ।

(२) श्रशरण—जैसे बनके एकान्त स्थानमें सिंहके द्वारा पकड़े हुए मृगकी कोई शरण नहीं होता है, उसी प्रकार इस संसारमें कालके गालमें पड़ते हुये जीवोंकी भी कोई रचा करने वाला—शरण नहीं है। इस प्रकार चिन्तन करना 'श्रशरण' भावना है।

किस प्रकार 'प्रभूतधन' सेठके पुत्रने रोगकी वेदनाके कारण अपनेको अनाथ जानाः किस प्रकार उन्होंने दीचा लीः किस प्रकार 'श्रेणिक' राजाको नाथ-अनाथका भेद समभाया और किस प्रकार अशरण भावनाके कारण अपने मनुष्य-जन्मको उन्होंने सफल बनाया। इत्यादि बार्ते अन्य जैनशास्त्रोंसे जानना चाहिये।

(३) संसार—यह जीव निरन्तर एक देहसे दूसरी देहमें जन्म ले-लेकर चतुर्गतिमें परिश्रमण किया करता है \* जिसके कारण इसकी श्रमेकों दु:ख उठाने पड़ते हैं। श्रतएव यह संसार दु:खमय है, इत्यादि संसारके स्वरूपका चिन्तन करना 'संसार' भावना है।

किस प्रकार 'मल्लाकुमारी'ने अपने पूर्वभवके मित्र छहों राजाओं को बोध देकर दी जा ली; किस प्रकार तीर्थक्कर पदको प्राप्त कर निर्वाण पद प्राप्त किया; किस प्रकार छहों राजाओं को संसार भावना भाते हुए जातिस्मरण ज्ञान प्राप्त हुआ और किस प्रकार दी जा ले उन्होंने अपना मनुष्य-जन्म सफल किया। इत्यादि वर्णन अन्य जैन शास्त्रोंसे अवलोकन करना चाहिये।

<sup># &</sup>quot;संसरगं संसारः परिवर्तनमित्यर्थः"

(४) एकत्व—जन्म, जरा, मरण, रोग, वियोगादि महा दु:खोंमें अपनेको असहाय—एकाको चिन्तन करना अर्थान् सुख-दु:ख सहनेमें में अकेला हूँ, मेरा कोई साथी नहीं है, इत्यादि विचार करना 'एकत्व' भावना है।

किस प्रकार 'मृगापुत्रकुमार'को मुनि महाराजको देखकर जातिस्मरण ज्ञान हुआ; किस प्रकार उन्होंने अपने माता-पितासे आज्ञा माँगी और किस प्रकार इस जगन्में कोई किसीका नहीं है—धन धरतीमें, पशु स्थानमें, धान्य कोठोंमें, वस्त्र गठरीमें, स्त्री दरवाजे तक, माता बाजार तक, स्वजन रमशान तक और यह शरीर चिता तक जायगा, आगे शुभाशुभ कर्मोंके माथ जीव अकेला ही जायगा, इस प्रकार एकत्व भावना भाने हुए संयम धारण कर एकलविहारी हो मोच प्राप्त की। इत्यादि बानोका वर्णन अन्य जैन शास्त्रोंसे जान लेना चाहिये।

(४) अन्यत्व-शरीर-कुटुम्बादिसे अपने स्वरूपको भिन्न चिन्तन करना 'अन्यत्व' भावना है।

किस प्रकार 'निम' राजाको दाह-व्यर उत्पन्न हुन्छा; किस प्रकार चन्दन घिसनेमें रानियोंके एक-एक कङ्गनका बजना बन्द हो गया; किस प्रकार अन्यत्व भावना भाने हुए उन्हें नींद आ गई और योग चला गया; किस प्रकार उन्होंने संयम धारण कर इन्द्रको उसके प्रश्लोका उत्तर दिया और किस प्रकार संयम आरा-

धना कर वे मोक्त गये। इत्यादि बातोंका वर्णन अन्य जैन शास्त्रों से समक्त लेना चाहिये।

(६) श्रशुचि — यह शरीर हाड़, माँस, मल, मूत्र श्रादि श्रशुचि पदार्थोंसे भरा हुश्रा महा श्रपवित्र हैं; इस प्रकार श्रपने शरीरके स्वरूपका चिन्तन करना 'श्रशुचि' भावना है।

किस प्रकार 'सनत्कुमार' चक्रवर्तीने श्रपने स्वरूपका मद कियाः किस प्रकार उनको कुष्ट रोग हुआ और किस प्रकार संयम पाल नीरोग हो उन्होंने मोज्ञको प्राप्त किया। इत्यादि वर्णन अन्य जैन शास्त्रोंसे जानना चाहिये।

(७) श्रास्त्रव—मिध्यात्वः श्रविरितः कपायादिकोसे कर्मोका श्रास्त्रव होता है। श्रास्त्रव ही संसारमें परिश्रमणका कारण श्रीर श्रात्माके गुणोंका घातक है। इस प्रकार श्रास्त्रवके स्वरूपका चिन्तन करना 'श्रास्त्रव' भावना है।

किस प्रकार 'समृद्रपाल'ने चोरको बन्धनमें देखकर अशुभ कर्मोका ख्याल कियाः किस प्रकार आस्त्रव भावना भाते हुए उन्होंने वैराग्य प्राप्त किया और किस प्रकार वे दीज्ञा धारण कर, कर्म ज्ञय कर मोज्ञ गये। इत्यादि बानोंको अन्य जैन शास्त्रोंसे समभ लेना चाहिये।

( = ) #संवर—गुप्ति सामेति, धर्म, अनुप्रेत्ता, परीपहसन आदिसे आते हुए कर्म रुकते हैं; इस प्रकार संवरके स्वरूपको विन्तन करना 'संवर' भावना है।

 <sup>&</sup>quot;श्रास्त्रवितरोधः संवरः", "स गुप्तिसमितिधर्मानुप्रेश्वापरीषद्द जयचारित्रैः।" —उमास्वाति।

किस प्रकार 'हरीशबल' नामक चाएडाल आत्मघात करने गया; किस प्रकार मुनि महाराजने उसे प्रतिबोध दिया; किस प्रकार उसने संयम पाल ब्राह्मणोंको संवरके बारेमें प्रतिबोध दिया; किस प्रकार उनसे हिंसारूप धर्मका त्याग कराया और धर्म स्वीकार कराया और किस प्रकार मुनिराज करणी कर मोज्ञ गये। इत्यादि विचारना चाहिये।

(६) निर्जरा—निर्जरा कर्मोंकी किस प्रकार होती हैं: कैसे उपायोंसे होती हैं; इत्यादि निर्जराके स्वक्रपको बारम्बार चिन्तन करना 'निर्जरा' भावना है।

किस प्रकार 'श्रर्जुन' मालीने श्रपने कर्मोंकी निर्जरा कर मोच प्राप्त किया । इत्यादि विचारना चाहिये ।

(१०) लोक—लोक कितना बड़ा है, उसमे क्या-क्या रचना है: कौन-कौन जातिके जीवोंका कहाँ-कहाँ निवास है। इत्यादि लोकके स्वरूपको चिन्तन करना 'लोक' भावना है।

बनारसके तपोवनमें दुष्कर तपन्वी 'शिवराज' ऋषिको किम प्रकार विभन्नज्ञान हुआ; किस प्रकार भगवानके पास आते ही उनका अज्ञान मिट गया: किस प्रकार उन्होंने संसारका असली स्वरूप देख लोक भावना भाने हुए दीचा ली और किस प्रकार वे संयम पाल मोच गये। इत्यादि विचारना चाहिये।

(११) बोधि-दुर्लभ—सम्यादर्शनः सम्याकान भौर सम्यक् चारित्र, इस रक्षत्रयको 'बोधि' कहते हैं। इस बोधिकी प्राप्ति होना श्रतिदुर्लभ है । इसकी दुर्लभताका बारम्यार चिन्तन करना 'बोधिदुर्लभ' भावना है।

किस प्रकार 'भरत' चक्रवर्तीने ऋपने ६८ भाइयोंसे ऋाज्ञा

माननेको कहा; किस प्रकार वे ऋषभदेवजीके पास गये ऋौर

किस प्रकार वे ऋपभदेव भगवान्का उपदेश सुनकर सम्यक्त्व
युक्त चारित्र ऋङ्गीकार कर मोच्च गये । इत्यादि विचारना चाहिये।

(१२) धर्मस्वाच्यातत्व—वस्तुका स्वभाव धर्म' कहलाता है। आत्माका शुद्ध निमल स्वभाव ही अपना धर्म है तथा दर्शन झान-चारित्र रूप वा आहिंसा रूप धर्म है: इत्यादि धर्मके स्वरूप को बारम्बार चिन्तन करना 'धर्मस्वाख्यातत्त्व' भावना है।

किस प्रकार 'धर्मरुचि' मास-समनके पारने 'नागश्री' ब्राह्मणी के गये; किस प्रकार उसने कटुक तुम्बेका शाक बैरायाः किस प्रकार गुरुजीको दिखायाः किस प्रकार गुरुजीने निर्वध स्थान पर पठानेको कहाः किस प्रकार चींटियाँ मरीः किस प्रकार अपने पेटको निर्वध स्थान जानकर खा गये और किस प्रकार शान्त भावसे धर्म भावना भाते हुए काल करके सर्वार्थसिद्धि महा-विमानमें देवता हुए। इत्यादि विचारना चाहिये।

श्चनेक प्राणियोंने उपरोक्त एक-एक भावनाको भाते हुये मोच को प्राप्त किया है। जो प्राणी श्चपना मनुष्य-जन्म सफल बनाना चाहते हैं, उनको उपरोक्त भावनाश्चोंको सदा ध्याते रहना चाहिये।

### संयम

िरित्रकारोंने संमयके सात भेद वतलाये हैं। वे निम्न ्रित्रित्र

- १—सामायिक, २—छेदोपस्थापना, ३—परिहारविशुद्धि, ४—सूद्रमसाम्परायः ४—यथाय्यात, ६—देशविरति और ७—द्यविरति।
- (१) सामायिक—जीवको जो सम भावकी (राग-ढे<sup>ेपके</sup> श्रभावकी) प्राप्ति होती है, वह सामायिक संयम`है। इसके (क) इत्वर श्रौर (ख) यावत्कथित, ये दो भेद हैं।
- (क)—इत्वरसामायिक संयम वह है, जो उपस्थापनार्थी शिष्योंको स्थिरता प्राप्त करनेकेलिये पहले-पहल दिया जाता है श्रीर जिसकी काल-मर्यादा उपस्थापन पर्यन्त—वड़ी दीचा लेने तक मानी गई है। यह संयम भरत-ऐरावत चेत्रमें अथम तथा श्रान्तम तीथं हुरके शासनके समय प्रहण किया जाता है। इसके धारण करनेवालोंको प्रतिक्रमण सहित पांच महात्रत श्राङ्गीकार करने पहले हैं तथा उस समयके स्वामी 'स्थितकल्पी' होते हैं।
- (ख) यावत्कथित सामायिक संयम वह है, जो प्रह्ण करने के समयसे जीवन पर्यन्त पाला जाता है। यह संयम भरत-ऐरा-वत लेश्रमें मध्यवर्ती बाईस तीर्थक्करोंके शासनमें प्रहण किया

जाता है। महाविदेह चेत्रमें तो यह संयम सब समयमें लिया जाता है। इस संयमके धारण करनेवालोंको महात्रत चार श्रीर कल्पस्थितास्थित संयम होता है।

- (२) छेदोपस्थापना—प्रथम संयम-पर्यायको छेद कर फिरसे उपस्थापन ( ज्ञतारोपण् ) करना—पहले जितने समय तक संयमका पालन किया हो। उनने समयको व्यवहारमें न गिन कर छोर दुवारा संयम प्रहण् करनेके समयसे दीज्ञा-काल गिनना व छोटे-बड़ेका व्यवहार करना छेदोपस्थापना संयम' कहलाता है। इसके (क) मातिचार छोर (ख) निरतिचार ये दो भेद हैं:—
- (क) सातिचार छे दोपस्थापना संयम वह है, जो किसी कारणसे मूलगुणोंका--महात्रतोंका--भक्त हो जानेपर फिरसे प्रहण किया जाता है।
- (स्व) निरितचार छेदोपस्थापना उस सयमको कहते हैं, जिसको इत्वरसामायिक संयमवाले बड़ी दीचाके रूपमें प्रहण् करते हैं। यह संयम, भरत-ऐरावत चेत्रमें प्रथम तथा चरम तीर्थक्करके साधुश्रोंको होता है श्रीर एक तीर्थके साधु, दूसरे तीर्थमें जब दाखिल होते हैं; तब उन्हें पुनर्दीचाके रूपमें यही संयम दिया जाता है \*!

<sup>#</sup> जैसे श्रीपारवनाथके केशी-गाङ्गेय श्रादि सान्तानिक साधु, भग-वान् महावीरके तीर्थमें जब दाखिल हुये थे, तब उन्हें दिया गया था।

(३) परिहारविशुद्धि संयम—वह है जिसमें 'परिहार विशुद्धि' नामकी तपस्या की जाती है। 'परिहारविशुद्धि' तपस्या यह है कि:--

नौ साधुश्रोंका एक गण (समुदाय) होता है, जिसमेंसे चार तपस्वी बनते हैं श्रौर चार उनके परिचारक (तीन सेवक श्रौर एक वाचनाचार्य) का काम करते हैं। जो तपस्वी हैं, वे श्रीप्मकालमें जधन्य एक, मध्यम दो श्रौर उत्कृष्ट तीन उपवास करते हैं। शीतकालमें जधन्य दो, मध्यम तीन श्रौर उत्कृष्ट चार उपवास करते हैं श्रोर वर्पाकालमें जधन्य तीन, मध्यम चार श्रौर उत्कृष्ट पाँच उपवास करते हैं। तपस्वी पारणांक दिन श्रीमम्बद्ध सहित श्रायंविल अत करते हैं। यह क्रम छह महीने तक चलता है।

दूसरे छह महीनेमें पहलेके तपस्वी तो परिचारक बनते हैं श्रीर परिचारक तपस्वी। दूसरे छह महीनेमें तपस्वी बने हुये साधुश्रोंकी तपस्याका वही क्रम होता है, जो पहिले तपित्वयोंकी तपस्याका होता है। परन्तु जो साधु परिचारक-पद प्रहण किये हुये होते हैं, वे सदा श्रायंविल ही करते हैं। दूसरे छह महीनेके बाद, तीसरे छह महीनेकेलिये वाचनाचार्य्य ही तपस्वी बनता है: शेप श्राठ साधुश्रोंमेंसे कोई एक वाचनाचार्य्य श्रीर बाक्रीके सब परिचारक होते हैं। इस प्रकार तीसरे छह महीने पूर्ण होनेके बाद श्राठरह मासकी यह 'परिहारविशुद्धि' नामक तपस्या समाप्त होती है।

इसके बाद वे जिनकल्प प्रह्णा करते हैं अथवा वे पहिले जिस गच्छ या टोलेके रहे हों, उसीमें दाखिल हो जाते हैं या फिर भी वैसी ही तपस्या शुरू कर देते हैं। परिहारविशुद्धि संयमके निर्विश्यमान और निर्विष्टकायिक, ये दो भेद हैं। वर्तमान परिहार विशुद्धिको 'निर्विश्यमान' और भूत परिहारविशुद्धिको 'निर्विश्यमान' और भूत परिहारविशुद्धिको 'निर्विश्यमान' और भूत परिहारविशुद्धिको 'निर्विष्टका-यिक' कहते हैं।

- (४) सूद्रमसांपराय—जिस संयममें सम्पराय (कपाय) का उदय सूद्रम (श्रितिस्वल्प) रहता है, वह 'सूद्रमसम्पराय संयम' है। इसमें लोभ कपाय उदयमान होता है, श्रन्य नहीं। यह संयम दसवें गुणस्थानवालोंको होता है। इसके (क) संक्रियमानक श्रीर (स्व) विशुद्धयमानक, ये दो भेद हैं।
- (क) उपशमश्रेणिसे गिरनेवालोंको दसवें गुणस्थानकी प्राप्तिके समय जो संयम होता है, वह 'संक्लिश्यमानक सूदम सांप-राय संयम' है, क्योंकि उस समयके परिणाम,संक्लेश-प्रधान ही होते जाते हैं।

उपशमश्रेणिसे चपकश्रेणिपर चढ़नेवालोंको दसवें गुणस्थानमें जो संयम होता है, वही 'विशुद्धयमानक सूचमसाम्पराय संयम' है, क्योंकि उस समयके परिणाम विशुद्धि-प्रधान ही होते हैं।

(४) जो संयम यथातथ्य है अर्थात् जिसमें कषायका उदय लेश भी नहीं है, वह 'यथाख्यात संयम' है। इसके (क) छाद्मा स्थिक और (ख) अछाद्मास्थिक, ये दे भेद हैं।

- (क) छाद्मास्थिक यथाख्यात संयम वह है, जो ग्यारहवें और बारहवें गुणस्थानवालोंको होता है। ग्यारहवें गुणस्थानकी छापेचा बारहवें गुणस्थानमें विशेषता यह है कि ग्यारहवें में कषाय का उदय नहीं होता, उसकी सत्तामात्र रहती है; और बारहवें में तो कषायकी सत्ता भी नहीं रहती।
- (ख) श्रद्धाद्मास्थिक यथाख्यात संयम केवलियोंको होता है। सयोगी केवलीका संयम 'सयोगि-यथाख्यात' श्रीर श्रयोगी केवलीका संयम 'श्रयोगि-यथाख्यात' है।
- (६) कर्मबन्ध-जनक आरम्भ-समारम्भसे किसी अंशमें निवृत्त होना 'दंशविरति संयम' कहलाता है। इसके अधिकारी गृहस्थ हैं।
- (७) किसी प्रकारके संयमका स्वीकार न करना 'ऋविरित' है। यह दशा पहिलेसे चौथे तक चार गुणस्थानोंमें पाई जाती है।

# लेश्या अधिकार

इससे भिन्न परिणाम जो कृष्ण-नील श्रादि श्रनेक रंग वाले पुद्गल-विशेषके श्रसरसे होते हैं, उन्हें 'लेश्या' कहते हैं। दूसरे शब्दोंमें यों कहना चाहिये कि जिसकेद्वारा श्रात्मा कमोंसे लिप्न होता है तथा जो योग श्रीर कपायकी तरंगसे उत्पन्न होती हो उसको तथा मनके शुभाशुभ परिणामको 'लेश्या' कहते हैं।

ज्ञानियोंने लेश्याके मुख्य दो भेद बताये हैं। १—द्रव्य लेश्या, श्रीर २—भाव लेश्या।

१—द्रव्य लेखा—कर्म वर्गणासे बनती है। फिर भी वे आठ कर्मोंसे भिन्न हैं। जैसे कार्मण शरीर।

२—भाव लेश्या—श्रात्माका परिणाम-विशेष है, जो संक्लेश श्रीर योगसे श्रनुगत हैं ।

संक्लेशके तीत्र, तीत्रतर, तीत्रतमः, मन्द, मन्दतर, मन्दतम आदि अनेक भेद हैं।

भाव लेखा अनेक प्रकारकी है। तथापि ज्ञानियोंने संज्ञेपमें छह विभाग करके शास्त्रमें उसका स्वरूप दिखाया है।

<sup>% &</sup>quot;जोगपडत्ती खेस्सा कवायउदयाग्तरंजिया होई" —गोम्मटसार ।
अर्थात् कवायोदयसे अनुरक्षित योगोंकी प्रवृत्तिको "केश्या" कहते हैं ।

१—कृष्या नेश्या, २—नील लेश्या, २—कापीत लेश्या, ४—तेजो लेश्या, ४—पद्म लेश्या श्रीर ६—शुक्त लेश्या।

नीचे लिखे द्रष्टान्तसे छहों लेश्यात्रोंका स्वरूप श्रासानीसे समभमें श्रा जायगा।

कोई छहों पुरुष जम्बू फल खानेकी इच्छा करते हुए चले जा रहे थे। इतनेमें जामूनके वृज्ञको देख कर उनमेंसे एक पुरुष बोला-"लीजिये, जामुनका वृत्त तो श्रा गया। श्रब फलोंके लिये उपर चढ़नेकी !श्रपंचा फलोंसे लदी हुई बड़ी-बड़ी शाख वाले इस वृक्तको काट गिराना ही श्रच्छा है।" यह सुन कर दसरेने कहा-"वृत्त काटनेसे क्या लाभ ? केवल शाखात्र्योंको काट दो 🖓 तीसरेने कहा— यह भी ठीक नहीं, छोटी-छोटी शाखात्रोंकों काट लेनेसे भी तो काम निकल सकता है।" चौथेने कहा—"शाखार्ये भी क्यों काटते हैं? फलोंके गुच्छोंको तोड़ लीजिये।' पाँचवाँ वोला—'गुच्छोंसे क्या प्रयोजन ? उनमेंसे कुछ फलोंको ही ले लेना श्राच्छा है।" श्रान्तमें छठे पुरुषने कहा-"ये सब विचार निरर्थक हैं: क्योंकि हम लोग जिन फलों को चाहते हैं, वे तो नीचे भी बहुतसे गिर पड़े हैं। क्या उनसे श्रपना प्रयोजन सिद्ध नहीं हो सकता ?"

इस दृष्टान्तसे लेश्याश्चोंका स्वरूप स्पष्ट जाना जा सकता है। छहों पुरुषोंमें पूर्व-पूर्व मनुष्योंके परिणामोंकी श्रपेक्षा उत्तर-उत्तर मनुष्योंके परिणाम शुभ, शुभतर श्रीर शुभतम पाये जाते हैं।

उत्तर-उत्तर पुरुषोंके परिणामों में संक्लेशकी न्यूनता और मृदुताकी श्रिधकता पाई जाती है। प्रथम पुरुषके परिणामोंको कृष्ण लेश्या, दूसरेके परिणामोंको नील लेश्या, तीसरेके परिणामों को कपोत लेश्या, चौथेके परिणामोंको तेजा लेश्या, पाँचवेंके परि-णामोंको पद्म लेश्या और छठेके परिणामोंको शुक्र लेश्या सम-भना चाहिये।

श्रव श्रलग-श्रलग लेश्यात्रोंके पुद्गलोंका वर्ण व श्रात्मा पर प्रभाव व उनके प्रभावसे प्राणी कैसे-कैसे श्रशुभ श्रीर शुभ कर्म करता है. उसका वर्णन करते हैं:—

१—काजलके समान कृष्णवर्णके लेश्या जातीय पुद्गलोंके सम्बन्धसे आत्मामें ऐसा परिणाम होता है, जिससे हिंसा आदि पांचों आस्रवोंमें प्रवृत्ति होती है; मन, वचन तथा शरीरका संयम नहीं रहता; स्वभाव जुद्र बन जाता है; गुण-दोषकी परीज्ञा किये बिना ही कार्य करनेकी आद्तसी हो जाती है और कृरता आ जाती है यह परिणाम 'कृष्ण लेश्या' है। इस लेश्यामें मरने वाला जीव सातवें नरक तक पहुँचता है और तेतीस सागरकी आयु:स्थिति प्राप्त करता है।

२-- आशोक बृत्तके समान नीले रंगके लेश्या-जातीय पुद्-गलोंसे ऐसा परिग्णाम आत्मामें उत्पन्न होता है कि जिससे ईर्ज्या, असहिष्णुता तथा माया-कपट होने लगते हैं; निर्लज्जता आ जाती है; विषयोंकी लालसा प्रदीप्त हो उठती है; रस-लोलुपता होजाती है श्रोर सदा पौद्गलिक सुखकी खोज की जाती है, यह परिगाम 'नील लेश्या' का है। इस लेश्यामें मरने वाला जीव चौथे नरक तक पहुँचता है श्रीर सत्रह सागरकी श्रायुः स्थिति तक पाता है।

३--कवृतरके गलेके समान रक्त तथा कृष्ण वर्णके पुद्गलोंसे इस प्रकारका परिणाम श्रात्मामें उत्पन्न होता है, जिससे बोलने, काम करने श्रीर विचारनेमें सब कहीं वक्रता ही वक्रता होती हैं; किसी विषयमें सरलता नहीं होती; नास्तिकता श्राती है श्रीर दूसरोंको कष्ट हो, ऐसा भाषण करनेकी प्रवृत्ति होती है, यह परिणाम-- कापोत लेश्या का है। इस लेश्यामें मरनेयाला जीव तीसरे नरक तक पहुँचता है श्रीर सात सागरकी श्रायुः स्थिति तक पाता है।

४--तोतेकी चोंचके समान रक्त वर्णके लिश्या-जातीय पुढ़गलोंसे एक प्रकारका आत्मामें परिणाम होता है, जिससे कि नम्नता
आ जाती है; राठता दूर हो जाती है; चपलता रुक जाती है; धर्ममें
रुचि तथा हदता होती है और लोगोंका हित करनेकी इच्छा
होती है, यह परिणाम 'तेजो लेश्या'का है। इस लेश्यामें मरने
वाला जीव पहिले दूसरे स्वर्ग तक पहुँचता है और दो सागरको
आयुः स्थिति तक पाता है।

४—हल्दीके समान पीले रंगके लेश्या-जातीय पुद्गलोंसे एक तरहका परिणाम श्रात्मामें होता है, जिससे कोध, मानः श्रादि कषाय बहुत ऋंशों में मन्द हो जाते हैं; चित्त प्रशान्त हो जाता है; आत्मसंयम किया जा सकता है; मित-भाषिता और जितेन्द्रियता आ जाती है. यह परिशाम 'पद्म लेश्या' का है। इस लेश्यामें मरनेवाला जीव पाँचवें स्वर्ग तक पहुँच सकता है और दस सागरकी आयु: स्थिति तक पाता है।

६—'शुक्र लेश्या' उस परिणामका समभना चाहिये, कि जिससे आर्त-रौद्र-ध्यान बन्द हाकर धर्म-शुक्र-ध्यान होने लगता है। मन, वचन और शरीरको नियमित बनानेमें रुकावट नहीं आती, कपायकी उपशन्ति होती है और वीतराग-भावकी बृद्धि करनेकी भी अनुकूलता हो जाती है। ऐसा परिणाम शक्क समान स्वेत वर्णके लेश्या जातीय-पुद्गलोंके सम्बन्धसे होता है। इस लेश्यामें मरनेवाला जीव सर्वार्थसिद्धि विमान तक पहुँचता है और ३३ सागर तककी स्थिति तक पा सकता है। जीव अधिक-से-अधिक चौदह अवस्थाओं में रह सकता है आर्थान जीवके चौदह भेद हैं:—

१--सूच्म एकेन्द्रिय अपर्याप्त, २--सूच्म एकेन्द्रिय पर्याप्त ३--बादर एकेन्द्रिय अपर्याप्त, ४--बादर एकेन्द्रिय पर्याप्त, ४--बेइन्द्रिय अपर्याप्त, ६--बेइन्द्रिय पर्याप्त, ७--तेइन्द्रिय अपर्याप्त, ५--तेइन्द्रिय पर्याप्त, ६--चउरिन्द्रिय अपर्याप्त, १०--चउरिद्रिय पर्याप्त, ११--असन्नी पञ्चेन्द्रिय अपर्याप्त १२--असन्नी पञ्चेन्द्रिय पर्याप्त १३—सन्नी पञ्चेन्द्रिय अपर्याप्त और १४—सन्नी पञ्चे-निदय पर्याप्त ।

कौन-कौनसे जीवस्थानमें कौन-कौनसी लेश्या पाई जाती है उनका श्रव वर्णन किया जाता है:—

१--संज्ञिद्धिकमें अर्थात् अपर्याप्र और पर्याप्र संज्ञि-पञ्चेन्द्रिय में छहों लेश्याएँ होती हैं।

२—अपर्याप्त बादर एकेन्द्रियमें कृष्ण आदि पहिली चार लेखाएँ होती हैं।

३—शेष ग्यारह जीवस्थानों में यानी अपर्याप्त तथा पर्याप्त सूचम एकेन्द्रिय, पर्याप्त बादर एकेन्द्रिय, अपर्याप्त तथा पर्याप्त द्वीन्द्रिय, अपर्याप्त और पर्याप्त जीन्द्रिय अपर्याप्त तथा पर्याप्त चतुरिन्द्रिय और अपर्याप्त तथा पर्याप्त असंज्ञि पञ्चेन्द्रियों में कृष्ण, नील और कापोत लेश्याएँ होती हैं।

कृष्ण आदि तीन लेश्यायें सब एकेन्द्रयोंकेलियें साधा-रण हैं। किन्तु अपर्याप्त बादर एकेन्द्रियमें इतनी विशेषता है कि उसमें तेजों लेश्या भी पाई जाती है; क्योंकि तेजो लेश्या-वाल ज्योतिपी आदि देव जब उसी लेश्यामें मरते हैं और बाहर पृथ्वीकाय, जलकाय या वनस्पतिकायमें जन्म लेते हैं तब उन्हें अपर्याप्त-अवस्थामें भी तेजो लेश्या होती है। यह नियम है कि जीव जिस लेश्यामें मरता है अर्थान् मृत्यु गाप्र करता है, जन्म लेते समय भी उसके वही लेश्या होती है ।

#### श्रपर्याप्त और पर्याप्तका अर्थः--

- १--जो जीव अपर्याप्त नाम कर्मके उदयसे पूर्ण इन्द्रियाँ प्राप्त करनेसे पूर्व अर्थान् पेश्तर ही मृत्युको प्राप्त होता है, उसे 'अप-र्याप्त'जीव कहते हैं।
- २--जो जीव पर्याप्र नाम कर्मके उदयसे पूर्ण इन्द्रियाँ प्राप्त करनेके बाद मृत्युको प्राप्त होता है, उसे 'पर्याप्त' जीव कहते हैं।

#### योगोंका लेश्यात्रोंके साथ सम्बन्ध

जिस प्रकार एक पक्षे तालाबमें मोरियों द्वारा पानी आया करता है, उसी प्रकार आत्मारूपी तालाबमें योगरूपी नालियों द्वारा लेश्यारूप निर्मल और गदला जल आया करता है। ये योग-रूपी नालियाँ पन्द्रह प्रकारकी होती हैं।

चार मनकी, चार वचनकी खौर सात कायकी। इनमेंसे कुछ वे द्वार हैं, जिनके जरियेसे स्वच्छ जल अथवा शुभ लेश्या; और कुछ वे द्वार हैं, जिनके जरियेसे गदला जल अथवा अशुभ लेश्यारूपी जल आया करता है, वे निम्न प्रकार हैं:—

<sup>#</sup> मृत्यु के प्रायः अन्तर्मु हुर्न पहिले नृतन जन्मसम्बन्धी लेखा प्राप्त हो जाती है।

| योग | शुभ           | ब्रशुभ         | <b>प्र</b> शुभ | શુમ                |
|-----|---------------|----------------|----------------|--------------------|
| मन  | सत्य मनो योग  | श्रसत्य मनोयोग | मिश्र मनोयोग   | व्यवहार मने<br>योग |
| वचन | सत्य वचन योग  | श्रसत्य वचनयोग | मिश्र वचन योग  | 1                  |
| काय | श्रौदारिक काय | वैक्रियिक काय  | श्राहारिक काय  | कार्मग्र काय       |
|     | योग           | योग            | योग            | योग                |
|     | श्रीदारिक काय | वैक्रियिक काय  | आहारिक मिश्र   |                    |
|     | मिश्र योग     | मिश्र योग      | योग            |                    |

इस कारण भव्य प्राणियोंको अशुभ योगोंको त्यागना चाहिये और शुभ योगोंको प्रहण करना चाहिये।

दूसरे शब्दों में यों कहना चाहिये कि जो अपने मनुष्य-जन्मको सफल बनाना चाहते हैं अर्थान् कर्म बन्धनों से छूटना चाहते हैं, उनको शुरूकी तीन लेश्याएँ यानी कृष्ण, नील और कापोत अथवा हिंसा, निर्देयता, दुष्परिणामता, ईप्यां, माया, कपट, लम्पटता, धोखा, भूठ, चोरी, मिध्यात्व, नास्तिकता आदि अशुभ बातोंको छोड़ना चाहिये। और तेजो, पद्म और शुक्क अथवा नम्रता, सरलता, सत्यता, अकपायपना, शान्ति, राग-द्वेप रहितता, संयम, सम्यक्त्व, आदि शुभ गुणों सहित होना चाहिये।

# युगस्थान ऋधिकार

र्जन्म, उसकी विकासशीलता तथा मोच-योग्यता माननेवाले हैं, उन सबोंमें किसी-न-किसी रूपमें श्रात्माके किमक विकासका विचार पाया जाना स्वाभाविक है। श्रतएव श्रायांवर्त्त के जैन, वैदिक श्रीर बौद्ध इन तीनों प्राचीन दर्शनोंमें उक्त प्रकार का विचार पाया जाता है। यह विचार जैन-दर्शनमें गुएस्थानके नामसे, वैदिक-दर्शनमें भूमिकाश्रोंके नामसे श्रीर बौद्ध-दर्शनमें श्रवस्थाश्रोंके नामसे प्रसिद्ध है।

गुणस्थानका विचार जैसा जैन-दर्शनमें सूच्म तथा विस्तृत है वैसा श्रन्य दर्शनोंमें नहीं है, तो भी उक्त तीनों दर्शनोंकी उस विचारके सम्बन्धोंमें बहुत समता है श्रर्थान् संकेत, वर्णनशैली श्रादिकी भिन्नता होनेपर भी वस्तु तत्त्वके विपयमें तीनों दर्शनोंका भेद नहींके बराबर है। वैदिक-दर्शनके योगविशिष्ठ, पातञ्जलियोग श्रादि प्रग्थोंमें श्रात्माकी भूमिकाश्रोंका श्रच्छा विचार है।

### गुणस्थानोंका स्वरूप

गुणों (श्रात्मशक्तियों) के स्थानको अर्थान् विकासकी क्रिमिक अवस्थाओं को 'गुणस्थान' कहते:हैं। दूसरे शब्दोंमें यों कहना चाहिये कि मोह और योगके निमित्तसे सम्यक्ज्ञान,

सम्यग्दर्शन श्रौर सम्यक् चरित्र रूप श्रात्माके गुर्णोकी तारतम्य रूप ( हीनाधिकतारूप ) श्रवस्था विशेषको 'गुणस्थान' कहते हैं। - जैन शास्त्रमें गुणस्थान इस पारिभाषिक शब्दका मतलब आत्मिक शक्तियोंके आविभीवकी-उनके शुद्ध कार्यरूपमें परिएत होते रहनेकी तर-तम भावापन्न अवस्थात्रोंसे हैं। पर आत्माका वास्त-विक स्वरूप शुद्ध चेतना श्रीर पूर्णानन्दमय है। उसके ऊपर जब तक तीत्र त्रावरणोंके घने बादलोंकी घटा छाई हो, तब तक उसका असली स्वरूप दिखाई नहीं देता। किन्तु आवरणोंके क्रमशः शिथिल या नष्ट होते ही उसका श्रमली स्वरूप प्रकट होजाता है। जब आवरणोंकी तीत्रता आखिरी हटकी हो, तब श्रात्मा प्राथमिक श्रवस्थामें — श्रविकसित श्रवस्थामें पड़ी रहती है श्रीर जब श्रावरण बिलकुल ही नष्ट होजाते हैं तब श्रात्मा चरम श्रवस्था-शुद्ध स्वरूपकी पूर्णतामें वर्तमान होजाता है। जैसे-जैसे त्रावरणोंकी तीत्रता कम होती जाती है, वैसे-वैसे आत्माकी प्राथमिक अवस्थाको छोड़कर धीरे-धीर शुद्ध स्वरूपका लाभ करता हुआ चरम अवस्थाकी श्रोर प्रस्थान करता है। प्रस्थानके समय इन दो श्रवस्थान्नोंके बीच उसे श्रनेक नीची-ऊँची अवस्थात्रोंका अनुभव करना पड़ता है। प्रथम अवस्थाको श्रविकासकी श्रथवा श्रधःपतनकी ¦पराकाष्टा श्रौर ःचरम श्रवस्था को विकासकी श्रथवा उत्क्रान्तिकी पराकाष्ट्रा समभाना चाहियं। इस विकास-क्रमकी मध्यवर्तिनी सब श्रवस्थाश्रोंको अपेचासे उश्व भी कह सकते हैं और नीच भी। अर्थान् मध्यवर्तिनी कोई भी अवस्था अपनेसे उत्पर वाली अवस्थाकी अपेचा नीच और नीचे वाली अवस्थाकी अपेचा उश्व कही जा सकती है। विकास की ओर अप्रसर आत्मा वस्तुतः उक्त प्रकारकी संख्यातीत आध्यात्मिक भूमिकाओंका अनुभव करता है। पर जैनशास्त्रमें संचेपमें वर्गीकरण करके उनके चौदह विभाग किये हैं, जो कि चौदह गुण्स्थान कहलाते हैं।

सब आवरणों में मोहका आवरण प्रधान है अर्थान् जब तक मोह बलवान् और तीत्र है, तब तक अन्य सभी आवरण बलवान् और तीत्र बने रहते हैं। इसके विपरीत मोहके निर्वल होते ही अन्य आवरणोंकी वैसी ही दशा हो जाती है। इस लिये आत्माके विकास करने में मुख्य बाधक मोहकी प्रबलता और मुख्य सहायक मोहकी निर्वलता समभनी चाहिये। इसी कारण गुणस्थानोंकी विकास-क्रम-गत अवस्थाओंकी कल्पना मोह-शक्तिकी उत्कटता, मन्दता तथा अभावपर अवलम्बित है।

मोहकी प्रधान शक्तियाँ दो हैं। इनमेंसे पहली शक्ति, श्रात्मा को दर्शन श्रर्थात् स्वरूप-पररूपका निर्णय किंवा जड़-चेतनका विभाग या विवेक करने नहीं देती; श्रीर दूसरी शक्ति श्रात्माको विवेक प्राप्त कर लेनेपर भी तदनुसार प्रवृत्ति श्रर्थात् श्रभ्यास— परपरिण्यतिसे छूट कर स्वरूप-लाभ नहीं करने देती। व्यव-हारमें पग-पगपर यह देखा जाता है कि किसी वस्तुका यथार्थ दर्शन—बोध कर लेनेपर ही उस वस्तुको पाने या त्यागनेकी चेष्टा की जाती है और वह सफल भी होती है। आध्यात्मिक-विकासगामी आत्माकेलिये भी मुख्य दो ही कार्य हैं। पहिला स्वरूप तथा पररूपका यथार्थ दर्शन किंवा भेदज्ञान करना और दूसरा स्वरूपमें स्थित होना। इनमेंसे पहिले कार्यको रोकनेवाली मोहकी शक्ति जैनशास्त्रमें 'दर्शनमोह' और दूसरे कार्यको रोकनेवाली मोहकी शक्ति शक्ति 'चरित्रमोह' कहलाती है। दूसरी शक्ति पहिली शक्ति अनुगामिनी है अर्थान् पहली शक्ति प्रवल हो, तब तक दूसरी शक्ति कभी निवृत्त नहीं होती, और पहिली शक्तिको मन्द्र, मन्द्रार, और मन्द्राम होते ही दूसरी शक्ति भी कमशः वैसी ही होने लगती है अथवा यो कहिये कि एक बार आत्मा स्वरूप-दर्शन कर पावे तो फिर उसे स्वरूप-लाभ करनेका मार्ग प्राप्त हो ही जाता है।

अविकसित किंवा सर्वथा अधःपतित आत्माकी अवस्था प्रथम गुणस्थान है। इसमें मोहकी उक्त दोनों शक्तियों के प्रवल होने के कारण आत्माकी आध्यात्मिक-स्थिति विलक्कल गई हुई सी होती है। इस भूमिका के समय आत्मा चाहे कितनी ही आधि-भौतिक उन्नति क्यों न कर ले, पर उसकी प्रवृक्ति तान्विक लक्त से सर्वथा शुन्य होती है। जैसे दिग्नमवाला मनुष्य पूर्वको पश्चिम समम कर गति करता है और अपने इष्टस्थानको नहीं पहुँचता; उसका सारा अम एक तरहसे वृथा हो जाता है। वैसे ही प्रथम भूमिकावाला आत्मा परहपको स्वरूप समम कर उसीको पाने के

लिये प्रतिच्चण लालायित रहता है और विपरीत दर्शन या मिथ्या दृष्टिके कारण रागद्वेपकी प्रवल चोटका शिकार बनकर तात्त्विक सुखसे विमुख रहता है। इसी भूमिकाको जैनशाखमें 'बहिरात्म-भाव' किंवा 'मिथ्यादर्शन' कहा है। इस भूमिकामें जितनी आत्माएँ वर्त्तमान होती हैं, उन सबोंकी आध्यात्मिक स्थिति एक सी नहीं होती अर्थात् सबके उपर मोहकी दोनों शक्तियोंका आधिपत्य होनेपर भी उसमें थोड़ा-बहुत तर-तम भाव अवश्य होता है। किसीपर मोहका प्रभाव बहुत ज्यादा, किसीपर ज्यादा, किसीपर कम होता है। इस प्रकारकी तमाम आत्माओंकी अवस्थाको पहिला गुग्यस्थान कहते हैं।

जो द्यात्माएँ पहिले गुएम्थानमं होती हैं, वे मोहनीय कर्मके क्षय द्यादिसे चतुर्थादि गुएम्थानको प्राप्त करती हैं। लेकिन कोई द्यात्मा जब तन्वज्ञान-शृन्य किंवा मिथ्यादृष्टि होकर प्रथम गुएएम्थानकी द्योर भुकती है. तब बीचमें उस द्र्यध्यतनोन्मुख द्यात्मा की जो कुछ द्र्यवस्था होती है, वड़ी दूसरा गुएस्थान है। इस द्यवस्थामें प्रथम गुएस्थानकी द्र्यपेत्ता द्यात्म-शुद्धि द्यवश्य कुछ द्र्यायमें प्रथम गुएस्थानकी द्र्यपेत्ता द्यात्म-शुद्धि द्यवश्य कुछ द्र्याक होती है, इसलिये इसका स्थान पहिलेके बाद रक्खा गया है। जैसे खीर द्यादि मिष्ट भोजन करनेके बाद जब वमन हो जाता है, तब मुखमें एक प्रकारका विलक्षण स्वाद द्यर्थात् न द्यति मधुर न द्यति द्यन्त जैसे प्रतीत होता है। इसी प्रकार दूसरे गुएएस्थानके समय द्याध्यात्मक स्थिति विलक्षण पाई जाती है, क्योंकि

उस समय आत्मा न तो तत्त्वज्ञानकी निश्चित भूमिकापर है और न तत्त्वज्ञान-शून्य भूमिकापर है। अथवा जैसे कोई व्यक्ति चढ़ने की सीढ़ियोंसे खिसक कर जब तक जमीनपर आकर नहीं ठहर जाता, तब तक बीचमें एक विलक्षण अवस्थाका अनुभव करता है।

तीसरा गुणस्थान श्रात्माकी उस मिश्रित श्रवस्थाका नाम है, जिसमें न तो केवल सम्यक् दृष्टि है, श्रीर न केवल मिथ्या दृष्टि, किन्तु श्रात्मा उसमें डोलायमान श्राध्यात्मिक स्थितिवाला जाना जाता है। श्रतएव उसकी बुद्धि स्वाधीन न होनेके कारए सन्देहशील होती है अर्थात् उसके सामने जो कुछ आया, वह सब सच हैं: न तो वह तत्त्वको एकान्त श्रतत्त्व रूपसे ही जानती है और न तत्त्व-श्रतत्त्वका वास्तविक पूर्ण विवेक ही कर सकती है। कोई उत्क्रान्ति करनेवाली त्रात्मा प्रथम गुणस्थानसे निकल कर सीधे ही तीसरे गुणस्थानको प्राप्त कर सकती है और कोई अपकान्ति करनेवाला आत्मा भी चतुर्थ आदि गुणस्थानसे गिरकर तीसरे गुणस्थानको प्राप्त करता है । इस प्रकार उत्क्रान्ति करनेवाली श्रीर अपक्रान्ति करनेवाली-दोनों प्रकारकी श्रात्माश्रों का श्रांश्रय स्थान तीसरा गुणस्थान है। यही तीसरे गुणस्थानकी दुसरे गुणस्थानसे विशेषता है।

इस अवस्थामें विकासगामी आतमा (आतम) स्वरूपका मान करने लगता है अर्थात् उसकी जो अब तक पररूपमें स्वरूपकी आन्ति थी, वह दूर हो जाती है। श्रतएव उसके प्रयक्षकी गित उलटी न होकर सीधी हो जाती है अर्थात् वह विवेकी बनकर कर्त्तव्य-श्रकर्त्तव्यका वास्तविक विभाग कर लेता है। इस दशाको जैनशास्त्रमें 'श्रन्तरात्म-भाव' कहते हैं क्योंकि इस स्थितिको प्राप्त करके विकासगामी श्रात्मा श्रपने श्रन्दर वर्तमान सूदम श्रोर सहज शुद्ध परमात्म-भावको देखने लगती है। यह दशा विकाश-क्रमकी चतुर्थ भूमिका किंवा चतुर्थ गुरणस्थान है, जिसे पाकर श्रात्मा पहले पहल श्राध्यात्मिक शान्तिका श्रनुभव करती है। इस भूमिकामें श्राध्यात्मिक दृष्टि यथार्थ होनेके कारण श्रात्मा ,विपर्यास-रहित होती है। जिसको जैनशास्त्रमें 'सम्यन्दृष्टि' किंवा 'सम्यक्त्व' कहा है।

चतुर्थीसे आगेकी अर्थात् पञ्चमी आदि सव भूमिकाएँ सम्यग्दिष्ट वाली ही समम्भनी चाहिए। क्योंकि उनमें उत्तरोत्तर विकास तथा दृष्टिकी शुद्धि अधिकाधिक होती जाती है। चतुर्थ गुणस्थानमें स्वरूप-दर्शन करनेसे आत्माको अपूर्व शक्ति मिलती है और उसको विश्वास होता है कि अब मेरा साध्य-विषयक अम दूर हुआ अर्थात् अब तक जिस पौद्गलिक व बाह्य सुखको में तरस रहा था, वह मिध्या है। इस प्रकार समम्भने लगता है।

मोहकी प्रधान शक्ति दर्शनमोहको शिथिल करके स्वरूप-दर्शन कर लेनेके बाद भी जब तक उसकी दूसरी शक्ति चारित्र-मोहको शिथिल न किया जाय, तब तक स्वरूप-लाभ किंवा स्वरूप-स्थिति नहीं हो सकती। इसिलये वह मोहकी दूसरी शिक्त को मन्द करनेकेलिए प्रयास करती हैं। जब वह उस शिक्तको श्रांशतः शिथिल कर पाती हैं; तब उसकी श्रोर भी उत्क्रान्ति हो जाती है। जिसमें श्रांशतः स्वरूप-स्थिरता या परिस्थिति-त्याग होनेसे चतुर्थ भूमिकाकी श्रपेत्ता श्रिधक शान्ति-लाभ होता है। यह 'देशविरति' नामका पाँचवाँ गुणस्थान है।

इस गुगस्थानमें विकासगामी आत्माको यह विचार होने लगता है कि यदि श्रल्प-विरितसे ही इतना श्रिधिक शान्ति-लाभ हुआ तो फिर सर्वविरति—जड़ भावोंके सर्वथा परिहारसे कितना शान्ति-लाभ न होगा। इस विचारसे प्रेरित होकर व प्राप्त श्राध्यात्मिक शान्तिके श्रनुभवसे बलवान् होकर वह विकास-गामी आत्मा चारित्रमोहको अधिकांशमें शिथिल करके पहलेकी अपेजा भी अधिक स्वरूप-स्थिरता व स्वरूप-लाभ प्राप्त करनेकी चेष्टा करती है। इस चेष्टामें कृतकृत्य होते ही उसे सर्व-विरति संयम प्राप्त होता है। जिसमें पौद्गलिक भावोंपर मूर्च्छा बिलकुल नहीं रहती श्रीर उसका सारा समय स्वरूपकी श्रमिव्यक्ति करने के काममें ही खर्च होता है। यह 'सर्वविरति' नामका छठा गुण-स्थान है। इसमें श्रात्म-कल्याएके श्रतिरिक्त लोक-कल्याएकी भावना और तदनुकूल प्रशृति भी होती है, जिससे कभी-कभी थोड़ी-बहुत मात्रामें प्रमाद आ जाता है। पाँचवें गुणस्थानकी श्रपेत्ता इस छठे गुरास्थानमें स्वरूप-श्रमिव्यक्ति श्रधिक होनेके

कारण यद्यपि विकासगामी श्रात्माको श्राध्यात्मक शान्ति पहलेसे श्रिषक ही मिलती है तथापि बीच-बीचमें श्रमेक प्रमाद उसे शान्ति-श्रमुभवमें बाधाएँ पहुँचाते रहते हैं।

शान्ति-श्रतुभवमें जो बीच-बीचमें श्रनेक प्रमाद उसको बाधा पहुँचाते हैं, उनको वह सहन नहीं कर सकती। श्रतएव सर्व-विरति-जनित शान्तिके साथ श्रप्रमाद-जनित विशिष्ट शान्तिका श्रमुभव करनेकी प्रवल लालसासे प्रेरित होकर वह विकासगामी श्रात्मा प्रमाद्का त्याग करती है श्रीर स्वरूपकी श्रभिव्यक्तिके श्रनुकूल मनन-चिन्तनके सिवाय श्रन्य सब व्यापारीका त्यागकर देती है। यही 'अप्रमत्तसंयत' नामक सातवाँ गुणस्थान है। इसमें एक त्रोर त्रप्रमाद-जन्य उत्कट सुखका त्रनुभव त्रात्माको उस स्थितिमें बने रहनेकेलिये उत्तेजित करता है और दूसरी श्रोर प्रमाद-जन्य पूर्व वासनाएँ उसे श्रपनी श्रोर खींचती हैं। इस खींचातानीमें विकासगामी आत्मा कभी प्रमादकी तन्द्रा और कभी श्रप्रमादकी जाप्रति श्रर्थात् छठे श्रौर सातवें गुएस्थानमें श्रानेक बार जाती-त्र्याती रहती है। जिस प्रकार भैवरमें पड़ा हुत्रा तिनका इधरसे उधर श्रीर उधरसे इधर चलायमान होता रहता है, उसी प्रकार छठे श्रीर सातवें गुणस्थानके समय विकासगामी " श्रात्मा श्रनवस्थितसी बन जाती है।

प्रमादके साथ होनेवाले इस आन्तरिक युद्धके समय विकासगामी आत्मा यदि अपना चरित्र-बल विशेष प्रकाशित करती है

तो फिर वह प्रमादों—प्रलोभनोंको पारकर विशेष अप्रमत्त-अवस्था प्राप्त कर लेती है। इस अवस्थाको पाकर वह ऐसी शक्ति-वृद्धिकी तैयारी करती है कि जिससे शेष रहे-सहे मोहबलको नष्ट किया जा सके। मोहके साथ होनेवाले भावी युद्धकेलिये की जानेवाली तैयारीकी इस भूमिको आठवाँ गुणस्थान कहते हैं।

श्राठवें गुणस्थानसे श्रागे बढ़नेवाली श्रात्मायें दो श्रेणियोंमें विभक्त हो जाती हैं। एक श्रेणीवाली तो ऐसी होती हैं जो मोहको एक बार सर्वथा दवा लेती हैं, पर उसे निर्मूल नहीं कर पातीं। श्रातएव जिस प्रकार किसी वर्तनमें भरी हुई भाप कभी-कभी श्रपने वेगसे दक्कनको नीचे गिरा देती है श्रथवा जिस प्रकार राखके नीचे दबी हुई श्रिप्त हवाका भकोरा लगनेसे श्रपना कार्य करने लगती है, उसी प्रकार पहिले दवा हुआ मोह आन्तरिक युद्धमें थकी हुई उन प्रथम श्रेणीवाले ऋात्माद्योंका ऋपने वेगसे नीचे पटक देता है। एक बार सर्वथा दवाये जानेपर भी मोह. जिस भूमिकासे आत्माको हार दिलाकर नीचेकी श्रोर पटकवा है वही ग्यारहवाँ गुणस्थान है। मोहको क्रमशः द्वाते-द्वाते सर्वथा द्बाने तकमें श्रात्माको उत्तरोत्तर श्रधिक-श्रधिक विश्रद्धतावाली दो भूमिकाएँ श्रवश्य प्राप्त करनी पड़ती हैं, जो नौवाँ तथा दसवाँ गुणस्थान कहलाता है। ग्यारहवाँ गुणस्थान अधःपतनका गुगुस्थान है; क्योंकि उसे पानेवाली आत्मा आगे न बढ़कर एक बार तो श्रवश्य नीचे गिरती है।

दुसरी श्रेणीवाली आत्माएँ मोहको क्रमशः निर्मृल करते-करते अन्तमें उसे सर्वथा निर्मृत कर ही डालती हैं। सर्वथा निर्मृत करनेकी जो उच्च भूमिका है वही बारहवाँ गुणस्थान है। इस गणस्थानके पाने तकमें अर्थान् मोहको सर्वथा निर्मृत करनेसे पहिले बीचमें नौवाँ श्रौर दसवाँ गुगुस्थान श्रात्माकी प्राप्त करना पड़ता है। इसी प्रकार देखा जाय तो चाहे श्रात्मा पहिली श्रेणी चढ़े चाहे दूसरी श्रेणी चढ़े. पर वे सब नौवाँ-दसवाँ गुणस्थान प्राप्त करती ही हैं। दोनों श्रेणीवाली ऋात्माओं में ऋन्तर इतना ही होता है कि प्रथम श्रेणीवालोंकी अपेत्ता दूसरी श्रेणीवालोंमें आत्म-शुद्धि व श्रात्मबल विशिष्ट प्रकारका पाया जाता है। जैसे किसी एक दर्जेके विद्यार्थी भी दो प्रकारके होते हैं। एक प्रकारके तो ऐसे होते हैं जो सौ कोशिश करनेपर भी एक बारगी श्रपनी परीचामें पास होकर आगे नहीं बढ़ सकते । पर दूसरे प्रकारके विद्यार्थी श्रपनी योग्यताके बलसे सब कठिनाइयोंको पार कर उस कठिनतम परीचाका बेधड़क पास कर ही लेते हैं। उन दोनों दलके उस अन्तरका कारण उनकी आन्तरिक योग्यताकी न्यूनाधिकता है। वैसे ही नौवें तथा दसवें गुणस्थानको प्राप्त करनेवाली उक्त दोनों श्रेणिगामी श्रात्माश्रोंकी श्राध्यात्मिक विशुद्धि न्यूनाधिक होती है जिसके कारण एक श्रेणीवाले जीव तो दसवें गुणस्थानको पाकर अन्तमें ग्यारहवें गुणस्थानमें मोहसे हार खाकर नीचे गिरते हैं और श्रन्य श्रेणीवाले जीव दसवें गुणस्थानका पाकर इतना श्रधिक श्चात्म-बल प्रकट करते हैं कि श्रन्तमें वे मोहको सर्वथा चीए। कर बारहवें गुएस्थानको प्राप्त कर ही लेते हैं।

जैसे ग्यारहवाँ गुणस्थान अवश्य पुनरावृत्तिका है, वैसे ही बारहवाँ गुणस्थान श्रपुनरावृत्तिका है। श्रर्थात् ग्यारहवें गुण-स्थानको पानेवाली श्रात्मा एक बार उससे श्रवश्य गिरती है श्रीर बारहवें गुणस्थानका पानेवाली उससे कदापि नहीं गिरती, बल्कि ऊपरका ही चढती है। किसी एक परीचामें नहीं पास होनेवाला विद्यार्थी जिस प्रकार परिश्रम व एकाग्रतासे योग्यता बढ़ा कर फिर उस परीचाका पास कर लेते हैं, उसी प्रकर एक बार माहसे हार खानेवाली आत्माकी अप्रमत्त-भाव व आत्म-बलकी श्रिधिकतासे फिर माहका श्रवश्य चीए कर देती है। उक्त दो श्रेणीवाली श्रात्मात्रोंकी तर-तम-भावापन्न श्राध्यात्मिक विशुद्धि, मानों परमात्मभाव-रूप सर्वाच भूमिकापर चढ्नेकी दो नसेनियाँ हैं। जिनमेंसे एकको जैनशास्त्रमें 'उपशम श्रेणी' श्रौर दूसरीको 'चपक श्रेणी' कहा है। पहिली कुछ दूर चढ़ाकर गिरानेवाली श्रीर दूसरी चढ़ानेवाली है। पहिली श्रेणीसे गिरनेवाला जीव श्राध्यात्मिक श्रधःपतनके द्वारा चाहे प्रथम गुरास्थान तक क्यां न चला जाय, पर उसकी वह श्रधःपतित स्थिति कायम नहीं रहती। कभी-न-कभी वह फिर दृने बलसे और दूनी सावधानीस तैयार होकर मोह शत्रुका सामना करता है श्रीर श्रन्तमें दूसरी श्रेणीकी योग्यता प्राप्त कर मोहका सर्वथा चय कर डालता है।

व्यवहारमें श्रर्थात् श्राधिमौतिक चेत्रमें भी यह देखा जाता है कि जो एक बार हार खाता है, वह पूरी तैयारी करके हरानेवाले शत्रुको फिरसे हरा सकता है।

परमात्म-भावका स्वराज्य प्राप्त करनेमें मुख्य बाधक मोह है। जिसको नष्ट करना अन्तरात्मभावके विशिष्ट विकासपर निर्भर है। मोहका सर्वथा नाश हुआ कि अन्य आवरण जो जैनशास्त्रमें 'घातिकर्म' कहलाते हैं, वे प्रधान सेनापतिके मारे जाने के बाद अनुगामी सैनिकोंकी तरह एक साथ तितर-वितर हो जाते हैं। फिर क्या देरी, विकासगामी आत्मा तुरन्त ही परमात्म-भावका पूर्ण आध्यात्मिक स्वराज्य पाकर अर्थान् सिचदानन्द स्वरूपको पूर्णत्या व्यक्त करके निरितशय ज्ञान, चारित्र आदिका लाभ करता है तथा अनिर्वचनीय स्वाभाविक सुखका अनुभव करता है। जैसे पूर्णमाकी रातमें निरश्च चन्द्रकी सम्पूर्ण कलाएँ प्रकाशमान होती हैं, वैसे ही उस समय आत्माकी चेतना आदि सभी मुख्य शक्तियाँ पूर्ण विकसित हो जाती हैं। इस भूमिकाको जैनशास्त्रोंमें तरहवाँ गुणस्थान कहा है।

इस गुणस्थानमें चिरकाल तक रहनेके बाद श्रात्मा दग्ध रज्जुके समान शेष श्रावरणोंकी श्रर्थात् श्रप्रधानभूत श्रघाति कर्मोंको उड़ाकर फेंक देनेकेलिए 'सूचमित्रयाप्रतिपाति शुक्त ध्यान' रूप पवनका श्राश्रय लेकर मानसिक, वाचिक श्रीर कायिक व्यापारोंको सर्वथा रोक देती है। यही श्राध्यात्मिक विकासकी पराकाष्टा किंवा चौदहवाँ गुएस्थान है। इसमें आत्मा 'समुच्छिन्न-कियाप्रतिपाति शुक्तध्यान' द्वारा सुमेरुकी तरह निष्प्रकम्प स्थिति को प्राप्त करके अन्तमें शरीरत्याग-पूर्वक व्यवहार और परमार्थ दृष्टिसे लोकोत्तर स्थानको प्राप्त करता है। यही निर्गुण ब्रह्म-स्थिति है, यही सर्वाङ्गीण पूर्णता है, यही पूर्ण कृतकृत्यता है, यही परम पुरुषार्थकी अन्तिम सिद्धि है और यहीं अपुनरावृत्ति स्थान है। क्योंकि संसारका एक मात्र कारण मोह है, जिसके सब संस्कारोंका निश्शेप नाश हो जानके कारण अब उपाधिका संभव नहीं है।

उपर आत्माकी जिन चौदह अवस्थाओंका विचार किया है उनका तथा उनके अन्तर्गत—अवान्तर संख्यातीत अवस्थाओंका बहुत संचेप (मुख्तसर) में वर्गीकरण करके शास्त्रकारोंने शरीर धारी आत्माकी सिर्फ तीन अवस्थाएँ बतलाई हैं:—

- १—बहिरात्म-श्रवस्था २—श्रन्तरात्म-श्रवस्था श्रौर ३— परमात्म-श्रवस्था।
- १—पहिली श्रवस्थामें श्रात्माका वास्तविक विशुद्ध रूप श्रत्यन्त श्राच्छादित रहता है, जिसके कारण श्रात्मा मिथ्याध्यास वाला होकर पौद्गलिक विलासोंको ही सर्वस्व मान लेता है श्रौर उन्हींकी प्राप्तिकेलिये संम्पूर्ण शक्तिका व्यय करता है।
- २—दूसरी अवस्थामें आत्माका वास्तविक स्वरूप पूर्णतया तो प्रकट नहीं होता, पर उसके उपरका आवरण गाढ़ा न होकर

खगडी

शिथिल, शिथिलतर, शिथिलतम बन जाता है; जिसके कारण उसकी दृष्टि पौद्गलिक विलासोंकी खोरसे हटकर शुद्ध स्वरूप की खोर लग जाती है। इसीसे उसकी दृष्टिमें शरीर खादिकी जीर्णता व नवीनता अपनी खर्थात् खात्माकी जीर्णता व नवीनता नहीं है। यह दूसरी खनस्था ही तीसरी खनस्थाका दृद् सोपान है।

३—तीसरी श्रवस्थामें श्रात्माका वास्तविक स्वरूप प्रकट हो जाता है श्रर्थात् उसके ऊपरके घने ¦श्रावरण बिलकुल विलीन हो जाते हैं।

निम्नलिखित गुणस्थान इन तीन आत्माओं में पाये जाते हैं:—
पहिला, दूसरा और तीसरा गुणस्थान बहिरात्म-श्रवस्था
का चित्रण है। चौथेसे बारहवें तकके गुणस्थान अन्तरात्मश्रवस्थाका दिग्दर्शन है और तेरहवें-चौदहवें गुणस्थान परमात्मश्रवस्थाका वर्णन है।

## गुणस्थानोंका संचेपमें वर्णन

पूर्व-पूर्व गुणस्थानकी अपेता उत्तर-उत्तर गुणस्थानमें ज्ञान आदि गुणोंकी शुद्धि बढ़ती जाती है, अशुद्धि घटती जाती है। अतएव आगे-आगेके गुणस्थानों में अशुभ प्रकृतयोंकी अपेत्ता शुभ प्रकृतियाँ अधिक बाँधी जाती हैं और अशुभ प्रकृतियोंका बन्धन कमशः दकता जाता है।

### गुणस्थानका ऋर्थ

मोह श्रौर योगके निमित्तसे सम्यग्ज्ञान, सम्यग्दर्शन श्रौर सम्यग्चारित्ररूप श्रात्माके गुणोंकी तारतम्यरूप (हीनाधिकतारूप) श्रवस्था-विशेषको गुणस्थान कहते हैं।

## चौदह गुणस्थानोंके नाम

१—िमध्यादृष्टि, २—शास्त्राद्त सम्यक्ट्ष्टि, ३—सम्यग्-मिध्यादृष्टि मिश्र, ४—श्रिति सम्यग्दृष्टि, ४—देशिवरत, ६— प्रमत्तसंयम, ७—श्रिप्रमत्तसंयम, =—िनवृत्त श्रपूर्वकरण, ६— श्रानिवृत्ति बादरसम्पराय, १०—सूद्तमसम्पराय, ११—उपशान्त कषाय वीतरागछद्मस्थः १२—ज्ञीणकपाय वीतरागछद्मस्थ, १३—सयोगी केवली श्रीर १४—श्रयोगी केवली गुणस्थान।

१—पहिला गुणस्थान संसारके समस्त श्रधःपतित श्रात्माश्रों में पाया जाता है श्रर्थात् नरक, तिर्यंच मनुष्य श्रीर देवगतिमें भी पाया जाता है या यों कहना चाहिये कि मिध्यात्वी जीवमात्रमें पाया जाता है। इस गुणस्थानका जीव श्रनन्त समय तक श्रमण करता रहता है।

२—दूसरा गुणस्थान—सम्यग्दृष्टिसे मिश्यादृष्टिमें स्रानेमें जितना श्रल्प-से-श्रल्प समय लगता है, उस समयमें जीव इस गुणस्थान-श्रवस्थामें रहता है। जो जीव इस गुणस्थानको स्पर्श कर लेता है, वह अपने अनन्त संसारका अन्त कर सिर्फ अर्ध-पुद्गलपरावर्तन संसार भोगना बाकी रखता है।

३—तीसरा गुणस्थान—जब जीव न केवल सम्यक्टिष्ट है और न केवल मिध्यादिष्ट है अर्थात् संदेहशील है, ऐसी अवस्था में वह इस गुणस्थानमें होता है। इसकी स्थिति कुछ दूसरे गुणस्थानसे अच्छी होती है। इस गुणस्थानवाला जीव कुछ कम अर्थ पुद्गलपरावर्तन संसार भोगना बाक्षी रखता है।

४—चौथा गुण्स्थान—इस गुण्स्थानमें जीव सम्यक्टिष्ट तो होता है पर श्रव्रती होता है श्रर्थान् सुदेव, सुगुरु श्रौर सुधर्मपर श्रद्धाव प्रतीति रखता है, बीतराग धर्म सद्या मानता है श्रौर चार तीर्थकी भक्ति करता है, पर व्रत-त्याग वगैरः नहीं करता है। श्रगर इस गुण्स्थानमें श्रानेसे पेश्तर श्रायुका बन्ध न पड़ा हो तो नरक, तिर्यंच, भवनपति, वाण्व्यन्तर, ज्योतिषी, स्त्री श्रौर नर्पु-सक नहीं होता श्रर्थान् श्रच्छी योनिको प्राप्त करता है।

४—पॉंचवॉं गुणस्थान—इस गुणस्थानमें जीव सम्यक् दृष्टि होता है श्रोर त्याग, प्रत्याख्यान व तपस्या वगैरः भी करता है। यह गुणस्थान श्रावकका है। इस श्रवस्थावाला जीव जघन्य तीन श्रोर उत्कृष्ट पन्द्रह भव करके श्रवश्य मोत्त प्राप्त करता है।

६--- छठा गुणस्थान--यह गुणस्थान उन साधुत्रों व मुनियों को प्राप्त होता है जिन्होंकी कषाय, चपलता व प्रमाद मन्द नहीं हुआ है पर वे मुनियोंकी क्रिया ठीक-ठीक पालते हैं। इस गुण-स्थानवाले मुनि जघन्य उसी भवमें और उत्कृष्ट तीन तथा पन्द्रह भवमें मोज्ञ प्राप्त करते हैं।

७—सातवाँ गुणस्थान—इस गुणस्थानको वे मुनि प्राप्त करते हैं जिन्होंने मद, विषय, कषाय, निन्दा, विकथा आदि दूर कर दी हैं आर्थात् निर्मल और स्वच्छ साधुपना पालते हैं। इस गुणस्थान वाले मुनि ज्यादा-से-ज्यादा तीन भवमें और कम-से-कम उसी भवमें मोच प्राप्त करते हैं।

प्रभावनों गुणस्थान—इस गुणस्थानसे मुनिका माह जा बड़ा बिल छीर प्रबल कमें है उसके साथ युद्ध शुरू हो जाता है। जो मुनि मोहको दबा तो लेते हैं पर सर्वथा निर्मृल नहीं कर पाते हैं वे नौवें तथा दसवें गुणस्थानको प्राप्त करते हुए ग्यारहवें गुणस्थानको प्राप्त करते हुए ग्यारहवें गुणस्थानको प्राप्त कर लेते हैं और वहाँ जाकर उनका दबा हुआ माह मानिन्द दबी भाफ़के उमड़ पड़ता है और वे मुनि नीची अवस्था में गिर जाते हैं। पर जा मुनि मोहको सर्वथा निर्मृल करते चले जाते हैं वे नौवें तथा दसवें में होते हुये और ग्यारहवेंका छोड़ते हुये बारहवें गुणस्थानको प्राप्त कर लेते हैं। वहाँसे वे अपरके गुणस्थानों चढ़ते हुये मोचको प्राप्त करते हैं। ज्यादा-से-ज्यादा तीन भवमें और कम-से-कम उसी भवमें वे मोच प्राप्त करते हैं।

ध-१०-नौवें व दसवें गुणस्थानोंमें मुनि माह कर्मकी प्रकृतियोंको कम करते हैं और शान्त स्वरूपको प्राप्त करते जाते हैं। इन गुणस्थानोंवाले मुनि कम-से-कम एक भवमें श्रीर ज्यादा-से-ज्यादा तीन भवमें मोच्च प्राप्त करते हैं।

११--ग्यारहवाँ गुणस्थान-इस गुणस्थानमें मेाह-प्रकृति उबल पड़ती है। जिसका परिणाम यह होता है कि मुनि एक नीची अवस्थाको प्राप्त करते हैं। और अगर नीची अवस्था प्राप्त कर लेनेके पेश्तर इस गुणस्थानमें मृत्यु हो जाती है तो अनुत्तरिवमान में पैदा होते हैं।

१२—बारहवाँ गुणस्थान—इस गुणस्थानमें मुनि माह-प्रकृतियोंका सर्वथा निर्मूल कर डालते हैं। इस अवस्थामें मुनि चायिक भाव, चायिक सम्यक्त्व और चायिक यथाख्यात चारित्र प्राप्त करते हैं। इनके अलावा भाव सत्य, कारण सत्य, अकषायी, वीतरागी, भाव निर्मृत्थ आदि गुणोंका प्राप्त करते हैं और महा ध्यानी, महाज्ञानी होकर अन्तर्मु हूर्त इस गुणस्थानमें रहकर तेरहवें गुणस्थानका प्राप्त करते हैं। इस गुणस्थानके आखिरी समयमें ज्ञानावरणीय, दर्शनावरणीय और अन्तराय कर्मोंका चय करके तेरहवें गुणस्थानका प्राप्त करते हैं। इस गुणस्थानमें सृत्यु नहीं होती है।

१२—तेरहवाँ गुणस्थान—इस गुणस्थानमें मुनिको केवल-ज्ञान, केवलदर्शन आदि गुणोंकी प्राप्ति होती है। इस अवस्थामें मुनि कम-से-कम एक अन्तर्भु हूर्त और ज्यादा-से-ज्यादा कुछ कम एक क्रोड पूर्व तक रह सकता है। इस गुणस्थानमें मुनिका निर्वाण नहीं होता है।

१४—चौदहवाँ गुणस्थान—इस गुणस्थानमें श्रयोगी केवली श्रपने सारे कर्मोंको चय करके मन, वचन श्रीर कायकी क्रियाको एक दम बन्द करके मोच्च पदको प्राप्त करते हैं।

गुणस्थानोंके सम्बन्धमें विशेष जानकारीकेलिये कुछ मुख्य-मुख्य बातें श्रीर समभ लैनी उपयोगी होंगी:—

ध्यान चार होते हैं, जिन्हें कि पहले ध्यान श्रधिकारमें हम कह त्राये हैं:—

१—त्रार्त ध्यान, २—रोद्र ध्यान, ३—धर्म ध्यान और ४— शुक्त ध्यान।

निम्नलिखित ध्यान निम्नलिखित गुणस्थानोंमें पाये जाते हैं:-

- १—पद्दिले तीन गुणस्थानोंमें श्रार्त्त श्रौर रौद्र, ये देा ही ध्यान तर-तम भावसे पाये जाते हैं।
- २—चौथे और पाँचवें गुणस्थानमें उक्त दोनों ध्यानोंके स्रति-रिक्त सम्यक्त्वके प्रभावसे धर्मध्यान भी होता है।
  - ३—छठे गुणस्थानमें श्रार्त श्रीर धर्म, ये दा ध्यान होते हैं।
  - ४—सातर्वे गुणस्थानमें सिफ् धर्मध्यान ही होता है।
- ४—आठवेंसे बारहवें गुणस्थान तक अर्थात् पाँच गुणस्थानोंसें धर्म और शुक्त, ये दें। ही ध्यान होते हैं।

६—तेरहवें स्त्रीर चौदहवें गुणस्थानमें सिर्फ शुक्त ध्यान ही होता है।

लेश्या छह होती हैं, जिनके नाम इस प्रकार हैं:—

१—कप्ण २—नील २—कापोत ४—तेज ४—पद्म और ६—शुक्त लेश्या । प्रत्येक लेश्या असंख्यात लोकाकाश-प्रदेश-प्रमाण अध्यवसायस्थान (संल्केश-मिश्रित परिणाम) रूप है। इसलिये उसके तीन्न, तीन्नतर, तीन्नतम; मन्द, मन्दतर, मन्दतम उतने ही भेद समभने चाहिये। पहली तीन—कृप्ण, नील और कापोत अशुभ लेश्या मानी गई हैं। पिछली तीन—तेज, पद्म और शुक्त शुभ लेश्या मानी गई हैं।

- १—कृष्ण त्रादि त्रशुभ लेश्यात्रोंको छठे गुणस्थानमें श्रित मन्दतम त्रौर पहिले गुणस्थानमें त्रिति तीव्रतम मानकर छठे गुणस्थान तक उनका सम्बन्ध होता है।
- २—सातवं गुणस्थानमं आर्त तथा रौद्र ध्यान न होनेके कारण परिणाम इतने विशुद्ध होते हैं कि जिससे उस गुणस्थानमें अशुभ लेश्याएँ सर्वथा नहीं होतीं, किन्तु तीन शुभ लेश्याएँ ही होती हैं।
- ३—पहिले गुणस्थानमें तेज श्रीर पद्म लेश्याका श्रात मन्द्रतम श्रीर सातवें गुणस्थानमें श्रात तीव्रतमः इसी प्रकार शुक्त लेश्याका

पहिले गुणस्थानमें श्रित मन्दतम श्रीर तेरहवें गुणस्थानमें श्रित तीन्नतम मानकर उपर्युक्त गुणस्थानों में उनका सम्बन्ध बतलाया गया है। संज्ञेपमें यों कहना चाहिये कि पहिले छह गुणस्थानों में छह लेश्याएँ; सातवें गुणस्थानमें तेज, पद्म श्रीर श्रुक्त लेश्याएँ श्रीर श्राठवेंसे लेकर तेरहवें तक छह गुणस्थानों में केवल शुक्त लेश्या मानी गई है। चौदहवें गुणस्थानमें कोई भी लेश्या नहीं मानी गई हैं।

# सम्यक्त अधिकार

सिक अधे पुद्गल परावर्तन और कम-से-कम अधिक अधे पुद्गल परावर्तन और कम-से-कम अन्तर्मृहूर्त शेष रहता है, वह निश्चय-सम्यग्दर्शन महण करके चतुर्गति रूप संसारको पार करनेवाले मोच सुखको बानगी लेता है। अन्तर्मु हूर्तसे लगाकर अर्ध पुद्गल परावर्तन कालके जितने समय हैं, उतने ही सम्यक्त्वके भेद हैं। जिस समय जीवको सम्यक्त्व प्रकट होता है, तमी से आत्म-गुण प्रकट होने लगते हैं और सांसारिक दोप नष्ट हो जाते हैं।

सम्यक्तवके झाठ विवरण हैं:—१—स्वरूप, २—उत्पत्ति, ३—चिन्ह, ४—गुण, ४--भूषण, ६—दोष, ७--नाश श्रौर --श्रतिचार।

### सम्पक्तवका स्वरूप

चात्म-स्वरूपकी सत्य प्रतीति होना, दिन-प्रतिदिन समता भावमें चन्नति होना चौर च्रण-च्रणमें परिणामोंकी विशुद्धि होना, इसीका नाम 'सम्यग्दर्शन' है।

# सम्यक्तवकी उत्पत्ति

चतुर्गतिमें सभी जीवोंको सम्यग्दर्शन प्रकट होता है। वह किसी-किसी जीवको अपने-आप प्रगट होता है। अपने-आप प्रगट होनेवाला सम्यग्दर्शन 'निसर्गज' कहलाता है। श्रीर किसी-किसीको गुरूपदेशसे भी प्रगट होता है। गुरूपदेशसे प्रगट होनेवाला सम्यग्दर्शन 'श्रिधिगमज' कहलाता है।

## सम्यक्तवके चिन्ह

श्रात्मा श्रपनेमें ही श्रात्म-स्वरूपका परिचय पाता है, उसमें उसे कभी सन्देह नहीं उपजता श्रीर उसका छल कपट-रहित वैराग्य भाव रहता है। यही सम्यग्दर्शनका चिन्ह है। श्रथवा—

- (१) शम-कदाग्रह श्रौर ममत्वका उपशमन
- (२) संवेग-सांसारिक वंधनोंका भय
- (३) निर्वेद—वैराग्य श्चर्थान् सांसारिक पदार्थीसे दूर होनेकी इच्छा
  - (४) अनुकम्पा-दूसरे जीवोंका दुःख दूर करनेकी भावना
  - (४) श्रास्तिक्य-सद्धर्मपर श्रटल श्रद्धान होना

ये पाँच लिङ्ग अर्थान् सम्यक्त्वके चिन्ह हैं।

# सम्यग्दर्शनके आठ गुण

करुणा, मैत्री, सज्जनता स्वलघुता, समता, श्रद्धा, उदासीनता श्रीर धर्मानुराग, ये सम्यक्त्वके श्राठ गुण हैं।

# सम्यक्तवके पाँच भूषण

जैनधर्मकी प्रभावना करनेका श्राभिप्राय, हेय-उपादेयका विवेक, धीरज, सम्यग्दर्शनकी प्राप्तिका हर्प श्रीर तत्त्व-विचारमें चतुराई, ये पाँच सम्यग्दर्शनके भूषण हैं। . :: Marker

# सम्यक्तवके पचीस दोष

सम्यग्दर्शन पश्चीस दोपोंसे रहित होना चाहिये। उसके पश्चीस दोषये हैं:—आठ मद, आठ मल, छह अनायतन और तीन मूढ़ताः—

श्राठ मदः---

जाति, धन, कुल, रूप, तप, बल, विद्या श्रीर श्रधिकरण्ळ इनका गर्व करना । ये श्राठ प्रकारके महामद हैं।

श्राठ मलः--

जिन-वचनमें सन्देह, श्रात्म-स्वरूपसे चिगना, विपयोंकी श्रमिलाषा, शरीरादिसे ममत्व, श्रशुचिमें ग्लानि, सहधर्मियोंसे द्वेष, दूसरोंकी निन्दा, धर्म-प्रभावनाश्रोंमें प्रमाद, ये श्राठ मल सम्यग्दर्शनको दूषित करते हैं।

छह श्रानायतनः--

कुगुरु, कुदेव, कुधर्मके उपासकोंकी और कुगुरु,कुदेव और कुधर्मकी प्रशंसा करना, ये छह अनायतन हैं।

तीन मृढ़ताः-

देवमूढ़ता श्रर्थात् सच्चे देवका स्वरूप नहीं जानना, गुरु-मूढ़ता श्रर्थात् निर्श्रन्थ मुनिका स्वरूप नहीं समभना श्रीर धर्म-

अधिकरणके स्थानपर कहीं-कहीं 'पूजा' भी मानी गई
 श्री । यथा:—

"ज्ञानं पूजां कुलं जातिं बलमृद्धिं तपो वपुः। अष्ठावाश्रित्य मानित्वं स्मयमाहुर्गतस्मयाः॥" मृद्ता त्रर्थात् जिनभाषित धर्मका स्वरूप नहीं सममना, ये तीन मृद्ताएँ हैं।

## सम्यक्तव-नाशके पाँच कारण

सम्यक्त्वके घातक मुख्य पाँच कारण ये हैं:—१-ज्ञानका श्रभि-मान, बुद्धिकी हीनता, निर्दय वचनोंका भाषण, क्रोधी परिणाम श्रीर प्रमाद।

## सम्यक्तवके पाँच अतीचार

सम्यक्त्वके पाँच श्रितचार हैं। शङ्का, काङ्चा, विचिकित्सा, श्रम्यदृष्टिप्रशंसा श्रीर श्रम्यदृष्टिसंस्तव, ये पाँच सम्यक्त्वके श्रितचार हैं। इनका वर्णन पहले किया जा चुका है।

उपरोक्त पाँच प्रकारके श्रातिचार सम्यग्दर्शनके उज्ज्वल परि-णामोंको मलीन करते हैं।

मोहनीय कर्मकी जिन सात प्रकृतियोंके श्वभावसे सम्यग्दर्शन प्रकट होता है। वे निम्न प्रकार हैं:—

सम्यक्त्वकी घातक चारित्रमोहनीयकी चार श्रौर दर्शनमोह-नीयकी तीन, इस प्रकार सात प्रकृतियाँ हैं। वे इस प्रकार हैं:— १—श्रनन्तानुबन्धीकोध,२—श्रीममानके रॅगसे रॅगी हुई श्रनन्ता-नुबन्धी मान, ३—श्रनन्तानुबन्धी माया, ४—परिप्रहको पुष्ट करने वाली श्रनन्तानुबन्धी लोभ, ४—मिध्यात्व, ६—मिश्रमिध्यात्व श्रौर ७-सम्यक्त्वमोहनीय। इनमेंसेशुक्ति छह प्रकृतियाँ व्याविणी के समान सम्यक्त्वके पीछे पड़कर उसे भन्नण करनेवाली हैं और सातवीं खीके समान सम्यक्त्वको सकंप व मलीन करनेवाली है।

जो प्राणी उपरोक्त सात प्रकृतियोंको उपरामाता है, वह श्रीप-शमिकसम्यग्दृष्टि है श्रीर जो सातों प्रकृतियोंको स्य करनेवाला है, वह सायिकसम्यग्दृष्टी है। यह सम्यक्त्व कभी नष्ट नहीं होता। सात प्रकृतियोंमेंसे कुछका स्य हो श्रीर कुछका उपशम हो तो वह स्योयशमसम्यक्त्वी है। उसे सम्यक्त्वका मिश्ररूप स्वाद् मिलता है। छह प्रकृतियाँ उपशम हों व स्य हों श्रथवा कोई स्य श्रीर कोई उपशम हो, केवल सातवीं प्रकृति सम्यक्त्वमोहनीयका उद्य हो तो वह वेदकसम्यक्त्वधारी होता है।

सम्यक्त्व नौ प्रकारका होता है:— चयोपशमसम्यक्त्व तीन प्रकारका है, वेदक सम्यक्त्व चार प्रकारका है श्रीर उपशम तथा चायिक, ये दो प्रकार।

त्त्रयोपशमसम्यक्त्वके तीन भेदः-

- १— अनन्तानुभन्धी चौकड़ोका स्तय श्रीर दर्शनमोहनीय त्रिकका उपशम। यह परिणामका पहिला भेद है।
- २—श्रनन्तानुबन्धी चौकड़ी श्रीर महामिध्यात्वका स्नय श्रीर मिश्रमिध्यात्व श्रीर सम्यक्त्वमोहनीयका उपशम। यह परिणाम का दूसरा भेद है।
- २—अनन्तानुबन्धी चौकड़ी, महामिध्यात्व श्रीर मिश्रका स्वय श्रीर सम्यक्त्वमोहनीयका उपशम। यह परिणामका तीसरा भेदहै।

वेदकसम्यक्त्वके चार भेदः-

- १—जहाँ अनुन्तानुबन्धी चौकड़ीका चय और महामिध्यात्व और मिश्रका उपशम श्रौर सम्यक्त्वमोहनीयका उदय हो, उस परिणामको प्रथम चयोपशमवेदक सम्यक्त्व कहते हैं।
- २—जहाँ श्रनन्तानुबन्धी चौकड़ी श्रौर महामिश्यात्वका चय मिश्रका उपशम श्रौर सम्यक्त्वमोहनीयका उदय हो, उस परि-ग्णामको द्वितीय च्योपशमवेदक सम्यक्त्व कहते हैं।
- २—जहाँ श्रनन्तानुबन्धी चौकड़ी, महामिश्यात्व श्रौर मिश्रका चय श्रौर सम्यक्त्वमोहनीयका उदय हो, उस परिणामको चायिक वेदक सम्यक्त्व कहते हैं।
- ४--जहाँ अनन्तानुबन्धी चौकड़ी, महामिथ्यात्व और मिश्रका उपशम और सम्यक्त्वमोहनीयका उदय हो, उस पदिग्णामको उपशम वेदक सम्यक्त्व कहते हैं।

उपशम तथा ज्ञायिक दो भेदः—

- १—जो श्रनन्तानुबन्धी चौकड़ी, महामिथ्यात्वः मिश्र श्रौर सम्यक्त्वमोहनीयको उपशमाता है,वह 'श्रौपशमिक सम्यक्टिष्ट' है।
- २—जो अनन्तानुबन्धी चौकड़ी, महामिण्यात्व, मिश्र श्रौर सम्यक्त्वमोहनीयका त्तय करता है, वह 'त्तायिकसम्यग्दृष्टि' हैं। यह त्तायिकसम्यक्त्व जिनकालिक मनुष्योंको होता है। जो जीव श्रायुका बन्ध करनेकेबाद इसे प्राप्त करते हैं, वेतीसरे या चौथे भवमें मोत्त प्राप्त करते हैं; परन्तु श्रगले भवकी श्रायु बाँधनेके पहिले

जिनको यह सम्यक्त्व प्राप्त होता है, वे वर्तमान भवमें ही मुक्तिको प्राप्त करते हैं।

उपशम श्रेणी-भावी श्रीपशमिक सम्यक्त्वकी प्राप्ति चौथे, पाँचवे, छठे या सातवेंमेंसे किसी गुणस्थानमें हो सकती है परन्तु श्राठवें गुणस्थानमें तो उसकी प्राप्ति श्रवश्य ही होती है।

श्रीपशमिक सम्यक्त्वके समय श्रायुर्वन्ध, मरण, श्रनन्ता-नुबन्धी कपायका बन्ध तथा श्रनन्तानुबन्धी कपायका उद्य, ये चार बातें नहीं होतीं। पर उससे च्युत होनेके बाद हो सकती हैं।

सम्यक्त्व-सत्ताकी निश्चय, व्यवहार, सामान्य श्रौर विशेष, ऐसी चार विधिका वर्णन किया जाता है।

- १—मिथ्यात्वकं नष्ट होनसं मन, वचन व कायके अगोचर जो आत्माकी निर्विकार श्रद्धानकी ज्योति श्रकाशित होती है, उसे निश्चय सम्यक्त्व जानना चाहिये।
- २—जिसमें योग, मुद्रा, मतिज्ञान, श्रुतज्ञान श्रादिकं विकल्प हैं, यह व्यवहार सम्यक्त्व हैं।
- ३—ज्ञानकी श्रहप शक्तिके कारण मात्र चेतना चिन्हके धारक श्रात्माको पहिचान कर निज श्रौर परके स्वरूपका जानना सामान्य सम्यक्त्व है।
- ४—हेय, इं ये, उपादेयके भेदाभेदका विस्तार रूपसे सम-मना विशेष सम्यक्त्व है।

# नवतत्त्व अधिकार

## (शेषांश\*)

४—कालास्तिकाय—द्रव्यसे भूत और भविष्यत्कालकी अपेत्तासे अनन्त है, त्रेत्रसे व्यवहारकालकी अपेत्तासे अदाई द्वीप-प्रमाण है और मृत्युकालकी अपेत्तासे लोकाकाश प्रमाण है, कालसे आदि-अन्त रहित है, भावसे वर्णादि-रहित अर्थात् अरूपी है और गुणसे पर्याय-परिवर्तनकारी है।

\* यह श्रिधिकार द्वितीय खरडमें दिया गया है। वहाँ यह लगभग ४० पृष्ठ से भी श्रिधिक होगया था। पाठकोंको इतना बड़ा एक अधिकार पढ़नेमें अरुचिकर होता। इसिलिये वहाँ थोड़ासा देकर यहाँ उसका शेपांश दिया गया है।

इसका दूसरा कारण यह भी हैं कि नृतीय खरडमें आध्यात्मिक विषय रक्खे गये हैं। नवतस्वाधिकारका यह 'शेषांश' आध्यात्मिक विषयसे अधिक संवन्ध रखता है। क्योंकि इस 'शेषांश' में आखव, बन्ध, संवर, निर्जरा, मोच, पुरुष धीर पाप, इन सात तस्वोंका सुख्यतया वर्णन है। ये सात तस्व मोचाधिकाची पुरुषकेकिये अति उपयोगी हैं। धर्मास्तिकाय, अधर्मास्तिकाय, आकाशास्तिकाय और काल, इन चार द्रव्योंके द्रव्य, चेत्र, काल, भाव और गुणकी अपेचासे बोस भेद हुये। (२०)

धर्मास्तिकाय, श्रधमीस्तिकाय श्रीर श्राकाशास्तिकाय, इन तीनोंके स्कन्ध, देश श्रीर प्रदेश श्रालग-श्रालग होते हैं। इसलिये इस प्रकारसे इनके नौ भेद श्रीर हुये श्रीर कालका केवल एक ही भेद होता है। इसलिये सब मिलाकर इनके दस भेद इस श्रोपत्तासे श्रीर हुये। (१०)

इस प्रकार ऋरूपी अजीव द्रव्योंके कुल भेद तीस हुये। (३०)

वर्णके पाँच प्रकारके पुद्गल. गन्धके डो प्रकारके पुद्गल, रसके पाँच प्रकारके पुद्गल, स्पर्शके आठ प्रकारके पुद्गल और संस्थानके पाँच प्रकार कहे गये हैं।

१—एक वर्णके पुद्गलके दो गन्ध, पाँच रस, आठ स्पर्श और पाँच संस्थान हो सकते हैं। इस प्रकार एक वर्णके पुद्गलके बीस भेद होते हैं। कुल वर्ण पाँच प्रकारके हैं। इसलिये कुल वर्णके सौ भेद हुये। (१००)

२—एक गन्धके पुद्गलके पाँच वर्ण, पाँच रस, आठ स्पर्श और पाँच संस्थान हो सकते हैं। इस प्रकार तेईस भेद हुये और चूँकि गन्ध दो प्रकारकी होती है। इस कारण गन्धके खवालीस भेद हुये। (४६) ३—एक रसके पुद्गलके पाँच वर्ण, दो गन्ध, श्राठ स्पर्श, श्रीर पाँच संस्थान हो सकते हैं। इस प्रकार एक रसके पुद्गलके बीस भेद हुये श्रीर कुल रस पाँच हैं। इसलिये कुल रसके भेद सौ हुये। (१००)

४—एक स्पर्शके पुद्गलके पाँच वर्ण, पाँच रस, दो गन्ध, पाँच संस्थान ऋौर छह स्पर्श हो सकते हैं। इसलिये एक स्पर्शके पुद्गलके तेईस भेद हुए ऋौर स्पर्श ऋाठ प्रकारके हैं। इसलिये कुल भेद एक सौ चौरासी हुए। (१८४)

गुरु लघु नहीं होता, चिकना खुरखुरा नहीं होता, ठंडा गरम नहीं होता। इस प्रकार इस ऋपेंद्वासे स्पर्श के केवल छह भेद ही पाये जाते हैं।

४—संस्थान पाँच प्रकारके माने हैं। गोल, त्रिकोण, चतुर्भु ज, परिमण्डल (चूर्डा जैसा) श्रीर लम्बायमान (लकड़ी जैसा लम्बा)।

प्रत्येक संस्थानके पाँच वर्ण, दो गन्ध. पाँच रस श्रीर श्राठ स्पर्श, इस श्रपेचासे बीस भेद हुए। कुल संस्थान पाँच हैं। इसलिये संस्थान-श्राश्रित कुल भेद सी हुए। (१००)

श्रजीव श्ररूपी श्रौर रूपी द्रव्यके सब मिलकर ३०+१००+ ४६+१००+१८४+१००=४६० भेद हुए।

शास्त्रकारोंने पुद्गलके छह भेद अन्य अपेद्यासे भी किये हैं। यथा--- १ — स्थूल-स्थूल, जैसे पृथ्वी-पर्वतादिकः २ — स्थूल, जैसे जल, दूध श्रादि तरल पदार्थः; ३ — स्थूल-सूदम, जैसे छाया, श्राताप श्रादि नेत्र-इन्द्रियगोचरः ४ — सूद्रम-स्थूल, जैसे नेत्रके बिना श्रन्य चार इन्द्रियोंसे प्रहण्-योग्य शब्द, गन्ध श्रादि । ४ — सूद्रम, जैसे कर्मोकी वर्गणाएँ श्रीर ६ — सूद्रम-सूद्रम, जैसे परमाणु ।

## षुएय

'पुनाति—न्न्रात्मानं पवित्रयतीति पुण्यम्'—न्न्रात्माको जो पवित्र करे वह 'पुण्य' हैं। श्रर्थान् जीवके शुभ परिणामके निमित्त से पुद्गलके जो शुभ कर्म रूपी शक्ति होती हैं, उसको 'पुण्य' कहते हैं।

समस्त संसारमें शुभ श्रशुभ कर्मोंके रज क्यी पुद्गल ठसाटस भरे हुये हैं। जीव श्रर्थात् प्राणी जैसे मन, वचन श्रीर कायसे
शुभ-श्रशुभ कर्म करता है, उसके श्रनुसार श्रात्म-प्रदेशोंपर रज
क्यी पुद्गल चिमट जाते हैं। इन कर्म-पुद्गलोंकापूराविवरण 'कर्म
श्रिधकार'में किया गया है, वहाँ देखना चोहिये। पुरुष कर्मोंका
बाँघना मुशिकल है, पर भोगना श्रासान है। बड़े त्याग, सेवा,
इन्द्रिय-दमन श्रादिसे पुरुषका बन्ध होता है। पर इसके फलोंका
भोगना बड़ा प्रिय लगता है। पुरुष मोचका कारण नहीं है।
पुरुषसे संसारमें हर प्रकारके सुख वं वैभवकी प्राप्ति होती है।
शास्त्रकारोंने पुरुषको स्वर्णकी बेड़ीसे उपमा दी है। संसारी
जीव सुख, सम्पत्ति, वैभव श्रादिके बड़े श्रिभलाषी होते हैं। इस

कारण उनके। पुष्य उपार्जन करना चाहिये। शास्त्रकारोंने पुष्य- उपार्जन करनेकेलिये अनेक मार्ग-साधन बताये हैं। यथा:--

१—अन्नका दान, २—पानीका दान, ३—पात्रका दान, ४— मकानका दान, ४—वस्त्रका दान, ६—मनसे शुभ चिन्तन करना, ७—वचनसे शान्ति देना, प—शरीरसे सेवा आदि करना और ९—वृद्धों व गुणियोंका नमस्कार आदि करना।

### १-अन्नका दान:-

सच्चे त्यागी मुनियों—साधुम्त्रोंका शुद्ध श्राहार दान देना। इनके श्रतावा श्रनाथ, श्रपाहिज, श्रसहाय, विधवा, श्रकात पीड़ितों श्रादिको श्रत्र-दान श्रर्थात् भोजन देना।

### २--पानीका दानः-

सच्चे त्यागी मुनियों—साधुत्रोंको शुद्ध व श्रवित्त पानी वैराना । इनके श्रलावा मनुष्यों, पशुश्रों श्रादिकेलिये प्याऊ श्रादिका प्रवन्ध करना ।

#### ३-पात्रका दान:-

सच्चे त्यागी मुनियों--साधुद्योंको पात्र (काष्ट्रके वर्तन) श्रादि देने। इनके श्रलावा जिन श्रनाथों, श्रसहायों, बेवाश्रों, निर्धनोंके पास पात्र न हों तो उन्हें पात्र देना।

### ४--मकानका दानः--

साधु-मुनि सदा भ्रमण किया करते हैं। उनके कोई मकान नहीं होते हैं। श्रगर वे भ्रमण करते श्रावें तो उनके ठहरनेकेलिये

साताकारी मकान अथवा स्थान आदिका प्रबन्ध करना। जो आदमी धर्मशाला आदि बनवाते हैं, वे भी पुरुष उपार्जन करते हैं।

#### ४-वस्त्रका दान:--

सच्चे त्यागी, मुनियों श्रीर साधुश्रोंका स्वच्छ श्रीर शुद्ध वस्त्र वैराना। इनके श्रलावा श्रनाथों, श्रसहायों, विधवाश्रों, बृद्धों, श्रादिका वस्त्र दान देना श्रीर जाड़ोंमें जो निर्धन मनुष्य हों उनकी वस्त्रसे सहायता करनी चाहिये।

## ६-मनमें शुभ चिन्तनः-

प्रत्येक प्राणीको सदा अपने मनसे दूसरोंके प्रति अर्थात् प्राणीमात्रके वास्ते शुभ चिन्तन व शुभ भावना रखनी चाहिये। कभी किसीके प्रति बुरे ख्याल स्वप्न तकमें भी नहीं लाने चाहिये।

### ७-वचनसे शान्ति देनाः-

श्रगर कोई प्राणी दुःख, तकलीक, कष्ट या सन्ताप श्रवस्थामें है तो उसको शान्ति देनी चाहिये। इसके श्रलावा सदा कोमल श्रीर मृदु वचनोंसे बोलना चाहिये। श्रर्थात् कभी कोध, घृणा, कठोरताके शब्द नहीं बोलने चाहिये। सदा गुणियोंके गुणगान करते रहना चाहिये।

### ५-कायसे सेवा:-

श्रगर कोई साधु या मुनि तकलीक या कष्टमें हो तो उसकी सेवा मक्ति करनी चाहिये। इसके श्रलावा कष्ट-पीड़ित, रोगियों, कमजोरों श्रादिकी सेवा शुश्रृषा करनी चाहिये। निर्वतों, श्रसहायों श्रीर श्रवतात्रोंकी बलवानों श्रीर निर्दयोंसे रज्ञा करनी चाहिये।

६-गुणियोंको नमस्कारः-

सचे श्रौर त्यागी मुनियों श्रौर साधुश्रोंको नमस्कार श्रर्थात् बन्दना श्रादि करना। इसके श्रलावा बुजुर्गों, विद्वानों, गुणियों श्रादिको नमस्कार करना चाहिये।

इसके ऋलावा श्रीर दूसरे कार्यांसे भी पुण्यका उपार्जन होता है। जैसे:-विद्यादान देना, श्रभयदान देना, श्रादि।

सदा सुपात्रको दान देना चाहिये। इसके ऋलावा दान व साहाय्य तो सिर्फ उन्हींका होना चाहिये, जो उसके पात्र हैं ऋर्थान् जो जरूरत वाले हैं। ऋकसर ग़फलत ऋौर लेहतलालीकी वजहसे ऐसे मनुष्योंको दान पहुँच जाता है, जो उसका दुरूपयोग करते हैं। ऐसी ऋवस्थामें बजाय पुण्यके पापका ही बन्ध हो जाता है। हाँ! दान देनेवालेके भाव यदि शुद्ध हैं तो उससे पुण्य ही होता है। इस कारण दान सदा सोच-समक और देख-भाल कर देना चाहिये। बहुतसे धूर्न, पाखंडी, प्रमादी दान ले जाकर कुन्यसन ऋौर व्यभिचार ऋादिमें लगाते हैं।

जो प्राणी सुपात्र-दान देते हैं, वे बयालीस प्रकारसे पुण्यके फलको भोगते हैं:—

१—सातावेदनीय, २—उच गोत्र, ३—मनुष्य गति, ४—देव गति, ४—मनुष्यानुपूर्वी, ६—देवानुपूर्वी, ७—पञ्चेन्द्रिय जाति, ५— श्रीदारिक शरीर, ६— वैक्रियिक शरीर, १०— श्राहारिक शरीर, ११— तैजस शरीर, १२— कार्मण शरीर, १३— श्रीदारिक श्रक्नी-पाक्न, १४— वैक्रियिक श्रक्नीपाक्न, १४— श्राहारिक श्रक्नीपाक्न, १४— श्राहारिक श्रक्नीपाक्न, १६— वश्रत्रसम्थान, १५— श्रुभ वर्ण, १६— श्रुभ गन्ध, २०— श्रुभ रस, २१— श्रुभ स्पर्श, २२— श्रुभ, २३— सौभाग्य, २४— सुस्वर, २५— यशः कीर्ति, २६— देवायु, २७— मनुष्यायु, २६— तिर्थगायु, २६— तिर्थकर, ३०— मनुष्यात्यानुपूर्व्य, ३१— देवगत्यानुपूर्व्य, ३२— श्र्युहत्तघु, ३६— व्योत, ३४— श्रुभतिहायोगित, ३५— श्रुभतिहायोगित, ३६— व्योत, ३६— व्योत, ४९— पर्योप्त, ४०— पर्योप्त, ४९— पर्योप्त, ४०— पर्योप्त,

पुर्य श्रौर पाप दोनों संसारके कारण हैं। पाप लोहेकी बेड़ी के समान है तो पुर्य सोनेकी बेड़ीके समान है। श्रास्तिर बेड़ी— बन्धन दोनों हैं। इस कारण श्रात्मार्थी प्राणियोंको तो दोनों त्याज्य हैं। फिर वह पुर्य कैसे करता है?

जैसे किसान जब चाँवलोंकी खेती करता है, तब उसका मुख्य उद्देश्य चाँवल उत्पन्न करनेका रहता है श्रीर चाँवलोंका जो पलाल (भूसा) है, उसमें उसकी इच्छा नहीं रहती, तथापि उसको बहुत-सा पलाल मिल ही जाता है; इस प्रकार मोच्च चाहनेवाले जीवोंको वाञ्छा बिना ही पुण्यकी प्राप्ति हो जाती है श्रीर उस पुण्य से स्वर्गमें इन्द्र-लौकान्तिकदेव श्रादिकी विभूति तकको जीव प्राप्त

करता है। वहाँपर भी धर्ममें बुद्धिको हढ़ करके चतुर्थ गुणस्थानके योग्य जो श्रपनी श्रविरत श्रवस्था है उसको नहीं छोड़ता हुआ भोगोंका सेवन करते हुए भी धर्मध्यानसे देवायुका पूर्ण कर, स्वर्गसे आकर तीर्थंकर आदि पदको प्राप्त कर पूर्व-जन्ममें भावित की हुई जो विशिष्ट-भेद-ज्ञानकी वासना है उसके बलसे मोहको नहीं करता है श्रीर मोहरहित होनेसे श्रीजिनेन्द्रकी दीनाको धारण कर पुरुष तथा पापसे रहित जो निज-पर श्रात्मा का ध्यान है. उसके द्वारा मोज्ञको जाता है। श्रौर जो मिथ्यादृष्टि है. वह तो तीव्र निदानबन्धकं पुरुयसे चक्रवर्ती, नारायण, प्रतिनारायण श्रादिके समान भोगोंको प्राप्त कर नरकको जाते हैं। पुरुष प्रकृति तेरहवें गुग्रस्थान तक लगी हुई हैं। पुरुष की प्रशंसा शास्त्रोंमें अनेक स्थानपर की है। इस कारण श्रादरनेके स्थानपर श्रादरणीय है श्रीर मोत्त होते समय त्याग ता उनका स्वयं ही हो जाता है।

#### पाप

श्रशुभ परिणामोंसे युक्त जीव पाप रूप होता है। दूसरे शब्दोंमें यो कहना चाहिये कि जिस कर्मका फल दु:स्व रूप हो, उसे पाप कहना चाहिये। पाप कर्मों से जीव श्रनादि कालसे घिरा हुआ है। यह कर्म श्रात्माका मलीन कर देते हैं। इसका बाँधना बड़ा सरल है, पर इसका परिणाम भोगना बड़ा दुष्कर है। शास्त्रकारोंने पापका लोहेकी बेड़ीसे उपमा दी है। समस्त लोकमें अशुभ कर्म अर्थात् पापके पुद्गल ठसाठस मरे हुये हैं। जब कोई जीव अशुभ कर्म अथवा पाप करता है तो अशुभ कर्मों के रज रूपी पुद्गल उसकी आत्माके प्रदेशोंपर चिमट जाते हैं, वे उसी समय या समय आनेपर अपना अशुभ फल देते हैं।

श्रज्ञानी व भोले प्राणी पापको हँस-हँसकर बाँध लेते हैं, पर इसके परिणामसे उनका रो-रो कर भी पीछा नहीं छूटता है।

प्राणी प्रथम भावपाप करता है, तत्परचात् द्रव्यपाप करता है। अशुभ प्रकृति परिण्मन रूप द्रव्यपाप कर्म है। वह आत्माके ही अशुभ परिणामोंका निमित्त पाकर उत्पन्न होता है।

शास्त्रकारोंने पापके ऋठारह भेद फरमाये हैं। वे निम्न प्रकार हैं:—

- १-प्राणातिपात अर्थात् जीवकी हिंसा करना।
- २-मृषावाद अर्थात् असत्य-भूठ बोलना।
- ३—श्चदत्तादान श्चर्थात् बग्नैर दी हुई वस्तु लेनी— चारी करना।
  - ४-मैथुन अर्थात् कुशीलका सेवन करना।
- ४-परिग्रह अर्थात् द्रव्य-धन स्रादि रखना श्रौर ममता बदानी।
  - ६-क्रोध अर्थात् अपनेका तपाना-काप करना।
- • मान द्यर्थात् घहङ्कार ( घमण्ड ) करना ।
  - =--माया अर्थात् कपट, ठगई इत्यादि करना ।

- ६-लोभ अर्थात् तृष्णा बहाना-गृद्धिपणा रखना ।
- १०-राग अर्थात् स्नेह रखना-प्रीति करना।
- ११-द्रेष अर्थात् अनिच्छित वस्तुपर घृणा करना।
- १२-कलह अर्थात् क्रेश करना।
- १३—अभ्याख्यान अर्थात् भूठा कलङ्क लगाना ।
- १४-पैशून्य अर्थात् दूसरोंकी चुगली खाना।
- १४-पर-अपवाद अर्थात् दूसरोंकी निन्दा करना !
- १६—रित-त्रपति त्रर्थात् पाँचो इन्द्रियोंके तेईस विषयोंमेंसे इच्छित वस्तुपर प्रसन्न होना और श्रनिच्छित वस्तुपर श्र-प्रसन्न होना।
- १७—मायामृषावाद श्रार्थात् कपटसिहत भूठ बेालना— कपटमं भी कपट करना ।
- १८—मिध्यादर्शनशाल्य अर्थात् कुदेव, कुगुरु और कुधर्म पर श्रद्धा रखना।

जा श्रज्ञानी प्राणी उपरोक्त श्रठारह पापोंका सेवन करते हैं, उनका निम्नलिखित बयासी कर्म-प्रकृतियाँ भागनी पड़ती हैं:—

ज्ञानावरणीयकी पाँच, दर्शनावरणीयकी नौ, वेदनीयकी एक, मोहनीयकर्मकी छब्बीस, आयुष्यकर्मकी एक, नाम-कर्मकी चौंतीस, गोत्रकर्मकी एक और अन्तरायकर्मकी पाँच। इस प्रकार बयासी प्रकृतियाँ होती हैं।

इनका वर्णन 'कर्म अधिकार' में है।

#### श्रास्रव

जिस प्रकार नावमें छिद्र होनेसे पानी आनेके कारण वह नाब डूब जाती है, उसी प्रकार संसार रूपी समुद्रमें आस्रव रूपी छिद्रसे पाप रूपी पानीके भर जानेसे आत्मा रूपी नाव डूब जाती है। अर्थात् कर्मोंके आनेके द्वारका 'आस्रव' कहते हैं। कर्मोंके आनेके द्वार अनेक हैं। उनका वर्णन शास्त्रकारोंने इस प्रकार किया है:—

शास्त्रकारोंने बीस प्रकार, बयालीस प्रकार श्रीर सत्तावन प्रकारसे श्रास्त्रव होना बताया है।

वीस भेद इस प्रकार हैं:—

१—िमध्यात्वका सेवे ता श्रास्नव, २—श्रव्रत श्रर्थात् प्रत्या-ख्यान नहीं करे ता श्रास्नव, ३—पाँच प्रमाद सेवन करे ता श्रास्नव, ४—पद्मीस कपाय सेवन करे तो श्रास्नव, ४—श्रशुभ योग प्रवर्तावे तो श्रास्नव, ६—प्राणातिपात श्रर्थात् जीवकी हिंसा करे तो श्रास्नव, ७—मृपावाद श्रर्थात् भूठ बोले तो श्रास्नव, ५—श्रद्तादान श्रर्थात् चोरी करे तो श्रास्नव, ६—मैथुन श्रर्थात् कुशील सेवन करे तो श्रास्नव, १०—परिग्रह श्रर्थात् धन, कंचन श्रादि रक्खे तो श्रास्नव, ११—श्रोत्रेन्द्रिय वशमें न रक्खे तो श्रास्नव, १२—चन्नुरिन्द्रिय वशमें न रक्खे तो श्रास्नव, १३—ग्राणेन्द्रिय वशमें न रक्खे तो श्रास्नव, १४—रसेन्द्रिय वशमें न रक्खे तो श्रास्नव, १४—स्परेन्द्रिय वशमें न रक्खे तो श्रास्नव, १६—मनकों वशमें न रक्खे तो श्रास्नव, १७—वचनको वशमें न रक्खे ता श्रास्नव, १८—कायको वशमें न रक्खे तो श्रास्नव, १६—भंड़ उपकरण श्रर्थात् सामान श्रादि श्रसावधानीसे रक्खे तो श्रास्नव, २०—सई कुशमात्र श्रसावधानीसे ले या रक्खे तो श्रास्नव।

बयालीस प्रकारका आस्त्रव इस भाँति मानते हैं:-

पाँच इन्द्रियोंके विषयोंसे, चार कषायोंसे, तीन श्राग्रम योगोंसे, पश्चीस कियाश्रोंसे, पाँच श्रव्रतोंसे, इस प्रकार ब्यालीस प्रकारसे भी श्रास्त्रवका होना माना गया है।

सत्तावन प्रकारसे श्रास्रवका होना इस प्रकार बतलाया है:— उपरोक्त व्यालीस प्रकारोंमें पन्द्रह योग श्रीर शामिल कर देनेसे श्रास्रवके सत्तावन प्रकार हो जाते हैं।

त्रास्रवको करनेवाली पश्चीस कियाएँ ये हैं:—

१—देव, गुरु श्रौर धर्मकी भक्ति श्रादि करना सम्यक्त्व किया; २—श्रन्य कुदेव, कुगुरु, कुधर्म की स्तुति करना मिध्यात्व किया; २—कामादिकसे गमनागमनादिरूप करना प्रयोग किया; ४—ईर्यापथ श्रर्थात् गमनकेलिये किया करना ईर्यापथ किया; ४—वीर्यान्तराय श्रौर ज्ञानावरणीय कर्मके ज्ञयोपशय हो जानेपर श्राङ्गोपङ्ग नामकर्मकी प्राप्तिसे श्रात्माको मन, वचन श्रौर कायके योग्य पुद्गलोंके प्रहण करनेकी जो शक्ति होती है, वह समादान किया; ६—क्रोधके श्रावेशसे जो क्रिया हो वह प्रादोषिकी किया; ७—दुष्टताकेलिये उद्यम करना कायिकी क्रिया; 5—हिंसाके

उपकरण शक्कादिकका प्रहण करना आधिकरणकी क्रियाः ६-- अपने व परायेके दुःखोत्पत्तिका जो कारण हो, वह पार-तापिकी क्रियाः १०-- श्राय, इन्द्रिय, बल, प्राणों श्रादिका वियोग करना प्राणातिपातकी क्रियाः ११--रोगाधिकताके कारण प्रमादी होकर रमणीय रूपका त्रावरण करना दर्शन क्रिया; १२-प्रमाद कं कारण वस्तुके स्पर्शनार्थ प्रवर्त्तनेसे स्पर्शन क्रिया: १३— विषयोंके नये-नये कारण मिलाना प्रात्ययिकी किया; १४--न्नी-पुरुषों व पशुत्रोंके बैठने सोन-प्रवर्त्तनके स्थानमें मल-मूत्र श्रादि चेपण करना समंतानुपात क्रिया; १४—विना देखी-शोधी भूमिपर बैठना, शयन करना आदि अनाभोग क्रिया; १६--परके करने योग्य क्रियाको स्वयम् करना स्वहस्त क्रियाः १७--पापोत्पादक प्रवृत्तिको भला समभना व श्राज्ञा करना निसर्ग क्रियाः १८— श्रालस्यसे प्रशस्त क्रिया न करना श्रथवा श्रन्यके किये हुए पापा-चरणका प्रकाश करना विदारण क्रियाः १६-चारित्रमोहके उपद्रवसे परमागमकी श्राज्ञानुसार प्रवर्त्तनेमें श्रसमर्थ होकर अन्यथा प्ररूपण करना आज्ञाव्यापादिकी किया; १०-प्रमादसे व श्रज्ञानतासे परमागमकी उपदेश की हुई विधिमें श्रनादर करना अनाकाङ्चा क्रिया; २१-छेदन-भेदन आदिकी क्रियामें तत्परता होना तथा अन्यके आरम्भ करनेमें हर्प मानना आरम्भ क्रिया: २२-परिमहकी रज्ञाकेलिये प्रवृत्ति करना पारिमाहिकी किया: २३--ज्ञान-दर्शनादिकमें कपटरूप उपाय करना माया कियाः २४—मिथ्यात्वका कार्य करना व करनेवालेको उस कार्यमें दृढ़ करना मिथ्यादर्शन क्रियाः २४—संयमको घात करनेवाले कर्मके उदयसे संयम रूप नहीं प्रवर्तना अप्रत्याख्यान क्रिया। ये पश्चीस क्रियाएँ आस्त्रवकी कारण हैं।

### बन्ध

इस तत्त्वका वर्णन 'कर्म ऋधिकार' में किया जा चुका है। संवर

जिस प्रकार खिद्र सहित नौका जो समुद्रमें पड़ी हुई हैं. उसके खिद्र बन्द कर देनेसे जलका त्राना बन्द हो जाता है; उसी प्रकार संसार रूपी समुद्रमें जो त्रात्मा रूपी नौका पड़ी हुई है, जिसके खिद्र रूपी आस्रवको रोकनेसे कर्म रूपी जल नहीं त्राता है। इस कर्मागम द्वारके रोकनेको 'संवर' कहते हैं। श्रर्थान् आस्रवके निरोधको संवर कहते हैं ।

जो पुरुष संवर धारण करता है, उसका यह कर्तव्य है कि वह पाप रूपी जलका श्रर्थात् मिध्यात्व, श्रविरित, प्रमाद, कपाय श्रादिका सर्वथा लोप करके संयम-श्रवस्था प्रर्थात् श्रुभ भावना, श्रुभ विचारोंका ध्यान-चिन्तन करे। संवर धारण करनेसे मनुष्य श्रपने संसारको कम करता है।

शास्त्रकारोंने संवरके सामान्य प्रकारसे बीस भेद कहे हैं श्रीर विशेष प्रकारसे सत्तावन भेद कहे हैं, जो निम्न प्रकार हैं:—

<sup># &#</sup>x27;'ग्रास्नवनिरोधः संवरः" -- उमास्वाति ।

१—सम्यक्त्वका धारण करना, २—व्रत-प्रत्याख्यानका करना, ३—प्रमादका त्याग करना, ४—कषाय नहीं करना, ४—

शुभ विचारोंका द्वर्यमें संचार करना, ६—दया पालनी ७—सत्य बोलना, ५—बिना दी हुई वस्तु नहीं लेनी, ६—ब्रह्मचर्यका पालन करना, १०—निर्ममत्व होना, ११—१२—१३—१४—१४—
श्रोत्र, चल्ल, ब्राण, रस और स्पर्श इन्द्रियका निष्मद्द करना, १६—

मनको वशमें रखना, १७—वचन और कायका निष्मद्द करना, १६—मण्डोपकरणोंको सावधानीसे लेना और सावधानीसे रखना और २०—सुई-कुशमात्र भी यत्नसे लेना और यत्न से रखना।

संवरके सत्तावन भेद इस प्रकारसे हैं:--

ं पाँच समिति, तीन गुप्ति, बाईस परिषष्ठ, दस यतिधर्म, बारहः भावना और पाँच चारित्र ।

पाँच समितिः-

्र १--ईर्या समिति, २--भाषा समिति, ३--एषणा समिति, ४---भादानिचेषणा समिति श्रीर ४---परिठावणीयाउत्सर्ग समिति।

तीन गुप्ति:--

१—मनोगुप्ति, २—वचनगुप्ति श्रौर कायगुप्ति ।
 बाईस परिषहः—

१—जुधा, २—तृषा, ३—शीत, ४—उष्ण, ४—दंशमशक, ६—अचेल, ७—अरति, ८—की, ६—चर्या, १०—निषद्या, ११—शय्या, १२—अक्रोध, १३—वध १४—याचना, १५— अलाम, १६—रोग, १७—तृण, १८—मल, १६—सत्कारपुरस्कार, २०—प्रज्ञा, २१—अज्ञान और २२—अदर्शन।

दस यतिधर्मः—

१—त्तमा, २—मुक्ति, ३—म्बार्जव, ४—माई व, ४—लाघव, ६—सत्य, ७—संयम, ८—तप, ६—त्याग श्रौर १०—ब्रह्मचर्य छ। बारह भावनाः—

१—न्नानित्य, २--न्नाशरण, ३--संसार, ४-एकत्व, ४--श्रन्यत्व, ६---श्रशुचि, ७--श्रास्त्रव, ८---तिर्जरा, १०---लोक, ११---बोधि श्रीर १२---धर्मस्वाख्यातत्व।

पाँच चारित्रः--

१—सामायिक, २—छेदोपस्थापनीय, ३—परिहारविशुद्धि, ४—सूद्रमसम्पराय श्रौर ४—यथाख्यात ।

# निर्जरा

जिस प्रकार समुद्रमें पड़ी हुई किसी नौकाके छिद्र तो बन्द कर दिये, जिससे कि श्राता हुआ पानी रुक गया, लेकिन जो पानी उसमें पहले भर गया है, वह जब तक न निकाला जायगा, तब

<sup># &</sup>quot;उत्तम-चमामार्द्वार्जवसत्यशौचसंयमतपस्यागाश्चिचम्यब्रह्मच यांखाः ।" ---- उमास्वाति ।

तक नौकाका पार लगना कठिन है। उसी प्रकार झात्मा रूपी नौकामें जो पाप रूपी पानी भरा हुआ है, उसको निकालनेका उपाय मनुष्यको करना चाहिये। ऐसा किये बिना यह आत्मासंसार-समुद्रसे पार नहीं हो सकती। कर्म रूपी जलको आत्मा रूपी नौकासे निकालनेके उपायको 'निर्जरा' कहते हैं। दूसरे राज्दों में यों कहना चाहिये कि आत्म-प्रदेशोंपर जो अशुभ कर्मोंके परमाशु लगे हुए हैं, उनको दूर करनेके उपायको निर्जरा कहते हैं। जिस प्रकार एक चिकने घड़ेको गर्म पानी व सोड़ा आदि लगाकर साफ किया जाता है, उसी प्रकार कर्ममलसे मलीमस आत्मा तप:-संयम आदिसे पवित्र की जाती है।

आत्मामें जो संचित कर्म हैं, उनको दूर करनेकेलिये अथवा आत्माको शुद्ध करनेकेलिये शास्त्रकारोंने बारह विधियाँ बताई हैं:—

१—अनशन—'श्रशनं-भोजनम्। न श्रशनिमिति अनशनम्' श्रर्थात् श्राहार-पानीका त्याग करना क्षः।

<sup>#</sup> यह एक तप है। इसमें आहार-पानीका त्याग किया जाता है। सामर्थ्यवान् प्राणी सर्व प्रकारके आहार-पानीका त्याग कर देते हैं। एक दिनका, दो दिनका, महीने भरका, साज भरका इत्यादि जितनी आपनी सामर्थ्य हो—उसके अनुसार त्याग करते हैं और जिनमें इतनी सामर्थ्य नहीं होती, वे थोड़ा भी कर सकते हैं। आहार मात्रका त्याग कर केडक

- २—अवमौदर्य अर्थात् भोजनकी अधिक रुचि होनेपर भी कम आहार करना।
  - ३-भित्ताचर्या अर्थात् शुद्ध आहार आदिका लेना।
- ४—रसपरित्याग अर्थात् मीठा, घृत, तेल आदिका त्याग करना।
- ४—कायक्लेश श्रर्थात् वीर, गोदोहन, वश्र श्रादि श्रासन करना।
- ६—पड़िसंलीएता ऋर्थात् इन्द्रिय, योग ऋादि कर्म-बन्धके कारगोंसे आत्म-नियह करना।

ये छह तप 'बाह्य तप' कहलाते हैं + ।

- ७—प्रायश्चित्त अर्थात् लाने-पीने, उठने-बैठने या अन्य किसी तरीक्रेसे कोई दोष लग गया हो तो आत्माको शुद्ध करनेके लिये आलोचना, वन्दना करना।
- ५—विनय श्रर्थात् गुरु श्रादिका भक्ति-भावसे श्रभ्युत्थानादि द्वारा श्रादर-सत्कार करना ।

जब ही ले सकते हैं। उद्दीस इन्द्रियोंको और मनको वशमें करनेके क्षिये मुनि इस तपका आचरण करते हैं।

+ "अनशनावमौद्र्यवृत्तिपरिसंख्यानरसपरित्यागविविक्तशय्यासन-कायक्लेशा बाझं तपः"। — उमास्वाति । ६-वैय्यावृत्य अर्थात् दस प्रकारके आचार्यादिकोंकी सेवा करनार ।

१०--स्वाध्याय अर्थात्शास्त्रोंकी वाचना-पृच्छना आदि करना।

११--ध्यान अर्थात् मनको एकाम करना।

१२-व्युत्सर्ग अर्थान् कायके व्यापारका त्याग करना।

ये पिछले छह तप 'श्राभ्यन्तर तप' कहलाते हैं छ।

जो पुरुष श्रनशन, श्रवमौद्र्य, वृत्तिपरिसंख्यान, रसपरि-त्याग, विविक्तशय्यासन श्रोर कायक्लेश, इन छह प्रकारके बहिरङ्ग तप तथा प्रायश्चित्त, विनय, वैय्यावृत्य, स्वाध्याय, व्युत्सर्ग श्रोर ध्यान, इन छह प्रकारके श्रन्तरङ्ग तपोंको कर सकते हैं, वे बहुतसे कर्मोंकी निर्जरा करते हैं।

श्रनेक कमोंकी शक्तियोंके गलानेको समर्थ द्वादश प्रकारके तपोंसे बड़ा हुआ मनुष्यका जो शुद्धोपयोग है, वही—'भाव निर्जरा' है श्रौर भाव निर्जराके श्रनुसार नीरस होकर पूर्वमें बैंधे हुए कमोंका एक देश खिर जाना 'द्रव्य निर्जरा' है।

जो पुरुष कर्मोंके निरोधसे संयुक्त है, श्रात्म-स्वरूपका जानने-वाला है, वह पर कार्योंसे निवृत्त होकर श्रात्मकार्यका उद्यमी होता

१--दस प्रकारके भाचार्यादि ये हैं:---

<sup>&</sup>quot;श्राचार्योवाध्याय तपस्व-शैद्ध-ग्लान-गग्य-कुल-संघ-साधु-मनोज्ञानाम्।" -----उमास्वाति ।

<sup>🕸 &</sup>quot;प्रायश्चित्तविमयवैयावृत्तिस्वाध्यायव्युत्सर्गध्यानान्युत्तरम्।"

<sup>--</sup> डमास्वाति।

है, तथा श्रपने स्वरूपको पाकर गुगागुगािके श्रभेदसे श्रपने ज्ञानगुगाको श्रापमें श्रभेद रूपसे श्रनुभवमें लाता है। वह पुरुष सर्वथा प्रकार वीतराग भावोंकेद्वारा, पूर्वकालमें बैंधे हुए कर्मरूपी धूलको उड़ा देता है श्रथांत् कर्मोंको खपा देता है।

## मोच्च

बन्धका प्रतिपत्ती मोत्त है श्रर्थात् उक्त चारों प्रकारके बन्धसे मुक्त होना—छूटना, उसीका नाम 'मोत्त' है।

मोत्तकी प्राप्ति केवलज्ञानपूर्वक है ऋर्थात् पहिले केवलज्ञान हो जाता है, तब मोत्त होता है। इस कारण पहिले केवलज्ञानकी उत्पत्तिका कारण कहते हैं।

मोहनीय कर्मके त्तय होनेके पश्चात् श्रन्तर्मुहूर्त्त पर्यन्त त्तीण-कषाय नामका बारहवाँ गुणस्थान पाकर ज्ञानावरण, दर्शना-वरण श्रीर श्रन्तराय, इन तीनों कर्मोंका नाश होनेपर केवलज्ञान की प्राप्ति होती है।

केवलज्ञान होनेके पश्चात् वेदनीय, आयु, नाम और गोत्र, इन चार अघातिया कर्मोंका नाश हो जाना अर्थात् आगामी कर्म-बन्धके कारणोंका सर्वथा अभाव और पूर्व संचित कर्मोंकी सत्ताका सर्वथा नाश हो जाना ही मोत्त है।

"सम्यग्दर्शनज्ञानचारित्राणि मोत्तमार्गः।" त्र्यर्थात् सम्य-ग्दर्शन युक्त ज्ञान श्रीर चारित्र ही मोत्तका मार्ग है। ज्ञान श्रीर दर्शन श्रात्माके श्रनादि-स्ननन्त गुण हैं, मोत्त होनेके बाद वे भी कायम रहते हैं। झान बिना दर्शन नहीं श्रीर दर्शन बिना झान नहीं, दोनोंका जोड़ा है। इनको स्वच्छ बना सम्पूर्णता प्राप्त करनेका साधन चरित्र श्रीर तप हैं। ये सादि-सान्त हैं श्रर्थात् मोच प्राप्त हो देव तक इनकी श्रावश्यकता है। इन चारों प्रकारके गुणाराधनसे मोच प्राप्त होता है।

समस्त कर्मोंके नष्ट हो जानेके पश्चात् मुक्त जीव लोकके श्रन्त भाग तक ऊपरको जाता है।

जिस तरह मिट्टीसे लिपटी हुई तुंबी जब तक सिट्टीके कारण भारी रहती है, तब तक पानीमें डूबी रहती है, परन्तु ज्यों ही उसकी मिट्टी धुल जाती है, त्यों ही वह पानीके ऊपर झाजाती है। इसी प्रकारसे कर्मके भारसे दबा हुआ झात्मा ज्यों ही उनसे छूट कर हलका होता है, त्यों ही वह ऊपरको गमन करता है।

जीवका जब ऊर्ध्व-गमनका स्वभाव है तो फिर लोकके अन्तमें ही क्यों ठहर जाता है ? अलोकाकाशमें क्यों नहीं चला जाता है ? इसका उत्तर यह है—

श्रलोकाकाशमें धर्मास्तिकायके श्रभाव होनेसे श्रात्मा गमन नहीं कर सकती है अर्थात् धर्मादिक पाँच द्रव्योंका निवास लोकाकाशमें ही है, श्रलोकाकाशमें नहीं है। श्रीर जीव श्रीर पुद्गलको गमन करनेमें सहायक धर्म द्रव्य ही होता है, जिसका कि श्रागे श्रभाव है। इसलिये जीवके गमनका भी श्रभाव है। इसी कारण मुक्त जीव लोकके अन्तमें जाकर सिद्ध स्थानमें ठहर जाता है।

यदि कोई प्रश्न करे कि मुक्त जीवोंमें कुछ भेद है कि नहीं तो उसका उत्तर इस प्रकार है:—

वास्तवमें तो सिद्धोंमें कोई भेद नहीं है श्रर्थात् सब एकसे हैं, परन्तु हम संसारी जीवोंकी श्रपेत्तासे निम्न लिखित श्रनुयोगोंसे सिद्धोंमें भेद-व्यवहार हो सकता है:—

चेत्र, काल, गति, लिंग, तीर्थ, चारित्र, प्रत्येकबुद्धबोधित, ज्ञान, श्रवगाहना, श्रन्तर, संख्या श्रीर श्रल्पबहुत्व⊛।

चेत्रकी अपेचासे—भरत, महाविदेह आदि किस चेत्रसे मुक्त हुए; कालकी अपेचासे—किस कालमें मुक्त हुए; लिङ्गकी अपेचासे—तीन भाविलङ्गों में से किस लिङ्गसे चपकश्रेणीं चढ़ कर मुक्त हुए; तीर्थकी अपेचासे—िकस तीर्थंकरके तीर्थमें मुक्त हुए व तीर्थंकर होकर मोच प्राप्त की या सामान्यकेवली होकर मोच प्राप्त की; चारित्रकी अपेचासे—किस चारित्रसे कर्मों से मुक्त हुए; प्रत्येकबुद्ध बोधितकी अपेचासे—मुक्तिको प्राप्त करनेकेलिये जो साधुवृत्ति धारण की, वह अपने ही ज्ञानसे—समक्त धारण की अथवा दूसरेके उपदेशसे; ज्ञानकी अपेचासे—मनःपर्यवज्ञानसे केवलज्ञान हुआ अथवा अवधिज्ञानसे; अवगाहनाकी अपेचासे चौदहवें

<sup># &#</sup>x27;'चेत्रकाखगतिजिङ्गतीर्थवारित्रप्रत्येकवृद्धिबोधितज्ञानावगाइनाम्तर-संरुवाल्पबहुत्वतः साध्याः ।'' --- उमास्वाति ।

गुणस्थानमें शरीरकी कितनी अवगाहना थीं; अन्तरकी अपेत्तासे— अमुक जीवके सिद्ध हो जानेके कितने समय बाद अमुक जीव सिद्ध हुए; संख्याकी अपेत्तासे—अमुक समयमें एक साथ जितने कीव सिद्ध हुए उनकी कितनी संख्या थी और अमुक समयमें एक साथ जितने जीव सिद्ध हुए उनकी कितनी संख्या थी; अल्प-बहुत्वकी अपेत्तासे—अमुक-अमुक समयमें एक साथ सिद्ध हुए जीव थोड़े थे अथवा अधिक; इत्यादि ।

जिस शरीरसे आत्मा सिद्धपदको प्राप्त करती है, उस शरीरसे तीसरा भाग कम सिद्धस्थानमें आत्मप्रदेशकी अवगाहना रह जाती है। जैसे:—मान लो ४०० धनुष्की अवगाहनावाली कोई आत्मा सिद्ध हुई तो उसकी अवगाहना वहाँ ३३३ धनुष् और ३२ अङ्गुलकी रह जायगी। और जो आत्मा ७ हाथवाली अवगाहनासे सिद्ध हुई तो उसकी अवगाहान सिद्ध स्थानमें ४ हाथ और १६ अंगुलकी रह जायगी।

ऐसा इसिलये होता है कि शरीरमें मुख, नासिका, कर्ण, जदर बादि स्थानोंमें कुछ पोल रहती है। उस पोलमें ब्रात्म-प्रदेश नहीं रहते। वह पोल—बात्म-प्रदेश-शून्य स्थान शरीरमें नाम कर्मके विपाकका परिणाम है। इसिलये नाम कर्मके ब्रभावमें ब्रात्म-प्रदेश शून्य स्थान सिद्धाकृतिमें नहीं रहता।

# परमेष्ठी अधिकार ।

श्रीत दर्शनमें पाँच परमेष्ठी माने गये हैं। इनके जपसे श्रथवा स्मरणसे मोच पद तककी प्राप्ति होती है तो फिर सांसारिक मनोऽभिलिषत पदार्थोंकी प्राप्ति हो तो इसमें श्राश्चर्य ही क्या है ?

पञ्च परमेष्ठीमें --पाँच पदोंमें समस्त धर्मात्मात्रोंका समावेश हो जाता है। उन पाँचों परमेष्ठियोंका, जिसमें नमस्कार पूर्वक उल्लेख है, सूत्र निम्न प्रकार है। उसमें पाँचों परमेष्ठियोंको नमस्कार त्रथवा वन्दना भी हैं:--

"णमो अरिहंताणं, णमो सिद्धाणं, णमो आइरि-याणं, णमो उवज्भायाणं, णमो लोए सन्वसाहृणं।"

इसमें पहिले पर्मे संसारमें जितने श्रिरहन्त हैं, उनकी बन्दना; दूसरेमें जो श्रात्मायें सिद्ध श्रथवा भगवान हो गये हैं, उनकी बन्दना; तीसरेमें संसारमें जितने श्राचार्य महाराज हैं, उनकी बन्दना; चौथेमें संसारमें जितने उपाध्यायजी हैं, उनकी बन्दना श्रीर पाँचवेंमें संसारमें जितने साधु-मुनि हैं, उनकी बन्दना की जाती है। यह श्रर्थमागधी भाषाका सूत्र है।

यहाँ यह प्रश्न स्वयम् उठता है कि इन आत्माओं के क्या गुण हैं जिनकी वजहसे ये वन्दनीय माने गये हैं ? इस कारण यह आवश्यक प्रतीत होता है कि उक्त पाँच परमेष्ठियोंके संनेपमें इक्ष गुण बताये जायें। क्योंकि विना गुण जाने किसीमें भी भक्तिभावका होना असम्भव है।

# 'णमो अरिहंताणं'

अरिहंतजी जिनको तीर्थंकर आदि भी कहते हैं, उनमें निम्न-लिखित गुण, अतिशय आदि होते हैं।

जिस प्रकार संसारमें चक्रवर्ती अनेक ऋदि-सिद्धियों और वैभवके घनी होते हैं, उसी प्रकार धार्मिक संसारके अरिहन्त देव चक्रवर्ती होते हैं।

जिस प्रकार स्वर्ण और पारा आँचके प्रयोगसे एक अपूर्व रसायन बन जाता है, उसी प्रकार जो प्राणी निम्नलिखित बीस बातोंमेंसे एक बातका भी दत्तचित्त होकर आराधन कर लेता है। वह तीर्थंकर पदका बन्ध कर लेता है और वह तीसरे भवमें तीर्थंकर पदको अवश्य प्राप्त करके स्वयम् भवसागरसे पार होता है और अनेक प्राणियोंको पार लगाता है।

वे बीस बातें निम्न प्रकार हैं:—

१—झरिहन्त, २—सिद्ध, २—प्रवचन, ४—शास्त्र, ४—स्थ-विर—वृद्ध, ६—बहुसूत्री—परिद्धत झौर७—तपस्वी, इन सातोंकी व्याचित्त होकर सेवा करनेसे; द—बार-बार झानमें उपयोग लगानेसे; ६—सम्यक्त्व निर्मल पालनेसे; १०—गुरु झादि पूज्य जनोंका दत्ति हो कर विनय करनेसे; ११—देवसी, रायसी, पालिक, चौमासी और सम्वत्सरीका प्रतिक्रमण निरन्तर करनेसे; १२— ब्रह्मचर्याद व्रतोंको वग़ैर दूपण पालनेसे; १३—सदैव वैराग्य भाव रखनेसे; १४—वाद्य और आभ्यन्तर (गुप्त) तपश्चर्या करनेसे; १४—सुपात्रको दान देनेसे; १६—गुरु, रोगी, तपस्वी, वृद्ध और नवदीक्तित आदिकी वैय्यावृत्य अर्थात् सेवा-भक्ति करने से; १७—पूर्ण चमा-भाव रखनेसे; १८—नितान्त और नित्य नया ज्ञानाभ्यास करनेसे; १६—जिनेश्वरके वचनोंका आदर—मान-पूर्वक पालन करनेसे और २०—तन, मन और धनसे जैनधर्मकी उन्नति करनेसे।

उन माता-पितात्रोंको धन्य है अथवा वे बड़े पुरयके ऋधि-कारी होते हैं जो तीर्थंकर सरीखे पुत्रको जन्म देते हैं। जब तीर्थंकर भगवान् गर्भमें आते हैं, तब उनकी मातेश्वरी चौदह स्वप्न देखती हैं। वे इस प्रकार हैं:--

१—ऐरावत हस्ति, २—श्वेत वैल, ३—शार्दू ल सिंह, ४— लक्ष्मी देवी, ४—पुष्पकी माला, ६—पूर्ण चन्द्रमा, ७—सूर्य, ५—इन्द्रध्वजा, ६—पूर्ण कलशा, १०—पद्मसरोवर, ११—चीर समुद्र, १२—देवविमान, १३—रक्लोंका ढेर और १४—निर्धू म अग्निकी ज्वाला।

मातेश्वरी इन दैदीप्यमान और अतीव हर्षोत्पादक स्वप्नोंका फल अपने पतिसे पूँ छती हैं। पति अति पवित्र और बड़ी ऊँची भावनाओं के एक विशिष्ट पुण्यवान और गम्भीर पुरुष होते हैं। वे सकल शाक्षों के ज्ञाता, भद्रपरिणामी और अवधिज्ञान विशिष्ट होते हैं। वे अपने विशिष्ट ज्ञानवलसे यह जान लेते हैं कि हमारे एक लोकातिशायी पुत्र होनेवाला है।

सवा नव महीने पूर्ण होनेपर उत्तम योग व शुभ मुहूर्तमें पूर्ण मतिज्ञान, श्रतिज्ञान श्रौर श्रवधिज्ञानसहित प्रभु जन्म लेते हैं। जन्मोत्सव मनानेकेलिये चौंसठ इन्द्र भगवानको मेरुपर्वत पर पण्डुकवनमें ले जाते हैं श्रीर वहाँपर बड़े धूम-धामसे उत्सव मनाते हैं। इनके श्रलावा छप्पन कुमारिका देवियाँ भी जन्म महोत्सव करती हैं। बादमें तीर्थं कर भगवान्के माता-पिता जनमो-त्सव मनाते हैं। बाल श्रवस्थाके बाद श्रगर भोगावली कर्म बाक़ी होते हैं तो भगवान गृहस्थ धर्मका पालन करते हैं। दीचा धारण करनेसे पेश्तर एक वर्ष तक नित्यप्रति एक करोड आठ लाख स्वर्ण मोहरोंका दान करते हैं। बादमें लौकान्तिक देवोंके निवेदनपर आरम्भ-परिप्रहका सर्वथा त्याग कर दीज्ञा धारण करते हैं। उसी समय उन्हें मन:पर्यवज्ञानकी प्राप्ति होती है। वब कुछ काल तक घातीय कर्मोंका चय करनेके वास्ते ध्यान, तप श्रादि व्रतोंका श्राराधन करते हैं और जो कोई देव-दानव-मनुष्य-पशु त्रादिके उपसर्ग त्राते हैं, उन्हें समभावसे सहन करते हैं। घातीय कर्मों के चय होनेपर अर्थात् मोहनीय कर्मके चय होनेपर मानावरणीय, दर्शनावरणीय और अन्तराय कर्मका चय हो जाता है और तब अनन्त गुणात्मक यथाख्यातचारित्र, अनन्तज्ञान, अनन्तदर्शन और अनन्तदानवीर्य आदि लब्धियोंकी उन्हें प्राप्ति होती है। घातीय कर्मोंके चय करनेसे उन्हें 'अरिहन्त पद'की प्राप्ति होती है। अरिहन्त भगवान बारह गुण सहित होते हैं और अठारह दोष श्र रहित होते हैं।

मोहनीय कर्मके चय होनेसे अनन्तगुणात्मक यथाख्यातचारित्र वाले होते हैं। ज्ञानावरणीय कर्मके चय होनेसे अनन्तकेवलज्ञान की प्राप्ति होती है, जिससे समस्त संसारकी रूपी और अरूपी समस्त रचनाके द्रव्य-चेत्र-काल-भावको जानने लग जाते हैं। दर्शना-वरणीय कर्मके चय होनेसे केवलदर्शनकी प्राप्ति होती है, जिससे संसारकी समस्त रूपी और अरूपी वस्तुओंको देखने लगते हैं। अन्तराय कर्मके चय होनेसे अनन्त दान, लाभ, भोग, उपभोग और वीर्य लव्धिकी प्राप्ति होती है; अनन्त तेजस्वी होते हैं; अनन्त बल पुरुषार्थके धनी होते हैं; अनन्त चायिक सम्यक्त्व

<sup>&</sup>quot;चुल्पिपासाजरातङ्क, -जन्मान्तकभयसमयाः । न रागद्वेष मोहारच, यस्याप्तः स प्रकीर्त्यते ॥"

<sup>—</sup>स्वामी समन्तभद्राचार्थ।

श्चर्यात् जिसमें खुधा, तृपा, बुढ़ापा, रोग, जन्म, मरग, भय, गर्व, राग, द्वेप, मोह, (च) से चिन्ता, मद, श्चरति, खेद, स्वेद, निद्रा श्चीर श्चारचर्य, ये श्चटारह दोष-नहीं होते, वह 'श्चरिहन्त' है।

अर्थात् प्रत्येक रूपी और अरूपी वस्तुका यथार्थ और सत्य स्वरूपके जाननेवाले होते हैं; वज्रवृषभनाराचसंहनन अर्थात् संसारमें समस्त प्राणियोंसे वलिष्ठ श्रीर मजवृत शरीर वाले होते हैं; समचतुरससंस्थान श्रर्थात् शरीरका बड़ा सुन्दर श्रीर उब वनाव होता है; चौंतीस श्रतिशय श्रर्थान् जहाँ मगवान्की समव-सरण सभाकी रचना होती हैं, वहाँ श्रशाकवृत्त, रज्ञजिद्त महा प्रभाशाली सिंहासन, भामण्डल, छत्र, चमर, देवकृत अचित्त पुष्पोंकी वर्षा आदि अनेक वैभवयुक्त वस्तुएँ दिखाई देती हैं; जहाँ भगवान विराजते हैं या पधारते हैं, वहाँ मनोज्ञ ऋतु, मनोज्ञ रास्ता, श्रचित्त जलकी वर्षा श्रीर हर प्रकारकी शान्ति श्रादि रहती हैं: भगवान अर्धमागधी भाषामें व्याख्यान देते हैं. जो हर प्रकारके प्राणी श्रासानीसे समक सकते हैं; भगवानके समच या समवसरणमें प्राणियोंके वैरभाव मिट जाते हैं; भगवान्के शरीरमें मैल श्रादि नहीं लगता है; भगवानके श्राहार-विहारको चर्म-चन्नु वाला नहीं देख सकता है; भगवान्के अतिशयसे उनके चारों ओर बीसों कोस तक हर प्रकारकी शान्ति व प्रसन्नता छाई रहती है श्रीर श्रनेक श्रतिशय होते हैं; भगवान्की वाणी बड़ी सुन्दर मनोज्ञ और इस प्रकारकी होती है कि प्रत्येक प्राणी सरलतासे समम जाता है; भगवान्के वचन परस्पर-विरोध-रहित होते हैं; सदा देश-काल-भावानुसार बोलते हैं; थोड़ा बोलते हैं और बहुत अर्थ निकलता है; अगर किसी श्रोताके शंका हो तो भगवान् उसे स्वयम् साफ कर देते हैं। श्रादि अनेक गुण्युक्त अरिहन्त भगवान होते हैं 🖟

इनके ऋलावा किसी प्रकारका भगवान्में दोष नहीं होता है। जैसे-कभी क्रोध नहीं करते श्रर्थात् सदा शान्त रहते हैं। मान, माया, लोभ रहित होते हैं अर्थात सर्वथा अभानी, अमायावी, अलोभी होते हैं। कभी श्रसत्य नहीं बोलते श्रर्थात् सदा सत्यभाषी होते हैं। भय नहीं करते अर्थात् सदा अभय होते हैं। किसी प्रकार की हिंसा नहीं करते। क्रीड़ा नहीं करते अर्थात् सर्व प्रकार-की कीड़ाके भगवान त्यागी होते हैं।

भगवान् सदा ज्ञानवन्त, माहात्म्यवन्त, यशस्वी, वैराग्यवन्त, रूपवन्त, वीर्यवन्त, प्रयक्षवन्त, उत्साही श्रीर श्रनेक गुरू युक्त होते हैं।

तीर्थंकर भगवान्के पाँच कल्याएक श्रथवा महा शुभ समय बताये गये हैं:--

१-श्रवतरनेको 'च्यवन कल्याणक', जन्मको 'जन्म कल्या-एक', दीचाको 'दीचा कल्याएक', केवलज्ञान उत्पन्न होनेको 'केवलज्ञान कल्यागक' श्रौर मोत्त पधारनेको 'मोत्त कल्या-राक' कहते हैं।

शास्त्रकारोंने 'समो ऋरिहंतासं'का शब्दार्थ संज्ञिपमें निम्न प्रकार किया है:--

- (क) संसार रूप गहन वनमें अनेक दुःखोंके देनेवाले मोहादि रूप शत्रुओंका हनन करनेवाला जो अरिहन्त देव हैं, उनकोद्रञ्य और भाव पूर्वक नमस्कार हो।
- (ख) सूर्य मण्डलका आच्छादन करनेवाले मेघके समान ज्ञानादि गुणोंके आवरणोंका हनन करनेवाले जो आरिहन्त देव हैं, उनको द्रव्य और भाव पूर्वक नमस्कार हो।
- (ग) आठ कर्म रूप शत्रुश्चोंके नाश करनेवाले श्चरिहन्तः भगवान्को द्रव्य श्रीर भाव पूर्वक नमस्कार हो।
- (घ) पाँचों इन्द्रियोंके विषय, कषाय, परीषह, वेदना तथा उपसर्ग, ये सब जीवोंकेलिये रात्रुभूत हैं। इन रात्रुद्योके नाराक अरिहन्त देवको द्रव्य और भाव पूर्वक नमस्कार हो।

प्रश्न- उक्त लच्चणोंसे युक्त भगवान्को नमस्कार करनेकाः क्या कारण है ?

उत्तर—यह संसार एक महाभयक्कर, कठिन श्रौर दुर्गम वन है। उसमें श्रमण करनेसे सन्तप्त जीवोंको भगवान्का स्मरण परमपदका मार्ग दिखानेमें निमित्त रूप होता है। श्रतः सर्व जीवों के वे परमोपकारी होनेसे नमस्कार करनेके योग्य हैं। श्रतएव उनको श्रवश्य नमस्कार करना चाहिये।

प्रश्न--द्यरिहंत भगवान्का ध्यान किसके समान तथा किस रूपमें करना चाहिये ? ् उत्तर—श्वरिहृंत भगवान्का ध्यान चन्द्रमण्डलके समान श्वेतवर्णमें करन्यू चाहिये। पृथ्वीपर एक समयमें संसारमें जघन्य बीस श्रौर उत्कृष्ट एक सौ साठ तथा एक सौ सत्तर तक श्रारिहंत हो सकते हैं।

#### 'णमो सिद्धाणं'

प्रश्न--'णमो सिद्धागां' इस दूसरे पदसे जिन सिद्धोंको नम-स्कार किया गया है, उन सिद्धोंका क्या स्वरूप है अर्थात् सिद्ध किनको कहते हैं ?

उत्तर—जिन्होंने चिरकालसे बँधे हुए त्राठ प्रकारके कर्मरूपी इन्धन समृहको जाज्वल्यमान शुक्तध्यानरूपी श्रग्निसे जला
दिया है, उनको सिद्ध कहते हैं। श्रथवा—जो मोच नगरीमें चले
गये हैं, उनको सिद्ध कहते हैं। श्रथवा—जिनका कोई भी कार्य
श्रपरिपूर्ण नहीं रहा है, उनको सिद्ध कहते हैं। श्रथवा—शासनके
प्रवर्त्तक होकर सिद्ध रूपसे जो मङ्गलत्वका श्रमुभव करते हैं,
उनको सिद्ध कहते हैं। श्रथवा—जो नित्य श्रपर्यवसित श्रमन्तस्थितिको प्राप्त होते हैं, उनको सिद्ध कहते हैं। श्रथवा—जिनसे
भव्य जीवोंको गुण-समृहकी प्राप्ति होती है, उनको सिद्ध कहते हैं।

संसारी त्रात्माके जो कर्म लगे हुए हैं, जिनकी कि वजहसे । संसारी त्रात्मा संसार-परिश्रमण किया करता है और अपने, सुख-स्वरूपका श्रनुभव नहीं कर सकता, उनको बाठ विभागोंमें बाँटा गया है। क्योंकि श्रात्माके श्राठ महागुणोंका, जिनके बन्दर अनन्त गुण समाविष्ट होते हैं, वे घात करते हैं। वे आठ कर्म घातिया और अघातियाके भेदसे दो प्रकारके हैं। 'अघातिया' शब्दमें 'नञ्' समास ईषदर्थमें हुआ है। अरिहन्त भगवानके चार घातिया ही कर्म नष्ट हुए हैं, जिसकी वजहसे उनके अनन्त चतु-ष्ट्रय प्रादुर्भूत हो गये हैं। और चार अघातिया अभी मौजूद हैं, जिसकी वजहसे शरीर आदि भी अरिहन्त भगवानके मौजूद रहते हैं। लेकिन 'सिद्ध भगवान' के चार घातिया और चार अघातिया अर्थात् आठों ही कर्म नष्ट हो गये हैं। जिसकी वजहसे उनके आठ गुण प्रगट हो जाते हैं। सिद्ध भगवानके आठ गुण ये हैं:—

(१) सम्यक्त्व, (२) दर्शन, (३) ज्ञान, (४) अगुरुल-घुत्व, (४) अवगाहनत्व, (६) सूद्तमत्व, (७) अनन्तवीर्य और (८) अन्याबाधत्वं।

उक्त गुणोंके अन्तर्गत सिद्धोंमें अनेक गुण और होते हैं, उनमेंसे कुछ संचेपमें यहाँ कहे जाते हैं:—

सिद्ध भगवान श्रानन्तज्ञान, श्रानन्तदर्शन, श्रानन्तवल, श्रानन्त-वीर्थ. श्रानन्तसुख श्रीर श्रानन्तज्ञायिक सम्यक्त्वके धनी होते हैं, उनकी श्रात्माका विस्तार सदा एकसा रहता है, श्रामूर्त हैं, न हलके हैं न भारी हैं, पाँच प्रकारका ज्ञानावरणीय कर्म ज्ञाय करके उन्हें श्रानन्त केवलज्ञान प्रकट हुआ, दो प्रकारका बेदनीय कर्म ज्ञय करके वाधा-पीड़ा-रहित हुए, दो प्रकारका मोहनीय कर्म चय करके लघुभूत हुए, चार प्रकारका आयु कर्म चय करके अमर हुए, चार प्रकारका नाम कर्म चय करके अमूर्त हुए, दो प्रकारका गोत्र कर्म चय करके शरीर दोष रहित हुए, पाँच प्रकार के अन्तराय कर्म चय करके अनन्त शक्तिके धारक हुए। सिद्ध भगवान्के कोई वर्ण नहीं, कोई रस नहीं, कोई स्पर्श नहीं, कोई वेद नहीं, कोई गंध नहीं, काय नहीं, कर्म नहीं, जन्म नहीं, मरण नहीं, रोग नहीं, शोक नहीं, वियोग नहीं, मोह नहीं, निरंजन निराकार आदि अनेक गुण युक्त ये सिद्ध भगवान सिद्धशिलापर सदाकाल विराजमान रहते हैं और उपरोक्त अनेक लोकोत्तर गुणोंको आस्वादन करते हैं।

प्रश्न—उक्त लक्त्रणोंसे युक्त सिद्धोंको नमस्कार करनेका क्या कार ए हैं ?

उत्तर--श्रविनाशी तथा श्रनन्त ज्ञान, दर्शन चारित्र श्रौर वीर्य रूप चार गुणोंके उत्पत्ति-स्थान होनेसे, उक्त गुणोंसे युक्त होनेके कारण, श्रपने विषयमें श्रतिशय प्रमोदको उत्पन्न कर श्रन्य भव्य जीवोंकेलिये श्रानन्द उत्पादनके कारण होनेसे वे श्रत्यन्त उपकारी हैं। श्रतः उनको नमस्कार करना उचित है।

प्रश्न-सिद्धोंका ध्यान किसके समान तथा किस रूपमें करना चाहिये ?

उत्तर—सिद्धोंका ध्यान उदित होते हुए सूर्यके समान रक्त वर्णमें करना चाहिये। सिद्ध भगवान संख्यामें अनन्त हैं।

#### 'एमो आइरियाएं'

'णमो ब्राइरियाणं' इस तीसरे पदसे ब्राचार्योको नमस्कार किया गया है। उनका स्वरूप क्या है ब्रशीत ब्राचार्यमें क्याक्या गुण होते हैं?

उत्तर—जो मर्यादा पूर्वक अर्थात् विनय पूर्वक जिन शासनके अर्थका सेवन अर्थात् उपदेश करते हैं, उनको आचाय कु हैं। अथवा—जो ज्ञानाचार, दर्शनाचार, चारित्राचार, तर्प श्रीचार और वीर्याचारके पालन करनेमें अत्यन्त प्रवीस हैं तथा दूसरोंको उनके पालन करनेका उपदेश देते हैं, उनको आचार्य कहते हैं। अथवा—जो पाँच महान्नत, पाँच आचार , पाँच समिति, तीन गुप्ति, पाँच इन्द्रियवशित्व करें, नव बाद ब्रह्मच चार कषायको त्यागें, इन छत्तीस गुरा युक्त आचार्य महा हैं। और आठ सम्पदा अर्थात् सूत्र सम्पदा, शरीर सम्पदा, व संपदा, मित संपदा, उपयोग संपदा, वाचना संपदा, संमह संपदा और तेजः संपदाके धनी होते हैं। इत्यादि अनेक गुरा युक्त होते हैं। आचार्य महाराज बावन अनाचीर्यके टालनेवाले, अठारह हजार शीलाङ्ग आदि अनेक गुरा युक्त होते हैं।

<sup># (</sup>१) दर्शनाचार, (२) ज्ञानाचार, (३) चारित्राचार, (४) तप बाचार बौर (४) वीर्याचार, ये ब्राचार्य महाराजके 'पाँच ब्राचार' कहलाते हैं। समिति, गुन्नि ब्रादिका वर्यंन पहले प्रकरकोंमें किया जा चुका है।

श्रथवा—जो मर्यादा मूर्वक विद्वार रूप श्राचारका विधिवत् पालन करते हैं तथा दूसुरोंको उसके पालन करानेका उपदेश देते हैं, उनको श्राचार्य कहते हैं। श्रथवा—जो योग्य श्रयोग्यका श्रलग-श्रलग निश्चय करनेमें चतुर श्रीर यथार्थ उपदेश देनेमें प्रवीग्य होते हैं, उन्हें श्राचार्य कहते हैं।

्र्य-उक्त लक्तर्णो युक्त आचार्योको नमस्कार करनेका

उत्तर—सद् व्यवहारके उपदेश करनेक कारण जिनको परो-पकारी होनेकी प्राप्ति हुई है, जो सर्वजन-मनोरंजक हैं, सब जनोंके मनोंको प्रसन्न करने वाले हैं, संसारके जीवोंमेंसे भव्य जीवोंकों जिन-वाणीका उपदेश देकर उनको प्रतिबाध करते हैं और सम्य पाप्ति कराते हैं, किसीको देश विरतकी प्राप्ति, किसीको सर्वा । प्राप्ति कराते हैं तथा कुछ जीव उनके उपदेशका श्रवण कर भद्र-परिणामी हो जाते हैं। इस प्रकारके उपकारके कर्ता शान्त मुद्राके धारक उक्त आचार्य च्रण मात्रकेलिये भी कषायग्रस्त नहीं होते। अतः वे श्रवश्य नमस्कार करनेके योग्य हैं।

उक्त आचार्य नित्य प्रमाद रहित होकर अप्रमक्त धर्मका कथन करते हैं, राज-कथा, देश-कथा, स्त्री-कथा, भक्त-कथा, सम्यक्त्वमें शिथिलता तथा चरित्रमें शिथिलताको उत्पन्न करने वाली विकथाका वर्णन करते हैं, मल और पापसे दूर रहते हैं तथा देश और कालके अनुसार विभिन्न उपायोंसे शिष्य आदिको प्रवचनका अभ्यास कराते हैं, साधुजनोंको किया घारण कराते हैं, जैसे सूर्यके अस्त हो जानेपर घरमें स्थित घटना दि पदार्थ नहीं दीखते हैं तथा प्रदीपके प्रकाशसे बे दीखने लग उसी प्रकार केवलज्ञानी सूर्यके समान श्रीतीर्थकर देवके मु रूप महलमें जानेके परचात तीनों लोकोंके पदार्थों करनेवाले दीपकके समान श्राचार्य ही होते हैं। अवस्य नमस्कार करना चाहिये। जो मध्य जीव ऐसे निरन्तर नमस्कार करते हैं, वे जीव धन्य माने जा उनका मवच्चय शीघ हो जाता है।

प्रश्न—श्राचार्योंका ध्यान किसके समान तथा किस रूपमें करना चाहिये ?

उत्तर—श्राचार्यों का ध्यान स्वर्णके समान पी चाहिये। उक्त गुणोंके श्रलावा श्राचार्यजी साधुकं सक् भी सम्पन्न होते हैं।

#### 'णमो उवज्भायाणं'

'शामी उवज्मायागं' इस चौथे पदसे उपाध्यायोंको नमस्कार किर्यो गया है। इन उपाध्यायोंका क्या स्वरूप है श्रौर उपाध्याय किनको कहते हैं?

जो ग्यारह श्रंग, बारह उपांग, चार छेद, चार मृल सूत्र श्रौर बत्तीसर्वे श्रावश्यकजीके जानकार होते हैं, उनको उपाध्यायजी कहते हैं। श्रथवा—जिनके समीपमें रह कर श्रथवा श्राकर शिष्यजन अध्ययन करते हैं उनको उपाध्यायजी कहते हैं।

अह जो समीपमें रहें हुए अथवा आये हुए साधु आदि जनों

द्वान्तका अध्ययन कराते हैं, उनको उपाध्यायजी कहते हैं।

ता—जिनके समीपत्वसे सूत्रके द्वारा जिन प्रवचनका अधिक

ारण होता है, उनको उपाध्यायजी कहते हैं। अथवा—

क ध्यान करते हैं, उनको उपाध्यायजी कहते हैं।

उपयोगपूर्वक ध्यानमें प्रवृत्त होकर पाप कर्मका त्याग

बाहर निकल जाते हैं, उनको उपाध्यायजी कहते हैं।

अथवा—मानसिक पीड़ाकी प्राप्ति, कुबुद्धिकी प्राप्ति तथा दुध्यान
की प्राप्ति जिनके द्वारा अपहत होती है, उनको उपाध्यायजी कहते
हैं। अप पानों झानके भएडार, द्याके सागर, ज्ञान रूपी नेत्रके

रनेक गुण युक्त होते हैं, उन्हें उपाध्यायजी कहते हैं।

का क्या हेतु है ?

उत्तर—उक्त उपाध्यायजी पश्चीस गुण युक्त होते हैं, द्वादशाङ्गी आदि सूत्रोंके धारक और सूत्र और श्रर्थके विस्तार करनेमें रसिक होते हैं, आये हुए या रहे हुए शिष्यों व साधुओं को जिन वचनों का अभ्यास कराते हैं। इस हेतु भव्य जीवों के उपर उपकारी होने के कारण उनको नमस्कार करना चाहिये।

प्रश्न-उपाध्यायोंका ध्यान किसके समान तथा किस रूपमें करना चाहिये ?

उत्तर—उनका ध्यान मरकतमणिके समान नं करना चाहिये। उक्त गुणोंके श्रतावा उपाण्यायजी : गुण सम्पन्न होते हैं।

### 'णमो लोए सव्वसाहुएं'

'णमो लोऐ सब्बसाहूणं' इस पदके द्वारा साध किया गया है।

प्रश्न-उन साधुआंके क्या लच्चण हैं ? ही आ

जो किसी प्रकारकी हिंसा नहीं करे; किसीना है व बोले अर्थान् सदा सत्य बोले; बरीर दी हुई नि ज ले पूर्ण बहाचर्य पत्ले, किंचिन् मात्र परिमक्षावसे नहीं रक्खे; तीन करण और तीन योगसे अर्थान्तीं कायसे कोई पाप करे नहीं, करावे नहीं और किं नहीं; े ों इन्द्रियों—नेत्र, नासिका, कर्ण, जिहा आर तीनों करण और तीनों योगोंसे वशमें रक्खे; क्रोध, मान, माया और लोभको तीन करण और तीन योगसे करे नहीं, करावे नहीं और करतेको भला जाने नहीं।

साधु अनेक परिपहोंको जीतते हैं। जैसे अगर शुद्ध और निर्देष आहार और जल नहीं मिलता है तो प्रसन्नता और शान्तिभावसे इधा और तृषा परिपहको सहन करते हैं। जाड़ोंमें अग्निसे तापते नहीं; कम्बल, सौर आदि औढ़ते नहीं, सिर्फ मर्यादित मामूली कपड़ा र शान्तिभुष्वसे शीत परिषद्द सहन करते हैं। गर्मियों में नहीं, स्नानादि करते नहीं, शान्तिभावसे उच्छा परिरते हैं। हाँस, मच्छर श्रादिकाटते हैं तो मसहरी, धूएँ
ग नहीं करते हैं, शान्तिभावसे उस कष्टको सहन करते
और निर्दोष वस्त्र नहीं मिलता है तो शान्तिभावसे
क करते हैं। चौमासे के चार महीन के सिवाय
नमें एक महीन से ज्यादा ठहरते नहीं श्रीर सदा
अ करते हैं; इस प्रकार जो स्थानका श्रीर मार्गका परिउसे शान्तिभावसे सहन करते हैं। भन्नार्थ जायँ या
।यँ तो रास्तेमें या किसी के घरपर बैठते नहीं श्रीर
खड़े रहते हैं या चलते रहते हैं। चतुर्मासमें या
ं जैसा स्थान ठहरने को मिल जाता है तो उसमें ही
रहते हैं। श्रगर कोई गृहस्थ या श्रन्य श्रज्ञानी

्र निर्शिष्ट कहे या मारे या पीट तो कोध नहीं करते, बिल्क शान्तिभावसे उसे सहन करते हैं। अगर कोई रोग उत्पन्न होता है तो अगर शुद्ध और निर्दोष औषिध मिलती है तो प्रहण करते हैं, बरना शान्तिभावसे परिषहको सहन करते हैं। साधु लोग पृथ्वी पर या काष्ठके तख्तेपर शयन करते हैं; शीतकालमें पराल—घासकी आवश्यकता होती है; अगर वह नहीं मिलती है तो समभावसे कष्टको सहन करते हैं। अगर कोई अज्ञानी उनसे हैंसी मजाक करता है तो वे शान्तिभावसे भ

षसे सहन करते हैं। इस प्रकारसे साक्षु लोग अने परिषहोंको शान्तिभावसे सहन करते हैं।

उपर जो शुद्ध श्रीर निर्दोष श्राहार कहा गया मतलब है कि छयानवे प्रकारके दोषसे श्रार श्रीपिध, वस्त्र श्रादि शुद्ध हो तो वे प्रहण कर हैं। उनमेंसे कुछ उदाहरणार्थ यहाँ दिये जाते के

१—गृहस्थ साधुके वास्ते ब्राहार बनाकर के क्रिन श्राचारों से अगर गृहस्थ अपने भाजनमें साधुके विचार**से** कु<sup>र्</sup> ह<sub>ुरते</sub> <mark>हैं तथा</mark> बनाता है ता भी नहीं लेना ३—मोल लाकर गृहेल, लेना ४-काई वस्तु तालेमें या बन्द किवाड़ोंमें है आ ५-रास्तेमें लाकर दे ता नहीं लेना ६-श्राड्मेंसे श्रान्य स्थानसं केाई वस्तु लाकर दे तो नहीं ले सबल छीन कर दे ता नहीं लेना -- भागीदार दे तो नहीं लेना ६--स्त्री ऋगर बच्चेको दुध पिला रहा हा सा उससे त्राहार नहीं लेना १०--मान, माया त्रीर लोभादिके साथ दान प्रहरण नहीं करना ११--भूखों या ब्राह्मणादिकेलिये श्रगर भोजन बना हो तो नहीं लेना १२--सदा एक घरसे आहार नहीं लेना १३--जिनके यहाँ श्रखाद्य वस्तु बन्ती हों उनके यहाँसे आहार नहीं लेना १४--जो मना करे कि हमारे यहाँ न श्रास्रो वहाँ नहीं जाना १४--कोई वस्तु सचित्त वस्तुके स्पर्शमें हो ता उसे नहीं लेना १६--द्वारपर भिखारी खड़ा हो तो उस गृहरें

ना ना १७--जिस त्राहारका रस, वर्ण, गन्ध नीर सेवा मन्दिर पुस्तकालय काल नं के सेर

> मौर राय पण इको मल-कसी काया इरण धौर बायु,

थिवा हे हैं। हारसे

कर

पूर्ण ब्रह्मचर्यका पालन करते हैं। दस प्रकारका र करते हैं। ब्राइ प्रकारका तप करते हैं। ब्राइ प्रकारका तप करते हैं। ब्राइ स्विथा त्याग करते हैं। इनके ब्राविश्कि ब्राप परिणामी, निरिभमानी, संयमी, निस्स्वार्थी युक्त होते हैं।

प्रश्न—डक्त लच्चगोंसे युक्त साधुजीको क्या हेतु हैं ?

उत्तर—जो श्रात्माके कल्याएका सदा ध्य उन्हें साधु कहते हैं। व हमसे श्रधिक धर्म रूप रहते करनेमें श्रतितत्पर रहते हैं। ऐसे साधुश्रोंक। परम श्रावश्यक है।

प्रश्न—साधुत्र्योंका ध्यान किसके समान करना चाहिये ?

उत्तर—साधुत्रोंका ध्यान त्राषाढ़के से मान स्यान पना चाहिये। उक्त गुगा युक्त साधु के द्वीप त्रीर पन में विचरते हैं। एक समयमें समस्त, सारमें कम से का जार कोड श्रीर उत्कृष्ट नव हजार गा साधु-साध्वी है

# वक्वतीं वासुदेव बलदेव

्र में चक्रवृती, वासुदेव-बलदेव, त्रादि भी त्रानेक ान् माननीय पुरुष होते हैं। इनकी विभृति

छह खएडका साधन करते हैं। इनके हजारों

होते हैं। छह खएडोंमें हजारों देश व उनके ां चक्रवर्तीकी आज्ञा मानते हैं अर्थात सेवामें ० रानियाँ श्रीर लाखों दास-दासी श्रादि होते हैं। दल श्रादि लाखों करोडोंकी संख्यामें इनकी ज्वर्तीके चौदह रत्न होते हैं। एक-एक रत्नके ु, ति हैं । चक्रवर्तीके चौदह रत्न इस प्रकार हैं:— শুপুর र<sup>ুনে,</sup> छह खण्ड साधनेका रास्ता बताता है। ्) दरह रत्नाके अपर शीत तथा धूपसे रज्ञा करता है। ों कोस रहे हुए। प्रबन्ध करता है।(४) खड़ रत्न का सिर छेद डालता है।(४) मिण र रखः। चन्द्र-जैसा प्रकाश करता है। (६) ः सेना गङ्गे, पादि नदियोंको पार करती है। रत्न खाना तैया रके तमाम क्रीज व चक्रवर्तीको न्यी प्रकार अश्व, त, पुरोहित, सेनापति, चर्म, अपना-अपन कार्य करते हैं।

रथ रत्न भी

जब चक्रवर्ती गर्भमें आते हैं, तब धनकी स्वप्न देखती हैं। स्वप्न वही होते हैं जो तीर्थ कहें। हैं। इनके अतिरिक्त बहुत सी ऋद्धिकों होत उपर्युक्त ऋद्धियोंको त्याग कर संयम किते हैं मोचको प्राप्त करते हैं और जो राज्य करते हैं, वे नरकमें जाते हैं। इनके समयमें साधु और पाँचों गतिमें जानेवाले जीव होते हैं।

वासुदेव—पूर्व भवमें निर्मल तप संयम् हैं और वहाँसे आयु पूर्णकर बीचमें एक भव करके उत्तम कुलमें जन्म लेते हैं। जब जन्म मातेश्वरी सात स्वप्न देखती हैं। शुभ एह वस्थाको प्राप्त करते हैं और बादमें राज्य वासुदेवपदकी प्राप्ति होनेप क्रून्हें सात रत्न हैं:—(१) सुदर्शनचक्र, (२) आमोधस्वज्ञ, (६) कीम् (४) पुष्पमाला, (४) धनुष्य आमोधवाण, (६) कीस्तुम् और (७) महारथ। ये महाबलवान् और महासुन्दर हो इनकी ऋदि व सिद्धि चक्रवर्तीसे आधी होती है।

वासुदेवके जन्मसे पूर्व पृथ्वीपर प्रतिवासुदेव रा है। यह भी पुण्यवान् श्रीर वैभव सिंहत होता है, कि कम होता है। वासुदेव प्रतिवासुदेवको सारकर कि श्रिधकारी बनता है और तीन खण्डमें स्क हत राज निह्न वासुदेवके पहिले जन्म लेते हैं अर्थात् वासुदेवसे दोनोंकी मातेश्वरी अलहदा-अलहदा होती हैं, पर में जब बें गर्भमें आते हैं तो इनकी माता चार में हैं। बादमें जन्म लेकर अनेक वैभव व । इनका वैभव वासुदेवके मुकाबिले आधेसे हुं इन दोनों भाइयोंमें असीम प्रेम होता है। प्राज्य करते हैं और तीनों खण्डका साधन करते ता कर नरक जाते हैं। वासुदेवकी मृत्युके बाद तरा करके महातपस्या करते हैं और अन्तमें हो हैं।

## लोक अधिकार

स प्रकार एक भाड़ या छींका लटका रहता है, इसी प्रकार अथवा लोक अलोकाकाशमें तनुवात घनवात श्रीर उसके बाद घनोद्दिषके श्राध है। अर्थान् जिस प्रकार पानीके श्राधारपर है, उसी प्रकार यह लोक श्राकाशमें तनुवात घनोद्दिषके श्राधारपर ठहरा हुआ है।

लोकसे ऋलोकका भेद करनेवाली धा काय, पुद्गल, जीव ऋौर काल द्रव्यः हैं, वह ऋलोक है। दूसरे शब्दोंमें यह ऋलोकमें सिवाय पोलके और कोई किसी प्रव ऋस्पी वस्तु नहीं है।

यह लोक नीचे सात रज्जु लम्बा श्रीर चौड़ा है। जपरकी श्रोर श्रमुक्रमसे प्रदेश-प्रदेश कम होते-होते. सार जपर श्रावें वहाँ, दोनों दीपककी संधिके स्थानपर एक रूज रह गया है। श्रागे क्रम-क्रमसे बढ़ता-बढ़ता दूसरे तीर सिन्धिके स्थानपर साढ़े तीन रज्जु ऊपर श्रावें वहाँ के है श्रीर श्रागे क्रम-क्रमसे घटता घटता-तीसरे

स्थानपर साढ़े तीन रज्जु त्रावे वहाँ एक रज्जु ार संपूर्ण लोक नीचेसे अपर तक सीधा गैर तीन सौ तेतालीस रज्जु घनाकार है।

ों विभक्त हैं:—

्रे नीचेका लोक. २—मध्य श्रथवा तिर्छा श्रथवा ऊँचा लोक ।

कमें निगोद और सात नरक हैं। पहिले नरकके ऊपर और नीचेके एक-एक आंतरेको छोड़ कर हारके भवनवासी देव हैं। इस प्रकार निगोदसे अधोलोक है। इसके बाद मध्यलोक शुरू

विस्तार पहिले नरकसे ज्योतिमेरडल नरकके ऊपर, श्रीर हम लोग जहाँ रहते हैं । कार्क उपर श्रीर हम लोग जहाँ रहते हैं । कार्क व्यन्तर श्रीर श्राठ प्रकारके यन्तर देव रहते हैं । बादमें पृथ्वीके ऊपर जम्बूद्वीप, लवरा, धातकीखरड द्वीप कालोद्धि समुद्र, पुष्कराध द्वीप, मानुर्वित श्रादि श्रसंख्यात द्वीप श्रीर समुद्र हैं । इनसे श्राठ के अवाईपर चन्द्र, सूर्य्य, गृह, नचत्र श्रीर तारा-मर्स्डल हैं । डेढ़ रज्जु ऊँचाई परसे ऊर्ध्वलोक शुरू हो जाता है । र्वलोकमें बारह देवलोक, नौ प्रैवेयक, पाँच श्रनुपर सिद्ध शिला है ।

तीनों लोकोंका विस्तार घनाकार जो ३४३ उसका हिसाब इस प्रकार है:—

निगोदसे सातवें नरक तक सातवें नरकसे छठे नरक तक छठे नरकसे पाँचवें नरक तक पाँचवें नरकसे चौथे नरक तक चौंब नरकसे तीसरे नरक तक तीसरे नरकसे दूसरे नरक तक दूसरे नरकसे पहिले नरक तक पहिले नरकसे तिरछे लोक तक पहिला-दूसरा देव लोक तीसरा-चौथा देव लोक पाँचवाँ-छठा देव लोक सातवाँ-श्राठवाँ देव लोक नववाँ-दसवाँ देव लोक ग्यारहवाँ-बारहवाँ देव लोक नवप्रैवेयकके देव लोक पाँच श्रमुत्तर विमान सिद्ध चेत्र

#### ं अधोलोक

श्राकारीान्तर (शुद्ध श्राकाशमें) इसके 🕇 (हैंचा); इसके आधारपर घनवात पमूहें ), इसके आधारपर घनोद्धि (पिएड के आधारपर टिका हुआ है। तनुवात, पर प्रत्येक नरक अवलम्बित है। प्रत्येक इनियाँके समान है।

ढॅगसे प्रत्येक नरक घनोदधि श्रादिकी मोटाई

| ,जन ४ योजन                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    | ६ योजन           |
|-------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|------------------|
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |                  |
| " જાત "                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       | <b>ફ</b> 1_ "    |
| ६॥ " ५ "                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      | <b>६॥ "</b>      |
| <b>৩</b> " খা "                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | ٠,٠              |
| الا بالا يا الا يا يا الا يا يا الا يا يا الا يا يا الا ي | φ <sub>1</sub> " |
| " ×III "                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      | <b>5111</b> "    |
| " ξ "                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         | <b>5</b> "       |

<sup>ो</sup>त्र, पृथ्वीपिएड, वास स्रौर विस्तार

| -       |                  |                                 |                  |
|---------|------------------|---------------------------------|------------------|
| नाम     | गोत्र            | पृथ्वी पिय <b>ड</b><br>की गोलाई | <b>कृरक-बा</b> स |
| घम्मा   | रत्नप्रभा        | १८००००                          | <b>200</b> 0     |
| वंसा    | शर्करप्रभा       | १३६०००                          | २५००             |
| सेला    | वालुप्रभा        | १२८०००                          | १ <b>४</b> ८     |
| श्चंजना | पङ्कप्रभा        | १२००००                          | १०               |
| रिट्ठा  | धूमप्रभा         | १८००००                          | ३०००             |
| मघा     | तमःप्रभा         | ११६०००                          | 3333             |
| माघवी   | तमस्तमः<br>प्रभा | १०८०००                          |                  |

प्रत्येक नरकके पृथ्वीपिएडमेंसे एक
श्रीर एक हजार योजन नीचे छोड़कर
पाथड़े श्रीर श्रन्तरे हैं। सिवाय सातवें
बावन हजार योजन ऊपर श्रीर साढ़े बावन छोड़कर सिर्फ तीन हजार योजनकी पोल है। ि कुम्भियाँ श्रीर नेरिये (नारकी) हैं। उसका सफेमें दिया जाता है। पाथड़ोंमें नरकवास हैं, जि

|    | •    | •        | •    | -20  |      |                       |     |
|----|------|----------|------|------|------|-----------------------|-----|
| k  | चन्न | <b>T</b> | TTT. | जैना | 1777 | TI                    | -81 |
| Α. | 2161 | 7        | गरा  | ગાના | +4   | $\boldsymbol{\sigma}$ | •   |

| wee. |                    |               |         |           |         |                     | Ferr     |   |
|------|--------------------|---------------|---------|-----------|---------|---------------------|----------|---|
|      | सागर               | सागर          | ७ सागर  | १० सागर   | १७ सागर | २२ सागर             | ! सागर   |   |
|      | ~                  | us            | 9       | <u>٥</u>  | 2       | 3                   | Б.<br>Б. |   |
|      | , ५००० वर्ष १ सागर | १ सीमर        | ३ सागर  | ७ सागर    | १० सागर | १७ सागर             | २२ सागर  |   |
|      | . ار               | हैं।<br>१४ घठ |         | हर्गा स्व | ०व ४५४  | ०५० ह               | ४०० घ०   |   |
|      | 300000             | ०००००३१       | ०००००४४ | 000000    | 30000   | 74<br>33<br>33<br>3 | 24       | , |
|      | 也                  | 1,            | 33      | 7.        | £       | 33                  | £        | _ |
|      | .•                 | °             | ıı      | w         | ∞       | o′                  | o        | _ |
| -    | ž                  | <u>~</u>      | W       | 9         | ×       | m                   | ~        | _ |
|      | योजन               | ε             | 2       | 33        | "       | ,,                  | £        | _ |
|      | ् ॥   १७८००० योजन  | 830000        | १२६०००  | ११५०००    | ०००३४४  | 888000              | 30000    |   |
|      |                    | दुस्या        | तोसरी   | चौथी      | पाँचवीं | ह्रठी               | सातर्वा  | - |

नरकोंके गोत्रसे, उनकी व्यवस्थासे मतलब है की निम्न प्रकार व्यवस्था है।

१—रत्नप्रभा नरक—कृष्णवर्ण भयंक
२—शर्कराप्रभा—भाले-बर्झीसे भी ख्रुधिक
है। ३—वालुप्रभा— भड़भूजेकी भाड़की हैं।
उच्चा रेतीसे व्याप्त है। ४—पङ्कप्रभः
कीचड़से व्याप्त है। ४—धूमप्रभा—
श्रिधिक तेज धूयेंसे व्याप्त है। ६—तमःप्र•
व्याप्त है और ७—तमस्तमःप्रभा—घोर।
से व्याप्त है।

ये नरक विल गोल, त्रिकोण, चौकोण व हैं। उनमें कई-एक संख्यात योजन योजन लम्बे-चौड़ हैं। जैसे ढोलको ६ तरफ पृथ्वी रहती है खौर भीतर पोल -पृथ्वी स्कन्धोंके बीचमें ढोलके भीतरक बिल होते हैं।

नारकी जीव सदा ही अशुभतर लेश्य विक्रिया करनेवाले होते हैं। निरन्तर अशुभाव कारण उनके परिणामादि भी सदा अशुभाव

नारकी जीव परस्पर एक दूसरे ो इ करते रहते हैं अर्थात् कुत्तोंकी तरह निर न प्रथम तीन नरकके नेरिये अम्बाम्बरीष जातिके देवींसे पीड़ित और दुःखित किये जाते हैं। में अनेक अज्ञानी पुरुष मेहों, भैंसों, हाथियों र परस्पर लड़ाते हैं और उनकी हार-जीतसे गशा देखते हैं। उसी प्रकार तीसरे नरक दुष्ट कौतुकी देव अवधिज्ञानसे उनके र परस्पर लड़ते तथा दुःखी व पीड़ित

जो बारह श्रन्तरे हैं, वे श्रसंख्यात योजनके =३ योजनके ऊँचे हैं। उनमेंसे ऊपरका एक रोड़ कर शेष दस श्रन्तरोंमें दस प्रकारके

त्रकारके होते हैं:--

र—नाग कुमार ३—मुवर्ण कुमार ४—
कुमार ६—द्वीप कुमार ७—उद्धि कुमार
—वायु कुमार श्रीर १०—स्तिनित कुमार।
के दो दो इन्द्र होते हैं। इस प्रकार बीस
लाखों भवन हैं, जो छोटेसे छोटे जम्बू द्वीपके
इ उसंख्यात द्वीप समुद्रके समान है।
पारं सामानिक श्रीर श्रात्मरक्तक देव
प (बड़ी) इन्द्राणियाँ होती हैं श्रीर

हजारों देवियाँ होती हैं। इन्द्रके श्रीर इन्द्राशियाँ सैकड़ों देव श्रीर देवियाँ श्रभ्यन्तर, मध्यं श्रें होते हैं। इनके श्रतावा इनके श्रीर श्रनेक वै हिस्सा दिन्त श्रीर जतर दो हिस्सों विभ जातिके व्यन्तर देवता रहते हैं, जिन्नके १—पिशाच, २—भूत, ३—यत्त, ४ ६—किंपुरुष, ७—महोरग श्रीर ५—गन दो-दो इन्द्र होते हैं, इस प्रकार सोलह इन्द्र न

जो सौ योजनका पृथ्वीपिएड ऊपर रहा है

ऊपर और दस योजन नीचे छोड़कर बीचमें
पोल है। उसमें आठ स्वतन्त्र हिस्से कितुवात, घनवात, घनोद्धि और आकार
हिस्सेमें असंख्यात नगर हैं। इनमें
देव रहते हैं। उनके नाम इस प्रकार है:
पानपत्री, ३—ईसीवाई, ४—भूईबाई, ४कन्दिया, ७—कोहंड और प्र—पहंग देव। प्र
और उत्तरमें विभाजित है और प्रत्येक हिस्से के।
है। इस प्रकार बाग्एवयन्तर देवोंके सोलह इन्द्र

<sup># &#</sup>x27;'व्यन्तराः किसर्रकिंपुरुषमहोरगगन्धर्वगक्रः

<sup>+ &</sup>quot;पूर्वयोः द्वीन्द्राः।" -- उमास्व

चार-चार हजार सामानिक देव, सोलह-भरत्तक देव, चार श्रममहिषी इन्द्राणियाँ, रेवार श्रीर सात श्रनीका होती हैं। इसके षद्के ८००० देव, मध्य परिषद्के १०००० १२००० देव होते हैं।

> देवोंकी त्रायुष्य जघन्य १०००० वर्षकी किं होती है।

ा योजन तो जहाँ हम रहते हैं उस पृथ्वीके । योजन ऊपर हैं। इस प्रकार यह तिरछा लोक की ऊँचाई श्रथवा मोटाईका है, जिसमें नौ इस पहिले पृष्ठोंमें कर श्राये हैं, बाक़ी भेमएडलका वर्णन हम यहाँ करेंगे।

िक हम लोग रहते हैं, श्रसंख्यात

1 उसमें श्रद्धाई द्वीपमें ही रहते हैं। श्रद्धाई

1 भूमि हैं। एक वह जहाँ मनुष्य खेती

यें करते हैं, उसे 'कर्मभूमि' कहते हैं। दूसरी

कर्म नहीं करते हैं श्रर्थात् जिनकी सारी

में हो जाती हैं, उन्हें 'श्रकर्मभूमि' या 'भोग
तें तीपके बाहर मनुष्य नहीं पाये जाते हैं।

क्वर, पत्नी श्रादि जानवर ही होते

, वे सब गोलाकार हैं। पहिले द्वीप

है, उसके चारों तरफ सागर है, फिर द्वीप है, फिर समुद्र अथवा महासागर है। इस प्रकंश द्वीप और समुद्रोंका चला गया है।

पहिला द्वीप 'जम्बू द्वीप' **है** । यह १० चौड़ा श्रर्थात् गोलाकार है। इसके बाद द समुद्र' है । लवण समुद्रकी चौड़ा दो लाख योजनकी है। इसके ब जिसकी चौड़ाई (radius) चार लाख बाद 'कालोद्धि समुद्र' है, जिसकी चौड़ाई लाख योजनकी है। इसके बाद 'पुस्करार्ध द्वीप'ं योजनका है। पर इसके मध्य में 'मानुषे द्वीपको दो हिस्सोंमें बॉटता है। यह भी र है जिसके अन्दर—अढ़ाई द्वीपमें म<sub>ं</sub> केवल तिर्यञ्च ही तियञ्च तमाम द्वीप इसीलिये इसका नाम भानुषोत्तर पर्वत 'पुष्करार्ध समुद्र' है । इसके बा**द 'वारु**एीट 'वारुणीवर समुद्र' हैं । इसके बाद 'चीरवर 'चीरवर समुद्र' हैं। इस प्रकार ऋसंख्र हैं और प्रत्येक श्रासंख्यात योजनके व्या

<sup># &</sup>quot;प्राक्तमानुषोत्तराः मनुष्याः ।'

#### अदाई द्वीप

'भरत', एक 'ऐरावत' श्रीर दो 'महाविदेह' हैं। पमें दो भरत, दो ऐरावत श्रीर दो महा

ारत, दो ऐरावत और दो महाविदेह हैं।
ोंकी कर्मभूमियों हैं।
कः', एक 'उत्तरकुरु', एक 'हरिवास',
हमवास' और एक 'एरएयवास' है।
द्वीपमें दो देवकुरु, दो उत्तरकुरु, दो हरिस दो हमवास और दो एरएयवास हैं।
दो देवकुरु, दो उत्तरकुरु, दो हरिवास दो
पौर दो एरएयवास हैं।
अकर्मभूमि हैं।

### जम्बू द्वीप

'सुदर्शनमेर पर्वत' है। वह मल्ल स्थम्भके ो ऊँचाई एक लाख योजनकी है। पृथ्वीमें प्रपर निन्यानवे हजार योजन है। इसकी है (Diametere) है। यह क्रमसे फ्रिएक हजार योजन चौड़ा रह गया है। दशाल वन, नन्दन वन, सोमनस नीचे भद्रशाल वन है। उससे पाँच सौ योजन उत्पर नन्दन वन है। उससे सोमनस वन है श्रीर उससे छत्तीस हजार वन है। इस पाएडुक वनमें स्वर्णमय हैं। पूर्वमें पएडुकशिला श्रीर परिचर दो दो सिंहासन हैं। जिनपर जम्बूः विदेहके चेत्रोंमें जन्में हुए चार तीर्थ दिच्चामें पाएडुक शिला है, इमपर भरत करोंका श्रीर उत्तरमें रक्त शिला है, जिसपर ऐ हुए तीर्थकरोंका जन्मोत्सव होता है।

मेरु पर्वतके दिन्न स्वासं ४४००० यो श्रम्भ पर्वतके दिन्न स्वासं है। इस भ नामका चेत्र है। इस भ नामका पर्वत है। इस चेत्रमें गङ्गा निविधाँ हैं, जो चूलहेमवत पर्वतमे निविधाँ निविधाँ से चौदह चौदह हजार उपनिद्याँ न

मेरु पर्वतके उत्तर दिशामें ४४००० ये दूसरा द्वार है उसके ऋन्दर भरत चेत्रवे

इसमें 'रक्तां ऋौर 'रक्तोदा' नाम शिखरी पर्वतसे निकलती हैं।

जम्बू द्वीपमें भरत चेत्रकी ह ₊पर्वत है श्रीर ऐरावत चेत्रकी हद्दकें.

भरत चेत्रको वैताट्य पर्वत इ छह खंडोंमें विभाजित करती हैं 🕌 ः पर्वत श्रौर रक्ता श्रौर रक्तावती नदी छह तो हैं।

पर्व और पश्चिममें भद्रशाल वन और स्व योजन लम्बा है। उत्तर और पर्वतसे इसकी हद होती है। इन तंत्रकी चौड़ाई ३३६३४ योजनकी है। जिस्ह पर्वतके कारण दो भाग हो गये हैं। और दूसरा पश्चिम-महाविदेह। पूर्व महाविदेह शीर पश्चिम-महाविदेह मध्यमें सीतोदा के दो दो भाग हो गये हैं। इस प्रकार महा गये हैं।

, 'विजय' होनेसे बत्तीस विजय महा

चौथे आरे जमी रचना सदा रहती है।

राखरी, इन दोनों पर्वतोंक प्रत्येक छोरसे

में निकली हुई हैं और प्रत्येक डाढ़पर

प्स प्रकार छप्पन अन्तर्द्वीप होते हैं।

ते हैं। ये अकर्मभूमियाँ हैं। पन्द्रहप्रियाँ जो पहिले बता आये हैं और

ाै एक मनुष्य चेत्र हैं।

चे चेत्रमें अनादि कालसे फिरता

फिरता रहेगा।

| िसमदक नाम                             | h.  | \<br>H | in the |                | 1               |
|---------------------------------------|-----|--------|--------|----------------|-----------------|
| 1 1 1 1 1 1 1 1 1 1 1 1 1 1 1 1 1 1 1 | ×   | 1 P    | महाज   | +<br>কাসহ      | ताराग्या        |
| जम्बुद्ध <u>ी</u> व                   | N   | o′     | w<br>× | ₩<br>9<br>₩    | १३३६४० कोडाकोड़ |
| þ                                     | ×   |        | 0,     | -<br>343       | ***             |
| हुन्<br>हुन्<br>प्रमु                 | ~ × | o'     | w 0°   | के के के के कि | 1               |

साथ ८८ प्रह, २८ नत्तत्र और ६६६७४

क' हैं। एक-एक पिटकपर नज्ञके भी ६६ पिटक हैं। । प्रह्के भी ६६ पिटक हैं और ।प्रह हैं। ये चन्द्र, सूर्य, नज्ज्ञ, क पर्वतके चारों और प्रदक्षिणा

प्रथात् घड़ी पल. दिन, रात्रि आदिका ते हुए सूर्य, चन्द्रमादिक द्वारा सूचित ग्रहर सूर्य, चन्द्रमादिके सत्र ज्योतिष्क पटाई द्वीपके बाहर समयका विभाग

#### लोक

ोकके बादसे 'ऊर्ध्वलोक' श्रारम्भ र इस प्रकार हैं:—

जासे डेढ़ रज्जू ऊपर मेरु पर्वतके द्सरे देवलोक हैं। इनसे श्राध रज्जू ेलोक, इनसे श्राध रज्जू ऊपर छठा, इससे श्राध रज्जू ऊपर अठवाँ, इससे श्राध रज्जू नवाँ उँचा ग्यारहवाँ श्रीर बारहवाँ

अगनाई, संख्या उनके

| <u> </u>                     |         |                  | ··                     |              |            |          |
|------------------------------|---------|------------------|------------------------|--------------|------------|----------|
| अँचाई<br>बड्यमें             | ~       | n                | ∞ .v.                  | <b>0</b>     | <b>.</b>   |          |
| यन विस्तार जैसाई<br>रज्जूमें |         | १८॥<br>१८॥<br>१९ |                        |              |            |          |
| उत्कृष्ट[यु                  | सागर २  |                  | सोगर ७                 | साधिक        | <b>HI</b>  | h        |
| अहम्य <u>ा</u> यु            | पल्य १  | माधिक            | पल्य १<br> <br> सागर २ | साधिक )      | "गगर २ ]   | <u>.</u> |
| संख्या                       | 350000  | र्घ००००          | ०००००५                 | <b>50000</b> |            |          |
| श्रमनाइ                      | ००१हे   | ၀၀၈.ဥ            | 0000                   | 00           | Hiliphogas |          |
| ख्य<br>व्य<br>ले             | ४००योजन |                  | १२   ६००योजन           |              | _          |          |
| प्रतर                        | 82      | er.              | £                      |              |            |          |
| नम्बर प्रतर                  | ~       | œ                |                        |              |            |          |

| जेलमें                                  | मेरा         | जैन    | भ्य             | सः          | ik        | ,                 | [तृतीय                |
|-----------------------------------------|--------------|--------|-----------------|-------------|-----------|-------------------|-----------------------|
| *************************************** | 2            | 2      | £               | 2           | 2         | w.<br>E           | 2                     |
| ٠.                                      | w            | ×      | ×               | 30          | 20        |                   | w.<br>E               |
|                                         |              | 11000  | 8500            | 00 /        | 0000      | 8000              | 00                    |
|                                         | 000          | 8000   | 8000            | 3000        | 8000      | 00%               | ०४०                   |
| <b>T000</b>                             | 0000         | 8000   | 2000            | 8000        | 800       | ° ×               | ***                   |
|                                         | 450000       | 480000 | 300000          | 820000      | ८०००५४    | T0000             | 0<br>0<br>0<br>0<br>0 |
|                                         | 00000        | 60005  | 20000           | 80000       | 30000     | 20000             | 00003                 |
| يد ۱۳۰                                  | नाहेन्द्रन्द | महा रे | लान्तंत्रेन्द्र | महाशुकन्द्र | सहसारेद्र | प्रासितेन्द्र     | मच्युतेन्द्र          |
|                                         |              | अस     | लान्तव          | महाशुक      | सहस्रार   | श्रानत<br>प्रायात | माहता  <br>मनुत       |
|                                         |              | _      |                 |             |           |                   |                       |

w 9 U 2 0 0 0 0

पाँचवे देवलोकके अन्तमें कि लौकान्तिक देव सम्यक्ष दृष्टि अवसर चेतानेवालें होते करनेवाले होते हैं। चूँकि कारण ये 'लौकान्तिक' कहला

ये देव नौ प्रकार के होते पूजमें आदित्य देव, श्रिप्तिकोसमें व नैऋत्य कोसमें गर्दतीय देव, पश्चिम अव्यावाध देव, उत्तरमें अग्निदेव औ विमानोंमें रहते हैं।

नव

बारहवें देवलोकसे एक विस्तारमें नवग्नैवेयक देवलो<sup>ट</sup> त्रिकमें तीन-तीन प्रतर हैं।

| े मेरा जैना | भ्यास #                                 | [नृतीय                         |
|-------------|-----------------------------------------|--------------------------------|
|             |                                         |                                |
|             | e S S A                                 | (                              |
|             | 2 0 0 0 0 0 0 0 0 0 0 0 0 0 0 0 0 0 0 0 | स स क                          |
| ,           | o'                                      | o.                             |
| 8800        | 0<br>0<br>0                             | 0066                           |
|             | 0000                                    | cood                           |
| _           | 900                                     | 000                            |
| -           | समनस्<br>सुदर्शन<br>प्रियद्शन           | श्वमोह<br>सुप्रतिभद्र<br>यशोधर |
|             | শ্ৰন্থ                                  | <u>a</u>                       |

#### अनुसर विम

नवप्रैवेयकसे एक रज्जु उपर म में चारों दिशामें चार्ं इक्कीस योजनकी अंग्रजाई चौड़े विमान हैं। पूर्वमें विज और उत्तरमें अपराजित वि देहमान होता है। इन ि और उत्कर्ट तैतीस सागरकी

### सर्वार्थिस

यह विमान एक लाख योजन है। यह उपरोक्त विमानों ने मान एक हाथ है और जघ आयु है। यह सब विमानों में बड़े मोती लटके हुए हैं। हवा तीस रागनियाँ निकलती हैं

विजय, वेजयन्त, जय पाँचों विमान 'त्र्यनुत्तर वि विमानके निवासी देव श्रमुत्तर विमानवाले तं भवमें मोत्त प्राप्त करते

-14

### सिद्धचेत्र

भाग प्रेंतालीस हजार योजनकी क्षेत्र, आठ योजनकी मध्यमें धटती किनारेपर मक्खी २०२४६ योजनकी परिधि र्शमय, उलटे छत्रके समान एक योजन ऊपर, सीधे मनुष्य ..न, ३३३ धनुष और ३२ श्रंगुल सिद्ध भगवान हैं।

नवमैवेयक, पाँच श्रनुत्तर विमान त घनोदधि श्रौर श्राकाश प्रवेयक श्रौर श्रनुत्तर विमान य हैं।

बाद घनवात, उसके बाद

। इस प्रकार घिरा हुआ है

ा है। वृत्तको छाल एकसी

गोद्धि कहीं बहुत ज्यादा

गीत् पतली है। पर लोक

इस भाँति है:—

लोकके तलेसे लेकर एक राजूकी के तक तीनों वातवलयोंकी मोटाई साम्में प्रत्येक वातवलय बीस-बीस मध्यमें बीस-बीस हजार ये लांकके कोनोंपर पहिला योजन श्रीर तीसरा चार यो वलय मध्य लोक तक सोलह र

मध्य लोककी बगलोंमें पह चारका श्रीर तीसरा तीन योजन योजन मोटे हैं।

मध्य लोकसे ऊपर पाँचवें है सात योजनकी, घनवात पाँच योजनकी है। तीनों मिलकर

पाँचवें देवलोकसे ऊपर पाँच योजनका, दूसरा चार तीनों बारह योजनके हैं। है। यह १४७४ धनुपकी घनवात श्रीर इसके अ सिद्धशिलाके एक योजन भागमें सीधे मनुष्य लोजन ३३३ धनुष श्रीर ३२ भगवान श्रलोकसे १

#### बसरानी

ं स्तम्भ खड़ा होता है, उसी प्रकार ैदह राज ऊँची श्रीर चौदह गि है! यह त्रस जीवों**से** े कि केवल इसमें त्रसजीक । प्रकारके स्थावर जीव भी ब नहीं पाये जाते हैं। सिवाय ीव जब स्थावर जीवकी घाय आयुके अन्तमृहत काल बाक्री रगान्तिक समृद्धात करता है। उस वनालीसे बाहर जहाँ वह स्थावर सो इस ऋषेजामे त्रमनालामे द्मरे त्रमनालीमे बाहरका न्य करना है, तब सरमाके कमके उदयस त्रम होकर ्विग्रह गतिमें त्रसनाली र्र केवली भगवान जब उ प्रदेश जमनाली श्रीर ते हैं. मो इस तरह भी घोंकि केवली भगवान बाहर त्रस जीवोंका