# जैन आगम साहित्य

संपादक :

### के. आर. चन्द्र

This publication is a collection of papers that are selected from those which were presented by scholars from all over India on the occasion of a Seminar organised in the year 1986 on the Jain Canonical Literature by the Prakrit and Pali Department of the School of Languages, Gujarat University, Ahmedabad with the financial aid of the U.G.C., New Delhi.

In the present volume there is not merely a one sided study based on the Jaina Agama Sahitya only but one will find that a comparative study is made taking into account the Vedic and the Buddhist literature as well as the modern Science. In this way it is an important contribution to the Indological Studies. The topics that are covered by this book are tentatively as follows :

The Soul, The knowledge, Extrasensory perception, Meditation and Selfobservation, Comparison of rules of conduct, Expiation and Atonement, Religious practices, Fruits of one's own deeds, Emancipation, etc.

Jain Agamic texts and Upanisads, Poetics, Dramatics, Narratives, Allegory, Biography, Wise-sayings, etc.

Antiquity and Chronology of Canonical texts, Problem of 'T' sruti, Painting, Town-planning etc., etc.

Thus this book is a good source of information about a variety of subjects therein the Jaina Agama Sāhitya and it offers a genuine opportunity to scholars to work further on this ancient literature. K.R. Chandra Retd. Head of the Department, & Director of the Seminar विद्या विकास फंड, प्रंथांक-९ अेण्ठी क.ला. स्मारक निधि, प्रंथाक-७

# जैन आगम साहित्य Seminar on Jaina Agama

संपादक

डॉ. के. आर. चन्द्र भूतपूर्व अध्यक्ष प्राकृत-पालि विभाग भाषा साहित्य भवन गुजरात युनिवर्सिटी अहमदाबाद-३८०००९



डॅा. के. आर. चन्द्र मानद मंत्री प्राकृत जैन विद्या विकास फंड ३७५ सरस्वती नगर अहमदाबाद~३८००१५

प्रति ५००

দকাহাক :-

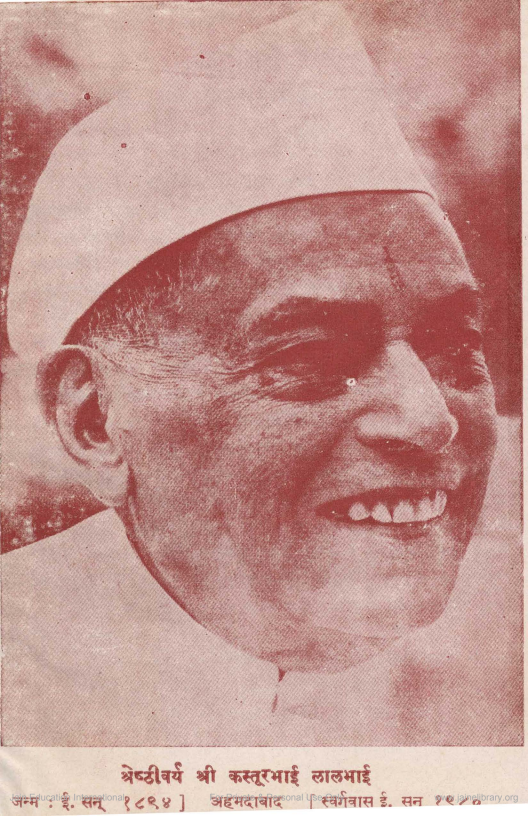
मृल्य रु. १००-०० ई.स. १९९२

मुख्य वितरक :

पार्श्व प्रकाशन निशापोल नाका, जवेरी वाड रिलीफ रोड अहमदाबाद-३८०००१

मुद्रकः - धरणीधर प्रीन्टर्स शाहीबाग रेाड अहमदाबाद-३८० ००४.





# सेठ श्री कस्तूरभाई लालभाई

(१८९४-१९८०)

सेठ श्री कस्तूरभाई के जीवन काल का विस्तार उन्नीसवीं शती के अंतिम दशक से लेकर वीसवीं शती के आठ दशकों तक रहा । गुजरात के श्रेष्ठी-वर्ग की परम्परा के अंतिम स्तम्भ के रूप में उन्होंने न्याय-नीति एवं प्रामाणिकता के साथ अपने व्यावसायिक आदर्शों का निर्वाह किया था। औद्योगिक क्षेत्र में वे आधुनिकीकरण की प्राण-प्रतिष्ठा करनेवाले एवं युगप्रवर्तक माने जाते हैं। कला एवं शिक्षा के क्षेत्रमें भी उनकी दृष्टि प्रगतिशील रही। व्यवसायक्षेत्र में भी निजी लाभ की अपेक्षा राष्ट्र-हित की भावना ही उनमें प्रमुख रही। भारत के गिने-चुने उद्योगपतियों में उन्होंने प्रशंसनीय स्थान प्राप्त किया था । विदेशी कंपनियों के सहयोग से उन्होंने भारत में रासायनिक र गोंका उत्पादन प्रारम्भ किया और अपनी अनोखी सूझ-बूझ से वे भारतीय अर्थनीति के आधार-स्तंभ बने। अन्तर्राष्ट्रीय क्षेत्र में अनेक विकट आर्थि क और व्यावसायिक समस्याओं को सुल्झाने में उनकी विवेक बुद्धि को अद्भुत सफलता मिली । विश्व के वस्त्र उद्योग के इतिहास में उनका नाम स्वर्णाक्षरों में लिखा जाने योग्य है। अपने उद्योग-संकुल के किसी भी व्यक्ति के सुख-दुःख के प्रत्येक प्रसंग में उसकी पूरी मदद करते थे । यह उनके व्यक्तित्व की उदारता और मानवीय गुणों की त्रिशेषता थी।

उनका जन्म १९ दिसम्बर १८९४ को अहमदाबाद में सेठ श्री लालभाई दलपतभाई के घर हुआ जो सुशिक्षित, संस्कार-सम्पन्न और समाज सेवा की भावना से ओतप्रोत थे। एक बार लार्ड कर्जन ने माउंट आबू के देख्वाडा के शिल्पस्थापत्य से प्रभावित होकर उन्हें शासकीय पुरातत्व विभाग के द्वारा अधिगृहीत करने का प्रस्ताव रखा, तब सेठ लालभाईने सेठ आनंदजी कल्याणजीकी पेटी के अध्यक्ष की हैसियत से उनका विरोध किया और आठ-दस वर्षी तक अनेक कारीगरें को काम में लगाकर यह सिद्ध कर दिया कि पेटी की तरफ से मन्दिरों के संरक्षण में क्रितनी सुल्यवस्था है। अनेक विद्यालयों, पुस्तकाल्यों एवं संस्थाओं के निर्माता के रूप में उनकी उदारता की सुवास सम्पूर्ण ग्रुजरात में फ्रैली हुई है। उन्होंने १९०८ में सम्मेतशिखर पर व्यक्तिगत बंगला बनाने के शासकीय आदेश को निरस्त करवाया था। वे जैन स्वेताम्बर कॉन्फरेन्स के महामन्त्री भी थे। ब्रिटिश शासनने उनकी स्वाओं की सराहना की थी और उन्हें सरदार का खिताब प्रदान किया था।

सेठ छाछभाई के सात सताने थीं, तीन पुत्र और चार पुत्रियाँ। श्री कस्तूरभाई उनकी चौथी संताम थी। पिता के अनुशासन और माता के वात्सल्य के बीच इन सातों स'तानों का छाछन-पाछन हुआ।

श्री कस्तूरभाईने प्राथमिक शिक्षा नगरपालिका द्वारा संचालित एक शाला में प्राप्त की और वे १९११ में आर.सी. हाईस्कूल से मेट्रिक्युलेशन की परीक्षा में उत्तीर्ण हुए। जिस समय वे चौथी कक्षा में थे उस समय चल रहे स्वदेशी आन्दोल्लन का उनके चित्त पर गहरा प्रभाव पडा। मेट्रिक के परचात् उन्होंने गुजरात कॉलेज में प्रवेश प्राप्त किया किन्तु कॉलेज-जीवन के प्रथम छः महीने में ही सन् १९१२ में पिताजी का देहान्त हो जाने से मिल की व्यवस्था में अपने भाई की सहायता करने के लिए उन्हें अपना अध्ययन छोड़ देना पड़ा। उन्होंने अपने चाचा के मार्गदर्शन में अपने हिस्से में आयी रायपुर मिल में टाइमकीपर, स्टोरकीपर आदि से कार्य प्रारम्भ किया और बाद में मिल के संचालन विषयक सभी कार्यों में योग्यता अर्जित करके अपनी तेजस्वी बुद्धि एवं कार्य-कुशल्ता से उसे भारत की प्रसिद्ध एवं अग्रगण्य कपडा-मिलें की श्रेणी में लाकर रख दिया । उसके बाद अशोक-मिल, अरुण-मिल, अरविंद-मिल, नूतन-मिल, अनिल्-स्टार्च और अतुल संकुल आदि अनेक उद्योग-गृहें। की सन् १९२१ से १९५० के बीच स्थापना करके लालभाई-प्रुप को देश के अग्र-गण्य उद्योगगृहें। में प्रतिष्ठित कर दिया ।

व्यावसायिक कार्यों के साथ-साथ कस्तुरभाईने अपने पुउय पिताजी की तरह लोक-कल्याण के कार्यों में भी बडे उत्साह से भाग लिया। सन् १९२१ में अहमदाबाद नगरपालिका के अध्यक्ष के निर्देश से उन्होंने और उनके अन्य भाइयोंने नगरपालिका की प्राथमिक शाला को ५० हजार का दान दिया था । सन् १९२१ के दिसम्बर माह में जब भारतीय राष्ट्रीय काँग्रेस का अधिवेशन अहमदाबाद में हुआ तब पंडित मोतीलाल नेहरु के साथ उनका मैत्री-सम्बन्ध हुआ । १९२२ में सरदार वल्लमभाई पटेल की सलाह से वे भारतीय संसद में मिल मालिकों के प्रतिनिधि के रूप में चुने गये। १९२३ में जब स्वराज पक्ष की स्थापना हुई तब अहमदाबाद तथा बम्बई के मिल-मालिकोंकी ओर से उसे पाँच लाख का दान दिल्वाया था। संसद में वस्त्र पर चुंगी समाप्त करने का प्रस्ताव कस्तूरमाईने रखा था और शासन की अनेक विघ्न-बाधाओं के बावजूद भी उसे स्वीकार करवा लिया। स्वराज पक्ष के सदस्य नहीं होने पर भी कस्तूरभाई को पं० मोतीलालजीने स्वराज-श्रेष्ठ की उपाधि प्रदान की थी। लम्बे समय से चल रहे मिल-मजदूरों के बोनस एवं वेतन सम्बन्धी वाद–विवाद को निपटाने के लिए सन् १९३६ में गाँधीजी और कस्तूरभाई का एक आयोग बनाया गया। प्रारम्भ में दोनों के बीच मतमेद उत्पन्न हो गया परन्तु अन्त में दोनें। किसी एक त्रिकल्प पर सहमत हो गये। इन सब कार्यों में कस्तूरभाई की निर्भीकता, साहस और योग्यता के दर्शन होते हैं।

सन् १९२९ में उन्होंने जिनेवा की मजदूर परिषद् में मजदूरों के प्रतिनिधि के रूप में और सन् १९३४ में उद्योगपतियेां के प्रति-निधि के रूप में भाग लिया था। स्वतन्त्रता की प्राप्ति के बाद भी इसी प्रकार के अनेक प्रतिनिधि मण्डलों में उन्होंने भाग लिया था। इन सब प्रसंगों पर देश के हित को ही सर्वोपरि मानकर वे विदेशियों के साथ की चर्चाओं में विलक्षण बुद्धि और कुशल्ता का परिचय देते थे।

शिक्षा एवं संस्कृति के क्षेत्र में उनका योगदान अत्यन्त महत्व-पूर्ण रहा है। अहमदाबाद की एजुकेशन सोसायटी के आयोजक वे ही थे जिसकी स्थापना सन् १९३४ में हुई थी। नगर के भावी शैक्षणिक विकास को छक्ष्य में रखकर उन्होंने ७० छाख रूपयं व्यय करके छ सौ एकड जमीन संपादित करवाई थी जिसके परिणामस्वरूप गुजरात विश्वविद्यालय का मव्य और विशाल संकुल अस्तित्व में आया। उनके परिवार की ओर से एल. डी. आर्ट्स कॉलेज, एल. डी. इन्जि-नीयरिंग कॉलेज तथा एल. डी. प्राच्य विद्या मन्दिर को लाखों रूपये दान में दिये गये। विगत तीस-पैतीस वर्षी में लालभाई दलपतभाई परिवार ट्रस्ट की ओर से दो करोड पचहत्तर लाख का और अपने ही उद्योग गृहों की ओर से चार करोड का दान दिया गया। कस्तूरभाई को शिक्षा के प्रति कितनी रुचि थी इसका अनुमान उनके इन सब कार्यों से लगाया जा सकता है। यदि ऐसा न होता तो अटीरा, पी. आर. एल., ला.द. भारतीय संस्कृति विद्यामन्दिर, इन्डियन इन्स्टिट्यूट ऑफ मैनेजमेन्ट, स्कूल ऑफ आर्कि टेक्चर, नेशनल इन्स्टि-ट्र्यूट ऑफ डिजाइन और विक्रम साराभाई कम्युनिटी सेन्टर जैसी ख्यानि-प्राप्त अन्तर्राष्ट्रीय संस्थाएँ अहमदाबाद में कैसे निर्मित हो सकती ? यह उद्योगपति कस्तूरभाई और युवा वैज्ञानिक डॉ. विक्रम साराभाई के संयुक्त स्वप्न की ही सिद्धि है।

भारतीय संस्कृति के प्रति उनके प्रेम का परिचायक है विश्व-विद्यालय-संकुल में स्थित जहाज के रमणीय आकार में निर्मित ला.द. भारतीय संस्कृति विद्यामन्दिर जो सन् १९५५ में बनकर तैयार हुआ था और उसका उद्घाटन भारत के प्रथम प्रधान मन्त्री श्री जवाहरलाल नेहरु ने सन् १९६३ में किया था | मुनि श्री पुण्यविजयजी ने इस संस्था को १०,००० हस्तप्रतों एवं ७००० पुस्तकों की अत्यन्त मूल्यवान भेंट अर्पित की थी। आज इस संस्था के पास ३३,००० के प्रायः प्रकाशित प्रन्थों एवं देश-विदेश की संशोधन गत्रिकाओं का एवं ७०,००० के प्रायः ताडपत्र और कागजकी पाण्डुलिपियों का संग्रह है। उसमें से दस हजार पाण्डुलिपियों की सूची केन्द्रीय सरकार की सहायता से एवं ७००० पाण्डुलिपियोंकी सूची गुजरात सरकारकी सहायता से प्रकाशित हो चुकी हैं। अद्यावधि इस संस्था की ओर से १२५ के लगभग प्रन्थ प्रकाशित हो चुके हैं । ४८०० पाण्डुलिपियों की ट्रान्सपेरेन्सी एवं दो हजार मूल्यवान हस्तप्रतों की माइकोफिल्म भी कर ली गयी हैं। साथ ही साथ १००० से अधिक पुराने संशोधन पत्रिकाओं के अंक भी संग्रहीत हैं। इस संस्था द्वारा ' संबोधि ' नाम की संशोधन पत्रिका प्रकाशित की जाती है। अभी तक इसके १८ अंक प्रकाशित हो चुके हैं । इस संस्था में चित्रमय ताडपत्रकी हस्तप्रतों के रंगीन फोटों की संख्या लगभग ४००० है। यहाँ पर लगभग १०,००० हस्तप्रतों की जेरोक्स कॉपियाँ उपलब्ध हैं जिन की पत्र-संख्या ४६००० प्रायः हो गयी है। इस संस्था का मुख्य आकर्षण सांस्कृतिक संग्रहाल्य रहा है। कस्तुरभाई एवं उनके परिवार के लोगों की ओर से मेंट में दी गयी बहुत सी पुरातात्त्विक वस्तुओं को इस संग्रहलाय में संग्रहीत किया गया है। सुन्दर चित्र, कलाकृतियाँ, प्राचीन वस्त्र-आभूषण, सजावट की वस्तुएँ, हस्तप्रत (जिनमें बारहवीं शती की चित्रयुक्त हस्तप्रत मी है) आदि प्रायः चार सौ से अधिक वस्तुएँ इस संग्रहाल्य में प्रदर्शित हैं जो प्राचीन मारतीय जीवन और संस्कृति की मोहक झल्क प्रस्तुत करती हैं। इस सांस्कृतिक संग्रहाल्य का सन् १९८३ में एक नये भवन में स्थानान्तरण कर दिया गया था जो अब ला. द. म्युजियम के नाम से सुविख्यात है।

पुराने प्रेमाभाई हॉल का स्थापत्य कस्तूरभाई को कला की दृष्टि से खटक रहा था। उन्हेंने लगभग छप्पन लाख रूपये खर्च करके उसका नव संस्करण करवाया जिसमें बत्तीस लाख का दान कस्तूरभाई परिवार एवं लालभाई प्रप के उद्योग समूह ने दिया।

विख्यात इन्जीनियर ऌई साहबने कस्तूरभाई को कुदरती सूझ वाले इन्जीनियर कहा था । उन्होंने अपनी स्वयं की निगरानी में राणकपुर, देल्ठवाडा, शत्रुंजय और तारंगातीर्थ के मन्दिरों के शिल्प-स्थापत्य का जो जीणोंद्धार करवाया है उसे देखते हुए छई का कथन सही माऌम पड़ता है । सेठ आनन्दजी कल्याणजी की पेढी के अध्यक्ष के रूप में उन्होंने अनेक जीर्ण तीर्थस्थलों का कलात्मक दृष्टि से जीणेंद्धार करवाया । उन्होंने उपेक्षित राणकपुर तीर्थ का पुनरुद्धार करके उसे रमणीय बना दिया । उन्होंने बहुत ही परिश्रम उठाकर पुरानी शिल्प कला को पुनर्जीवित किया । देलवाडा के मन्दिर के निर्माण में जिस जाति के संगमरमर का उपयोग हुआ है उसी जाति का संगमरमर दाँता के पर्वत से प्राप्त करने में बहुत ही अवरोघ आये थे। कारी-गरेंनि जीणेद्रिार का व्यय पचास रूपये घनफुट बताया था किन्तु उसका खर्च बढते-बढते पचास को जगह दो सौ रुपये प्रतिघनफुट आया फिर भी प्रतिकृति इतनी सुन्दर बनी कि कस्तूरभाई की कलाप्रेमी आरमा प्रसन्न हो गयी और अधिक व्यय की उन्होंने तनिक भी चिन्ता नहीं की। शत्रुंजयतीर्थ में उन्होंने पुराने प्रवेशद्वार के स्थान पर नया द्वार बनवाया और मुख्य मन्दिर की भव्यता में अवरोध करने बाले छोटे-छोटे मन्दिर और उनकी मूर्ति यें को बीच में से हटवा दिया।

जिस प्रकार घर्मदृष्टि उद्घाटित होते ही जीवन दर्शन के क्षितिजेां का विस्तार होता है उसी प्रकार जीणेंद्रार के बाद इन घर्म स्थानें के क्षितिज भी विस्तृत हो गए।

> एक अमेरिकन यात्री ने एक बार कस्तूरभाई से पूछा----यदि कल्ल ही आपकी मृत्यु हो जाय तो....! कस्तूरभाईने सस्मित कहा : मुझे आनन्द होगा। किन्तु बाद में क्या ? बाद में क्या होगा उसकी मुझे चिन्ता नहीं है। आपका क्या होगा उसका विचार नहीं आता है क्या ! मै पुनर्जन्म में आस्था रखता हूँ। उसका तात्पर्य ?

जैन तत्त्वज्ञान के अनुसार ईश्वर जैसा कोई व्यक्ति विशेष नहीं है। प्रत्येक प्राणी और मैं स्वयं भी ईश्वर की स्थिति को पहुँच सकते हैं अर्थात् मुझे मेरे चरित्र को उतना ऊँचा ले जाना चाहिये और यह विश्वास उत्पन्न करना चाहिए कि मैं क्रमशः उस पद के लिए योग्य बन रहा हूँ | इस विचारधारा में मुझे आस्था और गौरव हैं । उस स्थिति तक कैसे पहुँचा जा सकता है ? उसके उपाय भी हमारे दर्शन में बताये है :-सत्य बोल्लना चाहिए, धन के प्रति ममत्व नहीं रखना चाहिए, हिंसा नहीं करना चाहिए, आदि । इतने उच्च आदर्श शायद ही दुसरी जगह पर देखने को मिले ।

जैन धर्म क्या है ?

सत्य तो यह है कि जैन धर्म एक धर्म नहीं अपितु जीवन जीने की कला है जिसका आचरण करने से मानव इसी जन्म में उच्च आध्यात्मिक स्थिति को प्राप्त कर सकता है ।

क्या जैन धर्म में धन—संचय न करने को कहा गया है ? नहीं, उसमें कहा गया है कि निश्चित मर्यादा से अधिक धन-सम्पत्ति नहीं रखनी चाहिए ।

क्या आपने उसका व्रत लिया है ?

नहीं, किन्तु स्वयं प्राप्त धन का कुछ हिस्सा सार्वजनिक कल्याण के लिए खर्च करने का मेरा नियम है।

दिनांक ८ जनवरी १९.८० को कस्तूरभाई बम्बई में बीमार पडे, डॅाक्टर ने उनके स्वास्थ्य को देखकर पन्द्रह दिन बिस्तर में ही आराम करने की सलाह दी | किन्तु कस्तूरभाई ने कहा मुझे अहमदाबाद ले चलो मैं वहीं आराम करूँगा । डॉक्टर ने प्रवास नहीं करने की सलाह दी किन्तु कस्तूरभाई के मन में अहमदाबाद के प्रति ऐसी आत्मीयता थी कि उन्होंने अपने अंतिम दिन अहमदाबाद में ही बिताने की तीव्र इच्छा व्यक्त की ! उनको बेचैन देखकर डॉक्टर ने अंत में अहमदाबाद जाने की सम्मति दी | वेदना होने पर भी कस्तूरभाई के मख पर आनन्द छा गया । एम्ब्यूलेन्स वान द्वारा स्टेशन लाए गये | दूसरे दिन सुबह जब अहमदाबाद पहुँचे तब मन प्रसन्न हो गया, मानो सारी पीड़ा समाप्त हो गयी हो, परन्तु १९ जनवरी को दिव्यधाम के आमंत्रण को शान्ति पूर्वक स्वीकार कर उन्होंने उसके छिए प्रस्थान कर दिया।

कस्त्रमाई मानते थे कि व्यक्ति की मृत्यु से देश का उत्पादन रुकना नहीं चाहिए । उनके अनुसार व्यक्ति को सही श्रद्धांजलि तो उसकी भावनानुसार काम करके ही दी जानी चाहिए । उन्होंने स्पष्ट निदेश दिया था कि मेरे अवसान के शोक में एक भी मिल्ल बन्द नहीं रहनी चाहिए । उनके पुत्रों ने उनकी यह इच्छा लालभाई प्रुप की नौ मिल्लों के सभी कर्मचारी—गणों को सूचित कर दी । 'कार्य करो ' इसे सेठ का अंतिम आदेश मानकर सभी कर्मचारी काम पर लग गये । सारा अहमदाबाद शहर जिनके शोक में बन्द रहा वहीं उन्हीं की मिल्ले उस दिन कार्यरत रहीं यह एक अपूर्व घटना थी ।

띪

### हमारे प्रकाशन

- १. भारतीय भाषाओं के विकास और साहित्य की समृद्धि में श्रमणों का महस्वपूर्ण योगदान के. आर. चन्द्र, १९७९.
- २. प्राकृत हिन्दी कोश (पाइय-सद-महण्णवो की किञ्चित परिवर्तित आर्युत्ति) के आर. चन्द्र १९८७. **ह.** १२०-००
- English Translation of Kouhala's Lilāvaī-kahā
   Prof. S.T. Nimkar, 1988. Rs. 30-00
  - ४. नम्मायासुंदरी-कहा (श्री महेन्द्रस्रिकृत), हिन्दी अनुवाद सहित, के. आर. चन्द्र, १९८९. ४०-००
  - ५. आरामशोभा रासमाला (गुजराती) प्रो. जयन्त कोठारी, १९८९ इ. ९०-००
  - ६. जैनागम स्वाध्याय (गुजगती)
     पद्मभूषण प. श्री दलसुखभाई मालवणिया, १९९१
     ६. १००-००
  - ७. जैन धम<sup>९</sup> चिंतन (गुजराती) पद्मभूषण प'. श्री दल्लसुखभाई मालवणिया, १९९१ इ. ४०-००
  - ८. प्राचीन अर्ध मागधी की खोज में के. आर. चन्द्र, १९९१-९२ इ. ३२-००

### मुद्रणालय में-

- परंपरागत प्राकृत व्याकरण की समोक्षा और अर्द्धमागधी
   के. आर चन्द्र
- १०. मध्यकालीन गुजराती शब्द कोश प्रो. जयन्त कोठारी
- ११. आचाराङ्ग (प्रथम अुतस्कंध), प्रथम अध्याय को भौषिक दृष्टि से पुनःसःपादन के. आर. चन्द्र (सम्पादन काय<sup>९</sup> चाळू).

### Publisher's Note

It is a pleasure to publish selected papers that were read at the seminar on the Jaina Agama Literature. The Seminar was held on 16th to 18th, October, 1986 with the financial aid granted by the UGC. It was organised by the Prakrit Department of the School of Languages, Gujarat University. We are grateful to the UGC. for the aid and also to the Gujarat University for providing the necessary facilities. We are thankful to all those who presented papers and participated in the seminar.

Thanks to Padmabhushan Pt. D. D. Malvania and Dr. H. C. Bhayani for the encouragement and support given by them.

We are grateful to Shreshthi Kasturbhai Lalbhai Smarak Nidhi, its trustees and Shri Atmarambhai Bhogilal Sutariya for financing this publication.

On this occasion we remember Shri B. M. Balar, the President of our Society who has been always helpful and encouraging our academic pursuits.

We are thankful to Shri Dharnendrabhai Kapadia of the Dharnidhar Printing Works and its workers for printing this book.

Guru Pūrņimā 14th July, 1992.

K. R. Chandra

### विषय-सची

| •       |                                     |                                                                                                                |                                          |
|---------|-------------------------------------|----------------------------------------------------------------------------------------------------------------|------------------------------------------|
| क्रमांक |                                     | e po é co                                                                                                      | पृष्ठ                                    |
| १.      | आचारांगमें साधना के सूत्र           | आचार्य तुल्सी                                                                                                  | 1-6                                      |
| ર.      | On the Antiquity and                |                                                                                                                |                                          |
|         | Original parts of the               |                                                                                                                |                                          |
|         | "Pundarika Adhyayana,"              |                                                                                                                |                                          |
|         | Sūtrak <sub>r</sub> tānga ( II )    | M. A. Dhaky                                                                                                    | 7–17                                     |
| ३.      | स्थानांगमें ज्ञानचर्चा              | जितेन्द्र बी. शाह                                                                                              | 18-27                                    |
| ۲.      | स्थानांग, नंदी और षट्ख॰डागममें      |                                                                                                                |                                          |
|         | अतीन्द्रियज्ञान के केन्द्र तथा चक्र | पू. युवाचाय <sup>९</sup>                                                                                       |                                          |
|         | और ग्रंथितंत्र                      | महाप्रज्ञ                                                                                                      | 28-35                                    |
| ц.      | The Concept of Atman in             | the Dr. N. M.                                                                                                  |                                          |
|         | Bhagavatı (Vlyahapannatti)          | -sūtra Kansa <mark>ra</mark>                                                                                   | 36-45                                    |
| દ્દ.    | Allegory in English Literatu        | Ire                                                                                                            |                                          |
|         | and the Nayadhammakahac             | V. M. Doshi                                                                                                    | 46-54                                    |
| હ       | The Dreadful Deterrents             | and a second |                                          |
|         | to the Jain Upāsakas in             |                                                                                                                | a an |
|         | the Uvāsagadasāo                    | Dr. D. G. Vedia                                                                                                | 55-63                                    |
| ٤.      | A Comparative and Critica           | 1                                                                                                              |                                          |
|         | Note on Uvāsagadasāo                | 1 1 0 2<br>1                                                                                                   | A State State                            |
|         | and Ratna-karandaka                 | Dr. M. D.                                                                                                      |                                          |
|         | Śrāvak <b>ācāra</b>                 | Vasantharaj                                                                                                    | 64-67                                    |
| s.      | प्रश्नग्याकरणसूत्रकी प्राचीन        |                                                                                                                |                                          |
|         | विषय-वस्तुकी खोज                    | डॉ. सागरमल जैन                                                                                                 | 68-96                                    |
| १०.     | Vipākasūtra : Some                  | Prof. R. N.                                                                                                    | ta in the second                         |
|         | Chronological Consideration         | ns Mehta                                                                                                       | 97-104                                   |
| 8 8.    | રાજપ્રશ્નીય સૂત્રમાં                |                                                                                                                |                                          |
|         | नाटयतत्त्व                          | ડૅા. જાગૃતિ પ'ડયા                                                                                              | 105-128                                  |
| १२.     | जबूद्रीपप्रज्ञप्ति और               | डेा. हरनारायण                                                                                                  |                                          |
| -       | भागवतमे' ऋषभचरित                    | उ. पंडया                                                                                                       | 129-136                                  |
|         |                                     |                                                                                                                |                                          |

| १३.          | भगवती आराधना एवं प्रकीर्णव       | हो में                      |                         |
|--------------|----------------------------------|-----------------------------|-------------------------|
|              | आराधनाका स्वरूप                  | जिनेन्द्रकुमार जैंन         | 137-148                 |
| 88.          | Uttaradhyayana–sūtra             |                             |                         |
|              | on Brahmanism                    | V. M Kulkarni               | 149-154                 |
| <b>۶</b> ۰,. | उत्तगध्ययनसूत्र तथा धम्मपदकी     | •                           |                         |
|              | उक्तियों में प्राप्त साम्य       | দলাত বলংব                   | 155-163                 |
| શ્દ.         | उत्तराध्ययन तथा मनुस्मृति        | हों. मिथिलेश                |                         |
|              | में वर्णित साधु-आचीर             | मुमारी मिश्र                | 164-169                 |
| १७.          | उत्तराध्ययनसूत्र में काव्यतत्त्व | डो बिहारी लाल जैन           | <b>17</b> 0 <b>–179</b> |
| 86.          | जैनागम एवं उपनिषद :              | डॉ. वशिष्ठ नारायण           |                         |
|              | कुछ समानताएँ                     | सिन्हा                      | 180-188                 |
| १९.          | અનુયેાગદ્વારસૂત્ર : મૂળસૂત્ર     |                             |                         |
|              | કે ચૂલિકા સ્ત્ર                  | પ્રિ. કે એમ પટેલ            | 189-193                 |
| २०.          | वैदिक धर्म सूत्रगत यतिधर्म       | ·<br>·                      |                         |
|              | एवं जैनागमगत अनगिरधम             |                             |                         |
|              | के आचारकी तुलना                  | कु. रीताः विश्मोई           | 194-208                 |
| २१.          | प्रायश्चित्तः स्वरूप और विधि     | डॉ पुष्पस्ती जैम            | 204-213                 |
| ૨૨.          | Moksopāya in Jain                | Yashodhar                   | 1                       |
|              | Canonical Literature an          | d Wadhawan                  | i ·                     |
|              | Principal Upanisads              | Shah                        | 214-218                 |
| २३           | आगम साहित्यमें कृष्णकथा          | डॉ. कंमलेशकुमार जैन         | 219-225                 |
| २४.          | तिलोयपण्णत्ति में प्राप्त        | ,                           |                         |
|              | ऋषभदेवकी कुछ तिथियाँ             | डॉ प्रेमसुमन जैन            | 226-238                 |
| રષ.          | જેન આગમ, મહાભારત                 |                             | ÷                       |
|              | અને બૌદ્ધ જાતકમાં                |                             | . *                     |
|              | મળતા દ્રીપદીના પાત્રનું          |                             |                         |
|              | તુલનાત્મક અધ્યયન                 | શાહ નીલાંજના એસ.            | 239-253                 |
| २६.          | जैन आगम साहित्यमें               |                             | و می                    |
|              | कथाओंके प्रकार                   | <b>डॉ. जग</b> दीशचन्द्र जैन | 254-264                 |

www.jainelibrary.org

(19)

| २७.         | A Quantitative Evidence<br>to show that the Ancient<br>Jain Acharyas might have<br>perceived Elementary<br>Particles of Matter through<br>Extra Sensory Perception | S. S. Pokharna<br>B. S. Pokharna<br>J. S. Pokharna |                 |
|-------------|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|----------------------------------------------------|-----------------|
| २८.         | The Problem of the<br>Socalled TŚruti in the<br>MSS of Certain Early Jain<br>Prakrit Texts                                                                         | H.C. Bhayani                                       | 278–281         |
| <b>ર</b> ૬. | Citrakalā in Jain Canonical<br>Literature                                                                                                                          | Lalitkumar                                         | <b>28</b> 2–292 |
| ३०.         | Town Planning in the Jain<br>Anga                                                                                                                                  | R.N. Mehta                                         | 293-304         |

•

Jain Education International

·

www.jainelibrary.org

### आचारांग में साधना के सृत्र —आचार्य तुलसी, लाडन्

जैन आगम चार भागों में विभक्त हैं। उनमें एक भाग है– आचार शास्त्र। आचारांग आचारशास्त्रीय परम्परा का प्रतिनिधि सूत्र है। इन शताब्दियों में आचार के त्रिषय में हमारा दृष्टिकोण बहुत सकुचित हो गया है। पांच महाव्रत और पांच समिति की आराधना को ही आचार के क्षेत्र में मान्यता प्राप्त है। तीन गुप्ति की आराधना उस क्षेत्र से बहिष्कृत जैसी हो गई।

आचारांग सूत्र में गुप्तित्रय की आराधना के अनेक महत्त्वपूर्ण निर्देश हैं। साधना के अभाव में उनके अर्थ भी विस्मृत हो गए। अन्तर्दृष्टि का निर्देश अन्तर्दृष्टि की साधना के बिना नहीं पकड़ा जा सकता। अन्तर्दृष्टि को जागृत करने के लिए गुप्ति की साधना बहुत आवश्यक है। प्रस्तुत आगम में मन, वचन और काया का निरोध करने वाले को मुनि कहा गया है-''जस्सेते लोगंसि कम्मसमारंभा परि-ण्णाया भवंति, से हु मुणी परिण्णायकम्मे'''।

भगवान् महावीर ने कर्मयोग और कर्मखाग दोनों का समन्तित मार्ग निरूपित किया था। उनकी साधनापद्धति का प्रमुख अंग है-संवर — कर्म का निरोध। किन्तु वह प्रथम चरण में ही संभव नहीं है। पहले कर्म का शोधन होता है, फिर कर्म का निरोध। पूर्ण कर्म-निरोध की स्थिति मुक्त होने के कुछ ही क्षणों के पूर्व प्राप्त होती है। किया में जैसे जैसे आसक्ति और कषाय के अंश को कम किया जाता है वैसे वैसे कर्म का शोधन होता चला जाता है।

- १. आयारो १/१२
  - 1: Seminar on Jain Agama

मानसिक एकाग्रता के लिए विचय ध्यान एक महत्त्वपूर्ण प्रक्रिया है। प्रस्तुत आगम में विचय ध्यान के अनेक सूत्र हैं। जैन दर्शन में आत्मा और पुनर्जन्म का सिद्धान्त स्वीक्वत है। पूर्व जन्म की स्मृति के लिए इस विचय ध्यान का प्रयोग किया जाता था—

मैं किस दिशा से आया हूँ ?
क्या पूर्व से आया हूँ या पश्चिम से ?
उत्तर से आया हूँ या दक्षिण से ?
ऊर्ध्व दिशा से आया हूँ या अघोदिशा से ?
मैं कौन हूँ ?
मैं कौन था ?
मैं क्या होऊंगा ?

इन प्रश्नों में से किसी एक प्रश्न को लेकर साधक ध्यान में बैठ जाता और मन को उसी समस्या में केन्द्रित कर देता। इस साधना से उसे पूर्व-जन्म की स्मृति हो जाती।

लोक-दर्शन भी विचय थ्यान का एक प्रयोग है। प्रस्तुत आगम में काम-वासना के विजय का केवल उपदेश ही नहीं है, उसके साधनात्मक उपाय भी निर्दिष्ट हैं। काम-वासना के विजय का एक प्रयोग है—– शरीर-दर्शन। शरीर के तीन भाग हैं–

- (१) अधोभाग नाभि से नोचे।
- (२) जध्वभाग नाभि से ऊपर।
- (३) तिर्घग्भाग नाभिस्थान ।
   प्रकारान्तर से उनके तीन भाग ये हैं —

आचार्य तुलसी, लाडनू'

- (१) अधोभाग- आंख का गडूढा, गले का गड्ढा, मुख के बीच का भाग।
- (२) ऊर्ष्वभाग----घुटना, छाती, ललाट, उभरे हुए भाग।
- (३) तिर्यग्भाग-समतल भाग।

शरीर को समग्र दृष्टि से देखने के लिए शरीर-त्रिपश्यना का निर्देश है—"आयतचक्खू लोगत्रिपस्सी लोगस्स अहोभागं जाणइ, उड्दं भागं जाणइ, तिरियं भागं जाणइ"<sup>9</sup>

शरीर-विपश्यना का अर्थ है-शरीर में होने वाले सुख-दुःख आदि पर्यायों या परिणमनों का अनुभव करना । भगवान् महावीर ने अप्रमत्त रहने के उपाय बतलाए । उनमें शरीर के पर्याय और संवेदनों को देखना मुख्य उपाय है । जो साधक वर्तनान क्षण में शरीर में घटित होनेवाली सुख-दुःख की वेदना को देखता है, वर्तमान क्षण का अन्वेषण करता है, वह अप्रमत्त हो जाता है।

यह शरीर-दर्शन की प्रक्रिया अन्तर्मुख होने की प्रक्रिया है। सामान्यतः बाहरकी ओर प्रवाहित होनेवाली चैतन्य की घाराको अन्तर की ओर प्रवाहित करनेका प्रथम साधन स्थूल शरीर है। इस स्थूल शरीर के मीतर तेजस् और कर्म — ये दो सूक्ष्म शरीर हैं। उनके मीतर आत्मा है। स्थूल शरीर की क्रियाओं और संवेदनों को देखने का अभ्यास करनेवाला क्रमशः तेजस् और कर्म शरीर को देखने लग जाता है। शरीर-दर्शन का दृढ़ अभ्यास और मन के सुशिक्षित होने पर शरीर में प्रवाहित होनेवाली चैतन्य की धारा का साक्षात्कार होने लग जाता है। जैसे जैसे साधक स्थूल से सूक्ष्म दर्शन की ओर आगे बढ़ता है वैसे वैसे उसका अप्रमाद बढ़ता जाना है।

१. आयारो २ | १२५

चूर्णिकारने इस क्षणान्त्रेषणको चार क्षणों में विभक्त किया है। टीकाकारने प्रस्तुत सूत्र की जो व्याख्या की है, वह शरीर-विपश्यनावा एक महत्त्वपूर्ण निर्देश है।

भगवान् महावीर ऊर्व्वलोक, अधोलोक और मध्यलोक में ध्यान लगाकर समाधिस्थ हो जाते थे ।

इससे ध्यान की तीन पद्धतियाँ फलित होती हैं----

- (१) आकाश-दर्शन,
- (२) तिर्यग-भित्ति-दर्शन और
- (३) भूगर्भ-दर्शन ।

आकाश-दर्शन के समय भगवान् ऊर्ध्वलोकमें विद्यमान तत्त्वों का ध्यान करते थे। तिर्यग-भित्ति-दर्शन के समय वे मध्यलोक में विद्यमान तत्त्वों का ध्यान करते थे। भूगर्भ-दर्शन के समय वे अधोलोक में विद्यमान तत्त्वों का ध्यान करते थे।

१. आचारांगचूणि, ष्रं. १६५--६६ ''इमस्स ओगढियस्स विगाहो--स्रारं, ता तेयाकम्माणि तदंतगगताणि, ण वेउग्विय आराहगम्म कलहाति, बुगगहरूस वा अयं खणेति, तत्थ खेत्तकालरिजुकम्मखवणा चत्तारि खणा इति णिग्वेसकालो अग्विसणकाला अण्णेसी, जं भणितं गवेसति । ''

२. आचारांगवृत्ति, पत्र १८५-"जे इमस्स" इत्यादि 'य' इत्युक्टब्धतत्त्वः 'अस्य अध्यक्षस्य विशेषेण ग्रह्यते अनेनाष्ट्रप्रकारं कम्म तद्वेतरशरीरविशिष्टं बाह्येन्दियेण गृह्यत इति विग्रहः-औदारिकं शरीरं तस्य 'अयं' वार्तमानिकक्षण एवम्भूतः सुखदुःखान्यतररूपश्च गत एवम्भूतश्च भावीत्येवं यः क्षणान्वेषणशीलः सोऽन्वेषी सदा अप्रमत्तः स्यादिति । '' ३. आयारो ९।४।१४-अवि झाति से महावीरे आसणत्थे अकुनकुए झ.ण ।

उड़दमहे तिरियं च, पेहमाणे समाहिमपडिण्णे ॥

''आसणे अकुकुते ज्झाण' ज्झाति धम्मं सुक्कं वा, आसण' उक्कुडुओ वा वीरा-सणेग वा । अकुकुओ णाम निचलो, दग्वतो सरीरेण निच्चले भावओ अकुकुओ पसत्थ-ज्झाणोवगतो झियाति, किं झियाति ? उड्दं अहे य तिरियं च सन्वलेए झायति समितं उड्दलोर जे भावा एव' अहे वि तिरिए वि, जेहिं वा कम्माटाणेहि उड्द ' गंमति एव आहे तिरियं च, आहे संसारं संसारहेउं च कम्मविपागं च झाति, एवं मोवखं मोक्खहेउ' च झाति, मोक्खसुहं च ज्झायति, पेच्छमाणो आयसमाहिं परसमाहिं च अहवा नाणादिसमाहिं । '' आचार्य तुहसी, लाडनू

शरीर-प्रेक्षा की दूसरी पद्धति हैं-संधि-दर्शन । शरीर की संधियों (जोडों) का स्वरूपदर्शन कर उसके यथार्थ रूप को समझना । शरीर अस्थियों का ढांचा मात्र है, उसे देखकर उससे विरक्त होना । शरीर में एक सौ अस्सी संधियां मानी जाती हैं । चौढह महास धियां हैं-तीन दाएँ हाथ की संधियां नकन्धा, कुहनी पहुंचा । तीन बाएं हाथकी संधियां । तीन दाएं पैर की संधियां - कमर, घुटना, गुल्फ । तीन बाए पैर की संधियां । तीन दाएं पैर की संधियां - कमर, घुटना, गुल्फ । तीन बाए पैर की संधियां , -एक गर्दन की संधि, एक कमर की संधि । इन संधियों के दर्शन से शरीर की वास्तविकता ज्ञात होती है । उसकी मुच्छों का परिहार होता है --- संधि विदित्ता इह मच्चिएहि ।

शरीर प्रेक्षाकी तोसरी पद्धति है—-शरीर की अञ्चचिता को देखना । एक मिटीका घड़ा अञ्चचि से भरा है, वह अञ्चचि उभर कर बाहर आ रही है। वह भीतर से अपवित्र है और बाहर से भी अपवित्र हो रहा है। यह शरीर-घट भीतर से अशौच है। इसके निरंतर झरते हुए स्रोतों से बाहरी भाग भी अशौच हो जाता है।

यहाँ रुचिर है, यहाँ मांस है, यहाँ मेद है, यहाँ अस्थि है, यहाँ मज्जा है, यहाँ ख़ुक है। साधक गहराई में पैठकर इन्हें देखता है।

देहान्तर के अन्तरका अर्थ है– विवर । साधक अन्तरेंको देखता है वह पेट के अन्तर (नाभि), कान के अन्तर (छेंद), दाएं हाथ और पार्श्व के अन्तर तथा बाएं हाथ और पार्श्व के अन्तर, रोम कूपों तथा अन्य अन्तरोंको देखता है। इस अन्तर-दर्शन और विवरदर्शन से उस शरीर का वास्तविक रूप ज्ञात हो जाता है। उसकी कामना शान्त हो जाती है।

१. आयारो २। १२७

आचारांग में साधना के सूत्र

परमदर्शन, आतंक दर्शन, सम्यक्त दर्शन, नैष्कम्य दर्शन और अनन्यदर्शन – ये सब साधना के महत्त्वपूर्ण प्रयोग है ।

ये सब प्रेक्षा के प्रयोग हैं। इनकी अभ्यासपद्धति छूट गई, इसलिए ये मात्र वर्णनात्मक या तथ्यात्मक रह गए। ' विसुद्धिमग्ग ' और 'विज्ञान भैरव' के साथ उनका तुल्लात्मक अध्ययन किया जाए तो इनका मर्म पकड़ में आ सकता है। ध्यान-पद्धति की विस्मृति के कारण अर्थ की विस्मृति भी हो गई। उसका उदाहरण है-'तिविज्ज' शब्द। चूर्णिकार ने 'तम्हा तिविज्जो' इस पाठकी व्याख्या 'विद्वन्' और 'अतिविद्वन्' इन दो रूपों में की हैं<sup>6</sup>। टीकाकार ने इसकी व्याख्या अतिविद्य और अतिविद्वान् इन दो रूपों में की है।

बौद्ध परम्परा के अनुसार 'तिविज्ज' पद के द्वारा तीन विद्याओंका ग्रहण किया गया है----

- (१) पूर्व जन्मोंको जानने का ज्ञान।
- (२) मृत्यु तथा जन्म को जानने का ज्ञान ।
- (३) चित्तमलों के रूप को जानने का ज्ञान।

इस प्रकार अनेक प्रकरण हैं, जहाँ अर्थ और तात्पर्य की विस्मृति हुई है। उनका अनुसन्धान करना बहुत आवश्यक है। इससे साधना के नए आयाम खुलेंगे और आगम साहित्य अधिक उपयोगी तथा जीवनविकास में अधिक सहयोगी बन सकेगा।

|            | व्यायारो ३। ३८                                                                                                                                          |
|------------|---------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| <b>ર</b> : | आयागे ३। ३३                                                                                                                                             |
| ३.         | आयाने ३। २८                                                                                                                                             |
|            | आयारो ३। ३५                                                                                                                                             |
| لع.        | આયારો ૨ ૧૯૨                                                                                                                                             |
| ધ.         | आचारांग चूणि, पृ. १११ ''विडज त्ति हे विद्वन् । अहवा अतिविज्ज़ ! "<br>आ० चू०, पृ० ११३ – '' तम्हा वेरउवरमा विद्रन् "                                      |
| ৩.         | आचारांगवृत्ति, मत्र १४४ '' तत्माद् जातिवृद्धिसुखदुःखदर्श नाटतीव विद्या-<br>तत्त्वपरिच्छेत्त्री यस्यासावतिथिद्यः सः 'परम'' मोक्ष' ज्ञानादिकं वा तन्मार्ग |
|            | ज्ञात्वा सम्यक्त्वदर्शा सन् पाप' न करोति '' ।<br>आचारांगवत्ति, पत्र १४५–'तस्माद अतिविद्वान्' ।                                                          |

## ON THE ANTIQUITY AND OR GINAL PARTS OF THE "PUNDARIKA ADHYAYANA", SUTRAKRTANGA (II)

#### M. A. DHAKY

The seven appendices forming Book II of the second angawork Sütrakrta, by and large happen to be not only fairly ancient; they are also interesting from various research stand-points. Of these the first adhyayana entitled "Pundarika" is in part more ancient than the remaining six.<sup>1</sup> It apparently has not been analysed or studied in depth notwithstanding its admissibly good translations in English and in Gujarāti (and now also in Hindi) are for some years available.

The "Pundarika-adhyayana"<sup>2</sup> in its present shape is the result of three major efforts and hence three distinct strata correspondingly of three separate periods. Its oldest and hence the original part is represented by the opening  $s\bar{u}tras$  638-643, comparable in antiquity to some of the relatively older parts of Book I of the  $\bar{A}$  carānga

The Pundarika chapter pertains to an allegory of a lotus pond (puskarant) full of white lotuses (pundarik ts) of which the taller, larger and the most magnificent grown at the central area of the pond is the main focus, the motival maxim, around which the repetitious phrases of the text in very archaic style are made to revolve. As the allegorical essence purports, four presumptuous persons coming in turn from four cardinal directions, and each wanting to get the great central lotus, attempted to reach it by entering into the pond and each in his own turn got stuck in the mud, even as each one had condemned his predecessor as ignorant, inefficient, etc., claiming, of course, the opposite for himself. The fifth one, a genuine samaritan (bhikkha), who came from the inter-

### On.....Pundarika Adhyayana

mediate direction, and who knew how to get it, while staying at the bank, commanded the lotus to fiy up (and fall into his hands) and there the lotus responded ! (See here the appended original text)<sup>3</sup>.

The succeeding two sūtras (644-645), in point of fact, represent not the text proper but probably an early niryukti or commentary which ascribes the lotus-pond allegory as well as the exposition of its metaphorical meaning to "Samana Bhagavam Mahavıra" himself. By style and construction, motivation and phrasing this part seems younger than the preceding textual part by about a couple of centuries. In this part Mahavira is reported to have explained the allegory by saying that the world (loka) signifies the pond (puskarani); deeds (karma) represent (pond's) water and worldly pleasures (kāma-bhoga), mud (seta). The people at large (jana-jānapada) are the lotuses and the king (raya) is that centrally situated great lotus (ege maham paumavara-pundarika). The four men (catvari purusah) stand for four different creeds (anya-tirthas), the monk  $(bhikkh\bar{u})$  the genuine Law (dharma), the bank of the pond (tira) dharmatirtha and the words (uttered by the monk) dharma-kathā; while the "flying up" of the (central great) lotus is liberation (nirvāna).

The  $\overline{A}caranga$  Book I (particularly its Chapters 1-6) contains the main maximic and aphorismic phrases and statements of Mahavira (together with the short and archaic explanatory summaries thereof, partly perhaps by an apostle, ganadhara, and partly by  $\overline{A}$ rya Bhadrabahu) and it may thus collectively date from c. B. C. 500-300. The oldest part of the Pundarrika-adhyayana, by comparison and by virtue of its language as well as cadence and style, almost approaches that hoary antiquity and in any case does not seem later than c. B. C. 300-200. In point of fact, inside the bulk of the Kathānuyoga class of texts in the canon (where the paragraphs usually start with 'tate nam se', 'tise nam se', etc), the Pundarika-text by its archaic style, feel, phrasing, and content seems by far the oldest known up-to-date.

#### M. A. Dhaky

Jina Mahāvīra seemingly was fond of allegories and riddles as revealed from the earliar portions of the  $\bar{A}c\bar{a}r\bar{a}nga$ ; and the *Pundarika*-allegory is strongly reminiscent of his personal style, verve, predilection, and peculiar mannerism. So, it is to all seeming a genuine fragment of a text which for its content can be referred back to Mahāvīra. As for the choice of expressions and words in this archaic part, it is parallaled not only in the  $\bar{A}car\bar{a}nga$  (I. 1)<sup>4</sup> but also in the  $S\bar{a}trak_{T}t\bar{a}nga$ , in its 'Mahāvīra-stava' (I. 6) (c. 2nd-1st cent. B. C).<sup>5</sup>

The Niryukti that in sequence follows the older original text is positively younger in style, mannerism, and idiom. This commentarial part may have been added by way of clarification of the main allegorical text sometime in c. 1st cent. B. C.-A. D. While it offers fairly plausible, indeed admissible interpretation of several connected metaphors in the older text, it has failed to produce convincing explanation of the word pundarika itself. It likens it, of course wrongly, to a 'king' (for the central) and to the 'subjects' for the other (surrounding) smaller lotuses. But why must the king "fiy up"? Why do the followers of other creeds desire and attempt to possess the pundarska if it is just a metaphor for a 'king'? (Surely these were not the pre-medieval and medieval times when pontiffs of different religions did not disdain royal patronage, in fact they often, and jealously, vied with one another for getting it. The commentary's calling the "fiying up" of this central lotus as "nirvan" is one other fallacy. For the central lotus itself, as far as it can be guessed, was intended to represent nirvana. And "flying up" of the lotus seems sensibly to symbolise the 'process' of attainment of liberation. The main text in point of fact refers to each person as desiring "to uproot and pluck (unnikhissami) the central white lotus" which would imply that each one of differing creed was hoping and trying for attaining nirvana through his own individual path, but failed. The monk, believably of Nirgrantha persuation in this context, was the only soul who had followed the right path, the genuine law (dhamma). The other lesser lotuses possibly are intended to stand for attractive siddhi-rewards, but not the much coveted singular, ultimate achievement, release from the cycles of births and deaths.<sup>6</sup>

The third stratum of the text embodying sūtras 646-693, intended to enlarge upon the preceding shorter commentary, is the thickest and apparently is a conglomerate of several partly relevant or distantly and derivatively related passages of varying lengths. some even seeming extraneous. The central idea of those few passages, which alone seem relevant (and among themselves consistent), are those which clarify the 'creeds' or 'schools of thinking' represented by the "four purusas" and the refutation of their beliefs on a primary level. But there are too many other passages. which the compiler (and possibly also interpolators) had thought to have an explanatory bearing on what the niryukti part had to say. In the process, passages from varied sources, of different dates and of differing stylistic consistencies are all huddled up together. Some of these passages (651, 680) are from as ancient a source as the  $\overline{A}caranga$  I (203, 132); and a few others in a style with an early look are 668, 673, and 674. The bulk of the rest may have been composed and next compiled in the first two centuries of the Christian Era.<sup>7</sup>

The illustrious Digambara scheliast Svāmi Vırasena in his Dhavalā țikā (c. A. D. 800-817) on the Ṣaṭkhaṇdāgama of Puṣpadanta and Bhūtabali (c. late 5th or early 6th cent. A. D.), includes, on the basis apparently of some Yāpanīya source<sup>8</sup>, the Puṇḍarīka and the Mahāpuṇḍarīka among the aṅga-bāhya class of texts<sup>9</sup> Could these two texts have been amalgamated into the "Puṇḍarīkaadhyayana" of the Sūtrakītānga? After all, the whole of its second Book is made up of 'appendices' put together probably in the Kuṣāṇa period and possibly before A. D. 200 when the Yāpanīya sect separated from the main stream of Nirgrantha Church.

#### Notes and References

 Sūyagadamgasuttam, Ed. Muni Jambūvijaya, Jaina-Agama-Series No. 2 (2), Shri Mahāvira Jaina Vidyālaya, Bombay, 1978, Book II, pp. 121-151. This is a somewhat better, methodically more useful than any previous edition of the work. I have consulted this edition for this paper.

### M. A. Dhaky

- 2. In the text, for the words, I have removed the Mahārāstra-Prakrta forms as well as the influences or affectations of that language and restored the original Ardhamagadhi forms as far as was possible on the basis of the word-forms encountered in different agamic curni-texts (7th cent. A. D.) on one hand and with the help of the generalities of the demarcating differences to the earlier and later linguistic tendencies in the Prakrta lore on the other. For example 'na' is at most places replaced by the natural 'na'; 'ya' sruti by its original consonants like 'ta', 'ca', etc.; 'i', or 'i' by 'ti' or ti, etc. Only when a text, supposedly of great antiquity is restored to its original linguistic form does the Ardhamagadh1-ness of its expression shines with brilliance. The pre-medicval and medieval modernizing processes effected with the aid of late Prakrta rules and assumptions have done great harm to the original canonical language and, as a result, to judging or estimating the correct chronological position particularly of the early works of the Nirgrantha canon and also as a consequence hampered deciding on their real antiquity vis-a-vis the Buddhist Pali canon.
- 3. In the text I have filled up the gaps (suggested by the word,  $j\bar{a}va$ ) by supplying fuller phrases.
- 4. For example the expressions puritthimāto vā disāto āgato, dakkhiņāto vā disāto āgato... etc. (Ācārānga I. 1. 1/1) may be compared with the wordings for the four directions from which the four puruşas came namely puritthimāto disāto āgamma, dakkhināto disāto āgamma etc. of our text (II. 1. 643, 680 & ff.) Similarly antarito disāto vā anudisāto vā āgato (Ācārānga I. 1. 1/1) may be compared with antarito disāto anudisāto vā āgamma of our text I. 1. 643).
- 5. The qualificatory ' $k_s etraj \tilde{n}a$ ' and 'kus ala' in Vs. 3 (I. 6. 354) are also used in the *Pundarika* text. These terms virtually disappear in the *āgamas* of the middle phase.
- 6. The author of this *niryukti* part is thus not only later since his *vyākhyā* or explanation is faulty; it is also clear that he did not belong to the direct *āgamika*-tradition of this text.

### On.....Pundarika Adhyayana

- 7. What the Yāpanīya commentator Aparājita in his Vijayodajā-tikā (c. early 9th cent. A. D.) on the  $\bar{A}r\bar{a}dhan\bar{a}$  of Sivātya (c. 5th-6th cent. A. D) cites as of Pundarikādhyayana is somewhat paralleled in this third stratum. (Cf. Muni Jambūvijaye, "Introduction," p. 32). The version of the canon that the Yāpanīyas had must date before A. D. 353 at which the Mathurā Synod was convened and hence the one that existed before the date of the Botika schism, but some the in the first quarter of the 3rd cent. A. D. (I am discussing this problem of chronology elsewhere. 'Under the circumstances, the Yāpanīya version of the "Pundarīka adhyayana" must belong to a date prior c. A. D. 200-225; hence the third stratum of the Pundarika-adhyayana was compiled at a date seemingly not later than c. A D. 200, or early Kusāna period.
- 8. Yāpaniya Aparājitasūri, in his Vijayodayā-tikā, refers to the Pundarika and the Mahāpundarika texts.
- Cf. the discussion by Pt. Dalsukh Malvania, "Prastāvanā" (Hindi), Jaina Sāhitya kā Brhad Itihāsa, pt. 1, Varanasi, 1966, p. 38.

۶.

## पौण्डरीक अध्ययनम्

६३८ सुतं मे आउसंतेन भगवता एवमक्खातं । इहं खलु **पोंडरीके** नाम अज्झयने तस्स नं अयमट्ठे पन्नत्ते । "से जधानामते पुक्खरणी सिता बहुउदगा बहुसेता बहुपुक्खला ल्द्रहा पुंडरीगिणी पासादीता दरिसनीता अभिरूवा पडिरूवा ।

तीसे नं पुक्खरणीए तत्थ तत्थ देसे तर्डि तर्हि बहवे पउमवर-पोंडरिंगा बुइता अनुपुव्वद्विता ऊसिता रुतिला वन्नम ता गंधमंता रसमंता फासमंता पासादीता दरसनीता अभिरूवा पडिरूवा ।

तीसे नं पुक्खरणीए बहु-मज्झ-देस-भागे एगे महं पउमवर-पु डरीगे बुइते अनुपुब्वट्टिते ऊसिते रुतिले वन्नमंते गंधमंते रसम ते फासमंते पासादीते दरिसनिते अभिरूवे पडिरूवे।

सञ्वावंती च नं तीसे पुक्खरणीए तत्थ तत्थ देसे तहिं तहिं अहवे पउमवरपुंडरीगा बुइता अनुपुब्वट्ठिता ऊसिता रुतिला वन्नमंता गंधमंता रसमंता फासम'ता पासादीता दरिसनिता अभिरूवा पडिरूवा । सब्वावंति च नं तीसे पुक्खरणीए बहुमज्झदेसभागे एगे मह पउमवरपेंाडरीगे बुइते अनुपुब्वट्ठिते ऊसिते रुतिले वन्नमंते गंधमंते

रसम ते फासम ते पासादीते दरिसनिते अभिरूवे पडिरूवे ।

अह पुरिसे पुरस्थिमातो दिसातो आगम्म तं पुक्खरणीं तीसे पुक़खरणीए तीरे ठिच्चा पासति तं महं एगं पउमवरपुंडरीगं अनु-पुब्बट्टितं ऊसितं रुतिलं वन्नमंतं गंधमंतं रसमंतं फासमंतं पासादीतं दरिसनितं अभिरूवं पडिरूवं ।

तते न रो **पुरिसे** एवं वदासी—अहमंसि **पुरिसे** खेतन्ने कुसले पंडिते वियत्ते मेघावी अबाले मग्गत्थे मग्गविंदू गतिपरक्कमण्णू अहमेत पउमवरपुंडरीगं उन्निक्खेरसामि त्ति कट्टु इति वच्चा रो पुरिसे अभिकमे त' पुक्खरणि जाव जाव' च नं अभिकमे ताव ताव' च नं महंते उदगे मह ते सेते पहीने तीर' अप्परो पउमवरपु डरीग' नो हव्वाते नो पाराते अंतरा पुक्खरणीए सेतंसि विसन्ने पढमे पुरिसज्जाते । अथापरे दोच्चे पुरिसज्जाते । अह पुरिसे दक्खिणातो दिसातो

आगम्म तं पुक्खरिणीं तीसे पुक्खरिणीए तंगरे ठिच्चा पासति त मह एगं पउमवरपुंडरीगं अनुपुब्बट्टितं ऊसितं रुतिल्ं वन्नमंतं गंधमंतं रसमंतं फासमंतं पासादीतं दरिसनितं अभिरूवं पडिरूवं । त च एत्थ एगं पुरिसजातं पासति पहीणं तीर अपत्तं पउमवरपुंडरीगं नो हब्बाते नो पाराते अन्तरा पोक्खरणीए सेतंसि विसन्नं ।

तते न' से पुरिसे त' पुरिसं एवं वदासी-अहो न' इमे पुरिसे अखेतन्ने अकुसले अपंडिते अवियत्ते अमेधावी बाले नो मग्गन्थे नो मग्गविदू नो मग्गस्स गतिपरिकमण्णू ज' न' एस पुरिसे खेतन्ने कुसले प'डिते वियत्ते मेधावी अबाले मग्गन्थे मग्गविदू गतिपरिक्रमण्णू अहमेत पउमवर-पु'डरीग' उन्निक्खेस्सामि नो च खल्छ एतं पउमवरपु'डरीगं एवं उन्निक्खेत्तन्व' जथा न' एस पुरिसे मन्ने ।

अहम सि पुरिसे खेतन्ने कुसले पंडिते मेघात्री अवाले मग्गत्थे मग्गविदू मग्गस्स गतिपरिक्कमण्णू अहमेतं पउमवरपुंडरीगं उन्निक्खिस्सामि त्ति कट्टु इति वच्चा से पुरिसे अभिकमे तं पुक्खरणिं जाव जात्र अभिकमे ताव तावं च नं महंते उदगे महंते सेते पहीणे तीरं अप्पत्त पउमवरपुंडरीगं नो हव्वाते नो पाराते अंतरा सेतंसि विसन्ने दोच्चे पुरिसजाते ।

अथापरे तच्चे पुरिसजाते । अह पुरिसे पच्चत्थिमातो दिसातो आगम्म त' पुक्खरणि तीसे पुक्खरणीए तीरे ठिच्चा पासति त' मह एगं पउमवरपुंडरीगं अनुपुब्वट्ठित' ऊसित' रुतिल्लं वन्नमंत गंधमंतं रसमंतं फासमंत' पासादीते दरिसनिते अभिरूवे पडिरूवे । ते तत्थ दोन्नि पुरिसजाते पासति पहीणे तीरं अप्पत्ते पउमवरपुंडरीगं नो हब्नाते नो पाराते सेतंसि विसन्ने ।

तते नं से पुरिसे एवं वदासी--अहो नं इमे पुरिसा अखेतन्ना अकुसला अपंडिता अवियत्ता अभेघाची बाला नो मग्गत्था नो मग्गविदू नो मग्गस्स गतिपरिक्कमण्णू जं नं एते पुरिसा एवं मन्ने अम्हे तं पउमवर-पुंडरीगं उनिक्खेस्सामो नो च खलु एतं पउमवरपुंडरीगं एवं उन्नि-क्खेत्तव्वं जथा नं एते पुरिसा मन्ने ।

अहम सि पुरिसे खेतन्ने कुसले पंडिते वियत्ते मेघावी अबाले मगगर्थ मगगविंदू मगगरस गतिपरिकमण्णू अहमेनं पउमवरपुंडरीगं उन्निक्खेरसामि इति वच्चा से पुरिसे त' पोक्खरणिं जाव जावं च नं अभिकमे ताव तावं च नं उदगे महंते सेते पहीणे तीर अपत्ते पउमवरपुंडरीगं नो

हब्बाते नो पाराते अंतरा सेतंसि विसन्ने तच्चे पुरिसज्जाते । अथापरे चतुत्थे पुरिसज्जाते । अह पुरिसो उत्तरातो दिसातो आगम्म तं पुक्खरणि तीसे पुक्खरणीए तीरे ठिच्चा पासति [महं] एगं पउमवरपुंडरीगं अनुपुब्वट्टितं ऊसितं रुतिहं वन्नमंतं गंधमंतं रसमंतं फासमंतं पासादीतं दरिसनितं अभिरूवं ।

तते नं से पुरिसे एवं वदासी-अहो नं इमे पुरिसा अखेतला अकुसला अपंडिता अवियत्ता अमेधावी बाले नो मग्गत्था नो मग्गविदू नो मग्गस्स गतिपरिकमण्णू जन्नं एते पुरिसा एवं मन्ने अम्हे तं पउमवर-पुंडरीगं उन्निक्खिस्सामो । नो खल्छ एतं पउमवर पुंडरीगं एवं उन्निक्खेत्तव्वं जथा नं एते पुरिसा मन्ने । अहमंसि पुरिसे खेतन्ने कुसले पंडिते वियत्ते मेधावी अबाले मग्गत्थे मग्गविद्र मग्गस्स गतिपरिक्कमण्णू इति वच्चा से पुरिसे अभिक्कमे तं पुक्खरणिं जाव जावं च नं अभिक्कमे ताव तावं च नं महते उदगे महते सेते पहीणे तीरं अप्पते पउमवर पुंडरीगं नो हव्वाते नो पाराते अंतरा सेतंसि विसन्ने चतुत्थे पुरिसज्जाते ।

अथ भिक्स् ट्रहे तीरट्टी खेतन्ने कुसले पंडिते मेधावी अबाले मग्गःथे मग्गविद् मग्गस्स गतिपरिक्कमण्णू अन्नतरीतो दिसातो अनुदिसातो वा आगम्म तं पुक्खरणीं तीसे पुक्खरणीए तीरे ठिच्चा पासति तं महं एगं पउम-वरपु ंडरीगं अनुपुन्वद्वितं ऊसितं रुतिलं वन्नमंतं गंधम तं रसम तं फास-मंत पासादीतं दरिसनीतं अभिरूवं पडिरूवं । ते च चत्तारि पुरिसजाते पासति पहीणे तोरं अपत्ते पउमवरपुंडरीगं नो हब्वाते नो पाराते अन्तरा सतंसि विसन्ने । तते न से भिवस्तू एवं वदासी-अहो नं इमे पुरिसा अखेतन्ना अपंडिता अमेघावी बाला नो मग्गत्था नो मग्गविंदू नो मग्गरस गतिपरिक्रमण्णू जंनं एते परिसा एवं मन्ने अम्हेत पउमवरपुडरीगं उन्निक्खिस्सामो नो च खलु एतं पउमवरपुंडरीगं एवं उन्निक्खेत्तव्वं जथा नं एते पुरिसा मन्ने । अहमांसि भिक्स्यू छहे तीरही खेतन्ने पंडिते वियत्ते मेघावी अबाले मग्गत्थे मग्गविदू मग्गरस गतिपरिकमण्णू अहमेत पउमवरपंडरीगं उन्निक्खेरसामि सि कट्टू इति वच्चा से भिक्खू नो अभिक्कमे तं पुक्खरणि तीसे पुक्खरणीए तीरे ट्विच्चा सद्दं कु<sup>उजा</sup>--उप्पताहि खल्ल मो पउमवर ! उप्पताहि खल्ल मो पउमवर ! अथ से उप्पतिते पउमवरपुंडरीगे !

[पुरातन नियुक्ति] किद्यिते नाते समणाउसाे ! अट्ठे पुन से जानितब्वे भवति ! भंते ! त्ति समणं भगवं महावीरं निग्गंथा च निग्गंथीओ च वदंति नमंसंति वदित्ता नम सित्ता एवं वदासी---किटिते नाते समणाउसे। ! अहं पुन से न जानामो समणाउसेा ! ति समणे भगवं महावीरे ते च बहवे निग्गंथा च निग्गं-थीओ च आम तित्ता एवं वदासी-हंता समणाउसे। ! आतिक्खामि विभावेमि किट्रेमि पत्रेदेमि सअट्रं सहेत् सनिमित्तं भुज्जो भुज्जो उवदसेमि । ६४५ से बेमि-

लोगं च खल मए अष्पाहटु समणाउसे। सा पुक्खरणी बुइता ।

#### 2. Seminar on Jain Agama

कामभोगा च खलु मए अप्पाहट्टु समणाउसो ! से सेते बुइते । जन-जानपद च खलु मए अप्पाहट्टु समणाउसो ! ते बहवे पउमवर-पुंडरीगा बुइता । रायाणं च खलु मए अप्पाहट्टु समणाउसो ! से एगे महं पउमवर-पुंडरीगे बुइते । अन्नउत्थिया च खलु मए अप्पाहट्टु समणाउसो ! ते चत्तारी पुरिसजाता बुइता । धम्म च खलु मए अप्पाहट्टु समणाउसो ! से भिक्स्वू बुइते । धम्मतित्थं च खलु मए अप्पाहट्टु समणाउसो ! से तीरे बुइते । धम्मकथं च खलु मए अप्पाहट्टु समणाउसो ! से तीरे बुइते । धम्मकथं च खलु मए अप्पाहट्टु समणाउसो ! से त्तीरे बुइते । धम्मकथं च खलु मए अप्पाहट्टु समणाउसो ! से त्तीरे बुइते । धम्मकथं च खलु मए अप्पाहट्टु समणाउसो ! से उप्पाते बुइते ।

**कम्म**ं च खल्ल मए अप्पाहट समणाउसो ! से उदगे बुइते ।

M. A. Dhaky

### स्थानांग में ज्ञानचर्चा - जितेन्द्र बी. शाह, वाराणसी

सारतीय दर्शनकी बैदिक एवं श्रमण परंपराओं में ज्ञान का विशेष महत्त्व है। प्रत्येक भारतीय परंपरा में जीवन का परम लक्ष्य मोक्ष या निर्वाण माना गया है। उस परम लक्ष्य की प्राप्ति में ज्ञानको ही साधन मानने पर भी ज्ञान के स्वरूप, संख्या आदि में विप्रतिपत्ति है। कुछ दार्शनिक लोग ज्ञान को गुण, कुछ कर्म और कुछ द्रव्य के रूप में स्वीकार करते हैं। ज्ञान को गुण मानने वाले दार्शनिकों के दो मेद हैं। प्रथम मत के अनुसार ज्ञान आत्मा का आगन्तुक लक्षण है। दूसरे मत के अनुसार ज्ञान आत्मा का स्वाभाविक लक्षण है। जैन दर्शन में ज्ञान को आत्मा का अनिवार्थ गुण माना गया है। जीव और अजीव की मेदरेखा ज्ञान पर आधारित है। ज्ञान के बिना जीव अर्जाव है। ज्ञान आत्माका लक्षण होने से तथा प्रमुख गुण होने के कारण जैन सिद्धान्त में ज्ञान की चर्चा प्रमाण से अलग स्वतंत्र रूप में ही की गई है। जब कि अन्य दर्शनों में ज्ञान की चर्चा प्रमाण की चर्चा के अन्तर्गत ही की जाती है।

आभिनिबोध अथवा मति, श्रुत, अवधि, मनःपर्याय और केवल्रज्ञान रूप-ज्ञान के इन पाँच भेदों का विवेचन प्राचीन आगमों में किया गया है। अनेक ऐतिहा-सिक तथ्यों के आधार पर उक्त ज्ञान विषयक चर्चा भ० महावीर से भी प्राचीन सिद्ध की गई हैं<sup>3</sup>। प्राप्त प्राचीन आगम साहित्य के आधार पर ऐतिहासिक मूल्यां-सन्द करने पर ज्ञान-विषयक चर्चा में एक प्रकार का विकास प्रतीत होता है। कर्म-विषयक शास्त्रों में ज्ञानावरणीय कर्म के प्रसंग में ज्ञान की चर्चा उपल्ब्य होती है। भगवतीसूर्व, उत्तराय्ययन, आवश्यक-निय् विर्त, स्थानांग, नंदी-

सूत्र, अनुयोगद्वारस्त्र, प्रज्ञापनास्त्र° आदि प्रन्थों में ज्ञान-चर्चा-संबंधी तिशेप सामग्री प्राप्त होती है । आगमों में ज्ञान-चर्चा के तिकास की चार भूमिकाएँ परिलक्षित होती हैं ।

- (१) विद्युद्ध ज्ञान-चर्चा, जिसमें ज्ञान को केवल पाँच विभागों में विभाजित किया है।
- (२) प्रारंभ में ज्ञानके प्रत्यक्ष एवं परोक्ष नामक दो भेद किए गए हैं ।--

तत्पश्चात् उक्त दो मेदों में ही मति, श्रुत, अवधि, मनःपर्यव और केवल्रज्ञान को समाविष्ट किया गया है ।

- (३) नैयायिक-सम्मत प्रत्यक्ष, अनुमान, उपमान एवं आगम—-इस प्रकार चार प्रमाणों में पाँचों ज्ञान का समावेश ।
- (४) इन्द्रिय-जनित ज्ञान का प्रत्यक्ष ज्ञान एवं परोक्ष ज्ञान दोनों में समावेश करके अन्यदर्शनानुकूल इन्द्रिय-जन्य प्रत्यक्ष ज्ञान का जैन दर्शन के सिद्धान्त के साथ समन्वय करने का प्रयास किया गया है।

मगवतीसूत्र, उत्तराध्ययनसूत्र तथा कर्मविषयक प्रन्थों में प्रथम भूमिका के रूप में ज्ञान की चर्चा प्राप्त होती है । आवश्यक—नियुं क्ति और स्थानांग–सूत्र में की गई ज्ञान—चर्चा दितीय भूमिका के रूपमें है ।

्र अनुयोगद्वार—सूत्र में ज्ञान विश्लेषण की पद्धति तृतीय भूमिका में समाविष्ट होती है।

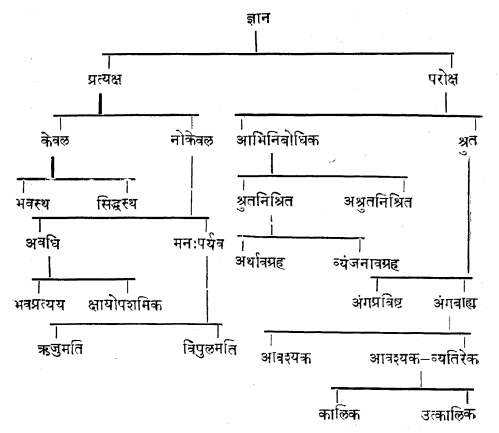
नंदीसूत्र में प्राप्त ज्ञान-चर्चा चतुर्थ भूमिका के अन्तर्गत आती है।

रथानांगसूत्र में की गयी ज्ञानचर्चा प्रथम भूमिका का विकास है । प्रथम भूमिका की ज्ञानचर्चा भगवतीसूत्र में प्राप्त होती है<sup>99</sup>। तदनुसार :--

|                        |           | ज्ञान    |               |           |
|------------------------|-----------|----------|---------------|-----------|
|                        |           |          |               |           |
| ।<br>मति या आभिनिबोधिक | <br>श्रुत | <br>अवधि | ।<br>मनःपर्यव | ।<br>केवल |

अवग्रह 😑 १. व्यंजनावग्रह और २. अर्थावग्रह

इसमें ज्ञान के केवल पाँच ही मेद किए गए हैं जो जैन सिद्धान्त को मान्य हैं। इसी प्रकार की मेद-चर्चा उत्तराध्ययन सूत्र<sup>1\*</sup> में भी प्राप्त होती है। स्थानांगसूत्र में ज्ञान को पाँच मेदों में विभाजित न करके प्रथम दो विभाग प्रत्यक्ष और परोक्ष में विभक्त किया गया है। स्थानांगसूत्र में प्राप्त ज्ञान-चर्चा द्वितीय भूमिका की है। इसी प्रकार की चर्चा तत्त्वार्थ-सूत्र में भी उपल्रब्ध होती है। दोनों ही ल्याभग समान प्रकार की हैं। स्थानांगसूत्र के अनुसार ज्ञान का विवेचन निम्न प्रकार से है<sup>13</sup>:--



इस से यह स्पष्ट है कि प्रथम अवस्था में ज्ञान के दो मेद प्रत्यक्ष और परोक्ष किए गए हैं। प्रत्यक्ष में अवधि, मनःपर्यव और केवल्रज्ञान का तथा परोक्ष में आभिनिबोधिक तथा श्रुतज्ञान का समावेश किया गया है। इन्द्रियजनित ज्ञान को परोक्ष ही माना गया है। नंदीसूत्रकार ने इन्द्रियजनित ज्ञान को प्रत्यक्ष तथा परोक्ष दोनों में समात्रिष्ट किया है जो स्थानांगसूत्र की ज्ञान-चर्चा से अधिक विकसित है। नंदीसूत्रकी ज्ञानचर्चा चतुर्थ भूमिका में आती है। विशेष स्पष्टीकरण के लिए नंदोसूत्र की दी गयी तालिका देखिए।

स्थानांगसूत्र में आभिनिबोधिक ज्ञान के दो मेद श्रुत-निश्रित और अश्रुत-निश्रित किए गए हैं, जो नंदीसूत्र के अनुकूल होने पर भी तत्त्वार्थसूत्र<sup>98</sup> तथा जितेन्द्र बी. श।ह 🔗

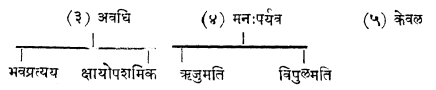
आवश्यकनिर्यु क्ति में नहीं पाए जाते हैं। प्राचीन दिगम्बर कर्मसाहित्य में भी श्रुतनिश्रित और अश्रुतनिश्रित ऐसे दो मेद नहीं मिलते हैं।<sup>94</sup> अश्रुतनिश्रित के नंदीसूत्र में औत्पातिकी, बैनयिकी, कर्मजा तथा पारिणामिकी इस प्रकार चार मेद किए गए हैं और वे भी स्थानांग में नहीं मिलते हैं। अतः यह स्पष्टतः सिद्ध होता है कि स्थानांगसूत्र की ज्ञान--चर्चा नंदीसूत्र से अधिक प्राचीन है।

अनुयोगद्वार-सूत्र में ज्ञानचर्चा करते समय प्रारंभ में ज्ञान को चार प्रमाणों में विभाजित किया गया है – प्रत्यक्ष, अनुमान, उपमान और आगम । प्रत्यक्ष प्रमाण के पहले पहल दो मेद इन्द्रिय प्रत्यक्ष और नोइन्द्रिय प्रत्यक्ष करके इन्द्रिय प्रत्यक्ष में आभिनिबोधिक तथा नोइन्द्रिय प्रत्यक्ष में अवधि, मनःपर्यव तथा केवल ज्ञान का समावेश किया गया है तथा आगम प्रमाण में श्रुतज्ञान का समावेश किया गया है ।<sup>96</sup> इस प्रकार प्रथमबार अनुयोगद्वार में प्रमाण के अन्तर्गत ज्ञान-चर्चा का प्रयत्न किया गया है । इसमें स्पष्टतः नैयायिक प्रभाव पाया जाता है और स्थानांगसूत्र से अधिक विकसित भी है ।

आवश्यकसूत्र अंग-आगम जितना पुराना है। पं. श्री दलसुखमाई माल-वणीया ने यह सिद्ध किया है कि आवश्यक का अध्ययन अंगों से मी पहले किया जाता था। उन्होंने आवश्यकसूत्र की निर्युक्ति को अंगों के जितनी ही पुरानी मानी है।<sup>9</sup> इस तरह से यह तो निश्चित होता है कि आवश्यक की निर्युक्ति प्राचीन है। ज्ञान-विषयक निर्युक्ति में आ. भद्रबाहु ने मंगल के रूपमें केवल्ज्ञान की ही चर्चा की है। बृहत्-कल्पभाष्य में मिलने वाली निर्युक्ति-गाथाओं में भी ज्ञान की चर्चा प्राप्त होती है।<sup>9</sup> बृहत्कल्पकी निर्युक्ति-गाथाओं में भी ज्ञान को चर्चा प्राप्त होती है।<sup>9</sup> बृहत्कल्पकी निर्युक्ति-गाथाओं में पाँच प्रकार के ज्ञान को प्रत्यक्ष एवं परोक्ष में विभाजित किया गया है। आवश्यक-निर्युक्ति के अनुसार ज्ञान का विवेचन निम्न रूप से प्राप्त होता है:--



अक्षर ः संज्ञी, सादि, सपर्यवसित, गमिक, सम्यक् , अंगप्रविष्ट । अनक्षर ः असंज्ञी, अनादि, अपर्यवसित, अगमिक, मिथ्या, अंगबाह्य

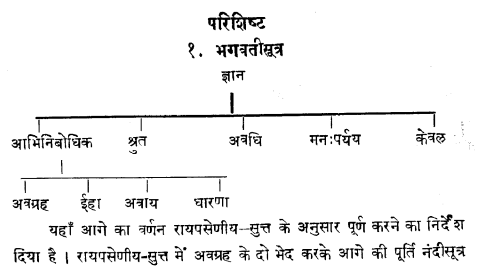


आवश्यक निर्यु क्ति में ज्ञान के दो मेद प्रत्यक्ष और परोक्ष किए गये हैं जो स्थानांग में भी पाए जाते हैं। अवग्रह, ईहा, अवाय एवं घारणा का जो स्वरूप निर्यु क्ति में है वही स्थानांग में भी। विशेषता केवल यह है कि निर्यु क्ति में अवग्रह के दो मेद अर्थावग्रह तथा व्य जनावग्रह का स्पष्ट नामोल्लेख नहीं हैं तथापि आभिनिबोधिक ज्ञान के २८ ही मेद प्राप्त होते हैं।

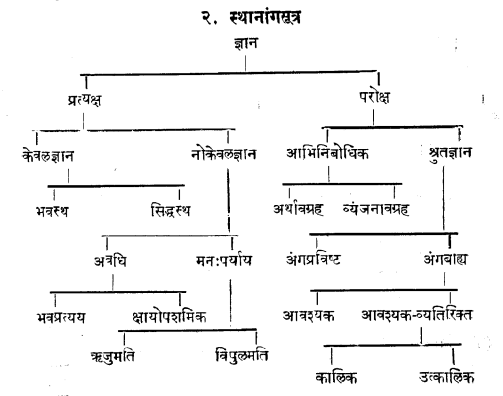
आभिनिबोधिक ज्ञान के पर्याय के रूप में मति के अतिरिक्त संज्ञा, प्रज्ञा, स्मृति आदि शब्दों की वृद्धि तो पाई जाती है किन्तु अुतनिश्रित, अश्रुतनिश्रित जैसे भेदों का कोई उल्लेख नहीं किया गया है।<sup>2°</sup> श्रुतज्ञान के १४ भेदों का वर्णन किया है जो स्थानांगसूत्र में नहीं है, शायद स्थानांग की ज्ञान-चर्चा द्वितीय स्थानक के अन्तर्गत होने से श्रुतज्ञान के दो ही मेद ईष्ट हो जैसा कि श्रुतनिश्रित के दो मेद अर्थावग्रह और व्यंजनावग्रह करके ही छोड़ दिया गया है।

श्रुतज्ञान के मेदों की भी दो परंपराएँ प्राप्त होती हैं । श्रुतज्ञान के अश्वर, अनक्षरादि १४ मेदों की प्रथम परंपरा तथा अंगबाह्य एवं अंगप्रविष्ट रूप केवल दो ही मेदों की दूसरी परंपरा । प्रथम परम्परा आवश्यक निर्युक्ति और नंदीसूत्र में और द्वितीय परंपरा स्थानांग सूठा और तत्त्वार्थसूत्र में है ।

उक्त विवेचन से यह स्पष्ट होता है कि ज्ञान को प्रारंभ में प्रत्यक्ष एवं परोक्ष में विभाजित करके उसमें पाँच प्रकार के ज्ञान का समावेष करने का प्रयत्न निर्यु क्तिकार ने किया है और अन्य भेद-प्रभेदों की तुल्ला करने से यह सिद्ध होता है कि स्थानांग की ज्ञान-चर्चा का आधार निर्यु क्ति की गाथाएँ हैं।



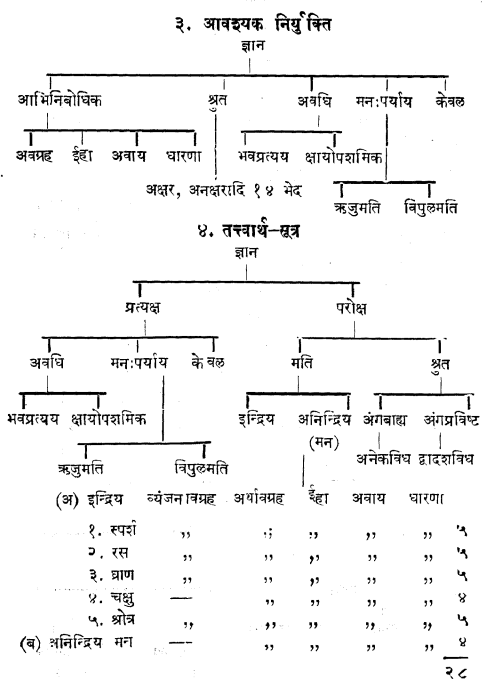
के अनुसार करने की स्चना दी गई है।



www.jainelibrary.org

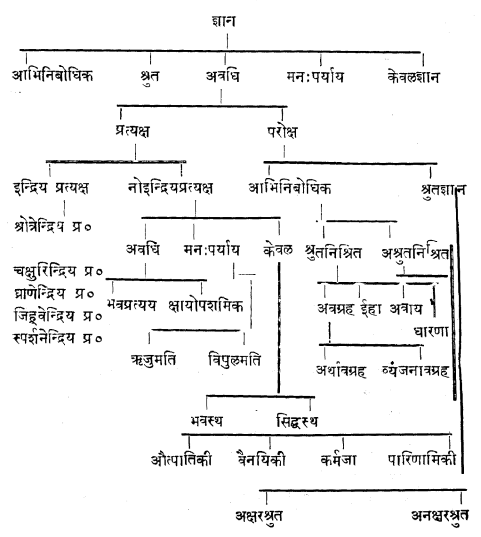
23

Jain Education International



इन २८ मेदेां के निम्न प्रकार से १२—१२ विमेद किये जाने पर कुछ ३३६ मेर होते हैं। ये बारह प्रकार के विमेद इस प्रकार हैं:—

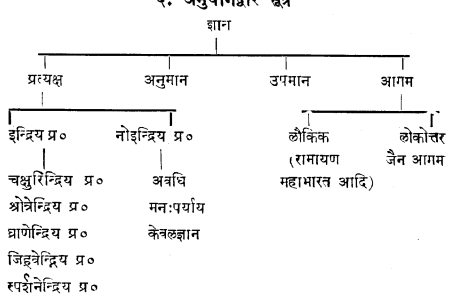
१. बहु, २. अबहु, ३. बहुविध, ४. अबहुविध, ५. क्षिप्र, ६. चिर, ७. निश्रिन, ८. अनिश्रित, ९. उक्त, १०. अनुक्त, ११. ध्रुव और १२ अध्रुव



५. नंदीसूत्र

(१) अक्षरश्रुतः संज्ञिश्रुत. सम्यक्श्रुत, सादिश्रुत, सपर्यवसित, गमिक, अंगप्रविष्ट

(२) अनक्षरश्रुत : असंज्ञिश्रुत, मिथ्याश्रुत, अनादिश्रुत, अपर्यवसित, अगमिक, अंगबाद्य.



६. अनुयोगद्वार सत्र

संदर्भ :---

- १. सन्वर्जीवाण' पि य णं अक्खरस्स अणंतभागो णिच्चुग्घाडियो जति पुणो सो वि आवरिज्जा तेण जीवो अजीवत्तं पावेज्जा ॥ न'दिसुत्त, ७७, पृ. ३१, महावीर जैन विद्यालय, बम्बई ।
- २. उपयोगो लक्षणम् । तत्त्वार्थसूत्र २.८
- ३. आगमयुग का जैन दर्शन, प' दलसुख मालवणीया, ए. १२८-१२९.
- ४. भगवती सूत्र. ८८. २. ३१७.
- ५. उत्तराध्ययन सूत्र. अ. २८, गा. ४.
- ६. आवश्यकनियुं कित गाथा १ से ७९
- ७. स्थानांगसूत्र, द्वितीय स्थानक, प्रथम उद्देश, ज्ञानपद
- ८. नंदीसूत्र (ज्ञानचर्चा)
- . अनुयोगदार, महावीर जैन विद्यालय, ए. ४३६-४३९, ४६७-४६९

जितेन्द्र बी. शाह

- १०. प्रज्ञापना सुत्र
- ११. भगवती सूत्र ८८. २. ३१७.
- १२. उत्तराध्ययनं स्त्र, अ. २८, गा. ४

१३. स्थानांगसत्र, द्वितीयस्थानक, प्रथम उद्देश, ज्ञानपद.

- १४. तत्त्वार्थसूत्र, प्रथम अध्याय.
- १५. षट्रखण्डांगम, जीवस्थान, सत्यप्ररूपणा, पृ. ३५३, सं. हीरालाल जैन
- १६. अनुयोगद्वार, महावीर जैन विद्यालय, ब'बई, पृ. ४३६-४३९ ४६७-४६९.
- १७. जैन साहित्य का बृहद् इतिहास, प्रथम भाग, प्रस्तावना पृ. ५५.
- १८. बृहत्कल्पमाध्यान्तर्गत नियुं क्तिगाथा ३, २४ और २५.
- १९. आवश्यक्तांनय कित, गाथा १६.
- २०. आवश्य क्रनियुं कित, गाथा, १२.

# स्थानांग, नंदी और षट्खण्डागम में अतीन्द्रियज्ञान के केन्द्र तथा चक्र और ग्रंथितंत्र

– पू. युवाचार्य महाप्रज्ञ, लाडनूँ

'गोरक्ष पद्धति ' में ध्यान के नौ स्थान बतलाए गए हैं – ' १. आधार चक २. स्वाधिष्ठान ३. मणिपूर ४. इत्पद्म (अनाहत) ५. विशुद्ध ६. घण्टिकामूल ७. लम्बिकास्थान ८. आज्ञा चक्र और ९. शुन्यस्थान ।

प्रश्न होता है कि तंत्र-शास्त्र और हठयोग में तो चक्रों का निरूपण है, किन्तु जैन साहित्य में उनका कोई निरूपण नहीं है । जैन परम्परा में ध्यान की पद्धति का विलेप हो जाने के कारण इस प्रश्न का उत्तर खोजा भी नहीं गया। हरिभद्रसूरि, ग्रुभचन्द्र, हेमचन्द्र आदि आचार्यां ने अपने योग प्रन्थों में इटयोग का समावेश किया, किन्तु जैन साहित्य में उपल्य्ध चक्रों की ओर ध्यान नहीं दिया। अतीन्द्रिय ज्ञान की खोज और उसकी उपलब्धि में जैन साधक आगे नहीं बढ सके। वास्तविकता यह है कि शरीर के बारे में सही जानकारी नहीं रही और उसका सही मूल्यांकन भी नहीं किया गया | हम केवल 'आत्मा' शब्द पर अटक गए । ऐतिहासिक दृष्टि से विचार किया जाए तो आध्यात्मिकता या आत्मतत्त्व की अतिवादी धारणा ने शरीर का सही मूल्यांकन नहीं होने दिया। मेदविज्ञान के दृष्टिकोण ने आत्मा और शरीर के मेद को जानने की साधना दी। किन्तु उन दोनों के योग से होने वाले लाभांशों की उपेक्षा हो गई। शरीरधारी मनुष्य का ज्ञान केवल आत्मा से संबद्ध नहीं होता । वह आत्मा और शरीर दोनों से सम्बन्ध रखता है। आचार्य मलयगिरि ने इस सत्य को बहुत अच्छी तरह अभिव्यक्ति दी है । उन्होंने लिखा है कि केंक्ली आत्मा से और शरीर के सभी प्रदेशों से जानता देखता है तथा छद्मस्थ मनुष्य अंगोपांग नाम-कर्म द्वारा संस्कृत इन्द्रिय-द्वारों से जानता देखता है।

पू. युवाचार्यं महाप्रज्ञ

हमारे पास चार करण होते हैं – मनकरण, वचन-करण, काय-करण और कर्म–करण । अञ्जभकरण से असुख का और ञुभकरण से सुख का संवेदन होता है ।<sup>४</sup>

रवेताम्बर साहित्य में 'करण' के विषय में अर्थ की परंपरा विस्मृत हो गई। दिगम्बर साहित्य में वह आज भी उपऌब्ध है। उससे चक्र या चैतन्य— केन्द्र के बारे में बहुत महत्त्वपूर्ण जानकारी मिलती है।

करण का एक अर्थ होता है– निर्मल चित्त–धारा । उसका दूसरा अर्थ है– चित्त की निर्मलता से होनेवाली शरीर, मन आदि की निर्मलता । शरीर के जिस देश में निर्मलता हो जाती है, अर्थात् शरीर का जो भाग करण रूप मे परिणत हो जाता है, उस भाग से अतीन्द्रियज्ञान होने लग जाता है। इस दृष्टि से हमारे शरीर में अवधिज्ञान के जो अनेक क्षेत्र हैं या अनेक संस्थान हैं<sup>ह</sup> ये ही चक या चैतन्य–केन्द्र हैं।

श्वेताम्बर साहित्य में चक्र-सिद्धान्त का मौलिक आधार है देशावधिज्ञान । प्रज्ञापना में अवचिज्ञान के दो प्रकार उपल्ल्घ हैं देशावधि और सर्वावधि"। नंदी में देशावधि, सर्वावधि का उल्लेख नहीं है, केवल परमावधि का उल्लेख मिलता है। गोम्मटसार में अवधिज्ञान के तीन प्रकार मिलते हैं---देशावधि, परमावधि और सर्वावधि।

नंदी में अवधिशान के छह प्रकार किए गए हैं।<sup>9</sup> उनमें पहला प्रकार आनु-गामिक है। उसके दो प्रकार हैं-अंतगत और मध्यगत।<sup>9</sup> यह विषय अन्य किसी भी उपलब्ध आगम प्र'थ में नहीं है। प्रतीत होता है कि देववाचक ने यह पूरा प्रकरण शान-प्रवाद नामक पूर्व से लिया था। इस दृष्टि से नन्दी सूत्र का मुख्य आधार शानप्रवादपूर्व हो सकता है। स्थानांग, समवायांग, भगवती आदि इसके आधार नहीं हो सकते। शानप्रवाद चौदह पूर्वी में पाँचवाँ पूर्व है। उसकी विशाल प्र'थ-राशि में ज्ञान का ही निरूपण है।<sup>9</sup>

नंदी के इस प्रकरण से एक चिर जिज्ञासित प्रश्न का समाधान होता है।

कहा जाता है कि तंत्रशास्त्र और हठयोग में चक्रों का निरूपण है, किन्तु जैन साहित्य में उनका कोई निरूपण नहीं है ।

नन्दी सूत्र में देशावधि और सर्वावधि का उल्लेख नहीं है, किन्तु उनकी व्याख्या बहुत विस्तार से मिलती है। अंतगत देशावधि का सूचक है और मध्य-गत सर्वावधि का सूचक है। अंतगत-अवधिज्ञान के तीन प्रकार हैं—

१. पुरत: अंतगत २. पृष्ठतः अंतगत और ३. पार्श्वतः अंतगत । चूर्णिकार और हरिभद्रसूरिने अंतगत शब्द के अनेक अर्थ किए हैं –

१. यह औदारिक शरीर के पर्यन्त भाग में स्थित होता है, इसलिए अंतगत है।

- २. यह स्पर्धक<sup>98</sup> अवधि होने के कारण आत्म-प्रदेशों के अंतभाग में रहता है, इसलिए अंतगत है।
- यह औदारिक शरीर के किसी देश (भाग) से साक्षात् जानता है, इसलिए अंतगत है।<sup>98</sup>

औदारिक शरीर के मध्यवर्ती स्पर्धकों की विशुद्धि, सब आग्मप्रदेशों की विशुद्धि अथवा सब दिशाओं का ज्ञान होने के कारण यह अवधिज्ञान मध्यगत कहळाता है।<sup>9</sup>

जब आगे के चक्र या चैतन्य-केन्द्र जागृत होते हैं, तब पुरतः अंतगत अवधिज्ञान होता है। उससे अग्रवर्ता<sup>९</sup> ज्ञेय जाना जाता है।

जब पीछे के चैतन्य केन्द्र जागृत होते हैं, तब पृष्ठतः अंतगत अवधिज्ञान होता है । उससे पृष्ठवर्ती ज्ञेय जाना जाता है ।

जब पार्श्व के चैतन्य-केन्द्र जागृत होते हैं, तब पार्श्वतः अं तगत अवधिज्ञान उत्पन्न होता है। उससे पार्श्ववर्ता जेय जाना जाता है।

जब मध्यवती चैतन्य-केन्द्र जागृत होते हैं, तब मध्यगत अवधिज्ञान उत्पन्न होता है । उससे सर्वतः समन्तात् (चारों ओर से) ज्ञेय जाना जाता है ।<sup>96</sup> पू. युवादार्य महाप्रज्ञ

इसका निष्कर्ष यह है कि हमारे समूचे शरीर में चैतन्य—केन्द्र अवस्थित हैं। साधना के तारतम्य के अनुसार जो चैतन्य—केन्द्र जागृत होता है, उसी में से अतीन्दियज्ञान की रश्मियाँ बाहर निकलने लग जाती हैं। पूरे शरीर को जागृत कर लिया जाता है तो पूरे शरीर में से अतीन्द्रिय ज्ञान की रश्मियाँ फ्रट पड़ती हैं। किसी एक या अनेक चैतन्य केन्द्रों की सक्रियता से होनेवाले अवधि-ज्ञान का नाम देशावधि है। पूरे शरीर की सक्रियता से होने वाला अवधिज्ञान सर्वावधि है।

नन्दी सूत्र में अवधिज्ञान के छह प्रकार बतलाए गए हैं ""---

- १. आनुगामिक, २. अनानुगामिक, ३. वर्धमान, ४. हीयमान,
- ५. प्रतिपाति और ६. अप्रतिपाति

े षट्खंडागम में अवधिज्ञान के तेरह प्रकार बतलाए गए हैं<sup>96</sup>—

१. देशावधि २. परमावधि ३. सर्वावधि ४. हायमान ५. वर्धमान ६. अवस्थित ७. अनवस्थित ८. अनुगामी ९. अननुगामी १०. सप्रतिपाती ११. अप्रतिपाती १२. एक क्षेत्र और १३. अनेक क्षेत्र

प्रस्तुत प्रसंग में एक क्षेत्र और अनेक क्षेत्र-ये दो मेद बहुत महत्त्वपूर्ण हैं। जिसमें जीव-शरीर का एक देश ( चैतन्य-केन्द्र ) करण बनता है, वह एकक्षेत्र अवधिज्ञान है<sup>9</sup>, जो प्रतिनियत क्षेत्र के माध्यम से नहीं होता, किन्तु शरीर के सभी अवयवेां के माध्यम से होता है – शरीर के सभी अवयव करण बन जाते हैं, वह अनेकक्षेत्र अवधिज्ञान है।<sup>\*°</sup>

यद्यपि अवधिज्ञान की क्षमता सभी आत्म—प्रदेशों में प्रकट होती है, फिर भी शरीर का जो देश करण बनता है उसी के माध्यम से अवधिज्ञान प्रकट होता है। शरीर का जो भाग करण रूप में परिणत हो जाता है, वही अवधिज्ञान के प्रकट होने का माध्यम बन सकता है। नदीसूत्र में भी सब अवयवें से जानने और किसी एक अवयव से जानने की चर्चा मिळती है।<sup>94</sup> एकक्षेत्र अवधिज्ञान में शरीर का एक चैतन्य-केन्द्र भी जागृत हो सकता है तथा दो, तीन, चार, पाँच आदि चैतन्य-केन्द्र भी एक साथ जागृत हो सकते हैं।

चैतन्य-केन्द्र अनेक संस्थान वाले होते हैं। जैसे इन्द्रियों का संस्थान प्रति-नियत होता है, वैसे चैतन्य-केन्द्रों का संस्थान प्रतिनियत नहीं होता, किन्तु करणरूप में परिणत शरीर-प्रदेश अनेक संस्थान वाले होते हैं। <sup>3</sup> कुछ संस्थानों के नाम-निर्देश मिलते हैं। <sup>38</sup> जैसे-श्रीवरस, कल्ला. शंख, स्वस्तिक, नन्द्यावर्त आदि। घवलाकारने आदि शब्द के द्वारा अन्य अनेक शुभ संस्थानों का निर्देश किया है। "तन्त्रशास्त्र और हठयोग में चकों के लिए कमल शब्द की प्रकल्पना मिलती है। यहाँ कमल शब्दका उल्लेख नहीं है, किन्तु आदि शब्द के द्वारा उसका निर्देश स्वतः प्राप्त हो जाता है। आचार्य नेमिचन्द्रने गुणप्रत्यय अवधिज्ञान को शंख आदि चिन्हों से उत्पन्न होनेवाला बतलाया है। ब्याख्या में पद्म, वज्र, स्वस्तिक, मत्स्य, कल्ला आदि शब्दों का निर्देश दिया है। <sup>30</sup> जैन साहित्य में अप्ट-मंगल की मान्यता प्रचलित है।<sup>26</sup> अनुमान किया जा सकता है कि अवधिज्ञान के शरीरगत चिन्हों और अप्ट-मंगलों में कोई सामंजस्य का स्त्र रहा हो।

श्रीवत्स आदि राभ संस्थान वाले चैतन्य-केन्द्र मनुष्य और पशु की नाभि के ऊपर के भाग में होते हैं । वीरसेन आचार्य का मत है कि राभ संस्थानवाले चैतन्य-केन्द्र नीचे के भाग में नहीं होते । " नाभि से नीचे होने वाले चैतन्य-केन्द्रों के संस्थान अग्रुभ होते हैं, गिरगिट आदि अग्रुभ आकारवाले होते हैं । आचार्य वीरसेन के अनुसार इस विषय का षट्ख डागम में सूत्र नहीं है, किन्तु यह विषय उन्हें गुरु-परम्परा से उपलब्ध है । 3

चैतन्य-केन्द्रों के संस्थानों में परिवर्त न भी हो सकता है । सम्यक्त्व उपरूध होने पर नाभि से नीचे के अशुभ संस्थान मिट जाते हैं, नाभि से ऊपर के शुभ संस्थान निर्मित हो जाते हैं ।<sup>39</sup> इसी प्रकार सम्यग्दण्टि के मिथ्यात्व अवस्था में चले जाने पर नाभि से ऊपर के शुभ संस्थान मिट जाते हैं और नाभि से नीचे के अशुभ संस्थान निर्मित हो जाते हैं । पू. युवाचार्य महाप्रज्ञ

चैतन्य-केन्द्र का विषय साधना की दृष्टि से बहुत महत्त्वपूर्ण है । जैन दर्शन के अनुसार आत्मा पूरे शरीर में व्याप्त होती है । किन्तु उनके प्रदेशों या चैतन्य की सधनता सब त्र एक जैसी नहीं होती । शरीरके कुछ भागों में चैतन्य सधन होता है और कुछ भागों में विरल । अतीन्द्रियज्ञान, शक्ति-विकास और आनन्द की अनूभूति के लिए उन सधन क्षेत्रों की सक्रियता हमारे लिए बहुत अर्थपूर्ण है । इस दृष्टि से यह विषय बहुत मननीय है ।

- १. गोरक्ष पद्धति २/७५-७६ गद' मेढ' च नाभिश्च हृत्पद्म' तदूर्ध्व तः । घण्टिका लम्बिका स्थान' म्रूमध्ये च तमोबिल्म् । कथितानि नवैतानि ध्यानस्थानानि योगिमिः । उपाधितत्त्व-मुक्तानि कृर्वन्त्यष्ट गुणोदयम् ।।
- २. प्रज्ञापना १५/१, वृत्तिपत्र ३०३ "केवली हि सर्वे रण्यात्मशरीरप्रदेशः सर्वे जानाति पश्यति च" । छद्यस्थस्तु अंगोपांगविशेष संस्कृतैरेवेन्द्रियद्वारैः जानाति पश्यति च" ॥
- ३. भगवती ६/५
- ४. भगवती ६/१४
- ५. षट्ख डागम, पुस्तक १३, पृष्ठ २९६, धवला :--

ओहिणाणमणेयकखेत्त चेव, सब्वजीवपदेरेसु अवकरेण खओदसम गदेसु सरीरेगदेसेणेव बज्झडावगमाणुवत्तीदो १ ण, अण्णत्थ करणाभावेण करणसख्वेण परिणदसरीरेगदेसेण तदवगमस्स विरोहाभावादो ।

६. वही, पृ. २९६, धवला :--

खेत्तदो ताव अणेयसंठाणसंठिदा ॥५७॥ जहा कायाणमिंदियाण च पडिणियदं संठाणं तहा ओहिणाणरस ण होदि,

जहा कार्याणामादयाण च पाडाणय ५ रठाण रहा जाहणागररा ज हत्य किन्तु ओहिणाणावरणीयखओवसमगदजीवपदेसाणं करणीमूदसरीर परेसा अणेग-संठाणस ठिदा होति ।

- ७. प्रज्ञापना ३३/३३
- ८. नन्दी सूत्र, १८, गा. २
- गेाम्मटसार, जीवकाण्ड, गा. ३६३ : भवपच्चइगा ओही, देसोही होदि परमसग्वोही ।
   गुणपच्चइगा णियमा, देसोही वि य गुणे होदि ॥

3. Seminar on Jain Agama

- १०. न'दी, सूत्र, ९ ११. न'दी, सूत्र १०
- १२. न'दी, चूणिं, ष्ट. ७५ :— ''पंचम' णाणप्पवाद' ति, तम्मि मतिणाइपचकस्स सप्रभेद' प्ररूवणा जम्हा कता तम्हा णाणप्पवाद' । तम्मि पदपरिमाण' एका पदकोडी एकपदूणी ''
- १३. आत्मगुण का आच्छादन करनेाली कर्म की शक्तिका नाम स्पर्ध के है। वह देा प्रकार का होता है-देशघाती और सर्वघाती। आत्मा के किसी एक देश का आच्छादन करनेाली कर्म-शक्ति को देशघाती स्पर्ध क और सर्व-देशका आच्छादन करनेवाली कर्म-शक्ति को सर्वघाती स्पर्ध क कहा जाता है।
- १४. नन्दी चूर्णि, पृ. १६ :--
  - (क) एव' ओरालियसरीरंते ठित गत' ति एगढ' त' च आतप्पदेसफडुग़ाबहि, एगदिसोवल्ल'भाओ य अंतगतमोधिण्णाण' भण्णति । अहवा सन्वत्तप्पदेस-विसुद्धेसु वि ओरालियसरीरेगंतेण एगदिसिपासणगत' ति अ'तगत' भण्णति । अहवा फुडतरमत्थो भण्णति-एगदिसावधिउवल्द्धखेत्तातो सो अवधिपुरिसो अं'तगतो त्ति जम्हा तम्हा अ'तगत' भण्णति ।

- १५. न'दि, चूर्णि, पृ. १६ :--मङ्ग्तगत' पुण ओराल्यिसरीरमङ्झे फडगविसुद्धीतो सःवातप्पदेसविसुद्धीतो वा सन्वदिसावल'मत्तणतो भङ्कगतोति भण्णति ।
- १६. नन्दी, सूत्र १६ :--
  - पुरओ अंतगएणं ओहिणाणेणं पुरओ चेव संखेड़जाणि वा असंखेड़जाणि वा जोयणाइ' जाणइ पासड । मगगओ अ'तगतण' ओहिणाणेण' मगगओ चेव स'खे-ड़जाणि वा अस'खेड्जाणि जोयणाइ' जांणइ पासइ । पासओ अ'तगएण' ओहिणाणेण' पाक्ष्ओ चेव स'खेड्जाणि वा असंखेड्जाणि वा जोयणाइ' जाणइ पासइ । मड्झगएण' ओहिणाणेणं सब्वओ सम'ता स'खेड्जाणि वा अस'खेड्जाणि वा जोयणाइ' जाणइ पासइ ।
  - १७. नन्दीसूत्र, ९ १८. षट्खंडागम, पुस्तक १३, षट. २९२
  - १९. वही, पृ. २९५ :
    - जस्स ओहिणाणस्स जीवसरीरस्स एगदेसो करण' होदि तमोहिणाणमेगकखेत्त'णाम ।
  - २०. षट्खडागम, पुस्तक १३, पृ. २९५ : जमोहिणाण' पडिणियदखेत्त' वज्जिय सरीरसन्वावयवेसु वट्टदि तमणेगक्खेत्त'णाम ।

- पू. युबाचार्य महाप्रज्ञ
- २१. न'दीसूत्र २२ : नेरइयदेवतित्थ'करा य, ओहिस्सऽवाहिरा हु'ति । पास'ति सब्वओ खलु, सेसा देसेण पास'ति ।।
- २२. षट्रख डागम, पुस्तक १३, पृ० २९७ ण च एुकस्स जीवस्स एक्ब्रभिंह चेव पदेसे ओहिणाणकरण' होदित्ति णियमो अत्थि, एग-दो-तिण्णि-चत्तारि-प'च-छआदि खेत्ताणमेगजीवम्हि संखादि-सहसंटाणाण' कम्हि वि संभवादेा ।
- २३. वही. पृ. २९६ :- खेत्तदो ताव अणेयसंठाणसंठिदा ॥५७॥
- २४. वही, षट. २९७ :- सिरिवच्छ-कल्ल-संख-सोरिथय णंदावत्तादीणि संठाणाणि णाटव्वाणि भव'ति ।
- २५. वही, पृ. २९७ :- एत्थ आदिसङ्ठेग अण्गलिं पि सुहसंठाणाण' गहणं कायब्व'।
- २६. गोम्मटसार, जीवकाण्ड, गा० ३७१ :– मनपच्चइ गो सुरणिरयाण', तित्थेवि सब्ब अ'गुत्थो । गुणपच्चइगे। णरतिरियाण' संखादिचिण्हभवो ॥
- २७. वही, टीका --नामेरुपरि श'खपट्मवज्रस्तस्तिकझषकस्टशादि ग्रुभचिन्हस्रक्षितात्मप्रदेशस्था-वधिज्ञानातरणतीर्थान्तरायकर्मद्वयक्षयोपशमोत्पन्नमित्यर्थ**ः।**
- २८. ओवाइय', सूत्र ६४ :-
  - इमे अट्टट्ट म'गल्या पुरओ अहाणुपुन्वीए स'पट्टिया त' जहा सोवत्थिय-सिरिवद्ध-ण'दियावत्त-वद्धमाणग-भद्दासण-कल्स-मच्छ-दप्पणया ।
- २९. षट्र्ख'डागम, पुस्तक १३, पृ. २९७ :--एदाणि संठाणाणि तिरिक्ख-मणुस्साण' णाहीए उवरिमभागे होति, णो हेटूठा; सुहस'ठाणाणमधोभागेण सह विरोहादेा ।
- ३०. वही, पुस्तक १३, ए. २९८ :-तिरिक्ख-मणुस्स-विह'ग-णाणीण' णाहीए हेट्ठा सरडादि असुहस'ठाणाणि होति त्ति गुरूवदेसो, ण सुरामस्थि ।
- ३१. वही, १३, पृ. २९८ :-विह'गणाणीगमोहिणाणे सम्मत्तादिफलेण समुप्पण्णे सरडादि असुहस'ठाणाणि फिट्टिंदूण णाहीएउवरि स'खादिसुहस'ठाणाणि होंति ति घेत्तव्व' । एवमोहिणाण-पच्छायद-विह'गणाणीण' वि सुहस'ठाणाणि फिट्टिंदूण' असुह-स'ठाणाणि होंति ति घेत्तव्व' ।

#### THE CONCEPT OF AIMAN IN THE BHAGAVATI (VIY AH APANNATII) SUTRA

#### DR. N. M. KANSARA, Ahmedabad.

In about fifty or more occurences of the word 'atman' (Pkt, 'āyā' or 'āttā') in its various derivatives, the term has been generally used in the sense of 'I' or 'oneself'.1 Of the grammatical forms, the following ones are utilised : 'attanam' almost invariably occurs in the context of Sāmlehanā (the vow of observing a fast) varying in duration from a period of half a month to six months.<sup>2</sup> 'appanā' occurs about six or more times, with the same sense, e.g. "appanā āhāram āharttae", "appanā bhunjāhi". In one case, however, a slight shade of the sense of the individual soul lurks where the reference is to one's self as distinct from one's physical body, e.g. •appanā ceva saeņam tayeņam anāitthe sāmane amto sattarattassa nittajjara-parigaya-sarīre".<sup>5</sup> In appaņo satthāņe vattavvayā"<sup>6</sup> or 'appano maranam ābhoei"? the sense of 'oneself' is found, but, again, the sense of the individual soul seems to be slightly indicated in "appano ādițțhe āyā, parassa ādițțhe no ātā", etc. The foim 'appānam', too, occurs generally in the same sense of 'oneself' e.g. "appānam parikilesamti" or "Katthasolliyam piva appānam karemānā viharamti''10, etc. But in other instances where the form occurs in the context of moving about with the mind absorbed in selfmeditation, it indicates the sense of the 'Self', e.g. "Samjamena tavasā appānam bhāvemānā viharamti':11, etc. The form "appānena" generally occurs in the sense of 'I' or 'oneself', but at times it does connote the 'Self' too, e.g. "aypanen uddham vehasam uppaiiiā''<sup>12</sup> or ''bilam iva pannagabhūenam appānenam tam āhāram sarirakotthagamsi pakkhivai''<sup>13</sup> etc. In the usages like dravyātman, kasāyātman, yogātman, upayogātman, jnānātman, daršanātman, cāritrātman and vīryātman, the term 'ātman' (Pkt. 'āyā') seems to

refer to the individual soul when the moralistic duties ( $ay\bar{a}$  $s\bar{a}m\bar{a}ie'$ ) are referred to, when the moralistic and spiritual deeds work out in the soul ('n' annaitha  $\bar{a}y\bar{a}e \ parin\bar{a}menti'$ ), and especially when 'jiva' and 'jiv $\bar{a}y\bar{a}$ ' are explicitly equated with each other. The 'I' is more strongly stressed when the term ' $\bar{a}y\bar{a}$ ' as such ('daviy $\bar{a}y\bar{a}$ ') as well as in its connection with passions, activity, cognition and other abstractions is quoted as 'kas $\bar{a}y\bar{a}y\bar{a}$ ', 'jog $\bar{a}y\bar{a}$ ', 'n $\bar{a}n\bar{a}y\bar{a}$ ', etc. and when all of them prove either to occur or not to occur simultaneously with the individual being. Cognition, noncognition and belief, so it seems, permeate the personality and thus these definitions equal one another. Speech and inward-sense both mean something definitely different from the 'I', whereas this does not necessarily refer to the body, which may be explained by its constant external working. The submissions made in the Viyāhapannatti-sutra (VPS) are somewhat playful.

In contrast to the term ' $\bar{a}y\bar{a}$ ' or ' $\bar{a}tt\bar{a}$ ', the VPS prefers to use the term 'jiva' in the context of the individual soul or the Self. The topics discussed with regard to the 'jiva' in the VPS, are : the heaviness and the lightness,<sup>14</sup> causes of long and short life,<sup>15</sup> contentions of others about the nature of 'jiva',<sup>16</sup> the size,<sup>17</sup> whether active by themselves or due to others,18 the knowledge about present karma,19 whether endowed with power,20 duration of knowledge,<sup>21</sup> types of knowledge,<sup>22</sup> aura or karma imprints,<sup>23</sup> types of jivas,<sup>24</sup> types of 'ātmans', i.e. conditions of the jivas,<sup>25</sup> types transmigratory jivas,<sup>26</sup> the number of bodies of the jivas,<sup>27</sup> their sense-organs,<sup>28</sup> speech,<sup>29</sup> mind,<sup>30</sup> body,<sup>31</sup> location,<sup>32</sup> experience,<sup>33</sup> instruments'<sup>34</sup> inward-sense,<sup>35</sup> faculty of practising,<sup>36</sup> their activity,<sup>37</sup> modifications,<sup>38</sup> passions,<sup>39</sup> feeling,<sup>40</sup> consciousness,<sup>41</sup> death,<sup>42</sup> transmigration,<sup>43</sup> birth,<sup>44</sup> condition in enbryo,<sup>45</sup> and their liberation.<sup>46</sup> Shri Gopalbhai J. Patel, Dr. Sikdar and Dr. Walther Schubring have studied all these references in their scholarly works and have presented their findings systematically under suitable sub-heads. Dr. Sikdar,<sup>47</sup> has discussed them under topics like the existence of the soul, plurality of soul, classification of soul, characteristics of a soul, and relation of a soul with speech, mind and body.

Shri Gopalbhai Patel has presented these references under the following heads,48 jiva, knowledge possessed by various categories of jivas, pramāņa, classification of the jivas. eight types of ātmans, fourteen types of transmigratory jivas, five types of bodies, five senses, jiva in relation to speech, mind and body, adhikarana, Vedaka, Karana, Samjnā, bhāvas, labdhī, yoga. kašāya, vedanā, upayoga, juva and lesyās. jīva in relation to death, birth and liberation, gati, yoni, jiva in the condition of an embryo and other miscellaneous topics pertaining to jiva, viz., birth of a nairayika, whether jivas are Sādi-sānta, whether jivas increase or decrease in number, relation between *jiva* and *caitanya*, and *pradesas* of a jiva, whether a jiva is pudgala or one possessed of pudgala, whether jiva is external or transitory, whether atman is involved in the commitment of violence by a jiva, the manner of coagulation of pudgalas, what kinds of jivas are liable to the bondage of pāpakarman, the jnanavaraniya-karman, whether jivas are vibrating or nonvibrating, do all *jiva-dravyas* come within the range of the experience of jivas, the duration of life in the transmigratory condition, whether the nairaytkas are born with or without antara (timegap), and whether the nairavikas are born of their own accord or otherwise. Dr. Schubring has noticed,49 that the soul as a bearer of life is called  $iv_a$ , and since it is animate a living being is called jiva (besides pāna, bhūva, satta). Their total number remains constant for ever, it neither increases nor decreases. The spiritual function of uvaoga is the essence of the soul. Along with the labdhi, the faculty of practising, the uvaoga represents the sense considered as condition (bhavendriya). Next to the sense-organs, the inward sense 'sanna' is essential for spiritual imagination. It is without any organ. With animals and human beings sannā is connected with their coming into existence by procreation, with the Gods and the inhabitants of hell it is possessed by them in their pre-existence. Those who possess sannä are called sanni and so a kevalin is no-sanni-no-asanni, since he has come to be beyond sannā. The karman since time eternal, has been closely connected with the soul. The karman does not only effect the fate

of the soul, but it equally supplies it with a conditional quality reflecting the moral level, and as such is called lesā or lessā (lesyā). They are represented by six colours : black (kanha), dark (nila), grey (kāu), yellow (teu), pink (pamha) and white (sukka), each of them being determined by a number of comparisons which, however, are said not to reach up to "reality". Together with the infinite variety of actions it is also its resplendence that changes continually, just as the soul is accompanied, the beginning of its new existence, by the only lessā that it had in its hour of death. But it is in the nature of the grades and classes of the beings that their behaviour is limited, and correspondingly, their lessa moves within certain ranges, so that beings of hell, fire, wind and lower animal-world will not reach beyond the third (grey) lessa, and all the remaining one-sensed beings not beyond the fourth (yellow). Even female gods do not reach farther, whereas their male partners have all the six and those of the higher standing have only the last three. All humans and five-sensed animals are capable of all the lessas. Though the kevalin, during his stay on earth (sajogi kevali) still has the white lessa, the siddha has no longer any of it. The individual soul has as many paesas as has the space of the world. One individual soul occupies the room of 1/n (anu or even more) of such quantities as are presumed by the part of that or the size acquired through karman. So (substantially) the soul of an elephant equals that of a louse, as is explained by the simile of the lamp whose light, as the case may be, will illuminate a large or a small hollow room. The paesas (units) stand for different densities within the same number of units i.e. in different bodies. The units of matter differ in number from zero to infinity. The lower limit is the smallest unit of matter, the atom.

The details discussed under these topics would easily lead one to think that all the characteristics of the jiva as determined and discussed by Lord Mahāvīra refer to the soul as manifested at the astral and causal levels, rather than to that of the speculative nature of the pure Self, as determined on the basis of logic serving as a means of revealed knowledge (*sruti*). It pertains to the soul as perceived at astral levels, rather than to the Self as bereft of the astral and causal bodies.

Modern physics has found out to very important facts :<sup>50</sup> (i) the mind of the experimenter can in some cases influence matter; and (ii) matter-energy can neither be created nor destroyed. All matter is energy and as energy can be changed or modified, the 'matter' is merely energy at different levels of "existence". For all practical purposes scince is now telling us that matter cannot be destroyed. It can only be changed from one form to another form, that is, from one vibrational frequency to another one. Little is known about the subtle energies involved in thoughts, emotions, the human aura and the soul. There is now a sufficient accummulation of research-data to show that the energies which make up an individual person's thoughts, emotions, personality, memory banks and soul continue in existence after death and decay of the physical body.

The experiences of many saints, sages, seers, prophets and mystics over the ages, and the experiences and reports of certain enlightened persons who in last hundred years have reached levels of cosmic consciousness, and the research currently under way in several countries, have revealed that there are seven levels of consciousness and correspondingly seven 'bodies' or layers or worlds in which life subsists at different times. These bodies or worlds are known as follows<sup>51</sup>: (i) The Earth or Physical Plane serves as the substratum of physical bodies along with the etheric on astral bodies. (ii) Lowest Astral Plane is a dark, dismal, dangerous and often frightening world and it serves as a habitat of greedy, self-centered, unloving resentful persons who often have fierce desires and lusts associated with physical bodies. It is also an abode of the less desirable "creatures" of non-human lines of evolutions. This level is traditionally referred to as hell, hades or or purgatory. It is the human and non-human astral bodies from this plane which attract themselves by way of obsession to the magnetic auras or astral bodies of persons living on the earth-

plane. (iii) Intermediate Astral Plane is the level at which the person "awakens" minutes or days or months or years after departing from the physical body. The body is still material but of finer substances at a higher vibratory rate. Its appearance accommodates each individual's personal form, usually the prime, of life. (iv) Highest Astral Plane is the level, usually known as heaven, where there is no pain or suffering. This is the plane where eventually the soul has to decide whether to return to the earth-plane for more experience or to accept the second death. In case he chooses the latter, the mind and the soul may shade its astral body or containment vehicle and be re-born on to that Causal or Mental Level for which it has been qualified. When re-born, the soul will function in its mental and causal body. (v) Mental and (vi) Causal Plane, offer access to all of the accumulated wisdom of the ages on the earth-plane and throughout other parts of 'our solar system'. This is the final opportunity to choose to return to the earth-plane or the final re-birth onto the celestial planes. (vii) In Celestial Planes the nature of consciousness is galactical, universal and cosmic, largely beyond the comprehension of those living on the Planet-earth. The celestial planes are the location of the Christian God, of Buddha, of Jaina Tirthankaras called or Hiranyagarbha.

Most of these levels are ever surrounding, and interpenetrating us. Our bodies, and all the material in the universe are more than 99% empty space, and we live in two worlds at the same time. We are functioning not only on the Earth-plane but also in a very lowest and densest portion of the Astral plane. When the physical body dies and the etheric body disintegrates we do not really have to go on a "far journey". We will be automatically on vibrational level that we deserve to be on, based on the quality of life we have loved while in the physical body. This is the glimpse of the sublime vistas and grandeur of the overall scheme of life which God has created for all of humanity, regardless of race, caste, sex or religion. The blueprint strips away most of the controversial dogmas and creeds which separate the world's religions; it does not discredit the central spiritual teachings of the major religious systems.

In the light of these findings of the modern science, we realise that the teachings of Lord Mahavira as preserved in the Agama texts like the VPS, should not differ from those of the Upanisadic texts or the Vedanta-sutras which attempt to merely systematise the Upanisadic teachings. And when we look for the resemblances. we do find that both distinguish between the liberated and the transmigratory soul, both posit the state of liberation as one beyond the pale of the wheel of transmigration, both describe the state, of heaven and hell for souls after their death, both teach that the soul is accompanied by his astral body and impressions of karma when it departs from the physical body, that although the soul is very subtle (anu) it is capable of assuming a very big size to accomodate the physical body it is consigned to, both put forth the metaphor of a lamp the light of which reaches all the corners of the room in which it is placed, both propound the desirability of doing good to others and avoiding harm to them, both associate moral values with spiritual advancement and both prefer to teach in terms, and from the levels, easily understandable and approachable by persons with average common sense, rather than high intellectual calibre. It is only at the time of answering the probing questions pertaining to the nature of the soul in general and differentiating it from that of the Pure Self in particular by intellectually sharp and emotionally advanced sages that the difference on the higher levels is elucidated, in the Upanisads.

Lord Mahāvīra, on his part, seems to have maintained a highly practical attitude of focusing his attention only on the first four planes, where the soul is never seperated from its astral vehicle and he has to this end discouraged any tendency on the part of his disciples to distinguish between the Pure Self from the Soul. He has dubbed such a tendency as useless (*micchā*) and false, in view of the fact that it would encourage intelectual quibblirg and bread laxity in moral outlook, as in the case of the  $\overline{A}$  jivikas,

#### N. M. Kansara

which would uitimately weaken the most essential willpower of spiritual life. This was inevitable, since the aspirants for Lord Mahavira stood for a highly strict and severely disciplined moral life as the only adequate means for liberation from the wheel of transmigration. It is only as an expedient of encouragement for weaker souls already entangled in the worldly life that he has provided for the compromise formulae of twelve-fold way of the life of a householder, wherein, too, the ideal constantly kept in the forefront is that of an ascetic (samana), a houseless one. The Upanisadic teachings, too clearly lay down that the eligibility for the path of liberation, called by them as 'devayāna', call for a life of solitude, penance and faith, demanding total extinction of the desire for wealth or possessions, for progency or continuance of tradition and lineage, and for fame or indulgence to one's ego. In view of these broad fundamental facts of life, there is hardly any worthwhile differrence in the teachings of both these traditions of Indian spirituality. Whatever difference we come across in the later texts is more of the nature of intellectual hairsplitting rather than of any new discovery in the field.

#### REFERENCES

- 1. Cf. Viyāhāpanņattisuttam, Parts I-III. Ed. Pt. Bechardas Jivaraj Doshi. Publ. Shri Mahavira Jaina Vidyalaya, Bombay, 1974-82.
- 2. VPS., pp. 479.20; 494.17.
- 3. Ibid., p. 144.18.
- 4. Ibid., p. 361.16.
- 5. Ibid., p. 718.15.
- 6. Ibid., p. 948.16.
- 7. Ibid., p. 725.11, -
- 8. Ibid., p. 610.18.
- 9. Ibid., p. 14.13.

- 10. Ibid., p. 517.2. 11. Ibid., p. 101.11. 12. Ibid., p, 163.17. 13. Ibid., p. 731.15. 14. Ibid., I. ix. 1-3. 15. Ibid., V. vi. 1-4. 16. Ibid., XVII, ii. 17. 17. Ibid., VII. viii. 18. Ibid., I. i. 19. Op. cit. 20. Śri-vyākhyā-prajňaptih with Vrtti of Abhayadevasūri. Publ. Jaina Sevatambara Samstha, Ratanpur (Malwa), 1937. 21. Ibid., I. i. 22. Ibid., VIII. ii. 23. Ibid., IX, xxxi. 24. Ibid., VII. iv. 25. Ibid., XII. x. 26. Ibid., XXV. i. 27. Ibid, X. i.; XVI. i; XVII. i. 28. Ibid., II. iv. 29. Ibid., XIII. vii. 30. Op. cit. 31. Op. cit. 32. VPS., XVI. i. 33. Ibid., VI. iii. 34. Ibid., VI. i. 35. Ibid., VII. viii. .36. Ibid., VIII. ii. 37. Ibid,, XXV. i.
  - 38. Ibid., XVII. i; XVIII. i.

44

- 39. Ibid., XVIII. iv.
- 40. Ibid., X. ii.
- 41. Ibid., XVI. vii.
- 42. Ibid., XIII. vii.
- 43. Ibid., I. vii.
- 44. Ibid., X. ii.
- 45. Ibid., I. vii.
- 46. Ibid , I. iv; VII. i,
- 47. Studies in the Bhagavatīsūtra, by Dr. Jogendra Chandra Sikdar. Publ. Research Institute of Prakrit, Jainology and Ahimsa, Muzaffarpur (Bihar), 1964.
- 48. Sri-Bhagavati-Sara (Guj.). Publ, Shri Jaina Sahitya Prakashan Samiti, Ahmedabad, 1938.
- 49. The Doctrine of the Jainas by Walther Schubring (Eng. Trans. by Wolfgang), Publ. Motilai Banarasidas, Delhi, 1978.
- 50. The Projection of the Astral Body, by Sylvan J. Muldoon and Hereward Carrington. Publ, Rider & Company, London, 1974.
- 51. After We Die. What Then? by George W. Meek. Publ, Metascience Corporation, Publication Division, Franklin. 1980.

### ALLEGORY IN ENGLISH LITERATURE AND THE NAYADHAMMA KAHAO

#### V. M. DOSHI, Ahmedabad.

The origin of allegory should be traced back to philosophy and theology rather than literature. Most probably it lies in religion. From the beginning allegory has been closely associated with story.

We can distinguish between two kinds of stories: those which are essentially literal and those which are essentially symbolic and cannot be comprehended unless we understand their symbols. A literal story may have symbols in it but we can understand it without their presence because the story's meaning and effect will depend primarily on its development of a situation. But in some stories symbol is the primary method of communication, and without a translation of its symbols, the story will be meaningless.

Stories that operate primarily on a symbolic level can further be classified into allegorical and symbolic categories. The distinction between these two is that symbolism always means what it says and also something else while allegory primarily means something else. We can say that allegory begins with an idea and the author then creates an object (frequently a character) that stands for that idea. A story like the Pilgrim's Progress where Vanity Fair is chosen simply to represent an abstract idea, not to be taken on a literal level as an actual place, is an allegory.

An allegory is a coherent structure in which all the elements are carefully integrated in a pattern of thought, and the effectiveness of an allegorical scheme depends upon the systematizing process. The symbolist moves from the actual to the unseen and

#### V. M. Doshi

intangible while the allegorist attempts to comprehend immaterial ideas by giving them recognizable form. As Prof. Humphry House says, all allegory involves symbolism, and in proportion as symbolism becomes developed and coherent, it tends towards allegory.

All western and many eastern religions have found their most perfect expression in myth—a story or a series of stories which serve to explain those universal facts, which most intimatelly affect the believer, such as seasons, crops, birth, marriage, death, moral laws etc.

The myths are passed on orally or in ritual and eventually sometimes by way of the written word. Often they are mysteries the interpretation of which is revealed only to a fraternity of monks or to a larger body of initiates. There are stages of monkhood and full enlightenment is reserved for those who reach the highest level. Yet the myth could not have come into existence without some interpretation and we can reasonably assume that from prehistoric times onwards myth and interpretation went hand in hand.

In some parables of the Bible e.g. the Good Samaritans and the Prodigal Son, the story is allegorical. Among many other examples is the interpretation which allegorizes the Song of Solomon in terms of the mutual love of Christ and the Church. Solomon is a type of Christ and the Queen of Sheba represents the Church.

John, who at the end of the first century A.D. wrote Revealations deals allegorically with events of the period, in particular the persecution of christians by the Roman emperors Nego (54-68 A.D.) and Domitian (81-96 A.D.), and with the expectation of the return of Christ to earth in judgement. Structurally this book makes uses of numerical style of allegory.

 $I_n$  books on the New Testament one finds traces of the opinion that the history of the world was to occupy six ages, corresponding

to the six days of creation out of the seven days of the first week followed by the Sabbath of external rest. It is interesting to compare this Christian belief of six ages with the Jain conception of six  $\bar{a}r\bar{a}s$ , spokes of the wheel of time.

John uses the number seven as a symbol for completeness or wholeness. Seven days makes a week. The seven days of the week are connected with the seven planets readily visible to the naked eye.

. Twenty four is the most conspicuous number in the description of the heavenly throne and its setting which forms chapter IV. Twenty four elders are seated about the throne. The Jain conception of 24 *Tirthankaras* is by far the older. This tradition of numerical allegory continued through the middle ages into the Renaissance, and is particularly well examplified in the poetry of Edmund Spenser (1552-99).

Allegory and satire are in fact intimately connected. Allegory is general and satire is particular. The generalities of allegory acquire power over the moral sense and the imagination by way of their relevance to the particular, and the particularities of satire equally acquire more than passing relevance when they are seen in terms of a system of moral ideas which are generally acceptable.

The description of Vanity Fair, for example, in the Pilgrim's Progress obviously and powerfully appeals to the satiric imagination of Thackeray. The basic structure of Gulliver's Travels is allegorical; the island of pigmies, the island of giants, the flying island and the island of rational horses are all allegories of aspects of the human condition which might perfectly well have found their way into an avowedly allegorical medieval or renaissance narrative.

Satire criticizes social, political or religious life with a view to reforming it while allegory aims at moral or religious edification.

### V. M. Doshi

Unlike symbolism which is a mode of thought, allegory is a mode of expression. It belongs to the form of literature more than to its content and it is learnt from the practice of the ancients.

In many of Blake's poems allegory and satire are present together :-

I wander thro' each charter'd street, Near where the charter'd Thames does flow And mark in every face I meet Marks of weakness, marks of woe.

"London" here is both the allegory of a state of mind and an actual city whose way of life totally offended Blake's religious principle.

The thematic content of allegory with detailed richness of stylized point of view of good satire expressed in story-form produces potential literature. The Pilgrim's Progress, the Life and Death of Mr. Badman, and Gulliver's Travels, for example, mark important stages in the development of the English novel. The methods used by Bunyan and Swift and taken up by Fielding in Tom Jones and later by Jane Austen in the novels—Pride and Prejudice, Sense and Sensibility, Persuasion etc. recall the allegorical interludes of the sixteenth century. It is noticeable that the American novel as exemplified by the work of Hawthrone and Melville retained and developed this allegorical structure. The structure of the morlity play, with its frequent satiric and realistic overtones and the general allegorical ambience of so many of the plays of Marlowe, Shakespeare and Jonson, is perhaps the greatest single contribution of allegory to the literature of England.

In Jain literature the tradition of allegory is as old as the  $\overline{A}gamas$ . The Nāyādhammukahāo, which is the most readable of all the Jain canonical works, is a collection of stories with various illustrations and tales tinged with religious sermonizing. Most of the tales lay more stress on some parable incorporated in them

than on the tale itself. Some of the tales are only parables spun out and enlarged to form narratives. Here we find the narrator endeavouring to make his meaning comprehensible to his listeners. He condescends very low to the level of their intelligence and draws on incidents familiar to them. The chief interest of these stories is, therefore, allegorical,

The allegorical story in Jain literature stands out as a distinct category and its special feature is that the story is followed by explication of its symbols.

The story of merchant Dhanya and robber Vijay of Rajgriha is a powerful allegory on the conduct of monks.

Once Dhanya was sentenced to imprisonment for committing a minor crime. He and robber Vijay, the murderer of the former's own son, Devdatta, were fettered together. This pious merchant shared with that robber in the jail, his food packets sent to him daily by his wife Bhadrā.

Here merchant Dhanya stands for a monk. Robber Vijay stands for human body which must be given food as long as the soul is in the body. The restraint that brings the greatest happiness 's comparable to the merchant's son. The right knowledge, the right faith and the right conduct are ornaments. The world is like the old garden in the story. Without being tempted by senseorgans, the monk should give necessary food to the body only to maintain it in order to practise religious vows.

The illustration of the two eggs of a peaken confirms that a monk must not entertain any doubt about the efficacy of self-restraint. The son of Sagaradatta who doubted whether a babe will come out of the egg symbolizes the monks and nuns who doubt whether the fivefold restraint will bring its reward. They get drowned into the ocean of samsara. The son of Jinadatta symbolizes the monks and nuns who keep the five great vows with full faith in them. They ultimately attain liberation. The name of Sagardatta and Jinadatta are also suggestive. The story presents potential allegory.

In the story of the two turtles and a jackal the first turtle who exposed itself to the danger of the jackal and was killed by it, symbolizes the monks and nuns who expose themselves to the danger of attachment and aversion, raga and dvesa and suffer miseries in the cycle of rebirths. Another turtle who remained unhurt in the shell and went to its abode in the water, symbolizes the monks and nuns who conceal their sense-organs in the shield of restraint, remain unhurt by attachment and aversion and attain liberation. Allegorically this story brings home to us the efficacy of the five great vows of monks and nuns and the five small vows of laymen and laywomen.

The story of five rice-grains is an interesting parable spun out and enlarged to form a story.

A rich merchant has four daughters-in-law : Ujjhitā (one who throws away). Bhogavati (one who eats), Rakshika (one who preserves) and Rohini (one who grows something). He gives each of them five grains of rice with orders to preserve them. Ujjhita throws the grains away and thinks to herself. "There are plenty of rice-grains in the larder. I shall give him others instead". Bhogavati thinks in the same way and eats the grains. Rakshika preserves them in her jewel-casket. But Rohini plants the grains and reaps, she again sows the grains and reaps again until at the end of five years she has accumulated a large store of rice. The rich merchant returns from his journey and punishes Ujjhita and Bhogavati by assigning to them the meanest tasks in the household and he entrusts Rakshika with the guarding of the entire property but he gives the entire management of the large household into the hands of Rohini. These four women whose names are also symbolic stand for four types of monks.

Those monks and nuns who do not keep the five great vows degrade themselves and are hated by the  $S_{angha}$ . Those monks and nuns who keep the five great vows only with a view to filling their begging bowl and remain attached to food etc. disqualify themselves from attaining liberation and earn miseries for succeeding births. Those monks and nuns who keep the five great vows carefully live a worthy ascetic life. They are revered and are worshipped by

the  $S_{ang}ha$ . Those monks and nuns who are not content with pretty well keeping the five great vows, propogate the vows and they alone attain liberation.

This story belongs to the category of international literature, E. Leumann has pointed out a corresponding story in Matthew (25.14-30) and Luke (19.12-27) of the New Testament. Gustav Roth traces its origin in Hebrew Gospel which is of greater antiquity than Matthew and Luke. In the present story one finds a few words of praise for women. This shows the narrator's broad democratic outlook.

The interesting story of Malli, the nineteenth *Tirthankara*, is a very obvious and striking allegory. Princess Malli of wondrous and incomparable beauty compared her body to the gold statue in the 'puzzling house' that she had got constructed in order to bring home to the six wooing princes the frailty of human body. The 'puzzling house' represents the world of temptations. The fairlooking, filthy and perishable human body is compared to the gold statue which is stenchent and loathsome inside.

The most important story of the  $N\bar{a}y\bar{a}dhammakah\bar{a}o$  is the story of Avarakamkā. We are told that in her previous birth Draupadi (Dovai) was the daughter of a merchant of Campā and her name was Sukumārikā. Once she saw a prostitute enjoying the company of five young men at a Bohemian club of the city called Lalitā. Sukumārikā thereupon made a *nidāna* (claiming reward of penance in the next birth) to marry five husbands in her next life and accordingly she was born as Draupadī who as a result of her nidāna married five Pāndavas. The story is spun round the concept of transmigration of soul which is a favourite theme in Jain legends.

'Ainna' (The Noble Horse) is mariner's fairy tale describing the fate of the winged horses as determined by their susceptibility to sense-organs. Those who are conquered by the sense-organ of hearing and tempted by sweet voice are like the partridge caught in the net. They who are subdued by the sense-organ of smelling and are tempted by various sweet smells are like a snake from a hole who gets caught up to become miserable. They who are

### V. M. Doshi

subjugated by the sense-organ of taste and are tempted by various tastes are like the fish that is taken out of water in a net and dies panting for breath. Those who do not control the sense-organ of touch and are tempted to various objects are like the elephant that is pierced by the hook and become survile and experience great pain.

Rather than put cotton pellets into the ears in order to prevent pleasant or unpleasant voice from entering the ears, the monk should try to cultivate equanimity.

Rather than blame the eyes for seeing pleasant or unpleasant sights the monks should cultivate equanimity.

Rather than show a like or dislike for a good or bad smell coming to the nose the monk should try to cultivate equinimity.

Rather than show a like or dislike for things that taste sweet or sour, the monk should try to cultivate equanimity.

Rather than be glad or sad when he has a feel of soft or hard objects, the monk should try to cultivate equanimity.

The fairy tale of mariner teaches us to try to cultivate control over sense-organs and become equanimous.

Thus the stories of the Nayadhammakahao are potentially allegorical.

Since Jains were always in search of interesting stories from whatever source they came and incorporated them in their compositions, the post-canonical Jain narrative literature is voluminous and of varied interest. And allegory, which is an important device of the narrative art, is a wide-spread tradition.

The parable of 'Man in the Well' which has gained great fame and significance in universal literature is a genuine Indian production of ascetic poetry that corresponds with Jain view of life. It deserves to be quoted here.

A Brahmin loses his way in a dense forest full of beasts of prey. In great terror he runs here and there looking in vain for a way out. Then he sees that the terrible forest is surrounded on all sides by traps and is embraced by both arms of a dreadful looking woman. Great and terrible five-headed dragons, which reach up like, rocks to the sky, surround this great forest. And in the middle of this forest, covered by underwood and creeping plants there is a well. The Brahmin falls into it and is caught on the interwined branches of a creeper, "As the great fruit of a bread-fruit tree, held by its stalk, hangs down, so he hung there, feet upwards, head downwards. And yet another even greater danger threatens him there. In the middle of the well he perceived a great, mighly dragon, and at the edge of the lid of the well he saw a black, six-mouthed and twelve-footed giant elephant slowly approaching. In the branches of the tree which covered the well, swarmed all kinds of dreadful-looking bees, preparing honey. The honey drips down and is greedily drunk by the man hanging in the well. For he was not weary of existence, and did not give up hope of life, though white and black mice gnawed the tree on which he hung.

The forest is the  $sams\bar{a}ra$ , the beast of prey are the diseases, the hideous giantess is old age, the well is the body of beings, the dragon at the bottom of the well is time, the creepers in which the man is caught are the hope of life, the six-mouthed and twelve-footed elephant is the year with six seasons and twelve months. the mice are the days and nights, and the drops of honey are sensual happiness.

Though this parable corresponds with the Jain view of life it was probably the Buddhistic versions of the parable which paved the way for it to the West. This story also appears in the fifth chapter of the *Striparva* of the *Mohābhārata*. Ernst Kuhn has traced throughout all the literatures of the world the "circulation of this truly non-sectarian parable which has served for the edification of Brāhmaņas. Jainas, Buddhists Mohammedans, Christians and Jews."

' $Dh\bar{u}rt\bar{a}khy\bar{a}na$ ' the well known satire written by Haribhadra, one of the most distinguished and prolific Jain writers, ridicules the stories of the Hindu epics and  $Pur\bar{a}nas$ .

Siddharsi's 'Upamitibhavaprapaācakathā' is the first elaborate and extensive allegory in Indian literature, followed two centuries later by  $K_{rsna}$  Misra's great allegory, 'Prabodhacandrodaya.'

Somaprabha, the younger contemporary of Hemchandra, wrote  $J_{IVa}$ -manah-karana-santapa-katha (The story of conversation between Soul, Mind, and Senses) which is an elaborately worked out allegory of 105 stanzas.

The vast ocean of Jain literature has a rich treasure of precious gems of allegory which we can be legitimately proud of.

# THE DREADFUL DETERRENTS TO THE JAIN UP $\overline{A}$ SAKAS IN THE UV $\overline{A}$ SAGADAS $\overline{A}O$

#### Dr. D. G. Vedia, Ahmedabed.

The Uvāsagadasāo is the seventh Anga among the eleven Angas. the sacred books of the Śvetāmbara Jains, the sacred books of Mahāvīra himself and his direct disciples, the Gaṇadharas. They have passed through three editions at councils held at (1) Pāṭaliputra (about 307 B. C.), (2) Mathurā and Valabhī (about 360 A.D. or 373 A.D.) and (3) Valabhī (about 513 or 526 A.D.). Thus the last edition belongs to the first quarter of the 6th century A.D., In the last edition Devarddhigaņi compiled a canon of sacred writings partly with the help of old manuscripts and partly on the basis of oral tradition as Winternitz opines.<sup>1</sup>

Uvāsagadasāo literally means the ten chapters on the religious duties of persons who have become followers of Mahāvīra without, however, renouncing the world and accepting the monastic vows and who remain as ordinary members of tha society. It contains ten stories of pious Jain householders. Most of them are wealthy merchants. They adopt certain vows and rules of conduct laid down by Mahāvīra,

The rules and vows which a Jain monk has to observe ar set forth in the first Anga, the  $\overline{A}c\overline{a}ranga$  Sutta. The first chapter of the Uv $\overline{a}sagadas\overline{a}o$  gives in detail a list of the vows and obser vances. Mah $\overline{a}vira$ 's disciple  $\overline{A}nanda$ , and his wife  $Siv\overline{a}nand\overline{a}$ , adopted the vows and observances in the presence of Mah $\overline{a}vira$ .  $\overline{A}nanda$ acquired the miraculous knowledge of Avadhin $\overline{j}\overline{a}na$ . Finally he dies a voluntary death by starvation like a genuine Jain saint and is reborn as god in heaven.  $\overline{A}nanda$  is not disturbed by dreadful deterrents during his austerity.

Various kinds of temptations arising from external persecutions, which threaten to prevent pious house-holders from faithful observance of the vows are described in the succeeding chapters i.e. two to five.

In the second chapter a certain god appeared before  $K \bar{a}madeva$ at midnight. God assumed the form of a goblin,<sup>2</sup> and threatened  $K \bar{a}madeva$  who showed no fear, dread, alarm, agitation, emotion or perturbation, but remained silent and kept himself engaged in the meditation. The god often tried to frighten by assuming the form of a huge celestial elephant. a deadly venomous cobra and a huge celestial god. But all the efforts of a celestial god were in vain.<sup>3</sup>

In the third chapter,  $Cula_{n,\overline{1}}piy\overline{a}$  was exposed to the temptation of giving up the observance of the vows to save the relatives.4  $Cula_{n,\overline{1}}piy\overline{a}$ , through lofty ascetic exercises, was reborn as a god,

In the fourth chapter Suradeva was victimized through similar temptations to preserve his health and wealth by breaking up the vows by a certain god. But he engaged himself in the meditation on religion.

In the fifth chapter a certain god who brandishing a large sword threatens Cullasayaga to slay his eldest son as a god does in the previous stories. His entire property was put in danger of being lost.<sup>6</sup> Lastly like Surādeva and Culaņipiyā, Cullasayaga succeeded in duly observing the vows they had undertaken to perform. After death he reached the different heavens and he was destined to be liberated in due course.

All these stories of  $K\bar{a}madeva$ ,  $Cula_{n\bar{1}}piy\bar{a}$ ,  $Sur\bar{a}deva$  and Cullasayaga closely resemble. The role of the god is narrated in the same manner.

In the sixth chapter Kundakoliya accepts the vows of a householder. A certain god appears, snatches away from the masonry platform the seal inscribed with his name and his upper garment and mounts up with them into mid-air under the sound of little bells. The god appreciates the doctrine of Gosāla Mankhaliputta and condemns the doctrine of Mahāvīra. After exchange of some arguments the god being defeated places the seal inscribed with his name and his upper garment on the masonry platform and disappears.<sup>7</sup> Thus in this story Kundakoliya refuted the theories of heterodox people by means of thesis, arguments, questions, proofs and explanations based on the sacred collection of the twelve Angas. Like a true ascetic he was reborn as a god.

In the seventh chapter Saddalaputta, a disciple of the Ajīvika conducted himself according to the dictates of the Ajīvika tenets. A certain god appeared before him in mid-air when he was living a life according to the law received in the presence of Mankhaliputta. The god spoke to him to receive the person coming next day. Next day Mahavira went there. Mahavira preached him twelve fold law of a householder which consists of the five lesser vows and the seven discriplinary vows,<sup>8</sup> when he was fully couvinced Gosāla Mankhaliputta failed in his efforts to prevent transgressing of Saddalaputta from his doctrine to the doctrine of Mahavira. Saddalaputta sanctified himself by practising the vows and observances for fourteen years. During the fifteenth year at one mid-night there appeared a certain god, brandishing a large sword of dark blue lustre,<sup>9</sup> slew his sons and he spattered his body with flesh and blood, even though Saddalaputta remained engaged in meditation of the religion. Everything happens as in the case of Cullanipiya. Lastly he is reborn as a god.<sup>10</sup>

In the eighth chapter Mahāsayaga is not disturbed by any god. But his wife Revai comes in the way. She deprived her twelve co-wives of their life either by weapon or by poison. Being, mad after meat, juices, liquor and spirits of various kinds together with many kinds of food consisting of roasted or fried or baked meat, she tried to often excite Mahāsayaga in a state of intoxication with the passion of love. Once he grew furious and applied his supernatural power. Consequently she was reborn as a hell-being. Lord Mahāvīra conveyed a message to him through Goyama to confess the sins and santify himself by many exercises in the moral restraints. He observed austerities for twenty years and was reborn as a god after death.<sup>13</sup>

In the remaining two chapters the stories of Nandinipiya and Salihipiya and narrated. There we do not come across the interruption by any god or a wife.

Thus we can see that Kāmadeva, Cullanipiya, Surādeva, Cullasayaga and Kundakoliya were disturbed by a certain god in the same manner. In the case of Saddālapūtta nature of interruption differs. The god tempts him to adopt the doctrine of Gosāla Mankhali for the first time and behaves in the same manner as in the case of Kāmadeva, Cullanipiya etc. for the second time.

Here the nature and behaviour of the god does not seem to be divine one. Amarakosa enumerates the supernatural elements,12 among which Yaksa and Guhyaka seem to be supernatural elements referred to herewith. In the Bhagwati Suntra,13 Punnabhadda and Manibhadda are called powerful and they appear together to those who practice certain austerities. Mahavamsa<sup>14</sup> enumerates the names of Punnabhadda, Manibhadda, Śalibhadda, Sumandabhadda, Caksurāksa, Purnarāksa, Savvana, Savvajaša, Savakāma, Samiddha, Amona and Asamta. All these names of Yaksas are auspicious, implying fuliness, increase, prosperity etc. Yaksas are often called Devas in the Jain books, as Sāsana Devatās. They are usually guardian angels. The Devas who persecute the followers of Mahavira should be regarded as Yaksas. They appear in an Asoga (As'ka) grove and take possession of objects laid on an altar. The shape-shifting is one of the characteristics of Yaksas. Pisacas (Prakrta-Piśaya) is also said to be a form of Deva. It may be the Yakşas like the more orthodox Brahmanical deities of Santa and Ugra form. Here in Uvasagadasao the false and lying Devas possess the objectionable qualities.

In the commentary Ramaśrami on Amarakoşa the word Yakşa is derived from the root Yaj to worship.<sup>15</sup> Medini takes the word Yakşa as a synonym of Guhyaka.<sup>16</sup> The commentary by Ramaśrami further derives the word Yakşa from I (e) and 'Akşa'<sup>17</sup>. The word Guhyaka is derived from 'Guh'<sup>18</sup>, or Guhya and Ka.1<sup>9</sup> The word Bhūta is also understood to be synonym of Yakşa. The word Bhūta is derived from the root Bhū.<sup>20</sup> Malevolent nature of some Yakşas is the same as that of Pişaca<sup>21</sup>.

In the earlier Vedic books the root Yaj is used much. The word Yakşa is first time found in the Jaiminiya Brahamana,<sup>22</sup> and Kenopanişad.<sup>23</sup> It does contain the sense of a wonderous thing.

### Dr. D. G. Vedia

It does not appear in the sense of spirit or genius. During the period of  $G_r$  hyas $\bar{u}$ tra Yaksas are invoked together with a numerous and various doities classed a Bh $\bar{u}$ tas i.e. beings.<sup>24</sup> Siva is known as B $1\bar{u}$ tes various. Yaksas are often called Bh $\bar{u}$ tas.<sup>25</sup>

The word Yakşa occurs in the Sanskrit, Pali, Prakrit and Simhalese languages. Sanskrit : Yakşa, (f) Yakşiņī; Pali : Yakkha, (f) Yakkhiņī; Prakrit : Jakkha, (f) Jakkhiņī; Simhalese : Yaka, (f) Yakī.

The word 'Yakşa' is perhaps indigenous and of non-Aryan otigin. Rāmāyaņa proposes an explanation which looks like mere folk etymology: Brahmā created beings to guard the waters and some of these soon cried 'Rakṣāmaḥ'- 'Let us guard' and others said Yakṣāmaḥ 'let ue gobble'. Thus the former became Rākṣasas and the later Yakṣas. The idea seems to be derived from the big belly which is the most constant feature of the Yakṣa iconography.

There is some confusion of Yakşas and Rākşasas, who according to one tradition have a common origin. Both have good and evil qualities, benevolent and malevolent as the case may be. Very often the same description can be applied to the both. Even though, these two classes are quite different. Yakşas are associated with Kubera, while the others are associated with Rāvaņa. Yakşas are kind, while the others are blood-thirsty.

In the Satapatha Brāhmaņa Kubera is said to be Rākṣasa and Lord of robbers and evil-doers. But in the later literature he is Lord of the Yakṣas. Kālidāsa knows him as the Lord of Yakṣas in the Meghadūtam.

The Rāmāyana uses Yakşatva in the sense of 'spirithood'<sup>26</sup>. The Mahābhārata knows Yakşas and Rakşasas as the deities of Rājasika or passionate people.<sup>27</sup> Thus Yakşas are known here below the class of Devas and above that of goblins and ghosts. The word 'Yakka-bhūta' in the Mahavamsa shows the malevolent nature of some Yakşas. The god of Uvāsagadasāo seems to be of this type. Benevolent-natured Yakşas are specially grouped with Nāgas, gods, Gandharvas etc. Kubera, Gaņeşa, Maņibhadda etc. are of this type. The good-natured Yakşas are later on described as the attendants of gods like Gūha on Kātrikeya,<sup>28</sup> supporter of friendly service, gate-keeper and world-protector. But Yakşas of malevolent nature used to disturb the penance of ascetics and moral behaviour of good people. as happens in the case of Kāmadeva, Cūlaņīpiya, Surādeva and Cullasayaga in the Uvāsagadasāo. Such Yakşas are Yakşagrahas i.e. a kind of demons who take possession of others and cause diseases.

Benevolent Yakşas are regarded as tutelary deities. They are worshipped as Sylvan deities,<sup>29</sup> as well as family deities. In the Siddhārtha's family Yakşa was known as Śākyavardhana. Such Yakşa is a tutelary deity to whom the children were presented.<sup>30</sup> It is interesting to note that the Brahmins used to worship such a tutelary deity as Yakşa alongwith a family deities such as Kuladevi, Śiva, Ganeśa etc.<sup>31</sup> Such deities protect a devotee from malevolent spirits,

The abode of a Yakşa is often represented as Caitya Pali: Cetiya; Prakrit: Ceiya, or Āyatana (Prakrit: Āyayana), which may be outside a city in a grove, on a mountain or ghāta. The word 'Caitya' sometimes means no more than a sacred tree or a tree with an altar. Such are designated as Caitya- $v_T k \bar{s} a s^{-32}$  Kālidāsa also refers to such 'Grāmacaityas'<sup>33</sup>. Such holy trees should not be injured as they are the abodes of Devas, Yakşas, Rākşasas etc. Buddha is often said to be halting or resting at such abode of Yakşa. Bodhi-tree of Gautama is also known as Yakşabhavana. Māra who disturbed Siddhārtha Gautama was that malevolent Yakşa, while Śākyavardhana, his family Yakşa is tenevotent by nature.

In Uvāsagadasāo we find Mahāvīra in such Caitya, as Hoernle assumes that the Caitya must have been sacred to the previous Jina Pārśvanātha, but that may be a Jakkha shrine and not a Jain temple, as no Jain  $P\bar{u}j\bar{a}$  cult was established in the time of Mahāvīra.

Sāla,  $\overline{A}$ mra, Plakša, Asoka, Asvattha, Vata etc.<sup>34</sup> are said to be the abodes of Yakšas in the Buddhist and Puranic literature.

Generally flowers are offered to the Yakşas as they are called Sumanasas.<sup>35</sup> Milk is also offered to them. Meat and spirituous liquor are liked by generally malevolent Yakşas and Rākşasas.<sup>36</sup> In the Meghaduta benevolent Yakşas also used to drink wine produced from Kalpav<sub>r</sub>kşas.<sup>37</sup>

Fergusson opines that "Tree and serpent worship i.e. the worship of Yakşas and Nāgas, powers of fertility and rainfall was primitive faith of the aborginal castless Dasyus who inhabited northern India before the advent of the Aryans."<sup>38</sup> This prediction took the shape of a cult with the cause of time. During three centuries before Christ we find a worship of one deity under various aspects. even of Yakşas and Rāksasas as coming into consciousness and prominence as we find in Buddhist and Jain literature as well as in epics and purānas. As a result of this in the sectarian literature the Yaksas possess honorable status and are benevolent towards mankind. People also had developed affection for them. Simultaneously some malevolent Yakşas, Rakşasas, Bhūtas and Pisācas are found causing dreadful deterrents in the way of ascetics, saints and householders.

Gautama Buddha and Mahāvira were also disturbed by such malevolent divine spirits. Other ascetics are also found passing through such expbrience. Force of endurance and self confidence made them succeed in achieving their goal.

As a conclusion we find here in the Uvasagadasao:

- 1. Mahāvīra halted at some caitya or shrine of Yakşa.
- 2. The followers like Kāmadeva, Culantpiyā, Surādeva, Cullasayaga and Kundkoliya are interrupted by dreadful deterrents caused by some deity. This deity seems to be none but Yakşa, malevolent by nature.
- 3. Saddalaputta refutes the arguments of a divine i.e. Yakşa and ultimately he also like Kamadeva, Culanipiya etc. successfully pass through such dreadful deterrents.

- 4. Such stories are intended to establish steadiness, selfconfidence and endurance in the Upasakas.
- 5. Worship of the benevolent Yakşas and resistance of the malevolent deities have come down from the very early period. In this connection Jain, Bauddha and Puranic literature closely resemble.
- 1. Indian Literature, Vol. II, para. 433
- 2. Uvāsagadasāo, para. 94, 95
- 3. Ibid para. 94-113
- 4. Ibid para. 132-142
- 5. Ibid para. 146-154
- 6. Ibid para. 156-161
- 7. Ibid para. 165-170
- 8. Ibid para. 186-187-200
- 9. Ibid para. 224-225
- 10. Ibid para. 224-230
- 11. Ibid para. 238-265
- 12 विद्याधराऽप्सरसो पक्षगन्धर्वकिन्नराः । पिशाचो गुह्यकः सिद्धो भूतोंऽमी देवयोंनदः ॥ अमरकोंष १-१-११
- 13. Bhagawatisūtra, Ovāsagadasāo, Hoernle Appx. X
- 14. Mahavamsa, I. 45
- 15 यक्ष्यते पूज्यते 'यक्ष पूजायाम् । (चु. आ. से)। 'अकर्त रि च कारके संज्ञायाम् ( ३-३-१९) इति कर्मणि घञ् ।
- 16 यक्षो गुह्यकमात्रे च गुह्यकाधीश्वरेऽपि च। इति मेदिनी (१/६७)
- 17 इः कामः, तस्येवाक्षिणी अस्येति वा । इरक्षिषु यस्येति वा ।
- 18 गूहति निधि रक्षति । गुहू संवरणे ( म्वा. उ. से. ) । ण्वुळ् ( ३-१-१३३ ) पृषोदरादित्वात् ( ६-३-१-९ ) यगागमः ।, निधिं रक्षन्ति ये यक्षास्ते स्यु--गु ह्यकस'ज्ञकाः ॥ व्याडिः ।
- 19 गुह्य' कुत्सितं कायति ।, गुह्य' गोपनीय' क' सुख' यस्येति वा ।

- 20 भूतिरस्यास्ति । अर्शं आद्यच् (५/२/१२७) भूतः । भूतं क्ष्मादौं पिशाचादौं जन्तौ क्लीब त्रिष्ट्चिते । प्राप्ते वित्ते सत्ये सत्ये देवयोरन्यतरेषु वा ॥ [मेदिनी ५७/४१-४२]
- 21 पिशितमश्नाति । अश भोजने (क्रया प. र.) कर्मज़्यण् (३-२-१)। 'पृषोदरादिः '। (६-३-१-९) मध्यतालज्यः अमरकोष पृ. ७--८
- 22. III, 203, 272
- 23. Umāhaimavatī Vŗttānta
- 24. Śankhayana Grhyasūtra, IV 9; Asvalayana Grhyasūtra III, 4; Pāraskara Grhyasūtra II, 12; Mānava Grhyasūtra II; 14.
- 25. Mahāvamsa Ch. X, verse Yakkha-bhūta, 'those that had become Yakşas
- 26. Rāmāyana, 3: 11, 94
- 27. Mahābhārata, 6, 41, 4
- 28. Hopkins, Epic Mythology, pp. 295
- 29. Hopkins, Epic Mythology, p. 57, Atanatiya Suttanta
- 30. Lalitavistara Ch. VIII; Uttaradhyayanasutra Ch. III, 14-18
- 31. Śrimalapurāna, Ch. 69; Brahmaksetra-Māhātmya; introduction
- 32. Mahābhārata, Southern Recension 12, 69, 41
- 33. Akutah gramacaiyah-Meghaduta
- 34. Nidānakathā, Aśckāvadāna, Lalitavistara, Divyāvadāda, Varanasi Mahātmya in the Matsyapurāņa, Bhūtemāta episode in the brīmālapurāna etc.
- 35. Hopkins, Epic Mythology, pp. 68
- 36. Hopkins, Epic Mythology, pp. 68, 69
- 37. Meghaduta, II, 3
- 38. Fergusson, Tree and Serpent Worship, 'pp. 244.

2

### A COMPARATIVE AND CRITICAL NOTE ON UVASAGADASAO AND RATNA-KARANDAKA-ŚRAVAKACARA

#### Dr. M. D. Vasantharaj, Mysore.

Among all the living beings man stands supreme because of his thinking capacity or wisdom, and again because of this wisdom he is the master of himself in gaining whatever is good for him and also in warding off whatever is evil. It is as a result of this that man has built up a social order of life which, in one way or the other, is established wherever he lives. The primary aim of this social order is to enable man to live peacefully and happily. This compels him to accept certain principles and the essence of those principles can be expressed by the term 'Live and Let Live'; of course, with a varying degree in observing the same. When a person does not want to be injured by any other person, then he will have to follow the principle of not injuring the other person. When this principle is observed in the form of a vow then it becomes Dharma and the same is Jainacāritra Dharma.

The caritra dharma is classified into two categories depending on the individual's capacity for observance : (1) Munidharma and (2) Grhasthadharma, or well known either as Upasaka or Śravaka Dharma. The subject of the latter constitutes the seventh Anga known by the title Uwasaga-dasao in Śvetambara tradition and Uvasayajjhayanam in Digambara tradition.<sup>1</sup> The former of these two has been traditionally handed down till today where as the latter is not available today, but only references to its name and contents are found in other works such as Sarvartha-Siddhi, Dhavala etc., just as references to other Anga literature are found.

In Uvāsagadasāo, the code of conduct of Upāsaka is detailed in a form of narration mainly in the Ananda Śrāvaka story, the first story. Ananda was a wealthy person and was respected by one and all including the King. One day he attends the sermon of Bhagavān Mahāvīra and as a result becomes an ardent devotee

### Dr. M. D. Vasantharaj

of Him with unswerving faith in His teachings. Thereupon he expresses his incapacity to take to the vows of a muni and pleads to allow him to take the vows of a householder (Gihidhamma) and thus at the foot of Bhagavān Mahāvīra, first of all he takes the Pancānuvratas. Afterwards, the vow pertaining to Uvabhoga-paribhoga is taken and next to it the vow of abandoning fourfold Anatthadanda. Bhagavān Mahāvīra instructs Ananda not to commit transgressions i.e. Aticāras relating to Samyaktva. Thereafter the aticāras pertaining to five Anuvratas, digvrata, upabhoga-paribhoga parimāna vrata, anatthadanda vermanavrata, desāvagāsiga vrata, Sāmāyika vrata, Posahovavāsavrata, Ahāsamvibhāgavrata, and finally the aticāras pertaining to samlehanājhūsanārāhanā.

According to the Digambara tradition, after 683 years of the Parinirvāna of Bhagavān Mahāvīra, the Anga and Pūrva Śruta-Jnāna was only partially retained by Munis and the Agama works were composed by such of these munis depending on their such partial knowledge of the Śruta. Again commentaries were written on these Agama works by a succession of Acāryas depending again on the reminiscent knowledge of the Śruta. Now as Samantabhadra's name finds place in this list of succession of commentators, it is quite possible that he had the knowledge o' course partially, of 'Uvāsayajjhayana' and that depending on the same he composed Ratnakaranda-Śrāvakācāra, the earliest Śrāvakācāra work of the Digambaras. Therefore a comparison o' Uvāsagadasāo and R. K. Śrāvakācāra is discussed here.

R. K. Śrāvakācara is divided into seven paricchedas and the statement - 'Iti Śri Samantabhadra-Viracite Ratnakaranda Nāmni Upāsakādhyayane'<sup>2</sup> at the end of these paricchedas is noteworthy. The same possibly indicates 'Upāsakādhyayana' to have been the source depending on which the author Samantabhadra has composed this work with the title 'Ratnakaranda'. In the first Pariccheda, which opens with the benedictory stanza offering obeisance to Vardhamāna Tirthankara, Samyagdarśana with its eight Angas. etc. noted for perfection is discussed. The second Pariccheda describes in brief Samyagjnāna with its four fold divisions namely Prathamānuyoga, Karanānuyoga, Carnānuyoga and Dravyānuyoga. In the

5. Seminar on Join Agama

third Pariccheda, the characteristic feature of Samyakcāritra, its two fold divisions into Sakala and Vikala, the Śrāvakācāra with its divisions and sub-divisions, the Aticāras, list of persons known for their perfection in observing Paňcāņuvratas and also of those who committed sinful acts such as himsā, etc., and finally names of astamūlaguņas are related. In the fourth Chapter the characteristic feature of three Gunavrata, Digvrata, Anarthadanda-vrata, Bhogopabhoga-parimāna-vrata are treated. In the fifth Pariccheda the four Śikṣāvrata in details namely Deṣāvakāsika, Sāmāyika, Prośadhopavāsa and Vaiyyāvrtya are treated. Sallekhanā with its importance and exaltedness is described in the sixth Pariccheda. Finally in the Seventh Pariccheda characteristics of eleven Pratimās are related.

A comparison of the terminology used in both Uvasagadasao and R. K. Śravakacara reveals how almost all the terminologies used in the latter are just the sanskritized forms or at least transformed forms of expressions in sanskrit of the terminologies found in the former one. It can be noted that though there is concordance in majority of the terminologies of Uvasagadasao and R. K. Śrāvakācāra, there are also notable differences. For instance, against the third and fifth Anuvratas namely, Adinnadana and Icchāvihiparimāna of Uvāsagadasāo, R. K. Śrāvakācāra is having Acouryanuvrata and Parigraha-parimana-vrata. Anarthadanda is having four divisions according to Uvasagadasao whereas according to R. K. Sravarkacara it is having five divisions. Similarly many such notable differences between these two works can be put forward. By this it becomes evident that the author of R. K. Sravakacara had some source other than Uvasagadasao and this source possibly was Uvāsayajjhayana that was available partially, as pointed out earlier; and also that the language and the subject matter of this work did not differ much from that of Uvasagadasao.

1. Uvāsayajjhayanam nāma Angam ekkārasalakkha-sattari-sahassapadehim damsanavada.....idi ekkārasa-viha upāsagānam lakkhanam.....vannedi.

Satkhandagama, Part I, page 102.

2. R. K. Śravakacara, Edited by Vardhamana Parshvanatha Shastry, 3rd Edition, 1962.

### Bibliography

- Śri Upāsakadaśānga Sūtram. Ed. Dr. Indrachandra Śāstri M.A., Ph.D., Published by Acharya Śri Atmaram Jain Prakashana Samiti, Ludhiana.
- (2) Śri Upāsakadasanga Sūtram Published by Śri Akhila Bhārata Śvetāmbara Sthānakvāsi Jaina Shāstroddhāra Samiti, Rajkot.
- (3) Ratnakarandaka Śrāvakācāra:
  - (i) Edited by Jugulkishor Mukhtar, Manikchandra Digambara Jain Granthamālā, Bombay.
  - (ii) Jivaraj Jain Grantham ala (Kannada) 1960.
  - (iii) Ed. Pandit Vardhamana Parswanatha Shastry. Published by S. P. Shantarajiah & Brothers, Mysore 1962.
- (4) Vasunandi Śravakacara, Bharatiya Jnana Peetha, Kashi. 1952.
- (5) Carana Pāhuda of Kundakundācārya.

# प्रश्नव्याकरणसूत्र की प्राचीन विषयवस्तु की खोज -डा० सागरमल जैन, वाराणसी

रुवेताम्बर और दिगम्बर दोनों ही परम्पराएं यह स्वीकार करती हैं कि प्रश्न-व्याकरणसूत्र (पण्हवागरण) जैन अंग-आगम साहित्य का दसवां अंग-प्रन्थ हैं, किन्तु दिगम्बर परम्परा के अनुसार अंग-आगम साहित्य के विच्छेद (ऌप्त) हो जाने के कारण वर्तमान में यह प्रन्थ उपल्व्य नहीं है । क्वेताम्बर परम्परा अंग साहित्य का विच्छेद नहीं मानती है । अतः उसके उपल्व्य आगमों में प्रश्नव्याकरण नामक प्रन्थ आज भी पाया जाता हैं । किन्तु समस्या यह है कि क्या श्वेताम्बर परम्परा के वर्त्तमान प्रश्नव्याकरणकी विषय वस्तु वही हैं जिसका निर्देश अन्य श्वेताम्बर प्राचीन आगम ग्रन्थों में है अथवा यह परिवर्तित हो चुकी है । प्रश्न व्याकरण की विषयवस्तु सम्बन्धी प्राचीन निर्देश श्वेताम्बर परम्परा के स्थानांग (ठाणंग), समवायांग, अनुयोगद्वार एवं नन्दीसूत्र में और दिगम्बर परम्परा के राजवार्तिक, घवला एवं जयघवला नामक टीका ग्रन्थों में उपल्व्य है । इनमें स्थानांग और समवायांग लगभग ३ री–8 थी शती के एवं नन्दी लगभग ५ वीं– ६ ठीं शताब्दी का राजवार्तिक ८वीं शताब्दी का तथा घवला एवं जयघवला १० वीं शताब्दी के प्रन्थ स्वीकार किये गये हें ।

### प्रश्नव्याकरण नाम क्यों ?

'प्रश्नव्याकरण' इस नाम को लेकर प्राचीन टीकाकारों एवं विद्वानों में यह

धारणा बन गयी थी कि जिस प्रन्थ में प्रश्नों के समाधान किये गये हों, वह प्रश्नव्याकरण है । मेरी दृष्टि में प्रश्नव्याकरण के प्राचीन संस्करण की विषयवस्त प्रश्नोत्तरहोली में नहीं थी और न वह प्रश्न-विद्या अर्थात् निमित्तशास्त्र से ही सम्बन्धित थी। गुरु-शिष्य सम्वाद की प्रश्नोत्तर शैलीमें आगम-प्रन्थ की रचना एक परवर्ती घटना है-भगवती या व्याख्या-प्रज्ञप्ति इसका प्रथम उदाहरण है। यद्यपि समवायांग एवं नन्दीसूत्र में यह माना गया है कि प्रश्नव्याकरण में १०८ पूछे गये, १०८ नहीं पूछे गये और १०८ अंशत: पूछे गये और अंशत: नहीं पूछे गये प्रश्नों के उत्तर हैं। किन्तु यह अवधारणा काल्पनिक ही लगती हैं। प्रश्नव्याकरण की प्राचीनतम विषयवस्तु प्रश्नोत्तर रूप में थी या उसमें प्रश्नोंका उत्तर देनेवाली विद्याओं का समावेश था-समवायांग और नन्दीसूत्र के उल्लेखों के अतिरिक्त आज इसका कोइ प्रबल प्रमाण उपलब्ध नहीं है । प्राचीनकाल में ग्रन्थों को प्रश्नों के रूपमें विमाजित करने की परम्परा थी। इसका सबसे महत्त्वपूर्ण उदाहरण आपस्तम्बीय धर्म सूत्र है जिसकी विषयवस्तुको दो प्रश्नों में विभक्त किया है। इसके प्रथम प्रश्नमें ११ पटल और द्वितीय प्रश्न में ११ पटल हैं। यह सम्पूर्ण प्रन्थ प्रश्नोत्तर रूप में भी नहीं है । इसी प्रकार बौधायन धर्मसूत्र की विषयवस्तु भी प्रश्नों में विभक्त है । अतः प्रश्नोंत्तर शैली में होने के कारण या प्रश्नविद्या से सम्बन्धित होने के कारण इसे प्रश्नव्याकरण नाम दिया गया था-यह मानना उचित नहीं होगा । वैसे इसका प्राचीननाम वागरण' (ब्याकरण) ही था। ऋषिभाषित में इसका इसी नाम से उल्लेख है । प्राचीनकाल में तात्त्विक व्याख्या को व्याकरण कहा जाता था।

### **प्रश्नव्याकरण की विषयवस्तु** –

प्रश्नरयाकरण की विषयवस्तु के सम्बन्ध में अन्य ग्रन्थों में जो निर्देश है-उससे वर्तमान प्रश्नव्याकरण निरचय ही भिन्न है । यह परिवर्तन किस रूपमें

### प्रश्नन्याकरणसूत्र की प्राचीन विषयवस्तु की खोज

हुआ है, यही विचारणीय है । यदि हम प्रन्थके कालकमको ध्यानमें रखते हुए प्रश्नव्याकरण की विषयवस्तु के संबंध में उपलब्ध विवरणों को देखें, तो हमें उसकी विषयवस्तु में हुए परिवर्तनों की स्पष्ट सूचना उसमें मिल्ल जाती है ।

(अ) **स्थानांग** — प्रश्नव्याकरण की विषयवस्तु के सम्बन्ध में प्राचीनतम उल्लेख स्थानांगसूत्र में मिलता है। इसमें प्रश्नव्याकरण की गणना दस दशाओं में की गई है तथा उसके निम्न दस अध्ययन बतादे गये हैं —

१-उपमा, २-संख्या, ३-ऋषिभाषित, ४-आचार्यभाषित ५-महावीर-भाषित, ६ - क्षोभिकप्रश्न, ७ - कोमलप्रश्न, ८-आदर्शप्रश्न आदकप्रश्न, ९-अंगुष्ठप्रश्न, १०-बाहुप्रश्न । इससे फलित होता है कि सर्वप्रथम यह दस अध्यायों का ग्रन्थ था । दस अध्यायों के ग्रन्थ दसा (दशा) कहे जाते थे ।

(ब) समवायांग - स्थानांग के पश्चात् प्रश्नव्याकरणसूत्र की विषयवस्तु का अधिक विस्तृत विवेचन करनेवाला आगम समवायांग हे । समवायांगमें उसकी विषयवस्तु का निर्देश करते हुए कहा गया हे कि प्रश्नव्याकरणसूत्र में १०८ प्रश्नों, १०८ अप्रश्नों और १०८ प्रश्नाप्रश्नोंकी विद्याओं के अतिशयों (चमत्कारों) का तथा नागों-सुपणों के साथ दिव्य संवादों का विवेचन हे । यह प्रश्नव्याकरणदशा स्वसमय-परसमय के प्रज्ञापक एवं विविध अर्थी वाली भाषा के प्रवक्ता प्रत्येक बुद्धों के द्वारा भाषित अतिशय गुणों एवं उपशमभावके धारक तथा ज्ञान के आकर आचार्यों के द्वारा विस्तार से भाषित और जगत के हित के लिए वीर महर्षिके द्वारा विशेष विस्तार से भाषित है । यह आदर्श, अंगुष्ठ, बाहु. असि, मणि, क्षौम (वस्त्र) एवं आदित्य (के आश्रय से) भाषित हे । इसमें महाप्रश्नबिद्या, मनप्रश्नविद्या, देवप्रयोग आदिका उल्लेख हे । इसमें स्व प्राणियेां के प्रधान गुणों के प्रकाशक, दुर्गुणों को अल्प करनेवाले, मनुष्यों की मतिको विस्मित करनेवाले, अतिशयमय काल्रज्ञ एवं शमदम से युक्त उत्तम तीर्थ करों के प्रवचन में स्थित करनेवाले, दुराभिगम, दुरावगाह, सभी सर्वज्ञोंके द्वारा सम्मत सभी अज्ञजनों को बोध करानेवाले प्रत्यक्ष प्रतीतिकारक, विविधगुणों से और महानअर्थो से युक्त जिनवरप्रणीत प्रश्न (वचन) कहे गये हैं।

प्रश्न व्याकरण अग की सीमित वाचनाये हैं, संख्यात अनुयोगद्वार हैं, संख्यात प्रतिपत्तियां हैं, संख्यात वेढ हैं, संख्यात स्ठोक है, संख्यात निर्युक्तिय हैं और संख्यात संग्रहणियां हैं ।

प्रश्नव्याकरण अंगरूप से दसवां अंग है, इसमें एक श्रुत स्कन्ध है, पैंतालीस उदेशन काल है, पैंतालीस समुदेशन काल हैं पद-गणना की अपेक्षा संख्यात लाख पद कहे गये हैं। इसमें संख्यात अक्षर हैं, अनन्त गम हैं, अनन्त पर्याय है, परीत त्रस हैं, अनन्त स्थावर हैं, इसमें शाश्वत कृत, निबद्ध, निकाचित जिन-प्रज्ञप्त माव कहे जाते हैं, प्रज्ञापित किये जाते हैं प्ररूपित किये जाते हैं, निदर्शित किये जाते हैं और उपदर्शित किये जाते हैं। इस अंग के द्वारा आत्मा ज्ञाता होता है, विज्ञाता होता है। इस प्रकार चरण और करण की प्ररूपणा के द्वारा वस्तु-स्वरूप का कथन, प्रज्ञापन, निदर्शन और उपदर्शन किया जाता हैं।

(स) नन्दीम्रत्र – नन्दीसूत्र में प्रश्नव्याकरण की तिषयवस्तु का जो उल्लेख है वह समवायांग के वि<sup>व</sup>रण का मात्र संक्षिप्त रूप है। उसके भाव और भाषा दोनों ही समान है। मात्र विशेषता यह है कि इसमें प्रश्नव्याकरण के ४५ अध्ययन बताये गये हैं, जबकि समवायांग में केवल ४५ समुद्देशनकालों का उल्लेख है, ४५ अध्ययन का उल्लेख समवायांग में नहीं है।" (द) तत्त्वार्श्ववार्तिक – तत्वार्थवार्तिक में प्रश्नव्याकरण की व्याख्या करते हुए कहा गया है कि आक्षेप और विक्षेप के द्वारा हेतु और नय के आश्रय से प्रश्नों के व्याकरण को प्रश्नव्याकरण कहते है । इसमें लौकिक और वैदिक अर्था का निर्णय किया जाता है ।<sup>6</sup>

(इ) धवला – धवला में प्रश्नव्याकरण की जो विषयवस्तु बताई गई है वह तत्त्वार्थवातिक में प्रतिपादित विषय-वस्तु से किंचित् विभन्नता रखती है। उसमें कहा गया है कि प्रश्नव्याकरण में आक्षेपणी, विक्षेपणी, संवेदनी और निर्वेदनी इन चार प्रकार की कथाओं का वर्णन है। उसमें यह भी स्पष्ट किया गया है कि आक्षेपणी कथा परसमयों (अन्य मतों) का निराकरण कर ६ द्रव्यों और नव तत्त्वों का प्रतिपादन करती है। विक्षेपणीं कथा में परसमय के द्वारा स्व-समय पर ल्याये गये आक्षेपों का निराकरण कर स्वसमय की स्थापना करती है। संवेदनी कथा पुण्यफल की कथा है। इसमें तीर्थंकर, गणधर, ऋषि, चक्रवर्ती आदि की ऋद्वि का विवरण है। निर्वेदनी कथा पाप फल की कथा है, इसमें नरक, तिर्य च, जरा–मरण, रोग आदि सांसारिक दुःखों का वर्णन किया जाता है। उसमें यह भी कहा गया है कि प्रश्नव्याकरण प्रश्नों के अनुसार हत, नष्ट, मुष्टि, चिन्ता, लाभ, अलाभ, सुख, दुःख, जीवित, मरण, जय, पराजय, नाम, द्रव्य, आयु और संख्चा का निरूपण करता है।

इस प्रकार प्रश्नव्याकरण की विषय वस्तु के सम्बन्ध में प्रानीन उल्लेखों में एकरूपता नहीं है।

## प्रइनव्याकरण की विषयवस्तु सम्बन्धी विवरणों की समीक्षा

मेरी, दृष्टि में प्रश्नव्याकरणसूत्र की विषयवस्तु के तीन संस्कार हुए होंगे | प्रथम एवं प्राचीनतम संस्कार, जो 'वागरण' कहा जाता था, में ऋषिभाषित, आचार्यभाषित और महावीरभाषित ही इसकी प्रमुख विषयवस्तु रही होगी। ऋषिभाषितमें 'वागरण' ग्रन्थका एवं उसकी विषयवस्तुकी ऋषिभाषित से समानता का उल्लेख है। 'इससे प्राचीनकाल (इ०पू० ४ थी या ३ री शताब्दी) में उसके अस्तित्व की सूचना तो मिलती ही है साथ ही प्रश्नब्याकरण और ऋषिभाषित का सम्बन्ध भी स्पष्ट होता है।

स्थानांगसूत्र में प्रश्नव्याकरण का वर्गीकरण दस दशाओं में किया है-सम्भवतः जब प्रश्नव्याकरण के इस प्राचीन संस्करण की रचना हुई होगी तब ग्यारह अंगों अथवा द्वादश गणिपिटिक की अवघारणा भी स्पष्ट रूप से नहीं बन पायी थी । अंग-आगम साहित्य के ५ प्रन्थ-उपासकदशा, अन्तकृतदशा, प्रश्नव्याकरणदशा और अनुतरौपपातिकदशा तथा कर्मविपाकदशा (विपाकदशा) दस दशाओं में ही परिगणित किये जाते थे। आज इन दशाओं में उपयु कत पांच तथा आचारदशा, जो आज दशाश्रुतस्कन्ध के नाम से जानी जाती है, को छोडकर रोष चार-बन्धदशा, द्विगृद्धिदशा, दीर्धदशा और संक्षेपदशा-अनुपळव्ध है। . उपलम्घ छह दशाओं में भी उपासकदशा और आयारदशा की विषयवरतु स्थानांग में उपलब्ध विवरण के अनुरूप है । कर्मविपाक और अनुत्तरौपपातिकदशा की विषयवस्तु में कुछ समानता है और कुछ भिन्नता है । जबकि प्रश्नव्याकरणदशा और अन्तकृतदशा कीं विषयवस्तु पूरी तरह बदल गई है। स्थानांग में प्रश्न-च्य।करण की जो विषयवस्तु स्चित की गई है वही इसका प्राचीनतम संस्करण लगता है, क्येंकि यहां तक इसकी विषयवस्तु में नैमित्तिक विद्याओं का अधिक प्रवेश नहीं देखा जाता है । स्थानांग प्रइनव्याकरण के जिन दश अध्ययनों का निदेर्श करता है, उनमें भी मेरी दृष्टि में इसिमासियाइं, आयरियभासियाइं और महावीरभासियाइं-ये तीन प्राचीन प्रतीत होते हैं। 'उबमां' और 'संखा'की सामग्री कया थी ? कहा नहीं जो सकता । यंधपि मेंरी दृष्टि में 'उवमा' में कुछ रूपकों के द्वारा धर्म-बोध कराया गया होगा। जैसाकि ज्ञाताधर्म कथा में कर्म

### प्रश्नच्याकरणसूत्र की प्राचीन विषयवस्तु की खोज

और अण्डों के रूपकों द्वारा जमशः यह समझाया गया है कि जो इन्द्रिय संयम नहीं करता है वह दुःख को प्राप्त होता है और जो साधना में अस्थिर-चित्त रहता है वह फल को प्राप्त नहीं करता है । इसी प्रकार ' रांखा ' में स्थानांग और समवायांग के समान संस्था के आधार पर वर्णित सामग्री हो। यद्यपि यह भी संभव हें कि संखा नामक अध्ययन का सम्बन्ध सांख्य दर्शन से रहा हो । क्योंकि अन्य परम्पराओं के विचारों को प्रस्तुत करने की उदारता इस प्रन्थ में थी। साथ ही प्राचीनकाल में संख्य श्रमणधारा का ही दर्शन था और जैन दर्शन से उसकी निकटता थी। ऐसा प्रतीत होता है कि अदागपसिणाइं, बाहुपसिणाइं आदि अध्यायों का सम्बन्ध भी निमित्तशास्त्र से न होकर इन नामवाले व्यक्तियों की तात्त्विक परिचर्चा से रहा हो जो कमशः आई के और बाहुक नामक ऋषियों की तत्त्वचर्चा से सम्बन्धित रहे होंगे । अदागपसिणाइं की टीकाकागें ने 'आदर्श-प्रश्न' ऐसी जो संस्कृत छाया की है वह भी उचित नहीं है। उसकी संस्कृत-छाया 'आद्र कप्रश्न' एसी होना चाहिए । आद्गे कि से हुए प्रश्नोत्तरों की चर्चा सत्रकृतांग में मिळती है साथ ही वर्तमान ऋषिभाषित में भी 'अदाएण' (आह क) और बाह (बाहुक) नामक अध्ययन उपलब्ध है। हो सकता है कि कोमल और खोम-क्षोम भी कोई ऋषि रहे हैं। साम का उल्लेख भी ऋषिभाषित में है। फिर भी यदि हम यह मानने को उत्सक ही हों कि ये अध्ययन निमित्त शास्त्र से सम्बन्धित थे तो हमें यह मानना होगा कि यह सामग्री उसमें बाद में जुड़ी है, प्रारम्भ में उसका अंग नहीं थी। क्योंकि प्राचीनकाल में निमित्त शास्त्र का अध्ययन जैनमिक्षु के छिर वर्जित था और इसे पापश्रुत माना जाता था।

स्थानांग और समवायांग दोनों में प्रश्निव्याकरण सम्बन्धी जो विवरण हैं, वे भी एक काल के नहीं हैं । समवायांग का विवरण परवती है, क्योंकि उस विवरण में मूल तथ्य सुरक्षित रहते हुए भी निमित्तर्शास्त्र सम्बन्धी विवरण काफी विस्तृत हो गया है। स्थानांग में प्रश्नव्याकरण के दरा अध्ययन बताये गये हैं जबकि समवायांग उसमें ४५ उदेशक होने की सूचना देता है। 'उवमा' और 'संखा' नामक स्थानांग में वर्णित प्रारम्भिक दो अध्ययनों का यहां निर्देश ही नहीं है। हो सकता है कि 'उवमा' की सामग्री ज्ञाताधर्मकथा में और 'संखा' की सामग्री-यदि उसका सम्बन्ध संख्या से था तो स्थानांग या समवायांग में डाल दी गई हो। 'कोमल्पसिणाइं ' का भी उल्लेख नहीं है। इन तीनों के स्थान पर 'असि' 'मणि' और आदित्य' ये तीन नाम नयें जुड गये हैं, पुनः इनका उल्लेख भी अध्ययनों के रूप में नहीं है। समवायांग का विवरण स्पष्टरूप से यह बताता है कि प्रश्नव्याकरण का वर्ण्य-विषय चमत्कारपूर्ण विविध विधाओं से परिपूर्ण है। यहाँ इसिभासियाइं, आयरियाभासियाइं और महात्रीरभासियाइं इन तीन अध्ययनों का विलोप कर यह निमिक्त्रास्त्र सम्बन्धी विवरण इनके द्वारा कथित है--यह कह दिया गया है।

वस्तुतः समवायांग का विवरण हमें प्रश्नव्याकरण के किसी दूसरे परिवर्धित संस्करण की सूचना देता है जिसमें नैमित्तशास्त्र से सम्बन्धित विवरण जोडकर प्रत्येकबुद्धभाषित (ऋषिभाषित) आचार्यभाषित और वीरभाषित (महावीरभाषित) भाग अल्म कर दिये गये थे और इस प्रकार इसे शुद्धरूप से एक निमित्तशास्त्र का प्रन्थ बना दिया गया था। उसे प्रमाणिकता देने के लिए यहाँ तक कह दिया गया कि यह प्रत्येकबुद्ध आचार्य और महावीरभाषित है।

तत्त्वार्थवाति क में प्रश्नव्याकरण की विषयवस्तु का जो विवरण उपल्व्य है वह इतना अवरय सूचित करता है कि प्रन्थकार के सामने प्रश्नव्याकरणकी कोई प्रति नहीं थी उसने प्रश्नव्याकरणकी विषयवस्तु के सम्बन्धमें जो विवरण दिया है, वह कल्पनाश्रित ही है । यद्यपि घवला में प्रश्नव्याकरण के सम्बन्धमें जो निमित्तशाम्न से सम्बन्धित कुछ विवरण हैं, वह निश्चय ही यह बताता हैं कि प्रन्थकारने उसे अनुश्रुति के रूप में श्वेताम्बर या यापनीय परम्परा से प्राप्त किया होगा । धवला में वर्णित विषय वस्तुवाला काई प्रश्नन्याकरण अस्तित्व में भी रहा होगा, यह कहना कठिन हैं।

जैसा कि हम पूर्व में कह चुके हैं कि समवायांग का प्रश्नव्याकरण की विषयवस्तु सम्बन्धी विवरण स्थानांगकी अपेक्षा परवर्ती काल का है । फिर भी इसमें कुछ तथ्य ऐसे अवस्य हैं जो हमारी इस धारणा को पुष्ट करते हैं कि प्रश्नव्याकरण की मूल्लभूत विषयवस्तु ऋषिभाषित, आचार्यभाषित और महावीर-भाषित ही थी और जिसका अधिकांश भाग आज भी ऋषिभाषित आदि के रूप में पुरक्षित है। क्योंकि समवायांग में भी प्रश्नव्याकरण की विषय वस्तु को प्रत्येकबुद्धभाषित, आचार्यभाषित, महर्षिवीरभाषित कहा गया है । स्थानांग में जहां ऋषिभाषित शब्द है वहाँ समवायांग में प्रत्येकबुद्धभाषित शब्द हैं । यह स्पष्ट है कि ऋषिभाषित के प्रत्येक ऋषि को आगे चलकर जैनाचार्यों ने प्रत्येक बुद्ध के रूप में स्वीकार किया हैं " और यह शब्द-परिवर्तन उसी का सूचक है । यही कारण है कि इसमें ऋषिभाषित के स्थान पर प्रत्येकबुद्धभाषित कहा गया है । हमारे कथन की पुष्टि का दूसरा आधार यह है कि समवायांग में प्रश्नब्याकरण के एक अतस्कन्ध और ४५ अध्याय माने गये हैं | इससे यह सिद्ध होता है कि समवायांग के प्रश्नव्याकरण की विषय-वस्तु सम्बन्धी इस विवरण के लिखे जाने तक भी यह अवधारणा अचेतनरूपू में अवश्य थी कि प्रश्नव्याकरण की विषयवस्तु प्रत्येकबुद्धों, धर्माचार्यों और महावीर के उपदेशों से निर्मित थी, यद्यपि इस काल तक ऋषिभासित को उससे अलग कर दिया गया होगा और उसके ४५ अध्ययनों के स्थान पर नैमित्तशास्त्र सम्बन्धी विद्यायें समाविष्ट कर दी गई होंगी। यद्यपि निमित्तशास्त्र के विषय जोडने का ही ऐसा कुछ प्रयत्न सीमितरूप में रथानांग में प्रश्नव्याकरण सम्बन्धी विवरण लिखे जाने के पूर्व भी हुआ होगा । मेरी धारणा यह है कि प्रश्नव्याकरण में प्रथम निमित्तशास्त्र का विषय जुडा और फिर ऋषिभाषित वाला अंश अलग हुआ तथा बीच का कुछ काल ऐसा रहा जब वही विषयवस्तु दोनों में समान्तर बनी रही । यहां हमें यह भी स्मरण रखना होगा कि जहां स्थानांग में प्र×नव्याकरण के दस अध्ययन होने का उल्लेख है, वहां समवायांग में इसके ४५ उदरानकाल और नन्दी में ४५ अध्ययन होने का उल्लेख है-यह आकस्मिक नहीं हैं । यह उल्लेख प्रश्नव्याकरण और ऋषिभाषित की किसी साम्यता का संकेतक है । वर्तमान प्र×नव्याकरण में दस अध्ययन होना भी सप्रयोजन है – स्थानांग के पूर्व विवरण से संगति बैठाने के लिए ही ऐसा किया गया होगा । दस और पैंतालीस के इस विवाद को सुलझाने के दो ही विकल्प हैं- प्रथम सम्भावना यह हो सकती है कि प्राचीन संस्करण में दस अच्याय रहे हों और उसके ऋषिभाषितवाले अध्याय के ४५ उद्देशक रहे हों अथवा मूल प्रश्नव्याकरण में वर्तमान ऋषिभाषित के ४५ अध्याय ही हों क्योंकि इनमें भी ऋषिभाषित के साथ महावीरभाषित और आचार्यभाषित का समावेश हो ही जाता है। यह भी सम्भव हैं कि वर्तमान ऋषिभाषित के ४५ अध्यायों में से कुछ अध्याय ऋषिभाषित के अन्तर्गत और कुछ आचार्यभाषित एवं कुछ महावीरभाषित के अन्तर्गत उद्देशकों के रूप में वर्गीकृत हुए हो । महत्त्वपूर्ण यह है कि समवायांग में प्रश्नव्याकरण के ४५ अध्ययन न कहकर ४५ उद्देशनकाल कहा गया है, किन्तू प्रश्नव्याकरण से अलग करने के पश्चात् उन्हें एक ही प्रन्थ के अन्तर्गत ४५ अध्यायों के रूप में रख दिया गया हो । एक महत्त्वपूर्ण प्र\*न यह भी हैं कि समवायांग में ऋषिभाषित के ४४ अध्ययन कहे गये हैं जबकि वर्तमान ऋषिभाषित में ४५ अध्ययन हैं। क्या वर्धमान नामक अध्ययन पहले इसमें सम्मिलित नहीं था। क्यों कि, इसे महावीरभाषित में परिगणित किया गया था या अन्य कोई कारण था, हम नहीं कह सकते । यह भी सम्भव है कि उत्कटवादी अध्याय में किसी ऋषि का उल्लेख नहीं है । साथ ही यह अध्याय चार्वाक दर्शन का प्रतिपादन करता हैं । अतः इसे ऋषिभाषित में स्वीकार नहीं किया हो । समवायांग और नन्दीसूत्र के मूलपाठो में एक महत्त्वपूर्ण अन्तर है वह यह कि नन्दीसूत्र में प्रश्न-

व्याकरण के ४५ अध्ययन हैं-ऐसा स्पष्ट पाठ हैं<sup>9</sup> जबकि समवायांग में ४५ अध्ययन ऐसा पाठ न होकर ४५ उद्देशन काल है, मात्र यही पाठ हैं। हो सकता है कि समवायांग के रचना-काल तक वे उद्देशक रहे हों, किन्तु आगे चलकर वे अध्ययन कहे जाने लगे हों। यदि समवायांग के कालतक ४५ अध्ययनों की अवधारणा होती तो समवायांगकार उसका उल्लेख अवश्य करता क्योंकि समवायांग में अन्य अंग आगमों की चर्चा के प्रसंग में अध्ययनों का स्पष्ट उल्लेख है।

इस सम्बन्ध में एक महत्त्वपूर्ण प्रश्न यह भी है कि क्या निमित्तशास एवं चामत्कारिक विद्याओं से युक्त कोई प्रश्नव्याकरण बना भी था या यह सब कल्पना की उडाने हैं ? यह सत्य है कि प्रश्नव्याकरण की पद-संख्या का समवायांग, नन्दी, नन्दीचूर्णी और धवला में जो उल्लेख है, वह काल्पनिक है । यद्यपि समवायांग और नन्दी प्रश्नव्याकरण के पदों की निश्चित संख्या नहीं देते हैं-मात्र संख्यात-शत-सहस्र-ऐसा उल्लेख करते हैं, किन्तु नन्दीचूर्णी एवं समवायांगवृत्ति<sup>9</sup> में उसके पदों की संख्या ९२१६००० और घवला<sup>9</sup> में ९३१६००० बतायी गई है, जो मुझे तो काल्पनिक ही अधिक ल्यती है ।

मेरी अवधारणा यह है कि स्थानांग, समवायांग, नन्दी, तत्त्वार्थ, राजवार्तिक धवछा एवं जयधवछा में प्रश्नव्याकरण की विषयवस्तु का जिस रूप में उल्लेख है वह पूर्णत: काल्पनिक चाहे न हो किन्तु उसमें सत्यांश कम और कल्पना का पुट अधिक है। यद्यपि निमित्तशास्त्र के विषयको लेकर कोई प्रश्वव्याकरण अवश्य बना होगा फिर मी उसमें समवायांग और धवला में वर्णित समप्र विषयवस्तु एवं -चामत्कारिक विधाएं रही होंगी यह कहना कठिन ही है।

इसी सन्दर्भ में समवायांग के मूलपाठ 'आदागंगुट्ठबाहुअसिमणि खोमआइच्च-

भासियाणं<sup>9</sup> ने अर्थ के सम्बन्ध में मी यहां हमे पुनर्विचार करना होगा । कहीं अदाग, अंगुष्ठ, बाहु, असि, मणि, खोम (क्षोम) और आदित्य व्यक्ति तो नहीं हैं – क्योंकि इनके द्वारा भाषित कहने का क्या अर्थ है ? स्थानांग के विवरण की समीक्षा करते हुए जैसीकी मैं ने सम्भावना प्रवट की है कि कहीं अदाग-आर्द्र क, बाहु-बाहुक, खोम-सोम नामक ऋषि तो नहीं हैं, क्योंकि ऋषिभाषित में इनके उल्लेख हैं । आदित्य भी कोइ ऋषि हो सकते हैं । केवल अंगुट्ठ, असि और मणि ये तीन नाम अवरय ऐसे हैं, जिनके व्यक्ति होने की सम्भावना धूमिल हैं ।

इस समग्र चर्चा का फल्ति तो मात्र यही है कि ऋषिभाषित की विषयवस्तु समय समय पर बदल्ती रही हैं।

## क्या प्रइनव्याकरणकी प्राचीन विषयवस्तु सुरक्षित है ?

यहां यह चर्चा भी महत्त्वपूर्ण है कि क्या प्रश्नव्याकरण के प्रथम और दितीय संस्कारों की विषयवस्तु पूर्णतः नष्ट हो गई है या वह आज भी पू<sup>ण्</sup>तः या अशिक रूप में सुरक्षित हैं ।

मेरी दृष्टि में प्रश्नव्याकरण के प्रथम संस्करण में ऋषिभाषित, आचार्यभाषित और महावीरभाषित के नाम से जो सामग्री थी वह आज भी ऋषिभाषित, ज्ञाताधर्मकथा, सूत्रकृतांग एवं उत्तराण्ययन में बहुत कुछ ख़रक्षित है। ऐसा लगता है कि ईस्वी सन के पूर्व ही उस सामग्री को वहां से अलग कर इसिभासियाइं के नाम से स्वतन्त्रग्रन्थ के रूप में ख़रक्षित कर लिया गया था। जैन परम्परा में ऐसे प्रयास अनेक बार हुए हैं जब चूला या च्यूलिका के रूप में ग्रन्थां में नवीन

सामग्री जोडी जाती रही अथवा किसी ग्रन्थ कि सामग्री को निकालकर उससे एक नया प्रन्थ बना दिया । उदाहरण के रूप में किसी समय निशीथ को आचारांग की चूला के रूप में जोड़ा गया और कालान्तर में उसे वहाँ से अलग कर निशीथ नामक नया प्रन्थ ही बना दिया गया। इसी प्रकार आयारदशा (दशाश्रतस्कन्ध) के आठवें अध्याय (पर्यु षण कल्प) की सामग्री से कल्पसूत्र नामक एक नया ग्रन्थ ही बना दिया गया । अतः यह मानने में कोई आपत्ति नहीं है कि पहले प्रश्नव्याकरण में इसिमासियाइं के अध्याय जुड़ते रहे हेां और फिर अध्ययनेां की सामग्री को वहां से अलग कर इसिमासियाइं नामक स्वतन्त्र ग्रन्थ अस्तित्व में आया है । मेरा यह कथन निराधार भी नहीं है ) प्रथम तो दोनेां नामें। की साम्यता तो है ही। साथ ही समवायांग में यह भी स्पष्ट उल्लेख हैं कि प्रश्नव्याकरण में स्वसमय और परसमय के प्रज्ञापक प्रत्येक-बुद्धों के कथन हैं। (पण्हावागरणदसाइण ससमय-परसमय पण्णवय पर्तेअबुद्ध ......भासियाइण, समवायांग ५४७) । इसिभासियाइं के सम्बन्ध में यह स्पष्ट मान्यता है कि उसमें प्रत्येकबुद्धों के वचन है । मात्र यही नहीं समवायांग 'स-समय-पर समय पण्णवय पत्तेअबुद्ध-अर्थात् स्वसमय एवं परसमय के प्रज्ञापक प्रत्येकबुद्धका उल्लेख कर इसकी पुष्टि भी कर देता है कि वे प्रत्येकबुद्ध मात्र जैन परंपरा के नहीं है अपितु अन्य परम्पराओं के भी है। इसिमासियाइं में मंखलिगोसाल, देवेनारद, असितदेवल, याज्ञवल्क्य, उदालक आदि से सम्बन्धित अध्याय भी इसी तथ्य को सचित करते हैं । मेरी दृष्टि में प्रश्रव्याकरण का प्राचीनतम अधिकांश भाग आज भी इसिभासियाई में तथा कुछ भाग सूत्रकृतांग, ज्ञाताधर्मकथा और उत्तराध्ययन के कुछ अध्यायों के रूप में सुरक्षित है । प्रश्नव्याकरण का इसिमासियाई वाला अंश वित्मनि 'इसिमासियाई ( ऋषिमाषित् ) में' महावीर-भाषियाई में तथा आयरियामासियाई का कुछ अंश उत्तराध्ययन के अध्ययनों

में सुरक्षित है । ऋषिभाषित के तेत्तलिपुत्र नामक अध्याय की विषय सामग्री ज्ञाताधर्मकथा के १४ वें तेत्तलिपुत्र नामक अध्याय में आज भी उपलब्ध है। उत्तराध्ययन के अनेक अध्याय प्रइनव्याकरण के अंश थे उसकी पुष्टि अनेक आघारों से की जा सकती है। सर्वप्रथम उत्तराध्ययच नाम ही इस तथय को सूचित करता है कि यह किसी ग्रन्थ के उत्तर—अध्ययनों से बना हुआ ग्रन्थ है। इसका तात्पर्य है कि इसकी विषय-सामग्री पूर्व में किसी प्रन्थ का उत्तरवर्ती अंश रही होगी। इस तथय को पुष्टि का दूसरा किन्तु सबसे महत्वपूर्ण प्रमाण यह है कि उत्तराध्ययन निर्यु क्त गाथा ४ में इस बात का स्पष्ट रूप से उल्लेख हैं कि उत्तरा-ध्ययन का कुछ भाग अंग साहित्य से लिया है । उत्तराध्ययन-निर्यु क्ति की इस गाथा का ताल्पर्य यह है कि बन्धन और मुक्ति से सम्बन्धित जिनभाषित और प्रत्येक बुद्ध सम्वादरूप इसके कुछ अव्ययन अंग प्रन्थो से लिये गये हैं। निर्यु क्ति-कार का यह कथन तीन मुख्य बातेंा पर प्रकाश डालता है। प्रथम तो यह कि उत्तराध्ययन के जो ३६ अध्ययन हैं, उनमें कुछ जिनभाषित (महावीर-भाषित) और कुछ प्रत्येकबुद्रों के सम्वाद रूप है नथा अंग साहित्य से लिये गये हैं । अब यह प्रश्न स्वाभाविक रूप से उठता है कि वह अंग-प्रन्थ कौनसा था, जिससे उत्तराध्ययन के ये भाग लिये गये ? कुछ आचायेां ने दृष्टिवाद से इसके परिषह आदि अध्यायां को लिये जाने की कल्पना की हैं किन्तु मेरी दृष्टि में इसका कोई आघार नहीं है। इसकी सामग्री उसी प्रन्थ से ली जा सकती है जिसमें महाबीरभाषित और प्रत्येकबुद्धभाषित विषयवस्तु हो । इस प्रकार विषयवस्तु प्रश्नव्याकरण की ही थी अतः उससे ही इन्हें लिया गया होगा। यह बात निर्विवाद रूप से स्वीकार की जा सकती है कि चाहे उत्तराध्ययन के समस्त अध्ययन तो नहीं, किन्तु कुछ अध्ययन तो अवश्य ही महावीरभाषित हैं। एक बार हम उत्तराध्ययन के ३६ वे अध्ययन एवं उसके अन्त में दी हुई उस गाथा को जिसमें उसका महावीरभाषित होना स्वीकार किया गया है, परक्ती एवं प्रक्षिप्त मान भी लें, किन्तु उसके १८वें

6. Seminar on Jain Agama

### प्रश्नव्याकरणसूत्र की प्राचीन विषयवस्तु की खोज

अध्ययन की २४ वीं गाथा जो न केवल इसी गाथा के समरूप है. अपितु भाषा की दृष्टि से भी उसकी अपेक्षा प्राचीन लगती है— प्रक्षिप्त नहीं कही जा सकती | यदि उत्तराध्ययन के कुछ अध्ययन जिनभाषित एवं कुछ प्रत्येकबुद्धों के सम्वाद-रूप हैं तो हमें यह देखना होगा कि वे किस अंग प्रन्थ के भाग हो सकते हैं | प्रश्नव्याकरण की प्राचीन विषयवस्तु का निदेश करते हुए स्थानांग, समवायांग और नन्दीसूत्र में उसके अध्यायों को महावीरभाषित एवं प्रत्येकबुद्धभाषित कहा गया है । इससे यही सिद्ध होता है कि उत्तराध्ययन के अनेक अध्याय पूर्व में प्रश्नव्याकरण के अंश रहे हैं । उत्तराध्ययन के अध्यायों के वक्ता के रूप में देखें तो स्पष्टरूप से उनमें नमिपव्वज्ञा, कापिलीय, संजयीया आदि जैसे कई अध्ययन प्रत्येकबुद्धों के सम्वादरूप मिलते हैं । जबकि विनयसुत्त, परिषह— विभक्ति, संस्कृत, अकाममरणीय, क्षुल्लक-र्निन्नीय, दुमपत्रक, बहुश्रुतपूजा जैसे कुछ अध्याय महावीरभाषित हैं और केसी – गौतमीय, गदर्माय आदि कुछ अध्याय आचार्यभाषित कहे जा सकते हैं । अतः प्रश्नव्याकरण के प्राचीन संस्कार की विषय-सामग्री से इन उत्तराध्ययन के अनेक अध्यायों का निर्माण हुआ है ।

यद्यपि समवायांग एवं नन्दीसूत्र में उत्तराध्ययन का नाम आया है, किन्तु स्थानांग में कहीं भी उत्तराध्ययन का नामोल्लेख नहीं है ¦ जैसा कि हम पूर्व में निर्देश कर चुके है | स्थानांग ही ऐसा प्रथम प्रन्थ है जो जैन आगम साहित्य के प्राचीनतम स्वरूप की सूचना देता है | मुझे ऐसा ल्याता है कि स्थानांगमें प्रस्तुत जैन साहित्य-विवरण के पूर्व तक उत्तराध्ययन एक स्वतन्त्र प्रन्थ के रूप में अस्तित्व में नहीं आया था, अपितु वह प्रश्नव्याकरण के एक भाग के रूप में था |

पुनः उत्तराध्ययन का महावीरभाषित होना उसे प्रश्नव्याकरण के ही अधीन मानने से ही सिद्ध हो सकता है। उत्तराध्ययन की विषयवस्तु का निर्देश करते हुए यह भी कहा गया है कि २६ अपृष्ठ का व्याख्यान करने के पश्चात् २७ वे प्रधान नामक अध्ययन का वर्णन करते हुए भगवान परिनिर्वाण को प्राप्त हुए । प्रश्नव्याकरण के विषयवस्तु की चर्चा करते हुए उसमें पृष्ठ, अपृष्ठ और पृष्ठापृष्ठ प्रश्नों का विवेचन होना बताया गया है । इससे भी यह सिद्र होता है कि प्रश्नव्याकरण और उत्तराध्ययन की समरूपता है और उत्तराध्ययन में अपृष्ठ प्रश्नों का व्याकरण है ।

हम इसे यह भी सुरपष्ट रूप से बता चुके हैं कि पूर्व में ऋषिभाषित ही प्रश्नाव्याकरण का एक भाग था। ऋषिभाषित को परवर्ती आचायों ने प्रत्येक-बुद्धभाषित कहा है। उत्तराध्ययन के भी कुछ अध्ययनों को प्रत्येकबुद्धभाषित कहा गया है। इसका तात्पर्य यह है कि उत्तराध्ययन एवं ऋषिवाषित एक दूसरे से निकटरूप से सम्बन्धित थे और किसी एक ही प्रन्थ के भाग थे। हरिभद्र (८ वीं शती) आवश्यकनिर्यु क्ति की वृत्ति (८/५) में ऋषिभाषित और उत्तरा-ध्ययन को एक मानते हैं। तेरहवीं शत्ताब्दी तक भी जैन आचायों में ऐसी घारणा चली आ रही थी कि ऋाषेभाषित का समावेश उत्तराध्ययन में हो जाता है। जिनप्रभस्र्रिकी विधिमार्गप्रपा में, जो १८ वीं शताब्दी की एक रचना है-रपष्ट रूप से उल्लेख है कि कुछ आचार्यों के मत में ऋषिभाषित का अन्तर्माव उत्तराध्ययन में हो जाता है। यदि हम उत्तराध्ययन और ऋषिभाषित को समग्र रूप में एक ग्रन्थ माने तो ऐसा ल्गता है कि उस ग्रन्थ का पूर्ववर्ती भाग ऋषि-भाषित और उत्तराध्ययन वहा जाता था।

यह तो हुइ प्रश्नव्याकरण के प्राचीनतम प्रथम संस्करण की बात । अब यह विचार करना है कि प्रश्नव्याकरण के निमिन्तशास्त्रप्रघान दूसरे संस्करणकी क्या स्थिति हो सकती है– क्या वह भी किसी रूप में सुरक्षित है !

जहां तक निमित्तशास्त्र से सम्बन्धित प्रश्नव्याकरण के दूसरे संस्करण के अस्तित्व के होने का प्रश्न है— मेरी दृष्टि में वह भी पूर्णतया विछप्त नहीं हुआ है, अपितु मात्र हुआ यह है कि उसे प्रश्नव्याकरण से पृथक कर उसके स्थान पर आश्रवद्वार और संवरद्वार नामक नई विषयवस्तु डाल दी गई है। श्री अगर-चन्द्रजी नाहटा ने जिनवाणी, दिसम्बर १९८० में प्रकाशित अपने लेख में प्रश्न-

व्याकरण नामक कुछ अन्य प्रन्थों का संकेत किया है । 'प्रश्नव्याकरणाख्य जय-पायड' के नाम से एक ग्रन्थ मूनि जिनविजयजीने सिंधी जैन ग्रन्थमाला के ग्रन्थ क्रमांक ४३ में सम्बत् २०१५ में प्रकाशित किया है। यह प्रन्थ एक प्राचीन ताडपत्रीय प्रति के आधार पर प्रकाशित किया गया है । ताडपत्रीय प्रति खरतर-गच्छ के आचार्यशाखा के ज्ञानमण्डार जैसलमेर से प्राप्त हुई थी और यह विक्रम सम्बत् १३३६ की लिखी हुई थी। प्रन्थ मूलत: प्राकृत भाषा में हैं और उसमें ३७८ गाथाएं हैं । उसके साथ संस्कृत टीका भी है । यह प्रकाशित ग्रन्थ पार्श्व-नाथ विद्याश्रम वाराणसी के पुस्तकालय में है। प्रन्थ का विषय निमित्तशास्त्र से सम्बन्धित है। इसी प्रकार जिनरत्नकोश में भी शान्तिनाथ भण्डार खंभात में उपलब्ध जयपाहुड प्रश्नव्याकरण नामक प्रन्थ की सूचना उपलब्ध होती है । १७ यद्यपि इसकी गाथा संख्या २२८ बताई गई है। एक अन्य प्रश्नव्याकरण नामक. प्रन्थ की सूचना हमें नेपाल के महाराजा की लायब्रेरी से प्राप्त होती है। श्री अगरचन्दजी नाहटा की सूचना के अनुसार इस ग्रन्थ की प्रतिलिपि तेरापन्थ धर्मसंघ के युवाचार्य मुनिश्री नथमलजीने प्राप्त कर ली है। इस लेख के प्रकाशन के पूर्व श्री जौहरीमल्लजी पारख, रावटी, जोधपुर के सौजन्य से इस प्रन्थ की फोटो कापी पार्श्वनाथ विद्याश्रम शोध संस्थान को प्राप्त हो गई है। इसे अभी पुरा पटा तो नहीं जा सका है, किन्तु तुलनात्मक दृष्टि से देखने पर ज्ञात हुआ कि डसकी मूलगाथाएँ तो सिंधी जैंन प्रन्थमाला के अन्तर्गत प्रकाशित कृति के समान ही हैं, किन्तु टीका भिन्न है । इसकी एक अन्य फोटो-कापी लालभाई दलपतभाई भारतीय संस्कृति विद्या मंदिर, अहमदाबाद से भी प्राप्त हुई है। एक अन्य प्रश्न-व्याकरण की सूचना हमें पाटन ज्ञान भण्डार की सूचि से प्राप्त होती है। यह ग्रन्थ भी चुडामणि नामक टीका के साथ है। और टीका का ग्रन्थांक २३०० स्रोक परिमाण बताया गया है। यह प्रति भी काफी पुरानी हो सकतौ है।"

इस सब आधारों पर ऐसा लगता है कि प्रश्नव्याकरण का निमित्तशास्त्र से

सम्बन्धित संस्करण भी पूरी तरह विछप्त नहीं हुआ होगा अपितु उसे उससे अल्या करके सुरक्षित कर लिया गया है । यदि कोई विद्वान इन सब प्रन्थों को लेकर उनकी विषयवस्तु को समवायांग, नन्दीसूत्र एवं घवला में प्रश्न व्याकरण की उल्लिखित विषय सामग्री के साथ मिलान करे तो यह पता चल सकेगा कि प्रश्न-व्याकरण नामक जो अन्य ग्रन्थ उपलब्ध हैं वे प्रश्नव्याकरण के द्वितीय संस्करण का ही अंश है या अन्य है । यह भी सम्भव है कि समवायांग और नन्दी के रचनाकाल में प्रश्न व्याकरण नामक कई प्रत्थ वाचना-मेद से प्रचलित हो और
उनमें उन सभी विषयवस्तु को समाहित किया गया हो, इस मान्यता का एक आधार यह है कि ऋषिभाषित, समवायांग, नन्दी एवं अनुयोगद्वार में 'वागरण-गंथा' एवं पण्हावागइणाइं'- ऐसे बहुवचन प्रयोग मिलते हैं । इससे ऐसा ल्गता है कि इस काल में वाचनामेद से या अन्य रूप अनेक प्रश्नव्याकरण उपस्थित रहे होंगे ।

इन प्रश्नव्याकरणों की संस्कृत टीका सहित ताड़पत्रीय प्रतियां मिलना इस बात की अवश्य सूचक है कि ईसा की ४-५ वीं शती में ये ग्रन्थ अस्तित्व में थे क्योंकि ९-१० वीं शताब्दी में जब इनकी टीकाएं लिखि गई, तो उसके पूर्व भी ये ग्रन्थ अपने मूल रूप में रहे होंगे।

सम्भवतः ईसा की लगभग २-३ री शताब्दी में प्रश्नव्याकरण में निमित्त-शास्त्र सम्दन्धी सामग्री जोड़ी गई हो और फिर उसमें से ऋषिभाषित का हिस्सा अलग किया गया और उसे विशिष्ट रूप से एक निमित्तशास्त्र का ग्रन्थ बना दिया गया। पुनः लगभग ७ वीं शताब्दी में यह निमित्तशास्त्रवाला हिस्सा अलग किया गया और उसके स्थान पर पांच आश्रव तथा पांच संवरद्वार वाला वर्तमान संस्करण रखा गया। जैसा कि मैंने सूचित किया कि ग्रझ्नव्याकरण के पूर्व के दो संस्करण भी चाहे उससे पृथक् कर दिये गये हों किन्तु वे ऋषिभाषित, उत्तरा-ध्ययन और ग्रश्नव्याकरण नामक अन्य निमित्तशास्त्र के ग्रन्थों के रुप में अपना अस्तित्व रख रहे हैं। आशा है, इस सम्बन्ध में विद्धत्वर्ग आगे और मन्थन करके किसी निष्कर्ष पर पहुंचेगा।

# प्रइनच्याकरण और ऋषिभाषित की विषयवस्तुकी समरूपता का प्रमाण

ऋषिभाषित और प्राचीन प्रश्नव्याकरण की विषयवस्तुओं की एकरूपता का सबसे महत्त्वपूर्ण प्रमाण हमें ऋषिभाषित के पार्श्व नामक ३१ वें अध्ययन में मिल जाता है । इसमें पार्श्व की दार्शनिक अवधारणाओं की चर्चा है । इस चर्चा के प्रसंग में प्रन्थकार ने स्पष्ट रूप से यह उल्लेख किया है कि व्याकरणप्रभृति प्रन्थों में समाहित इस अध्ययन का ऐसा दूसरा पाठ मी मिल्ता है । यह मूलपाठ इस प्रकार है---

> • वागरणगंथाओ पंभिति सामित्तं इमं अज्झयणं ताव इमो बीओ पाढो दिस्सति '-<sup>96</sup>

इसका तात्पर्य तो यह है कि ऋषिभाषित की विषयवस्तु प्रश्नव्याकरण में भी समाहित थी। यद्यपि यह एक विवादास्पद प्रश्न होगा कि प्रश्नव्याकरण की विषयवस्तु से ऋषिभाषित का निर्माण हुआ या ऋषिभापित की विषयवस्तु से प्रश्नव्याकरण का। लेकिन यह सुस्पष्ट है कि किसी समय प्रश्नव्याकरण और ऋषिभाषित की विषयवस्तु समान थी और उनमें कुछ पाठान्तर भी थे। अत: वर्तमान ऋषिभाषित में प्राचीन प्रश्नव्याकरण की विषयवस्तु का होना निर्विवाद रूप से सिद्ध हो जाता है। साथ ही यह भी सिद्ध हो जाता है कि मूल् प्रश्न-व्याकरण में पार्श्व आदि प्राचीन अर्हत ऋषियों के दार्शनिक बिचार एवं उपदेश निहित थे।

# प्रइनव्याकरण और जयपायड की विषयवस्तु की आंशिक समानता

' प्रश्नव्याकरणाख्य जयपायड ' नामक जिस प्रन्थ का हमने उल्लेख किया है, उसकी विषय सामग्री निमित्तशास्त्र से सम्बन्धित है। पुनः उसमें कर्ता ने तीसरी गाथा में ' पण्हं जयपायडं वोच्छं ' कहकर के प्रश्नव्याकरण और जय-पायड की समरूपता को स्पष्ट किया है। ° प्रस्तुत प्रन्थ की इसी गाथा की टीका से प्रन्थ की विषयवस्तु को स्पष्ट करते हुये कहा गया है कि इसमें नष्ट-मुष्टिचिन्तालाभालामसुखदुःखजीवनमरण' आदि सम्बन्धी प्रश्न हैं। इस उल्लेख से ऐसा लगता है कि धवलाकार ने प्रश्नव्याकरण की विषयवस्तु का जिस रूप में उल्लेख किया है उसकी इससे बहुत कुछ समानता है। ° प्रस्तुत ग्रन्थ के विषयों में मुष्टिविभाग प्रकरण, नष्टिका चक, संख्या प्रमाण, लाभ प्रकरण, अस्त्रविभाग प्रकरण आदि ऐसे हैं जिनकी त्रिषय वस्तु समत्रायांग में प्रश्नव्याकरण के वर्णित विषयों से यक्तिंचित् साम्यता हो सक्ती है। ° दुर्भाग्य यह है कि प्रकाशित होते हुए भी विद्वानों को इस प्रन्थ की जानकारी नहीं है। यह जैन निमित्तशास्त्र का प्राचीन एवं प्रमुख प्रन्थ है।

प्रन्थ की भाषा को देखकर सामान्यतया यह अनुमान किया जा सकता है कि यह ईस्वी सन् की चौथी-पांचवी शताब्दी की हो सकतो है। प्रन्थ के लिए प्रयुक्त पायड या पाहुड शब्द से भी यह फलित होता है कि यह प्रन्थ लगभग पांचवी शताब्दी के आसपास की रचना होना चाहिए, क्योंकि कसायपाहुड़ एवं कुन्दकुन्द के पाहुड़ग्रन्थ इसी कालावधि के कुछ पूर्व की रचनाएं हैं। सूर्यप्रज्ञप्ति में भी त्रिषयों का वर्गी करण पाहुड़ों के रुप में हुआ है। अतः यह सम्भावना हो सकती है कि जयपायड़ प्रश्नव्याकरण के द्वितीय संस्करण का कोई रुप हो, यद्यपि इस सम्बम्घ में अन्तिमरूप से तभी कुछ कहा जा सकता है जब प्रश्न- 88 प्रस्क्याकरणसूत्र की प्राचीन विषयवस्तु की खोज व्याकरण के नाम से मिळनेवाळी सभी रचनाएं हमारे समक्ष उपस्थित हों और इनका प्रमाणिकरूप से अध्ययन किया जाये।

## विषय सामग्री में परिवर्तन क्यों ?

यद्यपि यहां यह प्रश्न स्वाभाविकरूप से उठता है कि प्रथम ऋषिभाषित, आचार्यभाषित, महावीरभाषित आदि भाग को हटाकर उसमें निमित्तशास्त्र सम्बन्धी विवरण रखना और फिर निमित्तशास्त्र सम्बन्धी विवरण हटाकर आश्रवद्वार और संवरद्वार सम्बन्धी विवरण रखना-यह सब क्यों हुआ ? सर्वप्रथम ऋषिभाषित आदि भाग क्यों हटाया गया ? मेरी दृष्टि में इसका कारण यह है कि ऋषिभाषित में अधिकांशत: अजैन परम्परा के ऋषियों के उपदेश एवं विचार संकल्ति थे-इसके पठन पाठन से एक उदार दृश्टिकोण का विकास तो होता था किन्तु जैन-धर्म संघ के प्रति अटूट श्रद्धा खण्डित होती थी तथा परिणाम स्वरूप संधीय व्यवस्था के लिए अपेक्षित धामिक कट्टरता और आस्था टिक नहीं पाती थी। इससे घर्मसंघ को खतरा था। पुनः यह युग चमत्कारों द्वारा लोगों को अपने धर्मसंघ के प्रति आकर्षित करने और उनकी धार्मिक श्रद्धा को दृढ करने का था-च्ंकि तत्कालीन जैन परम्परा के साहित्य में इसका अभाव था, अतः उसे जोडना जरूरी था । समवायांग में प्रश्नव्याकरण सम्बन्धी जो विवरण उपलब्ध है उससे भी इस तथ्य की पुष्टि होती है-उसमें स्पष्ट रूप से कहा गया है कि लोगों को जिनप्रवचन में स्थित करने के लिए, उनकी मति को विस्मित करने के लिए सर्वज्ञ के वचनों में विश्वास उत्पन्न करने के लिए इसमें— महाप्रश्नविद्या, मनःप्रश्नविद्या, देवप्रयाग आदि का उल्लेख किया गया है । यद्यपि यह आश्चर्य-जनक है कि एक ओर निमित्तशास्त्र को पापसूत्र कहा गया-किन्तु संघहित के लिए दूसरी ओर उसे अंग आगम में सम्मिलित कर लिया गया क्योंकि जब तक उसे अंग साहित्य का भाग बनाकर जिनप्रणीत नहीं कहा जाता तब तक लोगों की आस्था उस पर टिक नहीं पाती और जिनप्रवचन की अतिशयता प्रकट नहीं होती । अतः प्रश्नव्याकरण की विषयवस्तु में परिवर्तन करने का दोहरा लाभ था— एक और अन्यतीर्थिक ऋषियों के वचनों को उससे अलग किया जा सकता था और दूसरी और उसमें निमित्तशास्त्र सम्बन्धी नई सामग्री जोडकर उसकी प्रामाणिकता को भी सिद्ध किया जा सकता था | किन्तु जब परवर्ती आचार्यों ने इसका दुरुपयोग होते देखा होगा और मुनित्रर्ग को साधना से विरत होकर इन्हीं नैमि-त्तिक विद्याओं की उपासना में रत देखा होगा तो उन्होंने यह नैमित्तिक विद्याओं से युक्त विवरण उससे अलग कर उसमें पांच आश्रवद्वार और पांच संवरद्वार वाला विवरण रख दिया । प्रश्नव्याकरण के टीकाकार अभयदेव एबं ज्ञानविमल ने भी विषय परिवर्तन के लिए यही तर्क स्वीकार किया है ।

प्रश्नव्याकरण की प्राचीन विषयवस्तु कव उससे अलग कर दी गई और उसके स्थान पर पांच आश्रवद्वार और पांच संवरद्वार रूप नवीन विषयवस्तु रख दी गई यह प्रश्न भी विचारणीय है ? अभयदेवसूरीने अपनी स्थानांग, और सम-वायांग की टीका में भी यह स्पष्ट निर्देश किया है कि वर्तमान प्रश्नव्याकरण में इनमें सूचित विषयवस्तु उपलब्ध नहीं है।<sup>28</sup> मात्र यही नहीं, उन्होंने पांच आश्रवद्वार और पांच संवरद्वार वाले वर्तमान में उपलब्ध प्रश्नव्याकरण पर ही टीका लिखि है। अतः वर्तमान संस्करण की निम्नतम सीमा अभयदेव के काल अर्थात् ईस्वी सन् १०८० से पूर्ववर्ती होना चाहिए। पुनः अभयदेवने प्रश्न-व्याकरण में एक श्रुतस्कन्ध है या दो श्रुतस्कन्ध है इस समस्या को उठाते हुए अपनी वृत्ति की पूर्वपीठिका में अपने से पूर्ववर्ती आचार्य का मत उद्धृत किया है– दो सुयसंघा पण्णता आसवदारा य संवरदार य–। अभयदेवने पूर्वाचार्य की मान्यता को अस्वीकार भी किया है और यह भी कहा है कि यह दो श्रुत स्कन्धो की मान्यता रूढ नहीं है।<sup>54</sup> सम्भवतः उन्होंने अपना एक श्रुतस्कन्ध सम्बन्धी मत समवायांग और नन्दी के आधार पर बनाया हो। इसका अर्थ यह भी है

## प्रदनव्याकरणसूत्र की प्राचीन विषयवस्तु की खोज

कि अभयदेव के पूर्व भी प्रश्नव्याकरण के वर्तमान संस्करण पर प्राकृत माषा में ही कोई व्याख्या लिखी गई थी जिसमें दो श्रुतस्कन्ध की मान्यता को पुष्ट किया गया गया था। उसका काल अभयदेव से २-3 शताब्दी पूर्व अर्थात् ईसा की ८ वीं शताब्दी के लगभग अवश्य रहा होगा। पुनः आचार्य जिनदासगणी महत्तर ने नन्दीसूत्र पर शक सम्वत् ५९८ अर्थात् ईस्वी सन् ६७६ ई० में अपनी चूणौं समाप्त की थी। उस चूणीं में उन्होंने प्रश्नव्याकरण में पंचसंवरादि की व्याख्या होने का स्पष्ट निर्देश किया है।<sup>९६</sup> इससे भी यह सिद्ध हो जाता है कि ईस्वी सन् ६७६ के पूर्व प्रश्नव्याकरण का पंच संवरदारों से युक्त संस्करण प्रसार में आ गया था, अर्थात् आगमों के लेखनकाल के पश्चाद् लगभग सौ वर्ष की अवधि में वर्तमान प्रश्नव्याकरण अस्तित्व में अवश्य आ गया था। प्रस्तुत प्रश्नव्याकरण की प्रथम गाथा, जिसमें 'वोच्छामि' कहकर प्रन्थ के कथन का निश्चय सूचित किया गया है, की रचना शेष सभी अंग आगमों के प्रार-म्भिक कथन से विल्कुल मिन्न है। यह ५ वीं ६ ठीं शताब्दी में रचित प्रन्थों की प्रथम प्राक्कथन गाथा के समान ही है। अतः प्रस्तुत प्रश्नव्याकरण रचना-काल ईसा की छट्ठी शताब्दी माना जा सकता है।

इस प्रकार हम कह सकते हैं कि वह प्रश्नव्याकरण जिसमें उसकी विषयवस्तु ऋषिभाषित की विषयवस्तु के समरूप थी, प्राचीनतम संस्करण है जो लगभग ईसा पूर्व तीसरी शताब्दी की रचना होगी । फिर ईसा की दूसरी--तीसरी शताद्वी में उसमें निमित्तशास सम्बन्धी विवरण जुड़े जिनकी सूचना उसके स्थानांग के विवरण से मिल्ती है। ईसके पश्चात् ईसा की चौथी शताद्वदी में ऋषिभाषित आदि भाग अलग किये गये और उसे निमित्तशास्त्र का प्रन्थ बना दिया, समवायांग का विवरण इसका साक्षी है। इस काल में प्रश्नज्याकरण के नाम से वाचनाभेद से अनेक प्रन्थ अस्तित्व मे थे ऐसी भी स्चना हमें आगम साहित्य से मिल जाती है। लगभग ईसा की ६ ठी शताद्वी के उत्तरावर्ध में इन प्रन्यों के स्थान यर बर्तमान प्रश्नव्याकरणसूत्र का आश्रव एवं संवर के विवेचन से युक्त वह संस्करण अस्तित्व में आया है जो वर्तमान में हमें उपल्रव्ध है। यह प्रव्नव्याकरण का अन्तिम स'स्करण जहां तक प्रश्नव्याकरण के उपर्युक्त दो प्राचीन छुप्त स'स्करणों की विषयवस्तु का प्रश्न है, उसमें से प्रथम स'स्करण की विषयवस्तु अधिकांश रूप से एवं कुछ परिवर्तनों के साथ वर्तमान में उपल्रब्ध ऋषिभाषित (इसिभासियाइं), उत्तराघ्ययन, सूत्रकृतांग एवं ज्ञाताधर्मकथा में समाहित है। द्वितीय निमित्तशास सम्बन्धी स'स्करण की विषयवस्तु, जयपायड और प्रश्नव्याकरण के नाम से उप-लब्ध अन्य निमित्तशास्रों के प्रन्थां में हो सकती है। यद्यपि इस सम्बन्ध में विशेष-रूप से शोध की आबश्यकता है। आशा है विद्वद्जन इस दिशा में ध्यान दे गे।

# सन्दर्भ

१—पण्हावागरणेसु अट्ठुत्तरं पसिणसयं अट्ठुत्तरं अपसिणसयं अट्ठुत्तरं पसिणा-पसिणसयं विज्जाइसया नाग—सुवन्नेहिं सद्धि दिव्वा रांवाया आधविज्जंति— समवायांगसूत्र, ५४६

२-वागरणगंथाओ पभिति ..... । इसिमासियाइं- ३१

३--पण्हावागरणदसाणं दस अज्झयणा पण्णत्ता, तं जहा--उवमा, रांख, इसिमा-सियाइं, आयरियमासियाइं, महावीरमासियाइं, खोमगपसिणइं, कोमल्लपसिणाइं, अदागपसिणाइं, अंगुट्ठपसिणाइं, बाहुपसिणाइं ।--स्थानांगसूत्र १०/११६ ४-से किं तं पण्हावागरणाणि ? पण्हावागरणेसु अट्र्टुत्तरं पसिणसयं अट्ठुत्तरं अपसिणसयं अट्र्टुत्तरं पसिणापसिणसयं विज्जाइसया नाग--सुवन्नेहिं सदिं दिव्वा रांवाया आद्यविज्जंति ।

५-पण्हावागरणदसासु णं ससमय परसमय पण्णबय-पत्तेअबुद्ध-विविहःथभासा-भासियाणं अइसयगुण-उवसम-णाणप्यगार-आयरियभासियाणं वित्थरेणं, वीरम-हेसीहिं विविहवित्थरभासियाणं च जगहियाणं जदागंगुट्ठ-बाहु-असि-मणि-

91

-खोम-आइच्चभासियाण' विविहमहापसिणविज्जा-मणपसिणविज्जा-देवयपयोग-पहाग-गुणप्यगासियाणं सब्भूयदुगुणष्पभाव-नरगणमइविम्हयकराणं अइसयमइ-यकालसमय-दम-सम-तित्थकरुत्तमस्स ठिइकरणकारणाणं दुरहिगम-दुरवगाहस्स सन्वसन्वन्नुसम्मजस्स अबुह-जण-विवोहणकरस्स पच्चक्खयपच्चयकराणं पण्हाणं विविहगुणमहत्था जिणवरप्पणीयाआद्यविज्जति ।

पण्हावागरणेसु णं परित्ता वायणा, संखेञ्जा अणुओगदारा, संखेञ्जाओ पडिवत्तीओ, संखेञ्जा वेढा, संखेञ्जा सिल्लोगा, संखेञ्जाओ निञ्जुत्तीओ, संखे— ञ्जाओ संगहणीओ ।

से ण अंगट्ठयाए दसमे अंगे, एगे सुयक्खंघे, पणयाल्लीसं उद्देसणकाला, पणया-लीसं समुद्देसणकाला, संखेञ्जाणि पयसयसहस्साणि पयग्गेणं पण्णत्ताइं। संखेञ्जा अक्खरा, अणंता गमा, श्रणंता पञ्जवा. परित्ता तसा, अणंता थावरा, सासया विकडा णिबद्धा णिकाइया जिणपण्णत्ता भाषा आधविज्जंति पण्णविज्जंति परू-विज्जंति निदंसिज्ञंति उवदंसिज्ज ति । से एवं आया, से एबं णाया, एवं विण्णया,

एवं चरण-करणपद्धवणया आधविज्ज ति । से त्तं पण्हावागरणइं १० । -समवायांगसूत्र ५४६-५४९

भ-से फि तं पण्हावागरणइं ? पण्हावागरणेसु णं-अट्ठुत्त पसिणसयं, अट्ठुत्तरं अपसिणसयं, अट्ठुत्तरं पसिणापसिणसयं, तंजहा-अगुट्ठपसिणाइं, बाहुपसिणाइं अदागपसिणाइं, अन्नेवि विचिता विजयाइसया, नागसुवण्णेहिं सद्धि दिव्वा संवाया आधविज्जन्ति ।

पण्हात्रागरणाणं परित्ता वायणा, संखेञ्जा अणुओगदारा, संखेञ्जा वेढा, संखेञ्जा सिल्लोगा, संखेञ्जाओ निज्जुत्तीओ, संखेञ्जाओ, संगहणीओ, संखेञ्जाओ पडिवतीओ ।

से णं अंगट्ठयाए दसमें अंगे, एगे सुयक्संघे, पणयालीसं अज्झयणा, पणयालीसं

उद्देसणकाला, पणयालीसं सुमुदेशणकाला, संखेञ्जाइं पयसहरसाइं पयग्गेणं, संखेञ्जा अक्खरा, अणंता गमा, अणन्ता पञ्जवा, परित्ता तसा, अणन्ता थावरा, सासयकडनिबद्धनिकाइया जिणपण्णत्ता भावा आधविञ्जन्ति, पण्णविञ्जन्ति, परू-विग्जन्ति, दंसिग्जन्ति, निदंसिज्जन्ति, उवदंसिज्जन्ति ।

से एवं आया, एवं नया, एवं विण्णाया, एवं चरणकरण परूवणा आधविज्जई. स त्तं पण्हावागरणाइं । — नन्दीसत्र, "४

६--आक्षेपत्रिक्षेपैहेर्तुनयाश्रितानां प्रश्नानां व्याकरणं प्रश्नव्याकरणम्, तर्सिच्लो-किकत्रैदिकानामर्थानां निर्णयः- तत्वार्थवार्तिक १।२० (पृष्ठ ७३-७४)

७--अक्खेवणी विक्खेवणी संवेयणी णिव्वेयणी चेदि चउव्विहाओ कहाओ वज्णेदि तत्थ अक्खेवणी नाम छद्दव्य--णत्र पयत्थाणं सरूवं दिगंतरसमयांतर--णिराकरणं मुद्दि करेंती परूवेदि ।

विक्खेवणी णाम परसमएण ससमयं दूसंती पच्छा दिगंतरसुद्धिं करंती ससमयंथावंती छद्दव्वा—णवपयत्थे परूवेदि ।

संत्रेयणी णाम पुण्णकलसंकहा । काणि पुण्णफलाणि ? तित्थयर—गणहर—रिसि— चक्कवट्टि-बलदेव-सुर-विज्जाहररिद्वीओ ।

णिञ्नेयणी णाम पावफल्लसंकहा । काणि पावफलाणि ? णिरय—तिरिय—कुमाणु-सजोणीसु जाइ—जरा—मरण—वाहि—नेयणा— दालिद्दादीणि । संसारसरीरभोगेसु नेरग्गुप्पाहणी णिञ्नेयणीणा......।

पण्हाओ हद-नट्ठ-मुट्ठि-चिंता-लाहालाह-सुह-दुक्ख-जीविय—मरण—जय—पराजय— णाम—दव्वासु—संखं च परूवेदि ।

-धवला, पुस्तक १, भाग १, पृष्ठ १०७-८

प्रश्नब्याकरणसूत्र की प्राचीन विषयवस्तु की खोज

९-नवविहे पावसुयपसंगे पण्णत्ते, तं जहा-उप्पाए, नेमित्तए, मत्ते, आइम्खए, तिगिच्छीए । कलावरण-अन्माणे, मिच्छापावयणत्तिय ॥ -स्थान्गंग, ९ स्थान १०-पत्तेयबुद्धमिसिणो बीसं तित्थे अरिट्ठणेमिस्स पासस्स य पण्णरस वीरस्स विलीणमोहस्स

-इसिभासियाइं पठमा संगहणी गाथा, १

११-चोयालीस अज्झयणा इसिमासिया दियलोगचुया भासिया पण्णत्ता। --समवायांगसूत्र ४४।२५८

१२-अंगट्ठाए दसमे अंगे, एगे सुअक्ख धे, पणयालीस अज्झयणा -नन्दीसूत्र-५४

१३- (क) पदग्गं दीणउतिल्क्खा सोलस य सहस्सा। -णन्दीचूणि

(ख) द्विनवतिरुक्षाणि षोडश च सहस्राणि'। —समवायांगवृत्ति

१४—पण्हवायरणो णाम अंग तेणउदिल्क्ख—सोलससहस्सपदेहि । —धनला, भाग–१, पृ० १०४

१५-समवायांग-५४७

१६-समत्रायांग-५४७

१७-प्रइनव्याकरण जयप्राभृत, ( प्रन्थ० २२८), जैन ग्रन्थावली पृ० ३५५, (अ) चूडामणिवृत्ति (ग्रन्थ २३००), पाटन केटलोग, भाग १, प्र. ८

- (ब) लीलावती टीका, पाटन केटलोग, भाग १, पृ. ८ एवं इन्ट्रोडक्शन, पृ. ६.
- (स) प्रदर्शनज्योतिष्ट ति, पाटन केटलोग, भाग १, पृ. ८ एवं इन्ट्रो-डक्शन, पृ. ६

बृहद्वृत्तिटिप्पणिका (जैन साहित्य संशोधक,पूना १९२५, क्रमांक ५६०),
जैन प्रन्थावली, पृ. ३५५ –जिनरत्नकोश, पृ. २७४.
१८-जिनरत्नकोश, पृ. २७४
१९-इसिभासियाइं, अध्याय ३१, पृ. ६९ (शुर्क्रिंग)
२०-महमाहप्पुप्पायं, भुवणब्भंतरपवंत (वत्त) वावारं ।
अइसयपुण्णं णाणं, पण्हं जयपांयडं वोच्छं ॥
प्रश्नब्याकरणाख्यं जयपाहुडनाम निमित्तशास्त्र ३
२१-नष्टमुध्टिचिन्ता-लाभालाभ-छुख-दुःख-जीवित-मरणाभिव्यजंकत्वम् ।
पुरुनव्यारणाख्यं जयपाहुडनाम निमित्तशास्त्रम्-टीका ।
तुल्रनीय-पण्हादो हद-नट्ठ-पुट्ठि-चिंता-लाहालाहथसुद्द-दुक्ख-जीविय
-मरण-जथ-णाम-दव्वायु-संखं च परूवेदि ।

२२-देखें-प्रकरण १४, १७, २१, ३८--प्रश्तव्याकरणाख्यं जयपाहुडनाम निमित्तशास्त्रम्

२३–(अ) अतिशयानां पूर्वाचार्थेरेदंयुगीनानामपुष्टालम्बनप्रतिषेविपुरुषापेक्षयोत्ता-रितःवादिति । – प्रश्नव्याकरण वृत्ति (अभयदेव) प्रारम्भ ।

(ब) पूर्वाचाये रेदंयुगीनपुरुषाणां तथाबिघहीनहीनतरपाण्डित्यबल्खुद्धिवीर्यापे-क्षया पुष्टालम्बनमुद्दिश्य प्रश्नादिविधास्थाने पंचाश्रय-संवररूपं समुत्तारितम् । -प्रश्नव्याकरण टीका (ज्ञानविमल), प्रारम्भ ।

२ ४— (अ) प्रश्नानां विद्याविशेषणां यानि व्याकरणानि तेर्षा प्रतिपादनपरा दशा —दशाध्ययनप्रतिबद्धाः प्रन्थपद्धतय इति प्रश्नव्याकरणदशाः । अयं च व्युत्पत्त्यर्था स्य पूर्वकाले भूत् । इदानीं त्वाश्रवपंचक—संवरपंच-कव्याकृतेरेवेहोपल्लभ्यते । —प्रश्नव्याकरण वृत्ति (अभयदेव) प्रारम्भ ।

## प्रश्नन्याकरणसूत्र की प्राचीन बिषयवस्तु की खोज

 (ब) प्रश्नाः अंगुण्टादि प्रश्नविद्या व्याक्रियन्ते अभिघीयन्ते अस्मिन्निति
 प्रश्नव्याकरणम् एतादृशं पूर्वकाले भूत् । इदानीं तु आश्रव—संवर-पंचकव्याकृतिरेव लम्यते ।

-प्रश्नव्याकेरण टीका ( ज्ञानविमल ) प्रारम्भ 🕒

२५-शकराज्ञो पंचसु वर्षशतेषु व्यतिक्रतिषु अष्टनवतेषु नंबध्ययनचूणीे समाप्ता।। -नन्दीचूर्णि ( प्रावृत-देवस्ट-सोंसायटी ) ।

पाठान्तर-सकराजाती पंचसु वर्षशतेषु नन्यध्ययनचूणी समाप्ता ।।

–नन्दी चूर्णि ( ऋषभदेव वेशरीमल, रतलाम )।

२६-तम्हि पञ्हावागरणे बंगे पंचासवदाराइं वा व्यास्थेयाः परप्पवादिगे य । -णं रीसुत्तचूर्णि -पृ० ६९

### VIPĀKA SŪTRA – SOME CHRONOLOGICAL CONSIDERATIONS

#### Prof. R. N. Mehta, Ahmedabad.

#### Introduction :

Vipāka Sūtra or Vivāga Suyam, the eleventh Anga is a text of twenty Adhyayanas of 1216 Sloka length. These are divided in ten Dukhavipākas and ten Sukhavipākas.

The complete Anga literature according to the Śvetāmbara tradition consists of twelve Angas : the  $\overline{A}c\overline{a}r\overline{a}nga$  etc.  $D_{rstivada}$ , the last one however does not exist.

These twelve are jointly known as 'Ganipidaga' or Ganipitaka. This term seems to be derived from the Buddhist works, the Tripitakas.

#### Problem :

In the present stage of information there is a difference of opinion about the existence of the survival of original teachings of Mahāvira. The svetāmbara tradition asserts that the meaning of the original teaching of Mahāvira has survived. The Ganadharas had preserved it and this tradition continues, so the literature chronologically refers to a period of circa 5th cent. B.C.

It is to be noted that often the verbal tradition continues for many generations and therefore, the claim of the continuation of the basic concepts of the teaching of Mahavira rests on sound experience.

However the Svetāmbara tradition asserts that the canonical literature passed through the following stages. The tradition was finally collated at Mathurā. It was reedited by  $N\bar{a}g\bar{a}rjuna$  at Valabhi, the capital of the Maitrakas. At this place, the edition of Mathura known as 'Māthurī Vācanā' was committed to writing.

Thus it is clear that the tradition notes that the Angas were committed to writing at Valabhi. Chronologically this event took place prior to the 8th century A.D. when Valabhi suffered heavily and Maitraka dynasty was wiped out.

<sup>7.</sup> Seminar on Jain Agama

Vipaka Sūtra

It is, therefore, significant that the canonical literature would reflect the oral tradition of Mathuri Vacana, and the written tradition of Valabhi Vacana. However a perusal of the text of Vipaka Sutra does not suggest that this conclusion is valid, as there are some elements of later date in it.

They therefore raise a doubt about the chronology of Vipaka Sūtra. An effort is made to study this problem.

#### Method.

The method used to study this problem is the examination of the period of the text and that of the commentaries of the text and comparision of the data available from other source's. On the basis of this examination, an effort is made to draw the possible conclusions.

#### Text :

The examination of the text of Vipākasūtra is based on the work of Agamodaya Samiti and also is based on the Vipāka Sūtra of Madhukar-Muni edition printed by Agama Prakāsana Samiti, Beawar, in 1982 A.D.

It has an excellent introductory study by Devendra Muni Śāstri, In this study the chronology of the text is not discussed. However on p. 12 it has been noted that Sthänānga 10.111 notes ten Adhyayanas of Dukhavipāka. He has noted the difference of these Adhyayanas. It is tabulated here for comparision.

| Adhyayanas of Vipāka       | Adhyayanas of Vipāka according |
|----------------------------|--------------------------------|
| according to the Sthananga | to the Present text.           |

- 1. Mrgaputra
- 2. Gotrāsa
- 3. Anda
- 4. Śakata
- 5. Brāhmana
- 6. Nandişena
- 7. Śaurika
- 8. Udumbara
- 9. Sahasroddaha Abharika
- 10. Kumaralicchai

- 1. Mrgaputra
- 2. Ujjhitaka
- 3. Abhayasena
- 4. Sakata
- 5. Brhaspatidatta
- 6. Nadivardhana
- 7. Umdradatta
- 8. Saurikadatta
- 9. Devadattā
- 10. Angu

de la

Sthānānga is silent about the second Śrutaskandha. The Samavāyānga does not give the names of the Adhyayanas but it knows twenty Adhyayanas. This is the exact number of the present text. The Sukhavipāka of Vipākasūtra notes (1) Subāhukumāra, (2) Bhadranandi (3) Sugatakumāra (4) Suvāsavakumāra (5) Jinadāsa (6) Dhanapati (7) Mahābala (8) Bhadranandi (9) Mahācandra and (10) Varadatta.

It is significant to note that Sthananga and Nandisūtra are silentabout the second part of the Vipāka sūtra. The Samavāyānga knew the twenty Adhyayanas, but it has not given the titles of the Adhyayayanas of the text. There is a discrepancy in the number of the padas of the existing text and those noted in the Samavāyānga and Nandīsūtra. These discrepancies require interpretations.

The interpretation offered by Devendramuni  $\hat{S}astri on p. 12$  on the basis of Sthananga Vrtti is that the second Srutaskandha is discussed elsewhere. This interpretation does not consider chronology. So this aspect requires an analysis of the available data.

Analysis :

Analysis of the textual data presents the chronological problems as indicated here.

- 1. The Sthānānga and the Samavāyānga knew a text of the Vipāka Sūtra. The Sthānānga knew a text of ten Adhyayanas, whereas the Samavāyānga had the knowledge of twenty Adhyayanas.
- 2. The present text differs in arrangement and length from the one known to the Sthānānga. If this arrangement that is noted above is compared, it becomes clear that the first nine Adhyayanas have some similarity. But the last is known in the Sthān-ānga as Kumāra licchai. In the present text, the story has no reference to licchai.

These facts suggest the differences and they require some chronological considerations. They are listed here.

- 1. There is a difference between the notice of the text in Sthānānga and the one available. When did this difference develop?
- 2. The Sthananiga knew only ten Adyayanas, while the Samavayaniga notes twenty Adhyayanas. This difference indicates that

the text of Vipaka was changed or reedited. When did this change occur?

These considerations indicate some possible answers. Logically they point to two positions.

- 1. The presext text of twenty Adhyayanas was reedited and text having twenty Adhyayanas known to Samavayanga was prepared. This situation indicates some time gap.
- 2. It is highly probable that the second Śrutaskandha was added at the time of reediting, and the changes introduced, so that the present text differs from that noted in the Sthānānga. This logical position requires further study on the following lines.
- 1. Search of MSS. of the text and its commentaries.
- 2. Study of the internal aspects of the text from chronological view point.

The Agamas are being studied for more than a century. The tremendous efforts of Muni Shri Punyavijayaji and a number of scholars in the search of manuscripts have not led to the discovery of any text of Vipaka Sūtra that might pre-date 10th century A.D. This tremendous effort suggest that this line of inquiry might not yield any fruit, but one might continue this effort.

In our country, the logical argument that such a situation indicates is beset with unsurmountable difficulties and hence it should not be followed for establishing exact chronology of a work of a long tradition, so the problems arising out of this line of investigation be kept open.

The analysis of the present text is also highly significant. It deals with Dukhavipāka and Sukhavipāka. The first Śrutaskandha dealing with dukhavipāka notes bad condition of the present life, and its causes are pointed out to be in the past life of the individual. Hope is given that in future life the individual would gain emancipation. This text deals with the illustrations of dukhavipāka in the first Śrutaskandha and Sukhavipāka in the second Śrutaskandha. Thus the whole text is a good commentary on the principles of Karmavipāka.

The first Śrutaskandha offers the Karmavipāka of past life as an explanation of the sufferings of the present life. The first and the sixth Adhyayanas indicate that  $M_rgaputra$  and Nandivardhana suffered due to their misdeeds as an administrator and a jailor. These are therefore directed against administrative misbehaviour. The Adhyayanas 2, 3, 4, and 8 are directed against non-vegetarian diet, cooking of meat, selling of eggs etc. The seventh Adhyayana of Udumbaradatta is directed against the medical practice of recommending the use of meat for curing illness. The fifth Adhyayan of Brhaspatidatta emphasises the evil effects of Human sacrifice for the victory of the rulers.

Thus these six Adhyayanas are illustrations of the Karmavipaka of Himsa in some form or other.

The major thrust of the last two Adhyayanas is against abuse of sex. The ninth Adhyayana dealing with the present life of Devadattā and her misfortune indicates that in past life she was a prince Simhasena who neglected his 499 wives for one of his wife  $\dot{S}yama$ . The tenth Adhyayana deals with the life of Prthvisri, a ganikā, who used tantric practices for satisfying her desires.

Summarising these Adhyayanas, their principal objectives could be classified as follows :-

| 1. | Mal administration                 | 20%  |
|----|------------------------------------|------|
| 2. | Himsa due to eating, business etc. | 60%  |
| 3. | Abuse of sex                       | 20%  |
|    |                                    | 100% |

Further study on this basis suggests that the stories emphasise the moral of Ahimsā, Satya and possibly Brahmacarya.

Incidentally, the first Srutaskandha provides some glimpses into a number of social practices that are utilized in the Vip $\bar{a}$ ka S $\bar{u}$ tra.

If one analyses the Adhyayanas connected with state craft one finds that in the first Adhyayana, the story of Ratthakūda Ekkai is narrated. Here in the sections 20-24, the term Ratthakūda is noted thirteen times. This Adhyayana directly deals with general administration. In other Adhyayanas the names of rulers are noted, but their dynastic names do not appear. This situation leads one to inquire into the question, as to why only one dynastic name, the Ratthakūda has been given this prominence? Ratthakūda is sankritised as Rāstrakūta by Abhayadeva, the earliest commentator. This is an administrative term denoting local chiefs, district officers and big land-lords. One of their families became the  $R\bar{a}$ strakūta rulers.

#### Period of Commentaries. :

The answer rests on two considerations. One of them is the logical conclusion that the present text is later than its reference in the Sthananga Sūtra. The second consideration is based on the available commentaries.

Significantly, the commentaries on Anga texts are Niryukti, Bhāşya, Cūrņi, and tīkā, and commentaries in different modern languages. These also form a chronological order. The earliest commentary available for the Vipāka-Sūtra is that of Abhayadeva of the 11th/12th centuries A.D.

If one relies on this piece of evidence, the chronological position of the Vipāka text lies between the Sthānānga text and 11th/12th centuries A.D. The date of sthānānga also requires to be closely examined, but if one relies on the tradition of Valabhi Vācanā, its date is prior to the 8th century A.D. Thus the Vipāka text of the present day would be between the Sthānānga and Abhayadeva. It is therefore, reasobale to arrive at a time gap of circa 8th to 11th century A.D. for the present text. This is a time span of about four hundred years. Can it be reduced ? Is there any other evidence to support the conclusion ?

#### Comparision of other data :

The answer lies in the study of socio-political situation of this period. Interestingly, this period of 8th and succeeding centuries is marked by the disappearance of older states and emergence of the new powers of the Gurjaras,  $P\bar{a}las$ ,  $R\bar{a}strak\bar{u}tas$  and Cholas in differnt parts of India.

In Western India, Valabhi, where the Jain  $\overline{A}$ gama texts were committed to writing was destroyed by the Arabs. Its fall as a capital of the Maitrakas led to the migration of the Jains, The conquerors of Valabhi were defeated by Avanijanāśraya Pulakeśirāja near Navasari in south Gujarat. These Calukya rulers were defeated by the Rāştrakūtas, who were powerful in Mahārāştra, Gujarāt and Karņātak in the period of 8th-10th centuries. The power of  $R\bar{a}_{st}rak\bar{u}_{t}as$  was responsible for stability and patrouage to learning. Their copper-plates refer to Siva, Vis<sub>n</sub>u, Buddha and Jaing. Rulers like Amoghavarsa I and Indra IV were attracted to Jainism. These are interesting aspects of the socio-political situation that are noted in Harivamsa purana of Jinesena. The work was completed in saka 705 when Srivallabha, the son of Indra was ruling in the south.

In this situation the period suggested by the analysis of chronological aspects seems to be favourable for literary activities. The references of the first Adhyayana of the Vipākasūtra require some consideration.

It has been already noted that the first Adhyayana deals with the life of Ekkai who was a savant of a ruler Dhanavayi. Ekkai was ruling over 500 villages of Vijayavardhana Kheda. It is seen that no  $R\bar{a}$ strakūta ruler is known as Dhanavayi. However Dhanavayi is the Prakrit form of Dhanapati which could give a sense of Śrivallabha. Such use of synonyms is a well known literary device.

This is an epithet of Govinda as could be seen from the Torakhade grant where the  $R\bar{a}$ strakūta ruler Govindarāa is noted as "Śrivallabha Narendra" in śaka 735=812 A.D. The sanjan plates of Amoghavarşa of Śaka 793=871 A,D. also note him as "Śrivallabha Narendradeva". From these epithets of these rulers it is clear that the name Dhanavayi of the ruler is possibly the use of an epithet of the Rāştrakūta rulers.

The practice of giving numbers to the areas is also very common in rhis period, as could be noted in Siharākhī Dvādasa, Ankottaka Caturašīti etc.

The notice of Rathakūda for 13 times in the Vipāka Sūtra also indicates the intention of the editor of the text. Thus even though Rathakuda is a general term for local officers, it is highly probable that it was used in the story during the Rāstrakūta period.

#### **Conclusions** :

Thus the references in the Anga texts, the conditions of the commentaries and the prevailing conditions of Indian socio-political situation leads one to the following conclusions :-

1. The notice in the Sthananga indicates the existence of Vipaka text of ten Adhyayanas only. If the story of Mrgaputra as noted in the present text be found in the same form as it is today then it will indicate the chronology of Sthananga also.

Samavāyānga is later than Sthānānga and it is either contemporary to the present text of Vipāka or of a little later date. Interestingly a comparision of the description of  $M_{T}gaputra$  with that of Guptika of Avadāna satakam suggests a close similarity not only of descriptions but also of the moral of the story. Avadāna story is comparatively simple.

- 2. The present Vipāka sūtra is a later text. When it was reedited the order of the Adhyayanas was changed and second śrutask andha was added.
- 3. This change seems to have occured during the period of the  $R\bar{a}_{st}rak\bar{u}_tas$  in the 8th/10th centuries A.D. If one considers the inclinations of Amoghavarsa it is possible that this change took place in the later part of 9th century A.D.
- 4. The 9th and 10th Adhyayanas where the future lives of Devadattā and Anju are noted, it is clearly indicated that they were born as males before emancipation. This is a clear reference to the Digambara practice, that has infiltered in the Svetambara text.
- 5. The present text of the Vip $\bar{a}kas\bar{u}tra$  was completed latest by the 10th century A.D. so that it was available to Abhayadeva for commenting.
- 6. Fresh study of this and other  $A_n$  ga texts is essential for clearing cultural and chronological situation.
- 7. Such a study will help in understanding the literary activities in better light.

| 1.             | Madhukar Muni    | Referencesi (Ed.)Vipāka Sūtra, also Vipākasūtra of<br>Śriman Mukti Kamal Jain Mohan-<br>mālā, Vadodara, vol 38, samvat<br>1993 = 1937 A.D. |
|----------------|------------------|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| 2.             | Mohanlal Mehta   | a Jain Sahitya Ka B <sub>r</sub> had Itihasa,<br>vol. III                                                                                  |
| 3.             | A. S. Altekar,   | Rāstrakūtas and Their Times.                                                                                                               |
| 4.             | R. C. Majmuda    | ar etc. Age of Imperial Kanauj.                                                                                                            |
| 5.             | Acarya G. V.     | Gujarāt Nā Aitihāsik Lekha. vol II                                                                                                         |
| 6.<br>7.<br>8. | P. L. Vaidya (ec | Epigraphia Indica, vol III, p. 53<br>Epigraphia Indica. vol. XVIII, p. 235<br>d.) Avadāna Šatakam, p. 247 ff.                              |

# રાજપ્રશ્નીયસ્ત્રમાં નાટ્યતત્ત્વ

## **હા. જાગૃતિ પ'ડયા**, અમદાવાદ

ત્યાગ, વૈરાગ્ય અને અધ્યાત્મને પ્રાધાન્ય આપતા જૈનધર્મમાં સંગીત તથા નૃત્યની જેમ નાટક પણુ આગવું સ્થાન ધરાવે છે. નાટ્યવિધિ એ ભક્તિયેાગનું સર્વોત્તમ અંગ હાેઈ, ભક્તિના શ્રેષ્ઠ પ્રકારરૂપ નાટક પૂજામાં પણુ સ્થાન પામ્યું હતું આ નાટકપૂજામાં સંગીતના સાજ સાથે ભાવવાહી નૃત્ય કરાતું. એટલે કે, નૃત્યના પાંચ પ્રકારા પૈકી એક એ નાટક-એમ કહી શકાય. આવાં નાટક જાહેર વ્યાખ્યાનના સ્થળે ભજવાતાં હાેય છે, જે બાધપ્રધાન હાેવાની સાથે ધર્મને પણુ પુષ્ટિ આપનારાં હાેવાથી જૈનધર્મમાં મહત્ત્વપૂર્ણ સ્થાન પામે છે.

જેન સાહિત્યના પ્રાચીનમાં પ્રાચીન ગ્રંથ તે આગમ આ આગમ-ગ્ર'થામાં પણ નાડ્યતત્ત્વનું નિરૂપણ પ્રાપ્ત થઃય છે. જેમ કે−જેૈન આગમાના બીજા મહત્ત્વપૂર્ણ ઉપાંગ – 'રાજપ્રશ્નીયસૂત્ર'–માં સૂર્યાભદેવે મહાવીરસ્વામી સમક્ષ ૩૨ પ્રકારનાં નાટકાે કરી ખતાવ્યાનું જણાવ્યું છે. 'વિવાહપહ્ણુત્તિ' નામના પાંચમા અંગમાં. ઈશાન ઈન્દ્રના અધિકાર वर्छ् वतां-जहेव रायण्पसेणइउजे जाव दिव्व देविहि जाव- એવे। ઉदसेभ છે, જેન આગમાના દસમા ઉપાંગ -'પુષ્ક્રિયા' -માં સ્યાંભદેવની જેમ ચંદ્ર નામે ઇન્દ્ર, સૂર્ય, શુક્ર, બહુપુત્રિકા દેવી, પૂર્ણુભદ્ર, મણિભદ્ર, દત્ત, શિવ, ખલ, અને અનાદત (અનાહ્ય) વગેરેએ મહાવીર સ્વામી સમક્ષ નાટ્યવિધિ અતાવ્યાનાે ઉદલેખ છે.<sup>ર</sup> અન્ય આગમામાં પણ અનેક સ્થળે નાટ્યવિધિ અંગે ઉલ્લેખ મળે છે. જેમ કે, 'ઉત્તરાધ્યયન'ની વૃત્તિ<sup>3</sup> અનુસાર∽ જયારે પ્રદ્વાદત્ત ચક્રવર્તા પક પર બેઠા તાે તેની સામે એક નટે મઘુકરી ગીત નામની નાટ્યવિધિ પ્રદર્શિત કરી, (ઉત્તરાધ્યયન ટીકા– ૧૩. પૃ. ૧૯૬) તથા, સૌધમ<sup>ે</sup> ઇન્દ્રની સામે સુધર્મા સભામાં 'સૌદામિની' નાટક કરવાના પણ ઉલ્લેખ છે. (ઉત્તરાધ્યયન ટીકા-૧૮ પૃ. ૨૪૦ અ.)<sup>૪</sup> વળી, 'જીવાભિગમ'માં વિજયદેવને અધિકાર વર્ણવતાં, (સૂત્ર - ૧૪૧) કેટલીક નાડ્યવિધિના ઉલ્લેખ છે. આ નાટ્યવિધિએા 'રાજપ્રશ્નીયસૂત્ર'માં

8. Seminar on Jain Agama

રાજપ્રશ્નીયસૂત્રમાં નાટૂચતત્ત્વ

આવતી નાટ્યવિધિઓથી જીદી નથી. તે 'રાજપ્રશ્નીય'માંની ૨૨ થી ૩૧ સુધીની નાટ્યવિધિએા છે. 'જીવાભિગમ'ની ટીકામાં મલયગિરિએ 'રાજ-પ્રશ્નીય'ગત ૩૨ નાટ્યવિધિએાનાે સ'પૂર્ણ હવાલાે આપ્યાે છે.<sup>પ</sup>

અહીં આપણા પ્રયત્ન આ 'રાજપ્રશ્નીયસૂત્ર'માંની ૩૨ નાટ્ચવિધિઓ સ્પષ્ટ કરવાના છે. તથા ભરતના નાટ્યશાસ્ત્ર કે અન્ય નાટ્યશાસ્ત્રીય ચાચામાં તે અ'ગેના નિર્દેશા પ્રાપ્ત થાય છે કે કેમ તે ચકાસવાના છે.

હવે આપણુ તે દરેક નાટ્યવિધિ ક્રમશઃ વિચારીશુ. (૧) સૌ પ્રથમ સ્વસ્તિક, શ્રીવત્સ, નન્દ્યાવર્ત, વર્ધ માનક, ભદ્રાસન, કલશ, મત્સ્ય, દર્પણ–નાે દિવ્ય અભિનય દર્શાવે છે.

ડાે. રાઘવનના મતે (પૃ. પ૭૩) સ્વસ્તિક વગેરે આકૃતિમાં ગાેઠવાઇને કરાતુ' નૃત્ય તે સ્વસ્તિક વગેરે નામે એાળખાતુ' હશે. અથવા તાે નર્ત'ક તે પ્રકારની મુદ્રાઓના અભિનય કરતાે હશે.

સ્વસ્તિક વગેરે આકારમાં ગાેઠવાઈ નૃત્ય કરાશું હશે, તેવી સંભાવના શ્રી કાપડિયાએ (પૃ પ૭) પણુ વ્યક્ત કરા છે. (અ) સ્વસ્તિક :

નાદ્ર ચશાસ્ત્રીય ગ્ર'થેામાં શિરમારસમા ભરતના 'નષ્દ્ર ગ્રશાસ્ત્ર ' (ના.શા.)માં 'સ્વસ્તિક'ના ઉલ્લેખ મળે છે.

સૌ પ્રથમ 'ના. શા. ૪ ૩૭ Aમાં કરણના પ્રકાર તરીકે તેનેા ઉલ્લેખ છે તથા શ્લાક–૭૫/૭૬માં તેનું લક્ષણ આપ્યું છે. તે આ પ્રમાણે છે :

हस्ताभ्यामथ पादाभ्यां भवतः स्वस्तिकौ यदा ।।

तत्स्वस्तिकमिति प्रेाक्त करण करणार्थिभिः ।

---(-11. 211. - 94 B 97A)

અર્થાત્, એ હાથ વડે ને એ પગ વડે જ્યારે સ્વસ્તિક આકાર બને છે, તેને 'કરણુ'ની ઈચ્છાવાળાએા વડે 'સ્વસ્તિક' નામે કરણ કહેવાશુ' છે. ના. શા. અધ્યાય-૯માં સંગ્રુત હસ્તના તેર અભિનચા ગણાવતાં, ચાથા અભિનય તરીકે સ્વાસ્તકના ઉલ્લેખ છે, જેની નાંધ શ્રી કાપડિયાએ (પૃ. ૬૦) પણ લીધી છે. જેમ કે--- ડાે જાગૃતિ પંડયા

मणिबन्धनविन्यस्तावरालौ स्त्रीप्रयोजितौ । उत्ताना वामपार्श्व स्वस्तिकः परिकीर्तितः ॥ -(ના. શા.-૯, ૧૩૫) અર્થાત્ , મણિબ ધ પર ગેહવેલા, સ્ત્રી વડે પ્રયાજિત, વક્ર, ફેલાયેલા અને ડાબા પડખા પર રહેલા (બે હાથ) 'સ્વસ્તિક' કહેવાય છે. તથા, तावेव मणिबन्धान्ते स्वस्तिकाकृतिसं स्थितौ । स्वस्तिकाविति विख्यातौ विच्युतौ विप्रकीर्णकौ ॥ -(ના. શા. - ૯.૧૮૮) અર્થાત, તે જ બે હાથને મણિબંધ આગળ સ્વસ્તિક આકારમાં રાખવામાં આવે તેા તેને 'સ્વસ્તિક' નામે એાળખવામાં આવે છે, અને (મહ્યબ'ધથી) (વચ્યુત કરાતાં, તે વિપ્રકીર્લ ક કહેવાય છે. (अ) नन्धावतः : 'નન્ઘાવર્ત 'નુ` પ્રાકૃતરૂપ 'ન'દિયાવત્ત' થાય છે. તે નામની માછલીના ઉદલેખ ∙ ઝગુત્તરનિકાય માં મળે છે (ડિકશનરી એાક પાલિ પ્રાપર નેમ્સ-ભા. ૨. ૫. ૨૯)<sup>૬</sup> (ક) વર્ધમાનક: ના. શા. ના. ચાેઘા અધ્યાયમાં (૪. ૧૪ B) જણાવ્યા પ્રમાણે, વર્ધમાનક વગેરેના યાગથી પૂર્વર ગ –'ચિત્ર' નામે ઓળખાય છે. 'राજ प्रश्नीय'टी कामां ---चित्र' नाम दिव्य' नाट्यविधिम् अवे। ઉद्धेभ छे. ત્યાર બાદ, નૃત્તની પ્રયાગવિધિ વણ્વતાં, તેના ઉલ્લેખ આવે છે. Qu 3-कलानां वृद्धिमासाद्य ह्यक्षराणां च वर्घनात् । लयस्य वर्धनाच्चापि वर्धमानकमुच्यते ॥ ---(ના. શા. ૪ ૨ ૭૨ B-૨ ૭૩ A) અર્થાત્ , કલાએાના અંશાની અથવા શિલ્પ = કાલની વૃદ્ધિ (અથવા ગીતામાં ગાનની શૈલી, વાઘોમાં વાદનની અને નૃત્યમાં નર્ત'નની શૈલીને 'કલા' કહે છે, તેના અંશાની વૃદ્ધિ) કરીને, અક્ષરાના વિસ્તાર કરીને तथा गायन, वाहन अने नर्तननी डियाओमां साभ्य (ल्यः साम्यम इति

રાજપ્રશ્નીયસૂત્રમાં નાટ્યતત્ત્વ

अमरः ) અથવા કેવળ ગાવામાં સમય તથા ક્રિયાએોની સમાન ગતિ (ल्यः गतौं) વધારવાથી ગીતનું નામ 'વધ`માનક' કહેવાય છે. ના. શા. ના આધ્યાય-પ માં પૂર્વરંગના અંગ--ગીતક-ને વર્ણવતાં, વર્ધમાનનાે ઉલ્લેખ મળે છે. ત્યાં કહ્યું છે કે, वर्धमानमथापीह ताण्डवं यत्र युज्यते ।। ---(ના. શા.-પ. ૧૩) એટલે કે, તાંડવ જયારે પ્રયાજાય છે, ત્યારે ત્યાં પણ 'વર્ધમાનક' હાેય છે. ના. શા.-અધ્યાય-૯ માં સ'યુત હસ્તના ૧૩ મા અભિનય તરીકે તેને। ઉલ્લેખ છે, જેની નાંધ શ્રી કાપડિયાએ (પુ. ૬૦) લીધી છે. જેમ કે, मुकुलस्त यदा हस्तः कपित्थपरिवेष्टितः । वर्धमानः स विज्ञेयः कर्म चास्य निबोधत ॥ -(ના. શા.-૯.૧૫૮) અર્થાત્, જ્યારે જોડેલા, કળી જેવા આકારમાં રહેલા હાથને કપિત્થ (=હાથ અને આંગળીઓની એક ખાસ સ્થિતિ) વડે પરિવેષ્ટિત કરવામાં આવે તેને 'વર્ધ'માન' કહે છે, તેનું કર્મ હવે સમજો. ત્યાર ખાદ, ના. શા – અધ્યાય- ૩૧માં આસારિત વિધિ સાથે વર્ધમાનક વિધિનાે ઉલ્લેખ છે. જેમ કે, आसारितानां संयोगे। वर्धमानकमुच्यते । उत्पत्तिं लक्षणं चास्य गढतो मे निबोधत ॥ (ના. શા. ૩૧. ૬૯) અર્થાત આસારિત સાથેના સ'યાેગને વર્ધ માનક કહે છે. તેનાં ઉત્પત્તિ ને લક્ષણ કહેતા મને સાંભળા. વળી. वर्धमानमिदं दृष्टं पिण्डीबन्धैर्वि भूणितम् ॥ (ના. શા.- ૩૧.७૨ B) એટલે કે, પિ'ડીબ'ધા (= ગાળ ચક્રાકાર રચના) વડે વિભૂષિત તે 'વર્ધમાનક' જણાય છે.

તથા—

वृत्तिदक्षिणचित्रेषु मागे षु विनियोजितम् । द्विविधं वर्धमानं स्यात् स्वप्रमाणविनिर्मितम् ।। अताल्रं च सताल्रं च वर्धमानं द्विधा स्मृतम् ।

---(ના. શા. - ૩૧.૭૫, ૭૬ A)

અર્થાત્, વૃત્તિ, દક્ષિણ અને ચિત્ર એ ત્રણ માર્ગોમાં પ્રયાેજાતુ અને પાતાના પ્રમાણથી જેનું નિર્માણ થાય છે તેવું વધ<sup>°</sup>માન તાલ વગરનું અને તાલસહિત એમ બે પ્રકારનું છે.

ના. શા.ના ૩૧મા અધ્યાયમાં <sup>જ્</sup>લાેક ૬૯ થી ૧૦૫ સુધી વધ<sup>ુ</sup>માનક વિધિનું વિસ્તારથી વર્ણુન મળે છે.

શારદાતનયના 'ભાવપ્રકાશ' (ભા. પ્ર.)માં પણ પૂર્વ'ર'ગના ૨૦ મા અ'ગ તરીકે વર્ધ માનકનાે ઉલ્લેખ છે. (અ. હ, પૃ. ૨૮૨) તેનુ લક્ષણ છે-आसारितादि वा गीतं नृत्तं वाद्यमथापि वा । वर्धतेऽभिनयो वा स्यात् स भवेद्वर्धमानकः ॥

—(ભા. પ્ર. અ. ૭, પૃ. ૨૮૯) અર્થાત્ , આસારિત વગેરે ગીત, નૃત્ય, વાદ્ય કે અભિનયની જે વૃદ્ધિ કરે છે તે 'વધ<sup>°</sup>માનક' કહેવાય છે.

'મહાભારત'માં આ 'સ્વસ્તિક', 'નન્ઘાવત<sup></sup>' ને 'વધ<sup>°</sup>માન'નેા ઉલ્લેખ મળે છે. જેમ કે-

रवस्तिकान् वर्धमानांश्च नन्दावत्तींश्च काञ्चनान् ।

माल्यं च जलकुं भांश्च ज्वलितं च हुताशनम् ॥

અર્થાત્ , સાથિયા, કાૈડિયાં, સુવર્ણુનાં સ'પુટ વગેરે અઘ્ય°પાત્રા, માળા, જળભર્યા કળશા, પ્રજ્વલિત અબ્નિ (વગેરે મ'ગલ પદાર્થા જોઇને તથા સ્પર્શા'ને ચુધિષ્ઠિર બહાર ગયા).

શ્રી કાપડિયાના '...જૈન ઉલ્લેખેા.' (પૃ. ૫૬ ઉપરની પા. ટી. ૩ ઉપર) તથા રાજ.ની પ્રસ્તાવના (પૃ. ૨૫, પા. ટી. ૬૭)માં આ અંગેની નેાંધ છે.

પર'તુ, વાસ્તવમાં 'મહાભારત'માં સ્વસ્તિક, વર્ધમાન, નન્ઘાવર્ત વગેરે મંગલ ચિદ્ધ-આકૃતિએા અંગેના સંદર્ભ છે, જેને નાટ્યવિધિ સાથે કાેઈ નિસબત હાેય તેમ જણાતુ' નથી.

## (ડ) ભદ્રાસન :

ના. શા.માં આસારિત પ્રકારના પ્રયાગનિરૂપણુપ્રસ ગે (પ'ડીઅ'ધની રચના કરવા અ'ગે જણાવ્યુ' છે કે, પિ'ડીની ઉત્પત્તિ બે રીતે થાય છે-ય'ત્ર અને ભદ્રાસન.

पिण्डीनां द्विविधा योनिर्यन्त्रं भद्रासनं तथा ॥

---(ના. શા. - ૪. ૨૯૨ B)

આ રીતે, સ્વસ્તિક, નન્ઘાવર્ત, વધ<sup>°</sup>માન ને ભદ્રાસન એ ચાર પ્રકાશ અ'ગેની માહિતી 'નાટ્યશાસ્ત્ર' તેમ જ અન્ય ગ્ર'થે৷ દ્વારા પ્રાપ્ત થઈ શકી છે. પરંતુ બાકીના ચાર-શ્રીવત્સ, કલશ, મત્સ્ય, ને દપ<sup>°</sup>ણ-અંગે સ્પષ્ટતા થઈ શકતી નથી. પરંતુ આ આઠ મ'ગલકર્મ અ'ગેની નેાંધ 'રાજપ્રશ્નીયસ્ત્ર'માં જ અગાઉ સૂર્યાભદેવના વિમાનવર્ણનપ્રસ'ગે પ્રાપ્ત થાય છે. ત્યાં વર્ણુ બ્યા પ્રમાણે-સૂર્યાભદેવના વિમાનવર્ણનપ્રસ'ગે પ્રાપ્ત થાય છે. ત્યાં વર્ણુ બ્યા પ્રમાણે-સૂર્યાભદેવના દિવ્ય યાન-વિમાનની રચના કરતાં, ત્રણ દિશામાં ત્રણ સાપાન પ'ક્તિ-તથા તેની આગળના ભાગમાં તાેરણ બાંધ્યાં હતાં, જેના ઉપરના ભાગમાં સ્વસ્તિક વગેરે આઠ માંગલિકની રચના કરી હતી. વળી, દિવ્યયાનનું નિર્માણ થઈ જતાં, સ'તાેલ પામેલ સૂર્યાભદેવ તેને વિશે આરૂઢ થયા તે પછી દેવદેવીએા વગેરે પણ ચઢયા. યાર બાદ અનુક્રમે આઠ મ'ગલદ્રવ્ય તેમની સામે આવ્યા.

આ પ્રથમ નાટ્ ચવિધિ અ'ગે-'જ'બૂદ્ધીપપ્રજ્ઞપ્તિ ટીકા'-(પ., પૃ. ૪૧૪)માં કહ્યું છે કે, ભરતના ના. શા.માં સ્વસ્તિકને ચતુર્થ તથા વર્ધ'માનકને ૧૩મું નાટ્ય કહેલ છે. તેમાં, ના. શા.માં ઉલ્લેખેલ આંગિક અભિનય દ્વારા નાટક કરનારા સ્વસ્તિક આદિ આઠ મંગલાનો આકાર બનાવીને ઊભા થતા અને પછી હાથ વગેરે દ્વારા તે આકાર દર્શાવતા અને વાચિક અભિનય દ્વારા મંગલ શબ્દનું ઉચ્ચારણ કરતા, જેથી દર્શ કોના હુદયમાં તે મંગલ પ્રતિ રતિભાવ જાગે."

(૨) આવર્તા, પ્રત્યાવર્તા, શ્રેણિ, પ્રશ્નેણિ, સ્વસ્તિક, સૌવસ્તિક, પુષ્યમાણુવ, વર્ધામાનક, મત્સ્યાંડક, મકરાંડક, જાર, માર, પુષ્પાવલી, પદ્મપત્ર, સાગરતરંગ, વસંતલતા, પદ્મલતાના ચિત્રાના આભિનય.

(અ) આવત'-પ્રત્યાવત' :

ના. શા.ના ચાેથા અધ્યાયમાં નિરૂપાયેલ ૧૦૮ કરણ પૈકી પલ મું કરણ છે– આવર્લ, તેનું લક્ષણ છે— प्रसार्य कुञ्चितं पादं पुनरावर्तयेत् द्रुतम् ॥ प्रयोगवशगौ हस्तौ तदावर्तमुदाहृतम् ।

---(ના. શા.-૪. ૧૧૯ B, ૧૨૦ A)

અર્થાત્ , વાંકા વાળેલા પગને બાજીમાં ફેલાવીને ઝડપથી ઘુમાવી લે (= સીધા કરે) (અને એ જ રીતે) બે હાથને પ્રયાગ અનુસાર (વાંકા વાળીને સીધા ફેરવી લે) તેને 'આવત<sup>જ</sup> કહે છે.

વળી, ના શા. માં ભૌમ મ'ડલાે વણુ<sup>c</sup>વતાં પણુ, 'આવત<sup>ુ</sup>'નેા ઉલ્લેખ છે. જેમ કે—

आद्यो भ्रमरकश्चैव त्रिकञ्च परिवर्तयेत् ।

पृष्ठापसर्पी वामश्चेत्यावर्ते मण्डले भवेत् ॥

—(ંના. શા.-૧૧·૫૨) એટલે કે, જમણા પગને ભ્રમસ્રૂપ કરી ત્રિકનું પરિવત°ન કરવું જોઇએ. ત્યાર બાદ ડાબા પગને પૃષ્ઠાપસપી°રૂપ કરે તેને 'આવત°' મંડલ કહે છે.

જ બૂદ્રીપ પ્રજ્ઞપ્તિ (૫.- પૃ. ૪૧૪) પ્રમાણે-

अमद् अमरिकादानैर्नतेनम् आवर्ताः तद्विपरीतः प्रत्यावर्ताः ।<sup>१°</sup>

અર્થાત્ ,ભ્રમણ કરતી ભમરીની ગતિ જેવું નર્તન તે 'આવત<sup>દ</sup>' છે. તેનાથી વિપરીત તે 'પ્રત્યાવત<sup>દ</sup>' છે.

ના. શા. માં જો કે, પ્રત્યાવર્તાના ઉલ્લેખ નથી.

ટીકાકાર મલયગિરિ (પૃ. ૩૧ આ) અનુસાર-એક આવર્તા નેા પ્રત્યભિમુખ આવત<sup>°</sup> તે પ્રત્યાવર્ત છે. <sup>૧૧</sup>

(બ) ક્રેણિ-પ્રક્રેણિ :

ે ં ટીકાકાર મલયગિરિ પ્રમાણે-શ્રેણિ એટલે તે પ્રકારના બિ'દુના સમૂહની પ'ક્તિ તથા શ્રેણિમાંથી નીકળેલી અન્ય શ્રેણિ તે પ્રશ્નેણિ.<sup>૧૨</sup>

(ક) સ્<mark>વસ્તિક ને વર્ધ`માનક</mark> એ બે પ્રકાર પ્રથમ નાટ્ચવિધિમાં આવી જ ગયા છે.

(ડ) સૌવસ્તિક અંગે માહિતી નથી પા સ મ માં (પૃ. ૧૧૭૫) તેના અર્થ 'સ્વસ્તિક' એમ દર્શાવેલ છે. તેથી તેના પૃથક્ષ ઉલ્લેખ કયા હેતુસર કરાયા હશે તે અંગે શ્રી કાપડિયા<sup>૧૩</sup>એ પ્રશ્ન ઉઠાવ્યા છે. 112

(ઇ) **પુષ્યમાણુવ**માં પુષ્ય અને માણુવને છે ભિન્ન પ્રકાર ન ગણુતાં, 'પુષ્યમાણુવ' એવા એક જ પ્રકાર માન્યા છે. (મલયગિરિની ટીકા-પૃ. ૩૧ આ)<sup>૧૪</sup> પર તુ તેની સમજૂતી ત્યાં આપી નથી.

(ઈ) ડાે. રાધવનના જણાવ્યા પ્રમાણે (પૃ. ૫૭૩)-આવત<sup>°</sup> વગેરે પૈકી– વસ તલતા, પદ્મલતા વગેરે ક'ઇક અ'શે ભરતના પિ'ડીનૃત્યને મળતી આવે છે. પર'તુ માણવક, મત્સ્યાંડ, મકરાંડ ને જાર, માર અસ્પષ્ટ જ રહે છે.

(6) **ભર-માર** (વર્ષે છવાછવાભિગમ ટીકામાં (પૃ. ૧૮૯) કહ્યું છે-जारमारेति-लक्षणविंशेणा सम्यग्मणिलक्षणवेदिना लाकाद्वेदितव्या ।

અર્થાત્ , જાર મારણ્ર્પ વિશેષ લક્ષણે મણિલક્ષણ દ્વારા બરાબર સમજાય તેમ છે. તેમને લાેક (વ્યવહાર)માંથી જાણવાનાં છે.

(ઊ) સૂર્યાલદેવના વિમાનની અંદર કરાયેલ એક સમતલ ભૂમિભાગ અનેક પ્રકારના મણિએાથી સુશાભિત હતા. આ મણિએા માટે આવત<sup>જ</sup>થી પદ્મલતા પૈકી ઘણાંખરાં નામ પ્રયાજયાં છે. (સૂ. ૧૫, પૃ. ૩૦ અ)<sup>૧૬</sup> (૩) ઈહામૃગ, વૃષભ, ઘાેડા, નર, મગર, પક્ષી, સર્પ, કિન્નર, રુરુ, શરભ, ચમર, કુંજર, વનલતા, પદ્મલતાના ચિત્રાના અભિનય.

(અ) આ નામાના ઉલ્લેખ 'રાજપ્રશ્નીયસૂત્ર'<sup>ા</sup> માં જ અગાઉ-વિમાનની રચનાપ્રહ્ય ગે-પ્રાપ્ત થાય છે. ત્યાં જણાવ્યા પ્રમાણે-વિમાનમાં ઠેરઠેર, તેની રમણીયતાને અથે ઈહામૃગ વગેરેનાં ચિત્રા ચિત્રિત કર્યા હતાં વિમાનના ભૂમિભાગ વિવિધ પ્રકારનાં મણિએાથી જડેલા ને સુ'દર હતાં, જેમાં ઉપરનિદિ ષ્ટ ચિત્રા હતાં. તથા, ભૂમિ ભાગ મધ્યે રચેલ મણિપીઠિકા પરના સિ'હાસન ઉપર પણ તે ચિત્રા હતાં.

(અ) ડાે. રાઘવનના મતે (પૃ. ૫૭૩), આ નાટ્રચવિધિમાં પ્રાણીએાની ક્રિયાની અભિવ્યક્તિ જણાય છે. તેઓ વધુમાં જણાવે છે કે, અભિનવગુપ્ત અનુસાર, કેટલાંક ઉપરૂપકામાં આ નિરૂપણ પ્રાપ્ત થાય છે.

(ક) ના. શા. માં સંયુત હસ્તના અભિનય વર્ણુ વર્તા, 'મકર'ના ઉલ્લેખ છે. જેમ કે---

पताकौ तु यदा हस्तावूर्द्राङ्गुष्ठावधोमुखौ । उपर्युपरि विन्यस्तौ तदा स मकरः करः ॥ ડાે. જગૃતિ પંડયા

અર્થાત્ , ઉપરની બાજુ રહેલ અંગુઠાવાળા અને અધાેમુખ પતાકા-વાળા હાથ જ્યારે ઉપર ઉપર મૂકવામાં આવે ત્યારે 'મકર' નામે હસ્તાભિનય બને છે.

ે જે કે, વાણીભૂષણુશ્રી રતનમુનિજિ<sup>૧૯</sup>એ આગળની નાટ્યવિધિના 'મકરાંડક'ના સંદર્ભમાં, ના. શા. ગત મકરની નેાંધ લીધી છે.

અહી' પણ, 'કું જર' માટે ના. શા. ના ગજદ'તના સ'દર્ભ આપ્યા છે. ગજદ'ત એ સ'યુત હસ્તના એક અભિનયપ્રકાર છે. પર'તુ મકરાંડક ને મકર તથા કું જર ને ગજદ'તનું સામ્ય વિચારવું યાેગ્ય જણાતું નથી. જો કે, ના. શા.ગત મકર ને ગજદ'તના માઘમ ઉલ્લેખ શ્રી કાપડિયા (પુ. ૬૦) પણ આપે છે.

(૪) એકતાવક, દ્વિધાતાવક, એકતશ્ચકવાલ, દ્વિધાચકવાલ, ચકાર્ધ, ચક્રવાલના અભિનય,

આ વતુ ળાકારે કરાતું નૃત્ય જણાય છે.

જ બૂદ્રોપ પ્રજ્ઞપ્તિ ટીંકા<sup>૧૯</sup> ( પ. પૃ. ૪૧૪ )માં તેને સમજાવતાં કહ્યું છે કે–

એકતાવક—

नटानां एकस्यां दिशि घनुराकारश्रेण्या नर्तनम् ।

દ્રિધાતાવક—

द्वयोः परस्पराभिमुखादृशोः धनुराकारश्रेण्या नर्त्तनम् ।

એકતશ્વકવાલ :

एकस्यां दिशि नटानां मण्डलाकारेण नर्तनम् ।

અર્થાત્ , નટેાનું એક જ દિશામાં ધનુષ્ય આકારે નર્તન તે એકતાેવક; એકબીજા સામે દષ્ટિ કરતા બે નટેાનું ધનુષ્યાકારે નર્ત્તન તે દ્વિધાતાેવક અને એક જ દિશામાં નટેાનું મંડલ આકારે નર્ત્તન તે એકતશ્ચિકવાલ.

અહીં એ પાઠ મળે છે. ઉપરનિદિ<sup>°</sup>ષ્ટ પાઠથી ભિન્ન અન્ય પાઠની નાંધ રાજ. (પૃ. પરૂ ઉપરની પા. ટી.) માં લીધી છે. પા. ટી. માં આપેલ પાઠ અનુસાર-એકતાે ખહુ (= એક તરફ ગગનમંડલાકૃતિ) તથા દ્વિધાતાે ખહુ (= બે બાજુ ગગનમંડલાકૃતિ) - એટલી વિગત વિશેષ છે. આ પાઠ શ્રી કાપડિયાએ (પૃ. પટ) પણુ સ્વીકાર્યો છે. પરંતુ 'ખહુ' દ્વારા શું અભિપ્રેત છે, તે અંગે તેમણુ સ્પષ્ટતા કરી નથી. અહીં નેાંધનીય વિગત એ છે કે રાજ.ની પ્રસ્તાવનામાં આ નાટ્ય-વિધિ નિરૂપતાં દ્વિધાતાવક્રનાે ઉલ્લેખ છે પરંતુ મૂળમાં દ્વિધાતાવક્રના ઉલ્લેખ રહી જવા પામ્યાે છે, જે કદાચ છાપભૂલ હાેઈ શકે, 'રાજ-પ્રશ્નીયસૂત્ર'– (મલયગિસ્નિી વૃત્તિ સહિત)માં પણુ-एगते। खुद दुहओ खुहं ' – એટલી જ વિગત પાઠ ફેર રૂપે કો સમાં આપી છે, અન્ય વિગત તા સ્પષ્ટ ઉલ્લિખિત છે જ રુ

ડાે. રાઘવનના મતે (પૃ. ૫૭૩) ચક્ર, ચક્રવાલ, દ્વિધા ચક્રવાલ અને અર્ધ ચક્રવાલમાં વર્તુળાકાર ગતિ જણાય છે.

(પ) ચ'દ્રાવલિકાપ્રવિભક્તિ, સૂર્યાવલિકાપ્રવિભક્તિ, વલચાવલિકાપ્રવિભક્તિ, હ'સાવલિકાપ્રવિભક્તિ, એકાવલિકાપ્રવિભક્તિ, તારાવલિકાપ્રવિભક્તિ, મુક્તાવલિકાપ્રવિભક્તિ, કનકાવલિકાપ્રવિભક્તિ, અને રત્નાવલિકાપ્રવિભક્તિના અભિનય. જ'અૂદ્દીપ પ્રજ્ઞપ્તિ ટીકારમાં કહ્યું છે કે– (પ-પૃ. ૪૧૪)– चन्द्राणां आवलिः श्रेणिः तस्याः प्रविभक्तिःविच्छित्तिरचना विशेषस्तदभिनयात्मकम् ।

અર્થાત્ અનેક ચંદ્રની આવલિ અર્થાત્ હારમાળા તેની પ્રવિક્ષક્તિ અર્થાત્ શાેભાની રચનાવિશેષના અભિનયરૂપ. એ જ રીતે, સૂર્ય, વલય, હ'સ વગેરે વિષે પણુ સમજવુ'.

ના. શા. માં અસ'યુત હસ્તના પ્રકાર તરી*કે* હ'સવક ને હ'સપક્ષને। ઉલ્લેખ છે.<sup>૨૨</sup> જેમ કે-

तर्जनीमध्यमाङ्गुष्ठास्त्रेताग्निस्था निरन्तराः । भवेयुर्ह सवक्त्रस्य शेषे द्वे सम्प्रसारिते ॥ समाः प्रसारितास्तिस्रस्तथा चोध्वी कनीयसी ॥ अङ्गुष्ठः कुञ्चितस्यैव ह'सपक्ष इति स्मृतः ॥ ——(ना. शा. ६.९०४, ९०९)

અર્થાત્ , તર્જાની, મધ્યમા ને અંગુઠેા – એ ત્રણ ત્રેતાગ્નિની જેમ જોડાયેલ રહે અને બાકીની (બે આંગળીઓ) – અનામિકા તથા કનિષ્ઠિકા આંગળી-ફેલાયેલી રહે ત્યાં હ સવકત્ર બને છે. તથા,

તર્જની, મધ્યમા ને અનામિકા એ ત્રણુ આંગળી એકસરખી રીતે ફેલાયેલી હાેય ને કનિષ્ઠિકા ઊ'ચી ઊઠેલી હાેય તથા અ'ગુઠા વાંકાે રહે તે હ'સપક્ષ નામે હસ્તાભિનય છે.

હ'સાવલિકાને હ'સવક ને હ'સપક્ષ સાથે એકરૂપ માની શકાય કે કેમ તે એક પ્રશ્ન છે. પર'તુ વાણીભૂષણુ શ્રી રતનમુનિએ<sup>૨૩</sup> આ અ'ગે નેાંધ લીધી છે.

(૬) ચંદ્રોદુગમનદર્શન ને સુધેદ્ગિમનદર્શનના અભિનય

(૭) ચ'દ્રાગમદર્શ'ન ને સૂર્યાગમદર્શ'નના અસિનય

(૮) ચંદ્રાવરણદર્શન ને સૂર્યાવરણદર્શનના અભિનય

(૯) ચ'દ્રાસ્તદર્શન ને સૂર્યાસ્તદર્શનના અભિનય

(૧૦) ચંદ્રમ ડેલ, સૂર્ય મ ડેલ, નાગમ ડેલ, યક્ષમ ડેલ, ભૂતમ ડેલ, રાક્ષસ-મ ડેલ, ગાંધવ<sup>°</sup>મ ડેલના ભાવાના અભિનય

અહીં, ૬ થી ૯ – એ ચાર પ્રકારની નાદ્રચવિધિમાં ચંદ્ર તથા સૂર્યના ઉદયથી માંડીને અસ્ત સુધીની તેમની સ્થિતિ – ગ્રહણસુદ્ધાં – અંગેના અભિનય છે, જ્યારે ૧૦મી નાદ્રચવિધિમાં ચંદ્ર, સૂર્ય વગેરેના મંડલાકાર અભિનય જણાય છે.

ના. શા.ના ૧૧મા અધ્યાયમાં આકાશગમ**ંડલ અને ભૌમમંડલ એ** બે પ્રકાર નીચે દસ દસ એમ કુલ ૨૦ પ્રકારના મંડલનું વર્ણુંન છે.<sup>૨૪</sup> પરંતુ ઉપરનિદિ<sup>6</sup>ષ્ટ મંડલથી તે ભિન્ન છે.

જો કે, વાણીભૂષણ શ્રીરતનમુ(નએ<sup>૨૫</sup> ના. શા.માં ગ'ધવ<sup>°</sup>મ'ડલ હેાવા અંગેની નાંધ આપી છે ખરી.

(૧૧) કુર્તાવલ ભિત અભિનય – આમાં વૃષભ ને સિંહ તથા ઘેહા અને હાથીની લલિત ગતિના અભિનય.

ડાે. રાઘવન (પૃ. પ૭૩) જણાવે છે તેમ, ત્રીજી નાટ્ચવિધિની જેમ આ પણ પ્રાણીઓને લગતાે અભિનય છે. ફેર એટલાે કે, અહીં પ્રાણીઓની ગતિ મંદ, મધ્યમ ને કુંત એ ત્રણુ પ્રકારે વર્ણુવી છે.

ના. શા.ના ચાથા અધ્યાયમાં ૧૦૮ કરણ નિરૂપતાં ૬૮મા કરણ તરીકે ગજકીડિતક, ૮૯મા કરણુરૂપે સિંહવિક્રીડિત તથા ૧૦૪ મા કરણ તરીકે વૃષભક્રીડિતનું નિરૂપણ છે. જો કે, તેમની સાથે આ અભિનય-પ્રકારને મૂકી શકાય કે કેમ ? તે વિચારવું રહ્યું.

રાજપ્રશ્નીયસૂત્રમાં નાદ્રયતત્ત્વ

116

એ જ રીતે અધ્યાય-૧૫ માં મત્તેભ્રલલિત (ગજવિલસિત) (૧૫. ૬૫), વૃષભચેષ્ટિત ( ૧૫.૧૦૪ ), વિલંખિત ગતિ ( ૧૫.૧૧૪ ), તથા અશ્વલલિત (૧પ ૧૩૭) ેવગેરે છ`દેાનુ` નિરૂપણુ છે, જેમાં શાબ્દિક સામ્યથી વિશેષ કંઈ જ વિચારી શકાય નહીં. (૧૨) સાગર અને નાગરના આકારાના અભિનય (૧૩) નંદા ને ચ'પાના અભિનય (૧૪) મત્સ્યાંડ, મકરાંડ, જાર અને મારની આકૃતિઓાના અભિનય. દ્વિતીય નાટ્ચવિધિમાં આ આવી જ જાય છે, જેની નાંધ ડા. રાઘવને (પૃ. ૫૭૩) લીધી છે અને જણાવ્યું છે કે, તે અહુ સ્પષ્ટ થતું નથી. (૧પ) થી (૧૯) અનુક્રમે ક, ચ, ૮, ત ને ૫ વર્ગના વર્ણોની આકતિઓના અભિનય. અહીં પચીસ અક્ષરાના જ ઉલ્લેખ છે, સ્વરાના કે ય, ર, લ, વ, શ, ષ, સ, હ, ક્ષ ને જ્ઞ ના અભિનયને। નિદે°શ નથી. આ વિગત પ્રતિ શ્રી કાપડિયાએ<sup>૨૬</sup> પણ ધ્યાન દેાર્યું છે. (૨૦) અશેષ્ક, આમ્ર, જાંખૂ, કાેશ'બના પલ્લવાના અભિનય (૨૧) પદ્મ, નાગ, અશાક, ચ'પક, આમ્ર, વન, વાસ'લી, કુંદ્દ, અલિમુક્લક અને શ્યામલતાના અભિનય. (૨૨) દ્વનાટ્ય, ના. શા. અધ્યાય ૧૨ માં કુલ નામે લય અને કુલા નામની ગતિ યાને ચાલનાે ઉલ્લેખ છે. રે જેમ કે---स्थित मब्य द्रुत चैव समवेक्ष्य ल्यत्रयम् । ययाप्रकृतिनाट्यज्ञो गतिमेवं प्रयोजयेत् ॥ (ना. शा. - १२.१२) અર્થાત, સ્થિર, મધ્ય ને કુંત એ ત્રણ પ્રકારના લયને બરાબર જાણીને નાટ્યવિદે પાત્રાને અનુરૂપ ગતિના પ્રયાગ કરવા જોઇએ. તથા

> द्रुता गतिश्च प्रचुराधमानां । छारातं सत्त्ववशेन योज्यम् ॥ –(ना. शा. –१२.९३)

અર્થાત, (ઉત્તમ પાત્રાની ગતિ ધૈર્ય અને સ્થૈર્યવાળી, મધ્યમ પાત્રાની ગતિ મધ્યમ હાેય છે) અને અધમસાધારણુ પાત્રાની કુતા ગતિ છે. સત્ત્વ પ્રમાણુ એટલે કે, પાત્રાની ચિત્તવૃત્તિ પ્રમાણુ સ્થિર, મધ્ય ને કૃતરૂપ ત્રિવિધ લયના પ્રયાગ કરવા જોઇએ.

- (૨૩) વિલ બિત નાટ્ય.
- (૨૪) દ્રતવિલ બિત નાટ્ય
- (૨૫) અ'ચિત.

ના.શા. અનુસાર ૧૦૮ કરણ પૈકી ૨૩ મું કરણ અંચિત છે. તેમાં પગને સ્વસ્તિક આકારમાં રખાય છે. જમણા હાથને કટિહસ્ત તથા ડાબા હાથને બ્યાવૃત્ત ને પરિવૃત્ત કરી નાક પાસે અંચિત કરવાથી તે મુદ્રા અને છે.<sup>૨૮</sup>

व्यावृत्तपरिवृत्तस्तु स एव तु करो यदा ॥

अञ्चितो नासिकाग्रे तु तदञ्चितमुदाहतम् ।

– (ના. શા. –૪. ૮૩ B, ૮૪ A) એટલે કે, તે જ હાથ (અર્ધ સ્વસ્તિક કરણની અવસ્થામાં કરિહસ્ત મુદ્રાવાળા હાથ) જ્યારે ક્રમશઃ વ્યાવૃત્ત તથા પરિવૃત્ત રાખવામાં આવે ને પછી તેને નાસિકાના અગ્રભાગ તરફ નમાવવામાં આવે, તેને 'અ'ચિત' કરણ કહે છે.

વળી, ના. શા. – અધ્યાય–૮ માં, મસ્તકના તેર અભિનચેા ગણાવતાં, આઠમા અભિનય તરીકે 'અ'ચિત'ના ઉલ્લેખ છે.<sup>ર૯</sup> (૮. ૧૭) તેનુ લક્ષણ છે–

किञ्चित् पार्श्वनतप्रीवं शिरो विज्ञेयमञ्चितम् ।

व्याधिते मूच्छिते मत्ते सचिन्ते दुःखिते भवेत् ॥

- (ના. શા. - ૮.૩૦)

અર્થાત્ , જેમાં ડાેકને બાજુ પર સહેજ નમાવવામાં આવે તે મસ્તક ને 'અ'ચિત' કહે છે. તેના અભિનય વ્યાધિયુક્ત, મૂર્છિત, મત્ત અને ચિ'તામાં રહેલી વ્યક્તિને લઇને થાય છે.

અહીં', 'सचिन्ते दुःखिते मवेत्' ने સ્थाने 'चिन्तायां हनुघारणम्' એવે। પાઠ પણુ છે. તદનુસાર, ચિ'તાતુર વ્યક્તિ હાથ પર દાઢી ટેકવી માથુ' નીચુ' રાખે તે મુદ્રા 'અ'ચિત' છે.<sup>૩</sup>° તથા, ના.શા.-અધ્યાય-૯ માં, ઉપાંગાભિનયના નિરૂપણુપ્રસ<sup>ે</sup>ગે, પગના છ અભિનચેા ગણાવતાં, અ'ચિતનાે ઉલ્લેખ મળે છે.<sup>૩૧</sup> જેમ કે-पार्ष्णिर्यस्याञ्चिता भूमौ पादमप्रतऌं तथा ।

अङ्गल्यश्चाञ्चिताः सर्वाः स पादस्त्वञ्चितः स्मृतः ॥

-( ના. શા. - ૯. ૨૭૬)

એટલે કે, જે પગર્ના એડી ભૂમિ પર રાખી હેાય અને તળિયુ' આગળ ઉઠાવેલુ' હાેય અને બધી આંગળીએા અ'ચિત એટલે ફેલાવેલી હાેય તે પગ અ'ચિત કહેવાય છે.

શ્રી કાપડિયા (પૃ. ૬૧) જણાવે છે, તે પ્રમાણે-ના.શા.-અધ્યાય-૮ માં ભવાના એક અભિનયને અંચિત કહ્યો છે જ્યારે અધ્યાય-૯ માં દડના એક અભિનયને। નિર્દેશ છે.

પર'તુ, આ સ'દર્ભાેની કડી હાથ લાગી નથી. (૨૬) રિભિત.

ં આ અહુ સ્પષ્ટ થતુ નથી. પર તુ શ્રી કાપડિયા (પૃ. ૨૩) ના મતે – અક્ષરે। અને ઘાેલનાના સ્વરવિશેષમાં સ ચરણ કરતા સ્વર જાણે નાચતા હાય તેમ જણાતાં તે રિભિત કહેવાય છે.

(૨૭) અંચિતરિભિત.

ં અંચિત ને રિભિતનું મિશ્રણ તે અંચિતરિભિત હાેવા સંભવ છે.

(૨૮) આરભટ.

્રે પ્રી કાપડિયા (પૃ. ૬૧) તથા ડા. રાઘવન (પૃ. ૫૭૩) અનુસાર, આને મળતી આવતી આરભટી વૃત્તિના ઉલ્લેખ ના.શા. માં મળે છે. ૩૨

આપ્ટેની ડિક્ષનરી (પૃ. ૨૨૬)માં आरमट પદ્દ નીચે અર્થ આપ્યે। છે કે,

" માયા, ઇન્દ્રજાળ, સ'ગ્રામ, ક્રોધ, ઉદ્દબ્રાંત વગેરે ચેબ્ટાઓથી ગ્રુકત તથા વધબ'ધન આદિથી ઉદ્ધત નાટ્યવૃત્તિ આરભટી છે."

मायेन्द्रजालसंग्रामकोघोद्भ्रान्तादिचेष्टितैः ।

संयुक्ता वधबन्धाचैरुद्धतारभटी मता ॥ 33

(૨૯) ભસાેલ કે ભસલ.

ભ્રમરનું પ્રાકૃત 'ભસલ' થાય છે.38

ના. શા. માં ભ્રમર<sup>૩૫</sup> એ ૧૪ મું અંગહાર છે. જેમ કે– कृत्वा नूपुरपादं तु तथाक्षिप्तकमेव च ॥ परिच्छिन्नं च कर्तव्य सचीपादं तश्व च । नितम्बं करिहस्तं चाप्युरोमण्डल्कं तथा ॥ कटिच्छिन्नं ततश्चेव भ्रमरः स त संज्ञितः । --- ( ना. शा.-४. २०४B - २०६ A ) અર્થાત, નુપુરપાદ અને આક્ષિપ્તક કરીને પછી પરિચ્છિન્ન, સુચી-પાદ, નિતંબ, કરિહસ્ત, ઉરામ ડલક અને કટિચ્છિન્ન કરણ કરવાં એઇએ (આ પ્રક્રિયાથી જે અંગહાર થાય છે) તેને ભ્રમર કહે છે. ભ્રમરક નામે એક કરણ પણ છે. જેમ કે-त्रिकस्य वलनाच्चैव ज्ञेयं भ्रमरकं तु ततु । - (ना. शा. - ४-૯૯) એટલે કે, ત્રિકને ચારે તરફ (ભમરીના બ્રમણની જેમ) ઘુમાવવામાં ભાવે તેને ભ્રમરક કરણ કહે છે. ભ્રમર એ એક પ્રકારના હસ્તાભિનય છે.<sup>૩૬</sup> અસ સુત હસ્તના ભ્રભિનયપ્રકારાના નિરપણ દરમ્યાન તેના ઉલ્લેખ છે. જેમ કે– मध्यमाङ्गण्ठसन्दशो वका चैव प्रदेशिनी । ऊर्ध्वमन्ये प्रकीणें च द्वयङ्गल्यौ भ्रमरे करे ॥ અર્થાત, જેમાં મધ્યમા આંગળી અંગુઠા સાથે આગળથી જોડાયેલી હાય ને તર્જની વક્ર હાેય અને બીજી બે આંગળીએા અલગ અલગ રીતે ઉપરની બાજુ ઊંચી કરેલી હાેય તે 'બ્રમર' નામે હસ્તાભિનય છે. વળી, ના.શા. ના ૧૧ મા અધ્યાયમાં ભ્રમર નામે ભૌમ મંડલનેા પણ ઉલ્લેખ મળે છે. (૧૧.૪) તેનું લક્ષણ છે-वामः प्रष्ठापसपी च द्रद्यात् भ्रमरकं तथा । स एवास्पन्दितः कार्यस्त्वेतद् अमरमण्डलम् ॥ -( ના. શા.-૧૧.૪૬

એટલે કે, ડાબા હાયને પૃષ્ડાપસપી<sup>૬</sup> (= પાછલી બાજુ જતેા) અને જમણાને ભ્રમરક તથા આસ્પન્દિત કરવા જોઇએ. આમ કરવાથી તે બ્રમરક મંડલ બને છે.

' સ્થાનાંગસૂત્ર '<sup>૩૭</sup>માં ચાર પ્રકારનાં નાટ્યાતું વર્ણુંન છે – અ'ચિત, રિભિત, આરભટ ને બિસાલ. <sup>૩૮</sup>

चउव्विहे णहे पण्णते तं जहा-

अंचिए, रिभिए, आरमडे, भिसोले<sup>36</sup>

ત્યાં જણાવ્યા પ્રમાણે-\*°

અંચિત એટલે અટકી અટકીને નૃત્ય કરવુ

રિભિત એટલે સંગીત સાથે નૃત્ય કરવું

આરભટ એટલે સ કેતા દ્વારા ભાવાસિવ્યકિત કરીને નૃત્ય કરવુ'–અને ભસાેલ એટલે ઝૂકીને તથા સૂતાં સૂતાં નૃત્ય કરવુ'.

(૩૦) આરભટભસાેલ.

આરભટ અને ભસાેલનું મિશ્રણુ તે આરભટભસાેલ એમ સમજી રાકાય

(૩૧) ઉત્પાત, નિપાત, સંકુચિત, પ્રસારિત, રયારઇય, બ્રાંત અને સંબ્રાંત ક્રિયાએાને લગતા અભિનય

(અ) પ્રસારિત

ના. શા. વ્યનુસાર છ શયનકર્મ પૈકી ત્રીજુ તે પ્રસારિત છે.

एकं भुजमुपाधाय संप्रसारितजानुकम् ।

स्थानं प्रसारितं नाम सुखसुप्तस्य कारयेत् ।।

–( ના. શા. ૧૨·૨૩૧ ) અર્થાત્ , જેમાં એક ભુજાના તકિયાના રૂપમાં ઉપયાગ થાય ચને ઘુ'ટણુ ફેલાવાયેલ હાય, તેને ' પ્રસારિત ' કહે છે. નિરાંતે સૂવાના સમયે આના પ્રયાગ કરવા-કરાવવા.

(**છ) રયારઇય ને** સ્થાને જ બૂદ્ધીપ પ્રજ્ઞપ્તિમાં ' રેચકરે(ચત ' પાઠ છે એવી નાંધ શ્રી કાપડિયાએ ( પૃ. ૬૦ ) આપી છે.

આરભટી શૈલીથી નાચનાર નટ મ<sup>•</sup>ડલાકારરૂપે રેચક અર્થાત્ કમર, હાથ, ગ્રીવાને મરાેડ આપી નૃત્ય કરે તે આ પ્રકારની નાટ્ર્ચવિધિ છે.<sup>૪૧</sup> ના. શા.માં ' રેચિત '<sup>૪૨</sup> નામે અ'ગહારનુ વર્ણુન છે.

पुनस्तेनैव योगेन गात्रमानम्य रेचयेत् । रेचितं करणं कार्यमरोमण्डलमेव च ॥ कटिच्छिन्नं तु कर्तव्यमङ्ग्रहारे तु रेचिते। नूपुरं चरणं कृत्वा त्रिकं तु परिवर्तयेतु ॥ -( ના. શા. -૪.૨૩૪, ૨૩૫ ) અર્થાત, હાથને રેચિત કરીને પાર્શ્વને નમાવવું અને પાર્શ્વને આનત કરી હાથને રેગ્રિત કરવા. પછી પૂરા શરીરને ંઝુકાવીને હાથને રેચિત કરવા. તે પછી રેચિત ઉરામ ડળ અને કટિચ્છિન્ન કરણા કરવાં. આ રીતે રેચિત અગહારમાં હાથના રેચિત કરણવિધિથી સંપન્નતા પ્રાપ્ત થાય છે. નૂપુર ચરણ કરીને (હાથને ) ત્રિક મધ્યમાં પરિવર્તિ કરવા. (આમ, નૂપુર કરણ અને બ્રમરક કરણાનું વિધાન ખતાવાયું છે.) વળો, સાત પ્રકારનાં ભુકમ'વિધાન પૈકી પાંચમું રેચિત છે. एकस्या एव ललितादुत्क्षेपादेचित भूःव । --(ના. શા. - ૮ - ૧૨૩ A) એટલે કે એક જ ભ્રમરનાે લલિત ઉત્ક્રેપ રેચિત કહેવાય છે. તથા અધ્યાય-૯ માં કહ્યું છે કે---रेचितौ चापि विज्ञेयौ हंसपक्षौ हुतभ्रमौ ॥ प्रसारितोत्तानतलौ रेचिताविति सं ज्ञितौ ॥ --(ના. શા. - ૯.૧૯૪) અર્થાત્, ઝડપથી ઘુમાવાતા હ સની પાંખ જેવા (ફેલાયેલા) છે હાયને પણ રેચિત કહે છે. અથવા પ્રસારિત અને છતી હથેલીવાળા વિકૃત હુંસપક્ષ હાથને પણ રેચિત કહે છે.

(૩૨) મહાવીરના ચ્યવન, ગર્ભ સંહરણ, જન્મ, અભિષેક, બાલકીડા યૌવનદશા, કામભાગલીલા, નિષ્ક્રમણ, તપશ્ચરણ, જ્ઞાનપ્રાપ્તિ, તીર્થ પ્રવર્તન અને પરિનિર્વાણુ સબ'ધી ઘટનાઓના અભિનય.

૩૨ નાટયવિધિએામાં અ'તિમ નાટયવિધિ હ'મેશ જે તે તીર્થ કરના પાંચેય કલ્યાણુકાે સહિત પૂર્વ લવની તથા અ'તિમલવની વિશિષ્ટ ઘટનાઓને 'દર્શાવનાર હાેય છે.<sup>૪૩</sup>

9. Seminar on Jain Agama

રાજપ્રશ્નીયસ્ત્રમાં નાટુચતત્ત્વ

122

શ્રી કાષડિયા (પૃ. ૬૧) જણાવે છે તેમ, આ ૩૨ પ્રકારના અભિનયેા પૈકી કેટલાક સૂચેદિય જેવા નૈસગિ<sup>°</sup>ક દશ્ય સાથે, કેટલાક પલ્લવ અને લતા સાથે, કેટલાક અશ્વાદિની ગતિ સાથે, કેટલાક મગલ અને અક્ષરાેની આકૃતિ સાથે તાે કેટલાક મહાવીર સ્વામીના જીવન સાથે સંબ'ધ ધરાવે છે.

આ ૩૨ નાટકાેમાં તત ઇત્યાદિ ચાર પ્રકારનાં વાદ્યો, ઉત્ક્ષિપ્ત ઈત્યાદિ ચતુર્વિધ ગીત, અંચિતાદિ ચતુર્વિધ નૃત્ય તથા દાર્બ્ટાન્તિક વગેરે ચાર પ્રકારના અભિનયના પ્રયાગ થયા હતા, જેની નાંધ શ્રી કાપડિયાએ પણુ (પૃ. ૫૯) લીધી છે.

ચતુર્વિધ વાદ્યોમાં તત ( ઢાલ–નગાસ વગેરે ), વિતત (વીણા વગેરે), ઘન (ઝાંઝ વગેરે) અને શુષિર (શ'ખ, વાંસળી વગેરે) પ્રકારનાં વાદ્યો સમાવિષ્ટ થાય છે

આ અગાઉ શ'ખ, શુંગ વગેરે ૪૯ જાતનાં ૧૦૮ વાઘો સજ્યાં' એવા ઉલ્લેખ છે. પરંતુ તત વગેરેને મૂળ પ્રકાર માનવાથી વિરાધ રહેશે નહીં.

ગીતના ચાર પ્રકાર દર્શાવ્યા છે, તે છે--

ઉત્ક્ષિપ્ત, પાદાંત, મ'દ ને રાચિતાવસાન. આ સ'બ'ધમાં મલયગિરિ-સૂરિએ પત્ર પદ અ માં કહ્યું છે કે, ઉત્ક્ષિપ્ત એટલે પ્રથમથી શરૂ કરાતું, પાદાન્ત એટલે પાદવૃદ્ધ યાને વૃદ્ધાદિ ચાથા ભાગરૂપ પાદથી બદ્ધ, ગીતના મધ્યભાગમાં મૂચ્છ°ના વગેરે ગુણાથી ચુકત હાેવાથી મ'દ એટલે કે ઘાલનાત્મક અને યથાચિત લક્ષણથી ચુકત હાેવાથી સત્યાપિત અ'તવાળું તે રાચિતાવસાન.<sup>૪૪</sup>

અ ચિત, રિભિત, આરભટ ને ભસેાલ એ ચાર પ્રકારની નૃત્યવિધિ અ ગેની નાંધ ૨૯મી નાટયવિધિ દરમ્યાન લીધી છે.

ચાર અભિનયામાં દાર્બ્ટાન્તિક, પ્રાત્ય'તિક, સામાન્યતાેવિનિપાતનિક ને અ'તર્મ ધ્યાવસાનિકનાે સમાવેશ થાય છે

રાજપ્રશ્નીયસૂત્રના ઠીકાકાર શ્રી મલયગિરિએ પાતે તા નાટય ને અભિનયવિધિની વ્યાખ્યા કરી નથી અને તે વિધિઓ નાટયવિશારદ દ્વારા જ સમજવા જણાવ્યું છે. જો કે, ના. શા. માં તા આંગિક, વાચિક, સાત્વિક ને આહાર્ય એ ચાર પ્રકારના અભિનયાનું નિરૂપણુ પ્રાપ્ત થાય છે. હેમચ'દ્રાચાર્યના 'અભિધાનચિ'તામણિ' ગ્ર'થમાં (કાંડ-૨, <sup>9</sup>લાેક ૧૯૩) જણાવ્યા પ્રમાણે-ગીત, નૃત્ય ને વાઘ એ ત્રણના સમુદાયને માટે નાટચ પદ પ્રયાજાય છે. જ્યારે આ સમુદાય-પ્રેક્ષણ (નાટક) માટે યાેજાય ત્યારે તે સ'ગીત કહેવાય છે અને ભરત વગેરેના નાટચશાસ્ત્ર આદિ ગ્ર'થામાં દર્શાવેલા વિધાન અનુસાર જો નાટચ હાેય તાે તેને નાટચધર્મિકા કહે છે.<sup>૪૫</sup>

આ દબ્ટિએ વિચારીએ તેા સૂર્યાલદેવે શ્રી મહાવીર સ્વામી સમક્ષ જે ૩૨ પ્રકારની નાટચવિધિની રજૂઆત કરાવડાવી તે પ્રેક્ષણુ માટે હાેઇ, તેને 'સ'ગીત' નીચે મૂકી શકાય. પર'તુ અહીં આપણુ નાટંચ એવા માેઘમ ઉલ્લેખ કરીને – તે સઘળી નાટચવિધિઓને નાટ્ચશાસ્ત્રીય ગ્ર'થાની મદદથી યથાશકચ સ્પષ્ટ કરવાના પ્રયાસ કર્યો છે. પર'તુ ટીકાકાર જણાવે છે તે પ્રમાણે, 'નાટ્ચવિધિપ્રાભૃત' નામે ગ્ર'થના અભાવે, તે પ્રત્યેકનું સાચું સ્વરૂપ જાણી શકાતું નથી.

एवं सर्वत्रापि व्युत्पत्तिमात्रं यथायोगं परिभावनीयं, सम्यग भावना तु कर्तुं न शक्यते, यतोऽमीषां नाटयविधीनां सम्यक्र्स्वरूपप्रतिपादनं पूर्वान्तर्गते नाटयविधिप्रामृते, तच्चेदानीं व्यवच्छिन्नमिति ।

આ દિશામાં, પ્રાે. હીસલાલ કાપડિયા, ડાે. રાઘવન તથા અન્ય વિદ્વાનાએ જે વિચારા દર્શાવ્યા છે, તેના આધાર લઈ, જે તે વિગતના મૂળ સુધી પહેાંચી આપણે જે તે નાટયવિધિને ખને તેટલા વિશદતાથી સુસ્પષ્ટ કરવાના પ્રયાસ અહી' કર્યા છે, તે પણુ કેટલે અ'શે યાગ્ય છે? કે આ પ્રયત્ન યાગ્ય દિશામાં કરાયા છે કે કેમ ?-અથવા તા આ રજૂઆત 'રાજપ્રશ્તીયસૂત્ર'ના કર્તાને પણુ અભિપ્રેત હશે કે કેમ ? તે તા વિદ્રદ્વર્યાએ જ વિચારવું રહ્યું.

ح.

### પાદ્વટીપ :

| ۹. | 'સ'ગીત, નૃત્ય અને નાટ્ય સંઅ'ધી | જૈન ઉલ્લેખાે અને ગ્રન્થાે' |
|----|--------------------------------|----------------------------|
|    | (જૈન ઉલ્લેખાે૦), કાપેડિયા,     | પૃ. ૬૧ ઉપર ઉદ્ધત.          |
| ર. | જૈન ઉલ્લેખાે૦ –કાયડિયા, પુ.    | 2                          |

૩. શ્રી નેમિચંદ્ર વિરચિત સુખબાધા વૃત્તિ

- ૪. રાજપ્રશ્નીયસૂત્રમ્ (રાજ૦) પ્રસ્તાવના પૃ. ૨૭ પા.ટી. ૮૫, ૮૬ પર ઉદ્ધત.
- પ. જુઓા : ......જેન ઉલ્લેખાે૦ કાપડિયા, પૃ. ૬૧.
- ૬. ......જૈન ઉલ્લેખા૦, કાપડિયા, પૃ. ૫૬ તથા, રાજ૦ – પ્રસ્તાવના પૃ. ૨૫, ૫ા. ટી. – ૬૮ ઉપર ઉદ્ધત.
- છ. મહાભારત કિંજવાડેકરની આવૃત્તિ, ૭ ૮૨ ૨૦ તથા સમીક્ષિત આવૃત્તિ – ૭ ૫૮ ૧૯.
- ८. कुच्मे। : राजप्रश्नीय, सू. १४. पृ. २८. तेसि णं तोरणाणं उप्पिं अइमंगलगा पण्णत्ता, तं जहा—सोग्थियसिरिवच्छणंदियावत्तवद्धमाणगभदासणकलसमच्छदप्पणा (जाव पडिरूवा) ।

૯. રાજ૦ પ્રસ્તાવના, પૃ. ૨૫ ઉપર ઉદ્ધત

૧૦. રાજ૦ – પ્રસ્તાવના, પૃ. ૨૫, પા.ટી. ૦૦ ઉપર ઉદ્ધત ૧૧. ...જેન ઉલ્લેખા૦, કાપડિયા, પૃ. ૫૭, પા.ટી. ઢ ઉપર ઉદ્ધત ૧૨. એજન, પૃ. ૫૭, પા.ટી. ૪, ૫ ઉપર ઉદ્ધત ૧૩. જુઓ : ...જેન ઉલ્લેખા૦, કાપડિયા ઉપાદ્ધાત, પૃ. ૧૭. ૧૪. ...જેન ઉલ્લેખા૦, કાપડિયા, પૃ. ૫૭, પા. ટી. ૨ ઉપર ઉદ્ધત ૧૫. રાજ૦ –પ્રસ્તાવના, પૃ. ૨૬, પા.ટી. ૭૨ માં આ અંગે નાંધ છે. ૧૬. ....જેન ઉલ્લેખા૦, કાપડિયા, પૃ. ૫૭ પા.ટી. ૨ ઉપર ઉદ્ધત ૧૯. જુઓ : રાજપ્રક્ષીય, સ્. ૧૪, પૃ. ૨૭ તથા સ્. ૧૫, પૃ. ં૩૫ ૧૮. જુઓ : રાજપ્રક્ષીય, સ્. ૧૪, પૃ. ૨૭ તથા સ્. ૧૫, પૃ. ં૩૫ ડા. જાગૃતિ પંડચા

- २०. लुओे : 'रालप्रश्लीय' पृ. **૫**૩ અ. एगतोवक्कं दुहओ वक्कं (एगतो खुहं दुहओ खुहं) एगओ चक्कवाल्लं दुहओ चक्कवालं चक्कद्वचक्कवालं....
- ૨૧. રાજ.-પ્રસ્તાવના, પૃ. ૨૬, પા.ટી. ૭૬ ઉપર ઉદ્ધત.
- ૨૨. જૈન ઉલ્લેખાે૦-કાપડિયા, પૃ. ૬૦ ઉપર આ અંગે માેઘમ ઉલ્લેખ મળે છે.
- ૨૩. ગુએા : રાજ૦-પ્રસ્તાવના, પૃ. ૨૬, પા.ટી. ૭૭.
- ૨૪. ...જેન ઉલ્લેખાે૦-કાપડિયા, પૃ. ૬૦ ઉપર પણ ના શા.-અ. ૧૧ માં કરાયેલ ૨૦ મ ડલના નિરૂપણનાે માઘમ ઉલ્લેખ છે.
- ૨૫. જુએા : રાજ.-પ્રસ્તાવના, પૃ. ૨૬, પા.ટી. ૭૮.
- ૨૬. જુએા : ...જેન ઉલ્લેખાે૦, કાપડિયા, પૃ. ૫૮, પા. ટી. ૬
- ૨૭ એજન પૃ. ૬૧ ના. શા. માં કુત નામે લયનેા ઉલ્લેખ હેાવાની નેાંધ માત્ર રાજ૦ – પ્રસ્તાવના, પૃ. ૨૭, પા. ટી, ૭૯ ઉપર પણુ પ્રાપ્ત થાય છે.
- ૨૮. રાજ૦. પ્રસ્તાવના, પૃ. ૨૭, પા. ટી. ૮૦ ઉપર ના. શા. માં અ'ચિતનાે ઉલ્લેખ હાેવા અ'ગેની નાંધ સ'દ્રભ<sup>°</sup> વિના પ્રાપ્ત થાય છે પર'તુ પૃ. ૨૮ ઉપર તે અ'ગેની સમજૂતી – ના. શા. નાે હવાલાે આપ્યા વિના–મળે છે.
- ૨૯. જુઓ : ... જૈન ઉલ્લેખા. કાપડિયા, પૃ. ૬૧
- ૩૦. રાજ૦ પ્રસ્તાવના, પૃ. ૨૮ માં આ પ્રકારની સમજૂતી આપી છે.
- ૩૧. જુઓ : ... જૈન ઉલ્લેખો૦. કાપડિયા પૃ. ૬૧
- ૩૨. રાજ૦. પ્રસ્તાવના, પૃ. ૨૭, પા. ટી. ૮૧ ઉપર પણ તેનેા ⊜લ્લેખ છે.
- 33. રાજ૦ પ્રસ્તાવના, પૃ. ૨૮, પા. ટી. ૮૯ ઉપર આ વિગતની નેાંધ લેવાઇ છે.
- ૩૪. જુઓ : ... જૈન ઉલ્લેખે .. કાપડિયા, પૃ. ૬૧
- ૩૫. ના. શા. માં બ્રમરનેા ઉલ્લેખ હેોવાની નેાંધ કાે⊎પિણ પ્રકારના સ'દર્ભ વિના રાજ૦ – પ્રસ્તાવના, પૃ. ૨૭, પા. ટી. ૮૨ ઉપર મળે છે.

રાજપ્રશ્નીયસૂત્રમાં નાડ્**ચ**તત્ત્વ

- ૩૬. જુઓ :...જેન ઉલ્લેખાે૦ –કાપડિયા પૃ. ૬૧
- ૩७. જુએા : ૪.૩૭૪ ઉપરની વૃત્તિ, પૃ. ૧૯૦
- ૩૮. જૈન ઉલ્લેખાે૦, કાપડિયા, પૃ. પ૩–૫૪ ઉપર આ વિગતની નેાંધ લેવાઈ છે. જેમાં ભિસાેલ દ્વારા ભસાેલ અભિપ્રેત હાેવા અ'ગેની શ'કા વ્યક્ત થઈ છે.
- ૩૯. રાજ૦-પ્રસ્તાવના, પૃ.૨૭, પા.ટી. ૮૭માં 'મહાૅકે' પાઢજ સ્વીકારાયેછે

- ૪૧. રાજ૦-પ્રસ્તાવના, પૃ. ૨૭. પા. ટી. ૮૩ ઉપર ઉદ્ધત.
- ૪૨. એજન, ના. શા. માં ' રેચિત ' નાે ઉલ્લેખ હાેવાની નાંધ મળે છે.
- ૪૩. જીુઓ ઃ જૈન ઉલ્લેખાે૦ કાપડિયાના વ્યાખ્યાન અ'ગે શ્રી યશાવિજયમુનિના બે બાેલ– પૃ. પ૩.
- ૪૪. જૈન ઉલ્લેખાે૦ …કાપડિયા. પૃ. ૩૨ ઉપરથી ઉદ્ધત
- ૪૫. એજન. પૃ. ૪–૫ ઉપર ઉદ્ધત.

### ડાે. જાગૃતિ પંડયા

**સ ંદર્ભ** સાહિત્ય ઃ

- श्रीमन् राजप्रश्नीयसूत्रम् (भक्षयणिशिनी वृत्ति सहित) आणभोधय सभितिनु' प्रधाशन, ઈ. સ. ૧૯૨૫
- राजप्रश्नीयस्त्रम्—
  સ'પાદક-વાણીભૂષણ શ્રી રતનમુ નિજી
  શ્રી આગમ પ્રકાશન સમિતિ, ખ્યાવર (રાજસ્થાન) દ્વારા પ્રકાશિત,
  ઈ. સ. ૧૯૮૨
- ૩. સ'ગીત, નૃત્ય અને નાટચસ'બ'ધી જૈન ઉલ્લેખો અને ગ્ર'થેા. લે. પ્રેષ્. હીરાલાલ ર. કાપડિયા શ્રી મુક્તિ કમલ જૈન માહનમાલા વડાેદરાથી પ્રકાશિત, પ્રથમ આવૃત્તિ, ઈ. સ. ૧૯૭૩
- 8. Bhoja's Srngaraprakas'a
   Dr. V. Raghavan
   વસ'તપ્રેસ, થિયે:સાંકિકલ સાસાયટી, આઘાર, મદ્રાસથી પ્રકાશિત,
   ઇ. સ. ૧૯૬૩
- પ. નાટચશાસ્ત્ર (અભિનવ ભારતી સાથે) G. O. S. Edn. Vol I (1956), Vol II (1934), Vol III (1954), Vol IV (1964)
- ९. मावप्रकाशनम् -- शारदातनय-चौभंभा सुरलारती प्रधाशन- वाराणुशी द्वितीय संस्थरणु, ઈ. स. १८८३
- ૭. શ્રી उत्तराध्ययनानि−− (શ્રીનેમિચ'દ્રવિરચિત 'સુખછેાધા' વૃત્તિ સહિત) નિહ્°ય સાગરનું પ્રકાશન, ઈ. સ. ૧૯૩૭)
- ८. श्रीमञ्जीवाजीवाभिगमोपाङ्गम्---નિર્ણુ યસાગર પ્રેસથી પ્રકાશિત પ્રથમ સંસ્કરણુ, ઈ. સ. ૧૯૧૯

- સ્थાનાજ્ગસૂત્ર समवायांगसूत्र' च- (અભયદેવસૃરિ-વિરચિત વૃત્તિસહિત) સ'પાદક-જ'બૂવિજયમુનિ માેતીલાલ અનારસીદાસ ઇન્ડાેલાજિકલ ટ્રસ્ટ, દિલ્હીથી પ્રકાશિત, પ્રથમ સ'સ્કરણુ, ઈ. સ. ૧૯૮૫
- ૧૦. સ્થાનાङ्गस्त्रम्— સંપાદક – ચુવાચાર્ય શ્રી મિશ્રીમલજી મહારાજ 'મધુકર' અનુવાદક – પ. હીરાલાલ શાસ્ત્રી પ્રકાશક – શ્રી આગમ પ્રકાશન સમિતિ, ખ્યાવર (રાજસ્થાન) ઇ. સ. ૧૯૮૧
- ૧૨. श्री महामारतम्(द्रौखुપર્વ) (નીલક ઠવિરચિત ભારતભાવદીપા ટીકાસહિત) સંપાદક – પંડિત રામચંદ્ર શાસ્ત્રી કિ'જવડેકર એારિયન્ટલ બુકસ રીપ્રિટ કેાર્પેારેશન, દ્વારા પ્રકાશિત, દ્વિતીય સંસ્કરણુ, ઈ. સ. ૧૯૭૯
- ૧૩. The Mahabharata Vol, 8-B. O. R. I. Poonaનુ પ્રકાશન, ઈ. સ. ૧૯૮૫

# जंबूद्वीप प्रज्ञप्ति और भागवत में ऋषभचरित । प्रा. डा. हरनारायण उ. पण्ड्या, कलोल

जैन आगम साहित्य में जम्बूद्वीपप्रज्ञप्ति उपांग है, जिसके चार अधिकार हैं, जिनमें जंबूद्वीप, जंबूद्वीपगत भरतक्षेत्र, भरतक्षेत्रगत काल, ऋषभदेव, भरत चक्तवर्ती, हिमवान्निषधादि पर्वत, जिनजन्ममह और मुहूर्त आदि का वर्णन है। यह ग्रंथ इसाकौ दूसरी-तीसरी शती का माना जाता है।

ब्राह्मण परंपर। के १८ पुराणों में भागवत का महत्त्वपूर्ण स्थान है। इसके १२ स्कंघ हैं, जिनमे ऋषभदेव और भरत का भी वर्णन मिळता है। इस ग्रन्थ को विद्वान लोग ९ से १२वीं शती के वीच रखते हैं। विन्टरनिट्झ १०वीं शती में रखते हैं।

यहाँ जं. प्र. और भागवत में वर्णित ऋषभचरित की तुल्ला अभिप्रेत है। दोनों प्रन्थों में ऋषभदेव के पिता का नाम नाभि है। माता के नाम में पाठान्तर भी है और भिन्नता भी है, जैसे जं. प्र. में मरुदेवी नाम है, जब कि भागवत में मेरुदेवी है, वे मेरु पर्वत की नव पुत्रियों में सबसे बडी हैं। भागवत में इसके अलावा एक दूसरा नाम सुदेवी भी मिलता है।

जं. प्र. और महापुराण ( जैन दिगम्बर प्रन्थ ) में ऋषभदेव के पितामह आदि पूर्व पुरुषों का उल्लेख नहीं है, जब कि मागवत में चार पूर्वपुरुषों के नाम मिलते हैं-जैसे स्वायंभुव मनु के दो पुत्र हैं – प्रियव्रत और उत्तानपाद । प्रियव्रत के आग्नीध्र आदि १० पुत्र हैं, जिनमें आग्नीध्र को जंबूद्वीप का शासन सौंप दिया था ! आग्नीध्र को नाभि आदि ९ पुत्र थे।

जं. प्र. अनुसार नाभि १४ वॉ कुलकर है। शाह्यण परंपरा में जो स्थान मनु का है, वही स्थान जैन पर परा में कुलकर का हैं। महापुराण में मनु शब्द कुलकर का पर्यायवाचक हैं। भागवत के अनुसार मनुओं की जंबूद्रीप प्रशप्ति और भागवत में ऋषभचरित

संख्या १४ है, जबकि जं. प्र. के अनुसार वह संख्या १५ की है। भागवत-अनुसार नाभि मनु नहीं हैं, परंतु मनु के वंशज है।

जं. प्र. अनुसार ऋषभदेव १५ वाँ कुलकर और २४ तीर्थ करों में प्रथम तीर्थ कर हैं। <sup>9°</sup> जबकि मागवतअनुसार वे २२ (२४) अवतारों में ८ वाँ अवतार हैं। <sup>91</sup> इसका अर्थ यह हुआ कि दोनों परंपराने समाज में उनके अत्यंत सुप्रसिद्ध व्यक्तित्व का स्वीकार किया है।

भागवत में मात्र ऋषभ नाम है, जबकि जैन परंपरा में दो नाम मिलते हैं - जं. प्र. में ऋषभ नान है और महापुराण में वृषभ नाम है। ऋषभ नाम रखने के पीछे क्या दृष्टि थी, इसकी स्पष्टता भागवत में है - तेज, बल, शोभा, यश, पराक्रम और शौर्य में श्रेष्ठ होने से ऋषभ नाम रखा गया । <sup>9</sup> उनके हृदय में घर्म था और अधर्म को दूर रखा था, अतः ऋषभ नाम से वे बुलाये गए।<sup>93</sup> इस तरह ऋषभ शब्द श्रेष्ठता और घर्म का वाचक है। ऐसा अर्थ-घटन जं. प्र. में नहीं है। ये बातें जं. प्र. की प्राचीनता की सूचक है। महापुराण में वृषभ शब्द के चार अर्थघटन हैं -

- (१) वे जगत भें ज्येष्ठ है। (वृषभोऽयं जगज्ज्येष्ठो ।)
- (२) वृष = धर्म, तीर्थ कर धर्म से शोभान्वित दिखते हैं। ( वृषो हि भगवान धर्मः, तेन यद्भाति तीर्थकृत्।)

(३) वे जगत में धर्मामृतरूप हितकी बृष्टि करते हैं। (वर्षिष्यति जगद्धितम्।)

और

(४) मरुदेवी ने स्वप्न में वृषभ ( बैल्ल ) देखा था अतः उनका नाम वृषभ रखा गया ।<sup>98</sup> इन चार अर्थघटनों में से प्रथम के दो अर्थघटन भागवत के अर्थघटन से साम्य रखते हैं। अमरकोश मोनियर विलियम्स और आप्टे के शब्द-कोश में ऋषम शब्द धर्मवाचक नहीं है, फिर भी भागवत में उसका सम्बन्ध धर्म से बताया गया है। इसके लिए दो कारणों का अनुमान हो सकता है –

For Private & Personal Use Only

(१) अमरकोश में ऋषभ और वृषभ दोनों शब्द रहांगी वनस्पति के और बैल के पर्यायवाचक हैं, और वृष शब्द घर्म का भी वाचक है।

(२) जैन पर परा में बृषभदेव के नाम का सम्बन्ध धर्म से बताया है। संभव है, इन दोनों में से किसी एक का या दोनों का असर भागवत पर पड़ा हो।

जं. प्र. में ऋषभदेव की पत्नी का नाम नहीं मिल्ता है। भागवत अनुसार उनको जयन्ती नाम की एक पत्नी है, जब कि महापुराण में उनकी दो पत्नियाँ हैं— यशस्वती जौर सुनंदा। भागवत और महापुराण दोनों एकमत हैं कि ऋषभदेव के विवाह में इन्द्र का सहयोग मिल्ला था — जैसे कि भागवत के अनुसार ऋषम-देव का विवाह इन्द्र ने दी हुई जयन्ती नाम की कन्या के साथ हुआ था,<sup>°</sup> जब कि महापुराण के अनुसार राजा नाभि इन्द्र की अनुमति लेकर ऋषभदेव का विवाह यशस्वती और सुनन्दा के साथ करते हैं ।<sup>96</sup>

ज. प्र. और भागवत में इस बात में समानता है कि ऋषभदेव को १०० पुत्र थे।<sup>9°</sup> जब कि महापुराण के अनुसार यशस्वती को १०० पुत्र एवं एक पुत्री ब्राह्मी और सुनंदा को एक पुत्र बाहुबली एवं एक पुत्री सुन्दरी थी।<sup>9°</sup> ज. प्र. में पुत्रों के नाम नहीं मिलते हैं, जब कि भागवत और महापुराण में थोड़े नाम मिलते हैं, यद्यपि नाम में भिन्नता अवश्य है जैसेकि—भागवत के अनुसार पुत्रों के नाम हैं-भरत, कुशावर्त, इलावर्त, ब्रह्मावर्त, मल्ल्य, केतु, भद्रसेन, इन्द्रस्पृक्, विदर्भ, कीकट, कवि, हरि, अन्तरिक्ष, प्रबुद्ध, पिप्पलायन, आविहोंत्र, दुमिल, चमस और करमाजन । <sup>9°</sup> जब कि महापुराण के अनुसार भरत, वृषभसेन, अनन्तविजय, अनन्तवीर्थ, अच्युत, वीर, वरवीर, बाहुबलि आदि नाम हैं।<sup>5°</sup>

ब्राह्मण और जैन दोनों पर पराएं स्वीकारती हैं कि ऋषभदेवजी दिव्य पुरुष थे। उन्होंने एक आदर्श गृहस्थ का जीवन व्यतीत किया था और बाद में विरक्त ज'वूद्रीप प्रज्ञाप्त और भागवत में ऋषभचरित

हुए थे। ज. प्र. अनुसार उन्होंने अपने राज्य के १०० प्रदेश १०० पुत्रों को बॉट दिये थे।<sup>29</sup> जवकि भागवत और महापुराण के अनुसार बडे पुत्र भरत को राज्य दिया गया था।<sup>22</sup> ज. प्र. और भागवत में पुत्रों के बीच हुए युद्ध का उल्लेख नही है, जबकि महापुराण में भरत-बाहुबली युद्ध का विस्तृत वर्णन मिलता है।<sup>23</sup> हालांकि, भरत का युद्ध सहोदर भाइयों के साथ नहीं हुआ था।

जं. प्र. में ऋषभदेव के गृहत्याग बाद के जीवन का विस्तृत वर्णन है, किन्तु गृहस्थ जीवन का अतिसंक्षिप्त वर्णन है, जबकि भागवत और महापुराणमें गृहस्थजीवन का भी उचित वर्णन मिल्ला है, जिसमें उनके दिव्य सामर्थ्य पर प्रकाश डाला गया है जैसे कि – भागवत के अनुसार एक दफा इन्द्रने ऋषभदेव की स्पर्धा की और वृष्टि नहीं की, अतः ऋषभदेव ने हँस कर अपने देश अज-नाभ में वृष्टि की | महापुराण के अनुसार एक दफा प्रजा अन्नवस्त्र की कभी से व्यथित होकर नाभि राजा की आज्ञा से ऋषभदेव के पास गई | उन्होंने इन्द्र का स्मरण किया | इन्द्र वहाँ आया और प्रजा का दुःख दूर किया ।

दोनों पर परा स्वीकार करती है कि ऋषभदेव विशिष्ट समाजसुधारक थे और उन्होंने उपदेश दिया था। भागवत के अनुसार उन्होंने अपने पुत्रों को मोक्षधर्म का उपदेश दिया था, जब कि जं. प्र. अनुसार जब वे गृहस्थ थे तब गृहस्थ धर्म का ( लिपि, कला, शिल्प, महिलागुण आदि ) और दीक्षा के बाद मोक्षधर्म का उपदेश दिया था।

दोनों पर पराएं स्वीकार करती है कि संन्यस्त अवस्था में वे नग्न रहे थे। ज. प्र. के अनुसार उन्होंने एक वर्ष तक वस्त्र पहींने थे, इसके ुंबाद निर्वस्त्र बने थे।<sup>२६</sup> भागवत और महापुराण में संन्यस्त अवस्था में पीली जटा का वर्णन मिल्ला है।<sup>२९</sup> इससे अनुमान किया जा सकता है कि महापुराण के समय तक समयसंबंधित केशलोच अनिवार्य नहीं था । भागवत और महापुराण दोनों में उल्लेख है कि यद्यपि ऋषभदेव मलीन रहते थे, फिर भी उनके शरीर से सुगन्ध नीकलती थी। <sup>२८</sup> जो यौगिक ऋद्धि का निर्देश करती है।

भागवत में दीक्षाप्रसंग का वर्णन नहीं है, जब कि जं. प्र. में विस्तृत वर्णन मिलता है, जिसमें तिथि, नक्षत्र और समय आदि का सूक्ष्म वर्णन है।<sup>२</sup> भागवत में शिष्यपरिवार का विस्तृत वर्णन नहीं है।जब कि ज. प्र. में विशाल शिष्य परिवार का विस्तृत वर्णन है।<sup>3°</sup> महापुराण के अनुसार उन्होंने काशी, अवन्ती, कुरू, विदर्भ आदि देशों में विहार किया था किन्तु वहाँ स्वागत का उल्लेख है, अपमान का उल्लेख नहीं है, जब कि भागवत के अनुसार परिश्रमण काल में लोगों ने उनका बहुत अपमान किया था जैसे कि उन पर मलमूत्र फैंके थे आदि।<sup>39</sup>

दोनों परंपराएं उनके मृत्यु का भिन्न भिन्न वर्णन करती हैं – भागवत के अनुसार स्वशरीर का त्याग करने के छिए वे कर्णाटक के कोंक, वै क कुटक प्रदेश में गए, वहाँ दावानल में उनका शरीर जल गया। जब कि ज. प्र. में वे पद्मासन में मुक्त हुए।<sup>32</sup> इससे अनुमान कर सकते हैं कि जैन परंपरा के अनुसार उन्होंने योग द्वारा शरीरत्याग किया था।

भागवत में उनके मृत्यु के बाद की घटना का कोई वर्णन नहीं है, जब कि ज. प्र. में अग्निसंस्कार आदि का विस्तृत वर्णन है। जैसे कि ऋषभदेव के निर्वाण से इन्द्र का आसन डोल ऊठता है। यह इन्द्र अन्य इन्द्रों द्वारा तीन चिता बनवा कर, तीन चौत्यों को रचवा कर, उनके अस्थि रत्नपेटिकाओं में रखकर, पूजा करता है।<sup>33</sup>

दोनों परंपराएँ स्वीकार करती है कि अपनी परंपरा से अल्ग अन्य पर परा पाखंड है-जैसे कि भागवत में कहा गया है कि ऋषभचरित सुनकर कोंक, वैंक ज'बूद्रीप प्रज्ञप्ति और भागवत में ऋषमचरित

और कुटक का राजा अर्हत् कलियुग में अपने वेदधर्म का त्याग कर पाखंड धर्म चलाएगा, फलतः दुष्टलोग अस्नान, अनाचमन, अशौच, केशोल्ल चन आदि व्रत रखेंगे और ब्रह्म, ब्राह्मण एवं यज्ञपुरुष की निंदा करेंगे। महापुराण के अनुसार ऋषभदेव के साथ दीक्षित राजाओं में से जो अशक्त थे वे वापस नहीं जा सके अतः वे एकदंडी, त्रिदंडी, जटाधारी आदि पाखंड वेषधारी बने। मरीचिने योग और कापिल सांख्य की रचना की आदि।

उपर्यु क्त इन तीनों प्रथों में वर्णित ऋषभचरित को देखने पर यह अनुमान कर सकते हैं कि ज. प्र. के काल में ऋषभकथा अल्पांश में विद्यमान थी। आगे चल कर भागवत--महापुराण काल में उस कथा का विस्तृतीकरण हुआ। समाज में जो कथा चलती थी, उसमें दोनों पर परा ने अपने मत के अनुकूल सुधार किया। महापुराण में ऋषभ के पुत्रों के बीच भरत--बाहुबली युद्ध/संघर्ष की जो बात आई है उसका कोई अन्य मूल है। ऋषभ की कथा में जो भिन्नता दिखाई देती है उसका कारण यह भी हो सकता है कि समाज में ऋषभ की कथा भिन्न भिन्न रूप से प्रचलित थी।

#### पादटिप्पण ः

(1) History of Indian Literature, Vol. 1 ले. बिन्टरनिट्झ Trans. Ketker प्रकाशन मुन्शीराम मनोहरलाल-दिल्ली-6, p. 556 भा. 5-2-23 भागवत पुराण ( मूलमात्र ) गीताप्रेस, गोरखपुर प्रकाशन, (2) प्रथम संस्करण, संवत 1998 (3) भा. 2-7-10 (4) **HI.** 4-1-9 (5) भा. 5-1-25, 33; 5-2-19. (6) ज. प्र. = ज'बुद्दीव - पण्णती । संशोधक-प'न्यास लाभसागरगणि, प्राप्तिस्थान :-जैनानन्द पुस्तकाल्थ, गोपीपुरा, सर्त, विक्रम संवत 2033. । (7) ज. प. P. 109 (8) महापुरोण-भगवडिजनसेनाचार्य प्रणीतम भारतीय ज्ञानपीठ, काशी, प्रथम आबृत्ति. ई. स. 1951 (9) महापुराण 3-77; 3-211; (10) ज. प. 109, 111, (11) HJ. 1-3-13 (12) भा, 5-4-2 (13) सत्त्वं हि मे हृदय' यत्र धर्म: ।..... अतो हि माम्हषमं प्राहुरार्याः ॥ भा. 5-5-19. (14) महापुराण 14-160 से 162. (15) भा. 5-4-8. (16) महा. 15-69: 7:). (17) पुत्तसय' रज्जसए अभिसि'चति....ज'. प. प. 112 (18) महा. 16-1 से 7. (19) भा. 5-4-10: 11. (20) महा, 16-1 से 3. (21) ज. प. प. 112 (22) HI. 5-5-28, HET. 17-76, 77. (23) महा. पर्व 35 और 36. (24) भा. 5-4-3; महा. 16 - 130 से 178.

.

(25) मा. 5-5; ज. प्र. प्र. प्र. 111, 121.
(26) ज. q. g. 119.
(27) मा. 5-5-31, महा मुतेर्मू दिन जटा दूरं प्रसुख: पवनोद्धता:....। 18-76.
(28) मा. 5-5-33, महा 33-121.
(29) ज. प्र. P. 1'?
(30) ज. प्र. P. 121
(31) महा. 20-15 से 18, मा. 5-5-30.
(32) मा. 5-6-7; 8. ज. प्र. P. 130. महा. 47 - 338 से 350
(33) ज. प्र. P. 131, 132. महा. 47 - 344 से 47.
(34) मा. 5-6-9 से 10; महा. 18-49 से 62.

# भगवती आराधना एवं प्रकीर्णकौंमें आराधनाका स्वरूप -जिनेन्द्रकुमार जैन, उदयपुर

### आराधना विषयक ग्रन्थ

अर्धमागधी आगम साहित्य के प्रकीर्णकों एवं शौरसेनी जैन आगम साहित्य में शिवार्यकृत ' भगवती आराधना ' का प्रतिपाद्य विषय लगभग समान है । इन दोनों में आराधना एवं संलेखना का विस्तृत वर्णन किया गया है । इन प्रन्थों की अनेक गाथाएं भी एक दूसरे में समान पायी जाती हैं । इन दोनों के आधार पर यहाँ आराधना के स्वरुप का विवेचन प्रस्तुत करने का प्रयास किय गया है ।

भगवती आराधना का मूल नाम ' आराधना ' है किन्तु कर्ता ने अपन

कृति को परमआदरभाव व्यक्त करने के लिए आराधना से पहले 'भगवती विशेषण लगाया है। इस प्रन्थ के टीकाकार श्री अपराजित सूरि ( १० वीं शताब्दी )ने भी टीका के अन्त में इसका नाम 'आराधना ' दिया है। इसी प्रकार देवसेन ने भी भगवती आराधना के आधार पर एक ग्रन्थ की रचना की थी जिसका नाम उन्होंने 'आराधनासार ' दिया है। <sup>3</sup> आचार्य अमितगति ने भी संस्कृत पद्यों में एक ग्रन्थ लिखा जिसका नाम उन्होंने भी 'आराधना ' ही दिया है। भगवती आराधना के सम्पादकों एवं अन्य विद्वानों ने इस ग्रन्थ के नाम-करण, रचनाकाल आदि पर विशेष प्रकाश डाला है।

### भगवती आराधनाः

आचार्य शिवार्यकृत भगवती आराधना के नाम से ही स्पष्ट प्रतीत होता है कि प्रस्तुत ग्रन्थ में आराधना के मेद—प्रमेद व स्वरूप आदि का वर्णन किया गया है। आचार्य कुन्दकुन्द के बाद संभवतः ईसा की दूसरी शताब्दी में रचित इस प्रन्थ में कुल २१,६४ गाथाएं हैं—जिन में सम्यर्ग्दर्शन, ज्ञान, चारित्र व

10. Seminar on Jain Agama

तप इन चार प्रकार की आराधनाओं के साथ साथ ५ मरण, १२ तप. संलेखना एवं श्रावक धर्म आदि का वर्णन किया गया है। चूंकि सम्यग्दर्शन, ज्ञान, चारित्र व तप की आराधना से ही जीव मोक्ष प्राप्त कर सकता है इसलिए प्रन्थकार ने प्रयम २४ गाथाओं में आराधना के मेद, स्वरूप व इन चारों के सम्बन्ध आदि का वर्णन प्रन्थ में सबसे पहले किया है।

## प्रकीर्णक–साहित्य ः

अर्धमागधी आगम साहित्य में प्रकीर्णकों को संख्या २० मानी गयी है। जिनमें आतुरप्रत्याख्यान, महाप्रत्याख्यान, भक्तपरिज्ञा तथा मरणसमाधि नामक प्रकीर्णकों में भगवती आराधना की तरह ही आराधना के भेद, स्वरूप व संलेखना द्वारा मरण आदि का वर्णन किया गया है। चतुःशरण नामक प्रकीर्णक में इस संसारको अशान्ति एवं दुःख का प्रतीक मानते हुए अरहंत, सिद्ध, साधु और सर्वज्ञ-प्ररूपित धर्म को शरणमात्र कहा गया है। तन्दुल्व्वैचारिक नामक प्रकीर्ण के में मुख्य रूप से गर्भविषयक वर्णन है। जीवनभर में जो श्रेष्ठ व कनिष्ठ कर्म किए गये हैं उनका लेखा ल्याकर अन्तिम समय में समस्त दुष्प्रवृत्तियों का परित्याग कर, संयम धारणकर संस्तारक पर आसीन होकर पंडित -मरण को प्राप्त करने वाला श्रमण मुक्ति का वरण करता है। बृहत्कत्य व व्यवहार सूत्रों के आधार पर लिखा गया गच्छाचार प्रकीर्णक श्रमण-श्रमणियों के आचार-सिद्धान्त का निरूपण करता है। गणिविद्या नामक प्रकीर्णक में ज्योतिष सम्बन्धी व देवेन्द्रस्तव में ३२ देवेन्द्रों का विस्तारपूर्वक वर्णन पाया जाता **है**।

### आराधना का स्वरूष :

आराधना के स्वरूप को स्पष्ट करते हुए भगवती आराधना में कहा गया हे कि सम्यग्दर्शन, सम्यग्ज्ञान, सम्यक्चारित्र व सम्यक् तप के उद्योतन, उद्यमन, निर्बहन, साधन और निस्तरण को आराधना कहते हैं। अर्थात् सम्यग्दर्शन, ज्ञान, चारित्र व तप के शंका आदि दोषों को दूर करना (उद्योतन), बार-बार आत्मा का सम्यग्दर्शन आदि रूप में परिणत होना (उद्यमत), परीषह, आदि आने पर भी आकुलता के बिना सम्यग्दर्शन आदि धारण करना (निर्वहन) नित्य या दैनिक कार्यों को करने से सम्यग्दर्शन आदि में व्यवधान आने पर उसमें पुनः मन को लगाना (साधन), तथा दूसरे भव में भी सम्यग्दर्शन आदि को साथ ले जाना या आमरण पालन करना (निस्तरण) ही आराधना है। तत्त्वार्थ श्रद्धान को सम्यग्दर्शन कहते हैं, स्व और पर के निर्णय को सम्यग्ज्ञान कहते हैं। पाप का बन्ध कराने वाली क्रियाओं के त्याग को सम्यक् चारित्र तथा इंदिय एवं मन के नियमन को सम्यक् तप कहते हैं।

भगवती आराधना में सम्यग्दर्शन, ज्ञान, च।रित्र व तप इन चारों आराधनाओं को सम्यग्दईान एवं सम्यक् चारित्र इन दो आराधनाओं कर दिया है। दर्शन की आराधना करने पर ज्ञान भें समातिष्ट की आराधना नियम से होती है किन्तु ज्ञान की आराधना करने से दर्शन की आराधना भजनीय है – होती भी है, नहीं मी होती है। तथा संयम या चारित्र कीं आराधना करने पर तप की आराधना नियम से होती है किन्तु तप की आराधना में चारित्र की आराधना भजनीय है। े ऊपर कहा गया है कि श्रद्धान ( दर्शन ) की आराधना करने पर सम्यक् ज्ञान की आराधना अवश्य होती है, किन्तु यहां प्रश्न किया जाता है कि दर्शन और चारित्र की आराधना के स्थान पर ज्ञान और चारित्र इस प्रकार भेद क्यों नहीं किए गये। इस के उत्तर में विजयोदया के टीकाकार ने अपनी टीका में कहा है कि-सम्यग्ज्ञान की आराधना करने पर सम्यग्दर्शन की आराधना होती है किन्तु मिथ्याज्ञान की आराधना में दर्शन की आराधना नहीं होती इसलिए मूल्प्रन्थकारने 'भयणिज्ज' शब्द के प्रयोग से इसे स्पष्ट कर दिया है कि ज्ञान की आराधना से दर्शन की आराधना भजनीय है ( अर्थात् होती भी है और नहीं भी होती ) । अत: ज्ञान का प्राधान्य न होने के कारण ज्ञानाराधना नामक मेद नहीं किया गया। इसी

प्रकार चारित्र की आराधना से तप की आराधना अवश्य होती है किन्तु तप की आराधना से चारित्र की आराधना भजनीय है, वह कैसे ? इसका उत्तर देते हुए टीकाकार कहते है कि तप की आराधना करने वाले के द्वारा असंयभ का त्याग किया भी जाता है और नहीं भी किया जाता है इसलिए तप की आराधना में चारित्र आराधना भजनीय है। इन चारों आराधनाओं में चारित्र आराधना की महत्ता स्पष्ट करते हुए आचार्य शिवार्य कहते हैं कि – चारित्र की आराधना में ज्ञान, दर्शन, तप सब आराधित होते हैं। ज्ञान, दर्शन और तप में से किसी की आराधना में चारित्र की आराधना भाज्य होती है।

प्रकीर्णकों में आराधन किसका ? एवं आराधक कौन ? इसको स्पष्ट करते हुए आराधना के स्वरूप को स्पष्ट किया गया है | दुष्कृत कार्यों को जानते हुए, शुभ ध्यान करते हुए एवं शुभ मार्ग का अनुसरण करते हुए कीर्ति को प्राप्त करना, तथा अपनी बुराइयों की ( गूढ बातों की ) निन्दा करना – यह आराधना है ।<sup>3</sup> पांच महाव्रतों का पाल्लक अच्छे चारित्र एवं शील से युक्त श्रमण आराधक होता है ! जो स्वयं को एवं अपनी आत्मा को जानता है, वह ज्ञान, दर्शन, चारित्र और तप में स्थित मुनि आराधक होता है ।<sup>3</sup> आराधक के इस वर्णन से स्पष्ट होता है कि पांच महाव्रत, शील, तप एवं रत्नत्रय ( सम्यग्दर्शन, ज्ञान, चारित्र) आदि का पाल्ल करना या श्रद्धान करना ही आराधना है ।

### आराधक का स्वरूप :

आराधक के स्वरूप को लेकर भगवती आराधना में कहा गया है, कि – जो गुरु के सम्मुख अपने दोषों की आलोचना या अपने अपराधों की निन्दा करने का इट संकल्प लेकर घर से निकल जाये किन्तु मार्ग में ही उसकी मृत्यु हो जाये या गुरु की ही मृत्यु हो जाये अथवा उन दोनों में वाक् शक्ति का अभाव हो जाये, फिर भी वह आराधक कहलाता है।<sup>98</sup> क्योंकि उसने अपने दोषों की आलोचना, या अपराधों की निन्दा करने का इट संकल्प लेकर प्रायश्चित्त किया है। जो गुरु के पास सकल भावशल्य को छोडकर शल्यों से रहित होकर मृत्यु को प्राप्त करता है वह आराघक होता है, किन्तु जो गुरु के पास भावशल्य को बिल्कुल नह छोड़ता वह न तो समृद्धिशाली होता है और न ही आराघक होता है ।<sup>17</sup> चारों कषायों का त्याग, इन्द्रियों का दमन एवं गौरव को नष्ट करके राग-द्वेष से रहित होकर आराघक अपनी आराघना— झुद्धि करता है।<sup>96</sup> आचार्यों ने इन दोनों प्रन्थेां में कहा है कि तीन गारव, एवं तीन शल्यों<sup>90</sup> से रहित होकर, रत्नत्रय ( सम्यग्दर्शन, ज्ञान, चारित्र ) का आचरण करनेवाला समस्त दुःखों का क्षय करने वाला होता है ।<sup>96</sup>

मगवती आराधना एवं प्रकीर्ण को के अतिरिक्त अन्य प्रन्थों में भी आराधना का वर्णन मिल्ता है । आचारांगसूत्र में सम्यग्दर्शन, ज्ञान, चारित्र, तप एवं वीर्य ये आचार के ५ मेद वतलाते हुए साधक को इनकी आराधना करने का निर्देश दिया गया है । इसी प्रकार सूत्रकृतांग में भी सम्यग्ज्ञान, दर्शन, चारित्र व तप इन चारों का साधक को समाधि के लिए ( मरणकाल में ) आचरण करने का आदेश दिया गया है । समवायांग<sup>9</sup> नामक अंग आगम में ३ प्रकार की विराधना का वर्णन किया गया है । समवायांग<sup>9</sup> नामक अंग आगम में ३ प्रकार की विराधना का वर्णन किया गया है । भगवती सूत्र में<sup>8</sup> कहा गया है कि ज्ञान और शील दोनों की संगति ही श्रेयस् की सर्वांगीण आराधना है । ज्ञान, दर्शन और चारित्र की आराधना ही श्रेयस्कर है । उत्तराध्ययन एवं दशवैकालिक नामक मूल्ल आगम साहित्य में भी आराधना के स्वरूप को स्पष्ट किया गया है । उत्तराध्ययन<sup>89</sup> में सम्यग्दर्शन, ज्ञान, चारित्र व तप को मोक्ष का साधन बताते हुए इनका श्रद्धान (आराधना) करने को कहा गया हैं । दशवैंकाल्कि<sup>89</sup> सूत्र में भी भिक्षु के ल्क्षण बताते हुए कहा गया है कि—सम्यग्दर्शन, ज्ञान, चारित्र व तप की आराधना द्वारा पुराने कमें को प्रकम्पित ( क्षय ) करके जो मन, वचन और काय से सुसंवृत्त है वह भिक्षु है ।

शौरसेनी आगम साहित्य के प्रसिद्ध आचार्य वट्टटकेर द्वारा रचित 'मूलाचार' नामक प्रन्थ में आराधना के मेद व स्वरूप पर प्रकाश डाला गया है। मूलाचार के वृहद्प्रत्याख्यान संस्तव अधिकार में कहा गया है कि अमण को पापों से भगवती आराधना एव' प्रकीर्णकों में आराधना का स्वरूप

मुक्त होकर जीवन के अन्तिम क्षणों में सम्यग्दर्शन, ज्ञान, चारित्र व तप इन चार आराधनाओं में स्थित रहकर क्षुघादि परीषहों पर विजय प्राप्त कर निष्कषाय रहने का आदेश दिया गया है।<sup>33</sup> सम्यक्त्व प्राप्त हो जाने के बाद जीवादि पदार्थी के श्रद्धान को आराधना कहा है। जैनेन्द्र सिद्धांत कोश में आराधना के स्वरूप को स्पष्ट करते हुए कहा गया है कि सम्यग्दर्शन, ज्ञान, चारित्र व तप इन चारों का यथायोग्य रीति से उद्योतन करना, उनमें परिणति करना, इनको दढतापूर्वक घारण करना, उनके मंद पड़ जाने पर पुनःपुनः जागृत करना और उनका आमरण पाल्लन करना, सो (निश्चय) आराधना है।<sup>34</sup> द्रव्यसंप्रह<sup>84</sup> में भी इन चारों आराधनाओं—सम्यग्दर्शन, ज्ञान, चारित्र व तपका निवास स्थान आत्मा को माना गया है अर्थात इन चारों की आराधना करना ही आत्मा में निवास करना है। इसी लिए आत्मा को इन चारों आराधनाओं का शरणभूत बतलाया गया है।

## आराधना के भेद-प्रभेदः

आराधना के स्वरूप के साथ साथ उसके भेद-प्रभेद पर भी आचायें ने प्रकाश डाला है। भगवती आराधना में सम्यग्दर्शन, ज्ञान, चारित्र व तप के मेद से आराधना के चार प्रकार बतलाये गये हैं।<sup>26</sup> तथा संक्षेप में आराधना के सम्यक्त्व (दर्शन) आराधना एव चारित्र आराधना ये दो भेद भी किए गए है।<sup>20</sup> सम्यग्दर्शन, ज्ञान, चारित्र व तप इन चारों आराधनाओं को सम्यग्दर्शन व चारित्र इन दो आराधनाओं में समाहित कर दिया है। क्योंकि सम्यक् दर्शन की आराधना से ज्ञान की, एवं चारित्र की आराधना से तप की आराधना नियम से होती है किन्तु ज्ञान की आराधना करने पर दर्शन की, एवं तपकी आराधना से चारित्र की आराधना भजनीय है (होती भी है, नहीं भी होती)<sup>26</sup>। प्रकीर्णकों में आराधना के सम्यग्दर्शन, ज्ञान व चारित्र ये तीन मेद बतलाये गये हैं।<sup>28</sup> तथा सम्यग्दर्शन, ज्ञान, चारित्र व तप के मेद से आराधना चार प्रकार की भी कही गई है।<sup>28</sup> समन्तमद्रकृत, रत्नकरण्ड-आवकाचार एवं पं. आशाधरकृत

For Private & Personal Use Only

अनगारघमांमृत में सम्यग्दर्शन, ज्ञान व चारित्रा इन तीन आराघनाओं का ही वर्णन मिल्ला है। इसी प्रकार भगवतीसूत्रा (८/१०) में सम्यग्दर्शन, ज्ञान व चारित्रा के भेद से आराघना के तीन भेद किए गए हैं। इन तीनों आराघनाओं के उल्ह्रण्ट, मध्यम एवं जघन्य के मेद से तीन--तीन भेद भी किए गये हैं<sup>39</sup> । भगवती आराघना एवं प्रकीर्ण कों में भी इन चारेंा आराघनाओं के उल्ह्रण्ट, मध्यम एवं जघन्य के भेद से तीन--तीन भेद किए गये हैं।<sup>3°</sup> जो सम्यग्दर्शन, ज्ञान, चारित्र व तप का उल्ह्रण्ट रूप में आराघना करता है वह उसी भव से मोक्ष प्राध्त कर लेता हैं। तथा जो इन चारेंा आराघनाओं की मध्यम – आराघना करता है वह कर्मरूपी धूलि से छूटकर तीसरे भव में मोक्ष प्राप्त करता है। जघन्य रूपसे आराघना करके जीव सात आठ भवेंकी पूर्ति पर मोक्ष प्राप्त करता है।<sup>3°</sup> मरणसमाधि प्रकीर्ण क में मध्यम आराघक को चोथे भव में मोक्ष प्राप्ति का निर्देश दिया गया है।<sup>38</sup>

## चारों आराधनाओं का स्वरूपः

श्री अपराजितसूरि ने अपनी त्रिजयोदयाठीका में सम्यग्दर्शन, ज्ञान, चारित्र व तप के स्वरूप को स्पष्ट करते हुए कहा है कि तत्त्वार्थ-श्रद्धान को सम्यग्-दर्शन कहते हैं । स्व और पर के निर्णथ को सम्यग्ज्ञान कहते है । पाप का बन्ध कराने वाली कियाओं के त्याग को चारित्र एवं इन्द्रियों तथा मन के नियमन को तप कहते हैं ।<sup>34</sup> मनुष्य ज्ञान से जीत्रादि पदार्थी को जानता है, दर्शन से उनका श्रद्धान करता है, चारित्र से (कर्मास्रब का) निरोध करता है और तप से क्षय करता है ।<sup>35</sup>

सम्यग्दर्शन के स्वरूप को स्पष्ट करते हुए तत्त्वार्थसूत्र में कहा गया है कि तत्वों के अर्थ को समलना और उनके श्रद्धान को अथवा उनमें विश्वास करने को सम्यग्दर्शन कहते हैं <sup>30</sup> जो उपदिष्ट अर्थात् जिनागम में श्रद्धान करता है वह सम्यग्दष्टि है। कि तु नहीं जानते हुए गुरु के नियोग से असत्य अथ का भी श्रद्धान होता है। जो वीर वचनों (जिनागम) का श्रद्धान करते हुए सम्यक्त्व में अनुरक्त रहते हैं और धर्म, अधर्म, आकाश, पुद्गल तथा जीव का श्रदान करते हैं उनके दर्शन-आराधना होती है।<sup>3°</sup> चारित्र विहीन सम्यग्दण्टि तो (चारित्र धारण करके) सिद्धि प्राप्त कर लेते हैं, किन्तु सम्यग्दर्शन से रहित (जीव) सिद्धि प्राप्त नहीं कर सकते।<sup>8°</sup> सम्यग्दर्शन युक्त शास्त्र-ज्ञान, व्यवहार-ज्ञान हैं और रागादि की निवृत्ति में प्रेरक शुद्धात्मा का ज्ञान, निश्चय सम्यग्ज्ञान हैं।<sup>8°</sup> जिससे तत्त्व का ज्ञान होता है, चित्त का निरोध होता है तथा आत्मा विशुद्ध होती है उसी को जिन-शासन में ज्ञान कहा गया है।<sup>8°</sup> संसार के कारणभूत कमीं के दन्ध के लिए जो क्रियाएं हैं उनका निरोध कर शुद्ध आत्म स्वरूप का लास करने के लिए जो सम्यग्ज्ञान पूर्वक प्रवृत्ति है उसे सम्यक् चारित्र या संयम कहते हैं।

सम्यक् चारित्र की आवश्यकता कों बताते हुए कहा गया है कि सम्यग्-दर्शन से रहित साधक उत्कृष्ट चारित्र की साधना करने के बावजूद मी कमें की उतनी निर्जरा नहीं कर पाता जितनी कि सम्यग्दष्टि साधक स्वरुप साधना से कर लेता है। इसलिए संसार रूपी भवसमुद्र को पार करने के लिए सम्यग्दर्शन पूर्वक अणुव्रत-महाव्रत रूपी चारित्र की आराधना आवश्यक है। इच्छाओं का निरोध या संयम तप कहलाता है।<sup>83</sup> जो ८ प्रकार के कमें। को तपाता हो या भस्मसात् करने में समर्थ हो उसे तप कहते है।<sup>88</sup> कपायों का निरोध, ब्रह्यचर्य का पालन, जिनपूजन तथा अनशन आदि करना तप कहलाता हैं।<sup>84</sup> अतः इन चारों की आराधना करने से ही मोक्ष की प्राप्ति होती है।

आतुर प्रत्याख्यान, महाप्रत्याख्यान, भक्तपरिज्ञा एवं मरणसमाधि इन चारों प्रकीर्णको में एवं भगवती आराधना में आराधना के स्वरूप के साथ-साथ संलेखना द्वारा मरणसमाधि का भी विस्तृत विवेचन किया गया है । भगवती आराधना में पंडित-पंडित मरण, पंडित मरण, बाल-पंडित मरण, बाल-मरण और बाल--बाल मरण ये मरण के पाँच मेद किए गए है ।<sup>४६</sup> जब कि प्रकीर्णको में बालमरण, बालपंडितमरण एवं पंडितमरण ये तीन मेद ही बताए गये हैं ।<sup>४७</sup> बाल्यमरण मरने वाला विराधक होता है, उसे बोधि दुर्छभ होती हैं और उसका अनंत संसार बढ जाता है। वाल्पंडित मरण में श्रावक तीन शल्यों का त्याग करके घरमें ही मरण करता है। तथा पंडित मरण में जीव आहार आदि का त्याग कर, जिनवचन में दढ श्रद्धा रखते हुए आराधक होकर तीसरे भव में मुक्ति को प्राप्त करते हैं। आचायों ने संत्रेखना के २ भेद बताए हैं—आभ्यन्तर एवं बाल । कपायों

को कुश करना आभ्यन्तर एवं शरीर को कुश करना बाल संलेखना है। भगवती आराधना में आराधना के साथ संलेखना का वर्णन करते हुए कहा गया है कि मरणकाल से भिन्न काल में रत्नत्रय का पालन करने पर भी यदि मरणकाल में उसका आराधन न किया जाये तो मुक्ति की प्राप्ति नहीं होती। 89 मृत्युकाल की आराधना ही यथार्थ आराधना है । मृत्यु काल में विराधना करने पर जीवन भर की आराधना निष्फल हो जाती है। अतः मरते समय जो आराधक सम्यग्दईान, ज्ञान, चारित्र व तप की यथार्थ आराधना करता है उसी की आरा-धना वास्तव में सफल होती है। यहां विद्वानोंने प्रश्न किया है कि अन्य काल में चारों आराधनाओं का आराधन न करने पर भी मरणकाल में इनका आराधन करने से यदि मुक्ति की प्राप्ति होती है तो क्या मरण काल में आराधित आराधना ही मोक्ष का कारण हुआ ? इसका उत्तर श्री अपराजितसूरि ने अपनी विजयोदयाटीका में देते हुए कहा है कि मरणकाल में रत्नत्रय की जो विराधना है वह संसार को बहुत दार्ध करती है (सांसारिक-मुक्ति नहीं होती) किन्तु अन्य काल में विराधना होने पर भी मरते समय रत्नत्रय को धारण करने पर संसार का उच्छेद होता ही है, अतः मरणकाल में सम्यग्दर्शन, ज्ञान, चारित्र व तपकी आराधना करना चाहिए । "

इस प्रकार भगवती आराधना एवं प्रकीर्णकों में सम्यग्दर्शन, ज्ञान, चारित्र व तप रूप चतुष्टय आराधनाओं को मोक्ष-प्राप्ति का साधन कहा है। जो व्यक्ति वास्तविक रूप से इन चारों की आराधना अपने जीवन में या जीवन के अन्तिम समय में करता है, वह मोक्ष रूपी रूक्ष्मी का वरण अवश्य ही करता है। तथा सांसारिक आवागमन के बन्धन से मुक्त हो परमसद्गति को प्राप्त होता है।

# पादटिप्पण

- १. भगवती आराघना (शिवार्य कृत) गाथा २१६०
- श्री अपराजितसूरिविरचित-विजयोदया टीका, स'पादक एवं अनुवादक प'. केलागच'द्र शास्त्रो जैन स'स्कृति स'रक्षक स'घ; शोलापुर, १९७८ पृ. ९०८ ।
- ३. मा.दि. ग्रन्थमाला, बम्बई वि.स. १९७३ में प्रथम बार प्रकाशित ।
- ४. शोलापुर स'स्करण, १९३५ में मुद्रित ।
- ५. (क) श्री आगम सुधा सिंधु; अष्टम भाग, संपादक पं. श्री जिनेन्द्र-विजयगणी, श्री हर्ष पुष्पामृत जैन प्रन्थमाला, लाखा बावल, शांतिपुरी, १९७५ ई.
  - (ख) पइण्णयसुत्ताई, संपादक, पुण्य विजय सुनि, श्री महावीर जैन बिद्यालय, वम्बई-१९८४
- ६. चतुः शरण प्रकीण कम्-गाथा न. ११
- ७. उड़्जोवणमुङ्जवण णिव्वहण साहग च णिच्छरण । द'सणणाणचरित्ततवाणमाराहणा मणिया ॥ भगवती आराधना ।१।
- ८. श्री अगराजितसूरि विरचित, विजयोदय टीका, पृ. ९-१०
- ९. द'सणमाराह'तेण णाणम!राहिय' हवे णियमा । णाण' आराह'तेण द'सण' होई भजणिज्ज' ॥ हो भगवती आराधना, ।४।
- १०. स'जममाराह'तेण तवा चाराहिओ हवे णियमा । आराहतेण तव' चारित्त' होइ भयणिज्ज'।। भगवती आराधना ।६।
- १९. अहवां चारित्ताराहणाए आराहिय' हवह सब्व' । आराहणाए सेसाए चारित्ताराहणा भज्जा ।। भगवती आराधना ।८।
- १२. महाप्रत्याख्यान प्रकीर्णकम्-९५
- १३. महाप्रत्याख्यान प्रकीर्णकमू-२७-२८
- १४. भगवती-आराधना-गाथा, ४०७-९
- १५. मरण-समाधिप्रकीर्ण कम्-गाथा २२५-२२६ ।
- १६. मरणसमाधिप्रकीण कमू-गाथा ४, ७
- १७: शस्य के ३ व २ मेद होते हैं-(क) मगवती आराधना-गाथा ५४० । (ख) मरणसमाधिप्रकीर्ण कम्-गाथा ९६।
- १८. (क) भगवती आराधना-गाथा ५४६ । (ख) मरणसमाधिप्रकीण केमू-गाथा ५२
- १९. समवायांग-त्रिस्थानक, सूत्र १५

जिनेन्द्रकुमार जैंन

२०. भगवती सूत्र ८/१०/४५० २१. उत्तराध्ययन सूत्र २८/२, ३ २२. दशवैकालिक सूत्र-१०/७ २३. मूलाचार-वृहत्प्रत्याख्यान संस्तव अधिकार, गाथा ५७ २४. (क) जैनेन्द्र सिद्धांत केाश पृ. २८४ (ख) द्रव्य स'ग्रह, ५४/२२१ २५. द्रव्य'-स'ग्रह-५४/२२२ २६. (क) चउन्विहाराहणाफलु .... भगवती आराधना ।१। (ख) द'राणणाणचरित्ततवाणमाराहणा भणिया ॥ भगवती आराधना-।२। २७. दुबिहा पुण जिणवयणे मणिया आराहणा समासेण । सम्मतम्मि य पटमा बिदिया य हवे चरित्तम्मि ॥ भगवती आराधना-।३। २८. भगवती आराधना-गाथा ४, ६ २९. मणह य तिविहा भणिया सुविहिय आराहणा जिणि देहि । सम्मत्तमिम य पढमा नाणचरित्तेहिं दो अण्णा ॥ मरणसमाधि-प्रकीण कम्-।१५४ १०. (क) द'सणनाणचरित्त' तवे य आराहणा चउक्ख'धा -( महाप्रत्याख्यान प्रकीर्णकम्-।१३७। (ख) श्रीभक्तपरिज्ञा प्रकीर्णकम् गाथा ७ (ग) श्रो मरणसमाधि-प्रकींर्णकम् गाथा ३१७ ३२. अभिधान-राजेन्द्र कोश, पृ० ३८३ ३२. (क) भगवती आंराधना, गाथा ४८ (ख) मरणसमाधि प्रकीर्णकम् , गाथा ३१७ ३३. (क) भगवती आराधना, गाथा २१५४-५६ (ख) श्रो मरणसमाधिप्रकींर्णकम्, गाथा-३१८-२० ३४. श्री मरणसमाधि प्रकीर्णकम, गाथा-३१९ ३५. विजयोदया टीका, पू० १० ३६. समणसुत्त, २०९ ३७. तत्त्वार्थश्रद्धान' सम्यग्दर्शनम । ( तत्त्वार्थ सूत्र १।२) ३८. भगवती आराधना, गाथा ३१ ३९. मरणसमाधि प्रकीर्णकम, गाथा-१६. १८ ४०. भक्तपरिज्ञाप्रकीर्णकम्, गाथा-६६ ४१. समणसुत्त', २०८।४५, २५०।५५

### भगवती आराधना एव' प्रकीर्णकों में आराधना का स्वरुप

४२. समणसुत्त, गाथा २५२

- े ४३. पच्च≆लाणेणं इच्छानिरोह' जणयइ । उत्तराध्ययन २९।१२
  - ४४. आवश्यक, मलयगिरि ( खण्ड २, अध्ययन १)
  - ४५. समणसुत्तं, ४३९

148

- ४६. भगवती आराधना, गाथा २६
- ४७. आतुर प्रत्याख्यान प्रकीर्णकम्, गाथा ३५
- ४८. (क) भगवती आराघना, गाथा २०८
  - (ख) मरणसमाधिव्रकीर्णकम्, गाथा १७६
- ४९. भगवती आराधना, गाथा १५
- ५०. मगनती आराधना, विजयोदया टीका; पृ० ४०

#### UTTARADHYAYANA-SUTRA ON BRAHMANISM

#### V. M. Kulkarni, Bombay

It is indeed difficult to settle questions such as: 'whether Jain  $\bar{a}gama$  texts are earlier or later than the Upanisads and the Epics, the Mahābhārata (including the Bhagvadgitā) and the Rāmāyaṇa, and the like.<sup>1</sup> Instead of delving into matters relating to chronology the present paper confines itself to investigating into the attitude of Uttarādhyayana-sūtra, one of the sacred and valuable texts of the Jain  $\bar{a}gama$ , towards Brāhmanism. Of the thirty-six lectures constituting this text only three lectures called Hariesijjam (Lecture XII), Usuyārijjam (Lecture XIV) and Jannaijjam (Lecture XXV) deserve our special attention as they dwell upon some few noteworthy features of Brahmanism.

In the course of his dialogue with his two sons the Purohita, with a view to dissuading them from adopting ascetic life, sets forth before them the Brahmanical ideal:

'Those versed in the Vedas say that there will be no better world for men without sons.

My sons, after you have studied the Vedas, and fed the priests, after you have placed your own sons at the head of your house and after you have enjoyed life together with your wives, then you may depart to the woods as praiseworthy sages' (XIV. 8-9).

The sons spoke to him these words:

"The study of the Vedas will not save you,<sup>2</sup> the feeding of Brāhmaņas will lead you from darkness to darkness, and birth of sons will not save you. Who will assent to what you said?

Pleasures bring only a moment's happiness but suffering for a very long time...they are an obstacle to the liberation from existence, and are a very mine of evils. While a man...seeks for wealth, he comes to old age and death. We will just now adopt *Dharma*. After adopting it we shall not be born again."

1

In short, this lecture (XIV) strongly recommends the ascetic ideal and pooh-poohs (makes light of) the Brahmanic ideal.

Lecture XII (Harikeśa) paints Brāhmaņa priests in dark colours: They are described as ignoble men  $(an\bar{a}rya)$ , arrogant through pride of birth, slaughterers or killers of animals, men who did not subdue their senses, the unchaste/incelibate fools...those who are full of anger and pride, who kill, lie, steal, and own property, are Brāhmaņas without pure birth and knowledge; they are very bad fields, (on which gifts sown do not grow up as merit): they are only the bearer of words, they do not understand their meaning although they have learnt the Vedas.

In the Lecture about the true sacrifice (XXV. 18-19) too the Brāhmaņas are criticised in these words: The ignorant priests pretend to know the sacrifice; their (so-called) Brahmanical excellence consists in (false) lore; they, resembling fire covered by ashes, shroud themselves in study and penance. He who is called by people a Brāhmaņa and is worshipped like fire is no true Brāhmaņa. Verses 19-29 from this Lecture portray an ideal (Jain) ascetic and call him alone a true Brāhmaņa; and verses 31-34 from this very Lecture explain the true nature of a *sramaņa*, a *brāhmaņa*, a *muni* and a *tāpasa* and the four *varņas* as follows:

"One does not become a sramana by the tonsure, nor a  $br\bar{a}hmana$  by the sacred syllable Om, nor a muni by living in the woods, nor a  $t\bar{a}pasa$  by wearing (clothes of) kuśa grass and bark.

One becomes a sramana by equanimity, a  $br\bar{a}hmana$  by celibacy, a muni by knowledge, and a  $t\bar{a}pasa$  by penance.

By one's actions one becomes a  $br\bar{a}hmana$ , by one's actions one becomes a ksatriya, by one's actions one becomes a  $v\bar{a}isya$  or by one's actions one becomes a  $s\bar{u}dra$ ."<sup>3</sup>

Harikesa, the son of a svapaka (=Candala), who has adopted asceticism, criticises the Brahmanas for tending the fire, seeking external purity by water, using Kusa-grass, sacrificial poles, straw and wood, touching water in the evening and morning (on the occasion of saying prayers) thereby injuring living beings and com-

#### Uttaradhyayana

mitting sins. He indirectly criticises also bathing in a holy bathingplace (like Pray $\bar{a}$ ga, a celebrated place of pilgrimage at the confluence of Gang $\bar{a}$  and Yamun $\bar{a}$ ) with a view to washing away sins when he declares:

The *dharma* is my pond, celibacy my holy bathing-place... there I bathe...and get rid of my impurities of sins<sup>4</sup> (also hatred). (XII. 46).

He lays stress on the great value of penance and makes light of birth in a high or exalted family. In fact, Harike's as well as Citra-Sambhūta legends illustrate how a *svapāka*, detested by all people for being born in the lowest caste, by taking to asceticism reaches the highest place of perfection. These legends bear testimony to the fact that the Jain *dharma* does not believe in untouchability nor in caste-superiority.

Finally, the Jain criticism of Vedic (animal) sacrifices : Jainism prescribes *ahimsā* (non-violence or non-injury to living beings) as the first and foremost of its five fundamental or basic *vratas* (vows). Every follower of Jainism must observe this *vrata* by abstaining from violence or injury to living beings, in thought, word or deed, together with its causal and permissive variations. With such a great emphasis on *ahimsā*, the attitude of Jainism towards sacrifices involving slaughter of animal is bound to be one of uncompromising dissent and bitter hostility. The *Uttarādhyayana*, the first  $m\bar{u}la-s\bar{u}tra$  which is one of the most valuable portions of the Jain *āgama*, on one occasion declares:

The binding of animals (to the sacrificial pole), all the Vedas, and sacrifices, being the causes of sin, cannot save the sinner; for his karmans are very powerful (XXV. 30).

In the Lecture on Harikes'a there is a passage interpreting a sacrifice spiritually which deserves special attention :

"He who is well fortified by the five samvaras (preventing by means of the samitis and guptis the  $\bar{a}srava$ , the flowing in of the karman upon the soul), is not attached to this life, abandons his bod. (in the  $k\bar{a}yotsarga$  posture), who is pure and does not care

for his body, in fact offers the best of sacrifices and as such wins the great victory.

Where is your fire, your fire-place, your sacrificial ladle? Where the dried cow-dung (used as fuel)? Without these things, what kind of priests can the monks be?

Penance is my fire; life my fire-place; right exertion is my sacrificial ladle; the body the dried cow-dung; karman is my fuel; self-control, right exertion and tranquility are the oblations, praised by the sages, which I offer (XII. 42-44)."<sup>5</sup> Taking a clue from these passages, many later Jain works dealing with dharma, mythology, philosophy and dharma-kathās denounce bloody Vedic sacrifices at length using cogent arguments. Among such works Mallisena's Svādvādamanjari is particularly noteworthy. Its discussion, however, lies outside the scope of the present paper. Some of these works including Svādvādaman jari cite passages from sruti, smrti, the Mahābhārata, the Purānas, as well as the views of the Sāmkhyas, etc., in the course of their criticism of himsā with approval. These passages leave no doubt that there was a strong body of opinion even in Brahmanism which revolted against himsā, even vaidha himsā (i.e. himsā prescribed in sāstras, such as animal-slaughter in a sacrifice). A.B. Dhruva maintains that "this trend of thought seems to have come down from times earlier than the rise of Jaipism and Buddhism, mainly in the Bhukti and  $J_{\tilde{n}\tilde{a}na}$  schools as distinguished from the ritualistic school of Brahmanism."

The trend of thought against vaidha himsa may have been present in the period preceding the times of Mahāvīra and Buddha. One may however add, without any fear of contradiction, that the strong criticism of the Yajnīya himsā by the powerful advocates of ahimsā from the Jain and Buddhist circles must have exercised considerable influence and strengthened the trend of thought that was already there and contributed to some extent to the decline of the Yajnīya himsā.

The Uttarādhyayana-sūtra criticises the following aspects of Brahmanism :

(i) The ritualism or formalism or ceremonialism as against the self-control and the virtuous life of the ascetics, and its advocates, the priests

- (ii) The animal sacrifice prescribed by the Vedas
- (iii) Caste-system based on birth.
- (iv) Untouchability and
- (v) Brahmanic belief that bathing at a holy bathing-place washes away one's sins.

In conclusion may I say: Although Jainism and Buddhism assail Brahmanism for enjoining bloody animal sacrifices, for creating the evil caste-system, for recognising untouchability, for entertaining superstitious beliefs like 'bathing in the river Ganga washes away sins, 'food offered to Brahmanas (on the anniversary of the death of a relative in whose honour srāddha is performed), reaches the particular dead relative (in heaven), 'the birth of a son saves you from hell', etc., we must never lose sight of the most important fact that like Brahmanism and Hinduism, Jainism and Buddhism are and remain genuine products of the Indian mind and that they have considerably influenced Indian spiritual life. It is an indisputable fact that although Indian religions and their darsanas present a diversity of views, we can easily discern in them the common stamp of an Indian culture-the unity of moral and spiritual outlook. When we compare and contrast these Indian religions with the foreign religions like Islam and Christianity, we at once realise how closely allied these Indian religions are. Every Darsana is moved to speculation by a sense of discomfort and disquiet at the existing order of things. These darsanas agree implicitly on the four *ārycsatyas* (noble truths) discovered by Buddha: 1. There is suffering. 2. There is a cause of suffering. 3. There is cessation of suffering. 4. There is a way to attain it. These darsanas also accept the law of Karman which implies optimism and makes man the master of his own destiny. They also hold in common the view that ignorance of reality is the cause of our bondage and sufferings and liberation from these can be achieved only through knowledge of reality, continued meditation on the highest principle and a life of self-control (yoga and samyama); further, these darsanas accept the idea of liberation (moksa, mukti, nirvana) as the highest goal or aim of life. Brahmanism, Jainism and Buddhism are the major

11. Seminar on Jain Agama

constituents of *Bhāratīya-dharma* and *Bhāratīya-samskrti* and every Bharatiya ought to be proud of this glorious heritage.

As researchers or investigators into truth we must take note of the attacks on the Vedas, the Brāhmaņas, their ceremonialism or ritualism and their institutes of varna and jāti, the recognition of degrading untouchability, their superstitious beliefs, etc. and learn from their perceptive criticism, ignoring polemics but we must always and ever keep at the back of our mind the common thread of cultural unity and spiritualism that runs through these three great religions of Indian origin.

- 1. According to some modern scholars Jainism and Buddhism represent a revolt against the older religion of Brahmanism; the orthodox Jains themselves however assert that their religion is the oldest of all religions, and the religion of the Brahmanas is merely a degenerate form of it.
- 2. Cf. Traigunyavişayā vedā nistraigunyo bhavārjuna /

-Bhagavadgita-II-45.

3. Cf. Cāturvarņyam mayā sīstam guņakarmavibhāgašah / -Bhagavadgītā-IV-13

And, also Bhagavadgita-XVIII-41.

4. Cf. The author of  $S\bar{u}yagadamga$  assails Brahmanical ritual thus: "If it were true that perfection or liberation can be attained by ablutions with cold water, then fishes, tortoises and snakes would attain the highest perfection; and if water really washed away the evil deed, then it must needs wash away the good deed also. Brahmanas assert that perfection or liberation is to be attained by the daily lighting of the fire; if this were true, smiths and artisans of a similar nature would attain the highest sanctity.

-Sūyagada VII-14-16, 18.

5. Cf. "Superior is wisdom-sacrifice (jňāna-Yajňa) to the sacrifice with objects (dravya yajňa), O harasser of thy foes. All action (Karma) without exception, O son of prthā, is comprehended (or culminates) in wisdom (jňāna). -Bhagavadgītā-IV. 33. And, "Of offerings I am the offering of Japa". (Yajňānām japa-yajňo'smi') -Bhagavadgītā-X. 25.

# उत्तराध्ययनसूत्र तथा धम्मपद की उक्तियेां में प्राप्त साम्य

### -प्रज्ञा ठाकर, अहमदाबाद.

अति प्राचीन काल से राष्ट्रीय जीवनमूल्यों का बोध प्राप्त कराने के लिए सरल बोधात्मक कथानकों व सुभाषितों का प्रयोग होता रहा है । एक ही प्रकार के एसे सुभाषितात्मक अंश प्रायः सभी संप्रदायों के साहित्य में उपलब्ध हैं और इन सूक्तियों का त्रिकालाबाधित मूल्य है । जैनागमों में उत्तराध्ययनसूत्र तथा बौद्ध आगमों में धम्मपद प्रायः इसी कारण अधिक लोकप्रिय है । आगम का सर्वसाधारण अर्थ है-ज्ञान कैसे प्राप्त हुआ, प्राप्त ज्ञान का मूल स्रोत कौन सा है यह प्रगट करनेवाली गुरु-शिष्य पर परा । अर्थात् मोक्षप्राप्ति के विभिन्न मार्ग जतानेवाले अनेकानेक संप्रदायों में भी सद्विचार की समानता का सूत्र हमेशां दृष्टिगोचर होता रहा है ।

उत्तराध्ययनसूत्र [उ.सू.] जैन आगम साहित्य के प्राचीनतम लोकप्रिय प्रंथों में से एक है ।

उ.सू. के रचनाकार तथा रचना काल के बारे में सर्वसंमत अभिप्राय नहीं है। किन्तु उ.सू. भगवान महावीर के निर्वाण के प्रायः १००० वर्ष के सुदीर्ध कालखण्ड़ में भिन्न भिन्न व्यक्तियों द्वारा संकल्ति प्र'थ है। किसी एक व्यक्ति द्वारा लिखित किसी काल विशेष का यह प्रन्थ नहीं है। इस मत से अधिकांश विद्वान सहमत है। उनका प्राचीनतम अंश श्रमणों को सम्बोधित उपदेशवचनों, टल्टांत कथाओ, इतिहास संवादों और प्राचीन आख्यायिकाओं से सम्बन्धित अध्-ययन है। बाद के कुछ अध्ययनों को छोड कर अन्य सभी भाषा, छंदरचना, तथा विषयनिरूपण की दृष्टि से आगम साहित्य के प्राचीनतम स्तर में स्थान प्राप्त करते हैं। १५६

ऐसे ज्ञान के स्रोतरूप उ.सू. में आत्मा-परमात्मा, जीव, काम, कोघ, लोभ, मोह, तृष्णा, मृत्यु, श्रमण, भिक्षु आदि अनेक विषयों की अत्य त गहराई से चर्चा की गई है।

धम्मपद बौद्ध आगम है और सुत्तपिटक के ख़ुद्दकनिकाय नामक अंतिम निकाय के पन्दह प्रन्थों में उसका द्वितीय स्थान है। बौद्धागमों में सर्वाधिक लोकप्रियता उसे प्राप्त होने के कारण ही प्रायः उसे बौद्धों की गीता भी कहा गया है।

चीनी तुर्किस्तान में खोरान के नज़दीक के क्षेत्र से एक खण्डित हस्त-लिखित पुस्तक प्राप्त हुई है । यह खरोष्टि लिपी में है । इस प्रांथ के अध्ययन के बाद कुछ विद्वानों का मत है कि वह ईसा के २६९ वें वर्ष में लिखा गया होगा । इसके उपरांत चीनी माषा में धम्मपद के तीन भिन्न भिन्न संस्करण प्राप्त होते है । अतः कहा जा सकता है कि पालि भाषा का धम्मपद अति प्राचीन है । धम्मपद की इन धार्मिक गाथाओं में भगवान तथागत के अनुयायी बौद्ध श्रमणों की गाथाएँ ही नहीं अपितु अन्य पंथोपपंथ के श्रमण व ब्राह्मणों द्वारा कही गई गाथाओं का भी समावेश है । इस से फलित होता है कि उस युग में पंथद्वेष नहीं था और सुविचारों का आदानप्रदान सुचारुरूप से चल्ला रहता था । उ.सू. व धम्मपद में अध्यात्म, धर्म, नीति, कर्तव्य, साधना, समभाव, वीतराग आदि विषयों के निरूपण में भाषा की महत्ता, प्रौटता व गांभीर्य का कहीं कहीं तो अक्षरशः साम्य दिखता है ।

उ.सू. और धम्मपद में प्राप्त ऐसी कुछ समान सूक्तियों पर हम दृष्टिपात करेंगे ।

सुसुखं बत जीवाम येसं नो नत्थि किञ्चनं ।

पीतिभक्खा भविस्साम देवा आभस्सरा यथा ॥ –घम्मपद–२००–४ (अकिञ्चन ऐसे हम यहीं अच्छी तरह सुखरूप जीवन व्यतीत कर रहे हैं। जिस प्रकार देव आभास्वर हैं, उसी प्रकार हम भी प्रीति–भक्षी होंगे।) इसी प्रकार के निस्पृहत्व की कल्पना महाभारत की अनुगीता के अन्तर्गत ब्रह्मगीता में (१२–२६८–८) जनक–ब्राह्मणसंवाद में भी प्राप्त होती है। जो सहरसं सहस्साणं संगामे दुज्जए जिणे।

एगं जिणेज्ज अप्पाणं एस से परमो जओ । – उ.स्. ९–३४ दशल्क्ष योद्वाओं पर युद्ध में विजय प्राप्त करने से अपने आप पर विजय प्राप्त करना उत्तम जयश्री है ।

यौ सहरसं सहरसेन सङ्गामे मानुसे जिने |

एकं च जेय्यमत्तानं स वे सङ्गाममुत्तमो ॥ –धम्मपद–१०३।४ (संप्राम में सहस्र के सहस्र (दश लक्ष) व्यक्तियों को जोतने से तो एक आत्मा को जीतनेवाला संप्रामे उत्तम है।)

अप्पाणमेव जुउझाहि किं ते जुउझेण वउझओ ।

अप्पाणमेवमप्पाणं जइत्ता सुहमेहए ॥ उ.-सू. ९–३५ (स्वयं से युद्ध कर, बाहरी शत्रु से लडने से क्या १ अपने आप पर स्वयं विजय प्राप्त करनेवाला मनुष्य ही सुख पाता है।)

पञ्चिन्दियाणि कोहं माणं मायं तहेव लोहं च ।

दुज्जयं चेव अप्पाणं सब्वं अप्पे जिए जियं ॥ उ.सू. ९–३६ (पब्चेन्द्रियाँ, क्रोध, मान, माया, लोभ और दुर्जय 'स्व' अर्थात् अपने आप को भी आत्मा की विजय द्वारा ही जीता जा सकता है।)

अत्ता हवे जितं सेय्यो न चायं इतरा पजा । अत्तदन्तस्स पोसस्स निच्चं संयतचारिनो ॥ धम्मपद-१०४-५ नेव देव न गन्धब्बो न मारो सह ब्रह्मुना । जितं अपजितं कयिरा तथारूपस्स जन्तुनो ॥ धम्मपद-१०५-६ (इन अन्य प्रजाओं को जीतने के बजाय अपने आपको जीतना ही श्रेय-क्षेत्र है । आत्मदमन करनेवाले तथा सदा संयम से चल्रनेवाले जन्तु को ब्रह्मा

www.jainelibrary.org

सहित देव, गंधर्व और मार जैसे भी अ-जित (उनके विजय को मिथ्या करना) नहीं कर सकते।)

(ब) नो इन्दियग्गेज्ज्ञ अमुत्तभावा अमुत्तभावा वि य होइ निच्चो ।

अज्झत्थहेउं निययस्स बन्धो संसारहेउं च वयन्ति बन्धं ॥ उ.सू.१४-१९ [(आत्मा) अमूर्त होने के कारण इन्द्रियप्राह्य नहीं है। अमूर्त होने से ही वह नित्य है। अपने सांसारिक बंधन का हेतु आत्मा में निहित है। इसी बंधन को संसार का हेतु माना गया है।]

अत्ता हि अत्तनो नाथो को हि नाथो परो सिया।

अत्ता हि सुदन्तेन नाथं लभति दुल्लमं ॥ धम्मपद-१६०-४

[आत्मा ही आत्मा का नाथ है, अन्य कौन उसका नाथ हो सकता है ? अतः उदात्त (सुदन्त) आत्म द्वारा ही दुर्र्लभ नाथ प्राप्त होता है ]

अत्तना व कतं पापं अत्तना संकिलिस्सति ।

अत्तना अकतं पापं अत्तना व विसुज्झति ।

सुद्री असुद्री पच्चत्तं नाञ्ञो कञ्ञं वि सोघये॥ –घम्मपद-१६५-९ [आत्मा द्वारा किये गये पाप से आत्मा को ही क्लेश होता है। निष्पाप आत्मा से आत्मा शुद्ध होती है। प्रत्यात्मा की–प्रत्येक व्यक्ति की शुद्धि या अशुद्धि अन्य कोई नहीं कर सकता।]

'अत्तना चोदयत्तानं पटिमासे अत्तमत्तना ।' -धम्मपद-३७९-२० (आत्मा के द्वारा ही आत्मा की खोज करे', आत्मा द्वारा आत्मा का परीक्षण करे'।)

'उद्घरेदात्मनात्मानम्.....। गीता—६-५ और ५-३४-६२ में आत्मा से आत्मा की खोज करो । आत्मा ही आत्मा का बंधु है और आत्मा ही आत्मा का रिपु है । ऐसी महाभारत की उक्ति के साथ इस गाथा की तुल्ला की जा सकती है । मासे मासे तु जो बाल्लो कुसग्गेणं तु मुञ्जए । न सो सक्खायधम्मस्स कलं अग्धइ सोल्सिं ॥ [कोई मूर्ख प्रति मास केवल कुशाम्र भाग जितना ही भोजन करे तब भी वह सुआख्यात धर्म की सोल्हर्वी कला तक नहीं पहूँचता ।] मासे मासे कुसग्गेन बालो मुञ्जेथ भोजनं । न सो सङ्खतधम्मानं कलं अग्धति सोळसिं ॥ --धम्मपद-७८-११ [मूर्ख यदि प्रतिमास दर्भ की नोक जितना ही भोजन करता रहे तब मी

धर्म को जाननेवाले लोगें की सोल्हवीं कला के लायक भी वह नहीं होता।]

पडन्ति नरए घोरे जे नरा पावकारिणो ।

दिव्वं च गइं गच्छन्ति चरित्ता धम्ममारियं ॥ –उ.सू. १८/२५ (जो पुरुष पापाचरण करता है वह घोर नरक का भोगी बनता हैं, आर्थ-धर्म का आचरण कर के दिव्य गति को प्राप्त करता है।)

कासावकण्ठा वहवो पापधम्मा असंयता ।

पापा पापेहि कम्मेहि निरयं ते उपपज्जरे ।। -धम्मपद-३०७-२ (कषाय वस्त्र धारण करनेवाले, पापधर्मी, असंयमी असंख्य पापी पुरुष पापकर्मी से नरक में वास करते हैं )

तसपाणे वियाणेत्ता संगहेण य थावरे ।

जो न हिंसइ तिविहेणं तं वयं बूम माहणं ॥ –उ.सू २५-२३ (जो त्रस अर्थात् जंगम और स्थावर प्राणियों को ठीक से समजकर तीनों प्रकार (मन, वचन, काया) से उनकी हिंसा नहीं करता उसे हम ब्राह्मण कहते हैं।)

> यरस कायेन वाचाय मनसा नत्थि दुकतं । संवुतं तीहि ठानेहि तमहं ब्रूमि ब्राह्मणं ।। धम्मपद-३९१-९

(काया, वाणी तथा मन से जिसने कोई दुष्कृत नहीं किया, तीनों प्रकार से संवृत्त हैं उसे मैं ब्राह्मण कहता हूँ । )

कोहा वा जइ वा हासा लोहा वा जइ वा भया।

मुसं न वयई जो उ तं वयं बूम माहणं।। उ. सू. २५-२४ (क्रोध, हास्य, ल्लोभ या भय से जो असन्य नहीं बोलता उसे ब्राह्मण कहते है।) न जटाहि न गोत्तेन न जच्चा होति ब्राह्मणो।

यम्हि सच्चं च धम्मो च सो सुची सो च ब्राह्मणो ॥ धम्मपद २९३-११ ( जटा, गोत्र या जन्म से ब्राह्मण नहीं होता, जिस में सत्य और धर्म है वही छुर्चा अर्थात् पवित्र है, वही ब्राह्मण है । )

चित्तमन्तमचित्तं वा अप्पं वा जइ वा वहुं।

न गिण्हाइ अदत्तं तं वयं बूम माहणं ॥ उ.सू. २५-२५ (जो अदत्त है अर्थात् किसी के द्वारा (दान में स्वयं देना) दिये बिना सचित्त (अर्थात् दास, पद्यु आदि) अथवा अचित्त (अर्थात् सुवर्ण आदि) जरा भी नहीं लेता (अर्थात् जो कुछ मांगता नहीं) उसे हम ब्राह्यण कहते हैं।)

अकिञ्चन अनादानं तमहं बूमि आह्यणं ॥ धम्मपद–३९६-१४ ( जो अकिञ्चन है, अपरिप्रही (कुछ लेने की इच्छा रहित है उसे मैं ब्राह्मण कहता हूँ।)

जहा पोमं जले जायं नोवलिप्पइ वारिणा।

एवं अलित्तं कामेहिंतं वयं बूम माहणं ॥ उ० सू० २५-२७ (जल में उत्पन्न कमल पुष्प जिस प्रकार जल से अलिप्त रहता है, उसी प्रकार जो कामभोगों से अलिप्त रहता है उसे हम ब्राह्मण कहते हैं।)

वारि पोक्खरपत्ते व आरग्गेरिव सासपो ।

यो न लिम्पति कामेसु तमहं बूमि बाहाणं ।। धम्मपद-४०१-१९

[कमलपत्र पर पडे जल की तरह और तकली (सूत कांतने की) की आर की नोक पर रखे सरसों के कण की तरह जो 'काम' से लिप्त नहीं होता उसे मैं ब्राह्मण कहता हूँ !]

जहित्ता पुब्वसंजोगं नाइसंगे य बन्धवे ।

जो न सउजइ एएहिंत वयं बूम माहणं ।। उ.सू. २५-२९ (पूर्व सम्बन्ध, सम्बन्धी वर्ग तथा बान्धवों का त्याग कर के जो भोगों में आसक्त नहीं होता उसे बाह्यण कहते हैं।)

सब्बसंयोजनं छेत्त्वा यो वे न परितस्सति ।

सङ्गातिगं विसंयुत्तं तमहं बूमि ब्राह्मणं ॥ धम्मपद-३९७-१५ [सर्व संयोजनों को (सम्बन्धें को) छेद कर भी त्रस्त नहीं होता, जो आसक्ति से परे है, अविषक्त (अनासक्त) है उसे मैं ब्राह्मण कहता हूँ।)

न वि मुण्डिएण समणो न ओंकारेण बम्भणो ।

न मुणी रण्णवासेणं कुसचीरेण तावसो ।! उ.सू. २५–३१ [मुण्डन करवाने से श्रमण नहीं होता, ॐकार (रटण) से ब्राह्मण नहीं होता, अरण्यवास करने से कोई मुनि नहीं होता तथा कुश–वस्त्र (वल्कल्ल) धारण करने से तापस नहीं होता । ]

न मुण्डकेन समणो अब्बतो अलिक भण ।

इच्छालोभसमापन्नो समणो कि भविरसति ।। धम्मपद-२६४-९ (मुण्डी होने से अमण नहीं हुआ जाता. नियमों का पालन न करनेवाला, अस-त्यवादी, इच्छाओं से तथा लोभ से आसक्त किस प्रकार अमण होगा ?)

समयाए समणो होइ बम्भचेरेण बम्भणो ।

नाणेण च मुणी होइ तवेण होइ तावसो ॥ -उ.सू. २५-३२ (समता से श्रमण, ब्रह्मचर्य से ब्राह्मण, ज्ञान से मुनि तथा तप से तापस होते है)। बाहितपापो ति ब्रह्मणो

समचरिया समणो ति वुच्चति ॥ धम्मपद-३८८-६ (पापो को बहिर्गत करने से ब्राह्मण कहलाता है। समचर्या द्वारा श्रमण (समण) कहलाता है।)

धम्मपद के 'बह्मणवग्गो ' की अनेक गाथाओं तथा सुत्तनिपात के 'बसेट्ट-सुत्त ' ( वसिष्ठसूत्र ) की २७ से ५४ तक की गाथाओं में लगभग शब्दशः समानता मिल्ली है।

महाभारत और उ० सू० की तरह घभ्मपद की गाथाओं में भी स्थान स्थान पर 'तमहं बूमि ब्राह्मणं ' जैसी पंक्तियाँ हैं।

प्राकृत के ' समत्व ' से ' समण ' और पालिभाषा में समचर्या से 'समण' या श्रमण हुआ। वैसे ही वैदिक अनुगमों में ब्रह्म के साथ समत्व की कल्पना करके ब्राह्मण शब्द आया।

प्रस्तुत अध्ययन से यह स्पष्ट होता हैं कि उ० सू० तथा घम्मपद के विषयवस्तु का स्रोत एक ही है । वैदिक साहित्य में भी इन्हीं गुण—विशेषों का विवरण प्राप्त होता है ।

भारतीय संस्कृति की यही विशेषता है | मोक्षप्राप्ति के मार्ग, आचार, विचार उपासनापद्धतियाँ तो यहाँ अनेक पनपी है । किन्तु सामंजरय के सूत्र, विचारों का आदान-प्रदान भी चल्ता रहा । जैंन, बौद्ध व वेद-उपनिषद का इस समान तत्त्व का बोध आज के संकान्ति काल में राष्ट्र की एकात्मकता और अखण्डितता को दढमूल बनाने में उपकारक हो सकता है । अतः विभिन्नताओं की खोज के बजाय विभिन्न पंथ-सम्प्रदायों में समाविष्ट एकत्व के सूत्रों की खोज आवश्यक हो गयी है । ऐसा सादर सूचन करने का लोभ संवरण नहीं कर सकती ।

### संदर्भग्रन्थ-सूचि

- (१) उत्तराध्ययन : एक समीक्षात्मक अध्ययन वाचना प्रमुख—आचार्य तुल्सी, विवेचक और संपादक – मुनि नथमल्ल्जी, प्रका० जैन श्वेताम्बर तेरापंथी महासभा, आगमसाहित्य प्रकाशन समिति, कलकत्ता-१, प्रथम–आवृत्ति, १९६७.
  - (૨) ઉત્તરાધ્યયન સૂત્ર અને મહાભારત એક તુલનાત્મક અધ્યયન, લે. ઉપેન્દ્ર સાંડેસરા.
  - (૩) ધમ્મપદ ધર્મ'ના પદેા ( ગુજરાતી સરળ અનુવાદ સહિત ) સંપા૦ પંડિત બેચરદાશ દાેશી, પ્રકા૦ ત્રિભુવનદાસ ક. ઠકકર, સંસ્તુ સાહિત્યવર્ધ ક કાર્યાલય, રાયખડ, અમદાવાદ. સં૦ ૨૦૦૨.
- (भ) महाभारतम् श्रीमन्नीलकण्ठविरचितभारतमावदीपाख्यटीकया समेतम्-आवृत्ति-६ प्रंथोंमें, प्रका० ओरियण्टल बुक्स रीप्रिंट कोपेरिशन, दिल्ही, संपा० पं० रामचन्द्र शास्त्री किंजवाडेकर, द्वितीय आवृत्ति-१९७९
  - (૬) ભારતરત્ન ( મહાભારતના સૂક્તિ રત્નાનું સમાલાચન ) લે૦ ઉપેન્દ્ર સાંડેસરા, પ્રકા૦ ડાૅ૦ ભાેગીલાલ જ સાંડેસરા, અધ્યાપક નિવાસ, પ્રતાપગજ, વડાદરા–૨, પ્રથમ આવૃત્તિ, ફેબ્રુઆરી–૧૯૬૩.

## उत्तराध्ययन तथा मनुस्मृति में वर्णित साधु-आचार

### डा. मिथिलेश कुमारी मिश्र, पटना

ब्राह्मण आचार का प्रस्थान बिन्दु वर्णाश्रम धर्म है जो स्मृतियों में निरूपित है और श्रमण आचार का प्रस्थान बिन्दु वैराग्य है जो उसके आगम प्रन्थों में निरूपित हैं। स्मृतियों में मनुस्मृति तथा जैन आगम प्रन्थों में उत्तराध्ययन में आचार—व्यवस्था का पूर्ण विवेचन उपरुच्ध है। अतः प्रस्तुत ठेख इन्हीं सीमाओं में है। मनुस्मृति के अनुसार संन्यासोन्मुख प्राणी अपने सभी उत्तरदायित्वों से निवृत्त होने पर ही संन्यास में प्रविष्ट हो सकता है। अर्थात् वर्णाश्रम व्यवस्था की पूर्णता के साथ ही संन्यासी होना चाहिए। क्रमशः विनय-पूर्वक ब्रह्मचर्ये आश्रम में ज्ञानार्जन करना चाहिए। तत्पश्चात् धर्म पूर्वक निष्ठा और कर्मठता से धनार्जन करके गृहस्थाश्रम के नियमें का पाल्ज करना चाहिए सन्तानोंत्पत्ति करके पितृऋण से मुक्त हो वानप्रस्थ में यज्ञादि करनेके बाद व्यक्ति संन्यास का अधिकारी होता है। ऋणशोधन किये बिना मोक्षार्थी नरकगामी होता है, दृष्टव्य है :—

ऋणानि त्रीण्यपाकृत्य मनो मोक्षे निवेशयेत १।

अनपाकृत्य मोक्ष तु सेवमानो व्रजत्यधः ॥

इस प्रकार आश्रम की अनिवार्यता स्वयं सिद्ध है। मनुस्मृतिकार ब्राह्मणों या दिजों को ही संन्यास की आज्ञा देता है रोष वर्णी क्षत्रिय, वैश्य और शूद के कर्त व्य-पालन में ही उनके मोक्ष की सिद्धि या पूर्णता मान लेता है। क्षत्रियों के लिए वानप्रस्थ का विधान हैं-वार्धक्य में मुनिवृत्ति को काल्टिरास द्वारा रघु-वंशियों का जीवनादर्श माना गया है किन्तु इनके लिए रणक्षेत्र में प्राणत्याग करना भी संन्यास-साधन के समतुल्य है। मनस्मृति का विधान है कि क्षत्रिय चाहे तो तृतीय आश्रम में जाये या धर्मयुद्ध में प्राणों का परित्याग करे। वैश्यों के लिए वानप्रस्थ और संन्यास की अनिवायता नहीं वतायी गई है और शूद्रों के लिए तो स्पष्ट कहा गया है कि सेवा ही उनके लिए संन्यास के समतुल्य फल-दायक हैं। ै शूद्र के लिए संन्यास का वर्जन है तभी तो तपलीनशम्बूक शुद्र का सिर राजा राम के द्वारा छिन्न कर दिया गया था। मनुस्मृति में बार—बार सभी आश्रमों में जाने का उल्लेख मिल्ला है यथा –

अनघीत्य द्विजो वेदाननुत्पाद्य तथा सुतान् ।

अनिष्ट्रवा चैव यहौरच मोक्षमिच्छन्त्रजत्यधः ॥

अर्थात् जो दिज वेदों को न पढ़कर तथा पुत्रों की उत्पत्ति और यज्ञों का अनुष्ठान न कर (अथवा ऋषिऋण, पितृऋण, और देवऋण से उत्तीर्ण हुए बिना) संन्यास धारण करनेकी इच्छा करता है वह नीच नरक गति को प्राप्त होता है। मनुस्मृति के अनुसार दिजों के छिए तीनों ऋणों के अपाकरण के बाद ही संन्यास का विधान है। जबकि जैन आगम ऐसा नहीं कहते। क्षत्रिय राजा नमि की प्रवज्या, दो युवा ब्राह्मणो का श्रमण बन जाना, हरिंकेशी चाण्डाल की तपस्या आदि वर्णाश्रम धर्म की व्यवस्था के विपरीत हैं। जिसमें जब भी वैराग्य भाव हो वही श्रमण हो सकता है।

इस प्रकार जैन श्रमणों के लिए जाति या आश्रम की कोई विशेष आव-इयकता नहीं है। निवृत्ति पर ही इनका सिद्धान्त निर्भर है। जैन आगमों में साधुओं के लिए पूर्ण अहिंसा, सत्य, अस्तेय, ब्रह्मचर्य और अपरिग्रह ब्रतों का विधान किया गया है। इनका विस्तृत विवेचन उत्तराध्ययन में उपलब्ध है।

श्रमण शब्द की व्युत्पत्ति श्रम से मानी गयी है जिसके अनुसार श्रमण शब्द का मूलाघार, कायक्लेश अथवा तपस्या है<sup>8</sup> जिसकी पूर्णता २२ परीषहों के सहन करने में होती है। ये बाईस परीषह साधु-जीवन की कसोटी हैं। इनके विस्तृत विवेचन हेतु शोध-प्रबंध अपेक्षित है। अतः यहाँ पर मात्र उनके नाम प्रस्तुत हैं क्षुधापरीषह, तृषापरीषह, शीतपरीषह, उष्णपरीषह, दंशमषकपरीषह अवस्त्रपरीषह, अरतिपरीषह, स्त्रोपरीषह, चर्यापरीषह, वधापरीषह, याचनापरीषह अलाभपरीषह, रोगपरीषह, तृणस्पर्शपरीषह, प्रस्वेदपरीषह, सत्कारपुरस्कारपरीषह प्रज्ञापरीषह, अज्ञानपरीषह, तथा दर्शनपरीषह ।

\*

उत्तराध्ययन तथा मनुस्मृति में

त्यागप्रधान साधुमार्ग पर चलने वाले व्यक्ति को इन परीषहों पर विजय प्राप्त करनी चाहिए। साधुचर्या में ये उक्त कम से ही उत्पन्न होते हैं। उत्तराध्ययन के द्वितीय अध्याय में इनका विवेचन प्राप्त होता है। इनके अतिरिक्त साधु के सामान्य क्रिया कलापों की भी नियम—व्यवस्था दी गयी है। भिक्षा की विधियाँ निश्चित की गयी है। साधु को चाहिए की गृहस्थ का दिया हुआ एषणीय शुद्ध आहार ही ग्रहण करें। <sup>6</sup> यदि पहले घर में किसी अन्य भिक्षु ने प्रवेश किया हो लो साधु न तो उस भिक्षु के अति दूर न अति समीप में तथा न नेत्रों के सामने खडा हो और न उसका उल्लंधन कर घर में आवे। <sup>9</sup> इसी प्रकार लगभग सभी

आचारों के लिए कठोर नियमें की ज्यवस्या वर्णित है। कवचयुक्त सुशिक्षित घोडे की तरह इच्छाओं का निरोध करने वाला मुनि मोक्ष को प्राप्त कर लेता है। साधु-आचार में श्रद्धा, ज्ञान और चरित्र का विशेष ध्यान रखा गया है। मनुस्मृति के षष्ठ अध्याय में साधु-आचार का विस्तृत विकरण मिल्ला है। अपने पूर्व दायित्वों का पालन करने के लिए दण्ड और कमण्डलु साथ में लेकर

मोक्षसिद्धि के लिए अकेले ही भ्रमण करने का विधान है। आचरण सम्बन्धी :एक श्लोक प्रस्तुत है :—

दृष्टिपूतं न्यसेत्पादं वस्त्रपूतं जलं पिबेत् ।

सत्यपूतं वदेदाचं मनःपूतं समाचरेत् ॥

अर्थात् आंख से जमीन को देख कर पैर रखे, वस्न से छानकर जल पिये, सत्य वचन बोले और पवित्र मन से कार्य करे । कोई वाद-विवाद करे तो सहले, किसी का अपमान न करे । कोध से भरे हुए मनुष्य का जवाब कोधित होकर न दे, कोई निन्दा करे तो भद्र वचन ही कहे । सात द्वारों (पांच ज्ञानेन्द्रिय तथा तथा मन और बुद्धि) से प्रहण किये जाने वाले विपयों की चर्चा न करे । ° भिक्षा एक ही बार मांगनी चाहिए । भिक्षा न मिलने पर विषाद न करे और मिलने पर हर्ष न करे । प्राणयात्रारक्षार्थ भिक्षान्न से जीवन निर्वाह करे । दण्ड और कमण्डलु में भी आसक्ति न रखे । अल्पाहम् और एकान्त निवास इन दो उपायो से, विषयेां द्वारा खीं ची जाने वाली इन्द्रियें। को वश में करे। इन्द्रियें। के नियंत्रण से और राग द्वेष के त्याग तथा प्राणियें। की अर्हिसा से संन्यासी मोक्ष पाता है।<sup>99</sup> मनुस्मृति में व्याहृति और प्रणव सहित यथाविधि तीन प्राणा-यामों की व्यवस्था भी बतायी गयी है क्येंकि आग में तपाने से जैसे घातुओं का मैळ जल जाता है वैसे ही प्राणवायु के निग्नह से इन्द्रियें। के दोष दग्ध हो जाते हैं। साधक अर्हिसा, इन्द्रियसंयम, वैदिक कर्में। के अनुष्ठान और कठिन तपश्चर्या से ब्रह्मपद को प्राप्त होते हैं।<sup>92</sup> जैन आगमें। में भी ल्याभग इसी प्रकार के नियमें। का उल्लेख मिल्ला है। उत्तराध्ययन में आक्रोशपरीषह के अन्तर्गत कहा गया है कि :-

## अवकोसेज्जा परे भिक्खुं, न तेसि पडिसंजले ।

🐡 सरिसो होइ बालाणं, तम्हा भिक्स्तू न संजले ॥<sup>93</sup>

अर्थात् कोई पुरूष साधु की निन्दा करे तो साधु उसके ऊपर कोघ न करें क्येंकि वह मुखें के समान हो जाता है। इसलिए अपने को कोसने वाले पर भी साधु कोप न करें। दूसरें की दारूण और कंटक के समान चुभने वाली अति कठोर भाषा को सुनकर भी साधु मौन ही रहे किन्तु उन कठोर शब्दों को बेलिनेवालें। पर वचन से तो क्या मन से भी द्वेष न करें।<sup>98</sup> उत्तराध्ययन में त्याग व चरित्र पर बार बार बल्ल दिया गया है। उसके अनुसार बुद्धि को मन्द करने वाले और लुभाने वाले ऐसे स्पर्शों में साधु अपने मन को न लगावे। एवं कोघ न करे, मान में न आवे, माया कपट का सेवन न करें और लोम को भी त्याग दें।<sup>94</sup> तभी आचार में रमता हुआ मोक्ष तक पहूँच सकेगा।

इस प्रकार निष्कर्षतः यह कहो जा सकता है कि मनुस्मृति और उत्तरा-ध्ययन में वर्णित साधु-आचार यक्तिंचित अन्तर होते हुए भी बहुत कुछ साम्य रखते हैं । आचार की यह कठोरता सम्भवतः साधना के उस स्तर पर इतनी अनुभूत नहीं होती होगी जितनी कि पाठक को । घैर्य और अहिंसा की आधार- शिला पर निर्मित ये आचार संहिताएं वर्तमान हिंसात्मक परिवेश में अधिक उपयोगी हो गयी हैं । आज उनके चिन्तन, मनन व आचरण की अनिवार्यता होती जा रही है ।

इस तरह से ब्राह्मण और श्रमण व्यवस्थाओं के अन्तर्गत साध-आचार में समानता होने के साथ ही एक मौलिक मेद भी है। स्मृति की व्यवस्था में यद्यपि संन्यास मोक्षप्रद है तथापि गाईस्थ्य की उपेक्षा कर यह सेवनीय नहीं है। गाईस्थ्य की प्रधानता सिद्ध करने के लिए स्मृतिकार ने कहा हैं कि वायु का आश्रय प्राप्त कर के ही सभी आश्रमी (अन्य तीनेां आश्रमी) जीते हैं । सभी आश्रमेां में वेद और स्मृति की विधि के अनुसार चलनेवाला गृहस्थ श्रेष्ठ कहा गया है क्येंकि वह अन्य आश्रमें। की रक्षा करता हैं।<sup>98</sup> जैसे सभी नदी–नद समुद्र में ही आश्रय पाते हैं । वैसे ही सभी आश्रमी गृहस्थाश्रम से ही सहारा पाते हैं । 9° श्रमण व्यवस्था में भी गाई स्थ्य या श्रावक धर्म का निरूपण है किन्तु श्रावक को सिद्धि इसी में है कि वह यथाशीध्र साधु अनगार धर्म में प्रविष्ट हो जायें। इसके लिए ११ प्रतिमाओं का विधान है जिनके माध्यम से सीही-दर सीही चढता हुआ श्रावक मुनिधर्म की भूमिका में पहुँच जाता है। कृषि कर्म की ही नहीं परंतु पाचन किया की भी गहा. गहरथ जीव के प्रति एक कठोर दृष्टि का सूचक है और अपनी आत्यन्तिकता में जिस डाल पर बैठे हैं उसी के उच्छेद के समान प्रतीत होता है। चिन्तकों के द्वारा बहुधा ऐसी आशंका भी व्यक्त की गई हैं कि गृहस्थ जीवन की ऐसी आत्यन्तिक उपेक्षा सामाजिक जीवन और मानव जाति की सन्तति ( Continuity ) पर प्रतिकूल प्रभाव डाल सकती है किन्तु हमें तब तक ऐसी आशंकाओ पर ध्यान देने की आवश्यकता नही \* है जब तक संसार में राग का पल्ला विराग से भारी है. प्रवृत्ति निवृत्ति से गरीयसी हैं । जब तक ऐसी स्थिति नहीं आती विराग दृष्टि को कठोरतर करने की आवश्यकता बनी रहेगी क्येांकि मानवता को खतरा निरपेक्ष वैराग्य से नहीं अपित उदाम राग से ही है।

### टिप्पणी

मनुस्मृति : ६-३५ ξ. मनुस्मृति : ६-७ ₹. २. मनस्मृति : ६-९ ४. मनस्मृति : ६-३७ ५० वैशाली इन्स्टिटयूट रिसर्च वुलेटिन नं-−४ पृ. १५२ ६. देखो उत्तराध्ययन का द्वितीय परिषहाध्ययन । ७, उत्तराध्ययन : १/३२ ८, उत्तराध्ययन : १/३३ % उत्तराध्ययन : ४/८ १०. मनुस्मृति : ६/४६ ११. मनुस्मृति : ६/४८ १२. इन्द्रियाणां निरोधेन रागद्वेषक्षयेण च । अहिंसया च भूतानाममृतत्वाय कल्पते ॥६/६०॥ **१ं३. मनुस्मृति ः ६/७५** १४. उत्तराध्ययन : २/२६ १३. उत्तराच्ययन : २/२७ १९. उत्तराध्ययन : ४/१२ १: मनुस्मृति : ६/८९ १८. मनुस्मृति : ६/९०

#### 12. Seminar on Agama

 $_{\rm c} M_{\rm c}$ 

23

# उत्तराध्ययनसूत्र में काव्यतत्त्व डा॰ बिहारीलाल जैन, उदयपुर

उत्तराध्ययन सूत्र अर्धमागधी प्राकृत-भाषामें रचित एक महत्त्वपूर्ण जैन आगम ग्रंथ है । ईसा पूर्व छठी शताब्दी में भगवान महावीर ने जो उपदेश दिये थे उन्हें उनके शिष्यों ने सूत्रग्रंथों के रूप में लिपिबद्ध कर खिया । वे ही ग्रंथ 'आगम' या 'श्रुत' कहलाते हैं । प्रस्तुत आगम या श्रुत-ग्रंथमें भगवान महावीरने नव-दीक्षित साधुओं के लिए जिस आचार-संहिता का उपदेश दिया था उसका सार संगृहीत हैं । इस के छत्तीस अध्ययनों में साधुओं के आचार एवं तत्त्वज्ञान का सुन्दर निरूपण किया गया है ।

उत्तराध्ययनसूत्र की मापा सरल, सरस एवं साहित्यिक गुणों से भी समृद्ध है । यद्यपि सैद्धान्तिक विवेचन के स्थल निरस एवं शुष्क हैं और पुनरुक्तियों से भी भरे हुए हैं तथापि समग्र दृष्टि से इस प्रंथकी भाषाशैली साहित्यिक, उप-देशात्मक, दृष्टान्त-अलंकार-बहुल और सुभाषितात्मक है । इसमें प्रयुक्त अनेक आख्यान और संवाद वहुत रोचक बन पडे हैं।

कोई भी धमेंपिदेष्टा, चिन्तक या दार्शनिक मूलत: सहृदय होता है और अपनी विद्युद्ध वृत्ति से समिष्ट के कल्याण के लिए जो कुछ भी कहता है या लिखता है उसका चिरन्तन महत्त्व होता है । उत्तराध्ययनकी आध्यात्मिक्ता का जो महत्त्व श्रमण परम्परा में हैं वही भहत्त्व साहित्यिक-परम्परा में भी अक्षुण्ण है क्योंकि कोई भी काव्यात्मक उक्ति आत्मान द भी प्रदान करती है । अन्तर केवल बाह्य परिधान का होता है । काव्य का गणवेश सुन्दर होता हैं और अध्यात्म की भाषा केवल भाषा होती है । प्र'थ में दोनों ही प्रकार के रूप दिखाई दंते हैं । सैद्धान्तिक अध्ययनों में दार्शनिक तत्त्वों का जो सूक्ष्म एव रुक्ष वर्णन हे उससे इस प्र'थ को दर्शनशास्त्र कहा जा सकता है और जहां अलंकार, गुण, रीति, ध्वनि,

रस आदि कान्यतत्त्वों का सन्निवेश हुआ है वे अध्ययन धार्मिक कान्य के रूप में आस्वाद्य बन पडे हैं ।

काव्य का प्रधान तत्त्व अलंकार है। यद्यपि ध्वनि अथवा रस को काव्यात्मा मानकर अ'गीरुप में होने से ध्वनि-काव्य को उत्तम-काव्य कहा जाता है तयापि काव्य की पहचान अलंकारों से होती है। <sup>9</sup>काव्य का बाह्य स्वरूप अलंकारमय होता हैं। शब्द और अर्थ की चारुता अलंकारों के कारण ही उन्मिषित होती है। अलंकारों का वासन्ती वैभव शब्दार्थ के उद्यान काब्य) को महका देता है। उत्तराध्ययन-सूत्र में प्रयुक्त अलंकारों की छटा भी सहृदयों को मंत्रमुग्व कर देती हैं। उपमा अलंकार के प्रयोग से यहां न केवल औपम्य का निर्वाह किया गया है अपितु एक विस्तृत शब्दचित्र ही उपस्थित कर दिया गया है:--

"दीवणद्रुठे व अणन्तमोहे नेयाउयं दट्हुमदट्ठुमेव ॥"

अर्थात् अंधेरे में जिसका दीप बुझ गया हो उसको प्रकाश में देखा गया मार्ग भी दिखाइ नहीं पडता है । जैसे कि मोह में पडकर प्रमत्त बना हुआ व्यक्ति विवेक नष्ट हो जाने से इप्ट मोक्ष--मार्ग को भी नहीं देखता है । यहां मोह को अन्धकार, चिवेक को प्रकाश तथा मुक्तिपथ को गन्तव्य मार्ग से उप-मित कर कान्तासम्मित उपदेश की रमणीयता उपस्थित कर दी गयी है । किन्तु संस्कृत - काव्यों की मांति इस सूत्र प्रंथ का प्रधानरस इग्नार नहीं है । अतः चहाँ रग्निकप्रियता का अन्वेषण करना निर्श्वक है । यहां तो समस्त इग्नारों का अवसान होने के परचात् जीवन की जो रसधारा प्रवाहित होनी चाहिये उसका सद्रुपदेश दिया गया हे । इसील्टिंग कहा गया है कि संयग और तप ही साधु--जीवन का सर्वस्व है । संयम वाद्ध रेत के कवल्ट--प्रास की तरह स्वाद--रहित है और नपका आचरण तल्यार की धार पर चलने जैसा दुखार है । <sup>2</sup>

नंसार की संरचना के बारे में शांकर अद्वेत-वेदान्त में 'मिथ्या' या माया जब्द या प्रयोग किया गया है। संसार की असारता का प्रतिपादन जैन-पर-स्वरा में भी अनेक प्रकार से किया गया है। इसी सन्दर्भ में उ० सू० में सांसा- रिक कामभोगों को शल्य, विष और सर्प के उपमानों से उपमित किया है :-सब्लं कामा विसं कामा आसीविसोवमा। उ० सू० नमिप्रवरुया गा० ५३ इस मालोपमा अलंकार के प्रयोग से काम-भोगों की परिणति का भयावह एवं ययार्थ रूप उपस्थित कर दिया गया है। वस्तुत: भोग कमी मुक्त नहीं होते, अपितु हम ही भोगों के बलि चढ़ जाते हैं।

भोगा न मुक्ता वयमेव मुक्ताः ।' अतः आत्मा का ब्रह्मके साथ साक्षात्कार से ही इन मिथ्या या असार सांसारिक भोगों से आत्यन्तिक निवृत्ति हो सकती है। आत्म-ज्ञान के इसी महत्त्व का बताते हुए मालोपमालंकार के द्वारा आत्मा की अनन्त शक्ति को निम्न गाथा में ध्वनित्त किया गया है।

अप्पा नई वेयरणी अप्पा में कूडसामली ।

अप्पा कामतुहा धेणू अप्पा मे नन्दणं वणं ॥

उ० सू०, महानियण्ठिज्जं, गा० ३६

(आत्मा ही वैतरणी है, कूटशाल्मली वृक्ष है, कामदुघाघेनु है और नन्दन-वन है।)

किसी विषय को हृदयंगम बनाने के लिए प्रचलित दृष्टान्तों का प्रयोग किया जाता है यहाँ पर ऐसे अनेक दृष्टान्तों का प्रयोग हुआ है जिनसे विषय बोध-गम्य हो गया है। जैसे अमण-परंपरा में गुरू-शिष्य संबंध ओपचारिक मात्र नहीं होते है। वहाँ गुरु अपने शिष्य को बहुज्ञ बनाने का मरसक प्रयास करते हैं। किसी मेधावी शिष्य को पाकर आचार्य उसे शिक्षित करते हुए अत्यन्त प्रसन्नता की अनुभूति करते हैं। परन्तु कुछ मन्द-बुद्धि शिष्य उनकी शिक्षा को हृदयंगम न कर पाने के कारण खिन्न होते हैं। उनकी इस प्रीति एवं खीज्ञ को स्पष्ट करने के लिए प्रंथकारने अश्वशिक्षा का दृष्टान्त निम्न गाथा में प्रस्तुत किया है :--

> रमए पण्डिए सासं हयं भदं व वाहए । बालं सम्मई सासन्तो गल्लियरसं व वाहए ॥ उ० सू० विनयश्रत, गा० २७

उत्तराध्ययनसूत्र में काव्यतत्त्व

मुनि का साधना-मार्ग अस्यन्त कंटकाकीर्ण होता है। उन्हें डांस तथा मच्छर काटते रहते हैं किन्तु वे उस समय आसालीन होकर उस परीषह को सहन करते हुए अपने अन्तरंग शत्रक्षों-रागद्रेष, मोह-माया, आदि का हवन करते रहते हैं। इसी बात को स्पष्ट करने के लिए युद्धरत मदोन्मत्त हाथी का दृष्टान्त दिया गया है। अनेक वाण हाथी के शरीर में घुसकर मी उसे शत्रु--भीवनाश के कार्य से रोक नहीं सकते हैं।

इस दृष्टान्त से यह स्पष्ट हो जाता है कि हाथी की मांति अपरिमित आत्मशक्ति से संपन्न होकर मुनि इस मवसागर का सन्तरण कर सकता है। जो व्यक्ति ऐसे महामुनियों को अपमानित अथवा प्रताडित करता हैं वह अपने नखों से पर्वत खोदता हैं, दातों से छोहा चबाता है और पैरों से अग्नि को कुचखता है।<sup>४</sup>

वस्तुत: अज्ञानवश मानव मर्त्य---लोक में अनेक दुराचार करता है। किन्तु मृत्यु के समीप आने पर वह परलोक के भय से संत्रस्त होता है। अज्ञानी जीव के इस सामान्य व्यवहार का जुआरी के दृष्टान्त से समर्थन किया गया है। दाव में सब कुछ हार जाने वाले जुआरी की तरह अज्ञानी की मृत्यु अत्यन्त भयावह होती है।

कारणमाला<sup>6</sup> अलंकार के द्वारा ग्रंथकार ने मव्य-जीव में उत्पन्न होने वाले गुणों का आलंकारिक वर्णन कर के काव्य-धर्मिता का अच्छा प्रदर्शन किया है। गाथा इस प्रकार है :--

सोही उज्जुभूयस्स धम्मो सुद्रस्य चिट्ठई ।

निब्नाणं परमं जाई घय-सित्त व पावए ॥ अर्थात् जो सरल होता है, उसे छुद्धि प्राप्त होती है। जो शुद्ध होता है, उस में धर्म रहता है जिसमें धर्म रहता है वह घृत-सिक्त अग्नि की तरह परम निर्वाण को प्राप्त होता है। एँसे ही मुनियों को ग्रन्थकार ने धर्म-रथ का सारभि 'एवं धर्मरूपी आराम (उखान) में विचरण करने वाछा बताय़ा है। <sup>6</sup> वह रूपक भी साधक की अन्तरंग भाव--भूमि को पूर्णत: प्रकट कर देला है। उसके ब्रह्मचर्य एवं ज्ञानतप की पराकाण्ठा को प्रस्तुत करने के छिए यह रूपक उपयुक्त बन पडा है। घर्माराधन करने वाछे का ही समय अच्छे कार्य में व्यतीत होता है। इसी बात को एक सुन्दर सूक्ति के रूप में इस प्रकार प्रस्तुत किया गया है:--

जा जा बच्चइ रयणी न सा पडिनियत्तई।

धम्मं च कुणमाणस्स सफला जन्ति राइओ॥

जो जो रात्रि जा रही है, वह फिर कभी छौटकर नहीं आती है। अर्भ करने वाले की रात्रियां ही सफल होती हैं। इसी प्रकार अनेक सुभाषित वाक्य इन्द्रनमि के संवाद, केशि-गौतम आदि के संवादों में प्रयुक्त हुए है। इसीलिए बिंटरनित्स जैसे पाञ्चात्य विद्वान् भी उत्तराध्ययन को श्रमण धार्मिक काव्य स्वीकार करते हैं।

उत्तराध्ययन सूत्र में अनेक सुन्दर आख्यान दिये गये हैं। इन आख्यानों में काव्य के माधुर्य, ओज और प्रसाद गुणों का पुट दिखाई देता है। आहुलाद-कता और चित्र की दुति माधुर्य गुण की प्रमुख विशेषताएँ हैं। कोई भी कथन इस प्रकार उपस्थित किया जाय कि उसकी चर्वणा भी हो और चित्त पर अमिट प्रमान भी पडे तो उसकी मधुरता या आहुलादकता की अनुभूति सहदयों को अवश्य होती है। उसी प्रकार चित्त के विस्तार की हेतुभूत दीष्ति ओज--गुण कहलाती है। किन्तु प्रसाद- गुण शब्दार्थ की प्रसन्तता में प्रायः सर्वत्र विद्यमान होता है। यही कथन उत्तराध्ययन सूत्र के संबंध में भी सरय है कि इसकी प्रसाद -गुणात्मकता में कोई न्यूनता नहीं है। प्रसाद की छटा सर्वत्र दिप्टिंगत होती है। माधुर्य-गुणात्मक उक्तियाँ भी इस सूत्र में उपल्ब्ध होती हैं। भी जैसे उदाहरण के लिए निम्न गाशाएँ दृष्टव्य है।

न वि मुण्डिएण समणो न ओंकारेण बम्भणो । उन्हे हुन्हे न मुणी रण्णवासेणं कुसचीरेण न तावसो ॥ समयाए सनणो होई बम्भचेरेण बम्भणो । नाणेण य मुर्णा होई तवेण होइ तावसो /। -उ० सु०, यज्ञीय, गारु २९, ३०

अर्थात् केवल सिर मुण्डन से कोई अमण नहीं होता ओम का जाप करने से कोई ब्राह्मण नहीं होता, अरण्य में रहने मात्र से ही कोई मुनि नहीं होता और कुश का चीतर पहनने मात्र से ही कोई तपस्वी नहीं होना अपिन समभाव से अमण होता है, ब्रह्मचर्य से ब्राह्मण होता है, ज्ञान से मुनि होता है और तप से तपस्वी होता है । यहाँ अमण, ब्राह्मण मुनि ओर तपस्वी का तुल्नात्मक चरित उपस्थित किया गया है । उनकी भिन्नताबोतक उपादियाँ ही परस्पर भिन्न प्रतीत होती हैं, अन्यथा समभाव, ब्रह्मचर्य, ज्ञान और तप सभी में पारस्परिक साम्य और एकत्व स्पष्ट है ।

ओज गुण की अभिव्यक्ति दीई समास रचना से होती है जिन्तु कभी-कभी ओज का प्रकाशक वह अर्थ भी होता है जो दीई समास-रचना से रहित प्रसाद-गुणयुक्त पदों से अभिव्यक्त होता है।<sup>55</sup>

उत्तराध्ययन में इसी प्रकार के उपदेशात्मक अर्थ से ओज गुण की अमि-ब्यक्ति हुई है। जैसे :--

असंख्यं जीविय मा पमायए जरोवणीयरस हु नत्थि ताणं ।

एवं विजाणाहि जणे पमत्ते किण्णु विहिंसा अजया गहिन्ति ॥

जे पाबकम्मेहि धणं मणुरसा समाययन्ती अमइं गहाय ।

पहाय ते पासपयट्टिंग नरे वेराणुबद्धा नरय उवेन्ति ॥ उ० सू० असंस्कृत, गा० १, २.

अर्थात् ट्रूटा जीवन सीया नहीं किया जा सकता है । अतः प्रमाद करना उचित नहीं होता हैं । क्यों कि बुढापा आने पर कोई शरण नहीं है । प्रमादी, हिंसक और असंयमी मनुष्य समय पर किसकी शरण लेंगे यह विचारणीय है । जो भी मनुष्य अज्ञानवश पाप कार्यों से घनोपार्जन करते हैं और वासना के

-

डा० बिहारीलाल जैन

जाल में फंसकर बैरानुबन्धि कमें। से बंधे हुए होते हैं। वे मरकर नरक में ही जाते हैं । वहां उपदेश की यथार्थ बातों से चित्त-दीप्ति रूप ओज की अभि-व्यक्ति हो रही है।

उत्तराध्ययन सत्र मोक्ष—मार्ग के साधकों का पाथेय है। अतः इसकी रचना सुन्दर एवं माधुर्य व्यंजक वर्णा अथवा शब्दों के रूप में हुई है। सहज, सरछ एवं प्रचहित शब्द—गुम्फनात्मक रोटी में साधु—संस्था के नियमों का उपदेश होने से भाषा में सामासिक्ता का प्रायः अभाव है। अतः इस प्रथ की रोटी वैदर्भी कहा जा सकता है।

यह प्र'थ ध्वनि तत्त्व की दृष्टि से उत्तम काव्य कहा जा सकता है। ध्वनि काव्य की आरमा है।<sup>9</sup> क्योंकि कवि लोग किसी विशेप अर्थ की रस-पूर्ण अभिव्यक्ति के लिए प्रतीयमानता का काव्य में समुचित सन्निवेश करते हैं। महाकवियों की वाणी में तो प्रतीयमान अर्थ ही अंगनाओं में लावण्य की तरह पृथक् रूप से आलोकित होता है।<sup>98</sup> उत्तराध्ययन सूत्र उपदेशात्मक काव्य है। उम्मदेश में मुख्य-मुख्य विपयों का उल्लेख कर उन्हें व्यवहार एवं आचरण में लाने के लिए उचित निर्देश दिये हुए होते है। यहाँ पर भी आचार्य अपने शिष्यों को जीवन-निर्माण का उपदेश दे रहे हैं। आचार्य का कथन है कि टूटा जीवन पुन: साथा नहीं जा सकता 'असंखयं जीविय मा पमायए' (असंस्कृत, गा० १)। जीवन कोई ऐसी वस्तु नहीं है जो ट्रट सकती है। अतः इस कथन का लक्षणिक अर्थ होगा-जीवन का अधःपतन। इस अर्थ से यह ध्वनित होता है कि इस जीवन में यदि वुरे कार्य किये तो फिर कभी भी ऐसा अवसर नहीं आयेगा कि पतित जीवन का उद्धार हो सके। अतः जीवन-निर्माण के लिए कान, चरित्र और तप की साधना करनी चाहिये।

इस मौतिक-युग में प्रत्येक प्राणी धन की लाल्सा से संत्रस्त हो रहा है। बह चाहे कितना ही धन अजित कर लेता है परन्तु उसे उससे तृष्ति नहीं होती है | संसारी जीवन की इस वित्तेषणा का कोई अन्त नहीं है | अतः ऐसे व्यक्ति का मोहान्धकार घना हो जाता है। उसका विवेक नष्ट हो जाता है। उसकी दशा उस व्यक्ति की तरह हो जाती है जो अंधेरे में दीप को लेकर चला था किन्तु लौटते समय दीपक बुझ जाने से उसे दृष्ट मार्ग नहीं दिखाई पडता है और वह रास्ते में भटक कर नष्ट हो जाता है :--

दीव-प्पणट्ठे व अणन्तमोहे ।

नेयाउयं दट्ठमदट्ठुमेव ॥ उ० सू०, असंस्कृत, गा० ५.

इस गाथा में क्ताया गया है कि मानव-जीवन ज्ञान का दीप है जिसे प्रत्येक प्राणी लेकर संसार में आता है। मनुष्य-जीवन में ही व्यक्ति अपने विवेक से धर्माचरण में प्रवृत्त होकर मोक्ष-मार्ग में प्रयाण कर मुक्ति-लाभ प्राप्त कर सकता है। किन्तु अपने लक्ष्य से भटक जाने पर वही व्यक्ति एक मात्र धन-लिप्सा से प्रमत्त हो जाता है। किन्तु धन से वह न तो इस लोक में और न पर लोक में अपना त्राण-संरक्षण कर सकता है।

भगवद्गीता में संयमी और संसारी प्राणीं का अन्तर बताते हुए श्री कृष्ण ने अर्जुन को कहा था :-

या निशा सर्वभूतानां तस्यां जागति संयमी ।

यस्यां जाप्रति भूतानि सा निशा पश्यतो मुनेः ॥ गीता, अध्याय २, रलोक २६ वही बात यहाँ प्रंथकारने कही है :--

सुत्तेसु यावी पडिबुद्ध-जीवी।

न वीससे पणिडए आसु-पन्ने ।। असंस्कृत, गा० ६.

अर्थात् आद्युप्रज्ञालनी साधक सोए हुए लोगों में भी प्रतिक्षण जागता रहता है। स्पष्टतः यहाँ सोने और जागने की किया का अभिप्राय भिन्न है। शयन अर्थात् सांसारिक भोगों में आसक्त अज्ञानी प्राणी तथा जागरण अर्थात् भोगों में अनासक्त होकर मोक्षप्राप्ति की साधना में सदैव सावधान रहने वाला। वस्तुतः धन, परिजन, भोग आदि के प्रलोभन व्यक्ति को सन्मार्ग से विचल्ति कर देते हैं। उनके व्यामोह में पडकर मानव अपने हिताहित का विवेक छोड देते हैं।

ंडा० बिहारीलाल जैन

अतः इन सब प्रलोभनों के बीच रहकर भी जो इनमें लिग्त नहीं होता है बही जागता है।

उपदेश में आचार्य शिष्यों पर शासन करता है। किन्तु उपदेष्टा ही उप-दिष्ट मार्म से उपरत हो तो ऐसे आचार्य को आडे हाथों लेते हुए प्रंथकार कहता है :

भणन्ता अकरेन्ता य बन्धमोवखपद्दणिणणो ।

वाया-विरियमेरोण समासासेन्ति अप्पयं॥

उ० सू० क्षुल्लक निर्प्रन्थीय, गा० ९.-

जो आचार्य बन्ध और मोक्ष के सिद्धान्तों की व्याख्या में कहते तो बहुत कुछ हैं परन्तु स्वयं आचरण में नहीं छाते वे ज्ञान-वाद में रत होकर केवछ वाग्र्वीर्य से अपने को आश्वस्त करते हैं। अर्थात् ऐसे आचार्य स्वयं बन्धन में पडवर मुक्ति--लाम से वंचित हो जाते हैं और उनकी साधना निर्र्थक हो जाती हैं। फटत: उनके उपयेश का प्रभाव भी निष्फल्ल होता है।

इस प्रकार उत्तराध्ययनसूत्र में अनेक स्थलों पर गूढ-रहस्यों की ध्वनि कर के प्रंथकार ने वस्तुतः गागर में सागर ही भर दिया है। इस में न केवल श्रमणसंघ के शिष्टाचार का वर्णन है अपितु उस माध्यम से उत्सुक प्राणी को अपना कर्तव्य निहिचत करने की प्रेरणा दी गयी है। साहित्य, घर्म और दर्शन की त्रिवेणी इस प्रंथ में शांतरस की सल्लि का प्रवाह अध्यात्म के तटों से प्रवा-हित हो रहा है जो इस कलि-युग की घोर अशांति को वहा ले जाने में सुतरां समर्थ है। आवद्यक्ता है इसके रस-पान करने की।

- १. काव्यं प्राह्यमलंकारात्-काव्यालंकारस्ववृत्ति-बामन, १-१-१.
- २. द्रष्टव्य, उ० स्०, मृगापुत्रीय, गा० ३८.
- २. ट्रष्टब्य, उ० सू०, परीपह प्रविभक्ति, गा० १०.

४. दही, हरिकेशीय, गा० २६.

- ५. वही, अकाममरणीय, गा० १६.
- ५ परं पर' यदा पूर्वपूर्वस्य हेतुता, तदा कारणमालो स्यात् । साहित्यदर्पण,
   परि० १० का० ७६.
- ७. द्रष्टव्य, उ० स्० ब्रहानय ममाधि-स्थान, गाथा, १५.
- ८. द्रष्टव्य, वही, ऊसुकारीय, गा० २४.
- •. आह्लसदकरवं माध्र्यं चित्तस्य दुतिकारणम् । काव्यप्रकाश, अष्टम उल्लास, सूत्र ८६.
- १०. दीप्त्यात्मविस्तृतेहे<sup>९</sup>तुरोजो वीररसंसंस्थितिः, काव्यप्रकाश, अष्ठम उल्लास, स्इ ९१-
- ११. टप्टब्य, उ० सू०, विनयश्रुत, गा० २०, २३, २६, ३१; परीपह-प्रविभक्ति. गा० ४०, ४**१, ४२, नमिपत्र**ब्या, गा० ४४, ४८, ५३ इत्यादि ।
- < २. तत्प्रकाशनपर्वचार्थाऽनपेक्षितदीर्धसमासरचनः प्रसन्नवाचकाभिर्षयः । थ्वःदालोकः द्वि० उ० पृ० ९८.
- १३. काव्यस्यात्मा ध्वनिः । ध्वन्यालोक, प्रथम उद्योत, का० १.
- ४४. द्रण्टब्य, ध्वन्यालोक, प्रथम उद्योत, का० ४.

# जैनागम एवं उपनिषद्ः कुछ समानताएँ डा॰ बशिष्ठ नारायण सिन्हा, वाराणसी

जैनागम श्रमण परम्परा (जैन) के आधार प्रन्थ हैं तथा उपनिषद् वैदिक परम्परा के । इसलिए दोनों के बीच असमानताओं का पाया जाना स्वामाविक और सहज है । किन्तु श्रमण तथा वैदिक दोनों ही परम्पराएँ मारतीय संस्कृति की दो शाखाएं हैं । दोनों का उद्गम एवं विकास मारत में ही हुआ है । काल में अन्तर हो सकता है परन्तु देश तो एक ही रहा है । दोनों में अन्त सलिला के रूप में भारतींयता ही प्रवाहित होती है । जो समस्याएँ और उसके समाधान श्रमण परम्परा के हैं वही वैदिक परम्परा के भी हैं । ऐसी स्थिति में जैनागम और उपनिषद् के बीच समानताओं का पाया जाना असंभव नहीं है । हाँ, इतना व्यान में अवश्य रखना होगा कि जो शब्द और वाक्य जैनागम में हो वही उपनिषद् में भी हो अथवा जो बातें उपनिषद् में कही गयी हों वहीं अक्षरशः जैनागम में भी हो । समानताएँ देखने के लिए हमें सिद्धान्तों का विश्लेपण करना होगा ।

जैनागम तथा उपनिषद निवृत्तिमार्ग को महत्त्व देते हैं। जैनागमने तो यज्ञादि का विरोध किया ही हैं। उपनिषद्ने भी वेदों में प्रतिपादित कर्मकाण्ड का विरोध किया है। मुण्डक उपनिषद् े में बल्ठ देकर कहा गया है कि मोस की प्राप्ति ज्ञान से शुद्धि प्राप्त करने पर हो सकती है न कि दृष्टिवाणी, तप, कर्म आदि से। ज्ञान को महत्त्व देने के कारण ही इसे ''ज्ञान काण्ड '' कहा गया है।

जैनागम तथा उन पर आधारित प्रन्थों में जीव के प्रधानतः दो प्रकार बताये गये हैं – संसारी और मुक्त । जो संसार के बन्धन में फॅंसा हुआ है उसे संसारी कहते हैं तथा जो जन्म--मरण के बन्धन से निकल चुका है उसे मुक्त कहते हैं । उपनिषदों तथा उपनिषद्--आधारित ग्रन्थों में दो शब्द मिलते हैं जीव तथा आत्मा। जीव वह है जो बन्धन में है तथा आत्मा वह है जो स्वतन्त्र है। आत्मा को परमोत्मा भी कहते हैं। आत्मा और ब्रह्म में कोई अन्तर नहीं होता है।

जीव चैतन्य होता है यह सर्वविदित एवं सर्वमान्य है । इस सम्बन्ध में जैनागम एवं उपमिषद् अपवाद नहीं हो सकते । ये दोनों मानते हैं कि जीव में चेतना होती है । मगवतीसूत्र में यह कहा गया है कि जो जीव होता है वह निश्चित रूप से चैतन्य होता है तथा जो चैतन्य होता है वह निश्चित रूप से जीव होता है । उमास्वाति ने भी कहा है कि जीव का छक्षण उपयोग है । अर्थात जीव में चेतना होती है । जीव स्वप्रकाशित तथा स्वप्रमाणित होता है । अर्थात जीव में चेतना होती है । जीव स्वप्रकाशित तथा स्वप्रमाणित होता है । अर्थात जीव में चेतना होती है । जीव स्वप्रकाशित तथा स्वप्रमाणित होता है । अपने छिए उसे किसी अन्य प्रकाश की आवश्यकता नहीं होती है । ऐसे ही अपने को प्रमाणित करने के छिए उसे किसी दूसरे प्रमाण की जरूरत नहीं होती है । उपनिषद् का आत्मा भी विद्युद्ध चेतना वाळा होता है । वह स्वप्रकाशित तथा स्वप्रमाणित होता है ।<sup>8</sup> इतना ही नहीं बस्कि जैनागम तथा उपनिषद् के जीव स्वभावत: पर-प्रकाशक भी होते हैं ।

जीव में पाई जाने वाळी चेतना हमेंशा एक जैसी नहीं रहती है। उसमें हास और विकास देखे जाते हैं जिनके कारण जीव के विभिन्न प्रकार या स्तर बनते हैं। भगवतीसूत्र में कहा गया है कि जब हम आत्मजागरण पर विचार करते हैं तो नारकी जीवों को सुप्त स्थिति में पाते हैं, जागने की स्थिति में नहीं। सोने और जागने में तो निश्चित ही चेतना के स्तर बदल जाते हैं। इसके अतिस्कित जब हम जीव के पाँच भावों पर विचार करते हैं<sup>6</sup> तो वहाँ भी चेतना के परिवर्तनशील अस्तित्व का बोध होता है--औपशमिक, क्षायिक, क्षायोपशमिक, औदयिक तथा पारिणामिक। औदयिक चेतना के ह्वास की स्थिति है तथा औपशमिक,क्षायोपशमिक,क्षायिक आदि कमशः विकास की स्थितियाँ हैं। माण्डूक्य उपनिषद्<sup>®</sup> में आत्मा की चार अवस्थाएँ बताई गयी हैं जिनसे चेतना का विकास जाना जाता है। वे हैं:-- जाग्रत, स्वप्न, सुधुदित तथा तुरीय। जाग्रत अवस्था में जीव को बाह्य जगत का बोध होता है। स्वप्न अवस्था में सूक्ष्म वस्तुओं का ज्ञान होता है। सुषुष्ति आनन्दमय स्थिति हैं। तुरीय अवस्था आत्मा की पूर्णावस्था है जो पहले की तीन अवस्थाओं का आधार है। मगवतीसूत्र में जीव की दो स्थितियों को बताते हुये सुषुष्ति तथा जाग्रत की चर्चा हुयी है किन्तु यह पर जैनागम और उपनिषद् के द्वारा प्रतिपादित विकासकर्मों में अन्तर जान पड़ता है। नारकी को हमेशा सोने की स्थिति में बताकर जाग्रत से सुषुप्ति को कन विकसित बताया गया है लेकिन उपनिषद् के अनुसार जाग्रत से सुषुप्ति की अवस्था अधिक विकसित हेक्योंकि वह आनन्दमय है। किन्तु समानता तो दोनों में है ही कि चेतना की स्थिति परिवर्तनशील है।

जैन दर्शनानुसार एक, दो, तीन, चार और पाँच इन्द्रिय वाले जीव होते हैं, जिनमें चेतना का क्रमिक विकास देखा जाता है। पाँच इन्द्रिय वाले जीवे में भी समनस्क अमनस्क से अधिक विकसित होता है क्योंकि उसके पास मन होता है । सबसे अधिक विकसित मुक्त जीव होते हैं । इस तरह विकास क्रम में एक इन्द्रिय वाला जीव सबसे कम तथा मुक्त जीव सबसे अधिक विकसित देखा जाता है। उपनिषद् में कोशों के विवेचन मिलते हैं जिनमें मौतिक तत्त्व से लेकर आनन्दमय विद्युद्ध आत्मा का विकास दिखाया गया है। कोश पाँच हैं: अन्नमय कोश, प्राणमय कोश, मनोमय कोश, विज्ञानमय कोश तथा आनन्दनय कोश । इनमें अन्नमय कोश तो अजीव तत्त्व हैं किन्तु प्राणमय कोश में वनस्पति आदि एकेन्द्रिय जीवों से लेकर पशुपक्षी तक आ जाते हैं। गनोमय कोश में प्रधान तौर से मनुष्य और कुछ पाँच इन्द्रिय वाले पशु भी आते हैं किन्तु इससे विकसित विज्ञानमय कोश होता है जिसमें सिर्फ मनुष्य आते हैं क्योंकि यहाँ चेतन मात्र चेतन ही नहीं रहता है बस्कि स्वचेतन हो जाता है । यहाँ पर सनुष्य पद्य से दिल्कुल अलग हो जाता है । सबसे विकसित आनन्दमय कोव होता है। यह मुक्तावस्था है जहाँ सभी मेद समाज हो जाते हैं। जैन-मतानुसार भी जीव अपनी मुक्तावस्था में ज्ञान की विभिन्न सीमाओं को पार करके कैवल्य को स्थिति में होता हैं। वह अपने पराये के भेद को मिटा देता है।

जैनागम में कहा गया है कि जीव शाइवत है और अशाइवत भी। <sup>16</sup> अपने मूलस्वरूप में यानि द्रव्य रूप में शाइवत है तथा मावरूप में यानि मनुष्यादि पर्यायों के रूप में अशाइवत है। ईशोपनिषद आदि में वताया गया है कि आत्मा चल्ल है और अचल भी, दूर है और निकट भी। आत्मा अचल है इसका मतलब है कि वह नित्य है और चल्ल है इसका अर्थ हैं कि वह अनित्य है। ये दोनों वातें एक ही दृष्टि से कही गयी हो एसी बात नहीं हैं क्योंकि एक ही दृष्टि से चल्ल तथा अचल कहना अपने आप में विरोधी होगा। कोई भी चिन्तक एसा प्रतिपादन करने को तैयार नहीं होगा जो स्वयं विरोध प्रस्तुत करे। आत्मा यदि अचल है तो अपने मूल स्वरूप के कारण और चल है तो मायिक प्रमावों के परिवर्तन के कारण। उसके बाह्य रूप रंग बदलत है लेकिन उसका जीवत्व नहीं बदल्ता। यहाँ पर जैनागम की तरह उपनिषद् मी सापेक्षतावादी जान पडते हैं।

ंजैन मतानुसार एक अन्य निरूपण में जीव या आत्मा के तीन प्रकार होते हैं ॥

बहिरात्मा जो इन्द्रिय समूह को आत्मा के रूपमें स्वीकार करता है। अन्तरात्मा जो देह से अल्रग माना जाता है। परमात्मा जो कर्म के कलंक से मुक्त है उसे परमात्मा कहते हैं। उपनिषद् में भी आत्मा के तीन प्रकार गाने गये हैं।

वहिरात्मा या देहात्मा

शरीर से स्वतन्त्र वैयक्ति आत्मा

परमात्मा जिसमें व्यक्ति और वस्तु का मेद नहीं होता ।

जैन मतानुसार द्युद्ध आत्मा में न भवश्रमण, न जन्म, न जरा-मरण होते हैं और न तो रोग, शोक, कुल, योनि, जीवस्थान तथा मार्मणास्थान ही । न उसमें वर्ण, रस, गन्ध, स्पर्श होते हैं और न स्त्री, पुरुष, नपु सक इत्यादि पर्याय और संहनन ही होते हैं । वह अरस, अरूप, अव्यक्त, अझव्द, चैतन्य, अर्लिंग- प्राह्य होता है।<sup>3</sup> कठोपनिषद् में कहा गया है कि आत्मा जन्म--मरण से परे है। वह न जन्म लेता है और न मरता है। न उससे कोई जन्म लेता है। आर न वह किसी से जन्म ग्रंहण करता है।<sup>98</sup> इवेताइवतर उपनिषट् में कहा है कि जीवात्मा न स्त्री है, न पुरुष और न नपु सक । वह जिस प्रकार का शरीर धारण करता है वैसा ही हो जाता है।<sup>3</sup> इसीलिए आचारांग सूत्र में कहा गया है कि आत्मा का वर्णन करने में सभी शब्द निवृत्त पाये जाते हैं। न तर्क उसे समझ पाता है और न बुद्धि ही। <sup>96</sup> उपनिषद् में भी कहा गया है कि आत्मा तक न ऑख, न शब्द और न गन पहुँच पाते हैं।

जीवारमा न जन्म लेता है और न मरता है तब यह समस्या उठती है कि जिन्हें हम जन्म और मरण कहते हैं वे क्या हैं ? इसका उत्तर हमें वहाँ मिलता है जहाँ अन्तरालगति का विवेचन हुआ है । कर्म के अनुसार जीव एक शरीर को छोडकर दूसरे शरीर को धारण करता है । शरीर को धारण करना जन्म होता है और शरीर को स्याग देना मृत्यु के रूप में जाना जाता है । औपनिषदिक परम्परा में भी यह माना गया है कि जीव एक शरीर को छोडकर दूसरे शरीर को धारण करता है जिस प्रकार कोई व्यक्ति पुराने वस्त्र को त्यागकर नये वस्त्र धारण करता है । <sup>9</sup> इसी के आधार पर पूर्वजन्म एवं पुनर्जन्म होते हैं जिसे जैन एवं वैंदिक दोनों ही परम्पराएँ स्वीकार करती हैं ।

जीव अनन्त चतुष्टय को धारण करता है — अनन्त दर्शन, अनन्त ज्ञान, अनन्त आनन्द एवं अनन्त वीर्य। फिर भी वह कर्म के प्रभाव से बन्धन में आ जाता है / किन्तु अनन्त ज्ञान वाला जीव सर्वप्रथम कब और क्यों कर्म से सम्बन्धित हो गया और वन्धन की परम्परा चल पडी ? इसका कोई स्पष्ट उत्तर जैनागम में नहीं मिल्ला है । उपनिषद् में भी आत्मा को शुद्ध चैतन्य माना गया है जो बिल्कुल निर्लेप होता है किन्तु माया के कारण वह वन्धन म आ जाता है । उपनिषद् में यह स्पष्ट नहीं बताया गया है कि शुरू में आत्मा कब माया के वर्शाभूत हो गया ? फिर भी जैनागम तथा उपनिषद् दोनों ही जीव के बन्धन और मोक्ष पर विचार करते हैं । जब जीव कमें से प्रभावित हो जाता है तब उसके स्वाभाविक रूप पर आवरण आ जाता है, जैसे:-बादलोंके द्वारा सूर्य पर आवरण आ जाता है और उसका प्रकाश छुप जाता है। जीव कर्मसे क्यों प्रभावित होता है ? कषाय के कारण । कषाय के चार प्रकार हैं-कोध, मान, माया तथा लोभ ।°° उपनिषद्में बन्धन के कारण के रूपमें मायाको प्रस्तुत किया गया है। मायाके कारण शुद्ध आत्मा शरीर धारण करता है और काम, कोध, लोभ, मोह आदि प्रमादोंका शिकार होता है। वह सत्यको असत्य और असत्यको सत्य समझता है।<sup>°°</sup> वह अनमें पडनेके कारण सुख-दुख भोगता है।

जन्म—मरणसे छुटकारा पा जाना मोक्ष है। इसे परमानन्द, आत्मज्ञान, ब्रह्मछीन होना आदि भी कहते हैं। आचारांग स्त्रमें आत्मबोघ पर अधिक बळ दिया गया है जिससे आत्माका ज्ञाता रूप एवं अद्वैतभाव पर प्रकाश पड़ता है जो इस प्रकार है —

''जिसको तुम मारना चाहते हो वह तुम ही हो ।

जिसको तुम शासित करना चाहते हो वह तुम ही हो । जिसको तुम परिताप देना चाहते हो वह तुम ही हो ।''<sup>२२</sup> इस उक्तिमें आत्माका उदार अद्वैत भाव प्रकट होता है क्योंकि अपने चैतन्यरूपमें सभी जीव समान हैं । फिर आगे कहा गया है –

"जो आत्मा है वह विज्ञाता है,

जो बिज्ञाता है, वह आत्मा है।

जिससे जाना जाता है वह आत्मा है,

जाननेकी इस शक्तिसे ही आत्मा प्रतीत होता है।"<sup>\*\*</sup> इस लिए आत्मजागरणको महत्त्व दिया गया है। उपनिषद्में तो आत्माको प**रम** तत्त्व माना गया है। इसलिए कहा गया है कि यदि हम आत्माको जान लेते हैं तो अन्य समी कुछ भी जान लेते हैं।<sup>\*\*</sup> किन्तु आत्माको जानना भी कोई

आसान काम नहीं है। उसके अद्वैत रूपको समझना अत्य त कठिन है। साघक

13. Seminar on Agama

डॅा. वशिष्ट नारायण सिन्हा, वाराणसी

जो आत्माको जानना चाहता है उसे किस प्रकार साधना करनी चाहिए इस बातको ध्यानमें रखते हुए सूत्रकृतांगमें कहा गया है—''जिस तरह कछुआ अपने अंगोंको समेटकर अपनेको खतरेसे दूर रखता है उसी तरह साधक मी अपनी इन्द्रियोंको समेटकर अपनेको अध्यात्म योगके द्वारा अन्तर्मु खी बनावे तथा पापसे मुक्त रहे।<sup>\*\*</sup> ठीक ऐसी ही बात गीतामें कही गयी है। स्थितप्रज्ञके लक्षणोंको बताते हुये कृष्णने कहा है —

> ''कछुआ जिस प्रकार अपने अंगोंको समेट लेता है उसी प्रकार साधक जब सब ओरसे अपनी इन्द्रियोंको विषयोंसे समेट लेता है तब उसकी बुद्धि स्थिर हो जाती है।''<sup>26</sup>

इस प्रकार जैनागम तथा उपनिषद्के बीच विभिन्न स्थानों पर समानताएँ मिलती हैं।

### टिप्पणी

- १. मुण्डक उपनिषद् 3.1.8,
- २. भगवतीसूत्र, 6.10
- ३. उपयोगो लक्षणम् , तत्त्वार्थं सूत्र 2.8
- Its real nature is pure conciousness, selfshining and self proved and always the same : Dr. C. D. Sharma, Indian Philosophy, Chap. — The Vedas and the Upanisads, p. 10.
- . नेरइया मुत्ता, नोंजागरा-भगवतीसूत्र 16.6
- ६. तत्त्वार्थं सूत्र 2.1
- ७. माण्डूक्य उपनिषद्-1.2.7,
- ू. तत्त्वार्थ'सूत्र, 2. 10-20.
  - . तैत्तिरीय उपनिषद्-2.1.5,
    - २०. जीवा सिय सासया, सिय असासया । दब्बट्टयाए सासया, भावट्टयाए असासया । भगवतीसूत्र, 7.2

### जैनागम एवं उपनिषद् : कुछ समानताएँ

- ११. जीवा हव'ति तिविहा, बहिरप्पा तह य अन्तरप्पा य । परमप्पा विय दुविहा, अरह'ता तह य सिद्धा य ॥2॥ अक्खाणि बहिरप्पा, अन्तरप्पा हु अप्पस'कप्पो । कम्मकल्ठ'कविमुक्को, परमप्पा भण्णए देवो ॥3॥ आत्मसूत्र, समणसुत्तं।
- 32. Three Different Atmas
  - (1) The corporeal self, the body.
  - (2) The individual soul free from the body which as knowing subject is contrasted with and distinct from the object.
  - (3) The supreme soul in which subject and object are no longer distinguished from one another or which to Indian conception is the objectless knowing object. Paul Deussen, The Philosophy of Upanisads. p. 94 Chandogya Upanisad, 8.7.12
- २३. चउगइभवस'भमण' जाइजरामरण-रोयसोका य । कुल्जोणिजीवमगगण-ठाणा जीवरस णो स'ति ॥६॥ वण्णरसग'धफासा, थोपु'सणवु'सयादि-पज्जाया । स ठाणा स हणणा, सब्वे जीवस्स णो स ति ॥7॥ अरसमरूबमगंधं अव्वत्तं चेदणागुणमसद्दं । जाण अलि'गागहण' जीवमणिदिंहस'ठाण' ॥११॥ समणसुरत', पृ० 58. १४. न जायते म्रियते वा विपरिचन्ना बभूव करिचत् । कठोपनिषद् 2.2.18 १५, नैव स्त्री न पुमानेषु, न चैवायं नपु'सकः । यद्यच्छरीरमादत्ते, तेन तेन स रक्ष्यते ॥ इवे. उप. 5.10. १६. सब्वे सरा नियटंति. तक्का जत्थ न विज्जड, मई तत्थ न गाहिया - आचारांग सूत्र 1.5.6.176 १७. न तत्र चक्षग च्छति, न वागू गच्छति, नो मनः, केन उपनिषद्, 1.3 १८. तत्त्वार्थ सूत्र, 2.26-31, १९. वासांसि जीर्णानि यथा विहाय, नवानि ग्रहणाति नरोऽपराणि । तथा शरीराणि विहाय जीर्णान्यन्यानि स'याति नवानि देही ॥ श्रीमद् भगवद्गीता, अध्याय-2.22

डा. वशिष्ठ नारायण सिन्हा, वाराणसी

- २०. ठाण'ग, 4.92, प्रज्ञापना ?3,1,290
- २१. Indian Philosophy, Dr. C. D. Sharma, p. 385
- २२. तुमंसि नाम तं चेव जं ह'तब्व' ति मन्नसि । तुम'सि नाम त' चेव ज' अज्जावेयब्व' ति मन्नसि । तुम'सि नाम त' चेव ज' परियावेयब्व' ति मन्नसि । आचारांग सूत्र, 1.5. 5.5
- २३. जे आया से विन्नाया, जे विन्नाया से आया। जेण वियाणइ से आया, त' पडुच्च पडिस'खाए। आचारांग स्त्र, 1.5.5.6
- Re agree that Atman is the sole reality.
  If we know it, all else is known–
  vide Radhakrishnan, Indian Philosophy, Vol. I p. 189
- २५. जहाकुम्भे सअंगाइ, सए देहे समाहरे। एवं पावाइ मेहावी अज्झप्पेण समाहरे ॥ ॥ सूत्र-कृतांग 1.8.16
- २६. यदा संहरते चायं कूमो ऽङ्गानीव सर्वशः । इन्द्रियाणीन्द्रियाथे भयस्तरूय प्रज्ञा प्रतिष्ठिता ।। श्रीमद्भगवद्गीता, अध्याय 2-58

# અનુયાગદ્વારસૂત્ર : મૂળસૂત્ર કે ચૂલિકાસૂત્ર ? પ્રિ. કે એમ પટેલ, પાટણ

જૈન આગમામાં મૂળસૂત્રાનું મહત્ત્વપૂર્ણુ સ્થાન છે. પણ એક વાત સ્પષ્ટ છે કે નંદીસ્ત્ર અને અનુયાગદ્ધારસ્ત્રત્રને સ્થાનકવાસી અને તેરાપ'થી જ મૂળસૂત્રા ગણે છે. શ્વેતામ્બર સંપ્રદાય આ બંને સૂત્રાને મૂળસૂત્રા નથી ગણતા. તેમને મતે આ બંને ચૂલિકાસૂત્રા છે : જ્યારે ઉત્તરાધ્યયન દશવૈકાલિક, આવશ્યક અને પિંડનિર્શુ કિત – આ ચારની મૂળસૂત્રામા ગણુના થાય છે. ભાવપ્રભસૂરિની જૈનધર્મવરસ્તાત્ર (ગા. ૩૦) પરની ટીકા (પૃ. ૯૪)માં સૌ પ્રથમ નીચેનાં મૂળ સૂત્રાના ઉલ્લેખ થયા છે. અથ उત્તરાધ્યયન, આવશ્યક પિંકનિર્શુ क્तિ તથા ઓધનિર્શુ વિત વરાવૈકાલિક इતિ વત્વારિ મૃळसूत्राणि । મૂળસૂત્રાની સંખ્યાની જેમ તેમના ક્રમની બાબતમાં પણ ભિન્ન ભિન્ન મત પ્રવર્ત છે. આમ એકતરફ અનુયાગદ્વારને મૂળસૂત્ર તા બીજી તરફ તેને ચૂલિકાસૂત્ર ગણવામાં આવ્યું છે. આ બંને માન્યતાઓમાં વધારે વજનદાર કઇ ? એ જાણવા સૌ પ્રથમ 'મૂળસૂત્ર' એટલે શું ? તે સમજવું જરૂરી છે.

### મૂળસત્ર એટલે શું?

ઉત્તરાધ્યયનાદિ ચાર સૂત્રાને અપાયેલી મૂળસૂત્રાની સ'જ્ઞા અંગેનું સ્પષ્ટીકરણ કેાઈ પ્રાચીન ગ્ર'થમાં મળતું નથી. વળી આ વગી<sup>6</sup>કરણ માત્ર શ્વેતાંબર પર'પરામાં જ જોવા મળે છે. પ્રાચીન સમયમાં કાેઇ જૈન આચાર્ય પણ આની સ્પષ્ટતા કરી નથી. પશ્ચાદ્વતી સાહિત્યમાં પણ સ'ભવતઃ આ નામના સૌ પ્રથમ પ્રયાગ શ્રી ભાવદેવસૂરિ રચિત 'જૈન-ધર્મ વરસ્તાત્ર' ના ૩૦ મા શ્લાેકની ટીકામાં જોવા મળે છે, ત્યાં ઉત્તરાધ્યયન, આવશ્યક, પિંડનિર્ચુ કિત, આઘનિર્ચુ કિત અને દશવૈકાલિક આ ચાર મૂળસૂત્રા છે. એવા ઉલ્લેખ મળે છે. આ બાબતમાં પાશ્ચાત્ય વિદ્વાનાેએ ભિન્ન ભિન્ન મત વ્યકત કર્યા છે.

(૧) જમ<sup>e</sup>નીના સુપ્રસિદ્ધ પ્રાચ્યવિદ્યા-અધ્યેતા શાપે ન્ટીયર (Charpentier) નામના વિદ્વાનનું માનવું છે કે આ ગ્ર'થામાં ભગવાન મહાવીરના પાતાના શખ્દાે (Mahāvīra's own words) ગ્રથિત થયેલા હાેઈ તે મૂળસૂત્રા તરીકે એાળખાય છે.

પ્રિ. કે. એમ. પટેલ, પાટણ્

(૨) જૈન વાડ્ર ગમયના વિશિષ્ટ અધ્યેતા જર્મન વિદ્વાન પ્રેાફેસર ડા. વાેલ્ટર શુખ્રિંગ (Walter Schubring)ને મતે સાધુ તરીકેના જીવનની શરૂઆતમાં જે યમનિયમાદિ આવશ્યક છે તેના આ ગ્રંથામાં ઉપદેશ હાેઇ તેને મૂળ સૂત્રા કહેવામાં આવે છે.

(3) ઇટલીના વિદ્વાન પ્રેા. ગેરિનેા (Guerinot) માને છે કે આ ગ્ર'થેા original અર્થાત્ અસલ ગ્ર'થેા છે, જેની ઉપર અનેક ટીકાઓ, નિર્ઝુ ક્તિઓ થઈ છે. ટીકાગ્ર'થેાના અભ્યાસ કરતાં આપણે જે ગ્ર'થ ઉપર ટીકા કરવી હાેય તે ગ્ર'થને મૂળગ્ર'થ કહીએ છીએ વળી જૈન ધાર્મિક ગ્ર'થેામાં આ ગ્ર'થા ઉપર સૌથી વધારે ટીકાગ્ર'થા છે. આ કારણે આ ગ્ર'થેાને ટીકાઓની અપેક્ષાએ મૂળગ્ર'થા અથવા મૂળસૂત્રા કહેવાની પ્રથા પડી હશે, એમ કલ્પી શકાય.

(૪) વિંટરનિત્ઝ શાપે<sup>૬</sup>ન્ટીયરના મત સાથે નહીં પણ ગેરીનાના મંતવ્ય સાથે સહમત થાય છે.

ભારતીય વિદ્વાનામાં પ્રેા. પટવર્ધન તથા પ્રેા. એચ. આર. કાપડીયા, ડા. શુખ્રિ ગના મત સાથે સહમત થાય છે.

પ્રથમ મત મહદ્દઅંશે ઉત્તરાધ્યયનને લાગુ પડી શકે. છતાં પણ તે એક જ સમયની કૃતિ માની શકાય તેમ નથી. વિંટરનિત્ઝે ઉત્તરાધ્યયનનાં અધ્યયનેાને જુદા જુદા સમયની રચનાએા કહી છે. દશગૈકાલિક શય્ય ભવની રચના અને ન દીસૂત્ર દેવવાચકની રચના છે. અનુયાેગદ્ધારસૂત્રના રચના-સમય પણ બીજા સૈકાની આસપાસના છે. હા, જો એમ કહીએ કે ભગવાન મહાવીરના શબ્દોને આધારે આ સ્ત્રોની રચના થઈ છે તા વિરાધાભાસ દૂર થાય. પણ એમ કરતાં આ બાબત સમગ્ર આગમ ગ્રંથાને લાગુ પડી શકે.

ડાૅ. શુબ્રિંગનાે મત ઉત્તરાધ્યયનને સર્વાંશે લાગુ પાડી શકાતાે નથી. કારણ કે તેમાં શ્રમણ-જીવનના યમનિયમાે જ નહિ, પરંતુ અનેક કથાઓ, શિક્ષાપદેા, માેક્ષપ્રાપ્તિના ઉપાયાે વગેરે જૈન આગમાની મૂળભૂત ઘણી બાબતાે છે.

આના ઉકેલ માટે ત્રીજો મત પ્રકાશમાં આવ્યા હાેય તેમ જણાય છે. પરંતુ તે માન્યતા વિષેની ચુકિત બહુ વજનદાર જણાતી નથી. ઉત્તરાધ્યયન, દશગૈકાલિક વગેરે ઉપર જેમ અનેક ટીકાઓ રચાઇ છે તેમ બીજા આંગ, ઉપાંગ આદિ ગ્રાંથા ઉપર ઘણી ટીકાઓ લખાઈ છે.

960

ł

અનુયાગદ્વાર સૂત્ર : મૂળસ્ત્ર કે ચૂલિકાસૂત્ર ?

તૈથી ટીકાએાની અપેક્ષાએ તેમને મૂળસ્**ત્રાની સ'જ્ઞા આપી હેાય એ** પ્રતીતિકર લાગતુ' નથી.

આમ, ઉપરના ત્રણે મતામાંથી કાેઈ મત સ્વીકાર્ય બની શકતા નથી. ત્યારે હવે મૂળ સંજ્ઞા શા માટે મળી હશે ? તે સંબંધમાં વિચારણા કરતાં એમ જણાય છે કે આખાયે જૈન દર્શનના સિદ્ધાંતાનું અને જૈનજીવનનું રહસ્ય સંક્ષેપમાં અને યથાર્થ સ્વરૂપે સમજવું હાેય તા તેને માટે આ મૂળગ્ર થા જ સુસાધ્ય ગણી શકાય. અને આ કારણે જ તેમને મૂળગ્ર થા કહ્યા હાેય. જૈન તત્ત્વપ્રકાશમાં (પૃ. ૨૨૮) કહેવામાં આવ્યું છે કે જો વૃક્ષનું મૂળ સુરક્ષિત અને મજબૂત હાેય તા તેનું આયુષ્ય લાંબું ચાલે અને ઘણી શાખા પ્રશાખાઓ વૃદ્ધિ પામતી રહે. પણ જો મૂળ સુદઢ ન હાેય તા તે સુકાઇને થાડા દિવસામાં સમાપ્ત થઈ જાય. તેવી રીતે જે ગ્રંથના અભ્યાસ સમ્યક્ત્વરૂપી વૃક્ષને મજબૂત કરે અને શ્રમણના દર્શાવધ ધર્મમાં વિકાસ પ્રેરે તેને મૂળસૂત્રા કહી શકાય મ**ળસત્ર શા માટે ?** 

મળસત્ર તરીકે અનુયેાગદ્વારની બાબતમાં વિચાર કરતાં એ સ્વીકારલું પડે કે તેની રચના ચાકુંકસ સમયે થઈ છે એટલે તે ભગવાન મહાવીરના શબ્દા નથી. વળી, તેમાં સાધુજીવનના યમનિયમની ચર્ચાન હાઈ બીજો મત પણ તેને લાગુ પડી શકતા નથી. ટીકાએાની અપેક્ષાએ પણ તેને મૂળસૂત્ર કહી શકાય તેમ નથી. પણ જૈન તત્ત્વપ્રકાશમાં મૂળસૂત્ર અંગે જે સમજૂતી આપવામાં આવી છે તે જોતાં અનુયેાગદ્વારને ચાંગ્ય રીતે જ મૂળસૂત્ર કહી\_શકાય. અનુયાેગદ્રારરૂપી મૂળસૂત્રનું યાેગ્ય રીતે અધ્યયન અને પ્રશિક્ષણ થઈ જાય તેા અન્ય બધા જ શાસ્ત્ર ગ્રંથા તેમજ વિચારધારાએાની સમ્યક્ વ્યાખ્યા અને વિ<sup>Ջ</sup>લેષણુ કરવાની તથા અનુકૂળ અનુચેાગ કરવાની શકિત આવી જાય છે. તેના અધ્યયનથી અનેક રીતે મૌદ્ધિક શક્તિ વધી જાય છે. અનુચાગદ્રારનું ગહન અધ્યયન ન હાેય તાે શાસ્ત્રોનેા અર્થ અને તેની વ્યાખ્યા કરવાની પદ્ધતિ ન જાણી શકાય, અનુયેાગદ્વારનું ગહન અધ્યયન થઈ જાય તેા જિજ્ઞાસુ પ્રત્યેક શાસનાં રહસ્ય, તાત્પર્ય, દષ્ટિકાેણુ, સિદ્ધાન્ત આદિના નિષ્કર્ષ ખહુ સહેલાઈથી પામી શકે છે. આમ, આંગમના અધ્યેતા માટે વ્યાખ્યા અને વિશ્લેષણ કરવાની કળા તેમજ પદ્ધતિ શીખવનાર પ્રાથમિક શાસ્ત્ર હાવાથી અનુયાેગ-દ્વાર સમગ્ર શાસ્ત્રાના મૂળાધાર છે.

અનુયેાગદ્વારને મૂળસૂત્ર ગણવાનું અન્ય કારણ એ પણ છે કે આત્માત્થાનના મૂળમ'ત્ર ચાર છે. સમ્યગ્ દર્શન, સમ્યગ્જ્ઞાન, સમ્યક્ ચારિત્ર અને સમ્યક્તપ. પ્રસ્તુત અનુયેાગદ્વાર તત્ત્વજ્ઞાનનું તેમજ શ્રુત-જ્ઞાનના વિકાસના ઉપાયાનું નિરૂપણ કરે છે. એટલે જ્ઞાન અને દર્શન બંનેની વૃદ્ધિ માટેનું પ્રતિનિધિ સૂત્ર હેાવાથી તે મૂળસૂત્ર મનાય છે જ્ઞાન-દર્શનની શુદ્ધિ પછી જ ચારિત્ર અને તપની આરાધના થઇ શકે. આત્મશુદ્ધિના સમસ્ત સાધનાનું મૂળ કારણ દર્શન અને જ્ઞાન છે માટે જ અનુયાગદ્વારને મૂળસૂત્ર ગણવામાં આવે છે.

### ચૂલિકા શા માટે ?

<sup>\*</sup>વેતામ્બર મૂર્તિ પૂજક પર પરા પ્રમાણે અનુયેાગદ્વારસૂત્ર ચૂલિકા ગણાય છે. ચૂલિકા શબ્દના પ્રયાગ એ અધ્યયન કે શાસ્ત્ર માટે થાય છે, કે, જેમાં અવશિષ્ટ યા પરિશિષ્ટ વિષયાનું વર્ણુન અથવા વિવિધ વિષયાનું સ્પષ્ટીકરણ કરવામાં આવે છે. તેમાં મૂળ શાસ્ત્રના પ્રયાજન અથવા વિષયને દળ્ટિમાં રાખીને એવી કેટલીક આવશ્યક બાબતા પર પ્રકાશ પાડવામાં આવ્યા હાય છે કે જેના સમાવેશ મૂળશાસ્ત્રમાં ન થઈ શક્યા હાય. ન દીસ્ત્ર અને અનુયાગદ્વારસૂત્ર આવી ચૂલિકાઓ છે જે પરિશિષ્ટનું કામ કરે છે એટલું જ નહીં આગળના અધ્યયન માટે ભૂ(મકાનું કામ કરે છે. આ બાબત ન દીસૂત્રની અપેક્ષાએ અનુયાગદ્વારસૂત્રને વિશેષ લાગુ પડે છે. ન દીસ્ત્રમાં તા માત્ર પાંચ જ્ઞાનાનું વિવરણ કરવામાં આવ્યું છે. જ્યારે અનુયાગદ્વારમાં આવશ્યકની વ્યાખ્યાના માધ્યમથી સમગ્ર આગમોની વ્યાખ્યાનું પ્રશિક્ષણ આપવાનું ઈલ્ટ ગણ્યું છે. આ શાસ્તનું વિધિવત્ અધ્યયન કરવાથી વિભિન્ન બાજીએથી વ્યાખ્યા કરવાની ચાવી હાથ લાગી જાય છે. અનુયાગદબ્ટિ સ'પન્ન સાધક વિશ્વના બધા જ પદાર્થોનું વિશ્લેષણ કરવામાં પારંગત બની જાય છે.

દૂ'કમાં અનુયાેગદ્વારસૂત્ર આગમના અધ્યયન માટે ભૂમિકાનું કામ કરે છે. તેમાં પરિશિષ્ટ વિષયાેનું વર્ણુંન અને વિવિધ વિષયાેનું સ્પષ્ટી-કરણુ કરવામાં આવ્યું છે. એટલે તેને ચૂલિકાસૂત્ર ગણવામાં આવે છે. ઉ**પસ'હાર** 

વ્હેતામ્બર મૂર્તિ પૂજક સંપ્રદાય અનુયેાગદ્વારને ચૂલિકા ગણું છે, કારણુ કે તેમાં પરિશિષ્ટ વિષયાેનુ વર્ણન અને વિવિધ વિષયાેનુ સ્પષ્ટી-કરણ કરવામાં આવ્યુ છે. પણુ સ્થાનકવાસી અને તેરાપ થી સંપ્રદાયા તેને મૂળસૂત્ર ગણે છે, કારણ કે તેમાં આગમાના પ્રાયઃ સમસ્ત મૂળભૃત સિદ્ધાંતાનું સ્વરૂપ સમજાવતા વિશિષ્ટ પારિભાષિક શબ્દોનું સ્પષ્ટીકરણ કરવામાં આવ્યું છે. જેનું જ્ઞાન આગમાના અધ્યયન માટે માત્ર જરૂરી જ નહીં પરંતુ અનિવાર્ય પણ હાેય. અનુયાગદ્વારને યાગ્ય રીતે સમજી લીધા પછી ભાગ્યે જ કાેઇ આગમિક પરિભાષા રહી જતી હશે, જેને સમજવા માટે અધ્યેતાને મુશ્કેલીઓનો સામના કરવા પડે. આમ કેટલાક અગત્યના જૈન પારિભાષિક શબ્દા તેમજ સિદ્ધાંતાની સંક્ષિપ્ત અને સૂત્રસ્થ વ્યાખ્યા કરનાર અનુયાગદ્વારનું જૈન આગમામાં મહત્ત્વપૂર્ણ સ્થાન છે. તેથી તેને ચૂલિકા ન કહેતાં મૂળસૂત્ર કહેવામાં આવે તા પણ તે સર્વથા ઉચિત જ છે.

## वैदिक धर्मसूत्रगत यतिधर्म एवं जैनागमगत अनागारधर्म के आचार की तुलना -कु. रीता बिइनोई, मुजफ़्फरनगर

संसार में जितनी भी ज्ञान की शाखायें हैं वे सभी किसी न किसी रूप में आचार अथवा विचार से सम्बद्ध हैं । आचार व विचार एक दूसरे के पूरक हैं । विचारों का क्रियान्वित रूप ही आचार में परिणत होता है अथवा संस्कारों की संहिता ही आचार कहल्लती है । भारतीय संस्कृति की अनेक विशेषताओं में से एक विशेषता -"आचार" भी है । जीवन में आचार का बडा महत्त्वपूर्ण स्थान है अतएव "आचार: परमो धर्म:" कहा गया है । साधारणत: आचार शब्द का अर्थ होता है आचरण, अनुष्ठान । राग और द्वेष से रहित कर्म ही आचार है अयवा यह भी कहा जा सकता है कि विचारों अथवा आदर्शों का व्यवहारिक रूप आचार है । आचार की आधारशिला नैतिकता है । नैतिकता का आदर्श जितना अधिक बृहद् होगा उतनी ही उसकी आचार संहिता बल्वती होगी । जो आचार नैतिकता पर प्रतिष्ठित नहीं है वह आदर्श आचार नहीं कहा जा सकता । जहाँ दर्शन का सम्बन्ध विचारों से होता है वहाँ धर्म का सम्बन्ध आचार अथवा व्यवहार से होता है । आचार के लिये श्रद्धा की आवश्यकता होती है और धर्म श्रद्धा पर ही अवलम्बित होता है । आचार से ही धर्म की उत्पत्ति कही गयी है 'आचारप्रभवो धर्म:' ।

भारतीय संस्कृति में आचार ही व्यक्ति की कसोटी है और आचार का स्रोत है विचार, किन्तु विचार सब समय एकसा नहीं होता इसलिये किसी का आचार या आचरण ही स्पष्ट कर देता है कि वह कैसा व्यक्ति है ? आचार ही व्यक्ति को असुर बनाता है अथवा आचार ही व्यक्ति को देव बनाता है। अत: प्राचीन भारतीय आचार्यों ने धर्म एवं दर्शन के साथ-साथ कई रूपों में आचार- शास्त्र का भी निरूपण एवं प्रतिपादन किया ! प्रत्येक घर्म परम्परा में आचार-विषयक पृथक्-पृथक् धारायें मिळती हैं यथा--वैदिक मीमांसा परम्परा में ''पूर्व मीमांसा'' आचार प्रधान है, बौद्ध परम्परा में ''हीनयान'' आचार प्रधान है और जैन परम्परा आचार प्रधान है जिसमें 'अहिंसा' को मुख्य स्थान है ।

प्रत्येक साहित्य अपने-अपने युग का प्रतिबिम्ब होता है। कवि हो या लेखक, इतिहासकार हो या प्रबन्धकार सब अपने अपने युग का प्रतिनिधित्व करते हैं और उनकी रचनाओं में उस युग की सम्यता और संस्कृति प्रतिबिम्बित होती है यथा -- उस युग की मान्यतायें, रहन-सहन, खान-पान, मनन-चिन्तन, आचार-व्यवहार आदि सभी वहाँ चित्रित होते हैं। समयानुसार परिस्थितियों में विभिन्न परिवर्तन आने के कारण उस समय के आदर्शों में भी परिवर्तन हो जाते हैं। वैदिक और जैन धर्म प्रन्थों में आचार सम्बन्धी चित्रण आये हैं इनमें यत्रतत्र कुछ भिन्नता भी है। लेकिन कुछ आचार सभी प्रन्थों में शाश्वत पाये जाते हैं यथा --सत्य बोल्जना, अहिंसा-जीवें। पर दया करना आदि।

वैदिक धर्म सूत्रों में "आचार" पर पूर्ण प्रकाश डाला है यद्यपि धर्म-शास्त्रकारों ने आचारशास्त्र के सिद्धान्तें का सूक्ष्म एवं विस्तृत विवेचन उपस्थित नहीं किया है और न उन्होंने कर्तव्य, सौख्य या पूर्णता (परम विकास) की धारणाओं का सूक्ष्म एवं अविहत विश्लेषण ही उपस्थित किया है किन्तु इससे यह निष्कर्ष नहीं निकालना चाहिये कि धर्मशास्त्रकारोंने आचारशास्त्र के सिद्धान्तें को छोड़ दिया है अथवा उन पर कोइ ऊँचा चिन्तन नहीं किया है । वैदिक धर्मसूत्रकारोंने वर्णव्यवस्था पर अत्यधिक जोर दिया है और प्रत्येक वर्ण के लिये एवं प्रत्येक वर्गविशेष के लिए कुछ विशेष आचार संहिताये निर्मित की हैं । उदाहरणार्थ ब्राह्मण वर्ण के लिए कुछ विशेष आचार बतलाये हैं तो क्षत्रिय, वैश्य और शद्द वर्ण के व्यक्तियों के लिये अल्ग-अल्ग आचार संहिताये निर्मित की गई हैं । इसी प्रकार प्रत्येक वर्ग विशेष के लिये भी अनेकों आचार बताये गये हैं जिनमें राजा, प्रजा, पुरोहित, मन्त्री, गृहस्थ, मुनि इत्यादि हैं । इन

For Private & Personal Use Only

सब के विषय में जो आचार संहितायें निर्मित हुइ हैं उनका वर्णन विभिन्न धर्मग्रन्थेां तथा स्मृतिग्रन्थेां में पाया जाता है।

जैन आगमों में भी "आचार" को महत्त्वपूर्ण स्थान मिला है । वह कर्म क्षेत्र का महत्त्वपूर्ण साधन माना गया है । कर्मबन्धन से सर्बथा मुक्त होने के लिये सम्यग् दर्शन और ज्ञान के साथ चारित्र अर्थात् आचार का होना अनिवार्य है । आचरण के अभाव में मात्र ज्ञान से मुक्तिमार्ग तय नहीं हो पाता इसलिये आचरण को प्रमुख स्थान दिया गया है "आचार ही तीर्थ करों के प्रवचन का सार है" वही मुक्ति का प्रधान कारण है । जैनागमों में मुख्य रूप से मुनि (श्रमण) और गृहस्थ (श्रावक) के आचारों का ही विस्तृत वर्णन किया गया है । सभी धर्म एव सम्प्रदाय एकमत हैं कि धर्म और विद्या आदि को आगे बढ़ाने के लिये समाज में संन्यासी आदि का महत्त्वपूर्ण स्थान है । धर्मशासनकी प्रभावना के लिये मुनिधर्म के आचारों पर विशेष बल दिया जाता है ।

वैदिक धर्म-सूत्रों में यति (संन्यासी) के "आचारों " पर प्रकाश डाला गया है । यहाँ मानव जीवन के चार सोपान (आश्रम) बतलाये गये हैं जिनके अनुसार आचरण करने पर मनुष्यका जीवन सफल माना जाता है । इन चार आश्रमों के पारिभाषिक नाम इस प्रकार हैं – ब्रह्मचर्य आश्रम, गृहस्य आश्रम, वानप्रस्थाश्रम और संन्यासाश्रम । वैदिक धर्मसूत्र प्रन्थां में इन चार आश्रमों के अन्तर्गत "संन्यास आश्रम" में यतिधर्म के स्वरूप एवं आचार आदि वर्णित है । जैन आगमों में अनागार (मुनि) धर्म अर्थात् श्रमण-श्रमणी के आचार सम्बन्धी संहिता उपलब्ध होती है । जैनागम प्रन्थों में "दशवैकालिक" के विविक्तचर्या नामक द्वितीय चूलिका में साधु के कुछ कर्तव्याकर्तव्योंका प्रतिपादन किया गया है । आचारांग उत्तराध्ययन और दशवैकालिक में कुछ बाते शब्दत: और कुछ अर्थत: मिल्ती जुल्ती हैं ।

वैदिक धर्म सूत्र ग्रन्थों में तथा जैन आगमों में यतिधर्म के एवं अनागार धर्म के आचार सम्ब्न्धी बहुत सी बातें ऐसी हैं जो आपस में बहुत कुछ मिल्ती जुलती हैं यथा-- वैदिक धर्म सूत्रकार गौतम<sup>3</sup> के अनुसार संन्यासी (यति) को ग्राम में भिक्षाटन के लिये केवल एक बार जाना चाहिये । जैनागम के म्लसूत्रों में दश-जैकालिक का भी समावेश किया जाता है इसके अनुसार महाचार कथा नामक छठें अध्ययन में श्रमण को एकभक्त भोजन करनेवाला कहा गया है । सामान्यत: दिन में एकबार भोजन करना ही मुनि के लिये श्रेयस्कर है । उत्तराध्ययन के छब्बीसवें अध्ययन (सामाचारी) में भी इस सिद्धान्त का समर्थ न है । वशिष्ठ धर्म सूत्र<sup>8</sup> में बताया गया है कि संन्यासी को भरपेट भोजन

नहीं करना चाहिये, उसे केवल उतना हा खाना चाहिये जिससे वह अपने शरीर व आत्मा को एक साथ रख सके, उसे अधिक पाने पर न तो सन्तोष या प्रसन्नता प्रकट करनी चाहिये और न कम मिलने पर निराशा । आपस्तम्बधर्मसूत्र तथा बोधायन धर्मसूत्र में यति को ८ प्रास मोजन करने का विधान बतलाया गया है । जैन आगमों में मुनि की आचार-चर्या में भूख से कम मोजन करने का विधान बतलाया गया है ! यहाँ मुनि के लिए सामान्य ३२ प्रास मोजन से कम मोजन करने को कहा गया है ! औपपातिक सूत्र में इस बारे में विस्तृत वर्णन किया गया है ! उत्तराध्ययन (१६-८) में ब्रह्मचर्यरत भिक्षु को परिमित मोजन करने को कहा गया है तथा मात्रा से अधिक मोजन न करने को भी कहा गया है । जनोदरी करें – अर्थात् कम खायें ।

लघुविष्णु धर्मसूत्र में कह। गया है कि यति (संन्यासी) का भिक्षापात्र तथा जलपात्र मिट्टी, लकडी, तुम्बी या बिना छिद्र वाले बांस का होना चाहिये किसी भी दशा में उसे घातु का पात्र प्रयोग में नहीं छाना चाहिये। जैनागम आचारांग के द्वितीय श्रुतस्कन्ध की प्रथम चूला के छठें अध्ययन में कहा गया है कि निर्ग्रन्थ-निर्ग्रन्थियों को आलाबु, काष्ठ व मिट्टी के पात्र रखना कल्प है तथा घातु के पात्र रखना अकल्प्य ।

शंख धर्मसूत्र<sup>9°</sup>एवं विष्णु धर्मसूत्र<sup>99</sup>के अनुसार यति(सन्यासी)को भलीभाँति आगे भूमिनिरीक्षण करके चलना चाहिये, पानी छान कर पीना चाहिये। जैनागम आचारांग के द्वितीय श्रुतस्कन्धकी तृतीय चूलामें पाँच महाव्रतोंकी भावनाये बतलाई गई हैं जिनके पालनसे महाव्रतोंकी रक्षा होती हैं। इसमें ईर्या विषयक समितिमें गमनागमन सम्बन्धी सावधानीका विस्तृत वर्णन किया गया है। मुनि संयमपूर्वक चित्तको गतिमें एकाग्र कर, पथ पर दृष्टि टिका कर चले। जीव—जन्तुको देख

कर पैर संकुचित कर ले और मार्ग में आनेवाले प्राणियों को देखकर चले<sup>\*</sup> । वशिष्ठ धर्म सृत्र<sup>9</sup> और श खधर्म सूत्र<sup>98</sup> के अनुसार यतिको गाँवसे बाहर रहना चाहिये तथा एक स्थानसे दूसरे स्थान तक चलते रहना चाहिये, केवल वर्षाके मौसममें ही वह एक स्थान पर ठहर सकता है | मिताक्षर (याज्ञवल्क्य (<sup>3.57</sup>) द्वारा उद्धृत श खके वचनसे पता चल्ला है कि संन्यासी वर्षा ऋतुमें एक स्थान पर केवल दो मास तक रुक सकता है | जैन आचार शास्त्र आचारांगके द्वितीय श्रुतस्कन्धकी प्रथम चूलाके द्वितीय अध्ययनमें इस विषयकी सुन्दर विवेचना उपलब्ध है | यहाँ कहा गया है कि वर्षाऋतुके आगमन होने पर भिक्षु या भिक्षुणी को किसी निदेष स्थान पर वर्षावास (चातुर्मांस) करके ठहर जाना चाहिये |

वैदिक घर्मशास्त्रोंके अनुसार यतिको न तो भविष्यवाणी करके, शकुनाशकुन बतलाकर, ज्योतिषका प्रयोग करके, विद्या, ज्ञान आदिके सिद्धान्तोंका उद्घाटन करके और न विवेचन करके भिक्षा मांगनेका प्रयत्न करना चाहिये।" जैनागम आचारांगके द्वितीय श्रुतस्कन्धकी प्रथम चूलाके पिण्डैषणा नामक प्रथम अध्ययनमें भिक्षु-भिक्षुणीकी पिण्डैषणा-आहारकी गवेषणाके विषयमें विधि-निषेधों का निरूपण हे। उत्तराध्ययन<sup>96</sup>में कहा गया है कि जो साधक विभिन्न प्रकारकी विद्याओं जैसे स्वप्न, लक्षण, दण्ड, अंगस्फुरणादि के द्वारा जीविका नहीं करता वही सच्चा भिक्षु है।

वैदिक धर्म सूत्रकारों के अनुसार यतिको अपमानके प्रति उदासीन रहना चाहिए । यदि कोई उसके प्रति कोध प्रकट करे तो कोधावेशमें नहीं आना चाहिए । यदि कोई उसका बुरा करे तो भी उसे कल्याणप्रद शब्दोंका ही उच्चारण करना चाहिये और कभी भी असत्य भाषण नहीं करना चाहिये<sup>90</sup> । जैन आचार शास्त्रोंमें भी मुनिके लिए सत्य नामक महाव्रत बतलाया गया है। इसको संक्षेपमें कहा जाये तो भिक्षुको कोधादि कषायोंका परित्याग कर, समभाव धारण कर विवेकपूर्वक संयमित सत्य भाषाका प्रयोग करना चाहिये।

गौतम धर्मसूत्रके अनुसार<sup>96</sup> संन्यासीको ब्रह्मचारी होना चाहिये और सदा ध्यान एवं आध्यात्मिक ज्ञानके प्रति भक्ति रखनी चाहिये । जैनागम उत्तराध्ययन सूत्रके छब्बीसवें अध्ययनके प्रारम्भमें श्रमणकी सामान्य चर्या रूप सामाचारीके विषयमें वर्णन किया गया है जिसके अनुसार मुनिको दिन को चार भागोंमें विभक्त कर अपनी दिनचर्या सम्पन्न करनी चाहिए । उसे दिनके प्रथम प्रहरमें मुख्यत: स्वाध्याय, द्वितीयमें ध्यान, तृतीयमें भिक्षाचर्या तथा चतुर्थमें फिर स्वाध्याय करना चाहिये । इससे प्रतीत होता है कि श्रमणकी दिनचर्यामें अध्ययनका सर्वाधिक महत्त्व है इसके बाद ध्यानको महत्त्व दिया गया है ।

संन्यासीके ब्रह्मचर्य व्रतके विषयमें वैदिक धर्मसूत्र प्रन्थोंकी भॉति जैनागमोंमें भी वर्णन मिलता है । उत्तराध्ययनके <sup>16</sup>वें अध्ययनमें तथा प्रश्नव्याकरण सूत्रमें विविध उपमाओंके द्वारा ब्रह्मचर्यकी महिमा और गरिमा गायी गयी हैं।

आपस्तम्ब धर्म सूत्रके अनुसार (<sup>1.9.21</sup>) संन्यासीको भिक्षा से ही प्राप्त भोजन करना चाहिये। उत्तराध्ययन (<sup>35.15</sup>)के अनुसार भिक्षुको भिक्षावृत्तिसे ही भोजन प्राप्त करना चाहिये, विक्रय से नहीं।

गैदिक धर्मसूत्रकारोंके अनुसार मुनिकी आचार संहितामें कहा गया है कि संन्यासीको सदा अकेले घूमना चाहिये, नहीं तो मोह एवं विछोह से वह पीडित हो सकता है। दक्षस्मृतिमें (7.34.38) इस बात पर यें। बल दिया गया है कि वास्तविक संन्यासी अकेला रहता है, जब दो एक साथ टिकते हैं तो दोनों का एक जोडा हो जाता है और जब तीन एक साथ टिकते हैं तो वे प्रामके समान हो जाते हैं और यदि तीनसे अधिक एक साथ टिकते हैं तो वे नगर के समान हो जाते हैं और यदि तीनसे अधिक एक साथ टिकते हैं तो वे नगर के समान हो जाते हैं। जैनागम आचारांगके प्रथम श्रुतस्कन्घके पंचम अध्ययन के प्रथम उद्देशकमें एकल्लविहारीको अमुनि कहा गया है लेकिन यह विषय-वासना एवं प्रकृतिकी विषमता के कारण पृथक् हुए साधु की अपेक्षा से वहा गया हैं, न कि सभी साधुओं के लिए। कुछ साधक अकेले रह कर भी अपना आत्मविकास करते हैं और आगमकार भी उन्हें अकेले विचरने की आज्ञा देते हैं। दशाश्रुत-

रकन्घ सूत्र में एकाकी विहारी सामाचारी का विस्तार से वर्णन मिळता है। यद्यपि वैदिक धर्मसूत्रों में वर्णित यति (संन्यासी) की आचार संहिता और जैनागमा में वर्णित मुनिकी आचार-चर्यामें काफी समानता दृष्टिगोचर होती है तथापि कुछ भिन्नतायें भी दृष्टिगोचर होती है यथा—

वैदिक गौतमधर्मसूत्र<sup>3</sup>, बोधायन धर्मसूत्र<sup>3</sup> और आपस्तम्बधर्मसूत्र<sup>39</sup>में बतलाया गया है कि केवल वैदिक मन्त्रेांके जपको छोड कर यतिको साधारणतः मौन ही रहना चाहिये। यहाँ वैदिक मन्त्रेांका जाप करना वैदिक धार्मिक भावनाका प्रतीक है।

वशिष्ट धर्म सूत्र<sup>\*\*</sup> अनुसार संन्यासीको अपने नाखून, बाल एवं दाटी कटा लेनी चाहिये किन्तु गौतमने<sup>\*\*</sup> विकल्प भी दिया है अर्थात् वह चाहे तो मुण्डित रहे या जटा रखे। जैनागम कल्पसूत्र (पर्यु पणाकल्प) के सामाचारी नामक अन्तिम प्रकरणमें यह उल्लेख है कि पर्यु पणाके बाद अर्थात् वर्षा ऋतुके पचास दिन ब्यतीत होने पर निर्प्रन्थ-निर्प्रन्थीको सिर पर गो-लोम-प्रमाण अर्थात् गायके बाल जितने केश भी नहीं रखने चाहिये। कै चीसे अपना मुण्डन करानेवालेको एक महीनेमें तथा लो चसे मुण्ड होनेवालेको (हाथो से बाल उखाड कर अपना मुण्डन करनेवालेको) 6 महीनेमें मुण्ड होना चाहिये।

वैदिक धर्मसूत्रके अनुसार<sup>38</sup> तपस्वियेंके लिये चार प्रकारकी कियायें हैं-ध्यान, शौच, भिक्षा एवं एकान्तशील्ता (सदा अकेले रहना) । नारदके अनुसार यतियों के लिए <sup>6</sup> प्रकारके कार्य राजदण्डवत् अनिवार्य माने गये हैं-१ भिक्षाटन २. जप ३. ध्यान, ४. स्नान ५. शौच एवं ६. देवार्चन ।

जैनागममे' मुनि आचारचर्यांमें षडावश्यकका वर्णन किया गया है और उनके नाम इस प्रकार बतलाये गये हैं-सामायिक, चतुर्वि'शतिस्तव, वन्दना, वैदिक धर्म सूत्रगत यतिधर्म ....आचार की तुल्लना २०१ प्रतिक्रमण, कायोत्सर्ग और प्रत्याख्यान। ये 6 कियाए अमणको प्रतिदिन दोनेंग समय अवश्य करनी होती है।

वैदिक धर्मसूत्राकारों ने संन्यासियों के आह्रिनक कृत्यों के विषयमें कुछ विशिष्ट नियम (आचार) निर्मित किये हैं जिसके अनुसार उन्हें शौच, दन्तधावन स्नान आदि गृहस्थों की भाँति ही करने चाहिये। वशिष्ठ धर्म सूत्रा (4.11) विष्णु धर्मसूत्रा (60.26), शंख धर्मसूत्रा(16.23-24) का कहना है कि संन्यासी को गृहस्थों के समान ही क्रम से तीन एवं चार बार शौच कर्म (शरीरशुद्धि) करना चाहिये।

भगवान महावीर ने साधुओं के लिए प्रत्येक परिस्थिति में स्नान का स्पष्ट निषेध किया है। स्नान के सम्बन्ध में कोई अपवाद नहीं रखा। उत्तराध्ययन<sup>\*\*</sup> आचारचूला<sup>\* ६</sup>, स्टाकृतांग<sup>\*</sup><sup>°</sup>, दशनैकालिक<sup>\*\*</sup> आदि में श्रमणों के लिए स्नान न करने का वर्णन है।

वैदिक धर्मसूत्र प्रन्थों के अनुसार<sup>°</sup> संन्यासी (यति) को अपना गुप्तांग ढकने के लिए वस्त्र धारण करना चाहिये। उसे अन्य लोगों द्वारा छोडा हुआ जीर्ण-शीर्ण किन्तु स्वच्छ वस्त्र पहनना चाहिये। धर्मस्त्रकार वशिष्ठ के अनुसार<sup>3°</sup> संन्यासी को अपने शरीर को वस्त्र के टुकडेसे अर्थात् शार्टा (गात्रिका) से ढकना चाहिये या मृगचर्म या गायों के लिये काटी गई घास से। जैन आगम प्रन्थोंके अनुसार<sup>3°</sup> कोई मुनि तीन वस्त्र रखता है, कोई दो, कोई एक और कोई निर्वस्त्र रहता है। यह आचार की भिन्नता शारीरिक संहनन, धृति आदि हेतुओं से होती है।

यज्ञ वैदिक संस्कृति की प्रमुख मान्यता रही है। वैदिक दृष्टि से यज्ञकी उत्पत्तिका मूळ विश्वका आधार है। पापेंकि नाशके लिये, शत्रुओं के संहार के लिये, विपत्तियों के निवारण के लिये, राक्षसों के विध्वंसके लिये, व्याधियों के परिहारके लिये यज्ञ आवश्यक माने गये हैं। संन्यास आश्रममें प्रवेश करनेके लिये व्यक्तिको ''प्रजापति यज्ञ'' करनेका विधान विभिन्न धर्म सूत्रों में बतलाया

14. Seminar on Agama

गया है<sup>33</sup>। जैन आगममें यज्ञका विरोध किया गया है। उत्तराध्ययन स्त्रके नौवें, बारहवें, चौदहवें और पच्चीसवें अध्ययनेांमें यज्ञका विरोध किया गया है और इसका कारण बताते हुये कहा गया है कि इसमें जीवों की हिंसा होती है।

वैदिक धर्म सूत्र प्रन्थांमे यतिधर्म के आचारो का नाम विशेष नहीं पाया जाता है जैसा कि जैन आगम प्रंथेंमें पाया जाता है। आचारांग सूत्रमें मुनि-धर्म के पांच आचारो का वर्णन मिळता है-ज्ञानाचार, दर्शनाचार, चारित्राचार, तपाचार और वीर्याचार।

इस प्रकार उक्त विवेचनसे यह स्पष्ट है कि यतिधर्म एवं अनागार धर्म के अनेको आचार वैदिक धर्म सूत्र प्रन्थें। एवं जैन आगम प्रन्थेंमिं समान रूपसे पाये जाते हैं। वैदिक धर्म सूत्रकारों एवं स्मृतिकारों ने आचारकी विवेचना केवल संहिताके रूपमें की है जब कि जैन आगमों में आचारकी विवेचना सूक्ष्म से सूक्ष्मतम रूप से की गयी है।

```
मनुरुमृति 1-108
१.
     अ'गाण' कि' मारो ? आयारो । - नन्दीसूत्र, 40 में उद्धत
ર.
     गौतम धर्मसूत्र 3.13 एव' 20
₹.
     वशिष्ठ धर्मसूत्र 10.21-22 एव 25
Υ.
     आपस्तम्ब धमध्सत्र 2.4.9.13
L . . .
     बोधायन धर्म सत्र 2.10.58
٤.
     आचारो, द्वितीय अध्ययन, पंचम उद्देशक, सूत्र 113
"9_
     आयारो, लोकसार (पंचम अध्ययन) चतुर्थ' उददेशक, सूत्र 80.
6.
     लघु विष्णु धर्मसूत्र, 4.29-30
.و
१०. श'ख धम<sup>6</sup>सूत्र 7.7
११. विष्णु धर्म स्त्र 96.14-17
२२. आयारो, लोकसार (पञ्चम अध्ययन) चतुर्थ उद्देशक, सुत्र 69
१३. वशिष्ठ धमध्यत्र 10.12-15
१४, श'खधर्म सूत्र 7.6
 २५. मनुस्मृति 6.50-51
```

वैदिक धर्म सूत्रगत यतिधर्म .... आचार की तुल्ना

१६, उत्तराध्ययन 15.7 १७. गौतम धर्म सूत्र 3.23 मन. 6.40-48, याज्ञ. 3.61 १८. गौतम धर्म सूत्र 3.11, १९. गौतम धर्म सत्र, 3.16 २०. बोधायन घम सत्र, 2.10.79 २१. आपस्तम्ब धम सूत्र 2.9.21.10 २२. वशिष्ठ धम सत्र 10.6 २३. गौतम धर्म सूत्र 3.21 २४. अपार्क स्मृति ए. 952 २५. उत्तराध्ययन 2.9, 15.8 २६. आचारचूला 2.2.2.1, 2.13 २७. सत्रकतांग 1.7.21.22, 1.9.13 २८. दशवैकालिक अध्ययन 6, गाथा 60-61 २९. गौतम धर्म सूत्र 3.17-18, आपस्तम्व धर्म सूत्र 2.9.21.11-12 ३०. वशिष्ठ धर्म'सत्र 10.9-11 ३१. आयारो, जुण्ठ अध्ययन, तृतीय उद्देशक, सूत्र 65 ३२. विष्णु धर्मसूत्र 95.1, शांख धर्मसूत्र 7.1.

# प्रायाश्चित्त ः स्वरूप और विधि डॉ. पुष्पलता जैन, नागपुर

प्रायश्चित्त साधक और साधना की विद्युद्धि से सम्बद्ध, आंतरिक चेतना से उद्भूत एक पवित्र आभ्यन्तर तप है जो किसी चारित्रिक दोष से मुक्त होने के लिए किया जाता है । साधना की निरुछल्ता और अकृत्रिमता साधक की अन्यतम विशेषता है । यह विशेषता यदि किसी भी कारणवश खंडित होती है तो साधक पवित्र मन से उसे स्वीकार कर पुनः अपनी स्वाभाविक स्थिति में वापिस पहुँच जाता है । वापिस जाने की इसी प्रक्रिया को प्रायश्चित्त कहा जाता है प्रमादजन्य दोषों का परिहार, भावों की निर्मलता, निःशल्यन्व, अव्यवस्था-निवारण, मर्यादा का पालन, संयमकी दढता, आराधना सिद्धि आदि उदेश्य प्रायश्चित्त की पृष्ठभूमि में होते हैं ।

आचार्यों ने प्रायश्चित्त के संदर्भ में प्रायः के चार अर्थ किये हैं (१) अपराघ (२) होक (३) प्राचुर्य और (४) तपस्या । अकलंक<sup>\*</sup> और धर्मसंग्रहकार<sup>3</sup>ने 'प्रायः' का अर्थ अपराघ करके प्रायस्चित्त को अपराघ शोधन का एक साधन माना है । घवला<sup>४</sup> में इसे होकवाचक मान ऐसी प्रक्रिया का रूप कहा गया है जिससे साधमी और संघ में रहनेवाले होगों का मन अपनी ओर से विद्युद्ध हो जाये । प्राचुर्य अर्थ होने पर इसका तार्पर्य है-चित्त की अत्यंत निविकार अवस्था<sup>\*</sup> और जब उसका अर्थ तपस्या होता है तब प्रायस्चित्त का संबंध तपस्या से संयुक्त चित्त हो जाता है ।<sup>6</sup>

जैनाचार्था ने प्रायश्चित्त के अर्थ को निश्चयनय और व्यवहारनय को दुष्टिं से भी स्पष्ट करने का प्रयत्न किया है । निश्चयनय में प्रायश्चित्त का ऐसा उत्कृष्ट स्वरूप प्रतिध्वनित होता है जिसमें साधक ज्ञानस्वरूप आत्मा

#### प्रायश्चित्तः स्वरूप और विधि

का बार बार चिंतन करता है और विकथादि प्रमादों से अपना मन विरक्त कर लेता है।" जब साधक प्रमादजन्य अपराधका परिद्वार कर देता है तब वह प्रायश्चित्त के ब्यवहारिक रूप को अंगीकार कर लेता है। प्रायश्चित्त के ये दोनों रूप आध्यात्मिक साधना के लक्ष्य को प्राप्त करने के साधन हैं। मूलाचार (गाथा 363) में प्रायश्चित्त के लिए कुछ पर्यायवाची शब्द दिये हैं :- प्राचीन कर्म-क्षेपण, निर्जरा, शोधन, घावन, पुच्छन, उत्क्षेपण और छेदन। ये नाम भी प्रायश्चित्त के विविध रूपों को अभिब्यक्त करते हैं।

प्रायश्चित्त का सांगोपांग वर्णन छेदसूत्र, व्यवहारसूत्र, निशीथ, जीत-कल्प, मूलाचार, भगवतीआराधना, अनगारधर्मामृत आदि ग्रंथां में उपलब्ध होता है। अंगों में यद्यपि छुट—पुट उल्लेख मिलते हैं पर उनका व्यवस्थित वर्णन दिखाई नहीं देता।

प्रायश्चित्त को जैनधर्म में तप का सप्तम प्रकार अथवा आभ्य तर तप का प्रथम प्रकार माना जाता है । बारह तपों के प्रकारों में बाह्य तप के तुरंत बाद आभ्यन्तर तप का वर्णन हुआ है जिसका प्रारंभ-प्रायश्चित्त से होता है । इसका तात्पर्य यह माना जा सकता है कि आचार्यों की दृष्टि में विनय, जैयावृत्य, स्वाध्याय, ध्यान और व्युत्सर्ग की आधारशिला प्रायश्चित्त माना गया है यही उसका महत्त्व है क्योंकि अपने अपराध की निरुछल स्वीकृति साधक की आंतरिक पवित्रता की प्रतिकृति हैं और जो ऋजु माव से अपने अपराधोंकी आलोचना करता है वही प्रायश्चित्त के योग्य है ।

प्रायश्चित्त की परिधि और व्यवस्था स्वयंकृत अपराधों के प्रकारों पर निर्भर रहा करती है । इसी आधार पर आचायों ने इसे दस मेदों में विभाजित किया हैं । म्लाचार (गाथा, ३६२) के अनुसार ये दस मेद हैं आलोचना, प्रतिक्रमण, तदुभय, विवेक, व्युत्सर्ग, तप, छेद, मूल, परिहार और श्रद्धान । भगवती सूत्र (२५.७) तथा स्थानांग सूत्र(१०) में अंतिम दो मेद परिहार और श्रद्धान के स्थान पर अनवस्थाप्य और पारांचिक का उल्लेख है । मूलाचार की परम्परा घवला (१३.५.४.२६.११) चारित्रसार(पृ.१३७)अनगारघर्मामृत(७३७) आदि प्रंथों में देखी जा सकती है । उमास्वातिने कुछ परिवर्तन के साथ नव भेद ही माने हैं । उन्होंने मूल को छोड दिया है और श्रद्धान के स्थान पर उपस्थापनाको स्वीकार किया है । ठाणंग (८.३, सूत्र ६०५)ने अनवस्थाप्य और पारांचिक छोडकर कुल आठ भेद माने हैं । उसी में अन्यत्र (१०.३,सूत्र ७३३) यह संख्या भगवती जैसी दस भी मिल्ती है । ठाणंग (४.१ सूत्र २६३) प्रायश्चित्त के मात्र चार भेदों का उल्लेख भी करता है – ज्ञान, दर्शन, चारित्र और व्यक्तकृत्य प्रायश्चित्त (गीतार्थ मुनि द्वारा पापविशोधक कृत्य)। यहीं उसके चार अन्य प्रकार भी दष्टव्य हैं-प्रतिसेवना (प्रतिषिद्ध का सेवन करना) २. प्रायश्चित्त (एक जातीय अतिचारों की शुद्धि करना) ३. आरोपना प्रायश्चित्त (एक ही अपराध का प्रायश्चित्त बार बार लेना) ४. परिकुंचना प्रायश्चित्त ( छिपाये अपराध का प्रायश्चित्त लेना )। भगवतीस्त्र (२५.७) में यह संख्या बढकर पचास तक पहुँच गयी है–दस प्रायश्चित्त, दस प्रायश्चित्त देने वाले के भुण, दस प्रायश्चित्त लेनेवाले के गुण,प्रायश्चित्त के दस दोष और प्रतिसेवना के दस कारण ।

प्रायश्चित्त का यह सारा वर्गी करण कदाचित् व्यक्ति के परिणाम और उसकी मनोवृत्ति पर आधारित रहे हैं। उनका मनोवैज्ञानिक विश्लेषण करने पर यह तथ्य और अधिक स्पष्ट हो सकता है। आचायों ने अपराधों कीं संख्या को सीमित करने की अपेक्षा प्रायश्चित्त को सीमित करके उसे दस मेदों में वर्गी कित कर दिया है जिनके आधार पर साधक अप्रशस्त मावों से मुक्त होकर प्रशस्त मावों में स्वयं को प्रतिष्ठित कर लेता है।

१. आलोचना

निष्कपट भाव से प्रसन्नचित्त आचार्य के समक्ष आत्म—दोषों को अभिव्यक्त करना आलोचना है। आलोचना करके साधक पुन: पूर्वस्थिति में पहुँच जाता है। सच्चा आलोचक वही हो सकता है जो जाति, कुल, विनय, ज्ञान, दर्शन, चारित्र, क्षांति, दांति, निष्कपटता और अपश्चात्तापता गुणों से आभूषित हो । ° इसी तरह आछोचना ऐसे साधुओं के समक्ष की जाती है जो बहुश्रुत हों, आचार्य या उपाध्याय हों तथा आठ गुणों से संयुक्त हों—आचारवान, आधार-वान ( अतिचारों को समझने वाला ), व्यवहारवान, अपव्रीडकर ( आलोचक साधु की शर्म को दूर करनेवाला ), प्रकुर्वक ( अतिचारों की शुद्धि कराने में समर्थ ), अपरिसावी ( आलोचक के दोषों को प्रकट न करनेवाला ), निर्णायक ( असमर्थ साधुको क्रमिक प्रायश्चित्त देनेवाला ) और अपायदर्शी ( परलोक आदि का भय दिखानेवाला ;<sup>99</sup>

आल्लोचना करनेवाला साधु यदि यथार्थ साधुत्व से दूर होगा, मायावी होग. तो वह आल्लोचना इन आठ कारणों से करेगा-१. अपमान अथवा निन्दा से बचने के लिए, २. तुच्छ जाति के देवों में उत्पन्न होने से बचने के लिए, ३. निम्न मानव कुल में उत्पन्न होने से बचने के लिए, ४. विराधक समझे जाने का भय, ५. आराधक होने की आकांक्षा, ६. आराधक न होने का भय, ७. आराधक होने का मायाचार और ८. मायावी समझे जाने का भय । इसी प्रकार आगमों में ऐसे भी कारणों का उल्लेख आता है जिसके कारण मायावी आल्लोचना-प्रतिक्रमण नहीं करते : १. अपराध करने पर पश्चात्ताप की क्या आवश्यकता, २. अपराध से निवृत्त हुए बिना आल्लोचना की क्या उपयोगिता, ३. अपराध की पुनः प्रवृत्ति, ४. अपयश (चतुर्दि शाओं में व्याप्त ), ५. अपकीर्ति (क्षेत्रीय बदनामी) ६. अपनय (सत्कार न होना ), ७. कीर्ति पर कलंक का भय और ८. यश कलंकित होने का भय । मायावी साधक इन कारणों से पश्चात्ताप नही करता । वह मन ही मन पश्चात्ताप रूपी आग में जलता रहता है, चारित्रिक पतन से अपमानित होता है और मरकर दुर्गति में जाता है ।

आलोचना निर्दाष होनी चाहिए। उसमें किसी भी तरह का छलकपट न हो। भगवतीआराधना (२५.७) ठाणंग (१०.७३३), तत्त्वार्थराजवाति क (९.२२.२) आदि प्रंथों में आलोचना के दस दोषों का उल्लेख मिलता है: १. प्रायश्चित्त के समय आचाय<sup>९</sup> को उपकरण आदि देना ताकि प्रायश्चित्त थोडा मिले–आकंपयित्ता। २. अनुमान लगाकर अथवा दुईल्ला आदि का बहाना कर प्रायश्चित्त लेना-अणुमाणइत्ता । ३. दूसरों के द्वारा ज्ञात दोषों को प्रकट कर देना और अज्ञात दोषों को छिपा लेना-दिट्टं। राजवार्तिक में इसी को मायाचार कहा है । ४. केवल स्थूल दोषों को कहना-बायर । ५. स्क्ष्म दोषों को कहना- सहूमं । ६. उसी दोष में निमग्न साधु से आलोचना करना-तरसेवी। ७. एकांत स्थान में धीरे-धीरे आल्लोचना करना-छन्न ! | ८. प्रशंसा अथवा पापभीरूता को प्रदर्शित करने के उदेश्य से भीड के समक्ष आलोचना करना-बहुजण । ९. अजानकार के समक्ष आलोचना करना ( अव्वत्त ) और १०. उच्च स्वर से कहना-सदाउलय । अंतिम चार दोषों के स्थान पर तत्त्वार्थराज-चातिक में निम्नलिखित चार दोषों की गणना की गयी है-१. प्रायश्चित्त जान-कर आलोचना करना. २, कोलाहल में आलोचना करना, ३, गुरु के द्वारा दिये गये प्रायश्यित्त की आगम विहित्ता की जानकारी करना. ४. अपने दोष का संवरण करना । इन दोषों से मुक्त होकर निष्कपट वृत्ति से अबोध बालक की तरह सरळतापूर्वक दोष निवेदन करने में इस प्रकार के टोषों से साधक मुक्त हो जाता है।

ग्रंथों के अध्ययन से ऐसा लगता है कि साधु और आर्थि का के आलोचना प्रकार में आचार्यों ने कुछ अंतर रखा है। उदाहरण के तौर पर साधु की आलोचना तो एकांत में आलोचक और आचार्य इन दो की उपस्थिति में हो जाती है पर आर्थि का द्वारा आलोचना सार्वजनिक स्थान में तीन व्यक्तियों की उपस्थिति में ही होती है।

प्रशस्त भावों में केन्द्रित होने के लिए आत्मालोचन कदाचित् सर्वेत्तिम साधन माना जा सकता है क्योंकि साधक उसके माध्यम से आत्मस्थ हो जाता है। आचार्य अकलंक ने आलोचना की उपयोगिता पर प्रकाश डालते हुए कहा है-" लज्जा और परतिरस्कार आदि के कारण दोषों का निवेदन करके भी यदि उनका शोधन नहीं किया जाता है तो अपनी आमदनी और खर्च का हिसाब न रखनेवाले कर्जदार की तरह दुःख का पात्र होना पडता है। बड़ी मारी दुष्कर तपस्यायें भी आलोचना के बिना उसी तरह इष्टफल नहीं दे सकतीं जिस प्रकार विरेचन से शरीर की मल्झुद्धि किये विना खाई गई औषधि । आलोचन कर के भी यदि गुरु के द्वारा दिये गये प्रायश्चित्त का अनुष्ठान नहीं किया जाता है तो वह बिना संवारे घान्य की तरह महाफल्टदायक नहीं हो सकता। <sup>98</sup>

प्रतिक्रमण का तार्त्पर्य है वापिस लौटना । अर्थात् अग्रुभ योग से शुभ-योग में, 'मिथ्या मे दुष्कृतम् 'मानकर प्रवृत्त हो जाना, आत्मगुण में लौट जाना " आवश्यक निर्यु क्ति (१२३३-१२४४) तथा आवश्यक चूणि में प्रतिक्रमण के निम्न पर्याय सोदाहरण मिल्लते हैं-प्रतिक्रमण, परिहरण, वारणा, निवृत्ति, निन्दा, गहां और शुद्धि । इनसे प्रतिक्रमण के भिन्न-भिन्न आयामों पर प्रकाश पडता है । दोषों के पीछे मिथ्यात्व, अविरति, प्रमाद, कषाय और योग ये पाँच विशेष कारण होते हैं । इनसे मुक्त होने के लिए साधक अपने दोषों का प्रति-कार करता है । क्षायोपशमिक मावों से औदयिक भाव में जाना और फिर औदयिक से क्षायोपशमिक में वापिस आ जाना यही प्रतिक्रमण है । इसलिए विषय के भेद से प्रतिक्रमण पांच प्रकार का माना जाता है आस्ववद्वार प्रतिक्रमण, मिथ्यात्व प्रतिक्रमण, कषाय प्रतियोग प्रतिक्रमण, भावप्रतिक्रमण, अविरति और प्रमाद का समावेश आस्रवद्वार में हो जाता है ।

प्रायश्यित्त और प्रतिक्रमण में अंतर यह है कि प्रायश्चित्त आचार्य के समक्ष लिया जाता है पर प्रतिक्रमण में आचार्य की आवश्यकता नहीं होती है। उसे साधक स्वय प्रात:, मध्याहन और सायंकाल कर सकता है। पडावश्यकों में उसे स्थान देकर आचार्या ने उसकी महत्ता को प्रदर्शित किया हैं। इसमें साधक भूतकाल में लगे हुए दोषों की आलोचना करता है, वर्त मानकालमें लगने

डाँ. पुष्पलता जैन

वाले दोषों से संवर द्वारा बचता है और प्रत्याख्यान द्वारा भावी दोषों को रोकता है।

अपराघ छोटा होने पर भी प्रतिक्रमण किया जाता है। भावपाहुड (७९) में ऐसे छोटे अपराघों का उल्लेख किया है जैसे-छहो इन्द्रियों तथा वचनादिक का दुष्प्रयोग, अपना हाथ-पैर आचार्य को लग जाना, व्रत-समिति आदि में दोष आ जाना, पैशून्य तथा कल्लह करना, वैय्यावृत्य-स्वाध्यायादि में प्रमाद करना आदि।

पडिक्किमणावस्सयं में भी एक लम्बी सूचि दी है जिससे साधक मुनिको बचना चाहिए-स्थूल-सूक्ष्म-हिंसा-गमन दोष, आहार दोष, शल्य, मनवचन-काय-दोष, कषाय, मद, अतिचार, समिति-गुप्ति-दोष, सत्रह प्रकारका असंयम, १८ प्रकार का अब्रह्मचर्य, २० असमाधिस्थान, २१ सबल, ३३ आसायतन आदि ।

यह प्रतिक्रमण व्रत-रहित स्थिति में भी आवश्यक बताया है। यह शायद इसलिए कि अव्रती साधक का भी झुकाव व्रत की ओर रहता ही है। चारित्र-मोहनीय का विशिष्ट क्षयोपशम न होने से व्रत ग्रहण करने में वह कमजोरी महसूस करता है, पर व्रत घारण करने की छुम प्रतीक्षा तो वह करता ही है। इससे व्रतघारियों के प्रति सम्मान का माव बढता है तथा व्रत पाल्ल की दिशा में भी आगे आता है।

सामान्य रूप से प्रतिक्रमण दो प्रकार का होता है-द्रव्य प्रतिक्रम**ण** और भाव प्रतिक्रमण । उपयोग रहित सम्यक् दृष्टि का प्रतिक्रमण द्रव्य प्रतिक्रमण है। मुमुक्षु के लिए भाव प्रतिक्रमण ही उपादेय है। कमें का निर्जरा-रूप वास्तविक फल भावप्रतिक्रमण से ही होता है। वर्तमान में लगे दोषों को दूर करना और भविष्यमें लगनेवाले दोषों को न होने देने के लिए सावधान रहना प्रतिक्रमण का मुख्य उद्देश्य है।

290

पंचाशक में दस कल्पोंका वर्णन मिल्ता है जिनमें प्रतिक्रमण भी है। कल्प का तात्पर्य है साधुओं का अनुष्ठान विशेष अथवा आचार।<sup>90</sup> ३. तद्मय

कुछ दोष आल्लोचना मात्रसे शुद्ध होते हैं, कुछ प्रतिक्रमण से तथा कुछ दोनों से शुद्ध होते हैं, यह तदुभय है। जैसे एकेन्द्रिय जीवों का संस्पर्श, दुःस्वप्न देखना, केशलुंचन, नखच्छेद, स्वप्नदोष, इन्द्रिय का अतिचार, रात्रि-भोजन आदि।<sup>96</sup>

#### ४. विवेक

विवेक का तात्पर्य है त्याग । आधाकर्म आदि आहार आ जाने पर उसे छोड देना विवेक प्रायश्चित्त है ।

५. ब्युत्सर्ग

नदी, अटवी आदि के पार करने में यदि किसी तरह का दोष आ जाता है तो उसे कायेक्स्म पूर्व क विद्युद्ध कर लिया जाता है। अनगारधर्मामृत तथा भावपाहुड में एसे अपराधों की एक लम्बी सूचि दी है जिसके लिए व्युत्सर्म प्रायश्चित्त करना आवश्यक माना गया है। इसे कायोक्सर्ग भी कहा जाता है। इसमें श्वास का नियमन कर समता का भावन किया जाता है। इससे अना-सक्ति और निर्भयता का विकास होता है जो आत्मसाधना के लिए आवश्यक है।<sup>9</sup>

#### ६. तप

अनशन, अत्रमोदर्य आदि तप हैं। यह तप प्रायश्चित्त संशक्त और सबल अपराधी को दिया जाता है। बार-बार अपराध करने पर चिर प्रव्रजित साधु की अमुक दिन, पक्ष और माह आदि की दीक्षा का छेद करना छेद है। इससे साधु व्यवहारत: अन्य साधुओं से छोटा हो जाता है। मूल प्रायश्चित्त उसे दिया जाता है जो पार्श्वस्थ, अवसन्न, कुशील और स्वच्छन्द हो जाता है अथवा उद्गम आदि दोषों से युक्त आहार, उपकरण, वसति आदि का ग्रहण करता है। जिन गुरुतर दोषों से महाव्रतों पर आघात होता है उनके होने पर दीक्षा-पर्याय का पूर्णतया छेदन कर दिया जाता है और पुनः दीक्षा दे दी जाती है। इसी को उमास्वातिने--उपस्थापना कहा है। अनवस्थाप्य परिहार में विशिष्ट गुरु-तर अपराध हो जाने पर साधक को श्रमण संघ से निष्कासित कर गृहस्थ वेश धारण करा दिया जाता है, बाद में विशिष्ट तप आदि करने के उपरांत पुनः दीक्षा दी जाती है। पारांचिक परिहार में छह माह से बारह वर्ष तक श्रमण संघ से निष्कासित किया जाता है। यह प्रायश्चित्त उस मुनि को दिया जाता है जो तीर्थ कर, आचार्य, संघ आदि की झूठी निन्दा करता है, विरुद्ध आचरण करता है, किसी स्नी का शील्रभंग करता है, वध की योजना बनाता है अथवा इसी तरह के अन्य गुरुतर अपराधों में लिप्त रहता है।

इन प्रायश्चित्तों के माध्यम से साधक अपना अंतर्मन पवित्र करता है और वह पुनः सही मार्ग पर आरूढ हो जाता है। यहां यह आवश्यक है कि व्रतों में अतिचार आदि दोष आ जाने पर तुर'त उसका प्रायश्चित्त ले लेना चाहिए अन्यथा उसका विस्मरण हो जाता है और फिर वह संस्कार सा बनकर रह जाता है। जो भी हो, प्रायश्चित्त अध्यात्म यात्रा की एक सीढ़ी मानी जा सकती है जिस पर चढकर साघक अपनी साधना में निखार लाता है और अपराधों से बचकर अपनी तपस्या को विद्युद्ध कर लेता है।

#### टिप्पणी

- १. तत्त्वार्थराजवातिक, ९.२२
- प्रायः साधुलोकः । प्रायस्य यस्मिन कर्म णि चित्त' तत्प्रायदिचत्तम्...अपराधो वा प्रायः । चित्तशुद्धिः प्रायस्य चित्त' प्रायदिचत्तम् । अपराधविशुद्धिरित्यर्थ':, वही ९.२२
- ३. प्रायः पाप' विनिदि<sup>९</sup>ण्ट' चित्त' तस्य विशोधनम्, चर्म संग्रह ३; पाव' छि'दइ जम्हा प्रायच्छित्त त्ति भण्णइ तेण, प'चाशक सटीक विवरण, १६.३
- ४. प्रायः इत्युच्यते होकदिचत्त' तस्य मनोभवेत् ।
- ५. तच्चित्तप्राहकं कर्म प्रायदिचत्तमिति स्मृतम् ॥ १३.५ ४.२६.९

६. पद्मचन्द्र कोष, पृष्ठ २५८ ७. नियमसार, ११४ ८. सर्वार्थ सिद्धि, ९.२० ९. भगवतीसूत्र, २५.७ टीका; तत्त्वार्य राजवाति क, ९.२१.२ १०. वही, २५.७ ११. ठाण'ग ८.३.६०४ १२. ठाण'ग, ८.३.५८७ १३. तत्त्वार्थराजवात्तिक ९.२२.२ १४. वही, ९.२२.२ १५. स्वस्थानात् यत् परस्थान', प्रमादस्य वशाद् गतम् । तत्रैव क्रमण' भुयः प्रतिक्रमणमुच्यते ॥ १६. ठाण'ग ५.३-४६७ १७. जैन बोल स'ग्रह, भाग ३, पृ. २४०, मूलाचार ( गाथा ९०९); प'चाशक, १७, गाथा ६.४०. १८. अनगारधर्मामृत, ७.५३ १९. तत्त्वार्थराजवाति क ९.२६.

२०. धवला, १३.५.४.२६.

#### MOKSOPAYA IN JAIN CANONICAL LITERATURE AND PRINCIPAL UPANISADS

#### Yashodhara Wadhwani Shah, Pune.

Mutual comparison and contrast of all ideas expressed in the Upanişads is, by itself, the topic of a full-fledged book (vide my paper published in Sambodhi 2.2, 1973). But one may note here in brief that while all texts in the Jaina canon at least have a common religious doctrine at their base, which provides sufficient ground for harmonization, such is not the case with the Up. s. They rather represent individual mystic reflections and sporadic subjective intuitions of various thinkers as a result of their search across diverse individual experiences and phenomenal forces for a common and lasting underlying substratum, if any.

As a result, we often find the teachings of different sages at variance with each other: nay, even with a single sage, his ideas may or may not have been fully crystalized and properly formulated into words, so that it becomes very difficult at times to find a certain underlying linkage or unity in his teachings.

Since this is not the case with the Jaina canon, which does present a well-formulated though complex doctrine, could this be the ground for fixing their relative chronology? (vide H. Jacobi, 1884, Intro., p. 22 ff).

Well, even if it could, it need not be attempted here. For, that would involve going to the origins; and, as pointed out by Dixit (72:5); "An enquiry into the origins of Jainism is a matter of much controversy and much idle speculation.." And while the writing of  $ext{svet}\overline{a}$ mbara canons may not date earlier than the 5th century, their teachings, which started much earlier before Mahavira, could well have grown and developed side by side with those of the Up.s; not rejecting the possibility of borrowings on either side.

For, despite the basic difference that Jainism belongs to the anti-vedic Śramana cult of mendicants while Up. s. profess an allegiance to the Vedic cult of house-holders, a serious and unbiased scrutiny does reveal in them a silent imperceptible revolution (-not an open revolt-), gradually denying importance to the external intricacies of vedic rituals and replacing them by mental meditations ( $up\bar{a}san\bar{a}s$ ), aimed at increasing awareness of the inner significance and essence of experienced phenomena. (vide Wadhwani: 1985-6).

We shall here restrict ourselves to similarities concerning bondage and the means of liberation (and avoid other details, to avoid undue length).

Bondage: In a vein somewhat similar to the Jaina concept of mithyātva we find ignorance being regarded the cause of the soul's subjection to an embodied state and to repeated death (ch. 8.3.2; BA. 4.4.19; Katho. 4.11; 5.14)... Delusion (along with powerlessness) is blamed for the suffering of the soul in Svet. 4.7 (anisayā socati muhyamānah). This is normally connected with moha as the characteristic of tamoguna in Sānkhya thought, but it can also have a remote connection with the effect of mohaniya karma in jainism.

BA. 4.4. 2-6 tell us that at the time of death, the soul is accopanied by the life-breath, the cognitive organs (including mind) and its deeds; Katho. 5.7 also talks of souls going to new abodes as per their deeds and their knowledge (cf. here svet. 4.6-7; 5.7-12). While Sānkhya and Vedānta developed these ideas into the concept of a *linga-sarira*, they can also be compared with the Jaina concept of a *teya* and *kammaga* body accompanying the soul at death...And what is more important, while Jaina canons (*Samav.* 11 B, 145 B; *Thān.* 361 B, etc.) speak of six different colours adhering to the soul in accordance with the quality of its deeds, the two extremes of these are referred to in Mait. 2.7 (*sitāsitaiḥ karma-phalaiḥ*) (cf. here YS and YBh. 4.7 also).

Means of Liberation : "He who, having begun works characterized by the gunas, (later) causes all attachments to fall off, (he) would, on the cessation of these, have destroyed all the deeds and ksinaih klesair janma-mrtyu-prahānih...

These abstracts from Svet. 6.4 and 1.11, although apparently close to the concept of *klesas* in YS. 2.2-3 etc., do also reflect thoughts *parallel* to the Jaina concept that  $ka_s\bar{a}yas$  are the main cause of the binding effect of *karmas*, and must therefore be totally annihilated ( $k_sapita$ ) in order to attain freedom from rebirth.

This however, is no easy task. We have seen what elaborate prescriptions of right knowledge and faith, along with careful conduct (manifold samvara, nirjarā, etc.) religious meditations and contemplations Jainism has prescribed for the purpose. No exact parallels to these can be claimed to occur in the Up.s. Yet we can not either ignore the fact that in BA 6.2.15 and Ch. 5.10. 1-2, travel to brahma-loka via Devayāna (the flame of fire etc.) and non-return to a new birth is prescribed for those also, who practise faith, truth and austerity (sraddhā, satya, tapas) in the forest. Praśno. 1.10 and 15 add to these the practice of brahmacarya and vidyā. Mait. 4.3-4 also speak of removal of sin and obtainment of sat-tva (similar to Jaina samyak-tva?) through tapas. (cf. here Utt. 29,27: tavenām (kamma)vodānām : cutting-off of karman is done by austerity).

A cutting or breaking asunder of knots in the heart, said to render a person immortal (in Katho. 6.15) may likewise have reference to emotional attachments or kasavas of Jainism. But the preceding verse, almost similar, has given renunciation of desires as the remedy; and the same is elaborated in BA 4.4. 5-7, which says at the end that a soul, totally freed from desires, abandons his body as (painlessly as) a snake removes its dead skin. One can not help recalling here Ayar. 2(4) 16.9 : *bhujangame junna-tayam*!) ... Again, *sitehi bhikkhā asito parivvae* (ibid. 7, i. e. unbound by others who are bound, (the wise man) should wander as a mendicant) has a parallel in BA. 3.5.1 : *etam vai tam ātmānam viditvā* brāhmanāh..bhiksā-caryām caranti. (cf. also Ayār. 1.6.5.5 : evam seanihe...parivvae),

Katho. 4.2 admonishes that " the childish-mined go after outward pleasures; they (thus) walk into the snare of wide-spread death. The wise, however, recognising life eternal, do not seek the stable among things which are unstable here". One could very clearly discern here the hint that one must constantly keep in mind the non-eternal nature of worldly things howsoever desirable they may appear. This is certainly comparable with the aniccānuppehā of Jaina canons. And  $\bar{a}tm\bar{a}$  vā are śrotavyo mantavyo nididhyāsitavyah (in BA. 2.4.5 after declaring its unperishing nature) could form the parallel of another of the anupreksās.

#### Moksopāya In Jain ..... Upanisads

Also, the anuprekşā on endless rebirth (unless liberation is sought) is found reflected in Mait. 1.4: kim kāmopabhogaiķ yaiķ ...asakrd ihāvartanam...Likewise apramāda (non-negligence), so important in Jainism, is also stressed in Muņd. 3.2.4 as well as Tait. 1.11: satyān na pramaditavyam. dharmān na...svādhyāyapravacanābhyām...etc.

Tapas, dān 1, ārjava. ahimsā, satya-vacanam..these qualities enumerated in Ch. 3.17.4 are also found among ten-fold dhamma prescribed by Jaina texts as a type of samvara.

In Katho 3.6.9, vijnana or right knowledge is said to lead to the control of senses and the mind, and lead across the road to the final goal, whereas avijnana (wrong knowledge) leads to samsara. Similarly, Ch. 6.14. 1-2 and Mund. 3.2. 2-5 also say that those imbibing the right knowledge from a preceptor, those selfcontrolled (krtatmanah), free from passion (vitaraga) and tranquil (prasanta) attain the omnipresent state (sarva-ga) of the soul, which is the ultimate goal. (Jainism also has stressed right knowledge as a means of liberation, though insisting that it should be of the Jaina doctrine).

We can thus find many parallels in  $Mok_{sop}ayas$  prescribed in the Up.s and in Jainism, barring the numerous complicate technicalities discernible in the latter.

Abbreviations of references.

acc = according; Ayar = Ayāranga-sutta; Book (part), lecture, lesson, passege; BA. = Brhad Aranyaka-Up; Ch. = Chāndogya Up; Chāg. = Chāgaleya Up.; Katho., Praśno., Mund. = Katha, Praśna, Mundaka Up; Mait. = Maitry Up. Samav = Samavāyānga sūtra-B'by. 1918, Folio; Śvet. = Śvetāśvatara Up; Tait. = Taittirīya Up.; TBh. = Bhāşya on TS; TS. = Tattvārthādhigama sūtra:; Adhyāya, sūtra.; Up. = Upanişad; Utt. Uttarādhyayana sūtra : Adhyāya. sūtra. Uvav. = Uvavāiya-sutta (B'by. 1918) : lecture (sūtra); Viy. = Viyāha-panīnātti (B'by 1919) : Folio; YBh. = Bhāţya on YS; YS = Yogasūtra of Patanjali.

Select Bibliography besides the texts :

1. Dixit K. K. 1972 : Historical evaluation of Ancient Jaina texts, Sambodhi, 1.1, pp- 1, ff.

#### 15. Seminar on Agama

- Glassenapp H. V. 1952 : Doctrine of Karman in Jain Philosophy (Eng. Tr. by G. Barry Gifford. Ed. H. R. Kapadia ) Bombay.
- 3. Jacobi H. 1844 : Jaina Sūtras ( tr. ) Pt. 1. ( SBE. 22. ) Oxford.
- 4. Jain K. C. 197> : "Jainism before Mahavira" in J. of G. N. Jha Institute, vol. 32, pp. 103-19.
- 5. Kalghatgi T. G. 1969 : Jaina view of life, Sholapur.
- 6. Ohira Suzuko. 1982 : A study of TS with Bhāsya...Ahmedabad
- 7. Pande G. C. 1957 : Studies in the origins of Buddhism.
- 8. Schubring W. 1962 : The doctrine of the Jainas. Delhi (Engl. Tr. Wolfgang Beurlen)
- 9. Wadhwani, Y. K. 1973 : "Diversity of thought in the Upanisads, Sambodhi (2.2), Ahmedabad.
- 10. -do- 1985-86 : "Sacrificial ritual and the Upanisads, ABORI. 66 (1-4), pp. 47-61.
- 11. Zimmer, H. 1951 : Philosophies of India.
- 12. -do- 1951 : Bhadrabāhu and the Śravaņa-Belgolā ksetra.
- 13. Zydenbos, Robert J. 1983. : Moksa in Jainism acc. to Umāsvāt;. Wiesbaden.

## आगम-साहित्य में कृष्ण कथा डॉ. कमलेश क्रमार जैन, वाराणसी

जैन-परम्परा में मान्य २४ तीर्थ कर, १२ चक्रवर्ती, ९ वासुदेव, ९ वल्लदेव और ९ प्रतिवासुदेव-इन ६३ विशिष्ट व्यक्तियों की गणना भरतक्षेत्र के शलाकापुरुषों--महापुरुषों के अन्तर्गत की जाती है। वासुदेवों के अन्तर्गत नवमें वामुदेव के रूप में ऋष्ण की प्रतिष्ठा है। ये वही ऋष्ण हैं, जो हिन्दू संस्कृति में ऋष्णावतार के रूप में प्रसिद्ध हैं। इनके विविध रूपों का विवेचन हिन्दू पुराण एवं कथा साहित्य में विपुल मात्रा में उपलब्ध है। महाभारत में इनके चरित्र का पूर्ण विकास हुआ है। कृष्ण एक ऐतिहासिक महापुरुष हैं, इनका चरित्र इतना लुभावना एवं लोकविश्रुत है कि उनकी मान्यता न केवल हिन्दू धर्म, अपितु अन्य धर्में में सा समान रूप से है।

श्री कृष्ण का जन्म शौर्यपुर नगर के राजा वसुदेव की पत्नी देवकी से हुआ था।<sup>2</sup> वे जैन-परम्परा में मान्य वर्तमान चौबीस तीर्थकरों में बाइसवें तीर्थ कर नेमिनाथ अथवा अरिष्टनेमि के चचेरे भाई थे।<sup>3</sup> हिन्दू धर्म-प्रन्थों में जिस प्रकार कृष्ण को भगवान् के रूप में प्रतिष्ठा प्राप्त है, वैसी प्रतिष्ठा जैनागमों में नहीं मिल्ती है।

सामान्यतया जैन पुराणों एवं जैन कथानकों में कृष्ण के सम्पूर्ण जीवन का क्रमिक उल्लेख मिलता है, किन्तु जैनागमों में कृष्ण के जीवन से सम्बद्ध कतिपय अंशमात्र प्राप्त होते हैं । ये अंश भी वहो हैं, जो प्रसङ्गवश उपस्थित हो गये है । अतः कृष्ण के सुसम्बद्ध जीवन की झांकी जैनागमों में दिखलाई नहीं देती है । फिर भी जैनागमों में कृष्ण का उल्लेख एक विशिष्ट पुरुष के रूप में किया गया है और उनके बहु-आयामी व्यक्तित्व की झलक अनेक स्थलों पर दर्ष्टिगोचर होती है । इस सन्दर्भ में यह ज्ञातव्य है कि आगम-प्रन्थों के कम से यदि कृष्ण के व्यक्तित्व का विवेचन किया जाये तो वह बिखरा-बिखरा सा प्रतीत होता है। अतः कृष्ण के जीवन से सम्बद्ध प्रसङ्ग-प्राप्त घटनाओं को क्रमशः रखकर कृष्ण के व्यक्तित्व को प्रस्तुत करने का एक ऌघु प्रयास यहां किया जा रहा है।

आगम-साहित्य में उपलब्ध सन्दर्भी के अनुसार कृष्ण द्वारवती अथवा द्वारका नगरी में राज्य करते थे । द्वारका की रचना घनपति कुबेर ने कराई थी। इस नगरी के उत्तर-पूर्व में रेवतक नामक पर्वत, नन्दन वन एवं यक्षायतन थे। कृष्ण के राज्य की सीमा वैताढ़ब पर्वत तक थी। उनके अधीन अनेक राजा राज्य करते थे, जिनमें समुद्रविजय प्रमुख दस दशाई, बलदेव प्रमुख पाँच महा-वीर, प्रद्यम्न प्रमुख ३॥ (साढे तीन) करोड कुमार, शम्ब प्रमुख साठ हजार दुर्दान्त, महासेन प्रमुख छप्पन हजार बलवत्क (बलवीर), वीरसेन प्रमुख इक्कीस हजार वीर, उम्रसेन प्रमुख सोल्ह हजार राजा, रुक्मिणी प्रमुख सोल्ह हजार रानियाँ, अनंगसेना प्रमुख कई हजार गणिकायें तथा अन्य अनेक ईश्वर, तल्वर माडम्बिक, कौटुम्बिक, इभ्य, श्रेष्ठी, सेनापति, सार्थवाह आदि प्रमुख रूप से ( कोतवाल ), उल्लेखनीय हैं। कपर रुक्मिणी आदि जिन सोलह हजार रानियों का उल्लेख किया गया है, उनमें आठ पटरानियां थीं, जिनके नाम इस प्रकार है :—पद्मावती, गौरी, गांघारी, ऌक्ष्मणा, सुसीमा, जाम्बवती, सत्यभामा और रुक्मिणी । एक बार जब अस्पिटनेमि द्वारका आये तो कृष्ण के पूछने पर उन्हों ने द्वारका के दहन की बात कही। तब कृष्ण ने घोषणा करवाई कि '' जो व्यक्ति दीक्षित होगा. उसके अभिनिष्क्रमण का भार मैं वहन करुंगा " - इसे सुनकर कृष्ण की आठों पटरानियां अरिष्ठनेमि के पास दीक्षित हो गई और अन्त में उन्हों ने मुक्तिलाभ प्राप्त किया।

कृष्ण की ऊँचाई एवं आयु

कृष्ण की ऊँचाई के सम्बन्ध में कहा गया है कि वे दस घनुष (अर्थात् चाल्लीस हाथ) लम्बे थे और उनकी आयु एक हजार वर्ष थी।

#### पराक्रमी कृष्ण

कृष्ण की शारीरिक क्षमता अद्भुत थी, वे (विश्वसेन/विष्वक्सेन अर्थात् कृष्ण) योद्धाओं में श्रेष्ठ थे।<sup>९</sup> उन्होंने अवरकंका में नरसिंह रूप भी घारण किया था।<sup>९°</sup> इसी प्रकार अप्रसन्न होकर कृष्ण ने पांच पाण्डवों को देश से निर्वासित कर दिया था,<sup>98</sup> जिससे पाण्डवों ने पाण्डुमधुरा बसाई थी।<sup>94</sup> दयालु कृष्ण

कृष्ण केवल अपने पराक्रम के लिये ही प्रसिद्ध नहीं है, अपितु वे करुणा की प्रतिमूर्ति भी हैं। एक बार कृष्ण अपने परिजनों के साथ भगवान् अरिष्टनेमि के दर्शन के लिये जा रहे थे, रास्ते में उन्हें एक ऐसा वृद्ध दिखलाई दिया, जो बाहर पड़ी ईटों में से एक-एक ईंट अन्दर रख रहा था। यह देखकर कृष्ण को उस वृद्ध पर दया आ गई और उन्होंने एक ईंट उठाकर बाहर से ले जाकर अन्दर रख दीं। यह देख समस्त परिजनों ने भी एक-एक ईंट उठाकर बाहर से अन्दर रख दीं, जिससे सभी ईंटें शीध ही अन्दर पहुँच गईं।<sup>96</sup> इस कथानक से श्रीकृष्ण की दयालुता का परिचय मिलता है।

आज्ञाकारी पुत्र के रूप में कृष्ण

कृष्ण के छोटे भाई सुकुमाल के सम्बन्ध में बतलाया गया है कि एक बार सुलसा के पुत्रों (वस्तुतः स्वयं के पुत्रों) को देखकर कृष्ण की माता देवकी के मन में विचार आया कि मेरे एक पुत्र हो तो मैं भी उसका बचपना देखूँ। जब कृष्ण माता देवकी को प्रणाम करने आये तो देवकी ने अपनी मनोगत भावना से कृष्ण को अवगत कराया। पुनः कृष्ण ने पोषधशाला में तीन उपवास कर हरिणेगमेसी देव को प्रसन्न किया और उससे एक छोटे भाई के होने का वरदान मांगा। तत्पइचात् देवकी को पुत्र लाभ हुआ। यही पुत्र आगे चलकर दीक्षित हुआ जो गजसुकुमाल के नाम से प्रसिद्ध होकर अन्त में मुक्ति को प्राप्त हुआ।<sup>90</sup> यहां कृष्ण का ज्यक्तित्व एक आज्ञाकारी पुत्र के रूप में सामने आता है। पारिवारिक दायित्व का निर्वाह

कृष्ण अपने पारिवारिक दायित्व के प्रति भी सजाग थे। इसी कारण जब कुमार अरिष्टनेमि विवाह योग्य हो गये तो कृष्ण ने अपने चचेरे भाई कुमार अरिष्टनेमि के लिये महाराजा उग्रसेन से उनकी पुत्री राजीमती की याचना की यी,<sup>9</sup> किन्तु बरातियों के मोजन के लिये निरपराध पद्युओं के वध की बात सुनकर जब अरिष्टनेमि ने ऊर्जयन्त पर्वत पर अमण-दीक्षा प्रहण कर ली तो कृष्ण ने बडे भाई होने के कारण कुमार अरिष्टनेमि को अमण-जीवन की सफलता हेतु आशीर्वाद भी दिया था।

कृष्ण का धामिक रूप

कृष्ण प्रत्येक प्राणी का कल्याण चाइते हैं, इसीछिये जब भगवान अरिष्ट-नेमि द्वारवती में आते हैं तो वे अकेले ही भगवान की वन्दना करने नहीं चल देते हैं, अपितु वे अपने कुटुम्बियों को बुलाते हैं और सामुदानिक भेरी द्वारा समस्त नगरवासियों को भगवान के आगमन की सूचना देते हैं। तदनुसार अनेक राजा आदि कृष्ण की सेवा में उपस्थित होते हैं और फिर कृष्ण हाथी पर सवार होकर भगवान की वन्दना को जाते हैं। <sup>2°</sup> कृष्ण का यह धार्मि करूप निङ्चय ही उनके व्यक्तित्व को उमारने में सहायक हुआ है।

आश्चर्य से सम्बद्ध कृष्ण

"ठाण" में जिन दस आइचर्यो "" का उल्लेख किया गया है, उनमें पंचम आइचर्य " कृष्ण का अवरकंका नगरी में जाना " कहा है। सामान्यतया दो वासुदेवों का मिल्लन नहीं होता है। " अर्थात् एक वासुदेव अपनी क्षेत्रमर्यादा को त्यागकर दूसरे की क्षेत्र--मर्यादा में नहीं जाता है--ऐसा नियम है, किन्तु भरतक्षेत्र के वासुदेव कृष्ण का घातकीखण्ड के वासुदेव कपिल की क्षेत्र--मर्यादा में जाना आइचर्य है। <sup>23</sup> यह अनहोनी घटना कृष्ण के साथ जुड जाने से कृष्ण का वैशिष्ट्रय झल्कता है। कृष्ण की मृत्यु

कृष्ण की मृत्यु के सम्बन्ध में उल्लेख है कि एक दिन भगवान् अरिष्टनेमि ने भविष्यवाणी की कि दक्षिण समुद्र की ओर पाण्डुमथुरा जाते हुये कौसाम्बी नामक जंगल में बरगद वृक्ष के नीचे सोते हुये अपने ही भाई जरतकुमार द्वारा छोडे गये बाण के बायें पैर में लगने से कृष्ण की मृत्यु होगी।<sup>88</sup> तदनुसार कृष्ण की मृत्यु हुई और वे बालुकाग्रभ नामक तीसरी पृथ्वी में नैरयिक के रूप में उत्पन्न हुये।<sup>85</sup> भावी तीर्थ कर कृष्ण

'' ठानं '' में आगामी उत्सपिंणी काल में तीर्थ कर होने वाले जिन नौ महापुरुषों के नाम गिनाये गये हैं, उनमें कृष्ण का नाम प्रथम है।<sup>\*\*</sup> अतः कृष्ण आगामी उत्सपिणी काल में चातुर्याम घर्म की प्ररूपणा कर सिद्ध, बुद्ध, मुक्त, परिनिर्वृत तथा समस्त दुःखों से रहित होंगे।

इस प्रकार हम देखते हैं कि आगम साहित्य में यद्यपि कृष्ण के जीवन से सम्बन्धित घटनाओं का उल्लेख व्यवस्थित रूप में उपलब्ध नहीं हैं, तथापि प्रसंगवश अनेक स्थलों पर उनके सन्दर्भ में आये विविध उल्लेख अत्यन्त महत्व-पूर्ण हैं । क्योंकि उपयुक्त उल्लेखों के आधार पर इस बात को सहज ही कहा जा सकता है कि अतीत भारत की विभूतियों में कृष्ण एक अलैकिक पुरुष के रूप में प्रतिष्ठित हुये हैं और उन्होंने अपने जन कल्याणकारी कायेों के माध्यम से जन-जन को प्रभावित किया है।

## सन्दर्भ ग्रन्थ-सूची

गोम्मटसार, जीवकाण्ड, भाग २, डाँ० आदिनाथ नेमिनाथ उपाध्ये आदि, भारतीय ज्ञानपीठ, नई दिल्ली, सन् १९७९ उत्तराध्ययनसूत्रम्, भाग २, श्री आत्मारामजी महाराज, खजानचीराम जैन, जैन शास्त्रमाला कार्यालय, लाहोर, सन् १९४१ 228

प्राकृत साहित्य का इतिहास, डाँ० जगदीशचन्द्र जैन, चौखम्बा विद्याभवन, वाराणसी, १९८५

अन्तगडदसाओ, अंगसुत्ताणि, भाग ३, मुनि नथमल, जैन विश्वभारती, लाडनू, संवत २०३१

णायाधम्मकहाओ ( अंगसुत्ताणि, भाग ३ ) लाडन्

निरयावलियाओ, ए०एस० गोपानी आदि, सम्भूमाई जगशी शाह, गुर्जर ग्रन्थ रत्न कार्यालय, गांधी रोड, अहमदाबाद, १९३४.

ठाणं ( ठाणंग ), मुनि नथमल, जैन विश्व भारती, लाडन्, संवत् २०३३ सूयगडो, अंगसुत्ताणि, भाग १, मुनि नथमल, जैन विश्वभारती, लाडन्, संवत् २०३१

जैन साहित्य का बृहद् इतिहास, भाग १, पं० बेचरदास दोशी, पार्श्वनाथ विद्याश्रम शोध-संस्थान, वाराणसी, सन् १९६६

जैन साहित्य का बृहद् इतिहास, भाग २, डॉ० जगदीशचन्द्र जैन व डॉ० मोहनलाल मेहता, पार्श्वनाथ विद्याश्रम शोध—संस्थान, वाराणसी, सन् १९६६

### टिप्पणी

- १. गोम्भटसार (जीवकाण्ड), जीवतत्त्वप्रदीपिका, गाथा ३६१-३६२
- २. उत्तराध्ययनसूत्रम् , २२-१-२
- ३. प्राकृत साहित्य का इतिहास, पृष्ठ १५६
- ४. देखिए, हरिव रापुराण, वसुदेवहिण्डी आदि ।
- ५. अ'तगडदसाओ १-१-८
- ६. अ'तगडदसाओ, १-१-९-११
- ७. णायाधम्मकहाओ, १-५-६
- ८. अ'तगडदसाओ, १-१-१४; निरयावलियाओ, प'चमो वग्गो, पृष्ठ ६७.
- ৎ. তাগ', ૮–५३
- १०. स्थानांगवृत्ति, पत्र ४१०, ४११ (ठाणं, पृष्ठ ८३० से उद्वृत)
- ११. ठाणं, १०-८०

१२. सूयगडो, १-६-२२ १३. णायाधम्मकहाओ, १-१६ २६१ १४. वही, १-१६-२८९-३०२ १५. वही, १-१६-३०३ १६. अंतगडदसाओ, ३-८-९४-९७ १७. वही, २-८-३१-९३ १८. उत्तराध्ययनसूत्रम्, २२-६ १९. वही, २२-२५ २०. निरयावलियाओ, पंचमो वग्गो, पृष्ठ ६८ २१. ठाण, १०-१६० २२. णायाधम्मकहाओ, अध्याय १६ २३. ठाण', टिप्पणियां, पृष्ठ १०१७ २४. अ'तगडदसाओ, ५-१-१६ २५. ठाण', १०-८० २६. वही, ९-६१ २७. ठाणं, ९--६१.

# तिलोयपण्णत्ति में प्राप्त ऋषभदेव की कुछ तिथियाँ

### डॉ. प्रेमसुमन जैन, उदयपुर

श्री यतिवृषभाचार्य-विरचित तिल्लोयपण्णत्ति शौरसेनी आगम साहित्य का प्रमुख ग्रन्थ है। जैन परम्परा के भूगोल, गणित, इतिहास एवं दर्शन से सम्ब-न्धित विभिन्न विषयों का इसमें समावेश है। प्राकृत के इस प्राचीन ग्रन्थ का प्रथम बार प्रकाशन १९४३ एवं १९५१ में हुआ था। उसके बाद १९८६ में इसका संशोधित संस्करण प्रकाशित हुआ है। ग्रन्थ के सम्पादकों ने अपनी भूमिकाओं में विषयवस्तु, ग्रन्थकार एवं रचनाकाल आदि पर विशेष प्रकाश डाला है। तदनुसार तिलोयपण्णत्ति को ४७३ ई. से ६०९ ई. के बीचकी रचना स्वीकार किया गया है। लेखकने स्पष्ट रूप से अपना नाम ग्रन्थ में अंकित नहीं किया है, किन्तु प्रकारान्तर से यह प्रमाणित है कि तिलोयपण्णत्ति के रच-यिता यतिव्रषभ थे।

तिल्लोयपण्णत्ति में दो प्रकार के ऐतिहासिक सन्दर्भ उपलब्ध हैं । जैन संघ की परम्परा का ऐतिहासिक वर्णन प्रस्तुत करते समय इस ग्रन्थ में चौबीस तीर्थ-करों के जन्मान्तर, आयु, राज्यकाल, दीक्षा, केवल्रज्ञान, मोक्षगमन आदि का विव-रण दिया गया है । इस विवरण में भगवान् ऋषभदेव के जीवन की कुछ घटनाओं का जो अ'कन हुआ है उनसे ऐतिहासिक समस्याएँ उत्पन्न हुई हैं । महावीर के सम्बन्ध में जो विवरण इस ग्रन्थ में प्राप्त हैं, उनमें भी कुछ अन्तर देखने को मिल्ला है । महावीर के निर्वाण के बाद १००० वर्षी की जैन परम्परा का विव-रण भी ग्रन्थ में विभिन्न मान्यताओं के साथ उपलब्ध है । इन सब ऐतिहासिक सन्दर्भी को जैन संघ की परम्परा के परिप्रेक्ष्य में जांचना—परखना उपयोगी होगा । तिलोयपण्णत्ति में प्राप्त ऋषभदेव की कुछ तिथियाँ

यतिवृषभ ने दूसरे प्रकार के सन्दर्भ तत्काछीन राजव शों से सम्बन्धित दिये हैं । इनमें अवन्तिराज पालक से लेकर चतुमु ख कल्की तक के राज्यकाल को १००० वर्षों में विभाजित किया गया है । इसे शकव श, गुप्तव श, कल्कीराज्य इन तीनों के शासनकाल की दृष्टि से भी प्रस्तुत किया गया है । भारत के प्राचीन राजव शों से सम्बन्धित इन ऐतिहासिक सन्दर्भों का प्राचीन भारतीय इति-हास एवं स'स्कृति के परिप्रेक्ष्य में मूल्यांकन करना लाभटायक हो सकता है । इस अध्ययन से ग्रन्थ के प्रक्षिप्त अंशों को भी रेखांकित किया जा सकता है ।

तिल्लोयपण्णत्ति में तीसरे प्रकार के कुछ ऐसे सांस्कृतिक सन्दर्भ भी हैं, जिन्हें एकत्र कर तत्कालीन राजनीति, सम्यता और साहित्य की खोयी हुई कड़ियों को जोड़ा जा सकता है । प्रन्थकार यतिष्टृषभ द्वारा उल्लिखित उनके द्वारा रचित कषायप्राभृत चूर्णिसूत्र एवं षट्करणस्वरूप इन दो प्रन्थों की खोज अभी तक नहीं हो सकी है। प्रन्थ में कई बार उल्लिखित प्राकृत के दो महत्त्वपूर्ण प्रन्थों-लोय-विणिच्छय एवं लोयविभाग (सर्वनन्दिकृत) को ज्ञात नहीं किया जा सका है। इस तिलोयपण्णत्ति में चतुर गसेना, पंचांगसेना एवं पड गसेना इन तीनों का एक ही प्रसंग में उल्लेख है। सैन्यशास्त्र के विकास की दृष्टि से इनके ऐतिहासिक क्रम को भी खोजा जा सकता है। अठारह श्रेणियों की गणना एवं महाराज आदि उपाधियों का प्रयोग प्राचीन राज्य व्यवस्था के इतिहास को जानने के लिये उपयोगी है। प्रन्थकारने राजा, अधिराजा, महाराजा, अर्ध मण्डलिक, मण्डलिक, महामण्डलिक, आदि के नाम ही नहीं गिनाये हैं, अपितु इनके लक्षण भी दिये हैं। ऋषभदेव सम्बन्धी विचारणीय स्थल

तिल्लोयपण्णत्ति में सुषमा-दुपमा काल के निरूपण के प्रसंग में तीथ करो के जीवन आदि का वर्णन है। उसी सन्दर्भ में भगवान ऋषभदेव के जन्म-काल से लेकर मोक्ष-गमन तक का वर्णन ग्रन्थकारने किया है। उसके अनुसार ऋषभ-देव का जन्म अयोध्या के राजा नाभिराज एव रानी मरुदेवी के यहाँ सुषमा-दुषमा काल्ट में चौरासी लाख वर्ष पूर्व, ३ वर्ष ८ माह और एक पक्ष (१५ दिन) अवशेष रहने पर चैन्नकृष्णा नवमी को हुआ था।<sup>99</sup> उनके शरीर की उंचाई पांचसौ धनुष थी।<sup>9\*</sup> ऋषभदेव की आयु ८४ छाख पूर्व-वर्ष थी।<sup>9\*</sup> उन्होंने २० छाख पूर्व-वर्ष का कुमारकाछ व्यतीतकर ६३ छाख पूर्व-वर्ष तक राज्य किया।<sup>9\*</sup> उसके बाद नीछांजना नर्तकी के असामयिक मरण से वैराग्य उत्पन्न होने पर<sup>9\*</sup> उन्होंने चैन्नकृष्णा नवमी के दिन तीसरे पहर उत्तराषाढ़ नक्षत्र में षष्ठ (मास के) उपवास के साथ दीक्षा धारण की।<sup>9°</sup> दीक्षा के एक हजार वर्ष बीत जाने पर उन्हें फाल्गुन कृष्ण एकादशी को पूर्वान्ह में केवल्ज्ञान प्राप्त हुआ।<sup>9°</sup> भगवान ऋषभदेव तृतीय (सुषमा-दुषमा) काल में जब ३ वर्ष ८ माह और एक पक्ष (१५ दिन) शेष थे तब सिद्धपद को प्राप्त हुए।<sup>9°</sup> इस बात का प्रकारान्तर से प्रन्थाकारने फिर समर्थन किया है कि ऋषभजिनेन्द्र के मोक्ष-गमन के पश्चात ३ वर्ष, ८ माह और पन्द्रह दिन व्यतीत होने पर दुषमा-सुषमा नामक चतुर्थकाल प्रारम्भ हुआ।

उसहजिणे णिव्वाणे वास तए अट्ठमास मासने ।

बोल्लीणम्मि पविट्रठो दुस्सम-सुसमो तुरिम कालो ॥ गा. १२८७॥ तिल्लोयपण्णत्ति में वर्णित भगवान् ऋषभदेव के इन जीवन प्रसंगों में जैन परम्परा के अन्य प्रन्थों के वर्णनेां से कोई विशेष अन्तर नहीं हैं। सामान्य अन्तर इस प्रकार है–

तिलोयपण्णत्ति

अन्य ग्रन्थ

चैत्रकृष्ण अष्टमी<sup>१६</sup> वसन्तऋतु की कीडा<sup>°°</sup> चैत्रकृष्णा अष्टमी<sup>२९</sup> वैशाखद्युक्ला तृतीया को (अर्थात् १ वर्ष १ माह आठ दिन बाद)<sup>२३</sup>

२२८

१-जन्म चैत्रकृष्णा नवमी २-वैराग्य उत्पत्तिकारण नीलांजना नर्तकी ३-दीक्षा तिथि चैत्रकृष्णा नवमी ४-पारणा दीक्षा तिथि से एक वर्ष बाद (अर्थात चैत्रकृष्णा नवमी को)<sup>\*\*</sup> तिलोयपण्णत्त में प्र:ित ऋषभदेव की कुछ तिथियाँ २२९

भ-उपवास छ माह के उपवास के साथ बेला (२ उपवास) के दीक्षा।<sup>२४</sup> साथ दीक्षा।

६--मोक्षतिथि माधकृष्णा चतुर्दर्शा<sup>२६</sup> माघकृष्णा त्रयोदशी<sup>२७</sup> भगवान ऋषभदेव के जीवन की उपर्यु क्त घटनाओं में नवमी अथवा अष्टमी तथा चतुर शी अथवा त्रयोदशी के सन्दर्भ ऐतिहासिक कम में अधिक बाधक नहीं है। क्यों कि एक तिथि के घटने दटने से भी यह अन्तर हो सकता है। किन्तु पारणा तिथि और मोक्षतिथि के सम्बन्ध में पूज्या आर्थि का विद्युद्ध-मतिजी ने अपनी भूमिका में जो समस्याएं उपस्थित की हैं, वे जैन इतिहास के विद्वानों के लिये विचारणीय हैं। तिलोयपण्णत्ति से प्राप्त सन्दर्भी के आधार पर कुछ समस्याओं को यहाँ प्रन्तुत किया जा रहा है।

१-पारणे की तिथि की समस्या

तिल्लोयपण्णत्ति में उल्लेख है कि भगवान ऋषभदेव का प्रथम पारणा दीक्षा के एक वर्ष में इक्षुरस के द्वारा हुआ था। " किसके द्वारा और किस तिथिको उन्हें यह इक्षुरस दिया गया इसका उल्लेख प्रन्थ में नहीं है। किन्तु दिगम्बर परम्परा के परवर्ती ग्रन्थों में इस घटना का विकास हुआ है। जिनसेन ने अपने हरिवंश—पुराण में यह तो कहा है कि राजा श्रेयांस ने पूर्वजन्म की स्मृति के आधार पर भगवान ऋषभदेव को इक्षुरस पारणे के लिये प्रस्तुत किया किन्तु किस तिथि को यह पारणा हुआ, इसका उल्लेख उन्होंने नहीं किया है। इतना संकेत अवश्य इस ग्रन्थ में हैं कि छह माह के अनशन के बाद ऋषभदेव आहार के लिये निकले<sup>30</sup> एवं विधिपूर्वक आहार न मिलने पर लगातार छहमाह तक वे विहार करते रहे।<sup>21</sup> अतः दीक्षा—तिथि से एक वर्ष बाद ही उन्हें इक्षुरस का आहार मिला, इसे जिनसेन ने भी स्वीकारा है। नवी शताब्दी तक के दि॰ जैन साहित्य में पारणा—तिथि का उल्लेख प्राप्त नहीं है। दसवीं शताब्दी के अपस्त्र श कवि पुष्पदन्त ने भी अपने महापुराण में यह उल्लेख किया है कि श्रेयांस ने भगवान ऋषभदेव को उनके उपवास का एक वर्ष बीत जाने पर अक्षय आहार दान दिया। जिससे वह दिन अक्षय तृतीया के नामसे सार्थक हो गया इस सन्दर्भ में वैशाख शुक्ला तृतीया का उल्लेख नहीं है<sup>33</sup>। डॉ. भायाणी ने सूचित किया है कि महाकवि स्वयम्भूने भी अक्षय तृतीया का उल्लेख अपने प्रन्थों में किया है। किन्तु उसमें भी वैशाख शुक्ला तृतीया का उल्लेख नहीं है।<sup>33</sup>

इवेताम्बर परम्परा के प्राचीन ग्रन्थों में भी इस पारणा-तिथि का उल्लेख नहीं है । कल्पसूत्र एवं जम्बूद्रीप प्रज्ञप्ति में प्रथम पारणे का ही उल्लेख नहीं है। समवायांग सूत्र थ एवं वसुदेवहिण्डी में सम्वत्सर-उपवास के बाद पारणे का उल्लेख है, किन्तु पारणा–तिथि का नहीं । त्रिशष्टिशलाकापुरुषचरित्र<sup>36</sup> एव खरतगच्छ बृहद् गुर्वावली 29 में स्पष्ट उल्लेख प्राप्त है कि भगवान ऋषभदेव का प्रथम आहार (पारणा) वैशाख शुक्ला तृतीया को हुआ। इससे स्पष्ट है कि २२वीं शताब्दी के पूर्व ऋषभदेव की पारणा-तिथि उनकी दीक्षा तिथि से एक वर्ष बाद ही निश्चित थी, जो चैत्रकृष्णा नवमी होनी चाहिये । छह माह के उपवास से दीक्षा लेने एवं छह माह तक आहार न मिलने की घटना की संगति भी इससे बैठ जाती है। इसी के लिये प्राचीन प्रन्थकारों ने दीक्षा के बाद एक संवन्सर के उपनास का उल्लेख किया है। किन्तु यदि परवर्ती प्रन्थकारों द्वारा उल्लिखित पारणा-तिथि वैशाख शुक्ला तृतीया स्वीकार ली जाय तो दीक्षा तिथि के बाद एक सम्वत्सर (वर्ष) से १ माह ८ दिन का समय अधिक हो जाता है. जो तिलोयपण्णत्ति आदि प्राचीन प्रन्थों के सन्दर्भी से प्रमाणित नहीं होता। अतः भगवान ऋषभदेव की प्रथम पारणा-तिथि एवं अक्षय तृतीया का सम्बन्ध विद्वानों के लिये विचारणीय विषय है।

यदि दीक्षा के समय छट्ठ उपवास लेने का अर्थ दो उपवास किया जाय, जैसा कि श्वेताम्बर परम्परा में किया गया है<sup>36</sup> तो दीक्षा के एक सम्वत्सर बाद पारणा करने का औचित्य स्वीकार करना कठिन है | अतः वैशाख शुक्ला अक्षय तृतीया का सम्बन्ध ऋषभदेव की प्रथम पारणा तिथि से कैसे जुडा, इस सम्बन्ध में विशेष खोज होनी चाहिये। इस सम्भावना को भी ध्यान में रखना होगा कि यदि पारणा तिथि **ौशाख शुक्ला** तृतीया सही है तो उसके एक वर्ष पूर्व ौशाख शुक्ला तृतीया को ही भगवान ऋषभदेवने दीक्षा ली हो, चैत्राक्रण्णा नवमी को नहीं | किन्तु किसी भी प्रन्थ में दीक्षातिथि के सम्बन्ध में मतभेद अभी प्राप्त नहीं है, सिवाय नवमी या अष्टमी के । स्वयं पुष्पदंतने अपने महापुराण में वसन्त (चैत्र) माह के कृष्णपक्ष की नवमीं के दिन ऋषभदेव की दिग बरी दीक्षा होना स्वीकार किया है-

मोहजालु जिह मेल्लवि अबरु, झत्ति महामुणि हुवउ दियंबर ।

उत्तरसाढरिक्खिणवमिइ दिणि, महुमासह<sup>®</sup> पक्खम्मि सियचंदिणि ॥ – महापुराण ८.२६

पुष्पदन्त ही प्रथम कवि है, जो ऋषभदेव की पारणा-तिथि के दिन को अक्षयतृतीया के रूपमें प्रसिद्ध होना मानते हैं। अतः यह समस्या विभिन्न स्रोतों से प्रामाणिक साक्ष्य मिल्लने पर ही साबित हो सकेगी।

२. निर्वाण-तिथि की समस्या :

तिल्लोयपण्णत्ति में भगवान् ऋषमदेव की निर्वाण-तिथि को तीन गाथाओ द्वारा प्रस्तुत किया गया है। गाथा १९६६ में कहा गया है कि ऋषभ माध कृष्णा चतुर्दशी पूर्वान्ह में अपने जन्म नक्षत्र (उत्तरापाट) के रहते कैलाश पर्वत से दस हजार मुनिराजों के साथ मोक्ष को प्राप्त हुए।<sup>3</sup> गाथा १२५० में कहा गया है कि ऋषभ जिनेन्द्र तृतीय काल में ३ वर्ष-साढ़े ८ माह शेष रहने पर मोक्ष गये।<sup>8</sup> तथा गाथा १२८७ में निर्देश है कि ऋषभ के मोक्षगमन के पश्चात् ३ वर्ष साढ़े ८ माह व्यतीत होने पर चतुर्थ काल का प्रवेश हुआ।<sup>89</sup> इन तींनों संन्दमों से स्पष्ट है कि ऋषमदेवने अपनी ८४ लाख पूर्व की आयु पूर्ण कर तृतीय काल में जब ३ वर्ष साढ़े आठ माह शेष थे तब माघ कृष्णा चतुर्दशी को निर्वाण प्राप्त किया। दिगम्बर परम्परा के प्राचीन प्रन्थां हरिवंशपुराण (जिनसेन) एवं महापुराण (पुष्पदन्त) में ऋषभदेव के निर्वाण की तिथि का उल्लेख नहीं है। पुष्पदन्तने इतना कहा है कि जब ऋषभदेव की आयु के चौदह दिन शेष रह गये तब वे कैल्लाश-पर्वत पर पहुंवे<sup>8</sup> और पूर्णिमा के दिन पर्यं के आसन में बौठ गये। यह किस माह की पूर्णिमा थी, इसका उल्लेख प्रन्थ में नहीं है। अन्त में केवल इतना कहा गया है कि वे अपने स्वभाव से जाकर परमपद में लीन हो गये। जिनसेनने अपने संस्कृत महापुराण मे इस वात को और स्पष्ट किया है कि जब आयुष्य के चौदह दिन शेष रह गये तब योगों का निरोधकर पोषमास की पूर्णमासी के दिन ऋषभदेव कैलाशपर्वत पर स्थित हो गये <sup>8</sup> और माधकृष्ण चतुर्दशी को उन्होंने निर्वाण प्राप्त किया।

श्वेताम्बर परम्परा के ग्रन्थों में समवायांग स्त्र में कहा गया है कि ऋषम अर्हत् तीसरे सुषमा-दुपमा आरे के अन्तिम भाग में ८९ अर्धमासें (३ वर्ष, ८ माह १५ दिन) के रोष रहने पर काल्ल्धर्म को प्राप्त हुए।<sup>४७</sup> कल्पसूत्र में उल्लेख है कि तीसरे आरे के मात्र ३ वर्ष साढे ८ माह रोप बचने पर हेमन्त ऋतु के तीसरे महीने एवं पांचवे पक्ष में माधकृष्णा त्रयोदशी को अष्टापद पर्वत से ऋषभदेव काल्धर्म को प्राप्त हुए।<sup>४८</sup> इसी का समर्थन जम्बूद्रीपप्रज्ञप्ति में हुआ है।<sup>४०</sup> परवर्ती ग्रन्थ भी इसी तिथि का अनुसरण करते है।

वैदिक ग्रन्थों में ऋषभदेव एवं शिव के स्वरूप में कई बातों में समानता प्राप्त होती है। ईशानसंहिता में कहा गया है कि माघ कृष्णा चतुर्दशी को आदि देव शिवल्जिंग के रूप में प्रकट हुए। उन्हें शिवपद की प्राप्ति होने से इस तिथि को 'शिवरात्रि' के रूप में याद किया जाता है।"

उपर्यु क्त सभी परम्पराओं में प्रायः माघकृष्णा चतुर्दशी या त्रयोदशी को भगवान् ऋषभदेव की निर्वाणतिथि मानी गयी है एवं तीसरे आरे के ३ वर्ष साढ़े ८ माह शेष भी माने गये हैं। भारतीय परम्परा में नये वर्ष विक्रम सम्वत् का प्रारम्भ श्रावणकृष्णा प्रतिपदा से होता है। श्रावणकृष्णा प्रतिपदा से साढ़े ८ माहपूर्व का समय कार्तिक कृष्णा अमावस्या ( या चतुर्दशी का अंतिम पहर) बैठता है, जबकि ऋषभदेव का मोक्ष माघ कृष्णा चतुर्दशी को हुआ है। अतः उसके बाद तृतीय आरे के ३ वर्ष साढ़े पांच माह ही शेष रहते हैं, ३ वर्ष साढ़े ८ माह नहीं। यह तीन माह का अन्तर भगवान् ऋषभदेव के जीवन काल्में कुछ समस्याएं उत्पन्न करता है। यथा-

- १ यदि माघकुष्णा चतुर्दशी को ही निर्वाण-तिथि स्वीकार की जाय तो प्रन्थों में जो तीसरे आरे के ३ वर्ष साढ़े ८ माह शेष रहने की बात कही गयी है वह प्रामाणिक नहीं ठहरती । क्येंकि श्रावण प्रतिपदा को चतुर्थकाछ प्रारम्भ होने से इसमें ३ माह पडते हैं ।
- २ तिल्लोयपण्णत्ति एवं अन्य प्रन्थों में भगवान ऋषभदेव की आयु ८४ लाख पूर्व कही गयी है, जो तीसरे आरे के ३ वर्ष रोप रहते कार्ति क कृष्णा चतुर्दशी को पूर्ण हो जाती है। यदि उन्होंने माघ कृष्णा चतुर्दशी को निर्वाण प्राप्त किंया है तो उनकी आयु ८४ लाख पूर्व ३ माह होनी चाहिये, जबकि ऐसा कहीं उल्लेख नहीं है।
- इसी तिल्लोयपण्णत्ति में कहा गया है कि भगवान महावीर चतुर्थकाल के ३ वर्ष साढे ८ माह शेष रहने पर मोक्ष गये थे।<sup>18</sup> महावीर की निर्वाण— तिथि कार्ति क कृष्णा ( चतुर्दशी) अमावस्या है।<sup>18</sup> उससे लेकर आषाढी पूर्णि मा तक साढे ८ माह का समय शेष रहता है और श्रावण प्रतिपदा से पंचमकाल प्रारम्भ हो जाता है। जब महावीर की निर्वाण—तिथि कार्ति क कृष्णा अमावास्या होने से चतुर्थकाल के ३ वर्ष साढे ८ माह पूरे होते हैं तो भगवान् ऋषभदेव की निर्वाण तिथि भी कार्ति क कृष्णा चतुर्दशी या अमावस्या का उषाकाल) होनी चाहिये, माधकृष्णा चतुर्दशी नहीं। तभी तीसरे काल के ३ वर्ष साढे ८ माह की अवधि शेष रहने की बात प्रामाणित हो सकेगी।

४. एक प्रश्न यह भी उपस्थित होता है कि प्रायः सभी प्रन्थेां के आधार

16 Seminar on Agama

पर भगवान ऋषभदेव का जन्म चैत्रकृष्णा नवमी (या अष्टमी) को हुआ है। " एवं उनका निर्वाण माधकृष्णा चतुर्दशी को । श्रावण प्रतिपदा से वर्ष का प्रारम्भ माना जाता है। अतः ऋषभदेव के जन्म से लेकर निर्वाण तक एक वर्ष में १० माह छ दिन का अथवा १ माह ६ दिन का अन्तर है। जबकि ऋषभदेव की आयु ८४ लाख पूर्व वर्ष कही गई है। उसमें माह एवं दिनें का कोई उल्लेख नहीं है। तब ऋषभदेव के जन्म एवं निर्वाण की तिथि एक ही होनी चाहिये चाहे वह चैत्रकृष्ण नवमी हो अथवा माधकृष्णा चतुर्दशी।

ऋषभदेव के जीवन की प्रमुख तिथियां चैत्रकृष्णा नवमी से जुड़ी हुई है। उनका जन्म इसी तिथि में हुआ । दीक्षा इसी तिथि को हुई । एक वर्ष के उप-वास के बाद पारणा भी इसी दिन चैत्रकृष्णा नवमी को होना चाहिये । अतः उनकी आयु के ८४ लाख पूर्व भी इसी तिथि को पूरे होने चाहिये। इस कार ऋषभदेवकी निर्वाणतिथि चैत्रकृष्णा अष्टमी या नवमी होनी चाहिये। किन्तु इसका उल्लेख किसी ग्रन्थ में प्राप्त नहीं है। अतः इस प्रश्न पर गंभीरता से विचार होना चाहिये।

हरिवंशपुराण में जिनसेन ने भगवान ऋषभदेव के 2 भें में अवतरण होने की घटना का वर्णन करते हुए कहा है कि जब तीसरे काल में चौरासी लाख पूर्व तीन वर्ष साढ़े आठ माह बाकी रहे तब आषाढ़ कृष्ण दितीया के दिन उत्तराषाढ़ा नक्षत्र में ऋषभदेव का स्वर्गावतरण ( माता के गर्भ में प्रवेश) हुआ<sup>16</sup> और नौ माह पूर्ण होने पर उत्तराषाढ़ नक्षत्र के समय माताने ऋषम को जन्म दिया। अर्थात् ऋषभदेव के जन्म होने के समय तीसरे काल के ८४ लाख पूर्व तीन वर्ष साढ़े ८ माह में से गर्भकाल के ९ माह की अवधि बीत चुकी थी। जन्म के समय तब तीसरे काल के ८४ लाख पूर्व शिन वर्ष साढ़े ११ माह ही शेष बचने चाहिये। जबकि तिल्लोयपण्णत्ति में कहा गया है कि ऋषभदेव की उत्पत्ति (जन्म) तिलोयपय्णत्ति में प्राप्त ऋषभदेव की कुछ तिथियां समय ८४ लाख पूर्व, तीन वर्ष साढ़े आठ माह बाकी थे। " इनमें से किसे सही माना जाय ?

संभवत: गर्म-प्रवेश और जन्म के बीच की अवधि (ल्लगभग ९ या साढ़े आठ माह की गणना छूठ जाने के कारण ही भमवान ऋषभदेव की जन्म-तिथि और निर्वाण तिथि में भिन्नता की परम्परा विकसित हुई है । ८४ लाख पूर्व की आयु पूर्ण होने पर ऋषभ की निर्वाण-तिथि जो चैत्र कृष्णा नवर्मा होनी चाहिये थी वह ९ माह के बाद माधकृष्णा चतुईर्शा हो गयी है । वस्तुत: ऋषभदेव के जन्म के समय तीसरे आरे के ८४ लाख पूर्व एवं ल्लगभग ३ वर्ष का समय ही शेष होना चाहिये । साढे ८ माह के समय में कहीं कोई भ्रमित परम्परा विकसित हो गयी प्रतीत होती है । यद्यपि यह सब धार्मिक एवं पौराणिक परम्परा विकसित हो गयी प्रतीत होती है । यद्यपि यह सब धार्मिक एवं पौराणिक परम्परा की काल्लगणना का विषय है, फिर भी इसमें भी तो पूर्वापर सम्बन्ध बैठना ही चाहिये । कौन सी कड़ी कहाँ से छूटी है, उसी को खोजने का प्रयत्न होना चाहिये । जैन संघ की परम्परा के ऐतिहासिक सन्दर्भी के अतिरिक्त तिल्लोयपण्णत्ति में प्राप्त प्राचीन राजवंशों आदि से सम्बन्धित ऐतिहासिक सन्दर्भी के मुल्यांकन के लिये स्वतन्त्र अध्ययन की आवश्यकता है ।

## टिप्पणी

- तिलोयपण्णत्ति, भाग १. डा. ए. एन. उपाध्ये, डा. हीरालाल जैन, १९४३, सोलापुर, भाग १, १६५१.
- २. तिलोयपण्यात्ति, भाग २, अनुवादिका-आर्थिका विद्युद्धमति, १९८४, कोटा, भाग २, १९८६, दि. जैन महासभा प्रकाशन ।
- ३. तिलोयपण्णत्ति, भाग २. स'. डा. हीरालाल जैन, भूमिका, पृ १५.
- ४. पणमह जिणवरवसहं गणहरवसहं तहेव गुणवसहं । दट्ठण परिसवसहं जदिवसहं धम्मसुत्तपाढए वसहं ।।

- तिलोय. ९, गा. ७६.

५. तिलोयपण्णत्ति, चतुर्थ अधिकार, गाथा १५१७-१५२१.

डॉ प्रेमसुमन जैंन

२३६

- ६. वही, गाथा १५१५-१५१६-
- ७. चुण्णिस्सरूव-छक्करणसरूव-पमाण होइ किंज ते। अट्रठसहस्सपमाण तिलोयपण्णत्तिणामाए ।। - वही, ९, ७६-७७
- ८. तिलोयपण्णत्ति, भाग २, भ्मिका, डा. हीरालाल जैन, पृ. १२
- ९. वही, भाग १, गा. ४३-४४
- १०. तिलोय., भाग १, अधिकार १, गा. ४५-४८.
- ११. तिलोय, अधिकार ४, गा. ५३३ एव' ५६०.
- १२. वही, गा. ५९२
- १३. वही, गा. ५८६.
  - १४. वही, गा. ५९७.
  - १५. बही, गा. ६१७.
  - १६. वहां, गा. ६५१,
  - १७. बही, गा. ६८६
  - १८. तियवासा अडमासा पक्खं तह तदियकाल अवमेसे । सिद्धो उसह जिणिंदो, वीरो तुरियस्स तेत्तिए सेसे ।। वही गा. १२५०
  - १९. कल्पसूत्र १९२, धम्मकहानुयोग, पृ ७
  - २०. त्रिशाहिटशलाकापुरुषचरित, १, ३. १-१७, पृ. ६८.
  - २१. आबरयक निर्यु कित, गा. २२६.
  - २२. एक्क वरिसेण उसहो, उच्छुरस' कुणइ पारण' अवरे । गो-खीरे णिप्पण्ण' अण्ण' बिंदियम्मि दिवसम्मि ॥ -गा. ६७८ ॥ वही ॥ २३. आवश्यक निर्यु किंत गा. ३४५ एव' त्रिशष्टि, १.३ ३०१-३०२.
  - २४. तिलोय., गा. ६५१.
  - २५. कल्पसूत्र, १९५. ५७
  - २६. तिलोय. गा. ११९६.
  - २७. जम्बूद्वीपप्रज्ञप्ति, ४८. ९१.
  - २८. तिलोय., अधिकार ४, गा. ६७८.
  - २९. हरिव'शपुराण, सर्ग ६ श्लोक १८३-१९७.
  - ३०. वही, अलोक १४२, महापुराण (जिनसेन), १००/२०/४५४.
  - ३१. वही, इल्लोक १५६ ।
  - ३२, पूरियस'वच्छर उववासे', अक्खयदाणु मणिउ' परमेसे' ।
    - तहु दिवसउ अत्थेण समायउ, अक्खय तइय णाउ' स'जायउ ॥ मडापुराण, स'घि ९ कडवक ११

तिलोयपण्णत्ति में प्राप्त ऋषभदेव की कुछ तिथियाँ

३३. अक्खयदाण भणेवि सेयंसहो, अक्खयतइय णाउं किउ दिवसहो । - पडमचरिड, संधि २, कडवक १७.८ ३४. समवयांग सूत्र १५७ ३५. वसुदेबहिण्डी-अषाउलो स'वच्छर' विहरइ | ३६ माषधुकल्तृतीयायां दानमासः त्तदक्षयम् । पर्वांक्षयतृतीये ति, ततोऽचापि प्रवत ते ।। त्रिशिष्टि. १/३/३०१. ३७. श्री युगादिदेव पारणक पवित्रितायां वैशाख झुकलपक्ष तृतीयायां स्वपदे महा-विस्तरेण स्थापिताः । - वही । ३८. करित्ता छट्ठेण भतेग' अपाणएण', कृत्पसूत्र, सूत्र १९५ । ३९. माधस्स किण्ह-चांद्रसिपुब्वण्हे णियय-जम्म-णक्खते । अटूठावयम्मि उसहो, सनग्जो अज़देण मोक्खं ॥ -गाथा ११९६ । ४०. वही, गा. १२६०. ४१. उसहजिणे णिव्वाणे वासत्तर-अट्टमासमासदे । वोलीणग्मि पविट्ठो दुस्तम-सुसमो तुरिम-कालो ॥ -गा. १२८७. ४२. महापुराण (अवम्र श) संधि ३७, कडवक १८. ४३. थिउ पुण्णिमा दियहि जिणाहिवई ब'घिवि पलिय'कासणु । -वही, घत्ता १८ ४४. ससहावे जाइवि परमपए परमेसरू स'पण्णउ । - वही. घत्ता २०. ४५. महापुराण (संस्कृत) सर्ग, ४७, इलोक ३२२-३२९. ४६. ८-वही, ३७-३. ४७. समवायांग, ८९, समवाय, सूत्र ४१२, पृ. १४९. ४८. कल्पसूत्र, सूत्र १९९ पृ. २७३. ४९. जम्बू., ४८ । ९१. ५०. त्रिराष्टि०, १. ६, सत्तरि-सय प्रकरणद्वार, १४७ गा. ३०६. ५१. माधकृष्णे चतुर्दं श्यामादि-देवो महानिशि । शिवलिंगतयोद्भूतः कोटिसूर्य-सम्प्रमः॥ -ईशान् संहिता ५२ उसहादि-दससु आऊ चुल्सीदी तह बहत्तरी सटूठी । वही, गो. ५८६. ५३. तियवासा अडमासा पक्ख' तह तदियकाल अवसेसे । सिद्धो उसहजिणि'दो, बीरो तुरियस्स तेत्तए सेसे ॥ वही, अ. ४, गा. १२५०. ५४. कत्तिय-किण्हे चोदसि, पज्जूसे सादि-णाम-णक्खते । पावाए णयरीए एकको वीरेसरो सिद्धो ॥ -तिलोय. वही, गा. १२१९. ५५. (क) जोदो हु अवज्झाए उसहो मरुदेवि--णाभिराएहि'। चेत्तासिय-णवमीए, णक्खते उत्तरासाढे ॥ -तिलोय. ४/५३३

(ख) सुसम-दुसमम्मि णामे सेसे चउसीदि-ल्वखपुब्वाणि' ।

वास-तए अडमासे इगि-पक्खे उसह उप्पत्ति ॥ -वही, ४/५६.

- (ग) ऋषभदेव-एक परिशीहन, देवेन्द्रमुनि, उदयपुर, १९६७, पृ. १३०.
- (घ) चेत्तबहुलट्ठमीए जातो उसभो असाढनक्खते ।

जम्मणमहो य उबा नेयब्वो जाव घोसणय' ॥ आवश्यक नियुं कित, १८४-५६. तृतीय कालशेषेऽसावशीतिश्चतुरुत्तरा ।

पूर्व लक्षास्त्रिवर्षांष्टमासपक्षयुतास्तदा ॥

स्वर्गावतरण' जैनमाषाढबहुलस्य तु ।

- ५७. तिलोय., अधि. ४, गा. ५६.

# જૈન આગમ, મહાભારત અને બૌધ્ધ જાતકમાં મળતા દ્રૌપદીના પાત્રનું તુલનાત્મક અધ્યયન. શાહ નીલાંજના એસ. અમદાવાદ.

દ્રોપદી એ ભારતીય સાહિત્યનું એક અત્યંત જવલંત અને પ્રતિ-ભાશાળી સ્ત્રીપાત્ર છે. તેણે જીવનમાં આવેલી ગ'ભીર મુશ્કેલીઓના પ્રસ'ગે દર્શાવેલી અપ્રતિમ વિક્રમ શીલતાને લીધે, એનું જીવન ભારતીય સ'સ્કૃતિ અને ઇતિહાસમાં અમર બન્યું છે, તેથી જૈન આગમ સાહિત્યમાં મળતા દ્રીપદીના પાત્રને ઉપસાવવાના તથા તેને મહાભારતમાં અને પાલિજાતકમાં મળતા, તેના પાત્રાલેખન સાથે સરખાવવાના પ્રયાસ આ લેખમાં કરવામાં આવ્યા છે.

જૈન આગમમાં દ્રીપદીના પાત્રનું વિસ્તૃત આલેખન મુખ્યત્વે 'જ્ઞાતા

ધર્મ કથાંગસૂત્ર' (જ્ઞા.ધ.) માં થયું છે<sup>પ</sup> અને 'સ્થાનાંગસૂત્ર' પરની પ્રક્ષવ્યાકરણસૂત્ર' પરની તથા વ્યાખ્યાપ્રજ્ઞપ્તિ સ્ત્ર' પરની અભયસૂરિની વૃત્તિમાં પણ દ્રીપદી વિશે કેટલાક ઉલ્લેખા મળી આવે છે. તે ઉપરાંત જૈન આગમગ્ર'થાની ચૂર્ણિઓામાં અને બીજી વૃત્તિઓામાં આ પાત્ર વિશે મળતી સામગ્રીને પણ અહી ઉપયોગમાં લેવામાં આવી છે.

' મહાભારત ' ( મ ભા. ) માં તે દ્રીપદીનું પાત્ર વિશાળ ફલકમાં આલેખાયેલું છે. મ.ભા. માં દ્રીપદીના જીવન સાથે સંકળાયેલા પ્રસંગોમાં સૌથી મહત્ત્વના પ્રસંગ તેના વસાહરણુના છે. તે પ્રસંગના જૈન આગમમાં ઉલ્લેખ સુદ્ધો નથી. તેથી અહીં દ્રીપદી અંગે જૈન આગમમાં મળતા નિદં°શા સાથે જેમની સરખામણી થઈ શકે એવા અને એટલાજ 'મ.ભા.' માંના સુદ્દાઓને સ્પર્શવામાં આવ્યા છે.<sup>ર</sup>

પાલિ ત્રિપિટકમાંના સુત્તપિટકના 'ખુદ ક નિકાય' નામના એક વિભાગ છે, જેના 'જાતક' નામના પેટા વિભાગમાં દ્રૌપદીના નિદે શ કરતી ગાથાઓ મળે છે. 'જાતક' પર 'જાતકાત્થકહાવષ્ટ્યુના' નામની વૃત્તિમાં આ ગાથાઓ પર વિસ્તૃત સમજૂતીની સાથે દેવ્ટાંતરૂપે કથાઓ પણુ મળે છે. 'કુણુાલ જાતક' નામના જાતકમાં દ્રૌપદીના નિદે શ કરતી એક ગાથાના વિશદ વિવરણુ રૂપે દ્રૌપદીની કથા મળે છે.

ઉપર્યું કત ત્રણે પર પરામાં આ પાત્રનું આલેખન જુદા જુદા સંદર્ભમાં

થસું છે. જૈન આગમમાં, સત્યાત્રને પણુ અનાદરથી જો ખરાબદાન આપીએ, તેા એનું અનર્થકારી ફળ મળે છે તે તથા નિયાણાથી દૂષિત થયેલું તપ માક્ષ માટે થતું નથી તે દર્શાવવા દ્રીપદીની કથા દબ્ટાંતરૂપે આપવામાં આવી છે, તેા આગમ પરની વૃત્તિએા અને ચૂર્ણિ એામાંથી કેટલાકમાં આશ્રાર્થદશકની સમજૂતી નિમિત્તે, તેા કેટલાકમાં સીએાને કારણુ થયેલા સંચામાની સમજૂતીના સંદર્ભમાં દીપદીની કથા આપવામાં આવી છે

આગ્રાય છ, લા ગાળમ વરવા દુદલગા ગળ વૃાધુ આનવા ઉટલાકમાં આગ્રાય દશકની સમજૂલી નિમિત્તે, તા કેટલાકમાં સીએાને કારણે થયેલા સંગ્રામાની સમજૂલીના સંદર્ભમાં દ્રીપદીની કથા આપવામાં આવી છે. 'મ.ભા.' તા દ્રીપદીનું સ્થાન, તેના મુખ્ય પાત્રા પાંડવાની સહ-ધર્મગારિણીનું છે, તેથી સુદ્ધ મેદાન પરના પ્રસંગાને બાદ કરતાં, તેમાં આવતા લગલગ દરેક પ્રસંગ સાથે દ્રીપદી ઘનિષ્ટપણે સ કળાયેલી છે. તેમાં વ્યાસ મુનિએ શુદ્ધ સાહિત્યિક દબ્ટિથી દ્રીપદીના પાત્રને આલેખ્યું છે.

પાલિ જાતકમાં તા સંદર્ભ સાવ જ જુદા છે કુણાલ નામના પક્ષીના મુખમાં આ કથા મૂકવામાં આવી છે, તેથી તેનું નામ 'કુણાલ-જાતક' આપવામાં આવ્યું છે. કુણાલસ્વામી નામનું પક્ષી તેની પરિચર્ચા કરતી પંખિણીઓ સાથે દુવ્ય વહાર કરતું હાેય છે, તેથી તેને પુર્ણ મુખ નામનું પક્ષી ઢપકા આપે છે. પછી એકવાર પૂર્ણ મુખ પોત રાગમાં સપડાય છે, ત્યારે તેની પરિચર્યા કરતી પંખિણીઓ એને છેાડીને જતી રહે છે. કુણાલ પૂર્ણ મુખની સારવાર કરી, તેને સાજો કરે છે અને સ્ત્રી બેવકા હાેય છે, તેના સદર્ભમાં દ્રીપદીનું દેશ્ટાંત આપતી એક ગાથા સંભળાવે છે, જેમાં દ્રીપદીએ પાંચ પાંડવાને છેાડી દઇને, એક ખૂધા પરિચારક જોડે પ્રેમ કર્યાના ઉલ્લેખ આવે છે.<sup>3</sup>

### દ્રીપદીનાં નામ

જૈન આગમ ગ્ર'થામાં દ્રૌપદીના નામના ઉલ્લેખ પ્રાકૃતમાં 'દોવર્ફ'<sup>૪</sup>, 'દોવતિ'<sup>૫</sup> કે દોવતી'<sup>૬</sup> તરીકે થાય છે જ્યારે આગમ ગ્ર'થા પરની સ સ્કૃતમાં લખાયેલી વૃત્તિઓમાં દ્રૌપદી' તરીકે જ થાય છે,<sup>૭</sup> તેમાં 'કૃષ્ણા' પાંચાલી' વગેરે દ્રૌપદીનાં નામાના ઉલ્લેખ મળતાે નથી.

મ.ભા. માં દ્રૌપદી 'યજ્ઞવેદીમાંથી પ્રાદુર્ભાવ પામી, ત્યારે, તેના શ્યામ-વર્ણુ ને લીધે દ્વિજોએ તેનુ નામ 'કૃષ્ણુા' પડશુ હતું. પંચાલનરેશ દ્રૃપદની પુત્રી હાેવાને કારણે તેના પાંચાલી<sup>૯</sup> તરીકે, અને વધારે તાે દ્રૌપદી તરીકે તેના 'મ.ભા.' માં ઉલ્લેખ મળે છે આ ઉપરાંત તેમાં તેને માટે પાર્ષ'તી'<sup>1</sup>° અને યાજ્ઞસેની'<sup>11</sup> –એ બે નામા પણુ પ્રયાજાયાં છે. 'પાલિજાતક' માં તેના જ્જા (જૂજ્ળા) તરીકે જ ઉલ્લેખ મળે છે.<sup>1</sup>. જૈન આગમ, મહાભારત...તુલનાત્મક અધ્યયન

## દ્રીપદીનાં પૂર્વજન્મા

જૈન આગમમાં જે ઉદ્દેશથી દ્રૌપદીની કથા અપાઈ છે, તે જેતાં, દ્રૌપદી તરીકેના જન્મ કરતાં, નાગશ્રી અને સુકુમાલિકા તરીકેના એના પૂર્વજન્માને વધારે મહત્ત્વના ગણી શકાય, કારણ કે એણે, નાપશ્રી તરીકેના ભવનાં કર્મનું ફળ સુકુમાલિકા તરીકેના ભવમાં ભાગવ્યું છે. અને સુકુમાલિકા તરીકેના ભવનાં કર્મનું ફળ દ્રૌપદી તરીકેના ભવમાં ભાગવ્યું છે. એના આ બંને ભવની કથાઓ 'જ્ઞા ધ.' માં વિગતે મળે છે, જેમના ડૂક સાર નીચે પ્રમાણે છે.

ચ'યા નગરીના સાેમ બ્રદ્ધાણની પત્ની નાગશ્રીએ એકવાર ભૂલથી કડવા તું બડાનું શાક બનાવ્યું. તે ખૂખ કડવું છે અને ખવાય તેમ નથી, તેમ જાણવા છતાં તેણુ તે શાક, એક માસના ઉપવાસના પારણા માટે બિક્ષા માંગવા આવેલા ધર્મ દોષ સ્થવિરના શિષ્ય ધર્મ ફુચિ. નામના સાધુને આપ્યું તેમના ગુડુએ તે શાક ચાખીને, ધર્મ રુંચને તે ખાવાની ના પાડી, અને તેને એકાંત સ્થાનમાં નાખી દેવાનું કહ્યું. ધર્મ રુંચિ સાધુને થયું કે આ શાક બહાર ફે કવાથી અનેક જીવાની હિંસા થશે, તેથી તેમણે તે શાક પાતે ખાધું અને કાળધર્મ પામ્યા. તેમના ગુરૂ ધર્મ દોષ પાસેથી આ વાત તેના પતિ વગેર એ જાણી અને તેના તિરસ્કાર કરી, તેને કાઢી મૂડી આ દુષ્કુત્યને લીધે નાગશ્રી બ્રાહ્મણીને સાળ ભયંકર રાગ થયા અને તે મૃત્યુ પામી. મૃત્યુ પછી પણ તેને અનેક નિકૃષ્ટ યાનેઓમાં જન્મ લેવા પડયા.<sup>૧૭</sup> કથાના સાર આપતી આ ગાથા સાળમા અધ્યયનને આંતે આવે છે.<sup>૧૪</sup>

अमणु-नममत्तीए, पत्ते दाण' मंत्रे अणत्थाये । जह कडुयतुंबदाण', नागसिरिमवम्मि टोवइए ॥

દ્રીપદીના નાગશ્રી પછીના મનુષ્ય જન્મ સુકુમાલિકા તરીકેના હતા તે જન્મમાં તે સાગરદત્ત સાથ વાહને ત્યાં પુત્રી તરીકે જન્મી. ઝુવાન થતાં તેને જિનદત્તના પુત્ર સાગર સાથે પરણાવવામાં આવી. સુકુમાલિકાના દાહક સ્પર્શ સહન ન થતાં સાગરે તેના ત્યાગ કર્યો ત્યારપછી તેના પેતા સાગરદત્તે, તેનાં લગ્ન એક ભિખારી સાથે કરાવ્યાં. તેણે પણ તેના ધ્પતા સાગરદત્તે, તેનાં લગ્ન એક ભિખારી સાથે કરાવ્યાં. તેણે પણ તેના સ્પર્શ સહન ન થઇ શકવાથી, તેના ત્યાગ કર્યો. આવું બનવાથી સુકુમાલિકા ખૂબ દુઃખી થઈ અને તેણે પિતાની રજા લઈ ગાપાલિકા નામના સાધ્વી પાસે દીક્ષા લીધી. એકવાર તેણે ઉદ્યાનમાં જઈ ને સૂર્ય°ની આતાપના લેવા આર્યા ગાપાલિકાની રજા માંગી. તેમની ના છતાં તે ઉદ્યાનમાં ગઈ અને ત્યાં તેણે દેવદત્તા નામની ગાણુકાને પાંચ પુરુષા સાથે કામભાગ ભાગવતી જોઈ. આ દશ્ય જોઈ ને સુકુમાલિકાએ આવતા ભવમાં આવા કામભાગ ભાગવવા મળે, એ ઈચ્છાથી નિયાણુ \* કશુ<sup>°</sup>. ત્યારબાદ તે સાધ્વી તરી કેના આચારમાં શિથિલ થઇ અને તેથી બીજી સાધ્વીઓ તેના અનાદર કરવા લાગી. આથી તે ગાપાલિકા આર્થા પાસેથી નીકળી ગઈ અને સ્વતંત્રપણે વિચરવા લાગી. આમ ઘણાં વર્ષો ચારિત્ર પર્યાયને પાળીને, છેવટે અધ<sup>°</sup>માસની સ'લેખના કરીને, ઇશાનકલ્પ નામના બીજા દેવલાકમાં દેવની ગાણુકા તરી કે ઉત્પન્ન થઈ ત્યાં અમુક સમય રહીને, કાંપિલ્યપુરના રાજ ક્રપદને ત્યાં દ્રીપદી તરી કે જન્મી અને નિયાણાને કારણું પાંચ પતિની પત્ની થઈ <sup>૧૫</sup> ' જ્ઞાધ 'માં સાેળમા અધ્યયનને અંતે તે બાબતને દર્શાવતી ગાથા નીચે પ્રમાણે છે.<sup>૧૬</sup>

सबह' पि तवकिलेसे नियाण तेसेण दूसिओ स'तो ।

न सिवाय दोवतीए जह किल सुकुमाश्रिया जभ्मे ॥

' જ્ઞાધ 'માં મળતી સુકુમાલિકાની આ કથાના એક વિશેષ ઉદ્દેશ, દ્રીપદીના બહુપતિત્વની વિચિત્ર લાગતી હકીકતને, પૂર્વજન્મના ફળ તરીકે દર્શાવીને, આ સમસ્યાનું સમાધાન આપવાના પણુ હાેઈ શકે.

'મ. ભા.'માં પણ આદિપર્વમાં દ્રૌપદ્દીનાં પૂર્વજન્મ અંગેની બે કથા મળે છે પ્રથમ કથા અનુસાર કાેઈ એક ઝલિની રૂપવતી કન્યાએ વિવાહ યાગ્ય ઉંમરે પતિ ન મળવાથી તપ કરીને શંકરને પ્રસન્ન કર્યા. શંકરે તેને વર માંગવાનું કહેતાં 'પતિ આપા', તેવું તેણે પાંચ વાર કહ્યું તેથી શંકરે તેને કહ્યું કે તે પાંચવાર પતિની માંગણી કરી, તેથી તને પાંચ પતિ મળશે. શંકરના આ વરદાનને લીધે દ્રૌપદ્દી તરી કેના જન્મમાં તે પાંચ પાંડવાને પરણી. '' મ ભા. 'ની બીજી કથા પ્રમાણે પાંડવા એ મૂળ પાંચ ઇન્દ્રો હતા અને દ્રૌપદ્દી એ તેમની લક્ષ્મી હતી, જેને શિવે તેમની ભાર્યા તરીકે નિર્મી હતી. ''

' મ. ભા.' માં મળતી દ્રૌષ્દીના પૂર્વજન્મને લગતી આ બ'ને

\* નિયાણું અથવા નિદાન. એટલે કાેઈ વ્રતાનુષ્ઠાનની ફલપ્રાપ્તિના અભિલાષ-સંકલ્પ વિશેષ. મરણ પૂર્વે પાતાની આ જન્મની અપૂર્ણ ઇચ્છા બીજા જન્મમાં પૂરી કરવા માટે સામાન્ય રીતે નિદાન કરવામાં આવે છે. કથાઓ, લાેકવિરુદ્ધ જણાતી દ્રૌપદીના બહુપતિત્વની બાબતને ન્યાચ્ય ઠરાવવા માટે અપાયેલી અને પાછળથી ઉમેરાયેલી પણ લાગે છે. આદિ પર્વમાં, મહાભારતકારે આ બાબત ધમ<sup>6</sup>વિરુદ્ધ નથી એવુ દર્શાવવા. બીજા કેટલાંક પૌરાણિક દબ્ટાંત આપ્યાં છે, કેટલાક ખુલાસા પણ કર્યા છે, પણ એ બધામાં ઘણી વિસંગતિઓ રહેલી છે, અને એમાંના એકે ખુલાસા સંતાષકારક નથી. આ સમસ્યાની વિગતવાર ચર્ચા અન્યત્ર ગ્રંથામાં તેમજ લેખામાં થયેલી છે, તેથી તેના અહી માત્ર નિદે શ જ કર્યા છે. <sup>16</sup>

પાલિજાતકમાં દ્રીપદ્દીના પૂર્વજન્મ અંગેનેા કેાઈ નિર્દેશ નથી, તેમાંના 'કુણાલજાતક 'માં જે કુણાલપક્ષી પૂર્ણ મુખ પક્ષીને દ્રીપદીની કથા કહે છે, તેના એક પૂર્વજન્મ અર્જુન તરી કેના હતા, એમ કહેવાયુ છે. વળી તેમાં દ્રીપદીના બહુપતિત્વની વિલક્ષણ હકીકત બાબત કંઈ સમાધાન આપવાના પ્રયત્ન પણ થયા નથી.

#### દ્રૌપદી તરીકેનેા જન્મ

જૈન આગમ ગ્ર'થા પ્રમાણે તે કાંપિલ્યપુરના કુપદ રાજા અને ચૂલણી રાણીની પુત્રી હતી અને ધ્રુષ્ટઘમ્ન કુમારની બહેન હતી.<sup>૨૦</sup>

'મ. ભા. 'માં આદિપર્વમાં એવે৷ વૃત્તાંત મળે છે કે દ્રૌંપદીનું પ્રાગદ્ર્ય દ્રુપદે યુત્રેષ્ટિ માટે કરેલા યજ્ઞની વેદીમાંથી થયુ છે તે પ્રસ ગે આકાશવાણી થઇ હતી કે આ કૃષ્ણા ક્ષત્રિયાના ક્ષય કરશે અને દેવકાર્ય કરશે. તેમાં, તે વેદીમાંથી પ્રગટ થઈ, તે વખતની તેની અપ્રતિમ સુંદરતાનું વિગતે વર્ણન આપ્યું છે. રપ

પાલિજાતકમાં એવી વાત છે કે વાગણસીના પ્રદ્વાદત્ત રાજાએ કાેશલ નરેશ પર ચઢાઇ કરી, તેને જીતી લીધા અને તેની ગર્ભવતી રાણીને વારાણસી લઈ આવી. પાતાની રાણી તરીકે રાખી. તે રાણીને જે પુત્રી જન્મી, તેને રાજાએ પાતે દત્તક લીધી અને તેનું નામ કૃષ્ણા ( ण्हा) પાડશું. આમ બે પિતાની પુત્રી હેાવાથી પાલિજાતકમાં તેના ઉલ્લેખ દ્વેષિતિજ્ઞ તરીકે થાય છે. રાજા પ્રદ્વાદત્તે પુત્રીના જન્મ વખતે પાતાની રાણીને વર માંગવાનું કહ્યું હતું, પણ રાણીએ તે વર માંગવાના હુદ્ધ, પાતાની પુત્રીને આપ્યા હતા. રર

### દ્રીપદીનેા સ્વય વર અને તેનું લગ્ન

જૈન આગમ ' સાધ ' અનુસાર, કૃપદ રાજાએ પુત્રી માટી થતાં,

તેને માટે મનગમતા વર મેળવવા ધામધૂમથી સ્વયંવર યાજ્યા આ સ્વયંવગ્માં તેમણે બધે ઠેકાણે દ્વતાને મેકલીને જુદા જુદા પ્રદેશના રાજાઓને તેડાવ્યા હતા. તેમાં નીચેના રાજાઓનાં નામ આપણુને 'જ્ઞાધ'માં મળે છે : દ્વારકાના રાજા કૃષ્ણ વાસુદેવ અને દશારો, અંગરાજ કૃષ્ણ, દમદ્યાપના પુત્ર શિશુપાલ, રાજગૃહના રાજા જરાસ ધના પુત્ર સહદેવ, કૌંડીન્યના રાજા ભીષ્મકના પુત્ર રુપ્પી રાજા, વિરાટના કીચક રાજા અને હસ્તિનાપુરના પાંડુ રાજા, તેમના પુત્રા અને દુર્યોધન વગેરે ભત્રીજાઓ (અશ્વત્થામા અને શકુનિ સહિત) જૈન આગમ પ્રમાણે તે વખતે પાંડુ રાજા હયાત હતા, જ્યારે 'મ ભા' પ્રમાણે પાંડુરાજાના અવસાન (આદિ પવ, અ. ૧૧૬) પછી દ્રૌપદીના સ્વયંવર (આદિ પર્વ, અ. ૧૭૯) થયા હતા.

દ્રોંપદીએ હાથમાં કૂલમાળા લઈને સ્વયવર મંડપમાં પ્રવેશ કર્યો અને ત્યાં બિરાજમાન રાજાઓને એાળ ગીને. નિયાણા વડે પ્રેરાતી પાંચ પાંડવા પાસે ગઈ અને તેમને માળા વડે વીંટીને એમ બાલી, 'एए ण' मए पच पांडवा वरिया। ' જૈન આગમમાં દર્શાવ્યા પ્રમાણે બધા રાજાઓએ દ્રોંપદીની આ વરણી સહ્વ વધાવી લીધી, એટલું જ નહીં, દ્રુપદ પાતે પાંચ પતિ સાથે દ્રોપદીને પરણાવવામાં કંઇ ગૂંચવાયા લાગતા નથી, તેણે પાંડવા સાથે કંઇ પણ આનાકાની વિના ધામધૂમથી લગ્ન કરાવી આપ્યાં છે ર<sup>3</sup>

' જ્ઞાધ 'માં સ્વયંવર મંડપનું પશુ વિગતે વર્ણુ ન મળે છે. દ્રોપદીના સ્વયંવર એવી ભવ્ય રીતે યેાજાયા હતા કે પછી, આગમ પરની વૃત્તિ-એામાં કાેઇ પણ સ્વયંવરની વાત આવે ત્યારે તેને દ્રોપદીના આ સ્વયંવરની ઉપમા આપવામાં આવે છે, જેમકે ' આવશ્યક સૂત્ર ' પરની હાસ્ભિદ્રીય વૃત્તિમાં અને ' ઉત્તરાધ્યયન સૂત્ર ' પરની શાંતિસ્(રની વૃત્તિમાં મથુરાના પર્વતરાજાની પુત્રી નિવૃત્તિના સ્વયંવરને ' દ્રોપદીના સ્વયંવર જેવા ' કહીને સમેટી લેવામાં આવે છે.<sup>૨૪</sup> 'જ્ઞાધ'માં મળતા સ્વયંવર વર્ણુ નમાં કથાંય અર્જુ ને રાધાવેધ કરીને દ્રોપદીને મેળવી એવા નિર્દેશ નથી, જ્યારે ' કલ્પસૂત્ર ' પરની લક્ષ્મીવલ્લભની ટીકામાં સ્વયંવરમાં અર્જુ ને રાધાવેધ કરીને દ્રોપદીને પ્રાપ્ત કર્યાંના નિર્દેશ મળે છે.<sup>૨૫</sup> તેને ' મ. ભા. 'માં અર્જુ ને કરેલા મત્સ્યવેધના નિર્દેશ સાથે સરખાવી શકાય.<sup>૨૬</sup> ' મ. ભા. 'ના આદિપર્વમાં, ' દ્રોપદી સ્વય'વરપર્વ' ' નામનું એક આખુ' પેટા પર્વ મળે છે, તેમાં મુખ્ય વિગત એ છે કે દ્રપદ અર્જુનને શાધીને તેની સાથે દ્રોપક્ષને પરણાવવા માગતા હતા. તેથી એણે અર્જુન સિવાય બીજુ' કાઈ જેની પણછ ન ચઢાવી શકે તેવું ધનુખ્ય તૈયાર કરાવ્યું હતું.<sup>રહ</sup> 'મ ભા.' માં, સ્વય'વરનાં અનેક પ્રદેશાના રાજાઓ તેમજ પ્રાદ્દાણવેશે પાંડવા આવ્યાના ઉલ્લેખ છે <sup>ર</sup> સ્વય'વરવર્ણુનમાં જે અનેક રાજાઓના તથા ક્ષત્રિયોના (નદે'શ છે, તેમાંથી કૃષ્ણુ અને યાદવા, પાંડવા દુર્યોધન. જયદ્રથ, અશ્વત્થામા, શકુનિ, કર્ણ, કીચક, સહદેવ, શિશુપાલ અને ભીષ્મકતા પુત્ર રૂપિય વગેરે નામા જૈન આગમમાં પણુ મળે છે અર્જુ'ને લક્ષ્યવેધ કરતાંતી સાથે, દ્રોપદીએ એને વરમાળ પહેરાવી.<sup>રહ</sup> કર્ણુ શલ્ય વગેરે ક્ષત્રિયા પ્રાદ્દાણને કન્યા આપવા બદલ કૃપદની સામે થયા. ભીમ, અર્જુન વગેરેએ શોય'થી તેમના પરાજય કર્યો.<sup>3</sup> યુધિષ્ઠિર જ્યારે કહ્યું કે દ્રોપદી અમારી પાંચેની પત્ની થશે,<sup>31</sup> ત્યારે દ્રપદને તે વાત લાકાચાર વરુદ્ધ અને વેદ વરુદ્ધ લાગે છે.<sup>32</sup> તેમના મનનું સમાધાન કરવા યુધિષ્ઠિર પારાણુક દળ્ટાંતા આપે છે અને વ્યાસમુનિ દ્રોપદ્દીના પૂર્વજન્મની કથા કહી દ્રપદ રાજા પાસે આ વિલક્ષણ નિર્ણુ'ય સ્વીકારાવે છે.<sup>33</sup>

પાલિજાતકમાં દ્રોપદી સ્વયંવર વિશે નીચે પ્રમાણે વિગત મળે છે. રાજા પ્રદ્ધાદત્ત પાસે તેની કૃષ્ણા નામના કન્યાએ વર માંગ્યા કે મારે માટે સ્વયંવર ગાેઠવા. રાજાએ સ્વયંવર ગાેઠવી, તેમાં અનેક રાજાઓને આમંગ્યા. તેમાં તક્ષશિલાના જગવિખ્યાત શિક્ષક પાસે ભણીને આવેલા પાંડુપુત્રા પણ ફરતા ફરતા ગુપ્તવેશે ત્યાં આવી પહેાંચ્યા. બધા ભેગા મળેલા રાજાઓમાંથી કાેઈ દ્રોપદીને ગમ્યા નહી. અટારીમાં ઉભેલી તેણે જેવા પાંડુપુત્રાને જોયા કે તરત જ એ પાંચેના માથા પર કૂલે!ની માળા રે ડીને કહ્યું કે આ પાંચને હું પસદ કરું છું. રાજા પ્રદ્ધાદત્તને પાંચને પતિ તરીકે પસંદ કરવાની વાત ગમી નહીં, તેથી તે મૂં ઝાયા. પાંચને પહિલેથી કન્યાને વર આપ્યા હાવાથી, તેણે ક્રમને તે વિન તિ સ્વીકારી. આ પાંચ પાંડવા છે એમ જાણ્યા પછી, તેણે ખુશીથી દ્રોપદીનાં લગ્ન એમની સાથે કરાવી આપ્યાં.<sup>38</sup>

જૈન આગમમાં દ્રોપદીના એક પુત્ર પાંડુસેન નામે દર્શાવ્યા છે,<sup>3પ</sup> જ્યારે 'મ. ભા. 'માં દ્રોપદીના પાંચ પાંડવાથી થયેલા પાંચ પુત્ર પ્રતિ-વિન્ધ્ય, સુતસામ, શ્રુતકર્મા, શતાનિક અને શ્રુતસેન દર્શાવ્યા છે.<sup>3૬</sup> પાલિજાતકમાં તેના પુત્ર વગેરેના કાેઈ ઉલ્લેખ નથી. ત્રણે પર'પરાઓમાં દ્રોપદી સ્વય'વરથી પાંડવાને વરી હતી, એ આબતમાં સામ્ય છે. 'મ. ભા.' ની દ્રોપદી એક બાબતમાં જુદી પડે છે કે જરા શરમાળ છે. તે અર્જુનને વરમાળા પહેરાવીને પાતે ક'ઇ બાલી નથી કે હું આને વરી. 'મ ભા.' અને પાલિજાતકમાં પાંચ પાંડવા સાથે પુત્રીને પરણાવવા બાબત પિતા દ્રુપદના ખચકાટ નેાંધાયા છે. એ બ'ને પર'પરા પ્રમાણે પાંડવા સ્વય'વરમાં ગુપ્તવેશે આવ્યા હતા. 'મ. ભા.'માં દ્રોપદીએ કરેલી વરણી સામે બીજા રાજાઓના વિરાધ નાંધાયા છે, તે વિશે બીજ બે પર'પરામાં ઉલ્લેખ નથી.

જૈન આગમગ્રધ 'સાધ' માં દ્રીપદીના સંદર્ભમાં એક એવા મુદ્દો મળે છે, જે ધાર્મિક દબ્ટિએ નેાંધપાત્ર છે. દ્રીપદીએ સ્વયવર મરયમાં જતાં પહેલાં જિનેશ્વરના ચૈત્યમાં જઈ, જિનપ્રતિમાની વિધિપૂર્વંક પૂજા અને દર્શન કરીને નમસ્કાર કરતાં કહ્યું છે.<sup>૩૭</sup>

नमोऽन्धुणं अग्हिंताण भगवंताण जाव संपताणं ।

સ્થાનકવાસી જેનેા માને છે. કે મૂ(ત'પૂજાને સમર્થ'ન આપનેા આગમનેા આ ભાગ પ્ર'ક્ષપ્ત છે, જ્યારે 'રાધ' ના ટીકાકાર શ્રી ઘાસીલાલજ, અહીં જિનેશ્વરની એટલે કે કામદેવની પૂજા છે એવું અર્થ ઘટન કરે છે<sup>3 ૮</sup>, પણ્ દ્રોપદીના ઉપરના ઉદ્ગાર જેતાં આ અર્થ ઘટન પ્રતીતિકારક લાગતુ' નથી. દ્રો**પદીનું અપહરણ્** 

ૈં જૈન આગમમાં, દ્રોપદીના અપહરણુ પ્રસ'ગના 'શાધ' માં વિસ્તૃત રીતે ઉલ્લેખ મળે છે, જ્યારે આગમ પરની વૃત્તિઓ, ચૂર્ણિ ઓ વગેરેમાં કયાંક વિગતવાર તાે કયાંક અછડતાે ઉલ્લેખ મળે છે. 'મ. ભા.'માં જેમ દ્રોપદીના જીવનના મહત્ત્વના પ્રસ'ગ વસ્ત્રાહરણના ગણાય, તેમ જૈન આગમની દબ્ટિએ તેના અપહરણના પ્રસ'ગ મહત્ત્વના ગણાય.

'ગ્રાધ' માં જણાવ્યા પ્રમાણે કચ્છુલ્લ નારદ એકવાર હસ્તિનાપુર આવ્યા, ત્યારે દ્રોપદીએ તેમને વિરતિર(હત અને સ'યમરહિત જાણી, તેમને યાગ્ય આદરસત્કાર ન આપ્યા, તેથી રાષે ભરાઇને નારદે તેનું અપ્રિય કરવાનું નક્કી કર્યું. તેમણે ધાતકીખંડ દ્વીપની અમરકંકા નગરીના રાજા પદ્મનાભ આગળ, દ્રોપદીના અપ્રતિમ લાવણ્યની પ્રસંશા કરી, તેને દ્રોપદીનું અપહરણ કરવા પ્રેયેા. પ્રદ્મનાભે પૂર્વ સંગતિક દેવ દ્વારા તેનું અપહરણ કરાવ્યું. પદ્મનાભે રાણી થવા માટે દ્રોપદીને કરેલી વિન'તિના તેણે અસ્વીકાર કરતાં કહ્યું કે કૃષ્ણ વાસુદેવ નામના મારા પ્રિયનાભાઈ

'જ્ઞાધ' અનુસાર, દ્રોપદીના અપહરણ પ્રસ'ગે ધાતકીખ'ડ દ્વીપના ભરત ખડના કપિલ વાસુદેવે અને જ બુદ્રીપના કૃષ્ણુ વાસુદેવે શ ખના શબ્દની સામાચારી કરી, એટલે કે બંને શંખના શબ્દ દ્વારા મળ્યા.81 આને જૈન આગમનાં ગણાવેલ દસ આશ્ચર્યોમાંનુ' આ એક આશ્ચય<sup>°</sup> ગણ વામાં આવે છે, કારણ કે સામાન્ય રીતે એક વાસુદેવ બીજા વાસુદેવને બીજા વાસુદેવને મળે કે જુએ એવું થતું નથી. 'સ્થાનાંગ સૂત્ર' પરની અભયદેવની ડીકામાં, અને 'કલ્પસૂત્ર' પરની લક્ષ્મીવલ્લભ ઉપાધ્યાયની, વિનયવિજયની તેમજ સંઘવિજયની વૃત્તિએામાં પણ આશ્ચર્યદશકની સમજુતીના સંદર્ભામાં આ પ્રસંગનેષ નિદે°શ મળે છે <sup>૪૨ં</sup> પ્રશ્નવ્યાકરણ્*સૂ*ત્ર પરની અભયદેવની તેમજ જ્ઞાન વિમલની ખંને વૃ(ત્તઓમાં અને 'ઓ-ચારાંગચૂર્ણિ'માં મૈથુનમૂલક સ'ગ્રામાે જે સ્ત્રીએાને લીધે થયા, તેમની યાદીમાં દ્રોપદીનું નામ છે સંગ્રામના વિગતે સમજુતી આપતાં, ઉપરું કત ગ્ર<sup>ા</sup>થેામાં, કૃષ્ણ અને પદ્મનાસના આ સંચામના નિર્દેશ આવે છે.<sup>૪૩</sup> દશવકાલિક સૂત્ર' પરની ગ્રૂર્ણિમાં તેમજ હાસ્ભિદ્રીય વૃત્તિમાં. જેમાં માત્ર સાંભળવાથી સ્ત્રીપુરુષને પરસ્પર માટે પ્રેમ થાય છે એવી કામકથાના સંદર્ભમાં, પદ્મનાભને લગતા આ પ્રસ**ંગને**৷ ઉલ્લેખ છે.<sup>૪૪</sup>

'મ.ભા.' ના વનપર્વમાં દ્રોપકીહરણ પર્વ નામતું એક પેટાપવ<sup>°</sup> છે, જેમાં સાવીરના રાજા જયદ્રથે કરેલા દ્રોપકીના અપહરણની વાત નિરૂપાઇ છે. કૈારવા સામે દ્યુતમાં પરાજ્ય પામ્યા બાદ પાંડવા વનવાસમાં રહેતા હતા, તે વખતે રાજા જયદ્રથે દ્રોપકીના ૩પથી આકર્ષાઇને. પાંડવાની ગેરહાજરીમાં દ્રોપકીતું અપહરણ કર્યું. પાંડવાને ખબર પડતાં, તેઓ જયદ્રથની પાછળ પડયા, તેના સૈન્યના પરાજય કર્યા' તેને પકડી પાડી, દ્રોપકીને પાછી લઈ આવ્યા.<sup>૪૫</sup> પાલિજાતકમાં દ્રોપદીના અપહરણ પ્રસ'ગના ઉલ્લેખ સરખા પણ નથી. જૈન આગમ અને 'મ. ભા.' બંનેમાં મળતા આ પ્રસ'ગની રજૂઆતમાં અમુક સામ્ય છે. આમાં પદ્મનાભ અને 'મ. ભા.'માં જયદ્રથ બંને દ્રોપદીના રૂપથી માહાંધ થઈ. તેનું અપહરણ કરે છે. જૈન આગમ પ્રમાણે કૃષ્ણુના પરાક્રમથી ગભરાઈ ને પદ્મનાભ અને 'મ. ભા.' પ્રમાણે પાંડવાના પરાક્રમથી પરાજિત થઈ ને, જયદ્રય દ્રોપદીને સાંપી જાય છે. વળી 'મ. ભા.'માં વસ્ત્રાહરણ પ્રસ'ગે દ્રોપદીએ દ્રારકામાં રહેલા કૃષ્ણુને ઉત્કટતાથી જે રીતે યાદ કરેલા,<sup>૪૬</sup> એટલી જ ઉત્કટતાથી અને શ્રદ્ધાથી અમરક કામાં, પદ્મ નાભ વડે અપહુત થયેલી દ્રોપદીએ કૃષ્ણુને યાદ કર્યા છે. 'મ. ભા.'માં ' કૃષ્ણુની સખી ' તરીકે દ્રોપદી પોતાના નિટે'શ કરે છે,<sup>૪૭</sup> તા રાધમાં તે કૃષ્ણુને પોતાના પ્રિયના ભ્રાત્તા તરીકે ઓળખાવે છે. ( પૃ ૧૬૦ ) આમ 'મ. ભા 'માં દર્શાવાયેલા કૃષ્ણ અને દ્રોપદી વચ્ચેના સંબ'ધની સહેજ ઝાંખી જૈન આગમમાં પણ થાય છે

## સુકુમાલિકા તરીકેના ભવમાં દ્રૌ પદીએ સાધ્વી તરીકે ઠાખવેલ શિ**ાય**લ આચાર

સુકુમાલિકા તરી કેના ભવમાં, દ્રોપદી દીક્ષા લીધા પછી સાધ્વી તરી કેના આચારમાં ખૂભ શિથિલ થઈ હુતી, તે બાબતના નિર્દેશ જૈન આગમ ગ્ર શામાં ઘણીવાર આવે છે.<sup>૪૮</sup> તે ભવમાં, લગ્નજીવન નિષ્ફળ ગયા ખાદ, તેણું આર્યા ગાપાલિકા પાસે દીક્ષા લીધી, પણુ, તે સાધ્વીજીવનના નિયમા બરાબર પાળતી ન હતી. તે શરીરબકુશા એટલે કે શરીરની શાભા કરનારી થઈ. આર્યા ગાપાલિકાએ તેને આ માટે પ્રાયશ્ચિત્ત કરવાનું કહ્યું, તે પણુ તેણું કર્યું નહીં. તે જ્ઞાન, દર્શન અને ચારિત્રને થથાર્થ પણું પાળતી ન હતી, તેમની ક્રિયાના અનુષ્ઠાનમાં પણુ આળસ કરતી હતી. આર્યા ગાપાલિકાને છાડીને તે ગઈ, તે પછી તેને અકાર્ય થી અટકાવનાર કેાઇ રહ્યું નહીં, તેથી અનાચાર સેવનારી થઈ. આથી જૈન આગમમાં કાઇ સહ્યું નહીં, તેથી અનાચાર સેવનારી થઈ. આથી જૈન આગમમાં કાઇ સાધ્વીના શિથિલ આચારની વાત જયારે આવે. ત્યારે દેબ્ટાંત તરીકે દ્રોપદીના આ પૂર્વ ભવ ટાંકવામાં આવે છે. જેમ કે 'આવશ્યક ચૂર્ણિ'માં ભદ્રસેન નામના શેઠની પુત્રી શ્રીના શિથિલ આચારની બાબતમાં સુકુમાલિકાનું દેબ્ટાંત આપવામાં આવે છે.<sup>૪૯</sup> ' ગ્યાખ્યાપ્રજ્ઞપ્તિસ્તૂત્ર' (ભગવતી સ્તૂત્ર) પરની અભ્યટેવસ્તુરિની વૃત્તિમાં આ બાબતની ચર્ચા કરતાં સમજાવ્યું છે કે દ્રોપદી સ'યમની વિરાધના કરતી હતી, પણુ તે ઉત્તરગુણવિષયક હતી તે શરીરની શાેભા વગેરે કરતી હતી, માટે તેની મૂલ ગુણુની વિરાધના ન હતી. આને લીધે તે ઉત્કૃષ્ટ એવા સોધર્મ દેવલેાકમાં જવાને બદલે તેથી ઉતરતા ઇશાન દેવલેાકમાં ગણિકા તરીકે ગઈ.<sup>પ</sup>

## દ્રૌપદી તરીકેના ભવમાં તેની ગતિ

જૈન આગમમાં દર્શાવ્યા અનુસાર, પાંડવાેએ દીક્ષા લીધા બાદ, દ્રોપદીએ પણ સુવ્રતા નામના સાધ્વી પાસે દીક્ષા લીધી, અગિયાર અંગનેા અભ્યાસ કર્યો, અને છઠ્ઠ, આઠમ દશમ વગેરે તપ કર્યા. તે ઘણું વર્ષે સુધી ચારિત્રપર્યાયને પાળી, એક માસની સ'લેખના વડે, આલેાચના પ્રતિ-ક્રમણ કરી, કાળમાસે કાળ કરી, પાંચમાં પ્રદ્રાલોકમાં ઉત્પન્ન થઇ 'જ્ઞાધ'માં આ પ્રદ્રાલોકમાં તેની દસ સાગરાેપમ એટલે ઉત્કૃષ્ટ સ્થિતિ કહી છે. ત્યાંથી તે ચ્યવીને, મહાવિદેહ વર્ષમાં ઉત્પન્ન થઇને કર્મોનાે અંત કરશે સિદ્ધ થશે), એવું ભવિષ્ય કથન પણ જૈન આગમમાં મળે છે <sup>પ</sup>

' મ. ભા. ' પ્રમાણે પણ મૃત્યુ બાદ દ્રોપદીની ગતિ સ્વર્ગમાં થઈ હતી.<sup>પર</sup> બીજા પાંડવેા કરતાં અઝુ'ન પ્રત્યે તેણે પક્ષપાત બતાવ્યેા હાેવાથી મહાપ્રસ્થાન વખતે, તે પાંચ પાંડવા કરતાં વહેલાં અવસાન પામી હતી,<sup>પ</sup><sup>3</sup> તેમ ' મ. ભા. ' માં જણાવ્યું છે.

દ્રૌપદીનું સતી તરીકેનું આલેખન.

સામાન્ય રીતે, જૈન ધર્મ શ્ર'થેામાં, દ્રોપદીનું નામ સાેળસતીઓમાં ગણવવામાં આવે છે,<sup>પ૪</sup> પણ આ આ બાબતના કાેઈ આધાર જૈન આગમ ગ્ર થેામાં મળતા નથી. અલબત્ત આ ગ્ર'થેામાં એનું સતીત્વ પ્રશસ્ય ગણાયું છે. 'જ્ઞાધ' માં પ્વ°સ ગતિકદેવે પદ્મનાભ સમક્ષ તેના સતીત્વની પ્રશ'સા કરી છે કે એવું કદાપિ થયું નથી, અને થશે પણ નહીં કે દ્રોપદી દેવી પાંચ પાંડવાને મૂકીને બીજા કાેઈ પણ પુરુષની સાથે કામભાગ ભાગવતી વિચરે.<sup>પપ</sup> 'કલ્પસૂત્ર' પરની લક્ષ્મી વલ્લભની સ સ્કૃત ટીકામાં જણાવ્યા પ્રમાણે પૂર્વ સંગતિક દેવે પદ્મનાભને દ્રોપદી માટે નીચે પ્રમાણે સ્પષ્ટ કહ્યું છેઃ સા સતી વર્તતે । ત્વયા મમ વા×વે સતીનાર્યા અવદારઃ काરિંતઃ આ ટીકામાં જણાવ્યા અનુસાર દેવાએ પણ દ્રોપદી માટે કહ્યું છે, ''દ્રોવદી વ<sup>ગ્ર</sup>મર્ગ્ का≲પિ સતી વર્તતે । <sup>પ</sup>

'મ.ભા.' માં તે। દ્રોપદી માટે 'पतिव्रता' અને 'महाभागा' એ શબ્દે। વપરાયા જ છે. 4% તેમાં તેને સાવિત્રી જેવી 'ज्ञीलाङ्गना' કહી છે. 40 એટલુ

17. Seminar on Agama

જ નહીં કુન્તીએ કહ્યું છે કે તે તારા સચ્ચારિત્રથી બંને કુળને અજ-વાળ્યા છે.<sup>૫૯</sup> આ પર પરામાં તેા આગળ જતાં દ્રોપદી પાંચ પાતકનાશિની નિત્યસ્મરણીય નારીઓમાં સ્થાન પામી છે.<sup>૬</sup>°

પાલિજાતકમાં, કુણાલપક્ષી, સ્ત્રીઓના વિશ્વાસઘાતી સ્વભાવના પાતે કરેલા વર્ણુ નના સમર્થનમાં દેબ્ટાંત આયતાં કહે છે કે હે પૂર્ણુ મુખ, તું સાંભળ ! મેં, બે પિતાની પુત્રી કુષ્ણા, જે પાંચ પતિને પરણી હતી, તેને એક છઠ્ઠા પુરુષ–ખૂધા પરિચારક સાથે પ્રેમ કરતી જોઇ છે. તે બાબતને નિરૂપતી ગાથા નીચે પ્રમાણે છે.<sup>૬૧</sup>

अथ अज्जुनो नकुलो भीमसेनो युधिष्ठिलो सहदेवो च राजा । एते पतिपञ्चमतिच नारी अकारि खुज्जवामनेन पापं॥

આ ગાયાની સમજૂતી રૂપે અપાયેલી દ્રોપદીની કથામાં મુખ્ય વાત એ છે કે પાંચ પાંડવાની પત્ની એક ખુ'ધા વામન (પરિચારક) સાથે પ્રેમ કરતી હતી. એક વાર તે માંદી પડે છે, ત્યારે તે પાંચ પાંડવા કરતાં પણુ તે ખુ'ધાને પાતે વધારે પ્રેમ કરે છે, એવું તેણે સ'જ્ઞાથી દર્શાવ્યું. અર્જુ'નને આ બાબતના ખ્યાલ આવી ગયા, તેથી તેણે તે પરિચારકને આલાવી પૂછ્યું, તા વાત સાચી તીકળી તે હડીકત જાણી બધા પાંડવાના પ્રેમ તેના પરથી ઊઠી ગયા અને તેઓ હિમાલયમાં ચાલ્યા ગયા.<sup>૬ ર</sup> ઉપસ'હાર

જૈન આગમચ'થામાં મળતા દ્રોપદીના પાત્રાલેખનને બાકીની બંને પર'પરાચ્ચાે સાથે સરખાવતાં એક બે બાબત નેાંધપાત્ર લાગે છે. જૈન આગમ તેમજ મહાભારત દ્રોપદીને સતી તરીકે ઉપસાવે છે, જ્યારે પાલિજાતકમાં દ્રોપદીને એક ચારિત્ર્યહીન સ્ત્રી તરીકે આલેખવામાં અવી છે, તે એક ખુ'ચે તેવી બાબત છે.

મહાભારતમાં દ્રોપદી વસ્ત્રાહરણના પ્રસ ગ એવા છે કે જેમાં દ્રોપદીની નૈતિક તાકાત અસાધારણ હિંમત, સત્ત્વશીલતા, ધમ°શ્રહા જેવા ગુણેાની આકરી કસાેટી થઇ છે, અને એ કસાેટીમાંથી એ સફળ રીતે પાર ઉતરી છે. આવા કાેઇ પ્રસ'ગ જૈન આગમમાં નિરૂપાયા નથી

સાથે સાથે એ પણુ નેાંધવુ ઘંટે કે જૈને આગમમાં ધર્મ'કથાનુયાગના સંદર્ભમાં દ્રોપદ્દીની કથા આલેખાઈ હાેવાથી, તેના વ્યક્તિત્વની રેખાઓ 'મ. ભા.'ની દ્રોપદ્દીના પાત્રાલેખનની સરખામણીમાં સંહેજ ઊણી ઉતરે એ સ્વાભાવિક છે.

## टिप्पणी

- र ज्ञाताधर्म कथाङ्गसूत्र(ज्ञाध) द्वितीय विभाग, भावनगर, १९३०, . १०४-१९१ Prakrit Proper Names, Part I (Ahmedabad, 1970), p. 390
- ર. આ લેખમાં આપેલા મહાભારતના અધ્યાયેા અને શ્લોકોના ક્રમાંક ભાંડારકર એારિએન્ટલ રિસચ<sup>°</sup> ઇન્સ્ટિટયૂટે પ્રકાશિત કરેલી સમીક્ષિત આવૃત્તિના છે
- जातकपालि (नाल दा, ११५९), षृ. १२०-१३८;
   The Jatakas (Ed. E.B. Cowell, London, 1957, Vol. V No. 535, pp. 225-228; Dictionary of Pali Proper Names; Vol. I (London, 1937), p 503.

- ५. वही, पृ. १५०, १७०,
- ६. वही, पृ. १४८, १५९, १७५.
- ७. व्याख्याप्रज्ञप्ति, अभयदेवटीका. (रतलाम, १९३६), पृ. ८७.
- ८. आदिपव<sup>6</sup>, १५५, श्लोक ४९-५०; १८७. ११; सभावव<sup>6</sup>, ६०. २४.
- ९. आदिपर्व, १५५.४१; १८१.३५.
- १०. आदिपव १५७.११
- ११. सभावर्च ५२.३२; ६०.२७
- १२. जातक गलि, पृ. १२४
- १३. ज्ञाध. प्र १०४-११६.
- ૧૪. वही पृ. १९१ : આ ગાથા 'ज्ञाघ' (જૈન ધર્મ પ્રસારક સભા, ભાવનગર, ૧૯૩૦) ની આ આવૃત્તિમાં ૧૬ મા અધ્યયનને અ'તે મળે છે.

१५. वही, पृ. ११७-१३७.

- १७. आदिपर्व १५७, ६-१४.
- १८. वही, १८९, २७-४९.
- શ્ઙ. વૈદ્ય ચિ. વિ., મહાભારતની સમાલેાચના, પૃ. ૧૨૮, પૃ. ૨૦૮. દેવાશ્રયી ઉમા., દ્રૌપદીના અહુપતિત્વની સમસ્યા, સ્વાધ્યાય, ફેબ્રુ. ૧૯૮૧, પૃ. ૧૨૯-૧૪૨.

२०. ज्ञाघ, ए. १३६. २१. आदिपत्र, १५५, ४१-४३. RR. Cowell E. B., op. Cit. २३. ज्ञाध. ष. १३७-१५१. २४. आवश्यकसूत्र - हारिभद्रीय वृत्ति, द्वितीय भाग, (मुंबई, १९१६) पृ. ३४४; उत्तराध्ययनसूत्र-शांतिस्रिरचिता वृत्ति (मु'बई, १९१६), पृ. १४९ २५. इत्पयुत्र-लक्ष्मांबछभरचिता वृत्ति, (मुं'बई १९१८) पृ. ४३-४७. રદ. આદિવર્વ, ૧૭૬.૧૬. २७. वही, १७६. १-११ २८. वही, १७७ २९. वही, १७९.२२ ३०. बही, १८ .. १८१ २१. वही, १८७.२५ ३२. वही, १८७.२७. ३३. वही, १८८. १५-१६; १८९.२७-४९. 38. Cowell, E.B. op. Cit. રૂષ. જ્ઞાધ, પૃ. ૧૮૬. ३६. आदिपर्व, २१३. ५८-७०. ३७. ज्ञाध. प. १४८. ३८. ज्ञाघ પરની ધાસીલાલની વ્યાખ્યા,(રાજકેાટ, ૧૯૬૩) પૃ. ૪૨૧.૪૨૫. ३९. ज्ञाध. प. १५५-१७५. ૪૦, શાહ નીલાંજના એસ, ''જૈન આગમ સાહિત્યમાં શ્રીકષ્ણ અને દ્વારકા'', સામીપ્ય, જાન્યુ-માર્ચ, ૧૯૮૫, પૃ. ૧૮૧-૧૮૯. ४१. ज्ञाध, प. १७९. ४२. कल्पसूत्र, ढक्ष्मीवल्लभव्टत्ति, पृ. ४४०; कल्पसूत्र, विनयविजयवृत्ति (मु'बई, १९३३), पृ. २३; कल्पसूत्र, स'घविजयवृत्ति (अमदावाद, १९३५), पु. २४. ४३. प्रश्नव्याकरणसूत्र-अभयदेववृत्ति, (मुंबई, १९३३) प. २९४; प्रश्रन्याकरणसूत्र, ज्ञानविमलवृत्ति (अमदावाद, १९३७), पृ. ८६; आचारांगचूणिं (रतलाम, १९४१), पृ. १८७.

४४. दशगैकालिक चूर्णि पु. १०६; दशवैकालिक हारिभद्रीय वृत्ति (मु'बई, १९००), पृ. १२०

242

જૈન આગમ, મહાભારત...તુલનાત્મક અધ્યયન

४५. वनपर्व, २६८, २७१. ४६. सभापर्व, ६२.१०; उद्योगपर्व, ५ ५८.२१. ૪૭. સાંડેસરા ઉ. જ. દ્રીપદી વસ્ત્રાહરણ પ્રસંગ (અમદાવાદ, ૧૯૭૬) ५. ५८--६५, भागवत दुर्गा, व्यासपर्व, मु'बई, १९६९), पृ. १२३ ४८. ज्ञ. षृ १३१-१३४; आवश्यकचूणि, उत्तरार्ध, (रतलाम, १९२९), पृ. २०२; आवश्यकसूत्र-हारिभद्रीय दुत्ति, उत्तरार्ध . ७१४, ४९. आवश्यकचूर्णि, उत्तरार्ध, पृ. २०२. ५०. ब्याख्याप्रज्ञपितसूत्र-अभयदेववृत्ति (रतलाम, १९३७) प. ८७. ५१. ज्ञाध. प. १८८ ५२. स्वर्गारोहण पव . ४.७. ५३. महाप्रास्थानिक पर्व, २.३-६. ५४. जैन सिद्धांतबोल्लस ग्रह-भाग-५ (बीकानेर, १९४९) पृ. १८५. ५५. ज्ञाध. प. १५९ ५६. कल्पसूत्र, लक्ष्मीबछमद्वत्ति, 9 ४३-४७. ५७. वनपव<sup>९</sup>. २७७.३ ५८. वही, २८३.१५. ५९. सभापव, ७०.५. ६० आचारमयूख, (मु'बई, १९१५), प. ८. ६१. जातकपालि, पृ. १२०-३८. इ. Cowell E. B. op. cit.

# जैन आगम साहित्य में कथाओं के प्रकार डॉ॰ जगदीशचन्द्र जैन, बम्बई

कहानी की विद्या बहुत प्राचीन काल से प्रचलित है। जब आदिमानव अपने खान-पान की खोज में इघर- उघर घूमता-फिरता था तो उसने अपने जीवन संघर्ष से राहत पाने के लिए, अपने मन-वहलाव के लिए कहानी को दूंद निकाला 1 वह अपनी इच्छा-अनिच्छा, अभिलाषा-आकांक्षा, सुख-दुख और भय-आशंका आदि को पशु-पक्षी, पेड-पौधे, नदी-नद, पृथ्वी-आकाश, भूत-प्रेत और जादू-टोने के माध्यम से व्यक्त करने लगा।

कहानी मानव-जीवन के विकास के लिए आवश्यक है। कोई अच्छी कहानी सुनकर मन प्रफुल्लित होता है, हृदय में अद्भुत रस का संचार होता है, मन की प्रंथियां खुल जाती हैं, रुके हुए भावावेशों का विरेचन हो जाता है और हम स्वास्थ्य-लाभ का अनुभव करने लगते हैं। वेताल पंचविं शति (कहानी १५, पृ० २२२) के संप्रहकर्ताने लिखा है-" यहां संप्रहीत कहानियों के एक अंश के कथन अथवा श्रवण से इच्छित वस्तु की प्राप्ति होती है; कहानी का श्रोता और वक्ता दोनों ही पाप से मुक्त हो जाते हैं तथा अनिष्ट देवी-देवताओं की बाधा उन्हें कष्टकर नहीं होती। कहानी सुनने से रास्ते चल्लते हुए यात्रियों का रास्ता आसानी से कट जाता है, थकान का अनुभव उन्हें नहीं होता। संघदास गणिवाचक के वसुदेवहिंडि में उल्लेख है कि जब वसुदेव और अंशुमंत रास्ता चल्लते-चल्लते थक गये तो वसुदेव ने अपने सहयात्री को अपने कंघे पर बैठाकर चल्लने का प्रस्ताव किया। कुमार अंशुमंत ने उत्तर दिया – " आर्य-पुत्र ! इस प्रकार किसी को कंघे पर बैठाकर चल्लने से थकान दूर नहीं होती।

आइये, हम एक-दूसरे को मनोरंजक कहानियां सुनाना शुरु करें। कहानी अपने आपमें सरल और बोधगम्य होती है जिसमें जीवन की वास्तविकता का लेखा-जोखा रहता है। मानव को जीवन में किन-किन

#### जैन आगम साहित्य में कथाओं के प्रकार

कठिनाइयों से गुजरना प ता है, कैसे कैसे खतरों का सामना करना पड़ता है देवी-देवताओं आदि की सहायता से इन खतरों पर काबू पाकर वह किस प्रकार हंसी-खुशी का स्वस्थ जीवन व्यतीत करता है-यह सब कथा-कहानियों में प्रतिधितित होता है ज्ञातव्य है कि इन कहानियों में नैतिकता, धार्मिकता और दार्शनिकता का अंश नहीं रहता, ये स, कहानियों होती हैं वास्तविक जीवन से जुड़ी हुई जिन्हें कहानी कहनेवाला बड़े नाटकीय ढंग से प्रस्तुत करता है। कभी गभीर वनकर, कभी सरल बनकर, कभी नाक-मुंह सिकोड-कर, कभी भौहें चढाकर, कभी सिर हिलाकर और कभी हाथ चलाकर-विविध भाव-भंगिमाओं द्वारा कहानी प्रस्तुत की जाती है, जिसे सुनकर श्रोतागण लोटपोट हो जाते हैं और विस्मय से विस्फारित नेत्रों से देखते रह जाते हैं। इस प्रकार की कहानियां सर्व सामान्य होती हैं, वे किसी जाति, संप्रदाय अथवा किसी प्रदेश-विशेप की संपत्ति नहीं होर्ता, उनका उपयोग कोई भी कर सण्ता है।

आगे चलकर जैसे---जैसे द्रव्य, क्षेत्र, काल और भाव के अनुसार सामाजिक परिस्थितियों में परिवर्तन आने लगा और नैतिकता के मूल्यों का अंकन होने लगा, धर्मगुरुओं की कथा--कहानियों में नैतिकता का समावेश होता चला। लोक-प्रचलिन इन लौकिक कथा--कहानियों का कलेवर पुराना ही था जो पर परा से चला आ रहा था, लेकिन अब कहानी के अंत में, उसके निष्कर्ष-स्वरूप कोई धार्मिक अथवा नैतिक शिक्षा जोड दी गयी। महाभारत, जातक-कथाए, प्राकृत की जैनकथाए, तंत्राख्यायिका, पंचतंत्र, हितोपदेश, आदि उसी काल की उपज है जबकि लौकिक कथा--कहानियों में धर्म और नीति का समावेश किया जा रहा था। 'कथाच्छलेन बालानां नीतिस्तदिह कथ्यते' ( कथा के बहाने यहां बालकों के लिए नीति का प्ररूपण किया जा रहा है ) हितोपदेश का यह वाक्य इस दृष्टि से अत्यन्त सार्थक है ।

बौद्धों के नंगलीस जातक (१२३) में वाराणसी के किसी आचार्य की कहानी आती है जो अपने जडमति शिष्य को उपमाओं द्वारा पढाने के लिए प्रयत्नशील था । जैन आगम साहित्य में ऐसे कितने ही लघु आख्यान कहे गये हैं जिनमें उपमा, रूपक, दृष्टान्त, उदाहरण, प्रश्न—उत्तर, शंका—समाधान, संवाद आदि के माध्यम से धर्मीपदेश प्रस्तुत किया गया है।

सूत्रकृतांग सूत्र में ( प्रथम श्रुतस्कंघ, ६, ३६६-३७५ ) भगवान महा-वीर का स्तवन करते समय, जैसे वृक्षों में शाल्मलि, वनों में नंदन, शब्दों में मेधगर्जन, तारों में चन्द्रमा, गंधों में चंदन, समुद्रों में स्वयं भूरमण, नागों में घरणेन्द्र, हाथियों में ऐरावत, मृगों में सिंह, नदियों में गंगा, पक्षियों में गरुड, पुष्पों में अरविंद, दानों में अभयदान, सत्य वचनों में अनवद्य वचन, तपें में ब्रह्मचर्य को श्रेष्ठ कहा गया है, उसी प्रकार ज्ञातृपुत्र महावीर को सर्वश्रेष्ठ प्रतिपादित किया गया है ।

आइए, एक रूपक पर दण्टिपात करें। यहां रूपक द्वारा मोह से आच्छन्न संसारी जीव की दशा पर प्रकाश डाला गया है।

( आचारांग, १-६-१-१७८ )

(क) किसी कछुए का मन किसी सरोवर में संलग्न है। वह सरोवर कमल्ल-पत्रों से आच्छन्न है, अतएव वह कछुआ उन्मुक्त आकाश को देखने से वंचित रह जाता है। यहां संसार को एक सरोवर कहा गया है जिसमें कछुए के रूप में संसारी जीव निवास करता है। जैसे सरोवर कमल्ल-पत्रों से टंका हुआ है, वैसे ही संसार कमें से टंका है जिससे जीव सन्मार्ग के दर्शन नहीं कर पाता। (ख) जिस प्रकार वृक्ष अपने स्थान को नहीं छोड़ते, उसी प्रकार संसारी जीव अनेक प्रकार के कुलों में जन्म लेते रहने पर, रूप आदि विषयों में आसक्त होकर करुण विलाप करते हैं। अत में उन्हें मोक्ष की प्राप्ति नहीं होती। वे अपने ही स्थान पर स्थिर रहते हैं। ज्ञाताधर्मकथा जिसे णायाधम्मकहा, णाहधम्मकहा अथवा णाणधम्मकहा भी कहा गया है, जैन कथा-प्रकारों की दृष्टि से महत्त्वपूर्ण है। इस कथासंग्रह में णाय अयात् उदाहरणो -दृष्टान्तो दारा भगवान् महात्रीर की कथाओं का वर्णन किया गया है, अतएव इसे णायाधम्मकहाओ नाम दिया गया है। मयूरी के अण्डेां के दृष्टान्त द्वारा संयम के प्रति शंकित और निःशंकित भाव को व्यक्त किया गया है। दो सार्थवाह-पुत्रों को उद्यान के एक मालुका-कुंज में मयूरी के दो अण्डे मिले। अण्डों को वे अपने घर ले गये। पहला सार्थवाह—पुत्र, यह जानने के लिए कि अण्डे में से मोर का बच्चा निकलेगा या नहीं, बार-बार अण्डे को हिलाता-डुलाता और कान में वजाकर देखता जिससे अण्डा निजीव हो गया और उसमें से बच्चा नहीं निकल सका। लेकिन दूसरे सार्थवाह—पुत्र को इस बात का निश्चय था कि अण्डे में से मोर का बच्चा निकल्ल कर अवश्य बाहर आयेगा । अतएव वह न कभी अपने अण्डे को इिलाता—डुलाता और न कभी कान में बजाकर ही देखता। नतीजा यह हुआ कि पहले सार्थवाह-पुत्र का अण्डा निर्जीव होकर मर गया जबकि समय बीतने पर द्सरे साथ वाह-पुत्र के अण्डे में से मोर का बच्चा पैदा हुआ। बच्चे के बड़े होने पर साथ वाह-पुत्र ने उसे नृत्यकला की शिक्षा दी। इस दृष्टान्त द्वारा संयम को निःशंकित भाव से पालने की शिक्षा दी गयी है (३)। आगे चलकर कूम नामक चौथे अध्ययन में दो कछुओं के दृष्टान्त द्वारा अपनी इंद्रियों पर निम्रह रखते हुए स्वच्छन्द भाव से आचरण न करने का उपदेश है। रोहिणी नामक सातवें अध्ययन में उज्झिका ( त्याग देने वाली), भोगवती ( भोगने वाली), रक्षिका ( रक्षा करने वाली) और रोहिणी (पैदा करने वाली) नामक चार पतोहुओं के रूपक से र्पाच महाव्रतों को त्याग देने वाले, आजीविका के लिए उनका उपभोग करने वाले, उनकी रक्षा करने वाले और उनका संवर्धन करने वाले श्रमण—निम्रिंथों को उपदेश दिया गया है। ज्ञातव्य है कि रोहिणी की कथा लोक--प्रचलित लोककथा पर आघारित है। बाइबिल की सेंट मैथ्यू (२५) और सेण्ट ल्यूक (१९) की कथा से इसकी तुलना की जा सकती है। बौद्धों के मूल सर्वास्तिवाद के विनयवस्तु (पृ० ६२) में भी यह कथा कुछ रूपान्तर के साथ संग्रहीत है। आगे चलकर मल्लीचरिय नामक आठवें अध्ययन में अगड़ददुरि (कूपगंडुक) और समुद्रदर्दु र (समुद्री मेंढ़क) का सुंदर संवाद प्रस्तुत किया है जो कहानी-कला की दृष्टि से महल्वपूर्ण है। इस संवाद के माध्यम से कांपिल्यपुर के राजा जितशत्रु को प्रबुद्ध किया गया है। नौवें अध्ययन में जिनपालित और जिन-रक्षित नामक माकंदीपुत्रों के कथान क के माध्यम से श्रामण्य दीक्षा ग्रहण करने के पश्चात् सांसारिक कामभोगों के प्रलोभन से दूर ही रहने का उपदेश है। इस कथा की तुल्ला बौद्धों के वलाहरस जातक (१९६) और दिव्यावदान की कथा से की जा सकती है।

मूल्सूत्रों में कथा के प्रकारों की दृष्टि से उत्तराध्ययन, दशवैकालिक और आवश्यकसूत्र-टीकाएं महत्वपूर्ण हैं | धार्मिक-काव्य की दृष्टि से उत्तराध्ययन उल्लेखनीय है | यहाँ उपमा, दृष्टान्त, रूपक, प्रश्न-उत्तर और संवाद आदि के माध्यम से त्याग, वैराग्य एवं संयम में दृढ रहने का बोध प्रदान किया गया है | उत्तराध्ययन और दशवैकालिक की तुल्ना वौद्रों के धम्मपद, सुत्तनिपात और जातकों से की गयी है, अतः इन सूत्रों का महत्व और बढ जाता है |

उत्तराध्ययन के विनय नामक प्रथम अध्ययन में घोड़े की उपमा द्वारा मुमुक्षु को उपदेश देते हुए कहा है : जैसे मरियल्ल घोड़े को बार-बार चाबुक मारने की जरूरत होती है, वैसे मुमुक्षु को बार-बार गुरु के उपदेश की अपेक्षा न करनी चाहिए। तथा जैसे अच्छी नरल का घोड़ा चाबुक देखते ही ठीक रास्ते पर चलने लगता है, उसी प्रकार गुरु के आशय को समझ कर पाप कर्म से दूर रहना चाहिए। औरश्रीय नाम के सातवें अध्ययन में क्षणस्थायी विषय-भोगों से दूर रहने का उपदेश देने के लिए मेढ़े और काकिणी (एक बहुत छोटा सिक्का) को उपमान के रूप में प्रस्तुत किया गया है। यहां सांसारिक काम-भोगों को कुश के अग्रभाग पर स्थित ओस की बूंद के समान क्षणस्थायी बताते हुए, आयु की अल्पता के कारण, कल्याण-मार्ग के प्रति जागरूक रहने का आदेश दिया गया है। अन्य कथा-प्रकारों में कापिलीय अध्ययन, नमिप्रव्रज्य डीन आगम साहित्य में कथाओं के प्रकार

के अन्तर्गत नमिराजा और इन्द्र का संवाद, हरिकेशीय अध्ययन के अन्तर्गत चाण्डाळ कुलोत्पन्न श्रमण हरिकेश और वेदानुयायी ब्राह्मण का सवाद, इश्च-कारीय अध्ययन के अन्तर्गत, पिता-पुत्र का संवाद, मृगापुत्रीय अध्ययन के अन्तर्गत श्रमण-दीक्षा के अभिलाषी मृगापुत्र का अपने माता-पिता से संवाद, केशी-गौतमीय अध्ययन के अन्तर्गत केशी और गौतम के संवाद द्वारा सदा स यम में स्थिर रहने का उपदेश दिया गया है।

उत्तराध्ययन की भांति दशवैकालिक सत्र भी प्राचीन होने के कारण भाषाशास्त्र के अध्ययन की दण्टि से महत्वपूर्ण है। इसकी कतिपय गाथाएं आचारांग सूत्र से मिलती हैं। बौद्धों के प्राचीन सूत्रों के साथ भी समानता पाई जाती है। द्रुमपुष्पित अध्ययन में श्रमणों को उपदेश देते हुए कहा है :

जैसे भ्रमर पुष्पों को बिना पीडा पहुंचाये उनमें से रस का पान कर अपने आपको तृप्त करता है, वैसे ही मिक्षु आहार आदि की मत्रेषणा में रत रहता है।

मूल आवश्यकसूत्र में नित्यकमें के प्रतिपादक छह आवश्यक कियानुष्ठानों का ही वर्ण न इष्ट है, अतएव इसमें कथा--भाग के सम्मिलित किये जाने का प्रश्न नहीं उठता, फिर भी इस मूल्लसूत्र के लोकप्रिय होने से जितनी व्याख्याएं इस पर लिखी गयीं उतनी अन्य किसी सूत्र पर नहीं । इनमें जिनदासगणि महत्तर (छठी शताब्दी ई.) कृत आवश्यक चूर्णी, तथा हरिभद्रसूरि (८वीं शताब्दी ई.) एवं मल्यगिरि (१२वीं शताब्दी ई.) कृत टीकाएं कथा-प्रकारों के अध्ययन की दृष्टि से अत्यन्त महत्वपूर्ण हैं । इन टीकाओं में अनेक सरस लौकिक एवं धार्मिक कथाएं संग्रहीत हैं जो अन्यत्र उपलब्ध नहीं । उत्तराध्ययन स्त्र भी व्याख्या साहित्य के अन्तर्गत कथा कहानियों की दृष्टि से बहुत महत्व का है । वादि-वेताल शान्तिसूरि (११ वीं शताब्दी ई.) कृत शिष्यहिता नाम की पाइय-टीका और नेमिचन्द्र सूरि (देवेन्द्रगणि ११ वीं शताब्दी ई.) कृत सुखबोधा विशेष रूप से उल्लेखनीय हैं ।

डाँ० जगवीशचन्द्र जैन

आगम-साहित्य में उल्लिखित बहुत-सी कथा-कहानियां ऐसी हैं जिन्हें 'वृद्धसंप्रदाय', 'पूर्व प्रबंध' अथवा 'अनुश्रुति' गम्य कहा गया हैं । उदाहरण के लिर अ'तक़दशा (६) में उल्लिखित राजगृहके अर्जु नक माल्ली और मुद्गरपाणि यक्ष की कथा को वादिवेताल शांन्त्याचार्यने उत्तराध्ययन की व्याख्या में 'वृद्ध-संप्रदाय' गम्य कहा है ।

आगम ग्रंथों पर उत्तरकालीन जैन आचायों द्वारा लिखी गयी व्याख्याओं में कथा -साहित्य खूब ही पल्लवित हुआ । निर्यु क्ति-साहित्य (ईसवी सन् के ५वीं-६ठी शताब्दी के पूर्व) में कथानकों, आख्यानें, उदाहरणों, दृष्टान्तों और उपमानों का प्राकृत गाथाओं के रूप में उल्लेख मात्र किया गया है । यह साहित्य इतना सांकेतिक एवं संक्षिप्त है कि बिना व्याख्या के मुझ्किल से बोध गम्य होता है । उत्तराध्ययन निर्यु क्ति (८३३-८३६) में चोल्लक (भोजन), पाश, घान्य, बूत, रत्न, स्वप्न, चक्र, चर्म, जुग और परमाणु के दृष्टान्तों द्वारा मनुष्य जन्म की दुर्ल भता का उल्लेख है । आवश्यक निर्यु क्ति (२३६) में गाय, चन्दनभेरी, चेटी, श्रावक, बधिर, गोह और टंकण देशवासी म्लेच्छ वणिकों के दृष्टान्तों द्वारा योग्य और अयोग्य शिष्यों के लक्षणों का प्रतिपादन है । कितने ही धार्मिक एवं पौराणिक आख्यान यहां संग्रहीत हैं जिन पर उत्तरकालीन जैन विद्वानों द्वारा स्वतंत्र कथा-प्रंथों का निर्माण किया गया । औत्पत्तिकी, वैनयिकी, कार्मिक एवं पारिणामिकी नामक चार प्रकार की बुद्धियों के रोचक उदाहरण दिये गये हैं जिनमें लोक-प्रचलित कथाओं का समावेश है ।

निर्युक्ति साहित्य के अतिरिक्त, संग्रहणी, भाष्य, महाभाष्य, चूर्णी, टीका, विवृति, विवरण, वृत्ति, दीपिका, अवचूर्णी, भाषाटोका, वचनिका आदि जो विपुल साहित्य आगम-ग्रंथों पर लिखा गया, उसमें उल्लिखित कथाकहानियों के प्रकार अध्येताओं के लिए अत्यन्त महत्वपूर्ण हैं। कथाओं के विविध प्रकार :--

महावीर द्वारा प्रतिप्रादित निर्भेथ घर्म निवृत्ति प्रधान धर्म रहा है, अतएव

जैन आगम-साहित्य और उनकी व्याख्याओं में उल्लिखित जैनकथाएं वैराग्यरस प्रधान ही रही हैं जिनसे पाठकों का मन सांसारिक विषयवासनाओं से निवृत्त होकर अध्यात्म की ओर उन्मुख हो सकें। दशवैकालिक निर्युक्ति (२१२-२१५) में उल्लेख है कि जैनश्रमणों को किस प्रकार की कथा सुनानी चाहिए :

"जिस कथा को सुनकर शृंगार-रस उद्दीप्त हो, मोह जाज्वल्यमान हो और उत्तेजना जागृत हो, ऐसी कथा श्रमण को न कहनी चाहिए। उसे ऐसी ही कथा सुनाना योग्य है जिसमें तप और नियम का विवेचन हो और जिसके श्रवण से वैराग्य भाव की वृद्धि हो।''

यहां अर्थ, काम, घर्म और मिश्रित कथाओं के मेद से कथा के चार प्रकारों का प्रतिपादन किया गया है। किन्तु आगे चल्लकर कुवल्लयमाला के कर्ता दाक्षिण्यचिन्ह उद्योतनसूरि (८वीं सदी ई.) ने अर्थ एवं कामकथा के पूर्व घर्म-कथा को प्रमुखता प्रदान की है। आक्षेपणी, विक्षेपणी, संवेदनी और निर्वेदनी के मेद से घर्मकथा चार प्रकार की कही गयी है।

दशबैकाल्लिन-निर्युक्तिकार की भांति हरिभद्रसूरिने भी उपर्युक्त चार कथाओं में अर्थकथा को प्रमुख माना है । उन्होंने असि, कृषि, वाणिज्य, शिल्प, घातुवाद तथा अर्थोपार्जन के हेतु साम, दण्ड, मेद तथा उपप्रदान द्वारा अर्थ की सिद्धि का उल्लेख किया है<sup>६</sup> । अर्थोपार्जन के लिए विदेश-यात्रा पर जाने वाले कितने ही सार्थवाहेां और ज्यापारियेां की साहसिक कथाए<sup>•</sup> जैनग्रंथेां में संग्रहीत हैं ।

अपनी धर्म कथाओं को रोचक एवं प्रभावशाल्ली बनाने हेतु जैन विद्वानों ने कामकथा का भी आश्रय लेना उचित समझा। मलधारि राजशेखरसूरि (१४ वीं शताब्दी ई०) ने अपने विनोदात्मक कथासंप्रह (१) (अपरनाम कथाकोश) में कमल्लेश्रेष्ठी के पुत्र की कथा प्रस्तुत की है। जब उसके पुत्र को दो धर्म गुरु अपने धर्मापदेश द्वारा सुमार्ग पर न ला सके तो उसे तीसरे धर्म गुरु के सुपुर्द किया गया जिसने अपने प्रवचन में शृंगार रस का पुट देकर उसे धर्म के प्रति उन्मुख किया। इस संबंध में वसुदेवर्हिड़ि के मज्झिमखंड की भूमिका (पभा- वतीलंभ, पृ० ३) में उल्लेख हैं : जैसे कोई वैद्य अमृत--रूप औषध पान से पराङ्मुख किसी रोगी को मनोभिलषित औषधपान के बहाने अपनी औषध का सेवन कराता है, उसी प्रकार कामकथा के श्रवण करने में दत्तचित्त श्रोताओं के मनोर जन के हेतु, शृंगारकथा के बहाने से मैं अपने धर्म का व्याख्यान करता इं | गुणाइ्य की नष्ट हुई अनुपम कृति, पैशाची प्राकृत में निर्मित 'वड्कहा' के आधार पर रचित संघदासगणि वाचक कृत वसुदेवहिंडि को शृंगारी कथा कहना ही उचित होगा। यहां वासुदेव कृष्ण के पिता वसुदेव के एक से एक अनुपम सुंदरियों के साथ विवाह करने का रोमांचकारी वर्ण न प्रस्तुत किया गया है।

भगवान महावीर ने सर्वसाधारण के छिए बाल, वृद्ध एवं स्त्रांजनों के छिए मगध में बोली जानेवाली मागधी अथवा अर्घ मागधी बोली में, सर्व जन कल्याण-कारी अपने निर्ग्रन्थ प्रवचन का उपदेश दिया था। उनके उपदेश सरल और बोधगम्य थे जिन्हें वे लोक-प्रचलित उपमा, दृष्टान्त, उदाहरण, रूपक, वार्ता, आख्यान आदि द्वारा रोचक एवं मनोरं जक बनाने का प्रयत्न किया करते थे। लोक-प्रचलित कथा-कहानियों पर आधारित इन उपदेशों में कथानक-रूढ़ियों (मोटिफ़) का भी समावेश हुआ है जो इन कथाओं की समृद्धि का द्योतक है। श्रमण भगवान ज्ञातृपुत्र महावीर के इन उपदेशों का संग्रह आगम-साहित्य में किया गया है अतएव इस साहित्य में हमें कथाओं के अनेक प्रकार उपलब्ध होते हैं-दृष्टान्तकथाएं, ल्युकथाएं, नीतिकथाएं, आख्यान, वार्ताणं आदि। आगम साहित्य की इन कथाओं को आधार मानकर जैसा कहा जा चुका है, उत्तरकालीन जैन विद्वानों ने इनको विस्तृत रूप प्रदान किया, स्वतंत्र कथा-प्रंथों एवं अनेक महत्वपूर्ण कथाकोशों की रचना कर जैन कथा साहित्य के भंडार को समृद्ध बनाया।

पंचतंत्र के सुप्रसिद्ध अध्येता, अनेक जैन कथा प्रंथों के जर्मन-अनुवादक एवं ' आन द लिटरेचर आव स्वेताम्बराज आव गुजरात ' (लाइप्सिंग, १९२२)

Jain Education International

के यशस्वी लेखक जोहानेस हर्टल ने लिखा है-जैन कथा साहित्य केवल संस्कृत और अन्य भारतीय भाषाओं के अध्ययन के लिए ही उपयोगी नहीं, भारतीय सम्यता के इतिहास पर इससे महत्वपूर्ण प्रकाश पडता है।...इस विशाल कथा-साहित्य में जो सामग्री सन्निहित है, वह लोकवार्ता के अध्येता विद्यार्थियों के लिए अत्यन्त उपयोगी है। ....इन विद्वानों ने हमें कितनी ही ऐसी अनुपम भारतीय कथाओं का परिचय कराया है जो हमें अन्थ किसी स्रोत से उपलब्ध नहीं हो पातीं।

भारतीय साहित्य के इतिहास के सुप्रसिद्ध लेखक मौरिस विण्टरनित्सने लिखा है-''जैन कथाकारों ने यत्र –तत्र बिखरी हुई लोककथाओं को अपने धार्मिक आख्याने! में स्थान देकर इस विपुल साहित्य को सुरक्षित रखने में सहायता की है, अन्यथा हम इससे वंचित ही रह जाते।"

## टिप्पणी

- १. पृष्ठ २०८, पॉक्त २३-२८ । स'थाली कहानियों में भी यह पहेली बुझाई गई है । कोटा अपने माथी से कहता है कि हम टोनों बारी-बारें। से एक -दूसरे को क'घे पर बैठाकर ले चलें जिससे मार्ग जन्य थकान न हा । इस पहेली का मतत्व दे कि हम एक-दूसरे को कहानी सुनाते हुए चलें जिससे रास्ता सुख से कट जाय । सी. एच. बोम्पास, फोकडोर आँव संधाल पर-गनाज, पृ. २६९ आदि । हरिषेण-कृत 'बुहत्कथाकोरा' में श्रेणिक आख्यान (५५. ४३-६६) के अ'तर्गत यही प्रस'ग उपस्थित किया गया है ।
- २. उत्तराध्ययन की कथाओं का जम<sup>6</sup>न अनुवाद Die Bekehrung des konigs Nami (राजा नमि की प्रबच्या) शीर्ध क के अन्तर्ग त, हस्तलिखित जैन लघुचित्रों के साथ जम<sup>6</sup>न गणत'त्र, बर्लिन के प्रोफेसर डाक्टर बोल्फनगांग मौगे नरोथ द्वारा किया गया है (१९७९)।
- ३. बहा ंदुमस्स पुष्फेसु भमरो आवियइ रस' । न य पुष्फं किल्लामेइ सो य पीणेइ अप्पय' ॥ तुल्ता कीजिए : यथापि भमरो पुष्फ' वण्णग'ध' अहेठय' । पल्हेति रसमादाय एव' गामे सुनी चरे ॥ – धम्मपद, पुष्फफग्ग ६.

डॉ॰ जगदीशचन्द्र जैन

- 8. Die Avahsyaka-Erzahlungen(दी आवश्यक एत्सेर्डु गेन=आवश्यक कथाए) का प्रथम भाग अने रिट लायमान द्वारा स'पादित, लाइग्लिंग, १८९७
- Ausgewahlte Erzahlungen in Maharastri.
   (आउस'गेवैक्ते एत्सेंलु'गेन इन महाराष्ट्री महाराष्ट्री प्राकृत से चुनी हुई कहानियां), हर्मान याकोर्बा द्वारा स'पादित, १८८६, जे. जे. मेयर द्वारा अ'ग्रेजी में अनूदित, ल'दन. १९०९
- देखिए, दशवैकालिक नियुक्ति (३, १८९), हारिभद्रीय टीका, पृ. १०६ समराइच्चकहा, पृ. ३ ।
- ७. विशेष अध्ययन के लिए लेखक की कतिपय कृतियां :
  - दो हजार बरस पुरानी कहानियां, १९४६, १९६५ (द्रितीय संस्करण).
  - लाइफ इन ए'शिए'ट इ'डिया एजडिपिक्टेड इन जैन कैनन ए'ड कामे-ण्टरीज़, १९४७, १९८४ (द्वि.स'.)
  - प्राचीन भारत की श्रेष्ठ कहानियां (बौद्ध कहानियां),१९४८,१९७०(द्वि०स०)
  - प्राकृत साहित्य का इतिहास, १९६१, १९८५ (द्रि.स.)
  - प्राकृत जैन कथा साहित्य, १९७०.
  - ० द वसुदेवहिंडि ऐन आंधेण्टिक जैन वर्जन आव द बृहत्कथा, १९७७.
  - ० नारी के विविध रूप, १९७९.
  - प्राकृत नरेटिब लिटरेचर-ओरिजिन एण्ड ग्रोथ, १९८१.
  - सेवन पर्स्स आव विजडम, १९८४.
  - · वुमेन इन ए'शियण्ट इण्डियन टेल्म, १९८७.

# A QUANTITATIVE EVIDENCE TO SHOW THAT THE ANCIENT JAIN ACHARYAS MIGHT HAVE PERECEIVED ELEMENTARY PARTICLES OF MATTER THROUGH EXTRA SENSORY PERCEPTION.

- \* S. S. Pokharna
- + B. S. Pokharna
- \*\* J. S. Pokharna

## ABSTRACT

Some ideas about extra sensory perception (ESP) in Jainism are presented. It is claimed that the true knowledge is structured in the soul and matter obstructs this knowledge. By getting rid of the material attachment, one can acquire a pure soul and can therefore perceive the whole reality. This knowledge is not restricted by space and time and can be developed to such an extent that one starts perceiving even the microscopic particles of matter. The sizes of these particles as given in Jainism are quite comparable to the sizes of the modern constiuents of matter. A simple interpretation of their ideas do not contradict the recent conclusions of Taylor and Balanovskii that electromagnetism is not involved in the transfer of paranormal information.

## 1. INTRODUCTION

Ancient Indians are claimed to be the masters of several paranormal phenomena like telepathy, clairvoyance and others. Any literature written about these masters, if studied in a scientific way, could provide new avenues of thought. The present paper concerns with an attempt made in this direction

The present work is based on a systematic study of the Jaina theory of knowledge,<sup>1</sup> the interrelation between matter and the soul, and the system of measurement of length in Jainism<sup>2</sup>. The basic assumption of their philosophy is that the knowledge is structured in the soul and in the state of purity, a perfect soul has infinite

18. Seminar on Agama

<sup>\*</sup> Scientist, Space Applications Centre (ISRO), Ahmedabad.

<sup>+ 79,</sup> Maldas Street, Udaipur 313001.

<sup>\*\*</sup> Senior Manager, Management Services, HCL, Khetrinagar, 333504

knowledge, infinite intuition, infinite bliss and infinite power. However they argue that matter hinders these characteristics of a pure soul (this matter is called Karma). But if once this obstruction is overcome, a pure soul sarts exhibiting its innate nature. Before approaching this state of perfection, one has to pass through a series of intermediate stages. Telepathy and Clairvovance are then treated as classes of knowledge possessed by a mundane soul during these intermediate stages. It is claimed that in the state of perfection one can even perceive the microscopic particles of matter and can therefore have a rough idea about their sizes.<sup>3</sup> This is evident from the table of measurement developed by the ancient Jainas. A rough estimate of the sizes of the micro copic particles of matter from their table.4 indicates that their result is quite comparable with the sizes of atoms and nuclei found in the modern physics<sup>5</sup>. If this agreement is not a mere coincidence then it indicates the great importance of their concept of knowledge as being structured in the soul. Also a simple interpretation of their observations does not contradict the recent experimental observations of Tayloi<sup>6</sup> and Balanovskii that electromagnetism is not involved in the paranormal phenomena.

It may be noted that we do not wish to make big claims but we feel that there is some weight in this kind of work specially when there is some quantitative agreement. In addition, this work should be viewed in the light of the problems encountered while measuring the sizes of the microscopic particles of matter and one should not forget that this work of Jainas is based on the literature (dating) 300 B.C. to 500 A.D.

2. THE JAINA THEORY OF KNOWLEDGE.

Jainas argue that knowledge experienced directly through the pure soul is the only real knowledge which is called Kevala-jnāna (kevala means only, thus kevala jnāna means the only knowledge), This is not restricted by the limitations of space and time. It is defined as a paripūrna (perfect), asādhāraņa (unique), samagra (complete), nirapekṣa (absolute), viśuddha (pure) and sarva-bhāvajnāpaka (all pervading). In this state one has knowledge of the whole world and its various modes Reality is intuited fully without any

# A Quantitative.....Perception

obstruction whatsover (space, time and others). Attributes of all substances are perceived simultaneously. But the past is perceived as in past, future is perceived as in future and present is perceived as in present.

In this state the soul is absolutely free from matter i.e. karmas. However, an ordinary mundane soul does not possess this knowledge because of its association with the knowledge-obscuring karmas. Jainas have recognised five subtypes of knowledge-obscuring Karmas each one of which obstructs one kind of knowledge. These five sub-types of karmas and the corresponding classes of knowledge are now described as follows :-

(i) Mati Jnāna (knowledge acquired through one's own mind):

Mati means mind. Thus mati  $jn\bar{a}na$  is the knowledge acquired through one's own mind and the five sense-organs. There is no dependence on other instruments and observers. This type of knowledge is termed as paroksa  $jn\bar{a}na$  (indirect knowledge). A person who does not possess this knowledge is said to be strongly infected by the Mati  $jn\bar{a}n\bar{a}varana$  karmas, being associated with his soul. A variation in the quality of this knowledge among different persons is understood by the presence of different quantity of these karmas with varying degree of binding. A person who initially does not possess this knowledge can acquire it by dissociating these karmas.

(ii) Sruta  $Jn\bar{a}na$  (knowledge acquired by listening and through other sources):

Śruta means to hear. Thus śruta jnana means the knowledge acquired through the reliable words of others like teachers and other authorities who are well-versed in the knowledge they are communicating. It also includes the knowledge derived from scriptures and other books written by authentic persons. This type of knowledge is also of parokşa type (indirect one). A person not possessing this knowledge is said to be infected with the Śruta-jnanavarana karmas. The variation of this knowledge with time and among different individuals has been attributed to the variation in the quantity of these karmas and their binding with the soul.

Pokharna

(iii) Avadhi Jnana (Clairvoyance):

Avadhi means duration. Avadhi jnāna therefore refers to man's capacity to perceive objects lying at different parts of the space at different times and also to perceive events taking place at different parts of space at different times. Its modern equivalent is clairvoyance. Mind and sense-organs are not involved in this kind of knowledge and so it is termed as pratyakşa jnāna (direct knowledge) because this knowledge is a direct experience of the soul. The karmas obstructing this knowledge are termed as avadhijnānāvaraņa-karmas. Their quantity and bondage differs from an individual to individual. But in principle everyone is capable of acquiring this knowledge by dissociating oneself from the bondage of the Avadhi-jnānāvaraņakarmas. With the decrease in the quantity and bordage of these karmas, the quality of clairvoyance improves

(iv) Manahparyāya Jnāna (Telepathy) :

Manah means mind and paryāya means mode. So manah paryāya jnāna means man's capacity to perceive the modes of others' minds directly without the help of sense-organs. It corresponds to telepathy in the modern terminology. It has been also treated as a pratykşa jnāna (direct knowledge). Here the modes are nothing but the reflections of the different states of thoughts experienced in the minds of others. However in contrast to clairvoyance which can be present among all members of the anin ate kingdom, telepathy is claimed to be restricted only to the human beings. The karmas obstructing this knowledge are termed as Manahparyāya-jňār āvaraņakarmas. Once again their quantity and bondage differ from person to person and hence the quality of this knowledge also differs among them. But by dissociating oneself from the evil influence of these karmas, one can start acquiring this knowledge. v) Kevala Jnāna (The Supreme knowledge)

Kevala means only. This is believed to be the highest form of knowledge which one can think of. After acquiring this knowledge, all other forms of knowledge disappear completely. Details of this knowledge have already been presented earlier. The karmas obstructing this knowledge are called the kevala jnānāvaraņa-karmas. In the state of kevala jnāna, a soul is completely free from matter.

# 3. POSSIBILITY OF PERCEIVING MICROSCOPIC PARTICLES OF MATTER THROUGH EXTRA SENSORY PERCEPTION.

From the above discussion, it is clear that according to Jainism, extra sensory perception can be developed and perfected to a very great extent and kevala  $jn\bar{a}na$  is its ultimate limit. In order to check the truthfulness of these hypothetical ideas, we have investigated the problem further. We have found an interesting collection of data which can provide a quantitative evidence about this hypothesis. This collection of data is based on the Jaina system for measurement of length. This (see Table No. 1) indicates that the ancient Jains had a remarkable scientific vision and a deep insight for systematization of their logical hypotheses. The table shows that they have used an octal system for the measurement of length. This should be compared with the decimal system used in the modern physics (see. Table No. 2) In addition this table covers a very wide range of physical dimensions starting from the size of the smallest particles of matter to microscopic sizes of few kilometers.

Now the mere fact that they had thought of estimating the microscopic particles of matter is a very interesting observation. Moreover the existence of the estimates of these sizes is very challenging in view of the difficulties encountered in measuring the sizes of such particles. It is claimed that these results have been arrived at through the so called knowledge of the inner intuition. It is therefore of great interest to estimate the actual sizes of their microscopic particles in our terminology and to compare them with the sizes of the modern atoms and the nuclei.

To have some physical meaning of this comparison let us first understand the meaning of the term  $param\bar{a}nu$ . This is considered as the smallest particle of matter. The term  $param\bar{a}nu$  consists of two words, parama and anu. Parama means ultimate and Anu means particle. Thus  $param\bar{a}nu$  means the ultimate particle of matter which cannot be further divided and which should be therefore treated as the fundamental particle of matter. It is treated as a point-like particle which does not have any length, breadth or height. Each param $\bar{a}nu$  has one colour, one odour, one taste and one touch. When two or more than two  $param\bar{a}nu$  combine, one skandha is formed. In general any number of  $param\bar{a}_n$ us can combine to form a skandha. Ultimately an infinite numer of  $param\bar{a}_n$ us can combine. Several classes of skandhas have been described in the scriptures. Avasannāsannā skandha is just one of the skandha formed by an infinite number of  $parma_n$ us. This has been treated as the smallest particle of matter for all practical purposes. Let us therefore estimate its size. The tabel shows that the average width of ordinary finger is related with the size of the avasannāsannā skandha by the following relation.

 $8^{12}$  (Size of avasannāsannā skandha) = Average width of a finger.

For simplicity, let us take the average width of a finger to be around 2 cm.<sup>V</sup> ith this assumption, the size of the avasannāsannā turns out to be  $2 \times 8^{-12}$  cm. or  $2 \cdot 9 \times 10^{-11}$  cm. This value lies in between the size of the ordinary atom, which is of the order of  $10^{-8}$  cm, and the average size of an ordinary nucleus, which is of the order of  $10^{-13}$  cm.

We cannot make this comparison very precise because there are a large number of uncertainties. Thus we cannot say whether avasannāsannā skandha of the Jainas corresponds to an atom or a nucleus. This is so because conceptually there is not much similarity in these two descriptions except for the fact that the avasannāsannā skandha is treated as the smallest particle of matter, and atoms (not now of course) and nuclei are also considered as the smallest particles of matter in the modern physics. Hence they all occupy some part of the space. Another hurdle in making this comparison more exact is that we do not know much about the various physical objects used by the ancient Jainas in framing this table. (Hence we cannot check their sizes.)

This comparison of the sizes is therefore definitely very crude but even this rough agreement cannot be left unnoticed in view of (i) the problems encountered while measuring (or even guessing) the sizes of the smallest particles of matter, (ii) the fact that this work of Jainas is about 2000 years old and lastly (iii) the fact that this result has been arrived at by an entirely different procedure viz, extra sensory perception.

# A Quantitative ..... Perception

If we treat this rough agreement as not a mere coincidence this would mean that extra sensory perception is a hard reality and is a new channel for acquiring knowledge of the world. A knowledge which is beyond the limits of space and time but still concerns with the space-time description of the physical world. Now since we are dealing with an entirely new method for acquiring knowledge, this method can be very different from the standard scientific methods. So we must now deal with this new method in some detail and investigate new laws or conditions which are required to be fulfilled for acquiring this knowledge. Hence in this spirit we now describe the ethical doctrines of the Jainas in the next section.

4. Ethical Doctrines for acquiring the highest state of perfection of soul.

From the discussion of section 2, it is now clear that in order to achieve the perfection of the soul with infinite knowledge, one has to dissociate oneself completely from the clutches of the matter attached with his mundane soul. But this is not done suddenly. One has to foll w a systematic approach.

Five fundamental principles have been laid down for the process of cleansing. They are (i) Ahimsā (Non-violence) (ii) Satya (Truthspeaking), (iii) Asteya (Non-stealing), (iv) Brahmacarya (Celibacy) and (v) Aparigraha (Non-possession). It has been very strongly emphasised that one should not only follow these principles in the physical sense but also in the psychical sense.

Jainism considers that the preparation for attaining the perfectness of the soul should not be postponed to the stage of complete renunciation. Since renunciation is not merely physical but is primarily psychical, It is a slow process. Hence the preparation for leading a spiritual life should begin early in the life. They have therefore enunciated two fold duties : (i) the household and (ii) the monastic. There are some relaxations for a householder but a monk has to follow the above principles very strictly.

It is clearly specified that to get enlightenment one has to practice a series of spiritual exercises like that of reading of scriptures, serving the holymen and other enlightened preceptors (Gurus), daily practice of yoga,  $\bar{A}$ sanas, Meditation etc. With these spiritual exercises one's inner pleasure increases and one feels that all this material accumulation hinders this pleasure hence the renunciation dawns automatically.

Now the first 3 of the above 5 principles have the usual meaning. We shall therefore explain the last two in some detail. Non-possession means that one should renounce one's wealth, property, and other things as much as possible. But a monk has to renounce not only his wealth, property and family etc. but has to even renounce their thoughts and feelings of attachment. At the highest stage of perfection a monk does not require even food, water, air etc. Ultimately he does not require the media of mind to get the full knowledge of the world.

Violence, according to Jainism not only means that one should abstain from killing human beings and other animates but it also means one should not even hurt them. Not only this, it also says that one should not even think of hurting others. It therefore implies that one should not hurt human beings and other members of the animate kingdom (and even their thoughts and feelings). However some relaxations have been made for a householder who has to depend on other animates for his worldly requirements. But it is preached that one should not kill the higher developed species and should minimize his requirements as much as possible.

By adopting this kind of life-style, monks and other  $\overline{a}c\overline{a}ryas$  are always there in a relaxed state and free from the feelings of anxiety, tension and ill will for others. They always think of the betterment of the society and their actions are strictly in accordance with the above principles. Some of these factors are similar to the conditions laid down for the successful implementation of experiments in the field of parapsychology.

# 5 JAINA'S HYPOTHESIS AND THE MODERN SCIENCE

In general we believe that this doctrine of karmas should be treated as a good model for biological systems which incorporate several different characteristics. An important aspect of this model is the realisation of a supreme entity which is beyond the material domain but common to all living beings. The recognition of this identity among different animates is a very fundamental aspect of

# A Quantitative....Perception

this model. The present investigations have clearly shown that the nature of this entity is such that it can provide information even about the sizes of atoms and nuclei and can penetrate the spaces and time boundaries. The importance of this entity can be visualised from the problem encountered in the modern science as follows : If we try to explain everything form the point of view of matter then there arises a peculiar problem. According to the second law of the modynamics for a closed system, the entropy always increases with time and becomes maximum in the equilibrium state. If we now compare this situation with the problem of increasing amount of individuality in our social system (The Earth's ecological system can be treated as a closed system) then we can probably appreciate the importance of this supreme entity i. e. the soul.

The Jaina's doctrine of karmas can be better appreciated if we look at the working of our brain from the following point of view. It is well known that our brain receives information through different sense-organs. This information is analysed in our brain by the past memory. Some of this information is then stored into the brain and the whole process continues. The sense-organs receive information from one's surroundings which are either dependent or independent of the activities of an individual. As each bit of information is generated by some activity in the material world and also since each bit of information causes some material change in our brain, matter is directly involved in the whole process. Furthermore, since adaptation is a fundamental characteristic of the biological systems, so adaptation and the resulting past memory plays a fundamental role in determining response to the new information. We feel that adaptation is very similar to the bondage of the karmas.

Instead of assuming an abstract soul completely different from matter in a dualistic spirit, if we talk about our awareness or consciousness of the surroundings then the theory of Jainas clearly lays emphasis on the delocalisation of our awareness. Thus the separation of our soul from the matter means delocalisation of our awareness from a fixed set of objects (matter). The renunciation of matter etc. means removal of our awareness from the matter around us. The too much emphasis on celibacy also appers to be related with this delocalisation. In this case if a person is married his (her) awareness is mainly confined to his wife (husband) and his (her) family and its welfare. This requires a sort of confinement of awareness to a limited space-time structure. This confinement appears to be nothing but bondage of our awareness in the terminology of the Jainas. As this confinement of our awareness is possible only because of material particles therefore karmas are held responsible for this bondage. The whole theory appears to be quite genuine if we consider an example of a child who does not have past memory and is also free from any problem of adaptation, he therefore has relatively more awareness of his surroundings than an elder person who has a great deal of past memory and must have adapted to some fixed set of conditions.

As far as the problem of nonviolence is concerned, it is now clear that since the soul is present among all living beings, there should be an effective addition and positive feedback towards the direction of achieving the highest state of perfection of soul if nonviolence is seriously practiced.

# 6.0 EXPERIMENTS OF TAYLOR AND BALANOVSKII

Finally we now come to discuss the theory of knowledge in the light of beautiful experiments conducted by Taylor and Balanovskii to check whether electromagnetism is involved in the transfer of paranormal<sup>11</sup> information.<sup>12</sup> It will be shown that their conclusion about noninvolvement of electromagnetism in the extra sensory perception = ESP phenomena does not contradict the claims of ancient Jainas that microscopic particles of matter can be perceived through ESP.

According to Taylor and Balanovskii, if we believe that some radar like action is involved in the transfer of ESP phenomena then it would mean that our body emits some radiations towards a target which are reflected back from the target and received back by our brain and is decoded in it in some way and hence the

# A Quantitative.....Perception

information about the target is extracted. Assuming electronmagnetism to be the most reasonable field for experimental investigations, they carried out some experiments. By taking (i) spatial resolution, (ii) penetration depth of the skin, (iii) power and wavelength and (iv) wavelength required for the detection of objects which are being claimed to have been perceived during the ESP experiments, Taylor and Balanovskii have concluded that electromagnetic interaction is not involved in the ESP phenomena.

If we now believe that microscopic particles of matter can be perceived through ESP and also assume that electromagnetic interaction is quite reasonable for ESP phenomena then to view an atom, one must require electromagnetic waves of wavelength  $10^{-8}$ cm.  $10^{-13}$  cm. wavelength in order to view nuclei. Now these waver are so energetic that it is hopeless to assume that such waves can be generated in our body and are involved in the ESP phenomena. Thus we conclude that electromagnetic interaction may not be involved in the ESP phenomena but they may be still occurring in nature.

We conclude this paper with 3 remarks. First of all we do not wish to make big claims. Secondly our main objective of this paper is to present the ancient theory of the Jainas in a scientific perspective for further investigation in an attempt to have new ideas. Thirdly we feel that the space-time invariance condition, valid for all physical laws should be carefully probed as far as ESP phenomena are concerned because here we are encroaching into space and time domains themselves. This condition should be rather contrasted to the condition of positive inter-action among human beings which seems to play a very mysterious role in these phenomena.

#### 7.0 ACKNOWLEDGEMENTS

I am grateful to Prof. B. D. Josephson. (Noble Laurett) of Cambridge University, Prof K Ramakrishna Rao, Director. The Institute for Parapsychology, Durham Univ., USA, Prof J. B. Hasted of Birkbeck college, London, Prof. John Taylor, Imperial College, London, Prof. K. P. Sinha and Prof. N. Mukunda of the Indian. Institute of Science, Bangalore, Dr. U. N. Upadhyaya, Shri M. V. Murty and Dr. Arvind Purohit of the Sukhadia University, Udaipur, for reading earlier manuscript of this paper, very critical comments, suggestions and correspondence. Finally (SSP & JSP) are grateful to their mother Mrs. Lahar Kanwar Pokharna whose religious faith, determination and thinking had played a major role in undertaking this type of work.

#### REFERENCES

- 1. Gopalan S., Outlines of Jainism, Wiley Eastern, New Delhi (1973).
- 2. Gupta, R. C., Indian Journal of history of Science, Vol. 10, No. 1, 38-46 (1975).
- Rajam, J. B., Atomic Physics (India); Pokharna, S. S., ESP in het Jainisme, TIJDSCHRIFT VOOR PARAPSYCHOLOGIE (in Dutch Language), Netherland, Vol. 3, pp. 11-25 (October, 1988).
- 4. Ibid. No. 2. 5. Ibid No. 3
- 6. Taylor J. G. and Balanovskii, E., Nature, 279, 631 (1979)
- 7. Balanovskii E and Taylor J. G, Nature, 275, 64 (1978).
- 8. Taylor J. G. Nature, 254, 472 (1975)
- 9. Hasted J. B, Bohm, D. J. Basting, E. W. and O'Regan, B., Nature, 254, 470 (1975).
- Pokharna S. S., Sambodhi. Vol. 6, No. 1-2. 15 (1977), Ahmedabad; India and Indian Philosophical Quarterly, Vol. 12, No. 1, (Jan 1985).

11-12 See, No. 6 and 7.

#### TABLE-I

# Table for the measurement of length as found in the Jain Scriptures

1. Infinitely many = 1 Avasannāsannā Skandha paramāņus

2. 8 Avasannasanna units = 1 Sannasanna Skandha

# A Quantitative.....Perception

| 3.         | 8 Sannāsannā units                 | = | 1 | Truțarenu (Renu means a particle)                                                                                                         |
|------------|------------------------------------|---|---|-------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| 4.         | 8 Truțarenu units                  | = |   | Trasareņu                                                                                                                                 |
| 5.         | 8 Trasareņu units                  | = |   | Ratharenu (Ratha means a charriot)                                                                                                        |
| <b>.6.</b> | 8 Rathareņu units                  | = |   | Uttama Bhogabhūmi Bālāgra<br>(Uttama means better, Bhoga<br>means to enjoy, Bhūmi means<br>land, Bālāgra means pointed part<br>of a hair) |
| 7.         | 8 Uttama Bhogabhūmi<br>Bālāgra     | = | 1 | Madhyama Bhogabhūmi Bālāgra<br>(Madhyama means middle)                                                                                    |
| 8.         | 8 Madhyama Bhoga-<br>bhūmi Balagra | = | 1 | Jaghanya Bhogabhūmi Bālāgra<br>(Jaghanya means intense)                                                                                   |
| 9.         | 8 Jaghanya Bhogabhūmi<br>Balagra   | = | 1 | Karma Bhūmi Bālāgra                                                                                                                       |
| 10.        | 8 Karma Bhūmi Bālāgra              | = | 1 | Liksā (An insect found in hair)                                                                                                           |
| 11.        | 8 Liksā units                      | = | 1 | Yūkā                                                                                                                                      |
| 12.        | 8 Yūkā units                       | = | 1 | Yava (Barley corn)                                                                                                                        |
| 13.        | 8 Yava units                       | Ξ | 1 | Angula (Finger breadth)                                                                                                                   |
| 14.        | 6 Angula units                     | ÷ | 1 | Pada                                                                                                                                      |
| 15.        | 2 Pada units                       | = | 1 | Vitasti                                                                                                                                   |
| 16.        | 2 Vitasti units                    | = | 1 | Hasta (Forearm)                                                                                                                           |
| 17.        | 2 Hasta units                      | = | 1 | Riku or Kisku                                                                                                                             |
| 18.        | 2 Kisku units                      | I | 1 | Dhanus (Bow)                                                                                                                              |
| 19.        | 1000 Dhanus units                  | = | 1 | Krośa                                                                                                                                     |
| 20.        | · · · ·                            | = | 1 | l Yojana                                                                                                                                  |

# TABLE-II

Table for measurement of length in modern science

| 1. | 10 Millimeter  | = | 1 | Centimeter |
|----|----------------|---|---|------------|
| 2. | 10 Centimeters | = | 1 | Decimeter  |
| 3. | 10 Decimeter   | Ħ | 1 | Meter      |
| 4. | 10 Meters      | = | 1 | Decameter  |
| 5. | 10 Decameter   | = | 1 | Hectometer |
| 6. | 10 Hectometers | = | 1 | Kilometer  |
|    |                |   |   |            |

27**7** 

# THE PROBLEM OF THE SO-CALLED T-SRUTI IN THE MSS. OF CERTAIN EARLY JAIN PRAKRIT TEXTS

# -H. C. Bhayani, Ahmedabad

1. Several scholars have noted and discussed the striking peculiarity of the manuscripts of some early  $\hat{\text{Svet}}$ mbara Jaina texts. Sometimes it is wrongly called *t-sruti*. It can be briefly described as follows :

Intervocalie k, g, c, j, t, d and y of Sanskrit were historically lost in Māhārāstrī Prakrit. It was mostly the practice of Śvetāmbara Jain Mss. and many non-Jain Mss of Western India to write y (or v, after a back vowel) under certain specifiable conditions to fill the resulting hiatus, which was however generally maintained elsewhere. In the case, however, of certain Mss of early Jain Śvetāmbara texts in Prakrit we find a tendency to write t instead of y under the same circumstances. The practice was quite sporadic and random : We have forms with such a t or y or with the hiatus preserved, side by side : we find the same form written alternatively in its several occurrences; and two hiatuses in one and the same form are treated differently.

2. Forms with such an interposed t are found in some Mss of the Svetāmbara canonical texts, their early commentaries (Niryuktis,  $C\bar{u}rnis$ , etc.) and some early narrative works like the Vasudevahimdi. In the Mss of the last mentioned work they are frequent and in those of the Madhyama-khanda of the Vasudevahimdi, every side of the Ms folios is scattered with such forms.

3. There is no justification for designating such a t as t-sruti. The term is obviously coined after y-sruti and v-sruti. But y (or v under certain conditions) taking the place of an elided intervocalic consonant was a phonetic pheomenon: It was a glide (sruti) which developed to fecilitate transition from one vowel to another. But the t inserted between two vowels in writing had no such basis in

#### The ProBlem ... Prakrit Tex ts

phonology. It was simply an arbitrary scribal practice and this is quite clear also from the chaotic irregularity in the writing of this type of t. No rule governs its insertion, except the sweet will of a scribe.

4. Two other facts also connected with the random insertion of t are notable. Firstly, sometimes we find d instead of t. The following are a few examples :

| written form | usual Maharastri<br>form | Sk. form | text                                         |
|--------------|--------------------------|----------|----------------------------------------------|
| वद्ण         | वअण                      | वचन      | Dasakāliya-Cūrņi<br>(p. 168, 11. 10, 11, 14) |
| सदि          | सइ                       | ं शची    | Vasudevahimdi-                               |
| पदत          | પુઝામ                    | प्रयत    | Madhy <b>ama-</b> khanda                     |
| वदसा         | वअसा                     | वयसा     | ( ,, )                                       |
| उवादेण 🖉 🔍   | उवाएण                    | उपायेन   | Vasudevahimdi.<br>(188–30)                   |

Secondly for an h, be it historically derived from an aspirated stop (kh, gh, th, dh, ph, bh) or original, we find gh, dh or bh written quite arbitrarily. This arbitrariness is compounded by the fact that dh is written for an h derived from bh and vice versa. Occasionaly even for an imitial original h we find bh in the Vasudeva himdi-Madhyama-khanda. Examples are as follows\* (the list is only illustrative):

| Written form | usual Maharașțri<br>form | sk. form | Text                                    |
|--------------|--------------------------|----------|-----------------------------------------|
| मधावीर       | महावीर                   | महावीर   | Bhagavati-Sūtra<br>(Sandesara, Introdu- |
| मुघुत्त      | मुहुत्त                  | मुइ्त    | ction, 129, n. 30)<br>VHM 49. 10        |
| णधवाहण       | णहवाहण                   | नभावाहन  | Avašyakacūrņi                           |

\* Some of these were already noted by Sandesara in Introduction to his Gujarati translation of the Vasudevahimdi.

| শ্বধিত্য         |              | अहिणा         | (II, 200–201)                   |
|------------------|--------------|---------------|---------------------------------|
| परिभास           |              | परिहास        | VHM 10. 25                      |
| समिदं            |              | सहित          | VHM 127. 17                     |
| आभूदा            |              | आहृता         | VHM 131. 18                     |
| मभिस             |              | <b>महिं</b> ष | VHIM                            |
| <b>स</b> 'नभितु' |              | संनहितुं      | VHIM                            |
| ਸ'               | ह            | अह            | VHM 72.6                        |
| <b>भिद्</b> य    | हिदय         | हृदय          | VHM 49.9                        |
| मरण              | हरण          | हरण           | VHM 69.18                       |
| साभामि           | साहामि       |               | VHM 97.19                       |
| दिणणाभ           | दिणणाह       | दिननाथ        | VHM 9.14                        |
| अम्हेधि          | अम्हेहि      | अस्म।मि:      | VHM 11. 17                      |
| जीवाजीवाधिगम*    | जीवाजीवाहिगम | जीवाजीवा-     | Agastyasimha's <i>Cūrņ</i> i on |
|                  |              | भिगम          | the Dasakāliya 94. 17.          |
| गुणप्पेधी        | गुणप्पेही    | गुणप्रेक्षी   | Dasakāliya, v. 239              |
| सेाधण            | सोहण         | হামন          | VH 365. 30                      |
| दाराभिकद         | दाराहिकय     | द्वाराधिकृत   | VHM 129. 17                     |
| विभूता           | विद्रुया     | विधूता        | VHM 136. 3                      |

These instances show that insertion of t was only one among several types of arbitrary spelling changes affected by the scribes.

5. Two problems are clearly suggested by the above noted orthographic practices. Firstly how did such queer and confusing scribal practices arise? Secondly why were these not checked or rectified? We cannot give definite answers, but some speculations may be permitted.

The Ardha-magadhi of the Sacred Texts, during their oral transmission, could not but have undergone some changes from time

\* Noted by Malvania in his Introduction to the Cūrņi. For the usual इह, किह, ताहि, ताहे we have in VHM इष, (58. 3), किथ, বাছি (32-20) and ताचे (123. 13) respectively. Imperative II sing. ending द्वि appears as খি in जेथि (41. 21).

280

## The Problem of T-Śruti

to time due to the influence of changing Middle Indo-Aryan dialects. Randomly we would find decreasing conservations and increasing innovations till the Sacred Texts were committed to writing. In phonology, besides the old forms preserving an intervocalic t (as in say, hasati), we would have forms like hasadi and hasai, reflecting the successive stages of the phonological change. Similarly forms preserving an intervocalic aspirated stop, voicing it and reducing it to h would be found at the same time. Besides, in texts like the Curnis and the Vasudevahimdi, there is a tendency to occasionally use fully or partly Sanskrit word-forms. During the later period, when literary Maharastri became dominant, the forms with the intervocalic consonant elided were the standard forms. In the case of the texts having a mixture of forms with elided, voiced and unvoiced intervocalic t the latter two come to be looked upon as free variation, and t and d as arbitrary insertions. The same applies to the preservation, voicing and reduction to h of intervocalic aspirated stops. Hence the scribes felt free to write t, d or omit them altogether in the former case and write voiced aspirate or hin the latter case. The period when many of the Mss. containing these peculiarities were eopied, seems to have been a period of deteriorating linguistic and scribal traditions. Preparations of Mss copies were not carefully supervised, checked and corrected. Ultimately, this resulted in a chaotic orthography as we find in the Mss of VH and VHM. Only some such explanation can account for the writing phenomenon discussed here. It is very significant that neither Hemacandra's Prakrit grammar, nor any of the commentators on the Agamas take any note whatsoever of these peculiarties. This clearly indicates that they latter were but aberrant scribal practices.

# CITRA-KALÄ IN JAINA CANONICAL LITERATURE

—Lalit Kumar

The Jaina canonical literature casts ample light on the state of  $citra-kal\bar{a}$  (the art of painting) in ancient India.\* In this regard H. C. Bhayani has made a very pertinent observation on the Jaina canonical literature. He writes that the Jaina canonical literature provides not only some of the earliest references to the art of painting but also furnishes some of the missing links in the understanding of the subject.<sup>1</sup> I have analyed the data in the Jaina *āgamas* keeping in view the aforesaid observation. However, at certain places, I have also referred to other Jaina and *samskṛta* literature in comparison with the canonical literature.

According to Jaina legend as mentioned in Avasyaka Cūrņi (A. D. 600-650), Rsabhadeva was the originator of the art of painting, science of mathematics and symbology.<sup>2</sup> However, the art of painting was forbidden to monks and nuns.<sup>3</sup> The Acārānga sūtra, the earliest agama, tells us that monks were refrained from looking at the painting for pleasure sake.<sup>4</sup> Similar injunctions were laid down in Daśavaikalika.<sup>5</sup> Quite naturally they were also prohibitted dwelling in the houses decorated with paintings. All these advices and admonitions must have been realised by Mahāvīra himself whose utterences were canonised in the centuries to come; thus it helps us in understanding the popularity of this art in ancient India. The Brhat-Kalpa Bhāsya has categorised painting as 'sadoşa' and 'nirdosa'.7 The nirdosa or pure painting includes pictures of trees, rivers, mountains, oceans, various kind of creepers, purna-kalasa and swastika. Paintings depicting man, women, animals and scenes on sraingararāsa were considered as sadosa or impure paintings;<sup>9</sup> because they were likely to divert the mind and creats obstacles in the path of meditation and spiritual pursuits.<sup>10</sup>

However, the learning of this art was considered necessary for a full development of the personality and hence, it was designated

#### Citra-Kalā in Jaina Canonical Literature

the third place in the frequently mentioned lists of seventy two arts in the  $\bar{a}$ gamas,<sup>11</sup> and also in the sixty four arts of the females as mentioned in the *Jambudvipa-prajñapati*,<sup>12</sup> (c. 3rd century A. D.) Vātsayayana in his *Kāmasūtra* has suggested that a *nāgaraka* (better citizen) should have a lute, a painting-board (*citraphālaka*) and a casket full of brushes (*vertitkā-samudgaka*) in his bed chamber.<sup>13</sup>

The Bhagayati Śūtra, the Jñātādhammakathā (c. late 3rd century A. D.) and the Aupapātikasūtra (c. 3rd century A. D.) refer to a class of people known as mainkhas,14 Abhavadeva (c. 11th Century A. D.) in his commentary on Bhagavati-Sūtra has explained the word mainkha as special type of mendicant whose hands were engaged with picture-board.<sup>15</sup> They appears to have been professional entertainers like many others who were called on to perform at the time of royal celebrations.<sup>16</sup> It is important to note that the tradition of mainkhas existed as early as sixth century B. C. (It is a well known fact that Ghośala, an ascetic and a contemporary of Mahāvīra, was the son of a mamkha). It is still a matter of conjecture as to whether the painting was done directly on the picture board or on a canvas (pata). Abhayadeva has rightly interpreted the word 'citra-phalaka' as picture-board. The Nala-carita Nāţaka makes the distinction between phalaka and pata. It says, "here is the board, this is the canvas, this is the brush and here are the colours". (idam phalakam, esha citrapatah, iyam ca tulika, ime ca Varnasambhāraha).<sup>17</sup> However, it also appears that when phalaka was used the *pata* was asually pasted or mounted on it.<sup>18</sup>

We know that the story told by the mainkhas was also shown on a citra-phalaka from which it is abcundtly clear that the form of art was narrative. The form of this narrative art can be easily understood if we take into consideration the important features of early Indian narrative art in stone. The representation of Buddhist Jātakas, on the Stūpa at Bhārhut, sānci and Bodhagaya are examples of the early Indian narrative art in stone. Here we notice 'Unilocal' narration as the most striking feature of this art.<sup>19</sup> Two or more events, in spite of being far apart in time, were shown at one place. Thus, time factor was completely eliminated and all the events were juxtaposed in one panel.<sup>20</sup> But roots of this art is still a matter of conjecture.

Visual representation of the story was a common feature in both the traditions viz., in the art of *mamkhas* and in early Indian plastic art. For narrative visuals, space would have been an important parameter. Therefore, the artists must have had certain devices to narrate the whole story in the most effective manner and without losing its essential elements in a given space. Such devices were available to early Indian sculptors as noted above. Archaeological findings do not help in tracing the roots of this art. It is speculated that the material used as medium was perishable in nature.<sup>21</sup> Mamkhas</sup> tradition of art is perhaps the only answer to the vexatious problem of finding its precedent. It is the only known tradition of narrative art in painting which should have provided sufficient expertise and knowledge to early Indian sculptors in the representation of Jātakas in stone.

Besides the narrative panel, there are more references to panel painting. In Acārya Padlipta's *Tarangalolā*, a Jaina Prākrit text of second century A. D., there is a romantic tale which mentions a merchants' daughter, Tarangavatı who displayed her canvases in public in the *Kaumudi-Mahotsava*.<sup>22</sup> These canvases represented the scenes of her past life. Similar motifs are also found in later Jaina and non-Jaina stories, for instance, the story of Lalitānga as mentioned in  $\overline{Avasyaka}$  Cūrņi; the story of Nilayasa Lambha in *Vasudevahiņdi* and in Asata's *Hamsauli* in old Gujarati.<sup>23</sup>

The art of portraiture was well developed in ancient India. In the Jnātādhammakathā (c. late 3rd Century A. D.) we read about a portrait of Malli, a princess of highest perfection in beauty, which was painted on the wall by an accomplished artist. In order to appreciate the essence of the art of portraiture, we must note the remarks of Malladinna's mother (dhāya-mātā). "She says, My son! certainly, this is not Malli, the princess of highest perfection in beauty. But the artist has painted her exact likeness."<sup>24</sup> The artist was banished from the kingdom by Malladinna for doubting the chastity of his sister. After leaving the kingdom, the artist prepared another portrait of the princess Malli on a canvas or cloth. According to the story, first he prepared the *citra-phalaka* (*citra-phalam sajjei*).<sup>25</sup> The preparation perhaps included fixing of canvas on the board and the preparation of ground. He rolled up the finished portrait and carried it under his arm to the king Admasatru. He notified three important elements of the art of painting to the king. These were form ( $\bar{a}g\bar{a}ra$ ), infusion of emotions ( $bh\bar{a}va$ ), and, portrayal of likeness ( $padoy\bar{a}re$ ).<sup>26</sup> Jaimangalā of Yasodhara, a commentary on Vatsyāyana's Kāmasūtra, mentions six elements of painting. The other three elements are proportion (*pramāņa*), creation of lustre and iridescence (*lāvaņya-Yojanā*) and tonality of colours (*vernikābhanga*).<sup>27</sup> Thus, Jaina sources provide the earliest reference to the six principles (*sadanga*) of painting which were axplained later in the *Jaimangala* (c. 13th century A. D.)

To mention another example,  $\overline{A}vasyaka C\tilde{u}rni$  also refers to a portrait of Mrgāvati painted by another accomplished artist who was also banished on similar charges from the kingdom.<sup>28</sup>

Then we also have likenesses from nature painted by artists even of secondary status. The  $\overline{A}vasyaka \ C\overline{u}rni$  refers to an aged artist Citrangada whose daughter named Kanakamanjari, painted a lively picture of a peacock feather on the floor; while she was waiting to serve food to her father, who had gone to ease himself off.<sup>29</sup> The king, who employed the old artist, was passing that way mistook the painted feather as the real one. Such was the quality of realism existent in ancient Indian painting.

Painting was also done on some other medium. The Anuyogadvara sūtra refers to painting on palm leaf besides cloth.<sup>30</sup> The art of painting was also practiced on wall.

In the Jnātādhammakathā we also read about the art of wall painting. We are told here of Dhārini Devi's palace, the interior walls of which were painted with beautiful paintings (suiloyacittakamine), the ceilings with lotus rhizomes and flowering creepers.<sup>81</sup> This text also gives description of paintings in the palace built for Megha Kumar.<sup>32</sup> It's walls were painted with eha-deer, bull, horse etc. and thousand of other paintings.

Then there is a reference to wall paintings in the picture-gallery of the crown prince Malladinna. The story provides an important clues to the technique of mural painting. For instance, the wall space required to be painted was first divided into panels of different sizes  $(bh\bar{u}mibh\bar{a}ge)$ .<sup>33</sup> Then the ground was prepared  $(bh\bar{u}mi sajjei)$ .<sup>34</sup> After this painters proceeded with their colours and brushes. Preparation of ground was an essential step for murals because it provided a smooth and permanent surface for drawing and colouring. The Visnudharmottara gives us detailed information on the elaborate processes involved in the preparation of the ground  $(bhittisamsk\bar{a}ra)$ .<sup>35</sup>

From  $\overline{A}vasyaka C \overline{u}rni$  we get a better understanding of the nature of the ground.<sup>36</sup> It is mentioned in the story of Vimal and Prabhas who were called to make mural paintings in the harem of a king. One of them engaged himself in preparing splandid murals whereas the other was still occupied with the prepareaction of the ground on the facing wall, it caused great annoyance to the astonished king who saw one wall apparantly blank. But a pleasant surprise awaited him when the artist drew the curtain aside falling in between the walls. The mural got reflected on the mirror like blank surface of the wall, prepared, perhaps with this intention. We know that after the application of plaster (*Vajralepa*) on the wall, it was allowed to dry for sometime, after which the surface was burnished.<sup>37</sup> But the amount of burnishing required in the preparation of the ground is very well indicated in this story.

There are some more references to wall painting. Silankäcärya Caupanmahāpurişa-Cariya mentions the depiction of the life of Neminātha and Rājimati in a palace which Parśvanāth happened to see.<sup>38</sup> The scenes influenced him so much that he decided to renounce the world. There is also a reference to some decorative motifs painted on the walls in the Rājaprasniya Sūtra.<sup>39</sup>

# Citra-Kala in Jain Canonical Literature

The agamic literature is silent about scroll painting, but that does not signify that there were no scroll paintings, for we have non-agamic Jaina religious texts which speaks about scroll painting. Udyotana Suri's Kuvalyamālā, a Prākrit text written in 799 A. D., refers to a scroll painted by an artist named Bhanu.40 It depicted the cycle of births and deaths (samsāra-cakra). There are mentions of a few other scrolls of similar nature. We also gain knowledge of tonality of colours, mixing of colours and purity of lines which should be fine and distinct.<sup>41</sup> These scrolls followed the traditions of early vama-patas which are mentioned in Vishakhadatta's Mudrārāksasa<sup>42</sup> and Bāna's Harsacaritra.<sup>43</sup> One of the earliest references to scroll paintings is found in Dūtavākva of Bhāsa (c. 3rd-2nd Century B. C.).44 It mentions a scroll painting depicting the molestation of Draupadi by Duśśāsana. The gateways of Sānci stupa provide the earliest archaeological evidence to scroll paintings.45 The architraves of these gateways with voluted ends readily suggest the existence of painted scrolls. The narrative scenes of these scrolls in stone are to be seen on the unfolded portions, which actually form the main body of the architrave. We have already shown the influence of mamkha's art on the early plastic art. The architrave of these gateways again owes its direct inspiration to scroll paintings. It appears that early Indian painting traditions greatly influenced the early Indian art in stone.

The Vaddārādhane, a Jaina religious text written in the Kannada in tenth century A. D., provides another example of scroll painting.<sup>46</sup> It depicts an interesting tale of picture-showmen who used to steal paddy-rice from the paddy-merchants. They would divert their attention by showing popular tales painted on the scrolls.

The Citra-Sabhā (picture-gallery) was an insignia of opulence and prosperity in ancient India. There had been atleast three types of picture galleries, viz., private gallery, public gallery and galleries in palaces.

The Jñātādhammakathā gives us an example of a private picture gallery of crown prince Malladinna who had it constructed in

Jain Education International

his house-garden (*pramada-vana*).<sup>47</sup> It had scenes on erotics (*sringāra-rasa*). We have another example of private picture gallery in the *Bīthat Kalpa-Bhāsya*.<sup>48</sup> It was maintained by a clever courtesan who was well versed in sixty four arts. She had in her gallery portraits of all classes of men occupied in the professions of their respective castes and in varying moods. This assisted her in the treatment of her clients whom she would first send to the gallery and judging from their reactions their caste, character and taste for arts, would deal with them accordingly. Hemacandra Suri's *Parisistaparva* gives us yet another example of a picture gallery maintained by a courtesan called Kośā, which had paintings on erotics.<sup>49</sup>

In Jñātādhammakathā we also have an example of a public picture gallery which functioned in a manner analogous to that of a modern museum, where people assembled for recreation and discussion.<sup>50</sup> There were arrangements for sitting and reclining. Various groups of professional entertainers like dancers, actors, picture story tellers etc., were permanently employed. The gallery not only had paintings but various other artifacts in stone, wood, metal, clay and other arts. It was built in the eastern garden (*vanakhanda*) at the behest of a rich merchant Nanda-Maniyar. It is evident enough that the gardens were mostly preferred for building picture galleries.

The *Tiloya-Pannatti* (c. 5th century A. D.) is an  $\bar{a}gama$  of the Digambaras, it refers to various kinds of palaces of the *bhavanavāsi* devas, one of them was *citra-gṛha*.<sup>51</sup> An example of murals in the harem of palace has already been mentioned above.<sup>52</sup> The *Viṣnu-harmottara* maintains that paintings in palaces should exhibit scenes on erotics, humrous or peaceful sentiments while *citrasālās* should represent any of the nine-rasas.<sup>53</sup>

Rasas, emotions or flavour, are as important in painting as in literature. Bharata's Nātyašāstra ennumerates only eight rasas, whereas Anuyogadvāra recognises nine-rasas, the ninth being  $\hat{S}ant$ rasa.<sup>54</sup> Later on Visnudharmattara also included it as the ninthrasa.<sup>55</sup> Bet Anuyogadvara has replaced bhayānaka with a new rata.

## Citra-Kala in Jain Canonical Literature

 $V_{r}danaka^{56}$  (abasement) not mentioned in any other lists. Here, the *bhayānaka* has been considered as a variation of *raudra*.

From the various accounts of picture galleries we come to know that the artists had their guilds (*cittagāra seņim*). They were mostly patronized by the kings and rich people. There is hardly any mention in the  $\bar{a}gamas$  whether kings were maintaining court painters. They were instead called on to perform certain tasks for which they were honoured and paid lavishly (*pritidāna*). However, we have definite evidences that the artists were also in the service of the kings throughout the year. Kautilya's *Arthasātra* says that the name of such professionals enhance the prestige of the state.<sup>57</sup>

There had been *Kalācāryas* to teach seventy two arts.<sup>58</sup> But professional painters seems to have had their family tradition of learning. We have already noted the skill of painter's daughter.

The status of a painter in ancient Indian society can be judged from various parables and maxims in literature which refers either to the painter or his work. A reference to mirror-like ground on the wall has already been made in  $\bar{A}yasyaka \ C\bar{u}rni.^{59}$ The story is given to illustrate the purity of heart which should reflect virtues as painting in the mirror. The same text while explaining the various constituents of  $s\bar{u}tra$ , i.e.  $bh\bar{a}s\bar{a}$ ,  $vibh\bar{a}s\bar{a}$  and  $v\bar{a}rtt\bar{a}$ , elaborate their meaning with work of a painter.<sup>60</sup> It is stated that when a figure is drawn in the right proportion it is called  $bh\bar{a}s\bar{a}$ , when its various limbs are defined than the *vibhāsā* is attained and finally when eyes etc. are painted then  $v\bar{a}rtt\bar{a}$  or annotation stage is reached. There are many such references in  $\bar{A}yasyaka \ C\bar{u}rni$  and other Jaina texts.

#### FOOT-NOTE

\* The dates of the agamic works are taken from M.A. Dhaky's "The Jina image and the Nirgrantha agamic and hymnic unagery", The Sastric Tradition in Indian Art, Heidelbery, 1985, pp. 92-108

- 1. Bhayani, H. C.; "Jaina Literature and Performing Arts", the paper was presented in the seminar on Jaina Culture and performing arts by NCPA at Bombay on 26th April, 1986.
- 2. Avasyaka Cūrņi, (Ratlam, 1929) I, p. 156.
- 3. Brhat Kalpa Bhāsya, ed. Caturvijai Maharaj, (Bhavnager 1936), III, p. 689.
- 4. Ācārānga sūtra; II, 12.1.
- 5. Dašavaikālika; VIII, 4.
- 6. Uttarādhyāyana Sūtra; 35.4; Brhatkalpa, Sū. 20.
- 7. Brhat Kalpa Bhāsya, III, gātha, 2426-2431.
- 8. Ibid; gāthā 2439
- 9. Ibi.t; gāthā 2430
- 10. Ibid; gāthā 2427
- Jñātādharma-kathā; (Byavar, 1981), 1.99; Samavāyānga Sūtra (Ahmedabad, 1938), p. 77; Aupapātika Sūtra, ed. by Ghasilalji Maharaj (Rajkot, 1959) II, Sūtra 46, pp. 604-612. Rājaprašniya Sūtra, ed. Ghasilalji Maharaj, (Rajkot, 1905), Sutra 170, pp. 405-406.
- Jambudvipaprajñapti with comm. of Śānticandra; (Bombay, 1920);
   136 f.
- 13. Kāmasūtra, ed. Durga Prasad, (Bombay, 1891), 4, 10.
- Bhagavatisūtra with comm. of Abhayadeva, 3 Vols, (Bombay, 1918-21), XV, Sutra 540; Jñātādhammakathā. op. cit., 1.99; Aupapatika Sūtra, ed. by Ghasilalji Maharaj, Rajkot, 1959).
- 15. Basham, A. L., History and Doctrine of the Ajivikas, A Vanished Religion, (London, 1951), p. 35.
- 16. Jñātādhammakathā, 1. 90.
- 17. Quoted by Sivarammurti, C., South Indian Painting, (New Delhi, 1968), p. 34.
- 18. Jñātādhammakathā 8.104.
- 19. Kramarisch, Stella; Indian Sculpture, Reprint, (Delhi, 1981), p. 19.
- 20. Ibid.
- 21. Scholars have speculated perisable materials like ivory, Wood, clay etc. Sarswati, S. K., A Survey of Indian Sculpture, (New Delhi, 1975), p. 23.

- 22. Jaina-citrakalpadruma, ed. S. M. Nawab, (Ahmedabad, 1936), pp. 21-22 (in Gujarati); Bhayani, H. C.; op. cit., p. 14, f. 2.
- 23. Bhayani, H. C., op. cit., p. 14; f. 2
- 24. Jñātādammakathā, 8. 102.
- 25. Ibid., 8.104. In Vișnudharmottara, the preparation of ground on pata is called as ghattama. Sivarammurti C.; Citrasutra of Vișnudharmottara, (New Delhi, 1978), p. 45.
- 26. Jñātādhammakathā, 8. 104.
- 27. History and Culture of Indian people, The Classical  $\overline{A}ge$ , (Bombay, 1954), p. 537.
- 28. Avaśyaka Cūrņi, I, p. 88.
- 29. Ibid., II. p. 57.
- 30. Nandisuttam and Anuogadvāraim, ed. Muni Punyavijaiji (Bombay, 1968), sutra 11.
- 31. Jñātādhammakathā, 1. 17.
- 32. Ibid.: 1. 103.
- 33. Ibid.; 8.96
- 34. Ibid.
- 35. Vișnudharmottara, III, 40-1-6.
- 36. Āvašyaka Cūrņi, II, p. 194.
- 37. Vișnudharmmottara, III, 40. 8.
- 38. Caupanmahāpurisacariya; A. M. Bhojak, 1961, p. 263.
- 39. Rājprasinya Sūtram, ed. Ghasilalji Maharaj, (Rajkot, 1965), I, Sutra 11, 13.
- 40. Kuvalyamālā, translated by Shri Hemasagar Suri, (Bombay, 1965), gatha 291-303, pp. 307-317, (in Gujarati)
- 41. *Ibid*.
- 42. Mudrārākşasa, ed. and trans. by Satyavrata Singh, (Varanasi, 1961), p. 33, 1. 17 (in Hindi)
- 43. Agrawal, V. S, Harshacarita-Eka Sāmskritika Adhyayana (Patna, 1953), p. 89-90 (in Hindi).
- 44. Dūtavākya, ed. and trans. by Pt. Ramaji Misra (Varanasi) 1960) p. 10.
- 45. Zimmer, H., The Art of Indian Asia, 1955, pl. 18, 20-25.

- 46. Vaddārādhane, a study by B. K. Khadabadi, (Darwad, 1979), pp. 23-26.
- 47. Jñātādhammakathā, 8.95.
- 48. Brhat Kalpa Bhāsya, II, 5. 262.
- 49. Parasistaparva, trans. by Muni. Tilakavijai, Ahmedabad, 1918. Pt. II, p. 58, (in Hindi).
- 50. Jñātādhammakathā, 13. 14-15.
- 51. Tiloya-Pannatti, (Sholapur, V. S. 2000), 3. 57-61.
- 52. Āvašyaka Cūrņi, II, p. 194.
- 53. Vișņudharmottara, III, 43. 12-14.
- 54. Nandisuttam and Anuogadārāim, Sūtra 262, p. 121.
- 55. Vișņudharmottara, III, 43. 1.
- 56. Nandisuttam and Anuogadaraim, p. 262.
- 57. Quoted by Sivarammurti, C., The Painters in Ancient India, (New Delhi, 1978), p. 8.
- 58. Jñātādhammakathā, 1. 100.
- 59. Avaśyaka Cūrni, I, p. 194.
- 50. Ibid. p. 557.

# TOWN PLANNIG IN THE JAIN ANGA

# R. N. Mehta, Ahmedabad

#### Introduction :

The Angas form the core of  $\overline{A}gama$  literature of the Jainas.  $\overline{A}gama$ , as a source of knowledge, is recognised by Patañjali, the Buddhists, the Jainas and several Indian schools of thought.  $\overline{A}gama$  both as revealed knowledge and the word of the seer is respected all over the world.

Jaina  $\overline{A}gamas$  contain the teachings of the *Tirthankaras*, as preserved by the *Ganadharas* and verbally transmitted from generation to generation. However, with the passage of time, due to adverse natural circumstances,  $\overline{A}gamas$  according to the *Digambaras* disappeared. The Svetāmbara tradition however asserts that their first recension was prepared at Pataliputra i.e. modern Fatna and the second at Mathura in the assembly of the Monks under Skandila charya. Another recension was prepared by *Nāgarjuna* at Valabhi, the capital of the Maitrakas. There the Mathura recension of the  $\overline{A}gamas$  was committed to writing during the time of Devardhigani kshamasramana in about the middle of the 5th century A.D. This is the heriod of the Guptas. The *Śvetāmbara* tradition asserts that this form of  $\overline{A}gamas$  is available to them.

In this literature the twelve Angas are considered to be the central core that preserves the tradition. It is therefore thought that a study of the towns noted in these Angas be undertaken. Incidentally, it may be pointed out that this literature requires critical editions on modern lines.

#### Problem :

In our country traditionally one knows that towns and cities existed from high antiquity. But very little information is available about the nature of their plan, growth pattern, their history etc., in which we are interested to-day. For understanding these aspects of our large habitats one has to study the local traditions, the available literature and the archaeological remains, that are obtained. at the identified site.

#### Aims and Methods :

In this broad sphere of urban studies, this paper tries to analyse the data available in the *Angas*, so that it could throw light on the towns and cities noted in them. The search was conducted to understand the nature of towns, their townscape, fortifications, road-system, planning, water-system, traffic etc. that might be available.

#### Methods :

For achieving this aim, the primary method was the examination of the reference to the towns and cities in the Angas. Pandit Shri Dalsukh Malvania, Shri Rupendrakumar Pagariya helped the author in this difficult task. Dr. Ramniklal M. Shah and Dr. Nagin J. Shah gave the benefit of certain discussions. The other staff of the L. D. Institute of Indology also gave much assistance. Without this cooperation, this basic work would not have been completed as the authors' knowledge of the language of the Angas is very poor.

The reading pointed out that the references to the towns had four characteristics :-

- (i) Most of the references merely mentioned the names of the towns.
- (i i) Some of them gave sparing references to the plans.
- (iii) Many mentioned the town and indicated by term Vannao, that their description should be followed as per Jain tradition-from the one in Aupapātika Sūtra 1, that is from an Upānga.
- (iv) Some times after giving a few phrases, the term Vannao was used.

The third and fourth characteristics indicated that a perusal of the Aupapātika Sūtra 1 was essential. Its first sūtra described Champā. Similarly the Rāyapaseniya Sūtra 1 also had described the

#### Town Plannig in the Jain Anga

city of  $\overline{A}$  malakappā. Both these descriptions were studied and analysed.

#### **Comparision** :

After completing this reading and its analysis, it was compared to that existing in the Digha Nikāya, the Maijhima Nikāya of the Buddhists, the Meghadūta etc.

The results were compared to the *Šilpa texts* like *Aparajita*prethā, for understanding the aspects of town planning.

After this perusal of literature, the phenomenon described in the Angas and Upanga literature was compared to the available archaeological data.

Finally, prior to drawing the conclusions it is essential to indicate the limitations of this study.

#### Limitations :

The limitations to this study arise from the nature of the data. Following few of them are noted.

(1) The Angas represent the work of Jain Munis. Their code of conduct noted in the Dvitiya śruta skandha of Acārānga seems to have acted as a constraint in the description. The first constraint noted in the Tratiya Adhyayana, Trtiya Uddešaka state that a monk should not observe the geo-morphological features, forts, details of the cities etc. This prohibition would naturally restrict a monk from observing and studying the town and applying the present day method of study. The second constraint is noted in the Caturtha Adhyayana, Dvitiya Uddešaka about the use of language. This constraint along with the first will not permit the Jain monks to study the towns and describe them as we do at present.

These constraints would be followed to a certain extent and therefore, they would restrict the monks, from the detailed studies of the habitats. Like the Jain monks, the Buddhist monks were also Mumukşus, so their Tripiţakas show similar general tendencies.

- (ii) The poetic descriptions are not academic studies, so they represent the poet's vision of the towns and hence this literature also suffer from this limitation.
- (iii) Archaeological studies are also limited.

With these limitations the study is capable of throwing good light on some features of the towns and cities that are discussed below.

#### **Descriptions of Urban Centres :**

The descriptions of the Aupapätika and  $R\bar{a}yapaseniya$  are identical, and the Angas take them as standard. The Jnätädharmakathā 5. 2, Antagadadasā 1.8 and the Samavāyānga 12 refer to the towns that give some ideas of their plan.

The description of the Aupapātika and the  $R\bar{a}yapasen\bar{i}ya$  indicate the existence of 42 notions of the towns. These notions are tabulated here :

| Notions                              | Statements of Notions | s Percentage (Approx) |
|--------------------------------------|-----------------------|-----------------------|
| 1. Name of the town                  | 1                     | 2.4                   |
| 2. Description of the re             | egion 4               | 9.5                   |
| 3. Peace and Prosperit<br>the region |                       | 19.00                 |
| 4. Description of the t              | town.                 | ,                     |
| (a) Moat, Fort and                   | Gate 6                | 14.00                 |
| (b) Buildings                        | 2                     | 5.00                  |
| (c) Roads and cros                   | sings 2               | 5.00                  |
| (d) Traffic                          | 4                     | 9,5                   |
| (e) Markets                          | 2                     | 5.00                  |
| 5. Water resources                   | 2                     | 5.00                  |
| 6. People                            | 4                     | 9.5                   |
| 7. Praise of the Town                | i 7                   | 16.1                  |
| Total                                | 42                    | 100.00 (Approx)       |

The table indicates that the description includes not only the name of the town, but also, along with various aspects of its descriptions, it contains information about the region also.

#### Town Plannig in the Jain Anga

#### Names of Towns :

The Anga literature notes the towns in at least two catagories One of it is the territorial towns and cities like Campā, Hastināpur, Rājagīha, Kaušāmbi, Śrāvasti, Dvārāvati, Vitašokā and others. The other is the terrestrial ones like Saudharma Kalpa, Kşema. Kşemāpuri, Ristā, Susimā, etc. The study for the identification of the territorial ones, and understanding their area, planning, history etc. requires careful future work. In this short paper this exercise is not undertaken as per restrictions of the seminar. The Vannao of these towns tries to describe them. This townscape is discussed in this paper.

#### Town-plan :

The description gives the shapes of towns, and help one to understand their planning. The following four town-plans are noted or could be inferred from the description.

- 1. Dhanukudil or Addhacanda.
- 2. Avata
- 3. Caturasra.
- 4. Gopuccha.

#### Dhanukndil :

Usually in fortified towns, the port line covers it up and explains the shape. The  $Pr\bar{a}k\bar{a}ra$  is noted in *Aupapātika* and  $R\bar{a}yapaseniya$  $S\bar{u}tra$  1 as *Dhanukudil* and *Addhacanda*. Besides the cities of *Campā* and  $\bar{A}malakapp\bar{a}$ , the terrestrial *Saudharmakalpa* ( $R\bar{a}yapaseniya$ , 112) is also described as *Addhcanda* or of the same shape. Thus the towns were of *Ardhacandra vāstu* of the *Śilpa* text *Aparā Jita*  $P_{fcch\bar{a}}$  57, 10, 22.

Interestingly this shape seems to be either planned or develops in the riverine cities. The geomorphological character of the area forms the physical back-ground for this plan. In the riverine areas, the main stream is joined by the subsequent erosional nālās and develop the bad-land topography. In this topography usually, uneroded small plataeus develop. On two sides of these plataeus, erosional  $m\bar{a}l\bar{a}s$  join the main stream and often produce D-shaped higher areas. These higher areas on the cutting side of the main stream are usually free from floods and hence they are admirably suitable for building villages, towns etc.

On such sites, the natural development leads to the growth of the habitation from the river side and it spreads inland following higher contours. This development leads to the typical *Dhanukudil* Town. Alternatively, if a large settlement is required the higher area of *Dhanukudil* shape is covered by the fortifications. In either case the town becomes *Dhanukudil* as noted in the *Upāngas*. A perusal of the cities like Ahmedabad, Surat, Mathura, Fort of Agra, Delhi and others indicate the operation of these geo-morphological forces.

This territorial experience could help the imagination to develop the thoughts of terrestrial towns. It could further be strengthened by the semi-circular shape developed by viewing the horizon-zenithhorizon from one direction to the opposite one. Probably such experience would explain the idea of Addhacanda of the Saudharma Kalpa, as noted in the  $R\bar{a}yapaseniyo$ .

#### Âyata :

The  $\overline{A}yata$  plan could he inferred from the exaggerated descriptions of Dvārāvati, Pundaragiri, Vitasokā and other towns noted in *Jnātādharma Kathā-5.1*, Antagada Dasa-1.8. It is noted that the towns were 12 Yojanas x 9 Yojanas. In simple terms it was a dimension of rectangular or  $\overline{A}yata$  towns.

#### Caturasra :

This shape of the town Vijaya in Sumavayanga, is noted in an exaggerated form as 12,000 Yojanas in length and breadth. These dimensions indicate the square or *Caturasra* plan. Such plans exist at sites like Vadodara, Dabhoi etc.

#### Gopucchs :

The description of  $S\bar{u}ry\bar{a}bha$  Vimāna in the Rāyapaseniya 113 notes this plan in the terrestrial area of Suryābha in Saudharma Kalps. Does it refer to territorial or terrestrial experience ?

298

#### Town Plannig in the Jain Anga

On the territorial plane, this shape is a long narrow one with broader area on one side. Such geo-morphological features are found in the riverine areas, as well as in valleys and on ridges in the mountainous terrain. The Ancient Tripuri on the Narmada, *Vastrāpatha Ksetra* of Girnar, and some of the areas of various *Tuks* on Palitana etc. follow this pattern, and might form the basis of this exaggerated description.

The terrestrial experience of the Uttara Falguni Nakshatra in Simha R $\overline{a}$ si, the shape of Vrścika, etc. also could give this idea, But, this does not explain the term Gopuecha, and hence should not be emphasised as forming the basis of the *description*.

#### Forts :

The Angs have described the forts of these settlements as having the  $Pr\bar{a}k\bar{a}ra$ ,  $Parikh\bar{a}$ ,  $Attalik\bar{a}$ , Cariya etc. The  $Parikh\bar{a}s$  are the moats that surround the towns, the  $Pr\bar{a}k\bar{a}ra$  is the fort wall.

Its description in the  $R\bar{a}yapaseniya$ , 113 suggests a trapezoidal section, of the earth-works. The existence of mud-wall fortifications at Mathura, numerous earthen embankments indicate the accuracy of this general statement. Archaeological relics of such sloping walls are found at *Kausāmbī* and other sites.

The descriptions of Kapisirsa or merlons, the attalika and Cariya are too generalised to require comments. The merlons are of different patterns and their vantage for discharge of weapons have different angles. Without any reference to these features, no chronological or historical comments are possible.

The passage behind the merlons is also noticed. This is a general notice of the main defence line of the city.

### Gates :

The entry to the fort is provided by the gates. The weapons of defence are generally noted, but the description does not refer to the barbicans, and therefore, it is not clear whether this feature was not noticed or did not exist. The archaeological data provides for both varieties and therefore the latter alternative is not possible. the description is silent on the number of gates and therefore it hinders the proper evaluation of the plan.

The door way noticed as  $D\bar{a}ra$ , Torana, Gopura is evidently a mixture of Torana and Gopura. They usually do not coexist and therefore, the description indicates tautology for effect. The doors with their strong nails,  $Argal\bar{a}$  etc. suggest their formidable strength.

## **Roads** :

As already noted above that the number of gates is not given and therefore, one fails to understand the complete road pattern. only its generalised ideas could be envisaged.

From the gate the  $R\bar{a}yamagga$  moved in the interior. Its length and breadth is not available.

#### Traffic :

On these roads heavy traffic with elephants, horses chairots, palanquins and pedastrians is noted. This description indicates a fairly heavy traffic on sufficiently broad main roads.

These descriptions are silent on the nature of the level of road surface, but its cleaning, and occassional sprinkling of water, suggest the usual dusty roads. The actual roads with paved and unpaved road surface, efforts at levelling etc. are noticed in archaeological work.

#### Road Mesh :

The town-plan has an important aspect of the road mesh. It develops different patterns. The Angas note Simghadiya, Tiga, Cauka Carcara that indicate them. Simghadia is a triangular area. It is a highly characteristic feature of Dhanukudila, Vrtta, Vrttāyata plan where the radial road pattern is utilised. In the Caturasra or  $\overline{A}yata$ planning this pattern does not develop in the grid. It would only develop, if diagonals be used for road-pattern. But the *Śilpa* texts usually do not prefer this plan. Under these circumstances Simghadiya becomes a typical pattern of Dhanukudil form of towns noted in the Angas and Upāngas.

# Town Plannig in the Jain Anga

The *trika* is a tri-junction that would be the general feature in different plans, specially at peripherial points, depending on the plan.

The Cauk and Catvara are however, characteristic features of Ayata and Caturasra planning. These are road crossings and open areas at such crossings in suitable parts of the town. These features are seen in many Indian towns where they are known as Cauk, Cakalā, Corāyā, etc.

It is interesting to note that while the main pattern be radial, the houses, smaller residential areas like Katarā, Pole, Vādā,  $P\bar{a}taka$ , etc. follow Caturasra or  $\bar{A}yata$  plan and therefore these features of Cauk and Catvara are found in Dhanukudia towns also.

#### Houses :

Within the road mesh houses, residential areas, commercial centres are developed.

The Angas describe lines of white coloured houses. Some information about the entrance, bath rooms, kitchen, etc. are found in the texts like  $\overline{A}c\overline{a}r\,\overline{a}nga$ , but their details are not given.

The palace area is mentioned but the details are absent. The references to different Sabhās like Suddarmā Sabhā, Alankāra Sabhā, Vyavahāra Sabhā, Layaņa etc. are noticed, but they require separate discussion, Incidentally it may be noted that some of the features are highly exaggerated.

#### Markets :

Markets are casually noticed in the town, Its commerce of commodities is also noted with general statement that markets were full of different commodities.

#### People :

The cities were inhabited by rulers, their retinue, businessmen, artisans, actors, dancers, musicians, story tellers, gymnasts, and others. They are not the primary producers of food and others basic requirements. Those who produced food and such other primary necessities were living in the *janapadas*. Therefore, the professions of those living in towns were urbane and hence the description in the Angas is that of urban centres.

#### Suburban area :

These urban centres have a tendency to expand. This expansion develops the suburban areas where gardens, gardenhouses, temples etc. develop. Such suburban areas are noted in the Angas. They had Caityas, settlements of women etc. These suburban areas were known to the Buddhist Tripitkas which refer to the Arāmas of different individuals including, ladies like Amrapāli in different cities. This character of the Indian towns is described by the poet Kalidāsa in Meghdūta 7 as गन्तच्या ते वसतिरलका नाम यक्षेश्वराणां बाहह्योद्यान स्थितहर शिरश्वन्दिका घोत हम्यां"।

This suburban area occupied by *Caityas* and its forests is noted in the *Mahāparinibbāņa Sutta* also. There it is seen that the *Caitya*, a funerary structure was outside the city, in its suburban area where cremation ground also existed. The description in the *Angas* gives correct situation of the townscape. The description suggests that the *Caitya* existed in a well-wooded area out-side the main city. It was both a place of worship and entertainment as noted in the description. Such situation develops during festivals. Usually preacher-mendicants stay in such religious centres out-side the main habitation.

#### Water Supply:

The towns were supplied with enough Agada, Tadāga, Dihiya, Vappiņa, Puşkariņis etc. However, their distribution in the towns is not well defined. The descriptions of Saudharma Kalpa suggest their existence is palatial areas. They might have existed both inside the city as well as out side. But the descriptions of stepwells, Pushkarinis, Tadāgas etc. in the same town should be treated as generalised descriptions only. Here different forms of acquatic construction are mixed up. Janapadas.

#### Town Plannig in the Jain Anga

#### Jamapadas

The flourishing cities had their prosperous regions, studded with habitats and fertile land having good fields and cattle wealth, etc. They formed the infrastructure for the towns noted in the Angas.

#### Conclusions :

The analysis of the description of cities in the Angas, upāngas and their comparision with other literature as well as archaeodogical relies help one to draw the following conclusions.

- (1) The descriptions in the Angas and Upängas are generalised. Specific details of cities are not available. The restricitve regulations of observation and use of language for the Jain monks seem to have played their role in developing these writings. If the cities noted in the Angas are to be studied, it would require special effort with the tools of Urban Archaeology.
- (2) From this initial study, it is seen that four town-plans the *Dhanukudil*, *Ayata*, *Caturasra* and *Gopuccha* are known to this literature. Further work for detailed study is essential.
- (3) The narrations suggest that the towns that existed as well as some imaginary ones are also noted. Exaggerated dimensions is an essential feature of this narration.
- (4) The well protected towns with their *Prākāra* and *Parikhā* are described. But their nature of construction, materials, etc. is not properly described, so it requires further work to understand them, often, there is exaggeration of the materials used for construction.
- (5) The descriptions follow the pattern of *Paura Janapada* so the region, the suburban areas and the towns are noted. The region is generally riverine, with occasional reference to sea-ports and towns near hills.
- (6) The economic activities of the population of the towns suggest that they were highly urbanised according to even modern definitions.

- (7) The description of the towns in Angas and Tripitakas is similar so far as their details are concerned. The Upangas have preserved more details.
- (8) The narration of towns is of a period earlier than that represented by the Silpatext Aparājita prechā, as the Vāstuof town noted in the Anga has a different tone. It seems to reflect the town plan of cities like Mathura.
- (9) The descriptions of some Vimānas in the Upāngas do not seem to go to a period earlier than circa 5th century A. D. The possibility of later date for them do exist. This point requires further research.
- (10) On the whole, these descriptions preserve a long tradition of town plans beginning from at least the Mauryan eriod and continuing up to about 7 th/8 th century A. D. Further work in Urban Archaeology is essential for understanding the towns noted in the Angas, the core of Agama literature.

DR. K.R. CHANDRA, M.A., Ph. D. Retd. Reader & Head of the Dept. of Prakrit and Pali,School of Languages, Gujarat University, Ahmedabad. Born : 28-6-31, Sirohi, Rajasthan. M.A. Pali-Prakrit (Nagpur, 1954) Ph.D. Prakrit &



Jainology, (Vaishali, 1962) Lecturer, Nagpur Mahavidyalay, Nagpur. Senior Research Officer, L.D. Institute of Indology, Ahmedabad. Reader and Ph.D. Guide, Gujarat University, Ahmedabad-9 Author, Compiler and Editor of 18 Books. Contributed more than 100 papers & articles. Presented papers in 30 Conferences and Seminars. Organised Two Seminars (1973 & 1986) Recipient of Muni Shri Punyavijayaji Prize & All India Prakrit Conference Award Hon. Secretary of Prakrit Jain Vidya Vikas Fund Outstanding works authored, compiled and edited :

- A Critical Study of Paumacariyam by Vimalasuri
- Co-compiler of Prakrit Proper Names Dictionary
- · Bhagwan Mahavir : Prophet of Tolerance
- Proceedings of the Seminar on Prakrit Studies (1973)
- प्राकृत भाषाओं का तुलनात्मक व्याकरण एवं उनमें प्राकृ—संस्कृत तत्व
- प्राकृत हिन्दी कोस (पाइय-सद्द-महण्णवो की किंचित् परिवर्तित आवृत्ति
- . नम्मयासुंदरी कहा, हिन्दी अनुवाद सहित
- 🐐 प्राचीन अर्धमागधी की खोज में
- परम्परागत प्राकृत व्याकरण की समीक्षा और अर्घमागधी (शीघ्र ही प्रकाश्यमान)
- आचारांग (अर्धमागधी के प्राचीनतम ग्रन्थ का भाषिक दृष्टि से) का सम्पादन कार्य विद्यमान

This collection of Seminar papers on the Jain Canonical Literature will be found useful and valuable from two points of view : Some papers occupy themselves with the study and discussion of topics and issues specific to the Ardhamagadhi Canon or broader Jain sacred tradition. The others, however have adopted a comparative perspective relating to the Jain and non-Jain traditions. It is being now increasingly recognised that there has been considerable disproprtion in the study of the Vedic-Hindu, Buddhist and Jain tradition in that much more atterntion has been devoted to the differences between them or their specialities rather than to what is so much commonly shared by them for 2500 years. These papers can be thus looked upon as a pointer in that direction. All concerned in this laudable scholarly endeavour deserve our congratulations. H. C. Bhayani

'जैन आगम साहित्य'' के विशेष अभ्यासकी आवश्यकता को देखते हुए गुजरात युनिवर्सिटी के भाषा साहित्य भवन के प्राकृत—पालि विभाग के अध्यक्ष डॉ. के.आर.चन्द्रने डायरेक्टर के रूप में यू.जी.सी.की आर्थिक सहायता से ''जैन आगम संगोष्ठी'' का आयोजन 1986 के ऑक्टोबर माहकी ता. 16 से 18 तक किया था। यह प्रंथ संगोष्ठीमें प्रस्तुत लेखों का सूझबूझ के साथ किये गये चयन, संकलन और संपादन का सुफल है। इस पुस्तककी विशेषता यह है कि इसमें केवल जैन विद्या के निष्णातों ढारा लिखे गये लेखों का ही संग्रह नहीं है किन्तु विद्या के विविध क्षेत्रों के निष्णातों ढारा लिखे गये लेख भी हैं। आगमों की मीमांसा अनेक दृष्टियों से संभव है यह प्रस्तत पुस्तक ने दिखा दिया है।

इसमें आचार्य श्री तुलसी, उनके शिष्य महाफ़्रज़ श्री युवाचार्यजी, डॉ. जगदीशचन्द्र जैन, प्रा. मधुसूदन ढांकी जैसे जैन विद्या के निष्णातों के लेख तो हैं ही साथ ही साथ अंतरीक्ष वैज्ञानिक डॉ. पोखरणा, स्थापत्य कला के निष्णात डॉ. आर.एन.महेता जैसे विद्वानों के लेख भी हैं। यह पुस्तक आगमों के अध्ययन के लिए एक नयी दिश्रा प्रस्तुत कर रही है ।

पद्ममूषण पं. दलसुख मालवणिया