

# જૈન આગમ સાહિત્યનું સ્વરૂપ

ભારતની ધર્મ ત્રિવેણી રૂપે ગણાતા બ્રાહ્મણ, જૈન અને બોહ ધર્મના મહાન (આચાર્યોએ) ધાર્મિક સાહિત્યનું સર્જન કર્યું અને આ સાહિત્ય દ્વારા ભારતની પ્રજ્ઞમાં સંસ્કાર સીંચન કર્યું.

ભારતના સિદ્ધો, તપસ્વીએા, આવ' દુશ એ અને યાગીએ! દ્વારા આપવામાં આવેલ આ જ્ઞાનજ્યાતના વારસાને સતેજ રાખીને આજપર્ય'ત અનેક પ્રકારના ધાર્મિક સાહિત્યની ચુગપુર્ષાએ રચના કરી છે. ધર્મના મૂળ તત્ત્વાથી ગુંથાયેલું આ ધાર્મિક સાહિત્ય આજે પણ ભારતને ગૌરવ અપાવે છે. અને જીવનવ્યવહાર માટે એટલું જ પ્રસ્તુત છે. આચાંચીએ ત્યાગથી વિશુદ્ધ બનીને આપેલા ઉપદેશમાં કેવળ શ્રદ્ધાના પીઠળળથી જ સમાજમાં ટકી રહેવાનું સામર્થ્ય હતું. વિજ્ઞાનના પ્રભાવના પરિણામે આજે શ્રદ્ધાના જ અભાવ <mark>જોવામાં આવે છે.</mark> એટલે ધર્મના સનાતન સત્યાને પણ આજના વૈજ્ઞાનિક યુગના પ્રત્યક્ષ પ્રમાણાની કસાટીમાંથી પાર <del>ઊતરવું પડે છે. ધર્મના આ સત્યોન તેમના અસ્તિત્વની</del> સાખિતી અને ઐતિહાસિક સાખિતીએાથી કરયા પછી જ આજે જનસમાજ તેમને અપનાવે છે. ધર્માચાર્યીએ ઉપદેશેલા ધર્મતત્ત્વોને પણ આજના વૈજ્ઞાનિક યુગમાં તર્કની કસોટી પર કસવામાં આવે છે.

જૈનધર્મના ગૌરવને પ્રાચીન ઐતિહાસિક સાબિતીએ દ્રારા આજે પ્રમાણિત કરવામાં ભારતીય અને વિદેશી વિદ્રાનાએ ભારે જહેમત ઉઠાવી છે. અને તેના ધર્મશાસો દ્રારા રજૂ કરવામાં આવેલ તત્ત્વજ્ઞાનને આ યુગની એક માત્ર આધારશીલા ગણવા આ કેટલાંક વિચારકા પ્રેરાયા છે. અને તેથી આજે ધર્મસાહિત્યના અભ્યાસ તરફનું વલણ જોવામાં આવે છે.

સમાન તાત્તિક સિંહાંતા અને કિયાકાંડને માનનારા-ઓના એક સંપ્રદાય અને છે, અને તેમના માર્ગદર્શન માટે દાર્શનિક સાહિત્ય સર્જાય છે. આ સાહિત્યના પ્રામાણિક, મીલિક અને માનનીય ભાગ (શાસ) કહેવાય છે, સર્વામાન્ય ગણાય છે અને પૂજાય છે. માન્યતાઓની યથાર્થતા કે યાગ્યતા અને ચહિયાતીપણું અતાવવા આચાર્યો પ્રયત્ન કરતા હોય છે. અને પંથનાં મૂળ લખાણાને શ્રેષ્ઠ તથા અંતિમ આધારરૂપે ગણતા હોય છે. તેઓ એમ માને છે કે શાસો ઈ થરરચિત છે અથવા કાઈ પુષ્યશાળી આત્માઓનું સર્જન છે. જૈનધર્મ સાહિત્યનું સર્જન પ્રધાનપણે ગણધરા, આચાર્યો, સૂરિઓ કે મુનિઓ દારાજ થયું છે. ભગવાન મહાવીરનાં વચનાને આવરી લેતા મૂલ આગમ પર નિર્ધુ ક્તિ. ભાષ્ય, ચૂર્ણ, અવચૂર્ણિ, ટીકા, વૃત્તિની રચના કરવામાં આવી છે. ઉપરાંત તે આગમાને અનુલક્ષીને ધાર્મિક શંથા તેમજ નાટક, કથા, (કાળંબરી) વ્યાકરણ, છંદ, કાશ, જ્યાંતિષ, કાવ્ય, મહાકાવ્ય, ત્યાય, તર્ક જેવું અન્ય સાહિત્ય રચાયું છે. સંસારત્યાં કરી શ્રમણ દીક્ષા લઈ ધંમાંપદેશક તરીકે સ્થાને સ્થાને વિહત્તા આચાર્યોએ અને તેમની શિષ્યપર પરંપરાએ આવું વિપુલ સાહિત્યનું સર્જન કર્યું છે.

ને સંરકૃત ભાષામાં હિન્દુ ધર્મશાસ્ત્ર, વેદ, પુરાશ્, મહાભારત. રામાયણ જેવા અનેક મહાસંયા રચાયાં છે. તો અર્ધમાગધી ભાષા (પ્રાકૃત) માં રચાયેલા જૈનધર્મ શાસ્ત્રોમાં આગમસૂત્રો એટલાં જ મહત્ત્વનાં છે તે જ રીતે પાલિ ભાષામાં ખોદ્ધ ધર્મશાસ્ત્રોના ત્રિપિટ્ક સંયોને પણ અગત્યનું સ્થાન મળ્યું છે. આમ ત્રશે પરંપરાના ધર્મશાસ્ત્રોની ભાષા અલગ અલગ છે અને તે જુદા જુદા મહાજ્ઞાની પુરુષોની રચના છે. આવા કર્તું ભેદ હોવા છતાં તેમાં નિરૂપાયેલા સિધ્ધાંતામાં ખૂબ જ સામ્ય જણાયું છે. ત્રશે ધર્મશાસ્ત્રોનું હાર્દ ત્રણ તત્ત્વોમાં સમાયેલું છે. (૧) કર્માવપાક (૨) સંસારબંધન અને (૩) મુક્તિ. ત્રણે ધર્મસંસ્કૃતિનું આખરી ધ્યેય સર્વ કર્મોના ક્ષય કરી મુક્તિ મેળવવાનું છે. આમ ત્રણે સૈધ્ધાંતિક દૃષ્ટિએ એક જ લદયળ દુએ પહોંચવાના આશ્રય ધરાયે છે.

'જેત સાહિત્ય' અને જૈન આગમ સાહિત્ય' એ ખંને વચ્ચેની ભેદરેખા વિશે કેટલાંક અભ્યાસીઓમાં અરપપ્ટતા પ્રવર્તાની ભેવામાં આવે છે. જૈન સાહિત્ય એટલે એવું જૈન- ધર્માવિષયક સાહિત્ય કે જેમાં જેત ધાર્મિક સિલ્ધાંતસૂત્રો ઉપરાંત વિવિધ ધાર્મિક વિષયા પરના અન્ય સાહિત્યના સમાવેશ થતા હાય. પ્રાચીન ભારતીય વાહમયના લિલત તેમ જ શાસાંય તમામ પ્રકારાના નમૂના જેન સાહિત્યમાં પણ



પડેલા છે. 'જેન આગમ સાહિત્ય' એટલે જૈનાના મૂળ ધાર્મિક ત્ર'થા-'' રિકપ્ચર્સ'' અથવા કેનન્સ તથા તે ઉપરતું ભાષ્યા-ત્મક અને ટીકાત્મક સાહિત્ય. શાર્પેન્ટિયરે '' સિધ્ધાંત'' શખ્દના ઉપયાગ જૈન આગમ સાહિત્યને અનુલક્ષીને જ કર્યો છે.

જેન માન્યતા પ્રમાણે વિશ્વનું સર્જન થયું નથી અને તેના અંત પણ નથી. બીજા શબ્દામાં વિશ્વ કાળકમે બદલાયા કરે છે. સમયાનુસાર અને જરૂરિયાત પ્રમાણે તેનું સ્વરુપ બંધાતું અને બદલાતું રહે છે. સમગ્ર બ્રહ્માંડમાં જૈનધર્મ સદાને માટે જીવંત છે. અને તેનું ધર્મસાહિત્ય પણ જીવંત છે.

અવસ પિંણી કાળમાં ભગવાન શાંતિનાથના સમયમાં જે જૈનશાઓ રચાયાં તે સર્વ આજે પણ શબ્દશા અકબંધ છે એવું નથી. તે શાસ્ત્રો તેના મૂળ સ્વરુપમાં કે માનસિક ચેતનામાં રહેલા છે એમ જૈત પર પરા માને છે. પશ્ચિમના વિદ્વાનાએ જૈતશાસ્ત્રોનું મૂલ્ય ઘણું ઉંચું આંકયું છે. પ્રા. હર્મન યા કાળીના જણાવ્યા પ્રમાણે જૈન સૂત્રા (classical) પ્રશિષ્ટ સંસ્કૃતથી પણ વધુ પ્રાચીન છે. અને તેમાંના કેટલાંક તેા ઉત્તર બીધ્યા (મહાયાની) પંચના જ્નામાં જૂના પુસ્તકાની બરાબરી કરી શકે તેવાં છે.

જૈનધર્મનાં મૂળભૂત સિદ્ધાંતાને આવરી લેતાં મૂળં ચંચાને 'આગમ' સાહિત્ય તરી કે એાળખવામાં આવે છે. તેના શાબ્દિક અર્થ અનુસાર '' આગમ'' એટલ એવું ઉત્કૃષ્ટ સાહિત્ય જે માત્ર શ્રુતપુરુપાના મુખેયી ઉચ્ચારાયેલું હોય, અર્થાત્ અરિહંત ભગવંતના ઉપદેશ અથવા તીર્થસ્વરૂપ શ્રમણ ભગવાન મહાવીરે આપેલાં તત્ત્વવિષયક પ્રવસ્તો એ જ આગમાં છે.

જૈનધર્મ અનુસાર કેવલજ્ઞાન પ્રાપ્ત કર્યા પછી તીર્ધ કર ઉપદેશ આપે છે. તીર્ધ કરે ઉપદેશેલા સર્વાચ્ચ માર્ગને કેટલાંક બવ્યાત્માઓ અનુસરે છે અને દીક્ષા લે છે. આવા અનુયાચી-ઓના સમૃહના ચાર રચંભ છે : સાધુ, સાધ્વી, શ્રાવક અને શ્રાવિકા સંપ્રદાયના અંગ્રેસરને ગણધર કહે છે. અને તેમણે ભગવાનના ઉપદેશને સુત્રબદ્ધ કર્યો છે. ગણધરાએ રચેલા જે ગંધા તે આગમાં. આમ આગમાના કર્યા ગણધરા હતા. પ્રત્યેક ગણધર અંગાની રચના કરો છે અને તે દાદશાંગાન નામે ઓળખાય છે. પ્રાચીન કાળમાં એ સાહિત્યની દીકદીક પ્રમાણમાં રચના થઈ હોવા છતાં આજે તેમાંનું બધું જ સાહિત્ય પૂર્ં ઉપલબ્ધ નથી.

જૈનધર્મના ભંને પંચા શ્વેતાંબર અને દિગંબર મહાવીર નિર્વાણ પછી અચેલત્વ તથા બીજા અનેક પ્રશ્નાને કારણે ગ્રેસા ઘયેલા. ભંને પંચાનું સાહિત્ય જુદું જીદું છે. પરંતુ જૈનતત્ત્વજ્ઞાનનું સ્વરૂપ બંને શાખાઓમાં કાઈપણ ફેરફાર સિવાય એક જ છે. વૈદિક તેમજ બીહમતના નાનામાટા અનેક ફાંટાઓ પડ્યા હતા અને કેટલાંક તા એકબીજાથી તદ્દન વિરોધી મંતવ્ય ધરાવતા હતા જો આ સર્વ ફાંટાઓમાં આચારવિષયક મતભેદ ઉપરાંત તત્ત્વચિંતનની બાબતમાંયે કેટલાક મતભેદ જોવામાં આવે છે. તાે જૈનમતના તમામ ફાંટાઓ માત્ર આચારભેદ ઉપર જ સર્જાયેલા છે. તેમનામાં તત્વચિંતનની બાબતમાં કાેઈ મોલિક ભેદ હજી સુધી જોવામાં આવતા નથી.

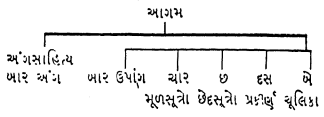
શ્વेतांणर मत प्रमाणे आगम साहित्य महावीर प्रिण्त छे अने गण्डधराओं तेने सूत्रअद हर्युं छे. ज्यारे हिगंणर मत अनुसार ते महावीर प्रिण्त એटले हे तेमनां मुजेशी ढिच्चारायेलुं छे अने हाल के उपत्रव्ध छे ते मूण नथी, पाछणशी लागयेलुं छे. तेमना मते मूण आगम साहित्य घणुं नाश पाम्युं छे. आम छतां तेमना अंथामां प्राचीन आगमोने। हिंदलेण क्रेबा मणे छे. कैन परंपरानुसार लगवाने आगमोनुं निरुषण् हर्युं अने तेमना गण्डधराओं तेने सूत्र रूप आप्युं:

अस्य भाषद अरहा, मुत्तं गंथंति गणहरा निउणा सातणस्य हियड्डाए तने। मुत्तं पवत्तेई ॥

સૂત્રમહ કરનાર ગહુધર અહીં જહાવે છે કે હું મારું સ્વતંત્ર કાંઈ કહેતા નથી. મેં ભગવાન પાસેથી આમ સાંભળ્યું છે અને ભગવાન મૂળ વક્તા છે. એક વ્યક્તિ કાંઈની પાસેથી સાંભળેલી વાત જ્યારે કરીથી કાંઈને કહે ત્યારે તેમાં ભાવ એક જ હોવા છતાં શગ્દ, સ્વરૂપ, સ્વર, શંલી વગેરેમાં ફેરફાર થવાની પૂરપૂરી શક્યતા રહેલી હોય છે. સૌ પ્રથમ ભગવાન પાતાના આશય પ્રગટ કરે છે. અને પછી ગણધરા તે પ્રવચનાને પાતપાતાની શૈલીમાં રજ્ કરે છે એવું પરંપરાનું માનવું છે.

પ્રત્યેક અંગસૂત્રની વાચના એક કરતાં વધુ છે એવું તં દીસૂત્ર અને સમવાયાંગમાં જણાવવામાં આવ્યું છે. ભગવાનના અગિયાર ગણધરામાંના ઈન્દ્રભૃતિ અને સુધર્માસ્વામી સિવાયના સર્વ ગણધરા મહાવીરસ્વામીની હયાતીમાં જ નિવાલ પામેલા. સુધમાંસ્વામી દીધાંયુષી હતા તેથી ભગવાનનાં પ્રવચનાના પ્રત્યેસ લાભ તેમને વિરોધ મળ્યો હતા. તેમણે અંગા આદિ ગૂંથી શ્રીમહાવીરના ઉપદેશ જળવી રાખ્યા અને તે શિષ્ય – પ્રશિષ્ય પરંપરાન પ્રાપ્ત થયા. આ પરંપરાંગે આ ગમૂળ વારતાને કંડરમ રાખીને તેનું જતન કર્યું હતું.

શ્વેતાંબર સંપ્રદાય આગમાની પીસ્તાળીસની સંખ્યા ગણાવે છે. આ આગમ સાહિત્યને મુખ્ય બે વિભાગમાં વહેંચી નાંખવામાં આવ્યું છે.





आगम साહित्यना समय ઈ.स. पूर्व पभी शताण्हीशी धि.स.नी पभी सही सुधीना जाषाय छे. मढावीररवाभी से स्थापेक्षा संघ माटेना नीतिनियमा घणां ४८४ छतां. मढावीरना प्रचारनुं इन्द्र भगध छतुं अने त्यां એકधारी प्रहरती आइता चाक्षी छती. न्यारे सम्राट्ट चंद्रशुप्त मीर्यना शासन हरम्यान भगधमां जार वर्षना लयं इर हुण्डाण पडचो त्यारे मानवळवन हो हा छुं पड्युं ते व जते त्यां श्रुत- हेव छी लद्र जा है या हुण्डाणमां ते। जारा प्रचा प्राप्त नहीं थाय अने गृहश्यीओने लारइप थवाशे सेम विचारीने ते ओओ विशाण शिष्यसमुहाय साथे हिस छुं लारत तरह विहार क्यों. वीर निर्वाण पछी १६० वर्ष ओटबे आशरे धि. सं. पूर्व इस्मां स्थुलिलद्र थाडा शिष्यो साथे मगधमां क रहा। ते ओ चौह पूर्व धरना ज्ञाता हता.

वीरनिर्वाण पणी संगलग ८२७-८४० वर्ष पणी ( ही. स. 3००-313 मां) आगमोने सुन्यवस्थित रवर्ष आपवा माटे आर्थ रहं धिसना सानिश्यमां मधुरामां ओह संमेसन योत्तयुं छतुं. अहीं ले श्रुतनुं संहसन हरवामां आव्युं ते हासिह श्रुत हहेवायुं. आगमश्रुतना के विसाग पाडवामां आवेसा छे: (१) आंगणाह्य (२) आंगप्रविष्ट. आंगणाह्यना के लिह छे (१) आवश्यह (२) आवश्यह व्यतिरिहत अने आवश्यहना सामिष्ट वि. छ लेह छे, तेवा आवश्यह व्यतिरिहतना पण्च हासिह अने छत्हासिह सेम के लेह छे. आ संभेसन मधुरामां यात्र्यक्ष होवायी तेने माथुरीवायना नाम आपवामां आव्युं.

આ સમયમાં વલભીમાં પણ નાગાળું ન નામે એક શુતઘર હતા. તેમણે વલભીમાં એક મેળાવડા યોજ્યા હતા. તેમાં એકઠા થયેલા સાધુઓએ ભુલાઈ ગયેલું શ્રુત યાદ કરીને સૂત્રાર્થના સંઘટનાપૂર્વક ઉદ્ધાર કર્યો, આને વલભીવાચના નામ આપવામાં આવ્યું અને તેના નાગાળું નીય પાઠ તરીકે ઉદલેખ મળે છે. આ વાચનાઓના ઉદલેખ આપણને ન દી-સૂત્ર અને સમવાયાંગસૂત્રમાં જ મળે છે અને આ ઉપરાંત જ્યાતિષ કરે ટીકામાં પણ મળે છે. તેના રચયિતા આચાર્ય મલયગિરિના મતાનુસાર " અનુયાગકાર" સૂત્ર માથુરી-વાચનાને આધારે લખાયું છે અને જ્યાતિષકરે ટીકા વલભી-વાચનાના આધારે લખાઇ છે.

આ ઉપરાંત અન્ય વાચનાઓ પણ થઈ છે. ત્યાર બાદ વીર નિર્વાણના આશરે ૯૮૦ વર્ષ પછી (ઈ. સ. ૪૫૩– ૪૬૬)માં વલભીમાં આચાર્ય દેવાર્ધ ગણ ક્ષમાશ્રમણના નેતૃત્વ નીચે એક સંમેલન ભરાયું ત્યારે સમય ઘણા વીતી ગયા હતા. આ સમયે જેને જેટલું યાદ હતું તે ભેગું કરીને દેવર્ધિ ગણુએ અન્ય લિપિઅહ સિદ્ધાંતાની સાથે પુસ્તકામાં ઉતાર્યું ત્યારબાદ શ્રુત ભૂલાઈ જવાના સ્ય જતા રહ્યો. આચાર્ય દેવર્ધિ ગણનો ઉદ્લેખ વાચના પ્રવર્તક નહીં પણ

આગમાનું મહત્ત્વઃ — જૈન પરંપરા પ્રમાણે આગમાની રચના મહાવીર સ્વામીના ગણધરાએ કરી છે. તેમના ઉપદેશને સૂત્રરૂપમાં બાંધ્યા. " मुत्तं ग्रंत्यित गणहरा निउणं" આ દ્વાદશાંગને "गणिणिक"" પણ કહે છે. વિદિક સાહિત્યમાં "અંગ" (વેદાંગ) શબ્દ મંહિતાઓમાં જે પ્રધાનવેદ હતા તેના અંગભત શ્રંયા માટે વપરાતી સંગ્રા છે અર્થાત્ વેદિક વાહ્મયના અર્થ મોલિક નહીં પણ ગોણ શ્રંયા સાથે છે. જ્યારે જૈનામાં અંગ શબ્દને આ અર્થમાં લેખવામાં નથી આવતા પણ ખાર શ્રંયાના ખનેલા વર્ષનું એક્ચ હાવાથી તેને અંગ કહેવામાં આવે છે. તે અંગના રચનાર શ્રુતપુરુષ માનવામાં આવ્યા છે. અને ખાર અંગાને શ્રુત કેવળીનાં બાર અંગા ગણવામાં આવ્યા છે.

ઉપલબ્ધ कैनागमा वेह केटला प्राचीन नथी पण तेमने जोद्र पिट्रहना समहातीन अधा अल्वामां आध्या छे. डा. याडाजीना कलात्या प्रमाले समयनी हाएके केन आगमोने स्थनाहाज डाईपण मानवामां आवे परंतु तेमां कं बिहत तथ्याना संजंध प्राचीन पूर्वपरंपरा साथेना छे. कैन परंपरानुसार लंब अनेह तीर्थं हरो थई गया, परंतु तेमना उपहेशमां साम्य कर्र छे. तत्हातीन प्रक छेटला तीर्थं हरना उपहेश, शासन अने विचारने वधारे महत्त्व आपे शे स्वालाविह छे. छेटला तीर्थं हर महावीरस्वामी छे अने तेमना उपहेश वधु प्रचलित जन्या छे.

મહાવીર સ્વામીએ જે ઉપદેશ આપ્યા તેને ગણધરાએ સૂત્રબદ્ધ કર્યા તેથી અર્થાપદેશક અથવા અર્થરૂપ શાસ્ત્રના કર્તા ભગવાન મહાવીર ગણાય છે અને શખ્દરૂપ શાસ્ત્રના કર્તા ગણધરા મનાય છે. મહાવીર સ્વામીએ પાતે જ જણાવ્યું છે કે મારા અને મારા પૂર્વવર્તી પાર્થનાય ભગવાનના ઉપદેશમાં કાઈ જ ભેદ નથી અને ખાદ્યાચારમાં ભેદ હોવા છતાં પણ મારા ઉપદેશ એજ પાર્થનાયના ઉપરાશ છે.

જૈન પર'પરા પોતાના ધર્મશાસને આગમના નામે ઓળખે છે. પ્રાચીન સમયમાં તેને યુત અથવા સમ્યક્યુત તરી કે ઓળખવામાં આવતું હતું. આના ઉપરથી યુત કેવલી શખ્દ હતરી આવ્યો છે. સ્યવિરાની ગણનામાં યુત સ્થિવરાને મહત્ત્વનું સ્થાન મળ્યું છે. આગાર્ય ઉમારવાતિએ યુનના પર્યાયોનો સંગ્રહ કર્યો છે. યુત આપ્તવચન, આગમ ઉપરેશ, અંતિહય,



आग्नाय, પ્રવચન, જિનવચન વિગેર પર્યાયામાંથી આજે આગમ નામે પ્રચલિત છે. સો પ્રથમ અનુયાગદ્વાર સૂત્રમાં લોકોત્તર આગમામાં દ્વાદશાંગ ગણિપિટકના સમાવેશ કરવામાં આવેલા હતા. ત્યારબાદ તેના ભેદ પાડવામાં આવ્યા અને મહાવીર સ્વામીના ઉપદેશની સંકલના દ્વાદશાંગીમાં કરવામાં આવી તેને ગોણિપિટક નામ આપવામાં આવ્યું, કારણ કે તેમાં ગણિને માટે જુતજ્ઞાનના ભંડાર હતા.

ગણધરા સિવાય પ્રત્યેક બુદ્ધે જે ઉપદેશ આપેલા તે ઉપદેશને તેઓ કેવલી થવાને લીધે આગમ સાહિત્યમાં સમાવવામાં કાઈ વિઘન ન હતું. તેથી આગમાની સંખ્યામાં અનેકગણા વધારા થઈ ગયા. તે ઉપદે સમ્યગ્ દિવાળા હાવાથી તેના કાઈ વિરાધ થયા નહીં. મૂલાચારની ગાથામાં આ વિશે ઉદલેખ છે.

सुत्तं गणधर कथिदं तहेव पत्तेय बुदकथिदं च । सुयकेवलिणा कथिदं अभिण्णा दसपुब्व कथिदं च ॥

જે દરાપૂર્વી જ્ઞાતા હાય તેઓ જ આગમ ગ્રંથમાં પ્રવેશી રાકતા. જ્યારથી દરાપૂર્વી ન રહ્યા ત્યારથી આગમાની સંખ્યા વધતી બધ થઈ એમ મનાય છે.

આગમાની સંખ્યા વધવાની સાથે સાથે તેમનું વર્ગીં-, કરણ પણ થતું ગયું તેથી ગલુધરકૃત ગ્રંથાને અંગ સાહિ-ત્યમાં ગણવામાં આવ્યા ને બાર્કાનાને અંગબાહ્ય ગ્રંથામાં સમાવવામાં આવ્યા. મહત્વની દૃષ્ટિએ જોવામાં આવે તાે ઉપલબ્ધ આગમ સાહિત્ય પ્રાચીન જૈન પરંપરાઓની અનુકૃતિઓ, લાેકકથાઓ, તતકાલીન રીતરિવાજો, ધર્માપદેશની પદ્ધતિઓ, આચાર વિચાર, સંયમપાલનની વિધિઓ વગેરેનાં દર્શન થાય છે. વ્યાખ્યા પ્રજ્ઞપ્તિમાંથી મહાવીર સ્વામીનું તત્ત્વજ્ઞાન તેમની શિષ્યપરંપરા અને તતકાલીન રાજ મહારાજાઓ અને તિર્થિકોના ઉલ્લેખ મળે છે.

કલ્પસ્ત્રમાં મહાવીર સ્વામીના જીવન વિશે તેમની વિહારયાત્રા અને જૈન શ્રમણાની રથવિરાવલીની માહિતી મળે છે. કનિષ્ક રાજના સમયના મશુરાના જૈન શિલાલેખામાં તે સ્થવિરાવલીના જુદા જુદા ગણ અને કુલની શાખાઓના ઉદ્દે હતેખ મળે છે. જ્ઞાતાધર્મ કથામાં નિશ્રંથ પ્રવચનની ઉદ્દે ખાધક અનેક ભાવપૂર્ણ કથાઓ, ઉપમાઓ અને દૃષ્ટાંતાના સંગ્રહ છે. તેમાં મહાવીર સ્વામીની સરલ ઉપદેશ પહિતના પરિચય થાય છે. જ્યારે આચારાંગા, સૃત્રદૃતાંગ, ઉત્તરાધ્યયન અને દસવૈકાલિકમાંથી જૈનમુનિઓના કઠાર સંયમ પાલનના પરિચય થાય છે.

ડાં. વિન્ટરનિત્જે આ પ્રકારના સાહિત્યને પ્રવલ્કાવ્ય નામ આપ્યું છે. આવું સાહિત્ય મહાભારત તથા ખુદ્ધના પશ્મપદ અને સુત્તનિયાતમાં પણ મળે છે. રાજપ્રશ્નીય જીવાભિગમ અને પ્રજ્ઞાપના જેવા સૂત્રામાં વારતુશાસ, સંગીત, નાટચકલાઓ, પ્રાણીવજ્ઞાન, વનસ્પતિ વિજ્ઞાન વિગેરે विषये। ने परिचय मणे छे. छेहसूत्र ते। आगम साहित्यतुं प्राचीनतम महाशास्त्र ग्राचीनतम महाशास्त्र ग्राचाय छे. तेमां निर्भं थ श्रमहो। ने आहार-विहार, गमनागमन, रेगाचिहित्सा, विद्यामंत्र, स्वाध्याय, एपसर्गं, हं लिंक्ष महामारी, तपएपवास प्राय-श्चित विगेरे विषये। नी विपुत्र माहिती मणे छे. तेना अध्ययनथी तत्हाक्षीन समान्तनुं स्थेष्ठ छवंतचित्र एपसी आवे छे. लाषाशास्त्रनी हाण्टेसे पह्न आगम साहित्य अगयनुं छे

આગમોના સમય:— આગમાના સમય નક્કી કરવા ઘણા મુશ્કેલ છે. તેના સમય નિર્ધારિત કરવા માટે તે શ્રંથના વિષય, વર્ણન, રાલી વિગેરેના તુલનામત્ક અલ્યાસ કરવા આવશ્યક છે. આગમના સમયની આબતમાં મતલેદ છે. પશ્ચિમના વિદ્વાના માને છે કે દેવિધિંગણુએ આગમાને પુસ્તકારૂઢ કરીને તેને સંરક્ષણ આપ્યું, પરંતુ તેમણે તેની રચના કરી છે તે કહી શકાય નહીં કારણુંકે આગમ તો પ્રાચીન છે. તેને વ્યવસ્થિત કરવાનું માન દેવિધિંગણિના ફાળે ભય છે. ડાં. યાકાબીના કથન પ્રમાણે તેઓ માત્ર આગમાના ઉધ્ધારક છે. આગમાના કેટલાક ભાગ વિછિત્ર છે પણ આ વિછિત્રતાને લીધે સર્વ આગમાના કેટલાક ભાગ વિછિત્ર છે પણ આ વિછિત્રતાને લીધે સર્વ આગમાના કેટલાક ભાગ મીલિક પણ છે. તેથી સર્વ આગમાના કેટલાક ભાગ મીલિક પણ છે. તેથી સર્વ આગમાના કેઇ એક જ સમય નથી. સામાન્ય રીતે વિદ્વાનાએ આગમાના સમય પાટલીપુત્રની વાચનાના સમય માન્યો છે.

આ પાટલીપુત્રની વાચના મહાવીર સ્વામીના નિર્વાણ પછી આચાર્ય ભદ્રભાહુના સમયમાં થઇ હતી. તેના કાળ ઈ.સ.ના બીએ સૈકા મનાય છે.

સમગ્ર આગમાને જોતાં અંગસાહિત્ય ગણધર રચિત છે— તો તેના સમય ગણધરાના જ સમય હોવા જોઈએ. જયારે અંગબાહ્ય શ્રંથા અન્ય મહાપુરુષાની રચના છે. તેથી તેમના સમય શ્રંથના રચના કાળ પરથી નક્કી થઈ શકે છે. અંગ બાહ્યમાં પ્રજ્ઞાપનાસૂત્રના કર્તા આયંશ્યામ છે. તેથી તેના સમય વીરનિર્વાણ સંવત ૩૩૫ થી ૩૭૬ વચ્ચેના કાઈપણ સમય હોવા જોઈએ એટલે તેના રચના કાળ ઈ. પૂ. ૧૯૨



થી ઇ સ. પૂ. ૧૫૧ ની વચ્ચેના હાેઇ શકે.

સ્યં, ચંદ્ર અને જંખુપ્રજ્ઞાપ્તિ એ ત્રણે શ્રે'થા ખૂબ જ પ્રાચીન છે. તેમાં કાઈ શંકા નથી. આત્રણે પ્રજ્ઞપ્તિઓના ઉદ્લેખ શ્વેતાંબર અને દિશંભર પંચના સાહિત્યમાં આવે છે. તેથી એ નિશ્ચિત છે કે દિશંભર અને શ્વેતાંબર એમ બ પંચ પડ્યા તે પહેલાં આ ત્રણે પ્રજ્ઞપ્તિઓની રચના થઈ હોવી જોઈએ. તેમના સમય વિક્રમ સંવત પૂર્વના હોઈ શકે.

छेहसूत्रामांना हशाश्रुत रहंध, णृढशुतहृदय अने व्यवदारनी रयना सद्यादु अ हरी दती. तेमना समय हि. स. पू. उपछ नी आसपासना मनाय छे. तेथी आ समय छेहसूत्राना प्रख् गृष्टी शहाय. या हाणी तथा शुष्टिंगना क्खाव्या प्रमाले प्राचीन छेहसूत्राना समय हि. स. पू. याधीना आंतथी हि. स. त्री छ सहीनी सुधीना गृष्टे छे. छतहृदय आयार्थ किनसद्नी हित दिवाधी तेना समय नक्षी छे. महानिशीधनुं संशोधन दिलद्रसूरिओ हथुं छे. मूलसूत्रामां हसवैहालिहनी रचना श्रिमं स्व सूरिओ हरी छे, तेमना समय पीरनिर्वाण संवत छप थी ६० ना ग्रष्टाय छे, औरवे तेमना समय हि. पू. ४पर थी ४२६ ना छे.

હત્તરાધ્યયનસૂત્ર એક જ લેખકની કૃતિ નથી પણ એ એક સંકલન છે. વિદ્વાના તેના સમય ઈ. ત્રીજી-ચાથી શતાગ્દી માને છે. આવશ્યક સૂત્ર તા અંગસાહિત્ય જેટલુંજ પ્રાચીન છે. તેથી તેના સમય મહાવીર નિર્વાણની આસ-પાસના ગણવામાં આવે છે.

ન દીસ્ત્ર દેવવાચકની કૃતિ છે. તેના સમય પાંચ-છ શતાષ્દ્રી મનાય છે. અનુયાગદ્વાર વિક્રમ સંવત પૂર્વના સમયના શ્રંથ છે. તેની વ્યાપ્યા આવશ્યકસ્ત્રમાં આવે છે. પ્રદીર્ભું કમાં ચતુઃ શર્ણ, આતુરપ્રત્યાપ્યાન અને ભક્ત પરિજ્ઞા વીરભદ્રની રચનાએ છે. એવા એક મત છે. તેમના સમય ઈ.સ. ૯૫૧ છે. આમ સમગ્ર વ્યક્તિગત શ્રંથાના અભ્યાસ કર્યા પછી જ આપણે તેમના નિશ્ચિત સમય બતાવી શકીએ.

# આગમા વિશે મતભેદા :-

વિન્ટરનિત્જના જણાવ્યા પ્રમાણે બીહ ધર્મ કરતાં જૈન ધર્મ ત્યાગધર્મ તથા સંઘનિયમન પર વિશેષ ભાર મૂકચો છે. ખુદ્ધના મુકાળલામાં મહાવીરે તત્વજ્ઞાનની એક વધુ વિકસિત પહિત એટલે કે આત્મશ્રહાના ઉપદેશ આપ્યા છે. સ. પહેલા-બીજા સૈકાના શિલાલેખા પરથી જણાય છે કે મહાવીર નિર્વાણ પછી અચેલત્વના પ્રશ્ન પર જૈનધર્મના શ્વેતાંબર અને દિંગખર એવા બે ફાંટા પડી ગયા હતા. આ સમયે જૈનધર્મમાં ગણા હતા અને તેમાં આચાર્યાની પરંપરા હતી એમ આગમામાં જણાવ્યું છે. તે લેખામાં વાચકનું બિરૂદ પામેલાના ઉદલેખ છે, તે પરથી જણાય છે કે વાચક

એટલે વાંચનાર માટે તે વખતે સિદ્ધાંતા અને આગંમ. વિદ્યમાન હોવા જ એઈ એ.

ખંને પંચા પવિત્ર આગમ શ્રંથાના સ્વીકાર કરે છે. અને પ્રથમ અંગસાહિત્યના બાર અંગાને સોળી પ્રાચીન અને ઉપયોગી ગણવામાં તેઓ એક મત છે. અન્ય ભાબતામાં મતભેદ છે તે આપણે આગળ ઉપર વિચારીશું. એટલું તા સત્ય છે કે સિદ્ધાંતનાં શ્રંથા એક જ સમયે અસ્તિત્વમાં આવ્યા હોય તેમ નથી. જ્યારે સંઘ વ્યવસ્થિત થયા ત્યારથી સાહિત્યિક ખેડાણ શરુ થયું. આમ વીર નિર્વાણ પછી બદ્દ જ લાંબા સમયે આ બન્યું છે. તેથી આગમના પ્રાચીનતમ ભાંગ મહાવીર સ્વામીના પહેલા શિષ્યના સમયનાં હાય અથવા વીરનિર્વાણથી બીજ સંકામાં ચંદ્રગ્રસ મોર્યના સમયનાં હોય અથવા વીરનિર્વાણથી બીજ સંકામાં ચંદ્રગ્રસ મોર્યના સમયનાં હોય અથવા થઈ છે. તેમાંના કેટલાંક ઉત્તર કાલીન ભાગા દેવધિ ગણના સમયનાં હોઈ શકે.

# દિગં ખરના આગમા :

हिगं जरानी आगम विशेनी मान्यता प्रमाधे हास ७५ सण्य आगम साहित्य छे से मूण आगमा नगी, पद्य पाछणधी रयायेसा छ अने तेना इतां तरी इं तें आ महावीर स्वामी पछीना गीतम, सुधमां, जं जुस्वामी अने लद्र जाहुने तें शे। स्वीकारता नथी. प्राचीन परंपरा प्रमाधे ७ प्रसन्ध आगम साहित्यना विषय अने गाथा शे। समान हता. लगवती आराधना, मूलायारना विषय अने गाथा शे। तेमज संधारण, लिक्निपरिज्ञा, मरुष्य समाधि, पिंडिन शुंधित, आवश्यक्षनिशुंकित अने जुहत्यक्षरभाष्य विशेरे अंथे। अक्षरशः समान छे. आथी साजित थाय छे के जंने संप्रहायोंने। स्रोत स्रेक्ष करते।

ઈ. સ. પહેલી શતાળ્ઠીની આસપાસના સમયમાં અચેલત્વના પ્રશ્ન પર જૈન પંરપરામાં બે પંઘ પડી ગયા અને આગળ જતાં આગમ સંબંધી માન્યતામાં પણ મતભેદ ઊભા ઘયા. મૂળ આગમાન તેઓ વિછિત્ર થયેલું ગણે છે, આમ છતાં તેમના થયેામાં પ્રાચીન આગમાના ઉલ્લેખ જરૂર મળે છે.

શ્વેતાંળ લેય ન દીસ્ત્રમાં આગમાની સંખ્યામાં ખાર ઉપાંગાના ઉદલેખ નથી તેમ દિંગભરા ઉપાંગાને આગમામાં ગણતા નથી. શ્વેતાંબરા દાદશાંગ આગમાને ગળધરપ્રત ગણ છે અને તેની ભાષા અર્ધ માગમી માને છે. જ્યારે દિગંભરા આગમાને ગણધર-રચિત તથા શોરશેની ભાષામાં રચાયેલાં માને છે. ખંને પંચ દેષ્ટિલાદના પાંચ લેદને સ્વીકારે છે, અને જેમાં ચીદ પૂર્વોના સમાવશ થાય છે. દિગંભરા આગમ સાહિત્યને બે ભાગમાં વર્ષ્ટ ચી નાંખે છે. (૧) અંગ-ખાદ્ય (૧) અંગપ્રવિષ્ઠ. અંગબાદ્યના ચીદ લેદા છે. સામાયિક, ચર્તુ વર્ષ શતિ-સ્તવ, વદના, પ્રતિક્રમણ, વનશ્વક, કૃતિકર્મ, દસ વકાલિક, ઉત્તરાધ્યયન કદપ-યવહાર, કદમા-



કરપ, મહાકલ્પ, યુંડરીક, મહાયુડરીક, નિષિદ્ધિકા.

न्यारे अंगप्रविष्ठना णार अंधा छे. आयारांग, राष्ट्र-कृतांग, स्थानांग, समवायांग व्याण्या प्रज्ञापि, ज्ञाता धर्म कथाओ, उपासक्रहशाओ, अंतकृतहशांग, अनुत्तराप-पातिक हशांग, प्रश्न व्याक्ररण, विषाक सूत्र अने दृष्टिवाह. दृष्टिवाहना पांच लेह गणे छे. परिक्रम, सूत्र, प्रथमानुयाग पूर्व गत, यूसिका, ते परिक्रम ना पांच लेह गणे छे, चंद्रप्रज्ञापि, सूर्य प्रज्ञापि, कं जुदिपप्रज्ञापि, दिपसागर प्रज्ञापि, व्याण्या प्रज्ञापि, सूत्रअधिकारमां छव तथा त्रेराशिक्षवाहना उद्येवाह, अने पुरुपवाहनं वर्णन छे. प्रथमानुयागमां पुराण्याना, उपवाहनं वर्णन छे. प्रथमानुयागमां पुराण्याना, उपवाहनं वर्णन छे. यूसिकाना क्रयंगता, स्थसंगता, मायागता, इपगता अने आकाश्याता क्रया पांच लेह छे.

દિગં ખરાની માન્યતા પ્રમાણે દોષ્ટ્રવાદના કેટલાંક ભાગ ખર્ચા છે. અને તે ષડ્ખાંડાંગમ નામે માજૂદ છે. દિગં ખરાએ જૈન આગમને ચાર વિભાગમાં વહેં ચી નાખ્યું છે, પ્રથમાનુ-ચાંગમાં રવિષેણનું પદમપુગણ જિનસનનું હરિવ શપુરાણ, જિનસેન (બીજા) અને તેમના શિષ્ય ગુણુલદ્રનું આદિપુરાણ અને ઉત્તરપુરાણ. કરણાનુયાંગમાં સૂર્ય પ્રજ્ઞપ્તિ, ચંદ્રપ્રજ્ઞપ્તિ, ષડ્ખાંડાંગમ – ધવલા, જયધવાલા, ગામ્મટસાર વગેરેના સમાવેશ થાય છે.

દ્રવ્યાનુયાગમાં કુંદકું દાચાર્ય ની રચનાઓ જેવી કે પ્રવચન-સાર, પંચારિતકાય, સમયસાર વિગેરે, ઉમાસ્વાતિનું તત્ત્વાર્ય સૂત્ર અને તેની ટીકાઓ, સમંતભદ્રની આપ્તમીમાંસા અને ટીકાઓ છે. ચર્ણાનુયાગમાં વદુકેરનું મૂલાચાર, ત્રિવર્ણાચાર, અને સમંતભદ્રના રત્નકરંડ – શ્રાવકાચારના સમાવેશ થાય છે. આ સર્વ દિગંબરાનું આગમ સાહિત્ય ગણાય છે.

એમ કહેવાય છે કે મહાવીર સ્વામી પછી ૭ પંથા પડી ગયા હતા. આજે તેમાંના ઘણાં લુમ થઈ ગયા છે અથવા નામશેષ રહ્યા છે. તેમાં સ્થાનકવાસી પોતાના આગમાની સંખ્યા બત્રીસ ગણાવે છે. અગિયાર અંગા, બાર ઉપાંગાસાથે સંખ્યા ત્રેવીસ થાય છે. તેમાં ચાવીસમું નિશિય, પચ્ચીસમું ખૃહતકરપ, છવ્વીસમું વ્યવહાર અને સત્તાવીસમું દશાશ્વરક ધ ઉપરાંત અનુયાગદ્રાર, નંદીસૂત્ર, દસ વૈકાલિક ઉત્તરાધ્યયન અને આવશ્યક આમ પાંચ ઉમેરાતા સંખ્યા બત્રીસની થાય છે. કેટલાંકને મતે (૮૪) ચાયાંશી આગમા પણ છે. અગિયાર અંગા, બાર ઉપાંગા પાંચ છેદ સત્રા, ત્રણ મૂલસૂત્રો, બે ચૂલિકાઓ, આક છ્ટક ચંચા, ત્રીસ પ્રકીર્ણક, બાર નિર્શાક્તઓ, એક સ્વતંત્ર નિર્શાક્તિ (વિશેષાવશ્યક લાપ્ય) આમ ચાયાંશી આગમા ગળે છે

આમાં અગિયાર અંગા અને ઉપાંગા સર્વ સ્વીકૃત છે.

छेदसूत्रमां पंचाडरपने ज्ञाला नथी. मूणसूत्रीनं छेद्धं निशुं कितमां ज्ञालुं छे. नयारे अन्य श्रंथा नीचे प्रमाणे छे. करपसूत्र, जिनाडरप, यिताजिनाडरप, श्राध्यिजिनाडरप, पासिड, क्षमाणा, वंदित्तु, ऋषिलाषित त्रीस प्रशीर्ण् श्रंथा — चुउशरण, आतुर प्रत्याण्यान, लाक्तपरीज्ञा, संस्ताराड, तंद्द्स वैचारिड, चंद्रवेद्द्यड, देवेन्द्रस्तव, जा्ण्विद्या, महाप्रत्याण्यान, वीरस्तव, अल्वाहरप, ज्ञाला प्रताडा, सीपसागर प्रज्ञित, ल्ये।तिष डरंडड, आंजविद्या, तिथि प्रशिण्ड, पिंडनिशुंकित, सारावदी, पर्यंताराधना, लविलक्ति, ह्रवच, ये।निप्राल्व, आंज्युलिडा, वंग्युलिडा, लुद्धचतु शरण, लंजूपयन्ना.

. ખાર નિર્યુ ક્તિએ: — આવશ્યક, દસવૈકાલિક, ઉત્તરા-ધ્યયન, આચારાંગ, સૂત્રકૃતાંગ, ખૃહત્કલ્પ વ્યવહાર, દશાશુત, કલ્પસૂત્ર, પિંડનિર્યુ ક્તિ, ઓઘનિર્યુ ક્તિ, શંસક્તિનિર્યુ ક્તિ, અને એક શ્રંય તે વિશેષાવશ્યક ભાષ્ય, આમ ૮૪ ( ચાર્યાશી ) આગમા છે.

આગમ સાહિત્ય અખંડપણે દ્રવ્ય-કાળ-ક્ષેત્ર અને ભાવના પરિણામે હાલ ઉપલબ્ધ નથી. શ્વેન્માન્ય ૪૫ આગમાં છે. જેમાં બાર અંગા જેમાં છેલ્લું દૃષ્ટિવાદ વિછિત્ર થયેલું મનાય છે. (૧૨) બાર ઉપાંગસૂત્રા, ચાર મૂળસૂત્રા, છ છેદસૂત્રા, બે સૂલિકાસૂત્ર, અને ૧૦ પ્રકીશ્ક ક્રેયા ગણાય છે.

- (१) आयारांगसूत्र आयारांगमां भे मुण्य विलागे। छे. श्रमण् निर्भन्याना सुप्रशस्त आयार, गायरी देवाना विधि, विनय, वैनिषक्ष, कार्योत्सर्गाहे, स्थान विछार-लूमि आहिमां गमन, संक्षमण् ( क्येट शरीरना श्रम हर करवा भील स्थानमां गमन) आछाराहि पहार्थोनं माप, स्वाध्या-याहिमां नियाग लाषासमिति, गुप्ति, श्रथ्या, ઉपिष, लक्ष्त-पान, उद्दाम आहिने लगता होषानी विशुद्धि, शुद्धाशुद्ध अछण्, वत, नियम, तप अने ष्ठपधान, आहि विषयाने तेमां समावी देवामां आव्या छे.
- (२) सूत्रधृतांगसूतः— स्वसिद्धांत, परिसिद्धांत, छ्वअछव, छवाछव, लेकि, अलेकि, लेकिकि, पाप-पुर्थ,
  आस्रव, संवर, निर्करित, अफे मेकि आहि पहार्थी, धितर
  हर्शनथी गिर्डित, संहिन्ध अने नवहीक्षितनी शुद्धि माटे
  क्रियावाहना मत, अक्रियावाहना मत, अज्ञानवाह, विनथवाह,
  मणीने ३६३ अन्य दृष्टिना मतना परिक्षेप करीने स्वसमयस्थापन, वगेरेनी यर्था आमां करवामां आवी छे. आम
  सूत्रधृतांग सूत्रमां प्रधानपछे लिल्ल लिल्ल हर्शनानुं आलेणन
  छे. अथी आ सूत्र द्रव्यानुयागने लगतुं क्रिवाय.
- (3) સ્થાનાંગસૂત્ર:— દસ અધ્યયના છે. એક સંખ્યાથી માંડીને દસ સંખ્યા સુધી કમિક વસ્તુઓનું વર્ણન છે, જીવ, પુદ્દગલ, ધર્મ, અધર્મ, કાળ અને આકાશ આ છ દ્રવ્યાનું વર્ણન છે. ૭૮૩ સૂત્રા છે. શ્રુત સાહિત્યના અંગબાદ્ય અને

\_ Jain

અंगप्रविष्ठ लेह णतात्या छे. निर्भाय अने निर्भाधिनी थाना वस्त्र अने पात्रोने।, यातुर्याम धर्मने।, त्रण् प्रधारनी हीक्षाने।, यार प्रधारनां छाथी, यार ने। धर्मे, यार प्रधारनी विष्धाणाने।, पांच महामत, पांच राज्यिह्रो, पांच प्रधारनी आछाविधा, तथा वर्षामतुमां विहार आहिने। निपेध णतान्ये। छे. वासुन्यरवामि, मह्झीनाथ अने अरिष्ठनेमि, पार्थ तथा सगवान महावीरनी प्रवन्याने। उह्झे छे. हिष्टवाहना हस नामा जताव्या छे. अने हश आश्चयोंमां सगवान महावीरना गर्भ हस्त्री णीन। अने स्री सवे तथा देश घ्याने। उह्हे छो छे.

- (૪) સમવાયાંગ સૂત્ર આ સૂત્રમાં એક સંખ્યાથી શરુ કરીને કરોડોની સંખ્યા સુધીની વસ્તુઓનો સંગ્રહ છે. ભાર અંગ ચોદ પૂર્વાના વિષયવર્ણન, અઢાર પ્રકારની લિપિઓ, નં દિસ્ત્રનો, ઉલ્લેખ છે. અભયદેવસ્ રિએ આના પર દીકા લખી છે. 'આત્મા, જવ, અજવ,ત્ર ણ ગુપ્તિ ચાર કષાય પાંચ મહાત્રત, છ જીવનિકાય, સાત સમુદ્ધાત, આઠ મદ, નવતત્ત્વ દસ પ્રકારના શ્રમણ ધર્મ, અગિયાર ગણધરા, ભાર ભિક્ષુપ્રતિમા, તેર ક્રિયારથાના, સત્તર પ્રકારના અસંયમ, આ ઉપરાંત ભગવાન મહાવીર નેમિનાથ પાર્ચનાથ મલ્લિનાથ અને વાસુપૂત્રય સિવાયના તીર્થ કરોની દીક્ષાના ઉલ્લેખ છે, ગાશાલકના આજીવિક સંપ્રદાયના ઉલ્લેખ મળે છે.
- (५) व्याण्याप्रज्ञासि (लगवतीसूत्र) आ सूत्रमां छवाहि पहार्थानी व्याण्याओनं प्रदूपछ करवामां आव्युं छे। महावीरना छवनने लगती केटलीक विगतो मणे छे. जीतम अध्यर श्रमण् लगवान महावीरने कैन सिद्धांत विशे के प्रश्नो पूछे छे तेने। विस्तारपूर्व क उत्तर आपे छे, अन्य मतवाहीओ साथेना लगवान महावीरना वाहविवाहनं पण् आमां वर्णुन करवामां आव्युं छे. लगवान महावीर आपेला आ उत्तरे। द्रव्यगुष्, क्षेत्र, काल पर्यंव प्रदेश अने परिष्मामना अनुगम, निक्षेपण् तथा प्रमाण् छे. आ अंथनं केने।मां विशेष महत्त्व छे. व्याण्या प्रज्ञितनी व्युत्पत्ति, स्व. पंडित भेचरहास होशी आ रीते करे छे. '' वि विविध आ अविध ख्या कथन प्रज्ञित प्ररुपण्।.''

આ ઉપરાંત મહાવીરના પ્રથમ શિષ્ય ગાંશાલક જે અંતિમ સમયે ભગવાનના પ્રતિસ્પર્ધા તરીકેના ઉલ્લેખ મળે છે, તથા તેના આજીવિક સંપ્રદાયના પણ ઉલ્લેખ છે. તથા તેના ચાજીવિક સંપ્રદાયના પણ ઉલ્લેખ છે. તથા તેના ચાજીવિક સંપ્રદાયના પણ ઉલ્લેખ છે સાળ જનપદાના, વિષયવર્ણનમાં કમળધ્ધતા નથી. કેટલાંક અતિશય લાંબા તા કેટલાંક સંક્ષિપ્ત છે. અભયદેવસૂરિની ટીકા છે. આ ચંચના પદાની સંખ્યામાં મતભેદ છે. અભયદેવના મતાનુસાર છત્રીસ હન્નર પ્રશ્નો અને બ લાખ અકુયાશી હન્નર પદા છે જ્યારે સમવાયાંગ અને નંદીસૂત્ર પ્રમાણે ચાર્યાશી હન્નર પ્રશ્નો અને એક લાખ ચુમ્માલીશ હન્નર પદા છે. અવચૂર્ણા ની રચના થઈ છે. બ્રાહ્મી લિપિને નમસ્કાર કરવામાં આવ્યા છે. અર્ધમાગથી ભાષાના ઉલેખ છે.

- (१) ज्ञातार्धभाष्या જૈન આગમ સાહિત્યમાં વાલ્મયના પ્રકારની દૃષ્ટિએ ધર્મ કથાનુયાંગ નામના એક આખા રતતંત્ર વિભાગ જ કરવામાં આવેલા છે. અને જ્ઞાતાધર્મ કથા નામના આ આગમને એ વિભાગના નિર્દેશક તરીકે ગણવામાં આવે છે. હાલમાં ૧૯ અધ્યયના જ ઉપલબ્ધ છે. આ ચંઘમાં રાજપુરુષાનાં નામા, નગરા, ઉદ્યાના, ચેત્યા, વનખંડા, સમવસરણા, ધર્માચાર્યા, ધર્મ કથાઓ, ઇહલોકિક, પારલોકિક, ઋધ્ધિવિશેષા, ભાગપરિત્યાંગા પ્રવજ્યાઓ, શ્રુતપરિશ્રહા, તપ, ઉપધાન, પર્યાયા, સંલેખના, ભક્તપ્રત્યા ખ્યાના, પાદપાપગમના, દેવલાકગમના, સુકુલમાં પત્યવતારા, બાધિલાભ અને અંત ક્રિયાઓ વિશે માહિતી આપવામાં આવી છે.
- (૭) ઉપાસકદસાઓ સૂત્ર :- આ શ્રંથમાં અધ્યયના દસ છે. અને ભગવાન મહાવીરના દસ ઉપાસકાના આચારનું વર્ણન છે. અભયદેવસૂરિએ આની પર ટીકા લખી છે. આનંદ ઉપાસક, કામદેવ ઉપાસક, ચુલણી પિતાગૃહપતિ, સુરાદેવ ગૃહપતિ, ચુલ્લશતક, કુંડકાલિક, શ્રમણાપાસક, સદ્દાલપુત્ર કુંભારની, મહાશતક ગૃહપતિ, નંદિનીપિતા અને સાલિ હીપિતાની કથાઓના વર્ણન છે. વર્ણનામાં વિવિધતા ખૂબજ એાછી છે. આમ આ શ્રંથમાં ઉપાસકાના સંક્ષિપ્ત જીવની માહિત છે.
- (૮) અંતગડદસાઓ :- જેમના કર્મોના ક્ષય થયા છે તેને અંતકૃત કહેવાય છે. જેમના કર્મોના ક્ષય થયા છે તેવા કેવલીઓના કથન કહેતા આ ગાંય આઠ વર્ગમાં રચાયેલા છે. પ્રથમ વર્ગમાં ગોતમ કેવલીના કંકાર તપશ્ચર્યાનું વર્ણન છે. બીજા વર્ગમાં આઠ અધ્યયન છે. ત્રીજા વગમાં અણીયસ ગૃહપતિની વાત આવે છે. જેણે શત્રું જય પર્વત પર જઈને કેવલજ્ઞાન પ્રાપ્ત કર્યાના ઉદલેખ છે. ચાથા-પાંચમા વર્ગમાં દસ દસ અધ્યયન છે. ભગવાન અસ્પિકનેમિના ઉદલેખ આવે છે. છઠા વર્ગમાં સાળ અધ્યયન છે. અભયદેવ સૂસ્નિ ટીકા મળે છે. આઠમા છેલ્લા વર્ગમાં અનેક ત્રત, ઉપવાસ, તપના પ્રકારાના ઉદલેખ છે.
- (૯) અનુત્તરી પપાતિક સૃત્ર અનુત્તર વિમાનામાં ઉત્પન્ન થનાર વિશાળ ૩૩ પુરુષોના આખ્યાન છે. જૈનધર્મ સંથમાં અનુત્તરવિમાન નામના સ્વર્ગનું વર્ણન કરવામાં આવ્યું છે. આ ગંધમાં મૃળ દર અધ્યયના હતા. ત્રણ વર્ગમાં વહેં ચાયેલા છે, જાલિકુમાર, દીર્ઘસેન સુનક્ષત્ર, ધન્ય, ઋષિદાસ, પેલક, રામપુત્ર, ચંદ્રકુમાર, પેપ્ડીપુત્ર, પેઢાલકુમાર પાડિલકુમાર, અને વહલકુમારના આખ્યાના છે. આ સૂત્ર સાક્ષેપ્ત છે.
- (૧૦) પ્રશ્નવ્યાકરણ દશા વિદ્યા સંખંધી વ્યાકરણનું વિવેચન, પ્રતિપાદન એવા અર્ધ શ.ય છે. તેમાં દસ અધ્યયના છે. આસવ અને સંવરનું વર્ણન મળે છે. મૂળસૂત્ર નાશ પામ્યું હાય તેમ જણાય છે. ન દિશ્યના ઉદલેખ પ્રમાણના વિષય કાઈ જ દેખાતા નથી મળતા નથી. અલયદેવે ડાકા



લખી છે. અહિંસા વતની પાંચ ભાવનાઓના ઉલ્લેખ છે-વ્રતની પાંચ ભાવનાઓ, પ્રદ્મચર્યના પ્રતિપાદન માટે બત્રીસ પ્રકારની ઉપમાઓ બતાવીને પાંચ ભાવનાઓના ઉલ્લેખ છે.

- (૧૧) વિષાકસૂત્ર આ સૂત્રમાં પાપ અને પુણ્યના ફળનું નિર્દે શન હોલાથી તેનું નામ વિવાક સૂત્ર રાખવામાં આવ્યું છે. આ શ્રંથમાં જકખાયતન મંદિરના ઉદલેખ આવે છે. છે. અગુલસ્ક અને દરેકમાં દસ દસ અધ્યયનામાં વહેં ચાયેલા છે. મૃગાપુત્ર, ઉજિઝત અભગ્નસેન, શકટ, ખુહસ્પતિદત્ત, નંદિષેશુ, ઉમ્ખરદત્ત સારિયદત્ત, દેવદત્તા, અંજૂદેવી તથા સુળાહુ અને ભદ્રનંદિ વિગેરે પર ફંકા અધ્યયના છે.
- (૧૨) દેષ્ટિવાદ—છેલ્લું ખારમું અંગ હાલ ઉપલબ્ધ નથી તેમાં વિભિન્ન દબ્ટિએાની પ્રરૂષણા હેાવાથી તેને દબ્ટિવાદ કહેવામાં આવે છે. વિશેષ નિશીય ચૂર્ણિમાં જણાવ્યા પ્રમાણે આ શ્રંથમાં દ્રવ્યાનુયાગ, ચરણાનુયાગ, ધર્માનુયાગ, અને ગણિતાનુયાગના વિષયા હાવાથી છેઠસૂત્રાની જેમ તેને ઉભય શ્રુત કહેવામાં આવ્યું છે. દેષ્ટિવાદના વિષય વસ્તુને પાંચ વિભાગમાં વહે ચવામાં આવી છે. (૧) પરિકર્મ, સૂત્ર, પૂર્વ અનુચાેગ અને ચૂલિકા, ઉપર્શુક્ત જણાવેલાં ૧૨ અંગાની વિષયસામગ્રી વર્તમાનકાળે પૂર્ણસ્ત્રરૂપે ઉપલબ્ધ નથી. हिन्दिवाहने। प्रथमलाग परिक्रम सात प्रकारने। छे. (१) सिद्ध શ્રિણિક પરિકર્મ, મતુષ્ય શ્રેણિક, પુષ્ટ શ્રેણિક, અવચહ શ્રેણિક, ઉપસ'પાદન શ્રેણિક, વિપન્જહ શ્રેણિક,ચ્યુતાચ્યુતશ્રેણિક, સૂત્ર વિભાગના ૮૮ લેદાે છે. પૂર્વો-૧૪ પ્રકારનાં છે-(૧) ઉત્પાદ, અગ્રાયણી, વીર્ય પ્રવાદ, અસ્તિનાસ્તિ, જ્ઞાનપ્રવાદ, सत्यप्रवाह, आत्मप्रवाह, समयप्रवाह, प्रत्याण्यानवाह, विद्यानुप्रवाह, अवन्धय, प्राणुवाह, डियाविशास अने લાેકબિન્દુસાર. આ ૧૪ પૂર્વોનાે વિસ્તૃતાવિષય સમવાયાંગની ટીકામાં છે. અનુયાગ બે પ્રકારના ખતાવ્યા છે. (૧) મૂલ પ્રથમાનુયાગ (૨) ગાડકાનુયાગ સૂત્રવિસાગમાં અન્ય તીર્થિ કાના મતમતાંતરનું ખંડન કરવામાં આવ્યું છે. ચૂલિકાની સંખ્યા ખત્રીશ ખતાવી છે. દેષ્ટિવાદના જે વિષય પરિકર્મ, સૂત્ર, પૂર્વ અને અનુયાગમાં નથી ખતાવ્યા તે બધાના સમાવેશ ચૂલિકામાં કર્યો છે. ખૃહત્કલ્પનિયું ક્લિના જણાવ્યા પ્રમાણે, અભિમાન, ચંચલ સ્વભાવવાળી, અને મંદ્રખુદ્ધિ-વાળી સ્ત્રીએાને માટે દેષ્ટિવાદના અધ્યયદનના નિષેધ કરવામાં આવ્યા છે.

# ઉપાંગ સાહિત્ય

આ સાહિત્યમાં ખાર ચંથા છે. (૧) ઔપપાતિકસૂત્ર-ઉપપાત એટલે જન્મ. દેવ કે નરકલાકમાં જન્મ અથવા સિદ્ધ-ગમન અને તેના અધિકારવાળા આ ચંધ છે. જના, તાપસા, શ્રમણા, પરિત્રાજકા આદિનાં સ્વરૂપા તેમાં દર્શાવ્યાં છે. અંબડ પરિત્રાજકા અધિકાર આવે છે. શ્રમણા, આજવિકા, નિન્હવા, આદિ ખતાવી કેવલી સમુદ્ધાત અને સિદ્ધ સ્વરૂપનું નિરૂપણ કર્યું છે.

- (૨) રાજપ્રશ્નીય :- રાયપલેણીય ગ્રંથમાં પ્રથમ સૂર્યાભદેવ ભગવાન મહાવીરને વંદવા જાય છે. ત્યારખાદ પાર્શ્વનાથન ગણધર શ્રી કેશીના શ્રાવસ્તી નગરીમાં પ્રદેશીરાજ સાથેને સંવાદ છે. સાહિત્યિક દૃષ્ટિએ આ રસપ્રદ ગ્રંથ છે, એમ વિન્ટરનિત્જ કહે છે. આના પર મલયગિરિની ટીકા છે.
- (3) જીવાભિગમ: જેમાં જીવનું અભિગમ-જ્ઞાત દે તેનું નામ જીવાભિગમ, આ શ્રંથમાં જીવ, અજીવ, જંણુ દ્વિપતું ક્ષેત્ર, પર્વત વગેરેનું વિસ્તૃત વર્ણન છે. આ શ્રંથની ગણના ઉત્કાલિક શ્રુત સાહિત્યમાં કરવામાં આવી છે. ભગવાન મહાવીર અને ગૌતમ ગણધરની વચ્ચેના જીવ-અજીવન પ્રલેદાના પ્રશ્નો-ઉત્તરાનું વર્ણન છે. મલયગિરિની ટીકા છે આચાર્ય હરિભદ્રસૂરિ અને દેવસૂરિએ આના પરલઘુવૃત્તિએ લખી છે. નવ પ્રકરણમાં વહેંચાયેલા છે.
- (૪) પ્રજ્ઞાપના:- આના કર્તા વાચકવંશીય આયંશ્યામાં આયં છે. ૩૬ પદેમાં વિસક્ત છે. અંગસાહિત્યમાં જે સ્થાન ભગવતીસૂત્રનું છે તેવું સ્થાન પ્રજ્ઞાપના શ્રંથનું ઉપાંગ્ર સાહિત્યમાં છે. આ શ્રંથમાં જીવ, અજીવ, આસવ, ખંધ સંવર, નિર્જરા અને માક્ષનું વર્ણન છે. જેમાં જીવાજી પદાર્થોની પ્રજ્ઞાપના અર્થાત્ સુ-યવસ્થિત નામુકારી છે તેનુ નામ પ્રજ્ઞાપના છે. લેશ્યા, સમાધિ અને લાકસ્વરૂપની સમજર આપી છે.
- (५) सूर्यं प्रज्ञितः आ अंथमां सूर्याहि ल्योतिषय इतुं वर्णन छं, लद्र णाडुं आना पर नियुं फित रथी छे. आम २० प्राल्त छे (१) मंडलगित संण्या, सूर्यं ना तिर्यं इ परिल्रम, प्राहाश्य क्षेत्रपरिमाणु, प्रहाशसंखान, लेश्य प्रतिद्यात, ओल्यः संस्थिति, सूर्यावार इ उद्यसंस्थिति, पीर्श्य छाया प्रमाणु ये। गर्यर्ग, संवत्सरोना आहि अने अंत संवत्सरना लेह, यंद्रनी वृद्धि अपवृद्धि, ल्योत्सना प्रमाण् शीव्रगति निर्ण्य ल्योत्सना लक्ष्यु य्यवन अने उपपात यादस्यूर्याहिनी अवाधी, तेमनुं परिमाणु अने यादाहिने अनुलाव आहि विषयोनी विस्तृत यर्या छे. आ अंश्राला अभावा अल्यासीने उत्तम प्रेरणा आपे तेवा छे.
- (६) જંખુદિષ પ્રજ્ઞપ્તિ:- આમાં જંખુદીપતું વિસ્તારથ વર્ણન છે. ભૂગાળ વિષયક શ્રંથ છે. આના પર શાંતિચંદ્રની ટીકા મળે છે. આમાં ભારત વર્ષના વર્ણનમાં રાજા ભરતની ઘણી કથાએ આવે છે. શ્રંથ બે ભાગમાં છે. પૂર્વાર્ધમાં ચાર અને ઉત્તરાર્ધમાં ત્રણ વક્ષસ્કાર છે.

પ્રથમ વક્ષસ્કારમાં ભરતક્ષેત્રનું વર્ણન છે, ખીજમાં અવસિપિણી અને ઉત્સિપિણી કાળના છ ભેદ ખતાવ્યા છે. ત્રીજામાં ભરતરાજાના દિગ્વિજયનું વર્ણન છે. પાંચમાં વક્ષસ્કારમાં તીર્થ'કરાના જન્માત્સવનું વર્ણન છે.

(७) यंद्रभज्ञितः - यंद्रभज्ञिते। विषय सूर्यभज्ञिता



विषयने मणती आवे છે. २० प्राकृतीमां ચંદ્રના પરિભ્રમણનું वर्णुन છે. આમ ચંદ્રજ્યોતિષને લગતો શ્રંથ છે. વિન્ટર નિત્જના મત પ્રમાણે આ પ્રજ્ઞપ્તિત્રથી વૈજ્ઞાનિકશ્રંથા છે. આના પર મલયગિરિની ટીકા મળે છે. સ્થાનાંગસૂત્રમાં ચંદ્રપ્રજ્ઞપ્તિ, સૂર્યપ્રજ્ઞપ્તિ, જંખૂદ્રિપપ્રજ્ઞપ્તિ અને દીપસાગર પ્રજ્ઞપ્તિની ગણના અંગબાદ્યશ્રુતમાં કરવામાં આવી છે.

- (८) કહિપકા: આનુ ખીજું નામ નિરયાવલિ પણ છે. નિરય એટલે નરકયાનિની આવલિ કરનાર શ્રંથ તે નિરયાવલિ. આ શ્રંથમાં મગધના રાજા શ્રેણિકનું મૃત્યુ તેના પુત્ર કાે ણિકથી ધયેલી વાતના ઉલ્લેખ છે. જે ખીં સાહિત્યમાં પણ છે. નિરયાવલિ શ્રંથમાં દસ અધ્યયના છે. શ્રેણિકના દસ પુત્રા કાલિકુમાર આદિ તેમના પિતામહ વૈશાલિના રાજા ચેટક સાથે યુદ્ધમાં લડતાં મરાયા અને નરકમાં જઈ માલ પામશે તેવી હકીકત છે.
- (૯) પુષ્પિકા દસ અધ્યયનામાં વહે ચાયેલા છે. પુષ્પક વિમાનમાં બેસી દેવદેવીઓ ભગવાન મહાવીરને વંદન કરવા આવે છે, અને તેમના પૂર્વ ભવ વિશે મહાવીર ગૌતમને સમજાવે છે. ચંદ્ર અને સૂર્યની પૂર્વ કરણી, મહાશુકદેવના પૂર્વ ભવ, સામલણાદ્માણ, ખહુપુત્તીયા દેવીના પૂર્વ ભવ–સુલદ્રા સાધ્વી, પૂર્ણ ભદ્ર દેવના ભવ, માણિલદ્ર, દત્તદેવ, ખલનામ દેવ, શિવદેવ, અને અનાદિતદેવના પૂર્વ ભવનું વર્ણન આવે છે. ભગવતીસૂત્ર જેમ આમાં પણ ણાદ્માણ શાસ્ત્રોના ઉદલેખ છે.
- (૧૦) પુષ્પચૂલિકા-આ દસ અધ્યયનાના ચંઘ છે. પુષ્પિકા પ્રમાણ શ્રી હરિ વગેરે દસ દેવીઓની પૂર્વ કરણીનું વર્ણન છે. શ્રીના પૂર્વ ભવ ભૃતા નામની સ્ત્રી હતા તેને પાર્થ ભગવાને નિચં ય પ્રવચનમાં શ્રહા કરાવી હતી.

વૃષ્ણિદશા:- ૧૨ અધ્યયનામાં આ યંથ રચાયા છે. વૃષ્ણિવ'શના ખલભદ્રના ૧૨ પુત્રા ભગવાન નેમિનાથ પાસે દીક્ષા લઈ મહાવિદેહ ક્ષેત્રમાં માક્ષે જરી તેનું વર્ણન છે.

### મૂલસૂત્રા-

મૂલસૂત્રો ચાર પ્રકારનાં છે. આવશ્યક, દસ વૈકાલિક, ઉત્તરાધ્યયન, પિંડનિયું ક્તિ કે એાઘનિર્યું ક્તિ. મૂંલસૂત્રને અર્થ પ્રમાણે જોઈ એ સર્વ નવિદક્ષિત સાધુઓને મૂળમાં એટલે કે સૌથી પ્રથમ પઠન કરવાનું સૂત્ર, બીજાના મને મૂળસૂત્ર એટલે જેના પર નિર્યું ક્તિઓ રચાઈ હોય તેને મૂળસૂત્ર કહેવામાં આવે છે, વેબરના મતે ઉત્તરાધ્યયન, આવશ્યક, દસવૈકાલિક અને પિંડનિયું ક્તિ એવા સૂત્રોના કમ છે.

(૧) આવશ્યક સ્ત્ર: — આવશ્યક સ્ત્ર અંગ આગમ જેટલું પ્રાચીન છે. આ ગ્રંથમાં જૈત સાધુઓ માટે પ્રતિદિન આવશ્યક ક્રિયા સંખંધી કરવાના પાઠ છે, તેના છ પ્રકાર છે. ૧ સામયિક, ચતુર્વિ શતિસ્તવ, વ દનકા, પ્રતિક્રમણ, કાર્યાત્સર્ગ અને પ્રત્યાખ્યાન. આ સૂત્ર પર આચાર્ય ભદ્રખાહુની નિર્શું ક્રિત અને ભાષ્ય છે, ક્ષમાશ્રમણ જિતમદ્રગણિએ

विशेषावश्यक लाष्यनी स्थना क्षरी छे, जिनहासगिष्मिहत्तरे यूर्णी लेफी छे, आयार्थ हिल्लंद्रनी शिष्यहिता नामनी टीका छे. मलयगिरिनी पण टीका छे. हिल्लंद्रसूरिએ पातानी टीकामां छ प्रकरेणानुं पांत्रीस अध्ययनामां वर्णन कर्युं छे. जेमां संस्कृत अने प्राकृत क्षाओा मणे छे. तिलकायार्थे लघुनृत्ति लेफी छे. प्रथम आवश्यक सामायिकमां मन, वयन अने काया वडे सर्व कामाने स्थाग करी समलावथी सामायिक मत लई ओक आसने ४८ मिनिट सुधी स्वाध्याय करवुं भील आवश्यकमां यापीस तीर्थ करेगान स्तवना आवे छे. त्रीलमां वंहन अने रति करवामां आवी छे, प्रतिक्रमण करतां सर्व ल्याने मन, वयन अने कायिक रीते क्षमा करवानी तथा मागवानी होय छे. कायोत्सर्गवश्यमां सर्व विकृत्तिओथी मन अने शरीरने हिंगी ओक ज ध्यानमां रियत करवानुं, छक्षमां अशन, पान, जावुं, अने स्वाहना त्याग करवानुं कहें हों छे.

(ર) દસવૈકાલિક સૂત્ર: — આના રચયિતા આચાર્ય શય્યાં ભવસૂરિ છે. શિષંક પ્રમાણે દસ અધ્યાપયના છે. વૈકા- લિકના અર્થ કાલથી નિવૃત્ત-વિકાલે અધ્યાપયના છે. વૈકા- દસ વંકાલિક. આચાર્ય શય્યાં ભવસૂરિએ પાતાના પુત્ર મનક માટે પૂર્વ માંથી લઈને રચ્યું હતું. પ્રથમ ગાથામાં જ ષમ્મા મંगलमुक्तिક अहिंसा संज्ञना तवा. અહિંસા સંયમ અને તપ એ ઉત્કૃષ્ટ મંગલરૂપ ધર્મ છે. ઉત્તમાતમ છે. આચાર્ય ભદ્ર- ભાહુએ આની પર નિર્યુક્તિ રચી છે. આ શ્રંથામાં આવતાં ઉદાહરણા જેવા જ બૌદ્ધ ધર્મના ધરમપદમાં ઉદ્લેખા આવે છે. આ શ્રંથનું અધ્યયન સંધ્યા સમયે કરવામાં આવતું હતું. આ શ્રંથ પર અને ગસાયસિંહ અને જિલ્દાસગણિ મહત્તર યૂર્ણિલખી છે. અને આચાર્ય હારે ભદ્રસૂરિએ ટીકા રચી છે. આ ઉપરાંત તિલકા શ્રાર્યની, સુમતિસૂરિની અને વિનયહંસની વૃત્તિઓ ઉપલબ્ધ છે.

વાલ્ટર શૂબ્રિ'ગે આ ગ્રંથના ભૂમિકા સાથે તથા પ્રેા. લાયમને મૂલસૂત્ર અને નિર્યુ'ક્તિના જર્મન ભાષામાં અનુવાદ કર્યો છે. પિશલના મતાનુસાર ભાષાશાસની દૃષ્ટિએ આ ગ્રંથ અતિ મહત્ત્વના માન્યા છે.

(3) ઉत्तराध्ययन सूत्र:—आ अंथना उह अध्ययनामां भावान महावीर मे आतिम उपहेश संभवामां आव्या छे. संभवान महावीर प्रसुंग निवांख्ना समये साल पहारी हिशना आपी तेमां पंत्रावन अध्ययना पुण्यर्प विपानना अने पंत्रावन अध्ययना पापर्प विपानना हहा। हे. त्यार पण्डी अपृष्ट स्रेवा उत्तराध्ययननां उह अध्ययना प्रवाय छे. तेथी तेनुं भीनुं नाम अपृष्ट व्यावर्ण् प्रस् विदेवाय छे. विन्टर नित्त्र आ अध्येन श्रमण्-वावर्नुं नाम आपी विविध साहित्य महासारत, भीदना धम्मप्र अने सुत्तिपातनी साथ तुवना वरी छे. लवा शापं निट्यरे अंशिल सापामां प्रशावना साथ मूल पावनुं संशोधन वर्षुं छे. आना पर व्याप्या साहित्य वर्षुं अधुं स्रुषं हे. लेमां आशार्यं



ભદ્રખાહુની નિર્યું ક્તિ, જિનદાસગણા મહત્તરની ચૂર્ણ, વાદિવેતાલ શાંતીસૂરિની શિષ્યહિતા નામની પ્રાકૃત ટીકા, નેમિચંદ્રસૂરિએ સુખળાધા નામની ટીકા, આ ઉપરાંત લક્ષ્મીવલ્લભ, જયકીતે, કમલસંયમ, ભાવવિજય, વિનય- હંસ, હર્ષક્લ આદિ વિદ્વાનાની ટીકાએ લખાઈ છે. હર્મન યાકાવીએ સંક્રેડ ખુક્સ એાક ધ ઈસ્ટના ૪૫ મા ભાગમાં અંગ્રેજી અનુવાદ સાથે પ્રસિદ્ધ કરેલ છે.

# (૪) પિંડ નિર્યુક્ત :-

પિંડ એટલે આહાર-તે સંખંધી વર્ણન છે. આ શ્રંથમાં પિંડનિર્પણ, ઉદ્દેગમદાવા, ઉત્પાદનદાવા, એપણાદાવાનું વર્ણન કરતા ૧૦૧ ગાયાઓ આઠ અધિકારમાં રચાયેલી છે. આના રચયિતા આચાર્ય ભદ્રબાહુ છે. ઉદ્દેગમ, ઉત્પાદન, એપણા, સંયોજના, પ્રમાણ, અંગાર, ધૂમ અને કારણ પિંડના ૯ ભેદ બતાવ્યા છે. ઉદ્દેગમના ૧૬ પ્રકાર, ઉત્પાદનના ૧૬ ભેદ, એપણાના દસ ભેદ, સ્વાદને માટે ગોચરીમાં પ્રાપ્ત વસ્તુઓને મેળવી ખાવી તે સંયોજના દોષ છે, આહારના પ્રમાણને (માપને) ધ્યાનમાં લઈને ભિક્ષા શ્રહણ કરવી નહીં તે પ્રમાણદોષ છે. આગમાં સારી રીતે પકવેલા ભાજનમાં આસિક્ત રાખવી તે અંગારદોષ છે. ભાજનની નિંદા કરવી તે ધૂમ દોષ અને સંયમ, ધ્યાન ને લક્ષમાં લીધા વિના ભાજન કરવું તે કારણદોષ માનવામાં આવ્યા છે.

# અથવા-એાઘનિયું ક્તિ:-

એાઘ એટલે સામાન્ય કે સાધારણ આવે અર્થ નિયું ક્તિમાં કરવામાં આવ્યો છે. આના રચિયતા ભદ્રભાહું છે. આને આવશ્યક-નિયું ક્તિના અંશ મનાય છે. સાધુઓના સામાન્ય આચારવિચારનું વર્ણન ૮૧૧ ગાથાઓમાં કરેલું છે. દ્રોણાચાર્યે આના પર ચૂણી જેમ પ્રાકૃત પ્રધાન ટીકા રચી છે. મલયગિરિની વૃત્તિ અને અવચૂરિ પણ મળે છે. એાઘનિયું ક્તિમાં પ્રતિલેખન, પિંડદાર, ઉપધિનિરૂપણ, અનાયતનવર્જન, પ્રતિયેવણાદ્ધાર, આલાચનાદ્ધાર અને વિશુદ્ધિદાર એમ ચરણ કરણનું વર્ણન છે.

# છેદસૂત્રા—

छेहसूत्रानी संण्या छ छे. (१) निशीय, णृहत् १६५, व्यवहार, हशा थ्रुत्रकं ध, पंचा १६५, अने महानिशीय ज्ञाधरियत अंधामां निशीय, पंचा १६५, अने महानिशीय ज्ञाधरियत छे. ल्यारे णृहत् १६५, अने हशा श्रुत्रकं धना रचिता लद्र- आहु स्वामी छे. तेमां पंचा १६५ नामनुं छेहसूत्र विछिन्न थयें हुं हैं. तेना पर संघहास ज्ञा भाष्य स्थुं छे. ते आले ६५६० छे. आ छहसूत्रा पर निर्धु हिन, लाण्या, णृहत्लाप्य, यूषी, अवयूरि अने टिप्पण् साहित्य स्पायुं छे. तेना विषय साधुसा १ शिकान आचार, जाचरी, लिक्षा,

કલ્પ, કિયા અને સામાન્ય નિયમમાર્ગોનું પ્રતિપાદન કર્યું છે. તેની સાથે દ્રવ્ય, ક્ષેત્ર, કાલ અને ભાવ ઉત્સર્ગ અપવાદી માર્ગોનું પણ સમયાનુસાર નિરૂપણ કર્યું છે.

सामान्य रीते आ छेहसूत्री अपवाह मार्गना सूत्री गणाय छे. आमां विशेषतः साधुओना आशारनं प्रतिपाहन छे. छतां उचां उठ्यां उठ्यां अविश्व आधार संजंधी पण् वर्या छे. जेवां डे अग्रियार प्रतिमाओ। (वता), गुरुनी तेत्रीस प्रधारनी आशातना टाणवी. डेाई आशार्य पहवीहानने येग्य न छोय तो ते पहवी छोडाववी अने आबेग्यना उरवी वगेरे आशारोनं निर्पण् छे. विन्टरनित्ल इंडे छे डे आ छेहसूत्रीमां भरी उपयोगी वात त्रीकथी पांत्रमा छेह सूत्रीमां ल छ. ले धणां प्राथीन छे. दूं उमां आ आभा अथ दूं उमां साधुसंधना नियमनश्रंथ छे. आने मणता आवता जीद्ध अथ विनयपिट छे. छेहसूत्रीमांनं जडत इटप सूत्र ओ प्राथीन इटपसूत्र छे. संक्षिप्त शैक्षीमां बर्णायेकां छे.

### (૧) નિશીયસૂત્ર:-

रणसन करनार साधुओने प्रायिक्षत ३ पे करवानी कियाओ विशे निशीयसूत्रमां कंखवामां आव्युं छे. ओक्वार अलप्येपष्ठ्र अकृत्य थयुं छोय ते। आदीयना करी शुद्ध थवुं, क्री ते अकृत्य न थाय तेनी तकेहारी राणवी आम धर्मानियमोने। एकने। छे. २० ६ हेशकमां रचायेदे। छे. प्रथम ६ हेशकमां ६० ले। छे. जीकमां ६०, ८०, ९००, ८०, ७७, ६९, १७, २८, ४७, ६२, ३०, ६०, ४५, १५४, ५०, १५९, ६४, ३६ ओम किम ले। छोल छे. क्यारे वीसमा ६ हेशकमां आदीयनापूर्वका। प्रायिक्षते। — मासिक, लघुमासिक चतुर्मासिक, आदि प्रायिक्षते। विधिनुं वर्णुन छे.

## (२) जुडत् ४६५ सूत्र -

છ ઉદ્દેશકમાં સાધુસાધ્યીએાના આગ્રારાવેગ્રારનું વર્જન છે વિન્ટર નિત્જનાના મત પ્રમાણે ખહુ પ્રાચીન ભાષાનું છેદસૂત્ર છે. અમુક અપરાધ માટે અમુક પ્રાયશ્ચિત કરવું તે આ શ્ર'ધમાં ખતાવ્યું છે. આ પ્રાચીનતમ આચારસૂત્રાનું મહાશાસ્ત્ર છે. ટીકાકારાેેેએ ખીજા આગમાેની જેમ આમાં પણ ઘણાં ફેરફાર કર્યા છે. પ્રથમ ઉદ્દેશકર્મા પ૧ સૂત્રાે છે, તેમાં સાધુસાધ્યીએાના આહાર, વિહાર, ગમનાગમનની ક્ષેત્રમર્યાદા નક્કી કરેલ છે. તે સિવાય આગળનાં ક્ષેત્રમાં વિહાર નિષેધ ગણાવ્યાે છે. ઉપાશ્રયની જગ્યા પણ સ્વચ્છ અને અહિંસાયુક્ત હાેવી જોઈએ. પાંચ પ્રકારનાં વસ્ત અને રજોહરણનું કથન છે. આ ઉપરાંત સાધુસાધ્વીએાએ એક ખીજાના સ્થાને (ઉપાશ્રયમાં) આવવા જવાની મર્યાકાના ઉલ્લેખ કર્યો છે. પ્રાયશ્ચિત અને આચારવિધિના ઉલ્લેખ છે. આહાર લેવા – વાપરવાે વિગેરેના નિયમાે ખતાવ્યા છે. છેલ્લા ઉદ્દેશકમાં સાધુસાધ્યીએોને છ પ્રકારનાં દુર્વચના **બાલવાના નિષેધ કર્યા છે.** 



# (૩) વ્યવહાર

આ ગ્ર'થના દસ ઉદ્દેશકમાં આચારથી પતિત થયેલા મુનિગાએ કરવી પડતી આલેાચના અને તે આલેાચના સાંભળનાર અને કરનાર મુનિએા કેવા હોવા એઇએ તે કેવા ભાવથી કરવા જોઈ એ તેનું વર્ણન કરવામાં આવ્યું છે. તેમના વિહાર વર્ષુ લ્યા છે. કાને ગણિ, મુનિ, આચાર્ય, ઉપાધ્યાયની પદવી આપવી તે બતાવ્યું છે. ગાચરી માટેના નિતિનિયમાનું વર્ણન છે. વ્યવહારસૂત્રને દ્રાદશોગનું નવનીત કહેવામાં આવ્યું છે. સ્વાધ્યાય કરવાના, ગાચરી આપનાર ગૃહ**રથ સાથે કેવી રીતે વર્તવું, કેમ આ**જ્ઞા લેવી, <sup>કે</sup>વું અને કેટલું ભાજન લેવું, કયારે ભાજન કરવું, આગમાતું અધ્યયન કરવું તે કચારે કરવું વિગેરેનું વર્ષાન છે, આમ સાધુ-સાધ્યીએાના વ્યવહારાતું વર્ણુન હોવાથી તે વ્યવહારસૂત્ર નામ યથાર્થ છે. આના કર્તા ક્ષુતકેવલી ભદ્રભાહું છે જેમણે નિયું ક્તિ લખી છે; ભાષ્ય પણ મળી આવે છે પણ નામાલ્લેખ નથી. મળતા મલયગિરિએ ભાષ્ય પર વિવરણ લખ્યું છે. અવયૂરિ પણ લખાઈ છે.

# (૪) દશાશ્રુત સ્કંધ :-

हसाश्रतस्त ध हस अध्ययनामां लद्रणाडु से रशीने तेना पर निशुं कित सेणी छे. यूर्डि पड़ स्मार्थ प्रार्थ ये से साना पर वृत्ति सणी छे. पुरुष पातानी प्रकृतिथी प्रतिकृण आयरछ करे ते। समाधि मुनि पाताना संयमथी प्रतिकृण आयरछ करे ते। संयममां असमाधि मेणवे छे. तेथी असमाधिना २० स्थाने। हर्शाव्यां छे सणस प्रहार थाय ते। अशक्ति आवे छे तेम साधुने चारित्रमां अशक्ति सावनार २९ सणण होष, शुरुनी त्रेत्रीस आशातना, आवार्यनी आह संपहा तेना लेह, शिष्य माहेनी वार प्रकारनी विनय प्रवृत्ति अने तेना प्रलेह, चित्तसमाधिनां हस स्थान, श्रावक्रनी अशियार प्रतिमाओ, लिक्षुप्रतिमा, वीरप्रक्षना व्यवन, जन्म, संहरछ, हीक्षा, केवस्त्रान, ने मेशस क्यारे पाम्या ते संणंधीनं पर्शु पछा कदप, मोहनीय कर्मणंधन विशेत विवर्ण अने तेना त्रीस स्थान, नव निहाने। तेमां अताव्या छे.

# (૫) પંચક્રાય સૂત્ર:-

આ છેદસૂત્ર હાલ મૂળ સ્વરૂપે ઉપલબ્ધ નથી. આના પર સંઘદાસગિશુએ ભાષ્ય રચ્યું છે. ચૂર્ણી પણ લખાઈ છે જે ઉપલબ્ધ નથી. પંચકલ્પ ભાષ્ય એ ખૃહતકલ્પ ભાષ્યના અંશ માનવામાં આવે છે. મલયગિરિ અને ક્ષેમકિર્તિસ્ટ્રિએ આના ઉલ્લેખ કર્યો છે.

# (६) મહાનિશીય સૂત્ર: —

મહાનિશીય સૂત્રને સમગ્ર પ્રવચનના પરમસાર પણ કહેવામાં આવ્યું છે. આ સૂત્ર મૂળ નષ્ટ પામ્યું હતું. તેના ઉધ્ધારક આચાર્ય હરિભદ્રસૂરિ છે. આ શ્રંથમાં તંત્ર સંબંધી તથા જેનાગમાના અતિરિક્ત અન્ય શ્રંથાના ઉદ્લેખ છે. છ અધ્યયના આવેલાં છે. પ્રથમમાં ૧૮ પાપસ્થાન કા, કર્મોનાં વિપાક ફળનું વિવેચન, ગીજા ચાથામાં કુશીલ સાધુઓના સંસર્ગના નિષેધ કર્યો છે. નવકારમંત્ર અને ઉપધાન, દયા, અને અનુકંપાના અધિકારાનું વિવેચન છે. પાંચમા અધ્યયનમાં ગુરૂશિપ્યના સંબંધને વર્ણવી ગચ્છનું વર્ણન છે. આના પ્રકરણના આધારે 'ગચ્છાચાર' નામનું પ્રકીર્ણક શ્રંથ રચવામાં આવ્યું છે. છકુા અધ્યયનમાં પ્રાયશ્વિતના દસ અને આલાચનાના ચાર પ્રકારાનું વર્ણન છે. આ ઉપરાંત કમલપ્રભા આદિની કથાએા, તાંત્રિક કથના તથા અન્ય શ્રંથોના ઉદલેખ છે. વિન્ટર નિત્યના મતે આગમ પછીના આ શ્રંથ હોય તેવું જિલ્લાય છે.

# દસ પ્રકીર્ણંક-

આ પ્રકીર્ણ ચંચા છટા છે. તે રચના પહિતમાં વેદનાં પરિશિષ્ટાને મળતાં આવે છે. તે પદ્યમહ છે. ભગવાન મહાવીરના સમયમાં પ્રકીર્ણક ચંચાની રચના ૧૪૦૦૦ ખતાની છે તેમાંથી આજે દસ ઉપલબ્ધ છે. (૧) ચતુઃશરણ, આતુર પ્રત્યાખ્યાન, મહાપ્રત્યાખ્યાન, ભક્તપરિજ્ઞા, તંદ્રલ-વૈચારિક, સંસ્તારક, ગચ્છાચાર, ગણિવિદ્યા, દેવેન્દ્રસ્તવ, મરાશ્રમાધિ.

- (૧) ચતુ:શરણ:—આનું બીઝું નામ 'કુશલાનુબંધિ' પણ છે. ૧૩ ગાથાઓમાં અરિહંત, સિહ, સાધુ અને ધર્મ-એ ચારનું શરણ લેવાનું કહ્યું છે. આના કર્તા વીરલદ્ર મનાય છે. આના પર લુવનતુંગની વૃત્તિ અને ગુણરતની અવચૂરિ છે. ચારનું શરણ લેવાયી દુષ્ટ્રતની નિંદા અને સુકૃતની અનુમાદના થાય છે તેનું વર્ણન છે.
- (ર) આતુર પ્રત્યાખ્યાન:—૭૦ ગાથાઓમાં બાલમરણ, બાલપંડિત મરણ, અને પંડિતમરણ કેાનાં થાય છે તેનું વર્ણન છે. આના કર્તા વીરભદ્ર છે. ભુવનતુંગની વૃત્તિ અને ગુણરત્નની અવચૃરિ મળે છે. આ ઉપરાંત પંડિને આતુર-રાગાવસ્થામાં શેનાં શેનાં પ્રત્યાખ્યાન લેવા, શું શું વાસરાવવું, (ત્યજવું) કેવી કેવી ભાવના ભાવવી, સવં છેવોને ખમાવવા અને ઉત્તમ મરણ કેવી રીતે થાય છે તે ખતાવ્યું છે.
- (3) મહા પ્રત્યાખ્યાન:—માટાં પ્રત્યાખ્યાના ને ૧૪૨ ગાયાઓને અનુષ્ટુપ છંદમાં રચવામાં આવ્યા છે. જે પાપા થયા હોય, તેને યાદ કરી, તેના ત્યાગ કરવા, બાવ શલ્ય કાહી નાંખલું, પંડિત મરણ થાય તેવી આત્મસ્થિત જાગૃત કરી સર્વ અસત્ પ્રવૃત્તિ ને ત્યજવી, દુ:ખમય સંસાર પ્રત્યે વૈરાગ્ય ઉભા કરવા વિગેર પ્રત્યાખ્યાન કરવાથી સિદ્ધિ મળે છે. તેનું વર્ણન છે.



#### (૪) ભક્તપરીક્ષા :-

વીરસદ્રશ્ચિત ૧૭૨ ગાથાઓમાં અલ્યુદ્યત મરણથી આરાધ-ના થાયછે. તે મરણ લક્તપરિક્ષા, ઇંગિની અને પાદપાપગમન એમ ત્રણ પ્રકારનું વર્ણું વ્યું છે. લક્ત પરીક્ષા પ્રમાણે મરણ સવિચાર અને અવિચાર એમ બે પ્રકારનું છે. સંસારની નિર્ગુણતા એાળખી પશ્ચાત્તાપ પૂર્વંક સર્વ દોષ ત્યજી આંદ્યાચના મેં સંસારમાં ઘણું ભાગવ્યું વગેરેના વિચાર કરી ભક્ત પરીક્ષા-મરણની અનશનવિધ અને ભાવના આચરવાનું કહ્યું છે. મનેને માંકડા સાથે સરખાવ્યું છે. અહીં સ્ત્રીજાતિને ભુજં-ગીની, અવિચાસની ભૂમિ, શાકની નહીં, પાપની શુકા, કપટની કુટી, કલેશ કરનારી, અને દુઃખની ખાણ એવી ઉપમાઓ આપી છે.

## (५) तं हुसवै यारिकः-

આ શ્રંથમાં ૫૮૬ ગાથાએ માં ગર્ભના કાળ, યાનિનું, રવરૂપ, ગર્ભવતીઓ એ ના ખાવાપીવાની તથા માતા-પિતાના અંગાનું વર્ણન છે. આ ઉપરાંત જોડકા વર્ણન તદુન્લગણના, વિગેરનું વિવેચન ગાથાએ આ ઉપરાંત ગદમાં પણ છે. જીવની દસ અવરથાએ નું વર્ણન છે. જીવની ઉપમાઓ માં પ્રકૃતિની વિષમ, પ્રિય વચન બાલનારી, બળના વિનાશ, કરનારી, વૈરી સ્વભાવવાળી, આમ પુરુષને કામુક બનાવનારી તરીકે ઉદલેખ કર્યો છે. વિજયાવમલની વૃત્તિ મળે છે. એકસા વર્ષના આયુપ્યવાળા પુરુષ પ્રતિદિન નંદુલ-ભાત ખાય તેની સંખ્યાના વિચારના ઉપલક્ષણથી આ સૂત્રનું નામ તંદુલ-વૈચારિક રાખવામાં આવ્યું હાય તેમ લાગે છે.

# (**६) સ**'રતારક :-

૧૨૩ ગાથાઓમાં મરણ થયાં પહેલાં સંથારા કરવામાં આવે છે તેના માહાત્મ્યનું વર્ણન છે. એક જ સ્થળે એક આસન પર મૃત્યુ સુધી અનશન લવામાં આવે છે તેનું વર્ણન છે.

ગુણરતનની અવચૂરિ મળે છે. જેમ મણિઓમાં વેટૂર્યમણિ સુગંધિત પદાર્થોમાં ગાેશીપ ચન્દન અને રત્નમાં **વજ** શ્રેષ્ઠ છે તેવી રીતે સંસ્તારકને સર્વ શ્રેષ્ઠ ગણવામાં આવે છે.

### (৩) ગ<sup>ર</sup>છાચાર :-

ગચ્છતું સ્વરૂપ ખતાવ્યું છે. સારા ગચ્છ સારા આચાર્યથી ખને છે. તેમાં આચાર્યના લક્ષણો, શિષ્યની દશા, ગચ્છતા લક્ષણો ખતાવી શિષ્યે સારા ગચ્છમાં શુરૂની આગ્નાપૂર્વક નિવાસ કરવાનું જણાવ્યું છે. ૧૩૭ ગાથાએો અનુષ્ટુપ છંદમાં અને આયાં છંદમાં છે. આના પર આનંદ-વિમલસારના શિષ્ય વિજયાવમલની ટીકા મળે છે. આચાર લ્રષ્ટ કરવાવાળા અને ઉત્માર્ગ સ્થિત આચાર્યમાર્ગને નાશ કરનારા ગણવામાં આવ્યા છે. આમાં ત્રણ અધિકાર છે. આ શ્રંથમાં સાધુને ખાલિકા, ઘૃદા, નાતિન, દુહિતા અને

ખેનના સ્પર્શના નિષેધ કર્યો છે. આના પરની ટીકામાં વરાહમિહિરને ભદ્રખાહુના ભાઈ તરીકેના ઉલ્લેખ છે. આ ઉપરાંત ચંદ્રસૂરપ્રજ્ઞપ્તિ વગેરેના અભ્યાસ કરીને વરાહમહિરે વારાહીસ હિતાની રચના કર્યાના ઉલ્લેખ મળે છે.

### (૮) ગાણિવિદ્યા:-

આ જ્યાતિષના લાંઘ છે. તેમાં દિવસ, રાત્રિ, તિથિ, નક્ષત્ર, કરણ, લહાદવસ, મુદ્દર્ત, શકુન લગ્ન અને નિમિત્તના ખલન દરકનું ૮૨ ગાથાઓમાં વર્ણન કરેલું છે. હોરા શખ્દના ઉદલેખ અહીં મળે છે.

#### (६) देवेन्द्रतय:-

२०७ गाथाक्यामां हेवेन्द्र लगवान महावीरनी रतुति ४१ छे ते ३२ प्रधारना हेवानुं स्वइप तेना पेटाविलागा, यंद्र, सूर्यं, अह, नक्षत्राहिनं नाम, स्थिति, लवन, परिश्रह वगरेनुं ध्यन धरवामा आव्यु छे. वीरलद्र रथिता मानवामां आवे छे.

### (૧૦) મરણસમાધિ:-

દેક રાથાઓ છે. સમાધિથી મરણ કેમ થાય છે તેનું વિધિપૂર્વ કતું વર્ણન છે. શિષ્યના મરણના પ્રજ્ઞના જવાબરૂપે આરાધના, આરાધક, આલાચના, સંલખના, ક્ષામણા, કાલ, ઉત્સર્ગ, અવકાશ, સંસ્તારક, નિસર્ગ, વૈરાગ્ય, માક્ષ, ધ્યાનવિશેષ, લેશ્યા, સમ્યકત્વ, અને પાદોપગમન વિગેરે ચીદ દારાનું વિવેચન છે. અંતમાં બાર ભાવનાઓનું વર્ષન છે.

આ દસ પ્રકીર્ણક ઉપરાંત ખીજા પ્રકીર્ણકાની રચના થઈ છે. તેમાં ઋષિભાષિત, તીથાદગાર, અજીવકલ્પ, સિદ્ધ-પાહુડ, આરાધના પતાકા, દ્વીપસાગર પ્રજ્ઞપ્તિ, જયાતિષ– કરેડક, અંગવિદ્યા, યાનિપ્રાભત વિગેરે છે.

# (૨) ચૃલિકાએા

(૧) નંદી (૨) અનુયાગ દ્રાર – નંદિસૂત્રની ગણના અનુયાગદ્ધાર સાથે કરવામાં આવે છે. નંદીસૂત્રમાં ૬૦ પદ્માત્મક ગાથાએ અને પદ સૂત્ર છે. શરૂ આતની ગાથાએ માં મહાવીર, સંઘ અને શ્રમણાની સ્તુતિ કરવામાં આવી છે. જ્ઞાનના પાંચ ભેદ વર્ણવ્યા છે. દ્રાદશાંગ ગલિપિટક ચંચાના ઉદલેખ અહીં મળે છે. નંદીસૂત્રમાં શ્રુતના બે ભાગ પડવામાં આવ્યા છે. (૧) ગમિકશુત (૨) આગમિકશુત, ગમિકશુતમાં દૃષ્ટિવાદ અને આગમિકમાં કાલિકશ્રુતના સમાવેશ કરવામાં આવ્યા છે. શ્રતસાહિત્યના બે ભેદ પાડ્યા છે. અંગબાદ્ય અને અંગપ્રવિષ્ઠ, ટીકાકારના મતે પ્રવિષ્ટાની રચના ગણધરાએ અને અંગબાદ્યની રચના રથવિરાએ કરેલી છે. અંગબાદ્યના પણ બે ભેદ, આવશ્યક અને આવશ્યક ચતાર છે. ૭૨ કલાઓ અને સાંગાપાંગ ચાર વેદાના ઉદલેખ મળે છે. આના



રચયિતામાં મતભેદ છે. કેટલાકને મતે દેવવાચક છે. કેટલાક મને મતે દેવધિ ગણિ ક્ષમાશ્રમણ છે. કેટલાંક ખેનેને એક જ માને છે. પરન્તુ દેવવાચક અને દેવધિ ગણિના ગમ્છ જીદા જીદા હતા આ શ્રંથ પર જીનદાસગણિની ચૂર્ણ, ભદ્રખાહુની અને મલયગિરિની ટીકાઓ ઉપલખ્ધ છે.

આ ઉપરાંત આ સૂત્રમાં સ્થવિરાવલિમાં લદ્રબાહુ, સ્થ્લલદ્ર, મહાગિરિ, આર્યા શ્યામ, આર્યા સમુદ્ર આર્યા મંગુ, આર્યાના ગહરિત, સ્કાદેલાચાર્ય નાગાજુંન, ભૂતદિત્ર વિગેરના ઉલ્લેખ મળે છે.

આ ઉપરાંત કાલિક <u>શ્રુ</u>ત અને ઉત્કાલિક શ્રુત ને ભેદ-પ્રભેદ બતાવ્યા છે.

#### (૨) અનુધાગદાર

આ શ્રંથ આયંરક્ષિત સૂરિકૃત માનવામાં આવે છે ભાષા અને વિષય જોતા આ શ્રંથ અવાંચીન લાગે છે. આના પર જીનદાસગાં છેમહત્તરની ચૂર્ણી, હરિભદ્ર અભયદેવના શિષ્ય મલધારી હેમચંદ્રની ટીકાઓ મળે છે. આની 'શૈલી પ્રશ્નોત્તરી છે. આમાં પ્રમાણ – પલ્યાપમ, સાગરાપમ, સંખ્યાત, અસંખ્યાત અને અનંતના પકારા નયનું સ્વરૂપ બતાવ્યું છે. નામના દસ પ્રકાર, કાવ્યરસના પ્રકાર, મિથ્યાશાસ્ત્ર સ્વરાના નામ સ્થાન, તેના લક્ષણ, ગ્રામ, મૂર્જના વિગેરનું વર્ણન મળે છે. આગમલાપ, પ્રકૃતિ અને વિકારનું પ્રતિપાદન કરતા વ્યાકરણ સંખંધી ઉદાહરણો છે. આ ઉપરાંત આમાં આવશ્યક શ્રુતસ્કંધના નિક્ષેપા, ઉપક્રમાધિકાર, અનુપૂર્વી પ્રમાણદ્વાર અધિકાર, નિક્ષેપા, ઉપક્રમાધિકાર, અનુપૂર્વી પ્રમાણદ્વાર અધિકાર, નિક્ષેપા, હપક્રમાધિકાર, અનુપૂર્વી પ્રમાણદ્વાર અધિકાર, નિક્ષેપા, હપક્રમાધિકાર, સનુપૂર્વી પ્રમાણદ્વાર અધિકાર, નિક્ષેપા, હપક્રમાધિકાર, સનુપૂર્વી પ્રમાણદ્વાર અધિકાર, નિક્ષેપા, હપક્રમાધિકાર, સાયણ કોટિક્ય, દ્યાટકમુખ વિ.ના ઉદલેખ મળે છે.

શ્રી કાેકિલા સિ. ભદ

**}**\${

# <sup>જીજૂ</sup> જૈન શાસ્ત્ર ભંડારો:

જૈન ત્રથો ખાસ ભંડારોમાં સાચવીને રાખવાની પ્રથા હતી તેને લઇને હજારો ત્રથો જળવાઇ રહ્યા છે. દેરાસરોના ભોયરામાં મુખત્વે ત્રથો મૂકી રાખવાની પ્રથા હતી અને હજીયે છે. આ રીતે મુસ્લીમ આક્રમણખોરોથી આપણા ત્રથો બચાવી શકાયા છે. આજે આ રીતે ર લાખથી પણ વધારે જૈન હસ્તપ્રતો ભારતમાં વિવિધ ભંડારોમાં પડેલી છે. જેસલમેર, પાટણ, ખંભાત, લીંમડી, અમદાવાદના ભંડારો વિશેષ જાણીતા છે. પાટણ, ખંભાત અને જેસલમેરમાં તાડપત્ર પરની અનેક હસ્તપ્રતો વિદ્યમાન છે. જેસલમેરમાં કુલ ૧૦ જૈન જ્ઞાન ભંડારો છે. કિલ્લામાં શ્રી સંભવનાથજી ના મંદિરના ભોંયરામાં આવેલો શ્રી જિનભદસૂરિ જ્ઞાન ભંડાર, વેગડગચ્છીય જ્ઞાન ભંડાર, પંચનો જ્ઞાન ભંડાર,

આચાર્ય ગચ્છના ઉપાશ્રયનો જ્ઞાન ભંડાર થાણકશાલનો જ્ઞાન ભંડાર, ડુંગરજી યતિનો જ્ઞાન ભંડાર, લોંકાગચ્છનો જ્ઞાન ભંડાર, તપાગચ્છનો જ્ઞાન ભંડાર.

જેસલમેરમાં અમુક હસ્તપ્રતો પાટણથી પણ આવેલ છે. પાટણમાં મહારાજ કુમારપાળના અવસાન બાદ આવેલો રાજા અજયપાળ જૈન દ્વેષી હતો. અજયપાળના ડરથી ત્યાંની અમૂલ્ય હસ્તપ્રતો છાનામાના જેસલમેર ખરે લ્લામાં આવી હતી. હવે વિક્રમ સર્વત ૨૦૦૬ માં ફરી પાછી પાટણ લઇ જવામાં આવી છે. પાટણમાં હેમચંદાચાર્યના સમય દરમ્યાન જૈન સાહિત્યમાં અભૂતપૂર્વ પ્રગતિ થઇ. ન્યાય, વ્યાકરણ, યોગ, કાવ્યશાસ્ત્ર, કથાનુયોગ તથા જેન -સિધ્યાંત વિષક અનેક ગ્રથોનું નિરૂપણ થયું હતું. પાટણનો જ્ઞાન ભંડાર વિશાલ છે. અમદાવાદના જ્ઞાન ભંડારોમાં મોગલકાળથી માંડીને ગઇસદી સુધીના અલભ્ય ગ્રથો છે. હવે ત્તો આ જ્ઞાનભંડારોની હસ્તપ્રતો ને સારી રીતે સાચવીને રાખવામાં આવેલ છે. દરેક હસ્તપ્રત પર કાગળ મૂકીને તેનો કમાંક તથા નોંધ આપવામાં આવે છે. વસ્ત્રમાં બાંધીને રખાયેલી પ્રતો એલ્યુમીનીયન મની નાની પેટીમાં રખાય છે. સૂચિપત્ર પણ સારી રીતે તૈયાર થયાં છે. કેટલીક અમૂલ્ય હસ્તપ્રતોની માઇકોફીલ્મ પણ લેવામાં આવેલી છે. કેટલાંક ગ્રથાની નકલ અને પ્રેસકોપી પણ કરવાનુ કામ ચાલુ જ છે. અત્યારે દિલ્હીમાં પણ આત્મવલ્લભ સ્મારક ભવનમાં વિશાળ જ્ઞાન ભંડારનું આયેજન છે.

પરદેશમાં બર્લીન (જર્મન) માં તથા લંડન, ઓકસફર્ડમાં જૈન હસ્તપ્રતોનો નોંધપાત્ર સંગ્રહ છે. આ સિવાય પેરીસ, વિએના, વોશિંગટન તથા ન્યુયોર્કમાં પણ જૈન હસ્તપ્રતો સંગ્રહાયેલી છે. પરદેશમાં જે હસ્તપ્રતો રખાયેલ છે તેના કેટલોગ બહાર પડેલાં છે. પરંતુ કેટલાક કેટલોગ તો સો વર્ષથી વધારે જૂના છે. કેટલોગ બહાર પડયાં પછી હસ્તપ્રતો અન્ય સ્થળે ખસેડવામાં આવી છે. તથા અમૂક નવા કેટલોગ પણ બહાર પાડવામાં આવ્યાં છે. આ રીતે જોતાં પરદેશની હસ્તપ્રતોમાં યોડો યોડો યુનવાડો જરૂર છે. પરંતુ એકંદરે લંડન અને ખાસ કરીને બ્રિટીશ મ્યુઝીયમની લાયબ્રેરીઓની હસ્તપ્રતો વધારે વ્યવસ્થિત સ્વરૂપમાં છે. આ હસ્તપ્રતોના સંશોધનમાં ઉંદરો રસ લઇને નવા કેટલોગ બહાર પાડવાની પૂરી આવશ્યકતા છે.

દીગંબર હસ્તપ્રતો મુખ્યત્વે દક્ષિણ ભારતમાં વધારે પ્રમાણમાં ઉપલબ્ધ છે. દક્ષિણવ-ભારતનાં મદોમાં જ્ઞાન ભંડાર પણ છે ત્યાં વિશાળ સગ્રહ છે. આ હસ્તપ્રતોની ભાષા મુખ્યત્વે કન્નડ છે. જૈન પ્રાચીન સાહિત્ય આપણો અમુલ્ય વારસો છે. તેમાં આપેલું જ્ઞાન માત્ર જૈનોનેજ ઉપયોગી છે તેવું નથી પરંતુ સહુ કોઇને ઉપયોગી થઇ શકે છે. સર્વ ધર્મના વિજ્ઞાનોએ આ બાબતમાં રસ કેળવીને જૈન સાહિતાના નવનીતનો સદુપયોગ કરવો ઘટે.