

# THE FREE INDOLOGICAL COLLECTION

WWW.SANSKRITDOCUMENTS.ORG/TFIC

#### **FAIR USE DECLARATION**

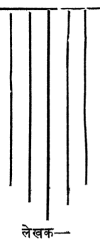
This book is sourced from another online repository and provided to you at this site under the TFIC collection. It is provided under commonly held Fair Use guidelines for individual educational or research use. We believe that the book is in the public domain and public dissemination was the intent of the original repository. We applaud and support their work wholeheartedly and only provide this version of this book at this site to make it available to even more readers. We believe that cataloging plays a big part in finding valuable books and try to facilitate that, through our TFIC group efforts. In some cases, the original sources are no longer online or are very hard to access, or marked up in or provided in Indian languages, rather than the more widely used English language. TFIC tries to address these needs too. Our intent is to aid all these repositories and digitization projects and is in no way to undercut them. For more information about our mission and our fair use guidelines, please visit our website.

Note that we provide this book and others because, to the best of our knowledge, they are in the public domain, in our jurisdiction. However, before downloading and using it, you must verify that it is legal for you, in your jurisdiction, to access and use this copy of the book. Please do not download this book in error. We may not be held responsible for any copyright or other legal violations. Placing this notice in the front of every book, serves to both alert you, and to relieve us of any responsibility.

If you are the intellectual property owner of this or any other book in our collection, please email us, if you have any objections to how we present or provide this book here, or to our providing this book at all. We shall work with you immediately.

-The TFIC Team.

# जैनागमों में परमात्मबाद



जनधर्मदिवाकर, साहित्यरत्न, जैनागमरत्नाकर, आचार्यसम्राट् परम श्रद्धेय

पूज्य श्री श्रात्माराम जी महाराज

029085

प्रकाशक— आचार्य श्री आत्माराम जैन प्रकाशनालय जैनस्थानक, लुधियाना ।

# प्राप्तिस्थान-आचार्य श्री आत्माराम जैन प्रकाशनालय, जैनस्थानक, लुधियाना

### प्रथम प्रवेश

वीरसम्वत् . २४८६

वि० स० ... २०१६

मुल्य

... आठ आना

029086

परिप्रहराः नम्याः .... बान्तरकिर प्रशालय तिकाती सम्यान सारमाश्र

> मुद्रक-राईज मार्ट इलैक्ट्रिक प्रेस, गली लालूमल, लुधियाना।

# ध न्य वा द

"जैनागमो मे परमात्मवाद" के प्रकाशन मे समस्त व्यय करने की उदारता श्रीमती गौरा देवी जी कर रही है। माता श्री गौरा देवी जी यह प्रकाशन ग्रपने पूज्य पतिदेव—

स्वर्गीय लाला नौहरियामल जी जैन

की पुण्यस्मृति में करवा रही है। लाला नौहरियामल जी धार्मिक विचारों के व्यक्ति थे। लाला जी को यह धार्मिक भावना जैनधर्मदिवाकर, य्राचार्यसम्राट्, पूज्य श्री ख्रात्माराम जी महाराज जी के सुशिष्य युगस्रष्टा श्रद्धेय श्री स्वामी खजानचन्द्र जी महाराज के परमानुग्रह से प्राप्त हुई थी। श्रद्धेय महाराज जी की कृपा से ही लाला जी को जैनधर्म की उपलब्धि हुई थी। उन्हीं की कृपा से लाला जी सामाधिक, नित्यनियम का सदा ध्यान रखा करते थे। धार्मिक, सामाजिक ग्रौर साहित्यिक कार्यों में ग्रपने धन का सदा उपयोग करते रहते थे। श्री रामप्रसाद जी, श्री गोवर्धनदास जी, श्री केदारनाथ जी, लाला जी के सुयोग्य पुत्र है। इन में जो धार्मिकता तथा सामाजिकता दृष्टिगोचर हो रही है, वह सब लाला जी के पुण्य-प्रताप का ही मधुर फल है।

माता श्री गौरा देवी जी बडी उदार प्रकृति की देवी है। धर्मध्यान की इन को श्रच्छी लग्न है। दानपुण्य मे सदा श्रपने धन का सदुपयोग करती रहती है। दो वर्ष हुए, योगनिष्ठ श्रद्धेय श्री स्वामी फूलचन्द्र जी महाराज द्वारा लिखे ''नयवाद'' का प्रकाशन इन्होंने ही करवाया था। श्राचार्यसम्राट् पूज्य श्री

स्रात्माराम जी महाराज द्वारा विनिर्मित ''जैनागमों में परमा-त्मवाद, का प्रकाशन भी स्राप ही करवा रही है। स्राप की इस उदारता के लिए मैं स्राप का धन्यवाद करता हू। स्रौर स्राशा करता हू कि भविष्य में भी स्राप इसी भाति साहित्यिक सत्कार्यों में स्रपने धन का सदुपयोग करती रहेगी।

प्रार्थी-

मन्त्री-

आचार्य श्री आत्माराम जैन प्रकाशनालय, जैनस्थानक, लुधियाना )

# दि ग्दर्शन

#### वैदिक-परम्परा मे ईश्वर शब्द-

ईश्वर शब्द वैदिक दर्शन का श्रपना एक पारिभाषिक शब्द है। वैदिक दर्शन के श्रनुसार उस महाशक्ति का नाम ईश्वर है, जो इस जगत की निर्मात्री है, एक है, सर्वव्यापक श्रीर नित्य है। वैदिक दर्शन का विश्वास है कि ससार के कार्यचक्र को चलाने की बागडोर ईश्वर के हाथ मे है, ससार के समस्त स्पन्दन उसी की प्रेरणा से हो रहे है।

वैदिक दर्शन कहता है कि ईश्वर सर्वशिक्तमान है, वह जो चाहे कर सकता है। \*कर्तव्य को अकर्तव्य और अकर्तव्य को कर्तव्य बना देना उस के बाए हाथ का काम है। सारा ससार उस की इच्छा का खेल है, उसकी इच्छा के बिना एक पत्ता भी नहीं कम्पित हो सकता। ससार का उत्थान और पतन उसी के इशारे पर हो रहा है।

वैदिक दर्शन की ग्रास्था है कि ग्रज्ञ होने के कारण जीव ग्रपने सुख ग्रौर दुःख का स्वय स्वामी नही है, †इस का स्वर्ग या नरक जाना ईश्वर की इच्छा पर निर्भर है। मनुष्य कुछ नहीं कर सकता। उसे तो स्वय को ईश्वर के हाथों में सौप

(महाभारत)

<sup>\*</sup> कर्त् मकर्त् मन्यथा कर्त् समर्थ ईश्वर ।

<sup>्</sup>री ब्रज्ञो जन्तुरनीगोऽयमात्मन सुखदु खयो । ईश्वरप्रेरितो गच्छेत्, स्वर्ग वा व्यभ्रमेव वा ॥

देना चाहिए, ईश्वर की कृपा ही उसकी दिगडी बना सकती है।

वैदिक दर्शन का कहना है कि भक्त ईश्वर की कितनी भक्ति कर ले, उपासना करले, कितना ही उसका गुणानुवाद करले, पर भक्त भक्त रहेगा और ईश्वर ईश्वर। भिक्त, पूजा, जप, नप त्याग वैराग्य श्रादि किसी भी प्रकार के ग्रनुष्ठान के ग्राराधन से भक्त ईश्वर नहीं बन सकता है। ईश्वर ग्रार भक्त के बीच मे जो भेद-मूलक फौलादी दीवार खड़ी है, वह कभी समाप्त नहीं हो सकती है।

इस के अलावा, वैदिक दर्शन विश्वास रखता है कि ससार में जब अधर्म बढ जाता है, धर्म की भावनाए दुर्बल हो जाती है, पाप सर्वत्र अपना शासन जमा लेता है, तो पापियों का नाश करने के लिए तथा धर्म की स्थापना करने के लिए ईश्वर अवतार धारण करता है। मनुष्य, पशु आदि किसी न किसी रूप में जन्म धारण करता है। यह वैदिक दर्शन के ईश्वर के स्वरूप का सक्षिप्त परिचय है।

#### जैन-परम्परा और ईश्वर शब्द-

जैन साहित्य का परिशीलन करने से पता चलता है कि उस मे परमात्मा के अर्थ मे ईश्वर शब्द का कही प्रयोग नही नहीं मिलता है। जैनदर्शन मे परमात्मा के लिए सिद्ध, बुद्ध, अजर,अमर, सर्वंदु खप्रहीण, निरजन, मुक्तात्मा आदि शब्दो का व्यवहार मिलता है। जैन दर्शन की दृष्टि से ये समस्त शब्द पर्यायवाची है, सामान्यतया एक ही अर्थ के वाचक है। मुक्तात्मा के स्वरूप का विवेचन करते हुए भगवान महावीर ने श्री आचाराग सूत्र के प्रथम श्रुतस्कन्ध के पञ्चम अध्ययन के छठे उद्देशक में फरमाया है-

मुक्त ग्रात्मा का स्वरूप प्रतिपादन करने में समस्त शब्द हार मान जाते हैं, वहा तर्क का प्रवेश नहीं होता है । बुद्धि उसे अवगाहन नहीं करती है। नह मुक्तात्मा प्रकाश-स्वरूप है। वह समग्र लोक का ज्ञाता है। वह न लम्बा है. न छोटा है, न गोल है (गेन्द के स्राकार का नही है), न तिकोना है, न चतुष्कोण है स्रोर न परिमग्डल है (वलय-चुडी के श्राकार का नही है)-उस मुक्तात्मा की इन मे से कोई श्राकृति नहीं है। वह न काला है, न नीला है, न लाल है, न पीला है भ्रौर न शुक्ल है— उसका कोई रूप नही है । **व**ह न सुगन्ध वाल**ा** है, न दुर्गन्ध वाला है-उस मे कोई गन्ध नही है। वह न तीक्ष्ण (तीखा) है न करुक है न कसायला है, न खट्टा है ग्रौर न मीठा है—उस मे कोई रस नही है। वह न कर्कश है, न मृदु है, न भारो है, न हलका है, न ठण्ठा है, न गरम है, न स्निम्ब है और न रूक्ष है-उस में कोई स्पर्श नहीं है। वह मूक्तात्मा शरीर-रूप नही है। वह जन्म मरण के मार्ग को सर्वथा पार कर चका है। वह अनासक्त है-प्रासाक्ति वाला नहो है। वह न स्त्रो रूं। है, न पुरुष-रू। है, न ग्रन्यथा रून है ग्रर्थात् न नपुसक रूप है ग्रौर ग्रवेद है-वेद रहित है। वह समस्त पदार्थो का सामान्य ग्रीर विशेष रूप से ज्ञाता है। उसे समभाने के लिए कोई उपमा नही है, वह ग्ररूपी सत्ता है-रूप रहित सत्ता वाला है। उस म्रनिर्वचनीय को किसी वचन के द्वारा नहीं कहा जा सकता है। वह शब्द, रूप, गन्ध, रस ग्रीर स्पर्श स्वरूप नही है। शब्द के द्वारा वाच्य (जिस के लिए शब्द का प्रयोग किया जाता है)यही पदार्थ होते है, परन्तु मुक्तात्मा इन मे से कुछ नहीं है, ग्रतः वह ग्रवक्तव्य है।

जैनदर्शन में मुक्तात्मा के ग्रर्थ में ईश्वर शब्द का व्यवहार नहीं किया जाता है, तथा जैनदर्शन, वैदिकदर्शन द्वारा माने गए ईश्वर का ईश्वरत्व (जगत्कर्नृत्व ग्रादि) भी स्वीकार नहा करता है। जैनदर्शन का विश्वास है कि परमात्मा सत्यस्वरूप है, ज्ञानस्वरूप है, ग्रानदस्वरूप है, वीतराग है,सर्वज्ञ है,सर्वदर्शो है। परमात्मा का दृश्य या ग्रदृश्य जगत में प्रत्यक्ष या परोक्ष कोई हस्तक्षेप नहों है, वह जगत का निर्माता नहीं है, भाग्य का विधाता नहीं है, कर्म-फल का प्रदाता नहीं है, तथा ग्रवतार लेकर वह ससार में ग्राता भी नहीं है।

जेनदर्शन कहता है कि व्यक्ति को अपेक्षा से परमात्मा एक नही है,ग्रनन्तर्जाव परमात्मपद प्राप्त कर चुके है । परमात्मा ग्रनादि नहीं है। परमात्मा को अनादि न मानने का इतना ही ग्रभिप्राय है, कि जीव कर्मों को क्षय करने के अन्नतर ही परमात्मपद पाता है। परमात्मा एक जीव की दृष्टि से सादि श्रनन्त है,ग्रनादि काल से जीव मुक्त हो रहे है,ग्रोर ग्रनन्त काल तक जीव मुक्त होते रहेगे इस दृष्टि से परमात्मा ग्रनादि ग्रनन्त भी है। परमात्मा श्रात्मप्रदेशो की दृष्टि से सर्वव्यापक नहीं है। उसके ग्रात्मप्रदेश सीमित प्रदेश मे ग्रवस्थित है, किन्तु उसके ज्ञान से सारा ससार ग्राभासित हो रहा है, इस दृष्टि से (ज्ञान की दृष्टि से) उसे सर्वव्यापक भी कह सकते है। ससार के धन्धे मे उसका कोई हस्तक्षेप नही है। जीव को कर्म करने मे किसी सर्वथा स्वतन्त्र है, परमात्मा जीव कर्म करने मे किसो भी प्रकार की कोई प्रेरणा प्रदान नहीं करता है। उसे किसी कर्म के करने से वह निषिद्ध भी नहीं करता। जीव जो कर्म करता है, उसका फल जीव को स्वत. ही मिल जाता है। ग्रात्म-प्रदेशो से सम्बन्धित कर्म-परमाणु ही कर्म-कर्ता जीव को स्वय श्रपना फल दे डालते है। मदिरा मदिरासेवी व्यक्ति पर जैसे। स्वय ही अपना प्रभाव डाल देती है, वैसे हो कर्म-परमाणु जोव को स्वत ही अपने प्रभाव से प्रभावित कर डालते है। परमात्मा का उसके साथ प्रत्यक्ष या परोक्ष कोई सम्बन्ध नही है। कर्मफल पाने के लिए जोव को परमात्मा के द्वार नहा खटखटाने पडते है। जीव सर्वथा स्वतत्र है, किसी भो दृष्टि से वह परमात्मा के अधीन नहीं है। सक्षेप में कह सकते है—

राम किसी को मारे नही, मारे सो नही राम। आप ही आप मर जायेगा, करके खोटा काम।।

जनदर्शन की स्रास्था है कि जीव स्रपने भाग्य का स्वय निर्माता है, स्वर्ग, नरक मनुष्य की सद्-स्रसद् प्रवृत्तियो का परिणाम है। स्रपनी नय्या को पार करने वाला भी जीव स्वय ही है स्रौर उसे डुबोने वाला भी वह स्वय ही है। इस मे परमात्मा का कोई सम्बन्ध नहीं है।

ऊपर की पित्तयों में यह स्पष्ट हो गया है कि ईश्वर शब्द वैदिक दर्शन का अपना एक पारिभाषिक शब्द है, जैनदर्शन में उस के लिए कोई स्थान नहीं है। वैदिकदर्शन में ईश्वर शब्द की जो परिभाषा व्यक्त की गई है, जैनदर्शन उस पर कोई आस्था नहीं रखता है। जैनदर्शन तो सर्वोत्तम और सर्वथा निष्कर्म दशा को प्राप्त आत्मा को ही परमात्मा या सिद्ध या बुद्ध आदि शब्दों के द्वारा प्रकट करता है। ऐसी निष्कर्म आत्मा को वह वैदिक सम्मत ईश्वर के नाम से कभी व्यवहृत नहीं करता है।

ईश्वर शब्द की व्यापकता—

ईश्वर शब्द की ऐतिहासिक अर्थविचारणा पर विचार करते हुए मालूम होता है कि वैदिकदर्शन के यौवनकाल मे

ईश्वर शब्द एक विशेष अर्थ मे रूढ था। उस समय जगत-कर्तृत्व श्रादि विविध शक्तियो की धारक महार्शाक्त को ही ईइवर के नाम से व्यवहृत किया जाता था, विन्तु ग्रन्तिम कुछ शताब्दियो से ईश्वर शब्द स।मान्यतया परमात्मा का निर्देशक बन गया है। ईश्वर शब्द का उच्चारण करते ही मनुष्य को सामान्य रूप से परमात्मा का बोध होता है। भ्राज ईइवर के उच्चारण करने पर जगत् की निर्मात्री, भाग्यविधा-त्री, कर्मफलप्रदात्री तथा ग्रवतार-ग्रहित्री किसी शक्ति-विशेष का बोध नही होता है। ईश्वर एक है, सर्व-व्यापक है, नित्य है, म्रादि बातो का भी म्राज ईश्यर शब्द परिचायक नही रहा है। स्राज तो ईश्वर शब्द सीघा परमात्मा का निर्देश करवाता हे। फिर चाहे कोई उसे किसी भी रूप मे स्वीकार करता हो। ईइवर शब्द सामान्य रूप से परमात्मा का निर्देशक होने के कारण ही स्राजसर्वेप्रिय बन गया है। स्रात्मवादा सभी दर्शनो ने ईश्वर शब्द को ग्रपना लिया है, ग्रात्मवादी सभी दर्शन ईश्वर को स्रादरास्पद स्वीकार करते है। जैनदर्शन जो सदा म्रनीश्नरवादी कहा जाता रहा है भ्रौर जिस ने ईश्वर शब्द को कभी अपनाया ही नही है। तथापि स्राज उस के अनुयायी सहर्ष ईश्वर का नाम लेते है, अपने को ईश्वरवादी कहने मे जरा सकोच नही करते है । कारण स्पष्ट है कि ईश्वर शब्द श्राज वैदिकदर्शन का पारिभाषिक शब्द नही समभा जाता है। श्रब तो सामान्य रूप से वह परमात्मा का, सिद्ध का, बुद्ध का निर्देशक बन गया है। म्राज ईश्वर, परमात्मा, सिद्ध, बुद्ध, गाड (God), खुदा म्रादि सभी शब्द समानार्थंक समभे जाते है। सैद्धान्तिक स्रौर साम्प्रदायिक दृष्टि से इन शब्दो के पीछे

किसं का कोई भी पारिभाषिक स्रभिमत रह रहा हो, किन्तु जनसाधारण इन समस्त शब्दो से सामान्यतया परमात्मा का ही बोध प्राप्त करता है।

### ईश्वर के तीन रूप-

ऊर की पिक्तियों में स्पष्ट कर दिया गया है, वैदिकदर्शन के यौवनकाल में ईश्वर शब्द एक विशिष्ट श्रौर पारिभाषिक श्रथं का बोधक रहा है, किन्तु श्रान्तिम शताब्दियों में इस का वह रूप परिवर्तित हो गया है। ग्रब तो यह सामान्यतया परमात्मा का निर्देशक है। ग्राज सभी श्रात्मवादी दर्शन ईश्वर को मानते है। जोई श्रात्मवादों दर्शन ईश्वर को सत्ता से इन्कार नहीं करता है। सभी इसे सहर्ष स्वीकार करते है।

सामान्य रूप से सभी भ्रात्मवादी दर्शन ईश्वर को मानते हे, किन्तु सैद्धान्तिक भ्रोर साम्प्रदायिक दृष्टि से ईश्वर-सम्बन्धी गुणो मे वे थोडा-थोडा मतभेद रखते है । इसी मतभेद को ले कर भ्राज ईश्वर के सम्बन्ध मे तीन विचार-धाराए उपलब्ध होती है । वे तीनो विचारधाराए सक्षेप मे इस प्रकार है—

१—ईश्वर एक है, ग्रनादि है, सर्वव्यापक है, सिच्चिदानन्द है, घट-घट का जाता है, सर्वशिक्तमान है, जगत् का निर्माता है, भाग्य का विधाता है, कर्मफल का प्रदागा है। ससार में जो कुछ होता है, वह सब ईश्वर के सकेत से होता है। ईश्वर पापियों का नाश करने के लिए तथा धार्मिक लोगों का उद्धार करने के लिए कभी न कभी, किसी न किसी रूप में ससार में जन्म लेता है, वैकुण्ठ से नीचे उतरता है ग्रौर ग्रपनी लीला दिखा कर वापिस वैकुण्ठ-धाम में जा विराजता है।

ईश्वर का यह एक रूप है, जिसे ग्राज हमारे सनातनधर्मी

भाई मानते है। ईश्वर का दूसरा रूप नीचे की पित्तयों में पिंडिए--

२—ईश्वर एक है, अनादि है, सर्वव्यापक है, सिच्चदानन्द है, घट-घट का ज्ञाता है, सर्वशिक्तमान है, ससार का निर्माता है। जीव कर्म करने में स्वतन्त्र है, उस में ईश्वर का कोई हस्तक्षेप नहीं है। जीव अच्छा या बुरा जैसा भी कर्म करना चाहे कर सकता है, यह उस की इच्छा की बात है, ईश्वर का उस पर कोई प्रतिबन्ध नहीं है किन्तु जीवों को उन के कर्मों का फल ईश्वर देता है। अपनी लीला दिखाने के लिए, पापियों का नाश करने के लिए और धिमयों का उद्धार करने के लिए ईश्वर अवतार धारण नहीं करता है, भगवान से मनुष्य या पशु के रूप में जन्म नहीं लेता है।

ईश्वर का यह दूसरा रूप है, जिसे श्राज कल हमारे श्रायं भाई मानते है। ईश्वर का तीसरा रूप भी समभ लीजिए— ३—ईश्वर एक ही नहीं है,ईश्वर श्रनेक भी है,श्रनादि ही नहीं है, सर्वव्यापक ही नहीं है, श्रनन्त शिक्तमान है,घट-घट का ज्ञाता है, द्रष्टा है,जगत का निर्माता नहीं,भाग्य का विधाता नहीं,कर्मफल का प्रदाता नहीं, श्रवतार लेकर ससार में श्राता नहीं, जीव कर्म करने में स्वतत्र है, जीवकृत कर्म के साथ ईश्वर का प्रत्यक्ष या परोक्ष कोई सम्बन्ध नहीं है। जीव की उन्नित या श्रवनित में ईश्वर का कोई हस्तक्षेप नहीं है, श्रहिसा, सयम श्रीर तप की त्रिवेणी में विशुद्ध मनसा, वाचा श्रीर कर्मणा गोते लगाने वाला व्यक्ति निष्कर्मता को प्राप्त करके ईश्वर बन जाता है। ईश्वर श्रीर जीव में केवल कर्म-गत श्रन्तर है। कर्म की दावार यदि मध्य में से उठा दी जाए तो जीव में श्रीर ईश्वर में

स्वरूप कृत कोई अन्तर नहीं रहता है, जीव ईश्वर-स्वरूप ही बन जाता है।

यह र्टश्वर का तीसरा रूप है, जिसे जैन लोग स्वीकार करते है। जेनो की ईश्वर-सम्बन्धी मान्यता के सम्बन्ध मे पीछे भी वर्णन किया जा चुका है।

ईश्वर के सम्बन्ध मे अन्य अनेको रूप भी मिल जाते है। किन्तु मुख्य रूप से आज इन तीनो रूपो का ही अधिक प्रचार एव प्रसार देखने मे आता है। इसलिए यहा इन तीनो का ही सिक्षिप्त परिचय कराया गया है।

#### जनागमो मे परमात्मवाद-

म्रारभ में कहा जा चुका है कि जैनदर्शन में परमात्मा के म्रथं में ईश्वर शब्द का व्यवहार देखने नहीं म्राता है। परमात्मा के लिए जेनदर्शन में सिद्ध, बुद्ध म्रादि पदों का प्रयोग मिलता है। म्रब यहा कई एक प्रश्न हमारे सामने म्राते हैं कि जैनदर्शन में सिद्ध, बुद्ध म्रादि पदों का प्रयोग किस-किस रूप में पाया जाता है? म्रीर कहा-कहा पाया जाता है? तथा जैनदर्शन परमात्मा को एक कहता है या म्रनेक? सादि बतलाता है या म्रनादि? इन प्रश्नोका तथा इस प्रकारके म्रन्य प्रश्नोका समाधान प्राप्त करने के लिए हमें जैनागम-सागर का मन्थन करना होगा। जैनागमों का गभीर चिन्तन, मनन, निदिध्यासन किए बिना उक्त प्रश्नों का समाधान प्राप्त होना कठिन है। पर यह काम बच्चो का खेल नहीं है। इस के लिए प्रतिभा चाहिए म्रीर जैनागमों का सम्यक्तया परिज्ञान होना चाहिए। जिस को जैनागमों का पर्याप्त बोध हो, उनके पूर्वापर सम्बन्धों की पूर्णत्या जानकारी हो तथा उन में निराबाध गित से जो

विहरण कर सकता हो, ऐसा कोई स्रागम-ममझ महापुरष ही इन प्रश्नो का समाधान कर सवता है। जनसाधारण वे दश का यह काम नहो है।

जैन समाज मे श्रागममहारथी महा-पुरुषों की कमी नहीं है। जैनागमों के मर्म को समभने वाले तथा उस के महासागर के तल का स्पर्ण करने वाले समाज में ग्राज भी ग्रनेको पूज्य मुनिराज हैं। किन्तु मालूम होता है कि इस सम्बन्ध में उन्होंने कोई ध्यान नहीं दिया। यहीं कारण है कि ग्राज तक किसी ऐसी पुस्तक की रचना नहीं हो सकी है, जिस में परमात्मसम्बन्धी ग्रागम-पाठों का सकलन किया गया हो। वैसे ऐसी पुस्तक होनी ग्रवश्य चाहिए। जैनागमों में जहा-जहां परमात्मा का वर्णन ग्राता है, जिन शब्दों तथा जिस रूप में वह वर्णन किया गया है उस सब का सकलन किसी पुस्तक में ग्रवश्य हो जाना चाहिए। तभी जैनागमों में वर्णित परमात्म-स्वरूप का जनसाधारण को बोध प्राप्त हैं सकता है।

श्रागमों में यत्र-तत्र श्राए हुए परमात्मसम्बन्धी पाठों का सकलन होना चाहिए,ऐसा सकल्प तो जिज्ञासु पाठकों के हृदयों में वर्षों से चक्र लगा रहा है, किन्तु उसे पूरा करने का किसी ने प्रयास नहीं किया। मुफे हार्दिक हर्ष होता है. यह बताते हुए कि हमारे श्रद्धेय श्राचार्य-सन्नाट् श्री ने इस दिशा में प्रयत्न करके उस सकल्प को श्राज पूरा कर दिया है। श्राचार्य श्री ने अपने श्रनवरत स्वाध्याय के बल पर श्रागमों से प्राय वे सभी पाठ सकलित कर लिये है, जिन में परमात्मवाद को ले कर कुछ न कुछ कहा गया है, उसके स्वरूप को लेकर चितन किया गया है। उन पाठों का सकलित रूप ही श्राज हमारे सामने

''जैनागमो में परमात्मवाद'' यह पुस्तिका है। इस पुस्तिका मे परमात्मसम्बन्धी प्राय सभी पाठो को सग्रहीत कर लिया गया है।

''जेनागमो मे परमात्मवाद'' मे सर्वप्रथम शास्त्रोय पाठ है, फिर टिप्पणी मे उसकी सस्कृत-च्छाया है। तदनन्तर उस पाठ की सस्कृत-व्याख्या है । तत्पश्चात् उसका हिन्दी मे भावार्थ है। मूलपाठ देखने वाले को इस मे मूलपाठ मिलेगा। जो सस्कृत भाषा के विद्वान मूलपाठ के गभार हार्द को सस्कृत भाषा मे जानने की रुचि रखते है, उनके लिए मूलपाठ की संस्कृत-व्याख्या का इसमे सयोजन किया गया है। जो हिन्दी मे उसे समभना चाहते है, उन के लिए हिन्दी भाषा मे उन पाठो का अनुवाद कर दिया गया है। इस प्रकार इस पुस्तिका को प्रत्येक दृष्टि से उपयोगी ग्रौर लोकप्रिय बनाने का स्तुत्य प्रयास विया गया है। इस का सभी श्रेय हमारे श्रद्धेय गुरुदेव जैन-धर्म-दिवाकर म्राचार्य-सम्राट् पूज्य श्रो म्रात्माराम जो महाराज को ही है। इन्ही के ग्रनवरत परिश्रम का यह सुफल है। शारीरिक स्वास्थ्य ठीक न रहते हुए भी आचार्य श्री ने साहित्य-सेवा मे अपना यह योगदान दिया है, इस के लिए साहित्यजगत ग्राचार्य श्री का सदा के लिए ऋणी रहेगा।

ईश्वर-सम्बन्धी हिन्दी साहित्य मे इस पुस्तक की अपनी विशिष्टि उपयोगिता है। जो व्यक्ति जानना चाहते है कि जैनागमो मे परमात्मा के सम्बन्ध मे कैसा निरूपण किया गया है? और किन-किन शब्दो मे किया गया है? उनको इस पुस्तक मे पर्याप्त सामग्री मिलेगी। और जो लोग यह कहते चले आ रहे है कि जैनदर्शन परमात्मा की सत्ता से इन्कार करता है,

या उसके सम्बन्ध मे सर्वथा मौन है, उन लोगों को भी, इस पुस्तक मे समुचित समाधान मिल जायेगा, इस पुरतक के ग्रध्ययन से उन को पता चल जायेगा कि जैनधर्म परमात्मा की सत्ता को सहर्ष स्वोकार करता है, ग्रोर प्रामाणिकता के साथ परमात्मा के स्वरूप का प्रतिपादन करता है। इस तरह यह पुस्तक साहित्य-जगत मे महान उपकारक, हितावह प्रमाणित होगी, यह मै दृढता के साथ कह सकता हू।

परमश्रद्धेय ग्राचार्य सम्राट् श्री के हम ग्राभारी है, जो शारीरिक दुर्बलता के रहते हुए भी साहित्य-सेवा के पुनीत कार्य को
चालू रख रहे है। ग्रबतक ग्राचार्य श्री लगभग ६० पुस्तके लिख
चुके है। नेत्र-ज्योति की मदता तथा एक कम ग्रस्सी वर्षों की
वयोवृद्ध ग्रवस्था हो जाने पर ग्राज भी श्रद्धेय ग्राचार्य-देव
इस पुनीत साहित्य-कार्य से विश्राम नहीं ले रहे हैं। ग्रवसर
निकालकर इस कार्य को करते ही रहते है। ग्रस्तुत पुस्तिका
भो ग्राचार्य-देव की इसी लग्न का सुपरिणाम है। ग्राचार्य-देव
की इस साहित्यप्रियता, कृपालुता ग्रीर दयालुता के लिए
जितना भो उनका ग्राभार प्रकट किया जाये उतना हो कम
है।

जनस्थानक, लुधियाना ) कार्तिक शुक्ला १५ २०१६

–ज्ञानमुनि

# जैनागमों में परमात्मवाद

#### \* मङ्गलाचरणम् \*

ग्रमूर्तस्य चिदानन्द - रूपस्य परमात्मन । निरञ्जनस्य सिद्धस्य, घ्यान स्याद्रूपवर्जितम् ॥

इत्यजस्र स्मरन् योगी, तत्स्वरूपावलम्बन । तन्मयत्वमवाप्नोति, ग्राह्मग्राहकर्वाजतम् ॥

भ्रनन्यशरणीभूय, स तस्मिन् लीयते यथा। ध्यातृ - ध्यानोभयाभावे, ध्येयमैक्य यथा व्रजेत्।।

सोऽय समरसीभाव, तदेकीकरण मतम्।

म्रात्मा यदपृथक्त्वेन, लीयते परमात्मिन ॥

ग्रलक्ष्य लक्ष्य-सम्बधात्, स्थूलात्सूक्ष्म विचिन्तयेत्। सालम्बाच्च निरालम्ब, तत्त्ववित् तत्त्वमजसा।।

> एव चतुर्विधध्यानामृतमग्न मुनेर्मन । साक्षात्कृतजगत्तत्त्व, विधत्ते शुद्धिमात्मनः॥

— योगशास्त्र, प्रकाश १०

# परमात्मा का स्वरूप मूल पाठ

\*सब्वे सरा णियट्टन्ति, तक्का जत्थ न विज्जइ, मइ तत्थ न गाहिया, ओए, अप्पइट्टाणस्स खेयन्ने, से न

<sup>\*</sup> सर्वे स्वरा: निवर्तन्ते, तर्को अत्र न विद्यते, मितस्तत्र न ग्राहिका, ग्रोजः, ग्रप्रतिष्ठानस्य खेदज्ञः, स न दीर्घो, न ह्रस्वो, न वृत्तो, न

दीहे, न हस्से, न वट्टे, न तसे, न चउरसे, न परिमडले, न किण्हे, न नीलें, न लोहिए. न हालिद्दे, न सुकित्ले, न सुरिभगन्धे, न दुरिभगन्धे, न तित्ते, न कडुए, न कसाए, न अबिले, न महुरे, न कक्खडे, न मउए, न गरुए, न लहुए, न सीए, न उण्हे, न निद्धे, न लुक्खे, न काऊ, न रुहे, न सगे, न इत्थी, न पुरिसे, न अन्नहा, परिन्ने, सन्ने, उवमा न विज्जए, अरूवी सत्ता, अपयस्स पय नित्थ।

से न सद्दे, न रूवे, न गधे, न रसे, न फासे ।
—-म्राचारागसूत्र प्रथमश्रुतस्कव म्रध्याय ५ उद्देश ६।

#### सस्कृत-व्याख्या

"सर्वें" निरवशेषाः "स्वराः" घ्वनयस्तस्मान्निवर्तन्ते तद् वाच्य-वाचक-सम्बन्धे न प्रवर्तन्ते, तथाहि—शब्दाः प्रवर्त्तमाना रूप-रस-गन्ध— स्पर्शानामन्यतमे विशेषे सकेत-काल-गृहीते तत्तुल्ये वा प्रवर्त्तरन, नचैतत्तत्र शब्दादिना प्रवृत्तिनिमित्तमस्ति, भ्रतः शब्दानिभधेया मोक्षावस्थेति । न

त्र्यस्रो, न चतुरस्रो, न परिमण्डलो, न कृष्णो, न नौलो, न लोहितो, न हारिद्रो, न शुक्लो, न सुर्रीभगन्धो, न दुरिभगन्धो, न तिक्तो, न कटुको, न कथायो, नाम्लो, न मधुरो, न ककंशो, न मृदुः, न ग्रुरः, न लघुः. न क्षीतो, नोष्णो, न स्निग्धो, न रूक्षो, न कायवान्, न रुहः, न सगः, न स्त्री, न पुरुषः, नान्यथा, परिज्ञः, सज्ञ., उपमा न विद्यते, श्रास्टिपणी सत्ता, श्राप्टस्थ पदं नास्ति।

स न बब्दैः, न रूपः, न गन्धः, न रसः, न स्पर्शः।

केवलं शब्दानिभधेया, उत्श्रेक्षणीयापि न सभवतीत्याह-सभवत्पदार्ध-विशेषास्तित्वाध्यवसाय ऊहस्तर्क एवमेव चैतत्स्थात्, स च यत्र न विद्यते तत शब्दाना कुत: प्रवृत्ति . स्यात्, किमिति तत्र तकीभाव इति चेदाह-मनन मति:--मनसो व्यापार: पदार्थचिन्ता सौरपत्तिक्यादिका चर्तुविधापि मतिस्तत्र न ग्राहिका, मोक्षावस्थाया सकल-विकल्पातीतत्वात्, तत्र च मोक्षे कर्माशसमन्वितस्य गमनमाहोस्विन्निष्कर्मणः ?, न तत्र कर्मसम-गमनमस्तीत्येतद्दर्शयतुमाह—''स्रोजः" मलकलकाकरहितः, किं च-न विद्यते प्रतिष्ठानमौदारिक-शरीरादेः कर्मणो बा यत्र संाऽप्रतिष्ठाणो मोक्षस्तस्य ' खेदज्ञो'' निपुणो यदि वा म्रप्रतिष्ठा-नो नरकस्तत्र स्थित्यादिपरिज्ञानतया खेदज्ञो, लोक-नाडि-पर्यन्तपरिज्ञाना-वेदनेन च समस्तलोकखेदज्ञता आवेदिता भवति । सर्वस्वरनिवर्तन च येनाभित्रायेणोक्तवास्तमभित्रायमाविष्कुर्वन्नाह—'स'परमपदाभ्यासी लोकान्त-क्रोशषड्भागक्षेत्रावस्थानोऽनन्तज्ञानदर्शनोपयुक्ता सस्थानमाश्रित्य न दीर्घी, न ह्रस्वो, न वृत्तो, न त्र्यस्रो, न चतुरस्रो, न परिमडलो, वर्णमाश्रित्य न कृष्णो, न नीलो, न लोहितो, न हारिद्रो, न शुल्को, गन्ममाश्रित्य~न सुरभिगन्घो,न दुरभिगन्घो,रसमाश्रित्य-न तिक्तो,न कटुको,न कषायो,नाम्ल<sup>ा</sup> न मधुर:,स्पर्शमाश्रित्य-न कर्कशो,न मृदु ,न लघु:,न ग्रुरः,न शीतो,नोष्णो, न स्निग्घो,न रूक्षो, 'न काउ' इत्यनेन लेश्या गृहीता यदि वा न कायवान्. यथा वेदान्तवादिनाम्-एक एव मुक्तात्मा तत्कायम्परे क्षीणक्लेशा ग्रनुप्रविश्वन्ति, ग्रादित्य-रश्मय इवाशुमन्तमिति, तथा न 'रुह' बीज--जन्मिन प्रादुर्मावे ''च''—रोह्तीति-रुहः न रुहोऽरुहः कर्मबीजाभावादप्-नर्भावीत्यर्थः, न पुनर्यथा शाक्याना दर्शन—निकारतो मुक्तात्मनोऽपि पुन्भवीपादानमिति, उक्त च-

> दग्धेंधनः पुनरुपैति भवं प्रमथ्य, निर्वाणमप्यनवधारित-भोरुनिष्ठम्।

## मुक्त स्वय कृतभवश्व पराथशूर, स्त्वच्छासन-प्रतिहतेष्विह मोहराज्यम् ॥१॥

तथा च न विद्यते सगोः भूक्तंत्वाद्यस्य स तथा, तथा न म्त्री, न-पुरुषो, नान्यथेति—न नपु सका केवल सर्वेरात्मप्रदेशे परि-समन्ताल् विशेषतो जानातीति—परिज्ञः, तथा सामान्यत सम्यग् जानाति—पश्यित इति सज्ञा, ज्ञानदर्शनयुक्त इत्यर्थ । यदि नाम स्वरूपतो न ज्ञायते, मुक्तात्मा तथाप्युपमाद्वारेणादित्य गितिरिव ज्ञायत एवेति चेत् तन्न यत उपनीयते सावृश्यात् परिच्छिद्यते यया सोपमा-तुल्यता सा मुक्तान्मन-स्तज्ज्ञानसुखयोवी न विद्यते,लोकातिगत्वात्तेषा, कुत एतदिति चेदाह—तेषा मुक्तात्मना या सत्ता मा ग्रक्षिणी ग्रक्षित्व च दीर्घादिप्रतिषेधेन प्रतिपादितमेव। कि च न विद्यते पदम्—ग्रवस्थः विशेषो यस्य सोऽपद तस्य पद्यते-गम्यते येनार्थस्तत्पदम्—ग्रिभधान तच्च नास्ति'' न विद्यते वाच्यविशेषाभावात् तथाहि—योऽभिधीयते स शब्द-रूप-गन्ध-रसस्पर्शान्यतर-विशेषेणभिधीयते तस्य च तदभाव इत्येतदृशंयितुमाह—यदि वा दीर्घ इत्यादिना रूपादिविशेष-निराकरण कृतम्, इह तु तत्सामान्य-निराकरण कर्तुंकामाह—स मुक्तात्मा न शब्दरूपः, न रूपात्मा, न गन्ध , न रसः, न स्पर्श ।

# हिन्दी भावार्थ-

मुक्तात्मा का स्वरूप बताने के लिए कोई भी शब्द समर्थं नहीं है। तर्क की वहा गित नहीं होती है। बुद्धि वहा तक जा नहीं सकती है। उसकी कल्पना नहीं की जा सकती है। वह मुक्तात्मा सकल कर्म रहित, सम्पूर्ण ज्ञानमय दशा में विराजमान है। वह न लम्बा है, न छोटा है, न गोल है, न तिकोण है, न चौरस है, न मण्डलाकार है, न काला है, न नीला है, न लाल है। वह पीला ग्रौर सफैंद भी नहीं है। सुगन्ध ग्रौर दुर्गन्ध वाला नहीं है। तीक्ष्ण श्रौर कटुक नहीं है। कसैला, खट्टा श्रौर मीठा नहीं है। वह न कठोर है, न सुकुमार है, न हल्का है, न भारी है, न शीत है, न उष्ण है, न स्निग्ध है, न रूक्ष है, न शरीरधारी है, न पुनर्जन्मा है, न श्रासक्त है, न स्त्री है, न पुरुष है, न नपुसक है। वह ज्ञाता है, परिज्ञाता है, उसकी उपमा नहीं है। वह श्ररूपी है, श्रवर्णनीय है, शब्दो द्वारा उसका वर्णन नहीं किया जा सकता है।

मुक्तात्मा शब्द, रूप, रस, गन्ध श्रौर स्पर्श स्वरूप भी नहीं है।

# मूल पाठ

\* एक्कतीस सिद्धाइगुणा पण्णत्ता, तजहा—खोणे आभिणिबोहिय—णाणावरणे, खीणे सुयणाणावरणे, खोणे ओहियणाणावरणे, खीणे मणपज्जवणाणावरणे

<sup>\*</sup> एकत्रिशत् सिद्ध। दिग्रुणाः श्रज्ञप्ता तद्यथा-क्षीणमाभिनिबोधिकज्ञानावरण, क्षीण श्रुतज्ञानावरण, क्षीणमविष्ठज्ञानावरण, क्षीण मन पर्यवज्ञानावरण, क्षीण केवलज्ञानावरण, क्षीण चक्षुदंशंनावरण
क्षीणमचक्षुदंशंनावरण, क्षीणमविष्वदर्शनावरण, क्षीण केवलदर्शनावरण,
क्षीणा निद्रा, क्षीणा निद्रानिद्रा, क्षीणा प्रचला, क्षीणा प्रचलाप्रचला,
क्षीणा स्त्यानिद्ध, क्षीण सातावेदनीय, क्षीणमसातावेदनीयं, क्षीण
दर्शनमोहनीय, क्षीण चारित्रमोहनीय, क्षीण नैरियकायुष्क, क्षीण तिर्यगायुष्क, क्षीण मनुष्यायुष्क, क्षीण देवायुष्क, क्षीणमुच्चगोत्र, क्षीण नीचगोत्र,
क्षीण शुभनाम, क्षीणमशुभनाम, क्षीणो दानान्त-रायः, क्षीणो नीर्यान्तरायः।

खीणे केवलणाणावरणे, खीणे चक्खुदसणावरणे, खीणे अचक्खुदसणावरणे, क्षीणे ओहिदसणावरणे, खीणे केवलदसणावरणे, खीणे णिद्दा. खीणे निद्दानिद्दा, खीणे पयला, खीणे पयलापयला, खीणे थीणद्धी, खीणे सायावेयणिज्जे, खीणे असायावेयणिज्जे, खीणे दसणमोहणिज्जे, खीणे चरित्तमोहणिज्जे, खीणे नेरइ-आउए, खीणे तिरिआउए, खीणे मणुस्साउए, खीणे देवाउए, खीणे उच्चागोए, खीणे निच्चागोए, खीणे सुभणामे, खीणे असुभणामे, खीणे दाण तराए, खीणे लाभतराए, खीणे भोगतराए, खीणे उवभोगतराए, खीणे वीरियतराए।

--समवायाग सूत्र, सभवाय ३१

### हिन्दी-भावार्थ-

सिद्धों के ३१ गुण माने जाते है। जैसे कि-

- २. श्रुतज्ञानावरण कर्म का क्षय।
- ३ श्रवधि-ज्ञानावरण कर्म का क्षय।
- ४ मन पर्यव-ज्ञानावरण कर्म का क्षय।
- ५ केवल-ज्ञानावरण कर्म का क्षय।
- ६. चक्षुर्दर्शनावरण कर्म का क्षय।
- ७. ग्रचक्षुर्दर्शनावस्ण कर्म का क्षय।
- प्रविध-देशेनावरण कमें का क्षय।
- ९. केवल-र्दर्शनावरण कर्म का क्षय।

- १०. निद्रा का क्षय।
- ११ निद्रानिद्राकाक्षय।
- १२ प्रचला का क्षय
- १३. प्रचल-प्रचला का क्षय।
- १४ स्त्यानिद्धिका क्षय।
- १५ सातावेदनीय कर्म का क्षय।
- १६ असातावेदनीय कर्म का क्षय।
- १७ दर्शनमोहनीय कर्म का क्षय।
- १८. चारित्रमोहनीय कर्म का क्षय।
- १९. नरकायुका क्षय।
- २०. तिर्यञ्चायुकाक्षय।
- २१. मनुष्यायु का क्षय।
- २२ देवायुका क्षयं।
- २३. उच्च गोत्र कर्म का क्षयं।
- २४ नीच गोत्र कर्म का क्षय।
- २५. शुभ नाम कर्म का क्षय।
- २६ अञुभ नाम कर्मकाक्षय।
- २७ दानान्तराय कर्म का क्षय।
- २८. लाभान्तराय कर्म का क्षय।
- २९ भोगान्तराय कर्म का क्षय।
- ३०. उपभोगान्तराय कर्म का क्षय।
- ३१. वीर्यान्तराय कर्म का क्षय।



**मूल पाठ** \* कहि पडिहया सिद्धा<sup>२</sup> कहि सिद्धा पडिट्ठिया<sup>२</sup> कहि बोदि चइत्ता ण, कत्थ गतूग सिज्भइ ? ।।१।। सस्कृत-व्याख्या

श्रथ-प्रश्नोत्तर द्वारेण सिद्धानामेव वक्तव्यतामाह-कहि इत्यादि श्लोकद्वय, क्व प्रतिहता — क्व प्रस्थलिता सिद्धा मुक्ता ? तथा वव सिद्धाः प्रतिष्टिता-व्यवस्थिता इत्यर्थ ? तथा क्व बोन्दि-शरीर त्यक्त्वा? तथा क्व गत्वा सिज्भइ ति-प्राकृतत्वात् । से हु च।इति बुच्चइ, इत्यादिवत् सिध्यन्तीति व्याख्येयमिति ।

# हिन्दी-भावार्थ

सिद्ध कहा पर प्रतिहत होते है ? ग्रर्थात् निष्कर्म श्रात्मा ऊपर की स्रोर गमन करती हुई कहा पर जा कर रुकती है ? सिद्ध कहा पर जा कर ठहरते है ?

सिद्ध कहा पर शरीर छोड़ते है भ्रौर कहा पर जा कर सिद्धावस्था को प्राप्त करते है ?

# मूल पाठ

† अलोगे पडिहया सिद्धा, लोयग्ने य पडिट्उिया। इह बोन्दि चइत्ता णं, तत्थ गन्तूण सिज्भइ।।२।।

<sup>\*</sup> कुत्र प्रतिहताः सिद्धाः ?, कुत्र सिद्धाः प्रतिष्ठिता ? कुत्र बोन्दि (शरीर) च त्यक्तवा, कुत्र गत्वा सिध्यन्ति ? † ग्रलोके प्रतिहता. सिद्धाः, लोकाग्रे च प्रतिष्ठिता: । इह बोन्दि (मरीर) त्यक्त्वा, तत्र गत्वा सिध्यन्ति ॥

#### सस्कृत-व्याख्या

ग्रलोके ग्रलोक।काशास्तिकाये प्रतिहता —स्खलिता सिद्धा —मुक्ताः, प्रतिस्खलन चेहान-तर्यवृत्तिमात्र, तथा लोकाग्रे च पचास्तिकायात्मक- लोकमूर्धनि च प्रतिष्ठिता-ग्रपुनरागत्या व्यवस्थिता इत्यर्थ, तथा इह-मनुष्यक्षेत्रे बोन्दि—ननु परित्यज्य तत्रेति लोकाग्रे गत्वा सिज्भइ त्ति सिध्यन्ति निष्ठितार्था भवन्ति ।

# हिन्दी-भावार्थ

सिद्ध ग्रलोक से प्रतिहत होते है, ग्रौर लोक के ग्रग्रभाग पर जा कर ठहरते है।

मनुष्य क्षेत्र मे शरीर छोडते है ग्रौर लोकाग्रभाग पर सिद्धावस्था को प्राप्त होते है।

# मूल पाठ

\* ज सठाण इह भवे, चयतस्स चरिमसमयम्मि । आसी य पएसघण, त सठाण तहि तस्स ॥३॥

### सस्कृत-व्याख्या

किञ्च—ज सठाण, गाहा व्यक्ता, नवर प्रदेशघनिमिति त्रिभागेन रन्ध्रपूरणादिति हिं ति सिद्धि-क्षेत्रे 'तस्स' ति सिद्धस्येति ।

# हिन्दी-भावार्थ

सिद्ध ग्रात्मा का इस मनुष्य क्षेत्र मे जो सस्थान (ग्राकार) होता है, ग्रन्तिम समय मे वह छोटा रह जाता है। छोटा हो

<sup>\*</sup> यत्सस्थानमिहभवे, त्यजत चरमसमये। असीच्च प्रदेशवन, तत्सस्थान तत्र तस्य ॥

जाने का कारण यह है कि शरीर में स्नात्मप्रदेशों का जो फैलाव होता है, शरीर से बाहिर निकलने पर वह उस रूप में नहीं रहने पाता है, तीसरा भाग उस में कम पड जाता है। तीसरा भाग कम हो जाने पर सिद्ध जीव के स्नातम प्रदेशों का जो स्नाकार होता है, वहीं स्नाकार में क्षावस्था में उस सिद्ध जीव का बना रहता है।

# मूल पाठ

म्दोह वा हस्स वा ज चरिमभवे हवेज्ज सठाण । तत्तो तिभागहीण, सिद्धाणोगाहणा भणिया ॥४॥

#### सस्कृत-व्याख्या

तथा चाह—'दीह वा' गाहा, दीघं वा-पञ्च-धनु -शतमान हस्य वा-हस्नद्वयमान, वा शब्दात् मध्यम वा यच्चरमभवे भवेत्सस्थान ''तत'' तस्मात् सस्थानात् त्रिभागहीना त्रिभागेन शुषिरपूरणात् स्द्वा-नामवगाहना— भ्रवगाहन्ते भ्रस्यामवस्थायामिति भ्रवगाहना स्वावस्थैवेति भाव. भणिता-उक्ता जिनैति।

# हिन्दी-भावार्थ

चरमशरीरी जीव (मुक्त) का दीर्घ-बडा या हिस्व-छोटा जो सस्थान होता है, उस में से तीसरा भाग कम कर देने पर जो शेष रहता है, वह सस्थान सिद्ध जीवों की ग्रवगाहना (ग्राकार) होती है। हार्द यह है कि चरमशरीरी जीव के शरीर में नासिकारध्न, कर्ण-रन्ध्न ग्रादि जो ग्रात्मप्रदेशों से

<sup>\*</sup> दीर्घं वा हस्व वा यत् चरमभवे भवेत् सस्थानम् । ततः त्रिभागहीन, सिद्धानामवगाहना भणिता ॥

रहित स्थान रहता है, श्रात्मा के मुक्त हो जाने पर श्रात्म-प्रदेश उस स्थान मे व्याप्त हो जाते है, परिणामस्वरूप शरीर-स्थ उन जीवप्रदेशों का जो श्राकार रहता है, वह मुक्त दशा मे रहने नहीं पाता है। उस में न्यूनता श्रा जाती है श्रीर वह न्यूनता भी शरीराधिष्ठित श्रात्मप्रदेशों के श्राकार के तीन भागों में एक भाग की होती है। इसी लिए ऊपर गाथा में कहा गया है कि जोव का दोर्घ या हुस्व जो संस्थान होता है, उस में से तीसरा भाग कम कर देने पर श्रवशिष्ट संस्थान सिद्ध-जीवों में पाया जाता है।

# मूल पाठ

तिण्णि सया तेत्तीसा, धणू त्ति भागो य होइ बोधव्या।
एसा खलु सिद्धाण, उक्कोसोगाहणा भणिया ।।५।।
चत्तारि य रयणीओ-रयणि-त्ति भागूणिया य बोद्धव्या।
एसा खलु सिद्धाण, मिष्भिमओगाहणा भणिया।।६।।
एक्का य होइ रयणी, साहीया अगुलाइ अह भवे।
एसा खलु सिद्धाण, जहण्णओगाहणा भणिया।।७।।

<sup>\*</sup> त्रीणि शतानि त्रयस्त्रिशत् धनूषि त्रिभागश्च भवति बोधव्या। सिद्धानामुत्कृष्टा ग्रवगाहना भणिता ॥ एषा खलु रत्नित्रिभागोनिका बोधव्या । रतनय एषा सिद्धाना मध्यमावगाहना खलु भणिता ॥ एका च भवति रत्नि साधिका अगुलानि ग्रष्ट भवेयु । खलु सिद्धाना जघन्यावगाहना भणिता ॥ एषा

#### सस्कृत-व्याख्या

श्रथावगाहनामेवोत्कृष्टादिभेदत श्राह— 'तिण्णि सते' त्यादि. इय च पञ्चधनु शतमानाना 'चत्तारि ये' त्यादि तु सप्तहस्तानाम् 'एगा ये' त्यादि द्विहस्तमानानामिति । इय च त्रिविधाऽप्युर्ध्वमानशाश्चित्यान्यशा सप्तहस्तमानाना च उपित्रष्टाना सिद्धचतामन्यथाऽपि स्यादिति । श्राक्षेप-परिहारौ पुनरेवमत्र-ननु नाभिकुलकर पञ्चिक्शित्यधिकपञ्चधनु शतमानः प्रतीत एव, तद्भार्यापि मरुदेवी तत्प्रमाणैव, 'उच्चत्त चेव कुलगरेहि सममिति वचनात् ग्रतस्तदवगाहना उत्कृष्टावगाहनातोऽधिकतरा प्राप्नो-तीति कथ न विरोध<sup>. ?</sup> ग्रत्रोच्यते, यद्यपि उच्चत्व कुलकरतुल्य तद् योषितामित्युक्त, तथापि प्रायिकत्वादस्य स्त्रीणा च प्रारेण पुरस्यो लघुत-रत्वात् पञ्चैव धनु - शतान्यसावभवत्, वृद्धकाले वा सकोचात् पञ्च-धनु शतमाना सा ग्रभवद्, उपविष्टा वाऽमौ सिद्धेति न विरोध , ग्रथवा बाहुल्यापेक्षमिदमुत्कृष्टावगाहनामान, मरुदेवी त्वाञ्चर्यकल्पेत्येवमपि न विरोध , ननु जघन्यत सप्तहस्तोच्छितानामेव सिद्धिः प्राग्नुक्ता, तत्कथ जघन्यावगाहना ग्रष्टागुलाधिकहस्तप्रमाणा भवतीति ?, ग्रत्रोच्यते, सप्तहस्तोच्छि,तेषु सिद्धिरिति तीर्थंकरापेक्षा, तदन्ये तु द्विहस्ता भ्रपि कूर्म पुत्रादय: सिद्धा: श्रतस्तेषा जघन्याऽवसेया, श्रन्थेत्वाहु: — सप्तहस्तमा-नस्य सर्वीततागोपागस्य सिद्धचतो जघन्यावगाहना स्यादिति ।

# हिन्दी-भावार्थ

सिद्धों की उत्कृष्ट श्रवगाहना तीन सौ तेत्तीस धनुष श्रौर एक धनुष का तीसरा भाग मानी जाती है।

सिद्धों की मध्यम अवगाहना एक हाथ का तीसरा भाग कम चार हाथ बतलाई गई है।

सिद्धों की जवन्य अवगाहना आठ अगुल अधिक एक हाथ होती है।

# मूल पाठ

\* ओगाहणाए सिद्धा भवत्तिभागेण होइ परिहोणा । सठाणमणित्थथ, जरामरणविष्पमुक्काण ॥८॥

#### सस्कृत-व्याख्या

'स्रोगाहणाए' गाहा व्यक्ता, नवरम्, 'स्रणित्थथ' ति असु प्रकारमापन्नमित्थ इत्थ तिष्ठतीति इत्थस्थ न इत्थस्थ ग्रनित्थस्थ न केनचिल्लोकिकप्रकारेण स्थितमिति ।

## हिन्दी-भावार्थ

जिस अवगाहना (लम्बाई-चौडाई) मे सिद्धात्माए विराज-मान होती है, वह मनुष्य-जीवन की अवगाहना से तीसरा भाग कम होती है। जरा (वृद्धावस्था) और मरण से रहित सिद्ध-जीवो का सस्थान (आकार) अनिश्चित होता है। लोक मे जो सस्थान पाए जाते है, उन मे से किसी विशेष सस्थान का वहा कोई नियम नहीं होता।

# मूल पाठ

जत्थ य एगो सिद्धो तत्थ अणता भवक्खयविष्पमुक्का । अण्णोण्णसमवगाढा पुट्ठा सव्वे य लोगन्ते †।।९।।

<sup>\*</sup> ग्रवगाहनाया सिद्धाः भवत्रिभागेन भवतु परिहीना । संस्थानमनित्थस्थं, जरा-मरण-विश्रमुक्तानाम् ॥

<sup>†</sup> यत्र चैक. सिद्धः, तत्रानता भवक्षयविमुक्ताः। ग्रन्थोन्यसमवगाढाः, स्पृष्टा. सर्वे च लोकान्ते॥

#### सस्कृत-व्याख्या

श्रथं ते कि देशभेदेन स्थिता उतान्यथेत्यस्यामाशकायामाह—'ज्रथ्य य'गाहा, यत्र च—यत्रैव देशे एक सिद्धो—निवृं नस्तत्र देशे श्रनन्ता मिन् न्'भवक्षयिवमुक्ता' इति भवक्षयेन विमुक्ता भवश्रयविमुक्ता', श्रनेन स्वेच्छ्या भवावतरणशक्तिमित्सद्धव्यवच्छेदमाह । श्रन्योन्यसमव-गाढा तथाविधाचिन्त्यपरिणामत्वाद्धमास्तिकायादिवदिति, स्पृष्टा — लग्नाः सर्वे च लोकान्ते, श्रलोकेन प्रतिस्खिलतत्वाद्, श्रनएव 'लोयगो य पद्दिया' इत्युक्तमिति।

### हिन्दी-भावार्थ

सिद्ध-जीव भवक्षय (जन्म-मरण का नाश) के कारण मुक्त माने जाते है। जहा एक सिद्ध रहता है, वहां स्नन्त सिद्ध स्नात्माए निवास करती है। ये सब एक-इसरे का स्नवगाहन कर रहे हे, जिन स्नाकाश्रदेशो पर एक सिद्ध विराजमान हे, उन्ही पर स्नन्त सिद्ध स्नवस्थित है। स्ननेक दीपको के प्रकाश जैसे एक-दूसरे के साथ रहते है, वैसे ही स्ननन्त सिद्ध-जीवो के स्नात्मप्रदेश परस्पर स्नवगाहन को प्राप्त हा रहे है। इस के स्नितिरक्त, सभी सिद्धों के स्नात्मप्रदेश लोक के स्नन्त का स्पर्श भी कर रहे है।

# मूल पाठ

\* फुंसइ अणते सिद्धे संव्वपएसेहि णियमसो सिद्धो। ते वि असखेज्जगुणा देसपएसेहि जे पुट्ठा।।१०।।

<sup>\*</sup> स्पृशांत अनन्तान् सिद्धान्, सर्वेप्रदेशैः नियमतः सिद्धः । तेऽपि ग्रंसंक्येयगुणाः देशप्रदेशै ये स्पृष्टाः ॥

#### सस्कृत-व्याख्या

तथा 'पुसइ' गाहा, स्पृशत्यनन्तान्सिद्धान् सर्वप्रदेशैरात्मसम्बन्धिभि 'णियमसो' कि नियमेन सिद्ध , तथा तेऽप्यसख्येयुणा वर्तन्ते देशै प्रदेशैरच ये स्पृष्टा , केभ्य. े सर्वप्रदेशस्पृष्टेभ्यः, कथम् े सर्वात्म-प्रदेशैरतावदनन्ता स्पृष्टा , एक सिद्धावगाहनाबामनन्तानामवगाढत्वात्, तथै कैकदेशेनाप्यनन्ता एवमेकैकप्रदेशेनाप्यनन्ता एव, नवर देशो—द्या-दिप्रदेशःसमुदाय , प्रदेशस्तु-निर्विभागोऽश इति, सिद्धश्चासख्देयदेश-प्रदेशात्मक , ततश्च मूलानन्तकमसख्येयैदेंशानन्तकैरसख्यैरेव च पदेशानन्त-कर्युणित यथोवतमेव भवतीति।

# हिन्दो-भावार्थ

सिद्ध अपने आत्मप्रदेशों से अनन्त सिद्धों को स्पर्श किए हुए है और देश (दो से अधिक) एव प्रदेश (एक आत्मप्रदेश) द्वारा जो स्पर्श किए हुए है, वे उन से असख्यात गुणा है।

# मूल पाठ

<sup>\*</sup> असरोरा जीवघणा उवउत्ता दसणे य नाणे य । सागारमणागार लक्खणमेय तु सिद्धाण ॥११॥

#### सस्कृत-व्याख्या

श्रथ सिद्धानेव लक्षणत भ्राह—'श्रसरीरा' गाहा, उक्तार्था, सग्रह-रूपत्वाच्चास्या न पुनरुक्तत्विमिति ।

### हिन्दी-भावार्थ

सिद्ध भगवान अशरीरी है, ग्रौदारिक, वैक्रिय ग्रादि पञ्च-

<sup>\*</sup> ग्रशरीरा जीवधना उपयुक्ता दर्शने च ज्ञाने च। साकारमनाकार लक्षणमेतत् तु सिद्धानाम्॥

विध शरीरो से रहित है, उन के स्रात्मप्रदेश सघन हे, पोलार से रहित है, दर्शन स्रोर ज्ञान के उपयोग से युक्त है, वे साका-रोपयोग-ज्ञानोपयोग वाले है, तथा निराकारोपयोग-दर्शनोपयोग वाले है। यही सिद्धी का स्वरूप है।

# मूल पाठ

\* केवलणाणुवउत्ता जाणिति सव्वभावगुणभावे। पासित सव्वओ खलु केवलिद्दोहि अणताहि।।१२॥

# सस्कृत-व्याख्या

' उवउत्ता दसणे य णाणे य'' ति यदुक्त, तत्र ज्ञानदर्शनयोः सर्वविषयतामुपदर्शयन्नाह—'केवल' गाहा, केवलज्ञानोपयुक्ताः सन्त न त्वन्त करणोपयुक्ताः, भावतस्तदभावात्, जानन्ति सर्वभावगुण-भावान्, समस्तवस्तुगुणपर्यायान्, तत्र गुणा — सहवितन', पर्यायास्तु—कमविति इति, तथा पश्यन्ति 'सर्वतः खलु' सर्वत एवेत्यर्थ केवलदृष्टिभिरनन्ता-भि —केवलदर्शनैरनन्तैरित्यर्थ, ग्रमन्तत्वात् सिद्धानामनन्तविषयत्वाद्धा दर्शनस्य केवलदृष्टिभिरनन्ताभिरित्युक्तम्, इह चादौ ज्ञानग्रहण प्रथमतया तदुपयोगस्थाः सिध्यन्तीति ज्ञापनार्थभिति ।

# हिन्दी-भावार्थ

सिद्ध भगवान केवल ज्ञानोपयोग से सब पदार्थों के गुण ग्रौर पर्यायों को जानते है, एव ग्रनन्त केवल-दर्शनोपयोग से सभी पदार्थों के गुण ग्रौर पर्यायों को देखते है।

<sup>\*</sup> केवलज्ञानोपयुक्ता जानन्ति सर्वभावग्रुणभावान् । पश्यन्ति सर्वतः खलु केवलदृष्टिभिरनन्ताभि ॥

# मूल पाठ

\* णिव अत्यि मागुनाण त सोक्ख णिव य सव्वदेवाण । ज सिद्धाण सोवख अव्वाबाह उवगयाण ॥१३॥

#### सस्कृत-व्याख्या

श्रथ सिद्धाना निरुपमसुखता दर्शयितुमग्ह—'णवि स्रिट्थि' गाहा व्यक्ता, नवरम् 'स्रव्याबाह' ति विविधा स्रग्बाधा व्याबाधा तन्निषे-धादव्याबाधा तामुपगताना प्राप्तानामिति ।

# हिन्दी-भावार्थ

नाना प्रकार की बाधा श्रो-पीडा श्रो से रहित सिद्धो को जो सुख प्राप्त है, वह सुख न सर्वदेवता श्रो को प्राप्त है श्रौर न सब मनुष्यो को।

# मूल पाठ

ं ज देवाण सोक्ख सव्वद्धापिण्डिय अणतगुण । ण य पावइ मुत्तिसुह णताहि वग्गवग्गूहि ॥१४॥

#### सस्कृत-व्याख्या

कस्मादेविमत्याह—'ज देवाण 'गाहा, 'यतो' यस्माहेवानाम्— ग्रनुत्तरसुरान्ताना 'सौख्य ' त्रिकालिकसुख सर्वाद्धया-ग्रतीतानागतवर्त-

<sup>\*</sup> नाप्यस्ति मानुषाणा तत्सौस्यं नापि च सर्वदेवानाम् । यत् मिद्धाना सौस्यमव्याबाधामुपगतानाम् ॥ † यद्देवाना सौस्य सर्वद्धिापिण्डितमनन्तपुणम् । न च प्राप्नोति मुक्तिसुखमनन्ताभि वर्गवर्गाभि ॥

मानकालेन पिण्डित-गुणित सर्वाद्धापिण्डित, तथाऽनन्तगुणिमिति, तदेव-प्रमाण किलासद्भावकल्पनयैकैकाकाशप्रदेशे स्थाप्यते इत्येव सकललोका-लोकाकाशानन्तश्रदेशपूरणेनानन्त भवति, न च प्राप्नोति मुक्तिसुख—नैव मुक्तिसुखसमानता लभते, श्रनन्तानन्तत्वात्सिद्धसुखस्य, किविध देवसुख-मित्याह-श्रनन्ताभिरिष 'वर्गवगाभि.' वर्गवर्गैवंगितमिष, तत्र तद्गुणो वर्गो यथा द्वयोर्वर्गश्चत्वारः तस्यापि वर्गो वर्गवर्गो यथा षोडश एवमनन्तशो वर्गितमिष । चूणिकारस्त्वाह—ग्रनन्तैरिष वर्गवर्गे —खण्डखण्डे खण्डित सिद्धसुख तदीयानन्तानन्ततमखण्डसमतामिष न लभते इत्यर्थ । ततो नास्ति तन्मानुषादीना सुख यत्सिद्धानामिति प्रकृतम ।

# हिन्दी-भावार्थ

देवता श्रों के त्रैकालिक सुख को एकत्रित कर के यदि श्रनन्त गुणा किया जाए, तो भी वह मुक्ति-सुख के श्रनन्तवे भाग की समता नहीं कर सकता है।

# मूल पाठ

ै सिद्धस्स सुहो रासी सव्वद्धापिण्डिओ जइ हवेज्जा। सोऽनतवग्गभइओ सव्वागासे ण माएज्जा ॥१५॥

#### सस्कृत-व्याख्या

सिद्धसुखस्यैवोत्कर्षणाय भङ्गचन्तरेणाह—'सिद्धस्स' गाहा, सिद्धस्य मुक्तस्य सम्बन्धी 'सुख' सुखाना सत्को 'राशि' समूह. सुखसधात इत्यर्थः, 'सर्वाद्धापिण्डित' सर्वकालसमयगुणितो यदि भवेद् श्रनेन चास्य कल्पनामात्रतामाह—सोऽनन्तवर्गभवतो—ग्रनन्तवर्गपर्वातत सन् समीभूत

<sup>\*</sup>सिद्धस्य सुखो राशिः, सर्वोद्धापिण्डितो यदि भवेद्। सोऽनन्तवर्गभक्त , सर्वोकाशे न मायात्॥

एवेति भावार्थं, 'सर्वाकाशे' लोकालोकरूपे न मायात्, ग्रयमत भावार्थं - इह किल विशिष्टाह्न।द-रूप सुख गृह्यते, ततदच यत ग्रारम्य शिष्टाना सुख-शब्दप्रवृत्तिस्तमाह्नादमवधीकृत्य एकंकगुणवृद्धितारतम्येन तावदसावा-ह्नादो विशिष्यते यावदनन्तगुणवृद्धया निरित्तश्यिनष्ठा गतः, ततदचासावत्यन्तोपमातीतंकान्तिकौत्सुनयविनिवृत्तिरूपः स्तिमिततममहोद-धिकरूपश्चरमाह्नाद एव सदा सिद्धाना भवित, तस्माच्चारात् प्रथमाच्चो- ध्वंमपान्तराखर्वितनो ये तारतम्येनाह्नादविशेषास्ते सर्वाकाशप्रदेशराशेरिप भूयासो भवन्तीत्यतः किलोक्त-सव्वागासे ण माएज्ज' ति, ग्रन्यथा प्रतिनियतदेशावस्थितः कथ तेषामिति सूरयोऽभिद्वतिति।

# हिन्दी-भावार्थ

एक सिद्ध के त्रेकालिक सुख को भी एकत्रित करके यदि उसे अनत विभागों में विभक्त किया जाए, तो उस का एक भाग भी सारे आकाश में नहीं समा सकता।

# मूल पाठ

\* जह नाम कोइ मिच्छों नगरगुणे बहुविहे वियाणतो । न चएइ परिकहेउ उवमाए तहि असंतीए ।।१६॥

#### सस्कृत-व्याख्या

ग्रस्य च वृद्धोक्तस्य। धिक्कतगाथाविवरणस्याय भावार्थः — य ए सुखभेदास्ते सिद्ध - सुखपर्यायतया व्यपदिष्टाः, तदपेक्षया तस्य क्रमेणोत्कृष्यमाणस्यानन्ततमस्थानवित्वेनोपचारात्, तद्राशिश्च किला-सद्भावस्थापनया सहस्र समयराशिस्तु शत, सहस्र च शतेन गुणित जात

<sup>\*</sup>यथा नाम कोऽपि म्लेच्छ नगरगणान् बहुविधान् विजानन्। न शक्नोति परिकथयित उपमाया तत्र ग्रसत्याम्।।

लक्ष, गुणन च कृत सर्व-समयसम्बन्धिना सुखपर्यायाणा मीलनाथै. तथाऽनन्तराशि: किल दश तद्वर्गश्च शत, तेनापर्वातत सहस्रमेव, अत पूज्येरुकत समीभूत एवेति भावार्थ सुखराशेर्गणनमपवर्तन च तदेव सम्भावयाम -यत्र किलानन्तराशिना गुणितेऽपि सति अनन्तवर्गेणानन्तानन्तकरूपेणातीव महास्वरूपेणापवितते किञ्चिदवशष्यते, स राशिरतिमहान्, ततश्च सिद्ध-सुखराशिर्महानिति बुद्धिजननार्थ शिष्यस्य तस्यैव वा गणितमार्गे व्युत्त्पत्तिकरणार्थमिति । म्रन्थे पुनिरमा गाथामेव व्याख्यान्ति-सिद्धसुखपर्यायराशि. नभ प्रदेशाम-प्रदेशाग्र - प्रमाण , तत्परिमाणत्व।त्सिद्धसुखपर्यायाणा, सर्व। द्वापिण्डित -सर्वसमयसम्बधी सकलित. सन्, स चानन्तै. भ्रनन्तशो इत्यर्थ, वर्गे --वर्गमूलभेक्त -अपवर्तित अत्यन्त लघूकृत इत्यर्थ, यथा किल सर्वसमयसम्बधी सिद्धसुखराज्ञि. पञ्चषिठसहस्राणि पञ्च शतानि षट्त्रिशच्चेति (६५५३६) स च वर्गेणापवर्त्तित. सन् जाते द्वे शते षट्पञ्चाशदिधके सोऽपि स्वर्गापविततो जाता षोडश तत्रचत्वार. ततो द्वावित्येवमतिलघुकृतोऽपि सर्वाकाशे न मायाद्, एतदेवाह 'सन्वागासे न माएज्ज' ति । भ्रथ सिद्धसुखस्यानुषमता दृष्टान्तेनाह—'जह' गाह पूर्वार्धं व्यक्त 'न चएइ' त्ति न शक्नोति परिकथियतु नगर-गुणानरण्यमागतोऽरण्यवासिम्लेच्छेभ्यः, कृत इत्याह-उपमाया त्वत्र नगरगुणेष्वरण्ये वाऽसत्यामिति, कथानक पुनरेवम्—

म्लेच्छः कोऽपि महारण्ये, वसित स्म निराकुल. । श्रन्यदा तत्र भूपालो, दुष्टाश्वेन प्रवेशित ॥१॥ म्लेच्छेनासौ नृपो दृष्टः, सत्कृतश्च यथोचितम् । प्रापितश्च निज देश, सोऽपि राज्ञा निजं पुरम् ॥२॥ ममायमुपकारीति, कृतो राज्ञातिगौरवात् । विशिष्टभोगभूतीना, भाजन जन-पूजितः ॥३॥ तत प्रासाद - श्रु गेषु, रम्येषु काननेषु च ।
वृतो विलासिनोसार्थेर्भु कते, भोग-सुखान्यसौ ॥४॥
ग्रन्यदा प्रावृष प्राप्तौ, मेघाडम्बरमण्डितम् ।
व्योम दृष्ट्वा घ्वनि श्रुत्वा, मेघाना स मनोहरम् ॥५॥
जातोत्कण्ठो दृढ जातोऽरण्यवासगम प्रति ।
विसर्जितश्च राज्ञाऽपि प्राप्तोऽरण्यमसौ तत ॥६॥
पृच्छन्त्यरण्यवासास्त, नगर तात! कोदृशम् ।
स स्वभावान् पुर सर्वान्, जानात्येव हि केवलम् ॥७॥
न शशाक तका (तरा) तेपा, गदितु स कृतोद्चम ।
वने वने चराणा हि, नास्ति सिद्धोपमा यत (तथा)॥६॥

#### हिन्दी-भावार्थ

जैसे कोई म्लेच्छ (ग्ररण्यवासी) नगर के बहुत से गुण। को जानता हुग्रा भी वहा उपमा के ग्रभाव के कारण उन्हे कह नही सकता।

### मूल पाठ

\* इय सिद्धाण सोक्ख अणोवम णत्थि तस्स ओवम्म । किचि विसेसेणेत्तो ओवम्मिमण सुणह वोच्छ ॥१७॥

#### सस्कृत-व्याख्या

श्रथ दार्ष्टीन्तिकम'ह — 'इय' गाहा, 'इति' एवम् श्ररण्ये नगरगुणा इवेत्यर्थं, सिद्धाना सौख्यसनु । म वर्तते, किमित्थिमित्याह—यतो नास्ति तस्यौपम्य, तथापि बालजनप्रनिपत्तये किञ्चिद्विशेषेण (ह— एत्तो' त्ति

<sup>\*</sup>इति सिद्धाना सौख्यमनुषम नास्ति तस्य ग्रौपम्य ।
किचित् विशेषेण इत ग्रौपम्यमिद प्रुगुन, वक्ष्यामि॥

म्रार्षत्वादस्य — सिद्धिमुखस्य इतो वाऽनन्तरम् भ्रौपम्य — उपमानम् (इद) वक्ष्यमाण श्रुगुत वक्ष्ये इति ।

### हिन्दी-भावार्थ

इसी प्रकार सिद्धो का सुख उपमा रहित है। इसकी कोई उपमा नहीं है।

सिद्धो का सुख उपमा के द्वारा कथन नहीं किया जा-सकता है, यह सत्य है, तथापि जनसाधारण के लिए सिद्धों के सुख को दृष्टान्त द्वारा बतलाया जायेगा। उसे सुनो।

### मूल पाठ

\* जह सव्वकामगुणिय पुरिसो भोत्तुण भोयण कोइ।
तण्हाद्युहाविमुक्को अच्छेज्ज जहा अमियतित्तो ।।१८।।
इय सव्वकालितत्ता अतुल निव्वाणमुवगया सिद्धा।
सासयमव्वाबाह चिट्ठन्ति सुही सुह पत्ता ।।१९॥

#### सस्कृत-व्याख्या

'जह' गाहा, 'यथे' त्युदाहरणोपन्यासार्थ, 'सर्वकामगुणित' सजातसमस्तकमनीयगुण, शेष व्यक्तम्, इह च रसनेन्द्रियमेवाधिकृत्येष्ट-विषयप्राप्त्या औत्सुक्यिनवृत्त्या सुखप्रशंन सकलेन्द्रियार्थावाप्त्याऽशेषौत्सु-क्यिनवृत्त्युपलक्षणार्थम्, प्रन्यथा बाधान्तरसम्भवात् सुखार्थाभाव इति ।

<sup>\*</sup> यथा सर्वकामग्रणितं पुरुषो भुक्त्वा भोजन कोऽपि । तृष्णाक्षुधाविमुक्त ग्रास्ते यथा ग्रमृततृष्तः ॥ इति सर्वकालतृष्ता ग्रतुल निर्वाणमुपगता सिद्धा. । शास्त्रतमञ्याबाध तिष्ठन्ति सुखिन: सुख प्राप्ता ॥

'इय' गाहा 'इय' एव सर्वकालतृप्ता शाश्वदभावात् अनुल निर्वाणमुग्गताः सिद्धा, सर्वदा सकसौत्सुवयिनवृत्ते, यतश्चैवमत 'शाश्वत' सवकालभावि 'श्रव्याबाध' व्याबाधाविजत सुख प्राप्ताः सुखिनस्तिष्ठन्तीति योग, सुख प्राप्ता इत्युक्ते सुखिन इत्यनर्थकमिति चेत्, नैव दु खाभावमात्रमुक्तिसुखनिरासेन वास्तव्यसुखप्रतिपादनार्थत्वादस्य, तथाहि—अशेषदोषक्षयत शाश्वतमव्याबाधसुख प्राप्ता सुखिन. सन्तः तिष्ठन्ति, न तु दु खाभावमात्रान्वता एवेति।

#### हिन्दी-भावार्थ

जैसे कोई पुरुष सब प्रकार के सुन्दर गुणो से युक्त भोजन को खाकर अमृत से तृप्त हुए व्यक्ति के समान पिपासा और क्षुधा से रहित हो जाता है, इसी तरह सदा तृप्त रहने वाले, उपमारहित, निर्वाण (शान्ति) को प्राप्त हुए सिद्ध शाश्वत (नित्य) और बाधा-रहित सुख को प्राप्त करके सुखी बने रहते है।

### मूल पाठ

र् सिद्ध ति य बुद्ध ति य पारगय ति य परपरगय ति । उम्मुक्ककम्मकवया अजरा अमरा असगा य ॥२०॥

<sup>\*</sup> सिद्धा इति च बुद्धा इति च पारगता इति च परम्परागता इति । उन्मुक्तकर्मकवचा अजरा अमरा असगाश्च ॥ निस्तीर्णसर्वेदु खा जानि-जरामरण-बधन-विमुक्ता । अव्याबाध सुखमनुभवन्ति शाश्वत सिद्धाः॥ अतुलसुखसागरगता श्रव्याबाधमनुप प्राप्ता । सर्वामनागतामद्धा तिष्ठन्ति सुखिन सुख प्राप्ताः॥

णिच्छिण्णसव्वदुक्खा जाइजरामरणबभ्रणविमुक्का। अव्वाबाह सुख अणुहोति सासय सिद्धा ॥२१॥ अतुलसुहसागरगया अव्वाबाह अणोवम पत्ता । सव्वमणागयमद्ध चिट्ठ ति सुही सुह पत्ता ॥२२॥

#### सस्कृत-व्याख्या

साम्प्रत वस्तुत सिद्धपर्यायशब्दान प्रतिपादयन्नाह — 'सिद्ध ति य' गाहा, सिद्धा इति च तेषा नाम कृतकृत्यत्वाद्, एव बुद्धा इति केवल-ज्ञानेन विश्वावबोधात्, पारगता इति च भवार्णवपारगमनात्, परपर-गय त्ति-पुण्यबीजसम्यवत्वज्ञानचरणक्रमप्राप्तचुवाययुवतत्वात् परम्परया गता परम्परगता उच्यन्ते, उन्मुक्तकर्मकवचा. सकलकर्मवियुक्तवात्, तथा अजरा वयसोऽभावात्, अमरा ग्रायुषोऽभ वात् असगारच सकल-क्लेशाभावादिति । 'णिच्छिण्ण' गाहा 'श्रतुल' गाहा व्यक्तार्थे एवेति ।

### हिन्दी-भावार्थ

सिद्ध, बुद्ध, पारगत, परम्परगत, उन्मुक्तकर्म कवच, ग्रजर अमर, असर्ग ये सब सिद्ध जीवो के पर्यायवाचक शब्द है। सिद्ध कृतकृत्य को कहते है। केवल ज्ञान के द्वारा विश्व को जानने वाले बुद्ध कहलाते है। ससार रूपी समुद्र से पार हुए को पारगत कहा जाता है। सर्वप्रथम सम्यग्दर्शन की प्राप्ति, पुन सम्यग् ज्ञान की प्राप्ति, तदनन्तर सम्यक्चारित्र की प्राप्ति, इस परम्परा द्वारा जिस ने मोक्ष को प्राप्त किया है, उसे परम्परगत कहते है । सब प्रकार के कर्मों से रहित उन्मुक्त-कर्म-कवच, जरा श्रादि श्रवस्थाग्रो से रहित श्रजर, श्रायु से रहित श्रमर श्रौर सब प्रकार के क्लेशों से रहित श्रसग कहलाते है।

सिद्ध सब प्रकार के दुखों से रहित हो चुके है। जन्म, जरा ग्रौर मृत्यु के बवन से विमुक्त है। बाधारहित ग्रौर शाश्वत सुख का श्रनुभव करते है।

सिद्ध भगवान् उपमा रहित सुख के सागर मे निमग्न है। बाधारहित तथा उपमारहित सुख को प्राप्त करके सदा के लिए सुखी बने रहते है।

### मूल पाठ

\*जदित्थ ण लोए त सन्व दुपडोयारं तंजहा—जीवा चेव अजीवा चेव, तसा चेव, थावरा चेव, सजोणिया चेव अजोणिया चेव, साउया चेव, अणाउया चेव, सइन्दिया चेव, अणिन्दिया चेव, सवेयगा चेव, अवेयगा चेव, सह्वो चेव, अरूवी चेव, सपोग्गला चेव अपोग्गला चेव ससार-समावन्नगा चेव, अससारमावन्नगा चेव, सासया चेव, असासया चेव।

—स्थानागसूत्र स्थान २, उद्देशक १

<sup>\*</sup> यदस्ति लोके तत्सर्वं द्विप्रत्यवतार तद्यथा—जीवाश्चैव ग्रजीवा-इचैव, त्रसारचैव स्थावराश्चैव, सयोनिकाश्चैव ग्रयोनिकाश्चैव, सायुष्काश्चैव ग्रनायुष्काश्चैव, सेन्द्रियाश्चैव ग्रनिन्द्रियाश्चैव, सवेद-काश्चैव ग्रवेदकाश्चैव, सरूपिनश्चैव ग्ररूपिनश्चैव, सपुद्गलाश्चैव ग्रपुद्गलाश्चैव, संसारसमापन्नकाश्चैव, ग्रससारसमापन्नकाश्चैव, शाश्व-ताश्चैव ग्रशाश्वताश्चैव।

#### संस्कृत-व्याख्या

'जदत्थी' त्यादि सिन्तादिचर्च पूर्ववत् 'यद्' जीवादिक वस्त ग्रस्ति विद्यते णमिति वाक्यालङ्कारे,क्वचित् पाठो-'जदितथ च ण' ति तत्रानुस्वार ग्रागमिक च-शब्दः पुनरर्थ एव च ग्रस्य प्रयोगः ग्रस्त्यात्मा-दिवस्तु-पूर्वाध्ययनप्ररूपितत्वात्, यच्चास्ति 'लोके' यश्चास्ति कायात्मके लोक्यते-प्रमीयते इति लोक इति व्युत्पत्त्या लोकालोकरूपे वा तत् सर्वं निरवशेष द्वयो पदयो स्थानयो पश्चयोविवक्षितवस्तुतद्विपर्यय-लक्षणयोरवतारो यस्य तद् द्विपदावतारिमति । 'दुपडोयार' त्ति क्विचत् पठ्यते, तत्र द्वयो प्रत्यवतारो यस्य तद् द्विप्रत्यवतारमिति, स्वरूपवत प्रितिपक्षवच्चेत्यर्थ 'तद्यथे' त्युदाहरणोपन्यासे 'जीवच्चेव, ग्रजीव-वच्चेव त्ति' जीवाश्चैवाजीवााश्चेव प्राकृतत्वात् सयुक्तपरत्वेन ह्रस्व, चकारी समुच्चयार्थी एवकारोऽवधारणे, तेन च राश्यन्तरापोहमाह. नो जीवाख्य राश्यन्तरमस्तीति चेव, नैवम् सर्व-निषेधकत्वे नो-शब्दस्य नो जीवगब्देनाजीव एव पतीयते, देशनिषेधकत्वे तु जीवदेश एव प्रतीयते न च देशो देशिनोऽत्यन्त व्यतिरिक्त इति जीव एवासाविति. 'च्चेय' इति वा एवकारार्थः 'चिय च्चेय' एवार्थ इति वचनात् ततश्च जीवा एवेति विवक्षितवस्तु म्रजीवा एवेति च तत्प्रतिपक्ष इति, एव सर्वत्र श्रयना यदस्ति श्रस्तीति यत् सन्मात्र यदित्यर्थः, तद् द्विपदावतार द्विविघं-जीवाजीवभेदादिति शेष तथैव । भिथ त्रसेत्यादिकया नव सूत्र्या जीवत्वस्यैव भेदात् सत्प्रतिपक्षानुपदिश्यति—'तसे चेवे' त्यादि तत्र त्रसनाम-कर्मोदितस्त्रस्यन्तीति त्रसा:-द्वीन्द्रियादय स्थावरनामवर्मोदयात तिष्ठन्त्येवशीलाः स्थावरा. पृथिव्यादयः, सह योन्या-उत्पत्तिस्थानेन सयोनिका:-ससारिणस्तद्विपर्यासभूता: श्रयोनिका:-सिद्धा: सहायुषा वर्तन्त इति सायुषस्तदन्येऽनायुष - सिद्धा , एव सेन्द्रियाः - ससारिण , श्रनि-द्रिया.--सिद्धादय., सवेदका: स्त्रीवेदाद्यवन्त: प्रवेदका सिद्धा-

दयः, सह रूपेण-मूर्त्या वर्नन इनि समासान्ते इन् प्रत्यये सित सरूपिण सशरीरा इत्यर्थ, न रूपिणोऽरूपिणो-मुक्ताः, सपूद्गला -कर्मादिपुद्गलवन्तो जीवा , सिद्धा , ससार-भव समापन्नका -म्राश्रिता ससारसमापन्नका -ससारिणः नदितरे सिद्धाः शाश्वताः सिद्धा जन्ममरणादिरहितत्वाद्, प्रशाश्वता —ससारिण. तद्युक्तत्वादिति।

#### हिन्दी-भावार्थ

ससार मे जो कुछ है, उसे दो विभागो मे विभक्त किया जा सकता है । जैसे कि -- जीव श्रोर श्रजी**व** ।

जीव के दो-दो भेद होते है। जैसे कि-त्रस ग्रीर स्थावर ! सयोनिक (उत्पत्तिज्ञील) ग्रौर ग्रयोनिक (उत्पत्तिरहित-सिद्ध), म्रायु वाले ग्रौर ग्रायु रहित (सिद्ध),–सेन्द्रिय इन्द्रियों वाले ग्रौर म्रनिन्द्रिय-इन्द्रियो से रहित (सिद्ध), सवेदक —स्त्रो, पुरुष म्रादि वेद से युक्त ग्रौर ग्रवेदक-वेद से रहित (सिद्ध) सरूपी—रूप, रस, गन्ध ग्रादि से युक्त ग्रौर ग्ररूपी—रूप, रस ग्रादि से रहित (सिद्ध), सपूद्गल-पुद्गल युक्त और अपुद्गल-पुद्गल से रहित (सिद्ध), संसारसमापन्नक-संसार में रहने वाले ग्रौर ग्रससार-समापन्नक-जन्ममरण रूप ससार से विमुक्त (सिद्ध), शाश्वत-नित्य (सिद्ध) ग्रौर ग्रशाश्वत-ससारी।

**मूल पाठ**\* अत्थि ण भते <sup>।</sup> अकम्मस्स गती पण्णायति ? हन्ता अत्थि । कहन्न भते ! अकम्मस्स गती पण्णायति? गोयमा । निस्सगयाए निरगणयाए गतिपरिणामेण

<sup>\*</sup>ग्रस्ति भदन्त । ग्रकर्मणो गति प्रज्ञायते ? हन्त ग्रस्ति ।

कथन्तु भदन्त ! अकर्मणः गित प्रज्ञायते ? गौतम ! नि सगतया, नीरागतया, गित -पिरणामेन, बन्धन - छेदनतया, निरिन्धनतया, पूर्व-प्रयोगेन अकर्मण गित प्रज्ञप्ता। कथन्तु भदन्त । नि.सगतया, नीरागतया, गिनपिरणामेन, बन्धन-छेदनतया, निरिन्धनतया, पूर्वप्रयोगेन अकर्मण गित प्रज्ञायते ? तद्यथानाम, कोऽपि पुरुष शुष्कान् अलावृन् निस्छिद्रान्, निरपहतान् इति आनुपूर्व्या परिकर्मयन् २ दर्भेटच कुरुष्टि वेद्ययित २ अष्टिभ मृत्तिकालेपैः लिम्पति २ उष्णे ददाति मूयोभूय शुष्के सित अस्ताचे अतारे अपौरुषेये उदके प्रक्षिपेत्। तन्नून गौतम । सा

एव खलु गोयमा! निस्सगयाए निरगणयाए, गइपरिणामेण अकम्मस्स गई पण्णायति। कहन्त भते! वधणछेदणयाए अकम्मस्स गई पण्णता?, गोयमा? से जहानमाए-कलिसबिलियाइ वा मुगगिसबिलियाइ वा मासिसबिलियाइ वा सिबिलिसबिलियाइ वा ए रडिमिजियाइ वा उण्हे दिन्ना सुवका समाणो फुडित्ता ण एगन्नमत गच्छइ एव खलु गोयमा! ०। कहन्त भन्ते! निरधणयाए अकम्मस्स गति पण्णता? गोयमा! से

सिललतलमितप्रजय भयो धरणीतलप्रतिष्ठाना भवति ? हन्त भवति।

ग्रिथ सा ग्रलावू प्रष्टाना मृत्तिकालेपाना परिक्षयेण धरणीतलमितव्रजय

उपिर सिललतलप्रतिष्ठाना भवति ? हन्त भवति। एव खलु गौतम!

नि सग्तया, नीरागतया गितपिरणामेन ग्रक्षमंण गित प्रज्ञायते। कहन्तु

भदन्त । बधनछेदनत्थया ग्रक्षमंणो गित प्रज्ञप्ता ? गौतम! तद्यथा
नाम—कलायफिलका वा मुद्गफिलिका वा मासफिलिका वा सिबलिफिलि
का वा एरण्डफिलिका वा उष्णे दत्ता शुष्का सती स्फुटित्वा एकान्तमत

गच्छित ' एव खलु गौतम। ० । कथन्तु भयन्त ! निरिन्धनतया

ग्रक्षमंणो गित श्रज्ञप्ता ? गौतम! तदच्यथानाम—धूमस्य इन्धनित्रमुक्तस्य

अर्ध्व विस्तसया निर्व्याघातेन गित प्रवर्तते। एव खलु गौतम ' ०। कथन्तु

भदन्त ! पूर्व-प्रयोगेन ग्रक्षमंणो गित प्रज्ञप्ता ? गौतम! तदच्यथानाम
काण्डस्य कोदण्डविश्रमुक्तस्य लक्ष्याभिमुखी निर्व्याघातेन गित प्रवर्तते।

एव खलु गौनम ! नि सगतया नीरागतया यावत् पूर्वप्रयोगेन अवर्मणो

गितः प्रज्ञप्ता।

जहानामए-धूमस्स इधणियपमुक्कस्स उड्ढं वीसनाए निव्वाघाएण गती पवत्ति, एव खलु गोयमा ! ०। कहन्न भते । पुव्वप्पओगेण अकम्मस्स गती पण्णत्ता ?, गोयमा ! से जहानामए कण्डस्स कोदण्डविष्पमुक्कस्स लक्ष्वाभिमुही निव्वाघाएण गति पवत्तइ । एव खलु गोयमा ! नीसगयाए निरगणया जाव पुव्वप्यओगेण अकम्मस्स गती पण्णत्ता ।

> — व्याख्याप्रज्ञप्ति ७ शतक, १ उद्देश्शक, सू० २६५ सस्कृत—व्याख्या

'गई पण्णायइ' ति गित. प्रज्ञायते ग्रभ्युपगम्यते इति गावत् 'निस्सगयाए' ति नि सगतया कर्ममलापगमेन 'निरगणयाए' ति नीरागतया मोहापगमेन 'गितपिरिणामेण' ति गितस्व गावतया मला-बुद्रव्यस्येव 'बघणछेयणाए' ति कर्मबधनछेदनेन एरण्डफलस्येव 'निरघणताए' ति कर्मन्धनियमोचनेन घूमस्येव 'पुव्वप्पग्रोगेण' ति सकर्मनाया गितपिरिणामवत्त्वेन बाणस्येवेति । एतदेव विवृण्वन्नाह— 'कहन्न' मित्यादि, निरुवह्य, ति वातादचनुपहत 'दब्भेहि य' ति दभें समूलैः 'कुसेहि य' ति कुशै दर्भेरेव छिन्नमूलै, 'भूइ भूइ' ति भूयोभ्य. 'ग्रत्थाहे' त्यादि इह मकारौ प्राकृतप्रभावत. ग्रस्ताघेऽत— एवानवतारेऽतएव ग्रपौरुषेये, ग्रपुरुषप्रमाणे 'कलिसबिलियाइ वा' कम्नागिमवान्यफिलका 'सिबिल' ति वृक्षविशेष. 'एरण्डिमिजिया' एरण्डफलम्। एगतमन्त गच्छइ' एक इत्येवमन्तो निरुचयो यन्नाया-वेकान्त एक इत्यर्थः। ग्रतस्तमन्त भूभाग गच्छिति, इह च बीजस्य गमनेऽपि (यत्) कलायसिबिलकादेरिति यदुक्त तत्तयोरभेदोपचारादिति। 'उड्ढ वीससाए' त्ति ऊर्ध्वं विसमया स्वभावेन 'निव्वाघाएण' ति कटाद्घाच्छादताभावात् ।

हिन्दो-भावार्थ

हे भदन्त । कर्म-रहित की गित होती है ? हा, गौतम । होती है।

हे भदन्त ! कर्म-रहित की गित किस प्रकार होती है ? हे गौतम ! कर्ममल से रहित होने के कारण, राग-द्वेष से रहित होने के कारण, गित-स्वभाव होने के कारण, कर्मबधन का नाश होने से, कर्मरूप इन्धन के जल जाने से, पूर्व-प्रयोग\* के कारण कर्मरहित जीव की गित होती है।

कर्म-रहित जीव की गित को एक उदाहरण से समिफए।
जैसे कोई पुरुष शुष्क, निरिछद्र. ग्रखण्डित, ग्रलाबू-तुम्बक को
कमश दर्भ (दूब) श्रीर कुशा से लपेटता है, फिर माटी के
ग्राठ लेपो से उसे लीपता है, तदनन्तर उसे धूप मे रखकर
सुखाता है। उस के श्रच्छी तरह सूख जाने के पश्चात् श्रथाह से
रहित, न तैरे जा सकने वाले, पुरुष से भी श्रधिक गहरे
पानी मे उसे डाल देता है। वह तुम्बक माटी के उन श्राठ
लेपो के गुरु, भारी श्रीर श्रत्यन्त भारी होने के कारण
सिललतल को उल्लघन कर के नीचे पृथ्वी-तल पर जाकर ठहर
जाता है कितु जल के द्वारा माटी के लेपो के उतर जाने पर वह
तुम्बक पृथ्वीतल से ऊपर उठता हुश्रा श्रन्त मे पानी के ऊपर श्रा

े देखा गया है कि वाण को चलाने के लिए सर्वप्रथम बल लगाया जाता है, उस बल के प्रयोग से फिर वह वाण आगे सरकता है। वैसे ही निष्कर्म आत्मा शरीर से बलपूर्वक निकलता है, उसी बल के प्रयोग से आत्मा मे आगे गित होती है, इसी बलप्रयोग को पूर्वप्रयोग कहा जाता है। जाता है। इसी प्रकार हे गौतम। कर्म-मल के दूर होने से, राग द्वेष से रहित हो जाने से स्रोर गित-स्वभाव से कर्मरहित जीव की गित होती है।

हे भदन्त । कर्म-बन्धन से रहित होने के कारण कर्म-रहित जीव की गति किस प्रकार होती है ?

हे गौतम । जैसे कलाय की फली, मूगी की फली, माष की फली, सिम्बलि की फली ग्रौर एरण्ड की फली धूप में रख देने पर सूख जाती है, सूख कर फट जाती है, तब उस के बीज एकान्त मे जा पडते है। इसी प्रकार कर्मरहित जीव की गति होती है।

हे भदन्त । कर्मरूप इन्धन के जल जाने से कर्मरहित जीव की गित किस प्रकार होती है ?

हे गौतम ! जैसे इन्धन से रहित धूम्र की स्वभाव से ऊर्ध्व गति होती है, उसी प्रकार कर्मरहित जीव की भी गति होती है।

हे भदन्त ! पूर्व प्रयोग के द्वारा कर्मरहित जीव की गित किस प्रकार होती है ?

हे गौतम ! जैसे धनुष से छोडे हुए, लक्ष्य की स्रोर जाने वाले बाण की बेरोकटोक गित होतो है। इसी प्रकार कर्मरहित जीव की भी गित होती है।

### मूल पाठ

\* ते ण तत्थ सिद्धा हवति सादीया अपज्जवसिया असरीरा जीवघणा दसणनाणोवउत्ता निट्टियट्टा निरेयणा

<sup>\*</sup> ते तत्र सिद्धा भवन्ति सादिका, श्रपर्यवसिता: श्रशरीरा,

नीरया णिम्मला वितिमिरा विसुद्धा सासयमणागयद्ध काल चिट्ठति । से केणट्ठेण भते । एव वुच्चइ—ते ण तत्थ सिद्धा भवन्ति सादीया अपज्जवसिया जाव चिट्ठन्ति ?, गोयमा । से जहानामए बीयाण अग्गि-दड्ढाण पुणरिव अकुरुप्पत्ती ण भवइ, एवामेव सिद्धाण कम्मबीए दड्ढे पुणरिव जम्मुप्पत्ती न भवइ, से तेणट्ठेण गोयमा । एव वुच्चइ—ते ण तत्थ सिद्धा भवति सादी-या अपज्जवसिया जाव चिट्ठन्ति ।

—ग्रौपपातिक सूत्र सिद्धाधिकार

#### सस्कृत-व्याख्या

'ते ण तत्थ सिद्धा हवति' त्ति ते पूर्वोद्दिष्टविशेषणा मनुष्याः 'तत्र' लोकाग्रे निष्ठितार्थाः स्युरिति, ग्रनन च यत्केचन मन्यन्ते, यदुत— रागादिवासनामुक्त चित्तमेव निरामयम्। सदाऽनियतदेशस्थ, सिद्ध इत्यभिधीयते।।१।। यच्चापरे मन्यन्ते—

जीवघना , दर्शनज्ञानोपयुक्ता , निष्ठितार्था , निरेजना , नीरजस , निर्मला , वितिमिरा., विशुद्धा , शाश्वतीमनागताद्धा काल तिष्ठित्त । तत् केनाथन भवन्त । एवमुच्यते—ते तत्र सिद्धा भवन्ति सादिकाः, प्रपर्यवसिता यावत्तिष्ठिन्ति ? गौतम ! तद्यथानाम बीजानामिनदिष्धा ना पुनरिप अ कुरोत्पत्तिनं भवति, एवमेव सिद्धाना कर्मबीजे देग्धे पुनरिप जन्मोत्पत्तिनं भवति । तत्तेनार्थेन गौतम ! एवमुच्यते—ते तत्र सिद्धा भवन्ति सादिका अपर्यवसिता यावत् तिष्ठिन्त ।

गुणसत्त्वान्तरज्ञानान्निवृत्त-प्रकृति-िक्रयाः। मुक्ताः सर्वत्र तिष्ठन्ति, व्योमवत्तापर्वाजताः।।१॥ तदनेन निरस्त यच्चोच्यते-सशरीरतायामपि सिद्धत्वप्रतिपादनाय, यदुत—

> त्र्यणिमादचष्टिविध प्राप्यश्वर्य कृतिन सदा। मोदन्ते निर्वृतात्मानस्तीर्णाः परमदुस्तरम् ॥१॥

इति तदपाकरणायाह—'ग्रहारीरा' श्रविद्यमान-पञ्चप्रकारशरीराः, तथा 'जीवघण' ति योगनिरोधकाले रन्ध्रपूरणेन त्रिभागोनाऽवगाहना सन्ता जीवघना इति, 'दसणनाणोवउत्त' ति ज्ञान साकार, दर्शनम्— ग्रनाकार तयो. क्रमेणोपयुक्ता ये ते तथा 'निद्वियद्वे' ति निष्ठितार्था — समाप्तसमस्तप्रयोजना. 'निरेयण' ति निरेजना —िनश्चलाः 'नीर्य' ति नीरजसो-बध्यमानकर्मरहिताः नीरया वा—िनर्गतौत्सुक्या, 'निम्मल' ति निर्मला पूर्वबद्धकर्मविनिर्मुक्ताः द्रव्यमलवर्जिता वा 'वितिमिर' ति विगताज्ञानाः 'विसुद्ध' ति कर्मविशुद्धिप्रकर्षमुपगता 'सासयमणाग्यद्ध काल चिट्ठिति' शाश्वतीम्-ग्रविनश्चरी सिद्धत्वस्याविनाशाद्, ग्रनागताद्धा-भविष्यत्काल तिष्ठन्तीति 'जम्मुप्पत्ती' ति जन्मना-कर्म-कृतप्रसूत्या उत्पत्तिर्या सा तथा, जन्मग्रहणेन परिणामान्तररूपात्तदुत्पत्ति-भंवतीत्याह, प्रतिक्षणमुत्पादव्ययधौव्य-युक्तत्वात्सद्मावस्यिति।

#### हिन्दी-भावार्थ

सिद्ध जीव मुक्ति में विराजमान है, वे मुक्ति में जाने की अपेक्षा से सादि है, मुक्ति से कभी वापिस नहीं ग्राते है, इसलिए वे अनन्त है ग्रौदारिक, वैकिय ग्रादि पञ्चिवध शरीरों से रहित हैं, पोलार से रहित ग्रात्मप्रदेश वाले है, दर्शन ग्रौर ज्ञान रूप उपयोग के धारक है, कृतकृत्य है कम्पन से रहित है, कर्मरूप रज ग्रौर मल से रहित है, अज्ञान रूप ग्रन्थकार से रहित है,

सब प्रकार की विशुद्धि से युक्त है, अनन्त भविष्यत्काल तक मुक्ति मे विराजमान रहने वाले है।

हे भगवन् । मुक्ति मे विराजमान सिद्धो को सादि, ग्रनन्त ग्रादि कहने का क्या कारण है  $^{?}$ 

हे गौतम । जैसे अग्नि से दग्ध बीजो मे पुन अकुरोत्पत्ति नहीं होने पाती है, इसी प्रकार कर्म-बीज के दग्ध होने पर सिद्धों की भी पुन जन्मोत्यत्ति नहीं होती है। इसीलिए कहा गया है कि मुक्ति में विराजमान सिद्ध सादि अनन्त, अशरीरी, जीवधन ग्रादि शब्दों से व्यवहृत होते है।

### मूल पाठ

\* जीवा ण भते । सिज्भमाणा करयिम सघयणे सिज्भिति <sup>२</sup> गोयमा । वइरोसभनारायसघयणे सिज्भिति ।

#### हिन्दो-भावार्थ

गौतम स्वामो बोले—भगवन् । सिध्यमान (सिद्धिको प्राप्त हो रहे) जीव किस सहनन मे सिद्ध होते है ?

भगवान बोले—गौतम ! वजर्षभनाराच नामक सहनन मे सिद्ध होते है।

<sup>\*</sup> जीवा भदन्त ! सिध्यन्तः कतरस्मिन् सहनने निध्यन्ति ? गौतम।
बज्जर्षभन।राचसहनने सिध्यन्ति ।

### मूल पाठ

\* जीवा ण सिज्भमाणा कयरिम सठाणे सिज्भिति ? गोयमा ! छण्ह सठाणाण अण्णतरे सठाण सिज्भिति ।

#### हिन्दो-भावार्थ

गौतम स्वामी बोले—भगवन् । सिध्यमान (सिद्ध को प्राप्त हो रहे) जीव किस संस्थान में सिद्ध होते है

भगवान बोले—गौतम । छह सस्थानो मे से किसो भी एक सस्थान मे सिद्ध होते है ।

### मूल पाठ

ं जीव। ण भते । सिज्भमाणा कयरिम्म उच्चते सिज्भन्ति ? गोयमा ! जहण्णेण सत्तरयणीओ उक्को-सेण पञ्चधणुस्सए सिज्भन्ति ।

#### सस्कृत-व्याख्या

'जहण्णण सत्तरयणीए' ति सप्तहस्ते उच्चत्वे सिध्यन्ति महा-वीरवत्, 'उक्कोसेण पचधणुस्सए' ति ऋषभस्वामिवद् एतच्च द्वयमपि तीर्थंकरापेक्षयोक्तभ्, स्रतो द्विहस्तप्रमाणेन कूर्मापुत्रेण न व्याभ-चारो, न वा मरुदेव्या सातिरेकपञ्चधनुः शतप्रमाणयेति ।

<sup>\*</sup> जीवा भदन्त सिध्यन्त. कतरिस्मन् सस्थाने सिध्यन्ति ? गौतम । षण्णा सस्थानानामन्यतरिस्मन् सस्थाने सिध्यन्ति ।

<sup>†</sup>जीवा भदन्त ! सिध्यन्त: कतरस्मिन् ऊच्चत्वे सिध्यन्ति ? गौतम। जघन्येन सप्तरत्नय:, उत्कर्षेण पञ्चधनुरुशते सिध्यन्ति ।

#### हिन्दी-भावार्थ

गोतम स्वामी बोले—भगवन् । सिध्यमान जीव कितनो ऊचाई मे सिद्ध होते है ?

भगवान बोले - गौतम । जघन्य (कम से कम) सात हाथ की ऊचाई मे और उत्कृष्ट (ग्रधिक से ग्रधिक) पाच सौ धनुष की ऊचाई मे जीव सिद्ध होते है।

### मूल पाठ

\* जीवाण भते । सिज्भमाणा कयरिम्म आउए सिज्भन्ति गोयमा । जहण्णेण साइरेगट्टवासाउ उक्को-सेण पूक्कोडियाउए सिज्भन्ति ।

#### सस्कृत-व्याख्या

'साइरेगट्ठवासाउए' ति सातिरेकाण्यष्टौ वर्षाण यत्र तत्तथा तच्च तदायुश्चेति तत्र सातिरेकाष्टवर्षायुषि, तत्र किलाष्टवर्षवयाश्चरण प्रतिपद्चते, ततो वर्षे प्रतिगते केवलज्ञानमुत्पादच सिध्यतीति । 'उक्को-सेण पुव्वकोडाउए' ति पूर्वकोटचायुर्नर पूर्वकोटचा ग्रन्ते सिध्यतीति न परत ।

#### हिन्दी-भावार्थ

गौतम स्वामी बोले—भगवन् । सिध्यमान जीव कितनी स्रायु मे सिद्ध होते है  $^{?}$ 

भगवान बोले-गौतम । जघन्य कुछ ग्रधिक ग्राठ वर्ष की

<sup>\*</sup> जीवा भदन्त ! सिध्यन्तः कतरस्मिन् ग्रायुषि सिध्यन्ति शौतम। जघन्येन सातिरेकाष्टवर्षायुष्का उत्कर्षेण पूर्वकोटिकायुष्काः सिध्यन्ति ।

म्रायु वाले तथा उत्कृष्ट करोड पूर्व की म्रायु वाले जीव सिद्ध होते है।

## मूल पाठ

\* अत्थि ण भते ! इमीसे रयणप्पहाए पुढवीए अहे सिद्धा परिवसन्ति  $^{7}$  णो इणट्ठे समट्ठे, एव जाव अहे सक्तमाए ।

#### सस्कृत-व्याख्या

'ते ण तत्थ सिद्धा भवती' ति प्राक्तनवचनाद् यद्दिष लोकाग्र सिद्धाना स्थानिमत्यवसीयते तथापि मुग्धिवनेयस्य किल्पतिविधिलोकाग्रिनरासनी निरुपचित्तिलोकाग्रस्वरूपिवशेषावबोधाय प्रश्नात्तरसूत्रमाह—
'ग्रित्थि ण' मित्यादि व्यक्त, नवर यदिद रत्नप्रभाया प्रथस्तदेव लोकाग्रमिति तत्र सिद्धः. परिवसन्तीति प्रश्नः, तत्रोत्तर—नाण्मर्थं समर्थं इति, एव सर्वत्र ।

#### हिन्दी-भावार्थ

गौतम स्वामी बोले—भगवन् ! क्या इस रत्नप्रभा नामक पृथ्वी (नरक) के नीचे सिद्ध रहते है <sup>?</sup>

भगवान बोले—गौतम । रत्नप्रभा पृथ्वी के नीचे सिद्ध नही रहते है। इसी प्रकार यावत् सातवी पृथ्वी के नीचे भी सिद्ध नही रहते है।

<sup>\*</sup> प्रस्ति भदन्त । ग्रस्या: रत्नप्रभायाः पृथिव्या. ग्रध. सिद्धाः परिवसन्ति ? नायमर्थः समथः, एव यावत् ग्रधः सप्तम्याः ।

\* अत्थि ण भते । सोहम्मस्स कप्पस्स अहे सिद्धा परिवसन्ति <sup>?</sup> णो इणट्ठे समट्ठे, एव सव्वेसि पुच्छा । ईसाण स्स, सणकुमारस्स जाव अच्चुयस्स गेविज्जविमा-णाण अणुत्तरविमाणाण ।

#### हिन्दी-भावार्थ

गौतम स्वामी ने पूछा भगवन् । क्या सिद्ध सौधर्म नाम । प्रथम देवलोक के नीचे रहते है ?

भगवान ने कहा-गौतम । नही रहते है।

जिस प्रकार प्रथम देवलोक के सम्बन्ध मे पृच्छा की गई है, उसी प्रकार ईशान, सनत्कुमार यावत् प्रच्युत, ग्रेवैयक विमान तथा ग्रनुत्तर विमानों के सम्बन्ध में भी पृच्छा की गई ग्रौर भगवान ने सब के सम्बन्ध में "नहीं रहते हैं" यही उत्तर दिया।

### मूल पाठ

‡ अत्थि भते ! ईसीपब्भाराए पुढवोए अहे सिद्धा परिवसन्ति ? णो इणट्ठ समट्ठे ।

<sup>\*</sup> श्रस्ति भदन्त । सौधर्मस्य कल्पस्य ग्रध सिद्धा परिवसन्ति ? नायमर्थ समर्थ, एव सर्वेषा पृच्छा । ईशानस्य, सनत्कुमारस्य यावद-च्यृतस्य, ग्रैवेयकविमानानाम्, ग्रनुत्तरिवमानानाम् ।

<sup>‡</sup> ग्रस्ति भदन्त<sup>।</sup> ईषत्प्राग्भाराया पृथ्व्या ग्रध. सिद्धा परि-वसन्ति <sup>?</sup> नायमर्थ: समर्थ. ।

#### हिन्दी-भावार्थ

गौतम स्वामी बोले—भगवन् । ईषत्प्राग्भारा (सिद्धशिला) के नीचे क्या सिद्ध रहते है  $^{7}$  भगवान बोले—गौतम ! नहीं रहते है ।

### मूल पाठ

\*से किह खाइ ण भते । सिद्धा परिवसन्ति ?
गोयमा ! इमीसे रयणप्पहाए पुढवीए बहुसमरमाणज्जाओ भूमिभागाओ उड्ढ चित्म-सूरिय-गहगण-णक्खत्त-तारा-भवणाओ बहूइ जोयणसयाइ बहूइ
जोयणसहस्साइ बहूइ जोयणसयसहस्साइ बहूओ
जोयणकोडीओ बहूओ जोयणकोडाकोडोओ उड्ढतर
उप्पइत्ता सोहम्मीसाण-सणकुमार-माहिद-बभ-लत्तगमहासुक्क-सहस्सार-आणय-पाणय-आरणच्चुय तिण्णि
य अट्ठारे गेविज्जविमाणावाससए वीइवइत्ता विजयवेजयत-जयन्त-अपराजिय-सव्वट्ठसिद्धस्स य महाविमाणस्स सव्व-उप-रिल्लाओ थूभियग्गाओ दुवालसजोयणाइ अबाहाए एत्थ ण ईसीपब्भारा णाम पुढवी
पण्णत्ता पणयालीस जोयण-सय-सहस्साइ आयाम-विक्ख-

<sup>\*</sup> अथ कुत्र भदन्त । सिद्धा परिवमन्ति ? गौतम ! अस्य रत्नप्रभा-या पृथिव्या बृहुसमरमणीयाद् भूमिभागाद् ऊर्ध्वं चन्द्रमस्-सूर्य-ग्रह-गण-

भेण एगा जोयणकोडी बायालीस सयसहस्साइ तीसं च सहस्साइ दोण्णी य अउणापण्णे जोयणसए किचि-विसेसाहिए परिरएण, ईसिपब्भारा य ण पुढवीए बहु-मज्भदेसभाए अट्ठ जोयणिए खेत्ते अट्ठ जोयणाइ ब!हल्लेण, तयाणतर च ण मायाए-मायाए पिडहाएमाणी-पिडहाएमाणी सब्वेसु चरिमपेरतेसु मिच्छयपत्ताओ तणु-यतरा अगुलस्स असखेजजइभाग बाहल्लेण पण्णत्ता।

ईसीपब्भाराए ण पुढवीए दुवालस णामधेज्जा पण्णत्ता तजहा—ईसी इ वा, इसीपब्भारा इ वा, तणू इ वा, तणू-तणू इ वा, सिद्धी इ वा, सिद्धालए इ वा, मृत्ति इ वा. मृत्तालए इ वा, लोयग्गे इ वा, लोयग्गथू-भिया इ वा, लोयग्गपडिवुज्भणा इ वा, सव्व-पाण-भूय-जीव-सत्त-सुहावहा इ वा।

नक्षत्र-तारा-भवनेभ्यो बहूनि योजनशतानि बहूनि योजन-सहस्राणि, बहूनि योजन-सहस्राणि, बहूनि योजन-शत-सहस्राणि, बहूनि योजनकोटी अध्वंतरमुत्पत्य सौधर्मेशान-सनत्कुमार-माहेन्द्र-ब्रह्म-लान्तक-महाशुक्र-सहस्रार-म्रानत-प्राणत-म्रारणाच्युतान् त्रीणि च म्रष्टादश ग्रैवेयक-विमानावास-शतानि व्यतिव्रज्य विजय-वैजयन्त-जयन्त-म्रपराजित-सर्वार्थसिद्धस्य च महाविमानस्य सर्वोपरितनायाः स्तूपिकाग्रामा द्वादश-योजनानि म्रबाधया ग्रत्र ईषत्प्राग्मारा नाम पृथ्वी प्रज्ञप्ता, पञ्चनत्वा-रिश्व्योजन-शतसहस्राणि म्रायामविष्कभेण एका योजनकोटिः द्विचत्वा-

ईसीपब्भारा ण पुढ्वी सेया सख—तल—विमल— सोल्लिय—मुणाल—दग—रय —तुसार—गोक्खोर—हार— वण्णा उत्ताणय—-छत्त—सठाण—-सठिया सव्वज्जुण--सुवण्णमई अच्छा सण्हा लण्हा घट्टा मट्टा णीरया णिम्मला णिप्पका णिक्ककडच्छाया समरीचिया सुप्पभा पासादीया दरिसणिज्जा अभिष्ट्वा पडिष्ट्वा, ईसीपब्भाराए ण पुढ्वीए सीयाए जोयणिम लोगते, तस्स जोयणस्स जे से उवरिल्ले गाउए, तस्स ण गाउ-अस्स जे से उवरिल्ले छुभागिए, तत्थ ण सिद्धा भगवतो

रिशत् शतसहस्राणि त्रिशच्च सहस्राणि द्वे च एकोनपञ्चाशद् योजनशतानि किञ्चिद्वशेषाधिकानि परिरयेण ईषत्प्राग्भाराया पृथिव्या बहुमध्यदेशभागे प्रष्टयोजनके क्षेत्रे ब्रष्टयोजनानि बाहल्येन तदानन्तर च मात्रया-मात्रया परिहीयमाना-परिहीयमाना सर्वेषु चरमपर्यन्तेषु मिक्षका-पत्रात् तनुकतरा अग्रुलस्यासख्येयमागा बाहल्येन प्रज्ञप्ता ।

ईषत्प्राग्भाराया. पृथिव्या द्वादश नामधेयानि प्रज्ञप्नानि तद्यथा—ईषद् इति वा, ईषत्प्राग्भारा इति वा, तनू इति वा, तनूतनू इति वा, सिद्ध इति वा, सिद्धासय इति वा, मुक्तिरिति वा, मुक्तालय इति वा लोका-ग्रमिति वा, लोकाग्रस्तूपिका इति वा, लोकाग्रप्रतिबोधना इति वा, सर्व-प्राण-भूत-जीव-सत्त्व-सुखावहा इति वा । ईषत्प्राग्भारा पृथिवी श्वेता शखतलविमल-सोल्लिय-मृणाल-दक-रज:-तुषार-गोक्षीर-हारबर्णा, उत्तान-छत्र-सस्थानसस्थिता सर्वार्जुनसुवर्णमयी ग्रच्छा, श्लक्ष्णा, मसृणा, घृष्टा, मृष्टा, नीरजा, निर्मला, निष्पका, निष्ककट-च्छाया, समरीचिका, सादीया अपज्जवसिया अणेग-जाइ-जरा-मरण-जोणि-वेयण-ससारकलकली-भावपुणब्भव-गब्भ-वास-वसही-पवच-समइक्कता सामयमणागयमद्ध चिट्ठन्ति।मू०४३। —श्रौपपातिक सुत्र सिद्धाधिकार

#### सम्कृत-ज्याख्या

'से किह खाइ ण भते।' ति इत्यत्र सेत्ति-तत किह ति-क्व देशे खाइ ण ति—देश नाषण वाक्यालकारे 'बहुसमे' त्यादि बहुसम-त्वेन रमणीयो य स तया तस्मात् 'श्रवाहाए' ति श्रवाधया-ग्रन्तरेण 'ईसिपब्भार' ति ईषद्—ग्रव्मा न रत्नप्रभादिपृथिप्या इव महान प्राग्मारो-महत्त्व यस्या सा ईपत्प्राग्मारा। नामधेयानि व्यक्तान्येव, नवर 'ईसित्ति' वा-ईषत्-ग्रव्मा पृथिव्यन्तर पेक्षया, इति शब्द उपप्रदर्शने, वा शब्दा विकल्पे, 'लोयग्गपडिबुज्भणा इ व' ति लोकाग्रमिति प्रतिबुध्यते श्रवसीयते यया रा। तया, 'सव्व-पाण-भूय-जीव-सत्त-सहावह'त्ति इह प्राणा-द्वीन्द्रियादय भूता-वनस्पतय जीवा.-पञ्चेन्द्रिया पृथिव्यादयस्तु—सत्त्व: एतेषा च पृथिव्यादिनया तत्रोत्पन्नाना सा सुखावहा शीतादिदु खहेतूनामभावादिति, 'सेय' ति श्वेता, एतदेवाह - 'ग्रायसतल—विमल-सोल्लय—मुणाल—दग-रय-तुसार--गोकखीर-

सुप्रभा, प्रासादीया, दर्शनीया, ग्रिभिरूपा प्रतिरूपा, ईषत्प्राग्भारायाः पृथिव्याः द्वेताया योजने लोकान्त, तस्य योजनस्य यत्तद् उपरितन गव्यत, तस्य गव्यूतस्य य स उपरितन षड्भागिकः, तत्र सिद्धा भगवन्त सादिका ग्रप्यंवसिता ग्रानेक-जाति-जरा-मरण-योनि-वेदना-ससार-कलकलीभाव-पुनर्भव-गर्भवास-वसति-प्रपचसमितिकान्ताः, शाद्वतीमना-गतामद्धा तिष्ठन्ति।

हार-वण्ण' ति व्यक्तमेव, नवरम्, ग्रादर्शतल-दर्गणतल क्विवच्छ ह्व-तलमिति पाठ, भ्रादर्शतलिमव विमला या सा तथा, 'सोल्लिय' कुसुमिवशेष , 'सव्वज्जुण सुवण्णमई' त्ति श्रर्जु नसुवर्ण-श्वेतकाञ्चन, भ्रच्छा भ्राकाशस्फटिकमिव 'सण्ह' त्ति श्लक्ष्णपरमागुस्कन्धनिष्पन्ना इलक्ष्णतन्तुनिष्पन्नपटवत् 'लण्ह' त्ति मसृणा घुण्टितपटवत् 'घट्ट'त्ति घृष्टेव घृष्टा खरशानया पाषाणप्रतिमावत् 'मद्गे' ति मृष्टेव मृष्टा सुकुमारशानया प्रतिमेव शोधिता वा प्रमार्जनिकयेव, ग्रत एव 'णीरय' त्ति नीरजा —रजोरहिता 'णिम्मला' कठिनमलरहिता 'णिप्पक' त्ति निष्पका-मार्द्रमलरहिता मनलका वा 'णिवककडच्छाय' ति निष्कडू -टा-निष्कवचा निरावरणेत्यर्थ. छाया-शोभा यस्या सा नथा 'स्रकलक-शोभा वा, 'समरीचिय' ति समरीचिका-िकरणयुक्ता, भतएव 'सूप्पभ' ति सुष्ठु प्रकर्षेण च भाति-शोभते या सा सुप्रभेति 'पासादीय' त्ति प्रासादो-मन प्रमोद प्रयोजन यस्या. सा प्रासादीया 'दरसणिज्ज' त्ति दर्शनाय-चक्षुव्यिपाराय हिता दर्शनीया, ता पश्यच्चक्षुर्न श्राम्यती-त्यर्थः, 'ग्रभिरूव' ति ग्रभिमत रूप यस्याः सा ग्रभिरूपा, कमनीयेत्यर्थः, 'पडिक्व' ति द्रष्टारं द्रष्टार प्रति रूप यस्या सा प्रतिरूपा, 'जोयणिम लोगते<sup>'</sup> त्ति इह योजनमुत्सेधागुलयोजनमवसेय, तदीयस्यैव हि कोशषड-भागस्य सत्रिभागस्त्रयस्त्रिश्चदिषकधनु शतत्रयीप्रमाणत्वादिति, 'स्रणेग्-जाइ--जरा--मरण--जोणिवेयण' श्रनेकजातिजरामरणप्रधानयोनिषु दना यत्र स तथा त 'ससार-कलकलीभाव-पुणब्भव-गब्भ-वास-वसही-पवचमइक्कता' ससारे कलङ्कलीभावेन ग्रसमञ्जसत्वेन ये गर्भवासवसतयश्च-गर्भाश्रयनिवासास्तासा पुनर्भवाः-पौन पुन्येनोत्पादा यः प्रपचो-विस्तर. स तथा तमितकान्ता.-निस्तीर्णा, पाठान्तरमिदम्, ब्भवगब्भवास-वसहिपवचसमइक्का' त्तिश्रनेक-जाति-जरामरण-प्रधाना

यानयो यत्र स तथा स चासौ ससारश्चेति समास , तत्र कल फलीभावेन य पुनर्भवेन---पुनःपुनरुत्पत्या गर्भवासवसतीना प्रपञ्चस्त समितिकान्ता ये ते तथा। (अभयदेवसूरिकृत-वृत्ति )

#### हिन्दी-भावार्थ

श्री गौतम स्वामी ने पूछा—हे भगवन् । सिद्ध कहा पर रहते है ?

भगवान बोले —हे गौतम । इस रत्नप्रभा पृथ्वी के ग्रत्यन्त समतल एव रमणीय भूमिभाग से ऊपर चन्द्रमा, सूर्य, ग्रहगण, नक्षत्र ग्रौर ताराग्रो के भवन है। उन से सैंकडो, हजारो, लाखो. करोडो, कोटाकोटियो योजन ऊपर जाकर सौधर्म, ईशान, सनत्कूमार, माहेन्द्र, ब्रह्म, लान्तक, महाशुक्र, सहस्रार, ग्रानत, प्राणत, ग्रारण, ग्रच्युत नामक देवलोक है। इन से ऊपर तीन सौ १८ ग्रैवेयक विमान है। इन से उपर विजय, वैजयन्त, जयन्त, ग्रपराजित, सर्वार्थसिद्ध ये महाविमान है। सर्वार्द्धसिद्ध महाविमान की ऊपर की स्तूपिका के अग्रभाग से १२ योजन की दूरी पर ईषत्प्राग्भारा (सिद्धिशाला) नामक पृथ्वी है, जो कि ४५ लाख योजन की लम्बी श्रौर इतनी ही चौडी है। इस की परिधि (घेरा) एक करोड बयालीस लाख, तीस हजार दो सौ उनचास योजन से कुछ ग्रधिक है। ईषत्प्राग्भारा पृथ्वी के सममध्यप्रदेश मे ब्राठ योजन का क्षेत्र ब्राठ योजन की मोटाई वाला है। इस से ग्रागे ऋमशः थोडी-थोडी हीन होती हुई ग्रन्त मे मक्षिका के पख से भी अधिक तनुतर (सूक्ष्मतर) तथा अगुल के ग्रसख्यातवें भाग जितनी इस की मोटाई रह जाती है।

ईषत्प्राग्भारा पृथिवी को १२ नामो से व्यवहृत किया जाता है। वे नाम इस प्रकार है —

१. ईषत्, २ ईषत्प्राग्भारा, ३ तनू,
४. तनूतनू, ५ सिद्धि, ६ सिद्धालय.
७ मुक्ति, ८ मुक्तालय, ९ लोकाग्र

१० लोकाग्रस्तूपिका, ११ लोकाग्रप्रिवोधना,

१२ सर्वप्रागभूत-जोव-पत्त्व-सुखावहा ।

ईषत्प्राग्भारा पृथिवो श्वेत है, शखतल के समान विमल-निर्मल है, सोिललय (पृष्पिविशेष), मृणाल-कमलनाल, दकरज-पानी की भाग, तुषार-ग्रोसिवन्दु, गोक्षीर-गाय का दूध, हार (मोितयो का हार) के समान श्वेत वर्ण वाली है। छत्र को उलटा करके रखने से उस का जो ग्राकार बनता है, वही ग्राकार ईषत्प्राग्भारा पृथिवी का होता है। ईषत्प्राग्भारा पृथिवी सारी की सारी श्वेत सुवर्णमयी है, वह स्वच्छ है, श्लक्ष्ण-चिकनी है, मसृण है—इस्तरी किए हुए वस्त्र के समान कोमल है, घृष्ट है—घिसे हुए पाषाण के समान स्पर्श वाली है, मृष्ट है—चीकनी है, चमकदार है, नीरज है—घूलिरहित है, निर्मल है, मलरहित है, निष्पक है, कीचड-रहित है।

ईषत्प्रभाग्भारा पृथिवी स्निग्धछाया वाली है, किरणो से युक्त है, ग्रच्छा-प्रभा, कान्ति वाली है, चित्ताकर्षक है, दर्शनयोग्य है, सुन्दर है, ग्रत्यन्त सुन्दर है।

ईषत्प्राग्भारा पृथिवी के एक योजन ऊपर लोकान्त है। उस योजन के ऊपर के कोस के छठे भाग में सिद्ध भगवान विराजमान है। वे सिद्ध सादि, ग्रनन्त, जन्म, जरा, मृत्यु ग्रौर योनि (उत्पत्तिस्थान) की ग्रनेकविध वेदना से रहित है। ससार के कलकलीभाव (विषमता), पुनर्भव-पुन पुन उत्पन्न होना,

गर्भावास-गर्भ मे निवास करना, इन सब प्रपचो से वे रहित है। सिद्ध भगवान भविष्यत्काल मे सदा के लिए मोक्ष मे विराजमान रहेगे।

### मूल पाठ

\* अत्थि एग धुव ठाण, लोगग्गमि दुरारुह । जत्थ नित्थ जरा मच्चू, वाहिणो वेयणा तहा ॥ — उत्तराध्ययन सूत्र ग्र॰ २३/८१

#### सस्कृत-व्याख्या

श्रस्त्येकमद्वितीय ध्रुव शाश्वतं स्थान लोकाग्रे 'दुरारुह' ति दु खे-नारुह्यतेऽध्यास्यते इति दुरारोहम् । दुरापेणैव सम्यग्दर्शनादित्रयेन तस्य प्राप्यत्वान् । यत्र न मन्ति जराऽऽदीनि प्रतीतानि, वेदना शरीरादिपीडा ततश्च व्याघ्यभावत क्षेमत्व, जरा-मरणाभावतः शिवत्व, वेदनाऽभावतो-ऽनाबाधत्वसुक्तमिति यथायोग भावनीयम् ।

#### हिन्दी-भावार्थ

लोक के अग्रभाग मे एक ध्रुव-नित्य स्थान है, जिस पर ग्रारोहण करना ग्रत्यन्त कठिन है। उस स्थान मे ग्रवस्थित जीवो को न जरा-बुढापा है, न मृत्यु है, न व्याधिया है ग्रौर न नाही वेदनाए होती है।

<sup>\*</sup> ग्रस्त्येकं श्रुव स्थान, लोकाग्रे दुरारोह । यत्र नास्ति जरा मृत्यु, व्याधयो वेदनास्तथा ॥

### मूल पाठ

\* निव्वाण ति अबाह ति सिद्धी लोगगगमेव य। खेम सिव अणावाह, ज तरित महेसिणो।। सस्कृत—व्याख्या

निर्वाति कर्माग्निविध्यापनाच्छीतीभवन्त्यस्मिन्निति निर्वाण इति शब्द स्वरूपश्रदर्शको यत्रापि नास्ति तत्राप्यध्याहार्य तत 'उच्यते इत्यध्याहृत्य' निर्वाणमिति यदुच्यते, भ्रवाधमिति यदुच्यते, सिद्धिरिति यदुच्यते, लोकाग्रमिनि यदुच्यत इति व्याख्येयम् । क्षेम शिवमनावाधमिनित च प्राप्वत् । यदिति यत् स्थानं 'विभक्तिव्यत्ययाद्' यत्र स्थानं वा तरन्ति प्लवन्ते गच्छन्तीत्यर्थो महर्षयो महामुनय.।

#### हिन्दी-भावार्थ

जिस स्थान को महर्षि लोग प्राप्त करते है, उस स्थान को निर्वाण, ग्रबाध, सिद्ध, लोकाग्र, क्षेम, शिव ग्रौर ग्रनाबाध कहा जाता है।

### मूल पाठ

‡ त ठाण सासयवास, लोगग्गमि दुरारुह। ज सम्पत्ता न सोयन्ति, भवोहन्तकरा मुणी।।

— उत्तराध्ययन **ग्र.** २३-५४

<sup>\*</sup> निर्वाणिमिति म्रबाधिमिति सिद्धिः लोकाग्रमेव च । क्षेम शिवमनाबाध, यत्तरिन्त महर्षय ॥ ‡ तत्स्थान शाश्वतवास, लोकाग्रे दुरारोह । यत् सम्प्राप्ता न शोचिन्त, भवोधान्तकरा. मुनय ॥

#### संस्कृत-व्याख्या

नत् स्थानम् 'उक्तमिति प्रक्रमः' । 'बिन्दोरलाक्षणिकत्वात्' शाश्वतवास नित्यावस्थित घ्रवमिति यावत् । लोकाग्रे दुरारुहम् 'उप-लक्षणत्वाज्जरादयभाववच्च' यत् सम्प्राप्ता न शोवन्ते । कीदृशा. सन्तः ? इत्याह-भवा नारकादयस्तेषामोघ पुन पुनर्भावरूप प्रवाहस्त-स्यान्तकरा पर्यन्तविधायिनो भवौधान्तकरा मुनय इति ।

#### हिन्दी-भावार्थ

उस स्थान मे जीव सदा के लिये रहते है, वह स्थान लोक के ग्रग्रभाग पर स्थित है, दुरारोह है, उस पर ग्रारोहण करना कठिन है, उस स्थान को प्राप्त करने वाले जीव कभी शोक को प्राप्त नहीं होते है तथा भवपरम्परा का ग्रन्त करने वाले मुनि उसे प्राप्त करते हैं।

### मूल पाठ

\* सिद्धा णं भन्ते । कि वड्ढिति, हायिति, अविट्ठिया ? गोयमा ! सिद्धा वड्ढिति, णो हायिति, अविट्ठिया । —भगवतीसूत्र शतक ५. उ० व

#### हिन्दी-भावार्थ

भगवान गौतम बोले—भगवन् ! क्या सिद्ध बढते है  $^{7}$ घटते है ग्रथवा ग्रवस्थित रहते है, ग्रर्थात् न बढते है ग्रौर न घटते है  $^{7}$ 

भगवान महावीर बोले-गौतम ! सिद्ध बढते है, घटते नही

<sup>\*</sup> सिद्धा भदन्त ! कि वर्धन्ते, हीयन्ते, ग्रवस्थिताः ? गौतम ! सिद्धा वर्धन्ते, नो हीयन्ते, ग्रवस्थिताः ।

श्रौर ग्रवस्थित भी रहते है।

### मूल पाठ

\* सिद्धा ण भते ! केवइय काल वड्ढिति ? गोयमा ! जहण्णेण एक्क समय, उक्कोसेण अटठसमया।

#### हिन्दी-भावार्थ

भगवान गौतम बोले—भगवन् । सिद्ध कितने काल तक बढते हैं ?

भगवान महावीर बोले—गौतम । कम से कम एक समय तक ग्रौर ग्रिधिक से ग्रिधिक ग्राठ समय तक ।

### मूल पाठ

<sup>†</sup> सिद्धा ण भते <sup>|</sup> केवइय काल अवट्टिया <sup>?</sup> गोयमा ! जहण्णेण एक्क समय, उक्कोसेण छम्मासा ।

#### हिन्दी-भावार्थ

भगवान गौतम बोले--भगवन् । सिद्ध कितने काल तक अवस्थित रहते है ?

भगवान महावीर बोले-गौतम! कम से कम एक समय तक और अधिक से अधिक छह मास तक।

<sup>\*</sup> सिद्धा भदन्त ! कियन्त काल वधन्ते ?
गीतम ! जधन्येन एक समययुत्कर्षेण श्रष्ट समयान् ।
† सिद्धा भदन्त ! कियन्त कालमवस्थिताः ?
गीतम ! जधन्येन एकं समययुत्कर्षेण सण्मासान्।

### मूल पाठ

\* सिद्धा ण भते <sup>|</sup> कि सोवचया, सावचया, सोवचय-सावचया, णिरुवचयणिरवचया <sup>२</sup>

गोयमा । सिद्धा सोवचया, णो सावचया, णो सोवचयसावचया, णिरुवचयणिरवचया।

#### हिन्दी-भावार्थ

भगवान गौतम बोले—भगवन् ! सिद्ध क्या सोपचय —वृद्धि वाले है, सापचय है—हानि वाले है, सोपचयसापचय है—वृद्धि ग्रौर हानि वाले है, तथा निरुपचय-निरपचय है—वृद्धि तथा हानि वाले नही है ?

भगवान महावीर बोले —गौतम ! सिद्ध सोपचय है, सा-पचय नही है, सोपचय-सापचय नही है तथा निरुपचय-निर-पचय है।

### मूल पाठ

† सिद्धा णं भन्ते ! केवइय काल सोवचया ? गोयमा! जहण्णेण एग समय, उक्कोसेण अदूसमया।

<sup>\*</sup> सिद्धा भदन्त ! कि सोपचयाः, सापचयाः, सोपचयसापचयाः, निरुपचयनिरपचयाः ?
गौतम ! सिद्धाः सोपचयाः नो सापचयाः, नो सोपचय-सापचयाः, निरुपचयनिरपचयाः.

<sup>†</sup> सिद्धा भदन्त । कियन्तं काल सोपचयाः ? गौतम ! जधन्येन एकं समयमुत्कर्षेण भव्टसमयान् ।

भगवान गौतम बोले-भगवन् ! सिद्ध कितने काल तक सोपचय-वृद्धि वाले होते है ?

भगवान महावीर बोले —गौतम! कम से कम एक समय तक और अधिक से अधिक आठ समय तक ।

### मूल पाठ

\* सिद्धा ण भते <sup>।</sup> केवइय काल णिरुवचयणिरवचया <sup>?</sup> गोयमा ! जहण्णेण एग समय, उक्कोसेण छम्मासा । हिन्दी—भावार्थ

भगवान गौतम बोले — भगवन् । सिद्ध कितने काल तक निरुपचय-निरपचय है, एक साथ वृद्धि, हानि से रहित है।

भगवान महावीर बोले—गौतम । कम से कम एक समय तक ग्रौर ग्रधिक से ग्रधिक छह मास तक । ग्रर्थात् इतने काल तक सिद्ध ग्रवस्थित रहते है।

# \* परमात्मा अनादि है \*

### मूल पाठ

तेण कालेणं तेणं समएण समणस्स भगवओ महावीरस्स अन्तेवासी रोहे णामं अणगारे पगइ-भइए पगइ-मउए पगइ-विणीए पगइ-उवसंते पगइ-पयणुकोह-

<sup>\*</sup> सिद्धा भदन्त ! कियन्तं काल निरुपचयिनरपचया: ?
गौतम ! जघन्येन एक, समयमुत्कर्षेण षण्मासान् ।
† तिस्मन् काले तिस्मन् समये श्रमणस्य भगवतो महावीरस्य ग्रन्ते-

माण-माया-लोभे मिछ-मद्दव-सपन्ने अल्लीणे भद्दए वि-णीए समणस्स भगवओ महावीरस्स अदूर-सामते उड्ढ-जाणु अहोसिरे भाण-कोट्टोवगए सजमेण तवसा अप्पाण भावेमाणे विहरइ। तए ण से रोहे णाम अणगारे जाय-सड्ढे जाव पज्जुवासमाणे एव वदासी—

पुन्वि भते ! लोए, पच्छा अलोए ? पुन्वि अलोए पच्छा लोए ?

रोहा । लोए य अलोए य पुन्वि पेते, पच्छापेते । दोवि एए सासया भावा अणाणुपुन्वी एसा रोहा ! ।

पुन्ति भते ! जीवा, पच्छा अजीवा पुन्ति? अजीवा पच्छा जीवा <sup>?</sup> जहेव लोए य अलोए य तहेव जीवा य

वासी रोहो नाम श्रनगार प्रकृति-भद्रक , प्रकृतिमृदुक , प्रकृतिविनीत , प्रकृति-उपशान्तः, प्रकृतिप्रतनु-कोध-मान-माया-लोभ , मृदुमादंवसम्पन्न , श्रालीन , भद्रकः, विनीतः, श्रमणस्य मगवतो महाबीरस्य श्रदूरसामन्ते ऊर्ध्वजानुः, श्रधःशिरा , ध्यानकोष्ठोपगत. सयमेन तपसा श्रात्मान भावयन् विहरति । तत स रोहो नाम श्रनगारो जातश्रद्धः, यावत् पर्युपासमान एवमवदत्—

<sup>्</sup> पूर्वं भदन्त ! लोक , पश्चाद् ग्रलोक. ? पूर्वमलोक., पश्चाल्लोक ? रोह ! लोकश्च ग्रलोकश्च पूर्वमिप एतौ, पश्चादिप एतौ । द्वाविप एतौ शास्वतौ भावौ । ग्रनानुपूर्वी एषा रोह !

पूर्वं भदन्त । जीवा, पश्चाद् म्रजीवा<sup>, २</sup> पूर्वमजीवा पश्चाज्जीवा<sup>, २</sup> यथैव लोकश्च भ्रलोकश्च, तथैव जीवाश्च, भ्रजीवाश्च । एव भव-

अजीवा य, एवं भवसिद्धिया य अभवसिद्धिया य सिद्धो असिद्धो सिद्धा असिद्धा ।

पुव्वि भते ! अडए, पच्छा कुक्कुडो ?, पुव्वि कुक्कुडो पच्छा अडए ?

रोहा । से ण अडए कओ ? भयव ! कुक्कुडिओ। सा ण कुक्कुडी कओ?, भते । अडयाओ। एवामेव रोहा। से य अडए सा य कुक्कुडी, पुव्वि पेते पच्छा पेते। दुवेते सासया भावा, अणाणुपुव्वी एसा रोहा!

पुव्ति भते! लोयंते, पच्छा अलोयते?, पुव्तिं अलो-यंते, पच्छा लोयते ? रोहा! लोयते अलोयते य जाव अणाणुपुव्ती एसा रोहा!

सिद्धिकारच, प्रभवसिद्धिकारच, सिद्धिः, प्रसिद्धिः, सिद्धाः, प्रसिद्धाः, पूर्वं भदन्त । प्रडक, परचात् कुच्कुटी, पूर्वं कुक्कुटी, परचाद् अडकम् ? रोह । तद् अडक कृत ? भगवन् । कुक्कटीतः, सा कुक्कटी कुतः ? भदन्त ! अडकत । एवमेव रोह । तच्च ग्रण्डक सा च कुक्कुटी, पूर्वं मिप एते, परचादिप एते, द्वाविष तौ शाशवतौ भावौ, ग्रनानुपूर्वी एषा रोह । पूर्वं भदन्त ! लोकान्त ? परचादलोकान्त ? पूर्वं मलोकान्त, परचालोकान्त च याबद् ग्रनानु-पूर्वी एषा रोह । पूर्वं भदन्त ! लोकान्त, परचात् सप्तममवकाशान्तर ? पृच्छा, रोह । पूर्वं भदन्त । लोकान्त, परचात् सप्तममवकाशान्तर ? पृच्छा, रोह । लोकान्त च सप्तममवकाशान्तर (पूर्वं भिष्ठा रोह । एवं लोकान्त च सप्तममवकाशान्तर एवं मिप दाविष एतौ यावदनानुपूर्वी एषा रोह । एवं लोकान्त च सप्तमस्वं तनुवातः, एव घनवात, घमोदिधः, सप्तमा पृथ्वी, एवं लीकान्तमेकेकेन संयोजियत्वथ-

पुन्ति भते ! लोयते, पच्छा सत्तमे उवासतरे?,पुच्छा ।
रोहा ! लोयन्ते य सत्तमे उवासन्तरे पुन्ति पि दोवि
एते जाव अणाणुपुन्ती एसा रोहा । एव लोयते य,
सत्तमे य, तणुवाए एव घणवाए घणोदही सत्तमा ।
पुढवी, एव लोयते एक्केक्केण सजोयन्त्रे इमेहि ठाणेहि
तजहा—

ओवासवायघणउदहो,पुढवो दीवा य सागरा वासा । नेरइयाई अत्थिय समया कम्माइ लेस्साओ ॥१॥ दिट्ठी दसण णाणा सन्न सरीरा य योग उवओगे। दव्व-पएसा पज्जव अद्धा कि पुव्वि लोयते॥२॥

मेभि स्थानै तद्यथा—प्रवकाश—वात—वनो—दिध-पृथ्वी—द्वीपारच सागराः, वर्षाण, नैरियकादिः प्रस्तिकाय , समया , परमागुः, लेक्या , ।।१॥ दृष्टय., दर्शनानि, ज्ञानामि, सज्ञा., करीराणि च, योगा, उपयोगी द्वव्यप्रदेशाः, पृथंवा., मृद्धा , कि पूर्व लोकान्तम् ।। १। पूर्व भदन्त । लोकान्त, परचात्सविद्धा । यथा लोकान्तेन सयोजितानि सर्वाणि स्थानानि एवानि, एवमलोकान्तेनापि सयोजयितव्यानि सर्वाणि । पूर्व भदन्त ! सप्तम-मवकाधान्तर परचात्सप्तमः तनुवात., एव सप्तममवकाशान्तर सर्वे सम सयोजयितव्य यावत् सर्वोद्धया । पूर्व भदन्त ! सप्तम तनुवातः परचात् सप्तमो घनवातः ? एतदपि तथैव नेतव्य यावत् सर्वोद्धा । एवसुपरितनभकंक सयोजयत्वा यद् यद् प्रधस्तन तत्तद् छड्डियता नेतव्य यावद् प्रतीतानगताद्धा, परचात्सर्विद्धा, यावद् प्रनानुपूर्वी, एषा रोह ! तदेव भदन्त !, तदेव भदन्त ! इति यावद् विहरित्न ।

पुव्ति भते । लोयते, पच्छा सव्तद्धा ? जहा लोय-तेण सजोइया सव्त्रे ठाणा एते एव अलोयतेण वि सजो-एव्वा सव्त्रे ।

पुव्वि भते । सत्तमे उवासतरे, पच्छा सत्तमे तणुवाए<sup>?</sup>एव सत्तम उवासतर सब्वेहि सम सजोएयव्व जाव सब्बद्धाए।

पुव्वि भते! सत्तमे तण्वाए,पच्छा सत्तमे घणवाए? एय पि तहेव नेयव्व जाव सव्वद्धा,एव उवरिल्ल क्केक्क सजोयतेण जो-जो हिठिल्लो त-त छड्डतेण नेयव्व जाव अतीय—अणागयद्धा पच्छा सव्वद्धा जाव अणाणुपुव्वी एसा रोहा! सेव भते! सेव भते! त्ति जाव विहरइ। (भगवती सूत्र शतक १, उद्देशक ६)

#### सस्कृत-व्याख्या

'पगइभद्दए त्ति' स्वभावत एव परोपकारकरणशील 'पगइ-मउए त्ति' स्वभावत एव भावमादंविक, श्रतएव 'पगइ-विणोए' ति तथा 'पगइ-उवसते' ति कोधोदयाभावातृ, 'पगइ-पयणु-कोहमाण-मायालोभे' सत्यपि कषायोदये तत्कार्याभावात् प्रतनुकोधादि-भाव, 'मिउमद्वसपन्ने' ति मृदु यन्मादंवम्—श्रत्यर्थमहकृतिजयस्तत्स-पन्न'-प्राप्तो गुरूपदेशात् यः स. तथा, 'ग्रालोणे' ति गुरुसमाश्रित' संनीनो वा 'भद्दए त्ति' श्रनुपतापको गुरुशिक्षागुणात् 'विणीए' ति, गुरुसेवागुणात् 'भवसिद्धिया य' ति भविष्यतीति भवः,भवा सिद्धि— निर्वृतिर्येषावते भसिद्धिका भव्या इत्यथं.। 'सत्तमे उवासतरे' ति सप्तम-पृथिव्या, ग्रधोवत्यांकाशिमिति। सूत्र —सग्रहगाथे के ? 'तत्र 'ग्रोवासे' ति सप्तावकाशं-तराणि 'वाय' ति तनुवाता, घनवातां 'घण-उदिहं' ति घनोदधय सप्त, 'पुढवी' ति नरक-पृथिव्या सप्तैव दीवा-जबूढीपादयोऽसख्याता ग्रसख्येया एव सागरा लवणादयः, 'वास' ति वर्षाण भरतादीनि सप्तैव 'नेरयाइ' ति चतुर्विशति-दंण्डका. 'ग्रित्थिय' ति ग्रस्तिकाया. 'पचसमय' ति काल-विभागः कर्माण्यव्ट, लेश्या षट्, दृष्टयो—मिथ्यादृष्टचादयस्तिस्र , दर्शनानि चत्वारि, ज्ञानानि पच, सज्ञाश्चतस्त , शरीराणि पच, योगास्त्रय , उपयोगौ द्वौ, द्रव्याणि षट्, प्रदेशा ग्रनन्ता , पर्यवा ग्रवन्ता एव , 'ग्रद्ध' ति ग्रतीनाद्धा ग्रनागताद्धा सर्वाद्धा चेति, 'कि पुव्वि लोयित' ति ग्रय सूत्राभिलापनिर्देश. तथैव पश्चिम-सूत्राभिलाप दर्शयन्नाह— 'पुव्वि भते ! लोयते पच्छा सव्वद्धे' ति एतानि सूत्राणि शून्यज्ञा-नादिवादिनरासेन विचित्र--बाह्याध्यात्मिक--वस्तु—सत्ताभिधानधीनि ईश्वरादि-कृतत्व-निरारेन चानादित्वाभिधानार्थानीति ।।

#### हिन्दी-भावार्थ

उस काल, उस समय श्रमण भगवान महावीर के शिष्य रोह नामक ग्रनगार थे, जो कि प्रकृति-स्वभाव से भद्र, कोमल, विनीत ग्रौर उपशान्त थे। कोघ, मान, माया, लोभ को उन्होंने कमजोर बना दिया था, वे मृदुता के भण्डार थे, गुप्तेन्द्रिय थे, सरलता ग्रौर विनीतता के निधि थे, वे भगवान महावीर के सन्निकट कुछ मस्तक को भुकाए हुए खड़े होकर, तथा घ्यान रूप कोष्ठक को प्राप्त कर के सयम ग्रौर तप के द्वारा ग्रात्मा को भावित करते हुए विहरण कर रहे थे। एक बार उन्हे लोक, ग्रलोक ग्रादि के सम्बन्ध मे जिज्ञासा उत्पन्न हुई, तदनन्तर वे भगवान महावीर की सेवा में ग्राए श्रौर भगवान को वन्दना-नमस्कार करने के श्रनन्तर निवेदन करने लगे—

भगवन् ! लोक पहले है, भ्रलोक पीछे है<sup>?</sup> या भ्रलोक पहले है, लोक पीछे है<sup>?</sup>

भगवान — रोह ! लोक और अलोक पहले भी है और पीछे भी अर्थात् ये दोनो पदार्थ शाश्वत है, नित्य है। इन मे कोई पहले हो और कोई पीछे, ऐसी बात नहीं है।

रोह—भगवन् ! जीव पहले है कि अजीव पहले है ? भगवान— रोह ! इसे लोक और अलोक के समान समभ लेना चाहिए ।

इसी प्रकार, भव्य, ग्रभव्य, सिद्धि (मुक्ति), ग्रसिद्धि (ससार), सिद्ध (मुक्त), ग्रसिद्ध (ससारी) के सम्बन्ध में भो समक लेना चाहिए।

रोह–भगवन् ! म्रण्डा पहले है या मुर्गी ? मुर्गी पहले है या ग्रण्डा ?

भगवान-रोह! ग्रण्डा कहा से उत्पन्न होता है?

रोह-भगवन् ! मुर्गी से।

भगवान-रोह! मुर्गी कहा से उत्पन्न होती है?

रोह-भगवन् ! ग्रण्डे से।

भगवान—रोह ! जैसे अण्डा और मुर्गी इन दोनो में एक पहले है, एक पीछे है, ऐसा नहीं कहा जा सकता है, क्योंकि ये दोनों ही शाश्वत है, नित्य है। वैसे ही लोक और अलोक आदि भी ऐसे ही है, शाश्वत है।

रोह-भगवन् ! लोंकान्त पहले है, ग्रलोंकान्त पीछे है ? या ग्रलोंकान्त पहले है, लोकान्त पीछे है ? भगवान—रोह । लोकान्त ग्रौर ग्रलोकान्त, इन दोनों में एक पहले है, दूसरा पीछे है, ऐसा नहीं कहा जा सकता। क्यो- कि ये दोनो शाश्वत है, नित्य है।

रोह—भगवन् ! लोकान्त पहले है, \*सप्तम ग्रवकाशान्तर पीछे है  $^{7}$  या सप्तम ग्रवकाशान्तर पहले है, ग्रौर लोकान्त पीछे है ?

भगवान-रोह । लोकान्त ग्रौर सप्तम ग्रवकाशान्तर इन मे कोई पहले नही है, ग्रौर कोई पीछे नही है। दोनो ही शाश्वत है, नित्य है।

इसी प्रकार लोकान्त, सप्तम तनुवात, सप्तम घनवात, सप्तम घनोदिध, श्रौर सप्तम नरक के सम्बन्ध मे भी समभ लेना चाहिए।

इसी प्रकार लोकान्त के साथ ग्राकाश, वात, (तनुवात, घनवात), घनोदिध, पृथ्विए (सात नरक), द्वीप, सागर, वर्ष (भरत ग्रादि क्षेत्र), नैरियक ग्रादि २४ दण्डक, ग्रस्तिकाय (धर्मास्तिकाय, ग्रधर्मास्तिकाय, ग्राकाशास्तिकाय, जीवास्तिकाय, पुद्गलास्तिकाय), समय (सब से सूक्ष्म काल), कर्म (ज्ञानावरणीय ग्रादि ग्रष्टिवध कर्म), छ लेश्याए (कृष्ण, नील ग्रादि), तीन दृष्टियां (सम्यग्दृष्टि, मिथ्या-दृष्टि, मिश्र-

<sup>\*</sup>ग्रवकाशान्तर ग्राकाश को कहते है। लोकान्त ग्रौर सप्तम नरक के मध्य में स्थित ग्राकाश को सप्तम ग्रवकाशान्तर कहा जाता है। प्रथम नरक का ग्राकाश '—प्रथम ग्राकाश—' ग्रौर दूसरी नरक का ग्राकाश—द्वितीय; इसी क्रम से ग्रागे— तीसरी का तीसरा, चौथों का चतुर्थ, पाचवों का पचम, छठी का षष्ठ ग्रौर सातवी नरक का ग्राकाश सप्तम ग्राकाश कहा जाता है।

दृष्टि), चार दर्शन (चक्षुर्दर्शन, श्रचक्षुदर्शन, श्रविधदर्शन, केवल-दर्शन), पाच ज्ञान, (मिति, श्रुत ग्रादि), चार सज्ञाए (ग्राहार, भय, मैथुन, परिग्रह, ये चार सज्ञाए), पाच शरीर (ग्रौदारिक, वैक्रिय, ग्राहारक, तैजस, कार्मण), तीन योग (मन-योग, वचन-योग, काय-योग), दो उपयोग (दर्शनोपयोग, ज्ञानोपयोग), द्रव्यप्रदेश (द्रव्य के खण्ड), पर्याये (ग्रवस्थाए), ग्रौर ग्रद्धा (काल) इन को जोड लेना चाहिए । ग्रर्थात् ये सभी शाश्वत है, नित्य है, इन मे कोई पहले नही है, कोई पीछे नही है।

रोह-भगवन् ! लोकान्त पहले है, सर्वाद्धा (भूत, वर्तमान, भिवष्य, तीनो काल, सम्पूर्ण काल) पीछे है ?

भगवान-रोह । दोनो शाश्वत है, नित्य है, इन मे कोई पहले हो, कोई पीछे, ऐसी बात नहीं है।

जिस प्रकार लोकान्त के साथ अवकाशान्तर आदि को जोडकर प्रश्नोत्तर किए गए है, उसी प्रकार अलोकान्त के साथ अवकाशान्तर आदि को जोड लेना चाहिए, प्रश्नोत्तर बना लेने चाहिए।

रोह—भगवन् ! सप्तम आकाश पीछे है, अथवा सप्तम तनुवात ?

भगवान-रोह ! दोनो शाश्वत है, नित्य है, कोई पहले पीछे नही है ?

इसी प्रकार सप्तम ग्राकाश के साथ घनवात, घनोदिध स्प्रादि से लेकर सर्वाद्धा तक, इन सभी को जोड़ लेना चाहिए।

रोह—भगवन् ! सप्तम तनुवात पीछे है, सप्तम घनवात पीछे नहीं है। भगवान-रोह <sup>।</sup> दोनो शाश्वत है, नित्य है, इन मे कोई पहले-पीछे नही है।

इसी प्रकार सप्तम तनुवात के साथ घनोदिधि, पृथ्वी आदि से लेकर सर्वाद्धा तक, इन सब का सयोजन कर लेना चाहिए।

वर्णनक्रम मे सब से पहले लोकान्त को रखा है, फिर ग्रं में प्रकान्त, पुन सप्तम ग्राकाश को, इसी प्रकार उस के ग्रन्तर तनुवात, घनवात, घनोदिध ग्रादि है, ग्रौर ग्रन्त में सर्वाद्धा है। सर्वत्र प्रश्नोत्तरों में ऊपर के बोल के साथ क्रमश. नीचे के बोलों को जोडा गया है। जैसे लोकान्त को ग्रं में के बोलों को जोडा गया है। जैसे लोकान्त को ग्रं में श्रं में स्वाद्धा तक, इन सभी के साथ जोडा गया है, तथा ग्रवकाशान्तर को तनुवात ग्राद से लेकर सर्वाद्धा तक, के साथ जोडा गया। इसी प्रकार ऊपर के बोल के साथ नीचे के सव बोलों को क्रमश जोड देना चाहिए, इसी क्रम से ऊपर के बोलों को छोडकर नीचे के बोलों के साथ शेष सभी बोलों का सयोजन करते चले जाना चाहिए। ग्रन्त में प्रश्नावली ग्रद्धा तक चली जाती है।

## मूल पाठ

\* जे विय ते खदया ! जाव कि अणते सिद्धे ? त चेव जाव । दव्वओ ण एगे सिद्धे सअन्ते,खेत्तओ ण सिद्धे

<sup>\*</sup> येऽपि च ते स्कन्दक । यावत् किमनन्त: सिद्धः. तच्चैव यावद् द्रव्यतः—एक सिद्धः. सान्तः, क्षेत्रतः—सिद्धो ग्रसख्येयप्रदेशिकः ग्रसख्येयप्रदेशावगाढः, श्रस्ति पुनः तस्यान्तः । कालतः—सिद्धं सादिरपर्यवसितः, नास्ति पुनः तस्यान्तः। भावतः—सिद्धाः ग्रनन्ताः

असखेज्जपएसिए असखेज्जपदेसोगाढे, अत्थि पुण से अन्ते, कालओ ण सिद्धे सादीए अपज्जवसिए, नित्थ पुण से अन्ते. भावओ ण सिद्धे अणन्ता णाणपज्जवा, अणन्ता दसणपज्जवा जाव अणन्ता अगुरुलहुयपज्जवा नित्थ पुण से अन्ते, सेत्त दव्वओ सिद्धे सअन्ते, खेत्तओ सिद्धे सअन्ते, कालओ सिद्धे अणन्ते, भावओ सिद्धे अणन्ते।

—भगवतीसूत्र शतक २, उद्देशक १

## हिन्दी-भावार्थ

हे स्कन्दक । सिद्ध म्रानन्त है, परन्तु द्रव्य से एक सिद्ध सान्त है, क्षेत्र से एक सिद्ध म्रास्थात—प्रदेशिक है, ग्रौर म्रास्थ्यातप्रदेशावगाढ है काल से एक सिद्ध सादि है, ग्रनन्त है, उसका म्रान्त नहीं होता है, भाव से एक सिद्ध की ग्रनन्त ज्ञानपर्याय, भ्रनन्त दर्शन—पर्याय यावत् म्रानन्त म्रागुरुलघुपर्याय है, इन का कभी मन्त नहीं होता है।

साराश यह है कि द्रव्य और क्षेत्र से एक सिद्ध सान्त है, किन्तु काल ग्रौर भाव से एक सिद्ध ग्रनन्त है।

## मूल पाठ

## †एगत्तेण साइया, अपज्जवसिया वि य ।

ज्ञानपर्यवाः, ग्रनन्ताः दर्शनपर्यवाः यावद् ग्रनन्ता ग्रगुरुलघुपर्यवाः, नास्ति पुन. तस्यान्त । समाप्त द्रव्यतः—सिद्ध सान्तः, क्षेत्रतः—सिद्धः सान्तः, कास्रतः—सिद्धोऽनन्तः, भावतः—सिद्धोऽनन्तः।

† एकत्वेन सादिका, भ्रपर्यवसिता भ्रपि च। पृथक्त्वेन भ्रनादिका, भ्रपर्यवसिता श्रपि च।।

# पुहत्तेण अणाइया, अपज्जवसिया वि य ।। —उत्तराध्ययन सूत्र, ग्र० ३६/६६ सस्कृत—व्याख्या

एकत्वेनासहायत्वेन ते सादिका अपर्यवसिता अपि च यत्र हि काले ते सिध्यन्ति स तेषादि नतु कदाचित् मुक्ते. भ्रश्यन्ति, अतो न पर्यवसा-निमिति । पृथक्त्वेन-बहुत्वेन सामस्त्यापेक्ष्येति । यावत् अनादिका अपर्य-विसता अपि च नहि फदाचित् ते नाभूवन् न भविष्यन्ति चेति ।

## हिन्दी-भावार्थ

एक सिद्ध की अपेक्षा सिद्ध सादि अनन्त है, और बहुत्व की अपेक्षा सिद्ध अनादि अनन्त है।

# \* परमात्मा एक है \* मृल पाठ

\* एगे सिद्धे।

—स्थानागसूत्र स्थान १, सू० ४६ संस्कृत—व्याख्या

'एगे सिद्धे' सिध्यति स्म कृतकृत्यो भवेत्, सेधितस्म वा समगच्छदपुनरावृत्त्या लोकाग्रमिति सिद्धः । सित वा बद्ध वा कमं भ्मात—दग्ध यस्य स निरुक्तात्—सिद्धः, कमंप्रपचिनम्बितः, स चैको द्रव्यार्थतया पर्यायार्थतस्त्वनन्तपर्याय इति, श्रथवा सिद्धानामनन्तत्वेपि तत्साम्यदेकत्व श्रथवा कमंशिल्प-विद्यामत्र-योगागमार्थयात्राबुद्धितपः— कमंक्षयभेदेनानेकत्वेप्यस्यैकत्व सिद्धशब्दाभिष्येयत्वसाम्यादिति ।

<sup>\*</sup> एक. सिद्ध:।

#### हिन्दी-भावार्थ

सख्या की अपेक्षा से सिद्ध अनन्त होने पर भी सिद्ध-जीवों की ज्ञान, दर्शन आदि गुणसम्पदा समान होने के कारण ''सिद्ध एक है'' ऐसा कहा जाता है।

## मूल पाठ

णित्थ सिद्धो असिद्धी वा, णेव सन्न निवेसए अत्थि सिद्धी असिद्धी वा, एव सन्न निवेसए।।१।। णित्थि सिद्धी निय ठाण, णेव सन्न निवेसए। अत्थि सिद्धी निय ठाण, एव सन्न निवेसए।।२।। —सूत्रकृताग सूत्र शु०२, थ० ४, गा०२४-२६

#### सस्कृत-व्याख्या

मिद्धि स्रशेषकर्मच्युतिलक्षणा तिद्वपर्यस्ता चासिद्धिनिस्तित्येव नो सज्ञा निवेशयेद्, स्रपित्वसिद्धेः—ससार--लक्षणायाश्चातुर्विध्येनानन्तरमेव प्रसाधिताया स्रविगानेनास्तित्व प्रसिद्ध, तिद्वपर्ययेण सिद्धेरप्यस्तित्वम-निवारितमित्यतोऽस्ति सिद्धिरसिद्धवेत्देव सज्ञा निवेशयेदिति स्थितम्, ६दमुक्त भवति--सम्यग्दर्शनज्ञानचारित्रात्मकस्य मोक्ष-मार्गस्य सद्भावा-त्कमक्षयस्य च पीडोपशमादिनाऽध्यक्षेण दर्शनादतः कस्यचिदात्यन्तिक-कर्म-हानि-सिद्धेरस्ति सिद्धिरिति, तथा चोक्तम् "--दोषाकरणयोर्हानि-

<sup>\*</sup> नास्ति सिद्धिरसिद्धिर्वा, नैव सज्ञा निवेशयेत् । ग्रस्ति सिद्धिरसिद्धिर्वा, एव सज्ञा निवेशयेत् ।। नास्ति सिद्धिः निज स्थान, नैव सज्ञा निवेशयेत् । ग्रस्ति सिद्धिः निज स्थान, एव सज्ञा निवेशयेत् ।।

नि शेषाऽस्त्यितिशाय शे । क्विचिड् यथा स्वहेतुम्यो, बहिरन्तर्मलक्षयः ।।१।।'' इत्यादि, एव सर्वे असद्भावोऽिष सभवानुमानाद् द्रष्टव्य,
तथाहि--प्रभ्यस्यनानाया प्रज्ञाया व्याकरणादि (ना) शास्त्र-सस्कारेणोतरोत्तर—वृद्वया प्रज्ञातिरायो दृष्ट, तत्र कस्यचिदत्यन्तातिशयप्राप्तेः
सर्वे अत्व स्यादि ते सभवानुपानम्, न चैतदाशङ्कनीय, तद्यथा—
ताष्यमानमुदकमत्यन्तोष्णनामियान्नाग्निसाद्भवेत् तथा—

दशहस्तान्तर व्योम्नि, यो नामोत्प्लुत्य गच्छिति। न योजनमसौ गन्तु, शक्तोऽभ्यास-शतैरिप॥१।

इति, दृष्टान्तदाष्टीन्तिकयोरसाम्यात्, तथाहि---ताप्यमान जल प्रतिक्षण क्षय गच्छेत्, प्रज्ञा तु विवर्द्धते यदि वा प्लोषोप-लब्धेरव्याहतमग्नित्व, तथा प्लवनिवष्येऽपि पूर्वमर्यादाया भ्रनति-क्षमाद्योजनोत्प्लवनाभाव , तत्परित्यागे चोत्तरोत्तर वृद्धया प्रज्ञाप्रकर्षगमनवद्योजनशतमपि गच्छेदित्यतो दृष्टान्तदाष्टीन्तिकयो-रसाम्यादेतस्राशङ्कनीयमिति स्थितम्, प्रज्ञावृद्धेश्च वाधकप्रमाणाभावा-दिस्त सर्वज्ञत्व-प्राप्तिरिति । यदि वा भ्रञ्जनभृतसमुद्गदृष्टान्तेन जीवाकुलत्वाज्जगतो हिसाया दुर्गिनवारत्वात्सिद्धयभावः, तथाचोक्तम्—

जले जीवा स्थले जीवा, ग्राकाशे जीवमालिनि । जीवमालाकुले लोके, कथ भिक्षुरहिसक<sup>7</sup> ॥१॥

इत्यादि, तदेव सर्वस्यैव हिसकत्वात्सिद्धधभाव इति, तदेतदयुक्त, तथाहि—सदोपयुक्तस्य पिहिताश्रवद्वारस्य पञ्चसमिति-समितस्य त्रि-गुप्तिगुप्तस्य सर्वथा निरवद्यानुष्ठायिनो द्विचत्वारिशद्दोषरहितभिक्षा-मुज ईर्यासमितस्य कदाचिद् द्रव्यतः प्राणिव्यपरोपणेऽपि तत्कृत-बन्धाभावः सर्वथा तस्यानवद्यत्वात्, तथा चोक्तम्—''उच्चालियसि पाए,'' इत्यादि प्रतीत, तदेव कर्मवन्धाभावात्सिद्धे. सद्भावो-ऽव्याहतः, सामग्रचभावादसिद्धिसद्भावोऽपीति ।।२५।। साम्प्रतं

सिद्धाना स्थाननिरूपणायाह — 'णित्थ सिद्धि, त्यादि, सिद्ध ---श्रशेषकर्मच्युति-लक्षणाया निज स्थानम--ईषत्प्राग्भाराख्य व्यवहारतो निश्चयतस्तु तदुपरियोजन-क्रोशषड्भाग तत्पतिपादकप्रमाणाभावात् स नास्तीत्येव सज्ञा नो निवेशयेत्, यतो बाधकशमाणाभावात्, साधकस्य चागमस्य सद्भावात्तत्सत्ता दुनिवारेति । अपिच-अपगतशेषकल्मषाणा सिद्धाना केनचिद विशिष्टेन स्थानेन भाव्य तच्चतुर्दशरज्ज्वात्मकम्य लोकस्याग्रभत द्रष्टब्य, न च शक्येत वनत्म।काशवत सर्वव्यापिन सिद्धा इति. यतो लोकालोकव्याप्याकाश, न चालोकेऽपरद्रव्यस्य तस्याकाशमात्ररूपत्वात्, लोकमात्र-व्यापित्वमपि विकल्पानुपपत्ते, तथाहि--सिद्धावस्थाया तेषा व्यापित्वमभ्युपगतमूत-प्रागपि न तावत् सिद्धावस्थाया, तद् व्यापित्वभवने निमित्ताभावात्, नापि प्रागवस्थाया, तद्-भावे सर्वससारिणा प्रतिनियतसुख-दु खानुभवो न स्यात्, न च शरीराद्वहिरवस्थितमवस्थानमस्ति, तत्सत्तानिबन्धनस्य प्रमाणस्याभावात्--म्रत. सर्वव्यापित्व विचार्यमाण न कथचिद् घटते, तदभावे च लोकाग्रमेव सिद्धाना स्थान, तद्गतिश्च 'कर्मविमुक्तस्योध्वं गति' रिति कृत्वा भवति, तथा चोक्तम्--

लाउ एरडफले भ्रग्गी घूमे य उसु घणु विमुक्के। गई पुब्वपभ्रोगेण एव सिद्धाण वि गईभ्रो ॥१॥ तदेवमस्ति सिद्धिस्तस्याश्च निज स्थानमित्येव सज्ञा निवेशयेदिति॥२६॥ हिन्दी—भावार्थ

सिद्धि (मुक्ति) नहीं है, श्रौर श्रसिद्धि (ससार) नहीं है, ऐसी घारणा नहीं रखनी चाहिए, प्रत्युत सिद्धि श्रौर श्रसिद्धि दोनों है, इस प्रकार की भावना रखनी चाहिए।

जीव का निज-स्थान मुक्ति नहीं है, ऐसी घारणा भी नहीं रखनी चाहिए, किन्तु यही समभना चाहिए कि जीव का निज स्थान मुक्ति ही है।

## मूल पाठ

\* एगे भव<sup>7</sup>,दुवे भव<sup>7</sup>, अक्खए भव<sup>7</sup>, अव्वए भव<sup>7</sup>, अवद्रिए भव<sup>7</sup>, अणेगभूय-भाव-भविए भव<sup>7</sup> सोमिला<sup>।</sup> एगे वि अह जाव अणेगभूयभावभविए वि अह । से केणट्ठेण भन्ते । एव वुच्चइ जाव भविए वि अहं ? सोमिला । दव्बट्ठयाए एगे अह, नाणदसणट्ठयाए दुविहे अह, पएसट्ठयाए अक्खए वि अह, अव्वए वि अह, अवट्ठिए वि अह, उवओगट्ठयाए अणेगभूयभाव-भविए वि अह, से तेणट्ठेण जाव भविए वि अह।

---भगवतीसूत्र शतक १८, उद्देशक १०

#### सस्कृत-व्याख्या

'एगे भव' मित्यादि, एको भवानित्येकत्वाभ्युपगमे भगवतात्मनः चातमनोऽनेकतोपलब्धित श्रोत्रादिविज्ञानानामवयवाना एकत्व कृते

<sup>\*</sup> एको भवान् ?, द्वौ भवान् ?, ग्रक्षयो भवान् ?, ग्रव्ययो भवान् ?, ग्रवस्थितो भवान् ?, ग्रनेक-भूत-भाव-भविको भवान् ? सोमिल ! एकोऽप्यह यावद् ग्रनेक--भूत--भाव--भविकोऽप्यहम् । तत्केनार्थेन भदन्त! ऐव उच्यते, यावद् भविकोऽप्यहम् ? सोमिल द्रव्यार्थतया एकोऽहम्, ज्ञानदर्शनार्थतया द्विविघोऽहम्, प्रदेशार्थतया ग्रक्षयोऽप्यऽहम्, भ्रव्ययोऽप्यहम्, ग्रवस्थितोऽप्यहम्, उपयोगार्थतया ग्रनेकभूतभावभविकोऽप्यहम्, तत्तेनार्थेन यावद् भविकोऽप्यहम् ॥

दूषिय व्यामीति बुद्धचा पर्यनुयोग मोमिलभट्टोन कृत, हो भवानिति द्वित्वाभ्युपगमेऽहमित्थेकत्विविधष्टस्यार्थस्य द्वित्विवरोधेन द्वित्व दूषियष्यामीति बुद्धचा पर्यनुयोगो विहित , 'ग्रवखाए भव' मित्यादिना व पदत्रयेण नित्यात्मपक्षः पर्यनुयुक्तः, 'ग्रणेग-भूय-भावभविए भव' ति ग्रनेके भूता. - श्रतीता भावा-सत्तापरिणामा भव्याश्च-भाविनो यस्य स तथा, अनेन चातीत-भविष्यत्सत्ताप्रश्नेनानित्यतापक्ष पर्यनुयुनन, एक तरपरिपहं तस्येव दूषणायेति, तत्र च भगवता स्याद्वादस्य निखिल-दोषगोचराति-कान्तत्वात्तमवलम्ब्योत्तरमदायि-'एगे वि स्रहं' मित्यादि, कथमित्येतत् ? इत्यत माह-दव्वट्ठयाए एगोऽह, ति जीवद्रव्यस्यैकत्वे-नैकोऽह न तु प्रदशार्थतया, तथाह्रि अनेकत्वान्ममेत्यवयवादीनामनेकत्वो-पलम्भो न बाधक . तथा कञ्चित्स्वभावमाश्चित्यैकत्वसंख्याविशिष्टस्यापि पदार्थस्य स्वभावान्तरद्वयापेक्षया दित्वमपि न विरुद्धमित्यत उन्त-'नाणदसणद्वयाए दुवे वि स्रह' ति, न चैकस्य स्वभावभेदो न दृश्यते, एको हि देवदत्तादि पृश्ष एकदैव वत्तदपेक्षया पितृत्व-पुत्रत्व-भ्रातत्वा-दीननेकान् स्वभावान् लभत इति, तथा प्रदेशार्थतयाऽसखेयप्रदेशतामाश्रि-त्याक्षतोप्यह सर्वथा प्रदेशाना क्षयाभावात्, त्रथाऽव्ययोऽप्यह कतिपयानामपि च व्ययाभावात्, किमुक्त भगति ?—श्रवस्थिताप्यह-नित्योऽप्यहम्, ग्रसस्येयप्रदेशिता हि न कदाचनापि व्यपैति, ग्रतो नित्यताऽभ्युपगमेsपि न दोष·, तथा 'उनस्रोगट्टयाए' त्ति विविधविषयानुपयोगानाश्रित्यानेकभूतभाव-भविकोऽप्यहम्, ग्रतीताना-कालयोरनेक-विषय-बोधानामात्मनः कथञ्चिदभिन्नाना गतयोहि भूतत्वात् भावित्वाच्चेत्यनित्यपक्षोऽपि न दोषायेति ।

## हिन्दी-भावार्थ

भगवतीसूत्र मे सोमिल ब्राह्मण श्रौर भगवान महावीर के सवाद का वर्णन श्राता है। श्रागे का वर्णन उसी सवाद का एक भाग है-

सोमिल—भदन्त ! ग्राप एक है ? दो है ? ग्रक्षय है ! ग्रव्यय है ? ग्रवस्थित (नित्य) है ? भूतकालीन ग्रौर भविष्यत्कालीन ग्रनेक पर्यायो वाले है ?

भगवान—सोमिल । मै एक भी हू, यावत् स्रनेक पर्यायो वाला भी हू।

सोमिल— भदन्त । किस ग्रापेक्षा से ग्राप ऐसा फरमाते है ?

भगवान—सोमिल । द्रव्य की श्रपेक्षा से मै एक हू, ज्ञान, दर्शन की श्रपेक्षा से मै दो प्रकार का हू, श्रात्मप्रदेशो की अपेक्षा से ग्रक्षय (क्षयरहित) हू, ग्रव्यय (व्यय-ग्राशिक नाश से रहित) हू, एव ग्रवस्थित-नित्य भी हू। उपयोग की श्रपेक्षा से मै ग्रनेक भूत ग्रोर भावी पर्यायो वाला हू।

इसलिए हे सोमिल ! मै एक भी हू, यावत् अनेक पर्यायो वाला भी हू।



## परिशिष्ट नं ० १

## मूल पाठ

\* से कि त सव्वजीवाभिगमे ?

सञ्वजीवेसु ण इमाओ णव पडिवन्तीओ एवमा-हिज्जंति । एगे एवमाहसु—दुविहा मञ्वजीवा णण्णता, जाव दसविहा सञ्वजीवा पण्णता । तत्थ जे से एवमाहसु दुविहा सञ्व-जोवा पण्णता,ते एवमाहसु तजहा—सिद्धा य असिद्धा य इति ।

\*ग्रथ कोऽसौ सर्वजीवाभिगम: ?

सर्वजीवेषु इमा नवप्रतिपत्तय एवमाख्यायन्ते,—एके एवमाहु — द्विविधा सर्वजीवा प्रज्ञप्ता यावद् दश्विधा सर्वजीवा प्रज्ञप्ता । यत्र ये ते एवमाहु —द्विविधा मर्वजीवा प्रज्ञप्ता, ते एवमाहु, तद्यथा – सिद्धाश्च, ग्रसिद्धाश्च इति ।

सिद्धो भदन्त ! 'सिद्ध' इति कालत किथच्चिर भवि ?

सिद्धे ण भते ! सिद्धे त्ति कालतो केवचिर होति ?,
गोयमा ! सातीअपज्जविसए।
असिद्धेण भते ! असिद्धेत्ति ० ?
गोयमा ! असिद्धे दुविहे पण्णत्ते, तजहा—अणाइए
वा अपज्जविसए, अणातीए वा सपज्जविसए।
सिद्धस्स ण भते ! केवितकाल अतर होति ?,
गोयमा ! सातियस्स अपज्जविसयस्स णित्थ अतर।
असिद्धस्स ण भते ! केवद्य अतर होइ ?
गोयमा ! अणातियस्स अपज्जविसयस्स णित्थ अतर।
पएसिण भते ! सिद्धाण असिद्धाण य कयरे २. ?
गोयमा ! सव्वत्थोवा सिद्धा असिद्धा अणतगुणा।
—जोवाभिगम सूत्र २४४

#### सस्कृत-व्याख्या

'से कि त' मित्यादि, श्रथकोऽसौ सर्वजीवाभिगम ? सर्वजीवाः ससारिमुक्त-भेदा, गुरुराह—'सव्वजीवेसु ण' मित्यादि, सर्वजीवेसु सामान्येत 'एता ' श्रनन्तर वक्ष्यमाणा नव प्रतिपत्तय 'एवम्' धनन्त-रमुपदर्श्यमानेन प्रकारेणाख्यायन्ते, ता एवाह—एके एवमुक्तवन्तो— द्विविधा सर्वजीवा प्रज्ञप्ताः। एक एवमुक्तवन्तिस्त्रिविधा सर्वजीवा प्रज्ञप्ताः। प्रक्र प्रमुक्तवन्तिः सर्वजीवा प्रज्ञप्ताः।

तत्थे, त्यादि तत्र ये ते एवमुक्तवन्तो द्विविधा सर्वजीवाः प्रज्ञप्तास्ते एवमुक्तवन्तस्तद्यथा—सिद्धाश्चासिद्धाश्च, सित बद्धमण्टप्रकार कम्मं ध्मात—भस्मोकत यैस्ते सिद्धाः, पषोदरादित्वादिष्टरूपिनष्पत्ति, निर्देग्धक्तमेन्धना मुक्ता इत्यर्थं । 'ग्रसिद्धां 'समारिण , च शब्दौ स्वगतानेकभेदमदर्शनाथौं । सम्प्रति सिद्धस्य कायस्थितिमाह—सिद्धे ण, मित्यादि. सिद्धो भवन्तः । सिद्ध इति—सिद्धत्वेन कालत कियच्चिर भवति ?, भगवानाह—गौतम । सिद्धः सादिकोऽपर्यवसित, तत्र सादिता ससारविप्रमुक्तिसमये सिद्धत्वभावात्, ग्रपर्यवसितता मिद्धत्व-च्युतेरसम्भवात् । ग्रसिद्धविषय प्रश्नसूत्र सुगम ।

भगवानाह—गौतम । ग्रामद्वो द्विविध प्रज्ञप्तस्तद्यथा—ग्रनादि-कोऽपर्यवसिन , ग्रनादिक सपर्यविमत । तत्र यो न जातुं चर्दाप मत्स्यति ग्रमव्यत्वात्तथाविधसामग्रचभाव।द्वा सोऽनाद्यपर्यविसत , यस्तु सिद्धि गत सोऽनादिसपर्यविसत । साम्प्रतमन्तर विचिन्तियषुर।ह - 'सिद्धस्स ण भते । इत्यदि प्रवन-सूत्र सुगम, भगवानाह—गौतम । सिद्धस्य सादिकस्यापर्यविसिनस्य नास्त्यन्तरम्, ग्रत्र निमित्तकारणहेतुषु सर्वासा विभक्तीना प्रायोदर्शन, मिति न्यायात हेतो षष्ठी, तताऽयमर्थ — यस्मात्सद्धः सादिरपर्यविसितस्तस्मान्नास्त्यन्तरम्, ग्रन्थथाऽपर्यविसितत्वा-योगात् ग्रसिद्ध-सूत्रे ग्रसिद्धस्यानादिकस्याप्यव-सितस्य नास्त्यन्तरम्, ग्रपर्यविसितत्वादेवासिद्धत्वाप्रच्युते , ग्रनादिकसपर्यविसितस्यापि नास्त्यन्तर, भूयोऽसिद्धत्वायोगात् साम्प्रतमेतेषामेवाल्पबहुत्वमाह —'एए-ऽसि ण' मित्यादि प्रवन-सूत्र सुगम, भगवानाह — गौतम । सर्वस्तोका सिद्धा, ग्रसिद्धा ग्रनन्तग्रुणा, निगोदजीवानामितिप्रभूतत्वात्।

## हिन्दी-भावार्थ

जीवाभिगम (जिस में केवल ससारी जीवों का वर्णन है) के अनन्तर सर्वजीवाभिगम (जिस में ससारी श्रीर मुक्त, दोनों प्रकार के जीवों का वर्णन है) का स्थान है। अनगार गौतम ने भगवान महावीर से पूछा—भदन्त । सर्वजीवाभिगम में क्या

#### वर्णन है ?

भगवान बोले-गौतम! सर्वजीवो का वर्णन करने वाली नव प्रतिपत्तिया (प्रध्ययन) कही गई है। जैसेकि—

कई एक ऐसा कहते हैं कि सब जाव दो प्रकार के होते है, यावत् दस प्रकार के होते है। जा यह कहते है कि जीव दो प्रकार के होते है, उन की मान्यता इस प्रकार है—

## १-सिद्ध, और २-असिद्ध

ग्रनगार गौतम बोले—भदन्त । सिद्ध भगवान की'सिद्धत्व' रूप से कितनी स्थिति होती हे  $^{?}$ 

भगवान महावीर ने कहा – गौतम । सिद्ध भगवान की स्थित एक सिद्ध की श्रपेक्षा से सादि श्रनत होती है।

श्रनगार गौतम बोले—भदन्त ! श्रसिद्ध जीवो (ससारी जीवो) की श्रसिद्धत्व रूप से कितनी स्थिति होतो है ?

भगवान महावीर ने कहा—गोतम । ग्रसिद्धजीव दो प्रकार के कहे गये है, जैसेकि-

## १ अनादि-अनन्त, २. अनादि-सान्त

ग्रनगार गौतम बोले—भदन्त । काल की ग्रपेक्षा से सिद्ध भगवान का कितना ग्रन्तर होता है ? ग्रर्थात् सिद्ध सिद्धत्व को छोडकर पुन कब सिद्ध बनते है ?

भगवान महावीर ने कहा—गौतम । सादि-म्रनन्त सिद्ध भगवान का कोई म्रन्तर नहीं होता है। म्रर्थात् सिद्ध भगवान सिद्धत्व से कभी रहित नहीं होते है।

श्रनगार गौतम बोले—भदन्त ! काल की श्रपेक्षा से श्रसिद्ध जीव का कितना श्रन्तर होता है ? श्रर्थात् श्रसिद्ध जीव असिद्धत्व को छोड कर पुन कव ग्रसिद्ध बनते हैं ?

भगवान महावीर ने कहा—गौतम । स्रनादि-स्रनन्त स्रसिद्ध जीव का अन्तर नहीं होता है। स्रर्थात् स्रसिद्ध जोव र्यासद्धत्व को छोड कर (सिद्धत्व को प्राप्त कर के) पुन असिद्धत्व को कभी प्राप्त नहीं होते हैं। क्यों कि स्रनादि स्रनन्त होने के कारण वे असिद्धजीव प्रसिद्धत्व का कभी परित्याग ही नहीं कर पाते है।

इसी प्रकार ग्रनादि सान्त ग्रसिद्ध जीवो का भी ग्रन्तर नहों होता है। क्योंकि ग्रनादि सान्त ग्रसिद्ध जीव ग्रसिद्धत्व का परित्याग करके ग्रर्थात् सिद्धत्व को प्राप्त करके, पुन ग्रसिद्धत्व को प्राप्त नहीं होते है, सिद्धदशा को छोड कर ग्रसिद्धदशा में नहीं ग्राते है।

श्रनगार गौतम बोले — भदन्त । इन सिद्ध ग्रौर श्रसिद्ध जीवो मे कौन ग्रल्प ग्रौर कौन ग्रधिक है ?

भगवान महावीर कहने लगे—गौतम । सब से कम सिद्ध जीव है, श्रौर सिद्ध जीवो से श्रसिद्ध जीव श्रनन्त गुणा श्रधिक होते है।

## मूल पाठ

\* अहवा दुविहा सव्वजीवा पण्णत्ता, तजहा-सइदिया चेव अणिदिया चेव।

सेन्द्रियो भदन्त । कालत. कियन्विर भवति ? गौतम । सेन्द्रियो द्विविध: प्रज्ञप्त --ग्रनादिको वा ग्रन्थविसत:।

<sup>\*</sup> ग्रथवा द्विविधा. सर्वजीवा प्रज्ञप्ताः । तद्यथा —सेन्द्रियाश्चेव ग्रनिन्द्रियाश्चेव ।

सइदिए ण भने । कालतो केवचिर होइ?

गोयमा । सइदिए द्विहे पण्णत्ते—अणातीए वा अपज्जवसिए, धणाइए वा सपज्जवसिए । अणिदिए सातीए वा अपज्जवसिए दोण्ह वि अतर नित्थ । सब्ब-त्थोवा अणिदिया, सइदिया अणतगुणा ।

अहवा दुविहा सव्वजीवा पण्णत्ता तजहा-सकाइया चेव अकाइया चेव एव चेव,एव सजोगी चेव अजोगी चेव

म्रिनिन्द्रिय सादिको वा म्रपर्यवसित । द्वयोरिप म्रन्तर नास्ति । सर्वस्तो-का म्रिनिन्द्रयाः, सेन्द्रिया भ्रनन्तग्रुणा ।

ग्रथवा द्विविधा सर्वजीवा प्रज्ञप्ता, तद्यथा—सकाणिकारचैव, ग्रकायिकारचैव। एव चैव, एव सयोगिनरचैव, ग्रयोगिनरचैव तथैव। एव सलेश्यारचैव ग्रलेश्यारचैव, सरारीरारचैव ग्रशरीरारचैव। सस्थानम्, ग्रन्तरम्, ग्रल्पबहुत्वम्, यथा सेन्द्रियाणाम्।

ग्रयवा द्विविधा. सर्वजीवा प्रज्ञप्ताः । तद्यथा—सर्वेदकारचैव, ग्रवेदकारचैव ।

सवेदको भदन्त ! -सवे०। गौतम ! सवेदक त्रिविध प्रज्ञप्त:। तद्यथा—ग्रनादिक ग्रपर्यवसित., ग्रनादिक सपर्यवसित, सादिक सपर्यवसित.। तत्र य स सादिक सपर्यवसितत सो जघन्येन ग्रन्तमुंहूर्तम्, उत्कर्षेण ग्रनन्त काल यावत्, क्षेत्रत ग्रपार्ध पुद्गलपरिवर्तं देशोनम्।

श्रवेदको भदन्त ! श्रवेदक इति कांश्रतः कियच्चिर भवति ? गौतम ! श्रवेदको द्विचिधः प्रज्ञप्त । तद्यथा—सादिको वा श्रपर्यवसितः, सादिको वा सपपर्यवसितः। तत्र य स सादिक सपर्यवसितः स जवन्येन एक समयम्, उत्कर्षेण श्रन्तर्मुहूर्तम्।

तहेव। एव सलेस्सा चेव, अलेस्सा चेव, ससरोरा चेव, असरीरा चेव, सिचट्ठण अतर अप्पाबहुय जहा सइन्दि-याण।

अहवा दुविहा सव्वजीवा पण्णत्ता, तजहा-सवेदगा चेव अवेदगा वेव।

सवेदए ण भते । सवे० १ गोयमा । सवेयए तिविहे पण्णत्ते, तजहा-अणादोए अपज्जवसिते, अणादोए सपज्जवसिए, साइए सपज्जवसिए। तत्थ ण जे से साइए सपज्जवसिए से जह० अतोमु० उनको० अणत काल जाव खेत्तओ अवङ्ढ पोग्गलपरियट्ट दसूण।

अवेदए ण भते । अवेयए ति कालओ केवाचिर होइ? गोयमा । अवेद दुविहे पण्णत्ते तजहा-सातीए

सवेदकस्य भदन्त ! कियत्कालमन्तर भवित ? ग्रनादिकस्य ग्रपर्य-विसतस्य नास्त्यन्तरम् । ग्रनादिकस्य सपर्यवसितस्य नास्त्यन्तरम् । सादिकस्य सपर्यवसितस्य जघन्येन एक समयम्, उत्कर्षेण ग्रन्तर्मुहूर्तम् ।

ग्रवेदकस्य भदन्त ! कियन्त कालमन्तर भवति ? सादिकस्य ग्रपर्यं-विस्तस्य नास्त्यन्तरम् । सादिकस्य सपर्यंवसितस्य जघन्येन ग्रन्तर्मृहूर्तम्, उत्कर्षेण ग्रनन्त काल यावद् ग्रपार्थं पुद्गलपरिवर्तं देशोनम् । ग्रल्पबहु-त्वम्—सर्वस्तोका श्रवेदकाः, सवेदका ग्रनन्तगृणाः । एवं सकषायिणश्चेव, ग्रकषायिणश्चेव । यथा सवेदकस्तथैव भणितव्यः ।

श्रथवा द्विविधाः सर्वजीवा । सलेश्याश्च, श्रलेश्याश्च। यथा श्रसिद्धाः, सिद्धाः । सर्वस्तोका श्रलेश्याः, सलेश्या श्रनन्तगुणाः । वा अगज्जविनते, साइए वा सगज्जविनए, तत्थ ण जे से सादिए सगज्जविसने से जहण्णेण एक्क समय उक्को० अतोमृहुत्त ।

सवेयगस्स ण भते । केवित-काल अतर होइ ? अणादियस्स अपज्जवित्यस्स णित्य अतर, अणादि-यस्स सपज्जविसयस्स नित्य अतर, सादायस्स सपज्ज-विस्यस्स जहण्णेण एकक समय, उक्कोसेण अतोम्हृत्त ।

अवंदगस्म ण भते । केवितय काल अतर होइ ?, सातीयस्म अपज्जविसयस्म णित्थ अतर, सातीयस्स सपज्जविसयस्स जह० अतोमु० उक्कोसेण अणत काल जाव अवड्ढ पोग्गतपिरयट्ट देसूण । अप्पाबहुग-सट्व-त्थोवा अवेयगा, सवेयगा अणतगुणा । एव सकसाई चेव अकसाई चेव २ जहा सवेयगे तहेव भाणियव्वे ।

अहवा दुविहा सव्वजीवा-सलेसाय अलेसाय जहा असिद्धा सिद्धा, सव्वत्थोवा-अलेसा, सलेसा अणतगुणा।

#### सस्कृत-व्याख्या

ग्रथवा द्विविधाः सर्वेजीवाः प्रज्ञप्तास्तद्यथा— सेन्द्रियाश्च-ध्रनिन्द्रियाश्च, तत्र सेन्द्रियाः—ससारिण, ग्रनिन्द्रियाः—सिद्धाः । उपाधिभेदान्पृथ ग्रुपन्यास । एव सकायिकादिष्विप भावनीय, तत्र सेन्द्रियस्य कायस्थि- तिरन्तर चासिद्धबद्दमतव्य, ग्रानिन्द्रियस्य सिद्धवत्, तच्चैवम्—'सहदिए

ण भते !' सइदिय ति कालतो केवचिर होइ? गोयमा सइदिए द्विहे पण्गत्त, तजहा - प्रणाइए वा ग्रयज्जवीसए प्रणाइए वा सप्जिवसिए। प्रणिदिए ण भते । स्रणिदिए ति कालता केदचिर होइ<sup>२</sup> गोयम। । साइए अपज्जवसिए। सइदियस्स ण भते । कालस्रो केवचिर स्रतर होइ ? गे।यमा । स्रणाइयस्स ग्रवजनसियस्स नित्थ भ्रतर, मणाइयस्स सपज्जनसियस्स श्रतर। श्रणिदियस्स ण भते <sup>।</sup> श्रतर कालतो केर्वाचर होइ ? गोयमा । साइयस्स ग्रपज्जवसियस्स नित्थ म्रतर' इति, भ्रत्पबहुत्तसूत्र पूर्वबद्भावनीयम् । एव कायन्थित्यन्तराल्प-बहत्वसूत्राणि सकायिकाकायिकविषयाणि सयाग्यय गिविषयाण्यपि भाविय-तव्यानि, तच्चवम्-'अहवा दुविहा सव्वजोवा पण्णत्ता, तजहा, सकाइया चेव प्रकाइया चेय, एव सजोगी वेव प्रजोगी चेत्र,तहेव एव सलेस्सा चेव ग्रलेस्सा चेव ससरीरा चेव,ग्रसरीरा चेव सचिट्ठण म्रतर म्रप्पाबहय जहा सकाइगाण । भय प्रकारान्तरेण द्वैविध्यमाह-'ग्रहवे' त्यादि, ग्रथवा द्विविधा सर्वजीवा प्रज्ञप्तास्तद्यथा-सवेदकाइच श्रवेदकाश्च । तत्र सवेदकस्य कायम्थितिमाह 'सवेदए ण भते ! इत्यादि प्रवनसूत्र स्राम, भगवानाह-गौतम। सवेदकस्त्रिविध प्रज्ञप्नस्तद्यथा-अन। च-पर्यवसित ,श्रनादिसपर्यं वसित , सादिसपर्यं वसितश्च, नत्रानाद्यपर्यवसितो-Sभव्यो भव्यो वा तथाविधमामग्रचभावानमुक्तिमग्ता, उक्तञ्च--'भव्वा-वि न सिज्भति केइ' इत्यादि ग्रनादिसपर्य विसतो भन्यो मुनितगाभी पूर्वमप्रतिपन्नोपशमश्रीण., सादिसपर्य वसित पूर्व प्रतिपन्नोपशमश्रीण उपशमश्रीण पतित्रद्य वेदो०शमोत्तरकालावेदकत्वमनुभूय श्रेणिसमाप्ती भनक्षयादपान्तराले मरणतो वा प्रतिपततो वेदोदये पुन सवेदकत्वोपपते , तत्र योऽसौ सादिसपर्व वसिता जघन्येनान्तर्मुहूर्त्तं श्रेणिसमाप्तौ सवेदकत्वे सित पुनरन्तर्मुहूर्त्तेन श्रेणिप्रतिपत्ताबवेदन त्वभावात्, ग्राह— किमेकस्मिन्

जन्मिन वेलाद्वयमुपरामश्रेणिलामो भवति ? यदेवसुच्यते, सत्यमेन द्भवति, तथा च।ह—मूलटीकोकार --''नैकि-मन् जन्मनि उपशमश्रेणि क्षप-कश्रेणिश्च जायते, उपशमश्रेणिद्वय तु भवत्येवें'' ति, तत एवमु । पद्यते – जबन्येनान्तर्मुहर्त्तं मुत्कर्षतोऽनन्त काल, तमेव कालक्षेत्राभ्या निरूपयति-ग्रनन्ता उत्सर्पिण्यवसर्पिण्य एषा कालतो मार्गणा, क्षेत्रतोऽपार्द्धपुर्गल-परावर्त दशोनम्, एतावन कालादूर्घ्व पूर्वप्रियन्नापशमश्रेणेरवश्य मुक्त्यासन्नतया श्रेणिप्रतिपत्ताववेदकत्वभावात् । 'स्रवेदए ण भते । इत्यादि प्रक्तसून पाठसिद्ध, भगवानाह—गौतम<sup>।</sup> श्रवेदको द्विविध प्रज्ञप्तस्तद्यथा सादिको वाऽपर्यवसित [समयानन्तर] क्षीणवेद , सादिको वा सपर्यवसिन - उपशान्तवेद , तत्र योऽसौ सादिसपर्यवसिनोऽवेदक. स च जघन्येने क समय, उपशमश्रेणि-प्रतिपन्नस्य वेदोपशमसमयानन्तेरऽपि मरणे पुन सवेदकत्वोपपत्ते., उत्कषतोऽन्तर्मृहूर्त्तं मुपशान्तवेदश्रणिकाल, तत ऊर्घ्व श्रेणौ प्रतिपतने नियमत सवेदकत्वभावात् । अतर प्रतिविपादियषु-राह—'सवेदगस्स ण भते । ब्त्यादि प्रश्नसूत्र सुगम, भगवानाह— गौतम । म्रानादिकस्यापर्यवसितस्य सर्वेदकस्य नास्त्यन्तर, म्रापर्यवसितत-या सदा तद्भावापरित्यागात् स्रनादिकस्य सपर्यविसतस्यापि नास्त्यन्तर. भ्रनादिसपर्यवसितो ह्यपान्तराले उपशमश्रेणिमप्रतिपद्य भाविक्षीणवेदो न च क्षीणवेदस्य पुनः सवेदकत्व प्रतिपाताभावात्, सादिकस्य सपर्य-वसितस्य सवदकस्य जघन्येनैक समयमन्तर, द्वितीयवारमुपशमश्रीण प्रतिपन्नस्य वेदोपशमसमयानन्तर कस्यापि मरणसम्भवात्, उत्कर्षेणान्तर्मु-हूर्त्त द्वितीय वारमुपशमश्रेणि प्रतिपन्नस्योपशान्तवेदस्य श्रेणिसमाप्तेरूर्ध्व पुन सवेदकत्वाभावात् । प्रवेदकसूत्रे सादिकस्यापर्यवसितस्यावेदकस्य नास्त्यन्तर, क्षीणवेदस्य पुनः सवेदत्वाभावात्, वेदाना निर्मूलकाषकिषत-त्वात् सादिकस्य सपर्यवसितस्य जघन्येनान्तर्मुहूर्त्तं, उपशमश्रेणिसमाप्तौ सवेदकत्वे सति पुनरन्तर्मृहर्त्तेनोपश्चभश्रेणिलाभतोऽवेदकत्वोपपत्ते , उत्कर्ष-

तोऽनन्त काल, ग्रनन्ता उत्सपिण्यवसपिण्य जालत , क्षेत्रनाऽपार्द्धपूद्गल-परावर्त्त देशोन, एकवारमुपश्रेणि प्रतिषद्य तत्रावेदका भूत्वा श्रणिसमाप्तौ सबेदकत्वे सति पुनरेतायता वालेन श्रीणश्रतिपत्ताववेदकत्वोपपत्ते । ग्रलप बहुत्वमाह—'एएसि ण भते । जीवा' इत्यादि-पूर्ववत् । प्रका-रान्तरेण द्वैविध्यमाह — 'स्रहंवं' त्यादि, अथवा द्विविधा सर्वजीवा. प्रज्ञप्तास्तद्यथा—सकषायिकाश्च अकषायिकाश्च, सह कपाया येषा यैवी ते सकाषाया त एव सकषायिका: प्राकृतत्नान् स्वार्थे इकप्रत्यय, एव न विद्यन्ते कषाया येषा ते सक्षाया , २ एवाकषायिका । सम्प्रात कायस्थितिमाह—'सकसाइयम्से' त्यादि, सकषायिकस्य त्रिविधस्यापि सचिट्ठणा कायस्थितिरन्तर च यथा सवेदकस्य, प्रकषायिकस्य दिविध-भेदस्यापि कायस्थितिरन्तर च यथाऽवेदकस्य तच्चैवम् -'सकसाइए ण भते । 'सकसाइय' ति कालतो केवचिर होइ ? गोयमा । सकसाइए तिविहे पन्नत्ते, तजहा-ग्रणाइए वा अपज्जवसिए, म्राणाइए वा सपज्जविसए, साइए वा सपज्जविसए, तत्थ जे से साइए सपज्जवसिए से जहण्णेण ग्रतोमुहुत्त, उक्कोसेण ग्रणत भ्रोसप्पणि उस्सप्पिणीभ्रो कालतो काल--ग्रणता ग्रवड्ढपोग्गलपरियट्ट देसूण, ग्रकसाइए ण भते ! श्रकसाइय त्ति कालग्रो केवचिर होइ ? गोयमा ! ग्रकसाइए- दुविहं पण्णत्ते, तजहा-साइए वा ग्रपज्जवसिए, साइए वा सपज्जवसिए, तत्थ ण जे साइए सपज्जविसए से जहण्णेण एक समय उकासेण श्रंतोमुहुत्त । सकसाइयस्स ण भते ! श्रतर कालतो केविचर होइ ? गोयमा । ग्रणाइयस्स ग्रपज्जवसियस्स नित्थ ग्रतर, ग्रणाइयस्स सपज्जवसियस्स नित्थ भ्रतर, साइयस्स सपज्ज-वसियस्स जहण्णेण एक्क समय उक्कोसेण भ्रतोमुहुत्त, ग्रकसाइयस्स ण भते । केवइय काल ग्रतर होइ<sup>२</sup> साइयस्स ग्राजजविसयम्म णित्थ श्रतर, साइयस्स सपज्जविसयस्स जहण्णेण श्रतोमुहुत्त उक्कोसेण श्रतत काल जाव श्रवड्ढ पोग्गलपरियट्ट देसूण' मिति,श्रस्य व्याख्या पूर्ववत्। श्रत्वहु- त्वमाह-'एएसि भते । जीवाण सकसाइयाण' मित्यादि प्राग्वत्। प्रकारान्तरेण द्वैविध्यमाह।

#### हिन्दी-भावार्थ

ग्रथवा सर्वजीव दो प्रकार के कहे गये है । जैसेकि सेन्द्रिय भ्रौर म्रानिन्द्रिय ।

ग्रनगार गौतम बोले—भगवन् ! सेन्द्रिय जीव काल से कब तक रहता है  $^{7}$ 

भगवान महावीर ने कहा—गौतम ! सेन्द्रिय जीव दो प्रकार के होते है—१ ग्रनादि-ग्रनन्त, ग्रोर २ ग्रनादि सान्त । कितु ग्रनिन्द्रिय (सिद्ध) जीव सादि-ग्रनन्त होते है। दोनो प्रकार के जीवो के ग्रन्तर नहो होता है। सब से कम ग्रनिन्द्रिय जीव होते है। इन की ग्रपेक्षा सेन्द्रिय जीव ग्रनन्त गुणा ग्रधिक होते है।

ग्रथवा सर्वजीव दो प्रकार के कहे गए है। जैसेकि सकायिक (पृथ्वी ग्रादि काय वाले, ग्रकायिक (काय से रहित, सिद्ध)। इसी प्रकार सयोगी (मन,वचन,काया के व्यापार वाले) भौर ग्रयोगी (सिद्ध), सलेक्य कृष्ण, नील ग्रादि लेक्याग्रो वाले), ग्रीर भ्रलेक्य लेक्याग्रो से रहित-सिद्ध, सकारीर भ्रौदारिक ग्रादि कारीर वाले), ग्रौर ग्रकारीर (कारीर-रहित, सिद्ध)।

सकायिक म्रादि सभी जीवो का सस्थान (म्रवस्थिति), म्रन्तर, म्रौर म्रल्पबहुत्व सेन्द्रिय जीवो के समान समभना चाहिए।

ग्रथवा सर्वजीव दो प्रकार के कहे गए है। जैसेकि सवेदक (स्त्री, ग्रादि वेद वाले) ग्रौर ग्रवेदक (वेदरहित)।

ग्रनगार गौतम बोले—भगवन् । सवेदक जीव कितने प्रकार के होते है  $^{?}$ 

भगवान महावीर ने कहा—गौतम ! सवेदक जीव तीन प्रकार के होते है । जैसेकि—१-ग्रनादि-ग्रनन्त, २—ग्रनादि-सान्त, ३—सादि-सान्त । इन मे से जो सादि-सान्त जीव है, उन की ग्रवस्थित जघन्य ग्रन्तमुँ हूर्त, ग्रौर उत्कृष्ट ग्रनन्त काल तक है । यावत् क्षेत्र से \*देशोन ग्रपार्ध पुद्गल परिवर्तन तक है ।

श्रनगार गौतम बोले-भदन्त । श्रवेदक जीव काल की श्रपेक्षा से कब तक रहता है ?

भगवान महावीर ने कहा—गौतम । अवेदक जीव दो प्रकार के कहे गये है । जैसेकि—१—सादि-अनन्त और २-सादि-सान्त । इन मे से जो सादि सान्त है, उनकी जघन्य स्थिति एक समय और उत्कृष्ट अन्तर्मु हूर्त की होती है।

श्रनगार गौतम बोले—भगवन् ! सवेदक जीव का श्रन्तर कितने समय का होता है  $^{\circ}$ 

भगवान महावीर ने कहा—गौतम । ग्रनादि-ग्रनन्त तथा ग्रनादि-सान्त सवेदक जीव का ग्रन्तर नही होता है। कितु सादि-सान्त सवेदक जीव का ग्रन्तर जघन्य एक समय ग्रौर उत्कृष्ट ग्रन्तर्मु हूर्त का होता है।

<sup>\*</sup>पुद्गलपरिवर्तन के ग्रर्थ के लिए देखो, श्री जैनसिद्धान्त बोससग्रह भाग ३, पृष्ठ १३८।

श्रनगार गौतम बोले-भगवन् । श्रवेदक जीव का श्रन्तर कितने समय का होता है <sup>२</sup>

भगवान महावोर ने कहा—गौतम । सादि-स्रनन्त स्रवेदक जीव का स्रन्तर नहीं होता है, किन्तु सादि-सान्त स्रवेदक जीव का स्रन्तर जघन्य स्रन्तमुं हूर्त स्रौर उत्कृष्ट स्रनन्त काल का होता है । यावत् क्षेत्र से देशोन स्रपार्ध पुद्गलपरावर्तन का होता है।

सवेदक भ्रौर भ्रवेदक जीवो का भ्रत्प-बहुत्व इस प्रकार है— सब से कम भ्रवेदक जीव है, भ्रौर सवेदक इन से भ्रनत गुणा श्रधिक है। सकषायी भ्रौर भ्रकषायी जीवो का भ्रन्तर सवेदक जीवो के समान समभना चाहिए।

ग्रथवा सर्वजीव दो प्रकार के कहे गए है। जैसे कि-सलेश्य (कृष्ण भ्रादि लेश्याभ्रो वाले) भ्रौर भ्रलेश्य (लेश्याभ्रों से रहित)। सब से कम भ्रलेश्य है, सलेश्य इन से भ्रनन्त गुणा भ्रधिक होते है।

## मूल पाठ

\*णाणी चेव अण्णाणी चेव । णाणी ण भते ! कालओ० ? २ दुविहे पण्णत्ते—सातीए वा अपज्जविसए, सादीए वा सपज्जविसए। तत्थ ण जे से सादीए सपज्ज-

<sup>\*</sup> ज्ञानिनश्चैव अज्ञानिनश्चैव। ज्ञानी भदन्त । कालत.० ? २ द्विविध. प्रज्ञप्त. । सादिको वा अपर्यवसित., सादिको वा सपर्यवसित. । तत्र य सादिक सपर्यवसित., स जघन्येन अन्तर्मुहूर्तम्, उत्कर्षेण षटष्टिट-सागरोपमानि सातिरेकाणि। अज्ञानिनो यथा सवेदका ।

वसिते, से जहण्णेण अतोमुहुत्त उनकोसेण छावोहुसाग-रोवमाइ सातिरेगाइ, अण्णाणी जहा सवेदया। णाणिस्स अतर—जहण्णेण अतोमुहुत्त, उनकोसेण अणत काल, अवड्ढ पोग्गलपरियट्ट देसूण । अण्णाणियस्स दोण्ह वि आदिल्लाण णित्थ अतर, सादियस्स सपज्ज-वसियस्स जहण्णेण अतोमुहुत्त, उनकोसेण छाविह सागरोवमाइ साइरेगाइ । अप्पाबहु सव्वत्थावा णाणो अण्णाणी अणतगुणा।

अहवा दुविहा सञ्वजीवा पण्णत्ता—मागरोवउत्ता य अणागारोवउत्ता य, सिचट्टणा अतर च जहण्णेण उक्कोसेण वि अन्तोमुहुत्त, अप्पाबहु सागरोवउत्ता संखे०।

#### सस्कृत-व्याख्या

ग्रहवे त्यादि ग्रथवा द्विविधा: सर्वजीवा: प्रज्ञप्तास्तद्यथा—सलेश्यादव

ज्ञानिनोऽन्तरम्—जघन्येन ग्रन्तर्मृहूर्तम उत्कर्षेण ग्रनन्त कालम्, ग्रपार्धं पुद्गलपरिवर्तं देशोनम् । ग्रज्ञानिनो द्वयोरिप ग्राद्ययोर्नास्त्यन्तरम् । सादिकस्य सपर्यवसितस्य जघन्येन ग्रन्तर्मुं हूर्तम्, उत्कर्षेण षट्षिष्ट सागरोपमानि सातिरेकानि । ग्रल्पबहुत्वम्—सर्वस्तोका ज्ञानिन , श्रज्ञानिनोऽनन्तग्रुणा ।

श्रथवा द्विविधा सर्वजीवा प्रज्ञप्ता । साकारोपयुक्ताइच श्रनाका-रोपयुक्ताइच । सस्थानम्, श्रन्तर च जघन्येन उत्कर्षेणापि श्रन्तर्मुहूर्तम् । श्रह्मबहुत्वम्—साकारो० सख्य० । म्रलेश्याश्च, तत्र सलेश्यस्य कायस्थितिरन्तर चासिद्धस्येव, म्रलेश्यस्य कायस्थितिरन्तर च यथा सिद्धस्य । म्रल्पबहुत्व प्राग्वत् ।

भूयः प्रकारान्तरेण द्वैविध्यमाह — ग्रहवे त्यादि, ग्रथवा द्विविधा सर्वेजीवा प्रज्ञप्तास्तद्यथा — ज्ञानिनश्च ग्रज्ञानिनश्च, ज्ञानमेषामस्तीति ज्ञानिन, न ज्ञानिनोऽज्ञानिन मिथ्याज्ञाना इत्यर्थ।

सम्प्रति कायस्थितिमाह — 'णाणी ण' मित्यादि—प्रश्नसूत्र सुगमम्। भगवानाह—गौतम । ज्ञानी द्विविध प्रज्ञप्तस्तद्यथा— सादिको वा ग्रपर्यविसतः, स च केवली कवलज्ञानस्य साद्यपयवसितः वात्, सादिको वा सपर्यविसतो मितज्ञानादिमान्, मितज्ञानादीना छाद्मिथकतया सादि-सपर्यविसतः वात् । तत्थ ण' मित्यादि, तत्र योऽसौ सादिक सपर्यविसतः स जधन्यनान्तर्मुह्तं, सम्यक्त्वस्य जधन्यत एतावन्मात्रकालन्वात् सम्यक्त्वत्वत्त्व ज्ञानित्वात् यथोक्तम्—सम्यग्दृष्टेज्ञीन मित्यादृष्टेविपर्यास' इति उत्कर्षत षण्ठषष्टि सागरोपमाणि सातिरेकाणि सम्यव्दर्शनकालस्याप्युत्कर्षत एतावन्मात्रत्वात्, ग्रप्रतिपतितसम्यवन्वस्य विजयादिगमन-श्रवणात्, तथा च भाष्यम्—

दो वारे विजयाइसु गयस्स तिन्निऽच्चुए ग्रहव ताइ। ग्रइरेग नर-भविय नाणाजीवाण सव्वद्धा\*॥१॥

ग्रणणाणी ण भते । 'इत्यदि प्रश्नसूत्र सुगमम् भगवानाह—गौतम । ग्रज्ञानी त्रिविध प्रज्ञप्तस्तद्यथा—ग्रनादिको वाऽपर्यवस्ति, ग्रनादिका वा सपर्यवस्ति:, तत्रानाद्यपर्यवसितो यो न जातुचिदिप सिद्धि गन्ता, ग्रनादिसपर्यवसितो योऽनादिमिथ्यादृष्टि सम्यक्त्वमासाद्याप्रतिपतित-सम्यक्त्व एव क्षषकश्रीण प्रतिपत्स्यते, सादिसपर्यवसित. सम्यग्दृष्टिभूत्वा जातिमथ्यादृष्टि: स जघन्येनान्तर्मुहूर्त्तं सम्यक्त्वात् प्रतिपत्त्य पुनरन्त-

<sup>\*</sup>द्वौ वारौ विजयादिषु गतस्य ग्रथवा त्रीनच्युते तानि । ग्रतिरेको नर-भविक नानाजीवाना सर्वोद्धौ ।। १।।

महत्त्रींन कस्यापि सम्यग्दर्शनावाध्ति सम्भवात्, उत्कर्षेणानन्त कालं ग्रनन्ता उत्सिपण्यवसिपण्य कालत ,क्षेत्रतोऽपार्ध्वं पूर्गलपरावर्त्त देशोनम । स्नाम्प्रतमन्तर प्रतिपादयित णाणिस्स ण भते !' इत्यादि. ज्ञानिनो भदन्त <sup>।</sup> श्रतर कालत<sup>.</sup> कियच्चिर भवति <sup>?</sup>, भगवानाह— गौतम<sup>ा</sup> सादिकस्यापर्यवसितस्य नास्त्यन्तरम्, श्रपर्यवसिनत्वेन सदा तद्भावापरित्यागात्, सादिकस्य सपर्यवसितस्य जघन्यतोऽन्तर्मुहूर्तं, एता-वता मिथ्यादर्शनकालेन व्यवधानेन भूयोऽपि ज्ञानाभावात्, उत्कर्षेण ग्रनन्त काल, ग्रनन्ना उत्सर्पिण्यवसप्पिण्य कालत, क्षेत्रतोऽपार्द्ध पुद्गलपरावर्त्त देशोन, सम्यद्दृष्टे सम्यक्त्वात्प्रतिपतितस्यैतावन्त काल मिथ्यात्वमनुभूय तदनन्तरमवश्य सम्यन्त्वासादनात्-'ग्रण्णाणिस्स ण भते । दत्यादि प्रश्नसूत्र सुगम, भगवानाह-गौतम । ग्रनाद्यपर्य-वसितस्य नान्त्यन्तरम्, भ्रपर्यवसितत्वादेव, श्रनादिसपर्यवसिनस्यापि नास्त्यन्नर ग्रवाप्तकेवलज्ञानम्य प्रतिपाताभावात् । सादिसपर्यवसानस्य जघन्येनान्तर्मुहूर्त्त, जघन्यस्य सम्यग्दर्शनकालस्यैतावन्मात्रत्वात्, उत्कर्षत षटषिट सागरोपमाणि सानिरेकाणि, एतावतोऽपि कालादूव्वं सम्यग्दर्श-नप्रतिपाते सत्यज्ञानभावात् । अल्पबहुत्वसूत्र प्राग्वत् । प्रकारान्तरेण द्वैविध्यमाह - 'ग्रहवे' त्यादि, ग्रथवा द्विविधा सर्वजीवा प्रज्ञप्तास्तद्य-था-साकारोपयुक्ताश्च, ग्रनाकारोपयुक्ताश्च । सम्प्रति कायस्थितिमाह-'सागारोवउत्ता ण भते।' इह छद्मस्था एव सर्वजीवा विवक्षिता, न केवलिनोऽपि 'विचित्रत्वात् सूत्रगते' रिति द्वयानामपि कायस्थिता-वन्तरे चैकसामयिकोऽप्युच्येत । ग्रन्पबहुत्व—चिन्ताया सर्वस्तोका ग्रना-कारोपयुक्ता., अनाकारोपयोगस्य स्तोककालतया पृच्छासमये तेषा स्तोकानामेवावाप्यमानत्वात् । साकारोपयुक्ताः सङ्ख्ययेयगुणा , ग्रनाका-रोपयोगाद्धात. साकारोपयोगाद्धायाः सङ्ख्येयगुणत्वात् ।

## हिन्दी-भावार्थ

स्रथवा सर्वजीव दो प्रकार के कहे गए है। जैसेकि ज्ञानी स्रौर स्रज्ञानी।

श्रनगार गौतम बोले—भगवन् । ज्ञानी जोव कब तक रहते है  $^{7}$ 

भगवान महावीर ने कहा — गौतम । ज्ञानी जीव दो प्रकार के होते है। जैसेिक — सादि-स्रान्त, ग्रौर सादि-सान्त। इन मे जो जीव सादि-सान्त होते है, उनकी जघन्य स्थिति ग्रन्तम्ंहूर्त ग्रौर उत्कृष्ट कुछ ग्रधिक ६६ सागरोपम की होती है। ग्रज्ञानी जोवो को सवेदक जीवो के समान समभना चाहिए। ज्ञानी जीवो का ग्रन्तर जवन्य ग्रन्तम्ंहूर्त, उत्कृष्ट ग्रन्तकाल तक होता है। ग्रन्तकाल के भी ग्रनन्त भेद होते है, किन्तु प्रस्तुत मे उस ग्रन्त का ग्रहण करना चाहिए जिस मे कुछ कम ग्रपार्ध पुद्गल परावर्तन जितना समय लग जाता है। पहले दो प्रकार के ग्रज्ञानी जीवो का ग्रन्तर नहा होता है, परन्तु सादि-सान्त ग्रज्ञानी जीवो का जघन्य ग्रन्तर ग्रन्तम्ंहूर्त, ग्रौर उत्कृष्ट ग्रन्तर कुछ ग्रधिक ६६ सागरोपम तक होता है। इन जीवो का ग्रल्पबहुत्व इस प्रकार है—

सब से कम ज्ञानों जीव है। इन को अपेक्षा स्रज्ञानी जीव अनन्तगुणा स्रधिक है।

श्रथवा सर्वजीव दो प्रकार के कहे गए है। जैसेकि-

१ —साकारोपयुक्त (ज्ञानोपयोग वाले), २-ग्रनाकारोपयुक्त (दर्शनोपयोग वाले) । टीकाकर के मतानुसार यहा सर्वजीव शब्द से छद्मस्थ जीवो का ही ग्रहण करना सूत्रकार को इष्ट है । उनके कथनानुसार यहा केवली ग्रौर सिद्ध जीवो का ग्रहण नहीं करना चाहिए। इन दोनो प्रकार के जीवो का

भ्रवस्थितिकाल ग्रौर भ्रन्तरकाल जघन्य भ्रौर उत्कृष्ट भ्रन्तर्मुहूर्त है। इन का भ्रल्पबहुत्व इस प्रकार है—

सब से कम अनाकारोपयोग वाले जीव है, अरौर साकारो-पयोग वाले जीव इन की अपेक्षा सख्येय गुणा अधिक है।

## मूल पाठ

अहवा दुविहा सव्वजीवा पण्णता, तजहा-आहार-गा चेव अणाहारगा चेव ।

आहारए ण भते । जाव केविचर होति ?

गोयमा । आहारए दुविहे पण्णत्ते, तजहा—— छउमत्थआहारए य केवलिआहारए य ।

छउमत्थआहारए ण जाव केवचिर होति <sup>?</sup>

गोयमा <sup>!</sup> जहण्णेण खुड्डाग भवग्गहण दुसमयऊण, उक्को० असखेज्ज काल जाव काल० खेत्ताओ अगुलस्स

<sup>\*</sup> ग्रथवा द्विविधा सर्वजीवा प्रज्ञप्ताः । तद्यथा — ग्राहारकाश्चैव, ग्रनाहारकाश्चैव । ग्राहारको भदन्त । यावत् कियच्चिर भवित ? गौतम । ग्राहारको द्विविध प्रज्ञप्त । तद्यथा — छद्मस्थाहारकश्च, केविल-ग्राहारकश्च । छद्मस्थाहारको यावत् कियच्चिर भविति ? गौतम! जघन्टेन क्षुल्लक भवग्रहण द्विसमयोनम्, उत्कर्षेण ग्रसस्येयकाल यावत् काल०, क्षेत्रतोऽग्रुलस्य ग्रसस्येयभागम् । केविल-ग्राहारको यावत् कियच्चिर भविति ? गौतम । जघन्येन ग्रन्तम् हूर्तम्, उत्कर्षेण देशोना पूर्वकोटि. । ग्रनाहारको भदन्त । कियच्चिर प्रज्ञप्त । तद्यथा — छद्मस्थानाहारकश्च, केविल-ग्रनाहारकश्च ।

असखेजजतिभाग।

केवलिआहारए ण जाव केवचिर होइ <sup>?</sup> गोयमा <sup>।</sup> जहण्णेण अतोमुहुत्त उक्कोसेण देसूणा पूर्वकोडो ।

अणाहारए ण भते । केवचिर०?

छद्मस्थानाहारको यावत् कियच्चिर भवति० रे गौतम । जघन्येन एकं समयम्, उत्कर्षेण द्वौ समयो । केवलि-ग्रनाहारको द्विविध प्रज्ञप्तः, तद्यथा—सिद्धकेविल-ग्रनाहारकष्ठच, भवस्थकेविल-ग्रनाहारकथ् । सिद्ध-केविल-ग्रनाहारको भदन्त । कालत कियच्चिर भवित रे सादिकोऽपर्यविसत । भवस्थकेविल-ग्रनाहारको भदन्त । किरिविध प्रज्ञप्तः रे भवस्थ-केविल-ग्रनाहारको भदन्त । किरिविध प्रज्ञप्तः रे भवस्थ-केविलमनाहारका द्विविध प्रज्ञप्तः —सयोगिभवस्थकेविल-ग्रनाहारकथ् । सयोगी-भवस्थकेविल-ग्रनाहारको भदन्त । कालत कियच्चिर० रे ग्रज्ञघन्यानुत्कर्षेण त्रीन् समयान् । ग्रयोगिभवस्थकेविल ज्ञवन्येन ग्रन्तर्मृहूर्तम् । ग्रयोगिभवस्थकेविल ज्ञवन्येन ग्रन्तर्मृहूर्तम् । ग्रयोगिभवस्थकेविल ज्ञवन्येन ग्रन्तर्म् रे गौतम । ज्ञवन्येन एक समयम्, उत्कर्षेण द्वौ समयौ । केविल-ग्राहारकस्य ग्रन्तरम् ग्रज्ञचन्यानुत्कर्षेण त्रीन् समयान् । ज्ञ्ञस्थानाहारकस्य ग्रन्तरम् ग्रज्ञचन्यानुत्कर्षेण त्रीन् समयान् । ज्ञ्ञस्थानाहारकस्यान्तरम् ज्ञचन्येन क्षिलक भवग्रहण द्विसमयोनम्, उत्कर्षेण ग्रसख्येय काल यावद् अग्रज्ञस्यासख्येयभागम् ।

सिद्ध-केविल-म्रनाहारकस्य सादिकस्य भ्रपर्यवसितस्य नास्त्यन्तर, सयोगिभवस्थ-केविल-म्रनाहारकस्य जघन्येन म्रन्तमु हूर्तम्, उत्कर्षेणापि । भ्रयोगिभवस्थकेविल-म्रनाहारकस्य नास्त्यन्तरम् । एतेषा भदन्त ! म्राहारकाणामनाहारकाणाञ्च कतरे कतरेभ्योऽल्पा बहवः ? गौतम ! सर्वस्तोका म्रनाहारका, म्राहारका म्रसख्येयाः । गोयमा ! अणाहारए दुविहे पण्मत्ते, तजहा-छउमत्थअणाहारए य केवलिअणाहारए य।

छउमत्थअणाहारए ण जाव केवचिर होति <sup>?</sup>

गोयमा? जहण्णेण एक समय उक्कोस्सेण दो समया । केवलिअणाहारए दुविहे पण्णत्ते, तजहा— सिद्ध—केवलिअणाहारए य भवत्थकेवलिअणाहारए य ।

सिद्ध-केविल-अणाहारए ण भते ! कालओ केव-चिर होति <sup>२</sup>, सातिए अपज्जविसए।

भवत्थकेवलि-अणाहारए ण भते । कइविहे पण्णत्ते ?

भवत्थकेवलि-अणाहारए दुविहे पण्णत्ते—सजोगि-भवत्थकेवलिअणाहारए य अजोगिभवत्थकेवलिअणा-हारए य।

सजोगिभवत्थकेवलिअणाहारए ण भते । कालओ केवचिर होति ?,

अजहण्णमणुक्कोसेण तिण्णि समया । अजोगिभव-त्थकेवलिअणाहारए जह० अतो०, उक्को० अंतोमुहुत्तं । व्यउमत्थआहारगस्स केवलिय काल अतरं० ?, गोयमा ! जहण्णेण एकक समय, उक्को० दो

समया ) केवलिआहारगस्स अंतर—अजहण्णमणुक्कोसे-ण तिण्णि समया । छउमत्थअणाहारगस्स अतर जहण्णेण खुड्डागमवग्गहण दुसमयऊण उक्को०असखेज्ज काल जाव अगुलस्स असखेज्जितिभाग । सिद्धकेविलअ-णाहारगस्स सातीयस्स अपज्जविसयस्स णित्थ अतर । सजोगिभवत्थकेविलअणाहारगस्स जह० अतो० उक्को-सेण वि, अजोगिभवत्थकेविलअणाहारगस्स णित्थ अतर ।

एएसि ण भते <sup>।</sup> आहारगाण अणाहारगाण<sup>ै</sup> य कयरे २ हितो अप्पाबहु० <sup>२</sup>

गोयमा । सन्वत्थोवा अणाहारगा, आहारगा असखेज्जा।

#### सस्कृत-व्याख्या

'स्रहवे' त्यादि, स्रथवा द्विविधा सर्वजीवाः प्रज्ञप्तास्तद्यथा— स्राहारकाश्च स्रनाहारकाश्च । स्रधुना कायस्थितिमाह—'स्राहारगे ण भते ।' इत्यादि । प्रश्नसूत्र सुगम, भगवानाह—गौतम । स्राहारको द्विविध प्रज्ञप्तस्तद्यथा— छद्मस्थाहारक केवल्याहारक, तत्र छद्मस्था-हारको जधन्येव क्षुल्लकभवग्रहण द्विसमयोन, एतच्च जधन्याधिकाराद्वि-ग्रहेणागत्य क्षुल्लकभवग्रहणवत्स्त्पादे परिभावनीय, तत्र यद्याप नाम लोकान्तनिष्कुटादावृत्पादे चतु सामायिको पञ्चसामयिको च विग्रह-गितिभैवति तथाऽपि बाहुल्येन त्रिसामयिक्येवेति तामेवाधिकृत्य सूत्र-मिदमुक्नम् ।

इत्थमेवान्येषामपि पूर्वाचार्याणा प्रवृत्तिदर्शनात् उक्तञ्च—''एक द्वी वा ऽनाहारकः'' (तत्त्वा० ग्र० २ सू० ३१)

इति, त्रिमामयिक्या च विग्रहगतावाद्यौ द्वो समयावनाह रक इति ताभ्गा हीनमुक्त, उत्कर्षतोऽसङ्ख्यय - कालम्, ग्रमङ्ख्यया उत्मिष्णयः वसिंपण्य कालत , क्षेत्रतोऽङ्गृलस्यासङ्ख्येयो भागः, विमुक्त भवति? -ग्रड गुलमात्रक्षेत्राड गुलासङ्ख्ययेयभागे यावन्त ग्राकाशप्रदेशास्तावन्त: प्रतिसमयमेकैक पदेशापहारे यावना कालेन निर्लेपा भवन्ति तावत्य उत्सप्पिण्यवस्पिप्य इति, तावन्त हि कालमविग्रहेणोत्पाद्यते, श्रवि-ग्रहोत्पली च सततमाहार । केवल्याहारकप्रश्नसूत्र पाठसिद्ध, भगवानाह-गौतम । जघन्टेनान्तर्मृहर्त्त, स चान्तक्त् केवली प्रतिपत्तव्यः, उत्कर्षतो देशोना पूर्वकोटी, साच पूर्वकोटचायुषो नववर्षादारभ्योत्पन्न-केवलज्ञानस्य परिभावनीया । ग्रनाहारकविषय सूत्रमाह—'ग्रनाहारए ण भते । इत्यादि प्रश्नसूत्र सुगमम्, भगवानाह--गौतम । श्रनाहारको द्विविध प्रज्ञप्तः --- छद्मस्थोऽनाहारकः केवल्यनाहारकश्च । छदमस्थाना-हारकप्रश्नसूत्र सुगमम् । भगवानाह — गौतम ! जघन्यत एक समय, जघन्याधिकाराद्दिसामयिकी विग्रहगतिमपेक्ष्यैतदवसातव्य, उत्कर्षतो ही समयौ त्रिसामिय ग्या एव विग्रहगते बहुल्येनाश्रयणात् । ग्राहं च चूर्णिकृत्-''यद्यपि भगवत्या चतु -सामयिकोऽनाहारक उक्तस्तथाऽप्यत्र नाङ्गीकि-यते, कादाचित्कोऽसी भावो येन, बाहुल्यमेवाङ्गीक्रियते, बाहुल्याच्च समयद्वयमेवे ति । केवल्यनाहारकसूत्र पाठसिद्ध, भगवानाह-गौतम ! केवल्यन।हारको द्विविध. प्रज्ञप्तस्तद्यथा भवस्थकेवल्यनाहारक सिद्धके-वल्यनाहारक । सिद्धकेवलिम्रणाहारए ण भते ।' इत्यादि प्रन-सूत्र सुगमम् । भगवानाह-गौतम ! सादिकापर्यवसितः, सिद्धस्य साद्यपर्य-वसिततयाऽनाहारकत्वस्यापि तद्विशिष्टस्य तथाभावात् । 'भवत्थकेवलि-, त्रणाहारए ण भते।' इत्यादि प्रश्न-सूत्र सुगमम्, भगवानाह-गौतम ! भवस्थकेवल्यनाहारको द्विविध प्रज्ञप्त — सयोगिभवस्थकेवल्यनाहारको-ऽयोगिभवस्थकेवल्यनाहारकश्च, तत्रायोगिभवस्थकेवल्यनाहारकप्रश्नस्त्र

सुगम, भगवान ह — गौनम । जघन्येनाप्यन्तर्मुहर्त्त मुत्कर्षतोऽप्यन्तर्मुहर्त्तम्, ग्रयोगित्व नाम हि शैलेश्यवस्था तस्या नियमादनाहारक ग्रौदारिकादि- वाययोगाभावात्, शैलेश्यवस्था च जघन्यत उत्कर्षतश्चान्तर्मुहर्त्त, नवर जघन्यपदादुत्कृष्टमधिकमवसेयम्, ग्रन्यथोभयपदोपन्यासायोगात् । 'सजोगिभवत्थकेविलग्रणाहारए ण भते ।' इत्यादि प्रश्नसूत्र सुगम, भगवानाह — गौतम । ग्रजघन्योत्कर्षेण त्रय समया, ते चाष्टसामयिक- केविलसमुद्धातावस्थाया नृतीयचतुर्थपञ्मरूपाः तेषु केवलकाम्मणकाय- योगभावात् उवतञ्च —

काम्मंणशरीरयोगी चतुर्थंके पञ्चके तृतीये च। समयत्रयेऽपि तस्माद्भवत्यनाहारको नियमात् ॥१॥

साम्प्रतमन्तर चिन्तयन्नाह--छउमत्थाहारयस्स ण भते<sup>।</sup> 'इत्यादि। छद्मस्थाहारकस्य भदन्त । ग्रन्तर कालत कियच्चिर भवति? भगवानाह-गीतम! जघन्णेनैक समयमुत्कर्षतो द्वी समयौ, यात्रानेव हि कालो जघन्यत उत्कर्षतक्व छद्मस्थानाहारकस्य तावानाहारकस्यान्तरकालः, स च कालो जघन्येनैक समय, उत्कर्षतो बाहुत्यमङ्गीकृत्य व्यवह्रियमाणाया त्रिसामयिक्या विग्रहगतौ द्वौ समयावित्याहारकस्याप्यन्तर तावदिति। केवल्याहारकप्रश्नसूत्र सुगमम्, भगवानाह-गौतम ! ग्रजघन्योत्कर्षेण त्रय. समया:, केवल्याहारको हि सयोगिभवस्थकेवली, तस्य चानाहार-कत्व त्रीनेव समयान् यथोक्त प्रागित्यन्तर केवल्याहारकस्य तावदिति । सम्प्रत्यनाहारकस्यान्तर चिचिन्तयिषु प्रथमतद्यञ्ज्मस्थानाहारकस्याह— 'छउमत्थाणाहारयस्स ण भते !' इत्यादि प्रश्नसूत्र सुगमम्, भगवानाह--गौतम! जघन्येन क्षुल्लकभवग्रहण द्विसमयोन, उत्कर्षतोऽसङ्ख-चेय काल यावदड् गुलस्यासङ्ख्रचेयो भागः, यावानेव हि छद्मस्थाहार-कस्य कालस्तावानैव छद्मस्थानाहारकस्यान्तर, छद्मस्थाहारकस्य च कालोऽन्तर्मुहूर्त्तं मुत्कर्षतोऽसङ्ख्याया उत्सिप्पिण्यवसप्पिण्यः कालत , क्षेत्रतोऽड् गुलस्यासङ्ख्वचेयो भागः, एतावन्त काल सततमिव-

ग्रहेणोत्पादसम्भवात्, ततश्छद्मस्थानाहारकस्य जघन्यत उत्कर्षतश्चैताव-दन्नरमिति । ग्रथ स्थाने २ क्षुल्लकभवग्रहणमित्युक्त तत्र क्षुल्लकभव-ग्रहणमिति क शब्दार्थं ?, उच्यते, क्षुल्ल लघुस्तोकमित्येकोऽर्थं, क्षुल्लमेव क्षुल्लकम्—एकायुष्कसवेदनकालो भवस्तस्य ग्रहण--सवन्धन भवग्रहण, क्षुल्लक च तद् भवग्रहण च क्षुल्लकभवग्रहण, नच्चाविलकातश्चिन्त्यमान षट्पञ्चाशदिधकमाविलकाशतद्वयम्, ग्रथकस्मिन् ग्रानप्राणे कियन्ति क्षुल्लकभवग्रहणानि भवन्ति ? उच्यते—किञ्चत्समिधकानि सप्तदश । कथमिति चेदुच्यते—इह मुहूर्त्तमध्ये सर्वसङ्ख्येया पञ्चपिष्ट सहस्राणि पञ्चशतानि षट्त्रिशानि क्षुल्लकभवग्रहणाना भवन्ति, यत उवत चूणौं-

पन्नद्विसहस्साइ पचेव सया हवति छत्तं।सा। खुड्डागभवग्गहणा हवति अतोमुहुत्तिमि।।१॥ ग्रानप्राणाश्च मुहूर्त्ते त्रीणि सहस्राणि सप्तशतानि त्रिसप्तत्यधिकानि, उक्तञ्च— तिन्नि सहस्सा सत्त य सयाइ तेवत्तरि च ऊसासा।

एस मुहुत्तो भणिश्रो सव्वेहि ग्रणतनाणोहि ॥१॥
ततोऽत्र त्रैराशिकम्मांवतार यदि त्रिसप्तत्यधिकसप्तशतोत्तरैस्त्रिभ
सहस्र रुच्छ्वासाना पञ्चषिट सहस्राणि पञ्चशतानि षट्त्रिशानि क्षुल्लकभवग्रहणाना भवन्ति तत एकेनोच्छ्वासेन कि लभामहे? राशित्रयस्थापना—
३७७३।६५५३६।१। ग्रत्रान्त्यराशिना एककलक्षणेन मध्यराशेर्गुणनाज्जात
स तावानेव, 'एकेन गुणित तदेव भवती'ति न्यायात्, तत ग्राचेन राशिना
भागहरण, लब्धा. सप्तदश क्षुल्लकभवा शेषास्त्वशास्तिष्ठन्ति, तत्र
त्रयोदश शतानि पञ्चनवत्यधिकानि, उक्तञ्त्व—

सत्तरस भवग्गहणा खुड्डाण भवति श्राणुपाणिम । तेरस चेव सयाइ पचाणइ चेव श्रसाण ॥१॥ ग्रथैतावद्भिरशै कियत्य श्राबलिका लभ्यन्ते ? उच्यते, समिषकचतुर्नवति । तथाहि—षट्पञ्चाशदिधकेन शतद्वचेनाविलिकाना त्रयोदश शतानि पञ्चनव तानि ग्रुण्यन्ते, जातानि त्रीणि लक्षाणि सप्तपञ्चाशत्सहस्राणि शतमेक विशत्यिधिक ३५७१२०, छेदराशि: स एव ३७७३, लब्धा चतुर्नवितरावितका. शेषास्त्वशा स्रवितकायास्तिछिन्ति चतुर्विशित शतानि स्रष्टपञ्चाशानि, छेद स एव २४५८/३७७३,
एव यदा एकस्मिन्नानप्राणे स्रावितका सङ्ख्यातुम्श्यिन्ते तदा सप्तदश
द्वाभ्या षट्पञ्चाशदिधकाभ्या शताभ्या ग्रुण्यन्ते, ग्रुणियत्वा
चोपरितनाश्चतुर्नवितरावितका प्रक्षिप्यन्ते, तत स्रावितकाना चतुश्चत्वारिशत् शतानि—षट् चत्वारिशानि भवन्ति, उक्तञ्च—

एक्को उ म्राणुपाणू, चोयालीस सया उ छायाला। म्राविलयपमाणेण म्रणतनाणीहि निहिट्ठो ॥१॥

यदि पुनर्मृह्तें ग्राविलका सङ्ख्यातुमिप्यन्ते तत एतान्येव चतुश्चत्वारिशच्छतािन त्रिसप्तत्यधिकािन भवन्तीित सप्तित्रिच्छशतैस्त्रिसप्तत्यधिकंगुंण्यन्ते, जाता एका कोटी सप्तषिट: शतसहश्राणि चतु सप्तित सहश्राणि सप्तश्तािन ग्रष्टापञ्चाशदिधिकािन 
१६७७४७५८, येऽपि चाविलकाया अशाश्चतुिवशितशतािन ग्रष्टपञ्चाशदिधकािन २४५८ तेऽपि मुहूर्त्तगतोच्छ् वासराशिना ३७७३ गुण्यन्ते, 
ग्रस्यैव छेदस्य ते ग्रशा इत्याविलकानयनार्थं तेनैव भागो हियते, लब्धास्तावत्य एवाविलकाश्चतुर्विशितशतान्यष्टापञ्चाशािन २४५८, तािन 
मूलराशौ प्रक्षिप्यन्ते, जाता मूलराशिरेका कोटि सप्त्रविष्टलेक्षाः 
सप्तसप्तित सहस्राणि दे शते षोडशोत्तरे, एतावत्य ग्राविलका मुहूर्त्ते 
भवन्ति, यदि वा मुहूर्त्तगताना क्षुल्लकभवग्रहणाना पञ्चषष्टि-सहस्राणि 
पञ्चशतािन षट्त्रिशािन एकभवग्रहणप्रमाणेन षट्पञ्चशिन शतद्वयेनाविलकाना ग्रण्यन्ते तथाऽपि तावत्य एवाविलका भवन्ति, उक्तञ्च—

''एगा कोडी सत्तद्वि लक्ख सत्तत्तरी सहस्साय। दायसया सोलहिया श्रावलियाश्रो मुहुत्तमि॥१॥

एव च यदुच्यते 'सखेज्जाम्रो म्राविलयाम्रो एगे ऊसासनीसासे' इत्यादि तदतीव समीचीनिमिति कृत प्रसङ्गेन, प्रकृत प्रस्तुम:। तत्र सयोगिभवस्थकेवल्यनाहारकस्यान्तरमिभिवत्सुराह—'सजोगिभवत्थके-विलग्रणाहारयस्स ण भते!' इत्यादि प्रश्नसूत्र सुगमम्, भगवानाह—

गौतम ! जवन्येनाप्यन्तर्मुहूर्त्तमुरकर्षेणाप्यन्तर्मुहूर्त्त समुद्वातप्रितपत्तेरनन्तरमेवान्तर्मुहूर्त्तेन शैलेशीप्रितपत्तिभावात् नवर जघन्यपदादुरकृष्टपद
विशेषाधिकमवसातब्य अन्ययोभयपदोपन्यासायोगात् स्रयागिभवस्यकेवल्यनाहारकसूत्रे नास्त्यन्तरम्, अयोग्यवस्थाया सर्वस्याप्यनाहारकत्वात्।
एव सिद्धस्यापि साद्यपर्वासनस्यानाहारकस्यान्तराभावो भावनीय,
साम्प्रतमेतेषामाहारकानाहारकाणामल्पबहुत्वमाह् — एएसि ण भते।'
इत्यादि प्रश्नसूत्र सुगमम्, भगवानाह—गौतम। सर्वस्तोका अनाहारका,
सिद्धविग्रहगत्यापन्नसमुद्धात-गतसयोगिकेवत्ययोगिकेविलनामेवानाहारकत्वात् तेभ्य भ्राहारका असङ्ख्येयगुणा, अथ सिद्धेभ्योऽनन्तगुणा वनस्पितजीवास्ते च प्राय स्राहारका इत्यनन्तगुणा कथ न भवति ? उच्यते, इह
प्रतिनिगोदमसङ्ख्येयो भाग. प्रतिसमय सदा विग्रहगत्यापन्नालभ्यते,
अनाहारका. —

\*विग्गहगइमावन्ना केवलिणो समुहया श्रजोगी य। सिद्धा य श्रणाहारा सेसा श्राहारगा जीवा।।१।। इतिवचनात् ततोऽसङ्ख्यियगुणा एवाहारका घटन्ते नानन्तगृणा इति। प्रकारान्तरेण भूयो द्वैविध्यमाह।

### हिन्दी-भावार्थ

श्रथवा सर्वजीव दो प्रकार से कहे गए है। जैसेकि— श्राहारक श्रौर श्रनाहारक।

श्रनगार गौतम बोले—भदन्त ! जीव श्राहारक कब तक रह सकते है ?

भगवान महावीर ने कहा—गौतम ! ग्राहारक जीव दो प्रकार के होते है । जैसेकि—छद्मस्थ—-ग्राहारक, ग्रौर केवलिग्राहारक ।

स्रनागार-गौतम बोले—भदन्त । छद्मस्थ जीव स्राहारक

<sup>\*</sup> विग्रहगत्यापन्नाः केवलिन. समुद्धता श्रयोगिनश्च । सिद्धाश्चानाहाराः शेषा श्राहारका जीवा ॥१॥

कब तक रहता है ?

भगवान महावीर ने कहा—गौतम ! जघन्य क्षुल्लक-भवग्रहण में दो समय कम काल तक। क्षुल्लक भवग्रहण का प्रथं होता है—२५६ श्राविलकाश्रो का एक भव करना। उत्कृष्ट काल यावत् ग्रसख्यात उत्सिपिणो-श्रवसीपिणो काल तक। क्षेत्र से श्रगुल के श्रसख्यातवे भागतक। ग्रर्थात् श्रगुल के श्रसख्यातमे भाग मे जितने श्राकाश प्रदेश है उनमे से एक-एक श्राकाश-प्रदेश को एक-एक समय में निकालने पर, जि ने समय में सारे श्राकाश प्रदेश निकाले जासके उतने उत्सिपिणो श्रौर श्रवसिपणो काल तक छदमस्थ जोव श्राहारक रहते है।

श्रनगार गौतम बोले—भदन्त । केवली भगवान श्राहारक कब तक रहते है  $^{7}$ 

भगवान महावीर ने कहा—गौतम! जघन्य ग्रन्तर्मु हूर्त, उत्कृष्ट कुछ कम करोड पूर्व काल तक।

ग्रनगार गौतम बोले—भदन्त । जीव ग्रनाहारक कब तक रहते है  $^{7}$ 

भगवान महावीर ने कहा—गौतम । ग्रनाहारक जीव दो प्रकार के होते है। जैसेकि—छद्मस्थ ग्रनाहारक ग्रौर केवली ग्रनाहारक । छद्मस्थ ग्रनाहारक जघन्य एक समय तक, ग्रौर उत्कृष्ट दो समय तक। केवली ग्रनाहारक दो प्रकार के कहे गये है। जैसेकि-सिद्ध केवली ग्रनाहारक, ग्रौर भवस्थ केवली ग्रनाहारक।

श्रनगार गौतम बोले—भदन्। ! सिद्धकेवली जीव श्रना-हारक कब तक रहते है ?

भगवान महावीर ने कहा-गौतम। सादि-स्रनन्त काल तक।

ग्रनगार गौतम बोले—भदन्त ! भवस्थ केवली जीव ग्रनाहारक कितने प्रकार के होते है ?

भगवान महावीर ने कहा — गौतम । भवस्थकेवली ग्रना-हारक जीव दो प्रकार के होते हे। जसेकि-सयोगी भवस्थ केवली ग्रनाहारक ग्रौर ग्रयोगी भवस्थ केवली ग्रनाहारक।

श्रनगार गोतम बोले—भदन्त ! सयोगी भवस्थ केवली जीव श्रनाहारक कब तक रहते है ?

भगवान महावीर ने कहा—गौतम । सयोगी भवस्थ केवली जीव जघन्य ग्रौर उत्कृष्ट तीन समय तक ग्रनाहारक रहते है। ग्रौर ग्रयोगीभवस्थ केवली जीव जघन्य ग्रन्तमुं हूर्त ग्रौर उत्कृष्ट भी ग्रन्तमुं हूर्त ग्रनाहारक रहते है।

ग्रनगार गौतम बोले—भदन्त । छद्मस्थ ग्राहारक जीव का  $\pi$  श्रन्तरकाल कितना होता है  $^{7}$ 

भगवान महावीर ने कहा—गौतम । जघन्य एक समय श्रौर उत्कृष्ट दो समय तक । केवलो श्राहारक जीव का श्रन्तर-काल जघन्य श्रौर उत्कृष्ट तीन समय तक होता है । छद्मस्थ ग्रनाहारक जीव का श्रन्तरकाल-जघन्य दो समय कम क्षुल्लक-भवग्रहण तक श्रौर उत्कृष्ट श्रसख्यात काल तक होता है, यावत् क्षेत्र की श्रपेक्षा श्रगुल का श्रसख्यातवा भाग । सिद्ध-केवली श्रनाहारक जीव सादि-श्रनन्त होते है, इसलिए उनका श्रन्तर नहीं होता है । सयोगीभवस्थ केवली श्रनाहारक जीव का श्रन्तर जघन्य श्रन्तर्मु हूर्त श्रौर उत्कृष्ट भी श्रन्तर्मु हूर्त हो होता है । श्रयोगी भवस्थ केवली श्रनाहारक जीव का श्रन्तर नहीं होता है ।

ग्रनागार गौतम बोले — भदन्त ! इन ग्राहारक ग्रौर ग्रनाहारक जीवो मे कौन ग्रल्प है ग्रौर कौन ग्रधिक है ? भगवान महावीर ने कहा—गोतम । सब से कम ग्रनाहारक जीव होते है ग्रीर ग्राहारक जीव इन से ग्रसख्यात गुणा ग्रिंथिक होते है।

## मूल पाठ

\* अहवा दुविहा सव्वजीवा पण्णत्ता, तजहा— सभासगा अभासगा य।

सभासए ण भते । सभासए ति कालओ केविचर होति ?

गोयमा <sup>।</sup> जहण्णेण एक्क समय उक्कोसेण अतोमुहुत्ता ।

भ्रथवा द्विविधा सर्वजीवाः। सशरीरिणस्च, ग्रशरीरिणस्च। श्रश-रीरिणो यथा सिद्धाः, स्तोका श्रशरीरिणः। सशरीरिण ग्रनन्तगुणाः।

<sup>\*</sup> ग्रथवा द्विविधा सर्वजीवा प्रज्ञप्ता । तद्यथा—सभाषका, ग्रभाषकाश्च । सभाषको भदन्त । 'सभाषक' इति कालत कियन्चिर भवित ? गौतम । जघन्येन एक समयम्, उत्कर्षेण ग्रन्तर्मुहूर्तम् । ग्रभाषको भदन्त । जघन्येन एक समयम्, उत्कर्षेण ग्रन्तर्मुहूर्तम् । ग्रभाषको भदन्त । ० ? गौतम । ग्रभाषको द्विविध प्रज्ञप्त । सादिको वा सपर्यवसित । तत्र य स सादिक सपर्यवसित , स जघन्येन ग्रन्तर्मुहूर्तम्, उत्कर्षेण ग्रनन्त कालम्, ग्रनन्ता उत्सर्पिण्यवसर्पिण्यो वनस्पितकाल । भाषकस्य भदन्त । कियत्कान्तमन्तर भवित ? जघन्येन ग्रन्तर्मुहूर्तम्, उत्कर्षेण ग्रनन्त काल वनस्पितकाल: । ग्रभाषकस्य सादिकस्य ग्रप्यवसितस्य नास्त्यन्तरम् । सादिकस्य सपर्यवसितस्य जघन्येन एक समयम्, उत्कर्षेण ग्रन्तर्मृहूर्तम् । ग्रन्पबहुत्वम्-सर्वस्तोका भाषा, ग्रभाषका ग्रनन्तगृणा ।

अभासए ण भते ! ० गोयमा !, अभासए दुविहे पण्गत्ते—साइए वा अपज्जविसए, सानीए वा सपज्जविसए, तत्थ ण जे से साइए सपज्जविसए से जहत् अतो० उक्तो० अणत काल, अणता उस्सिष्पणी- ओसिष्पणीओ वसस्सितिकालो।

भासगस्स ण भते । केवतिकाल अतर होति ?

जह० अतो० उक्को० अतो० अणत काल वणस्स-तिकालो । अभासग० सातीयस्स अपज्जवसियस्स णित्थ अतर, सातीयसपज्जवसियस्स जहण्णेण एक्क समय उक्को० अतो० । अप्पाबहु० सव्वत्योवा भासगा, अभासगा अणतगुणा ।

अहवा दुविहा सव्वजीवा, ससरीरी य असरीरो य। असरीरी जहा सिद्धा, थोवा असरीरी,ससरीरी अणतगुणा।

#### सस्कृत-व्याख्या

'ग्रहवे' त्यादि ग्रथवा द्विविधा सर्वजीवा प्रज्ञप्तास्ताद्यथा भाषकाश्च ग्रभाषकाश्च, भाषमाणा भाषका इतरेऽभाषकाः । सम्प्रति कायस्थिति-माह—'सभासए ण भते ।' — इत्यादि प्रश्नसूत्र सुगमम् ।

भगवानाह—गौतम । जघन्येनैक समय भाषाद्रव्यग्रहणसमय एव मरणतोऽन्यतो वा कुतिक्चित्कारणात्तद्वचापारस्याप्युपरमात्, उत्कर्षे-णान्तर्मुहूर्त्तं, तावन्त काल निरन्तर भाषाद्रव्यग्रहणनिसर्गसम्भवात् । तत उद्घ्वं जीवस्वाभाव्यान्तियमत एवोपरमित । अभाषकप्रश्नसूत्र सुगमम्, भगवानाह—गौतम ! अभाषका द्विविध प्रज्ञप्तस्तद्यथा—सादिको वं अपर्यवसित सिद्ध , सादिको वा सपर्यवसित स च पृथिव्यादि , तत्र योऽसौ सादि सपर्यवसित स जवन्येनान्तर्मृहूर्तं, भाषणादुपरम्यान्तर्मृहूर्तंन कस्यापि भूयोऽपि भाषणप्रवृत्ते , पृथिव्यादिभवस्य वा जघन्यत एता-वन्मात्रकालत्वात्, उत्कर्षतो वनस्पतिकाल , स चानन्ता उत्सिष्ण्ण्यव-सिष्ण्य कालत , क्षेत्रताऽनन्ता लोका ग्रसङ्ख्येया. पुद्गनपरावर्ताः ते च पुद्गनपरावर्ताः आविलकाया श्रसङ्ख्ययेयो भाग. एतावन्त काल बनस्पित्वभाषकत्वात् । साम्प्रतमन्तर चिचिन्तियषुराह—'भासगस्स ण भते !' इत्यादि प्रश्नसूत्र सुगमम्, भगवानाह—गौतम ! जघन्येनान्त-मृहूर्त्तमुत्तकर्षतो वनस्पतिकाल , श्रभाषककालस्य भाषकान्तरत्वात् । ग्रभाषकसूत्रे साद्यपर्यवसितस्य नास्त्यन्तरमपर्यवसितत्वात्, सादिसपर्यव-सितस्य जघन्येनैक समयमुत्कर्षतोऽतर्मृहूर्त्तं, भाषककालस्याभाषकान्तस्त्वात्, तस्य च जघन्यत उत्कर्षतस्वैतावन्मात्रत्वात्, श्रन्यबहुत्वसूत्र प्रतीतम् । 'श्रहवे' त्यादि सशरीरा.—श्रसिद्धा श्रशरीरा.—सिद्धाः, ततः सर्वाण्यपि सशरीराशरीरसूत्राणि सिद्धासिद्धसूत्राणीव भावनीयानि ।

#### हिन्दी-भावार्थ

ग्रथवा सर्वजीव दो प्रकार के होते है। जैसेकि-सभाषक ग्रौर ग्रभाषक।

श्रनगार गौतम बोले—भदन्त । सभाषक जीव सभाषकत्व रूप से कब तक रहते है ?

भगवान महावीर ने कहा—गौतम ! जघन्य एक समय, उत्कृष्ट श्रन्तर्मु हूर्त तक ।

ग्रनगार गौतम बोले—भदन्त ! ग्रभाषक जीव ग्रभाषकत्व रूप से कब तक रहते है ?

भगवान महावीर ने कहा—गौतम ! ग्रभाषक जीव दो प्रकार के कहे गये है—सादि-ग्रनन्त, ग्रौर सादि-सान्त। इनमे जो सादि-सान्त जीव है, उनका ग्रवस्थितिकाल जघन्य ग्रन्तर्मुहूर्तं, उत्कृष्ट ग्रनन्तकाल तक । ग्रर्थात् ग्रनन्त उत्सिपिण-ग्रवसिपिणयों तक । जिस प्रकार वनस्पितकाल ग्रनन्त होता है, वैसे ही इन जीवो का भी ग्रवस्थितिकाल ग्रनन्त समभना चाहिए।

श्रनगार गौतम बोले—भदन्त ! भाषक जीवो का श्रन्तर कितने काल का होता है ?

भगवान महावीर ने कहा — गौतम । जघन्य ग्रन्तर्मृहूर्तं उत्कृष्ट वनस्पितकाल, ग्रर्थात् ग्रनन्तकाल तक होता है । ग्रभाषक सादि-ग्रन्त जीवों का ग्रन्तरकाल नही होता है । सादि-सान्त जीवों का ग्रन्तरकाल जघन्य एक समय, उत्कृष्ट ग्रन्तर्मृहूर्त होता है । इन का ग्रल्पबहुत्व इस प्रकार समभना चाहिए—

सब से कम भाषक जीव होते है। स्रभाषक जीव इन से स्रनन्त गुणा स्रिधिक होते है।

अथवा सर्वजीव दो प्रकार के कहे गये है। जैसे कि— सशरीरी और अशरीरी। अशरीरी जीवो को सिद्धो के समान समभना चाहिए। अशरीरी कम है, और सशरीरी इन से अनन्तगुणा अधिक होते है।

## मूल पाठ

अहवा दुविहा सव्वजीवा पण्णत्ता तंजहा—चरिमा चेव, अचरिमा चेव।

श्रथवा द्विविधाः सर्वेजीवाः प्रज्ञप्ताः । तद्यथा — चरमाश्चैव ग्रचर-माश्चैव । चरमो भक्तः ! चरम इति कालतः कियच्चिर भवति ? चरिमे ण भते । चरिमे त्ति कालतो केवचिर हाति ?

गोयमा निरमे अणादीए सपज्जवसिए। अचिरमे दुविहे—अणातीए वा अपज्जवसिए,सातीए अपज्जवसिते, दोण्ह पि णित्थ अतर, अप्पाबहु-सव्वत्थोवा अचिरमा, चिरमा अणतगुणा। सेत्त दुविहा सव्वजीवा पण्णत्ता। सस्क्रत—व्याख्या

'श्रहवे' त्यादि, चरमाः—चरमभववन्तो भव्यविशेषा ये सेत्स्यन्ति,
तद्विपरीता अचरमाः— अभव्याः सिद्धाद्य । कायस्थितिसूत्रे चरमोऽनादिसपर्यवसितोऽन्यथा चरमत्वायोगात् । अचरमसूत्रऽचरमो द्विविधः
प्रज्ञप्तस्तद्यथा—अनादिको वाऽपर्यवसितः, सादिको वाऽपर्यवसितः,
तत्रानाद्यपर्यवसितोऽभव्यः, साद्यपर्यवसितः सिद्धः । साम्प्रतमन्तरमाह—
'चिरमस्स ण भते !' इत्यादि प्रश्नसूत्र सुगम, भगवानाह—गौतम !
अनादिकस्य सपर्यवसितस्य नास्त्यन्तर, चरमत्वापगमे सित पुनश्चरमत्वायोगात्, अचरमस्याप्यनाद्यपर्यवसितस्य साद्यपर्यवसितस्य वा
नास्त्यन्तरमविद्यमानचरमत्वात् । अल्पबहुत्वे—सर्वस्तोका अचरमाः,
अभव्याना सिद्धानामेव चाचरमत्वात्, चरमा अनन्तगुणाः, सामान्यभव्यापेक्षमेतत्, अन्यथाऽनन्तगुणत्वायोगात्, आह च सूलटीकाकारः—
चरमा अनन्तगुणाः, सामान्यभव्यापेक्षमेतदिति भावनीय, दुर्लक्ष्यः

गौनम । चरमो स्रनादिकः, सपर्यवसितः । श्रचरमो द्विविधः—श्रनादिको वा अपर्यवसित , सादिकोऽपयवसितः । द्वयोरिप नास्त्यन्तरम् । श्रव्प- बहुत्वम्-सर्वस्तोकाः श्रचरमाः, चरमा स्रनन्तगृणाः । समाप्त द्विविधाः सर्वजीवाः प्रजप्ताः ।

सूत्राणा विषयविभाग '' इति । सम्प्रत्युपसहारमाह—'सेत्त दुविहा' ते एते द्विविधा सर्वेजीवा , ग्रत्र क्विचिद्विधवक्तव्यतासग्रहणिगाथा— सिद्धसद्दियकाए जोए वेए कसायलेसा य । नाणुवग्रोगाहारा भाससरीरी य चरमो य ।।१।। (वृत्तिकारो मलयगिरि)

#### हिन्दी-भावार्थ

श्रथवा सर्वजीव दो प्रकार के कहे गए है। जेसेकि-चरम श्रौर ग्रचरम।

श्रनगार गौतम बोले—भदन्त ! चरम जीव चरमत्वरूप से कब तक रहते है ?

भगवान महावीर ने कहा—गौतम ! चरम जीव ग्रनादि-सान्त होते है। ग्रचरम जीव दो प्रकार के होते है, जैसेकि— ग्रनादि-ग्रनन्त ग्रौर सादि-ग्रनन्त। दोनो प्रकार के जीवो का ग्रन्तरकाल नहीं होता है। इन जीवो का ग्रन्पबहुत्व इस प्रकार है—

सबसे कम भ्रचरम जीव होते है, और चरम जीव इन से भ्रनन्त गुणा श्रधिक माने गए है।

इस प्रकार सर्वजीवों की व्याख्या करने वाला प्रकरण समाप्त होता है।



# परिशिष्ट न ॰ २

यजुर्वेद मे परमात्मा की अनन्तता-

जैनदर्शन का विश्वास है कि कर्मो का ग्रात्यन्तिक नाश कर लेने पर जीव मुक्ति को प्राप्त कर लेता है, परमात्मा बन जाता है, श्रौर फिर सदा के लिए मुक्ति मे ही वह विराजमान रहता है, उससे कभो वापिस नही ग्राता है। दूसरे शब्दो मे, जैनदर्शन की दृष्टि से परमात्मा सादि-ग्रनन्त है । परमात्म-स्वरूप को जीव ने प्राप्त किया है, इस लिए वह सादि है, ग्रौर परमात्मस्वरूप उस का सदा के लिए बना रहेगा, उस से कभी वह च्युत नही होगा, इसलिए वह ग्रनन्त है। परमात्मा की इस अनन्तता को लेकर कुछ लोग जनदर्शन पर कई तरह के ऊलजलूल ग्राक्षेप करते है। वे कहते है कि जैनदर्शन का परमात्मा कैदी है, मुक्ति की कैद मे वह सदा के लिए पडा रहता है, इसलिये वह बद्ध है, उसे स्वतन्त्र नही कहा जा सकता । लोगो का ऐसा कहना, समभना सर्वथा भ्रान्ति-पुणं है, क्यों परमात्मा का ग्रपने रूप में स्थिर रहना. निजस्वभाव मे रमण करना, उसकी बद्धता या परतत्रता का कारण नही कहा जा सकता । बद्धता या परतत्रता का कारण परवशता होती है। स्वभाव-स्थिरता को कभी बद्धता या परतत्रता का रूप नही दिया जा सकता। यदि केवल स्वभाव-स्थिरता को ही बद्धता का प्रतीक मान लिया जायगा, फिर तो ससार का कोई भी तत्त्व स्वतन्त्र नहीं कहा जा सकता । क्योंकि वस्तु का भ्रपना कोई न कोई स्वभाव अवश्य होता है, ओर उस मे वह अवस्थित भी रहता है। वैदिकदर्शनसम्मत परमात्मा को ही ले ले, वैदिकदशन के विश्वासानुसार वह जगत का निर्माण करता है। तो ''जगत का निर्माण करना, परमात्मा का स्वभाव बन जाता है। वैदिकदर्शन के अनुसार जगत का निर्माण परमात्मा द्वारा हो होता है, इस लिए अपने स्वभाव मे स्थिर होने से उस जगत्कर्ता परमात्मा को भी बद्ध या परतत्र मानना पड़ेगा। पर जगत्कर्ता परमात्मा को बद्धता वैदिकदर्शन स्वय स्वीकार नही करता है। वस्तुस्थिति भी यही है। स्वभाव-स्थिर किसी एक तत्त्व पर बद्ध या परतत्र शब्द का प्रयोग नही हुआ करता। अत सदा के लिए मुक्ति मे विराजमान रहने के कारण जैनदर्शन के परमात्मा को भी बद्ध या परतत्र नही कहना चाहिए और नाही ऐसा समभना चाहिए।

इसके ग्रलावा, वैदिक ग्रन्थों में भी परमात्मा की ग्रनन्तता को प्रकारान्तर से स्वीकार किया गया है। यजुर्वेद में ऐसे ग्रनेकों मत्र उपलब्ध होते हैं जो स्पष्ट रूप से परमात्मा की ग्रनन्तता को ग्रभिव्यक्त कर रहे है। पाठकों की जानकारी के लिए हम यजुर्वेद के दो मत्रों को यहा उद्धृत करते है। वे मत्र ये हैं—

\* एतावानस्य महिमातो ज्यायांश्च पूरुष ।
पादोऽस्य विश्वा भूतानि त्रिपादस्यामृत दिवि ॥
—यजुर्वेद ग्र० ३१,मत्र ३

<sup>\*</sup> वेदिक यत्रालय, म्रजमेर से मुद्रित, तृतीयावृत्ति विकम सम्वत् १९६९, पृष्ठ १०४२

इस का भावार्थ करते हुए श्री दयानन्द सरस्वती लिखते है कि यह सब सूर्य, चन्द्र श्रादि लोक-लोकान्तर चराचर जितना जगत है, वह सब चित्र-विचित्र रचना के श्रनुमान से परमेश्वर के महत्त्व को सिद्ध कर उत्पत्ति, स्थिति श्रौर प्रलय रूप से तीनो काल मे घटने बढ़ने से भी परमेश्वर के एक-एक चतुर्थाश मे ही रहता है, किन्तु इस ईश्वर के चौथे श्रश की भी श्रविध को नही पाता श्रौर इस ईश्वर के सामर्थ्य के तीन श्रश श्रपने श्रविनाशी मोक्षस्वरूप मे सदैव रहते हैं। इस कथन से उस ईश्वर का श्रनन्तपन नहीं बिगडता किन्तु जगत् की श्रपेक्षा उस का महत्त्व श्रौर जगत् का न्यूनत्व जाना जाता है।

त्रिपादूर्ध्व उदैत्पुरुष पादोऽस्येहा भवत्पुन । ततो विष्वङ्व्यक्रामत्साशनानशने अभि ।। — यजुर्वेद, ग्र० ३१ मत्र ४

श्री दयानन्द सरस्वती ने इस मत्र का भावार्थ इस प्रकार किया है—

यह पूर्वोक्त परमेश्वर कार्यजगत् से पृथक् तीन ग्रश से प्रकाशित हुग्रा एक ग्रश ग्रपने सामर्थ्य से सब जगत को बार-बार उत्पन्न करता है, पीछे उस चराचर जगत् मे व्याप्त हो कर स्थित है। (पृष्ठ १०४३)

यजुर्वेद के इन मत्रों में कहा गया है कि परमात्मा के तीन ग्रंश ग्रंपने ग्रंविनाशी मोक्षस्वरूप में सदैव रहते है। यजुर्वेद का यह वर्णन जैनदर्शनसम्मत परमात्मा की ग्रनन्तता के साथ स्पष्ट रूप से मेल खा रहा है। यह सत्य है कि जैनदर्शन यजुर्वेद की भाति परमात्मा के चार ग्रंश नहीं मानता है, ग्रौर नाहों वह परमात्मा का जगत्कर्तृत्व स्वीकार करता है।



किन्तु यजुर्वेद के मत्रो द्वारा प्रस्तुत में हम इतना हो व्यक्त करना चाहते है कि यजुर्वेद में भी परमात्मा को अनन्त माना गया है ग्रौर यजुर्वेदसम्मत परमात्मा के तीन ग्रश ग्रविनाशी मोक्ष में सदा रहते हैं, वे कभी वहा से च्युत नहीं हो पाते। जब यजुर्वेदसम्मत परमात्मा की ग्रनन्तता उसे बद्ध नहीं होने देती, उसे स्वतत्र बनाए रखती हैं, तो जैनदर्शन सम्मत परमात्मा की ग्रनन्तता उसे बद्ध या परतत्र या कैंदी कैंसे बना सकती है ? उत्तर स्पष्ट हैं—कभी नहीं।

गीता मे अकर्त्तववाद-

जैनदर्शन परमात्मा को जगत का निर्माता, भाग्यविधाता, तथा कर्मफलप्रदाता स्वीकार नहीं करता है। जैनदर्शन की यह मान्यता सर्वथा युक्तियुक्त श्रीर तर्कसगत है। इस की छाया हमे भगवद्गीता में भी मिलती है। गीता के पाचवे श्रध्याय का पाचवा श्रीर छठा रुलोक देखिए—

> न कर्तृत्व न कर्माणि, लोकस्य सृजति प्रभु । न कर्मफलसयोग, स्वभावस्तु प्रवर्तते ॥

ग्रर्थात्—ईश्वर जगत का निर्माता नही है, जीवो के कर्मों की रचना नहीं करता है श्रौर नाही वह कर्मफल का प्रदाता है। प्रकृति के स्वभाव से ही यह सब बातें हो रही है।

नादत्ते कस्यचित्पाप, न चैव सुकृत विभुः। अज्ञानेनावृत ज्ञान, तेन मुह्यन्ति जन्तवः॥

अर्थात्—ईश्वर किसो को पाप और पुण्य नही लगाता है, ज्ञान अज्ञान से आवृत हो रहा है, इसी कारण से जीव मोह को प्राप्त हो रहे है।