જૈનદર્શન

લેખક : પ્રા. ઝવેરીલાલ વિ. કાેઠારી,



ary.org

જૈનદર્શન

: લેખક : પ્રા. ઝવેરીલાલ વિ. કેાઠારી, એમ. એ. તત્ત્વજ્ઞાનના પ્રાધ્યાપક, બહાઉદ્દીન સરકારી વિનયન કૉાલેજ, જૂનાગઢ.



ગુજરાત રાજ્ય, અમદાવાદ-૬

#### JAINISM

*by* Prof. Zaverilal V. Kothari

: પ્રકાશક :

**જે. બી. સે ડિલ** અધ્યક્ષ યુનિવર્સિંટી ગ્ર<sup>ં</sup>થનિર્માણુ બાેર્ડ, ગુજરાત રા<sub>જ્</sub>ય, અમદાવાદ–૩૮૦ ૦૦૬

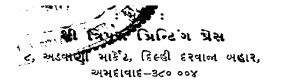
🕑 યુનિવર્સિટી ગ્રથનિર્માણ બાર્ડ

પ્રથમ આવત્તિ : ૧૯૮૪

નકલ : ૧૧૦૦

કિંમત : રૂ. ૧૫-૦૦

"Published by the University Book Production Board, Gujarat State, under the Centrally Sponsored Scheme of Production of Books and Literature in Regional Languages at the University level, state Government of Education and State Welfare (Department of Culture), New Delhi."



# પ્રકાશકનું પુરાવચન

ઉચ્ચ કેળવણીનું માધ્યમ માત્રભાષા ખને તે માટે યુનિવર્સિટી કક્ષાએ પ્રત્યેક વિદ્યાશાખા માટે વિપુલ ગ્રંથસામગ્રી તૈયાર થવી જોઈએ. આ હેતુથી કેન્દ્ર સરકારે આર્થિંક સહાય આપીને પ્રાદેશિક ભાષાએામાં યુનિવર્સિટી કક્ષાનાં પુસ્તકા અને સાહિત્ય પ્રકાશિત કરવાની યાજના ઘડી અને તેને સાકાર કરવા માટે ૧૯૭૦માં આ બાર્ડ રચવામાં આવ્યું. કેન્દ્ર સરકાર તરકથી આ કાર્ય માટે મળતાં અનુદાના ઉપરાંત એપ્રિલ ૧, ૧૯૭૬થી આ યાજનામાં રાજ્ય સરકારે પણ અમુક અનુદાન આપવાનું સ્વીકાર્યું છે.

આ યેાજનામાં રાજ્યની યુનિવર્સિટીઓના પ્રાપ્યાપક્ષે અને અન્ય વિદ્વાના દારા યુનિવર્સિટી કક્ષાના અભ્યાસક્રમને આવરી લેતાં પાંઠયપુસ્તકા અને સંદર્ભગ્રંથા પ્રકાશિત કરવામાં આવ્યાં છે અને એ કાર્ય હજી વણુર્યબ્યુ ચાલુ જ છે.

આ યેાજના અનુસાર ગુજરાત રાજ્યની સુનિવર્સિટીઓમાં વિનયન વિદ્યા-શાખાના હત્તવજ્ઞાન વિષયના વિદ્યાર્થાઓને સુયોગ્ય ગુજરાતી ગ્રંથા આપવાની વ્યવસ્થામાં જૈનદર્શન પુસ્તક પ્રકાશિહ કરતાં આનંદ અનુભવું છું. એ આનંદમાં ઉમેરા એ વાતે થાય છે કે પુસ્તકના લેખક પ્રા. ઝેડ. વા. કાઠારી આ વિષયના શાતા છે અને એમણે પોતાના જ્ઞાન અને અનુભવાના લાભ વિદ્યાર્થીઓને આપવાનું સ્વીકાર્યું છે. આ પુસ્તકનું પરામર્શન કરવા બદલ પ્રા. માહનલાલ મહેતા તા આભાર માનું છું.

આ ગ્રંથ એકલા વિદ્યાર્થી એાને જ નહીં પણુ આ વિષયમાં રસ લેતા બધા જ અબ્યાસીએા અને જિત્તાસુએાને પણ જૈન ધર્મના હાર્દને સમજવામાં ખૂબ જ ઉપયાગી નીવડે એમ છે, અને એ બધાના આવકાર આ ગ્રંથ પામશે એવી હાર્દિક અપેક્ષા છે.

યુનિવર્સિંદી ગ્રંથનિર્માણ બાેડ', ગુજરાત રાજ્ય, અમદાવાદ−૬ મે, ૧૯૮૪

જે. **ખી. સે'ડિલ** અધ્યક્ષ

# આત્માદ્રગાર

અનેક સ્તોતાના સંગમસમી અને જીવંતતાની આગવી લાક્ષણિકતા માટે સુવિખ્યાત ભારતીય સંસ્કૃતિમાં પ્રાચીન કાળથી દષ્ટિગાેચર થતી બ્રાહ્મણુ અને શ્રમણુ પરંપરાએામાંથી આ ગ્રંથ શ્રમણુ પરંપરાની અંતર્ગત જૈનદર્શનના પરિચય આપવાના નમ્ર પ્રયાસ છે. આ ગ્રંથના છ વિભાગા–પ્રકરણા જૈન ઇતિહાસ, તત્ત્વવિજ્ઞાન, તર્કશાસ્ત્ર, જ્ઞાનમીમાંસા, મનાવિજ્ઞાન અને નીતિશાસ્ત્ર હેઠળ જૈનદર્શનના વિવિધ વિષયાને આવરી લે છે અને અન્ય ભારતીય દર્શનાના પરિપ્રેક્ષમાં તેમની ચર્ચાવિચારણા કરે છે. આથી આ ગ્રંથ વિદ્યાર્થીઓ અને પ્રાપ્યાપકમિત્રા ઉપરાંત જિજ્ઞાસ્ત્ર જૈન-જૈનેતર સામાન્ય જનસમુદાય માટે પણ રસપ્રદ અને ઉપયોગી નીવડશે એવી આશા છે—બ્રહ્ના છે.

'જૈનદર્શન' લેખન સંદર્ભમાં એક વાતના ઉલ્લેખને પ્રસ્તુત માનું છું. વર્ષો પૂર્વે મદાસ યુનિવર્સિટીના તત્ત્વજ્ઞાન વિભાગના અધ્યક્ષ અને પ્રાધ્યાપક ડા. ટી. એમ. પી. મકાદેવન હેઠળ તેમના દારા સૂચવાયેલ ''Jaina Theory of Reality" વિષય પર રિસર્ચ સ્ક્રોલર તરીકે કાર્ય કરતાં કરતાં જૈન પરિ-વારનાં સંસ્કારમાં ઉછરેલ એવા મારામાં જૈનદર્શન પ્રતિ સવિશેષ અભિરૂચિ કેળવાઈ અને તેના પરિપાકરૂપે ગુજરાત સુનિવર્સિટી જર્નલ 'વિદ્યા'માં : (٩) Jaina Metaphysics(1961),(૨) Syadvada and Relativity (1961), અને (૩) The Jaina Doctrine of Karma and Omniscience (1978) નામક અભ્યાસલેખાે લખવા અને All India Philosophical Conferenceની જુદીજુદી Sessionsમાં જૈનદર્શનના 'પેપર્સ' વાંચવા પ્રેરાયેા. તદુપરાંત ગૂજરાત તત્ત્વજ્ઞાન પરિષદના રાજકાેટ ખાતેના ૧૯૮૧ના દ્વિતીય અધિવેશનમાં 'Either Omniscience Or Freedom' નામક પેપર-વાંચન કરવા પ્રેરાયે৷ જે આ પરિષદના અભ્યાસ લેખાના સંગ્રહ 'ચિંતન'માં પ્રસિદ્ધ થયેલ છે. ઉપરાક્ત સંદર્ભમાં યુનિવર્સિટી ગ્રંથ નિર્માણ બાેર્ડનું 'જૈનદર્શન' લેખન માટે આમંત્રણ મળતાં મને અત્યંત ખુશી થઈ અને મેં તેના ઊલટબેર સ્તીકાર કર્યો. 'જૈનદર્શન' લેખન માટે પાઠવેલ આમંત્રણ માટે યુનિવર્સિટી પ્રાંથ નિર્માણ બાર્ડના આભાર માનું છું.

જૈનદર્શનના ખ્યાતનામ વિદ્રાન, અનેક જૈન ગ્રંથાના લેખક અને પુના યુનિવર્સિટીના જૈનદર્શનના પ્રાપ્યાપક ડા. મોહનલાલ મહેતાની 'જૈનદર્શન'ના

પરામશ^ક તરીકે સેવા ઉપલબ્ધ થઈ એ આ ગ્રંથમાટે ગોરવની વાત સમજુ છું **અને 'ઝૈનદર્શન' લેખનમાં મ**ળેલ તેમના ઉપયોગી અને કિંમતી સલાહસૂચ**ના** અને માર્ગદર્શન બદલ તેમના પ્રત્યે ખૂબ ખૂબ આસારની લાગણી વ્યક્ત કરું છું. લા. દ. ભારતીય સંસ્કૃતિ વિદ્યામંદિર–અમદાવાદના સંસ્કૃતના રિડર, મારા સહ્રદયી મિત્ર અને વિદ્વાન પ્રાધ્યાપક ડાૅ. નગીન શાહ પ્રતિ મને જોઈતાં પુસ્**ત**કાે સુલ**લ** બનાવવા બદલ અને અન્ય રીતે પણ સહાયભૂત થવા બદલ આભારની લાગણી વ્યક્ત કરવાની તક ઝડપુ છું. તદુપરાંત, હ.કા. આટ્રેસ કોલેજ–અમદાવાદના તત્ત્વત્તાન વિભાગના અધ્યક્ષ અને મારા સહદયી મિત્ર શ્રી દાસુભાઈ ગાંવીએ આ પુસ્તક–લેખનમાં અંગત રસ દાખવી તેની વાંચન –સામગ્રી ઉપલબ્ધ કરવામાં સહાય કરવા ખદલ તેમના પ્રતિ પણ આભારની લાગણી વ્યક્ત કર્યા સિવાય રહી શકતે। નથી. અંતમાં, આ પુસ્તકની અંતિમ નકલ તૈયાર કરવામાં સહાયભૂત થનાર મારી જીવનસંગિની શ્રીમતી કનકતારા કાઠારીને શે વિસરાય ર ગૂજરાત કોલેજ–અમદાવાદથી બહાઉદ્દીન કોલેજ– જૂનાગઢમાં બદલી થવાને લીધે આ ગ્રંથ~લેખન કાર્ય થોડા સમય માટે ખાેર ભે પડયું અને પરિહ્યામે તેના પ્રાકટચમાં વિલ બ થતાં વિદ્યાર્થી મિત્રા અને પ્રાપ્યાપક -મિત્રાને રાહ જેવી પડી એ બદલ ક્ષમા યાચુ છું.

અંતમાં, આ ગ્રાંથ વિદ્યાર્થીં મિત્રા, પ્રાધ્યાપકમિત્રા અને જૈન તત્ત્વજ્ઞાનના જિજ્ઞાસુ જનસમુદાયને ક્રેાઈપણુ રીતે ઉપયાગી નોવડશે તા આ ગ્રાંથ લેખનના હેતુ સાર્થક થશે એમ માની વિરમું છું.

૨૩-૪-૧૯૮૪ 'ચિંતન' ૫૫/૩૩૨ સરસ્વતીનગર અમદાવાદ-૩૮૦૦૧૫ ઝવેરીલાલ વિ. કેાઠારી

# અનુક્રમણિકા

#### ક્રમ

#### પ્રકરજી

પૃષ્દ નંભર

# ૧. પૂર્વભૂમિકા

૧-૩૧

- (૧) પ્રાસ્તાવિક–૧
- (૨) 'શ્રમણ'શબ્દ-૨
- (3) જૈન પરંપરાનું મહત્ત્વ-૨
- (૪) જૈન સંસ્કૃતિ અને દ્રાવિડ સ'સ્કૃતિ-3
- (૫) કાળ–૪
- (૬) તીર્થ કર-૪
- (૭) ઝાય**ભ**દેવ-૫
- (૮) નેમિનાથ-પ
- (૯) પાર્શ્વ**ના**થ–૬
- (૧૦) ભગવાન મહાવીર-૬
- (૧૧) જૈન સંઘ-૧૨
- (૧૨) ગણુધરાે–૧૩
- (૧૩) જૈન સાહિત્ય-૧૪
- (१४) जैन साहित्यडारे।-२०
- (૧૫) શ્વેતાંબર અને દિગંબર પરંપરાએા-૨૦
- (૧૬) શું જૈનદર્શન નિરીશ્વરવાદી છે ર-૨૭.

# ર. જૈન તત્ત્વવિજ્ઞાન

- (૧) પ્રાસ્તાવિક-૩૨
- (२) केन सत्ताभीभांसा-33
- (૩) સત્તું સ્વરૂપ : સત્તનાં લક્ષણા-૩૪
- (૪) દ્રવ્ય, ગુણુ અને પર્યાય-૩૫
- (૫) દ્રબ્યને નિહાળવાનાં ચાર જુદાં જુદાં દષ્ટિભિંદુએા–૩૭

૩૨-૭૮

(૨) જૈનદર્શનનું વિરકત-ત્યાગી વલણ-૧૪૬

# ૬. જૈન નીતિશાસ્ત્ર

(૧) પ્રાસ્તાવિક-૧૪૬

- (ર) આત્મા-૧૩૩.

- (૧) મન-૧૩૧
- પ. જૈન મનાવિજ્ઞાન
- (६) ज्ञानना अडारे। : भंयज्ञान-१२१.
- (1) दर्शन अने ज्ञान-११६
- (૪) જ્ઞાનનું પ્રામાણ્ય-૧૧૪
- (૩) જ્ઞાનનં સ્વરૂપ-૧૧૧
- (૨) જૈન ગ્રાનમીમાંસાના તબક્કાઓ-૧૦૮
- (१) **अस्ताविड-10**८

# ૪. જૈન જ્ઞાનમીમાંસા

- (૮) જૈન પ્રમાણમીમાંસા-૯૫.
- (૭) નયાભાસ-૯૩
- (६) नयना अडारी-८८
- (૫) સકલાદેશ અને વિકલાદેશ-૮૮
- (૪) સપ્તભંગી નય-૮૨
- (3) સ્યાદ્વાદ કે અનેકાંતવાદ-૮૦
- (૨) 'સ્યાદ્રાદ' અને 'અનેકાંતવાદ' શબ્દાની સમજૂતી-૭૯
- (૧) પ્રાસ્તાવિક-૭૯

૩. જૈન તર્કશાસ્ત્ર

- (૧૦) તત્ત્વનું નૈતિક વગિષ્કરણ : નવ તત્ત્વેા-૬૮.
- (૯) ક્રવ્યનં તાત્ત્વિક વગીં કરણ : ષડક્રવ્યા-૪૯
- (2) south x' y = 0
- (૭) બેદ-અબેદ અંગે વિભિન્ન મંતવ્યા-૩૯
- (૬) તત્ત્વના સિદ્ધાંતના સંખંધમાં વૈવિષ્ય અને d121674-36

66-209

206-730

285-961

૧૩૧–૧૪૫

**ગ્ર**'થસૂચિ

ઉપસ હાર

# ૧૮૮

#### 26-260

[2]

(૮) ગુણુશ્રેણી કે ગુણુસ્થાનના સિદ્ધાંત : આત્મવિકાસ કે આપ્યાત્મિક વિકાસનાં સાપાના-૧૮૧

(૩) જૈન નીતિશાસ્ત્રમાં ત્યાગ કે સંન્યાસ–૧૪૭ (૪) શ્રમણાચાર અથવા પંચમહાવતા–૧૪૯ (૫) શ્રાવકાચાર અથવા પાંચ અણુવતા–૧૫૫ (૬) તેરાપંથના અહિંસાવિષયક ખ્યાલ–૧૬૨

(૭) કર્મના સિદ્ધાંત-૧૬૪

# પ્રકરણ ૧ પૂર્વભૂમિકા

૧. પ્રાસ્તાવિક :

ભારતીય સંસ્કૃતિની કેટલીક આગવી લાક્ષણિકતાએ। છે. તે તેની છવ તતા માટે સુવિખ્યાત છે. તે અનેક સ્રોતાના સંગમમાંથી ઉદ્દસવેલ એક વિરાટ જીવનન સ્રોત છે, અસ્ખલિતપગ્ને વડે છે, નવાં નવાં પાણી લે છે, પોતાનાં પાણી દૂર–સુદૂર પર્યુંત પ્રસરાવે છે, સદાયે પાતાની પ્રગતિ અને તાજગી જારી રાખે છે અને યુગકાર્ય ને સાનુકૂળ બની આશીર્વાદરૂપ નીવડે છે. તે એક ધર્મ પરાયણ વિરાટ સામાજિક પ્રયોગ પરંપરા છે. તે અનેક પ્રકારના વિચારાના વિકાસ છે. તેમાં ન જાણે કેટકેટલી ધારાએાના પ્રવાહ વહ્યા છે. અનેકતામાં એકતા અને એકતામાં અનેકતા ભારતીય સંસ્કૃતિની પ્રાચીન પરંપરા છે, આ સારીય વિવિધતાનાં ઊડીને આંખે વળગે એવાં બે સ્વરૂપાે છે : (૧) લાક્ષણ પર પરા અને (૨) શ્રમણ પર પરા, બંને વિચાર-પ્રવાહેા અત્યાંત પ્રાચીન છે, અનાદિ છે. બંને હંમેશાં સાથે સાથે વહે છે. આ બંને વિચાર-પ્રવાહેાના આધાર માનવજાતિ છે. માનવ સ્વયં આ ખંને વિચારધારાઓના સ્રોત છે. આ બંને મનાવૈજ્ઞાનિક સત્ય પર નિર્સર છે. માનવ–વિચાર આ બંને વિચાર-**ધારાઓમાં સ્વાભાવિક રી**તે વહે છે. કાેઈકવાર તે એક વિચારપ્રવાહને વિશેષ મહત્ત્વ અર્પે છે, તાે કાેઈકવાર અન્યને; પરંતુ આ બંને વિચારધારાએા હંમેશાં અસ્તિત્વ-માન છે. ક્રાઈક સમયે એક પ્રવાય માનવ–સમાજ પર વિશેષ પ્રભાવ પાંડે છે, તા સન્ય સમયે બીન્તે પ્રવાહ અધિક પ્રસાવશાળી બને છે. પ્રવાહ અનાદિ છે, અનંત છે. બંને વિચારપ્રવાહેા એકમેકને પ્રસાવિત કરે છે. વાસ્તવમાં ં**ભાર**તીય સંસ્કૃતિ સમન્વયાત્મક સંસ્કૃતિ છે અને તેના વિકાસમાં બંને વિચારધારા-એાનું પાતપાતાનું યોગદાન છે. બંને ધારાઓમાં જેમ અનેક સમાનતાએા છે તેમ તેમનામાં પાેતપાેતાની વિશેષતાએ। અને વિભિન્નતાએો પશુ છે, એક વિચારધારા સામ્ય પર અને આત્મિક વિકાસ (તપ અને ત્યાગ) પર ભાર મૂકે છે; જ્યારે ખીજી વિચારધારા વિષમતા પર અને જીવનના બાહ્ય સ્વાર્થ (ભાગ અને મજા) પર ભાર મૂકે છે.

Jain Education International

આ રીતે જીવનની બે પરસ્પર વિરાધી વૃત્તિઓ (પક્ષેા) બે વિરાધી આચાર-વિચારમાં અભિવ્યક્તિ પામે છે. આ બંને પરંપરાઓ માનવજીવનની અંતર્ગત બે ભિન્ન સ્વમાવયુક્ત વૃત્તિએ!ની પ્રતીકમાત્ર છે. બ્રાહ્મણુધારામાં વૈદિક, આર્ય કે હિન્દુ પરંપરાના સમાવેશ થાય છે, જ્યા રે પ્રમણ પરંપરામાં જૈન, ભાહ અને આ પ્રકારની અન્ય તપપ્રધાન કે યોગિક પરંપરાઓના સમાવેશ થાય છે. શ્રમણ સ સ્કૃતિના ઘુરંધરામાં મહાવીર અને છુહ ઉપરાંત ગાશાલક, પૂરણુકાશ્યપ, અજિત-કેશક બેલી, પર્કુધકાત્યાયન અને સંજય બેલટ્ટિપુત્તના પણ સમાવેશ થાય છે. ગાશાલક થદ્ માવ્ય તદ્દ મવિષ્યત્તિ-જે થવાનું છે તે થરો-એવા નિયતિવાદના નાદ ગુંજતા કર્યો હતા. બાહ્મણ પરંપરાનું ઉપલબ્ધ માન્ય સાહિત્ય વેદ છે. જૈન અને ભાહ પરંપરાઓ સ્પષ્ટપણુ શ્રમણ સ સ્કૃતિની શાખાઓ છે અને બંનેને પાતપાતાના પ્રમાણબ્રુત સિદ્ધાંતપ્ર થા છે. બંને વેદાને પ્રમાણ માનતા નથી, ઈશ્વરને વેદના કર્તા માનતા નથી, કે વેદાને અપારુપેય માનતા નથી. આજવિક પણ શ્રમણ સ સ્કૃતિની શાખા છે, પરંતુ તેનું કાઈ મૌલિક સાહિત્ય આજે ઉપલબ્ધ નથી. શ્રમણ પરંપરા સાગ્ય (સમાજવિષયક અને પ્રાણીસૃષ્ટિ પ્રત્યે દષ્ટિવિષયક) પર પ્રતિષ્ઠિત છે.

#### ર. 'શ્રમણ' શબ્દ :

'શ્રમણ' શબ્દ માટે પ્રાકૃત સાહિત્યમાં 'સમણ' શબ્દપ્રયોગ થાય છે. જૈન– સૂત્રોમાં ઠેરઠેર 'સમણ' શબ્દ દષ્ટિગાચર થાય છે અને તેના અર્થ 'સાધુ' થાય છે. આ 'સમણુ' શબ્દનાં ત્રણ સ્વરૂપાે શક્ય છે : ૧. શ્રમણ, ૨. સમન, અને ૩. શમન. ૧. શ્રમણુ શબ્દ 'શ્રમ' ધાતુમાંથી ઉદ્દભવેલ છે અને તેના અર્થ થાય છે પરિશ્રમ કરવા. તપસ્યાનું બીજું નામ પરિશ્રમ પણ છે. જે વ્યક્તિ પાતાના જ શ્રમથી ઉત્કર્ષ પ્રાપ્તિ કરે છે તે શ્રમણુ છે. ૨. સમન એટલે સમાનતા–પ્રાણીમાત્ર પ્રત્યે સમભાવ. ૩. શમનના અર્થ છે શાંત કરવું ક્રિ દીત્તઓ–વાસનાઓને શાંત કરવી. શ્રમણ સ સ્કૃતિના મૂળમાં શ્રમ-સમ-શમ એ ત્રિવિધ તત્ત્વા વિદ્યમાન છે.

#### ૩. જૈન પર પરાનું મહત્ત્વ :

જૈન પરંપરા અને બોહ પરંપરા શ્રમણ સંસ્કૃતિની અંતર્ગત હાેવા છતાં ખંને પરંપરાએા એક નથી, ભિન્ન ભિન્ન છે. આ હકીકત તદ્દન સ્પષ્ટ હાેવા છતાં પ્રો. લાસેન જેવા કેટલાક વિદ્વાના છુદ્દ અને મહાવીરના સિદ્ધાંતામાં દષ્ટિગાચર સાગ્યને લીધે તેમને બે ભિન્ન ભિન્ન વ્યક્તિએા ન માનતાં એક જ વ્યક્તિ હાેવાનું માને છે, જ્યારે પ્રો. વેબર જેવા વિદ્વાના જૈન ધર્મને બોદ્ધ ધર્મની એક શાખા

ંમાંત્ર માને છે. આ બંને માન્યતાએા હકીકત વિરુદ્ધ છે, કારણ કે આ બંને સ્વતંત્ર, ઢભિન્ન વિચારપરંપરાએા છે. એટલું જ નહીં, પરંતુ જૈન પરંપરા ભાહ પરંપરાથી પ્રાચીન છે. માહન-જે-દડા અને હડપ્પાની સિંધુ સભ્યતા (૩૦૦૦ ઈ.સ.પૂર્વે) જેન સ સ્કૃતિની પ્રાચીનતા પર પૂરતાે પ્રકાશ પાડે છે. માહન-જો-દડા અને હડપ્પામાં ઞૂર્તિવાદની સ્પષ્ટ ઝલક દેખાય છે. અહીંથી અનેક નગ્ન ચિત્રા અને નગ્ન મૂર્તિએા પણ પ્રાપ્ત થઈ છે અને આ તપસ્વી યેાગીઓનાં ચિત્ર કે મૂર્તિ હોવાનું માની શકાય. મૂર્તિ વાદ અને નગ્નતા જૈન સંસ્કૃતિની મુખ્ય વિશેષતા છે. જૈન પર પરાની પ્રાચીનતા અંગે વેદ, તૈત્તિરીય સંહિતા, બ્રહ્મસૂત્ર, ભાગવત વગેરે વૈદિક ધર્મ ગ્રંથામાં અને બૌદ્ધોના ત્રિપિટક **ગંથામાં** વિપુલ સામગ્રી ઉપલબ્ધ છે. તેમજ જૈના પણ પર પરાગત રીતે તેમ માનતા આવ્યા છે. શ્રી મહાવીર જૈન પરંપરાના સંસ્થાપક નથી, પરંતુ ચોવીસમા અંતિમ તીર્થ કર છે. આ બે પર પરાએોમાંથી ભાહધર્મ તેના ઉદ્દભવ -સ્થાનસમા ભારતમાંથી મહદ્દ અંશે અદશ્ય થયે৷ છે અને વિદેશામાં પ્રસર્ધો છે, --જ્યારે જૈનધર્મ ભારતમાં અદ્યાપિપર્ય ત છવંત છે અને ભારતીય છવનના નિર્માણ -અને પરિવર્તનમાં તેનું મહત્ત્વપૂર્ણ પ્રદાન છે. પરંતુ તેને৷ પ્રભાવ ભારત બહાર જૂજ પ્રમાણમાં છે. જૈન ધર્મ અને દર્શનમાં અહિંસાનું અદ્વિતીય સ્થાન છે. પાંચ વતા, કર્મવાદ, ષડ્રવ્યા, નવતત્ત્વા, સ્યાદ્વાદ (અનેકાંતવાદ) જૈન ધર્મ અને દર્શનના અહત્ત્વપૂર્ણ સિદ્ધાંતા છે.

'ઝૈન' શબ્દ 'જિન' પરથી ઉદ્દભવેલ છે. 'જિન' સ સ્કૃત ધાતુ 'ર્ગા'-જીતવું પરથી ઊતરી આવેલ હાેઈ તેના અર્થ 'વિજેતા' થાય છે. વિજેતા એટલે પાતાના -અ તઃશત્રુંબા–વિકારા–રાગ-દેષ પર સંપૂર્ણ પ્રસુત્વ પ્રાપ્ત કરનાર આત્મા. જિન શબ્દના પ્રયોગ માત્ર તીર્થંકર પૂરતા મર્યાદિન નથી, કેવળજ્ઞાન પ્રાપ્ત કરનાર સર્વે -આત્માએ! માટે પણ તેના ઉપયોગ થાય છે.

# ૪. જેન સંસ્કૃતિ અને દ્રાવિડ સંસ્કૃતિ :

જૈન અને દ્રાવિડ સંસ્કૃતિએા વચ્ચે અનેક સમાનતાએા છે :

૧. બંને સંસ્કૃતિએ સરળ, સ્પષ્ટ અને નિરાશાવાદી દષ્ટિકોણુયુક્ત છે. જૈનધર્મ નિરાશવાદી છે, અર્થાત્ સંસારને દુઃખપૂર્ણ હેલાનું માને છે. વૈદિક આશાવાદમાં આના અભાવ છે.

્ર. અંને અનીધરવાદ તેમજ આત્મ અને જડ પકાર્થો વચ્ચેના દ્વંદ્રવાદમાં માને છે. ૩. ્યાંને પુનર્જન્મ અને કર્મવાદના સિદ્ધાંતાને સિદ્ધ કરે છે.

#### પ. કાળ :

જૈનદષ્ટિએ, કાળ-ગણના માટે ઉત્સર્પિણી અને અવસર્પિણી એવા બે મુખ્ય વિભાગો છે. ઉત્સર્પિણી કાળમાં રૂપ, રસ, ગંધ, શરીર, આયુષ્ય, બળ વગેરે પદાર્થીની ક્રમશ: ઉન્નતિ થાય છે, અર્થાત્ ઉત્તરોત્તર સુખવૃદ્ધિ થાય છે; જ્યારે અવસર્પિણી કાળમાં આ પદાર્થોની ક્રમશ: અવનતિ થાય છે, અર્થાત્ આ સુખમાં કમી (ઘટાડા) થતી જાય છે. પરંતુ આ ઉન્નતિ અને અવનતિ સમૂહની અપેક્ષાએ છે, વ્યક્તિની અપેક્ષાએ નથી. ઉત્સર્પિણીની ચરમ સીમા જ અવસર્પિણીને પ્રારંભ છે, અને અવસર્પિણીના અંત ઉત્સર્પિણીની ગરમ સીમા જ અવસર્પિણીને પ્રારંભ છે, અને અવસર્પિણીના અંત ઉત્સર્પિણીના પ્રારંભ છે. આ કાળ-ચક્ર ક્રમિક રીતે ચાલતું રહે છે. પ્રત્યેક ઉત્સર્પિણી છ ભાગા-આરાએા (સંસ્કૃતમાં અર) છે : (૧) દુ:ખ-દુ:ખ, (૨) દુ:ખ, (૩) દુ:ખ-સુખ, (૪) સુખ-દુ:ખ, (૫) સુખ, અને (૬) સુખ-સુખ. અવસર્પિણીના ઉપરાક્ત છ ભાગા ઊલટા ક્રમમાં છે : (૧) સુખ-સુખ, (૨) સુખ, (૩) સુખ-દુ:ખ, (૪) દુ:ખ-સુખ, (૫) દુ:ખ, (૬) દુ:ખ-દુ:ખ. આજે આપણે અવસર્પિણી કાળના પાંચમા આરા-દુ:ખ-માં જીવી રહ્યા છીએ.

## **૬. તીથ<sup>િ</sup>કર** :

તીર્થ કરતા સામાન્ય અર્થ છે તારનાર-માર્ગદર્શક અર્થાત્ પોતાના ઉપદેશ દારા સંસારના જીવાને સાચા રાહે દોરનાર, તીર્થ એટલે આવારા-નદીના દિનારા કે જ્યાં ઊતરીને રહેવાય છે. શાસ્ત્રો અને ચારિત્ર્ય દારા આવા કિનારા રચનાર તીર્થ કરે કહેવાય છે. જૈન શાસન એ સંસારરૂપી નદી ઊતરવાના આવારા-કિનારા છે અને એ બાંધનાર તીર્થ કર છે. જૈન ધર્મમાં 'તીર્થ કર'ના વિશિષ્ટ અર્થ છે. સાધ--સાધ્વી, શ્રાવક-શ્રાવિકા એ ચાર તીથો ને અસ્તિત્વમાં લાવનાર. ઉત્સર્પિણી અતે અવસર્પિણી એ બંને કાળ વિભાગોમાં અસંખ્ય આત્માઓ મુક્તિ મેળવે છે. આ ' કુવળીઓમાંના તીર્થ કરે**ા નવા ધર્મની સ્થાપના કરતા નથી પરાંતુ તે**એ ા કાળબળે ધર્મમાં પ્રવેશેલ શિથિલતાને દૂર કરી તેમાં નવું ચેતન રેડે છે. છ આરાઓમાં ક્રક્ત ૨૪ આત્માએ। જ તીર્થ ંડર (એટલે સાધુ-સાધ્વી, શ્રાવક-શ્રાવિકારૂપ ચતુર્વિધ સંઘ અર્થાત તીર્થની સ્થાપના કરનાર)નું પદ પ્રાપ્ત કરે છે. વર્તમાન કાળના ૨૪ તીર્થ કરોનાં નામ નીચે મુજય છે : (૧) ઋષભદેવ (આદિનાથ), (૨) અજિતનાથ, (3) સંભવનાથ, (૪) અભિનંદન, (૫) સુમતિનાથ, (૬) પદ્મપ્રભ, (૭) સુપાર્શ્વ-નાથ, (૮) ચંદ્રપ્રભ, (૯) સુવિધિનાથ, (૧૦) શીતલનાથ, (૧૧) ઐયાંસનાથ, (૧૨) વાસુપૂજ્ય, (૧૩) વિમળનાથ, (૧૪) અન તનાથ, (૧૫) ધર્મનાથ, (૧૬) શાંતિનાથ, (૧૭) કુંયુનાચ, (૧૮) અરનાથ, (૧૯) મલ્લિનાથ, (૨૦) મુનિસુવ્રત, (૨૧) નમિનાથ, (૨૨) તેમિનાથ, (૨૩) પાર્શ્વનાથ, અને (૨૪) મહાવીરસ્વામી.

#### પ્વ**ેભૂગિ**કા

#### હ. ઝડપભનાથ :

વર્તમાન ચાેવીસીના સર્વપ્રથમ તીર્થકર ઝાયબદેવ પ્રાગૈતિહાસિક કાળમાં થયા હેાવાનું મનાય છે. તેમને 'આદિનાથ' પણ કહેવામાં આવે છે. તેમના જન્મ અયોધ્યામાં થયે৷ હતાે. તેમના પિતાનું નામ નાભિ કુલકર હતું. તેમની માતાનું નામ મરુદેવી હતું અને તેમની પત્નીનું નામ સુમંગલા હતું. ઝડપભદેવ આ જગતના સર્વપ્રથમ રાજા બન્યા અને તેમણે અયોધ્યાને રાજધાની બનાવી. તેમણે લુહાર– ચિતારા-વણકર-હજામ-ની ૪ કળાએ સર્વ પ્રથમ પ્રકટ કરી. આ કળાએાનાં નામા જૈન-શાસ્ત્રોમાં આપવામાં આવ્યાં છે. તેમણે તેમના ૧૦૦ પુત્રોને જુદાં જુદાં રાજ્યો સાંપી જગતના જીવાના હિતાર્થ ધર્મ~પ્રવર્તન માટે દીક્ષા અંગીકાર કરી અને ત્યારથી તેએ આદિ મુનિ કહેવાયા. દીર્ઘકાળ પર્યંત સાધુ ધર્મનું પાલન કર્યા ખાદ તેમને કેવળત્રાન ઉત્પન્ન થયું. કેટલાંયે વર્ષા બાદ તેઓ અષ્ટાપદ પર્વત પર નિર્વાણ પામ્યા અને માક્ષે સંચર્યા. ઋષભદેવના જમાનામાં માનવીનું આયુષ્ય મ્હજારા વર્ષો નું અને મનુષ્યોની કાયાનું પ્રમાણુ ઘણું માટું હાેવાની માન્યતા પ્રચલિત છે. ત્રષભદેવનું આયુષ્ય ૮૪ લાખ વર્ષનું હાેવાનું મનાય છે. ઝડયભદેવે સાધુ-સાધ્વી, શ્રાવક−શ્રાવિકા એમ ચતુવિધ સંઘની સ્થાપના કરી. ઝડષભદેવના પ્રથમ પુત્ર ભરત સર્વ પ્રદેશા છતી પ્રથમ ચક્રવર્તા રાજા થયા હાેવાનું મનાય છે. ઋષભદેવ પછી ૨૦ તીર્થં કરાે પણ અત્યંત પ્રાચીન કાળમાં થઈ ગયેલ છે અને તેમના અંગે બહુ પ્રમાણભૂત ઐતિહાસિક માહિતી ઉપલબ્ધ થતી નથી.

### ∡. નેમિનાથ (અરિષ્ઠનેમિ) :

નેપેનાથના જન્મ યાદવ કુળમાં થયા હતા. કૃષ્ણુના પિતા વસુદેવ અને અરિષ્ટનેપિના પિતા સસુદ્રવિજય બંને સગા ભાઈએા હતા. આમ તે કૃષ્ણુના કાકાના પ્રત્ર હતા. દ્વારકાના રાજા ઉગ્રસેનની સુપુત્રી રાજીમતી સાથેના તેમના લગ્ન-પ્રસંગે થતી પશુહિંસાથી દ્રવિત થતાં અને તેમના હૃદયમાં કરૂણાભાવ ઉદ્દભવતાં તેમણે સંસારને ત્યાગી દીક્ષા અંગીકાર કરી. તેઓ રૈવતક (સૌરાષ્ટ્રના ગિરનાર) પર્વત પર ચાલતા થયા, ત્યાં તપશ્ચર્યા કરી અને જ્ઞાનની ચરમ સીમાએ પહેાંચ્યા-કેવળજ્ઞાન પ્રાપ્ત કર્યું. આથી જ ગિરનાર પર્વત જૈનધર્મનું એક મહાન પવિત્ર તીર્થ ગણાય છે.

નેમિનાથનું આયુષ્ય ૧ હજાર વર્ષનું હેોવાનું મનાય છે અને જૈન પરંપરા સુજય નેમિનાથ પૂર્વે ૨૧ તીર્થ કરા થયા હતા, પરંતુ તેમની ઐતિહાસિકતાની સ્થાપનાનું કાર્ય અત્યંત કઠિન છે.

#### ૯. પાશ્વ<sup>°</sup>નાથ :

ત્રેવીસમા તીર્થ કર પાર્શ્વ નાથ એક ઐતિહાસિક વ્યક્તિ હતા એ હડીકત આજે સર્વ સ્વીકૃત છે. તેમના જન્મ વારાણસીના રાજા અશ્વસેન અને રાણી વામાના પુત્ર તરીકે ૮૭૨ (કે ૮૧૭) ઈ. સ. પૂર્વે થયો હતા. એમ કહેવામાં આવે છે કે પાર્શ્વે બાગમાં અરિષ્ટનેમિ(નેમિનાથ)નું ચિત્ર જોયું અને અંતર્જ્ઞાન જગૃત થતાં તેમણે તત્કાળ સાધુ થવાના નિશ્વય કર્યો. તેમણે ૩૦ વર્ષની વયે દીક્ષા અંગીકાર. કરી અને ૮૩ દિનની લગાતાર તપશ્વર્યા બાદ ૮૪મા દિને તેઓ કેવળજ્ઞાની થયા. તેમનું આયુષ્ય ૧૦૦ વર્ષનું હોવાનું મનાય છે. ૭૦ વર્ષ સુધી સારાય દેશમાં વિહાર કરીને ધર્મોપદેશ આપી જૈન ધર્મના પ્રચાર કર્યો. તેમના પ્રથમ શિષ્યોમાં તેમની માતા, પત્ની વગેરે નજદીકના સગાસ બંધીઓના સમાવેશ થતા હતા. ૧૦૦ વર્ષની વયે બિહારમાં આવેલ સમેતશિખર (પાર્શ્વનાથ પર્વત) પર તેઓ ઈ.સ. પૂર્વે ૭૭૨માં નિર્વાણ પામ્યા. આમ તેમના સમય મહાવીરથી લગમગ ૨૫૦ વર્ષ પૂર્વના હતા.

પાર્શ્વનાથ હિંસા, અસત્ય, ચાેરી તથા પરિત્રહ એ ચાર બાબતાેના સાગતે. સીધાે સાદાે ઉપદેશ આપતા હતા. પાશ્વનાથનાં **ચલુર્યામ-ચાર** વ્ર**તે**। તીચે મુજબ છે :

- ૧. અહિંસા : સર્વ પ્રકારની જીવહિંસાથી દૂર રહેા. ( सब्वाओ पाणाइवायाओ विरमणं ! )
- ૨ સત્ય : સર્વ પ્રકારના મિથ્યા ભાષણથી દૂર રહેા. (सन्वाओ मुसावायाओ विरमणं।)
- 3. અસ્તેય : ન આપેલી એવી ક્રાઈપણ વસ્તુથી અર્થાત્ સર્વ પ્રકારની ચારીથી દૂર રહે. ( सब्गओ अदिण्णादाणाओ विरमणं। )
- ૪. અપરિચહ : સર્વ પ્રકારના બહારના આદાનથી દૂર રહેા અર્થાત્ નિર્ધન રહેા. ( सब्गाओ बहिद्धादाणांओ विरमणं । ) મહાવીરના પંચ મહાવતામાં બ્રહ્મચર્ય વત અહીં અપરિગ્રહમાં સમાવિષ્ટ છે.

#### ૧૦, ભગવાન મહાવીર :

ઈ. સ. પૂર્વે ૬૦૦ની આસપાસના સમય વિશ્વના ઇતિહાસમાં ધાર્મિક દષ્ટિએ ઘણુાે જ અગત્યનાે છે. આ સમય દરમ્યાન વિશ્વનાં જુદાં જુદાં રાષ્ટ્રોમાં નવા વિચારા અને નવી પ્રેરણાએ ઉત્પન્ન કરવાની મહત્ત્વપૂર્ણ પ્રવૃત્તિઓ દષ્ટિ-ગાચર થાય છે. આ સમય દરમ્યાન ચીનમાં લાએા ત્સે અને કાન્ક્યુશ્યસ, ઈરાનમાં અષા જરથુસ્ત્ર અને ત્રીસમાં પ્રથમ પંક્તિના છપ્રાચીન તત્ત્વગ્ના-થેલિસ, એનેકઝીમેન્ડર, એનેકઝીમીનીસ, ઝેનાેફેનિસ, પાયથાગારસ અને હેરેકિલટસ પ્રાદુર્ભાવ પામ્યા. ભગવાન યુદ્ધ પણ મહાવીરના સમકાલીન હતા, પરંતુ બંનેની મુલાકાત કઠી થઈ નહોતી.

જન્મસ્થળ અને કુદું છા : આવા મહત્ત્વપૂર્ણ સૈકામાં ૨૪મા તીર્થ કર મહાવીરનાે જન્મ ઈ.સ. પૂર્વે ૫૯૯ની આસપાસ ચૈત્ર સુદ ૧૩ને દિવસે વિદેહ (વર્તમાન બિહાર)ના પાટનગર વૈશાલી (વર્તમાન બેસાર)ના ઉપનગર ક્ષત્રિય કુંડગ્રામ (વસુકું ડ)માં એક ક્ષત્રિય રાજાને ત્યાં થયે৷ હતા. તેમના પિતાનું નામ સિદ્ધાર્થ અને માતાનું નામ ત્રિશલાદેવી હતું. ત્રિશલા વૈશાલીના રાજ્ત ચેટકના ખેન હતાં. મહાવીરનાં માતાપિતા પાર્શ્વ નાથના ધર્મનાં અનુયાયા હતાં. તેમના માટાભાઈનું નામ નંદિવર્ધન હતું અને તેમનું લગ્ન ચેટકની પુત્રી જયેષ્ઠા સાથે થયું હતું. તેમની બહેનનું નામ સુદર્શના હતું અને તેતું લગ્ન મગધના પ્રતાપી રાજા બિંબિસાર સાથે થયું હતું. મહાવીરના ગાત્રનું નામ કશ્યપ હતું. જ્ઞાત નામક કુળમાં જન્મને લીધે તેએ। જ્ઞાતપુત્ર (નાતપુત્ર) પણ કહેવાય છે. ત્રિશલાદેવીના ગર્સાધાન કાળથી કુટુંબ અને રાજ્યની કીર્તિ અને રિહિસિહિમાં વૃદ્ધિ થઈ હોવાથી તેમનું નામ વર્ષમાન રાખવામાં આવ્યું. તેઓ ત્રણ નામાથી વિખ્યાત છે : ૧. વર્ધ માન, ૨. શ્રમણ અને ૩. મહાવીર. વર્ધ માન નામ તેમના માતાપિતાએ આપ્યું. જનસમુદાયે તેમને શ્રમણ કહ્યા કારણ કે તેઓ સતત સમભાવ-પૂર્વક, સહજ સુખપૂર્વક, અનેક દિનપર્યત તપસ્યામાં લીન રહ્યા, જ્યારે તેમણે સર્વ પ્રકારના ભય, સંધર્ષ, આપત્તિઓ પર વીરતાપૂર્વક વિજય પ્રાપ્ત કર્યો ત્યારથી તેઓ 'મહાવીર' તરીંક આળખાયા. આ નામ સૌથી અધિક પ્રચલિત છે.

**શરૂઆતનું છવન** : ક્રોઈપણ રાજકુમારનું છવન હોય તેવું વૈસવશાળી તેમનુ છવન હતું. મહાવીરની કાળજી પાંચ સ્ત્રીઓ રાખતી હતી એક તેને સ્તનપાન કરાવતી, બીજી તેને સ્વચ્છ રાખતી, ત્રીજી તેને કપડાં પહેરાવતી, ચાથી તેને રમાડતી અને પાંચમી તેને બહાર લઈ જતી. આ પ્રમાણે એક બાઈ પાસેથી બીજી બાઈ પાસે તેમને લાવવામાં આવતા હતા.

ખાલ્યકાળથી વર્ષમાન પરાક્રમપ્રિય હતા. તેમણુ વ્યાયામ દ્વારા તેમનું શરીર સુદઢ ખનાવ્યું હતું. તેઓ રમનગમતના પણ ભારે શાખીન હતા. રાજકુમારને ઉત્તમ શિક્ષણુ આપવાની વ્યવસ્થા કરવામાં આવી હતી. તેમના શરીર અને મનની શક્તિના અદ્ભુત વિકાસ થવા લાઓ. તેઓ સ્વભાવે નિર્ભય હતા. આઠ વર્ષની વયે એકવાર ગામ બહાર સમવયસ્ક મિત્રા સાથે બાળક્રીડા કરવા ગયા ત્યારે ત્યાં

۲

એક દેવ ભયંકર સર્પતું રૂપ ધારણ કરી વૃક્ષના થડ સાથે વીંટળાઈ જતાં અન્ય બાળોકો ભયથી નાસી ગયા, પરંતુ વર્ષમાને તે સર્પને હાથથી પકડી દોરડાની જેમ તેને દૂર ફેંકી દીધે. તેમની યુદ્ધિ વિચક્ષણ હતી. ૯ વર્ષની વયે તેમણે વ્યાકરણનું જ્ઞાન પ્રાપ્ત કર્યું હતું.

**લગ્ન અને કુંદું અજીવન** : બાળપણુથી તેમની વૃત્તિ વૈરાગ્યયુક્ત હતી. તેમને તેમના માતા–પિતા પ્રત્યે અનહદ આદર અને કુટુંબ પ્રતિ ખૂબ વહાલ હતું. પાંતાના માતા–પિતાની લાગણી કાેઈપણ પ્રકારે ન દુભાય એટલા માટે તેમણુ માતા-પિતાની હયાતિમાં દીક્ષા અંગીકાર ન કરવાના અને સંસારમાં રહીને નિલેપ ભાવે સાધનામય જીવન ગુજારવાના નિશ્વય કર્યો હતા. મહાવીરના જીવનની વિશિષ્ટતા એ છે કે તેમણુ કચારય કાેઈને દુઃખ આપી કાેઈ કાર્ય કર્યું નથી. તેમણુ પરિવારની સંમતિ મેળવાને જ ગૃહત્યાંગ કર્યો હતા.

માત'-પિતાના આગ્રહને વશ થઈને તેઓ રાજકુટું બની યશાદા નામની સુંદર, કુળવાન રાજકન્યા સાથે લગ્નગ્ર થિથી જોડાયા અને તેમને પ્રિયદર્શના નામની એક પુત્રી થઈ અને તેનાં લગ્ન પોછળથી જમાલિ (સુદર્શનાના પુત્ર-તેમના ભાણેજ) સાથે કરવામાં આવ્યાં. મહાવીરને કેવળજ્ઞાન થયા બાદ તેઓ બંને તેમના શિષ્યે થયાં.

દીક્ષા : મહાવીરના માતાપિતા પાર્શ્વનાથના ધર્મનું પાલન કરતા હોવાથી તેમણું જૈન ભાવના પ્રમાણું અનશન વત કરી પોતાના દેહના ત્યાગ કર્યા ત્યાર ખાદ નંદિવર્ધન રાજ થયા. તક શાધી રહેલા ૨૮ વર્ષની વયના મહાવીરે દીક્ષા માટે અનુજ્ઞા માગી, પરંતુ નંદિવર્ધનની અનુમતિ ન મળતાં તેએ બે વર્ષ સંસારમાં રહ્યા અને ૩૦ મે વર્ષે મહાવીરના આગ્રહ જાઈને નંદિવર્ધને દીક્ષા માટે સંમતિ આપી. મહાવીરે સુંદર વસ્ત્રો અને આભૂષણોના ત્યાગ કર્યો, પોતાની સર્વ સંપત્તિનું દાન કર્યું અને અશાક વૃક્ષ પાસે પંચમૃષ્ટિ કેશલાચન કરી માત્ર એક વસ્ત્ર રાખી પવિત્ર જીવન ગાળવાની પ્રતિન્ના સાથે ગૃહત્યાગ-સંસારત્યાગ કરી વિધિ–પુરઃસર દીક્ષા ગ્રહે કરી. દીક્ષા બાદ તુરત જ તેમને ચાેશું જ્ઞાન–મન: પર્યા યન્નાન (અન્યના વિચારો જારી લેવાનું જ્ઞાન) પ્રાપ્ત થયું. તીર્ય કર ગર્ભકાળથી જ અવધિન્નાની હોય છે અને મહાવીર પણ અવધિન્નાની હતા.

દીક્ષા ગ્રહણ કર્યા બાદ એકાગ્રવૃતિથી તેઓ વિચરણ કરતા હતા ત્યારે એક વખત એક વૃદ્ધ બ્રાહ્મણે તેમની પાસે આવી ભિક્ષાની યાચના કરી. મહાવીર પાસે પોતે પહેરેલા વસ્ત્ર સિવાય કંઈ રહ્યું ન હતું, તેથી તેમણે પહેરેલા વસ્ત્રનાે અડધા ભાગ તે વૃદ્ધ બ્રાહ્મણુને આપી દીધા. બ્રાહ્મણે જેતું કે વસ્ત્રના કકડાે કિંમતી હતા અને વિચાર્યું કે જો બાકીના અડધા ભાગ પણ મળી જાય તાે, તે આખા વસ્ત્રની

### <sup>્</sup>પૂવ<sup>°</sup>ભૂઞિકા

સરસ કિંમત ઉપજી શકે. આવા વિચાર સાથે તે વૃદ્ધ બ્રાહ્મણુ આ તપસ્વીની શાધમાં તેમની પાછળ પરિભ્રમણુ કરવા લાગ્યો. મહાવીર ભગવાન એકવાર એક વાડ પરથી પસાર થવા હતા ત્યારે તેમનું અડધું બાકી રહેલું વસ્ત્ર કાંટામાં ભરાઈ ગયું. જે પાતાનાથી અલિપ્ત થયું તે ઉપયોગી નહીં હોય તેમ માની તેઓ ત્યારથી દિગંબર દશામાં વિચરવા લાગ્યા, તેથી પાછળ પરિભ્રમણુ કરતા વૃદ્ધ બ્રાહ્મણુ તે લઈ ચાલતા થયે!!

**કંઠાર તપશ્ચર્યા** : દીક્ષા ગ્રહણ બાદ મહાવીરે આંતરિક શત્રુ પર વિજય મેળવવા અને વાસનાઓ પર કાબૂ મેળવવા ૧૨ વર્ષ કઠાર તપક્ષર્યામાં વ્યતીત કર્યા : આ દીર્ષકાલીન તપશ્ચર્યા દરમ્યાન તેમને કદીયે અન્યની સહાયની અપેક્ષા રાખેલ નહી . પાતાના જ પુરુષાર્થ બળે ગ્રાન પ્રાપ્ત કરી માક્ષ મેળવવા તેમણે દઢ સંકલ્પ કરેલા. તેમની માન્યતા મુજબ ઉપસર્ગા (પ્રાણીઓ દ્વારા ઉદ્દભવેલ વિઘ્ના અને કલેશા) અને પરિષહા (નૈસર્ગિક આપત્તિઓ) ભાગવ્યા સિવાય પાપકર્મ ક્ષય અને ચિત્તશુદ્ધિ ન થઈ શકે એટલા માટે જ તેઓ કદીય તેમાંથી બચવાના પ્રયાસ કરતા નહીં. સાધનાકાળ દરમ્યાન તેમના માર્ગમાં ઉપસ્થિત થતાં વિઘ્ના-મુશ્કેલીઓ તેઓ સહન કરતા. એકવાર તેમને ચાર અને ગુપ્તચર માની પકડીને તુરંગમાં પણ પૂરવામાં આવેલ. કેટલીકવાર તેમના પર કૂતરાઓ છોડવામાં આવતા તા કાઈ વાર સર્પ, વાઘ વગેરે હિંસક પશુઓ તરકથી તેમને દુઃખા વેઠવાં પડતાં; તા કાઈવાર ટાઢ, તડકો, વરસાદ, વાવાગ્રાફ વગેરે નૈસર્ગિક આપત્તિઓ સહન કરવી પરતી.

% કિશારલાલ મશરૂવાલા લખે છે : ''એમનું જીવન તપશ્ચર્યાનું ઉત્રમાં ઉગ્ર સ્વરૂપ કેવું હોઈ શંકે, સત્યને શાધવા માટે મુમુક્ષુની વ્યાકુળના કેટલી તીવ હોય, સત્ય, અહિંસા, ક્ષમા, દયા, જ્ઞાન અને યાગથી વ્યવસ્થિત અપરિગ્રહ, શાંતિ, દમ ઇત્યાદિ દૈવી ચુણોનો ઉત્કર્ષ કેટલે સુધી સાધી શકાય, તથા ચિત્તનો શુદ્ધ કેવા પ્રકારે થવી જોઈએ, એના ઉત્તમ દષ્ટાંતરૂપ છે.''\* ગૃહત્યાગ બાદનાં ૧૨ વર્ષો મહાવીરે ઘાર તપશ્ચર્યામાં વિતાવ્યાં અને આ સાધનાકાળ દરમ્યાન તેમનામાં રહેલ અપૂર્વ સહનશક્તિ, વિરલ સમભાવવૃત્તિ, અદ્વિતીય ક્ષમાવૃત્તિ અને અદ્ભૂત ધૈર્યનાં દર્શન આપણને થાય છે.

**કેટલાક પ્રસ**ંગેા : (૧ )એકવાર વિહાર કરતાં કરતાં શ્રમણ ભગવાન મહાવીર-સ્વામી અસ્થિ ગામે પધાર્યા આ ગામમાં **સ્<sub>વિ</sub>પાષ્ટ્રિ નામનાે ચક્ષ** લોકાને ખૂબ

\* મશરવાળા, કિશારલ.લ, હ્યુદ્ધ અને મહાવીર, પૃ. ૭૭.

ત્રાસ આપતો. યક્ષને પ્રતિબાધ કરવા માટે યક્ષના મંદિરમાં જ ચાતુમાંસ કરવાનો તેમણું નિશ્ચય કર્યો. ધ્યાનસ્થ મહાતપસ્વી મહાવીરને ક્ષેાભ પમાડવા હાથી, સર્પ વગેરેનાં ભયંકર રૂપો ધારણ કરીને તેણું અનેક પ્રકારના ઉપદ્રવો કર્યા. તેમ છતાં તેમણું એ બધા ઉપસર્ગોને અપૂર્વ સમતાથી સહન કર્યા અને પોતાના ધ્યાનમાં લીન રહ્યા. તે સમયે સિદ્ધાર્થ દેવે ત્યાં આવીને યક્ષને ખૂબ ધમકાવ્યા અને કહ્યું કે આ તાે સૂરા અને સુરેન્દ્રોના પણ પૂજ્ય છે. આ સંભળતાં યક્ષ ગભરાયો અને પ્રજ્ઞની ક્ષમા યાચી.

(૨) એક બીજા પ્રસંગે વિચરતાં વિચરતાં શ્રમણ ભગવાન મહાવીર શ્વેતાંબી નગરીમાં આવી પહેાંચ્યા. ત્યાં નજદીકમાં **ચ**ંડકો શિક નામના એક દષ્ટિવિષ સાપ રહેતા. હતા અને તેણે પોતાની દષ્ટિ માત્રથી અનેકના પ્રાણ હરી લીધેલા. ભગવાન મહાવીર ત્યાં પહેાંચ્યા, ત્યારે તેમના પ્રાણ હરવા પણ તે જ પ્રમાણે પ્રયાસ કરતાં તે નિષ્ફળ. નીવડચો. આમ છતાં તે સર્પે ભગવાનના પગમાં દંશ દીધા. દંશથી ભગવાનના પગમાંથી સફેદ રૂધિર વહેવા લાગ્યું. આ જોઈ ચંડકોશિક વિચારમાં પડ્યો. ભગવાન મહાવીરે તેને આ સ્થિતિમાં જોઈ ઉપદેશ આપ્યો ''બ્રુઝ, યુઝ, ચંડકોશિયા''. ચંડકોશિકને જાતિસ્મરણ જ્ઞાન થયું અને તેણે અનશન વત લીધું. આ રીતે પ્રભુના ઉપદેશથી ચંડકોશિકનો ઉદ્યાર થયો એમ કહેવાય છે.

(૩) શિયાળાની કડકડતી ઠંડીમાં એકવાર મહાવીર પ્રભુ ધ્યાનસ્થ ઊભા હતા ત્યારે વ્યંતરી **કટપુતના** (મહાવીરના પૂર્વભવની અપમાનિત સ્ની)એ આવીને તેમના પર પૂર્વભવનું વેર વાળવા પુષ્કળ પાણી છાંટી કષ્ટ આપવા પ્રયત્ન કર્યો, પરંતુ તેઓ સહેજ પણ ચલિત થયા નહીં. આમ થતાં તે પ્રભુને ક્ષમાવી ચાલતી થઈ.

(૪) એકવાર વનમાં લાગેલાે ૬વ (અગ્નિ) જે વક્ષ હેઠળ મહાવીર ઊભા હતા ત્યાં આવતા તેમના પાદસ્પર્શથી શમી ગયેા.

(૫) મહાવીર ભગવાન સાધનાના છેલ્લા બારમા વર્ષ દરમ્યાન એક સમયે ધ્યાનમગ્ન હતા ત્યારે એક **ગેહવાળિયા** પોતાના બળદા તેમની નજદીક મૂષ્ટીને આડેાઅવળા ચાલ્યા ગયા અને બળદા ચરતા ચરતા જંગલમાં દૂર નીકળા ગયા. ગાવાળિયા પાછા કર્યા ત્યારે બળદા ન જોયા. તેણે મહાવીરને તે વિશે પૂછ્યું. ધ્યાનાવસ્થામાં હાેઈ તેમણે તેને તેના પ્રશ્નના કાેઈ ઉત્તર આપ્યા નહીં. આથી ક્રોધાવેશમાં આવી જઈ તેમણે પ્રભુના કાનમાં ખીલા ઠાેકથા ! આવા ઘાર ઉપસર્ગ છતાં ધ્યાનમગ્ન મહાવીર લેશમાત્ર વિચલિત ન થયા અને શાંત ચિત્તે એ બધું સહેન કર્યું. (૬) કરતાં કરતાં શ્રમણુ મહાવીર એકવાર માેરાક ગામે આવી પહેાંચ્યા. અહીં એક કુલપતિના આશ્રમ હતા. આ કુલપતિ મહાવીરના પિતાના મિત્ર હતા. તેમના આગ્રહવશ મહાવીરે આશ્રમ નજીક ઝૂંપડી બાંધી ચાતુર્માસ સાધના કરવા નિર્ણ્ય કર્યો. મહાવીરની ઝૂંપડીની આસપાસ અનેક તાપસાની ઘાસની મહુલીઓ હતી. ગાયોએ આ ઝૂંપડીઓના આહાર કરવા માંડવો ત્યારે પણ મહાવીર પાતાના ધ્યાનમાં મગ્ન રહ્યા. અન્ય સાધકોએ તા ગાયોને મારીને કાઢી મૂંકલ. આથી તેમને મહાવીર પ્રત્યે ઇર્બ્યાંભાવ જાગૃત થયા અને પરિણામે કુલપતિ પાસે જઈ મહાવીર તેમની ઝૂંપડીઓને ગાયોને ખવડાવી દીધાની કૃરિયાદ કરી. કુલપતિએ મહાવીરને આ વિષે કહ્યું ત્યારે મહાવીર ત્યાંથી ચાલી નીકળ્યા અને પોતાના જીવન માટે નીચેના સિદ્ધાંતા નક્કો કર્યા.

#### જીવન સિંદ્ધાંતેા ઃ

- (૧) જ્યાં કાંઈપણને અપ્રીત્તિ થાય ત્યાં રહેવું નહીં.
- (૨) જ્યાં રહેવાનું થાય ત્યાં ઝૂંપડી બાંધવી નહીં, કામળી ઍાઢવી નહીં, તાપવું નહીં. ટૂંકમાં, શરીર રક્ષણાર્થે કંઈપણ કરવું નહીં.
- (૩) આવસ્યક ન હાેય ત્યાં સુધી વાણીનાે ઉપયોગ કરવા નહીં અર્થાત્ મૌન સેવવું.
- (૪) ગૃહસ્થને વિનય ન કરવેા અર્થાત્ પાતાની આવશ્યકતાએ। અર્થે કાેઈપણ ગૃહસ્થને આજીજી ન કરવી.

કેવળરાન : ૧૨ વર્ષની ઉત્ર તપશ્ચર્યા બાદ તે તાલીસ વર્ષની વયે જાગ્ભક ગામથી બહાર ઋજુપાલિકા નદીને કિનારે શ્યામાક ગૃહસ્થના ખેતરમાં આવેલા શાલન ઘક્ષ નીચે ભગવાન મહાવીર પ્યાનસ્થ હતા ત્યારે તેમને કેવળત્તાન પ્રાપ્ત થયું. તેઓ સિદ્ધ દશાને પાગ્યા, સર્વત્ર થયા. આ જ્ઞાન તર્ક આધારિત નહોતું, પરંતુ અનુભવજન્ય હતું અને વર્ષોની તપશ્ચર્યા, ચિંતન અને મનન દ્વારા પ્રાપ્ત થયું હતું. આ કેવળજ્ઞાનને લીધે તેઓ ભૂત, ભવિષ્ય અને વર્તમાન એ ત્રણે કાળની હઠીકતો જાણી શકતા હતા, તેમનાથી કોઈ ચીજ અજાણી રહેતી નહીં.

કેવળી થયા પછી ૩૦ વર્ષ સુધી વિહાર કરીને તેમણે અર્ધમાગધીમાં ઠેરઠેર ધર્મોપદેશ આપ્યા. તેએા નાના ગામમાં એક રાત્રી અને માટા ગામમાં પાંચ રાત્રીથી વધારે સમય રાેકાતા નહીં. વર્ષાઝાતુ દરમ્યાન જીવહિંસા નિવારણના હેતુથી તેએા એક જ સ્થળે સ્થિર વાસ કરતા. તેમના ધર્મોપદેશને પરિણામે અનેક સ્ત્રી–પુરુષો. <sup>્</sup>તેમના શિષ્યો થયા, માંસાહાર બંધ થયેા, જીવહિંસા એાછી થઈ અને અહિંસા 'પરમ ધર્મ' મનાયેા. યત્રેા માટે એકત્રિત થયેલા બ્રાહ્મણા તેમના શિષ્યા બન્યા અને -ચારે દિશાએામાં તેમના ઉપદેશના પ્રચાર કરવા લાગ્યા.

નિર્વાષ્ટ્ર અંતે ૭૨ વર્ષની વયે ઈ. સ. પૂર્વે ૫૨૭માં આસાે વદ અમા-વાસ્યાના દિને બિહારના પાવાપુરી નામના ગામે ઉત્તરાપ્યયન સૂત્રનું પ્રવચન કરી -રહ્યા બાદ તેએા નિર્વાણ પામ્યા. નિર્વાણ–પ્રસંગની ભિન્ન ભિન્ન કથાએા પ્રચલિત છે. કેટલાક માને છે કે રાજ હસ્તિપાલના દરબારમાં શાંત ભાવે એકાંતમાં તેએા નિર્વાણ પામ્યા, જ્યારે બીજાએા એમ માને છે કે મહાસમાર ભમાં તેમણે પોતાના દિહ ત્યાગ્યા. હસ્તિપાલે એક માટા ઉત્સવ યોજ્યો અને તેમાં આવવા પડાેશના રાજાઓને આમંત્રણ પાઠવ્યાં. એક વિશાળ સરોવરની પાસેના જંગલમાં એક ભવ્ય સમવસરણ બંધાવી તેમાં રત્નજડિત આસન પધરાવ્યું. આ આસન પર બેસીને ખહાવીર ભગવાને ૬ દિવસપર્ય તે નિરંતર સંઘને ઉપદેશ આપ્યા. ૭મા દિવસની રાત્રો ચોથા પ્રહરે સમસ્ત શ્રાતાવર્ગ નિદ્રામાં પડ્યો. તીર્થ કરે જાણ્યું કે હવે તેમને જવાના સમય થયો છે. પોતે આસન વાળ્યું અને પછી નિર્વાણ પામ્યા. શ્રાતાવર્ગ જાગ્યો ત્યારે જાણ્યું કે તીર્થ કર તા હંમેશ માટે જતા રહ્યા છે. એવી માન્યતા પણ પ્રવર્તે છે કે તીર્થ કર નિર્વાણ પામ્યા ત્યારે આકાશમાં ધૂમકેતુ દેખાયા, સ્વર્ગમાંથી પૃથ્વી પર દેવા ઊતરી આવતાં રાત્રી પ્રકાશથી ઝળહળા ઊડી. પડાેશના રાજાઓએ પ્રસ્તા નિર્વાણના માનમાં દીપોત્સવી મનાવી.

૧૧. જૈન સંઘ :

ભગવાન મહાવીર એક બુહદ સંઘના અધિષ્ઠાતા હતા. તે સંઘમાં ૧૪,૦૦૦ સાધુઓ, ૩૬,૦૦૦ સાધ્વીઓ, ૧,૫૯,૦૦૦ શ્રાવકા અને ૩,૧૮,૦૦૦ શ્રાવિકાઓ ત્હતાં. મહાવીરના અનુયાયીઓના નીચે મુજબ પ્રકારા હતા :

- ૧. મહાવતી સાધુ અર્થાત્ શ્રમણ જેવા કે ગૌતમ ઈન્દ્રભૂતિ વગેરે
- ર. મહાવતી સાધ્વીએ અર્થાત્ શ્રમણી જેવાં કે ચંદના વગેરે
- 3. અહુવતી શ્રાવક જેવા કે શંખ, શતક વગેરે અને
- જ. અહુવતી શ્રાવિકા જેવાં કે સુલસા, રેવતી વગેરે
  - પ. સામાન્ય ગૃહસ્થ પુરુષ જેવાં કે શ્રેણિક (બિ બિસાર), કુણિક (અજાતશત્રુ), પ્રદ્યોત, ઉદયન વગેરે
  - ્ર૬ સામાન્ય ગૃહસ્થ સ્ત્રી જેવી કેચેલના વગેરે.

તીર્થ ંકરના તીર્થ કે સંઘમાં સાધુ-સાધ્વી તેમજ બ્રાવક-બ્રાવિકા એમ ચતુર્વિધ પ્રકારની વ્યક્તિઓનો જ સમાવેશ થાય છે. પ્રથમ બે વિભાગે સંસાર. ત્યાગીઓના છે, જ્યારે છેલ્લા બે વિભાગે સંસારીઓના છે અને તેઓ સંસારનાં કર્મા કરતાં યથાશક્તિ તપ, વૈરાગ્યાદિ જૈન સંઘની ભાવનાઓ જીવનમાં ઉતારવા મથે છે અને મુનિઓના ઉપદેશનું બ્રવણ કરે છે. સાધુ-સાધ્વી શ્વેત વસ્તો પહેરે છે અને ઉપાબ્રયોમાં રહે છે, સાધુ-સાધ્વીના જીવનનિર્વાહ બ્રાવક-શ્રાવિકાની દાનવૃત્તિ પર આધારિત છે. સામાન્ય રીતે ગામમાં વધારેમાં વધારે એક સપ્તાહ અને નગરમાં વધારેમાં વધારે એક માસ તેઓ રહે છે. સંઘમાં પ્રત્યેક વિભાગે જૈન ધર્મમાં તેમના માટે નિર્દેશેલ નિયમાનું પાલન કરવાનું હેાય છે. આજે શ્વેતાબંર અને દિગમ્બરના સાધુસંધા જુદા પડ્યા છે. દિગમ્બર સાધુઓ વસ્ત-પરિધાન કરતા નથી. વર્તમાનકાળમાં આ આચાર અતિ કડિન હોઈ આવા સાધુઓ વિરલ છે. તેઓ વનમાં રહે છે અને પાતાના જ ધર્મ ધ્યાનમાં લીન રહે છે. આ પ્રમાણે નમ સાધ્વીઓ છે જ નહીં. સાધ્વીઓ રાતી સાડી પહેરે છે, કેશલાચન કરે છે અને મારપીછાંના રન્તેહરણ રાખે છે.

#### ૧૨. ગણુધરા :

મહાવીર ભગવાનના ઉપદેશના બહાેળા પ્રચાર કરનાર તેમના પ્રથમ ૧૧ શિષ્યા 'ગણધર' નામથી એાળખાય છે. આ ૧૧ ગણધરા સાધુસ ઘના નેતા હતા. પ્રત્યેક ગણધરના હાથ નીચે સેંકડા મુનિએા હતા. ૧૧ ગણધરાનાં નામા આ પ્રમાણે છે: ૧. ઇન્દ્રભ્રતિ, ૨. અગ્નિભ્રૂતિ, ૩. વાયુભ્રૂતિ, ૪. અક પિત, ૫. વ્યક્ત, ૬. સુધર્મા, ૭. મંડિતપુત્ર, ૮. મીર્યપુત્ર, ૯. અચલબ્રાતા, ૧૦. મેતાર્ય, ૧૧. પ્રભાસ. આ ગણધરામાંથી માત્ર ગૌતમ ઈન્દ્રભ્રૂતિ અને સુધર્માસ્વામી જ મહાવીર-સ્વામીના નિર્વાણ-કાળપર્ય તે જીવિત હતા.

**ગૌતમ ઇન્દ્રભૂતિ** આ ગણધરામાં મુખ્ય હતા. તેએા વિદ્રાન બ્રાહ્મણ હતા અને પછીથી તેઓ જૈન ધર્મમાં આવ્યા હતા. તીર્થ કેરે આપેલા ઉપદેશને તેમણે અનેક ધર્મ પ્રંથોમાં પ્રંથસ્થ કરેલ છે. તેમને મહાવીર પ્રત્યે અતિશય સ્નેહ અને માન હતાં અને તેયી સંપૂર્ણ રાગ-દેલથી સુકૃત ન થઈ શંકલ હોવાથી મહાવીરના નિર્વાણ બાદ જ તેમને કેવળજ્ઞાન પ્રાપ્ત થયું. ગૌતમ ૧૨ વર્ષ પર્ય તે કેવળી રહ્યા અને ૯૨ વર્ષની વયે રાજગૃહમાં નિર્વાણ પામ્યા.

**ઝુધર્માસ્વામી** મહાવીરના ખીજા માેટા શિષ્ય હતા. તેઓ પણ વ્યાક્ષણ હતા. મહાવીરના નિર્વાણ બાદ સંઘનિર્વાહના ભાર તેમણે વહન કર્યો અને ૧૨ વર્ષ બાદ તેમને કેવળત્તાન થયું અને ત્યારબાદ ૮ વર્ષે ૧૦૦ વર્ષની વર્ય નિર્ધાણ પામ્યા. જ છુસ્વામી સુધર્માસ્વામીના શિષ્ય હતા અને તેઓ અંતિમ સર્વદ્રા કેવળી ન્હતા. તેમણે મહાવીર–નિર્વાણનાં ૬૪ વર્ષ બાદ મોક્ષ પ્રાપ્ત કર્યો.

સુધર્મા બાદ છઠી પેઢીમાં ભદુભાદ્ ઈ.સ.પૂર્વેની ત્રીજી સદીમાં થઈ ગયા, અને તેમનું નિર્વાણ મહાવીર--નિર્વાણનાં ૧૭૦ વર્ષ પછી થયું. તેઓ અંતિમ સુત-કેવળી હતા. ભદ્રબાહુ ૧૪ પૂર્વે (મહાવીરે પ્રકટ કરેલ જ્ઞાન)ના છેલ્લા જાણકાર પ્હતા. તેમણું નિર્શુ ક્તિએા અને ઉવસગ્ગહર સ્રોત્રની રચના કરી છે. શ્વેતાંબર માન્યતા પ્રમાણું, તેઓ નેપાલ ગયા હતા અને ઘણા દિવસા સુધી ત્યાં તપસ્યામાં લીન રહ્યા વ્હતા. તે સમયે દબ્ટિવાદનું જ્ઞાન પ્રાપ્ત કરવા માટે સ્થૂલભદ્ર તથા અન્ય સાધુઓ તેમની પાસે ગયા હતા. સ્થૂલભદ્રને ૪ પૂર્વી સિવાય અન્ય સર્વે સિદ્ધાંત-પ્રંથાનું જ્ઞાન હતું. તેમણું ભરબાહુ પાસેથી પ્રથમ ૧૦ પૂર્વી અર્થ સહિત અને અંતિમ ૪ પૂર્વી અર્થવિના ગ્રહણ કર્યા.

મહાવીરે પ્રકટ કરેલું જ્ઞાન ૧૪ પૂર્વેનિ નામે એાળખાય છે અને આ ૧૪ `પૂર્વેાના છેલ્લા જાણકાર ભદ્રભાહુ સ્વામી ઈ.સ.પૂર્વે ૩૦૦ની આસપાસ થઈ ગયા. `મહાવીરના સઘળા ઉપદેશ આચાર્યો અને સાધુએા કંઠસ્થ રાખતા અને શિષ્ય `પરંપરાથી શીખી લઈ યાદ રાખતા.

વરા જૈન સાહિત્ય :

જૈન ધર્મના સિદ્ધાંતા આ અવસર્પિણીમાં પ્રથમ તીર્થંકર ઋષભદેવના સમયથી પ્રવર્તમાન છે. વચગાળાના સમય દરમ્યાન લુપ્ત થયેલા સિદ્ધાંતા પ્રત્યેક તીર્થંકરના સમયમાં પુનઃ સાકાર થાય છે. જૈન માન્યના અનુસાર, પ્રત્યેક ત્તીર્થંકરના સમયનાં શાસ્ત્રો વાસ્તવમાં સમાન જ હોય છે. ભગવાન મહાવીર કે તેમના કાેઈ પુરાગામાં તીર્થંકરાએ જાતે કાેઈપણ શાસ્ત્રની રચના કરી નથી. પ્રત્યેક તીર્થંકર પોતાના શિષ્યસમુદાય સમક્ષ મૌખિક ઉપદેશ આપે છે. શિષ્યો તે ઉપદેશને કંડસ્થ રાખે છે. આ રીતે જૈનધર્મના પ્રાચીનનમ સિદ્ધાંતા પ્રારંભકાળ-માં ઝુત પરંપરા દ્વારા શિષ્યોની અદ્ભુન સ્પત્રિમાં જળવાઈ રહેલ.

૪૫ આગમ ગંધા:

શ્વેતાંબર જૈન માન્યતા મુજબ ઉપલબ્ધ શાસ્ત્રો ૪૫ છે, તેમને 'આગમ' કે 'સિદ્ધાંત' કહેવામાં આવે છે, કેટલાક આગમા ગદ્યમાં છે, તા કેટલાક આગમા પદ્યમાં છે. આ આગમાં મહાવીરના જીવનના સારરૂપ છે. આ આગમાં અર્ધમાગધી ભાષામાં લખાયેલા છે. અર્ધમાગધી પ્રાકૃતનું જ એક સ્વરૂપ છે અને તે મગધના એક ભાગમાં આલાતી બાેલી હતી. પ્રણેતાની દબ્ટિથી આગમ સાહિત્યના બે ભાગા છે : ૧. અંગ, અને ૨. અંગબાહ્ય. અંગબાહ્યના ૫ વિભાગા છે : ૧. ઉપાંગ, ૨. મૂળસૂત્ર, ૩. છેદસૂત્ર, ૪. ચુલિકાસૂત્ર, ૫. પ્રકીર્ણ, આમ, જૈન સાહિત્યના છ વિભાગા પ્રાપ્ત થાય છે. પૂવ**ેલ** ત્રિકા

- ેવ. ૧૧ (૧૨) અ'ગા
  - વ. **આચારાંગસ્ત્ર :** તેમાં સાધુએાના આચારાનું વર્ણુંન છે. આ અંગ જૈન આચારની આધારશિલા છે.
  - ૨. સ્વકુલાંગસ્ત્ર : આ સ્વમાં મુખ્યત્વે તત્કાલીન તાત્ત્વિક મતાની ચર્ચા છે.
  - ૨ સ્થાનાંગસૂત્ર : તેમાં જૈન ધર્મનાં મુખ્ય તત્ત્વાની ગણના અને તેની વ્યાખ્યા આપેલી છે.
  - ૪. સમવાયાંગસત્ર : આમાં ઉપરાક્ત સૂત્રમાં અધૂરી રહેલી હકીકતાનું વર્ણન છે.
  - ય. ભગવતીસ્ત્ર : (વ્યાખ્યા પ્રગ્નપ્તિ) : તેમાં તાત્ત્વિક, આચારસ બંધી, જ્ઞાન– સંબંધી, તાર્કિક, લાેકસ બંધી, ગણિતસ બંધી, રાજનૈતિક, ઐતિહાસિક, સામાજિક, આર્થિક, શૈક્ષણિક–વગેરે અનેક વિષયાે અંગેની સામગ્રી ઉપલબ્ધ છે.
  - ૬**. ⊼ાલાધર્મ કથાસ્ત્રર ઃ ભગ**વાન મહાવીરના જીવનકાળ સુધીમાં થયેલી જૈન મહાવિ**સ્**ૃતિએા, આદર્શ સતીએા તેમ જ પ્ર<del>ભા</del>વશાળી વીરપુરુષાનું વર્ણુન આમાં છે.
  - ૭. ઉપાસકદશાસ્ત્ર : આમાં મહાવીરના ૧૦ મુખ્ય ઉપાસંકા અર્થાત્ શ્રાવકા-(આનંદ, કામદેવ વગેરે)ની કથાઓ–ચરિત્રો છે.
  - ૮. અ તકૃતદશાસ્ત્ર : અંતકૃત એટલે સંસારતાે અંત લાવનાર. જેણે પાતાના સંસાર અર્થાત્ ભવચક(જન્મ−સૃત્યુ)ના અંત આણ્યો હાેય તેવા આત્મા 'અંતકૃત' કહેવાય છે. આ સૂત્રમાં આવા આત્માએાનું વર્ણન છે.
  - ૯. અનુત્તરીપપાદિકદશા સૂત્ર : જે વ્યક્તિ પોતાના તપ અને સંયમ દ્વારા કાઈ શ્રેષ્ઠ (અનુત્તર) વિમાનમાં દેવસ્વરૂપે ઉત્પન્ન થાય છે તેને 'અનુત્તરો-પપાતિક' કહેવામાં આવે છે. આ ગ્રંથમાં આવી કેટલીક વ્યક્તિઓાનું વર્ણન છે.
- ૧૦. પ્ર**પ્લચ્યાકરપ્યુસ્**ત્ર : આમાં પાંચ આસવા અને પાંચ સંવરાનું વર્ણન છે.
- ૧૧. વિપાકસ્ત્રવ્ર : આ સત્રમાં અશુભ કર્મ કે પાપના કળ (વિપાક)નું અને શુભ કર્મ કે પુણ્યના કળ (વિપાક)નું ૧૦−૧૦ કથાએાના માધ્યમ દ્વારા નિરુપણ કરવામાં આવ્યું છે.
- ૧૨. દષ્ટિવાદ : આ સૂત્ર ઉપલબ્ધ નથી.

#### ર. અંગબાહ્ય :

- (અ) ૧૨ ઉપાંગેા ઃ
  - ૧. ઔપપાતિક: આમાં પ્રારંભમાં ચંપાનગરીનું વર્ણન છે. ત્યાર બાદ તેમાં પૂર્ણ બદ્ધ ઉદ્યાન, કુર્ણિક રાજા, ધારિણી રાણી, મહાવીરસ્વામી વગેરેનું સાહિત્યિક ભાષામાં સુરુચિપૂર્ણ વર્ણન કરવામાં આવ્યું છે. પ્રસંગવશાત દંડ, અત્યુ, વિધવા, સાધુ, તપસ્વી, શ્રમણ, પરિવાજક વગેરેના પણ યાગ્ય પરિચય આપવામાં આવ્યો છે.
  - ર. રાજપ્રશ્વીય : ભગવાન પાર્શ્વ નાથની પરંપરાના શ્રમણ કેશી અને શ્રાવસ્તીન નગરીના રાજા પ્રદેશી વચ્ચે થયેલ જીવવિષયક સંવાદનું વર્ણન અહીં છે. રાજા પ્રદેશી જીવ અને શરીરને અભિન્ન માને છે. શ્રમણ કેશી તેના મતનું નિરાકરણ કરીને યુક્તિપૂર્વક જીવનું સ્વતંત્ર અસ્તિત્વ સિદ્ધ કરે છે. વળી આ પ્રદેશી રાજા સ્ટર્યુ પામીને સૂર્યાભદેવ થયા અને મહાવીરનાં વંદનાર્થ આવ્યા તેનું વર્ણન પણ અહીં છે.
  - ૭વાભિગમ : (છવાછવાભિગમ) : તેમાં મહાવીર-ગૌતમ વચ્ચેની પ્રશ્નોત્તરી સ્વરૂપે છવ-અજીવના ભેદ-પ્રભેદનું વિસ્તૃત વર્ણન છે.
  - ૪. પ્રજ્ઞાપના (પન્નવણા) : આમાં જીવના સ્વરૂપ, ગુણુ વગેરે અનેક વિષયોનું વર્ણન છે.
  - u. સૂર્ય પ્રજ્ઞપિત : આમાં સૂર્ય, ચંદ્ર અને નક્ષત્રોની ગતિ વગેરેનું વિસ્તારપૂર્વ ક વર્ણન છે.
  - ૬. જ **સુદ્રીપ પ્રજ્ઞપિત :** આમાં જ સુદીપનું, તેમાં અંતર્ગત ભારત વર્ષનું અને તેના રાજા (ચક્રવર્તા) ભરતની વિજયયાત્રાનું વર્ણન છે.
  - **૭. ચ**ંદ્રપ્રજ્ઞ**િત** : આને વિષય સર્ય પ્રત્તપ્તિના વિષયની સમાન છે.
  - ૮. નિરયાવલિકા : તેમાં મગધના રાજા શ્રેણિકના ૧૦ કુમારા (કાળ, સુકાળ, મહાકાળ વગેરે) પોતાના આરમાન ભાઈ રાજા કૃષ્ણિક સાથે મળાને પોતાના નાના વૈશાલીના રાજા ચેઠક સાથે ચુદ્ધમાં ઉતર્યા હતા અને સ્ત્યુ પામીને નરકમાં ગયા હતા તેની કથા છે.
  - ૯. કલ્પાવત સિકા : આમાં મગધના રાજા શ્રેણિકના પૌત્રો (પદ્મ, મહાપદ્મ, ભદ્ર, સુભદ્ર વગેરે) સાથે સંબંધિત વર્ણના છે.

#### **પૂર્વ ભૂ**(નિકા

- ૧૦. **પુષ્પિકા :** આમાં ચંદ્ર, સૂર્ય, શુક્ર વગેરે દેવા સાથે સંખોધિત વર્જુન છે. આ દેવાએ સ્વર્ગથી આવી ભગવાન મહાવીરની પૂજા કરી. તેમના પૂર્વભવની કથા પણ આમાં છે.
- ં૧૧. **પુષ્પચૂલેકા** : તેમાં હ્યુા, ઘૃતિ વગેરે દેવીએાનાં વર્ણુન છે.
- ૧૨. **ન્રુેલ્યુક્શા :** આ વૃષ્ણ્વિંશન: નિસઢવ રાજકુમારાં સાથે સંબંધિત કથા છે. આ રાજકુમાર વાસુદેવ, કૃષ્ણુ અને ભગવાન અરિષ્ઠનેમિના સમયમાં થઈ ગયા. આમાં લીર્થાંકર અરિષ્ઠનેમિએ (નેમિનાથે) યદુવંશના રાજાએોને ઉપદેશ આપી જૈન બનાવ્યા તેની કથા છે.
- (અ) ૪ મૂળસૂત્રો :
  - ઉત્તરાધ્યયનસૂત્ર : તેમાં સાધુઓને સંયમ-માર્ગમાં રહેવાના ઉપદેશો તેમજ સિદ્ધાંતા પર કથાઓ, દષ્ટાંતો, ઉપમાઓ તેમજ સંવાદો વગેરે છે.
- ૨. આવશ્યકસૂત્ર : આમાં શ્રવણના દિનચર્યાંની આવશ્યક વિધિએા તેમજ ભિન્ન ભિન્ન વિષયે સંબંધી હકીકત આપેલી છે. તેમાં છ વિભાગે છે : (૧) સામાયિક-જેમાં આજીવન સર્વે પ્રકારનાં પાપકારી કૃત્યોનો ત્યાગ કરવામાં આવે છે, (૨) ચતુર્વિંશતિસ્તવ-જેમાં ૨૪ તીર્થ કરોની સ્તુતિ કરવામાં આવે છે, (૨) ચતુર્વિંશતિસ્તવ-જેમાં ૨૪ તીર્થ કરોની સ્તુતિ કરવામાં આવે છે, (૩) વદન-જેમાં ગ્રરુતું નમસ્કારપૂર્વ ક સ્તવન કરવામાં આવે છે, (૪) પ્રતિષ્ઠમણ-જેમાં વર્તોમાં લાગેલા અતિચારો(પાપદોષો)ની આલોચના કરવામાં આવે છે અને ભવિષ્યમાં આ દોષોની પુનરાવૃત્તિ ન કરવાની પ્રતિજ્ઞા કરવામાં આવે છે, (૫) કાયોત્સર્ગ-જેમાં શરીર પરથી મમત્વ હટાવીને તેને ધ્યાન માટે સ્થિર કરવામાં આવે છે, અને (૬) પ્રત્યાખ્યાન-જેમાં એક નિશ્ચિત સમય માટે ૪ પ્રકારના આહાર-અશન, પાન, ખાદ્ય અને સ્વાદનો ત્યાગ કરવામાં આવે છે.
  - 3. દશગૈકાલિક સ્તર : આ જૈન શ્રમણના આચારના નિયમો સાથે સંબંધિત છે. તેના કર્તા આચાર્ય શય્ય ભવ છે અને આ સૂત્ર વિકાલ અર્થાત્ સંધ્યા સમયે વાંચવામાં આવે છે.
  - ૪. **પિંડનિર્યુ કિલ ઃ** આમાં પિંડ અર્થાંત્ ભાજનના સંબંધમાં પર્યાપ્ત વિવેચન છે. આ પુરોગામી સૂત્રની પરિપૂર્તિરૂપ છે.

## (ક) ૬ છેદસૂત્રો :

છેદનો અર્થ છે ન્યૂનતા કે કમી. કાંઈ સાધુના આચારમાં અમુક પ્રકારનો દોષ લાગતાં તેના શ્રમણપર્યાય (સાધુ છવનના સમયની ગણના)માં વરિષ્ઠતાની દષ્ટિથી કાંઈક ઘટાડો-કમી કરવામાં આવે છે. આ પ્રકારના પ્રાયશ્વિતને છેદ-પ્રાયશ્વિત કહેવાય છે. સંભવત: આ પ્રાયશ્વિત્તના વિધાન કરવાને લીધે અમુક સ્ત્રોને છેદસ્ત્રો કહેવામાં આવે છે. હાલમાં ઉપલબ્ધ છેદસ્ત્ર છેદ-પ્રાયશ્વિતના જ નહીં પરંતુ અન્ય પ્રાયશ્વિતો અને વિષયોનું પણ પ્રતિપાદન કરે છે. નીચેના છ પ્રંથો છેદ સત્ર કહેવાય છે: (૧) દશાશ્રુતસ્કંધ, (૨) બૃહત્કલ્પ, (૩) વ્યવહાર, (૪) નિશીથ, (૫) મહાનિશીથ, અને (૬) છતકલ્પ. છેદસત્રોમાં શ્રમણાચાર સંબંધિત પ્રત્યેક વિષયનું વર્ણન છે. આ વર્ણન ઉત્સર્ગ, અપવાદ, દોષ અને પ્રાયશ્વિત સાથે સંબંધિત છે. આવું વર્ણન અંગ વગેરે સ્ત્રોમાં મળતું નથી. આ દષ્ટિએ છેદસત્રો જેન આચાર-સાહિત્યમાં મહત્ત્વપૂર્ણ સ્થાન ધરાવે છે. પ્રથમ ત્રણ છેદસત્રો આચાર્ય ભદ્રબાહુની કૃતિઓ છે.

# (ડ) ર ચૂલિકાસૂત્ર :

**સૂ**લિકાએે વિષયોના સ્પષ્ટીકરણ માટે છે, આગમો માટે પ**રિશિષ્ટનુ**ં કામ કરે છે અને તેમના અધ્યયન માટે ભૂમિકાનું કામ પણ કરે છે. તેની સંખ્યા બે છે.

- ૧. નંદિસ્ત્ર : મતિ-ઝ્રત-અવધિ-મનઃપર્યાય અને કેવળત્રાન એ પાંચ પ્રકારના ત્રાનનું આમાં વિવેચન છે.
- ર. **અનુયેાગદ્વાર** ઃ તેમાં પ્રાય: આગમોના સર્વ મૂળભૂત સિદ્ધાંતોની સમજ તેમજ વિશિષ્ટ પારિભાષિક શબ્દોનું સ્પષ્ટીકરણ છે. તેનું જ્ઞાન આગમોના અભ્યાસ માટે અનિવાર્ય બની રહે છે.

# (ઈ) ૧૦ પ્રકીર્ણ સૂત્રા :

પ્રકીર્ણું એટલે વિવિધ. ભગવાન મહાવીરના તીર્થમાં પ્રકીર્ણોની સંખ્યા ૧૪,૦૦૦ માનવામાં આવે છે. આજે તેની સંખ્યા મુખ્યત્વે ૧૦ છે અને તેમના નામોમાં એકરૂપતા નથી. આ ૧૦ પ્રકીર્ણોમાં ૨૩૦૫ મૂળ ગાથાઓ છે.

 ચલુઃશરષ્ટ્ર : આમાં અરિહંત, સિદ્ધ, સાધુ અને કેવળીકથિત ધર્મ એ ચારને 'શરણુ' માનવામાં આવેલ છે.

# ંપૂ**વ**ંભૂમિકા

- ર. **આઉરપ્રત્યાખ્યાન** : આ જ્ઞાનીએાના અંત સમયમાં અભિગ્રહ પચ્ચકપાણ કરવાના અધિકાર સાથે સંબંધિત છે અને આ સૃત્યુ સાથે સંબંધિત હેાવાથી અંતકાળ પ્રકીર્ણ પણ કહેવાય છે. આને બૃહદાતુર પ્રત્યાખ્યાન પણ કહે છે.
- ૩. **મહાપ્રત્યાખ્યાન :** આમાં પ્રત્યાખ્યાન અર્થાત્ ત્યાગનું વિસ્તૃત વ્યાખ્યાન છે, આરાધનાનો અધિકાર એટલે પ્રાયશ્વિતના સ્વરૂપનું વર્ણું ન છે.
- ૪. **લ્યક્તપરિ**જ્ઞા : આમાં જ્ઞાનીઓના અંતસમયમાં આહાર–પાણી ત્યાગ કરવા સંબંધી અભિગ્રહ છે.
- પ. **ત**ંદુ**લગેચારિક** : આ સૂત્રમાં ગર્મનું સવિસ્તર વર્ણુન છે. ગ્રંથના અંત-ભાગમાં નારી જતિના સંબંધમાં એકપક્ષીય વિચાર વ્યક્ત કરવામાં આવ્યા છે. ૧૦૦ વર્ષની વયની વ્યક્તિ ડેટલા તંદુલ (ચોખા) ખાય છે તેના અહીં સંખ્યાપૂર્વક વિશેષ વિચાર કરવામાં આવ્યા છે તેના પરથી આ સૂત્રનું નામ પડ્યું છે.
- <sup>૬,</sup> સ**ંસ્તારક :** આમાં અંતસમયે અનશન(ભોજનને સર્વથા ત્યાગ)પૂર્વક સંથારા કરી સૃત્યુ પામવા સંબંધી તેમજ અનશનપૂર્વક આત્મકલ્યાણ સાધનારાએાનું વર્ણુન છે.
- ૭. ગ**ેછાચાર :** આમાં ગચ્છ અર્થાત્ સમૂહમાં રહેનાર સાધુ સાધ્વીઓના આચારનું વર્ણુંન છે. આ પ્રકીર્ણુ મહાનિશીથ, ટલ્પ અને વ્યવહારને આધારે બનાવવામાં આવેલ છે.
- ૮. **ગષ્ટ્રિવિદ્યા :** આ ગણિતવિદ્યા અર્થાત્ જ્યોતિષવિદ્યા સંબંધી ગ્રંથ છે. આમાં નવ વિષયોનું વિવેચન છે : ૧. દિવસ, ૨. તિથિ, ૩. નક્ષત્ર, ૪. કરણુ, ૫. ગ્રહ્ઠદિવસ, ૬. સુદૂર્વ, ૭. શુકન, ૮. લગ્ન, અને ૯. નિમિત્ત.
- ૯. દેવેન્દ્રસ્તવ : આમાં ૩૨ દેવેાનું વિસ્તારપૂર્વક વર્ણન છે.
- ૧૦**. મરણ્યુસમાધિ : આ**માં અંતસમયે શાંતિપૂર્વક મરણુ થવું જોઈએ એ અંગેનું વર્ણુંન છે.

®પરાેક્ત ૪૫ આગમ ગ્રંથે৷ એક જ સમયે રચાયેલા નથી. ગણુધરાએ ™ાસ કરીંને સુધર્મા સ્વામીએ મહાવીરના શ્રવણુ કરેલા ઉપદેશને આધારે શબ્દબહ્ કરેલા 'અંગ' જૈન ધાર્મિક−સાહિત્યમાં પ્રાચીનતમ ગણાય છે, પરંતુ તે સંપૂર્ણ નથી, કારણુ કે ૧૨મું અંગ દાષ્ટવાદ નામનું લુપ્ત થઈ ગયું છે. એમ કહેવાય છે કે મહાવીર લગવાનના ગણુધરાએ તેમના ઉપદેશને સર્વપ્રથમ ૧૪ પૂર્વામાં શબ્દબદ્ધ કર્યો અને તેને વિસ્તારીને પાછળથી અંગાની રચના કરી. આ પૂર્વી પ્રાચીનકાળમાં જ લુપ્ત થઈ ગયા છે અને આ ૧૪ પૂર્વોંને સમાવનારું ૧૨મું અંગ પણ આજે ઉપલબ્ધ નથી.

#### અન્ય જૈન સાહિત્ય ઃ

આગમ ગ્રંથોના સંગ્રહ ઉપરાંત જૈન આચાર્યોએ અને સાહિત્યકારાએ રચેલા ખીજા વિષયોના અનેક ગ્રંથા અત્યારે જૈન ભંડારામાંથી મળા આવે છે. આ ગ્રંથામાં વ્યાકરણ, ન્યાય, કાવ્ય, કાશ, અલંકાર, છંદ, નાટક, શિલ્પ, જ્યાેતિષ, વૈદક, મંત્ર⊸તંત્ર વગેરે જુદી જુદી ભાષાએામાં રચાયેલા અનેક ગ્રંથાના સમાવેશ થાય છે. એક કાળે ગુજરાતની રાજધાની પાટણમાં ૨૧ જ્ઞાનભંડારા હતા. વસ્તપાલે પણ ૩ મેાટા જ્ઞાનભંડારા ત્યાં જ સ્થાપ્યા હતા. કુમારપાળ પછીના રાજા અજયપાલ અને પાછળથી આવેલા મુસ્લિમોએ ઘણા ભંડારાના અમૂલ્ય પ્રંથોના નાશ કર્યો હતા અને આથી અગમચેતીરૂપે જૈનાએ આ ભંડારાના કેટલાક મુખ્ય મુખ્ય સારા ગ્રંથા જેસલમેર, અમદાવાદ કે ખંભાત માકલી દીધા હતા જે અત્યારે પણ ત્યાં માજદ છે. આ ભંડારામાં કેટલાક સમર્થ આચાર્યોએ જાતે. લખેલી પ્રતાની નકલાે છે. કેટલાક તાડપત્રના તેમ જ કાંગળ પરના હસ્તલિખિત ગ્રંથા ચારાઈને તેમજ વેચાઈને યુરાપ, અમેરિકા તેમજ ભારતનાં અન્ય પુસ્તકા-લયોમાં તથા સંગ્રહાલયોમાં પહેાંચી ગયા *છે.* કેટલાક અમૂલ્ય ગ્ર<sup>ં</sup>થોના નાશ થઈ ગયા છતાં પાટણના જુદા જુદા ભંડારાના તાડપત્ર તેમજ કાગળ ઉપર હાથે. લખાયેલા ૨૫,૦૦૦ ગ્રંથે છે. આમાં તાડપત્રા પર લખેલા ગ્રંથાની સંખ્યા આશરે ૭૫૦ની છે. આ ભંડારામાંની પ્રાચીનતમ પ્રત વિ. સં. ૧૧૫૭ની સાલની છે. આ ગ્રંથેામાં ઘણી જૂની ચિત્રકળાનાે પણ સંગ્રહ છે. આ ગ્રંથા અનેક વિષયના અને જુદી જુદી ભાષાએામાં લખાયેલા છે. આ અમૂલ્ય શાસ્ત્રાની જાળવણી અર્થે પાટણમાં ''હેમચંદ્રાચાર્ય જ્ઞાનમ દિર"ની સ્થાપના કરવામાં આવી છે.

# ૧૪. જૈન સાહિત્યકારો :

#### ૧. ભદ્રખાહુસ્વામી :

ભદ્રબાહુસ્લામી સર્વશાસ્ત્રના પારગામી, ચતુર્દશ પૂર્વના વેત્તા હતા. 'પ્ર<sub>ત્યા-</sub> ખ્યાનપ્રવાદ' નામના નવમાં પૂર્વમાંથી તેમણુ રચેલ 'કલ્પસૂત્ર' નામક ગ્રંથ સુવિખ્યાત છે. દર વર્ષે પર્યુષણુ પર્વ દરમ્યાન સાધુએા સંધ સમક્ષ આ કલ્પસૂત્રનું વાચન.. કરે છે. -

#### ર. ઉમાસ્વાતિ :

શ્વેતાંબર અને દિગંબર એમ બંનેને માન્ય એવા આચાર્ય ઉમાસ્વાતિએ 'તત્ત્વાર્થસ્વ' નામક પ્રખ્યાત ગ્રંથ તેના પરના ભાષ્ય સાથે સંસ્કૃતમાં રચ્યાે છે. તેમાં જૈન દર્શન અને જૈન આચારનું સંક્ષિપ્ત નિરુપણ છે. તદુપરાંત તે ભૂગાળ, ખગાળ આત્મવિદ્યા, પદાર્થવિત્તાન, કર્મશાસ્ત્ર વગેરે વિષયોના સંક્ષિપ્ત કાશ છે.

# ૩. સિદ્ધસેન દિવાકર અને અન્ય ચાર પ્રસિદ્ધ આચાર્યા :

પાંચમી−છઠ્ઠી સદીમાં પાંચ પ્રસિદ્ધ આચાર્યોમાંના એક સિદ્ધસેન દિવાકર છે. અન્યનાં નામાે આ પ્રમાણે છે :સમાંતભદ્ર, મલ્લવાદી, સિંહગણિ અને પાત્રકેશરી. આ જૈનાચાર્યોએ મહાવીરના સમયના અનેકાંતવાદને સુનિશ્ચિત રૂપ આપ્યું. સિદ્ધસેને પ્રાકૃતભાષામાં લખેલા સન્મતિ તર્કમાં નયવાદનું સુંદર વિવેચન છે.

સમ તભદ્રે 'સ્વયંભ્રુ સ્તાેત્ર'માં ૨૪ તીર્થ કરાની સ્તુતિ કરતાં કરતાં દાર્શનિક તત્ત્વનું સુંદર અને અદ્ભૂત નિરુપણુ કર્યું છે. તેમની આપ્તમીમાંસા તાત્ત્વિક દબ્ટિએ શ્રેષ્ઠ કૃતિ છે. મલ્લવાઠીના સુપ્રસિદ્ધ અને શ્રેષ્ઠ પ્રાંથ 'નય ચક્ર' છે. સિદ્ધગણિએ 'નય ચક્ર' પર ૧૮૦૦૦ શ્લાેક પ્રમાણની એક ટીકા લખેલ છે. પાત્રક્રેશરીએ ત્રિલક્ષણકદર્થન નામક પ્રમાણશાસ્ત્ર પર એક પ્રાથ લખેલ છે.

# ૪. દેવર્ધિંગણિ ક્ષમાશ્રમણ :

શ્રી દેવર્ધિગણ ક્ષમાશ્રમણે વર્ષોવર્ષ પડતા લાંબા દુકાળાને લીધે સાધુઓની સ્પતિમાંથી લુપ્ત થતા ગ્રાનની ભાવિ પ્રજા માટેની જાળવણી અર્થે વિ. સં. ૫૧૦માં શ્રી સંઘના આગ્રહથી તે સમયના સાધુઓને વલ્લભીપુર-વળા-માં એકત્રિત કરી તેમને કંઠસ્થ એવું સઘળું સાહિત્ય એકઠું કર્યું અને તેમને ગ્રંથસ્થ કર્યું.

#### પ. કુંદકુંદાચાર્ય :

દિગંબર સંપ્રદાયના કુંદકુંદાચાર્યંના 'સમયસાર', 'પંચાસ્તિકાયસાર', 'પ્રવચનસાર' નામના ગ્રંથાે સુપ્રસિદ્ધ છે. તેએા પાંચમી–છઠ્ઠી સદીમાં થયા હાેવાનું માનવામાં આવે છે.

# ક. હરિભદ્રસૂરિ :

હરિભક્સરિએ સંસ્કૃત અને પ્રાકૃતમાં અનેક પ્રાથોની રચના કરી છે. ષોડશક, અષ્ટક, યે!ગબિન્દુ વગેરે તેમના મહત્ત્વપૂર્ણ પ્રાથા છે.

# **૭. કલિકાલસવ<sup>°</sup>જ્ઞ હેમચંદ્રાચાય** (ઈ.સ. ૧૦૮૮-૧૧૭૨):

હેમચંદ્રાચાર્યના જન્મ ઈ.સ. ૧૦૮૮ (વિ.સ. ૧૧૪૫) કાર્તિકી પૂર્ણિમાના દિવસે મેાઢ વર્ણિક ચાચિકને ત્યાં થયા હતા. તેમની માતાનું નામ પાહિણી હતું. તેમનું મૂળ નામ ચંગદેવ હતું. સાધુ દેવચંદ્રસૂરિનું ધ્યાન આ છુદ્દિશાળી બાળક પ્રત્યે આકર્ષાયું. જૈનાચાર્ય દેવચંદ્રસૂરિએ ખંભાતમાં તે બાળકને ઈ.સ. ૧૦૯૭માં દીક્ષા આપી અને તેમનું નામ સામચંદ્ર રાખવામાં આવ્યું. ટૂંક સમયમાં તેમણે જૈન વિદ્યાની સર્વ શાખાએાના અભ્યાસ પૂરા કર્યો. ૨૧મે વર્ષે આચાર્ય પદે આવતાં તેમનું નામ હેમચંદ્ર રાખવામાં આવ્યું. દેમચંદ્ર ગુજરાતના બે મોટા રાજાએા જયસિંહ સિદ્ધરાજ અને કુમારપાળના સમકાલીન હતા. સિદ્ધરાજની વિનંતીને માન આપીને તેમણે સુપ્રસિદ્ધ 'સિદ્ધ-હેમ વ્યાકરણુની' રચના કરી. આ ઉપરાંત તેમણે 'યોગશાસ્ત્ર', 'ત્રિયબ્ટિ શલાકા પુરુષ ચરિત્ર', 'કુમારપાળ ચરિત્ર' વગેરે ગુંથા લખ્યા છે. તેઓ સંસ્કૃત, પ્રાકૃત તેમજ અપબ્રાંશના પ્રખર વિદ્વાન હતા.

જૈન સાહિત્ય અને તત્ત્વન્નાનના વિકાસમાં ઉપર નિર્દિષ્ટ સાધુજના અને સાહિત્યકારા ઉપરાંત અનેકાનેક ભારતીય અને પાશ્ચાત્ય વિદ્વાનાએ પોતાના 'કૃતિઓ દ્વારા કાળા આપ્યા છે જેમાં હીરવિજયછ, સમયસુંદરગણિ, આનંદઘનછ, યશા-વિજયછ, વિનયવિજયછ, આત્મારામછ, પ્રત્રાચક્ષુ પંડિત સુખલાલછ સંઘવી, હર્મન જેકાળી, શાર્પેન્ટીયર, હર્ટલ, વારન, સ્ટિવન્સન, ગ્લેસનેપ વગેરેના ઉલ્લેખ કરી શકાય.

## ૧૫. શ્વેતાંબર અને દિગ બર પર પરાઓ (સ પ્રકાયો કે પંચા) :

જૈન પરંપરા બે મુખ્ય વિભાગામાં વિભાજિત છે: ૧ શ્વેતાંબર, અને ર. દિગંબર. મહાવીરના સંઘમાં સચેલક અને અચેલક બંને પ્રકારના સાધુઓ હતા. 'સચેલક' અને 'શ્વેતાંબર' સમાન અર્થી છે તેમજ 'અચેલક' અને 'દિગંબર' શબ્દ સમાન ભાવ વ્યક્ત કરે છે. તેઓ તેમની વચ્ચે અંકચ જાળવી શક્યા. શ્વેતાંબર (શ્વેત અંબર=શ્વેત વસ્ત્ર) એટલે શ્વેત વસ્ત્ર ધારણ કરનાર સાધુઓ અને દિગંબર (દિક+અંબર=દ્વેત વસ્ત્ર) એટલે શ્વેત વસ્ત્ર ધારણ કરનાર સાધુઓ અને દિગંબર (દિક+અંબર=દિક–દિશા જ જેનું વસ્ત્ર છે તે) એટલે વસ્ત્રહીન સાધુઓ. પ્રથમ પ્રકારના સાધુઓમાં માનનાર શ્રાવક-શ્રાવિકાઓ શ્વેતાંબર કહેવાય છે, જ્યારે બીજાને માનનાર શ્રાવક-શ્રાવિકાઓ દિગંબર કહેવાય છે. જંણુસ્વામીના સમય-પર્ય ત બંને પરંપરાઓ વચ્ચે એકતાની ભાવના જળવાઈ રહી. ત્યારબાદ બંનેના પાતપાતાના અગ્રણીઓના માર્ગદર્શન હેઠળ બંનેનું અલગ અલગ ફાંટાઓમાં

# પૂ**વ'ભૂસિકા**

વિભાજન થયું. બંને સંપ્રદાયો વચ્ચે સામાન્ય તત્ત્વજ્ઞાનના સંબંધમાના મતભેદો મૂળભૂત સ્વરૂપના નથી અને બંને તેના હાઈને વ્યક્ત કરે છે. બંને શાખાએા ઉમાસ્વાતિ રચિત તત્ત્વાર્થાધેગમસૂત્રને અત્યંત પ્રમાણુમૂત ગ્રંથ માને છે. શ્વેતાંબર સંપ્રદાય પ્રમાણુમાં ઉદારમતવાદી છે, જ્યારે દિગંબર સંપ્રદાય રૂાઢસુસ્ત છે. શ્વેતાંબર સંપ્રદાય પ્રમાણુમાં ઉદારમતવાદી છે, જ્યારે દિગંબર સંપ્રદાય રૂાઢસુસ્ત છે. શ્વેતાંબર સંપ્રદાય પ્રમાણુમાં ઉદારમતવાદી છે, જ્યારે દિગંબર સંપ્રદાય રૂાઢસુસ્ત છે. શ્વેતાં-બરના શ્વેત વસ્ત્રો તેની શુદ્ધિ–પવિત્રતાના અર્થ સચવે છે. શ્વેતાંબરનું ઉદારમતવાદી દષ્ટિબિંદુ સ્વયં સ્પષ્ટ છે. તેઓ જૈન પર પરાના હાઈને છેાડવા સિવાય સમાજમાં પ્રચલિત નીતિરીતિ અને વર્તનવ્યવહારના ધારણુ માટે ગંભીર નિસ્બત વ્યક્ત કરે છે. શ્વેતાંબર–દિગંબર શાખાઓના ઉદ્ભવ પરત્વે ભિન્નભિન્ન મંતવ્ય પ્રવર્તે છે. આ વિભાજન ઈ.સ. ૮૩ (બીજા મતે ઈ.સ ૧૪૨)માં થયું હોવાનું મનાય છે.

# (અ) શ્વેતાંબર માન્યતા મુજબ દિગ બર પંથના ઉદ્ભવ :

શ્વેતાંબર ગ્રંથામાં દિગંબર પંથની ઉત્પત્તિના સંબંધમાં એક રસપ્રદ દંતકથા જોવા મળે છે. ઈ.સ. પછીના સૈકામાં રથવીરપુરમાં શિવભ્રૂતિ નામે એક ક્ષત્રિય હતા. તેણુ રાજા માટે અનેક યુદ્દોમાં વિજય પ્રાપ્ત કરતાં તે રાજાએ તેનું ખૂબ સન્માન કર્યું. આ સન્માનથી ઉન્મત ળની અહીં –તહીં ખૂળ ભટકી તે રાત્રે ખૂબ માેડેથી ઘેર પાછે કર્યો ત્યારે તેની પત્નીએ ઘરનાં દ્વાર ન ખાલ્યાં અને જ્યાં <mark>દારા</mark> ખુલ્લાં હોય ત્યાં તેને જવા જણાવ્યું. આર્ય કૃષ્ણ નામના જૈનસૂરિના ઉપાશ્રયનાં દાર ખુલ્લાં જોનાં તેણે તેમાં પ્રવેશ કર્યો અને તેની જાણ થતાં તે સાધુ થઈ ગયો. રાજાએ શિવસ્ર્તિને એક કીમતી શાલ (કામળી) આપી હતી જે તેને ખૂબ ગમી હતી. સાધુ માટે આવી આસક્તિ અયોગ્ય માની તે પરત કરવાની ગુરુઆત્રાનું પાલન ન થતાં ચરુએ તેને સુધારવાના શુભાશયથી તેની ગેરહાજરીમાં તેની કામળી **કડાવી નાખી.** શિવઞ્રૂતિ ઉપાશ્રયમાં આવ્યા ત્યારે તેને પાતાની આસક્તિ માટે ગુસ્સો આવતાં તેણે તે જ ક્ષણે પાતાનાં શરીર પરના સર્વ વસ્ત્રોના ત્યાગ કર્યો અને **બહેર કર્યું** કે મહાવીરની જેમ જ તે કેાઈપણ જાતનાં વસ્ત્રો પહેરશે **નહીં**. શિવભ્રતિને આ પ્રમાણે કરતા જોઈ તેની બહેન ઉત્તરાએ પણ તેનું અનુકરણ કરવા ધાર્યું, પરંતુ શિવભૂતિએ તેને તેમ કરતાં અટકાવી. આ રીતે મહાવીરના નિર્વાણ બાદ ૬૦૯ વર્ષે દિગંબર પંથની શરૂઆત થઈ એમ માનવામાં આવે છે. આ મતે સ્ત્રીએ નિર્વાણ પ્રાપ્ત કરી શકતી નથી.

### (ભ) દિગ ંભર માન્યતા પ્રમાણુ શ્વેતાંભર પ થના ઉદ્ભવ :

દિગંભર માન્યતા પ્રમાણે મગધ(બિહાર)માં ચંદ્રગ્રુપ્તના સમયમાં (લગભગ ઈ. સ. પૂર્વે ૩૧૦) કારમા દુષ્કાળ પડવો ત્યારે ગણધર ભદ્રભાહુ પોતાના ૧૨૦૦૦ શિષ્યો સાથે દક્ષિણમાં કર્ણાટક (મ્હૈસુર) તરક ચાલી નીકળ્યા, જ્યારે બીજા કેટલાક સાધુએો ભદ્રભાહુના શિષ્ય ગણધર સ્થૂલભદ્ર સાથે બિહારમાં રહ્યા. દુષ્કાળની કઠિનતાની પરિસીમાને લીધે ધર્માચારનું યોગ્ય પાલન અને ધર્મશાસ્ત્રોની યોગ્ય જળવર્ણી અશક્ય બની. દિગંબર રહેવું ઇષ્ટ મનાયેલ હોવા છતાં વ્યવહારમાં એ આચરણ અશકય નહીં તા પણ આતે કઠિન લાગતાં મગધમાં રહેલા સાધુએાએ નગ્નતાના એક્રીસાથે ત્યાગ કર્યો અને શ્વેત વસ્ત્રો ધારણ કર્યા. આ રીતે તેમણે મહાવીરની આજ્ઞા વિરુદ્ધનું આચરણ કર્યું. તેમને સમજાવવાના સ્થૂલભદ્રના પ્રયાસા સફળ ન થયા. દક્ષિણમાં ગયેલ સાધુઓએ આચારનું યોગ્ય પાલન કરેલ અને બિહાર પાછા કરતાં તેમણે ત્યાંના સાધુઓને આચારનું યોગ્ય પાલન કરેલ અને બિહાર પાછા કરતાં તેમણે ત્યાંના સાધુઓને આ શિથિલાચાર જોયે અને તેમણે તેમને ધર્મવ્યુત માન્યા. મગધમાં રહેલ સાધુઓએ નગ્ન સાધુઓને અત્યાગ્રહી માન્યા અને તેઓ ધર્માજ્ઞાનું અતિક્રમણ કરે છે એમ માન્યું. આ રીતે શ્વેતાંબર-દિગંબર પંથા અસ્તિત્વમાં આવ્યા. ધર્માજ્ઞાનું શબ્દશ: પાલન કરનાર દિગંબર કહેવાયા અને તેમાં થાડી છૂટછાટ મૂકનાર શ્વેતાંબર કહેવાયા.

(ક) ભેદ :

શ્વેતાંબર–દિગંબર વચ્ચે કેટલાક ભેદના મુદ્દાઓ નીચે મુજબ છે :

### ૧. તીથ'ંકરાેની મૂર્તિ સંબ'ધમાં :

શ્વેતાંબર અને દિગંબર મૂર્તિઓને ભિન્ન ભિન્ન પ્રતીકા આપે છે. શ્વેતાંબર પરંપરામાં મૂર્તિઓ મુગટ, રત્ના, વસ્ત્ર, સાના-ચાંદીના આભ્રુષણોથી સુશાભિત અને આરસપહાણુમાં કાચના નેત્રજાડિત હાેય છે, જ્યારે દિગંબર પરંપરામાં મૂર્તિઓ નગ્ન હાેય છે, તેમને કાેઈપણ પ્રકારે શણગારવામાં આવતી નથી અને આ મૂર્તિઓનાં લાેચન નીચાં ઢળેલાં હાેય છે.

# ર. મહાવીરના સ'બ'ધમાં :

(૧) શ્વેતાંબર માન્યતા સુજબ, દેવાન દા નામની બ્રાહ્મણુ સ્ત્રીની કુખે ગર્મા-ધાન થયું હાેવા છતાં મહાવીરના જન્મ ક્ષત્રિય સ્ત્રી ત્રિશલાદેવીની કુખે થયા હતા. ગર્સાધાન બાદ ૮૬મા દિવસે ઈન્દ્રદેવે આ ગર્ભ-પરિવર્તન કર્યું હાેવાની માન્યતા

## ′પૂ**વ'ભૂ**મિકા

છે. આચારાંગ, કલ્પસૂત્ર અને ભગવતીસૂત્ર એમ ત્રણ જૈન ગ્રંથામાં આ દંતકથાના નિર્દેશા છે.

દિગંબર દેવાનંદામાંથી ત્રિશલાદેવીમાં મહાવીરના ગર્ભના પરિવર્તનની સમગ્ર ઘટનાને અસંભવિત અને અવિશ્વસનીય ગણી કાઢે છે.

(૨) શ્વેતાંબર જીતનચરિતા મહાવીરને તેના બાલ્યકાળથી જ અત્યંત ચિત નશીલ હાેવાનું અને તેનાં પ્રારંભનાં વર્ષોમાં જ સંસારત્યાગની ઇચ્છાવાળાં હાેવાનું દશાર્વે છે, પરંતુ તેમના માતાપિતાની લાગણી ન દુભાય એટલા માટે જ તેઓ તેમની હયાતિમાં સંસારત્યાગ કરતા નથી. મહાવીર યશાદા નામની કન્યા સાથે લમ્રગ્ર થિથી જોડાયા હતા અને પ્રિયદર્શના નામની પુત્રીના પિતા પણ થયેલ.

દિગ બર મતે કાેઈપણ અન્ય રાજકુમારની જેમ જ મહાવારે પણ રાજમહેલના જીવનના સર્વ ઉપભાગો ભાગવ્યા હતા, પરંતુ ૩૦મા વર્ષે વસ્તુઓના ક્ષણભાગુર સ્વરૂપની પ્રતીતિ થતાં તેમણે તેમના માતાપિતાની હયાતિમાં જ અને તેમની ઇચ્છા વિરુદ્ધ એકાએક સંસારના ત્યાગ કર્યો. દિગ બરના મતે મહાવીરે કદી લગ્ન કર્યા જ નહોતા.

#### ૩. આધારપ્રંથે৷ સંખંધી :

શ્વેતાંબર દબ્દિવાદ લુપ્ત થયેા હેાવાનું અને ૧૧ અંગાે નાશ ન પામ્યા હેાવાનું માને છે, જ્યારે દિગંબર દબ્દિવાદ તેમજ ૧૧ અંગાે બંને લુપ્ત થયા હેાવાનું માને છે. સ્થૂલભવના નેવૃત્વ હેઠળં ઈ. સ. ૩૦૦ના અરસામાં પાટલીપુત્રમાં મળેલ સંઘની રાહબરી હેઠળ થયેલ અંગાના સંગ્રહની પુનર્વ્ય વસ્થાને દિગંબર અમાન્ય કરે છે. સૂત્રો સિવાયના પ્રંથાની યાદી બાબતમાં પણ બંને વચ્ચે ભિન્નતા છે. તદુપરાંત શ્વેતાંબરા સામાન્ય શ્રાવંકાને મૂળ પ્રંથાના વાચનની પરવાનગી આપતા નથી, જ્યારે દિગંબરા સામાન્ય શ્રાવંકાને આ ગ્રંથાના વાચનની છૂટ આપે છે.

#### ૪. સ્ત્રીએ સંબંધી :

શ્વેનાંબર માન્યતા મુજબ, સ્ત્રી પણ માેક્ષ પામી શકે છે અને તીર્થ કર પણ અની શકે છે અને તેથી તેએા સ્ત્રીને શ્રમણ સંઘમાં જોડાવાની છૂટ આપે છે. વર્તમાન ચાેવીસીમાં ૧૯મા તીર્થ કર મસ્લિનાથ સ્ત્રીના ભવમાં માેક્ષ પામ્યા હતા તેવી માન્યતા પ્રવર્તે છે. આમ સ્ત્રોના આત્માને પુરુષના આતમા કરતાં સ્ત્રી હેોવાને

#### જેનદર્શન

કારણે નિગ્ન કક્ષાના ગણવામાં આવ્યા નથી. દિગંબર સ્ત્રીને સંઘમાં જોડાવાની છૂટ આપતા નથી અને સ્ત્રી પુરુષ તરીકે જન્મ્યા બાદ જ માક્ષ અથવા તીર્થ કરતા દરજ્જો પ્રાપ્ત કરી શકે છે એમ માને છે.

#### પ. શ્રમણ સંબંધી :

શ્વેતાંબર સાધુઓ શ્વેત વસ્ત્ર પરિધાન કરે છે, જ્યારે દિગંબર નિર્વસ્ત્ર હોય છે એ આપણે આગળ દર્શાવેલ છે. આજે દિગંબર સાધુઓ ગણ્યાગાંકવા જ છે અને તેઓ એકાંત સ્થળે વસે છે.

શ્વેતાંબર શ્રમણને ૧૪ વસ્તુએા (ધોતી, ઉપરહ્યુંવગેરે) રાખવાની છૂટ છે. તે એક સ્થાનેથી અન્ય સ્થાને વિહાર કરતા વિચરતા રહે છે. દિગંબર શ્રમણને ર વસ્તુએા જ (મારપીંછાના રજોહરણ અને કમંડળ) રાખવાની છૂટ છે.

#### ૬. પેઠાપંચા સંબંધી :

શ્વેતાંબર સંપ્રદાયના ત્રણ પેટાપંથા છે : ૧. મૂર્તિ પૂજક, ૨. સ્થાનકવાસી, અને ૩. તેરાપંથી; જ્યારે દિગંબર સંપ્રદાયના નીચે મુજબ ત્રણ પેટાપંથા છે : ૧. વીસપંથી, ૨. તેરપંથી, અને ૩. તારણપંથી. મૂર્તિ પૂજક તીર્થ કરોની મૂર્તિ-પૂજા કરે છે. સ્થાનકવાસી પેટાપંથ (૧૫મી સઠી) મૂર્તિ પૂજા વિરોધી છે અને તેમના સાધુ-સાધ્વીએા મેં પર મુહપત્તી (સફેદ કપંડું) બાધે છે. તેરાપંથી (૧૮મી સઠી) પણ મૂર્તિ પૂજાનું સમર્થન કરતા નથી અને અન્ય પંથા સાથે તેમને અહિંસાના સંબંધમાં મતબેદ છે. વીસપંથી મૂર્તિ પૂજામાં ફળ-કૂલ વગેરેને ઉપયોગ કરે છે. તેરપંથી મૂર્તિ પૂજામાં કેવળ નિજીવ વસ્તુઓના જ ઉપયોગ કરે છે અને તારણપંથી (૧૫મી સઠી) પૂજામાં મૂર્તિને સ્થાને ધર્મ થયેને રાખે છે.

શ્વેતાંબર અને દિગંબર સંપ્રદાયેા વચ્ચેના મતભેદો-તકાવતા મૂળભ્રુત છે જ નહીં.

" સ્ત્રીઓને મુક્તિ મળે નહીં", "દેહધારી કેવળત્તાની ભાજન કરે નહીં" વગેરે ળાખતાે અને વસ્ત્ર ન પહેરવું વગેરે સાધુના આચારવ્યવહાર સિવાય બાષ્ટી બધું પ્રાયઃ દિગંબર અને શ્વેતાંબર સંપ્રદાયમાં સરખું છે. એકબીજાના તર્કશાસ્ત્રોને તેઓ સ્વીકારે છે. જૈનધર્મના મુખ્ય સિદ્ધાંત જે સ્યાદ્ધાદ છે તેનું તેઓ બંને એકસરખા ઉત્સાહથી સમર્થન કરે છે. આથી તેઓ પરસ્પર સાધર્મિક\* છે. બંને સંપ્રદાયો વચ્ચેના ભેટે કઠી તીવ્ર સ્વરૂપ ધારહ્યુ કર્યું

\* સુનિશ્રી ન્યાયવિજયજી, જૈનદર્શન, પૃ. ૧૩, કૂટનાટ.

#### 'પૂ**લ'**ભ્રુ**મિકા**

નથી. વળી, એક સંપ્રદાય અન્ય સંપ્રદાયના આધ્યાત્મિક અને આધિભૌતિક ગ્રંથાેના પણ ઉપયોગ કરે છે અને એક સંપ્રદાયના વિદ્વાનાએ અન્ય સંપ્રદાયના ગ્રંથા પર ટીકાંએા પણ લખી છે.

#### ૧૬. શું જૈન દર્શન નિરીશ્વરવાદી છે ?

ભારતીય દર્શનના આસ્તિક અને નાસ્તિક એવા બે વિભાગે৷ છે અને તેમાં બૌદ્ધ દર્શન અને ચાર્વાકદર્શન સાથે જૈન દર્શનને પણ નાસ્તિક વિભાગ હેઠળ વર્ગીકૃત કરવામાં આવે છે. ભારતીય પર પરામાં 'નાસ્તિક' શબ્દ ત્રિવિધ અર્થમાં પ્રયોજ્ય છે: (૧) સ્ટિયુ પછીના જીવનમાં અશ્રદ્ધા, (૨) વેદની સત્તામાં અશ્રદ્ધા, અને (૩) ઈશ્વરમાં અશ્રદ્ધા.

જૈન દર્શન 'નાસ્તિક' શબ્દના પ્રથમ અર્થમાં 'નાસ્તિક' નથી. જૈન મતે વર્તમાન જીવનના અંત અર્થાત્ સ્ત્યુ એ જીવનના અંત નથી, અસ્તિત્વ-લાપ નથી. સ્ત્યુ પછી કશું અસ્તિત્વમાન રહેતું નથી એવું જૈન મંતવ્ય નથી. જૈન દર્શન કર્મ-સિદ્ધાંત અને આત્માના પુનર્જન્મના સિદ્ધાંતને સ્વીકારે છે. જૈન દર્શન નિર્દિષ્ટ જીવની ચાર ગતિએ જૈન દર્શનને સ્થૂળ નાસ્તિક દર્શન ન હોવાનું સ્પષ્ટપણે દર્શાવે છે. આપ્યાત્મિક ઉત્ક્રાંતિની ગ્રેણીમાં માનવી નિમ્ન ક્લાએ સરી ન પડે તે માટે માનવીને નીતિમય જીવન જીવવાની જૈન દર્શનની સલાહ અને કર્મ-જંજીરોમાંથી પૂર્ણુ મુક્તિ માટેના તેના આગ્રહ જૈન દર્શનને સ્પષ્ટપણે ચાર્વાક જેવા નાસ્તિક દર્શનથી જુદું પાડે છે.

'નાસ્તિક' શળ્દના ખીજા અર્થમાં જૈન દર્શન શંકાતીતપણે અવૈદિક દર્શન છે. જૈન દર્શન વેદની સત્તા અને પ્રમાણભૂતતાને સ્વીકારતું નથી, પરંતુ આ કંઈ માનવ-પરિસ્થિતિના ચિંતનાત્મક અને તાત્ત્વિક પૃથક્કરણમાંની અશ્રદ્ધાને લીધે નથી. જૈન મનોવિત્તાન, તત્ત્વવિત્તાન અને ગ્રાનમીમાંસા એ હક્રીકતના વિધાયક પુરાવાએ છે કે જૈન દર્શન વૈદિક સત્તાના અસ્વીકાર તાત્ત્વિક ચિંતન પ્રત્યેના અણગમાને લીધે કરતું નથી. જૈન પરંપરાને તેના પોતાના ચિંતકા અને પ્રજ્ઞજનાની શ્રેણી છે તેમજ તાત્ત્વિક ડહાપણ સમાવિષ્ટ કરતા પવિત્ર ગ્રંથા પણ છે. જૈના આ ગ્રંથાને પ્રમાણભૂત માને છે. જૈન મતે, આ ગ્રંથા સમ્યગ્ (સાચું-યથાર્થ) ગ્રાન આપે છે, કારણ કે તેમાં એવી વ્યક્તિઓનાં ઉચ્ચારણા છે, જેઓ સાંસારિક જીવન જીવ્યા હતા પરંતુ જેમણે પોતાના સાચા ગ્રાન અને સાચા આચરણ દ્વારા પોતાની જાતને પૂર્ણ બનાવી હતી.

નાસ્તિક શબ્દનું ત્રીજું અર્થધટન અત્યાંત મહત્ત્વપૂર્ણ છે. કારણ કે ''નાસ્તિક' શબ્દની સામાન્ય સમજ તેને અનિવાર્ય રીતે 'નિરીશ્વરવાદ' શબ્દની સમાન માને છે. જૈન દર્શનને નિરુપાધિક રીતે નિરીશ્વરવાદી હેાવાનું કહેવું એ અયોગ્ય અને અતાત્ત્વિક બંને છે, કારણ કે જૈન દર્શન સર્વોપરી રીતે વૈયક્તિક ઈશ્વર−સર્જક ઈશ્વર−નેા જ માત્ર ઇન્કાર કરે છે, ઈશ્વરત્વ સ્વયંનેા નહીં. જૈન <sup>-</sup>દર્શન માનવીને ઈશ્વરત્વની કક્ષાપર્ય તે લાવી મૂરે છે અને સમ્યક્ષ જ્ઞાન−દર્શન− –ચારિત્ર્ય અને સ્વચ્છ જીવન દ્વારા શક્ય તેઠલું ઈશ્વરત્વ નજઠીક પહેાંચવાની તેન ંપ્રેરણા આપે છે. અહીં ઈશ્વરના પ્રત્યયનું ગહેન વિશ્લેષણ જોવા મળે છે. વિશ્વનાં માેટા ભાગનાં દર્શનામાં ઈશ્વરની કલ્પના દષ્ટિગાેચર થાય છે. ઈશ્વરને સંપૂર્ણ <sup>-</sup>સર્વોપરી, પાવત્ર, સર્વશક્તિમાન, સર્વગ્ર, સર્વવ્યાપક, સચ્ચિદાનંદ સ્વરૂપ માનવામાં આવે છે. તે સર્જંક, પાલક અને સંહારક તેમ જ ઉદ્ધારક છે. સૃષ્ટિ પરિણામ છે અને ઈશ્વર તેનું સર્વોપરી કારણ છે. કાર્યકારણ નિયમ મુજબ ુજ્યારે આમ માનવામાં આવે ત્યારે અનવસ્થાદાષ થાય છે. તદુપરાંત ઈશ્વર સબ્ટિના સર્જક છે એમ કહીએ ત્યારે ઈશ્વરમાં સર્જનની ઇચ્છા નિર્દિષ્ટ થાય છે. ઇચ્છા અભાવરૂપ વસ્તુ કે હકીકતની નિર્દેશક છે અને ઈશ્વર અપૂર્ણ હોઈ શકે નહીં. આ રીતે સર્જક ઈશ્વરનાે ખ્યાલ ઈશ્વરને માનવી બનાવે છે અને તેને જરૂરત અને અપૂર્ણુતાની નિમ્ન કક્ષાએ લાવી મૂંક છે. સંસારમાં પાપ, દુઃખ, હદો, ગરીખી, યાતના, અસમાનતા વગેરે હેાવાનું કારણુ શું છે <sup>કુ</sup> ઈશ્વર જ્યારે શુભ તત્ત્વ છે, સર્વશક્તિમાન છે, સંપૂર્ણું છે ત્યારે તે આવું બધું કેમ પ્રવર્તવા ેટે છે <sup>?</sup> તદ્દપરાંત, જ્યારે ઈશ્વર સર્વ શક્તિમાન અને સર્વગ્ર<sup>ે</sup>છે ત્યારે પાપી જીવા અને ખાસ કરીને તેના અસ્તિત્વને ઇન્કારનાર (નાસ્તિક) જગતમાં ક્રેમ છે ?

(૧) આચાર્ય જિનસેન પૂછે છે:

"જો ઈશ્વરે વિશ્વનું સર્જન કર્યું હોય તો તે તેના સર્જન પૂર્વે કચાં હતો ? જો તે દિક્(અવકાશ)માં ન હોય તો તેણુ વિશ્વને કચાં સ્થિત કર્યું -સ્થાન આપ્યું ? ઈશ્વર જેવા અરૂપી અને અ–ભૌતિક દ્રવ્યે ભૌતિક સબ્દિ કેવી રીતે સર્જી ? જો સામગ્રી પહેલેથી જ અસ્તિત્વમાન હોવાનું માની લઈએ તા પછી શા માટે સબ્દિ સ્વયંને જ અનાદિ ન માનીએ ? જો સર્જક અસર્જિત હોય તો સબ્દિ સ્વયંને જ શા માટે આત્મ–અસ્તિત્વમાન ન માનીએ ? શું ઈશ્વર આત્મનિર્ભર છે ? જો તે હોય તો તેણુ સબ્દિનું સર્જન કર્યું ન હોત. જો તે ન હોય તા, સામાન્ય કુંભકારની જેમ જ તે કાર્ય માટે અસમર્થ હોત, કારણ કે ધારણા મુજબ માત્ર પૂર્ણ તત્ત્વ જ તેને સર્જી શકે છે." (૨) કલિકાલસર્વજ્ઞ હેમચંદ્રાચાર્ય લખે છે :

"જે પ્રત્યેક અસ્તિત્વમાન પદાર્થને કર્તા હેાય, તેા કર્તા સ્વયંને અન્ય કર્તા વગેરે દ્વારા જ સમજાવી શકાય. આ વિષચક્રથી મુક્ત થવા માટે આપણે એક અનાદિ સ્વયં સ્પષ્ટ કારણ, ઈશ્વર માનવું પડે. પરંતુ એક તત્ત્વને આત્મ-અસ્તિત્વમાન હેાવાનું માનવામાં આવે તેા પછી શા માટે બીજા અનેકને પણુ અનાદિ અને નિત્ય ન કહી શકાય <sup>શ</sup>...(તેથી) વિશ્વના પ્રથમ કારણના અસ્તિત્વને. માનવાની આવશ્યકતા નથી. "

સહિટની વૈવિધ્યતાને કાળ, સ્વભાવ, નિયતિ, કર્મ અને પુરુષાર્થ એ પાંચ સહકારી પરિસ્થિતિઓ સાથે સંલગ્ન કરી શકાય. સમય્ર વિશ્વ અનાદિ અને અનંત છે એમ જૈન દર્શન માને છે. તેની ઉત્પત્તિ માટે એક કે અન્ય સર્જકની કલ્પના માત્ર અજ્ઞાનનું પરિણામ છે. જગત નિયત અને શાક્ષત છે. તે તેના નિયમ અનુસાર વર્તે છે.

જૈન મતે, વિશ્વ-ગૈચિત્ર્ય કર્માધીન છે. કર્મ અને તેના કળ વચ્ચે કાેઇપણ સત્તા (ઈશ્વરસમેત) વિક્ષેપ કરી શકે નહીં. જીવ ઈચ્છે તે કર્મ કરવા સ્વતંત્ર છે પરંતુ પસંદગી અક્ષર છે અને કરેલાં કર્માના પરિંણામાંથી છટકી શકાય નહીં. ઈશ્વર કે અન્ય કાેઈ તેમાં ફેરક્ષર કરી શકે નહીં. જૈન દર્શનની આ વિશિષ્ટતા છે. જૈન દર્શનનો આ સિદ્ધાંત તેને ખ્રિસ્તી, મુસ્લિમ, હિન્દુ દર્શનોથી ભિન્ન પાડે છે. કોઈ ઈશ્વર કે તેના પયગંબર કે તેના દૂત માનવ જીવનમાં દરમ્યાનગીરી કરી શકે નહીં. વ્યક્તિ (જીવ) જ પોતાના કર્મા માટે પ્રત્યક્ષ રીતે અને અનિવાર્ય રીતે જવાબદાર છે. કર્મનો ક્ષય થતાં જીવ મુક્ત બને છે.

મુક્તાત્મા એટલે જ ઈશ્વર. ઈશ્વરત્વ અને મુક્તાવસ્થાનાં લક્ષણો સમાન છે. જેના સર્વ કર્મા ક્ષય પામ્યા હોય તે ઈશ્વર છે. ( વરિજ્ઞીળ स≢હિकर्मा ईश्वरः । ) 'ઈશ્વર' શબ્દને અર્થ સમર્થ – પૂર્ણુ છે. છવ સમ્યગ્ જ્ઞાન – દર્શન – ચારિગ્ય – ના સાધન દ્વારા પૂર્ણુ સ્થિતિ પ્રાપ્ત કરી શકે છે. આ પૂર્ણુવસ્થા એટલે જ ઈશ્વરત્વ. આત્મા સ્વ-રૂપ વિકાસ દ્વારા ઈશ્વર બની શકે છે. જૈન દૃષ્ટિએ આત્મા તેના પૂર્ણુ રૂપમાં ઈશ્વર છે. પ્રત્યેક વ્યક્તિમાં ઈશ્વરત્વનું જન્મજાત સ્વરૂપ છે. વ્યક્તિગત પ્રયાસ – સાહસ છવ માટે ઈશ્વર – સ્થિતિની પ્રાપ્તિની કેડી કંડારે છે અને ત્યાં પહેાંચતાં આત્મા પોતાના મૂળ સ્વરૂપે – જ્યોતિર્મ થયિત્સ્વરૂપે પૂર્ણુ પ્રકાશમાન થાય છે. અહીં મુક્તાત્માની વ્યક્તિમતાના લોપ થતા નથી, પરંતુ તેની વ્યક્તિગત હસ્તી આ સ્થિતિમાં જારી રહે છે. મુક્તાત્માએ વિશ્વની ટે!ચે જાય છે અને ન્હમેશાં ત્યાં વસે છે. તેઓ જીવન-મૃત્યુના ફેરા(સંસાર)માંથી અલિપ્ત-મુક્ત ચયા હોય છે અને તેથી તેના પર કાેઈ પ્રભાવ પડતા નથી તેથી સર્વાપરી -શાસક-સર્જક-નિયંતા-નાં કાર્યોનું આરોપણ તેમનામાં શકચ નથી. સંસારમાં -રહેલા જીવાને શાસ્વત દેવા માની શકાય નહીં. આ અર્થમાં ઈશ્વરના દરજ્જ કરતાં તીર્થં કર-પદ વધુ ઇચ્છનીય છે. તીર્થં કરપદ-પ્રાપ્તિ જીવનનું પરમ લક્ષ્ય છે અને તીર્થં કર માનવતા સમક્ષ એવું ઝળહળતું ઉદાહરણ છે કે જે તેને ખાતરી આપે છે કે આધ્યાત્મિક પૂર્ણતા વાસ્તવમાં પ્રાપ્ય છે અને તે માત્ર ચિંતનાત્મક મૂલ્ય માત્ર નથી. આ રીતે, જૈન નિરીશ્વરવાદ તાત્ત્વિક ચિંતનની ફળ્યુતિરૂપ છે અને તેથી તે સરળ નિરીશ્વરવાદ (જે તાત્ત્વિક ચિંતન વિના, દબ્દિગાચર ન થાય તેના ઇન્કાર કરે છે તે) કરતાં ભિન્ન છે.

ાઇ જીરના અસ્તિત્વ માટેની નૈયાયિકાેની સાબિતીઓનું ખંડન : જૈન તત્ત્વગ્ના નૈયા ચિકાેની ઈજીરના અસ્તિત્વ માટેની સાબિતીએાનું ખંડન કરે છે, તેથી આપણે અહીં તેના નિર્દેશ કરીશું. નૈયાયિકાેના મતે, પરિણામ તરીકે સચ્ટિ ખુદ્ધિશાળી કારણ સૂચવે છે અને તે ઈશ્વર છે.

જૈન તત્ત્વગ્નો દર્શાવે છે કે સામાન્ય પરિણામનું કારણ યુદ્ધિશાળા માનવી હોય છે એ સાદશ્યને આધારે દલીલ કરીએ કે સબ્દિ(પરિણામ)ને તેના કારણ તરીકે ઈશ્વર છે તો આપણે એમ માનવું જોઈએ કે માનવીની જેમ ઈશ્વર પણ ન્સપૂર્ણ છે. બીજી બાજુએ બે કાર્ય-કારણ પ્રકારા વચ્ચેનું સામ્ય નોંધપાત્ર નથી એમ કહેવામાં આવે તો નૈયાયિકા તેમણે તારવેલ નિષ્કર્ષનું સમર્થન કરી શક નહીં. પાણીની વરાળ ધુમાડા સમાન છે, તેથી ધુમાડાની જેમ પાણીની વરાળ પરથી અગ્નિનું અનુમાન કરવું યોગ્ય નથી. પરિણામ તરીકે સ્બ્દિ અન્ય પરિણામા કરતાં ભિન્ન છે (અને તેથી ભિન્ન પ્રકારના કારણનું સમર્થન કરી શકા ગ્વા ત્રીજો વિકલ્પ જૈન તત્ત્વન્ન સ્વીકારતા નથી, તેના મતે ક્રસિક રીતે નાશ પામતાં ઘર જેવાં સામાન્ય પરિણામ અને સ્બ્દિ-સર્જન સંબંધી કારણ વિશે અત્યંત મહત્ત્વપૂર્ણ બાબત એ છે કે કારણ અદબ્દ છે અને તેથી આપણે એ પણ સ્વીકારવું જોઈએ કે બ્રુદ્ધિશાળી વ્યક્તિઓ દ્વારા જ વિનાશ પણ ઉદ્દભવે છે. સામાન્ય સજર્કના સાદશ્યના આધારે આગળ વધતાં, જૈન તત્ત્વન્ન દલીલ કરે છે કે સ્બ્દિના કારણ તરીકે ઈશ્વરને શરીર હોવું જોઈએ. આપણે કોઈપણ

્ણુદ્ધિશાળી સજર્કને શરીરવિહાેણા જોયેલ નથી અને તેથી જૈન મતે, સબ્ટિના 'સર્જકના કિસ્સામાં પણ આથી ભિન્ન હેાવું જોઈએ નહીં. જૈન તત્ત્વન્ન અન્ય શકચતાઓનું પણ પૃથક્કરણ કરે છે. દેહવિહોણા ઈશ્વરના અસ્તિત્વના સ્વીકાર કરીએ અને સર્જન માટે તેને જવાબદાર માનીએ. સર્જન (૧) કાં તેા તેના વ્યક્તિગત તરંગને લીધે હોય, (૨) કાં તા માનવીનાં સારાં-પ્રુરાં કાર્યોને લીધે હોય, (૩) કાં તા માનવી પર ઈશ્વરની કૃપાને લીધે હોય, (૪) અથવા તા સર્જન સ્વયં ઈશ્વરે માનેલ રમત તરીકે હોય. જૈન મતે, આ ચારમાંના કોઈપણ વિકલ્પ ઈશ્વરને પૂર્ણ તત્ત્વ તરીકેની પ્રતિષ્ઠા આપતા નથી. (૧) પ્રથમ વિકલ્પ સંબ્દિને નિયંત્રિત કરતા સર્વ પ્રાકૃતિક નિયમાને કારાણે મૂકે છે. (૨) બીજો વિકલ્પ સંબ્દિને નિયંત્રિત કરતા સર્વ પ્રાકૃતિક નિયમાને કારાણે મૂકે છે. (૨) બીજો વિકલ્પ સ્વીકારતાં, ઈશ્વરનું સ્વાતંત્ર્ય હણાય છે, કારણ કે આ કિસ્સામાં તે માનવીના સારા-માઠા અનુભવા માટે જવાબદાર રહેતા નથી. (૩) ત્રીજો વિકલ્પ પણ સંતાષકારક નથી, કારણ કે આ જગતમાંની યાતનાની હાજરીની સમજૂતી આપવા તે સમર્થ નથી. આ સંદર્ભમાં સારાં અને ખરાબ કાર્યોને સુખ અને દુઃખ માટે જવાબદાર માનવામાં આવે તા ઈશ્વર અનાવશ્વ્યક તત્ત્વ બની રહે છે. (૪) અંતિમ વિકલ્પ ઈશ્વરના ભાગે લક્ષ્યહીનતા સૂચવે છે. જૈન ચિંતક દર્શાવે છે કે આ સર્વ દલીલોના આશાય એ છે કે ઈશ્વરના અસ્તિત્વ માટેની દલીલ સંપૂર્ણ રીતે વિરાશાજનક, નિરથર્ક કાર્ય છે અને વધુ સારા વિકલ્પ તા આ ધારણાના સદતર ત્યાગ છે.

સગ્નાપન : જૈન દર્શન પ્રચલિત અર્થમાં ઈશ્વરના ઇન્કાર કરે છે તેમ છતાં તેને નિરીશ્વરવાદી કહી શકાય નહીં. જૈન દર્શન આત્મા, સર્વદ્ય, તીર્થં કર, સ્વર્ગ, પરલાક, વગેરેના અસ્તિત્વને તેમજ સુક્તિ-માક્ષના સિદ્ધાંતમાં માને છે. અલબત્ત, માક્ષ કે અન્ય કાેઈપણ પ્રકારની સિદ્ધિ અર્થે સ્વતંત્ર ઈશ્વરની કલ્પનાને અહીં કાેઈ સ્થાન નથી. જૈન મતે, આત્મા પરમાત્મા-ઈશ્વર બની શકે છે. આમ, જૈન-દર્શન ઈશ્વરમાં, દેવત્વમાં અને અનેક દેવામાં માને છે. જૈના તીર્થં કરોને પૂજ-નીય, વંદનીય માને છે. અહીં જિન કે તીર્થં કર માનવજાત માટેના આદર્શ છે. અહીં જિન કે તીર્થં કર દેવની ઉપાસના ઈશ્વરને પ્રસન્ન કરવા માટે નથી પરંતુ પોતાના હૃદય-ચિત્ત-ની શુદ્ધિ અર્થે છે. સારાયે દુઃખાના ઉત્પાદક રાગ-દેવના નિવારણાર્થે રાગ-દેવને જીતનાર જિનેશ્વરનું અવલંબન પરમ ઉપયોગી અને આવશ્યક માનવામાં આવે છે.

#### પ્રકરણ ૨

# कैन तत्त्वविज्ञान

### (Jain Metaphysics)

# १. प्रास्ताविङ (Introductory) :

ખ્રેડલે દર્શાવે છે તેમ તત્ત્વવિજ્ઞાન માત્ર આભાસની વિરુદ્ધ વાસ્તવિકતા− (Reality)ને જાણુવાના પ્રયાસ છે. તે વાસ્તવિકતા, અસ્તિત્વ, તત્ત્વ કે દ્રવ્યના અંતિમ સ્વરૂપને સમજવાના અને ગ્રહણ કરવાના પ્રયાસ છે. વાસ્તવિકતા તત્ત્વ-વિજ્ઞાનનાે ચાવીરૂપ પ્રત્યય છે અને તેમાં જીવન અને જગતના ખ્યાલના સમાવેશ થાય છે. પ્રત્યેક દર્શન વિશ્વના અસ્તિત્વને સ્વીકારે છે, પરંતુ તે પ્રત્યેક તેના વિશિષ્ટ દષ્ટિભિંદુથી તે**ને** સિદ્ધ કરવા મથે છે. આ રીતે, વિશ્વનું પ્રત્યેક દર્શન લાેકના સ્વરૂપને સમજવાના પ્રયાસ છે. લાેક અનુભવના વિષય છે, મૂર્ત જગત છે. વાસ્તવમાં અલેાક પણુ લાેક જ છે. જૈન તત્ત્વવિત્રાન વાસ્તવિકતાના સ્વરૂપ અંગે ચર્ચા કરે છે. વાસ્તવિકતાની આ સૃષ્ટિમાં લાેક અને અન્લાેકના સમાવેશ થાય છે. લાેક (મૂર્ત જગત) આપણા અનુભવના વિષય છે અને અ-લાેક આથી પર છે અને તેમાં શુદ્ધ અવકાશના સમાવેશ થાય છે. જૈન તત્ત્વવિજ્ઞાન દુષ્ટાના મનની બહાર સ્વતંત્ર રીતે અસ્તિત્વમાન એવી સપ્ટિને નિર્દેશે છે. આમ, સષ્ટિ અહીં મનની રચનામાત્ર નથી પરંતુ તેને સ્વતંત્ર અસ્તિત્વ છે. આમ જૈનદર્શન વાસ્તવવાદી છે. સંગ્રહ નયના દબ્ટિબિંદુથી, દ્રવ્ય−સત્ એક છે, વાસ્તવિકતા એક છે અને આ વાસ્તવિકતા અસ્તિત્વ (સત્ ) છે. સત્ એકમાત્ર દ્રવ્ય છે (એક-તત્ત્વવાદ), જૈન સત્તામીમાંસા (Ontology) સત્ના સ્વરૂપની ચર્ચા કરે છે. ર્જૈન તત્ત્વવિજ્ઞાન (Metaphysics) વિશ્વને જીવ અને અજીવ (જેમાં પુદ્દગલ, ધર્મ, અધર્મ, આકાશ અને કાળના સમાવેશ થાય છે તે ) એવા બે સ્વતંત્ર પદાર્થી (Categories)માં વિભાજિત કરે છે (દૈતવાદ). જૈન તત્ત્વવિનાનમાં જીવ, પુદ્દગલ, ધર્મ, અધર્મ આકાશ અને કાળ એમ કુલ ષડદ્રવ્યની ચર્ચાવિચારણા કરવામાં આવે છે ( અનેકતત્ત્વવાદ ). જૈન તત્ત્વવિજ્ઞાન આ રીતે વાસ્તવાદી અને અનેકત્ત્વવાદી છે, કારણ કે તે પદાર્થો અને જવાની અનેકતામાં માને છે અને આ પ્રત્યેક વાસ્તવિક છે અને આપણા જ્ઞાનના પદાર્થા પણુ વાસ્તવિક છે, માત્ર વિચારા નથી એમ પણ માતે છે.

# २. जैन सत्ताभीभांसा (Jaina Ontology):

ા ૧. **વાસ્તવિકતા માટેના પર્યાયવાચી શ**બ્દ્વાે (Synonyms for Reality) :

જૈન દર્શનમાં વાસ્તવિકતા માટે સત્, સત્તા, તત્ત્વ, અર્થ, પદાર્થ, વગેરે પર્યાય-વાચી શબ્દોનો ઉપયોગ કરવામાં આવે છે. અન્ય ભારતીય દર્શનો આ શબ્દો સમાન અર્થમાં પ્રયોજતા નથી. વૈશેષિક દર્શન 'પદાર્થ' શબ્દ દ્રવ્ય, ગુણુ, કર્મ, સામાન્ય, વિશેષ, સમવાય અને અભાવ એ બધા માટે ઉપયોગમાં લે છે. પણુ 'અર્થ' શબ્દ દ્રવ્ય, ગુણુ અને કર્મ એ ત્રણુ પદાર્થો માટે અનામત રાખે છે. ન્યાય દર્શન દ્વર, ગુણુ અને કર્મ એ ત્રણુ પદાર્થો માટે અનામત રાખે છે. ન્યાય દર્શન 'સત્' શબ્દના ઉપયોગ તેના ૧૬ પદાર્થો માટે કરે છે. સાંખ્ય દર્શન તેના પુરુષ અને પ્રકૃતિના સિદ્ધાંતા માટે તત્ત્વ શબ્દ પ્રયોજે છે. અન્ય ભારતીય દર્શના જેમ જૈન દર્શન પણુ વાસ્તવવાદી છે પરંતુ અહીં વાસ્તવિકતા, સત્, દ્રવ્ય, પદાર્થ વગેરે શબ્દો વચ્ચે કોઈ ભેદ નથી.

જૈન તત્ત્વવિજ્ઞાન સત્-દ્રવ્ય~નું તત્ત્વવિજ્ઞાન છે. સત્ તેનું તાત્ત્વિક અધિષ્ઠાન છે.

#### ર, વાસ્તલિકતાની વ્યાખ્યા : સત્ અને અસ્તિત્વ :

(Definition of Reality; Reality and Existence)

ઉમાસ્વાતિ વાસ્તવિકતા માટે 'તત્ત્વ' શબ્દને સ્થાને 'વ્રબ્ય' શબ્દને પ્રયોગ કરે છે. આમ, વ્રબ્ય અને વાસ્તવિકતા વચ્ચે અહીં કાેઈ ભેદ નથી. વાસ્તવિકતા વ્રબ્ય છે અને વ્રબ્ય વાસ્તવિકતા છે. આગળ દર્શાવ્યા મુજબ, સંગ્રહ નયના દ્રબ્ટિ બિંદુથી, વ્રબ્ય એક છે, સત્ એક માત્ર વ્રવ્ય છે. આ દબ્ટિએ, ચેતન-જર, સામાન્ય-વિશેષ, સાતા-ત્રેય, એક-અનેક વચ્ચે કાંઈ ભેદ નથી. ઉમાસ્વાતિ વ્રવ્યની વ્યાખ્યા સત્ દ્વારા કરે છે. સત્ વ્રબ્યનું લક્ષણ છે-મત્ द्रव्य જ્જ્ળમ । આમ, સત્-અસ્તિત્વ-સત્તા એ વાસ્તવિકતાના મુખ્ય અને આવશ્યક માપદંડ છે. જે અસ્તિત્વમાન હોય તે વાસ્તવિકતાના મુખ્ય અને આવશ્યક માપદંડ છે. જે અસ્તિત્વમાન હોય તે વાસ્તવિક છે. અસ્તિત્વમાં સર્વ કંઈ સમાવિષ્ટ છે. બીજન શબ્દોમાં કહીએ તેા, અસ્તિત્વ (સત્) વાસ્તવિકતા છે અથવા વાસ્તવિકતા અસ્તિત્વ (સત્) છે. અસ્તિત્વ વ્રવ્ય છે. આ દબ્ટિએ, સર્વ કંઈ એક છે, કારણ કે સર્વ કંઈ અસ્તિત્વમાન છે-બ્રર્થમેન્દ્ર સ્ટ્રવિજ્ઞેષાત્ । સ્થાનાંગ સત્રમાં 'એક આત્મા', 'એક વિશ્વ' (ત્રને બાગ) જો સો ( વગેરે ખ્યાલા જેવા મળે છે. આ ખ્યાલ ઉપનિષદના 'સત્ય તે એક જ છે પરંતુ વિદ્વાનો તેને અનેક પ્રકારે વર્ણવે છે'

ลิ. 3

-एकं मन् विप्रा बहुषा वदन्ति। એવા ખ્યાલ સાથે સામ્ય ધરાવે છે. સંગ્રહ નયના દષ્ટિબિંદુથી અદૈત-એકત્વ-ના ઉપરાક્ત ખ્યાલ યથાર્થ છે અને તે શંકરાચાર્યના નિરપેક્ષ આદર્શવાદ અને પ્રેડલેના 'અનુભવ'ની સમીપ પહેાંચે છે. આપણી છુદ્ધિ આ સમગ્ર વાસ્તવિકતાનું વર્ણુન કરી શકે નહીં, પરંતુ અંતઃસ્કૃરણા દ્વારા જ તેના સાક્ષાત્કાર કરી શકાય અને આ માત્ર કેવલીને જ સુલભ છે.

અનુયોગદ્વાર સૂત્ર મુજબ, દ્રવ્ય વાસ્તિવકતાના સાર્વત્રિક માપદંડ છે. ઉમાસ્વાતિ દ્રવ્યના આ શાસ્ત્રોક્ત ખ્યાલને 'સત્'માં વિકસાવે છે અને અહીં દ્રવ્ય અને સત્ વચ્ચે કોઈ બેદ પાડવામાં આવતા નથી. તેમની ભાષા શાસ્ત્રસ મત કરતાં તાત્ત્વિક સવિશેષ છે. જૈન સૂત્રોમાં વાાસ્તવિકતાના માપદંડ તરીકે 'સત્' ને બદલે 'દ્રવ્ય' શબ્દપ્રયોગ જોવા મળે છે. ઉમાસ્વાતિના 'સત્'ના ખ્યાલ વેદાંત અને ન્યાય–વૈશેષિક દર્શનાના અપરિવર્તનશીલ નિરપેક્ષ શાશ્વતતા તરીકે 'સત્'ના ખ્યાલ કરતાં ભિન્ન છે જે નીચે વર્ણવેલ 'સત્'નાં લક્ષણો દ્વારા સ્પષ્ટ થશે.

૩. સત્ત નંસ્વરૂપ : સત્નાં લક્ષણેા :

(Nature of Sat: Characteristics of Sat) :

ઉમાસ્વાતિના મતે, સત્ વાસ્તવિકતાના માપદંડ છે. સત્ ઉત્પાદન-વ્યય-ધ્રીવ્યયુક્ત છે. (**૩**શ્વા**દ્ર-વ્યય**-ધ્ર**ી•્યયુ**જ્ત કત્।) સત્ ત્રયાત્મક છે. સત્ને આ બણુ લક્ષણો છે. સત્ શાશ્વત અને અપરિવર્તનશીલ સ્વરૂપનું નથી. સત્નાં પ્રથમ બે લક્ષણો (ઉત્પાદ અને વ્યય) વાસ્તવિક્તાનાં ગતિશીલ પાસાં–અંશા છે, બ્યારે તેનું છેલ્લું લક્ષણ તેનું સ્થિર-સ્થાયી પાસું-અંશ છે. આ ત્રણેમાં પરસ્પર અવિનાભાવ છે, એકબીજા વિના એક ક્ષણ પણ રહી શકતાં નથી. હવે આપણે 'સત્'ના આ પ્રત્યેક લક્ષણ અંગે વિગતવાર જોઈશું.

૧. ઉત્પાંડ (origination) : જ્યારે ડ્રવ્ય તેના નિજી સ્વરૂપને, તિલાંજલિ આપ્યા વિના ઉત્પન્ન થાય ત્યારે તે 'ઉત્પાદ' કહેવાય છે. દા. ત., ઘડાે માટીમાંથી માટીનું સ્વરૂપ છાડવા વિના ઉત્પન્ન થાય છે. ઉત્પાદના અર્થ અહીં શન્યમાંથી સર્જન થતાે નથી, પરંતુ તેના અર્થ નવું પરિવર્તન–રૂપાંતર કે સ્વરૂપ ધારણ કરવાની વિકાસપ્રક્રિયાના તબક્કો થાય છે. કથ ચિત્ પૂર્વે અસત્ વસ્તુની પ્રાપ્તિ (अक्त् બાત્મજાગના ) ઉત્પાદનું લક્ષણ છે.

ર. વ્**ચય** (decay) : વ્યય પુરાગામી પર્યાય(સ્વરૂપ)ના ત્યાગનું નામ છે. દા. ત., માટી ઘડાે બનતાં પાતાનું પુરાગામી સ્વરૂપ ત્યજે છે. વ્યય આ રીતે સંપૂર્ણ વિનાશ નથી. અહીં પુરાગામી સ્વરૂપને સ્થાને અનુગામી સ્વરૂપ સ્થાપિત

## कैन तत्त्वविज्ञान

થાય છે અને તેથી આ પણ વિકાસપ્રક્રિયાના જ એક તબક્કો છે. કથાંચિત્ પૂર્વે સત્ વસ્તુની સત્તાના વિયોગ (सत् सत्तावियानः ।) એ વ્યયનું લક્ષણ છે. માટીના ઘડાનું સ્વરૂપ કે તેના રંગ નાશ પામે છે.

3. ધ્રીન્ચ (permanence): પ્રીવ્ય-નિત્યતા-શાશ્વતતા દ્રવ્યનું આવશ્યક લક્ષણ છે. અને તે ઉત્પાદ અને વ્યય બંને સ્થિતિઓમાં અપરિવર્તિત રહે છે. ન તે તેની ઉત્પત્તિ થાય છે, ન તે તેને નાશ. તે નિત્ય અને અપરિવર્તનશીલ છે. દા. ત., માટીનું આવશ્યક સ્વરૂપ તેનાં વિલિન્ન રૂપાંતરા વચ્ચે પણ અપરિવર્તિત રહે છે. ધ્રુવત્વ દ્રવ્યના આવશ્યક સ્વરૂપની શાશ્વતતા નિર્દેશે છે. ઉત્પાદ અને વ્યય એ બંને અવસ્થામાં દ્રવ્યરૂપે સ્થિતિ (द्रव्यरूपतयानुवर्तन ) એ ધ્રીવ્યનું લક્ષણ છે. દ્રવ્ય તરીકે માટી સ્થાયા માની શકાય.

કું દકું દાચાર્ય દ્રવ્યની વ્યાખ્યા પ્રવચનસાર(૨.૩)માં નીચે મુજબ આપે છે. "જે અપરિત્યક્ત સ્વભાવમુક્ત છે, ઉત્પાદ-વ્યય-ધ્રીવ્યમુક્ત છે, ગુણુ-પર્યાયમુક્ત છે તે જ દ્રવ્ય છે". દ્રવ્ય અને સત્ એક જ છે અને તેથી આ જ લક્ષણ સત્નું પણ લક્ષણ છે.

ઉત્પાદ-વ્યય-ધ્રોવ્યવિહીન વાસ્તવિકતાના વિચાર સૈદ્ધાંતિક અમૂર્તા કરણ છે. પ્રત્યેક વાસ્તવિક પદાર્થ આ ત્રણ મૂળભૂત લક્ષણ્યુક્ત છે. આ ત્રણ અંશવિહીન કંઈપણને વાસ્તવિક તરીકે વિચારી શકાય નહીં. વાસ્તવિકતા આ ત્રિઘટકચુક્ત છે. તેના સ્વભાવ ત્રયાત્મક છે. આ સિદ્ધાંત તત્ત્વ-સત્ (Being)ના અનેકાંતવાદ તરીકે એાળખાય છે. તત્ત્વ-સત્-ના આ સિદ્ધાંત જૈન તત્ત્વવિજ્ઞાનનું તાત્ત્વિક અધિષ્ઠાન છે.

૪. દ્રવ્ય, ગુષ્ડુ અને પર્યાય : ધ્રુવત્વ અને પરિવર્તનશીલતા : (Substance, Attributes and Modes : Permanence and Change)

જે ગ્રહ્યુ અને પર્યાયમુક્ત હેાય તે દ્રવ્ય છે. દ્રવ્ય એટલે ગ્રહ્યુ--પર્યાયનું આશ્રયન સ્થાન (**गुण पર્યાયવદ द्रव्य** ।).

જે દ્રવ્યની સાથે હંમેશાં હોય, સ્વયં ગુણુરહિત હોય તે **ગુષ્યુ** છે. જ્યાં દ્રવ્ય છે ત્યાં ગુણુ છે; અને જ્યાં ગુણુ છે ત્યાં દ્રવ્ય છે. દ્રવ્ય અને ગુણુ અવિના-ભાવી છે. દ્રવ્યવિહાેણા ગુણુનું અસ્તિત્વ નથી અને ગુણવિહાેણા દ્રવ્યનું અસ્તિત્વ નથી. ગુણુ નિત્ય છે અને તે સદા દ્રવ્યની સાથે રહે છે. દ્રવ્ય ગુણુનું આશ્રયસ્થાન છે. ચણુ હંમેશાં દ્રવ્યની અંતગર્ત હાેય છે. ગુણુ સ્વયંને ગુણુ નથી, તે ગુણુરહિત ગુણુ નિત્યતાવાચક છે અને ધ્રીવ્યના સ્થાને તેના પ્રયોગ થાય છે.

પર્ચાય દ્રવ્યાશ્રિત છે અને ગુણુરહિત છે. પર્યાય દ્રવ્યનું એક સ્વરૂપ છે અને દ્રવ્ય વિના તેનું અસ્તિત્વ શકચ નથી. પર્યાય ઉત્પાદ-વ્યયસુકત હોવાથી દ્રવ્યમાં સદા નિહિત નથી. પર્યાય ક્ષણિક છે, પ્રતિ સમય ઉત્પન્ન થાય છે અને વિનાશ પામે છે. જૂના પર્યાયો નાશ પામે છે અને નવા નવા પર્યાયો ઉત્પન્ન થતા રહે છે. દ્રવ્ય સ્વભાવત: અધિકૃત રહીને અનંત પરિવર્તનામાં જે દેખાય છે તે 'પર્યાય' કહેવાય છે. પર્યાય પરિવર્તન-સૂચક છે. ઉત્પાદ-વ્યયના સ્થાને 'પર્યાય' શબ્દનો ઉપયોગ કરવામાં આવે છે.

ડ્રબ્ય અનેકવિધ ગુણોનું આશ્રયસ્થાન છે. દ્રવ્યમાં ભે પ્રકારના ગુણો છે: (૧) આવશ્યક કે નિત્ય લક્ષણ (સ્વરૂપ), અને (૨) આકસ્મિક કે પરિવર્ત નશીલ ગુણો (પર્યાયો) (૧) આવશ્યક કે નિત્ય લક્ષણો વિના દ્રવ્યનું અસ્તિત્વ સંભવિત નથી. દ્રવ્યમાત્ર તેનાં લક્ષણો(ગુણો)માં અને લક્ષણો દ્વારા અસ્તિત્વમાન છે. દ્રવ્યનાં નિત્ય લક્ષણો અપરિવર્ત નશીલ છે, અર્થાત્ દ્રવ્ય અને તેનાં આવશ્યક લક્ષણો અવિભાજ્ય છે, પરસ્પરાવલ બી છે, તે બંનેને કદી અલગ પાડી શકાય નહીં. આવાં લક્ષણો સદા દ્રવ્યમાં નિહિત છે. જો કેઈ દ્રવ્ય હોય તેા તેને કેટલાંક લક્ષણો હોવાં જોઈએ. એ જ પ્રમાણે જો કેટલાંક લક્ષણો હોય તેા કાઈક દ્રવ્ય હોવું જોઈએ. (૨) આકસ્મિક કે પરિવર્ત નશીલ ગુણો દ્રવ્યમાં સદા હોતા નથી. તેઓ આવે છે અને જાય છે. આ આકસ્મિક ગુણો પર્યાય' તરીકે ઓળખાય છે. આ રીતે પર્યાયો પરિવર્ત નશીલ ગુણો છે જે દ્રવ્ય કેટલાંકવાર ધરાવે છે અને કેટલીકવાર ધરાવતું નથી.

ડ્રબ્ય સ્વયં ન તો ઉત્પન્ન થાય છે કે ન તેા નાશ પામે છે. અહીં દ્રવ્યના ધ્રુવત્વ–શાશ્વતતા–નિત્યત્વ પર ભાર મૂકવામાં આવે છે. દ્રવ્ય એ અસ્તિત્વનું હાર્દ છે–શાશ્વત રહેતું તત્ત્વ છે. સર્વાર્થસિદ્ધિ દર્શાવે છે તેમ, દ્રવ્ય તત્ત્વતઃ અપરિવર્તન-શીલ છે. ઉત્પાદ અને વ્યય દ્રવ્યના પરિવર્તનશીલ પર્યાયો નિર્દેશ છે, જ્યારે ધ્રુવત્વ દ્રવ્યના નિત્ય–સ્થિર પાસાને નિર્દેશે છે. સત્નાં આ ત્રણુ પાસાં અંગે આપણે આગળ જોઈ ગયા છીએ.

એક અને સમાન દ્રવ્યમાં પરિવર્ત નશીલતા અને ધ્રુવત્વ જેવા બે પૂર્ણુવિરાધી ગુણા કેવી રીતે શકચ છે ? ઉમાસ્વાતિના ધ્રુવત્વના ખ્યાલ નિરપેક્ષ (પૂર્ણુ) ધ્રુવત્વના નથી. તેમના મતે, સ્વત્વ-નિજત્વ-ની જાળવણી ધ્રુવત્વના માપદંડ છે. સ્વત્વ (આત્મ-તત્ત્વ)ના ત્યાગના અભાવ ધ્રુવત્વ છે. ઉમાસ્વાતિ આ વ્યાખ્યા નીચે મુજબ સમજાવે છે, ''જે પાતાનું અસ્તિત્વદર્શક હાર્દ ન તા વર્તમાનમાં ત્યજે છે કે ન તેા ભાવિમાં ત્યજે છે તે ધ્રુવ-શાશ્વત-નિત્ય છે." દ્રવ્ય ત્તન સ્વરૂપોના ગ્રહણ અને જૂના સ્વરૂપોના ત્યાગ કરવાના ગાળા દરમ્યાન તેનું સ્વત્વ (essence) ત્યજતું નથી. તેના ઉદ્દભવ અને વિનાશ બંનેમાં તે જેવું છે તેવું જ રહે છે. તેનું સ્વરૂપ અપરિવર્તનશોલ રહે છે. આ અપરિવર્તનશીલ સ્વરૂપ ધ્રુવત્વ કહેવાય છે. જેના ત્યાગ થાય છે તે 'પરિવર્તન' છે અને જેના ત્યાગ થતા નથી તે ધ્રુવ (સ્થિર-નિત્ય-શાશ્વત) છે. શાશ્વતતાના ખ્યાલ ત્યાગ અને ત્યાગ-અભાવ દ્વારા સ્પષ્ટપણે સમજી શકાય છે. પર્યાયે સિણલાંગ્રુર છે, કારણ કે દ્રવ્ય તેમના ત્યાગ કરે છે. મુખ્ય માપદંડ નિત્ય છે, કારણ કે તે અપરિવર્તનશીલ રહે છે. કાઈપણ દ્રવ્યના સંપૂણત: નાશ કરી શકાય નહીં. કોઈપણ વસ્તુ સંપૂર્ણ રીતે નિત્ય-શાશ્વત નથી.

વાસ્તવિકતાનું સ્વરૂપ શાક્ષ્યત તેમજ અશાક્ષત બંને છે. દ્રવ્ય સમાન રહે છે, પરંતુ તેની સ્થિતિ હંમેશાં પરિવર્તન પામે છે–તેના પર્યાયો પરિવર્તન પામે છે. પરંતુ સુખ્ય લક્ષણુ (દ્રવ્ય) અપરિવર્તનશીલ રહે છે. કુંદકુંદાચાર્ય પણુ તેમના 'પંચાસ્તિકાય'માં વાસ્તવિકતાની આવી જ વ્યાખ્યા કરે છે.

(૫) દ્રવ્યને નિહાળવાનાં ચાર જુદાં જુદાં દુપ્ટિાબ દુએા :

(Four different Stand-points of Looking at substance):

ંકાઈપણ દ્રવ્યને ચાર જુદી જુદી રીતે નિહાળી શકાય; અને તેથી તેની વ્યાખ્યા આ ચાર દષ્ટિબિંદુથી કહી શકાય. આ માત્ર વિચારમાં જ શક્ય છે, મૂર્તિમંત હકીકતમાં નહીં.

- (૧) ડ્રવ્ય એ છે કે જેમાં દિર-કાળના તકાવતા અને પર્યાયા એકીસાથે અંતર્ગત હોય છે. આ વ્યાખ્યા ડ્રવ્યાર્થિક નયની દષ્ટિએ (પદાર્થના શાક્ષત સ્વરૂપના દષ્ટિબિંદુથી) છે.
- (૨) દ્રવ્ય ગુણે અને પર્યાયોનો વિષય છે. આ વ્યાખ્યા પર્યાયાર્થિક નય (પદાર્થની સ્થિતિના દષ્ટિબિંદુ)થી છે, અર્થાત્ તેના પરિવર્ત નશીલ સ્વરૂપ કે રૂપાંતરના દષ્ટિબિંદુથી છે. ગુણ પદાર્થ સાથે રહે છે અને શાશ્વત છે, પર્યાયો એકમેકને અનુસરે છે, પરંતુ હંમેશાં સમાન રૂપના નથી. તે કદી સ્વરૂપવિહોણા નથી, સ્વરૂપ સ્થિર ગુણુ છે.
- ૩. દ્રવ્ય ઉત્પાદ-વ્યય-ધ્રીવ્યમુક્ત છે. ઉપરાક્ત ખે દષ્ટિબિંદુઓને એક્પસાથે લેતાં આ વ્યાખ્યા મળે છે. અસ્તિત્વના નવા પર્યાયના ઉદ્દભવ સાથે અસ્તિત્વના જૂના પર્યાયને! નાશ થાય છે; જ્યારે દ્રવ્ય કાયમી રહે છે. દ્રવ્ય ન તા નાશ પામે છે કે ન તા ઉદ્દભવ પામે છે.

૪. દ્રવ્ય વિશિષ્ટ કાર્ય કરે છે. આ સામાન્ય દષ્ટિભિંદુ મુજબ છે અને વિશિષ્ટ દ્રવ્ય માટે સાચું છે.

(s) तत्त्वना लिखांतना संभाधमां वीविध्य अने ताडात्म्य: (Identity and Difference in regard to the Theory of Being):

જૈન દર્શન વાસ્તવિક્તાના સ્વરૂપના સંદર્ભમાં ન તા અદ્વૈત-ઐકચ-તાદાત્મ્ય પર ભાર મૂકે છે, ન તાે ભેદ-અનેકતા-વૈવિધ્ય પર. આ રીતે, તે આત્યંતિક વલણથી દ્રર રહે છે. તે તાદાત્મ્ય કે ભિન્નતા એ બેમાંથી કાંઈ પણ એકને વાસ્ત-વિકતાની સમજ માટે વધારે મહત્ત્વપૂર્ણ માનવાને બદલે બંનેને સમાન રીતે મહત્ત્વપૂર્ણ માને છે. આપણા અનુભવ દર્શાવે છે કે કોઈ પણ પદાર્થ સંપૂર્ણ રીતે સમાન રહેતા નથી તેમજ પરિવર્તના–બેદાે પણ સંપૂર્ણપણે વેરવિખેર હાેતા નથી. સર્વ પરિવર્તન પામતાં પર્યાયે કે બેઠોની વચ્ચે પણ તાદાત્મ્ય-એકચ જારી રહે છે. તાદાત્મ્ય અને પરિવર્તનશીલતા બંને પ્રત્યક્ષીકૃત હક્રીકતા છે અને બેમાંથી કાેઈપ<mark>ણની વાસ્</mark>તવિકતા અંગે શંકા કરવાનું કાેઈ કા<mark>ર</mark>ણ નથી. પ્રત્યેક તત્ત્વ પરિવર્તનને આધીન છે અને તેની કારક્રીદિંદરમ્યાન તેનું ઐકચ-તાદાત્મ્ય જાળવી રાખે છે. તટસ્થ અભ્યાસ દર્શાવે છે કે વાસ્તવિકતા એ તાદાત્મ્ય અને ભેદા, શાશ્વતતા અને પરિવર્તન, એકતા અને અનેકતા, વર્ણના ત્મકતા અને વર્ણનાતીતતા જેવા દ્વંદ્વોના સમન્વય છે. તે ભિન્નતામાં ઐકચ છે. તે ગતિશીલ (dynamic) છે. એવાં ઐકચ છે જે પરિવર્તન પામે છે. તે અનેકતામાં એકતા, ભિન્નતામાં તાદાત્મ્ય છે. પરિવર્તન છતાંય શાશ્વતતા એ અસ્તિત્ત્વના અધિકાર છે. વાસ્તવિકતા ન તાે સંપૂર્ણતઃ સાર્થત્રિકતા છે, ન તો વિશિષ્ટતા પરંતુ તે ખંતેનાે સમન્વય છે. આ બંને તેના એાળખી શકાય તેવાં લક્ષણા છે અને વાસ્તવિકતા બંને સાથે તાદા ત્મ્યતામાં અને બંતેથી બિન્ન એપીસાથે છે.

વાસ્તવિકતા 'સત્તા' છે. તાદાત્મ્ય અને ભેદ તેના હાર્દમાં છે, તેઓ અસ્તિ-ત્વથી ભિન્ન નથી. તેઓ અસ્તિત્વ સ્વરૂપે છે અથવા અસ્તિત્વ, તેના સ્વરૂપે છે. આ અસ્તિત્વ સત્ છે. આ સત્ 'દ્રવ્ય' કહેવાય છે. આ દ્રવ્ય 'તત્ત્વ' તરીકે પણુ ઓળખાય છે જે વાસ્તવિકતા તરીકે વર્ણુવાય છે. વાસ્તવિકતાના આ પ્રકાર 'તત્ત્વાર્થ' કે પદાર્થ છે. (૭) લોદ-અલેદ અંગે વિભિન્ન મંતર્ગ્યા (Different views as regards Difference):

તત્ત્વ (Being)ના સિદ્ધાંતના સંબંધમાં વાસ્તવિકતાના આવશ્યક સ્વરૂપ તરીકે કાં તા અભેદ–અદૈત–અનન્યતા પર અથવા તા ભેદ–અનેકતા–વૈવિષ્ય પર ભાર મૂકી શકાય, અને આને અનુલક્ષીને તત્ત્વજ્ઞાનના ક્ષેત્રમાં નીચેનાં ચાર મંતવ્યા મુખ્યત્વે પ્રાપ્ત થાય છે: (૧) અભેદવાદ–અદૈતવાદ, (૨) ભેદવાદ, (૩) ભેદાભેદ, અને (૪) ભેદ–વિશિષ્ટ અભેદ.

## ૧. અભેદવાદ ઃ

ઉપનિષદ અને અદેલ વેદાંતમાં અભેદવાદનું સમર્થન જોવા મળે છે. આ મતે, ભેદ-અનેકતા મિથ્યા છે, એકત્વ-અદૈત જ મૂલ્યવાન છે. તે જ પૂર્ણ અને અનંત છે. તત્ત્વ અભેદમાં છે, ભેદમાં નહીં. અજ્ઞાનને લીધે ભેદની-અનેકરૂપતાની પ્રતીતિ થાય છે. જ્ઞાનીની પ્રતીતિ હંમેશાં અભેદમૂલક હોય છે.

શંકરના અદૈત વેદાંત મુજબ, અંતિમ વાસ્તવિકતા બ્રહ્મન્ કે આત્મા છે. બ્રહ્મન્ એક અંતિમ વાસ્તવિક્તા છે, બાહ્ય સૃષ્ટિ આભાસમાત્ર છે. આપણા અનુભવના ભેદ–અનેકતા આપણને વાસ્તવિકતાના ખ્યાલ આપણને આપતા નથી, તે માત્ર તેના આધારરૂપ બ્રહ્મન્ને દર્શાવે છે. દશ્ય સૃષ્ટિ તેના ભૌતિક કારણનું વાસ્તવિક રૂપાંતર (પરિણામ) વ્યક્ત કરતી નથી; તે માત્ર આભાસ જ છે. જે એકમાત્ર વાસ્તવિતા છે તે બ્રહ્મન્ જ સૃષ્ટિ તરીકે દેખાય છે.

આત્મા અનુભવના પારમાર્થિક આધાર છે. તે ક્ષણભાંગ્રર નથી, પણ શાશ્વત (નિત્ય) છે, પરિવર્ત નશીલ નથી પણ અપરિવર્ત નશીલ છે, સાન્ત નથી પણ અનંત છે, મર્યાદિત અને સાેપાધિક નથી પણ અમર્યાદિત અને નિરુપાધિક છે. તેતું અસ્તિત્વ સ્વયંસિદ્ધ છે અને તેના ઇન્કાર શકચ નથી. તે હંમેશાં ચેતન-કુંત છે. તે જ્ઞાતા–ત્રેય દૈતના આભાસથી મુક્ત છે. તે સર્વ આભાસામાં અંતર્ગત એવી શુંદ્ધ ચેતના છે. વિચારનાં મૂળતત્ત્વા દ્વારા તેનું વર્ણન શકચ નથી. તે અનિર્વ ચનીય છે. અંતઃસ્કૂરણા દ્વારા તેના સાક્ષાત્કાર શકચ છે ખરા. જ્ઞાતા–ત્રેય દૈતનું રૂપાંતર અંતે શુદ્ધ ચેતનામાં થાય છે. માનવછાદ્ધિ મર્યાદિત અને સાન્ત છે, અંતિમ વાસ્તવિક્તા નિરપેક્ષ અને અંતિમ તત્ત્વ છે અને તેથી માનવ–છાદ્ધ અંતિમ વાસ્તવિક્તા ગ્રહ્ય કરવા સમર્થ નથી.

વિજ્ઞાનવાદ અને શ્રન્યવાદની અંતિમ ભ્ર્મિકામાં પણ ઉપરાક્ત વિચારધારાનાં દર્શન થાય છે. શંકરના મત મુજબ, વાસ્તવિક્તાની ત્રણ કક્ષાએ। નીચે મુજબ છે: ૧. સ્વપ્ન અને ભ્રમમાં દષ્ટિગાેચર થતાં પદાર્થોને માત્ર પ્રાતિભાસિક સત્તા છે. ૨. આપણા સામાન્ય અનુભવના બાહ્ય પદાર્થીને માત્ર વ્યાવહારિક સત્તા છે. ૩. બ્લહ્મન્ જ એકમાત્ર પારમાર્થિક સત્તા છે. તે સર્વ ભેઠો અને વિરોધાભાસાથી પર છે. તે જ એક માત્ર અંતિમ વાસ્તવિક્તા છે, જ્યારે પ્રાતિભાસિક અને વ્યાવ-હારિક સત્તાએ। નિમ્ન દષ્ટિબિંદુથી જ વાસ્તવિક છે.

શંકરના વિશ્વ અંગેના સમય્ર ખ્યાલ વાસ્તવિકતાના વિવર્તવાદ પર રચાયેલ છે. શંકર પાતાના દષ્ટિબિંદુની સમજૂતી અર્થે રજ્જુ–સર્પ સાદક્ષ્યના ઉપયાંગ કરે છે. રજ્જુ–સર્પ ઉદાહરણુમાં, દાેરડું વાસ્વવિક છે અને સાપ વાસ્તવિક નથી. આમ છતાં દાેરડામાંના સાપ સાચા સાપનાં સર્વ લક્ષણા ધરાવતા દેખાય છે. આ હકીકત માટેનું કાેઈ કારણ સમજમાં આવતું નથી. જે વાસ્તવમાં ત્યાં છે તે (દાેરડું) ગ્રહણ થતું નથી અને સાપ જે ત્યાં નથી તે ગ્રહણ થાય છે. સાચાં-વાસ્તવિક જ્ઞાનના (આ કિસ્સામાં દાેરડાના સાચા જ્ઞાનના) ઉદય થતાં દાેરડાને સાપ તરીકે જોવામાં આવતું નથી. એ જ પ્રમાણે, એક માત્ર વાસ્તવિકતા, બ્રજ્ઞન સષ્ટિ તરીકે દેખાય છે અને જ્યાં સુધી આ હકીકત સમજાય નહીં ત્યાં સુધી વિશ્વની અનેકતાના સ્વીકાર કરવામાં આવે છે અને તેને જ સમય વાસ્ત-વિક્તાને વ્યક્ત કરતી માનવામાં આવે છે. શંકરના મતે, વિશ્વની અનેકતા માત્ર આભાસી છે, વાસ્તવિક નથી. તે વિશ્વની અનેકતા પરથી બ્રહ્મનના અર્દત પર જવાના આગ્રહ રાખે છે. બ્રહ્મન એક માત્ર વાસ્તવિકતા છે, તેમાં કોઈ ભેદ નથી. તે એક શુદ્ધ સ્વરૂપ તત્ત્વ છે.

### ર. ભેડવાદ :

વાસ્તવિકતા અંગેના અદૈતના ઉપરાક્ત મતથી તદ્દન વિરુદ્ધ **ખૌદ્ધ મત** ઠે. બૌદ્ધ મતે, નિત્યતા, અભેદ, સામાન્ય કલ્પનાની નીપજો છે. વાસ્તવિકતા) વર્જુ વવા માટે ઉપનિષદ વગેરેમાં આત્મા, નિત્યત્વ અને આનંદ જેવા શબ્દા જોવા મળે છે, જ્યારે નૈરાત્મ્ય, અનિત્ય અને દુઃખ જેવા શબ્દા વાસ્તવિકતા અને જીવન અંગેનું બૌદ્ધ મંતવ્ય દર્શાવવા માટે વપરાતાં જોવા મળે છે. **ગેલાવિક** અને સૌ<mark>ત્રાંતિક સંપ્રદાયે</mark> આણવિક વિશિષ્ટા અને ક્ષણિક વિચારામાં માને છે, જેમાંના પ્રત્યેક અન્યથી નિરપેક્ષ રીતે ભિન્ન છે અને તેમનામાં તેમને એકી સાથે જોડતું કશું નથી.

1

## लैन तत्त्वविज्ञान

ભેદવાદ પદાર્થમાં અન્વયના ઇન્કાર કરે છે. તેને હર ક્ષણમાં ભિન્ન-ભિન્ન તત્ત્વની અને ભિન્ન ભિન્ન જ્ઞાનના સત્તામાં વિશ્વાસ રાખે છે. તેની દષ્ટિએ બેદ સિવાય અન્ય કાેઈ પણ પ્રકારનું તત્ત્વ દાષમુક્ત નથી. જ્યાં ભેદ છે ત્યાં જ વાસ્તવિકતા છે. ક્ષણભાગવાદ જ અંતિમ સત્ય છે. પ્રત્યેક પદાર્થ ક્ષિણિક છે. હર ક્ષણમાં પદાર્થના ઉત્પત્તિ અને નાશ થાય છે. કાેઈ પદાર્થ નિત્ય નથી. જ્યાં નિત્યતા ન હાેય ત્યાં અભેદ કેવી રીતે હાેઈ શંક ? જ્ઞાન અને પદાર્થ બંને ક્ષણિક છે. આપણે જેને આત્મા કહીએ છીએ તે પંચસ્ક ધા (વિજ્ઞાન-ચેતના, વેદના, સંજ્ઞા, સંસ્કાર અને રૂપ)ના સમુદાય માત્ર છે. આત્મા નામનું કાેઈ એક અખંડ અને નિત્ય દ્રવ્ય નથી. આ અનાત્મવાદ (નૈરાત્મ્યવાદ) અથવા પુદ્દગલનૈરાત્મ્ય તરીકે એાળખાય છે. જેને આપણે બાહ્ય પદાર્થ કહીએ છીએ તે ક્ષણિક અને નિરંશ પરમાછુઓના સમુદાયમાત્ર છે. આ ધર્મનૈરાત્મ્ય તરીંક ઓળખાય છે. બોદ્ધ દર્શનમાં આ સમુદાયવાદ સંઘાતવાદના નામથી આેળખાય છે. સંઘાત એટલે જુદા જુદા નિરંશ તત્ત્વોનો સમુદાય. આ દેશ-દિકની અપેક્ષાએ છે.

આ જ પ્રમાણે, કાળની અપેક્ષાએ સંતાનવાદનું સમર્થન કરવામાં આવે છે. ચિત્ત કે પરમાણુની સંતતિ જોઈને આપણે 'આ તે જ છે' એવું કહીએ છીએ. વાસ્તવમાં આ આ છે અને તે તે છે. જ્યાંરે સર્વ કંઈ ક્ષણિક હાેય ત્યારે આ તે કેવી રીતે બની શકે ? આપણા સર્વ વ્યવહાર સંઘાતવાદ અને સંતતિવાદ પર આશ્રિત છે. સંઘાતવાદથી અવકાશીય એકચના બાધ થાય છે અને સંતાનવાદથી કાલિક એકચનું જ્ઞાન થાય છે. અભેદ કે અન્વય સંતાનજન્ય છે. વાસ્તવમાં પ્રત્યેક જ્ઞાન અને પદાર્થ નિરંશ અને ભિન્ન છે. એકચ સંતાનથી લિન્ન કશું નથી. સંતાન પરંપરા દ્વારા કેટલાક સમાન પદાર્થીને જોઈને તેમનામાં અંકચનું આરોપણ કરવામાં આવે છે. વાસ્તવમાં સર્વ કંઈ ક્ષણિક છે અને એકબીજથી અત્યંત ભિન્ન છે. પરિવર્તનની ઝડપ એકચ કે અન્વયનાં બ્રમ ઉત્પન્ન કરે છે. પદાર્થમાત્ર એટલી તીવ ગતિથી પરિવર્તન પામે છે કે તેના પરિવર્તનનું જ્ઞાન આપણુને થતું નથી અને આપણે તેને નિત્ય કે સ્થાયા સમજીએ છીએ.

બૌદ્ધો નિત્ય દ્રવ્યના ખ્યાલને ઇન્કારે છે. તેમના મતે, ક્ષણો જ આંતેમ દષ્ટિએ વાસ્તવિક છે. પ્રત્યેક ક્ષણ હારમાળાની શેષ ક્ષણોથી ભિન્ન છે. જે કંઈ અસ્તિત્વમાન છે તે અન્ય અસ્તિત્વમાન પદાર્થોથી સંપૂર્ણ રીતે પૃથક રીતે અસ્તિત્વમાન છે. અસ્તિત્વ હાેવું એટલે પૃથક રીતે અસ્તિત્વ હાેવું. પૃથક્તાના ખ્યાલ સત્(અસ્તિત્વ)ના આવશ્યક લક્ષણ સાથે સંલગ્ન છે. આ રીતે પ્રત્યેક વાસ્તવિકતા અન્ય વાસ્તવિકતા છે. જે અનન્ય કે સમાન છે તે આંતેમ દષ્ટિએ વાસ્તવિક નથી. શ્ચેરખેટ્સ્કી દર્શાવે છે તેમ ''દિક−કાળમાંનો ભેદ દ્રવ્યમાંનો ભેદ છે.''\* આ રીતે, ભેદ બૌદ્ધ તત્ત્વવિજ્ઞાનનો ચાવીરૂપ પ્રત્યય છે. પ્રત્યેક અસ્તિત્વ સંપૂર્ણ પણે સ્વયંપૂર્ણ અને સ્વતંત્ર છે અને તેથી નિત્યતા, દ્રવ્યત્વ અને ઐકચના ખ્યાલને ઉત્પન્ન કરતા સાતત્યના ખ્યાલનાે સ્વીકાર અહીં કરાતાે નથી.

### ૩. ભેદાભેદ :

અહીં ભેદ અને અભેદ બંનેતું સમર્થન કરવામાં આવે છે. બંને સ્વતંત્ર રીતે સત છે અને બંને વચ્ચે સંબંધ સ્થાપિત કરવામાં આવે છે. ન્યાય-ટીશેલિક **દર્શનમાં** સામાન્ય અને વિશેષ નામક બે જુદા જુદા પદાર્થી છે. આ બંને પદાર્થી સ્વતંત્ર અને એકબીજાથી સંપૂર્ણ ભિન્ન છે. કાેઈક વિશિષ્ટ સંબંધ દ્વારા સામાન્ય અને વિશેષ એકત્રિત થાય છે. સામાન્ય એકતાનું સૂચક છે અને વિશેષ ભેદનું સૂચક છે. વસ્તુના ભેદ અને અભેદનું સામાન્ય અને વિશેષને લીધે છે. એકતાની પ્રતીતિ અભેદને લીધે છે–સામાન્યને લીધે છે. સર્વે ગાયોમાં ગાત્વ સર્વસામાન્ય છે અને તેથી સર્વેમાં એકસમાન પ્રતીતિ થાય છે. આ પ્રતીતિ એકતાની પ્રતીતિ છે. આ જ રીતે, સર્વે ગાયે৷ વ્યક્તિગત રીતે અલગ પણ દેખાય છે. તેમનું પાતાનું અલગ અલગ વ્યક્તિત્વ છે. જાતિ અને વ્યક્તિના સંબંધ જ ભેદ અને અભેદની પ્રતીતિ છે. બંને એકખીજાથી અત્યંત ભિન્ન છે પરંતુ સમવાય સંબંધને લીધે બંનેનું મિલન થતું દેખાય છે. વ્યક્તિમાં સામાન્ય અને વિશેષ ખંને લક્ષણોનું સંયોજન થાય છે. આ રીતે ભેદ અને અભેદને ભિન્ન માનનાર વિશિષ્ટ સંખંધ દ્વારા બંનેનું મિલન કરાવે છે, પરંતુ વાસ્તવમાં બંનેને ભિન્ન માને છે. જાતિ અને વ્યકિત કદી પણુ અલગ અલગ પ્રાપ્ત થવાં <mark>નથી,</mark> કારણ કે તેએ। અયુતસિદ્ધ છે. આમ છતાં બંને સ્વતંત્ર અને એકમેકથી અત્યંત **સિન્ત છે. આમ અહીં ભેદ મુખ્ય છે અને અભેદ ગૌ**ણ છે. વાસ્તવિકતા સામાન્ય. અને વિશેષનો સમુદાય છે, વાસ્તવિક સમન્વય નથી.

વૈશેષિક દર્શન સુજબ એક તત્ત્વ અન્ય સર્વ તત્ત્વેાથી ભિન્ન હેાવાનું કારણુ વિશેષ છે. વાસ્તવિકતામાં અંતર્ગત કાેઈ પણ તત્ત્વ તેના મૂળમાં રહેલ વિશેષની સમજ દ્વારા જ વિચારી શકાય છે. સમવાયના સંશ્લેષક સિદ્ધાંતને લીધે વૈશેષિક દર્શન સંપૂર્ણ ભેદ પર ભાર મૂકતા બૌદ્ધ દર્શનથી જુદું પડે છે. અહીં 'ભેદ' પર ભાર છે અને અભેદ દૂરને રખાયેલ છે.

\* Stcherbastsky, Buddhist Logic, Vol. II, p. 282, f.

ન્યાય–ગૈશેષિક વગેરે ગૈદિક પર પરાએા સત્તા-વાસ્તવિક્તા-ને કૂટસ્થ નિત્ય માને છે. આ પર પરા મુજબ વાસ્તવિકતા હંમેશાં એકરૂપ છે, તેમાં જરા પણુ પરિવર્ત નની સંભાવના નથી. જે પરિવર્ત ન પામે છે તે વાસ્તવિક હેાઈ શકે નહીં. તેમના મતે, સત્તા–વાસ્તવિકતા 'સામાન્ય' નામક એક ભિન્ન પદાર્થ છે જે હંમેશાં એક રૂપ રહે છે, કૂટસ્થ નિત્ય છે, અપરિવર્ત નશીલ છે.

દેતવાદ સ્વતંત્ર અને પરતંત્ર એવા વિભાગામાં પદાર્થાનું વિભાજન કરે છે તે પરથી તે ભેદના સિદ્ધાંત પર ભાર મૂંકે છે એ તદ્દન સ્પષ્ટ છે. ઈશ્વર એક માત્ર સ્વતંત્ર ક્રબ્ય છે, જ્યારે જીવાત્માંઓ અને ભૌતિક સૃષ્ટિ ઈશ્વર પર આધારિત છે. દેતવાદ મુજબ, જીવાત્મા (અને સુષ્ટિ) ઈશ્વરથી ભિન્ન છે. જીવાત્મા અને ઈશ્વર વચ્ચેના મૂળભ્રૂત ભેદની સ્થિતિની સમજ માક્ષપ્રાપ્તિ માટેની પ્રાથમિક આવશ્યક્તા છે. આત્માં તે (બ્રહ્મન્) નથી અને 'તત્ત્વ્વમક્ષિ'એ મહાવાકચ જીવાત્મા અને પરમાત્મા વચ્ચેનો ભેદ મુખ્યત્વે સુસ્યવે છે. અહીં ભેદ મુખ્ય છે અને ભેદ અભેદને મહત્તા પ્રદાન કરે છે.

સાંખ્યદર્શ નમાં પુરુષ અને પ્રકૃતિ વચ્ચેનો દૈતવાદ જોવા મળે છે. પુરુષ અને પ્રકૃતિ વાસ્તવિક્તાનાં બે મહત્ત્વપૂર્ણ પરંતુ સ્વતંત્ર પાસાં છે. પ્રકૃતિ ગતિશીલ પરંતુ અચેતન (જડ) સિદ્ધાંત છે, જ્યારે પુરુષ સ્થિર પરંતુ ચેતનમય સિદ્ધાંત છે. પ્રકૃતિ સર્વ પરિવર્તના માટે જવાબદાર છે. પ્રકૃતિ ત્રિગ્રણાત્મક (સત્તવ-રજસ,–તમસ), છે અને પરિવર્તના આ ત્રણ ગુણાના વિભિન્ન પ્રકારનાં સંયોજનાને આભારી છે. વિભિન્ન પદાર્થીની ઉત્ક્રાંતિ અને તેમના વિલય પરિવર્તનની વાસ્તવિકતા દર્શાવે છે. આ રીતે પરિવર્તન આ દર્શનમાં વાસ્તવિક છે. પરિવર્તનના પ્રત્ત્વકતા દર્શાવે છે. આ રીતે પરિવર્તન આ દર્શનમાં વાસ્તવિક છે. પરિવર્તનના પ્રત્વય ભેદના ખ્યાલ સચ્યવે છે. આને સાંખ્ય દર્શનના સત્કાર્યવાદના સિદ્ધાંતના સંદર્ભમાં સમજી શકાય. આ સિદ્ધાંત મુજબ, પરિણામ કારણથી સંપૂર્ણતઃ ભિન્ન નથી; તે પ્રારંભથી જ કારણમાં નિહિત છે. કારણ અને પરિણામ વચ્ચેના ભેદ એ છે કે પરિણામ કારણની વિશિષ્ટ પ્રકારની વ્યવસ્થા (સંસ્થાનભેદ) છે. કારણ અને પરિણામ વચ્ચે જોવા મળતું તાદાત્મ્ય-અભેદનાં તત્ત્વને આ દર્શનમાં એટલું બધું મહત્ત્વ અપાય છે કે ભેદનું મહત્ત્વ ઘટી જાય છે.

# ૪. લેદ-વિશિષ્ટ અલેદ :

શંકરના અદ્વૈત વેદાંતમાં ભેદના લાેપ થાય છે, જ્યારે રામાનુજના વિશિષ્ટા-દૈતમાં ભેદને મનની કલ્પનામાત્ર અને તેથી બ્રામક ન માનીને બ્રહ્મન સાથે સંગઠિત -કરવામાં આવે છે. બ્રહ્મન અદ્વૈત નથી, પરંતુ જટિલ સમય છે અને તેમાં ભેદ- ⊸અભેદ, ઐકચ−વૈવિધ્યના સમાવેશ થાય છે. અહીં અભેદ મુખ્ય છે અને ભેદ ગૌણ છે. રામાનુજના તત્ત્વત્રય સિદ્ધાંતમાનાં અચિત્ત, ચિત્ત અને ઈશ્વર એ ત્રણ તત્ત્વા સમાન રીતે સત્ અને વાસ્તવિક છે, પરંતુ પ્રથમ બે તત્ત્વાે ઈશ્વરાબ્રિત છે. તેઓ સ્વયં દ્રવ્ય હેોવા છતાં ઈશ્વર સાથેના સંબંધની દષ્ટિએ તેઓ તેના ગુણ બની જાય છે. ચિત્ત−અચિત્ત ઈશ્વરનું શરીર કહેવાય છે અને ઈશ્વર તેમના આત્મા છે. આ **રી**તે ઈશ્વર ચિદચિદ્દવિશિષ્ટ છે. ચિત્ત અને અચિત્ત ઈશ્વરના શરીરનું નિર્માણુ કરે છે અને તેથી તેના આશ્રિત છે. આ રીતે, વિશિષ્ટાદ્વેત મુજબ, બેદની સત્તા અવશ્ય છે, પરંતુ તે અભેદાશ્રિત થઈને છે. અભેદ મુખ્ય છે અને ભેદ તેના આશ્રિત થઈને ોોણુરૂપે છે. બેદનું સ્થાન સ્વતંત્ર નથી પરંતુ અમેદ પર આશ્રિત છે. ભેદ પરતંત્ર છે, અલેદ સ્વતંત્ર. આમ, આ દર્શનમાં અલેદ મુખ્ય છે અને લેદ ગૌણ અને પરાશ્રિત છે. અહીં અભેદનું સવિશેષ મહત્ત્વ છે. ભેદને સ્થાન તાે છે, પરંતુ તે અભેદના આધારે .**ટકી રહેના**ર તરોકે છે. લક્ષન, અહીં જટિલ છે અને તેમાં ઈશ્વર અને તેના આશ્રિતો (સંષ્ટિ અને જીવાત્માએા) સમાવિષ્ટ છે. ઈશ્વર અને તેમના આશ્રિતો ∉(ચિત્ત−અચિત્ત) વચ્ચેનો સંબંધ દ્રવ્ય અને તેના ગુણે઼ા વચ્ચેના સંબંધ જેવાે છે. ગુણા સ્વયંને દ્રવ્યથી સ્વતંત્ર ક્રાઈ મહત્ત્વ નથી, પરંતુ જેમ શરીર આત્માથી ભિન્ન છે તેમ તેઓ ઈશ્વરથી ભિન્ન છે.

# જૈન દર્શનમાં ભેદ–અભેદનેા ∹તમન્વય : ભેદવિશિષ્ટ અભેદ અને ∵અભેદવિશિષ્ટ ભેદ

જૈન મત ઉપરાક્ત મતોથી ભિન્ન છે. ભેદ-અભેદના સાચા સમન્વય જૈન દર્શનની વિશિષ્ટ દેણુગી છે. જ્યારે આપણું ભેદાભેદવાદની વ્યાખ્યા કરાએ છીએ ત્યારે તેના અર્થ છે: ભેદવિશિષ્ટ અભેદ અને અભેદવિશિષ્ટ ભેદ. અને અભેદ બંને સમાન રીતે સત્ છે. જેવી રીતે અભેદ વાસ્તવિક છે તેવી જ રીતે ભેદ પણ વાસ્તવિક છે. તત્ત્વની દષ્ટિએ જે સ્થાન અભેદનું છે તેવું જ સ્થાન ભેદનું છે. ભેદ અને અભેદ બંને એવી રીતે સંલગ્ન છે કે એક વિના અન્યની પ્રાપ્તિ શક્ય નથી. પદાર્થમાં બંનેના અવિચ્છેદ્ય સમન્વય છે. જ્યાં ભેદ છે ત્યાં અભેદ છે; અને જ્યાં અભેદ છે, ત્યાં ભેદ છે. અહીં ભેદ અને અભેદ ટાઈ વિશિષ્ટ સંબંધ દારા જોડાયેલ નથી પરંતુ તેઓ સ્વભાવથી જ પરસ્પર સંયોજિત છે. પ્રત્યેક પદાર્થ સ્વભાવથી જ સામાન્ય-વિશેષાત્મક છે-ભેદાભેદાત્મક છે-નિત્યાનિત્યાત્મક છે. જે સત્ છે તે ભેદાભેદાત્મક છે. વાસ્તવિકતા સામાન્ય અને વિશેષ બન્નેના સાંચો સમન્વય છે. આ સમન્વય પોતાનામાં બન્નેના સમાવેશ કરે છે, છતાં પૃથક રીતે અને સંયુક્ત રીતે બંનેથી ભિન્ન છે.

#### જૈન તત્ત્વવિજ્ઞાન

(૧) વસ્તુ કે તત્ત્વને કેવળ અભેદાત્મક કહેવી ઉચિત નથી, કારણ કે કાેઈ પણ અભેદ ભેદ વિના પ્રાપ્ત થતા નધા જ્યાં સુધી ભેદ કાેઈ પ્રમાણ દ્વારા મિથ્યા સાળિત ન થાય ત્યાં સુધી ભેદને મિથ્યા કે કલ્પનામાત્ર કહી શકાય નહીં. પ્રમાણુના આધાર અનુભવ છે અને અનુભવ ભેદને મિથ્યા સાળિત કરતા નથી.

(૨) એ જ પ્રમાણે, એકાંત ભેદને માનવાે પણ ઉચિત નથી, કારણકે જે દાષ. એકાંત અભેદમાં છે તે જ દાષ એકાંત ભેદમાં પણ છે.

(૩) ભેદ તેમજ અભેદને ખે સ્વતંત્ર પદાર્થો માનવા પણ યાગ્ય નથી, કારણુ કુ. અલગ અલગ પ્રાપ્ત થતા નથી અને તેમને સંયોજિત કરનાર કાઇ અન્ય પદાર્થ પણ મળતાે નથી. તેમને જોડનાર પદાર્થ છે એમ માનીએ તાપણ દાષનું નિવારણુ થતું નથી, કારણુક તેને જોડવા માટે એક અન્ય પદાર્થની આવસ્યકતા રહેશે. અને આ રીતે અનવસ્થા દોષ ઉદ્દભવે છે.

આ પરિસ્થિતિમાં વસ્તુ સ્વયં જ ભેદાભેદાત્મક છે એમ કહેવું જ સર્વથા યેગ્ય છે. વસ્તુ સ્વયં જ સામાન્ય અને વિશેષ છે, ભિન્ન અને આભિન્ન છે, એક અને અનેક છે, નિત્ય અને ક્ષણિક છે. ઍરિસ્ટોટલની માન્યતા પણ આ જ પ્રકારની છે. તેના મતે, પદાર્થ સામાન્ય અને વિશેષ બંને છે. કાંઈપણ સામાન્ય વિશેષ વિના અને કાંઈપણ વિશેષ સામાન્ય વિના પ્રાપ્ત થતું નથી. દ્રવ્ય સામાન્ય અને વિશેષ બંનેના સમન્વય છે. કાંઈપણ વસ્તુ આ બંને સ્વરૂપો વિના પ્રાપ્ત થઈ શકતી નથી. જૈનદર્શનપ્રણિત ભેદાભેદવાદ પદાર્થના વાસ્તવિક સ્વરૂપને પ્રહણ કરે છે. આ ભેદાભેદદષ્ટિ અનેકાંતદષ્ટિનું એક રીતે કારણ છે. બે પરસ્પર વિરોધી યુણેને એક જ પદાર્થમાં એકી સાથે માનવા એ ભેદાભેદવાદના અર્થ છે. ભેદ અને અભેદની એકતિન સ્થિતિ વસ્તુના સ્વરૂપના નાશ કરતી નથી, બલ્કે તેને વાસ્તવિક સ્વરૂપમાં પ્રકટ કરે છે. ભેદ અને અભેદના સંબંધમાં પણ સ્યાદ્વાદના જ પ્રયોગ કરવા જોઈએ. ભેદ અને અભેદ સ્યાત્–કથંચિત ભિન્ન છે અને સ્યાત્ -કથંચિત આભિન્ન છે. જૈન દર્શન વાસ્તવિકતાની સમજ અર્થે ભેદ તેમજ અભેદ બંનેને સમાન રીતે મહત્ત્વપૂર્ણ માનીને તત્ત્વના સિદ્ધાંતના સંદર્ભમાં બંને આત્યંતિક સ્થિતિઓ વર્જે છે.

વિભિન્ન તાત્ત્વિક સિદ્ધાતાનું ઉપરાક્ત અવલાેકન એ હકીકત સ્પષ્ટપણે દર્શાવે છે કે વાસ્તવિક્તાને શુદ્ધ અદૈત-ઐકચ સાથે કે કેવળ ભેદ સાથે એકરૂપ કરી શકાય નહીં. જૈન દર્શન આવી નિશ્ચિત સ્થિતિઓ વર્જે છે. તેના મતે, વાસ્તવિકતા એટલી જટિલ છે કે ચાક્કસપણે તેના સ્વરૂપને દર્શાવવું મુશ્કેલ છે. જો આમ હોય તો વાસ્તવિકતાને વિશિષ્ટ રીતે ઘટાવવાનો અર્થ જાટેલને સરળ કરવાનો થાય. વાસ્તવિકતાનું જટિલ સ્વરૂપ સરળ વિધાનોમાં સંપૂર્ણ રીતે પ્રકટ કરી શકાય નહીં. જૈન તત્ત્વજ્ઞના મતે, ઐકચ (અનન્યત-અભેદ), નિત્યતા અને પરિવર્તન એ સર્વે સાચાં અને વાસ્તવિક છે. પદ્મરાજૈયાહ સૂચવે છે, ''સર્જન અને વિસર્જન પરિવર્તનનાં બે પાસાં છે અને તેથી વાસ્તવિકતાનાં ગતિશીલ પાસાં તરીકે આ બંનેને અને નિત્યતાને સ્થિર પાસાં તરીકે માની શકાય.''\* તે તેના કથનના સમર્થનમાં ઇંદ્રભ્રતિના પ્રશ્નો અને મહાવીરના ઉત્તરે! ટાંકે છે. ગણધર ઇંદ્રભ્રતિના વાસ્તવિકતાના સ્વરૂપ અંગેના પ્રશ્નનો શ્રી મહાવીર પ્રથમ 'ઉત્પાદ' શબ્દ દ્વારા ઉત્તર આપે છે અને આ જ પ્રશ્નનું ક્રમિક રીતે પુનરાવર્તન થતાં તે ત્યારબાદ 'વ્યય' અને 'પ્રૌવ્ય' શબ્દો દ્વારા ઉત્તર આપે છે. વાસ્તવિકતાનું કાળજી-પૂર્વકનું નિરીક્ષણ પ્રકટ કરે છે કે માત્ર દ્રવ્ય જ નહીં પરંતુ તેના પરિવર્તનશીલ પર્યાયો પણ વાસ્તવિક છે.

જૈન પર પરાનો સુસ ગત વાસ્તવવાદ વાસ્તવિકતામાં અંતર્ગત એવા જુદા જુદા પદાર્થો−દ્રવ્યો−ની તેની ચર્ચામાં પ્રતિબિંબિત થાય છે જે અંગે હવે આપણે સવિસ્તર વિચારણા કરીશું.

८. द्रव्यनी संज्या (Number of Substance) :

(અ) એક દ્રવ્ય:

સંગ્રહ નયની દર્ષિએ, દ્રવ્ય એક છે અને તે સત્ છે. આ દર્ષિબિંદુથી જડ-ચેતન, એક-અનેક, સામાન્ય-વિશેષ, ગુણ-પર્યાય એ સર્વે એક જ છે. આ નય સર્વત્ર અભેદ જુએ છે અને ભેદની ઉપેક્ષા કરે છે. ભેદોની ઉપેક્ષાના અર્થ એદોના અભાવ કે ભેદોનું મિથ્યાત્વ એવા થતા નથી. 'દ્રવ્ય સત્ છે' એ અંગે આપણે આગળ વિશદ ચર્ચા કરેલ છે.

(ખ) બે દ્રવ્યા : જવ-અજવ :

જૈન તત્ત્વવિજ્ઞાન વિશ્વનું વિભાજન જીવ–અજીવ એવા બે પદાર્થોમાં કરે છે. આ બંને પદાર્થા નિત્ય, અનાદિ, સહઅસ્તિત્વમાન પરંતુ સ્વતંત્ર છે. તાર્કિક રીતે તે પૂર્ણ વિભાજન-દ્વિભાજન છે. જીવન કે ચેવનાની દષ્ટિએ વિશ્વ આપણને આ બે વિશાળ વર્ગો-પદાર્થો-દ્રવ્યો-માં વિભાજિત થતું જોવા મળે છે. દૈતવાદી દષ્ટિબિંદુથી, દ્રવ્ય જીવ-અજીવ એવા બે વર્ગીમાં પૃથકકૃત કરી શકાય છે.

\* Padmarajiah, Y. J., Jaina Theories of Reality and Khowledge, p. 127.

# कैन तत्त्वविज्ञान

આનુભવિક દષ્ટિએ, જીવ ભોક્તા છે અને અજીવ ભાેગ્ય છે. જીવ ચેતનશુક્ત છે, જ્યારે અજીવ ચેતનશુક્ત નથી.આમ, ચેતના અને ચેતના--અભાવ અનુક્રમે જવ અને અજીવના સાચા માપદંડ છે. જે ચેતનશુક્ત દ્રવ્ય છે તે જીવ છે અને જે ચેતનવિહાેણું દ્રવ્ય છે તે અજીવ છે.

# (ક) છ ક્રવ્યા અને વિલિન્ન દષ્ટિએ તેનાં વર્ગીકરણા :

'અજીવ' દ્રવ્ય હેઠળ, પુદ્દગલ, ધર્મ, અધર્મ, આકાશ અને કાળ એમ કુલ ૫ દ્રવ્યોના સમાવેશ થાય છે. આ પાંચ અને જીવ એમ મળીને કુલ ૬ દ્રવ્યા છે. આ છ દ્રવ્યાના વિભિન્ન દર્ષ્ટિએ વર્ગી કરણ કરવામાં આવે છે જે નીચે મુજબ છે :

# (૧) રૂપી-અરૂપી દ્રવ્યા

ભગવતીસ્તત્રમાં દ્રવ્યનું દ્વિધિ વર્ગા કરણ જોવા મળે છે : (૧) રૂપી અને (૨) અરૂપી. જ્ઞાનેન્દ્રિયથી સામાન્ય રીતે અનુભવી શકાય તે રૂપી છે અને ન અનુભવી શકાય તે અરૂપી છે. પુદ્દગલ ઇંદ્રિયો દ્વારા જોઇ-જાણી શકાય છે તેથી તે રૂપી છે, જ્યારે પુદ્દગલ સિવાયના શેષ દ્રવ્યો-જીવ, ધર્મ, અધર્મ, આકાશ અને અહ્યા સમય (કાળ) અરૂપી છે. સ્પર્શ-રસ-ગંધ-વર્ણુ યુક્ત હોય તે રૂપી છે. આ ૪ રૂણો સાથે જ હોય છે. પુદ્દગલમાં આ ૪ રૂણો છે અને તેથી તે રૂપી છે. પુદ્દગલ સિવાયના શેષ દ્રવ્યોમાં આ રૂણોનો અભાવ છે અને તેથી તેઓ અરૂપી છે.

# (ર) ચેતન, ભૌતિક અને અચેતન-અભૌતિક કબ્ધા

''જેને ચેતના નથી પરંતુ જે સ્પર્શા શકાય છે, આસ્વાદી શકાય છે, જોઈ શકાય છે અને સુંઘી શકાય છે તે અજીવ છે.'' ડૉ. સર્વપલ્લી રાધાકૃષ્ણુને 'અજીવ'ની આપેલી આ વ્યાખ્યા માત્ર પુદ્દગલ (અજીવના એક પ્રકાર)ને જ લાગુ પડે છે, કારણુ કે ઉપર દર્શાવ્યું તેમ તે જ માત્ર રૂપી દ્રવ્ય છે. અજીવ હેઠળ પુદ્દગલ ઉપરાંત ધર્મ, અધર્મ, આકાશ અને કાળના પણુ સમાવેશ થાય છે.

જીવ ચેતનમય દ્રવ્ય છે. ચેતના તેનું વિશિષ્ટ લક્ષણ છે.

માત્ર પુદ્દગલ જ ભૌતિક–જડ દ્રવ્ય છે. તેનામાં ચેતના નથી.

જૈન દષ્ટિએ, અ–ચેતન (ચેતનાવિહેાશું) દ્રવ્ય અનિવાર્યપણે ભૌતિક (જડ) દ્રવ્ય (=પુદ્દગલ) નથી તેમ જ અ–ભૌતિક દ્રવ્ય અનિવાર્યપણે ચેતનમય દ્રવ્ય (=જીવ) નથી. ધર્મ, અધર્મ, આકાશ અને કાળ એ ૪ દ્રવ્યો અ–ચેતન અને અ–ભૌતિક બંને છે. તેમનામાં ચેતના નથી પરંતુ તેઓ ભૌતિક પણ નથી.

## (૩) અસ્તિકાય-અનસ્તિકાય

દ્રવ્યના અસ્તિકાય અને અનસ્તિકાય એવા બે વર્ગો પણ પાડવામાં આવે છે. 'અસ્તિકાય' રુબ્દ 'અસ્તિ' (અસ્તિત્વ હેાવું) અને 'કાય' (=પ્રદેશ કે શરીર) એવા બે રાબ્દોના બનેલા છે અને તેના અર્થ છે જેને અસ્તિત્વ છે અને પ્રદેશ (દેલ) છે તે. અસ્તિકાય એટલે વિસ્તારયુક્ત દ્રવ્ય. અલબત્ત, વિસ્તારના અર્થ અહીં ભૌતિક વિસ્તાર એવા થતા નથી.

વિસ્તાર અંગેને જૈન ખ્યાલ અદ્વિતીય છે અને પશ્ચિમના વાસ્તવવાદી ખ્યાલ કરતાં ભિન્ન છે. જીવ, પુદ્દગલ, ધર્મ, અધર્મ અને આકાશ એ પાંચ 'અસ્તિકાય' છે. જૈન દષ્ટિએ, આ દ્રવ્યોને અસ્તિત્વ છે–સત્તા છે તેથી તેએા 'અસ્તિ' (=વિદ્યમાન) કહેવાય છે અને આ દ્રવ્યોને અનેક પ્રદેશા (અવયવા) છે અને તેથી તેઓ 'કાય' (=અનેક પ્રદેશાના સમૂહ) કહેવાય છે. અસ્તિકાયના અર્થ પ્રદેશ–બહુત્વ છે. આ દ્રવ્યો નિત્ય છે, અનાદિ છે, કદમાં સક્ષ્મ કે વિરાટ છે. અસ્તિકાય અવકાશ સાથે સંબંધિત અસ્તિત્વમાન વાસ્તવિકતા છે. ભૌતિક વસ્તુઓ અવકાશ સાથે સંબંધિત છે એ તદન સ્પષ્ટ છે.

પ્રદેશ એટલે પુદ્દગલના એક અવિભાજ્ય પરમાહ્યુ દ્વારા આચ્છાદિત હોય એવા અવકાશ(દિક)ના એક ભાગ. પુદ્દગલના એક પરમાહ્યુ જેટલું આકાશ (સ્થાન) રોક છે તે '**પ્રદેશ'** કહેવાય. આ એક પ્રદેશનું પરિમાણુ છે. પ્રદેશ દિક્તું સુદ્ધમત્રમ એકમ છે.

'કાય' પ્રદેશયુક્ત વસ્તુને અપાયેલું શાસ્ત્રીય નામ છે.

આ રીતે, જે દ્રવ્યમાં અનેક પ્રદેશા હોય તે 'અસ્તિકાય' કહેવાય છે. આ પ્રદેશામાં માત્ર પુદ્ગલના જ પરમાણુઓ નહીં પરંતુ અન્ય દ્રવ્યોનાં તત્ત્વા પણુ સમાવિષ્ટ છે. આ રીતે, દરેક દ્રવ્યને પોતાના પ્રદેશા છે. જવ, પુદ્દગલ, ધર્મ અને આકાશ એ બધાને અસંખ્ય પ્રદેશા છે અને તેથી તેઓ 'અસ્તિકાય' છે. તેમનામાં અવિભાજ્ય અંશાના સમાવેશ થાય છે. બીજા શબ્દામાં, આ બધા દ્રવ્યોનાં તત્ત્વા– અંશા અલગ પાડી શકાય તેવા નથી, પરંતુ તેઓ મિશ્રિત છે કે મિશ્રિત થઈ શકે તેવા છે. આ અનેક પ્રદેશયુક્ત દ્રવ્ય (અસ્તિકાય) અખંડ દ્રવ્ય નથી પણ તેમનામાં અનેક સ્વતંત્ર પ્રદેશો છે.

કાળ (અહાસમય) અનસ્તિકાય છે. તેને કાેઈ પ્રદેશા નથી. તે જ માત્ર અખંડ 'દ્રવ્ય છે. તેનાં તત્ત્વેા−અંશા કદી સંયોજિત થતાં નથી અને પરિણામે તેનું પ્રત્યેક તત્ત્વ વિશિષ્ઠ પ્રદેશ રોકે છે તેથી કાળ એકાકી પ્રદેશ છે.

# (૪) છ દ્રવ્યાના સંદર્ભામાં વિભિન્ન વગીઉકરણાના સારાંશ

૧. છવ : અરૂપી, ચેતનયુક્ત, અભૌતિક, અસ્તિકાય

૨. પુદ્દગલ : રૂપી, અચેતન, ભૌતિક, અસ્તિકાય

૩. ધર્મ : અરૂપી, અચેતન, અભૌતિક, અસ્તિકાય (ગતિનું માધ્યમ)

૪. અધર્મ : અરૂપી, અચેતન, અમૌતિક, અસ્તિકાય (સ્થિતિનું માધ્યમ)

૫. આકાશ : અરૂપી, અચેતન, અમૌતિક, અસ્તિકાય (દિક્નું સ્વરૂપ)

૬. અદ્ધા સમય : અરૂપી, અચેતન, અભૌતિક, અનસ્તિકાય (કાળ)

૯. ક્લ્યનું તાત્ત્વિક વગીઉકરણ : ષડ્ક્રલ્પા : તાત્ત્વિક પદાર્થી : (Metaphysical Classification of Substance : Six Substances : Metaphysical Categories) :

હવે ષડદ્રવ્યોમાંના પ્રત્યેક દ્રવ્ય અંગે સવિસ્તર જોઈશું.

૧. જીવ (SOUL)

(અ) જીવનું સ્વરૂપ (Nature of Soul):

ચેતના છવનું વિશિષ્ટ લક્ષણ છે−चेટना लक्षणो जीवः। છવ તત્ત્વત : ચેતનયુક્ત છે. તે પ્રત્યક્ષ રીતે કર્તા અને ભાકતા છે. જીવમાં ચેતનાનું લક્ષણ છે અને તેથી તે સુખ−દુઃખને આધીન છે. આ રીતે તે સક્રિય છે. તદુપરાંત, ચેતના સ્વય સક્રિય છે. ચેતના જ્ઞાન કે છુદ્ધિ સૂચવે છે. જીવ તેના દારા થતાં સર્વે કમેનિ પ્રત્યક્ષ ભોકતા છે. જીવ અરૂપી છે અને બાહ્ય પદાર્થ નથી અને તેથી ઇંદ્રિયે৷ દ્વારા તેનું પ્રત્યક્ષીકરણુ થતું નથી, પરંતુ તેનું જ્ઞાન આંતરનિરીક્ષણુ અને અનુમાન દ્વારા શક્ય છે. જૈન દર્શનની શાસ્ત્રીય પરિભાષામાં આ ચેતના 'બાેધ' કહેવાય છે. જ્યારે આ બાેધ∽ચેતના અમુક ઢબે ઉત્ક્રાંત થાય છે–વિકા્સ પામે છે ત્યારે તે જ્ઞાન બને છે. જ્ઞાન અને દર્શન જીવમાં અંતર્ગત છે. તેનું આંતરિક સ્વરપ પૂર્ણુતાનું છે, પરંતુ કર્મ−યુદ્દગલ સાથે જીવ સંબંધિત હેાવાને લીધે સમ્યગ્ જ્ઞાન અને સમ્યગ્ દર્શન પ્રચ્છન્ન છે અને તેથી જીવનમુક્તિ પ્રાપ્ત કરવા જીવ માટે કર્મ–પુદ્દગલને અલગ કરવું આવશ્યક બને છે. જીવ એકમાત્ર જ્ઞાતા છે. ચેતના તેનું આવશ્યક લક્ષણ છે અને તે તેને સવિકલ્પક–નિર્વિકલ્પક જ્ઞાન પ્રકારાની પ્રાપ્તિ માટે શક્તિમાન બનાવે છે. હું જાહ્યું છું, મેજ જાણતું નથી. પેન પોતાના અસ્તિત્વ અંગે કે મેં તેના કરેલા ઉપયોગ અંગે સભાન, નથી. મારા લેખનની તારીખ કે માસ પણુ સભાન નથી. પુદ્દગલ, ધર્મ, અધર્મ, આકાશ અને કાળ ચેતનવિહેાણા છે. સ્વભાવથી પ્રત્યેક જીવ શુદ્ધ−સુદ્ધ−મુક્ત છે, અન'ત R. 8

શુણુયુક્ત છે, સર્વશક્તિમાન છે, સર્વજ્ઞ છે. કર્મ સાથેના જીવના સમાગમને લીધે જીવનાં આ લક્ષણુંા નાશ પામતાં ન હોવા છતાં આચ્છાદિત બને છે અને પરિણામે જીવની 'બાહ્ય પ્રતિમા' તેની આંતરિક ભવ્યતાને ખાેટું રૂપ આપે છે. લાેકાકાશમાં જીવેાની સંખ્યા અનંત છે. તેએા સરખા અને નિત્ય છે, આદિ અને અંત વિનાના છે. જૈન દર્શન મુજબ, જીવમાં અસ્તિત્વ, ચેતના, ઉપયાગ, કર્વત્વ, લોકવૃત્વ, પ્રભુત્વ, દેહપરિમાણુત્વ અને અમૂર્તત્વ વગેરે ગુણા છે. અસ્તિત્વની દષ્ટિએ, સર્વ તત્ત્વા–પદાર્થી સમાન છે, પરંતુ મૂલ્યની દષ્ટિએ આત્મા સૌથી અધિક મૂલ્યવાન છે. તેથા જ એમ કહેવામાં આવે છે, ''જે આત્માને જાણે છે તે સર્વ કંઈ જાણે છે.''

ધિશ્વમાં જીવાની સંખ્યા અનંત-અનિશ્ચિત છે અને જીવા એકમેકથી પૃથક છે, સ્વતંત્ર છે. આમ છતાં તે અન્ય જીવા અને દ્રબ્યા સાથે સંબંધમાં છે. દરેક જવ અસંખ્ય પ્રદેશયુક્ત છે. તે સર્વવ્યાપી નથી. તેનું કદ નિશ્ચિત નથી, કારણ કે જીવ સ્વદેહ-પરિમાણુ છે. જીવ સમય પૂરતા જ દેહ સાથે સંબંધિત થાય છે ત્યારે તે તે શરીરના પરિમાણુ અનુસાર પ્રસરણ-સંકાયન પામે છે. આ રીતે જીવ સંકાય-શીલ-વિકાસશીલ છે. જીવના અસંખ્ય પ્રદેશા કીડા જેવા નાના શરીરમાં સંકાયાઈને રહે છે અને હાથી જેવા મહાકાય શરીરમાં વિકાસ પામીને રહે છે. પ્રદેશાના સંકાયન-પ્રસરણુ દ્વારા જીવ દીપકના પ્રકાશની જેમ નાના-મોટા ગેારડાના અવકાશને ભરી દે છે. જીવનાં અન્ય લક્ષણોની જેમ તેનું બિનઅવકાશીય લક્ષણ પણ પુદ્દગલ સાથેના તેના સાહચર્યને લીધે અસર પામે છે. આ રીતે, જૈન દર્શન અન્ય ભારતીય દર્શનામાં સ્વીકૃત એવા જીવના અપરિવર્તનીય સ્વરૂપના ઇન્કાર કરે છે. આમ છતાં જીવના મૂળ સ્વરૂપમાં પરિવર્તન થતું નથી. અન્ય કાઈ ભારતીય દર્શન દેલ્સમાન જીવના કદના સિદ્ધાંતને સ્વીકારતાં નથી અને આત્માના કદ અંગેના જૈન ખ્યાલની આકરી ટીકા કરે છે.

વાદિદેવસૂરિ આત્મા–છવ–ના સ્વરૂપનું કથન નીચે મુજબ કરે છે : ''આત્મા પ્રત્યક્ષ વગેરે પ્રમાણેાથી સિદ્ધ છે. તે ચેતનસ્વરૂપ છે, પરિણામી છે, કર્તા છે, સાક્ષાત ભાક્તા છે, સ્વદેહપરિમાણુ છે, પ્રત્યેક શરીરમાં ભિન્ન છે, પુદ્દગલકર્મ મુક્ત છે." (પ્રમાણનય તત્ત્વાલાક–૭.૫પ–૫૬)

(મ) આત્મા કે જીવના અસ્તિત્વ માટેની સાખિતીએા (Proofs for Existence of Soul):

જૈન તત્ત્વવિજ્ઞાન 'આત્મા' અને 'છવ' શબ્દા સમાન અર્થમાં વાપરે છે. છવ બંધનયુક્ત આત્મા છે અને આત્મા શુદ્ધ છવ છે. જૈન મતે, છવ જ્ઞાતા અને ભાેક્તા બંને છે. આત્માનું અસ્તિત્વ જ્ઞાતા અને ભાેક્તાનું અસ્તિત્વ છે. જૈના આત્માનું અસ્તિત્વ નીચે મુજબ પુરવાર કરે છે :

(૧) પદાર્થોના જ્ઞાંતા ભૌતિક શરીર નથી, પરંતુ અન્ય કંઈક છે. શરીર જડ છે અને કંઈપણ જાણી શકે નહીં. મન અને ઇંદ્રિયાે જ્ઞાતા હાેઇ શકે નહીં, કારણ કે જ્ઞાંતા મનના તેમજ ઇંદ્રિયાના જ્ઞાતા પણ છે અને જ્ઞાતા સ્વયં જ્ઞેય હાેઈ શકે નહીં.

(૨) ઇંદ્રિયેા, દેલ અને મનની પ્રવૃત્તિઓના માર્ગદર્શક અને નિવામક તરીકે કાેઇક છે અને આ આત્મા છે.

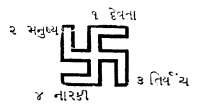
(૩) નિયામક તરીકે આત્મા સક્રિય હેાવાે જોઈએ અને તે માત્ર પ્રવૃત્તિના નિષ્ક્રિય નિરીક્ષક હેાવા જોઈએ નહીં. જો તે પ્રવૃત્તિઓના કર્તા ન હેાય તા તે દુષ્કર્માના પાપથી અસર પામશે નહીં અને જો તે અસરમુક્ત રહે તા કાઈ નેતિક નિયમાની અને સુકિત માટેના સંગ્રામની કાઈ આવશ્યકતા રહે નહીં.

(૪) આત્મા દુષ્કર્મીના પાપથી ખરડાય છે અને સત્કર્મોના પુષ્યનાં કળા ભોગવે છે અને તેથી તે ભાકતા છે.

(ક) જીવનાં વિભિન્ન દબ્ટિએ વગી કરણેા (Classifications of Soul from Various View-points) :

(૧) ચાર વિભિન્ન ગતિએા મુજબ જીવનું વગીંકરેણુ:

'છવ' શબ્દ જૈન દર્શનમાં માત્ર માનવાત્મા પૂરતા સીમિત નથી. તે ચેતનાંના સામાન્ય સિદ્ધાંત નિર્દેશે છે. ચેતના અસ્તિત્વની ચાર ગતિઓમાં જોવા મળે છે. અસ્તિત્વની વિભિન્ન ગતિએ વ્યક્તિ કરતી જુદી જુદી ચેતન-કક્ષાઓ નીચે મુજબ છે : ૧. દેવતા ૨. માનવી ૩. તિર્થ ચ અને ૪. નારકી જૈન ગ્ર થા અને જેન દેરાસરામાં હંમેશાં જોવા મળતી સ્વસ્તિક ( સુ + अस्तિ + क = કલ્યાણ) સંજ્ઞા છવની ૪ વિભિન્ન ગતિઓ (તબક્કાઓ) સૂચવે છે : ૧ દેવ ગતિ ૨. મનુષ્ય ગતિ ૩. તિર્થ ચ ગતિ ૪. નરક ગતિ.



ક્ષણભર નારકી અવસ્થાને છેાડી દઈએ તાે એમ દર્શાવી શકાય કે અન્ય અવસ્થાએા (તબક્કાએા) એ પ્રગતિશીલ સાપાના વ્યક્ત કરે છે કે જેમાંથી જીવ પૂર્ણુતા પ્રાપ્ત કર્યા પહેલાં પસાર થાય છે. જીવ-ઉત્ક્રાંતિનાં આ વિભિન્ન સાપાનાને 'પર્યાયો' તરીકે નિર્દેશવામાં આવે છે. આ પ્રત્યેક તબક્કામાં જીવ વાસ્તવિક પરિવર્તનોમાંથી પસાર થાય છે. આમ છતાં તેની તાદાત્મ્યતા જારી રહે છે–તેનો લાપ થતાે નથા. પરિવર્તન એ જન્મ-વિકાસ−સૃત્યુ-ની હકીકતામાં દષ્ટિગાચર થાય છે.

(૨) શુદ્ધ (સિદ્ધ) અને અશુદ્ધ (સ સારી) જીવપ્રકારો (Pure (Liberated) and Impure (Worldly) Types of Soul)

સામાન્ય રીતે જીવના સંસારી અને સિદ્ધ (મુક્ત) એવા અને ભેદ-પ્રકાર પાડવામાં આવે છે. સંસારમાં ભ્રમણ કરતા જીવા સંસારી કહેવાય છે. 'સંસાર' શબ્દ सम ઉપસર્ગ પૂર્વ ક 'સ' ધાતુ પરથી બનેલા છે. 'સ' ધાતુના અર્થ ભ્રમણ થાય છે. 'સમ,' ઉપસર્ગ તે જ અર્થનું સમર્થન કરે છે. ૮૪ લાખ જીવયોનિમાં અથવા ચાર ગતિએામાં પરિભ્રમણ કરવું તે સંસાર અને તેમાં પરિભ્રમણ કરનારા સંસારી કહેવાય છે. સંસારને વળગેલા જીવા સંસારી કહેવાય છે. કર્મ બદ્ધ અવસ્થા સંસારી જવાનું લક્ષણ છે. કર્મ પાશથી બદ્ધ જીવ સંસારી છે, જ્યારે કર્મ શન્ય જીવ મુક્ત છે. સંસારી જીવા જગતની વ્યક્તિઓના બંધનયુક્ત આત્માઓ–જીવા છે અને જન્મ-મરણની ઘટમાળને આધીન છે. મુક્તાત્માઓ બંધનાવસ્થામાં નથી, તેમણે પૂર્ણ શુદ્ધિ પ્રાપ્ત કરેલ છે.

કર્મ સાથેના સાહચર્યને લીધે જીવ બદ્ધ બને છે અને જીવનું સ્વાભાવિક સચ્ચિદાનંદસ્વરૂપ આચ્છાદિત થઈ જાય છે. કર્મ સાથે જીવનું સંયોજન અશુદ્ધિનું ચિદ્ધ મનાય છે અને તેથી બંધનાવસ્થામાં જીવ અશુદ્ધ છે સમસ્ત કર્મોનો ક્ષય કરી માક્ષપ્રાપ્તિ થતાં જીવ શુદ્ધ બને છે. જેવી રીતે ખાણમાંથી પ્રાપ્ત થયેલ અશુદ્ધિ-આથી આચ્છાદિત રત્નને જ્યારે શુદ્ધ કરવામાં આવે છે અને તેને કાપવામાં આવે છે ત્યારે તે ઝળહળે છે તેવી રીતે કર્મબંધમાં જકડાયેલા અશુદ્ધ જીવની જંજીરા જ્યારે તે ઝળહળે છે તેવી રીતે કર્મબંધમાં જકડાયેલા અશુદ્ધ જીવની જંજીરા જ્યારે તે ટે છે ત્યારે તે નિર્વાણવસ્થા પ્રાપ્ત કરે છે અને શુદ્ધ સ્થિતિમાં તે પૂર્ણ જ્ઞાન– શકિત–આનંદયુક્ત બને છે. શુદ્ધ–અશુદ્ધ એવા જીવના બે પ્રકારા છે, પરંતુ આ બંને એકમેકથી સંપૂર્ણ રીતે જુદા નથી એ હક્ષીકત આ બંને પ્રકારાના ગુણોની નીચે દર્શાવેલ તુલના દ્વારા સ્પષ્ટ થાય છે.

## कैन तत्त्वविज्ञान

ત્રુલના :

- ૧. અશુદ્ધ છેવ મર્યાદિત પ્રમાણમાં ચેતના ધરાવે છે, જયારે શુદ્ધ છેવ પૂર્ણું, અમર્યાદિત ચેતના છે.
- ૨. અશુદ્ધ જીવ પ્રહણ અને સમજ માટેનું સામર્થ્ય ધરાવે છે, જ્યારે શુદ્ધ જીવના ગ્રહણ અને સમજ પૂર્ણ તયા વિકાસ પામે છે અને બંને પરસ્પર તાદાત્મ્ય સાધે છે.
- ૩. અશુદ્ધ જીવમાં જીવન દારા અસ્તિત્વની વિભિન્ન ગતિએા ધારણ કરવાનું સામર્થ્ય છે, જ્યારે શુદ્ધ જીવ પૂર્ણ સાર્વભોમતવ માણે છે.
- ૪. અશુહ−સંસારી જીવમાં કર્મ કરવાની શક્તિ છે, સંકલ્પ−સ્વાતંત્ર્ય છે અને કર્તા તરીકે ઓળખાય છે, જ્યારે સિદ્ધ જીવનું કર્મ પર સંપૂર્ણ પ્રભુત્વ છે અને તેથી તે શબ્દના સાચા અર્થમાં કર્તા છે.
- મ. અશુદ્ધ જીવ ભોક્તા છે, જ્યારે શુદ્ધ જીવ રાષ્ટદના પૂર્ણ અર્થમાં ભોક્તા છે, તે સર્વોપરી આનંદ માણે છે.
- ૬. અશુદ્ધ જીવ સ્વદેહપરિમાણુ છે, જ્યારે શુદ્ધ જીવનું આધ્યાત્મિક સ્વરૂપ સંપૂર્ણ પણે મૂર્તિ મંત થાય છે.
- ૭. અશુહ જીવ અરૂપી (અમૂર્ત) છે, છતાં કર્મ−શરીર સાથે સંયોજિત થાય છે; જ્યારે શુહ જીવ કર્મ−શરીરનાે નાશ થતાં મૂર્ત રૂપથી સંપૂર્ણ રીતે વંચિત થાય છે.
- ૮. અશુદ્ધ જીવ હંમેશાં કર્મ સાથે સંબદ્ધ છે, જ્યારે શુદ્ધ જીવ કર્મશરીરક્ષ્ય થતાં કર્મથી પૂર્ણ પણે મુક્ત છે.
- ૯. અ**શુદ્ધ છવને સર્વ છવન-સિદ્ધાંતા સાથેનું** છવન છે, જ્યારે મુક્ત છવ શુદ્ધ અને પૂર્ણ આત્મા છે.

જીવના બે પ્રકારોના ગ્રહ્યોની ઉપરોક્ત તુલના સ્પષ્ટપણે દર્શાવે છે કે શુદ્ધ જીવ અશુદ્ધ જીવ કરતાં તદ્દન ભિન્ન કે વિરુદ્ધ નથી.

(૩) ઇંદ્રિયાની સંખ્યાને આધારે સંસારી જીવનું વગીંકરણ :

૧. **લિર્ચ`ચ**: (Animal State of Existence) : સ્થાવસ-ત્રસ પ્રકારેા : જીવના આનુભવિક સ્વરૂપમાં અનેકવિધરીતે વર્ગાંકરણ કરવામાં આવે છે. આ વર્ગાંકરણા ભિન્ન ભિન્ન કક્ષાઓ નિર્દેશે છે. અશુદ્ધ (સંસારી) જીવના બે પ્રકારો નીચે મુજબ છે. ૧. સ્થાવર કે અચલ અને ૨. ત્રસ કે ચલ.

સુખ−પ્રાપ્તિ અને દુ:ખ−નિવારણની પ્રવૃત્તિ, ગતિ જ્યાં ન દેખાય તે સ્થાવર પ્રકારના છવ છે; જ્યારે આવી ગતિ જ્યાં દેખાય તે ત્રસ પ્રકારના છવ છે. સ્થાવર પ૪

જીવ એંક્રેન્ડ્રિય પ્રકારના છે અને તે માત્ર સ્પર્શસ વેદન ધરાવે છે, જ્યારે ત્રસ પ્રકારના જીવા બે થી પાંચ ઇંદ્રિયા ધરાવે છે. આ બંને પ્રકારાના પેટાપ્રકારા નીચે મુજબ છે.

### (અ) સ્થાવર જીવના પાંચ પ્રકારો અને તેનાં ઉદાહરણે

- પૃથ્વીકાય : ધૂળ, માટી, રેતી, પથ્થરા, ધાતુઓ (લાેલું, તાંબુ, ચાંદા, હીરા, વગેરે), સિન્દુરિયા.
- ૨. અપ(જળ)કાય : જળ, એાસબિંદુ, બરક, ધુમ્મસ.
- ૩. તેજસ્કાય : જ્વાળા, કાલસા, ખરતા તારા, વીજળા.
- ૪. વાયુકાય : ધીમી હવા, તેજ હવા, વાની ઝડી, વંટાળિયા
- પ. વનસ્પતિકાય : લસણ, ડુંગળી (ધણાના એક જ સામાન્ય શરીર), તૃણુ, વક્ષ (સર્વેનાં અલગ અલગ શરીર)

આ પ્રત્યેકના પણ સહ્લમ અને બાદર (સ્થૂળ) એવા ભેદ પાડવામાં આવે છે. પ્રથમ પ્રકાર અત્યાંત સલ્લ્મ હેોવાથી ચક્ષુ દ્વારા જોઈ શકાતા નથી, જ્યારે બીજો પ્રકાર જોઈ શકાય છે.

#### (અ) ત્રસ જીવના ચાર પ્રકારેા અને ઉદાહરણેા :

- ૧. દિ−ઇંદ્રિય (સ્પર્શ-રસ) : કીડી, છીપ, શંખ જૂ, અળશિયાં, કૃમિ પેારા, જળા વગેરે
- ૨. ત્રિ-ઈ દિય (સ્પર્શ-રસ-ગંધ) : માંકડ, કીડી, મંદ્રોડા, ધીમેલ વગેરે
- ૩. ચતુરિદ્રિય (સ્પર્શ−રસ−ગ'ધ−દષ્ટિ) : માખી, મધમાખી, મચ્છર, કરોળિયેા, તીડ, વી'છી, વગેરે.
- ૪. પંચેન્દ્રિય (સ્પર્શ-રસ-ગંધ-દષ્ટિ-શ્રવણુ) : સિંહ, વાઘ, માનવી દેવ વગેરે.

#### પંચેન્દ્રિય જીવના પ્રકારાઃ

(૧) સ્વર્ગમાં રહેતા દેવતાઓ, (૨) મનુષ્યાે, (૩) તિર્યંચાે (પશુ, પંખી, મચ્છ, સાપ, નાેળિયા, વગેરે) અને (૪) નારક ભ્રમિના નારકા એવા **૪ ભેદેા** પંચેન્દ્રિય જીવાના પાડવામાં આવે છે. (૧) માછલી, વ્હેલ જેવાં **જળચર** પ્રાણીઓ, (૨) હાથી, ઘાેડા જેવાં ભ્ર**ચર** (સ્થળચર) પ્રાણીઓ અને (૩) વાયુ કે આકાશમાં રહેનાર નભાચર પંચેન્દ્રિયનાં ઉદાહરણા છે. કરાડરજ્જુવાળા પ્રાણીઓ પંચેન્દ્રિય છે. પંચેન્દ્રિય જીવાના એ પ્રકારા છે: (૧) ગર્ભજ (ગર્ભ દ્વારા ઉત્પન્ન દા. ત. બકરી, ઘેટા, સિંહ, વાઘ, હાથી વગેરે) અને (૨)સમ્પ્રચ્છિમ (ગર્મ વિના સહજ રીતે ઉત્પન્ન દા.ત., દેવા). આમાંના પ્રથમ પ્રકારના જીવા સુદ્ધિકૃત છે. ઉચ્ચતર પ્રાણીઓ, માનવા, દેવા વગેરે 'મન' ધરાવે છે અને તેથી તેઓ 'સ દ્વિન' (સમનસ્ક-સુદ્ધિકૃત) કહેવાય છે; જ્યારે નિમ્નકક્ષાના પ્રાણીઓને મન નથા અને તેથી તેઓ અન્સ દ્વિન (અન્મનસ્ક) કહેવાય છે અને તેઓ વૃત્તિયુક્ત છે. તત્વાર્થસૂત્ર સુદ્ધિકૃત-પ્રાણીઓની વ્યાખ્યા 'આંતર-ઇંદ્રિય-કુક્ત-સમનસ્ક તરીકે કરે છે.

## ર. અસ્તિત્વની માનવ-સ્થિતિ (The Human State of Existence):

માનવજાતના નીચેના બે વિભાગા પાડવામાં આવે છે : (૧) કાઈક અર્થમાં નિર્બ'ળ હેાય તેવા માનવા અર્થાત્ જે માનવામાં સર્વે દાંદ્રિયા અને માનસિક શક્તિઓના સુવિકાસ થયો ન હાય એવા માનવા અને (૨) સર્વે દાંદ્રિયા અને માનસિક શક્તિઓ સુવિકાસ થયો ન હાય એવા માનવા બીજા વિભાગના મનુષ્યા માક્ષપ્રાપ્તિની બાબતમાં અત્યંત લાભપ્રદ સ્થિતિમાં છે, કારણુ કે આત્મ-શિસ્ત માક્ષ-સુક્તિ માટેની આવશ્યક્તા છે અને તે બીજા પ્રકારની વ્યક્તિઓ માટે જ શક્ય છે. આ રીતે અહીં આપણને જન્મ-સ્ટ્યુના ચક્રાવામાંથી સુક્તિ માટેની આકાંક્ષા પ્રતિ માનવવ્યક્તિને વાળવા માટે પણ સારી-સ્વસ્થ શારીરિક અને માનસિક સ્થિતિની આવશ્યક્તાના સ્વાકાર જોવા માળે છે. કથળેલું સ્વાસ્થ્ય કે દીર્જલ્ય કે ખરાબ માનસિક સ્વાસ્થ્ય હોય ત્યારે માનસિક સમતુલા (નૈતિક તૈયારી માટેની અનિવાર્ય શરત) શક્ય નથી.

# ૩. દેવ સ્થિતિ: ઊર્લ્લોક (The Celestial State):

માનવગ્યક્તિઓની તુલનામાં દેવેા દીર્ઘાયુ છે અને શુભ કર્મયોગથી આનંદની વિભિન્ન અવસ્થાઓ ભાગવે છે. જૈન દષ્ટિએ, દેવત્વની સ્થિતિ 'અંતિમ સ્થિતિ' નથી. દેવેા પણ મુક્ત જીવ નથી, તેઓ આનંદની અનંત સ્થિતિ ભાગવતા નથી કે જન્મ-સ્રત્યની ઘટમાળથી પર નથી. તેઓ પણ તેમનાં કર્મા અનુસાર પ્રાણીઓ તરીકે કે માનવવ્યક્તિઓ તરીકે પુનર્જન્મ લે છે. જ્યારે કર્મા પરિપૂર્ણ થાય છે ત્યારે અસ્તિત્વની તેમના સ્થિતિના પણ અંત આવે છે. તેઓ મનુષ્ય કરતાં એ રીતે જુદા પડે છે કે અસ્તિત્વની તેમની સ્થિતિના અંત લાવવા માટે સ્ત્યુનું કોઈ નિશ્વિત કારણ નથી. દૈવી અસ્તિત્વની લાક્ષાણેક્તા એ છે કે તેમની શારીરિક– માનસિક શક્તિઓ સંપૂર્ણત: થિકસિત હોય છે. કેટલીક બાબતોમાં દેવેા મનુષ્ય જેવા જ હેાથ છે.મનુષ્યની જેમ, તેમને પણ વિષયવાસના છે. છતાં વિષયવાસનાના સંતોષની રીતિઓમાં જુદા જુદા દેવેા જુદા પડે છે. દેવેાને વીર્ય સખલના નથી, દેવીઓને ગર્ભધારણ નથી. દેવેા માતાની કુખે જન્મતા નથી, પરંતુ તેઓ એક વિશેષ પ્રકારની શય્યા પર જન્મ લે છે. તેઓ ગર્ભજ નથી. તેમનું મૈથુન માનસિક સુખ-સંભાગમાત્ર હોય છે.

# દૈવી વ્યક્તિએાના ચાર પ્રકારા :

દેવાના ૪ પ્રકારા નીચે મુજબ છે:

(૧) **ભવનવાસી** : આ દેવેા સૌથી નીચેની કક્ષાના માનવામાં આવે છે અને તેમનું ૧૦ પેઠા વર્ગોમાં વિભાજન કરવામાં આવે છે : ૧. અસુરકુમાર, ૨. નાગકુમાર, ૩. વિઘુતકુમાર, ૪. સુપર્ણ કુમાર, ૫. અગ્નિકુમાર, ૬. વાતકુમાર, ૭. સ્તનિતકુમાર, ૮. ઉદધિકુમાર, ૯. દ્વીપકુમાર અને ૧૦. દિક્કુમાર. તેઓ તેમનાં વસ્ત્રાભૂષણુા, શસ્ત્રાસ્ત્રો, વાહના વગેરેથી સુવાન દેખાતા હેાવાથી કુમાર કહેવાય છે.

(૨) **વ્ય તર** : આ દેવાે ત્રણે લાેકમાં વસતા હાેવાનું માનવામાં આવે છે. તેઓ સંપૂર્ણ રીતે મુક્ત નથી એ હકીક્ત તેઓ માનવવ્યક્તિઓની સેવા કરે છે તે પરથી સ્પષ્ટ થાય છે. તેમના ૮ પેટાવર્ગો છે : (૧) કિન્નર, (૨) કિમ્પુરુષ, (૩) મહાેરગ (૪) ગંધર્વ, (૫) યક્ષ, (૬) રાક્ષસ, (૩) ભૂત, અને (૮) પિંશાચ.

(3) જ્યે**ા તિષ્ક** : આ દેવેા ૫ જૂથામાં વિભાજિત થાય છે અને તેઓ સૂચેાં, ચંદ્રો, ત્રહેા, નક્ષત્રો અને તારાએાનું પ્રતિનિધિત્વ કરે છે. માત્ર મનુષ્ય સૃષ્ટિ માટે જ તેએા સતત ગતિશીલ સ્થિતિમાં હાેવાનું જણાય છે. સૂર્ય –ચંદ્રના બહુત્વના સંબંધમાં જૈન સિદ્ધાંતની લાક્ષણિકતા માટે સ્પષ્ટીકરણ આવસ્યક છે. ખાસ કરીને જં ણુદ્ધીપમાં (મધ્યલાકમાંના) બે સૂચેાં અને બે ચંદ્રો હાેવાનું મનાય છે. સમય– વિભાજન આ જ્યાતિર્મય દેવાની ગતિથી જ નિર્ધારિત થાય છે. ભૂમિ તળથી માંડી મધ્ય લાેકના અંતરવર્તા વિશાળ આકાશમાં જ્યાતિષ્ઠા વસે છે.

(૪) **ગેમાનિક** વેમાનિક દેવાના એ પ્રકારા છે : (૧) કલ્પાપપન્ન : કલ્પ એટલે ઇંદ્ર વગેરે પદ હોય છે એવા સ્વર્ગ(દેવનું નિવાસસ્થાન)માં જન્મ લેનાર અને (૨) કલ્પાતીત : અહીં પદ-વિભાજન નથી. વૈમાનિક દેવા જયાતિષ્ક દેવા કરતાં પણ ઉપર ઊર્ષ્વલાકમાં વસે છે. સુમેરૂ પર્વતના શિખરથી ઊર્ષ્વલાકના આરંભ થાય છે. ४. नारु (The Infernal State of Existence)

નરકવાસી જીવાે નારક કે નારકીના નામે ઓળખાય છે. આ નરકમાં જન્મેલ જીવના અસ્તિત્વની સ્થિતિ છે. અહીં અતિશય તાપ, શીતળતા, ક્ષુધા−તૃષા, દર્દને લીધે સંતાપ થાય છે. ઘૃણા તેમનું સ્વાભાવિક લક્ષણ છે અને તે તેમને ખરાબ વિચારા પાષવા અને અન્યને દુ:ખ આપવા પ્રેરે છે.

નારકા પૃથ્વી હેઠળના એકની નીચે એક એમ ૭ પ્રદેશામાં વસે છે. જેમ છવ પૃથ્વીથી વધારે ઊંડા પ્રદેશમાં વસે છે તેમ તેના દેખાવ વધારે બિહામણા અને છે અને તેની યાતનાએા પણ અસહ્ય બને છે. પ્રથમ ૩ નરકા ગરમ હાેવાનું મનાય છે, ત્યારબાદના ૨ ગરમ–ઠંડા બંને અને છેલ્લા ૨ ઠંડા હાેવાનું મનાય છે.

મનુષ્યો અને તિર્ય ગે (પશુ, પંખી, મચ્છ, સાપ, નાળિયા વગેરે) મધ્ય-લેાકમાં વસે છે. દેવા ઊર્ષ્વ લાકમાં વસે છે અને નારકી અધાલાકમાં. આમ, વિશ્વ ૩ ભાગામાં વિભક્ત છે. મધ્યલાકમાં અસંખ્ય દીપા અને સમુદ્રો છે. જંણુદ્વીપ ખધા દીપામાં મુખ્ય છે. જંણુદ્વીપ સૂર્યમંડળના જેવા ગાળાકાર છે અને તેની વચ્ચોચ્ચ મેરુ પર્વત છે. લવણાદ મહાસાગર જંણુદ્વીપના આસપાસ ઉછ્ળે છે. મહાસાગર પણ અન્ય મહાદ્વીપાથી ઘેરાયેલા છે. જંણુદ્વીપનાં ૭ ક્ષેત્રોમાંનું એક ભરતક્ષેત્ર છે.

#### સમાપન :

જીવની ઉપર વર્શુવેલ ૪ સ્થિતિઓ (તિર્ય ચ-માનવ-દેવ-નારક) નિમ્નતમ પ્રાણીથી માંડીને પૂર્શુતાના સર્વેાચ્ચ સાપાન (જેમાં ચેતનાની શુદ્ધિ પુન: પ્રાપ્ત થાય છે તે-અને આ સામાન્ય માનવકક્ષાથી સ્પષ્ટપણે અસરંત ઊંચું છે તે) પર્ય ત ચેતનાનું સાતત્ય દર્શાવે છે. ચેતનાના આવા જૈન સિદ્ધાંત પાછળના તર્ક એ છે કે કાઈપણ તબક્રેક કાઈપણ જીવ તિરસ્કારયોગ્ય કે દુર્લક્ષ કરવા યોગ્ય નથી. માનવ-અસ્તિત્વની સ્થિતિ પૂર્શુતા પ્રત્યેના વચગાળાના તબક્કો છે એ મૂળભૂત સત્યનું પ્રાય: વિસ્મરણ થાય છે. પરિણામ એ આવે છે કે માનવને એટલું બધું મહત્ત્વ આપવામાં આવે છે કે માનવેતર જીવા પ્રતિ સંપૂર્ણુ રીતે દુર્લક્ષ કરવામાં આવે છે. ચેતનાના સાતસ્યના તર્કશાસ્ત્ર સાથેના ચેતનાના જૈન સિદ્ધાંત જીવન માટેના આદર પર ભાર મૂકે છે.

દર્શનનાે અર્થ તત્ત્વનાે સાક્ષાત્કાર કે ઉપલબ્ધિ છે. આત્મા સર્વેમાં મુખ્ય તત્ત્વ છે. 'જે આત્માને જાણી લે છે તે સર્વને જાણી લે છે એમ એટલા માટે જ કહેવામાં આવ્યું છે. અસ્તિવની દષ્ટિએ, સર્વે તત્ત્વેા સમાન હાેવા છતાં મૂલ્યની દષ્ટિએ આત્મા સવિશેષ મૂલ્યવાન છે. મૂલ્યના નિર્ણયના આધાર આત્મા પર જ છે.

## ર. પ્રદ્રગલ (PUDGALA OR MATTER)

## (१) अस्ताविङ (Introductory)

વાસ્તવવાદ મુજબ, ભૌતિક વાસ્તવિકતા અને આધ્યાત્મિક વાસ્તવિકતા એક-મેકથી સ્વતંત્ર અને અલગ છે. ભૌતિક વાંસ્તવિકતા તેના અસ્તિત્વ માટે મન– વિચાર–ચેતના પર આધારિત નથી. તે વિચાર જેટલી જ વાસ્તવિક છે. જૈન દર્શન વાસ્તવવાદી દર્શન છે અને તે જડતત્ત્વની સ્વતંત્ર અને અલગ હસ્તીમાં માને છે. જડતત્ત્વ માટે અહીં 'પુદ્દગલ' શબ્દ પ્રયોજાય છે. પુદ્દગલ પાંચ અજીવ પદાર્થીમાંને એક છે. પુદ્દગલ કે ભૌતિક (જડ) પદાર્થી અનાદિ, અવિનાશી અને વાસ્તવિક છે. આથી જૈન દષ્ટિએ, ભૌતિક સૃષ્ટિ કલ્પનાના તરંગ નથી, પરંતુ નક્કર વાસ્તવિકતા છે, પ્રત્યક્ષીકરણ કરનાર મનથી સ્વતંત્ર રીતે અસ્તિત્વમાન છે.

# (ર) પુદ્દગલના અર્થ (Meaning of Pudgala)

'પુદ્દગલ' શબ્દ 'પુદ્દ' અને 'ગલ' શબ્દના બનેલાે છે. 'પુદ્દ' એટલે પૂરણ-- ટહિ-સંયોજન અને 'ગલ' એટલે ગલન-હ્યુંસ-વિયાજન આમ, 'પુદ્દગલ' એટલે સંયોજન-વિયાજન દારા અથવા વૃદ્ધિ-હ્યુસ દારા ભિન્ન ભિન્ન રીતે પરિવર્તન પામતું દ્રવ્ય. સંયોજન-વિયાજન પ્રક્રિયા માત્ર પુદ્દગલમાં જ થાય છે, અન્ય દ્રવ્યોમાં નહીં. આ પ્રક્રિયા દારા પુદ્દગલનું એક સ્વરૂપ અન્ય સ્વરૂપમાં પરિવર્તન પામે છે. જડ પદાર્થ માટે 'પુદ્દગલ' શબ્દની પસંદગી અર્થ પૂર્ણ અને સાર્થક છે. પરમાણુના સંશ્લેષ-વિશ્લેષ (સંયોજન-વિયોજન) દરેક મૂર્ત વસ્તુમાં થાય છે એ અનુભવ સિદ્ધ હકીકત છે. તે જૈન દર્શનની વાસ્તવવાદી સ્થિતિ દઠીભૂત કરે છે એટલું જ નહીં પરંતુ વાસ્તવિકતા-સત્-તા ગતિશીલ (dynamic) ખ્યાલ પણ પ્રકટ કરે છે. પુદ્દગલ પંચેન્દ્રિયો (ત્વચા-જીભ-નાક-આંખ-કાન) દારા અનુભવ શકાય એવું દ્રવ્ય છે. આ પુદ્દગલની બીજી વ્યાખ્યા છે.

(૩) પુદ્દગલના ગુણેા (Characteristics of Matter or Pudgala) :

પુદ્દગલ 'રૂપી' દ્રવ્ય છે. તેમાં ૪ ગુણાે (લક્ષણાે), છે : ૧. સ્પર્શ (touch), ૨. રસ (taste), ૩. ગંધ (smell) અને રૂપ કે વર્ણું (colur). પુદ્દગલના પ્રત્યેક પરમાણુ આ ચાર ગુણ્યુકત છે અને આ ગુણુ–લક્ષણુ–ના નીચે મુજબના ૨૦ ભેદા–પ્રકારા છે. વાસ્તવમાં આ પ્રત્યેકનું અસંખ્ય–અનંત ભેદામાં વિભાજન

## लैन तत्त्वविज्ञान

**શકય છે.** શબ્દ (ધ્વનિ) પણ પૌદગલિક છે અને તે શ્રવણેન્દ્રિય–કાન દ્વારા ગ્રહણુ થાય છે**.** 

૧. સ્પર્શાના ૮ ભેદ : મૃદુ−કઠણ, ગુરુ (ભારે)−લઘુ (હળવું), શીત–ઉષ્ણુ, સ્નિગ્ધ−રૂક્ષ. આ સર્વે સ્પર્શેન્દ્રિય (ત્વચા) દ્વારા જ્ઞાત થાય છે.

ર. **૨ મના પ લેદ** : તીખા, કટુ (કડવાે), ખાટા, મધુર અને કષાય (તુરાે). આ બધાનું જ્ઞાન રસેન્દ્રિય (જિહ્લા) દ્વારા પ્રાપ્ત થાય છે.

્ર ૩, ગાંધના ૨ ભેદ ઃ સુગાંધ અને દુર્ગાંધ. આ ગુણેાનું જ્ઞાન ઘાણેન્દ્રિય (નાક), દ્વારા થાય છે.

૪. **વર્ષ્ક** (રૂપ) ના પ લેદઃ નીલ (વાદળી), પીત (પીળા), શુકલ (શ્વેત), કૃષ્ણ (કાળા) અને લાલ. આ ગુણાનું જ્ઞાન નેત્રેન્દ્રિય (આંખ) દ્વારા થાય છે.

(४) ไร่งเสา สเพ (Knowledge of Pudgala) :

પુદ્દગલ પંચેન્દ્રિય દ્વારા અનુભવી શકાય એવું દ્રવ્ય છે. પુદ્દગલની વ્યાખ્યા આ રીતે પણ આપવામાં આવે છે. ઇન્દ્રિયો દ્વારા પ્રાપ્ત જ્ઞાન બાહ્ય સૃષ્ટિ અંગેનું છે. પ્રત્યેક ઇન્દ્રિય બાહ્ય સૃષ્ટિનું એક પ્રકારનું જ્ઞાન દષ્ટાને આપવા શક્તિમાન છે અને તેથી સર્વે ઇન્દ્રિયો દ્વારા પ્રાપ્ત જ્ઞાન બાહ્ય સૃષ્ટિનાં વિભિન્ન પાસાં વ્યક્ત કરે છે. દા. ત. ચક્ષુ બાહ્ય સૃષ્ટિના પદાર્થોના રંગ અને આકાર અંગેની માહિતી આપે છે. એ જ પ્રમાણે, ત્વચા (સ્પર્શેન્દ્રિય) પદાર્થની સૃદુતા-કઠણતા અંગે માહિતી આપે છે. અન્ય ઇદ્રિયો પણ સૃષ્ટિનાં અન્ય પાસાં અંગે પરિચય આપે છે. અનુભવ બાહ્ય સૃષ્ટિ સાથે સંપર્ક સ્થાપે છે અને અનુભવના વિષય તરીકે પુદ્દગલ દષ્ટા સમક્ષ સૃષ્ટિનું સ્વરૂપ પ્રકટ કરે છે અને આ રીતે પુદ્દગલની આ વ્યાખ્યાની અગત્ય એ છે કે તે જૈન દર્શિનના વાસ્તવવાદી અભિગમ અસંદિઝ્ધપણે સ્પષ્ટ કરે છે.

(૫) પુરગલનાં સુખ્ય રૂપેા પ્રકારા : પરમાછુ અને સ્કંધ

(Chief Forms-Kinds of Pudgala: Atom and Molecule)

પુદ્દગલના બે રૂપાે (પ્રકારાે) છે : ૧. પરમાહ્યુ (atom) અને ૨. સ્કંધ (molecule)

(અ) **પરમાણુ** (Atom)

પરમાહ્યુ એટલાે સક્ષ્મ છે કે તેમાં આદિ, મધ્ય અને અંત જેવા વિભાગેા નથા પરંતુ આ ત્રણે એક જ છે. જે દ્રબ્ય સ્વયં આદિ, મધ્ય અને અંત છે તેમ જ અવિભાજ્ય છે તે પરમાણુ કહેવાય છે. પરમાણુ પુદ્દગલના વિભાજન દ્વારા પ્રાપ્ત શકચ સક્ષ્મતમ ભૌતિક અંશ છે. પરમાણુ ઇંદ્રિયા દ્વારા અગ્રાહ્ય છે-અદષ્ટ છે, છતાં તે 'અરૂપી' નથી પણુ 'રૂપી' છે. પરમાણુઓનું સ વેદન છે, પરંતુ આપણે તેનાથી સભાન નથી અર્થાત્ આપણુને પરમાણુઓનું પ્રત્યક્ષીકરણ નથી. તે પુદ્દગલનું અંતિમ ઘટક છે, મૂળ તત્ત્વ છે. જૈન મતે, પરમાણુ અભેઘ, અગ્રાહ્ય, અદાહ્ય અને નિરવયલ છે. ન્યાય-વૈશેષિક દર્શનના પરમાણુઓની જેમ, પરમાણુઓની વચ્ચે અહીં કાઈ ગુણુાત્મક ભેદ નથી અને તેથી અહીં પૃથ્વી, પાણી, અગ્નિ અને વાસુના પરમાણુઓ ભિન્ન અને અલગ નથી. પરમાણુમાં એક રસ (સ્વાદ), એક રૂપ (વર્ણ), એક ગંધ અને સ્પર્શના પરસ્પર વિરાધી ન હોય એવા બે પ્રકારા હોય છે. પરમાણુમાં ધ્વનિ નથી, કારણુ કે ધ્વનિ (શબ્દ) માટે અનેક પરમાણુઓની અપાવશ્યકતા છે.

(여) **૨**5 김 (Molecule)

સ્કંધ પરમાણુઓના સંયોજનની પ્રક્રિયા દ્વારા ઉદ્દભવે છે. સ્કંધ દશ્યમાન છે, ઇંદ્રિય દ્વારા જાણી શકાય છે. પરમાણુઓનું પ્રત્યક્ષીકરણ સ્કંધ સ્વરૂપે જ શકચ છે અને તેના આધારે જ પરમાણુઓને 'રૂપી' માનવામાં આવે છે. સ્કંધ જ પુદ્દગલાસ્તિકાય છે. માત્ર ભેદ (વિયોજન), માત્ર સંઘાત (સંયોજન) કે એકી સાથે વિયોજન–સંયોજનની સંયુક્ત પ્રક્રિયા દ્વારા સ્કંધની રચના શકચ છે. પરમાણુઓનું સંયોજન સ્કંધ ઉત્પન્ન કરે છે અને સ્કંધોનું સંયોજન પદાર્થી. નાનામાં નાના સ્કંધ બે પરમાણુઓનું સંયોજન છે અને મોટામાં મોટા સ્કંધ અનંતાનંત પરમાણુઓનું સંયોજન છે. સ્કંધો સ્પર્શ–રસ–ગંધ–રૂપ ગુણા ધરાવે છે અને તેમને લીધે જ આપણે વિભિન્ન ગુણોનું પ્રત્યક્ષીકરણ કરીએ છીએ.

(ડં) પરમાહ્યુ અને સ્કંધ વચ્ચે તધાવત (Distinctiom between Atom and Molecule)

૧. પરમાહ્યુએાનું વિભાજન અશકય છે અને તેએા સંયોજિત થઈને સ્કાંધ ઉત્પન્ન કરવા જ શક્તિમાન છે. સ્કાંધનું વિભાજન શકય છે અને તેમનું રૂપાંતર પરમાહ્યુઓમાં શકય છે એટલું જ નહીં પરંતુ તેમના પરસ્પર સંયોજન દ્વારા જુદા જુદા પદાર્થો ઉત્પન્ન થાય છે.

ર. પરમાહ્યુએા ઇંદ્રિયો દારા અગ્રાહ્ય છે, તેએા અદષ્ટ છે; જ્યારે સ્કંધ દષ્ટ છે અને ઇંદ્રિયો દારા જાણી શકાય છે.

૩. પરમાહુએા વચ્ચે ગુણાત્મક ભેદ નથી, જ્યારે સ્કંધી સ્પર્શ, રસ, ગંધ, વર્ણ અને શબ્દના લક્ષણ્યુક્ત છે.

#### लैन तत्त्वविज्ञान

(ડ) સ્કંધનાં છ રૂપેા : પુરૂગલના છ પેટા પ્રકારા : (Slx Forms of Skandha : Six Sub-classes of Matter) :

વિજ્ઞાન પદાર્થની ત્રણ સ્થિતિએા દર્શાવે છે : ૧. ઘન ૨. પ્રવાહી, અને ૩. વાયુર્પ. જૈન દર્શન તેની છ સ્થિતિએા નીચે મુજબ દર્શાવે છે. વ્યાપક રીતે પુદ્દગલના પરમાણુ અને સ્કંધ એવા બે વર્ગી છે. પુદ્દગલને નીચેના છ વર્ગોમાં પણ વિભાજિત કરવામાં આવે છે. આ વર્ગી તેમનાથી ભિન્ન નથી, પણ તેમના પેટા પ્રકારા છે.

## (१) २२ ्ग-२२ ्ग (धन) (Solids)

આ સ્કંઘ−પ્રકાર વિભાજિત થતા સ્વયં તેનું મૂળ અવિભાજિત સ્વરૂપ પુનઃ પ્રાપ્ત કરી શકતાે નથી. ઘન પદાર્થા આનાં વિશિષ્ટ ઉદાહરહ્યુા છે, જેમકે માટી, પત્થર, લાકડું વગેરે આ બધા વિભાજિત થતાં ત્રીજા કશાકના ઉપયાગ વિના સંયોજિત થઈ શકતા નથી.

## (२) २२:दु**श** (प्रवाही): (Liquids)

આ સ્કંધ-પ્રકારમાં વિભાજિત થયા બાદ પણુ પુનઃ સંયોજિત થવાની શક્તિ છે. આના ઉદાહરણા તરીકે પ્રવાહીઓના નિર્દેશ કરવામાં આવે છે, જેમકે દૂધ, દહીં, પાણી, તેલ વગેરે. વિભાજન થયા બાદ, આ ત્રીજી વસ્તુની દરગ્યાનગી**રી**. વિના સ્વયં સંયોજિત થઈ શકે છે.

## (૩) સ્શુળ-સૂર્મ (શક્તિ) : (Energy)

આ સ્કંધન્પ્રકાર સ્થૂળ દેખાય છે, પરંતુ વાસ્તવમાં સક્ષ્મ છે; કારણ કે ન તેા તેનું વિભાજન શકય છે, ન તેા તેની આરપાર જઈ શકાય છે, ન તેા તે હાથ દ્વારા ગ્રહણ કરી શકાય છે. ગરમી, પ્રકાશ, અંધકાર, છાયા, વીજળી વગેરે આનાં ઉદાહરણા છે. આના સક્ષ્મ અંશાે ઇંદ્રિયોને સ્પષ્ટ છે. ધૂમાડાે, છાયા વગેરે સ્થૂળ દેખાય છે છતાં અવિભાજ્ય છે.

## (૪) સૂક્મ-ત્ર્યુળ (વાયુ): (Gases)

આ સ્કંધ–પ્રકાર સ્થૂળ દેખાય છે ખરા પરંતુ સુક્ષ્મ પણ છે. સ્પર્શ–ગંધ –રંગ–શબ્દના સંવેદના આનાં દષ્ટાંતા છે. આ સંવેદના સુક્ષ્મ હાેવા છતાં ઇંદ્રિય-ગમ્ય છે.

### r(પ) સ્દમ (Fine Matter)

આ સ્કંધ−પ્રકાર સૂક્ષ્મ છે. કર્મ−પુદ્દગલે৷ અદષ્ટ છે અને તે આનું ઉદા• હરણ છે. તે વિચારપ્રવૃત્તિ માટે જવાબદાર છે. આ પ્રકાર ⊎ન્દ્રિય−પ્રત્યક્ષથી પર છે.

#### (s) સૂક્મ-સૂક્મ (Extra-fine Matter)

આ સ્કંધ–પ્રકાર પણ ઇન્દ્રિયાતીત છે. કર્મ−પુદ્દગલથી પણ અત્યંત સૂક્ષ્મ સ્કંધ છે. એકાકી પ્રાથમિક તત્ત્વા (particles)નાં સ્વરૂપાે અત્યંત સૂક્ષ્મ પુદ્દગલનાં અનેલાં છે.

(5) জैন પરમાણ્ય-િસ્દ્રાંત અને તાદાત્મ્ય તેમજ પરિવર્તન તરીકે વાસ્ત-વિકતાના જૈન સિદ્ધાંત વમ્ચે સંઅધિ : (Relation between Jaina Thoery of Atoms and Jaina Theory of Reality as Identity and Change)

તાદા ત્મ્ય--આ બિન્નતા -અબેદ અને પરિવર્તન તરીકે સત્ અંગેના જૈન ખ્યાલ તેના પરમાણુ અંગેના સિદ્ધાંતમાં પ્રતિબિ બિત થાય છે. પદાર્થીમાં જે પરિવર્તનોના અનુભવ આપણે કરીએ છીએ તે પરમાણુઓના સંયોજનના વિભિન્ન પર્યાયોને લીધે છે અને આને પદાર્થીના પરિવર્તનશીલ પર્યાયો તરીકે નિર્દેશી શકાય. પરંતુ આ સર્વ પરિવર્તનશીલ પર્યાયોની પાછળ-તેના મૂળમાં તેા અંતિમ ઘટકતત્ત્વા એટલે કે પરમાણુઓની તાદાત્મ્યની હક્ષાકત રહેલી છે. પરમાણુઓ સ્વયં અપરિવર્ત શીલ છે, તેમના સંયોજન-સ્વરૂપો પરિવર્તન પામે છે અને પરિણામે વિભિન્ન પ્રકારોના પદાર્થો ઉત્પન્ન થાય છે. આમ, પરમાણુઓની પરિભાષામાં, અંતિમ ઘટકતત્ત્વો તરીકે પરમાણુઓમાં આપણુને વાસ્તવિકતા-સત્-નું અબેદ-તાદાત્મ્યતા-નું તત્ત્વ જોવા મળે છે અને સ્કંધની રચના કરવા પરમાણુઓના સંયોજનમાં અને સ્કંધના વિભાજન -સંયોજનમાં આપણુને પરિવર્તનનું તત્ત્વ જોવા મળે છે.

#### (૭) પુર્ગલ અને આત્મા (જીવ) (matter and Soul)

પુદ્દગલ જીવ-આત્મા પર પ્રભાવ પાડે છે ખરું કે જૈન દષ્ટિએ, પુદ્દગલ સંસારી જીવ પર પ્રભાવ પાડે છે. જ્યાં સુધી જીવ સંસારમાં પરિભ્રમણ કરે છે ત્યાં સુધી આ બે વચ્ચે અવિભાજય સંબંધ છે. પુદ્દગલ જીવ પર કેવી રીતે પ્રભાવ પાડે છે કે આનેા ઉત્તર એ છે કે પુદ્દગલ દ્વારા જ શરીરનું નિર્માણ થાય છે. શરીર, વાણી, મન અને શ્વાસોચ્છ્વાસ પણુ પુદ્દગલના જ કાર્યો છે. આ રીતે, પુદ્દગલ શરીર, વાણી અને શ્વાસોચ્છવાસનું ભૌતિક અધિષ્ઠાન બને છે.

# (૮) પુદ્ગલ અને શરીર-નિર્માછ્

પુદ્ગલ શરીર-નિર્માણુનું કારણ છે : (૧) **આહાર-વર્ગ છા** કહેવાતા સ્કંધ-પ્રકાર દારા ઔદારિક, વૈક્રિય અને આહારક એવા ત્રણ પ્રકારનાં શરીરા તથા શ્વાસાચ્છ્ર-ધાસનું નિર્માણુ થાય છે. (૨) **તેજોવર્ગ છા** દારા તેજસ શરીર બને છે. (૩) **ભાષા-વર્ગ છા** વાણીનું નિર્માણુ કરે છે (૪) મનાવર્ગ છા મનનું નિર્માણુ કરે છે (૫) કર્મવર્ગ છાથી કાર્મ શુ શરીરની રચના થાય છે.

જૈન મતે, મન એક સક્ષ્મ આભ્ય તરિક ઇન્દ્રિય છે. તે નેત્રાદિ સર્વે ઇન્દ્રિયોના અર્થને ગ્રહણ કરે છે. મન સ્કંધાત્મક છે, તે વૈશેષિક દર્શનની જેમ અહુમાત્ર નથી.

## (૯) શરીરના પ્રકારા

શરીર પુદ્દગલાેનું બનેલું છે અને આવા શરીરના પાંચ પ્રકારા છે : (૧) ઔદારિક, (૨) વૈક્રિય, (૩) આહારક, (૪) તૈજસ, અને (૫) કાર્મણ.

## (i) ઔદારિક શરીર :

તિર્યાંચ અને મનુષ્યના સ્થૂળ શરીર ઔદારિક છે. ઉદરસુક્ત હેાવાથી તેનું નામ ઔદારિક છે. અહીં ઉદરતા અર્થ કેવળ ગર્મ નથી, પરંતુ સમગ્ર શરીર છે. લાહી, માંસ વગેરે શરીરનાં લક્ષણ છે.

# (ii) ગૈક્ચિ શરીર

દેવા, નારંકા અને લબ્ધિ (અલૌકિક શક્તિ) પ્રાપ્ત મનુષ્ય તેમજ તિર્ય`ચ વૈક્રિય શરીર ધરાવે છે. તેઇન્દ્રિયગાેચર નથી. તે જુદા જુદા આકારા અને કદાેમાં રૂપાંતર પામવા સમર્થ છે. તેમાં લાહી, માંસ, વગેરેના સદંતર અભાવ છે.

#### (iii) આહારક શરીર

યોગી દ્વારા વિકસાવેલ આ સક્ષ્મ શરીર છે. તે વિશિષ્ટ પ્રસ**ંગો ગર અ<sub>ત્ય</sub>ંત** દ્રુર સુધી જઈ પરત આવી શકે છે.

## (iv) ૌજસ શરીર

આ પ્રકાર તેજોવર્ગણા પુદ્દગલ-પરમાણુઓ દ્વારા બને છે. જઠરાગ્નિનો શક્તિ (ખારાક પચાવવાની) આ શરીરની છે. તે ઔદારિક અને કાર્મણ શરીર વચ્ચેની એક આવશ્યક શુંખલા છે.

#### (v) કાર્મણ શરીર

58

આ આંતરિક સક્ષ્મ શરીર છે અને તે માનસિક, વાચિક અને કાર્યિક પ્રવૃત્તિએાનું મૂળ છે. તે ૮ પ્રકારના કર્મો દ્વારા બને છે.

આમાંથી માત્ર પ્રથમ પ્રકાર ઇન્દ્રિયગ્રાહ્ય છે. અન્ય પ્રઠારા સક્ષ્મ હાેવાથી ઇન્દ્રિયગાચર નથી. પ્રત્યેક અનુગામી પ્રકાર તેના પુરાગામી પ્રકાર કરતાં સક્ષ્મ છે. તૈજસ અને કાર્મણ શરીરા માટે કાેઈ ભૌતિક સ્વરૂપ અવરાધરૂપ નથી, તેઓ લાેકાકાશમાં પાતાની શક્તિ મુજબ કચાંય પણ જઈ શકે છે. આ બંને શરીરા સંસારી જીવ સાથે અનાદિ કાળથી સંબંધિત છે. જન્માંતર સમયે જીવ આ બે શરીર ધરાવે છે. સંસારી જીવ કાેઈ પણ સમયે વધારેમાં વધારે ચાર પ્રકારનાં શરીરા ધરાવી શકે છે, કાેઈ પણ સમયે પાંચ શરીર ધરાવી શકતા નથી.

3. ધમ (MEDIUM OF MOTION)

ધર્મ પણ એક અજીવ દ્રવ્ય-પ્રકાર છે. તે નિત્ય, સ્થિર અને અરૂપી છે. તે એક અને અખંડ છે. સમગ્ર લાક તેનું સ્થાન છે. તે સમગ્ર વિધ્વમાં વ્યાપ્ત છે. તે એક સ્થાનથી અન્ય સ્થાનમાં ગતિ કરવા શક્તિમાન નથી, તે ગતિના સિદ્ધાંત છે, ગતિનું માધ્યમ છે, ગતિનું સહાયક અને નિમિત્ત કારણ છે. તે સ્વયં ગતિશાલ નથી પણ સ્થિર છે. તે અચેતન અને અભૌતિક દ્રવ્ય છે

છવ અને પુદ્દગલ ગતિ કરે છે. ગતિ એટલે એક સ્થાનથી અન્ય સ્થાનમાં જવાની પ્રક્રિયા. ગતિ માટે કાેઈક માધ્યમની આવશ્યકતા છે અને આવું માધ્યમ ધર્મદ્રવ્ય છે. તે લિશ્વના પદાર્થાની ગતિ માટે આવશ્યક અને અનિવાર્ય સ્થિતિ છે. અલખત્ત, તે પદાર્થામાં ગતિ ઉત્પન્ન કરતું નથી, પરંતુ તે છવ અને પુદ્દગલની ગતિને આધાર આપવામાં સહાયભૂત થાય છે. છવ અને પુદ્દગલમાં ગતિશીલ થવાનું સામર્થ્ય છે. પરંતુ વિશ્વમાં ગતિનું માધ્યમ ધર્મ ન હોય તા તેઓ ગતિ કરી શકે નહીં. ધર્મના સ્વરૂપને રપષ્ટ કરવા જળ અને માછલીના સાદશ્યના ઉપયોગ કરવામાં આવે છે. જેવી રીતે ગતિ કરવા શક્તિમાન માછલીની ગતિ માટે પાણીનું માધ્યમ આવશ્યક છે તેવી રીતે ગતિ કરવા શક્તિમાન જીવ અને પુદ્દગલની ગતિ માટે ધર્મનું માધ્યમ આવશ્યક છે. ધર્મ પદાર્થને ગતિશીલ કરતું નથી. ગતિ તો પદાર્થમાં જ છે, પરંતુ તે તેની ગતિમાં સહાયભૂત થાય છે. પદાર્થમાત્ર અવરોધ વિના તેમાં. માર્ગ કરી શકે છે.

ધર્મ 'અરૂપી' હેાવાથી પુદ્દગલના ઇન્દ્રિયગમ્ય ગુણા તેનામાં નથી. અસ્તિત્વ તેનું સ્વરૂપ છે અને તેથી તે પરિણામ નથી. આનુભવિક દૃષ્ટિબિંદુથી તે અનંત

## लैन**ेतत्त्वविज्ञा**न

પ્રદેશયુક્ત છે. કારણ કે સાર્વત્રિક અવકાશમાં અસંખ્ય અવકાશીય એકમા છે, પરંતુ પારમાર્થિંક દૃષ્ટિબિંદુથી તે માત્ર એક જ પ્રદેશ ધરાવે છે.

ધર્મ લાેકાકાશમાં જ છે. લાેકાકાશની બહાર તેનું અસ્તિત્વ નથી અને તેથી જ સ્વભાવથી જ ઊર્ધ્વગામી એવેા મુક્ત જીવ લાેકાગ્ર પર આવેલ સિદ્ધશિલા પર જઈ સ્થિત થાય છે-અટકી જાય છે અને તેથી ઊંચે અલાેક નામના અનંત મહાશન્ય અવકાશમાં વિચરી શકતાે નથી.

## <. সংধন (MEDIUM OF REST)

અધર્મ પણ એક અજીવ દ્રવ્ય છે. તે પણુ નિત્ય, સ્થિર અને અરૂપી છે. તે પણ એક અને અખંડ છે અને તેલ જેમ સંપૂર્ણ તલમાં છે તેમ અધર્મ પણ સમય લાેકમાં વ્યાપ્ત છે. અધર્મ સ્થિતિનું માધ્યમ છે. તે જીવ અને પુદ્રગલની સ્થિતિ માટેનું સહાયક કારણ છે. જીવ અને પુદ્રગલ સ્થિર થવાના હોય છે ત્યારે અધર્મ દ્રવ્ય તેને સહાય કરે છે. અધર્મના અભાવમાં સ્થિતિ શકચ નથી. અધર્મ પદાર્થોની સ્થિતિ માટે આવશ્યક અને અનિવાર્ય શરત છે. તે સક્રિયપણે ગતિશીલ પદાર્થો માટે અંતરાયરૂપ થતું નથી. ગતિશીલ છવ અને પુદ્દગલ સ્થિતિ માટે સમર્થ છે. પરંતુ અધર્મનું માધ્યમ તેમની સ્થિતિ માટે સહાયરૂપ થાય છે. જેવી રીતે વૃક્ષ યાત્રિકની વિશ્રાંતિ માટે સહાયરૂપ થાય છે તેવી રીતે અધર્માસ્તિકાયનું સ્વરૂપ આતમાંએ। અને પુદ્દગલને તેમની સ્થિતિ માટ સહાવરૂપ થાય છે. પધિક વૃક્ષની શીતલ છાવા જુએ છે અને તે તેને આશ્રય માટે સર્વપ્રથમ આકર્ષે છે અને ત્યારબાદ તે તેની હેઠળ શાંતિથી વિસામા લે છે. આ જ પ્રમાણે અધર્માસ્તિકાય ક્રાઈપણ ગતિ કર્યા વિના ગતિશીલ છવ અને પુદ્દગલને સ્થિર થવા આકર્ષે છે અને ત્યારબાદ તે તેમને સ્થિર થવામાં સહાય કરે છે. જેવી રીતે વૃદ્ધજન પાેવાની શક્તિથી ઊભાે રહેતાે હાેવા છતાં લાકડી તેને ઊભા રહેવામાં સહાય કરે છે તેવી રીતે આ ધર્મનું માધ્યમ સ્વંય સ્થિર રહેવાના સ્વભાવવાળા પદાર્થોને સ્થિતિશીલ રહેવામાં સહાયભૂત થાય છે. અલબત, વક્ષની કે અન્ય ક્રાઈપણ છાયા વિના પશ્વિક વિશ્રામ લઈ શકે છે અને લાકડીના ટેકા વિના વૃદ્ધજન ઊભેા રહી શંકે છે ખરાે. આ મુસ્કેલીના નિવારણ માટે એક ખીજું ઉદાહરગુ પગુ આપવામાં આવે છે. જેવી રીતે, પૃથ્વી અશ્વ વગેરે પ્રાણીઓની સ્થિતિ માટે સહાયક થાય છે તેવી રીતે અધર્મ પણ છવ અને પુદ્વગલની સ્થિતિ માટે સહાયક થાય છે. અધર્મ પદાર્થોની સ્થિતિ માટેનું નિમિત્ત કારણ છે. જીવ

જે. પ

અને પુદ્દગલમાં સ્થિતિશોલ થવાનું સામર્થ્ય છે, પરંતુ વિશ્વમાં અધર્મનું માધ્યમ ન હેાય તાે તેએા સ્થિતિશીલ થઈ શકે નહીં.

અધર્મ અરૂપી છે અને તેથી તેનામાં પણ ઇંદ્રિયગમ્ય ગુણા ન**યી.** આનુભવિક દષ્ટિબિંદુથી અધર્મ પણ અનંત પ્રદેશયુક્ત છે. પરંતુ પારમાર્થિંક દષ્ટિએ તે માત્ર એક પ્રદેશ જ ધરાવે છે.

ધર્મ અને અધર્મ બંને સર્વવ્યાપી હોય તે શું બંને એકમેક સાથે મળી ન જાય અને તેમની વચ્ચે કેઈ બેદ રહે ખરા ? જેવી રીતે અનેક દીપક કે મીહ્યુબત્તીઓના પ્રકાશ એકબીજા સાથે એકરૂપ થવા છતાં તેમનામાં ભિન્નતા રહે છે અને તેએ યથા સમય પોતપોતાનું કાર્ય કરે છે, તેવી રીતે આ બે સર્વવ્યાપક દ્રવ્યો હેાવા છતાં તેમનામાં ભિન્નતા રહે છે અને તેએ યથાસમય પોતપોતાનું કાર્ય કરે છે તેવી રીતે આ બે સર્વવ્યાપક દ્રવ્યો હેાવા છતાં તેમનામાં પોતપોતાના કાર્યની દર્ષિએ ભિન્નતા રહે છે. પરસ્પર ભળવા છતાં તેમનામાંથી કાઈપણ દ્રવ્યનું અસ્તિત્વ સમાપ્ત થતું નથી. ધર્મ તેમજ અધર્મ સંપૂર્ણ લોકમાં વ્યાપ્ત છે અને તેમને એક સ્થાનથી અન્ય સ્થાનમાં જવાની કાઈ આવશ્યકતા નથી. તેઓ નિત્ય સ્થિત છે.

જૈન દષ્ટિએ, ધર્મ – અધર્મ વિશ્વના વ્યવસ્થિત સ્વરૂપ માટે જવાબદાર છે. તેમના વિના વિશ્વમાં અંધાધૂંધી પ્રવર્તત. હિન્દુ મતે પણ ધર્મ અને અધર્મ અનુક્રમે વિશ્વની સંવાદિતા અને વ્યવસ્થા અને તેની વિસંવાદિતા અને અવ્યવસ્થાના સિદ્ધાંતા છે. આમ, બંનેમાં સમાનતા છે પરંતુ જૈન દર્શનમાં ધર્મ – અધર્મ તાત્ત્વિક પદાર્થી – દ્રવ્યો છે, જ્યારે અન્ય ભારતીય દર્શનામાં ધર્મ – અધર્મ સુખ્યત્વે નૈતિક સિદ્ધાંતા છે. અલબત્ત, આદર્શવાદી નીતિશાસ્ત્રમાં આ ધર્મ – અધર્મ પ્રત્યયાની વિચારણા તાત્ત્વિક સંદર્ભમાં કરવામાં આવે છે ખરી.

#### પ. આકાશ (AKASA)

આકાશ એટલે દિક-અવકાશ. આકાશ વસ્તુનિષ્ઠ રીતે વાસ્તવિક છે. તે એક, અખંડ, અનાદિ, નિત્ય, અરૂપી અને સર્વવ્યાપી દ્રવ્ય છે. વિશ્વના સર્વ પદાર્થો આકાશમાં અસ્તિત્વમાન છે. તે અસંખ્ય-અનંત પ્રદેશયુક્ત એકાકી દ્રવ્ય છે. આમ તે અસ્તિકાય છે. તેના પ્રદેશા અદષ્ટ છે. અવકાશ-પ્રદાન આકાશનું લક્ષણ છે.

અન્ય દ્રવ્યાેની દષ્ટિએ, આકાશ ૧. લાેકાકાશ અને ૨. અલાેકાકાશ એવા બે વિભાગાેમાં વિભાજિત થાય છે. લાેકાકાશમાં દ્રવ્યાે (જીવ, પુદ્દગલ, ધર્મ, અધર્મ અને કાળ) અસ્તિત્વમાન છે. આ સામાન્ય રીતે વિશ્વના સામાન્ય ખ્યાલને અનુરૂપ છે. લેાક સાન્ત અર્થાત્ સીમિત છે. અલેાકાકાશમાં કંઈપણ અસ્તિત્વમાન નથી. તે શુદ્ધ કે બાહ્ય અવકાશ છે. તે અનંત છે. તે લેાકાકાશથી પર છે. વિભાજન આકાશ સ્વયંમાં નથી પરંતુ તે આકાશનાં પાંચ દ્રવ્યા સાથેના સંબંધને લીધે છે. આકાશ આત્મ-નિર્ભર છે, જ્યારે અન્ય દ્રવ્યો તેવાં નથી. અન્ય દ્રવ્યો આકાશમાં– લાેકાકાશમાં સ્થાન પામે છે. આ રીતે અવકાશ આપવા એ આકાશનું લક્ષણ છે. નિશ્વય દષ્ટિએ, સર્વ દ્રવ્યો આત્મનિર્ભર છે પરંતુ વ્યવહાર દષ્ટિએ, અન્ય દ્રવ્યો આકાશાશ્રિત છે. આકાશ અન્ય દ્રવ્યો કરતાં વધારે વ્યાપક છે અને તેથી તે સર્વના આકાશાશ્રિત છે. આકાશના અન્ય ક્રેઈ આધાર નથી. તે સ્વનિર્ભર છે.

ધર્મ, અધર્મ અને આકાશ એ ત્રણુ દ્રવ્યો સર્વવ્યાપી છે. અહીં પ્રશ્ન એ ઉપસ્થિત થાય છે કે જો આ ત્રણુ દ્રવ્યો સર્વવ્યાપી હોય તા તેમની વચ્ચે પરસ્પર વિરાધ કેમ થતા નથી ? આના ઉત્તર એ છે કે વિરાધ-વ્યાઘાત હંમેશાં રૂપી-મૂર્ત પદાર્થીમાં થાય છે, અર્મૂત-અરૂપી પદાર્થીમાં નહીં. આ ત્રણુ દ્રવ્યા ભૌતિક સ્વરૂપના નથી પણુ અરૂપી, અમૂર્ત છે અને તેથી તેઓ એકી સાથે વિરાધ વિના રહી શકે છે.

## ૬. કાળ (અલ્દાસમય) (TIME)

કાળ એક અવિભાજ્ય દ્રવ્ય છે અને તેથી તે અનસ્તિકાય છે. એક અને સમાન સમય સર્વત્ર જગતમાં હોય છે. અન્ય અસ્તિકાય દ્રવ્યોની જેમ, કાળ દિકમાં-અવકાશમાં વિસ્તરેલ નથી. તે આકાશ (દિક) સાથે સહઅસ્તિવમાન છે. કાળ પદાર્થીના પરિવર્તનનું માધ્યમ કે સહાયક કારણ છે, ઉપાદાન કે નિમિત્ત કારણ નથી. આ પરિવર્તન સ્વયં થાય છે. કાળ સ્વયંના પરિવર્તન માટે અન્ય કાઈ દ્રવ્યની સહાયની આવશ્યક્તા નથી. કાળ પોતાના સ્વરૂપ મુજબ સ્વયં પરિવર્તન પામતા રહે છે. તે સ્વયં પરિવર્તનશીલ છે. જેવી રીતે દીપક સ્વયં પરિવર્તન પામતા રહે છે. તે સ્વયં પરિવર્તનશીલ છે. જેવી રીતે દીપક સ્વયં પ્રકાશિત થઈને અન્ય પદાર્થીને પ્રકાશિત કરે છે તેવી રીતે કાળ સ્વયં પરિવર્તન પામતાં પામતાં છવ વગેરેનું પરિવર્તન કરે છે. દીપક સ્વયં પ્રકાશમાન છે, તેને પ્રકાશિત કરવા માટે કાઈ બીજા પ્રકાશની આવશ્યક્તા નથી, પરંતુ અન્ય પદાર્થી અપ્રકાશિત કરવા માટે કાઈ બીજા પ્રકાશની આવશ્યક્તા નથી, પરંતુ અન્ય પદાર્થી અપ્રકાશિત છે અને તેમને પ્રકાશિત કરે છે તેવી રીતે કાળ અપરિવર્તનશીલ પદાર્થીનું પરિવર્તન કરતો નથી, પણ સ્વભાવથી પરિવર્તનશીલ પદાર્થીના પરિવર્તનમાં સહાયક થાય છે.

કાળના **એ પ્રકારે** છે : ૧. દ્રવ્ય કાળ અથવા પારમાર્થિક કાળ (નિરપેક્ષ કે વાસ્તવિક કાળ), અને ૨. વ્યવહાર કાળ અથવા પર પરાગત કે સાપેક્ષ સમય. ૧. કાળ અથવા પારમાર્થિક કાળ : આ કાળના સાતત્યપૂર્ણ, અવિરત પ્રવાહના તાર્કિક ખ્યાલ દ્વારા સમજી શકાય છે. કાળ પરિવર્તનનું સહાયક કારણ છે. આ પરિવર્તન સાતત્યને આધારે સમજી શકાય છે. સાતત્ય વિના આપણે પરિવર્તનને બિલકુલ સમજી શકીએ નહીં. જેને સાતત્ય ન હોય તા પ્રશ્ન એ થાય કે પરિવર્તન પામનાર શું છે ? તેથી સાતત્ય (સ્થાયિત્વ-સ્થિતિશીલતા) પરિવર્તનના આધાર છે. કાળ−પારમાર્થિક કાળ નિત્ય છે, અરૂપી છે અને અનાદિ છે.

૨. વ્યાવહારિક કાળ અથવા સમય : આ દ્રવ્યમાં પરિવર્તનોને ઉત્પન્ન કરવામાં સહાયભૂત થાય છે. તેથી તે પદાર્થોમાં ઉદ્દભવતાં રૂપાંતરા દ્વારા જ્ઞાત થાય છે. સમય સામાન્ય દષ્ટિબિંદુથી કલાકા, મિનિટા, સેકન્ડા વગેરે દ્વારા સમજી શકાય છે. તે દ્વારા આપણે વસ્તુને તેમાં ઉદ્દભવેલ પરિવર્તન મુજબ નવી કે જૂની કહીએ છીએ. સમયું અથવા વ્યાવહારિક કાળને આદિ અને અંત બંને છે.

કાળ એક દ્રવ્ય નથી, પરંતુ અસંખ્યાત્ દ્રવ્યો-પ્રદેશા છે. કાળ સક્ષ્મ પ્રદેશ (તત્ત્વા)ના બનેલા છે અને તે એકમેક સાથે કઠી સંયોજિત થતા નથી. વિશ્વ કાળના આ અંશા-તત્ત્વા-પ્રદેશા-થી સભર છે. કાઈપણ દિક્-પ્રદેશ તેનાથી વંચિત નથી. લાેકાકાશના પ્રત્યેક પ્રદેશ પર એક એક કાળ-પ્રદેશ સ્થિત છે. કાળના પ્રદેશા અવિભાજ્ય, અસંખ્ય અને અરૂપી છે. તેથી કાળ એક દ્રવ્ય નથી પણ અસંખ્યાત દ્રવ્યા છે, જે પ્રત્યેક નિત્ય અને અવિભાજ્ય છે.

જૈન દષ્ટિએ, કાળ માત્ર સત્ (વાસ્તવિક) જ નથી. પરંતુ તે વાસ્તવિક સબ્દિના વિકાસ અને સમ્જૂતી માટેનું સબળ પરિબળ છે. તેથી કાળના દ્રવ્ય તરીકે અહીં સમાવેશ કરવામાં આવ્યા છે. તે સત્ છે, પરંતુ તેને ભોતિક સ્વરૂપ નથી અને તેથી તે અસ્તિકાય નથી–અનસ્તિકાય છે. સૂતકાલીન સમય નબ્દ થયેલ છે અને ભાવિ સમય અત્યારે અસત્ છે. તેથી કાળ જ્યારેને ત્યારે એક વર્તમાન સમય રૂપે જ પ્રાપ્ત થાય છે. ચાલુ સમય એટલે વર્તમાન ક્ષણ અને એ જ સદ્વસ્ત કાળ છે. અસદ્વસ્ત ક્ષણાને સુદ્ધિમાં એકત્રિત કરીને કાળના વિભાગા (મિનિટ, કલાક વગેરે) પાડવવામાં આવે છે.

૧૦. તત્ત્વનું નૈતિક વગી<sup>°</sup>કરણ : નવતત્ત્વેા (ETHICAL CLASSIFICATION OF TATTVA : NINE CATEGORIES) ૨. પ્રાસ્તાવિક (Introductory) :

ભારતીયજન તેની પ્રકૃતિથી તત્ત્વન્ન છે. તત્ત્વવિજ્ઞાન વિના કે પાેકળ–નિર્ભળ તત્ત્વવિજ્ઞાનવાળી કાેઈ સ્કૂલ કે દર્શન અધ્યાત્મવાદ કે જ્ઞાનીજનની ભૂમિમાં લાંબુ **ટકી** શકે નહીં. અહિંસાના આપ્યાત્મિક ખ્યાલ પર આધારિત હોવા છતાં છુદ્દનું સુંદર નીતિશાસ્ત્ર–તેના અત્યંત સરળ અષ્ટાંગ માર્ગ ભારતના સામાન્ય જનસસુદાયને આકર્ષા શક્યો નહીં, કારણ કે તેનું તત્ત્વવિજ્ઞાન ભારતીય માનસને પ્રતીતિજનક લાગ્યું નહીં. નક્કર અને પ્રતીતિકર તત્ત્વવિજ્ઞાન સમયના જીવાળની ઝીંક ઝીલી શક્યાં છે. ભારતમાં તાત્ત્વિક સિદ્ધાંત અને વ્યવહારના ઇતિહાસ દર્શાવે છે કે નીતિશાસ્ત્ર– વિદ્યોણું તત્ત્વવિજ્ઞાન પોકળ છે તેવી રીતે તત્ત્વવિજ્ઞાનવિદ્યોણું નીતિશાસ્ત્ર પણ અંધ– અર્થલીન છે. ભારતીય નીતિશાસ્ત્રના ગતિશીલ અને વિકાસશીલ લક્ષણ માટે આ હકીકત જ જવાબદાર છે. જૈન તત્ત્વવિજ્ઞાન અને નીતિશાસ્ત્ર વચ્ચે પણ અવિભાજ્ય સંબંધ છે. જૈન દર્શન તત્ત્વત: નૈતિક–તાત્ત્વિક દર્શન છે. તત્ત્વવિજ્ઞાન વિના નીતિશાસ્ત્ર અવ્યવહાર, અતાર્કિક અને સંપૂર્ણુ રીતે બિનઅસરકારક બની જાય. સાચો નીતિમાન માનવી તત્ત્વત: તત્ત્વન્ન પણ હોય છે, અને સાચો તત્ત્વન્ન માત્ર સત્યના જ્ઞાતા જ નથી, પરંતુ તે તેના વ્યાવહારિક જીવનમાં તાત્ત્વિક નિષ્કર્ધોના ઉપયાગ કરનાર પણ છે. સર્વ દર્શનાનું તત્ત્વવિજ્ઞાન ભિન્ન હોવા છતાં દર્શનમાત્રનું નૈતિક લક્ષ્ય સમાન–માનવશેય છે.

ર તાત્ત્વિક અને નૈતિક વગી<sup>૬</sup>કરણા વચ્ચે સંબંધ (Relation between Metaphysical and Ethical Classifications):

દ્રવ્યના તાત્ત્વિક વર્ગાંકરણ અને તત્ત્વના નૈતિક વર્ગાંકરણ વચ્ચે ગાઢ સંબંધ છે. પ્રથમ વર્ગાંકરણ માનવમનની તાત્ત્વિક જિન્નાસાની અભિવ્યક્તિ છે, જ્યારે દ્વિતીય વર્ગાંકરણ તેના નૈતિક–ધાર્મિક અન્વેષણુના આવિષ્કાર છે. સ્થાનાંગસૂત્ર, સમયસાર જેવા પ્રાથામાં તત્ત્વનું વિભાજન નવ પદાર્થીમાં કરવામાં આવે છે. આ નવ પદાર્થી કે તત્ત્વા નીચે મુજબ છે:

૧. જીવ, ૨. અજીવ, ૩. પુણ્ય, ૪. પાપ, ૫. આસવ−આશ્રવ, ૬. બંધ, ૭. સંવર, ૮. નિર્જરા, અને ૯. મેાક્ષ.

આમાંથી પુષ્ય અને પાપને આસવ અને બંધમાં સમાવિષ્ટ કરીને ઉમાસ્વાતિ અને અન્ય કેટલાક ચિંતકા તત્ત્વાની સંખ્યા **સાત** આપે છે. આ ૭ કે ૯ તત્ત્વા સંસાર અને તેના કારણ તેમ જ માક્ષ અને તેના કારણ સાથે સંબંધિત છે. આ રીતે મુમુક્ષ માટે બંધ અને તેનું કારણ (આસવ) તેમ જ માક્ષ અને તેનાં કારણા(સંવર અને નિર્જરા)નું જ્ઞાન આવશ્યક છે. તદુપરાંત, જીવ-આત્મા–નું જ્ઞાન પણ તેને માટે આવશ્યક છે, કારણ કે તે જ બંધનમાં છે અને મુક્ત થવાના છે. નવ–તત્ત્વનું નૈતિક વર્ગીકરણ માક્ષના ખ્યાલના સંદર્ભમાં આવશ્યક બની રહે છે. સંસારી જીવ અનાદિ કાળથી કર્મ દ્વારા બહ્ય છે અને તે આ પ્રબળ કર્મ-જ જીરમાંથી મુક્તિ ચાહે છે. તેને બંધન પસંદ નથી અને પોતાની વર્તમાન શક્તિ મેળવવા મથે છે. મોક્ષ આ રીતે લક્ષ્ય છે. જીવન-લક્ષ્ય તરીક મોક્ષના સ્વીકાર સાથે, આપણે સ્વાભાવિક રીતે આપણા માર્ગમાંના અંતરાયા જણવા ઇચ્છીએ છીએ. આ અંતરાયો કેવી રીતે ઉદ્દભવે છે અને તેમનું નિવારણ કેવી રીતે શક્ય છે કે આ અંતરાયોનું સ્વરૂપ શું છે કે આ સર્વે પ્રશ્નોના ઉત્તર આ ૭ કે ૯ તત્ત્વાના વર્ગીકરણ દ્વારા આપણને મળે છે. આ તત્ત્વા જીવ અને અજીવની ભિન્ન ભિન્ન સ્થિતિઓ અને સ્વરૂપો છે. હવે આપણે આ પ્રત્યેક તત્ત્વ અંગે વિચારીશું.

3. नय तत्त्वे। (Nine Categories) :

৭. গুৰ (Jiva, Soul or The Conscious Principle)

આ પહેલાં આપણુ છવ અંગે વિશદ્ રીતે ચર્ચાવિચારણા કરેલ છે. અહીં આપણું અત્યંત સંક્ષેપમાં છવ અંગે જોઈશું. છવ ચેતનમય તત્ત્વ છે. ચેતના છવનું વિશિષ્ટ લક્ષણુ છે. જ્ઞાન અને દર્શન એ બે ઘટકા ચેતનામાં સમાવિષ્ટ છે. આ રીતે જ્ઞાન–દર્શન છવનાં સુખ્ય લક્ષણું છે. છવમાં પાંચ પ્રકારનાં જ્ઞાન (મતિ– બ્રુત–અવધિ–મન:પર્યાય–કેવળ) તેમ જ ચાર પ્રકારનાં દર્શન (ચાક્ષુષ–અચાક્ષુષ– અવધિ–કેવળ) અંતર્ગત છે, પરંતુ કર્મ–પુદ્દગલ સાથેના છવના સંબંધને લીધે, સમ્યગ્ જ્ઞાન અને દર્શન તેનામાં પ્રચ્છન્ન છે. મોક્ષપ્રાપ્તિ માટે છવે કર્મ–પુદ્દગલને અલગ કરવા આવશ્યક છે. જ્યારે આસવ દ્વારા સ્થિર થયેલ કર્મ–પુદ્દગલો (છવમાં સંરક્ષિત કર્મ–અસરા)માંથી સંપૂર્ણરીતે મુક્ત થાય ત્યારે જ તે કેવળ જ્ઞાન અને કેવળ દર્શનનું અંતિમ લક્ષ્ય સિદ્ધ કરી શકે છે.

જીવ અંગે આગળ વિગતવાર માહિતી આપેલ હાેઈ સહીં તેનું પુનરાવર્તન આવશ્યક નથી.

૨. અજીવ (Ajiva, Non-soul or The Unconscious Principle) ધર્મ, અધર્મ, પુદ્દગલ, આકાશ, કાળ એ પાંચ અજીવ દ્રવ્યો છે અને આ પ્રત્યેકની વિગતવાર ચર્ચા આપણે,આ અગાઉ કરી ગયા છીએ,

3. અને ૪. પુષ્ટ્ય અને પાપ (Virtuous Deed or Good Karma and Vicious Deed or Bad Karma):

## (૧) પુષ્ટ્ય-પાપ, સુખ-દુઃખનાં ઉપાદાન કારણા

જૈન કર્મવાદ વિશુદ્ધ રીતે વ્યક્તિવાદી છે. તે કર્મને સ્વ−દેક્ષપ્રમાણુ માને છે અને તેને વ્યક્તિપર્ય ત સીમિત રાખે છે. કર્મ તેના શરીરની સીમામાં રહીને પોતાનું

કાર્ય કરે છે. કર્મ સર્વવ્યાપક નથી, પરંતુ સ્વદેહપર્યાંત જ પરિનિત છે. જીવનું આવશ્યક લક્ષણ ચેતના, શુદ્ધિ અને આનંદ છે પરંતુ અનાદિ કર્મ-જંજર દારા તે કર્મબંધનમાં છે અને પાપ–પુણ્ય ભાગવે છે. કર્મના ખે પ્રકારા છે : ૧. શુભ, અને ૨. અશુભ. શુભ કર્મ પુષ્ય છે અને અશુભ-ખરાબ કર્મ પાપ છે. પુષ્થ અને પાપ કર્મોની તુલના અનુક્રમે સાનાની અને લાઢઢાની બેડી સાથે કરવામાં આવે છે. સંપત્તિ, સ્વાસ્થ્ય રૂપ, કીર્તિં, પુત્ર, સ્ત્રી, દીર્ઘાયું વગેરે સુખનાં સાધનો શુભ કર્મો દ્વારા પ્રાપ્ત થાય છે અને આ શુપ્ત કર્મો પુણ્ય કહેવાય છે અને આથી વિરુદ્ધની સામગ્રી અશુસ કર્મો દ્વારા પ્રાપ્ત થાય છે અને આ અશુસ કર્મા કહેવાય છે. સુખ અને દુ:ખ અનુક્રમે પુણ્ય અને પાપનાં ફળ છે. સુખ અને દુ:ખને અનુસવ મુખ્યત્વે પુષ્ય અને પાપનાં આંતરિક કારણાને આધારે થાય છે. શ્રીમાંત વ્યક્તિ પણ દુ:ખી દેખાય છે, જ્યારે નિર્ધન વ્યક્તિ સુખને৷ અનુભવ કરે છે. બાહ્ય પદાર્થો સુખ-દુ:ખની ઉત્પત્તિનાં નિમિત્ત કારણા છે, જ્યારે શુભ-અશુભ કર્મ૨૫ પુણ્ય−પાપ જ સુખ-દુઃખનાં ઉપાદાન કારણે∣ છે. સુખ-દુઃખનું ઉપાદાન કારણ (મૂળ કારણુ) વ્યક્તિ સ્વયં છે. પ્રત્યેક વ્યક્તિનું વ્યક્તિત્વે ભિન્ન ભિન્ન પ્રકારનું છે, અર્થાત્ સુખ-દુઃખને৷ અનુસર કરવાની ક્ષમતા અલગ અલગ છે. સુખ-દુઃખ વ્યક્તિના વ્યક્તિત્વ (શારીરિક–માનસિક સંગઠન) પર નિર્ભર છે, અને તેનુ નિર્માણુ પણુ પુણ્ય–પાપ અર્થાત્ શુભ-અશુમ કર્માના આધારે થાય છે. શુભ--અશુભ કર્મા (પુણ્ય-પાપ)ને સંબંધ પ્રાણીના શરીર (સચેતન) સાથે જ છે.

#### (ર) પુષ્યની વ્યાખ્યા

પુણ્યની વ્યાખ્યા શુભ-સારા કર્મ તરીકે સામાન્ય રીતે આપવામાં આવે છે. પરંતુ પુણ્યનાં બે પાસાં છે : ૧. ક્રિયા(conation)ના દૃષ્ઠિબિંદુથી પુણ્ય જીવે કરેલ શુભ પ્રવૃત્તિ-કર્મ છે. ૨. પરંતુ શુમ કર્મના અર્થ કર્મ-પુદ્દગલ કરીએ ત્યારે પુણ્યના પોદગલિક પાસાના નિર્દેશ છે. કર્મ-પુદ્દગલ જીવમાં સંચિત થાય છે અને બીજા અવતારમાં તેના પરિણામના અનુભવ થાય છે. શુપ્ત કર્માના પુદ્દગલાને પુણ્ય કહેવામાં આવે છે. પુણ્ય આ રીતે વલણ તેમજ શકચતા (potentiality) બંને છે. અહીં વલણ એટલે ક્રિયા-પ્રવૃત્તિ અને શકચતા એટલે કર્મપુદ્દગલ. શુપ્ત શ્વતાઓ પ્રતિ લઈ જતાં કાર્યો પુણ્ય છે.

### (૩) પુષ્યતા પ્રકારા

જૈન મતે, પુણ્યના ૯ પ્રકારાે છે : ૧. અન્ન પુણ્ય, ૨. પાન પુણ્ય, ૩. વસ્ત્ર પુણ્ય, ૪. લયન (ધરનાે આશ્રય) પુણ્ય, ૫. શયન પુણ્ય, ૬. મન (નિયંત્રણુ) પુણ્ય, 9. શરીર (નિયંત્રણ) પુણ્ય, ૮. વચન (નિયંત્રણુ) પુણ્ય, અને ૯. નમસ્કાર પુણ્ય. અન્ન-પાણી-વસ્ત્ર-નું દાન કાંઈપણ યાગ્ય વ્યક્તિઓને કરી શકાય છે. પરંતુ જૈન સાધુઓના સંદર્ભમાં તેનું આચરણ થતાં તે સર્વે અત્યંત અસરકારક બને છે. મન, શરીર અને વાણી પરનાં નિયંત્રણા અન્ય વ્યક્તિઓ પ્રતિ કાઈપણ પ્રકારની હિંસા-નિવારણ માટેની અને તેને નોતિમય અને નૈતિક થવાની શીખ આપે છે. ત્યાગી(સાધુ)જનોને નીચા નમી નમન કરવામાં નમસ્કાર પુણ્ય છે.

## (૪) પુરુયતાં ઉદાહરણેા અને પરિષ્કામા

પુણ્ય આપણા શુભ ભાવા (પ્રવૃત્તિઓ) દ્વારા ઉત્પન્ન થાય છે. પુણ્ય-સત્કાર્ય-નાં ઉદાહરણે ા નીચે સુજબ છે સમ્યગ દર્શન અને સમ્યગ જ્ઞાનની પ્રાપ્તિ, મહાત્માએ પ્રત્યે પૂજ્યભાવયુક્ત વલણ અને જુદાં જુદાં વૃતાનું પાલન. આ સર્વે સત્કાર્યો (પુણ્યો)નાં પરિણામા-આવિષ્કારા નીચે સુજબ છે સાતાવેદનીય (સુખની લાગણીને: વ્યક્તિગત અનુભવ), શુપ્ત આયુષ્ય, શુભ નામ (શરીર) અને શુભ ગાત્ર. શુભ કર્મા–પુણ્ય–થી આરોગ્ય, સંપત્તિ, રૂપ, ક્યીર્તિ, સુકુટુંબ–પરિવાર, દીર્ઘાયુ વગેરે સુખનાં સાધના પ્રાપ્ત થાય છે.

#### (પ) પાપની વ્યાખ્યા

પાપની વ્યાખ્યા અશુભ (ખરાબ) કર્મ તરીકે સામાન્ય રીતે આપી શકાય. પાપ રાગ–દેષના પ્રભાવ હેઠળ કરવામાં આવતું અનિષ્ટ કાર્ય છે. આ માનવીના સદ્દરૂણી વલણા અને તેની આંતર્ગત સારપ વિરુદ્ધ તેની અધમ–હીન પ્રકૃતિના બળવા છે. તેથી પાપને અજ્ઞાનના આવિષ્કાર તરીકે અને તેના સંકલ્પપ્રેરિત કર્મામાંની અનીતિમત્તા તરીકે માની શકાય. જ્ઞાનાવરણ, દર્શનાવરણ, મોહનીય અને આંતરાય કર્મા અશુભ છે અને તેથી તે પાપકર્મ છે.

#### (૬) પાપના પ્રકારો

પાપના ૧૮ પ્રકારો છે: ૧. પ્રાણ વધ (ઝવહિ સા), ૨. અસત્ય (મૃષાવાદ), ૩. અદત્તાદાન (પ્રત્યક્ષ કે પરાક્ષ ચોરી), ૪. અબ્રન્નચર્ય, ૫. પરિગ્રહ, ૬. ક્રોધ ૭. માન (અહં), ૮. માયા (દંભ), ૯. લાેભ, ૧૦. રાગ (આસકિત), ૧૧. દેષ, ૧૨. કલેશ, ૧૩. અભ્યાખ્યાન (અન્યની પ્રતિષ્ઠાને ઝાંખપ લગાડવા માટે ખાેટી અધ્વાએા-ષડયંત્રોના પ્રસાર) ૧૪. પૈશુન્ય (વાર્તાકથન), ૧૫. પર પરિવાદ (પરનિંદા), ૧૬ રતિ-અરતિ, ૧૭. માયામૃષા, ૧૮. મિથ્યાદર્શનશક્ય.

## (૭) પાપનાં ઉદાહરણે અને પરિષ્ડાો

પંચવતો (અહિંસા-સત્ય-અસ્તેય-બ્રહ્મચર્ય -અપરિગ્રહ)નું પાલન ન કરવાથી અને અસમ્યગ દર્શન તેમજ જ્ઞાનથી પરિણમતાં કર્મી અશુભ કર્મી છે. આ વ્યક્તિમાં અસાતાવેદનીય અનુભવ (દુ:ખની લાગણી), અશુભ આયુષ્ય, અશુભ નામ (શરીર) અને અશુભ ગાત્રનાં પરિણામા-આવિષ્કારા જન્માવે છે.

## (૮) પુણ્ય-પાપ અને માક્ષ

સત્કર્મયુક્ત-સદાચારી જીવન અસત્કર્મયુક્ત-દુરાચારી જીવનની અપેક્ષાએ વધારે સારું હોવા છતાં પર્યાપ્ત નથી. શુભ કર્મ કે પુણ્ય માક્ષપ્રાપ્તિ પ્રક્રિયાને સુગમ બનાવે છે, કારણ કે અસ્તિત્વનો વાસ્તવિક સમસ્યા પર અર્થાત્ છવને અછવની મલિનતાથી સુક્ત કરવાની સમસ્યા પર ધ્યાન કેન્દ્રિત કરવાનાે વધારે અવકાશ છે. માનવી સ્વયાંના દષ્ટિબિંદુથી સુક્તિપ્રાપ્તિના માનવ-આદર્શ સાનુકૂળ સાંજોગોન લીધે વધારેને વધારે વિચારાય છે. પરંતુ મુક્તિ અહીં માત્ર માનવ–આદર્શ નથી પરંતુ સમગ્ર તરીકે જીવનાે આદર્શ છે. તેથી અંતિમ આદર્શ અજીવથી જીવના જીટકારાના, મુક્તિના છે. સુખી જીવન ગમે તેટલું ઇચ્છનીય હાેય તાે પણ તેનાથી આ આદર્શ સિદ્ધ કરી શકાય નહીં. મુક્તિ-મોક્ષ જન્મ-મૃત્યુના ચક્રાવાતમાંથી **છ્વડકારા સૂચવે** છે અને તેથી તે અનિવાર્ય પણુ સત્કર્મ તેમ જ અસત્કર્મ બંનેથી પર છે. સત્કર્મ (પુષ્ય) તેમજ અસત્કર્મ (પાપ) બંને જીવને બંધનમાં રાખે છે અને તેથી તેના સ્વાતંત્ર્યને મર્યાદિત કરે છે. આંતેમ દષ્ટિએ, પુષ્ય પણુ કામ્ય (<del>પ્રચ</del>્છવા યે<mark>ાગ્ય) નથી</mark>. તેથી જ પુણ્યકર્મની તુલના સાનાની બેડી સાથે કરવામાં આવે છે. આસક્તિ (રાગ) શુભ–અશુસ બંને કર્માનું અંતિમ કારણ છે અને ખંને કર્મપ્રકારા વ્યક્તિને બંધનમાં રાખે છે. તેથી જ ભગવાન મહાવીરે કહ્યું છે, "પુષ્ય અને પાપ વંતેના ક્ષયથી મુક્તિ મળે છે." આધ્યાત્મિક પૂર્ણતા -પંચના પ્રવાસીએ અનાસકત-વિરકત વલણ વિકસાવવાં જોઈએ.

## <sup>.</sup>น. พเพจ-พเมจ:(Influx of Karmic Particles)

(૧) વ્યાખ્યા :

જે દારા (આત્મામાં) કર્મ વહે છે તે આશ્રવ છે. (માથ્રચનેડનેન कર્મ इति आधवः ।) आ + स કે आ + श्रव (ઝરવું, ૮૫કવું, બહેવું) પરથી આશ્રવ શબ્દ 'ઉદ્દભવેલ છે. તેથી આશ્રવ એટલે આત્મામાં કર્મ-પુદ્દગલાના પ્રવેશ. કર્મ-પુદ્દગલા 'સમગ્ર લાેકમાં છે. આત્મા યાેગ (મન-લચન-કાયા-ની સામાન્ય પ્રવૃત્તિ) અને કથાય (ક્રોધ, માન, માયા, લાેભ જેવી માનસિક, પ્રવૃત્તિએા) દ્વારા કર્માપાર્જન કરે છે. જ્યારે આત્મા ક્રોઈપણ પ્રવૃત્તિ કરે છે ત્યારે પોતાની આસપાસ રહેલા કર્મયોગ્ય પરમાણુએાને આકર્ષે છે, અર્થાત્ કર્મરૂપે ગ્રહણું કરે છે. આ પ્રક્રિયા 'આશ્રવ' છે.

## (ર) આશ્રવ અને પુણ્ય-પાપ

પુણ્ય અને પાપ અનુક્રમે શુભ અને અશુભ આશ્રવ છે. શુભ યાેગ પુણ્યના આશ્રવ છે અને અશુભ યાેગ પાપના આશ્રવ છે, કાેધ, માન, માયા અને લાેભ આત્માને દૂષિત કરનાર ચાર કષાયાે (મલિન ભાવાે) છે.

(૩) પ્રકારેા

આશ્રવના બે પ્રકારા છે: (૧) ભાવાશ્રવ અને (૨) દ્રવ્યાશ્રવ.

(૧) ભાવાશ્ચવ : આત્માની પ્રવૃત્તિ ભાવાશ્રવ છે.

(ર)દ્ર**વ્યાશ્ર**વ : આત્મામાં પ્રવેશતું કર્મ-પુદ્દગલ 'દ્રવ્યાશ્રવ' છે.

આ રીતે ભાવાશ્રવ ∦્રપ્રદત્તિ સિવાય [કંઈ નથી, જ્યારે 'દ્રવ્યાશ્રવ' વિશિષ્ટ પ્રકારનું પુદ્દગલ છે. ઉમાસ્વાતિ આવા ભેદ ન પાડતાં આશ્રવને મન−વચન−કાયા–નું કાર્ય માને છે.

### इ. भ्र'ध (Bondage due to Karma)

આત્મા અને કર્મ−પુદ્દગલ વચ્ચેના ક્ષીર−નીર સમા ગાઢ સંબંધને 'બંધ' કહેવામાં આવે છે. રાગ–દેષ બંધનું મૂળ કારણ છે. તેને લીધે કર્મપરમાહ્ણુઓ આત્મા સાથે સંલગ્ન થાય છે. આત્મા સાથેની કર્મ−પુદ્દગલાેની સંલગ્નતા 'બંધ' કહેવાય છે.

બંધના ૪ પ્રકારા છે : (૧) પ્રકૃતિબંધ (nature-bondage), (૨) પ્રદેશ −બંધ (particle-bondage), (૩) સ્થિતિ–બંધ (duration-bondage),

(४) અનુભાગ-બંધ (intensioly bondage).

૧. ઋકૃતિ-અંધ (Nature Bondage)

પ્રકૃતિ-બંધ આત્માની પ્રવૃત્તિને લીધે પુદ્દગલનું કર્મ−પુદ્દગલાેમાં રૂપાંતરનું પરિણામ છે. બહ્ન પરમાણુઓની વિભિન્ન સ્વભાવરૂપ પરિણતિને અર્થાત્ વિભિન્ન કાર્યરૂપ ક્ષમતાને પ્રકૃતિબંધ કહે છે.

ર. પ્ર**દેશ-અંધ** (Partical Bondage)

પ્રદેશ–બંધ તાર્કિક રીતે બીજો પ્રકાર છે. પ્રદેશબંધ એટલે બહ્લ પરમાણુઓના સમૂહ, એક વાર વિવિધ કર્મપ્રકારા જીવ પર પ્રભાવ પાડે કે તુરત જ કર્મ– પુદ્દગલાે આત્માના વિભિન્ન પ્રદેશા રાેકી લે છે અને તેને માટે વાસ્તવમાં કર્મ– જંજીરામાંથી છટકવું અશકય બની જાય છે. પ્ર**કૃતિબ'ધ અને** પ્ર**દેશઅ**ંધ એ બ<sup>°</sup>ને પ્રકારા યાેગ (મન-વચન-કાયા-**ની** પ્રવૃત્તિ)ને લીધે છે.

## 3. त्थिति-अध (Duration Bondage)

સ્થિતિ–બંધ કર્મ–પુદ્દગલાેના અવિરત પ્રવાહ નિર્દેશે છે અને પ્રત્યેકના નાશ માટે નિશ્ચિત કાળાવધિ (time-duration) છે. કર્મફળના ભાેગવટાની અવધિ (સુદત)ને, સ્થિતિ–બંધ કહે છે. સ્થિતિ–બંધ મુજબ, કર્મના ઉદય થાય છે. કર્મ– પુદ્દગલાેના અવિરત પ્રવાહને લીધે કર્મ–પુદ્દગલાે સાકાર થવાની શક્તિ પ્રાપ્ત કરે છે અને આ જીવના વિવિધ પ્રકારાના અનુભવામાં પરિણમે છે.

## ૪. અનુભાગ (અનુભાવ)-ખ'ઘ (Intensity Bondage)

પ્રકૃતિ–બંધ અર્થાત્ સ્વભાવના નિર્માણુ સાથે જ તેમાં તીવ કે અતિ તીવ, મંદ કે મધ્યમ પ્રકારે **કળ આપવાની શક્તિનું પણુ નિર્માણુ થાય છે. આ** પ્રકારની શક્તિ કે વિશેષતાને અનુભાગ–બંધ કહે છે. કર્મ–ફળની તીવ્રતામાંના તફાવતાે આને. લીધે છે.

**સ્થિતિ-ખ'ધ અને અનુભાગ-અ'ધ** એ બે પ્રકારો કષાયો (રાગ−દેષ)ને. લીધે ઉદ્દભવે છે.

ખંધના બે તબક્કાઓ છે: ભાવ-ખંધ અને ૨. દ્રવ્ય-ખંધ.

#### ૧. ભાવ-અંધ

રાગ-દૂંષ જેવા કષાયેા (passions-માનસિક પ્રવૃત્તિએા) ચેતનાને ક્ષુત્મ્ધ: કરે છે અને કર્મબંધની વિશિષ્ટ સ્થિતિ સર્જે છે. આ 'ભાવ–બંધ' છે.

#### ર. ૬૦્ય-અ'ધ

ત્યારબાદ જીવ સાથે કર્મ-પુદ્દગલાેના વાસ્તવિક સંબંધ થાય છે અને આ 'દ્રવ્ય-બંધ'માં પરિણુમે છે.

બંધ યેાગને લીધે છે. પરંતુ માત્ર યેાગને લીધે નથી. 'યેાગ' ઉપરાંત ક્ષાયોની દુષિત અસર 'બંધ' ના કારણુરૂપ છે. કષાયની સહાય સાથે યોગ કર્મનાં નવાં પુદ્દગલાેને આકર્ષે છે અને આ કર્મના પુદ્દગલામાં રૂપાંતરિત થાય છે અને જીવને બાંધે છે. સમગ્ર લાેકમાં 'કર્મવર્ગણા' નામક પુદ્દગલ દ્રવ્યા ઠાંસી ઠાંસીને ભરેલાં છે અને આ દ્રવ્યા રાગ-દેષ (કષાયાે)ના પરિણામરૂપ ચિકાશને લીધે આત્માને આવીને વળગે છે. કર્મ−બંધ અત્યંત ગાઢ, ગાઢ, મધ્યમ પ્રકારના કે શિથિલ પ્રકારના હોય છે. જૈન શાસ્ત્રો અત્યંત ગાઢ કર્મ−બંધ પ્રકારને 'નિકાથિત' એવું નામ આપે છે અને આ કર્મ પ્રાય: અવશ્ય ભોગવવું પડે છે, જ્યારે શેષ પ્રકારનાં કર્મો ભાવના અને સાધનાના પર્યાપ્ત બળથી ભોગવ્યા વિના પણ છૂટી શકે છે.

.७. स. भर (Prevention of Influx of Karma)

'સંવર' શબ્દ સંસ્કૃત સં+વૃ એટલે રાેકવું -અટકાવવું પરથી ઉદ્દભવેલ છે. આમ, સંવર એટલે આશ્રય(કર્મભંધ પ્રવૃત્તિ)ના નિરાધ. સંવર આશ્રયનું વિરાધી છે. તે પ્રવેશતાં કર્મને અટકાવે છે. સંવર દ્વારા નવીન કર્મોનું ઉપાર્જન રાેકાય છે, જ્યારે પુણ્ય દ્વારા શુભ કર્મા બંધાય છે. આ રીતે, સંવર અને પુણ્ય વચ્ચે તક્ષાવત છે.

સંવરના પણ બે પ્રકારા છે : (૧) ભાવસંવર, અને (૨) દ્રવ્ય-સંવર. આ ંપ્રકારા તેના આંતર-બાહ્ય સ્વરૂપને આધારે પાડવામાં આવે છે. ભાવાશ્રવના નિયંત્રણના કારણરૂપ ચેતનાનું રૂપાંતર ભાવ-સંવર છે; બ્યારે દ્રવ્યાશ્રવનું નિયંત્રણ દ્રવ્ય-સંવર છે.

'દ્રવ્યસંગ્રહ' નામક ગ્રાંથ સંવરના પ્રકારો નોચે મુજબ દર્શાવે છે : ૧. વ્રત •(vow) ૨. સમિતિ (carefulness), ૩. ગુપ્તિ (restraint), ૪. ધર્મ •(observance), ૫. અનુપ્રેક્ષા (meditatjon), ૬. પરીષહ જય (victory over troubles), ૭. ચારિત્ર (conduct). આ પ્રત્યેકના પણ પેટાપ્રકારો પાડવામાં •આવે છે. તત્ત્વાર્થસૂત્ર 'ત્રન'ને પ્રકાર તરીકે નિર્દેશનું નથી, પરંતુ તેના સ્થાને 'તપ'ને નિર્દેશ છે.

. নিগ'ম (Partial Annihilation of Karma)

નિર્જરા એટલે બહ્ર કર્માના ક્રમશ: ક્ષય. નિર્જરા એટલે નિર્જરહ્યુ કરવું, જરાવી નાખવું. નિર્જરા આત્મા સાથે સંલગ્ન એવાં કર્મોના આશિક–અપૂર્ણ ક્ષય છે. આંશિક કર્મક્ષય દ્વારા થતું આત્માનું રૂપાંતર ભાવ–નિર્જરા કહેવાય છે, જ્યારે આ ક્ષય સ્વયં દ્રવ્ય–નિર્જરા કહેવાય છે.

નિર્જરાના બે પ્રકારા છે : (૧) સકામ (અવિપાક) નિર્જરા, અને (૨) અકામ ·(સવિપાક) નિર્જરા.

#### (૧) સકામ (અવિપાક) નિર્જરા

આ પ્રકાર તપ, ધ્યાન વગેરે દ્વારા છુદ્ધિપૂર્વક પુરાગામી કર્મબંધનાે ક્ષય છે. જેવી રીતે વક્ષનાં કળાે ઉપાય દ્વારા પણ જલ્દીથી પકવવામાં આવે છે તેવી

## लैन तत्त्वविज्ञान

રીતે અહીં કર્મને કળભોગ પહેલા જ તપશ્ચર્યાદિ સાધના દ્વારા કર્મને પકવીને. ક્ષીણુ કરવામાં આવે છે.

#### (ર) અકામ (સ.વેપાક) નિજેરા

અકામ નિર્જરામાં કેટલાંક કર્મા સ્વયં તેની અવધિ (મુદત) પૂર્ણુ થતાં ઇચ્છા વગર જ આપોઆપ ખરી પડે છે. જેવી રીતે વૃક્ષનાં ફળા સ્વત: સમય જતાં વૃક્ષ પર પાકે છે તેવી રીતે કેટલાંક કર્મો સ્વત: અવધિ પૂર્ણુ થયે પાક્ષ જઈ ભોગવાઈ જઈ,ખરી પડે છે. આમ કર્મના નિર્દિષ્ટ ફળભોગ બાદ સ્વાભાવિક કર્મ∽ક્ષય સવિપાક કે અકામ નિર્જરા છે.

<. भेष्ट्र (Liberation or Total Annihilation of Karma)

મેક્ષ એટલે સર્વ કર્મના સર્વથા ક્ષય (कृत्स्मक्त्मंझयो मोक्षः ।) કર્માના સંપૂર્ણ ક્ષય થતાં છવ સંસારચક્રમાંથી મુક્ત થાય છે. મેક્ષ એ કાઈ ઉત્પન્ન થનાર વસ્તુ નથી. જેવી રીતે દર્પણ માંજવાથી ઉજ્જવળ થઈ ઝગમગે છે તેવી રીતે આત્મા તેના કર્મ-મેલ ધોવાઈ જતાં ઉજ્જવળ થઈ પોતાના વિશુદ્ધ સ્વરૂપમાં પ્રકાશે છે. જેવી રીતે વાદળાં ખરી જતાં ઝળહળતા સૂર્ય પ્રકાશમાન થાય છે તેવી રીતે કર્મનાં આવરણા ખસી જવાથી આત્માના સકળ ગુણા પ્રકાશમાન થાય છે. આત્મા પોતાના મૂળ સ્વરૂપે-જયોતિર્મય ચિત્સ્વરૂપે પૂર્ણ પ્રકાશમાન થાય છે. સંપૂર્ણ કર્મક્ષયના કારણરૂપ આત્માનું રૂપાંતર લાવ-વેક્ષ કહેવાય છે અને કર્મ-પુદ્દગલની વાસ્તવિક અલગતા દ્રવ્ય-પેક્ષ કહેવાય છે. આ અવસ્થા પ્રાપ્ત થતાં આત્મા પુનઃકદી પણ બદ્ધ થતા નથી.

> दग्घे वीजे यथांऽ यन्ते प्रादुर्मवति न कुछ () कर्मवीजे तथा दग्धे न रोहति भवाछ कुरः॥

''જેવી રીતે બીજ બરાબર બળી ગયા પછી અંકુરા ઉત્પન્ન થતા નથી તેવી રીતે કર્મ રૂપી બીજ સર્વથા બળી ગયા બાદ સંસારરૂપી અંકુરા ઉત્પન્ન થતા નથી." ઉમાસ્વાતિ આગળ દર્શાવે છે તેમ, ''જ્યારે સર્વપ્રથમ વ્યક્તિનાં માહનીય કર્મા, ત્યારબાદ જ્ઞાનાવરણીય, દર્શનાવરણીય અને અંતરાય કર્માના ક્ષય થાય છે ત્યારે તે કેવળન્નાન પ્રાપ્ત કરે છે." વળી, તત્ત્વાર્થસાર (૧૦.૧.૩) દર્શાવે છે તેમ, ''કેવળ-ન્નાનની પ્રાપ્તિ બાદ, બંધ ઉત્પન્ન કરતાં કારણની ગેરહાજરી અને નિર્જરાની હાજરીને લીધે, વ્યક્તિ સમય જતાં શેષ કર્મા (દા. ત. વેદનીય, આસુ, નામ અને ગોત્ર)થી સુક્ત થાય છે અને કર્મના સર્વપ્રિકારોથી વંચિત થતાં તે અંતિમ સુક્તિ પ્રાપ્ત કરે છે."

#### જૈનદશ°ન

મેાક્ષ મુક્તિ છે, અજીવમાંથી જીવનાે છુટકારાે છે. માેક્ષ શાક્ષત છે. જેમ ંપાણીમાં રહેલી માટીના લેપવાળી તુંબડી તેના પરનાે બધાે મેલ નીકળા જતાં એકદમ પાણી ઉપર આવી જાય છે તેમ આત્મા પરનાે કર્મરૂપી સઘળાે મેલ દૂર ંથતાં આત્મા સ્વભાવત: ઊર્ષ્વગતિ કરે છે અને લાેકના અગ્રભાગે પહેાંચી સ્થિત ંથાય છે.

જેનાં સકળ કર્મોના નિર્મૂળ–સંપૂર્ણ ક્ષય થયો છે તે ઈશ્વર છે (જો**ઢીળ: સकल्ल्कर्गा ईश्वरः।**) ઈશ્વર સુક્તાત્માથી ભિન્ન પ્રકારના નથી. ઈશ્વરત્વ અને સુક્તિનું લક્ષણુ સમાન છે. ઈશ્વર અહીં જગતના સર્જક ઈશ્વર નથી. તેની ઉપાસના–તેનું અવલંબન **હદ**યશુદ્ધિ માટે છે, રાગ–દેષ નિવારણુ અર્થે છે.

માક્ષપ્રાપ્તિ માનવદેહ દ્વારા જ શકચ છે. દેવેા દેવ–ગતિમાંથી મુક્તિ પામી શકતા નથી, તેમને પણ માક્ષપ્રાપ્તિ માટે માનવદેહ ધારણ કરવા પડે છે. <sup>-</sup>માક્ષપ્રાપ્તિ કરી શકનાર જીવા 'ભવ્ય' કહેવાય છે, જ્યારે કદી પણ મુક્તિ પ્રાપ્ત - ન કરી શકનાર જીવા 'અભવ્ય' કહેવાય છે. ભવ્યત્વ–અભવ્યત્વ જીવનાં સ્વાભાવિક લક્ષણે છે. જેમ મગમાંના કારડા મગ અન્ય મગ પાકી જાય ત્યારે પણ પાકતા - નથી તેમ અભવ્ય જીવની સંસાર–સ્થિતિ પણ પાકતી નથી.

#### ંસમાપન

માક્ષાર્થાં ને આત્મવિકાસમાર્ગમાં ઉપર વર્ણવેલ નવ તત્ત્વાનું ગ્રાન અત્યંત ંઉપયોગી છે. નવ તત્ત્વામાંથી જીવ અને અજીવ એ બે મુખ્ય તત્ત્વા છે.

આશ્રવ અને બંધ છવ–અછવ (ચેતન–જડ) સંયોગનું અવસ્થાંતર છે. ુઆશ્રવ અને બંધ સંસારનાં કારણુ છે.

સાંવર અને નિર્જરા આત્માની ઉજ્જવળ દશા છે અને તે બંને માક્ષનાં સાધન છે.

આ રીતે આશ્રવ, બંધ, સંવર, નિર્જરા અને માેક્ષ એ પાંચ તત્ત્વા ્યથાસંભવ જીવ−અજીવમાં સમાઈ જાય છે.

્પુણ્ય−પાપ આત્મસંબદ્ધ કર્મપુદ્દગલેા છે. તેથી પુણ્ય−પાપને 'બ'ધ'માં ⊹અંતર્ગત કરીએ તાે નવ તત્ત્વાને સ્થાને સાત તત્ત્વાે રહે છે.

#### પ્રકરણ ૩

# જૈન તર્કશાસ્ત્ર

#### (Jaina Logic)

#### વ. પ્રાસ્તાવિક (Introductory)

જૈન દર્શન બહુત્વવાદી વાસ્તવવાદ છે. તે મન અને તેનાથી સ્વતંત્ર સૃષ્ટિ વચ્ચેનો બેદ સ્વીકારે છે. આ બે વચ્ચેના બેદના સ્વીકાર તેને ત્રાન અને વાસ્તવિકતાની અનેકવિધતાના તાર્કિક નિષ્કર્ષ પ્રતિ લઈ જાય છે.

તત્ત્વન્નાનનું ધ્યેય વાસ્તવિકતાની સમજ છે. વાસ્તવિકતા અને સત્ય એક અને સરળ નથી, પંરતુ અંત્યત જટિલ અને અનેકાંત છે. તેથી આ હેતુ કેટલાંક સરળ નિરુપાધિક વિધાનાની રચના દ્વારા માત્ર સિદ્ધ કરી શકાય નહીં. વાસ્તવિકતા જટિલ છે અને તેથી કાેઈપણુ એક સરળ-સાદું વિધાન તેના સ્વરૂપને સંપૂર્ણ રીતે વ્યક્ત કરી શકે નહીં. આથી જૈન ચિંતકા વાસ્તવિકતાને લગતાં બિન્ન બિન્ન વિધાના સાથે 'સ્યાત્' શબ્દ લગાડે છે.

#### ર. સ્યાદ્વાદ અને અનેકાંતવાદ શબ્દાની સમજૂતી

સ્યાદ્વાદ, અનેકાંતવાદ, સાપેક્ષવાદ, કથ ચિતવાદ–આ બધા પર્યાયવાચી શબ્દો છે.

'સ્યાત્' શબ્દના સામાન્ય અર્થ પ્રશંસા, અસ્તિત્વ, વિવાદ, વિચારણા, અનેકાંત, પ્રશ્ન વગેરે થાય છે.\* કેટલાક 'સ્યાત્'ના અર્થ કદાચ, શાયદ એવા કરે છે. પરંતુ, 'સ્યાત્' શબ્દ દ્વારા આ કે આવા કાઈ સંશયવાચક અર્થ અહીં અભિપ્રેત નથી 'સ્યાત્' અવ્યય છે અને તે અનેકાંતના દ્યોતક છે.-અનેકાંત સૂચક છે. સંસ્કૃત ભાષામાં 'સ્યાત્' કે કથંચિત' શબ્દના અર્થ 'અમુક અપેક્ષાએ', 'અમુક દબ્ટિકાણ્**યી'** એવા થાય છે.

'સ્યાદ્વાદ' શબ્દમાં 'સ્યાત્' અને 'વાદ' એમ બે શબ્દો છે. 'સ્યાત્'ના અર્થ અપેક્ષા અને 'વાદ'ના અર્થ કથન કરવું એવા થાય છે. આથી સ્યાદ્વાદના અર્થ અપેક્ષાએ કથન કરવું એવા થાય છે. 'સ્યાત્' શબ્દયુકત વસ્તુનું પ્રતિપાદન સમ્યગ્ર્

## \* मुनि नथमलजी, जैन दर्शन के मौलिफ तत्व, भाग-१ ए. ३१९

પ્રતિપાદન છે. પદાર્થ અંગેના નિર્ણય સ્યાદ્વાદ છે, કારણુ કે પ્રત્યેક લક્ષણુ 'સ્યાત્' શબ્દ સાથે વ્યક્ત થાય છે. પ્રત્યેક પદાર્થ ભિન્ન ભિન્ન દર્ષિબિંદુઓથી નિહાળી શકાય તે સત્-અસત્ , એક-અનેક, સમાન-અસમાન વગેરે હાેઈ શકે. પદાર્થના વિભિન્ન ગુણાની અભિવ્યક્તિ વિભિન્ન દષ્ટિબિંદુઓથી 'સ્યાત્' શબ્દ દ્વારા શક્ય છે.

## स्याद् अस्त्येव घटः स्याद् नास्त्येव घटः। स्याद् नित्य एव घटः स्य द् अनित्य एव घटः॥

સ્યાદ્વાદના આ एવકારયુકત કથનાના નિશ્વયાત્મક અર્થ નીચે મુજબ છે: અમુક અપેક્ષાએ ઘટ સંત જ છે, અમુક અપેક્ષાએ ઘટ અસંત જ છે. અમુક અપેક્ષાએ ઘટ નિત્ય જ છે, અમુક અપેક્ષાએ ઘટ અનિત્ય જ છે.

આ તાત્વિક નિરુપણ છે, વ્યવહારમાં આવેા શબ્દપ્રયોગ થતાે નથી-થાય પણ નહીં. 'અનેકાંત' શબ્દમાં 'અનેક' અને 'અંત' એવા બે શબ્દા છે. અનેક એટલે એકથી વધારે ઘણા અને અંત એટલે દર્ષિબેદુ, દિશા, અપેક્ષા, બાજુ. અનેકાંત વાસ્તવિક્તાના સત્તામૂલક-તાત્ત્વિક-અસ્તિત્વલિષયક સ્વરૂપનું નામ છે.

'અનેકાંતવાદ' એટલે અનેક દર્ષિબિંદુથી કથન. અનેકાંતવાદ પદાર્થની અનેકાત્મકતાની અભિવ્યક્તિ છે. પ્રત્યેક પદાર્થ અનંત લક્ષણ્યુક્ત છે.

## ૩. સ્યાદ્વાદ કે અનેકાંતવાદ

જૈન મતાનુસાર, વાસ્તવિકતા અત્યંત જટિલ અને ગતિશીલ છે. તે એક નહીં પરન્તુ અનેક છે અને આ પ્રત્યેક વાસ્તવિક પણ અત્યંત જટિલ અને ગતિ-શીલ છે. વાસ્તવિકતા અનેક લક્ષણુયુક્ત છે. પદાર્થમાત્ર અનેકાંત છે, અસ ખ્ય ગુણ તેમજ સંબંધયુક્ત છે. આ ગુણુા-લક્ષણુા–ધર્મા ગેચારિક-પ્રત્યયાત્મક નથી, પરંતુ તેઓ વાસ્તવમાં પદાર્થમાં અસ્તિત્વમાન છે. જ્યારે આપણું પદાર્થ અંગે કાેઈપણ નિર્ણય–કથન-વિધાન કરીએ છીએ ત્યારે આપણું તેના કાેઈક પાસા–ગુણ–લક્ષણુ-ધર્મ-તે પસંદ કરીએ છીએ. જ્યારે આપણું તેના કાેઈક પાસા–ગુણ–લક્ષણુ-ધર્મ-તે પસંદ કરીએ છીએ. જ્યારે આપણું પદાર્થના આ વિશિષ્ટ ધર્મ અંગે કથન કરીએ છીએ ત્યારે આપણું 'સ્યાત્' શબ્દના ઉપયોગ કરવાના રહે છે, અર્થાત્ અસુક વિશિષ્ટ દષ્ટિબિંદુથી 'આ પદાર્થ આવા છે અને અન્યથા નથી' એમ કહેવાનું રહે છે. દા. ત., ઘડા સત્ત છે એમ કહીએ ત્યારે આપણું ઘડાના અસ્તિત્વના પાસાની પસંદગી કરીએ છીએ અને તેના અન્ય પાસાની નહીં. એ જ પ્રમાણું 'ગાંધીજી ભારતના રાષ્ટ્રપિતા છે' એમ કહીએ ત્યારે ગાંધીજીનાં અનેક પાસામાંથી આ એક પાસાંની પસંદગી આપણું કરીએ છીએ. જાએ. ગાંધીજી કરતુરબાના

#### જૈન તર્કશાસ્ત્ર

પતિ, તેમના પુત્રોના સંબંધમાં પિતા, તેમના પિતાના સંબંધમાં પુત્ર વગેરે પણ છે.

આ રીતે સ્યાદ્રાદ અર્થાત્ વિધાનાની સાપેક્ષતાના સિદ્ધાંત નિર્ણયની સાપેક્ષતાના સિદ્ધાંત છે. પદાર્થ અનેકાંતાત્મક (અનેક લક્ષણુસુક્ત) છે અને જ્યારે પદાર્થ વિશિષ્ટ નિર્ણયના સ્વરૂપમાં વ્યક્ત થાય ત્યારે આ અભિવ્યક્તિ 'સ્યાદ્વાદ' તરીકે આળખાય છે. પદાર્થનાં લક્ષણાની અભિવ્યક્ત વિભિન્ન દષ્ટિભિંદુઓથી કરી શકાય અને આ દષ્ટિબિંદુઓ 'સ્યાત્' શબ્દ સાથે વ્યક્ત કરવામાં આવે છે. અનેકાંતાત્મક પદાર્થ અંગેના નિર્ણય 'સ્યાદ્રાદ' તરીકે આળખાય છે.

પદાર્થ અનેકાંતાત્મક છે અને તેથી જ તેના અંગેના નિર્ણય સાપેક્ષ છે. અનેકાંતાત્મક પદાર્થના અભાવમાં સાપેક્ષ નિર્ણય અશકય છે. આમ, નિર્ણયની સાપેક્ષતા અનેકાંતાત્મક પદાર્થ અંગેના સાપેક્ષ નિર્ણય છે, તેથી 'સ્યાદ્વાદ'ને અનેકાંતવાદ પણ કહી શકાય. અનેકાંતાત્મક પદાર્થ અંગેના નિર્ણયને અનેકાંતવાદ તરીકે પણ એાળખાવી શકાય. 'સ્યાદ્વાદ'માં 'સ્યાત્' શબ્દ, પદાર્થનાં અનેક પાસાં વ્યક્ત કરે છે અને તેથી તેને 'અનેકાંતવાદ' તરીકે પણ નિર્દેશી શકાય.

આ રીતે પદાર્થ સ્વય 'અનેકાંત' છે અર્થાત્ અનેક લક્ષણોનું અધિષ્ડાન છે. પદાર્થના પ્રત્યેક લક્ષણની અભિવ્યક્તિ 'સ્યાત્' શબ્દ સાથે કરવામાં આવે છે અને તેથી પદાર્થ અંગેના નિર્ણય 'સ્યાદ્વાદ' છે. નિર્ણય અનેકાંતાત્મક પદાર્થની અભિવ્યક્તિ છે અને તેથી તેને 'અનેકાંતવાદ'નું નામ આપી શકાય.

દાસ ગ્રેમા 'સ્યાત્' શબ્દની અગત્ય દર્શાવતાં જણાવે છે, ''પ્રત્યેક કથનનું સત્ય...માત્ર શરતી છે અને નિરપેક્ષ દષ્ટિબિંદુથી અકલ્પ્ય છે. તેથી યથાર્થતાની ખાતરી માટે, પ્રત્યેક કથન પૂર્વે 'સ્યાત્' શબ્દ મૂકવામાં આવે છે. આ દર્શાવે છે કે કથન માત્ર સાપેક્ષ છે, અમુક દષ્ટિબિદુથી અને અમુક મર્યાદા હેઠળ, કાઈક રીતે કરવામાં આવેલ છે અને નહીં કે નિરપેક્ષ અર્થમાં. કાઈ નિર્ણય નિરપેક્ષ રીતે સાચા નથી અને કાઈ નિર્ણય નિરપેક્ષ રીતે ખાટા નથી. પ્રત્યેક નિર્ણય અમુક અર્થમાં સાચો છે અને અન્ય અર્થમાં ખાટા છે.''\*

સ્યાદ્વાદ વાસ્તવિકતા અંગેના નિશ્ચિત ખ્યાલ છે. આમ છતાં પ્રત્યેક વિધાનની પૂર્વે 'સ્યાત્' હેાવાને લીધે કેટલાક સમીક્ષકાના મતે સ્યાદ્વાદ નિશ્ચયવાદ નહીં

\* Dasgupta, S., A History of Indian Philosophy, p. 179, (Cambridge University Press), 1922.

. .

પરંતુ સંશયવાદ છે. તેમના મતે, એક જ વસ્તુને સત્-અસત્ કે નિત્ય-અનિત્ય કહેવી એ સંશયવાદ સિવાય અન્ય કંઈ નથી. આ ટીકા યેાગ્ય નથી. વસ્તુ સત્ તેમજ અસત્ છે, પરંતુ તે જે સ્વરૂપમાં સત્ છે તે સ્વરૂપમાં અસત્ નથી. તે ભિન્ન ભિન્ન દબ્ટિબિંદુથી સત્ તેમજ અસત્ છે. નિર્ણય વાસ્તવિકતા અંગે છે. અને તે વાસ્તવિકતાનાં પાસાં નિર્દેશે છે. જૈન મતે, વાસ્તવિકતા અંગે કાઈ નિશ્ચિત મંતવ્ય વાસ્તવમાં શક્રચ નથી. કેાઈપણ એક નિર્ણય વાસ્તવિકતાનું સ પૂર્ણ તે: આકલન કરી શકે નહીં. સ્વાભાવિક રીતે જ કાઈપણ નિર્ણય અત્યંત જટિલ અને અનેકાંત એવા વાસ્તવિકનું વર્ણુંન કરવા પર્યાપ્ત નથી. વાસ્તવિકતા અને વાસ્તવમાં કાેઈ નિશ્ચિત ખ્યકચાલ શ ન<mark>થી</mark> અને આ વાસ્તવિકતા અંગેના જૈન દર્શનના નિશ્ચિત ખ્યાલ છે. સ્યાદ્વાદ વસ્તુતઃ સંશયવાદ નથી પરંતુ સાપેક્ષ નિશ્ચયવાદ છે. આચાર્યજી આનંદશંકર ધ્રુવ સમુચિત રીતે દર્શાવે છે, 'ભિન્ન ભિન્ન દબ્ટિબિંદુએ৷ દ્વારા અવલાેકન કર્યા વિના કાેઈપણ વસ્તુ સંપૂર્ણ સ્વરૂપે સમજવામાં આવી શકે નહીં. આ માટે સ્યાદ્વાદ ઉપયોગી અને સાર્થક છે…' સ્યાદ્વાદ સંશયવાદ નથી. એક જ વસ્તુનું જુદી જીદી આપેક્ષાએ અવલાેકન કરવાનું અનેકાંગી અવલાેકન દ્વારા નિર્ણય કરવાનું દર્શાવે છે. એક જ પદાર્થ ને વિભિન્ન અપેક્ષાએાથી વિરાધી ગ્રણુસુક્ત હેાવાના નિશ્ચય કરવા એ સ્યાદ્વાદ છે. આ રીતે એક જ પદાર્થમાં ભિન્ન ભિન્ન અપેક્ષા દષ્ટિએ ભિન્ન <mark>સિન્ન</mark> ગુણાે (વિરુદ્ધ જેવા લાગતા પણ) સંગત થતા જણાતા હાેય અને આનાે સ્યાદ્વાદમાં પ્રામાણિક સ્વીકાર કરવામાં આવતાે હાેય તાે તેને સંશયવાદ કેવી રીતે કહી શકાય <sup>શ</sup> સ્યાદ્વાદ સંશયવાદ નહીં પરંતુ સાપેક્ષ નિશ્વયવાદ છે.

અનેકાંતવાદ ન તાે અસ્પષ્ટ છે, ન તાં સ્વવિરાધી છે. તે પદાર્થના અત્યંત અર્થ મય ખ્યાલની સુવ્યવસ્થિત અભિવ્યક્તિ છે. વિવિધ દુષ્ટિબિદુઓ દ્વારા શકચ સમન્વયા કરીને ભિન્ન કે વિરુદ્ધ દેખાતા મતાેના સસુચિત રીતે સમન્વય એ અનેકાંત દુષ્ટિનું સ્વરૂપ છે. અનેકાંતવાદ સમન્વયવાદ છે. અનેકાંતદુષ્ટિમાંથી નયવાદ અને સપ્તભંગીવાદ ફ્લિંત થાય છે. વિભિન્ન પ્રચલિત વિચારપદ્ધતિઓને નયવાદમાં સ્થાન મળે છે, જ્યારે એક જ વસ્તુના સંબંધમાં પ્રચલિત વિરાધી કથના કે વિચારાને સપ્તમંગીવાદમાં સ્થાન પ્રાપ્ત થાય છે.

## ૪. સપ્તભાંગી નય

સ્યાદ્વાદ એક જ પદાર્થમાં વિભિન્ન દષ્ડિબિંદુઓથી વિભિન્ન લક્ષણોનું કથન છે. સ્યાદ્વાદ વાસ્તવિકતા અંગેના સંશ્લેષક અભિગમ પર ભાર મૂકે છે— ચિભિન્ન દષ્ટિબિંદુએ એક્પીસાથે વાસ્તવિકતાના આકલનમાં સહાયભૂત થવા પર તે ભાર મૂકે છે, જ્યારે નયવાદ વાસ્તવિકતા અંગેના વિશ્લેષક અભિગમ પર ભાર મૂકે છે—વિભિન્ન દષ્ટિબિંદુએ પ્રહણ કરી શકાય તે દર્શાવવા પર તે ભાર મૂકે છે. સંશ્લેષણ અને વિશ્લેષણ પરસ્પર અસંબંધિન નથી અને તેથી શુદ્ધ રીતે વિશ્લેષક અભિગમમાં સંશ્લેષણનાં તત્ત્વા અને વાસ્તવિકતાના સંશ્લેષક મતમાં વિશ્લેષણનાં તત્ત્વો આપણને દષ્ટિગાચર થાય છે. કાઈપણ એક મન પર આત્યાંતિક ભાર દોષ પ્રતિ લઈ જાય છે એવું નયવાદમાં અભિપ્રેત છે. તે સૂચવે છે કે પ્રત્યેક મંતબ્યને તેનું મૂલ્ય છે, પ્રત્યેક વાસ્તવિકતા પ્રતિબિંબિત કરે છે અને તેથી તે સર્વ સાથે મળીને આપણને વાસ્તવિકતામાં ડોકિયું કરાવે છે. એ જ પ્રમાણે સ્યાદ્દાદમાં વિધાનાના પ્રકારોના સંશ્લેષક લક્ષણને એવી સ્પષ્ટ સમજ સાથે બિરદાવવામાં આવે છે કે સંશ્લિષ્ટ થયેલ વિભિન્ન વિધાનામાંના પ્રત્યેકમાં વાસ્તવિકતા સ્વયં અંગે વ્યક્ત કરતું કંઈક છે.

વાસ્તવિકતા અનંત ગુણુયુક્ત છે અને તેથી તેને અનંત દબ્દિબિંદુઓથી નિહાળી શકાય. આ રીતે આપણી પાસે અનંત નય છે. પરંતુ સામાન્ય રીતે સપ્તલંગી નયના સ્વીકાર કરવામાં આવે છે. સપ્ત એટલે સાત અને ભંગ એટલે પ્રકાર. આમ, સપ્તભંગી નય સાત વચન-પ્રકારાના સમૂહ છે. આ સાત વચનપ્રયોગા જુદી જુદી અપેક્ષાઓએ સમજવાના છે, એકાંત દબ્દિએ નહીં. કાઈ એક વચન -પ્રકારને એકાંત દષ્ટિએ સ્વીકારતા સ્વાભાવિક રીતે જ અન્ય વચન-પ્રકારા અસત્ય દરે છે. સપ્તલંગીના સાત ભંગા (પ્રકારા-જવાબ આપવાના તરીકાઓ) કેવળ શાબ્દિક કલ્પના નથી, પરંતુ તેઓ પદાર્થના લક્ષણ પર આધારિત છે. તેથી પ્રત્યેક ભંગનું સ્વરૂપ પદાર્થના લક્ષણ સાથે સંગંધિત છે.

જૈન શાસ્ત્રકારો દ્રવ્ય∼પદાર્થ (દા.ત., ઘડેા)ના પ્રત્યેક ગુણુના વિધિ–નિષેધને લગતા નીચે મુજબના, સાત પ્રકારના શબદપ્રયોગા દર્શાવે છે :

- ૧. સ્યાત્ ઘડાે અસ્તિત્વમાન છે.
- ૨. સ્યાત્ ઘડેા અસ્તિત્વમાન નથી.
- ૩. સ્યાત્ ઘડા અસ્તિત્વમાન છે અને અસ્તિત્વમાન નથી.
- ૪. સ્યાત્ ઘડેા અવક્તવ્ય છે.
- પ. સ્યાત્ ઘડાે અસ્તિત્વમાન છે અને અવક્તવ્ય છે.
- ૬. સ્યાત્ ઘડાે અસ્તિત્વમાન નથી અને આવક્તવ્ય છે.
- ૭. સ્યાત્ ઘડા અસ્તિમાન છે, અસ્તિત્વન નધા અને અવક્તવ્ય છે.

ઉપરાેક્ત વિધાનામાં 'સ્યાત્' શબ્દ અત્યંત મહત્ત્વપૂર્ણું છે અને તે સૂચવે છે કે કાેઈપણ એક વિધાન અન્ય સર્વ વિધાનાને બાકાત રાખીને નિરપેક્ષ રીતે સાચું નથી. પ્રત્યેક નિર્ણય સાપેક્ષતાની છાપથી અંકિત છે. પ્રત્યેક વિધાન એક દષ્ટિ-બિંદુથી અર્થાત્ વિશિષ્ટ ઘટકની હાજરીના દષ્ટિબિંદુથી સાચું છે. આમ, આપણા

સર્વ નિર્ણ્યો સાપેક્ષ છે—બિનનિરપેક્ષવાદી છે. આમ, અહીં નિરપેક્ષવાદના ખ્યાલનું ખંડન છે.

(૧) 'સ્યાત્ ઘડાે અસ્તિત્વમાન છે' એ વિધાન દેખીતી રીતે દર્શાવે છે કે અમુક દર્ષ્ટિબિંદુથી ઘડાે અસ્તિત્વમાન છે. પદાર્થ સાથે સંબંધિત ચાર મુખ્ય ઘટકા–૧. દ્રવ્ય, ૨. ક્ષેત્ર, ૩. કાળ, અને ૪. પર્યાય–વિધાનના વિશિષ્ટ દર્ષ્ટિ-બિંદુને નિશ્ચિત કરે છે. આ પ્રત્યેકની સમજૂતી નીચે મુજબ છે:

• **૬૦્ય ઃ** ઘડેા માટી નામના દ્રવ્યમાંથી બનેલ છે. આ વિશિષ્ટ દર્ણિબિંદુથી નિહાળતા, ઘડેા અસ્તિત્વમાન છે.

ર **ક્ષેત્ર : ઘડે**! જ્યાં સ્થિત છે તે ઘડાનું ક્ષેત્ર છે. આ વિશિષ્ટ દર્ષિબિ દુર્થા નિહાળતા, ઘડે! અસ્તિત્વમાન છે.

૩. કાળ : જે વર્તમાન સમયમાં ઘડા અસ્તિત્વમાન છે તે ઘડાના અસ્તિત્વિના કાળ છે, સમયના વિશિષ્ટ ગાળા દરમ્યાન તેની ઉપસ્થિતિના દર્ણિબિંદુથી નિહાળતાં, ઘડા અસ્તિત્વમજી ા ઘડા તેની ઉત્પત્તિ પૂર્વે નહેાતા અને તેના વિનાશ પછી પણ હશે નહીં આ દર્શિબિંદુથી ઘડા અસ્તિત્વમાન કહી શકાય નહીં.

૪. **પર્યાય :** આ ધડાનું સ્વરૂપ કે આકાર દર્શાવે છે. ધડાના સ<sup>ં</sup>ક્રાચાયેલ. કાંઠલા જેવા વિશિષ્ટ સ્વરૂપના દષ્ટિબિંદુથી નિહાળતાં, ઘડેા અસ્તિત્વમાન છે.

સંક્ષેપમાં કહીએ તેા પ્રથમ વિધાનનેા અર્થ એ છે કે દ્રવ્ય−ક્ષેત્ર−કાળ −પર્યાયના દર્ષ્ટિબિંદુથી વિચારતાં, સ્વ−દ્રવ્ય−ક્ષેત્ર−કાળ−પર્યાય રૂપે ઘડેા અસ્તિત્વ-માન છે.

(૨) 'સ્યાત્ ઘડા અસ્તિત્વમાન નથી' એ વિધાનના અર્થ એ છે કે ઘડાના દ્રવ્ય–ક્ષેત્ર–કાળ–પર્યાયના લક્ષણાની ગેરહાજરીના દષ્ટિબિ દુર્થી નિહાળતાં ઘડાે અસ્તિત્વમાન નથી'. સવિશેષ સ્પષ્ટ કરીએ તાે, પર–દ્રવ્ય–ક્ષેત્ર–કાળ–પર્યાયથી 'ઘડાે અસ્તિત્વમાન નથી'. આ વિધાનના અર્થ માત્ર એટલાે જ છે કે ઘટ, પટ કે અન્ય કંઈક તરીકે અસ્તિત્વમાન નથી. આ દ્વિતીય વિધાન પ્રથમ વિધાનનું પૂર્ણ-વિરાેધી નથી. તેનાં વિશિષ્ટ લક્ષણાને સંબંધ છે ત્યાં સુધી તે ઘડાના અસ્તિત્વના અન્કાર કરતું નથી, પરંતુ તેમાં વિધાયક રીતે હાજર ન હોય તેવા અન્ય લક્ષણોને પ્યાનમાં લેવામાં આવે ત્યારે જ તે તેનું અસ્તિત્વ ઇન્કારે છે, અહીં અર્થ એ છે કે જો ઘડા અસ્તિત્વમાન ન હોય તા તેનું અસ્તિત્વ સ્વીકારી શકાય નહીં.

પ્રથમ અને દ્વિતીય એ બે મૂળ પ્રકારા છે.

(૩) 'સ્યાત્ ઘડા અસ્તિત્વમાન છે અને અસ્તિત્વમાન નથી' એ તૃતીય વિધાનના સ્વીકાર માટે આધાર એ છે કે ઘડા સ્વ-દ્રવ્ય-કાળ-ક્ષેત્ર-પર્યાયના સંદર્ભમાં અસ્તિત્વમાન છે અને પર-દ્રવ્યાદિના સંદર્ભમાં અસ્તિત્વમાન નથી. આ વિધાન દ્રારા ઘડાના અસ્તિત્વ અંગે વિધિ અને નિષેધ બંને ક્રમશ: કરવામાં આવેલ છે. આ વિધાન મુજબ, નિર્ણયના પ્રથમ ભાગ ઘડાના વ્યક્તિગત ગુણુધર્મોના અસ્તિત્વના દષ્ટિબિંદુથી સત્ય છે અને તેના દ્વિતિય ભાગ ઘડામાં અન્ય ગુણુધર્મોના અભાવના દષ્ટિબિંદુથી સત્ય છે અને તેના દ્વિતિય ભાગ ઘડામાં અન્ય ગુણુધર્મોના અભાવના દષ્ટિબિંદુથી સત્ય છે. આના અર્થ એ છે કે ઘડા તેના વ્યક્તિગત ગુણુધર્મોના દષ્ટિબિંદુથી અસ્તિત્વમાન છે અને તે તેનામાં અન્ય ગુણુધર્મોની ગેરહાજરીના દષ્ટિ-બિંદુથી અસ્તિત્વમાન નથી. આ વિધાનમાં બે પર્યાયાની ક્રમિક અભિવ્યક્તિ છે એ ખાસ નોંધપાત્ર છે.

(૪) 'સ્યાત્ ઘડા અવકતવ્ય છે' એ વિધાન ત્યારે સત્ય બને છે કે જ્યારે પુરાગામી વિધાનના બંને દષ્ટિબિંદુઓનો એક જ સમયે સ્વીકાર કરવામાં આવે છે. જ્યારે ઘડાના સંદર્ભમાં અસ્તિત્વ અને અભાવ બંને ખ્યાલા એકીસાથે સ્વીકારવામાં આવે ત્યારે તે અવકતવ્ય બની રહે છે. ઘડાને સત્ અને અસત્ કહેવા હાય તા તેને માટે સત્, અસત્ કે અન્ય કાઈ શબ્દ ઉપયાગી થતા ન હોવાથી જૈન શાસ્ત્રકારા તેને માટે સત્, અસત્ કે અન્ય કાઈ શબ્દ ઉપયોગી થતા ન હોવાથી જૈન શાસ્ત્રકારા તેને 'અવકતવ્ય' શબ્દથી વ્યવહારમાં મૂકે છે. આ સ્થિતિમાં ઘડાને યથાર્થદ્વપે – બંને રૂપે (ક્રમિક રીતે નહીં પરંતુ એકી સાથે) દર્શાવવા હોય તા તે દર્શાવવા માટે કાઈ શબ્દ છે જ નહીં અને તેથી 'ઘડા અવકતવ્ય છે' એમ કહેવામાં આવે છે. અસ્તિત્વ અને અભાવ એ બે પાસાં પ્રતિ એકી સાથે ધ્યાન મનોવેન્નાનિક અને તાર્કિક અશકવતા છે. સત્ અને અસત્ પરસ્પર નિષેધક છે અને તેથી એક અને સમાન વસ્તુમાં બંનેનું એકી સાથે આરોપણ અશકય છે. આથી 'ઘડા અવકતવ્ય છે' એમ કહેવામાં આવે છે.

તૃતીય અને ચતુર્થ વિધાનપ્રકારા પ્રથમ બે વચન–પ્રકારાના સંયોગથી ઉદ્દભવ્યા છે. પ્રારંભનાં બે વિધાના જે અર્થ દર્શાવે છે તે જ અર્થ ને તૃતીય વચનપ્રકાર ક્રમિક રીતે દર્શાવે છે, જ્યારે ચતુર્થ વચન–પ્રકાર ક્રમ વગર ગુગપત્–એકી સાથે દર્શાવે છે. ઉપરાક્ત ચાર મૂળભૂત વિધાના છે અને પ્રથમ, દિલીય અને તૃતીય વિધાનામાં ચતુર્થ વિધાન ઉમેરતાં અનુક્રમે પાંચમું, ઝ્કું અને સાતમું વિધાન આવે છે.

(૫) 'સ્યાત ઘડા અસ્તિત્વમાન છે અને અવક્તવ્ય છે' એ વિધાનના અર્થ એ છે કે ઘડા તેના અસ્તિત્વદર્શી સ્વરૂપના સંબંધમાં અસ્તિત્વમાન છે. પરંતુ જો તેના અસ્તિત્વદર્શી અને અભાવદર્શી સ્વરૂપોને એકી સાથે લેવામાં આવે તેા તે અવકતવ્ય બને છે. તે અવકતવ્ય છે, છતાં તે અસ્તિત્વમાન છે.

(૬) 'સ્યાત્ ઘડા અસ્તિત્વમાન નથી અને અવકતવ્ય છે' એ વિધાનના અર્થ એ છે કે ઘડા તેના અભાવદર્શક પાસામાંના સંબંધમાં અસ્તિત્વમાન નથી, પરંતુ તેના અસ્તિત્વદર્શા અને અભાવદર્શી સ્વરૂપાના દષ્ટિબિંદુથી નિહાળતા તે 'અવકતવ્ય' બની રહે છે. આ દષ્ટિબિંદુ અવકતવ્યતા અને અભાવના સંયોજનને નિર્દેશે છે.

(૭) 'સ્યાત્ ઘડા અસ્તિત્વમાન છે, અસ્તિત્વમાન નથી અને અવકતવ્ય છે' એ વિધાનના અર્થ એ છે કે ઘડા તેના પાતાના ગ્રહ્યુધર્મને લીધે અસ્તિત્વમાન છે, તેના અભાવદર્શક ગ્રહ્યુધર્મોના સંબંધમાં અસ્તિત્વમાન નથી અને બંને દષ્ટિ-બિંદુઓને એકી સાથે લેતા તે 'અવકતવ્ય છે'. આ દષ્ટિબિંદુ ઘડાના અસ્તિત્વ, અભાવ અને અવકતવ્યનું સંયોજન છે.

કાેઈ પણ પદાર્થની નિત્યતા-અનિત્યતા, તાદાતમ્ય-બિન્નતાના સંબંધમાં આ સાત વિધાનાની રચના કરી શકાય. જૈન મતે, આ સપ્તભંગી નય વાસ્તવિકતાનું પર્યાપ્ત વર્ણન આપણને આપે છે. અનુસવની બાબતામાં સમગ્ર અને સંપૂર્ણ સત્યની રચનાની અશકચતા અને અનુસવાતીત બાબતામાં ભાષાની અપર્યાપ્તતા આ જૈન સિદ્ધાંતના હાર્દને યાેગ્ય ઠરાવે છે.

પદાર્થના વિશિષ્ટ પાસાનું સત્ય નક્કી કરવાનું હોય ત્યારે તે દષ્ટિબિંદુથી જ તેનું પરીક્ષણ કરવું જોઈએ. પદાર્થનું પ્રત્યેક પાસું સાત દષ્ટિબિંદુઓથી નિહાળી શકાય, અને આમાંનું પ્રત્યેક દષ્ટિબિંદુ સત્ય છે. પરંતુ તે પાસા અંગેનું સમગ્ર સત્ય સાત દષ્ટિબિંદુઓના સંયોજનમાં નિહિત છે. વસ્તુમાત્ર અંગેના નિર્ણયની આ સપ્તમંગી નય જૈન દ્વંદ્વાદની વિશિષ્ટ અને અદ્વિતીય પદ્ધતિ છે. આ દ્વંદ્વાત્મક પદ્ધતિ સ્યાદ્વાદના સિદ્ધાંતને અનુસરે છે, બીજા શબ્દામાં, સ્યાદ્વાદ આ પ્રકારની દ્વંદ્વાત્મક પદ્ધતિ દ્વારા જ વ્યક્ત કરી શકાય. સ્યાદ્વાદ જૈનદર્શનો પાયો છે. જેવી રીતે અસ્તિત્વ ધડાને ઉપરાકત ઉદાહરણમાં લાગુ પાડવામાં આવેલ છે ંતેવી રીતે શાક્ષત–અશાક્ષત, એક–અનેક, વર્ણુ નીય–અવર્ણુ નીય જેવાં પદા પણ કાઈ પણ પદાર્થને લાગુ પાડી શકાય. વિધાના આ શબ્દફેર સાથે સમાન જ રહેશ. દા.ત., સ્યાત્ ઘડા નિત્ય છે. (તેના દ્રવ્યના દષ્ટિબિ દુથી), સ્યાત્ ઘડા નિત્ય નથી (તેના પરિવર્તનશીલ સ્વરૂપેા–પર્યાય–ના દષ્ટિબિ દુથી).

શ્રી મેાહનલાલ મહેતા, જૈન દ્વંદ્રવાદ–આન્વીક્ષિષ્ઠીના સપ્તભંગી નયનું હાર્દ નીચે મુજબ દર્શાવે છે :

- ૧. વાદ કે પક્ષ (વિધાયક)
- ૨. પ્રતિવાદ કે વિપક્ષ (નિષેધક)
- ૩. સંગ્રહ (વિધાયક અને નિષેધક અનુક્રમે)
- ૪. સમન્વય (વિધાયક અને નિષેધક બંને એકી સાથે)
- ૫. વાદ અને સમન્વય (વિધાયક તથા વિધાયક અને નિષેધક બંને એકીસાથે)
- ૬. પ્રતિવાદ અને સમન્વય (નિષેધક તથા વિધાયક અને નિષેધક ખંને એકીસાથે)
- ૭. સંગ્રહ અને સમન્વય (વિધાયક અને નિષેધક બંને અનુક્રમે તેમજ વિધાયક અને નિષેધક એક/સાથ).

#### અથવા

૧. અસ્તિત્વ કે સત્
૨. અભાવ કે અસત
૩. અસ્તિત્વ અને અભાવ
૪. અવર્ણ નીયતા
૧+૪=૫ અસ્તિત્વ અને અવર્ણ નીયતા
૨+૪=૬ અભાવ અને અવર્ણ નીયતા
૩+૪=૭ અસ્તિત્વ, અભાવ અને અવર્ણ નીયતા
૧. સર્વ પ્રથમ આપણે વાદ કે પક્ષ તરીકે અસ્તિત્વ લઈએ.
૨. તેના પ્રતિવાદ તરીકે અસાવ મળે છે.

૩. ત્યારબાદ આપણે અસ્તિત્વ અને અભાવ બંનેને એકીસાથે અનુક્રમે મૂકીએ છીએ.

૪. ત્યાર પછી આપણે અસ્તિત્વ અને અભાવ બંનેને એકીસાથે એક જ સમયે મૂકીએ છીએ. (આપણે એક જ સમયે અસ્તિત્વ અને અભાવ બંનેનું વર્ણુન કરી

## જૈનદર્શન

શકતા નથી, કારણુ કે આપ**છુ**ં વિધાન પ્રથમ ખે વિધાનામાંથી કાઈ પણુ એક જ અનિવાર્ય રીતે હાેઈ શકે. તેથી, આપણુ તેને અવર્ણુ નીય–અવકતવ્ય કહીએ છીએ).

આ ૪ મૂળભૂત વિધાના છે.

🛒 ૫. પ્રથમ વિધાનમાં ચાેશું વિધાન ઉમેરતાં પાંચસું વિધાન મળે છે.

૬. બીજા વિધાનમાં ચાશું વિધાન ઉમેરતાં છઠું વિધાન મળે છે.

૭. ત્રીજા વિધાનમાં ચાર્યું વિધાન ઉમેરતાં સાતમું વિધાન મળે છે.

#### પ. સકલાદેશ અને વિકલાદેશ

પ્રમાણનય−તત્ત્વલેાક મુજબ, ૬ દાત્મક સપ્તમગી નયના પ્રત્યેક વિધાનના બે પ્રકારે! છે : (૧) સકલાદેશ અને (૨) વિકલાદેશ

#### (૧)સકલાદેશ

'સ્યાત ઘડે! અસ્તિયમાન જ છે' (स्यात भस्ति एव घટ:) -એ વાકચર્ચા 'અસ્તિત્વ' સાથે રહેતા ઘડાના અન્ય સર્વ ગુણુોનો બોધ કરવાનું કામ સકલાદેશનું છે. સકલ એટલે તમામ, અને આદેશ એટલે કથન કરનાર. આમ સકલાદેશ તમામ ગુણુંાનું કથન કરનાર છે. આને '**પ્રમાથ્યુવાકચ**' કહેવામાં આવે છે, કારણ કે પ્રમાણ સંપૂર્ણ વસ્તુને કે તમામ ગુણુંાને ગ્રહણ કરનાર છે. 'અનેક લક્ષણ્યુક્ત વસ્તુ પ્રમાણનો વિષય છે' આપણે જાણીએ છીએ કે પદાર્થ અનંત ગુણ્યુક્ત છે પરંતુ આ સર્વનું વર્ણ ન આપણે માટે શક્ય નથી. આ મુશ્કેલી નિવારવા માટે આપણે તે પદાર્થના એક ગુણુને વર્ણ વતો એક શબ્દ જ વાપરીએ છીએ અને અન્ય ગુણુંાનું તેની સાથે તાદાત્મ્ય હોવાનું માનીએ છીએ. આ પદ્ધતિ દ્વારા આપણે પદાર્થના માત્ર વિશિષ્ટ પાસાના વર્ણ ન દ્વારા તેનાં સર્વ લક્ષણાનું વર્ણ ન કરી શકીએ છીએ. આ વિધાનપ્રકાર 'સકલાદેશ' કહેવાય છે. 'સ્યાત્ ઘડા અસ્તિત્વમાન જ છે' એ વિધાનમાં, 'અસ્તિત્વ' શબ્દ ઘડાનાં અન્ય સર્વે પાસાં (કાળ, આત્મ–રૂપ, અર્થ, સંબંધ, ઉપકાર, ગુણુીદેશ, સંસર્ગ અને શબ્દ દ્વારા) સમાથિષ્ટ કરે છે.

## (ર) વિંકલાદેશ :

'ઘડા અસ્તિત્વમાન છે' (*વાદિવ* ઘટઃ ા) એ વાકચથી ઘડાના માત્ર અસ્તિત્વને દર્શાવવાનું કાર્ય વિકલાદેશનું છે. વિકલ એટલે અપૂર્ણું કે અમુક વસ્તુધર્મ, અને આદેશ એટલે કથન કરનાર. આ રીતે વિકલાદેશ એટલે અપૂર્ણું કે અમુક વસ્તુ-ધર્મનું કથન કરનાર. વિકલાદેશને નય વાકચો મોનવામાં આવે છે. નય પ્રમાણુના અંશ છે. પ્રમાણુ સંપૂર્ણુ વસ્તુને ગ્રહણ કરે છે, જ્યારે 'નય' તેમાંના અંશને બ્રહણુ કરે છે. એક અંશ સહિત વસ્તુ નયના વિષય છે. પ્રમાણુ એટલે જ્ઞાત વસ્તુનું સંપૂર્ણુ પ્રકારે જ્ઞાન આપનાર 'પ્રમાણુ' છે અને આ જ્ઞાનને પ્રકાશમાં મૂકનાર વાકચ 'પ્રમાણુવાકચ' છે. વસ્તુના અમુક અંશનું જ્ઞાન આપનાર 'નય' છે અને તે અમુક અંશના જ્ઞાનને પ્રકાશમાં મૂકનાર વાકચ 'નયવાકચ' છે 'નય' પણ વિચારાત્મક જ્ઞાન જ છે.

#### ૬. નયના પ્રકારો

વસ્તુ કે પદાર્થ અનંત લક્ષણુસુક્ત છે અને તેમાંથી અમુક લક્ષણુને લગતા અભિપ્રાયની રચનાને 'નય' સંગ્રા આપવામાં આવે છે. એક જ વસ્તુ પરત્વે વિભિન્ન દષ્ટિબિંદુઓથી ઉદ્દભવતા વિભિન્ન યથાર્થ અભિપ્રાયો કે વિચારા 'નય' તરીકે આળખાય છે અને તેથી નયા પણ અનંત છે. 'નય'ની ું વ્યાખ્યા વિશિષ્ટ અભિપ્રાય કે દષ્ટિબિંદુ તરીકે આપી શકાય. તે પદાર્થ અંગે આંશિક સત્યની -અભિવ્યક્તિ છે.

નયના બે બ્યાપક પ્રકારો છે: ૧. દ્રવ્યાર્થિક, અને ૨. પર્યાયાર્થિક. ૧. મૂળ પદાર્થને 'દ્રવ્ય' કહેવામાં આવે છે. દ્રવ્યાર્થિક નય એટલે મૂળ પદાર્થ કે સામાન્ય તત્ત્વ પર લક્ષ્ય આપનારો અભિપ્રાય. આ નય સમસ્ત પદાર્થીને નિત્ય માને છે. દા.ત. ઘડાે મૂળ દ્રવ્ય (માટી રૂપે) તરીકે નિત્ય છે. સામાન્ય તત્ત્વગામી વિચાર-દષ્ટિ દ્રવ્યાર્થિક કે દ્રવ્યાસ્તિક નય છે. ૨. પર્યાયાર્થિક કે પર્યાયાસ્તિક નય એટલે પર્યાય (જે મૂળ દ્રવ્યનું પરિણામ છે તે) પ્રતિ લક્ષ્ય આપનાર અભિપ્રાય. આ નય સમસ્ત પદાર્થીને અનિત્ય માને છે, કારણ કે સર્વે પદાર્થીમાં પરિવર્તન થતું ૨૬ છે.

સામાન્ય રીતે નયના પ્રકારો સાત છે : ૧. નૈગમ નય, ૨. સંગ્રહ નય, ૩. વ્યવહાર નય, ૪. ઋજુસૂત્ર નય, ૫. શબ્દ નય, ૬. સમભિરૂઢ નય અને ૭. એવમ્ભ્રુત નય.

## ૧. નેગમ નય

પદાર્થ માત્ર સામાન્ય અને વિશેષ ગુણોનો સંકુલ છે. નૈગમ નય પદાર્થનાં આ બંને પાસાં પ્રતિ લક્ષ્ય આપે છે. આ નય મુજબ, વિશિષ્ટ વિના સામાન્યને કે સામાન્ય વિના વિશિષ્ટને સમજી શકાય નહીં. દા. ત., હું ચેતનચુક્ત છું' એ વિધાનમાં 'ચેનના' સામાન્ય ગુણ છે અને તે સર્વ જીવામાં સર્વસામાન્ય છે. જ્યારે ''હું'' મારા વિશિષ્ટ સ્વરૂપતે અર્થાત્ વ્યક્તિમત્તાને સૂચવે છે. જૈન દષ્ટિએ, સામાન્ય અને વિશેષ ગુણા વચ્ચે નિરપેક્ષ ભેદ નથી તેમજ બે વચ્ચે તાદાત્મ્ય પણ નથી.

ખીજું અર્થાઘટન

નૈગમ નય કાર્યના લક્ષ્ય સાથે સંબંધિત છે. તત્ત્વાર્થસારમાં નીચે મુજબ ઉદાહરણ છે. એક વ્યક્તિ પાણી, ચાખા અને ઇધણ લઈ જતી હોય છે અને તેને 'તે શું કરે છે ?' એમ પૂછવામાં આવતાં તે 'હું પાણી વગેરે લઈ જાઉ છું' એમ કહેવાને બદલે 'હું રાંધુ છું-રસાેઈ કરું છું' એવા જવાબ આપે છે. આના અર્થ એ છે કે વ્યક્તિની પ્રત્યેક પ્રવૃત્તિ અહીં ખારાક રાંધવાના લક્ષ્ય દ્વારા નિયંત્રિત છે. ઉત્તર આપતી વેળા તે રસાેઈ કાર્ય કરતી નથી પરંતુ તેનું લક્ષ્ય તેની પ્રત્યેક પ્રવૃત્તિમાં હાજર છે.

#### ત્રષ્યુ પેટાપકારા

નેગમ નયના ત્રણુ પેઠાપ્રકારા કે ભેદા છે : ૧. સંકલ્પ નેગમ, ૨. અંશ નેગમ અને ૩. આરાપ નેગમ.

#### ૧. સંકલ્પ નૈગમ

બહાર ગામ પ્રવાસે જનાર વ્યક્તિને 'શું કરે। છે। ?' એમ પૂછતાં તે જવાબ આપે છે, ''હું મુંબઈ જાઉં છું''. આ નય મુજબ, 'કરાતું હેાય તે કર્યું'' (कियमाणं कृतम्।) કહેવાય છે.

#### ર. અંશ નૈગમ

વ્યક્તિના કપડાંને અગ્નિના તણુપા સ્પર્શતા જરા લખતાં તે 'પાતાનું કપડું બળી ગયું' એમ કહે છે. એ જ પ્રમાણે, ખુરશીના એક પાયા તૂટી જતાં 'ખુરશી તૂટી ગઈ' એમ કહેવામાં આવે છે. આ નય મુજબ, અંશ પરથી સમસ્ત અંગે કથન કરવામાં આવે છે.

## ૩. આરોપ નૈંગમ

અહીં કાળારાપ–કાળપ્રક્ષેપણ છે. એક કાળ પર અન્ય કાળનું પ્રક્ષેપણ છે. (અ) ભૂ**ત નૈગમ:** ભ્રતકાળમાં બની ગયેલ ઘટનાના વર્તમાનરૂપે વ્યવહાર કરવા. દા. ત., ''તે જ આ દિવાળીના દિવસ છે કે જે દિવસે ભગવાન શ્રી મહાવીર નિર્વાણ પામ્યા હતા.'' આ ભ્રતકાળના વર્તમાનમાં ઉપચાર છે. શ્રી મહાવીરના

## જૈન સર્કશાસ્ત્ર

નિર્વાણના દિવસ આજના દિવાળાના દિવસે માની લીધેલ છે. (બ) **ભાવિખ્યદ્દ નેગમ** : ચાખા પૂરા રંધાઈ ગયા ન હાેવા છતાં 'ચાખા રંધાઈ ગયા' એમ કહેવું અર્થાત્ ભવિષ્યમાં થનારી વસ્તુને 'થઈ ગઈ 'કહેવી એ ભવિષ્યદ્દ નેગમ છે. (ક) વર્ત માન નેમમ: ચાખા રાંધવા માટે પાણી, ઇધણુ વગેરેની તૈયારી કરનાર વ્યક્તિ 'હું ચાખા રાંધુ છું' એમ કહે છે ત્યારે તે વર્તમાન નેગમનું ઉદાહરણ છે, કેમકે વર્તમાનમાં ચાખા રાંધવાની ક્રિયા શરૂ થઈ ન હાેવા છતાં તે વર્તમાનરૂપે તેનું કથન કરે છે. આ સિવાય પણુ બીજા અનેકવિધ આરોપો–પ્રક્ષેપણા છે. સુંદર યુવતીને જોઈને કાઈ કહે, 'તે મૂર્તિમંત સૌંદર્ય છે' કે માતા પાતાની વહાલસાયી પુત્રીને કહે 'તું તો મારી આંખનું રતન છે,' તે આ પણુ આરોપ નેગમમાં અંતર્ગત ઉપયાર નેગમનાં ઉદાહરણા છે.

#### (ર) સંગ્રહ નય

આ નય પદાર્થના સામાન્ય (વિશિષ્ટ નહીં) ગુણધર્મા સાથે સંબંધિત છે. દા.ત., વાસ્તવિકતા એક છે કારણ કે તે સત્ છે એ સંગ્રહ નયનું વિધાન છે. આ નય વાસ્તવિકતાના વિશિષ્ટ ગુણા કે પર્યાયોને બદલે તેના સામાન્ય. ગુણધર્મા પ્રતિ ધ્યાન આપે છે. તેનાં શુદ્ધ સ્વરૂપમાં તે 'તે છે' જેવા સરળ કથન સાથે જ સંબંધિત છે, અહીં પદાર્થ તેના સર્વ વિશિષ્ટ લક્ષણા કે પર્યાયોથી અલગ રીતે નિર્દેશવામાં આવેલ છે. અન્ય સર્વ કથના એક કે અન્ય રીતે એક કે અન્ય લક્ષણા સાથે સંબંધિત હાેય છે અને એ રીતે સર્વ નયોના વિષય બને છે.

#### (૩) વ્યવહાર નય

આ નય પદાર્થના વિશિષ્ટ (સામાન્ય નહીં) ગુણધર્મો સાથે સંબંધિત છે. તેના વિષય સંગ્રહ નયના પદાર્થના એક અંશ-ભાગ જ છે. અહીં સંગ્રહ નયના વિષયનું વિશિષ્ટ રીતે વર્ગીકરણ થાય છે. 'સત્ દ્રવ્ય કે પર્યાય છે' એ વ્યવહાર નયના ઉદાહરણમાં 'સત્' નું વર્ગીકરણ દ્રવ્ય કે પર્યાયમાં કરવામાં આવ્યું છે.

ઉપરાૈક્ત ત્રણુ નયો−નૈગમ, સંગ્રહ અને વ્યવહાર નયો-પદાર્થાના તાદાત્મ્ય (એકચ) નિહાળવાનું પરિણામ છે. આ નયા સામાન્ય રીતે વાસ્તવિકતાના દ્રવ્ય-પાસાને સમજવાના પ્રયાસા છે અને તેથી આ નયા દ્રવ્યાર્થિક નયા તરીકે આળખાય છે. અન્ય ચાર નયાે−ઋજુસૂત્ર શબ્દ, સમભિરૂઢ, અને એવંભૂત નયાે−વાસ્તવિકતામાંના પર્યાયાના દર્ષિબિંદુથી વાસ્તવિકતાના પૃથક્કરણુના પ્રયાસા છે અને તેથી તેઆ પર્યાયાર્થિક નયાે તરીકે આળખાય છે.

#### () ઋજુસ્ત્ર નય

આ નય પદાર્થના વર્તમાન સ્વરૂપને (ખૂત અને ભાવિ સ્વરૂપને બદલે) મહ-ત્ત્વપૂર્ણ માને છે, કારણ કે તે જ ક્ષણ પૂરતું ઉપયોગી છે. આ નય પાજળની દક્ષીલ તત્કાલીન ઉપયોગિતા છે અને તેથી તે સ્વાભાવિક રીતે પદાર્થના વર્તમાન પાસા---તેના અસ્તિત્વની ક્ષણિક સ્થિતિ-ગાણિતિક વર્તમાન-પર નિર્ભર છે. દાં. ત., 'હું -આ ક્ષણે સુખી છું' એ વિધાન મારા સુખની વર્તમાન સ્થિતિ સાથે સંબંધિત છે. -આ નય વસ્તુ (દા. ત., સુવર્ણ)ના નવાં નવાં રૂપાંતરા (દા. ત., બંગડી, વાંટી, -એરીંગ વગેરે) પ્રતિ લક્ષ ખેંચે છે. અહીં ભૂત-ભવિષ્યની સ્થિતિ પ્રતિ લક્ષ આપવામાં -આવતું નથી.

### (પ) શબ્દ નય

આ નય મુજબ, પર્યાયવાચી શબ્દો સમનાર્થી છે કારણ કે તે સર્વ એક અને સમાન પદાર્થ ને વ્યક્ત કરે છે. રાજા, દૃપ, દૃપતિ, ભૂપતિ વગેરે પર્યાયવાચી શબ્દો સમાનાર્થી છે. એ જ પ્રમાણે, કુંભ, કળશ, ઘટ વગેરે પણ પર્યાયવાચી શબ્દો સમાનાર્થી છે. આ નય પર્યાયવાયી શબ્દો વચ્ચેના બેદ સાથે નહીં પરંતુ તેના અર્થની સમાનતા સાથે જ સંબંધિત છે.

## (૬) સમભિરૂદ નય

આ નય ઉપરાક્ત શબ્દ નયથી વિપરિત છે. તે શબ્દોની અસમાનતા પર ધ્યાન આપે છે. પર્યાયવાચી શબ્દો પણ આમાં અપવાદરૂપ નથી. વ્યુત્પત્તિની દષ્ટિએ શબ્દો ભિન્ન, અસમાન છે અને તેના આધારે તેમના વચ્ચે ભેદે પાડી શકાય. શબ્દલેદ (વ્યુત્પત્તિ ભેદ) અર્થ ભેદક છે. દા. ત., રાજા એટલે રાજચિદ્ધોથી શાભે તે, વપ એટલે પ્રજાનું પાલન કરે છે તે અને ભૂપતિ એટલે પૃથ્વીનું સંવર્ધન કરનાર. આ રીતે રાજા, વપતિ અને ભૂપતિ એ ત્રણુ પર્યાયવાચી શબ્દો વચ્ચેનો અર્થ ભેદ કે મહત્તા સમછ શકાય છે. પર્યાયવાચી શબ્દો ભિન અર્થ વાળા ન હાય તા ઘટ, પટ, અથ્વ વગેરે શબ્દો પણ ભિન્ન અર્થવાળા ન થવા જોઈએ. તેથી શબ્દના ભેદથી અર્થનો ભેદ છે. પ્રાચીન જૈન ચિંતક મુજબ, આ દષ્ટિબિંદુના ઇન્કાર ઘટ અને પટ જેવા અ–સમાનાર્થી શબ્દા વચ્ચેના ભેદના ઇન્કારમાં પરિણુમે.

## (૭) એવ સ્ત નય

આ વ્યુત્પત્તિમૂલક અભિગમનું તાર્કિંક પરિણામ છે. વ્યુત્પત્તિજન્ય પદ્ધિત શબ્દના મૂળ સાથે સંબંધિત છે કારણકે આ મૂળમાંથી શબ્દના અર્થ નિષ્પન્ન

થાય છે. જ્યારે પદાર્થ શબ્દના વ્યુત્પત્તિજન્ય અર્થ દારા સચિત તેનું સ્વાભાવિક કાર્ય બજાવવાની મૂર્તિમંત સ્થિતિમાં હાેય ત્યારે જ આ નય શબ્દ દ્વારા નિર્દિષ્ઠ પદાર્થના સ્વીકાર કરે છે. વ્યુત્પત્તિની દષ્ટિએ 'એવંભૂત'ના અર્થ છે શબ્દ અને અર્થના સંખંધમાં તેની સમગ્રતામાં સત્ય. વાસ્તવમાં શત્રુએાના વિનાશ કરનાર વ્યક્તિ જ 'પુરંદર' કહેવાય છે. એ જ પ્રમાણુે ગા (ગાય) એટલે જે જાય છે તે (ग•छतीति गी: ।) को ગાય ગતિશીલ ન હોય પરંતુ બેઠી હોય તા તે સમયે તેને 'ગા' કહી શકાય નહીં. જ્યારે તે જતી હોય ત્યારે જ તેને 'ગેા' કહી શકાય. એ જ પ્રમાણે, વાસ્તવમાં રાજચિદ્ધોથી શાભી રહ્યો હાય ત્યારે જ રાજા, મનુષ્યાનું રક્ષણુ કરતા હાેય ત્યારે જ ૨૫ વગેરે શબ્દપ્રયોગા વાસ્તવિક ઠરે. અહીં દલીલ એ છે કે સ્વીકૃત ક્ષણે પદાર્થ શબ્દ દ્વારા વ્યક્ત થતાં કાર્ય કરવાની સ્થિતિમાં ન હોય અને છતાં તે તે પદાર્થ તરીકે સ્વીકારાય તેા પછી 'ઘટ' ને 'પટ' પણ કહી શકાય. અલબત્ત, પછી ભલે ઘટ, પટનું કાર્ય કરવાની સ્થિતિમાં ન હોય. ક્રોઈ વ્યક્તિ ખરેખર સેવામાં સંલગ્ન હેાય ત્યારે જ અને તેટલી વાર જ તેને 'સેવક' કહી શકાય. સુદ્ધ કરતી હોય ત્યારે જ વ્યક્તિને 'યોહો' કહી શકાય. આમ આ નય મુજબ, જ્યારે ખરેખર કામ થતું હેાય ત્યારે જ તેને લગતું વિશેષણું કે વિશેષ્ય નામ વાપરી શકાય, અન્યથા નહીં.

#### સમાપન

આ સાત નયે৷ જુદાં જુદાં દર્ષ્ટિબિંદુએ৷ છે, ભિન્ન ભિન્ન બાબતના સાપેક્ષ અભિપ્રાયે৷ છે. પ્રત્યેક 'નય'ને ૧૦૦ પેટા વિભાજના છે. આ રીતે એકંદરે ૭૦૦ નયેં છે. આ ઉપરાંત, એક મંતવ્ય મુજબ, નય માત્ર ૬ છે, નૈગમ નયના અહીં નય તરીકે સ્વીકાર થતા નથી. બીજા મંતવ્ય મુજબ, નયની સંખ્યા માત્ર પ છે. અહીં સમભિરૂઢ અને એવંબૂત નયોના સ્વતંત્ર નય તરીકે સ્વીકાર કરવામાં આવતા નથી, પરંતુ શબ્દ નયમાં તેમના સમાવેશ કરવામાં આવે છે.

# ૭. નયાભાસ (Fallacy of Naya or Fallacious Nayas) :

નયાેનાં દષ્ટિબિંદુઓને નિરપેક્ષ સ્વરૂપમાં સ્વીકારવામાં આવે અથવા તા અન્ય નયાેના દષ્ટિબિંદુઓને ઇન્કારવામાં આવે કે તે પ્રતિ દુર્લક્ષ કરવામાં આવે તા નયાભાસ ઉદ્દભવે છે. ૭ નયાેને અનુરૂપ નીચેના ૭ નયાભાસા છે.

# ૧. નૈગમાભાસ

સામાન્ય અને વિશિષ્ટ ગ્રહ્યુધર્મો વચ્ચે સંપૂર્ણ –એકાંત–કેવળબેદ નૈગમાભાસ છે. દા.ત. કાેઈ વિધાન આત્મા અને ચેતના એકમેકથી સંદતર ભિન્ન હાેય તેવી રીતે બે વચ્ચેની અલગતા પ્રસ્થાપિત કરે તાે તે નેગમાભાસનું ઉદાહરણ છે.

#### ર. સંચહાભાસ

પદાર્થના સાર્વત્રિક પાસાં પર અતિશય ભાર કે તેના વિશિષ્ટ પાસાં પ્રતિ ેકેવળ ઉદાસીનતાને બદલે તેમના ઇન્કાર એ સંગ્રહાભાસ છે.

#### ૩. વ્યવહારાભાસ

દ્રવ્ય--પર્યાય વિભાગને અસત્ય કહીએ અને કેવળ ભેદગામી બની અભેદને વખેાડી કાઢીએ ત્યારે વ્યવહારાભાસ છે. ચાવકિાની વાસ્તવિક તરીકે માત્ર ચાર -સુખ્ય તત્ત્વાની ખાેટી પસ દગીમાં આ દાષ દર્ષિગાચર થાય છે. સાર્વત્રિકના ભોગે -વ્યાવહારિકનું કથન કરતાં ચાર્વાક આ દોષ કરે છે.

#### ૪. ઋજુસૂત્રાભાસ

પદાર્થીના ધ્રુવત્વ(નિત્યતા)ના સર્વથા ઇન્કાર કરતાં આ નયાભાસ ઉદ્દભવે છે. અહીં પ્રત્યેક પદાર્થને કાેઈપણ પ્રકારના સામાન્ય કે શાશ્વત લક્ષણવિંહોણા ૈંહાેવાથી ક્ષણભંગુર માનવામાં આવે છે.

#### પ. શખ્દાભાસ

આ દેાષ બે શબ્દો વચ્ચેના સંપૂર્ણુ તાદાત્મયના કથન દ્વારા ઉદ્દભવે છે. કાળ, લિંગ, વગેરેના ભેદે શબ્દના અર્થભેદનું સમર્થન શબ્દાભાસ છે. સૂતકાળ-ંપ્રયુક્ત અને વર્તમાનકાળપ્રયુક્ત 'રાજગૃહે' શબ્દ જુદા રાજગૃહેા દર્શાવે છે એવી ંમાન્યતા આનું ઉદાહરણ છે.

#### ક. સમભિરૂઢાભાસ

પર્યાયવાચી શબ્દોનાે જુદાે જુદાે અર્થ માનવાનાે આગ્રહ સમભિરૂઢાભાસ છે. `પર્યાવવાચી શબ્દાના અર્યની સંપૂર્ણ સિન્નનાના કથનમાં આ દાષ છે.

#### ૭. એવંસ્તાલા ન

વર્ગની બહાર શિક્ષક બિન–શિક્ષક છે એમ કહેવામાં આ દેષ થાય છે. -આમ, વસ્તુના અસ્ત્વિને શબ્દ દ્વારા વ્યક્ત થતાં તેના વિશિષ્ટ કાર્યની કામગીરી -પર સંપૂર્ણ રીતે નિર્જાર કરવામાં આ દેષ ઉદ્દભવે છે.

#### ઉપસંહાર

જૈન દર્શન મુજબ, વાસ્તવિકતા અન'ત લક્ષણ્યુક્ત છે. માનવ−ત્રાન તેના ઝોષ્ઠ સ્વરૂપમાં આંશિક ત્રાન છે. અનેકાંતવાદ કે સ્યાદ્વાદ આ હકીકતની સ્પષ્ટ સ્વીકૃતિ છે. સપ્તભંગીમાં 'સ્યાત્' શબ્દનાે ઉપયોગ આ હકીકતના સમર્થન સમાન ∙છે. નયવાદ પદાર્થને વિસિન્ન દષ્ટિબિંદુઓથી નિહાંળવામાં અને પદાર્થના વિભિન્ન પાસાંને પ્રકાશિત કરવામાં આપણને સહાયરૂપ થાય છે. નયવાદ સાત મુખ્ય દપ્ટિબિંદુઓ અર્થાત નયા નિર્દેશે છે જે મુજબ પદાર્થને નિહાળી શકાય. તેઓ ભિન્ન ભિન્ન બાબતના સાપેક્ષ અભિપ્રાયો છે. આ નયોના દપ્ટિબિંદુઓના નિરપેક્ષ સ્વરૂપમાં સ્વીકાર કે અન્ય નયોના દષ્ટિબિંદુઓના ઇન્કાર કે તેમના પ્રતિ દુર્લક્ષ નયાભાસમાં પરિણમે છે.

## ૮. જૈન પ્રમાણમીમાંસા

## ૧. પ્રાસ્તાવિક :

પ્રમેય (ત્રાનનાે વિષય)ના સિદ્ધિ પ્રમાણ દારા જ થાય છે (વ્રમેચ નિદ્ધ: प्रमाणा'દ્ધા)એ સર્વ ભારતીય દર્શનામાં સર્વ સ્વીકૃત સિદ્ધાંત છે. પ્રત્યેક દર્શન તત્ત્વ કે પ્રમેય અંગેના પાતાના મતની સ્થાપના, તેની પરીક્ષા અને તેના નિર્ણય પ્રમાણ દારા જ કરે છે. પ્રાચીન કાળથી પ્રમેય તત્ત્વની સાથે સાથે જ પ્રમાણ-ચર્ચા પણ દ્દષ્ટિગાચર થાય છે અને તેને આધારે જડ-ચેતન અંગે નિરુપણ થતું જોવા મળે છે.

## ર. પ્રમાણ :

પ્રમાણ પ્રમા (યથાથ જ્ઞાન)નું કરણ (સાધન) છે. (प्रमायाः करण प्रमणाम् । ) अभाख दारा पहार्थनुं यथार्थ ज्ञान थाय छे (रमीयते उने ने ते प्रमणाम) पहार्थनुं थथातत्स्व३भे ज्ञान 'प्रभा' છे. (नद्दति तम्ब्रकारानुभवः प्रमाः ।) पद्यथने निश्चित કરનાર જ્ઞાન પ્રમાણ છે. જૈન મતે, નિણોયક–નિશ્રયાત્મક જ્ઞાન પ્રમાણનું હાર્દ છે. નિશ્વયાત્મક જ્ઞાન જ પ્રમાણુ છે. યથાર્થ જ્ઞાનના ઉદ્દભવ સાથે સંશય, ભ્રમ કે મૂઢતા અદશ્ય થાય છે અને વસ્તુસ્વરૂપ પર પ્રકાશ પડે છે. વસ્તુની સાચી સમજ પ્રાપ્ત થાય છે. આથી આ જ્ઞાન પ્રમાણુ કહેવાય છે. પ્રમાણુને આધારે સાચું જ્ઞાન પ્રાપ્ત થાય છે. યથાર્થ –સાચું જ્ઞાન પ્રમાણ છે. જ્ઞાન અને પ્રમાણ વચ્ચેના સંબંધ બ્યાપ્ય–બ્યાપક સંભંધ છે. જ્ઞાન વ્યાપક છે અને પ્રમાણ વ્યાપ્ય છે. જ્ઞાન યવાર્થ -અયથાર્થ ખંને પ્રકારતું હોય છે. સમ્યક નિર્ણાયક તાન યથાર્થ છે, જ્યારે સંશય--વિપર્યંય વગેરે જ્ઞાન અયથાર્થ છે. સર્વ પ્રમાણ જ્ઞાન યથાર્થ જ્ઞાન છે પરંતુ સર્વ રા'ન પ્રમાણ નથી. વસ્તુના સ<sup>'</sup>શય વગેરેથી સુક્ત એવું મિશ્રિત ગ્રાન જ પ્રમાણ છે. અત્તાન-નિવારણ, ઇષ્ટ વસ્તુ-પ્રહણ અને અનિષ્ટ વસ્તુ-ત્યાગ પ્રમાણની કળશ્રુતિ છે. પ્રમાણને જ્ઞાન સ્વરૂપ માનીએ તેા જ આ શકય છે તેથી પદાર્થના સમ્યગ્ર્ અનુસવમાં 'કરણુ' (સાધન) બનવાનું શ્રેય ત્રાનને જ પ્રાપ્ત થાય છે. આમ, ત્રાન અને પ્રમાણુ વચે અભેદ છે. ઉમાસ્વાતિ તત્ત્વાર્થસૂત્રમાં ઝાનના પદાર્થો અને ज्ञानना પ્રમાણ વચ્ચે કાેઈ ભેદ પાડતા નથી. જ્ઞાન સ્વ-પર પ્રકાશક છે. દીપકની જેમ, જ્ઞાન સ્વયં પ્રકાશિત બનીને પદાર્થને પ્રકાશિત કરે છે. જ્ઞાન સ્વયંને જાણે છે અને બાજા પદાર્થને પણ જાણે છે. વાદિદેવસૂરિના શબ્દામાં પ્રમાણ સ્વ અને પરનું નિશ્વયાત્મક ત્રાન (स्वपर म्यवझायात्क झानं प्रवाणम् ।) ત્રાનરૂપ પ્રમાર્ણુ માટે પણ એ આવશ્યક છે કે તે સ્વયંને જાણું અને પદાર્થને પણ જાણું શ્રી હેમચંદ્ર પ્રમાણમીમાંસામાં દર્શાવે છે: सम्बगर्थ त्रिणेंग्: प्रवाणम्–પદાર્થ અંગેના યથાર્થ (સમ્યક) નિર્ણુધ કે સાચું ત્રાન પ્રમાણ છે. બીજા શબ્દોમાં ત્રાનનું સાધન પદાર્થનું પ્રમાણભૂત નિશ્વયાત્મક સવિકલ્પક ત્રાન છે, જૈન મતે અનિશ્વિત નિર્વિકલ્પક ત્રાન એ ત્રાન જ નથી. તે માત્ર અનિશ્વિત પ્રત્યક્ષ કે દર્શન જ છે. ત્રાન અહીં સ્વયં પ્રમાણિત સ્વરૂપનું હાઈ અનવસ્થા દાષનાં પ્રશ્ન ઉદ્દભવતાં નથી. આથી જેટલાં યથાર્થુ ત્રાન છે તેટલાં જ પ્રમાણ છે.

## ૩. પ્રમાણની સંખ્યા :

ભિન્ન ભિન્ન ભારતીય દર્શનામાં પ્રમાણની સંખ્યા ભિન્ન ભિન્ન જેવા મળે છે. ચાર્વાક દર્શન એક માત્ર પ્રત્યક્ષને જ પ્રમાણ તરીકે સ્વીકારે છે, વૈશેષિક દર્શન અને બોદ્ધ દર્શન પ્રત્યક્ષ અને અનુમાન એ બેને પ્રમાણ તરીકે માન્ય રાખે છે, સાંખ્ય દર્શન, પ્રત્યક્ષ અનુમાન અને શબ્દને એમ ત્રણ પ્રમાણાને સ્વીકારે છે, ન્યાય દર્શન પ્રત્યક્ષ, અનુમાન અને શબ્દ ઉપરાંત ઉપમાન એમ ચાર પ્રમાણા સ્વીકારે છે, ગ્યાય દર્શન પ્રત્યક્ષ, અનુમાન અને શબ્દ ઉપરાંત ઉપમાન એમ ચાર પ્રમાણા સ્વીકારે છે, ગ્યાય દર્શન પ્રત્યક્ષ, અનુમાન અને શબ્દ ઉપરાંત ઉપમાન એમ ચાર પ્રમાણા સ્વીકારે છે, પ્રભાકર મીમાંસા ઉપરોક્ત ચાર પ્રમાણા સાથે અર્થાપત્તિને પ્રમાણ તરીકે સ્વીકારીને કુલ પાંચ પ્રમાણા માન્ય રાખે છે, ભાટ મીમાંસા ઉપરોક્ત પાંચ સાથે અભાવને પ્રમાણ તરીકે સ્થાન આપી છ પ્રમાણા સ્વીકારે છે, ચરક ઉપરોક્ત છ ઉપરાંત મુક્તિને સાતમા પ્રમાણ તરીકે માન્ય રાખે છે અને પુરાણ આમાં અતિહ્વના ઉમેરા કરીને આઠ પ્રમાણા સ્વીકારે છે.

## ૪. જૈન દબ્ટિએ પ્રમાણનું વગી<sup>૯</sup>કરણુ (Classification of Pramana according to the Jaina)

જૈન દર્શન મુજબ, પ્રમાણની સંખ્યા મુખ્યત્વે બે છે : (૧) પ્રત્યક્ષ અને (૨) પરાક્ષ પ્રમાણનું પ્રત્યક્ષ અને પરાક્ષમાં વર્ગી કરણ જૈન તર્ક શાસ્ત્રની આગવી સઝ છે. આ બે પ્રકારામાં સર્વ પ્રમાણા સમાવિષ્ટ થાય છે. પ્રત્યક્ષ પ્રાપ્તિ-કાળમાં સ્વતંત્ર છે, જ્યારે પરાક્ષ સાધન-પરતંત્ર. તેથી પ્રત્યક્ષનો પદાર્થ સાથે સાક્ષાત્ સંબંધ છે અને પરાક્ષના અન્યના માધ્યમ દ્વારા. પ્રત્યક્ષનું લક્ષણ સ્પષ્ટતા છે, સંનિકર્ષ કે કલ્પનારહિતતા (જાતિ, દ્રવ્ય વગેરે પ્રત્યરહિત) નથી. પ્રત્યક્ષ રવયં પૂર્ણ છે. તેને અન્ય કાઈ આધાર કે સહાયની આવશ્યકતા નથી. જ્ઞાનની પ્રત્યક્ષતા માટે પદાર્થ અને તેની વચ્ચે અંતરાયના આખાવ હોવા આવશ્યક છે. જૈન દષ્ટિએ, પ્રત્યક્ષમાં જ્ઞાન અને ત્રેય વચ્ચે અન્ય કાઈ માધ્યમ નથી. આતમ-પ્રત્યક્ષ જ વાસ્તવિક પ્રત્યક્ષ છે. ઇન્દ્રિયો દ્વારા મળતું જ્ઞાન ઇન્દ્રિયાશ્રિત હોવાથી વાસ્તવમાં પરાક્ષ જ્ઞાન છે, પ્રત્યક્ષ જ્ઞાન નથી. પ્રત્યક્ષના બે પ્રકારા છે : (અ) સાંવ્યવહારિક (લોકિક) પ્રત્યક્ષ (empirical, pragmatic or sensory perceptpn) અને (બ) પારમાર્થિક કે વાસ્તવિક કે અતીન્દ્રય પ્રત્યક્ષ (transcendental, real or extra-sensory perception)\*

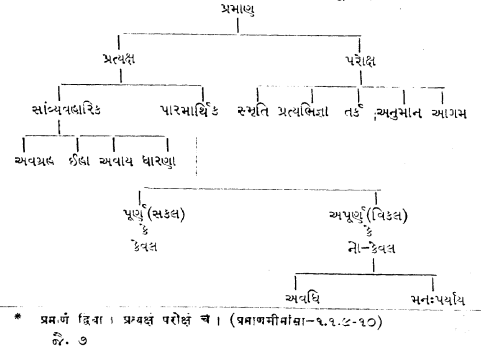
(અ) સાંબ્યવહારિક પ્રત્યક્ષની ચાર ભૂમિકાઓ છે : ૧. અવગ્રહ (sensation), ૨. ઇહા (speculation), ૩. અવાય (determinate perception) અને ૪. ધારણા (retention).

(બ) પારમાર્થિક પ્રત્યક્ષ કે આત્મ-પ્રત્યક્ષના બે પ્રકારો છે : ૧. કેવળત્રાન-પૂર્ણ કે સકલ પ્રત્યક્ષ અને ૨.ના-કેવળત્તાન-અપૂર્ણ કે વિકલ પ્રત્યક્ષ. ના-કેવળ ત્તાન કે અપૂર્ણ (વિકલ) પ્રત્યક્ષના બે પેટા પ્રકારા છે : ૧. અવધિ અને ૨. મનઃ પર્યાય.

પરાક્ષ પ્રમાણના પાંચ પ્રકારા નીચે મુજબ છે :

૧. સ્મૃતિ (recollection), ૨. પ્રત્યભિના (recognition), ૩. તર્ક (inductive reasoning) ૪. અનુમાન (inference), અને ૫. આગમ (authority)

ઉપરાકત પ્રમાણે∽વર્ગાકરણ નીચે મુજબ ક્રાેઠામાં રજૂ કરી શકાય :



# ૧. પ્રત્યક્ષ પ્રમાણ (Direct or Perceptual Pramana)

### (અ) સાંવ્યવહારિક પ્રત્યક્ષ

#### ૧. સાંવ્યવહારિક પ્રત્યક્ષનું સ્વરૂપ :

ઇન્દ્રિય અને મનની સહાય દ્વારા પ્રાપ્ત થતું જ્ઞાન ઇન્દ્રિય માટે પ્રત્યક્ષ છે (પરન્તુ આત્મા માટે પરોક્ષ છે) તેથી તેને ઇન્દ્રિય-પ્રત્યક્ષ કહેવામાં આવે છે. ઇન્દ્રિયના માધ્યમ દ્વારા થતું જ્ઞાન આત્મા માટે સાક્ષાત્ નથી તેથી તે પ્રત્યક્ષ નથી. ઇન્દ્રિયો અન્ય કેઈ સહાય વિના પદાર્થાનું જ્ઞાન પ્રત્યક્ષ રીતે મેળવે છે તેથી તે ઇન્દ્રિય -પ્રત્યક્ષ છે. ચક્ષુ જે રૂપ જુએ છે, જીભ જે રસ પ્રહણ કરે છે, નાક જે ગંધ લે છે, ત્વચા જે સ્પર્શ છે, કાન જે શબ્દ શ્રવણ કરે છે તે સર્વે ઇન્દ્રિય પ્રત્યક્ષ છે. પાંચ ઇન્દ્રિયોમાં જુદા જુદા પાંચ ગુણા-વિષયા (રૂપ, રસ, ગંધ, સ્પર્શ અને શબ્દ) પ્રહણ કરવાની શક્તિ છે. તે સર્વે પોતાના ગ્રાહ્ય વિષય સિવાય અન્ય વિષયોને પ્રહણ કરી શકતી નથી. પાંચ ઇન્દ્રિયોના વિષયા પૃથક અને નિયત છે. આ રીતે ઇન્દ્રિય પ્રત્યક્ષના પાંચ પેઠા પ્રકારા નીચે મુજબ છે:

૧. ચક્ષરિન્દ્રિય-પ્રત્યક્ષ, ૨. જિગ્હેન્દ્રિય-પ્રત્યક્ષ, ૩. ઘ્રાણેન્દ્રિય પ્રત્યક્ષ ૪. સ્પર્શ-ન્દ્રિય પ્રત્યક્ષ, ૫. શ્રવણેન્દ્રિય પ્રત્યક્ષ. માનસ-પ્રત્યક્ષ (મન દ્વારા પ્રાપ્ત સુખ વગેરે સ વેદના) અહીં ઇન્દ્રિય-પ્રત્યક્ષમાં સમાવિષ્ટ છે. વ્યવહારમાં અનુભવાતા આ ઇન્દ્રિય-પ્રત્યક્ષને સાંવ્યવહારિક પ્રત્યક્ષ એવું નામ સર્વપ્રથમ જિનભદ્રજીએ આપ્યું છે. સાંવ્યવહારિક પ્રત્યક્ષ ઇન્દ્રિયે અને મન પર આધારિત અને સીમિત છે. (इન્દ્રિયાનિન્દ્રિય निमितं देशत साव्यवहारिकमिति । परिक्षामुख, २. ॥). धन्द्रिय अने भन सांव्यवहारिङ પ્ર<sub>ત્યક્ષ</sub>ની આવસ્યકતાએ! (પૃથક તેમજ સામુહિક બંને અર્થમાં) છે. જ્યારે ઇન્દ્રિયો મુખ્ય ભાગ ભજવે છે અને મન તેની નિષ્પત્તિમાં પ્રભાવ પાડે છે સારે તે ઇન્દ્રિયોની આવશ્યકતાસક્ત છે. જ્યારે તે એક પ્રકારની શુદ્ધિ સાથે મન દ્વારા નિષ્પન્ન થાય છે સારે તે મનની આવશ્યકતાસક્ત છે. ઇન્દ્રિયોના સર્વે પદાર્થી મન દારા <mark>ગ્રહણ થાય છે અને</mark> તેથી તે સર્વે પદાર્થપ્રાહી ઇન્દ્રિય કહેવાય છે. તે અનિન્દ્રિય (non-sense), Al-blacky (no-sense), they blacky (subtle sense), is અંત:કરણ (internel sense) તરીકે પણ એાળખાય છે. ઇન્દ્રિયો તેમજ મનના ભૌતિક તેમજ આત્મિક એવા બે પ્રકારા પાડવામાં આવે છે. ભૌતિક ઇન્દ્રિયે ભૌતિક પરમાહ્યયુક્ત છે અને ભૌતિક મન તેમાં રૂપાંતરિત થયેલ પુદ્દગલ સિવાય ંક ઈ નથી. બાંચ ઇન્દ્રિયાે ક્રક્ત મૂર્ત પદાર્થીને આંશિક રીતે ગ્રહણ કરે છે. મન ખૂર્ત તેમજ અમૂર્ત બધા પદાર્થી તેમનાં અનેક રૂપાે સાથે ગ્રહણ કરે છે, ભૂત-ભવિષ્ય-વર્તમાન ત્રણેને ગ્રહણ કરે છે. મનનું કાર્ય વિચાર કરવાનું છે. વિચાર મનના વિષય છે.

કેટલાકના મતે, ઇન્દ્રિયેા અને મન પ્રત્યક્ષની પર્યાપ્ત આવસ્યકતાએા નથી. તેમના મતે, ઉપરાેકત આવસ્યકતાએા ઉપરાંત દબ્દિ પ્રત્યક્ષ માટે પદાર્થ અને પ્રકાશની હાજરીની વધારાની આવસ્યકતાએા પણ જરૂરી છે. પરંતુ જૈન દબ્દિએ, આ બંને જરૂરી આવસ્યકતાએા નથી, તેએા દૂરગામી આવસ્યકતાએા છે. પાણીના સ વેદનની ગેરહાજરી છતાં રણુમાં મૃગજળનું પ્રત્યક્ષ થાય છે.

ઇન્દ્રિય−પ્રત્યક્ષમાં પદાર્થ સાથે ઇન્દ્રિયના સંયોગ નીચે મુજબ થાય છે :

- ૧. છબ્બા રસાસ્વાદ કરે છે ત્યાં જિબ્હા અને રસનાે સંયોગ બરાબર હાેય છે.
- ૨. ત્વચા (ચામડી) સ્પર્શાનુભવ કરે છે ત્યાં ત્વચા અને સ્પર્સ્ય વસ્તુના સંયોગ સ્પષ્ટ હોય છે.
- ૩. નાસેન્દ્રિય (નાક) ગંધ લે છે ત્યાં ગંધવાળાં દ્રવ્યો તેની સાથે અવશ્ય સંયોગ ધરાવે છે. દૂરની ગંધની બાબતમાં પણ દૂરનાં ગંધવાળાં સૂક્ષ્મ દ્રવ્યા નાકની સાથે અવસ્ય સંયોગમાં હોય છે.
- ૪. કાન ત્યારે જ શ્રવણ કરે છે કે જ્યારે દૂર કે નજીકથી આવતા શબ્દો તેની સાથે અથડાય છે. (જૈન મતે, શબ્દ દ્રવ્ય છે–ભાષાવર્ગણાના પુદૃગલ–સ્કંધો છે.)
- ૫. આ રીતે ૪ ઇન્દ્રિયો પદાર્થ સાથે સંયોજિત થઈને પોતાના વિષયતે ગ્રહણ કરે છે. પરંતુ ચક્ષુ(આંખથી) નજીક કે દૂરના પદાર્થી તેની પાસે આવતા નથી, એ સ્પષ્ટ છે તથી ચક્ષુ સાથે સંયોજિત થયા વિના આ પદાર્થી તેને પ્રત્યક્ષ થાય છે. આથી જૈન ન્યાયશાસ્ત્રમાં ચક્ષુને અપ્રાપ્યકારી (અપ્રાપ્ય = પ્રાપ્તિ-સંયોગ કર્યો વગર અને કારી = વિષયને ગ્રહણ કરનાર) અને શેષ ચાર ઇન્દ્રિયોને પ્રાપ્યકારી કહેવામાં આવે છે. મન પણ ચક્ષુની જેમ અપ્રાપ્યકારી છે.

#### ર. સાંવ્યવહારિક પ્રત્યક્ષની ભૂમિકાએા :

ઇન્દ્રિય અને મન દ્વારા પ્રાપ્ત થતું ઇન્દ્રિય∽પ્રત્યક્ષ જ્ઞાન અર્થાત્ મતિજ્ઞાન અલ્પવિકસિત છે. તેથી પદાર્થના જ્ઞાનમાં તેમના એક નિશ્ચિત ક્રમ છે. પ્રત્યક્ષ નુનની ઉત્પત્તિ ક્રમમાં થાય છે. આથી સાંવ્યવહારિક પ્રત્યક્ષના નીચે મુજળના તુભક્કાએા છે:

(૧) અવપ્રહ (sensation), (૨) ઈહા (speculation), (3) અવાય (determinate perception) અને (૪) ધારણા (retention).

#### (૧) **અવચહ** (sensation) :

અવગ્રહ(સ વેદન)ને અર્થ છે પ્રથમ ત્રાન. સામાન્યતઃ રૂપ, સ્પર્શ વગેરેને પ્રતિભાસ તે અવગ્રહ છે. ઇન્દ્રિય અને પદાર્થ વચ્ચે સંબંધ થતા જ તેના અસ્તિત્વના પરિચય થાય છે. ત્રાતાને તેનું ત્રાન-તેના વિશિષ્ટ ગુણુનું ત્રાન થતું નથી અને તેથી તેને પ્રમાણ કહી શકાય નહીં. અવગ્રહ નામ વગેરેનું વિશિષ્ટ કલ્પનારહિત સામાન્ય માત્રનું ત્રાન માત્ર છે. આ ત્રાનના પ્રથમ તબક્કો છે. આમાં પદાર્થનું સામાન્ય સ્વરૂપ ગ્રહણ થાય છે. 'આ કાંઈક છે' એટલા જ ખ્યાલ અહીં મળે છે. દા. ત., આપણે કાંઈ ધ્વનિ સાંભળીએ ત્યારે તે ધ્વનિ શેના છે તેનું ત્રાન પ્રારંભમાં થતું નથી. આ અવસ્થા અવગ્રહ છે. તેમાં કેવળ વિષય-ગ્રહણ થાય છે. ઇન્દ્રિય અને પદાર્થ વચ્ચેના સામાન્ય સંબંધ-સત્તાત્રાન 'દર્શન' છે અને દર્શન બાદ ઉત્પન્ન થતું સામાન્ય ત્રાન અવગ્રહ છે. અહીં માત્ર સત્તા-અસ્તિત્વ-નું નહીં પરંતુ પદાર્થનું પ્રારંભિક ત્રાન થાય છે.

(२) ยังเ (Speculation):

ઈહા પ્રત્યક્ષીકૃત સામગ્રીની વિશિષ્ટ વિગતાના જ્ઞાન માટેના જિત્રાસાયુક્ત પ્રયાસ છે. બીજા શબ્દોમાં, અવગૃહીતાર્થને વિશિષ્ટ સ્વરૂપે જાણવાના પ્રયાસની ઇચ્છા ઈહા છે. વસ્તુનિષ્ઠ સામગ્રી (દા. ત. ધ્વનિ)ના સ વેદન(અવગ્રહ)ને લીધે શંકા ઉદ્દભવે છે કે તે ધ્વનિ શંખમાંથી કે શંગમાંથી નિષ્પન્ન થયેલ છે. મન, નિર્ણુધના સ્વરૂપમાંના સુમેળ–કુમેળના વિશિષ્ટ મુદ્દાએા વિચારવા પ્રેરાય છે. અવગ્રહમાં ક્યાંકથી ્સાંભળેલ ધ્વનિ ક્રાના છે ? દ્રાણ બાેલે છે ? સ્ત્રી કે પુરુષ ? ત્યારબાદ સ્વરની તુલના થાય છે. સ્વર મધુર આકર્ષક હોય તેા તે ક્રાઈ સ્ત્રીના છે. પુરુષના સ્વર કડોર અને રૂક્ષ હોય છે. આ સ્વર્સ પુરુષના હોઈ શંક નહીં. ઈલામા જ્ઞાન આ કક્ષાપર્થ તે પહેંાંચે છે. ક્રાઈ દક્ષ્ય આકૃતિના ચક્ષુ દ્વારા, ક્રાઈ શબ્દના કર્ણ દ્વારા, ક્રાઈ સ્પર્શના ત્વચા દ્વારા (અવગ્રહરૂપે) પ્રતિમાસ થયા બાદ વિશેષ ચિદ્ધો જેનેયા બાદ, 'આ વૃક્ષ હોવું જોઈએ માણસ નહીં.' 'આ ધ્વનિ શંખના હોવા જોઈએ, શુંગતા નહીં'–આ પ્રકારની નિર્ણ્યાભિમુખ વિચારણા 'ઈહા' છે.

ઈહા અને સંશય (શંકા) વચ્ચેના ભેદ સ્પષ્ટ કરવાે આવશ્યક છે. શંકા -સંશય ઈહા (ચિંતન)નું પુરાગામી સ્વરૂપ છે, જ્યારે ચિંતન સંશયથી પર છે-આગળ છે. ઈહા થતાં સંશયની સમાપ્તિ થાય છે. સંશયમાં વિશિષ્ટ પદાર્થની અનિશ્ચિતના છે, જ્યારે ઈહામાં અમુક પ્રકારની નિશ્ચિતના છે. સંશય-શંકા-માં બે પલ્લાં સરખાં છે. તેમાં નાનો કાઈ એક બાજુ ઝુકાવ નથી. પુરૂષ કે સ્ત્રીને

Jain Education International

અવાજ ? આ અંગે કાંઈ નિર્ણય થતાે નથી. જ્ઞાનની દશા ત્રિંશકુ-સી રહે છે. બીજી બાજુએ ઈલામાં જ્ઞાન એક બાજુએ ઝુકે છે. અલબત્ત, ઈલામાં પૂર્ણુ નિર્ણય થતાે નથી. પરંતુ જ્ઞાન નિર્ણયની બાજુ અવશ્ય ઝૂકે છે.

## (३) अवाय (Determinate Perception) :

અવાય એટલે નિશ્ચય. અવાય ઈહાના વિષયના વિશિષ્ટ ગ્રહ્યુના નિશ્ચય છે–અંતિમ નિશ્વય છે. ઈહા પછી 'આ વૃક્ષ જ છે', 'આ ધ્વનિ શંગના નહીં પરંતુ શંખના જ છે' એવા નિર્ણય ઘાય તે 'અવાય' છે. આમાં સમ્યક્ર–અસમ્યક્રની વિચારણા પૂર્ણ સ્વરૂપે પરિપકવ બને છે અને અસમ્યક્રનું નિવારણ થવાં સમ્યક્રના નિર્ણય થાય છે. આમ અવાયનું સ્વરૂપ વિધાયક છે. જ્ઞાનને નિષેધાત્મક માનતી પરંપરા 'અવાય' ને બદલે 'અપાય' શબ્દપ્રયોગ કરે છે.

## (৫) খাৰ্থ্য (Retention):

ધારણા સ્મૃતિની પરિસ્થિતિ છે. અવાય બાદ ધારણા થાય છે. ધારણામાં જ્ઞાન એટલું દઢ બને છે કે તે સ્મૃતિનું કારણ બની રહે છે. તે આપણા ભૂતકાલીન અનુસવ દારા અવરોષ તરીંક સંગ્રહાયેલ પ્રચ્છન્ન માનસિક ચિદ્ધ જ છે. આ રીતે જે જ્ઞાન પ્રાપ્ત થાય છે તેનું મનમાં થયેલું ધારણ તે 'ધારણા' છે.

ઉપરોક્ત ક્રમ નિશ્ચિત જ છે. તેમાં કાેઈ ફેરફારને અવકાશ નધી. પદાર્થ-પ્રહ્ણ બાદ વિચાર થઈ શંક છે, વિચાર બાદ જ નિશ્ચય થઈ શંક છે અને નિશ્ચય પછી જ ધારણા થઈ શંક છે. તેથી ઈહા અવગ્રહપૂર્વક થાય છે. અવાય ઈહાપૂર્વક અને ધારણા અવાયપૂર્વક. આ પ્રમાણે અવગ્રહ વગેરે ૪ ત્રાનાના ઉત્પત્તિ∽ક્રમ છે.

## (พ) นเรมเนิย มเนม (Transcendental Perception)

ઇન્દ્રિય અને મનની સહાય વિના આત્માને પદાર્થનું જે સાક્ષાત્ જ્ઞાન થાય છે તેને પારમાર્થિક પ્રત્યક્ષ, આત્મ-પ્રત્યક્ષ કે અતીન્દ્રિય પ્રત્યક્ષ કહેવામાં આવે છે. પારમાર્થિક પ્રત્યક્ષ પ્રત્યક્ષરીતે આત્મામાંથી નિષ્પન્ન ઘાય છે, તે ઇન્દ્રિય કે મન પર આધારિત નથી. પ્રત્યક્ષ જ્ઞાનમાં પદાર્થ અને તેની વચ્ચે કોઈ આંતરાય નથી, જ્ઞાન અને નેય વચ્ચે કોઈ માધ્યમ નથી અને તેને અન્ય કોઈ આધાર કે સહાયની આવસ્યકતા નથી. પૂર્ણ પ્રત્યક્ષ સર્વ શક્ય આવરણાના સંપૂર્ણ નાશ થતાં ઉદ્દલવે છે. સર્વ આંતરાવરૂપ આવરણાના સંપૂર્ણ નાશ બાદ ઉદ્દલવતા આત્માના જન્મજાત સ્વરૂપના પૂર્ણ આવિષ્ઠારને 'આત્મ-પ્રત્યક્ષ' કહેવામાં આવે છે. આત્માનું હાર્દ ચેતના છે અને તે તેના સ્વરૂપથી પ્રકાશિત છે. આત્માના પ્રકાશિત સ્વરૂપના આવિષ્કાર (જે આત્માના જ આવિષ્કાર છે તે) 'પારમાર્થિ'ક પ્રત્યક્ષ' તરીકે ઓળખાય છે. તે ઇન્દ્રિય અને મન જેવાં બાહ્ય સાધનાની સલાયથી મુક્ત છે, તેથી તે 'અતીન્દ્રિય પ્રત્યક્ષ' પણ કહેવાય છે. પારમાર્થિંક પ્રત્યક્ષ શુદ્ધ છે, પૂર્ણુ છે, સર્વ જ્ઞાનામાં શ્રેષ્ઠ છે. તેથી તે સકલ પ્રત્યક્ષ કે પૂર્ણ્ય પ્રત્યક્ષ ગૃહ છે, પૂર્ણુ છે, સર્વ જ્ઞાનામાં શ્રેષ્ઠ છે. તેથી તે સકલ પ્રત્યક્ષ કે પૂર્ણ્ય પ્રત્યક્ષ પણ કહેવાય છે. તે આતમાનું જન્મજાત લક્ષણ છે. તેમાં આતમા તેના શુદ્ધ સ્વરૂપમાં આવિષ્કાર પામે છે-પ્રકટ થાય છે અને તે પ્રત્યક્ષરીતે સમગ્ર વાસ્તવિક્તા નિહાળે છે. આથી તે 'કેવળ જ્ઞાન' પણ કહેવાય છે. શુદ્ધ પ્રત્યક્ષ સર્વ શક્ય આવરણાનો સંપૂર્ણ લય થયા બાદ જ ઉદ્દભવે છે. આ આવરણાના નાશમાં તફાવતો હોય ત્યારે અવધિજ્ઞાન અને મનઃપર્યાય જ્ઞાન પારમાર્થિક પ્રત્યક્ષના બે અપૂર્ણુ કે વિકલ પ્રકારો પ્રાપ્ત થાય છે. આમ (૧) અવધિજ્ઞાન અને (૨) મનઃપર્યાય જ્ઞાન અને (૩) કેવળ જ્ઞાન એમ પારમાર્થિક પ્રત્યક્ષના ત્રણ પ્રકારો છે અને આમાંથી પ્રથમ બે પ્રકારા અપૂર્ણુ હોઈ 'વિકલ પ્રત્યક્ષ' કહેવાય છે, જ્યારે ત્રીજો પ્રકાર 'સકલ પ્રત્યક્ષ' કહેવાય છે. આ ત્રણે જ્ઞાન ઇન્દ્રિય કે મનની અપેક્ષા વિના કેવળ આત્મશક્તિથી પ્રકટ થાય છે અને તેથી અતીન્દ્રિય જ્ઞાન કહેવાય છે. આ ત્રણ પારમાર્થિક પ્રત્યક્ષાનું નિરુપણ હવે પછીના પ્રકરણ જમાં 'જ્ઞાનના પ્રકારા'માં કરીશું.

'જ્ઞાને!પયે!ગના બે ભેદ છે. (૧) સ્વભાવ જ્ઞાન અને (૨) વિભાવ જ્ઞાન. સ્વભાવ-જ્ઞાન પૂર્ણુ હે!ય છે, તેમાં કાંઈપણ ઇન્દ્રિયની આવશ્યક્તા નથી. સીધા આત્મામાંથી થતું પૂર્ણુ જ્ઞાન સ્વભાવ જ્ઞાન છે. આ જ્ઞાન પ્રત્યક્ષ કે સાક્ષાત્ છે. આને કેવળ જ્ઞાન કહે છે. કેવળના અર્થ છે અસહાય કે એકલું. આ જ્ઞાન કદી મિથ્યા–અસત્ય હે!તું નથી.

#### ર. પરાક્ષ પ્રમાણ્ય (Indirect or Non-perceptual Pramana)

પ્રત્યક્ષ પ્રમાણ અને તેના પ્રકારો બાદ હવે આપણે પરાક્ષ પ્રમાણ જોઈશું. પરાક્ષ પ્રમાણ પ્રત્યક્ષથી વિપરિત છે. પરાક્ષ જ્ઞાનમાં તત્કાલીનતા (immediacy) અને સ્પષ્ટતાના અભાવ છે. તેના પાંચ પ્રકારો છે : ૧. સ્મૃતિ, ૨. પ્રત્યભિજ્ઞા, ૩. તર્ક, ૪. અનુમાન અને ૫. આગમ. હવે આપણે આ પ્રત્યેક અંગે વિશદતાથી ચર્ચા કરીશું. સ્મૃતિ ધારણામૂલક છે. પ્રત્યભિજ્ઞા સ્મૃતિ અને અનુભવમૂલક છે, તર્ક પ્રત્યભિજ્ઞામૂલક છે, અનુમાન તર્ક નિર્ણિત સાધનમૂલક છે એટલા માટે આ બધા પરાક્ષ છે. મન ઝુતનું સાધન છે અને આગમ તેના એક પ્રકાર છે. આગમ શબ્દમૂલક છે અને તેથી પરાક્ષ છે. (१) २भूति (Recollection) :

ભારતીય દર્શનોમાં માત્ર જૈન દર્શન જ સ્મૃતિને જ્ઞાનના યથાર્થ અને સ્વંતત્ર સાધન તરીકે માન્ય રાખે છે.

સ્મૃતિ અતીતના અનુભવનું સ્મરણ છે. સ્મૃતિ સ્મૃતિ-રેખાએ৷ (memory -impressions-સ્મૃતિચિદ્ધો)ના ઉદ્દીપન દ્વારા થતું જ્ઞાન છે અને તે તેની સામગ્રીને 'તે' સર્વનામ દ્વારા નિર્દેશે છે. આવશ્યક પરિસ્થિતિઓ (જેવી કે, આંતરાયોનેા અભાવ, સમાનતા, વિરાધ વગેરે)ની હાજરીમાં સ્મૃતિ ઉદ્દલવે છે. અનુભવેલ હકીકતની યાદ સ્મરણ કે સ્મૃતિ છે.

સ્પૃતિને પ્રમાણ તરીકે ન સ્વીકારનાર એવે। વાંધો લે છે કે સ્મૃતિના વિષય અતીતના પદાર્થ છે અને તે તાે નષ્ટ થયેલ છે. આમ, સ્મૃતિ માટે વસ્તુનિષ્ડ આધાર નથી. જે જ્ઞાનનેા કાેઈ વિષય ન હાેય, જે અનુભવનાે વર્તમાન આધાર ન હાેય તે કેવી રીતે ઉદ્દભવી શંકે ? વિષય વિના ત્રાન કેવી રીતે ઉત્પન્ન થાય ? આનેા ઉત્તર નીચે મુજય છે : સ્મૃતિમાં ભૂતકાળમાં અનુભવેલ પદાર્થ નિશ્ચિત રીતે છે જ. પદાર્થની વાસ્તવિકતા (નહીં કે તેની મૂર્ત હાજરી) જ જ્ઞાનની યથાર્થતા માટેની આવશ્યકતા છે. ત્રિકાળના પદાર્થને ગ્રહ્યણ કરતા અનુમાનને પણ પ્રમાણ કહી શકાશે નહીં. વાસ્તવમાં ક્રોઈપણ કાળના પદાર્થ જ્ઞાનના વિષય બની શકે છે. સ્મૃતિ અંગે એક બીજો વાંધો પણ ઊઠાવવામાં આવે છે. નષ્ટ પદાર્થ જ્ઞાનની ઉત્પત્તિનું કારણ કેવી રીતે ખની શકે રે આને ઉત્તર નીચે મુજબ છે : જૈન દર્ષ્ટિએ જ્ઞાનની યથાર્થતા માટે પદાર્થ જ્ઞાનાત્પત્તિનું અનિવાર્ય કારણ નથી. જ્ઞાન અને પદાર્થ પાેતપાેતાનાં કારણા દ્વારા ઉત્પન્ન થાય છે. જ્ઞાનમાં એવી શક્તિ છે કે જેથી તે પદાર્થને પોતાના વિષય પાનાવી શકે છે. પદાર્થના એવા સ્વભાવ છે કે તે જ્ઞાનના વિષય બની શકે છે. જેવી રીતે ઘટ વગેરે પદાર્થો દ્વારા નહીં પરંતુ તેની પાતાની પરિસ્થિતિઓ દ્વારા ઉત્પન્ન થયેલ પ્રકાશ ઘટ વગેરે પદાર્થોને પ્રકટ કરે છે તેવી રીતે પદાર્થ દ્વારા નહીં પરંતુ તેના પોતાના કારણસર ઉત્પન્ન થયેલ જ્ઞાન તેના પદાર્થને પ્રકટ કરે છે.

(२) प्रत्यालिज्ञा (Recognition) :

પ્રત્યભિત્તામાં પ્રત્યક્ષ અને સ્મૃતિ એ બંનેનું સંકલન છે. પ્રત્યભિત્તામાં બે પ્રકારના અનુભવા કાર્યરત છે. ૧. વર્તમાનકાળમાં થતું પ્રત્યક્ષ, અને ૨. ભૂતકાળના અનુભવ ૨૫ સ્મૃતિ-સ્મરણ. પ્રત્યભિત્તા પ્રત્યક્ષ અને સ્મરણ દ્વારા ઉત્પન્ન થતું સંશ્લેષક ત્રાન છે. 'આ તે જ ઘડેા છે' એ ઉદાહરણમાં 'આ' પ્રત્યક્ષના વિષય છે અને 'તે જ' સ્મૃતિના વિષય છે. ઘડા બંનેમાં એક જ છે. તેથી આ તાદાત્મ્ય (અભેદ)વિષયક પ્રત્યભિત્રા છે 'આ ઘડા તે ઘડા જેવા છે' અથવા 'ગવય ગાય જેવું પ્રાણી છે' એ ત્રાન સાદસ્યવિષયક છે. ન્યાયસ મત ઉપમાનપ્રમાણ એ જ આ સાદસ્યવિષયક પ્રત્યાભિત્રા છે. 'આ તેનાથી ભિન્ન છે' કે ભેંસ ગાયથી ભિન્ન છે' જેવાં ઉદાહરણા સાદસ્યાભાવ (વિષમતા)નાં ઉદાહરણા છે. 'આ તેનાથી નાનું છે, તેના કરતાં લધારે છે, તેના કરતાં નજદીક કે દૂર છે' વગેરે ભેદ–ગ્રહણનાં દષ્ટાંતા છે પ્રત્યલિત્રા ન તા માત્ર પ્રત્યક્ષ છે, ન તા માત્ર સાદસ્ય. પ્રત્યભિન્ન પ્રત્યક્ષ અને સ્મૃતિના સહયોગથી ઉદ્દભવતું સંકલિત ત્રાન છે.

(3) **as** (Inductive Reasoning):

તર્ક ઉપલંભ (observation-નિરીક્ષણ)-અનુપલંભ (non-observation -અનિરીક્ષણ) દ્વારા વ્યાપ્તિત્રાન છે. આને 'ઊહ' પણ કહે છે. ૩વત્રમ્બાનુવરુવ્યવ્યક્તિમિન व्याप्तिज्ञानमूहः । પ્રમાણમીમાંસા-૧ન્ટન્ગ). વ્યાપ્તિ એટલે નિયત સાહચર્ય કે અવિનાભાવ સંબંધ× ઉપલંભને! અર્થ છે લિંગના અસ્તિત્વના આધારે સાધ્યના અસ્તિત્વનું જ્ઞાન. ધૂમાડા લિંગ છે અને અગ્નિ સાધ્ય છે. ધૂમાડાના અસ્તિવને આધારે અગ્નિના અસ્તિત્વનું જ્ઞાન ઉપલંભ છે. અનુપલંભના અર્થ છે સાધ્યના અનસ્તિત્વ (અભાવ)ના આધારે લિંગના અનસ્તિત્વ (અભાવ)નું જ્ઞાન. 'જ્યાં અગ્નિ નથી ત્યાં ધુમાડા હોઈ શંક નહીં'. આ પ્રકારના નિર્ણય અનુપલંભ છે. સાધ્યટ્રે(અગ્નિ) વિના સાધન(હેતુ કે લિંગ-ધૂમાડા)નું ન હેાવું એને અવિનાભાવ સંબંધ કહે છે.

ઉપલંભ અને અનુપલંભ દારા ઉદ્દભવતું જ્ઞાન તર્ક છે 'અમુકની હાજરીમાં તમુકની હાજરી છે. અમુકની ગેરહાજરીમાં તમુકની ગેરહાજરી છે'–આ પ્રકારનું જ્ઞાન તર્ક છે.

માત્ર પ્રત્યક્ષ દ્વારા વ્યાપ્તિનું ત્તાન શક્ય નથી, કારણ કે પ્રત્યક્ષના વિષય સીમિત છે. જે વિષય દ્વારા પ્રત્યક્ષ ઉત્પન્ન થાય છે તે વિષયપર્ય તે તે મર્યાદિત છે. સામાન્ય પ્રત્યક્ષના વિષય વર્તમાનકાળના પદાર્થપર્ય તે સીમિત છે. આમ પ્રત્યક્ષ દ્વારા ત્રિકાલવિષયક વ્યાપ્તિત્તાન ઉત્પન્ન થઈ શકે નહીં. આના માટે તા કોઈટ સ્વતંત્ર પ્રમાણની આવશ્યકતા છે અને તે પ્રમાણ તર્ક છે.

અનુમાન દ્વારા પણ વ્યાપ્તિનું જ્ઞાન શકચ નથી, કારણ કે અનુમાનના આધાર જ વર્ક છે. જ્યાં સુધી તર્ક દ્વારા વ્યાપ્તિજ્ઞાન ન થાય ત્યાં સુધી અનુમાન સ્વયં શકચ નથી. બીજા શબ્દામાં વ્યાપ્તિ અસાવમાં અનુમાન અશકચ છે. અનુમાનમાં

∗ અ∔લિના∔સાવ અર્થાત્ લિના એટલે સાધ્ય વિના અને અ+સાવ એટલે અભાવ, અર્થાત્ સાધનનું ન હેાવું. અવિનાસાવ એટલે સાધ્ય વિના સાધનનું ન હોવું. વ્યાપ્તિજ્ઞાનની પૂર્વઆવશ્યક્તા છે. અનુમાન તર્ક પર નિર્ભર છે. આમ, તર્કનું સ્થાન અનુમાન લઈ શંકે નહીં. આ રીતે તર્ક જ્ઞાનનું સ્વતંત્ર સાધન છે. અન્ય કાેઈ માન્ય સાધનાે દ્વારા પ્રાપ્ત ન થતી વ્યાપ્તિનું જ્ઞાન માત્ર તર્ક દ્વારા જ પ્રાપ્ત થાય છે.

વ્યાપ્તિ એટલે નિયત સાહચર્ય. ધુમાડા અને અગ્નિ વચ્ચે આવા સંબંધ છે. અહીં ધુમાડા વ્યાપ્ય (અગ્નિના વ્યાપ્ય) છે, કારણ કે અગ્નિ દ્વારા ધુમાડા વ્યાપેલા છે; જ્યારે અગ્નિ વ્યાપ્ય (અગ્નિના વ્યાપક) છે. વ્યાપક અને વ્યાપ્ય વચ્ચેના સંબંધ વ્યાપ્તિ કહેવાય છે. વ્યાપ્યને 'સાધન' કે 'હેતુ' અને વ્યાપક 'સાધ્ય' પણ કહેવાય છે. ધૂમાડા અગ્નિથી વ્યાપ્ય છે, પરંતુ અગ્નિ ધૂમાડાથી વ્યાપ્ય નથી. અર્થાત્ જ્યાં ધૂમાડા હોય ત્યાં અપવાદ વિના અગ્નિ હોય છે જ. પરંતું અગ્નિ હોય ત્યાં સર્વત્ર ધૂમાડા હોતો નથી; ધૂમાડા હોય કે ન પણ હેલ્ય. વ્યાપ્તિ તર્ક દ્વારા નિર્ણિત થાય છે. દા. ત., અગ્નિ વિના ધૂમાડા હોતો નથી, જ્યાં જ્યાં ધૂમાડા છે ત્યાં ત્યાં આગ્ને છે, ધૂમાડા હેલ્ય અને અગ્નિ ન હોય એવું શક્ય નથી. આ પ્રકારનું ધૂમાડાનું આગ્ન સાથેનું નિયત સાહચર્ય 'વ્યાપિત કહેવાય છે અને આ સંબંધ પ્રહણ કરનાર ત્રાન તર્ક છે–ઊલ છે. વ્યાપ્તિનિશ્વય તર્કાધીન છે. અનુમાન માટે વ્યાપ્તિનિશ્વયની આવશ્યકતા છે.

### (४) অ**નુમાન** (Inference) :

અનુમાન સાધન દ્વારા સાધ્યનું જ્ઞાન છે (લાથનःत् माघ्यज्ञानममू–પ્રમાણુ-મીમાંસા ૧ન્૨ન્૭). ઉદાયરણ તરીકે, ધૂમાડા(સાધન) ને જોઈને અગ્નિ (સાધ્ય)નું જ્ઞાન અનુમાન છે. અહીં સાધન (ધૂમાડાે) અને સાધ્ય (અગ્નિ) વચ્ચે અવિનાભાવ સંબંધ કે નિયત સાહચર્ય કે વ્યાપ્તિ છે. ધૂમાડાે અગ્નિની ગેરહાજરીમાં શક્ય નથી. જ્યાં જ્યાં ધૂમાડાે હોય છે ત્યાં ત્યાં અગ્નિ હોય છે.

#### (અ) અનુમાનના પ્રકારા

અનુમાનના બે પ્રકારા છે : (૧) સ્વાર્થાનુમાન અને (૨) પરાર્થાનુમાન.

#### (१) **२वार्थानुभान** : (Subjective Inference)

સ્લાર્થાનુમાન એટલે વ્યક્તિએ પોતે પોતા માટે કરેલું અનુમાન. સ્વાર્થાનુમાન - જ્ઞાનાત્મક છે. સાધ્ય (અગ્નિ) સાથે અવિનાભાવ સંબંધયુક્ત સ્વનિશ્ચિત સાધન - (ધૂમાડા) દ્વારા સાધ્ય(અગ્નિ)નું જ્ઞાન સ્વાર્થાનુમાન કહેવાય છે. (म्बाર્થ स्वनिध्धित - साध्यावित्रान वैकत्रक्षणत् आधगत् साध्यज्ञ नम् । પ્રમાણમીમાંસા–૧ન્૨ન્૯). જ્યારે વ્યક્તિ પોતે સાધ્ય-સાધન વચ્ચેના સાહચર્ય સંબંધનું જ્ઞાન મેળવે છે અને સાધ્ય (અગ્નિ) સાથે અવિનાભાવી સાધન(ધૂમાડેા)ને જોઈને સાધ્ય(અગ્નિ)નું અનુમાન કરે છે. આ જ્ઞાન સ્વાર્થાનુમાન છે. સાધન (ધૂમાડેા)ને જોઈને સાધ્ય (અગ્નિ)નું અનુમાન વ્યક્તિ સ્વયં કરે છે. અહીં સ્વાર્થાનુમાન માટે વ્યક્તિ અન્ય ક્રોઈ વ્યક્તિ પર નિર્ભર નથી. આથી આ પ્રકારનું અનુમાન સ્વાર્થાનુમાન-પોતા માટે અનુમાન-કહેવાય છે. આ જ્ઞાન વ્યક્તિમાં અન્યની સહાય વિના ઉદ્દભવે છે.

## (२) นาเขโฐมเล (Syllogistic Inference)

સાધન અને સાધ્ય વચ્ચેના નિયત સાહચર્ય સંખંધના કથન દ્વારા ઉદ્ભવતું ज्ञान પરાર્થાનુમાન છે. **યયोक्तग्राध**णभिधान**ः परार्थम्। (**ક્રમાण्मीमांसा–૨.૧.૧.) પરાર્થાનુમાન સ્વાર્થાનુમાનથી વિપરીત છે. તે અન્ય માટે અને અન્ય વ્યક્તિના કથન દ્વારા ઉદ્દભવતું ज्ञाન છે. આમ, પરાર્થાનુમાન 'શબ્દાત્મક' છે.

#### ઉદાહરણ

- ૧. પર્વત અગ્નિયુક્ત છે (પ્રતિજ્ઞા)
- ૨. ત્યાં ધૂમાડેા છે (હેતુ)
- જ્યાં જ્યાં ધૂમાડા હાેય છે ત્યાં ત્યાં અગ્નિ હાેય છે. દા. ત., રસાડું (ઉદાહરણ સહ વ્યાપ્તિ).
- ૪. પર્વત તેવે છે (ઉપનય)
- ૫. ∴ પર્વત અગ્નિ યુક્ત છે. (નિગમન).

## પરાર્થાનુમાનના અવયવાે

(૧) પ્રતિરુદ અથવા પક્ષ (Thesis)

પ્રતિજ્ઞા 'જે સિદ્ધ કરવાનું છે' તેનું કથન છે. તે સર્વપ્રથમ કરવામાં આવે છે.

- (२) 🗟 (Reason)
- હેતુ પ્રતિજ્ઞા માટેનું કારણ દર્શાવે છે.
- (૩) ઉદાહરપ્યુસહ વ્યાન્તિ (Rule with Illustration)

ત્રીજું વિધાન હેતુના સમર્થન માટે ઉદાહરણ્સહ વ્યાપ્તિની રજુઆત કરે છે. અહીં વ્યાપ્તિ (નિયમ)થી સંતાેષ ન માનતા ઉદાહરણુ પણ અપાય છે.

#### જૈન તર્કશાસ્ત્ર

(8) Gunu (Application)

ઉપનય સાધ્ય (પર્વત) અંગે ઉપરોકત વ્યાપ્તિસંબંધ લાગુ પાડે છે અને આમ તે જે સિદ્ધ કરવાનું છે તેની નજદીક લઈ જાય છે.

(น) โคงเพล (Conclusion)

નિગમન સાધ્યતું પુનઃકથન છે. પ્રથમ જે સિદ્ધ કરવા માટે રજૂ કરવામાં આવે છે તે અહીં સિદ્ધ થાય છે.

જેન ચિંતંકા જ્ઞાનીજન માટે અનુમાનના પ્રતિજ્ઞા અને હેતુ એ બે અવયવા પર્યાપ્ત માને છે. પરંતુ સામાન્યજન કે વિદ્યાર્થી માટે અનુમાનના ઉપરાેકત પાંચ. અવયવે! આવશ્યક બને છે.

#### (น) พเทพ (Authority)

આગમ વિશ્વસનીય સાધનના શબ્દ દ્વારા ઉદ્દભવતું જ્ઞાન છે. તે શબ્દ પ્રમાણુ પણ કહેવાય છે. આપ્તજન વિશ્વાસપાત્ર સાધન છે, કારણ કે તે તત્ત્વને યથાર્થ રીતે જાણે છે અને તે રીતે જ વર્ણવે છે. આવી વ્યક્તિ અસત્ય બાેલતી નથી. તેનું વિધાન હંમેશાં સત્ય જ હાેય છે. તેથી તે પ્રમાણ છે. તેના શબ્દ-વચન પ્રમાણુ તરીકે આળખાય છે. આપ્ત પ્રમાણુ સામાન્ય કે લોકિક હાેય, જેમકે પિતાનું અથવા તેા અલોકિક હાેય જેમકે સર્વજ્ઞનું. સાધારણ વ્યક્તિ લોકિક આપ્તજન છે, જ્યારે લોકાત્તર કે અલોકિક આપ્તજન તીર્થ કર વગેરે વિશિષ્ટ પુરુષ જ હાેય છે.

આમ, જૈનદ્દષ્ટિએ પ્રમાણના પ્રત્યક્ષ અને પરાક્ષ એવા દિવિધ પ્રકારો અને તેના પણ પેટાપ્રકારોનું વર્ણન આપણે ઉપર કરેલ છે. અનુયોગદાર સૂત્ર, ભગવતીસત્રમાં પ્રત્યક્ષ, અનુમાન, ઉપમાન અને આગમ એમ ચાર પ્રમાણેાને ઉલ્લેખ જોવા મળે છે; જ્યારે પ્રમાણમીમાંસા પ્રત્યક્ષ-પરાક્ષ એવા બે પ્રકારોના પ્રમાણની ચર્ચા કરે છે. નંદીસત્રમાં પણ આ બે પ્રમાણેાને ઉલ્લેખ છે. સ્થાનાંગસૂત્રમાં ઉપરાકત ૩ પ્રમાણેાનો તેમજ પ્રત્યક્ષ-પરાક્ષ એમ બે પ્રમાણેાના ઉલ્લેખ જોવા મળે છે. જૈનાચાર્યોનો મુખ્ય ઝોક પ્રમાણદ્ધ પ્રત્યે છે અને તત્ત્વાર્થસત્ર વગેરેમાં પણ તેના જ સ્વીકાર થયો છે. જૈન ચિંતકા સ્વતંત્ર રીતે પ્રમાણ-સર્ચા કરે છે પરંતુ તત્ત્વા-મૂળતત્ત્વા અને યથાર્થ જ્ઞાનનાં સાધના (પ્રમાણો) વચ્ચે નિશ્વિત ભેદ જૈન સૂત્રમાં જોવા મળતે વથાર્થ જ્ઞાનનાં સાધના (પ્રમાણો) વચ્ચે નિશ્વિત ભેદ જૈન સૂત્રમાં જોવા મળતે વથાર્થ જ્ઞાનનાં સાધના (પ્રમાણો) વચ્ચે નિશ્વિત ભેદ જૈન સૂત્રમાં જોવા મળતે વથાર્થ જ્ઞાનનાં સાધના પ્રમાણનું સંપૂર્ણ અકચ દર્શાવે છે. ''ગ્રાન પાંચ પ્રકારનું છે, જેમકે, મતિ, બ્રુત, અવધિ, મન:પર્યાય અને કેવળ. આ સર્વ પ્રકારો પ્રમાણે છે.'' (૧-૯-૧૦).

#### પ્રકરણ ૪

# જૈન જ્ઞાનમીમાંસા

#### (Jaina Epistemology)

#### ૧. પ્રાસ્તાવિક

ગ્રાનમીમાંસા સ પૂર્ણ પણું ગ્રાનની આસપાસ કેન્દ્રિત વ્યવસ્થિત ચિંતનના અભ્યાસ છે. ગ્રાન ગ્રાતા અને ગ્રેય (ગ્રાનના પદાર્થ)ની અપેક્ષા રાખે છે અને તેથી ગ્રાતા ગ્રેયને કેવી રીતે જાણું છે તેના વિચાર કરીએ ત્યારે ગ્રાનનાં સાધનાની વિચારણા પણ આવસ્યક બની રહે છે. ભારતીય ગ્રાનમીમાંસામાં ગ્રાનનાં સાધના, પ્રમાણા અને ગ્રાનના પદાર્થો પ્રમેયા કહેવાય છે. ગોતમના ન્યાયસૂત્રમાં પ્રમેય અને પ્રમાણની સર્વ પ્રથમ વ્યવસ્થિત વિચારણા જોવા મળે છે. ત્યારબાદ ગ્રાનના અભ્યાસ ગ્રાનના પદાર્થાના અભ્યાસથી ક્રમશ: અલગ-સ્વતંત્ર થતાં શુદ્ધ તર્કશાસ્ત્ર અને ગ્રાન મીમાંસા પરના સ્વતંત્ર ગ્રંથા પ્રાપ્ત થાય છે. આ પહેલાં આપણે જૈન દર્શનનાં પ્રમાણા અંગે જોઈ ગયા છીએ.

ત્રાન વિચારો–પદાર્થી, અન્ય માનવાે અને પોતાની જાત અંગેના વિચારોનું અનેલું છે. આ સર્વ પ્રકારના વિચારા ત્રાતા દ્વારા વ્યવસ્થિત થાય અને તેનામાં અંતરીકૃત-એકરૂપ થાય ત્યારે જ જ્ઞાન બને છે. આ સર્વ વિચારોને સમાન મૂલ્ય અને યથાર્થતા નથી. આપણે કેટલાક વિચારોને સાચા અને કેટલાક વિચારોને ખાેટા કહીએ છીએ. સાચાં (યથાર્થ) જ્ઞાન અને ખાેટાં (અયથાર્થ) જ્ઞાન વચ્ચેના આવા ભેદની સભાનતા જ્ઞાનના ઉદ્દભવ અને અન્વેષણ માટે પૂર્વાપેક્ષિત છે.

## ે**ર. જૈન જ્ઞાનમીમાંસાના વિકાસના તબમ્રા**એા (Stages of the Development of Jaina Epistemology)

આગમ જ્ઞાનમીમાંસા અત્યંત પ્રાચીન છે અને સંભવત: મહાવીર પૂર્વના કાળમાં તેનેા ઉદ્દભવ થયેા છે. મહાવીરે પાર્શ્વ પરંપરામાંથી ત્રાનયોજના સ્વીકારી હેાવાનું માની શકાય. પાર્શ્વ પરંપરાના સાધુ કેશિકકુમાર પંચવિધ ત્રાનની વાત સ્વમુખે કરે છે અને આ જ પાંચ જ્ઞાનપ્રકારો મહાવીર-પરંપરામાં પણ પ્રચલિત થાય છે. આગમ સહિત્યમાં પણ પંચજ્ઞાનચર્ચા દષ્ટિગોચર થાય છે. શ્વેતાંબર-દિગંબર બંને પરંપરાએોમાં પણ પંચજ્ઞાન-વ્યવસ્થા સમાન રીતે જોવા મળે છે.

#### જૈન જ્ઞાનમીમાં સા

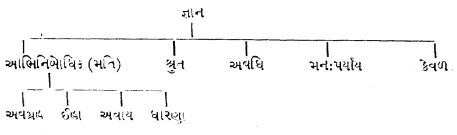
આ રીતે પંચવિધનાનને. ખ્યાલ અત્યંત પ્રાચીન છે. આ પાંચ પ્રકારા આ પ્રમાણે છે :

(૧) આભિનિબોધિક જ્ઞાન, (૨) ઝુત જ્ઞાન, (૩) અવધિ જ્ઞાન, (૪) મન:-પર્યાય જ્ઞાન, અને (૫) કેવળ જ્ઞાન.

પંડિત દલસુખભાઈ માલવણિયા\* આગમામાં−ત્તાન ચર્ચાના વિકાસના ત્રણુ તળક્કાઓ−ભૂમિકાએ। દર્શાવે છે. આ રીતે જૈન ત્તાનમીમાંસાના ત્તાનનાં નીચે મુજબના ભિન્ન ભિન્ન વર્ગાંકરણા જોવા મળે છે :

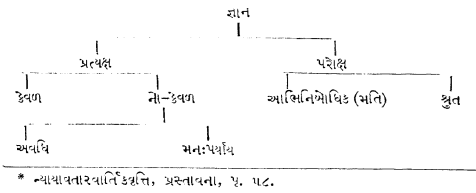
#### ૧. પંચગ્રાન

પ્રથમ તબક્કામાં જ્ઞાનના પાંચ પ્રકારો અને તેના પેઠા પ્રકારો નીચે: મુજળનાં છે :



#### ર. પ્રત્યક્ષ-પરાક્ષ જ્ઞાન

ઉત્ક્રાંતિના ખીજા તળક્કામાં જ્ઞાનના બે વ્યાપક પ્રકારા નીચે મુજબના છે : ૧. પ્રત્યક્ષ અને ૨. પરાક્ષ. આ બંને પ્રકારાના ભિન્ન ભિન્ન પેઠા પ્રકારા છે. સ્થાનાંગસૂત્ર જ્ઞાનની આ યોજના નીચે મુજબ વ્યક્ત કરે છે :



ઉમાસ્વાતિ તત્ત્વાર્થસ્ત્રમાં સર્વપ્રથમ જ્ઞાનને પાંચ પ્રકારોમાં પૃથકકૃત કરી ત્યારબાદ તેમને પ્રત્યક્ષ–પરાક્ષ પ્રકારોમાં સમાવિષ્ટ કરે છે. આમ તે પણુ આ તબક્કાથી પ્રભાવિત હેાવાનું જણાય છે. આ દ્વિતીય તબક્કો તાત્ત્વિક ચિંતનથી પ્રભાવિત છે અને તેમાં શુદ્ધ જૈન દર્ષિની છાપ પણુ છે. તર્કશાસ્ત્રના આધારે જ્ઞાનમીમાંસાની ચર્ચા કરનાર જૈન તર્કશાસ્ત્રીએા સામાન્ય રીતે જ્ઞાનનું આ દ્વિધિ વર્ગાકરણ સ્વીકારે છે.

#### ૩. સમન્વયાત્મક તળકો



નંદીસૂત્ર જ્ઞાનના આ તળકડાને નીચે પ્રમાણે વ્યક્ત કરે છે:

ઇન્દ્રિયજન્ય જ્ઞાનને પ્રત્યક્ષ તરીકે માનનાર અન્ય ભારતીય દર્શનાથી પ્રભાવિત ચઈને જૈન તાર્કિકા લોકિક પ્રત્યક્ષના નામે આ મતના સ્વીકાર કરે છે. દ્વિતીય તબક્કામાં માત્ર પરાક્ષ જ્ઞાનમાં સમાવિષ્ટ ઇન્દ્રિયજન્ય મતિજ્ઞાન તૃતીય તબક્કામાં પ્રત્યક્ષ તેમજ પરાક્ષ બંને પ્રકારામાં સ્થાંન પામે છે. આ તબક્કાના સાર નીચે અુજબ રજૂ કરી શકાય:

#### જૈન જ્ઞાનમીમાંલા

૧ અવધિ, મન:પર્યાય અને કેવળ જ્ઞાન વાસ્તવમાં પ્રત્યક્ષ છે.

૨ ગ્રુત જ્ઞાન હંમેશાં પરાક્ષ છે.

૩ ઇન્દ્રિયો દ્વારા ઉદ્દભવેલ મતિ જ્ઞાન વાસ્તવમાં પરોક્ષ છે, પરંતુ વ્યાવહારિક હેતુઓ અર્થે પ્રત્યક્ષ તરીકે માનવામાં આવે છે.

૪ મન દારા ઉદ્ભવેલ મતિ જ્ઞાન હંમેશાં પરાક્ષ છે.

#### જ્ઞાનનું સ્વરૂપ

જે આત્મા છે તે જાણે છે. જે જાણે છે તે આત્મા છે (આચારાંગ સૂત્ર, પ-પ-૧૬૬). આત્મા અને અનાત્મામાં અત્યંતાભાવ છે. આત્મા કદીપણ અનાત્મા બનતા નથી અને અનાત્મા કદી આત્મા બનતા નથી (ભગવતીસત્ર, ૨૫-૪). આત્મા પણ દ્રવ્ય છે, અનાત્મા પણ દ્રવ્ય છે. બંને અનંતગુણ અને પર્યાયના અવિચ્છિન્ન સમુદાય છે. (ઉત્તરાપ્યયન સત્ર, ૨૮-૬) સામાન્ય ગુણુથી બંને અભિન્ન છે, પરંતુ વિશિષ્ટ ગુણુથી બંને લિન્ન છે. (તે વિશિષ્ટ ગુણુ) ચેતના છે જેમાં ચેતના છે તે આતમા છે અને જેમાં ચેતના નથી તે અનાત્મા છે.

આત્મા પ્રમેયત્વ વગેરે સામાન્ય ગુણુની દબ્ટિથી ચિત્-સ્વરૂપ નથી પરંતુ તે ચેતનાની દષ્ટિએ ચિત્સ્વરૂપ છે. એટલા માટે જ આત્મા જ્ઞાનથી ભિન્ન નથી અને અભિન્ન પણ નથી, પરંતુ ભિન્નાભિન્ન છે (ભિન્ન પણ છે અને અભિન્ન પણ છે) એમ કહેવામાં આવે છે. જ્ઞાન આત્મા જ છે. એટલા માટે તે આત્માથી અભિન્ન છે. જ્ઞાન ગુણુ છે, આત્મા ગુણી છે-જ્ઞાન સરીખા અનેક ગુણુનો સમૂહ છે. એટલા માટે તે આત્માથી ભિન્ન પણ છે. આત્મા જાણે છે અને જ્ઞાન જાણવાનું સાધન છે. કર્તા અને કરણ(સાધન)ની દષ્ટિએ પણ જ્ઞાન અને આત્મા ભિન્ન છે.

ટ્રંકમાં, આત્મા જ્ઞાનમય છે અને જ્ઞાન આત્માનું સ્વરૂપ છે.

ત્રાન અને ત્રેય બંને સ્વતંત્ર છે. દ્રવ્ય, ગુણુ અને પર્યાય ત્રેય છે. ત્રેયની સ્વતંત્ર સત્તા છે અને તે મૂર્ત અને અમૂર્ત બંને છે. ત્રાન આત્માના ગુણુ છે આત્મા સાધન વિના પણ જાણી શકે છે અને આવરણની સ્થિતિ અનુસાર સાધનાના માધ્યમથી પણ જાણે છે. ન તાે ત્રેય દ્વારા જ્ઞાન ઉત્પન્ન થાય છે કે ન તાે જ્ઞાન દ્વારા ત્રેય. જ્ઞાન જાણે કે ન જાણે તાે પણુ પદાર્થ સ્વયં અસ્તિત્વમાન છે. જો તે આપણા જ્ઞાનની નીપજ હાેય તાે તેની અસત્તામાં તેને જાણવાના આપણા પ્રયાસ જ કેવી રાતે હોય? આપણે અદ્રષ્ટ વસ્તુની કઠપના જ ન કરી શકીએ. પદાર્થ ન્રાનનાે વિષય બને કે ન બને તાેપણ આપશું જ્ઞાન આપણા આત્મામાં સ્થિત છે. જો આપશું જ્ઞાન પદાર્થની નીપજ હાેય તાે તે પદાર્થના જ ગુણ બને. આપણી સાથે તેનું તાદાત્મ્ય શક્ય બને નહીં

ત્રાન અને ગ્રેયમાં વિષય-વિષયા-ભાવ સંબંધ છે. જૈનદષ્ટિ અનુસાર, ત્રાન પદાર્થમાં પ્રવેશતું નથી; પદાર્થ જ્ઞાનમાં પ્રવેશતા નથી. બંનેના પરસ્પર પ્રવેશ થતા નથી. ત્રાન પદાર્થાકાર નથી. તે પદાર્થથી ઉત્પન્ન થતું નથી. તે વસ્તુરૂપ પણ નથી. ત્રાન અને ગ્રેયમાં સંપૂર્ણ અભેદ નથી. ત્રાતા (પ્રમાતા) ત્રાન-સ્વભાવ હાય છે એટલે તે વિષયા છે. પદાર્થ ગ્રેય-સ્વભાવ હાય છે એટલે તે વિષય છે. બંને સ્વતંત્ર છે.એકનું અસ્તિત્વ અન્યથી ભિન્ન છે. પદાર્થ જ્ઞાનસ્વરૂપ નથી, ત્રાન ગ્રેય સ્વરૂપ નથી તાપણ જ્ઞાનમાં પદાર્થને જાણવાની અને પદાર્થમાં જ્ઞાન દ્વારા ત્રાત થવાની ક્ષમતા છે. જ્ઞાતાના જ્ઞાયક-પર્યાય અને પદાર્થના ગ્રેય-પર્યાયના સામર્થ્ય દ્વારા બંને સંબંધિત થાય છે.

વાસ્તવમાં બ્યારે આપણુ પદાર્થને જાણીએ છીએ ત્યારે જ્ઞાન ઉત્પન્ન થતું નથી, પરંતુ તે તેના પ્રયોગ છે, અજમાયશ છે. જ્ઞાન કે જાણવાની ક્ષમતા આપણુમાં વિકસિત હેાય છે. પરંતુ જ્ઞાનની આવત દશામાં આપણુ પદાર્થને માધ્યમ વિના જાણી શકતા નથી. આપણી શારીરિક ઇન્દ્રિય અને મન અચેતન છે. જ્યારે ઇન્દ્રિય અને મન દ્વારા પદાર્થના સંબંધ કે સામીપ્ય ઉદ્દભવે છે ત્યારે તેઓ આપણા જ્ઞાનને પ્રવત કરે છે અને ગ્રેય જ્ઞાત બને છે; અથવા તા જ્યારે આપણા પાતાના સંસ્કાર કોઈ પદાર્થને જાણવા માટે જ્ઞાનને પ્રેરે છે ત્યારે તે જ્ઞાત બને છે. આ જ્ઞાનના ઉદ્દભવ નથી પરંતુ પ્રવત્તિ છે. દા. ત., દુશ્મનને જોઈને બંદુક ચલાવવાની ઇચ્છા થતાં તે ચલાવીએ તા અહીં શક્તિના ઉદ્દભવ નથી, પરંતુ તેના પ્રયાગ છે અજમાયશ છે. આ જ પ્રમાણે, વિષય સામે ઉપસ્થિત થાય ત્યારે જ્ઞાન તેને પ્રહ્ણ કરી લે છે. આ પ્રવત્તિ માત્ર છે. જ્ઞાનની જેટલી ક્ષમતા હોય તે અનુસાર જ તે જાણવામાં સધળ થાય છે.

ઇન્દ્રિય અને મન જાણવાનાં બે સાધનાે છે. આપણું જ્ઞાન ઇન્દ્રિય અને મનના માધ્યમ દ્વારા જ જ્ઞેયને જાણું છે. ઇન્દ્રયોની શક્તિ સીમિત છે. તેઓ પોતપોતાના વિષયોના સંબંધ મન સાથે સ્થાપિત કરીને જ જાણી શકે છે. એટલા માટે જ એક સમયમાં એક પદાર્થના એક જ પર્યાય (રૂપ) જાણી શકાય છે. એટલા માટે જ્ઞાનને ગ્રેયાકાર માનવાની પણ આવશ્યકતા નથી. ઉપરાક્ત મર્યાદા આવત–જ્ઞાન માટે છે, અનાવત જ્ઞાન માટે નથી. અનાવત જ્ઞાન દ્વારા એકી સાથે સર્વ પદાર્થી જાણી શકાય છે. વિષયોનો સ્થૂળ રૂપ કે વર્તમાન પર્યાયનું જ્ઞાન આપણુને ઇન્દ્રિયો દ્વારા મળે છે, જ્યારે તેમના સક્ષ્મ રૂપ કે ભૂન અને ભાવિ પર્યાયોની જાણુકારી મન દ્વારા મળે છે. ઇન્દ્રિયોમાં કલ્પના, સંકલન અને નિષ્કર્ષનું જ્ઞાન હોતું નથી. મન બે કે વધારે વિચારાના સંયોજન દ્વારા કલ્પના કરી શકે છે. તે અનેક અનુભવાના સંયોજન કરી શકે છે અને તેમના પરથી નિષ્કર્ષ તારવી શકે છે એટલા માટે જ જ્ઞાન વિષય દ્વારા ઉત્પન્ન થાય છે અથવા તેના આકારનું જ હોય છે એમ માનવું સાચું નથી. ઇન્દ્રિયનું જ્ઞાન બાહ્ય વિષય દ્વારા પ્રાપ્ત થાય છે, જ્યારે મનનું જ્ઞાન બાહ્ય વિષય દ્વારા અને બાહ્ય વિષય વિના પણ પ્રાપ્ત થાય છે. ઇન્દ્રિય દ્વારા પ્રાપ્ત જ્ઞાનનો વિસ્તાર મન દ્વારા થાય છે.

જ્યારે આપણું પ્રયોજન–હેતુ ગ્રેયને જાણવાના જ હાેય છે ત્યારે પદાર્થ ગ્રેય હેાય છે અને ગ્રાન ઉપયાગ (ચેતના) હાેય છે અને જ્યારે આપણી ચેતના પ્રાપ્ત વિચારની આલાેચનામાં સંલગ્ન થાય છે ત્યારે પદાર્થ ગ્રેય હાેતા નથી. તે સમયે પહેલાંનું ગ્રાન જ ગ્રેય બની જાય છે અને જ્યારે જાણવાની પ્રવૃત્તિ થતી નથી ત્યારે આપણી ચેતના પુન: ગ્રાન બની જાય છે–ગ્રેય પ્રતિ ઉદાસીન બનીને પાતાનામાં જ રત થાય છે.

ઇન્દ્રિય અને મન દારા ગ્રેયને જાણુવાની આત્માની ક્ષમતાને મતિ અને શ્રુત કહેવાય છે; ઇન્દ્રિય અને મનના માધ્યમ વિના જ કેવળ મૂર્ત ગ્રેયને જાણુવાની આત્માની ક્ષમતાને અવધિ અને મન:પર્યાય કહેવાય છે અને મૂર્ત તેમજ અમૂર્ત સર્વેને જાણુવાની આત્માની ક્ષમતા (અથવા જ્ઞાનની ક્ષમતાના પૂર્ણ વિકાસ) કેવલ કહેવાય છે. આત્માનું આત્મત્વ એ જ છે કે તે કદીય જ્ઞાનશક્તિ શ્રન્ય થતા નથી.

જૈન દષ્ટિ અનુસાર, જ્ઞાનની ઇયત્તા(પ્રમાણુ)નું નિયામક તત્ત્વ તેના આવરણુ--વિલય દ્વારા ઉત્પન્ન થતી આત્મિક ક્ષમતા-યોગ્યતા છે. જ્ઞાનશક્તિના પૂર્ણવિકાસ થતાં જાણવાના પ્રયાસ કરવા પડતા નથી, જ્ઞાન સતત પ્રવૃત્ત રહે છે; જ્યારે જ્ઞાન-શક્તિની અપૂર્ણ વિકાસ દશામાં જાણવાના પ્રયત્ન કર્યા વિના જાણી શકાતું નથી એટલે અલો જાણવાની ક્ષમતા અને જાણવાની પ્રવૃત્તિ એમ બે અલગ અલગ બની જાય છે.

જૈન દષ્ટિએ જ્ઞાન સ્વપ્રકાશ છે અર્થાત્ જ્ઞાન પોતે પોતાને જાણે છે. આ મતના સમર્થન માટે નીચે મુજબની દલીલાે કરવામાં આવે છે.

a. 1

- (૧) 'હું ઘડાને જાણું છું' એવી પ્રતીતિમાં 'હું' એ કર્તા અને 'ઘડાને'એ કર્મ નું જેવી રીતે જ્ઞાન હોય છે તેવી જ રીતે 'જાણું છું' એ જ્ઞપ્તિક્રિયાનું અર્થાત્ ગ્રાનનું પણ જ્ઞાન હોય છે.
- (૨) જે જ્ઞાન પાતે અજ્ઞાત હોય તે પદાર્થનું જ્ઞાન કરાવી શકે નહીં અને જ્ઞાનનું જ્ઞાન અન્ય જ્ઞાન દારા થાય છે એમ માનીએ તાે અનવસ્થા દાષ થાય છે.
- (3) જ્ઞાન પોતે જ્યારે પોતાના વિષય બને છે ત્યારે તે પોતાને જ્ઞાનરૂપે જાણુ છે. જ્ઞાન ત્રેય બનવાથી જ્ઞાન મટી જતું નથી. જ્ઞાન ત્રેય બને તેમાં કાઈ દોષ નથી. તે બાહ્ય પદાર્થની અપેક્ષાએ જ્ઞાન છે અને ∰પોતાની અપેક્ષાએ ત્રેય છે. દા. ત., જ્ઞાતાનું જ્યારે જ્ઞાન થાય છે ત્યારે તે પણ જ્ઞેય બને છે પરંતુ ત્રેય બનવાથી તે જ્ઞાતા મટી જતા નથી. તે જ્ઞાતા રૂપે જ જ્ઞેય બને છે.
- (૪) સામાન્ય રીતે એક જ ક્રિયામાં કર્તા અને કર્મ એક હોતાં નથી પરંતુ અહીં એક જ ગ્રાનક્રિયામાં કર્તા અને કર્મ બંને એક જ છે-ગ્રાન જ છે. આમ છતાં, આ અનુભવસિદ્ધ હાેવાથી ઉપરાક્ત નિયમથી બાધિત થતું નથી. દા. ત., જેવી રીતે દીપક ઘડાને પ્રકાશિત કરે છે અને પાતાને પણ પ્રકાશિત કરે છે તેવી રીતે ગ્રાન પણ ઘડા વગેરે બાહ્ય પદાર્થીને પ્રકાશિત કરે છે અને પાતાને પણ પ્રકાશિત કરે છે.

(૫) નીચે જણાવેલાં અનુમાના પણ 'જ્ઞાન પાતે પાતાને જાણે છે' એ પુરવાર કરે છે.

૧. ગ્રાન પોતે પોતાને જાણતું અન્યને પ્રકાશિત કરે છે, કારણ કે તે પ્રકાશક છે. જે જે પ્રકાશક હોય છે તે તે પોતાને પ્રકાશિત કરે છે અને સાથે સાથે અન્યને પણ પ્રકાશિત કરે છે, દા. ત., દીપક.

ર. જ્ઞાન પોતે પોતાને પ્રકાશિત કરે છે, કારણ કે તે બાહ્ય પદાર્થનું પ્રકાશક છે. જે પાતે પાતને પ્રકાશિત કરતું નથી તે બાહ્ય પદાર્થને પણ પ્રકાશિત કરતું નથી, દા.ત., ઘડાે.

3. જ્ઞાન પોતાના ઝ્રાન માટે પોતાના સજાતીય અન્ય જ્ઞાનની અપેક્ષા રાખતું નથી, કારણુ કે તે વસ્તુ છે, જે જે વસ્તુ છે તે પોતાના જ્ઞાન માટે પોતાના સજા-તીયની અપેક્ષા રાખતી નથી, જેમ કે ઘડેા. અર્થાત્ ઘડાને જાણવા માટે અન્ય ઘડાની આવશ્યક્તા નથી, તેવી જ રીતે જ્ઞાનને જાણવા માટે અન્ય જ્ઞાનની આવશ્યકતા નથી.

૪. જ્ઞાનનું પ્રામાણ્ય (Validity of Knowledge)

સમ્યગ્ ગ્રાન જ પ્રમાણ છે. કયું ગ્રાન સમ્યક છે અને કયું મિથ્યા <sup>જ્ર</sup> ગ્રાનને જે કારણસર પ્રમાણ કહી શકાય એ પ્રામાણ્ય શું છે <sup>જૂ</sup> બીજા શબ્દોમાં ગ્રાનના પ્રામાણ્યનું સ્વરૂપ કેવી રીતે મિશ્રિત કરી શકાય <sup>જૂ</sup> ગ્રાનના પ્રામાણ્યની કસાેટી શી છે <sup>જૂ</sup>

## कीन ज्ञानभीभांसा

પ્રમાણમીમાંસા અનુસાર, ગ્રાનના પ્રામાણ્યના નિશ્ચય કાં તો સ્વતઃ અથવા તો પરતઃ કરી શકાય. (પ્રામાण્યનિશ્ચિય स्वतः परतो वा ৷-૧-૧-૮) કેટલાક કિસ્સામાં ગ્રાનનું પ્રામાણ્ય સ્વતઃ નિશ્ચિત થાય છે. દા.ત., કાેઈ વ્યક્તિ પાતાની હથેળી હમે શાં જુએ છે, તે તેનાથી અત્યંત પરિચિત છે. તે વ્યક્તિના હથેળીવિષયક ગ્રાનના પ્રામાણ્યના નિશ્ચય માટે અન્ય કાેઈ બાહ્ય વસ્તુની આવશ્યકતા નથી. અહીં પ્રામાણ્ય સ્વતઃ ઉત્પન્ન થાય છે અને ગ્રાન થાય છે. પ્રામાણ્યની ઉત્પત્તિ અને ગ્રપ્તિ બંને સ્વતઃ છે. હથેળાને જોતાવે જ તે વ્યક્તિ નિશ્ચય કરે છે કે તે મારી હથેળી છે. એક બીજું ઉદાહરણ લઈએ. કાેઈ એક વ્યક્તિને તરસ લાગી છે. તે તૃષા છીપાવવા પાણી પીએ છે અને તેની તૃષા તરન જ છીપાઈ જાય છે. તૃષા છીપાતાં તે સમજે છે કે તેણે પાણી જ પીધું છે. તે પાણી હતું કે નહીં તેના નિશ્ચય માટે તેને અન્ય વસ્તુની સહાય લેવી પડતી નથી. આ ગ્રાનનું સ્વતઃ પ્રામાણ્ય કહેવાય છે. સાંખ્યદર્શન પણ સ્વતઃ પ્રામાણ્યવાદી છે.

ંકટલાક કિસ્સાએામાં જ્ઞાનનું પ્રામાણ્ય પરત: નિશ્ચિત થાય છે. અર્થાત્ જ્ઞાનના પ્રામણ્યતે৷ નિશ્વય**ંભાહા સામગ્રો દારા થાય છે. દા.ત., કાે**ઈ એારડામાંથી આવતાે પ્રકાશ ⊀ીપકને∖ કે મણિુિના પ્રકાશ છે તેનાે નિર્ણુય કરવા માટે અન્ય સાધનાની આવસ્યકતા રહે છે. દીપકના પ્રકાશ, તેલ વગેરે જોઈને આ અંગે નિર્ણય કરી શકાય છે કે મારું **ન્દીપક**વિષયક જ્ઞાન સત્ય છે અને મણુવિષયક જ્ઞાન અસત્ય. દીપકવિષયક જ્ઞાનના પ્રામાણ્યનાે નિશ્વય થાય છે, અને મણિ−વિષયક જ્ઞાનના અપ્રામાણ્યનાે. આ નિર્ણ્ય માટે દીપક, તેલ વગેરે બાહ્ય સામગ્રીના આધાર લેવા પડે છે. અહીં પુનરાવર્તિત અનુભવ દ્વારા દઢ ન બનેલ હાેય તેવું પદાર્થનું પ્રથમ પ્રત્યક્ષ જ્ઞાન તેના જ તત્પશ્રાત્ પ્રત્યક્ષ દ્વારા પ્રમાણિત થાય છે. પ્રત્યક્ષ અહીં પદાર્થ સાથેની તેની અનુરૂપતા દ્વારા નિશ્ચિત થાય છે. એક ખીજું ઉદાહરણુ લઈએ. કાેઈક સ્થળે સફેદ ઢગલાે પડચો છે અને આપણને તે સાકરના ઢગ લાગે છે. આપણે તેમાંથી તે ઊઠાવીને માંમાં મૂકીએ છીએ અને આપહું મેાં ગળ્યું બને છે. તરત જ આપણે નિર્ણય પર આવીએ છીએ કે તે સાકરના ઢ<sup>ં</sup>ગલાે છે. અહીં આ નિર્ણુય માટે પદાર્થના પરિણામની પ્ર**ીક્ષા કર**વી પડે છે. વ્યાવહારિક પરિણામના જ્ઞાન દ્વારા તેના પ્રામણ્યના-નિર્ણય અહીં થાય છે. આમ, અહીં નિર્ણુય સ્વત: નથી અને તેથી આ પ્રામાષ્ય-નિશ્ચય સ્વત: નહીં પરંતુ પરત: છે. આ એ લક્ષીક્ત પ્રસ્થાપિત કરે છે કે ગ્રાનનું પ્રામાણ્ય અન્ય સાધનાે દ્વારા નર્ક્કા થાય છે. આ પરન: પ્રામાણ્ય કહેવાય છે. ન્યાયદર્શન પણ પરતઃ પ્રામાણ્યવાદી છે. તેના મતે, જ્ઞાનના પ્રામાણ્ય અને અપ્રામાણ્યની કસોટી બાહ્ય પદાર્થ છે.

જૈન દર્શન સ્વત: પ્રામાણ્યવાદ તેમજ પરત: પ્રામાણ્યવાદ એ બંનેનું ભિન્ન ભિન્ન દષ્ટિએ સર્મથન કરે છે. અભ્યાસ વગેરેમાંના નિશ્ચય સ્વત: પ્રામાણ્યવાદના સાક્ષી છે, જ્યારે અન્ય આધાર પર થતાં પ્રામાણ્ય–નિશ્ચય પરત: પ્રામાણ્યવાદના સમર્થક છે. સાંખ્યદર્શન પ્રામાણ્ય અને અપ્રામાણ્ય બંનેને સ્વત: માને છે અમુક ત્રાન પ્રમાણુભૂત છે અને અમુક ત્રાન અપ્રમાણુમૂત છે એ બંનેને નિર્ણય સ્વત: થાય છે. ન્યાયદર્શનની માન્યતા આનાથી તદ્દન વિપરીત છે. ન્યાયદર્શન પ્રામાણ્ય તેમજ અપ્રામાણ્ય બંનેને પરત: માને છે. મીમાંસાદર્શન ત્રાનના પ્રામાણ્યને સ્વત: અને ત્રાનના અપ્રામાણ્યને પરત: માને છે. તેના મતે, ત્રાન પ્રમાણરૂપ જ ઉત્પન્ન થાય છે. તેમાંનું અપ્રામાણ્ય બાહ્ય દોષને લીધે ઉત્પન્ન થાય છે. જૈન દર્શન આ ત્રણુથી ભિન્ન સિદ્ધાંતની સ્થાપના કરે છે અને દર્શાવે છે કે પ્રામાણ્ય–નિશ્ચય માટે સ્વત: પ્રામાણ્યવાદ અને પરત: પ્રામાણ્યવાદ બંનેની આવશ્યક્તા છે.

#### ५. ६श<sup>९</sup>न व्यने ज्ञान (Perception and Knowledge)

જૈન તત્ત્વગ્ના દર્શન અને ગ્રાન વચ્ચે ભેદ પાડે છે. આગમામાં ગ્રાનને માટે 'જાણઈ' (ज्ञानाति) અર્થાત્ 'જાણે છે'ના અને દર્શન માટે 'પાસઈ' (गरबात) અર્થાત્ 'જીએ છે' ના શબ્દપ્રયોગ કરવામાં આવ્યા છે. દર્શન અને ગ્રાનપ્રાપ્તિ-પ્રક્રિયામાંના નિર્વિકલ્પક અને સવિકલ્પક પાસાંને અનુક્રમે વ્યક્ત કરે છે. દર્શન ગ્રાનનું પ્રારંભિક કદમ છે.

ઇન્દ્રિય-પદાર્થ સંબંધ સર્વપ્રથમ ચેતનાનું ઉદ્દીપન ડરે છે અને આ રીતે ગ્રાનપ્રક્રિયાના પ્રારંભ કરે છે. ચેતના(ઉપયોગ)ની સર્વપ્રથમ ભૂમિકા દર્શન છે અને તેમાં કેવળ સત્તાનું ભાન થાય છે. આ તબક્કામાં પદાર્થની ઉપસ્થિતિ(હાજરી)ની પરિચિતતા-સભાનતા માત્ર હોય છે. પદાર્થ અંગે અહીં માત્ર અસ્પષ્ટ અને ઝાંખા ખ્યાલ જ હોય છે. પદાર્થ અંગેની વિગતાનું પ્રત્યક્ષીકરણ અહીં થતું નથી અને તેથી પદાર્થ અમુક વર્ગ કે જૂથ સાથે સંલગ્ન કરવાના પ્રશ્ન જ ઉપસ્થિત થતા નથી. જૈન પરિભાષામાં આ પ્રથમ તબક્કો દર્શન તરીકે એાળખાય છે અને તેમાં ગ્રાન તેની સામગ્રી તરીકે માત્ર સત્તા(અસ્તિત્વ)ને સમાવિષ્ટ કરે છે. દર્શન (પદાર્થની સભાનતા-પરિચય) માત્ર સત્તા(અસ્તિત્વ)નું સંવેદન છે. ત્યારબાદ ક્રમશ: ચેતના (ઉપયોગ) વિશેષગ્રાહી બનતી જાય છે. આમ પહેલાં, દર્શન થાય છે અને પછી ગ્રાન થાય છે. ખીજા તબક્કામાં આપણને વર્ગ કે જૂથ સાથે સંલગ્ન તરીકે પ્રાપ્ત થતું પદાર્થનું સંવેદન ગ્રાન છે. આ બીજા તબક્કામાં પદાર્થના વર્ગ અને લક્ષણ અંગેની વિગતાનું પ્રત્યક્ષીકરણ થાય છે અને પદાર્થ અંગે સ્પષ્ટ અને

## જૈન જ્ઞાનમીમાંસા

નિશ્ચિત ખ્યાલ પ્રાપ્ત થાય છે. દર્શન નિરાકાર–નિર્ધિકલ્પક છે, જ્યારે જ્ઞાન સાકાર સવિકલ્પક છે.

સર્વે જૈન તત્ત્વન્ના સામાન્ય રીતે આ બેદ સ્વીકારે છે. પરંતુ એક કે અન્ય પાસા પરના ભાર સમાન મૂળભ્રુત સ્થિતિની ભિન્ન બિન્ન અભિવ્યક્તિઓને અવકાશ આપે છે જે નોચેના કેટલાક તત્ત્વન્નાના અભિવ્યક્તિઓથા સ્પષ્ટ થાય છે.

#### ૧. વીરસેન

આચાર્ય વીરસેનના મતે, બાહ્ય પદાર્થાના સામાન્ય તેમજ વિશિષ્ટ ગ્રહ્યુાનું ગ્રહ્યુ (સમજ) જ્ઞાન છે, જ્યારે આ અંગેનું આત્માનું ગ્રહ્યુ દર્શન છે. જ્યારે આત્મા અંતર્મુ ખ થાય છે અને આંતરનિરીક્ષણ કરે છે ત્યારે તે સ્વયંને 'જાણું છે' અને તે 'દર્શન' તરીકે નિર્દેશે છે. આથી દર્શન 'અંતર્મુ ખ' છે, જ્યારે જ્ઞાન 'બર્દ્યિ પ' છે. અહીં સામાન્ય ગ્રણોના ગ્રહ્યુ અને વિશિષ્ટ ગ્રણોની સમજની પરિભાષામાંના સરળ ભેદ સ્વીકારવામાં આવતા નથી, કારણ કે વિશિષ્ટ વિના સામાન્ય અને સામાન્ય વિના વિશિષ્ટ અંગે વિચારવું તાર્કિક રીતે શક્ય નથી. સામાન્યવિલેણી વિશિષ્ટતા મિથ્યા છે, જ્યારે વિશિષ્ટતાવિલેણું સામાન્ય અશક્યના છે.\*

#### ર પ્રદાદેવ

લસ્તદેવ ઉપરાક્ત મંતવ્યનું સમર્થન કરે છે. જ્ઞાન અને દર્શનના તર્કદલ્ટિ અને સિદ્ધાંતદ્દ એમ બે દલ્ટિથી વિચાર કરી શકાય. દર્શનને સામાન્ય-પ્રહણ માનવું તર્કદલ્ટિથી ઉપયુક્ત છે. સિદ્ધાંતદષ્ટિ કે આગમદષ્ટિથી આત્માના સાચા ઉપયોગ દર્શન છે અને બાહ્ય પદાર્થનું ગ્રહણ દર્શન છે. વ્યવહાર દલ્ટિથી જ્ઞાન અને દર્શન છે અને બાહ્ય પદાર્થનું ગ્રહણ દર્શન છે. વ્યવહાર દલ્ટિથી જ્ઞાન સાન અને દર્શન છે. પરંતુ નિશ્વય દષ્ટિથી જ્ઞાન અને દર્શન અહિન્ન છે. આત્મા જ્ઞાન અને દર્શન બંનેના આશ્રય છે. આત્માની દષ્ટિએ, જ્ઞાન અને દર્શનમાં કાંઈ બેદ નથી. સામાન્ય અને વિશિષ્ટને આધારે પાડેલ દર્શન અને જ્ઞાનના બેદ જૈનેતરાની સમજૂતી માટે છે.

શ્રી નથમલજી ઠાટિયા બ્રહ્નદેવની સ્થિતિ નીચે મુજબ સ્પષ્ટપણું દર્શાવે છે, ''જેવી રીતે અમિ પ્રજવળે છે અને પ્રકાશે છે તેવી રીતે આત્માં જાણું છે તેમજ આંતરનિરીક્ષણ કરે છે. એક જ ચેતના તેના પદાર્થના ભેદનાં સંદર્ભમાં દર્શન તેમજ ત્રાન કહેવાય છે. જ્યારે તે આત્માના આંતરનિરીક્ષણમાં રત થાય છે ત્યારે

<sup>\*</sup> ષટ્રખંડાગમ પર ધવલ ટીકા, ૧.૧.૪.

તે 'દર્શન' કહેવાય છે. જ્યારે તે અનાત્માને જાણવામાં તલ્લીન હોય છે ત્યારે તે જ્ઞાન કહેવાય છે. જો દર્શન અને જ્ઞાનને સંપૂર્ણ પણે સામાન્ય અને વિશિષ્ટની સમજ સાથે સંબંધિત માનવામાં આવે તેા જ્ઞાન તેની યથાર્થતા ગુમાવે.''\*

#### ૩. નેમિચંદ્ર

નેમિચંદ્રને ઉપરાક્ત ભેદ સ્વીકાર્ય નથી. તેમના મતે, દર્શન પદાર્થીનાં વિશિષ્ટ લક્ષણે જાણ્યા સિવાય તેમનાં સામાન્ય લક્ષણે!ના પરિચય માત્ર છે, જ્યારે શાન પદાર્થી અંગેની વિગતાની પ્રાપ્તિ છે.

#### ૪. વાદિદેવસુરિ

વાદિદેવસૂરિ દર્શનના બે તબક્કાઓના નિર્દેશ કરે છે. પ્રથમ તબક્કામાં ચેતના સમક્ષ રજૂ થતા પદાર્થના પરિચય માત્ર છે. બીજા તબક્કામાં પદાર્થનાં સામાન્ય લક્ષણેાનું દર્શન છે અને આને અવગ્રહ તરીકે નિર્દેશી શકાય અને તે જ્ઞાનના પ્રથમ તબક્કો બની રહે છે. જ્ઞાન સ્વયં જ્ઞાનના પદાર્થાના વધારે વ્યવસ્થિત પૃથક્કરણમાં અને ખૂટતી કડીઓ પ્રસ્થાપિત કરવામાં સમાવિષ્ટ થાય છે. આ રીતે વાદિદેવસૂરિ જ્ઞાનપ્રાપ્તિની પ્રક્રિયાને ત્રણ તબક્કાઓમાં પૃથકકૃત કરે છે. અલબત્ત, તે દર્શન અને જ્ઞાનના સામાન્ય માળખામાં જ તેને સમાવિષ્ટ કરે છે.

#### પ. હેમચંદ્રાચાર્ય

શ્રી હેમચંદ્રાચાર્ય લિન્ન રીતે જ્ઞાનના બે તબક્કાએા વચ્ચે જીવંત સંબંધ વ્યક્ત કરે છે. તેમના મતે, દર્શન જ્ઞાનમાં રૂપાંતર પામે છે. દર્શન જ્ઞાનની કાચી સામગ્રી છે અને મન તેના પર કાર્યરત થાય છે તેથી તે જ્ઞાન માટે સાધનરૂપ છે. જ્ઞાન શબ્દ પદાર્થના વિશિષ્ટ ગુણેાની સમજ સૂચવે છે. તેમના મતે, દર્શનની વ્યાખ્યા આપણા પદાર્થના એવા જ્ઞાન તરીકે કરી શકાય કે જે વિશિષ્ટ ગુણેાના ખ્યાલ કરતું ન હાેય. બીજા શબ્દોમાં, દર્શન વિશિષ્ટ ગુણેા વિનાનું પદાર્થનું જ્ઞાન છે. જ્ઞાન દર્શનથી તદ્દન અસંબંધિત અને સંપૂર્ણ રીતે નવું એવું કંઈ નથી. સામાન્ય ગુણેાને સામાન્ય ગુણેા તરીકે સમજીએ ત્યારે આપણી પાસે દર્શન છે; જ્યારે વિશિષ્ટ ગુણેાને સિમાન્ય ગુણે તરીકે સમજીએ ત્યારે આપણી પાસે દર્શન છે; જ્યારે મૂર્ત સ્વરૂપ માત્ર છે.

\* Studies in Jaina Philosophy, p. 73.

કાળની દષ્ટિએ, દર્શન અને જ્ઞાન વચ્ચે સંબંધ (Temporal Relation between Perception and Knowledge)

કાળની દર્ષ્ટિએ, દર્શન અને ત્રાન વચ્ચેના સંબંધ અંગે સુત્રાનુસાર નીચે સુજ્યની સ્થિતિ છે :

બંને એકા સાથે ઉદ્દબવી શકે નહીં. આનું કારણ એ છે કે માનવમનમાં બે ચેતનમય પ્રવૃત્તિઓ એકો સાથે ઉદ્દબવી શકે નહીં. અપૂર્ણ માનવીના સંબંધમાં, દર્શન અને ત્રાનના ઉદ્દબવ અંગે કાેઈ વિવાદ નથી, પરંતુ કેવળત્તાનીમાં તેમના ઉદ્દબવ અંગે નીચેના ત્રણ જુદા જુદા મતાે પ્રવર્તે છે.

- ૧. દર્શન અને જ્ઞાન એકીસાથે ઉદ્દભવે છે.
- ર. દર્શન અને જ્ઞાન ક્રમિક રીતે ઉદ્ભવે છે.
- ૩. દર્શન અને ત્રાન વચ્ચે સંપૂર્ણ તાદાત્મ્ય છે⊸ત્રાન અને દર્શનમાં અભેદ છે–બંને એક છે.

**૧. દશ<sup>c</sup>ન અને ગ્રાનના સમકાડીનવા** (Simultaneity of Perception and Knowledge) :

આ આગમની રિથતિ છે. આગમના આ મતના સમર્થનમાં મુખ્ય દલીલ એ છે કે કેવળજ્ઞાનીમાં દર્શનાવરણીય કર્મ અને જ્ઞાનાવરણીય કર્મ એ બંને એકીસાથે નાશ પામે છે અને તેથી દર્શન અને જ્ઞાન બંને એકીસાથે હોવાં જોઈએ. ઉમાસ્વાતિ, કુંદકુંદાચાર્ય, પુજ્યપાદ, અકલંક અને વિદ્યાનંદી આ મંતવ્યના સ્વીકાર કરે છે. સૂર્યમાં ગરમી અને પ્રકાશ એકીસાથે ઉદ્દભવે છે તેવી જ રીતે કેવળીમાં દર્શન અને જ્ઞાન એક જ સમયે કાર્યરત થાય છે.

२. ६शीन अने इं।नने। इभिङ ઉद्दलव (Successive Occurrence of Perception and Knowledge):

બીજો મત પ્રથમ વિરુદ્ધ તાર્કિક દલીલ રજૂ કરે છે. ''જો પૂર્ણુ દર્શન અને પૂર્ણુ જ્ઞાન એકી સાથે ઉદ્દબવતાં હોય, તે પછી કર્મનાં બે અલગ આવરણે –દર્શના-વરણીય અને જ્ઞાનાવરણીય સ્વીકારવાના શે અર્થ છે ? આ મત એકી સાથે બે બાબતા પ્રહણ કરવાની મનાવૈજ્ઞાનિક અશક્યતા પણ દર્શાવે છે. દર્શન અને જ્ઞાન એક પછી એક ઉદ્દભવે છે એવા મતના સ્વીકાર દ્વારા ઉપરોક્ત મુશ્કેલીઓ નિવારી શકાય. જ્ઞાનાવરણીય કર્મ અને દર્શનાવરણીય કર્મ બંનેના ક્ષય એકીસાથે થવાથી પૂર્ણ દર્શન અને પૂર્ણ જ્ઞાન બંને લબ્ધિરૂપે એકીસાથે પ્રાપ્ત થાય છે પરંતુ તેમના ઉપયોગ તેા ક્રમથી જ થાય છે. આ મત સામાન્ય આગેકૂચ-પ્રગતિ (ગ્રાનમાં કે નૈતિક જીવનમાં) માટેના ખ્યાલ આપે છે. પુરાગામી તબક્કાને અનુગામી તબક્કો અનિવાર્ય રીતે પાર કરી જાય છે-ઓળંગી જાય છે. ગ્રાનની દષ્ટિએ ગ્રાનના અનુગામી વિકસિત તબક્કો પુરાગામી તબક્કો પૂર્ણ થયાનું સૂચવે છે. નૈતિક દષ્ટિએ (કર્મનાં આવરણાની ભાષામાં વિશિષ્ટ રીતે) પ્રગતિ એક પછી એક આવરણાની નાબૂદી સૂચવે છે, અને જ્યારે અંતમાં સર્વ આવરણા નાશ પામે છે ત્યારે પૂર્ણતા પ્રાપ્ત થાય છે. જિનભદ્ર આ આ મતના હિમાયતી છે.

ર, તાદાત્મ્ય તરીકે દર્શન અને જ્ઞાન (Perception and Knowledge as Identical):

ત્રીજા મત મુજબ, કેવળત્રાનીમાં ઇન્દ્રિયો અને મન કાંઈ ઉપયોગી હેતુઓ સિદ્ધ કરતા નથી. આને અર્થ એ છે કે દર્શન માટે ક્રોઈ સ્વતંત્ર શક્તિ નથી. આ પરથી એ સ્પષ્ટ થાય છે કે જો કેવળત્રાનીના સંદર્ભમાં આપણે દર્શન અને ત્રાનના વિચાર કરીએ તો તે આ બે વચ્ચેના તાદાત્મ્ય(અકચ)ની પરિ-ભાષામાં જ કરી શકાય. આ મંતવ્ય એ સ્પષ્ટપણે દર્શાવે છે કે દર્શન અને ત્રાન વચ્ચેના બેદ મન:પર્યાય ગ્રાનની કક્ષા પર્ય તે જ છે, કેવળત્રાન સંબંધમાં નથી. સિદ્ધેન આ મંતવ્યની હિમાયત કરે છે.

મંતગ્ય ૧ અને ૩ વચ્ચે કાેઈ ખાસ બેદ નથી. બંને મંતબ્યો બીજા મતની ટીકા કરે છે. બે ચેતનમય પ્રવૃત્તિઓ એકી સાથે ઉદ્દભવી શકે નહીં એવા મત સ્વીકાર્ય છે અને મંતબ્ય ૨ અને ૩ આ દર્શાવે છે એ નોંધવું રસપ્રદ છે.

ક્રમસિદ્ધાંતમાં રહેલાં સત્ય પ્રતિ પણ દુર્લક્ષ કરી શકાય નહીં, કારણ કે તે સર્વત્રતા સ્વયં જે રીતે પૃથકકૃત કરવાના છે અને સમજવાની છે તે દર્શાવે છે. આમ છતાં, કેવળત્રાનીમાં ક્રમના સુદ્દો સ્વીકારવા સુશ્કેલ છે. ત્રીજા સિદ્ધાંતમાં વ્યક્ત થતા તાદાત્મ્યના ખ્યાલ સ્વીકાર્ય છે, કારણ કે કેવળત્રાનીમાં પૂર્ણ દર્શન અને પૂર્ણ જ્ઞાન એક્રીસાથે ઉત્પન્ન થતાં હોય તા જેને દર્શન જાણે છે તેનાથી સિદ્યને જ્ઞાન જોષ્ટે છે એમ માનવું પડે. તા પછી દર્શન અને ન્રાન બધાને પ્રહણ કરે છે એમ માની શકાય નહીં. પરિણામે તેની પૂર્ણતાને હાનિ પહેાંચે.

યશોવિજયજી ત્રણ સિદ્ધાંતામાં અંતર્ગત સત્યના અંશા નીચે મુજબ દર્શાવે છે, પ્રથમ મત આનુભવિક દર્ષિભે દુથી સાચા છે કારણ કે આનુભવિક દર્ષિભે દુ ભેદને સ્વીકારે છે; બીજો મત વિશ્લેષક દર્ષિભિ દુને આધારે યોગ્ય છે, કારણ કે તે કારણ અને પરિણામ વચ્ચે સીમાંકન કરે છે; જ્યારે ત્રીજો મત સ<sup>ં</sup>શ્લેષક દષ્ટિબિંદુના આધારે સાચા છે, કારણ કે તે ભેદના નાશ કરીને અભેદ–ઐકચ સ્થાપવા મથે છે. તેથી ત્રણમાંથી કાેઈપણ વિધાન અયોગ્ય કહી શકાય નહીં.

**૬. જ્ઞાનના પ્રકારેા** (Kinds or Categories of Knorwledge) : પ'ચજ્ઞાન : આગમ સાહિત્યમાં જોવા મળતી જ્ઞાનસ બ'ધી માન્યતાઓ અતિપ્રાચીન છે. સંભવત: ભગવાન મહાવીર પહેલાંની આ માન્યતાઓ છે. આગમ સાહિત્યમાં પ'ચજ્ઞાનચર્ચા જોવા મળે છે. પાર્શ્વનાથ પર પરાના સાધુ કેશિકુમાર સ્વમુખે કહે છે : અમે શ્રમણ નિર્ગ્ર થ પાંચ પ્રકારના જ્ઞાનમાં માનીએ છીએ :

(૧) આભિનિબોધિક જ્ઞાન અથવા મતિજ્ઞાન, (૨) શ્રુતજ્ઞાન, (૩) અવધિજ્ઞાન, (૪) મનઃપર્યાયજ્ઞાન, અને (૫) કેવળજ્ઞાન. પાંચજ્ઞાનની માન્યતા શ્વેતાંમ્બર–દિગંબર બંને પરંપરાએોમાં પ્રાય: સમાન રીતે જોવા મળે છે. હવે આપણે આ પ્રત્યેક અંગે સવિસ્તર જોઈશું. આમાંથી પ્રથમ બે પરાક્ષ જ્ઞાન-પ્રકારો છે; જ્યારે આંતિમ ત્રણ પ્રત્યક્ષ જ્ઞાન-પ્રકારો છે અને તેમાંથી આંતિમ પ્રકાર પૂર્ણ-સકલ પ્રત્યક્ષ છે, જ્યારે બાકીના બે વિકલ–અપૂર્ણ પ્રત્યક્ષ છે.

(9) Hazur (Sensory Knowledge):

तत्वार्थसूत्र मतिज्ञाननी વ્યાખ્યા ''ઇન્દ્રિય અને મન દ્વારા ઉત્પન્ન થતા ज्ञान'' तरीકે આપે છે. (तदन्द्रियाकिन्द्रियाकिन्द्रियाकान्द्रयाकान्द्रम् । ૧.૧૪) ઇન્દ્રિય અને મન દ્વારા ઉત્પન્ન થતા છવ અને અજીવવિષયક ગ્રાન મતિज्ञान છે.

તત્વાર્થભાષ્ય મતિજ્ઞાનના બે પેટાપ્રકારા આપે છે : (૧) ઇન્દ્રિયજન્ય દ્વાન અને (૨) મનાજન્ય જ્ઞાન (૧.૧૪).

તત્ત્વાર્થસૂત્ર પરની ટીકામાં સિદ્ધસેનગણિ મતિન્નાનના ત્રણ પેટાપ્રકારા આપે છે: (૧) ઇન્દ્રિજન્ય (૨) અનિન્દ્રિયજન્ય (મનાજન્ય) અને (૩) ઇન્દ્રિય–અનિન્દ્રિય-જન્ય (૧.૧૪).

(૧) ઇન્દ્રિયજન્ય જ્ઞાન માત્ર ઇન્દ્રિયો દ્વારા ઉત્પન્ન થાય છે.

(ર) અનિન્દ્રિયજન્ય જ્ઞાન માત્ર મન દ્વારા ઉત્પન્ન થાય છે.

(૩) ઇન્દ્રિય−અનિન્દ્રિયજન્ય જ્ઞાન માટે ઇન્દ્રિય અને મન બંનેનેા સંયુક્ત ઃપ્રયાસ જરૂરી છે.

અવગ્રહ, ઈહા, અવાય અને ધારણા મતિત્રાનના વિવિધ તબક્કાએા છે. આ અંગેની વિગતા સાંવ્યવહારિક પ્રસક્ષ\* હેઠળ આ અગાઉ આપેલ છે અને તેયી તેનું પુનરાવર્તન અહીં આવશ્યક નથી.

🥗 જુએ। પ્રકરણ ૩, પૃ. ૯૯-૧૦૧.

## (२) अतज्ञान: (Scriptural or Verbal Knowledge):

કાઈ આપ્ત–વચન શ્રવણ્યી કે આપ્ત વાકચ–વાંચનથી થતુ જ્ઞાન શ્રુતજ્ઞાન છે. આ ગ્રાન આગમ જ્ઞાન કે શબ્દજ્ઞાન પણ કહેવાય છે. આપ્તજન દ્વારા પ્રણીત આગમ કે અન્ય શાસ્ત્રો દ્વારા મળતું જ્ઞાન શ્રુત જ્ઞાન છે. શ્રુતજ્ઞાન પરાક્ષ જ્ઞાનના એક પ્રકાર છે, કારણ કે આ જ્ઞાન પ્રત્યક્ષ રીતે નહીં પરંતુ પરાક્ષ રીતે–આગમા દ્વારા કે આત્મજનના વિશ્વસનીય શબ્દા દ્વારા–પ્રાપ્ત થાય છે. પરંપરાગત જેન પરિભાષા અને તેના સભાન ઉપયોગ શ્રુતજ્ઞાનની અનિવાર્ય આવશ્યકતાએા છે.

જૈન પર પરામાં શ્રુતત્રાનનાે મૂળ અર્થ 'આગમામાં સમાવિષ્ટ ત્રાન' એવાે. થતાે હતાે, પરંતુ સમય જતાં તેનાે અર્થ 'આગમાેનું ત્રાન' એવાે થયાે.

જૈન શ્રુત-સિદ્ધાંતનું વિશિષ્ટ લક્ષણ એ છે કે તે શ્રુતગ્ઞાન માટે મતિગ્ઞાન આવસ્યક માને છે. અલબત્ત, મતિગ્રાન માટે શ્રુતગ્રાન આવસ્યક નથી. શ્રુતગ્રાન થવા માટે શબ્દ શ્રવણ આવસ્યક છે, કારણ કે શાસ્ત્ર-આગમ શબ્દાત્મક છે. શબ્દ-શ્રવણ મતિની અંતર્ગત છે, કારણ કે તે શ્રવણના વિષય છે. જ્યારે શબ્દ સંભળાય છે ત્યારે તેના અર્થનું સ્મરણ થાય છે-તેનું શ્રુતગ્રાન થાય છે. શબ્દ શ્રવણરૂપ પ્રવૃત્તિ મતિગ્રાન છે. ત્યારબાદ ઉત્પન્ન થતુ ગ્રાન શ્રુતગ્રાન શય છે. શબ્દ શ્રવણરૂપ પ્રવૃત્તિ મતિગ્રાન છે. ત્યારબાદ ઉત્પન્ન થતુ ગ્રાન શ્રુતગ્રાન શે આથી મતિગ્રાન કારણ છે અને શ્રુતગ્રાન પરિણામ છે. મતિગ્રાનના અભાવમાં શ્રુતગ્રાન શક્ય નથી. પરંતુ મતિ-ગ્રન્ શ્રુતગ્રાન પૂર્વે હોવાથી મતિગ્રાન માટે શ્રુતગ્રાન આવસ્યક નથી. શ્રુતગ્રાનનું વાસ્તવિક કારણ શ્રુતગ્રાનાવરણના ક્ષ્યોપશમ છે. મતિગ્રાન તો તેનું બાહ્ય કારણ છે મતિગ્રાન થવા છતાં શ્રુતગ્રાનાવરણના ક્ષ્યોપશમ ન થાય તે શ્રુતગ્રાન થતું નથી. અન્યથા જે કાંઈ શાસ્ત્રવચન સાંભળે, તે સર્વેને શ્રુતગ્રાન થઈ જાય.

શબ્દ બ્રુતરાનના આધારસ્તંભ છે. હસ્તસંકેત વગેરે અન્ય સાધના દારા પણ્ આ રાન થાય છે. શબ્દોની જેમ તેમનું ગ્રહણ કાન દારા થતું નધી. તેમ છતાં તેમના દારા થતું જ્ઞાન બ્રુતરાન કહેવાય છે. સંકેત–સ્મરણની જરૂર રહે નહીં તેટલું બ્રુતગ્રાન સ્વાભાવિક બની જાય ત્યારે તે મતિરાનમાં સમાવિષ્ટ થઈ જાય છે. બ્રુતગ્રાન માટે ચિંતન અને સંકેતસ્મરણ અત્યંત આવશ્યક છે. અભ્યાસકાળ દરમિયાન આવું ન હેાતાં આ ગ્રાન બ્રુતિગ્રાન બને છે.

જીવમાત્રમાં આેછામાં આેછાં મતિજ્ઞાન અને બ્રુતિજ્ઞાન એમ બે પ્રકારનાં જ્ઞાન હેાય છે. આ દષ્ટિએ એમ કહેવામાં આવે છે કે જ્યાં મતિજ્ઞાન છે ત્યાં બ્રુતજ્ઞાન છે અને જ્યાં બ્રુતજ્ઞાન છે ત્યાં મતિજ્ઞાન પણ છે. આ ખંને જ્ઞાન જીવમાં

#### જૈન જ્ઞાનમીમાં સા

ક્રોઈને કોઈ પ્રમાણમાં હર સમયે હેાય છે. ક્રોઇ વિશિષ્ટ ગ્રાનની દષ્ટિથી નહીં, પરંતુ જીવની દષ્ટિએ, મતિ અને શ્રુતગ્રાન સહચારી છે.

#### શ્રુતજ્ઞાનના પ્રકારા :

શ્રુતત્તાનના બે પ્રકારો છે: ૧ અંગબાહ્ય, અને ૨. અંગપ્રવિષ્ટ. અંગબાહ્યના અનેક પ્રકારો (કાલિક, ઉત્કાલિક વગેરે) છે. જ્યારે અંગપ્રવિષ્ટના ૧૨ પ્રકારો છે જે અંગ કહેવાય છે. સાક્ષાત તીર્થ કર દ્વારા પ્રકાશિત અને ગણધરો દારા સત્રબદ્ધ હેાય તે અંગપ્રવિષ્ટ છે. ત્યારબાદ આચાર્યો જનહિતાર્થે અંગપ્રવિષ્ટ પ્રંથોને આધારે જુદા જુદા વિષયો પર પ્રંથો લખે છે. આ પ્રંથો અંગબાહ્ય ત્રાનની અંતર્ગત છે. તાત્પર્ય એ છે કે અંગપ્રવિષ્ટ ગ્રંથોના રચયિતા ગણધર સ્વયં છે, જ્યારે અંગબાહ્ય પ્રંથના રચયિતા આ પરંપરાના જ અન્ય આચાર્યો છે. શ્રુત વાસ્તવમાં જ્ઞાનાત્મક છે. પરંતુ શાસ્ત્રોને પણ શ્રુત કહેવાય છે, કારણ કે તે જ્ઞાનાત્પતિના સાધન છે.

આવશ્યક નિર્સુક્તિ મુજબ, જેટલા અક્ષરા છે અને તેના જેટલાં જુદાં જુદાં સંયોજના છે તેટલા જ શ્રુતજ્ઞાનના ભેદ છે. તેથી તેના સર્વ ભેદાની ગણના શકચ નથી. શ્રુતજ્ઞાનના ૧૪ મુખ્ય ભેદા છે ૧. અક્ષર, ૨. સંજ્ઞી, ૩. સમ્યક, ૪. સાદિક, ૫. સપર્યવસિત, ૬. ગમિત, અને ૭. અંગપ્રવિષ્ટ એ સાત અને તેના વિરાધી સાત, જેમ કે ૮. અનક્ષર, ૯. અસંજ્ઞી, ૧૦. મિથ્યા, ૧૧. અનાદિક, ૧૨. અપર્યવસિત, ૧૩. અગમિત, અને ૧૪. અંગબાહ્ય.

નંદીસૂત્રમાં આનું સવિસ્તર વર્ણન જોવા મળે છે.

(૧) અક્ષરના ત્રણ ભેદો છે. સંત્રાક્ષર, વ્યંજનાક્ષર અને લબ્ધ્યક્ષર. પ્રથમ <mark>બે</mark> દ્રવ્યશ્રુત છે, જ્યારે ત્રીજું ભાવશ્રુત છે. ઉધરસ ખાવી, ઊંચા શ્વાસ લેવા વગેરે અનક્ષર શ્રુત છે.

(૨) દીર્ધકાલિકી, હેતુપદેશિકી અને દષ્ટિવાદોપદેશિકી એ સંજ્ઞ્યુતના ત્રણુ ભેદો છે. વર્તમાન, ભ્રુત અને ભવિષ્ય એમ ત્રિકાળવિષયક વિચાર દીર્ધકાલિકી સંજ્ઞા છે. કેવળ વર્તમાનની દષ્ટિએ હિત–અહિતના વિચાર હેતુપદેશિકી સંજ્ઞા છે. સમ્યક્ ઝુતના જ્ઞાનને લીધે, હિત–અહિતનું જ્ઞાન દષ્ટિવાદોપદેશિકી સંજ્ઞા છે. આ સંજ્ઞાઓ ધારણ કરનાર સંજ્ઞી કહેવાય છે. આ સંજ્ઞાઓ ધારણ ન કરનાર અસંજ્ઞી કહેવાય છે.

(૩) સમ્યક ઝ્રેત આચારાંગ સૂત્રકૃતાંગ વગેરે જૈન મૂળ ગ્રંથાને નિર્દેશે છે, જ્યારે∶ વેદ અને પુરાણે∣ જેવા જૈનેતર ગ્રંથા મિથ્યા ઝુત છે.

(૪) સાદિક શ્રુત એ છે જેને પ્રારંભ છે, અને જેને કાેઈ આદિ (પ્રારંભ) નથી તે અનાદિક શ્રુત છે. દ્રવ્યરૂપે શ્રુત અનાદિક છે અને પર્યાયરૂપે સાદિક છે. (૫) સપર્યવસિતઝ્રુત એ છે કે જેને અંત હોય છે, અને અપર્યવસિત ઝ્રુત એ જે કે જેને અંત હોતા નથી. અહીં દ્રવ્ય અને પર્યાયની દષ્ટિના ઉપયોગ કરવાના છે.

(૬) જેના સમાન પાઠ ઉપલબ્ધ હાેય તે ગામિક છે અને અગમિક અસદશાક્ષરા-લાપક હાેય છે.

(૭) અંગપ્રલિષ્ટ અને અંગબાહ્ય અંગે આપણે ઉપર જોઇ ગયા છીએ.

(3) **અવ**ધિજ્ઞાન (Clairvoyance) :

અવધિ એટલે સીમા. અવધિજ્ઞાન ઇન્દ્રિય કે મનની સહાય વિના આત્મા દ્વારા 'ઉત્પન્ન થતું પ્રત્યક્ષ જ્ઞાન છે. તેના વિષય માત્ર રૂપી પદાર્થ અર્થાત્ પુદ્દગલ છે, 'પાંચ અરૂપી દ્રવ્યો (આત્મા, ધર્મ, અધર્મ, દિક્ષ, ડાળ) નહીં. આ તેની સીમા---મર્યાદા છે. અવધિજ્ઞાન આત્મા દ્વારા ઉત્પન્ન થાય છે તેથી પ્રત્યક્ષ જ્ઞાન છે પરંતુ ઉપરાેક્ત વિષયની સીમા-મર્યાદા-ને લીધે તે અપૂર્ણ છે અને તેથી વિકલ પ્રત્યક્ષ છે, સકલ પ્રત્યક્ષ નથી.

અવધિજ્ઞાન માટેની ભિન્ન ભિન્ન માનવીની શક્તિઓમાં તકાવતા છે. કર્મ--બધ પ્રત્યક્ષ જ્ઞાન માટેની માનવીની શક્તિની મર્યાદા માટે જવાબદાર છે અને આ કર્મ-બધો સર્વ માનવામાં એકી સાથે દૂર થતા નથી. આમ માનવા તેમના પાતાનાં કર્મો દ્વારા તેમના પર લદાયેલ મર્યાદાએ સફળ રીતે પાર કરવાના વિભિન્ન તબક્કાએામાં હોય છે અને તેથી તેમની શક્તિઓમાં પણ વ્યાપક પ્રમાણમાં તકાવતા જોવા મળે છે. અવધિજ્ઞાનની સૂક્ષ્મતમ શક્તિ અલ્પતમ શક્ય દિક રાકતાં પદાર્થોનું પ્રત્યક્ષીકરણ કરવાની અને સૂક્ષ્મતમ શક્તિ અલ્પતમ શક્ય દિક રાકતાં પદાર્થોનું પ્રત્યક્ષીકરણ કરવાની અને સૂક્ષ્મતિસૂક્ષ્મ કાળ-બિંદુના અર્થ સમજવાની માનવીની શક્તિ સૂચ્યવે છે. ગુણાત્મક દષ્ટિએ, શ્રેષ્ઠ અવધિજ્ઞાન અનંત દિક-બિંદુઓ રાકતા પદાર્થોનું પ્રત્યક્ષીકરણ અને અનંત સમય-ચક્રો(ભૂત તેમજ ભવિષ્યના)ના સમજ છે. કાળ-સમજવૃદ્ધિ સાથે દિક-સમજમાં પણ વૃદ્ધિ થાય છે. પરંતુ આથી વિપરીત થતું નથી. અવધિજ્ઞાનના શ્રેષ્ઠ પ્રકારમાં અનંત સંખ્યાના પર્યાયોનું જ્ઞાન થાય છે, 'પરંતુ સર્વે પર્યાયોનું નહીં. સર્વે જીવા (માત્ર માનવવ્યક્તિઓ જ નહીં) ભિન્ન ભિન્ન પ્રમાણમાં અવધિજ્ઞાન માટેની શક્તિ ધરાવે છે.

#### અવધિજ્ઞાનના પ્રકારા ઃ

અવધિજ્ઞાનના ત્રણ પ્રકારો છે : (૧) દેશાવધિ, (૨) પરમાવધિ અને (૩) સર્વાવધિ. ંપ્રથમ પ્રકારનાે વિસ્તાર દિક−કાળની પરિસ્થિતિએા દ્વારા મર્યાદિત થાય છે, જ્યારે ખીજ્તે પ્રકાર આ રીતે મર્યાદિત થતા નથી. સર્વાવધિ વિશ્વન સર્વે રૂપી દ્રવ્યોના ઇન્દ્રિયાતીત પાસ નું પ્રત્યક્ષ છે.

# અવધિજ્ઞાનના અધિકારીના પ્રકારા:

અવધિત્રાનના અધિકારીઓના બે પ્રકારો છે (૧) **ભવપ્રત્યયી** અને (૨) ગુષ્ક્રપ્રત્યથી. ભવપ્રત્યય અવધિત્રાન દેવ અને નારકને થાય છે, જ્યારે ગુણુપ્રત્યય અવધિત્રાન માનવી કે તિર્ય ચને થાય છે. દેવ અને નારકને જન્મતાંવે ત જ અવધિત્રાન પ્રાપ્ત થાય છે. આ માટે તેમને વત, નિયમ વગેરેનું પાલન કરવું પડતુ નથી. તેના ભવ જ એવા છે કે જન્મતાંની સાથે સાથે જ તેમને અવધિત્રાન પ્રાપ્ત થાય છે. મનુષ્યો અને અન્ય પ્રાણીઓ માટે આમ નથી. વ્યક્તિના પ્રયત્ન દ્વારા કર્મોના ક્ષયોપશમ થતાં જ અવધિત્રાન ઉદ્દભવે છે. દેવ અને નારકની જેમ મનુષ્ય વગેરે માટે આ ત્રાન જન્મસિદ્ધ નથી, પરંતુ વત, નિયમ વગેરે ગુણાના પાલનથી પ્રાપ્ત કરી શકાય છે. તેથી તેને ગુણુ પ્રત્યય અથવા ક્ષાયોપશમિક કહે છે.

ગુણુ પ્રત્યય અવધિના છ પ્રકારા છે:

(૧) અનુગામી, (૨) અનનુગામી, (૩) વર્ધ માન, (૪) હીયમાન, (૫) અવસ્થિત, અને (૬) અનવસ્થિત.

(૧) **અનુગામી :** જે અવધિરાન એક સ્થાનને છેાડીને અન્ય સ્થાને જતા. રહેવા છતાં પણ નષ્ટ થતું નથી, પરંતુ સાથે સાથે જાય છે તે અનુગામી છે.

(૨) અનનુગામી : ઉત્પત્તિસ્થાનનાે ત્યાગ કરતાં જે અવધિશાન નાશ પામે તે અનનુગામી છે.

(૩) **વર્ધ માન :** જે અવધિશાન ઉત્પત્તિ–સમયથી ક્રમશઃ વૃદ્ધિ પામતું જાય તે વર્ષમાન છે. આ વૃદ્ધિ ક્ષેત્ર, શુદ્ધિ વગેરે કાેઈપણ દષ્ટિએ શકચ છે.

(૪) **હીયમાન :** જે અવધિરાન સમય વ્યતીત થતાં તેની તીવ્રતામાં ઘટતુ જાય તે હીયમાન છે.

(૫) અવસ્થિત : જે અવધિજ્ઞાનમાં તેનાં ઉત્પત્તિ−સમયથી વર્દ્ધિ−કમી ન થાય પરંતુ જન્માંતર સમયે કે કેવળજ્ઞાન થતાં નષ્ટ થાય તે અવસ્થિત છે.

(૬) <mark>અનવારેચત : જે</mark> અવધિંગ્રાન કાેઈવાર વૃદ્ધિ પામે અને કાેઈવાર. કમી થાય તે અનવસ્થિત છે. (४) **พค: นนในสุเค** (Telepathy) :

મન:પર્યાયરાપન એટલે મનના (પદાર્થીના નહીં) પર્યાયોનું જ્ઞાન.

જૈન દષ્ટિએ, મન વિશિષ્ટ ભૌતિક દ્રવ્ય છે. તેના પર્યાયો વિચારક્રિયાઓમાં પરિહ્યમતી વિલિન્ન પરિવર્ત ન−સ્થિતિએા છે. આપણી પ્રત્યેક વિચાર-સ્થિતિ (અવસ્થા) મનના વિશિષ્ટ પર્યાય છે. જેવી રીતે આપણી વિચાર-.સ્થતિમાં પરિવર્તન થાય છે તેવી રીતે મન પણ પરિવર્તન પામે છે. આ રીતે આપણી પ્રત્યેક વિચાર-સ્થિતિ આપણા મનના વિભિન્ન પર્યાયોમાં પ્રતિભિંભિત થાય છે. બીજા શબ્દોમાં, વિચાર-સ્થિતિ મનના વિશિષ્ટ પર્યાય જ છે. જ્યારે વ્યક્તિ કાઈ વિષયના વિચાર કરે છે ત્યારે તેના મનનું વિવિધ પર્યાયેોમાં પરિવર્તન થાય છે. ઇન્દ્રિય અને મનના સાધન વિના, અન્યના મનનાં પર્યાયોનું પ્રત્યક્ષ જ્ઞાન (direct apprehension) જૈન તત્ત્વજ્ઞાનમાં **`મનઃપર્ચાય**દ્રાન કહેવાય છે. મન:પર્યાયજ્ઞાનસુક્ત વ્યક્તિ આપણી વિચાર– સ્થિતિએ। પ્રત્યક્ષ રીતે જાણી શકે છે. વિચાર–સ્થિતિએાનું આ જ્ઞાન મન જે -સામગ્રીનું બનેલું છે તે સામગ્રીના પર્યાયોનું સીધું પ્રત્યક્ષ છે, તેમાં ઇન્દ્રિય અને મનનાં સાધનાની આવસ્યકતા નથી. મન:પર્યાયજ્ઞાનથી અન્ય મનમાં વિચારાતી વસ્તુનું રાન થતું નથી પરંતુ વિચાર કરવાના સમયે ઉદ્દભવતી મનની આકૃત્તિએા (પર્યાયે))ના સાક્ષાત્કાર થાય છે. જેમ આપણે પુસ્તક વગેરેમાં આંકેત લિપિને પ્રત્યક્ષ જોઈએ છીએ તેવી રીતે મન:પર્યાયત્રાન્યુક્ત વ્યક્તિ મનેાદ્રવ્ય (મનરૂપી પરિણમેલાં પુદ્દગલેા)ની વિશિષ્ટ આકૃતિઓને પ્રત્યક્ષ જુએ છે. આ આકૃત્તિઓના સાક્ષાત્કાર એ જ મનઃપર્યાય જ્ઞાનની સાક્ષાત ક્રિયા છે ને આ સાક્ષાત્કારથી અન્ય વ્યક્તિ તે વ્સમયે જે વાત વિચારતી હેાય તે તે જાણી શકે છે. આ જ્ઞાન આત્મા દ્વારા થાય છે, મન દારા નહીં. મન તાે માત્ર વિષય છે, ગ્રાતા સાક્ષાત આત્મા છે.

## ખન:પર્યાયજ્ઞાનના ઉદ્દભવ માટેની આવશ્યકતાએા :

ન દીસત્ર માનવીમાં મન:પર્યાયરાનના ઉદ્દભવ માટે નીચેની આવશ્યક્તાએ। નિર્દેશે છે :

(૧) માનવવ્યક્તિઓમાં ઇન્દ્રિયેા સંપૂર્ણ પણે વિકસિત હેાવી જોઈએ અને તેમનું વ્યક્તિત્વ સંપૂર્ણ રીતે વિકસિત હેાવું જોઈએ અર્થાત્ તેએા 'પ**ર્યાપ્ત'** હેાવાં જોઈએ.



(૨) તેમનામાં સમ્યગ્ દષ્ટિ હેાવી જોઈએ અને પરિણામે તેએા રાગદેષથી પર હેાવા જોઈએ.

(૩) તેમનામાં આત્મનિયંત્રણ હેાવું જોઈએ અને તેમનામાં અસાધારણ શક્તિએા હેાવી જોઈએ.

## મન:પર્ચાય જ્ઞાનનાે વિષય :

મન:પર્યાયત્રાનના વિષયસ બંધી સર્વસંગતિ પ્રવર્તતી નથી. ઉમાસ્વાતિના મતે, મન:પર્યાયત્રાનમાં સામી વ્યક્તિના મનના માધ્યમ વિના જ તે મન દ્વારા ત્રાન પદાર્થોનું જ સીધે સીધું પ્રત્યક્ષ ત્રાન થાય છે. સામી વ્યક્તિના મનમાં થતાં પરિવર્તનો તે મન દ્વારા ત્રાત પદાર્થને પ્રત્યક્ષ કરવામાં બાધક બનતા નથી. જિતલા રના મતે, મનેાદ્રવ્યની સ્થિતિએાનું પ્રત્યક્ષ દ્વાન થાય છે પરંતુ તેમની વસ્તુનિષ્ઠ સામગ્રી માત્ર પરાક્ષ રીતે પ્રત્યક્ષ દ્વાન થાય છે પરંતુ તેમની વસ્તુનિષ્ઠ સામગ્રી માત્ર પરાક્ષ રીતે પ્રત્યક્ષીકૃત થાય છે. આનું કારણ એ છે કે મનની સામગ્રીમાં રૂપી (ભીતિક) અને અરૂપી (અભીતિક) પદાર્થીના સમાવેશ થાય છે. મનની પરિવર્તન પામતી સ્થિતિઓના માધ્યમ વિના અન્યના વિચારોના ત્રાન અંગે વિચારવું બેહુદું છે. સને તેથી ''રૂપી'' તેમજ ''અરૂપી'' પદાર્થો માત્ર પરાક્ષ રીતે ત્રાત થાય છે એમ માનવું વધારે તર્કસંગત છે. પરંપરાગત જૈન મત મુજબ, મનની સ્થિતિઓ (પર્યાયો)નું પ્રત્યક્ષરીતે ત્રાન થાય છે. મન:પર્યાય એટલે મનના પદાર્થોનું ત્રાન એવા શબ્દના શાબ્દિક અર્થ અહીં લેવામાં આવે છે. અહીં મનનું ત્રાન મુખ્ય છે અને પદાર્થનું ત્રાન તેના ત્રાન પછીની વસ્તુ છે. મનના ત્રાનથી પદાર્થનું ત્ર'ન થાય છે, સીધું પદાર્થ–ત્રાન થતું નથી.

## મન:પર્યાય જ્ઞાનના પ્રકારા :

મનઃપર્યાયજ્ઞાનના બે પ્રકારા છે: (૧) ઋજુમતિ અને (૨) વિપુલમતિ. પ્રથમ પ્રકારની અપેક્ષાએ બીજો પ્રકાર માનવીની આપ્યાત્મિક ઉત્ક્રાંતિની ઉચ્ચતર કક્ષા વ્યક્ત કરે છે અને તેથી તે અધિક વિશુદ્ધ છે. પ્રથમ પ્રકારની અપેક્ષાએ બીજો પ્રકાર મનના સૂક્ષ્મતર પરિણામોને પણ જાણી શંકે છે. વળા, ઋજુમતિ ઉદ્દભવ બાદ નાશ પણુ પામે છે, જ્યારે વિપુલમતિ તેની અપેક્ષાએ વધારે સ્થિર છે અને કેવળજ્ઞાનપ્રાપ્તિપર્ય તે અવશ્ય ચાલુ રહે છે.

# અવધિજ્ઞાન અને મન:પર્યાય જ્ઞાન વચ્ચે તફાવત :

અવધિ અને મન:પર્યાય બંને ત્તાન રૂપી દ્રવ્યપર્ય ત સીમિત છે, અપૂર્ણું અર્થાત વિકલ પ્રત્યક્ષ છે. બે વચ્ચે શુદ્ધિ, ક્ષેત્ર, અધિકારી વ્યકિત અને વિષયના સંબંધમાં તક્ષવત છે. (૧) **શુદ્ધિ** : અવધિત્રાનની અપેક્ષાએ, મન:પર્યાય જ્ઞાન પોતાના વિષયને વધારે સ્પષ્ટ રીતે જાણી શકે છે અને તેથી અધિક વિશુદ્ધ છે. અવધિજ્ઞાનમાં ભૌતિક પદાર્થ (રૂપી દ્રવ્ય) અને મનનું પણ પ્રત્યક્ષ શક્ય છે. પરંતુ તે મન:પર્યાયજ્ઞાનના કિસ્સામાં છે તેટલું સ્પષ્ટ નથી. મન:પર્યાયજ્ઞાનનું પ્રત્યક્ષ વધારે સ્પષ્ટ છે અને અન્ય મના પણ વધારે સ્પષ્ટ રીતે જ્ઞાત થાય છે. મન:પર્યાયજ્ઞાન દ્વારા રૂપી દ્રવ્યના સંક્ષ્મ અંશ જાણી શકાય છે. મન:પર્યાયજ્ઞાનની વિશુદ્ધિ તેના વિષયની અધિકતા પર નહીં પરંતુ વિષયની સંક્ષ્મતા પર નિર્ભર છે.

(ર) **ક્ષેત્ર :** અવધિજ્ઞાનનું ક્ષેત્ર મન:પર્યાયજ્ઞાન કરતાં અ<sub>ત્</sub>યંત વ્યાપક છે –આંગળીના અસ ખ્યાતમા ભાગથી માંડીને સમગ્ર લાેકપર્ય ત છે; જ્યારે મન:-પર્યાયજ્ઞાનનું ક્ષેત્ર મનુષ્યલાેક પૂરતું જ સીમિત છે.

(૩) **અધિકારી વ્યક્તિ** : અવધિગ્રાન ચારે ગતિના સર્વ જીવ દેવ, નારક, મનુષ્ય, અને તિર્ય ચ−માટે શકચ છે, જ્યારે મન:પર્યાયગ્રાન માત્ર ચારિત્ર્યવાન મનુષ્ય માટે જ શકચ છે.

(૪) વિષય : અવધિત્તાનના વિષય સર્વ રૂપી દ્રવ્ય છે, (તેના સર્વ પર્યાયાે નહીં), જ્યારે મન:પર્યાયત્તાનના વિષય માત્ર મન છે જે રૂપી દ્રવ્યના અંનતમા ભાગ છે. અવધિ અને મન:પર્યાયત્તાન બંને વિકલ પ્રત્યક્ષ છે, સકલ પ્રત્યક્ષ નથી. બંને ત્રાન વચ્ચે કાંઈ એવા તફાવત નથી કે જેને આધારે બંને ત્રાન સ્વતંત્ર સિદ્ધ કરી શકાય. બંનેમાં એક જ ત્રાનની બે ભૂમિકાઓ છે.

(પ) કેવળગ્રાન : (Omniscience) :

તત્ત્વાર્થ સત્ર કેવળત્તાનની વ્યાખ્યા નીચે મુજબ આપે છે. કેવળત્તાન પરિપૂર્ણ, સમય, અસાધારણ, નિરપેક્ષ, વિશુદ્ધ, સર્વ-ભાવત્તાપક (સર્વબ્રાહી) છે અને લાેક, અલાેક અને અનંત પર્યાય તેના વિષય છે. તે સંપૂર્ણ-સકલ પ્રત્યક્ષ છે. જૈન દષ્ટિએ, ઇન્દ્રિયા અને મન 'ત્તાનનાં સાધનાે' કરતાં 'અંતરાયનાં સાધનાે' સવિશેષ છે અને તેથી કેવળત્રાનના તબક્કો દિફ-કાળનાં મૂળતત્ત્વાથી પર છે. આ રીતે, કેવળત્તાન એક સર્વા ગસ પૂર્ણ અનુસવ છે અને તેને દિફ-કાળઅનુભવની મર્યાદાએા લાગુ પડતી નથી. કેવળત્તાન માનવત્તાનવિકાસનું અંતિમ સાપાન છે અને તેમાં વાસ્તવિક્તા કે તત્ત્વના સંપૂર્ણ સાક્ષાત્કાર કાઈપણ અંતરાય વિના થાય છે.

કેવળગ્રાનના વિષય સર્વે દ્રવ્યા અને સર્વે પર્યાયો છે અને તેથી તે સર્વાપરી શાન છે, જ્યારે મતિગ્રાન અને શ્રતજ્ઞાનના વિષયા સર્વે દ્રવ્યા છે પરંતુ તેમન

## જૈન જ્ઞાનમીમાંસા

સર્વ પર્યાયેોમાં નહીં, અવધિત્તાનનાે વિષય માત્ર રૂપી દ્રવ્યાે છે પરંતુ તેમના સર્વ પર્યાયોમાં નહીં, મન:પર્યાયત્તાન અવધિ દ્વારા ત્રાત એવા રૂપી દ્રવ્યાનું અધિક વિશુદ્ધ અને અનંત રીતે સક્ષ્મ ત્રાન છે. આકાશમાં સૂર્યના આગમન સાથે અન્ય પ્રકાશિત પદાર્થા અદ્રશ્ય થાય છે તેમ કેવળત્તાનના ઉદય સાથે અન્ય ચાર અપૂર્ણુ ત્રાન –પ્રકારા પણ અદ્રશ્ય થાય છે.

ભારતીય જ્ઞાનમીમાંસાની દષ્ટિએ, કેવળજ્ઞાનનાે જૈન ખ્યાલ અદ્વિતીય છે. કેવળજ્ઞાન ઇન્દ્રિયા અને મન દ્વારા ઉદ્દભવેલ અંતરાયા–આવરણા–ની ક્રમિક નાબૂદી દ્વારા સર્વ જ્ઞાનની અંતિમ પરિણતિ છે. પ્રમાણુમીમાંસા કેવળજ્ઞાન-સર્વજ્ઞતા-ના અસ્તિત્વ માટે નીચેની દલીલ કરે છે :

''કેવળજ્ઞાનની સાબિતી જ્ઞાનના ક્રમિક વિકાસની અંતિમ પરિણતિની અનિ-વાર્યતામાંથી નિષ્પન્ન થાય છે" (૧-૧-૧૬). જ્ઞાનના ક્રમિક વિકાસ કચાંક તેની પૂર્ણ તાએ પહેાંચવા જોઈએ, કારણ કે આ જ સર્વ વિકાસની રીતિ છે. શ્રી માહનલાલ મહેતા આ સ્પષ્ટ કરતાં જણાવે છે, ''જેવી રીતે ગરમી ભિન્ન ભિન્ન પ્રમાણોને આધીન છે અને અંતમાં તેની ચરમ સીમાએ પહેંચે છે તેવી રીતે અંતરાયરૂપ આવરણુના નાશનાં વિભિન્ન પ્રમાણાને લીધે ક્રમિક વિકાસને આધીન છે તેવું ત્રાન પરમ સીમા અર્થાત્ કેવળજ્ઞાન (સર્વજ્ઞતા) પર ત્યારે પહેંાંચે છે કે જ્યારે અંતરાય-રૂપ કર્મ-આવરણા સંપૂર્ણ રીતે નાશ પામે છે.''\* જ્ઞાન આત્માના સ્વાભાવિક ગુણ છે. અનાવૃત અવસ્થામાં આત્માને એક અને અખંડ જ્ઞાન થાય છે. આ કેવળત્રાન છે. આત્મા જ્ઞાનનું સાધન નથી, પરંતુ જ્ઞાનસ્વરૂપ છે. જ્ઞાનના અભાવમાં અષ્તમાની કલ્પના અશકચ છે. આત્માના કર્મ-પુદ્દગલ સાથેના સાયુજ્ય કાળ દરમ્યાન આત્માનું આ લક્ષણુ અસ્પષ્ટ રહે છે, નાશ પામતું નથી. પ્રથમ માહનીય અને ત્યારબાદ જ્ઞાનાવરણ, દર્શનાવરણ અને અંતરાય કર્મીના ક્ષય થતાં, આત્માનાં નિજી સ્વરૂપના પૂર્ણ વિકાસ–આવિષ્કાર થાય છે. આ કેવળજ્ઞાન છે. આ' **આ ત્મ−પ્રત્યક્ષ'** પણ કહેવાય છે. ચેતના આત્માનું હાર્દ છે અને તે તેના સ્વરૂપથી પ્રકાશિત છે. આત્માના પ્રકાશિત સ્વરૂપના અર્થાત્ આત્માના આવિષ્કાર પારમાર્થિક સ્વરૂપથી પ્રત્યક્ષ છે. સર્વદ્વના કેવળત્રાન આત્માની મૂળ તેમજ સુક્ત બંને સ્થિતિમાં આત્માનું લક્ષણ છે. આત્મા કર્તા અને જ્ઞાન કરણ (સાધન) છે તેા પણ ખંતે વચ્ચેના ભેદ આવશ્યક નથી, બંતે વચ્ચેના સંબંધ આંખ અને દર્ષિ

<sup>\*</sup> Outlines of Jainism, p. 100.

## જૈનદર્શન

જેવે! છે. જ્ઞાન આત્માની સ્વાભાવિક અને વિશિષ્ટ લાક્ષણિક્તા છે. સર્વજ્ઞતા આત્માનું સહજ સુષુપ્ત લક્ષણ છે. કર્મ−પુદ્દગલના સંપૂર્ણું ક્ષય દ્વારા આવરણ દ્વર થતાં આત્માનું આ સુષુપ્ત લક્ષણ મૂર્તિમંત થાય છે. આ રીતે જ્ઞાનવિહીન કાઈ આત્મા નથી તેમ આત્માવિહીન કાઈ જ્ઞાન નથી. વાસ્તવમાં જ્ઞાન અને આત્મા એકર્ર્પ છે.

ેકવળત્રાનને સર્વત્રતા પણ કહેવાય છે. સર્વત્રતા એટલે સર્વનું ત્રાન−ત્રણ કાળનાં સર્વે દ્રવ્યાનું તેમના સર્વે પર્યાયો સહિત ત્રાન સર્વત્રતામાં કંઈ અત્રાત રહેતું નથી. સર્વત્ર (કેવળી) એટલે જે સર્વ જાણે છે તે. તેનાથી કશું જ અત્રાત નથી.

મીમાંસાદર્શન કેવળગ્રાનને એટલા માટે અસ્વીકાર્ય માને છે કે તે છમાંથી કાેઈપણ પ્રમાણ દ્વારા પુરવાર થતું નથી, પરંતુ કેવળગ્રાનના ખ્યાલ પાછળના મૂળભૂત સિદ્ધાંત એ છે કે સર્વ પ્રગતિ પરિપૂર્ણતામાં વિરમે છે અને ગ્રાનપ્રાપ્તિ પ્રક્રિયા આમાં અપવાદરૂપ કેવી રીતે હેાઈ શકે ?

\* \*

# પ્રકરણ પ

# कैन भने।विज्ञान

#### (Jaina Psychology)

#### "૧. મન

પ્રમાણમીમાંસા મનતી વ્યાખ્યા ''સર્વ પદાર્થ પ્રહણ કરનાર" તરીકે આપે છે. (सર્વાર્થ વ્રદ્યાં मनः । ૧-૨-૨૪). તે સર્વ ઇન્દ્રિયોના સર્વ પદાર્થી પ્રહણ કરે છે અને તેથી તે સર્વ પદાર્થ બ્રાહી ઇન્દ્રિય કહેવાય છે. તે અત્યંત સૂક્ષ્મ છે અને તેથી તે અતિન્દ્રિય કે ના-ઇન્દ્રિય (non-sense or quasi-sense) પણ કહેવાય છે. અનિન્દ્રિય કે ના-ઇન્દ્રિય (non-sense or quasi-sense) પણ કહેવાય છે. અનિન્દ્રિયના અર્થ ઇન્દ્રિયના અભાવ નથી પરંતુ અમુક અંશે ઇન્દ્રિય છે. જેવી રીતે અને તેથી તે સર્વ પ્રદાર્થ બ્રાહ્ય ક્રિયાય છે. તેવી પરંતુ અમુક અંશે ઇન્દ્રિય છે. જેવી રીતે અને ન્દ્રયના અર્થ ઇન્દ્રિયના અભાવ નથી પરંતુ અમુક અંશે ઇન્દ્રિય છે. જેવી રીતે અને પ્રકાર કન્યાના અર્થ ઉદરવિહોણી કન્યા થતા નથી, પરન્તુ ગર્ભભાર સહન કરવા અસમર્થ એવા ઉદરવાળી કન્યા થાય છે; તેવી રીતે નેત્ર વગેરે જેમ નિયત સ્થાન, વિષય, ઉપસ્થિતિના અભાવને લીધે મનને અનિન્દ્રિય કહે છે. મન અંતઃકરણ (inner sense) પણ કહેવાય છે, કારણ કે અન્ય ઇન્દ્રિયોની જેમ તેના કાઈ બાહ્ય આકાર નથી. તે અન્ય ઇન્દ્રિયોની અપેક્ષાએ અત્યંત સૂક્ષ્મ હોવાથી સૂક્ષ્મ ઇન્દ્રિય (subtle sense) પણ કહેવાય છે. અન્ય સર્વ દર્શના મનને એક ઇન્દ્રિય માને છે, જ્યારે જૈન દર્શન મનને એક ઇન્દ્રિય માનતું નથી અને આ રીતે અન્ય દર્શનાના મનના ખ્યાલથી જૈન દર્શનો સ્વિ મનના પ્રાલ જુદા પડે છે.

ઇન્દ્રિયો અને મન વચ્ચે ત્રણ ભેદા છે.

(૧) ઇન્દ્રિયેા શરીરમાં નિશ્ચિત સ્થાન ધરાવે છે, જ્યારે મન આવું કાેઈ સ્થાન ધરાવતું નથી.

(૨) ઇન્દ્રિયાે જ્ઞાતાની બહાર એવા કાેઈ પદાર્થો પ્રતિ વળે છે અને બાહ્ય પદાર્થીનું જ પ્રત્યક્ષીકરણ કરે છે, જ્યારે મન અંદર પ્રતિ વળે છે અને આંતરિક પ્રેસ્થતિઓનું પ્રત્યક્ષીકરણ કરે છે અને તે સર્વ 'આંતરિક અનુભવાે'ને અર્થ, સાતત્ય અને સંવાદિતા બક્ષે છે. આ રીતે મન તેના સ્વરૂપમાં વિશિષ્ટ છે.

(૩) તદુપરાંત પ્રત્યેક ઇન્દ્રિયને પ્રત્યક્ષીકરણુના તેના પાતાના વિશિષ્ટ વિષય હાય છે, જ્યારે મન સર્વ ઇન્દ્રિયાના સર્વે પદાર્થા જાણવા સમ**ર્થ છે. મનના**  આ સામર્થ્યનું એક કારણ એ છે કે તે સક્ષ્મ છે. તેથી મન સક્ષ્મ ઇન્દ્રિય પણ કહેવાય છે.

જૈન દર્શન મન દ્વારા ગ્રહણ થતાં પદાર્થીની યાદીમાંથી આત્માને બાકાત રાખે છે. જ્યારે પૂર્ણતા પ્રાપ્ત થાય છે ત્યારે આત્મા ઇન્દ્રિયો કે મનની સહાય વિના પ્રત્યક્ષ જ્ઞાન મેળવવા સમર્થ છે અને તેથી એ સ્પષ્ટ છે કે મનને તેની મર્યાદાએા છે. પ્રત્યક્ષ જ્ઞાનપ્રાપ્તિ માટેની તેની બિનઅસરકારકતાને લીધે જૈન દર્શન મનને કેવળજ્ઞાન માટે વિધાયક આંતરાય માને છે. આત્મા અને મન બંને એકબીજાથી જુદાં છે. પૂર્ણતામાં માનસિક પ્રવૃત્તિએા કે ઇન્દ્રિય–પ્રત્યક્ષાનાં ક્રાઈ ચિદ્ધો નથી.

મનના પ્રકારા ઃ

જેમ ઇન્દ્રિયોના દ્રવ્યેન્દ્રિય અને ભાવેન્દ્રિય એવા બે પ્રકારા છે તેમ મનના પણુ : ૧. દ્રવ્ય મન (physical mind) અને (૨) ભાવ મન (psychical mind) એવા બે પ્રકારા છે.

(૧) **દ્રવ્ય મન** : તે મનમાં રૂપાંતરિત થયેલ સક્ષ્મ પુદ્દગલ દ્રવ્ય છે અને તેથી તે પોદગલિક મન તરીકે પણ એાળખાય છે. જિનભદ્રજીના મતે, પોદગલિક મન પુદ્દગલના અન'ત સ'ખ્યાનાં સક્ષ્મ અને સ'વાદી તત્ત્વો-અ'શે–નું બનેલું છે.

(ર) ભાવ મન : તે માનસિક પ્રક્રિયાએ માટે છે. આત્મા માટે અંતરાયરૂપ ગ્રાનાવરણ કર્મના નાશ ન થાય ત્યાં સુધી કાઈ જ્ઞાન શકચ નથી. જ્ઞાનાવરણ કર્મના નાશ અને મનની ગ્રહણશીલતા માટેની તત્પશ્ચાત તત્પરતા લબ્ધિ તરીકે નિર્દેશાતું કાર્ય છે. આમ છતાં, આ ઉપરાંત ચેતનમય માનસિક પ્રવૃત્તિ (ઉપયાગ)માં આત્માનું વિધાયક રૂપાંતર પણ અહીં અપેક્ષિત છે. આ રીતે મનનાં બે પાસાં છે : ૧. લબ્ધિ, અને ૨. ઉપયાગ. આ બે વચ્ચે ભેદ પાડવા મુશ્કેલ છે. આ બે એક અને સમાન કાર્ય (મનની પ્રવૃત્તિ)નાં બે પરસ્પર સ'બ ધિત પાસાં છે. શ્રી ભટ્ટાચાર્ય દર્શાવે છે કે જ્યાં સુધી આત્મા લબ્ધિ અર્થાત્ તુલના, વિચાર વગેરે શક્તિ ધરાવતા ન હોય ત્યાં સુધી આતમા લબ્ધિ અર્થાત્ તુલના, વિચાર વગેરે શક્તિ ધરાવતા ન હોય ત્યાં સુધી આંતરિક ચેતનમય પ્રવૃત્તિઓ દા.ત., તુલના, વિચાર વ. અશકચ છે. જ્યાં સુધી ઊપયાગ ન હોય અર્થાત્ બ્યાં સુધી આ માનસિક પ્રક્રિયાએા ચાલુ રાખવા કોઈક આત્મલક્ષી પ્રયાસ (ધ્યાન) ન હોય ત્યાં સુધી આ આંતરિક પ્રક્રિયાએા અશકચ છે.\* આ રીતે જૈન મંતબ્ય મુજબ, યાગ્ય માનસિક કાર્ય માટે આતમાનું રૂપાંતર થાય છે.

\* Bhattacharya, H. S., Reals in Jaina Metaphysics, p. 243-244.

૧૩૨

મનનું કાર્ય સમનસ્ક વ્યક્તિને અમનસ્ક વ્યક્તિથી ભિન્ન પાડે છે. ગાેમ્મટ-સાર દર્શાવે છે તેમ, મનની સહાયથી, વ્યક્તિ શીખે છે, હાવભાવ સમજે છે, સચનાએા ગ્રહણ કરે છે અને વાતચીત અનુસરે છે…મન દ્વારા જ વ્યક્તિ કરતાં પહેલાં 'શું કરવું જોઈએ અને શું ન કરવું જોઈએ' એ નક્કી કરવા સમર્થ બને છે. મન દ્વારા જ વ્યક્તિ વાસ્તવિક એને અવાસ્તવિક વચ્ચેના ભેદ શીખી શક છે. જ્યારે તેને તેના નામથી બાલાવવામાં આવે છે ત્યારે તે મન હાેવાને લીધે પ્રતિક્રિયા કરે છે.\*

#### 'ર. આતમા (Soul or Self)

## (૧) આ**ત્માની વ્યાખ્યા** (Definition of Soul) :

ચેતના આત્માનું અસાધારણુ લક્ષણ છે. તત્ત્વાર્થસત્ર ઉપયોગ (ચેતનાની કિયા) શબ્દ દારા આત્માનું લક્ષણુ દર્શાવે છે. માત્ર ચેતના એવી છે જે આત્મા સિવાય અન્ય દ્રવ્યમાં હાેઈ શકે નહીં. ચેતના જીવ–અજીવ વચ્ચેની મુખ્ય ભેદ– રેખા છે. તેથી ચેતના જીવનું લક્ષણુ છે. ચેતના ઉપરાંત ઉત્પાદ, વ્યય, પ્રોવ્ય, સત્ (અસ્તિત્વ), પ્રમેયત્વ વગેરે સામાન્ય લક્ષણુા પણુ તેમાં સમાવિષ્ટ છે. વિશિષ્ટ દ્રવ્યની વ્યાખ્યામાં અન્ય દ્રવ્યોમાં જોવા ન મળતા હોય તેવા અસાધારણ–વિશિષ્ટ લક્ષણુના જ સમાવેશ થાય છે. જ્યારે આપણુ તેનાં સર્વ લક્ષણુા નિર્દેશીએ છીએ ત્યારે આપણુ તેની વ્યાખ્યા કરતા નથી પરંતુ તેનું વર્ણુન કરીએ છીએ.

ચેતનામાં તેનાં ઘટકતત્ત્વા તરીકે જ્ઞાન અને દર્શન સમાવિષ્ટ છે. ઉપયાગના અર્થ માત્ર જ્ઞાન અને દર્શન થાય છે. પરન્તુ આત્મા અનંત ચતુષ્ટયયુકત છે. અર્થાત તે અનંત જ્ઞાન, અનંત દર્શન, અનંત સુખ અને અનંત વીર્ય ધરાવનાર દ્રવ્ય છે. મુકતાત્મા આ અનંત ચતુષ્ટયયુક્ત છે. સંસારી જીવમાં આ અનંત ચતુષ્ઠય તેના પૂર્ણ સ્વરૂપમાં હાેતું નથી. કારણ કે તેમાં તે ચાર ઘાતીકર્મા (જ્ઞાનાવરણીય, તેના પૂર્ણ સ્વરૂપમાં હોતું નથી. કારણ કે તેમાં તે ચાર ઘાતીકર્મા (જ્ઞાનાવરણીય, દર્શનાવરણીય, મોહનીય, અને અંતરાય કર્મ)ના આવરણ દ્વારા આચ્છાદિત છે. આ ચાર ઘાતીકર્મોના ક્ષય દ્વારા ક્રમશ: અનંત જ્ઞાન, અનંત દર્શન, અનંત સુખ અને અનંત વીર્યના પ્રાદુર્ભાવ થાય છે. મુક્તાત્માઓ અને કેવળીઓ આ ચાર ઘાતીકર્મોથી સંપૂર્ણ રીતે મુક્ત છે અને તેથી તેઓ પૂર્ણ સ્વરૂપે અનંત ચતુષ્ટય– સુક્ત છે. આ 'અનંતચતુષ્ટય' ચેતનાની જ વિશિષ્ટ શક્તિઓ છે અને તેથી ચેતના જ આતમા કે જીવનું વિશિષ્ટ લક્ષણ છે. '' ગાઢ નિદ્રાવસ્થા પણ ચેતનાવિહોણી

<sup>∗</sup> ગે<mark>ાગ્મઽસાર,</mark> છવકાંડ, પ્⊱૬૬૨.

નથી, કારણ કે જો તે ન સ્વીકારીએ તાે તત્પશ્ચાત્ જાગૃતવસ્થામાં આરામદાયી અને ગાઢ નિદાના સુખદ્દ અનુભવનું સ્મરણ અશકચ બની જાય.''\*

આત્મા તાત્ત્વિક અમૂર્તા કરણ છે અને તેથી તે તત્ત્વત્તની તપાસના વિષય કહી શકાય. આમ છતાં તેના અસ્તિત્વનું કથન અને તેના સ્વરૂપનું પરીક્ષણ મનાવિજ્ઞાનનું પણ કાર્ય છે, કારણ કે ચેતના મનાવિજ્ઞાનના કેન્દ્રીય પ્રત્યય છે અને તેની સમજ પ્રત્યક્ષ રીતે આત્માના અસ્તિત્વ સાથે સંબંધિત છે. માનવ-વ્યક્તિત્વનાં વિભિન્ન પરિમાણા (dimensions) અંગેની પ્રાચીન ભારતીય તત્ત્વત્તની સમજ તેને એ જાણવા શક્તિમાન બનાવે છે કે માનવીના મનાવૈજ્ઞાનિક પાસાંનું વિશ્લેષણ સ્વયં સાધ્ય નથી, અને તેથી તાત્ત્વિક અને મનાવૈજ્ઞાનિક વિશ્લેષણા સંપૂર્ણ રીતે અસંબંધિત હોય તે રીતે કરવામાં આવતા નથી. જૈન. ચિંતકા પણ આમાં અપવાદ નથી.

#### (२) आत्मानु स्वइप (Nature of Soul) :

વાદિદેવસૂરિ આત્મા(સંસારી આત્મા)નું સ્વરૂપ નીચે મુજબ વર્ણવે છે :

''આત્મા પ્રત્યક્ષ વગેરે પ્રમાણા દ્વારા સિદ્ધ છે, પ્રમાતા છે, તત્ત્વત: ચેતન– સ્વરૂપ છે. પરિણામી છે, કર્તા છે, સાક્ષાત ભાેક્તા છે, અને સ્વદેહપરિમાણ છે, પ્રત્યેક શરીરમાં ભિન્ન છે અને પુદ્ગ્લ-કર્મ યુક્ત છે.'' (પ્રમાણુનયતત્ત્વાલાેક, ૭.૫૫-૫૬).

૧. આત્માના અસ્તિત્વ માટેની દલીલેા આપણે હવે પછી જોઈશું.

૨. આંત્મા ચેતનસ્વરૂપ છે. ચેતના આત્માના મૂળભૂત ગુણુ ન્યાય-વૈશેષિકની જેમ ઔપાધિક ગુણુ નથી. તે તેનું હાર્દ છે. આત્માની વ્યાખ્યામાં આપણે આ જોઈ ગયા છીએ. આત્મા અનંત જ્ઞાન-દર્શન-સુખ-વીર્યયુક્ત છે

૩. આત્મા પરિણામી છે, સાંખ્યના પુરુષની જેમ કૂટસ્થ નિત્ય નથી. સુખ, દુ:ખ વગેરે પરિણામાના અનુભવ આત્મા કરે છે અને તેથી તે પરિણામી છે, અપરિણામી કે અપરિવર્તનશીલ નથી.

૪. આત્મા કર્તા છે, સાંખ્યના પુરુષની જેમ સાક્ષીમાત્ર નથી. સુખ−દુ:ખને અનુભવ પ્રવૃત્તિ–ક્રિયા વિના શકચ નથી. સુખ-દુ:ખ ક્રિયારૂપ છે અને તેથી આત્મા કર્તા છે, સક્રિય છે, નિષ્ક્રિય નથી.

\* Mehta, M. L., Jaina Psychology, p, 31.

૫. આત્મા ભોક્તા છે. ભોગરૂપ ક્રિયાના સંબંધ આત્મા સાથે છે. જેવી
 રીતે પરિણામ અને ક્રિયાના આશ્રય આત્મા છે તેવી રીતે ભાગરૂપ ક્રિયાના આશ્રય
 પણ આત્મા જ હોવા જઈએ. સાંખ્યદર્શન પુરુષને સાક્ષાત ભાકતા માનતું નથી.
 ૬. આત્મા સ્વદેહપરિમાણુ છે. આ જૈન દર્શનની વિશિષ્ટતા છે. આત્મામાં
 સંકાચ અને વિસ્તારની શક્તિ છે. બંને દશામાં પ્રદેશ–સંખ્યા સમાન રહે છે. જે
 આત્મા હાથીના શરીરમાં છે તે કપડીના શરીરમાં પણ રહી શકે છે. આમ તે
 સ્વદેહપરિમાણુ છે. અન્ય ભારતીય દર્શનાની જેમ આત્મા અહીં સર્વવ્યાપક નથી.
 જેવી રીતે દૂધ અને પાણી, તલ અને તેલ, કુલ અને ગંધ–આ સર્વ એક લાગે

છે, તેવી રીતે સંસારી દશામાં જીવ અને શરીર એક લાગે છે.

૭. આત્મા અનેક છે. પ્રત્યેક શરીરમાં ભિન્ન ભિન્ન આત્મા છે. વેદાંતની જેમ, આત્મા સર્વત્ર એક−અભિન્ન નથી. આત્મા−જીવ−ના પ્રકારાે\* વિષે આપણે આગળ જોઇ ગયા છીએ.

૮. આત્મા પુદ્દગલકર્મયુક્ત છે. આત્મા અને કર્મના આ સ યાગ અનાદિ છે અને તેથી સર્વપ્રથમ આત્મા અને કર્મના સંયાગ કેવી રીતે થયા તે પ્રક્ષ ઉપ-સ્થિત થતા નથી. એકલાર આ સંયાગ સમાપ્ત થઈ જાય ત્યારબાદ પુન: સંયાગ થતા નથી, કારણ કે આ સમયે આત્મા તેના શુદ્ધ અમૂર્ત સ્વરૂપને પ્રાપ્ત કરે છે. આ મુક્તિ∽માક્ષ છે.

૯. તે અનાદિ, અનંત, અવિનાશી છે. તે અરૂપી છે. તે જ્ઞાન વગેરે ગુણાના આધાર છે.

(૩) આત્માના અિતિત્વ માટેની દલીલેા (Arguments for the Existence of Soul):

વિશેષાવશ્યકભાષ્યમાં આત્માના સ્વતંત્ર અસ્તિત્વની સમસ્યાનો વિશદ ચર્ચાવિચારણા જેવા મળે છે. ઇન્દ્રભ્રુતિ જેવા અનાત્મવાદી આત્માના અસ્તિત્વના વિરૂહમાં વાંધાએા ઉપસ્થિત કરે છે અને શ્રી મહાવીર તેના સમુચિત ઉત્તરા આપે છે એ પ્રકારનું નિરૂપણ અહીં જોવા મળે છે.

૧. આત્માનું અસ્તિત્વ શંકાસ્પદ છે, કારણ કે ઘટ વગેરેની જેમ ક્રોઈપણ ઇન્દ્રિય દ્વારા તેનું ઇન્દ્રિય−પ્રત્યક્ષ થતું નથો. જે કંઈ અદષ્ટ–અપ્રત્યક્ષીકૃત હેાય તે (દા. ત., આકાશકુસુમ) જગતમાં અસ્તિત્વમાન નથી. વળી, આત્માના કિસ્સા પરમાણુએા સમાન નથી, કારણ કે સસુદાય (દા.ત., ઘટ) તરીકે તેઓ ઇન્દ્રિય−પ્રત્યક્ષના

<sup>\*</sup> જુએા પ્રકરણ ૨ પૃ. ૫૧-૫૭.

વિષય બને છે. તેથી પરમાહ્યુઓ સત્ છે. પરંતુ આત્મા ક્રોઈપણ અવસ્થામાં ઇન્દ્રિય−પ્રત્યક્ષના વિષય બનતાે નથી અને તેથી તે અસત્ છે.

૨. આત્માનું અસ્તિત્વ દર્શાવવા અનુમાન પણ ઉપયોગી બનતું નથી, કારણ કે અનુમાનની પૂર્વે પ્રત્યક્ષ આવે છે અને તે વ્યાપ્તિ–સ્મરણુનું પરિણામ છે.

3. આત્માનું અસ્તિત્વ આગમ પ્રમાણુ દ્વારા પણુ સિદ્ધ કરી શકતું નથી, કારણુ કે આગમ-ત્રાન અનુમાનથી ભિન્ન નથી. આગમ આત્માના અસ્તિત્વની આપણી સમજમાં સહાય કરે છે એમ માની લઈએ તેા પણુ આગમમાં આત્માનું પ્રત્યક્ષ ત્રાન થયું હોય એવી વ્યક્તિના અનુભવા સમાવિષ્ટ નથી, તદુપરાંત, આગમમાં પરસ્પર વિરાધી બાબતા જોવા મળે છે. આથી આગમ પ્રમાણુને આધારે પણુ આત્માનું અસ્તિત્વ પુરવાર કરી શકાતું નથી.

ય. અર્થાપત્તિ આત્માના અસ્તિત્વને સિદ્ધ કરવામાં સહ્યયરૂપ **નથી.** દષ્ટ કે શ્રત એવેા કેાઈ પદાર્થ નથી કે જેના સ્વીકાર દ્વારા આત્માનું સ્વતંત્ર અસ્તિત્વ સાબિત કરી શકાય.

૬. આ રીતે, જ્યારે આત્માનું અસ્તિત્વ યથાર્થ જ્ઞાનના પાંચમાંથી ક્રાઈપણુ પ્રમાણુ દ્વારા સિદ્ધ કરી શકાતુ નથી ત્યારે તે સ્વાભાવિક રીતે જ અભાવના ક્ષેત્રમાં આવે છે. અભાવ છઠું પ્રમાણુ છે અને તેનું કાર્ય અનસ્તિત્વ–અભાવ સિદ્ધ કરવાનું છે.

આ રીતે પૂર્વ પક્ષ સાબિત કરે છે કે આત્મા અસ્તિત્વમાન નથી. શ્રી મહાવીર વિરાેધીની ઉપરાેક્ત દલીલાેના ખંડન દારા **આત્માના અસ્તિત્વની સાબિતિએા** નીચે મુજબ આપે છે :

(૧) કાેઈપણ તત્ત્વની સાબિતી અર્થે માત્ર ઇંદ્રિય-પ્રત્યક્ષને જ આધારભૂત માની શકાય નહીં. જો આમ માનીએ તાે સુખ-દુઃખ વગેરે માનસિંક અનુભવાને પણ કેવી રીતે માની શકાય ? સુખ-દુઃખ ઇંદ્રિય-પ્રત્યક્ષના વિષય નથી, માનસિક અનુસવના વિષય છે. તેમને સિદ્ધ કરવા અન્ય કાેઈ પ્રમાણાની આવશ્યકતા નથી. સુખ-દુઃખના અનુભવ દ્વારા આત્માનું અસ્તિત્વ સિદ્ધ થાય છે આમ, આત્મા મત્યક્ષ દ્વારા સિદ્ધ થાય છે, કારણ કે શંકા વ. માનસિક અને બોદ્ધિક ક્રિયાઓ. આતમાને લીધે છે. જ્યાં શંકા હોય છે ત્યાં આત્માનાં અસ્તિત્વના અવશ્ય સ્વીકાર કરવા પડે છે. જે પ્રત્યક્ષ અનુભવ દ્વારા સિદ્ધ હોય તેને અન્ય કાેઈ પ્રમાણ દ્વારા

### જૈન મનાવિજ્ઞાન

સિદ્ધ કરવાની આવશ્યકતા નથી. આત્મા સ્વયંસિદ્ધ છે, કારણ કે તેના આધારે જ સંશય વ. ઉત્પન્ન થાય છે.

(ર) આત્મા અહંપ્રત્યચને લીધે પ્રત્યક્ષ રીતે અનુભવાય છે. અહં-પ્રત્યય ('હું' તરીકેની પ્રતીતિ) ત્રણે કાળની કિયાએા (મેં કર્યું, હું કરું છું અને હું કરીશ) સાથે સંબંધિત છે. મેં કર્યું, હું કરું છું અને હું કરીશ એ ત્રણ કાળના કાર્યો સાથે સંબંધિત અહંપ્રસ્યયને લીધે આત્માનો પ્રત્યક્ષ અનુભવ છે. જો આત્મા ન હોય તે અહંની પ્રતીતિ કેવી રીતે થાય ? તેના અભાવમાં, આત્મા છે કે નહીં એવી શંકા કેવી રીતે કરી શકાય ? જડ પદાર્થોમાં અહંપ્રત્યય ઉત્પન્ન કરવાની શક્તિ નથી, કારણ કે અહંપ્રસ્થયના અભાવમાં જડ પદાર્થનું જ્ઞાન જ ઘતું નથી. અંહપ્રત્યય પ્રથમ હોય તે જ 'આ જડ પદાર્થ છે' એવું જ્ઞાન થાય છે. અહંપ્રત્યયનો કોઈક આધાર અવશ્ય હોવો જોઈએ, કારણ કે તે વિના ત્રિકાલિક આંધ્રપ્રસ્થ શક્ય નથી. જો આત્મા ન હોય તે અંધ્રપ્રત્યય પણ ન હોય. આ રીતે આત્માનું અસ્તિત્વ છે.

(૩) આત્માના અસ્તિત્વને સિદ્ધ કરવા માટે મનોવૈજ્ઞાનિક દૃષ્ટિબિંદુને આધારે દલીસ કરવામાં આવે છે. જો આત્મા ન હોય તા જ્ઞાનની વિવિધ ક્રિયાએંગ (જેવી કે સ્મૃતિ, પ્રત્યભિજ્ઞા, સ શય, નિર્ણય વગેરે) કદી પણ શકચ બને નહીં. આ સર્વ મનોવૈજ્ઞાનિક ક્રિયાએ એક ચેતનમય તત્ત્વમાં કેન્દ્રિત થાય છે. જ્ઞાન (cognition), લાગણી (affection) અને ઇચ્છા (conation) એક ચેતનમય તત્ત્વના અસ્તિત્વ વિના અશકચ છે, કારણ કે આપણા માનસિક જીવનની આ ત્રિવિધ ક્રિયાએ અસ બંધિત-વેરવિખેર ઘટનાએ નથી, પરંતુ વ્યવસ્થિત સ્વરૂપમાં પરસ્પર સ બંધિત ઘટનાએ છે. સ્મૃતિની પ્રક્રિયાનાં ચાર ઘટકા [ (૧) સ્થાપન કે અંકન (૨) ધારણ (૩) પુનરાવાહન અને (૪) પ્રત્યભિજ્ઞા] એકબીજ સાથે વ્યવસ્થિત રીતે સંબંધિત છે અને આ વ્યવસ્થિત સંબંધના સ્રોત આત્મા છે. આ રીતે સ્મૃતિપ્રક્રિયા આત્માનું અસ્તિત્વ નિશ્ચિત રીતે પુરવાર કરે છે. શુદ્ધ રીતે ભૌતિક મસ્તિષ્ક આટલું સુવ્યવસ્થિત અને સુસમાયોજિત કાર્ય કરી શકે નહીં.

(૪) શંકા અને શંકા કરનારની સમસ્યા તાત્ત્વિક-સત્તામૂલક (ontological) છે. શ્રી મહાવીર શંકાના આધારે તાત્ત્વિક-સત્તામૂલક દલીલ દ્વારા આત્માનું અસ્તિત્વ સિદ્ધ કરે છે. શંકા કરનાર વિના, ક્રાઈ શંકા શકચ નથી, શંકા કરનાર સર્વ પ્રકારની શંકાથી પર છે તેા પણ તે સર્વ શંકામાં હાજર હેાય છે. શંકા તેના આધાર-અધિષ્ઠાન તરીકે શંકા કરનારના અસ્તિત્વની પૂર્વાપેક્ષા રાખે છે. આ અધિષ્ઠાન આતમા છે, ચેતનમય તત્ત્વ છે. જો શંકાનો પદાર્થ જ અનસ્તિત્વમાન હોય તા પછી 'હુ

#### જૈનદર્શન

છું કે નથી' એ શંકા કરનાર ક્રાણ છે ? શ્રી મહાવીર ગૌતમને કહે છે, ''જો તમે સ્વયં તમારી જાત અંગે શંકાશીલ હાે તાે પછી શંકાથી પર શું હાેઈ શકે ?"

(૫) આત્માના અસ્તિત્વને સિદ્ધ કરવા માટે ગુષ્ણ-ગુણીના દલીલ પણ કરવામાં આવે છે. જેવી રીતે ધડાના આકાર વગેરે ગુણેને જોઈને ધડાનું અસ્તિત્વ સિદ્ધ કરી શકાય છે, તેવી જ રીતે આત્માના જ્ઞાન વગેરે ગુણેના અનુભવ દ્વારા આત્માનું અસ્તિત્વ સિદ્ધ કરી શકાય છે. ગુણ અને ગુણી (ગુણેનું અધિષ્ઠાન– આધાર) વચ્ચેના સંબંધ અવિભાજ્ય છે. જ્યાં ગુણ હાેય છે ત્યાં ગુણી અનિવાર્ય રીતે હાેય છે અને જ્યાં ગુણી હાેય છે ત્યાં ગુણ અનિવાર્ય રીતે હાેય છે. ગુણ ગુણી વિના શકચ નથી અને ગુણી વિના ગુણ શકચ નથી. જ્યારે ગુણના અનુભવ થાય છે ત્યારે ગુણીનું અસ્તિત્વ હાેવાનું પણ સિદ્ધ થાય છે.

પરંતુ વિરાધી અહીં દર્શાવી શકે કે આ ગુણી આત્મા નહીં પરંતુ શ**રીર** છે, કારણ કે જ્ઞાન વ. ગુણાે માત્ર શરીરમાં જ જોવા મળે છે. જે ગુણા શરીરમાં જ જોવા મળે છે તે શરીરના ગુણા છે, જેમકે જાડાપણું, દુબળાપણું વગેરે. આના ઉત્તર નીચે મુજબ આપી શકાય :

(અ) જ્ઞાન વગેરે ગુણા ભૌતિક શરીરના ગુણ હાેઈ શકે નહીં, કારણ કે શરીર ઘડાની માક્ષ્ક 'રૂપી' છે. રૂપી દ્રવ્ય(દા.ત. ઘડાે)ના ગુણ અરૂપી હાેઈ શકે નહીં, કારણ કે તેના ગુણા ઇન્દ્રિયગાચર છે. જ્ઞાન વગેરે અરૂપી છે, કારણ કે તે ઇન્દ્રિયગાચર નથી. તેથી જ્ઞાન વ. શરીરના ગુણા હાેઈ શકે નહીં. તેથી જ્ઞાન વગેરે ગુણાના આશ્રય અરૂપી દ્રવ્ય અર્થાત્ આત્મા હાેવા જોઇએ.

(બ) તદુપરાંત, શરીરની હાજરીમાં કેટલીકવાર જ્ઞાન વગેરે ગુણાેના અભાવ જોવા મળે છે, જેમકે નિદ્રાવસ્થામાં, મૂર્છિત અવસ્થામાં વગેરે.આમ, જ્ઞાન વગેરે ગુણા શરીરના નહીં પરંતુ આત્માના છે.

(ક) શરીર ભૂતો–ભૌતિક તત્ત્વાનું બનેલું છે અને તેચી તે ચેતનાવિહાેહ્યું છે. આથી તે ત્રાન વગેરે ગુણુાનું કારણ હાેઈ શકે નહીં. સમપ્ર શરીર તેના જુદા જુદા ભાગાના લક્ષણ તરીકે ચેતના ન ધરાવતું હાેય તાે પછી શરીર સાથે જેતવા મળતી ચેતના આત્માનું લક્ષણ હાેવી જોઈએ. દેહ સાથે આત્માનું સંયોજન તેનામાં ચેતના ઉત્પન્ન કરે છે અને દેહથી આત્માનું વિયોજન ચેતનાના અભાવ ઉત્પન્ન કરે છે. આ સ્પષ્ટપણે દર્શાવે છે કે ચેતના આત્મા કે જીવનું આવશ્ચક લક્ષણ છે. (૬) આત્માના અસ્તિત્વને ન સ્વીકારનાર વ્યક્તિ સંપૂણુરીતે અનસ્તિત્વમાન પદાર્થના કિસ્સામાં નિષેધક નિર્ણુય કરી શકે નહીં. આકાશકસુમનું અસ્તિત્વ પણુ સંપૂર્ણુરીતે નિષેધાત્મક નથી, કારણુ કે આકાશ અને કુસુમ બંનેનું અસ્તિત્વ છે. આકાશ અને કુસુમ એ બેનું સંયોજન અનસ્તિત્વમાન છે, પદાર્થો સ્વયં નહીં. આથી આત્માના નિષેધ સ્વયં આત્માનું અસ્તિત્વ સિદ્ધ કરે છે. જો આત્મા ન હોય તા પછી આ કાના નિષેધ છે ?

(૭) આત્માના અસ્તિત્વ માટે **બ્યુત્પત્તિમૂલક દલીલ** પણ કરવામાં આવે છે. જીવ શબ્દ આત્માને! પર્યાયવાચી શબ્દ છે. આ શબ્દ અર્થ મય (significant) છે, કારણ 'ક તે વ્યુત્પત્તિમૂલક છે અને શુદ્ધ પદ (એકાકી સમગ્ર–singular whole) છે. જે પદ વ્યુત્પત્તિમૂલક અને શુદ્ધ હોય છે તે અર્થ મય છે. ઘડા વગેરે તેવાં પદે! છે. જીવ પણ તેવું પદ છે. તેથી તેને પણ અર્થ છે. જે પદ અર્થ મય ન હોય તેને વ્યુત્પત્તિ હોતી નથી અને તે પદ શુદ્ધ પણ હોતું નથી. 'ડિત્થ' અને 'આકાશકસુમ' આ પ્રકારના શબ્દા છે. બંને નિરર્થક છે, કારણકે 'ડિત્થ' શુદ્ધ પદ છે પરંતુ વ્યુત્પત્તિમૂલક નથી, જ્યારે 'આકાશકસુમ' વ્યુત્પત્તિમૂલક છે પરંતુ શુદ્ધ પદ નથી. 'જીવ' પદ માટે આમ નથી. તેથી તે અર્થ મય છે. આ અર્થ આત્માના પ્રત્યય સિવાય કંઈ નથી.

(४) พเกมเกी พพรณ พกิ ปูกสามิกิเมะเ่น (Doctrine of Immortality of Soul and Metempsychosis or Transmigration or Rebirth):

જૈન દર્શનમાં અન્ય ભારતીય દર્શનાની જેમ જ આત્માની અમરતા અ**ને** પુનર્જન્મના સિદ્ધાંત કર્મના સિદ્ધાંતની પૂર્વાપેક્ષા રાખે છે. કર્મના સિદ્ધાંત અને પુનર્જન્મના સિદ્ધાંત વચ્ચે અનિવાર્ય સંબંધ છે. આત્માની અમરતાના સિદ્ધાંત પુનર્જન્મના સિદ્ધાંતનું સમર્થન કરે છે.

આત્માનું વર્તમાન જીવન જીવન-મૃત્યુની અનંત ઘટમાળમાં એક શંખલા છે. જીવન-મૃત્યુ આત્મા માટે આદિ-અંત નથી. આત્મા સ્વતંત્ર તત્ત્વ છે. તે આધ્યાત્મિક અને અભોતિક તત્ત્વ છે. તે સર્વ પરિવર્તના વચ્ચે શાશ્વત અને નિત્ય છે. આત્મા અને વ્યક્તિત્વ (અર્થાત્ ટેવા અને વલણોના સમૂહ) એક નથી. વ્યક્તિત્વ નાશ પામે છે-વ્યક્તિગત અમરતા અશકય છે. વ્યક્તિમત્તા (individuality)ના લાપ થતા નથી. વ્યક્તિવૈશિષ્ટય જારી રહે છે. આત્મા જન્મ-મરણની અનંત ઘટમાળમાંથી પસાર થતાં તેનાં મુખ્ય વ્યક્તિગત લક્ષણો જાળવી રાખે છે. તે તેનું મૂળ સ્વરૂપ ગુમાવતા નથી. સમયના અમુક ગાળા માટે એક દેહમાં વસવાટ કર્યા આદ, આત્મા મૃત્યુ સમયે તેના ત્યાગ કરે છે અને તેના સંચિત કર્મ અનુસાર અસ્તિત્વની ચાર ગતિએ (દેવ-માનવ-તિર્ય ચ-નારકી)માંથી કાઈ એકમાં પ્રવેશ છે અને પોતાને યાગ્ય એવા અન્ય દેહ ધારણ કરે છે. આત્મા સત્કર્મ કે દુષ્કર્મના સ્વાભાવિક પરિણામા વર્તમાન જીવનમાં કે તે પછીના જીવનમાં માણવા કે ભાગવવા માટે બદ્ધ છે. કર્મના સિદ્ધાંત જન્માંતર-પુનર્જન્મ (આત્માના એક દેહમાંથી અન્ય દેહમાં પ્રવેશ અર્થાત્ દેહપલટા)ના સિદ્ધાંત દ્વારા અર્થપૂર્ણ બને છે. પ્રારંભિક અવસ્થામાં જ કેટલાંક બાળકાની અસાધારણ પરિપકવતા, સામાન્ય માનવીના અત્યંત ઉચ્ચ કક્ષાના મનાશારીરિક વિકાસ જેવી કેટલીક ઘટનાઓની સામાન્ય 'ધારણા દ્વારા શક્ય બનતી નથી અને આ ઘટનાઓ જન્મપૂર્વે અસ્તિત્વમાન એવા કંઈક (જેના આપણને અનુભવ નથી) પ્રતિ લઈ જાય છે. આ આત્મા છે.

સ્થાનાંગસૂત્રમાં સૂચવેલ વિભિન્ન વિકલ્પાે સ્પષ્ટપણે આત્માનું અમરત્વ 'દર્શાવે છે. આત્મા અન્ય દેહમાં પ્રવેશે છે અર્થાત્ બીજો અવતાર ધારણ કરે છે એ વિભિન્ન રીતે સમજાવી શકાય :

૧. વર્તમાન જીવનમાં કરેલ દુષ્કૃત્યો અન્ય જન્મ(અવતાર)ની અપેક્ષા ∹રાખે છે–આ હવે પછીના જન્મ કે ત્યારળાદના જન્મ પણ હાેઈ શકે.

૨. પૂર્વ કે અંતિમ જન્મમાં કરેલ દુષ્કૃત્યાે વર્તમાન જીવન દરમ્યાન ફળદાયી <sup>.</sup>ખને.

૩. પૂર્વજન્મમાં કરેલ દુષ્કૃત્યાે અદ્યાપિપર્ય તે કળદાયા ન પણ થયા હાેય -અને શેષ વર્તમાન જીવનમાં કળદાયા ન પણ બને અને તેથી તે અન્ય જન્મની -અપેક્ષા રાખે. અર્થાત્ પૂર્વજન્મમાં આચરેલ દુષ્કૃત્યાનાં પરિણામા હવે પછીના કે તેના પણ પછીના જન્મમાં પણ ભોગવવાં પડે.

૪. વર્તમાન જીવનમાં કરેલ સત્કાર્યો—સત્કર્મ હવે પછીના જન્મમાં કે તે પછીના ક્રોઈક ભાવિ જન્મમાં ફળદાયી બને છે.

પ. પૂર્વ કે અંતિમ જન્મનાં કરૈલ સત્કાર્યો વર્તમાન છવન દરમ્યાન તેમનાં સુક્ષળ−સારાં પરિણામા આપે.

૬. પૂર્વ કે અંતિમ જન્મનાં કરેલ સત્કાર્યો વર્તમાન જીવનમાં અદ્યાપિપર્ય ત કળદાયા ન થયાં હાેય કે શેષ વર્તમાન જીવનમાં ફળદાયા ન પણ નીવડે અને આ =રીતે તે અન્ય જન્મની અપેક્ષા રાખે છે. કર્મ ફળઉત્પાદન પુનર્જન્મમાં ઉદ્દભવે છે પરંતુ આ થશે જ એવી કાઈ ખાતરી હેાતી નથી. ઉપરાક્ત છ ઉપરાંત ખીજી બે શકચતાઓનો પણ ઉલ્લેખ જોવા મળે છે : (૧) વર્તમાન જીવન દરમ્યાન કરેલ દુષ્કૃત્યા વર્તમાન જીવનમાં જ તેમના ફળ આપે. (૨) વર્તમાન જીવન દરમ્યાન કરેલ સત્કર્મા તેમનાં સુકૃળા–સારાં પરિણામા વર્તમાન જીવનમાં જ આપે.

# પુનર્જન્મ વિરુદ્ધ વાંધાએા અને તેના ઉત્તરા :

(Objections to Rebirth or Reincarnation and Their Answers):

પુનર્જન્મ વિરુદ્ધ કેટલાક વાંધાએા ઉપસ્થિત કરવામાં આવે છે જે નીચે: મુજબ છે :

(૧) પૂર્વ`ભવાે−જન્માે હાેય તાે તેમનું સ્મરણ આપણને હેાવું ઘટે, પરન્તુ આવું કાેઈ સ્મરણ આપણને નથી એ હકીકત પુનર્જન્મ કે પુનરાવતારના સિદ્ધાંતને સ્વીકારતાં આપણને રાેકે છે.

કર્મ સિદ્ધાંતના હિમાયતીઓ આ સંદર્ભમાં સામાન્ય રીતે દર્શાવે છે કે પ્રત્યેક જીવનમાં વ્યક્તિ નવું મગજ ધરાવે છે. તદુપરાંત, કેટલીક અસામાન્ય ઘટનાઓ પૂર્વ જીવનની કેટલીક ઘટનાઓના સ્મરણની શકચતા દર્શાવે છે. વિસ્મૃત પૂર્વ જીવન (પૂર્વ ભવ)ના આધારે પુનર્જન્મના અસ્વીકાર યાગ્ય નથી, કારણ કે આપણે આપણા વર્તમાન જીવનની કેટલીક ઘટનાઓનું પણ પુનરાવાહન (પુન:સ્મરણ) કેટલીકવાર કરી શકતા નથી. ફ્રાઈડની પરિભાષામાં આ ઘટનાઓની છાપા અજ્ઞાત મનમાં જરી રહે છે.

(૨) આપણુ સંપૂર્ણ પણુ અત્રાત હેાઈએ એવા કાર્યો માટે શા માટે આપણુ સહન કરવું જોઈએ ? આના ઉત્તર એ છે કે તમારાં કર્મા તમને યાદ હોય કે ન હાેય એ કંઈ બહુ મહત્ત્વનું નથી. કર્મના સિદ્ધાંત મુજબ, પ્રત્યેક કર્મનાં ફળ અવશ્ય ભાેગવવાના રહે છે. કાર્યા આ<sup>2</sup>મા સાથે કર્મ-પુદ્દગલસ્વરૂપે સંયાજિત થાય છે. આથી કર્મ વિયાજન (છૂટકારા) માટે કાઈક સ્વરૂપે તેના ભાેગવટા અનિવાર્ય છે.

(૩) વારસાનાે સિદ્ધાંત પુનર્જન્મને ગેરસાબિત કરે છે એવા પણ આક્ષેપ કરવામાં આવે છે. આ આક્ષેપ માતાપિતાના મિલન દ્વારા ઉત્પન્ન થયેલ શરીર અને શરીરતા ઉપયોગ કરનાર તત્ત્વ (આત્મા) વચ્ચેના ભેદના અજ્ઞાનને લીધે ઉપસ્થિત કરવામાં આવે છે. જૈન કર્મ-સિદ્ધાંત અનુસાર, આત્માને દેહ પ્રતિ પ્રેરનાર કર્મ 'આનુપૂવી' તરીકે ઓળખાય છે. આત્મા આ દેહમાં તે વિશિષ્ટ જન્મ માટે તેનાં સંચિત કર્માની કામગીરી માટે તેના પોતાના દેહ વિકાસાવે છે અસ્તિત્વની ચાર સ્થિતિઓને અનુરપ આનુપૂર્વીના પણ ચાર પ્રકારા છે : દૈવી, માનવીય, તિર્ધ ક અને નારડીય. અલબત્ત, આપણા જીવનનાં કેટલાંક લક્ષણે વારસાગત-આનુવંશિક છે, પરંતુ અંતે તો તેઓ પણ આપણા પૂર્વજન્મનાં કર્માને લીધે છે. જ્યારે આપણા પોતાનાં કર્મા આપણા માતાપિતાના દેહ પ્રતિ આપણને પ્રેરે છે ત્યારે આપણ પોતાનાં કર્મા આપણા માતાપિતાના દેહ પ્રતિ આપણને પ્રેરે છે ત્યારે આપણ આપણા વારસાગત લક્ષણા વિકસાવીએ છીએ. તદુપરાંત કહેવાતાં વારસાગત લક્ષણાના ઉદ્દભવ અને વિકાસ વ્યક્તિના કર્મના ઉદય દ્વારા થાય છે. શુદ્ધ વારસા જેવું કંઈ નથી. તે હમેશાં રૂપાંતરિત સ્વરૂપમાં હોય છે. પ્રત્યેક વ્યક્તિમાં, તે આદ્વિયિ છે. સંક્ષેપમાં, વૈયક્તિક લક્ષણા–વ્યક્તિગત કર્મા-થી અસરસ્ક્ત એવા દેશઈ વારસા નથી.

આ સંસાર દુઃખ અને યાતનાથી સભર છે. તાે પછી શા માટે આપણે અહીં પરત થઈએ છીએ ? શું કર્મનાે સિદ્ધાંત પ્રતિકૂલ નથી ? આ પ્રશ્ન -અપ્રસ્તુત છે. સર્વ કંઈ આપણા ગમા–અણગમાં પર નિર્ભર નથી. કર્મના સિદ્ધાંત આપણા મનારથાથી સ્વતંત્ર રોતે કાર્ય કરે છે. કર્મના સિદ્ધાંતની શાખા સમાન પુનર્જન્મના સિદ્ધાંત વિશ્વમાં દષ્ટિગાચર થતી અસમાનતા અને વૈવિષ્યની સમસ્યાના કંઈક અંશે સંતાષપ્રદ ઉઠેલ છે.

### પુનજેન્મ અને ઉત્કાંન્તિ :

જ્યારે આત્માનું અમરત્વ અને પુનર્જન્મ પ્રસ્થાપિત થાય છે ત્યારે એક મહત્ત્વપૂર્ણ પ્રશ્ન ઉપસ્થિત થાય છે. શું પુનર્જન્મ હંમેશાં ઊર્ધ્વગામી (upward) ઉત્કાંતિ સચ્વે છે કે જેથી એક વાર માનવ–ગતિના તબક્કો પ્રાપ્ત કર્યા પછી ઉત્કાંતિની શ્રેણીમાં તેનાથી નિમ્ન કક્ષાની ગતિ પર સરકવાનું કાઈ જોખમ જ નથી ? આના ઉત્તર નકારમાં છે. અલબત્ત, એવી દલીલ કરી શકાય કે શરત એ છે કે દુષ્કૃત્ય આચરનાર વ્યક્તિને તે માટે દુ:ખ સહન કરવાં પડે અને આ જ દુષ્કૃત્ય કરનાર માટેની યાગ્ય સજા છે. પરંતુ આમ નથી. કર્મ-સિદ્ધાંત અનુસાર માનવકૃત કાર્યો તેની સ્થિતિ અને ગોરવને યાગ્ય ન હોય, પરંતુ માનવથી નિમ્ન કક્ષાને યાગ્ય હોય તા વ્યક્તિ માનવકક્ષાથી નીચે ધકેલાઈ જાય છે–અવનતિ પામે છે. જૈન મતાનુસાર, યાંગ્ય સજા જીવનની કક્ષામાં પણ અનુરૂપ અવનતિની અપેક્ષા રાખે છે. મૃત્યુ બાદ, માનવવ્યક્તિના આત્માનું તિર્ય ચ કે વનસ્પતિની કક્ષાપર્ય તે અધઃપતન પણુ શક્ય છે. તે સ્વર્ગપર્ય તે પણુ પહોંચી શકે અને ત્યાં કેટલોક સમય રહી પણ શકે. આ રીતે જૈન મત આત્માની પીછેહક પણ સ્વીકારે છે. તે ચેતનાની નિમ્નતરથી ઉચ્ચતર સ્થિતિ પ્રત્યેના આત્માના વિકાસ અને પ્રગતિના સિદ્ધાંતને સ્વીકારતા નથી. ભગવતીસત્ર આત્માની ચાર ગતિના ખાસ ઉલ્લેખ કરે છે અને આ ચાર ગતિએામાં પ્રવેશ માટે જવાબદાર વિભિન્ન પ્રકારનાં કર્મોના ઉલ્લેખ કરે છે. નારકી જીવનના બંધન પ્રતિ લઈ જતાં કર્મ અઢળક સંપત્તિ -સંગ્રહ, હિંસક કૃત્યોનું આચરણ, પંચેન્દ્રિયના ઘાત, માંસાહાર વગેરેનું પરિણામ છે. તિર્ય ચ(પ્રાણી, વનસ્પતિ વગેરે)ના જીવન પ્રતિ લઈ જતું કર્મ અન્યની છેતરપીંડી, છળકપટનું આચરણ, અસત્ય વક્તવ્ય વગેરેનું પરિણામ છે. માનવ-જીવન પ્રતિ લઈ જતું કર્મ વર્તનનો સરળતા, નમ્ર ચારિત્ર્ય, માયાળુતા, કરુણા વગેરેનું પરિણામ છે. દેવી જીવનના આનંદ પ્રતિ પ્રેરતાં કર્મ આત્મસંયમ, વત-પાલન વગેરેનું પરિણામ છે. '

આત્માની અવનતિ અંગેના જૈન મંતવ્યનું હિન્દુ મંતવ્ય સાથેનું નોંધપાત્ર સામ્ય નીચેના વિભિન્ન ઉપનિષદાના અવતરણે દ્વારા સ્પષ્ટ રીતે દેખાય છે.

૧. ખુહદારસ્યક ઉપનિષદ :

આ બે માર્ગી ન જાણનાર જ તુ, ડાંસ, મચ્છર…થાય છે (૬. ૨. ૧૬). ૨. અંદાગ્ય ઉપનિષદ :

અહીં સદાચારી હોય તેઓ સારા જન્મ પ્રાપ્ત કરશે….અહીં દુરાચારી હોય તેઓ ખરાબ જન્મ, કૂતરાના જન્મ, ભ્રુંડના જન્મ મેળવશે…. (૫.૧૦.૬) ૩. કઠાપનિષદ :

ે ઝિટલીકે વ્યક્તિઓ તેમના કર્મ અને મનાવલણ મુજબ અન્ય અવતાર ધારણ કરે છે. અન્ય કેટલાક વળી વૃક્ષાની દશામાં અવનત થાય છે. (૨. ૨. ૭). ૪. કોશિતકિ–બ્રાહ્મણ ઃ

તે આ પૃથ્વી પર કૌડા તરીકે, ખડમાકડી, માછલી, પક્ષી, સિંહ, રીંછ, સાપ. વાધ કે અન્ય પ્રાણી તરીકે એક કે અન્ય સ્થળે તેના કર્મ અનુસાર જન્મે છે (૧. ૧. ૬)<sup>૨</sup>

- ૧ ભગવતીસૂત્ર ૮, ૯, ૪૧.
- R Quoted by Dr. Mehta, M, L., in his 'Jaina Psychology' p. 177,

આત્માની અવનતિના જૈન સિદ્ધાંત કર્તવ્યના નીતિશાસ્ત્રનું અધિષ્ઠાન પૂરું પાડે છે. આ મહત્વપૂર્ણુ મુદ્દો છે. કર્મના સિદ્ધાંત અને તેના પેટા નિયમસમા પુનર્જન્મના સિદ્ધાંત, સામાન્ય સમજ મુજબ, વ્યક્તિગત જવાબદારીના નીતિશાસ્ત્રનું અધિષ્ઠાન પૂરું પાડે છે. જૈન સિદ્ધાંતમાં પણુ આના સ્વીકાર છે. માનવ જવાબદારી-મુક્ત વ્યક્તિ છે. તે તે માનવકક્ષાએ કરેલ સારા-ખરાબ કાર્યો માટે જવાબદારી પણુ છે અને તે આ માટે માનવકક્ષાએ આ જીવનમાં કે ભાવિ જીવનમાં ઉત્તર પણુ આપે છે. તે માનવવ્યક્તિ તરીકે તેની પ્રતિષ્ઠાને હાનિ કરતાં કાર્યો કરી શકે નહીં અને જો તે કરે તા તેનાં પરિણામામાંથી જીટકી શકે નહીં. આમ થાય ત્યારે તેનું પતન થાય છે અને માનવથી નિમ્ન કક્ષામાં ધટેલાઈ જાય છે. ટૂંકમાં, જૈન મતે, કર્મવશાત્ જ જીવા ઉત્પ્ય કે નીચ ગતિ પામે છે.

જૈન સિદ્ધાંત માનવી અને તેના અંતિમ સ્વરૂપને સાક્ષાત્કાર કરવાના તેના પ્રયાસાની ચર્ચા હંમેશાં ચેતનાની પરિભાષામાં કરે છે. આ બીજો નોંધપાત્ર મુદ્દો છે. આપ્યાત્મિક ઉત્થાન (ઉતકાંતિ) ચેતનમુક્ત પ્રક્રિયા છે, ચેતનવિહાેણી પ્રક્રિયા નથી. નીતિશાસ્ત્રમાં માનવીના આ પાસાંની ચર્ચા થાય છે અને તેથી માનવજાતિ માટે ચેતના કાેઈ વિશિષ્ટ બાબત ન હોવાનું વિસ્મરણ થાય છે. અલબત્ત, આત્મચેતના માનવજાતિ માટે વિશિષ્ટ બાબત ન હોવાનું વિસ્મરણ થાય છે. અલબત્ત, આત્મચેતના માનવજાતિ માટે વિશિષ્ટ બાબત ન હોવાનું વિસ્મરણ થાય છે. અલબત્ત, આત્મચેતના માનવજાતિ માટે વિશિષ્ટ-અદિતીય છે. જૈન પરંપરા માનવીના આત્મચેતનમુક્ત પાસાં પર ભાર મૂકે છે તેમ છતાં જૈન મતાનુસાર વનસ્પતિ કક્ષાથી માંડીને પ્રાણીકક્ષા પર્ય તે કે પ્રાણીકક્ષાથી માંડીને માનવ કે દેવ કક્ષા પર્ય ત ચેતનામાં કચાંય ભંગ નથી. જૈન દર્શન આ અર્થમાં જ જીવ-અજીવ એવા અસ્તિત્વના બે મુખ્ય પદાર્થાની વાત કરે છે. અહીં માનવ-કર્તવ્ય પર ભાર મુકાય છે, એટલું જ નહીં પરન્તુ માનવીને તેના ઉત્કાંતિના તબસ્કાને યાગ્ય જીવન વાસ્તવમાં જીવવાની હંમેશાં ભલામણુ પણ કરાય છે. તેણે સર્વપ્રથમ એ જોવાનું રહે છે કે તે નિમ્ન કક્ષામાં સરી પડવા વિના તેની કક્ષાની જળવણી કરે અને ત્યારબાદ તે તેની ચેતનાની ઉચ્ચતર ઉત્કાંતિ માટેનું ધ્યેય રાખે.

છવનની વિશિષ્ટ સ્થિતિના કારણના સ્વરૂપને લગતું ત્રણ વેપારીઓનું એક રસપ્રદ ઉદાહરણ ઉત્તરાપ્યયન સત્રમાં દષ્ટિગાેચર થાય છે. ત્રણ વેપારીઓ પોતાની મૂડી સાથે વિદેશમાં વેપાર શરૂ કરે છે. આમાંના એક વેપારી નેંધપાત્ર નફાે−લાભ મેળવે છે, બીજો પોતાની મૂળ મૂડી (કશા લાભ−નુકસાન વિના) સાથે ઘેર પાછે ક્રરે છે અને ત્રીજો તેની મૂળ મૂડીની ખોટ કરીને વતન પરત થાય છે.∗

∗ ઉત્તરાધ્યયન સૂત્ર, ૭. ૧૪–૧૫.

### જૈન મનેાવિજ્ઞાન

આ ઉપમા નીચે મુજબ સમજવી શકાય. અહીં 'મૂડી', 'લાભ' અને 'ખેાટ' શબ્દો અનુક્રમે માનવદેહ, દેવગતિ અને નરક અને તિર્યંચ ભવમાં પતન માટે પ્રયોજાયા છે. જે મનુષ્યત્વને પ્રકટાવે છે તે મૂળ મૂડીને આખાદ રાખે છે. (મનુષ્યદેહ પ્રાપ્તિ મૂળ મૂડી જ છે.) દેવગતિ પામનાર લાભ મેળવે છે અને નરક અને તિર્યંચમાં ભવ પામનાર ખરેખર મૂડીની ખાટ કરે છે. સત્કર્મથી દેવગતિ પામનાર મનુષ્યભવથી વિશેષ કંઈક હાંસલ કરે છે, જ્યારે દુષ્કર્મ આચરનાર અધાગતિ પામે છે. આ રીતે વ્યક્તિ કર્મનું ફળ અચૂક ભાગવે છે. પ્રત્તજન પોતાના મનમાં સદાચારી-ન્સદ્દગુણી અને દુરાચારી-દુર્ગુ ણી-ની ગતિની તુલના કરીને દુરાચારી-પાપી-ની સ્થિતિને ત્યાગીને સદાચારી-સદ્દગુણી-ની સ્થિતિ સેવે છે-મૂર્તિમંત કરે છે.

જૈન તત્ત્વગ્નોનો પુનર્જન્મ-સિદ્ધાંત માનવઆત્માની અમરતા અને તેના પરિણામરૂપ પ્રગતિ અને પતનની શકચતા દર્શાવે છે એટલું જ નહીં પરંતુ તે ચેતના-સાતત્ય અને માનવ–ગતિના જવાબદારીયુક્ત સ્વરૂપ પર પણ ભાર મૂટે છે. આ અર્થમાં પુનર્જન્મ સિદ્ધાંત જૈન નીતિશાસ્ત્ર માટે આધારશિલા બની રહે છે.



#### પ્રકરણ ૬

## र्जैन नीतिशास्त्र (Jaina Ethics)

#### ૧. પ્રાસ્તાવિક

આ પહેલાં આપણે નીતિશાસ્ત્રની દષ્ટિએ, દ્રવ્યનું વર્ગી કરણ અર્થાત્ નવ તત્ત્વા <sup>૧</sup> અંગે જોઈ ગયા છીએ. આ પ્રકરણમાં હવે આપણે (૧) પાંચ નૈતિક સિદ્ધાંતા (૨) કર્મના સિદ્ધાંત અને (૩) ગુણુ શ્રેણી કે ગુણસ્થાનના સિદ્ધાંત એ ત્રણ વિષયાં અંગે જોઈશું.

# ર જૈન દર્શનનું વિરક્ત-ત્યાગી વલણ (Ascetic Attitude of Jainism)

જૈન દર્શન ત્યાગના પંથ સ્વીકારે છે અને ઉત્કર્ષના વેદિક પંથ(જેમાં ચાર આશ્રમા–પુરુષાર્થી સમાવિષ્ટ છે અને સક્રિય સામાજિક–સાંસારિક છવનને ઇચ્છનીય માનેલ છે તે)ના વિરાધ કરે છે. વેદિક તત્ત્વન્નાન ત્યાગ અને વૈરાગ્યયુક્ત છવન પ્રત્યે ક્રમિક કૂચમાં માને છે. પરંતુ જૈન દર્શન મુજબ, જ્યારે વ્યક્તિ એકવાર સાંસારિક છવનના ચક્કરમાં કસાય છે ત્યારે તેને માટે વિષયયુક્ત પદાર્થી અને વિષય વાસનાઓના પરિત્યાગ મુશ્કેલ બની રહે છે. ઇચ્છા હંમેશાં અતૃપ્ત રહે છે અને કદી સંપૂર્ણ રીતે પરિતૃપ્ત થતી નથી. ઉત્તરાધ્યયન સૂત્ર દર્શાવે છે, "અને જો કાઈ વ્યક્તિ એક વ્યક્તિને સારી ય પૃથ્વી આપે તા પણ તે તેને માટે પર્યાપ્ત નહીં થાય. જેમ તમને વધુ મળે તેમ તમે વધુ મેળવવા ઇચ્છા છેા. તમારી ઇચ્છાઓ તમારા સાધનાની સાથે વૃદ્ધિ પામે છે. તમારી ઇચ્છાઓની પરિપૂર્તિ અર્થ બે પૈસા પૂરતા હોય તા પણ તમે ૧૦૦ લાખ પણ ભાગ્યે જ પર્યાપ્ત માના છેા."ર બીજે અંતરાય એ છે કે વૈરાગ્યમય–ત્યાગમય છવનની ક્રમિક આગેકૂચ સા વર્ષના જીવનની પૂર્વાપેક્ષા રાખે છે. જવન અત્યંત અનિશ્ચિત છે, દારાની જેમ તે કાઈપણ ક્ષણે તૂટી પડે અને આધ્યાત્મિક ઉત્ટર્શ માટની એકવાર

૧ જુએ। પ્રકરણ ૨, ૬. ૬૮-૭૮.

२ S. B. E., XLV, Uttaradhyayana Sutra, IX, 16-17, p. 34-

તક ગુમાવ્યા બાદ, માનવ તરીકે પુનઃજન્મ લેવા મુગા સુધી રાહ જેવી પડે, મહાવીર કહે છે, "વક્ષ પરથી જેવી રીતે પીળું પાન, તેના દિવસા પુરા થતાં ખરી પડે છે તેવી રીતે માનવીનું જીવન પણુ સમાપ્ત થાય છે.... કુશા-ધાસનાં પાંદડાંની ટાચ પર ઝુલતું ઝાકળબિંદુ અલ્પકાલીન રહે છે તેમ માનવીનું જીવન પણ.....".\* જીવનની અનિશ્ચિતતા અને સ્ત્યુની અનિવાર્યતાને લીધે ચિંતકા અને તત્ત્વગ્ના સક્રિય સંસારી જીવનના ત્યાગની હિમાયત પ્રતિ ઢળે છે. શ્રી મહાવીર સક્રિય અને કડક સંચમ દ્વારા કર્મ-પુદ્દગલના ક્ષય અને સર્વ કર્માની અટકાયત ઉપદેશે છે અને આ દ્વારા નિર્જરાની સ્થિતિ, અહીં જીવનમુક્તિ અને ત્યારબાદ નિર્વાણ પ્રાપ્ત થાય છે. પ્રબળ વ્યાધિએા માટે પ્રબળ ઉપચારા જરૂરી છે. યાતનાઓ, દર્દ, ભય, દુષ્કાળ, સ્ત્યુ અને વિનાશ અક્થિત દુઃખા ઉત્પન્ન કરે છે ગુઅને આ નિર્વાણ, દેલ્પલટા અને પુનર્જન્મમંથી મુક્તિની પ્રાપ્તિ દ્વારા અટકાવી શકાય છે. શ્રી મહાવીર આવી પ્રબળ લાગણીથી પ્રેરાઈને મુમ્ક્રેક્ષ માટે ત્વરિત પરિત્યાગ અને અત્યંત ઉગ્ર-કડોર ત્યાગી જીવનની હિમાયત કરે છે. જૈન દર્શન મોક્ષને જીવનનું અંતિમ સલ્ય માને છે અને પરિણામે અહીં કડક નીતિનિયમ અને નૈતિક શિસ્તની અપેક્ષા રખાય છે.

જૈન દર્શનમાં વર્તન અને વિચાર બંનેને સમાન સ્થાન છે. બંનેના સંતુલિત વિકાસ વ્યક્તિત્વના શુદ્ધ વિકાસ કરે છે. આ પ્રકારના વિકાસ ગ્રાન અને ક્રિયાના સંયુક્ત વિકાસ છે અને તે દુ:ખમુક્તિ માટે અનિવાર્ય છે. ગ્રાનવિહાેહું વર્તન નેત્રવિહીન વ્યક્તિની ગતિ સમાન છે, જ્યારે વર્તનવિહેાહું ગ્રાન લંગડી વ્યક્તિની સ્થિતિ સમાન છે. જેવી રીતે નિશ્ચિત સ્થાન પર પહેાંચવા માટે નેત્ર અને પગ બંને આવશ્યક છે તેવી રીતે આધ્યાત્મિક સિદ્ધિ અર્થે દાષમુક્ત ગ્રાન અને ચારિત્ચ બંને આવશ્યક છે તેવી રીતે આધ્યાત્મિક સિદ્ધિ અર્થે દોષમુક્ત ગ્રાન અને ચારિત્ચ બંને અનિવાર્ય છે. આચાર અને વિચાર બંને અન્યોન્યાશ્રિત છે અને આને ખ્યાલમાં રાખીને ભારતીય ચિંતકા ધર્મ અને દર્શનને સાથે સાથે પ્રતિપાદિત કરે છે. તેઓ તત્ત્વનાન સાથે જ નીતિશાસ્ત્રનું પણ નિરૂપણ કરે છે. અહિંસામૂલક વર્તન અને અનેકાંતમૂલક વિચારનું પ્રતિપાદન જૈન પરંપરાની વિશિષ્ટતા છે.

3. જૈન નીતિશાસમાં ત્યાગ કે સંન્યાય (Asceticism or Renunciation in Jaina Ethics)

જૈન નીતિશાસ્ત્રનું વિશિષ્ટ લક્ષણુ તેનું અત્યંત ઉત્ર સ્વરૂપ છે, કારણુ કે તેનું લક્ષ્ય માક્ષ છે. માક્ષ એટલે અનંત જ્ઞાન−દર્શન−ચારિત્ર્ય−વોર્ય આવ!

\* Ibid, X, 1-2, p. 41-42.

અદ્વિતીય સ્થિતિની પ્રાપ્તિ સંપૂર્ણ સ્વાર્થ-નિવારણ વિના સિદ્ધ કરી શકાય નહીં. જૈન દબ્દિબિંદુ મુજબ માત્ર ત્યાગી જન જ આચારનિયમનું ચુસ્તપણે પાલન કરી શંકે, કારણ કે તેણે સર્વ સંસારબંધનાના ત્યાગ કર્યો છે. લગભગ સર્વ ભારતીય દર્શના વાસ્તવમાં પરમ સ્થિતિની પ્રાપ્તિ અર્થના સાધન તરીકે ત્યાગના સિદ્ધાંત સ્વીકારે છે. સર્વે સાંસારિક પદાર્થીમાંની વિરકિત સામાન્ય રીતે આત્મ -સાક્ષાત્કાર અર્થે આવશ્યક માનવામાં આવે છે. ત્યાગ માટેની આવી ઝંખના, આવી ઉત્કંઠા અનંત બનવાની તીવ્ર ઇચ્છા દ્વારા પ્રેરાય છે. આ વિરકત ત્યાગ-મય (ascetic) વલણ આત્માને વિશાળ બનાવે છે, સ્વાર્થી સંકુચિત ઇચ્છાએા-માંથી વ્યકિતને મુક્ત બનાવે છે અને તેને માનવતા માટે પ્રેમ અને અનુકંપાયુક્ત છવન છવવા પ્રેરે છે.

વિરકિત-ત્યાગ એટલે સેવા અને આત્મ-સમર્પણ, નિર્ખળ વ્યક્તિ સેવા અને સ્વાર્પણ સ્વીકારી શકે નહીં, માત્ર ઘરવીર અને હિંમતવાન આત્મા જ આવા પંથને અનુસરી શકે. સંસારીજનને પરિત્યાગનું જીવન અપૂર્ણ લાગે, પરંતુ આ કહેવાતું અપૂર્ણ જીવન વાસ્તવમાં પૂર્ણતાનું જીવન અપૂર્ણ લાગે, પરંતુ આ કહેવાતું અપૂર્ણ જીવન વાસ્તવમાં પૂર્ણતાનું જીવન અપૂર્ણ લાગે, સાલસતાનું જીવન શ્રેષ્ઠ જીવન છે. ચીનો ફિલસૂક લાઓ-ત્ઝે આવા જીવનના સાલસતાનું જીવન શ્રેષ્ઠ જીવન છે. ચીનો ફિલસૂક લાઓ-ત્ઝે આવા જીવનના આંગીકાર કરે છે. તેના મતે, સરળ જીવન નિરાડ બરી-નિખાલસ જીવન છે જેમાં લાંભને તિલાંજલિ અપાય છે, હોશિયારી-ચાલાકો ત્યન્ય છે, સ્વાર્થ ઘટાડીને અલ્પતમ કરાય છે અને ઇચ્છાઓને પરાજિત કરાય છે. ત્યાગીજનના જીવનનું લક્ષ્ય માનવતા-ઉત્કર્ષ અને તેણુ સ્વીકારેલ આદર્શ પૂર્ણ જીવનની પ્રાપ્તિના આદેશ છે. આવું લક્ષ્ય વિધાયક અસ્તિત્વ છે, વિનાશ નહીં. અલબત્ત, ત્યાગજિન જીવનની કહેવાતી સુખસગવડોને ધિક્કારે છે, તાે પણ તેના હેતુ સુખ છે. તે તેની આસપાસની સર્વે વસ્તુઓ પ્રત્યે ઘણા કે ઉદાસીનતા અનુભવે છે, તાે પણ તે આંતિમ તત્ત્વના સાક્ષાત્કાર માટે અત્યંત ચિંતીત છે. જૈન નીતિશાસ્ત્ર સંન્યાસનું, ત્યાગનું નીતિશાસ્ત્ર છે અને જૈન નીતિશાસ્ત્ર માક્ષને જ જીવનના એકમાત્ર પુરુષાર્થ લક્ષ્ય તરીકે માને છે.

**માક્ષ :** જૈન મંતવ્ય મુજબ, મેાક્ષ માનવાને તેમની ઇચ્છાએાના ત્યાગને આદેશ આપતા અમૂર્ત આદર્શ નથી તેમજ પાશ્ચાત્ય સુખવાદની જેમ અહીં ઇચ્છાએાના નિરંકુશ સંતાષની પણ હિમાયત નથી. માેક્ષ અનંત જ્ઞાન–દર્શન –ચારિત્ર્ય–વીર્ય લાવે છે અને પરિણામે તે સર્વ ઇચ્છાએાના આપમેળે સંતાષ અને પૂર્ણતા પ્રેરે છે. આવેા શાક્ષત અને સાર્વત્રિક આત્મ–સાક્ષાત્કાર કાન્ટવાદી નીતિશાસ્ત્રના બૌદ્ધિક સ્વરૂપ અને સુખવાદે કઠ્યેલ સુખની ભૌતિક સામગ્રી બંનેને. સ્થાન આપે છે. મોક્ષ શંકાતીતપણુ બૌદ્ધિક અને પ્રત્યયાત્મક ખ્યાલ છે અને સામાન્ય દબ્દિબિંદુથી તેને ભૌતિકવાદી કહી શકાય. સાથે સાથે જ મોક્ષની પ્રતીતિ અર્થાત આત્મસાક્ષાત્કાર આત્માને પરમાત્મા સાથે એકરૂપ કરે છે અને આ પરમાત્મા∽સાક્ષાત્કાર છુદ્ધિ અને સુખના સમન્વય કરે છે. ખરા-ખોટાના, ઇબ્ટ -અનિષ્ટના, છુદ્ધિ અને સુખના, વૈયક્તિક-સામાજિક કલ્યાણના દ્વંદ્વોનું નિરસન મોક્ષના નૈતિક તાત્ત્વિક ખ્યાલના સ્વીકાર દ્વારા કરી શકાય. આ રીતે જેના મોક્ષને એકમાત્ર આદર્શ તરીકે સ્વીકારે છે.

૪. શ્રમણાચાર અથવા પંચમહાવ્રતા (Ascetic Ethics or Five Great Ethical Principles)

ભગવાન મહાવીરે તેના અનુયાયીએ માટે પંચવ્રતાે ઉપદેશ્યા છે : ૧. અહિંસા. ૨. સત્ય, ૩. અસ્તેય, ૪. બ્રહ્મચર્ય, અને ૫. અપરિગ્રહ. શ્રમણનાં વૃત મહાવત કહેવાય છે, જ્યારે શ્રાવકના વ્રત અહુવત કહેવાય છે. શ્રમણાએ આ વ્રતાનું સુસ્ત પાલન કરવાનું રહે છે, જ્યારે શ્રાવકાએ આ વતાનું પાલન એટલું સુસ્તપણે કરવાનું હાેતું નથી. સાધુ, શ્રમણુ, ભિક્ષુ, મુનિ, નિર્ગ્રંથ, અનગાર, સંયત, વિરત વગેરે શબ્દા સમાનાથી છે; જ્યારે શ્રાવક, શ્રાહ્વ, ગૃહસ્થ, ઉપાસક, દેશવિરત, સાગાર, અહ્યવતી, દેશસ યત વગેરે શબ્દા સમાનાથી છે. સાધ્નોતિ સ્વપરદિત कार्याण इति मार्षुः । અર્થાત્ સ્વહિત અને પરહિતનાં કાર્યો જે કરે તે સાધુ છે. 'શ્રાવક' શબ્દ શ્રવણ અર્થવાળા 'શ્રુ' ધાતુ પરથી ઉદ્દભવેલ છે અને તેના અર્થ 'આત્મકલ્યાણુ માર્ગનું રસપૂર્વક શ્રવેણ કરે તે' એવા થાય છે. શ્રમણુ–સાધુજન હિંસા વગેરેના સંપૂર્ણત: ત્યાગ કરે છે. તેથી તેમના વત મહાવત કહેવાય છે. સાધુઓના સર્વવિરતિ અર્થાત્ સર્વત્યાંગ રૂપ મહાવત પાંચ છે: ૧. સર્વપ્રાણાતિપાત-વિરમણ વત-અહિંસા વત ૨. સર્વ ઝૃષાવાદ-વિરમણ વ્રત-સત્ય વ્રત, ૩. સર્વ અદત્તાદાન-વિરમણ વ્રત-અસ્તેય વત, ૪. સર્વ`મેથુન−વિરેમણુ વત−વ્યક્ષચર્ય વત, ૫. સર્વ`પરિગ્રહ−વિરમણુ વ્રત -અપરિગ્રહ વત. આ પાંચ મહાવતાેનું પાલન એ સાધુ જીવનની સાધના છે. ગૃહસ્થે આ વતાનું પાલન મર્યાદિતપણું કરવાનું હેાવાથી ગૃહસ્થનાં આ વતા અહ્યુવતાે કહેવાય છે અને આ મર્યાદા સૂચવવા 'સર્વડે'ને બદલે 'સ્થૂળ' શબ્દ તેમની સાથે જોડવામાં આવે છે.

અહિંસા સવ<sup>િ</sup> વ્રતામાં અત્યાંત મહત્ત્વપૂર્ણ છે. અહિંસા જૈન નીતિશાસ્ત્રનું હાર્ક છે. **અહિંસાનું જેટલું સક્ષ્મ વિવેચન અને આચર**ણ જૈન પરાંપરામાં જોવા મળે છે તેટલું ભાગ્યે જ અન્યત્ર જોવા મળે છે. આગળ દર્શાવ્યું છે તેમ જૈન દર્શન

ચેતનાના સાતત્યમાં માને છે અને દર્શાવે છે કે માનવીને કાેઈપણ છવ (એકેન્દ્રિય જીવ)ની (આધ્યાત્મિક) પ્રગતિમાં અંતરાય નાખવાના અધિકાર નથી. પ્રત્યેક આત્માં તાત્ત્વિક દષ્ટિએ સમાન છે. પ્રાણીમાત્ર સુખ-દુ:ખ અનુભવે છે. વ્યક્તિમાત્રને જીવન−મૃત્યુની પ્રતીતિ થાય છે. જીવમાત્ર જીવવા ચાહે છે. વાસ્તવમાં કાઈ વ્યક્તિ મૃત્યુ ઇચ્છતી નથી. જીવમાત્રને જીવન, સુખ, અનુકૂળતા, મૃદુતા, સ્વાતંત્ર્ય, લાભ પ્રિય હેાય છે, જ્યારે અત્યુ, દુ:ખ, પ્રતિકૂળતા, કઠેારતા, પરંત ત્રતા, હાનિ, અપ્રિય હાેય છે; આથી જૈન મતે મન–વચન–કાયા દ્વારા ક્રાઈને સંતાપ ન આપવા એ જ સાચી અહિંસા છે. અહિંસાને કેન્દ્રમાં રાખીને સત્ય, અસ્તેય, બ્રહ્મચર્ય અને અપરિગ્રહનાે વિકાસ થયાે છે. આમાં વ્યક્તિ અને સમાજ બંનેનું હિત સમાયેલું છે વૈયક્તિક ઉત્થાન અને સામાજિક પ્રગતિ માટે અસત્યના ત્યાગ, અનધિકૃત વસ્તુનું અગ્રહણ તથા સંયમનું પરિપાલન આવશ્યક છે. આના અભાવમાં અહિંસાના વિકાસ શકચ નથી. આ બધાની સાથે અપરિગ્રહણ પણ અત્યાવશ્યક છે. પરિગ્રહ આત્મ-વિકાસનાે ઘાેર શત્રુ છે. પરિયહ આત્મપતન નાતરે છે. પરિત્રહ એટલે જ પાપના સંગ્રહ. પરિગ્રહ−વૃદ્ધિ આસક્તિ−વૃદ્ધિ કરે છે. જેટલી આસક્તિ વધે છે તેટલી હિંસા પણ વધે છે. હિંસા માનવસમાજમાં વિષમતા ઉત્પન્ન કરે છે. આનાથી આત્મપતન પણ થાય છે. અપરિગ્રહ વૃત્તિ અહિસામૂલક આચારના સમ્યક પાલન માટે અનિવાર્ય છે. હિસા-અભાવ, હિસા−ત્યાગ, પ્રાણાતિપાત વિરમણ વ્રતનાે નિષેધાત્મક ભાગ છે અને રક્ષણ, અનુકંપા, પરાૈપકાર વગેરે તેનું વિધેયાત્મક રૂપ છે.

હવે આપણે સાધુઓના મહાવતાે એકપછી એક વિગતવાર જોઈએ :

# (૧) સવ<sup>્</sup>પ્રાણાતિપાત વિરમણ કે અહિ સા મહાવત

પ્રાણ+અતિપાત+વિરમણ એટલે (પ્રાણીઓના) પ્રાણ લેવાથી દૂર રહેવું અર્થાત્ હિંસાના ત્યાગ કરવા. મન-વચન-કાયા દ્વારા કાઈપણ જીવ (સ્યૂળ-સક્ષ્મ, ચર-અચર)ને હિંસા કે હાનિ કરવી-કરાવવી-અનુમાદવી નહીં એવું અહીં કહેવામાં આવ્યું છે. આ રીતે હિંસાના અર્થ માત્ર શારીરિક ઈજા થતા નથી, પરંતુ તેમાં માનસિક અને વાચિક ઈજાના પણ સમાવેશ થાય છે. જ્યારે જૈન સાધુ-સાધ્વીઓ અહિંસાવત લે છે ત્યારે તેઓ તેને સંપૂર્ણુરીતે અનુસરવા અને કાઈપણ જીવને મનસા-વાચા-કર્મણા ઈજા પહેાંચાડવાથી દૂર રહેવા પ્રયાસ કરે છે. તેઓ જીવકાયની હિંસાનો સંપૂર્ણુ ત્યાગ કરે છે.

### ત્રષ્યુ ગુપ્તિએાઃ

અહિંસા માટે ત્રણ સિદ્ધાંતા આવશ્યક છે. આ ત્રણ સિદ્ધાંતા ત્રણ ગુપ્તિઍા કહેવાય છે જે નીચે મુજબ છે : ૧. મનાગુપ્તિ એટલે દુષ્ટ વિચારા (હિંસા, કપટ વગેર)થી મનને રાકવું.

ર. **વચનગુપ્તિ** એટલે વાણીમાં સંયમ રાખવા.

૩. **કાયગુપ્લિ** એટલે કાયા પર નિયંત્રણ કરવું.

અન્ય મહાવતાે પણ આ ત્રણ ગુપ્તિએાના સંદર્ભમાં સ્વીકારવાના છે. સર્વ મહાવતાના પાયાે અહિંસાનું મહાવત છે એ આપણે યાદ રાખવું જોઈએ. આ ગુપ્તિએા સાધુ જીવનનું પ્રધાનલક્ષણ છે. સાધુ ધર્મ વિશ્વબંધુત્વનું વત છે.

#### પાંચ સમિતિએાઃ

સાધુજનાનું આચરણુ સંપૂર્ણુ રીતે અહિંસક હેાવું ઘટે. પ્રાણાતિપાતવિરમણની સુરક્ષા માટે નીચેની પાંચ સમિતિએા છે.\*

૧. **ઇર્યાં સમિતિ :** ઈર્યાસમિતિ એટલે ગમનાગમન સંબંધી સાવધાની અર્થાત્ જીવ જંતુને હાનિ−ઈજા ન થાય એ રીતે માર્ગમાં ચાલતી વેળાએ સાવધાની-પૂર્વક જોઈને ચાલવું.

ર. **ભાષાસમિતિ :** ભાષાસમિતિ એટલે વાચિક ઈજા નિવારવા વાણી પર સંયમ અર્થાત્ બરાબર વિચારીને સત્ય, નિર્દોષ અને ઉપયોગી વચન બાેલવું.

૩. એષણા સમિતિ : એષણા સમિતિ એટલે મુનિમહારાજોએ ગાચરી (ભિક્ષા) પ્રહણ કરતી વેળાએ ખારાક–પાણી–વસ્ત્ર ખાસ પાતાના માટે ન બનાવ્યા હાેવાની કાળજીપૂર્વ ક તપાસ. તેમણે નિર્દોષ અને પરિમિત ભિક્ષા તથા અલ્પ વસ્ત્રાદિ ઉપકરણ લેવાં જોઈએ.

૪. **આદાન-નિક્ષેપણ્ય સમિતિ** ઃ આદાન એટલે લેવું અને નિક્ષેપણ એટલે મૂકવું. આદાન–નિક્ષેપણ એટલે સંયમી જીવનને ઉપયોગી સાધનાે (વસ્ત્ર, પાત્ર વગેરે) સૂક્ષ્મ જીવોને હાનિ ન થાય તેવી સાવચેતીપૂર્વક લેવાં–મૂકવાં.

**પ. ઉત્સર્ગ કે પરિષ્ઠાપના સમિતિ :** ઉત્સર્ગ એટલે અનાવસ્યક ચીજ-વસ્તુઓનો કાળજીપૂર્વક ત્યાંગ. પરિષ્ઠાપના એટલે નાખવું. મળ, મૂત્ર, શ્લેષ્મ કે એવી કાેઈ પણ ત્યાજ્ય વસ્તુ કાેઈને દુ:ખરૂપ ન થાય તેવું સ્થાન જોઈ ઉપયાેગ-પૂર્વક નાખવી.

ઉપરોક્ત પાંચ સમિતિએ સાધુજનને અહિંસામાર્ગને અનુસરવામાં સહાય-ભૂત થાય છે અને દર્શાવે છે કે સાધુજીવન સર્વ સંજોગા હેઠળ દષ્ટાંતરૂપ બની રહેવું જોઈએ. સાધુના આચાર-વિચારની ઉપ્રતા અત્યંત મહત્ત્વપૂર્ણ છે, કારણ કે તેના હેતુ રાગ-દેષ બંને ટાળવાના છે. સાધુજન રાગ-દેષથી આગળ વધીને અહિંસાનું આચરણ કરે ત્યારે તે માક્ષ પ્રાપ્ત કરી શકે છે.

∗ સંતબાલજી (અનુ.), ઉત્તરાધ્યયન સૂત્ર, ૨૪, ૫ૃ. ૨૧૭-૨૧૮.

### (ર) સવ'મુષાવાદવિરમણ કે સત્ય મહાવત:

સર્વવિરત (સર્વત્યાગી) શ્રમણ અષાવાદના પણ સર્વથા ત્યાગ કરે છે. અસત્ય હિંસા વગેરે દાષોનું જનક છે એમ સમજીને તેએા કદીપણ અસત્ય વચનના પ્રયોગ કરતા નથી. તેએા હંમેશાં નિર્દોષ, સ્ટદુ, સ્પષ્ટ વાણીના ઉપયોગ કરે છે. મન-વચન-કાયા દારા ક્રોધ, લાભ, ભય કે મશ્કરીમાં પણ તેમણે અસત્ય બાલવું, બાલાવવું, અનુમાદવું ન જોઈએ. સત્ય બાલવું આવશ્યક છે, કારણ કે અસત્ય કહેવાથી અન્યને માનસિક આઘાત-ઈજા પહેંાંચે છે. સત્ય પ્રતિ દુર્લક્ષ કરીને અહિંસાનું આચરણ અશક્ય છે. અસત્ય વાણી દ્વારા વાચિક હિંસાનું આચરણ થાય છે અને આથી અન્યની લાગણીએા દુભાય છે. સંક્ષેપમાં, સાધુજને ક્રોધ વ. કષાયોના ત્યાગ કરીને સમભાવ ધારણ કરીને વિચાર અને વિવેકપૂર્વક સંયમિત સત્ય ભાષાના પ્રયોગ કરવા ઘટે, સદાષ, કઠાર જીવને કષ્ટદાયક ભાષા વર્જવી ઘટે.

સત્યવ્રતની પાંચ ભાવનાએ \* નીચે મુજબ છે :

- ૧. વાણીવિવેક એટલે કે સમજીને-વિચારીને ભાષા પ્રયાજવી.
- ૨. ક્રોધત્યાંગ અર્થાત્ ગુસ્સા ન કરવા.
- ૩. લાેભત્યાંગ અર્થાત્ લાલચમાં ન કસાવું.
- ૪. ભયેત્યાગ અર્થાત્ નિર્ભય-નિર્ભિક બનવું.
- ૫. હાસ્યત્યાગ અર્થાત્ મજાક મશ્કરી ન કરવા.
- આ અને આવા પ્રકારની અન્ય ભાવનાએ৷ સત્યવતનું રક્ષણુ કરે છે.

### (3) સર્વ અકત્તાદાન વિરમણ કે અસ્તેય મહાવત :

અદત્તાદાન વિરમણ એટલે ન આપેલી વસ્તુ (અદત્ત) પ્રહણ (આદાન) ન કરવી. આ વતસુક્ત શ્રમણ કોઈપણ નહિ આપેલ વસ્તુને પ્રહણ કરતા નથી. તેએા અનુમતિ વિના એક તૃણુને ઉકાવવાને પણ સ્તેય અર્થાત્ ચારી સમજે છે. કાઈપણ પડી ગયેલ, ભૂલાઈ ગયેલ, રાખવામાં આવેલ કે અજ્ઞાત માલિફની વસ્તુના સ્પર્શ પણ તેમને માટે નિષિદ્ધ છે. જરૂરિયાત હાેય ત્યારે તેએા માલિકની અનુમતિથી અથવા તા યોગ્ય વ્યક્તિ દ્વારા અપાયેલ વસ્તુને પ્રહણ કરે છે કે તેના ઉપયોગ કરે છે. જેવી રીતે તેઓ પોતે અદત્તાદાનનું સેવન કરતા નથી તેવી જ રીતે તેઓ અન્ય દ્વારા આ કરાવતા પણ નથી અને કરનાર–કરાવનારનું સમર્થન પણ કરતા નથી.

\* આચારાંગ, ૨-૩.

### જૈન નીતિશાસ્ત્ર

આ વત મન−વચન−કાયા દ્વારા કાેઈપણ વ્યક્તિની માલમિલકતની ચાેરી કરવા −કરાવવા−અનુમોદવા પર પ્રતિબંધ કરમાવે છે, કારણ કે આમ કરતા અન્ય વ્યક્તિને માનસિક ઈજા પહેાંચતાં હિંસા પરિણમે છે અસ્તેય વ્રત આ રીતે અહિંસા પર આધારિત છે.

અસ્તેય વતના રક્ષણ અને દઢતા માટે પાંચ ભાવનાઓ <sup>૧</sup> નીચે મુજબ છે:

૧. જોઈ વિચારીને વસ્તુની યાચના કરવી.

ર. આચાર્ય વગેરેની અનુમતિ લઈને ભાેજન કરવું.

૩. પદાર્થ મર્યાદિત પ્રમાણમાં સ્વીકારવા.

૪. કરી કરીને પદાર્થીને મર્યાદિત કરવા.

ા. સાધર્મિંક (સાથી શ્રમણુ) પાસેથી મર્યાદિત પ્રમાણુમાં વસ્તુઓની યાચના કરવી.

### (૪) સર્વ'મૈશુનવિરમણ કે બ્રહ્મચર્ય મહાવત :

શ્રમણ માટે મૈયુનના સંપૂર્ણ ત્યાગ અનિવાર્ય છે. તેમને માટે મન-વચન -કાયા દ્વારા ગેયુન સેવન કરવા કરાવવા-અનુમાદવા પર નિષેધ છે. મૈયુન અધર્મનું મૂળ તથા મહાદોષોનું સ્થાન કહેવાય છે. આ દ્વારા અનેક પ્રકારના પાપ ઉત્પન્ન થાય છે. હિંસા વગેરે દોષો અને કલહ-સંધર્ષ –વિપ્રહ ઉદ્દભવે છે. આ સર્વ સમજીને નિર્મ થ મુનિ મૈયુનના સર્વથા ત્યાગ કરે છે. રે જેવી રીતે મરઘીના બચ્ચાને બિલાડીના હંમેશા ડર લાગે છે તેવી રીતે સંયમી શ્રમણુને સ્ત્રીના શરીરના અને સંયત શ્રમણીને પુરુષની કાયાના સદા ભય રહે છે. તેએા સ્ત્રી-પુરુષના રૂપ, રંગ, ચિત્ર વગેરે જોવા તથા ગીત વગેરે સાંભળવાને પણ પાપ માને છે. જો કદાચિત એ તરફ દર્ષિ જાય તા તેઓ તરત જ સાવધાન થઈને પોતાની દષ્ટિને પાછી ખેંચી લે છે<sup>3</sup> તેઓ બાળક, સુવાન અને વૃદ્ધ સર્વપ્રકારના નર-નારીઓથી દૂર રહે છે. એટલું જ નહીં પરન્તુ તેઓ કોઈપણ પ્રકારના કામાેત્તેજક કે ઇન્દ્રિયાકર્ષક પદાર્થ સાથે તેમના સંબંધ જોડતા નથી.

૧ આચારાંગ, ૨–૩.

- ર દશવૈકાલિક, ૬. ૧૬.
- ૩ એ જ, ૮, ૫૪-૫૫.

હ્યુદ્ધચર્ય વત પાલન માટેની પાંચ ભાવનાએા <sup>૧</sup> નીચે મુજબ દર્શાવવામાં આવેલ છે :

- ૨. સ્ત્રીના અંગાનું અવલાેકન ન કરવું.
- ૩. ભૂતકાલીન કામ-ક્રીડા વગેરેનું સ્મરણ ન કરવું.
- ૪. પ્રમાણનું અતિક્રમણ કરી ભોજન ન કરવું.
- ૫. સ્ત્રી વગેરે સાથે ખંધ સ્થાનમાં ન રહેવું.

જેવી રીતે શ્રમણ માટે સ્ત્રી-કથા વગેરે પર પ્રતિબંધ છે તેવી રીતે શ્રમણી (સાધ્વી) માટે પુરુષ-કથા વગેરે પર પ્રતિબંધ છે. આ અને આવા પ્રકારની અન્ય ભાવનાએા સર્વ મૈયુનવિરમણવતની સફળતા માટે અનિવાર્ય છે.

### (પ) સવ પરિચહચિરમણ કે અપરિચહ મહાવત :

સર્વવિરત શ્રમણ માટે સર્વપરિગ્રહ વિરમણ પણ અનિવાર્ય છે. કાેઈપણ વસ્તુના મમત્વપૂર્વકના સંગ્રહને પરિગ્રહ કહેવાય છે. શ્રમણ સ્વયં આ પ્રકારના સંગ્રહ કરે-કરાવે-અનુમાદે નહીં. તેએા સંપૂર્ણ રીતે અનાસક્ત અને અકિંચન હાેય છે એટલું જ નહીં પરન્તુ તેએા પોતાના શરીર પર પણ મમત્વ રાખતા નથી. સંયમનિર્વાહ માટે તેએા જે થાડા ઉપકરણ પોતાની પાસે રાખે છે તેના પર તેમનું મમત્વ હાેતું નથી<sup>ર</sup> આ ખાેવાઈ જતા કે નાશ પામતા તેમને તેના શાક થતા નથી અને પ્રાપ્ત થતા તેના હર્ષ થતા નથી. તે તેમને માત્ર સંયમ યાત્રાના સાધનરૂપે જ કામ આવે છે. જેવી રીતે તેઓ પોતાના શરીરનું અનાસક્ત ભાવે પાલન-પાષણ કરે છે તેવી રીતે પાતાના સાધનાનું પણ નિર્મમ ભાવે રક્ષણ કરે છે. મમત્વ કે આસક્તિ આંતરિક ગ્રંથિ છે. જે સાધક આ ગ્રંથિના નાશ કરે છે તે નિર્ગ્રંથ કહેવાય છે. સર્વવિરત શ્રમણ આ પ્રકારના નિર્ગ્રંથ હોય છે.

અપરિગ્રહ વતની પાંચ ભાવનાએ। નીચે મુજબ છે.³

૧. શ્રોત્રેન્દ્રિયના વિષય શબ્દ પ્રતિ રાગ-દેષરહિતના અર્થાત્ અનાસક્ત ભાવ.

- ૧ આચારાંગ, ૨. ૩.
- ૨ દશવૈકાલિક, ૬. ૨૦.
- ૩ આચારાંગ, ૨, ૩.

- ૨. ચક્ષુરિન્દ્રિયના વિષય રૂપ પ્રતિ અનાસક્ત ભાવ.
- ૩. ઘ્રાણેન્દ્રિયના વિષય ગંધ પ્રતિ અનાસક્ત ભાવ.
- ૪. રસેન્દ્રિયના વિષય રસ પ્રતિ અનાસક્ત ભાવ.
- ૫. સ્પર્શેન્દ્રિયના વિષય સ્પર્શ પ્રતિ અનાસક્ત ભાવ.

સાધુજનોનું આચરણ સંપૂર્ણ રીતે અહિંસક હોવું ઘટે. સર્વ શ્રમણે ઉપરાક્ત. પાંચ મહાવતાે, ત્રણ ગુપ્તિઓ અને પાંચ સમિતિઓનું પાલન કરે છે. ગુપ્તિમાં અસરિક્યાના નિષેધ મુખ્ય છે, જ્યારે સમિતિમાં સરિકયાનું પ્રવર્તન મુખ્ય છે. પાંચ સમિતિ અને ત્રણ ગુપ્તિ મળીને આઠ ચારિત્ર્યાચાર 'પ્રયચનમાતા' કહેવાય છે, કારણ કે આ આઠથી સંવરધર્મ રૂપી પુત્ર ઉત્પન્ન થાય છે અને તેનું પાલનપાેષણ થાય છે. જેમ માતા પુત્ર પર વાત્સલ્ય ધરાવે છે, તે તેની કલ્યાણકારિણી છે તેમ આ આઠ વસ્તુઓ સાધુજીવનની કલ્યાણકારિણી હાેવાથી શ્રમણની માતાઓ કહેવાય છે. પાંચ મહાવતા પર ચારિત્ર્યના આધાર છે તેથી તે 'મૂળ ગુણ' કહેવાય છે; જ્યારે પાંચ સમિતિ અને ત્રણ ગુપ્તિ 'ઉત્તર ગુણ' કહેવાય છે;

### પ. શ્રાવકાચાર અથવા પાંચ અણુવતા (Ethics for Householders)

જૈન શાસ્ત્રોમાં ગૃહસ્થધર્મ શ્રાવકધર્મ પણ કહેવાય છે. ગૃહસ્થધર્મ ને પાળનાર પુરુષ અને સ્ત્રી અનુક્રમે શ્રાવક અને શ્રાવિકા તરીકે ઓળખાય છે. 'શ્રુ' (શ્રવણ કરવું) ધાતુ પરથી 'શ્રાવક' શબ્દ ઉદ્દભવ્યા છે. આત્મકલ્યાણમાર્ગનું રસપૂર્વક શ્રવણ કરનાર શ્રાવક-શ્રાવિકા કહેવાય છે. જૈન દર્શનમાં મુમુક્ષ માટે ગૃહસ્થાશ્રમ અને વાનપ્રસ્થા– શ્રમના તળક્કાઓમાંથી પસાર થવું આવશ્યક નથી, પરન્તુ માક્ષપ્રાપ્તિ અર્થ સંન્યસ્ત જીવનના સીધા સ્વીકારની અહીં હિમાયત થાય છે. આમ છતાં જૈન દર્શન માને છે કે ગૃહસ્થ ત્યાગમય જીવન વીતાવી શંક છે અને પોતાની જાતને સંન્યાસ–વૈરાગ્ય માટે પાંચ મહાવતને આંશિક રીતે અનુસરીને તૈયારી કરી શંક છે. સર્વ જૈન પ થા -સંપ્રદાયો સ્વીકાર છે કે ત્યાગમય જીવનના આચરણ માટે શાવકોએ અદ્ધુવતાનું પાલન કરવું જોઈએ અદ્ધુવતા શ્રાવકના મૂળગુણ કહેવાય છે. આણુવતાનું આચરણ વાસ્તવમાં શ્રાવકા માટે સંન્યાસી જીવન માટેની તાલીમ છે. આહુવત એટલે મહાવતના સક્ષ્મતમ અંશ. બીજા શબ્દોમાં, અદ્ધુવત મહાવત પર આધારિત સરળ સિદ્ધાંત છે. વતોની મર્યાદિતતા સચવવા માટે તેમની સાથે 'સ્થૂલ' શબ્દના પ્રયોગ કરવામાં આવે છે. શ્રાવકા મ.ટેના આ પાંચ અદ્યવતા નીચે મુજળ છે :

- ૧. સ્યૂલ પ્રાણાતિપાતવિરમણ કે અહિંસા વર્ત
- ૨. સ્<mark>યૂ</mark>લ મૃષાવાદવિ<mark>રમ</mark>ણુ કે સત્ય વત
- ૩. સ્થૂલ અદત્તાદાનવિરમણુ કે અસ્તેય વત
- ૪. સ્થૂલ ગૈયુનવિરમણુ (સ્વદાર-સંતાષ) કે બ્રહ્મચર્ય વન
- ૫. સ્થૂલ પરિગ્રહ (કે ઇચ્છા) વિરમણ કે અપરિગ્રહ વત

#### ૧. સ્થલ પ્રાણાતિપાતવિશ્મણ કે અહિંસા વત:

મહાવતી મુનિ પ્રાણાતિપાત અર્થાત હિંસાના પૂર્ણ ત્યાગી હોય છે (પ્રમાદ-જન્ય કે કષાયજન્ય હિંસાના સર્વથા ત્યાગ કરે છે), જ્યારે અહ્યુવતી શ્રાવક કેવળ સ્થૂલ હિંસાના ત્યાગ કરે છે, કારણ કે ગૃહસ્થ હાેવાને લીધે તેને અનેક પ્રકારની સક્ષ્મ હિંસા તા કરવી પડે છે. સ્થાવર છવા (પૃથ્વીકાય, જળકાય, તેજકાય, વાસુકાય અને વનસ્પતિ કાય એ એકેન્દ્રિય છવા) સ્વાભાવિક ભાગ ઉપભાગરૂપ છે અને છવનચર્યામાં તેમના સતત ઉપયાગ અપેક્ષિત છે અને તેથી ગૃહસ્થના અહિંસાવતમાં તેમની હિંસાના ત્યાગ શક્ય નથી. શ્રાવક કેવળ ત્રસ (દ્વીન્દ્રિય, ત્રીન્દ્રિય, ચતુરિન્દ્રિય અને પંચેન્દ્રિય) પ્રાણીઓની હિંસાના ત્યાગ કરેછે. તે નિરપરાધી સ્થૂળ (ત્રસ) છવાને મન-વચન-કાયાથી ઇરાદાપૂર્વક (જાણીબ્રૂઝીને) ન તા સ્વયં મારે છે કે ન તા અન્ય દ્વારા મરાવે છે. શ્રાવક સ્થૂળ હિંસાની સંભાવના ન હાેય તેવી હર કાઇ પ્રવૃત્તિ સ્વયં કરી શકે છે અથવા તા તે આવી પ્રવૃત્તિ અન્ય દ્વારા પણ કરાવી શકે છે. આ રીતે જોતાં, શ્રાવકની અહિંસાના આંશત: ત્યાગ કરે છે. સંકલ્પી, આરંભી, ઉદ્યોગી, વિરાધી એવા સ્થૂળ હિંસાના ચાર પ્રકારો પાડવામાં આવે છે:

(૧) કેાઈ નિરપરાધ પ્રાણીની ઇરાદાપૂર્વક−જાણીબુઝીને હિંસા કરવી ઍ **\*સ`કલ્પી હિ`સા'** છે. સંકલ્પી હિંસામાં છવવધનું પ્રાધાન્ય છે.

(૨) ઘર, દુકાન, ખેતર વગેરેના આરંભ-સમારંભમાં, રસાેઈ બનાવવી વગેરે પ્રવૃતિઓમાં યાગ્ય સાવધાની રાખવા છતાં ત્રસ જીવાની હિંસા થાય છે. તે "આરંભી હિંસા' છે. આરંભી હિંસામાં કાર્યો (ગૃહનિર્માણુ કરવું, રસાેઈ અનાવવી ખેતીવાડી કરવી વ.)નું પ્રાધાન્ય રહે છે. અને આ કાર્યો કરવામાં જીવહિંસા થાય છે ખરી, પરંતુ અહીં જીવહિંસા ઇરાદાપૂર્વક કરવામાં આવતી નથી પણુ કાર્યના અનુસંધાનમાં જીવહિંસા થવા પામે છે અને તે ક્ષંતવ્ય છે. (૩) દ્રવ્યાપાર્જન કાર્યમાં થતી હિંસા 'ઉદ્યોગી હિંસ્કા' છે.

(૪) દુષ્ટનરાધમના હુમલાથી વિકટ પરિસ્થિતિમાં સ્વ–પર રક્ષણા**થ**ે વિરોધીના વધ કરવા પડે તા તે **'વિરાધી હિ**ંસા' છે.

આ ચાર પ્રકારોમાંથી સંકલ્પી હિંસા વર્જનીય છે. આરંભી અને ઉદ્યોગી હિંસા ગૃહસ્થને સ્વભાવિક રીતે જ વળગેલી છે અને કેટર્લીક વાર 'વિરાધી હિંસા'ના ગૃહસ્થને આશ્રય લેવા પડે છે. આ છેલ્લા પ્રકારમાં વિરાધીના ઇરાદા પૂર્વક વધ હાેવા છતાં તે ન્યાયી હેતુસર હાેવાથી ગૃહસ્થના અહિંસાવતમાં તેના ત્યાગ કરવામાં આવ્યા નથા.

ઇરાદેા ન હાેવા છતાં~અજાણપણે્−સાવધાની ન રાખવાને લીધે હિંસા થાય તાે તે પ્રામાદિક હિંસા થાય છે અને તે વર્જનીય છે. યાેગ્ય સાવધાની (યત્નાચાર) રાખી પ્રવૃત્તિ કરનાર અહિંસક સુદ્ધિકુક્ત માણુસ તેની પ્રવૃત્તિમાં હિંસા થવા છતાં તે હિંસાના દાેષથી મુક્ત રહે છે.

ગૃહસ્થ અહિંસાના મહાવતને અંશતઃ સ્વીકારીને નીચેનાં છ વતાને સ્વીકારે છે :

૧. સ્વેચ્છાપૂર્વક ત્રસ જીવની હિંસા કરવી નહીં.

ર. આપઘાત કરવે। નહીં.

૩. ગર્મપાત કરવા નહીં.

૪. હિંસા કે નાશના ધ્યેયયુક્ત સંગઠન કે પક્ષમાં જોડાવું નહીં કે આવી. પ્રવૃત્તિઓમાં ભાગ લેવા નહીં.

૫. કેાઈપણ વ્યક્તિને અસ્પૃશ્ય ગણવી નહીં

૬. કાેઈપણ છવ પ્રતિ ઘાતકી-ક્રુર બનવું નહીં.

### ર. સ્થૂળ મુષાવાદવિરમણ કે સત્ય વ્રત :

શ્રાવક માટે સ્થૂળ મૃષાવાદ અર્થાત્ અસત્ય(જૂઠ)થી બચવું પણ આવશ્યક છે. અસત્ય વચન ન બાેલવુંએ આ વતના નિષેધાત્મક પક્ષ છે, જ્યારે સત્ય વચન બાેલવું એ તેનું વિધેયાત્મક રૂપ છે. આનાથી વ્યક્તિને સત્યનિષ્ઠ થવાનું શિક્ષણુ મળે છે, તેના જીવનમાં સચ્ચાઈ અને પ્રામાણિકતાના વિકાસ થાય છે. અહિંસાની આરાધના માટે સત્યની આરાધના અનિવાર્ય છે. જૂઠી વ્યક્તિ સાચા અર્થમાં અહિંસક હેાઈ શકે નહીં. સાચેા અહિંસાવાદી કદી પણ અસિત્યનું આચરણ કરી શકતાે નથી. સત્ય અને અહિંસા વચ્ચે અત્યંત ગાઢ સંબંધ છે અને તેથી એકના અભાવમાં અન્યની આરાધના શકથ નથી. બંને પરસ્પર પૂરક અને અન્યાન્યાશ્રિત છે.

ગૃહસ્થ માટે સામાન્ય રીતે મૃષાવાદ(અસત્ય)ના સર્વથા સદ્ધમ ત્યાગ -શકચ નથી. પરંતુ તે સ્થૂલ મૃષાવાદના ત્યાગ અવશ્ય કરી શકે છે. જેનાથી વ્યક્તિની સામાજિક પ્રતિષ્ઠા, પ્રામાણિકતા અને વિશ્વાસનીયતા પર વિપરીત અસર થાય અને સજાનો ભાગ બનવું પડે તેને સ્થૂળ અસત્ય કહી શકાય. આ પ્રકારના અસત્યથી માનવીનું પતન થાય છે. અનેક કારણસર માનવી સ્થૂલ અસત્ય બાેલે છે. પાતાના પુત્ર-પુત્રીના વિવાહ નિમિત્તે સામા પક્ષવાળા સમક્ષ ખાેટી પ્રશંસા કરવી-કરાવવી, ગાય-ભેસ-લોડા-બળદ વગેરે પશુઓ અને પક્ષીઓની લે-વેચ વખતે મિથ્યા પ્રશંસાના આશ્રય લેવા, ઘર-મકાન=ખેતર-વક્ષ-બાગ વગેરે બ્રૂમિના સંબંધમાં અસત્ય બાેલવું -બાેલાવવું, અન્ય વસ્તુઓના સંબંધમાં અસત્યના આશરા લેવા, નાકરી વ. માટે અસત્યના આશ્રય લેવા, કાઇની થાપણ વગેરે પચાવી પાડી વિશ્વાસઘાત કરવા, ખોટી સાક્ષી આપવી-અપાવવી. લાંચ લેવી-આપવી, સત્યને અસત્ય કે અસત્યને સત્ય સિદ્ધ કરવાના પ્રયાસ કરવા વ. સ્થૂળ અસત્યના ઉદાહરણા છે. શ્રાવક આ પ્રકારના અસત્ય બાેલવા-બાેલાવવાના (બે કરણ) મન-વચન-કાયા (ત્રણ યાેગ) દ્વારા ત્યાગ કરે છે.

ગૃહસ્થે સત્યના મહાવતમાંથી નિષ્પન્ન થતા નીચેના વ્રતાનું પાલન કરવાનું છે.

- ૧. વસ્તુએાના ખરીદ-વેચાણુ વેળાએ ખાેટા તાેલ-માપનાે ઉપયોગ કરવાે નહીં.
- ર. ઇરાદાપૂર્વક ખાટા નિર્ણ્યો લેવા નહીં.
- ૩. કેાઈ વ્યક્તિ વિરુદ્ધ ખે!ટા કાવાે કરવાે નહીં કે ખાેટી સાક્ષી આપવી નહીં.
- ૪. ક્રાઈપણ વ્યક્તિની થાપણ પરત કરવા ઇન્કાર કરવા નહિ.

પ. કેાઈપણ પ્રકારની બનાવટ−છેતરપાંડી કરવી નહી.

શ્રાવકે હંમેશાં સાવધાનીપૂર્વક સત્યની આરાધના કરવી જોઈએ.

### ૩. સ્થૂળ અદત્તાદાન-વિરમણ કે અસ્તેય વત :

અહિંસા અને સત્યના સમ્યક પાલન માટે, અદત્તાદાન–વિરમણ અર્થાત્ અચૌર્ય આવશ્યક છે. શ્રાવક માટે સુક્ષ્મ અદત્તાદાનના ત્યાગ આવશ્યક નથા, પરંતુ તેણે સ્યૂળ અદત્તાદાનના ત્યાગ તા કરવા જ પડે છે. અદત્તાદાનના અર્થ છે આપેલ ન હાેય તે વસ્તુ (અદત્ત)નું પ્રહણ (આદાન). આને સામાન્ય ભાષામાં ચાેરી કહે છે. શ્રાવક માટે આવી ચાેરીના ત્યાગ અનિવાર્ય છે કારણ કે ચાેરી કરવાથી ગુન્હાની શિક્ષા ભાગવવા પડે છે, સમાજમાં અવિધાસ ઉત્પન્ન થાય છે, પ્રમાણિકતા નાશ પામે છે, પ્રતિષ્ઠાને ઝાંખપ લાગે છે. આ પ્રકારના ચાેરીના ત્યાગ જ જૈન આચારશાસ્ત્રમાં સ્થૂળ અદત્તાદાન-વિરમણ વતના નામથી આળખાય છે. ખાતર પાડવું, તાળું તાેડી લઈ જવું, કાેઈને લૂંટવા, કાેઈનું રસ્તા પર પડી ગયેલું દ્રવ્ય ઉઠાવી લેવું, આબું દેવું-વધારે લેવું, કાેઈના દાટલા ધનને કાઢી લેવું, કાેઈની થાપણ હડપ કરી જવી, કાેઈની ચીજ ચાેરી લેવી, મળેલ વસ્તુના માલિકના પત્તો લગાવવા કાેશિશ ન કરવી કે પત્તો લાગતાં તે પરત ન કરવી વગેરે ચાેરીનાં ઉદાહરણા છે. શ્રાવક ચાેરીના ત્યાગ પણ સામાન્ય રીતે બે કરણ (કરવું-કરાવવું) અને ત્રણ યાેગ (મન-વચન-કાયા) પૂર્વક જ કરે છે.

۱

ગૃહસ્થ માટે અસ્તેય–અચૌર્ય મહાવતમાંથી નીચેનાં વતાે નિષ્પન્ન થાય છે: ૧. ચાેરી કરવાના હેતુથી અન્યની માલિકીની કાેઈ ચીજ વસ્તુ લેવી નહીં. ૨. ⊎રાદાપૂર્વક ચાેરાયેલ ચીજ–વસ્તુ ખરીદવી નહીં કે ચાેરને ચાેરી કરવામાં સહાયભૂત થવું નહીં.

૩. કાયદા દ્વારા પ્રતિભંધિત ચીજ-વસ્તુઓનો વ્યાપાર કરવા નહીં.

૪. વ્યાપારમાં અધમ રીતરસમ−દાવપેચનાે આશ્રય લેવાે નહીં.

પ. કાેઇ **ટ્રસ્ટ** કે સ**ંગઠનના હેા**દ્દેદારની રૂએ તેની માલમિલકત કે ધન ઉચાપત કરવું નહીં.

# ૪. સ્થ્રૂલ ગૈશનવિરમણ કે સ્વદાર-સંતાષ વત :

પોતાની ભાર્યા સિવાય અન્ય સર્વ સ્ત્રીએા સાથે મૈશુન સેવનના મન-વચન -કાયા-પૂર્વક ત્યાગ કરવા એ સ્વદાર-સંતાષ કહેવાય છે. આ વતમાં આ રીતે પરસ્ત્રી ત્યાગની વાત છે. વેશ્યા, વિધવા અને કુમારીની સંગતિના ત્યાગ પણ આ વતમાં નિહિત છે. સ્વદાર (સ્વપત્ની)ની મર્યાદિત સંગતિ સિવાય દરેક જાતની કામ ચેષ્ઠા હેય છે. મર્યાદિત સંગતિ એટલે સામાન્ય રીતે વીર્યરક્ષણુનું પ્યેય રાખીને સંતાનાત્પત્તિ જેવા ઉદ્દેશથી સ્ત્રી-પુરુષ વચ્ચે થતી સંગતિ. પ્રજાત્પત્તિ સિવાય, શરીર-મન-સંકલ્પ બળ વૃદ્ધિ અર્થે શારીરિક-માનસિક-આધ્યાત્મિક -ભૌતિક ઉન્નતિ માટે પણ વીર્યના ઉપયોગ અસાધારણપણે અપેક્ષિત છે. તેમાં વકુરુ

સર્જ નશક્તિ અને તેને ઉપયોગ અન્ય ઉચ્ચ કાર્યો (શાસ્ત્ર, સાહિત્યગ્રંથના અભ્યાસ, નિર્માણ કે અન્ય લાેકાપયોગી સેવાકાર્યો)માં શક્ય છે.

જેવી રીતે શ્રાવક માટે સ્વદાર-સ તોષનું વિધાન છે, તે જ પ્રમાણે શ્રાવિકા માટે સ્વપતિ-સ તાેષના નિયમ સમજવાના છે. પાેતાના ભરથાર (પતિ) સિવાય અન્ય સર્વ પુરુષા સાથે મન-વચન-કાયાપૂર્ગક મૈથુનસેવનના ત્યાગ કરવા એ સ્વપતિ -સ તાેષ કહેવાય છે. શ્રાવક માટે સ્વદાર-સ તાેષ અને શ્રાવિકા માટે સ્વપતિ-સ તાેષ અનિવાર્ય છે. સાધુ-સાધ્વી માટે મૈથુનના સ પૂર્ણ ત્યાગ છે, જ્યારે શ્રાવક-શ્રાવિકા માટે મૈથુનની મર્યાદા નિશ્ચિત કરવામાં આવેલ છે.

ગૃહસ્થ માટે લ્લસ્પર્યના મહાવત પર આધારિત વતાે નીચે મુજબ છે :

૧. વ્યભિચાર કે વેશ્યાગીરી (દેહવિક્રય) કરવા નહીં.

ર. કાેઈપણ પ્રકારના અસ્વાભાવિક જાતીય સંભાગ કરવા નહીં.

3. વિષયભોગથી જેમ બને તેમ વધારેમાં વધારે દૂર રહેવું.

૪. વધારેમાં વધારે વયપર્ય તે બ્રહ્મચર્યનું પાલન કરવું.

પ. પ્રૌઢ વય પછી લગ્ન કરવા નહીં.

### પ. સ્થૂલ પરિગ્રહ (કે ઇચ્છા)વિરમણ કે અપરિગ્રહ વત :

માનવ-ઈચ્છા પ્રસાર આકાશની જેમ અનંત છે. ઇચ્છા પર નિયંત્રણ ન કરીએ તે તે કદાપિ તૃપ્ત થાય નહીં. ઇચ્છા નિયંત્રણ ઇચ્છા-તૃપ્તિના શ્રેબ્ડ ઉપાય છે. ગૃહસ્થાવસ્થામાં ઇચ્છાના સદંતર ત્યાગ શક્ય નથી, પરંતુ ઇચ્છાઓની મર્યાદા ખચિત બાંધી શકાય છે. આને ઇચ્છા-પરિમાણનું નામ અપાય છે અને ઇચ્છા મર્યાદિત થતાં મમત્વ, સંગ્રહ કે પરિંગ્રહ વૃત્તિ પણ પરિમિત થાય છે. પરિણામે શ્રાવક જે કંઈપણ ઉપાર્જન કે સંગ્રહ કરે છે તે કેવળ જરૂરત-સંતાષ અર્થે જ હોય છે. આનાથી તે સંતાષપ્રદ રીતે પાતાની અને પાતાના આશ્રિતાની પરિમિત ઇચ્છાની પરિપૂર્તિ થાય છે. ધન, ધાન્ય, સાનું, ચાંદી, ઘર, ખેતર, જમીન, પશુ વ. બાહ્ય પદાર્થોના પરિગ્રહ દ્વવાય છે. દોષરૂપ અને બંધનરૂપ ભાવ-પરિગ્રહને શિથિલ કરવા માટે દ્વવ્યપરિગ્રહ કહેવાય છે. દોષરૂપ અને બંધનરૂપ ભાવ-પરિગ્રહને શિથિલ કરવા માટે દ્વવ્યપરિગ્રહ ન પરિમાણ નક્કી કરવું આવશ્યક છે. દ્વવ્ય પરિગ્રહના અતિ સંગ્રહ પાપ છે અને તેવી ઇચ્છા ધરાવવી પણ પાપ છે. જીવનની સામાન્ય જરૂરત તથા સુખસગવડ પૂરતા દ્વવ્ય-પરિગ્રહ પરની મમતા ભાવપરિગ્રહમાં ગણાય તાપણ તેવી મમતા પાપરૂપ ગણવાપાત્ર નથી કારણ કે તે ગૃહાસ્થાન્નમની પરિસ્થિતિ સાથે અનિવાર્ય રીતે સ્વાભાવિક રીતે સંલગ્ન છે. ૫રિગ્રહ–મર્યાદાથી અધિક પ્રાપ્ત થતાં તેના દાન વગેરે સત્કાર્યામાં ઉપયોગ કરવાે જોઈએ. આનાથી પરિગ્રહ–પરિમાણ વતની સહેલાઈથી રક્ષા થાય છે અને જનહિતના કાર્યોને પણ જરૂરી પ્રાત્સાહન મળી શકે છે.

પાંચમા અપરિગ્રહના મહાવત પરથી શ્રાવક નીચેનાં વતાે અનુસરી શકે:

- ૧. પોતાના સ્વાભાવિક હિસ્સા કરતાં અધિક કંઈપણ ધરાવવું નહીં.
- ૨. લાંચરૂશ્વત અને બક્ષિસાે સ્વીકારવી નહીં.
- ૩. મત મેળવવા-આપવા પૈસાના વ્યવહાર લેતી-દેતી કરવી નહીં.
- ૪. લાેભવત્તિને વશ થઈને દર્ઠીની સારવાર લંખાવવી નહીં.
- **મ. સગાઈ અને લગ્નની બાબતાેમાં ધનની માંગણી કર**વી નહીં.

દેખીતી રીતે શ્રાવકાનાં આ અહ્યુવતા નિષેધાત્મક સિદ્ધાંતા લાગે છે, તા પણ તેમની સ્વીકૃતિ વિભિન્ન નૈતિક તેમજ સામાજિક સમસ્યાનું નિરસન કરે છે. તે એક બાજુએ આત્મ-શુદ્ધિ અને આત્મ-સાક્ષાત્કાર પ્રેરે છે, અને બીજી બાજુએ અહિંસા, ન્યાય અને હિંમત પર આધારિત પ્રબળ ચારિત્ર્ય નિર્માણ કરે છે. જૈન દર્શનના ઉપર નિર્દિષ્ટ નૈતિક સિદ્ધાંતા-શ્રમણાચાર અને શ્રાવકાચાર દર્શાવે છે કે આ તત્ત્વજ્ઞાન જીવન પ્રતિ આદર્શના વ્યાવહારિક ઉપયોગ વ્યક્ત કરે છે. આ વ્યવસ્થિત નૈતિક શિસ્ત વ્યક્તિને સામાન્ય કક્ષાથી ઊંચે ઉઠાવે છે અને તેને આચરણના અત્યંત ઉચ્ચ નૈતિક અને આધ્યાત્મિક માર્ગ દ્વારા સત્યના જ્ઞાન અને આચરણ માટે શક્તિમાન બનાવે છે.

#### રત્નત્રયી :

જૈન દર્શન સમ્યગ્ (સાચું) દર્શન-ગ્રાન-ચારિત્યના ત્રણ સિદ્ધાંતા પર આધારિત છે જે રતનત્રથી તરીકે એાળખાય છે:

(૧) ત્રિરત્નોમાં સર્વપ્રથમ સઞ્ચગ્ દર્શન છે, કારણ કે તે વિના સમ્યગ્ જ્ઞાન કે ચારિત્ર્ય શક્ય નથી. સમ્યગ્ દર્શન તત્ત્વાર્થમાં અડગ શ્રદ્ધા છે. આપ્યાત્મિક વિકાસ અર્થે જગતના પદાર્થીને યથાર્થ રીતે જાણવાની રુચિ સમ્યગ્ દર્શન છે.

(૨) **સમ્યગ્ જ્ઞાન** એટલે જૈન દર્શનના ૯ પદાર્થોનું જ્ઞાન. મતિ, શ્રુત, અવધિ, મનઃપર્યાય અને કેવળ એ પાંચ જ્ઞાનામાં કેવળજ્ઞાન શ્રેષ્ઠ પ્રકારનું જ્ઞાન છે.

(૩) સમ્યગ્ ચારિત્ર્ય જીવનમાં વાસ્તવિક અને સુસ ગત તરીકે સ્વીકારેલ સત્યોનું આચરણ છે. જૈન દર્શન બંધનને સ્વીકારે છે અને બંધનમાંથી સુક્તિ જે. ૧૧ પ્રાપ્ત કરવાના સાધન તરીકે વતાને માન્ય રાખે છે. તેથી જીવનમાં આ મહાવતા કે અહુવતાના આચરણને ચારિત્ર તરીકે એાળખવામાં આવે છે.

### **૬. તેરાપ**ંથના અહિંસાવિષયક ખ્યાલ :

જૈન શ્વેતાંબર સંપ્રદાયના તેરાપંથ અહિંસાની વિચિત્ર વ્યાખ્યા આપે છે અને અહિંસાને જીવરક્ષાથી જુદી પાડે છે. જ્યાં સુધી સાધુ-સાધ્વીની આચાર-સંહિતાને લાગેવળગે છે ત્યાં સુધી નિરપેક્ષ દષ્ટિબિંદુથી અહિંસાની સમજૂતીનું વિશિષ્ટ મહત્ત્વ છે. આ દષ્ટિબિંદુથી વજ્ય અને અવર્જ્ય હિંસા વચ્ચે ક્રોઈ ભેદ નથી. આ રીતે, કાઇપણ સંજોગો હેઠળની હિંસા એ હિંસા જ છે. જો એકવાર આપણે સક્ષ્મ જીવાના અસ્તિત્વને સ્વીકારીએ તો પછી આધ્યાત્મિક દષ્ટિબિંદુથી સક્ષ્માતિસક્ષ્મ જીવાના અસ્તિત્વને સ્વીકારીએ તો પછી આધ્યાત્મિક દષ્ટિબિંદુથી સક્ષ્માતિસક્ષ્મ જીવાના હિંસા પણ (પછી ભલે તેના હેતુ માનવજીવનરક્ષણ હાેય) અનૈતિક જ છે. નિરપેક્ષ અહિંસાની આવી સમજૂતી સામાન્ય માનવીની છુદ્ધિમાં સહેલાઈથી ઊતરી શકે તેવી નથી. કદાચ છુદ્ધિશાળા વ્યક્તિ નિરપેક્ષ અહિંસા સ્વીકારી શકે નહીં, કારણ કે તે સક્ષ્મ જીવાની હિંસા કર્યા વિના તેના પોતાના જીવનનું રક્ષણ કરી શકે નહીં. પરંતુ તાત્ત્વિક દષ્ટિએ આવી 'સાપેક્ષ હિંસા'ને અહિંસા કહી શકાય નહીં. તેરાપંથ સુજબ પણ, વિરક્ત સાધુજન માટે નિરપેક્ષ અહિંસાનું આચરણ અનિવાર્ય છે.

તેરાપંથ અનુસાર, જો સંજોગો હેઠળ માનવીને સાપેક્ષ હિંસા આચરવી પડે અને જો આવા માર્ગ માક્ષ માટે સહાયભ્રત મનાતા હાેય તા અહીં ગંભાર ક્ષતિ થાય છે. તેમના મતે, આધ્યાત્મિક અને વ્યાવહારિક જીવન વચ્ચે બેદ છે. માનવીએ પોતાની નિર્જાળતા સ્વીકારથી જોઈએ અને તે સર્વ કાળે આધ્યાત્મિક નાંતેકતાને અનુસરી શકે નહીં. નિરપેક્ષ અહિંસા ત્યાગીજન માટે જ આદર્શ બની શકે. તેરાપંથ મુજબ, નિરપેક્ષ અહિંસાના ખ્યાલ સૂક્ષ્મ જીવા અને માનવવ્યક્તિઓ પ્રત્યેની દયા-અનુક પા વચ્ચે બેદ પાડતા નથી. તેમના મતે, જીવ-રક્ષા આધ્યાત્મિક દષ્ટિ-બિંદુથી અહિંસા નથી. વ્યાવહારિક દષ્ટિએ જીવ-રક્ષા પ્રશંસનીય છે ખરી, પરંતુ આધ્યાત્મિક કે પારમાર્થિક દષ્ટિએ તેને નૈતિક કરજ માની શકાય નહીં. તેરાપંથના અગ્રણી આચાર્ય તુલસી દયા-અનુક પા(compassion)ની નીચે મુજબ વ્યાખ્યા આપે છે, ''અનુક પા એટલે ધાર્મિકતાથી પોતાના અને પારકાના આત્માનું રક્ષણ, વ્યાવહારિક દષ્ટિબિંદુથી જીવ-રક્ષાને પણ અનુક પા માની શકાય.''\*

∗ Jaina Siddhanta Dipika, p. 107.

પરન્તુ સામાન્ય અને આધ્યાત્મિક અનુક પાની તુલના કરીએ ત્યારે સામાન્ય અનુક પા અહિંસાનું લક્ષ્ય સાધવામાં અપૂરતી--અસમર્થ નીવડે છે. આ રીતે અનુક પાભાવથી પરજીવ-રક્ષા કરનાર વ્યક્તિની પ્રશંસા કરી શકાય, પરંતુ માક્ષને સ્થાને અનુક પા લક્ષ્ય તરીકે હોય તા આધ્યાત્મિક દર્ષિબિંદુથી આવું કાર્ય અનેતિક છે. અનુક પાભાવથી પ્રેરાઈને જીવરક્ષા અહિંસા સિવાયનાં અન્ય સાધના (દા. ત. ખાટકોને પૈસા આપીને બકરીના જીવની રક્ષા) દ્વારા પણ કરી શકાય. આવી પરિસ્થિતિમાં, અનુક પાને મોક્ષસહાયક કહી શકાય નહીં, કારણ કે ત્યાગીજન પૈસા રાખી શકે નહીં કે તે અન્યને પૈસા આપી શકે નહીં. પરંતુ ધનને બદલે અહિંસાના ઉપદેશ દ્વારા જો તે ખાટકી (કસાઈ)નું હૃદય પરિવર્તન કરી શકે તો આત્માના -રક્ષણ દ્વારા પ્રેરાયેલ આવું કાર્ય જીવરક્ષા પણ પ્રેરશે. આ સિદ્ધ કરે છે કે આધ્યાત્મિક અને પારમાર્થિક દાષ્ટેબિંદુથી આત્મરક્ષા જીવરક્ષા કરતાં વધારે -ચઢિયાતી છે-ઉત્કૃષ્ટ છે.

સાધ્રજનના આચરણને નિસ્બત છે ત્યાં સુધી જીવરક્ષા પ્રત્યેની ઉદાસીનતાને અમુક અંશે વ્યાજપી ગણી શકાય. તેનું લક્ષ્ય માક્ષ છે અને તેથી તેણે ⊎ષ્ટ−અનિષ્ટથી તેમજ જીવે। પ્રત્યેના રાગ-દેષથી સંપૂર્ણત: મુક્ત થવું જોઈએ. જૈન મતે, સત્કર્મ તેમજ દુષ્કર્મ બંને બંધનના કારણ છે. તેરાપંથ આ ઉદાસીનતા પર વધારે ભાર મૂકે છે અને જીવરક્ષાને વ્યાવહારિક અનુકંપા જ માને છે. જીવરક્ષાને ગૌણ માનીને આપણે જૈન તાત્ત્વિક પાસાનું સમર્થન કરી શકીએ, પરંતુ આ કરજને 'માત્ર' વ્યાવહારિક કહીને અને આ જવાબદારીનું સંક્રમણુ માત્ર ગૃહસ્થ પર કરીને તેરાપંથ આધ્યાત્મિક ઉદાસીનતા પર વધુ પડતા ભાર મૂકે છે. તેએ। ભૂલી જાય છે કે જીવરક્ષા કરતી વેળાએ પણ સાગીજન વિરક્ત, રાગ–રહિત રહી શકે અને આ રીતે આત્મરક્ષાની જેમ જીવરક્ષાનું પણ આધ્યાત્મિક અનુકંપામાં સંક્રમણ કરી શકાય. આ રીતે ભગવદ્ગીતાના સ્થિતપ્રત્રની જેમ જૈન સાધુ છવરક્ષા કરતી વેળાએ તટસ્થ રહી શકે અને કર્મની જંજીરના પ્રભાવમાંથી મુક્ત રહી શકે. વૈરાગ્ય−ઉદાસીનતા−પર વધુ પડતું લક્ષ કેન્દ્રિત કરીને તેરાપાંથ એ હકીકતનું વિસ્મરણ કરે છે કે આત્મરક્ષાની જેમ જ જીવરક્ષાનું આચરણ પણ કાેઈપણ <mark>કળની અપેક્ષા</mark> વિના શકચ છે. જૈન તત્ત્વજ્ઞાન આત્મરક્ષા તેમજ જીવરક્ષા બં**નેની** હિમાયત કરે છે. આત્મરક્ષા જૈન તત્ત્વત્રાનના તાત્ત્વિક પાસાં પર ભાર મૂકે છે, જ્યારે જીવરક્ષા નૈતિક પાસાની મહત્તાને ભવ્ય બનાવે છે. તેથી જીવરક્ષા તેમજ આત્મરક્ષા ખંતે ત્યાગીજન માટે સમાન મહત્ત્વ ધરાવે છે અને આ બંનેના સમન્વય જૈન દર્શનને નૈતિક−તાત્ત્વિક દર્શન હોવાનું સિદ્ધ કરે છે. અહિંસાના અર્થમાં પ્રાણીજીવની રક્ષા અભિપ્રેત હેાવાથી જ જૈન શ્રાવક–શ્રાવિકાએા પશુપ'ખીઍાને ખાેરાક–ચણુ–પાણી આપે છે અને ઘાયલ પશુપક્ષીએાની શુશ્રૂષા કરે છે. આ રીતે અહિંસા અને અનુક'પા–દયા–ને સમાનાર્થા માનવામાં આવે છે.

અહિંસા સર્વાપરી કરજ-કર્તવ્ય છે અને અહિંસા નિષેધક પ્રત્યય હેાવાનું જણાય છે, પરંતુ જ્યારે આ મહાન આદર્શનું આચરણુ જીવનમાં વ્યાવહારિક રીતે કરવામાં આવે છે ત્યારે તે નિષેધક ધારણથી વિશેષ કંઈક હાેવાનું સિદ્ધ થાય છે. સંપૂર્ણ અહિંસાનું આચરણુ મુશ્કેલ જ નહીં, પરંતુ અશક્ય પણ છે. આમ, અહિંસાના માર્ગ સરળ નહીં પરંતુ અત્યંત કબ્ટપ્રદ-કઠિન અને જટિલ છે. અહિંસાના માર્ગ સરળ નહીં પરંતુ અત્યંત કબ્ટપ્રદ-કઠિન અને જટિલ છે. અહિંસાના અર્થ અન્ય જીવાને હાનિ નહીં એટલા જ નથી પરંતુ તે અન્યની સક્રિય સેવા પણ સૂચવે છે. જૈન દર્શનમાં સર્વ વ્યક્તિગત બાબતામાં અહિંસાના સિદ્ધાંતના આચરણુ પર ભાર મૂકે છે તાે પણ એ સ્પષ્ટ છે કે તેનું લક્ષ્ય માનવતાનું કલ્યાણુ અને સામાજિક પ્રગતિ છે.

### ૭. કમ ના સિદ્ધાંત

#### (Jaina Doctrine of Karma)

### ૧. પ્રાસ્તાવિક

વિશ્વ સુસંબદ્ધ તંત્ર છે-જીવંત વ્યવસ્થા છે, અતંત્ર-અવ્યવસ્થા નથી. તે પરસ્પર સંકલિત તત્ત્વેા-વસ્તુએા-ની વ્યવસ્થા (રચના) છે, અસંકલિત વસ્તુઓના ઢગ નથી. તેથી જ પ્લેટા યથાર્થ રીતે કહે છે, ''પ્રત્યેક વસ્તુને અન્ય વસ્તુઓથી અલગ પાડવામાં આવે, તા સર્વ વાચાના સદંતર નાશ થાય." વસ્તુમાત્ર વિશ્વના શેષ ભાગ સાથે એવી રીતે સંકળાયેલ છે કે જો આપણે તેનું સ્વરૂપ જાણી શકીએ તા આપણે સારાયે વિશ્વને પણ જાણીએ. જૈન દર્શન અનુસાર, વિશ્વ કાઈ બાહ્ય આધ્યાત્મિક સત્તા દ્વારા એકત્રિત કરેલ સમૂહ નથી પરંતુ તે તેના બંધારણમાં અંતર્ગત અમુક નિશ્વિત નિયમોને આધીન એવી વ્યવસ્થા સ્વયં છે.

વિશ્વના વ્યવસ્થિત સ્વરૂપની અભિવ્યક્તિની એક રીત સાર્વત્રિક કાર્યકારણુમે નિયમ છે. આ નિયમ મુજબ, પ્રત્યેક ઘટનાને કારણ હોય છે. વસ્તુમાત્ર જેને પ્રારંભ છે તેને કારણ હોવું જેઈએ ઘટનાઓ આત્મસાત્ નહીં પરંતુ કારણવશાત્ બને છે. શન્યતામાંથી કંઈ ઉદ્દભવતું નથી. કારણવિહાેણી ઘટનાએા અશક્ય છે. આકસ્મિક ઘટનાએા વાસ્તવમાં આપણા મર્યાદિત ત્તાનને લીધે આપણાથી અત્તાત એવા કાઈક નિશ્ચિત કારણનું પરિણામ છે. સર્વ ઘટનાઓ કાર્યકારણની સાર્વત્રિક શ'ખલા દ્વારા સંબંધિત છે. કાર્યકારણના સાર્વત્રિક સિદ્ધાંતના પ્રભાવ હેઠળ ભાગ્ય કે અકસ્માત માટે કાેઈ અવકાશ નથી. વિજ્ઞાન અને તત્વત્તાનનો હેતુ ઘટનાના કારણ અને પરિસ્થિતિની શાધ કરવાનો છે. ધિત્રાન અને તત્વત્તાનનો હેતુ ઘટનાના કારણ અને પરિસ્થિતિની શાધ કરવાનો છે. કાર્યકારણ નિયમ સર્વ નિયમોમાં અત્યંત વ્યાપક અને સર્વસંગત નિયમ છે. અમુક ઘટનાઓ અમુક પરિસ્થિતિઓમાં (અન્યમાં નહીં) નિયમિત રીતે ઉદ્દભવે છે. કાર્યકારણનો સાર્વત્રિક સિદ્ધાંત વિશ્વમાં કાર્યરત છે. ઘટનામાત્ર (સ્પૂળ કે સક્ષ્મ) આ સાર્વત્રિક કાર્યકારણના નિયમ દ્વારા નિયંત્રિત થાય છે. પ્રકૃતિનાં સર્વ પરિબળા (ભોતિક કે મનોવૈન્નાનિક) આ નિયમને અનુસરે છે. શરીર, વાણી કે મનની પ્રત્યેક પ્રવૃત્તિ કાઈક પરિબળ કે શક્તિ (જે તેનું કારણ છે તે)નું કાર્ય–પરિણામ છે. કાર્ય અને કારણ સાપેક્ષ પદો છે. કાઈ એક સંદર્ભમાં કાઈક કારણનું પરિણામ હોય તેવી ઘટના અન્ય કાઈક સંદર્ભમાં અન્ય કાઈક પરિણામનું કારણ બને છે અને આ રીતે આ હારમાળા તેના ક્ષેત્રને વિસ્તારે છે.

ભારતીય તત્ત્વચિંતનમાં કર્મ-સિદ્ધાંત અત્યંત મહત્ત્વપૂર્ણ સિદ્ધાંત છે. ''વાવે તેવું લણે અને કરે તેવું પામે'' એ ઉક્તિનું તાત્પર્ય આ જ છે. ચાર્વાક સિવાય અન્ય સર્વ ભારતીય દર્શના કર્મ-સિદ્ધાંત સ્વીકારે છે. ભારતનાં આ સર્વ તાત્ત્વિક અને નૈતિક પદ્ધતિએા માનવ-જીવનની ઘટનાઓની સમજ અર્થે કર્મના સિદ્ધાંતના ઉપયોગ કાર્યકારણના નિયમ તરોકે કરે છે, પરંતુ જૈન દર્શનમાં તે તેની ચરમ સીમાએ પહેાંચે છે અને અદ્વિતીય સ્વરૂપ ગ્રહણ કરે છે. જૈન દર્શન કર્મ-સિદ્ધાંતનું સુવ્યવસ્થિત, સુસંબદ્ધ અને સર્વાંગસંપૂર્ણ નિરૂપણ કરે છે જે અન્યત્ર દુર્લભ છે. અહીં તે આત્મનિર્ભર, સ્વયંપૂર્ણ પદ્ધતિ છે. તે ઈશ્વરના નિયંત્રણ હેઠળ નથી.

છવન અને ચેતનાની ઘટનાઓ જડતત્ત્વાે કે શક્તિની ઘટનાઓ સમાન નથી. શુદ્ધ ભૌતિક પ્રવૃત્તિમાં, જડ પદાર્થીમાં ઉમેરા દ્વારા વૃદ્ધિ થાય છે જે માત્ર રાસાયણિક નિયમનું પરિણામ છે. (૧) જ્યારે ચેતનતત્ત્વ શરીરમાં હોય તેવાં તત્ત્વા સિવાયનાં બાહ્ય તત્ત્વાે ગ્રહણ કરે છે અને તેમના સ્વરૂપમાં પરિવર્તન કરે છે અને તેના પાતાના દેહ સાથે તેમને સંમિલિત કરે છે. (૨) તદુપરાંત જીવંત વ્યક્તિઓ સ્વયં તેમની સંતતિઓમાં પુનર્જવિત થાય છે. જડતત્ત્વ (પુદ્દગલ) આ લક્ષણ ધરાવતું નથી. જૈન દર્શન મુજબ, જીવ વાસ્તવિક અને અસંખ્ય છે. પ્રત્યેક જીવ અન્ય જીવાથી ભિન્ન એવી વિશિષ્ટ લાક્ષણિકતાયુક્ત છે. જે સિદ્ધાંત આપણને આપણી વ્યક્તિગત લાક્ષણિકતાઓની કાઇક સમજૂતી અર્થાત્ આપણી વર્તમાન વ્યક્તિમતાના ઘટકાનો કાઈક સંતોષપ્રદ ઉત્તર આપે છે અને જે આ ઘટકાના ઉદ્દભવની સમજૂતી કાેઈક ભૂતકાલીન પરિબળાના પરિણામ તરીકે દર્શાવે છે તે સિદ્ધાંત 'કર્મના સિદ્ધાંત' તરીકે સુપ્રસિદ્ધ છે. કર્મના સિદ્ધાંત ક્રિયા અને પ્રતિક્રિયા (ક્રિયાની પ્રતિક્રિયા)ના નિયમ છે. તે વર્તન અને આંતરનિરિક્ષણના સ્વરૂપમાં દષ્ટિગાચર થતી આપણી ક્રિયાએા અને પ્રતિક્રિયાએાનું અર્થઘટન કરે છે. સારી ક્રિયાનું સારું અને ખરાબ ક્રિયાનું ખરાબ પરિણામ અચૂક નિષ્પન્ન થાય છે જ. વ્યક્તિએ અન્યને કરેલ અન્યાય તેને કાેઈક રીતે કાેઈકને કાેઈક દ્વારા અચૂક પરત મળે છે જ.

### (ર) કર્મ એટલે શુ ? કર્માના વિવિધ અર્થા અને 'કર્મ' માટેના. અન્ય શબ્દપ્રયોગો

 કર્મનો શાબ્દિક અર્થ કોઈ કાર્ય, ક્રિયા કે પ્રવૃત્તિ એવા થાય છે. અર્થાત્ વ્યુત્પત્તિશાસ્ત્રની દષ્ટિએ, જે કંઈ કરવામાં આવે છે તે (દા.ત. ખાવું– પીવું, ચાલવું–દોડવું, હસવું–રાવું વગેરે) 'કર્મ' કહેવાય છે.
 વ્યવહારમાં કામધંધા કે વ્યવસાયને 'કર્મ' તરીકે ઓળખવામાં આવે છે.
 કર્મકાંડી મીમાંસામાં યત્ત વગેરે ક્રિયાઓ 'કર્મ' તરીકે આળખાય છે.
 ૪. સ્પૃતિકાર વિદ્વાના ૪ વર્ણો અને ૪ આશ્રમાનાં કર્તવ્યાને 'કર્મ' કહે છે.
 ૫. પુરાણુ ધાર્મિક ક્રિયાઓ (વત, નિયમ વગેરે)ને કર્મફરપ માને છે.

૬. વ્યાકરણશાસ્ત્રમાં કર્તા પોતાની ક્રિયા દ્વારા જેને પ્રાપ્ત કરવા ચાહે છે. અર્થાત્ કર્તાની પ્રવૃત્તિનું ફળ જેના ંપર પડે છે તેને 'કર્મ' કહે છે.

૭. ન્યાયશાસ્ત્રમાં ઉત્ક્ષેપણ, અપક્ષેપણ, આકુંચન, પ્રસરણ તથા ગમન એમ પાંચ પ્રકારની ક્રિયાઓને માટે 'કર્મ' શબ્દના ઉપયાગ થાય છે.

૮. યેાગદર્શનમાં સંસ્કારને વાસના, અપૂર્વ કે કર્મ કહેવામાં આવે છે.

૯. ભૌદ્હદર્શનમાં જીવનની વિચિત્રતાના કારણને 'કર્મ' કહેવામાં આવે છે. જે વાસનારૂપ છે.

૧૦. જૈન દર્શનમાં રાગ−દેષાત્મક પરિણામ અર્થાત્ કષાયને 'ભાવકર્મ' તથા કાર્મણ વર્ગના પુદ્દગલ જે કષાયને લીધે ચેતનતત્ત્વ સાથે એકરૂપ થાય છે તેને 'દ્રવ્યકર્મ' કહેવામાં આવે છે. જૈન દર્શન 'કર્મ' શબ્દના પ્રયાગ જે અર્થમાં કરે છે તેના જેવા અર્થમાં અન્ય દર્શના માયા કે અવિદ્યા (વેદાંત), અપૂર્વ (મીમાંસા), વાસના અને અવિદ્યાપ્તિ (બૌદ્ધ), ધર્મ–અધર્મ (ન્યાય), અદષ્ટ (ગૈરોષિક), આશય (સાંખ્ય–યાેગ) જેવા શબ્દાના ઉપયોગ કરે છે.

#### (૩) જૈન સાહિત્યમાં કમ વાદ

જૈન કર્મવાદ અંગે અનેક આગમેતર સ્વતંત્ર પ્રાથ ઉપલબ્ધ છે જ. ઉપલબ્ધ આગમ–સાહિત્યમાં કર્મના સિદ્ધાંતના મૂળભૂત મુદ્દાઓ પર પર્યાપ્ત પ્રકાશ પાડવામાં આવ્યો છે. અલબત્ત, આ પ્રાંથામાં કર્મવિષયક અનેક બાબતા અંગે ચર્ચા-વિચારણા કરવામાં આવી નથી. આચારાંગ, સ્થાનાંગ, સમવાયાંગ, વ્યાખ્યાપ્રત્તપ્તિ (ભગવતીસૂત્ર), પ્રત્તાપના અને ઉત્તરાપ્યયનસૂત્રમાં આ સિદ્ધાંત અંગે વિશેષ સામગ્રી પ્રાપ્ત થાય છે.

### (૪) કર્મ-સિદ્ધાંતના હેતુઓ

૧. દરેક ક્રિયા નિશ્ચિત રીતે ફળ−પ્રદાન કરે છે. ફળ−પ્રદાન કરતી ન હેાય એવી ક્રોઈ ક્રિયા નથી. આ કાર્યકારણ ભાવ કે કર્મ−ફળ ભાવ તરીકે એાળખાય છે. કર્મ અને ફળ વચ્ચે અવિભાજ્ય સંબંધ છે.

ર. કેાઈ ક્રિયાનું ફળ જીવને વર્તમાન જીવનમાં ન મળે તાે, તેને માટે ભાવિ જીવન અનિવાર્ય અની રહે છે.

3. આત્મા કર્મના કર્તા અને ભાેક્તા બંને છે અને તે જ એક ભવ (જન્મ)માંથી અન્ય ભવમાં જાય છે. કાેઈક ને કાેઈક ભવના માધ્યમ દ્વારા જ તે પાેતે પૂર્વે કરેલાં કર્મા ભાેગવે છે અને નવાં કર્મા બાંધે છે. આ કર્મ-પરંપરા -ભંગ કરવાનું પણ તેનામાં સામર્થ્ય છે.

૪. જન્મગત વ્યક્તિભેદ કર્મજન્ય છે, વ્યક્તિના વ્યવહાર અને સુખદુઃખમાં દષ્ટિગાચર થતી અસમાનતા પણ કર્મજન્ય છે.

પ. છવ સ્વયં કર્મબંધ તથા કર્મભોગના અધિષ્ઠાતા છે. આ સિવાયના જેટલા હેતુઓ દષ્ટિગાચર થાય છે તે સર્વે સહકારી કે નૈમિતિક જ છે.\*

\* ડાં. મહેતા માહનલાલ, જૈન ધર્મદર્શન, પૃ. ૪૧૪.

### (પ) જૈન દર્શાનમાં કર્મનું સ્વરૂપ

સમગ્ર વિશ્વ (લાેક) પુદ્દગલ−પરમાહ્યુઓથી સભર છે. આ સૂક્ષ્મ પુદ્દગલ−તત્ત્વા કર્મફપમાં પરિણુમી શકે છે. કર્મફપમાં પરિણુમતા આ પુદ્દગલ-પરમા**ણુ**એાને જૈન શાસ્ત્રકારા કર્મવર્ગજી એવું નામ આપે છે. આમ જૈન દષ્ટિએ, કર્મના અર્થ કાર્ય કે પ્રવૃત્તિ કે કેવળ પુરુષકૃત પ્રયત્ન માત્ર નથી પરંતુ કર્મ ભૌતિક તત્ત્વાના સમૂહ છે, અર્થાત્ પુદ્દગલ-પરમાહુઓનો પિંડ છે જે અત્યંત સૂક્ષ્મ છે અને તેથી ઇન્દ્રિયગાચર નથી. આ રીતે કર્મ એક વિરાટ વિશ્વવ્યાપી પ્રવૃત્તિ છે. કર્મ બંધનું કારણુ છે. અનાદિ કાળથી જીવ–સંસારીજીવ કર્મબહ્ન છે અને તેથી પૂર્ણુ નથી. કર્મ સાથેના સાહચર્યાને લીધે, જીવ તેના સ્વાંભાવિક ગુણા (અનંત−ત્રાન−દર્શન –ચારિત્ર–વીર્ય)થી વચિત બને છે. આમ કર્મને લીધે જીવના સ્વાભાવિક ગુણા, શક્તિએા મર્યાદેત બને છે. કર્મ સાથે જીવના સાહચર્યના ક્રોઈ પ્રારંભ નથી પરંતુ તેના અંત શકચ છે ખરા. આત્મા અને કર્મ વચ્ચેના ગાઢ સંબંધને દર્શાવવા માટે જૈન શાસ્ત્રકારા ક્ષીર-નીર સંબંધની ઉપમા આપે છે. જૈન મતે, કર્મની સત્તા અત્યંત પ્રબળ અને આબાધિત છે. કર્મકળદાતા તરીકે ઈશ્વરની દરમ્યાનગી**રીની** અહીં બિલકુલ આવશ્યકતા નથી. કર્મ સંપૂર્ણ સ્વાધીન છે અને તે સ્વયં ફળ ઉત્પન્ન કરવા સમર્થ છે. કૃત કર્મના પરિપાક થતા તે પાતે જ સ્વસામર્થથી કળ આપે છે. પુદ્દગલ−પરમાહ્યુએા જીવની પ્રવૃત્તિ દ્વારા આકર્ષાઈને જીવ સાથે સંલગ્ન થતા 'કર્મ' સંત્રાથી આળખાય છે. આ રીતે જીવબદ્ધ કાર્મણ (કર્મરૂપે પરિશ્વ) પુદ્દગલાને 'કર્મ' તરીકે એાળખવામાં આવે છે. કર્મ હંમેશાં સંસારી આત્માં સાથે સંબહ્ન છે. કર્મના કર્તા–ભાેકતાના સંબંધ પણુ સંસારી–બહ્ન આત્મા સાથે જ છે, મુક્તાત્મા સાથે નથી. જીવ રાગ–દેષ અને મન–વચન–કાયા–ની પ્રવૃત્તિએ દ્વારા કાર્મણુ પુદ્દગલાે ગ્રહણુન કરે ત્યાં સુધી તેને 'કર્મ' સંગ્રા આપવામાં આવતી નથી.

### (૬) કમ'બ ધનાં કારણા

આત્મા સાથે કર્મના ક્ષીર–નીર સમાન સંબંધ થવા એનું નામ કર્મબંધ છે. કર્મીપાર્જન કે કર્મબંધના સામાન્ય રીતે બે કારણા છે : ૧. યાગ અને ૨. કષાય– કષ=સંસાર અને આય=લાભ અર્થાત જેનાથી સંસારના લાભ થાય તે કષાય. જીવની મન–વચન–કાર્યા–ની પ્રવૃત્તિ **ધેાગ** કહેવાય છે. ક્રોધ–માન–માયા–લાભ એ ચાર માનસિક આવેગા **કષાય** કહેવાય છે. આ બંને દ્વારા આત્મા બદ્દ થાય છે. રાગ–દેષ એ બે મુખ્ય કષાયા છે. રાગ–દેષયુક્ત શારીરિક–માનસિક પ્રવૃત્તિઓ

### જૈન નીતિશાસ્ત્ર

કર્મ બંધનું કારણુ છે. ખીજા શબ્દામાં યાેગ અને કષાય બંને કર્મ બંધના કારણુા છે. યાેગથી કર્મ –પુદ્દગલાે આત્મા પ્રતિ ખેંચાય છે, આત્માને સ્પર્શે છે અને કષાયના બળે તેંએા આત્માને ચાંટ છે–વળગે છે. આ બેમાં કષાય પ્રબળ કારણુ છે અને તેથી કષાયજન્ય પ્રવૃત્તિ દ્વારા થતાે કર્મ બંધ સવિશેષ પ્રબળ હાેય છે, જ્યારે કષાયરહિત પ્રવૃત્તિ દ્વારા થતાે કર્મ બંધ અત્ય તે નિર્બળ અને અલ્પાયુ હાેય છે.

### (૭) કમ'ભ ધના હેતુઓ

આત્મા સાથે કર્મ-પુદ્દગલાને જડી દેવાનું કામ (૧) મિથ્યાત્વ (મિથ્યા-ખાેટી શ્રદ્ધા) (૨) અવિરતી (વતાભાવ), (૩) પ્રમાદ, (૪) કષાય (ક્રોઘ-માન-માયા-લાભ જેમાં રાગ-દેષાદિના સમાવેશ થાય છે), અને (૫) યાેગ (મન-વચન-કાયા-ની પ્રવૃત્તિ) કરે છે. આ પાંચે આસ્રવ-દ્વારા છે. આ પાંચ બંધના હેતુઓ તરીકે આળખાય છે.

### (૮) કમ°બ ધના પ્રકારો

યોગ અને કષાયની પરિણતિ દ્વારા ગ્રહણ કરેલ કાર્મણ પુદ્દગલા સાર વિભાગા --પ્રકારોમાં તેના ગ્રહણ કાળમાં જ પૃથકકૃત થાય છે. તે જ સમયે આ પુદ્દગલ---પરમાણુએાની પ્રકૃતિ, સ્થિતિ, પ્રદેશ-સંખ્યા અને શુભ-અશુભ, તીવ્ર-મંદ રસ પણ નિશ્ચિત થાય છે. જૈન પરિભાષામાં કર્મબંધના આ પ્રકારોનાં નામા નીચે મુજ્ય છે : (અ) પ્રકૃત્તિ ખંધ, (બ) સ્થિતિબંધ, (ક) પ્રદેશબંધ, અને (ડ) રસ (અનુભાગ) બંધ પુદ્દગલ-પરમાણુઓના આત્મા-પ્રવેશ બાદ તેઓ તેમનાં વિવિધ પરિણામા તુરત જ ઉત્પન્ન કરે છે અને કર્મ બનેલા આ પુદ્દગલ પરમાણુઓના વિચાર તેમની પ્રકૃતિ સ્થિતિ, પ્રદેશ અને રસ કે અનુભાગ એમ ચાર દષ્ટિબિંદુઓથી કરવામાં આવે છે.

### (અ) પ્રકૃતિબ'ધ

જીવે પ્રહણ કરેલ પુદ્દગલ-પરમાણુઓની પ્રકૃત્તિ તેના ગ્રહણ-કાળે જ નિશ્ચિત ચાય છે. આને પ્રકૃતિબાંધ કહેવામાં આવે છે. આ પાસું કર્મના સ્વરૂપને નિર્દેશે છે. કર્મના કે મૂળ પ્રકૃતિઓના આઠ પ્રકારા છે. આ પ્રકૃતિઓ જીવને જુદા જુદા પ્રકારના અનુકૂળ-પ્રતિકૂળ ક્ષળ પ્રદાન કરે છે. કર્મના કે મૂળ પ્રકૃત્તિઓના પ્રકારા નીચે પ્રમાણે છે : ૧. જ્ઞાનાવરણ, ૨. દર્શનાવરણ, ૩. મોહનીય, ૪. અંતરાય, ૫. વેદનીય, ૬. નામ, ૭. ગાત, ૮. આયુષ્ય. આમાંની પ્રથમ ચાર ઘાતી પ્રકૃત્તિઓ છે, કારણ કે તેનાથી આત્માના ચાર સ્વાભાવિક ગુણે (જ્ઞાન-દર્શન-ચારિત્ય કે સુખ- વીર્ય)ના ઘાત થાય છે. શેષ ચાર અઘાતી પ્રકૃતિએા છે, કારણુ કે તેએા આત્માના કાેઈ ગુણુાના ઘાત કરતી નથી, પરંતુ તેએા આત્માને પોદ્દગલિક~ભોતિક સ્વરૂપ પ્રદાન કરે છે જે તેનું નિજી રૂપ નથી. તેએા શરીરની વિવિધ અવસ્થાએાનું નિર્માણુ કરે છે. આમ કર્મબ ધના ઘાતી, અઘાતી એવા બે પ્રકારા છે. આપણુ પ્રત્યેક કર્મપ્રકાર કે મૂળ પ્રકૃતિ અંગે હવે પછી વિગતવાર જોઈશું.

### (બ) સ્થિતિબધ

છવ દારા પ્રહણ કરવામાં આવેલ કર્મ-પુદ્દગલાે તેને વિવિધ સમય-ગાળા પર્ય તે બંધનમાં રાખે છે. બંધની સ્થિતિ કર્મની સ્થિતિ પર આધાર રાખે છે. સ્થિતિબંધ આત્મા સાથે સંલગ્ન કર્મ-પુદ્દગલાેની અવધિ-સ્થિતિકાળ-મુદત દર્શાવે. છે. કર્મ-પુદ્દગલાેએ કાળના ગમે તેટલા ગાળા માટે છવને અસર કરેલ હાેય તા પણ કર્મ-જંજીરામાંથી જીવની મુક્તિ શક્ય છે એવું દઢ જૈન મંતવ્ય છે. કાળ -પરિબળ કર્મની સ્થિતિ તરીકે નિર્દેશાય છે.

### (ક) પ્રદેશબ'ધ

કર્મ અંગેના ભૌતિક ખ્યાલ આપેલ સમયે છવને અસર કરતાં કર્મના પરિમાણુ(જથ્થા)ને સ્વાભાવિક રીતે જ સૂચવે છે. જૈન મતાનુસાર, કર્મ-પુદ્દગલાે આત્મા સાથે સંલગ્ન થાય છે અને તેથી જૈન ચિંતકા માને છે કે આત્મા તેની *ખ*હાર રહેલાં કર્મ−પુદ્ગલાેને આકર્ષ છે. આકર્ષણ જીવ<mark>ની</mark> પ્રવૃત્તિ પર નિર્ભર છે. આત્માની પ્રવૃત્તિ જેમ વધારે સધન તેમ તેના દ્વારા આકર્ષાયેલ કર્મ-પુદ્દગલાેનું પરિમાણ (જથ્થા) પણ સવિશેષ. આથી ઊલટું, આત્માની પ્રવૃત્તિ જેમ આછી તીવ, તેમ તેના દ્વારા આકૃષ્ટ કર્મ−યુદ્દગલાેનું પરિમાણ (જથ્થા) પણ ઓછું. પોતાની પ્રવૃત્તિએ৷ દ્વારા જીવે કરેલ કર્મ~પરમાણુએોના સંગ્રહ (કર્મપ્રદેશ) જુદા જુદા પ્રકારો(આયુકર્મ, નામકર્મ, ગાત્રકર્મ વગેરે)માં વિભક્ત થાય છે અને આત્મા સાથે સંલગ્ન થઈને રહે છે. આમાંથી આયુ કર્મને સૌથી એાછા હિસ્સા મળે છે, નામકર્મને તેનાથી થાેડા અધિક ભાગ મળે છે અને તેનાથી થાેડા વધુ ભાગ જ્ઞાના-વરણીય, દર્શનાવરણીય અને અંતરાય કર્મામાંથી પ્રત્યેક કર્મને પ્રાપ્ત થાય છે. આ ત્રણુંના હિસ્સાે સમાન છે. આનાથી પણુ અધિક હિસ્સાે માહનીય કર્મને મળે છે. સૌથી વધારે હિસ્સો વેદનીય કર્મને પ્રાપ્ત થાય છે. જુદાં ઝુદાં કર્મો કે વિભિન્ન કર્મ પ્રકૃતિઓના કર્મ પ્રદેશા વિભિન્ન છે અને પ્રત્યેક પ્રકારની સંખ્યા પશુ ભિન્ન ભિન્ન<sup>ં</sup> છે. આ કર્મનું પરિમાણાત્મક પાસું દર્શાવે છે.

290

### (ડ) રસ કે અનુભાગખંધ કે અનુભાવખંધ

આત્માને અસર કરતાં કર્મોનાે આધાર યાેગ (મન-વાણી-શરીરની પ્રવૃત્તિઓ) અને કષાયા(ક્રોધ-માન-માયા-લાેભ)ની તીવતા પર છે. જેમ વ્યક્તિ વધારે સંડાવાયેલી હાેય, જેમ માહ વધારે હાેય તેમ કર્મના બંધનની શક્તિ પણ વધારે પ્રબળ હાેય છે. એ જ પ્રમાણુ, કર્મની શક્તિને આધારે, કર્મની અસરરૂપે મંદ કે તીવ અનુભવ હાેય છે. કર્મનું આ પાસું કર્મની તીવતા તરીકે નિર્દેશવામાં આવે છે.

પ્રકૃતિબંધ અને પ્રદેશબંધ 'યેાગ'ને આભારી છે, જ્યારે સ્થિતિબંધ અને અનુભાગ બંધ કષાય પર આશ્રિત છે.

### (૯) કર્મના પ્રકારો કે મૂળ પ્રકૃતિઓ

#### ૧. જ્ઞાનાવરથ્કીય કમ

આ કર્મ આત્માના વિશુદ્ધ જ્ઞાનને આવત્ત કરે છે–આચ્છાદિત કરે છે. આ કર્મ પ્રબળ થાય તેમ તેમ તે ગ્રાનને વધારે ને વધારે આચ્છાદિત કરે છે. આ કર્મના સ્વભાવ જ્ઞાન–વિકાસ કુંઠિત કરવાના છે. તેથી આ કર્મ જ્ઞાનને આવૃત્ત કરનાર કર્મ તરીકે આળખાય છે. આ કર્મની પકડ શિથિલ થતાં છુદ્ધિ (જ્ઞાન) વિકાસ અધિકાધિક થાય છે. જગતમાં વ્યક્તિગત ખૌદ્ધિક ભિન્નતાની સમજૂતી આ કર્મની વિભિન્ન અવસ્થાઓ દ્વારા આપી શકાય. આ કર્મના સંપૂર્ણ ક્ષય થતાં 'કેવળજ્ઞાન' (પૂર્ણ પ્રત્યક્ષ ગ્રાન) પ્રકટે છે.

ગ્રાનના પાંચ પ્રકારે। (મતિ–શ્રુત–અવધિ–મન:પર્યાય–કેવળ) છે અને તેથી આ કર્મના પણ પાંચ પ્રકારો (મતિન્રાનાવરણ–શ્રુતન્રાનાવરણ–અવધિન્રાનાવરણ–મન:– પર્યાયત્રાનાવરણ–કેવળત્રાનાવરણ) છે.

#### ર. દર્શાનાવરણીય કર્મ

જૈન દર્શનમાં 'દર્શન' શબ્દ બે અર્થી સૂચવવા વપરાય છે : (૧) માન્યતા, અભિપ્રાય કે શ્રહ્યા અને (૨) પદાર્થની પરિચિતતા કે પદાર્થનું તેના સામાન્ય સ્વરૂપમાં જ્ઞાન. જ્ઞાનના પ્રથમ તબક્કો અસ્પષ્ટ જ્ઞાન તરીકે જાણીતા છે. અહીં 'દર્શન' શબ્દના બીજો અર્થ અભિપ્રેત છે. જ્ઞાન અને દર્શનમાં ઝાઝું આંતર નથી. પ્રારંભમાં થવું સામાન્ય આકારનું જ્ઞાન (જેમકે કોઈ માણુસને દૂરથી જોતાં તેનું સામાન્ય. પ્રકારનું ભાન) 'દર્શન' કહેવાય છે અને ત્યારબાદ તેના વિશષ્ટ પ્રકારના બાધને જ્ઞાન કહેવાય છે. આ કર્મ આત્માના અનંત દર્શનના ગુણને રૂંધે છે. આ કર્મના ઉદયથી અંધતા અહેરાશ, નિક્રા વગેરે ઉદ્દભવે છે.

### ૩. માહનાય ક્રમ

આ કર્મ આત્માના સમ્યકત્વ કે ચારિત્ર ગુણુનો ઘાત કરે છે. તે આત્મસુખ, પરમ કે શાશ્વત સુખનું ઘાતક છે. તે મેહ (સ્ત્રી-પુત્ર-મિત્ર-સારી ચીજો પર મેહ) ઉત્પન્ન કરે છે આ કર્મના સ્વભાવ મિથ્યા વિષયસુખમાં મેહ ઉત્પન્ન કરવાના અને વીતરાગાવપ્રથાને રાેકવાના છે. મેહાંધ વ્યક્તિને પોતાના કર્તવ્ય-અકર્તવ્ય-નું ભાન રહેતું નથી અને હરણની જેમ તૃષા છીપાવવા તે ધ્યેય વિના મૃગજળ પાછળ દોટ મૂકે છે. આવી વ્યક્તિ તત્ત્વને તાત્વિક દષ્ટિએ સમજી શકતી નથી અને અજ્ઞાનમાં તેમજ મિથ્યા સમજમાં અટવાયા કરે છે. માહની માયાજાળ અપાર છે. આઠે કર્મોમાં આ કર્મ આત્મસ્વરૂપની ખરાખી કરવામાં અગ્રેસર છે.

આના બે ભેદો છે : ૧. દર્શન માહ અને ૨. ચારિત્રમાહ. પ્રથમ પ્રકાર પદાર્થના યથાર્થ સ્વરૂપની સમજ-શ્રદ્ધા-માં અંતરાય ઉત્પન્ન કરે છે અને આમ તે તત્ત્વદર્ષ્ટિને રૂંધનાર છે.

દ્વિતીય પ્રકાર આત્માના જન્મજાત ગુણુસમા સત્યારિત્રનાે હાસ કરે છે. આ કર્મ પ્રકાર ધર્મ બ્રંથો કે અધિકૃત સાધનાના સાચા આદેશા મુજબ વર્તન કરવામાં -આત્માને અંતરાય નાખે છે. પ્રથમ પ્રકારના ત્રણુ અને દ્વિતીય પ્રકારના ૨૫ પેઠા 'પ્રકારા પણુ પાડવામાં આવે છે.

#### ૪. અંતરાય કર્મ

અંતરાય એટલે વિઘ્ન-બાધા. જ્ઞાનાન્નતિના માર્ગમાં વિઘ્ન એ અંતરાય છે. આ કર્મ અનંત શક્તિશાળી આત્માને શક્તિહીન-સામર્થ્યહીન બનાવે છે અને તપ, જપ, દાન, લાભ વગેરેમાં અંતરાય નાંખે છે. તે આત્માના સ્વાભાવિક ગુણુાની સ્કુરણામાં બાધારૂપ બને છે. આ કર્મ જીવની સ્વાધીન શક્તિમાં વિઘ્ન નાખતા, સગવડ અને ધર્મના જ્ઞાન છતાં વ્યક્તિ દાન આપી શકતી નથી. તે વ્યવસાયમાં સફળતા મેળવી શકતી નથી, આ આંતરાય કર્મના ફળ છે. તેના પાંચ પ્રકારા છે: દાનાંતરાય, લાભાંતરાય, ભાગાંતરાય, ઉપભાગાંતરાય, વીર્યાંતરાય.

### ્ર પ. વેદનીય કર્મ

આ કર્મ જીવને અનુકૂળ-પ્રતિકૂળ સ<sup>i</sup>વેદના દ્વારા સુખ−દુઃખ અર્પે છે અને -અનંત સુખને રોકે છે. તેના બે પ્રકારો છે વ. સાતાવેદનીય કર્મ: આ જીવને

#### જૈન નીતિશાસ્ત્ર

સુખને৷ અનુભવ કરાવનાર કર્મ છે, અને ૨. અસાતાવેદનીય કર્મઃ આ જીવને દુઃખને৷ અનુભવ કરાવનાર કર્મ છે.

#### ક નામકમ

આ ઢર્મ અરૂપી આત્માને વિવિધ રૂપા આપી બહુરૂપી બનાવે છે. આ કર્મ જીવને વિવિધ ગતિ (દેવ, મનુષ્ય, નારકી અને તિર્ય ચ), જાતિ (એકેન્દ્રિય, દ્વીન્દ્રિય, ત્રીન્દ્રિય, ચતુરિન્દ્રિય અને પંચેન્દ્રિય), શરીર (ઔદારિક, વૈક્રિય, આહારક, તેજસ અને કાર્મ હ્યુ) વગેરે પ્રાપ્ત થાય છે, સારું - ખરાબ શરીર, સુરૂપતા-કુરૂપતા, સુસ્વર-દુઃસ્વર, યશ-અપયશ વગેરે અનેક બાબતા આ કર્મ પર આધારિત છે. તે પ્રાણીઓની વિવિધ દેહાકૃતિઓ રૂપાકારો, રચનાકારોનું નિર્માણ કરે છે. શુભ નામ કર્મથી સારું શરીર વગેરે મળે છે અને અશુભ નામ કર્મથી ખરાબ શરીર વગેરે મળે છે. નામ કર્મના ૯૩ કે ૧૦૩ પેઠાપ્રકારો પાડવામાં આવે છે. આ પેઠાપ્રકારો ૪ જૂથામાં વિભાજિત છે. ૧ પિંડપ્રકૃતિ (૭૫ પ્રકારો), ૨. પ્રત્યેક-પ્રકૃતિ (૮ પ્રકારો). ૩ ત્રસદશક (૧૦ પ્રકારો) અને ૪ સ્થાવરદશક (૧૦ પ્રકારો).

### ૭. ગાેત્રકર્મ

આ કર્મ જીવના ઉચ્ચ-નીચ ગાત(વંશ)માંના જન્મનું કારણ છે. ઉચ્ચ ગાત્ર એટલે સંસ્કારી અને સદાચારી કુળ અને નીચ ગાત્ર એટલે અસ સ્કારી અને આચારહીન કુળ. ઉચ્ચ ગાત્રકર્મ અને નીચ ગાત્રકર્મ એ બે તેના પેટાલેદા છે. આ બે અનુસાર જે તે ગાત્રમાં જીવના જન્મ થાય છે.

#### ૮. આયુકમ

આ કર્મ અસ્તિત્વની ચાર સ્થિતિએ৷ (દેવ, મનુષ્ય, નારકી અને તિર્ય ચ)– માંથી ક્રેઈપણ એકમાં જીવના આયુષ્યનું નિર્માણ કરે છે. પ્રાણી આયુકર્મના અસ્તિત્વથી જીવે છે અને તેના ક્ષય થતાં અવસાન પામે છે. આ કર્મ સ્વતંત્ર એવા આત્માને ચાર ગતિઓમાં ભમાવી પરાધીન બનાવે છે. આયુષ્ય આ કર્મને આધીન છે. તેના ૪ પેટાપ્રકારા છે: ૧. દેવાયુ, ૨. મનુષ્યાયુ, ૭. નારકાયુ અને ૪. તિર્ય ચાયુ.

### ૧૪૮ કે ૧૫૮ પેટાલેદા

ઉપર નિર્દિષ્ઠ આઠ પ્રકારોના ૧૪૮ કે ૧૫૮ પેટાભેદો છે. પ્રથમ પ્રકારના ૫, બીજાના ૯, ત્રીજાના ૨૮, ચાથાના ૫, પાંચમાંના ૨, છઠ્ઠાના ૯૩ કે ૧૦૩, <sup>્</sup>સાતમાનાં ૨, અને આઠમાનાં ૪ પેટાપ્રકારા છે. જૈન ગ્રંથામાં ઉપરાક્ત પેટા-પ્રકારાનું વિસ્તૃત વર્ણુન કરવામાં આવ્યું છે.

### (૧૦) કર્મ અને પુનજેન્મ

કર્મ અને પુનર્જન્મ વચ્ચે અવિભાજ્ય સંબંધ છે. કર્મની સત્તાના સ્વીકાર તેના ફળસ્વરૂપ સ્વર્ગ કે પરલાક કે પુનર્જન્મની સત્તાના પણ સ્વીકાર સૂચવે છે. જે કર્માનું ફળ વર્તમાન જન્મમાં પ્રાપ્ત થયું ન હાેય તે કર્માના ભાગ માટે પુનર્જન્મની માન્યતા અનિવાર્ય બની રહે છે. પુનર્જન્મ કે પૂર્વભવના અભાવમાં કૃત કર્મના નિર્હેતુક વિનાશમાં અને અકૃત કર્મના ભાગમાં માનવું પડે. આ સ્થિતિમાં કર્મ-વ્યવસ્થાનું માળખું દૂષિત બને. આ દાષથી મુક્ત રહેવા માટે, કર્મવાદ પુનર્જન્મની સત્તા સ્વીકારે છે. આથી હિન્દુ, બોહ અને જૈન પર પરાએામાં કર્મ સૂલક પુનર્જન્મની સત્તાના સ્વીકાર કરવામાં આવ્યા છે. પૂર્વજન્મના કર્મ-સંસ્કાર મુજબ વર્તમાન જીવન અને વિશિષ્ટ પરિસ્થિતિઓનું અને વર્તમાન જીવન મુજબ ભાવિ જીવનનું નિર્માણુ થાય છે.

જૈન મંતવ્ય મુજબ, આનુપૂર્વા નામકર્મ જીવને સત્યુ બાદ તેના નવા 'ઉત્પત્તિ-સ્થાન પર્ય ત પહેાંચાડે છે. આ સમયે જીવ સાથે તેજસ અને કાર્મણ એવા બે પ્રકારના શરીર રહે છે, જ્યારે ઔદારિક કે ગૈફિય પ્રકારના શરીરનું નિર્માણ તેના ઉત્પત્તિ–સ્થાને પહેાંચ્યા બાદ શરૂ થાય છે.

### (૧૧) જૈન કમ<sup>િ</sup>વાદ

જૈન કર્મવાદ શુદ્ધ સ્વરૂપે વ્યક્તિવાદી છે. જૈન તત્ત્વત્તાનમાં આત્મા સ્વ-દેહ-પરિમાણુચુક્ત છે તેમ તેના કર્મવાદમાં કર્મ સ્વ-શરીરપરિમાણુચુક્ત છે અને તેથી કર્મ વ્યક્તિપર્ય ત સીમિત છે. જેવી રીતે જીવ પોતાના શરીરમાં બદ્ધ રહીને જ પોતાનું કાર્ય કરે છે તેવી જ રીતે કર્મ પણ પોતાના શરીરની સીમામાં રહીને જ પોતાનું કાર્ય કરે છે. આત્માની જેમ જ, કર્મ પણ સર્વવ્યાપક નથી. આત્મા અને કર્મના કાર્ય કે ગુણુ શરીરની સીમાપર્ય ત જ મર્યાદિત છે. કર્મ ભૌતિક (જડ) સ્વરૂપ હોવા છતાં જીવ (ચેતના)ના વ્રિશિષ્ટ સ સર્ગથી તેનામાં શક્તિ ઉત્પન્ન થાય છે અને તેયા તે સારાં-માર્કા પરિણામા નિયત સમયે પ્રકટ કરે છે. જૈન કર્મવાદ આલસ્યવાદ કે નિરુદ્યમવાદ નથી, પણ યાેગ્ય ઉદ્યમ અને પ્રગતિગામી પ્રયત્નને અવકાશ આપતા ઉપયાગી સિદ્ધાંત છે. તે દર્શાવે છે કે યાેગ્ય પુરુષાર્થ કરી કર્મ આવરણાને ઉચ્છેદી વ્યક્તિએ આગળ પ્રગતિ કરવી ઘટે અને પ્રગતિમાં આગળ વધી મુક્તિ મેળવવી ઘટે. જેમ જીવ પાતાની પ્રવૃત્તિથી કર્મ બાંધે છે તેમ તે પાતાની પ્રવૃત્તિથી તેને તાેડી પણ શકે છે. બધા પૂર્વકર્મ અભેઘ નથી . હાેતાં. અનેકાનેક કર્મા યાેગ્ય પ્રયત્નબળથી ભેદવા શક્ય છે. આથી જૈન કર્મવાદ કર્મના વિશ્વ.સે અકર્મ પ્યવાદ ઉપદેશતા નથી. તે કર્મના ઉદય થવામાં સમુચિત ઉદ્યમને અવકાશ અર્પ છે અને કર્મના ઉદય નિર્ભળ ળનાવવામાં પણ યાેગ્ય ઉદ્યમને આવકાર અર્પ છે અને કર્મના ઉદય નિર્ભળ ળનાવવામાં પણ યાેગ્ય ઉદ્યમને આવકાર છે. તે જીવનયાત્રામાં યાેગ્ય ઉદ્ય, પ્રયાસ, પુરૂષાર્થને મહત્ત્વપૂર્ણ સ્થાન આપે છે. પૂર્વકૃત કર્મ દ્વારા સામગ્રી મળે છે પરંતુ આ આ સામગ્રી દ્વારા ભવસાગર તરવાનો પુરુષાર્થ તા આત્માએ જ કરવા પડે છે.

જૈન મતે, કર્મ પુદ્દગલસ્વભાવ અર્થાત્ ભૌતિક સ્વરૂપનું છે. કર્મના આશ્રવથી નિશ્વયત : શુદ્દ અને વ્યવહાર દષ્ટિએ અનાદિ બહ્ય જીવ પુન: બંધાય છે. જીવ કર્મ-પુદ્દગલનું નિમિત્ત કારણુ છે, ઉપાદાન કારણુ નથી, છતાં રાગ – દેવાદિ ભાવાના આવિર્ભાવથી આત્મામાં કર્મના આશ્રવ સંભવે છે. તેથી વ્યવહાર દષ્ટિએ આત્મા કર્મ-પુદ્દગલના કર્તા છે. જૈન દષ્ટિએ, કર્મના અનેક ભેદા અને પેટાભેદા છે જે અંગે આપણે આગળ દર્શાવેલ છે. આ સર્વે કર્માના મૂળ છેદાઈ જાય ત્યારે આત્મા પાતાના મૂળ-અસલ સ્વભાવ પ્રાપ્ત કરે છે અર્થાત્ મુક્તિ મેળવે છે. આ રીતે જૈન દષ્ટિએ, કર્મથી જીવ લેપાય છે-ખરડાય છે-અને બહ્ય બને છે. કર્મ જ સંસારનું મૂળ છે. કર્મ જ જીવની પ્રકૃત્તિ અને સાંસારિક ઘટનાએા ઘડે છે. કર્મના અભાવ એટલે જ મુક્તિ.

### (૧૨) કમ વાદ અને સ્વાત ઝ્ય

આગળ દર્શાવ્યા મુજબ, કર્મવાદ ક્રિયા-પ્રતિક્રિયાના નિયમ છે. સારી ક્રિયાનું સારું અને ખરાબ ક્રિયાનું ખરાબ પરિણામ અચૂક નિષ્પન્ન થાય છે જ કર્મની સત્તા અત્યંત પ્રબળ અને અબાધિત છે. કર્મ સંપૂર્ણ સ્વાધીન છે અને સ્વયં ક્ળ-પ્રદાનશક્તિયુક્ત હોવાથી કર્મકળનિયંતા તરીકે ઇશ્વરની કાેઈ આવશ્યક્તા નથી. કૃત કર્મ પરિપકવ થતાં પોતે જ સ્વબળે ફળપ્રદાન કરે છે.

જીવ અનાદિ કાળથી કર્મ પર પરામાં જકડાયેલ છે. પુરાણા કર્મોના ભાગ અને નૃતન કર્મ બંધન અનાદિકાળથી ચાલ્યાં કરે છે. જીવ પોતાનાં કૃત કર્મા ભાગવે છે

#### જૈનદશન

અને વતન કર્માપાર્જન કરે છે. છવે કૃત કર્મ-ફળ કાેઈક ને કાેઈક સ્વરૂપે અવશ્ય ભાેગવવાં પડે છે. આમાં કાેઈ વિકલ્પ કે છટકબારી નથી.

શું કર્મવાદ નિયતિવાદ કે અનિવાર્યતાવાદ છે? શું છવ સંપૂર્ણતઃ કર્માધીન છે? શું તે તેની આત્મશક્તિના ઉપયાગ કરવા સ્વતંત્ર નથી? ક્રિયામાત્ર કર્મમૂલક હાેય તા છવને પાતા પર કે અન્ય કાેઈ પર અધિકાર હાેઈ શકે ખરા? શું તેની સારીય ક્રિયા સ્વયંસંચાલિત યંત્ર જેવી છે? જે છવનાં પુરાણાં કર્મા સ્વયં ધળપ્રદાન કરતા રહે અને તેની તત્કાલીન નિશ્ચિત કર્માધીન પરિસ્થિતિ મુજબ વતન કર્મબંધ થતાં રહે અને આ નવાં કર્મા ભાવિમાં તેનું ધળપ્રદાન કરતાં રહે તા કર્મ પરંપરા યંત્રની જેમ જ બરાબર આગેકૂચ કરતી રહે અને પરિણામે કર્મવાદ નિયતિવાદ કે અનિવાર્યતાવાદમાં પરિણમે અને વ્યક્તિના છવનમાં સંકલ્પ-સ્વાતંત્ર્ય કે સ્વતંત્રતા માટે કાંઈ અવકાશ રહે નહીં. નિયતિવાદ સુજબ, જે કાર્ય જ્યારે થવાનું હાેય ત્યારે થાય છે જ, ઘટનામાત્ર નિયતત્વાદ સુજબ, જે કાર્ય જ્યારે થવાનું હાેય ત્યારે થાય છે જ, ઘટનામાત્ર નિયત્તિવાદ સુજબ, જે કાર્ય જ્યારે થવાનું છે સ્વિત્વ્યતા એક નથી, બે વચ્ચે તાત્ત્વિક ભેદ છે જે સામાન્ય રીતે ખાસ કારણ વિના અકસ્માતે બને તે ભવિતવ્યતા -ભાવિભાવ-નિયતિ છે. આ છવની પ્રગતિમાં રુકાવટ કરે છે.

કર્મવાદ નિયતિવાદ નથી. છવકૃત કર્મ-કળ ભોગની બાબતમાં પરતંત્ર છે. પરંતુ વતન કર્મોપાર્જનની બાબતમાં અમુક હદ પર્યંત સ્વતંત્ર છે-તે તેને રાષ્ડી શકે છે એટલું જ નહીં પરંતુ પૂર્વકૃત કર્મોને અમુક હદ પર્યંત જલ્દીથી કે વિલંબથી ભોગવી પણ શકે છે. આ રીતે છવ કર્મ કરવાની બાબતમાં સંપૂર્ણત: પરાધીન-પરતંત્ર નથી પરંતુ તેને અમુક હદ પર્યંત સ્વાતંત્ર્ય છે ખરું. આ રીતે કર્મવાદમાં ઇચ્છા (સંકલ્પ)-સ્વાતંત્ર્ય માટે અવકાશ છે ખરા. કર્મ જીવના સંકલ્પ-સ્વાતંત્ર્યના સંપૂર્ણ રીતે લાપ કરતું નથી. માનવી પાતાનાં કાર્યો દ્વારા પોતાનું ભાવિ નિર્માણ કરી શકે છે. તેનામાં પોતાના માર્ગની પસંદગી માટનું સ્વાતંત્ર્ય છે. જેમ જેમ તેના સ્વાતંત્ર્યને આવૃત્ત કરતા અંતરાયો નિર્ભળ થતા જાય તેમ તેમ તેના સ્વાતંત્ર્યમાં વૃદ્ધિ થતી જાય છે.

કર્મવાદ નિરપેક્ષ સ્વાતંત્ર્યવાદ ('ઇચ્છો તે કરો' એવા સિદ્ધાંત) નથી. એક બાજુએ નિયતિવાદ અને બીજી બાજુએ નિરપેક્ષ સ્વાતંત્ર્યવાદ એ બંને આત્યંતિક સિદ્ધાંતો છે. કર્મવાદ આ બેની વચ્ચેના મધ્યમમાર્ગી સિદ્ધાંત છે. આ સિદ્ધાંત મુજબ, વ્યક્તિ ન તાે સંપૂર્ણત: સ્વતંત્ર કે પરતંત્ર છે; તે અંશત: સ્વતંત્ર અને અંશતઃ પરતંત્ર છે. અહીં અમુક અંશે માનવપ્રયાસની મહત્તા અને મૂલ્યના સ્વીકાર છે. શ્રી જે. એલ. જૈની સમયિત રીતે દર્શાવે છે તેમ ''અન્ય કાેઈ કરતા જૈન દર્શન માનવીને નિરપેક્ષ ધાર્મિક સ્વાતંત્ર્ય અને મુક્તિ સવિશેષ બક્ષે છે. આપણે કરેલાં કર્મા અને કળ વચ્ચે કંઈપણ આવી શકે નહીં. કર્મા એકવાર કરતાં તેઓ આપણા માલિકા બને છે. અને કળ−પ્રદાન કરે છે જ. જેમ મારું સ્વાતંત્ર્ય મહાન છે તેમ મારી જવાબદારી તેની સાથે સમબ્યાપ્ત છે. હું ઇચ્છું તેમ છવી શકું; પરંતુ મારી પસંદગી અક્ષર છે અને હું તેના પરિણામોમાંથી છટકી શકું નહીં.''<sup>૧</sup>

આમ, જૈન કર્મ-સિદ્ધાંતમાં સંદલ્પ-સ્વાતંત્ર્ય માટે પૂરતાે અવકાશ છે. કર્મનાે ખ્યાલ અને સંકલ્પ-સ્વાતંત્ર્યનાે ખ્યાલ પરસ્પર વિરાધી નથી. કર્મ જીવાત્માનું વાતાવરણ નિશ્ચિત કરે છે. પરંતુ જીવાત્મા વિશિષ્ટ પરિસ્થિતિ, સંજ્તેગ કે વાતાવરણમાં પાતે પસંદ કરેલ રીતથી પ્રતિક્રિયા કરવા સંપૂર્ણ રીતે મુક્ત-સ્વતંત્ર છે. આ જૈન કર્મ-સિદ્ધાંતનું હાર્દ છે. આમ, જૈન કર્મવાદ સંકલ્પ-સ્વાતંત્ર્યવાદ સાથે તદ્દન સુસંગત છે.

### (૧૧) કમ વાદ અને સવ જ્ઞતા

કર્મ-સિદ્ધાંત અને સર્વદ્યતા-સિદ્ધાંત વચ્ચે ગાઢ સંબંધ છે. કર્મ કે કર્મ-કળમાં માનનારા સર્વે સર્વદ્યતાના સિદ્ધાંતમાં માને છે. વ્યુત્પત્તિશાસ્ત્રની દષ્ટિએ, 'સર્વદ્ય' અને 'સર્વદ્યતા!' ज्ञ (जलाति।) = જાણવું એ પરથી, ઉદ્દભવેલ છે. આમ 'સર્વદ્ય'નો અર્થ 'જે સર્વ જાણે છે તે' થાય છે. અને સર્વદ્યતાના અર્થ 'સર્વનું દ્યાન' એવા થાય છે.

જૈન દર્શનમાં આત્મા કેન્દ્રિય તત્ત્વ છે અને તે જ્ઞાન, નીતિમત્તા અને આધ્યાત્મિક પ્રયાસાની ભૂમિકા છે. તે તત્ત્વનઃ જ્ઞાતા-બ્રેષ્ઠ જ્ઞાતા છે. અગ્નિ અને ગરમીની જેમ, આત્મા અને જ્ઞાનને એકબીજ્ગથી અલગ પાડી શકાય નહીં. તેઓ એકબીજાની સાથે સમબ્યાપ્ત છે <sup>ર</sup> પરંતુ આત્માનું આ જ્ઞાન લક્ષણુ કર્મ-પુદ્દગલ સાથે તેના સાયુજય-કાળ દરમ્યાન અસ્પષ્ટ રહે છે, નાશ પામતું નથી. જ્ઞાનાવરણુ કર્મના સંપૂર્ણ ક્ષય થતાં તેને તેની મૂળ ભબ્યતા પ્રાપ્ત થાય છે. અહીં તદ્દન સીધું સાદુ તર્કશાસ્ત્ર છે. જાણવું-જ્ઞાન મેળવવું એ આત્માના સ્વાભાવ છે. જ્ઞાતા(આત્મા)

```
૧ Jaini, J. L., Outlines of Jainism, p. 3-4,
૨ કંદકંદાચાર્ય, પ્રવચનસાર, ૧. ૨૩-૨૫.
```

```
જે. ૧૨
```

અને ત્રાન વચ્ચે કાંઈ અંતરાય ન હાેય ત્યારે સ્વાભાવિક રીતે જ ત્રાન સર્વાંગ સંપૂર્ણ બને છે. આની સમજૂતી અર્થે વિવિધ સાદશ્યોના ઉપયોગ કરવામાં આવે છે. શ્રી હરિભદ્ર નીચેના લાેકપ્રિય સાદશ્યના ઉપયોગ કરે છે. જ્યારે અંતરાય ન હાેય ત્યારે જેમ અગ્નિ બળતજીને બાળે છે તેવી રીતે જ્યારે સર્વ અંતરાયા દૂર થાય છે ત્યારે આત્મા સર્વ કંઈ જાણે છે. <sup>૧</sup> અકલંક આ જ બાબતને સ્પષ્ટ કરવા માટે નિષેધક સાદશ્યના ઉપયોગ કરે છે. "જેવી રીતે ધૂળથી આચ્છાદિત રત્ન તેનું સ્વાભાવિક તે જ પ્રતિબિંબિત કરતું નથી તેવી રીતે જ્ઞાનાવરણ કર્મ વગેરેથી આવત્ત આત્મા સર્વ કંઈ જાણતા નથી."ર

આ રીતે કર્મવાદની પરિભાષામાં સર્વદ્વતા આત્માના ઘાતી કર્મ ક્ષય બાદ પ્રાપ્ત થાય છે.

સર્વ જ્ઞાતાના ખ્યાલ આત્માના સ્વરૂપના સિદ્ધાંતના આધારે પણ નિષ્પન્ન કરી શકાય. આત્મા સર્વ-ગ્રહણુ સામર્થ્યયુક્ત છે અને તેથી, જ્યારે તેનું આવરણુ દ્રર થાય છે ત્યારે કંઈપણ અત્રાત રહેતું નથી. પ્રત્યેક આત્મા તેની મૂળ સ્થિતિમાં સર્વ જ્ઞતા કે શુદ્ધ જ્ઞાન ધરાવે છે. સર્વ જ્ઞતા આત્માની મૂળ તેમજ મુક્ત બંને સ્થિતિમાં આત્માનું લક્ષણુ છે. જો કે આત્મા કર્તા છે અને જ્ઞાન કરણુ (સાધન) છે, તાે પણુ આ ખંતે વચ્ચેના ભેદ આવશ્યક નથી. તેમના સંબંધ આંખ અને દષ્ટિ વચ્ચેના સંબંધ સમાન છે. જ્ઞાન આત્માની સ્વાભાવિક અને વિશિષ્ટ લાક્ષણિકતા છે.<sup>૩</sup> સર્વ જ્ઞતા આત્માનું સહજ સુષુપ્ત લક્ષણ છે. ધાતી કર્મ−પુદ્દગલના સંપૂર્ણ રીતે નાશ દારા આવરણ દ્રર થતાં આત્માનું આ સુષુષ્ત લક્ષણ મૂર્તિમાંત થાય છે. આ રીતે જ્ઞાનવિહોણો કાઈ આત્મા નથી અને આત્માવિહાેહ્યું કાઈ જ્ઞાન નથી. વાસ્તવમાં જ્ઞાન અને આત્મા એકરૂપ છે. આત્મા હાતા છે, રાન આત્મામાં નિહિત છે અને સર્વ હતા શ્રેષ્ઠ હાન છે. સર્વદ્વતાને કેવળ જ્ઞાન કહેવામાં આવે છે, કારણ કે તે ઇન્દ્રિયાથી સ્વતંત્ર છે અને સર્વ પદાર્થોનું ગ્રાન છે. તે સર્વ પ્રકારના ગ્રાનથી ભિન્ન છે. સર્વ ગ્રતા આત્માના જન્મઝાત સ્વરૂપની પૂર્ણ અભિવ્યક્તિ છે. અહોં સર્વકઈનું જ્ઞાન થાય છે અને કંઈપણુ અજ્ઞાત રહેતું નથી. સર્વજ્ઞતા સર્વ-સ્થળ-કાળ માટે સર્વ પદાર્થોનું (તેમના સર્વ ગ્રણ તેમજ પર્યાય સમેત) સીધું પ્રત્યક્ષીકરણ છે-સાચું અને યથાર્થ ત્રાન છે. તે માત્ર (સુષુપ્ત) જ્ઞાન નથી, પર તુ મૂર્તિ મંત−વાસ્તવિક જ્ઞાન છે. તે અનુમાન

- ૧ હરિભદ્ર, ચોગબિંદુ, પૃ. ૪૩૧.
- ૨ અકલંક ન્યાય-વિનિશ્ચય, ૨૩, ૪૬૫-૪૬૬.
- ૩ ઉત્તરાધ્યન સૂત્ર, ૨૮, ૧૦, ૧૧.

જેવું પરાક્ષ જ્ઞાન નથી, કારણકે તે શંકાતીત અને નિશ્ચિત છે. તે ઇન્દ્રિય-પ્રત્યક્ષ જેવું પ્રત્યક્ષ જ્ઞાન પણ નથી, કારણકે તે સ્થળ-કાળની મર્યાદાઓથી પર છે. તે ઇન્દ્રિય-પ્રત્યક્ષ જેવું સીધું, વિશિષ્ટ અને તત્કાલીન જ્ઞાન છે, પરંતુ તે ઇન્દ્રિય-પદાર્થ સન્નિકર્ષ (સંબંધ) પર આધારિત નથી. સર્વજ્ઞ સૂત, વર્તમાન અને ભવિષ્યનાં સર્વે દ્રવ્યો તેમના સર્વ ગુણા અને પર્યાયો સહિત પ્રત્યક્ષરીતે જાણે છે. તે ભૂત અને ભાવિને વર્તમાન તરીકે નહીં પરંતુ ભૂત અને ભાવિ તરીકે જ નિહાળે છે. તેને માટે કંઈ પણુ અજ્ઞાત નથી.

બ્રી હેમચંદ્રાચાર્ય સર્વજ્ઞતાના અસ્તિત્વની સાબિતી માટે નીચેની તાર્ડિક દલીલ કરે છે : ''ગ્રાનના ક્રમિક વિકાસની અંતિમ પરિણતિની આવશ્યક્તાની સાબિતી-માંથી સર્વજ્ઞતાની સાબિતી નિષ્પન્ન થાય છે. '" આ દર્શાવે છે કે ગ્રાનનો ક્રમિક પ્રગતિશીલ વિકાસ સર્વજ્ઞના અસ્તિત્વના પાયા છે. ગ્રાનની જુદી જુદી કક્ષાએા હોય છે અને સર્વજ્ઞતા ગ્રાનની પરિપૂર્ણતા છે. ગ્રાનની શ્રેષ્ઠતાની કક્ષાએાના આવિ-બ્હારોની ક્યાંક પરિણતિ થવી ઘટે, કારણકે આ જ સર્વ પ્રગતિની રીત-તરીક્રો છે. તીર્થકર મહાવીર લાંબી તપશ્ચર્યાના અંતે સર્વજ્ઞના પ્રાપ્ત કરી હતી એમ માનવામાં આવે છે.

કુંદકું દાચાર્ય સર્વ જ્ઞતાને જુદી રીતે સમજે છે. તેમના મતે સર્વ જ્ઞતાનું અર્થ ઘટન જુદાં જુદાં દર્ષ્ટિબિંદુઓને અનુલક્ષીને જુદી જુદી રીતે નીચે પ્રમાણે કરી શકાય :

### अनादि परसदि सब्बं व्यवहार नएण केवली भगवं। केवलनाणी आनादि परसदि निच्छम् नएण आत्ताणम् ॥

વ્યવલાર નયના (વ્યાવલારિક) દષ્ટિબિંદુથી, સર્વજ્ઞ પદાર્થ માત્રને જુએ-જાણે છે; નિશ્વય નયના (વાસ્તવિક) દષ્ટિબિંદુથી સર્વજ્ઞ માત્ર પોતાના આત્માને જ જુએ-જાણે છે. કુંદકુંદાચાર્ય વ્યાવલારિક દષ્ટિબિંદુને અપર્યાપ્ત અને અવાસ્તવિક માને છે અને જ્ઞાન પ્રત્યેના આંતરિક વાસ્તવિક અભિગમને સ્વીકારે છે. અષ્ટપાહુડ, સમયસાર, પંચાસ્તિકાય, પ્રવચનસાર જેવા જૈન પ્રાંથે પણ સર્વજ્ઞતાને આત્મજ્ઞાન કે આત્મ –સાક્ષાત્કાર સાથે એકરૂપ માને છેર અહીં જાણવું એટલે સાક્ષાત્કાર થવા. આતમ–જ્ઞાન તરીકેનું સર્વજ્ઞતાનું આ અર્થક્ષટન ઉપનિષદની વિચારધારા જેવું છે.

૧ હેમચંદ્ર, પ્રમાણુમીમાંસા, સં. સુખલાલજી સંઘવી, ૧, ૧.૧૬

૨ કુંદકુંદાચાર્ય, નિયમસાર, પ્રકરણ ૧૦, ૧૧, ગાથા ૧૪૯, ૧૫૦, ૧૫૮.

જૈનદર્શન

યેાગીન્દુ પણ કહે છે, ''જ્યારે આત્મા ગ્રાત થાય છે ત્યારે સર્વકંઈ ગ્રાત થાયછે."૧ આત્મ−સાક્ષાત્કાર ગ્રાનના બળે થાયછે.

પંડિત સુખલાલજીના મતે પણુ પ્રારંભમાં સર્વગ્રતાના અર્થ ''આધ્યાતિમક સાક્ષાત્કારને સહાયભ્રૂત સર્વં કંઈનું જ્ઞાન'' એવા થતાે હતાે.

આચારાંગસૂત્રમાં<sup>ર</sup> કહ્યું છે :

जे एगं आणइ से सटवं आणइ।

जे सब्बं आणइ से एगं आणइ ॥

"જે કાેઈ એકને બાણે છે તે સર્વકાંઈ બાણે છે અને જે સર્વકાંઈ બાણે. છે તે એકને બાણે છે."

ગુણરત્ન<sup>૩</sup> એક પ્રાચીન જૈન કારિકા ટાંકે છે:

एको भावः सर्वथा येन दष्टः । सर्वे भावाः सर्वथा तेन दष्टाः । सर्वे भावाः सर्वथा येन दष्टाः । एको भावः सर्वथा तेन दष्टः ॥

જે ક્રોઈ એકને સંપૂર્ણ રીતે જાણે છે તે સધળું જાણે છે; અને જે સઘળું જાણે છે તે જ સંપૂર્ણ રીતે એકને જાણે છે.

અહીં આપણે એ નોંધવું જોઈએ કે જ્યારે સર્વજ્ઞતાને એક પદાર્થના, આત્માના, આવશ્યક સિદ્ધાંતાના કે સિદ્ધાંતાના જ્ઞાન તરીકે સમજવામાં આવે છે ત્યારે 'સર્વજ્ઞતા' શબ્દના વાસ્તવિક, મૂળ અર્થના લાેપ થાય છે અને તેનું ક્ષેત્ર મર્યાદિત બની રહે છે. તદુપરાંત, જ્ઞાન આંતરસ બાંધિત અખિલાઈ (સમગ્ર) છે અને તેથી જ્યાં સુધી વ્યક્તિ સર્વ પદાર્થા જાણે નહીં ત્યાં સુધી તે આવશ્યક અને અનાવશ્યક વચ્ચે ભેદ પાડી શંક્ર નહીં.

#### સમાપન

આગળ દર્શાવ્યા મુજબ, જૈન કર્મવાદમાં સંકલ્પ−સ્વાતંત્ર્યને પર્યાપ્ત અવકાશ છે, પરન્તુ સર્વત્ર અને સર્વત્રતાને⊧ જૈન ખ્યાલ સંકલ્પ−સ્વાતંત્ર્યના ખ્યાલ સાથે

- ૧ યોગીન્દુ, પરમાત્મપ્રકાશ.
- ર આચારાંગસ્ત્ર ૧, ૩, ૪, ૧૨૨.
- ૩ ગુણરત્ન, ષઙદર્શન−સમ્મુચ્ચય ટીકા પૃ. ૮૭. અને જેકાેબી જૈન સૂત્રો (સેક્રે સુકસ ઑાક ધી ઈસ્ટ), ભા. ૧, પૃ. ૩૪.

અંધબેસતો થતા નથી. જો માનવીના ભાવિ કાર્યો સર્વત્રને પહેલેથી ત્રાત હોય તેા સંકલ્પ સ્વાતંત્ર્ય કે સ્ગેચ્છિક કાર્ય અર્થહીન બની જાય. વર્તમાન, ભૂત અને ભવિષ્યના સર્વે પદાર્થોનું તેના સર્વે પર્યાયો સહિતનું ત્રાન સર્વત્રને હોય છે અને તેથી પ્રત્યેક જીવાતમા શું કરશે તેનું ત્રાન પહેલેથી સર્વત્રને છે. આથી અહીં પ્રક્ષ એ ઉદ્ભવે છે કે શું જીવ પોતાની પસંદગી (જે સર્વત્રને પહેલેથી જ ત્રાત છે તે) માટે મુક્ત છે ખરા ? જો સર્વત્રનું અસ્તિત્વ હોય તો કોઈપણ માનવ–કાર્ય કદી પણ મુક્ત કે સ્વૈચ્છિક રહે નહીં. કોઈ માનવી પાપનું આચરણ કરવાના છે એવું પૂર્વત્રાન સર્વત્રને હોય તા પછી તે અનિવાર્ય રીતે તેમ કરશે જ પરંતુ આવી આવશ્યક્તા, પાપ કરવાની સ્વૈચ્છિક પસંદગી માટે કોઈ અવકાશ રહેવા દેવી નથી. જે પહેલેથી–અગાઉથી ત્રાત હોય તે આવશ્યક છે. આ નિયતિવાદ છે. આમ, સર્વત્રનાને ખ્યાલ જીવાત્માના પસંદગી–સ્વાતંત્ર્ય સાથે સુસંગત નથી.

જો એવી દલીલ કરવામાં આવે કે વ્યક્તિ સર્વજ્ઞના તેના કાર્ય અંગેના પૂર્વજ્ઞાનને લીધે કાર્ય કરતી નથી પરંતુ વ્યક્તિ પોતાની ઇચ્છા સુજબ કાર્ય કરે છે અને સર્વજ્ઞને તેનું પૂર્વજ્ઞાન (?) થાય છે; તેા આ કિસ્સામાં સર્વજ્ઞનું ગ્રાન માનવ-કાર્ય દ્વારા નિયત થતા અત્યંત વિચિત્ર અને બેઠ્ઠદી પરિસ્થિતિ સર્જાશે અને આ સર્વજ્ઞની સંકલ્પનાના સંદર્ભમાં સ્વીકાર્ય બની શકશે નહીં. આથી અહીં સર્વજ્ઞની સર્વજ્ઞના કે માનવ સંકલ્પ-સ્વાતંત્ર્ય એ બે વિકલ્પામાંથી એકની પસંદગી અનિવાર્ય બની રહે છે.

## ૮. ગુણુય્રેણી કે ગુણુસ્થાનના સિંહ્યાંત અથવા આત્મવિકાસ કે આધ્યાત્મિક વિકાસનાં સાપાના (Doctrine of States of Virtue or Stages of Spiritual Deveiopment)

જૈન દર્શન ગુણસ્થાનની ચૌદ શ્રેણીઓ દર્શાવે છે. ગુણસ્થાન એટલે ગુણની સ્થિતિ-અવસ્થા. અહીં 'ગુણુ' (virtue) શબ્દના અર્થ સામાન્ય નૈતિક ગુણુ થતા નથી પરંતુ તેના અર્થ આત્મવિકાસના અંશ થાય છે. આત્મા વિકાસનાં આ ચૌદ સાપાના દારા ક્રમશ: આધ્યાત્મિક પૂર્ણતા સિદ્ધ કરે છે-આત્મશુદ્ધિના અનુભવ કરે છે-સંપૂર્ણ કર્મબંધાવસ્થામાંથી ક્રમશ: સંપૂર્ણ કર્મમુક્તાવસ્થા સિદ્ધ કરે છે. આધ્યાત્મિક વિકાસને વ્યાવહારિક પરિભાષામાં ચારિત્ર્ય-વિકાસ પણ કહી શકાય. માનવીના આત્મિક ગુણાનું પ્રતિબિંબ તેના ચારિત્ર પર પડે છે. ચારિત્રની વિવિધ દશાઓને આધારે આધ્યાત્મિક વિકાસતી ભૂમિકાઓ-અવસ્થાઓ-સાપાનાનું સહજ રીતે જ અનુમાન કરી શકાય. આત્મિક ગુણાના વિકાસની ક્રમિક અવસ્થાઓ ગુણસ્થાના છે. રત્નત્રય-સિદ્ધાંતની પરિભાષામાં, આધ્યાત્મિક પૂર્ણના અંતે તો. આત્મા-જીવાત્માના સમ્યગ્ દર્શન-જ્ઞાન-ચારિત્ર-ના વિકાસમાં નિદ્ધિત છે. પ્રત્યેક આત્મામાં આ 'રત્નત્રયી' સિદ્ધ કરવાની શક્તિ અંતર્નિદિત છે, પરંતુ અંતર્નિદિત (બીજસ્વરૂપ) શક્તિ ક્રમશ: મૂર્તિ મંત થાય છે-પ્રકટ થાય છે અને તે પણ વ્યક્તિની પોતાની પહેલ દ્વારા જ થાય છે. જૈનાચારનાં ચતુર્દશ સાપાના કે જૈન ચારિત્રની સીડી-નીસરણી-ના ચૌદ પગથિયાં કે આધ્યાત્મિક યાત્રાના વિવિધ સાપાના નીચે સુજબ છે: ૧. મિથ્યાદષ્ટિ ગુણસ્થાન, ૨. સાસાદન (અલ્પકાલીન સમ્યગ્ દષ્ટિ) ગુણ-સ્થાન, ૩. મિશ્ર ગુણસ્થાન, ૪. આવિરત સમ્યગ્ દષ્ટિ ગુણસ્થાન, ૫. દેશવિરતિ સમ્યગ્ દષ્ટિ ગુણસ્થાન, ૪. આવિરત સમ્યગ્ દષ્ટિ ગુણસ્થાન, ૫. દેશવિરતિ સમ્યગ્ દષ્ટિ ગુણસ્થાન, ૬. પ્રમત્ત સંયત ગુણસ્થાન, ૭. અપ્રમત્ત સંયત ગુણસ્થાન, ૮. નિવૃત્તિ કે અપૂર્ય કરણ ગુણસ્થાન, ૯. અનિવૃત્તિ કે સ્થૂળ ક્વાય ગુણસ્થાન, ૧૦. સક્ષ્મ કષાય ગુણસ્થાન, ૧૧. ઉપશાંત કષાય (માહ) ગુણસ્થાન, ૧૪. વિદેહ (અયોગી) કેવળી ગુણસ્થાન લગ્ન સાધકને આ સીડીઓના પગથિયા ચઢવાં-ઊતરવાં પડે છે.

આત્મશક્તિના જ્ઞાનાવરણ, દર્શનાવરણ, માહનીય અને અંતરાય એ ચાર પ્રકારના આવરણોમાં માહનીય આવરણ મુખ્ય છે. આ આવરણની તીવતા-મંદતા પર અન્ય આવરણોની તીવતા-મંદતા નિર્ભર છે. આથી જ ગુણસ્થાનાની વ્યવસ્થા માહશક્તિની તીવતા-મંદતા પર સવિશેષ આધારિત છે. માહના મુખ્ય બે સ્વરૂપા છે : ૧. દર્શન માહનીય અને ૨. ચારિત્ર માહનીય. પ્રથમ પ્રકાર આત્માને સમ્યકત્વ (યથાર્થતા-વિવેકશીલતા)થી દૂર રાખે છે, તેને લીધે વ્યક્તિની ભાવના, વિચાર, દષ્ટિ, ચિંતન કે શ્રહા સમ્યક થઈ શકતી નથી. બીજો પ્રકાર આત્માને વિવેકપૂર્ણ આચરણ કરવા દેતા નથી. સમ્યક દ્વિત્રની ઉપસ્થિતિમાં પણ ચારિત્ર માહનીયને લીધે વ્યક્તિની પ્રષ્ટતિ સમ્યક અર્થાત્ નિર્દોષ થઈ શકતી નથી. આ રીતે, માહનું આવરણ વ્યક્તિને સમ્યક વિચાર પ્રાપ્ત કરવાથી તેમજ સમ્યગ્ આચાર પ્રતિ પ્રથત થવાથી દૂર રાખે છે.

હવે આપણે એક પછી એક ચોદ ગુણસ્થાનો અંગે જોઈશું.

### ૧. મિથ્યા-દબ્દિ ગુણુસ્થાન ઃ

એક અર્થમાં જોઈએ તાે આ આત્માની પૂર્ણુતા--યાત્રામાં વાસ્તવમાં સાપાન જ નથી. તે સીડીનું સૌથા તળિયાનું પગથિયું છે. આત્મા આ તબક્કામાં

## જૈન નીતિશાસ્ત્ર

આધ્યાત્મિક અંધતાયુક્ત છે. વ્યક્તિની વિચારણા અહીં સમ્યગ્ વિચાર અને આચારથી વંચિત છે.

આ આત્માની નિકૃષ્ટતમ (અધમ) અવસ્થા છે. આમાં મોહની પ્રબળતમ સ્થિતિને લીધે વ્યક્તિની આધ્યાત્મિક સ્થિતિ અત્યંત નિગ્ન કક્ષાએ છે. વ્યક્તિ મિથ્યા દર્ષિ અર્થાત વિપરીત શ્રદ્ધાને લીધે રાગ–દેષને કારણે આધ્યાત્મિક કે તાત્ત્વિક સુખયી વંચિત રહે છે. આમ, આ ગ્રણુનું મુખ્ય લક્ષણ મિથ્યાદર્શન કે મિથ્યા શ્રદ્ધા છે. અહીં અસગ્યગ્ જ્ઞાનમાં વિધાયક શ્રદ્ધા છે અને દર્શનાવરણ કર્મ વ્યક્તિના સત્ય-ઇન્કાર અને અસત્ય-સ્વીકાર માટે જવાબદાર છે. ટૂંકમાં આ મિથ્યા દષ્ટિનું સાપાન છે. પ્રાણીમાં આત્મ-કલ્યાણ સાધનાના માર્ગ અંગેની સાચી દષ્ટિનો અભાવ હાેય, ખાટી સમજ કે અજ્ઞાન હાેય, ભ્રમ પ્રવર્તતા હાેય ત્યારે તે આ પ્રથમ શ્રેણીમાં હાેય છે. આમાં સમ્યગ્ દર્શનનું પ્રકટીકરણ ન થયું હાેવાથી તે મિથ્યા દષ્ટિ ગુણસ્થાન છે. આમ તે વાસ્તવમાં ગુણસ્થાન નથી પરંતુ તે સમ્યગ્ર્ દર્શન પ્રતિ લઈ જનારા સદ્દગ્રણીના પ્રાકટવની પ્રાથમિક જ્રમિકા છે. આ ગુણ માટેનું ઉત્થાન થતું હાેવાની દષ્ટિએ, અધમ સ્થિતિમાંથી ઉપર ઊઠવાની શક્યતા-સંભ-વિતતા-ની દષ્ટિએ પ્રણ ગુણસ્થાન છે.

# ર. સાસાદન (અલ્પકાલીન સમ્યક્ર ૬ષ્ટિ) ગુણસ્થાન :

આ ગુણુસ્થાન સામાન્ય રીતે પ્રથમ સાેપાનની ઉત્ક્રાંતિ તરીકે નહીં પરંતુ ઉચ્ચતર સાેપાન–ભ્રુમિકામાંથી પતન (અવનતિ)ના પરિણામ તરીકે મનાય છે. તે સમ્યગ્ દર્શનની પ્રાપ્તિ બાદ ક્રાધ વ. કષાયોના ઉદય થતાં સમ્યક્ત્વથી અવનત થવાના સમય આવે છે. આ ગુણુસ્થાન સમ્યગ્ર્દર્શનથી અજ્ઞાન માહમાં કે મિથ્યાત્વમાં પતનરૂપ છે. આ ગુણુસ્થાન ક્ષણુ માત્રનું છે અને તેથી તેને અલ્પકાલીન સમ્યગ્ દષ્ટિ કહેવામાં આવે છે.

સાસાદન (સ+આસાદન) શબ્દ મદ્દ્ (≕શિચિલ થવું, ઢીલું પડવું) ધાતુ પરથી ઉદ્દભવેલ છે. સાદન સદ્ ધાતુનું પ્રેરક કૃદંતરૂપ છે. માદન એટલે શિચિલ કરનાર. 'લાદન' સાથે લાગેલા 'ના' એ જ અર્થની વૃદ્ધિ દર્શાવે છે. આમ મા−વાદન (પાડનાર)થી એટલે કે સમ્યક્ત્વને ગાળી નાખનાર એવા તીવ્ર ક્રોધ વ. કષાયથી સુક્ત તે માલાવન (લ+બ્રામાદન). સાસાદાન ગુણુસ્થાનભૂમિ તીવ્ર ક્રોધ વ. કષાયોરૂપ હોઈ પતન કરનાર છે-સમ્યગ્ર્ દર્શનને રફે-દફે કરનાર છે.

આ અવસ્થામાં સમ્યક્ત્વના અતિ અલ્પકાલીન આસ્વાદ થવાને લીધે અને સાસ્વાદન (આસ્વાદનમુક્ત) સમ્યગ્ર્દષ્ટિ ગ્રહ્યુસ્થાન પહ્યુ કહેવામાં આવે છે આમાં આત્માને સમ્યક્ત્વના માત્ર સ્વાદ ચાખવા મળે છે, પૂરા રસ પ્રાપ્ત થતા નથી.

### ૩ ખિશ્ર (સમ્યક્ર–મિથ્યા ૬ષ્ટિ) ગુણુસ્થાન :

તૃતીય ગુણુસ્થાન આત્માની સમ્યગ્ દષ્ટિ (સમ્યક્ત્વ) અને મિથ્યાદષ્ટિ (મિથ્યાત્વ) બંનેના મિશ્રણુરૂપ અવસ્થા છે. મિશ્રિત અવસ્થાને લીધે, આત્મામાં તત્ત્વ--અતત્વના યથાર્થ વિવેક કરવાની ક્ષમતા હોતી નથી. તે તત્ત્વને તત્ત્વ સમજવાની સાથે જ અતત્ત્વને પણ તત્ત્વ સમજવા લાગે છે. આમ આ ગુણુસ્થાનમાં વ્યક્તિની વિવેકશક્તિના પૂર્ણુ વિકાસ થયા હોતા નથી. આ ગુણુસ્થાનના આ ડાલાયમાન અવસ્થા દીર્થકાળપર્ય ત ચાલુ રહેતી નથી, પરંતુ થાડા વખત માટે જ હોય છે. આમાં સ્થિત આત્મા જલ્દીથી પોતાની તત્કાલીન પરિસ્થિતિ મુજબ કાં તા મિથ્યાત્વ-અવસ્થા અથવા તા સમ્યક્ત્વ-અવસ્થા પ્રાપ્ત કરી લે છે. આ ગુણુસ્થાનનું નામ મિશ્ર અર્થાત્ સમ્યક્-મિથ્યા દષ્ટિ છે.

## ૪. અવિરત (સમ્યગ્ દબ્ટિ ગુણસ્થાન) :

આ ગુણસ્ધાન આત્મવિકાસની મૂળ આધારભૂમિ છે. આત્માની આ અવસ્થામાં માહની શિચિલતાને લીધે સમ્યક શ્રદ્ધા અર્થાત્ સત્-અસત્તો વિવેક તા હોય છે પરંતુ સમ્યગ્ ચારિત્રના અભાવ હાેય છે. આમાં વિચાર–શુદ્ધિ વિદ્યમાન છે. પરંતુ આચારશુદ્ધિ અવિદ્યમાન છે. અહીં આત્મ–શિસ્તનું આચરણુ નથી.

મિથ્યા દર્ષ્ટિ અને સમ્યગ્ દર્ષ્ટિ વચ્ચેના ભેદ અહીં જઈ લઈએ. મિથ્યા દર્ષ્ટિમાં ધાર્મિક ભાવના હાેતી નથી, તેમાં પ્રાણીઓ સાથે એકતા કે સમાનતા અનુભવવાની સદ્દવતિ હાેતી નથી. અન્ય સાથેના તેના સંબંધ સ્વાર્થના કે બદલા લેવાના હાેય છે. મિથ્યા દર્ષ્ટિ ધાર્મિક દર્ષ્ટિએ પાપ ગણાતું હાેય તેને પાપ સમજતા નથી; ભૌતિક સુખ પાછળ તેની દાટ હાેવાથી પાપ–પુષ્ય ભેદ તેન સ્વીકાર્ય નથી. તે કાેઈનું ભર્સુ કરે તાે પણ સ્વાર્થ, પક્ષપાત કે કૃતગ્રતાને લીધે કરતા હાેય છે.

સમ્યગ્ દષ્ટિ ધર્મ ભાવના શુક્ત અને આત્મદષ્ટિશુક્ત હોય છે. તે આત્મકલ્યાણ દિશામાં યથાશક્તિ પ્રવર્ત તા હોય છે. તે અન્યના આત્માને પોતાના આત્મા સમાન હોવાની શ્રદ્ધા ધરાવે છે. કવચિત્ સંજોગવશાત્ ખાટું થતાં તેના અંતરાત્મા તેને માટે ડંખે છે અને તે માટે તેને પશ્ચાતાપ થાય છે. તેનામાં સ્વાર્પણભાવના, અનુકંપા અને બંધુત્વભાવ પણ હોય છે.

## પ. દેશવિરતિ સમ્ચગ્ર દબ્દિ ગુણુસ્થાન :

આ ગુણુસ્થાનમાં વ્યક્તિની આત્મ−શક્તિની સવિશેષ વિકાસ થાય છે. તે પૂર્ણ સ્વરૂપે સમ્યગ્ ચારિત્રની આરાધના કરી શકતી નથી. પરંતુ દેશત: અર્થાત

#### જૈત નીતિશાસ્ત્ર

અશંતઃ તેની આરાધના અવશ્ય કરે છે. આ અવસ્થામાંની વ્યક્તિ ઉપાસક કે શ્રાવક કહેવાય છે.

શ્રાવકની આંશિક ચારિત્ર–સાધના અણુવત નામથી ઓળખાય છે. અણુવતના અર્થ સ્થૂળ, નાના કે આંશિક નિયમ કે ચારિત્ર થાય છે. અણુવતી શ્રાવક સંપૂર્ણ રીતે કે સક્ષમતાપૂર્વ કે સમ્યગ્ ચારિત્રનું પાલન કરવા સમર્થ નથી, પરંતુ મર્યાદિત અર્થમાં ચારિત્ર–પાલન કરે છે. તે સ્થૂળ હિંસા, અસત્ય વ. ના ત્યાગ કરીને પાતાના વ્યવહાર ચલાવતા ચલાવતા યહિક ચિત્ આધ્યાત્મિક સાધના કરે છે.

આ અવસ્થામાં આંશિક આત્મ-શિસ્ત વિદ્યમાન છે.

### ૬. પ્રમત્ત સંયત અથવા સવ<sup>°</sup>વિરતિ ગુણસ્થાન :

આ અવસ્થામાં સાધક સંપૂર્ણ રીતે સમ્યગ્ ચારિત્રની આરાધનાના પ્રારંભ કરે છે અને તેનું વત મહાવત કહેવાય છે અને તે શ્રમણ કહેવાય છે. આમ છતાં આ અવસ્થામાં સ્થિત સાધકનું ચારિત્ર સર્વથા વિશુદ્ધ હોતું નથી. અર્થાત્ તેમાં કાેઈક પ્રકારના દાષ હોય છે. અહીં પ્રમાદ (આળસ) વ. દાષાની થાડીઘણી સંભાવના રહે છે અને તેથી આ ગુણુસ્થાનનું નામ પ્રમત્ત-સંયત રાખવામાં આવ્યું છે. સાધક પાતાની આપ્યાત્મિક પરિસ્થિતિ મુજબ આ ભૂમિકાથી નીચે પડે છે અથવા તાે ઉપર પણ ચઢે છે.

મહાવતી સાધુજનનું આ ગુણસ્થાન છે.

#### છ. અપ્રેમત્ત સંચત ગુણુસ્થાન :

આ ગુણુસ્થાનમાં સ્થિત સાધક પ્રમાદ વ. દેાષરહિત બનીને આત્મ–સાધનામાં રત રહે છે અને તેથી આ અપ્રમત્ત સંયત ગુણુસ્થાન કહેવાય છે. આ અવસ્થા-માંના સાધકને પ્રમાદજન્ય વાસનાએા એકદમ છેાડી દેતી નથી. તેઓ તેને વચ્ચે વચ્ચે પરેશાન કરે છે. પરિણામે તે પ્રમાદવસ્થા અને અપ્રમાદવસ્થા વચ્ચે ઝાેલા ખાતા રહે છે. આ રીતે સાધકની નાવ છઠ્ઠા અને સાતમા ગુણુસ્થાન વચ્ચે ડાેલતી રહે છે.

## ૮. નિવ્રત્તિ અથવા અપૂર્વ કરણ ગુણસ્થાન :

આ ગુણુસ્થાનમાં સાધકને અપૂર્વ આત્મ−પરિણામરૂપ શુદ્ધિ અર્થાત્ પહેલાં કડી પ્રાપ્ત ન થયેલ વિશિષ્ટ આત્મગુણુશુદ્ધિ પ્રાપ્ત થાય છે. ચારિત્ર મોહનીય કર્મના €પશમ કે ક્ષય કરવાની અપૂર્વે (પહેલાં પ્રાપ્ત નહીં થયેલ) ક્રિયા (કરણ–અધ્ય-વસાય) આ ગુણુસ્થાનમાં પ્રાપ્ત થાય છે. તેથી આ ગુણુસ્થાન અપૂર્વકરણના નામે એાળખાય છે. તેનું બીજું નામ નિવૃત્તિ ગુણુસ્થાન પણુ છે, કારણુ કે તેમાં ભાવેાની અર્થાત્ અધ્યવસાયાની વિષય–અભિમુખતા–કરીને વિષયા પ્રતિ જવાની ક્રિયા– વિદ્યમાન હાેય છે. અહીં આત્મા એવી આત્મિક શક્તિ પ્રાપ્ત કરે છે કે જે દ્વારા તે કર્મની તીવતા અને ગાળાે ઘટાડી શકે છે.

# ૯. અનિવૃત્તિકરણ અથવા સ્થૂળકષાય ગુણસ્થાન :

દશ્ય, શ્રુત કે ભોગ્ય વિષયોની આકાંક્ષાના અભાવમાં આ ગુણસ્થાનમાં અધ્યવસાયો(આત્મપરિણામા-ક્રિયાએા)ની વિષયાભિમુખતા હોતી નથી, અર્થાત્ ભાવ પુન: વિષયો પ્રતિ જતા નથી. આ રીતે ભાવા-અધ્યવસાયો-ની અનિવૃત્તિને લીધે આ ગુણસ્થાનનું નામ અનિવૃત્તિકરણ રાખવામાં આવ્યું છે. આ ગુણસ્થાનમાં આત્મા સ્થૂળ (બાદર) કષાયોના ઉપશમન કે ક્ષપણુમાં તત્પર રહે છે તેથી તેને અનિવૃત્તિ બાદર (સ્થૂળ) સંપરાય (કષાય) ગુણુસ્થાન પણ કહેવામાં આવે છે.

### ૧૦. સૂક્ષ્મ ક્ષાય ગુણુસ્થાન :

આ ગુણુસ્થાનમાં માત્ર એક લાેભ (રાગ)નાે સુક્રમ અંશ બાક્રી રહે છે, જ્યારે અન્ય ક્ષાયોનાે ઉપશમ કે ક્ષય થઈ ગયાે હાેય છે.

### ૧૧. ઉપશાંત કષાય (માહ) ગુણેસ્થાન :

આ ગુણસ્થાનમાં સાધકના સર્વ કષાયો ઉપશાંત થઈ (દબાઈ) જાય છે. તેથી આ ગુણસ્થાનને ઉપશાંત કષાય કે મોહનું નામ આપવામાં આવે છે. આ ત્રેણી સુધી પહેાંચેલાને મોહના કટકા લાગવાથી એકદમ નીચે પડવાનું થાય છે અને તેથી જ જીવાને ચડતા-ચડતા જરાપણ પ્રમાદ ન કરવા ચેતવણી આપવામાં આવેલ છે.

### ૧૨. ક્ષીણ કષાય (માહ) ગુણસ્થાન :

આ ગુણસ્થાનમાં દશમાં ગુણસ્થાનના અંતમાં બાકી રહેલ લેાભના અંતિમ અવરોષના નાશ થાય છે અને સાધક માહથી સર્વથા મુક્તિ પ્રાપ્ત કરી લે છે. આ અવસ્થાનું નામ ક્ષીણુકષાય (માહ) ગુણુસ્થાન છે. આ ગુણુસ્થાનને પ્રાપ્ત કરનાર વ્યક્તિનું કદી પતન થતું નથી એ આ ગુણુસ્થાનની વિશેષતા છે.

## ૧૩. સદેહ મુક્તિ અથવા સધાગી કેવલી ગુણસ્થાન :

મોહક્ષય થતા જ્ઞાનાવરહ્યુ, દર્શનાવરહ્યુ અને મોહનીય કર્મોના પહ્યુ નાશ થાય જે પરિણામે આત્મામાં વિશુદ્ધ જ્ઞાનજ્યાતિ પ્રકટે છે. આ તબક્કામાં કેવળત્તાન

### જૈન નીતિશાસ્ત્ર

સિદ્ધ થાય છે. આત્માની આ અવસ્થાનું નામ સયોગ કેવળી ગુણુસ્થાન છે. કેવળીના અર્થ છે કેવળત્રાન અર્થાત્ સર્વથા વિશુદ્ધ જ્ઞાનથી યુક્ત સયોગીના અર્થ છે યોગ અર્થાત્ કાયિક વગેરે પ્રવૃત્તિઓથી યુક્ત. જે વિશુદ્ધ જ્ઞાની હેાવા છતાં શારીરિક પ્રવૃત્તિઓથી મુક્ત હેાતા નથી તે સયોગી કેવળી કહેવાય છે. અહીં મન−વચન− કાયા−ની પ્રવૃત્તિ ચાલુ રહે છે. આત્મા ચાર અઘાતી કર્મો (આયુ, નામ, ગેાત્ર અને અંતરાય કર્મો)થી મુક્ત નથી. આયુકર્મ પૂર્ણ થતાં અન્ય કર્મોની અસરા પણ બંધ થાય છે.

## ૧૪. વિદ્વેહ મુક્તિ અથવા અયાગી કેવલી :

આ સંપૂર્ણ મુક્તિનું સાેપાન છે. આ અવસ્થામાં વ્યક્તિ અપૂર્ણતાના સર્વ ચિન્હોર્થા મુક્ત બને છે અને ચેતનાની વિશુદ્ધિ માણે છે. આ સમ્યગ્ દર્શન-ત્રાન –ચારિત્ર્ય–ની પરિણતિ છે. વ્યક્તિ અસ્તિત્વના સત્યના તેના પૂર્ણ સ્વરૂપે સાક્ષાત્કાર કરે છે. આ ભૂમિકા ગતિવિહીન મનાય છે અને તેના ગાળા અત્યંત ટૂંકા હોય છે. આ ગાળાને અંતે, વિદેહ મુક્તિ સિદ્ધ થાય છે.

અયોગી એટલે સર્વવ્યાપાર (ક્રિયા) રહિત. કેવલી અયોગી થતાં જ તેનું શરીર છૂટો જાય છે અને તે પરમ આત્મા અમૂર્ત, અરૂપી પરમ મુક્તિ ધામને પ્રાપ્ત કરે છે.

આ ચારિત્ર-વિકાસ કે આત્મવિકાસની ચરમ અવસ્થા છે. અહીં આપ્યાત્મિક વિકાસ તેની પરાકાષ્ઠાએ પહેાંચે છે. આનું નામ પરમાત્મપદ સ્વરૂપસિદ્ધિ, મુક્તિ, નિર્વાણુ કે મેક્ષ છે. આમાં આત્માને અનંત અને અળાધિત અલૌકિક સુખની પ્રાપ્તિ થાય છે. મુક્તાત્મા તેની વ્યક્તિમતા ગુમાવતાે નથી. તેનું વ્યક્તિગત અસ્તિત્વ આ અવસ્થામાં પણુ જારી રહે છે.

> \* \* \*

### ઉપસ હાર

જૈન દર્શનના આ સંક્ષિપ્ત ગ્રંથ પ્રારંભમાં આપણને ઇતિહાસમાં ડાંકિશું કરાવતાં-કરાવતાં જૈન તીર્થ કરા, ગ્રંથા અને પંથાના પરિચય આપે છે અને આત્મા તેના પૂર્ણ સ્વરૂપમાં ઈશ્વર હાેવાનું દર્શાવે છે. જૈન તત્વવિદ્યાન તત્ત્વના સ્વરૂપના નિરૂપણ ઉપરાંત તત્ત્વના તાત્ત્વિક-નૈતિક વર્ગી કરણાની ચર્ચા કરે છે, તા જૈન તકે શાસ્ત્ર જૈન દર્શનની મહાન દેણગી સમા અનેકાંતવાદ, નયવાદ અને પ્રત્યક્ષ-પરાક્ષ પ્રમાણના પરિચય આપે છે. જૈન દ્રાનમીમાં સા જ્ઞાનના સ્વરૂપ, પ્રામાણ્ય અને પ્રકારોના ખ્યાલ આપે છે, જ્યારે જૈન મનાવિદ્યાન મન, આત્મા અને આત્માના અમરત્વ અને પુનર્જન્મના સિદ્ધાંતાની ચર્ચાવિચારણા કરે છે. 'જીવા અને જીવવા દ્રા'-'Live and let live'-ના સત્રને સાકાર કરતું જૈન નાતિશાસ્ત્ર જૈનાચાર, કર્મ-સિદ્ધાંત અને ગુણસ્થાનોના પરિચય આપે છે.

જૈન દર્શન અન્ય ભારતીય દર્શનાથી અલગ સ્વતંત્ર અને મૌલિક વિચારધારા છે. ભારતમાં તે એક પ્રભાવશાળી અને જીવંત પરિબળ છે અને તેથી ભારતીય વિચારધારા અને ભારતીય સામાજિક-સાંસ્કૃતિક-સાહિત્યિક-રાજકીય-નૈતિક જીવન પર જૈન પ્રભાવ પ્રતિ દુર્લક્ષ કરી શકાય તેમ નથી. જીવમાત્રની સમાનતા, જીવમાત્ર પ્રત્યે આદરભાવ, વિભિન્ન દષ્ટિબિંદુઓ વચ્ચે સમન્વય સમા સ્યાદ્રાદ અને ત્યાગ-વૈરાગ્ય ઉપદેશતું જૈન નીતિશાસ્ત્ર વગેરે સમકાલીન વિશ્વ માટે ખિલકુલ બિનમહત્ત્વપૂર્ણ કે અપ્રસ્તુત નથી જ. જૈન નૈતિક સિદ્ધાંતા દર્શાવે છે કે આ તત્ત્વજ્ઞાન જીવન પ્રતિ આદર્શના વ્યાવહારિક ઉપયોગ વ્યક્ત કરે છે. જૈન નીતિશાસ્ત્ર વ્યક્તિને સામાન્ય કક્ષાથી ઊંચે ઉઠાવે છે અને તેને આચરણના અત્યંત ઉચ્ચ નૈતિક અને આપ્યાત્મિક માર્ગ દ્વારા સત્યના જ્ઞાન અને આચરણ માટે સમર્થ બનાવે છે. આપણે હંમેશાં એ યાદ રાખવું ઘટે કે સત્ય એક નહીં પરંતુ અનેક છે અથવા તો સત્ય અનેક પાસાયુક્ત છે અને તેના પર કાઈના પણ એકા-ધિકાર નથી તેમજ સત્યપ્રાપ્તિના અનેક વૈકટિપક માર્ગે શક્ય છે.

## ગ્ર**યસ્ (ચ (Bibliography**)

- 1. Akalanka, Nyaya Vinischaya.
- 2. Bhagavati Sutra.
- 3. Bhargava, Dayanand, Jaina Ethics, Motilal Banarasidas, Delhi-7, 1968.
- 4. Bhattacharya, H., Anekantavada, Sri Jain Atmananda Sabha, Bhavnagar, 1953.
- 5. Bhattacharya, H. S., Reals in Jaina Metaphysics.
- 6. Dasgupta, S., A History of Indian Philosophy, Cambridge University Press, 1922.
- 7. Glasenapp, Doctrine of Karma in Jain Philosophy, Bombay, 1942.
- 8 Gopalan, S., Outlines of Jainism, Wiley Eastern Pvt. Ltd., New-Delhi-49, 1973.
- 9. Mrs. Guseva, N. R., Jainism, Sindhu Publications Pvt. Ltd, Bombay-1, 1971.
- Hemachandra, Pramana-mimamsa, ed. Pt. Sukhalalji (Eng. Tran, S. Mookerjee and N. M. Tatia).
- 11. Hiriyanna, M., Outlines of Indian Philosophy. George Allen & Unwin London.
- 12. Jacobi, H. (Ed.), Sacred Books of the East, Jaina Sutras, Pt. I.
- 13. Jacobi, H., Studies in Jainisin, Ed. by Jina Vijaya Muni, Jaina Sahitya Sanshodhak Karyalaya, Ahmedabad, 1946.
- 14. Jain, C. R., Fundamentals of Jainism, Veer Nirvan Bharati Meerut, (U. P.).
- 15. Jain, Padmanabh, The Jaina Path of Purification-Motilal Banarasidas, Delhi-7, 1979.

- 16. Jaini, J. L., Outlines of Jainism, Cambridge University Press, London, 1916.
- 17-21. Kundakunda, (i) Astapahuda (ii) Niyamasara
   (iii) Panchastikaya (iv) Pravachanasara (v)Samayasara.
- 22. Mallisena, Syadvada Manjari, Ed., A. B. Dhruva.
- 23. Malvania, D. (ed.), Nyayavatara-vartikavrtti
- 24. Manikyanandi, Pariksamukham.
- 25. Masharuwala, K. D., Buddha and Mahavira, (Gujarati), Navajivan, Ahmedabad, 1962.
- 26. Mehta, Mohanlal, Outlines of Jaina Philosophy, Jain Mission Society, Bangalore-2, 1954.
- 27. Mehta, Mohanlal, Jaina Dharma-Darshan, (Hindi), P. V. Research Institute, Varanasi-5.
- 28. Mehta, Mohanlal, Jaina Psychology, P. V. Research Institute, Varanasi-5.
- 29. Mehta, Mohanlal, Jaina Culture, P. V. Research Institute, Varanasi-5.
- 30. Nathamal Muni, Jaina Darsana ke Maulika Tattva, Part II, Nemichandra, Gommatasara : Jivakanda.
- 31. Nyayavijayji Munishri, Jaina Darshan (Gujarati), Shree Hemachandracharya Jaina Sabha, Patan, 1968.
- 32. Padmarajiah, Y. J., A Comparative Study of the Jaina Theories of Reality and Knowledge, Jaina Sahitya Vikas Mandal, Bombay-56, 1963.
- 33. Radhakrishran, S., Indian Philosophy, Vol. I, Allen and Unwin, 1956.
- 34. Ramjisingh, The Jaina Concept of Omniscience.
- Schubring, W., The Doctrine of the Jainas, Motilal Banarasidas, Delhi-7.
- 36. Sinha, J. N., Indian Psychology.
- 37. Srutasagarsurl, Tattvarthavrtti (Hindi), Com. on Tattvarthasutra) Ed. Maheshkumar Jain.

### **ગ્રંયસ્**ચિ

- 38. Stcherbastsky, Buddhist Logic.
- **39.** Mrs. Stevenson, Sinclair, The Heart of Jainism, Munshiram Manoharlal, New Delhi-55, 1970.
- 40. Tatia, N. M., Studies in Jaina Philosophy, Jaina Cultural Research Society, Banaras-5, 1951.
- 41. Umaswami, Tattvartha Sutra.
- 42. The Uttaradhyana Sutra, S. B. E., XLV.
- 43. Warrens, H., Jainism, Ed., Nagin Shah, Vallabhsuri Smarak Nidhi Publication, Bombay-1, 1968.

### ☆

## લેખક પરિચય

હાલારની અતિહાસિક ભૂમિ ધ્રોળના મૂળ નિવાસી શ્રો વિકુલદાસ કાેઠારીને ત્યાં ભારતના દરિયા કાંઠે મદ્રાસમાં શ્રી ઝવેરીલાલના જન્મ થયેા. શિક્ષણુગંગાના પ્રથમ વહેણુ તેમણે તમિલનાકુની ભૂમિમાં સાંભળ્યાં, તેમના માધ્યમિક શિક્ષણુની સરવાણીએા સૌરાષ્ટ્રમાં કૂટી અને હ્વ્ચ શિક્ષણુના પ્રયાગસમા સંગમ મદ્રાસમાં થયેા.

જૈન વહ્યિક પરિવારમાં પેઢી દર પેઢી ચાલી આવતી દરબારી અમલદારી અને વ્યાપારી પર પરાને નવા માડ આપીને તેમણે ઉચ્ચ શિક્ષણુ ક્ષેત્રે પદાર્પણ કર્યું. નાનપણુથી ચિંતન—મનન પ્રત્યેની અભિરચિને લીધે, તેઓ તત્ત્વનાનના વિશિષ્ટાબ્યાસ કરવા પ્રેરાયા. તત્ત્વગ્રાનના પ્રાધ્યાપક તરીકેની કારકિર્દીના પ્રારંભ ડી. કે. વી. કોલેજ -- જામનગરમાં કર્યા બાદ, છેલ્લા ૨૮ વર્ષોથી વિવિધ સરકારી કોવેજો ( એમ. એન. કાંલેજ-વિસનગર, ગુજરાત કાંલેજ-અમદાવાદ અને બહાઉદ્દીન કોલેજ--જૂનાગઢ)માં તત્ત્વજ્ઞાનના પ્રાધ્યાપક અને વિભાગીય અધ્યક્ષ તરીકે તેમણે સેવા આપવા ઉપરાંત ગુ. યુ. તેમજ સૌ યુ.ની तत्त्वज्ञान अल्यास समितिना अध्यक्ष अने विनयन विद्याशा जाना સબ્ય તરીકે પણ સેવા આપેલ છે. યુનિવર્સિટી ગ્રંથ નિર્માણ બાર્ડ દારા પ્રકાશિત 'આધુનિક પાશ્ચાત્ય તત્ત્વન્નાન' (૧૯૭૩) અને 'વ્યવહારવાદ' (૧૯૭૪) અને ચ.સ. દારા પ્રકાશિત 'નીતિશાસ્ત્ર' (૧૯૮૧) નામક તેમનાં પુસ્તકે! અને ચુ.ય. જર્નલ 'વિદ્યા'માં અને અન્યત્ર પ્રસિદ્ધ થયેલ તેમના સંખ્યાભંધ અભ્યાસલેખા અને ઑલ ઇંડિયા ફિલૉાસાફિકલ કાે-કર-સના ભિન્ન ભિન્ન સેશનમાં વાંગ્રેલ તેમના 'પેપર્સ'માં તેમના વિચાર અને વ્યવહારમાંની મીલિક ધારણાએ। પ્રતિબિંબિત થતી જોવા મળે છે. આ ઉપરાંત પણ તેમણે 'માનવીના ધર્મા' 'તર્કશાસ્ત્ર' અને મનાવિજ્ઞાનનાં ચાર પુસ્તકા અન્ય લેખકાના સાથમાં લખ્યા છે. તેમનાં સર્વ પ્રસ્તકા અને લેખાને સાંપડેલાે સહદયા વાંચકાના આવકાર પ્રસ્તુત ગ્રંથને પણ સાંપડરો જ એવી શ્રદ્ધા છે.

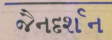
# પુસ્તક પરિચય

પ્રેા. શ્રી ઝ. વિ. કાેઠારીકૃત 'જૈનદર્શન' જૈન ઇતિહાસ-તત્ત્વવિજ્ઞાન-તર્ક-શાસ્ત્ર-જ્ઞાનમીમાંસા-મતાેવિજ્ઞાન-નીતિશાસ્ત્ર-નું પદ્ધતિસર અને વ્યવસ્થિત આલેખન છે. પ્રાંથની ભાષા સરળ છતાં રાેચક છે અને તેની શૈલી રસપ્રદ અને પ્રવાહી છે. આ પ્રાંથ અન્ય ભારતીય દર્શનાના પરિપ્રેક્ષમાં જૈનદર્શનના ભિન્ન ભિન્ન વિષયોની ચર્ચાવિચારણા પ્રમાણભૂત જૈન પ્રાંથા અને અન્ય પ્રશિષ્ટ પ્રાંથાના આધારે કરે છે અને તેથી તે સ્નાતક-અનુસ્નાતક વિદ્યાર્થીઓ અને પ્રાધ્યા-પકમિત્રા ઉપરાંત જૈન તત્ત્વજ્ઞાનના જિજ્ઞાસ એવા જૈન-જૈનેતર અભ્યાસીજનાને પણ ઉપયોગી અને સહાયભૂત થશે એવી અપેક્ષા છે.

# પરામર્શકના અભિપાય

ગુજરાતની યુનિવર્સિંદીઓના અબ્યાસક્રમને અનુલક્ષીને પ્રા. ઝવેરીલાલ વિ. કાઠારીએ તૈયાર કરેલ 'જૈનદર્શન' પ્રંથમાં જૈન પર પરાના ઇતિહાસ. तीर्थ डरे।, साहित्य, संप्रदायाना तसरूपशी परियय छपरांत लैन तत्त्वविज्ञान -તર્ક શાસ્ત્ર-પ્રમાણમીમાંસા-ગ્રાનમીમાંસા-મનાવિજ્ઞાન-કર્મમીમાંસા-નીતિશાસ્ત્ર-ની પદ્ધતિસર અને વ્યવસ્થિત ચર્ચાવિચારણા જોવા મળે છે. પ્રા. શ્રી કાઠારીની વિષયની માવજત, તેમની સરળ છતાંય વેધક ભાષા, તેમની રસપ્રદ શૈલી અને સવિશેષ તાે તેમના વિચારની પારદર્શક સ્પષ્ટતા નિઃશકપગ્રે દાદ માગી લે છે. તેઓશ્રીએ આ ગ્રંથ-આલેખનમાં જૈન મૂળ ગ્રંથા ઉપરાંત અન્ય પ્રમાણભૂત ગ્રંથાના લીધેલ આધાર તેમની આ વિષયમાંની અભિરૂચિ અને અભ્યાસશીલતા, પરિશ્રમ અને પરિશીલનની પ્રતીતિ કરાવે છે. આ ગ્રંથ સ્નાતક-અનુસ્નાતક विद्यार्थी गिन माटे ते। ઉभयोगी अने सहायरूप थरी ज अटलुं ज नहीं भरंतु ते कैनहर्शनना कैन अने कैनेतर किशास कनोने तेमक विधानाने पश નિ:શકપણે લાભપ્રદ થશે એવી મને આશા છે--- શ્રદ્ધા છે. અન્ય ભારતીય દર્શનાના પરિપ્રેક્ષમાં જૈનદર્શનના વિષયાંગાને યથાચિત ન્યાય આપવા માટે પ્રા. શ્રી કાઠारीએ કરેલ સ્તૃત્ય પ્રયાસ અને ઉઠાવેલ જહેમત ખદલ તેઓશ્રી મારા હાર્દિક ધન્યવાદના અધિકારી છે. અંતમાં, તેમના પ્રતિ મારી શભેચ્છા વ્યક્ત કરી હ અહીં વિરમું છું.

—मेाहनलाल मेहता प्रोफेसर, जैनदर्शन पुना युनिवर्सिटी



३. १५-००

ain Education International