**बैनहर्शन** 

# » જેનદર્શન «<del>«</del>

[ શ્રીમાન્ હિરિભદ્રસૂરિ પ્રણીત 'ષડ્દશ'ન–સમુચ્ચય'માંના અને તેના ઉપરની શ્રીગૃણરત્નસૂરિની ટીકામાંના જૈનદર્શ'ન પ્રકરણના અનુવાદ ]

> અનુવાદક:— પંદિત બેચરદાસ જીવરાજ

<sup>પ્રકાશક:—</sup> મનસુખલાલ ૨વજીભાઇ મહેતા.

**યુદ્રક:--**-

**છવાભા**ઇ **વી. જે**ઠેવા, "સનાતન જૈન" પ્રિન્ટીંગ વર્કસન્

રાજકાર-પરા.

મૂલ્ય રા. ર—

# સૂચન.

શ્રીહરિભંદસૂરિજીએ પોતાના <sup>૧</sup> ધડ્દશ ન સમુચ્ચય ' માં કૂલ <sup>૧</sup>૮૭ (અતુષ્ડુષ્) શ્લોકોમાં છ એ દર્શ નાતું માત્ર મૂળ સ્વરૂષ જ દર્શાવેલું છે. એ મૂળ સંસ્કૃત શ્રેથ ઉપર જે બે ડીકાએ ઉપલબ્ધ (પ્રકાશિત) યએલી છે તેમાંની એક માડી ડીકા <sup>3</sup>શ્રીગુપુરત્ન સૂરિજીએ રચેલી છે

૧. આ મૂળ શ્લોકો ભાવનગરતી પ્રસારક સભા તરપથી 'શ્રીહરિબદ્ર સરિકત ગ્રંથમાળા 'માં પ્રકાશિત થએલા છે. ૨. આ ૮૭ શ્લોકોમાં ૧લો શ્લોક મંગળરૂપ છે. અને રજો, કજો શ્લોક છ દર્શનનાં નામ અને તેને લગતી પરચૂરણ હકીકત સૂચવે છે. ત્યાર પછી ૪ થી ૧૧ા સધીના શ્લે-કામાં બાહિદર્શન, ૧૧ાા થી ૩૨ાા શ્લાકામાં તૈયાયિક દર્શન, ૩૨ાા થી ૪૩ાા શ્લોકામાં સાંખ્ય દર્શન, ૪૩ાા થી ૫૮ શ્લેાકામાં જેન દર્શન, ૫૮ થી ૬૭ શ્લોકામાં વૈશેષિક દર્શન, ૬૭ થી ૭૭ શ્લોકામાં જૈમિતીય દર્શન, ૭૮-૭૯ શ્લાકમાં છ દર્શનની સંખ્યાને લગતા મતભેદ અને ૮૦ થી ૮૬ાા સુધીના શ્લોકામાં લોકાયત-ચાર્વાક-મત તથા છેલ્લા અડધા શ્લોકમાં ' તત્ત્વં પ્રાહ્ય મુલુદ્ધિમિઃ ' એવો ભાવ જણાવેલે છે. ' જૈન–ત્ર થાવળી 'માં આ પ્રકરણના મળ શ્લોકો ૮૬ જણાવ્યા છે. ( જૂએા પૃ૦ ૭૯ ) મને લાગે છે કે, કદાચ ૮૨ મા શ્લોક અમતા કરેલા નહિ હાય–એ શ્લોકતા છે દે. ખુધા શ્લોકાના छंह इरतां जुहा छे अने टीझाइशी पए 'तदनु च तस्याः स पतिर्यदुपदि-ष्टवान् तदेव दर्शयत्राह ' (અर्थात् ' લાર પછી એ સ્ત્રીને તેના પતિએ જે ઉપદેશ આપ્યા તેને જ ત્રાંથકાર જણાવે છે ) એ શબ્દાેથી એ ૮૨ મા શ્લોકને પરકૃત માનતા જણાય છે. એ શ્લોક આ છે:-

" पित्र खाद च चारुोचने! यदतीतं वरगाति! तन्न ते। निह भीठ! गर्त निवर्तते समुदयमात्रमिदं कळेतरम् ''॥ ८२ इ. મૂળ સાથેની આ ડીકા કલકત્તાની રાયલ એશિયાડીક સાસાઇડી તરક્ષ્યી પ્રકાશિત થએલી છે અને એ જ ડીકા પાયાને આકારે શ્રીઆત્માનંદ સભા (ભાવનગર) તરપ્રથી પણ મુદ્રિત થએલી છે. આ ડીકા, મળતી બીજી ડીકા કરતાં ઘણી માડી છે, તેનું પ્રમાણ ૪૨૫૨ શ્લેકનું છે—(જૂઓ જૈન-શ્રંશાવળી ૫૦ ૭૯-૧૦૨) મૂળમાં તેા શ્રીહરિભદ્રસ્ટ્રિજીએ ૪કત છ

એ દર્શનાનાં મંત્રવેશ જ જણાવ્યાં છે —ક્યાંય કાઇ દર્શન કે મતનું ખંડત-મંડન ન જણાવતાં ' અહિમાન પુરુષાએ વિચારીને તત્ત્વનું ચહુણ કરવું \* એવા ઉટલેખ અસંત મધ્યસ્થતાપુર્વક કરેલા છે. ત્યારે ટીકાકારત્રીએ તા મળતા આશ્ય સ્પષ્ટ કરવા ઉપરાંત એ દર્શનાના ખંડન-મંડતા પર્ણાધ્ધી લાંખી વીગતથી જણાવેલાં છે. જેન-દર્શનના મુળ વિવેચનની જે **ઘણી** જ લાંખી ટીકા થએલી છે-તેને જોવાથી એ ખડન-મંડનાને લગતી હઠીક**ત** દરેક વાંચનાર મહાસયને સ્પષ્ટપણે જણાય તેવું છે. ૪. આ નાની <sup>®</sup>ંદીકા છે -એના કરનારના નામના ઉલ્લેખ જૈન્ય શાવળામાં જણાતા નથી. તેમાં ( પ્ર થાવળામાં ) શ્રીયુભ્રસ્તમુરિજીની બે ટીકાઓ જણાવેલી છેઃ એક સા પ્ર**ર**પર શ્લોકપ્રમાણ અને બીજ ૧૨૫૨ શ્લોકપ્રમાણ, મને લાગે છે કે, આ ૧૨૫૨ શ્લોકવાળી ડીકા—એ આ જ નાની ડીકા હોવી જોઇએ અને પ્રાંથાવળામાં એના કરનાર તરીકે જે ગુણરત્વસૂરિના ઉલ્લેખ છે તે વ્યાજખી ન હોવો જોઇએ. આ ડીકાને, ક શીમાંથી પકટ થતો 'શીચાખખાં ગાંચમાળા ' તરફથી પ્રકાશિત થએલી મેં જોએલી છે. પણ આ પ્રમુંગ લખતી વખતે એ, મારી સામે ન હોવાથી એ સંબંધે કાંઇ લખી શકાય તેમ નથી એના કર્તા તરીકે શ્રીમણિલદ્રજીને તો હું પં હરગાવિ દૃદાસના " गुणरत्नस्रिणा, मणिभद्रेण च विद्वषा कमशो बृहत्या, लघ्व्या च टीकंया अयं विभूषित: "-( ज्रुओ, तेभनं श्रीहिश्दिस्रिश्विद्रश्चित्र-५० २८) आ इत्से भ ઉપરથી જ જણાવી શકું છું. આ બે ટીકાઓ ઉપરાંત જેનગ્ર થાવળામાં ( ૫૦ હજ ) બીજી બે દત્તિઓતા પણ ઉલ્લેખ મળે છેઃ જેમાંની એક દત્તિ ( પત્ર-૨૮ ) ની રચના શ્રીવિદ્યાતિલકસરિજી પે કરેલી છે અને ખીજી વૃત્તિ (સંક્ષિપ્ત હોવાને લીધે–અવચૂરિ) કે પત્ર 11 છે, પણ તેના કર્તાના નામતા ઉલ્લેખ તેમાં (શ્રંથાવળીમાં ) કરેક્ષે જ્ણાતા નથી શ્રીવિઘાતિલક-સરિજી સંબંધે જૈનગ્ર થાવળીતી ડીપમાં આ પ્રમાણેતા ઉલ્લેખ જડી આવે છે: " D વિદ્યાતિલક એ સે.મતિલકમૂરિનું બીજનું નામ છે. તેઓ ય સંબ ૧૩૮૯ માં તીર્થકલ્પ ( નામના શ્રંથ ) ને અંતે રહેલું વીરકલ્પ રચ્યું છે. જિનદેવસુરિ એમના શિષ્ય હતા. '' આ ઉલ્લેખ દ્વારા આપણે શ્રીવિદ્યાન તિલકજીને ચાદમાં સેકામાં મુદ્રી શકીએ.

**ૠહ**રિબદ્રસૂરિજીએ કરેલા એ ૮૭ શ્લે**!કામાં**ના ૧૩ શ્લે!કા ( જે માત્ર જૈન દર્શનને લગતા છે ) અને તે ૧૩ શ્લાકા ઉપરની શ્રીત્રણરત્નસરિજીની ડીકા — એ ખેતે આધારે કરવામાં આવ્યો છે. ટીકાના અનુવાદ અક્ષરશઃ મુકવામાં અાવ્યાે છે, તો પણ શરૂઆતનાં કેટ<mark>લાંક પ્</mark>વાદસ્થળા સરળ \_અને સ્પષ્ટપણ સમજાય તેવા જ એક ઉદ્દેશથી તેમાં ટીકાકારથીની શૈલીને ન અનુસરતાં વાદી અને પ્રતિવાદીના , પ્રસ્તાેત્તરની શૈલી કલ્યી છે અને બાકીનાં ુબધાં ય વાદસ્થળાના, અનુવાદ તા ડીકાકારની સહીએ જ કરવામાં આવ્યા છે-જ્યાં ક્યાંય ખાસ ફેરરાર કે ન્યૂનાધિકતા કરી છે ત્યાં તે તે ઠેકાણે ટીપમાં સચ-વવામાં સ્થાવ્યું છે. ટીકાકારજીએ પાતાની ટીકામાં અનેક ગ્રંથાની સાખા આપેલી છે તેમાંના જે જે બ્ર'યા મારા લહ્યમાં આવ્યા અને મને અહીં જે ઉપલબ્ધ થઇ શક્યા તેની તોંધા નીચે ડિપ્પણમાં આપેલી છે. એ ઉપરાંત મૂળ ગુ:થકારુ-શ્રીહરિભદ્રસુરિ, મૂળ ગ્ર'થની ટીકા કરનાર-શ્રીગુણરત્નસ્(ર, શ્ર'થપ્રવેશ અને દેશ નાના પરસ્પર સમન્વય પ્રાચીત ચર્ચામાં દર્શ નાની ચર્ચા (પરિશિષ્ટ-૧), દર્શ નાના સંભ ધમાં કેટલીકુ ઢ'તકથાંઆ ( પરિશિષ્ટ-૨ ), ટીકાકારશ્રીએ ઉલ્દેખેલા <mark>ર્થ થ્રોના સક્લિપ્ત પરિચય (</mark> પરિશિષ્ટ–૩), વિષયવાર સવિસ્તર **અનુક્રમ અને ઉપસં હાર-એટલા** વિષયા અનુવાદક તરફથા આ પુરત-કના આરંભમાં જ ઉમેરવામાં આવ્યા છે-તે તરફ વાચક મહાશયા જરૂર લક્ષ્ય કરશે અને ઉપર્લંકત વિષયોમાં તથા પ્રસ્તુત અનુવાદમાં થએલાં પ્રામાહિક વા દર્ષિદોષજન્ય રખલનોને સુધારીને સમજરો અને તે વિપની સ્ટ્યના કરવા જરૂર કૃપા કરશે.

રાજકોટ. શરદ-પૂનમ ૧૯૭૮. અનુવાદક **બેચરેદાસ જીવરાજ,** ન્યાયતીથૈ- વ્યાકરણતીથ**ૈ.** 

પ. ઇશ્વરવાદ, સર્વદાવાદ અને કવસાહારવાદ—આ ત્રણ વાદરથળામાં જ પ્રશ્નોત્તરની શૈલી કલ્પેલી છે.

# મૂળગ્રંથકાર—શ્રીહરિભદ્રસૂરિ.

પ્રસ્તુત લખાણમાં \*શ્રીહરિલદ્રસૃરિજી વિષે લખતાં પહેલાં આ 'ષડ્દ-ર્શનસમુચ્ચયા' તેમણે જ કર્યો છે કે કેમ ? એ પ્રશ્નનું षड्दर्शनसमुच्चय समाधान લખતું જરૂરી હોવાથી પ્રથમ જ તેને લ-कोणे कर्यों? ખવામાં આવે છે: શ્રીહરિલદ્રસૃરિજીએ 'સેંકડા શ્રંથા

- ૧—હરિભદ્રજી-તે ખૃહદ્દગચ્છના અને જિનદેવસૂરિના શિષ્ય—એમણે અણહિલપુર પાટણમાં ૧૧૮૫માં સિદ્ધરાજના રાજ્યમાં શ્રીઉમા-સ્વાતિકૃત-પ્રશમરતિનું વિવરણ કરેલું છે.
- ર—હરિભદ્રજી-તે મહિલ વેણ્છના દાદા શરૂ અર્થાત્ શ્રીઉદયપ્રભછના પ્રશરૂ, શ્રીવિજ્યસેનસૂરિના તથા શ્રીખાલચંદ્રસૂરિના શરૂ અને શ્રીઆનંદસૂરિના તથા અમરચંદ્રસૂરિના પદ્ધર, આ હરિભદ્ર્છને ' કલિકાલગોતમ' નું બિર્દ્દ હતું અને એ સિહરાજના જ સમસમયી હતા.
- ૩—હરિભદ્રજી–તે બૃહદ્દગચ્છના અને **માનભદ્રસૂરિ**ના શિષ્ય **તથા** શ્વેતાં-બર જેન પાંડિત શ્રી જયવલ્લભકૃત પ્રાકૃતપદાલય (વજ્જલય) ના છાયાકાર શ્રીમાન ધર્માચંદ્રજીના શરૂ—ધર્મચંદ્રજીના સમય ૧૩૯૩ વિક્રમવર્ષઃ—જાૂઓ હરિભદ્રસૂરિચરિત્ર (પંગ્હર્).
- ૧. (૧) ખારમા સૈકામાં (૧૧૭૪માં) થએલા શ્રીમૃતિચંદ્રસૃષ્ટિએ 'ઉપદેશપદ' તી ટીકામાં જણાવેલું છે કે ''શ્રીહરિભદ્રસૃરિજીએ શ્રીજિનપ્રવચન પ્રતિ પોતાની અસંત વત્સલતા હોવાથી ૧૪૦૦ પ્રકરણા કર્યાં હતાં.''

<sup>\*</sup>જેનશ્વેતાંબર સંપ્રદાયમાં આ નામના અનેક આચાર્યો થયોલા છે, તે બધામાં આ શ્રીહરિભદ્રજી (જે વિષે અહીં લખવામાં આવનારૂં છે તે ) કાળે કરીને સાથી પહેલા છે તથા ગુણી તરીકે, પ્રાથકાર તરીકે અને શ્રીજિનશાસનના પ્રભાવક તરીકે પણ એ પહેલા જ હરિભદ્રજી એ સામાં પહેલા છે. અને એ સિવાયના—બીજા બીજા હરિભદ્રજીના સમય—પરિચય આ પ્રમાણે છે:—

- (૨) એમના (શ્રીમુનિચંદ્રજીના) જ શિષ્ય શ્રીવાહિંદેવસૂરિજીએ પોતાના 'સ્યાદાદરત્નાકર' માં શ્રીહિરિભદ્રજીને અનેક વિશેષણા દારા વર્ણવતાં " ચાદસે પ્રકરણારૂપ મહાલયને ચણવામાં એક અદ્ભલત સત્ત્રધાર " એવું વિશેષણ આપી એમના કરેલાં ૧૪૦૦ પ્રકરણા હૈ!વાનું જણાવેલું છે.
- (૩) તેરમા સૈકામાં (ારપર માં) થએલા અને શ્રીસમુદ્રધાષ-સૂરિના શિષ્ય શ્રીમુનિરત્નસૂરિજીએ પોતાના બનાવેલા 'અમમજિનના ચરિત્ર'ના પ્રારંભનાં દરેક પ્રસિદ્ધ પ્રસિદ્ધ કવિએાને સંભારતાં " ચાદસે પ્રકરણા રચીને જેઓએ અહૈત -વાણીતે માતાની પેકે પુષ્ટ કરી છે એવા શ્રીહરિભદ્રને હું સ્ત્વવું છું " એમ કહીતે શ્રીહરિભદ્રજીનાં ચાદસે પ્રકરણો હોવાનું સૂચવેલું છે.
- (૪) ચાૈદમા સૈકામાં (૧ઃ૨૪ માં ) હયાતી ધરાવતા શ્રીપ્રઘુમ્ત-સૂરિજીએ પોતે રચેલા 'સમરાદિસસંક્ષેપ'માં ''શ્રીહરિબદ્રજીના ૧૪૦૦ ગ્રંથા, માેક્ષમાર્ગ ભણી જવા માટે રથા જેવા છે'' એમ કહીતે શ્રીહરિબદ્રજીના ચાૈદસે ગ્રંથા હાેવાનું સમર્થ'ન કરેલું છે.
- (પ) શ્રીપ્રહુમ્તસૂરિજીના સમસમયી **શ્રીમુનિકેવસૂરિજીએ** પોતાના શાંતિનાથચરિત્રમાં પણ પૂર્વની જ હઠીકતને પુષ્ટ કરી છે.
- (૬) એ જ અરસામાં (૧૩૩૪ માં) વિઘમાન રહેલા અને શ્રીચ'-દ્રપ્રભસૂરિના શિષ્ય શ્રીપ્રભાચ'દ્રજીએ પોતાના (ચૈત્ર શુબ ૭ શુક્રવાર અને પુનવસુ નક્ષત્રના યાગમાં બનાવેલા) પ્રભાવક ચરિત્રમાં 'શ્રીહરિભદ્રજીએ સાે ઉહ્યાં—૧૫૦૦ પ્રકરણે! કર્યાં હતાં.' એમ કહીને એમની કૃતિ તરીકે ૧૪૦૦ પ્રકરણાે હોવાનું જણાવેલું છે.
- (૭) આ ષડ્દર્શનસમુચ્ચયની મોડી ડીકાના કરનારા અને ૧૫મા સૈકામાં (૧૪૬૬ માં ) થએલા શ્રીગુજીરત્નસરિજીએ આ 'મોડી ડીકા 'માં જ '' શ્રીહરિબદ્રજીને મૂળ ષડ્દર્શનસમુચ્ચયના કર્વા તરીકે જણાવતાં, સાથે ૧૪૦૦ શાસ્ત્રોના વિધાયક પણ જણા-વ્યા છે."

- (૮) ૧૪૪૩ માં એટલે ૧૫ માં સૈંકામાં વિશ્વમાત રહેલા શ્રીકુલ-મ ડનસ્રિજિએ પહું પોતાના 'વિચારામત્રગ્રહ'માં પૂર્વી-કત હકીકતને જ પુષ્ટ કરવા સાથે શ્રીહરિબદ્રજીનાં કેટલાંક પ્રકે-રહ્યોનાં નામ પહુ જહ્યુવ્યાં છે: " ધર્મસંત્રહણી, અનેકાંતજય-પતાકા, પંચવસ્તુક, ઉપદેશપદ, લગ્નશુહિ, લેંફકતત્ત્વનિર્હય, યાગબિંદુ, ધર્મીબંદુ, પંચાશક, પોડશક અને અષ્ટક વિગેરે."
  - (૯) ૧૬૭૩ માં એટલે ૧૭ માં સૈકામાં થએલા અને શ્રીસમય-સુંદરગિણના શિષ્ય શ્રીહર્ધનન્દનગણિએ પોતાતી 'મધ્યાધ વ્યાપ્યાન પહિતિ' માં 'મહર્ષિકુલક 'ના "વાછિત્તો વૃદ્ધવાદી " ઇસાદિ શ્લોકની ટીકા કરતાં પણ " हरिभद्रः શ્રીવૃદ્ધगच्छे चतु-देशशतप्रन्थप्रन्थनतत्परः '' એમ કહીને ઉપર જણાવેલી હકીકત ને જ દઢ કરી છે.
- (૧૦) ' ષડ્દર્શનસમુચ્ચય 'ેતી ૃલધુ ટીકાના કરનારા શ્રીમણિબદ્રસન્ રિજીએ પણ હરિબદ્રજીની કૃતિ તરીકે ૧૪૦૦ પ્રકરણો પ્રરૂપેલાં છે. ( આ શ્રીમણિબદ્રજીનાૃસમયની હકીકત સામગ્રીની તંગીને લીધે હાપ્યી ક્ષાકાણી નથી.)
- (૧૧) ૧૨ માં સૈકામાં હયાતી ધરાવતા અને ૧૨૧૧ માં એટલે ૧૩ માં સૈકાના ધારભમી જ સ્વર્ગક્ષ થએલા **ખરતરગચ્છના** શ્રીજિનદત્તસૂરિજીએ ધોતાના 'ગણધરસાધ'શતકમાં' 'શ્રી હરિભદ્રસ્પસૂર્યનાં ૧૪૦૦ કિરણો જણાવીને ''એ ઉપરવાળી વાતને જ સંસિદ્ધ કરેલી છે:
- ં (<sup>\*</sup>૧૨) ૧૪૦૫ માં એટલે વિક્રમના પત્રરમાં સૈકામાં થએલા અને **હર્પ પુરીયગચ્**છના શ્રી**રાજશેખરસૂરિજીએ** તો પોતાના 'પ્રબંધકોષ'માં એમના ( શ્રીહરિભદ્રજીના ) ૧૪૪૦ ગ્રાંથા હાેવાનું જોણીવેલું છે.
- (૧૩) ૧૫ મા અને ૧૫ માં સેકાની સંધિમાં હયાતી ધરાવનારા શ્રીરત્નરો ખરસૂરિજીએ વળા પોતાની 'શ્રાહ પ્રતિક્રમણાર્થદી(પકા' માં શ્રીહરિબદ્રજીની કૃતિરૂપે ૧૪૪૪ શ્રુપે હોવાનું સૂચવેલું છે.
- (૧૪) ૧૯ મા સૈકામાં (૧૮૩૪ માં ) ઘરમલા ઓફ્રિયોકિલ્યોહિ

લખ્યા છે, તેમાં તેમણે ઉકટલાક પ્રધામાં તેા છેવટની પુષ્પિકામાં પાતાના કર્તા તરીકેના પરિચય આપેલા છે અને જ્યાં તેમણે પાતાના કર્તા તરીકેના પરિચય સ્પષ્ટ શબ્ફોમાં નથી આપ્યા ત્યાં પાતાની કૃતિના સચક 'વિરહ ' શબ્દ તે તે <sup>3</sup>ર્યાંથાના છેવટના પદ્ય કે પદ્યાર્ધમાં

મુનિજીએ, ૧૮,૩માં થુએલા શ્રીવિજયલફમાં પૂરિજીએ અતે અંચલગચ્છની પદાવલીના પણેતા મહાશયે પણ આ ઉપરના (૧૩મા અંકતા) લખાણું પ્રેમાણે જ જણાવેલું છે. આ બધા ઉલ્લેખા દારા શ્રીહરિબદ્રજીની કૃતિરૂપે ૧૪૦૦ પ્રધ્યા હોવાનું તા સુનિશ્ચિત જણાય છે.

- २. (१) 'हशवैधालिक-निशुंक्ति' नी टीधाने छेडे लंखावेसुं छे हे, "महत्तराया याकिन्या धर्मपुत्रेण चिन्तिता। आचार्यहरिमद्रेण टीकेयं शिष्यगेधिनी'।।
  - (२) ' ७५६श-५६ ' नी प्रांते स्वयवें छे छे.
    '' जाइणिमयहरियाए रइता एते उ धम्मपुत्तेण ।
    हरिभद्दायरिएण ''
  - (ंड) पंचस्त्रती शिक्षणं अहें सुं छे है, विवृतं च याकिनीमहत्तसस्त्रश्रीहरिमद्राचार्थैः"
  - (४) अनेडांतल्यपताशमां प्रद्येदुं के के, इ. इतिर्धमंत्री याकिनीमहत्तराज्योसचार्यहरिभद्रस्य '
  - ( प ) आवश्यक्रिमिशुं कितनी टीकामां इब्बेलेखुं छे है,

    "समाप्ता चेयं शिष्यहिता नाम आवश्यकटीका कृतिः सितास्वराचार्यजिनभद्र नगदानुसारिको विद्याधरकुलतिलकाचार्यजिनदत्तशियस्य धर्मतो याकिनीमहत्तासनोः—अल्पमतेः—आचार्यहरिभदस्य. "
  - (૬) લલિવિવિસ્તરામાં લે લું છે કે, " कृतिर्धर्मतो याकिनीमहत्तरासनेः आचार्यहरिमहस्य '' इति. આ રીતે કેટલાક પ્રાયામાં તેર કર્તા તરીકેના અવાર્ય શ્રોલિર-ભૂદ્રજીના નામના સ્પષ્ટ ઉલ્લેખ મળી શકે છે.
- ૩. અહીં એ જાતના સંધાનાં પ્રમાણા આપવાનાં છે કે જેમાં આચાય શ્રોહરિભદ્રજીએ પાતાની કૃતિના સચક ' વિસ્હુ ' શખ્દ મૂકેલા હાય. એવાં

સ્રુચવેલા છે. હવે વિચારવાનું એ રહ્યું કે, આ 'વડ્દર્શ'નસમુચ્ચય ' નામના પ્ર'થને શ્રીહરિબદ્રજીની કૃતિરૂપે એાળખવા માટે આપણી પાસે એ બેમાંનું કહ્યું સાધન છે? શું આ ગ્રંથની આદિ કે અંતમાં ગ્રંથકારે પાતાના ખીજા ગ્રંથોની પેડે પાતાના કર્તા તરીકેના પરિચય સાક્ષાત આપેલા છે કે પાતાની કૃતિના નિશાનરૂપ 'વિરહ ' શબ્દને આ ગ્રંથને છેડે મૃક્યા છે?

પ્રસ્તુત ગ્રંથના ૮૭ શ્લોકામાં આદિ કે અંતના એક પણ શાક વા શ્લોકાર્ધમાં શ્રીહરિભદ્રજીની કૃતિ તરીકેતું (ઉપર જણાવેલા બે નિશાનમાંતું) એક પણ નિશાન સ્પષ્ટપણે પ્રતીત થતું નથી, તો પછી આ ગ્રથને

પ્રમાણા મળે છે તા પુષ્કળ, પણ એ બધાંના ઉલ્લેખ કરતાં પહેલાં ' વિરહ ' શખ્દ એ બ્રીહરિબદ્રજની કૃતિના સચક છે કે કેમ શ એ જ પ્રશ્નનું સમાધાન કરતું વિશેષ આવશ્યક છે. આ સમાધાન માટે ખાસ શ્રીહરિબદ્રજના પાતાના ઉલ્લેખ મળે તા એ વિશેષ નિશ્વાયક શઇ શકે. (પણ તે મારાયી મેળવી શકાયો નથી) જ્યાં સુધી એ ઉલ્લેખ ન મળી શકે તેમ હાય ત્યાં સુધી આ 'પીજા બીજા સુવિહિત આચાર્યોએ કરેલા ઉલ્લેખો પણ એ ઉપર્યુક્ત પ્રશ્નનું સમાધાન લાવવાને પૂરતા છે:

"૧૦૮૦ માં એટલે ૧૧ મા સૈકામાં થએલા શ્રીજિનેશ્વરસરિજીએ 'અષ્ટકપ્રકરણ 'ની વૃત્તિમાં જણાવેલું છે કે, "'વિરહ ' શય્ક એ શ્રીહરિભદ્રસરિજીની કૃતિનું નિશાન છે."

એ જ પ્રમાણે ભારમા સૈકામાં થએલા નવાંગીડીકાકાર શ્રીઅભય-દેવમુરિજીએ પંચાશકની દત્તિમાં, મુનિચંદ્રસરિજીએ લિલિવિસ્તરાની પંજિકામાં અને શ્રીરાજશેખરસૃરિજીને પ્રભધકાષમાં પણ જણાવેલું છે. તથા અષ્ટેકામાં, ધર્મભદુમાં, લિલિવિસ્તરામાં, શાસ્ત્રવાર્તાસમુચ્ચયમાં, યાગદિષ્ટિસમુચ્ચયમાં, યાડશકપ્રકરણમાં, અનેકાંતજયપતાકામાં, યાગિ દુમાં, 'સંસારદાવા' ની સ્તૃતિ (યાઇ)માં, ધર્મસં અલ્ણીમાં, ઉપદેશપદામાં અને પંચાશકમાં અર્થાત્ એ ખવા શ્રીહરિભદ્રજી કૃત પ્રયોમાં તદન છેવડના પદામાં 'વિરહ' શબ્દ મૂકાએલો પણ છે—આ ડિપ્પણ લખવાના એ જ એક ઉદ્દેશ છે કે, આ દારા શ્રીહરિભદ્રજીની કૃતિને એાળખવા માટે એમના (શ્રીહરિભદ્રજીના) નામ ઉપરાંત આ 'વિરહ' શબ્દ પણ પૂરતા છે—એ હડીકત સુનિશ્રિતરપે વાંચકાની સામે આવી શકે.

શ્રીહરિભદ્રજીની કૃતિમાં શી રીતે ગણા શકાય?

જેમ આ ગ્રંથમાં શ્રીહરિબદ્રજીની કૃતિ તરીકનું એક પણ નિશાન મળતું નયી, તેમ એવા જ બીજા શ્રીહરિબદ્રજીની કૃતિ તરીક એાળખાતા અનેક ગ્રંથો છે—જે મામાં—શ્રીહરિબદ્રજીની કૃતિ તરીક કાઇ નિશાન સ્પષ્ટપણે વિદ્યમાન જણાતું ધનથી, તેા પણ તે તે ગ્રંથોને બીજા બીજા સુવિહિત આગાર્યોએ શ્રીહરિબદ્રજીની કૃતિ તરીકે પાતપાતાના ગ્રંથમાં વર્ણવેલા છે, તેથી તે ગ્રંથોને શ્રીહરિબદ્રજીની કૃતિ તરીકે પાતપાતાના ગ્રંથમાં વર્ણવેલા છે, તેથી તે ગ્રંથોને શ્રીહરિબદ્રજીની કૃતિ તરીકે ગણવામાં જેમ કશા બાધ જણાતા નથી, તેમ આ ગ્રંથ માટે પણ સમજી લેવું જોઇએ—એ ઉપર્યુક્ત પ્રશ્નનું આ જાતનું કામ ગલાઉ સમાધાન હાલ તુરત હું જણાવી શકું છું.

ખરી रीते तो अ प्रश्ननु वास्तिविक समाधान प्राप्त करवा माटे श्री-हरिभद्र छना लिधा अया लिवा को छंभे अने तह परांत लिक पण के हेट लाक अया की वा की छंभे. तो कर र अ अया मां " उक्तं चारमाभिः षड्द्र नसमुख्ये " वा "तथा चाह षड्द्र नसमुख्ये श्रीहरिभद्र स्रिः" अ कातना अ भेभांना का पण उस्तेण कर भणी शक्ते अने तेम थाय ते। क अ प्रश्न तहन अशंक थर्छ शक्ते परंतु हुं के स्थलमां रहीने आ यर्था करी रहे। छुं त्यां आ प्रश्नने सर्वथा अशंक करवा माटे भने अक पण साधन भणी शक्ते तेम नथी माटे क भारे अपर्धित काम यक्षा समाधान करणावी आ संलंधे धितिहास होनी क्षमा भागवी पडे छे.

एयं जिणदत्तायरियस्स उ अवयवभूएण चरियमिणं। जं विरइऊण पुत्रं महाणुभावचरियं मए पत्तं। तेणं गुणाणुराओ होइ इहं सब्वलीयस्स ॥ " [" एतद् जिनदत्ताचार्यस्य तु अवयवभूतेन चरितमिदम्। यद् विरचय्य पुण्यं महानुभावचरितं मया प्राप्तम्। तेन गुणानुरागो भवति इह सर्वलोकस्य ॥ "]

१. समरादिखकथा (समराइचक्दा) નામના ગ્રંथ-જે શ્રીહરિભદ્રજીની કૃતિ તરીકે સુપ્રસિદ્ધ છે, તેમાં ગ્રંથકારે, જેમ ખીજા ખીજા ગ્રંથામાં જણાવ્યું છે તેમ પાતાની કૃતિનું નિશાન–પાતાનું સ્પષ્ટ નામ વા 'વિરહ ' શખ્દના પ્રયાગ મૂરેલા નથી, તા પણ એ ગ્રંથને શ્રીહરિભદ્રજીના જ માનવામાં–મણવામાં —આવે છે. એ ગ્રંથના છેવટના (સમાધિતા) ભાગ આ પ્રમાણે છે:—

#### —પિટર્સન મહાશયના રિપાર્ટ-૩ (૧૮૮૪-૧૮૮૬.) ૧૦ ૧૧૯.

ઉપર્શ કતા ' સમરાદિસકથા ' ના આ છેવેટના ઉલ્લેખમાં શ્રીકરિબંદજીની કૃતિને સચવતા એમના નામના કે એમના નિશાનરૂપ ' વિરહ ' શબ્દના સ્પષ્ટ વા અસ્પષ્ટ ઉલ્લેખ મળતા નથી.

- ર. ઉપરના ટિપ્પણમાં જણાવ્યા પ્રમાણે શ્રીહરિભદ્રજની કૃતિ તરીકે 'સમરાદિસકથા 'ને ન ઓળખી શકાય, તો પણ ૧૩ માં તૈકામાં (૧૨૨૯માં) ચએલા મહાકવિ શ્રીધનપાળે પોતાની તિલકમંજરીનાં, શ્રીક્રેમચંદ્રાચાર્યજના શરૂ શ્રીદેવચંદ્રસૃરિજીએ પાકૃતમાં ગુંચેલા પોતાના શાંતિનાથચરિત્રમાં, પ્રભાવકચરિત્રના પ્રણેતા શ્રીપ્રભાચદ્રજીએ પોતાના પ્રભાવકચરિત્રમાં, ઉદ્દેશતન-સૂરિ અથવા દાદિષણપચિલ્નસૂરિએ વિક્રમ સંવત-૮૩૪માં રચેલી 'પ્રાકૃત કુવલયમાળા 'માં તથા નંદનવભાનુ વર્ષે એટલે ૧૨૯૯માં થએલા શ્રીરતન-પ્રભસૂરિએ કરેલી લાખણશાકની પ્રશસ્તિમાં (પિટર્સન મહાશયનો ૩ જો રિપાર્ટ (૧૮૮૪-૧૮૮૬-૫૦ ૧૧૯-૧૨૪) અર્થાત્ તે તે સુવિહિત પ્રંથકારોએ પોતપોતાની કૃતિમાં 'સમરાદિસકથા' ને શ્રીહરિભદ્રજની કૃતિ તરીકે ઓળખાવેલી છે માટે એ કથા, જરૂર શ્રીહરિભદ્રજની કૃતિમાં અમંશયપણ ગણી શકાય છે.
- ટ. 'ષડ્દર્શનસમુચ્ચય' ની મોટી ટીકા કરનારે પોતાની માટી ટીકામાં અને લધુ ટીકાકારે પોતાની લધુ ટીકામાં એ (ષડ્દર્શનસમુચ્ચય) અ'શ્રને શ્રીહરિસદ્રજીની કૃતિ તરીકે એાળખાવેલો હોવાથી એને (એ પ્ર'યતે) 'સમરાદિસકથા' ની પેઠે શ્રીહરિસદ્રજીની કૃતિમાં ગણતાં કરોા ખાધ કે સંશય લાવવાના નથી. તે ખેત્રે ટીકામાં જે જણાવ્યું છે તે આ પ્રમાણે છે:—
- "परोकारैकप्रवृत्तिसारः, चतुर्दशशतसंख्यशास्त्रविरचनाजनितजगज्ञन्तू-पकारः × × याकिनीमहत्तरावचनानववीधलब्धवेषिवन्धुरो भगवान् श्रीहरिभद्रसूरिः × × षद्दर्शनसमुचयं शास्त्रं प्रारममाणः × × प्रथम श्लोकमेनमाह ''.—भेटी टीश કરનાર श्रीगुणुरत्नसुरि.
- " इह हि श्रीजिनशासनप्रभावनाविकीवकप्रभोदयसूरियशः -चतुर्देशशतप्रक-रणकरणोपकृतजिनधर्मी भगवान् हरिभद्रम्हिः. "-- क्षुं शक्ता करनारं श्रीमिश्रिकरसूरि.

शूलरात पुरातत्त्व महिरना आयार्थ मुनि श्रीकिनविकथ्छ જણાવે છે કે, "अतः इससे यह अंतिम निर्णय हो जाता है

श्रीहरिभद्रजीनो समय. कि महान् तरवज्ञ आचार्य हरिभद्र कैर ' कुवलय-माला ' कथाके कर्ता उदबोतनस्रि ऊर्फ दाक्षिण्यचिह्न

दोनों ( कुछ समय तक तो अवश्य ही ) समकालीन थे । इतनी विशाल ग्रंथराशि लिखनेवारे महापुरुषकी कमसे कम ६०-७० वर्ष जित्नी आयु तो अवस्य होगी। इस कारणसे लगभग इस्वीकी ८वीं शताब्दीके प्रथम दशकमें हरिभद्रका जन्म और अष्टम दशक्रमें मृत्यु मान लिया जाय तो वह कोई असंगत नहीं मालुम देता। इस लिये, हम ई. स. ७०० से ७७० (विक्रम संवत् ७५७ से ८२७) तक हरिभद्र सरिका सत्ता-समय स्थिर १ करते हैं "। आ अविद्धासिक विद्वानना ઉપર્યુક્ત ઉલ્લેખ દ્વારા શ્રીહરિભદ્રજીના સમય શ્રીત્રીરાત તેરમા સૈકા સુનિશ્ચિત શાય છે. સામાન્ય રીતે વિચારતાં એમ જણાય છે કે. ભગવંત શ્રીવીરના નિર્વાણ પછીના આ તેરમાે સૈકા જૈન આચાર, જૈન તત્ત્વતાન અને જૈન સમાજને હાનિકર્તા હતા: ઇતિહાસકારા જાણે છે કે, શ્રીમાન જ ખુસ્વામિના નિર્વાણ પછી જૈન આચારે શિથિલ શ્રુવાની શરૂઆત કરી દીધી હતી–જેને પરિણામે વીર સંવત્ ૬૦૯માં (વિકુમસંવત્ ૧૩૯માં) શ્રીમહાવીરના મૂળવંશમાં છે તહેા પડ્યાં: શ્વેતાંબર અને દિગ બર. સાર પછી પણ "છિદ્રમો વિશેષ છિદ્રો પડતાં જ જાય " એ ન્યાયે ખીજાં પણ હડા પડવાં લાગ્યાં: વીરસં૦ ૮૮૨ ( વિક્રમ૦ ૪૧૨ ) માં જાતાંબર તડના થણા ભાગ ' રચેત્યવાસી' નામક તડના આકાર પ્રકટ થયો. વીરમં૦૮૮૨ ( વિક્રમ૦૪૧૬ ) માં ' બ્રહ્મદ્વીપિક ' નામના એક નવા સંપ્રદાયની સ્થાપના થઇ.

જ્યારે શ્રીમાન હરિભદ્રસરિ થયા ત્યારે વિક્રમના આઠમા સૈકા ચાલતા હતા અને એ 'ચેત્રવાસી' નામક તડ વિક્રમના પાંચમા સૈકામાં પડ્યું હતું અર્થાત્ શ્રીહરિભદ્રજી અને એ તડ-એ એ વચ્ચે લગભગ ત્રણ સૈકાના ગાળા હતા. એટલા એ ત્રણ સૈકાના ગાળામાં પણ એ તડની ઘણી જમા- વટ થઇ ગઇ હતી અને જૈન આચારને લગભગ કળિયુમના ધર્મની પેઠે કેટલેક અંશે લગડો કરી મૂકયા હતા. આવા જૈન આચારને છુંદી નાખનારા સમયમાં

૧. જુઓ ' જૈનસાહિલ સંશોધક' ના પ્રથમ અંકમાં આવેલા ' हरि-मद्रसरिका समयनिर्णय ' એ નિર્ભધ २. જૂએ। શ્રીધમ સાગરજીતી शाधित पદावही.

श्रीહरિભદ્રજીના ઉદય થતા જોઇ સહજ જ જેમ શ્રી ભગવદ્દગીતામાં કહ્યું છે તેમ કરપાક જવાય છે કે, " प्रस्त्रिगणाय साधूनां निष्रहाय च दुष्कृताम् । धर्मसंस्थापनार्थाय संभवामि युगे युगे " અથવા જૈન પરિભાષામાં કહીએ તા જરૂર કોઇ શાસનભક્ત દેવે કે ઇન્દ્રે જૈન–આચારના પુનરહાર માટે કોઇ દેવાશી પુર્વને માેકલવાના પ્રસંગે કેમ જાણે શ્રીહરિભદ્રજીને જ ન માેકલ્યા હોય.

શ્રીમાન હરિભદ્રે પોતાના સમકાલિક જૈન—સાધુ સમાજની આળખાણુ આપતાં ' <sup>૧</sup>સંભાધપકરણ ' નામના પાતાના ગ્રંથમાં શ્રીहिरिमद्रजीना समयनी ( પૃ. ૧ ર–૧૮ ) આ પ્રમાણે જણાવ્યું છેઃ " આ जૈન—आचारनी स्थिति. લાકા ચૈત્યમાં અને મડમાં રહે છે, પૂજા કરવાના આરંભ કરે છે, પોતાની જાત માટે દેવદ્રવ્યના ઉપયાગ કરે છે, જિનમ'દિર અને શાળા ચણાવે છે, એમાંના કાઇ લાકા એમ કહે છે કે, શ્રાવકાની પાસે સદ્ભ વાતા કહેવી નહિ, તેઓ મુહ્તાં કાઢી દે છે. નિમિત્તા બતાવે છે, ભબૂતી પણ નાંખે છે, વિવિધ ર'ગનાં સુગધિત અને ધૂપિત વસ્ત્રા પહેરે છે, સ્ત્રીઓની સામે ગાય છે, સાધ્વીઓન્ એ લાવેલ વાપરે છે. તીર્થના પંડ્યા લોકાની જેમ અધર્મથી ધનના સંચય

સુગાધત અને ધૂાપત વસા પહેર છે, સ્રાંચાના સામ ગાય છે, સાલ્યાઓ સે છે, બે ત્રણ વાર ખાય છે, તાંબુલ વગેરને ખાય છે, ઘી, દૂધ વગેરને ગળચે છે, ઘળ, પુલ અને સચિત્ત પાણીના પણ ઉપયાગ કરે છે, જમણવારના પ્રસંગે મિષ્ટ આહારને મેળવે છે, આહાર માટે ખુશામત કરે છે, પૂછતાં છતાં પણ સત્ય ધર્મને ભતાવતા નથી, સવારે સર્ય ઉગતાં જ ખાય છે, વારવાર વિકૃતિ કરનારા પદાર્થા (ઘી, દૂધ વગેરે) ખાય છે, લાચ કરતા નથી, શરીર ઉપરના મેલ ઉતારે છે, સાધુઓના શુદ્ધ ચારિત્રની શ્રેણીઓફપ ગણાતી કિયાઓ (પ્રતિમાઓ) કરતાં લાજે છે, જોડા રાખે છે, કારણ સિવાય જ કેડ ઉપર કપદું વીંટે છે, પાતે લાજે છે, જોડા રાખે છે, કારણ સિવાય જ કેડ ઉપર કપદું વીંટે છે, પાતે લાજે હોવા છતાં ખીજાઓને પ્રાયન્ત્રિક્ષ આપે છે, ઘાડાં ઉપકરણોનું પણ પ્રતિસેખન કરતા નથી, વસ્ત્રા, શય્યા, જોડા, વાહન, આયુધ અને ત્રાંબા વગેરેનાં પાત્રા રાખે છે, સ્તાન કરે છે, તેલ ચોળાવે છે, શૃગાર સજે છે, અત્તર પ્રવેલ લગાવે છે, 'અમુક ગામ મારૂં અને અમુક કુલ મારૂં એમ મમત્ય રાખે છે, સ્ત્રીઓના પ્રમંગ રાખે છે, શ્રાવકાને કહે છે કે, મૃતકાર્ય (કારજ) વખતે જિનપૂજા કરા અને તે

વ અમદાવાદવાળા રોઠ મતસુખબાઇ હરપથી સુદિહ

<sup>ક્</sup>ષ્ટતકાનું ધન જિનદાનમાં આપી ઘેા, પૈસાતે માટે અંગ-ઉપાંગ વગેરે⊹ સુત્રાતે શ્રાવકાની સામે વાંચે છે. શાળામાં કે ગૃહસ્થના ઘરમાં ખાર્જા વગેરે પાક કરાવે છે, નાંદ મંડાવે છે. પોતાના હીન આચારવાળા—પૂર્વે થઇ ગ**ઐ**લા ગુરૂઓના દાહસ્થળા ઉપર પીડા ચણાવે છે, બલિ કરે છે, તેઓના વ્યાખ્યાનમાં સ્ત્રીઓ તેમનાં વખાસ કરે છે, માત્ર સ્ત્રીઓની સમક્ષ પસ તેઓ વ્યાખ્યાન વાંચે છે. અને સાધ્વીએ માત્ર પુરૂષોની સમક્ષ પણ વ્યાપ્યાન આપે છે, ભિક્ષા માટે ધરે ધરે **પરતા નથી, મંડળીમાં બેસીને ભોજન** પણ કરતા નથી. આખી રાત સુવે છે, ગુણવંત જના તરક દ્વેષ રાખે છે, ક્યાવક્ય કરે છે, પ્રવચનને ખાતે વિકથાએ કરે છે, પૈસા આપીને નાના બાળકાને ચેલા કરવા માટે વેચાતા લે છે. મુગ્ધ જેનાને ઠંગે છે. જિન પ્રતિમાંભાને વેચે છે અને ખરીદે છે, હચ્ચાટન વગેરે પણ કરે છે, વેદુ કરે છે, જ તર મંતર કરે છે. દોરા ધાગા કરે છે, શાસનની પ્રભાવનાને ખાને લહાલડી કરે છે, સુવિહિત સાધુઓની પાસે શ્રાવકોને જવાની મનાઇ કરે છે, શાપ વગેરે દેવાના ભય દેખાડે છે, દ્રવ્ય આપીતે અયાગ્ય શિષ્યાને પણ વેચાતા ક્ષે છે. વ્યાજવર્દ કરે છે, ધીરધાર ક**રે** છે, અવિહિત અનુષ્કાનામાં શાસનની પ્રભાવના હેાવાનું જણાવે છે. પ્રવચનમાં નહિ જણાવેલા તપની પ્રરૂપણા કરી તેનાં ઉજમણાં કરાવે છે, પાતાને માટે વસ્ત્ર, પાત્ર, ઉપકરણા અને દ્રવ્ય પાતાના ગૃહસ્થાને ઘરે બેગું કરાવે છે, પ્રવચનને સંભળાવીને ગૃહસ્થા પાસથા પૈસાની કાંક્ષા રાખે છે, ગ્રાનકોશની વૃદ્ધિને સારૂ ધનને ભેગું કરે છે. અને કરાવે છે, તે બધામાં કાઇના સમુદાય પરસ્પર મળતા નથી. પરસ્પર અધા-એામાં વિસંવાદ છે, પાતપાતાની ખડાઇ કરીને સામાચારીના વિરાધ કરે છે. થધા લોકો વિશેષે કરીને સ્ત્રી**એ**ાને જ ઉપદેશ આપે છે, યથાછ**ં**દે વર્તે છે. ધમાધમી કરે છે, બકતના સરસવ જેટલા ગુણને પણ મેરૂ જેવડા કરીને ગાઇ બતાવે છે, બાનાંઓને બતાવીને વધારે ઉપકરણા રાખે છે, ઘરે ઘરે જઇને ધર્મકથાઓને કહેવા કહેવા ભમે છે, બધા અર્ધાં છે, પાતાના ગરજ પડ્યે સુદુ થાય છે. અને ગરજ સર્યે મત્સર ધરે છે, ગૃહસ્યોનું બહ માન કરે છે, ગૃહસ્થાને સંયમના સખા કહે છે, ચ'દરવા પુંદિયાના વધારા કર્યો જાય છે, નાંદની આવકમાં પણ વધારા કરવા ચૂકતા નથી. તેઓ ગૃહરધોની પાસે સ્વાધ્યાય કરે છે અને પરસ્પર તાે જાર્ઝે છે તથા ચેતાઓ માટે પરસ્પર લડી મરે છે." છેવડમાં તેએાગી (હરિબર્ડ્રજી) જણાવે છે કે, ા આ સાધુઓ તથી પ્રથા પૈક્લરાઓનું પેકું છે !' " જેઓ એમ કહે છે

કે, તેઓ તીર્થકરના વેશ પહેરે છે માટે વદનીય છેં " તે માટે શ્રીહરિઅદ્રછ જણાવે છે કે, "એ વાત ધિક્કારને પાત્ર છે-આ શિરશળની વાતના પાકાર કાની પાસે કરીએ " કહ્યાદિ

જે જૈન-આચારોના પાયા ઉત્તમાત્તમ ત્યાગ (જે ત્યાગમાં દેહને પહ્યુ વીસરવાના કે વાસરાવાના હોય છે), સર્વથા અહિંસા, સત્ય, વિશુહ, ધ્રહ્મચર્ય અને અકિંચનતા ઉપર જ શ્રીવર્ધ માનદેવે માંડયા હતા, તે આચારાના બીજા દારા નહિ પહ્યુ જૈન ગુરૂ મા (?) દારા જ થયેલી આ જતની છિત-બિમતાને જોઇને વા સાંભળીને કયા મનસ્વિનું મન ન દુઃખાય ? શ્રીમાન્ હરિભદ્ર છ ભગવંત વર્ધ માનના અડગ અનુયાયી હતા અને તેમના જ આચારાના સરળ અંતેવાસી હતા, એથી જ તેમણે પાતાના સમયના એ જૈન-આચારાને જોઇને પાતાની મને વેદનાને આ ગ્રંથમાં (સંબાધપ્રકરણમાં) ખુલ્લી કરી છે, અને યથાસાધ્ય એ આચારાની સામે થઇને પાછા રીતસરના આચારા જૈન-સાધુ-સમાજમાં દાખલ થાય, તે માટે તેમણે પોતાના ચારિત્ર દારા અને ગ્રંથે દારા પહ્યુ કાશીશ કરી છે—આ હડીકતને આપણે એઓના ગ્રંથેનું અવલાકન કરતી વખતે આ જ નિર્ભંધમાં સ્પષ્ટપણે પણ હવે પછી જોઇ શકીશો.

શ્રીહરિભદ્રજીના સમય અને એ ગ્રમયનું વાતાવરણ—એ એ ભાખતા લખાયા પછી એમના જીવન વિષે જે કાંઇ છૂટું श्रीहरिभद्रजीतुं जीवन છવાયું મળે છે તે લખાય તા તે વ્યાજખી જ કહેવાય :

૧ આ મહાપુરૂષનું જીવન એમના પોતાના કાઇ ગ્રંથમાં તો મળતું જ નથી તેથી એ આદર્શ જીવનને લગતી ખધી હકીકતાને આપણે સર્વથા વિશ્વસ્તરૂપે મેળવવા તા એનસીખ છીએ, તો પણ ત્યાર પછીના કેટલાક મહાન્તુઓએ એમના જીવન વિષે જે કાંઇ એ ચાર વાતો લખી છે તે આપણે જરૂર જોઇ શકીએ છીએ અને તે ખદલ આપણે તે લખનારા મહાશયોના ધણા ધણા ઉપકૃત પણ છીએ. એ લખનારા મહાશયોની શુનનામાવલી આ પ્રમાણે છે:

<sup>(</sup>૧) શ્રીહરિભદ્રકૃત ઉપદેશપદની ટીકા શ્રીમુનિચંદ્ર સરિજીએ ૧:૭૪માં કરેલી છે અને તે ટીકામાં છેડે, તેમણે શ્રીહરિભદ્રજીના જીવનને લગતી લણી જ ક્રિકાક્ષરી નોંધઃ લીધેલી છે.

#### પુરાહિત શ્રીહરિભંદ્ર.

અસાર સુધીના ઘણા ખરા ઐતિહાસિક પ્રમંગા દ્વારા આપણે જાણી ચૂકયા છીએ કે, મેવાડની વીરભૂનિએ અનેક વીરનરાને પેદા કર્યા છે: ભામશાહ જેવા દાનવીરાએ એ જ મેવાડી માતાના ખાળા શાભાવ્યા છે, મહારાણા પ્રતાપ જેવા અદિતીય રણવીરાએ એ જ મેવાડી ભૂમીને અમર કરી છે, આપણી આ કથાના નાયક ધર્મવીર શ્રી હરિભદ્રજીએ પણ પાનતાની સાધુતા દ્વારા એ જ ભૂમિને ઉજ્જવલ કરી છે. મેવાડમાં આવેલા ચિત્ર-કૃદ પર્વત ('ચિત્તાડ ગઢ') આજ ઘણા સમયથી સર્ગ વિશ્રુત છે—એ મહાકાય મહીધરે અનેક શિખરાને ધારણ કરી પોતાનું 'ચિત્રકૃદ્ધ' નામ યથાર્થ કરવા સાથે મેવાડના પાષાણોને પણ યથાર્થ નામવાળા જણાવી જગત સમક્ષ મેવાડના વર્ધિષ્ણ ગારવમાં વિશેષ ષ્ટહિ કરી છે. એ સાર્થક નામધારી પર્વતની તળાડીમાં તેના જ નામે પ્રસિદ્ધિ પામેલું એક ચિત્રકૃદ્ધ (ચિત્તેડ) નામે નગર–શનકર–હતું–જે અસારે પણ પોતાની જરાવસ્થાની જર્ણતાને જણાવતું ઉદયપુર પાસે હયાત છે. આજથી લગભગ ભારસા વરસ

<sup>(</sup>૨) શ્રીસુમતિગણિએ ૧૨૯૫માં બનાવેલી ગણુધરસાર્ધ શતકની માેટી ટીકામાં પગુ શ્રીહરિબદ્રજી વિષે છૂટું છવાયું લખેલું મળા આવે છે.

<sup>(</sup>૩) શ્રીપ્રભાચંદ્રજીએ ૧૩૩૪માં રચેલા પ્રભાવકચરિત્રમાં શ્રીહરિભદ્રજના જીવન વિષે જે હડીકત મળે છે તે ઘણી જ વીગતવાર છે અને તે, તેમાં અસંત મનાહર કાવ્યરાહીએ વર્ણવાએલી છે.

<sup>(</sup>૪) શ્રીભદ્રેશ્વરસૃચ્ચિ સાંકળેલી ૨૩૮૦૦ શ્લેષ્ક પ્રમાણ પ્રાકૃત 'કથાવલી માં છેવટ શ્રીભદ્રભાહુ, વજસ્વામી અને સિદ્ધસેનની કથાઓની સાથે આ શ્રીહરિભદ્રજીની પણ જીવન–કથા સંમિલિત થએલી છે.

<sup>(</sup>પ) શ્રીરાજશેખરસરિજીએ ૧૪૦૫માં બનાવેલા પ્રશ્ંધકાષમાં પણ પ્રભાવક-ચરિત્રની જ પેઠે શ્રીહરિભદ્રજી વિષે ઘણું વીગતથી લખાએલું છે.

<sup>(</sup>૧) મારા મિત્ર અને સહાધ્યાયા ન્યાય-વ્યાકરણતીર્થ પાંડિત શ્રીહરગ્રાવિંદ-દાસે ૧૯૭૩માં એક 'શ્રીહરિભદ્રસરિચરિત્ર' રચેલું છે. જે ઘણું વિગતવાર અને ઉપર્યુક્ત ખધા પ્રચોના દોહનરૂપ છે. આ જ તદન છેવટના લખાએલા પ્રથ ઉપરયી જ મેં આ બધું સંકલન કરેલું છે.

૧ કર વિતાનું.

પહેલાં એ નગરમાં **ખન્ને રીતે 'જિતારિ' એટલે નામે અને ગુણે કરીને** 'જિતારિ' રાજા રાજ્ય કરતા હતા એ રાજા રામની પેઠે પ્રજાવત્સલ, યુધિષ્ઠિરની પેઠે નીતિવત્સલ, અશાકની પેઠે દયાવત્સલ અને અર્જાનની પેઠે રણવત્સલ હતા, એથી જ એની પ્રભાએ પણ ' યથા રાત્રા તથા પ્રતા' ની ર્લીકત ચરિતાથ<sup>ર</sup> કરી હતી અર્થાત પ્રજા પણ <sup>૧</sup>પ્રજાવત્સલ, નીતિવત્સલ. દયાવત્સલ અને રહાવત્સલ હતી. " મૃત્યં जयित નાડનતમ " ના ન્યાયે એ પ્રજા ધનવાન પણ હતી. એ રાજા પાસે જે પુરાહિત હતા તે જ મહાશય આપણા આ ઉલ્લેખના પણ પુરાહિત છે—શ્રીહરિભદ્ર જાતે બ્રાહ્મણ કર્મે પુરાહિત હતા. વિદાદેવી બ્રહ્મતેજને વરેલાં હોવાથી શ્રીહરિબદ્રજી પણ ચાૈદે વિદ્યાના જાણ હતા અને એક સમર્થ રાજાના પરાહિત પદે ભિરાજેલા હોવાથી રાજમાન્ય અને લોકમાન્ય પણ હતા. જે સમયે હ દ્યારોની વાસ્ત-વિક ઉચ્ચતા હતી ત્યારે તે તેઓ નિરબિમાની અને નિ:સ્પૃક હતા. પણ જ્યારે તેઓનું બ્રહ્મતેજ અસ્ત થતાં જ એ ઉચ્ચતા પણ આથમી ગઇ ત્યારે તા તેઓ વિશેષ અભિમાની--મિચ્યાબિમાની બન્યા અને પાત ઇશ્વરંમન્ય થઇ એડા. શ્રીહરિભદ્રજીએ પણ અહંવૃત્તિને પાષનારી પાતાની એ કલપરંપરાને જાળવી રાખી હતી. જાતે વ્યાહ્મણ, ચાૈદે વિદ્યાના જાણ, પ્રખર વૈયાકરણ, ઉત્કટ નૈયાયિક અને વળી રાજમાન્ય પુરાહિત હાવાથા તેઓની એ અહં-વૃત્તિમાં શી ખામી રહે ? શ્રીહરિભદ્ર વિપ્રતે ખાત્રો હતી કે, આ છ ખંડ ધરતીમાં મારા જેવાે-અરે મારા શિષ્ય જેવા પણ કાઇ પંડિત હાેય એ મંખવતું નવા. ચારણોએ કરેલા જાના રાસાઓમાં સંભળાય છે કે, કેટલાક ર તળલાબિમાની શરવીર રાજાઓ પોતાની સાથે અસ્ત્ર શસ્ત્રો રાખવા ઉપરાંત એક નીસરણી, એક કાદાળા અને એક જળપણ રાખતા. કે જેથી શત્રને આકાશમાંથી પણ પકડી શકાય, જમીનમાંથી પણ ખોદી શકાય અને ઉડા પાણીમાંથી પણ ગાતી શકાય. એ જ પ્રકારે અને એ જ હત્તિયી સર્વદાંમન્ય આ હરિભદ્ર ભરેવે પણ એ જાતનાં ત્રણે નિશાના રાખ્યાં હતાં. એ ઉપરાંત ' પાતાના જેવા સમસ્ત જંખૂદ્રીયમાં કાઇ નથી જ ' એવું જણાવવા માટે જ તેઓ પોતાના હાથમાં એક જંખલતા પણ રાખતા હતા. વળી, 'આટલું' <u>બધું–સંસારમાં કાઇ ન ભણે એટલું ભણવાથી કદાચ મારૂં પેટ ન કાટે'–એવી</u> લોકોમાં પોતાની–અપૂર્વ પ્રતિષ્ઠા પ્રસરાવવાના જ હેતુથી તે**એ** પોતાના પેટ

૧ કુઢુંખ,

ઉપર એક સુવર્ણપદ પણ કાયમ ખાંધી રાખતા હતા. વળી, આટલેથી જ ન અટકતાં તેઓએ એવી બીષ્મપ્રતિજ્ઞા કરી હતી કે, 'જેનું કહેલું હું ન સમજીં તેના શિષ્ય પણ થઇ જાઉ.'

વાચક! કાળની ગતિ ન્યારી છે, કાળે કરીને ખાટું પણ મધુરં અને છે અને મધુરં પણ ખાટું અને છે-ભૃદેવ શ્રીહરિભદ્રની આ ખાટી પ્રતિજ્ઞા પણ કાળે કરીને તેને માટે મધુરી નીવડી છે, તે હવે આપણે આગળ ઉપર જોઇશું.

ે કાઇ એક દિવસે પ્રરાહિતપ્રવર શ્રીહરિબદ અક મીયાના ઉપર **્ષેસીતે**. **ખજારે કરવા નીક**જ્યા, મીયાનાની આગળ પાછળ 'સરસ્વતીક**ં**કા**ભર**ણ. વૈયાકરણપ્રવણ, ન્યાયવિદાવિચક્ષણ, વાદિમત ગજકેસરી, વિપ્રજનનરકેસરી '. ઇત્યાદિ અનેક પ્રકારે એમના શિષ્યા એમનાં વિરદો બાલી રહ્યા છે. રસ્**તામાં** સવળું શાંત છે. એવામાં અકરમાતુ એ ભટ્ટ મહાશયે લોકોને ભાગતા જોયા, રસ્તામાં ચાલતી સ્ત્રીએાનાં માથા ઉપરથી પાણીતાં એઢાં પડતાં જોયાં, નિરાંતે રમત રમતા છાકરાઓને છૂપાઇ જતા જોયા, ગાય, બળદ અને બેંસોના કર્કશ સ્વરા પણ એમને કાને અથડાયા અને સર્વત્ર 'હાહા હોહા, દોડા, દોડો: ભાગા ભાગા, અરે એને કાઇ પકડી લ્યાે એવા જ કર્કશ અવાજો સંભળાવા લાગ્યા, ભક્છએ મીયાનામાંથી ખુકાર ડેાકું કાઢીતે જોકું તા એક ગાંડા થઇ ગએલા, પ્રચંડ અને કૃષ્ણકાય હાથી સામે આવતા જણાયો. હાથી, રસ્તાની ખન્ને ખાજાનાં હાટડાંને પાડતા, વચ્ચે આવતાં ઝાહાને સૂળ, સાથે ઉલાળતા અને કાનના ઢાલતે પણ ફોડે એવા ભય'કર સુલચલાટતે કરતા ઝપાટાપંધ પાણીના પૂરની પેડે ધસી આવતા હતા. આ જોતાં જ મીયાને ઉપાડનારા બાઇએ તા નાસી ગયા, ભટે પણ સમયાનુકૂળ કુશળતા-ના ઉપયોગ કરી ઠેકડા મારતા જ સામેના એક જિનમ દિર ઉપર ચડી ગયા अने " हरितना ताड्यमानोऽप्रि न गच्छेद् जैनमन्दिरम् " अ ४ ६ ६ ५ ते अ ६ ५ ते અસમયત્રાએ કરેલી અનુભવી. મ'દિર ઉપર ચડવા એટલે તેમની નજરમાં શ્રીવી**તરાગની** મૂર્તિ પણ આવી જે જિનપતિના મંદિરના આશરા **લ**ઇ પોતે ખર્ચા ગયા, તે વાત તે. અભિમાનની ઉત્રતામાં તેમને ન જ જણાઇ અને ઉલડું કલિયુગી બાહ્મણની પેડે એમણે એ જિનપતિના પ્રતિબિંબના ઉપહાસ કરી ' દૃષ્ટિ એવી <sup>સુ</sup>ષ્ટિ 'ની ઉક્તિને સમર્થિત કરી. ઉપહાસમાં પછ

તેમતે બીજું કાંઇ સ્મૃતિમાં ન આવતાં નિષ્ઠાન જ યાદ આવ્યું —તેએ એ પ્રતિબિંબ પ્રત્યે કહ્યું કે—

" वपुरेव तवाऽऽचष्टे स्पष्टं सिष्टावभोजनम् "

થોડો વખત વીસા પછી વળી બધું શાંત અને સ્વસ્થ થયું, હાથી હાથીને દેકાં એ ગયા અને લોકાના વ્યવહાર પણ પૂર્વની જ પેઠે ચાલવા લાગ્યા; સારે આ ભટ્છ પણ ધીમે ધીમે પાતાના ઘર તરફ પ્રત્થિત થયા કેમ જાણે ખુદ અભિમાન જ મનુષ્યના રૂપે ન ચાલતા હોય.

#### વિદ્યાર્થી હરિભદ્ર

એક દિવસ બદ્રજી રાજમહેલમાંથા નીકળીને પોતાના ઘર ભણી ચાલ્યા આવતા હતા. રસ્તામાં એક જૈન ઉપાશ્રય પડતા હતા-જેના ઉત્તર ખેસીને સાધ્વીએ સ્વાધ્યાય કરતી હતી. દૈવયોગે આજ જ એ સાધ્વીઓના સ્વાધ્યાયના ધ્વનિ જેમ લોઢાને પારસમણિ અડકે તેમ આ ભદ્રજીના કાનને અડકયા. જે આર્યા (છંદ)ને એ આર્યાએ! બાલતી હતી તેને આ ભટ્ટ મહાશયે ખરાખર સાંભળી—અક્ષરશઃ અવધારી અને તેના અર્થ સમજવા સાર્ તેમએ યથાસાધ્ય દત્તચિત્ત થઇને પરિશ્રમ પણ કર્યો. કિંત તુંબડીમાં કાંકરાની પૈકે આ ભદ્રજી મહાશયતે એ આર્યાતા એક અક્ષર પણ સમજાયા નહિ. ભક્છના અભિમાનના આ છેલ્લા શ્વાસ હતા, છતાં તેમણે મુછે તા દઇને એ આર્યાને ગાનારી જૈનઆર્યાના પણ ઉપહાસ કરવા ન છાડ્યા. એ ગાયા સાંભળીને ભટ્ટ બાલ્યા કે, "માતાજ અંળાજ! તમે તા આ ગાથામાં ખૂબ ચકચકાટ<sup>૧</sup> કર્યો" જૈન આર્યા પણ સમયતી જાણ હેાવાથી ઘણી મીઠાશથી ખાલી કે, '' ખાપુ ! નવું નવું તા એમ જ હાય '' આ સાંમળીતે ભદેં છતી ખટાશ મીકાશમાં પરિણામી અને તેમને પાતાની બીષ્મપ્રતિજ્ઞાનું પણ સ્મરણ થયું. હવે એ ભદુજીએ નહિંપણ શ્રીહરિમદજી મહાશયે વિશેષ નમ્રતાપુર્વક એ જૈનગાર્યાને જણાવ્યું કે, માતાજ! તમે મને તમારા ચેલા કરા અને જે ગાથા હમણાં બાદયાં તેના અર્થ ત્રણ કૃષા કરીને સમજાત્રો. જૈન મહત્તરાએ

૧ શ્રીહરિભદ્રજી જે ગાથાને સમજયા ન હતા તે ગાથા-આર્યા—આ હતીઃ "चक्कीदुर्ग हरिपणगं पणगं चक्कीण केसवी चक्की,

केसव चक्की केसव दु चक्को केसव चक्की य '' स्था गाधामां 'स्थ' वधारे होवाथी श्रीहिन्स्टिप्टने विशेष सध्यक्षट खासी.

તેટલી જ નમ્રતાથી જણાવ્યું કે બાપુ! પુરૂષોતે શિષ્યા કરવાના અને (પુરૂષોતે) અર્થ સમજવવાના અમારા આચાર નથી માટે તારી શિષ્ય થવાની અને ગાંથાના અર્થને સમજવાની છત્તિ હોય તા આ જ નગરમાં રહેતા અમારા ધર્માચાર્ય શ્રીજિનભટમુનિજી પાસે જા. શ્રીહરિભદ્રજીએ તો પાતાના પ્રતિજ્ઞા મુજબ એ મહત્તરાના જ શિષ્ય થવાને ઇચ્છયું હતું પણ તેણીના અત્યંત આગ્રહને લીધે છેવટ એની એ આગ્રા યુર્વાગ્રાની પેઠે જ શિરાધાર્ય કરી એમણે તત્સણ શ્રીજિનભટમુનિજી પાસે જવાને પ્રયાણ કર્યું અને સાથે એ મહત્તરાજને પણ લીધાં. રસ્તે જતાં વચ્ચે એ જ જૈનમ દિર આવ્યું, જે દારા એક ગર શ્રીહરિભદ્રજી માત્રમાંથી બચી ગયા હતા.

વાચક! તેને યાદ જ હશે કે, તે હરિબદ્ર અને આ હરિબદ્રમાં અસારે આકાશપાતાળ જેટલું અંતર થએલું હતું—તે હરિબદ્ર માનના સ્ત બની પેઠે અક્ષડ હતા—આ હરિબદ્ર વેત્રલતાની પેઠે ઘણા જ નરમ હતા, તે હરિબદ્ર કેપ્રધના વાળ્યા વળ તેમ ન હતા—આ હરિબદ્ર તે મહત્તરાના એક જ વચન-ધા વળા ગયા હતા, કાળની કહેા કે કર્મની કહેા, પ્રકૃતિના કહેા કે માયાની કહેા—ગમે તેની કહેા પણ જેની તેની એ આ જ અકળતા છે કે, જે દારા એક જ વ્યક્તિમાં પણ આટલું બધું અણુધાર્યુ પરિવર્તન થઇ શકે છે.

#### મુનિ હરિભદ્ર

મહત્તરાજી શ્રીહરિભક્ષ્કને એ મંદિરે લઇ ગયાં અને હારભક્ષ્છ પણ જાણે પાતાના પૃત્ ઉપહાસત્યી શ્રએલા પાપનું પ્રાયશ્ચિત્ત જ ન કરતા હોય તેમ એ શાંતરસને સચવતી ભગવતી જિનપ્રતિમાને વિશેષ વિશેષ નિરખી નિરખીને સ્તુતિ કરતાં એ ઉપહાસવાળા જ શ્લોકને થોડા ફેરવીને બાલ્યા કે– " बषुरेब तबाऽऽबष्टे भगवन्! बीतरागताम्."

આ ઉપરાંત એક વિયાગી ભકતની પેંડે જાણે ઘણા કાળે આ જાતનું ઇધર-સ્વરુપ ભાળી તેઓએ ગદગદસ્વરે ખીજી પણ અનેક સ્તુતિઓ કરીને પા-તાના ચિત્તપટને વિશેષ પિશુદ્ધ કર્યો સાંધી ખુકાર નીકળી તેઓ અને પૂ૦ મહત્તરાજી ખન્ને અવિસંખે શ્રીજિનભટજીનાં ચરણસમીપે પહેંચ્યાં અને પહેંડ

શ્રીપ્રભાવકચરિત્રકારે હરિબદ્દજીના દીસાયુર્ તરીકે 'શ્રીજિનભટ્છ'
 ને જણાવેલા છે તા પણ શ્રીહરિભદ્રના પાતાના જ એક ઉલ્લેખ (જૂએા આ નિબંધ પૃ૦ ૭ (૫) દારા એ સંભવ્ય કોઇ જીદું જ જણાય છે અને એ આ પ્રમાણે છે:—

વ્યર્તા જ શ્રીંહરિબદ્રજીએ જૈની દક્ષાને સ્વીકારીને બ્રાહ્મણકુલમુખને હર્દ્ધલલ કરવા સાથે '' પ્રાહ્મા જાએ પણ નહિ તજે દક્ષ ધારેલ વાત '' અને '' ઇષ્ટની સિદ્ધિને માટે ડાહ્યા વાર ગણે નહિ '' એ બંગે હક્તિઓને પણ ચરિતાર્થ કરી દીધી.

## આચાર્ય હરિભદ્ર

શ્રીહરિભદ્રજી જે કમે કરીને પુરાહિત હતા તે હવે પણ પુરાહિત જ રહ્યા—માત્ર પહેલાં રાજપુરાહિત હતા અને હવે તે ધર્મપુરાહિત થયા. વર્તા માત્ર પહેલાં રાજપુરાહિત હતા અને હવે તે ધર્મપુરાહિત થયા. વર્તા માત્ર મયના નવીન સાધુની પેડે દીક્ષિત થયા પછી પણ તેમને કાંઇ ભણવાપાણું ન હોતું—માત્ર જે શાસ્ત્રો અત્યાર સુધી તેમને પરાસ હતાં તે પ્રત્યક્ષ જ કરવાનાં હતાં અને તે બધાં એક શ્રીગુરૂમંત્ર મળ્યે તેમને પ્રત્યક્ષ પણ થઇ ગયાં—જેમ શ્રીમહાવીરપ્રભુની ત્રિપદીને સાંભળી ગણધરશ્રીઇન્દ્રમૂર્તિ ગૌતમ બાર અંગોને રચી શક્યા હતા તેમ આપણા શ્રીહરિભદ્રજી પણ માત્ર શ્રીજિનભટજી દારા ત્રિપદીને મેળવીને અનેકાનેક પ્રયો લખતા સમર્થ થયા હતા. જેમ જેમ તેએ અહિંસા, અનાગ્રહ અને અક્ષ્યાયના જ પાયા ઉપર મંડાએલા જેનદર્શનનું અવલોકન કરતા ગયા અને જીવનને પણ એ જ રીતે ફેરવતા ગયા તેમ તેમ તેઓને વીતેલા દિવસો માટે ભારી પશ્રાત્તાપ થવાલાએ અને આ જાતના યોગાનુયોગ કરી દેવા માટે તેઓ પૂર્વાદિની મહત્તરાજીના અત્યંત ઉપકાર માનવી લાગ્યા, એટલું જ નહિ પણ તેઓને પોતાનાં ધર્મમાતા સમજી પોતાના પ્રત્યેક યાં થમાં તેમના ધર્મપુત્ર તરીક જ

<sup>&</sup>quot;જિનભઽછ તે હરિભદ્રજીના આગ્રાકારી અર્થાત્ ગચ્છપતિ ગુરૂ "

<sup>&</sup>quot;(જનદત્તજી તે હરિબદ્રજીના દીક્ષાકારી ગુરૂ (જૂઓ સમરાદિસકથાની પ્રશસ્ત્રિ, આ નિયધ ૫૦ ૯)

<sup>&</sup>quot; યાકિની મહત્તરા તે શ્રીહરિબદ્રજીનાં ધર્મજનની માતા"

<sup>&</sup>quot; વિદ્યાધરકલ તે હરિસંદ્રજીના વિદ્યાધરગચ્છ "

<sup>&#</sup>x27; સિતાં ખર તે હરિભદ્રજીના શ્વેતાં ખર સંપ્રદાય.

જ્ઞાન દર્શન અને ચારિત્રરૂપ ત્રિપ્ત.

ર. શ્રીહરિભદ્રજીએ પોતે જતે જ પાતાને અને બીજન પણ અનેક સુવિહિત સરિઓએ શ્રીહરિભદ્રજીને 'યાકિનીમહત્તરાસનુ' તહેક તે તે અનેક પ્રથામાં ઓણખાવેલા છે:

મકટ થયા. ક્રમે કરીતે જેમ કાઇ ચક્રવર્લી પાતાના રાજ્યભાર શાતાના પુત્રને સોંપે તેમ જ શ્રીહરિભદ્રજીના ગુરૂજીએ પાતાના ગચ્છના સર્વસ્વ ભાર શ્રીહરિભદ્રજીને સોંપ્યા એટલે એ મુનિ શ્રીહરિભદ્રજી, આચાર્ય શ્રીહરિભદ્રજી થયા અને જેન-આચારનું, જેની અહિં સાનું, જેની મધ્યસ્થતાનું અને જેના સાધુતાનું જાણે પાતે મૂર્વરૂપ ન હાય તેમ તેઓ સ્થળે સ્થળે વિહરના લાગ્યા.

#### હરિભદ્રના શિષ્યાે.

શ્રીહરિભદ્રજી જેવા ધર્મવીર હતા તેવા જ રહ્યીર તેમના એ ભાણેજ હતાઃ એક હું સ અને બીજો પરમહં સ. તે બન્નેને કાઇ નિમિત્તને લીધે વૈરાગ્યવૃત્તિ થઇ, તેથી તેઓને ધર્મ—મર્મ સમજાવીને ષોતે દીસા આપી, અને વ્યાકરણ, સાહિત્ય તથા દર્શન શાસ્ત્રાનો અભ્યાસ કરાવીને તે બન્નેને અત્યં તિ નિપુણ કર્યા તે વખતે પૂર્વ તરપ્રના મગધ વિગેરે દેશામાં ભાહદર્શનની ઘણી પ્રભળતા હતી અને અનેક ઠેકાણે એ પ્રખરતાર્કિક

શ્રીહરિભદ્રજીના પોતાના ગ્રંથા--

आचार्यहरिभद्रेण टीकेयं शिष्यबोधनी॥ "-श्रीदशवैकालिकनिर्धुक्तिटीका.

- र " जाइणिमयहरियाए रइता एते उ धम्मपुरेण हरिभदायरिएण "-उ देशपद.
- ३ '' विवृतं च याकिनीमहत्तरास नुश्रीहरिभद्राचार्यैः "-पञ्चसूत्रटीका.
- ४ " कृतिर्धर्मतो याकिनीमहत्तरासूनोः-आचार्यहरिभद्रस्य "-अनेकान्तज्ञयपताका.
- ५ " कृतिर्धर्मतो याकिनी महत्तरायनोः आचार्यहरिमद्रस्य " लितविस्तराः
- ६. શ્રીહરિભદ્રજીએ પોતાની આવશ્યકનિર્યુક્તિની ટીકામાં પણ એ જ પ્રમાણે જણાવેલું છે–જાૂઓ આ નિળધ (પૃ૦ ૭ (પ)

**ખી**જા <mark>આ</mark>ચાર્યોના ત્રંથો—

१ " याकिनीमहत्तरास्नोः -- आचार्यहरिभद्रस्य "

छितिविस्तरापिकका ( मुनिचन्द्रसरि

- २ " याकिनीधर्मस्तुः"—प्रबन्धकोष (राजशेखरसरि)
- **१ ' याकिनीमहत्तरावर्मेषुत्रश्रीजिनभद्वाचार्य-शिष्यश्रीहरिभद्रसूरिभिः** ''

#### -- मध्याह्रव्याख्यान ( हर्षनन्दन )

9. દીક્ષા લીધા પછી નામ ફેરવવાના રિવાજ શ્રીહરિભદ્ર છના સમયમાં ન હોતો તેમ તેમના પાતાના અને શ્રીહંસ તથા પરમહંસના નામ ઉપસ્થી જ જાણી શકાય છે.

१ " महत्तराया याकिन्या धर्मपुत्रेण चिन्तिता।

ખાદ્દાનાં અનેક વિદ્યાપીડા હતાં જેમાનું એક વિદ્યાપીડ તા એવડુ માટું હતું કે જેમાં ૧૫૦૦ અધ્યાપદા અને ૧૫૦૦૦ વિદ્યાર્થિએ રહેતા હતા. શ્રીહરિભદ્ર સૂરિજી પાતે જ એહદર્શનના પ્રવર અને પ્રખર પંડિત હતા તા પણ એ વિદ્યાપીડની ક્લિત સાંભળીને મુનિ શ્રીહંસ અને પરમહંસને તા ત્યાં જઇને જ એહ— શાસ્ત્રાને જાણવાની તીત્ર ઉતકંડા થઇ.

## હરિભદ્રના શિષ્યા અને બાહ્લવિઘાપીડ

અણજોયું જેવાની, અણકર્યું કરવાની, અણસાંભલ્યું સાંભળનાની અને અણુખાધું ખાવાની ઇચ્છા સાધારણ માણસોને થયા કરે છે—એ રીતે આ હંસ અને પરમહંસની પણ એ વિદ્યાપીઠમાં જવાની એટલી બધા અનિવાર્ય વૃત્તિ થઇ ગઇ કે પોતાના મહામાન્ય—ગુરુષ શ્રોહરિમદ્રજીએ તેમ કરવાની અનુમતિ ન દર્શાવી તેા પણ તેઓ તે વૃત્તિને વશ ન કરતાં પાતે જ તેના મજબૂતપણે વશવતી બની ગયા—જે શિષ્યોએ કાઇ વાર ગુરુના વચનનો અનાદર કરવાનું ઇચ્છયું પણ ન હતું તેઓ જ પાતે આજે તે વચનને ન અનુસરી શક્યા—જે શિષ્યો ગુરુના વચનને માટે પાણ પાથરવાની ભાવનાવાળા હતા તેઓ જ પોતે આજે માહદત્તિને વશ બની એ તરફ દુર્લંદ્વય કરવા લાગ્યા અને જેમ પેલા પ્રસિદ્ધ સુવર્ણ મુગે ભગવાન શ્રીરામને પણ ભમાવ્યા હતા તેમ એ બન્ને મંધુઓને એ વ્યામાહના પ્રભળતર સંસ્કારે 'વિદ્યાપીઠમાં જઇને ભણવા સિવાય' બીજાં કશું જ ન સુઝવા દીધું, ન સાંભળવા દીધું અને ન વિચારવા દીધું. ગુરુષી તો આ પ્રવૃત્તિમાં પ્રત્યક્ષપણે એમનું અનિષ્ટ જ જોતા હતા, અને એથી જ એમણે માત્ર પુત્રપ્રેમને લીધે તેમ કરવાની ના પણ પાડી હતી.

૧. આ 'વિદાપીઠ' ના સ્થાન સંખંધે અને તેના કુલપતિ વગેરેને લગતી કાંઇ જાતની માહિતી મળી શકી નથી. કાંઇ કહે છે કે " એ બન્ને શિષ્યો ભાહાચાર્ય પાસે ' ભાઢ ' દેશમાં બહુવા ગયા હતા " — (જી.એ. પિટર્સનમહાશયના ત્રીજો રિપોર્ટ, પૃગ્ ૩૫ ( કેલટની પૃગ્ર ૪૭ ની સાક્ષી ) એ ઉપરથી ' ભાટ ' દેશમાં એ ' વિદાપીડ ' હોવાનું કહ્યી શકાય.

ર શ્રીહરિભદ્રજીના તક ત્ર થામાં કુ ભાગ તા ગાહદર્શન સંબંધા ચર્ચા અત્યારે પણુ જોઇ શકાય છે, એ ઉપરથી એમને ગાહદર્શનના પાસ્કરી કહેવામાં ક્ષેશ પણુ અતિશયોકિત થતી નથા.

તો પણ કર્મના પ્રભળ સંસ્કાર પાસે જેમ પામર મનુષ્ય દીન ખની જાય છે તેમ આ ખન્ને ભાઇઓ પણ એ પોતાની ઇચ્છાના દીનદાસ ખની ગયા અને ભવિતવ્યતાના પણ એવે જ સંયોગ હેલાથી પોતાની ઇચ્છાપૂર્વક એ ખન્ને ભાઇએ પોતાના જ અકલ્યાણની અરે વિનાશની પ્રવૃત્તિ આદરી અને વિહાર કરતાં કરતાં કામક્રમે તેઓ ખન્ને એ વિદાપીડ સુધી જઇ પહોંચ્યા.

વર્ત માનમાં જેમ પરમતસહિષ્ણુતા જણાતી નથી તેમ તે કાળે પણ તેવો જ ર'ગ જામેલો હતોઃ સમસ્ત સંસારતી મુકિત માટે પ્રયત્ન કરનાર મહાકારું કિલ્લુપ્રવર મુદ્ધના એ વખતના શિષ્યા મેાટા ચમરમંધી જેવા વિરાગી (?) ખન્યા હતા, એમણે મુદ્ધનું ભિક્ષુપ્રદ વિસાર્યું હતું અને શ્રીમુહના સમસ્ત્ર એ એ એએ પોતાનું એક છત્ર રાજ્ય ચલાવા માંડ્યું હતું. શ્રીમુહના સમસ્ત આચારાને તિલાંજલી આપી માત્ર એક તર્ક જાળને જ સાધન ખનાવી, અને તે જ દ્વારા લોકોને મુદ્ધના સંદેશ કહી પ્રસાવવા, અનેક સભાઓ જિતી બાહ શાસનની વર્ષુ નાઓ વધારવી અને ઇતર દર્શનોના સંહાર કરવાના જ એક સુપવિત્ર (!) ઉદ્દેશથી તેઓએ એ વિઘાપીઠને સ્થાપ્યું હતું. એ વિઘાપીઠમાં આ ખન્ને જૈન સાધુએ પોતાના સાધુ વેષ રાખી શી રીતે જઇ શકે ? વા જૈન-આચાર પ્રમાણે જ વર્તી ત્યાંનું ભણતર શી રીતે ભણી શકે ?

જેમ ધનલુખ્ધ વિશ્વક ન કરવાનું કરે છે, માતા પિતા અને વિકિશ્લોના આમ્નાય તેાડે છે અને પરિશામે અનેક યાતનાએ સહે છે તેમ આ બન્ને વિદ્યાલુખ્ધ ભાઇએ પણ પાતાના વેષ બદલ્યા, આચારવિચાર વિસાર્યો અને તુચ્છ ઇચ્છાપૂરણ પાસે પાતાને હાથે થએકો ગુરૂજીના અવિનય પણ તેઓને સાંભર્યો નહિ.

વાચક! સાવધાન થજે અને વ્યસનિના શા હાલ થાય છે તેનું પણ નિરીક્ષણ કરી શાસ્ત્રાભ્યાસ જેગ પતિત્ર લાગતા વ્યસનના પણ કદી દાસ થઇશ નહિ " गुर्वाज्ञायुलताविनागकरणात् शास्त्रं विषास्त्रायते "

મુનિ હંસ અને મુનિ પરમહંસે પોતાનાં નામની આગળ વિરાજતાં 'મુનિ 'નું સ્થાન ' બિક્ષુ ' શબ્દને આપ્યું, એ વિદ્યાપીડનાં કુલપતિએ આ ખન્ને નવા બિક્ષુઓને વિદ્યાપીડમાં દાખલ કરીં તેમના અભ્યાસ અને બાજનાદિની વ્યવસ્થા પણ કરી દીધી. હવે તે બન્ને બિક્ષુ બાઇઓ નિમેય રીતે-નિરાંતે બાહશાસ્ત્રોને અભ્યાસ કરવા લાગ્યા. કડેશમાં કડેય શાસ્ત્રોને પણ તેઓ સહજમાં જ સમજવા લાગ્યા અને પોતાના અતુલ સુદ્ધિ પ્રભાવન

તે લીધે એ શાસ્ત્રાતા ઉપયોગી પાઠાતે તેમણે કંકરથ પણ કરી લીધા, એટલું જ નહિ પણ સાથે સાથે એ શાસ્ત્રામાં આવેલા જૈતમતના પ્રતિવાદતા પણ પ્રતિવાદ તેઓએ ડુંકાક્ષરી પણ ઘણી જ માર્મિક તોંધમાં એ એક પાનામાં લખો નાંખ્યો.

## હરિભદ્રના શિષ્યાની જિનભકિત અને બાહેોના પ્રકાેપ.

વાચક! તું એમ ન સમજતો કૈ, એ એ પાનાં માત્ર કાગળનાં કે તાડનાં પાનાં હતા, એ તાે એ બંત્રે બંધુઓના વિનાશ માટે જીવકેણુ તરવારનાં પાનાં હતાં '' वामे विधो वाममशेषमेव ''

એ એ પાનાંને તેઓ પાતાની જ પેડે અસંત છૂપાવીને રાખતા હતા. તાે પણ એક દિવસે કાણ જાણે શા રીતે એ બન્ને પાનાં ઉડતાં ઉડતાં કાઇના હાથમાં આવી ગયા-કેમ જાણે પૂર્વ ગુરૂષીના અવિનયે જ તેને ન ઉડાડ્યાં હાય. પાનાંને લેનાર બિક્ષએ એ બન્ને પાનાં કલપતિની પાસે આણ્યાં, કલ-પતિએ તેતે અથયી ઇતિ સુધી બરાયર ધ્યાનપૂર્વક જોયાં, તેમાં જણાવેલી માર્મિક યુક્રિવભાર્યી તે તે વાંચતા વાંચતા ડાલ્યા અને પાતાના વિદ્યાપાડમાં આવા પ્રખર યુદ્ધિમાન વિદ્યાર્થિએાતી હાજરી જાણી વિસ્મય પણ પાસ્યો. કિંત બીએ જ ક્ષણે તે કુલપતિ ઉપર મતાંધતાએ હુમલા કર્યો અને ઐ લખનારાને પાતાના મતના શત્ર સમજ તેના પ્રાણનાશ કરવાના તેણે નિશ્ચય પણ કર્યો. ૧૫૦૦૦ વિદ્યાર્થિં એમાં એ પાનાં કાર્યે લખ્યાં હશે ? તે જાણવં વિશેષ વિકટ હતું, તાે પણ કાળના ખાધેલ એ મતાંધ કુલપતિને એ વિકટ કામ પણ સુકર થઇ ગયું: વિદ્યાર્થિં એાતે ચાલવાના ધારી માર્ગ ઉપર એટ્રેસે ચાલવાની જમીત ઉપર તેણે શ્રીજિનપ્રતિમાને આળેખાતી, કર્યા વિદ્યાર્થી તે ઉપર પગ દઇને નથી ચાલતો, તે ભાળતનું ચોકકક્ષ ધ્યાન રખાવ્યું. ભાજનના ઘંટ થતાં સવળા ભિક્ષું આ ભાજનશાળા તરફ જતાં એ પ્રતિમાન ચાંપી ચાંપીને ચાલગા લાગ્યા, કિંતુ જ્યારે હંસ અને પરમહંસ એ દેકાઈ આવ્યા ત્યારે એમને તા ભાજનના ઘંટને ખદલે મરણના ઘંટતું સ્મરણ થયું. એ ખજે શરવીર હતા, એમના હૃદયમાં જિનભકિતની જ્યાત જાગતી હતી. મગ્ણ થાય તો પણ તે પોતે શ્રીજિનની આશાતનાને સાંખી શક તેમ ન હતા, તા પાતાને હાથે જ એ આસાતનાને તેઓ કેમ કરી શકે ? આ રસ્તે ચાલ્યા સિવાય છુટકા જ ન હોવાથી તેઓએ ખડીવતી પ્રતિમાના કંઠ ઉપર ત્રહ્ય રેખાં કરી, તેથા તે પ્રતિમાં 'જિન'ને ખદલે 'શુદ્ધ'ની ખની અને પછી તે ખને તેના ઉપર પગ દઇને ચાલ્યા ગયા.

વાચક! તે સાંભલ્યું જ હશે કે, " कम्मे स्ता ते धम्मे सूरा " એ ખરે ભાઇએમાએ ગુરતા અવિનય કરીને પણ આ ઉકિતને ચરિતાર્થ કરી છે. શ્રીજિનભક્તિની રક્ષા માટે પાતાના જીવની પણ તેઓએ દરકાર નથા કરી. માટે આપણે તાે એમના અવિનય તરફ દુર્લદ્ધય કરી એમની જિન-ભક્તિને જ અનુમાદવાની છે.

#### હરિભદ્રના માટા શિષ્ય હંસના બાહ્સાએ કરેલા સંહાર

વિદ્યાપીઠના ચર પુરૂષોએ કુલપતિને સમાચાર પહેાંચાડ્યા કે, આ યનને નવા આવેલા જ બિલુઓ (હંસ અને પરમહંસ) નિર્ચય ગાતપુત્રના ઉપાસક હોવા જોઇએ. કલપતિએ વળા, વિશેષ ખાત્રી કરવા માટે બીજી બીજી યુક્તિએ રચી. તો તે દ્વારા પણ આ હ'સ અને પરમહ'સની જ પ્રેમળ જિન-ભક્તિ તેને જણાઇ આવી, એથી તેને ગુપસુપપણે મારી નાખવાના તેણે વિચાર કર્યો. કલપતિ એ પડયંત્રને રચવાની કલ્પનામાં જ હતા ત્યાં તા આ ખધા મેદને જાણવા તે ખન્તે ભાગુએ કાઇ ન જાણે તે રીતે વિદ્યાપીકથી નીક્ષ્યા અને પ્રમળવેગે પાતાના ગુરૂના નગર ભણી જવાને નાશી છુટ્યા. કુલપતિને એમના નામવાના પણ સમાચાર મહ્યા, તે તો સાંભળતાં જ રાતો પીળા થઇ ગયા અને જેમ નાસવા ખાજ પાછળ બાજ તૂટી પડે તેમ તેના અહિંસાને ચોરી જતા તે ળત્ને ઉપર તૂટી પડવાના તે કૂર ભિક્ષુએ નિશ્ચય કર્યોઃ પાતાના ગુલામ ખતેલા કાઇ બાહ રાજાતું લક્ષ્કર તેણે તે ખન્નેના પાછળ માેકલ્યું, લશ્કરને પાસે આવેલું જોઇ માટા ભાગ હુંસે નાનાભાઇ પરમહંસને કહ્યું કે, તું શીધ આ આંખ સામે દેખાતા નગરમાં જા, ત્યાંના રાજા સરપાળની સહાય લઇ શ્રીશરૂજીના ચરણમાં પહેંચ અને મેં કરેલા તેઓના અવિનયની મારી જણાવ પરમહંસ તો વડિલ ળધુની આગ્રા મુજય પરપાટ દાહતા ઘાડાના પેઠે શરીરની પણ દરકાર ન કરી ઝપાટા બાંધ દાહવા **હાગ્યા અને એકલા હંસ—જે સહસ્ર**યોધી હતા—સામે આવેલા લશ્કરતે ત્રાસ પુમાડતા, કેટલાકને મારતા, કેટલાકને પાડતા અને કેટલાકને ભગાડતા પ્રસિદ્ધ વીર અભિમન્યની જેમ લડવા લાગ્યાે. પણ છેવટ પાતે એક્લાે હાેવાથી ભાણના અનેક જખમાથી જખમાય—ચાલણી જેવા થઇ એક વીરનરતી પેંદ્રે ભૂમિ ઉપર ઢળી પડયા.

# રાજા સ્રયાલે કરેલી બીજા શિષ્ય પરમહ સની રક્ષા

શરણાગત રક્ષક રાજા સરપાસે પરમહંસની વ્યાજખી વાત સાંભળી, તેને સહાય કરી, પાછળ આવતા લશ્કરને પાછું હાલ્યું અને કાઇ પણ રીતે પરમહંસના વાળ પણ વાંકા ન થવા દીધા. લશ્કરના અધિકારી ખાહ સેનાપતિએ રાજા સરપાલને ઘણું સમજાવ્યું, ઘણી હરામણી દીધી અને ઘણી લાલચા આપી તા પણ તે એકના ખેન જ થયા. છેવટ એવું દરાવવામાં આવ્યું કે, પરમહંસ સાથે શાસ્ત્રાર્થ કરવા અને તેમાં જે હારે તેના પ્રાણ લેવા: એવી આકરી અને પ્રાણધાતક પરીક્ષામાં પણ જિન્નબકિતના પ્રભાવને લીધે પરમહંસ જ જિત્યા અને શુરૂને મળવાના તીવ અભિલાધને લીધે પ્રમહંસ જ જિત્યા અને શુરૂને મળવાના તીવ અભિલાધને લીધે પ્રમહંસ જ જિત્યા અને શુરૂને મળવાના તીવ અભિલાધને લીધે

#### હેંસનું અવસાન

પાછળ પડેલા એ પ્રતિપક્ષિઓએ તેને માર્ગમાં કનડવા ધાર્યો, પગ્ન કોઇ પ્રકારે તે, તેઓને છળી જેમ તેમ કરી ગુરૂજી પાસે પડેંચ્યો, ગુરૂજીએ છાતી સરસો ચાંપ્યો, તેણે કહેલી માટા બાઇ હંસતી બધી હડીકત સાંબળી અને છેવટ તે ગદગદ સ્વરે પોતે અને પાતાના વડીલ બાઇએ કરેલા અવિન્ નયની ક્ષમા માગતાં કેમ જાણે માટા બાઇને મળવા જ ન જતા હાય તેમ ત્યાં જ હળી પહેંચા.

# બાહે ઉપર શ્રીહરિભદ્રના પ્રકાપ

" संगात् संजायते कामः कामात् क्रोधोऽभिजायते। क्रोधात् भवति संमोहः संमोहात् स्मृतिविश्रमः। स्मृतिश्रंशाद् बुद्धिनाशो बुद्धिनाशात् प्रणश्यति॥"

મોહની લીલા વિચિત્ર છે, પછી તે ધર્મના હા, ધનતા હા, ધરાના હા કે પુત્રના હા. માહથી કામ (તૃષ્ણા) જન્મે છે, એ કામ જ ક્રોધના પિતા છે અને ક્રોધપિશાચના પ્રાદુર્ભાવ થયે તા આત્માના સર્વસ્વતા નાશ થઇ જાય છે. શ્રીહરિભદ્રસૂરિએ પાતાના વહાલામાં વહાલા બે શિષ્યા ગુમાવ્યા, તે પણ કમાતે ગયા, અને વળા પ્રતિપક્ષિઓના જીલમચી ગયા, એથી જ વિશેષ શાક થયા અને એ શાક, એમને ક્રોધના રૂપમાં પ્રસ્થિપો, ઘમારાથી તા ચંદનના વનમાં પણ આગ થાય છે તેમ આ પ્રસંગને લીધે શ્રીહરિભદ્રના ચંદન જેવા શાતળ હૃદયમાં પણ પ્રથળ ક્રોધાગ્નિ ભભુડી ઉદયા અને જે ધર્મ માહે હસ અને પરમહંસના જીવ લીધો હતા તેના જ ભાઇ પુત્રમાહે એ બોહોના નિકંદનના પ્રસંગ ઉભા કર્યા. ભલભલા ન્રાનિઓ અને બાણકારા પણ માહ-ક્રોધના સપાટામાં આવી જાય છે તેમ શ્રીજિનદર્શનના પ્રયળ અભ્યાસી આ હરિભદ્રયોગી પણ એ મોહની જાળમાં કસી પડયા અને એ ક્રોધના વેગમાંને વેગમાં પગે ચાલતા આ મહાનુભાવ, રાજા સરપાળની રાજ-**ધાનીમાં—રાજસભામાં પહેાંચ્યા. રાજાને આશીર્વાદ દીધા, પોતાના** શિષ્યને **ज्यापाय माटे अधि के क्षित्रियवट यतावी खती ते माटे विशेष उत्त्राता જાહેર કરી ધણા ધન્યવાદ આ**પ્યા અને પ્રામાણિક રીતે બૌદ્ધોની સાથે શાસ્ત્રાર્થ કરવાના પાતાના અભિલાષને પાર પાડવા માટે એની સહાય પણ માગી. રાજ્યએ એમ કહ્યું કે, આપ એકલા છો, અને પતંગની જેમ પ્રતિવાદિઓ અનેક છે, તો તમાં એ ખધાને શીરીતે પહોંચી શકશો ? આપને સહાય કરવી એ અમારૂં પરંમ કર્તવ્ય છે. પણ મતે આપના એકલા હોવાની શંકા રહ્યા કરે છે, અ<mark>થવા જો તમારી પાસે</mark> કાઇ દિવ્યશકિત હોય તો તમા જરૂર પહોંચા શકા. શ્રીહરિભદ્રજીએ જહાવ્યું કે, મને શ્રીઅંબિકામાતાની સહાય છે. માટે તમારે મારા એકલાની ચિંતા રાખવાનું કશું કારણ નથી. રાજાએ એ ળૌહ **શરૂઓની ક્રુસ્તા ચ્યનુભવી હતી**, એએોની એ ક્રુસ્તાના મદ ઉતારવાના આવા **લાગ અનાયાસે આવ્યાે જાણા પાતે** શ્રીહરિભદ્રજીતા શાસ્ત્રાર્થમાં સહાય **કરવાનું વચન આપ્યું અને** એક વાચાળ દ્વતને તેણે બૌદ્ધોના નગર ભણી રવાના પણ કર્યો. દૂતે ત્યાં જઇને બૌહ કુલપતિને આ પ્રમાણે કહ્યું: રાજ સરપાલે જણાવ્યું છે કે, તમારી જેવા વાદિગજક્સરિઓ હોવા છતાં હજુ પણ વાદિમત ગજો વિહર્યા કરે એ શું ? અમારી રાજસભામાં કાઇ જેન-વાદી આવ્યા છે તે તમારી જ સાથે શાસ્ત્રાર્થ કરવા ઇચ્છે છે, તા શું તમા તેનું માનમદ્દન કરી શકશા ! જે જૈન વાદી આવ્યો છે તે કાઇ નથી, એ તા ત્રિલાક્ષાના વાદિઓને અને તેમાં વળા બૌહાચાર્યાને તા તૃણ સભાત જ સમજે છે, માટે જો તમા તેની સામે ટક્કર ઝીલી બૌહશાસનની પ્રભાવના કરી શકા તો હા કહો-નહિ તો થયું. દૂતનું કથન સાંભળી કુલ-પતિને પુરસો તો ચડ્યો પણ તે પુરસાને જેમ તેમ શમાવી તેણે શાસ્ત્રાર્થમાં **આવવાની હા કહી, અને મનમાં વિચાર્યું** કે, આ વળા કયા નવા નિશાળિયાં ભાગો-જે પાતાને હાથ જ પાતાના હામ કરાવા આવ્યા. જતાં જતાં કુલ-

પતિએ દૃતને કહ્યું કે, જો હારનારને ત્રાણ-દંડ મળવાની શરત થાય તા જ અમે શાસ્ત્રાર્થમાં આવીએ. દૃતે જણાવ્યું કે, 'જે હારે તે ધરાધરાતા તેલના કડાયામાં પડે ' એવી શરત કરવાથી એને આપોઆપ પ્રાણદંડ મળી જશે. જો આ શરત આપને પણ સમ્મત હોય તો હું જઇને રાજ્ય સરપાળને જણાવું અને એ સંખધે ખધા નિશ્ચય કરાવી લઉં. હજુ પણ આપ વિચાર કરી શકા છો: વખતે આપના પણ કડાયામાં પડવાના વારા આવે અને સુદ્ધાસનની અવહેલના થવાના પ્રસંગ આવે માટે જે નિશ્ચય કરવા હોય તે ઉતાવળથી ન કરતાં ખરાખર વિચારીને કરશા. એ સાંભળતાં જ કુલપતિ પોતાના આસનથી ઉછ્જ્યો અને વાઘની પેઠે ત્રાડ મારતા બોલ્યાઃ અરે વાચાળ! તને મારા પાંડિત્યના પરિચય નથી, તેથી જ તું આમ બખડે છે, લે હવે જા, અને તારા રાજ્યને કડાયામાં પડવાની શરત જણાવ, એટલામાં તા હંત્યાં આવી પહોંચીશઃ '' વિનાશકાਲે વિવરીતલુદ્ધિ: ''

# બૌદ્ધો સાથે શ્રીહરિભદ્રના શાસ્ત્રાર્થ.

વાચક! તે ધર્મમોહ જોયો, પુત્રમાહ જોયો, હવે તું વિદ્યામદને જો અને આચારમાં આવ્યા વિનાનો ધર્મ કેવાં ફળને આપે છે તે પણ નીરખ. દૂતનાં વચેનાથી કુલપતિને ગર્વના કસુંબો વિશેષ વ્યાપ્યો, તેના ઘેનમાં તેણે મરણની કે અપુષ્રાર્તિની જરા પણ દરકાર કર્યા વિના, પોતાનું બળ માપ્યા વિના અને સામાનું બળ જાવ્યા વિના જ શાસ્ત્રાર્થમાં જવાની હા પાડી અને છેવટ તેણે એ તેલના કડાયાને જ પોતાની છેલ્લી પથારી બનાવી.

રાજસભામાં સબ્યો, મધ્યસ્થો અને પ્રજાજનો આવવા લાગ્યા, વખત થયે રાજા પણ આવ્યો અને સૌ એ બે મલ્લોની કુસ્તી અને તેનું પરિણામ જોવાને કાકડોળે આતુર થઇ રહ્યા. ખરાખર વખત થતાં એ ખન્ને વાદિઓ આવ્યા, અને મુક્સર કરેલી રીતપૂર્વક શાસ્ત્રાર્થની શરૂઆત પણ થઇ: ખૌદ કુલપતિએ પૂર્વપક્ષ કરતાં દિગ્નાગાદિને સમ્મત ક્ષણવાદનું સમર્થન કર્યું, તેના ટેકામાં તેણે અનેક સુક્તિપ્રયુક્તિઓ, હેતુઓ, તર્કા, અનુમાનો જણાવી તેને વિશેષ અકાલ્ય ખનાલ્યું અને પાતાનો પૂર્વપક્ષ પૂરો કર્યો.

હવે આડે ખર વિનાના સીધા સાદા શ્રીહરિલક્રજી ઉડયા, તેમણે સર્ભાજનાની આશા નિરાશા વચ્ચે જ એ પૂર્વપક્ષનું નિરસન કરતું શરૂ કર્યું, ક્ષ્મણુવાદને માનવાયી જેંદ્રપણાં સૌના વ્યવહારમાં આવે છે, તે બનાવી ધણી ગંભીરતાથી એ પક્ષનું મૂળથી જ ઉન્મલન કર્યું અને છેવટ અનેકાંત દર્શનનું એવું અને એટલું સમર્થય સમર્થન કર્યું કે ક્રીવાર કાઈ સુગતશિષ્ય ઉઠીને એની સામા થઇ શક્યો જ નહિ.

#### તેલના કડાયામાં બાહેોના હામ

સભામાં અધે મૌન ફેલાઇ રહ્યું, મત્ર એ કુલપતિના ઊર્ધ્વશ્વાસ વિના કશું સંભળાતું ન હતું, એવામાં સભ્યોએ કહેલા '**કુલપતિ: પરાભૂતઃ' શ**બ્દથી મૌનના ભંગ થતાં જ કુલપતિના પણ ભંગ થયા અને તે બિચારા તેલના કડાયામાં પડતાં જ કયાં ગયા તેની ખબર પણ ન પડી.

વાચક! મોહની વિચિત્રતા તો જો-દયાના સાગર ભગવાન મહાવીરના ધર્મ-પુત્ર છે છતાં શ્રીહરિભદ્રજીના મનમાં કેમ જાણે ભજીયાં જ ન તળાતાં હોય તેમ તેઓ તો એક પછી એક બૌદ્ધઆચાર્યને હરાવી સુધરેલા ધાતકની પેઠે તે પ્રત્યેકને પ્રાણદંડ આપવા લાગ્યા. એ રીતે પાંચ છ ખૂના થતાં જ બૌદ્ધસંધમાં હાહાકાર મચી ગયા, માટા મોટા બૌદ્ધરાજાઓ તથા મહાજના ભારે શાકસંકટમાં પડયા અને છેવટ બધા બૌદ્ધોએ એક થઇ પાતાના ધર્મની રિક્ષિકા તારાદેવીને બોલાવી. તેણે પ્રત્યક્ષ થઇ નિર્દોષ વિદ્યાર્થી હંસ અને પરમહંસના ખૂનની વાતને તાજી કરી એ શાસ્ત્રાર્થમાં આવેલા બધા બૌદ્ધોને વિખરાઇ જવાનું સૂચવ્યું.

" निह वेरेण वेराणि सम्मंतीध कुदाचनं " આટલું બધું બલિદાન લીધા છતાં શ્રીહરિભદ્રજીનો કાપ જરા પણ શમ્યો નહિ, તેમણે તો એ કાપને શમાવવાના વ્યામાહથી જ ઉલટા તેને વધારે પ્રદીપ્ત કરી શાસ્ત્રાર્થ જેવાં જ બીજાં સુધરેલાં શસ્ત્રા દારા અનેક બૌદ્ધોના નાશ કરવાના સંકલ્પ કર્યા.

#### હરિભદનું પ્રાયશ્ચિત્ત.

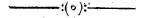
આ તરફ તેમના આત્રાદાયક ગુરૂ શ્રીજિનભટજીને આ વિષમ મોહ અને ક્રોધના સમાચાર મળતાંજ તેમની ઘણી દયા આવી, બે શિષ્યોને શ્રીહરિ-ભદ્રજીને ઉપશાંત કરવા કેટલીક ગાથાંઓ <sup>૧</sup> આપીને તેની પાસે મોક્ક્યા, અને વધારામાં કહેવરાવ્યું પણ ખરૂં કે,

૧ શ્રીજિનભટજીએ તે મુનિઓની સાથે કુલ ત્રણુ ગાથાએ માકલી હતી અને એ જ ગાથાએ ઉપરથી શ્રીકરિભદ્રસરિજીએ 'સમરાદિત્ય–કથા' ની રચના કરી હતી-એમ કહેવાય છે.

#### " ક્યારા તા વધે તેના જે સેવે કૂટશાસન, વીરવાણી સુધા ચાખ્યા પછી તા તે વધે નહીં."

જેમ કાઇ લાંળા સ્વપ્નમાંથી જાગે, કાઇ દાર્ઘ વિકલ્પળળમાંથી જાગે અને કાઇ પોતાને ચહેલા ઘેનમાંથી જાગે તેમ આ ગાથાઓની હવા લાગતાં જ શ્રીહરિભદ્રજી જાગી ગયા, પોતાને વળગેલા ક્રોધપિશાચને તેમણે ખરાખર આળખ્યો, અને તે પિશાચને વશ થવાથી પોતાના થએલા અકલ્યાણનું માપ પણ તેમણે કાઢયું.

હવે તા પશ્ચાત્તાપ સિવાય બીજો માર્ગ જ ન હોવાથી તેઓ તે તરફ વબ્યા, રાજાની અનુમતિ લઇને ગુરૂજીની મહાપકારિતાને યાદ કરતા તેઓ ચિત્રકૂટ જઇને તેમને ચરણે પડયા અને તેમણે આપેલા પ્રાયશ્ચિત દ્વારા પાતે નિર્મલ પણ થયા. <sup>૧</sup>



૧. (૧) રાજશેખર સૂરિજીએ પોતાના પ્રયાધકાષમાં આ હંસ અને પરમ-હંસની હડીકત લખતાં ઉપલી વાત જેવી પણ બીજી વાત જણાવેલી છે અને આ બોહોના ધાત વિષે પણ એમણે ઉપર જણાવેલા શાસ્ત્રથની વાત ન જણાવતાં પાધરી જ બૌહોના હોમ કરવાના સંકલ્પની હડીકત લખેલી છે.

<sup>(</sup>૨) ૧૯મી સફીમાં (૧૮૩૪માં) થએલા અમૃતધર્મગણિના શિષ્ય શ્રીક્ષમાકલ્યાણ મૃતિ પણ એ વિષે લગભગ શ્રીરાજશેખરજી જેવું જ જણાવે છે– વિશેષમાં તેઓ શ્રીહરિભક્રજીને ઉપશાંત કરનાર તરીકે 'યાકિની મહત્તરાજી' તે જથાવે છે.

# હરિભદ્રના પ્રથા અને તેમનું જીવન.

હમણાં શ્રીહરિભદ્રજી વિષે ઉપર જે લખાયું, તે તો ખીજા બીજા ગ્રંથાના અનુવાદરૂપ હતું. કાઇ સમર્થ વ્યક્તિ માટે કાઇ બીજાએ લખેલું લખતું વા કાઇ બીજાએ સાંભળેલું લખતું, તે કરતાં તે વ્યક્તિના શબ્દદેહ દ્વારા જ જો તેના અંતરાત્માને ઓળખી આળેખવામાં આવે તો તેમાં પ્રામાણ્યના અંશ વધારે હોઇ શકે છે. શ્રીહરિભદ્રજીના શબ્દદેહને તો અસારે પણ આપણે ઉકલી શકીએ છીએ, તો તે દ્વારા તેમના સ્વભાવનું ચિત્ર દોરવું એ અહીં અસ્થાને કેમ ગણાય ?

સમજવનાર—સમજ શકિતને કેળવીને સમજીની ગણનામાં અ.વનારા તો ઘણા ય મળી રહે છે, પરંતુ પોતાનું સમજેલું બીજાને સમજવનારા—શાંતપણે અને મધ્યસ્થપણે બીજાને ગળે ઉતારનારા વિરક્ષા મનુષ્યો હાય છે, શ્રીહરિભક્છ એ વિરક્ષામાંના એક અદ્વિતીય સમજવનાર હતા: 'શાસ્ત્રવાર્તાસમુચ્ચય'ના ત્રોજ સ્તબકમાં (પ્રારંભમાં) સૃષ્ટિ અને તેના સર્જનહાર વિષે જે ચર્યા આવેલી છે, તેને વાંચવાથી સમજવવાની કળા વિષેતું તેમનું સિદ્ધહસ્તપણું અહારે પણ પ્રસદ્ધજેવું જણાઇ આવે છે. કાઇ પણ સિદ્ધાંતભેદને ચર્ચતી વખતે કાઇ વાદી કે પ્રતિવાદીના નામના ઉલ્લેખ તેઓ આ ગ્રંથમાં કરતા નથી-બીજાને તો ઠીક, 'જૈન' વાદીને પણ તેઓએ 'અન્યે' શખ્દમાં રંગેલો છે. એ સર્જન- હારને લગતી જે ચર્ચા એ ગ્રંથમાં આવેલી છે તેના સાર આ પ્રમાણે છે:

(શ્રીહરિભદ્રજીને કાઇએ નમ્રભાવે કહ્યું કે, મુનિજી! આપ મને ઇશ્વર વિષે સમજ્યવવાની કૃપા કરો, તો તેઓએ એ વિષે આ પ્રમાણે કહ્યું:)

(બાપુ ! ઇશ્વર તો આપણે માટે પરાક્ષ છે. એ વિષે તો આપણે ત્યારે જ સમજી શકીએ-જ્યારે આ આપણો મિલન અતમા નિર્મળ થાય- તદન સંશુદ્ધ થાય-એમાં એક પણ સંસ્કાર ક્યાયતો ન રહે-તકથી કે શાસ્ત્રીય યુક્તિઓથી ઇશ્વરતે જોવા કરતાં પાતાના આત્મા દ્વારા જ તેને જોવા-એ પ્રયત્ન વિશેષ પ્રામાણિક છે-છતાં ય હું કહું છું:]

ખાપુ! ઇશ્વરના<sup>૧</sup> સ્વરૂપ સંખધે પંડિતામાં ખે મત છે: કોઇ પંડિતો કહે છે કે, આ અજ્ઞાન આત્મા, પોતાના સુખ દુ:ખમાં અસમર્થ છે માટે જ

१. " ईश्वरः प्रेरकत्वेन कर्ता केश्विदिहेण्यते । अचिन्ल्यिच्छक्तियुक्तोऽनादिशुद्धश्व सूरिभिः ॥ १ झानमत्रतिषं यस्य वैराग्यं च जगत्यतेः । ऐश्वर्य चैव धर्मश्व सहसिद्धं चतुष्टयम् ॥ २ अज्ञो जन्तुरनीशोऽयमात्मनः सुख—दुःखयो । ईश्वरप्रेरितो गच्छेत् स्वर्गं वा श्वत्रमेव वा ॥ ३ अन्ये लिभिद्धत्यत्र वीतरागत्य भावतः । इत्यं प्रयोजनाभावात् कर्तृत्वं युज्यते कथम् ? ॥ ४

तत्रक्षेश्वरकर्तृत्ववादोऽयं युज्यते परम् । सम्यग्न्यायाऽविगेधेन यथाऽऽहुः शुद्धबुद्धयः ॥ १० ं ईश्वरः परमात्मैव तदुक्तवतसेवनात् । यतो मुक्तिस्ततस्त्रस्याः कती स्यादु गुणभावतः॥ ११ तदनासेवनादेव यत् संसारोऽपि तत्त्वतः। तेन तस्याऽपि कर्तृत्वं करूष्यमानं न दुष्यति ॥ १२ कर्ताऽयमिति तद्वाक्ये यतः केषांचिदादरः । अतस्तदानुगुण्येन तस्य कर्तृलदेशना ॥ १३ परमश्वर्ययुक्तत्वाद् मत आत्मेव चेश्वरः। स च कर्तिति निर्देशिः कर्तृवादी व्यवस्थितः ॥ १४ शास्त्रकारा महात्मानः प्रायो वीतस्पृहा भवे । सत्त्वार्थसंप्रवृत्ताश्च कथं तेऽयुक्तभाषिणः॥ १५ अभिप्रायस्ततस्तेषां सम्यग् मृग्यो हितैषिणा। न्यायशास्त्राऽविरोधेन यथाऽऽह मनुरप्यदः ॥ १६ आर् च धर्मशास्त्रं च वेदशासाऽविरोधिना। यस्तर्केणाऽनसंघत्ते स धर्म वेद नेतरः "॥ १७

—ज्ञास्त्रवाती—पृ० ६-v—(भावनगर.)

તે એક ઇશ્વરની પ્રેરણાયા સુખી વા દુઃખાં થાય છે સ્વર્ગ વા નરંક જાય છે -એ પ્રકારે એ પંડિતાના હિસાએ ઇશ્વર સર્વ -પ્રેરક છે–સર્જનહાર છે.''

" બીજા પંડિતા એ વિષે જણાવે છે કે, એ મહાપુરૂપ (ઇશ્વર) વીતરાગ છે, માટે તે કાઇને સુખમાં કે દુ:ખમાં શી રીતે પ્રેરે ? વળા, એ તો કૃતકૃત્ય છે–કૃતકૃત્ય વ્યક્તિને કશું કરવાપણું નથી હોતું, એથી પણ એ કાઇને ક્યાંય પણ શા માટે પ્રેરે ?"

"બાપુ! ઇશ્વર, પરમાતમાં છે, એમાં રાગ, દ્વેષ, ક્રોધ કે લોલ વગેરના એક પણ સંસ્કાર હોતો નથી, એ બધ સ્થળે સમદષ્ટિ છે—એને તો કાઇ પજે કે કાઇ નિંદે તો યે કશું પણ લાગતું નથી. જો આપણે ઇશ્વરે કહેલું સમતાનું વૃત સેવીએ તો જરૂર આ મંસારના ખધનથી છૂટીએ—અને સર્વાયા મુક્ત થઇએ આપણી મુક્તિ, ઇશ્વરની આત્તા પાળવામાં જે છે માટે ઐતે સંસારના કર્તા માનવા કરતાં આપણી મુક્તિના કર્તા માનીએ તો વધારે ઠીક ગણાય. જો આપણે એ મહેશની એક પણ આત્તા ન પાળીએ, તો આપણો સંસાર વધે છે, અને આ પ્રકારે ઇશ્વરને સરજનહાર માનવાની વાત ખધબેમતી આવે છે."

" ખાપુ ! 'ઈ**ધર આ**પણા તારણહાર છે, ' 'જે છે તે બધું તેનું જ છે ' આપણે કશું **લાવા ન**થી અને લઇ જવાના નથી ' એવી **વિશુદ્ધ** ભાવનાથી **દેહાધ્યાસને હાવા ઘણા મુમુક્ષુઓ તરી ગયા છે, હવે પછી પણ** યોગ્ય મુમુક્ષુઓના ચિત્તમાં એવી જ ભાવના ઉત્પન્ન થાય, એ માટે જ એ મહાપુરૂષોએ આ સરજનહારની દેશના કરેલી છે."

" આપણા આત્યા અતંત ઐશ્વર્યના ઘણી-ઇશ્વર-છે, એ જ આ બધું 6વવી રહ્યા છે એડલે એ જ કર્તા, હર્તા અને પાલક છે-એરી તે " એ ! ક્યર! તે એક છે સરવા તે સંસાર" એ વ્યવસ્થા બરાબર સુયંગત છે."

"વાયુ! વતું વવેરે શાધારો મહાપુરવા હતા, જવાના હિત માટે જ જવાના હતા અને સંસારની રપૂરા તા તેઓમાંથી વયલમ નાખદ વધ ગઇ હતી; એવા એ મહાપુરવા અમુવાલાથી શી રીતે હાય ! (તેઓએ જે સરજન હારની દેશના કરેવી છે તે <sup>ર</sup> મુક્તારનન વશ્લા શ્રામા " " હવાસા सिद्धस्य वा"

૧. એ ઇશ્વર-આત્મા ! તું એક છે-અપૂર્વ છે-અદિતીય છે.

ર. આ સાંખ્યસ્ત્રોનું ગુજરાતી ભાષ્ય આ પ્રમાણે છે: "स हि सर्व-वित सर्वकर्ता" (ते જ सर्वज्ञ, ते જ सर्वज्ञ, इर्ता) ध्याहि श्रुतिमां स्वेशी

(સાંહ્ય દર્શન, વિષયા ધ્યાય ઘ ૧ ૧ ૧ – ૧૦ ૪૮. ફિંદી.) મુકત આત્માઓની પ્રશંસા અથવા સિદ્ધોની ઉપાસના પરક છે. ) હિતૈયી મુમુસુઓએ તો તેઓનો અભિપ્રાય ન્યાયશાસ્ત્રના અવિરાધપૂર્વ ક જાંચવા જોઇએ. જૂઓ, મનુજી પણ એ જ કહે છે : ઋપપ્રણીત શાસ્ત્રને અથવા ધર્મશાસ્ત્રને, વેદ અને શાસ્ત્રમાં વિરોધ ન આણે એવા તકથી જે મુમુસુ સાંધે છે તે જ ધર્મને જાણી શકે છે-બીજો જાણતા નથી "-(શાસ્ત્રવા૦ શ્લાક ૧થી ૧૭ તૃતીય સ્તપક.)

મહાશય શ્રીહરિલદ્રજીની સમજાવવાની શૈલી વિષે ઉપરના એ એક જ ઉદ્ઘેખથી વાચક પોતાના મત બાંધી શકે છે. તે મહાપુરૂપની કૃતિઓમાં સ્ત્રાવા તો અનેક ઉદ્ઘેખો સુલલ અને સુગમ છે, તે બધા ય અહીં આપી શકાય નહિ. ર આ સામે રહેલા એ ઉદ્ઘેખોને જોઇને હું દઢતાપૂર્વક જણાવા શકું છું કે, ભગવંત મહાવીરના શાસનમાં જે જે પ્રથકાર અત્યાર્યો થઇ ગયા છે, તે બધામાં આ એક શ્રીહરિલદ્રજી જ આવા સમર્થ સમજાવનાર મને જબ્રા છે, બીજી એની જોડી કયાંય ગાતી પણ મળી નથી, મળતી નથી અને કદાચ મળશે પણ નહિ.

સમર્થવાદી. આ એક જ પ્રથ—અનેકાંતજયપતાકા—તે જોઇને હરેકાઇ દાર્શનિક પંડિત, એમની 'વાદી' તરીકેની કારકોદોને (કાર્યકોર્તિને) સ્વીકાર્યા સિવાય રીતના ઇશ્વરના કર્તાપણાની વાત છે ખરી, પરંતુ તેનું તાત્પર્ય સિહપુરૂષો— મુક્ત આત્માઓની પ્રશંસા સ્થકતા સિવાય બીજાં કાંઇ નથી. સાધકાને પ્રાત્સાહન આપવા માટે શ્રુતિએ સિહ પુરૂપોની એવી રીતની પ્રશંસામાત્ર કરેલી છે. (સાંખ્યમતે ધ્યક્ષા, વિષ્ણુ ને શિવ એ બધા પૂર્વ કદપના સિહ પુરૂપો અનિત્ય દશ્વર છે.) અથવા તે ધ્યક્ષાદિના નિસપણાને જેમ્યુવનારી શ્રુતિ, ઉપાસના માટે ગાણ નિસપણાના અભિપ્રાયથી પ્રવૃત્ત પ્રશંત (શ્રીનથુરામ શર્મા પ્રણીત સાંખ્યદર્શન—સં ૧ ૧૯૪૯ની આવૃત્તિ, પૃત્ર પર—કેં)

र्केभ सांभ्या के श्रुतिकाता स्तुति व्यक्तिप्राय भानीते (क्षप्रते) सभ-न्वय हरे छै तेभ कैता पण पातानी " तिरथयरा मे पस अंतु " " आरुग्ग – बोहिलामं समाहिवरं उत्तमं दिंतु " [ "तीर्थकराः मग प्रतिदन्तु" " आरोग्य – बोधिलाभम्, समाधिवरं उत्तमं ददतु."] के श्रुतिकाता स्तुति–अक्तिप्राय भाने छे.

૧. આવા ઉલ્લેખા જોતારે શીહરિભદ્રજીતા શબ્દશરીરરૂપ શાસ્ત્રવાર્તા-સમુચ્ચય, યાગદ્દષ્ટિ્સમુચ્ચય અતે યે.ગબિંદુ વગેરે લણી સાવધાનતાપૂર્વક જોવા જોઇએ.

રહેશે નહિ. વાદના ત્રંથા તા બીજાના પણ ઘણા છે–જેમાં<sup>૧</sup> હાલતાં ચાલતાં વાદી, પ્રતિવાદીના ઉપહાસ કરે છે, પ્રતિવાદિને છોકરાં છોકરાંને ગાળ દે તેમ ગાળા દે છે અને પ્રતિવાદી ઉપર ખીજાઇ પણ જાય છે. કિંતુ આ મહા-પુરુષના એ જાતના ગ્રંથામાં ક્યાંય એવા-ઉપહાસ, તુચ્છતા કે ખીજવાટના ગંધ પણ આવતા નથી, ઉલડું, પ્રતિવાદીનાે ઉલ્લેખ કરતાં '' आह च न्यायबादी " " उक्तं च न्यायवादिना " " भवत्तार्किकचूडामणिना " " न्याय-विदा वार्तिके " " यहक्तं एक्षमबुद्धिना " आवा भानलर्था शण्हा ते ते हेडाओ મળી આવે છે આ જાતના ઉલ્લેખો જ એમને આપણી સામે 'સમર્થ-વાદી' તરીકે ઉપરિથત કરવાને ખસ છે. જેનામાં વાદનું સામર્ધ્ય ન હોય અતે વાદી થવા જાય તે તો " કમજોર ને ગુરસા પહોત " એ ન્યાયે ગાંભીર્ય અને મુખ્યતાને નેવે મુષ્ટીને પ્રતિવાદી ઉપર ધરી જાય છે. ' સમર્થવાદી ' તરીક શ્રીહરિભદ્રજીની પ્રસ્થગાયા ગાતાં ૫૦ શ્રી જિનવિજયજી પણ જણાવે छै है, \* भिन्न भिन्न मतोंके सिद्धांतीकी विवेचना करते समय, अपने विरोधि भतवाछ विवार शेंका भी गौरवपूर्वक नामोक्षेत्र करनेवाले और समभावपूर्वक एड् और मधुरगब्दों द्वारा विचार-मीमांसा करनेवाले ऐसे जो कोइ विद्वान भारतीय साहित्यके इतिहासमें उद्धेल किये जाने योग्य हों तो उनमें हरिभद्रका नाम सबसे पहले लिखने योग्य है "-( जै० सा० सं० १ अंक-ए० २१ )

સમન્વય કરનાર. સાંસારિક પ્રવૃત્તિની જ પેઠે ધાર્મિક પ્રવૃત્તિમાં પણ લોકોનો મોહાવેશ વર્ત છે, એ મોહાવેશને લીધે જ લોકો પાત પાતાના ધર્મમંદિરા કે વ્યાખ્યાનમંદિરાને કલેશમંદિરાના રૂપમાં ફેરવે છે: એક કહે છે કે, શ્રીકપિલ —મુનિએ એ કહેલું છે તે જ સત્ય છે—બાકી બધું જીઠું છે, બીજો બબડે છે કે, અમારે તો એન દર્શન સિવાય બાકી બધું રદ છે ત્યારે વળા, ત્રીજો ત્રાડ મારીને જણાવે છે કે, એ તો બધા ધૂર્ત હતા—ખરા તો એક શ્રીબુહ ભગવાન જ છે—આ પ્રકારના કલેશ અતીત કે વર્તમાન ધાર્મિકામાં રહ્યા કર્યો છે—સ્થા કરે છે—એ માટે એ જાતનાં શાસ્ત્રો પણ લખાયાં છે—લખાયા કરે છે. આ જાતના કલેશ કરનારાઓની મનાબૂમિ ઘણી નીચી હોય છે—વખતે પૂરી માણુસાઇ પણ તેઓમાં હોતી નયી—જેઓને તેઓ દ્વાચા માનવાના દાવા કરે છે, તેઓની આજ્ઞા પ્રમાણે તો તેઓ ભાગ્યે જ વર્તતા

<sup>િ •</sup> ૧. ૧૨મા ૧૩મા સૈકામાં અનેલા (હિંદુના કે જૈનના) ત્યાયના પ્રાથોને જોવાથી આ વાતની ખાત્રી થશે.

હાય છે વા પાતપાતાનાં માનીાં શાસ્ત્રામાં જણાવેલાં અનુષ્ઠાનાને તેઓ ભાગ્યે જ <mark>આચરતા</mark> હેાય છે, જો કદાચ આચરતા પણ હેાય તો–જે રૂપે **શાઅકારે જે અનુષ્ઠાન જણાવ્યું** છે તે રૂપે નહિ-પણ પાતાની અનુકૃળતા પ્રમાણે અને પોતાને ક્રાઇ પ્રકારના ખાસ ભાગ ન દેવા પડે એવી પહિતિએ –પાતાને આનંદ આવે એ રીતે–એ અનુષ્યાનાને ફેરવીને. એ ફેરવેલાં અનુ-<mark>કાનોતે શાસ્ત્રીય અનુકાનાં તરીકે પણ માને છે. મનાવે છે</mark> અને એમ ન માનનારા ઉપર તો તેએા ધુરકે છે~આ બતની ભ્ર<mark>મિકાવા</mark>ળા ગૃહસ્થા અને સંન્યાસિએા ( સાધુએા ) પણ હોય છે~હોયા કરે છે. વર્તમાનમાં તા કેટલીક વિરક્ષ વ્યક્તિએ৷ સિવાય તેઓનાં તેવાં પેડાંને પેડાં આપણે જોઇ શકીએ છીએ. આ ઉલ્લેખથી મારી એમ કહેવાની ઇચ્છા નથી કે મામુઓ અને ગહરથા નકારા છે વા વ્યવસી છે. ખરી રીતે વિચારતાં એવાં રહેલા માહ અતે વ્યાગ્રહ જ શપનીય છે. કેટલાક સુધારક (!) મ**દાવધા ધર્મની વિવિધ**તા, સિદ્ધાંતાની ભિન્નતા અને અનુષ્ઠાનાની અનેકતાને **લીધે ભારતનું એક્ય સધા**ન વાની આશા છોડી દે છે અને તેમાં તેઓ પ્રધાનપહે ધર્મને વા ધર્માચારીને જ કૃષિત ગણવાની હિમ્મત પણ કરી લે છે. જો ખરાખર આત્મપર થઇને વિચારવામાં આવે તા ધર્મની, સિદ્ધાંતાની ક અનુષ્ઠાનાની અનેકતા વિકારપે મડ્ડી મંગળમય થાય અને વિકારપે તા એ મહામા અને કદાગ્રહ જ જણાય. જગતમાં જ્યાં જૂઓ ત્યાં છએ ખૂણે એ મહામાહ વને કદાગ્રહ વ્યાપેલા છે તા એ <mark>ખિચારા રિથરા ભુમિકાને ન</mark>હિ પામેલા **સંસારિએ**ા એને છોડીને ક્યાં जाय वा शं करे ? " प्रवृत्तिरेषा भूतानां निवृत्तिस्तु मशुफछा." आ प्रकारना **ધર્મ** કલેશના વ્યાધિ સદતર નાખુદ <mark>ચાય તેવા જ ઉદેશથી શ્રીહ</mark>રિભદ્રજીએ પાતાના સમયમાં 'સમન્વય' નામની જડી વાપરી **હતી અને** ભવિષ્યના <mark>લોકા પણ એ અમૃતમય જડીના ઉપયોગ કરે-એવી **ભાવના** રાખી એ</mark> ભવવિરહાંકા પુરૂષે પોતાના શબ્દદેહમાં પણ એને આ પ્રમાણે દર્શાવેલી છેઃ

[ પોતાના જ મંતવ્યની મમતાવાળા એ સ્થિરા સુધી નહિ પહેાંચેલા કેટલાક જિજ્ઞાસુઓ પોત પોતાના તર્ક દ્વારા આત્મપ્રાપ્તિ માટે મથતા હોય— એક તો આત્માને નિત્ય જણાવતો હોય, બીજો આવેશપૂર્વક તેનું ખંડન કરી આત્માને અનિત્ય ળનાવતો હોય, ત્રીજો વળી કાઇ, વેદની શ્રુતિઓને આગળ કરી આત્માને એક અને વ્યાપક કરતો હોય, ચોથા વળી, એને અકર્તા કરાવવા માટે ગાંદવી ગાંદવીને બાલતો હોય, પાંચમા તો કાઇ ઇશ્વર-સિક્રિને સાધતો હાય, કેમ બ્લે હોય વિના ઇશ્વર રંડાઇ ન જતો હોય ક ત્યારે છઠ્ઠા ઇશ્વરને માથે આવતા કર્તાના આરાપને દ્વર કરવા માટે વાધની જેમ ત્રાડા મારતા મારતા ' અરે ! ઇશ્વર દૃષિત થઇ જશે, ' અરે ! એનું ઐશ્વર્ય ચાલ્યું જશે ' ઈત્યાદિ પ્રકારે બાલતા, કેમ જાણે દૃષ્યળા પાતળા ઈશ્વરની દયા ખાઇને તેના પક્ષ ન કરતા હાય-અર્થાત્ જ્યાં કાઇ કાઇનું સાંભળા ન શકે એ પ્રકારના બીષણ કાલાહલમાં ભગવાન્ શ્રીહરિભદ્રજી આવીને કહે છે કે: ]

<sup>૧</sup> '' ( ભાઇએા ! ) આ બધા–શબ્દ અને અર્થને લગતા વિકલ્પા

१. अविद्यासंगताः प्रायो विकल्पाः सर्वे एव तद्योजनात्मकश्चष क्रुतर्कः किमनेन तत् ? ॥ ९० जातिप्रायश्च सर्वोऽयं प्रतीतिफलबाधितः। हस्ती व्यापादयत्युक्ता प्राप्ताऽप्राप्तविकल्पवत् ॥ ९१ बोंधरोगः शमापायः श्रद्धाभङ्गोऽभिमानकृत्। कुतर्कश्चेतसो व्यक्तं भावशत्रुरनेकथा॥ ८० कुतर्केऽभिनिवेशस्तंत्र युक्तो मुक्तिवादिनाम्। युक्तः पुनः श्रुते शीले समाधा च महात्मनाम् ॥ ८८ चित्रा त देशनैतेषां स्याद् विनेयानुगुण्यतः। यस्माद् एते महात्मनो भवव्याधिभिषम्बराः॥ १३२ िएतेषां सर्वज्ञानाम् कपिल-सुगता दीनाम्-टी०] यस्य येन प्रकारेण बीजाधानादिसंभवः। सानुबन्धो भवत्येते तथा तस्य जगुस्ततः॥ १३३ एकाऽपि देशनैतेषां यद् वा श्रोतृविभेदतः। अचिन्त्यपुण्यसामध्यात् तथा चित्राऽवभासते ॥ १३४ यथाभव्यं च सर्वेषामुपकारोऽपि तत्कृतः। जायतेऽवन्ध्यताऽप्येवमस्याः सर्वत्र सुस्थिता ॥ १३५ यद् वा तत्तन्त्रयापेक्षा तत्कालादिनियोगतः । ऋषिभ्यो देशना चित्रा तन्मु अषाऽपि तत्त्वतः ॥ १३६ तदभित्रायमज्ञात्वा न ततोऽत्रीग्हशां सताम्। युज्यते तत्प्रतिक्षेत्रो महाऽनर्धकरः परः ॥ १३७ निशानाथप्रतिक्षेरो यथाऽन्धानामसंगतः । तद्भेदपरिकल्पश्च तथैवाऽवा दशामयम् ॥ १३८ न युज्यते प्रतिक्षेपः सामान्यस्याइपि तत् सतास्।

લગભગ તમારી વ્યવિદ્યા કક્ષનાં કળ છે—તે તે વિકલ્પોને સમર્થિત કરવા— સંગત કરવા—તમારા જે પ્રયાસ છે તે એક પ્રકારના કુતર્ક છે—એ કુતર્કથી કાઇનું કાંઇ વળતું નથી, વળ્યું નથી અને વળશે પણ નહિ." ૯૦.

"એક સાંકડી શેરીમાં ગાંડા હાથી આવ્યા, હાથી ઉપર ખેડેલા માવતે લાેકાને ત્યાંથી ભાગી જવાની સૂચના કરી, ત્યારે એક કાઈ કુતર્કી માણસે

> आर्यापवादस्तु पुनाजिह्न च्छेदाधिको मतः॥ १३९ ्कृदृष्ट्रयादिवद् नो सन्तो भाषन्ते प्रायशः क्वचित्। निश्चितं सारवचेव किंतु सत्त्वार्थकृत् सदा ॥ १४० निश्चयोऽतीन्द्रियार्थस्य योगिज्ञानाद् ऋते न च। अतोऽप्यत्रान्चकल्पानां विवादेन न किंचन ॥ १४१ न चाऽनमानविषय एषोऽर्थस्तत्त्वतो मतः। न चातो निश्चयः सम्यग् अन्यत्राऽप्याह धीधनः ॥ १४२ शरनेनाऽनुमितोऽप्यर्थः कुशलैरनुमातृभि:। अभियुक्ततरेरन्येरन्यथैवोपपाद्यते ॥ १४३ ज्ञाये(न् हेतुवादेन पदार्था यदातीन्द्रयाः । कालेनैतावता प्रार्वे: कृतः स्यात् तेषु निश्वयः ॥ १४४ न चेतदेवं यत् तस्मात् शुष्कतकेष्रहो महान्। मिथ्याभिमानहेतुत्वात् त्याज्य एव मुमुक्षुभिः ॥ १४५ प्रहः सर्वत्र तत्त्वेन सुमुक्षुणामसंगतः । मक्ती धर्मा अपि प्रायस्त्यक्तव्याः विमनेन तत् ?॥ १४६ ्तदत्रं महतां वर्तमे समाश्रित्यः विचक्षणैः । वर्तित्व्यं यथान्यायं तदतिकम जितैः ॥ १४७ परपीडेह सूक्ष्माऽपि वर्जनीया प्रयत्नतः । तद्वत् तदुपकारेऽपि यतितव्यं सदैव हि ॥ १४८ ग्राची देवता विप्रा यतयश्च तपोधनाः। पूजनीया महात्मानः सुप्रयत्नेन चेतसा ॥ १४९ पापवत्स्विप चात्यन्तं स्वक्मीनेह्तेष्वलम् । अनुकम्पैव सत्त्वेषु न्याय्या धर्माऽयमुत्तमः ॥ १५०-योगदृष्टिसमु-चय पृ० ४३-४४-४५ अने ५८ थी ६४ ( शेंद्र देवचंद्र लालमाइवाळी आदृतिः (

ભાગવાને ખદલે એ માવતને પૂછ્યું કે, અરે! એ હાથી લોકાને શી રીતે મારી શકશે ? શું એ હાથી લોકાને અડકીને મારે છે કે અડકયા સિવાય જે મારે છે ? જો અડકીને મારતો હોય તો હે માવત! તું એને અડકેલો હોવાથી સૌથી પ્રથમ તારો જ નાશ થવો જોઇએ. જો અડકયા સિવાય મારતો હોય તો અહીંથી નાશી જવું વ્યર્થ છે—કારણ કે, અડકયા સિવાય તો તે ગમે ત્યાં પણ મારી શકે છે—આ જાતની વાજ્ળળના કુતર્કમાં ફસા-એલો તે તાર્કિક કયાંય ભાગી ન શકયો અને હાથે કરીને હાથીની સુડમાં સપડાઇ યમના ઘરતો પરોણો ખન્યો. જેમ, આ જાતના કુતર્કો એક જીવલેણ ખંજર જેવા છે તેમ આ બધા તમારા કુતર્કો પણ તેવા જ ભયંકર અને જીવનની પ્રગતિના શત્રુ છે." ૯૧.

"બોધનો નાશ કરવા માટે રાગ જેવા, શમતા નાશ કરવા માટે એક આપત્તિ જેવા, અભિમાનને વધારનારા, શ્રહ્ધાને નાશ કરનારા–એમ અનેક પ્રકારે એ કુતર્ક ચિત્તના ખાસ શત્રુ છે." ૮૭.

" મુક્તિવાદી પુરૂષોને તો કુતર્કના આગ્રહ કરવા ઘટે નહિ, તે મહાનુ-ભાવોએ તાે શુત, શીલ અને સમાધિમાં જ આગ્રહ રાખવાે ઉચિત છે." ૮૮.

"[ તમે જે અહીં મહાત્મા કપિલ, મહાત્મા સુદ્ધ, મહાત્મા મહાવીર, મહાત્મા કણાદ, મહાત્મા ગાતમ કે મહાત્મા કૃષ્ણચંદ્રના નામની ખાતર અને તેમના વચનના સમર્થન માટે લડવા બેગા થએલા છો – તે તમારા વ્યામોહ છે. ] તેઓએ જે 'આત્મા નિત્ય છે ' 'આત્મા અનિત્ય છે ' 'પરમેશ્વર કર્તા હર્તા છે ' એ પ્રકારની જુદી જુદી દેશનાઓ આપેલી છે તે ખવી, તે તે વિનેયા (શિષ્યા) નો અતુકૃળના તરફ લક્ષ્ય રાખીને આપેલી છે – કારણ કે, એ પુરૂષા મહાત્માએ: – સર્વાને નામાર કરવા માટે ઉત્તમ વૈદ્યસમાન હતા." ૧૩૨.

" જે શ્રોતાને–શિષ્યને–જે પ્રકારે સમજાવવાથી આત્મત્તાનના બીજનું અધાન થવાના સંભવ હોય અને તે સંભવ પણ પ્રતિદિન વર્ધમાન હોય તે શિષ્યને તેઓએ તે તે પ્રકારે જીદી જીદી દિશાએ સમજાવ્યું છે." ૧૩૭.

" અથવા, કદાચ તેઓએ તો એક સરખી દેશના કરેલી હોય તો પણ જુદી જુદી ભૂમિકા ઉપર રહેલા સાંભળનારા અને જુદી જુદી ભૂમિકા ઉપર રહેલા સમજનારા–એ બધા પરસ્પર ભિન્ન શુહિવાળા હોવાથી સંભવ છે કે, તે એક દેશના પણ અનેક રૂપવાળી થઇ ગઇ હોય," ૧૭૪.

- " જુદી જુદી વાનીઓ જેમ જમનારના ચિત્તને સંતાય આપે છે તેમ દરેક માંભળનારને તેની (સાંભળનારની) યાગ્યતા પ્રમાણે એ જુદી જુદી દેશનાએ કાંઇ ને કાંઇ લાભ તો કરેલો છે, માટે એ દેશનાને 'અવ-ધ્ય' કહેતાં કરોા ખાધ આવતો નથી." ૧૬૫
- "અથવા, તે તે કાળ વગેરેને અને નયોને લક્ષ્યમાં રાખી તેઓએ (ઋષિઓએ) એ જાતની જુદી જુદી દેશના આપેલી છે, માટે તત્ત્વદરિએ જોતાં તો એ દેશનાનું મૂળ સર્વત્ત–દેશના છે." ૧૩૬.
- " તેઓના (તે તે મહાપુરૂષોના) અભિપ્રાય જાણ્યા સિવાય આપણી જેવા નવા નિશાળિઓએ જે, તે જુદી જુદી દેશના ઉપર પ્રતિક્ષેપ કરે તે અત્યંત અનર્થ કર કહેવાય." ૧૩૭.
- "આંધળાઓ એમ કહે કે, ચંદ્ર નથી, અથવા છે તો તે ત્રાંસો છે, ચોરસ છે, લંખગેલ છે વા છખૂિણો છે—આ કથનને જેટલું ખોટું માન-વામાં આવે છે એ જ રીતે આપણી જેવા ખહિદ ષ્ટિ-તવા સવા વાદિઓ એ મહાપુરૂષોના પ્રતિક્ષેપ કરે વા એઓની દેશનાને લગતા બેદાની કલ્પના કરે તે તેટલું જ અસંગત છે." ૧૩૮
- "વળી, કાઇ સાધારણ માણસના પણ પ્રતિક્ષેપ કરવા યુક્ત નથી, તો એ આર્યોના પ્રતિક્ષેપ તો શી રીતે સંગત ગણાય મિસપુરૂષો તો માને છે કે, એ મહાપુરૂષોના અપવાદ કરવા કરતાં છભ કાપવી એ વધારે ઉત્તમ છે." ૧૩૯
- "એ આર્ય પુરૂષો કવચિત પણ કુત્સ્ય, નિરર્થક અને અનર્થકર ભાષ્ પણ પ્રાયઃ કરતા નથી, તેઓ તો એવું જ કહે છે-જે નિશ્ચિત હૈઃય, સાર-વાળું હોય એને સંસારના સત્ત્વોને લાભ કરતાંકું હોય." ૧૪૦
- "જે વિષયા અતીંડિય છે, તે બધાના નિશ્ચય યોગિતાન સિવાય થઇ શકતા નથી, માટે તેવા પરાક્ષ વિષયો સંબંધે આપણા વિવાદ કર્યો શા કામના ?" ૧૪૧
- " એ અતીંદ્રિય વિષયોના સમ્યગ્ નિશ્રય અનુમાન દ્વારા પણ થયું શકતા નથી–આ હકીકતને ધીધન શ્રીભર્ત હરિજીએ પણ જણાવેલી છેઃ" ૧૪૨.
- " કુશળ ન્યાયશાસ્ત્રિઓ અનુમાન દ્વારા જે હકીકતને ઘણા પ્રયાસ પૂર્વક ઉભી કરે છે. તે જ હકીકતને ખીજા જરા વધારે કુશળ પંડિતા તદ્દન

વિપરીત રીતે પણ સાધી ખતાવે છે" (અર્થાત અતીંદ્રિય હેડીકતાને સમ-જવા વા સમજાવવા અનુમાન પણ કામ આવતું નથી.) ૧૪૩.

" જો માત્ર હેતુવાદ (તર્કવાદ) દ્વારા અતીદિય પદાર્થીના નિશ્ચય થઇ શકતા હોત, તા આટલા વખત સુધીમાં એ તર્કજાળી પંડિતા, એ વિષે જરૂર નિશ્ચય મેળવી શકયા હોત." ૧૪૪.

"પણ કયાંય એમ ખન્યું તો જણાતું નથી, માટે મુમુસુ પુરૂષોએ મિથ્યાભિમાનની વેલતે વધારનારા એ સુંકા તકવાદ છાડી દેવા જ જોઈએ." ૧૪૫.

'' કયાંય પણ કદાગ્રહ રાખવો 'એ તો મુમુક્ષુ પુરૂષોને ઘટે જ નહિ. મુક્તિ પામ્યા પછી તો એ બધા વાદવિવાદો અને તર્ક જાળાને અંકવાનાં છે, તેયી તેતા આગ્રહ કર્યાથી શું ?" ૧૪૬.

"માટે વિચક્ષણ પુરૂષોએ વાદવિવાદ, ખંડનમંડન કે તર્ક જાળતે છોડી દઇને માટા પુરૂષોના માર્ગના આશ્રય કરવા જોઇએ અતે એ માર્ગનું ઉદ્યાંધન ન થાય તેમ ન્યાયપૂર્વક વર્તવું જોઇએ: " (એ માર્ગનું સ્વરુપ ખતાવે છે:) ૧૪૭.

" આપણે સાંએ એટલી ખધી કાળજીયી વર્તવું જોઇએ કે, આપણી પ્રકૃત્તિથી કાઇપણ જંતુને થાંકા પણ ત્રાસ ન થાય, અને આપણા હાથે જીવ માત્રનું ભલું થાય તે રીતે હમેશાં પ્રયત્ન પણ કરવા જોઇએ: " ૧૪૮.

" માતા–પિતા પ્રમુખ વડિલા, દેવા, પ્યાકાણા અને તપરવી સંન્યાસીએન એ ખધા મહાત્માઓની ઘણી કાળજીપૂર્વક આપણે પૂજા કરવી જોઇએ" (પૂજા એટલે તેઓની આત્રાનું પાલન ) ૧૪૯.

" વળી, પાતપાતાના કર્મથી હણાએલા એવા પાપી પુરૂષા તરફ તો આપણે અનુકપા જ રાખવી જોઇએ–તેઓ તરફ આપણે કદી પણ મચ્છર ન ધરવા જોઇએ–એ ધર્મ સૌથી ઉત્તમાત્તમ છે." ૧૫૦.–યાબદિષ્ટિસમુચ્થય.

ઉપર જણાવેલી શ્રીહરિભદ્રજીની સમન્વય શૈલી વાર્દિઓના વાદજ્વરતે, હિંકિઓના હદજ્વરતે અને જિજ્ઞાસુઓના મોહજ્વરતે ઉપશમાવવાતે એક રામળાણુ રસાયન સમાન છે. એ મહાપુરૂપે પોતાના આ એક જ પ્રંથમાં નિંહે, પણ બીજા બીજા તત્ત્વય્રંથામાં મહાતમા કપિલ અને મહાતમા છુદ્ધ વગેરતે નામવાર યાદ કરીતે તેઓની ભિન્ન ભિન્ન દેશનાતા ગંભીર મર્પ રપષ્ટતા પૂર્વક સમજાવેલા છે. તેઓ શાસ્ત્રવાર્તાસમુ-ચયમાં જણાવે છે કે,

- " <sup>૧</sup> તે કપિલ, દિવ્ય મહામુનિ હતા માટે જ એમણે કહેલા પ્રકૃતિ-વાદને પણ એ રીતે સત્ય જ સમજવા જોઇએ. "–શા• સ્ત• ૩, ૪૪.
- " <sup>ર</sup> તે **ઝુદ્ધ, મહામુનિ હતા માટે જ એમ**ણે <mark>જણાવેલા વિજ્ઞાનવાદ</mark> ન્યાય્ય ન હાય એમ ન હાય "–શા૦ સ્ત૦ ૬, પ૩.
- ં <sup>3</sup> એ રીતે શત્યવાદ પણ કેટલાક મુમુક્ષુએના હિત માટે એ તત્ત્વ-વેદી મહાત્માએ કહેલા જણાય છે "–શા૦ સ્ત**્**ક કેટ.
- " <sup>૪</sup> સંસ્કારોના પ્રવાહમાં તણાતી જીવ માત્રની વિષમબ્રત્તિ, સર્વત્ર સમતાભાવને ધારણ કરે–એ જ એક ઉદ્દેશથી તે તે શાસ્ત્રકારોએ ' અદ્ભૈત ' ની દેશના કરેલી છે."–શા<sub>ં</sub> સ્ત**્ર**્ડ.

શ્રીહરિલક્રજીની આ જતની સમન્વય કરવાની વૃત્તિથી જ આપણે તેઓના પરોક્ષ હૃદયની પણ ઉદારતાનું માપ પ્રત્યક્ષપણે કાઢી શકોએ છીએ. હું તો માનું છું કે, શ્રીમહાવીર ભગવંતના શાસનગરફાક આચાર્યોમાં જે કાઇ આવા ઉદાર મતવાદી હોય વા જો કાઈ આવા સમન્વયશીલ નિરીક્ષક હોય તો તે આ એક જ શ્રીહરિલક છે. તે પંજી અત્યારસુધીના મમયમાં કાઇ માતાએ એવા ઉદાર—લોકહિતકર અને ગંભીર નિરીક્ષકને જન્મ આપ્યા જ નથીં, એ દેશનું, ધર્મનું અને સમાજનું મહાદુર્ભાગ્ય છે!!!!! વર્તમાનમાં જે ધાર્મિક કલેશ પદે પદે ઉભા થાય છે, એક ખીજા સંપ્રદાયા પરસ્પર ઘસાઇ મરે છે અને વધતા જતા ભૂખમરાની પેઠે આત્મધાતી ધર્મમોહ વધતા જાય છે—તે બધું જો ઉપશમાવવું હોય, ધાર્મિક શાંતિને મેળવવી હોય અને જો આતમરાજય પ્રાપ્ત કરવું હોય તો પ્રત્યેક ધર્માચાર્ય શ્રીહરિલક્જીની સમન્વય શૈલીને અનુસરવી જોઇએ—શ્રાતાઓને પણ તે જ પ્રમાણે ઉપદેશ મંભળવવો જોઇએ.

१. " एवं प्रकृतिवादोऽि विश्वेयः सत्य एव हि । कपिलोक्तत्वतश्चेव दिव्यो हि स महामुनिः "।।

२. न चैतदपि न न्याय्यं यतो बुद्धो महासुनिः।

एवं च ग्रून्यवादोऽपि तद्विनेयानुगुञ्यतः । ।
 अभिप्रायत इत्युक्तो लक्ष्यते तत्त्ववेदिना ॥ ।

अन्ये व्याख्यानयन्त्येवं समभावप्रसिद्धये ।
 अदैतदेशना शास्त्र निर्दिष्टा न त तत्त्वतः ॥

ુ**સુધારક**-શ્રોહરિભદ્રજી પાતાના સમયના એક સુધારક હતા, એ હકીકત પણ એમતા શબ્દદેહ બાલી રહ્યો છેઃ તેમના સમયના ચૈત્યવાસી-ઓની રિયતિ તેમના પાતાના જ શબ્દોમાં આગળ આવેલા એક ઉલ્લેખમાં જણાવેલી છે. એ સ્થિતિ ભગવંત શ્રીમહાવીરના નામને કલંક લગાડનારી અને માનવજાતિના ચારિત્રના વિનાશ કરનારી હતી–એ તો સહજમાં જ જણાઇ આવે એવું છે. આ મહાપુરૂપ એ સ્થિતિની સામે થયા હતા-એ ્રિ<mark>શ્વિતના પાયાને હચમચા</mark>વી નાખ્યાે હતાે અને તે દ્વારા તેમણે શ્રીજિન-્ક્ષાસનની અને તેના આચારધર્મની મજબૂત રક્ષા કરી હતી. તેમના સંમ-ુ સમય∖ ચૈત્યવાસિઓ–દેવદ્રવ્યને ખાઇ જનારા, અનેક અનચિત ઉપાયો દારા દેવ-ક્રવ્યતે વધારનારા. તે દ્વારા માજે માણનારા અને એ ક્રવ્યતા દુરૂપયાગ કરનારા હતા. તેની સામે થઇને આ ભડવીરે સાફ સાફ કહ્યું કે, " ( એ દ્રવ્ય તમારૂં ખાપુંકું નથી ) એ જિત્તદ્રવ્ય<sup>૧</sup> તો શ્રીજિનપ્રવચનની વૃદ્ધિ કરનારૂં, જ્ઞાનગુણ અતે દર્શનગુણની પ્રભાવના કરનારૂં મંગળદ્રવ્ય છે, શાશ્વતદ્રવ્ય છે અતે નિધિ-દ્રવ્ય છે " અર્થાત તમે કે બીજો કાઇ, એ પવિત્રદ્રવ્યની એક પાઇ પણ ખાઇ રાંદ્રા નહિ, કિંતુ શ્રીજિનપ્રવચનના, શ્રીજિનત્તાનના અને શ્રીજિનદર્શનના પ્રચાર ઉત્કર્ષ અને પ્રભાવના થાય તે જ રીતે તમારે કે ખીજાએ તેને ખર્ચા વું જોઇએ.

એમના સમયના ચૈત્યવાસિએ આચાર—અંગ, ભગવતી વગરે સુત્રો વાંચીને શ્રાવંકાની પાસેથી પૈસા લેતા, શ્રાવંકાને આગમની સૃક્ષ્મવાતાના અન-ધિકારી માનતા અને વિના કારણે પણ ક્ટીવસ્ત્રનો ઉપયોગ કરતા–તેની સામે પણ આ ધર્મતીર પુરૂષે ગર્જીને કહ્યું કે, સૂત્રો વાંચીને પૈસા લેવા એ–સાધુ-ધર્મીને શાભે નહિ. શ્રાવંકાને અનિધિકારી કરાવવા એ તો સર્વધા અનુચિત

१. "जिणपवयणबुिंदकरं पभावगं नाण-दंसणगुणाणं ।
 बुइंढते। जिणद्व्यं तित्थयर तं लहइ जावा " ॥ ९७.
 'मंगलद्व्यं निहिद्व्यं सत्सयद्व्यं च सव्यमेगद्रठा ।
 आसायणपिरहारा जयणाए तं खु ठायव्यं" ॥ ९६.
 —संबोधप्रकरण — १० १३.

र. "केइ भणंति-उ भण्णइ सहुमवियारे। न सावगाण पुरे।।
तं न, जओ अंगाइसु सुव्वइ तव्वचणा एवं " ॥ २६.
" ल्ढहा, गहियहा, पुच्छियहा, विणिच्छियहा य ।
अहिगयजीवा-ऽजीवा अचारुणिज्जा पवयणाओ " ॥ २५.
—संबोधप्रकरण—ए० १३.

કહેવાય અને કારણ સિવાય જ કપડાના ઉપયાગ કરવામાં આવે તે તો માપ્ખી નામર્દાઇ છે. આ ઉપરાંત એમણે પાતે બનાવેલાં અપ્ટેકામાં અને ધાડશક વગેરે ત્ર થામાં ધ્રીજિનપૃજા, જૈનસાધુની ભિક્ષા, શ્રીજિનબિખપ્રતિ-ષ્ઠિા, શ્રીજિનગૃહ, શ્રીજૈનદીક્ષા વગેરે અનેક વિષયા સંખંધ પાતાના સ્પષ્ટ અને સત્ય વિચારાને જણાવીને તે તે ક્રિયાને લગતું તે સમયે ચાલતું અંધારં નાખદ કર્યું હતું. ભગવંત શ્રીમહાવીર પછીની આચાર્યપરંપરામાં થએલા આ પ્રયમ સુધારકના અસ્ત થયા પછી પણ સમયે સમયે શ્રીજગચ્ચંદ્રસૂરિ, અભય-દેવસૂરિ, જિનવલભસૂરિ, મહેંદ્રસિંહસૂરિ, મેરૂતુંગસૃરિ અને તદ્દન છેલા પંડિત શ્રીસત્યવિજયછ ગણી વગેરે અનેક સુધારક પુરૃષા થઇ ગયા છે, તા પણ સૂર્યાસ્ત થયા પછી જેમ રાત્રીની પરંપરા આવ્યા કરે છે તેમ ભગવંત શ્રીમહાવીરના શાસનમાં વર્તમાન આ બીષણ રાત્રીને નાખદ કરવા માટે હવે તા જરૂર એક શ્રીહરિભદ્રજી જેવા વીર સુધારક ક્યાંથયી પણ આવવા જોઇએ.

ઋંથાર-બ્રહિરિભદ્રજીએ સ્વતંત્ર રીતે ન્યાય, યાગ, ધર્મશાસ્ત્ર અને ધર્મકથાસાહિય વગેરે અનેક વિષયોને લગતા—લખેલા મર્મસ્પર્શી શ્રંથા આજ પણ હયાત છે—એ શ્રંથા લખવા ઉપરાંત તેમણે જૈન—આગમાં ઉપર સવિસ્તર અનેક ટીકાઓ કરી છે—ખરૂં કહીએ તો જૈન—આગમાં ઉપર ટીકાની પહેલ કરનાર આ જ મહાપુર્ષ હતા. પ્રખર તાર્કિક બોહ્સ્આચાર્યોના શ્રંથ ઉપર ટીકા સ્ચેલી છે. એવું એક પણ દર્શન નથી—જે વિષે એમણે પોતાના શ્ર્યમાં ચર્ચા ન કરી હોય. સ્વ. રા. મિલુલાઇ નલુલાઇએ એમના " શાસ્ત્રવાર્તાન સમુચ્ચય" ને જેયો હોત તો તેઓ કદી પણ એમને " વેદાંતશાસ્ત્રના અન્વ્યાસી" તરીકે જણાવવાનું સાહસ ન કરત એમનું શ્રંથકાર તરીકેનું જીવંત ગૌરવ તો એમના શ્ર્યોની સ્થી ઉપરથી જ તરી આવે છે—જે હવે પછી લખનામાં આવનારી છે.

શ્રીહરિભદ્રજીના એ ગુણા ઉપરાંત એમની મધ્યસ્થતા, ગુણ્યાહિતા, ભક્તિપ્રિયતા, કામળતા, યાગાનુભૂતિ વગેરે અનેક ગુણાને પણ આજે એમના શ્રુંથા અવિરતપણે ગાઇ રહ્યા છે. બૌદ્ધો ઉપરના એમના પ્રકાપ એ તદ્દન છેલો જ પ્રકાપ હતા, એ હકાકત આપણે એમની 'સમરાઇચ્ચકહા' દ્વારા જાણી શકીએ

૧. આ વિષયો વિષે શ્રીહરિલ્ડિબ્ડિંગનાં અપ્ટકામાં, પાડશકામાં અને પંચા-• મામાં નીગતવાર જણાવેલું છે.

એ મહાપુર્યના પુષ્ય પશાપ્રાણનું રમરણ મુદ્દદ્વીતે પ્રતીત થાય, એ ઉદેશથી એમના બ્રંથ–રાશ્ચિને પણ નામ-**ક્યો**એ અને શ્રીહરિભદજીની સમતાના સાઘાત્કાર પણ એ જ પ્ર**યની પ્ર**ત્યેક પક્તિમાં સહદય વાંચનારને જરૂર થઇ શકે છે. अहं अही सियत अरीम छीया:

# १श्रीद्धित्यद्रहत रथाथानी सूची:

is. ગ્રંથતામ:

ડીકાકારનું નામ:

સંવાદી ઉલ્લેખ:

અનુયાબદ્વારસ્ત્રત્રિત.

क्रेनअंथावली ५० ४४.

૧. શ્રીહરિલદસારિછ ' શૈત્યવાસી મંત્રકાયના હતા કે નહિ ? એ વિષે કાંઇ વિશેષ માહિતી મળા શકતી નથી, તા પણ **વ્યળ્ય** કુમારપાળના સમસમયી શતાર્થી સામપ્રભગ્નુરિ, એમના પોતાના શતાર્થ–કાવ્યમાં શીહરિભદસરિજીને 'અજનું દાન *દે*નાર' **તરીક** વૃષ્ણુવે છે, એ ઉપરથી આપણે એમ કલ્પી શકાએ કે, એએા કદાચ 'સુધારક–ચૈત્યવાસી' હોય (१) એ વિષે મામ-**પ્રમુ**સારના ઉલ્લેખ આ પ્રમાણ છે:

" कामद!---शङ्गबादनवुरस्सरं प्रातके/कानां स्व--पर्शास्त्रसंगयच्छेदनरूपान्, मध्यांहे दुःस्थितानां यथाभीष्टभोजन-**आ**गितकपान्, अपराहे प्रतिवादिनां वादविनोदह्गांश्व (कामान्) द्दाति इति (कामद्।)"—्यतार्थी —छि॰प्ट॰ १८. અર્થાત્ "પ્રાતઃકાળે શ્રીહરિભદ્રમરિછ શંખાદ્દથોષપૂર્વાંક લોકાના શાસ્ત્રવિષ્યક મુંદેહને તોડવાના અભિલાષોને, ખપોરે **ગરીયા**ો ય**યા**ભીષ્ટ ભોજન મેળવવાના અભિલાપોતે અતે સાં**જે** પ્રતિવાદિઓના વાદવિવાદરૂપ અભિલાપોતે પૂરતા હતા **માટે તેઓ** 'કામદ' ( કામતે–અભિલાષોતે–દેનાર<sub>ે</sub>) છે."

ર. શ્રીહરિલ્ડસુરિલ્ટએ પાતાના પ્રત્યેક મંથમાં પ્રાયઃ છેવટ 'વિરહ ' શખ્દના પ્રયાગ કરેલા છે, તેનું કાર**ણ** પ્રભાવકર્યાર્ત્ત્રમાં આ પ્રમાણે જણાવેલું છે:

| n'        | અનેકાંતજ્યપતાકા.                          | तीरा पात कर इरेक्षी छे. स्थानी             | टीडा पोते क डरेक्षी छे. यानी<br>कार का तिमान श्रीमिन्निक्स श्रीक्षेत्रम् स्थितस्थान  |
|-----------|-------------------------------------------|--------------------------------------------|--------------------------------------------------------------------------------------|
|           |                                           | धनर अह दियक्ष प्रविधानक्ष्य<br>छन्म, १९७४. | 18 2-2-10.                                                                           |
| 17        | अनेशंतप्रधर.                              |                                            | શ્રીહરિબદ્રસુરિચરિત્ર–૫ં૦ હર્ગોવિંદદાસજી.                                            |
| <b>بر</b> | અનેકાંતવાદપ્રવેશ.                         | ÷:                                         | ષડ્દર્શનસમુચ્ચય ( જૈનદર્શન) ૫૦ ૧૮૯.                                                  |
| 7         | અંપ્ટેકા.                                 | અંદર્કા ઉપર શ્રીજિનેશ્વરસૂરિની             | Si lawan                                                                             |
|           | આવશ્યકનિયુક્તિની લધુ ટીકા.                |                                            | આવા છે.<br>છપાએ (! છે.                                                               |
| 9         | ( ૩૨૦૦૦ ).<br>આવશ્યકનિર્ધક્તિની મોડી ડીકા |                                            | સમયસુદરનું સામાચારીશતક—પ્રં∘–૧૬૮૧.                                                   |
|           | ( 66087)                                  |                                            | અંચલગચ્છતી પટ્ટાવલી. અં∹ક તી ઉપરનું મેલ-<br>ધારી હેમચંદ્રનું ટિ¹પણ. અં–૬ તી શરૂઆતમાં |
|           |                                           |                                            | પ્રથકાર પાતે. આ ડીકા મલધારી હેમચંદ્રના                                               |
|           |                                           |                                            | समयथी ०८ मणती नथी-अं०-१९६४.                                                          |

निजकृतिमिह संव्यवात् समस्तां बिरहपदेन युतां सतां स मुख्यः" ॥ २०६--श्रीहिषिभद्रप्रबंध. ' अतिवायहद्यामिरामितान्यद्वषिरहोसिमरेण तप्तदेहः

અર્થાત "પોતાના વહાલામાં વહાલા બે શિષ્ણોના અકાજે વિરહ થવાથી બ્રાહન્ભિરસરિછએ પોતાના ખધા પ્રશ્નોને વિરહ ' શખ્દથી અંદિત કરેલા છે."

| •          | ٠,             |       |
|------------|----------------|-------|
| Ţ          | 8              |       |
| . <u>S</u> | 캶              |       |
| ٣          |                |       |
| E          | ત્રાનમાં       |       |
| ઉપર શ      | Ē              |       |
| 6          | <u>ે</u> -વૃત્ | ·     |
| Ę          |                | 130   |
| सान        | ट्रीझ          | में अ |
|            |                |       |
|            |                |       |
|            |                |       |

સર્વ રાજગણીની ગણધરસાર્ધ શતકરીકા. શ્રીહરિલક્સરિચરિત્ર–૫ં ં હર . *જે*નગ્રંથાવલી ૫૦ ૧૧૬.

શ્રીસિક્ષ્મિ - ઉપ તિગ્ના અંતભાગ. શ્રીયશા-વિજ્યછ ઉપાધ્યાય–શાસ્ત્રવાર્તાં / 1. મુદ્રિત. શ્રીહરિલદસૂરિચરિત્ર–૫ં૦ હર્. भेत देशवतावछ.

श्रीदृश्चिन'०६२०, कैनअंथावसी ५० ८.

શ્રીરાજશેખરસૂર્-પ્રથાધકાષ. કાઇ આ ગામને સમયસુંદરની ગાથાસહસ્ત્રી–મું૦ ૧૬૮ ;.

'નાતાચિત્રક' વા ' ગ્રાનચિત્રિકા' નામથી ઓળખે છે–( ૫૦ ૯૦ હરિ૦ ૫૦ ૨૪). શ્રાહરિભદ્રસૂરિચરિત્ર–૫૦ હર૦.

છપાએલી છે.

આતમાનંદસભા તરફથી છપાય છે. ( મુગ્ ચ૦-) આવે ખીર્જી નામ ' વેદાંકુશ' છે, પં–હરૂ૦. ડીકાકાર−શ્રીમુનિયંદ્રસૃરિ<u>.</u>

**1** 

**ઉપદેશપદ** 

ક્ષેત્રસમાસશૈત.

કુલકા.

કર્મ સ્તવથૃત્તિ.

કથાદ્રાથ.

ચૈત્યવં દનાવૃત્તિ–કાલિતવિસ્તરા

श्रेयव धनालाप्य-अंस्कृत. ચતુ વૈશ્વતિસ્તુતિ~પ્રદીક.

For Private & Personal Use Only

છવાભિગમ–લઘુટત<u>િ</u>. દ્યાનપંચકવિવરણ.

ત્રાનાદિલપ્રકરણ.

www.jainelibrary.org

દર,વૈકાલિકની માટી ટીકા, દશ્વૈકાલિકની અવચૂરિ.

¥

દેવેં દ્રત્નરકે દ્રપ્રકરણ.

ડિજવદનયપેટા

| 8        | ધમભિંદુ                          | ડીકાકાર,–શ્રીમુનિચંદ્રસૃરિ.                      | આ ગ્રંથ સત્રરૂપ છે–છપાએલા છે.                                            |
|----------|----------------------------------|--------------------------------------------------|--------------------------------------------------------------------------|
| >><br>n' | ધમ'લાભસિક્ષિ.                    |                                                  | શ્રીહરિલદ્રસ્રિરિય-૫ ં હર ૦.                                             |
| 2        | ધર્મ સંત્રહણી.                   | ડીકાકાર–શ્રીમલયગિરિસુરિ–-કુમાર–                  | ટીકાકાર–શ્રીમલયગિરિસ્ટિંર–કુમાર− શ્રીમલિયેણસરિ-સ્પાદાદમંજરી–ટીકા, પાંચમા |
|          |                                  | પાળના સમસમયી.                                    | શ્લોક.                                                                   |
| . 35     | ધર્મસારમુલ-ીકા.                  |                                                  | શ્રીમલયગિરિસરિ–પ્રદાપનાની ટીકા–(પં∘હર∘)                                  |
| 92       | म्या क्यां न                     |                                                  | શ્રીહરિલદ્રસૃરિચરિત્ર–૫ં૦ હર૦.                                           |
| 3.5      | નંદી-અધ્યયનતી શિતા.              |                                                  | શ્રીમલયગિર્ફારિ–નંદિસુત્રની મોડી ડીકા.                                   |
| 2        | બૌદ્ધવાદી શ્રીદિગ્નામાચાર્યકૃત   | એ શુત્ત ઉપર પંજિકાકાર-પાર્શ્વ                    |                                                                          |
|          | -યાયપ્રવેશસ્ત્રનીશિત.            | हेव गणी-सं. १९६६.                                |                                                                          |
| 0        | ન્યાયવિનિશ્ચય.                   | •                                                | શ્રીહરિભદ્રસરિયરિત-૫'૦ હર૦.                                              |
| ر<br>س   | ન્યાયામૃતતર ગિણી. પાનાં–ડપ.      |                                                  | ં ાદી કેશવલાલછ.                                                          |
| 8        | -યાયાવતારકૃતિ.                   |                                                  | ગુજરોખરસૂરિ–પ્રયાધકાવ.                                                   |
| 69<br>69 | પંચનિયંડી ( નિર્મથી ).           |                                                  | શ્રીહરિભક્ષ્મરિયરિત્ર–૫ં૦ હર૦.                                           |
| ×        | પંચલિંગી.                        |                                                  | રાજશેખરસૂરિ–પ્રથાધકાષ                                                    |
| <u>ਨ</u> | પંચવરત સડીક.                     | ડીકાકાર–હરિભદ્રમૃશિ પોતે અને<br>ખીજ શીમલયગિશિજી. | હર્ય તંદનગાં હ્યુ – મધ્યાક્ષત્યાખ્યાન.                                   |
| 63<br>CB | पंथमंत्रह.                       | **                                               | क्रमाञ्चल छ.                                                             |
| 98       | પૂર્વાચાય રચિત પંચસત્રની શુત્તિ. |                                                  | શ્રીક રિલદ્રસરિય-૫ં૦ ૬૨૦.                                                |
| 78       | भंबर्थानङ.                       |                                                  | હ <sup>ષ્</sup> નંદનગણિ–મધ્યા <i>હ્વ</i> ત્યાપ્યાન                       |

| •    |   |
|------|---|
|      |   |
|      |   |
| 1000 | , |
|      | ١ |

| A)              | ક પંચાશક.                                                                              | d                                                                          |                                                                                                                                                                                                               |
|-----------------|----------------------------------------------------------------------------------------|----------------------------------------------------------------------------|---------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
|                 |                                                                                        | શ્રિષ્ય–યશાદેવસૂરિ–મૃ∘ ૧૧૭૨.<br>ડીશકાર–અભપદેવસુરિછ મે∘૧૦૨૪                 | છપાએલાં છે                                                                                                                                                                                                    |
| °<br>×          | પરલાકસિહ.                                                                              |                                                                            | શ્રીકરિલદ્રસરિચરિત્ર–૫ં૦ કરે.                                                                                                                                                                                 |
| چ<br>پ          | પૂર્વાચાર્યકૃત પિડનિયું ક્તિની શર્તિ. કેટલીક દીકા હરિભદ્રની અને<br>કેટલીક વારાચાર્યમી. | કેટલીક દીકા હરિલદની અને<br>કેટલીક વીરાચાર્યેની.                            | 2                                                                                                                                                                                                             |
| %               | प्रसापनाग्रहेशव्याप्रश्रा                                                              |                                                                            | મલયગિરિ–પ્રતાપના ડીકા− "                                                                                                                                                                                      |
| m<br>%          | પ્રતિશક્ત.                                                                             |                                                                            | .66                                                                                                                                                                                                           |
| ><br>>          | ज्रहिमध्यात्वमध्य.                                                                     |                                                                            |                                                                                                                                                                                                               |
| ፳               | મુનિપતિચરિત્ર.                                                                         |                                                                            | 2                                                                                                                                                                                                             |
| × ×             | યતિદિનકૃત્ય.                                                                           |                                                                            | જૈનયથાવલી–૫૦ ૧૦૦, "                                                                                                                                                                                           |
|                 | ૧. કહેવાય છે કે, શ્રીહરિભદસ્ત્રિક                                                      | छम १४४४ करेबा अंश्वा बण्या दर                                              | ૧. કહેવાય છે કે, શ્રીહરિલદ્રમારાજીએ ૧૪૪૪ જેટલા પ્રશ્ના લખ્યા હતા. એ વિષે એમ સાંભળવામાં આવ્યું છે કે,                                                                                                          |
| अस्ति ।<br>१८४४ | सदस्रितियो १४४० के ४४ थर्                                                              | હ્યાને સહારવાના સંકલ્પ કરવા હતા,<br>આ લગાકતને ગુજરામગમગિજમ                 | શ્રીહોરભદ્દમાં રાષ્ટ્રઓ ૧૪૪૦ કે ૪૪ પ્રમુક્કાને મહારવાના સંકદપ કરલા હતા, તેના પ્રાયાશ્રેત તરીક તમના યુર્કુએ અમન<br>૧૪×> ગશે. લખવાને જાણાવેલ હતે. આ દ્રશીયની ગાજશેપગ્રમરિજાએ પોતાના ચતરિશતિપ્રધામમાં અને ક્ષમા- |
| ि।<br>इस्याध्य  | अनिय परतरगन्छनी पहावबीमां                                                              | પણ લખેલી છે. આ પ્રથામાંના કેટ                                              | કરવાણ મુનિએ ખરતરગચ્છતી પટાવલીમાં પણ લખેલી છે. આ ત્રીમાંતા કેટલાંક ત્રીયા તો ૫૦-૫૦ પ્લાકતા પણ છે:                                                                                                              |
| <b>R D</b>      | शह , नामना अमेशे अवा १६                                                                | યથા લખેલા છે-જે વર્તમાનમાં 'શ્રુ                                           | ' પંચાશક ' નામના એમણે એવા ૧૯ પ્રથા લખેલા છે-જે વર્તમાનમાં 'શ્રીપંચાશક પ્રથ' તરીકે એક સાથે ભાવ-                                                                                                                |
| नअरन            | । नैनधर्मात्रसारः सलाय मुदित इ                                                         | કરેલા છે. એ જ પ્રમાણે ૧૬–૧૬ <sup>પ્ર</sup>                                 | નગરની જૈનથમ પ્રસારક સભાઓ મુદ્રિત કરેલા છે. એ જ પ્રમાણ ૧૬–૧૬ શ્લાકનાં પાડશક, ૨૦–૨૦ શ્લાકની વિશિકા                                                                                                              |
| विशेष           | आपेष्रे साण साण रेवाउना अने                                                            | वीश वीश श्लाडना अड अड अंथर                                                 | सम्जवाता छ, अरख् हे, ते ते अधामां                                                                                                                                                                             |
| (क्रू<br>स्ट्रि | पयास पयास, साण साण अने व                                                               | <u>તિથ વીશ શ્લાકને છેડે 'વિરહ ' શળ</u>                                     | નેમણે પચાસ પચાસ, સાળ સાળ અને વીશ વીશ શ્લાકને છેડે 'વિરહ ' શખ્દની યોજના કરેલી છે. વળી, એક સ્તુતિ                                                                                                               |
| , સમ            | ।रहाचा है ता धमनी यात खा                                                               | (સંસારકાવા) તો એમની ચાર ત્લોકની જ છે અને તે પણ ઉક્ત કારણથી એક પ્રયાર્થ છે. | रेखुयी योड यंगर्य छ.                                                                                                                                                                                          |

| દેવચંદ લાલભાઇ - મુદ્રત.<br>અપાએલા છે.<br>રાજશેખરસારે–પ્રખંધકાપ.<br>શ્રીહરિલદ્સારિચ-પં હર.<br>બપાએલા છે.<br>શ્રીહરિલદ્સારિચ-પં હર.<br>પં સુખલાલછ સંપાદિત યાગવિશિકા.<br>શ્રીહરિલદ્સારિચ૦—પં હર.<br>કેવચંદ લાલ મુદ્રત.<br>સમયસુંદરગણી–સામાચારીસત.<br>સમયસુંદરગણી–સામાચારીસતક.<br>બપાસારાત્માં શાજશેખરસારિ–પ્રખંધકાપ.<br>શ્રીહરિલદ્સારિચિ–પં હર.<br>છપાએલા છે.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     | ડીકાકાર–યશાવિજયછ.<br>ડીકાકાર–યાહિજિલસારિ પોતે અને<br>ખીજા યશાવિજયછ.<br>ડીકાકાર–માનદેવસારિ.<br>ડીકાકાર–માનદેવસારિ.<br>ડીકાકાર–માનદેવસારિ. | મશાધરસરિત્ર<br>યોગદિષ્ટિસમુચ્યમ<br>યોગણિકુ.<br>યોગશાવક.<br>લોકબિકુ.<br>લોકબિકુ.<br>લિકાતિ (લિશિકાલિશ્નાતિ ).<br>લીરસ્તવ.<br>લીરસ્તવ.<br>વીરસ્તવ.<br>સારસ્યાનિરાકર્ય.<br>સાર્વકર્યને તત્ત્ર.<br>શાલકંધમે તત્ત્ર.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | 2 2 2 0 0 0 0 0 0 0 0 0 0 0 0 0 0 0 0 0 |
|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-----------------------------------------|
| છપાંચ્યલા છે.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  | રાકાકાર—યશાભદમાર, ધમ માગર<br>કું કું કું કું કું કું કું કું કું કું                                                                     | ્રકારકાય.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      | ₩<br>•                                  |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | Cue / 230 210 210 100 /                                                                                                                  |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |                                         |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |                                                                                                                                          |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |                                         |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | A .                                                                                                                                      |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | ,                                       |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |                                                                                                                                          |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | •                                       |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | 1                                                                                                                                        | 1777                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           | ,                                       |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | いいは にて いいながい アーノほいい                                                                                                                      | 415615                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         | 9                                       |
| 3 BR 18                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | CICIA AN CITUE GRICALA                                                                                                                   | * S = N                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | ٠                                       |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | Controller Charles See Control                                                                                                           |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | •                                       |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |                                                                                                                                          |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |                                         |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | くされて                                                                                                                                     |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |                                         |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | cjrae                                                                                                                                    |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |                                         |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | ,                                                                                                                                        | ľ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |                                         |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | C                                                                                                                                        |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | ,                                       |
| 00 15 F 00                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     | - ジェ てる くまじくびでーとららい                                                                                                                      | वर्ध्य नसम्भवन                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 | 194°<br>144°                            |
| S STATE OF                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     | -ומות לשכ כועה כומות כוצים ?                                                                                                             | KICZICICE JOSEN                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | 5                                       |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |                                                                                                                                          |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | ,                                       |
| である。アーマンディではないでので                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | ション・ション・・・・・・・・・・・・・・・・・・・・・・・・・・・・・・・・                                                                                                  | がこれのもつした。                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      | <u>-</u>                                |
| act and released vaciation                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     | Charles and                                                                                                                              | 2011-10-10-10-10-10-10-10-10-10-10-10-10-                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      | •                                       |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | •                                                                                                                                        |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |                                         |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |                                                                                                                                          |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |                                         |
| ではなるアーベースでもできる。 少万万丁でで一方で                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |                                                                                                                                          |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |                                         |
| Carrier States States States                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |                                                                                                                                          |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |                                         |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |                                                                                                                                          | ***************************************                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | •                                       |
| संस्थतिहर्ग्या निर्मानी स्थापित । अपन्यास्त                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |                                                                                                                                          | すって、これである                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      | ۰                                       |
| היירולינה בי בים ליויקוניות ללוורבילינניתים                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |                                                                                                                                          |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |                                         |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |                                                                                                                                          | •                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |                                         |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | क्षांच्या कर्णांच्य                                                                                                                      |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |                                         |
| •                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |                                                                                                                                          | 2                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |                                         |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | 1.5 ファインストライランプレンのでし                                                                                                                     |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | 2                                       |
| では、の方は、いたが、                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    | Cue Lin elugacial (a cura a                                                                                                              | Self-distriction of the self-d | 2                                       |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |                                                                                                                                          |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |                                         |
| **                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |                                                                                                                                          | いいのとのとい                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | <u>ر</u>                                |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |                                                                                                                                          | ながらいったが                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | 2                                       |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |                                                                                                                                          | ,                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |                                         |
| ~                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |                                                                                                                                          |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | Ç                                       |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |                                                                                                                                          | ではいるでしているがで                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    | 2410                                    |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |                                                                                                                                          | •                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |                                         |
| 2                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |                                                                                                                                          | 1,4,2,5,00,1,                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  | ٠ <u>٠</u>                              |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |                                                                                                                                          | all signatures.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | 7                                       |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |                                                                                                                                          |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |                                         |
| いいのうとしているがある。                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |                                                                                                                                          | たしないが                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          | 3°                                      |
| שני שתיים מכן הטיים כן שניים                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |                                                                                                                                          | 2000                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           | Ž                                       |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |                                                                                                                                          | •                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |                                         |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |                                                                                                                                          | · 12112121212121 1211221                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       | 8                                       |
| क मध्यक्ति मुनाहर जानिवास्त्र                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |                                                                                                                                          | (T) 80 18 8 0 / T 80                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           | <u>}</u>                                |
| ٠                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |                                                                                                                                          |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |                                         |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |                                                                                                                                          | 11317                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          | ?                                       |
| つきらり カーオででによりまりでして                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |                                                                                                                                          |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | 2                                       |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |                                                                                                                                          | ,                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |                                         |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |                                                                                                                                          |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | <u>,</u>                                |
| で <u>で</u> にいること                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |                                                                                                                                          | るです。ですないで                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      | 2                                       |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |                                                                                                                                          |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |                                         |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |                                                                                                                                          | 1. / x 3.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      | و.<br>م                                 |
| 公の人もなれてもくなっている。                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |                                                                                                                                          | (2) 30 ISKE                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    | <del>ن</del><br>حج                      |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |                                                                                                                                          | ( ) ( )                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |                                         |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |                                                                                                                                          |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | •                                       |
| 人のかってない人となっている。                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |                                                                                                                                          | 3 7 3 5 5 5 5 5 5 5 5 5 5 5 5 5 5 5 5 5                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | م                                       |
| A CALLES A CALLED A C |                                                                                                                                          |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |                                         |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |                                                                                                                                          | • 9                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | j                                       |
| <b>る。</b> できずる                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |                                                                                                                                          | 25 IC                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          | ×                                       |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |                                                                                                                                          | 2                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |                                         |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |                                                                                                                                          | )                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |                                         |
| こうべつ つうりょう しょう                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |                                                                                                                                          | 41761844-44.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   | ر<br>«                                  |
| からて つきのから かんかく                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |                                                                                                                                          | Michigan Airling                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | ;                                       |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |                                                                                                                                          |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | <b>)</b>                                |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |                                                                                                                                          | मशीघरयार्थ.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    | Ş                                       |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |                                                                                                                                          |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |                                         |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |                                                                                                                                          |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |                                         |

| * * * * * * * * * * * * * * * * * * * | સંગહણાશાત.<br>સંપંચાસિતારી(ફૈ)<br>સંયોષ્ધપ્રકરેણ.<br>' સંસારદાવા ' સ્તુતિ.<br>સંસ્કૃત –ચ્યાત્માતુશાસન.<br>સમરા⊌ચ્ચકહા. | <br>છપાએલું છે.<br>પ્રસિદ્ધ છે<br>શ્રીહરિલંદ અ૦—૫ં૦ હર૦.<br>ધનપાલ–તિલકમંજરી, શ્રીહેમચંદના ગુરૂ દે <del>વ</del> .<br>ચંદ્રસરિ–શાંતિનાથચરિત્ર, પ્રભાચંદસરિ–પ્રભા- |
|---------------------------------------|------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| <b>§</b> 3                            | સર્વાસિક્ષ્રિકરણ સરીક.<br>*આદાદમ્યાલપરિતાર                                                                             | વકસરિત્ર–છપાએલી છે.<br>શ્રીહરિસદ પોતે–અતેકાંતજયપતાકા–૫૦ ૧૦ <b>૦.</b><br>( ૫૦ ૨૦ )                                                                               |

૧. શ્રીહરિભદસૂરિછએ પૂર્વોક્ત થથા ખનાવ્યા પછી તેતા સવિશેષ પ્રચાર થાય માટે એક કપાસના વેપારીતે सिक्कणिजम् ) ઉપદેશ આપી, **ઐ**નધર્મતે। અનુયાયી ખનાવી પોતાની નિમિત્તવિદ્યાના ખળથી ધનાહય ખનાવ્યો 💰તો અતે એ ગૃહરથે એ એ પ્રથાની અતેક પ્રતિઓ લખાવી હતી–( શ્રીકરિસદસૂરિચરિત્ર–૫ં૦ હ૦ ૫૦ ૩૨,) મૂળ ગ્રંથના ટીકાકાર શ્રીગુણરત્નસૂરિ.

પ્રસ્તુત ગ્રંથની <sup>કું</sup>ટીકાના છેવટના ભાગમાં ટીકાકાર્ગ્રીએ પોતાના કરોા વિશેષ પરિચય આપ્યા લાગતા નથી, તો પણ તેમણે કરેલા ખીજા બીજા ગ્રંથા જોતાં તેમના સમય, તેમના ગુરૂ, તેમની વંશપર પરા અને તેમનું ઉત્તમોત્તમ ચારિત્ર વગેરે જણાઇ આવે છે. પોતે કરેલા 'ક્રિયારતનસમુચ્ચય'ની પ્રશસ્તિમાં આવેલા આ શ્લોક—

> " भूत-भावि-भवत्सूरिकमरेणुकणोपमः । सूरिः श्रीगुणरत्नाह्वस्तृतीयः समजायत " ६०.

એમના અનન્યસુલભ વિતયગુણને દર્શાવી રહ્યો છે. જે સમયે આ આચાર્ય <sup>3</sup>વિહરમાણ હતા, તે જ સમયે શ્રીમુનિસુંદરસૂરિ પણ વિદ્યમાન હતા. મુનિસુંદરસૂરિએ વિક્રમ સંવત્ ૧૪૬૬ માં 'ગુર્વાવલી' 'નામની એક તપાગચ્છની પટ્ટાવલી લખેલી છે–જેમાં ભગવ'ત શ્રીમહાવીરથી પોતા સુધીની ગુરૂપર પરા અને તેને લગતા ખાસ ખાસ પ્રસંગોની નોંધ લીધેલી છે. એ પ્રથમાં આ ગુણરત્નસૂરિને પણ ખાસ સંભારવામાં આવ્યા છે અને માત્ર એમના ગુણુક્યાર્તન માટે જ ૧૩ શ્લોકાને (૩૭૭ થી ૩૯૦) પણ ટાંકવામાં આવ્યા છે.

૧. આ ડીકામાં છ અધિકારા દ્વારા છ દર્શનનું વિવેચન કરવામાં આવ્યું છે. એ પ્રત્યેક અધિકારતે છેડે ગ્રાંથકારે માત્ર પોતાનું અને પોતાના ગુરુનું નામ જણાવવા ઉપરાંત ખીજાં કાંઇ જણાવ્યું નથી: "इति श्रीतपागण-नभोऽङ्गणदिनमणिश्रीदेवसुन्दरसूरिकमकमसोपजीविशिष्यश्रीगुणरत्नसूरिविर्चितायां तर्करहस्यदीपिका-अभिधानायां षड्दर्शनसमुचयटीकायां बाद्यमतप्रकटनो नाम प्रथमोऽघिकारः '' આ ટીકાનું નામ ' તર્કરહસ્યદીપિકા ' છે અને ટીકાકારના ચચ્છનું નામ તપાગચ્છ છે. ૨. જૂએા ક્રિયા<mark>ગ્તનસમુચ્ચય</mark>–૫૦ ૩૦૯ (૫૦૫૦) ૩. શ્રીગુણરત્નસ્રિના અને શ્રીમુનિસંદરસુરિના સમાન સમય આ પ્રમાણે છે: વિક્રમ સવત્ ૧૪૬૬માં શ્રીગુણરત્નસૃરિએ ક્રિયારત્નસમુચ્ચયને ખનાવ્યો છે: (काले पड़ रस-पूर्ववत्सरमिते-१४६६, जुओ हिया० पृ० ३०८ श्लोड ६३ યું ગું ં) અને તે જ સમયમાં શ્રીમુનિસંદરસૂરિએ 'ગુર્વાવેલી' ને મુંથી છે: ( रस-रस-मनुमितवर्षे-१४६६, लूओ। गुर्वावशी-५० ५३, १६० ४८६, ४० ५०) ४. "रस-रम-मनु मित-वर्षे १४६६मुनिसन्दरस्रिणा कृता पूर्वम् । मध्यस्भरवधार्थाः गुर्बालीयं जयश्रीद्धा '' ॥ ४८३ અर्थात् " શ્રીમૃનિસુદરસરિએ ૧૪૬૬ માં આ જયવતી સુર્વાવલીને પહેલામાં પહેલી જ કરેલી છે" પ. એ તેર શ્લોકામાંના એ શ્રાર <sup>હ</sup>લોકાને અહીં ઉતારી લેવામાં આવે છે:

શ્રીમુનિસુંદરસ્રિના શબ્દોમાં કહીએ તો "ગુણરત્નસરિના<sup>ડ</sup> ગુરુનું નામ શ્રી**કેવઃ** સુંદરસૂરિ હતું. દેવસુંદરસૂરિના શિષ્યોમાં એ સાથી અત્રણી મણાતા હતા." એમણે કરેલા 'ક્રિયારત્ન–સમુચ્ચય <sup>હ</sup>ે એમની શબ્દશાસ્ત્રની ઝીણવટની સાક્ષી

'' सर्वव्याकरणावदातहृदयाः साहित्यसत्यासवो

गम्भीरागमदुग्धसिन्धुलहरीपानैकपीताब्धयः । ज्यायोज्योतिषनिस्तुषाः प्रदधतस्तर्केषु चाऽऽचार्यकं

वादे तेऽत्र जयन्त्यशेषिविदुषां त्रैवैद्यदपेष्मिलान् ॥ ३८३. परमेष्टिमन्त्रतत्त्वाम्नायस्मरणेन देवतादेशैः । पारित्रक्यै-हिकीस्ते प्रायो जानन्ति कार्यगतीः ॥ ३८५. स्वदर्शने वा परदर्शनेषु वा प्रन्थः स विद्यासु चतुर्दशस्विष । समीक्ष्यते नैव सुदुर्गमेऽप्यहो ! यत्र प्रगल्मा न तदीयशेमुषी ॥ ३८६. '' लोके।त्तरां सच्चरणिश्यं सुदा सदा भजन्तश्च सार्व्वतीं प्रियाम् ।

दुष्कमंदैखव्यथका जयन्तु ते गुरुप्रवेकाः पुरुषोत्तगाश्चिरम् "॥ ३९०.

- ६. " देवसुन्दरगुरुकमपद्मोपास्तिविस्तृतसमस्तगुणा ये । तदिनेयवृषभा विजयन्ते कीर्तयामि ततकीर्तिततींस्तान्॥ ३७६०
  - " अवा जयन्ति गुणरत्नसुनीन्द्रचन्द्राः

सूरीश्वराः सुगुणरत्नविभूषणैर्थैः "।

ઇત્યાદિ.–( ગુ૦ ય૦ ગ્રં૦ પૃ૦ ૪૧. )

છ. આ ' ક્રિયાસ્ત્નસમુચ્ચય ' માં દરો ગણના ધાતુઓનાં રૂપોનો સંગ્રહ છે. આમાં શ્રંથકારે પોતાની પહુ લાંખી એટલે ૬૨ લ્લોકની પ્રશસ્તિ નાંધેલી છે અને ત્યાર પછીના છેવટના ચાર શ્લોકમાં ક્રિયાસ્ત્નસમુચ્ચયને ઉદ્દેશીને જે કાંઇ જણાવ્યું છે તેના ગૂજરાતી સાર આ છે:

"વિક્રમાદિત્યનાં ૧૪૬૬ વર્ષો વીત્યાં પછી સ્વપરના હિત માટે શ્રીગુણરત્નસૂરિએ પોતાના ગુરૂની આત્તાથી આ ક્રિયારત્નસમુચ્ચયતે રચ્યો છે– તેને મુદ્ધિમાન સ¢્રીનોએ શોધી લેવો.' ૬૩.

"એક એક અક્ષરતે ગણતાં આ ગ્રંથ ૫૬૬૧ (અતુષ્ટુપ્) શ્લોક પ્રમાણ છે" ૬૪.

" ઇડરના રાજમાન્ય સંઘવી વાછાના દીકરા વીસલ શાહે આ પ્રથની દસ પ્રતિઓ લખાવી હતી" ૬૫.

" આ ગ્રંચ, યાવચ્ચંદ્રદિવાકર તંદમાન રહ્યાં" કુક્

આપે છે, પ્રસ્તુત ધીકા એમના સર્વ દર્શનને લગતા પારગામિપણાની પ્રતીતિ કરાવે છે અને એ સિવાયના એમણે કરેલા બીજા બીજા પ્રથા પણ એમના પાંડિત્યના ખરેખરા પૃરાવા છે. બીજા બીજા આચાર્યોના ઉલ્લેખા અને એમના પોતાના પ્રથા જેતાં એમના સમય વિક્રમના ૧૫ મા સૈંકા સુનિશ્ચિત થએલો છે. એમણે પોતાના એક પ્રથ ૧૪૮૪ માં<sup>૧૦</sup> કરેલા છે, એ ઉપરથી

आ टीडा भाटे अर्थाविक्षीमां प्रश्नु नीयेने। ७१केण छे: " चकुष्टीकाशरूकां ते षड्दर्शनसमुच्चये।
 ज्ञाननेत्राञ्जनायेव सतां तत्त्वार्थदाशींनी "॥ ३८८.

—(५० ४२-**५० अ.०**)

૯. ગુણરત્નસૃરિએ જે બીજા બીજા પ્ર<sup>\*</sup>થા લખ્યા <mark>છે તેનાં–જેન-</mark> ત્ર<sup>\*</sup>થાવલીમાં જણાવેલાં–નામ આ છેઃ—

| ٩.        | ચતુઃશરણની                       | અવચૂરિ–                                 | જેનગ્રંથા ૦ | પૃું  | 88. |              |
|-----------|---------------------------------|-----------------------------------------|-------------|-------|-----|--------------|
| ₹.        | આતુરપ્રત્યાખ્યાનન <u>ી</u>      | . ,,,                                   | <b>,</b>    | ર્યું | ४६. | ŧ *          |
| з.        | ભક્તપરિજ્ઞાની                   | • • • • • • • • • • • • • • • • • • • • |             | ,,    |     |              |
| ٧.        | સંસ્તારકની                      | **                                      |             | ,,    |     |              |
| ч.        | <b>પ્રમા</b> ણય્રંથ—            | <b>,</b> ,                              |             |       | ७६. |              |
| ۶.        | સિહસેનર ચત–                     |                                         | ~           | •     | • • |              |
|           | <i>ખુંહ</i> ત્ષડ્દર્શ નસમુચ્ચયન |                                         |             | ,,    |     | હ૪.          |
| <b>૭.</b> | શતક ( પાંચમા કર્મક              |                                         |             | ,     |     | ૧૧૭.         |
| ۷.        | સત્તરિ ( છઠ્ઠા કર્માં ગ્રંથ     | થ ) ની—,,                               |             | ,,    |     | ૧૧૯.         |
|           | ક્ષેત્રસમાસની લઘુવૃત્તિ         |                                         |             | "     |     | ૧૨૨.         |
|           | પ્રતિષ્ટાવિધિ—                  |                                         |             | ,,    |     | ૧૫૦.         |
| ે૧૧.      | વાસાંતિકપ્રકરણ—                 |                                         |             | ,     |     | 983.         |
| ૧૨.       | ક્રિયારત્નસમુચ્ચય—              |                                         |             | ,,    |     | ૩૦૧.         |
|           | સમરાહિત્યચરિત્ર ( ?             | ]                                       |             | "     |     | <b>૨૩</b> ξ. |
|           | ด (ม่วศเจะ) กมด                 | _                                       | 600         |       |     |              |

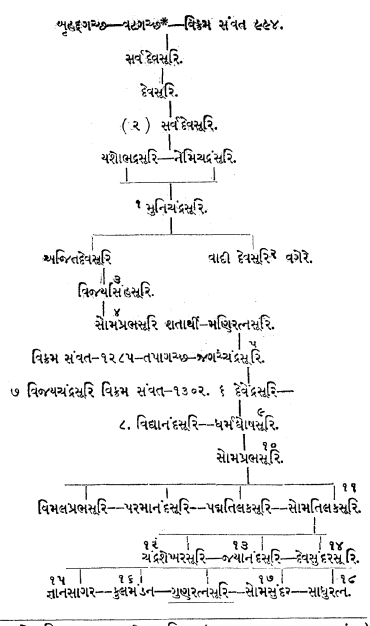
૧૦. 'સરતારક' પયન્નાની અવચૂરિને શ્રીગુણરત્નસૂરિએ ૧૪૮૪માં રચેલી છે—જુઓ પિટર્સનના રીપાર્ટ ૧૮૮૪–૧૮૮૬ પૃ૦૪૦૬.

<sup>— (</sup>આ સારના મૂળશ્લોકા ક્રિયારત્નસમુ૦-પૃ૦૩૦૯ માં જોઇ લેવા. ય૦ત્ર૦) આ 'ક્રિયારત્નસમુચ્ચય'ને ગુર્વાવલીમાં પણ (શ્લોક ૩૮૯ માં) સંભારવામાં આવ્યો છે.

એમ પણ કરપી શકાય કે, કદાચ એએ પૂરા પત્રસ્મા સૈકા પણ જીવ્યા હાય અને આવા તપસ્વી પુરૂષને માટે આટલું, લાં છુ જીવન સંભવિત પણ છે. એ પોતે જૈન સાધુ હતા એથી એમનું જીવન ત્યાગ, તપ, શમ અને સંયમમ્ય હતું, એમના જીવન વિષે શ્રીમુનિસુંદરમૂરિએ જે એક અદ્ભુત વાત લખી છે તે આ છે:

# " जगदुत्तरे। हि तेषां नियमे।ऽवष्टम्म —रेष — विकथानाम् । आसन्नां मुन्नितरमां वदति चरित्रातिनैर्मेल्यात् "॥ ३८१

અર્થાત્ આપણા આ ઉલ્લેખના સૂત્રધાર શ્રીગુણરત્નસૂરિને એવો નિયમ હતો કે "કદી પણ ગર્વ ન કરવો, રોષ ન કરવો અને વિકથામાં ન પડવું –આ નિયમ જ એમની આસન્નમુક્તિની પ્રતીતિ કરાવે છે" જો કે જૈન સાધુઓના બીજા બીજા આચારા વિશેષ ક્લિષ્ટ છે તો પણ તે માત્ર દેહક્લેશરૂપ હોવાથી પાળવા સુગમ પડે છે. શ્રીગુણરત્નસૂરિના આ નિયમ તો એ દેહક્લેશરૂપ લોચાદિ કપ્ટા કરતાં પણ વિશેષ કડણ છે અને પાળવા પણ મહાદુર્ઘટ છે, માટે જ એને અહીં અદ્ભુત વાત તરીકે જણાવેલા છે. તેઓએ પાતાના વશ્પરંપરા 'કિયારત્નસમુચ્ચય'ની પ્રશસ્તિમાં સવિસ્તર આપેલી છે, તે દારા એમનું વંશવસ આ પ્રમાણે આળેખી શકાય:



- 1. ' શ્રીહરિલદ્રજી' વિષે લખતાં ટિપ્પણમાં વારંવાર જે 'મુનિચંદ્રસૂરિ' તો ઉલ્લેખ કરવામાં આવ્યો છે તે જ મહાપુરૂષ આ છે. એમના સંક્ષિપ્ત પરિચય આ પ્રમાણે છે: '' આ આચાર્ય તીલ્ર તપસ્વી હતાઃ તેમણે ઘી વગેરે વિકૃતિ કરતારા પદાર્થોના (વિગઇઓના) ત્યાંગ કર્યો હતા, તેઓ જીવ્યા ત્યાં સુધી ખાવામાં માત્ર સાવીર–કાંજી–ને જ લેતા હતા. એ સમર્થ ગ્રંથકાર પણ હતાઃ એમણે શ્રીહરિલદ્રસૂરિકૃત અનેક તર્ક ગ્રંથા ઉપર ટિપ્પણા અને પંજિકા વગેરે રચ્યાં છે. એમણે પાતાના અનેક લાઇઓને દાક્ષિત કરીને આચાર્યપદે સ્થાપ્યા હતા. શ્રીનેમચંદ્રસૂરિના ગુરૂલાઇ શ્રીવિનયચંદ્રઉપાધ્યાય, એમના ગુરૂ હતા અને એમને આચાર્યપદે સ્થાપનારા શ્રીનેમિચંદ્રપૂરિ જ હતા. વિક્રમ સં ૦ ૧૧૭૮ માં તેઓ દેવ થયા. ' વધુ વીગત માટે જા્ઓ જૈન લેતાંખર૦ કાં હે ૦ (અંદ—૯-૧૦–૧૧–૫૦ ૧૩, ૫૦ ૩૨૪–૩૩૫) તો મારા લેખ.
- ર. ઉપર્યુક્ત શ્રીમૃનિચંદ્રસૃરિ જ આ મહાપુરૂષના ગુરૂ હતા. અર્જાહિલપુર પાટજાતા જયમિ હદેવરાજની રાજસભામાં એમની વિશેષ પ્રતિષ્ઠા હતી. વિક્રમ સં ૦ ૧૨૦૪ માં એમણે ફ્લોધી (મારવાડ) માં જૈન મંદિરની અને જૈન મૃર્તિની પ્રતિષ્ઠા કરી હતી તથા આરાસણ ગામમાં શ્રીનેમિનાથની પણ પ્રતિષ્ઠા એમણે જ કરી હતી. એમણે 'સ્યાદ્દાદરત્નાકર' નામે એક તર્ફચંચ (૮૪૦૦૦ શ્લોક પ્રમાણ) ની રચના કરી છે (આ ગ્રંથ વર્તમાનમાં પૂરા મળતા નથી.)
- 3. આ સૂરિવરને લગતા વિક્રમસંવત્ ૧૨૦૬ તે৷ એક સિલાલેખ આરાસણુના એટલે વર્તમાન કુંભારિયાના જૈન મદિરમાં હયાત છે—( જૂઓ પ્રાચીનજૈનલેખસંગ્રહ—(જિન વિ ૦ લેખ અંક ૨૮૯.)
- ૪.આ આચાર્ય, પરમાર્હત શ્રીકુમારપાલ ભૂપાલના સમસમયી હતા. એમણે 'કુમારપાલ-પ્રતિબાધ' નામતા ગ્રંથ (શ્લાં ૮૮૦૦ પ્રાકૃતપ્રધાન) વિક્રમ સં૦ ૧૨૪૧માં ખનાવ્યા હતા-આ ગ્રંથ ખન્યા ત્યારે કુમારપાલ નરેશને દેવ થયાં માત્ર ૧૧ વરસ જ થયાં હતાં. એમના પિતાનું નામ 'સર્વદેવ' અને બાપના ખાપનું નામ 'જિનદેવ' હતું. એ ગ્રાતિએ પારવાડ વાણિઆ હતા. એમના પિતામહ 'જિનદેવ' તે વખતના કાઇ રાજાના કારભારી હતા. દીક્ષાને તા એમણે કુવારા જ લીધી હતી-અર્થાત્ તેઓ યાવજીવ પ્રદાચારી હતા. એમણે કરેલા ગ્રંથામાં વર્તમાનમાં-મુમતિનાથચરિત્ર (શ્લાં ૯૫૦૯-પ્રાકૃત) 'સિન્દર-પ્રકર' અથવા 'સામશતક' અને 'શતાર્થકાવ્ય' એ ત્રણ મળે છે. 'શતાર્થકાવ્ય' માં એમણે માત્ર એક જ શ્લોકના સા અર્થા ભર્યા છે, એથી જ એમનું

'શતાર્થી ' નામ પ્રખ્યાત થયું છે. ' ગુર્વાવલી' માં પણ એમતે સંભારવામાં અને પ્રશસવામાં આવ્યા છે. ( વધૂ વીગત માટે જૂઓ જૈનસાહિત્ય સંશાધકતા અંક બીજો—સોમપ્રભસૂરિના નિબધ. )

પ. આ મહાપુરૂષ મહાતપસ્વી હ ૫, એમના તપના પ્રભાવયી જ 'તપાગચ્છ' નામંતા આરંભ થયો. 'ચૈત્રવાલ' ગચ્છતા દેવભદ ઉપાધ્યાયની સહાયથી એમણે પોતાના સમયમાં ક્રિયોહાર કર્યો હતો એટલે શિથિલ થએલા જૈન સમાજને પાછા કર્મ પરાયણ કર્યો હતા. આચાર વિચારમાં એ પુરૂષ 'હીરાં' સમાન દઢ હોવાથી લોકા એને 'હીચ્લા જગચ્ચંદ્રસૂરિ' પણ કહે ૫ (એમની 'હીરલા' તરીકેની ખ્યાતિ થવાનું કારણ ગુર્વાવલીમાં આ બીજાં જણાવ્યું છે: " આઘાટપુરની રાજસભામાં એમણે ખત્રીશ વાદિઓને જીત્યા હતા, તેથી ત્યાંના રાજાએ એમને 'હીરલા' તરીકે જાહેર કર્યા હતા."—ગુદ ધ્લો૦૧૦૫–૧૦૬ પૃ૦૧૧ થ૦થ્રાં૦)

ક. આ આચાર્યશ્રીનું વ્યાખ્યાન કૈશલ વિશેષ પ્રશસ્ત હતું, એમના વ્યાખ્યાનમાં ખંભાતમાં (કુમારપ્રાસાદમાં) અઢારસા મનુષ્યા તા સામાયિક કરીને જ બેસતા, શ્રીવસ્તુપાલ મંત્રી પણ એમના શ્રાતાઓમાંના એક હતા. વર્તમાનમાં પણ આ દેવેંદ્રસ્રિના 'કર્મગ્રંથા ' વિશેષ પ્રસિદ્ધ છે. એમણે અતેક પ્રકરણોને સ્તવનાના રૂપમાં રચ્યાં હતાં: 'ચૈત્યપ્રતિષ્ઠૃ સ્તવ ', 'શાશ્વતભિખનસંખ્યાસ્તવ ' અને સમ્યક્તવસ્વસ્પસ્તવ વગેરે. એ ઉપરાંત એમણે સિદ્ધ-પંચાશિકા, ભાષ્યત્રય, ઉપાસકદિનકૃત્યસ્ત્રવૃત્તિ—વંદારૃષ્ટૃત્તિ, ધર્મ સ્ત્નપ્રકરણની દીકા અને સુદર્શનાચરિત્ર વગેરે અનેક શ્રંથા રચ્યા છે, એમના શ્રથા ' દેવેંદ્રાક્રી' એટલે ' દેવેંદ્ર ' શબ્દના આંક—િશાન—વાળા છે. એમના દેવ થયાના ખેદને લીધે સંઘવી ભીમે ભાર વરસ સુધી અન્નના ત્યાગ કર્યા હતા. એમના સંખંધમાં જૂઓ ગુર્વાવલી—શ્લા૦ ૧૦૮ થી ૧૨૦—૧૬૮ ય૦ શ્રં૦)

છ. આ પુરૂષના સંબંધમાં શ્રીગુણરત્નસુરિજીએ પાતાની ક્રિયારત્નસમુચ્ચયની પ્રશસ્તિમાં એમની પ્રશંસા સિવાય વિશેષ કાંઇ લખ્યું જણાતું નથી, પણ તે સંખધે વિશેષ હુકાકત ગુર્વાવલીમાં અને શ્રીધર્મસાગરજીની શાધિત પટાવળીમાં આ પ્રમાણે જણાવેલી છે:

" સાધુ થયા પહેલાં આ પુરૂષ મંત્રી શ્રીવંસ્તુપાલને ત્યાં નામું લખવાનું કામ કરતા હતા. તેમણે કાંઇ અપરાધ કરેલા હાવાથી વસ્તુપાળ એમને દંડિત પણ કર્યા હતા, પણ પાછળથી એમને શ્રીદેવભદ્રગણિએ છોડાવ્યા

<u>હતા. અપરાધ મુક્ત થયા પછી એમણે શીજગવ્ચદ્રમૂરિ પાસે દીક્ષા</u> સ્વીકારી હતી અને માત્ર દેવભદ્ર ગણિના આગ્રહથી જ શ્રીજગચ્ચાંદ્રમૂરિએ એમને દેવેંદ્રસૂરિતે સહાય કરવા માટે આચાર્ય પદે પણ સ્થાપ્યા હતા. એમની પ્રકૃતિ અભિમાની હતી. એથી જ એમને આચાર્ય પદે સ્થાપવાની મંત્રી <mark>શ્રીવસ્તુપાલે ના પાડી હતી. જગચ્ચાં</mark>દ્રસરિની હયાતીમાં અને ત્યાર પછી પ**ણ** કેટલાક સમય તા તેઓ ઠીક ઠીક રહ્યા. પણ પાછળથી તેઓ શિથિલ થયાઃ એએ એક જ ડેકાણે અને એક જ ગામમાં (ખંભાતમાં) એક સાથે ખાર વરસ રહ્યાં, ત્યાં પોતાના આગળના ઓળખિતાઓમાં તેઓ પૂજાતા રહ્યાં, એમણે ગચ્છની સામાચારીને–જે શીજગચ્યંદ્રસૂરિએ સુખહ કરી હતી—ફીલી કરી દીધી હતી અને વિશેષ સવડતા ( શિથિત્રતા ) કરી આપી તેઓ ગચ્છવાસિઓની ખુશામત કરતા હતા. હવે તેમના ગુરૂ તરફના આદરભાવ ઉડી ગયા હતા. કેટલાંક ખાસ કામા તા તેઓ ગુરૂની અનુમતિ વિના જ કરતા હતા. દેવેંદ્રસૂરિએ એમને ' બાધાનહ '—એટલે ઉપદેશને અયાગ્ય-સમછ પડતા મેંદ્રયા હતા. એમના અનુયાયિએા ' ટહશાલિકા ' કહેવાતા હતા.--(ંગું શ્લાં ૧૨૨-૧૫૧) આ આચાર્યશ્રી વિષેતી વધુ વીગત માટે જૂઓ! શ્રીધર્મ સાગરજની શાધિત પટાવલીમાં આવેલું ૪૫ મા શ્રીદેવેંદ્રસૂરિનું પ્રકરણ. એમણે જે જે શિથિલતાએ કરી હતી. તેમાંની ઉપર્યુક્ત પ**ટાવલીમાં** ખાસ આ જણાવેલી છે:

<sup>૧</sup> ગીતાર્થા વસ્ત્રની પાટલીઓ રાખી શકે.

ર ,, હમેશાં ઘી, દૂધ વગેરે ખાઇ શકે.

૩ " કપડાં ધોર્છ શંકે.

૪ ,, ફળ અને શાક લઇ શકે.

૫ ,, સાધ્વીએાએ આણેલું બોજન જમી શકે.

\$ ,, શ્રાવંકાને પ્રસન્ન રાખવા તેઓની સાથે બેસી પ્ર<mark>તિ-</mark> ક્રમણ પણ કરી શકે.

૮. આ મૂં રશ્રીના પરિચય આ પ્રમાણે છે: એમનું મૃળનામ વીરધવળ, એમના પિતાનું નામ 'જિનચંદ્ર' અને એએ માળવામાં ઉજ્જયિનીના રહીશ હતા. વીરધવળના વિવાહતા પ્રત્યાં હતા તેટલમાં એણે ચુરૂશ્રી પાસે ઉપદેશ સાંભળીને વૈર. ચ ધારણ કર્યો અને શ્રીજં ખૂ યાગિની પેઠે વિવાહાસત્ર રૂપવતી રમણીના ત્યાગ કરી, પાતાના માતા પિતાને સમજાવી દીક્ષાના પણ

સ્વીકાર કર્યો – (દીક્ષાકાળ – વિગ્૧૩૦૨). એનું આ 'વિદ્યાન દ' એ દીક્ષિત નામ છે. આ વિદ્યાનંદ મુનિ કાળક્રમે વિદ્યાનંદ ગણી થયા, એમ ા ભાઇ બીમશીને એણે ખેડા આપી દીક્ષિત કર્યો, એનું નામ 'ધર્મ ક્યિતિ.' એઓ પાલણપુરમાં આવ્યા ત્યારે તેમના માનમાં ત્યાં ઘણી ધામધૂમ થઇ હતી, પાલણપુરના મંઘના આત્રહથી ત્યાંના મુખ્ય મંદિરમાં એમને – વિદ્યાનંદને – નેવેંદ્ર મુરિજીએ પાતાના પર્દ્યર 'વિદ્યાનંદસ્રિ' બનાવ્યા હતા. (વિક્રમમં – ૧૩૦૦ અથવા ૧૩૦૦) એમણે એક નવું વ્યાકરણ નામે 'વિદ્યાનંદ' રચ્યું છે. – (શું શ્લો ૦ ૧૫૨ – ૧૭૨)

હ. આ આચાર્ય પ્રભળ મંત્રશાસ્ત્રી હતા—એમની મંત્રશક્તિના ચમત્કારો વિષે ગુર્વાવલીમાં સવિસ્તર જણાવેલું છે (જાઓ વ્લા ૨૧૩–૨૫૬) એમના સમયમાં શ્રાવક પૃથ્વીધર શાહ માલવાના રાજાના મંત્રી હતા, આ પૃથ્વીધર અનેક ઠેકાણે માટાં માટાં જિનમંદિરા અધાવ્યાં હતાં, માત્ર અત્રીશ્વ વર્ષની વય થતાં જ એણે સ્ત્રીસહિત પ્રક્ષચર્ય ધારણ કર્યું હતું. એની સ્ત્રીનું નામ 'પ્રથમિની.' (પૃથ્વીધરશાહના સંઅધમાં જાઓ ગુર્વાવલી વ્લા ૧૭૭–૨૧૧) આ શ્રાવક, શ્રીધર્મધાપસ્ત્રિના અનન્ય ભક્ત હતા. એણે માટા માટા સાત જ્ઞાન લંડારા કરાવ્યા હતા, માંડવગઢના ંએ રહીશ હતા અને સાધિમિકાના તો એ સહાદર હતા. ધર્મધાપસ્ત્રિને વક્રમસં–૧૩૫૭માં દેવ થયા. [જેન્યું ચાવળા ( પૃત્ર ૧) માં તથા 'શત્રું જયમહાત્રીયાં દિક્યાત્રાવિચાર ' (પૃત્ર ૧૦૨-)માં ઉપર્યુક્ત 'ધર્મધારિને જ આચાર્ય—અવસ્થાનું નામ 'ધર્મધાર્ય' (પૃત્ર ૨-૭૨-)માં ઉપર્યુક્ત 'ધર્મધારિને જ આચાર્ય—અવસ્થાનું નામ 'ધર્મધાર્ય' છે—એમ જણાવેલું છે.]

૧૦. આ મહાપુરૂષના જન્મ વિક્રમસંવત્-૧૩૧૦, ૧૩૨૧માં દીક્ષા, ૧૩-૩૨માં આવાર્યપદ અને ૧૩૭૩માં સ્વર્ગવાસ. એમનું કૂલ આયુષ્ય ૬૩ વર્ષનું હતું. ચિત્રકૂટ-ચિત્તાડ-માં એમણે ધ્યાદ્મણોની સભામાં જય મેળવ્યા હતા, એ અપૂર્વ સાહિત્યશાસ્ત્રી હતા, જૈન-આગમાના પણ એ અમાધ અભ્યાસી હતા, ભીમપક્ષીના થનારા ભ'ગ, સાથી પહેલાં જ્ઞાનાતિશયથી એમણે જ જણ્યા હતા, એમણે 'યતિજીતકલ્પ' વગેરે ઓક પ્રકણોની રચના કરી છે.

૧૧. આ સ્રિવરતા જન્મ વિક્રમમં–૧૩૫૫ મહામાસ, ૧૩**૧૯માં દીક્ષા** અતે ૧૩૭૩માં આચાર્યપદ. આમના ત્રણે શુરૂલ ઇએલ અલ્પજીવી હોવાથી ગચ્છતા સઘળા ભાર એમતે જ માથે આવ્યા હતા. આમના સમયમાં 'જંઘરાળ' નગરમાં ગજાલાઇ સંઘવી માટા પ્રસિદ્ધ વ્યાપારી હતા, એણે જ

આમના આચાર્ય-પદના ઉત્સવ ૨૫૦૦૦ ટંકા ખર્ચા ને વિશેષ ધામધૂમથી ઉજ્જો હતો, આ આચાર્ય પ્રવરમાંત્રિક હતા અને સમર્થ વાદી પશુ હતા. એમણે ૧૩૯૪માં 'શીલતર' ગિણી'ની અને વૃદ્ધક્ષેત્રસમાસ, સપ્તિતિશતસ્થાન વગેરે દ્રંથોની રચના કરી છે. વિક્રમમં-૧૪૨૪માં આ આચાર્ય શ્રી દેવ થયા.

૧૨. આમતા જન્મ વિક્રમ સં—૧૩૭૩, ૧૩૮૫ માં દીક્ષા, ૧૩૯૨ માં આયાર્યપદ અને ૧૪૨૩ માં દેવપદ. આ આચાર્ય ચમત્કારી કવિ હતા અતે ભાષાવવામાં પણ વિશેષ કુક્ષળ હતા.

૧૩. આમતો જન્મ વિક્રમ સં—૧૩૮૦, ૧૩૯૨ માં દીક્ષા, ૧૪૨૦ - સૂ<sup>(૨</sup>૫૬ અને એ ૧૪૪૧ માં દેવ થયા. સ્યૂલિભદ્રચરિત્રની કૃતિ એમની જ છે. ૧૪ આ જ આચાર્ય આપણી પ્રસ્તાવનાના નાયક શ્રીગુણરત્નસૂરિના ગુરૂ

થાય. એમતો જન્મ વિબ સં—૧૬૯૬, ૧૪૦૪ માં દીક્ષા અને ૧૪૨૦ માં મહેલ્વરપુરમાં એમનું આચાર્ય પદ. એમના આચાર્ય – પદનો ઉત્સવ સિંહ સાવર્ષિ કે (સોનીએ) કર્યો હતો. વટપદ્ર (વડાદરા) ના સારંગ મંત્રિતે એમણે જૈનધર્મી કર્યો હતા.

૧૫. આમના સમયમાં સાધુ—સંધ 'દુઃસ્થ ' હતા ઐમ ગુર્વાવલીના ૩૨૯ માં શ્લોકના આ " वीक्षाऽन्वयं सुगतवत् किल दुःस्थमेषः" ચરણુર્યી જાણી શકાય છે. આમના ઉત્તમોત્તમ સંયમ—ચારિત્ર—વિષે ગુર્વાવલીમાં સ-વિસ્તર ( 'લે ૦ ૩૨૮ થી ૩૩૩) જણાવેલું છે. ખંભાતમાં શ્રીથંભણ-પાર્શનાચના ચૈત્યમાં એમને ' આચાર્ય પદે ' સ્થાપવામાં આવ્યા હતા. તે પ્રસંગે ધના સંઘલીએ ભારે ધામધૂમ કરી હતી. તેમના જન્મ વિક્રમ–૧૪૦૫, સંયમ–૧૪૧૭, આચાર્ય પદ–૧૪૪૧ અને ૧૪૬૦ માં તેઓ ચોથા સ્વર્ગ ગયા (?) આ મહાપુર્ષ ભારે યેગી હતા—એમ ગુર્વાવલીમાં આવેલા તે તે ઉલ્લેખો દારા કળી શકાય છે. આમણે કેટલીક અવસૂર્ણિઓ ( સૂત્રો ઉપરની નાની નાની વ્યાખ્યાઓ ) કરેલી છે તથા ભરૂચ અને ધોઘા તીર્થનાં સ્તાત્રો પણ રચેલાં છે.

૧૬. આમતા જન્મ વિ ૧૪૦૯, દીક્ષા ૧૪૧૭, આચાર્ય પદ ૧૪૪૨ અને ૧૪૫૫ ના ચૈત્ર માસમાં તેઓ દેવ થયા. એમણે 'સિદ્ધાંતાલાપકાદ્ધાર તથા 'અષ્ટાદશાર ચક્ર (?)' વગેરે પ્રાંથા સ્થેલા છે. ખંભાતમાં આલિગની

છેવટ શ્રીરત્નશેખરગણિએ, આ ગુણરત્ન સંપ**ધે કરેલા પ્રશંસાત્મક** ઉલ્લેખ આપીએ છીએ:

" श्रीगुणरत्नास्तृतीयाश्च ॥

षड्दर्शनदृत्ति-क्रियारत्नसमुच्चय-विचारनिचयस्जः । एषां श्रीसुगुरूणां प्रसादते।ऽब्दे षडङ्गविश्वभिते श्रीरत्नशेखरगणिर्वृत्तिमिमामकृत कृतितुष्ट्ये ॥ "

અર્થાત " દેવસુંદરસૂરિના ત્રીજા શિષ્ય નામે ગુણરત્નસૂરિ થયા, એમણે ષડ્દર્શન-સમુચ્ચયની વૃત્તિ અને ક્રિયારત્નસમુચ્ચય વગેરે અનેક શ્રંથા સરજ્યા કં –એ શ્રીસુગુરૂની કૃપાથી રત્નશેખરગણિએ ૧૪૯૬ માં આ (શ્રાહ્મપ્રતિક્રમણસ્ત્રની) વૃત્તિને સ્ચેલી છે."

વસતિમાં એમનું આચાર્ય પદ થયું હતું, તે વખતે લખમસિંહ સોનીએ મોટા ઉત્સવ કર્યો હતા.

- ૧૭. આ પ્રસ્તાવનામાં ' ગુર્વાવલી ' નામના પ્રાંથને વિશેષ સંભારવા પડયા છે—એ ગ્રંથમાંથી જ અંહી લખેલી આ ખધી હુક કત મળા શકા છે—એ ગ્રથના કર્તા ' શ્રીમૃત્સિ દરસૂરિ ' છે. આ સામસું દરસૂરિ તે શ્રીમૃતિ— સું દરસૂરિના ગુરૂ થાય, આ ' સામસું દરસૂરિ ' ને લગતી વધુ હુક કારત માટે જૂઓ સામસાલા ગ્રાહ્ય. ' સામસું દર ' ના શિષ્ય ' શ્રીમૃતિ સું દર ' સમર્થ ગ્રંથકાર હતા અને પ્રખરમાંત્રિક પહ્યુ હતાઃ જૈનસમાજમાં વર્તમાનકાં કાં ' સ્મરહ્યુ ' તરી કે પ્રસિદ્ધ થએલું 'સ' તિકર' સ્તાત્ર આ સામસું દરના સિષ્ય મૃતિ સું દરે જ રચેલું છે, એ ઉપરાંત મૃતિ સું દરની કૃતિમાં 'અધ્યાત્મક શ્પદુમ' વગેરે શ્રાંથા આવી જાય છે. ' મૃત્તિ સું દર ' માટે ' ગુર્વાવલીની ' ની પ્રસ્તાવનામાં સ્વિશેષ લખવામાં આવેલું છે.
- ૧૮. એમને પાટણમાં ૧૪૫૮માં આચાર્ય-પદે સ્થાપવામાં આવ્યા હતા. આમણે ૧૪૫૬માં 'યતિજીતકલા' ની વૃત્તિ રચેલી છે તથા 'નવતત્ત્વ' ની 'અવચૃતિ' પણ એમણે જ સ્થી છે.
  - ૧. જૂઓ ક્રિયારત્નસમુચ્ચયની અંગ્રેજી પ્રસ્તાવના ( પુત્ર ).

# ગ્ર'થપ્રવેશ અને દર્શનાના પરસ્પર સમન્વય

## દરા<sup>°</sup>ના:---

આ પુસ્તકમાં આવેલા વિચારા અને તર્કા 'દર્શના ' પરત્વે છે, એને સરળતાપૂર્વક સમજવા માટે અને દર્શનોના પરસ્પર સમન્વય કરવા માટે અહીં તે તે દર્શનાના મુખ્ય મુખ્ય માન્યતાએ જણાવવી આવશ્યક છે અને તે બધી શ્રીહરિભદ્રજીના જ શબ્દોમાં <sup>૧</sup> ડુંકામાં આ પ્રમાણે છે:

# ૧. ઐાહદર્શન<sup>૨</sup>:

થૌદ્ધમતમાં મુખ્ય દેવતા સુગત છે, એ સુગતદેવે ચાર આર્ય-સત્યોને જણાવેલાં છેઃ ૧ દુઃખ, ૨ સમુદય, ૩ માર્ગ અને ૪ નિરોધ.

૧. દર્શના સંખધે આ ઉપર જે લખાણ લખેલું છે તે શ્રીહરિભદ્રસ્થિકૃત ' પડ્દર્શનસ્મુચ્ચય ' ના મૃ•ાનું સંક્ષિપ્ત ભાષાંતર મત્ર છે.

ર. વર્તમાનમાં બૌહદર્શનના મુખ્ય પુરૂષ તરીકે ભગવાન અહતે ગણ-વામાં આવે છે. એમતા જન્મ મગધદેશમાં 'ગયા ' પાસેના 'કપિલવસ્ત ' ગામમાં થએલો હતા. એમનું મૂળ નામ 'સિહાર્થ ' છે. એમના પિતાશ્રીનું નામ શુદ્ધોદન અને માતાજનું નામ માયાદેવી છે. એમના વંશ શાકય છે. **જાતિ ક્ષત્રિય છે અને ગોત્ર ગાૈતમ છે. એમના પિતા** શુદ્દોદન કપિલવસ્તુના ્રાજેંદ્ર હતા. આ મહાપુરૂષનું ચરિત્ર સંસારપ્રસિદ્ધ હોવાયી અંત્રે એ વિષે લખવું પુત્રકૃત જેવું છે. એમના અનુયાયી સાધુઓતે 'ભિકખુ' શબ્દથી અને ગૃહસ્થાને ંઉપાસક ' શબ્દથી એ ળખવામાં આવે છે. ભગવાન સુદ્ધે 'અહિંસા' ને જ **પરમધર્મ ગણેલાે છે. આ મ**હાપુરૂષ આત્મવાદી છે. તાે પણ તેમની પછીના તેમના કેટલાક અનયાયિઓની તર્કજાળને લીધે તેમના ઉપર 'અનાત્મવાદી ' **તરીકેતા જે આરાપ આજ ઘણા વખતથી** મુકવામાં આવેલા છે તે અવિવેકથી **થએલે** છે અતે ખાટા છે. એ માટે એમના પાલીભાષામાં લખાએલા પ્રંથાને મનનપર્વક વાંચવાની પાડકાને વિતાંતિ કરવામાં આવે છે. એમના અનુયાયો <mark>બિક્ષએોના વેષ અ</mark>તે આચાર સંખધે શ્રીપ્રણસ્તસ્કરિ જણાવે છે કે, ''બાહિબિક્ષએો ચમર રાખે છે. ખેસવાને ચામડાનું આસત રાખે છે. હાથમાં કસંડલને ધારણ **કરે છે. માથે હજામત કરાવે છે. ઘું**ટી સુધી લાંબો ગેરૂઆ રંગતા કપડા પહેરે છે. સ્તાન વગેરે શાચ વિશેષ કરે છે. એએા આહારમાં માંસને પણ ખાય છે. માર્ગમાં ચાલતી વખતે જવ-દયા માટે, જમીનને પ્રમાર્જને ચાલે છે. પ્રકારર્ય વગેરે પ્રાતાતી કિયામાં એએા વિશેષ દઢ હેમ્ય છે. એએા ત્રગ રતોને માને છે:

**લુ:ખ઼-**-શબ્દના **લાવ પ્રતીત છે, તેના પાંચ પ્રકાર છે: ૧ વિજ્ઞાન, ૨** વેદના, ૩ સંજ્ઞા, ૪ સંસ્કાર અને ૫ રૂપ.

- ૧. 'વિજ્ઞાન 'એટલે 'આ રૂપ, આ રસ 'વગેરે જાતનું જ્ઞાન.
- ર. 'વેદ<mark>ના</mark> ' એટલે શારીરિક કે માનસિક સુખ દુઃખતા અનુ<mark>ભવ.</mark>
- ૩. 'સંત્રા' એટલે 'આ માણુસ, આ પશુ' વગેરે પ્રકારની જૂદી **જૂદી સંત્રા**.
- ૪. 'સંરકાર' એટલે પુષ્ય વા પાપના સંરકાર.
- ૫. 'રૂપ' એટલે પૃથ્વી, પાણી, તેજ અને વાયુ વગેરે ભૂતો.

ધર્મ રત્ન, ભુદ્ધરત્ન અને સંઘરત્ન. એમની શાસનદેવી તારાદેવી છે. એમના પ્રા<mark>સાદો</mark> ગાળાકારે હોય છે–એએાને 'ભુદ્ધાંડક' કહેવામાં આવે છેઃ"–(પડ્દર્શનસમુચ્ચયની ડીકા તથા રાજશેખરના પડ્દર્શન–સમુગ)

વર્ત માનમાં આ મતતા પ્રચાર ઘણા વધારે છેઃ સિંહલદ્વીપ, તિએટ, આસામ, સિઆમ, પ્યકાદેશ, જાપાન અને ચીન તથા યુરાપમાં પણ આ મત ફેલાએલો છે. અત્યારે બધી પ્રજાઓ કરતાં બૌહપ્રજા સંખ્યામાં ઘણી વધારે છે. આપણા દેશમાં પણ હવે આ દર્શનના પ્રચાર <mark>થવા</mark> લાગ્યા છે. વર્ત માનમાં મેં નજરે જોએલા કાલ બા (સીલાન) ના બાહ સાધુ-ઓના વેષ અને આચાર આ પ્રમાણે છેઃ તેઓ હાથમાં પખા રાખે છે. બેલગાડી વગેરે વાહતામાં બેસે છે. માથે અને <mark>ભમર ઉપર સુદ્ધાં હજામત</mark> કરાવે છે. ખાવામાં માંસ લે છે, જમીનને પ્રમાર્જવા માટે <mark>તેઓ હાયમાં</mark> ચમર કે ખીજાં કશં રાખતા નથી. પ્રક્ષચર્ય પાળે છે. પોતાને ઘેર જઇ **શ**કે છે. દસ દસ વરસની ઉમરના પણ કેટલાક બાહ સાધ્રેઓને **મે**ંત્**યાં** જોએલા છે. કેટલાક ભિક્ષા કરીને ખાય છે અને કેટલાક **મઠામાં ભાજન** કરે છે. કાલખે,માં બાહાના માટા માટા ઘણા 'વિહારા' છે, એ સાધુઓ વિશેષે કરીને અધ્યાપનનું અને ઉપદેશનું કામ કરે છે. ત્યાંના કેટલાક મુખ્ય મુખ્ય સાધુઓ માટાં માટાં વિદ્યાપીકા સ્થાપી પાલી ભાષા અને ત્રિપિટક હપરાંત સંસ્કૃત ભાષાને પણ શીખવવાના પ્રયાસ કરે છે. ત્યાં ચાલતાં બાહાપુસ્તકા વિશેષે કરીને પાલીભાષામાં અને બિહલી લિપિમ લખાએલાં છે. સમસ્ત ભાદ પુરતકા ત્રણ વિભાગમાં વહેંચાએલાં છેઃ સત્તપિટક (જેમાં શ્રીમહના વિહારા-પ્રવાસા-અતે ઉપદેશાનું વર્ણન છે), વિનયપિટક (જેમાં શ્રીસુદ્ધના અતુયાયિઓએ પાળવાના આચારા તથા પ્રાયશ્ચિત્ત વગેરેનાં વિધાના છે) અને અભિધમ્મપિટક (જેમાં શ્રીયુદ્ધ-ધર્મને લગતું તત્ત્વતાન નોંધાએલું છે) હાલના બાહ ભિક્ષુઓ એ પ્રકારે વહેંચાએલા છે: હીનયાન અને મહાયાન સમુદ્રય:--એટલે રાગ અને દેષ વગેરે ક્ષાયાનું કારણ અમવા મમતા -'હું અને મારૂં ' એવા ભાવ.

માર્ગ -- એટલે ' સંરકાર ' માત્ર ક્ષણિક છે-એવી વાસના.

નિરાધ—એટલે સર્વ પ્રકારના નિરાધ અર્થાત્ ' નિરાધ ' નું ખીજું નામ નિર્વાણ–મુક્તિ.

**અાયતન<sup>3</sup>— માર** છેઃ પાંચ ઇંદ્રિયા, શબ્દ, રૂપ, રસ, ગંધ અને સ્પર્શ—એ પાંચ વિષયા, મન અને બારમું ધર્માયતન<sup>૪</sup> એટલે શરીર.

પ્રમાણ--મે છેઃ પ્રત્યક્ષ અને અનુમાન.

પ્રત્યક્ષ એટલે કલ્પનારહિત અને બ્રાંતિ વિનાનું જ્ઞાન.

કાલંબા તરફના બાહો પ્રાયઃ હીનયાની ગણાય છે. કાલંબામાં પ્રસિદ્ધ વિદ્યાપીડ 'વિદાદય–પરિવેશ' નામે છે. અને પ્રસિદ્ધ સાધુ તરીકે એ વિદ્યાપીઠના અધ્યક્ષ સ્થવિર સમંગલના શિષ્ય સ્થવિર તાતે ધર છે. એએ નં પુજ્ય વૃક્ષ 'પીપળા' છે. <del>ષ્યત્રાધાપુરતા મંદિરમાં અ</del>ત્યારે પણ છુદ્ધ ગયાથી આણેલી શાખામાંથી <mark>ઉગેલા</mark> ૨૫--૫૦ પીપળા ઉભેલા છે. ભારતવર્ષમાં કાશી, રાજગૃહી, પ.વાપુરી, ચંપાપુરી, ૈકાશાંબી વગેરે અનેક સ્થળે ભગવાન છુદ્ધ વિહરેલા હેાવાથી ત્યાં ત્યાં ખાદ કામ કરતાં અનેક અહની મૃર્તિઓ–( ઉભેલી વા બેઠેલી ), સ્તૂપો, ધર્મચક્રા અને ખીજાં પણ નિશાના મળેલાં છે. શ્રીગુણરત્નસરિજીએ જે ' ખુહમંદિરાં'ને '**બુહાં**ડક' શબ્**રથી લ**ખેલાં છે તેવા પણ અનેક સ્તુપો મગધ દેશમાં સારનાથ વગેરે અનેક સ્થળ તથા પુના પાસે કાર્લા વગેરે અનેક ઠેકાણે આજે પણ હયાત છે. કાલંબામાં પણ શ્રીબહનાં નવાં મંદિરા ખલ્ સશાભિત. સ્વચ્છ અને સુગ ધવાસિત રહે છે, ત્યાં દરેક પૂર્ણિમાએ લોકાતા મોટા સમૃહ દર્શને આવે છે. બાહુ પુરતકા વિશેષે કરીને પાલીભાષામાં છે. તો પણ 'લંકાવતારસત્ર' <sup>ુ</sup>અતે 'ક્ષક્તિવિસ્તર ' જેવાં અનેક પુસ્તકા સંસ્કૃતમિશ્ર પાલીમાં <mark>તથા કેટલાક</mark> ( માધ્યમિકાવૃત્તિ વગેરે ) ચંથા તદન સંસ્કૃતમાં પણ વિદ્યમાન છે. 'મજિઝમ-નિકાય' નામના પ્રથમાં ભગવાન સુદ્ધ અને ભગવાન ત્રાતપુત્ર ( મહાવીર ) ના પરસ્પર થએલા વાર્તાલાપ જણાવેલા છે-એ બન્ને મહાપુરૂષા સમસમયા તા હતા જ.

- રૂ. 'આયતન ' નામ 'સ્થાન 'નું છે. ઇંદ્રિયા વગેરે વિષયાનાં સ્થાનરૂપ હાેવાથી તેને અહીં ' આયતન 'માં ગણવામાં આવી છે.
- ૪, 'શરીર'ના જો સદુપયોગ કરવામાં આવે તે∟તે 'ધર્મ≔સ્થાત.' થઇ શકે છે–માટે જ એને અહીં 'ધર્માયતન' કહેલું છે.

અનુમાન એટલે કાઇ પ્રકારના નિશાનથી થનારં જ્ઞાન.

# ર નૈયાયિક દુશ<sup>દ</sup>ન:<sup>પ</sup>

નૈયાયિક દર્શનમાં મુખ્ય દેવતા 'શિવ ' છે–એ સંસારતા સરજનહાર છે, નાશ કરતાર છે અને પાલનહાર પણ છે–બ્યાપક છે, નિત્ય છે, એક છે, સર્વત્ત છે અને એની સુદ્ધિ શાશ્વતી છે.

પ. નૈયાયિક દર્શનના અનયાયી સંન્યાસિઓના વેષ અને આચાર આ પ્રમાણે છેઃ "એએ৷ નિરંતર દંડનું ધારણ કરે છે. મોટી લગોટી પહેરે છે, શરીરે કામળા ઓઢે છે, જટા વધારે છે, શરીરે રાખ ચોળે છે. જેનાઇ પહેરે છે, હ્રથમાં જલપાત્ર-ક્રમાંડલુ-રાખે છે, રસક્સ વિનાનું ભોજન લે છે. ઘણું કરીતે વનમાં જ રહે છે. હાથમાં તુંખડું રાખે છે, કંદમૂળ અને કૂળ ઉપર રહે છે અને પરાણાગત કરવામાં ઉદ્યુક્ત હોય છે. એએા બે જાતના હ્યુય છે: સ્ત્રી વિનાના અને સ્ત્રીવાળા. તે ખનેમાં સ્ત્રી વિનાનાને ઉત્તમ ગણવામાં આવે છે. એ જ પ્યક્ષચારી સંન્યાસિએ પંચાગ્તિતપ તપે છે અતે હાથમાં તથા જટામાં પ્રાણિલ ગધર (?) હોય છે. જ્યારે તેઓ સંયમની પરાકાશએ પહેાંચે છે ત્યારે તો નાગા જ રહે છે અને દાતણ કરીને, હાથ મેાં ધોઇને, શરીરે ભસ્મ લગાડીને શિવનું ધ્યાન કરે છે. તેઓના યજમાન જ્યારે નમ-સ્કાર કરે ત્યારે તે 'ॐ नमः शिवाय ' એમ ખાલે છે અને એ સંન્યાસી તો માત્ર 'नमः शिवाय ' એમ ખાલે છે. એએ। ' ઇશ્વર'ના અઢાર અવતારા-તે આ પ્રમાણે ગણાવે છેઃ નકલી, ોશિક, ગાર્ધ્ય, મેત્ર્ય, (અ) કોરૂષ, ધૃશાન, પારગાર્ચ્ય, કપિલાંડ, મનુષ્યક, અપરકુશિક અત્રિ, પિંગલાક્ષ, પુષ્પક, <mark>ખુહદ્વા(ચા)ર્ય, અગસ્તિ, સંતાન, રાશીકર અને વિદ્યાગુરૂ. એ સાધુએા 'તપ-</mark> સ્વિએ ' પણ કહેવાય છે. તેઓના સર્વ તીર્થોમાં પૂજા કરનારા (પૂજાકારી– પૂજારી ) ભરડાએ હોય છે. એએ સમ્મુખ રહીતે દેવાને નમતા નથી (પણ **આ**ડો દંડવત કરે છે) તેમાંના કેટલાક વિકાર વિનાના તપસ્વિએ કહે છે કે. "જ્યાં ગંગા નથી, કૃષ્ણી નથી, કપાલમાં માળા અને ચંદ્રની કળા નથી, (ખાળામાં) પાર્વતી નથી, (માથે) જટા નથી, (શરીરે) વિભૂતિ-ભરમ-નથી અને ખીજાં પણ કાંઇ નથી તે રૂપ ઇશ્વરનું પુરાણું છે અને મુનિઓ પણ એ જ રૂપનું ધ્યાન કરે છે. જે આ રૂપ ગંગાવાળું, કૃણીવાળું, વા પાંત્રતી-વાળું છે તે તો ઇશ્વરતું અર્વાચીન રૂપ છે. અને એ રૂપને તો ભોગલુબ્ધ પુરૂષો પૂજે છે. એ તપરિવચ્યાના પ્રકાર સાર છે: શૈવ, પાશુપત, મહાવતઘર અને

તત્ત્વો સોળ છેઃ પ્રમાણ, પ્રમેય, સંશય, પ્રયોજન, દર્ણાત, સિદ્ધાંત, અવયવ, તકે, નિર્ણય, વાદ, જલ્પ, વિતંડા, હેત્વાભાસ, છલ, જાતિ અને સોળમું નિત્રહસ્થાન.

પ્રમાણ--વડે જ પદાર્થમાત્રની ઓળખાણ થાય છે. એના ચાર<sup>છ</sup> પ્રકાર છેઃ પ્રત્યક્ષ, અનુમાન, ઉપમાન અને ચોર્થ શાબ્દિક.

કાલમુખ. શૈવા તા આ નૈયાયિક દર્શનને અનુસરનારા હાય છે. શિવજી તરફ લક્તિને રાખતા વૃતી 'ભરટ' કહેવાય છે, ભરટ થવામાં કાઇ જાતના 'વર્ણ' વગેરેના નિયમ નથી–ગમે તે જાતના માણુસ શિવભક્ત હાય તા ભરટ થઇ શકે છે. શૈવાના યજમાન સત્યવાદા હરિશ્વન્દ્ર છે. ' નૈયાયિક દર્શન' નું બીજું નામ 'શૈવદર્શન' પણ છે "—( પડ્દર્શન સમુચ્ચયની ટીકા અને રાજગ્ના પડ્દર્શન સમુ )

- ક. 'પ્રમાણ અને પ્રમેય' એ બેમાં જ તત્ત્વ માત્રના સમાવેશ થઇ શકે છે, પણ વિસ્તરાર્થી જિત્તાસુઓને વિશેષ સમજાવવાની ખાતર જ મહર્ષિ અક્ષપાદ ગાતમે સાળ તત્ત્વોના ઉલ્લેખ કરેલા છે, જેમ 'જીવ અને અજીવ' એ બેમાં જ સર્વ તત્ત્વા સમાઇ જાય છે તા પણ વિશેષ જાણવાની ખાતર જૈનઋષિઓએ નવ તત્ત્વાને, આંક કર્માને અને એની અનેકાનેક પ્રકૃતિઓને જણાવી છે તેમ.
- ૭ જૈન સુત્રામાં પૂર્ણ પ્રમાણના સાર પ્રકાર જણાવેલા છે: ભગવતીસત્ર—

"पमाणे चउन्विहे पण्यते, तं जहाः पच्चक्खे, अणुमाणे, ओवम्मे, आगमे" अर्थात् "प्रत्यक्ष, अनुभान, ઉપभान अने आगम (शण्ह) એ ચાર પ્રમાણ છે '—शतक प, উदेशक ४, सत्र १८३ (समिति॰)

#### સ્થાનાંગસત્ર—

"हेऊ चउिवहे पन्नते, तं जहाः-पच्चक्खे, अणुमाणे, आवस्मे, आगमे " आ पार्टनी अर्थ आगक्षा पार्टनी केवी क छे. "हेतु એटले प्रमाख्" એम आ २थणे टीडाडारश्रीએ कखावेलुं छेः चतुर्थस्थान,—उद्देशक ३, (सू० ३३८ पृ० २५४ समिति०)

અન્યોગદ્વારસૂત્ર—

"णाणग्रणप्यमाणे चडिवहे पत्रते, तं जहाः-पच्चक्खे, अणुमाणे, उवस्मे, आगमे" अर्थात् "हानगुणुप्रमाणुना प्रकार यारे छेः प्रस्यक्ष, अनुमान, उपमान अने आगमे "-( पूर्व २१९-२१६ स्रव )

પ્રત્યક્ષ<u>ः</u>

ઇંદ્રિયા અને પદાર્થના સંખંધથી થનારું, દેહિ વિનાનું, નિશ્વયરૂપ અને જશબ્દરહિત જે જ્ઞાન થાય તે 'પ્રત્યક્ષ ' કહેવાય. અનમાનઃ

પ્રત્યક્ષ ત્રાનની સહાયથી જે ત્રાન થાય તે ' અનુમાન ' કહેવાય અનુ-માનના ત્રણ પ્રકાર છે: પૂર્વવત્,<sup>૧</sup>° શેષવત્ અને સામાન્યતાદષ્ટ. કારણને જોયા પછી થનારા કાર્યના ત્રાનનું નામ પૂર્વવત્–અનુમાન<sup>૧૧</sup>. કાર્યને જોયા પછી થનારા કારણના ત્રાનનું નામ શેષવત્<sup>૧૨</sup>–અનુમાન સમાનપણાથી એટલે

૮. સંશય, ભ્રમ વગેરે દોષ વિનાનું. ૯. 'બીજા પાસેથી સાંભળીને આપણે જે જાણીએ અથવા આપણું બાેલેલું સાંભળીને બીજો જે જાણે' તે નાન પ્રત્યક્ષકાટિમાં ન આવે માટે આ 'શબ્દરહિત' વિશેષણું યોજેલું છે.

૧૦. અનુમાનના આ જ ત્રણ પ્રકારોને જૈનસૂત્રમાં પણ જણાવેલા છેઃ અનુયોગદારસૂત્રઃ—

अणुमाणे तिविहे पण्णत्ते, तं जहाः—पुन्ववं, सेसवं, दिद्वसाहम्मवं च" अर्थात् " अनुभानना त्रख् प्रधार छे:----पूर्ववत्, शेषवत्, अने दृष्टसाधर्म्यः वत्,"--( ५० २११--२१६--स० )

#### ભગવતીસૃત્ર:

- " त्रिविधम् अनुमानमः पूर्ववतः शेषवत्, दृष्टसाधर्म्यवच " અर्थात् । 'અનુમાનના ત્રણ ભેદ છેઃ પૂર્વવત્ શેષવત્ અને દષ્ટસાધર્મ્યવત્"—ડીકા, (५० २२२—सिगिति०)
- ૧૧. 'પૂર્વવત્' વગેરે અનુમાનના ભેંદાનું સ્વરૂપ નૈયાયિક દર્શનમાં અતે જૈનસૂત્રોમાં એક સરખું જ જણાવેલું છે અને કેટલાંક ઉદાહરણો પણ તદ્દન મળતાં મળતાં મૃકલાં છે. 'પૂર્વવત્'ના અર્થ આ છેઃ 'કારણ' લગલગ 'કાર્ય' તો પહેલાં જ–પૂર્વમાં જ–રહેનારૂં હોય છે, માટે જ કારણુથી થનારા 'અનુમાન' તે 'પૂર્વવત' એ નામ આપેલું છેઃ ગગનમાં ચહેલાં કાળાં વાદળાંઓને જોઇતે જે વરસાદ આવવાનું અનુમાન કરવામાં આવે છે તે 'પૂર્વવત' અનુમાન.
- ૧૨. 'કાર્ય' મત્ર લગભગ 'કારણ'ની પછી જ એટલે કારણની હયાતિના સમય પછીના રોષ–ખાડીના–સમયમાં હયાત હોય છે માટે જ 'કાર્ય'થી થનારા અનુમાનને 'રોષવત્' નામ આપેલું છેઃ નદીને બે કાંઠામાં આવેલી જોઇને હપરવાસ વરસાદ થયાનું અનુમાન કરવામાં આવે છે તે 'રોષવત્' અનુમાન.

સમાનપર્ભું જોઇને **થ**ારા જ્ઞાનનું નામ સામાન્યતાદષ્ટ<sup>૧૩</sup>-અનુમાન. ઉપમાન:

પ્રસિદ્ધ પદાર્થની ઉપમા દ્વારા થતારૂં–અપ્રસિદ્ધ પદાર્થનું જ્ઞાન તે ઉપમાન પ્રમાશ.

### શાબ્દિ ::

આપ્ત પુરુષતા ઉપદેશ અર્થાત્ શાસ્ત્રા કે વાણી વગેરે-તે શાબ્દિક પ્રમાણ. પ્રમેય--'યાર છેઃ આત્મા,<sup>૧૪</sup> શરીર, ઇંદ્રેય, પદ થીં, **બુ**હિ, મન, પ્રવૃત્તિ, દોષ, પ્રેસભાવ, કુલ, દુઃખ અને બારમું મોક્ષ.

**સ'શય**—એટલે 'અ શું <sup>?</sup>' એ પ્રકારતું સંદેહવાળું ત્રાન<sup>૧</sup> પ્.

૧૩ જેમકે. અહીં એક ઠેકાણેથી ખીજે ઠેકાણે જનારા માણસ. ગતિ કરતા (ચાલતા) જોવામાં આવે છે તેમ સર્ય પણ એક ઠેકાણેથી ખીજે ઠેકાણે જાય છે માટે તે પણ જરૂર ગતિ કરતાે હાેવાે જોઇએ-એ અનુમાનનું નામ 'સામાન્યતાદુષ્ટ' અથવા 'દુષ્ટસાધુમ્ય'વત.'

૧૪. 'આત્મા અતે શરીર' એ ખેજ પ્રમેયાને ગણાવવામાં આવે તા પણ તદાશ્રિત બીજાં દશે આવી જાય તેમ છે. તા પણ વિસ્તરરૂચિ મુમુક્ષને માટે અને તે તે પ્રમેયની સ્પ્રુપ્ત સમજુણ આપવા માટે કારૂણિક શ્રીઅદ્ધપાદજીએ આ જાતના વિસ્તાર કરેલા છે. આ ખારે પ્રમેયાના અર્થ તા ઉપર્યક્ત તે તે શખ્દા જ જણાવી દે છે. તા પણ અહીં તે વિષેની અરપષ્ટતાને સ્પષ્ટ કરીએ છીએ:

"બુદ્ધિ એટલે જાણવું અર્થાત્ બાગનિમિત્તક ત્રાન, આ ત્રાન સંસારનું કારણ હાવાથી હૈય છે એટલે ત્યાજય છે"

"પ્રવૃત્તિ એટલે સારાં નરસાં કૂળવાળી મન, વચન અને શરીરની **भ**ष्टत्ति "

"દોષ એટલે રાગ દ્રેષ અને મોહ–આમાં ઇર્ષ્યા વગેરે દોષો પણ સમાઇ જાય છે."

" પ્રેત્યભાવ એટલે જન્માંતર."

"કળ એટલે પૂર્વોક્ત પ્રવૃત્તિ અતે દેાષદ્વારા થએલું બાહ્ય સુખદુઃખરૂપ મુખ્ય કૃળ." "દઃખ એટલે પીડા અને સંતાપના સ્વભાવથી થખેલું વેદન–અનુભવન."

માક્ષ એટલે અહીં જણાવેલા દઃખતા સર્વથા વિયોગ.

ુ ૧૫. જેમકે, 'આ ઝાડતું ઠું કે છે કે કાઇ માણસ છે' એ જાતનું નાન.

પ્રયાજન--એટલે જે માટે પ્રવૃત્તિ કરાય તે.

દ્રષ્ટાંત:--એટલે વિવાદ વિનાના દાખલા-ઉદાહરણ<sup>૧૬</sup>

સિંહાત એટલેં છેવટના નિર્ણય. એના ચાર પ્રકાર છેઃ સર્વતંત્રસિદ્ધાંત, પ્રતિતંત્રસિદ્ધાંત, અધિકઃ ણસિદ્ધાંત અને ચોથા અબ્યુપગમસિદ્ધાંત.

જે નિર્ણય સર્વમાન્ય હાય તે સર્વત ત્રસિદાંત 90.

જે નિર્ણય પ્રતિવાદિને અમાન્ય હાય તે પ્રતિતંત્રસિદ્ધાંત.

જે નિર્ણયની સિહિ બીજાના પેટ માં થઇ જતી હોય તે અધિકરણસિંહાંત.

જે નિર્ણય અસંમત છતાં ઘડીભરને માટે માનવામાં આવે તે અમ્યુ-પગમસિદ્ધાંત.

**અવયવ**—પાંચ છે: પ્રતિજ્ઞા, હેતુ, દર્શત, ઉપનય અને નિગમ.

' પ્રતિના<sup>૧૮</sup> ' એટલે ' અહીં આમ છે' એવું કથન.

'<sup>૧૯</sup>હેતુ ' એટલે કાઇ પ્રકારની કરેલી પ્રતિજ્ઞાની સિહ્ધિનું કાર**્** 

' દર્શત<sup>ર</sup> ' એટલે એ પ્રતિજ્ઞાને વિશેષતા પૂર્વ ક સાળીત 'કરનારા વિવાદ વિનાના દાખલા.

' ઉપનય<sup>ર ૧</sup>' એટલે એ દાખકા ઉપરથી નિકળતા સાર.

'નિગમ<sup>ર ર</sup>' એટલે ઉપસંહાર અર્થાત્ એ દાખત્રા દોરા છેવટ થતા નિર્ણય. તક<sup>ભર ક</sup>ે એટલે ' અહીં આમ છે માટે અમ હોવું જોઇએ ' એવી

૧૬. ક્રાષ્ટ્ર બાળતના નિર્ણય કરવા માટે જે દાખલા અપાય તે–જેમ; 'જ્યાં જ્યાં ધૂમાડા હાેય ત્યા ત્યાં બધે દેવતા હાેય જ' એ બાબનની સાબીતી માટે 'રસાેડા'ના દાખલાે આપવામાં આવે તે ઉદાહરેણ.

૧૭. પ્રમાણ, ઇંદ્રિયા, આતમા, માક્ષ, અને ભૂતો-વગેરે પદાર્થી સર્વ આસ્તિકાને સમ્મત છે, માટે તે, અસ્તિકાને આશ્રી 'સર્વાતંત્રસિંહાત' કહેવાય.

૧૮. જેમક, 'આ ભાંયરામાં દેવતા હોવા જોઇએ.'

૧૯. જેમકે, 'એ બોયરામાંથી ધૂમાડા નીકળે છે માટે.'

૨૦. જૂએા આગળનું ટિપ્પણ ૧૬.

્૧, 'જેવું એ રસોડું છે તેવું આ બોયર છે' એની વાક્યરચના – ખે ઉપનય.

રર. 'એ ભેાંયરૂં રસોડા જેવું હેાવાથી જ રસોડાની પેડે એમાં પણ દેવતા છે ' એવી વાકયની ગાહવણ—એ નિગમ.

૨૩. ૧૫ મા ટિપ્પણમાં જણાવ્યા પ્રમાણે સંશય થયા પછી એવો જે વિચાર કરવામાં આવે કે, 'ત્યાં તા પક્ષિઓનાં ટાળાં ઉડે છે, જંગલ જેવું કલ્પના.

આ કલ્પના સંશય મટયા પધ્ગી થાય છે.

નિર્ણય છેવટના નિર્ણય તે નિર્ણય. સંશય અને તર્ક થઇ રજ્ઞા પછી જ આ નિર્ણય થાય છે.

જલ્પ--એટલે માત્ર વિજય મેળવવાને જ કરવામાં આવતા છત્રાદિયુક્ત શાસ્ત્રાર્થ.

વિતાંડા <sup>૨૪</sup>—-એટલે યકવાદ અર્થાત્ સામા પ્રતિવાદિના મંતવ્ય વિષે કાંઇ ન કહેતાં જેમ ફાવે તેમ માત્ર પોતાના જ કક્કો ખરા કરવા.

હેત્વાભાસ<sup>૨૫</sup>—જે વાસ્તવિક રીતે 'હેતુ' ન હેાય પણ ક્રક્ત હેતુ જેવા ભાસતા–દેખાતા–હાય અર્થાત્ પોતાની વાતને ખરી કરવા માટે જે સાચા જેવા પણ વસ્તુતઃ ખોટા હેતુઓ આપવા તે હેત્વાભાસ.

ઉજ્જડ દેખાય છે અને સંધ્યા વખત પણ થઇ ગયો છે માટે માણુસ ન હોવો જોઇએ—ઝાડનું દુંદું હોવું જોઇએ' એનું નામ તકે.

રેઝ. 'વિતંડા' શખ્દના ભાવ તા પ્રસિદ્ધ છે. કાઇને શંકા થાય કે, મહર્ષિ ગાતમે 'વિતંડા'ને પણ પ્રમેયમાં ગણાવી છે તેનું શું કારણ? તેના ઉત્તરમાં જણાવવાનું કે, વિતંડા' કાંઇ માસાંગ નથી—એ તા વાદાંગ એટલે શાસાર્થનું અંગ છે. કેકત સંપ્રદાયની માન્યતાને સુગ્સિત રાખવા અને સમય આવ્યે સંપ્રદાયના વાદિની આખરૂને જાળવવા 'વિતંડા' ના પ્રયાગ કરવામાં આવે છે. 'વિતંડા'ને કાંટાની વાડ જેવી ગણવામાં આવેલી છે. 'કહ્યું છે કે, "तत्त्वाध्यवसायसंरक्षणार्थं जल्य-वितण्डे बीजप्रराहसंरक्षणार्थं कण्टकशास्त्रावारणवत '' અર્થાત્ ''જેમ ખીજાંકરને સાચવવા માટે તેની કરતી કાંટાની વાડ કરવી પડે છે તેમ તત્ત્વના અધ્યવસાયને સુરિક્ષિત રાખવા માટે જક્ય અને વિતંડાના ઉપયોગ કરવાનો છે. " કાંગ વૈ િક પ્રખર તાર્કિક વાદિની સામે જ્યારે કાઇ જૈનવાદી ઉભા થાય ત્યારે તે પોતાના સંપ્રદાયની અને પોતાની આખરૂને ખચાવવા માટે આ 'વિતંડા' ના ઉપયોગ કરે તા તેમાં કાંઇ નવાઇ નથી. 'વિતંડા' વાદશકિતને ખીલવવામાં નિમિત્ત હાઇને પણ શાસ્ત્રાર્થરસિકાને માટે ઉપયોગી ગણાય અને એ માટે જ તે વાદનું અંગ પણ લેખાય.

રપ. જેમક, વ્યાહ્મણ પ્રવાહી પીણાં પિયે છે તા દાર પણ દૂધની પેંદ્રે

**છલ<sup>ર ૬</sup>—**સાંભળનાર વાદી સાંભળતાં જ મુંજવ<mark>ણમાં પડે</mark> એવું અતેકાર્યો ભાષણુ–વાકુછળ.

જાતિ:—એટલે બીજાતી વાતતે ખાટી પાડવા માટે જે સાચાં જેવાં પણ વસ્તુતઃ ખાટાં દુષણા લગાડવાં તે જાતિ—એનું બીજા નામ દુષણાભાસ<sup>૨૭</sup>.

નિમહસ્થાન:—પ્રતિવાદિતે નિગૃહીત કરવા માટે એટલે બાલતા અટ*ે* કાવવા માટે વા કસાવવા માટે જે ભાષા-પ્રયોગ કરવામાં આવે તે નિગ્રહ-સ્થાન<sup>૨૮</sup> એ નિગ્રહસ્થાનના ઘણા ભેદ છે.

પ્રવાહી છે, માટે પ્યાક્ષણે પણ દારૂ પીવો જોઇએ. અહીં 'દારૂ પીવામાં જેં 'પ્રવાહિપણું' હેતુ તરીકે જગવ્યું છે તે' હેત્વાભાસ છે.

ર . જેમક, 'આ કૂવો નવાદક છે' આ વાક્યમાં 'નવાદક' શબ્દ દિઅર્થી છે એટલે 'નવ પ્રકારના પાણીવાળા' અથવા 'નવી જાતના પાણીવાળા' ખીજાં; 'દીવા—નથી દરભારમાં છે અંધારૂં ધાર' આ વાક્યમ પણ 'દીવા—તથી' શબ્દના બે અર્થ છેઃ એટલે એક તો 'દીવા નથી' અને બીજો 'દીવાનથી'— દીવાનતે લીધે. ત્રીજાં: 'ભૂતલે પકારી' એટલે ભૂતલ—ઉપકારી—ભૂતલમાં ઉપકાર કરનાર અથવા ભૂત—લોપકારી એટલે ભૂતોના—જીવોના, લાપ એટલે નાશ અને કારી એટલે કરનાર અર્થાત્ હિંસક. એ એ પ્રકારની બાલવાની રીત તે 'છળ' કહેવાય.

ર જેમકે, કાઇ એમ કહે કે, 'ઘડાની પેંકે શબ્દને કરવામાં-રચવામાં-આવે છે, માટે તે (શબ્દ) અનિત્ય છે' તો બીજો એમાં દૂષણુ ભાસ (જાતિ) ને લગાડે છે કે, જો ઘડા અને શબ્દ બન્ને સરખા હે.ય તો શબ્દ પણ ઘડાની પેંકે આંબે દેખાવા જોઇએ અથવા ઘડા કાનેથી સંભળાતા નથી તેમ શબ્દ પણ કાને ન સંભળાવા જોઇએ. આ જાતના દૂષણાભાસા તે 'જાતિ' કહેવાય. એ 'જાતિ'ના ચાવીશ પ્રકાર છે, એ તે તે તર્કશાસ્ત્રથી જાણી લેવા.

ર ૮. જેમક, કાઇ એમ કહે કે, 'ઘડાની પેઠે શબ્દ, ઇ દ્રિયદ્વારા જાણી શકાય છે માટે તે (શબ્દ) અનિત્ય છે' તો એમ બાલનાર વાદિના નિત્રહ કરવાને સામા માણસ એમ કહે કે, 'ઇ દ્રિયદ્વારા તો સામાન્ય પણ જાણી શકાય છે અને તે તો અનિત્ય નથી–નિત્ય છે તેમ જ ઇ દ્રિયદ્વારા જહાતો ઘડા પણ નિત્ય હોવો જોઇએ' આ સાંભળીને કદાચ વાદી ઉતાવળા થએ કા એમ કહી દે કે, 'ભલે ઘડા પણ નિત્ય હોય–એમાં શું' તો એ ઉતાવળા થએ કા વાદિના જ અહીં નિત્રહ થયા ગણાય, કારણ કે, એણે (વાદિએ) ઘડાનું

### ુ સાંખ્યદશ<sup>€</sup>ન.<sup>રહ</sup>

ઉદાહરણ દઇને શબ્દની અનિત્યતાને સાબીત કરવા માટે જે પ્રતિતા કરી હતી–તે (ઘડા નિત્ય થવાથી) તદ્દન ખાેટી પડી જાય છે. આ જાતની આંટીઘુંટીવાળી વાડ્ય રચતાને જ 'નિગ્રહસ્થાન ' કહેવામાં આવે છે.

રક્ષ. સાંખ્યદર્શનને અનુસરનારા સંન્યાસિઓનો વેષ અને આચાર આ પ્રમાણે છે: ''એએ! ત્રિદંડી કે એકદંડી હોય છે, અધાવસ્ત્રમાં મત્ર કાૈપીનને પહેરે છે, પહેરવાનું વસ્ત્ર ગેરૂઆ રંગનું રાખે છે, કેટલાક ચાટલીવાળા હાય છે, કેટલાક જટાધારી હોય છે અને કેટલાક ક્ષુરમુંડ હાય છે. અ સનમાં મૃગચર્મના ઉપયાગ કરે છે, ધ્યાસણને ઘરે ભાજન લે છે, કેટલાક મત્ર પાંચ કાળીયા ઉપર રહે છે અને એ પરિત્રાજકા ભાર અક્ષરના જપ કરે છે. તેઓને નમસ્કાર કરનારા ભક્તા 'ૐ નમા નારાયળાય 'એમ બોલે છે અને તેઓ (પરિત્રાજકા) સામું ફક્ત 'નારાયળાય નમઃ' એમ કહે છે. જૈન સાધુઓની પેડે તેઓ પણ બોલતી વખતે મુખવસ્ત્રિકા રાખે છે. એઓની એ મુખવસ્ત્રિકા કપડાની નથી હોતી પણ લાકડાની હોય છે—મહાભારતમાં એ મુખવસ્ત્રિકાને 'બીટા ' કહેવામાં આવી છે.

" 'बीटा' इति भारते ख्याता दारवी मुखवस्त्रिका। दयानिमित्तं भूतानां मुखनिःश्वासरोधिका "॥ ३५.

એએ પોતે જીવદયા નિમિત્તે પાણી ગળવાનું ગલણું રાખે છે અને પોતાના અનુયાયિઓને પણ સમજાવે છે કે,

" षड्त्रिशंदङ्गलायामं विशासङ्गलविस्तृतम् । दृढं गलनकं कुर्याद् भूयो जीवान् विशोधयेत् ॥ ३८ मियन्ते मिष्टतोयेन पूतराः क्षारक्ष्मवाः । क्षारतोयेन तु परे न कुर्यात् संकरं ततः ॥ ३९ ख्तास्यतन्तुगलितैकविन्दौ सन्ति जन्तवः । सूक्ष्मा श्रमरमानास्ते नैव मान्ति त्रिविष्टपे "॥ ४०

અર્થાત "દરેક માણુસે પાણી ગળવા માટે મજબૂત ગલાશું રાખવું જોઇએ અને તે છત્રીશ આંગળ લાંસું અને વીશ આંગળ પહેાળું હોવું જોઇએ—એ ગલણુ દ્વારા જલજીવોને વિશેષ કાળજીપૂર્વક શોધવા જોઇએ. ૩૮. મીઠા પાણીની સાથે ખારા પાણીના અને ખારા પાણીની સાથે મીઠા પાણીના નેળસેળ ન કરવા જોઇએ, એમ કરવાથી તે તે પાણીના પૂરાઓ મરી જાય છે. ૩૯.

સાંખ્યાના બે બેઠ છેઃ કેટલાક સાંખ્યા નિરીશ્વર<sup>૩૦</sup> છે અને કેટલાક સાંખ્યા<sup>૩૧</sup> સેશ્વર છે. એ બન્ને પ્રકારના પણ સાંખ્યા આ પચીશ તત્ત્વાને માને છે.

પ્રકૃતિ--અથવા પ્રધાન લા અગ્યક્ત<sup>કર</sup>:

સત્ત્વગુણ, રજોગુણ અને ત<sup>ો</sup>ગુણ-એ ત્રગેની જે સમાન સ્થિતિ તેનું નામ પ્રકૃતિ.

**ખુદ્ધિ**—અથવા મહાન --એટલે જણાતા પદ થોને લગતું ' આ અમુક જ ' એવું નિશ્ચયરૂપ જ્ઞાન તે બુદ્ધિ, આ બુદ્ધિના જન્મ પૂર્વોક્ત પ્રકૃતિયી થાય છે.

અ**હ'કાર**—એટલે 'હું સુંદર છું ''હું દેખાવડેા છું' એવું અ<mark>ભિ-</mark> માન, આ અહંકાર, તે ખુહિમાંથી જન્મે છે અને અહકારમાંથી આ સોળના જત્થાના આવિર્ભાવ થાય છેઃ

**પાંચ ઇંદ્રિયા:**—સ્પર્શન, રસન, ઘાર્ણ, ચક્ષુ અને શ્રાત્ર–એ પાંચ જ્ઞાનેદિયા.

**પાંચ કમ<sup>ર</sup>-ઇંદ્રિયા-**–ગુકા, ઉપસ્થ, વાણી, હાથ અને પગ⊸એ પાંચ ક્રિયા-ઇંદ્રિયા.

કરાળાઆની જાળમાંથી પડતા એક પાણીના ભિંદુમાં એટલા બધા છત્રો હેાય છે કે, જો તેઓ ભમરાનું રૂપ લે તો ત્રગ્ર લોકમાં પણ માય નહિ."૪૦. નિરીશ્વર સાંખ્યો નારાયણને દેવરૂપ માને છે. સાંખ્ય આચાર્યોનાં નામા સાથે ' ચૈતન્ય ' વગેરે શબ્દો જોડાએલા રહે છે–એએ ભગવાન વિખ્યુના પ્રતિષ્ઠાપક હેાય છે. સાંખ્યોનું બીજીં નામ—પારમર્ષ (પરમૠ પ્રશીત ) પણ છે. એએની વધારે વસ્તી બનારસમાં છે. એએ ધર્મને નામે ક્રાઇ પ્રકારની હિંસાને માનતા નથી અર્થાત્ એએ અર્થિમાંગાનુયાયિએ છે:"—

( ષકુદર્શન સમુ૦ ટીકા અને રાજશેખરના ષડુદરોન૦ )

૩૦. 'નિરીશ્વર 'એટલે ' આત્માથી જીવે કાઇ એક ખીજો ઇશ્વર છે 'એમ નહિ માનનારા અર્થાત પ્રકૃતિથી છૂટા થળેલા અને સ્વરૂપસ્થિત આત્મા માત્ર ઇશ્વર છે એમ માનનારા.

૩૧. 'સેશ્વર' એટલે 'ઠાઇ એક જુદો ઇશ્વર–જે મનુષ્યમાત્રને ધ્યેયરૂપ છે' એમ માનનારા. આ પૃથક્-ઇશ્વરવાદી સાંખ્યા પણ તકેની દષ્ટિએ ઇશ્વરને સૃષ્ટિના કર્તા તરીકે નથી સ્વીકારતા. 'યાગશસ્ત્ર'ના પ્રણેતા ભગવાન પતંજિલ અને તેમના અનુયાયિઓ આ સેશ્વર સાંખ્યામાં ગણી શકાય ખરા.

૩૨. 'અવ્યક્ત' એટલે કળા શકાય નહિ તેવું. પ્રકૃતિનું આ નામ ખરે-

**પાંચ તન્માત્રા<sup>૩૩</sup>—**રૂપમાત્રા, રસમાત્રા, ગંધમાત્રા, શબ્દમાત્રા અતે સ્પર્શમાત્રા.

મન-એ ત્રાને દ્રિય પણ છે અને કર્મેન્દ્રિય પણ છે.

પાંચ મહાભૂત—ઉપર્યુક્ત તે તે તન્માત્રાઓમાંથી તેજ, પાણી, પૃથિવી, આકાશ અને વાયુ–એ મહાભૂતા થાય છે–એ રીતે એ ચાવીશ તત્ત્વા થયાં.

**પુરૂષ—એ** પચ્ચીશમું તત્ત્વ છે, પુરૂષ અકર્તા છે, સત્ત્વ, રજ, તમા-ગુણરહિત છે, અનુભવ કરનારા છે, નિત્ય છે,અને ચિન્મય છે.

જે રીતે આંધળા માણુસને ખંભે લંગડા માણુસ બેસે એટલે લંગડા કહે તેમ આંધળા ચાલે અને એમ એ બન્નેના પગ્સ્પર વ્યવહાર થાય તે રીતે પ્રકૃતિ અને પુરૂષના પરસ્પર સંબંધ છે.

માક્ષ-પોતાના સહજ સ્વરૂપનું ભાન થવાથી પ્રકૃતિના વિયોગ થયે જે સ્થિતિ થાય તે માેક્ષ.

પ્રમાણ—ત્રણ છેઃ પ્રત્યક્ષ, અનુમાન અને શબ્દ.

૪ જૈનદરા<sup>૧</sup> <sup>૩૪</sup>

જૈનમતમાં મુખ્ય દેવતા 'જિન' છે—જે રાગ દ્રેષ, મોહ અને માનથી

ખર સાર્થક છે, કારણ કે, એનાે સ્વભાવ કળી શકાતાે જ નથી અને મનુષ્યાે એમાં જ મુંઝાયા કરે છે.

૩૩. 'પરમાસુ' શબ્દનો ભાવ 'તન્માત્રા' શબ્દથી સચવી શકાય છે. જૈનદર્શનમાં 'પરમાસુ' શબ્દ ઉપરાંત એક એવા જ ભાવવાળા 'વર્ગસા' શબ્દ પસુ આવે છે. ' પ્રદેશ ' શબ્દને પસુ ' પરમાસુ 'ના અર્થમાં જૈનભાષામાં વાપરવામાં આવે છે પસુ તે, અવિભક્ત પરમાસુને એટલે કાઇ જથ્થામાં રહેલા પરમાસુને જ સ્થવે છે અર્થાત્ જૈનભાષામાં એકલા છૂટા 'પરમાસુ' ને 'પ્રદેશ' શબ્દથી સ્થવી શકાય નહિ જ.

કપ્ત. 'જૈનદર્શન 'ને અનુસરનારા સાધુઓના ભેદ, આચાર અને વેષ સંભંધે પ્રસ્તુત પુસ્તકને પહેલે પાને જ જણાવવામાં આવેલું છે. એમાં એક બીજા જૈન સંપ્રદાયના આચાર અને વેષ વિષે લખવામાં નથી આવ્યું, કારણ કે, એ સંપ્રદાય ગુણરત્નસ્તરિની હયાતીમાં ન હતા. એ સંપ્રદાયનું નામ ' શ્વેતાંબર સ્થાનકવાસી ' સંપ્રદાય છે. એને અનુસરનારા સાધુઓના વેષમાં સર્વથા રહિત છે, સર્વત્ર છે, સદ્દભૂતવાદી છે અને <mark>બધાં કર્મોના ક્ષય કરીને</mark> પરમપદને પામેલા છે.

તત્ત્વે નવ છેઃ છવ, અછવ, પુણ્ય, પાપ, આશ્રવ, સંવર, અધ, નિર્જારા અને મોક્ષ.

છવ — શુભ અને અશુભ કર્મોના કર્તા છે, તેનાં ક્રળાના ભાગવનાર છે, જ્ઞાની છે, પરિણુમનશીલ છે અને ચેતનારૂપ છે.

અજીવ-જીવથી વિપરીત છે-એટલે જડ છે.

**પુષ્ક્ય**—એટલે સત્કમ<sup>ા</sup>નાં પુદ્દગલા.

પાપ—એટલે અસત્કર્મનાં પુદ્દગલા.

**અષશ્રવ—**એટલે મિથ્યાત્વ,<sup>૩૫</sup> અવિરતિ,<sup>૩૬</sup> વિષયો અને ક્યાયો યુકત ક્રિયા (મનની ક્રિયા, વચનની ક્રિયા કે શરીરની ક્રિયા,)

સ વર—એટલે આસવતા અટકાવ.

ખ'ધ-એટલે જીવ અને કમેં તો એક બીજાના સંબધ.

નિજ રા —એટલે ખધાએલાં કર્માના નાશ થવા.

મા<mark>ેક્ષ---</mark>એટલે શરીર, કર્મો અને જન્મ વગેરેથી સર્વ<mark>થા રહિતપણું.</mark> પ્રમાણ બે છેઃ પ્રત્યક્ષ અને પરોક્ષ

પ્રત્યક્ષ—એટલે અપરાક્ષપણે અર્થાને ત્રહણ કરનારૂં જ્ઞાન.

**પરાક્ષ**—એટલે પરાક્ષપણે અર્થાને ત્રહણ કરતારું જ્ઞાન.

પ્રમેય—એટલે પ્રમાણદ્વારા જણાય તે-પદાર્થ.

—પદાર્થ માત્ર અન<sup>\*</sup>ત ધર્મ સહિત *ે.* તે જ સત્ પદાર્થ **હોઇ શકે** છે જે ઉત્પાદ, વિનાશ અને સ્થિરતા–એ ત્રણે ધર્મોના આ**ધાર હોય.** 

'તેઓ નિરંતર પોતાના મુખ ઉપર આડું કે ઉભું મુખવસ્ત્ર <mark>યાંધી રાખે</mark> છે' એ ખાસ વિશેષતા છે. એ સંપ્રદાયના સાધુઓ કે **ઉપાસકા ધ્યાન કે** ઇશ્વર સ્મરણ કરતી વખતે 'મૃતિં'ને આલંયન રૂપે <mark>લેતા જ નથી. આ</mark> સંપ્રદાયમાં પણ પેટાબેદો અનેક છે.

૩૫. ' દેહાધ્યાસનું ' નામ મિશ્યાત્વ છે–' દેહાધ્યાસ ' એટલે આત્માથી જીદા દેહ અને તે સિવાયના બીજા બીજા પદાર્થીમાં પોતાપણાની માન્યતા, આ માન્યતા તદ્દન ખેહી હેાવાથી તેનું ' મિથ્યાત્વ ' નામ યથાર્થ છે.

કર્ક એ દેહાધ્યાસવાળી પ્રવૃત્તિથી બીલકુલ વિરામ ન લેવો અને એ જ પ્રથૃતિનું ચાલુ રહેવું તે સ્વિરિતિ-વિરિતિ-વિરામનૃતહિ.

### प वैशेषिक दशीन, उण

આ દર્શનમાં તત્ત્વો છ છેઃ દ્રવ્ય, ગુણું, કર્મ, સામાન્ય, વિશેષ અને સમવાય.

**લવ્ય**—તવ છેઃ પૃથ્વી, પાણી, તેજ, વાયુ, આકાશ, કાલ, દિશા, આત્મા અને મન.

**ગુષ્ય**—પચ્ચીશ છેઃ સ્પર્શ, રસ, રૂપ, ગંધ, શબ્દ, સંખ્યા, સંયોગ, વિભાગ, પરિમાણ, પૃથકત્વ, પરત્વ, અપરત્વ, છુદ્ધિ, સુખ, દુઃખ, ઇચ્છા, ધર્મ, અધર્મ, પ્રયત્ન, સંસ્કાર, દ્રેષ, સ્તેહ, ગુરૂત્વ, દ્રવત્વ અને વેગ.

**કર્મ** ૩૮—પાંચ છે, ઉત્લેપણ, અવલેપણ, આકુંચન, પ્રસારણ અને ગમન.

ં**રહામાન્ય—**એ છેઃ પરસામાન્ય ૩૯ અને અપરસામાન્ય.

૪૦**વિરોષ—**એટલે ખીજાથી વિશેષતા જણાવનારૂં નિશાન–આ નિશાન નિસ પદાર્થામાં રહેનારૂં છે.

- ૩૭. આ દર્શનનું બીજીં નામ 'પાશુપત 'કે 'કાણાદ ' દર્શન પણ છે. આ દર્શનને અનુસરનારા સાધુએાના વેષ અને આચાર સંબધે 'નૈયાયિક દર્શન ' ઉપરના ટિપ્પણ પ્રમાણે સમજી લેવાનું છે.
- ૩૮. 'કર્મ ' શખ્દ અહીં 'ક્રિયા ' તે સચવે છેઃ ઉપર જણાવેલાં પાંચ કર્મોમાં સંસારની ક્રિયામાત્રના સમાવેશ થઇ શકે છે. ઉત્ક્ષેપણુ–ઉચે ફેંકવું, અવક્ષેપણુ–નીચે ફેંકવું, આકુંચન–સ ક્રાચાવું, પ્રસારણ–ફેલાવું અને ગમન–ગતિ કરવી–ગમે તે રીતની ગતી કરવી. વધુ વિચાર કરતાં તો 'ગતિ' ના અર્થમાં જ બધી ક્રિયાઓ સમાઇ જાય છે.
- ૩૯. વરતુ માત્રતા જે 'સત્તા ' ધર્મ તે પરસામાન્ય અને 'દ્રવ્યસત્તા ' 'ગુણસત્તા' વગેરે જે વિશિષ્ટ સત્તા તે અપરસામાન્ય–વધારે વ્યાપક સત્તા તે પરસામાન્ય અને અલ્પવ્યાપક સત્તા તે, અપરસામાન્ય " સામાન્ય ' એટલે સરખાઇ અને 'પર' એટલે મુખ્ય અથવા સૌથી વધારે પરમ. પદાર્થાની પરસ્પર સરખામણી કરતાં જે સરખાઇ સૌથી વધારે જણાતી હોય–એટલે જે સરખાઇ સા પદાર્થમાં ઘટી શકતી હોય–તે 'પરસામાન્ય' અને તે સિવાયનું અપરસામાન્ય.
- ૪૦. સરખા આકારવાળા, સરખા ગુણવાળા અને સરખી ક્રિયાવાળા પરમાણુઓમાં તથા સુકત આત્માઓમાં આ વિશેષને લીધે તેઓની પરસ્પરની વિલક્ષણુતા જણાઇ આવે છે.

સમવાય—એટલે જે બે વસ્તુ—એક ખીજા વિના ન રહી શકે એવી હોય-તેઓનો પરસ્પરના સંખંધ તે સમવાય. ૪૧

**પ્રમાણ**—એ છેઃ પ્રસક્ષ અને અનુમાન. ક **જૈમિનીયદર્શન** ૪૨—( પૂર્વ મામાંસા )ઃ

૪૧. જેમ કે, વસ્તુ અને તેના રૂપનાે સંબંધ, માણસ અને તેના મનુષ્ય-પણાનાે સંબંધ વગેરેઃ રૂપ કે વસ્તુ અથવા મનુષ્ય કે મનુષ્યપણું એ બન્ને એવાં છે કે, જે એક બીજા વિના કદા પણ ન જ રહી શકે.

૪૨. આ દર્શનનું ખીજું નામ 'મીમાંસક મત' પણ છે. આ દર્શનને અનુસરનારા સાધુએાના વેષાદિ સંબંધે 'સાંખ્યદર્શન' ઉપરનું ટિપ્પણ જોઇ લેવું. આ લોકા પણ એકદંડી કે ત્રિદંડી હોય છે. એના બે પ્રકાર છે: એક ષ્યુદ્ધમીમાંસક અતે બીજા કર્મમીમાંસક. જેઓ ભટ્ટ અને પ્રભાકરના અનુયા-યિઓ છે તેઓ કર્મમીમાંસક છે અને વેદાન્તિઓને પ્રદ્મમીમાંસક કહેવામાં આવે છે. મીમાંસક—સાધુએા ગેરૂઆ રંગનું વસ્ત્ર પહેરે છે. હાથમાં કમંડલ રાખે છે. મૃગચર્મ ઉપર બેસે છે અને માથે મુંડિત હોય છે, એએા પોતાના ગુરૂ તરીકે 'વેદ'ને જ માને છે–એ સિવાય બીજા કાઇને ગુરૂ કે સર્વત્ર માનતા નથી. તેઓ જતાઇને પખાળીને પાણીનું આચમન ત્રણવાર લે છે. મીમાંસકા 'ધ્યાદ્મણો'જ હોય છે–એએા શ્રદ્રોનું અન્ન લેતા નથી. ભટ્ટના મતમાં અને પ્રભાકરના મતમાં પણ પ્રમાણ-ભેદ છે. પૂર્વમીમાંસાને માનનારા મીમાંસંકા કુકર્મા કરતા નથી, યુજનાદિ ષદ્ર કર્માને કરે છે. પ્યક્ષસૂત્ર રાખે છે. ગૃહસ્થાશ્રમા હ્રાય છે અને શુદ્રાતે ત્યાં અન્નલેતા નથી. ઉત્તરમીમાંસાને માનનારા મીમાંસંકા અદ્ભૈતને જ માને છે-તેઓ પણ 'ધ્રાક્ષણો' જ હોય છે. તેઓના નામની પાછળ 'ભગવત' શબ્દ યોન્નએલો રહે છે અને તેઓ ચાર પ્રકારના *હે*: કડીચર, બદ્ગદક, હંસ અને પરમહંસ.

કુડીચરઃ મકમાં રહે છે, શિખાતે રાખે છે, ધ્રક્ષસત્ર પહેરે છે, ત્રિકંડી હોય છે, યજમાનતે ત્યાં ભોજનાદિ લે છે અને એકાદવાર પાતાના પુત્રતે ત્યાં પણ જમે છે.

ખદ્રદક: નદીકાંઠે રહે છે, સ્તાન કરે છે, ધ્યાહ્મણુના ઘરનું-પણ-નીરસ ભાજન લે છે અને 'વિષ્ણુ'ના જાપ જપે છે તથા વેષ તા કુટીચરની જેવા જ રાખે છે. આ દર્શન કાઇ સર્વજ્ઞની હયાતી સ્વીકારતું નથી અને 'સર્વજ્ઞ' ને સ્થાને વેદાને જ સ્થાપે છે–" વેદા નિત્ય છે અને અપારૂપેય છે'–એમ માને છે.

સાથી પ્રથમ વેદાને ભણવાની ભલામણ કરવામાં આવે છે અને વેદનાં પ્રેરણા–સૂચક વાક્યોને ધર્માચારનાં સુવા ગંણવામાં આવે છે.

છ પ્રમાણુ છેઃ—પ્રત્યક્ષ, અનુમાન, શેબ્દ, ઉપમા, અર્થાપત્તિ અને અભાવ.

#### અથવા---

#### ક લાકાય દર્શન. ૪૩

દેવ નથી, ધર્મ નથી અતે અધર્મ નથી.

જેટલા ઇ<sup>ા</sup>દ્રયાગાચર છે તેટલા જ લાક છેઃ પૃથ્વી, પાણી, તેજ અને વાયુ એ ચાર ભૂતા છે.

પ્રમાણ—એક પ્રત્યક્ષ. [પ્રમાણ મત્ર પ્રત્યક્ષપૂર્વક હોવાથી બધાં પ્રમાણોના સમાવેશ એકલા પ્રત્યક્ષ પ્રમાણમાં પણ થઇ શકે છે જેમ ૬૪ પ્રઇસાના સમાવેશ રૂપિયામાં થાય છે તેમ.]

હસઃ યહાસત્ર અને શિખાને રાખતા નથી, કષાયેલું વસ્ત્ર પહેરે છે, દંડને રાખે છે, ગામડામાં એક રાત અને નગરમાં ત્રણ રાત રહે છે, જ્યારે ધૂમાડા નીકળતા બધ થઇ જાય અને દેવતા એ!લવાઇ જાય તે સમયે પ્યાદ્મ-ણાને ઘરે ભિક્ષાવૃત્તિ કરે છે, તપ કરે છે અને સર્વત્ર પ્રવાસ કર્યા કરે છે.

પરમહંસઃ જયારે હંસ જ આત્મતાની થાય છે ત્યારે પરમહંસ કહેવાય છે, એ ગમે તેતે ત્યાં ભાજન લઇ શકે છે, દંડ રાખવાના એને નિયમ નથી હોતા અને એ, વેદાંતનું જ ધ્યાન કર્યા કરે છે.

આ ચારે પ્રકારમાં ઉત્તરોત્તર પ્રકારની ઉત્તમતા છેઃ—(પડદર્શન સ૦ ડીકા તથા રાજ૦ પ૦૬૦સ૦)

૪૩. 'લોકાયત' (લોક+આયત) અર્યાત્ લોકમાં વિસ્તૃત. ઉપર લખેલી હું કેન સિવાય આ દર્શન સંખધે વિશેષ પરિચય મળી શકયો નથી તો પણ વિચાર કરતાં એટલું તો જરૂર સૂઝે છે કે, નીતિપ્રધાન અને ધર્મ પરાયણ આ આર્ય દેશમાં (ભારતવર્ષમાં) પ્રાચીન સમયે પ્રાદુર્ભૂત થએકો આ મત હિંસાનું, જુડાણું નું, ચે:રીનું, વ્યભિચારનું અને ऋणં कृत्वा घृतं पिबेत्' નું જ સમર્થન કરી જીવન—વિકાસના માર્ગ ખતાવતા હાય એમ મારા તો માનવામાં આવતું નથી. આ દર્શન સંખંધે વિશેષ હું કેત મળી શકતી જ નથી તેથી વિશેષ શું

કહેવાય. પરમ યોગી શ્રીઆનં દઘનજી મહારાજ આ મત વિષે જણાવતાં કહે છે કે—

"લોકાયતિક કૂખ જિનવરની, અંશ–વિચાર જો કીજે; તત્ત્વ–વિચાર સુધારસ ધારા, ગુરૂગમ વિશુ કેમ પીજે. " ષ૦–શ્રીનમિનાથજીનું સ્તવન, ગા૦૪

આ ઉપલા પદ્યમાં આ મતતે 'શ્રીજિતની કૃક્ષિની ઉપમા આપેલી છે' એ ઉપરથી બીજું તો નહિ પણ 'સાપેક્ષ રીતે જેમ શરીરમાં કૃક્ષિની ઉપયોગિતા જણાય છે તેમ આ મતની પણ એવી કાઇ ઉપયોગિતા હોવી જોઇએ'—એમ અટકળી શકાય. મારી પાસે (રા. માન્ ઘેન્ વાળી) અર્થની ચોપડી છે છતાં આ પદ્યતા વિશેષ સ્કુટ આશય હું સમજી નથી શકયા. આ મત સંખંધે ટીકાકાર શ્રીગુણરત્તસરિજી જણાવે છે કે, "કાપાલિક યોગિઓ આ મતના સાધુઓ છે—તેઓ શરીરે રાખ ચોળ છે—પ્રાક્ષણથી અત્યજ સુધીની કાઇ પણ જાતના હોય છે, મદ્ય, માંસ ખાય છે, વ્યભિચાર પણ સેવે છે અને વર્ષે વર્ષે કાઇ પણ દિવસે ભેગા થઇને સ્ત્રીક્રીડા કરે છે" આ ઉદલેખ વામમાર્ગિઓને વા કંડીમાર્ગિઓને બરાબર બધ બેસે છે.

સમન્યય— છ એ દર્શનોનાં મૂળ મંતવ્યો આગળ જણાવ્યાં છે. અહીં તે ખધાંના સમન્વય કરવાનું પ્રસ્તુત છે. આ પ્રસંગે હું એવું તા નથી જ જણાવવા ઇચ્છતા કે, જે હકીકતને જૈના કહે છે તે જ હકીકતને બીજા બધા પણ શખદાંતરથી સ્વીકારે છે વા જે હકીકતને બીજા બધા માને છે તે જ હકીકતને જૈના પણ પ્રકારાંતરથી સ્વીકારે છે. જો કે, કેટલાક મુદ્દાએ માટે તા તે છએનાં એક બીજાનાં શખદાંતર સિવાય વિશેષ કશું નથી, તા પણ એ વિષે મારે અહીં કંઇ જણાવવાનું સ્થાન જ નથી. ભગવાન શ્રી- હરિસદ્રના વ શખદોમાં કહું તા—

- "चित्रा तु देशनैतेषां स्याद् विनेयानुगुण्यतः । यस्मादेते महात्माना भवव्याधिभिषग्वराः "॥ १३२.
- " यस्य येन प्रकारेण बीजाधानादिसंभवः । सानुबन्धा भवत्येते तथा तस्य जगुस्ततः ''॥ १३३.
- "यथाभव्यं च सर्वेषामुपकारीष्ठपि तत्कृतः । जायतेऽवन्ध्यताऽप्येवमस्याः सर्वेत्र सुस्थिता" ॥ १३५.

" चित्रा तु नानाप्रकारा पुनर्देशना " नित्य आत्मा, अनित्य इति च " इत्यादिस्या । एतेषां सर्वज्ञानां कपिल-सुगतादीनां स्याद् भवेद्द-विनेथानुग्ण्यतः—तथाविध्शिष्यानुग्ण्येन—कालान्तराऽपायभीरुम् अधिकृत्य उपसर्जनीकृत-इत्यापर्यायप्रधाना नित्यदेशना, भेगावस्थावतस्तु अधिकृत्य उपसर्जनीकृत-इत्या पर्यायप्रधाना अनित्यदेशना । ××× "यस्माद् एते महात्मानः" सर्वज्ञाः । किम् शहत्याह—" भवन्याधिभियग्वराः " संसारन्याधिवैद्यप्रधानाः ॥ १३२ ॥ "यस्य अप्राणिना "येन " प्रकारेण नित्यदेशनादिजक्षणेन " बीजाधानादि-संभवः "—तथाभवाद्रेगदिभावेन " सानुबन्धो भवति, " तथा तथा—उत्तरगुण-दृद्या, " एते " सर्वज्ञाः, " तथा " तेन प्रकारेण, " तस्य जगुः" गीतवन्तः " ततः " इति ॥ १३३ ॥ " यथाभव्यम् " भव्यसद्दर्श च "सर्वेषासुपकारोऽिप" गुणः—अपि, "तत्कृतः" देशनानिष्यन्नः, " जायते " प्रादुभविते, " अवन्ध्यता" अनिष्कृता, " अथ्येवम्" उक्तनीत्या, " अस्याः " देशनायाः, " सर्वत्र सुद्धिता" । १३५ ॥

<sup>&</sup>lt;sup>૧</sup> આ શખ્દો એકવાર આ જ નિર્ભાધમાં આગળ કહેવાઇ ગયા છે÷ પણ તેને વીગતથી સમજાવવા માટે અહીં કરીવાર પણ જણાવેલા છે;

અર્થાત "સાંખ્ય દર્શનના મૂળ પુરુષ કપિલ અતે બાહ દર્શનના મૂળ પુરુષ સુબત વગેરે એ બધા કર્શનકાર મહાપુરુષા સર્વેદ્રો હતા. સાંજાળનારાએાની યોગ્યતા તરફ લહ્ય રાખીતે 'આત્મા નિત્ય છે ' વા' અનિત્ય છે ' એવી ચિત્રા—જૂદી જૂદી—દેશના તેઓએ અ:પેલી છે— જે રીતે કહેવાથી સાંભળનારાઓના માહ નાખૂદ થાય, દેહાધ્યાસ છૂટી જાય, આત્મતાનના બીજનું આધાન થાય, સસારના પ્રયાંચ તરફ દુર્લહ્ય રહે અને આત્મસ્થિરતાની પ્રાપ્તિ થાય તે રીતે તેઓએ જારે જારે ઉપદેશ આપેલો છે. કાઇ મુમુલ વિનેષ ( શિષ્ય ) 'હું તો હવે મરી જઇશ ' 'મારૂં કહ્યાણ શી-રીતે થશે ' 'મારી ઉમર પણ પહું થઇ ગઇ છે 'એ રીતે કાળભીરું થઇ કાયર ખની જતાં તેને કહેવામાં આવે છે કે, 'ભાઇ, તું મુંઝા માં' 'તું કઠા મરતા જ નથી' તું તા નિસ્ય છે, 'તારે વળા કાળની ખીક શાં?' તું તા તારૂં સાધન કર્યા જ કર '—આ પ્રકારે કાળભીરૂ શિષ્યની નિરાશાને અને કાયરતાને દૂર કરવા માટે તથા તેની આત્મસાધનાને નિરંતર ચહુ રાખવા માટે પર્યાયોને ગાૈાષ્ણ કરી અને દ્રવ્યતે પ્રધાન રાખીતે સમજાવવામાં આવે છે. વળા, ક્રાઇ ખીજો મુમુક્ષુ શિષ્ય ભોગો ભાગવવામાં જ એકમત થઇ ગયા છે. એ ભા-<del>ગાતે માટે</del> બીજા કેટલા પ્રાણોતા ભાગ અપાઈ જાય છે—એતા ખ્યાલ પણ એને આવતા નથી, માત્ર જડાધ્યાસી થઇ અત્માનું ભાન ભૂલી ગયો છે અને એ જડાધ્યાસને લીધે બીજાની અશાનિતા એને લેશ પૂર્ણ ખ્યાલ આવતા નથી—એવા બોગી પુરૂષતે કહેવામાં આવે છે કે, ` ભાઇ તું હવે જાગ્રત થા 'ંઆ બધું નશ્વર છે–સુણિક–છે' કાળતા ભરૂંસા નથી ''તું પણ હતા ન હતા. થઇ જઇશ'—આ પ્રકારે ભેગાના કીયડમાં ખુંસી ગમ્મેલા મુમુક્ષને ઉગારી લેવા માટે, એને સત્પથ પર આણી આત્મભાન કરાવવા માટે અને એને આત્મ-સ્થિરતાની ઝાંખી કરાવવા માટે દ્રવ્યત્રે ગૈણ કરી— પયાયોને મુખ્ય કરીને સમજાવવામાં આવે છે. આ દર્ષ્ટિએ વિચારતાં નિસ-વાદના ઉપદેશકની અને અનિસ–વાદના ઉપદેશકની મહતાના ખ્યાલ આ<u>પણને આવી શકે એમ છે-એ માટે જ તે તે મહાપુર</u>ુષોને સર્વદ્રો કહેવામાં આવ્યા છે અને સંસારની વ્યાધિથી પીડાતા આપણી જેવા દરદિઓ માટે ઉત્તમ વૈદ્ય સમાન ગણવામાં આવ્યા છે. તેઓએ આપેલી એ જૂદા જુદા **દેશના**એ યોગ્ય ભવ્યોને તેા જરૂર લાભ જ કર્યો છે–માટે જ એ દેશનાને **અહીં '** અવન્ધ્ય ' કહેવામાં આવી છે." આ સંબંધે વિશેષ કહેતાં શ્રીહરિ-ભદ્રસ્ રિજી આ પ્રમાણે પણ જણાવે છે કે.

निशानायप्रतिक्षेपो यथाऽन्धानामसँगतः । तद्भेदपरिकल्पश्च तथैवाऽवीग्टशामयम् ॥१३८० " न युज्यते प्रतिक्षेपः सामान्यस्याऽपि तत्सताम् । आयीपवादस्तु पुनर्जिह्वाच्छेदाधिको मतः " ॥ १३९०

ંઅર્થાત "જેમ આંધળાએ৷ ચંદ્રની હયાતીના ઇનકાર કરે અને તે માટે પોતાની તર્કજળ ફેલાવી તેની ( તે ઇનકારની ) સાખીતી કરવા પ્રયાસ કરે તે જ રીતે આપણી, જેવા નવા નિશાળિયાઓ એ પૂર્વ પુરુષા માટે જે યદ્વા તદ્વા માત્ર તર્કજાળી બકવાદ કરે તે તદ્દન અસંગત છે; સામાન્ય મનુષ્યના પણ પ્રતિક્ષેપ કરવાે ઘટતાે નથી તાે પછી એ સર્વત્ત તરીકે અને ભવવનધિના પ્રવર ચિકિત્સક તરીકે ગણાતા તે તે આર્ય પુરૂષોના પ્રતિક્ષેપ– તે વળી, માત્ર અ.પણી અધરી અને તર્કજ્ળામાં કસાએલી કલ્પના **શક્તિથી** થતા પ્રતિક્ષેપ–તા શા રીતે ઉચિત કહેવાય? એ પ્રતિક્ષેપ કરવા કરતાં તા પ્રતિક્ષેપક પોતાની જીલને ખેંચી કાઢવી જોઇએ." એ મહાયોગી શ્રીહરિ-ભદ્રના ઉપર્યુક્ત શબ્દો આપણને સાફ સાફ જણાવે છે કે, 'એ એ દર્શન-કારોના પ્રતિક્ષેપ કરવા ' એ આત્મવિકાસના પંધે પ્રવાસ કરતા મુમુક્ષુઓનું કામ નથી. ઉલટું તે તે ભિન્ન ભિન્ન દેશનાઓમાંની-પોતાની-મનોભૂમિને અનુકૂળ–દેશનાને અવલંખી મુમુક્ષુએ તો આત્મવિકાસને જ સાધવો જોઇએ– આજ વર્શા સમયથી માત્ર તર્ક પરંપરામાં ગુંચવાએલી, તે દ્વારા જ સત્ય શોધનની ટેવવાળી અને તેથી જ રહેણી–કહેણીમાં આંતરા રાખતી આપણી એવી છવન વિનાની પ્રજ્ત શોહરિભદ્રજીના ઉપર્યુક્ત સત્યને જોતાં જ-વાંચતાં જ—'કુ વિચારતાં જ સમજી શકે એમ નથી, એનું ખરૂં કારણ: આપણી પાસે એટલે આપણા છવનમાં અત્મન્નાન રહ્યું નથી–માત્ર જડાધ્યાસમાં જ આપણે રાચી રહ્યા છીએ. શ્રીજિનપ્રવચનમાં જણાવેલું છે કે, ર્ધ ગમે તે કાઇનું ખનાવેલું અને કાઇ પણ વિષયનું શાસ્ત્ર સમ્યગ્દષ્ટિને માટે અમૃત સ-માન છે અને જે છવા <sup>ર</sup>સમ્યગ્દષ્ટિ વિનાના છે તેને માટે અહીત-પ્રણીત

र. " सम्यग्द्रहेः अईत्प्रणीतं मिथ्यादष्टिप्रणीतं वा यथास्वरूपमवगमात् सम्यक्श्रुतम्, मिथ्याद्रहेः गुनः अर्द्रत्रणीतम् इतरद् वा मिथ्याश्रुतम् -यथास्वरूप-मनवगमात् "-क्रमे॰ टी॰ ( ए० १२, भा०. )

ર. સમ્યગ્દિષ્ટ એટલે જૈન કે બીજ કાઇ સંપ્રદાયમાં રહ રીતે ખું ચેલા એમ નહિ પણ વસ્તુતઃ આત્મતાન પૂર્વક જીવનને રાખનારા પુર્ણ.

શાસન કે બીજો કાઇ શાસન મિથ્માશ્રુત જેવું છે "—આ હકીકતને સમજ શકનારા મુમુક્ષુઓ જ શ્રીહરિલદ્રના એ અપૂર્વ આશય મુધી પહેાંચી પાતાનું હિત સાધી શકે છે અને બાકીના તો કુતકો અને કદાગ્રહો કરી ધર્મને નામે ધર્મમાહને વધારી પાતાના પ્રવાસ પૂરા કરે છે. કદાચ એમ પૃછ્વામાં આવે કે, આતમા, કધાર, કર્મ કે સંસારાદિની વ્યવસ્થાના પૂરેપૂરા નિર્ણય થયા વિના મુમુક્ષુ પ્રાણી પણ પાતાનું હિત શી રીતે સાધી શંક કે તેના જવાળ શ્રીહરિલદ્રજી અને ક બીજન પણ પુરૂપા આ રીતે જ વાળે છે:

" क्वायेरन् हेतुवादेन पदार्था यद्यतीन्द्रियाः । कालनेतावता प्राज्ञैः कृतः स्यात् तेषु निश्वयः" ॥ १४४ "यत्नेनाऽनुमिते।ऽध्यर्थः कुझलैरनुमातृभिः। अभियुक्ततरेरन्येरन्यर्थवे।पपायते "॥ १४३

'' ज्ञायेरन्" '' हेतुवादेन '' अनुमानवादेन पदार्था यदि अतीन्द्रियाः सर्वेज्ञादयः " कालेन एतावता " '' प्राक्षेः '' तार्किकेः, " कृतः स्यात् तेषु निश्चयः-अवगमः" इति. ॥१४४ ' यत्नेन अनुमिताऽपि अर्थः" अन्वयाद्यनुसारेण '' कुरालैः-अनुमातृभिः" अन्वयादिक्षेः- 'अभियुक्ततरेः- अन्यैः " अन्वयादिक्षेरेव, '' अन्ययैवीपपाद्यते " अतथासिद्यादिप्रकारेणः" ॥ १४३

અર્થાત—" સર્વતા, આત્મા, ઇશ્વર કે બીલ્ન એવા અતી દિય પદાર્થીના સ્વરૂપના નિર્ણય લ્વે માત્ર અનુમાન—વાદ દારા થઇ શકતો હોત તો તાર્કિક પુરૂષોએ એ વિષેના નિર્ણય ક્યારના ય કરી લીધા હોત. એ કશલ તાર્કિકા પાતાનાં ભેલ્નંની તરંગાવળી દારા જે બતના એ અતી દિય પદાર્થીને લગતા નિર્ણય બાંધે છે, ત્યારે તેનાથી ચડિયાતા બીલ્ન વધારે કશળ તાર્કિકા એ નિર્ણય બાંધે છે, ત્યારે તેનાથી ચડિયાતા બીલ્ન વધારે કશળ તાર્કિકા એ નિર્ણયને પોતાના સુક્તિબળથી હયલાવી નાખી તદન વિપરીત રીતે જ સ્થાપિત કરે છે "—એ તર્કાતિક પણ મુષ્ટામુષ્ટિ જેવું જ એક પ્રકારનું વચાયુક્દ સિવાય બીજાં કશું નથી. ઉદયન જેવા પ્રચંડ તાર્કિક પોતાના કસુ-માંજલિમાં ઇશ્વર—બક્તિથી પ્રેરાઇ તેને 'સર્વકર્તા' નું બિરફ આપવા મથી રહ્યા છે, એ માટે છૂટથી તંર્કા અને અનુમાનોને વેરી રહ્યા છે, વેદની છુતિ-

૧ મહર્ષિ ભર્ત હરિજી. શ્રીહરિભડ્રજીએ યોગદષ્ટિસમુચ્ચયમાં ૧૪ફમા શ્લોક-જે અહીં ઉપર ટાંકેલા છે-આપ્યા છે તે એ ધીધન ભર્ત હરિજીના જ છે: ( आह धीपनः स मईदृरिः-या॰ ઢી॰)

ઓતા પણ ઉપયોગ કરી રહ્યો છે અતે છેવટ એ રીતે નહિ માનનારાતે " વાવાગસારાઃ " કહેતાં પણ ચુકતા નથી. આ તરફ જેન–આચાર્યો પણ પાત પાતાના તર્કગ્રંથામાં એ જ ઇધાર–ભક્તિયા પ્રેરાઇ તેને 'અકર્તા'નું <u>ખિરદ આપવા તનતોડ પરિશ્રમ કરી રહ્યા છે, એ જ માટે તર્ક અને યુ-</u> ક્તિઓના વરસાદ વરસાવી રહ્યા છે, કતોપણાની માન્યતામાં ઇશ્વરનું ઇશ્વર-પણં જતું રહેવાની બીતિ વ્યતાવી રહ્યા છે અને એ भान्यताने "इमाः कुहैवाकविडम्बनाः स्युः " એમ કહીને ખાને તેટલી રીતે વગાવી રહ્યા છે. એ જ પ્રકારે પ્રકૃતિવાદને માનનારા સાંખ્યો, કૃટસ્થવાદને માનનારા નૈયાયિકા, પરિણામવાદને માનનારા જૈના, માયાવાદને માનનારા વેદાંતિઓ, અસર્વત્તવાદને માનનારા મીમાંસંકા અને ક્ષણિકવાદને માનનારા બાહિ વાદિઓ એક બીજાનું ખંડન કરીને માત્ર તકૈદ્દારા જ ક્રમ જાણે તે તે અલીંક્યિ-પદાર્થાનું સ્વરૂપ સમજાતું હોય એમ માની પોત પોતાના શાસ્ત્રમાં તે તે મહા-પુરૂષોનાં પવિત્ર નામની રક્ષાના ખાતે, ન્યાયને નામે મધતા, વર્તમાન ધારા-શાસ્ત્રિઓની પેઠે છવતાડ પરિશ્રમ કરી રહ્યા છે. પરંતુ શ્રીહરિસદ્રછ જણાવ છે તેમ એ તર્ક-પરિશ્રમ કે વચાયુદ્ધથી કદી પણ કાઇ અતીદિય પદાર્થીના નિર્ણય મેળવી શકાતા નથી-એ તર્કાતર્કિ તો માત્ર કલ્પના-શક્તિને ખીલ-વવાનું જ એક આપધ સિવાય બીજાં, કશું નથી, માટે એ તર્કની મૃત્ર-તુષ્ણામાં મુંઝાઇને મુમુક્ષુઓએ કદી પોતાના આત્મઘાત ન થવા દેવા જોઇએ. ગઇ કાલે જ યએલા યાેગિપ્રવર શ્રીય**રાાવિજયછ** ઉપાધ્યાયછ પણ પાતાના ત્રાનસારમાંના **ત્રાનાષ્ટકમાં જ**ણાવે છે કે.

" बःदाश्च प्रतिवादांश्च वदन्ते।ऽनिश्चितांस्तथा । तत्त्वान्तं नेव गच्छन्ति तिलपीलकवद् गता ॥ ४.

અર્થાત્ "પરસ્પર વાદ અને પ્રતિવાદ કરતા લોકા ઘાંચાના ખળદની પેડે ભમ્યા જ કરે છે-પણ તત્ત્વના છેડા મેળવી શકતા નથી "—એક જણ આત્માને વ્યાપક ખનાવવાની યુક્તિઓ લડાવે, ખીજો જણ આત્માને દેલ- વ્યાપી સાખીત કરવાની પોતાની તરંગવતી લહેરના પ્રવાસ છોડે, ત્રીજો વળી, વેદની શ્રુતિઓના જ પ્રામાણ્ય માટે 'इति चेत्, तन्न ' 'इति चेत्, तन्न ' એમ કર્યો કરે, ચોથા વેદના અપ્રાંમાણ્ય માટે દિવસોના દિવસો સુધી ખાલાય તેટલું લખી નાખે, પાંચમા જણ સ્વતઃ પ્રામાણ્ય અને પરતઃ પ્રામાણ્ય માટે હજારો વિલેકા ખનાવી નાખે અને છક્કો તાર્કિક આત્માની અક્રિયતાને સાખીત કરવા પાર વિનાની તર્કપ્રક્રિયાઓ કહી નાખે-એ રીતે દરેક વાદિઓ

એને પ્રતિવાદિએ પોત પોતાની વંશ પર પરાગત માન્યતાને વા નવી જે માન્યતાને સાખીત કરવા તક ત્રાહના શ્રાસ ખને છે, કંડશાય સિવાય ખીજાં ફળ મેળવતા નથી અને પ્રાયઃ ' આત્મા ' તો એએાથી હળતરા દેશ દૂર પડ્યો હોય છે. એ ' તર્ક શ્રાહ ' ની દાડમાં ન ફસાવા માટે ભગવાન શ્રીહરિભંદ્રજી જણાવે છે કે,

> " न चेतदेवं यत् तस्मात्-शुष्कतकंत्रहो महान् । मिथ्याभिमानहेतुत्वात् त्याज्य एव मुमुक्षुभिः ॥ १४५ ब्रहः सर्वत्र तत्त्रेन मुमुक्षूणामसंगतः । मुक्तो धर्मा अपि प्रायस्त्यक्तव्याः किमनेन तत् ? " ॥ १४६

અર્થાત્ "મુમુસુ પુરૂષોએ તો એ શુષ્ક તર્કના પાશમાંથી છૂટવું જ જોઇએ—એ તો મિથ્યાભિમાનનો હેતુ છે—એના એકના જ પાશમાંથી છૂટવા-થી કાંઇ સરશે નહિ, કિંતુ એવા એવા બીજા પણ માન્યતાના પાશે આખર છાડવા જ પડશે, તો પછી આ શુષ્ક તર્કને રાખીને શું કામ છે?"

આત્મપ્રાપ્તિના સાધનરૂપ મનાતી આ તર્ક પ્રણાલી, ભગવાન શ્રીહરિબદ્રની દષ્ટિએ અને બીજા પણ આત્માનુભિવિઓની દષ્ટિએ આત્મપ્રાપ્તિ કરાવી શકતી નથી, આત્મશાંતિના માર્ગે લઇ જઇ શકતી નથી અને કાઇ પ્રકારના આત્મીય છવનના અંકુરોને ઉગાડી પણ શકતી નથી. માટે જ શ્રીહરિબદ્રજી આત્મપ્રાપ્તિના માર્ગનું સ્ફાેટન કરતાં જણાવે છે કે,

"तदत्र महतां वरमं समाधित्य विवक्षणैः । वर्तितव्यं प्रथान्यायं तदतिकमवर्जितैः ॥ १४७ परपीडेह सूक्ष्माऽपि वर्जनीया प्रयत्नतः । तद्वत् तदुपकारेऽपि यतितव्यं सदैव हि ॥ १४८ पुरवी देवता विष्ठा यतयश्च तपे।धनाः । पूजनीया महात्मानः सुप्रयत्नेन चेतसा ॥ १४९ पापवत्स्वपि चात्यन्तं स्वकमीनहतेष्वलम् । अनुकम्पैव सत्त्वेषु न्याय्य। धर्मे।ऽयमुत्तमः ॥ ९५०

અર્થાત્ " આત્મપ્રાપ્તિના તરસ્યા મુમુક્ષુએ એ તર્કાતર્કિના છંદને કારે મુક્રી ન્યાયપૂર્વક માટા પુર્ધાને પગલે ચાલવું, એ મહાજનમાર્ગની અવજ્ઞા ન કરવી, તેને અતિક્રમવા પણ નહિ, બીજ કાઇને જરા પણ પીડા થાય તેથી પ્રવૃત્તિ તો મુદ્દલ કરવી જ નહિ–એ માટે ખાસ લહ્ય રાખવું અને

થીજાએોના લલાને મ≀ટે જ નિરંતર કમાર કસીતે મહેનત કરવી. (ગુરૂધ**મ**ીને સાગવતા) શુરૂઓની, તપરિવજોતી, સાધુઓની, (બ્રાહ્મણ ધર્મને પાળતા) વિધાની અને આદર્શ દેવાની અર્થાવ એ એ મહાત્મા પુરૂષોની પ્રયત્ન પૂર્વક પૂજા કરવી સત્સંગ કરવો. પોતાના કર્મથી હણાએલા પાપિએા તરફ દયાની લાગણી રાખવી–આ ધમ<sup>ે</sup> ઉત્તમ છે" આટલું ટંકું કહીને શ્રીહરિભદ્રજી આપણને જણાવે છે કે. આ આત્મતાન માટે તેના નિત્યાનિત્યના સક્રિયઅક્રિયના, કર્ત્તા-અકર્તાના વિકલ્પોને તિલાંજલિ આપી સાથી પ્રથમ 'અહિંસક' સર્વથા અહિંસક ખનવાની ચેષ્ટા કરવી જોઇએ, પરોપકાર માટે નિરંતર તૈયાર થઇ રહેવું જોઇએ. સતપુરૂષોતા સંગ પણ કરવા જોઇએ અને ખાટાં કામ કરતારાએા તરક માત્ર દયાની જ લાગણી ( દેષ કે તિરસ્કાર તા નહિ ) જ રાખવી જોઇએ. વા-સ્તવિક રીતે આ રીતે વર્તાનારા ગમે તે દર્શન, પંથ કે માર્ગના અનુયાયા હશે તો પણ જરૂર આત્મશાંતિને મેળવશે અને એ જ સંસ્કારોથી કાળક્રમે પૂર્ણ અત્મવિકાસતે–મુક્તિતે–પણ પામશે, એ શંકા વિતાની વાત છે. ઇંદ્રિ-યોને દમત્રી, ઇચ્છાંએાને ટુંકી કરવી, દેહતે પર માનીતે દમવાે, અકામવૃત્તિ રાખવી, સંયમને જાળવેવો, સંસારમાં રહેતાં પણ તેની માયામાં ન લેપાવું, પરાર્થ આત્મભોગ માટે સદા તૈયાર રહેવું, મરણાંત કહે આત્મધર્મની મૈત્રી ન છોડ્યી વગેરે એ બધાં આત્મતાનનાં સાધનાને અત્યારમાં મુક્યાં એ એન્ ટલું બધું કહ્યુ છે, જેની લક્ષાંશ કહ્યાઇ એ તકાતિકિમાં કયાંય પણ દેખાતી નથી, માટે જ લોકપ્રવાહ એ તકાંતર્કિ તરક ઝકેલો છે અને આજ હુંજારા વર્ષથી એ તકૌતર્કિ જ પુખતી આવી છે અને આજે પણ એ જ મહા-માયા પૂજાય છે. આટલું બધું લખીતે એ તકશાસ્ત્રો કે ન્યાયશાસ્ત્રોને નિંદ-વાંના લેખકના આશય જેરા પણ નથી. કિંતુ એ વિષે એટલું તો જરૂર કહેવું જોઇએ કે, એ તર્કશાસ્ત્રા મનુષ્યાને મત્ર કલ્પનાને ધાડે ચડાવી પાછા કર્યા પછાડે છે–એના પત્તો લાગતા નથી અર્થાત એ દારા ઢાઇ જાતના નિર્ણય ન પામતાં માત્ર મનુષ્ય તરંગી બનીને જીવનને યમ-નિયમ તરક ભાગ્યે જ કોરે છે અને એ રીતે ટેવાર શુષ્ક તર્જાના માત્ર સખા અને છે. ભગવાન્ શ્રીહરિસદ્રજીએ જણાવ્યું છે કે, પ્રકૃતિવાદ, કૃધ્યરકર્તવાદ અડ્ડૈતવાદ કે ક્ષણિકવાદ વગેરે ખધા વાદો ઉપયોગી છે, જો અ પણે બરાબર એ મહા-પુરૂષની હકીકત સમજી શકીએ તે৷ એમનું કહેવું જરા પણ, અનુચિન નથી. એ વાદોમાંના કાઇ પણ એક વેહિતે તર્કાતિકિંતે ટપ્પે ન ચડાવતાં જો મતુષ્ય પોતાના જીવનમાં **ઉ**તારે તેા જ એની ઉપયોગિતા સમજાય તેમ છે—અન્ય**યા**  —તેમ કર્યા વિના—તો આપણને એ શ્રીહરિમદ્રજીનું કથન પણ ચકડાંળે ચડાવે તેનું લાગે એનું છેઃ પાણીમાં તરનારા મનુષ્ય, તરવાનાં અનેક સાધનામાંના પાતાને અનુકૂળ સાધનના ઉપયોગ કરે છે, ચાલી ચાલીને થાકેલા પુરૂપ, બેસવાનાં અનેક સાધનોમાં કાઇ પણ એક સાધનને વિના વિવાદે સ્વીકાર છે અને રાગથી રીખાતા રાગિઓ પાતપાતાની પ્રકૃતિને અનુકૂળ એવા કાઇ પણ આષધનું સેવન કરવામાં તર્ક કે કલ્પનાના ઉપયોગ કરતા નથી એ જ રીતે આત્મવિકાસની લાલચ રાખનારા, દેહાધ્યાસને જડમ્ળથી ઉખેડવાની હત્તિવાળા અને સંસારની પ્રપંચમયા માયાથી સ્વતંત્ર થનારા મુમુસુઓ પણ એ મહાપુરૂષોએ જણાવેલા કાઇ પણ એકવાદને પાતાના જીવનમાં ઉત્તરી જરૂર નિર્વાણની નજીક પહોંચી જય છે.

પ્રકૃતિવાદને માનનારા પુરુષ તર્કાતકિના ત્યાગ કરી પાતાના વૈભાવિક સક્રિયપણાના નાશ કરે છે એટલે એ સત્ત્વ, રજ અને તમથી પર થવા માટે પ્રયત્ન કરે છે, પ્રાકૃતિક ઇંદ્રિયા મન ૪ કેલ્વે દાદ દેવા નથી, પ્રાકૃતિક કામ, ક્રોધ. મોહ લોભ, રાગ કે દેષતે વશ થતો નથી, એને સ્વભાવથી રયુત કરવા પ્રકૃતિ પોતાની જખરાઇ વાપરે તો પણ એ પોતાનું સમતોલપણું ન ગુમાવતાં એક તટસ્થ સાક્ષીની પેંકે સઘળું જોયા કરે છે અંતે પોતે તા સિહાત્માઓની જેવું પાતાનું અકર્તાપણું ટકાવી રાખે છે-મહાત્મા કપિલ અને એના પ્રકૃતિવાદના સ્ડ્ય**ને** હું ઉપર્યુક્ત પ્રકારે સમજી શક્યો છું. કહાચ આ રીતે ન સમજવામાં આવે અતે પ્રકૃતિવાદના તાર્કિકા સંસાર સમક્ષ પ્રકૃતિવાદને જ ખરા પાડવા દ્રલીકો ઉપર દલીલા દાધા જ કરે અને પ્રકૃતિના પામર દાસ ખની રહે તો કાઇ કાળે એમના સિદ્ધાંતનું 'અક્રિયપણું' એ કદી પણ ન અનુભવી શકે. આત્માના અક્રિયપણાંતે . ખીલવવામાં, સર્વત્ર તટસ્થ રહેવાની આત્માની સ્વાભાવિક વૃત્તિના વિકાસ કરવામાં અને સત્ત્વ, રજ તથા તમથી પર થવામાં જ પ્રકૃતિવાદના ઉપયોગ કરવાના છે–એના એ જાતના જ ઉપયેગ નિર્વાણના હેતુ હોઇ શકે છે. એ જ દર્ષિએ ભગવાન હરિભદ્રજીએ પ્રકૃતિવાદતે પણ સત્ય કહ્યો છે અને યોગીશ્વર <sup>૧</sup> આન 'દંધનજીએ એ પ્રકૃતિવાદને શ્રીજિનવરરૂપ કરપદ્રક્ષના પાયા જણા-વ્યા પણ છે.

૧ ં" જિનસુરપાદપ પાય વખાણા સાંખ્ય જોગ દોય એકે રે "-નિંમ<sub>ે</sub> સ્તo **ચા**૦૨

પ્રયાસને વળગનારા મુમુસુ પોતાની કાઇ પણ પ્રવૃત્તિમાં કર્તાપણીન ની ભાવના એટલે ' હું કરૂં છું' મારી જેવા કરનાર કાળ છે ' એવી વૃત્તિને રાખી શકે જ નહિ, એતે મન તો કર્તા, હર્તા કે પાલચિતા ઈચર જ છે. એએ તો પોતાનું સર્વસ્વ શ્રીઈશતે ચરણે ધરેલું હોતું જો કએ, પોતાના એકના એક ખાટના દીકરા, પાતાના અતુલ સંપત્તિ કે બીજ કાઇ પાતાની પ્રિય વસ્તુતો નાશ થતાં પણ એતે શેષ્ક ન હોઇ શકે અથવા ગમે તેવા સંસારના માણવાના પ્રસંગા ઉભા થતાં લેશ હર્ષ પણ ન હાઇ શકે, એને તા 'ધણીની મરજીમાં ' જ સંતાષ હાય, ધણીતી આજ્ઞા પાળવામાં જ એની તત્પરતા હ્યુય, ધણીની આતા પાસે એ કદી પણ દેહ, ઇંદ્રિય, મન કે સાંસારિક વિષયોના ગુલામ ન બની શકે, એ તા એવા પોતાના માલિકના ખંદા હોય ક તેની સામે તે પોલાના દેહને પણ ભૂલી જાય. ગમે તેવા દુ:ખના પ્રસંગા-માં પણ એ 'ધણી' ને તો ભૂલી જ ન શકે અને સંસારના તમામ જીવે-જંતુઓને 'એક પિતાના પુત્ર ' સાની પોતાના પુત્ર–ધર્મ પાળવામાં નિરંતર તત્પર રહે. મહર્ષિ પતંજલિએ અથવા મહાર્ષ કણાદે દર્શાવેલા ઇધરવાદના હપયોગ કાઇ પણ મુમુક્ષ હપર્યુક્ત રીતે કરે તો જરૂર અપવર્ગની અભિ-મુખ થાય-એ સંશય વિનાની વાત છે. ઇ ધરવાદિઓ ઉપર્યુક્ત રીતે જીવન-પરિવર્તન કર્યા વિના જ માત્ર તર્કના ખેળે ઇશ્વિરની રક્ષા કરવાની હિમાયત કરે અને પેતાને ચીલે નહિ ચાલનારાઓને 'પાષાળસારાઃ' કહીતે ગમે તેટલા બખાળા કરે તા તેઓ સ્વર્ષ્ને પણ ઇશ્વર-વાદને નહિ સમજ શક-એમ કહેવામાં જરાપણ અત્યક્તિ નથી. ઇશ્વર–વાદતો જો સદ્દપયોગ કરવામાં વ્યાવે તો જરૂર એ મુક્તિનું નિમિત્ત થઇ શકે છે અને એ જ દર્શિએ ભગવાન હરિભક્છએ તેના પ્રણેતાને ભવવ્યાધિના વૈદ્ય ગણ્યા છે તથા આનં દધનજીએ પણ એ પુરૂષને શ્રીનમિનાયના સ્તવનમાં ગાયા છે.

અદૈતવાદના ખરા અનુયાયિતે 'મારૂં તારૂં ' હોઇ શકતું નથી, એ તો સર્વત્ર 'સમ ' જ હોઇ શકે છે–શતું કે મિત્ર એતે ઘટે જ શી રીતે? ગામ હોય કે ગધેડો હોય, રૂપાળા હોય કે કે હિયો હોય, પુરીષ હોય કે પાયસ હોય, સોમલ હોય કે સુધા હોય—એવા ગમે તેવા સાધારણ—પામર—મનુષ્યને હર્ષ અને ઉદ્રેગ ઉપજવનારા પદાર્થીમાં એ જરા પણ દૈતને ન અનુભવી શકે, આખુ ય વિશ્વ એનું સ્વજન હોવાથી એ ક્યાંય રાગ કે રાષ શી રીતે કરી શકે વા કૃપા કે કૃરતા શી રીતે રાખી શકે ? અદૈતવાદના સમયક ક

પુરૂષના આશય, આ સિવાય બીજો હોઇ શકે નહિ—આ બાબત તા અધિકારી સિવાય બીજો કે હણ સમજે વા સમજવા પ્રયાસ કરે ? આપણે જોઇએ છીએ કે, અદ્ભૈતવાદને નહિ ઝીલી શકનારા પામર લોકા તર્કાના વમળમાં પડે છે. પાતપાતામાં પરસ્પર અને બીજે પણ કથાયો કરે છે—પાંડનમાંડન કરે છે અને એમ કરીને કેમ જાણે પોતે અદ્ભૈતવાદની રહ્યા ન કરતા હૈ.ય એવા ડાળ ઘાલે છે. અદ્ભૈતવાદનો ખરા મર્મ સમજ, તર્કાતિકિને દૂર કરી આપણા જીવનમાં જ અદ્ભૈતને ઉતારીએ તો આ કલિયુગમાં પણ આપણા નિસ્તાર થવા કડે હો નથી—આ જ દિશ્યે બીજાધાનના અસાધારણ નિમિત્ત તરીક અદ્ભૈતવાદને પણ ભગવાન શ્રીકરિભદ્રજીએ જણાવેલા છે અને યાંગીશ્વર મુનિરાજ આનં દેવનજીએ તો એને શ્રીજિનેશ્વરના હાથરૂપે સ્તવેલે. પણ છે.

સૃષ્ણિકવાદના પાકા ભક્ત પાતાના દેહને સ્થિર શી રીતે માને ? ઇંદ્રિયા, એના વિષયા અને સંસારના પ્રપંચ-વગેરે એ બધાં આત્મવાતક ખજરાયી તો એ જીદો જ પડયા હાય, એનું લક્ષ્ય તા માત્ર એક નિર્વાણ તરફ હાય, નિર્વાણ સાધવાને જ એના ભગીરથ પ્રયત્ન પણ હાય અને ભગવાન સુદ્દે આદરેલા જીવન તરફ જ એના આદર હાય—મહાપુરૂષ સુદ્ધના અનન્ય અનુગયા કૃષ્ણિકવાદી ચૂંકની છોળા ઉડાડીને કૃષ્ણિકવાદને સાબીન ન કરે, એ તા એ વાદને પાતાના જીવનમાં ઉતારીને જ સંસારની કૃષ્ણિકતાને વગર બેહ્યે પણ સમજાવી દે—કૃષ્ણિકવાદના આવા અદસુત મર્મ સમજીને જ ભગવાન શ્રીહરિસદ્રજીએ શાક્યનંદન સિદ્ધાર્થને સર્વત્ત કહ્યા છે—સંસારનાં દરદા સમજી તેને ટાળનારા જણાવ્યા છે અને એ જ આશયથી શ્રીઆનંદધનજીએ પણ એ વાદને શ્રીજિનેશ્વરના બાહુને સ્થાને ગણાવ્યા છે.

કર્મવાદને માનનારા પક્કો જૈન પાતાની કર્મપ્રકૃતિઓ દૂર કરવાના પુરુષાર્થ કરે, પાતાની પ્રવૃત્તિમાં ક્યાં કઇ કર્મપ્રકૃતિને લીધે ભૂલ ચાય છે તેનું નિદાન કરી તેને ટાળવાને તનનાડ મહેનત કરે અને પ્રકૃતિના પંજામાં ક્સાએલા પાતાને છૂટા કરવાને લગાર પણ જંપ ખાધા વિના સાધના કર્યા જ કરે. 'અસુરકુમારા કર્યે ગુણસ્થાનક હોય છે-ત્યાં તે કેટલી કર્મપ્રકૃતિઓને બાંધે છે–લવણ સમુદ્રના મગરાતે કેટલી કર્મપ્રકૃતિઓના ઉદય હોય છે'

૧ " ભેદ અભેદ સુગત મીમાંસક જિનવર દોય કર ભારી રે"–નમિજ **સ્તૃ**ંગા**ં**ફ

આવી પારકો પંચાતની ખાતાવહીને મકીને 'મારું ખરૂં ગુણસ્થાનક શું છે?' ' હું કઇ પ્રકૃતિને વશ છું ' 'એથી હું સ્વતંત્ર કેમ અનું ' ઇત્યાદિ વિચારણા નિરંતર કર્યા જ કરે અને પરમ યાગીધર શ્રીમહાવીરે કર્મપ્રયતિને તાહવાના જે જે નિયમાં પાતાના જીવનમાં આચર્યા હતા, તેનું આચરણ કરવાને જરા પણ પાછી પાની ન કરે. કર્મવાદના ઉદેશ સંસારની વિચિત્રના જણાવી આત્મામાં સ્થિરતા આહ્વાના છે, નહિ કે બીજા બીજાની ખાતાવહીઓને તપારયા કરવાના, તેમ ઇધ્વરવાદિઓના ઇધ્વરતે દુધિત કરવાને પણ કર્મવાદને આગળ કરવાતા નથી, કર્મ-પ્રકૃતિઓની ભંગ-જાળ જમાવીને ખીજાતે ચમ-ત્કાર દેખાડવાને પણ એની એ યોજના નથી, માત્ર પુરુષાર્થને પ્રધાનતા આપી એ જાળમાંથી છૂટવાને જ એને એ મહાપુરૂષે જર્ણાવેલા છે. ઇશ્વર-વાદીની જ પેકે કર્મવાદિને પણ હર્ય-શાક શી રીતે ઘટે? એને તા પાતાના અતાનનું જ પરિણામ જણાયા કરે અને એ પાશમાંથી છટા થવાને જ એ ઝંખ્યા કરે−પૂર્ણ અહિંસા. પૂર્ણ સત્ય, તપ અને સંયમાદિના સેવન દ્વા<mark>રા</mark> એ કર્મપ્રકૃતિઓના ભયંકર દૂમલાઓને હડાવે. પોતાની સમવૃત્તિને જરા પણ આંચ ન આવવા દે અને ' જેન ' નામના અર્થાનુકૂળ ભાવ પોતાના જીવન-માં ઉતારે.

આ પ્રકારે એ પાંચે મહાવાદોને પરસ્પર અથડાવવાના નથી. એ પાંચે મહાલાવનાઓ આત્મવિકાસમાં અસાધારણ કારણરૂપ છે. આપણો શારીરિક વિકાસ કરવાનાં અનેક સાધનો હોય છે, આપણો માનસિક વિકાસ કરવાનાં પણ અનેક નિમિત્તો મળા રહે છે તેમ આપણી આધ્યાત્મિક વૃત્તિની ખોલવણી માટે જ એ પાંચે મહાભાવનાઓ યોજાએલી છે. વ્યવહારમાં જોઇએ તો આપણે જાણી શારીએ છીએ કે, ધનને ઉપાર્જવા અનેક પ્રકારના વ્યાપારેની યોજના થએલી છે— તે તે વ્યાપાર કરનારા પ્રામાણિક પુર્યો પોત પોતાના વ્યાપારના સમર્થન માટે અને બીજાના વ્યાપારના ખંડન માટે કાઇ પ્રકારના તર્કા કે યુક્તિઓનો ઉપયોગ કરતા નથી, તે માટે પરસ્પર શાસ્ત્રાર્થ થતા નથી અને તે પ્રકારનાં શાસ્ત્રો પણ કાઇ તરફથી લખાએલાં નથી—એ તો જે વ્યાપાર કરવાની જેને સગવડ હોય તે એને કરીને પૈસો પેદા કરી લે છે. એ જ પ્રકારે આત્મ—માર્ગનો, કંકકા છુંડાવવા માટે એ એ મહાપુર્યોએ તે તે ભાવનાઓની યોજના કરેલી છે—મુમુક્ષુઓએ તો એ વ્યાપારિએ.ની પેઠે જ એ ભાવનાઓની ઉપયોગ કરી ગએલા આત્મધનને પાછું મેળવવાનું છે—નહિ કે, 'આ ભાવના ખરી અને આ ભાવના ખેડી ' એવા વિવાદમાં પડવાનું.'

જૈનદર્શનમાં સ્પષ્ટપણે યોજાએલા સ્યાદાદ કે અને કાંતલાદના પણ આ જ મમે છે: સ્યાદાદના અંગરૂપ નયોએ પરસ્પર અથડાવાનું નથી—ત્રાનનયે પોતાને માર્ગે ચાલવાનું છે, ક્રિયાનયનું ખંડન કે પોતાનું જ સમર્થન કરવાનું નથી, એ જ રીતે ભક્તિનય અને ક્રિયાનય વિષે પણ સમજવાનું છે—નયોની પરસ્પર અથડામણી થતાં જ એતે 'દુર્નય'—'નયાભાસ' ને નામે ઓળખાવેલા છે—એ દુર્નયો હડરૂપ હોવાથી હેય પણ છે. આત્મનિત્યતાના નયે આત્મ—અનિત્યતાના નય તરફ પણ મધ્યસ્થ જ રહેવાનું છે—એક સુનય તરીકે તો એ કે ખીજો નય પોતાનું જ મંડન કે ખીજાનું ખંડન ન કરી શકે. એ જ પ્રકારે આત્મક્રિયાના નયે આત્મઅક્રિયાના નય તરફ પણ વર્તવાનું છે—એ નયો પરસ્પર અથડાતાં જ 'મિચ્ચાત્વ' કાર્ટિમાં પેસે છે. સુનય તરીકે રહેતા જૃદ્દા જ્વાનો સમહનું જ નામ 'જૈનદર્શન' છે, દરકાઇ જૈનદર્શનના અભ્યાસી કાઇ પણ નયનું ખંડન કરી પોતાનો જ ચીલા ખરા કરવા મથે નહિ અને મથે તો એ જૈનદર્શનના અનેકાંતવાદના મર્મને સમજ્યો શી રીતે મનાય ?

ભગવાન્ શ્રીસિદ્ધસેન પોતાના સમ્મતિ—સૂત્રમાં જણાવે છે કે:-

भद्दं मिच्छादंषणसमूहमइअस्स अमयसायस्स । जिणवयणस्स भगवेका संविग्गसुहाहिगम्मस्स ॥ ७०

અર્થાત "શ્રી જિનવચનરૂપ ભગવાન સદા ભદ્રવંત-જયવંત-રહ્યા—જે મિથ્યા દર્શનાના સમૃહરૂપ છે, અમૃત તુલ્ય સ્વાદવાળું છે તથા જેના મર્મ સમજવાને સંવેગસુખની પ્રાપ્તિ આવશ્યક છે."

આ જ હકીકતને યોગીશ્વર આનંદધનજીએ આ પ્રમાણે જણાવેલી છે:---" જિનવરમાં સઘળાં દરિશણુ છે "-ને •સ્ત•ગા• ક

્રાતપર્ય એ કે ,'જૈનદર્શન' કાેઇ પણ સુનયતું કે કાેઇ પણ સદ્દવાદનું ખંડન ન કરી રાક-ચાગળ જણાવેલા એ પાંચે વાદા સમજાય તાે સદ્દવાદરૂપ છે માટે જ અખંડ-

કેટલાક પ્રાચીન અને અર્વાચીન પાંડિતા આ સિહાંતના વાસ્તવિક અર્ધ પામ્યા જણાતા નથી, એથી જ એઓએ એ સિહાંતને પાતપાતાના પ્રથમાં 'સંશયવાદ 'ના નામે જણાવેલા છે.



નીય છે–આ પ્રકારે એ પાંચે મહાવાદાના કે મહાભાવનાઓના સમન્વય કરવાના છે અને મુમુક્ષુઓએ તો એ વાદાના મર્મ સુધી પહેાંચી પોતપોતાના વિકાસ સાધવાના છે.

> <sup>त</sup> यथाभन्यं च सर्वेषामुपकारोऽपि तत्कृतः । जायतेऽवन्ध्यताऽप्येवमस्याः सर्वत्र मुस्थिता"॥ १३५

અર્થાત "તે તે મહાપુરૂષોએ 'આપેલી એ જૂદા જૂદા દેશનાઓએ યોગ્ય ભવ્યોને તો જરૂર લાભ જ કર્યો છે–માટે જ એ દેશનાઓને અહીં 'અવન્ય ' કહેવામાં આવી છે"–( એ દેશનાઓ એટલે ઉપર જણાવેલી એ પાંચે ભાવનાઓ )–એ રીતે હેવટ શ્રીહરિભદ્રજના શબ્દોની કરીવાર પણ યાદી આપી આ પ્રકરણ પૂરૂં થાય છે.

# **સ્પષ્**ટીકરણ—( પરિશિષ્ટ−૧.)

' જૈનદર્શાન 'ના બીજા પાના ઉપર ' દિગંભર મુનિઓનો વેષ અને આચાર ' જણાવેલો છે, એમાં જણાવેલું છે કે, '(દિગંભર મુનિઓ) જમતી વખતે ખત્રીશ અંતરાયોને તથા ચૌદ મળાને પરિદર્ગ છે." એ ચૌદ મળા આ પ્રમાણે છે:

જમતી વખતે દિગંબર મુનિરાજ, ૧ નખ, ર રામ-વાળ, ૩ મૃતક-મકું, ૪ હાડકું, ૫ ઘઉં વગેરે અનાજ, ૧ ચોખાના દાણા, ૭ ખરાય લોહી, ૮ ચામકું, ૯ રૂધિર-પર, ૧૦ માંસ, ૧૧ ખી, ૧૨ ફળ, ૧૩ કાંદા, અને ૧૪ રૂળ-એ ચૌદ ચીજોને જૂએ તો એણે આહારના ત્યાગ કરી દેવા જોઇએ. આ ચૌદ ચીજોના દેખાવનું જ નામ ચૌદ મળ છે"—મૂ**લાચાર,** પિંડશુદ્ધિ-અધિકાર, ગા૦ ૪૮૪ (હિંદી પૃ૦ ૧૮૯.)

એ ખત્રીશ અંતરાયાે આ પ્રમાણે છે:—

- ૧. કાક—મુનિ ઉપર કાગડાનું ચરકવું.
- ર. અમેધ્ય—અશુચિ પદાર્થદ્વારા પગ વગેરનું ખરડાવું.
  - a. વમન—ઉલટી **ય**વી.
- જ. રાેધન—ભાજનના નિષેધ કરવાે.
  - પ. રૂધિર—-રૂધિરતું દેખાવું.
  - ૬. અશ્રુપાત—આંસુઍાનું દેખાવું.
  - જાન્વધ:—જાનુની નીચે હાથનું અડક જવું.
  - ८. જાત્રપરિવ્યતિક્રમ—જાનુ જેવડા લાકડાને ટપી જવું.
  - હ. નાભ્યધોનિર્ગમન--કુંટીથી પણ નીચે માથું નમાવીને નીકળવું.
  - ૧૦. પ્રત્યાખ્યાતસેવના—તજેલી ચીજનું ભક્ષણ કરતું.
  - ૧૧. જંતુવધ—કાઇ જંતુના વધ ચવા.
  - ૧૨. કાકાદિપિંડહરણ—કાગડા વગેરે પક્ષિએા ખાવાનું ઝડપી જાય.
  - ૧૩. પિંડપતન—હાથમાંથી કાળીઓ પડી જાય.
  - ૧૪. પાણિજંતુવધ— હાથમાં જ કાઇ જીવ મરી જાય.
  - ૧૫. માંસાદિદર્શન—માંસ વગેરે દેખાય.

- ં૧૬. ઉપયર્ગ—કાઇ સંકટ આવી પડે.
- ૧૯. જીવસ પાત—ખે પગની વચ્ચે કાઇ જીવ પડે.
- ૧૮૦ ભાજનસંપાત—દેનારના હાથમાંથી ભાણું—વાસણ-પડી જાય.
- ૧૯. ે ઉચ્ચાર—અકસ્માત્ ઝાડા થકે જાય.
- ૨૦. પ્રસ્નવણ—અકસ્માત્ પેશાય થઇ જાય.
- ર૧. અભાજયગૃહપ્રવેશ—અભાજય લોકાના ઘરમાં પ્રવેશ થઇ જાય.
- રર. પતન—મૂર્જા વગેરે દ્વારા પડી જવાય.
- ર૩. ઉપવેશન—અકસ્માત્ બેસાઇ જવાય.
- ૨૪. સદંશ—કતરા વગેરે કરડવા <mark>દ</mark>ોડે.
- રેપ. ભૂમિસંરપર્શ—હાથવતી જમીનના રપર્શ થઇ જાય.
- ર૬. નિશ્રીવન—અળખા વગેરે કાઢવું પડે.
- - ૨૮. અદત્ત—નહિ આપેલું લેવાઇ જાય.
  - ર ક. પ્રહાર—પોતાને કે બીજાને પ્રહાર પડે.
  - ૩૦. ગ્રામદાલ—ગામ બળતું હાેંગ.
  - 39. પાર્કિચિત્પ્રહણ—જમીન ઉપરથી પગ દ્વાગ કાંઇ લેવું પે.
  - કર. કર્રાકચિત્ત્રહુશુ—જમીત ઉપરથી હાથવત્તી કાંઇ લેવું પડે."
  - મુલાચાર (પૃ૦ ૧૯૩–૧૯૪ **હિ**\*દા.)

ચ્યા ખત્રોશમાંના કાઇ બનાવ ખતે તો દિગંખર મુનિ ભોજન ન કરી શકે– ખે બનાવ ભોજનમાં અંતર યરૂપ હોવાથી એને 'અંતરાય'નું નામ આપેલું છે.

## ટીકાકારે જણાવેલા પ્રથાના પરિચય—(પરિશિષ્ટ ર.)

જૈનદર્શનને ૧૮૯ મે પાતે જે જે પ્રંથાતાં નામા જણાવ્યાં છે તેના કર્તા, કાળ વગેરેના સંક્ષિપ પરિચય અ. પ્રપાણે છે:—

સમ્મતિતક—પૂળકાર-**શ્રી સિદ્ધસેન** દિવાકર, આ મહાતાર્કિક સુધારક-ના ચાક્કલ સમય તો હજુ વિવાદાસ્પદ છે, તો પણ આ એક પ્રાચીત ગાયા-

''पंचेव य वरिससदा सिद्धसेणदिवागरो य जयपगद्धा! इदासडा वीमहिल सक्कथुउ अजरविरत्तगद्धु ''

(विचारपार प्रकरण-इयुतीय १००० प्रसुम्नमृरि)

— દારા એમના સમય વીરાત છકા સૈકા જર્યા શકાય છે. આશા છે કે, કાઇ ભૂતકાળગવેધી મહાશય જરૂર આ સમયનું સંશોધન કરશે. આ શ્રંથનું મૂળ ૧૬૮ ગાથામાં—પ્રાકૃતભાષામાં રચાયેલું છે. આ ઉપરાંત આ મહાપુરૂષે તકેના આદિશંધ 'ન્યાયાવતાર' રચેલા છે તથા ખત્રીશ ખત્રીશ કરેલા કન પ્રમાણ વાળી એવી ખત્રીશ ખત્રીશીએ પણ એમણે જ રચેલી છે. એ ખત્રીશીઓમાં જ એમનું સુધારકપ્યું તગતગી રહ્યું છે. તથા 'નવસ્મરણ' ની કાડીમાં આવેલું 'કરયાણ મંદિર' સ્તાત્ર પણ જે કુમુદ્રચંદ્રે રચેલું છે તે મહાપુત્ર પણ આજ છે. એમના 'સમ્મતિતર્ક' ઉપર ૨૫૦૦૦ શ્લાક પ્રમાણની ૧લી ડીકા પ્રશુમ્ત-સૂરિના શિષ્ય શ્રી અસયદેવસૂરિઇએ કરેલી છે. આ ડીકાકારને ઇસવીય ૧૧મા સૈકાના ગણવામાં આવે છે. (જાએ જૈનહિતૈધી, નવમા ભાગ પૃ૦૬૪૬) એ રાજગચ્છના હતા, એમને 'ન્યાયચક્રવર્તી' અને 'તર્કપંચાનન' નું બિરફ હતું.

ર છ ડીકા આચાર્ય મલ્લવાદિની છે અતે તે માત્ર ૭૦૦ શ્લોકની છે. આ ડીકાના ઉલ્લેખ શીહરિભદ્રજીએ પાતાની 'અનેકાંતજયપત્તાકા'ની ડીકામાં (૫૦ ૪૭ તથા ૯૮ યંગ્ ગ્રંગ) પણ કરેલા છે. વર્તમાનમાં તા આ ડીકા ક્રીડભક્ષ્ય થઇ હાય એમ લાગે છે.

"ટ જ ટીકા અન્યકર્તાક છે"—એવો ઉશ્લેખ ખુકટિપ્પનિકામાં છે. એ વિષે પં**ં નાથુરામજ પ્રેમીએ** પોતાના 'જૈનહિતૈષી' માસિકમાં (માગ ૧૫, પૃંગ્ ૧૦૨) સર્વિસ્તર જણાવેલું છે, જેના સંક્ષેપ આ પ્રમાણે છે: "સન્મતિ અથવા સુમતિ (શ્રવણ બેલ્ગોલતી મહિલપેણપશસ્તિ) નામના એક દિગં ખર આચાર્ય થળેલા છે. એ આ અ સમ્મતિ (સન્મતિ) તકે ઉપર વિવરણ કરેલું છે—આ હકીકતની નોંગ શ્રીવાદિરાજસ્રિએ પોતાના પાર્શ્વનાથય રેત્રના અરંભમાં જ પ્રત્યીત કવિઓને યાદ કરતી વખતે લીધેલી છે." (અમારી પસેતી એક બહુ જીતી—૪૦૦-૫૦૦ વર્ષ પહેલાંની તાડપત્રની-પ્રતિમાં 'બમ્મતિતક'ની પૂર્ણાદ્વિ થતાં, પ્રશસ્તિમાં કીકાકારે 'સમ્મતિ' ને 'સન્મતિ' શબ્દથા પણ એ વાર અંબોલેલા છે.) ઉપર્યુક્ત પં બે પ્રેમીજીની હકીકત ઉપર્યા એમ જણાય છે કે, 'બૃહિટિપ્યનિકા'માં જે દીકાને અન્યકર્તા કહેલી છે, તે દીકા આ જ એટલે દિશ્વપરસૂરિ સન્મતિકૃત વિવરણ હોવું જોઇએ.

સંભળાય છે કે, આ ટીકા નાગારતા વિશાળ દિગંભર ભંડારમાં આજ પણ હ્યાત છે—કાઇ દિગંભર બાઇ તેને કોટકવલ થતી જરૂર ભચાવી લેશે. એમના 'ન્યાયાવતાર ' ઉપર એક ટીકા આચાર્ય હરિભદે કરેલી છે. બીજી ટીકા વ્યાપ્યાત્વરામણિ શ્રી સિન્દ્રિંગની છે. (આ ટીકા છપાએલી છે.) આ બીજી ટીકા ઉપર રાજશેખરસ્ર્રિએ (પાદર્શનસમુચ્ચયના કર્તા—એમનેને સમય ૧૫ માં સેકા—જૂઓ આ નિબંધનું ૧૫ મું પુષ્ડ—ટિષ્પણ ૫) ટિષ્પણ પણ કરેલું છે. તથા એ 'ન્યાયાવતાર'ના આદ્ય શ્લોક ઉપર શિજિને ધર-સ્ર્રિએ 'પ્રમાલક્ષણ' અને શાંત્યાચાર્ય પ્રમાણવાર્તિક (પાતાની પ્રમાણપ્રમેયકલિકા' ટીકા સહિત) નામે સવિસ્તર એ વાર્તિક રચેલાં છે, આ બન્ને વાર્તિક કારોના લગમગ એક સમય છે એટલે આશરે ૧૧ માં સેકા છે. (જૂઓ આ નિબંધનું પૃષ્ઠ ૮—ટિષ્પણ ) એમની બન્નીશ બન્નીશી ઉપર તો કાઇ માડીજયાએ ટીકા જ નયી કરી કે એ ઉપર એક અલસ્ર સરખા પણ લખ્યો નથી, એ તો રહિદેવીનું જ શાસન !!! એમ છતાંય એ બન્નીશીઓની કવિતાઓ ઉપર પીદા ચઇતે આચાર્ય શ્રી હેમચંદ્રે, "લનુ સિદ્ધ- ધર્મ હત્વરઃ" તથા "क्व સિદ્ધ સેન-સ્તુત્વે મદાર્થાઃ" કહીને છેવટે વખાણ તો કર્યા જ.

નયચક્રવાલ-કર્તા શ્રીમલ્લવાદી. આ આયાર્યને કલિકાલ સર્વત્ત ક્રીહેમચંદ્રાચારે 'અનુ મહ્નવાદનં તાર્કિક્તાઃ' કહીને પોતાના વ્યાકરણમાં પણ સંભાર્યા છે. 'પ્રભાવકચરિત્ર'માં એમતે વલભીપુર (હાલ વળા) ના રહીશ જ્યાવેલા છે. ' મહ્લવાદા ' નામના આગાર્યો એક કરતાં વધારે થયેલા છે: મેક તો આ પ્રયાન કર્તા, ખીજા, ધર્માત્તર ( ઇસવીય આઢમા સૈકા ) કૃત ન્યાય**િમ** દું ( મુદ્રિત છે ) તી ટીકા ઉપર **ટિપ્પ**ચીના કર્તા, પ્રથમ મહલવાદી શ્રીહરિસદ્રજીની પૂર્વે થયેલા છે. અને બીજા **મલ્લવાદી 'ધર્મ**ોત્તર' ની પછી થ લા છે–( જા્એક જૈન સાર્ગસંગ્ અંગ ૧ પૃત્ર ૫૩. )

સ્યાદ્રાદરત્નાકર—કર્તા શ્રીવાદિ–દેવસૂરિ આ અવાર્ય વિષે

જૂઓ પ્રસ્તુત નિયંધ ૫૦ ૫–ટિપ્પણ (૨)

રતનાકરાવતારિકા —કર્તા શ્રીરતન પ્રભસ્ ર—અ પ્ર'થકાર, વાદિ-દેવસૂરિના શિષ્ય હતા. આ વિષે વધુ માટે જૂઓ યુ ગ્ર' જ 'રતનાકરાવતારિકા' ની અમારી પ્રસ્તાવના

તત્ત્વાથ°—કર્તા શ્રીઉમાસ્વાતિજી-આમના ગુરૂ એકાદશાંગધારી **શ્રીદેશપન'દિક્ષમણમૃનિ** હતા અકે પ્રગુર વાચકમુખ્ય **'શિવશ્રી** ' નામે હતા. તથા એમના વિદ્યાગુરૂ મહાવાયક **ક્ષમ**ણ**મું ડેપાદના શિષ્ય વાચકાચાર્ય** મુક્ષ ( क्षिष्येग वाचकाचार्य-मूळनाम्नः प्रधितकीर्तः ) હતા. **એમને। જન્મ** 'ન્યગ્રાધિકા'માં થયા હતા અતે એમણે આ સુત્રતે 'કસ્તમ'પુરમાં એટ**તે** પાટલીપુત્રમાં રહીતે બનાવ્યું હતું. એમના પિતાનું નામ 'સ્વાતિ ' હતું, માતાનું નામ 'વાત્સી' હતું, એમતું ગેમ્ત્ર 'કૌભીષણિ' હ**તું અને એ**એન 'ઉચ્ચતઃગરીશાખા'ના હતા. ( '' इदयुक्तींगरवाचकेन'') 'ઉચ્ચતાગરી' શાખાના આવિર્ભાવ વીરાત્ પ૪૭માં એટલે ૬ ફા સૈકામાં થયેલા 🕉 🗕 આવે સહસ્તિજી ના પકુમાં થયેલા શાંતિ શ્રેષ્ટિક અને સિંહિંગિરિના સમયમાં એ ઉચ્ચનાગરી શાખા નીકળેલી છે,-સાર પછી ૩૭ વર્ષે જ એડેર્ફે વીરાત ૫૮૪ માં શ્રી**વજસ્વામી** થયેલા છે. (–જૂએા કલ્પસૂત્રની સ્થવિરો-વલી ) ઉ૦ ધમ સાગરજ વગેર કેટલાક પદ્મવલીકારાએ આવ<sup>ર</sup>-મહાગિ-રિની પર પગમાં થયેલા, બહુલ-અલિસ્સહના પટ ઉત્તર ઓવેલાં અતે **રયામાય** તા ગુરૂ હારિતબોત્રના શ્રી<sup>4</sup>સ્વાતિ'ને આ ગ્રંથના કર્તા તરીકે જ ણાવેલા છે, પણ તત્વાર્થસૂત્રની પ્રાંતે આવેલી પ્રશસ્તિ દ્વારા એ માનું એ લખાણ ભ્રાંત જણાય છે.

પ્રમાણવા તિ ક-કર્તા-અ વાર્ષ શાંત્યા ચાર્ય શ્રીસિદ્ધ સેન દિવાકરના 'ન્યાયાવતાર' સત્રના પ્રથમ કલે ક ઉપર એક સવિસ્તર વાર્તિ'ક રચેલું છે— જેને પ્રમાણવાર્તિ'ક કે તર્કવાર્તિ'ક પણ કહેવામાં આવે છે. મે જ વાર્તિ'ક આ પ્રમાણવાર્તિ'ક છે જેને આ વાર્તિ'ક ઉપર એ જ કર્તાએ, 'પ્રમાણ-પ્રમેયકલિકા' નામની ડીકા કરેલી છે–( બનારસના પં શ્વિકૃલશાસ્ત્રિ મે મ

માં મને પ્રકાશિત કર્યો છે, પણ એને શાધવાની તકલીય ન લીધી હોવાથી એ, પણ અશુદ્ધ છપાયેલા છે)-(જૂએ પ્રસ્તુત પરિશિષ્ટમાં જ ન્યાયા-વતારની ડીકાએ વિષેતું લખાણ )

પ્રમાણમીમાં સા —કર્તા—શ્રીહેમચંદ્રસૂરિ-કુમારપાળના ધર્મ ગુરૂ. ન્યાયાવતાર—મૂળકાર–શ્રીસિદ્ધસેન દિવાકર, આ ગ્રંથતી ટીકા-એાના પરિચય નાટે–જૂએા પ્રસ્તુત પરિશિષ્ટ-ન્યાયાવતારની ટીકાઓ વિષેતા

ઉલ્લેખ.

અનેકાંતજયપતાકા, અનેકાંતપ્રવેશ, ધર્માસ બ્રહાણી—કર્તા-શ્રીહિનિભદ્રસૂરિષ્ટ, જૂએા પ્રસ્તુત પ્રસ્તાવનામાં આપેલી-' શ્રીહિરિભદ્રકૃત શ્રુંધાની સૂચી ' પૃ૦ ૪૫–૫૧.

પ્રમેયરતનકારા—કર્તા-શ્રીચંદ્રપ્રભસ્તિ-(વિક્રમસંવત ૧૧૫૯ એન્ટલે વિક્રમની બારમી સદ્દી) આ પુસ્તક જૈનધર્મપ્રસારક સભા—ભાવનગર તરફથી પ્રકાશિત થયેલું છે. વધુ વીગત માટે એ મુદ્રિત પુસ્તકની અંગ્રેજી પ્રસ્તાવના જોઇ લેવી.

### દિગ'બર જૈનગ્ર'થા:

પ્રેમેયકમલમાર્તેડ-કર્તા-શ્રીપ્રભાગ્યંદ્રસૂરિ, ૧ ૦૦૦ ક્લોકપ્રમાણ. એમતા સમય આશરે વિક્રમની નવમી કે દમમી શતાબ્દા, આ પ્રાથ પ્રકાશિત થએલ છે.

ન્યાયકુમુદ્રચંદ્ર—મૂળકર્તા- શ્રીઅકલ કરેવ ( સમય આશરે વિક્રમની આંકમી સદી ) અને દત્તિકાર પૂર્વક્ત શ્રીપ્રભાચંદ્રસૃરિ—૧૬૦૦૦ ²લાેક પ્રમાણ.

**અાપ્તપરીક્ષા, અષ્ટસહસ્ત્રી**—કર્ત્તા શ્રોવિદ્યાન દસ્વાસી—આ શ્રં-થંકાર પુર્વોક્ત શ્રીઅકલાંક્રદેવ (રાજવાર્તિ કકાર) ના સમસમયી છે.

સિદ્ધાંતસાર—અ. ગ્રંથ વિષે અને એના કર્તા વગેરે વિષે વિદેષ સ્પષ્ટ જણાયું નથી. આ વિષે એક સિસ્તિર લેખ 'જૈનહિતૈષી ' માસિકમાં આવેલા છે તેને જેવાથી આ ગ્રંથ વિષે કાંઇ ભાગી તૂડી માહિતી મળે ખરી. ( જૂઓ જૈનહિતૈષીના ચોંદમા ભાગ ૫૦ ૧૨ લ.)

ન્યાયાવિન શ્વયદીકા—કર્વા—શ્રી અકલ કલ્લક — અકલ કરેવ કે અ-કલકભદ ભન્ને નામા એક જ વ્યક્તિનાં સૂચક છે એટલે 'ન્યાયકુમુદ્દચંદ્ર' ના કર્વા અને આ શ્રંથના કર્વા—એ બન્ને એક જ છે. શ્રીહરિભદ્રકૃત–ગ્રંથા (પરિશિષ્ટ–૩.)

શ્રીહરિભદ્રના જીવન લખવાના પ્રસંગે અને એમના ગ્ર**યોની એક** વિશાળ સૂચી પણ આપેલી છે (જાઓ પૃ૦ ૪૫–૫૧) એ ' સૂચી ' તે શોધના માટે પૃ૦ પ્રવર્લંક શ્રીકાંતિવિજયજીના શિષ્ય મુનિરાજ શ્રીચતુરવિજ-યજી—પુષ્યવિજયજી પાસે માકલી હતી, તેઓ સાહેએ જે જે આવશ્યક મુખરાશાઓ સચવી છે (એ માટે તેઆના અમે ઋણી છીએ) એ સૂચનાઓ જ આ પરિશિષ્ટમાં આપવાની છે.

હિરિભુદ્રના નવીન થયો. સંવાદક ઉલ્લેખાનાં સ્થળ.

- ૧ અહે ત્યૂયમિલ } ૨ ઓઘનિર્ગ્યુક્ત } સુમતિગૃષ્ટિત ગણધર સાર્ધ શતકની વૃત્તિ.
- 3 ભવ્ય ો નવાંગી વૃત્તિકાર શ્રીચ્મભયદેવસૂ રના શિષ્ય શ્રીહૃષ્ટિ-૪ વરપુંડરીક ( ચંદગાણએ કરેલી પ્રશ્નપદ્ભતિ.

આગળ આપેતી સુચામાં જે ફેરફાર કરવાના જણાવવામાં આવ્યા છે

- તેને (તે સ્વીમાં આપેલા ગ્રાંથ-અંકા દારા ) આ પ્રમાણે સમજવાના છે. અ.ક. ફેરફાર
- ૧—આ ગ્રાંથના ઉલ્લેખ ગણ**ધરસાત્ર** શ**તક**' વૃત્તિમાં છે અને આજ પણ આ ગ્રાંથ પાટણના ભંડારમાં હયાત છે.
- ૬--આ પ્રથન પ્રમાણ ૨૨૦૦૦ શ્લેષ્ક છે.
- ૭—આ ત્રંથ વિષે નં-૬ તી એટલે લધુ ટીકાતી શરૂઆ તમાં શ્રીહરિભદ્ર છએ '' ચર્ચાપ મયા તથાડન્યું: " એવા ઉલ્લેખ કરેલા છે.
- ૮—સ્મા ગ્રંથ ઉપર એક બીજી ટીકા શ્રીવર્ધમાનસૂરિની છે, તે ક્વચિત્ ઉપલબ્ધ પણ છે
- ૧૦-૧૧-૧૩-૧૭- ૮-૨૨-૨૭-૪૦-૪૧-૪૫-૫૬—આ બધા ગ્રંથાના કર્તા જાદા જુદા-બીજા-બીજા-હરિબદ્રસૂરિ છે: ૧૦-ના કર્તા બૃહદ્ધ-ચ્છના જિનદેવસ્તૂરિના શિષ્ય હરિબદ્ર છે-( જૂ**યા પ્રસ્તુત પ્રસ્તાવના** ૫૦ ૪ ટિ૦ ૧) ૪૫-ના કર્ત્તા બીજા હરિ**લદ્દજી છે-( સં-૧ હર** અતે ગ્રંથગાથા ૬ ૪.)
- ર૧–આ ગ્રંથના કર્તા વિષેતા નિર્ણય જ વિવાદાર**ષદ છે મુનિરાજ** શ્રીચતુરવિજયજી પાતે હમ્હાં આ ગ્રંથનું સંપાદન કરે છે.
- 23-3૪-- આ નામના ખે અંધા અભયદેવસૂર કૃત અને જિત્તરવરસૂરિ કૃત મળે છે માટે એને શ્રીહરિભદ્રજની કૃતિ શી રીતે કહેવાય?
- ૩૬-આ ગ્રંથના કતો ચંદ્રઋદુધિ છે અને ટીકાકાર ગ્રંથકાર પાતે તથા મલયગિરિજી છે.
- ૪૧–આના કર્જા હિન્બિર નહિ, પણ **હરિયલા** છે (?), પાટણમાં આ પ્ર<mark>તિ છે.' ૬૦–આ ગ્રંથના સંગ્રાહક ૨૮નશેખન્સૂરિ છે અને આ **ગ્રંથમાં હરિબદકૃત** અનેક ગાથાએક મળી સ્માવે છે–છ**ાં ગ**લો **છે.**</mark>

### હરિભદ્રના સમય (પરિશિષ્ટ-૪.)

આચાર્ય શ્રીપ્રદ્યુમ્તસૂરિએ (વિક્રમ-૧૦૫૬-ઇસવીય-૧૦૦૦) \* પોતાના 'વિચારસારપ્રકરણ'માં અવતરભુરૂપે એક ગાથા આ પ્રમાણે આપેલી છેઃ

"पंचसए पगती (सी) ए विक्षम भूया (वा) उ (झ) ति अस्थमिओ । हरिभइसुरि-सुरेा थम्मरओ देउ मुक्खपढ़ "॥ ३०

અર્થાત "વિક્રમ સંવત પડ્ય (શ) માં આથમેલા ( દેવગત થયેલા ) ધર્મરત એવા શ્રીકરિબદ્રરૂપ સૂર્ય (બલ્ગોને) માલપંથને આપા."—આ ગાથા મીહરિબદ્રની હવાતીના સમય વિક્રમના કડા સૈકા સૂચવે છે. વિક્રમના છડા સૈકા એટલે શ્રીમહાવીરના ૧૧ માં સૈકા ( ૪૭૦×૫૮૫=૧૦૫૫ ) ઉપ્લુક્ત 'વિચારસાર—પ્રકરસ્યું' ઉપરાંત આચાર્ય મેરૂતું ગની (વિ. ૧૪મી સદા) 'વિચાર—શ્રે સ્, લું કર્યા કર્યા ( વિક્રમના ) માં સૈકા) 'વિચારામૃતસ' શહુ ' કુલમ'ડનસ્રિના (વિક્રમના ૧૫ માં સૈકા) 'વિચારામૃતસ' શહુ ' પસમયસું દરની (વિ૦ ૧૬૮૬) 'ગાથાસહસ્ત્રી' અને 'ઉપાધ્યાય શ્રીધર્મ સાગરની (વિ૦ ૧૬૯લેખો કરે છે. આવા એક સરખા અનેક ઉલ્લેખો કરે છે એ પણ બનવા જેવું છે, તો સંપ્રદાયને ચીકે જ ચાલનારાએ માટે એ ઉલ્લેખો વજકોય જેવા બને એમાં શી નવાઇ ?

'ઇતિહાસ'ની પ્રકૃતિ ખાંખાંમાળ કરવાની હોવાથી એ, આવા અનેક સંવાદી ઉલ્લેખોને પગ ઉલટાવી નાખે છે. કાઇ છત્રપતિને ઉલટાવતી વખતે ઇતિહાસ, પોતાનાં ઓજાંગમાં સંવાદી ઉલ્લેખો ઉપરાંત જૂરી ઇંટો, સડેલા તાંખાના કટકા, સમસમયી પુરૂષે અને મૂળ ગવેષ્ય પુરૂષના ઉલ્લેખોના પગ ઉપયોગ કરે છે. હમહ્યું હમહ્યું આ પાછળનાં બે સાધતા દ્વારા એક એતિહાસિક પુરૂષે હરિલદ્ધ વિષે મળેલા ઉપલા બધાય ઉલ્લેખોને ભ્રાંત

<sup>\*</sup>જૂઓ પં સતીશચંદ્રની ન્યાયાવતારની અંગ્રેજી પ્રસ્તાવનાના આરંભ ૧ જૂઓ પિટર્સનના ત્રીજે રિપાર્ટ ૫૦ ૨૭૨. ૨.જૂઓ જૈનસાહિલસંશાં ક ૫૦ ૨૭. ૩ જૂઓ સર્વાવલી ૫૦ ૪ યશાવિજય શ્રંથમાળા. ૪-૫-६ જૂએ! જૈન શાહ શં ૧૫૦ ૨૮. \* આચાર્ય શ્રજિનવિજયજી.

દરાવેલા છે. શ્રોહરિભદ્રસૂરિએ પાતાના તર્કગ્રંથામાં (અનિકાંતજયપતાકા-શાસ્ત્રવાર્તાસમુવ્યય વગેરમાં ) અતેક તાર્કિંગના જે નામચાહ ઉલ્લેખો કરેલા છે તેમાં મીમાંસાશ્લોકવાતિ કરા પ્રણેતા કુમારિલ,<sup>૧</sup> વાકાપદીયના કર્તા ભર્તુ હરિ, ર ધર્મપાળ <sup>૩</sup> તથા ન્યાયતાદી ધર્મડી તે –એ ળધાતાં પણ નામા મળા આવે છે. એ ઉપરથી કાઇ પણ વિચારશીય એવી ગણત્રો કરી શકે છે કે, હરિબદ્રે જે જે પંહિત પુરૂષોનાં નામા લખેલાં છે તે બધા તેમની (હરિબદ્રની) પહેલાં વા સમસમયે તા જરૂર થયેલા હોવા જોઇએ અને એ એ નામાને સંભારનાર હરિભદ્ર એએાની પછી વા એએાની સમક્ષમાં તો જરૂર અવવા જોઇએ. ચીનાઇ યાત્રી <sup>૪</sup>હુએનસગે–જે ઇ. સ. ૩૫ માં નાળંદાના વિદ્યાપીકમાં પહેાંચ્યા દતા અને એણે એ ધર્મપાળના બીજા શિષ્ય શીલમદના ચરણોમાં રહીને विद्याक्यास क्रेंगे ढता-पाताना प्रवासवृत्तमां आवार्य धर्म गण अने न्याय-વાદી ધર્મકી તિંતા પરિચય આપતાં એ બ તેને શુરૂ શિષ્ય કહીને ઓળખા-वेक्षा છે. એ ચીનાઇ યાત્રીએ કરેલા નજરા નજરના પ્રામાણિક ઉલ્લેખવી તે ખને ગુરૂ-શિષ્યતા સત્તા-મ્રમય ઇમવીય ૭ માે સૈકા ઠરે-એમાં વિવાદ ન હોઇ શકે. એ પ્રવાસી પછી અડધે સૈકે એટલે ઇ૦ ૯ મી સદીમાં ભારતને પ્રવાસે આવેલા બીજા ચીનાઇ યાત્રી<sup>પ</sup> ઇત્સિંગે એ મહાવૈયાકરણ ભ**ા** હરિનાં વખા**ણ કરતાં જ**્યાવેલું છે કે, '' ભારતવર્ષ ના<sup>દ</sup> પાંચે ખડાેમાં **ભતુ<sup>ર</sup>હરિ** એક પ્રખ્યાત વેયાકરણ તરીકે પ્રસિદ્ધ છે" એ જ યાત્રીએ પાતાના દેશમાં જઇને ઇ. સ. ૧૯૫ માં લખેલા ત્રવ સ-વર્શનમાં શ્રી ભઈ હરિના મૃત્ય-સમય ઇ. સ. ૬૫૦ ના નાંધેલા છે. પ્રસિદ્ધ મીમાંસક કમારિલે તંત્રનાતિ કમાં<sup>છ</sup> પાતાના પૂર્વવર્તી વયાકરણ ભાઈ હરિના મતનું આક્રાયન કરેલું છે એટલે એ મીમાંમક ઇ. સ. ૮ મી સદીમાં (પૂર્વાર્ધાં) થએ લા હોવો જોઇએ. તા એના (કુમારિલના) જ નામના ઉલ્લેખ કરનાર આચાર્ય હરિબદ્રના વિક્રમ૦ પ૮૫-૯/૦ પરહની સાથે શા મેળ મળે અને શી રીતે મેળ મળે?

૧. જૂંગા શાસ્ત્રવાતાસમુવ્યયની દીકા પુંગ ૩૫૪ દેગ લાં તો આવૃત્તિ. ર જૂંગા અનેકાંતજયપતાકાની સ્વાપત્તિકીકા તથા જૈન સાં સં પૃં ૪૬-૪૭ કે. જૂંગા જૈન સાં સં પૃં ૪૬-૪૭ કે જૂંગા જૈન સાં સં પૃં ૪૮-૪૯. ૪-૫-६ જૂંગા જૈન સાં સર્ક પૃંગ્ ૪૧૭ ૪૯. હ તુન્ત્રવાર્તિક પૃંગ ૨૦૯-૨૧૦.

આ રીતે ખુદ હરિબદના જ ઉશ્લેખા દારા એમતા એ (ઇ.સ. ૮ મી સદ્દી) સમય નિર્ણીત થાય છે, તો પછી એમતી હયાની માટે વી ગ ૧૭૫૫ વિક્રમ૦ પ૮૫ એટલે ઇ. સ. પ ૯ તે આંકડા જણાવનારા એ એ ઉલ્લેખા શા કામના?

પરાપૂર્વથી એવી માન્યતા ચાલી આવેલી હોય કે, 'આચાર્ય હરિમદ્ર પડ્ય માં સ્વર્ગવાસી થયા' 'આ 'પડા' કરા સંવત્તા ગણવા' એતો પણ નિર્ધાર ન થએલો હોય, પરંતુ પાછળના પ્રદ્યુમ્તસૂરિ વગેરે આચાર્યોએ એ નિર્વિશેષણુ 'પડપ' તે પ્રસિદ્ધ વિક્રમ સંવતનું વિશેષણુ આપેલું (હોય) છે એથી એમતા એ બધા ઉલ્લેખોતે ખુદ શ્રીહરિભદ્રની કલમથી હમણાંતા ઇતિહાસ ઉલડાવી રહ્યા છે. 'પડપ' તે વિક્રમ સંવત્ સમજનારા એ પ્રદ્યુમ્તસૂરિયી ઉપાધ્યાય ધર્મમાગર સુધીતા મહાનુકાવોએ આચાર્ય હરિ મદ્રના પ્રયોમાં આવેલાં તે તે પૂર્વોક્ત પંડિતાનાં નામાને જોયાં હોત અને એએમાના સમયંતા પણ વિચાર કર્યો હોત તો તેઓ એ સામાન્ય 'પડપ' તે પોતપોતાનાં અન્વતરણોમાં વિક્રમના 'પડપ' કહેવાની આવી ગદા જેવી ભૂલ ન જ કરત.

વળી, એ 'પ૮પ' તે વિક્રમનાં ગણવામાં બીજા પણ બાધો આવે છે. શક સંવત્ ૬૯૯ વિક્રમ સં ૦ ૮ ૪) માં થએલા દાક્ષિણ્યચિદ્ધ અથવા ઉદ્દાતનસૂરિએ પાકૃતકુવલયમાલા <sup>() ૧</sup>પ્રશસ્તિમાં આ જ હરિબદને પોતાના પ્રમાણ અને ત્યાયશાસ્ત્રના ગુરૂ કહીતે યાદ કરેલા છે-વિદાતી લેવડ દેવડ દારા થતે! ગુરૂ-શિષ્યભાવ સાક્ષાત્પણે સમસમયી વ્યક્તિ મામાં જ ઘડી શકે છે માટે આપણા પ્રસ્તુત હરિમદ્ર અને આ દાક્ષિણ્યચિદ્ધન એ બન્નેના સત્તાસમય એક સરખા જ મનાવા જોઇએ, દાક્ષિણ્યચિદ્ધને પોતાની એ કુવલયમાલાની પ્રશસ્તિમાં સ્પષ્ટપણે સ્વવેલું છે કે.

" आयरियवीरमहो अ वा (हा) वरे। वण्यस्क्खे। व्व । से। सिद्धंत (स्मि) गुरु पमाण -नाएण (अ) जस्स हरिभहो ॥ बहुगंश्रसत्थवित्थरपयड (समत्तसुअ) सचःथे। ''।

तस्मुच्चोयणनामे। तणओं अइ विरइया तेण ॥ અર્थात् " વડેશ્વર ''ના તે ઉદ્દ્વોતન નામના તનયે (શિષ્યે ) આ કુવલયમાલાને વિરૂચેલી છે, જેનઃ સિદ્ધાંત (આગમ) શાસ્ત્રના ગુરૂ બીજા કલ્પદક્ષની જેવા

१ मुना कैन सार सर पूर पर

આચાર્ય વીરભંદ હતા અને પ્રમાણ-ત્યાયશાસ્ત્રના ગુરૂ અચાર્ય હિરિભંદ હતા, (જે હરિમંદ્રે) બહુ યુંચાના સમૃદ્રના વિસ્તારદ્વારા (સમસ્ત યુતના) સચ અર્થને પ્રકટેલો છે" આ ગાથામાં ય્રાંથકારે સ્પષ્ટપણે પોતાના દીધ ગુરૂ ઉપરાંત બીજા બે ગુરૂઓના ઉરક્ષેખ કરેલો છે: એક સૈક્ષાંતિક ગુરૂ આચાર્ય વીરભંદ અને બીજા પ્રમાણ અને ન્યાયના ગુરૂ આચાર્ય હરિભંદ યુંચાર્ય હરિભંદ નું ગુરૂપદ સ્વીકારતાં એમને (હરિભંદને) 'બહું યુંચાર્યા વિસ્તર-પ્રક્ટ (સમસ્તશ્રુત) સત્યાર્થ ' તું વિશેષણ પણ આપેલું છે અને આ વિશેષણ ૧૪૪૪ યુંચના સ્થયિતા પ્રસ્તુત હરિભંદ સિવાય (એ વિક્રમની નવમી સદ્દીમાં) બીજાને ઘડી શકે એમ પણ નથી. માટે દ્રાર્થિ સ્થાયહનના પ્રેમાણ અને ન્યાયશાસ્ત્રના ગુરૂ પ્રસ્તુત હરિભંદ કાઇ પણ રીતે વિક્રમના કંદા સૈકા સાથે સંજાંધ ન જ મખી શકે. એ ગાથાઓમાં ( जस्स-यस्य ) અને ( તેળ-તેન ) શબ્દનો ભાવ વિશેષ ચિંતનીય છે અને એમાં જ ગુરૂ-શિષ્યત્રો ભાવ તગતગી રહ્યો છે.

વળા, એ 'પ્ર.પ' તે વિક્રમનાં ગણામાં આ એક બીજો બાધ પ આવે છે. પ્રત્તુત આચાર્ય હરિમદ્રે પોતે બનાવેલી 'નંદીસવ્ર'ની ડીકામાં એક બે કેકાણે વિલ્સ લ્હારે (શક ં પહ્રદ્ર) માં બતેલી જિનાસ મહત્તરની નંદી ચૂર્જુનાં અવ રચ્યુંને આપેલાં છે—આચાય હરિમદ્ર એ અવતરણોને ત્યારે જ આપી શકે જ્ય રે તેઓ એ ચૂર્જિની રચતા પછી જ હયા શ ધરાવતા હાય—આ ઉપરવી ભારતે એ ચૌદના સરવાળાને સમજનારા નિશાળિયા પણ એમ ન જ કહી શકે કે, વિક્રમના પડ્ય વર્ષે સ્વર્ગસ્થ થએલા હરિમદ્ર, વિક્રમના હરૂર વર્ષે ખંતેલી ચૂર્જિનાં અવતરણોને આપી શકે. શ્રીજિનદાસ મહત્તરે એ નંદી—ચૂર્જિને સમાપ્ત કરતાં સ્પષ્ટપણે જહ્યાન્વેલં છે કે.

"शकराज्ञः पञ्चस वर्षशतेषु व्यतिकान्तेषु अष्टनवतिषु नन्सध्यसनन्तिः समाप्ता" અर्थात् ''शह संवत् ५६८ (विष्ठम सं० ७३३ ४० २० ६७६) भां से व्यक्ति समाप्ति धणेली छे " ज જ પ્રभाषे वार पांच सेहा पहेलां धनेसा हाह कैनपंडिते पातःनी 'शृहिटिपनिहा' नामनी कैनश्रंथानी स्थिमां

૧ જૂઓ ડેક્રનકાલેજના નંદાના ટાકા-લિખિત ૫૦ ૧૩ ૨. જુઓ નંદાસત્રના ચૂર્જિના ડેક્રન કાલેજના પ્રતિ-નંભર ૧ ૯૭ સન્ ૧.૮૪-૮૭ ના સંગ્રહ. ૩ જૂઓ ભૃહદિષ્યનિકા-જૈન સાહિસ સંશાધકમાં આવલી.

પણ 'નંદી સૃષ્િ'ના કાળ જણાવતાં જણાવેલું છે: ("नन्दी सूत्र ७०० (क्षेक्षप्रमाणम्) चूर्णिः ७३३ वर्षे कृता स्तंम० (ખંભાત) विना नास्ति।") આ रीते भળता भे સંવાદા ઉલ્લેખા દારા ન દાચૂર્બિંના વિ० ७३३ તો સમય विशेष ६६ थाय છે तो એ ચૂર્બિંનાં અવતરણોને લેનાર હરિમદ્ર વિક્રમની છતી સદીમાં શી રીતે આવે ?

આગળ જણાવેલાં ધર્મપાળ, ધર્મોત્તર, કુમારિલ અને ભર્તુ હરિનાં સમય-સચક પ્રમાણે. જો કે અવિસ વાદિત છે છતાં ય સર્વ કાઇના લક્ષ્યયાં આવે એવે! 'કુવલયમાળા 'ના ઉલ્લેખ પ્રસ્તુત હરિબદ્રને પાતાના સમયમાં લાવવાને પર્યાપ્ત છે અને આ છેવટ જણાવેલા નંદ્રાચૂર્ણિના સુદ્રદ્રત્તર સમય તો યા કની-પુત્ર હરિબદ્રને વિશ્ના આદમા સૈકાના કહેવાને બધી રીતે પ્રયળ છે એટલે એઓના એ સમય હવે વજરેખા છે.

એ રીતે નિર્ણીત થયેલા હરિમદ્રના એ સમય સંપધે આચાર્ય આતંદસાગરે પોતે લખેલી ' ઉપિનિત ' ની પ્રસ્તાવનામાં અને મુનિ કત્યાસુ-વિજયે પણ ધર્મસંત્રહણીના દીધીકાય ઉપાદ્ધાતમાં જે પ્રતિવાદ કરેલા છે તે ક્રમા પ્રમાણે છે:

'ઉप्रभिति'नी प्रस्तावनामां क्रां शिक्षे हे, ' प्रस्तावनायां प्रश्ताविता वीशचार्यचरणाब्ज्यद्यदाः श्रीहरिभद्राचार्य। स्तवन्य इत इति न श्रीमतां शकस-समझताब्दीकाले वर्तमानता शङ्क्या, तेषामवीक्रीलीनतासाधनाय यच न्यस्यते

૧ આચાર્ય શ્રીઆનંદમાગરજીએ અને મુનિ કત્યાગુવિજયજીએ પોતપોતાની પ્રસ્તાવના સંસ્કૃતમાં લખી છે અને તેમાં કેટલીક વાતા એવી જણાવી છે—જેનાં પ્રમાણા જ નથી. કેટલાક સત્યવાદી સાધુઓ તો બીજા બીજા પાસે પ્રસ્તાવના વગેરેનું કામ કરાવીને પોતાના નામે પણ એ કામને જાહેર કરવાનું ચૂકતા નથી. પુસ્તક પ્રકાશનની સંસ્થાના સંચાલકોને અમે નમ્ન ભાવે વિનવીએ છીએ કે, તેઓએ તે તે પ્રસ્તાવનાના આશય જરૂર જાણવા જોઇએ, જેથા એ સાધુઓ (?) તરકથી તે તે પ્રસ્તાવનામાં આવી કેટલીક અપ્રામાણિક વાતા ન આવે અને શ્રીસાધુજીઓને પણ હવે ગૂજરાતીમાં જ લખવાને વિવિશ્વીએ છીએ.

ર. જૂઓ આચાર્ય શ્રીઆનંદસાગરની ઉપનિતિની પ્રસ્તાવના. આ પ્રસ્તાવના જેવી એમણે છપાવેલી છે તેવી જ અહીં ઉતારી છે.

चृ०्थीदिकं तदसाधनमेव चृणिकालस्य तन्मात्राधारस्य चाडनिणयात् अपरेषाः मध्यभिधानमनिणीतानेहसां नात्रोपयोगि, किंच पञ्चबस्तृदितानां स्तवपरिहाः इतिपरिहाधमेरितनमालादीनां पूर्वान्तर्गतपूर्वधरकृतप्रन्थानामव्याहतानां सङ्काष्यस्तिषां तत्कालिनताज्ञापनायालमेव । अन्यच्च श्रीमतां हि समये। वाद्यौलिपि-प्रचारवानेवेत्यावस्यकबृहहृतिगतश्री अद्वाक्येन 'यथा घटिकासंस्थाने। घकारः (१) कुरुण्टिकासंस्थानश्रकार (१) इत्यादि तच्च ब्रह्मयादिलिपिविधानादनेकविधं इत्यनेन ज्ञायते × × तद्युक्तमेद श्रीमतां हरिमः ृरीणां वीरप्रमे।रेकादश-शताब्दिकाद्यार्धवृत्तित्वं ।''

અર્થાત્ " ( કુવલયમાલાતી ) પ્રસ્તાવનામાં જણાવાએલા અને વીગ-ચાર્યના સિષ્ય હરિમદ્ર આ હરિમદ્રશી જૂદા છે માટે (યાકિનીપુત્ર) હરિભદ્રના સમય શકતી સાતમી સફી પણ ત ઘટી શકે, વળી, પ્રસ્તુત હરિસાતી અર્વાચીન ઠગવવા માટે જે ચૂર્લ્યાદિકતે આગળ કરવામાં છે, તે પણ ભરાયર નથી, કારણ એ છે કે, તન્માત્રાધાર ચૂર્ણિકાળના અનિર્ણય છે અને બીજા. ખીજા પ<sup>ં</sup>ડિતાનાં નામાતા અહીં હરિભદ્રના પ્રસંગમાં કાંઇ ઉપયોગ નથી કારણ કે, એ પંડિતાના સમય અનિહીંત છે. બીજાં એ છે કે, હરિસંદે પાતાના 'પંચવસ્તુ ' શ્રેથમાં પૂર્વાતર્ગત અને પૂર્વાધરકૃત સ્તવપરિના, નાન-પરિજ્ઞા અને ધર્મરત્નમાળાની યાદી આપેલી છે માટે એ ગ્રંથોના સદ્દભાવ-સમય જ હરિભદ્રના સત્તાસમય હાઇ શકે, અને એ માટે એ 🔊 ઉલ્લેખો જ પૂરતા છે. વળા, હરિભદ્રે પાતાની આવશ્યક–મહાવૃત્તિમાં બાહ્મી લિપિની ઓળખાસ આપતાં 'ઘ'ના ઘાટ ઘડી જેવા છે, 'ચ'ના ઘાટ કુરૂંટિકા સમાન છે ' ઇત્યાદ જે જણાવ્યું છે તેથી તેમના સમય અને ' બ્રાહ્મીક્રિપિં ના પ્રચારસમય એક જ હોઇ શકે-આ ઉપરથી સરવાળે એમ જણાય છે કે. આચાર્ય હરિભદ્ર મહાવીરના ૧૦૫૫ મા વરસમાં એટલે વિક્રમ**ના ૫૮૫ અને ઇસુના ૬૪૧ ના વરસમાં જ હે**ાય-એ યુક્ત છે. ''

ઉપર્યુક્ત ઉલ્લેખમાં આચાર્ય આતંદસાગરે શ્રીહરિભદ્રને વિક્રમના પ્રય ના વરસમાં લાવવા માટે કૂલ પાંચ પ્રમાણા આપેલાં છે: (૧) કુવલયમાલાની પ્રશસ્તિમાં સંભારવામાં આવેલા હરિભદ્ર, વીરાચાર્યના શિષ્ય છે અને એથી જ એ, યાકિનીપુત્ર હરિભદ્રથી જૂદા છે. (૨) જે જિનદાસ-મહત્તરની ચૂાર્યુનાં અવતરણોને શ્રીહરિભદ્રે પાતાના ગ્રાથમા લીધાં છે તે ( ચૂર્બ્યુ)ના સમય અનિર્બુત છે. (૩) જે જે પુરૂષોનાં નામોતા ઉલ્લેખ શ્રીહરિભદ્રે પાતાના શ્રાયામાં કરેલા છે તેઓના સમય પણ અનિર્ણીત છે. (૪) હરિભદ્રે પાતાના પ્રથમાં કેટલાંક પૂર્વગત પ્રકરણાની યાદા આપેલી છે (૫) હરિભદ્રે બ્રાહ્મી-લિપિના કેટલાંક વર્ણીના ઘાટ જણાવેલા છે.

હવે અમે એ પાંચે પ્રમાણાના અહીં ક્રમશઃ વિચાર આ રીતે કરીએ છીએ:

(૧) કુવલયમાલામાં જે ગાથાદારા હરિભદ્રની નેધ લીધેલી છે તે ગાથાને ભાત્ર સ્પષ્ટતાની ખાતર અહીં કરીવાર પણ જરા વીગતથી જણાવવી પડે છેઃ

दिन्नजहिन्छियफलओ बहुकित्तीकुसुमरेहिराभाओ।
आयरियवीरभहो अवा (हा) वरे कृष्पहक्खा व्व ॥ १
हो सिद्धंत(म्मि) गुरु पंमाण-नाएण (अ) जस्स हरिभहो।
बहुगंथसत्थिवित्थरपयड (समत्तसुअ) सच्चत्था॥ २
राया (य) खत्तियाणं वंसे जाओ वडेसरा नाम।
तस्सुजोयणनामे। तणओ अह विरह्मा तेण "॥ ३

સામાન્ય રીતે પણ પ્રાકૃત ભાષાના પરિચય ધરાવનાર કાઇ પણ ભાઇ મુમ્છ શકે એમ છે કે. આ ત્રણ ગાથાએમાંતી પ્રથમ ગાથામાં આચાર્ય વીરભદ્રના કલ્પવક્ષના ૩૫કપૂર્વક પરિચ્ય અપાએલો છે. બીજી ગાથાના પૂર્વા**ધ ગત આદ્ય ચર**ણથી એ વીરભદ્રને જ કુવલયમાલાકારે પાતાના સિદ્ધાંત **ગુર (આગમ બ**ણાવનાર ગુરૂ ) જણાવેલા છે અને ખાકીના ખીજી ગાથાના **મધા ભાગ શ્રીહરિભ**દ્રને પાતાના પ્રમાણ અને ન્યાયના ગુરૂરૂપે જણાવવા માટે જ એ ગ્રંથકારે રાકેલા છે, ખીજી ગાથાનું આપ્યું ઉત્તરાર્ધ શ્રીહરિભદ્રના એક વિશ્વેષણમાં જ પરં થાય છે, એ વિશેષણ પણ એવું છે, જે, યાકિની-સન હરિભદ્ર સિવાય કાે ખીજા હરિભદ્રને ન જ ઘટી શકે. ખીજી ગાથાના पूर्वार्ध भां भूडें से 'जस्स ' ( यस्य ) શખ્द, ત્રીજ ગાથાના પૂર્વાર્ધ ગત 'तेण ' (तेन) શબ્દ સાથે સંબંધ ધરાવે છે એટલે એ ત્રણે ગાથાના સળંગ અર્થ આ પ્રમાણે છે: "क्षत्रियाना વ'शमां थयेला राज्य વટેશ્વर, तस्स तेना प्रत्र ते (तेण-तेन) उद्दर्धोतने आ इवसयभासाने विरयी छे, के लेना (जस्स-यस्य) (के उद्देशोतनना) (सा आविषयवीरभदो सिद्धंत (निव) गुरू) ते आयार्थ वीरभद्र सिद्धांत-भुइ ६ता, (अ) अने (बहुगथसःथवित्यरपयड (समत्तसुअ) समत्था हरिमहो जस्स पमाण नाएण गुरू ) अङ्ब्र थेसमूछना विस्तार दारा (સમસ્ત શાસ્ત્રના) સત્ય અર્થને પ્રકાશિત કરનાર હારિભદ્ર, જેના (જે ઉદ્ઘો-તુનના) પ્રમાણ અને ન્યાયના શરૂ હતા (એવા તે ઉદ્દેશોતને)" આ ગાંથાઓના આવા સરળ અને સ્પષ્ટ અર્થ હોતા છતાં આચાર્ય આનંદસાંગરે એ જ ગાથાઓ દારા શી રીતે હરિબદ્રને વીરાઅર્યના શિષ્ય કંદીને પ્રસ્તુત હરિબદ્રથી જૂદા પાડે છે"? એ ગાથાઓમાં કાઇ પણ શબ્દ કે વાંક્ય દારા હરિબદ્ર અને વીરાચાર્યના શરૂ-શિષ્યભાવના ગંધે આવે એમ નથી, માટે જ એ આચાર્ય શ્રીએ કરેલા ઉપમિતિની પ્રસ્તાવનાના એ ઉલ્લેખ સંવંધા બાંત છે. આશ્ચર્ય તો એ થાય છે કે, જેનસમાજમાં આચાર્ય તરીક એળખાં એલા અને આગમાના ઉદ્ધારક તરીક પંકાએલા એ આચાર્ય શ્રી એ કુવલ્લયમાળા- એની ગાથાઓને કેમ નહિ સમજી શકયા હોય? જે ખરાખર સમજ્યા હોય તો એમણે એ ગાથાઓના સ્પષ્ટ અર્થને પણ શા માટે મરક્યા હશે? અમારી વિંતી છે કે એમને અમે જણાવેલા અર્થ સપ્રમાણ ખરાખર જણાય તો જ એએમી પોતાની ભૂલને જરૂર સુધારે.

- (२) के नंदास्त्रनी यूर्णिनां अवतरेणोने श्रीहरिलंदे पेतिनी नंदीनी टीडामां टांडमां छे ते यूर्जिनी प्रतिने अने ते नंदीनी टीडाने अभे प्रनामां लांडारहरआव्यिवद्यासंशोधनमहिरमां अमारी नकरेगनकर को अद्यों छे अने अ यूर्जिमां लेखें आ इल्लेभ '' शकराइः पञ्चस वर्षशतेषु व्यतिकानतेषु अष्टनवतिषु नन्द्यध्ययनचूर्णः समाप्ता '' ते। अभे भराभर वांयेको छे ते। पछी अ भाटे आयार्जशी 'चूर्जिकालस्य तनमात्राधारस्य चांडनिर्णयात् '' अतुं सभे अने अ पण्ड डांड प्रमाणु सिवाय क दले अ शी रीते भान्य गणी शड़ाय शवणी, 'नंदायूर्जि 'ना समयना इल्लेभ अ 'नंदायूर्जि 'नी प्रांत क भणे छे अभ नधी, अ क कावना इल्लेभ शृहिट्पिनिडाहारे पण्ड पीतानी शृहिट्पिनिडामां आपेको हे, कोने आगण इं अवावी अथे। छुं, आ प्रहारे 'यूर्जि' ना सुनिश्चित समयने दर्शावनारा भे इल्लेभा भालाह छे, छता तेने डाइ पण्ड प्रमाणु हे आधि अतावा सिवाय क 'अनिर्जित' हहेवानी हिन्मत हरी अ सल हितहासना कोच हर्शे छे.
- (3) આચાર્ય હરિભંદ્રે પોતાના શ્રુથામાં જે જે પંડિતાની નોંધ કરેલી છે તેમાં ભઈ હરિ, કુમારિલ, ધર્મપાળ અને ધર્મંકીર્લિ મુખ્ય છે, જેઓએ વર્લમાન ઇતિહાસના અભ્યાસ કરેલા છે, તેઓ તે એ ઓના સમય માટે પ્રાયઃ એ મત નથી ધરાવતા. જો આચાર્યથી એ એ પુરૂષાનાં સમયસાધક પ્રમાણા તપાસે, આજથી ૧૬૦૦ વર્ષ પૂર્વે આવેલા વિનાધ્યાત્રીએ લખેલાં તે વિષેનાં વર્ષ્યા નાચે અને તે ઉપરથા આધુનિક વિદ્વાનાએ કરેલા નિર્ણયનું મનન

કરે તો અમે નથી ધારતા કે, તેઓ એ એ પુરુષા સંબંધે પાતે લખેલું આ "એપલામાં અભિધાનમનિર્ણિતાને દ્વસાં નાડત્રાપથાના "લખાલ ફેરબ્યા સિવાય રહે. કદાચ તેએ તે ચિનાઇયાત્રીયી માંડીઅત્યાર સુધીના બધા ઇતિહાસશાસ્ત્રિઓ બીંત જ જણાતા હોય તો જરૂર તેમણે એ વિષેના પાતાના સપ્રમાલ અભિપાય પ્રગઢ કરવા એઇએ.

(૪) કાઇ પ્રાથકાર પાતાના પ્રાથાં ઘણા પ્રાચીન પ્રાથાની વાં તે શ્રીયોનાં પ્રકરણોની તોંધ કરે તેથા એ તાંધ કરતાર શ્રાથકાર અને એણે નોંધેલા પ્રાચીન ગ્રંથા કે તેનાં પ્રકરણાના સમાન સમય કલ્પવા એ સંવત ૧૯૭૯ ના ક્રાષ્ટ્ર લેખકે પોતાના ગ્રાંથમાં કરેલી વેદાની નોંધા વા તેનાં પ્રક-રણોની નોંધા કે આચારાંગ વગેરે સુત્રાની નોંધા કે તેના પ્રકરણોની ને ધા ઉપરથી એ કંખકતે એણે તાંધેલા વેદાના કે આચારાંગાદિસત્રના સમયતા ગણવા જેવું છે. આચાર્ય હરિભદ્ર પાતાનાં પ્રકરણામાં પ્રવેશની કે પૂર્વ ગત પ્રકરણોની નોંધ કરે એટલે આપણે એમ શા રીતે કહી શકીએ કે, એ ઓર્ચાર્ય હરિભદ પૂર્વોના કે પૂર્વીનાં પ્રકરણાના સમસમયી હતા? જો આપણે એમ કહી શકતા હોઇએ તા શ્રીઋષભદેવનું જીવન લખનાર આચાર્ય હૈમચંદ્રને આપણે શ્રીઋષ્યભદેવના સમસમયી માનવા જોઇએ અને સાથે એમ પણ સ્વીકારવું જોઇએ કે, કાઇ પણ ક્ષેખક પાતાના સમસમયી વૃત્તાંતાના જ ઉલ્લેખ કરે છે, નહિ કે કાઇ સાંભળેલાં વૃત્ત તાના કે પરંપરાએ **હતરી આ**વેલાં કૃત્તાંતાના. વિશેષાવશ્યક ભાષ્યગત ગા૦ ૧૧૬ (પૃ૦ ૭૬ ના) વાક્ય " जओડમિદ્રિયં " ની ટીકા કરતાં આચાર્ય મલધારી હેમચંદ્ર જણાવે **छे है. "** यतांडन्यत्र पूर्वगतेडिमहितम्" भे क प्रहारना भा जील पाढी पख् એમાં મળે છે:

"इति पूर्वगतगाथासंक्षेपार्थः" (ગા૦ ૧૧૭ ૫૦ ૭૭) " अनन्तरवह्यमाणपूर्वगतगाथायामेतत् चिन्त्यते" (ગા૦ ૧૨૭ ૫૦ ૮૨) "का पुनरत्ता पूर्वगतणाथा ?" (ગા૦ ૧૨૮ ૫૦ ૮૨) "इति पूर्वगतगाथार्थः" (૫૦ ૮૩ ગા૦ ૧૨૮) ભાષ્યકારે એ એ ગાથા 'પૂર્વગત' છે એમ તા નથી કહ્યું અને ટીકાકારે એ એ ગાથા 'પૂર્વગત' કહીને જણાવેલી છે તેથી શું આપણે એમ ન કલ્પી શ્રુપ્તોએ કે આચાર્ય મલધારી હેમચંદ્રને પણ પૂર્વા કંદેસ્થ હતાં, એથી જ એમણે એ એ ગાથાને 'પૂર્વગત' કહેલી છે? આપણે કદાચ આ મલધારી હેમચંદ્રને પૂર્વઘર ન માની શકીએ એ એમ કહીએ કે, એ તો એમણે પૂર્વપારી સંભળાતું આવેલું વા બીજા પ્રધામાં પોતાને મળી આવેલું નોંધેલું

છે તો એ કલ્પના આચાર્ય હરિભદ્ર માટે પણ ખરાખર ખધમે સતી છે એટલે આચાર્ય હરિભદ્રતે એમણે (પાતાના ચંચામાં) તાંધેલાં પૂર્વ ગત પ્રકરણોની યાદા ઉપરથી એ પ્રકરણોનાં સમસમયી ન માની શકાય, પૂણ એમ કહેવાય કે, પર પરાએ સાંમળેલાં વા એમના સમયના કેઇ ચંચમાં તાંધેલાં એ પ્રકરણોને એમણે જણાવેલાં છે, નહિ કે એ પ્રકરણોના એ સમસમયી હતા માટે એમણે એ પ્રકરણોને તાંધેલાં છે. આવી સ્પષ્ટ અને સપ્રમાણ હઠીકતાને આચાર્ય શ્રી ધારે તા જરૂર સમજી શકે તા એ કદા સરલ વાતને પણ ન સમજી શકે એ જરૂર યાદ રાખ્યા જેવું છે.

પ આચાર્યક્રી પાતાની પાંચમી દલીલનાં એમ જણાવે છે કે,

" अन्यस्य श्रीमतां हि समये। ब्राह्मालिपियचारवानेवत्यावद्यकबृह्दृतिगतश्रीमद्वाक्येन यथा घटिकासंस्थाना घकारः (१) कुरुष्टिका संस्थाः श्वकारः (१)
इत्यादि तच ब्राह्मयादिलिपिविधानादनेकविध इत्यमेन ब्रायते, ( अश्रीत "ले सभये श्वाद्धी क्षिपता प्रयार हता स्मे सभये आयार्थ हिलद ह्यात हता, अरुषु है, स्मेष्णे ल्यां के है, 'ध'डारता धाट धरी लेवा है स्मे 'य'डारता धाट प्रतणा लेवा हे स्मे ते (सक्षरश्रुत) श्वाद्धी वगेरे क्षिपियाता सेह्यी स्मेड प्रधारतं हो.")

આચાર્ય શ્રીએ આપેલી એ દલીલમાં આવશ્યક વૃત્તિના ( પૃત્ર ૨૪ આ શ્યક) પાડનો આચાર્ય હરિબદ્રના સમય સાથે શા મળધ છે, તે જ પ્રથમ વિચારવા જેવું છે. જ્યાં એ પાઠ આચાર્ય હરિબદ્ર મુક્લો છે તે અક્ષરશ્રુતનું પ્રકરણ છે. આચાર્ય હરિબદ્ર અક્ષરશ્રુતના ત્રણ બેદ જણાવે છે: "સ ગ્રાચક્ષર, વ્યંજનઅક્ષર અને લિબ્ધઅક્ષર. સંગ્રાચક્ષર એટલે અક્ષર્ધના એક પ્રકારના આકારા. જેમકે; 'ધ'ના ઘાટ ઘડી જેવા છે અને 'ચ'ના ઘાટ 'પુતળા જેવા છે ઇત્યાદિ તે સંગ્રાચક્ષરશ્રુત બ્રાહ્મી વગેરે લિપિના બેદયા અનેક પ્રકારનું છે" (જ્યુઓ આવશ્યક વૃત્તિ પૃત્ર ૨૪) આચાર્ય હરિસદ્રના આ ઉલ્લેખથી તેઓને બ્રાહ્મીલિપિના સમયના શ્રી રીતે માની શકાય શ્ર

આચાર્ય બ્રીની ચાેથી દલીલ સંખધે અમે જે ઉલ્લેખ આગળ કરેલો છે તે જ ઉલ્લેખ તેમની આ પાંચમી દલીલ માટે પૂરતો છેઃ એમણે (આચાર્ય હરિંબદ્રે ) એ અક્ષરા સંખધે લખેલી હકીકત એમની પૂર્વના ગ્રંથોમાંથી હ્રાઇને લખેલી છે વા પરંપરાએ સાંભળીને લખેલી છે, એ જ કથન ઇતિહામના મુખમાં શાબે એવું છે. એમની (હરિબદ્રની) પૂર્વની આવશ્યકન્ ચૂર્િંમાં એ અક્ષરશ્રુતના પ્રકરણમાં પણ અક્ષરાના ધાટ વિષે જણાવેલું છે (જૂઓ આવશ્યક ચૂર્િંની ડેલાના ભંડારની પ્રતિ પાનું—નવમું '' से किं तं सम्बद्धरं ? सम्रक्खरं जा अक्खरस्स संठाणागिती, जहा च—ठकारा बज्जागिती'' इत्यादि.) वणी, એમણે એવું તો લખ્યુંજ નથી કે, બ્રાહ્મી લિપિના 'ધ' અને 'ય' અમુક ઘાટના છે, એમણે તો એ માત્રમ લખ્યું છે અને સાથે લખ્યું છે કે, એ અક્ષરશ્રુત બ્રાહ્મી વગેરે લિપિ અનેક પ્રકારની હોવાથી અનેક પ્રકારનું છે. કદાચ એમણે એમ લખ્યું હોત કે, બ્રાહ્મી લિપિના 'ધ' ક 'ચ' અમુક ઘાટના છે તો પણ એ બ્રાહ્મી લિપિના સમસમયી થઇ શકતા નવી —કારણ એવો ઉલ્લેખ તો સાંભળીને કે કયાંય જોઇને પણ કરી શકાય છે—તો પછી એ પૂર્વોક્ત માલમ ઉલ્લેખ તો એમને બ્રાહ્મીના સમસમયી શી રીતે ઠરાવી શકે?

અમુક અક્ષરના અમુક ધાટની તાંધ ઉપરથી આપણે એ તાંધ કરનારતે એ અક્ષરના એ ધાટના સમસમયી ગણવાની છાતી ચલાવીએ તાે ''કોઇ લિપિમાં 'ટ'કારતા ધાટ અડધા ચાંદા જેવા છે અને 'ડ'કારતા ધાટ ઘડાજેવા छे " [ " यथा कस्मिश्विक्षिपिविशेषे अर्धचन्द्राकृतिः टकारः, घटाकृतिष्ठकारः-इत्यादि" विशेषावर्यक माध्य टीका १० २५६ गा० ४६४ यशाविलयश्रंथभाणा) એવા તોંધ કરતાર આચાર્ય હેમચંદ્ર મલધારીતે પણ આપણે એ લિપિતા સમસમયી કેમ ન માનીએ ? કદાચ કાઇ એ હેમચંદ્ર મલધારીને પણ એ લિપિના સમસવયી માનવાનું મન કરે તે**ા ૧૧**૭૫ માં હ્યાતી ધરાવ**તા એ** મલધારી હેમચંદ્રને ઇસ્તીય પેલી કે બીજી સડીના માનવા જોઇએ -એ વખતની લિપિમાં 'ટ તો ઘાટ અડધા ચાંદા જેવા હતા અને 'ઠે'તા ઘાટ ધડા જેવા હતા, (જૂઓ ભારતીય પ્રાચીન લિપમાળા-લિપિનાં ચિત્રા-લિપિ પત્ર છઠ) માત્ર લિપિના ધાટનો તોંધ ઉપરથી જ કાેઇના સમયતા નિર્ણય કરવામાં આવે તા બાહ્મી વિગેરે અતેક લિપિઓના પ્રત્યેક અક્ષરતા પ્રેપ્રેરો પરિચય ધરાવનાર, એ લિપિઓને વાંચનાર અને એ લિપિઓમાં લખી શકનાર પંડિત ગારીશંકર હીરાચંદ એાઝા સાહેબ કયા સમયના ગણાય? ( ઓઝા સાહેળ તા હજ વિધમાન જ છે).

ક્લચ મારી બીજી દલીકો બરાબર ન હોય તો પણ કુવલયમાળાતો અને નંદીચૂર્ણિના મેં આગળ જણાવેલા ઉલ્ક્ષેખ હરિભદ્રને વિક્રમની આઠમી અને નવમી સદ્દીનો વચમાં લાવવાતે પૂરતા છે, સર્વ થા પ્રખળ છે અતે જ્યાં સુધી બીજાં પ્રખળ બાધક ન આવે ત્યાં સુધી એ તદન અખાધિત પણ છે. છેવૃંટે અમે એ આચાર્ય ધીતે નિનંતિ કરીએ છીએ કે, ઇતિહાસના ક્ષેત્રમાં કામ કરનારા જે જાતનાં પ્રમાણા અને સ.ધતા દારા સમયનિર્ણયનો ચર્ચા કર્યો કરે છે તે જ રીતે જો તેઓ પણ શ્રીકરિબદ્ર વિધે વિચાર કરશે તા જરૂર ત્યાજમી હડીકતાં સમજ તકશે. જો તેમના પ્રામાણિક પ્રખળ પૂરાવા અમારી વિરુદ્ધમાં જશે તો અમા પણ એમના મતને બારીકીયી જરૂર ત્યાસીશું.

જે દલીલા મેં ઉપર જણાવી છે તે જ દલીલા મારે મુનિ કલ્યાણીવજય સામે કરવાની છે. મૃતિ કલ્યાર્ણવિજયે હરિભદ્રતે વિક્રમના પ૮૫ ના વર્ષમાં આણ્વા માટે જે જે પ્રમાણા આપ્યાં છે તે બધાંની સામે મેં આગળ આપેલી દ્લીકો, જ પુરતી છે, છતાં એમનાં પ્રમાણાનું પણ થેહું અવલાકન કરવું અસ્થાને નથી: એએ જુણાવે છે કે, '' તત્ત્વાર્થવૃત્તિના કર્તા સિદ્ધસેન ગણીએ આસામું હરિભદ્રની નંદીની ટીકાના ઉલ્લેખ પાતાની તત્ત્વ.ર્થવૃત્તિમાં કરેલા છે, 🖣 સિદ્ધસેન ગણીને વિક્રમના છઠ્ઠા સૈકાને છેડે પાશ્વાસ અને અત્રત્ય પંડિતાએ મુકેલા છે માટે હરિમદ્ર એની પહેલાં હાય એ સુસંગત છે" ( ધર્મ સંગ્રહસ્થીની સંસ્કૃત પ્રસ્તાવના ૫૦ ૨૯) મુનિ કલ્યાણવિજયે આ તો લખ્યું છે પણ તજ્ઞાર્થેન વૃત્તિના કર્તાતે કથા પ'ડિત કયા પ્રમાણાથી વિક્રમના છઠ્ઠા સૈકાને છેડે મુકે છે? તે તો જુણ વ્યું જ નથી એથી એમતાે એ ઉલ્લેખ શી રીતે પ્રામાણિક મનાય કે એ સિવાય એમણે હરિભદ્રના પ્રસંગમાં શંકરના, ધર્મકીર્તિના અને મહવાદીના સમય માટે ઊદાપાદ કરતાં ઘણા ગે થાં ખાધાં છે અતે તેમાં 'કેટલાએ પ્રામાણિક विक्षाना ने "परमेतिविर्णयसस्यतायामदृढश्रद्धा वयम् " " न श्रद्धापथमवतराति" ( જૂઓ ધર્મસં હણીતી સંસ્કૃત પ્રવ્યુવ ૩૦ તથા ૩٠) આવું આવું મૃત વિનાનું લખીને અપ્રમાણ ડરાવ્યા છે. મુનિ કલ્યાણવિજયે સમજવું જોઇએ કે, " અમારી શ્રહ્મમાં આવતું નથી " " એમાં અમારી આસ્થા નથી " એવું એવું જ લખવા માત્રથી કાંઇ ઇ તહાસતા ઉહાપાહ ન થઇ શકે, એ માટે તા પુરતાં અને પ્રમુળ પ્રમાણા આપવાં જોઇએ. એમણે પણ પોતાની પ્રસ્તાવનામાં 'કુવલય-માલા'ની મે આગળ જુઆવેલી ગુથાએ જુઆવીને દાક્ષિણ્યચિક્કે શ્રીહરિબદને યાદ કર્યાનું લખ્યું છે ( પૃ૦ ૨૯ ધર્મસંગ્રહણીની પ્રસ્તાવના ) પણ એ ગાથાએને સમજવા તેઓએ પ્રયત્ન જ કર્યો નથી.

આ સંબંધ હવે છેવટ કરીતે પણ એ કુવલયમાળાતો ઉલ્લેખ, નંદીચૂર્ણિન તા સમયસચક ઉલ્લેખ તથા નંદીચૂર્ણિતા હારેમદ્રે કરેલા ઉપયોગ એ તર્દ્ મુનિ કન્યાણ તથા સર્વ કાઇ ઇતિહાસપાડી એતું ધ્યાન ખેંગું હું-જ્યાં સુધી એ ઉલ્લેખ અપ્રમાણ ન કરી શકે ત્યાં સુધી કાઇ પણ રીતે આચાર્ય હરિબદ્રની વિક્રમના આઠમા તથા નવમા સૈકા વચ્ચેની હયાતીને બાધ થઇ શકતા નથી

# परिशिष्ट ५. श्रीहरिभद्रसूरिरचित – षड्दर्शनसमुज्चय मूळभाग–

#### उपक्रम---

द

| सद्दीनं जिनं नत्वा वीरं स्याद्वाददेशकम्।        |            |
|-------------------------------------------------|------------|
| सर्वदर्शनवाच्ये।ऽर्थः संक्षेपेण निगद्यते ॥      | \$         |
| दर्शनानि षडेवाऽत्र म्ळभेदव्यपेक्षया ।           |            |
| देवता-तत्त्वभेदेन ज्ञातव्यानि मनीषिभि:॥         | २          |
| र्शनानां नाम                                    |            |
| बै। इं नैयायिकं सांख्यं जैनं वैशेषिकं तथा।      |            |
| जैमिनीयं च नामानि दर्शनानामम्त्यहो ॥            | ₹          |
| वैाद्धदर्शन                                     |            |
| तत्र वै।द्भमते तावद् देवता सुगतः किल ।          |            |
| चतुर्णोमार्थसत्यानां दुःखादिनां प्ररूपकः ॥<br>१ | ધ          |
| दुःखं संसारिणः स्कन्धाः -ते च पञ्च प्रकीर्तिताः | i          |
| विज्ञानं वेदना संज्ञा संस्कारे। रूपमेव च ॥      | 4          |
| समुदेति यता लेकि रागादिनां गणाऽखिलः ।           |            |
| ्ञात्मा-ऽऽत्मीयस्त्रभावाख्यः समुदयः स संमतः ॥   | Ę          |
| क्षणिकाः सर्वसंस्कारा इत्येवं वासना तु या।      |            |
| स मार्ग इति विज्ञेयः निरोधो माक्ष उन्यते॥       | <b>Y</b> , |

| Ç    | ाञ्चन्द्रियाणि शब्दाचा विषयाः पञ्च मानसम्।                       |    |
|------|------------------------------------------------------------------|----|
| 5    | वमःयतनमेतानि द्वादशायतनानि च ॥                                   | 6  |
| 3    | प्रमाणे द्वे च विज्ञेये तथा सागतदर्शने।                          |    |
| 2    | प्रत्यक्षमनुमानं च सम्यग्ज्ञानं द्विधा यतः॥                      | ९  |
| 5    | ात्यक्षं कल्पनापोडमभान्तं तत्र बुध्यताम्।                        |    |
| f    | त्रेरूपालिङ्गते। लिङ्गिज्ञानं त्वनुमानसंज्ञितम् ॥                | १० |
| ₹    | <b>ू</b> पाणि पक्षधर्मत्वं सपक्षे विद्यमानता ।                   |    |
| f    | वेपक्षे नास्तिता हते।रेवं त्रीणि विभाव्यताम् ॥                   | ११ |
| Wie. | गेद्धराद्धान्तवाच्यस्य संक्षेपोऽयं निवेदितः ।                    |    |
| _    | येकदर्शन                                                         |    |
| Š.   | तयायिकमतस्येतः कथ्यमाने। निशम्यताम् ॥                            | १२ |
| 3    | अक्षपादमते देवः सृष्टि-संहारकृत् शिवः ।                          |    |
|      | वेमुर्नित्यैकसर्वज्ञो नित्यबुद्धिसमाश्रयः ॥                      | १३ |
|      | तत्वानि घोडशाऽमुत्र प्रमाणादीनि तद्यथा ।                         |    |
|      | १                                                                |    |
|      | प्रान्ते। ऽप्यथ सिद्धान्ते। ऽचयत्रास्तर्क-निर्णयो ।              |    |
|      |                                                                  |    |
| õ    | १० १२ १२ १३<br>गादा जल्पो वितण्डा च हेत्वाभासा <b>रछछानि च</b> ॥ | १५ |
| 3    | नातये। निग्रहस्थानान्येषामेवं निरूपणा ।                          |    |
| į    | अर्थोपलन्त्रिहेतुः स्यात् प्रमाणं तत् चतुर्वि <b>धम्।।</b>       | 2  |
|      | प्रत्यक्षकनुमानं चापमानं शाब्दिकं तथा।                           |    |
|      | न्त्रेन्द्रियाऽर्थसंपर्कीत्पन्नमव्यभिचारि च ॥                    | १७ |
|      | यवसायात्मकं ज्ञानं व्यपदेशविवर्जितम् ।                           | -  |
|      | स्यक्षमनुमानं तु तत्यूर्व त्रिविधं भवेत्॥                        | 92 |
|      | [ युरमम् ]                                                       | -  |
|      |                                                                  |    |

### ११५

| पूर्ववत् शेषवत् चैव दष्टं सामान्यतस्तथा ।           |            |
|-----------------------------------------------------|------------|
| तत्राऽऽद्यं कारणात् कार्यानुमानमिह गीयते ॥          | १९         |
| रे।लम्ब-गवल-ब्याल-तमालमलिनत्विषः ।                  |            |
| दृष्टिं व्यभिचरन्तीह नैवंप्रायाः पयामुचः॥           | २०         |
| कार्यात् कारणानुमानं यच तत् शेषवद् मतम्।            |            |
| तथाविधनदीपूरात् मेघो वृष्टो यथापरि ॥ २१             |            |
| यच सामान्यते। दृष्टं तदेवं गतिपूर्विका ।            |            |
| पुंसि देशान्तरप्राप्तियेथा सूर्येऽपि सा तथा।।       | 77         |
| प्रसिद्धवस्तुसाधर्म्यादप्रसिद्धस्य साधनम्।          |            |
| उपमानं समाख्यातं यथा गार्गवयस्तथा ॥                 | २ ३        |
| शान्दमाप्तोपदेशस्तु मानमेवं चतुर्विधम्।             |            |
| प्रमेयं त्वात्म-देहाद्यं बुद्धि-इन्द्रिय-सुखादि च ॥ | <b>ર</b> ૪ |
| किमेतद्-इति संदिग्धः प्रत्ययः संशया मृतः।           |            |
| प्रवर्तते यदर्थित्वात् तत् तु साध्यं प्रयोजनम्।।    | રૂષ        |
| दृष्टान्तस्तु भन्नेदेष विवादविषया न यः।             |            |
| सिदान्तस्तु चतुर्भेदः सर्वतन्त्रादिभेदतः॥           | २६         |
| प्रतिज्ञा-हेतु-दृष्टान्दे।-पनया निगमस्तथा।          |            |
| अवयवाः पञ्च तर्कः संशये।परमे भवेत् ॥                | २७         |
| यथा काकादिसंपातात् स्थाणुना भाव्यमत्र हि ।          |            |
| ऊर्ध्व संदेह-तर्काम्यां प्रस्यये। निर्णया मतः॥      | 25         |
| आचार्य-शिष्ययाः पक्ष- प्रतिपक्षपरिप्रहात् ।         |            |
| या कथाऽम्यासहेतुः स्यादसौ वाद उदाह्नतः ॥            | २९         |
| विजिगीषुत्रथा या तु छल-जात्यादिदूषणम्।              |            |
| स जल्पः सा वितण्डा तु या प्रतिपक्षविजता ॥           | ३०         |

### 994

हत्वाभासा असिद्धाद्याश्छलं 'कूपो नवादकः'। जातया दूषणाभासाः पक्षादि दूष्यते न यैः ॥ ३१ निप्रहस्थानमाख्यातं परे। येन निगृह्यते । प्रतिज्ञाहानि-संन्यास-विरोधादिविभेदतः॥ नैयायिकमतस्यैवं समासः कथिताऽधना । सांद्यदर्शन---सांद्याभिमतभावानामिदानीमयमुच्यते ॥ सांख्या निरीश्वराः केचित् केचिद् ईश्वरदेवताः । सर्वेषामपि तेषां स्यात् तत्त्वानां पञ्चविंशतिः ॥ ३४ सत्त्रं रजस्तमश्चेति ज्ञेयं तावद् गुणत्रयम् । प्रसाद-ताप -दैन्यादिकार्यलिङ्गं क्रमेण तत्।। ३५ एतेषां या समावस्था सा प्रकृतिः किलाच्यते । प्रवाना- ऽव्यक्तशब्दाभ्यां वाच्या नित्यस्वरूपिका ॥ ३६ ततः संजायते बुद्धिर्महानिति यके।च्यते । अहं कारः तताऽपि स्यात् तस्मात् षोडशका गणः ॥ ३७ स्पैर्शनं रसेनं प्रीणं चँक्षः श्रीत्रं च पञ्चमम् । पञ्च बुद्धीदियाण्याहरतथा कर्मेन्द्रियाणि च ॥ ३८ पाय-पर्श्य-वेच:-वेणि-पादी ह्यानि मर्नेस्तथा। अन्यानि पञ्च रूपादितन्मात्राणि-इति षोडश ॥ ३९ युग्मम् रूपात् "तेजो रसीँदाषो गन्धाद् भूँमिः स्वराद् नैभः। स्पर्शाद वीय:-तथवं च पञ्चम्या भूतपञ्चकम् ॥ ४०

रूपात् भैतेजो रसैंदाधो गन्धाद् भूँमिः स्वराद् नेभैः ।
स्पर्शाद् वैशयुः—तथैवं च पञ्चभ्यो भूतपञ्चकम् ॥ ४०
एवं चतुःविंदातितस्वरूपं निवेदितं सांख्यमते प्रधानम् ।
अन्यस्वकर्ता विगुणस्तु भेक्ता तस्वं पुभौन्—निखचिद्—
अभ्युपेतः ॥ ४१

### 110

| पञ्चावेश्वतितत्त्वानि संख्ययैवं भवन्ति च ।          |       |
|-----------------------------------------------------|-------|
| प्रधान-नरयोश्चात्र वृत्तिः पङ्गु-अन्धयारिव ॥        | 85    |
| प्रकृति-वियागा माक्षः पुरुषस्यैवाऽऽन्तरज्ञानात्।    |       |
| मानत्रितयं च भवेत् प्रत्यक्षं लैङ्गिकं शाब्दम्॥     | ४३    |
| एवं सांख्यमतस्याऽि समासः कथिताऽधुना ।               | •     |
| जैनदर्शन                                            |       |
| जैनदर्शनसंक्षेपः कथ्यते सुविचारवान् ॥               | 88    |
| जिनेन्द्रो देवता तत्र राग-द्वेष विवर्जितः ।         |       |
| हतमे।हमहामल्जः केवल्ज्ञान–दर्शनः ॥                  | 818   |
| <b>मुरा–ऽसुरेन्द्रसंपू</b> ज्यः सङ्ग्तार्थीपदेशकः । |       |
| क्रत्स्नकर्मक्षयं क्रत्वा संप्राप्तः परमं पदम् ॥    | ४६    |
| जीवाऽजीवा तथा पुँष्यं पाँपमाश्रवे—संवैरी ।          |       |
| बन्धंश्व निर्जरा-माक्षौ नव तत्त्वानि तन्मते॥        | ४७    |
| तत्र ज्ञानादिधर्भेभ्या भिन्नाभिन्नो विवृत्तिमान् ।  | •     |
| <b>ग्रुमा</b> —ऽग्रुमकर्मकर्ता मात्ता कर्मफलस्य च ॥ | 85    |
| चैतन्य हक्षणा जीवः यश्चेतद्विपरीतवान् ।             |       |
| अजीवैः स समाख्यातः पुण्यं सत्कर्मपुद्गळाः॥          | ४९    |
| ि सः                                                | मम् ] |
| पॉंपं च तद्विपरीतं तु मिध्यात्वाद्याश्च हेतवः ।     |       |
| यस्तैर्बन्धः स विज्ञेयः आर्थ्रवे। जिनशासने ॥        | 40    |
| संवैरस्तिनिरोधस्तु बन्धो जीवस्य कर्मणः।             |       |
| अन्यान्यानुगमात् कर्मसंबन्धो या द्वयारपि ॥          | ५१    |
| बद्धस्य कर्मणः शाटः -यस्तु सा निर्जरी मता ।         |       |
| भासितिका वियागस्त देहादेमीक्ष उच्यते॥               | 49    |

एतानि तत्र तत्त्वानि यः श्रद्धत्ते स्थिराशयः। सम्यक्तवज्ञानयागेन तस्य चारित्रयाग्यता ॥ ५३ तथाभव्यत्वपाकेन यस्यैतत् त्रितयं भवेत्। सम्यखान-क्रियायागात् जायते माक्षभाजनम्॥ ५४ प्रत्यक्षं च परे।क्षं च द्वे प्रमाणे तथा मते । अनन्तधर्मकं वस्तु प्रमाणविषयस्त्विह् ॥ ५५ अपरेक्षितयाऽर्थस्य प्राहकं ज्ञानमीदराम् । प्रसक्षमितरत् बेयं परे।क्षं प्रहणेक्षया ॥ ५६ येने।त्पाद-व्यय-ध्राव्ययुक्तं यत् सत् तदिष्यते । अनन्तधर्मकं वस्त तेने।क्तं मानगाचरः ॥ ७७ जैनदर्शनसंक्षेप इत्येष कथिते। उनवः । पूर्वीपरविद्यातस्तु यत्र क्वापि न विद्यते ॥ वैशेषिकदर्शन---

देवताविषये भेदो नास्ति नैयायिकैः समम् ।
बेशेषिकाणां तत्त्वे तु विद्यतेऽसौ निद्ध्यते ॥ ५९ द्र्यं गुणंस्तथा कर्म सामान्यं च चतुर्थकम् ।
विशेषे—सम्वायौ च तत्त्वषट्कं हि तन्मते ॥ ६० तत्र द्र्यं नवधा भू—जळ—तेजो—ऽनिळा—ऽन्तिरक्षाणि ।
काळ-दिग्-आत्म मनांसि च गुणः पुनः पञ्चिवशतिधा॥६१ स्पर्श-रस-रूप-गन्धाः शब्दः संख्या विभाग-संयोगौ ।
परिमाणं च पृथक्तं तथा परत्वा-ऽपरत्वे च ॥ ६२ बुद्धिः सुख-दुःखे-च्छा धर्मा-ऽधर्मी प्रयत्न-संस्कारे। द्रेषः स्नेह-गुरुत्वे द्रवत्व-वेगौ गुणा एते ॥ ६३ उत्क्षेपा-ऽवक्षेपौ आकुञ्चनकं प्रसारणं गमनम् ।
पञ्चित्रधं कर्मैतत् परा-ऽपरे द्रे तु सीमान्ये ॥ ६४

|      | तत्र परं सत्तारूयं द्रव्यःवाद्यपरमथ विशेषस्तु ।  |            |
|------|--------------------------------------------------|------------|
|      | निश्चयता नित्यद्रव्यर्शितरन्त्या विनिर्दिष्टः॥   | ६५         |
|      | य इहाऽयुतसिद्धानामाधारा-ऽऽधेयभूतभावानाम्।        |            |
|      | संबन्ध इहप्रत्ययहेतुः प्रोक्तः स समर्वायः॥       | ६६         |
|      | प्रमाणं च द्विधाऽमीषां प्रस्यक्षं लैङ्गिकं तथा । |            |
|      | वैशेषिकमतस्यैवं संक्षेपः परिकीर्तितः॥            | ६७         |
| जैवि | मेनीय (मीमांसा) दर्शन—                           |            |
|      | जैमिनीयाः पुनः प्राहुः सर्वज्ञादिविशेषणः।        |            |
|      | देवा न विद्यते काेऽपि यस्य मानं वचा भवेत्॥       | ६८         |
|      | तस्मादतीन्द्रियार्थानां साक्षाद् द्रष्टुरभावतः।  |            |
|      | निस्पेम्या वेदवाक्येभ्या यथार्थत्वविनिश्चयः॥     | ६९         |
|      | अत एव पुराकार्यो वेदणठः प्रयत्नतः।               |            |
| •    | तते। धर्मस्य जिज्ञासा कर्तव्या धर्मसाधनी ॥       | <b>9</b> 0 |
|      | नेदिनालक्षणा धर्मी नोदना तु क्रियां प्रति।       |            |
|      | प्रवर्तकं वचः प्राहुः "स्वः कामाऽसि यजेत्" यः    | या ॥७१     |
|      | प्रसक्षमनुमानं च शाब्दं चापमया, सह ।             |            |
|      | अर्थापत्तिरभावश्च षर् प्रमाणानि जैमिनेः॥ ७२      |            |
|      | तत्र प्रत्यक्षमक्षाणां संप्रयोगे सतां सति ।      |            |
|      | आत्मने। बुद्धिजन्मेत्यनुमानं हैङ्गिकं पुनः॥      | ७३         |
|      | शाब्दं शास्त्रतत्रेदेात्थमुपमानं परिकीर्तितम्।   |            |
|      | प्रसिद्धार्थस्य साधम्यादप्रसिद्धस्य साधनम्॥      | હ          |
|      | दृष्टार्थानुपपत्त्या तुं कस्याऽप्यर्थस्य कल्पना। |            |
|      | क्रियते यद्रलेनाऽसावर्थापत्तिरुदाहृता॥           | ৩৬         |
|      | प्रमाणपञ्चकं यत्र वस्तुरूपे न जायते ।            |            |
|      | बस्तुसत्ताऽववे।धार्थे तत्राऽभावप्रमाणता ॥        | ७६         |

जैमिनीयमतस्याऽपि संक्षेपोऽयं निनेदितः।
एवमास्तिकवादानां कृतं संक्षेपकीर्तनम्॥ ७७

नैयायिकमतादन्ये भेदं वैशेषिकै सह ।
न मन्यन्ते मते तेषां पञ्चेवाऽऽस्तिकवादिनः ॥ ७८
षष्ठदर्शनसंख्या तु पूर्यते तन्मते किल ।
लेकायतमतक्षेपात् कथ्यते तेन तन्मतम् ॥ ७९

## लेकायतदर्शन--

लेकायता बदन्त्येवं नास्ति देवा न निर्वृतिः। धर्माऽधर्मी न विद्येते न फलं पुण्य-पापयाः ॥ एतावानेव लेकि।ऽयं यावानिन्द्रियगे।चरः । भद्रे ! वृक्षपदं पश्य यद् वदन्ति बहुश्रुताः ॥ पिब खाद च जातशाभने ! यदतीतं वरगात्रि ! तन ते। न हि भीरु! गतं निवर्तते समुदयमात्रमिदं कलेवरम् ॥ ८२ किंच, पृथ्वी जलं तेजा वायुर्भृतचतुष्ट्यम् । चैतन्यभूमिरेतेषां मानं त्वक्षजमेव हि॥ ८३ पृथ्वादिभूतसंहत्यां तथादेहादिसंमवः। मदशक्तिः सुराङ्गेभ्या यद्वत् तद्वत् स्थितात्मता ॥ तस्माद् दृष्टपरित्यागाद् यद् अदृष्टे प्रवर्तनम् लेकस्य तद् विमूद्ध्यं चार्योकाः प्रतिपेदिरे॥ साध्यावृत्ति-निवृत्तिभ्यां या प्रीतिजीयते जने । निर्था सा मते तेषां सा चाऽऽकाशात् परा नहि॥ ८६ लेकायतमतेऽप्येवं संक्षेपोऽयं निवेदितः। ं अभिधेयतात्पर्यार्थः पर्यालाच्यः सुबुद्धिभिः॥

१ 'धर्मः कामात् परे। नहि' इति पाठमेदः ।

### ઉપસંહાર.

--:0:---

મેં આ પુસ્તકની આટલી લાંખી અને નીરસ પ્રસ્તાવના લખીને વાચકાને જે કંટાળા આપ્યા છે તે બદલ, પ્રસ્તાવનામાં અને અનુવાદમાં થએલી મારી બૂલા બદલ અને શરૂઆતમાં કરેલી પ્રતિજ્ઞા પ્રમાણે 'પ્રાચાન પ્રચામાં દર્શનાની હકીકત' અને 'દર્શના વિષે ચાલુ થએલી કેટલીક કથાઓ' આ બે વિષયા આ પ્રસ્તાવનામાં ન આપવા બદલ વાચકાની ક્ષમા મારા છું. પ્રસ્તાવના પ્રેમમાં જતાં હું કાર્યાતરમાં જોડાયા એટલે જ એ બે વિષયાને (એ વિષેના બધા કાચા સામગ્રી મારી પાસે હયાત છતાં) ન લખી શકયા. આ અનુવાદ અને પ્રસ્તાવના વિષે કાઇ પણ જૈન કે જૈનેતર સાક્ષર મને કાંઇ યાં અ સ્ત્યના કરશે તો જરૂર હું તેઓના ત્રણી થઇશ.

ગુજરાત પુરાતત્ત્વ મેંદિર—અમકાવાદ, શ્રાવણ શુ૦દિ૦ પ. ૧૯૭૯.

ખેચરદાસ જવરાજ.



# યાકિનીમહત્તગમુન શ્રીહરિભદ્રસૃરિ કૃત 'ષદ્દશ'નસમુચ્ચય ' માંથી શ્રાંગુણરત્નમૂરિની ટીકાવાળું

# જૈન દર્શન

જૈન સંપ્રદાયને માનનારા ખે પ્રકારના છે:- ધેવાંખર અને દિગંખર-ચેતાંબરાતા વેષ અને આચાર આ પ્રમાણે છે: શ્વેતાંબર મુનિઓના શ્વેતાંબર સાધુઓ પોતાની પાસે રજોહરણ ( એાવો ) વેષ અને આચાર - અને મૃહપત્તી રાખે છે. માર્વ હળમત ન કરાવતાં હાથવતી જ દાદી અને મછ તથા માથાના વાળને ખેંચી કાઢે છે—એ તેઓનું મુખ્ય નિશાન છે. તેઓ નીચેના કપડા વરીક ચોળપદ પહેરે છે. ઉપરના કપડા તરીકે કપડા એક છે અને માર્ચ કરા ય પહેરતા નથી-એ તેઓના વેષ છે. માર્ગ ચાલતાં, ઉઠતાં કે બેસતાં કાઇ પણ જીવને જરાય દુઃખ ન થાય તેવું તેઓ લક્ષ્ય રાખે છે-ચાલતી વખતે ધુંસરા પ્રમાણ માર્ગ ઉપર સ્થિર દર્ષ્ટિ રાખીને તેઓ ચાલે છે, બાલવામાં, આહારને મેળવવામાં, વસ્તુંચા લેવા–મુકવામાં અને ખરસુપાણી કરવામાં પણ તેએા એક પણ છવતે જરાય ત્રાસ ન થાય તેવી કાળછ રાખે છે. મતતે, તત્તને અને વચનને દાખમાં રાખે છે. મન વચન અને કાયાથી હિંસા કરતા નથી. કરાવતા નથી અને કરવામાં અનુમૃતિ પણ દેવા નથી. બધે ડેકાગે અને હમેશા સાર્ચ બાલે છે. કાઇનું અઅદીધું કાંઇ પણ કયારે ય લેતા નથી. નિત્ય મન. વચન અને કાયા 🖣 કરી હ્યુક્ષચર્યને પાળે છે. કાઇ પ્રકારની ધર્મ-સામગ્રોનો પણ કુઈ -ગાસ પર્ચ**-રાખતા નથી-એ** તેઓનાં પાંચ યામ કે મહાવત છે.

કાધ, માન, માયા અતે લોભને પરિહરવામાં ઉજમાળ રહે છે. ઇ દ્રિયોને દમ્યા કરે છે. ગાંઠે કાંઇ રાખતા નચી. ભમરાની પેઠે ભમી ભમીને દ્રોષ વિનાના આહારને માગી અ વે છે. પ્રક્ત શુદ્ધ સંચમ પળાય એવા જ એક આશયથી આહાર લે છે, વસ્ત્ર પહેરે છે અને પાત્ર પણ રાખે છે. જયારે તેમાને કાઇ પ્રણામ કરે ત્યારે તેઓ અપેશીવીદ આપતાં 'ધર્મલાભ' કહે છે-એ પ્રકારના આચાર શ્વેતાંબર મુનિઓના છે.

દિગાંખરાના ચાર પ્રકાર છે:—કાકાર્યય, મૂલપંઘ, માથુરમંઘ અને બાપ્યાયંઘ. એ બધાય (ચારે) તદ્દન નગ્ન (નાગા) રહે છે દિગંબર મુનિવાના અને ખાના પીવા માટે પાત્ર રાખતા નથી એટલે વેષ અને આચાર નેઓના હાથ જ તેઓનું પાત્ર છે-નગનપણું અને કરપાત્રપણું તેઓનું મુખ્ય નિશાન છે. એ ચારેમાં જે ફેરકાર છે તે આ પ્રમાણે છેઃ—કાાબુંઘમાં રજોહરણને બદલે ચમરી-ગાયના વળની પીંછી વપરાય છે. મૂળ અને ગાપ્યસંઘમાં મારપીછ વપરાય છે અને માયુરસંઘમાં તો મૂળથી જ કાઇ પ્રકારની પીંછી રખાતી નથી–એ તેએનો **તેં**ય છે. એ બધાય બિહ્યા કરતી વખ<sup>ા</sup> અતે જમતી વખતે. બત્રીશ અંત-રાયોને તથા ચે'દ મળાને પરિહરે છે. એમાંના પ્રથમના ત્રણ ગંધના સાધુઓ ઋાશીર્વાદ દેતાં 'ધર્મષ્ટહિ ' કહે છે, સ્ત્રીશરાસ્વાળા આત્માના મુક્તિ માનતા નથી, કેવળત્રાનવાળાં માને જમવાની જરૂર સ્વીકારતા નથી ક્રેપડાં પહેરનારા મુનિની મુક્તિના નિષેધ કરે છે. ગાપ્ય સંઘવાળા સહિયા તા આશીર્વાદ દેવાં ' ધર્મકાભ કહે છે અને સ્ત્રીએાની મુક્તિ તથા કવળ-રાશનિઓને જમવાની જ ર સ્વીકારે છે. એઓનું ખીજાં નામ 'યાપનીય ' પણ છે.

એ સિવાયતા દિગ ખરાતા આગાર, ગુરૂતત્ત્વ અને દેવતત્ત્વ એ બધું ય શ્વેતાં ખરાતી સરખું છે. તે માના શાસ્ત્રા અને વર્ક પ્રયોગાં પરસ્પર પ્યજ્તિ કાઇ ખામ બેદ જુણાતા નથી.

## દેવ.

જૈનનવમાં દેવનું સ્વરૂપ આ પમાણે છે:--

રાગદ્વેય વિનાના, મહામાહન હણનારા, કેવળજ્ઞાન અને કેવળદર્શાનવાળા, કેવ અને કાનવના ઇદ્રથી પૂજાએલા, સત્ય તત્વના પ્રકાશ કરનાર અને સંઘળાં કર્માના નાશ કરીને પશ્સ પદને પામેલા એવા જિનંદ, જૈનમતમાં દેવરૂપે મન.એલા છે. ૪૫—૪૬

ઉપર જણાવેલા પ્રત્યેક વિશેષણુના વિગતવાર અર્થ આ પ્રમાણે છે:— રાગદ્વેય વિનાના

રાગ એટલે લાભ અને દંભ દેષ એટલે કોધ અ અમિપ્રાત-એ બન્ને વિનાના અર્થાત્ તદન વીતરામ.

## મહામાહને હહનારા

મોહ અટલે મોહનીય કર્મ વશે શ્રુઓલો એક પ્રકારના આત્મવિકાર કે, જે દારા હિંસાન પણ ધર્મરુપે જણાવનારા શાસ્ત્રને સુશાસ્ત્ર માની તેમાં કહેલી રીતાથા મુક્ત અને શાહિ મેળવવાના વ્યામાદ શાય છે. ઉર્જ્જાવેલા રાગ, દ્રષ્ય અને માહ એ ત્રણેને જીવવા નિષ્ણ દુકર છે. એ જ મંતારના ફેરામ મુખ્ય દારણ છે માટે જ એને શાસ્ત્રમાં મુક્તિનાગના રાકનાર કહ્યા છે. " જો એ ત્રણે ન હોત તા કાઇને દુઃખ કેમ શાહા સખયો અચંબા કાલ પામત ? અને માહ્યને કાણ ન મેળવત?" જિન દરેવમાં રાગ, દેષ અને માહ—અમાંત્ર એક પણ નથી. કારણ કે, " રાગની નીશાની સ્ત્રીયારા છે અને માહની નીશાની નીશાની સ્ત્રીયારા છે અને માહની નીશાની નુસરત્ર અને કાશસ્ત્રનું લધાન છે" જિનેદ્ર દેવમાં એમાંનું એક પણ નીશાન જણાતું નથી માટે જિનેદ્ર દેવ જ રાગ, દેષ અને માહ વિનાના છે. આ નિશ્લોણ દ્વારા જિનેદ્ર દેવના અપાયાપગમ (અપાય એટલે રામ, દેષ અને મોહ, અપાયમ એટલે દૂર શતું-) નામના અતિશય સ્ત્રુટ શાય છે અને વીતરાગપણું પણ એમનું જ છે—એમ જણાવાય છે.

## કેવળજ્ઞાન અને કેવળદર્શનવાળા

કે તળ એટલે ખીજ ફાઇની અપેક્ષા વિનાનુ અધવા પૂરેપૃક્ર જેનું અને અને દર્શન કાઇની અપેક્ષા વિનાનું અધવા પૂરેપૃક્ર છે એગા જ હું દ્રવ, કેવળ- જ્ઞાન અને કેવળદર્શન દ્વારા હાથમાં વરેલાં અમળાની પેકે દ્રવ્યપર્શવસ્પ આખા જગતની સ્થિતિને જાણે છે અને જાએ છે. આ વિશેષભુમાં જે સાનપદ મહેલું નકુકું છે. અને દર્શનપદ ખીજીં મૂક્યું છે તેનું કારણ આ છે — હવાસ્ય મનું પેકેલાં દર્શન અને પંદર્શ શાન ઉપજે છે. કેવળ ત્રિનાં હતા

પહેલું ત્રાન અને પછી દર્શન થાય છે. માટે જ અહીં પહેલું તાન અને પછી દર્શન સ્વવ્યું છે. વસ્તુમાત્રના ખે સ્વસ્ય છે. એક લંદન સામાન્ય અને બીજું વિશેષ. જે ધાધમાં વસ્તુનું સામાન્ય ભાન ગાણ દેખાય અને વિશેષ સમજ મુખ્ય દેખાય તેનું નામ ત્રાન. અને જે ધાધમાં વસ્તુની વિશેષ સમજ ગાણ દેખાય અને સામાન્ય સમજણ મુખ્ય દેખાય તેનું નામ દર્શન

આ બીજ વિશેષણ દાગ જિને દ્ર દેવના ત્રાનાતિશય (ત્રાનના અતિ-શય ) પ્રકટ કર્યો છે.

# ક્રેવ અને દાનવના ઇંદ્રથી પૂજાએલે!

જૈન સંપ્રદાયમાં ક્કલ 'સુર' કે 'દેવ' શબ્દથી જ સુર અને અસુર વા દેવ અને દાનવ-એ બન્નેના બાધ થઇ શકે છે, તા પણ લાકકહિને અનુસ્તિનિ આ વિશેષણમાં એ બન્નેના હોદા જોદા નિર્દેશ કરેલા છે. કારણ કે લાકા દેવ અને દાનવને જીદા જોદા મણે છે. જિનેંદ્ર દેવ, દેવ અને દાનવથી તથા તેના અધિપતિથી પુજાએલા હોવાથી જ મનુષ્ય, તિર્ધિ ચંચે એસ અને કિન્નરાને પણ પૂજ્ય હાય –એ કહેવાના જરૂર રહેતા નથી. આ ત્રીજ વિશેષણુથી અમના પૂજાતિશયને (પૂજાના અતિશયને) સૂચવેલા છે.

### सत्य तत्त्वना प्रशश्ध

જેશ રીતે છે તેવી જ રીતે છવ અછવ વિગેરે હત્ત્વોને પ્રકાશિલ કરીને સમજાવનાર. આ ચાથા વિશેષણુથી જિતે કે દેવતા વચના**તિશય (વચ**ેન્ નેના અતિશય) જણાવેલા છે.

## સઘળાં કર્મોના નાશ કરીને પરમપદને પામેલા

ત્રાનાવરણ, દરા નાવરણ, માદનીય અને અંતરાય એ ચાર ધાલી કર્યો અને વેદનીય, નામ, ગાત્ર તથા અહિય-એ ચાર અધાની કર્મ-એ આદે કમાંના મૂળથા નાશ કરીને પરમ-અમર અને અજર-રિથાતને પામેલા આ વિશેષણ દ્વારા સિદ્ધની અવસ્થાને કર્યા વિનાની અને જન્મ વિનાની કહેલી છે.

સુગત એટલે છુદ્ધ વિગેરે બીજા દેવા તા મિદ્ધની કશાંત પામીત પછું પાતાંના ધર્મ (તીર્થ) પડી બાંગ્યે ધરી વાર અવતાર લે છે. તેઓ કહે છે કે, "ધર્મગ્રુપ આરા*ે (*તીર્થને) બાંધનારા અને પરમ પરે પહેગ્યેલા જ્ઞાનિએક પાતાના તીર્થનો અવનતિ જોઇત પાછા ધરી પણ સંસારમાં અવતાર **લે છે**". ખરી રીતે વિચારતાં તો આ જાતના ત્રાનિઓ, કર્મવાળા હોવાથી પરમપદ સુધી પહોંચેલા જ નથી હોતા જો તેઓ કર્મ વિનાના થઇને મેહ્નપદ સુધી પહોંચી નહિ જનમનારા થયા હોત તો તેનો પરીવાર અવતાર શી રીતે સંભવે ! કારણ કે—'જેમ બીજ બળી જતાં અંકુરા ઉગતા નથી તેમ કર્મવ્ય બીજ (કારણ) બળી જતા અવતારરૂપ અંકુરા ઉગી શકતા નથી". મરમપદ સુધી પહોંચેલા આત્માં મોતા પણ કારણ પ યે અવતાર માનવા, એ જાતની હકીકત પ્રભળ મોહવાળી છે એમ પસિહસેન દિવાકરજીએ પણ આ રીતે કહ્યું છે—'હે ભગવન! તારા શાસનથી બહાર રહેલાં આમે આ જાતનું મોહનું રાજય પ્રવર્ત છે કે, કર્મ વિન ના શ્રયા પછી અને નિર્વાણ મેળવ્યા પછી પણ એ મુક્તિને પામેલા આત્મા, સ મારમાં અવતરી અને યેતિ અતે શરીરવાળા ખની બીજાને માટે શરા શ્રાય છે.'

એ તો બીજા દેવાની હકીકત કહી. પરંતુ જિતે કે દેવ એવા નથી. તેઓ તો નિર્વાણ પામ્યા પછી કરીને કરી પણ જનમતા નથી-એ હકીકતતે જ સૂચવવા આ પાંચયું વિશ્વણ આપેલું છે.

એ પ્રકારે જે-પૂરણપણાને ામેલા આત્મા, ઉપર દર્શાવેલા ચારે અતિશયથી યુક્ત હૈાય અને જરાવાર નહિ જનમે એવા મુક્ત હૈાય તે જ દેવ તરીકે મનાય છે અને એ જ બીજનોને સિહિ દેવરાવ છે. પરંતુ બીજને કાઇ રામવાળા અને નિર્વાણ પામ્યા છતાં અવતાર લેનારા દેવ, કાઇનું શ્રેય સાધી શકતા નથા-એ જ આ પાંચમા વિશ્વભાના ઘ્રધાન આશય છે.

જૈન દર્શનમાં ઇધર કે દેવતું સ્વરુપ હપર જણાવ્યા પ્રમાણે છે. જો કે, નૈયાયિક વિગેરે પણ એ જ પ્રકારના ઇધરતે દેવરુપ સ્વીકારે છે. કિંતુ તેએક એ સ્વરુપ ઉપરાંત કશ્વરને કરનાર અને પાળનાર પણ માને છે અને જૈતેક કશ્વરને, એનું એક પણ કામ બાકી ન હોવાથી તદ્દન રાગદેષ વિનાના અને અકરનાર માને છે.

## ઇશ્વર—વાદ

હવે એ બન્ને મતવાળાએ ઇશ્વરના સ્વરુપ વિષે આ પ્રમાણે ચર્ચા કરે છે:—

ક્રેર્તાવાદી—ઉપર જણાવેલા શ્લાકમાં ઇશ્વરનું જે સ્વરુપ જણાવ્યું છે 🧎 ખરાખર છે. પણ તેમાં ક્ષ્યરને કન્નાર અને પાળનાર નથી કહ્યાે— भेटली जिल्प जलाय छे. तभारा करेवा प्रभाषे के हैवा मेश्वते पानीने पूल करीवार भवतार धारल करे छे, ते भेतने हेव तरीके ना भानवा से वात कल्ल राभवा केवी छे. पूल के ध्वर कही थे स्वतंत्र धारल करता नधा स्वतं सिहित सरका तथा पालन कर्यों करे छे तेने तभा हेव तरिक नथी अल्ला नेतुं य कारल कर्या हेवना स्वरूपनी सभजल आपतां तेने 'करनार' स्वतं 'पाणनार' तरीक केम नथी स्वाणभावता !

અકર્તાવાદી—દશ્વર કદી યે જન્મ ધારણ કરતા નથી તો પછી એ આવી જગતને બનાવવાની અને સાચવવાની ભાંજગડ કેમ કરીતે કરે, એ સમજ્તનું નથી. ખરી રીતે તો કશ્વરપણું મેળવ્યા પછી એતે કાંકપણ કરવાપણું બાડા રહેતું નથી. તેથી એત ઉપર આ સંતારતે વલાવતાર ત્રિકી આવાપ અજ્જતો જણાય છે. વળી કશ્વરી પ્રવૃત્તિ નજરાતજર ન વેખાતી હોવાથી તેને કરનાર કે પાળનાર દેશવવાના વાત કાઇ જાતતા મજસૂત પ્રમાણ સિવાયનાની શકાય તેમ નથી—તેથી જ અમે જગતના કરતાર કે પાળનાર કશ્વરતે દેવ તરીક માનતાં આંચકા ખાઇએ છીએ.

કુર્તુવા - - કક્ષરા કરનારપણાતે અને પાળતારપણાતે સાળીત કરનારું પ્રમાણું અમે કહીએ છીએ તે તમા સાંમળાઃ—

આ છે રાજ અનેક ચી જેને જોઇએ છીએ અને તેના ઉપયાગ પશુ કરીએ છી મ. જમા; કાગળ લેખલ, ખડાયા, છત્રી, જોડા, અંગરખું અને ચરખા વિગેરે. એ ચીજોના બનાવતારને આપણી નજરે જે એલે નથી. તાર પશુ એની બનાવડ જોતાં જ આપણે એના બનાવનારનું બાન થઇ જાય છે એને કે એ ચી તેને કાર બનાવનારે જ બનાવી હશે-એવું આપણે કળી જઇએ છી બે અને સાથે એવું પણ નક્કી કરી લઇએ છીએ કે, બનાવનાર સિવાય કાઇ પણ ચીજ બની શકતી નથી. હવે આપણે વિચાર કરા કે, એક લેખણ જેવી નમાલી ચીજ પણ, બનાવનાર સિવાય બની શકતી નથી તા પછી આ અદ્ભુત, વિચાર અને સુંદરતાથી બરેલાં પૃથ્કી, પાણી, પવન, વન અને પર્વત તથા અત્રિ વિગેરે પછાના બનાવનાર વિના શી રાતે બની શકે! જો કે એ બધાના બનાવનારને આપયે નરી આપે જોઇ શકતા નથી, તેર પણ ક્ષેપણ નિગેરની પેઠે એ બધી ચીજની બનાવડ અને ઝીગરડ ઉપરીજ

એના કાઇ એક યનાત્રનારની હુપાની જરૂર કળી શકાય એવી છે. જગતમાં જે કાઇ ચીજો આકારવાળા બતે છે, ખતેલી છે અતે બનતાની છે એ ત્ધી <u>ખનાવનાર સિવાય ખના શકતી નધ –એ હડીકવ સા કાકને સમજાય તેવી</u> સરળ અને નજરાનજર જેવી છે. એ ભાવના જ એક ચાક્રસ ધારણવડે જમીન વિગેરેના પણ કાઇ બનાવનાર હોવા જોઇએ-એવું સસ તરી આવે છે. કાૈંઇ કાચો પોચો મનુષ્ય કે દેવ એ પ્રવૃત્તિ કરે એ સંભારત નવી. બિત જેનામાં પૂરેપૂરૂં ઇશ્વરપાર્ચ ( ઐશ્વર્ષ ), આખા સંસારતું અને સંસારનાં કાર્ય કારણાનું જાણપણું, માટી ઇચ્છાશક્તિ અને બધે પહેાચી વળાય એવા સગીરથ પ્રયત્ન-પર્યાથ -હોઇ શકે તે જ એ બધાને મરજી શકે અને એ એક જ સર્વને જાણનાર, સાૈાે ચલાવનાર અને 'સઘળા જગ્યાએ પહોંચી વળનાર <sup>.</sup> <sup>પ્ર</sup>થરને પદે શાભી શક વળી એવા સરજનાર અને પાળનાર પુરુષ **કક્ત** એક જ છે, તિત્ય છે એટલે કમેશાં વિકાર વિનાતો છે તથા સર્વતે જાણનાર– સૌને ચલાવનાર (સર્વત્ર) અને સઘળી જગ્યાએ પહેંાચી વળનાર, (સર્વવ્યાપક) પાસ છે. ઉપર જણાવ્યા પ્રમાણે અર્ગાવ બનાવનાર નિવાય એક પણ ચીજ ખની શકતી નથી—એ જાતના હદ્દન વાંધા વિનાના ધારણ અતમારે આપ**છે** જેમ નજરે નહિ જોએલા અવા કામ પણ કરતારતે કકત તેના કામકાજ ઉપરથી જ કળી શકીએ છીએ, એ,જ પ્રકારે આ જગતના કરનારતે પણ સર્વાત્ર. સર્વવ્યાપક, નિત્ય- વકાર વિનાના અને એક પણ સાયત્વ કરી શકીએ છીએ. તેની લુક્તિ આ પ્રનાણે છે:-

કાઇ પણ કામ કરનારા જેટલાં કામ અને તેનાં કારણાને જાણના હ્યા સ તેટલાં જ કરી શકે છે—જાણ્યા વિનાનું એક પણ કામ બની શકતું સ્વન્ન નથી અને એ જટલાં કામને કરે છે તે બધાંના જાણકા તો હાય જ, એમ જે પુરૂષ, આ જગતની એક એક સીજને રચે છે, તે, દરેક ચીજ અને તેનાં કા ણાયા જારિતા હાય તા જ એ બધાંને સરજી શકે છે. એ ઉપરથી-એન આખા સંકારની માહિતી છે-એ સર્વદા છે-એ વાલ આપો આપ તરી આવે છે.

એ જ પ્રમાણુ જે ભાઇ, જેટલી જગ્યાએ પરોચી શકે છે તેટલે જ દેકાણે કામ કરી શકે છે અને જયાં તે પહેંચી શકતા નથી ઋવ'આપક હોતું કામ તેનાથી થા શકતું નથી. જગતના બનાવનાર પુરૂષ પણ જગતના આ હેડાયા બીજ હેડા સુધી અનેક સ્થનાઓ સ્થ રહ્યા છે—એ હકીકતને સાબીત કરવા માે તે તે રચનાએ, અંદો, સરજ અને તારાઓ જ પુરતાં છે. જો એ પુરૂષ એ બધે ઠેકાએ ન રહેતો હોય તો એ બધી રગના શી રીતે શાંધ શકે ? માટે એ સધળી—આપણી આસપાસની, છેટેની, ઉપરની અને નીચેની—રચનાએ જ એને બધે ઠેકાએ રહેલો જણાવી રહી છે. એટલે એ પુરૂષ સર્વવ્યાપક હોય એમાં નગા જેવું નથી.

વળો યા સંસાર, આવડા માટા આબ, તારાએા અને નાચેનું પાતાળ એ બધું હમેશા રહેતું હોવાથી તેને બનાવનાર પણ દ્રમેશા રહેનારા નિત્ય હોય અર્થાત્ તે કાઇ પણ પ્રકારના વિકાર વિનાના હાય—નિત્ય હાય તા જ ઘઢે તેલું છે—આ એક જ યુક્ત ઇશ્વરને નિત્ય અથવા વિકાર વિનાના કરાવવાને પૂરતી જણાય છે.

વનમાં સિંહ તો એક જ હોય છે, રાજ તામાં ચકવર્તી પણ એક જ હોય છે તેમ આવા સર્વત્રા, સર્વવ્યાપક, સર્વશક્તિમાન અને એક અવિકારી—બીજો એવો કોઇ એના જોડોનો હૈય એમ જણાતું નથી. તેથી જ તે એવા એક જ છે, એમ કહ્યા સિવાય ચાલે શેમ નથી.

એ રીતે તદ્દન વાંધા વિનાની યુક્તિ માથી કદી થે જનમને નિદ્ધ ધારણ કરતા કાઇ પુરૂષ જગતના કરનાર, પાળનાર, સર્વાત, સર્વવ્યાપદ, લધી મોડી શક્તિવાળા (સર્વ શક્તિમાન), વિકાર વિનાના અને એક—નક્કી શાય છે અને એ જ પ્રભુ ઇશ્વર ઠરે છે. અમે તા એને એકને જ દેવ તરીકે માનાએ છીએ. આપણા સાના એ એકજ પુરૂષ સરજનાર અને પાળનાર હોવાથી આપણે સાએ એને એકને જ દેવ તરીકે પૂજવા, માનવા અને વાંદવા પણ ઘટ છે તથા ઉપર જણાવેલા—દેવની એણળખાણ આપનારા હાખાણમાં એને (ક્થરને) 'કરનાર' અને 'પાળનાર' એવાં બે વિશેષણા પણ ઉમેરવાં ઘટે છે.

અક્તુંવા - બાઇ! ખુદિની લીલા અકળ છે, વર્કના મહિમા અગાધા છે – તર્ક સાચાન પણ ખાદું દગવા શક છે. અને ખોદાન પણ સાચુ દરા મા શક છે. કધર જેવી કે, જ્યા વઢા પણ ન પહોંચી શક એવા - જિ આજ વર્કના જ જવગ્ડામાં ખેંચાપ્ર રહી છે એ જ ખરૂં વર્કનું માહાતમ્ય છે. જે રીતે વમા ફક્ત દાખલા દલી- લાયી જ એક કરનાર પુરુષને સાધી રહ્યા છે, અમે પણ એવી

જ-એથી પણ સવાઈ દલીકે અને યુક્તિએ શા કશ્વરના અકર્લા-પણાને જ નક્ષી કરીએ છીએ. જુઓ અને 'યાન આપો:—

આપે એ એક સાધારણ નિયમ જણાવ્યો કે, ' બનાવનાર સિવાય એક પણ પ્યનાવટ ખની શક્તી નથી ' 'વસ્તુમાત્રને જોતાં જ **તેના બનાવનારના ખ્યાલ આવી જાય છે** ' અને આવા સા કાઇ સમજે તેવા તદન સરળ નિયમથી જ બનાવનારને પણ સાધી ખતાવ્યાે. જો કે તદત જાડી ખુદિવાળા સમજનારાએ આ નિયમને બધે સરળ અને ખુધું લાચુ પડતા સમજે. પરંતુ જેઓ દલીલાના વમળથા જાણિતા છે તેઓ તા એ સરળ નિયમને ભાળાને ભમાવવાની રીત સિવાય ખીજાં કશું સમજતા નથી. કુકત અમે તા એ વિષે એટલું જ પૂછીએ છીએ કે, એમાં વપરાએલા **ં ખનાવડ** ' શખ્દના શા અર્થ છે ? અર્થાત્ અમારે કઇ ચીજને ખનાવટ તરીકે સમજવી અને કઇ ચીજને અયનાવટરૂપે સમજવી—એવું ચોક્કસ ભાન થંતા માટે એ 'બનાવટ ' શબ્દનું વીગતવાર વિવેચન કરવાની જરૂર જણાય છે. શું આપ ' બનાવટ ' એને સમજો છો કે, ૧. જે રચના અવયવ લાળી હાય અર્થાત જે બુદા બુદા ભાગમાં વહેંચી શકાતી હાય. વા ર. જે રચનાના પાયા અવયવાથી—જુદા જુદા ભાગાથી શરૂ થતા હોય. વા ૩. જે રથના અખંડ હોવા છતાં જુદા જુદા ભાગવાળી જણાતી હોય. વાં ૪૦ 🖈 સ્થતા જોવાથી જોતારતે : એ અવયવવાળી છે ' એવા ભાવ પેદા થતા હ્રાયા આ જાતનાં જીદાં જીદાં બનાવટનાં સ્વરુષામાંથી કયા સ્વરુષને આપ ઠીક ગણા છા ?

કુંતું લાગ 'જે રચના જુદા જુદા ભાગમાં વહેંચી રાસતી હોય ' એને અમે 'ળતાવટ' કહીએ છીએ અને આ જમીન, પાણી અને પર્વતા વિગેરે જુદા જુદા ભાગમાં વહેંચી શકાય એવાં હાવાથી ' બનાવટ ' રુપ છે એમ પેલુ માનીએ છીએ અને એવી માન્યતાવડે જ અમને એના બનાવનારના પણ ખ્યાલ આવી જાય છે.

અકતું વારુ ભાષ્ટું એવી તો બીજી ઘણી યે ચીજો છે કે, જે જુદા જુદ્ધ ભાગમાં તો વહેંચી શકાતી હોય પણ તમે જ તેને બનાવટરુપે ન માનતા હો. દાખલા તરી કે ' ધામાન્ય' નામની ચીજને લઇને

<sup>ા.</sup> જે ગુણ કે ક્રિયા વર્ડ જુદી જુદી જણાતી સીજોમાં પણ સરખા-પણું જર્ણા શકાય તેનું નામ સામાન્ય છે. જેમકે; આપણી સામે પાંચ ઘડા

વિચારશા તો તુરત જ સમજી શકાય તેવું છે. તમે એ સામાન્યતે નિસ માના છા એટલે ખનાવટરુપે માનતા નથી એ સામાન્ય જીદા જીદા ભાગમાં વહેંચી શકાય એવું પણ છે. જેમકે; ઘડાપણું (ઘટસામાન્ય), માણસપણું (મનુષ્યસામાન્ય) અને ગાયપણું (ગાસામાન્ય) વિગેરે. આમ છે માટે જ તમાએ જ સાવેશા ખનાવટના અર્થમાં એ 'સામાન્ય' તા પણ સમાવેશ થવા સહેલા છે એથા તમારે જમીન વિગેરેની પેડે 'સામાન્ય' તે પણું 'ખનાવટ' તરીકે માની તેના પણું કાષ્ટ્ર એક કરનાર કલ્પવા જોઇએ અર્થાત્ જો તમે 'ખનાવટ' તું એ પેલું લક્ષણ માન્ય રાખશા તા તમારે 'સામાન્ય' તે અનિત્ય માનવું પડશે એ રીતે 'ખનાવટ' તો એ પેલા લાવે, તેવા છે.

કતુવાર — જો તમને ' બનાવટ 'ના પહેલા સ્વરુપમાં વાંધા જણાતો હોય તો અમે તેને કોરે મૂકી દઇને આ એનું બીજી સ્વરુપ માનીએ છીએ કે—' જે રચનાના પાયા જીદા જીદા ભાગાયી જ શરૂ થતો હોય ' એનું નામ બનાવટ.

અકતુવાo—ભાઇ, તમે તો એવી અજબ વાત કરા છો કે, જે ક્રાઇએ ન જોઇ હોય, ન સાંભળા હોય અને કાઇ યુક્તિથી પણ નક્ષી ન થએલી હોય. સંસારમાં એવી કઇ રચના છે, જેના પાયા એના જુદા જુદા અવયવાથી શરૂ થતો હોય કે આપ મહેરબાની કરીને કુંભારને સાં જઇને જૂએા વા તેને પૃછીને જાણિતા થાંએા કે, તે જે ઘડાની રચના કરે છે, તેની શરૂઆત ઘડાના જુદા જુદા અવયવાથી કરે છે કે એક સામટા માટીના પંડા ચાકડા ઉપર મૂઇ દે છે. અમે તો ક્યાંય અસાર સુધી એવું જોયું નથી કે, ઠીબના જુદા જુદા

પડયા છે. તેમાં એક સોનાતો, બીજો રૂપાતો, ત્રીજો ત્રાંબાતો, ચોથો લોઢાતો અતે પાંચમા માટીતા. જો કે એ બધા જીદી જીદી ધાતના બતેલા છે અતે રૂગે પણ જીદા જીદા છે, તા પણ એ દરેકમાં એક એવા ગુણ છે કે, જે વડે એ જીદા જીદા પણ એક જ બાલથી ઓળખી શકાય છે. તે ગુણનું નામ 'ધડાપણું'. એ, એ બધામાં એક સરખું છે અતે એનું જ નામ સામાન્ય છે. કટકાર્યા ઘડા ખની શકતા હાય, માટે આપે નક્કી કરેલું. ખનાવટનું ખીજું ધારણ પણ માની શકાય તેવું નથી.

- કર્તાવા થયું. જો ખીજાું ધારણ ખરાખર ન હોય તા ત્રીજાું ક્યાં ભાગી ગયું છે — અમે તેને માનીએ છીએ કે, જે રચના અખાંડ હોવા છતાં જીદા જીદા ભાગ વાળી જણાતી હોય તેનું નામ ખનાવટ. લ્યા, હવે કાંઇ વાંધા છે ?
- અકર્તાવા બાઇ, એ ત્રીજ ધારણમાં નાતા વાંધા નહિ, પણ માટા વાંધા છે. જુઓ; આ આકાશ બધે રહેલું છે, એમ તમે પણ માતા છે! અથાત એને એને નિસ એટલે અપનાવટરુપ પણ માતા છે! અથાત કાઇએ કરેલું નથી માનતા હવે જો તમે બનાવટના એ ત્રીજ લક્ષણને માનશા તો એ, આકાશને પણ લાગુ પડે છે: આકાશ બધે ય રહેલું છે એથી એ પણ જુદા જુદા ભાગવાળું જણાય એ ચોકખી વાત છે. હવે જો જુદા જુદા ભાગવાળી હાય તે જ બનાવટ કહેવાતી હાય તા એમાં આકાશના પણ સમાસ થઇ જાય છે અને એમ થવાથી તમારે એને બનાવડી માનવું જોઇએ. પરંતુ તમે તા એને એથી ઉલકું માના છે! એટલે બનાવડી ન માનતાં નિસ માના છે! માટે બનાવટનું ત્રીજું લક્ષણ પણ ઘડી, શકે તેવું નથી.
- કર્તુ વાલ—ભાઇ, હવે અમે બનાવટનું ચાલું સ્વરુષ સ્વીકારીએ છોએ અને તે આ પ્રમાણે છેઃ—જે રચના જોવાથી જોનારને 'એ અવયવવાળી છે' એવો ભાવ પેદા થતો હોય તેને અમે બનાવટ માનીએ છોએ. અમે ધારીએ છીએ કે, હવે આ અમે માનેલા છેલ્લા સ્વરુષમાં કશાય વાંધો જણાતો નથી અને એ દારા કરનાર પુરુષની સાધના તદ્દન સરળતાથી થઇ શકે છે.
- અકર્દાવા ભાઇ, એ તો આપતા ભરમ માત્ર છે. જે વાંલા બનાવટના ત્રીજા સ્વરુપને માનતાં જણાવેલા છે તે જ વાંલા અહીં પગ આવે તેમ છે. જુઓ, જરા વિચારી જુઓ કે, આકારા તે વધુ ય રહેલું છે એથી એને જોઇને 'એ અવયવવાળું છે' એવા ભાસ કોને નહિ થાય ! એ રીતે તમે જે આકારાને અબનાવટી માના છે. તેને

જ તમારે ખનાવડી માનવું પડશે, એ શું તમારી માન્યતાની એાછી હાની છે?

અત્યાર સુધી કરેલી બનાવટની ગર્ચા ઉપરથી વાચક વર્ગ જોઇ શક્યો હશે કે, જ્યારે બનાવટના જ સ્વરુપનું દેકાર્ણું નથી ત્યારે તે વહે બનાવનારને શી રીતે સાધી શકાય? તાત્પર્થ એ કે, પ્રથર તરીકે પૂજાતો આત્માં જગતના કરનાર કે પાળનાર દરી શકતો નથી, એ હકીકત અત્યાર સુધી તો ગેરત્યાજબી હોય તેમ જણાતું નથી.

ક્રત્વા - ભાઇ, તમે તો યુક્તિ ઉપર યુક્તિ ચલાવી અમતે પાછા પાડવા મેથા છો, પરંતુ અમે કાંઇ પાછા હઠીએ તેવા નથી. ઉપર જણાવેલાં અનાવટનાં સ્વરુપા જો બરાબર ન ઘડી શકે એવાં હોય તા રહ્યાં. અમે તા હવે એથી તદ્દન જીદાં અને દૂપણ વિનાનાં એનાં બીજાં ધારણા બાંધ્યાં છે અને તે આ પ્રમાણો છે:—

> જે વસ્તુ હયાત ન હાય, પરંતુ માત્ર તેનાં કારણોના સમવાય (રાજ રહેનારા લંબંધ)ની જ હયાતી હાય તે વસ્તુને બનાવટ કહેવી. હવે કહા કે, અમારા માનેલા બનાવટના સ્વરુપમાં શું દૂષણ છે?

માકતિવાo—ભાઇ, તમાએ જણાવેલા એ નવા ધોરણમાં પણ તમારા વચન ભંગ થઇ જાય છે:—ઉપરના લક્ષણમાં તમાએ એક પ્રકારના રાજ રહેનારા સંબંધને જ બનાવડ કહેવાનું સાહસ કહ્યું છે. હવે તમે જ વિચારી જૂઓ કે, જે રાજ રહેનાર હોય—નિસપણાવાળું હાય—તેને બનાવડમાં શા રીતે ભેગવા શકાય ! અશ્વવા જો કાઇ પ્રકારના ધારણ વિના જ ગમે તે સીજ પણ બનાવડમાં ભેગી શકાતી હોય તા જમીન વિગેરે ભાવાને ભન્ને તમે પ્રકાત બાલવામાં જ બનાવડી કહો, પણ તે ખરી રીતે બનાવડરુપે નહિ દરતાં તમારા માનેલા રાજ રહેનારા સંબંધની પેઠે જ રાજ રહેનારા એડલે નિસ દરશે. આ પ્રકારે બનાવડના આ નવા લક્ષણમાં તો તમાને બન્ને પ્રકારે હાની જ છે અને તે એ કે—એ લક્ષણમાં તો તમાને બન્ને પ્રકારે હાની જ છે અને તે એ કે—એ લક્ષણને બરાબર માનશી પડશે અશ્વવા સંગળ સીજતે સ્થિર માનવી મહારે અશ્વવા સંગળ સીજતે સ્થિર માનવી

પડશે. વળા બીજાં એ કે, બીજ બીજી ચીજોની પેંડે ' કર્મોના નાશ ચવા 'એ પણુ એક બનાવટ છે અને એ બનાવટને તેમાં એ નવું જણાવેલું બનાવટનું ધારણ ક્ષાગુ પડતું નથી. કારણ કે, કર્મોના એક વાર તદ્દન નાશ થવા એ એક પ્રકારના અભાવ છે એટલે એ કાઇ ચીજરુપ નથી તેથા એ અભાવ અને તેનાં કારણા સાથે કાઇ જાતના સંબંધ હાઇ શકે નહિ. સંબંધ તા હયાતા ધરાવતા ચીજના જ હાય, પણ જે કાઇ ચીજરુપ નથી તેના ન હાય. એ પ્રકાર કારણાની સાથે સંબંધ નહિ ધરાવતા એ કર્મનાશરુપ અભાવને એ બનાવટનું ધારણ લાગુ પડતું નથી અને એથા જ એક સરખે પ્રકારે બધી બનાવટાને નહિ લાગુ થતું હાવાથી બનાવટનું આ નવું સ્વરુપ અધુક્ પણ છે. તા આવા અધુરા અને દૂધણવાળા ધારણથી જે કાંઇ સધાય તે સાચું હાઇ શકે નહિ.

- કતુ<sup>ર</sup>વા∘—ચાલાે, બનાવટનું એ બીજાું સ્વરુપ પણ રહ્યું. અમે તા જેતે જોવાયા 'એ કરેલું છે 'એવાે ભાવ પેદા થાય એને જ બનાવટ ક-હીએ છીએ. આ જમીન વિગેરેને જોવાયા 'એ કરેલાં છે ' અવે વિચાર સાૈ કાઇને ઉગે છે. તેથી એના બનાવનાર કોઇ પણ એક હાય, એ આપાે આપ સાધી શકાય તેવું છે.
- અક્રિંગ ભાઇ, ઉપર ૮૫કે જોતાં તા આ ત્રીજી નવું લક્ષણ ખરાખર લાગે છે, પરંતુ જરાક વિશેષ વિચાર કરતાં એ લક્ષણ પણ ઘટે એવું નથી. જાઓ અને ધ્યાન આપા:—જે જગ્યાએ આકાશ ન હાય તે જગ્યાએ પણ ખાદવાથી આકાશ (પાલી જગ્યા) થઇ શકે છે અને એ ખાદેલા ભાગને જોવાથી 'એ કરેલું છે' એવો ભાવ પણ સા કોઇને પેદા થાય છે માટે એ નવા લક્ષણને લાગુ પાડતાં તો આ આકાશ, જેને તમે કોઇએ ખનાવેલું નથી માનતા અર્થાત્ અખનાવડી માનો છા તેને પણ ખનાવડી માનવું પડશે એ કોઇ નાનું સતું દૂષણ નથી.
- કર્યા ભાગનાઇ, તમે તા અમારા ખધાં લક્ષણોતે ખાટાં પાડવા કમર કસી જણાય છે અને યુક્તિ ઉપર યુક્તિ ચલવ્યે જાઓ છા. થયું. અમારાં એ મધાં લક્ષણો રહ્યાં, પણ 'જે ચીજમાં ફેરપાર થયા કરે છે તેને જ અમે ળનાવટ માનીએ છીએ' અને બનાવટનું પણ

એ જ લક્ષણ નક્કી કરીએ છીએ. જમીન વિગેરમાં થતા નિત્ય નવેદ ફેવ્યાર સા કાઇ નજરે જાએ છે એથા એને ખનાવટ કહેવામાં વાંધા આવે તેમ નથી અને એ ઉપરથી જ એનો કાઇ ખનાવનાર પણ કરી શકે તેમ છે.

અંકર્તુવા બ નાઇ, તમે તા નવાં નવાં લક્ષણા જ બદલ્યે જા**ગ**ા છા, તે પણ જો દૂષણ વિનાનાં હાય તા ઠીક, પરંતુ એમ નથી, એ પણ બૂલ-વાળાં જ છે. જેમકે, હમણાં તમે કેરપારને જ ખનાવટનું મુખ્ય નિશાન સ્વવ્યું છે, તે અમારી સમજ પ્રમાણે 'ઉડ પાણા પગ ઉપર ' જેવે છે. જો કશ્વરની શીત્ત કે સ્વભાવમાં કે:ઇ જાતના કેરકાર ન થતા હોય તે! તે એક જ રુપે રહેલા કથર સરજન, પાલન અને નાશના કામને શી રીતે કરી શકે ? અને શી રીતે પહેાંચી વળે ? સરજ્યા પક્ટી જ્યારે તે પાળવાની વૃત્તિ કરે ત્યારે જ પાળી શકે, અને પાગી રહ્યા પછી જ્યાર તે મારવાની વૃત્તિ કરે ત્યારે જ મારી શકે. ચ્યામ વૃત્તિના ફેરફાર થયા વિના એક જ વૃત્તિ કે એક જ વૃત્તિવાળા કાઇ પણ એક. જુદા જુદાં અને એક **ખીજને નહિ મળતાં** આવ**ત** કામાને પહોંચી શક નહિ. હવે જ્યારે તમે સરજનાર, પાળનાર અને મારતાર એક ઇધરતે જ માતા છે**! ત્યારે તમારે પણ ઇધરના સ્વભાવમાં** ફેરકાર થયાતું કબૂલ રાખતું પડશે અને તેમ માન્યાથી એ ફેરપારવાળા દંધરતે પણ આ નવું બનાવટનું ધોરણ લાગુ પડશે એથી એના વળી કાઇ ખીજો ખનાવનાર શાધવા પડશે અને એ રીતે એક પણ <u> ભુનાવનારતું ઢેકાઇં નહિ પડે. એથી ફેરફારના ધારણ વડે બનાવટના</u> સ્વરુપને નક્કી કરી બનાવનારનું સાધન થઇ શકે એવું જણાતું નથી ત્યાં તે વડે બનાવનારની સિંહિ તેા દૂર રહી, કિંત્ર તેની વાત પણ शा रीते थाय ?

કહા, ભાઇ! હવે તમને લાગતું હરો કે, માત્ર ળનાવટ ઉપરથી જ બનાવનારની અટકળ બાંધવી એ કેટલું બધું ઠેકાણા વિનાનું છે અને 'બનાવનાર સિવાય એક પણ બનાવટ બની શકતી નધી ',—' વસ્તુ માત્રન જોવી જ તેના બનાવનારના પણ ખ્યાલ આવે છે ' એવી એવી તદ્દન સીધી અને સાદી વાતા કેટલી વાંકી, નબળી અને દલીલ વિનાની લાગે છે. પરંતુ જેમ જેમ તેનું ઉંકું ચિંતન અને વધારે ચર્ચા થાય છે તેમ તેમ તેની પારખ થઇ

માકે છે. અહીં આપણે ઉપરતી ચર્ચાથી જોઇ શક્યા છીએ કે, જેમ જેમ બનાવટનું સ્વરુપ વિચારતા ગયા તેમ તેમ તે નખળું બનતું ગયું અને છેવટ તેનું કાંઇ કેકાણું જ ન આવ્યું. તા તે વડે ' બનાવનાર ' તા પત્તા કપાંથી લાગે ? અને કેમ લાગે ? આ પ્રકારે છેવટ ' જમીન વિગેરેને કાઇએ બનાવ્યાં છે— એ બધાં બનાવટરુપ છે માટે 'એ જાતની કરપના ખસી પડે તેવી છે માટે ખરી કરતી નથી. વળી, જે કાઇ ચીજ બનાવડી હાય તે કાઇ જગતમાં સેમેશા ટકતી નથી, પણ ગણ્યા ગાંઠયા દિવસો જ ટકે છે. જે આ જગતને તેમે બનાવડી કરાવવા ચાહા છા તે ઇશ્વરની પેડે હમેશાં ટકતું હાવાથી બનાવડી ચીજોમાં કેમ બળી શકે ? વા તેને બનાવડી ચીજોમાં કેમ બળી શકે ? વા તેને બનાવડી ચીજોમાં કેમ બળી શકે ?

કર્ન વાબ — ભાઇ, તમે તો બોલવાની છટા કરીને અમને મુંત્રવલ ધારા છો, પણ અમે કેલ્ મુંત્રાઇએ એવા નથી. તમે જે છેવટે કહ્યું કે, 'જે કેલઇ ચીજ બનાવટી હોય તે કાંઇ હમેશા ટકતી નથી 'એ વાત તો અમારે પણ કબૂલ છે. પરંતુ એમ કહીને જગતને હમેશા ટકનાફ જણાવ્યું, તે અમને ખોડું જણાય છે. કારણ કે, જગત તો હમેશા પર્યા કરે છે એટલે ફેરફાર પામ્યા કરે છે— તે કાંઇ હમેશા એક જ રુપે રહેતું નથી— તમે જ જાઓ છે. કે, નિલ્ય પ્રતિ કેટલાં જનમ લે છે, કેટલાં મરી જાય છે, કેટલાં ત્રારે ઉગે છે, કેટલાં કરમાય છે અને એ પ્રમાણે જગતમાં નિત્યે નિત્ય નતું નતું થયાં જ કરે છે. એથી કદાચ જગત પ્રવાહ રુપે રોજ જણાતું હોય, પરંતુ તેમાં રહેલી દરેકે દરેક ચીજ એક સરખી ન રહેતી હાવાથી તેને (જગતને) પણ એક સરખું અને નિલ્ય રહેતું ન માની શકાય અર્થાત્ જગત એક સરખું અને તિલ્ય રહેતું ન માની શકાય અર્થાત્ જગત એક સરખું અને એક રુપે નથી રહેતું માટે બનાવટ રુપ છે, એથી એનો કાઇ એક બનાવનાર હોવો જોઇએ, એવી અટકળ શી રીતે ખાંદી દરે?

અકર્વા વારુ—ભાઇ, તમે તો વળી આ એક નવું જ ધ તેંગ કાઢયું કે, 'જગત ભલે પ્રવાહીરુપે રાજ જણાતું હોય, પણ તેની અંદરની દરેક દરેક ચીજ રાજે રાજ બદલતી હોવાથી જગતને પણ એકરુપે રહેતું ન માની શકાય અર્થાત્ તે (જગત) બદલાતું હોવાથી બનાવટરુપે જ મનાય અને તેથી તેના બનાવતાર પણ સિદ્ધ કરી શકાય.' પરંતુ તમારી એ અટકળ પણ તદ્દન ખાડી છે. એ અટકળ પ્રમાણે તા

તમાંએ નિસ માર્ગેલા પરમાણ (પરમાં-અલ્યુ) અને કચ્ચર સ્ટ્રીં એક જાતની બનાવટ જ દરે છે: પરમાણું પોતે નિસ છે મિટ્રીં પ્રવાહરુપે નિસ છે, કિંતુ તેની અંદર રહેલાં રુપ રસ, ગધ અને સ્પર્શ બદલાયા કરે છે, તા શું તેને તમા અનિસ માનશા વા કચ્ચર કે, જેને તમા નિત્ય માને છાં તેની અંદર રહેલાં અહિ, કચ્ચા, અને પ્રયત્ન વિગેરે ખાસ ખાસ ગુણા બદલાયા કરે છે. તા શું તેને પણ તમા અનિત્ય માનશા કદાચ પરમાણું અને કચ્ચર એ અને પણ તમા આનત્ય માનશા કદાચ પરમાણું અને કચ્ચર એ અને અનિત્ય માનવાની હા પાડા તા એના પણ કાક બનાવનારના પત્તા લાગે તેમ નવી વળા ફક્ત ચર્ચાની ખાતર અમે પૃચ્યોએ છીએ કે, તમે જગતને બનાવટરપ દરાવા છા તે (બનાવટ) શું તદા સામાન્ય બનાવટ છે કે, કાઇ જાતની અસાધારણ બનાવટ છે.

કર્ઈવા•—ભાઇ! અમે તો એતે ( જગતતે ) તદ્દત સામાન્ય ખનાવટ માનીએ છીએ. લ્યો, હવે તમારે કહેવું હોય તે કહી નાર્પો.

અંક્રેનું વાર્ય આદું, જો તમે જગતને તેદન સામાન્ય ળનાવડ માનીને તે વકે કેઇ અહિવાળા કરનારની અડકળ બાંધવા જશા, તો તે બને તેમ નથી. કારણ કે. સાધાન્ય બનાવડના બનાવનાર કાંઇ છહિવાળા જ હિંાય, એવા નિયમ નથી. એ તા વખતે ડાહ્યા હોય, માંડા દાય કે અશુત્ર પણ હાય. અશ્રીત સામાન્ય બનાવડ વડે ફક્ત એક કાર્ય બનાવનારની જ અડકળ શ્રુઇ રાકે, પરંતુ છહિવાળા બનાવનારની કરમના તો ન જ શ્રુઇ રાકે. તો પછી તમાએ સાધવા ધારેતી સર્વાલ અને સર્વાલનારની કરમના તે કર્યા સ્ત્રીને સર્વાલ અને સર્વાલનારની કરમાં કરીને સર્વાલ

કંતુ વાર્ગ અમે તો જગતને એક અસાધારણ બનાવટ માનીએ છીએ અતે તે વહે તેના બનાવનારને પણ અસાધારણ પુરૂપ સમજીએ છીએ.

અકત્વાર — મહે તમે જગતને અસાધારેલું ખનાવટ કહેા, પરંતુ અમને તા સાધારેલું કે અસાધારેલું ખનાવટમાં કર્શા વિશેષ ફેર લાગતા નથી. કારેલું કે, કરનાર નજરે ન દેખાતા હોવાથી એ બને બનાવટ વચ્ચે કર્યા વિશેષપસું છે, એ શોધનું મુશ્કેલીવાળું છે. તથા જ દૂધનુ સાધારેલું ખનાવટને લાગુ પડે છે તે જ દૂધનું અસાધારેલું બનાવટને પણ લાગુ થાય છે.

- કરિયાં અંતર્ક સુધિ તો તમે જે કહ્યું તે મર્યાદાવાળ ફોવાથી કદાચ દીક લેખાય પરંતુ તમે જે દૂધણ ઉપર જણાવ્યું છે તે તો તદન ખોડું જણાય છે, સાધારણ અને અસાધારણ ખનાવટમાં કદ ચ તમા વિશેષપણ મ માના તે બલે પરંતુ તે બનેમાં ખનાવટપણું એક સરખું હાલાથી તે વડે ખનાવનારની સાધના કરવામાં શા વાંધા આવે ક
- અકર્ભવા બુન્જો માત્ર એક ખનાવટપણાને લીધે જ ખનાવનારની સિદ્ધિ થઇ શકતી હોય, તો કકત આત્મપણાને લીધે આપણી જેમ મહાદેવનું, શરીરધારિપણું, અધૂરોપણું, એાછું જાણકારપણું અને સંસારિપણું શા માટે ન સિદ્ધ થઇ શકે ? કારણું કે, જેટલું અને જેવું આત્મપણું મહાદેવમાં છે તેટલું જ મનુષ્યમાં પણ છે. વળી ખરી વાત તો એ છે કે, ખનાવટમાં અસાધારણપણું શી રીતે હોય—એ જ વાત પેલી સમજાતી નથી.
- કર્ણવારું ભાઇ, તમે ભક્ષે ગમે તેમ કહો, પરંતુ અમે તે આ એક જ વાત કહીએ છીએ કે, 'જેને જોઇને–કરેલું–એવી મૃતિ પેટા થાય છે તેને કાઇ કરતાં હોય-એમાં કાઇથી ના ન કહેવાય. અને એ જ રીતે જગતના કરતારતી અટકળ કરવી ઘણી સુગમ લાગે છે.
- સ્પક્રિક વાજ—ભાઇ, તમારી વાત તો ખરી છે. પણ અમારી સમજ પ્રમાણે જમીન વગેરને જોઇને 'એ કરેલાં છે' એવી કરપના કાઇને થતી હોય. એમ જણાતું નથી. આ તો તમે મારી મચરડીને એ જાતની અટકળ હભી કરેલી છે. જેમ જાતના કૂવા જોઇને કે એક મારા મહેલને જોઇને 'એ કરેલાં છે' એવી અટકળ બાંધી શકાય છે તેમ જમીન વગેરને જોઇને એ જાતની મતિ થતી હોય એમ જણાતું નથી. તો પછી જયાં એ જાતની મતિ જ થતી નથા સાં તે વડે કરનાં તે સાંધીતે કરવાની તો વાત જ શી?
- કર્ત્વા બાઇ! ઘડીબરને માટે એમ માની લઇએ કે, તમને જમીન વગેરેને જોઇને એવી ખિત બલે ન શાય, પરંતુ જે પ્રામાણિક જના છે તેઓને તો એવી યુદ્ધિ થવી એ સહજ વાત છે. અને એ જ યુદ્ધિ વડે કરનારની સાયીતી કરતી એ પણ સહેલ વાત છે.
- અકર્તુવાo-લાઇ, તમારા કહેવા પ્રમાણે કહાય પ્રામાણિક મનુષ્યાને જમીન

વિગેરેને જોઇને એ કરેલાં છે, એવી ધુલિ પેદા થતી હોય તે લક્ષે. પરંતુ એઓને જ એ જતની છુલિ પેદા થવાનું કારણ વા નિમિત્ત શું છે? તે અહીં જણાવતું જોઇએ. અમારા ધારવા પ્રમાણે નજરે જોવાયી તો એવી છુલિ ઉગતી હોય એમ જણાતું નથી જો તેમ હોય તો સાને આંખો સરખી જ હોવાયી અમને પણ એવી મૃતિ શા માટે ન થાય?

કર્તુવા ભાઇ! પ્રામાણિક ક્ષેકા, અનુમાન વા અટકળ કરીને એ જાતની અહિંતે પેદા કરે છે એથી કદાચ તમને એવા વિચાર ન થાય— એ સ્વાભાવિક છે. અર્થાત્ એ જાતના વિચાર ઉગી આવવાનું મૂળ કારણ અનુમાન કે અટકળ જ છે.

અકતુવારુ—ભાઇ, આ તે કેવી વાત કે, હજી સુધો કરનાપતે નક્કી કરવા માટે સાથી પેક્ષાં જણાવેલી અટકળ કેકાણે નથી પડી, ત્યાં વળા આ અહીં બીજી અટકળ (અનુમાન) આવીને ઉભી રહી. જો એક અટકળને બીજી અટકળ ઉપર ટાંગીને આપ કામ ચલાવવા માગતા હો તો કાંઇ પાર આવે તેમ નથી અને એમ અટકળ ઉપર અટકળ કર્યો જ જવાના હો તો પણ આરો આવે તેમ નથી. આ પ્રકારે—જમીન વિગેરેને જોઇને 'એ કરેલાં છે' એ બુદિ ચવામાં જ ગાટાળા ઉભા થાય છે તો એ વડે જ ઉભી થતી કરનારની અટકળ શી રીતે ખરી દેરે ?

કૃતું વાર્ગ — ભાઇ! તમે એક વાત ચૂકી ગયા જણાઓ છો અને તે એ કે, કાંઇ બધી બનાવટા (ચીજો) ને જોકને જોનારના મનમાં 'એ કરેલી છે' એવી મતિ થવી જ જોકએ, એવા કાંઇ નિયમ નથી. જેમકે, એક ખાડા ખાદેલા હાય અને જ્યારે તેને પૂર્સને સરખા કરવામાં આવે છે ત્યારે જોનારના મનને એવી કલ્પના પણ નથી થતી કે, અહીં ખાડા હતા અને પછી પૂરાઇને સમતળ થએલા છે અર્થાત જેમ પૂરેલા ખાડા યાતાના કરેલપણાને જણાવી શકતા નથી તેમ કદાચ જેમીન વિગેરે પણ પાતાના કરેલપણાને ન જણાવે તે બનવા જોગ છે એથી કાંઇ તેમાં રહેલું કરેલપણું ક કરવાપણું ચાલ્યું જતું નથી. હલાં એ છ્યા રહેલા કરવા-પણા વડે જ કરનામને પણ હમા કરી શકાય છે. માટે જમીન

વિગેરેના કરવાપણામાં કરા ગાટછા શ્રાય તેમ નથી અને તેમ રહેલા કરવાપણાને સંબીત કરવા માટે કાઇ પ્રકારની અટકળની પજુજરૂર જણાતી નથી.

અકતુવા - ભાષ્ટ, તમે પણ દીક કહા છા. પરંતુ તેમાં તા કાઈ લોગા જ ભરમાય. અમે તા તમારી જ જેવા તર્કવાદી છીએ, એથી એવી ભાગવમાં જરા પણ ન કસાઇએ. વમે જે ખાડાનું ઓહં લઇને જમીનના કરવાપણાને છૂપાવી રાખવાના પ્રયાસ કર્યો છે, તે તેદ તદ્દન ફાક્ટનો છે. કારણ કે, 🌂 ખાડા કાઇએ નહિ કરેલી એવી समत्रण कभीननी सरेणा क्याता है।वाथी इहाय कीनारेने पाताना અકરવાપણાના ભ્રમ ઉપજાવે અર્થાત્ પાતાનું છતું પણ કરવાપણું અછતું રાખે. પરંતુ આ જમીન વિગેરે કોઇએ નહિ કરેલી એવી ક્રઇ ચીજની સાથે સરખામણીમાં આવે છે કે. જેથી એ પણ પોતાનું છતું કરવાપણું છુપું રાખી શકે અર્થાત જો જમીન વિગેર ખરેખરી રીતે કરવાપણાવાળી હોય તો એમાં રહેલું કરવાપણ કાઇ જાતના વાંધા વિના જ પ્રગટ થતું જોઇએ પરંતુ આ તેક તમારા જ કહેવા પ્રમાણે તે. પોતાનું કરવાપણું જેનારના મનમાં દેસાવી શકતી નથી તો એ વડે એના કરનારતા પત્તા તે! લાગી જ રહ્યા. વળી જે કલમતું ઉદાહરણ લઇતે જગતના સરજનારની અટકળને મજબૂત કરા છા તે પણ ઠીક જણાતું નધી, કારણ કે, તમે જગતના કરનારતે શરીર વિનાના માના છે અને કલમના કરનાર તા શરીરવાળા નજરે દેખાય છે. એથી શરીરવાળા કરનારે કરેલી કલમની સાથે જગતની સરખામણી કરીને એમ કહેતું કે. એને (જગતને) કાઇ અશરીરવાળાએ બનાવ્યું છે એ શી રીતે અંધ ખેસતું આવે ? ખરી રીતે વિચારીએ તાે દુકલમની પેંકે જગતને દ પણ કરનાર જો કાઇ શરીરવાળા હાય તા જ અહીં કલમનું આહુ લેવું વ્યાજળી ગણાય. તાત્પર્ય એ કે, કાંઇ એકલી કલમ કે બીજી ચાજોનાં આઠાં લેવાંથી જગતના કરનારના પત્તા કાય કાળે લાગ શકે તેમ નથી.

કર્તું વા • — ભાઇ, તમાએ ઉપર જે છેવડનું લખાલ લખ્યું તે ખરાબર જીમિલ વાળું નથી. અમે કાંઇ કલમના બધા ગુણા સાથે જગતના બધા ગુણોને સરખાવતા નધી અને તેમ કાઇ સરખાવે પણ નહિ. અમે તો માત્ર એટલું જ કહીએ છીએ કે, જેમ કલમ ખનાવટરુપ છે અને તથી જ તેના ખનાવનાર હોવો જોઇએ તેમ જગત પણ ખનાવટ રુપ છે અને તેથી તેના પણ ખનાવનાર શા માટે ન હોય?— કલમ અને જગત વચ્ચે માત્ર એક ખનાવટપણ ની—કરવાપણાની જ સરખામણી છે, અને બીજી એક પણ નથી. જો તમારા કહેવા પ્રમાણે આ ઠેકાણે અને બીજે ઠેકાણે બધી જાતની સરખામણી કરવામાં આવે તો તો એક પણ વાતના નીવેડા ન આવે અને કયાય બધી જાતની સરખામણી પણ મળી શકે નહિ. માટે કલમ અને જગત વચ્ચે બધી સરખામણી કરીને તમા જે અમારી કલ્યનાને ધકકા પહેાંચાડા છા, તે કાંઇ દીક નથી.

અકત્વા - ભાઇ, તમે કહા છા તા વ્યાજમી, પણ તમારા સ્વાર્થનું કહેતા હોવાથી તેમાં ગેરવ્યાજળી પણ આવી જાય છે. જાઓ —અમે એમ તો કહેતા નથી અને કહીએ પણ નહિ કે, જગત અને કલમ વચ્ચે બધી જાતની સરખાઇ હોવી જોઇએ. પરંતુ આટલું તા કહીએ અતે કહીશું પણ ખરા કે, એ બન્ને વચ્ચે રહેલું કરવાપણું યનાવટપાંચું —તા એક સરખું જ હોલું જોઇએ. જો તેમ ન હાય તો બનાવટનું એક લઇને જગતના કરવાપણાને નક્કી કરી અને તે વડે તેના કરનાર-બનાવનાર-ને નક્કી કરવાની વાત કરવી તે ફાકટ છે. ખરી રીતે વિચારતાં જણાય છે કે, કલમ અને જગત વચ્ચે રહેલું એક કરવાપણું પણ સરખું નથી. કારણ કે કલમ અને બીજી ચીજો જે કાંઇ કરી શકાય એવી છે—કરવામાં આવે છે તે બધી-ના કરનાર કાઇને કાઇ, દેખી શકાય એવા છે. તમે આખા સંસારમાં પરીને જુઓ કે, એવી એક પણ ખનાવડ મળે છે, જેના કરનાર કાંઇથી પણ ન દેખાય એવો હાય આ ઉપરથી તા-કરવાપણાને લીધે કકત દેખી શકાય એવા જ કરનારની અટકળ ખાંધી શકાય છે, પણ તમારી પેડે ન દેખાય એવા એ શી રીતે કલ્પાય? હા, તે પણ કલ્પાય, પણ કયારે ? જ્યારે તેમે એકાદ પણ એવી ચીજ **ખતાવા કે જેના કરનાર ટાઇથા પણ ન દેખાય તેવા હાય. અમારા** ધારવા પ્રમાણે તા ઉપર જુણાવેલી- રીત મુજળ જગત અને

કલમ એ ખૂનની સરખામણી જ ઘટી શકતી નથી. તા તે વડે જગતના ખનાવનારની વાત રખડી પડે, એ કાંઇ નવાઇ નથી. વળા ખીજા પણ એ કે, ભાઇ, સંસારમાં જેટલી જેટલી ચીજો ખની છે તે કાંઇ ખધીએ કાઇ ખનાવનારે જ ખનાવી હાય એવા નિયમ નથી. જાઓને આ નજરાનજરની વાત છે કે, કેટલીક ચીજો એવી છે કે, જેને કાઇ પણ કરનારે—ખનાવનારે—ઘડનારે કે વણનારે કરી હાય, ખનાવી હાય, ઘડી હાય અને વણી હાય. જેમકે, ચાકડા, લેખણ, ઘડા અને કપડું વિગેરે. અને કેટલીક ચીજો તા એવી છે કે, જેને કાઇએ પણ ન ખનાવી હાય. જેમકે, વર્જુખેડેલું ધાન્ય, ઘાસ, વેલાઓ તથા વાવ્યા વિના જ જે કાંઇ ઉગે છે તે ખધું તથા તમાએ માનેલા પરમેધરમાં રહેલી છહિ, ઇચ્છા અને પ્રયત્ન વિગરે. આમ હાવાથી એટલે ખનાવનાર કે કરનાર વિનાની પણ ખનેલી ચીજો મળી આવવાથી ખનાવનાર સિવાય કાંઇ ખની શકતું જ નથી, એ જાતની અટકળ શી રીતે ખધાય? વા ખાંધવી એ લ્યાજપી કેમ ગણાય?

કર્વાગ—ભાઇ! તેમાંએ જે વર્લાખેડેલા ધાન્ય અને વેલાઓ વિગેરનાં આદાં લઇને એમ ઠરાવ્યું કે, કેટલીક ચીજો એવી છે કે, જેના કેલઇ કરનાર કે બનાવનાર પણ નથી. પરંતુ તે તદ્દન ભૂલ ભરેલું છે. કારણ કે, તેમે જ્યાં કાઇ પ્રકારે બનાવનારને જોઇ શકતા નથી ત્યાંની બધી ચીજો ઇશ્વરે જ બનાવેલી માનવાની છે એથી આપ એવાં ઉદાહરણા આપી એમ તો ન જ કહી શકા કે, 'એવી પણ ચીજો મળી આવે છે કે, જેના કાઇ બનાવનાર પણ નથી.' અને એમ કહીને કરવાપણાને લીધે ઉભી થએલી કરનારની કલ્પનાને આપ જરા પણ માળી પાડી શકા તેમ નથી.

અકર્જવા • — ભાઇ! તેમે તે એવું વિચિત્ર કહે છે કે, તમારી કાઇ મશ્કરી જ કરે. હજુ તે ઇધ્ધરના કયાંય પત્તા નથી ત્યાં તો તમે તેને જ લાવીને વચ્ચે ઉભા કરા છા, કેમ જાણે તેની સાખીતા જન થઇ ગઇ હાય — જે ચીજના અમારી અને તમારી વચ્ચે વિવાદ ચાલે છે તેને તમા વચ્ચે કેમ લાવી શકા ? અમે અને સા કાઇ, જ્યાં સુધી ઇધ્ધરના પત્તા મળે નહિ ત્યાં સુધી એને બનાવનાર—

- કરનાર—કે રચનાર તરીકે શી રીતે માનીએ ? ' અને એમ મનાયા પણ નહિ. માટે તમારી ઉપરની વાત ળરાળર નથી.
- કર્મવાલ ભાઇ! એ ઘાસ અને વેલા વિગેરે બધું ય દુંચરે જ બનાવેલું છે— જયાં જ્યાં તે ધાસ વિગેરે ઉગે છે ત્યાં ભાવે ય તેનો ઉભાડતારુ ઇશ્વર બેકેલા જ છે. પરંતુ કક્ત તે આપણી નરી આંખે જોઇ શકાય તેવા નથી તા પછી આપ એમ કેમ કહી શકા કે, કેટલીક ચીજો કરનાર વિના પણ થઇ શકો છે—શકે છે.
- એક્તું વારુ—ભાઇ! આપે જે કહ્યું કે, ઇશ્વર આપણી ચામડાની આંખે દેખાય તેવા નથી. તા શું તે શરીર વિનાના છે માટે દેખાતા નથી ? કે તેમાં કાઇ એવા ચમતકાર છે તેથી દેખાતા નથી? અથવા એમાં કાઇ એવી જાતિની વિશેષતા છે એથી દેખાતા નથી?
- કર્તા વારુ ભાઇ, દ<sup>ા</sup>યર તો જન્મને ધારણ કરતો નથી માટે શરીરવાળા શી રીતે હોય <sup>?</sup> અર્થાત્ એ શરીર વિનાના છે માટે જ દેખાના નથી.
- અકર્પુલ બ—ભાઇ, તમારા કહેવા પ્રમાણે ઇશ્વરતે શરીર ન હોય તો એ જગતને શી રીતે બનાવે ? વા બનાવી શકે ? જો શરીર વિના પણ જગતની રચના શ્વઇ શકતી હોય તો મેહ્લને પામેલા આત્માઓ, કે જેઓ શરીર વિનાના છે, તેઓ પણ જગતને ક્રેમ ન બનાવી શકે ? વળી, આત્મામાં રહેલાં બુહિ, ઇચ્છા અને પ્રયત્ન એ બધાં શરીરની હયાતીમાં જ કામ કરી શકે છે પરંતુ શરીર વિનાનાં એ બધાં કાંઇ પણ કરી શકતાં નથી. માટે જો ઇશ્વરને શરીરવાળા માની શકા તો જ એ, જગતને રચનારા પણ હોઇ શકે. નહિ તો નહિ.
- કર્તાવાo—ભાઇ, ક્લરમાં તો એવો ક્રોઇ જાતના ચમતકાર છે કે, જેથી તે આપણા જોવામાં આવી શકતા નથી.
- અકર્વવાલ્—ભાઇ, જે કાંઇ નજરમાં આવી શકે તેવું હોય તે અમે તે કારણથી રાજ ન દેખાતું હોય તે પણ કાંઇને કાંઇ વાર તા દેખાય જ અર્થાત જે વિદ્યા, મંત્ર કે યાગના પ્રભાવથી જે કાંઇ રોજ ન દેખાતા હોય તા પજી તે ક્યારેને ક્યારે તા દેખાય જ કાંઇ વિદ્યાવાળા, મત્રવાળા કે યાગવાળા એવા નથી કે, જે કદી

મણ ભૂતની ધેંકે ન દેખાતા હોય. હવે એ ઇશ્વર, ફાઇ અમતકારના કારણતે લીધે રાજ ન દેખાતા હોય, તો મણું જે તે કરનાર તરીકે લાય તા ક્યારને કયારે તા કાઇને દેખાવા જ જોઇએ. પરંતુ એ તો કદાયે, કયારે અને ફાઇને પણું દેખાતા જ નથી તેથી એમ કેમ માની શકાય કે, એ અમતકારના કારણથી દેખાતા નથી કે, કરનાર તરીકે નથી એટલે દેખાતા નથી.

કતુંવા • — ભાઇ! ત્યારે એ ખધું જવા દ્યો. કિંતુ ઇશ્વરમાં એવી ક્રોઇ જાતિવિશેષતા છે, કે જેને લઇને તે, આપણી નજરમાં આવી શકતા નથી અને છાના જ જગતને રચી રહ્યા છે.

અકૃતિવા - ભાઇ, એ તે તમારે કહ્યું તમને જ નકે તેવું છે. અને ધારીએ છીએ કે, તમા ' જાતિવિશેષ ' તો અર્થ ખુલી ગયા જુણાઓ છે!. તમાએ જ કહ્યું છે કે, જે ઘણી, સીજોમાં રહે એનું નામ જાતિવિશેષ છે. તમે તા ક<sup>ર</sup>વરને એક જ માના છા અને એના જોટાની ખેજી કાઇ ચીજને માનતા નથી. તેા પછી ઘણી ચીજોમાં રહેનારા જાતિવિશેષ એકલા ઇશ્વરમાં શા રીતે રહી શકે? ુમાટે ઇશ્વરમાં એવા કાઇ જાતિવિશેષ હોઇ શકે જ નહિ કે, જે વડે તે, કાઇથી પણ જોઇ શકાય નહિ. થયું. હવે કદાચ માત્ર તમારા માનની ખાતર ઇશ્વરને જગતના સ્થનાર માનવામાં આવે તો પણ તેમાં બીજા - કેટલાક પ્રશ્ના ઉકે છે. એમકે; જો તે જગતને ખરેખર રચતા જ હાય તા શું એ, માત્ર એની હયાતીથી જ રચાય છે ? વા એના જ્ઞાનિપણાને લીધે રચાય છે ? વા એમાં ( ક્લરમાં ) હ્યાન, ઇચ્છા અને પ્રયત્ન છે તે વડે જ રચાય છે? વા એ ઇશ્વર, હ્વાન, ઇચ્છા અને પ્રયત્નવડે ક્રિયા કરે છે એશા જગત રચાય છે ? કે ફક્ત એના ઇશ્વરપણાને લીધે જ જગતની રચના થઇ રહી છે?

કુતુંવા - ભાઇ, અમે તો વધારે શું કહીએ, અમે તો ઇશ્વરના એવા ભક્ત છીએ કે અમારે મન એની હયાતી માત્રથી જ જગતની રચના થઇ જાય છે.

યાકળીવા•—એ તો તમારી આંધળો અક્તિ છે, જુઓ—ંજો જગતની સ્થ-નામાં ફક્ત હયાતીની જ જરૂર હોય તો એતા સ્થનાર કશ્વર એક જ કેમ હાઇ શકે ? જેમ ઇશ્વર હયાત છે તેમ કંભાર, લ્હાર અને સતાર વિગેરે પણ હયાત છે, એ બધાની હયાતીમાં કાઇ એવી વિશેષતા નથી કે, એકની હયાતીથીજ જગતની રચના થાય અને બીજાની હયાતીથી ન થાય. માટે માત્ર હયાતીથી જ જગતની રચનામાં ઇશ્વરને લાવવામાં બીજા પણ હયાતી ધરાવનારા કુંભાર વિગેરે વચ્ચે આવીને ઇશ્વરના ઇશ્વરપણનો ભાગ લઇ જશે.

- કર્તુ વાઢ ભાઇ, હયાતીથી ન પત્યું તા રહ્યું. ઇશ્વરનું જ્ઞાનિષણું કયાં ગયું છે. અમે એના જ્ઞાનિષણાને લીધે જ એને (ઇશ્વરને ) જગતના કરનાર માનીએ છીએ.
- એકર્તુવાર—ભાઇ, તમારૂ આ કથન પણ ખાેંદું જ છે. ત્રાનિએ તા યાેગિએ પણ છે. પરંતુ તે કાંઇ જગતને બનાવતા નથી માટે જગતની સ્થના કરવામાં ત્રાનિપણાને સામે ધરવું એ પણ ઠીક જણાતું નથી.
- ફ્રુત્વા ૦- –ભાઇ, ઇશ્વરમાં જ્ઞાન, ઇચ્છા અને પ્રયત્ન એ ત્રણે વાનાં હોવાને લીધે એ. જગત્ને રચી શકે છે અર્થાત કશ્વરનું જ્ઞાનિષણું, ઇચ્છા-વાળાપણું અને પ્રયત્નવાળાપણું —એ ત્રણે જગત્ની રચનામાં કારણભુત છે.
- અકતૃવા ભાઇ! તમે શું કામ ધ્યાન આપો કે યાદ રાખો. અમે ઉપર હમણું જ કહી ગયા કે, શરીરની હયાતી હોય લારે જ જ્ઞાન, ઇચ્છા અને પ્રયત્ન કારણુબૂત થઇ શકે છે અને શરીરની હયાતી વિના એ ત્રણે આકાશકુસુમની જેવાં નિરર્થંક છે. હવે જો તમે ઇશ્વરને શરીરવાળા માના તા જ તેનાં જ્ઞાન, ઇચ્છા અને પ્રયત્નને જગતની રચનામાં લઇ શકા છો —વાપરી શકા છો. નહિ તા નહિ. તમે તો તેને શરીરવાળા માનતા નથી. લારે તમે એમ કેમ કહી શકા કે, એનાં જ્ઞાન, ઇચ્છા અને પ્રયત્ન જગતની રચનામાં કારણબૂત છે.
- કર્તુવા ભાઇ! અમે કાંઇ એકલાં ત્રાન, ઇચ્છા અને પ્રયત્નને જગતનાં કારણભૂત માનતા નથી, પરંતુ ઇશ્વર તે ત્રણે વડે જે કાંઇ ક્રિયા કરે છે તેને જ અમે જગતની રચનાનું કારણ માનીએ છીએ.

- અક ર્તું વારુ—ભાઇ! કેટલી અધી ભૂલ ? એકવાર અને એવાર તો કહેવાઇ ગયું. હવે ત્રીજીવાર પણ કહીએ છી તે કે, કક્ત જ્ઞાન, ઇચ્છા અને પ્રયત્ન વડે જો શરીર ન હાય તા ક્રિયા જ થઇ શકે નહિ. ભકે ઇશ્વર વા ઇશ્વરના ઇશ્વર આવે તા પછી તમારૂં આ કથન શી રીતે સાચું હેરે !
- કર્તાવારુ—ભાઇ, ત્યારે એ ખધું જાવા દેશ. અમે તેર એમ માનીએ છીએ કે, ઇશ્વરના ઇશ્વરપણાને લીધે જ આ જગતની રચના થઇ રહી છે.
- અકર્ભવા અરે! આ વળી શો ગોટાળા ? તમે જરા ચાકે મુ બાલતા જાએ તો હીક. અમે પૂછીએ છીએ કે, ઇધરપણું એટલે શું? શું જાણતારપણું એ દધરપણું ? વા એ લિવાય બીજાં, કાંઇ તે ઇધરપણું ? જો તમે માત્ર જાણનારપણાં જ ઇધરપણું માનતા હો તો એ જાણનારપણું પણ કેવું સમજવું? માત્ર તરં જ જાણનારપણું સમજવું કે સર્વદાયણું સમજવું ?
- કતુવા હાલ અમે તે કકત માત્ર નરા જાણનારપણાને જ ઇધર પણં સમજીએ છીએ અને એને જ જગતની રચનાનું કારણ માનીએ છીએ.
- અકતુંવાo—ભાઇ, તમાએ ઉપર જણાવેલા ઇશ્વરપંજાના અર્થયી તો ઇશ્વર ફક્ત જાણનારા જ ઠેરી શકે છે અને કરતાર તો ઠેરી શકે તો કરતા તો ઠેરી શકતો નથી વળી જો પક્ત જાણનારપણાને લીધે જ જગતની રચના શઇ જતી હોય તો જગતમાં એવો ક્રયો જીવ છે કે, જેમાં જાણનારપણું ન જણાતું હોય અર્થાત્ ઇશ્વરની જ જેમ જીવ-માત્રનું જાણનારપણું જગતની રચનામાં કારણુ ભૂત થવાયી ઇશ્વરની એકતાનો ભાગ શઇ જશે. કારણુ કે, જાણનારપણું તો બધે એક સરખું જ છે.
- કર્જાવારુ—ભાઇ, અમે ઇશ્વરપણાતા એવા અર્થ ન કરતાં 'સર્વજ્ઞપણું ' અર્થ કરીએ છીએ. તા પછી શું દૂષણ છે ?
- અકર્ભવા બ—એમાં તો એનું એ જ દૂષણ છે: એ બીજો અર્થ કરવાવી તે કથિર કદાચ છહાદેવ વિબેરેની પેડે આપ્યા જગતને જાણનારા– સર્વત્ત-સાળીત થઇ શકે, પણ જગતને કરનાર તેા કદીયે સાળીત થઇ શકે જ નહિ

- કર્તાવારુ—ચાલા એ બધું રહ્યું. ઇશ્વેરપણાના ખરા અર્થ કરનારપણું કે કર્તાપણું છે. કહા, હવે શું દૂષણ છે ?
- અકર્વવા બાઇ, કરનારપણું તે કર્વામાત્રમાં રહેલું છે જેમ ઇશ્વરમાં કર્વાપણું છે તેમ કુંભાર વિગેરમાં પણ છે. તે પછી એકલા ઇશ્વર જ શા માટે કરનાર ગણાય ? કારણ કે, કર્વામાત્રમાં કર્વાપણું તો એક સરખું છે તેથી સા કોઇ કર્વાઓને ઇશ્વર થવાના પ્રસંગ અવસે.
- કર્તા વાર્ય અને જાણુનારપહું કે કરનારપહું—એ બન્નેને નહિ, પહુ એ સિવાય જે બીજું કાંઇ છે તેને જ ઇશ્વરપહું સમજીએ છીએ. અને તે વડે જ જગતની રચના થઇ રહી છે—એમ માનીએ છીએ.
- અકતિવાર—ભાઇ, આ તો વળી મોટો ગોટાળા છે કે, તમારૂં એ કથન અમારી કે બીજાની સમજમાં આવે તેવું નથી. અમે તો એમ માનજો છીએ કે, તમારા માનવા પ્રમાણે પણ ઇશ્વરમાં ઇચ્છા 'અને પ્રયત્ન સિવાય બીજાં, કાંઇ ત્રીજાં હોય એમ જણાવું નથી. અને એ વહે જગતની રચના કરવામાં કયાં કયાં દૂધણા આવે છે, એ સઘળું ઉપર જણાવાઇ ગયું છે. માટે તમારૂં એ એક પણ કથન સાચું હરી શકે તેવું નથી અર્થાત્ તમારી એક પણ દલીલ એવી નથી મળી કે, જે વહે જગતના સરજનારની સાખીતી થઇ શકતી હોય.
  - વળા, અમે આ એક ખીજાં પૂછીએ છીએ કે, તમાએ માનેલા ક્ષ્યર, જગતને રચવાની જે ભાજગડ કરી રહ્યા છે, શું તેમાં તે પોતાની મરજી પ્રમાણે પ્રવૃત્તિ કરે છે? વા કમંત્રે વશ શકતો પ્રવૃત્તિ કરે છે? વા લીલા કરવાની વૃત્તિથી પ્રવૃત્તિ કરે છે? વા ભકતાને તારવા અને દુષ્ટાને મારવા પ્રવૃત્તિ કરે છે કે એ જાતની પ્રવૃત્તિ કરવાના એના સ્વભાવ જ છે?
- કર્તુવાર ભાઇ, એ (ઇશ્વર) તા સૌના ઉપરી હાવાથી જગતની રચના કરવામાં એની પોતાની જ મરજી પ્રમાણે વર્તે છે અને જગત પણ એ પ્રમાણે જ ચોલ્યા કરે છે.

- અકર્િવા બાઇ! અમને તો એમ જણાતું નથી. જો ઇશ્વર જગતને બનાવવામાં પોતાની જ મરજી પ્રમાણે વર્તતો હોય તો કોઇ એવો સમય પણ આવવા જોઇએ કે, જે સમયે જગત તદ્દન જીદા પ્રકારનું પણ રચાયું હોત—હોય. આપણાથી એ તો ન જ કરપી શકાય કે, તેની મરજી હમેશા એકની એક જ રહે છે. કારણ કે, તે પોતે તદ્દન સ્વતંત્ર હોવાથી ધારે તેવું કરી શકે છે. પરંતુ જગત તો હમેશા એક જ ઘાટે ચાલ્યું જાય છે અને ચાલ્યું આવે છે. એની બીજી કોઇ જાતની રચના કદી, કાપ્રએ અને કયારે ય સાંભળી કે જાણી પણ નથી. તેથી એમ જાણી શકાય છે કે, જગતની રચના કરવામાં ઇશ્વર પોતાની જ મરજી પ્રમાણે વર્તતો નથી.
- કર્તું વા — ભાઇ, ઇશ્વર તેા કર્મને વશ રહીને જગતની રચના કરી રહ્યો છે. એથી એ, કાઇ જાતની નહિ યનવા જેવી રચના કરી શકે જ નહિ.
- અકર્ભવા૦—થયું. જો ઇશ્વર પણ કર્મને વેશ રહેતાે હાય તો એ દંશ્વર શાના ? સર્વ શક્તિવાળા પ્રભુ શાના ?
- કર્ણવા બનાઇ, જરા ભૂલ થઇ ગઇ, ખર્ તો એ છે કે, કુકત દયાને લીધે જ ઇશ્વર જગતને રચવાની ભાંજગડ કરી રહેા છે—કારણ કે, એ તો મહાદયાળુ છે.
- અકર્દાવા જો કથર દયાને લીધે જ જગતને બનાવી રહ્યા હૈત્ય તો એ આખા જગતને સુખી શા માટે ન કરે? જીવમાત્રને સુખ આપતું એ દયાળુ પુરુષનું કામ છે. પરંતુ જગતમાં સુખ તો સરસવ જેટલું અને દુઃખ ડુંગર જેટલું જણાય છે. એથી આવા જગતને જોઇને કાઇ પણ એમ તો ન જ કલ્પી શકે કે, ઇશ્વર દક્ત દયાની લાગણીયો જ આને (જગતને) બનાવો રહ્યા છે.
- કર્તુવાo જો કે, ક'શ્વર તેા દયાળુ હેાવાથી બધાંને સુખી જ સરજે છે, પર'તુ એ બધા જીવા પાતપાતાનાં કર્માને લીધે પાછા દુઃખી શાય છે, એમાં ક'લર શું કરે?
- અકર્તાવા થયું. આ તા તમારા જ કહેવા પ્રમાણે હ ધર કરતાં પણ

- કર્માતું ખળ વધુ જણાય છેે. ત્યારે ભાઇ, હવે ઇશ્વરતે જવા દઇતે જો એતે ડેકાણે કર્માતે માના તા શા વાંધા છે?
- કર્તુવા૦—એમ પણ નહિ. આ જગત તેા ઇશ્વરની લીલા છે એટલે એ, લીલા વડે જ થાય છે અને લીલા વડે જ પળાય છે.
- અકર્િવા આઇ, રાગ દેષ વિનાના ઇશ્વરમાં લીલા શી હોય ? ઇશ્વર તા તે જ હેાઇ શકે, કે જે લીલાને પણ તરી ગયા હોય અર્થાત જયારે ઇશ્વરમાં લીલા જ હેાય નહિ ત્યારે તે, એ વર્ડે જગતને શી રીતે બનાવે ?
- કત વા૦—બીજાં કાંઇ નહિ, પણ છેવટ એ કે, એ (ઇશ્વર ) તેા ભક્તોને તારવા અને દુષ્ટોને મારવા આ જગતને રચી રહ્યા છે.
- અકર્તુ વા૦—ભાઇ, તમારી એ વાત પણ ખાેટી છેઃ રાગદેષ વિનાના ઇશ્વરને તા બધે સમભાવ જ હાેય—એના વળી ભક્ત કાેણુ અને દુશ્મન કેઃણુ ? અર્થાત્ ઇશ્વરને જગતના સરજનાર સાળીત કરવા માટે તમારી એક પણ જુક્તિ રીતસરની નથી.
- કતિવા૦—ભાઇ, હવે અમે આ એક છેવટની દલીલ અજમાવીએ છીએ. જો પાંશરૂં પડયું તાે ઠીક, નહિ તાે હાર્યા તાે છીએ જ. અમે એમ માનીએ છીએ કે, ઇશ્વરતાે સ્વભાવ જ એવાે છે, જે વહે જગતની સ્ચના થયા કરે છે. અર્થાત્ જગતની સ્ચના થવામાં ઇશ્વરના સ્વભાવ સિવાય બીજીં કાંઇ કારણ નથી.
- ગ્યકતૃંવા∘—ભાઇ, આ તો તમે ઠીક કહ્યું. પરંતુ જ્યારે તમા એમ માનવા તૈયાર થયા છો કે, ઇશ્વરના સ્વભાવથી જગતની રચના થયા કરે છે એને બદલે એમ માના કે, કર્મના સ્વભાવથી જગતની સ્વના થયા કરે છે, તો શા વાંધા આવે ? છતા કર્મના સ્વભાવ મુકીને કરનાર તરીકે નહિ જણાતા કશ્વરની કલ્પના કરવી, અમને તા વ્યાજબી લાગતી નથી. માટે એકલા કર્મના સ્વભાવને જગતના કારણસૂત માનવા એ યુક્તિયુક્ત અને ભૂલ વિનાનું છે.

વળી, જેમ અમે તમાએ કરેલી કરવાપણાતે લીધે કરનારને સાળીત કરવાની કલ્પના ખાેડી પાડી છે તેમ તે જાતની તમારી બીજી કલ્પનાએ પણ ખાેડી પડે તેવી જ છે. સંસારમાં એવી પણ ઘણી ચીજો અને કિયાઓ થાય છે, કે, જેના કરનાર મુદ્ધિવાળા ન જ હાય. આ વાત એકવાર કહી ગયા છીએ તા પણ વધારે સમજાવવા માટે જ એને અહીં કરીવાર પણ કહીએ છીએ: ગગનમાં જે વિજળા ઝખકે છે તે કયા મુદ્ધિમાને ખનાવી છે ? ઉધતા માણસ જે કિયા કરે છે તે શું તે વખતે મુદ્ધિવાળા હાય છે ? અર્થાત્ એ બધું મુદ્ધિવાળા કરનાર સિવાય પણ ખનતું જણાય છે માટે તમારી મુદ્ધિવાળા કરનાર સિવાય પણ ખનતું જણાય છે માટે તમારી મુદ્ધિવાળા કરનારને સાખીત કરવાની એક પણ દ્વીલ સાચી કરતી નથી.

વધારે કેટલુંક કહીએ. તમારી જગતના કરનારને સાખીત કરવાની કલ્પના તો નજરા નજર ખાંડી પડે તેવી જ છે. કારણ કે, કાંઇ મનુષ્યે અલાર સુધી જગતના કરનારને જોએક્ષા જ નથી. વળી, તમારી પેઠે અમે પણ એથી ઉલડી જ અટકળા પણ ખાંધી શકીએ છીએ કે–જેમ કું ભાર માડી, ચાકડા અને ચીંચરાના પાતા વિના ઘડાને ઘડી શકતા નથી તેમ ઇધાર પણ એની પાસે કાંઇ પ્રકારની સામગ્રી ન હોવાથી જગતને બનાવી શકે જ નહિ.

ખીજાં, જેમ આકાશ ખધે ઠેકાણે રહેલું છે અને ક્રિયા વિનાનું છે તેમ ઇશ્વર પણ ખધે ઠેકાણે રહેલા હાવાથી જરા પણ ક્રિયા કરી શકે નહિ. એ રીતે કાઇ પણ પ્રકારે જગતનાં ખનાવનાર ઇશ્વર ઠરી શકતા જ નથી. તા પછી એ નિસ્ય છે, સર્વદા છે અને એક છે એ વિગેરે બધું કહેવું તદન નકામ જ છે.

અમે તા કહીએ છીએ કે, જો ઇશ્વર નિસ્ય હાય તા એના એકલાથી જ જગતની રચના, રહ્યા અને સંહાર એ ત્રણ વાનો કેમ થઇ શકે ? જે એક જ સ્વભાવવાળા હાય તે કદી પણ પરસ્પર વિરાધ રાખે એવાં કામા કરી શકે નંહ. માટે ઇશ્વરને તદ્દન નિસ્ય માનવા એ પણ તમને પાલવે તેવું નથી.

વળો, એ સર્વત્ત પણ સાખીત થઇ શકતા નથી. એવી એક પણ દલીલ કે અટકળ નથી કે, જે વડે આપણે ઇશ્વરતે સર્વત્ત તરીકે માની શકીએ.

કર્દુ'વા૦—ભાઈ, ઉતાવળા ન થાએા, દલીલ છે: જો એ સર્વેદ્ય ન હાય તે. એના ખનાવેલા આ જગતમાં આવી અતેકઃજાતની વિધિત્રતાએક શી રીતે આવે ? અર્થાત જગતમાં રહેલી અગણિત વિચિત્રતાએ! જ ઇશ્વરના સર્વત્તપણાને સાળીત કરવાને પૂરતી છે.

અકર્ત્ ાં અને કાંઇ દલીલ ન કહેવાય. એ તો છવોનાં સારાં અને નડારાં કર્મીતે લીધે જગતમાં આથી પણ વધારે વિચિત્રતા આવી શકે છે. માટે જગતની વિચિત્રતાને લીધે ઇશ્વરનું સર્વત્તપણું સાબીત થઇ શકનું નથી. જો એ ખરેખર સર્વત્ત જ હોત તો અમારી જેવા એના કર્તાપણાના નિષેધ કરનારાઓને શા માટે બનાવત ? તથા જે અસુરાને તેણે પાછળથી માર્યા છે તેને પણ શા માટે બનાવત ? એક મંદ માણસ પણ એમ સમજે છે કે, વાવીને તાડી નાખવા કરતાં ન વાવવું જ સાર્ફ છે તા પછી બનાવીને મારવા કરતાં એણે અસુરાને શા માટે બનાવ્યા ?—ખરી રીતે તા એઓને ન બનાવવામાં જ એનું ડહાપણ હતું. એ રીતે કાઇ પ્રકારે કર્તા-ઇશ્વરનું સર્કતપણું સાબીત થઇ શકતું નથી.

વળી, તમે જે ક્યરતે 'એક' જ કહ્યા છે, તે પણ દીક નથી, જો તમારા મનમાં એવા ભય હોય કે, ક્યરો ઘણા થઇ જાય તા જગતની રચનામાં ઘણા મતે તે છે શાય અને તેથી તેની સીધી વ્યવસ્થા ખરાખર ન જળવાઇ શકે. તો અમારા ધારવા પ્રમાણે તમારી એ કલ્પના ખરાખર જણાતી નથી. કારણ કે, મધમાખી જેવું પ્રાણી દોળ મળીને મધપુડા ખનાવે છે છતાં તેમાં વાંધા આવતા નથી. કીડી જેવું પ્રાણી દોળ મળીને રાપ્રદેશ ખનાવે છે તેમાં પણ વાંધા આવતા નથી. કીડી જેવું પ્રાણી દોળ મળીને રાપ્રદેશ ખનાવે છે તેમાં પણ વાંધા આવતા નથી. અને અનેક કારીમરા તથા મજીરા મોટા મોટા મહેલા બાંધે છે તેમાં પણ મતેલેદ નડતા નથી તેમ જો ધણા ઇશ્વરા બેમા થઇને જગતને ખનાવે તા તેમાં શી રીતે મતેલેદ થાય ? કે વાંધા આવે? એ કર્યરા તા મધમાખી, કીડી અને મતુષ્ય કરતાં પણ હજાર ઘણા હાલા છે અને રામદ્રય વિનાના છે તો એએામાં એક સાથે રહીને કામ કરતાં જરાપણ વાંધા શી રીતે આવે?

જો ભાઇ, તમે જગતના કરનાર ઇશ્વર માનતા હાે તાે તમારે એમ પણ માનવું જોઇએ કે, જે કાંઇ જગતમાં નાનું માેંકું છે તે બધુંય ઇશ્વરે અનાવેલું છે. અને જો તમાે એમ માના તાે પછી અમારાં શાસ્ત્રાે પણ ઇશ્વરે બનાવેલાં છે એમ માનવું જોઇએ. એ રીતે તમારી જ માન્યતા પ્રમાણે અમારાં શાસ્ત્રાે પણ દશ્વરે કરેલાં હાેવાથી તમારે તેને સાચાં માનવાં પડેરો. આમ માનવાથી સંસારમાં એક પહું શાસ્ત્ર એવું નહિરહે કે, જે ખાઢું હોય. વળા, ઇશ્વરે જ ખનાવેલું ખધું પ્રામાણિક હોવાથી કોઇ વાદા, પ્રતિવાદા પણ ન રહી શકે. એ રીતે ઇશ્વરને જગતના કરનાર તરીકે માનતાં અનેક દૂષણા આવે છે અને કોઇ પણ રીતે એ વાત સાખીત થઇ શકતી નથી. માટે જ અમે ઇશ્વરને કરનાર કે પાળનાર માનતા નથી. અમે તો એને રાગ દેષ વિનાતો, સર્વત્ર અને સસ તત્ત્વનો પ્રકાશક માનીએ છીએ. અને એવા જ એક અને અનેક ઇશ્વરાને અમે દેવ તરીકે પૃછ્એ છીએ અને સેવીએ છીએ.

## <sup>્</sup>સર્વ`જ્ઞ—વાદ.

જેન સંપ્રદાયવાળા પોતાના ઇશ્વરને સર્વત્ર માને છે એટલે ઇશ્વર આ જગતને, ઉપરના જગતને અને નીચેના જગતને જાણે છે-એમ માને છે. લારે જેમિનિઝડિયના મતવાળા કહે છે કે, સંસારના કાઇ મનુષ્ય સર્વત્ર હાઇ શકતા જ નથી. હવે તેઓ ખત્રે એ સર્વત્રવાદનું નિરાકરણ લાવવા નીચે પ્રમાણે ચર્ચા કરે છે:—

- જૈમિનિ — તમા જેને સર્વત્ત વિગેરે વિશેષણા લગાડા છા એવા કાઇ દેવ હાઇ શકતા નધી કારણ કે, એવા પ્રકારના દેવની સાળીતી કરવા માટે એક પણ પ્રમાણ મળતું નથી.
  - જૈન ભાઇ, અમારા ધારવા પ્રમાણે તો દેવની સર્વગ્રદશાંને સાબીત કરવા માટે પ્રત્યક્ષ પ્રમાણ જ પુરનું છે દેવની દેહધારી દશામાં એનું સર્વગ્રપણું આપણી આંખે જોઇ શકાય એવું છે માટે એ જાતની સાબીતી માટે બીજાં પ્રમાણ કે પ્રશ્નની જરૂર જણાતી નથી.
- જેમિનિ એ તા તમે ખોડું કહેં છો. તમે પણ એન માતા છા કે, વર્તમાન કાળમાં એવા કાઇ દેહધારી નથી કે, જે સર્વત્ર હોય. જયારે એમ છે લારે આપણી નજરે એની સાખીતી કેમ કરી શકાય? વળી, કદાચ તમા એમ કહેરા કે ભૂતકાળમાં ઘણા સર્વદ્વા થઇ ચૂક્યા છે. તા ભૂતકાળની વાતાને આપણે નજરે જોઇ શકતા નથી. માટે સર્વત્રની સાખીતી કરવા માટે પ્રસંક્ષ પ્રમાણનું અવલંખન લેવું તદ્દન નકામું છે.

- જૈન• કદાચ પ્રસક્ષ પ્રમાણથી સર્વત્તની સાખીતી ન થઇ શકતી હોય તે: અમે અનુમાન કરીને પણ એની સાખીતી કરી શકીએ છીએ.
- જૈનિનિંગ—ભાઇ, એ તો તમા જાણે છો કે, જ્યાં જ્યાં પ્રસંક્ષ પ્રમાણ પહેંચી શકે છે હ્યાં જ અનુમાન પ્રમાણ કામ આપી શકે છે. અહીં તો તમારા જ કહેવા પ્રમાણે સર્વત્રની હડીકતને સાંબીત કરવા માટે પ્રસંક્ષ પ્રમાણ શક્તિવાળું નથી, તો પછી તેને આધારે ચાલતું અનુમાન પ્રમાણ એ જાતની સાંબીતી શા રીતે કરે ? અર્થાત અનુમાન પ્રમાણવડે પણ સર્વત્રની સાંબીતી શંઇ શક્તી નથી. એ જ પ્રકારે સર્વત્રની જેવા બીજો કોઇ મનુષ્ય હયાત ન હાવાથી એક બીજાની સરખાઇ વડે (અર્થાત્ ઉપમાનપ્રમાણવડે) પણ એની (સર્વત્રની) સિદ્ધિ શઇ શક્તી નથી.
- જૈન આગમ એટલે શાસ્ત્ર પ્રમાણવડે તે સર્વત્રની સાબીતી થઇ શકે છે. કારણ કે, શાસ્ત્રમાં કહ્યું છે કે, '' ઇશ્વર સર્વત્ર હોય છે. ''
- જૈમિનિ ભાઇ, તમારૂ એ કથન ખોડું છે. કારણ કે, તમારા એ આગમાં કે છે બનાવ્યા છે એની શી ખબર પડે—કોઇ ધૂતારાએ તો નહિ બનાવ્યા હોય કે તમા એ શાસ્ત્રાને સર્વત્તે બનાવેલાં છે, એમ તો નહિ જ કહી શકા. કારણ કે, હજી સુધી કોઇ સર્વત્ત હોઇ શકે કે નહિ ? એ વાતના જ પત્તા નથી.
  - જૈન ભાઇ, એવા પણ ઘણા વિષયો છે કે, જેનું પ્રતિપાદન સર્વત્ર વિના યોજો કાઇ કરી શકે જ નહિ. જેમકે, સૂર્ય ચંદ્રનું જ્ઞાન, તારાનું જ્ઞાન, જ્યોતિષનું શાસ્ત્ર અને ત્રહણ વિગેરેની માહિતી. આપણે વર્તમાનમાં એ ખધાં જ્ઞાનને મેળવી શકાએ છીએ અને એથી જ એમ અડકળ ખાંધી શકાય છે કે, એ ખધા નજરે નહિ જણાતા વિષયોના જણાવનાર એવા કાઇ પુરુષ હોવા જોઇએ કે, જે એ ખધાના જાણકાર હોય અર્થાત્ સર્યત્ર હોય. એ પ્રકારે ઘણી જ સહેલાઇથી સર્વજ્ઞની સાખીતી થઇ શકે છે.
- જૈમિનિઃ—ભાઇ, જે તમે ઉપર કહ્યું છે તે જો કે, ખરાખર ગાડવીને કહ્યું છે, તા પણ તે તદ્દન ખાહું છે. કારણ કે, આપણી જેવા કાઇ પણ મનુષ્ય જે ગણિત શાસ્ત્રના સારા અભ્યાસી અને અનુભવી

હાય તે પણ સ્યો, ચંક્ર, તારા, અમાતિષ અને કહ્યુ વિગેરેની માહિતી ભણી શકે છે અને જણાવી પણ શકે છે. કિંતુ એ કાંઇ સર્વત્ર હોતો નથી. માટે ઉપર જણાવ્યા પ્રમાણે પણ સર્વત્રની સિદ્ધિ થઇ શક્તી નથી અર્થાત્ એવું એક પણ પ્રમાણ મળતું નથી કે, જે વડે સર્વત્રની હયાતીના નિર્ણય થઇ શકે.

જૈન - ભાઇ, જેમ ખાણુમાં રહેલું સોનું અનાદિ કાળથી મેલું હોય છે. પણ તેને તાપ લાગતાં જ તે, વિશુદ્ધ થઇ જાય છે તેમ મલિન આતમાં પણ ધીરે ધીરે જ્ઞાન, ધ્યાન અને તપ વિગેરેના અભ્યાસ કરતાં કરતાં પરમ વિમળતાને પામીતે સર્વજ્ઞ થઇ શકે છે. તો એ જાતની સાદી અને સરળ હડીકતને સાબીત કરવા માટે બીજાં બજાં ત્રમાણાના આશ્રય લેવા કરતાં આપણે અનુભવ જ બસ છે. આ વાત તો તમે પણ જાણો છે કે:—

" ભાગુતાં પંડિત નીપજે લખતાં લહિયા ધાય, ચાર ચાર ગાઉ ચાલતાં લાંએા પંથ કપાય "

જેમિનિ - ભાઇ, તમારૂં એ ધીરે વારે અબ્યાસવડે સર્વત થવાનુ પણ અમને તો ખાંઢું લાગે છે. કારણ કે, જે માણસ કૂદવાના અબ્યાસ કરે છે તે કદી પણ સા યોજન તો કૂદી શકતા જ નથી. કદાચ કૂદવાના અબ્યાસ ભહુ બહુ કરવામાં આવ્યો હાય તો એ, માંડ પાંચ-દસ હાથ કૂદી શકે અર્કાત્ અબ્યાસવડે માત્ર મૂળ સ્થિતમાં કાંઇક સુધારા થાય છે અને એથી વિશેષ કાંઇ થઇ શકતું નથી. તા પછી એ વડે સર્વત્ત થવાની વાત કેમ કહેવાય? વળા અમે કદાચ તમારા માનની ખાતર કાઇને સર્વત્ત તરીકે માનીએ, તા પણ એ સર્વત્ત, આ આખા જગતને શી રીતે જણી શક? શું એ, આખા જગતને આંખાવડે જોઇ શકે? કે બાજ કાઇ ચમતકારી ત્રાનવડે જોઇ શકે?

ધણા પદાર્થો દૂર અને છૂપા રહેલા હેાવાથી માત્ર આંખે વડે જ આખું જગત જોઇ શકાય નહિ.

તેમ તેનામાં ( ભર્વજ્ઞમાં ) કાઇ ચમતકારી જ્ઞાન છે એવી આપણને ખાત્રી થયા વિના એમ કેમ કહેવાય કે, એ ચમતકારી જ્ઞાનવડે આખા જગતને જાએ છે.

વળી, કદાચ તેમા એમ કહેા કે, એ સર્વત્ત કેટલુંક તા આંખ વિગેરે ઇદિયા વહે, કેટલુંક અટકળ વહે અતે કેટલુંક શાસ્ત્ર વહે—એમ કરીને આખા જગતને જાણે છે, તો પછી જગતના ખધા ય મનુધ્યા એ જ પ્રકારે આખા જગતને જાણતા હાવાથી એ બધાને શા માટે સર્વત્ત ન કહેવા ?

વળા સંસારના આદિ અને અંત નથી, તેમ તેમાં રહેલા પદાર્થીના પણ અંત નથી તા એ તમારા સર્વત્ર એક એક પદાર્થિને જાણતા જાણતા અનંતા કાળ વીસા પછી પણ શી રીતે સર્વત્ર થઇ શકશે ?

વળી, જ્યારે એ સર્વત્ર વસ્તુમાત્રના જાળુકાર થશે ત્યારે તા એણે અશુચિ પદાર્થીના રસોને પણ ચાપ્યા હશે, એમ પણ તમારે માં મરડીને પણ કપ્યુલ કરતું પડશે.

અમે તો છેવટ એટલું જ પૃછીએ છીએ કે, એ સર્વજ્ઞ ભૂતકાળમાં થઇ ગએલી અને હવે પછી બનવાની વસ્તુઓને કયા આકારે જાણે છે? જો તે, ભૂતકપે અને ભવિષ્યરુપે જાણતો હોય તો પછી એનું ત્રાન ભૂત અને ભવિષ્યરુપ હોવાથી પ્રત્યક્ષરુપ ન કહેવાય, કિંતુ સ્મરણ વિગેરેની પેઠે પરાક્ષ જ કહેવાય. અને જો તે, એ બધા પદાર્થીને વર્તમાનરુપે જાણતો હોય તો એનું ત્રાન ભ્રમવાળું જ ગણાય. કારણ કે, સ્ત્વની અને ભવિષ્યની વસ્તુઓને વર્તમાનરુપે જાણવી એ જ પેલું ખેલું છે—આ પ્રકારે કાઇ પણ દલીલ. તર્ક કે પ્રમાણવડે સર્વજ્ઞની સાખીતી થઇ શકતી જ નથી.

જૈન•—ભાઇ, તમે જે એકલા એકલા અસાર સુધી સર્વદ્રતી હયાતીને તાડી પાડવાના પ્રયાસ કર્યો છે તે ખધા ય તદ્દન નકામા છે. જુઓ અને ધ્યાન આપાે. હવે અમે સર્વદ્રાની સાખીતી નીચે પ્રમાણે કરીએ છીએ:---

> તમાં એ જે કહ્યું છે કે, 'સર્વત્રની સાંબીતી કરવા માટે એક પણ પ્રમાણ મળતું નથી, 'પણ તે તમારૂં કથત સાચું નથી. કારણ કે, સર્વત્રની હયાતીને નકી કરવા માટે ફક્ત એક તીચેની અટકળ (અનુમાન) જ પુરતી છે.

જે જે ગુણમાં તરતમભાવ જણાતો હોય, તે તરતમભાવ ક્યાંયને ક્યાંય કાઇને કાઇ વખતે પૃરેપૂરા પ્રકર્ષને પામે છે. જેમક, પરિમાણમાં એટલે માપમાં તરતમભાવ જણાય છે અર્થાત માપ વધારે અને સાંછું થયા કરે છે અને છેવટ એના પૃરેપૂરા પ્રકર્ષ આકાશમાં જણાઇ આવે છે તેમ ત્રાનગું માં પણ તરતમભાવ જણાય છે અને એ તરતમતા ક્યાંયને ક્યાંય પૃરેપૂરા પ્રકર્ષને પામવી જ જેઇએ. જયાં એ, પ્રેપૂરા પ્રકર્ષને પામે છે એનું જ નામ સર્વત્ર છે. કહો, હવે આ પ્રકારના દૂપણ વિંાના અનુમાનથી સર્વત્રને સાંધી કરતાં શા વાંધા આવે?

જેમિનિ - અમને તા તમારૂ એ અનુમાન ખરાખર લાગનું નથી. કારણ કે, જો એ તમારૂં અનુમાન ખરાખર હોય તા નાચે પ્રમાણે વાંધા આવે છે: — જુઓ, ચૂલા ઉપર પાણીને ઉનું કરવા મુક્યું હોય, તે તે ઉકળતા પાણીમાં પણ ગરમીની તરતમતા જણાય છે અને તમારા કહેવા પ્રમાણે જો એ ગરમીની તરતમતા કયારેને કયારે પુરેપુરા પ્રકર્ષને પામતી હોય તો એ પાણી જ વખત જતાં અશિક પે થતું જોઇએ. પરંતુ એમ થતું તો કોઇએ જાણ્યું નથાન તથી તમાએ જણાવેલા તરતમતાને એના પ્રકર્ષ સુધી પહેંચવાના નિયમ ખરાખર લાગતા નથા. તો એવા ખાટા નિયમથી સવૈત્રની હયાતીના નિર્ણય કેમ થઇ શકે?

જૈન - ભાઇ, અમે માતીએ છીએ કે, તમા અમારા અભિપાય પરાખર સમજમ નથી. અમે તે ઉપર એમ કહ્યું છે કે, જે ચીજમાં જે ગુણ સહજ હાય—સ્વાભાવિક હાય—અને તેમાં તરતમતા જણાતી હાય તો તે, કાઇને કાઇ વખતે પૂરા પ્રકર્ષને પામે જ તમાંએ જે ઉકળતા પાણીનું ઉદાહરણ દઇને અમારા એ નિયમ ખાટા પાડ્યા છે, તે કાંઇ બરાબર નથી, કારણ કે, પાણીમાં જે ગરમીના ગુણ જણાય છે, તે, તેના સ્વાભાવિક ગુણ નથી: કિંતુ એ તા એમાં અગ્નિના સંબંધથી આવેલા છે. માટે એ ઉદાહરણને અમારા નિયમ જ લાગુ પડતા નથી. તા પછી અમારા એ નિયમ તમે કઇ રીતે ખાટા પાડી શકરાા? અમે તા એ એક જ નિયમથી સર્વત્રની સિદ્ધિ કરીએ છીએ અને જણાવીએ છીએ કે, ત્રાન ગુણ તા આત્માના સ્વાન્

ભાવિક ગુણ છે અને એ, તેમાં તરતમતાને પામતા પામતા જરૂર એના પ્રકર્ષ સુધી પહેંાંથી શકે છે અને એ ગુણુંના પૂરેપૂરો પ્રકર્ષ થયે સર્વજ્ઞની સિદ્ધિ થવી કાંઇ માટી વાત નથી. વળા, તમે જે ઉપર કૃદવાનું ઉદાહરણ આપીને અમારા આ જ મિયમને શિથિલ કરવાના પ્રયાસ કર્યો છે, તે પણ ખરાખર નથી. કારણ કે, પાણીની ગરમીની જેમ કૃદવું એ કાંઇ મનુષ્યના સ્વાભાવિક ગુણ નથી, માટે એ નિયમ ત્યાં પણ લાગુ થતા નથી.

વળા બીજી અટકળ આ પ્રમાણે છે:—

જેમ નજરે દેખાતા વાવ, કૂવા, તળાવ, દરિયા, પર્વત અને નદી વિગેરે પદાર્થી જાણવા યાગ્ય હાવાયી આપણાથી જાણી શકાય છે તેમ આ આપ્યું જગત પણ જાણવા યાગ્ય હાવાને લીધે કાઇનાથી તો જરૂર જણાવું જોઇએ. અને એ જેનાથી જણાય છે એ જ મહાપુર્ષ સર્વત્ત છે. વાવ, કૂવા કે જગત વિગેરે 'જાણવા યાગ્ય નથી ' એમ તા તમે કહી શકા તેમ નથી. કારણ કે, એ વિષે તા કાઇના પણ એ મત નથી.

વળા, તમે જે કહ્યું કે, જ્યાંતિષ વિગેરેનું જ્ઞાન તા એક ગિલ્તના જાલુતારને પણ હાય છે. પરંતુ ભાઇ, જ્યારે ગિલ્તના પણ હયાતા ન હતા ત્યારે એ વિષયનું સાથી પહેલું જ્ઞાન જેને થયું હશે એ તા જરૂર સર્વજ્ઞ હોવો જોઇએ, એમાં કાંઇ નવાઇ નથી, એ તો એ સર્વજ્ઞે એ વિષયોને શ્રંથા વડે અને ગિલ્લતી રીતા વડે આપણને જાલુવા છે એથી જ આપણને એ બધું સહેલું લાગે છે. પરંતુ એ જાતના એવા તદ્દન અજાણ્યા વિષયની સાથી પહેલી માહિતી સર્વજ્ઞ સિવાય બીજા કાઇને થાય એ અનવા જેતું નથી. આ ઉપરથી એક આ ત્રીજાં અનુમાન પણ આ પ્રમાણે દારાય છે:—

જે કાઇ, ઉપદેશ વિના, નિશાન વિના અને બીજી પણ કાઇની સહાયતા વિના જે બાબતને જણાવી શકે છે તે જરૂર તે બાબતના જાણનારા કે જોનારા હાય ત્યારે જ બની શકે છે અર્થાત્ જેણે ઉપદેશ અને નિશાન વિના દૂર રહેલા સર્ય અને અંદ્રાદિનાં શ્રદ્ધણ વિગેરને વિવાદ વિનાની રીતે જણાવ્યાં છે, તે તેના જાણનારા હાય જ અર્થાત કાઇ-જરૂર, દૂર રહેલી કે, જ્યાં આપણી ઇદ્રિયા પણ પહોંચી શકતી નથી એવી ચીજેના પણ જાણનારા હાવા જોઇએ અને એ, સર્વત્ર સિવાય બીજો કાઇ હોઇ શકતા નથી.

અર રીતે આ જાતનાં અનેક પ્રમાણે છે કે, જેવડે ઘણી જ સરળતાથી સર્વત્રની સાખીતી થઇ શકે છે. માટે તમાએ જે કહેલું કે, 'સર્વત્રના નિર્ણય માટે એકે પ્રમાણ જડતું નથી 'એ તદન ખાટું છે.

- જૈમિનિ ભાઇ, સર્વત્રની સાંબીતીમાં આડે આવનારાં બીજાં ઘણાં પ્રમાણે છે, તા જ્યાં સુધી એવાં પ્રમાણે હોય ત્યાં સુધી સર્વત્રને શા રીતે માની શકાય?
- જૈન∘—ક્યાં કયાં પ્રમાણા સર્વદ્રની સાધીતીમાં આડે આવે છે? આપ કૃષા કરીને તેને નામવાર જણાવશા
- જૈમિનિ૦—પહેલું તા પ્રસક્ષ પ્રમાણ જ સર્વત્રની આડે આવે છે.
- જૈન• આપ જરા કૃષા કરીને સમજાવા કે, એ પ્રત્યક્ષ પ્રમાણ સર્વગ્રની આડે શા રીતે આવે છે? કારણ કે, પ્રત્યક્ષ પ્રમાણ અને સર્વગ્ર એ એ વચ્ચે કાઇ જાતના વિરેધ નથી, તેમ કાઇ જાતના સંબંધ નથી કે, જેથી તે, એની આડે આવી શકે?
- જૈનિનિ વર્ત માનમાં કાઇ સર્વત્ત હોય, એવું પ્રત્યક્ષ પ્રમાણુથી જાણી શકાતું નથી, માટે જ એ, સર્વત્તની સાખીતીના નિષેધ કરે છે.
- જૈન•—ભાઇ, તમારી એ દલીલ તમને શામે તેવી નથી. કારણ કે, ભૂત પિશાચા પણ પ્રત્યક્ષથી જોઇ શકાતા નથી, સર્ય અને ચંદ્રના નાચેના ભાગ પણ પ્રત્યક્ષથી જોઇ શકાતા નથી, તેમ આપણા થઇ ગએલા વડવાઓ પણ પ્રત્યક્ષથી જોઇ શકાતા નથી. તા શું પ્રત્યક્ષ પ્રમાણ એ ખધાની હયાતીના નિષેધ કરશે ખરૂં ! તેની તો તમારે પણ 'ના' જ પાડવી પ્રડશે. માટે તમારૂં બાલેલું પાછું ખેંચી લ્યા એમાં જ તમારી શાભા છે.

- જેમિનિ૦—થયું. પ્રત્યક્ષ નહિ તેા અનુમાન તેા જરૂર સર્વદાની સિહિના નિષેધ કરી રહ્યું છે.
- જૈન — ભાષ્ઠ, એ શી રીતે ? તમા એ માટે ક્રષ્ટ કૃષ્ઠ જાતનાં અનુમાન કરા છો ? શું તમે એમ કહેવા દેવ્હો છો કે, સર્વત્ત નથી ? વા સર્વત્ત અસર્વત્ત છે ? વા યુધ્ધ વિગેરે સર્વત્ત નથી ? વા બધા પુરુષો સર્વત્ત નથી ?
- જૈમિનિ•—શરૂઆતમાં તો અમે એટલું જ કહીએ છીએ કે, 'સર્વત્ર નથી' જૈન•—ભાઇ, એ તો ખરૂં. પણ તેમ કહેવાના હેતુ પણ જણાવા તા ઠીક.
  - જેમિનિ૦—ભાઇ, કાઇ સર્વર જણાતે નથી, સર્વત્ર થવાના કારણા જણાતાં નથી, સર્વત્ર થવાનું પ્રયોજન જણાતું નથી અર્થાત સવત્રની જરૂર જણાતી નથી અને સર્વત્રપણાની સાથે નિસ રહેતું એવું કાઇ નિશાન પણ જણાતું નથી. માટે જ અમે કહીએ છીએ કે, ' સર્વ' રૂ નથી. '
  - જૈન ભાઇ, જો તમે જે ન જણાતું હોય તેને ન માનતા હો તો તમે બીજાના ચિત્તના અબિપાયોને પણ જાણી શકતા નથી, તેથી તેની હયાતી શી રાતે માનશા ? તેમ એવી બીજી પણ ( પરમાણ, પિશાચ વિગેરે) ઘણી ચીજો છે કે, જે આપણાથી જણાતી નથી, તેને પણ તમે શી રીતે માનશા ? અમને તો એમ જણાય છે કે, 'જે ન જણાતું હોય એ નથી ' એવો નિયમ જ ખાટા છે. વળી, અમે તમને આ એક પ્રશ્ન પૂછીએ છીએ કે, 'જે ન જણાતું હોય એ નથી ' એમ તમે જે કહા છા તેમાં 'ન જણાતું હોય ' એટલે શું સમજતું ? શું કયાંય તા વિઘમાન હાય, પણ કાઇ કારણથી ન જણાતું હોય તેને ' ન જણાતું ? સમજતું ?
- ુર્જ મિનિ૦—ભાઇ, ક્યાંય તેા વિઘમાન હોય. પણ કોઇ કારણથી ન જણાતું હોય તેને અહીં ' ન જણાતું ' સમજવાતું છે.
- જૈનo થયું. હ્યારે તે અહીં નહિ તે બીજે ઠેક.ણે પણ સર્વજ્ઞતી સાબીતી તમારા જ મુખર્થી થઇ ગઇ અને એમ થવાથી અમારા આ વિવાદ પણ પતી ગયો.

- જૈમિનિ ના, એમ નહિ. અમે તા એમ કહીશું કે, જે કાઇ પણ ડેકાણું ડામુકું ન હાય તેને અહીં 'ન જણાતું 'સમજવાનું છે.
- જૈન ભાઇ, જે ચીજ દામુકી ન જ હોય તે વળી જણાતી કેન જણાતી શી રીતે કહેવાય? અર્થાત્ તદ્દન હયાતી વિનાની ચીજને તો 'ન જણાતું' વિશેષણુ શાબતું નથી. વળી તમે જે 'દાઇ પણ દેકાણે દામુંક' ન હોય 'એમ કહો છો, એ તો અમારા લાબનું જ છે. કારણું કે, એ હકીકત તમે ત્યારે જ કહી શકશા કે, જ્યારે તમે પોતે ખધાં સ્થળા જોએલાં હોય—અને જયારે ખધાં સ્થળાને જોઇને તમે એમ કહેવા આવો ત્યારે તો અમે તમને જ સર્વદ્ધ કહીએ——એ રીતે પણ તમારા જ કહેવા પ્રમાણે સર્વદ્યની સાખોતી મળી આવે છે. અર્થાત્ 'દાઇ સર્વદ્ય જણાતા નથી માટે સર્વદ્ધ નથી 'એમ કહીને તમે સર્વદ્યની નિષેધ કરી શકા તમે નથી.
- જૈમિનિ ભાઇ, અમે એમ કહીશું કે, 'સર્વત્ત થવાનાં કારણા જણાતાં નથી ' માટે જ કાઇ સર્વત્ત હોઇ શકે નહિ. તો રોા વાંધો છે ?
- જૈને એ પણ તમારૂં કહેવું ખાંદું છે. કારણ કે, ત્રાનને અને તેની પ્રગતિને અટકાવનારાં કર્મીના નાશ થવા એ સર્વત્ત થવાનું કારણ છે અને એ કારણ હમેશા હયાત જ છે. એ વિષે અમે વિશેષ વિગતથી હવે પછી કહેવાના છીએ. માટે તેમા એમ તા ન જ કહી શકે કે, 'સર્વત્ત થવાનાં કારણા નથી માટે કાઇ સર્વત્ત હાઇ શકે નહિ.'
- જેમિનિ બાઇ, સર્વત્ત થયા પછી એનું જગતમાં શું કામ છે ? એના જ પત્તા લાગતા નથી, માટે એવા નકામા સર્વત્તને અમે શા માટે માનીએ ?
- જૈન સર્વ તના કામના પત્તા આપને ન લાગે તા ભલે, પણ અમને તા એના કામના પૂરેપૂરા પત્તા મળેલા છે અને તે એ કે, સર્વ ત્ર ચયા વિના કાઇ વક્તા પૂરેપૂર્વ સસ્ય બાલી શકતા નથી, લિવાદ વિનાની હડીકતાને કહી શકતા નથી અને કાઇ પણ ઝીપુરિ વાતને બરાબર સમજી કે સમજાવી શકતા નથી આ જાતનાં સર્વત્તે કરેલાં કામા વર્ત માનમાં પણ વિદ્યાન હોવાથી સર્વત્ત,

- શ્રયા પછી-એનું જગતમાં શું કામ છે ? ' એમ કહેવા માત્ર**શ**િ ત્રમા સર્વદ્યના નિષેધ કરી શક્રા તેમ નથો.
- જૈમિનિ અમને તા સર્વદામણાની સાથે નિરંતર રહેતું એવું એક પણ નિશાન નથી જડતું માટે જ અમે એમ કહીએ કે, સર્વદા નથી, તા એમાં ખાદું શું છે ?
- જૈન બાઇ, ખુખી તે એ છે કે, જે તમને નથી જડતું એ અમને તે ઝડ જડી જાય છે. સર્વ ત્રપણું અને બધી ચીજોના સાક્ષાત્કાર એ બન્ને એક સાથે એક જ ઠેકાણે રહે છે અને બધી ચીજોના સાક્ષાત્કાર નથી જડતી ' એમ કહીને સર્વ ત્રને ન માનવાની ભૂલ આપ ન કરા તો જ ઠીક. એ નિશાનની સાબીતી કરવા માટે આ જતનું અનુમાન પ્રમાણ પણ મળી આવે છે:—જેમ આંખ ઉપરનાં પડળ વિગેરે ખસી ગયા પછી એની જોવાની સહજ શક્તિ પ્રગાી નીકલે છે અને તે વડે દરેક જાતનું રૂપ જોઇ શકાય છે તેમ આત્મા ઉપરનાં કર્મનાં પડળા ખસી ગયા પછી એની જોઇ શકાય છે તેમ આત્મા ઉપરનાં કર્મનાં પડળા ખસી ગયા પછી એની જાણવાની રવાભાવિક શક્તિ ખીલી નીકલે છે અને તેવડે એ, ચીજ માત્રને જાણી શકે છે— લારે જ એ સર્વ ત્ર થયો કહેવાય છે. એ રીતે બધી ચીજોના સાક્ષાત્કાર સાથે સર્વ ત્રપણાની ગાંઠ વળગેલી જ છે અને તે એવી કે, કાઇથી તુડી તુડે તેમ નથી. એ પ્રકારે આપે જણાવેલી એક દલીલથી સર્વ ત્રના નિષેધ થઇ શકે તેમ નથી.
- જૈમિનિલ્—બાર્ઇ, તમે એમ કાં કહેા ? અમતે તો એવાં ઘણાં ય સર્વદ્યનાં વિરાધી સાધના મહિયાં છે, તેથી જ અમે એના સ્વીકાર કરી શકતા નથી.
- જૈન આપને જે જે સાધના સર્વત્રનાં વિરાધી મળ્યાં હાય તે આપે જણાવી દેવા કૃપા કરવી જેઇએ, જેથી અમે એના પણ ખુલાસા કરી દઇએ. અમે તા એ વિષે અ પતે એમ પૂછીએ છીએ કે, જે વિરાધી સાધના આપને મળ્યાં છે તે શું આપે આખા સંસારમાંથી મેળવ્યાં છે કે અમુક કાઇ ઠેકાણેથી મેળવ્યાં છે ?
- જૈમિનિc—એ તો અમે અમુક કાઇ એક ડેકાણેયી જ મેળવ્યાં છે.

- જૈન ભાઇ, આપે એ સાધતા જ્યાંથી મેળવ્યાં હાય ત્યાં જ એ, સર્વ ત્રતેશ નિષેધ કરી શકે, પરંતુ ખીજે ડેકાણે તાે એ સાધતા વહે સર્વ ત્રતેશ નિષેધ થઇ શક્તા નથી અર્થાત એ સાધતા વહે આપ સર્વ ત્રતેશ તદ્દન નિષેધ કરી શકા નહિ
- જેમિતિ એમ નહિ. એ (સાધતા) તા અમે આખા મંસારમાંથી ખાળા ખાળાને મેળવ્યાં છે અને તેથી જ આખા સંસારમાં સર્વદ્રનો તદ્દન નિષેધ કરીએ છીએ. કહેા હવે તા નક્કો થયું તે?
- જેન ભાઈ, જ્યારે આપે એ સાધતા આખા સંસારમાંથી ખાળા ખાળાને મેળવ્યાં છે, ત્યારે આપ પોતે જ સર્વત્ર હોવા છતાં સર્વત્રતો નિષેધ શા રીતે કરી શકા ? આ તો આપને શ્રીમુખે જ અને તે પણ અનાયાસે સર્વત્રની સ્થાપના થઇ ગઇ. તેથી અમે માનીએ છીએ કે, આપ કાઇ જાતની આનાકાની કર્યા વિના જ સર્વત્રની તરફેશ કરશા. કારણ કે, હવે તા કાઇ પણ દલીલથી સર્વત્રનો નિષેધ થઇ શકે તેમ નથી.
- જૈમિતિ -- ભાઇ, હવે અમે 'સર્વત્ર નથી ' એમ નહિ કહીએ, પર તુ 'સર્વત્ર અસર્વત્ર છે ' એમ કહીને સર્વત્રના નિષેધ કરીશું, તા શા વાંધા આવશે ?
- જેતο—ગાંધા તા બીજો શા આવે, પણ એ જાતની બાષા જ તમારા મુખમાં શાબતી નથી. કારણે કે, પંડિત જન પરસ્પર વિરાધવાળી બાષા ખાલે નહિ. અને તમારી 'સર્વત્ર અસર્વત્ર છે 'એ જાતની બાષા તા તે તદ્દન વિરાધવાળી છે. માટે એવો શબ્દરચના વડે પણ સર્વત્રને અપક્ષાપ થઇ શકે તેમ નથી. વળી, તમે જે એમ કહેદ છે કે, 'સર્વત્ર અસર્વત્ર છે 'એમ કહેવાતા હેતુ શું છે?' શું એ સર્વત્ર અપ્રામાણિક હકીકતાને કહે છે કે વા પ્રામાણિક હકીકતાને કહે છે કે

જૈમિનિલ્— સર્વત્ત અપ્રામાણિક હકીકતોને કહે છે માટે એ અંસર્વત્ર છે. જૈનલ્—ભાઇ, તમે તો ઘણું જ ઠીક અને તદ્દન સત્ય કહ્યું કારણ કે, એવા અપ્રામાણિક હકીકતોને કહેનારાને તો અને પણ અસર્વત્ર જ માનીએ છીએ. જે મહાપુરૂપ સર્વત્ર હોય છે તે તો કઠી પણ અપ્રામાગિક શબ્દ સરખા ય બાલતા નથી. એડવે આપની એ દલીલ કોઇ સર્વત્રના નિષેધ કરી શકતી નથી.

- જૈમિનિં નાર્યત્ર પ્રામાણિક હડીકતોને કહે છે માટે એ અસર્વત્ર છે.
- જૈનવ ભાઇ, તમે કાંઇ ભૂલ્યા જણાશ્રા છા. પ્રામાણિકપણ પ્રત્યેક હંકીકત્ને કહેવી એ તા સર્વજ્ઞના ધર્મ છે, સર્વજ્ઞની કરજ છે અને સર્વજ્ઞનું મુખ્ય નિશાન છે. માટે પ્રામાણિક હંકીકતાને કહેવાથી કાંઇ સર્વજ્ઞ અમર્વજ્ઞ થઇ શકે નહિ, કિંતુ એથી ઉલહું એટલે અમર્વજ્ઞ મુર્વજ્ઞ થઇ શકે, એ હંકીકત સુપ્રસિદ્ધ છે, માટે એવાં પ્રાંયું મારવાથી કાંઇ સર્વજ્ઞનો નિષેધ કરી શકા તેમ નથી.
- જૈમિનિલ—સર્વન, ખાલે છે માટે એ અસર્વન છે.
- কૈન બાઇ, આપ જરા વિચારીને બાલો તો ઠીક. બાલવાની ક્રિયા સાથે સર્વત્તપણાનો કોઇ જાતના વિરાધ નથી, તો પછી આપ એમ શી રીતે કહી શકા કે, બાલનાર પુરૂષ, સર્વત્ત હોઇ શકે નહિ, આ જ પ્રકારે ' બુહ વિગેર સર્વત્ત નથી ' બધા પુરૂષા સર્વત્ત નથી ' એ જાતના તેમારાં બધાં અનુમાનોને પણ દૂષણવાળાં સમજી લેવાનાં છે. જુઓ: કદાચ તમા એમ કહા કે, બુહ દેવ સર્વત્ત નથી, તો એથી જ અર્થાત્ એવા અર્થ નીકળે છે કે, ત્યારે બીજો કોઇ સર્વત્ત હોવો જોઇએ અને એ રીતે તમારૂં સર્વત્તના નિષેધ માટે જ વપરાએલું અનુમાન સર્વત્તની સાધીતી કરી દે છે. તથા તમા જ્યારે એમ કહેા કે, 'પુરૂષ માત્ર સર્વત્ત નથી ' ત્યારે તો ખુદ તમે પોતે જ સર્વત્ત થઇ જાઓ છો, કારણ કે, એ અનુમાન કરતી વખતે તમે આખા જગતના પુરૂષોની વાત કરા છો. એ પ્રકારે તમારૂં એક પણ અનુમાન ' સર્વત્ત ' ના ફ્લાડાને પણ ખાંડું કરી શકે તેમ નથી.
- જેમિનિ ભાઇ, શાસ્ત્રમાં એમ કયાં લખ્યું છે, કે, કાઇ સવૃત્ત હોઇ શકે છે, અર્થાત શાસ્ત્રમાં સર્વત્રને લગતી હડીકત નથી મળતી માટે જ અમે એવા અશાસ્ત્રીય સર્વત્રને શી રીતે માનીએ?
- જૈન વિમે જે શાસ્ત્રની વાત કહેં છે એ શાસ્ત્ર કાઇએ બનાવેલું છે એ લે પારૂપેય છે? કે એમને એમ જ થએલું છે એટલે અપારૂપેય છે?
- જેમિતિ એ શાસ્ત્ર તા એમતે એમ જ શએલું છે-અપાર્ષિય છે.

જેનં બાદ, આ તા વળી એક નવી જ વાત. શાસ્ત્ર તે વળી કર્યાય એમને એમ થતું હશે ? એવા શાસ્ત્રને સાચું પણ કાણ માને ? જે શાસ્ત્રના ખનાવનાર પ્રામાણિક હાય એ જ શાસ્ત્ર સાચું મનાય છે માટે એવા એમને એમ થએલા શાસ્ત્રની ગપ્ય જવા દો. કદાચ તેમા વેદાને એમને એમ થએલા શાસ્ત્રની ગપ્ય જવા દો. તેમાં તા ' હિર હ્યુપાલ : સર્વ રૂદ: ' એવા સાફ હફે ખં છે અને એ વડે જ સર્વત્રની સાષ્ટ્રીતી થઇ જય છે. વળા, ' હદા માત્ર વિધિવિધાના જ કરે છે એથી એ વડે સર્વત્રના નિષ્ધ થઇ શકે જ નહિ. માટે કાઇ શાસ્ત્ર પણ એવું તથી કે. જે સર્વત્રની આડે આવી શકે.

केंभिनि॰—ભાઇ, અનુમાન પ્રમાણ અને શાસ્ત્ર પ્રમાણ તા રહ્યાં. પરંતુ ઉપમાન પ્રમાણવંડ અમે સર્વજ્ઞની સાંબીતી નહિ થવા દઇએ. જૈન -- ઉપમાન પ્રમાણ તા પ્રત્યક્ષ પ્રમાણની જેવું છે એટલે તેમાં એક ખીજાની સરખાઇના પ્રત્યક્ષ જેનવા વડે જ <u>વસ્તુનું</u> ભાન થાય છે. કદાચ તમા એમ કહેવાનું સાહસ કરા કે, 'સંસારના બધા પુરૂષોની પેઠે કશ્વર પણ અસર્વત છે ' તો લાક, તમા પોતે જ સર્વત્ર થાઓ છા અને સર્વત્રની સાખીતીમાં ભાગ લ્યા છા. डारण है, संसारना ज्या पुरुषाने कोनार सर्वज्ञ सिवाय जीकी કાલ્યું હાઇ શકે? એ પ્રકારે ઉપમાન પ્રમાણવડે પણ સર્વત્તની હયાતીમાં વાંધા આવતા નથી. તથા એવા પણ એક ભાવ ( ચીજ કે ક્રિયા ) નેપી કે, જે સર્વદ્ય ન હેલ્ય તાે જ બની શકે. ઉલકું, જો તમારા વેદોને પ્રામાણિક ઠગવવા હોય તો તમારે સર્વન્ન માનવાની ખાસ જરૂર છે. કારણ કે, સર્વાન્ને કરેલાં શાસ્ત્રા હમેશા પામાણિક જ મનાય છે. મનોતાં આવે છે અને મનાયાં કરશે. એ પ્રકારે એક પણ પ્રમાણ સર્વદ્રાની સૌખીતીની ઓડે આવે એવં નથી, માટે એક પ્રામાણિક તરીક તમારે સર્વત્રને તા જરૂર રવીકારવા જોઇએ.

> હવે અમે તમને તમાએ પ્રથમ પૃકેલા પ્રશ્નોના ઉત્તર આ પ્રમાણે આપીએ છીએ:— ૧- તમે એમ પૂછ્યું હતું કે, એ સર્વત્ર, આખા જગતને શી રીતે જાણી શકે છે?

- ઉ૦—એ સર્વત્તને પૂરેપૂરૂં કેવળતાન અને કેવળદર્શન પ્રકટ થએકું છે અને તે, એ વડે જ આખા જગતને જાણી લે છે. એતે કાંઇ જાણવા માટે ઇંદ્રિયાની ગરજ રાખવી પડતી નથી.
- ર. તમાએ એ સર્વત્રતે અશુચિ ચીજોના રસને ચાખવાની વાત કહી હતી.
- ઉ૦—પણ તે બરાબર નથી. કારણું કે, એ સર્વદા, તમારી પેંડે કાઇ પણ ચીજના રસ ચાખવા માટે જીલના ઉપયાગ કરતા નથી. એ તા એના કેવળત્તાન વડે જ વસ્તુ અને તેના ગુણ દેષોને જાણી શકે છે. માટે આપના મુખમાં એવી વાત જ શાલતી નથી.
- ા તમે કહ્યું હતું કે, સંસાર અનંત છે, તેમાં રહેલી ચીજો પણ અનંત છે તાે એક એક ચીજને ળણતાે જણતાે એ શી રીતે અને કયારે સર્વત્ર થશે ?
- ઉ૦ જેમ એક બણેલા માણુસને પાતાનું વધું બણેલું ક્રાંડામાં એક સાથે જ બાસે છે તેમ એ સર્વત્ત કાંઇ એક એક ચીજને જોવા જતા નથી. પરંતુ એને તા એ બધું ય એક સાથે જ બાસે છે.
- ૪. તમે જે કહ્યું હતું કે, ભૂતકાળની ચીજને ભૂતરુપે અને ભવિષ્યકાળની ચીજને ભવિષ્યરુપે જાણવાથી સર્વત્રના જ્ઞાનમાં પરાક્ષપણું આવી જશે.
- ઉ૦ એ પણ તમારા આક્ષેષ ખાટા છે. જો કે, વર્ત માનકાળની અપેક્ષાએ ભૂતકાળની અને ભવિષ્યની એ બન્ને ચીજો અસત્ છે તો પણ—'એ હતું' અને 'એ થશે' એ પ્રમાણે સર્વત્ર જાણતા હોવાથી એમાં કરોા વાંધો આવતો નયી. એ પ્રકારે છેવટે સુખ અને દુઃખની હયાતીમાં જેમ કાઇને વિવાદ હોઇ શકતા નથી તેમ આ સર્વત્ત પણ એ જ રીતે વિવાદ વિનાના દેરી ચૂકયા છે. માટે જ અમે જૈના તા ઇશ્વરને સર્વત્ત માનીને જ એક દેવ તરીકે પૂજ્એ છીએ.

હવે દિગંભર જૈના કહે છે કે, ઊપર પ્રમાણે સર્વત્રની સિહિ કરી છે તે અમારે પણ ક્યૂલ છે, કિંતુ એ વિષે અમારે એટલું કહેવાનું છે કે, એવા અનંત ત્રાન, દર્શન, ચારિત્ર અને શક્તિને ધારણ કરનારા સર્વત્રને આપણી પેડે આહાર કરવાની જરૂર જણાતી નથી. માટે જ અમે કેવળત્રાનવાળાને કવલાહાર (કાળાયે કાળાયે લેવાતા આહાર) ની અગત્ય માનતા નથી. આ વિષયને લગતી વિગતવાર ચર્ચા નીચે પ્રમાણે છે:— દિગંભર જૈન•—કાઇ પણ કેવળત્રાની કવલાહારને કરતા નથી, કારણ કે, તેમ કરવાનું તેને કાંઇ કારણ નથી. શાસ્ત્રમાં કવલાહાર કરવાનાં છ કારણા જણાવ્યાં છે જેમકે, પેટમાં બળતરા થવી, કાંઇની સેવા કરવા જતું, જતાં આવતાં સાવધાનતા રાખવી, સંયમનું, પાલન કરતું, જવનના નિર્વાહ કરવા અને ધર્મતત્ત્વના વિચાર કરવા. આ છમાંનું એક પણ કારણ કેવળત્રાનિને જણાતું નથી. માટે એ શી રીતે આહાર કરે ? વા શા માટે આહાર કરે ?

- ૧. કદાચ એમ કહેવામાં આવે કે, કેવળત્તાનિતે પણ વેદનીય કર્મના ઉદય હાય છે, તેથી પેટમાં બળતરા થવાના સંભવ છે અને એ માટે જ એને જમવાની પણ જરૂર છે. તાે એ કાંઇ બરાબર નથી, કારણ કે, કેવળત્તાનિતે ઉદયમાં આવતું વેદનીય કર્મ બળેલી દારડી જેવું નિર્ખળ હાય છે એથી તેને કાઇ પ્રકારની વેદના થવાના સંભવ નથી. કદાચ વેદના એટલે અનુભવ થાય તાે તે ભલે, પરંતુ તેમને કાઇ પ્રકારની પીડા એટલે બળતરા વિગેરે થવાનું તાે કાંઇ કારણ જ નધી. કારણ કે, તે અનંતવીર્યવાળા છે અને એવા અનંતવીર્યવાળાને વળા પીડા શી?
- ર. આઢાર કરવાથા શરીર ખળવાળું રહેવાતે લીધે કેવળત્તાનિતે બીજા કાંઇની સેવા કરવાતા લાભ મળે છે–માટે જ એતે (કેવળત્તાનિતે) આઢાર કરવાની જરૂર જણાય છે. એ કથન પણ કાંઇ ખરાખર નથી. કારણ કે, કેવળત્તાન થયા પછી એ કેવળી ત્રિલાકપૂજ્ય થાય છે માટે એતે કાંઇની પણ સેવા કરવાતા પ્રસંગ રહેતા નથી.

- 3-૪ જતાં આવતાં સાવધાનતા રાખની અને સંયમનું પાલન કરવું—એ પણ કાંઇ આહાર લેવાનાં કારણા નથી. કારણ કે, કેવળત્તાની પોતાના કેવળત્તાન અને કેવળદર્શન વડે જ જતાં આવતાં સાવધાનતા રાખીને પૂર્ણ અહિંસા સાચવી શકે છે અને એનું ચારિત્ર પણ જેવું શાસ્ત્રમાં કહ્યું છે તેવું જ ઉચું (યથાપ્યાત) હાવાથી એ, એને માત્ર પોતાના અનંત-વીર્યથી આહાર લીધા સિવાય જ પાળા શકે છે માટે એને (કેવળત્તાનિને) સાવધાનતા રાખવા માટે કે સંયમનું પાલન કરવા માટે પણ અહાર લેવાની જરૂર જણાતી નથી.
- પ. એના જીવનના નિર્વાહ માટે પણ એને આહાર કરવા જરૂરી નથી. કારણ કે, એનું આયુષ્ય કાઇ પણ પ્રકારે હુટયું હુટે તેમ નથી અર્થાત્ ગમે તેવી માટામાં માટી આપત્તિમાં પણ તે ખુશીથી જીવી શકે છે અને વળી એનું વીર્ય અનંત છે માટે ક્રુક્ત જીવનના જ નિર્વાહ માટે એને આહાર લેવા જરૂરતા નથી.
- વળી, હવે એ કેવળ જ્ઞાનિને ધર્મતત્ત્વના વિચાર કરવાની જરા પણ જરૂર નથી. કારણ કે, હવે તો એ સર્વજ્ઞ અને સર્વદર્શી હાવાથી વિના વિચાર્ય જ બધું જાણી શકે છે માટે એ કારણથી પણ એને જમવાની જરૂર જણાતી નથી.

એ પ્રકારે આહાર કરવાનાં છ કારણામાંનું એક પણ કારણ કેવળજ્ઞાનિને જણાતું નથી, તેથી જ અમે તેને નિરાહારી માનીએ છીએ.

ક્વેતાંળર જૈન - બાઇ, આપે જે કેવળજ્ઞાનિને નિરાહારી સિંહ કરવાનો પ્રયાસ કર્યો છે તે, અમારી જાણ પ્રમાણે તે! તદ્દન નિરર્થક છે. અમે તો એમ માનીએ છીએ કે, કેવળજ્ઞાનિને આહાર કરવાની જરૂર છે. કારણ કે, જે જે કારણે આહાર કરવાનાં છે તે બધાં ય એને (કેવળજ્ઞાનિને) લાગુ પડે તેવાં છે. આહાર કરવાનાં કારણોના નામવાર નિર્દેશ આ પ્રમાણે છે:—પૂરેપૂરી શરીરની સ્થના, વેદનીયના ઉદય, આહારને પચાવવા માટે મળેલું તૈજસશરીર અને લાંબુ આયુષ્ય. એ ચાર વાનાં જેને હાય છે તેને આહાર વિના ચાલી શકતું નથી. જેને આપણે કેવળતાની કહીએ છીએ એને પણ એ ચારે વાનાં હોય છે માટે એને જમ્યા વિના શા રીતે ચાલે ? કેવળતાન થયા પહેલાં તા કેવળા જમતા હતા અને હવે કેવળતાન થયા પછી એવા કરો ફેરફાર એના શરીરમાં થઇ ગયા છે કે, જેથી એને જમવાની જરૂર પડે નહિ?

તમે જે એમ કર્યું કે, 'કેવળત્તાનિને ઉદયમાં આવતું વેદનીય કર્મ બળેલી દોરડી જેવું નિર્ળળ હોય છે 'તે કાંઇ બરાબર નથી. જો કેવળત્તાનિને ઉદયમાં આવતું વેદનીયકર્મ નિર્ળળ હોય તો એ (કેવળી) અસંત સુખના અતુભવ શી રીતે કરી શકે ! શાસ્ત્રમાં તો કેવળતાનિને અસંત સુખના ઉદય કહેલા છે. એથા જ એમ સાબીત થઇ શકે છે કે, એને ઉદયમાં આવતું વેદનીય કર્મ (સુખવેદનીય કે દુ:ખવેદનીય) નિર્ળળ હોઇ શકતું નથી.

વળી, ત્રાનાવરણાદિ કર્મોના નાશ થવાથી એને પૂરેપૃક્ ત્રાન તા પ્રગટે, પણ એથી એને ભુખ ન લાગે એમ શી રીતે ખને? કારણ કે, ભુખ લાગવાનું કારણ જે વેદનીય કર્મ છે, તેના તા હજા એણે નાશ કર્યા નથી માટે એને વેદનીય કર્મને લીધે ભુખ લાગવી જ જોઇએ અને એ માટે જ એને આહાર પણ લેવો જોઇએ.

વળી, જેમ તડકા અને છાંચા પરસ્પર વિરાધી હાવાથા એક સાથે રહી શકતાં નથી તેમ કાંઇ જ્ઞાન અને ભુખને પરસ્પર વિરાધ નથી કે, જેથી તે બન્ને એક સાથે ન રહી શકે.

વળી, જેમ કેવળત્રાનિને સુખના ઉદય હાય છે તેમ દુ:ખના પણ ઉદય હાય છે અને તેથી (દુ:ખ વેદનીયના ઉદય થવાથી) એ અનંતવીર્યવાળા છે તા પણ એના શરીરના બળના ઘટાડા અને ભુખને લીધે પેટમાં બળતરા સુદ્ધાં થાય છે, માટે જ એને નિરાહારી માનવાનું કાંઇ કારણ નથી. અને આહાર લેવાથા એ કેવળત્રાનિને પણ કાંઇ બાધ આવતા નથી. તથા તમે જે એમ કહ્યું કે, 'કેવળત્રાનિને વેદનીયની ઉદારણા હાતી નથી અને તેથી જ ઘણાં પુદ્દગલાના ઉદય ન થતા હાવાથી એને સુદ્ધા પીડા થતા નથી 'તે પણ કાંઇ બરાબર નથી. કારણ કે, ચાથા

વિગેરે ગુણુ સ્થાનકામાં વેદનીયકર્મની ગુણુપ્રેણી હોય છે અને તેથી જ ત્યાં ઘણું પુદ્દગલોના ઉદય હોવા છતાં પણ પીડા તો ઘણી જ ઓછી થાય છે અને બ્રીજિનને સખતેદનીયનાં પ્રસુર પુદ્દગલોના ઉદય ન હોવા છતાં પણ સુખ તો ઘણું જ હોય છે. એ ઉપરથી એમ નક્કી થઇ શકે છે કે, ઘણાં પુદ્દગલોના ઉદયની સાથે સુખતી કે દુ:ખની અધિકાઇના સંબંધ નથી માટે તમાએ કહેલું 'ઘણાં પુદ્દગલોના ઉદય ન હોવાથી એમને મુદ્દલ પીડા થતા નથી' એ ક્રયન બરાળર નથી.

વળી, તમે જે કહેા છેા કે, 'અહાર કરવાની ધચ્છા કરવી એ ભુખ છે અને એ જાતની ઇચ્છા એક પ્રકારની મૂર્ણસ્પ હોવાથી મોહનીય કર્મના અંશ છે. તો જે કેવળજ્ઞાની નિર્મોહ થએલા છે એને માહની પુત્રી જેવી બુખ શા રીતે લાગી શકે વા હાઇ શકે?' એ જાતનું પણ તમારૂં કથન ખરાખર નથી. કારણ કે, ભુખ અને માહ વચ્ચે કાઇ પ્રકારના સંબંધ જ નશ્રી. જેમ માહ અથવા તેના વિકારા ક્રાધ, માન, માયા અને ક્ષાબ વિગરન દૂર કરવા માટે તેનાથી વિરુદ્ધ ભાવના એટલે અમાહી, અક્રોધી, અમાની, અમાર્યા અને અક્ષાભી થવાના વિચાર કર્યા કરવા પડે છે તેમ કાંઇ ભૂખને દર કરવાતે માટે નિરાહારી રહેવાના વિચાર માત્રથી જ સરતું નથી. કિંતુ કાંઇને કાંઇ પૈટમાં નાખવું જ પડે છે એ ઉપરથા એમ સ્પષ્ટ જણાય છે કે, ભુખ અને માહ વચ્ચો કાઇ પ્રકારના સંબંધ નથી. જો કાંઇ પણ સંબંધ હોત તા જે ઉપાયથી માહ દૂર થાય છે એ જ ઉપાયથી ભુખ પણ દૂર થવી ્ર જોઇએ. પરંતુ એ જાતના અનુભવ ક્યાંય જાણ્યા, જોયા કે સાંભળ્યા નથા માટે જ ભુખતે માહતા અંશ ગણવાની તમારી કલ્પના વ્યાજળી નથી.

અમે તો એન કહીએ છીએ કે, કેવળજ્ઞાન થયા પહેલાની કશામાં અને કેવળજ્ઞાનની દશામાં કોઇ વ્યવસા શરીરને લગતો વિરેપ કેરપાર જણાતો નથી તો પછી જેમ તમા કેવળાને નિરાહારી માનવાના હઠ કરા છે તેમ કેવળા થયા પહેલાં પણ એ વ્યવતા હઠ શા માટે નથી કરતા ? એ વ્યત્ને સ્થિતિમાં એનું આયુષ્ય તા કાઇ પણ પ્રકાર તુટ્યું તુટે તેમ નથી, માટે તમારી દલીલ પ્રમાણે

તો એને કેવળતાન શ્રંયા પહેલાં પણ આહાર કરવાની જાર હાય નહિ. શું તમા અમ માતા છા કે, કેવળતાન થયા પહેલાં જો આકાર ન લેવામાં આવે તો એ વખતનાં ચાર તાનને ધક્કા પહોંચે ? ભાષ્ટ ! આપે આ હકીકત ભલવા જેવી નથી કે. ભૂખ અને ત્રાહની પેડે જ ભૂપ અને જ્ઞાનને એવા કાઇ જાતના પરસ્પર એક ખીજાથી એક બીજાને હાનિ શાય એવા મંબંધ જ નથી. તા પછી અખથી નાત કે નાતાતે શા હાતિ થાય? ક્રાય આપ એમ કહેા કે, જો કેવળી પણ જમવાની ગરજ રાખે તેદ પછી તેનું અનંત વીર્ય શેનું ? જ્યારે આપ આ રીતે કહીને કેવળિના અનંત વીર્યના ખચાવ કરા છે. ત્યારે કાઇ એમ પણ કહેશે કે જો કેવળી અનંત વીર્યવાળા છે તો પછી અક્તિ મેળ-વવામાં એણે સમ્યક્તવની ગરજ શા માટે રાખવી? છવવામાં એણે આયુષ્યતી ગરજ શા માટે રાખવી ? અને ચાલવામાં તેમ બાલવામાં એણે પગની અને મુખની ગરજ શા માટે રાખવી? જો એ કવળી એ બધી પ્રવૃત્તિ માટે 🗬 બધાં સાધનાની ગરજ રાખે તા પછી તમારા હિસાએ તા એનું અનંત વીર્ય કર્યા રહ્યું ? કહા, હવે આપ કાઇ પણ કેવળિતે અતંત વીચેવાળા શી રીતે માની શકરા ? ભાઇ, આપ જો ખરાયર વિચારીને જાએ તો જણારી કે, અનંતવીર્યવ જા કાંઇ એના હાથ, પગ, માેડું, કાન છબ, નાક, દાંત, એાડ, આંખ એ વિગેરે સાધનાને ફેક્ટી દેતા નથી--કાપી નાખતા નથી. તેમ એ સાધના રહેવાથી એની અનંતવીર્યતામાં પણ વાંધા આવતા નથી, તે જ પ્રકારે જો કેવળતાની શરીરને ટકવાનું સાધન અહાર ક્ષે. તા તેમાં તેની અન તવીર્ય તાને હતી આંય ્યા આવે તેમ નથી. માટે જે પ્રકાર તમે અને દેવ-છંદમાં વીસામા ં <mark>લેવરાવા છા તથા એના ગમનાગમન કિયાને એને એસવાના ક્રિયાને</mark> સ્વીકારા છે. તેમ કાઇ જાતના વિરોધ જણાતા ન હોવાયી એની જમવાની ક્રિયા પણ સ્વીકારની જોઇએ અર્થાત્ આપ તો રંગે ચંગે ુજમા અતે આપના પુજાયને ભુખ્યા રેહેવાનું માના એ તા કાઇ રીતે યક્તિયક્ત જણાતું નથી. વળી. આપ કાંઇ એમ ન માનશા ેક, બળવાન વીર્યવાળાને આછી ભૂખ હાય છે. કારણ કે એવા डे। अं अवनी नियम नियम

જે શાસ્ત્રને આપ અને અમે ખને એક સરખી રીતે માનીએ છીએ તેમાં પણ કેવળતાનિને જમવાની વાત જણાવી છે. જાએ!-तत्त्रार्थ सूत्रना नवभा अध्यायमां "एकादश जिने" (११) रो સુત્રવડે જણાવ્યું છે કે, કેવળનાનિને અગ્યાર પરિષદ્ધાં હોય છે, જેમાં ૧ લા ભૂખના બીજા તરપના, એમ ક્રમે કરીને ટાઢના, તાપતા; ક'સતા, મચ્છરતા, ચર્યાતા, પંચારીતા, વધતા, રાગતા અતે તુંઅના સ્પર્શના. કારણ કે એતે ( કેવળત્તાનિતે ) એ પરિષદના કારહાભૂત વેદનીય કર્મના ઉદય હોવાથી એ પરિષહોના સંભવ છે. તા આ સુત્રવડે પણ એમ સાળીત થઇ શકે છે કે, કેવળિને ભૂખ પણ લાંગે છે. માટે આપણે આ ઉપરથી એમ તો ચોકળી રીતે જણી શકીએ છીએ કે, કેવળિતે ભુખ લાગવાથી પીડા તો થાય છે, પણ તે અનંતવીર્યવાળા હોવાથી આપણી પેડે કચવાતા નથી, તેમ વિલ્લ પણ થતા નથી. અને તેને હવે કાંઇ પણ કરવું બાકી ન હોવાથી વિના કારણે તે, ભુખને સહતો નથી. પણ ભુખને સહત કરવી એ એક જાતનું તપ છે. પરંતુ કેવળતાન થયા પછી તપ કરવાની જરૂર ન હોવાથી એ કેવળી એવા કાઇ જાતના તપને કરતા નથા અર્થાત કેવળિતે હવે બુપ્યા રહેવાનું કોઇ પણ કારણ રહેલું નથી. વર્ગા એ ખાખતને વધુ ચોક્કસ કરવા માટે કેટલાંક અનુમાના પણ થઇ શકે છે અને તે આ પ્રમાણે છે:-

કવળત્રાનિનું શરીર આપણા શરીરની જેવું છે માટે એ શરીરમાં ભુષ્યા રહેવાથી જે પીડા આપણે થાય છે, તે એને પણ થાય એમાં કાંઇ નવાઇ નથી. માટે કેવળત્રાનિને પણ આપણી પેઠે જમવાની જરૂર છે, કદાચ તમે અહીં એમ કહેા કે, કેવળત્રાનિનું શરીર તો આપણા શરીર જેવું નથી. કારણ કે, એ શરીર તો સ્વભાવથી જ પરસેવા અને દુર્ગંધવી રહિત હોય છે ત્યારે આપણું શરીર પરસેવાવાળું અને દુર્ગંધવાળું પણું હોય છે માટે એ, આપણા શરીર જેવું ન હોવાથી એને જમવાની જરૂર હાઇ શકે નહિ. તો બાઇ, તમારૂં એ કથન તદન બોંદું છે. કારણું કે, કેવળત્રાન થયા પહેલાં પણું એ કેવળિનું શરીર પરસેવા વિનાનું હોય છે છતાં તેને તમે પણું જમવાની જરૂર માના છા માટે આપ એ દલીલથી કેવળિને ભુષ્યા રાખી શકા તેમ નથી. વળા, કાઇ કેવળિનું લાખા

વર્ષનું આયુષ્ય હાવાથી એના શરીરને એટલા વખત ટકાવી રાખવા માટે જેમ આયુષ્યકર્મ કારણ છે તેમ એ જ હેતુયી એતે જમવાની પણ જરૂર માનવાની છે. તથા કેવળિને તૈજસ શરીર, જે આહારને પચાવવામાં મુખ્ય સાધનસૂત છે તે હાવાથી ભુખ લાગે જ એમાં કાંઇ મંદેહ જેવું નથી. એ પ્રકારે આહાર કરવાનાં બધાં કારણે કેવળિને લાગુ પડતાં હાવાથી કાઇ પણ રીતે તેનું નિરાહારિપણું સાખીત થઇ શકતું નથી.

વળી, ત્રાનાવરણના નાશ થયે ભુખના પણ નાશ થાય અને ત્રાનાવરણની હયાતીમાં જ ભુખ લાગે—એવા પણ કાઈ જાતના નિયમ નથી. જો એવા નિયમ જ હાય તા મનુષ્યમાત્રને ભુખ જ ન લાગવી જોઇએ. કારણ કે, તેઓનાં ત્રાનાવરણના નાશ રાજ થયા જ કરે છે.

તથા કવલાહાર અને કૈવલત્તાન એ બે વચ્ચે કાઇ બતનો જરા પણ વિરોધ ન હોવાથી કૈવળત્તાની જેમ સુખો બે ગવી શકે છે તેમ આહારને પણ લઇ શકે છે. એ પ્રકારે પુષ્ટ દલીલ અને પ્રમાણોથી કેવળત્તાનિને જમવાની રીતસર સાખીતી થઇ શકે છે માટે જ અમે કેવળત્તાનિને નિરાહારી ન માનતાં આહારવાળા માનીએ છીએ અને તમને પણ બલામણ કરીએ છીએ કે, તમારે તેને ભુખ્યો ન માનતાં આહારવાળા જ માનવો. એ પ્રકારે જૈનમતમાં દેવનું સ્વરૂપ પૂર્વ થાય છે.

## नवतत्त्व.

હવે જૈનધર્મનાં તત્ત્વોની વીગત આ પ્રમાણે છે:— તે મતમાં નવ તત્ત્વો છે, તે આ પ્રમાણે:— જીવ, અજીવ, પુણ્ય, પાપ, આસત, સ'વર, બ'ઘ, નિજેરા અને માક્ષ, ૪૭.

ચેતના એટલે ચેતનું અનુભવનું એ જીવનું નિશાન છે. અજીવ, જીવધી તદન વિરુદ્ધ છે એટલે એ, ચેતના વિનાનો છે. અજીવના પાંચ પ્રકાર છે:—ધર્માસ્તિકાય, અધર્માસ્તિકાય, આકાશાસ્તિકાય કાળ અને પુદ્ધગલાસ્તિકાય. આ બે—જીવ અને અજીવ—તત્ત્વમાં જ જગતના પાંચા ભાવો આવીને સમાઇ જાય છે.

કટલા લોકો તાને, ઇચ્છા પ્રયતન, અને મંદ્રકાર વિગેરને તથા સ્પ, રસ, ગંધ સ્પરાં અને શબ્દ િગેરને દ્રવ્યના શ્રુણા કહીને બિલ તત્ત્વસ્પે માન છે અને હલન ચલન વિગેરે ક્રિયાઓને 'કર્મ' કહીને જાદા તત્ત્વસાં ગણે છે. તથા સામાન્ય, વિશેષ અને સમવાયને પણ અલગ અલગ તત્ત્વ સમ્જ છે પરંતુ અમારા ધારવા પ્રમાણે તો એ ગુણો, ક્રિયાઓ કે સામાન્ય બિગેરે તત્ત્વો જીવ અને અજીવથા જાદાં હોઇ શકતાં નથી—જીદાં રહી શકતાં નથા માટે જ અમે એ છે જ તત્ત્વોને બધા તત્ત્વોમાં અપ્રસ્થાન આપીએ છીએ.

કદાય એમ કહેવામાં આવે કે, એ ગુણ અને ક્રિયા વિગેરે તત્ત્વો તદન દાં તત્ત્વો છે માટે એને તો જાદાં જ માનવાં જોઇએ. તો એ કથન વ્યાજળી નથ. કારણ કે, કાં પણ દેકાણે જીવ અને અજીવથી જાદાં પડીને એ તત્ત્વો રહી શકતાં જ નથી—કયાંય જીવ અને ત્રાન, એ બે તદન જાદાં જણાતાં નથી, કયાંય જીવ અને તેમાં રહેલી કાંઇ પણ ક્રિયા, એ બે તદન જાદાં જણાતાં નથી, તેમ ઘડા અને તેમાં રહેલું રુપ, એ બે પણ તદન જાદાં જણાતાં નથી. ઉલદું એ બધાં એક સાથે જ રહેતાં જણાય છે એટલે ત્રાન અને ક્રિયા એ બન્ને જીવાં એક સાથે જ રહેતાં જણાય છે એટલે ત્રાન અને ક્રિયા એ બન્ને જીવાં તે અને ઘડાનું રુપ અને ઘડા એ બન્ને પણ એકરુપ જણાય છે માટે કાંઇ પણ રીતે એ ગુણ વિગેરે તત્ત્વોને જીદાં તત્ત્વો ગણવાની જરૂર નથી છાં જો તેને જીદાં જ ગણવામાં આવશે તો તે તત્ત્વો તદન નિરાધાર થઇ જશે અને એમ થવાથી એની સદ્ધતા પણ ચાલી જશે.

વળા, બાહદર્શનમાં જે દુ:ખ વિગેરે ત ત્યા ગણાવ્યાં છે તે પણ છવ અને અજવયા જુદાં હોઇ શકતાં નથી. ખરી રીતે તા જીવ અને અજવ એ ખે જ તત્ત્વા આખા સંસારમાં વ્યાપેલાં છે તેથી કોઇ પણ પણ, ક્રિયા કે વસ્તુના સમાવેશ એમાં સખેથી થઇ શકે છે. માટે એ ખે પ્રધાન તત્ત્વેથી એક પણ બાજું જુદું તત્ત્વ ગણાવવું એ યુક્તિયુક્ત નથી. અમે તા ત્યાં સુધી પણ કહીએ છીએ કે, જે કાંઇ એ ખે તત્ત્વોથી દન જુદું જ કરપવામાં આવતું હોય તે તત્ત્વરૂપ તા નથી જ-કિત્તુ ગધેડાના શિંગડા જેવું અસદૂપ છે. આમ છે માટે જ જૈનદર્શનમાં એ ખે જ તત્વોને મુખ્યપણ માત્યાં છે.

પ્રવાસ કરતું હોય તો એણે જ બીજાં—પુષ્ય માનતું હોય અને બીજાંના ઇનકાર કરતું હોય તો એણે જ બીજાં—પુષ્ય, પાપ, આસ્ત્રવ સંવર, બધ, નિજરા અને માેલ—એ સાત તત્વા સા માટે જણાવવાં જોઇએ? કારણ કે, એના જ કહેવા મુજબ એ સાતે તત્વા જીવ અને અજીવમાં આવી જાય એવાં છે.

ઉ૦—કેટલાક મતૈવાળાઓ પુષ્ય અને પાપને તદ્દન માનતા જ નથી, એઓના વિવાદને શાંત પાડવા માટે અમે અહીં એ ત-ત્વોનો માત્ર જુદો ઉદ્વેખ કરીને એનું જરા વધારે સમર્થન કર્યું છે. વળી, પુષ્ય, પાપ અને આસ્ત્રવ, ગંસારનું કારણ છે. સંવર અને નિજંશ મુક્તિના હેતુઓ છે—એ પધી હકીકતાને જરા વીગતથી ચર્ચવા માટે જ અહીં આઝવ વિગેરેના પણ જુદો ઉદ્વેખ કરેલા છે. એ ઉપરાંત અમારા બી તે કોઇ જાતના ઉદ્દેશ એ ત-ત્વાને જુદાં લખવામાં નથા.

આ ગ્રંબવે ખીજી પણ કેટલીક વધુ હકીકતા છે, તે ળધી ખીજા ખીજા જૈનગ્રંથામાંથી જાણી લેવાની જરૂર છે.

કર્મનાં સારાં સારાં પુદ્દગલાનું નામ 'પુષ્યન' છે. નકારાં નહારાં પુદ્દગ-<mark>ક્ષાેનું નામ ' પાપ ' છે.</mark> મન, વચન અને શરીરની પ્રવૃત્તિનું નામ 'આસ્ત્રવે' છે કે, જે (પ્રવૃત્તિ ) વડે કર્મનાં પુદ્દગલા ચૂયા કરે છે. એ આસુવ એ જાતંત્રા છે, એક પુષ્યના હેતુ અને બીજો પાપના હેતુ. આસવતે અટકાવવાનું નામ ' સંવર ' છે. મન, વચન અને શરીગ્તે સંયમમાં રાખ્યાથી તથા યતનાપૂર્વક એટલે કાઇને પણ દુ:ખ ન થાય એવી રીતે ચાલવાથી, બાલવાથી, ભાજન મેળવવાથી, વસ્તુઓને લેવા-મુકવાથી અને ખરસુ પાણી કરવાથી તથા ધર્મનું ચિંતન કરવાથી એ આસવ રોકાઇ શકે છે એટલે ત્વર થાય છે. એ સંવરના એ પ્રકાર છે--એકનું નામ સર્વસંવર અને બીજાનું નામ દેશનંવર છે. સર્વસ વરમાં આસ્ત્રવને તદ્દન રાષ્ટ્રી દેવામાં આવે છે અને દેશ વરમાં આસવતે ઘોડા થોડા રાકવામાં આવે છે. રાગ અને દ્વાવાળા આત્માના કોઇ પણ પ્રકૃત્તિને, લીધે કર્મનાં પુરૂગલા સાથે જે સંબંધ થાય છે તેને 'બંધ' કહેવામાં આવે છે જો કે, તે ખરા બંધ એક જ સરખા છે તા પણ તેના મુખ્ય ચાર પ્રકાર છે:--પ્રકૃતબંધ, સ્થિતિબંધ, અનુભાગબંધ અને પ્રદેશબંધ श्र प्रकृतिलंधना मुण्य आहे प्रहार छः - जानावरेख, दर्शनावरेख, भारतीय, અંતરાય, વેદનીય, નામ, ગાત્ર અતે આયુષ્ય, વળા એ જ્ઞાનાવરણના બધ પણ

અનેક પ્રકારના છે. એ બંધ પ્રશસ્ત છે અને અપ્રશસ્ત પણ છે, જે પ્રશસ્ત બંધ છે તે તીર્થકરપણું વિગેરે શુભ રળને નાપજાવે છે અને જે અપ્રશસ્ત પરિણામને છે તે નારકિનાં દુ:ખ વિગેરે અશુભ પ્રળને નીપજાવે છે— શસ્ત પરિણામને લીધે થયેલા બંધથી દુ:ખ થાય છે માટે જ એ બંધને એ પ્રકારના કહ્યો છે. આતમાં અને કર્મને છૂટા પડવાની ક્રિયાને 'નિજરા' કહે છે—તે તપસ્પ છે અને તેના બાર પ્રકાર છે. શુકલ ધ્યાનને ઉચામાં ઉચી નિજરા મણવામાં આવે છે. કારણ કે, ધ્યાન એ અંદરનું તપ છે અને તપથી નિજરા થાય છે, એમ તત્ત્વાર્થ સ્ત્રમાં કહ્યું છે. જે આત્મા દરેક જાતના બંધનથી છૂટા થયોને જ એમ તત્ત્વાર્થ સ્ત્રમાં કહ્યું છે. જે આત્મા દરેક જાતના બંધનથી છૂટા થયોને જ નેક્ષિ છે અને પોતાના મૂળસ્પને પામેક્ષા છે, એના, લોકને છેડે થએલા નિવાસને 'મોક્ષ' કહેવામાં આવે છે. શાસ્ત્રમાં પણ બંધથી છૂટા થવાને જ મોક્ષ કહ્યા છે. એ પ્રકારે જૈન નતમાં નવ તત્ત્વોને સમજવાનાં છે.

## જીવવાદ.

એ નવે તત્ત્વમાં અત્ર સ્થાન ધરાવનાર છવ તત્ત્વ છે માટે જ સાથી 'મહેલું એનું વિવેચન આ પ્રમાણે કરવામાં આવે છેઃ—

જવતું મુખ્ય તિશાન ચૈત્ત્ય છે અને એ જીવ જ્ઞાન વિગેરે ગુણાથી જીજ્ઞા પણ છે અને એક પણ છે, એને, જ્યાં સુધી એ રાગ દ્વે વાળા હાય ત્યાં સુધી જીજ્ઞાં જીજ્ઞાં શરીરાને પણ ધારણ કરવાં પડે છે, એ શુભ અને અશુભ કર્મના કરનાર છે અને કર્મનાં કૃષ્ણાના ભાગવનાર પણ એ જ છે. ૪૮٠

જીવના ધર્મો અનેક છે, જેમકે; જ્ઞાન, દર્શન, ચારિત્ર, સુખ. દુ: મ, વર્ષ, ભવ્યપણું, અમવ્યપણું સત્ત્વ, પ્રમેયપણું, દ્રવ્યપણું, પ્રાણધારિપણું, ક્રાંધના પરિણામ તથા લાભ વિગેરેના પરિણામ અને સંસારિપણું, નિહપણું તથા બીજાવી જીદાપણું વિગેર. એ બધા ધર્મીથી જીવ તદન જીદા નથી તેમ તદન એક પણ નથી. કિંતુ જીદા પણ છે અને એક પણ છે. જો કદાય એ બધા ધર્મીથી જીવને તદન જીદા જ માનવામાં આવે તા 'હું જાણું છું, હું જોઉ છું, હું જાણુનાર છું, હું જોનાર છું, હું સુખી છું અને હું ભત્ર છું.

-( વિગેર ), એ પ્રમાણે છવતી સાથે ત્રાન અને સુખ વિગેરેના જે એક-પ્રાથમાં આભાસ થાય છે તે શી રીતે થશે ? આ જાતના અનુભવ તે! પ્રાણી માત્રતે થાય છે માટે એમાં કાઇ જાતના વિવાદ હોઇ શકે નહિ. વળી જો એ બધા ધર્મીની સાથે જીવને તદ્દન એક જ માનવામાં આવે તા, 'આ, ધર્મ (ગુણ ) વાળા છે, અને આ એના ધર્મા છે 'એ જાતની જુદી જુદી સુદ્ધિ પણ શા રીતે થશે ? વળા, છવ અને એના ગુણા કે ધર્મા વચ્ચે જો dea અમેદ જ માનવામાં આવે તા જીવ અને ગુણા એમ એ વાd ટકી શકે જ નહિ-કિંતુ કાં તા એકલા જવ જ ટકે વા એના ગુણા જ ટકે. એમ થ્વાને લીધે 'મારૂં જ્ઞાન, મારૂં દર્શન '—વિગેરે જે ગુણોના ખ્યાલ तदन लुद्दी आवे छे ते शी रीते आवी शहे ? अ जातना तद्दन लुद्दे। ખ્યાલ પણ સા કાઇને આવે છે. માટે જ્ઞાન, દર્શન અને સુખ વિગેર ધર્માથી જીવને જુદા પણ માનવા જોઇએ અને એક પણ માનવા જોઇએ કિંત જે વૈશેષિક મતવાળાઓ ધર્મ અને ધર્મી વચ્ચે એકલી જાદાઇને જ માને છે અને બાહમતવાળાએ। ધર્મ અને ધર્મા વચ્ચે એકલા અનેદને જ ગણે છે તે ખન્નનું માનવું ખરાખર વ્યાજખી જણાતું નથી. વળી, આત્માને કર્મવશે કરીને અનેક ગતિઓમાં ભમતું પડે છે અને અનેક શરીરાને ધારણ કરવાં પડે છે માટે આત્મા પરિણામી ( પરિણામ પામનારા ) નિસ છે એમ માનવું ઘટે છે. કિંતુ જે ચાર્વાકમતવાળાએ એને નિસ જ માનતા નથી અને નૈયાયિકમતવાળાઓ એતે અપરિણામી નિસ્ય એટલે જેમાં કરો! ફેરપર થઇ શકે નહિ એવા-જ માને છે તે પણ યુક્તિયુક્ત જણાતું નથી. વળી, આત્મા સારાં અને નહારાં કમેતિ કરનારા છે તથા પાતે કરેલાં કમે-કળાને મુખ્ય-પણે ભાગવનારા પણ એ જ છે—એથી આત્મા કર્તા પણ છે અને બાકતા પણ છે-એમ માનવું આવશ્યક છે. કિંતુ જે સાખ્યમતવાળાઓ એતે ( આત્માને ) અકર્વા માને છે અને ગાણપણે ભાકતા માને છે તે કાંઇ વ્યાજળી જણાતું નથી. વળી, આત્માનું મુખ્ય નિશાન ચૈતન્ય એટલે ત્રાન છે-અને એ બે પ્રકારનું છે:-સામાન્યત્રાન અને વિશેષત્રાન. અર્થાત્ આતમા ચૈત-યરવરુપ છે. કિંતુ જે નૈયાયિકમતવાળાએ આત્માને ચૈત-યરવરુપ નથી માનતા તે તો ગેરવ્યાજળી લાગે છે. આ પ્રકારે જૈનદર્શનમાં જીવતું રવરુષ કહેલું છે.

#### 775

#### આત્મવાદ.

અહીં હવે જે ચાર્વાકમતવાળાએ આત્માને માનતા નથી, તેએક પોતાના મત આ પ્રમાણે જણાવે છે:—

જગતમાં કાઇ આત્મા જેવી ચીજ નથી જે કાંઇ આ જણાય છે તે થધી પાંચ ભૂતની જ રમત છે—આ દેખાતું શરીરરુપ <u>પુત્ર</u>ળ પાંચ ભૂતાનું ખતેલું છે અને ચૈવન્ય પણ એમાંથી જ ખતેલું છે માટે એ ભૂતાથા જાદા અને પુનર્જન્મને પામનારા એવા કાઇ આત્મા હાય એમ માનનાને ક્રોપ્ર કારણ નથી અને એ માન્યતામાં કાંઇ પ્રમાણ પણ જણાતું નથી:— ત્રંસલ પ્રમાણ તા ઇંદ્રિયા વડે જણાતી ચીજોને જ જણી શક છે માટે એ વહે આત્માની હયાતી જાણી શકાતી નથી. કારણ કે, આત્મા ના ઇંદ્રિયાવડે કળી શકારા નથી. વળા, જો એમ કહેવામાં આવે કે, 'હું ઘડાને જાણું છું.' એવા ખ્યાલથી જાણકાર તરીકે આત્માને શરીરથી જાહે કરપી શકાય ખેરા. પણ એ વા વ ખરાખર નથી. કારણ કે, એ જાતના ખ્યાલમાં જાણકાર वरीं आत्माने इस्प्वा इरवां नजरे जलावा शरीरने शा भारे न भूध સોકાય ? અર્થાત શરારને જ જાણનાર વરીકે શા માટે ન માની શકાય ? केम दें कारे। हुं ' ' हं पावता हुं ' में जावना ज्यासमा आपले आत्माने ન મુકતાં શરીરને જ મુકીએ છીએ તેમ 'હું જાણું છું 'એ જાતના મ્પ્યાલમાં પણ નહિ જણાતા આત્માને કલ્પવા કરતાં નજરા નજર જણાતા 'શરીરને જાણકાર તરીકેના અધિકાર શા માટે ન અપાય ? માટે ' હું ઘડા**ને** જાર્ણ છું ' એ જાતનો ખ્યાલ, કાંઈ આત્માની હયાતીને સાખીત કરી શકતા નથી. જો કરાંગ એમ કહેવામાં આવે કે, શરીર તો જડ છે માટે એને ત્રાન શી રીતે થઇ શકે ? તાે એ કાંઇ ખરાખર નથી. કારણ કે, શરીર ભલે જંડ રહ્યું, પણ એને ચૈતન્યના સંબંધ થવાથી એ બધું જાણી શકે છે અને અનુભવી શકે છે માટે શરીરને ગાન થવામાં કાઇ જાતના વાંધા આવે તેમ नथी तथा शरीरते के चैतन्यता संगंध थाय है ते चैतन्यते शरीरे क બનાવેલું છે માટે એ ચૈતન્ય વડે પણ જીવની સાંગીતી થઇ શક તેમ નથી. कारण है, वितन्य, शरीर होय खारे क (शरीरमां) कणाय छ अने शरीर ન હાય લારે નથી જણાતું અથી અતા વિશેષ શંબધ શરીરની જ સાથે ેક્રાય એમ ચેહમાં જાણાય છે અને એથા જ એ ગ્રૈતન્યને શરીર માનાવેલું છે એમ પણ સાળીત શાય છે.

હવે જો એમ કહેવામાં આવે કે, શરીર અને ગ્રૈતન્યના જ મંબંધ હોય તા મુડદાના શરીરમાં પણ ગ્રૈતન્ય શા માટે નથી જણાતું ? એતા, ઉત્તર એ છે કે, મુડદાના શરીરમાં પૂરાં ષાંચ ભૂતા નથી—એમાં વાયુ અને તેજ ન હોવાથી ગ્રૈતન્ય ન જણાય તા એ કાંઇ ખાંહ નથી. વળા, અમે એમ પણ નથી માનતા કે, શરીરના ખાખામાત્રમાં ગ્રૈતન્ય હોય જ, જો એમ માનીએ તા સીતરેલા ધોડામાં પણ ગ્રૈતન્ય આવતું જોઇએ. અમે તા એમ માનીએ છીએ કે, અમુક અમુક ભૂતાના સંયાગ એ શરીર છે અને એ જ શરીર પોતામાં ગ્રૈતન્યને બનાવે છે. માટે મુડદાના શરીરનું ઉદાહરણ આપવાથી અમે કાંઇ ખાટા પડી શકીએ તેમ નથી. આ ઉપરથી એમ સાખીત થઇ શકે છે કે, ગ્રૈતન્ય એ શરીરના જ ધર્મ છે અને શરીર જ એને બનાવે છે માટે 'હું જાણું હું' વિગેરે ખુદ્ધિ શરીરમાં જ ઘરી શકે છે, એથી કાઇ જાદા એવા આત્મા કલ્પવા એ યુક્તિયુક્ત નથી. અર્થાત્ આપ્તા પ્રત્યક્ષ પ્રમાણ્યી જાણી શકાય એવા નથી માટે એને અવિદ્યમાન જ માનવા એ યુક્તિયુક્ત છે.

... અતુમાન પ્રમાણ પણ આત્માના અભાવને જ સાબીત કરે છે. જેમકે. આત્મા નથી, કારણ કે, એ મુદ્દલ દેખાતા જ નથી. જે જે ચીજ કાઇ પ્રણ પ્રકારે મુદ્દલ ન દેખાતી હોય તેની હયાતી હોઇ શકે જ નહિ અને જે ચીજ દેખાણી હોય તેની તા આ નજરે દેખાતા ઘડાની પેડે અવશ્ય હયાતી હોય —અર્થાત આત્મા નજરે ન દેખાતા હોવાથી તેની હયાતી માનવી એ કાંઇ ઠીક ન ગણાય. કદાચ એમ કહેવામાં આવે કે, પરમાણ્યમાની હયાતીને તા સા કાઇ માને છે અને તે તો, નજરે જણાતા નથી તેથી 'જે હાય એ નજરે જણાવું જ જોઇએ ' એ જાતના નિયમ ખાટા પડવાના સંભવ છે. તા એ વાત પણ ખરાખર નથી. કારણ કે, પરમાણુઓ ભલે ન દેખાય, કિંતુ એની ખતેલી બધી ચીજો દેખાય છે માટે 'જે હાય એ નજરે જણાવું જ જોઇએ ' એ નિયમને કાંઇ વાંધા આવે તેમ નથી. આત્મા તા કાઇ પણ પ્રકાર દેખાતા જ નથી માટે ઉપર જણાવેલા અનુમાન પ્રમાણથી પણ સ્માત્માના અભાવ જ સાખીત થઇ શકે છે. જેમ પ્રત્યક્ષ પ્રમાણથી આત્માની સાળીતી થધુ શકતી નથી, તેમ અનુમાન પ્રમાણથી પણ આત્માના પત્ના લાગી શકતા નથી. કારણ કે, અનુમાન કરવાના જે ક્રમ છે તે આત્મામાં લડી શકતા નથી. એના ક્રમ આ પ્રમાણે છે:—સાથા પહેલાં પ્રત્યક્ષ પ્રમાણુથી એ વસ્તુના એટલે એક સાધ્ય અને ખીજા સાધનના સહગરપણાને S. J. P. W. 8

નક્કી કરવું જોઇએ અર્થાત્ અનુમાન કરનારા મતુષ્ય સાથા પહેલાં અનેક સ્થળાને જુએ છે અને એ પ્રત્યેક સ્થળને એટલે રસોડું, કંદાઇની દુકાન, ભઠીયાસની દુકાન, ભડભું જાની દુકાન અને યત્ત્રના કુંડ વિગેરે સ્થળને જોઇને અગ્નિ અને ધુમાડાના સહચરપણાને બરાબર નક્કી કરે છે અને એ ઉપરથી તે એવું એક ધારણ બાંધે છે કે, જ્યાં જ્યાં ઘમાડા હોય ત્યાં તાં ડેકા**ણે અગ્નિ હોય જ. આ પ્રકારે નક્કી કર્યા પછી** હવે તે, કાંઇ પણ જંગ્યાએ ધમાડા જોતાં જ ત્યાં અગ્નિ હાવાનું પણ અનુમાન કરી લે છે. આ પ્રકારતા અનુમાન કરવાના ક્રમ આત્મામાં ઘડી શકતા નથી. કારણ કે, એ પાત ( આત્મા ) જ નજરે જોઇ શકાતા નથી, તેમ તેનું કાંઇ નિશાન પણ નજરે જોઇ શકાતું નથી—એ રીતે જ્યાં પ્રત્યક્ષ પ્રમાણની પ્રવૃત્તિ થઇ શકતી જ નથી ત્યાં અનુમાન પ્રમાણની પ્રવૃત્તિ શી રીતે થાય? આ વાત તા સા કાઇ જાણે છે કે, અનુમાનની પ્રવૃત્તિ પ્રસક્ષતે પરવશ છે. વળી, જો પ્રક્ષક્ષથી જ આત્માંની સાળીતી થઇ શકતી હોય તે અનમાનની જરૂર શા માટે રહે? માટે કેાઇ પ્રકારે જીવતા પત્તા લાગી શકતા નથી. વળી, આ જગ્યાએથી ખીજ જગ્યાએ જાય છે માટે સુર્ય પણ મૃતુષ્યની પેઠે ગતિવાળા હ્યુવા જોઇએ, એ જાતુના અનુમાનવડે પણ આત્માની સાબીતી થઇ શકતી નથી. કારણ કે, મનુષ્યનું આ જગ્યાએથી ખીજી જગ્યાએ જવં—આપણે સાૈ નજરે નોઇ શકીએ છીએ અને એ જોવા વડે જ—એ હેતુથી સુર્યમાં પણ ગતિ દ્વાવી જોઇએ — એવું અનુમાન કરી શકીએ છીએ. પરંતુ આત્માના સંબંધમાં તો એવું કાંઇ નજરે જોવાતું નથા અને એવા કાઇ ગુણ કે ક્રિયા પણ નજરે જેણાતી નથી કે, જે આત્મા વિના ન રહી શકતી હોય કે ન થઇ શકતી હોય અર્થાત ઉપર જણાવેલાં અનુમાન વડે આત્મા વિષે કાંઇ ચાહ્રસ ≱હી શકાય તેમ નથી.

ેતથા શાસ્ત્ર પ્રમાણવડે પણ આત્માની સાંબીતી થઇ શકતી નથી. કાર્રણ કે, એક પણ શાસ્ત્ર એવું નથી કે જેમાં વિવાદ ન હોય, તેમ એવો ક્રોઇ વિવાદ વિનાના શાસ્ત્રકાર પણ નથી કે, જેણે આત્માને પ્રસંધ જોએલો હૈયુય. વળી, જે જે શા<sup>સ્ત્ર</sup>ા મળે છે તે બધાં પરસ્પર વિરોધવાળાં છે માટે તેમાં ક્રોને સાચું માનવું અને કોને ખોડું માનવું <sup>શ</sup>—અર્થાત્ આગમ પ્રમાણથી પણ આત્માની સિહિ થઇ શકતી નથી.

ે. ઉપમાન પ્રમાણવડે પણ આતમાને કળી શકાતા નથી. કારણ કે, તે પ્રમાણ તા એક ખીજાની સરખાઇને નજરે જોઇને ક્રોઇ પણ જાતના નિસ્પુપ છડી સાર છે. અહીં તો જેમ આત્મા નજરે જ ણાતા નથી તેમ તેની જેવા બીજો પણ કાઇ પરાર્થ નજરમાં આવતા નથી તેથી ઉપમાન પ્રમાણ પણ આત્માનો નિર્ણય કરી શકતું નથી. કદાચ એમ કહેવામાં આવે કે, કાળ, આકાશ અને દિશા વિગેરે પદાર્થો જીવની સરખ છે. માટે તે વડે આત્માની અટકળ કાર્ફી સકાય ખરી. પરંતુ તે કથન બસબર નથી. કારણ કે, તે બધા પદાર્થો હજુ વિવાદવાળા જ છે માટે એવા ડેકાણા વિનાના પદાર્થોના એકાં શી આત્માની સાંબીતી શી રીતે થાય? વળી, એવા કાઇ ગુણ કે ક્રિયા જોઇ નથી તેમ સાંબળી પણ નથી, જે આત્મા વિના હોઇ શકે જ નહિ અર્થાત્ જો આત્મા વિના નહિ રહી શકનારા ગુણ કે ક્રિયા મળી શઇ હોત તો તે વડે જ આત્માની ચોકસાઇ થઇ શકત, પરંતુ એવું તો કાંઇ મળતું નથી તેથી આત્માની વિદ્યાનતા શી રીતે મનાય? એ પ્રકારે કાઇ પણ પ્રમાણ, દલીલ કે અટકળવડે આત્માની સિહિ થન શકતી નથી માટે એવો તદ્દન નહિ જણાતો આત્મા શી રીતે મનાય? એ પ્રકારે આત્માને નહિ માનનારા નારિતકાની એ જાતની યુક્તિ અને પ્રમાણે કહ્યાં છે.

હવે આત્માને માનનારા આસ્તિકા એ યુક્તિએાનું ખંડન આ પ્રમાણે કરે છેઃ—

ઉપરના લખાણમાં આત્માના તદન નિષેધ કરતાં એમ જણાવ્યું હતું કે, "જગતમાં કાઇ આત્મા જેવી ચીજ નથી, જે કાંઇ આ જણાય. છે તે બધી પાંચ ભૂતની જ રમત છે—આ દેખાતું શરીરસ્પ પુતળ પાંચ ભૂતોનું બનેલું છે અને ચૈતન્ય પણ એમાંથી જ બનેલું છે" ઇસાદિ

એ બધી હકીકત બરાબર નથી. કારણ કે, આત્માની સાખીતી તો પ્રત્યક્ષ પ્રમાણથી જ થઇ શકે છે, જેમ કે; ' હું સુખને અનુભવું છું ' એ જતનું ત્રાન પ્રાણી માત્રને થાય છે અને એ જ જ્ઞાનવડે આત્માની પ્રતીતિ થઇ શકે છે. કદાચ એમ કહેવામાં આવે કે, એ પ્રકારના ખ્યાલ શરીરને જ થાય છે માટે એ વડે આત્માની પ્રતીતિ શી રીતે થાય ! તા કહેવાનું કે, એ ખ્યાલ શરીરને થતા નથી. કારણ કે, એ ખ્યાલમાં તા સ્પષ્ટપણે આંતરિક ક્રિયા જણાઇ આવે છે. જે વખતે બધી ઇફિયા પાત્રેલા હોય છે અને શરીર અચેષ્ટ થઇને પડશું હોય છે તે વખતે પણ ' હું સુખી છું ' એવા ખ્યાલ રહ્યા કરે છે માટે એ ખ્યાલ શરીરને થતા હોય એ સંભવિત જ નથી, તેથી એ

એક જ ખ્યાલ આત્માનું પ્રત્યક્ષ ભાન કરાવવાને બસ છે—અર્થાત્ શરીર અતે ઇંદ્રિયાની અચેષ્ટ દશામાં પણ ' હું સુખતે અનુભવું છું ' એવા ભાવ જેનામાં થાય છે તે જ આત્મા છે અને 'હું સુખને અનુભવું છું ' એવા ખ્યાલ પ્રાણી માત્રને થતા હોવાથી એ આત્મા સા કાઇને પ્રત્યક્ષ છે , એમ ઋહેવાનાં પણ વાંધા નથી; માટે શરીરથી જાદો અને 'હું સુખી છું 'એ જાતના અનુભવતા આધાર, કોઇ આત્મા નામના જ્ઞાનવાળા પદાર્થ પણ સ્વીકારવા જરૂરતા છે. વળા, જે એમ કહેવામાં આવ્યું છે કે, " ચૈત-યતા સંબંધ થવાયી શરીર સચેતન થાય છે અતે એને જ 'હું પણા 'ની સુદ્ધિ થયા કરે છે" ઇત્યાદિ. એ પણ વ્યાજળી નથી કારણ કે, જે પદાર્થ પોતે ચૈત-યવાળા નથી હોતો, તેને ગમે તેટલાે ચૈત-યના સંબંધ થાય તા પણ એનામાં ચેતનાશક્તિ આવી શકતી નથી. જેમ વડામાં પ્રકાશ આપવાની શક્તિ નથી અને એને હવે બક્ષેતે હજારા દાવાઓના સંબંધ જોડવામાં આવે તો પણ એ (ઘડો), કદીયે પ્રકાશ આપી શકતો ન<mark>થ</mark>ી તેમ ખુદ શરીર ચૈત-યવિનાનું હોવાથી એતે ગમે તેટલા ચૈત-ય-સંબંધ થાય તા પણ એનામાં 'ત્રાનશક્તિ ' હોઇ શકે નહિ, તેમ ત્રાનશક્તિ આવી શકે પણ નહિ. માટે 'હું પણા ' ની યુદ્ધિના આધાર અત્મા છે અને એ શરીરથી જુદો જ છે એમ માનવું દૂષણ વિનાનું છે. વળી, જે એમ જણાવ્યું હતું. કે, "'હું જાડાે લું '—' હું પાતળાે લું ' ઇત્યાદિ ખ્યાલ જેમ શરીરને જ ઘટે એવો છે તેમ 'હું જાણું છું ' એવો ખ્યાલ પણ શરીરને શા માટે ન ઘટે ?" તો એ પ્રશ્ન પણ વ્યાજળી નથી. કારણ કે, જેમ શેઠ પાતે પાતાના વહાલા અને કામગરા નાકરમાં પણ પાતાના શેઠાઇ કરેપી શકે છે અર્થાત -એ તાકર કરે એ જ મારે મુંજીર છે- એવી બહિ શકતે થઇ શકે છે તેમ આ શરીર, આત્માનું વહાલું અને કામગરૂં નાકર છે તેથી એ આત્મા કેટલીન કવાર પાતાના આત્મપણાને એમાં આરાપી દે છે અને કેટલાક શરીરના ધર્મીને પણ પોતામાં લઇ લે છે અને એમ થવાયી જ 'હું જોડા છું.' ' હું પાતળા છું ' એવા કાલ્પનિક ખ્યાસા આત્મામાં ઉભા થયેલા છે, એથી કરીને એ ખ્યાલા શરીરમાં જ થાય છે એમ નથી. વળી, એ તા કાલ્પનિક હોવાથી એ વડે આત્માના પણ નિષેધ થઇ શકે નહિ.

વળી, તમે જે એમ જણાવ્યું હતું કે, " ચૈતન્ય શરીરમાંથી જ અને છે " ઇત્યાદિ. તે પણ તમારૂ કહેવું ખાેકું છે, કારણ કે, શરીરની સાયે ચૈતન્યના કાઇ પ્રકારના સંબંધ નથી જો શરીરમાંથી જ ચૈતન્ય બનતું હોય તા જ્યાં જ્યાં શરીર હોય ત્યાં ત્યાં જરૂર એ પણ દેખાવું જોઇએ અને જ્યાં શરીર ન હોય ત્યાં ન દેખાવું જોઇએ. પરંતુ એવું તા કયાંય દેખાવું નથી. જુએ! તા માલૂમ પડશે કે, જે લોકો મદા પીને મત્ત ખનેલા છે, મૂર્ઝા પામેલા છે અને ઊંઘમાં પડેલા છે તેઓના શરીરમાં કોઇ ખાસ જાતનું ચતન્ય જણાતું નથી. જો શરીર અને ચૈતન્યના જ કાર્યકારણ સંબંધ હોત તા એ શરીરામાં પણ શા માટે લખનારની જેવું ચૈતન્ય ન જણાઇ શકે વળી, જો શરીર અને ચૈતન્યના જ કાર્યકારણ સંબંધ હોત તો જે શરીરા નખળાં છે એમાં ચૈતન્યના પકર્ષ જણાય છે અને જે શરીરા પુષ્ટ અને જડાં છે એમાં ચૈતન્યના અપકર્ષ જણાય છે તે પણ કેમ જણાય? માટે આવાં અનેક ઉદાહરણાથી સાખીત થઇ શકે છે કે, શરીર અને ચૈતન્ય વચ્ચે કાઇ ચકારના સંબંધ નથી, તેમ કાર્યકારણ સંબંધ પણ નથી, એ તદન સાચી વાત છે. એક તત્વનાનીએ ગાયું છે કે,

" પરંમ અહિ કૃશ દેહમાં, સ્ઘૂલ દેહ મૃતિ અસ્પ,, દેહ હોય જો આતમા ઘટે ન આમ વિકલ્પ. " પદ. " જડ ચેતનો ભિન્ન છે કેવળ પ્રગટ સ્ભાવ; એકપાઇ ધામે નહીં ત્રણે કાળ દ્વયભાવ. " પછ.

આ ઉપરથી નકી થાય છે કે, ચૈતન્ય શરીરથી ખનતું નથી તેમ શરીરમાં પણ ખનતું નથી. વળા, 'ચૈતન્ય શરીરથી ખને છે, કે શરીરમાં ખને છે એ વાત તે સાખીત કરવામાટે કોઇ પ્રમાણ પણ મળતું નથી. કદાચ એ વાતને નક્કી કરવા માટે પ્રત્યક્ષ પ્રમાણને આહું ધરવામાં આવે તો તે ખરાખર નથી. કારણ કે, ચૈતન્ય ઇ દિયો થી કળાય એવી ચીજ નથી અને પ્રત્યક્ષ પ્રમાણ તો પોતાની ક્રિયા ઇ દિયો વે જ કરે છે માટે ચૈતન્યને લગતી હડીકતમાં પ્રત્યક્ષ પ્રમાણ કામ આવી શકે એવું નથી. વળી, એ બાબતને નક્કી કરવા માટે અનુમાન પ્રમાણ તો તદ્દન અશક્ત છે, કારણ કે, આત્માને નિર્દે માનનારા નાસ્તિકા અનુમાનને પ્રમાણ તરીક સ્વીકારતા જ નથી. કદાચ એમ કહેવામાં આવે કે, જેમ દારૂ ખનાવવાની ચીજો એક સાથે મળવાથી એમાં માદકપણું પેદા થાય છે તેમ જ્યારે આ ભૂતો શરીરના આકાર ધારણ કરે છે ત્યારે જ તેમાં ચૈતન્ય પેદા થાય છે કારણું કે, જ્યાં શરીર હોય છે ત્યાં જ ચૈતન્યની પણ હયાતી જણાય છે—એ જાતની દલીલથી શરીર અને ચૈતન્ય વચ્ચેતા વચ્ચેતા કરાયાં જાણી શકાય તેમ છે. પરંતુ વિચાર કરતાં એ દલીલ ખાડી

કરે છે. કારણ કે, મુડદાના શરીરમાં ચૈતન્ય જણાતું નથી. જો શરીર હોય ત્યાં જ ચૈતન્ય રહેતું હોય તા એ, મૃત-શરીરમાં પણ જણાવું જોઇએ. વળી, કદાચ એ દૂષણને દૂર કરવા માટે એમ કહેવામાં આવે કે. અમે તા એમ માનીએ છીએ કે, પૃથિવી, પાણી, તેજ અને વાય —એ ચારે અતના ભમદાયથી જ ચૈતન્યની પેદાશ થાય છે. અને મુડદાના શરીરમાં વાયુ <mark>નથી</mark> એટલે એમાં એક ભૂત એાછું હાવાથી કદાચ ચૈતન્ય ન જણાતું હાય એથી કરીને અમાએ ઉપર જણાવેલા—' ચાર ભૂતના સમુદાયથી જ ચૈતન્ય પેદા થાય છે 'એ જાતના નિયમ જરા પણ ખાટા કરી શકતા નથી નાસ્તિકા**ની** એ દલીલ પણ **બરાબર નથી. કારણ કે, મુડદાના શરીરમાં** પાેેેલાણ **હે**ાવા**થી** ગ્યને મુડદું પૂલી જતું હેાવાથી તેમાં વાયુ નથી એમ કાણ કહી શકે ? વળી, તેમાં ( મુડદાના શરીરમાં ) ચામડાની <mark>ધમ</mark>ણ વડે પણ વાયુ <mark>ભરી</mark> રાકાય છે અને એ રીતે પણ તેમાં આછું રહેલું વાયુતત્ત્વ પૂરૂ કરી શકાય છે. હવે જો ફક્ત એક વાયુ ન હાેવાથી મુડદામાં ચૈતન્ય ન જણાતું હાેય તા તે, એમાં વાયુ આવ્યેથી જણાવું જોઇએ અને વાયુ આવ્યેથી મુડદાના શરીરે પણ જીવંત શરીરની પેઠેજ ક્રિયા કરવા મંડી જવી જોઇએ. આવી હકીકત હજુ સુધી કાઇએ જોઇ નથી, જાણી નથી તેમ સાંભળા પણ **નથી** એથી ' મુડદાના શરીરમાં વાયુ નથી માટે જ એમાં ચૈતન્ય નથી. ' એવું હળાહળ ખાટું શી રીતે કહી શકાય કદાચ એમ કહેવામાં આવે કે. માત્ર વાસ ભરાયાથી જ મુડદાના શરીરમાં ચૈતન્ય નથી જણાતું, તેનું તા બીજાું પણ કારણ છે અને તે એ છે કે, જ્યાં સુધી મુડદાના શરીરમાં 'પ્રાણવાયુ **અને** અપાનવાયના સંચાર ન થાય ત્યાં સુધી તેમાં એકલા વાય ભરાયાથી ચૈતન્ય ન આવી શકે અર્થાત્ મુડદાના શરીરમાં ચૈતન્ય નથી જણાતું તેના કારણ તેમાં પ્રાણવાયુ અને અપાનવાયુની ખામી જ છે. તો એ કહેવું પણ તદન ખાટું છે. કારણ કે, કાઇ એવા નિયમ નથી કે, જ્યાં જ્યાં પ્રાણવાસ अने अपानवाय है।य त्या त्यां क यैतन्य क्लाय अने क्यां क्यां अ अने વાય ન હાય ત્યાં ત્યાં ચૈતન્ય પણ ન જણાય. જો એવા નિયમ હાત તા મરુણ પથારીએ પહેલા માણસ જ્યારે ઘણા શાસા લે છે અને મુકે છે તે વખતે તેનામાં ચૈતન્યના વધારા જણાવા જોઇએ અને સમાધિમાં રહેલા જોગી, જે ધાસોને વદન લેતા કે મૂકતા નથી તેમાં તા કામુકુ ચૈવન્ય ન રહેવું જોઇએ. પરંતુ એમાં તો એમ જણાતું નથી, ઉલટું અધિક ધાસ લેનારમાં ચૈતન્યના નાશ થતા જણાય છે અને તદ્દન શાસને રાષ્ટ્રા

્રાખનારમાં ચૈતન્યના વિકાસ થતા જણાય છે માટે પ્રાણવાયુ અને અપાનવાયની સાથે પણ ચૈતન્યના કાઇ પ્રકારના સંબંધ હાય એમ જણાતું નથી તેથી નાસ્તિકાથી એમ તો ન જ કહી શકાય કે, પ્રાણવાયુ અને અપાનવાયની ખામીને લીધે મુડદામાં ચૈતન્ય જણાતું નથી. તેઓના સિદ્ધાંત મુજબ તો મુડદામાં પણ બધાં ભૂતોના સમુદાય રહેલા હાવાથી -સ્પષ્ટપણે ચૈતન્યની પેદાશ થવી જોઇએ, કિંતુ એ રીતે ક્યાંય થતું જણાતું નથી માટે એઓએ માતેલા સિહાંત જ ખાટા ઠરે છે. હવે કદાચ એમ કહેવામાં આવે કે, એ મૃત-શરીરમાં તેજ તત્ત્વની ખામી છે એતે લીધે તેમાં ચૈતન્યની હયાતી જણાતી નથી. તો એ કથન પણ બરાબર નથી. જો એ હડીકત બરાબર હોત તો મુડદાના શરીરમાં તેજ તત્ત્વના સંચાર શ્રયા પછી પણ ચૈતન્યની પેદાશ કેમ થતી નથી? માટે 'તેજ તત્ત્વના અભાવને લીધે મુડદાના શરીરમાં ચૈતન્ય જણાતું નથી 'એ હકીકત તદન ખાટી છે અને માનવા લાયક નથી. વળા, જો તેજ અને વાયુના ખામીને લીધે મુડદામાં ચૈતન્ય ન જણાતું હોય એમ માનવામાં આવે તા એ મુડદામાં ુ**થતા** કીડાએ!માં જે ચેતના શક્તિ જણાય છે તે શી રીતેને જણાય ? માટે 'ભતામાંથી ચૈતન્ય ખતે છે' એ હડીકત તા તદ્દન ખાડી છે. વળી જો ભૂતામાંથી ચૈતન્ય બનનું હાય તા ચીજ માત્રમાં તે જણાવું જોઇએ અર્શાત જેવી ચેતવા શક્તિ માણસોમાં જણાય છે તેવી જ ઘડામાં, લેખણમાં, અતે કાગળ વિગેરેમાં પણ જણાવી જોઇએ. કારણ કે, એ બધે ઠેકાણે ભૂતો તો રહેલાં જ છે. કદાચ એમ જણાવવામાં આવે કે, જે ભૂતો સરીરના આકારને ધારણ કરે છે તેમાંથી જ ચૈતન્યની ઉત્પત્તિ થઇ શકે છે, ત્તેથી ઘડામાં કે ક્ષેખણ વિગેરમાં જો ચૈતન્ય ન જણાતું હોય તે પ્રાપ્ય એ અમારી (નાસ્તિકાની) હકીકત (શરીરના આકારને ધારણ કરનારા અતાથી ચૈતન્ય પેદા થાય છે—એ હડીકત ) ખાડી પડતી નથી. પરંતુ ્રખરી રીતે વિચારતાં તા નાસ્તિકાનું અ બધું કથન તદ્દન ખાેઢું જણાય છે. પહેલું તા તેઓને એ પૃછ્વાનું છે કે, ભૃતા જે શરીરના આકારને ધારણ કરે છે તેમાં કારણરુપે શું શું છે ? શું એકલાં ભૂતા જ છે ? કે ખીજી કાંઇ છે? વા કાંઇ કારણ જ નથી? જો એકલાં ભૂતાને જ કારણરુપે ભાનવામાં આવે તા તા ચીજ માત્રમાં જ ચેતના શક્તિના પાદુર્ભાવ થવા ઓઇએ, કારણ કે, ચીજ માત્રમાં તે જ ભૂતા રહેલાં છે કે, જેને તમા √તાસ્તિકા) ચૈવન્યનાં અને શરીરના આકારનાં કારણભૂવ માના છો.

વળી, કદાચ એમ કહેવામાં આવે કે, કાંઇ બૂત માત્રથી જ શરીરતા આકાર થઇ જતા નથી , એમાં તા બીજા પણ કેટલાંક સહકારી કારણાની જરૂર છે, તા એ સહકારી કારણા બધે ન હાવાથી ચીજ માત્રમાં ચૈતન્ય ન જણાય અને જ્યાં એ સહકારી કારણા હાય ત્યાં જ ચૈતન્ય જણાય એ બનવા જોગ છે માટે તમા (આસ્તિકા) 'બધે ય ચૈતન્યના પ્રાદુર્ભાવ **થ**વા જોઇએ 'એ જાતનું દૂષણુ શી રીતે આપી શકે**ા**' એ વિષે પણ મ્મા એક પ્રશ્ન પૂછવાના છે કે, એ જે સહકારી કારણા છે તે બધાં શાનાં ખનેલાં છે ? એના ઉત્તરમાં તમારે (નાસ્તિકાએ) સ્પષ્ટ કહેવું પડશે કે, એ સહકારી કારણા પણ ભૂતાનાં જ ખતેલાં છે. કારણ કે, તમા ભૂતે સિવાય બીજો કાઇ જુદાે પદાર્થ માનતા જ નથી. તા પછી બધે ભૂતા રહેલાં છે માટે સહકારી કારણા પણ બધે ય હાવાં જોઇએ અને તેને જ લઇને ચીજ માત્રમાં ચૈતન્યના પ્રાદુર્ભાવ થવા જોઇએ, એ જાતનું અમાફ સ્થન ખાંહું થઇ શકતું નથી. જો કદાચ નાસ્તિકા એમ કહે કે, ભૂતા જે રારીરના આકાર ધારણ કરે છે તેમાં કાંઇ એકલાં ભૂતા જ કારણ **નથી,** પણ બીજાં કાંઇ છે તેા એ પણ એમનું કથન બરાબર નથી. કારણ કે, ભૂતાથી જાદું ખીજાં કાંઇ સંસારમાં છે એમ નાસ્તિકા માનતા જ નથી— તે છતાં જો તેએ કાઇ બીજ ચીજ, જે ભૂતાથી જુદી રહે છે તેને કારણ-રુપે માને તેા તેઓના જ મુખથી આત્માની સાખીતી થઇ શકે છે, કારણ કે, જે કાંઇ ભૂતાથી જુદી ચીજ છે એવું જ નામ આત્મા છે. માટે 'બીજાં કાંઇ કારણ છે ' એમ કહેવું પણ દૂધણવાળું જણાય છે. હવે જો એમ કહેવામાં આવે કે, ભૂતા જે શરીરના આકાર ધારણ કરે છે, તેનું કાંઇ કારણ જ નથી. તાે એ કથન પણ ગેરવ્યાજળી છે. કારણ કે, કારણ સિવાય કાંઇ બની શકતું નથી, બીજાં, જે ક્રિયા કાંઇ કારણ વિના જ થતી હૈાય તેા તે કાંતા રાજ થયા જ કરવી જોઇએ અથવા **તદ્દન ન જ થવી**. જોઇએ. આ દલીલાથી એમ જણાઇ આવે છે કે, નાસ્તિકાએ માનેલા 'બ્રતે શરીરના આકારતે ધારણ કરે છે અતે એમાંથી જ ચૈતન્ય પેદા થાય છે ' એ જાતના સિદ્ધાંત કદા પણ સાચા કરી શકતા નથા. તા પછી પ્રાણવાયુ અને અપાનવાયની વાત જ કરવાની કયાં રહી ? માટે ચૈતન્ય, એ ભૂતોને ગુણ નથી, તેમ એ, ભૂતાયી ઉત્પન્ન થતું નથી, કિંતુ એ તા આત્માના સુષ્યું છે અને આત્મામાં જ રહે છે, એ જાતની માન્યતા પ્રમાણવાળી અને દ્રપૂર્ણ વિનાની છે. વળી, આ એક સાધારણ નિયમ છે કે, જેના ગુણનું

પ્રત્યક્ષ ત્રાન થતું હાય તે ગુણવાળા પાતે પણ પ્રત્યક્ષ જ હાય છે. રમરણ કરવું જાણવાની ઇચ્છા રાખવી, ક્રિયા કરવાની ઇચ્છા રાખવી, જવાની ઇચ્છા રાખવી અને સંદેહ થવા-એ વિગેરે આત્માના ગુણાને સા કાઇ પ્રત્યક્ષપણ અનુભવી શકે છે, કારણ કે , એ ગુણોતે! અનુભવ સા કાઇતે થતા હોવાથી એના પ્રત્યક્ષપણામાં કાઇના પણ બે મત હાેઇ શકે નહિ. હવે જ્યારે એ . બધા આત્માના ગુણાનું સા કાઇને પ્રત્યક્ષ જ્ઞાન થાય છે તે પછી એ ગુણોના આધાર એવો આત્મા કોને પ્રત્યક્ષપણે નહિ જણાતો હોય ? માટે 'આત્માન ત્તાન પ્રત્યક્ષપણે થઇ શકે છે '—' આત્મા પ્રત્યક્ષ પ્રમાણથી જ સામીત થઇ શકે છે ' ઇત્યાદિ હકીકતામાં કાઇ પ્રકારત દૂષણ હાય એમ કળા શકાતું નથી. હવે કહાચ નાસ્તિકા તરકથી એમ કહેવામાં આવે કે, ' જેના ગુણનું પ્રત્યક્ષ જ્ઞાન થતું હોય તે ગુણવાળા પોતે પણ પ્રત્યક્ષ જ હોય છે' એ જાતના નિયમ ખધે કેકાણે લાગુ પડી શકે તેવા ન હાવાથી સાચા શી રીતે મનાય કારણ કે, શબ્દ, એ આકાશના ગુણ છે, તા શબ્દનું પ્રત્યક્ષત્તાન કાન વડે થઇ શકે છે અને આકાશ તો કાઇ પણ ઇંદ્રિય દ્વારા પ્રત્યક્ષ થઇ શકતું નથી માટે 'ગુણ–પ્રત્યક્ષે ગુણી—પ્રત્યક્ષ' ના નિયમને તદન સાચા શા રીને મનાય? પરંતુ નાસ્તિકાનું આ કથન જ ખાેડું છે અર્થાત્ શબ્દ, એ આકાશના ગુણ જ નથી, એ તા પરમાણમય હાવ થી એક જાતના જડ પુર્કુળ 👸 —આ વિષે અમે અજીવતત્ત્વની ચર્ચા કરતી વખતે વીગતવાર લખવાના છીએ. વળી, કદાચ એમ કહેવામાં આવે કે, આસ્તિકોએ જણાવેલા ' ગુણ-પ્રત્યક્ષે ગુણી-પ્રત્યક્ષ' તા નિયમ કદાચ સાચા હોય તા પણ ભક્ષે. અમે ( નાસ્તિકા ) તા એમ કહીએ છીએ કે, જેમ રુપ વિગેરે ગુણા ઘડામાં દેખાતા હાેવાથી એતા આધાર ઘડા મનાય છે તેમ જ એ જ્ઞાન વિગેરે યુણા શરીરમાં જ જણાતા હાવાથી એના (એ બધા યુણાના) અધાર પણ શરીર છે, એમ માનવું જોઇએ—અને એ જ માન્યતા યુક્તિન યુક્ત છે—વળી, એ જ જાતની માન્યતાને માનવાથી આસ્તિકાએ જણાવેલા 'ગુણ-પ્રત્યક્ષે ગુણી-પ્રત્યક્ષ ' તા નિયમ પણ ભરાયર સાચવી શકાય છે. જો કે, નાસ્તિકાનું એ કથન સાંભળવામાં તા સુંદર દેખાય છે, કિંતુ વિચાર કરતાં માલમ પડે છે કે, એમાંતા એક અક્ષર પણ ખરા જણાતા નથી. સાથી પહેલી વાત તા એ છે કે, ત્રાન વિગેરે ગુણાની નસાથે શરીરતા કાઇ પ્રકારના સંબંધ જ ઘટી શકે તેમ નથી—જુએા; શરીર તો રુપી છે, આકારવાળું છે અને ફુઇ(દ્રયાથી જાણી શાહ્ય એવું છે ત્યારે જ્ઞાન વિગેરે ચુર્યું s. J. P. W. 9

અરુપી છે, આકાર વિનાના છે અને કાઇ પણ ઇંદ્રિયવડે જાણી શકાય એવા નથી—જયાં માન વિગેરે ગુણા અને શરીર—એ એ વચ્ચે આટલા ખધા વિરાધ હાય ત્યાં એ ( ગ્રાન વિગેરે ), શરીરના ગુણા શી રીતે હાઇ શક ? માટે ખરૂં જોતાં તા એ ત્રાન વિગેરે ગુણા શરીરના હ્યાઇ શકતા જ નથી --એતા ગુણી એટલે એ ગુણાતા આધાર તા એના જ જેવા અરુપી, આકાર વિનાના અને જ્યાં ઇંદ્રિયા પણ ન પહેાંચે એવા હાેવા જોઇએ. અતે તે એવા એક આત્મા જ છે માટે 'આત્માને 'જ માનવા એ યુક્તિ-યુક્ત અને પ્રામાણિક છે—અને એ ત્રાન વિગેરે ગુણા સા કાઇના અનુભવમાં આવે તેવા હોવાથી એ ગુણોના આધાર આત્મા પણ સાૈના અનુભવમાં આવે એ સહજ છે. તા હવે સ્પષ્ટપણે એમ જાણી શકાય છે કે, 'આત્માં ' ને માનવાની હડીકત તદ્દન નિર્દોષ અને પ્રામાણિક છે. એથી ઉલટં—જે કોંઇ નાસ્તિકાએ આત્માના નિષેધમાં જણાવેલું છે તે તદૃત ખોઢું અને અનેક દૂષણવાળું છે. તથા એમાં અનેક વિરાધો પણ છે—જે રીતે 'સૂર્ય પ્રકાશ કરતા નથી ' ' હું, હું નથી ' અને ' મારી મા વાંઝણી છે ' ઇત્યાદિ હડીકતા તદન અસંગત અને વિરાધવાળી છે તે જ રીતે આત્માને નિષેધ કરનારી હારીકતા પણ તેવી જ અમંગત અને વિરાધવાળી છે. આ વિષે એક જ્ઞાની પુરૂષે ગાયું છે કે.

> " આત્માની સાંકા કરે આત્મા પોતે આપ, શાંકાના કરનાર તે, અચરજ એક અમાપ."

વળા, આત્માને સાખીત કરનારાં અનેક અનુમાના પણ થઇ શકે છે અને તે આ પ્રમાણે છેઃ—

- 1. જેમ ચાલતા રથતા કાઇને કાઇ હંકારનારા હાવા જોઇએ એમ ઇચ્છા પ્રમાણે ચાલતા (ક્રિયા કરનારા) શરીરના પણ કાઇ હંકારનારા હાવા જોઇએ અને જે એના (શરીરના) હંકારનાર ઠેરે એ જ આત્મા છે
- ર. જેમ સૂતાર વિગેરે કર્તાની પ્રેરણા દ્વાય ત્યારે જ વાંસલાે વિગેરે સાધનાે કામ કરી શકે છે તેમ આંખ અને કાન વિગેરે સાધનાે પણ કાઇ કર્તાના પ્રેરણા હાેય ત્યારે જ કામ કરી શકે છે- અને જે એ સાધનાના પ્રેરક કર્તા નક્કી થાય એ જ આત્મા છે.
- 3. જેમ ઘડાની હયાતીની શરૂઆત જણાય છે અને એના અમુક ધાટ જણાય છે માટે એના કાઇ કર્વા હોવા જોઇએ તેમ જ શરીરની હયાતીની

શરૂ આત જણાય છે અને એના અમુક ઘાટ પણ જણાય છે માટે એના પણ કોઇ કર્તા હોવા જોઇએ, અને જે એના કર્તા કરે એ જ આત્મા છે. [ જે ચીજની હયાતીના પ્રારંભ–સમય જણાતા નથી અને જેના અમુક જ ઘાટ જણાતા નથી એવી એવી ચીજના કોઇ પણ કર્તા હોતા નથી-જેમ કે, વાદળાંના વિકાર–જેના કોઇ પણ કર્તા નથી. આપણું શરીર તા એવું નથી, માટે એના તા કર્તા જરૂર હોવા જોઇએ.]

- ૪. જેમ ચાકડો અને ચાકડાને ફેરવવાની લાકડી–એ ખધાં સાધનોનો કોઇ એક ઉપરી હોય છે તેમ જ આ ઇંદ્રિયા, મન અને શરીરના પણ કાઇ એક ઉપરી હોવા જોઇએ—અને જે ઉપરી છે એ જ આત્મા છે.
- પ. જેમ તૈયાર થએલું પકવાન્ન ખાવા યાગ્ય હાવાથી એના કાઇ જમનાર——ભાગવનાર—હાય છે તેમ આ શરીર પણ ભાગવવા યાગ્ય હાવાથી એના કાઇ ભાગવનાર જરૂર હાવા જોઇએ—અને જે એના ભાગવનાર છે એ જ આત્મા છે.
- હવે કદાચ એમ કહેવામાં આવે કે, ઉપર જણાવેલા પાંચે અનુમાના વિરુદ્ધ છે. કારણ કે, એ અનુમાના તો રથના હાંકનાર અને પક્રાન્નના ખાનારની પેઠે આત્માને પણ આકારવાળા—રુપી—સાબીત કરે તેવાં છે અને તમે તો આત્માને આકારવાળા નથી માનતા, તો પછી એ અનુમાના વડે તમને ગમે તેવા આત્મા શી રીતે સાબીત થઇ શકશે ! આ પ્રશ્નના ઉત્તરમાં જણાવવાનું કે, અમે (આસ્તિકા) પણ શરીરના હંકારનાર અને ભાગવનાર આત્માને આકારવાળા એટલે રુપી માનીએ છીએ, કારણ કે, એ સ્થિતિના સંસારમાં રઝળતા આત્મા કર્મના અને તાન ત અણુઓથા વિંટાએલો હાય છે માટે તે, એ અપેસાએ તો આકારવાળા અને મૂર્તિમાન પણ હાય છે એથી ઉપર જણાવેલું એક પણ અનુમાન વિરૃદ્ધ નથી, કિંતુ તે બધાં ય પ્રામાણિક અને યુકિતયુકત છે અર્થાત્ એ અનુમાનો વડે કદાચ સંસારમાં પરનારા આત્મા આકારવાળા કે સ્પવાળા સાબીત થાય તા પણ એમાં કશા વાંધા હાય, એમ અમે (આસ્તિકા) નથી માનતા.
- ૬. જેમ સ્પ વિગેરે ગુણા કાઇ આધાર વિના રહી શકતા નથી તેમ સ્પન્નાન, રસત્તાન અને શબ્દત્તાન વિગેરે ગુણા પણ કાઇ આધાર સિવાય રહી શકે નહિ અને જે એ ગુણોના આધાર છે એ જ આત્મા છે.

- છે. જેમ ઘડા તેના-મૂળ-ઉપાદન-કારણ-માટી સિવાય થઇ શકતા નથી તેમ જ્ઞાન અને સુખ વિગેરે પણ એના મૂળ કારણ સિવાય થઇ શકે નહિ -અને જે એનું મૂળ કારણ છે એ જ આત્મા છે. જો કદાચ નાસ્તિકા જ્ઞાન અને સુખના મળ કારણ તરીકે ક્શીરને માનવાની વાત કરે, તા તે ખાંડી જ છે. કારણ કે, એ વાતનું ખંડન આગળ ઉપર ઘણું કરવામાં આવ્યું છે.
- ૮. જે જે શખ્દ વ્યુત્પત્તિવાળા અને એક કો (એક લો એટલે એ શખ્દોનો એક થએ લો નહિ અર્થાત્ સમાસવાળા નહિ) હોય છે તેવા શખ્દના નિષેધ પોતાથી (નિષેધથી) વિરૃદ્ધ અર્થને સાખીત કરે છે, અર્થાત્ જેમ 'અલ્દર' કહેવાથી લટની પણ સિહિ થઇ જાય છે તેમ 'અજ્વ' કહેવાથી 'જીવ' ની પણ સાખીની થઇ શકે છે. કારણ કે, 'જીવ' શખ્દ વ્યુત્પત્તિવાળા છે અને એક લો પણ છે. વળી, 'અખરવિષાણ' શખ્દમાં મળેલા 'ખરવિષાણ' શખ્દ વ્યુત્પત્તિવાળા હોવા છતાં એક લો નથી અને 'અિશ્વ' શખ્દમાં મળેલા 'ડિત્થ' શખ્દ એક લો હોવા છતાં પણ વ્યુત્પત્તિવાળા નથી માટે આ આફ્યું અનુમાન એ જાતના વ્યુત્પત્તિ વિનાના અને સમાસથી ખનેલા શખ્દોને લાગુ પડતું નથી. એ પ્રકારે આ અનુમાન પણ જીવની સિહિમાં સહાયતા કરે છે.
- હ. ઉપર જણાવેલા આડમા અનુમાન વડે પોતાના શરીરમાં જીવની વિઘમાનતાતે ચોક્કસ કરી 'જેમ આપણા શરીરમાં જીવ છે તેમ બીજાનાં શરીરમાં પણ જીવ હોવો જોઇએ, કારણ કે, શરીર માત્ર સરખાં છે' એ જાતના સામાન્ય અનુમાન વડે પણ જીવત શરીર માત્રમાં જીવની વિઘમાનતા જણાઇ આવે છે. જીવની આ એક ખાસ નિશાની છે કે, એ, ઇષ્ટ વસ્તુએ તરફ ખેંચાય છે અને અનિષ્ટ વસ્તુએને અડકતા પણ નધી. આ નિશાની જીવંત શરીરમાત્રમાં પ્રત્યક્ષપણે જણાઇ આવે છે માટે એ જાતનાં બધાં. શરીરામાં જીવની સાબીતી થતાં જરા પણ વાર લાગે તેમ નથી અને કશા વાંધા પણ આવે તેમ નથા.
- ૧૦. કાઇ પણ ઠેકાણે જે વસ્તુની વિદ્યમાનતા હોય છે તેના જ નિષેધ થઇ શકે છે. કયાંય પણ જે ચીજની હયાતી હોતી નથી તેના વળી નિષેધ શ્યો ? તેમે (નાસ્તિકા) આ સ્થળે જીવના નિષેધ કરા છે. તે એ જ નિષેધ એની (જીવની) વિદ્યમાનતાને સાળીત કરવાને પૂરતા છે.

જેમ તદ્દન અસદ્રૂપ છઠ્ઠા ભૂતના નિષેધ કરવાની જરૂર હાતી નથી તેમ જો જીવ પણ તદ્દન અસદૂપ હોત તે৷ એને પણ નિષેધવાની જરૂર રહે નહિ અર્થાત્ તમારી (નાસ્તિકાની) તરક્યી કરવામાં આવતા છવના નિષેધ જ જીવની હયાતીને સાખીત કરી શક છે. કાઇ પણ પ્રામાણિક કદી યે કાઇ અસત્ વસ્તુના નિષેધ કરે નહિ. જે નિષેધ લાય છે એ તા માત્ર વસ્તુના એક બીજા સાથેના સંબંધતા છે, પરંતુ વસ્તુના નથી. જેમ કાઇ કહે કે. ખર-વિષાણ નથી અથવા દેવદત્ત ઘરે નથી. તો એતો અર્થ એટલા જ છે કે, ખર અને વિષાણ (શિંગડું) ના પરસ્પર સંબંધ નથી બાકી તા ખર ( ગલેડા ) પણ છે અતે વિષાણ ( શિંગડું ) પણ છે. 'ખર-વિષાણ નથી ' એ જાતના નિષેધ પક્ત ખર અને વિષાણના સંબંધના જ ( નિષેધ કરે) છે. એમ જ 'દેવદત્ત ઘરે નથી ' એ વાક્ય પણ દેવદત્ત અને ઘર વચ્ચેના જે સાક્ષાત સંબંધ છે તેના જ પ્રતિબંધ કરે છે-બાડી તા દેવદત્ત પણ છે અતે ઘર પણ છે–એ તિલેધવાક્ય દ્વારા એ બેમાંના એક પણ ભાવતા નિષેધ થઇ શકતા નથી. એ જ પ્રકારે 'બીજો ચંદ્ર નથી ' 'ઘડા જેવડાં માતી નથી ' અતે 'આત્મા નથી ' ઇત્યાદિ નિષેધ કરનારાં વાકચાના ભાવને સમજી લેવાના છે અર્થાત્ એ વાક્યા ચંદ્ર, માતી કે આત્માના નિષેધ કરતાં નથી, પરંતુ ચંદ્રની અનેકતા, માતીનું ઘડા જેવડું પ્રમાણ અને અમુક શરીર સાથે આત્માના સંયોગ–એ પ્રકારની વિશેષતાના જ નિષેધ કરે છે–ખાકી તો મોતી પણ છે અને ઘડા જેવડું માપ પણ છે-કિં<u>ત</u> એ બે વચ્ચે કાઇ પ્રકારના સંખંધ નથી-એ જ અભિપ્રાયતે લઇને ઉપર જણાવેલું આ વાક્ય 'ઘડા જેવડાં માતી નથી' યોજાએલું છે. એ જ રીતે 'આત્મા નથી ' એ વાકયતા પણ ભાવ એવા છે કે, 'અમુક શરીર સાથે આત્માના સંબંધ નથી. ' આગળ ઉપર એવું ચોક્કસ જણાવી ચુકયા છીએ કે, જે વસ્તુ સાવ અસત્ હાય તેના નિષેધ હાઇ શકે નહિ-નિષેધ તો એના જ હાઇ શકે, કે, જે કયાંયને કયાંય હયાતી ધરાવતી વસ્તુ હાય, માટે 'આત્મા નથી ' એ નિષેધ પોતે જ આત્માની હયાતીને સાંબીત કરે છે, પછી તે ગમે ત્યાં હોય. કિંતુ એ વાકય વડે આત્માની વિઘમાનતામાં જરા પણ સંશય આવે એવું નથી અર્થાત 'કાઇ પણ ઠેકાણે જે વસ્તુની વિઘમા-નતા હોય તેના જ નિષેધ થઇ શકે છે 'એ દલીલ દ્વારા તમારૂ' (નાસ્તિ-કાતું) 'આત્મા નથી ' એવું નિષેધ કરનારું વાકય પણ આત્માનું સ્પષ્ટપણે વિધાન કરી રહ્યું છે માટે હવે કાઈ રીતે છતા આત્માને ઓળવવામાં સાર

જણાતા નથી. અને 'આત્મા નથી 'એ વાક્યતા જે આ ('અમુક શરીરમાં આત્મા નથી ') ખરા અર્થ છે તે તો સા કાઇને સંમત છે. કારણ કે, 'મૃત શરીરમાં આત્મા હોતા નથી ' એવું સા કાઇ એક સરખી રીતે સ્વીકારે છે. એથી હવે તો કે,ઇ પણ પ્રકારે આત્માના નિષેધ થઇ શકે તેમ નથી. તથા આત્માની સામીતી માટે આ ત્રકારનું એક ખીજાં અનુમાન પ્રમાણ છેઃ—ઇંદ્રિયાવર્ડ જોવાએલા દરેક પદાર્થાનું જ્ઞાન-સ્મરણ-ઇંદ્રિયાની હયાતી ન હોય તો પણ રહ્યા કરે છે, માટે એમ સાળીત થઇ શકે છે કે, એ જ્ઞાનને ધરાવનારા કાઇ પદાર્થ ઇંદ્રિયાેથી જુદો જ હાેવો જોઇએ અને જે એ જુદો પદાર્થ છે એ જ આત્મા છે. જેમ ગાંખલા વાટે જોવાતા પદાર્થોનું સ્મરસ, જોનાર એવા દેવદત્તને રહે છે તેમ ઇંદ્રિયાવડે જોવાતા પદાર્થીનું સ્મરણ જોનાર એવા આત્માને રહે છે—ગાંખલાયી દેવદત્ત તદ્દન જુદા જણાય છે તેમ આત્મા પણ ઇંદ્રિયાથી તદ્દન જુદા સ્વભાવવાળા છે <del>ં એ</del> પ્રકારે આત્માની સાખીતી અનુમાનથી તેા ઘણી સારી રીતે થઇ શકે છે—∸આત્માની સાંબીતી અનુમાનથી પૂરેપૂરી રીતે થતી હે.વાથી આગમ∽ શાસ્ત્ર–પ્રમાણ, ઉપમાન–પ્રમાણ અને સ્પર્થાપત્તિ–પ્રમાણથી પણ તેની સાબીતી થઇ શકે છે. કારણ કે, એ બધાં પ્રમાણા અનુમાનના પેટામાં આવી જાય છે. વળી, તમે જે કહ્યું છે કે, જે પદાર્થ પાંચ પ્રમાણાયી ન જાણી શકાય તેની હયાતી હોઇ શકતી નથી એ પણ સરામર ખાેટું છે. કારણ કે, પિશાચાની હયાતી અને હિમાલયના પાણાના માપની હયાતી-એ બન્ન-કાઇ પણ પ્રમાણથી જાણી શકાતી નથી—છતાં એ ખનેની હયાતી તા માનવી પડે છે. વળી, આ આત્મા, પાંચ પ્રમાણામાંના કાઇ પણ પ્રમાણથી નથી જણાતા એમ પણ નથી કારણ કે પ્રત્યક્ષ અને અનુમાન-એ બન્ને પ્રમાણાથી આત્માનું ભાન થઇ શકે એવું છે, એ વિષે આગળ ઉપર સવિસ્તર લખાઇ ચક્યું છે. આ આત્મા પરક્ષાેકે જનારા પણ છે એટલે એને કર્મના વશપણાને લીવે જન્માં તરા પણ કરવાં પહે છે તેની સા સમજી શકે એવી સાદી સાખીતી આ પ્રમાણે છેઃ—તાગ્ય જન્મેલા બાળકતે કાઇની પ્રેરણા કે શિક્ષણ વિના ધાવવાનું જે મન થાય છે તે એના પૂર્વાભ્યાસનું પરિણામ છે. ડાઇ પણ પ્રાણિને અભ્યાસ વિના ક્રિયા કરતાં આવડતું નથી-એ હડીકત સા કાઇ સમજે તેવી છે. માટે આ તાજું બાળક જે અહીં વગર શાખ્યે જ ધાવવાની ક્રિયા કરે છે તે, એના પૂર્વના અભ્યાસનું જ પરિણામ છે, એવી કલ્પના જરા પણ અયુક્ત નથી. અને એ કલ્પનાવડે જ આત્માનું પરલોકે

જવાપણું સાબીત થઇ શકે છે. આ રીતે આત્માની સાળીતી તદ્દન નિર્દોષપણું અને સરલતાથી થઇ શકે છે.

જે લોકો (વાદિઓ ) આત્માને તદ્દન કૂટસ્થ નિત્ય એટલે જેમાં જરા પણ ફેરફાર ન થઇ શકે એવો નિત્ય માને છે, તેઓનું મત પણ ખરાખર નથી. કારણ કે, જો તેઓનું મત ખરાખર હોય તો કદી પણ આત્મામાં કાઇ પ્રકારના ફેરફાર ન થવો જોઇએ—જ્યારે આત્મા અમુક જાતના જ્ઞાન વિનાનો હોઇ પછી અમુક જાતના જ્ઞાનવાળા થાય છે ત્યારે પહેલો એ અજ્ઞાતા હતો અને પછી જ્ઞાતા ખને છે—જો એના (આત્માના) સ્વભાવમાં કાઇ પણ પ્રકારના જરા પણ ફેરપાર ન થતા હોય. તા એ, અજ્ઞાતાના શાતા શી રીતે થાય ? માટે આત્માતે કાઇ પણ પ્રકારના ફેરપાર વિનાના એવો નિત્ય માનવા, એ મત ખરાખર નથી.

સાંખ્ય મતવાળા આત્માને 'કરનાર ' તરીકે નથી માનતા, તેએાનું તે મત પણ ખાેટું છે. કારણ કે, પોતાનાં કર્મ—કળાેના ભાગવનાર હાેવાથી આતમાં 'કરનાર' તરીકે પણ હોવો જોઇએ. જેમ, એક ખેડુત ખેતરમાં થતા પાકના ભાગવનાર છે માટે ખેતીના કરનાર પણ એ જ છે તેમ આત્મા પણ કર્મનાં કળાને ભાગવતા હાવાથી એના કરનાર પણ એ જ હાવા જોઇએ. વળી સાંખ્ય મતવાળા જેતે ' પુરૂષ ' કહે છે, તે સર્વથા ક્રિયાહીત હોવાથી-અકર્તા હોવાથી-આકાશકુસુમની પેઠે ક્રાઇ વસ્તુરુપ નથી, વળા અમે (જેતા) સાંખ્યાને પૂછીએ છીએ કે, તમે આત્માને 'ભાગવનાર' તરીકે માના છે કે નહિ ? જો તમે એને ' ભાગવનાર ' તરીકે માનતા હા તા પછી 'કરનાર ' તરીકે માનવામાં શા વાંધા છે? અને જો એને 'ભાગવનાર' તરીકે ન માનતા હો તો પછી એ ' ભોકતા ' શી રીતે કહેવાય ? કારણ કે, જેમ મુક્ત થએલા આત્મા ક્રિયાવિહીન હાવાથી 'ભાગવનાર' તરીકે હાેઇ શકતા નથી તેમ તેમાંએ ( સાંખ્યાએ ) માનેક્ષા આત્મા પણ અકરનાર તરીકે— ક્રિયાવિડીન—હાવાથી ' ભાગવનાર' તરીકે કેમ થઇ શકે ? તથા જો આત્માને 'કરનાર' વરીકે નહિ માનીને પણ '*ભે* ગવનાર' વરીકે માનશા તા બીજાં પણ અનેક દૂષણા આવે છે અને તેમ માનવામાં " કરે એ જ ભાગવે " તા સર્વસંગત સાધારણ સિદ્ધાંત પણ ઉલટાઇ જાય છે. સાંખ્યા કહે છે કે, પ્રકૃતિ કર્મ કરે છે અને આત્મા એને ભાગવે છે. એ કેવી તદ્દન વિપરીત વાત છે—એ તો કરનારા બીજો અને ભોગવનારા

ખીજો એવું થયું—જે તદ્દન અયુક્ત છે અને અતુભવ વિરુદ્ધ છે. જો એ સાંખ્યાનું મત જ ખરાખર હાય તા ખાનારા ખીજો અને તૃપ્તિ પામનારા ખીજો—એવું પણ પ્રતીત થવું જોઇએ—પણ એમ થતું કયાંય જણાતું નથી માટે સાંખ્યાનું પણ એ મત બરાખર નથી. અર્થાત્ સાંખ્યાએ પાતાના કદાપ્રહ મૂઇી દઇને આતમાને ભાગવનારની પેડે કરનાર પણ માનવા જોઇએ.

કેટલાક વાર્દિઓ એમ માતે છે કે. આત્મા અતે એમાં રહેલું ચૈતન્ય-એ બન્ને તદ્દન જીદા જીદા છે. પણ માત્ર એક સમવાય નામના સંબંધતે લીધે એ ખન્નનું જોડાણ થગોલું છે અર્થાત આત્મા મૂળરુપે તા જડરૂપ છે. તેઓનું આ કથન પણ તદ્દન ખોટું છે. કારણ કે, જો આત્માના ચેતનરૂપ સ્વભાવ ન હોય તા જેમ જડ એવું આકાશ કાઇ ચીજને જાણી કે એાળખી શકતું નથી તેમ આત્મા પણ કાઇ ચીજતે શી રીતે જાણી કે એાળખી શકે ? કદાચ એમ કહેવામાં આવે કે, આત્મામાં ચૈતન્યના સમવાય હોવાંયી એ પદાર્થમાત્રને જાણી શકે એમ છે. તેા એ પણ ખોટું છે. કારણ કે, જો એ રીતે માનવામાં આવે તે ઘડામાં પણ ગૈતન્યના સમવાય સંભવતા હાવાથી ઘડા પણ આપણી પેડે પદાર્થમાત્રતા જાણકાર થવા જાઇએ. કારણ કે, સમવાય *ખ*ધે ડેકાણે રહેનારા નિત્ય અને એક હોવાથી ઘડામાં પણ એની હયાતી હોવી વ્યાજમી છે. જે કે, આ વિષે અહીં ઘણું કહેવાનું છે, તા પણ શ્રંથગારવ થાય, તે હેત્વી લખતા નથી. તાત્પર્ય એ કે, આત્મામાં જાણકારી શક્તિને માનનારા ય આત્માને સ્વભાવે કરીને ચૈત-યરુપ જ માનવા જોઇએ—એતે જડરુપ તા ન જ માનવા જોઇએ. આ પ્રકારે આત્માને લગતા આટલા વિશાળ લખાણથી આત્માની સાખીતી એક વજલેખ જેવી અકાવ્ય થઇ ચૂરી છે માટે હવે કાઇની તાકાત નથી કે, ન્યાયપૂર્વંક આત્માના ઇન્કાર કરી શકે.

આ કર્મવાળા આત્મા પાંચ પ્રકારના છે:—એક દિવનએક માત્ર સ્પર્શ ઇંદ્રિયવાળા, બે ઇંદિય-બે-સ્પર્શ અને જન-ઇંદ્રિયવાળા, ત્રણ ઇંદ્રિય-ત્રણ-સ્પર્શ, જીલ અને નાક-ઇંદ્રિયવાળા, ચાર ઇંદ્રિય-ચાર-સ્પર્શ, જીલ, નાક અને આંખ-ઇંદ્રિયવાળા અને પચેદ્રિય-પાંચ-સ્પર્શ, જીલ, નાક, આંખ અને કાન-ઇંદ્રિયવાળા આ પાંચ પ્રકારમાંના છેલા ચાર પ્રકારા તા સમજી શકાય એવા છે, કારણ કે, એ છેલા ચારે જીવામાં, જીવ હોવાનાં નિશાના સ્પષ્ટપણે જોઇ શકાય છે. પણ પાંચમાં એટલે સાથી પહેલા પ્રકાર-એક દ્રિયજીવને લગતા છે તે બરાબર સમજી શકાતા નથી. પૃથિવી, પાણી, અસિ, પવન

અતે વતસ્પતિ -એ પાંચે એક ઇંદ્રિયવાળા જીવા છે. પરંતુ એમાં જીવ હાવાનાં કાઇ પ્રકારનાં સ્પષ્ટ નિશાના જાણી શકાતાં નથી માટે એ બધાને એક-ઇંદ્રિયવાળા જીવ શી રીતે માનવા? એ પ્રસતા જવાળ આ પ્રમાણે છે:—ન્ને કે. એ પૃથિતી તિગેરેમાં જીવ હોવાનાં સ્પષ્ટ નિશાના નથી મળી શકતાં, પણ એ બધા એક-ઇંદ્રિય પ્રાહ્યિઓમાં એ નિશાના અસ્પષ્ટપણે તા માલૂમ પડે છે. જેમ મૂર્જા પામેલા મતુષ્યમાં, જીવ હાવાનું નિશાન સ્પષ્ટ નથી જણાતું. છતાં એમાં જીવની હયાતી માનવામાં આવે છે તેમ એ એક દ્રિયવાળા જીવામાં પણ સમજી લેવાનું છે. કદાચ એમ કહેવામાં આવે કે, મૂર્જા પામેલા મનુષ્યમાં જીવન મુખ્ય નિશાન શ્વાસ લેવાનું છે તે તો સ્પષ્ટપણે જણાય છે અને પૃથિતી વિગેરેમાં એમાંતું કાંઇ પણ જણાતું નેયી તેથી એની સજીવતા શી રીતે માની શકાય ? એતો ઉત્તર આ પ્રમાણે છેઃ—પૃથિ દીમાં એક એવી જાતની શક્તિ રહેલી છે કે, જે પોતાની જ જેવા બીજો અંકરા ઉગાડી શકે છે-જેમ મીઠ, પરવાળાં અને પાષાણ વિગેરે. ચુઠાના કિનારા ઉપર રહેલા અર્શો જેમ મંસના અંકરોને ઉત્પન્ન કરે છે, એ એની સજીવપણાની નીશાની છે તેમ એ પૃથ્વી વિગેરે પણ પોતાની જ જેવા ખીજા અંકરાતે ઉગાડવાની શક્તિ ધરાવતા હોવાથી જીવવાળા છે એમ શા માટે ન મનાય ? જેમાં ચૈતન્યનાં નિશાના છૂપાં રહેલાં છે અને ચૈતન્યનું એકાદ નિશાન ( વ્યક્ત ) સંભવે છે તેવી વનસ્પતિઓની જ પેડે પૃથિવી વિગેરેને ચેતનાવાળાં શા માટે ન માનવાં ? વનસ્પતિ, ઋતુનાં ધારે કળનારી હોવાથી એમાં સ્પષ્ટપણે ચતુન્ય છે એમ જાણી શકાય છે તે જ પ્રમાણે પૃથિવીમાં પણ ચૈતન્યનું નિશાન જણાતું હોવાથી એતે જીવવાળી શા માટે ન માનવીર્ંં?–પૃથિવીમાં અવ્યક્ત—ઉપયોગ, જે ચૈતન્યની એક નિશાની છે તે રહેલી છે તેથી એને જીવવાળી માનવી એ યુક્તિયુક્ત છે. કદાય એમ કહેવામાં આવે કે, પરવાળાં અતે પાણા વિગેર તો કઠ્યું છે માટે એતે જીવવાળા શી રીતે માની શકાય? એર્તા ઉત્તર આ પ્રમાણે છેઃ—જેમ શરીરમાં રહેલું હાડકું કકણ છે તેા પણ જીવવાળું છે એ જ રીતે એ કઠણ અને ચૈતન્યવાળી પૃથિવીને પણ જીવવાળી માનવાની છે. અથવા જેમ પશ-શરીરમાં રહેલાં શિંગડાં અને સાસ્ના વિગેરે જીવવાળાં છે તેમ એ પૃથિતી, પાણી, આર્ગન, વાયુ અને વનસ્પતિ એ ખર્ધા જવ-શરીરા છે, કારણ કે, એ બન્ને એક સરખી રીતે છેદાય છે, બેદાય છે, ફેંકાય છે, ભોગવાય છે, સુંધાય છે, ચખાય છે અતે સ્પર્શાય છે અર્થાત એ રીતે એ પૃથિવી વિગેરે પણ જીવવાળાં છે. સંસારમાં જે કાંઇ પુર્કાલ-દ્રવ્ય છે તે બધાં S. J. P. W. 10

કાઇતે કાઇ જીવનાં શરીરા છે માટે પૃથિવીને પણ જીવ-શરીર કહેવામાં કાઇ પ્રકારના બાધ નથી, વળી પૃથ્વીમાં રહેલું છેદાવાપણું વિગેરે ધર્મા નજર જણાતા હાવાથી ઓળવી શકાય એવા પણ નથી. માટે એ જ ધર્મો વડે એની સચેતનતા સાળીત થઇ શકે છે. જે પૃથ્વીને કાઇ જાતના આધાત લાગ્યા નથી તે જીવવાળા છે અને જે પૃથ્વીને શસ્ત્ર વિગેરેના આધાત લાગ્યા નથી તે જીવવાળા છે અને જે પૃથ્વીને શસ્ત્ર વિગેરેના આધાત લાગ્યા છે તે જીવ વિનાની છે. જેમ આપણા હાથ, પમ ત્રિગેરેના સંઘાત સચેતન છે તેમ શસ્ત્ર વડે નહિ હણાએલી સંવાતકા પૃથ્વી વિગેરે પણ સચેતન છે અને જેમ શસ્ત્ર વડે હણાએલા-શરીરથી જીદા પડી મએલા-આપણા હાથ, પમ અચેતન છે તેમ શસ્ત્ર વડે હણાએલી પૃથ્વી વિગેરે પણ અચેતન છે અર્થાત્ ક્યારેક કોઇ પૃથ્વી સચેતન છે અર્થાત્ ક્યારેક કોઇ પૃથ્વી સચેતન છે તેમ શસ્ત્રથી ન હણાએલી પૃથ્વી તથા પાણી વગેરેને સચેતન હોય છે. એ પ્રકારે શસ્ત્રથી ન હણાએલી પૃથ્વીને તથા પાણી વગેરેને સચેતન સાળીત કરવાની યુક્તિ છે.

હવે કદાચ એમ કહેવામાં આવે કે—

જેમ મૂત્ર, સચેતન નથી તેમ પાણી પણ સચેતન નથી, તો જે કથન ખોટું છે. ખરી રીતે તો જેમ કલલ-અરસ્થામાં તાજ ઉત્પન્ન થએલા હાથીનું શરીર પ્રવાહી છે અને ચેતનવાળું છે તેમ પાણી પણ ચેતનવાળું છે. અથવા જેમ ઇડામાં થએલું પક્ષિનું જલમય શરીર, જેને કાઇ ચાંચ વિગેરે ભાગ પ્રકટનથી થયા એવું એ ચેતનાવાળું હોય છે તેમ પાણીને પણ ચેતનાવાળું સમજવાનું છે. એ જ હાઇકતને વિશેષ ટેકા આપનારાં અનુમાના આ પ્રમાણે છે:—

- ૧. જેમ હસ્તિના શરીરનું મૂળ કારણ એ ધવાહી કલલ સચેતન છે તેમ શસ્ત્રથી આઘાતને નહિ પામેલું એવું પાણી પણ સચેતન છે. મૂત્ર તા શસ્ત્રથી આઘાત પામેલું હોવાથી સચેતન હોઇ શકતું નથી.
- રૂ. જેમ ઇંડામાં રહેલા પ્રવાહી રસ સચેતન છે તેમ પ્રવાહી પાણી પણ સચેતન છે.
- કું. પાણીરુપ હોવાથી હિમ વિગેરે ક્યાંય ક્યાંય થીજા <mark>પાણીતી પેઠે</mark> સચેતન છે.
- ૪. જેમ સ્વભાવે પેદા થતા દેડકા સચેતન છે તેમ જમીન ખાદતાં ખાદતાં ક્<mark>રુવાભાવિક રીતે નીકળતું પાણી સચેતન છે</mark>.

- પ. જેમ કેટલીક વાર વાદળાના વિકારમાં પાતાની મેળ જ ઉત્પન્ન થએલું અને પડતું માછલું સચેતન છે તેમ આકાશમાં રહેલું પાણી પણ સચેતન છે. એ પ્રકારે અનેક યુક્તિઓથી પાણીને સચેતન સમજવાનું છે.
- શીઆળાની ત્રકતમાં જ્યારે બહુ જ ઠંડી પડતી હોય છે ત્યારે નાના જળાશયમાં થોડો, માટા જલાશયમાં વધારે અને એવી પણ માટા જલાશયમાં એથી પણ વધારે બાક નીકળતા દેખાય છે, તે જીવહેતુક જ હાવા જોઇએ. જેમ થાડા મનુષ્યાની ભીડમાં થાડા બાર, વધારે મનુષ્યાની ભીડમાં વધારે બાક અને એથી પણ વધારે મનુષ્યાની ભીડમાં એથી પણ વધારે બાક થાય છે તે જીવહેતુક છે તેમ જલાશયમાંથી નીકળતા બાક પણ જીવહેતુક છે— જેમ મનુષ્યના શરીરના ઉખ્હા સ્પર્શ, ઉખ્હા સ્પર્શવાળી વસ્તુથી પેદા થાય <mark>છે તેમ શીઆળામાં પાણીમાંથી નીકળતે</mark>ા ઉખ્બ સ્પર્શ પણ ઉખ્ય સ્પર્શ-વાળી વસ્તુથી પેદા થાય છે. કદાચ કાઇ એમ કહે કે, પાણીમાં એ ઉષ્ણ સ્પર્શ સ્વાભાવિક છે, તો એમ કાંઇ માનવાનું નથી. કારણ કે, વૈશેષિક વિગેરે વાદિઓએ કહ્યું છે કે, '' પાણીમાં ઠંડા સ્પર્શ જ હોય છે " તાત્પર્ય એ છે કે, તળાવ કે કુવા વિગેરે દરેક જલાશયમાંથી શીઆળામાં જે બાક **નીકળે** છે તે, **છ**વહેતુક છે. જેમ શીઆળામાં ઠંડે પાણીએ ન્હાલા મતુષ્યના શરીરમાંથી ખાક નીકળે છે તેનું કારણ એનાે તૈજસ શરીરવાળા આત્મા છે <mark>તેમ શીઆળામાં પાણીમાંથી નીકળતા ભારનું કારણ પણ પાણીના તૈજસ</mark> શરીરવાળા આત્મા છે–એ સિવાય પાણીમાંથી ળાકુ નીકળવાનું બીજતું કારણ <mark>હોતું નથી–માટે પાણી પણ જીવવાળું છે, એ હકીકત સ્પષ્ટપણે સાબીન</mark> થઇ શકે એવી છે. કદાચ એમ કહેવામાં આવે કે. કેટલીએક વાર ઉકરડાના કચરામાંથી બાકુ નીકળતા જણાય છે. અને એ બાકુના કાઇ હેતુ હાય એમ મનાતું <mark>નથી. તેથી પાણીમાંથી</mark> નીકળતા બાક પણ એ ઉકરડાના જ બાકની પેડેશી રીતે અહેતુક ન હોઇ શકે <sup>ફ</sup> એતું સમાધાન આ પ્રમાણે છેઃ—ઉકરડામાં પણ જે ઉખ્હાતા રહેલી છે અને એમાંથી જે બાક નીકળે છે તેનું કારણ તેમાં પેટા **થએ**લા જીવાનાં મૃત—શરીરા છે અર્થાત ઉકરડાના બાપ અને એના ઉષ્શ રપશ એ બન્ને પણ કાંઇ અકારણ નથી—કિંતુ કારણવાળા જ છે. અહીં કદાચ એમ પૃષ્ઠવામાં આવે કે, જીવાતાં મૃત-શરીરા બાકતાં કે ઉખ્શ સ્પર્શનાં કારણ શી રીતે થઇ શકે ? તેનું સમાધાન આ પ્રમાણે છેઃ—જેમ બળા ગમેલા પાણાએ ઉપર પાણી છાંટવાથી તેમાંથી બાપ નીકળે છે તેમ આ ઠેકાર્થુથી પૂર્વ જે બાદ નીકળે છે તેનું કારહ્યુ દંડી છે. આ રીતે બીજે ઠેકાર્થ

પણ ભારતું અને ઉષ્ણુસ્પર્શનું કારણ કયાંય સચિત્ત પદાર્થ છે અને કયાંય અચિત્ત પદાર્થ છે—ખેમ સમજ લેવાનું છે. આ જ પ્રકારે શીઆળાની માસમમાં પર્વતની તળાડીમાં અને પાસે વૃક્ષાની નીચે જે ઉષ્ણુતાના અનુભવ થાય છે તેને પણ મનુષ્યના શરીરમાં રહેલા ઉષ્ણુસ્પર્શની પેકે જીવ—હેતુક સમજવાનો છે. એ જ પ્રકારે ખરા ઉનાળામાં વહારના સખત તાપને લીધે જેમ મનુષ્યના શરીરમાં રહેલો તજસ શરીરસ્પ અચિ મંદ પડી જ્યા છે અને તેથી મનુષ્યનું શરીર કંડું દેખાય છે તેમ જ પાણીમાં જણાતા કંડા સ્પર્શ વિષે પણ સમજવાનું છે અર્થાત્ જેમ મનુષ્ય—શરીરનો કંડા સ્પર્શ જીવ—હેતુક છે તેમ પાણીમાં જણાતા કંડા સ્પર્શ પણ જીવ—હેતુક જ છે. આ રીતે અનેક યુક્તિઓથી પૃથ્વિનીની પેડે પાણીને પણ જીવનાળું સમજ લેવાનું છે.

હવે અિકાને પણ સજીવ તરીકે સમજવાના છે અને તેની યુક્તિ આ પ્રમાણે છે:—જેમ રાત્રીમાં ખભુંએા (ખદોત) પાતાના શરીર—પરિણામથી પ્રકાશ આપે છે અને એ પ્રકાશ જીવ-શક્તિનું પ્રત્યક્ષ કળ છે તેમ જ અંગારા વિગેરેના પ્રકાશને પણ જીવ-શક્તિના કળરુપે માનવા એ કાંઇ કાઇ પ્રકારે અયુક્ત નથી, અથવા જેમ તાવની ગરમી જીવવાળા શરીર સિવાય બીજે ક્યાંય હાઇ શકતી નથી તેમ અિકાની ગરમી પણ એમાં જીવની હયાતી સિવાય હાઇ શકતી નથી કાઇ કેકાણે અને કાઇ પણ સમયે મરેલા શરીરમાં તાવની હયાતી હોઇ શકતી નથી—એ રીતે ઉખ્યુતાની સાથે જીવની હયાતીના સહચાર જાણાતો હોવાથી અિકાને સચિત્ત માનવામાં કરેલા વાંધો હોય એમ જણાતું નથી.

- ૧٠ જેમ ખજીઆના શરીરમાં રહેલાે પ્રકાશ જીવવાળા છે તેમ અંગારા વિગેરમાં રહેલા પ્રકાશ પણ જીવના સંયાગથી જ થએલાે છે.
- ર. જેમ મનુષ્યના શરીરમાં આવેલા તાપ જીવ-ાંયાગી મનાય છે તેમ જ અંગારા વિગેરમાં રહેલા તાપ પણ જીવ-સંયાગી છે એમ મનાનું જોઇએ. સર્ય વિગેરના પ્રકાશ પણ જીવ-સંયાગી જ છે માટે એ વિષે પણ કશા વાંધા આવે તેમ નથી
- 3. જેમ આવાર લેવાના પ્રમાણને લીધે મનુષ્યના શરીરમાં હાની અને વૃદ્ધિ થાય છે તેમ જ અને તે જ હેતુથી પ્રકાશમાં પણ હાની અને વૃદ્ધિ થતી હૈાવાથી એને (પ્રકાશને) પણ મનુષ્યના શરીરની જ પેઠે જીવ-સંચાગી માનવા જોઇએ. એ પ્રકાર થીજી પણ અનેક દલીલાથી અભિમાં જીવ હાેવાની

હકીકત અખાધપણે સાખીત થઇ શકે છે.

હવે વાયુમાં પણ છવ છે, એ હડીકવર્ન સાળીત કરનારા આ પ્રમાણા છેઃ—

- ૧. જેમ કાઇ ચમતકારવાળા શક્તિને લીધે દેવનું શરીર નજરે દેખાતું નથી પણ તે ચેતનાવાળું છે અને વિદ્યા, મંત્ર તથા આંજણ વિગેરના પ્રભાવથી કાઇ સિદ્ધ મનુષ્યનું શરીર નજરે દેખાતું નથી, કિંતુ તે પણ ચેતનાવાળું છે એ જ પ્રમાણે વાયુનું શરીર નજરે જણાતું નથી તા પણ એ, એ બન્નેના શરીરની પેઠે ચેતનાવાળું છે—એમ કહેવામાં કશા વાંધા આવતા નથી. જેમ પરમાણુ અત્યંત સહ્ધમ છે માટે જણાતા નથી અને બળેલા પાષાણુના હુકડા ઉના લાગે છે પણ તેમાં અમિ જણાતા નથી તેમ જ વાયુમાં રહેલું સ્પ પણ ઘણું જ સહ્ધમ હાવાથી એ આપણી નજરે જણાતું નથી.
- ર. જેમ ગાય અને ઘોડો વિગેરે પોતાની જ મેળે-કોઇની પણ પ્રેરણા સિવાય વાંકા વાંકા અને ગમે તે તર્જ અનિયમિતપણે ચાલે છે તેમ વાયુ પણ પાતાની જ મેળે વાંકા વાંકા અને ગમે તે તર્જ અનિયમિતપણે વાતા હોવાથી એઓની પેઠે જીવ-સંયોગી છે. જો કે જીવ અને પુર્ફલની ગતિ અનુત્રેણિ હોવાથી પરમાણુ પણ વાંકા વાંકા ગતિ કરે છે, પણ તે તો નિય•મિત રીતે જ એવી ગતિ કરતો હોવાથી, એ કાંઇ વાયુને લગતી આ હડી-કતમાં જરા પણ આડેા આવે તેમ નથી. ◄ પ્રકારે શસ્ત્રથી કોઇ પ્રકારના આધાતને નહિ પામેલા વાયુ 'સજીવ ' છે એમ સમજી લેવાનું છે.

હવે વનસ્પતિને 'સજીવ ' તરીકે સમજવાની યુક્તિએો આ પ્રમાણે છે:—

૧. જે સ્વભાવા મનુષ્યના શરીરમાં છે તે જ સ્વભાવા વનસ્પતિના શરીરમાં પણ સ્પષ્ટપણે જાણી શકાય છે, માટે વનસ્પતિઓને પણ મનુષ્યની જ પેડે સજીવ માનવી જો⊌એ. કારણ કે, વનસ્પતિમાં રહેલા મનુષ્ય–શરીરની જેવા સ્વભાવા ઐની (વનસ્પતિની) સજીવતા સિવાય સંભવી શક નહિ જે વનસ્પતિમાં જે જાતના મનુષ્ય–સ્વભાવ રહેલા છે તે આ પ્રમાણે છેઃ—

જેમ મનુષ્યનું શરીર ભાળરુપે, કુમારરુપે, યુવાનરુપે અને ધરડારુપે દેખાય છે અને તેમ દેખાતું હેાવાયી એ, સ્પષ્ટપણે ચેતનાવાળું મનાય છે તેમ વન-સ્પત્તિના દેહ પણ એ સારે દશામાને અતુભવે છે. જેમ કે, કેતકનું ઝાડ

ખાળરુપે, યુત્રાનરુપે અને ધરડારુપે દેખાય છે માટે એ, પુરૂષના શરીરની જેવું હોવાથી સચેતન છે. વળી, જેમ મનુષ્યનું શરીર નિરંતર જાદી જાદી અવ-સ્થાઓને અનુભવતું નિયમિત રીતે વધ્યા કરે છે તેમ અંકરાે. કિસલય, ડાળ. પેટા ડાળ વિગેરે અનેક અવસ્થાએાને અનુભવતું વનસ્પતિ–શરીર પણ વધ્યા કરે છે માટે જ એ સચેતન છે. વળી, જેમ મનષ્યના શરીરમાં નાનના સંબંધ છે તેમ વનસ્પતિના શરીરમાં પણ જ્ઞાનના સંબંધ છે:-- ખીજડા, પ્રપુત્રાટ, સિધ્ધેસર, કાસુંદક, વયુલા, અગથિએા, આમલી અને કડિ **વિંગેરે**ુર્વનસ્પત્તિઓ સુઇતે જાગે છે. સાટે જ એમાં જ્ઞાનની હયાતી. જાણી શકાય છે. વળી, તેમાં મૂર્જા પણ રહેલી જણાય છે. કારણ કે, એ <mark>વૃક્ષો પોતાનાં</mark> મૂળની નીચે ધનના ચરૂને દાળી રાખે છે વા એ ચરૂઓને મૂગિયાંથી વીંટી લે છે. તથા, વડ, પીંપળા અને લિંવ્યડા વિગેરેના અંકરાએ ચોબાસાના વરસાદની ગર્જનાથી અને ઠંડા વાયના સ્પર્શથી ઉત્રી નીકળે છે–એટલે એ વનસ્પતિઓમાં શબ્દને એાળખવાની કે સ્પર્શને પારખવાની શક્તિ પણ રહેલી છે. તથા, અશાકના ઝાડને પાંદડાં અને પુલા ત્યારે જ સ્માવે છે જ્યારે એને ઝાંઝરવાળી અને મુદવાળી સ્ત્રી ધાતાના કામળ પંગાવડે <mark>ડાેકરે ચડા</mark>વે. ક્રણસના ઝાડને જ્યારે કાેઇ જીવાન સ્ત્રી આલિંગન દે ત્યારે પુર્તા અને પાંદડાં આવે છે. જ્યારે સગ'ધી દારૂના કાંગળા નાખવામાં આવે **ત્યારે બકુલ (** બાવળ <sup>ફ</sup> ) ના ઝાડતે પાંદડાં અને પ્રુલો આવે છે સુગંધી અને ચોકખું પાણી સિંચવાથી ચંપાના ઝાડને પાંદડાં અને પુક્ષા આવે છે. કટાક્ષપૂર્વક સામે જોવાથી તિલક ( તલ ? ) ના ઝાડને પાંદડાં અને પૂલા **માવે છે. પાંચમા** સ્વરના ઉદ્ગારથી શિરીષનાં અને વિરહકનાં પુલા ખરી જાય છે. ક્રમળા વિગેરે સવારે જ ખીલે છે, ઘાષાતકી વિગેરનાં પુલા સાંજે ખીલે **છે.** કુમુદ વિગેરે ચંદ્રમા ઉગ્યા પછી જ ખીલે છે. તથા પાસે વરસાદ પડવાથી શમીનું અવક્ષરણ થઇ જાય છે, વેલા વિગેરે ભીતા ઉપર ચડી જાય છે, લજ્જાવતી વિગેરના રાપાએ હાથ અડકતાં જ તદૃન પ્રત્યક્ષપણે સંકાય પામે છે. અથવા વનસ્પતિ માત્ર અમુક અમુક ત્રતુમાં જ **ફળ આ**પે છે— એ બધા ઉપર કહેલા ગુણા જ્ઞાન સિવાય સંભવી શકતા નથી. માટે વનસ્પ-તિઓમાં એ ગુણાની હયાતી હાવાથી એમાં ત્રાનનું હાવાપણું અને એને લીધે ચૈતન્યતું હાવાપણું પગુ સ્પષ્ટપણે સાબીત થઇ શકે છે. વળી જેમ હાથ, પગ કે ખીજો કાઇ અવયવ કપાયા પછી મનુષ્યનું શરીર સુકાય છે તેમ વનસ્પતિતું શરીર પણ પાંદડાં, ફળ અને પૂલો કપાયા પછી કરમાઇ—

સુકાઇ — જાય છે — એ નજરાનજરની હુકીકત છે. તથા જેમ મનુષ્યનું શરીર માતાનું દૂધ, શાક અને ચાેખા વિગેરેના આહાર કરે છે તેમ વનસ્પતિનું **શરીર** પણ પૃથિવો અને પાણી વિગેરેના આહાર કરે છે. જો વનસ્પતિમાં સજીવપર્જી ન હોય તા અમાં આહાર કરવાની શક્તિ શી રીતે સંભવે ? માટે વનસ્પતિને સચેતન માનવામાં હવે કાઇ જાતતો વાંધા આવે તેમ નથી. વળા, જેમ મતુષ્યનું આયુષ્ય માપસર હેાય છે તેમ વનસ્પતિનું આયુષ્ય પણ માપસર છે:— વનસ્પતિનું વધારેમાં વધારે આયુષ્ય દશ હત્ત્વર વર્ષનું હોય છે. તથા જેમ ગમતું મળવાથી મતુષ્યતું શરીર વધે છે અને અગુગમતું મળવા**યી મતુષ્યતું** શરીર ઘટે છે તેમ અને તે જ હેતુથી વનસ્પતિના શરીરના વધારા અને ઘટાડા થયા કરે છે. વળી, મતુષ્યના શરીરતે રાગા થવાતે લીધે જેમ પીળા-પણું, પેટનું વધી જવું, સોઝેહ ચડવેા, પાતળાપણું અને આંગળાં વિગેરનું વાંકા-પણું તથા ખરી જવાપણું થઇ જાય છે તેમ વનસ્પતિના શરીસ્તે પણ એ જાતના રાત્રા થવાને લીધે કુલ, કળ, પાંદડાં અને છાલ વિગેરમાં અ જ પ્રકારના વિકારા થઇ જાય છે, એ બધાંના રંગ બદલાઇ જાય છે, એ બધાં ખરી પડે છે અને વખતે વખને એમાંથા પણા પણ ઝરે છે અર્थाત મનુષ્યની પેંડે વનસ્પતિને રાગ પણ થયા કરે છે. વળા, જેમ એનાવ-ધના પ્રયાગથા મતુષ્યનું શરીર નિરાગી ખતે છે, એનાં ગુમડાં રૂઝાઇ જાય છે, તેમ વનસ્પતિના દેહને પણ ઐાષધનું સિંચન કે લેપ કરવાથી તે જ જાતના પ્રાયદા થતા જણાય છે. તથા જેમ મનુષ્યનું શરીર, રસાયન વિગેરના સેવન**યા** *ખ*ળવાળું અને કાંતિવાળું થાય છે તેમ વનસ્પત્તિના દેહ પણ ખાસ <mark>આકાશના</mark> પાણી વિગેરેના સેચનથી વિશેષ રસવાળા અને કાંતિવાળા બંતે છે—ખામ વનસ્પતિઓતે માટે એક વૃક્ષાયુર્વેદ પણ લખાએલા છે. વળા, જેમ સ્ત્રીઓને દોહદ( કેાડ ) પૂરા કર્યા પછી પુત્રાદિતા પ્રસંત્ર થાય છે <mark>તેમ વનસ્પતિના પણ</mark> કાૈડ પૂર્યા પછી એને પૂલ અને ૪ળ વિગેરે આવે છે. આ પ્રકારે વનસ્પતિના અને મનુષ્યના દેહમાં ઘણું ખરૂં મળતાપણું આપણું સા નજરે જોઇ શકીએ છીએ તો પછી મનુષ્યના દેહમાં જેમ ચૈતન્ય વિષે શ'કા ઉઠાવી શકા**તી** नथी तेम वनस्पतिना हेड विषे पण् भे शंडा शी रीते ઉડावी शहाय? આ વિષે આથી વધારે ખીજ શી દલીલ કરી શકાય ? છેવટમાં જેમ જન્મ, જરા, મરણ અને રાગ વિગેરેની હયાતીવાળા સ્ત્રી ચેતનાવાળા છે તેમ અને તે જ કારણથી વનસ્પતિ પણ ચેતનાવાળી છે. હવે એ વિષે એ મત થઇ શકે તેમ નથી. આ પ્રકારે પૃથ્કી, પાણી, વાયુ, અગ્નિ અને વનસ્પતિ-

🔁 પાંચેમાં ચૈતન્યની હવાતી સાંબીત થઇ શરી છે જે તદન અકારપ અતે પ્રામાશિકપશાયી ભરપર છે અથતા એ પાંચેમાં ચૈતન્ય હાવાનું **ચ્યાગળના આ**પ્ત પુરુષો કહી ગયા છે માટે એ પાંચેને ચૈતન્યસ**હિત** માનવામાં જરા પણ શંકા લાવવાની જરૂર નથી. હતે જે છતાે એઇદિય તિગેરે <mark>છે અર્</mark>યાત કરમિયું, કોડી ભમરા, માછલું, ચકલી, ગાય અને મનુષ્ય વિગેરે છે તેમાં ચૈતન્યની સાબીતી નજરાનજર જણાતી હોવાયી એને હાગતી શાંકા જરા પણ ઉઠી શકતી નથી. હવે જે લોકો એવી પ્રયસસિંહ વાત માટે પણ મતબેદ દર્શાવે છે તેને માટે પણ અડી યોડું જણાવી દઇએ છીએ —કોઇ એમ કહેવા ઇચ્છે કે, એ બેઇ ડય વિગેરે જીવે માં કાં⊌ ચૈતન્ય નથી. એ તો ઇંદ્રિયોતે લીધે જ જે કાંઇ બધું જાણે છે તે જાણી શકે છે. તેનું સમાધાન ઉપર આવી ગયું છે છતાં અહીં કરીતાર દર્શાતીએ છીએ:— આત્મા, ઇંદ્રિયાથી તદ્દન જીદા પદાર્થ છે. કારણ કે, જે વાત કે વસ્તુ જે ઇંદ્રિય દારા જણાય છે અને પછી તે ઇંદ્રયના નાશ થવા છતાં જે એ જ વાત કે વસ્તુનું ભાન જેમાં દઢપણે પડ્યું રહે છે, જે વડે યાદ લાવી શકાય છે તે વસ્તુ ઇંદ્રિયાથી તદન જીદા છે અને તે જ આત્મા છે. જો આત્માં ઇંદ્રિયરુપ હોય તો કોઇ પણ એક ઇંદ્રેયના નાશ થયે તેવડે **થ**એલા ત્તાનના પણ નાશ થવા જોઇએ-પણ એમ થતું જણાતું નવી માટે આત્મા, ઇંદ્રિયાેથી જુદાે છે એ∗વાત તદ્દન ચાેક્કસ અને વિવાદ વિનાની છે. વળી, ુઆતમાં ઇંદ્રિયાથી તદન જાદા પદાર્થ છે. કારણ કે, કેટલી**એ**ક વાર કાઇ શક્તિની અસાવધાનતાને લીવે ઇદ્રિયાની હયાતી હોવા છતાં પણ ખરાખર ત્રાન થતું નથી. જો ઇંદ્રેયા જ આત્મા હાય તા પછી ઇંદ્રિયાની હ્યાતીમાં કાેે શક્તિ અસાવધાન હાેય તાે પણ ગ્રાન તાે થતું જ જોઇ પે. પણ એમ તા નથી થતું અર્થાત આપણે જ કેટલીએક વાર અનુભવીએ છીએ કે, આંખો ઉઘાડી હાય છતાં પાસે શું ચાલ્યું જાય છે તે કળાતું નથી, કાના ઉદ્યાંડા હોય છતાં પાસેનું ગાણું સંબળાતું નથી તેનું કાંઇ કારણ હોય તેા એ, તે શક્તિની અસાવધાનતા છે અને એ જે શક્તિ છે તે જ આત્મા છે. વળા, ખીજાં પણ એ કે, ઇંદ્રિયા વડે જણાતા પદાર્થીતા અનુભવ ઇંદ્રિયા ંનથી કરતી, પણ એઓના અનુભવ બીજો જ ડાઇ કરે છે—કાઇને આ લી ેખાતા જોઇને આપણા માંમાયી પાણી છૂટે છે કાઇ સ્ત્રીને જોઇને આપણામાં :વિકાર **થા**ય છે—જો ઇદિયોવડે જણાતા પદાર્યોના અનુભવ પણ એ જ ( ઇદ્રિયા જ ) કરતી હાય તાે એમ ન થવું જોઇએ—ન્બુએ આંખુ અતે મોઢામાંથી પાણી છૂટે, જુએ આંખ અને વિકાર આખા શરીરમાં થાય-એ કેમ ખની શકે ? માટે એ વાત નક્કી થઇ શકે છે કે, ઇંદ્રિયાથી જુદા બીજો કાઇ અનુભવ કરનારા હોવા જોઇએ–અને જે એ અનુભવ કરનારા છે તે જ આત્મા છે. એ વિષે બીજો પણ આ એક અનુમાન છે:—

આપણે વસ્તુ માતને આંખયી જોઇએ છીએ અને પછી તેને લેવી હોય તો હાથવડે લઇએ છીએ. હવે જે આત્મા, ઇંદ્રિયરપ જ હોય તે! આંખવડે જોયા પછી હાથને એવો લેવાનો હુકમ કોણ કરી શકે ? આંખ તો માત્ર જોઇ શકે છે પણ તે લઇ શકતી નથી, તેમ લેવરાવી શકતી નથી. માટે એ હાથ ઉપર લેવાનો અને આંખ ઉપર જેવાનો હુકમ કરનાર કોઇ પારાર્થ એથી જુદા હોવો જોઇએ-અને જે એ પદાર્થ છે એ જ આત્મા છે. આ પ્રકારે બીજાં પણ અનેક પ્રમાણા છે, જે વિશેપાવશ્યકની ટીકામાં નોંધેલાં છે, તે બધાં એક આ જે આત્માની સિદ્ધિ કરી રહ્યાં છે. માટે હવે આત્માની હયાતીમાં કોઇ પ્રકારની જરા પણ શંકા રહી શંકે એમ નથી, એમ સા વાદિઓએ સમજ લેવાનું છે—એ રીતે જૈનદર્શન, આત્માની સાંખીતી કરી રહ્યું છે.

ઇતિ જીવવાદ.



# જે એનાથી (છવથી) વિપરીત છે તે અછવ છે. ૪૩.

જેન દર્શનમાં અજીવ તત્ત્વની વ્યાખ્યા અને વિભાગ નીચે પ્રમાણે છે:- ઉપર પ્રમાણે જીવના જે જે ધર્મી-સ્વભાવો કે ગુણા-કહ્યા છે તેનાથી વિષ-રીત સ્વભાવવાળા ભાવને અજીવ કહેવામાં આવે છે અર્થાત જે ભાવમાં મૂળથી જ જાણપણું હોતું નથી, જેમાં રુપ, રસ, ગંધ અને સ્પર્શ વગેરે ગુણા બિન્નપણું અને અભિન્નપણું રહેલા હાય છે, જેના પુનર્જન્મ હોતા નથી, જે પાપ, પુલ્ય કે કાઇ પ્રકારના કર્મને કરતા નથી અને તેના ફળને ભાવતા પણ નથી એવા જે ભાવ જડરૂપ છે તેનું નામ અજીવ છે. તે અજીવ પાંચ પ્રકારના છે:-૧ ધર્મ (ધર્મારિતકાય), ૨ અધર્મ (અધર્માસ્તિકાય), ૩ આક્રાશ્વ કૃ. J. P. W. 11

(આકાશાસ્તિકાય), ૪ કાલ અને ૫ પુર્ફલ (પુર્ફલાસ્તિકાય). તેમાં ધર્મનું સ્ત્રફપ આ પ્રમાણે છે: — એ ધર્મ નામના પદાર્થ આખા લોકમાં ચારે તરજ ભાષી રહેલો છે, નિત્ય છે એટલે ક્યારે પણ એતા સ્વભાવ પલટતા નથી, સ્થાયો છે એટલે એ ક્યારે પણ એછા વધતા થતા નથી, રૂપ વિતાના છે એટલે પ્રદેશ છે અંગે ધરમાણું જેવડા જ એના અસંખ્ય પ્રદેશા છે તથા એ ધર્મ નામના પદાર્થ જ અને ચેતનને ગતિ કરવામાં સહાય કરે છે. જે જે ચીજ આકારવાળી છે તે ખવીમાં

गायमा! अणेगा अभिवयणा पण्णता. तं जहाः -धम्मे ति वा, धम्मित्थकाए इ वा, पाणाइवायवेरमणे ति वा, मुसावायवेरमणे ति वा, एवं जाव॰ परिग्गद्ववेरमणे ति वा, कोहचिवेगे ति वा, जाव॰मिच्छादंसणसङ्खवेगे ति वा, इरियासमिई ति वा, भासासमिई ति वा, एसणासमिई ति वा, आदाणभंड-मत्तिवखेवणासमिई ति वा, ×नणगुत्ती ति वा, वहगुत्ती ति वा, कायगुत्ती ति वा, वहगुत्ती ति वा, कायगुत्ती ति वा, वहगुत्ती ति वा, अस्वयणाः '

## 🤻 અર્થાત્—

" હે ભગવન ! ધર્માસ્તિકાયનાં કેટલાં અભિવચના (પર્યાયશબ્દા) જણાવેલાં છે ? હે ગાતમ ! ( અનાં ) અનેક અભિવચના જણાવેલાં છે. તે જેમકે, ધર્મ, ધર્માસ્તિકાય, પ્રાણાતિપાતિવરમણ-અહિંસા, મૃષાવાદિવરમણ-સત્ય, એ પ્રમાણે યાવત્-પરિગ્રહવિરમણ-અપરિગ્રહિતા, ક્રોપ્રવિવેક, યાવત્-મિથ્યાદર્શનશંધ્યવિવેક, ઇર્ધાસમિતિ, ભાષાસમિતિ, એષણાસમિતિ, આદાનભાંટમાત્રનિશ્રપણાસમિતિ, × મનાગૃપ્તિ, વચનગૃપ્તિ, કાયગૃપ્તિ ( ઇત્યાદિ ) બીજ પણ જે તથા પ્રકારના છે તે બધા ધર્માસ્તિકાયનાં અભિવચના છે. "

આ ઉપરના ઉદ્ઘેખમાં સ્પષ્ટ પ્રકારે ધર્માસ્તિકાય અને પ્રાણાતિપાતિવરમણ-અહિંસા-વિગેરેની સમપર્યાયતા જણાવી છે અને તેથી જ સ્ત્રકારના આશય, ધર્માસ્તિકાય, અને અહિંસા વિગેરેના સરખા ભાવ જણાવવાના હાય-તે પણ કળાઈ આવે છે અર્થાત્ જયારે આ સ્ત્રમાં ધર્માસ્તિકાય વિષે આવા પ્રકારના જ્યોખ છે ત્યારે આ સ્ત્ર, ખીનાં સ્ત્ર અને ખીના પ્રથમાં ધર્માસ્તિકાય વિષે એક જડ દ્રવ્ય હોવાની વ્યાખ્યા પણ ડેક ઠેકાંગુે મળા કરે છે એથી એ બે વ્યાખ્યામાં કઇ વ્યાખ્યા રીતસ:ની અને અવિકૃત છે એ હકાકૃત તો બહુશ્રુતાને ખાળે છે: અનુ

१. आ 'धर्भ-धर्मास्तिकाय '-ना पर्याय-शण्टोनी नेत्र सेतां श्रीकावतीळ (व्याण्याप्रेश्चित्र) सूत्रना २० मा शतक्ता शील इंटेशक्यां व्या रीते लखाव्युं छेः "धम्माध्यकायस्त णं मते ! केवद्वया अभिवयणा पण्णत्ता ?

રુપ, રસ, ગંધ અને રમર્શ વિગેરે ગુણા રહેલા છે. કારણ કે, આકાર અને રુપ વિગેરે ગુણાનું કાયમનું સહચરપણું છે—જ્યાં જ્યાં રુપ હોય છે ત્યાં ખુધે ઠેકાણે રપર્શ, રસ અને ગંધ પણ હોય છે અને એ રીતે ઠેઠ પરમાણ સુધીમાં પણ એ ચારેનું સહચરપણું રહેલું છે. એ ધર્મ નામના ભાવમાં ગુણે અને પર્યાયો રહેલા છે માટે એને 'દ્રવ્ય ' પણ કહેવામાં આવે છે. [ જે સ્વભાવ, વસ્તુની સાથે જ પેદા થએલા હોય તેનું નામ પર્યાય છે. ] '' ગુણ અને પર્યાયવાળા ભાવને દ્રવ્ય " કહેવાની હાય તેનું નામ પર્યાય છે. ] '' ગુણ અને પર્યાયવાળા ભાવને દ્રવ્ય " કહેવાની હાય તેનું નામ પર્યાય છે. ] '' ગુણ મળી આવે છે. જેના બીજો ભાગ ન થઇ શકે એવા પરમાણ-ખંડને ' અસ્તિ' અથવા ' પ્રદેશ' કહેવામાં આવે છે અને એના સમુદાયને 'કાય' કહેવામાં આવે છે અર્થાત્ ' અસ્તિકાય ' શખદનો સામટા અર્થ-' પ્રદેશોના સમુહ '–થાય છે. એ ધર્મ નામનો ભાવ આખા લાકાકાશમાં વ્યાપી રહેલા હાવાથી એના પ્રદેશા પણ લાકાકાશના પ્રદેશાની જેટલા હાય છે. વળા એ ' ધર્મ ' નામના ભાવ ગતિ કરતાં જીવ અને પુર્કાલોને સહાય કરતા હાવાથી એઓનો ઉપકારક છે અર્થાત્ એ, એઓની ( જીવ અને પુર્કાલની ) ગતિનું અપેયા—કારણ છે. કારણા ત્રણ જાતનાં હાય છે અને તે આ પ્રમાણે છે:—

૧. પરિણામી કારણ. ૨. નિમિત્ત કારણ અને ૩. નિર્વર્લક કારણ. ઘડાનું પરિણામી કારણ માટી છે, કારણ કે, માટી પોતે જ ઘડાના આકારમાં પરિણુમી જાય છે—પક્ષટાઇ જાય છે. ઘડાનું નિમિત્ત કારણ લાકડાના કટકા અને ચાકડા વિગેર છે, કારણ કે, એ નિમિત્ત સિવાય ઘડાને ખનાવી શકાતો નથી અને કે ભાર પોતે ઘડાના પેદા કરનાર હોવાથી એનુ એ પેદા કરનાર (નિર્વર્લક) કારણ છે. બીજા શ્રંથમાં પણ કારણોની વ્યાપ્યા આ જ પ્રમાણે જણાવી છે: જેમ કે, " ઘડાનું નિર્વર્લક કારણ કુંભાર છે, ઘડાનું નિમિત્ત કારણ અને ઘરા છે અને ઘડાનું પરિણામી કારણ માટી છે-એ પ્રકારે કારણ માત્રના ત્રણ ભાગ છે અને ઘડાનું પરિણામી કારણ માટી છે-એ પ્રકારે કારણ માત્રના ત્રણ ભાગ થઇ શકે છે" તેમાંના નિમિત્ત કારણના જે બે ભાગ છે તે આ પ્રમાણે છે: એક નિમિત્ત કારણ અને બીજાં અપેસા કારણ—પ્રસારમાં જણાતી ળધી ક્રિયાએન બે પ્રકારની છે:—એક પ્રાયોનિઝી અને બીજી વૈસ્ત્રસિકી-જે ક્રિયા કરતાં કાઇ પ્રકારના પ્રયોગ કરવા પડે એનું (એ ક્રિયાનું)

નામ પ્રાયાગિષ્ટી ક્રિયા છે અને જે ક્રિયાને થવામાં કાઇ જાતના માનવી પ્રચ્યાગની જરૂર ન પડે એ ક્રિયાનું નામ વૈદ્ધાં સપ્તી ક્રિયા છે. જે સાધનામાં એ ખને જાતની ક્રિયાઓ થતી હાય તેનું નામ નિમત્ત-કારણ છે અને એ જ નિમિત્ત-કારણોમાં જે અસાધારણ નિમિત્તો છે તેનું નામ અપેક્ષા-કારણ છે. ચાકડા અને ચાકડા ફેરવવાની લાકડી—એ ખધામાં એ ખને જાતની ક્રિયાઓ થાય છે માટે એ ( ચાકડા વિગેરે) ઘડાનાં નિમિત્ત કારણો છે અને ધર્મ અને અધર્મ વિગેરમાં માત્ર એક વૈદ્ધાંસાષ્ટ્રી ક્રિયા થાય છે માટે એ નિમિત્ત કારણ હો તેને ધર્મ અને અધર્મ વિગેરમાં માત્ર એક વૈદ્ધાંસાષ્ટ્રી ક્રિયા થાય છે માટે એ નિમિત્ત કારણ હોવાથી એની વિશેષતા જણાવવા માટે એને અપેક્ષા-કારણ કહેવામાં આવે છે. ધર્મ અને અધર્મ વિગેરે અસાધારણ નિમિત્ત કારણ છે તેના હેતુ એ છે કે, એમાં ( ધર્મ અને અધર્મ વિગેરમાં ) રહેલા ક્રિયાના પરિણામ, જીવ અને અજીવના ગતિ વિગેરના પરિણામને પુષ્ટ કરે છે માટે જ એ. ગતિ વિગેરે ક્રિયાનાં અસાધારણ નિમિત્તો છે. જે જાતની હળકાવ સંગંધે પણ સમજવાની છે. માત્ર ફેર એટલા જ કે, અધર્માસ્તિકાય સંગંધે પણ સમજવાની છે. માત્ર ફેર એટલા જ કે, અધર્માસ્તિકાય, જ્યાર્ચાની છે. માત્ર ફેર એટલા જ કે, અધર્માસ્તિકાય, જ્યાર્ચાની છે. માત્ર ફેર એટલા જ કે, અધર્માસ્તિકાય, જ જીવ અને

૧. આ અધર્મ-અધર્માસ્તિકાય-ના પુર્યાય શબ્દોની નોંધ લેતાં શ્રીલગવ-તીજી (૦૫૫-થ૫પ્રજ્ઞપ્તિ) સૂત્રના ૨૦ મા શતકના બીજા ઉદ્દેશકમાં આ રીતે જણાવ્યું છે:—

<sup>&</sup>quot; अहम्मित्थिकायस्स णं भंते ! केवइया अभिवयणा पण्णता ?

गोयमा ! अणेगा अभिवयणा पण्णता, तं जहा-अधम्मे ति वा, अधम्मतिथकाए ति वा, पाणातिवाये जाव० मिच्छादंसणसक्षे ति वा. इरियाअसमिती-ति
वा, जाव० उच्चारपासवण × असमिती-ति वा, मणअगुत्ती ति वा, वहअगुत्ती
ति वा, कायअगुत्ती-ति वा-जे याऽवण्णे तहप्पगारा सब्वे ते अहम्मित्थकायस्स
अभिवयणा."

અર્થાત્—

<sup>&</sup>quot; & ભગવન્! અધર્માસ્તિકાયનાં કેટલાં અભિવચના જણાવેલાં છે?

<sup>&</sup>quot; હે ગાતમ! (એનાં) અનેક અભિવચના જણાવેલાં છે. તે જેમકે; અધર્મ, અધર્માસ્તિકાય, પ્રાણાતિપાત-હિંસા યાયત્-મિશ્યાદર્શનશલ્ય. ઈર્ધાઅસ-મિતિ સોંપત્-હચ્ચારપ્રસવણઅસમિતિ, ગતઅગૃિસિ, વગનઅગૃિસિ, કાયગગૃિસિ-(ઇલાદિ) બીજા પણ જે તથા પ્રકારના છે તે બના અધર્માસ્તિકાયનાં અભિ-વચના છે."

જડને સ્થિત રાખવામાં અસાધારણ નિમિત્ત છે અર્થાત્ ચાતાના મેળ જ સ્થિતિના પરિણામવાળાં જડ અને ચેતનને સ્થિર રાખવામાં એ અધર્મ. અત્યંત ઉપકાર કરે છે. એ જ રીતે આકાશાસ્ત્રિકાય વિષે પણ સમજ લેવાન છે. માત્ર વિશેષ એટલું જ કે, એ આકાશના અનંત પ્રદેશા છે, એ. લોક અતે અલાક— ખન્નેમાં વ્યાપી રહેલું છે તથા વ્યવગાહ પામનારાં જડ અતે. ચેતનને અવગાહ આપીને એ આકાશ ઉપકાર કરે છે. જે કાઇ આચાર્ચા 'કાલને' કાઇ ખાસ જુદા ભાવરુપે નથી માનતા, કિંતુ જડ અને ચેતનના પર્યાયરુપે માતે છે તેઓની માન્યતા પ્રમાણે પાંચ દ્રવ્યા છે અને તે—ધર્માન સ્તિકાય, અધર્માસ્તિકાય, આકાશાસ્તિકાય, પુદ્દગલાસ્તિકાય અને જીવાસ્તિકાય —એમ પાંચ છે અને જે આચાર્યો તો 'કાલ' ને પણ એક ખાસ જાદો જ ભાવ માને છે તેઓની માન્યતા પ્રમાણે છ દ્રવ્યો છે અને તે—ધર્માસ્તિકાય, અધર્માસ્તિકાય, આકાશાસ્ત્રિકાય, પુદ્દગલાસ્ત્રિકાય, જીવાસ્ત્રિકાય અને કાળ-એમ છ છે. જે સ્થળે લોક નથી કિંત માત્ર એકલા અલોક જ છે ત્યાં પહા આકાશ રહેલું છે અર્થાત લોક અને અલોક એ બન્નેમાં રહેનારું આ એક આકાશ દ્રવ્ય જ છે. પોતાની મેળે જ અવગાહ (એટલે સમાસ ) મેળવવાને આતુર થએંલા જડ અને ચેતન ભાવોને એ આકાશ અવગાહ આપીને ઉપકાર કરે છે, પરંતુ જે જડ અને ચેતન ભાવા અવગાહ, મેળવવાની ત્વ-રાવાળા નથી તેને તે પરાણે અવગાહ આપતું નથી-એ અપેક્ષાએ જેમ મગર વિગેરેને ચાલવાની ક્રિયામાં પાણી એક અસાધારણ નિબિત્ત કારણ છે તેમ એ આકાશ પણ અવગાડ આપવામાં અસાધારણ નિર્મિત્ત કારણ છે. કદાચ ઐમ કહેવામાં આવે કે, જે આકાશ અલોકના ભાગમાં રહેલું છે તે તા કાઇને પણ અવગાહ આપી શકતું નથી તેથી એને અવગાહ આપનાર્ક શી રીતે કહેવાય ? એ પ્રશ્નના ઉત્તર આ પ્રમાણે છેઃ—જો એ અલાકના ભાગમાં પણ ગતિનું કારણ ધર્માસ્તિકાય અને સ્થિતિનું નિમિત્ત અધર્માસ્તિ-

આ ઉપરના ઉલ્લેખમાં સ્પષ્ટ પ્રકારે અધર્માસ્તિકાય અને પ્રાણાતિપાત— હિસા–િવગેરેની સમપર્યાયતા જણાવી છે અને તેથી જ સ્ત્રુકારના આશય અધ-મસ્તિકાય અને હિસા વિગેરેના સરખા બાવ જણાવવાના હોય તે પણ કળાઈ આવે છે અર્થાત્ જ્યારે આ સ્ત્રુમાં અધર્માસ્તિકાય વિધે આવા પ્રકારના ઉલ્લેખ છે ત્યારે આ સ્ત્રુ, બીનાં સ્ત્રુ અને બીના શ્રુંથામાં અધર્માસ્તિકાય વિધે એક જહે દ્વય હાવાની વ્યાપ્યા પણ કૈક કૈકાણું મહ્યા કરે છે એથી એ બે વ્યાપ્યામાં કઈ વ્યાપ્યા રીતસરની અને અવિકૃત છે એ હકીક્ત તા બહુલુતાને શરણું છે:—અંતુ

કાય રહેલા હોત તો જરૂર આકાશ, પોતાની અવગાહ દેવાની શક્તિના ઉપ-યાગ કરી ખતાવત, પરંતુ સાં (અલાક આકાશમાં ) એ ખન્ને વાનાં ન હોવાથી અક્ષેાકના આકાશમાં રહેક્ષે અને છતા પણ અવગાહ આપવાના <u>ચુભ પ્રકટ થઇ શકતા નથી અર્થાત ધર્મ અને અધર્મની હાજરીમાં જ</u> આકાશ પાતાનું અવગાહ દેવાનું સામ<sup>2</sup>ર્ય જણાવી શકે છે એથી અક્ષેષક –આકાશમાં એ સામર્થ્ય નધી એમ આપણાથી શી રીતે મનાય? કદાચ એમ મનાય પણ ખરૂં, કિંતુ જયારે ધર્મ અને અધર્મની હાજરી હોવા છતાં અવગાહ મેળવવાને આતર થએલા બાવાને પણ જો એ આકાશ અવગાહ ન આપે. અહીં તો એ રીતે નથી માટે ઉપર જણાવેલા પ્રશ્ન જ નિરર્થક છે. કાલ એ અઢીદીપમાં વર્તતા ભાવ છે, પરમ સહમ છે, એના ભાગ થઇ શકતા નવી અને એ, એક સમયરુપ છે. એ, એક સમયરુપ હોવાથી જ એની સાથે 'અસ્તિકાય,' શબ્દના સંબંધ લાગી શકતા નથી, કારણ કે, પ્રદેશાના સમુદાયનું નામ ' અસ્તિકાય ' છે, એમ ઉપર જણાવાઇ ગયું છે. એ વિષે શાસ્ત્રમાં પણ કહ્યું છે કે, '' કાલ, ૪કત મતુષ્ય લોકમાં વ્યાપી રહેલા ભાવ છે અને એક સમયરુપ હાવાથા એને 'અસ્તિકાય' શબ્દના સંબંધ ધડી શકતા નથી. કારણ કે, કાય, એ સમુદાયનું જ નામ છે " એ કાળ, સૂર્ય ચંદ્ર, ગ્રહ અને નક્ષત્ર વિગેરેના ઉગવાયી અને આથમવાયી નાણી શકાય એવા છે-એને જ ફેટલાક દ્રવ્યરુપે માને છે. એ એક સમયરુપ કાળ, દ્રવ્યરુપ પણ છે અને પર્યાયરુપ પણ છે-એ દ્રવ્યરુપે નિસ્ય છે અતે પર્યાયરપે અનિસ છે. અસાર સુધીના બધા કાળ અતે હવે પછીના ળધા કાળ–કાળરુપે એક સરખા હાવાથી એને (કાળતે) નિસ કહેવામાં આવે છે અને એમાં પ્રતિક્ષણે ઉત્પત્તિ અને વિનાશ થતો હોવાથી એતે અતિત્ય પણ કહેવામાં આવે છે-જેમ એક પરમાણ, રેપેમાં થતા કેર-**કારાની અપેક્ષાએ અનિસ છે અને ક્દીપણ એનું પરમા**હ્યપ**ું ન જ**તું હોવાથી નિસ પણ છે એ જ રીતે આ એક —સમયરુપ કાળ પણ નિસ અને અનિસ છે. આ કાળ નામના ભાવ, કાઇ પદાર્થનું નિર્વર્લક કારણ નથી તેમ પરિણામી કારણ નથી. કિંતુ પોતાની મેળે જ પેદા થતા પદાર્થીનું અપેસા—કારણ છે. કારણ કે, 'એ પદાર્થી અમુક કાળ જ થવા જોઇએ' એ જાતના નિયમનું કારણ કાળ છે. પદાર્થ માત્રમાં ' વર્ત ના ' વિગેરે ક્રિયા-ચાતા કરતાર કાળ હાવાથા એ, એએાતા ઉપકાર કરે છે. અથવા પદાર્થ મીત્રમાં જણાઇ આવતાં \* વહેના ' વિગેર કિયાએ (કાળ' ની હયાતીની

નિશાનીએ છે. ત-ત્વાર્થ સૂત્રમાં જ આવ્યું છે કે, કાળતે લઇતે વર્તનાં, પરિણામ, કિયા, પરત્વ અને અપરત્ય તિગેરે ભાવા, ચીજ માત્રમાં જ શાયા કરે છે. પોતાની મેળે વર્તતા પદાર્થીને વર્તવામાં સહાય આપનારી અને કાળમાં રહેલી એક પ્રકારની શક્તિને 'વર્તના ' કહેવામાં આવે છે—પ્રત્યેક પદાર્થની પ્રથમ સમયની સ્થિતિનું નામ વર્તના છે. જે કાઇ પદાર્થ પોતાના મૂળ સ્વભાવ છોડ્યા સિવાય કાઇની પ્રેરણાયી કે સહજ જ કાઇ પ્રકારના ફેરફારને પામે—એ ફેરફારનું નામ પરિણામ છે. જેમકે, વસનું મૂળ અને અંકરા એ બધી અવસ્થાએ પરિણામસ્ય છે—અંકરા હતા, હમણાં શાખાએ છી છે અને હવે પછી એ કળશે, એ જ પ્રમાણે આ બાળક હતા, હવે એ જ યુવાન છે અને હવે પછી એ જ વહ છે. એ જાતના અનેક વ્યવહારોમાં વસનું વસપણું અને પુરુષનું પુરુષપણું કાયમ રહેતાં પણ જેમ અનેક જાતના ફેરફારા જણાય છે તેમ 'કાળ 'ના વિષયમાં પણ સમજ લેવાનું છે.

પરિણામના ખે પ્રકાર છે—એક અનાદિ પરિણામ અને બીજો સાદિ પરિણામ અનાદિ એટલે જેના આરંભ સમય જણાતા નથી અને સાદિ એટલે જેના આરંભ સમય જણાતા નથી અને સાદિ એટલે જેના આરંભ સમય જણી શકાય છે—તે. ધર્માસ્તિકાય વિગેરે અમૂર્લ પદાર્થોમાં જે પરિણામ થાય છે કે જણાય છે તે અનાદિ છે અને વાદળાં તથા ઇંદ્ર-ધનુષ-વગેરે મૂર્લ ( આકારવાળા ) પદાર્થોમાં તથા એ જ જાતના ઘડા, કમળ અને થાંભલા વિગેરે પદાર્થોમાં જે પરિણામ થાય છે તે સાદિ છે. ઋતુના વિભાગને લીધે અને સમયના ફેરફારને લીધે એક સરખાં દક્ષામાં પણ એક જ વખતે વિચિત્ર ફેરપાર થઇ જાય છે—એ બધું પરિણામવાદમાં આવી જાય છે. કાઇ જાતના પ્રયોગવડે કે સરજ જ જીવોના પરિણામનાદમાં આવી જાય છે. કોઇ જાતના પ્રયોગવડે કે સરજ જ જીવોના પરિણામને કિયા કહેવામાં આવે છે, કાળ નામના ભાવ, એ કિયા થવામાં સહાયરુપ છે, જેમે કે; ઘડા પુડી ગયા, સર્યોને જોઉ છું અને વરસાદ થશે—ઇત્યાદિ પરસ્પર સેળ- ભેળ વિના ચોકખા વ્યવહારા જેની અપેક્ષાએ પ્રવર્તી રહ્યા છે એનું નામ કાળ છે તથા આ મોહું છે અને આ નાનું છે, એ બન્ને વ્યવહારનું નિમિત્ત પણ એ જ છે. એ રીતે વર્લના પરિણામ અને કિયા વિગેરના વ્યવહારાથી મનુષ્ય લાકમાં કાળની હયાતી જાણી શકાય છે, મનુષ્ય લાકથી ખલારના

१. लूओ उत्तार्थ सूत्र-अध्याय पांचभानुं २२ मु सूत्र-" वर्तना परिणामः क्रिया परत्वा-ऽपरत्वे च कालस्य ":--अनु०

ભાગમાં કાળદ્રવ્યની હયાતી જણાતી નથી. ત્યાં તે! મદ્રપ પદ્મથે માત્ર પોતાની જ મેળે ઉત્પન્ન થાય છે. નાશ પામે છે અને સ્થિતિ કરે છે— ત્યાંના પદાર્થોની હયાતી સહજ જ છે, કિંતુ તેમાં કાળતી અપેસા નથી. ત્યાં આપણી પેકે સરખે સરખા પદાર્થીની કોઇ પણ ક્રિયા એક સાથે ન થતી હોવાચી તે**ગા**ની કાે**ઇ** પણ ક્રિયામાં કાળની જરૂર પડેતી નથી. સરણે સરખા પદાર્થીમાં જે ફેરફાર એક સાથે થાય છે તેનું જ કારણ કાળ છે. પરંત જાદા જાદા પદાર્થીમાં એક સાથે જ થતા ફેરફારાનું કારગ કાળ હ્વાઇ શકતા તથી. કારણ કે, એ જીદા જીદા ભાવોની ક્રિયાએ એક કાળે જ થતી નથી તેમ નાશ પણ પામતી નથી માટે મતુષ્ય લોકતી ખુદારના, ભાગમાં થતા કોઇ પણ ફેરફારતું કારણ કાળ હોઇ શકે નહિ. તેમ ત્યાં જે નાના માટાના વ્યવ-હાર ચાલે છે તે, સ્થિતિની અપેસાએ છે. અને સ્થિતિ, હયાતીની અપેસાએ છે અને હયાતી તો સહજ છે. માટે તે વ્યવહાર માટે પણ ત્યાં કાળની આવશ્યકતા જણાતી નથી. જે કાે આચાર્યો કાળને ખાસ જીદા દ્રવ્ય રૂપે માનતા નથી તેઓની માન્યતા પ્રમાણે વર્તાના અને પરિણામ વિગેરે, પદાર્થ માત્રમાં થ**તા ફેર**પારા છે–એ કાંઇ કાઇ પદાર્થથી જીદાં નથી તેથી એ માટે કાળની અપેક્ષા રહેતી નથી.

## પુર્કલતત્ત્વ—

તત્ત્વાર્થ સૂત્રમાં જ જણાવ્યું છે કે, ''પુર્કુ લાં સ્પર્શ, રસ, ગંધ અને વર્લ્ડ રમ-વાળાં છે. '' જયાં જ્યાં સ્પર્શ હોય છે ત્યાં બધે હેકાણે રસ, ગંધ અને રુમ પણ હોય છે, એ જાતનું એ ચારેનું સહચરપણું સ્પષ્ટ જણાય છે અને એ સહચરપણું જણાવવા માટે જ આ સત્રમાં સાથી પહેલાં 'સ્પર્શ' ને મૂકપા છે માટે પૃથિતીની પેડે પાસીમાં, વાયમાં અને તેજમાં પણ એ ચારે ગુણા છે તથા પૃથિતીના પરમાણુની પેડે મનમાં પણ એ ચારે ગુણા છે કારણ કે, એ (મન), સર્વ વ્યાપી ચીજ નથી. જે જે ચીજ સર્વ વ્યાપી નથી હોતી તેમાં એ ચારે ગુણા હોય છે. એથી મનમાં પણ એ ચારે ગુણાની હયાતી લડી શકે એવી છે.

१. जूओ। तत्त्वार्थ सत्र-अध्याय पांचभातुं २३ मुं सत्र-"स्पश्चरस-गन्ध-वर्णवन्तः पुरुलाः"अतु०---

## સ્પર્શો આક છે અને તે આ પ્રમાણે ---

નરમ, ખરખચંડા; ભારે, હળવા; ઠંડા, ઉતા; ચિકાશવાળા અને લૂખા. એ આડ સ્પર્શામાંના આ ચાર સ્પર્શા જ—( ચીકાશદાર, લૂખા, ઠંડા અને અને ઉના )-પરમાહ્યુઓમાં હાેઇ શકે છે અને માેટા માેટા સ્કંધામાં એ આકે સ્વર્શા યથાચિતપણે હોઇ શકે છે. રસા પાંચ છે અને તે આ પ્રમાણે:—કડવા, તીખા, કષાયેલા, ખાટા અતે મધર-ગળ્યા. " ખારા રસ ભુક રસના પેટામાં આવી જાય છે '' એમ કાઇ કહે છે. અને બીજાએા તા કહે છે કે, '' ખારા રસ, એક ખીજા રસના સંસર્ગથી પેદા થાય છે. '' ગધના બે પ્રકાર આ પ્રમાણે છેઃ-એક સુગંધી અને બીજો દુર્ગંધી વર્ણો પણ અતેક પ્રકારના છે. જેમકે; કાળા, નીક્ષા, પીળા અને ધાળા વિગેરે. એ ચારે ગુણા એટલે ૨૫૧૧, ૨સ, ગંધ અને વર્ણ પ્રત્યેક પુર્કાલમાં રહેલા છે, તદુપરાંત શુષ્દ, બંધ સુક્ષ્મપણું, જાડાઇ, આકાર, ખંડાખાંડ થવાપણું અથવા છૂટા થવાપણું, અંધકાર, છાંયેા, આતપ અને પ્રકાશ–એ બધાં પણ પુર્કાલમાં રહેલાં છે. આ જ પ્રકારતી હકીકત તત્ત્વાર્થ સુત્રમાં <sup>૧</sup> પણ કહેલી છે. શબ્દ એટલે ધ્વતિ-અવાજ-થાય છે, એક બીજાતી પરસ્પર ચેાંડી જવાતી ક્રિયાતે **બંધ કહે**વામાં આવે છે, તે બંધ, ક્યાંય તેા ઢાઇ પ્રયાગથી **થ**તા જણાય **છે** અને કર્યાંય તેન સહજ જ થતા જણાય છે. જેમ લાખ અને લાકડાના પરસ્પર બંધ હાય છે તેમ અથવા પરમાહ્ક પરમાહાના અંગાગથી પરસ્પર જે **બંધ થાય છે તેમ ઐાદારિક વિગેરે શરીરામાં પણ તે તે અવયવોના પરસ્પર બંધ** હોય છે—એ સ્પર્શ વિગેરે ચાર અને એ શબ્દ વિગેરે દસ–એમ ગા<u>ૈ</u>દ ગુણા પુર્કાલમાં જ હોય છે. પુર્કાલના એ પ્રકાર છેઃ—એક પરમાણરૂપ અતે ખીંજો સક ધરુપ ( સક ધરુપ એટલે આંખે દેખી શકાય તેવા કદવાળ પદ્દગલ. ) તેમાંના પરમાણનું સ્વરુપ આ પ્રમાણે છેઃ—" પરમાણ સક્ષ્મ હોય છે, નિસ ેહાય છે, એમાં એક રસ. એક વર્ણ અને એક ગંધ હાેય છે તથા બે સ્પર્શ હ્યાય છે. એનું કદ એટલું બધું ઝીણું હ્યાય છે, એથી તે આંખે જોઇ શકાતા નથી, તા પણ એની હયાતી, એની બનેલી ચીજો ઉપરથી કળી શકાય એવી છે, એ, ચીજમાત્રનું કારણ છે અને એ છેલ્લામાં છેલ્લું કદ છે. '' પરમા-હ્યુનું પરમાણપણું કાયમ રહેતું હેાવાથી અર્થાત્ પરમાણત્વની અપેક્ષાએ પર-

१. लूभे। तत्त्वार्थं सूत्र-अध्याय पांचभानुं २४ मुं सूत्र-" शब्द-बन्ध-सीक्ष्म्य-स्थाल्य-संस्थान-मेद-तमः-छाया-ऽऽतपो-द्योतवन्तश्च ":--अनु०

માણ નિલ છે અને એના ( પરમાણુના ) રસ, ગંધ, સ્પર્શ અને વર્ણો પન લટલા હોવાથી એ, અનિસ છે. તે તદ્દન નાનામાં નાની ચીજ છે માટે જ એનું નામ પરમ–અહ–પરમાહ પડ્યું છે. એ પ્રત્યેક પરમાહમાં પાંચ રસ-માંતા કાઇ એક રસ, બે ગંધમાંતા કાઇ એક ગંધ, પાંચ વર્ણમાંતા કાઇ એક વર્ણ અને આક સ્પર્શમાંના પરસ્પર અવિરુદ્ધ એવા એ સ્પર્શ હોય છે અર્થાત ચીકાશકાર અને ઉના, ચીકાશકાર અને ઠડા, લખા અને ઠંડા તથા લખા અતે ઉતા-એ ચારમાંના કાઇને કોઇ એ સ્પર્શા હોય છે. જો કે તે. નજરે તો દેખાય તેવો નથી તા પણ એ પરમાજીની બનેલી ચીજ**થી માંડી અને** અનંત પરમાણની બનેલી ચીજ સુધીની બધી ચીજો એની (પરમાણની) હયાતી જણાવવાને પૂરતી છે. એ પરમાણુઓ એટલા બધા નાના છે, જેથી એતા બીજો કાઇ અવયવ (ભાગ) થઇ શકતા નથી અને એ ખધા છૂટા છૂટા હોય છે. સ્કંધનું સ્વરુષ આ પ્રમાણે છેઃ—પરમાણના જત્થાવાળા બાન ગતે સ્ક'ધ કહેવામાં આવે છે–એ સ્ક'ધમાં બેથી માંડીતે અનંત પરમાહ-એા સમાએલા હોય છે, એ રકંધોના જુદા જુદા ભાગા થઇ શકે છે અને એમાંના કેટલાક સ્કધા તા લઇ શકાય એવા છે, મુકી શકાય એવા છે અતે વ્યવહારમાં આવી શકે એવા પણ છે. એ ધકારે છા સ**હિત ધર્મ, અધર્મ,** આકાશ, કાળ અને પુદ્દગલ એમ છ દ્રવ્યો છે. એ છમાંના પહેલાંના ચાર એટલે ધર્મ, અધર્મ, આકાશ અને કાળ એ એક દ્રવ્યા છે અર્થાત એ અખંડ દ્રવ્યા છે-એ કાઇ પણ ચીજનાં કારણ નથી તેમ કાઇ પણ ચીજ એમાંથી બનતી નથી. જીવ અને પુદ્દલ-એ એ દ્રવ્યા તા અનેક દ્રવ્યા છે અર્થાત એ ખે અનેક ચીજનાં કારણ છે અને એ ખેને જ લઇને અનેક ચીજો ખની રહી છે. પુદ્દગલ સિવાયનાં એ પાંચે ડવ્યા અમૂર્ત છે એટલે આકાર વિનાનાં છે અને પુદ્દગલ દ્રવ્ય તા મૂર્ત એટલે આકારવાળ છે. અહીં કદાચ એમ કહેવામાં આવે કે, જીવ-પદાર્થ રુપ વિનાતા છે તા પણ એના ઉપયોગ-ગુણ પ્રત્યક્ષપણે જણાય એવા **હો**ાવા**યા એન** (રુપ વિનાના જીવતું) પણ હયાતપણું માની શકાય એવું છે. કિંત અચેતન એવા ધર્માસ્તિકાય અને અધર્માસ્તિકાય તદ્દન અન રુપી હોવાથી એની હયાતીમાં શી રીતે આસ્થા રાખી શકાય ? એ પ્રશ્તના જવાખમાં જણાવવાનું કે, જે ચીજ પ્રસક્ષપણે ન દેખી શકાય એવી હોય એ ન જ હોય એવા કાંઇ નિયમ નથી. આ સંસારમાં પદાર્થમાત્રનું ન દેખાલું એ પ્રકારે થાય છે: -એક તા પદાર્થ તદન ન હોય અને ન દેખાય

- જેમકે; ઘાડાનાં શિંગડાં. અને ખીજીં, પદાર્થ સદૂપ (હયાત) હાય તા પણ ન દેખાય જે પદાર્થ વિઘમાન હાય છતાં ન દેખાય તેનાં આંડ કારણા છે:-
- ૧. એક તો કોઇ પણ પદાર્થ ળકુ દૂર હોય તો તે જોઇ શકાતો નથી— કોઇ પ્રવાસી ચાલતો ચાલતો ળહુ દૂર જાય અને પછી તે ન જોઇ શકાય એટલે આપણાથી એમ તો ન જ કહી શકાય કે, એ પ્રવાસીની હયાતી નથી. એ જ પ્રમાણે સમુદ્રનો કાંઠો વિદ્યમાન હોવા છતાં અતિદૂર હોવાથી દેખાતો નથી એથી કાંઇ 'એ નથી' એમ કેમ કહેવાય ' આપણા થઇ ગયેલા વડવા-એાને આપણે જોઇ શકતા નથી એથી શું આપણે એમ કહીશું કે, એએ થયા નથી ' વળા પિશાચ વગેરેને આપણે જોઇ શકતા નથી એથી શું આપણે એની હયાતી નહિ માનીએ '-એ ખધાં દઇતો અતિદૂરનાં છે— પહેલાં બે ઉદાહરણે દેશાતિદૂરનાં છે, ત્રીજો ઉદાહરણ કાલાતિદૂરનું છે અને છેલ્લું ઉદાહરણ સ્વભાવાતિદૂરનાં છે.
- ર. જે ચીજ બહુ નજીક હેાય તે પણ જોઇ શકાતી નથી—આપણી આંખમાં આંજણ આંજેલું હાય છે છતાં આપણે એ આંજણને જોઇ શકતા નથી, કારણ કે, એ બહુ નજીક છે. તેથી આપણે એમ કેમ કહીએ કે આં-ખમાં આંજણ નથી ?
- 3. ઇંદ્રિયના નાશ થવાથી કેટલીક છતી ચીજોને પણ આપણે જાણી કે જોઇ શકતા નથી. જેમકે, આંધળા મતુષ્યા રંગ–રૂપને જોઇ શકતા નથી અને બહેરા મતુષ્યા અવાજને સાંભળી શકતા નથી, તેથી શું તેઓ કે બીજો કાઇ એમ કહી શકશે કે, રંગ-રૂપ કે અવાજ નથી.
- જ. મનની અસ્થિર સ્થિતિને લીધે પણ વિદ્યમાન પદાર્થોના ખ્યાલ આવી શ્વકતા નથી. જેમકે, કાઇ બઃણાવળી બાણોને ચલાવવામાં જ ચિત્તને પરાવીને બાણો ચલાવતા હોય તે વખતે તેની પડખે થઇને માટી ધામધુમથી રાજ પણ ચાલ્યા જય તો તેને એની ખબર રહેતી નથી, કારણ એ છે કે, એ વખતે એનું ચિત્ત રાજાને જોવામાં સ્થિર હોતું નથી. તા એથી એ કે બીજો કાઇ એમ શી રીતે કહી શકે કે, એની પડખે ઘઇને રાજા નથી ગયા ? વળી જેંગાનાં મન ઠેકાણું નથી એવા માંડા માણસો તા કાંઇ જાણી શકતા જ નથી, એથી શં કાઇ પણ મનુષ્ય હયાત પદાર્થીને માનવામાં આનાકાની કરશે ?

- પ. જે બહુ જ ઝીલું હોય તે પણ જોઇ શકાતું નથી—જેમકે, ઘરનાં જળીયામાંથી બહાર નીકળતા ઘૂમાડા અને બાકના ત્રસરેલુઓ આપલાથી જોઇ શકાતા નથી, તેમ પરમાલ્યુ અને દ્વલ્લક તથા ઝીલ્યા ઝીલ્યા નિગોદો પલ જોઇ શકાતી નથી. કારલ કે, એ બધાં ઘલાં જ ઝીલ્યામાં ઝીલ્યાં છે. તેા શું તેથી એમ કાઇ કહી શકે ખરા કે, એ ત્રસરેલ્ય, દ્વલ્લુક, પરમાલ્યુ કે નિગોદો હયાતી ધરાવતી નથી ?
- દ. કાંઇ આડ આવી જવાથી પણ છતી ચીજ જોઇ શકાતી નથી. જેમ કે, બીંત આડી આવવાને લીધે તેની પાછળ રહેલા પદાર્થો જોઇ શકાતા નથી તો શું એમ કહી શકાય ખરૂં કે, ત્યાં પદાર્થો જ નથી? અથવા આપણી મિતમંદતાને લીધે કાઇ ચાકખી વાત પણ આપણે ન જાણી શકીએ એથી એમ કેમ કહેવાય કે, એ વાત જ નથી? એ જ રીતે આપણા કાન, આપણી ડાેક, આપણું માર્યું અને આપણી પીઠ તથા ચંદ્રમાના બીજો બાગ એ ખર્ધુ આપણે માત્ર કાંઇને કાંઇ આડશને લીધે જોઇ શકતા નથી, એથી શું આપણાથી એમ કહી શકાશે કે, એ ચીજો જ નથી? વળી, સમુદ્રના પાણીનું માપ આપણે કાંદી શકતા નથી, એથી એમ કેમ કહેવાય કે, એનું માપ જ નથી? યાદ શક્તિ એક્ઝી હોવાને લીધે આપણે જોએલી વસ્તુને પણ સંબારી શકતા નથી, એથી એમ શી રીતે કહેવાય કે, એ વસ્તુ જ નથી? તથા મૃદપણાને લીધે સત્ય હા કાંકતે પણ આપણે જાણી શકતા નથી એથી એમ પણ કેમ કહેવાય કે, સત્ય હા કાંકતે જ નથી?
- છ. વધારે તેજવાળા પદાર્થની હાજરીમાં એછા તેજવાળા પદાર્થી ઢંકાઇ જતા હોવાયી આપણે એને જોઇ શકતા નથી. જેમ કે, સર્યની હાજરીમાં તારાઓને અને ત્રહોને કોઇ જોઇ શકતું નથી એથી શું એમ કહી શકાય કે, તારાઓ અને ત્રહો નથી ? તથા અંધારાને લીધે આરડામાં છતા પદાર્થી પણ જોઇ શકાતા નથી એથી એમ શી રીતે કહેવાય કે, અંધારામાં પદાર્થી જ નથી ?
- ૮٠ કેટલીકવાર સરખાપણાને લીધે આપણે પોતે નાખેલી જ વસ્તુતે જુદી પાડી શકતા નથી–મગના ઢગલામાં મગની મુઠી નાખ્યા પછી અતે તલન ઢગલામાં તલની મુઠી નાખ્યા પછી આપણાથી એ નાખેલે જ મુઠી જુદી પાડી શકાતી નથી એથી એમ કેમ મનાય કે, મુઠી નાખી જ નથી ? વળી, પાણીના કુંડામાં મીઠું કે સાકર નાખ્યા પછી તે તેમાં ભળી

જા. છે એથી આપણે એને પાછી કાઢી શકતા નથી, તેથી એમ તો ન જ કહેવાય કે, કુંડામાં મીઠું કે સાકર નાપ્યાં નથી <sup>૧</sup> એ રીતે અહીં જણાવ્યા પ્રમાણે છતી ચીજ પણ ન જણાય એના એ આઠ કારણા છે. અને એ આઠે કારણા સાંખ્યસપ્તિમાં પણ જણાવેલાં છે. અર્થાત્ જેમ હયાતી ધરાવતી ચીજ પણ એ આઠ કારણાને લીધે જોઇ શકાતી નથી તેમ ધર્માસ્તિકાય અને અધર્માસ્તિકાય વિગેરે દુપણ હયાતી ધરાવે છે છતાં સ્વભાવને લીધે જોઇ શકાતા નથી, એમ માનવું ઉચિત ગણાય, પણ 'એ નથી,' એમ તા શી રીતે કહેવાય '

હવે કદાચ એમ કહેવામાં આવે કે, જે ચીજો કાઇ કારણને લીધે આપણાધી નથી જણાતી, તે પણ કાેઇને કાેઇના જાણવામાં કે જોવામાં હાેય છે,કિંતુ આ ધર્માસ્તિકાય વિગેરે તેા. કાેેેઇએ કદી પણ જાણ્યા કે જોયા હાય એમ જણાતું નથી, તેથી એની હયાતી શી રીતે મનાય? એ પ્રસ્તના જવાય આ પ્રમાણે છેઃ—જેમ છતી, પણ કારણને લીધે ન જણાતી ચીજ કાંઇના જાણવામાં આવતી હાેવાથી હયાતીવાળી માની શકાય છે તેમ છતા, પણ કારણને લીધે ન જણાતા ધર્માસ્તિકાય વિગેરે કેવળત્તાનિને જણાતા હાેવાથી એની હવાતી શા માટે ન મનાય? અથવા કદી પણ નહિ જણા-તા પરમાણુઓ પકત એમાંથી બનતી ચીજોને લીધે હયાતીવાળા માની શકાય છે તેમ આપણાથી નહિ જણાતા ધર્માસ્ત્રિકાય વિગેરે પણ એમાંથી ચતી પ્રવૃત્તિએા વડે શા માટે હયાતીવાળા ન માની શકાય ! ધર્માસ્તિકાય વિગેરેને લીધે જે જે પ્રવૃત્તિએા થાય છે તે આ પ્રમાણે છે:—ધર્માસ્તિકાય, ગતિવાળા પદાર્થને સહાય આપે છે, અધર્માસ્તિકાય સ્થિતિવાળા પદાર્થને સહાય આપે છે. આકાશાસ્ત્રિકાય અવગાહ મેળવનારા પદાર્થોને અવગાહ આપે 📆 અને કાળ નામના ભાવ વર્તાતા પદાર્થીના વર્તાનમાં મદદ કરે છે તથા પ્રદ્દગલા તા પ્રત્યક્ષ જોઇ શકાય એવાં છે અને અતુમાનથી પણ કળી શકાય એવાં છે. હવે કદાચ એમ કહેવામાં આવે કે, આકાશ વિગેર તા એની પ્રવૃત્તિને લીધે હયાતીવાળા માની શકાય, પરંત ધર્માસ્તિકાય અને અધર્માસ્તિકાયને હયાતીવાળા શી રીતે માની શકાય ? ધર્માસ્તિકાય અને અધર્માસ્તિકાયને હયાતીવાળા માનવાની યુક્તિ આ પ્ર-માણે છે: — જેમ જવાની ઇચ્છાવાળા માછલાને જવામાં નદી, તળાવ, ધરા કે સમુદ્રનું પાણી ટેકા આપે છે તેમ ગતિના પરિણામવાળા જડ કે ચેતનને

ગતિ કરવામાં ધર્માસ્તિકાય ટેકા આપે છે—પાણી કાંઇ માછક્ષાને પરાશે ચલવતું નથી તેમ ધર્માસ્તિકાય તત્ત્વ પણ કાઇ પદાર્થ ને પરાણે ગતિ આપતું નથી. એ તો માત્ર ઉડવામાં જેમ પક્ષિઓને આકાશ નિમિત્તરુપ છે તેમ ધર્માસ્તિકાય પણ ગતિ થવામાં નિમિત્તરુપ છે—અપેક્ષાકારણ છે. તથા જેમ ખેસી જવાની ઇચ્છાવાળા મનુષ્યતે ખેસવામાં જમીન ટેકા આપે છે તેમ અધર્માસ્તિકાય તત્ત્વ પણ સ્થિતિના પરિણામવાળા પદાર્થમાત્રને સ્થિર **ચ**વામાં ટેકાે આપે છે—જમીન કાઇ પણ પદાર્થતે પરાણે <mark>બેસારતી નથી</mark> તેમ અધર્માસ્તિકાય પણ કાઇ પદાર્થને પરાણે સ્થિતિ આપતું નથી. એ તા માત્ર ઘડા થવામાં જેમ કંભાર અને ચાકડા નિમિત્ત કારણ છે તેમ પદાર્થીમાત્રને રિથતિ આપવામાં અધર્માસ્તિકાય નિમિત્ત કારણ છે. એ જ પ્રકારે જેમ ખેડ કરતા ખેડુતને વરસાદ ટેકા આપે છે તેમ આકાશ પણ અવગાહની ત્વરાવાળા પદાર્થન અવગાહ આપે છે—વરસાદ કાંઇ ખેડ નહિ કરતા ખેડતને પરાશે ખેડ કરવાનું કહેતા નથી તેમ આકાશ પણ અવ-આહતે નહિ ઇચ્છતા પદાર્થને પરાણે અવકાશ આપતું નથી. એ તા માત્ર જેમ અગલીને વીંયાવામાં મેઘતા ગગડાટ નિમિત્તરપ છે, સંસારના ત્યાગ કરતા પુરૂષને ત્યાગમાં જેમ સદુપદેશ નિમિત્તરૂપ છે તેમ આકાશ પણ અવગાહ આપવામાં નિમિત્તરૂપ છે. એ પ્રકારે ધર્માસ્તિકાય વિગેરેની પ્રવૃત્તિઓ છે અને એ વડે જ એની હયાતી માનવી યુક્તિયુક્ત છે. ગતિમાં સહાય આપવી એ ધર્માસ્તિકાયનું કામ છે અને સ્થિતિમાં સહાય આપવી એ અધર્માસ્તિ• કાયનું કામ છે, કિંતુ એ બન્તે ડેકાણે સહાય આપવાનું કામ અવગાહરૂપ આકાશનું હાઇ શકતું નથી. એ ત્રણે તત્ત્વા જુદાં છે માટે એના ગુણા પણ જાદા જુદા જ હોય. એ ત્રણે તત્ત્વોનું જીદાપણું યુક્તિ વડે અથવા શાસ્ત્ર વડે સમજી લેવાનું છે. એ વિષે શાસ્ત્રમાં આ પ્રમાણે જણાવ્યું છે:—"હે ભગવન્ ! દ્રવ્યો કેટલાં કહ્યાં છે ? હે ગાતમ ! છ દ્રવ્યા કહ્યાં છે. તે જેમ કે; ધર્માસ્તિકાય, અધર્માસ્તિકાય, આકાશાસ્તિકાય, પુદ્દગલાસ્તિકાય, જીવાસ્તિ કાય અને અહાસમય એટલે કાળ. '

હવે કદાચ એમ કહેવામાં આવે કે, પક્ષી અધ્ધર ઉચે ઉડે છે, અગ્નિની ગતિ ઉચી હોય છે અને વાયુ પણ તીરઝો વાય છે⊸એ બધું સ્વ ભાવથી જ અનાદિ કાળથી ચાલ્યું આવે છે–એમાં કાંઇ ધર્માસ્તિકાયની સહા યતાની જરૂર જણાતી નધી– તો એ જાતનું કથન બરાબર નથી. કારણ કે, ⋧ત સિદ્ધાંત પ્રયાણુ એવી એક પણ ગતિ નથી, જે ધર્માસ્તિકાયની સહા

યતા વિના જ થઇ શકી હોય-એ પક્ષી, અગ્નિ કે વાયુની ગતિમાં પહા વર્માસ્તિકાયની સહાયતા રહેલી છે. એ જ પ્રમાણે એવી એક પણ સ્થિતિ નેથી જે અધર્માસ્તિકાયની સહાયતા વિના જ થઇ શકી-શકતી-હોય અર્થાત એવું એક પણ ઉદાહરણ નથી મળતું કે, જેતી ગતિ અને સ્થિતિ, ધર્માન સ્તિકાય અને અધર્માસ્તિકાય વિના થઇ શકતી હોય. તેા પછી એ **જાતના** ઉદાહરણ સિવાય કોઇ પણ પ્રામાણિક, ધર્માસ્તિકાય અને અધર્માસ્તિકાયના વિરાધ શી રીતે કરી શકે ! ધર્માસ્તિકાય અને અધર્માસ્તિકાય કયા કયા પ્રકારતા ઉપકાર કરે છે <sup>?</sup> તેની વિગત અને યુક્તિ આ પ્રમાણે છેઃ <sup>૧</sup>તત્ત્વા **થ**ે-સત્રમાં એ વિષે જણાવ્યું છે કે, " ધર્માસ્તિકાય અને અધર્માસ્તિકાય ગતિ તથા રિથતિમાં સહાયતા આપે છે અને એઓના ઉપકાર પણ એ જ છે. " જેમ ક્યાંય સારાં સદાવતા મળતાં હાેય ત્યાં ભિક્ષક લાેકા રહેવાનું મન કરે છે અર્થાત્ કાંઇ સદાવતા ભિલુલાકાના હાથ પકડીને <mark>તેઓને રહેવાનું કહેતા</mark>ં નથી, પરંતુ તેંગા (સદાવતા) તા રહેવામાં નિમિત્તરુપ છે તેમ ગતિ અને સ્થિતિમાં ધર્માસ્તિકાય અતે અધર્માસ્તિકાય પણ નિમિત્તરૂપ છે. એ ળાયતને લગતી યુક્તિ આ પ્ર**ાણે છેઃ—જેમ મા**છલામાં જવાનું સામ<sup>ջ</sup>ર્ય છે અને જવાની ઇચ્છા પણ છે, પર'તુ તે, નિમિત્તકારણરુપ પાણ<mark>ી વિન</mark>ા ુતિ" કરી' શકતું નથી તેમ જડ અને ચેતનમાં જવાનું <mark>અને એસવાનુ</mark>ં સામર્થ્ય છે —એની ઇચ્છા પણ છે, તેા પણ નિમિત્તકારણ વિના તેની ગતિ કે સ્થિતિ થઇ શકે નહિ—એ ગતિ અને સ્થિતિમાં જે ચીજ નિમિત્તરુપ થાય છે તેનું જ નામ ધર્માસ્તિકાય અને અધર્માસ્તિકાય છે. આકાશ . તત્ત્વ તેા વસ્તુ માત્રને અવકાશ આપે છે અર્થાત એ પણ, અવકાશ આપવામાં નિમિત્તરુપ છે અને એનું સ્વરુપ પણ એ અવકાશ કે અવગા**હ છે.** અહીં કદાચ એમ કહેવામાં આવે કે, અવગાહ ગુણ જેમ આકાશમાં છે તેમ પુદ્દગલાદિમાં પણ છે-એયી એતે. એકલા આકાશના જ ધર્મ શી રીતે કહેવાય ? જેમ એ આંગળાના સંયોગ બન્ને આંગળાના ધર્મ છે તેમ અવમાહ ગુણ આકાશમાં છે અને પુદ્દગલાદિમાં પણ છે માટે એ (અવગાહ ), પણ યન્નેનો ધર્મ ગણાવા જોઇએ, એ પ્રશ્નના ઉત્તર આ પ્રમાણે છેઃ—જો કે અવગાહ ગુણ આકાશમાં અને પુદ્દગલાદિમાં—બન્નમાં છે તા પણ આકાશમાં

क्तूओ तत्त्रार्थसूत्र-अध्याय पांचमातुं सूत्र १७ मुःं '' गति-स्थिति-उपप्रहो धर्मा-ऽधर्मयोः-उपकारः- '' अतु०

અવગાહ મળી શકતો હોવાથી એ ( આકાશ ) પ્રધાન છે અને પુદ્દગલાદિ તો આકાશમાં અવગાહ મેળવતાં હોવાથી અપ્રધાન છે માટે આ સ્થળે પ્રધાન એવા આકાશના અવગાહ ધર્મને જ ગણવામાં આવ્યો છે અને એને ( આકાશને ) જ અવગાહમાં ઉપકારી ગણવામાં આવ્યું છે. એ રીતે અવગાહ આપવામાં ઉપકારી એવા આકાશની પણ સાખીતી થઇ શકે છે. જો કે આકાશ, આંખે કે બીજી કોઇ ઇંદ્રિય વડે જોઇ શકાતું નથી તો પણ પક્ત એના અવગાહ ગુણને લીધે જ એની હયાતી માની શકાય છે. સસ્લાઇના અવાજ ચવામાં સરસાઇની પેડે મનુષ્ય, એના હાથ અને એનું મુખ એ ખધાં કારણો છે, તો પણ માત્ર પ્રધાનપણોને લીધે એમાંથી નીકળતો અવાજ, સરસાઇનો જ ગણાય છે તથા જવના અંકરા ચવામાં જવની પેડે જમીન, પાણી અને પવન એ બધાં કારણુ છે, તો પણ માત્ર પ્રધાનપણાને લીધે એ ગણ આકાશ અને પુદ્દગલાદિ—ખન્નમાં છે તો પણ પ્રધાનપણાને લીધે એ ગુણ, આકાશનો જ ગણાય છે અને એ વડે જ એની સાળીતી થઇ શકે છે.

વૈશેષિક મતવાળાઓ એમ કહે છે કે, શખ્દ, એ આકાશના ગુણ છે અને આકાશની નિશાની પણ એ જ છે. પરંતુ તેએાનું એ કથન ખોડું છે, કારણ કે, આકાશ અને શખ્દ વચ્ચે મોટા વિરાધ છે—આકાશ, રુપ, રસ, ગંધ અને સપર્શ વિનાનું છે અને શખ્દ, રુપ, રસ, ગંધ અને સપર્શ વાળા છે, એ રીતે જે બે ચીજમાં પરસ્પર મોટા વિરાધ હાય તે કદી પણ ગુણ અને ગુણી હાઇ શકે નહિ. શખ્દના પડ્યા પડે છે અને એ પોતે પણ ખીજા પુદ્દમલથી દમાઇ જાય છે માટે શખ્દમાં રુપ, રસ, ગંધ અને સપર્શ હાવાં જ જોઇએ અને શખ્દ એવા છે માટે જ આકાશના ગુણ હાઇ શકે નહિ.

ચીજ માત્રમાં સમયે સમયે જે વર્ત વાની ક્રિયા થઇ રહી છે તે વડે જ કાળની હયાતી જાણી શકાય એવી છે. એ વર્ત વાની ક્રિયા દરેક દ્રવ્ય અને પર્યાયમાં હયાતી ધરાવે છે અને એની હયાતી, કાળ સિવાય હોઇ શકતી નથી માટે એ વર્ત વાની ક્રિયાની હયાતી જ કાળની હયાતીને ટેકા આપે છે. લાકમાં પણ કેટલાક કાળ વાચક શખ્દા સુપ્રસિદ્ધ છે, જેમ કે; યુगવત, અયુगવત, ક્ષિપ્રમ, चिरम, चिरेण, परम, अपरम, बरसंति, इत्तम, वर्तते, हाः, श्वः, अद्य, संप्रति, पहत्, परारि, नक्तम, दिवा, एषमः, प्रातः, सायम, ઇસાદિ. એથી પણ પદાર્થમાં થતા પરિણામના હેતુલૂત કાળ

લોક પ્રસિદ્ધ હોવાથી એની હયાતીમાં શી રીતે શંકા શ્રધ શકે? જો કાંધ્ર કાળ નામનું તત્ત્વ જ ન હોય તો લોકપ્રસિદ્ધ એ એ શબ્દોનો શા અર્થ શ્રાય ? ખરી રીતે તો એ કાળ સચક શબ્દો જ કાળની સાખીતી માટે પૂરતા છે. વળી, એક સરખી જાતિવાળા વસ વિગેરમાં જે એક જ વખતે ઋતુ અને સમયને લીધે વિચિત્ર ફેરફાર થતા જણાય છે એ પણ કાળતત્ત્વની નિયામકતા વિના ખની શકે એવું નથી, તથા 'ઘડા પ્રદેશ, પ્રદે છે અને પ્રદેશ,' એ ત્રણે કાળના ત્રણે જીદા જીદા વ્યવહારા કાળતત્ત્વ સિવાય કેમ થઇ શકે? અને 'આની ઉમર મોડી છે અને આની નાની છે' એ પણ કાળની હયાતી સિવાય કેમ બની શકે ? માટે એ બધાં કારણોને લીધે કાળની હયાતી માનવી સાવ સુગમ અને શંકા વિનાની થઇ ગઇ છે.

પુદ્દગલામાંના કેટલાક ભાગ પ્રત્યક્ષરુપ છે. કેટલાકની હયાતી અનુમાનવડે જાણી શકાય એવી છે અને એની હયાતી વિષે આગમમાં પણ જણાવેલું છે. આ ખધાં ઘડાે, સાદડાે, પાટલાે, ગાડું અને રેંટિયાે વિગેરે સ્થૂલ પુદ્દગલમય પદાર્થાે પ્રસક્ષ-રુપ છે. જે જે પુદ્દગકો ઝીર્ણા અને અતિઝીર્ણા છે તેની સાળીતી અનુમાન વડે થઇ શકે છેઃ-ઝીણી ઝીણી રજ કે ક્ણીએા સિવાય માટી ચીજો બની શકતી નથી માટે એ માેટી માેટી વસ્તુ**એ**। જ બે પરમાણના ઝુમખા *જે*વા ઝીણા અને પરમાણુ જેવા અતિઝીણા પદાર્થીની હયાતીને સાળીત કરવાને ખપ્ત છે. અને શાસ્ત્રમાં પણ લખ્યું છે કે, '' પુદ્દગલાસ્ત્રિકાય છે '' એ પ્રકારે પુદ્દગલા-રિતકાયની હયાતીમાં કાઇ પ્રકારના વાંધા ઉઠી શકતા નથી વૈશેષિકા કહે છે કે, પૃ<mark>થિવીના, પાણીના, તેજના અને વાયુના–એ ચારેના બધા પરમા</mark>ણ**એ**। જાદા જાદા છે અર્થાત્ એ ચારેના પરમાણ્યઓમાં જુદા જુદા ગુણા રહેલા છે. પરંતુ જૈન સિહાંત એ હકીકતને સાચી માનતા નથા. એ તા એમ જગાવે <mark>છે કે, પરમા</mark>લ્યુ માત્ર એક સરખા છે એટલે દરેક પરમાલ્યમાં **એક સરખા ગુણા** રક્રેલા છે-જે ગુણા પૃથિતીતા પરમાણમાં છે એ જ ગુણા વાયુના પરમાણમાં પણ છે. અર્થાત જૈન સિદ્ધાંત પ્રમાણે વૈશેષિકાની પેઠે કાંઇ પરમાણના જીદા જીદા પ્રકાર નથી. પરમાણુઓમાં જે કાંઇ જીદાઇ જણાય છે એ કાંઇ **એના** જીદા જીદા પ્રકારને લીધે નથી, પરંતુ એ તો એમાં **થતા** ફેરફાર**ને** લીધે છે માટે જુદા જુદા ફેરફારવાળા પરમાણુઓને જુદી જુદી જાતના માનવા કરતાં જીદા જીદા ફેરપારવાળા માનવા એ જ બરાબર છે. જેમકે, હિંગ અને મીકું એ બન્ને પૃથિવીના પરમાણુઓથી બનેલાં છે અને એ અન્તેનું द्यान २५शिन, नेत्र, જીબ અને નાસિકાથી થઇશકે છે. હવે જ્યારે એ ખત્નેને S. J. P. W. 12

પાણીમાં નાખવામાં આવે છે ત્યારે એનું જ્ઞાન તેત્ર અને સ્પર્શનથી થઇ શકતું નથી, પરંતુ કકત છબ અને નાસિકાથી જ થઇ શકે છે. એ પરમાશુ-એમાં જે આ જાતના ફેરફાર થએલો છે તે કાંઇ તેઓની જીતી જીતી જાતી જાતી લીધે નહિ પરંતુ તેઓને થએલા એક જાતના સંસર્ગથી થએલો છે. અર્થાત્ જે હિંગ અને મીડું પાણીમાં ન હોતું નાખ્યું તેના અને જે હિંગ અને મીડું પાણીમાં ન હોતું નાખ્યું તેના અને જે હિંગ અને મીડું પાણીમાં નાખ્યું છે તેના પરમાશુએ કાંઇ જીતી જીતી જીતી જીતી બેના પરમાશુએ એક જ જાતના છે છતાં માત્ર સંપર્ગને લીધે એમાં એવા વિચિત્ર ફેરફાર જોવામાં આવે છે. એ જ પ્રકારે પૃથિનો, માણી, તેજ અને વાયુ એ બધાનાં પરમાશુએ એક સરખા છે છતાં ફકત સંસર્ગને લીધે જ એમાં વિચિત્ર ફેરફારે જાણાયા કરે છે અને એ બધા દરેક ઇંદ્રિયથી જાણી શકાતા નથી એથી કાંઇ એ બધાને જીતી જીતી જાતા પરમાશુએ માનવા તે કાઇ રીતે યુક્તિયુકત નથી. આગળ ઉપર જણાવાઇ ગયું છે કે, શબ્દ પણ પુદ્દગલના જ ગુણ છે, તે વાતને વીગતથી સમજવા માટે નીચેની યુક્તિએ પૂરતી છે:—

શય્દ અને આકાશ વચ્ચે અનેક પ્રકારના વિરાધો હોવાયી તે ખત્નેના કોઇ પ્રકારે ગુલ્-ગુલ્ ભાવ ઘડી શકતા નથી:—શય્દ, છતી, કંઠ, માથું, જીબનું મૃળ, દાંવ, નાસિકા, એઠ, અને વાળવું-એ એ ઠેકાલુથી પેદા થાય છે અને પેદા થતી વખતે ઢેલ વથા ઝાલર વિગેરેને કંપાવે છે માટે મૂર્વિ- વાળા એટલે આકારવાળા છે અને આકાશ તા આકાર વિનાનું છે અને ક્યાંયથી પેદા થાય તેવું નથી-નિત્ય છે.

શખ્દ, મનુષ્યના કાનને ખેરા કરી શકે છે અને આકાશ તા એ કાંઇ કરી શકતું નથી. વળી—શખ્દ, ફેંકયા પછી કયાંય અથડાએલા પત્થરની પેડે પાછો પડે એવો છે, શખ્દ, તડકાની પેડે જ્યાં ત્યાં જઇ શકે એવો છે, શખ્દ, અગરના ધૂપની પેડે પહોળા થઇ શકે એવો છે એટલે ફેલાઇ શકે એવો છે, શખ્દ, તૃષ્ણું અને પાંદડાની પેડે વાયુવડે લઇ જઇ શકાય એવો છે, શખ્દ, દીવાની પેડે બધી દિશાઓમાં ફેલાઇ શકે એવો છે, શખ્દ, બીજા કોઇ માટા શખ્દની હાજરીમાં, સર્યની હંજરીમાં તારાઓની પેડે દયાઇ જય એવો છે અને શખ્દ, કોઇ નાના ( ઝીણા) શખ્દને, સર્ય જેમ તારાઓને ઢાંકી દે તેમ ઢાંકી દે એવો છે; આ બધા કારણાથી શખ્દ, આકાશના ગૃણું હોઇ શકતા નથી. આકાશ અરુપી હોવાથી તેના ગૃણું પણ અરુપી જ હોવા જોઇએ-એ

રીતે જો શખ્દ અરુપી હોય તેા ઉપર પ્રમાણે જે જે સ્થિતિઓ શખ્દ સંબંધે જાણાવી છે તે કાઇ પ્રકારે ઘડી શકે એમ નથી અને એ ળધી સ્થિતિઓ સા કાઇને પ્રસારપ હોવાથી ખાડી પણ કહી શકાય એમ નથી—એ પ્રકારે શખ્દ, પુગદ્દસના જ ગુણ છે, એમાં હવે જરા પણ વાંધા રહે તેવું નથી.

હવે કદાચ એમ કહેવામાં આવે કે, શંખમાં અને શંખ પુડી પાયા પછી તેના ડુકડાએમાં જેમ આપણે રુપને જોઇ શકીએ છીએ તેમ શબ્દમાં પણ આપણે રુપતે કેમ જોઇ શકતા નથી ? એતા ઉત્તર એટલા જ છે કે, શખ્દમાં રહેલું રૂપ અતિત્રીણું છે એથી આપણી આંખે એ જોઇ શકાય એવું નથી. જેમ દોવા છુઝાઇ ગયા પછી એની શિખાના રુપતે અને પુર્કાલરુપ ગંધના પરમાણના રુપને આપણે જોઇ શકતા નથી તેમ શબ્દના રુપની અત્યંત ઝીણવટ હાવાથી તે પણ આપણાથી જોઇ શકાતું નથી. એ રીતે સર્વ પ્રકારે શબ્દનું પુદ્દગલપણું સાભીત થઇ ચૂક્યું છે. હવે અંધકાર અને છાંયા એ પણ પુદ્દગલરુપ હોવાથી એતું પુદ્દગલપણું આ પ્રમાણે સાળી**ત** કરવાતું છે:--જેમ ભીંત પુદ્દગલરુપ છે માટે જ આંખમાં રહેલી જોવાની શક્તિને આડે આવી શકે છે તેમ અંધકાર પણ આંખમાં રહેલી જોવાની શક્તિને આડે આવતા હાવાથી પુદ્દગલરૂપ છે. વળી, જેમ કપડું પુદ્દગલરૂપ છે માટે જ કાઇ પણ ચીજને ઢાંડી શકે છે તેમે અંધકાર પણ ચીજ માત્રને ઢાંકા દેતા હાવાથી પુદ્દગલરુપ છે—એ રીતે એના પુદ્દગલપણામાં કશા વાંધા ક સંદેહ રહેતા જણાતા નથી. તથા જેમ ઠંડા વાયુ પુરૂગલરૂપ છે માટે જ આપણને ઠંડક આપી ખુશી કરે છે તેમ છાંયા પણ આવણને ઠંડક આપી ખુશી કરતા હોવાથી પુદ્દગલસ્પ છે—એ યુક્તિથી છાંયાનું પણ પુદ્દગલપણું સાળીત થઇ શકે છે.

જેમ છાંયા અને અંધારૂં પુદ્દગલસ્ય છે તેમ ચીજમાત્રના પડછાયાં કે પ્રતિબંભ પણ પુદ્દગલસ્ય છે. કારણ કે, એ પડછાયા વા પ્રતિબંભ ધડા વિગેરના પેઠે આકારવાળાં છે. હવે કદાચ એમ કહેવામાં આવે કે, જો આરિસામાં પડતું પ્રતિબિંભ પણ પુદ્દગલસ્ય હાય તો તે પુદ્દગલા (પ્રતિબિંબનાં પરમા- હુઓ), એવા કદણ આરિસાને બેદીને એની સાંસરા રા રીતે જઇ શકે ? એના ઉત્તર આ પ્રમાણે છે:—જેમ કદણ એવી શિલામાં પાણીનાં પુદ્દગલા પેસી જાય છે, કદણ એવા લોઢામાં અસિનાં પુદ્દગલો પેસી જાય છે અને કદણ એવા શરીરમાં પાણીનાં પુદ્દગલો પેસી જાય છે તેમ એ કદણ એવા

આરિસામાં પણ પ્રતિબિંબનાં પદ્માલા પેસી જાય છે—શિલામાંથી પાણી ઝરતું હોવાથી, લાહાતા ગાળા ઉના લાગતા હાવાથી અતે શરીરમાં<mark>થી પરસેવ</mark>ા નીકળતા હોવાથી શિક્ષામાં પાણીનાં, ક્ષોઢામાં અગ્નિનાં અને શારીરમાં પણ પાણીનાં પુકૃમક્ષોની હયાતી હોવી વિવાદ વિનાની છે તેમ આરિસામાં પણ આપણું પ્રતિબિંબ જરાતું હોવાથી એ પ્રતિબિંબ, પુરૂગલરુપ હોય તો જ ધાડી શકે એવું છે. આતપ એટલે વડકા તા પુદ્દગલરુપ છે, એમાં કાેેેઇના પણ એ મત નથી. કારણ કે, એ તડકા, અસિની પેડે આપણતે તપાવે છે, સંતાપે છે અને ઉના પણ લાગે છે. ચંદ્ર અને સૂર્ય વિગેરેના પ્રકાશ પણ પુદ્દગલરુપ છે. કારણ કે, એ પ્રકાશ, ઠંડા પાણીની પેડે આપણને આનંદ આપે છે અતે અમિતી પૈકે ઉતાે પણ રહે છે તથા જેમ પ્રકાશ આપનારા દીવાના પ્રકાશ પુદ્દગલરુપ હોય છે તેમ પ્રકાશ આપનારા ચંદ્ર અને સૂર્યના પ્રકાશ પણ પુદ્દગલરુપ હોય એ બરાબર બંધ બેસતું છે. પદ્મરાગ વિગેરે મણિઓના પ્રકાશ અતુષ્ણાશીત એટલે ઉના પણ નહિ અને ઠંડા પણ નહિ એવા–છે. આ પ્રકારે અંધારૂં, છાંયા અને પ્રકાશ-એ બધાં પગ્રપુદ્દગલસ્પ સાબીત થઇ ચુક્યાં છે અને સાથે જૈનદર્શનમાં માનેલા અજવતત્ત્વની વ્યાપ્યા પણ અહીં જ સમાપ્ત થઇ જાય છે.

ઇતિ અજીવવાદ.

## યુણ્ય.

#### કર્મનાં સત્પુકૃલાનું નામ 'પુષ્ય ' છે. ૪૯

શુભ કર્મનાં પુદ્દગક્ષાને પુષ્ય કહેવામાં આવે છે. જે કર્મનાં પુદ્દગક્ષા તીર્થકરપણું અને સ્વર્ગ વિગેરેને મેળવવામાં નિમિત્ત સ્પ થાય છે તે પુદ્દગક્ષાને શુભ કર્મનાં પુદ્દગક્ષા કહેવામાં આવે છે. એ કર્મનાં પુદ્દગક્ષા જીવને ચોંટેલાં હોય છે અને એનું ખીજાું નામ કર્મની વર્ગણા (કર્મવર્ગણા) પણ છે.

#### પાપ અને આસવ.

ું પુષ્કુથથી વિપરીત પ્રકારનાં પુકૃલાને પાપ-પુદ્દગલા કહેવામાં આવે છે. મિથ્યાત્વ, વિષયાસક્તિ, પ્રમાદ અને ક્ષાય વિગેરે એ પાપ-ખ'ધનાં કારણા છે અને એ જ ખ'ધનાં કારણાને જૈનશાસનમાં ' આસવ ' તું નામ આપેલું છે. પ૦

ે પાપનાં પુદ્દગક્ષાને અશુભ કર્મનાં પુદ્દગલાે કહેવામાં આવે છે. કારણ કે, એ પુદ્દગક્ષાે નરક વિગેરે અશુભ કળનાં કારણા છે–એ પાપ–પુદ્દગલાે પણ જીવના સાથે જ ચોંટલાં હાય છે.

પુષ્ય અને પાપની હયાતી માનવામાં જે ઘણા મત ભેંદો છે તે વ્યધાના અહીં નિવેડા કરવાના હોવાથી, વ્યધતત્ત્વના પેટામાં આવી જાય છે તો પણ પુષ્ય અને પાપને અહીં ખાસ જીદાં જણાવ્યાં છે. તે વિષે જે જે મતલેદા છે તે આ પ્રમાણે છે:—

કેટલાક કહે છે કે, પાપ તત્ત્વ નથી, પણ એકલું પુણ્ય જ છે. કેટલાક કહે છે કે, પુણ્ય તત્ત્વ નથી, પણ એકલું પાપ જ છે. બીજાઓ તો કહે છે કે, પુણ્ય અને પાપ એ એ જીદાં જીદાં તત્ત્વ નથી, પણ 'પુષ્ય–પાપ' નામનું સાધારણ એક જ તત્ત્વ છે, એ એક જ તત્ત્વમાં પુષ્ય અને પાપનું મિશ્રણ થએલું છે અને એ જ તત્ત્વ સુખ અને દુઃખ વડે મિશ્રિત થએલા ક્ળનું કારણ બને છે.

વળી, ખીજા કેટલાક કહે છે કે, ડામુંકું કર્મ —તત્ત્વ જ નથી, જે આ ખધા સંસારના પ્રપંચ ચાલી રહ્યા છે તે તા સ્વભાવે કરીને ચાલે છે—ચાલ્યા કરે છે.

એ ખધાં ઉપર જણાવેલાં મતા ખરાખર નથી, એનું કારણ આ પ્રમાણે છે:—પુણ્ય અને પાપ એ ખર્લ તદન જીદાં જીદાં એટલે પરસ્પર સંબંધ વિનાનાં સ્વતંત્ર તત્ત્વો છે. કારણ કે, એ બન્નેનાં કળા તદન જીદાં જીદાં અને પરસ્પર સંબંધ વિનાનાં અનુભવાય છે—પુણ્યનું કળ સુખ છે અને પાપનું કળ દુ:ખ છે. પ્રત્યેક પ્રાણી એ સુખ અને દુ:ખને તદન જુદાં જુદાં જ અનુભવે છે, પણ પરસ્પર એક બીજામાં મળેલાં એ સુખ અને દુ:ખ અનુ- ભવાતાં નથી. જેમ જુદાં જુદાં અને સ્વતંત્ર કળાને જેઇને એ પળનાં જુદાં જુદાં અને સ્વતંત્ર અનુભવ થતા હોવાથી એ એ પ્રુપાનાં :પણ એ જુદાં જુદાં અને સ્વતંત્ર કારણો કે હેતુઓ હોવા જોઇએ એ અટકળ પણ શઇ શકે છે અને એ અટકળ કાઇ જાતના વાંધા વિનાની અને સાચી હોવાથી એ વડે પુણ્ય અને પાપ નામનાં બે જુદાં જુદાં જુદાં અને સ્વતંત્ર કારણો કાઇ જાતના વાંધા વિનાની અને સાચી હોવાથી એ વડે પુણ્ય અને પાપ નામનાં બે જુદાં જુદાં અને સ્વતંત્ર તત્વોની સ્થાપના પણ થઇ શકે છે અને આ જ એક યુક્તિથી ઉપરનાં બધાં મતા ખોટાં દરી શકે છે.

હવે જે લોકા કર્મને માનતા નથી એવા નાસ્તિકા અને વેઢાંતિઓ છે તે આ પ્રમાણે કહે છે:—

" પુષ્ય અને પાપ એ બન્ને ખપુષ્પ જેવાં છે, પરંતુ એ કાઇ વાસ્ત-વિક તત્ત્ર નથી એથી એ બન્નેનાં ફળરુપ-સ્વર્ગ અને નરક તા ક્યાંથી જ હાય?" તેઓના આ કથનનું જીઠાણું આ પ્રમાણે છે:—

જો પુષ્ય અને પાપ એ બને ખપુષ્પ જેવાં જ હોય અને કેટ ખાસ તત્વરુપ ન હોય તો સંસારમાં જે સુખ અને દુઃખ થયાં કરે છે એની ઉત્પત્તિ શી રીતે થશે ? તમારા માનવા પ્રમાણે તો સુખ અને દુઃખ કદી કાંઇને પણ ન થવાં જોઇ. કારણ કે, કારણ વિના કાંઇ કામ થઇ શકતું નથી. પરંતુ તમારૂં એ જાતનું માનવું તદ્દન વિરુદ્ધ જણાય છે. કારણ કે, સંસારના પ્રત્યેક પ્રાણી, ક્ષણે ક્ષણે સુખ અને દુઃખના અનુભવ કર્યા કરે છે. જુઓ તો જણાશે કે, મનુષ્ય તરીકેના સરખા હક હોવા છતાં-ભાગવતાં છતાં-એક મનુષ્ય શેડાઇ કરે છે, એક મનુષ્ય ગુલામી કરે છે, એક મનુષ્ય લાખાને પાળ છે, એક મનુષ્ય પોતાનું પેટ પણ ભરી શકતા નથી અને કેટલાક દેવાની પેઠે નિરંતર માજ જ કર્યા કરે છે ત્યારે કેટલાક નારકાની પેઠે દુઃખ ભાગવા ભાગવાને ત્રાહિ ત્રાહિ પોકાર કરી રહ્યા છે-એ પ્રકારે સુખ અને દુઃખના અનુભવ સા કાઇને થતા હોવાથી તેના કારણરુપ પુષ્ય અને પાપ તત્ત્વના સ્વીકાર જરૂર કરવા જોઇએ અને એના (એ બને તત્ત્વના) સ્વીકાર કર્યા પછી એના કળરુપ સ્વર્ગ અને નરકને પણ માનવાં જોઇએ.

જેમ અંકરા બીજ સિવાય થઇ શકતા નથી તેમ સુખ, પુણ્ય સિવાય અને દુ:ખ, પાપ સિવાય થઇ શકતું નથી માટે એ બન્ને તત્ત્વોને-પુણ્ય અને પાપ તત્ત્વને-જરૂર માનવાં જોઇએ.

હવે કદાચ એમ કહેવામાં આવે કે, જેમ ઘડા, ચરખા અને સાડલો વિગેરે આકારવાળા ચીજો આત્મામાં થવા અને આકારવિનાના જ્ઞાનનું કારણ થાય છે તેમ સ્ત્રી, ચંદન અને માળા વિગેરે સારી સારી રયૂલ ચીજોને અમૂર્વ એવા સુખનું કારણ માનવી અને ઝેર, કાંટા તથા સર્પ વિગેરે નકારી નંકારી સ્થૂલ ચીજોને અમૂર્વ એવા દુ:ખનું કારણ માનવી એ વ્યાજબી છે, પરંતુએ પ્રત્યક્ષરપ ચીજોને મૃશીને પરાક્ષરપ પુષ્ય અને પાપને સુખનું તથા દુ:ખનું કારણ કલ્પવાં એ કાઇ રીતે યુક્તિયુક્ત જણાનું નથી. પરંતુ તેઓનું આ કથન પણ બાદું છે અને તે આ રીતે છે:—જે એક ચીજ એક જણને

વિશેષ સુખ કે દુઃખ આપે છે તે જ ચીજ, બીજ જ**ાતે આછું સુખ** કે દુઃખ આપે છે અતે જે એક ચીજ એક મતુષ્યતે સુખતું કારણ થાય છે તે જ ચીજ બીજા મનુષ્યતે દુઃખનું કારણ થાય છે-દુધપાક ખાનારા એક મનુષ્યં આતંદ ભાગવે છે ત્યારે ખીજો મનુષ્ય એતા એ જ દૂધપાક પ્યાઇને કુઃખ ભાગવે છે—રાગી થાય છે. હવે જો તમારા કહેવા પ્રમાણે **સ્યૂલ** વસ્તુઓ પોતે જ સુખ અને દુઃખનું કારણ થતી હોત તો એક જ ચોજ એકને સખતું અને બીજાને દુઃખનું કારણ શી રીતે થાય ? માટે 🖣 સખ અતે દુઃખતા અનુભવ થવાનું કાંઇ ખીજાં જ કારણ હોવું જોઇએ-જે પરાક્ષ છે અને આ નજરે જણાતા સ્થૂલ પદાર્થોની જેવું સ્યૂલ નથી. જો એ જાતના એટલે એક જ ચીજથી થતા સુખ અને કુઃખના અનુભવતું કાંઇ પણ કારણ જ ન હોય તા કાંતા <mark>એવા અનુભવ</mark> જ ન થવા બાદએ અથવા એવા અનુભવ રાજ થવા જોઇએ. કારણ કે, જે વસ્તુનું કે પ્રવૃત્તિનું કાંઇ પણ કારણ ન હાય તે કાંતા ન જ થવી જોઇએ-વા રાજ થવી જોઇએ-એવા અકારણવાદના નિયમ છે. પર તુ અહીં તા એવું થતું જણાતું નથી માટે જરૂર એ સુખાદિના અનુભવના કારણને માનવું પડશે અને જે એ કારણરુપે ઠરશે તે પુષ્ય અને **પાપ સિવાય** ખીજાું હાેઇ શકશે નહિ. <sup>૧</sup>શાસ્ત્રમાં કહ્યું છે કે, " સામગ્રીની સરખાઇ હોવા છતાં જે તેના પળમાં વિશેષતા જણાય છે અર્થાત્ જે સામગ્રી કાઇને વધારે અતે કાઇને ઓછું સુખ દુઃખ પેદા કરે છે વા જે એક સામગ્રી એકને સુખી કરે છે અને તે જ સામગ્રી બીજાને દુઃખી કરે છે તે બધું કાઇ ખાસ કારણ સિવાય હેાઇ શકે નહિ, હે ગાતમ! જેમ કારણ સિવાય ઘડા થઇ શકતા નથી તેમ કાઇ પણ કારણ સિવાય ઉપર જણાવેલા વિચિત્ર અનુભવ થઇ શકતા નથી. માટે એ અનુભવનું કાંઇ ખાસ કારણ હોવું જોઇ મ અને જે કારણ છે તે જ કર્મ છે. "

વળી, પુષ્ય અને પાપની સાળીલી બીજી રીતે આ પ્રમાણે પણ થાય છે:—આ વાત તો સા કાઇની જાણમાં છે કે, સંસારમાં થતી દરેક પ્રવૃતી કળવાળી જણાય છે—જેમ ખેડ કરવાનું કળ (ચાખા વિગેરે) ખેડુતને મળે છે તેમ દાન વિગેરે સારી ક્રિયા કરવાનું અને હિંસા વિગેરે નહારી ક્રિયા

૧. જ્એા વિરોધાવશ્યક ભાષ્ય-ગણધરવાદ-ગાયા-૧૬૧૩ (પું**૦ ૬૮૯-૫**૪ ગ્ર**ં -**);—અતુર

કરવાતું ૪ળ તેના દરેક કરનારને મળવું જોઇએ. અને જે એ ફળ મળે છે તે જ પુષ્ય અને પાપ સિનાય બીજાું કાંઇ હોઇ શકતું નથી. માટે એ યુક્તિથી પણ પુષ્ય અને પાપની હયાતી ડેરી શકે છે.

હવે, કદાચ એમ કહેવામાં આવે કે, જેમ ખેડતું ૪ળ ચોખા વિગેરે પ્રત્યસુરુષ છે તેમ દાન વિગેરે સારી ક્રિયાનું કળ લાકમાં દાવારની કીર્વિ અને પ્રશંસા છે અને હિંસા વિગેરે નકારી ક્રિયાનું ૪ળ માંસમગ્ન અને તૃપ્તિ છે– એમ માનવું અર્થાત્ એ બન્ને ક્રિયાનાં પુણ્ય અને પાપ જેનાં પરાક્ષ ફળા ન કલ્પતાં ઉપર જણાવેલાં પ્રત્યક્ષ કળા જ કલ્પવાં એ વધારે યુક્તિ-મંગત છે. વળી લાક-સમૂહ પણ એવી જ પ્રવૃત્તિ કરતા જણાય છે કે, જેનું કળ નજરા નજર મળતું હોય અર્થાત્ દાન વિગેરે દેવાની જેવા ઉધાર ધંધા કરનારા ઘણા આજા માણસાે છે માટે ખેડ વિગેરે પ્રવૃત્તિની જેવું આ દાન વિગેરે ક્રિયાનું કળ પણ પ્રત્યક્ષ જ છે અને એમ માનવું જ ક્ષોક–સમૂહને. માન્ય પણ છે. જૈન સિદ્ધાંતની દષ્ટિએ તો ઉપરતું કથન તદન ખાેડું જણાય છે અને એ આ રીતે છેઃ—તમારા કહેવા પ્રમાણે ખેડ અને વેષાર વિગેરે હંસારુપ ક્રિયા કરનારા ઘણા માણસો છે અને સ્વાર્થ ત્યાગ કરવા પૂર્વક દાન વિગેરે પવિત્ર ક્રિયા કરનારા ઘણા થાેડા માણસા છે એ ઉપરથી જ સ્મેમ સાખીત થઇ શકે છે કે, એ હિંસારુપ ક્રિયાનું ૪ળ, દુઃખનું કારણ પાપ છે. કારણ કે, સંસારમાં સરવાળે સુખી કરતાં દુઃખી આત્માંએા ઘણા વધારે છે અને એ બધા અનેક પ્રકારની હિસામય ક્રિયાએક કરી રહ્યા છે. જો હવે તમારી માન્યતા સુજભ એ હિંસામય પ્રવૃત્તિનું ફળ પાપ ન હોય અને સંસારમાં મળતું જ કાંઇ પ્રત્યક્ષ ફળ હેાય તાે એ બધા પાપરહિ**ા** હોવાથી મરતાં જ સીધા મુક્તિ ભણી જવા જોઇ**એ અને** સાં<mark>થી</mark> કદી પણ પાછા ન **પ્ર**રવા જોઇએ. જો આમ થાય તે**ા સંસારનાે** ૧૫ આની <mark>ભાગ એ જાત</mark>ના હાેવાથી શીઘ મુક્તિ મેળવી શકે અને પછી સંસારમાં ધણા જ ચાેડા એટલે કે જેએા સુખી સુખી છે તેએા જ આપણી નજરે આવી શકે એથી 'સંસારમાં અનંત જીવેા છે, એવી 'હકીકત ખાેડી થા જોઇએ અને એક પણ દુ:ખી આપણી નજરે ન દેખાવા જોઇએ. પરંતુ એમ તાે કાંઇ જણાતું નથી એટલે સંસારમાં જોતાં માલૂમ પડે છે કે, સુખિઆ કરતાં દુઃખિઆ અતેક ગણા વધારે છે અને સુખિઆ તો ઘણા ધોડા છે. સંસારની આ જાતની દશા ઉપરથી તેા ઉલકું એમ ચોક્કસ થઇ શકે છે કે, જે આ

કુઃશ્યિયા લોકો જણાય છે તેઓ જ પૂર્વ જન્મમાં કરેલી હિંસામમ પ્રવૃત્તિ ઓના કળરૂપ છે અને એ જ લોકા પાપની હયાતી જણાવવાને પરતા છે અને જે આ ઘણા થાડા સખિઆ ક્ષેકા જણાય છે તેઓ પૂર્વ જન્મે કરેલી દાન વિગેરે શુભ પ્રવૃત્તિઓના કુળરુપ છે અને એઓની એાછી સ'ખ્યા જ પુષ્યની હયાતી માટે ખસ છે. હવે કદાચ એમ કહેવામાં આવે કે, દાનાદિક શુભ ક્રિયાનું કળ દુઃખ અને હિંસાદિક અશુભ ક્રિયાનું ૪ળ સુખ એવં-વિષરીત બંધારણ શા માટે ન હોય ? એના ઉત્તર આ પ્રમાણે છે:- જો એવું વિષરીત બંધારણ સાચું હ્રાેત તા સંસારમાં દુઃખિઆ ઘણા એાછા દેખાવા જોઇએ અતે બધે ઠેકાણે સુખિઆ સુખિઆ જ દેખાવા જોઇએ. કારણ કે. દાનાદિક ક્રિયા કરનારા ઘણા એાછા છે ત્યારે હિસાદિક ક્રિયા કરનારા એનાવી અનેક ગણા વધારે છે–આમ હાવાયી એ જાતને વિપરીત બંધારણ સાચું હેમ્ઇ શકતું નથી વળી પુણ્ય અને પાપની સાયીતી માટે આ એક બીજી પણ યુક્તિ છે:—સાૈ જીવાે સરખા છે તાે <mark>પણ એકનું શ્ર</mark>રીર સુંદર, સુડાળ, દેખાવડું, પાંચે ઇંદ્રિયાથી પરિપૂર્ણ અને નિરાગી હાય છે ત્યારે બીજાનું શરીર કહુપું, એડેાળ, કાઇને ન ગમે એવું, ખાડવાળું અને રાગી હાય છે. કાઇ મનુષ્ય છે તા કાઇ પશ છે—આ જાતની વિચિત્રતા જીવામાં કારણ સિવાય ઘડી શકતી નથી. અને એ વિચિત્રતાનું જે કારણ છે તે જ પુષ્ય અને પાપ છે. કદાચ એમ કહેવામાં આવે કે, " ળાપ તેવાં ખેટા અને વડ તેવા ટેટા " એ જાતના લાૈકિક ન્યાયથી એ વિચિત્રતાનું કારણ મા બાપ જ હાઇ શકે છે, પરંતુ પરાક્ષ એવું પુષ્ય અને પાપ હાઇ શકતું નથી. એના ઉત્તર આ પ્રમાણે છેઃ—જો એ વિચિત્રતાનું કારણ મા બાપ જ હાઇ શકતાં હાય તા આંધળા મામાપની દેખતી પ્રજા અને દેખતા મામાપની આંધળી પ્રજા, કઠ્યા માબાપની સુડાેળ પ્રજા અને સુડાેળ માબાપની બેડાેળ પ્રજા—એ જાતની વિચિત્રતા થવાનું શું કારણ શ્રું અથવા એક જ મા બાપના એ પુત્રામાં એક ચતુર અને બીજો મૂર્ખ, એક સુડાળ અને બીજો એડાળ. એક ખાડ વિનાના અને ખીજો ખાડ વાળા-ઇત્યાદિ વિચિત્રતા થવાનું શં કારણ ? ખરાખર વિચાર કરી જોતાં જાણી શકાય છે કે, એ વિચિત્રતાનું કારણ માં બાપ તો હોઇ શકતાં નથી. પરંતુ જીવનાં પાતપાતાનાં કર્મ-એટલે પુણ્ય અને પાપ—હાેઇ શકે છે—શરીરનાં સાંદર્ય વિગેરેતું કારણ પુણ્ય છે અને **શરીરનાં** <mark>એડેાળપણું વિગેરેનું કાર</mark>સ્ય પાપ છે. અર્થાત્ આ યુક્તિથી પણ પુણ્ય અને S. J. P. W. 14

પાપતી હયાતી સાખીત થઇ શકે છે. અથવા છેવટે અમે એમ કહીએ છીએ કે, સર્વત્ત પુર્ષે એ બે તત્ત્વની એટલે પુષ્ય અને પાપની હયાતી કહી છે માટે દરેક મુમુક્ષુએ એના કહ્યા પ્રમાણે માનતું જોઇએ. આ વિષે અહીં લખ્યા કરતાં પણ વિશેષ ચર્ચા થઇ શકે એમ છે, પરંતુ લંખાણના ભયથી એને અહીં લખી નથી, જે બાઇને એ વિશેષ ચર્ચાના રસ હોય તેને વિશેષાવશ્યકની ટીકા જોવાની બલામણ છે.

હવે અહીં આસ્ત્રવતત્ત્વનું સ્વસ્પ આ પ્રમાણે કહેવામાં આવે છે:---'આસ્ત્રવ ' શબ્દના અર્થ આ પ્રમાણે છેઃ—જેમ કુંડામાંથી પાણી ચૂચે છે તેમ જેમાંથી કર્મા ચૂએ છે તેનું નામ આસ્ત્રવ છે. જે જે કારણાથી કર્મા ચએ છે તેનાં નામ આ પ્રમાણે છેઃ — મિશ્યાત્વ, અવિરતિ, પ્રમાદ. કષાય અને યોગ, સાચા દેવ, સાચા ગુરૂ અને સાચા ધર્મ એ ત્રણેને સાચા ન માની ખાટા માનવાનું નામ મિથ્યાત્વ છે. હિંમા વિગેરે અશુભ ક્રિયાની પ્રવૃત્તિઓથી ન અટકલું—એનું નામ અવિરતિ છે. વિષયાને સેવવા અને મદ્ય પીવં–એનું નામ પ્રમાદ છે. ક્રોધ, માન, માયા અને લોબ—એ ચારેના સંગ કરવા એનું નામ કથાય છે. મન, વચન અને તનની પ્રવૃત્તિ કરવી-એતું નામ યાેગ છે. ઉપર જણાવેલાં મિથ્યાત્ય વિગેરે પાંચ, કર્મ બંધનાં (- के वर्ड ज्ञान न थाय वा भाष्टुं थाय ख़ेवा ज्ञानावरशीय विभेरे धर्मना ર્ગધનાં ) કારણો છે અને એ ર્બધનાં કારણોને જ જૈનશાસનમાં આસ્ત્રવ કહે છે અર્થાત મિથ્યાત્વ, અવિરતિ, પ્રમાદ અને કષાયની સાથે સંખંધ ધરાવતી તત, મત અને વચનની પ્રવૃત્તિઓ જ શબ અને અશબ કર્મનં કારણ હાવાથી આસવરુષ છે. આસવ કર્મબંધતા હેતુ છે માટે પહેલાં હેત અતે પછી કાર્ય રહેવું જોઇએ અર્થાત પહેલાં આસ્ત્રવ અને પછી કર્મળધ-એ પ્રમાણે એ બેની હયાતી હોવી જોઇએ. પરંતુ એમ માનતાં આ હરકત આવે છે કે, ક્યાંય બંધ સિવાય આસવ રહી શકતો જ નથી—શૂઇ શકતો જ નથી માટે પહેલાં કર્મળંધ અને પછી આસવ—એ રીતે માનવું પડશે અને એમ માનવામાં પણ આસ્રવ કર્મબંધના હેતુ કહ્યા છે, તે ગેરવ્યાજબી કરશે. કારણ કે, કદી પણ પહેલાં કાર્ય અને પછી હેતુ એવા કાર્ય-કારણના ક્રમ હોઇ શકતા નથી. માટે આસ્ત્રવ અને કર્મળંધ એ ખેનાં સ્થાન શા રીતે ગાઠવવાં ? એ પ્રશ્નતા ઉત્તર આ પ્રમાણે છે:-જેમ ખીજ અને વસ એ **એમાં પહેલું કર્યું અને પ**છી કર્યું એતો અહેરા આવે તેમ નથી, પરંતુ એતો **પ્રવાહ વજ્ઞા કરે છે** તેમ આસવ અને બંધમાં પણ પહેલું કયું અને

પછી કશું એના આરા આવવાના નથી. એ તા પ્રવાહે નિરંતર ચાલ્યા જ કરે છે—એટલું ખરૂં, કે વર્ત માનકાળના આસવાના હેતુ પૂર્વ કાળના કર્મમંધ છે અને થનારા કર્મમંધનો હેતુ વર્ત માન કાળના આસવા છે—એ બન્ને પ્રવાહે કરીને અનાદિના હાવાથી એના ક્રમની ભાંજગડ કરવી તદ્દન નકામી અને અર્થ વગરની છે અને એ બન્નેના પ્રવાહ પણ કાઇ જાતના વાંધા વિનાના છે. પૂર્વ કાળના બંધની અપેક્ષાએ આસવ કાર્ય રૂપ છે અને એ જ કાર્ય રૂપ આસવ થનારા કર્મ બંધની અપેક્ષાએ કારણરૂપ છે અને એ જ દિષ્ટિએ અહીં આસવને કર્મબંધના કારણ કહો છે. માટે આસવ અને બંધના ક્રમમાં કાઇ જાતના વાંધા કે દૂપણ આવે એતું નથી. મુખ્યપણ આ આસવ એ જાતના કાના મેદા તાં ઘણા છે. તન, મન અને વચનની શુભ કે અશુભ પ્રવૃત્તિની અર્થાત્ આસવની હયાતી મનુષ્ય માત્ર પોતે પોતાના અનુભવથી જ જાણી શકે છે અને એ વડે જ તથા અનુમાનથી પણ બીજામાં એની હયાતી ફ્રેક્ટપી શકે છે. તેમ તેની ( આસવની ) હયાતી માટે શસ્ત્રો પણ સાક્ષ્ત્રી પૂરે છે માટે આસવના તત્ત્વમાં કાઇ જાતના વાંધા રહે તેમ નથી.

### સંવર અને બંધ

હવે સંવર અને બંધ તત્ત્વનું વિવરણ આ પ્રમાણે છે:—

ંઆ સવના અઠકાવને જૈનશાસમાં સંવર**ંક** છો. છે. છવ અને કર્મ એ ખન્નેના દૂધ અને પાણીની જેવા જે પરસ્પર સંબંધ છે તેને બધ કહેવામાં આવે છે. પર

સમ્યગ્દર્શન વહે મિથ્યાત્વના, ત્યાગ વહે અવિરિતિના, અપ્રમાદ વહે પ્રમાદના, ક્ષમાદિગુણા વહે કષાયના તથા મન, તન અને વચનના દમન વહે અને પવિત્ર વિચારા વહે મન, તન અને વચનના પ્રવૃત્તિઓના અટકાવ કરવામાં આવે છે તેને સંવર કહેવામાં આવે છે. ખરા સંવર તા આત્મામાં કમંગ્રહણના હેતુના અભાવ છે. એ સંવર એ જાતના છે:—એક સર્શ્સવર—વદન સંવર અને અજિં દેશસંવર—ચોડા ચોડા સંવર જે સમયે ગ્રાની પુરૂષ, નાની કે માટી બધી પ્રવૃત્તિઓને રાષ્ટ્રી રાખી તદ્દન અક્રિય-ક્રિયા વિનાના-થઇ જાય છે તે સમયે એ, તદ્દન સંવર ( સર્વપ્રકારે સંવર—સર્વાસંવર ) માં હાય છે અને જ્યારથી મનુષ્યમાત્ર ચારિત્રસુધારણા તરફ વળે છે ત્યારથી એ થોડા થોડા થોડા સંવર ( દેશ સંવર ) કર્યા જય છે.

હવે ખધતત્વનું વિવરણ આ પ્રમાણે છે:—

જેમ દૂધ અને પાણી બન્ને ભેગાં થયાં પછી જેવા એ બન્નેના પરસ્પર સાર્યંધ હાય છે તેવા જ જીવના પ્રદેશા અને કર્મનાં પરમાહાઓ એ એ વચ્ચે જે સંબંધ થાય છે તેને 'બંધ' કહેવામાં આવે છે. અથવા જે વહે આતમા પરતંત્રપણાને પામે એવા કર્મના (પુર્કૃક્ષના) પરિણામને 'બંધ' કહેવામાં આવે છે. ગાણમાહિલ નામના કાઇ પડિત એમ માને છે કે. જેવો શરીર અને તેની ઉપરનાં કપડાંના સંબંધ છે. સર્પ અને તેની ઉપરની કાંચળીના સંખધ છે તેવા જ સંખધ આત્મા અને તેની ઉપરનાં કર્મોના છે. પરંતુ જૈનદર્શન તા એ જાતના સંખંધ માનતું નથી. એ તા કહે છે કે. <mark>બેગાં થએલાં દૂધ અને પાણીનાે જેવાે સંખંધ હાેય વા બેગાં થએલાં</mark> અગ્નિ અને લોહાના જેવા સંબ'ધ હાય તેવા જ સંબ'ધ છત્ર અને કર્મનાં પરમાણું મા વચ્ચે છે. અહીં કદાચ એમ કહેવામાં આવે કે, જીવ તા અમૂર્ત છે-એના કાં ખતના આકાર નથી, એને હાથ, પગ પણ નથી. તા પછી એ, શી રીતે કર્મનાં પરમાણુઓનું ગ્રહુણ કરશે ? એના ઉત્તર આ પ્રમાણે છે:-જીવ અને કર્મ વચ્ચે આજ અનાદિકાળના સંબંધ છે અને તે સંબંધ પણ જેવા તેવા નહિ, કિંત ભેગાં મળેલાં દૂધ અને પાણીની જેવા છે. માટે એ જાતના મંખ થયી બધાએલા આત્માને અમે અમૂર્વ નથી માનતા-મૂર્વ જ <sup>રમ</sup>ટક્ષે આકારવાળા માનીએ છીએ. વળી, કાંઇ કર્મનાં પરમાહ**ે**ઓ ઢાંથે થાભાતાં નથી એ તા **વૃત્તિએા એટલે વિચારા વડે જ ખે**ંચાય છે**. જે**મ કાઇ પુરૂષ, શરીરે તેલ ચાળાવીને ઉધાડા એઠા હાય તા હાથ હલાવ્યા વિના જ એના શરીર ઉપર ચારે તરફ ઉડતી રજ ચોંટી જાય છે તેમ રાગ, દેષ અને માહની વૃત્તિવાળા આત્માના એક એક પ્રદેશ ઉપર ચારે તરફ ભરેલાં કર્મનાં પરમાણુઓ ચોંડી જાય છે અને એવી સ્થિતિમાં રહેલા–સંસારમાં રઝળતા ે**આત્માને અમે અ**તેકાંતવાદિઓ એ અપેક્ષાએ મૂર્ત પણ માનીએ છી**એ**. એ પ્રકારે હાથ પગ વિનાતા આત્મા, કર્મનાં પરમાણ્યમાનું ગ્રહણ શી રીતે ત્કરી શકશે ધું' એ કલ્પના ખાટી ઢરી શકે છે. કર્મના બાંધ બે પ્રકારના છે:--એક પ્રશસ્ત બંધ અને ખીજો અપશસ્ત બંધ. વળી, કર્મના બંધ ચાર પ્રકારતા છેઃ—પ્રકૃતિ, સ્થિતિ, રસ અને પ્રદેશ. પ્રકૃતિ એટલે સ્વભાવ, જેમકે, જ્ઞાનાવરણ નામના કર્મના સ્વભાવ જ્ઞાનને દાખી દેવાના એટલે અટકાવવાના છે. સ્થિતિ એડલે કર્મના ટકાવની મર્યાદા, જેમકે, અમુક કર્મ અમુક વખત શુધી હકા શકે છે. એ મર્યાદા થવાતું કારણ વૃત્તિની તીવતા અમે મદતા

છે. રસ એટલે આત્માની શક્તિને દાષવાની કર્મનાં રહેલી લાકાત, જેમકે, અમુક જાતનું ત્રાનાવરણ કર્મ, આત્માના આટલા જ જ્ઞાનને દાષ્યી શકે છે. અને પ્રદેશ એટલે કર્મનાં આણું. તેના જત્યા. એ પ્રકાર મુખ્યપણે કર્મ—બ ધના આ ચાર પ્રકાર છે તો પણ એના આઠ અને એકસો અઠાવન પ્રકાર પણ થઇ શકે છે. આઠ પ્રકાર તા એની મળ પ્રકૃતિના છે અને તે આ પ્રમાણે છે:— જ્ઞાનાવરણ, દર્શનાવરણ, મોહનીય, અંતરાય, વેદનીય, નામ, ગાત્ર અને આયુષ્ય. એની ઉત્તર પ્રકૃતિના એટલે પેટા પ્રકૃતિના બધા મળાને ૧૫: પ્રકાર છે અને તે પણ વૃત્તિની તીવતા, તીવતરતા, તીવતમતા તથા મંદતા, મંદતરતા અને મંદતમતાના કારણથી ઘણા પ્રકારના થ√ જાય છે. આ બધા કર્મ બધા પ્રકારા કર્મ બધા પ્રકાર છે.

# નિજેરા અને માક્ષ.

હવે અધ-તત્ત્વનું સ્વરુપ કહ્યા પછી નિજરા-તત્ત્વનું સ્વરુપ આ પ્રમાણે કહે છે:---

જે જે કર્મા, છવ ઉપર ખાઝી ગયાં છે તેના ખરી પડવાને નિજ'રા કહે છે અને છવ અને શરીરના જે તદન વિધાગ–ક્રી લાર કદી પણ સંધાગ ન થાય એવા વિધાગ–એને માક્ષ કહે-લામાં આવે છે. પર

ખાર પ્રકારનાં તપ વહે છવ ઉપર ચોંડી ગએલાં જ્ઞાનાવરણાદિ કર્મો ખારી પહે છે અને એને નિર્જરા કહેવામાં આવે છે, એ નિર્જરા એ પ્રકારની છે:—સકામ અને અકામ. જે લોકો પોલાની ઇચ્છાથી આકરું તપ કરે છે, ધ્યાન ધરે છે અને બાવીશ પ્રકારના પરિષહોને સહન કરે છે તથા માથાના વાળ ખેંચી કાઢે છે અને એ પ્રકાર અનેક રીતે દેહને દમે છે તથા અઢાર શીલાંગોને ધારણ કરે છે, કાઇ જાતના પરિગ્રહ રાખતા નથી અને શરીર પ્રતિ જરા પણ મૂર્ણ રાખતા નથી— શરીરનો મેલ પણ સાપ્ર કરતા નથી એવા મહાનુભાવોની નિર્જરાને 'સકામ નિર્જરા ' કહેવામાં આવે છે. અને જે લોકા ન છૂટકે અનેક પ્રકારનાં શરીર અને મનનાં લાખા દુ:ખાને સહન કરે છે તેઓની નિર્જરાને 'અકામ નિર્જરા' કહેવામાં આવે છે.

માક્ષતત્ત્વનું વિવરણ આ પ્રમાણે છે:— આદારિક, વૈકિય, આહારક, તેજસ અને કાર્મણ એ પાંચ શરીર, ઇંડિયો, આયુષ્ય વિગેરે બાલ પ્રાણા, પુષ્ય, અપુષ્ય, વર્ણ, ગધ, રસ, સ્પર્શ, જન્મ, પુરૂષપાંશું, સ્ત્રીપાંશું, અને નપુંસકપાંશું, કષાય વિગેરના સંગ, અત્રાન અને અસિહપાંશું વિગેરના તદ્દન વિયાગ—એ બધાંના પરીથી કોઇ વાર સંયોગ ન થાય એવા વિયાગ—એને માક્ષ કહેવામાં આવે છે.

ુ હવે અહી એમ કહેવામાં આવે કે, આત્માને શરીરના વિયાગ તા ધડી શકે એવા છે, કારણ કે, એના ( શરીરના ) સંબંધ તાજો જ થયાલા છે. પરંતુ રાગ દેષતા વિયાગ ઘટે એવા નથી. કારણ કે જે અનાદિનં હોય છે તેના કદી પણ નાશ થઇ શકતા નથી. જેમ આકાશ અનાદિનું છે. તેના નાશ થઇ શકતા નથી તેમ આત્મા સાથે રાગ અને દેષના સંભંધ અનાદિના છે માટે તેના તદ્દન વિયોગ શી રીતે થઇ શકે ! એ પ્રસ્તના ઉત્તર આ પ્રમાણે છેઃ—જે જે ભાવતા થાડા પણ ઘટાડા થઇ શકતા હોય તે તે ભાવના કાઇ વખતે તદ્દન ઘટાડા પણ થવા જોઇએ. જેમ કે; શીઆ-ળાની ટાઢમાં આપણાં કવાટાં ઉભાં થઇ જાય છે અને જ્યારે એ ટાઢમડી તાપ થતા આવે છે ત્યારે પાછાં એ કુવાટાં ખેસતાં આવે છે અને વિશેષ તાપ થતાં તા આપણું એક પણ ફેવાડું ઉભું રહી શકતું નથી અર્થાત રામાંચ (ફવાટાં ખડાં થવા) માં જેમ ઘટાડાે થતાં થતાં તેના તદન અભાવ પણ થઇ જાય છે તેમ અહીં રાગ વિગેરેના ઘટાડા થતાં થતાં તેના પણ તદન અભાવ થવો સશક્ય લાગે છે. જો કે પ્રાણી માત્રને રાગ વિગેરેતા સંબંધ અનાદિ કાળથી લાગેલા છે તા પણ કેટલાકને તા રાગ કરવાનાં ડેકાણાં (સ્ત્રી, કુડુંબ વિગેરે) તું ખરૂં સ્વરુપ જાણવામાં આવ્યા પછી તે ઉપરથી ક્રમે ક્રમે રાગથી વિરુદ્ધ ભાવના કરવાથી તેઓના રાગ ઓછો થતા-ચાલ્યા જાય છે-એ હડીકત સા કાઇના જાણવામાં આવે તેવી હાવાથી વિવાદ વિનાની છે માટે જ એ. ઉપરના અનુમાનને ટેકા આપે એવી છે અર્થાત રાગ વિગેરમાં પણ ઘટાડા ચવાના અતુભવ થતા હાવાપી કોઇ સમયે, સમય વિગેરની જોઇતી સામુત્રીના જોગ થયે અને ભાવનાનું પળ જામ્યે એના ( રાગ વિગેરેના ) પણ તદ્દન ક્ષય થવા ગેરવ્યાજળી જણાતા નથી માટે એમ જીવતે શરીરતા તદ્દન વિયોગ થઇ શકે છે તેમ રાગ વિગેરેના પણ તુરું વિચાગ થઇ શકે છે—એમાં કાઇ પ્રકારનું દૂષણ આવે એવું નથી.

એ વિષે કદાચ એમ કહેવામાં આવે કે, જેમ ત્રાનાવરણીય કર્મના ઉદય થયે ત્રાનમાં ઘટાડા થતા અનુભવાય છે અને એ કર્મના અસંત ઉદય થયે કોઇ જ્ઞાનના હામુકા નાશ થતા જણાતા નથી તેથી જે ભાવના થોડા પંચ ઘટાડા થઇ શકતા હાય તે ભાવના કાઇ વખતે તદ્દન ઘટાડા પણ થવા જોઇએ 'એ જાતના નિયમ સચવાતા નથી અને એમ હોવાથી જ એ નિયમ, રાગ વિગેરેમાં પણ લાગુ થઇ શકે નહિ તેવી, રાગથી વિરુદ્ધ ભાવના કર્યો પણ આત્માને રાગ વિગેરેના તદ્દન વિધાગ શા રીત ઘટા શકે ? એ પ્રશ્નતા ઉત્તર આ પ્રમાણે છે:—આત્મામાં જે જે ગુણા છે તે એ પ્રકારના છે–એક તા આત્મામાં સ્વભાવે કરીને રહેલા અને ખીજા બહારનાં નિમિત્તાને લીધે આત્મામાં આવેલા. આ જે જ્ઞાન ગુણ છે તે. આત્મામાં સ્વભાવે કરીને રહેલા છે અને આ જે રાગ દેવ વિશે છે તે. આત્મામાં ખહારનાં નિર્મિત્તને લઇને આવેલા છે. જે ગુણાં સ્વભાવ કરીતે રહેલા છે તેને માટે ઉપર જણાવેલા ઘટાડાને લગતા નિયમ **લાગ** થતા નથી. કિંતુ જે ગુણા ખહારનાં નિમિત્તને લઇને આવેલા છે તેને જ એ નિયમ લાગુ કરવાના છે. કારણ કે, જે ગુણા સ્વભાવે કરીને રહેલા હોય છે તે તા સ્વભાવરૂપ હાવાથી કદી પણ બુંસાઇ શકતા નથી. પરંતુ જે ગુણા નિમિત્તને લઇને આવેલા હોય છે તે ળધા તા નિમિત્ત ખરયા પછી ખરી જતા હોવાથી તેને માટે જ ઉપર જણાવેલા ઘટાડાના નિયમ લાગ થઇ શકે છે અર્થાત્ આત્મા પરિષ્ણામી નિસ છે માટે ગમે તેવા નાનાવરણીયના ઉદય થયા હોય તા પણ આત્માના સ્વભાવસૂત ત્રાનના નાશ કદી ય થઇ શકે નહિ અને જે રાગ વિગેર, લોભ વિગેરનાં કારણોને લીધે આત્મામાં આવેલા છે તે ખધા તા લાભ વિગેરેના નાશ થયે એક સંગ પણ ટકે તેના નથી-के के भावा के निभित्तने लीवे आवेला हाय ते भावा पातानं ते सहयर નિમિત્ત ન રહે તા રહી શકે જ નહિ. આંનિયમ બધે ઠેકાણે લાગ થઇ શકે એવા છે અને અહીં રાગ દેષને પણ એ જ નિયમ લાગુ થાય છે. એથી શરીરની પેઠે આત્માને રાગ અને દેવના પણ તદ્દન વિયોગ થાય એમાં કોઇ અધ્રટતું નથી. વળી, જે આગળ જણાવ્યું છે કે, 'જે અનાદિતું હ્રાય છે તેના કદી પણ નાશ થઇ શકતા નથી 'એ નિયમ પણ ખરાખર નથી. કારણ કે. 'પ્રાંગભાવ ' નામના અભાવ, અનાદિના હોવા છતાં નાશ પામે છે⊸એમ સો કોઇ પ્રામાણિક સ્વીકારે છે. વળી, સોનું અને માટી-મે ખેતા સંબંધ અનાદિકાળના છે તા પણ ખાર અને તાપના પ્રયાગથી એના નાશ થઇ શકે એ એ સા કાઇની જાણમાં છે માટે 'જે અનાદિનું હોય તેના નાશ થઇ શકે નહિ 'એ નિયમ ખરાખર નથી હવે એમ પૂછવામાં આવે કે. રાગ વિગે ગુણા આત્માથી બિસ છે ? કે અબિસ છે ? જો એ બધાને આત્માથી તદન બિસ જ માનવામાં આવે તો જેમ માસતે પામેલા આત્માઓ રાગ વિગેરથી બિસ છે અને વીતરાગ છે તેમ દરેક આત્માએ રાગ વિગેરથી બિસ હોવાથી વીતરાગ હોવા જોઇએ અને જો એ બધાને આત્માથી તદન અબિસ જ માનવામાં આવે તો જેમ ઘડાના નાશ થયે સાથે એના ગુણાના પણ નાશ થઇ જાય છે તેમ રાગ વિગેરના નાશ થયે આત્માના પણ નાશ થવો જોઇએ. કારણ કે, જે એ વસ્તુ પરસ્પર તદન અમેદ ધરાવતી હોય તેમાંથી એકના નાશ થયે બીજીના પણ નાશ થવા જ જોઇએ. માટે રાગ વિગેરને આત્માથી તદન બિસ કે અબિસ ન માનતાં કોઇ અપેક્ષાએ અબિસ એમ બિસાબિસ માનવા જોઇએ અને એમ માનવામાં કાંઇ દૂધણ હોય તેમ જણાતું નથી.

હવે એમ પૂછવામાં આવે કે, આત્માને શરીર અને કર્મ વિગેરેના તદૃત વિયાગ થયા પછી લોકના છેડા સંતી ઉંચું જવાતું શું કારણ છે ક એતા ઉત્તર આ પ્રમાણે છે: - જેમ કુંભાર ચાકડાતે એક વાર ગતિ આપે છે અને પછી કકત એ ગતિના વેગતે લીધે ચાકડા કર્યા કરે છે, એક વાર હિંદાેજા હલાવ્યા પછી વેગને લીધે હિંદાેજા હાલ્યા કરે છે. એક વાર આરંભમાં જ બાહાતે ગતિ આપવાથી તે ઘણે દૂર સુધી પહેાંચી જાય છે એ જ પ્રકારે કર્માતા નાશ થયા પછી પણ એના વેગતે લીધે આત્મા, ઠેઠ લાેકના છેડા સુધી ઉચે પહેાંચી જાય <mark>છે</mark>. તથા જેમ એક તુંબડા ઉપર સાતથરા માટીના લેપ લગાવ્યા હાય અને પછી એને પાણીમાં નાખતાં જ ડુંમી જાય છે. ત્યાર બાદ જેમ જેમ પાણીના સહવાસતે લીધે ઉપરના માડીના હરા એાગળતા જાય છે–ઉખડતા જાયછે તેમ તેમ એ તુંબધું ઉચું આવતું જાય છે અને બધી માટી તદ્દન એાગળી ગયા પછી તાે એ તુંબધું તદન પાણીની ઉપર આવીને તરે છે તેમ આત્મા પણ જેમ જેમ કર્મના ભાર એાછા કરતા જાય છે તેમ તેમ ઉંચે આવતા જાય છે અને જયારે એની ઉપરતા કર્મના એાઝા તદ્દન ઉખડી જાય છે ત્યારે એ, તુંબડાની પેઠે ઠેઠ લાકના ઉપરતા ભાગ સુધી પહોંચી જાય છે. જેમ એરડાની શિંગ **ધાડ**તાં જ તેની અંદરનાં ખી ઉડે છે તેમ કર્મનાં ખંધનાેના નાશ થતાં જ સ્માત્મા ઉંચાણ તરફ મતિ કરે છે. જીવાની મૂળ પ્રકૃતિ ઉંચે જવાની છે અને જડાની મૂળ પ્રકૃતિ નીચે જવાની છે. જેમ સ્વભાવે કરીને ઢેડું નીચું પડે છે, વાસુ તારછા વાય છે અને અસિની જયાત ઉંચી ભય છે તેમ આતમાની ઉધ્રને

ગતિ પણ સ્વભાવે કરીને છે. જીવાની જે અધાગતિ, ઉપરંગતિ ( સ્વર્ગાદિ ગતિ ), અને તીરછી ગતિ થાય છે તે કર્મે કરીને છે અને કર્મ વિનાના જીવાની જે ઉપર્વગતિ ડેંડ લાકના ઉપરના ભાગ સુધી થાય છે તે સ્વભાવે કરીને છે. કદાચ એમ કહેવામાં આવે કે, ઉંચે જતા કર્મ વિનાના જીવ, લાકના ઉપરના ભાગ સુધી જ જઇને શા માટે અટકે છે ? એન થા આગળ કેમ નથી જતા ? એતા ઉત્તર આ પ્રમાણે છે: - એથી આગળ ધર્માસ્તિકાય નામનું તત્ત્વ નથી તેથી એ, વધારે ઉંચે જઇ શકતા નથી અને ધર્માસ્તિકાય વિના કાઇની પણ ગતિ થઇ શકતા નથી-એ વાત આગળ જણાવાઇ ગઇ છે—એ બધી હઠીકત તત્ત્વાર્થના બાબ્યમાં જણાવેલી છે. કદાચ એમ

૧૮ મુક્ત આત્માના ઊર્ધ્વગમન વિષે જણાવતાં તત્ત્વાર્થ-સત્રમાં ( ૫૦ ૨૪૪ ૨ા૦) આ પ્રમાણે જણાવ્યું છેઃ—

> " तदनन्तरमेवोध्वमालोकान्तात् स गच्छति । पूर्वेप्रयोगा-ऽसंगत्व-बन्धच्छेदो-ध्वंगौरवैः ॥ १ पूर्वेप्रयोगः---

कुलालचके दोलायामिषौ चाऽपि यथेष्यते। पूर्वप्रयोगात् कर्मेह तथा सिद्धगतिः स्मृता ॥ २ असंगत्वः—

म्हेपसङ्गिनिमीक्षाद् यथा दृष्टाऽप्स्तलाबुनः। कमसङ्गिविनिमीक्षात् तथा सिद्धगतिः स्मृता ॥ ३ बधच्छेदः—

एरण्ड-यन्त्रपेडासु बन्धच्छेदाद् यथा गतिः। कर्मबन्धनविच्छेदात् सिद्धस्याऽपि तथेष्यते॥ ४ सम्बन्धारवः—

अधिगौरवधर्माणो जीवा इति जिनोत्तमैः।
अधोगौरवधर्माणः पुत्रला इति चोदितम्॥ ५
यथाऽधिस्तर्यगृध्वं च लोष्ट-वाय्व-ऽग्नि-वीचयः।
स्वभावतः प्रवर्तन्ते तथोध्वंगितिरात्मनः॥ ६
अधिस्तर्थक् तथोध्वं च जीवानां कर्मजा गतिः।
उद्यमेव तु तद्धमा भवति क्षीणकर्मणाम्॥ ७
ततोऽप्यूर्ध्वगतिस्तेषां कस्मान्नास्तीति चेन्मतिः।

धर्मास्तिकायस्याऽभावात् स हि हेतुर्गतेः परम्॥ ८ अर्थात्—

s. J. P. W. 15

#### 228

### માની લેવામાં આવે કે, કર્મ વિનાના આત્માઓ પકત પૂર્વના વેગને લીધે

ત્યાર પછી એટલે આઠે કમેનિ સમૂળના નાશ થયા કે તુરત જ એ આત્મા, લાકના છેડા સુધી ઉચે ચાલ્યા જાય છે. એના ઉચે જવાના જે હેતુઓ છે તે આ છે— ૧ પૂર્વપ્રયાન ૨ અસંગતા. ૩ અધ્યચ્છેદ અને ૪ ઊર્ધ્વાના ૧.

( એ ચારે હેતુઓને ઉદાહરણપૂર્વક સમજવે છે )— પૂર્વપ્રયોગઃ—

જેમ એક વાર ફેરવ્યા પછા કુંભારના ચાકડા એની મેળે ફર્યા કરે છે, એક વાર હુલાવ્યા પછી હિંડાળા એની મેળે હાલ્યા કરે છે અને એક વાર ફેંક્યા પછી બાણ એની મેળે ઘણે દૂર સુધી પહોંચી નય છે તેમ આત્માને એક વાર કર્માએ ફેરવેલા હાવાથી તે અત્યારે પણ (અકર્મક દશામાં પણ) ઉચે ગતિ કરી શકે છે. ર અસ ગત્વ:—

જેમ માટીથી ખરડાએલું તુંબહું પાણીમાં અડી જાય છે અને પછી જેમ જેમ તે ઉપરના માઠીના લેપ પીગળી પીગળીને ઉખડતા જાય છે તેમ તેમ તે ઉચું આવે છે અને એ કચરા તદ્દન ઉખડી ગયે તાં એ તુંબડાને આપણે પાણીની સપાડી ઉપર તરતું જોઇએ છીએ તેમ જ આ આત્મા ઉપર ચાંટે ા કર્મ-કપાયાદિના મળ તદ્દન ઉખડી ગયે એ, લાકની તદ્દન ઉપરની સપાડી ભણી ગતિ કરે એ સ્વાલાવિક છે. 3 મ'ઘ-એદ:—

ે જેમ એરંડાની સિંગ અને યંત્રની પેડાએામાં બંધનાે છેદ થવાથી ગતિ થાય છે તેમ કર્મ-બંધનાે તદ્દન છેદ થવાથી સિદ્ધ-જીવ પણ ઊધ્વે ગતિ કરી શકે છે. ૪.

ઊધ્વ<sup>દ</sup>ગાૈરવઃ—

શ્રીજિનાએ કહ્યું છે કે, જ્વાના મૂળ ધર્મ, ઊધ્વ<sup>દ</sup>ગારવ છે. એટલે ઉંચે જવા-પહ્યું છે અને પુદ્દમલાના મૂળ ધર્મ અધાગારવ એટલે નીચે જવાપગું છે. પ

જેમ હેકું, પોતાના સ્વભાવથી જ નીચે ગતિ કરે છે, તે જે રીતે વાયુ, તીરછા ચાલે છે, અગ્નિ અને પાણીનાં મોન્ન ક ચે ગતિ કરે છે તે જ પ્રકારે આંતમાની જે એ ઊલ્લેંગતિ થાય છે તે સ્વાભાવિક છે. ૬.

જીવાનું નરક વિગેરે ભણી જવું-નીચે જવું, તીરછે જવું-મનુષ્યાદિમાં જવું, અને ઉચે એડલે સ્વર્ગાદિ ભણી-જવું-એ બધુ કર્મજન્ય છે અને જે, લેકિની તદ્દન ઉપરની સપાડી ભણી જવું-એ તેં એના (કર્મરહિત જીવના) સ્વાભાવિક ધર્મ છે. છ

ક્દાચ એમ પૃછવામાં આવે કે જીવ, લાકની તદ્દન ઉપરની સપાઠી મૂકીને આગળ પણ કેમ જતા નથી? તાે તેના ઉત્તર એ છે કે, ત્યાં આગળ, ગતિના નિમિત્ત્ ધર્માસ્તિકાય નથી અને ધર્મા સ્તકાય વિના ગતિ થઈ શકતી જ નથી. ૮. ઉંચે જઇ શકે છે તા પણ જો માક્ષે જવા આત્માઓને વદ્દન શરીર અને ઇંદ્રિય વિગેરે પ્રાણ વિનાના માનવામાં આવે તા એનું જીવપણ જ ટળા જાય છે. કારણ કે, જીવતું જીવપણું એના (જીવના) પ્રાણ ધારણ વડે ટકી રહે *છે* અને **ઐ**ને જ્યારે ઠામુકા પાણા જ ન હોય ત્યારે એ, શા રીતે રહી શકે ? અને જો જીવનું જીવપણું જ ન ટકે તો એને (જીવને) અજીવ માનવા જોઇએ અને અજીવના તા માસ ન થતા હાવાથી એતા (જીવતા) માસ શા રીતે ઘટે ? માટે માેક્ષની દશામાં પણ જીવતું જીવપણું કાયમ રાખવા માટે જીવને શરીરવાળા અને ઇંદ્રિયવાળા માનવા જોઇએ. એના ઉત્તર આ પ્રમાણે છે:— પાણો બે પ્રકારના છે. એક દ્રવ્ય પ્રાણ અને બીજા ભાવ પ્રાણ**. જો** કે માક્ષમાં, દ્રવ્ય-પ્રાણ તાે હાેેેેેેેે નથી, પરંતુ એકલા ભાવ–પ્રાણ હાેેેય છે. અતે એ ભાવ–પ્રાણાનું ધારણ કરતાે જીવ ત્યાં પણ જીવ્યા કરે છે માટે દ્રવ્ય-પ્રાણાતા વિયાગ થવા છતાં પણ એના જીવપણામાં જરા પણ ખામી આવતી નથી. એ ભાવ-પ્રાણા આ પ્રમાણે છે:- ક્ષાયિક સમક્તિ, ક્ષાયિક ત્રાન, ક્ષાયિક વીર્ય, ક્ષાયિક દર્શન, અને ક્ષાયિક સુખ. એ જીવામાં, કે જે માક્ષને પામેલા છે-અનંત જ્ઞાન, અનંત દર્શન, અનંત વીર્ય, અને અનંત સુખ રહેલાં છે. માેક્ષમાં જે અનંત સુખ છે તે પરમ આનંદમય છે. અને સંસારમાં જણાતા સખયી તદ્દન જીદું છે. જે સુખ માસને પામેલા જવા અનુભવે છે તે, મનુષ્યાને નથી અને દેવાને પણ નથી. બધા કાળાનું દેવાનું અનંતું સુખ એકઠું કરીએ તા પણ તે, માેક્ષ–સુખના અનંતમા ભાગને પણ પહેાંચી શકે નહિ. સિદ્ધના જવાનું સુખ એટલું બધું છે કે, જો તેના અનંત ભાગ કરવામાં ( કલ્પવામાં ) આવે તે પણ તે બધા આકાશમાં માઇ શક નહિ. એ વિષે ચાર્ગશાસ્ત્રમાં નીચે પ્રમાણે જણાવ્યું છે:-- ' દેવ, દાનવ અને મનુષ્યના ઇંદ્રો, ત્રણ જગતમાં જે સુખને અનુભવે છે તે સુખ, માેક્ષસુખના અનંતમા ભાગ જેટલું પણ ન હાેઇ શકે. " એ જે સુખ છે તે સ્વાભાવિક છે. શાકવુર્વ છે અને ઇંદ્રિયાથી પણ વેદી શકાય એવું નથી–એને તા માત્ર આત્મા જ વેદી શકે છે. એવું સુખ, માેલમાં હોવાથી એને ચારે પુરુષાર્થમાં વડેા પુરુષાર્થ કહેવામાં આવે છે.

માક્ષતે પામેલા જીવા-સિહના જીવા-સુખતે અનુભવે છે કે નહિ? એ વિષે ત્રણ મત છે અને તે આ પ્રમાણે છે:— વૈશેષિક મતવાળા એમ માતે છે કે, મુક્તિને પામેલા આત્માના સુદ્ધિ, સુખ, દુઃખ વિગેરે ચુણા નાશ પામી જતા હોવાથી એ, ત્યાં ( મેક્ષમાં ) શી રીતે સુખી હોઇ શકે ? ૧. માહ મતવાળા એમ માને છે કે, ત્યાં તો ચિત્તનો તદ્દન વિનાશ થઇ જતો હોવાથી આત્મા પોતે જ રહી શકતા નથી, તો પછી સુખ તો હોય જ કયાંથી ? ર. સાંખ્યમતવાળા એમ માને છે કે, માહ્મમાં સુખ હોય તેથી આત્માને શું ? કારણ કે, એ પોતે ભોગવવાની શક્તિ જ ધરાવતા નથી એથી ત્યાંના આત્મા શી રીતે સુખિઓ હોઇ શકે ? એ ત્રણમાંના પ્રથમ મતવાળાને આપવાનો ઉત્તર આ પ્રમાણે છે:—

પહેલાં એ મતવાળાના પક્ષ ઉઠાવી પછી એનું જ સમાધાન કરવાનું છે અને તે આ રીતે છે:—વૈશેષિક મતવાળા કહે છે કે, માેસદશામાં યુદ્ધિ, સુખ વિગેરે ગુણા નાશ પાંમી જતા હોવાથી એ દશાને પહોંચેલા **ચ્યાત્મામાં** વિશૃદ્ધનાન કે વિશૃદ્ધ સુખ શી રીતે હોઇ શકે ? કારણ કે, માક્ષનું સ્વરુપ આ પ્રમાણે છેઃ—જીવના નવ વિશેષ ગુણો છેઃ— અહિ, સુખ, દુઃખ, ઇવ્છા, ધર્મ, અધર્મ, પ્રયત્ય, ભાવના અને દેષ–એ નવેતા સમૂળગા નાશ **થયા** પછી છવ, પોતાના સ્વરુપમાં આવી શકે છે અને એ છવનું પોતાના રવરુષમાં આવવું એ જ મોક્ષ છે. એ નવે ગુણો એક સંતાનરુષ હોવાથી દીવાના સંતાનની પેડે તદૃત નાશ પામી શકે છે. એ પ્રકારના અનુમાનમાં કાઇ જાતનું દ્વાણ આવી શકે એમ નથી તેમ એ અનુમાનની સામે એને અટકાવનારું એવું બીજાં કાઇ પ્રમાણ પણ મળતું નથી. એ ગુણાના સંતા-નતા નાશ થવાતા ક્રમ આ પ્રમાણે છેઃ— હરહમેશ શાસ્ત્રતા અભ્યાસ કર-વાયી આત્માને તત્ત્વનાનની એટલે પોતાના સ્વરુપની અને સંસારના પ્રપંચની ખબર પડે છે–તેમ થવાથી તેનું મિ<sup>ટ</sup>યા જ્ઞાન નાશ પામે છે, મિ<sup>ટ</sup>યા જ્ઞાન ત્રાશ પામવાથી એના (મિથ્યા ત્રાનના) કળરૂપે રહેલા રાગ વિગેરેના વિલય થાય છે. રામ વિગેરેતા નાશ થવાથી તન, મન અને વચનની પ્રવૃત્તિના અટકાવ થાય છે અને એ અટકાવ થયા પછી ધર્મ અને અધર્મતી નવી પેદાશ થતી અટકે છે અને જે ધર્મ અને અધર્મ જાના છે-પૂર્વ કરેલા છે-તેના ક્ષય તા, તે દ્વારા ખનેલાં શરીર અને ઇંદ્રિયા તથા શારીરિક અને ઇંદ્રિયજન્ય સુખાદિ કળ ભાગવવાથા થઇ જાય છે તથા જે ધર્મ અને અધર્મ હવે પછી ભવિષ્યમાં થયા છે તેના ક્ષય પણ, ( તે દ્વારા મળતાં ) તેનાં ક્રળોના ઉપનાગ કરવાથી થઇ શકે છે...એ પ્રકારે એ ગુણાના સંતાનના નાશ થવાના ક્રમ છે અને એમાં ઇંદ્રિયાથી ઉત્પન્ન થતા સુદ્ધિ, સુખ અને બીજા પણ ગુણા આવી જાય છે. આ પ્રમાણે માક્ષની દશામાં આત્મામાં સુદ્ધિ કે સુખ વિગેરે રહી શકતાં નથી તા પછી એને (આત્માને) અનંત સુખવાળા અને અનંત જ્ઞાનવાળા શી રીતે માની શકાય ? આ જાતના વૈશેષિક મતવાળાના પ્રશ્નના ઉત્તર આ પ્રમાણે છેઃ— ઉપર જે ખુદ્ધિ વિગેરે નવ ગુણોના નાશ થવાનું જણા-વ્યું છે તે સંબંધે પૂછવાનું છે કે, શું એ ગુણા આત્માથી તદન ભુદા છે ? કે એ ગુણા અને આત્મા એ બન્ને એક છે ? જો એ ગુણાને આત્માથી તદ્દન જુદા માનવામાં આવે તા એના ધાડા અને હાથીની પેડે આત્મા સાથે કશા સંબંધ ત હાવાથી એને આત્માના ગુણા જ શા રીતે કહેવાય ! જો એ ગુણા અને આત્મા એ બન્ને તદ્દન એક હોય તાે તા ગુણાના નાશ થયા પછી આત્માના પણ નાશ થવા જોઇએ, તા પછી માસ કાના થશે ? હવે જો આત્મા અને એ ગુણા એ બન્ને વચ્ચે કાઇ અપેક્ષાએ બેદ અને કાઇ અપેક્ષાએ અબેદ- એમ માનવામાં આવે તા તમાએ :માનેલા એકાંત-વાદના સિદ્ધાંત ખાટા કરશે. વળી તમા જે એ ગુણાના સંતાનને નાશવંત કહાે છા તે ખાર્ટ છે-વિરદ્ધ છે. કારણ કે, જે સંતાનના પ્રવાહ પરસ્પર કાર્ય-કારણ ભાવના સંબંધ ધરાવે છે તે તદૃત નિસ અથવા તદૃત અનિસ હાઇ શકતા નથી. જો એ પ્રવાહતે સર્વથા નિસ કે અનિસ જ માનવામાં આવે તા એ કાર્ય-કારણરુપ હોઇ શકતા નથી. જે વસ્તુ નિસાનિસ હોય છે તેમાં જ ક્રિયા કરવાની હકીકત ધડી શકે એવી છે. વળી, તમે જે દીવાના સંતાનના સર્વથા નાશનું ઉદાહરણ આપ્યું છે તે પણ ઘટી શકે એવું નથી. કારણ કે, એ સંતાનના તદ્દન નાશ થતા જ નથી, કિંત એમાં પકત રુપકેર થાય છે એટલે તૈજસ પરમાણુઓ પોતાનું ચળકતું રુપ છોડીને સંયોગ અને સામગ્રી વશે અંધકારરૂપે પરિણામે છે. જેમ 'પદાર્થ' માત્ર પોતાના પૂર્વ રુપતા પરિસાગ કરે છે અને ભવિષ્યતું નવીન રૂપ ધારણ કરે છે તથા પાતાનું પાતાપણું મુકતા નથી તેમ દાવા પણ એ ત્રણે જાતના સ્થિતિમાં વર્તે એવા છે માટે એના તદુન નાશ શા રીતે હાે શકે ? આ વિષે અહીં ધર્ણ કહી શકાય એવું છે તો પણ તેને વિસ્તારથા 'અનેકાંત-પ્રધદક 'માં કહીશું. વળી, તમે જે અહિ વિગેરે ગુણોના તદ્દન નાશ જણાવા છા તા શું એ ગુણા ઇંદ્રિયાથી ઉત્પન્ન થનારા છે ? કે અતીંદ્રિય-જેને ઇંદ્રિયા પણ ન પહેાંચી શકે એવા – છે ? જો તેમા ઇંદ્રિયાથી ઉત્પન્ન થનારા અુદ્ધિ વિગેરે ગુણોતા નાશ માનતા હાે તાે અમારે પણ કાંઇ વાંધા જેવું નથી. કારણ કે, અમે પણ એમ જ માનીએ છીએ કે, માસદશામાં ઇંદ્રિયા કે ઇંદ્રિયાથી

ઉત્પન્ન થનારા અનુભવા એમાંનું કશું પણ હયાત રહેતું નથી. જો તેમા એમ માનશા કે, માેક્ષદશામાં અતીંદ્રિય ગુણાના પણ નાશ થઇ જાય છે તા એમાં જે વાંધા આવે છે તે આ પ્રમાણે છેઃ—મંસારમાં જે કાઇ મનુષ્ય માેક્ષના અર્થી છે તે ખધાય માેક્ષ તરપ્ર એવું ધારીને પ્રવૃત્તિ કરે છે કે, માેક્ષદશામાં અનંતું અને ક્રાઇ સખની સરખામણીમાં ન આવે એવું સુખ અને જ્ઞાન કાયમ રહે છે. તેઓની ક્રાઇની પણ એવી ઇચ્છા તેા હોતી જ નથી કે. માક્ષ પામ્યા પછી આ -જે જ્ઞાન અને સખ વિગેરે વર્ત માનમાં છે તે પણ ગુમાવવાં પડશે અને એક પત્થર જેવી દશા ભાગવવી પડશે. જો ખરેખરી રીતે માલદશામાં પત્થરની પેઠે જડ જેવા થઇને પડ્યું રહેવું પડે તેમ હાય તા એક પણ મતુષ્ય માસ માટે પ્રવૃત્તિ કરે નહિ—એવા માસ કરતાં તો આ સંસાર જ બલાે છે કે, જેમાં ચાેડું ચાેડ તાે સુખ મળ્યા કરે છે. ગાટે વૈશેષિક મતવાળાએ મેહ્સનું જે સ્વરુપ કલ્પ્યું છે<sub>.</sub> તે કાઇને પણ ગમે તેવું નથી. કહ્યું છે કે, "વૃંદાવનમાં નિવાસ કરવા સારા, શિઆળા સાથે વસવું સારૂં. પરંતુ ગાતમ ઋષિ, વૈશેષિકાએ માનેલી મુક્તિને મેળવવા રાજી નથી. " એ જ પ્રમાણે માેક્ષ સંબંધે મીમાંસા મતવાળા પણ કહે છે કે,— " જ્યાં સધી વાસના વિગેરે આત્માના બધા ગુણાના સમૂળ નાશ થયા નથી લાં સુધી દુ:ખતા સમૂળ (**ત**દન) નાશ થઇ શકતા નથી. સુખ અને દુ:ખનું કારણ ધર્મ અને અધર્મ છે અને એ ( ધર્મ અને અધર્મ ) બન્ને જ સંસાર-રુપ ઘરના ચાંબલા છે. એ ખન્ને ચાંબલાના નાસ ચવાથી શરીર વગેરે ટકી શકતાં નથી અને એમ થવાથી જ આત્માને સખ દઃખ હોઇ શકતાં નથી માટે જ એ મુક્ત આત્મા કહેવાય છે. જયારે આત્મા માક્ષની દશાને પહોંચે છે ત્યારે તે કેવા હાય છે ? તેના ઉત્તર આ પ્રમાણે છે:—એ મુકત આત્મા પાતાના સ્ત્રરુપમાં રહેલા હાય છે, બધા ગુણાથી છ**ાં** એલા હાય છે અને એ વખતનું એનું રુપ સંસારનાં બંધનથી રહિત અને દઃખ તથા કલેશ વિનાનું છ ઊર્મિ એાથી પર હેાય છે એમ પાંડિત લોકા કહે છે. કામ, ક્રોધ, મદ, ગર્વ, ક્ષાેબ અને દંબ-એ છ ઊર્મિએ છે " વળી તેઓ (મીમાંસા મતવાળા) કહે છે કે, " જ્યાં સુધી આત્મા શરીરધારી હાય છે ત્યાં સુધી તેને સુખ અને દુઃખ થાય છે અને શરીર વિનાના આત્માને સુખ અને દુઃખના સ્પર્શ સુદ્ધાં હોતા નથી '' એ બધા મીમાંસા મુતવાળાના માલ વિષેતા અભિપાય વૈશેષિક મતવાળાની જેવા જ જાડા જાણવાના છે. વળા. અમે (જૈતા) વૈશેષિક મતવાળાને પૂછીએ છીએ કે. તમે માસ-દશામાં

સુખ માત્રના ઠામુકા અભાવ જ માના છા કે જે સુખા શુભ કર્મનાં પરિ-ણામરુપ છે તેના જ પક્ત અભાવ માના છા ? જો શુભ કર્મનાં પરિગામ રૂપ સુખના જ અભાવ માનતા હાે તાે એમાં અમારા કરાાે વાંધા નથી. કારણ કે. અમે પણ એમ માનીએ છીએ કે, માક્ષદશામાં કાઇ પણ કર્મથી પેદા થતાં સખા તા રહેતાં જ નથી. હવે જો તમા માલદશામાં સખ માત્રના અભાવ માના તા તે અમારે કબલ હોઇ શકે નહીં, કારણ કે, તમારા એ પક્ષ ખાટા છે. આત્મા સખસ્વરૂપ છે માટે સુખ એ આત્માના સ્વભાવ છે અને એમ હોવાથી જ એ આત્માના સ્વભાવરુપ સખના કદી પણ નાશ થઇ શકે નહિ. જેમ આપણે વિષયનાં સુખાને અસંત ચાહીએ છીએ તેમ સા કાઇ પાત પાતાના આત્માને પણ અસંત ચાહે છે માટે જ એમ સાબીત થઇ શકે છે કે, આત્મા સુખમય છે. જો એ સુખમય ન હોત તો એને ( આત્માને ) કાઇ પણ ચાહત નહિ. વળી, વિચારપૂર્વક પ્રવૃત્તિ કરનારા મુમુકાઓ માત્ર સુખતે માટે જ પ્રયત્ન કરી રહ્યા છે અને એ સુખ માક્ષ-દશામાં મળે એવું છે. માક્ષ-દશામાં જે સુખ રહેલું છે તે અવધિ વિનાનું છે અને અખંડ તથા ઘણામાં ઘણું છે-એથી વધારે સુખ ખીજે કાઇ ઠેકાણે સંભાી શકતું નથી. જે જે ગુણમાં તરતમપણું જણાય છે તે ગુણનું તર-તમપણું કાઇ કેકાણે જરૂર અટકી જર્વ જોઇએ. જેમ પરિણામનું તરતમપણું આકાશમાં અટકયું છે તેમ સુખનું પણ તરતમપણું માક્ષ–દશામાં અટકયું છે માટે જ માસદશાનું સુખ અવધિ વિનાનું છે એમ કહેવામાં આવ્યું છે. વળી, અમે વૈરોષિકાને જણાવીએ છીએ કે, તેઓએ માનેલી વેદની શ્રુતિઓ પણ માસ-દશાનાં સખનું વર્ણન આ પ્રમાણે કરી રહી છેઃ-" બ્રહ્મનું રુપ આનંદ છે અને તે માક્ષ-દશામાં પકટ થાય છે. તે સમયતું બ્રહ્મતું રુપ જોઇને ળધાં બંધતાે છૂડી જાય <mark>છે અતે એ</mark> જ વખતે–માેક્ષદશામાં–આત્મા પાેતામાં નિસ એવા આનંદના લાભ મેળવે છે "વળી ખીજી શ્રતિ આ પ્રમાણે છે:— " જ્યાં માત્ર છહિ. જ પહેંાચી શકે, ઇંડિયા ન પહેાંચી શકે એવું કદી પણ નાશ ન પામનારૂં સુખ રહે છે તેનું નામ માક્ષ છે અને એ માક્ષને અપૂર્ણ મનુષ્યા મેળવી શકતા નથી " માટે માસ સખમય છે એ વાતમાં હવે કશા વિવાદ કે વાંધા રહેતા જણાતા નથી તેથી વૈશેષિકાએ પણ માક્ષને સખમય માનવા જોઇએ અને તેમ કરી વેદની શ્રતિનું માન જાળવત્રું જોઇએ.

હવે સાંખ્ય મતવાળાઓતા માલ સંબંધે જે અભિપાય છે તે આ

પ્રમાણે છે:- તેઓ કહે છે કે, આ પુરૂષ (આત્મા) શુદ્ધ ચૈતન્ય સ્વરૂપ છે અને એક સળીને પણ વાંકી વાળવા અશક્ત છે માટે અકર્વા છે તથા સાક્ષાદ ભાગવનાર પણ નથી. એ તા જડ અને ક્રિયા કરનારી એવી પ્રકૃતિના સમાશ્રિત છે અને તેથી જ તેના (આત્મા) ઉપર અત્તાનનું અંધારૂં પથરાઇ રહેલાં છે અને એમ છે માટે જ જે સુખ વિગેરે કળ પ્રકૃતિમાં રહેનારૂં છે તેનું પ્રતિ**ળિ** જ પાતામાં પડે છે તેને પણ પાતાનું માની લે છે અને <sup>એ</sup>વા માહતે લીધે પ્રકૃતિને સુખ સ્વભાવવાળી માનતા આત્મા સંસારમાં વાસ કરે છે. હવે જ્યારે એ આત્માને એવું ભાન એટલે વિવેક થાય છે કે, " આ પ્રકૃતિ દઃખના હેતુ છે અને એની સાથે સંબંધ રાખવામાં કાંઇ માલ નથા " હ્યારે એ ( આત્મા ). પ્રકૃતિએ કરેલા કર્મ-પળતે ભોગવતા નથી અને એ પ્રકૃતિ પણ એમ સમજે છે કે, ''આ આત્માએ મારી પાેલ જાણી લીધી છે અને હવે એ મારૂં કરેલું કર્મ–૪ળ ભાગવવાના નથી " ત્યારે એ કાઢણી સ્ત્રીના પેઠે તેનાથી દર ખાસો છે. જ્યારે પ્રકૃતિની શક્તિ નરમ પડી જાય છે ત્યારે આત્મા એના મૂળરૂપમાં આવી જાય છે એવું જ નામ માેલ છે અર્થાત્ માેલુદશામાં રહેલા આત્મા અનંત ચૈતન્યમય છે, કિંતુ આનંદમય નથી. કારણ કે, આતંદ તા પ્રકૃતિના સ્વભાવ છે અને માક્ષ-દશામાં એના તા તદન નાશ **થએ**લો છે. આ પ્રમાણે માેક્ષ વિષે સાંખ્યમતવાળાએ અભિપ્રાય ધરાવે છે. તેના ઉત્તર જૈનમતવાળાએ આ પ્રમાણે આપે છેઃ–સાંખ્યમતવાળા એમ માને છે કે, જ્ઞાન એ સુદ્ધિતા ધર્મ છે અને સુદ્ધિ જડ એવી પ્રકૃતિમાંથી પ્રગટે છે અર્થાત ત્રાન અને આત્માને કાેઇ પ્રકારનાે સંબંધ નથી–આત્મા માત્ર અત્રાન છે. જેમ આ આત્મા અત્રાન છે તેમ તેની જ પેઠે મુક્ત થએલા આત્મા પણ અન્નાન છે. જે અન્નાનને લીધે પ્રકૃતિમાં રહેલું સુખ વિગેર, આત્મા, પોતાનું માને છે તે જ અત્રાનને લીધે સક્ત ચએલા આત્મા પણ પ્રકૃતિમાં રહેલાં સુખ વિગેરે પળતે પાતાનાં કેમ નથી માનતા ? કારણ કે, એ મુક્ત થએલા આત્મા પણ જ્ઞાન વિનાના હાવાથા અજ્ઞાનરુપ અંધકારથા ઢંકાએલા છે. એ પ્રકારે જ્ઞાન અને આત્માના સંબંધ નહિ માની એના (ગ્રાનના) પ્રકૃતિ જેવી જડ ચીજ સાથે સંમ'ધ માનવાથી ઉપર જણાવેલા વાંધા આવે છે. હવે કદાચ સાખ્યા અજ્ઞાનના અર્થ રાગ વિગેર કરે તા પણ ઘટે એવું નથી. કારણ કે, એ રાગ વિગેર પ્રકૃતિના ધર્મો છે માટે આત્માયી તદ્દન જુદા છે અને એમ હ્રાવાથી જ તે આત્માને ઢાંકી શકતાં નથી. જો અસંત જીદા હોવા છતાં એ રામ વિગેરે, આત્માને ઢાંકી શકતા હોય તા સકત ચએલા આત્મા પણ એથી ઢંકાવા

જોઇએ—એ પણ એનાથી અસંત જુદો છે. વળા, સ્મારી આસ્માને કરનારી ન માની માત્ર ભાગવનારા જ માનવા એમાં પણ ઘર્જા ય દુષણા આવે છે. લોકામાં પણ 'જે કરે એ જ ભાગવે' એ વાત સુપ્રસિદ્ધ છે તો અથી ઉલદ એટલે ' કરનારા કાઇ અને ભાગવનારા કાઇ ' એવું શી રીતે મનાય ધળા, અમે (જૈતા) તા સાખ્યાતે પૂછીએ છીએ કે, પ્રકૃતિ અને પુરૂષના સંયોગ કાણે ુકર્યો∸આત્માએ કર્યો શકે પ્રકૃતિએ કર્યો ? જો તેમાં એમ માતા કે, પ્રકૃતિ અને આ-ત્માના સંયોગ પ્રકૃતિએ કરેલા છે. તા એ ગેરવ્યાજળી છે. કારણ કે, પ્રકૃતિ તા બધ ડેકાર્ણ રહેલી છે એથી જો એ. બધે ડેકાર્ણ અહિંમા અને પ્રકૃતિના સંયોગ કરાવ્યા કરતી હોય તો મુક્ત થએલા આત્માએ પણ પ્રકૃતિથી વિખુદા શા માટે રહેવા જોઇએ ? પ્રકૃતિ ળધે ઠેકાણે પહેાંચેલી હોવાથી આત્મા માત્રના પાતાની સાથે મંબંધ કરાવવાને સમર્થ છે માટે એક પણ આત્મા એનાથી વિખટા ન રહેવા જોઇએ. હવે કદાચ એમ કહેવામાં આવે કે, આત્મા પોતે પક્રિતો સંયોગ કરે છે, તો એ પણ વ્યાજખી નથી કારણ કે, એ (આત્મા) તો શહ ચૈતન્ય સ્વરુપવાળા હેાવાથી શા માટે પ્રકૃત્તિને સાથે રાખવાનું મન પણ કરે ? અતે કદાચ આત્માનું એ જાતનું મન થતું હેાય તેર તેનું કાંઇ કારણ છે કે નહિ ! જે કાંઇ કારણ માનવામાં આવે તે શું પ્રકૃતિરૂપ છે કે આત્મારુપ છે ? કેમકે, સાંખ્યા પ્રકૃતિ અને આત્મા સિવાય ત્રીજ ચીજને માનતા નથી. જો એ કારણરુપે પ્રકૃતિને માનવામાં આવે તે જેમ વિશક્ષ આત્માને પ્રકૃતિના સંબંધ કરાવનાર પ્રકૃતિ છે તેમ મુક્ત થએલા આત્માને પણ એ પ્રકૃતિ, પોતાની સાથે શા માટે ન ભેળી શકે? કારણ કે, એ બન્ને આત્માઓ એક સરખા છે માટે એકને લેળી શકે અને બીજાને ન લેળી શકે એ ખનવા જેવું નથી. હવે જો પ્રકૃતિ અને આત્માના સંબંધના કારણ તરીકે આત્માને માનવામાં આવે તો જે આત્મા એ કારણરુપે કામમાં આવે છે તે. પ્રકૃતિ સહિત છે કે પ્રકૃતિરહિત છે ? જો એ ( આત્મા ) પણ પ્રકૃતિસહિત હાયતા એની સાથે પણ પ્રકૃતિના સંખધ શા રીતે થયા ? એના જે જવાબ આવશે એમાં પણ ઉપર જણાવેલા જ પ્રશ્નાે ઉડે તેમ હાેવાયી આ હડીકતાં ક્યાંય દેકાણું આવે તેમ નથી. જો એ પ્રકૃતિના સંબંધ વિનાના આંત્માં, અંતમાં અને પ્રકૃતિના લક્ષનું કારણ થતા હોય તો એ પણ ગેરવ્યાજબી છે. કારણ કે, એવા વિશુદ્ધ આત્મા, એવી ભાંજગઢ કરી શકે જ નહિ અને કંદાચ કરે તાે એનું પણ કારણ ગાતવું જોઇએ અને એમ કારણ ગાતનાં S. J. P. W. 16

ગાતતાં આરા આવે તેમ ન ઢાવાથી આ કારણ-પક્ષની હકીકત ખરાખર નથી. હવે જો એમ માનવામાં આવે કે, પ્રકૃતિ અને આત્માના સંબંધનું કાંઇ કાર શ જ નથી. તા પછી મુક્ત થએલા આત્માના પણ પ્રકૃતિ સાથે શા માટે સંબંધ ન થાય ? વળા, એ વિષે આ એક બીજાં પૂછવાનું છે કે, પ્રકૃતિ સાથે લગ્ન કરતા આત્મા પાતાના પૂર્વના સ્વમાવને છોડે છે કે નહિ? જો તે, પાતાના પૂર્વના સ્વભાવ છાડે તા તા અનિત્ય થઇ જાય અને એમ થવં સાંખ્યમતમાં માટું દ્વારા છે. જો તે પોતાતા પૂર્વતા સ્વભાવ ન જ છોડે તે. તે, પ્રકૃતિ સાથે બળી પણ કેમ શકે ? જુવાન થનારા માણસે પાતાની બાળઅવસ્થા છાડવી જ જોઇએ તેમ પ્રકૃતિની સાથે સંગ'ધ ધરાવતા આત્માએ પાતાના પૂર્વના સ્વભાવ છાડવા જ જોઇએ—એ રીતે કાઇ પ્રકારે સાખ્યમતમાં આત્માની સાથે પ્રકૃતિના સંયોગ જ ઘટી શકતા નથી તા પછી એના વિયો-ગુની વાત તા શી રીતે થાય <sup>?</sup> વળી, સાંખ્યમતવાળાઓએ આગળ **રે**મ જણાવ્યું હતું કે. આત્માને વિવેક થાય છે અને પછી એ, કર્મ-કળને ભાગવતા નથી " ઇસાદિ. તે પણ વ્યાજમી જણાતું નથી. અમે (જૈતા) એ વિષે પૂછીએ છીએ કે, એ વિવેક એટલે શું ? જો એમ કહેવામાં આવે કે, પોત પોતાના રુપમાં રહેલા પ્રકૃતિ અને પુરુષનું જુદું જુદું જ્ઞાન—અનું નામ વિવેક છે તો એ વિવેક કોને શાય છે—આત્માને ચાય છે 2 કે પ્રકૃતિને શાય છે ? અમે જૈના તા ધારીએ છીએ કે, એ વિવેક, એ બેમાંથી એકને પણ થવા ઘટતા નથી. કારણ કે, સંખ્યાના હિસાબે એ બે ય અજ્ઞાન છે વળી. <u>ગ્રાપ્યોએ જે એમ જણાવ્યુ હતું કે, " પ્રકૃતિ પોતે કેાઢણી સ્ત્રીતી</u> પેંડે દૂર ખરી જાય છે" ઇસાદિ તે પણ ખરાખર નથી કારણ કે, પ્રકૃતિ તો જડ છે એથી એનામાં ખસી જવાતી અક્ષલ શી રીતે આવે ? વળા એ પ્રકૃતિ તા નિસરુપ હોવાથી માક્ષ-દશાને પામેલા આત્માઓને પણ પોતાની સાથે શાં માટે ન ભેળવે ? જેમ કાઇ મનુષ્યે વાયુને પ્રતિકૂળપણે જાણ્યાે હાય તા પણ વાયુ એ મનુષ્યના છેડાે મૂકતા નથી તેમ જેણે પ્રકૃતિને પણ માલ વિનાની જાણી હોય તેના પણ છેડા પ્રકૃતિ શા માટે મૂકે ? કારણ કે, પ્રકૃતિ નિસ્ય હોવાથી હમેશા રહેનારી છે– એ પ્રકારે કાઇ પણ આત્માના પ્રકૃતિથી વિયોગ થવો ઘટતા નથી તા માક્ષ ક્યાંથી થાય ? અને જો પ્રકૃતિને હમેશા રહેતારી ન માનવામાં આવે તા અના નિસતા શા રીતે ઘટે % જે વસ્તુ તદ્દન નિસ હામ છે એનું પૂર્વ સ્વકૃષ ખદલતું નથી અને એમાં નવું ભવિષ્યતું સ્વરૂપ આવતું પણ નથી.

એ તો જે ચીજ પરિણામી નિસ હાય તેમાં જ ઘટી શકે છે. જો પૂર્વે જણાવેલું દૂષણ મટાડવાને માટે પ્રકૃતિને પરિણામી નિસ માનવામાં આવે તો આત્મા પણ એવા જ માનવા જોઇએ. કારણ કે, એ જયારે પ્રકૃતિ સાથે ભળેલા હાય છે ત્યારે એને સુખના ભાગવનાર માનવામાં આવે છે અને મોલમાં એને એવા નથી માનવામાં આવતા તથા તે પહેલા અમુકત દશામાં હાય છે અને પછી એને મુકત દશામાં આવેલા માનવામાં આવે છે એ રીતે આત્માના પરિણામા કરતા હાવાથી એને પણ પરિણામી નિસ માનવાં જોઇએ. એ જ રીતે આત્માને સુખી અને દુઃખી વિગેરે પણ માનવા જોઇએ. જો જે રીતે આત્માને સુખી અને દુઃખી વિગેરે પણ માનવા જોઇએ. જો એને જરા પણ કેરફાર પામતા ન માનવામાં આવે તા એ અમુકતના મુક્ત પણ શી રીતે થઇ શકશે ? એ પ્રકારે તદ્દન માલના અભાવની નાળતા આવશે. તાત્પર્ય એ કે, સાંખ્યોના માનેલા મોલા ખરાળર ઘટી શકે એવા નથી માટે માલને અને ત સુખ અને અનંત ગ્રાનવાળા માનવા એ વ્યાજખી અને યુક્તિયુક્ત જણાય છે.

હવે ખાહમતવાળાઓ માલ સંબંધે જે અભિષ્રાય ધરાવે છે તે આ પ્રમાણે છેઃ—તેઓ કહે છે કે, ગ્રાનની ક્ષણિક ધારાઓ સિવાય ખીજો કોઇ જાદા અને સ્થિર રહેનારા આત્મા નથી, તેથી જ્ઞાનમય અને સુખમય માક્ષની વાતા કરવી એ તદ્દન ફાકટ છે. જે મનુષ્યા આત્મદર્શી ( સાતમાને માનનારા ) છે તેઓ તો મુક્તિને મેળવી શકતા જ નથી, તેનું કારણ આ છે: -જે મતુષ્ય, આત્માને સ્થિર અને નિત્ય માતે છે તેને આત્મા ઉપર સ્તેહ થાય છે, એ સ્તેહતે લીધે તે આત્મદર્શી ભાઇ આત્મસુખામાં અને તેનાં સાધતામાં દોષા તરફ દષ્ટિ ન કરતાં એકલા ગુણાને જુએ છે અને મમતાપૂર્વક સુખનાં સાધતાનું ગહુણ કર્યે જાય છે–એ રીતે જ્યાં સુધી આત્મદર્શન છે ત્યાં સુધી સંસાર જ છે. એ વિષે કહ્યું છે કે. "જે મનુષ્ય આત્માને જુએ છે તેને તેમાં 'હું' એ પ્રકારે નિસ્ય રહેનારા સ્તેહ થાય છે, એ સ્તેહને લીધે તે. એ સુખામાં તપ્તિ પાસે છે અને સખની તુષ્ણા દોષોને જોવા દેતી નથી. પછી એ આત્મદર્શી મમતાવડે સખનાં સાધતાનું ગ્રહણ કરે છે તેથી તેને આત્માના અભિનિવેશ-અહંતાના કદાત્રહ-થાય છે એટલે જ્યાં સંત્રી આત્મ-કર્શન હોય તાં સુધી સંસાર જ રહે છે. આત્માની હયાતી જાણ્યા પછી જ ' હું અને બીજો ' એવું ભાત થાય છે, એવા ભાતતે લીધે રામ અને દ્વેષ શાય છે અને એ ખત્રે ( રાગ અને દ્વેષ ) જ બધા દોષોનું મૂળ છે "

માટે મુક્તિને મેળવનારા મનુષ્યે તા પુત્ર, સ્ત્રી વિગેરે પરિવારને અનાત્મક ( આપણાં નથી ) માનવા જોઇએ અને એ ખુધં અનિસ છે, અશ્રુચિ છે તથા દુઃખરુષ છે એવા વિચાર કર્યા કરવા જોઇએ-એમ ચિતવવાથી આત્મામાં रनेंड नेंडि थाय अने के जातना विशेष अल्यासयी ज वैराज्य थशे. तथी ચિત્ત આસવ વિનાનું થશે અને એ જ મુક્તિ છે. હવે કદાચ કાઇ એમ કહે કે. એ ઉપર લખ્યા પ્રમાણે વિચાર ન કરવામાં આવે અને માત્ર શરીરને દુ:ખદેવારુપ તપ તપવામાં આવે તા પણ સકલ કર્મના નાશ થવાથી માલ થવા ઘટે એમ છે માટે એ તપ વડે જ માલન શા માટે ન મેળવવા ? **એ**ના ઉત્તરમાં આધ્યા જણાવે છે કે, શરીરતે દુ:ખ દેવું એ કાંઇ du નથી. એ તો જેમ નારકીઓ પોતાનાં પૂર્વનાં પાપને લીધે અનેક જાતનું દુ:ખ વંડે છે તેમ શરીરને દુઃખ દેનારા પણ પાતાના પૂર્વ કર્મોનું કળ જ ભાગવે છે-એ કાંઇ તપ કરતા નથી માટે એવા તપવડે માસ શી રીતે થઇ શકે ! વળી. કર્મી તા અનેક પ્રકારનાં છે, કારણ કે, તે વડે અનેક વ્યવનાં જુદાં જુદાં કળ મળા રહ્યાં છે. માટે એવાં અનેક જાતનાં કર્માના નાશ એક પ્રકારના તપથી જ શી રીતે થઇ શકે ? કદાચ એમ કહેવામાં આવે કે. નપમાં અનેક શક્તિઓનું મિશ્રણ થવાથી એ તપવડે કમેતિ નાશ શા માટે ન થઇ શકે ? તા એના ઉત્તરમાં બાધ્ધા જણાવે છે કે, જો એ રીતે કર્માના નાશ થઇ માહ્ય થઇ શકતા હોય તા ચોડાક કલેશથી પણ બધાં કમેનિ નાશ થવા જોઇએ. કારણ કે, જો એમ નહિ માનવામાં આવે તા અહીં પણ તપમાં અનેક શક્તિઓનું મિશ્રણ છે તેનું શું થશે ? માટે તપથી કર્મના ક્ષય થઇ મેહ્મ થાય એ ખરાખર ઘટે એવું નથી. એ જ હડીકત ખીજા ત્રાંથમાં શ્લોકાવડે જણાવી છે. તાત્પર્ય એ છે કે, જેવા માને છે તેવા માક્ષ યક્તિયક્ત જણાતા નથી એથી નિરાત્મભાવનાના પ્રયળપણાને લીધે જે ચિત્તની કરોશરહિત અવસ્થા થાય છે તેને જ માક્ષ માનવા એ ખરાખર વ્યાજળી જણાય છે. એ પ્રમાણે માક્ષ વિષે ભાષ્ધાના અભિપ્રાય છે. હવે જૈતા એ અભિષ્રાયતા ઉત્તર આ પ્રમાણે આપે છે:- તમે ( ગાષ્ધા) આત્માને સ્થિર માનતા નથી અને જે માત્ર જ્ઞાનની ધારાઓ જ માના છો તેમાં ધર્ણા દ્રુપણા આવે છે અને તે આ પ્રમાણે છેઃ—ત્રાનના પવાહા તા ક્ષણે ક્ષણે પક્ષટા મારે છે એથી જે પ્રવાહ ક્રિયા કરવાનું નિમિત બને છે તે ક્ષણિક હાવાથી કિયાનું કળ ભાગવવાને રહી શકતા નથી અને જે ખીજો अवाद क्षिमानुं क्षा लोगवे छ ते, अना क्ता द्वाता नथा अर्थात् दर्भाश

માનેલા ક્ષણિકવાદમાં કર્વા કાઇ અને બોક્તા કાઇ એવા માટા વાંધા આવે છે. કારણ કે, જે કર્વા હોય તે જ ભાગવનાર હોય-એવા નિયમ સા કાઇને સંમત છે. વેળા, એ ક્ષણિકવાદમાં સ્મરણશક્તિ પણ શા રીતે ઘટી શકશે ? કારણ કે, જેણે જોયું છે કે સાંભળ્યું છે તે ત્રાનપ્રવાહ ક્ષણિક હેાવાથી ટકી શકતા નથી અને એની જગ્યાએ જે બીજો જ્ઞાનપ્રવાહ આવે છે તેણે પૂર્વનું જોયું કે સાંભલ્યું નથી એથી ખીજાએ કરેલું ખીજો શા રીતે યાદ કરી શકે ? સંસારમાં તા એવા નિયમ છે કે, જેણે કરેલું હોય તે જ યાદ રાખી શકે છે અતે એ નિયમ સા કાઇએ સ્વીકારેલા છે માટે એ જાતના ઘણા દેણવાળા ક્ષિણિકવાદ ન માનતાં સ્થિરવાદ માનવા એ યુક્તિયુક્ત છે. જેમ માળામાં રહેલા બધા મણકા એક દોરામાં પરાવેલા હોય છે અને એમ હોય તા જ એ બધા મણકા ટકી શકે છે તેમ આ ગ્રાનની ધારાએ પણ દોરાની જેવા એક આત્મામાં પરાવેલી હાય તા જ રીતસર રહી શકે છે અને એમ માનવામાં આવે તો જ ઉપર જણાવેલું 🤻 કે દૂષણ આવે તેમ નથી માટે આત્માને ગ્રાણિક ન માનતાં રિચરવૃત્તિવાળા ગાનવા જોઇએ અને એમ માન્યા પછી જ માસની વાતા કરવી એ શાભા આપે એવું છે. વળી, તમે (બાહિયો) જે દૂષણ આત્માને માનવામાં જણાવ્યું છે તે જો કે ઠીક છે, કિંતુ એ કાંઇ બધે લાયુ પડે તેવું નથી. એ તો જે મૂર્ખ અને અજ્ઞાની છે એને જ લાગુ થાય છે-જે મતુષ્ય અત્રાની છે તે જેમ મૂર્ખ રાગી કપથ્ય કરે છે તેમ આત્માના સ્નેહને લીધે સંસારમાં જણાતાં દુઃખના સેળલેળવાળાં સુખ–સાધનામાં પ્રવૃત્તિ કરે છે. िंत જે પુરૂષ ज्ञानी છે અને હિત તથા અહિતના જાણકાર છે તે જેમ ડાહ્યા રાગી નિરંતર કરી પાજ્યા કરે છે તેમ અતાત્ત્વિક સુખનાં સાધન એવાં સ્ત્રી વિગેરેના પરિત્યાગ કરીને આત્માના સ્તેહને લીધે તદ્દન સુખંમય એવા સક્તિના માર્ગમાં પ્રવૃત્તિ કરે છે માટે આત્માના સ્નેહને લીધે તમે (માહાએ) જે દૂષણ બતાવ્યું છે તે ખરાખર નથી. વળી, તમે જે કહ્યું છે કે, " મુક્તિને મેળવવાની ઇચ્છાવાળા મનષ્યે અનાત્મપણાની જ ભાવના ભાવવી " એ પણ કાંઇ ખરાખર નથી. કારણ કે, જેમ તદ્દન નિત્યપણાની ભાવના મુક્તિનું કારણ થઇ શકતી નથી, તેમ તદ્દન અનિત્યપણાની ભાવના પણ મુક્તિનું કારણ હાઇ શકતી નથી. એવી એકાંત નિત્યપણાની કે એકાંત અનિત્યપણાની ભાવના ખાટી છે. વળા, એ જાતની ભાવના પણ એક સ્થિર એવા અનુસંધાન કરનાર સિવાય થઇ શકતી નથી માટે તમારે (ગાહાએ) જો માસની વાતા કરવી હાય તા भेक्ष स्थिर स्थेवा स्थातमाने कहर मानवे। को छस्मे. वणा, के लां घासेक्षे। द्वाय स्थे क

છુટા થઇ શકે છે માટે જે માક્ષને મેળવનાર હાય તેને તો તમારે સ્થિર માનવા જ જોઇએ. તમારા માનેલા ક્ષણિક–વાદમાં તાે કાઇ ત્રાન–સંતાન બધાએક્ષાે છે, કાઇ જ્ઞાન–સંતાન મુક્તિનાં કારણોતે જાણે છે અને ત્રીજો જ કાઇ જ્ઞાન-સંતાન માંક્ષ મેળવે છે એવું ગરભડવાળું બધારણ છે અને કરે કાઇ, જાણે કાઇ અને મેળવે કાઇ એ જાતનું એની વચ્ચે ત્રીજો ખાઇ જાય એવું બધારણ કાઇને **ઇપ્ટ ન હોય. વળા, છુદ્ધિમાન માત્ર એવું વિચારીને પ્રવૃત્તિ કરે છે કે 'મારૂ**' કાંઇ થાય'-પરંત તમારા ક્ષણિકવાદમાં બધું ક્ષણિક હાવાયી અને ત્રાનની ધારાઓ પરસ્પર કાઇ જાતના સંખધ ન ધરાવતી હોવાથી એક પણ તાન-સંતાન એ જાતનું વિચારી શકતા નથી અને એમ હોવાથી એ, પ્રવૃતિ પણ શી રીતે કરી શકે ? કદાચ એમ ધારા કે, જે ગાનની ધારા ક્ષણિક છે તે શં આ જાતનું વિચા-રીને પાતાના કલ્યાણની પ્રવૃત્તિ નહિ કરી શકે ? તેા એના ઉત્તર આ પ્રમાણે છે:--એ ગ્રાનની ધારા, જે માત્ર એક ક્ષણ જ રહે છે, તે તદન ધિકલ્પવિહીન હોવાથી એ બધું શી રીતે કરી શકે ? એક જ ક્ષણમાં પેદા થવું, વિચારવું અને માક્ષ માટે પ્રવૃત્તિ કરવી એ બધું બનવું તદ્દન અસંભ વિત છે. હવે કદાચ એમ ધારા કે, એ ગ્રાનના સંતાન એ બધું કરી શકે અતે મુક્તિને પણ મેળવી શકે તો પછી શું દૂષણ આવે ? એનો ઉત્તર આ પ્રમાણે છે:-- ખાહ લોકો ક્ષણિક શાનધારા અને સતાન એ ખરાતે એક જ માતે છે માટે જે દૂષણ જ્ઞાનધારાતે લાગુ પડે છે તે જ દૂષણ અહીં પણ સમજ લેવાનું છે. વળી અમે ( જૈના ) તા એમ જણાવીએ છીએ કે, જ્યારે ખાહો વસ્તુ માત્રના સ્વભાવ સણવિનાશી માને છે ત્યારે તો તેઓને માક્ષ માટે પ્રયાસ કરવા જ જરૂરતા નથી કારણ કે, રાગાદિના નાશને તેએ। માલ કહે છે અને એ નાશ તા એની મેળે જ થવાના છે માટે લણિકવાદમાં માક્ષતે માટે પ્રયાસ કરવાની કાંઇ જરૂર જણાતી નથી એથી એ માટે ક્રિયા-કાંડની યોજના કે આચરણા નકામી છે. હવે કદાચ ચર્ચાની ખાતર એમ માની લેવામાં આવે કે, માક્ષને માટે યોજાએલાં ક્રિયાકાંડા નકામાં નથી, તા અમે એ વિષે જે પૂછીએ છીએ તે આ પ્રમાણે છે:-શું એ ક્રિયાકાંડાે રાગ વિગેરે ક્ષણના નાશ કરે છે ? વા હવે પછી થનારા રાગ વિગેરેને થવા દેતાં નથી ? વા રાગ વિગેરેની શક્તિના ક્ષય કરે છે ? વા સંતાનના હચ્છેદ કરે છે ? વા સંતાનને પેદા થવા દેતાં નથી ? અથવા આસવ વિનાની ચિત્તસંતતિને પેદા કરે છે ? જો બાહો તરફથી એમ કહેવામાં આવે કે, એ ક્રિયાકાંડા રાગ વિગેરે ક્ષણના નાશ કરે છે તો એ અયુક્ત છે. કારણ કે, બાહના

સિહાંતમાં નાશ થવા એ વસ્તુતા જ સ્વભાવ હાવાથી નાશના કાઇ હેતુ કલ્પવા એ અનુચિત છે. બીજાં તેએા ( બાહા ) એમ કહે કે, પછી થનારા રાગ-વિગેરેના અમાવ કરે છે. તો એ પણ અયુક્ત છે. કારણ કે, અભાવ કાઇનાથી થઇ શકતા નથી —એ કાંઇ માટી જેવા પદાર્થ નથી કે, જે યનાવી શકાય વા નીપજાવી શકાય. ત્રીજું તેએ એમ જણાવે કે, <mark>એ</mark> અતૃષ્ઠાના રાગ વિગેરેની શક્તિના નાશ કરે છે તો એ પણ રાગ વિગેરે ક્ષણના નાશની અથવા અમાનની જેવું જ અયુક્ત અને બાહ સિહાંતથી વિરુદ્ધ છે. એ જ પ્રકારે ચાેથા અને પાંચમા કથનમાં પણ એ જ દૂષણ આવે છે. વળી તમે વાસ્ત્રવિક સંતાન તા માનતા નથી એથી એના ઉચ્છેદ કર-વાથી કે એને નહિ પેદા થવા દેવાથી પણ શું ? કારણ કે, એ સંતાન તા મર્યા જેવા જ છે અને કયાંય મર્યાને મારવું દાડું નથી, માટે સંતાનના ઉચ્છેદ રૂપ માક્ષ પણ ઘડી શકતા નથી. હવે કદાચ તમે ( બાહા ) છેવટ એમ કહા કે, એ અનુષ્રાના આસવ વિનાની ચિત્તમંતતિને પેદા કરે છે તા એ હકીકત કાંઇ વ્યાજમી ગણાય. પરંતુ તે વિષે પણ પણ થાેડું પૂછવાનું છે અને તે આ પ્રમાણે છેઃ—એ ચિત્તસંવિત, બીજી ચિત્તસંવિત સાર્ય સંબંધ ધરાવનારી છે ? કે એવી નથી ? જો એ, સંબંધ ધરાવનારી હોય તાે તા ઠીક જ છે. અને એમ હાય તા જ માક્ષ ઘટી શકે છે. અને જો એ ચિત્તસંત્રતિ, બીજી ચિત્તસંત્રતિ સાથે સંબંધ નથી ધરાવતી તાે માેક્ષનું બંધારહા ઘડી શકતું નથી. કારણ કે, ચિત્તમંતતિને એવી ક્ષણિક માનવાથી આગળ જણાવ્યા પ્રમાણે 'કરે કાઇ અને ભાગવે કાઇ ' એવા માટા વાંધા આવે છે. વળી તમે ( બાૈદ્ધાએ ) જે જણાવ્યું હતું કે, 'કાયકલેશ એ તપસ્પ હોઇ શકતો નથી ' એ પણ સાચું નથી. કારણ કે. જે કાયકલેશમાં અહિં સાની પ્રધાનતા હોય છે તે કર્મના પરિણામરુપ હેય તો પણ તપરુપ જ છે. કારણ કે, જે કાયકલેશ વતથી અવિરુદ્ધ છે તે નિર્જરાના હેતુ હાેવાથી તપરૂપ મનાય છે. આ પ્રકારે તપની વ્યાખ્યા કરવાથી નારકિઓના કાયકલેશના તપમાં સમાવેશ થઇ શકતા નથી, એમાં તા હિંસા વિગેરના આવેશની પ્રધાનતા હોય છે માટે નારકિમાના કાયક્લેશ સાથે સત્પુરૂષોના દેહદમનની સરખામણી કરવી તદ્દત અનચિત અને અયુક્ત છે. વળા તમે ( બાહે એ ) જે જણાવ્યું કે, 'ચોડા તપમાં પણ અનેક શક્તિઓનું મિશ્રમ હોવાથી એ વડે જ કર્મોના ક્ષય કેમ ન થઇ (શકે'? તે પણ ઠીક છે. ક્રારણ કે, માહતા તદ્દન ક્ષય થયા પછીના છેવટતે સમયે અર્થાત અક્રિયા અવસ્થાના

છેલ્લે સમયે તદ્દન થાંડા જ શુક્લ ધ્યાનરુપ તપવડે ખધાં કમાના ક્ષય થઇ જાય છે. એતા સાખીતામાં જીવનમુક્તિ અને પરમમુક્તિ ખસ છે. પરંતુ એવા થાંડા તપમાં જે કમાંતિ નાશ કરવાની શક્તિ આવે છે તે મેળયતાં ઘણો કાયક્લેશ ખમવા પડે છે, અનેક ઉપવાસા કરવા પડે છે અને મરણાંત દુઃખ પણ સહેવું પડે છે માટે બધાં તપમાં કાંઇ એવી શક્તિ હોતી નથી- એથી જયાં થાંડું તપ હોય ત્યાં બધે ડેકાણે કર્મ-ક્ષય થવાનું દૂષણ લાગી શકતું નથી. માટે છેવટ એમ માનવું જોઇએ કે, સ્થિર રહેનારી જ્ઞાનની ધારા (અર્થાત્ વિવિધ જાતના પરિણામને પામતા તો પણ સ્થિર રહેતા આત્માં) અનેક જાતના તપના અનુષ્ઠાનથી મોક્ષને મેળવી શકે છે અને એને જ અનંત જ્ઞાન, દર્શન, ચરિત્ર અને સુખમય મોક્ષ મળી શકે છે.

## સીમાક્ષવાદ.

હવે માક્ષ વિષે દિગંભર જૈતા જે જાતના અભિપ્રાય ધરાવે છે તે આ પ્રમાણે છે:— તેઓ કહે છે કે, શ્વેતાંત્રર જૈતાએ માસનું જે સ્વરૂપ કહ્યું છે તે તદન સાચું છે, પરંતુ એવા માલ્ર પુરુષા જ મેળવી શકે છે. શ્વેતાળરા પણ માતે છે કે, એ જાતતો માેક્ષ નપુંસક આત્માઓ મેળવી શકતા નથી, કારણ કે, એએા એટલા ખધા નખળા છે, એથી એએામાં આવા ઉચ્ચ સ્થાનતે મેળવવાની શક્તિ હોતી નથી. એ રીતે અમે (દિગંખરા ) પણ કહીએ છીએ કે. સ્ત્રીએા ઘણી જ નબળી હોવાથી અને નયુંસકોની જ પેઠે શક્તિવિહીન હાવાથી માક્ષતે મેળવી શકતી નથી. આતા જવાળ ધાર્તાંબર જૈતા આ પ્રમાણે આપે છેઃ—તમે (દિગંખરા) સ્ત્રીઓને નખળા ગણા છા તેનું શું કારણ છે? શું તેઓમાં ચારિત્ર વિગેર નથી ? અમુક જાતનું વિશેષ ખળ નથી ? શું તેઓને પુરૂષો પ્રણામ કરતા નથી તેથી તે નખળી છે? શું તેઓ બણાવાન વિગેરે કરી શકતી નથી તેથી તે નખળી છે ? તેઓની પાસે કાઇ પ્રકારની માટી ઋહિ નથી તેથી તે નખળી છે ? વા તેએામાં કપટ વિગેરેની અધિકતા છે તેથી તે નખળી છે ? જો તમા એમ જ શાવો કે, સ્ત્રીઓમાં ચારિત્ર નથી હોત માટે જ તે નખળી છે. તો એમાં પણ અમારે પૂછવાનું છેઃ તેઓમાં ચારિત્ર નથી હોતું તેનું શું કારણ ? શું તેઓ વસ્ત્ર રાખે છે માટે તેમાં ચારિત્ર નથી હોતું ? ્કે તેમાં શક્તિ નથી હોતી માટે ચારિત્ર નથી હોતું ? જો એમ કહેવામાં આવે ંકે, વસ્ત્ર રાખે છે માટે તેઓમાં ચારિત્ર નથી હોતું, તો તે વાત ખરાખર નથી.

કારહા કે, વસ્ત્રને રાખવાથી ચારિત્ર ન હોય તેનું પણ શું કારણ છે ? શું વસ્ત્રને વાપરવા માત્રથી જ ચારિત્ર નથી રહેતું ? કે વસ્ત્રના પરિગ્રહ રાખવાથી ચારિત્ર નથી રહેતું ? હવે આપણે એ વિચારવું જોઇએ કે, સ્ત્રીએ। વસ્ત્રતે વાપરે છે તેનું શું કારણ છે ? ં તેઓ વસ્ત્રના ત્યાગ નથી કરી શકતી માટે વસ્ત્રને વાપરે છે ? કે સંયમની સાધના સખપૂર્વક થઇ શકે માટે વસ્ત્રને વાપરે છે ? જો એમ કહેવામાં આવે કે, તેઓ વસ્ત્રતા ત્યાગ નથી કરી શકતી માટે વસ્ત્રુને વાપરે છે તા તે ખરાખર નથી કારણ કે, સ્ત્રાંઓ તા ધર્મને માટે પ્રાણોના પણ લાગ કરતી નજરે જોવાય છે તો પછી એક ચીં થરાતે છોડ-વામાં તેની અશક્તિ છે એમ શી રીતે મનાય ? હવે જો એમ કહેવામાં આવે કે, સંયમતી સાધના માટે જ તેએ વસ્ત્રતે વાપરે છે તા પછી એઓમાં ત્યારિત્ર નથી એમ શી રીતે કહેવાય <sup>?</sup> વળી, જેમ સ્ત્રીએા સંયમની સાધના માટે વસ્ત્રને વાપરે છે તેમ પુરૂષો પણ કેમ ન વાપરી શકે ? એમ કહેવામાં આવે કે, એએ તો અળળા હેાવાથી જો વસ્ત્ર ન વાપરે તેા એના ઉપર પુરૂષો જાલમ કરે અને એએાના સંશ⊰ની વિરાધના કરે અને પુરૂષો વસ્ત્ર ન વાષરે તો એએાના સંયમને કશા બાવ આવે તેમ નથી માટે પુર્ધાને સાચવવા વસ્ત્રની જરૂર પડતી નથી, પણ સ્ત્રીઓને તેા સંયમની રખવાળા માટે વસ્ત્ર રાખવાં જ પડે છે. માટે વસ્ત્ર રાખવું એ ભોજનતી પેડે સંયમનું સાધત હોવાથી તેની ( વસ્ત્રની ) હયાતીમાં ચારિત્રના અભાવ કેમ હોઇ શકે ? હવે એમ કહેવામાં આવે કે, તેઓની પાસે વસ્ત્રરૂપ પરિગ્રહ હોવાથી તેઓમાં ચારિત્ર નથી હેાતું, તેા એ વિષે પૃછ્વાનું કે, શું એઓને વસ્ત્રમાં મૂર્ગ છે માટે એ ( વસ્ત્ર ) પરિગ્રહરુપ છે ? માત્ર તેઓ વસ્ત્રને ધારણ કરે છે માટે એ પરિગ્રહરુપ છે ? વા માત્ર તેઓ વસ્ત્રતે અડકે છે માટે એ પરિગ્રહ-રુપ છે ? વા એમાં જીવાની પેદાશ થાય છે માટે એ પરિગ્રહરુપ છે? જો એમ માનવામાં આવે કે, તેઓને વસ્ત્રમાં મૂર્જા છે માટે એ પરિગ્રહરુપ છે. તો એ વિષે જણાવવાનું કે, જે શરીર છે તે મૂર્ણનું કારણ છે કે નિ ? એમ તા નહિ જ કહી શકાય કે, શરીર મૂર્ગાનું કારણ નથી. કારણ કે, એ વિશેષ દુર્લભ છે અને અંતરંગ છે એટલે વસ્ત્ર કરતાં એ ઘણું પાસેનું સગું છે. હવે જો શરીરને મૂર્ગના હેતુ ગણવામાં આવે તા એ શા રીતે ર જો શરીર મૂર્ગતું કારણ હાય તા એને નહિ છોડવાનું શું કારણ ! શું એના ત્યાગ મુશ્કેલીથી થાય એવે! છે? વા એ મુક્તિનું નિમિત્ત છે? જો એનો સાગ s. J. P. W. 17

મુસ્કેલીયી ચાય તેમ હોય તો શું એવું ખધાને માટે છે ? કે કેટલાકને માટે છે ? ઘણા માણસો આગમાં પ્રવેશ કરીતે વા ખીજે રીતે શરીરતે પણ છોડી દેતા જણાય છે માટે 'એનો સાગ કરવા બધાને મુશ્કેલ છે 'એમ કેમ કહેવાય ? જો એના સાગની મુશ્કેલી કેટલાકને જ જરાતી હોય તે શાસ્ત્રી જ પેડે વસ્ત્રતા પણ ત્યાગ કરવા કેટલાકતે મુશ્કેલ છે એમ પણ શા માટે ન મનાય ? હવે એમ કહેવામાં આવે કે, શરીર મુક્તિનું નિમિત્ત છે માટે એના સાગ થઇ શકતા નથી, તા શરીરી જ પેઠે વસ્ત્ર પચ ધણી કર્મક્રિયામાં કારણરુપ હોવાથી એવી જાતના કેટલાક શક્તિ વિનાના મતુષ્યા માટે ઉપયાગી છે એમ કેમ ન મનાય ? હવે એમ કહેવામાં આવે કે. વસ્ત્રતે પહેરવા માત્રથી જ એ પરિગ્રહરુપ થઇ જાય <mark>છે તો એ ક</mark>ાંઇ ખરાખર નથી. જેને એ ખરાખર હોાય તેા કડકડતી ટાઢમાં ધ્યાન ધરતા કાઇ સાધને જોઇ ' આજે ઘણી સખત ટાઢ છે' એવું ધારી કોઇ ભક્ત એ સાધને કાંઇ એાઢાડે તા નિસ્પૃકી સાધ પણ પરિગ્રહવાળા થવા જોઇએ. હવે જો વસ્ત્રતે અડકવા માત્રથી જ એ પરિગ્રહરુષ થઇ જતું હોય તા નિરંતર જમીન ઉપર ચાલવાથી એ પણ પરિગ્રહરુષ થવી જોઇએ અને એમ થાય તા તીર્થ કર વિગેરેના માલ શા રીતે થઇ શકે ? વળા, એમ કહેવામાં આવે કે, વસ્ત્રમાં જીવતી ઉત્પત્તિ થાય છે માટે એ પરિગ્રહરુપ છે તેા શરીરમાં પણ બીજા જુવાની એટલે કરમિયા વિગેરેની ઉત્પત્તિ થાય છે માટે એને પણ પરિગ્રહરુપ શા માટે ન ગણવું ? કદાચ એમ કહેવામાં આવે કે, શરીરમાં બીજા જીવાની ઉત્પત્તિ થાય છે પણ તેની તા જતના કરવામાં આવતી હાવાયી શરીર પરિગ્રહરુપ ન લેખાય. તા પછી વસ્ત્રમાં પણ ઉત્પત્ર થતા જૂ विशेरे છવાની જતના થતી હોવાથી તથા એને (વસ્ત્રતે) યતનાપૂર્વક સીવતાથી અને ધાવાથી જીવની ઉત્પત્તિ મટી જતી હોવાથી એતે પણ શરીરતી જ પેંકે અપરિગ્રહરુપ માનવું જોઇએ. માટે વસ્ત્ર હેાય તા પચ ચારિત્રને કરોા ખાધ ન આવતા હોવાથી વસ્ત્રની હાજરી સાથે ચારિત્રની હાજરી માનવામાં કાંઇ દૂષણ જણાતું નથી. હવે એમ કહેવામાં આવે કે, સ્ત્રીઓમાં શક્તિ નથી માટે એ ચારિત્રતે પાળી શક્તી નથી. એ પણ ખરાખર નથી. કારણ કે. અતેક સ્ત્રીઓ એવી છે કે. જેઓ આકરામાં આકરૂં વર્લ પાળી શકે છે અને કઠણમાં કઠણ તપ તપી શકે છે માટે એમ તો કેમ કહેવાય કે. એએમમાં ચારિત્ર પાળવાની શક્તિ નથી ! અર્થાત સ્ત્રીએમમાં ચારિત્ર હોહં નથી માટે એ માસ મેળવવાને યાગ્ય થઇ શકતી, નથી, એ કથન

તા તદ્દન ખાેડું છે. હવે એમ કહેવામાં આવે કે, સ્ત્રીઓમાં ચારિત્ર બલે હાય, પણ તેઓમાં ઉંચામાં ઉંચું યથાખ્યાત નામનું વારિત્ર નથી હોતું માટે જ તેએ પુરૂપથી હીણી હોય છે. તો એ વિષે પૂછવાનું કે, એએામાં જે ઉચામાં ઉંચું યથાપ્યાત નામનું ચારિત્ર નથી તેનું શું કારણ છે ? શું સ્ત્રીઓની પાસે એ બતના ચારિત્રને મેળવવાની સામગ્રી નથી ? કે એ બતના ચારિત્રની સાથે સ્ત્રીઓના વિરાધ છે ? એ જાતનું ઉચું ચારિત્ર મેળવવાનું કારણ એક જાતતા અના અભ્યાસ છે અને એ અભ્યાસ (તપ તપત્રું અને વ્રત પાળતું) સ્ત્રીઓમાં છે એમ આગળ જણાવી ચુકયા છીએ માટે 'એ જાતના ચારિત્રને મેળવવાની સામગ્રી સ્ત્રીએા પાસે નથી ' એ કથન તદ્દન ખાટું છે. હવે એમ કહેવામાં આવે કે. **એ** જાતના ચારિત્રની સાથે સ્ત્રીઓનો વિરાધ છે, તો એ પણ ળરાબર નથી. કારણ કે, એ યથાખ્યાત નામનું ચારિત્ર આપણી જેવા નવતરની યુદ્ધિમાં આવી શકે એવું નથી માટે, એના સ્ત્રીઓની સાથે વિરોધ છે એમ શી રીતે કળી શકાય શ્રુ અર્થાત ચારિત્ર નહિ હોવાને લીધે સ્ત્રીએા હીણી છે એ હકીકત તદ્દન ખાટી છે. હવે ખીજું એમ કહેવામાં આવે કે, સ્ત્રીઓમાં અમુક જાતનું વિશેષ ખળ નથી, તો એ ખળ કયા પ્રકારનું નથી ક એ પણ જણાવવું જોઇએ. શું સ્ત્રીએમમાં સાતમી નરકે જવાની શક્તિ નથી એ ? વા સ્ત્રીઓ વાદ વિગેરે નથી કરી શકતી એ ? વા સ્ત્રીઓ એાછી ભાશેલી હેાય છે એ ? એ ત્રાણમાંના જો પ્રથમ પક્ષતે કળલ રાખવામાં આવે તા અમે એમ પૂછીએ છીએ કે, સાતુમી નરકે જવાનું સામ<sup>ર</sup>થે સ્ત્રીઓમાં ક્યારે હૈાવું જોઇએ-જે જન્મમાં માેક્ષે જવાનું હાેય તે જ જન્મમાં હાેવું જોઇએ ? 'કે ગમે ત્યારે હોતું જોઇએ <sup>ફ</sup> જો એમ કહેવામાં આવે કે, જે જન્મમાં માેક્ષે જવાનું હોય તે જ જન્મમાં એ સામ<sup>શ્</sup>ય હોવું જઇએ—તો તો પુરૂષોના પણ માક્ષ ન થવા જોઇએ. કારણ કે, એએામાં ( પુરુષામાં ) પણ જે જન્મમાં મુક્તિ મેળવવાની હોય છે તે જ જન્મમાં સાતમી નરકે જવાનું સામ<sup>ર</sup>ર્ય હોતું નથી. માટે એક જ જન્મમાં માેક્ષે અને સાતમી નરકે જવાનું સામર્થ્ય હોવાનું માનવું યુક્તિયુક્ત નથી. હવે એમ કહેવામાં આવે કે, ક્યારે પણ સાતમી તરફે જવાતું સામર્થ્ય હોવું જોઇએ અર્થાત્ ઉંચામાં ઉંચા સ્થાનની પ્રાપ્તિ ઉંચામાં ઉંચા પરિણામ વડે થઇ શકે છે અને એવાં ઉંચામાં ઉંચાં એ ડેકાણાં છે-એક બધાં દઃખતું ઠેકાણું સાતુમી નરક અને બીજું બધાં સુખનું ઠેકાણું માેક્ષ. જેમ સ્ત્રીઓ એ પ્રકારના ઉંચા મનાેેેબળની ખામીતે લીધે સાતમી નરકે જઇ શ કતી નથી, એમ આગમમાં કહ્યું છે. તેમ તે જ પ્રકારના ઉંચા પણ શુભ

મના ખળની ખામીને લીધે માક્ષને શી રીતે મેળવી શકે ? તમારૂં એ કથન પણ વજુદ વિતાનું છે. કારણ કે, એવા કાંઇ નિયમ નથી-જેનામાં ઉચામાં ઉંચા અશબ પરિણામ હાય એનામાં જ ઉંચામાં ઉંચા શુભ પરિણામ હાય. જો એવા નિયમ હાય તા જે મનુષ્ય જે ભવમાં માક્ષમાં જવાના છે તે જ ભવમાં એનામાં ઉચામાં ઉચા અશભ પરિણામ ન હોવાથી એવા ચરમ દેહવા માતા માલ શી રીતે થઇ શકે ? વળી, માછલાં આમાં ઉંચામાં ઉંચો અશુભ પરિણામ હોવા છતાં એ જ ભવમાં એઓના માક્ષ થઇ શકતા નથી. તથા જે જીવાની હલાયા ગતિઓમાં જવાની શક્તિ આછી હાય છે તે જ જીવાનો કાઇ ઉચી ગતિઓમાં જવાની શક્તિ ઓછી હોતી નથી. જાઓ-ભજપરિ-સંપી ખીજી નારડી સુવી જ જઇ શકે છે તેથી આગળ હલકી ગતિમાં નીચે જઇ શકતા નથી તા પણ ઉપર-ઉંચી ગતિમાં સહસાર દેવલાક સુધી પહેાંચી જાય છે. તેમ જ પક્ષિઓ, નીચે ત્રીજી નારકી સુધી, ચાપમાં જનાવરા, નીચે ચોધા નારકી સુધી અને સર્પો, નીચે પાંચમી નારકી સુધી જઇ શકે છે અતે એ બધા ( પક્ષિએા, ચોપમાં જનાવરા અને સર્પા) ય ઉપર-ઉચી ગતિમાં-તા ડેઠ સહસાર દેવલાક સુધા પહોંચી શકે છે માટે જેટલા અશબ પરિણામ હાય તેટલા જ શુભ પરિણામ હાવા જોઇએ વા જેટલા શુભ પરિ-ણામ હાય તેટલા જ અશુભ પરિણામ હાવા જોઇએ એવો કોઇ જાતના નિયમ નથી એથા કરીને સ્ત્રીએમમાં સાતમી નરકે જવાનું અશભ ખળ ન હોવા છતાં પણ તેઓ ઘણી ખુશીયા માહ્યતે મેળવી શકે છે-એમાં કાઇ જાતના વાંધા આવે તેમ નથી. હવે કદાચ એમ કહેવામાં આવે કે, સ્ત્રીઓમાં વાદ કરવાની શક્તિ નથી અને તેઓનં બહાતર ઘણું ઓછું હોય છે તેથી એ માેક્ષને ક્ષાયક નથી, તો એ કથન પણ ખરાખર નર્ય.. કારણ કે. જેએ મૂંગા કેવળી હોય છે ते आभां वाह કરવાની શક્તિ ન હોવ છતાં પણ તે આ માહતે મેળવે छे अने के भाष तथ विगेरे मुनिओ तहन अभाष केवा हता तें शा पण માક્ષતે મેળવી ચુક્યા છે માટે સ્ત્રીઓમાં વાદ કરવાની શક્તિ ન હોય અને એએોનું બગતર આછું હોય તો પણ એએોને માક્ષ મેળવવામાં કરોા બાધ આવે તેમ નથી. માટે સ્ત્રીઓમાં અમુક જાતનું વિશેષ ખળ નથી એથી તેઓ માસને મેળવી શકતી નથી-એ કથન ખરાખર નથી. હવે એમ કહેવામાં આવે કે. તેઓને પુરૂષો પ્રણામ કરતા નથી માટે તે હીણી છે, તે પણ ખોટું છે. કારણ કે, તીર્થ કરની માતાઓતે દાે ઇંદ્રા પણ પૂજે છે અને નમે છે માટે ્રસ્ત્રીએકા હીણી શા રીતે કહેવાય ? વળી, એમ તા ગણધરાને લીર્થકરા નમસ્કાર

કરતા નથી, માટે ગણધરાની હીણપતે લીધે તેઐાતા પણ સ્ત્રીએાની પેઠે જ માક્ષ ન થવા જોઇએ. વળા, તીર્થ કરા ચારે પ્રકારના સંઘને નમસ્કાર કરતા હાેવાયા અને એમાં સ્ત્રીએા પણ આવી જતી હેાવાયા એએાની હીણપ શી રીતે લેખાય ? હવે એમ કહેવામાં આવે કે, સ્ત્રીઓ કાઇને વાચના વિગેરે નથી આપી શકતી માટે જ તેઓ માેક્ષને યાેગ્ય નથી. તો એ કથન પણ ખાેટ છે, કારણ કે, જો એમ જ હાય તાે કાઇ બહાનારનાે તાે માેક્ષ ન થવાે જોઇએ અને ભણાવનાર માત્ર માેલમાં પહેાંચી જવા જોઇએ અર્થાત્ આચાર્યાના માક્ષ થવા જોઇએ અને શિષ્યાના ન થવા જોઇએ. વળા, એમ કહેવામાં આવે કે. સ્ત્રીઓની પાસે કાઇ પ્રકારની ઋહિ નથી. તેથી તે માેક્ષને લાયક નથી, તેા એ પણ ખરાખર નથી કારણ કે, માટી ઋદ્ધિવાળાના જ મોહ્ધ થાય એવા કાંઇ નિયમ નથી. કેટલાક દરિદ્રા પણ માક્ષતે મેળવી ચુકયા છે અને કેટલાક માટા માટા ચક્રવર્તિ આ પણ માટી ઋહિ હોવા છતાં માેક્ષને મેળવી શકયા નથી. હવે છેવટ એમ કહેવામાં આવે કે, સ્ત્રીઓમાં કપટ વિગેરે ઘર્લું છે માટે જ તેઓ માેક્ષને લાયક નથી, તાે એ પણ ખરાખર નથી. કારણ કે, નારદ જેવા ખટપટિયા અને લડાકુ પુરુષા તથા દઢપ્રહારી જેવા મહાઘાતાડી પુરૂષા પણ માક્ષે જઇ પહેાંચ્યા છે તા સ્ત્રીઓમાં કપટતા વધારા હાવાને લીધે એએમાને હીણી માની માક્ષને અયોગ્ય માનવી એ તદ્દન ખાં કું છે. આ પ્રકારે કાઇ પણ રીતે સ્ત્રીઓની હીણપ કરી શકતી નથી અને એથી જ તેએ। માેક્ષને અયોગ્ય પણ થની શકતી નથી. માટે જેમ પુરૂષો માેક્ષને **લાયક માનવામાં આવે છે તેમ સ્ત્રીઓને પણ માનવી એ તદ્દન સાચું અ**ને યુક્તિયુક્ત છે. સ્ત્રીએા પણ માેક્ષનાં કારણાેતે–સમ્યગ્દર્શન, સમ્યગ્તાન અતે અને સમ્યક્ચારિત્રને-પૂરેપૂરી રીતે મેળવી શકતી હોવાથી પુરૂષોની જ પેડે તેઓતા પણ માેણ ઘડી શકે છે. અતે. એએા પણ અજર અતે અગર થઇ એ પ્રકારે મોહ્લ તત્ત્વનું વિવેચન છે. જે કેટલાકા એમ માને શકે છે. છે કે—" ધર્મરૂપ આરાના બાંધનારા જ્ઞાનિએા, પરમપદ (માક્ષ) સુધી પહેાંચીને પણ લાેકામાં પાતાના સ્થાપેલા ધર્મની અવગણના થતી જોઇને પાછા કરીવાર સંસારમાં અવતરે છે " એ હકીકત ખાડી છે. કારણ કે, માસ એ અમર સ્થાન છે, ત્યાં પહેાંચ્યા પછી કાઇના જન્મ, મરણ, કે રાગ શાક રહેતા નથી-માટે જ ઉપર જણાવેલી માન્યતા ભૂલ બરેલી છે.

જે અડાલ મનવાળા મનુષ્ય, ઉપર જણાવેલાં નવે તત્ત્વા ઉપર શ્રદ્ધા રાખે છે તે સમ્યક્તવ અને સમ્યગ્જ્ઞાનનું ભાજન અને છે અને તે વડે જ એ સચ્ચારિત્રને પણ મેળવવાને લાયક થાય છે. પડ.

હમણાં જણાવેલાં નવે તત્ત્વોને જે સ્થિર મનવાળા મનુષ્ય કાઇ પ્રકારની શાંકા વિગેરે કર્યા વિના જ જાણે છે અને શ્રદ્ધાપ્રવંક સાચાં માને છે તેને સમ્યગ્રદ્ધાન અને સમ્યગ્રદ્ધાનો યાગ થવાથી સમ્યક્ચારિત્ર પણ મળી શકે છે. જે મનુષ્ય, એ નવે તત્ત્વોને જાણતો હોય પણ શ્રદ્ધાપ્રવંક સાચાં ન માનતો હોય તેને તા મિથ્યાદર્શનવાળા જ માનવો જોઇએ. એ વિષે શ્રીગાંધ-હિસ્તા એ (?) મહાતર્ક (?) ગ્રંથમાં આ પ્રમાણે જણાવ્યું છે:— "જે એ નવે તત્ત્વોને શ્રદ્ધાપ્રવંક સાચાં ન માનતો હોય તેને માટે ખારે અંગા પણ મિથ્યા—ખાટાં—છે" ચારિત્રના અર્થ—પાપની પ્રવૃત્તિથી અટકવું થાય છે. તે એ જાતનું હોય છે:—એક તા બધાં પાપાથી અટકવાસ્પ એ મનુષ્યે ઉપર જણાવેલું સમ્યગ્રદર્શન અને સમ્યગ્રદ્ધાન મેળવવાને લાયક થાય છે, જ્ઞાન કરતા પણ સમ્યગ્રદર્શન (શ્રદ્ધા) ચડીયાનું હોવાથી એને જ્ઞાનની પહેલાં મૂકવામાં આવ્યું છે અને એ ઉપરથા એમ પણ સમજ લેવાનું છે કે, જ્યાં સમ્યગ્રદર્શન અને સમ્યગ્રાન હોય સાં જ ચારિત્ર હોઇ શકે છે અને એ સિવાય હોઇ શકતું નથી પર

તથાપ્રકારના ભવ્યપણાના પરિપાક થયે જે મતુષ્યને એ ત્રણેવાનાં એટલે સમ્યગ્દર્શન, સમ્યગ્જ્ઞાન અને સમ્યક્ચારિત્ર હોય છે તે મતુષ્ય સમ્યગ્જ્ઞાન અને ક્રિયાના યાગને લીધે મોક્ષતું ભાજન થઇ શકે છે. પ૪.

જીવતા એ પ્રકાર છે. એક બવ્ય અતે બીજો અબવ્ય. જે જીવા અબવ્ય છે તેઓને સમ્યકત્વ વિગેરે હોતાં નથી. અને જે જીવા બવ્ય છે તેઓને પણ જ્યાં સુધી તેઓનું બવ્યપણું પરિષકવ થયું નથી ત્યાં સુધી સમ્યકત્વ વિગેરે હોતાં નથી—તેઓના બવ્યપણું તો પરિષાક થયે તો એ ત્રણેવાનાં-સમ્યકત્વ વિગેરે—હોય છે. બવ્ય એટલે સિદ્ધિ ગતિ મેળવવાને યાગ્ય આત્મા. બવ્યપણું એટલે મોક્ષને મેળવવાની લાયકાત. એ બવ્યપણું જીવના એક પરિણામ છે અને તે અનાદિના છે. હવે તથાબવ્યત્વ શબ્દના અર્થ આ પ્રમાણે છે:— બવ્યપણું તો બવ્ય જીવ–માત્રમાં છે, પરંતુ એમાં દ્રવ્ય, ક્ષેત્ર, કાળ અને ગુરૂ વિગેરેની સામગ્રીને લીધે અનેક પ્રકારની જીદી જીદી શક્તિઓ પ્રગટે છે અને

એમ હાવાયી જ તેના એકના પણ અતેક ભેદ થઇ જાય છે. એ ભત્ય છત માત્રમાં રહેલું ભવ્યપણું એક સરખી જ શક્તિ ધરાવતું હોય તા દરેક ભવ્ય—જીવા એક જ વખતે—એક સાથે જ ધર્મને મેળવી શકે—તેમ થત્રં જોઇએ. પરંતુ એમ થતું કળાતું નથી માટે ભવ્યજીવ માત્રમાં અદી જુડી શક્તિ ધરાવતું જીદું જીદું ભત્રપણું સ્વીકારવું એ જ ઉચિત જણાય છે. જેમ આંખો અમુક વખતે જ મીડાે રસ ચખાડી શકે છે તેમ ભવ્યજીવમાં રહેલું ભવ્યપણું પણ અમુક વખતે જ પોતાના ખરા રસ ચખાડી શકે છે અર્થાત એ બવ્યપણું જ્યારે પરિષાકને પામે છે ત્યારે જ તે પોતાનું કળ આપવાને તૈયાર થઇ રહે છે. જે કાઇ મતુષ્યનાં કર્મની હદ 🤻ક ક્રોડ સાગરાપમની અંદર આવી ગઇ હેાય તેવા ભવ્ય મનુષ્યતે એ ત્રણે વાનાં–ન્રાન, દર્શન અને ચારિત્ર-હાય છે અને તેવા જ મનુષ્ય જ્ઞાન અને ચારિત્રના સહવાસથી માેક્ષને એટલે અનંત જ્ઞાન, દર્શન, સમ્યક્ત્વ, સુખ અને વીર્યરુપ માક્ષને લાયક થાય છે અને તદન બંધ વિનાની સ્થિતિના પાત્ર ખાને છે. એકલા જ્ઞાન કે એકલી ક્રિયાથી માસને લાયક થઇ શકાર્ત નથી, પરંતુ એ ખત્રે સાથે હાય તા જ માસ મેળવવાની લાયકાત આવી શકે છે. સમ્યગ્રાન અને સમ્યગ્રાન એ ખત્રે સાથે રહેતાં હોવાથી અને સમ્યગ્તાન <mark>હોય ત્યાં તા ચોક્કસ સમ્યગ્દર્શન</mark> રહેતું હોવાથી અહીં 'સમ્યગ્રાન' ના ભાવમાં સમ્યગ્દર્શનને પણ સમજી લેવાનું છે. કારણ કે, વાચકમુખ્ય શ્રીઉમાસ્વાતિજીએ તત્ત્વાર્થસ્ત્રમાં સાથી પ્રથમ જણાવ્યું છે કે, " સમ્યગ્તાન, સમ્યગ્દર્શન અને સમ્યક્યારિત્ર એ માસમાર્ગ છે<sup>૧</sup> " .

## પ્રમાણવાદ.

પ્રત્યક્ષ વિગેરે પ્રમાણાનું વિશેષ સ્વરુષ પ્રંથકાર પાતાની જ મેળે હવે પછી કહેવાના છે.વિશેષ સ્વરુષ, સામાન્ય સ્વરુષ વિના અને સામાન્ય સ્વરુષ, વિશેષ સ્વરુષ વિના રહી શકતું નથી એવો એ બે વચ્ચે ગાઢ સંબંધ છે અને એ વિશેષ સ્વરુષની સમજણ, સામાન્ય સ્વરુષ જણ્યા વિના બરાબર પડતી નથી માટે એ વિશેષ સ્વરુષ જણાવ્યા પહેલાં અહીં પ્રમાણનું સામાન્ય લક્ષણ જણાવવામાં આવે છે અને તે આ છે:—પોતાના અને ળીજાના એટલે વસ્તુ માત્રના સ્વરુષના નિશ્ચય કરાવના ફંદ્રાન 'પ્રમાણ' કહેવાય છે— શકા, ભ્રમ અને અનિશ્વય એ ત્રણવાનાં પ્રમાણરુષ દ્યાનમાં હોઇ શકતાં નથી-

૧. જ્ઞા તત્ત્વાર્થ સૂત્રના પ્રથમ અધ્યાયનું પ્રથમ સૂત્ર: - અનું

એ, પ્રમાણ-ત્રાનની નિશાની છે. વસ્તુનું તદ્દન સામાન્ય જ્ઞાન અર્થાત 'એ કંઇક છે ' એના કરતાં પણ વધારે અસ્પષ્ટ જ્ઞાન–જેનું બીજા નામ જૈન-પરિભાષામાં ' દર્શન ' છે. એ કાઇ જાતના વ્યવહાર નિશ્વય ન જણાવી શકતું હોવાથી પ્રમાણરુપ નથી. તેમ જ પદાર્થ અને ઇંદ્રિયાના સંબંધ, જે ગ્રાનરુપ નથી તે પણ પ્રમાણરુપ નથી. કારણ કે, અહીં તેા નિશ્ચય કરાવ-નારા જ્ઞાનને જ પ્રમાણરૂપ કહેવામાં આવ્યું છે. કાઇ જાતના વિકલ્પ ત્રિનાનું ત્તાન અર્થાત ખાલકની જેવું ત્તાન અને શંકા, ભ્રમ તથા અનિશ્રય-એ ખધાં કાઇ જાતના નિશ્વય ન કરાવતાં હાેવાથી પ્રમાણરૂપ નયી. કારણ કે, નિશ્વય કરાવનાર જ્ઞાનને જ પ્રમાણરુપ કહેવામાં આવ્યું છે. જે જ્ઞાન, બહારના પદાર્થિત લગતા કાઇ જાતના નિશ્ચય ન જણાવતું હાય તે પણ પ્રમાણરુપ નથી, કારણ કે, અહીં તો પોતાના અને ખીજાના સ્વરુપના નિશ્ચય જણાવનારૂ જ ગ્રાન પ્રમાણરુપે મનાએલું છે. જે ગ્રાન માત્ર બીજાના જ નિશ્ચયતે જણાવે છે અને પાતે પાતાની જ મેળે પાતાનું સ્વરુપ કળી શકતું નથી એ-પણ પ્રમાણરૂપ નથી. કારણ કે, અહીં તો બન્નેના (પોતાના અને પરના) સ્વરુપતા નિશ્ચય કરાવનારૂં જ્ઞાન પ્રમાણ તરીકે સ્ત્રીકારાએલું છે. ''અર્થની ઉપલબ્ધિમાં જે હેતભત હોય તેનું નામ પ્રમાણ" એ અને એવાં ખીજાં પણ પ્રમાણનાં ઘણાં લક્ષણા રીતસર નથા, માટે જ એક નિર્દોષ લક્ષણ– ઉપર પ્રમાણે જણાવ્યું છે. સંશય અને ભ્રમ વિગેરે સંશયરુપે અને ભ્રમરુપે ખરા હેાવાવી તેના પણ અહીં પ્રમાણમાં સમાવેશ કરવાના છે. કારણ કે, સ્વપરવ્યવસાયિતા બીજો અર્થ આ પ્રમાણે પણ શાય છે:—પાતાતે યોગ્ય એવા જે પર-પદાર્થ, તેના નિશ્વય કરાવનારૂં ગ્રાન-એ પ્રમાણરુપ છે-આ-અર્થમાં ગમે તે જ્ઞાન-માત્રના સમાવેશ થઇ શકે છે. હવે પ્રમાણની સંખ્યાને અને તે વડે જણાતા વિષયોને જણાવે છે અને તેની અંદર પ્રમાણનું વિશેષ સ્વરુષ પણ જણાવી દેવાનું છેઃ—

પ્રમાણ બે છે:—એક પ્રત્યક્ષ અને <mark>બીજી</mark> પરાક્ષ. એ પ્રમાણ વ3 અન**ં**ત ધમ<sup>c</sup>વાળી વસ્તુ જાણી શકાય છે. પપ

પ્રસક્ષ શખ્દના બે અર્થ છે અને તે આ પ્રમાણે છે:—અમ એટલે ઇદ્રિય અર્થાત જે ત્રાન ઇદ્રિયા વડે થાય તેનું નામ પ્રસક્ષ-એ તા પ્રસક્ષ શબ્દનો જ્તપત્તિ-અર્થ છે. પરંતુ તેના શાસ્ત્રમાં પ્રસિદ્ધ અર્થ 'મીજો છે અને તે આ પ્રમાણે છે:—શાસ્ત્રમાં 'જે ત્રાન સ્પષ્ટ છે તેને પ્રસક્ષ કશું છે '-પ્રસક્ષ શબ્દના એ જાતના વિશાળ અર્થમાં જે ત્રાન ઇદ્રિય સિવાય પણ સ્પષ્ટપણે થયું હોય તે

પણ આવી જાય છે. અથવા અક્ષ એટલે જીવ અર્થાત્ જે જ્ઞાન, ઇંદ્રિયાની સહાયતા વિના માત્ર જીવ વડે જ થાય તેનું નામ પણ પ્રત્યક્ષ છે—અને એ પ્રસક્ષ શબ્દના બીજો અર્થ છે. પરારા શબ્દના અર્થ આ પ્રમાણે છે:—જે જ્ઞાન ઇંદ્રિયાથી પરે હોય છે અર્થાત્ ઇંદ્રિયા સિવાય માત્ર મન વહે જ થનાફ હાય છે અને અસ્પષ્ટ હાય છે—એનું નામ પરાક્ષ છે. એ ખન્ને પ્રમાણા પાતપાતાના હદમાં એક સરખાં છે-એક ઉચુ અને બીજાં નીચું એમ નથી--કેટલાકા એમ માને છે કે, " અનુમાન પ્રમાણતે સાથી પ્રથમ પ્રસક્ષ પ્રમાણતી ગરજ પડતી હૈાવાથી એ હલકું છે અને પ્રસક્ષ પ્રમાણ વડેક છે " તા એ કથન ખરાખર નથી. કાર્ય કે, એ ખત્ને પ્રમાણમાંથી એકમાં પણ વધારે ઓછી સચ્ચાઇ નથી – ખન્નમાં એક સરખી સચ્ચાઇ છે. વળી, 'જો, મૃગલું દોડે છે ' એ વાક્ય વડે થતા પ્રસક્ષ ગ્રાનનું કારણ પરાક્ષ પ્રમાણ છે માટે એવે ખીજે પણ કેટલેક ઠેકાણે પ્રત્યક્ષ જ્ઞાનને પરાક્ષ પ્રમાણની ગરજ પડતી હોવાથી ' પરાક્ષ ' પ્રમાણ પણ-વડેરૂં-ગણાવું જોઇએ. વળી, કાંઇ એવા એકાંતે નિયમ નથી કે, બધે ઠેકાણે પરાક્ષ પ્રમાણને પ્રત્યક્ષ પ્રમાણની ગરજ પડ્યા જ કરે. ક્યાંય તા પ્રત્યક્ષનાનને પરાક્ષનાનની પણ ગરજ પડતી જણાય છે. જેમકે, જીવનું પ્રત્યક્ષ ત્રાન, શ્વાસો ચ્છવાસ વિગેરે નિશાની ઓને જોઇને અનુમાન વડે જ થઇ શકે છે—જ્યારે કાઇ ખાટલા વશ હોય અને મરવાની અણી ઉપર આવ્યું હાય સારે તેમાં ' છવ છે કે નહિ ? ' એની તપાસ માટે વારવાર એના ધાસાચ્છવાસ જોવા પડે છે-એ જાતના લાકવ્યવહાર સર્વપ્રતીત છે અને એ વ્યવહારમાં સ્પષ્ટપણે જીવની હયાતીને જાણવા માટે અનુમાન પ્રમાણની ગરજ રાખવી પડે છે. તાત્પર્ય એ છે કે, એ ખન્ને પ્રમાણામાં કાઇ જયેષ્ઠ અને કાઇ કનિય એમ કાંઇ નથી-તે ખન્ને પાતપાતાની હદમાં જયેય જ છે અતે એ બન્નેમાં એક સરખી જ સચ્ચાઇ રહેલી છે. ળીજા કેટલાકા, એ બે પ્રમાણા ઉપરાંત વધારે પ્રમાણ પણ માતે છે. તેમાંનાં જે જે પ્રમાણા ખરે-ખરાં પ્રમાણરુપ હોય તેને વિચારીને પ્રસક્ષ અતે પરાક્ષમાં સમાવી દેવાનાં છે અને જે જે પ્રમાણા એવાં ખરેખરાં પ્રમાણરુપ ન હોય અને મીમાંસક મતવાળાએ માનેલા અભાવપ્રમાણ જેવાં અસક્ષ્ય હોય તે તરફ દુર્લાક્ષ્ય કરવાનું છે. ખી તુઓ પ્રમાણોની સંખ્યા જણાવતાં તેની ગણત્રી આ પ્રમાણે કરે છેઃ—૧ પ્રેસક્ષ, ૨ અનુમાન, ૩ આગમ, ૪ ઉપમાન, ૫અર્થાપત્તિ, ૬ અભાવ, ૭ સંભવ, ૮ ઐતિહ્ય, ૯ પ્રાતિભ, ૧૦ યુક્તિ અને ૧૧ અનુપલબ્ધિ, એ અગ્યાર પ્ર**ન** S. J. P. W. 18

માણામાં આવેલા અનુમાન અને આગમ એ બંગ એક જાતના પરાક્ષ પ્રમાશ જ છે. ઉપમાન પ્રમાણને નૈયાયિકા માને છે અને તેનું સ્વરુષ આ પ્રમાણે છે:—એક શેઠે પોતાના ચાકરતે કહ્યું કે, રામુ! 'ગવયતે ક્ષઇ આવ ' હવે થીચારા આ રામુ' ગવય ' શખ્દના અર્થાને તો જાણતા નથી તા પણ શેઠના હકમથી એતે લેવા માટે ધર બહાર નીકળ્યાે અતે રસ્તે ચાલતાં તેએ કાઇ . રળારીને પૂછ્યું કે, 'ભાઇ! ગવય કેવા **હાય છે?' રળારીએ જવાબ આ**પ્યા કે 'જેવી ગાય હાય છે તેવા જ મવય હાય છે ' આ પ્રકારના રળારીના કહેવાથી હવે એ રામુ 'ગવય 'ના અર્થને સમજ્યા અને વનમાં માયની જેવા કરતા કાઇ પ્રાણીતે ' ગવય ' માનીતે શંદની પાસે લાવ્યા. આ રીતના શાનતું નામ ઉપમાન-પ્રમાણ છે અર્થાત્ જે શાન ૧૬ત કાઇએ જણાવેલી સરખામણી વડે જ થતું હોય એતું નામ ઉપમાન પ્રમાણ છે. એ ઉપમાન પ્રમાણમાં — એક તો ખીજાએ કહેલું યાદ રાખતું પડે છે અને તે વડે જ વસ્તુતું ભાન થઇ શકે છે. ઉપમાન—પ્રમાણનું આ જાતનું સ્વરુષ નૈયાયિકા માને છે. મીમાંસક મતવાળા તાે તેનું સ્વરુપ ખીજું કહે છે અને તે આ પ્રમાણે છેઃ—જે ભાઇએ ગાયને જેએલી છે, ગવયને જોયા નથી અને 'જેવી ગાય છે તેવાે ગવય છે ' એવું વાક્ય પણ સાંભજ્યું નથી. તે ભાઇ, કાેઇવાર વનમાં ગયા અને ત્યાં એની નજરમાં પ્રથમ 'ગવય' આવ્યા. હવે એ ગવયને જોઇને એના મનમાં એમ થયું કે, 'મેં જોએલી ગાય આ પરાની સરખી લાગે છે ' અથવા 'એ મે' જોએલી ગાયની સાથે આ પણ મળતું આવે છે '–આ જેતના ત્રાનને મીમાંસક મતવાળા 'ઉપમાન ' પ્રમાણ કહે છે. અર્થાત્ આ <sup>ખ</sup>િજ ઉપમાન–પ્રમાણમાં ગવયનું પ્રસક્ષ જ્ઞાન થયા પછી પરાક્ષ એવી ગાયનું રમરુણ કરવું પડે છે અતે એમ કરી એ ગાયમાં આવી ( ગવયની ) સરખાઇતે આરોપવી પડે છે. 'આ ગવય ગાયની જેવા છે.' અથવા ' એ ગાય આ ગુજરા જેવા છે એ ખત્ને જાતનું ઉપમાન પ્રમાણ 'પ્રસબિતા' નામના દ્રાનમાં સંબંધ જાય છે. એ પ્રત્યભિના પણ એક જાતનું પરાક્ષ પ્રમાણ છે અર્થાત ઉપમાન પ્રમાણ એ, એક જાતનું પરાક્ષ જ્ઞાન છે. અર્થાપત્તિ પ્રમાણનું સ્વરુપ આ પ્રમાણ છે:-જેમ એક મનુષ્ય હોય, તે દિવસે જમતા ન હોય અંત શરીરે તા રાતા માતા હાય તા આપણે માત્રા અર્થાત જ કલ્પને પડે કે, એ ભાઇ, રાત્રે જમતા હોવા જોઇએ, આ યુમાણમાં કાઇ પણ પ્રમાણ દારા મેક્કી થઐલી હંકીકત વડે તે બીજ હકીકતને કલ્પરી પડે છે-જે પ્રમાણ વડે નાક્ષી થમેલી હકીકતનું ખાસ કારણ હાય છે—જેની વિના પ્રમાણવડે નક્કી થએલી

હકીકત સંભવી શકતી નથી. આ સ્વરુપ 'અર્થાપત્તિ ' પ્રમાણતે છે અને એ જોતાં તા તે, અનુમાનથી જાદો પડી શકતી નથી માટે તેના સમાવેશ પરાક્ષ પ્રમાણરુપ અનુમાનમાં જ કરવાતા છે. જે લોકો 'અભાવ ' તે પણ પ્રમાણરુપે માને છે તેઓતે અમે પૂછીએ છીએ કે, 'અભાવ ' પ્રમાણનું શું સ્વરુષ છે ? પાંચે પ્રમાણોતા અભાવ-એ અભાવ પ્રમાણ છે ? એનું બીજાં ત્રાન એ અભાવ પ્રમાણ છે ? વા ત્રાનરહિત આત્મા–એ અભાવ પ્રમાણ છે ? <mark>જે પાંચે પ્રમાણાના અ</mark>ભાવને અભાવ પ્રમાણરુષ માનવામાં આવે તાે તે ષરા**ષર નથી. કાર**ણ કે**, અ**ભાવ એ અસર્∕ૂપ હોવાથી તુચ્છ ચીજ છે અને મામ છે માટે જ એ અવસ્તુ છે–કદી કાઇ પણ અવસ્તુ, ગ્રાનનું નિમિત્ત હાઇ શકતી નથી માટે એવા અવસ્તુરુષ અભાવને પ્રમાણ માની ઝ્રાનના કારણ કહેવા એ રીતસર નથા. વળા, જો 'તે જગ્યા ઘડા વિનાની છે' એ જાતના <mark>બાધને અભાવ પ્રમાણમાં ગણવામાં આવે તેા તે પણ બરાબર નથી</mark>. કારણ કે, **થ જાતના બાધ પ્ર**સક્ષરૂપ હાવાથી **ચે**તા સમાસ પ્રસક્ષ પ્રમાણમાં જે ાઇ જાય છે માટે એને (અભાવ પ્રમાણને) જુદા કલ્પવાની જરૂર જણાતી થી. 'તે જગ્યા ઘડા વિનાની છે 'એ જ્ઞાન જેમ પ્રસક્ષરૂપ છે તેમ માંય એવું ત્તાન ' પ્રત્યભિતાન ' પ્રમાણથી પણ થઇ શકે છે. 'જે જે કેકાંણે શ્રિ ન હાય તે તે ઠેકાણે ધૂમાડા પણ ન હાય ' એ જાતનું અમાર ત્રાન વડે પણ થઇ શકે છે. 'અહીં ધૂમાડા નથી, કારણ કે, અગ્નિ નથી ' જાતનું અભાવ-જ્ઞાન અનુમાન વહે પણ થઇ શકે છે. 'ઘરમાં ગમજુબાઇ ી ' એ જાતનું અભાવ-ત્રાન કાઇના કહેવાયી એટલે વચનથી પણ થઇ 🗱 રીતે જુદા જુદા પ્રકારે અભાવ ત્રાનના સમાવેશ જુદા જુદા પ્રમાણમાં જતા હાવાયા એને (અભાવને) એક પ્રમાણરૂપે જુદા કલ્પવા એ 🎙 નકામું છે. હવે એમ કહેવામાં આવે કે, જ્ઞાન વિનાના આત્મા અર્થાલ ચ્યાત્માને કાઇ જાતનું ત્રાન ન થાય-એવી સ્થિતિનું નામ અભાવ પ્રમાણ 🖈 તે પણ બરાબર નથી. કારણ કે, જેને આત્મામાં જ્ઞાન ન થતું હોય 🕪, અભાવને પણ શ્રી રીતે જાણી કે જણાવી શકે ? આત્મા એમ તાં જ છે કે, 'એ જગ્યા ઘડા વિનાની છે' માટે એ જાતના અમાગના વાળા આત્માને જ્ઞાન રહિત શી રીતે કહી શકાય ? માટે કાઇ પણ રીતે <sup>મા</sup>-પ્રમાણના સ્ત્રરપનું કેકાણું પડતું નથા એથા જ એને જુદા 🎙 રૂપે કલ્પવો એ તદન અનુચિત જણાય છે. હવે સંભવ-પ્રમાણન આ પ્રમાણે છે:- 'આટલા માનુસા આ આરડામાં માઇ શકરો

'સંભવ છે કે, આ દોણામાં ભરેલા ચાખા પેલા માણામાં માઇ જાય' આ જાતનાં અટકળિયાં ન્રાતાને 'સંભવ ' પ્રમાણનું નામ આપવામાં આવે છે. ખરી રીતે તો એ અટકળિયાં દ્વાના, અનુમાનમાં જ સમાઇ જાય છે માટે એ સંભવ-પ્રમાણને પરોક્ષ પ્રમાણરૂપ અનુમાનથી જુદું કલ્પત્રાની જરૂર જણાતી નથી. ઐતિજ્ઞ-પ્રમાણનું સ્વરૂપ આ પ્રમાણે છે:—' પહેલાં ધરડા માણસા એમ કહેતા હતા કે, આ વડના ઝાડમાં ભૂત થાય છે ' આ જાતના એાધનું નામ ઐતિહ્ય-પ્રમાણ છે. હવે જો એ હકીકત કાઇ પ્રામાણિક પુરૂષે કહી હોય તો તો એ આપ્તવાક્યરૂપ થવાંથી પરાક્ષતા પ્રકારરૂપ આગમ પ્રમાણમાં સમાઇ શકે છે. અને જો એ, એક પ્રકારના ગપ્પા જ હાેય તા તા અપ્રમાણરૂપ છે. એ રીતે જે ઐતિહ્ય સાચું છે તે પરાક્ષ-પ્રમાણમાં સમાઇ શકે છે અને જે ખોટું છે તે, પ્રમાણરૂપ જ નથી માટે ઐતિહ્ય પ્રમાણને યુણ જાદું ગણવાની જરૂર લાગતી નથી પ્રાતિભ-પ્રમાણનું સ્ત્રરૂપ આ પ્રમા-ણે છે:—જે જ્ઞાન ખાસ કારણ કે નિશાન વિના જ કાેઇ કાેઇ વાર અકસ્મા ઉગી આવે છે તેનું નામ પ્રાતિભ-( પ્રતિભા વડે થે એ લું ) ગ્રાન છે. જેમકે, કાઇને સવારમાં ઉઠતાં જ એમ બાસે કે, આજ તા મારા ઉપર રાજા પ્રસન્ન થશે-એ જાતના ત્રાનને પ્રાતિભ ત્રાન કહેવામાં આવે છે. આ ત્રાન માત્ર મન વડે જ થાય છે. એમાં ઇંદ્રિયા કે એવું બીજાં કાંઇ નિમિત્તરપ હોતું નથી અતે એ જ્ઞાન સ્પષ્ટપણે થાય છે માટે એતા સમાવેશ પણ પ્રત્યક્ષ-પ્રમાણમાં થઇ રકે એમ છે તેથી જ એને જાદું કલ્પનું ઘટે એમ નથી. વળી, જે પ્રાતિભ-જ્ઞાન મનની પ્રસન્નતા અને મનના ઉદેગથી થાય છે અર્થાત' આજે તો અમયાં અમયાં પણ મત વિશેષ પ્રસન્ન છે તેથી જરૂર કાંઇ લાભ થવા જોઇએ ' અથવા ' આજે તો કાંઇ કારણ વિના જ મનમાં ઉચ્ચાટ થયા કરે છે માટે જરૂર કાંઇ માર્દું થતું જોઇએ 'એ જાતનું પ્રાતિભ-શાન કાર્ય-કારણના ત્રાનની જેવું હોવાથી ચોકખું અનુમાનરૂપ જ છે. જેમ કાઇ ડેકાણે ઘણી ક્ષીડી**એ**। ઉભરાઇ જતી જોઇતે એમ કહેવામાં આવે કે, હવે વરસાદ **થ**શે, એ જ્ઞાન અસ્પષ્ટ છે અને અનુમાનરા છે તેમ જ એ પ્રાતિભન્નાન પણ અસ્પષ્ટ અને અનુમાનરૂપ જ છે. એ જે પ્રકારે યુક્તિ-પ્રમાણ અને અનુપક્ષબિલ પ્રમાણતા પણ પ્રસંક્ષ અને પરાક્ષ-એ ખેમાંના ગમે તે પ્રમાણમાં સમાવેશ કરવાતા છે. અને એ ઉપર જણાવેલાં ૧૧ પ્રમાણાયા પણ વધારે પ્રમાણા જે કાઇ બીજાઓએ કલ્પ્યાં હાય અને તે પ્રમાણપણાને મેળવવાની લાયકાત વાળાં હાય અર્યાત્ જ્ઞાન થવાનાં સાધનરૂપ હાય તા જ તેના પ્રસક્ષ ક

પરાક્ષ-એ ખેમાંના કાઇ એક પ્રમાણમાં સમાસ કરી દેવાના છે. એ રીતે 'પ્રમાણ ખે છે અને તે એક પ્રસક્ષ છે અને બીજાં પરાક્ષ છે 'એ જાતની હઠીકતને ઇંદ્ર પણ ફેરવી શકે એમ નથી. હવે પ્રમાણનું લક્ષણ, પ્રકાર અને પેટા પ્રકાર વિગેરે આ પ્રમાણે જણાવે છે:—

પોલાના અને પરના-એટલે બીજાના સ્વરૂપતા નિશ્વય કરાવનારા જ્ઞાનને પ્રમાણ કહેવામાં આવે છે. તેમાંના સ્પષ્ટ જ્ઞાનનું નામ પ્રસક્ષ પ્રમાણ છે. તેના એ પ્રકાર છે:—એક સાંવ્યવહારિક અને બીજો પારમાર્થિક જે જ્ઞાન, અમાને ઇંદ્રિય વિગેરેની સામગ્રીથા ઉત્પન્ન થાય છે તેનું નામ સાંવ્યવહારિક પ્રસક્ષ છે. એ જ્ઞાન પળ પળ વ્યવહારમાં આવતું હોવાથી તેને સાંવ્યવહારિક કહેવામાં આવે છે અને એ અપરમાર્થરૂપ છે. જે જ્ઞાન, કક્ત આત્માની સહાયતાથી જ ઉત્પન્ન થાય છે-જેમાં એક પણ ઇંદ્રિય કે મનની જરૂર રહેતી નથી તેને પારમાર્થિક-જ્ઞાન કહેવામાં આવે છે. તેનાં નામઃ અવધિજ્ઞાન, મનઃપર્યાય જ્ઞાન અને કેવળજ્ઞાન.

સાંવ્યવહારિક જ્ઞાનના બે પ્રકાર છે:—

એક ઇંદ્રિયાથા ચનારૂં અને ખીજાું મનથી થનારૂં. તે ખન્નેના એક એકના ચાર ચાર પ્રકાર છે:—અવગ્રહ, ઇહા, અવાય અને ધારણા. તે પ્રત્યેકનું સ્વરૂપ આ પ્રમાણે છેઃ—અવગ્રહ એટલે તદ્દન ઓછામાં ઓછું અને <mark>તદન સાધારણમાં સાધારણ જ્ઞાન અર્</mark>થાત ઇંદ્રિયા કે પદાર્થીના રીતસર સંબંધ થતાં જ જે 'એ શું ? ' કે 'એ કાંઇક ' એવું વ્યવહારમાં ન આવી શકે એવું ત્રાન થયા પછી એ જ જ્ઞાન વડે થનારા ભાસનું નામ અવપ્રહ છે—એ અવગ્રહરૂપ ત્રાન, નિશ્ચયરૂપ ત્રાનનું પ્રથમ પગથિયું છે અને એ અવગ્રહ-ત્રાનમાં પદાર્થના જે સામાન્ય પેટા ધર્મો છે તેના અને તદૃન સાધારણ એવા જે વિશેષ ધર્મા છે તેના જ ભાસ થઇ શકે છે. જો ખરેખરા અવગ્રહ થયા હાય તા એમાં બ્રાંત વિગેરે રહી શકતાં નથી. અવગ્રહમાં ભાસમાન થતા પદાર્થ માત્ર દ્રવ્યરૂપ અને 'પર્યાયરૂપ હોય છે. એ અવગ્રહ થયા પછી એમાં જણાએલી વસ્તુ વિષે સંશય થાય છે કે—'એ શું આ હશે **'** કે આ હશે ? અને સંશય થયા પછી તે તરપ જે વિશેષ જાણવાની આકાંક્ષા હાંશ-થાય છે તેનું નામ 'ઇહા' છે. જે કાંઇ ભાસ ઇહામાં ચાય છે તે તરફના વિશેષ નિશ્વયનું નામ 'અવાય' છે અને એ અવાયમાં **થએ**લા ભાસનું જે વધારે વખત સ્મરણ રહે છે તેનું નામ ધારણા છે. આ ચારે પ્રકારમાં પરસ્પર હેતુ-પક્ષભાવના સંબધ રહેલા છે અર્થાત અવગ્રહન્નાન, ઇહાનાનનું

નિમિત્ત છે અને ઇહાનાન, અવગ્રહતાનનું કળ છે–ઐ જ રીતે ઇહાનાન, અવાય ત્રાનનું નિમિત્ત છે અને અવાયત્રાન, ઇહાત્રાનનું ૪ળ છે અને અવાયત્રાન. ધારણા ત્રાનનું નિમિત્ત છે અને ધારણાતાન અવાયત્રાનનું ફળ છે-એમ પૂર્વે થએલું ત્રાન પ્રમાણરૂપ-નિમિત્તરપ-છે અને પાછળ થતું ત્રાન કળરૂપ છે. એ રીતે એક મીત્રદાનના પણ એ ચારે બેદા છે એમ સમજવાનું છે. 🖣 ચારે બેદા ક્રમવાર થાય છે અને પરસ્પર જીદા જુદા સ્વરૂપવાળા છે માટે એ અપેક્ષાએ એ ચારેને જુદા જુદા ગણવાના છે અને એ ચારે એક જ આત્મામાં અનેદ ભાવે પેદા થાય છે માટે એ રીતે એ ચારેને પરસ્પર અભિન્ન સમજવાના છે અર્થાત્ જીદા જીદા પર્યાયની અપેક્ષાએ એ ચારે જીદા જીદા છે અને એક પર્યાયવાળાની અપેક્ષાએ એ ચારે એક છે એમ સમજવાનું છે. જો એ પ્રકારે કાઇ અપેક્ષા**એ એ** ચારેમાં ભેદ અને અમેદ-**એ**મ બન્ને ન માનવામાં આવે તા એ ચારેમાં પરસ્પર રહેલાે હેતુ–કલભાવ સંબંધ ઘડા શકતા નથી–જે તદન ઉંટ અને હાથીની પેઠે જાદાં હેાય તે પરસ્પર હેતુરૂપે અને ક્રગરૂપે હૈાઇ શકતાં નથી. તેમ જે તદ્દન એક જ હેાય એમાં પણ હેત્-કળભાવ ધ**ી શકતા નથી. એ માટે જ ઉપર જ**ણાવ્યા પ્રમાણે એ ચારેમાં <mark>બેદ</mark> અને अलेह-स्मे अने समजवाना छे. धारणाइप मित्रान, विवाह विनानी स्मरण-શક્તિનું ;કારણ છે માટે પ્રમાણરૂપ છે. સ્મરણરૂપ મૃતિનાન, દૂષણ વિનાની વિચાર શક્તિનું કારણ છે માટે પ્રમાણરૂપ છે. વિચારરૂપ મહિતાન, દૂષણ વિનાની તર્ક શક્તિનું નિમિત્ત છે. માટે પ્રમાણરૂપ છે અને એ તર્કરૂપ મિતિરાન, અનુમાન પ્રમાણનું કારણ છે માટે પ્રમાણરુપ છે તથા એ અનુમાન-રુપ મતિનાન, લેવાની, છોડવાની કે તટસ્થ રહેવાની વૃતિનું કારણ છે માટે પ્રમાણરુપ છે. શાસમાં કહ્યું છે કે, "મૃતિ (ધારણા), રમૃતિ (સ્મરણ), સંતા (વિચાર), ચિંતા (તકે) અને અભિનિષ્માધ (અતુમાનરુપ થાધ), એ <u> ખધા લગભગ એક સરખા ભાવને સૂચવે છે " અર્થાત એ ખધા શબ્દોના</u> લક્ષ્ય-વિષ્ય-લગભગ એક સરખાે હાય છે. એ ત્રાનનું નિમિત્ત કાઇનાે સમ્દ (બાલવું) ન હોય ત્યાં સુધી તેનું નામ મિતિજ્ઞાન છે અને કેટલાક કહે છે કે. '' જ્યારે જ્ઞાનનું નિમિત્ત શબ્દ બને છે ત્યારે એનું નામ બ્રુલ-જ્ઞાન પડે છે. એ શ્રુતનાન અનેક પ્રકારતું છે અને અસ્પષ્ટ છે." સિદ્ધાંતને જાણનારા (સૈંહાંતિક) લોકા તો કહે છે કે-" રમૃતિ. સંદ્યા, ચિંતા અને અભિનિખાધ

૧. નૂઓ તત્ત્વાર્થ સૂત્રના ૧ લા અધ્યાયનું ૧૩ મું સૂત્ર: —અનુ૦

એ ચારે શખ્દો, અવમહ. ઇહા, અવાય અને ધારણારવરુષ મિતિશાનના સ્ચક છે" જો કે, રમૃતિ, સંગ્રા અને ચિંતા વિગેરેના એકના એક જ વિષય છે તો પણ એ બધાં વિવાદ વિનાનાં હોવાથી અનુમાનની પેઠે પ્રમાણરુપ છે. જેમ અનુમાનના વિષય અને તેની પહેલાના ગ્રાનના એટલે વ્યાપ્તિને મેળવનાર પ્રમાણના વિષય—એ બન્ને એક હોવા છતાં અનુમાનને પ્રમાણની કાર્ટમાં મુકવામાં આવે છે તેમ એ સ્મૃતિ વિગેરે માટે પણ સમજી લેવાનું છે. હવે જો એમ ન સમજવામાં આવે તો અનુમાનને પણ પ્રમાણરુપે શી રીતે માની શકાય કે વિવાદ વિનાનાં અને વ્યવહારમાં ઉપયોગી થતાં સ્મૃતિ વિગેરમાં જ્યાં સુધી શ્રુપ્પદ, નિમિત્તરૂપે નથી થયા લાં સુધી એ બધાં મિતરુપ છે અને એમાં નિમિત્તરૂપે શ્રુપ્પદનો ઉપયોગ થયા પછી એ બધાં શ્રુતરુપ છે—એ પ્રકારે મિતિશાન અને શ્રુતશાનના વિભાગ છે. જો કે, એ રમરણ, તર્ક અને અનુમાનરુપ સ્મૃતિ અને સંગ્રા વિગેર એક જાતનાં પરાક્ષત્રાનો છે તો પણ મિતિશાન અને શ્રુતશાનના જીદા જીદા સ્વરુપની સમજણ આપવા માટે અહીં પ્રસક્ષત્રાનના વર્ણનમાં પણ તેને જણાવવામાં આવ્યાં છે.

હવે પરાક્ષપ્રમાણનું સ્વરુપ અને ભેંદા આ પ્રમાણે છે:—અસ્પષ્ટ પણ વિવાદ વિનાનું જે જ્ઞાન તેનું નામ પરાક્ષ છે. તેના પાંચ પ્રકાર છે: —સ્મરણ, પ્રત્યભિજ્ઞાન, તર્ક, અનુમાન અને આગમ સ્મરણનું સ્વરુપ આ પ્રમાણે છે:—પૂર્વે થંગેલા સંસ્કારાના જાગવાથી થનારૂં અને પહેલાંની અનુભવેલી હકીકતને જણાવનારૂં જે જ્ઞાન તેનું નામ સ્મરણ છે. એ સ્મરણજ્ઞાનને જણાવનાની રીત આ છે:— 'તે તીર્થ કરતું ભિંભ છે ' (જે પહેલાં જોએલું છે ). પ્રત્યભિજ્ઞાનનું સ્વરુપ આ પ્રમાણે છે:— વર્ત માનમાં થતા અનુભવ અને પૂર્વે જણાવેલું સ્મરણ—એ બન્નેથી પેદા થનારા અને ( પરાક્ષ તથા પ્રત્યક્ષ જ્ઞાનની ) સંકલના કરનારા જ્ઞાનનું નામ પ્રત્યભિજ્ઞાન છે. તે જ્ઞાનને શળદમાં જણાવનાની રીત આ છે:— 'તે જ આ છે.' 'તેની સરખું છે.' તેથી જાદું છે 'અને 'તેનું વિરોધી છે.' જેમ કે; 'તે જ આ દેવદત્તા છે. કામાની જેવા ગવય છે. ' ગાયથી જોદા પાડા છે.' ' આ આનાથી લાંછું, હેકું, ઝીલું, મોડું, નજીક કે દૂર છે.' ' આ આગાનથી લાંછું, હેકું, ઝીલું, મોડું, નજીક કે દૂર છે.' ' આ આગાનથી હાંછું, હેકું, ઝીલું, મોડુ', નજીક કે દૂર છે.' ' આ આગાનથી હાંછું, હેકું, ઝીલું, મોડુ', નજીક કે દૂર છે.' ' આ સામાનથી હાંછું, હેકું, ઝીલું, મોડુ', નજીક કે દૂર છે.' ' આ સામાનથી હાંછું, હેકું, ઝીલું, મોડુ', નજીક કે દૂર છે.' ' આ સામાનથી હાંછું, હેકું, ઝીલું, મોડુ', નજીક કે દૂર છે.' ' આ સામાનથી હાંછું, હેકું, ઝીલું, મોડુ', નજીક કે દૂર છે.' ' આ સામાનથી હાંછું, હેકું, ઝીલું, મોડુ', નજીક કે દૂર છે.' ' આ સામાનથી હાંછું, હેકું, ઝીલું, મોડુ', નજીક કે દૂર છે.' ' આ સામાનથી હોં છે. જેમ કે, ' આ તે જ અર્થિ છે' ( જેનું તાન પહેલાં અનુમાનથી થયું હતું) અને 'આ (શળદ) પણ તે જ અર્થને સ્ત્યવે

છે' ( જે પહેલાં શાસ્ત્રવડે માંબળેલા હતા. ) વિગેરે. તર્કનું સ્વરૂપ આ પ્રમાણે છે:—તર્ક-ત્રાન ઉપલંભ અને અનુપલંભળી પેદ! થાય છે. (અમુક હેાય ત્યારે જ અમુક હાય એ જાતના સહચરપણાનું નામ ઉપલંભ છે અને અમુક ન હાય સારે અમુક ન જ હાય એ જાતના સહચરપણાનું નામ અનુપલંબ છે) અને એના વિષય સાધ્ય અને સાધનના મંબંધ છે-જે ત્રણે કાળમાં અખંડપણ રહેનારા હાય છે. તક – ત્રાનને જણાવવાની રીત આ છે: ' આ હોય ત્યારે જ આ હોય'—'અિસ હોય ત્યારે જ ધૂમ હોય અને અિસ ન હોય ત્યારે ધુમાડા પણ ન જ હાય ' હવે અનુમાનનાં ભેદ અને સ્વરંપ જણાવે છે:---અતુમાન એ જાતનું છે-એક સ્વાર્થ-પોતા માટે થતું અને ખીજું પરાર્થ-ખીજા માટે થતું. હેતુને પ્રસક્ષપણે જોઇને અને કાર્ય-કારણના સંબંધને યાદ કરીને ચોક્કસરુપે ઉત્પન્ન થનારૂં સાધ્યનું જ્ઞાન તે સ્વાર્થ-અનુમાન કહેવાય છે. જેની વિના જેની ગેરહાજરી જ હાય તેને (ગેરહાજરીવાળાને) તેના (તેના ગાનના) હેતુ (નિશાન) સમજવાના છે. અગ્નિ વિના સદા અને સર્વ ઠેકાએ ધમાડાની ગેરહાજરી જ હોય છે-એમાં ધુમાડાને અગ્નિના જ્ઞાનના હેતુ સમજવાના છે– એ હેતુનું સ્વરુપ છે. જે ઇષ્ટ્ર એટલે સંમત હાય. કાઇ જાતના ખાધ વિનાનું હોય અને બીલકુલ જાણવામાં ન આવેલું હોય તેનું નામ સાધ્ય છે. જે સ્થાનમાં એવું સાધ્ય રહેતું હેાય તેનું નામ પક્ષ છે. જેતે માટે ઉપર જણાવેલા હેતુ અતે પક્ષતો પ્રયોગ થાય છે તે જાતના જ્ઞાનનું નામ પરાર્થ-અનુમાન છે; એ પરાર્થ-અનુમાન શખ્દસ્પ હૈાવાથી જ્ઞાનરુપ ન કહી શકાય, તો પણ તે ખીજાને જ્ઞાનનું નિમિત્ત થેતું હોવાથી પક્ત કલ્પનાથી જ પ્રમાણરુપ કહી શકાય-ખરૂં પ્રમાણ તો જે તાનરુપ હોય તે જ હોઇ શકે. જે મનુષ્યા આછી અહિવાળા છે તેઓને સમજાવવા માટે તા પક્ષ અને હેતુ ઉપરાંત દર્શાત, ઉપનય અને નિગમનના પણ પ્રયોગ કરવા પડે છે. દર્ષ્ટાંતના બે પ્રકાર આ પ્રમાણે છે:—એક અન્વયદર્ષ્ટાંત અને ખીજાં વ્યતિરેકદ્ષ્ટાંત. જે જે કેકાણે હેતુ હોય તે તે કેકાણે ચાહ્મ સાધ્યની પણ હાજરી જણાતી હાય તા તે ઠેકાણાનું નામ અન્વય-દર્શન છે. અને જે જે ઠેકાણે સાધ્યની ગેરહાજરી થયે ચોક્કસ હેતુની પણ ગેરહા-જરી જણાતી હોય તો તે કેકાણાનું નામ વ્યતિરેક-દર્શન છે. (જેમ જ્યાં જ્યાં ધમાડા હોય ત્યાં ત્યાં બધે ઠેકાણે અમિ જણાતા હોય કે જણાએલા હોય તેવાં ડેકાણાં-રસોડું, કંદાઇનું હાટ અને યત્રના કુંડ–એ બધાં અન્વય-દર્શાંત છે અતે જ્યાં જ્યાં અગ્નિ ન હાય ત્યાં ત્યાં બધે ડેકાણે ધૂમાડા પણ ન હાય-તેવાં

ડેકાણાં-નદી, સરાવર અને પાણીના કુંડ એ બધાં વ્યતિરેક દર્શાંત છે) હેતના ઉપસંહારનું નામ ઉપનય છે અને પ્રતિજ્ઞાના ઉપસંહારનું નામ નિયમન છે. પુસ, હેતુ, દર્શત, ઉપનય અને નિગમન એ પાંચે અનુમાન-જ્ઞાનના અવયવા છે. એતું ઉદાહરણ આ પ્રમાણે છેઃ ૧. પક્ષ –શબ્દ પરિણામવાળા છે. ૨. હેતુ-કારણ કે, એ કરાય છે લાટે. 3. દર્શાત - જે જે કરાય છે તે ખધું પરિણા-મવાળું છે-જેમ ઘડા. ૪. ઉપનય—શબ્દ પણ કરાય છે પ. નિગમન—માટે એ પણ પરિણામવાળા હોવા જોઇએ. જે જે ચીજ પરિણામવાળા નથી હોતી તે તે કરાતી પણ નથી--જેમ વાંઝણીના પુત્ર અને શબ્દ તો કરાય છે માટે પરિ-**ભામવાળા હો**વો જોઇએ—ઇસાદિ. બીજા કેટલાકા હેતુનાં ત્રણ લક્ષણો જણાવે છે. તેઓ કહે છે કે, "જે ચીજ પક્ષમાં રહેતી હોય, સપક્ષમાં (અન્વયદ્રષ્ટાંતમાં) રહેતી હોય અને વિષક્ષમાં ( વ્યતિરેકદષ્ટાંતમાં ) ન રહેતી હોય તેનું નામ <u>હેતુ—સાધન—છે." પરંતુ તેએાનું આ કથન બરાબર નથી. કારણ કે.</u> કેટલાક હેત્એ। એવા હાય છે કે, જેમાં એ ત્રણે લક્ષણો બગબર ઘટે તેમ હોય, પણ પોતે જાતે તેા કુલેતરૂપ હોય છે. વળી, કેટલાક હેતુઓ એવા પણ મળે છે કે, જેમાં એ ત્રણે લક્ષણો ખરાબર ઘટે તેમ ન હોય તા પણ પાત જાતે તો સહેતરૂપ હોય છે. જેમકે—આકાશમાં ચંદ્ર છે. કારણ કે, પાણીમાં ચંદ્રનું પ્રતિર્નિય જણાઇ રહ્યું છે. કૃત્તિકા નક્ષત્રને! ઉદય થયા છે માટે હવે શક્ટ નક્ષત્રના પણ ઉદય થવા જોઇએ. એક આંગાને પૂલ આવેલાં છે માટે એ પ્રમાણે દરેક આંબાને પણ કુલ આવવાં જોઇએ. ચંદ્રમા ઉગ્યાે છે માટે સમુદ્ર ઉછળતા હોવો જોઇએ. સૂર્ય ઉગ્યા છે માટે કમળા ખીલેલાં હોવાં જોકએ. ત્યાં વધુ છે માટે એની છાયા પણ હોવી જોઇએ. <sup>કો</sup> અને એવાં ળીજાં પણ અતેક અતમાતામાં જે જે હેતુઓ જણાવ્યા છે તેમાંતા એક પણ હેતુ પક્ષમાં રહેતા નયી. તા પણ એ અનુમાનામાંનું એક પણ અનુમાન ખોટું કે અપ્રામાણિક નથી. માટે જૈતાએ ઉપર જણાવેલું જ હેતુનું સ્વરુપ **બરાબર છે. અતે જે** સ્વરૂપ બીજાઓ જણાવે છે તે બરાબર નવી. કદાચ ખીજાઓ એમ જણાવે કે, ઉપર જણાવેલાં દરેક અનુમાનના હેતુ, કાળ વિગેરે પક્ષમાં રહેલા છે, તા તે પણ ખરાવર નથી. કારણ કે, એ અનુમાનામાં જણાવેલા હેતુ અને કાળ એ બે વચ્ચે કાઇ પ્રકારના સંબંધ નથી અને જે જે એ પદાર્થી પરસ્પર કાઇ જાતના સંબંધ ન ધરાવતા હાય તે એ વચ્ચે પક્ષ અને હેતુના સંબંધ ઘટતા આવતા નથી. છતાં જો તેઓ એ એ તદા s. J. P. W. 19

સંબંધ વિનાના પદાર્થો વચ્ચે પણ પક્ષ અને હેતના વ્યવહાર ઘટતા માતે તેમ હાય તા 'કાગડા કાળા છે માટે શખ્દ અનિત્ય હાવા જોઇએ. ' એ અનુમાન પણ સાચું થવું જોઇએ. કારણ કે, આ અનુમાનમાં 'કાળ'ની જ પેઠે 'લાક'ને પણ પક્ષ તરીકે માની શકાય તેમ છે. વળી. એવાં પણ કેટલાંક સાર્યા અનુમાના છે કે, જેએાના હેત સપક્ષમાં નથી રહેતા તા પણ સહેત છે. જેમકે—' શબ્દ અનિસ છે,' કારણ કે, એ સાંબળી શકાય છે. 'સાં મારા ભાઇ હોવા જોઇએ,' કારણ કે, એ સિવાય આવા સાદ ન સંબળાય. ' બધું નિસરૂપ અથવા અનિસરૂપ હોવું જોઇએ ' કારણ કે, એ, સંદ્રુપ છે. એ ખુધાં અનુમાતા સાચાં અને પ્રામાણિક છે, છતાં તેમાં જણાવેલા હેતુએ। સપક્ષમાં નથી રહેતા માટે બીજાએ!એ જણાવેલાં હેતુનાં એ ત્રણે લગ્નણો ખરાબર નથી એટલું જ નહિ ઉલટાં દુષણવાળાં છે.-એ પ્રકારે અનુમાનનું સ્વરૂપ અને . બેઠ વિગેરે છે. હવે આગમ-પ્રમાણનું સ્વરૂપ આ રીતે જણાવે છે<del>ઃ - આપ્તુ પુરુષના કહેવાથી જાણવામાં આવેલી હક્ષીકતને નામ 'આગમ'</del> છે. અને આપ્ત પુરુષના વચનને પણ કલ્પનાથી આગમ પ્રમાણરૂપ માનવામાં આવે છે. જેમ 'અહીં ભોંમાં ભંડાર છે' વા 'મેરૂ વિગેર છે' એ જાતન આપ્તનું વચન પ્રમાણરૂપ મનાય છે. જે પુરૂષ વ સ્ત્રી, જેમ પદાર્થ છે તેમ જ જાણે છે અને જેમ જાણે છે તેમ જ કહે છે તેનું નામ આપ્ત મનુષ્ય છે. એ આમ માતા. પિતા અને તીર્થકર વિગેરે છે - એ પ્રકારે પરાક્ષ પ્રમાણની બધી હડીકત છે. બીજા શાસમાં પણ કહ્યું છે કે, 'જે ગ્રાન વિવાદ વિનાનો છે અને વ્યવહારની દર્ષ્ટિએ સ્પષ્ટરૂપ છે તેનું નામ 'પ્રસક્ષ' છે-એ સિવાયત બીજાં શાન પરાક્ષ છે " " એ ખેત્રે જ્ઞાનમાં એટલે પ્રસક્ષ અને પરાક્ષમાં જે ગ્રાન જેટલું વિવાદ વિનાતું છે તેટલું પ્રમાણસૂત છે અને જેટલું વિવાદવાળું છે તેટલું અપ્રમાણભૂત છે." અર્થાત એક જ ગ્રાન પણ જે વિષયમાં વિવાદ વિનાનું છે તે વિષયમાં પ્રમાણભૂત છે અને જે વિષયમાં વિવાદવાળું છે તે વિષ્યામાં અપ્રમાણભૂત છે. જેમકે, જે મતુષ્યતી આંખે તિમિરતા રાગ થયા હાય તે. એ ચંદ્રને જુએ છે તા એનું ચંદ્રને જેવાનું જ્ઞાન તા પ્રમાણબુત છે અને ચંદ્રની સંખ્યાને જોવાનું જ્ઞાન તો અપ્રમાણભૂત છે. એ રીતે એક જ વિ-ષયને લામતું એક જ જ્ઞાન પણ વિવાદ અને અવિવાદની દષ્ટિએ પ્રમાણભૂત અને અપ્રમાણભૂત થઇ શકે છે. પ્રમાણની પ્રામાણિકતા અને અપ્રામાશિકતા તેના વિવાદવાળા અને વિવાદ વિનાના જ્ઞાન ઉપર નિર્ભર છે. અસાર સુધીની હાકીકત ઉપરથી આ વાત તો ચોક્કસ થઇ કે, પ્રમાણ ખેજ છે અને તે એક

પ્રસંક્ષ અને બીજાં પરાક્ષ છે. મિત્રનાન, શ્રુતત્તાન, અવધિતાન, મનઃપર્યાયત્તાન અને કેવળતાન—એ પાંચમાંનાં પ્રથમનાં ખે ત્રાન ખરી રીતે તો પરાક્ષ છે અને બાકીનાં ત્રણ ત્રાન એટલે અવધિતાન, મનઃપર્યાયત્તાન અને કેવળત્તાન, એ પ્રસંક્ષર છે.

· હવે શ્લોકના હત્તરાર્ધનાે–પાછળના અડધિયાનાે–અર્થ આ પ્રમાણે કરે છે—'' એ પ્રમાણ વડે અન'ત ધર્મ'વાળી વસ્તુ જાણી શકાય છે " અર્થાત્ ઉપર જણાવેલા પ્રસંસ અને પરાક્ષ પ્રમાણના વિષય એ અતંત ધર્મવાળી વસ્તુ છે. અતંત એટલે જેનું માપ ન થઇ શકે એટલા. ધર્મ એટલે સ્વભાવે સ્વભાવે એ જાતના છે: એક તા વસ્તાની સાથે જ થનારા અને ખીજા વસ્તામાં ક્રમે કરીને થનારા. અથવા વસ્તુ માત્ર 'અનેકાંતાત્મક ' છે. 'અનેકાંતાત્મક ' ના અર્થ આ પ્રમાણે છે:-જેના અનેક અંત એટલે ધર્મ-સ્વભાવ છે તે 'અનેકાંતાત્મક ' કહેવાય. તાત્પર્ય એ કે, જડ અને ચેતન એ બધા પદાર્થી અનંત ધર્મવાળા છે, કારણ કે, એતું જ્ઞાન પ્રમાણથી થઇ શકે છે. આ સ્થળે એક પણ ઉદાહરણ જડી શકે એમ નથી. કારણ કે, વસ્તુ માત્ર જડ અને ચેતનસ્પ પક્ષમાં સમાઇ ગઈ છે. જે વસ્તુ અનંત ધર્મવાળી નથી તે ત્રમાણથી પણ જાણી શકાય એવી નથી. જેમ આકાશની કળી. કકત એ જાતનું તદ્દન વ્યતિરેષ્ઠી ઉદાહરણ મળી શકે છે અને એ એક જ ઉદાહરણ, ઉપલા અનમા-નની સાંબીતી માટે પુરતું છે. એ જણાવેલું અનુમાન પણ દૂધણ વિનાનું છે. કારણ કે, એમાં કાઇ પ્રકારતા દોષતે અવકાશ તથા અતે ત્રસક્ષ વિગેરે પ્રમાણાથી પણ એ જ હકીકતને પૃષ્ટિ મળે છે. ખીજાં તા ઠીક, પણ એક જ વસ્તુમાં અનંત ધર્મા શી રીતે રહી શકે? એ પ્રશ્નતો જવાય અહીં એક માત્ર સોનાના ધડાનું જ દર્શાંત આપીતે આ પ્રમાણે આપવામાં આવે છેઃ— કાઇ પણ ઘડા એનાં પાતાનાં દ્રવ્ય, ક્ષેત્ર, કાલ અને ભાવની અપેક્ષાએ છે અને બીજાનાં દ્રવ્યા કોત્ર, કાલ અને ભાવની અપેક્ષાએ નથી. વળી, જ્યારે સત્ત્વ, ત્રેયત્વ સ્પતે પ્રમેયત્વ વિગેરે ધર્મોને લઇને ઘડાના વિચાર કરવામાં આવે ત્યારે તો એ (ઘડા) હમેરાં સત જ છે. કારણ કે, એ ધર્મા વસ્તુ માત્રમાં હોવાથી એ ધર્મોની અપેક્ષાએ પ્રત્યેક પદાર્થ પરસ્પર સરખા છે માટે એ ધર્મોમાં પાતાની કે પરની કલ્પના થઇ શકતી નથી. હવે આપણે એ ઘડાતા જ વિશેષ વિચાર કરીએઃ--ઘડા પુદ્દગક્ષાનાં પરમાહ્યુઓથી ળતેલા છે

માટે એ, પાદગલિકરૂપે સત્ કહેવાય અને ધર્મારિતકાય, અધર્માસ્તિકાય, છવા-સ્તિકાય, આકાશાસ્ત્રિકાય અને કાળ-એ બધાંને રૂપે અસત કહેવાય, પાદન લિકપણું એ લડાના પોતાના પર્યાયધર્મ-સ્વભાવ છે અને 🌂 પર્યાય, ધર્મા-સ્તિકાય અને જીવાસ્તિકાય વિગેરે અનંત દ્રવ્યોથી તદ્દન છૂટા (વ્યાવૃત્ત) છે અર્થાત ધડાના સ્વપર્યાય એક છે અને પરપર્યાયા અનંત છે. તાત્પર્ય એ કે. ઘડા પાતાના પાદગલિકપણાને રૂપે સત છે અને એ સિવાયનાં બીજાં અનંત દ્રવ્યોતિ રૂપે અમત છે. વળી, ઘડા પૃથ્વીતા અનતા હોવાથી પૃથ્વીરૂપે સત્ છે અને પાણી, તેજ તથા વાયુ વિગેરેને રૂપે અસત્ છે. અહીં પણ ઘડાના પોતાના પર્યાય એક છે અને પરપર્યાયા અનંત છે. એ જ રીતે બધે ઠેકાએ સ્વપર્યાય અને પર-પર્યાયની વીગત સમજી ક્ષેત્રાની છે. જો કે, ઘડા પૃથ્વીનાં પરમાણુઓથી બનેલો છે. તો પણ તે, ધાતુના બનેલો છે તેથી ધાતુરૂપે સત છે અને માટી વિગેરેને રૂપે અસત છે. ધાતુમાં ય તે, સાનાના ખતેલા છે માટે સોનારૂપે સત છે અને રૂપું, ત્રાંબું અને સીસં વિગેરેને રૂપે અસત છે. સોનામાં પર્જા એ ઘડેલ કહેલા સોનાના બનેલા છે માટે ઘડેલા સોનારૂપે સત્ છે અને ઘડયા સિવાયના સોનારૂપે અસત છે. ઘડેલા સોનામાં પણ એ ઘડા દેવદત્તે ધડેલા સોનાના ખનેલા છે માટે એ રૂપે સત્ છે અને યત્રદત્ત વિગેરે દેવદત્ત સિવાયના કારીગરાએ ઘડેલા સોનારૂપે અસત્ છે. એ ઘડો ઘડેલો છે, પણ એતા આકાર મોહું સાંકડું અને વચલા ભાગ પહેલો –એવા છે તેથી એ, એ ઓકારરૂપે સત્ છે અતે બીજા મુગટ વિગેરૈના આ**કાર**રૂપે **અસ**ત્ છે. એવા આકાર છે પણ એ એના ગાળ-આકાર છે તેયી એ, ગાળ-આકારરૂપે સત છે અને ખીજા આકારરૂપે અસત છે. ગાળ-આકારામાં પણ જે એ ઘડાના જ ગાળ-આકાર છે તે રૂપે જ એ સત છે અને બીજા ગાળ-આકાર રૂપે અસત છે. એના પાતાના ગાળ આકાર પણ એનાં પાતાનાં જ પરમાણ માથી ખતેલા છે માટે તે રૂપે એ સત્ છે અતે બીજા' પરમા**હ્યુઓની અપેક્ષાએ એ અસ**ત્ છે. આ જ પ્રકારે ખીજા જે જે ધર્મ વડે ઘડાને ઘટાવવામાં આવે તે, તેના પાતાના પર્યાય છે અને એ સિવાયના બીજા બધા એના પર-પર્યાય છે. એ રીતે દ્રવ્યની અપેક્ષાએ કક્ત એક ઘડાના ચાડા સ્વ-પર્યાયો છે. અને પર-પર્યાયો તો અતંત છે. એ રીતે એક દ્રવ્યની જ અપેસાએ ઘડાની વિચારણા થઇ. હવે ક્ષેત્રની અપેકાએ ઘડાની વિચારણા આ પ્રસાણે છે:— ક્ષેત્રની અપેક્ષાએ જોતાં ઘડે**ં ત્રણે લાકમાં વર્ત**ે છે એટલે ત્રણે <mark>લાકમાં વર્તવાપણં-એ ઘડાના</mark> પાતાના પર્યાય છે. અને એ પર્યાયતા બીજો કાઇ પર-પર્યાય હાતા નથી. ત્રણે

લોકમાં વર્તાતા પણ આ ઘડા **તિ**ર્યગ્લોકમાં છે માટે એ, એ રૂપે સત છે અતે ઊર્ધ્વ કે અધાલાકમાં વર્તાવાની અપેક્ષાએ અસત છે. એમાં પણ એ ઘડેા જ ખૂદીપમાં રહેતા હાવાથી એ રૂપે સત છે અને બીજા દ્વીપામાં વર્ત વાની અપેક્ષાએ અસત્ છે. એમાં પણ ભરત ક્ષેત્રમાં રહેતા હાવાથી એ રૂપે સત છે અને ખીજા ક્ષેત્રામાં વર્તવાની અપેક્ષાએ અસત છે. ભરતક્ષેત્રમાં પણ પાટલીપુરમાં રહેતા હાવાથી એ રૂપે સત છે અને બીજા નગરમાં વર્લ-વાની અપેક્ષાએ અસત્ છે. પાટલીપુરમાં પણ દેવદત્તભાઇના ઘરમાં રહેતા હેાવા<sup>2</sup>ી એ રૂપે સત્ છે અને ખીજાના ઘરમાં રહેવાની અપેક્ષાએ અસત્ છે. ધરમાં પણ ધરના એક ખૂણામાં રહેતા હાવા<mark>થા એ</mark> રૂપે સત છે અને બીજા ખૂરણ વિગેરમાં રહેવાની અપેક્ષાએ અસત છે. ઘરના ખૂરણમાં પણ એ, જેટલા આકાશના ભાગતે રાેક છે એ રૂપે સત છે અને બાકીના આકાશના ભાગને નહિ રાેકવાની અપેક્ષાએ અસત્ છે. એ રીતે ક્ષેત્રની અપેક્ષાએ ખીજાું પણ ઉચિત ઘટાવી લેવાતું છે-ક્ષેત્રની અપેક્ષાએ ઘડાના પોતાના પર્યાયા ચોડા અતે પર-પર્યાયા તા અસંખ્ય છે. કારણ કે, ક્ષેત્રના અસંખ્ય પ્રદેશા છે. અથવા મનુષ્યક્ષાેકમાં રહેલા ઘડાના, ખીજા સ્થાનમાં રહેલાં દ્રવ્યોની અપેક્ષાએ અનંત એવા પર-પર્યાયા છે. એ જ પ્રમાણે દેવદત્તભાઇના ઘરમાં રહેલા ઘડા વિષે પણ સમજ લેવાનું છે અને એ રીતે એના પણ પર-પર્યાયા અનંત છે એમ સમજ લેવાનું છે. હવે કાલની અપેક્ષાએ ધડાની વિચારણા બા પ્રમાણે છે:— ઘડા પાતાના દ્રવ્યની અપેક્ષાએ છે, હતા અને રહેશે. એ, આ યુગના હાવાથી એ રૂપે સત્ છે અને અતીત (થઇ ગએલ) અને અનાગત (હવે પછી આ-વનાર) યુગના ન હોવાથી એ રૂપે અસત છે. આ યુગમાં પણ તે ચાલુ વર્ષના છે માટે એ રૂપે સત્ છે અને ભૂત અને ભવિષ્ય વર્ષની અપેક્ષાએ અસત્ છે. ચાલુ વર્ષમાં પણ તે વસંત ઋતુમાં ખતેલા છે માટે એ રૂપે સત્ છે અને બીજી ઋતુઓની અપેક્ષાએ અસત છે. એમાં પણ એ તાજો છે માટે નવીનરૂપે સત છે અને પુરાણ (જૂના) રૂપે અસત છે. તેમાં પણ તે, આજના બનેલા હાવાથા એ રૂપે સત છે અને ખીજે રૂપે અસત છે. તેમાં પણ તે ચાલ પળમાં વર્તાતો હોવાથી એ રૂપે સત છે અને બીજે રૂપે અસત છે. એ રીતે કાળની અપેક્ષાએ પણ ઘડાના પાતાના સ્વપર્યાયા અમંખ્ય છે, કારણ કે, એક પદાર્થ અસંખ્ય કાળ સુધી ટકી શકે છે. જો એની અનંત કાળ સુધી ટકી રહેવાની કલ્પના કરવામાં આવે તેા એના અનંત-પર્યાયા પણ હાઇ શકે છે અને પર-પર્યાયા તા અનંત છે. કારણ કે, ઉપર જણાવેલા કાળ સિ-

વાય ખીજે કાળે વર્લ તાં અનંત દ્રવ્યોની અપેક્ષાએ તેને ઘટાવવાના છે. હવે ભાવની અપેક્ષાએ ઘડાની વિચારણાં આ પ્રમાણે છે:—એ ઘડા રંગે પીળા છે માટે એ રૂપે સત છે અને ખાકીના ખીજા રંગાની અપેક્ષાએ અસત છે. એ પીળા તા છે તે પણ, ખીજી બધા પીળા ચાજો કરતાં જોદા પીળા છે માટે એ, એ જ રૂપે સત્ છે અને બીજા પીળા રૂપે અસત્ છે અર્થાત્ અહીં એમ ઘટાવવાનું છે કે, એ ઘડા, અમક પીળા પદાર્થ કરતાં એક ગણા પીળા છે, અમુક કરતાં ખમણા પીજા છે, અમુક કરતાં ત્રમણા પીજા છે-એમ ઠેઠ ' અમુક પીળા પદાર્થ કરતાં અનંતગણા પીળા છે,' ત્યાં સુધી સમજ લેવાનું છે અને એ જ રીતે એમ પણ ઘટાવવાનું છે કે, એ ઘડા, અમુક પીળા કરતાં એક ગણા આછા પીળા છે, અમુક કરતાં બમણા આછે પીળા છે અને અમુક કરતાં ત્રમણા આછા પીળા છે એ રીતે ઠેઠ 'અમુક કરતાં અનંત ગણા ઓછા પીળા છે,' ત્યાં સુધી સમજી લેવાનું છે-એ પ્રકારે કક્ત એક પીળા રંગની અપેલાએ એકલા ઘડાના જ સ્વપર્યાયા અનત થઇ શકે છે. જેમ પીળા રંગની તરતતાની અપેક્ષાએ એના અનંત-પર્યાયે! થઇ શકયા છે તેમ નીલ વગેરે રંગની તરતમતાની અપેક્ષાએ પણ ઘડાના પર-પર્યાયા અનંત થઇ શકે છે. અને એ જ પ્રમાણે ઘડાના પાતાના રસની અપેક્ષાએ અને પરસ્સની અપેક્ષાએ અનંત સ્વ-પર્યાયા અને અનંત પર-પર્યાયા થઇ શકે છે તથા એ જ રીતે સુર્ગાધ, ગુરૂતા, લઘુતા, મદુતા, કર્કશપણું, શીત, ગરમ, ચીકણું, લૂખું, એ ખવામાં પણ પૂર્વે જણાવ્યા પ્રમાણે ઘટાવી લેવાનું છે. કારણ કે, અનંત પ્રદેશવાળા એક સ્કંધમાં (પદાર્થમાં) આડે સ્પર્શા હોઇ શકે છે, એમ સિહાંતમાં જણાવેલું છે માટે આ ઘડામાં એ આઠે સ્પર્શાને પણ ઘટાવી લેવાના છે. અથવા સોતું એ ધાતુ જ એવી છે કે, એમાં અને તકાળ પાંચે વર્ણો, ખત્ને ગધા, છ એ રસા અને આકે સ્પર્શો સમજી લેવાના છે તથા એનો તરતમતાના વિભાગ પણ ઘટાવી ક્ષેવાના છે અને એ ખધાને અનંતાનંત સમજી ક્ષેવાના છે. તથા બીજા બીજા પદાર્થીના વર્ણ વિગેરે ગુણાથી એ ઘડાના ગુણાને વ્યાવૃત્ત (જાદા) જાણવાના છે અને એ અપેસાએ ઘડાને અસત સમજવાના છે-તે રીતે અહીં અતંત સ્વ-ધર્મા અને પર ધર્મો ઘડી શકે એમ છે. 'ઘડ' અર્થને જણાવવા માટે જુદા જુદા અનેક ભાષાના બેઠાને લીધે ઘટ વિગેરે અનેક શખ્દોના વ્યવહાર ચાલ્યા આવે છે, તે અપેક્ષાએ ઘડા સત્ છે અને એ બધા ઘડાના સ્વ-ધર્મો છે. તથા ખીજા શબ્દાયી 'ઘડા'ના ભાવ ન જણાવી શકાતા હાવાથી એ અપેક્ષાએ ઘડા અસત્ છે અને એ બધા ઘડાના પર-પર્યાયા છે-

તે ખન્ન પણ અનંત છે. અથવા એ ઘડાના જે જે સ્વધર્મા અને પરધર્મી કહ્યા છે, તે ધર્મીને જણાવનારા જેટલા શબ્દો છે, તે બધા ઘડાના સ્વન્ધર્મો છે અને એ સિવાયના જે જે બીજા શબ્દો છે, તે બધા ઘડાના પરધર્મી છે. કેટલાંક દ્રવ્યા (પદાર્થા)ની અપેક્ષાએ ઘડા પહેલા, બીજો, ત્રીજો અને એ રીતે યાત્રત-અનંતમા છે અને એ બધી સંખ્યા ઘડાના સ્વ-ધર્મા છે અને તે સિવાયનાની અપેક્ષાએ ઘડા અસત છે-એ બધા એના સ્વધર્મો અને પર-ધર્મો અનંત છે અથવા એ ઘડામાં જેટલાં પરમાણ્યમા રહેલાં છે તે બધી સંખ્યા ઘડાના સ્વધર્મ છે અને એ સિવાયની ખંધી સંખ્યા એના (ઘડાના) પરધર્મ છે. એ પ્રકારે પણ એના સ્વ ધર્મા અને પર-ધર્મી અનંત જ ઘડી શકે છે. આજ અનંતાકાળથી એ ઘડાની સાથે અનંત પદાર્થીના અનેક સંયોગા થયા અને વિયોગા થયા-એ ખધા ય ઘડાના અનંત સ્વ-ધર્મો છે અને જે જે પદા-ર્થોની સાથે એના (ઘડાના) સંયોગા અને વિયોગા નથી થયા એવા પદાર્થી પણ અનંત છે-એ રૂપે ઘડા અસત છે માટે એ ઘડાના પર-ધર્મા પણ અનંત છે. એ ખધા વિચાર શબ્દ, સંખ્યા અને સંયોગ તથા વિભાગની અપેક્ષાએ કરેલા છે. હવે પરિમાણની અપેક્ષાએ ઘડાના વિચાર આ પ્રમાણે છે:—તે તે પદાર્થાની અપેસાએ ઘડા નાતા, માટા, લાંબા અને હંકા હાય છે અને એ રીતે તેનું માપ અનંત ભેદવાળ થઇ શકે છે માટે એ બધા ઘડાના સ્વ-ધર્મો છે અતે જેનાથી એ ઘડા જુદા પડે છે તે અપેક્ષાએ અસત્ છે અને તે ળધા ઘડાના પર-ધર્મો પણ અતંત છે. તે તે પદાર્થોની અપેક્ષાએ ઘડા, નજીક, વધારે નજીક, તદૃત નજીક; દૂર, વધારે દૂર અને તદૃત દૂર અને તે વળી એક ગાઉ, ખે ગાઉ તથા એક યોજન, ખે યોજન અને અસંખ્ય યોજન પણ હાઇ શકે છે અતે એ રીતે દર અને નજીકની અપેક્ષાએ પણ ઘડાના સ્વ-પર્યાયા અતંત છે. વળા, કાઇ પદાર્થની અપેક્ષાએ એ ઘડા પૂર્વમાં છે, કાઇની અપેક્ષાએ પશ્ચિમમાં છે તથા કાઇની અપેક્ષાએ વાયવ્ય ખુરામાં છે અને કાઇની અપેક્ષાએ ઇશાન ખૂર્ગામાં છે, એ રીતે દિશા અને વિદિશાની અપેક્ષાએ પણ ઘડાના અમંખ્ય સ્વ-પર્યાયા ઘટી શકે એમ છે. કાલની અપેક્ષાએ પણ ઘડાના સ્વ ધર્મો અતંત થાય તેમ છે. કારણ કે, કાળના સણ, લવ, ઘડી, દિન, માસ, વરસ અને યુગ વિગેરે ઘણા ય લેકા છે અને એ લેકાની અપેક્ષાએ ઘડા ખીજા <sup>ા</sup> ભાગાં કુંગ્રાથી પૂર્વ અને પર હોઇ શકે છે માટે જ એના (ઘડાના) સ્વ-ધર્મા અનંત કહ્યા છે. ગ્રાનની અપેક્ષાએ પણ ઘડાના સ્વ-ધર્મો અનંત હોઇ શકે છે. કારણ કે, જીવો અનંત છે અને તે બધા પાત પાતાના જ્ઞાનવડે

એ ધડાને જાદી જાદી રીતે જાણી રહ્યા છે-કાઇ સ્પષ્ટપણે જાણે છે, કોઇ અસ્પષ્ટપણ જાણે છે, કાઇ દૂરપણ જાણે છે અને કાઇ નજીકપણ જાણે છે ઇત્યાદિ. વળી, એ ઘડા બધા જીવાનાં અનંતાનંત મેદવાળાં સખ, દુ:ખ, ત્યાગ કરવાની અહિ, લેવાની ખુહિ, તટસ્થ રહેવાની ખુહિ, પુષ્ય, પા, કર્મના બંધ, કાઇ જાતના સંસ્કાર, ક્રાધ, માન, માયા, લાબ, રાગ, દ્વેષ અને માહ તથા જમીનમાં આળાટલું, પડલું અને વેગ વિગેરેના કારણરૂપ હોવાથી વા એ બધાંતા અકારણરૂપ હોવાથી અનંત ધર્મવાળા હોઇ શકે છે. તથા એ ઘડા, ઉચે ફે કતું, નીચે ફે કતું, સંકડાતું, ફેલાતું, ભમતું, ઝરતું, ખાલી થતું, ભરાતું, ચાલવું, કંપવું, ખીજે ઠેકાણે લઇ જવું, પાણી લાવવું અને પાણી ધરી રાખવું વિગેરે અનંત નાખી નાખી કિયાઓના કારણરૂપ છે માટે એના (ઘડાના) ક્રિયારૂપ સ્વધર્મો અનંત હોઇ શકે છે. અને જે પદાર્થો એ બધી ક્રિયાએાના કારણરૂપ નથી તેનાથી ઘડા જુદા હાવાથી એના પર-ધર્મો પણ અનંત જ હે:ઇ શકે છે. એ તા ક્રિયાની અપેક્ષાએ ઘડાની હકીકત જણાવી, હવે સામાન્યની અપેક્ષાએ ઘડાના હેવાલ આ પ્રમાણે છે:—આગળ જણાવ્યા પ્રમાણે ભૂત. ભવિષ્ય અને વર્ત માન કાળમાં જે જે વસ્તુમાત્રના અનંત સ્વ અને પરપર્યાયો જુણાવ્યા છે તેમાંના કાઇના એક પર્યાય સાથે, કાઇના એ સાથે અને કાઇના અનંત ધર્મો સાથે ઘડાનું અનંત ભેદવાળું સરખામણું થતું હોવાથી–એ અપે-ક્ષાએ પણ ઘડાના સ્વધર્મી અનંત છે. વિશેષની અપેક્ષાએ પણ ઘડાે, અનંત પદાર્થીમાંના કાઇના એક ધર્મવી. કાઇના એ ધર્મીથી અને કાઇના અનંત ધર્માથી વિલક્ષણ હોવાથી-એ અપેક્ષાએ પણ ઘડાના સ્વધર્મો અનંત છે. વળી. અનંત પદાર્થીની અપેક્ષાએ ઘડામાં રહેલું જાડાપણ, પાતળાપણં, સમપણં, વાંકાપણં, નાનાપણં, માટાપણં, તીવ્રપણં, ચકચકાટ, સંદરતા, પહેાળાઇ, દંકાઇ, તીચતા, ઉચ્ચતા અને વિશાળ-મુખપણું વિગેર એક એક ગુણ અનંત પ્રકારતા છે તેથા એ રીતે પણ ધડામાં અનંત ધર્માતા સમાસ થઇ શકે છે. સંબંધની અપેકાએ ઘડા. આજ અનંતકાળયી અને અનંત પદાર્થો સાથે અનંત પ્રકારતા આધાર-આધેયતા સંબંધ ધરાવે છે માટે તે અપેક્ષાએ પણ એના અનંત સ્વ-ધર્મો ગણી શકાય એમ છે. એ પ્રમાણે સ્વ-સ્વામિના સંબંધ, જન્ય-જનકતા સંબંધ, નિમિત્ત-નૈમિત્તિકતા સંબંધ, છ કારકતા સંબંધ, પ્રદાશ્ય-પ્રકાશકતા સંબંધ, ભાજ્ય ભાજકતા સંબંધ, વાજ્ય-વાહકતા સંબંધ, આશ્રય આ-શ્રિયતા સંબંધ, વધ્ય-વધકતા સંબંધ, વિરાધ્ય-વિરાધકતા સંબંધ, અને ત્રેય-ગ્રાયક-તા સંબંધ વિગેરે અસંખ્ય સંબંધાની અપેક્ષાએ પણ એક એકના અનંત-ધર્મો જાણવાના છે. અહીં જે ઘટના અનંતાનંત સ્વ અને પરપર્યાયા કહ્યા છે તે <mark>ખધાની ઉત્પત્તિ, નાશ અને</mark> સ્થિરપણું વિગેરે ખધું અનંતકાળે અનંતીવાર થયું છે, થાય છે અને થશે-તે અપેક્ષાએ પણ ઘટના અનંત ઘર્મો થઇ શકે છે. એ પ્રકારે પીળા વર્ણથી માંડીને અહીં સુધી માત્ર એક ભાવની અપેક્ષાએ ધટના અનંત ધર્મો સમજી લેવાના છે. વળી, અત્યાર સુધી દ્રવ્ય, ક્ષેત્ર અને કાલ વિગેરેની અપેક્ષાએ ધડાના જે સ્વ ધર્મા અને પર-ધર્મા કહ્યા છે તે ખન્ને ધર્મી સહિત ઘડા, કહી શકાય તેમ નથી. કારણ કે, એવા એક પણ શબ્દ નથી કે, જે પોતે એક જ હાઇને પણ તે બન્ને અનંતાનંત ધર્મો સહિત એવા ધડાને એક જ સમયે જણાવી શકે. જો એ માટે ક્રાઇ એક નવા શબ્દને ઉના કરવામાં આવે તા પણ તે, એ બધા ધર્મા સહિત ઘડાને એક જ સમયે જણાવી શકે એમ નથી-એ ખધા ધર્મા સહિત ઘડાના બાધ ક્રમે કરીને જ થઇ શકે છે, આમ છે માટે દ્રવ્ય, ક્ષેત્ર અને કાળ વિગેરેની અપેક્ષાએ ઘડામાં અવકતવ્યતા ધર્મ પણ હાેઇ શકે છે અને એ, પૂર્વની જ પેઠે કહી શકાય એવા અનંત ધર્મો અને બીજા પદાર્થીયી જુદા હાેવાથી એ ઘડામાં અવક્તવ્ય એવા અનંત પર-ધર્મા પણ સમાઇ જાય છે. તેા આ પ્રકારે જેમ એકલા વડામાં જ અનંત ધર્મો ખતાવ્યા છે તેમ પદાર્થ માત્રમાં એટલે આત્મા વિંગેરમાં પણ અનંત ધર્મી ઘટાવી લેવાના છે. આત્મામાં એ અનંત ધર્મી આ પ્રમાણે છેઃ—ચેલનપણં, કર્તાપણં, ભેાગવનારપણં, જાણકારપણં, જ્ઞેયપણં. અમૃત પણં, અમુખ્યપ્રદેશપણં, નિશ્વલ આઠપ્રદેશપણં, લાક પ્રમાણ-પ્રદેશપણં, જીવપણું, અભવ્યપણું, ભવ્યપણું, પરિણામિપણું, પાતાના શરીરમાં વ્યાપી રહેવાપણું—એ બધા આત્માના સહભાવી ( આત્માની સાથે નિરંતર રહેતા ) ધર્મો <mark>છે. તથા</mark>ં ખુશી, શાંક, સુખ, દુઃખ, મતિજ્ઞાન, શ્રુતજ્ઞા<sup>્</sup>, અવધિજ્ઞાન, મનઃપર્યાયત્રાન અને કેવળત્રાન, ચક્ષુર્દર્શન, અચક્ષુદર્શન; દેવપણું, નારકિપણું, **તિ**ર્યેચપ**ણું અને મનુષ્યપણું**, બધાં પુદ્દગલોની સાથે શરીર વિગેરેએ કરીને સંયોગ, અનાદિ અનંતપર્ણ, બધા જવાની સાથે બધા પ્રકારના સંબંધનું ધારકપણું, સંસારિપણું, ક્રોધ વિગેરે અસંખ્ય પરિણામપણું, હાસ્ય, રાતિ, અરતિ, ભય, શાક અને ઘણા, સ્ત્રીપર્ણ, પુરુષપર્ણ, નયુંસકપર્ણ, મૂર્ખપણું, આંધળાપર્ણ અને પહેરા વિગેર પણ —એ ખધા આત્માના ક્રમ ભાવી (ક્રમે કરીને થનારા) ધર્મો છે. જે આત્મા મુક્તિને પામ્યા છે તેમાં તા સિહપણ, સાદિઅનંતપણ, ત્રાન, દર્શન, સમ્યકત્વ, સખ અને વીર્ય છે. અને અનંત દ્રવ્યા, ક્ષેત્ર, કાલ s. J. P. w. 20-21

અતે સર્વ પર્યાયાનું જારાપા તથા જોનારપા છે તથા અશરીરપા , અજ-રપહું, અમરપહું, અરૂપપહું, અરસપહું, અગંધપહું,અસ્પર્શપહું અને અશબ્દપર્સ છે. તથા નિશ્વલપર્સ, તે,રાગીપર્સ, અલયપર્સ, અળાધપર્સ અતે પૂર્વ બાગવેલી સંસારી દશામાં જે જે જીવ-ધર્મા અનુભવ્યા હાય તે ખવા-એ પ્રકારે આત્મામાં પણ અનંત ધર્મા સમજી લેવાના છે. ધર્માસ્તિકાય. અધર્માસ્તિકાય. આકાશાસ્તિકાય અને કાળ એ બધામાં -- અનુક્રમે અમંખ્ય પ્રદેશપહાં, અસંખ્ય પ્રદેશપહાં, અતંત પ્રદેશપહાં, અપદેશપહાં, સર્વ જવ અને પુદ્દગલોને ક્રમે કરીને ગતિમાં, રિથતિમાં, અવગાહ દેવામાં અને નાં જીતું થવામાં સહાયકપર્ણ, અવસ્થિતપર્ણ, અનાદિ અનંતપર્ણ, અરૂપિપર્ણ, અગુરુલધ્રપણં, એક સ્કંધપણં, જાણવા યાગ્યપણં, સત્પણં અને દ્રવ્યપણં વિગેરે અનંત ધર્મો એ અરૂપી પદાર્થીમાં સમજ ક્ષેવાના છે. અને જે પદાર્થી પાૈદુગલિક છે તેમાં ઘડાના ઉદાહરણની જ પેઠે અનંતાનંત એવા સ્વ-પરપર્યા**યા** સમજ લેવાના છે. શબ્દોમાં ઉદાત્તપર્સ, અનુદાત્તપર્સ, સ્વરિતપર્સ નિવૃતપર્સ, સંવૃતપહ્યું, ધાષપહ્યું,અધાષપહ્યું, અલ્પપ્રાહ્યપહ્યું, મહાપ્રાહ્યપહ્યું, અભિલાપ્યપદ્ધં, અનિભલાભ્યપર્સ, અર્થનું વાચકપર્સ અને અવાચકપર્સ તથા ક્ષેત્ર અને કાલ વિગેરના બેઠને લીધે અનંત અર્થનું જણાવવાપર્યું -એ વિગેરે ધર્મો ઘટાવી લેવાના છે તથા આત્મા વિગેરે બધા પદાર્થીમાં નિસપર્સ, અનિસપસ્ સામાન્ય, વિશેષ, સત્પર્ણ, અસત્પર્ણ, અબિલાપ્યપર્ણ અને અનબિલાપ્યપર્ણ અને એ ઉપરાંત બીજ વસ્તુઓના વ્યાવૃત્તિ-ધર્મો પણ જાણવાના છે. હવે કદાચ એમ કહેવામાં આવે કે, જે ધર્મો ઘડાના પોતાના છે તે તા તેના સ્વ-પર્યાયા કહેવાય એ ઠીક, પરંતુ જે પર-પર્યાયા છે અને ઘડાયા જાદા પદાર્થમાં રહેનારા છે તે (પર પર્યાયા) ઘડાના સંબંધી શી રીતે હોઇ શકે ? એ પ્રશ્તતા જવાબ આ પ્રમાણે છે:-મુંબંધના બે પ્રકાર છે:- એક તા અસ્તિપણે રહેતા સંબંધ અને બીજો નાસ્તિપણે રહેતા સંબંધ જેમ ઘડાના એનાં રૂપ વિગેરે ગુણા સાથે સંબંધ છે તેમ ઘડાના સ્વન્પર્યાયા સાથે એના (ઘડાના) સંબંધ અસ્તિપણે છે અને પરપર્યાયા ઘડામાં ન રહેતા હાવાયી એના એના સાથે થએલા સંબંધ નાસ્તિપણે છે. જેમ ઘડાના સંબંધ અછતા માટીરૂપ પર્યાય સાથે છે તેમ પર-પર્યાય સાથે પણ એતા એવા જ સંબંધ છે. કકત એ પર-પર્યાયાે એનામાં રહેતા નથી માટે જ એના સંબંધ નાસ્તિપણે કહેવાય અને એમ છે માટે જ તે, પર-પર્યાયા પણ કહેવાય. વળી. અહીં એમ કહેવામાં આવે કે. જેમ ધન વિનાના ગરીય ધનવાળા કહેવાતા

નથી તેમ જે પર-પર્યાયા ઘડાના નથી, તેઓ ઘડાના શી રીતે કહેવાય? વળી, જે ચીજ જેની ન હોય છતાં જો એની કહેવાતી હોય તા લાકના વ્યવહારતા ભંગ થશે માટે એ પર પર્યાયા ઘડાના શા રીતે કહેવાય ? એતા ઉત્તર આ પ્રમાણે છે:-જેમ ધન અને ગરીબ એ બન્નેના સંબંધ તા છે. પણ તે નાસ્તિત્વરૂપે છે તેમ પર-પર્યાય અને ઘડા વચ્ચે સંબંધ તો છે. પણ તે નાસ્તિત્વરૂપે છે. નાસ્તિત્વ રૂપે સંબંધ હોવામાં કોઇ જાતના બાધ જણાતા નથી. કારણ કે, બાલનારા બાલે છે કે, 'આ ગરીબને ધન નથી' અર્થાત ગરીય અને ધન વચ્ચે નાસ્તિત્વના સંબંધ છે એ જ પ્રકારે 'આ ઘડા કલમરૂપે નથી' એટલે ધડા અને કલમ વચ્ચે પરસ્પર નાસ્તિત્વના સંબંધ છે. એ સ્પષ્ટ રીતે ભાસે છે. હા, એમ તા કહેવું કદાચ ઠીક કહેવાય કે, ઘડાના એ પર-પર્યાયા સાથે અસ્તિત્વના મુંબંધ નથી, પરંતુ તે બન્ને વચ્ચે ઠામુકા સંબંધ જ નથી -એમ તા ન જ કહી શકાય. વળી, પર-પર્યાયા સાથે ઘડ તા નાસ્તિત્વના સંબંધ હોય, એમાં કાઇ પ્રકારના લોક વ્યવહારને પણ બાધ આવતા નથી. વળી, કદાચ એમ કહેવામાં આવે કે, નાસ્તિત્વ તેા અભાવ-રૂપ-એટલે-અસ<sup>દ્ર</sup>પ *છે તેથી તે તુચ્છરૂપ છે તે*ા એવા તુચ્છરૂપની સાથે વળી શા સંબંધ હાય ? માટે પર-પર્યાયા પણ એવા જ તુચ્છરૂપ હાવાથી એની સાથે ધડાના સંબંધ શા રીતે હોઇ શકે ? કારણ કે. જે કાંઇ તચ્છરૂપ હોય છે તેમાં કાઇ પ્રકારની શક્તિ નથી હોતી તેથી એમાં સંબંધ શક્તિ પણ શી રીતે હાય ? વળી, ખીજું પણ એ કે, જો ઘડામાં પર-પર્યાયાનું નાસ્તિપણું છે તા તેની જ સાથે એટલે નારિતપણાની સાથે ઘડાતા સંબંધ હોય એ વ્યાજબી છે. પરંત પર-પર્યાયા સાથે તા એના (ઘડાના) સંબંધ શાં રીતે ઘડા શકે ? કારણ કે, ઘટના સંબધ પટાભાવ (પટના નાસ્તિપણા) સાથે છે એથી કરીને એતા ઘડાતા સંખધ પટ સાથે પણ હાય, એવું કયાંય જોયું કે સાંભજ્યું પણ નથી. જો અહીં એમ માનવામાં આવે કે, પર-પર્યાયાના નાસ્તિપણા સાથે ઘડાના સંજ'ધ છે માટે એતા (ઘડાના) રાંજધ પર-પર્યાયા સાથે પણ હોઇ શકે તો એમ પણ માનવું જોઇએ કે, ઘડાના સંબંધ પટના નાસ્તિપણા સાથે છે માટે પટ સાથે પગ એતા (ઘડાતા) સંબંધ હોવા જોઇએ. પરંતુ એ માન્યતા તદ્દન ખાેડી હોવાથી કાઇથી માની શકાય એમ નથી અને એ પ્રકારે પર-પર્યાયા સાથે ઘડાના કાઇ પ્રકારના સંખધ હાય, એ વાત બરાબર જણાતી નથી. હવે એના પણ જવાય આ પ્રમાણે છે:-નાસ્તિપણાના અર્થ અહીં એમ સમજવાના છે કે, તે તે રૂપે નહિ હાવાપહું અર્થાત્ 'ઘડામાં કપડાનું

નાસ્તિપણ છે' એટલે ઘડા કપડારૂપે નથી, પણ પાતાના રૂપે (ઘડારૂપે) છે. આ જાતના અર્થવાળું નાસ્તિપણું એ વસ્તુના ધર્મ છે માટે એ કાંઇ તદ્દન તુચ્છરૂપે ગણી શકાય નહિ અને એમ હેાવાથી જ એના (નાસ્તિપણાના) મંખંધ ઘડા સાથે ન હાય એમ પણ ખતી શકે નહિ. એનું કારણ એ છે કે, 'ઘડા કપડારૂપે નથી' એમ કહેવામાં અર્થાત્ ઘડાની સત્તાને જણાવવામાં એ ઘડા 'કપડારૂપે નથી' એ ભાવની પણ ખાસ જરૂર પડે છે. કપડામાં જે જે ગુણા, ધર્મા અને સ્વભાવો છે, તે ઘડામાં નથી–એ રવે ઘડા નથી—એ તા ઘડાને રૂપે (પોતાને રુપે) જ છે એ હડીકતમાં આ વાત સ્પષ્ટપણે જાણી શકાય એવી છે કે, ઘડા પાતાનું સ્વરૂપ જણાવતાં 'કપડારૂપે નથી ' એ વિશેષણની ખાસ અપેક્ષા રાખે છે એથી જે જે ગુણા કે રવભાવા કપડાના છે તે પણ એક રીતે ઘડાના ઉપયોગમાં આવી જાય છે અને એ જ અપેક્ષાએ વિચાર કરીએ તા સ્પષ્ટપણે જાણી શકાય એમ છે કે, 'કપકું પણ ઘડાની સાથે સંબંધ ધરાવી રહ્યું છે, પંઝી ભલે તે સંબંધ નાસ્તિત્વરૂપે કાં ન હાય?' 'ઘડા કપડારૂપે નથી' એ વાત તા સા કાઇ જાણતું હાવાથી ઘડા અને કપડાના એક ખીજાતા સંખધ નાસ્તિત્વરૂપે છે એમાં કરાા મંદેહ રહે એમ નયી, લોકા તો એ બધા ઘડા વિગેરે પદાર્થીને વિષે એમ ધારી રહ્યા છે કે, એ બધા પદાર્થી પરસ્પર અમાવરૂપ છે અર્થાત્ ઘડાે કપડાના અમાવરૂપ છે અને કપડું ઘડાના અભાવરૂપ છે માટે જ અહીં એમ જણાવવામાં આવે છે કે. જે કપડા વિગેરેના ગુણા કે ધર્મો છે તે ખધાના ઉપયાગ એક અપેક્ષાએ ઘડાને માટે પણ થઇ શકે છે. વળી, અહીં આ પણ એક નિયમ છે કે, જેના જેની સાથે સંભાધ હોય તે બધા, તેના પર્યાયા કહી શકાય ઘડાના રૂપ વિગેરેના ઘડાની સાથે સંખધ છે માટે એ રૂપ વિગેરે જેમ ઘડાના પર્યાયો કહી શકાય છે તેમ કપડાના ધર્મા કે ગુણાના પણ સંબધ કાઇ અપેક્ષાએ ઘડાની સાથે હોવાથી એ પણ, ઘડાના જ પર્યાયો કહી શકાય. વળી, જો એ કપડા વિગેરના ગુણા કે ધર્મા ન હોત તો ઘડાના પાતાના જ પર્યાયોને સ્વ-પર્યાયા તરીકે શી રીતે કહી શકાય? કારણ કે, જયારે આપણું અને પારકું એમ એ વાનાં હાય છે ત્યારે જ એવા વ્યવહાર થઇ શકે છે અર્થાત આ ગુણા ઘડાના પાતાના છે અને આ ગુણા પારકા છે' એવા વ્યવહાર થઇ શકે છે અને એ અપેક્ષાએ પણ કપડા વિગેરેના ગુણા કે ધર્મો ઘડાને ઉપયોગમાં આવી શકે છે. માટે જ એ પર—ગુણા પણ એ ઘડા સાથે સંબંધ ધરાવી શકે છે. વળા, પદાર્થ માત્રના સ્વભાવ સ્વતંત્ર છે— કાઇ પદાર્થના સ્વભાવ, ખીજા પદાર્થના સ્વભાવ સાથે મિશ્રિત **થઐ**લો નથી. માટે જ્યારે કોઇ પણ પદાથ<sup>ર</sup>નું ખરેખુંક સ્વરૂપ જાણવું હોય ત્યારે સાથે એ પણ જાણવું જોઇએ કે, બીજ કયા કયા પદાર્થી છે અને એના સ્વભાવા પણ કેવા કેવા છે ? આ જાતના જ્ઞાન સિવાય કાઇ પણ મતુષ્ય પદાર્થનું પૃથક્કરણ કરી શકતા નથી. તેમ તેના સ્વતંત્ર સ્વભાવને પણ એાળખી શકતા નથી. આ રીતે વિચાર કરી જોતાં તો એમ જાણી શકાય છે કે, એક ઘડાનું જ્ઞાન મેળવવા માટે તેનાથી જીદા ખીજા અનેક પદાર્થી અને તેના સ્વભાવોને જાણવાની ખાસ જરૂર છે માટે જ એમ નક્કી કરવું ઉચિત છે કે, જે કાડાના ગુણા કે ધર્મા છે તેઓ પણ કાઇ અપેક્ષાએ ઘડાના હેાઇ શકે છે અને છે. આ વિષે ભાષ્યકારે એમ જણાવ્યું છે કે, "જેના જાણ્યા સિવાય જેનું જ્ઞાન થઇ શકે નહિ અને જેના જાણવાથી જેવું ત્તાન થઇ શકે એ ખન્ને વચ્ચે ચોક્કસ કાઇ પ્રકારના અંખધ હોવો જોઇએ–જેમ ઘડા અને એના રૂપ વિગેરે ગુણા વચ્ચે ધર્મ ધર્મિભાવ નામના સંખંધ છે તેમ એ ખે વચ્ચે પણ એવા જ મંબંધ શા માટે ન હોય ? '' માટે હવે આ વાત નક્ષી થાય છે કે, જે કપડા વિગેરેના ગુણો કે ધર્મો છે તે કાઇ અપેક્ષાએ ઘડાની સાથે પણ સંબ'ધ ધરાવી રહ્યા છે. જે પર-પર્યાયા છે તે, સ્વ-પર્યાયા કરતાં અનંતગુણા છે અને એ ખન્ને મળીને જેટલા સર્વ દ્રવ્યોના પર્યાયા છે તેટલા છે. આ હૃક્ષીકતને ઋષિઓએ પણ <sup>૧</sup>આચારાંગ-સૂત્રમાં ટેકા આપેલા છે. એમાં જણાવ્યું છે કે, "જે એકને જાણે છે તે **બધાને જાણે છે અને જે બધાને** જાણે છે તે એકને પણ જાણે છે" અર્યાત જે મનુષ્ય, માત્ર એક જ પદાર્થ તે એના બધા સ્વ પરપર્યાયો સહિત એટલે એની અતીત દશા, વર્તમાન દશા અને બવિષ્યની દશા એ ળધું **જા**રાતા હાય તે જ મતુષ્ય બધું જાણી શકે છે અને જે મતુષ્ય એ બધું એટલે પદાર્થની અતીત દશા વિગેરે જાણતા હાય તે જ મતુષ્ય એક પદાર્થને ખરેખરી રીતે જાગી શકે છે. આ જ હકીકતને બીજે કેકાણે પણ આ રીતે જુણાવી છે:-''જેણે બધી રીતે એક પદાર્થ ને જોયો છે તેણે બધી રીતે બધા પદા ર્થોને જોયા છે અને જેણે બધી રીતે બધા પદાર્થીને જોયા છે તેણે એક પદાર્થને પણ ખધી રીતે જેયા છે" ઉપર જણાવ્યું હતું કે, પ્રમાણવડે જે જે પદાર્થનું ત્રાન થાય છે તે પ્રત્યેક પદાર્થ, અનંત ધર્મવાળા છે અર્થાત્ પ્રમાણના

<sup>ે</sup> ૧. તૂઓ યાચાર-અંગસૂત્ર અ૦ ૩, ૬૦ ૪-(પૃ૦ ૧૭૧ સ૦):—અનુ૦

## 946

વિષય અનંત ધર્મવાળા ઘરતુ જ છે, એ હકીકત હવે તદ્દન વિવાદ વિનાની થઇ ગઇ છે.

હવે સૂત્રકાર પોતે જ પ્રત્યક્ષ અને પરાેક્ષ પ્રમાણુનું સ્વરુપ આ પ્રમાણે જણાવે છે:—

જે જ્ઞાન, અપરાક્ષપણે અર્થ નું ગ્રહણ કરે છે તેનું નામ પ્રત્યક્ષ છે અને એ સિવાયનું બીજી જ્ઞાન ફકત અર્થ ના ગ્રહણની અપેક્ષાએ પરાક્ષ છે—એમ સમજવાનું છે. પદ

અપરાક્ષપણે એટલે સાક્ષાત્-અસ્પષ્ટપણે કે સંદેહરુપે નહિ. અર્થ એટલે જ્ઞાનનું પોતાનું સ્વરુપ અને બીજા બધા બહારના ઘડા, સાદડી, ચાપડી, વિગેરે પદાર્થો—એ બજે. ઉપર જણાવ્યું છે, એ સિવાય જે બીજાું લક્ષણ પ્રત્યક્ષને લાગુ પાડવામાં આવે છે તે બરાબર જણાતું નથી. પ્રત્યક્ષત્રાન, પરાક્ષત્રાનથી તદન જીદા પ્રકારનું છે એ માટે જ અહીં 'અપરાક્ષપણે ' શબ્દના સંબંધ ' પ્રત્યક્ષ ' સાથે કરવામાં આવ્યા છે.

હવે જે કેટલાક ત્રાનવાદિઓ છે તેઓનો અભિપ્રાય આ પ્રમાણે છે:— તેઓ કે છે કે, હે આહંતા! (જેના!) તમે પદાર્થોને ક્યાંથી લાવા! શું આ સંસારમાં ત્રાન સિવાય બીજો કશું નથી—જે છે, જે દેખાય છે તે બધું એક ત્રાનરપ જ છે માટે તમે અર્થ એટલે પક્ત એકલું ત્રાનનું સ્વરુપ જ કહેા, પણ અર્થ એટલે બીજા બધા પદાર્થો, એમ કહેવું એ ગેરવ્યાજબી છે- કારણ કે, બધું માત્ર એક ત્રાનરપ જ હોવાથી બીજો કાઇ એનાથી જાદો પદાર્થ નથી ત્રાનવાદિઓના આ અભિપ્રાય બરાબર નથી અને એમ જણાવવાને માટે જ સ્વત્રકારે મૂળ શ્લોકમાં 'ग्रहणेक्षयા'—' અર્થના પ્રહણની અપેક્ષાએ 'એ શબ્દ મૂકવાથી ત્રાન, પ્રહણ અને પદાર્થ—એમ ત્રણ પદાર્થો જીદા જીદા જાણી શકાય એમ છે માટે જ એ શબ્દ, ત્રાનવાદિઓના અભિપ્રાયની અનુચિતતા સમજાવી શકે એમ છે. વળી, જેમ ત્રાન પોતાના સ્વત્રપનું બહુણ કરે છે, તેમ બહારના પદાર્થોનું પણ બહુણ કરી શકે છે. જો એમ ન હોય તો આ સર્વ જાણનારાઓને જે કાંઇ ચાક્રસ ભાસ થયા કરે છે એ શી રીતે થાય ! એની સામે એમ કહેવામાં આવે કે, બધાને માત્ર એક ચિત્તરપતો—દાનનો—જ ભાસ થયા છે, પણ પદાર્થીની ભાસ થતા

નથી માટે એકલું શાન જ છે અને એ સિવાય બીજા કાઇ પદાર્થો નથી એ કહેવું શી રીતે ખાેઢું થાય ! એના ઉત્તર આ પ્રમાણે છેઃ—ંજો જ્ઞાનવાદિએ। સંસારમાં એકહાં જ્ઞાન જ માને અને ખીજું કાંઇ હયાલીવાળું ન માને તા તેએ જે જીદાં જીદાં જ્ઞાનનાં સંતાના ( પ્રવાહા ) માને છે તે શી રીતે માની શકશે ? વળી, તેઓ જ એમ જણાવે છે કે, જેમ સ્વપ્નતું નાન કાઇ પ્રકારના આલંબનની ગરજ રાખતું નથી તેમ મંસારમાં થતાં બીજાં બધાં જ્ઞાના પણ કાઇ જાતના આલંખનની (પદાર્થની) ગરજ રાખતાં નથી. એ જ પ્રમાણે અને એ જ ઉદાહરણથી તેઓએ માનેલાં જીદાં જીદાં જ્ઞાનનાં સંતાના પણ ખાટાં કરશે અને એએાની દશા સ્વપ્નના ત્રાનની જેવી જ થશે માટે ત્રાન અને અર્થ (પદાર્થ) એ બન્નેને વાસ્ટ્રવિક અને જુદા જુદા માનવા જોઇએ. જે સ્વરૂપ પ્રત્યક્ષનું જણાવ્યું છે તેથી જાદી જાતના ગ્રાનને 'પરાક્ષ' સમજવાનું છે, કારણ કે, એ ત્રાનવડે અર્થનું ગ્રહણ તા થાય છે, પણ એ અસ્પષ્ટ પણે જો કે, પરાક્ષ ત્રાન પણ પાતાનું સ્વરૂપ પાતાની મેળ જાણતું હાેવાથી પ્રત્યક્ષ-રૂપ છે, પણ માત્ર અર્થ (પદાર્થ)ના ગ્રહણની અપેક્ષાએ જ એને પરાક્ષ સમજવાનું છે. તાત્પર્ય એ છે કે, જો કે, પરાક્ષ જ્ઞાન, પોતાના સ્વરૂપનું ગ્રહણ પાતે જ કરે છે માટે પ્રત્યક્ષરૂપ છે તા પણ પદાર્થીનું ગ્રહણ કરવામાં નિશાન અને શબ્દ વિગેરેની અપેક્ષા રાખતું હોવાથી એ અસ્પષ્ટપણે વપરાય છે અને એ માટે જ એને પરાક્ષ કહેવામાં આવે છે.

આગળ ઉપર વસ્તુનું અનંત ધર્મધારિપણું સમજાવ્યું છે અને હવે એ જ હકીકતને વિશેષ મજબૂત કરવા આ પ્રમાણે જણાવે છે:—

જે વસ્તુમાં ઉત્પત્તિ, સ્થિતિ અને વિનાશ, એ ત્રણે ધર્મા સમાયા હાય તે જ વસ્તુ સદૂપ છે અને એ માટે જ આગળ એમ કહ્યું છે કે, પ્રમાણના વિષય અન'ત ધર્મ વાળી વસ્તુ છે. પછ

જે જે વસ્તુ સર્જૂપ છે—જે જે વસ્તુ હયાતી ધરાવે છે તે બધીમાં ઉત્પત્તિ, સ્થિતિ અને વિનાશ એ ત્રણ ધર્મો હોવા જ જોઇએ–એ ત્રણે ધર્મો હોય તો જ વસ્તુ માત્ર હયાતી ધરાવી શકે છે– એ સિવાય કહી પણ એક પણ વસ્તુ હયાતી ધરાવવાને લાયક નથી. જે વસ્તુ પહેલાં તદ્દન હયાતી વિનાની હોય એટલે કાઇ પણ કાળમાં, કોઇ પણ જગ્યામાં અને કોઇ પણ રીતે જે વસ્તુ હયાત જ ન હોય અર્થાત્ વાંઝીયાના પુત્ર જેમી તદ્દન અસત્ હોય તેમાં પાછળથી હયાતી ધરાવવાની લાયકાત એટલે સર્જૂપપણું આવી

રાકતું નથી. જો ₹વી વસ્તુમાં પણ હયાતી ધરાવવાની લાયકાત આવી શકતી હોય તો સસલાનાં શિંગડાં પણ કોઇ વખતે હયાતી ધરાવવાને લાયક થવાં જોઇએ–આકાશની કળીમાંથી પણ કાઇ વખતે સુગધ આવવી જોઇએ અને વાંઝણીના પુત્રનું પણ કાઇ વખતે પરણેતર થવું જોઇએ. પરંતુ એમ થતું અત્યાર સુધી કોઇએ જોયું કે જાણ્યું નથી. માટે તદ્દન હયાતી વિનાની વસ્તુમાં પછળથી હવાતી ધરાવવાની લાયકાત આવી શકતી નથી. હવે જે વસ્તુમાં હયાત રહેવાના ધર્મ રહેલા જ છે તે વસ્તુમાં કરીવાર ઉત્પાદ વિગેરે ાકહપવાં ઉચિત જણાતા નથી. જો એવી વસ્તુમાં પણ પ્રરીથી ઉત્પાદ વિગેરેને કરપવામાં આવે તે પછી એના કયાંય આરો આવશે નહિ માટે અહીં આ એક પ્રશ્ન છે કે, જે ઉત્પાદ વિગેરે ધર્મો છે તે કયા પ્રકારના પદાર્થના માનવા ?-શ્ પહેલાં અસત રહેતા પદાર્થના માનવા ? કે સત રહેતા પદાર્થના ખાનવા ? એના ઉત્તર આ પ્રમાણે છે:—અહીં જે ઉત્પાદ વિગેરેને જણાવવામાં આવ્યા છે તે કાઇ પણ વસ્તુમાં પાછળથી આવતા નથી, એ તો વસ્તુના ધર્મ જ છે-વસ્તુની સાથે જ હમેશાં રહેનારા છે-વસ્તુથી કાંઇ જુદા જુદા નથી. ઉપર જણાવેલા પ્રશ્ન ત્યારે જ ઉઠી શકે અને એમાં જણાવેલાં દૂષણા પણ ત્યારે જ લાગુ થઇ શકે, જ્યારે વસ્તુધી એ ઉત્પાદ વિગેરે તદન જુદા હોય ુખતે એ અક વસ્તુમાત્રમાં પાછળથી આવતા હોય પરંતુ અહીં તો વસ્તુ-સ્થિતિ એવી નથી માટે ઉપરતા પ્રસ્ત કે એક પણ દ્વાણ લાગુ થઇ શકતું નથી. અહીં અમે તો એમ જણાવીએ છીએ કે, જે વસ્તુ, ઉત્પત્તિરૂપ, સ્થિતિરૂપ અને નાશરૂપ હોય એ જ હયાતી ધરાવી શકે છે અને એવી જ વસ્ત હયાતી ધરાવવાને હાયક છે. માટે અમારા આ કથનમાં કોઇ જાતનું દ્વપણ કે પ્રશ્ન થઇ શકતાં જ નથી. કાઇ પણ પદાર્થ પોતાનું પોતાપણ ગુમાવતા નથી અને એમાં નવું પાતાપણું આવતું નથી અર્થાત્ મૂળદ્રવ્યની અપેક્ષાએ કાઇ વસ્તુની ઉત્પત્તિ કે નાશ થઇ શકતાં નથી. જેમ ધડાનું મૂળ-રૂપ માંં છે, હવે તે ધૂડી જાય તાે પણ માટીના નાશ થતાે નથી તેમ એ માટીરૂપ હાવાયા એમાં એ, કાંઇ નવું આવ્યું નથા-ધડાના થતાં અનેક રૂપાંતરામાં એનું મૂળરૂપ-માટીરૂપ-કાયમ કળાયા કરે છે માટે એમ માનવું જોઇએ કે. કદીપણ મુળદ્રવ્યના નાશ થતા નથી. માત્ર જે બદલે છે તે આકારા જ છે. હવે કદાચ કાઇ એમ કહે કે, જેમ એકવાર નખ ઉતરાવ્યા પછી પાછા પ્રીવાર નુખ હતે છે અને આપણને એમ લાગે છે કે, એ નુખ એના એ છે. તેમ મૂળ કવ્ય પણ બદલ્યા જ કરે છે, પરંતુ એનાં રૂપ વિગેરે સરખે

સરખાં હાવાથી આપણે એ નખની પેઠે બ્રમિત બનીએ છીએ કે, એનું એ મળદ્રવ્ય છે અર્થાત નખની જ પેઠે મૂળ દ્રવ્યના પણ નાશ થઇ જાય છે માટે મૂળદ્રવ્યને સ્થાયી શી રીતે મનાય <sup>ક</sup> એના જવાય આ પ્રમાણે છે:–એ નખનં ઉદાહરણ તા તદ્દન ખાદું છે-એ નખ તા કપાઇ ગયા પછી બીજો જ આવે છે એમ સા કાઇ જાણે છે માટે 'નવા નખને પણ એના એ જ નખ માનવો' એ માેડી ભૂલ છે. અહીં તા દ્રવ્યરૂપ મૂળતા કદી પણ નારા થતા અને ઐની જગ્યાએ ખીજાં મૂળ આવતું કાઇએ જાણ્યું, જોયું કે અનુભગ્યું નથી માટે એમ શા રીતે કહેવાય કે, મૂળદ્રવ્ય પણ નખની પેકે બદલ્યા કરે છે અને એ. એનં એ લાગે છે' તે નખની જેવું ભ્રમવાળું છે ? કાઇ પણ મનુષ્ય એમ માનતા નથી કે. સાનાની કંઠી ભાંગી કડું કરાવ્યા પછી સોનું બદલી જાય છે-એની જગ્યાએ બીજાં જ સોનું આવે છે. કિંતુ સા કાઇ સાનાના અતેક ધાટા ધડાવ્યા પછી પણ સાનાની એકરૂપતાને જ એક અવાજે કળુલ કરે છે માટે કાઇ રીતે પણ દ્રવ્યના નાશ ઘટી શકતા નથી અને એને માનવા એ પણ અનુભવ અને વ્યવહાર વિરુદ્ધ છે. અર્થાત્ દ્રવ્યરૂપે તા પદાર્થમાત્ર સ્થિર જ રહે છે અને એના આકારા બદલ્યા કરે છે–નવા થાય છે અને આગળના જુના નાશ પામે છે—એ હકીકતમાં કાઇ જાતનં દ્વે જે જે જો નથી. કારણ કે, સા કાઇને એવા જ અનુભવ થાય છે, થયા છે અને થયા કરે છે. હવે કદાચ કાઇ એમ કહે કે, ધાળા શંખમાં જેમ પીળા રંગનં ભાન થાય છે અને તે ખો*ર્ક છે* તેમ વસ્તુમાં થતા કેરકારાે. જેને અહીં પર્યાયા કહેવામાં આવ્યા છે તે, એ શંખના પીળા રંગની પેઠે ખાટા જ શા માટે ન દ્વાય ? એના ઉત્તર આ પ્રમાણે છે:—શંખમાં જે પીળા રંગતું ભાન થાય છે. તે કાંઇ સા કાઇને થતું નથી, એ તા માત્ર જેને કમળાના રાગ થયાે હાય એને જ થાય છે માટે એ બ્રમવાળ છે-એ વાતને સાે કાઇ માને છે. કિંતુ સોનાની કંઠીનું કહું થયું, કડાની વીટી થઇ, વીટીના વેઢ થયા અને વેઢનું માદળિયું થયું-એ રીતે સાનાના જે અનેક ઘાટા થયા કરે છે-આગળના ધાટોના નાશ થઇ—એને સ્થાને નવા ધાટા આવ્યા કરે છે—એને તો આખું જગત એક સરખી રીતે જાણે છે, માતે છે અને અનુભવે છે માટે એ અતુભવને શંખના ઉદાહરણથી કાઇ પણ રીતે ખાટા પાડી શકાય એમ નથી--એ જ પ્રકારે જીવમાં હર્ષ, શાક, ઉદાસીનતા અને ક્રોધ વિગેરે નવાનવા રંગા આવે છે એમ પણ સા કાઇ અનુભવે છે માટે એ ખધું ફેરફારનું શાન કાઇ s. J. P. W. 21.

ખતની બુલવાળું નથી, કારણ કે, 'એ બુલવાળું છે' એમ કાઇ રીતે સાખીત થઇ શકતું નથી, એથી કરીને પદાર્થ માત્ર એના મૂળરૂપે--દ્રવ્યરૂપે--સ્થિર રહે છે અને એના આગળના આકારા નાશ થઇ. એ નવા આકારાને ધારણ કરે છે અર્થાત પદાર્થમાત્રમાં ઉત્પત્તિ, સ્થિતિ અને નાશ એ ત્રણે વાનાં તદ્દન સરળ રીતે ધડી રહે છે એમાં કાઇ જાતનું દ્વારણ લાગતું નથી. હવે એમ પૂછવામાં આવે કે, એ ઉત્પત્તિ, સ્થિતિ અને નાશ--એ ત્રણે વાનાં પરસ્પર તદ્દન જાદાં જાદાં છે કે નહિ ? એના જવાબમાં જો એમ કહેવામાં આવે કે, એ ત્રણે વાનાં પરસ્પર તદ્દન જુદાં જુદાં છે તા પછી એક જ પદાર્થમાં એ ત્રણે વાનાં શી રીતે ઘટી શકે ! અને કદાચ એમ કહેવામાં આવે કે, એ ત્રણે વાનાં પરસ્પર એકરૂપ છે તાે પણ એક જ પદાર્થમાં એ ત્રણે વાનાં શી રીતે રહી શકે ક કારણ કે, એ ત્રણે વાનાં ઐકરૂપ છે માટે એને 'ત્રણ વાનાં' જ ન કહી શકાય. એ રીતે ઉત્પત્તિ, સ્થિતિ અને નાશ એ ત્રણેના પરસ્પર કયા પ્રકારનાે સંબંધ છે ? તેના ખુલાસાે મળા શકતા નથી. એ ત્રણેના પરસ્પરના સંબંધના ખુલાસા આ પ્રમાણે છેઃ— એ ત્રણે ધર્મા પરસ્પર કાંઇ તદૂન જાદા જ છે એમ નથી અને પરસ્પર કાંઇ તદ્દન એક જ છે એમ પણ નથી. એ ત્રણે વચ્ચે તો કાઇ અપેક્ષાએ જુદાઇ છે અને કાઇ અપેક્ષાએ એકતા પણ છે. જેમ એક જ ઘડામાં રહેનારાં રૂપ, રસ, ગંધ અને સ્પર્શ વિગેરે પરસ્પર જીદાં જીદાં હોય છે તેમ એક જ પદાર્થમાં રહેનારા ઉત્પત્તિ, સ્થિતિ અને વિનાશ એ ત્રણે પણ પરસ્પર જીદા જુદા હોઇ શકે છે, કારણ કે. એ ત્રણેનાં સ્વરૂપા તદ્દન જુદાં પ્રકારનાં છે:—ઉત્પત્તિ એટલે હયાતી ધારણ કરવી, સ્થિતિ એટલે કાયમ રહેવું અને નાશ એટલે હયાતીના ત્યાગ કરી દેવો—આ રીતે એ ત્રણેનાં સ્વરૂપાે જાદાં જાદાં હોાવાયી 🖣 ત્રણે પરસ્પર જુદાં જુદાં છે એમ સા કાઇ જાણી શકે છે. હવે કહાય એમ કહેવામાં આવે કે. એ ત્રણેનાં ઉપર જે સ્વરૂપા જણાવ્યાં છે તે ઉપરથી એમ જાણી શકાય છે કે. એ ત્રણે પરસ્પર એક બીજાની ગરજ (અપેક્ષા) રાખતા નથી અને એમ છે માટે જ એ ત્રણે પરસ્પર તદ્દન શુદ્દા જુદા જ છે એમ શા ું માટ્રે ન કહેવાય ? જે જે પદાર્થી પરસ્પર એક ખીજાની ગરજ નથી રાખલા ેતે બધા તદ્દન જીદા જીદા જ હેાય છે અને એ જ પ્રકારે આ ત્રણે પણ પરસ્પર ેતદન જુદા જુદા કેમ ન હાઇ શકે ! વિચાર કરતાં જાણી શકાય છે કે, આ પ્રસ્ત જ હદન નકામા છે. કારણ કે, એ ત્રણેનાં લક્ષણા (સ્વરૂપા) પરસ્પર તદ્દન જુદાં જુદાં છે તાે પણ એ ત્રણે આ પ્રમાણે પરસ્પર ગરજવાળા છેઃ

સ્થિતિ અને નાશ વિના એકલાે ઉત્પાદ (ઉત્પત્તિ) રહી શકતાે નથા, સ્થિતિ અને ઉત્પત્તિ વિના એકલાે વિનાશ ટડી શકતા નથી-એ જ પ્રકારે ઉત્પત્તિ અને વિનાશ વિના સ્થિતિ પણ ટકી શકતી નથી-એ રીતે એ ત્રણે પરસ્પર એક બીજાના માં સામ તાકીને જ જીવનારા છે માટે એ ત્રણે પરસ્પર ગરજ રાખીને એક જ વસ્તુમાં રહી શકે એમ છે- એમ માનવામાં કાંઇ વાંધા જણાતા નથી. એથી જ એક પદાર્થને પણ એક સાથે ત્રણ ધર્મી-વાળા કહેવામાં કશી હરકત જણાતી નથી. વળી, બીજે ઠેકાણે આ પ્રમાણે જણાવ્યું છેઃ—"સોનાના ઘડા ડુટા ગયા તેથા રાજ-પુત્રીને શાક થયા, એ ડુટેલા ઘડાના મુગટ કરાવ્યાે એથી રાજ-પુત્રને આનંદ થયાે અને એ પૂર્વના તથા પછીના ધાટમાં સોનું તેા કાયમ રહ્યું જાણીને રાજા પાતે તટસ્થ જ રહ્યા અર્થાત્ અહીં પૂર્વના–આકારતા નાશ થયા, નવા આકાર ઉત્પન્ન થયા અને એ ખન્ને આકારમાં સ્થાયી રહેનારૂં મૂળ-દ્રવ્ય-સોનું-તદ્દન ધ્રુવ રહ્યું-એ ઉપરથી જ જાણી શકાય છે કે, એક જ પદાર્થમાં એ ત્રણે ધર્મી રહી શક્યા છે અને એ જ પ્રમાણે પદાર્થમાત્રમાં એ ત્રણે ધિર્મારહી શકે છે એ અનુભવ સિદ્ધ હકીકત છે." "ઘડાના અર્થીને એના નાશ થવાથી શાક થયા, મુગટના અર્થીને એની ઉત્પત્તિ થવાથી આનંદ થયાં અને સાનાના અર્થી એના સ્થાન યીપણાથી તટસ્થ રહ્યા—એ બધું સહેતક થયું છે.' ''દૂધના વ્રતવાળા દહિં ખાતો નથી, દહિના ત્રતવાળા દૂધ ખાતા નથી અને જેને ગારસની ખાધા છે તે તાે એ બન્નેને ખાતા નથી માટે વસ્તુમાત્રમાં ત્રણુધર્મો છે" જે ભાઇ, એ પ્રમાણે નથી માનતા તેને આ પ્રમાણે પૂછતું જોઇએઃ—જ્યારે ધડાના નાશ થાય છે ત્યારે શું તે ઘડા તેના (પાતાના) એક ભાગે કરીને નાશ પામે છે કે સમસ્તપણે એટલે સર્વ પ્રકારે નાશ પામે છે ? જો એમ કહેવામાં આવે કે, એ ઘડા પાતાના એક ભાગે કરીને નાશ પામે છે તો તે બરાબર નથી. કારણ કે, ઘડા પાતાના એક ભાગે કરીને જ નાશ પામતા હોય તા તેના આખાના નાશ તા ન જ થવા જોઇએ. પરંતુ જ્યારે ઘડા ડૂટે છે ત્યારે કાઇ પણ પ્રામાણિક અમ તા કદા પણ કહેતા નથી કે, ધડાના એક ભાગ નાશ પામ્યા, કિંતુ સર્વ કાઇ એમ કહે છે અને સાંભળે છે કે, આખા ધડાના નાશ થયા. હવે એમ કહેવામાં આવે કે, ઘડાના સર્વ પ્રકારે નાશ થાય છે. તેા તે પણ બરાબર નથી. કારણ કે, જો ઘડાના સર્વ પ્રકારે નાશ થતા હાય તા ઘડા પુટયા પછી ઠીખડાં અને માટી પર્ણન રહેવી જોઇએ. કિંતુ આ તો ઘડા કુડી ગયા પછી ઠીખડો અને માડી બાકી રહે છે એમ સા

કોઇ જાણે છે માટે એમ શી રીતે માની શકાય કે, લડાના નાશ સર્વપ્રકારે થઇ જાય છે. એ ખને પક્ષમાં એ પ્રકારે દૂષણા આવતાં હોવાથી આ બાઇએ એમ ન છૂટકે માનવું પડશે કે, ઘડા ઘડારૂપે નાશ પામે છે. ઠીબરૂપે ઉત્પન્ન થાય છે અને માટીરૂપે સ્થિર રહે છે. વળી, આપણે એ ભાઇને એમ પણ પછી શકીએ કે. જ્યારે ઘડાે ઉત્પન્ન થાય છે ત્યારે શું એ, એક ભાગે કરીતે ઉત્પન્ન થાય છે કે, સર્વપ્રકારે ઉત્પન્ન થાય છે? જો એમ કહેવામાં આવે કે, ઘડા એક ભાગે કરીને ઉત્પત્ત **ચા**ય છે તો **તે** ખરાખર, નથી. કારણ કે, જ્યારે ઘડા ઉત્પન્ન થઇને તૈયાર થાય છે ત્યારે કાઇ એમ નથી માનતું કે. એ ઘડા એના એક ભાગે કરીને ઉત્પન્ન થયાે છે. કિતું સા કાઇ એમ માને છે કે. પરેપરા ઘડા ઉત્પન્ન થયા છે અને વ્યવહાર પણ એ જ પ્રકારે ચાલે છે. હવે એમ કહેવામાં આવે કે, ઘડા પાતાના સર્વ પ્રકારા વડે ઉત્પન્ન થાય છે, તા એ પણ ખરાખર નથી. કારણ કે, જો એમ થાય તા સર્વ પ્રકારે ઘડા ઉત્પન્ન થએલા હોવાથી તેમાં માટીની પ્રતીતિ પણ ન થવી જોઇએ, પરંતુ એમ તા કાઇ અનુભવતું નથી માટે એવી માન્યતા પણ બરાબર ન કહેવાય. માટે ખરૂં તા એમ માનવું જોઇએ કે, જ્યારે ઘડા ઉત્પન્ન થાય છે ત્યારે તે ઘટરૂપે ઉત્પન્ન થાય છે, માટીના પિંડારૂપે નાશ પામે છે અને માત્ર માટી-રૂપે સ્થિર રહે છે-આ જાતની માન્યતાને સા કાઇ અનુભવે છે માટે એમાં કાંઇ દ્રષણ જણાતું નથી. જે જાતના અનુભવ બધા લોકોને હોય તે જાતનું પદાર્થાનું સ્વરૂપ ન માનવામાં આવે તેા કદી પણ વસ્તુની વ્યવસ્થા ન થઇ શકે, માટે જેવા અનુભવ થાય છે તેવું જ પદાર્થનું સ્વરૂપ પણ માનવું જોઇએ અને એમ માનીએ તો જ આ જાતની ખધી વ્યવસ્થા ઘટી શકે છે:-જે વસ્તુ નાશ પામેલી છે તે જ કાઇ અપેક્ષાએ નાશ પામે છે અને નાશ પામશે, જે વસ્તુ ઉત્પન્ન થઐલી છે તે જ કાઇ અપેક્ષાએ ઉત્પન્ન થાય છે અને ઉત્પન્ન થશે અને જે વસ્તુ સ્થિર રહેલી છે તે જ કાઇ અપેક્ષાએ સ્થિર રહે છે અને સ્થિર રહેશે. તથા જે કાઇ પ્રકારે નાશ પામ્યું છે તે જ કાઇ પ્રકારે ઉત્પન્ન થયું છે અને કાેઇ પ્રકારે સ્થિર રહ્યું છે. એ જ પ્રમાણે જે કાેઇ પ્રકારે નાશ પામે છે તે જ કાઇ પ્રકારે ઉત્પન્ન થાય છે અને સ્થિર રહે છે અને જે કાઇ પ્રકારે નાશ પામશે તે જ કાઇ પ્રકારે ઉત્પન્ન થશે અને સ્થિર રહેશે ઇત્યાદિ. આ પ્રમાણે પદાર્થમાત્રમાં અંદર અને બહાર ખધે ડેકાણે ઉત્પત્તિ, સ્થિતિ અને વિનાશ એ ત્રણે ધર્મા રહેલા છે અને એ હકીકવને સા કાઇ પ્રત્યક્ષપણ અનુભવે છે. અનુભવમાં આવતી આ હકાકત કદી પણ ખાડી થઇ શકતી નથી માટે એ અનુભવ ઉપરથી આ પ્રમાણે એક ધારણ ખાંધી શકાય છે કે:—વસ્તુમાત્ર ઉત્પત્તિ, સ્થિતિ અને વિનાશના ધર્મવાળા છે અને એવી છે માટે જ તે (વસ્તુ), હયાતી ધરાવવાની લાયકાત ધરાવી શકે છે. જે જે ચીજ એ ત્રણે ધર્મ વિનાની છે તે ખધીમાં સસલાનાં શિ'ગડાંની પેઠે કદી પણ હયાતી ધરાવવાની લાયકાત હાેઇ શકતી નથી હોતી નથી અને હાેશે પણ નહિ. અર્થાત્ એ ત્રણે ધર્મોની હાજરી જ વસ્તુની સંદ્રપતાનું મુખ્ય લક્ષણ છે. નૈયાયિકાએ અને બાહાએ વસ્તુની સદ્યતાનું જે સ્વરૂપ ખુતાવ્યું છે તે રીતુસર નથી અને એનું ગેરવ્યાજખીપણું ખીજા ગ્રાંથ ઉપરથી સમજી લેવાનું છે. પદાર્થમાત્ર, ઉત્પત્તિ, સ્થિતિ અને વિનાશરૂપ હોવાયી જ હયાતી ધરાવી શકે છે અને એમ છે માટે જ પ્રત્યક્ષ અને પરાક્ષપ્રમાણ વડે એ જણાઇ શકે છે. વસ્તુમાત્રમાં સત્ત્વ, ત્રેયત્વ, પ્રમેયત્વ અને વસ્તુત્વ વિગેરે અનંત ધર્મા છે અર્થાત વસ્તુમાત્ર અનંત ધર્મવાળી, અનંત પર્યાયરૂપ અતે અતેકાંતરૂપ છે. વસ્તુના અર્થ અહીં જીવ અને અજીવ વિગેરે સમજવાના છે. જે વિષે આગળ ઉપર કહેવાઇ ગયું છે. જે પદાર્થ, ઉત્પત્તિ, વિનાશ અને સ્થિરતા-એ ત્રણે ધર્મવાળા હાય તે જ અનંત ધર્મવાળા હાઇ શકે છે અને એવા જ પદાર્થ પ્રમાણવડે જાણી શકાય છે. પદાર્થમાત્રમાં અતંત ધર્મો રહેલા છે-એ બાબતની સાબીતી માટે આગળ ઘણું ઘણું લખાઇ ગયું છે. હવે એ માટે અહીં આ એક અનુમાન બસ છેઃ—પદાર્થમાત્રમાં ઉત્પાદ, નારા અને સ્થિરતા એ ત્રણે ધર્મો રહેલા છે માટે જ એમાં અનંત ધર્મા રહી શકે છે. જે પદાર્થમાં અનંત ધર્મો ન હોય તેમાં એ ત્રણ ધર્મો પણ ન હોય. એવી તદ્દન અસદ વસ્તુ તે৷ માત્ર એક આકાશની કળી છે. પ્રત્યેક પદા**ય**ેમાં એના ધર્મો ઉત્પન્ન થાય છે અને એ જ નાશ પણ પામે છે અને એ ધર્મોનં ધારણ કરનારા ધર્મી દ્રવ્યરૂપે હમેશાં સ્થિર રહે છે. ધર્મ અને ધર્મી એ બે વચ્ચે કાઇ અપેક્ષાએ એકપણું (અમેદભાવ) હોવાથી અતે ધર્મી (ધર્મવાળા) હમેશા સ્થિર રહેતા હાવાયા એ ધર્મા પણ કાઇ અપેક્ષાએ શક્તિરુપે-હમેશા રિથ રહે છે. જો એમ ન માનવામાં આવે તા ધર્મોતા તો નાશ થઇ જતા હાવાથી એ ધર્મવાળાના પણ નાશ થઇ જેવા જોઇએ માટે કાઇ અપેસાએ ધર્મીને પણ સ્થિર માન મા એ વ્યાજથી છે. ધર્મ અને ધર્મવાળા વચ્ચે તદ્દન જાદાઇ કે તદ્દન એકપાઇ હોતું નથી, કારણ કે, એ ખે વચ્ચે એ જાતના સંબંધ જણાતા નથી. વળા, જો એ ખે વચ્ચે તદત જુદાઇ કે તદૃત એકપણું માનવામાં આવે તા એ ખત્નેના ધર્મ ધર્મિભાય જ ઘડી શકતા નથી માટે એ બન્નેના કાંઇ અપેક્ષાએ બેંદ

(જીદાઇ) અને કાઇ અપેક્ષાએ અનેદ માનવા વ્યાજમી અને દૂષણ વિનાતા છે. કદાચ કાઇ એમ કહે કે, ઉત્પન્ન થતા અને નાશ પામતા એવા માત્ર એકલા ધર્મો જ છે, પણ એ ધર્મીના આધાર એવા કાઇ ધર્મી તથી. તા તા તે કથન ગેરવ્યાજળી છે. કારણ કે, કાઇ પદાર્થના આધાર વિના એકલા ધર્મી હોઇ શકતા જ નથી. રહી શકતા જ નથી અને સંભવી પણ શકતા નથા. કિંતુ એ બધા ધર્મી એક ધર્મીરૂપ પદાર્થમાં જ રહેતા અનુભવાય છે અને એ હડીકત સા કાઇને માન્ય છે. જો કે, ઉત્પન્ન થતા ગ્યને નાશ પામતા અનેક ધર્મીને આપણે જાણી શકાએ છીએ અને તે બધા ધર્મીના આધાર તથા તે તે અનેક ધર્મમય એવા એક ધર્મી કે, જે દ્રવ્યરૂપે કુવ રહે છે તેને પણ સાૈ કાઇ તદ્દન વાંધા વિના પ્રસક્ષપણે અનુભવે છે, એને કાઇ શી રીતે એાળવી શકે ? જેતા અનુભવ આપણને નજરાનજર થતા હાય તેને પણ જો એાળવવામાં આવે તા સંસારતા વ્યક્વાર માત્રતા નાશ થવાના પણ પ્રસંગ આવશે માટે કાેઇ પ્રકારે એ બધા ધર્મના આધારરૂપ પદાર્થ તે∸ધર્મવાભાતે -કાઇ પણ મનુષ્ય માળવી શકે એમ નથી. છેવટે કહેવાન તાત્પર્થ એ છે કે, ' પ્રત્યેક પદાર્થ અતંત ધર્મવાળા છે ' એ હડીકત અતેક પ્રમાણાથી સિદ્ધ થઇ ચૂકી છે અને હવે એમાં એક પણ વાંધાને અતકાશ નથી. એ બાબતને વધારે પુષ્ટિ આપનારૂં અનુમાન પ્રમાણ આ પ્રમાણે છે:--પ્રત્યેક ચીજ અનંત ધર્મવાળો છે અર્થાત્ વસ્તુ માત્રમાં નિસ, અનિસ, સત્, અસત્, સામાન્ય, વિશેષ, વક્તવ્ય અને અવક્તવ્ય વિગેરે અનેક ધર્મો રહેલા છે, કારણ કે, એ પ્રકારતા કોઇ પ્રકારના ળાધ વિનાના અતુભવ સા કાઇતે થયા કરે છે. ખરી રીતે વિચારીએ તો આપણે જે જાતના પ્રામાણિક અનુભવ કરતા હાઇએ તે જ પ્રમાણે પદાર્થાતું સ્વરૂપ માનવું વ્યાજબી છે-જેમ આપણે ઘટતે ઘટરૂપે માનીએ છીએ, પણ કપડારૂપે નથી માનતા તે જ પ્રમાણે આપણે આપણા અનુભવ પ્રમાણે પ્રત્યેક પદાર્થીને અનંત ધર્મવાળા માનવો જોઇએ. 'દરેક ચીજ અનંત ધર્મવાળી છે' એ વાતને સાખીત કરવાને જે 'અનુમવ' રૂપ હેતુ કહોા છે તે કાંઇ અસિદ્ધ નથી, વિરાધવાળા નથી, તેમ ખીજો પણ કામ જાતતા બાધ તેને નડી શકતા નથી. કારણ કે, એ અનુ-ભા તદ્દન નિર્દોષ છે, એવા અનુભવ સાને થાય છે અને યુક્તિયુક્ત હોવાથી સા તેને કળલ કરી શકે તેમ છે. હવે કદાચ એમ કહેવામાં આવે કે, જેમ ઢંડક અને તાપ ખન્ને તદન વિરદ્ધ હાવાથી એક સાથે રહી શકતાં નથી તેમ સતપણું અને અસત્પણું, નિસપણું અને અનિસપણું વિગેરે પુરસ્પર વિરોધ ધરાવનારા ધર્મા એક જ પદાર્થમાં શી રીતે રહી શકે ?-જે વસ્તુ સત્ હે ય એ, અસત્ શી રીતે હોય <sup>ક</sup> અને જે વસ્તુ અસત્ હોય એ, સત્ શી રીતે હૈાય ? જે વળી, સત્ત્વને અસત્ત્વરૂપ અને અસત્ત્વને સત્ત્વરૂપ માનવામાં આવતું હોય તેા વ્યવહાર માત્રના નાશ <mark>થશે—કોઇ પણ પદા**ર્ય**ના</mark> સ્વરૂપનું ડેકાહ્યું જ નહિ રહે. આ જ હડીકત એક જ પદાર્થીને નિસ અને અનિસ માનવામાં પણ લાગુ થઇ શકે છે-જે વસ્તુ નિસ હોય એ, અનિસ શી રીતે હોઇ શકે ? અને જે વસ્ત અનિસ હાય એ, નિસ શી રીતે હાઇ શકે ? આ પ્રકારે અનેકાંત-વાદમાં વિરાધનું દૂષણ આવતું જણાય છે. એ ઉપરાંત આ બીજાં પણ આઠ દૂષણા આવે છેઃ—એક સંશય, બીજાું અનવસ્થા, ત્રોજાં વ્યધિકરણ, ચાયું સંકર, પાંચમું વ્યવિકર, છું વ્યવહારલાપ, સાતમ પ્રમાણભાધ અને આક્રમું અત્રંભવ. એમાં સંશય દેશય આ પ્રમાણે લાગુ થાય છેઃ—વસ્તુનાં બન્તે રૂપ ઐટલે સદ્દપ અને અસદ્દપ ઐમ બે સ્વભાવ માનવામાં આવે હ્યારે ઐતા (વસ્તુતા) સ્વભાવ અમુક જ છે, એવા નિર્ણય તા થઇ શકતા નથી, અને એમ હાવાથી 'એ સદ્દુપ છે કે અસદ્દુપ છે' એવી શંકા ખતી રહે છે. ખીજો અનવસ્થા દૂધણ આ પ્રમાણ લાગુ થાય છે:—વસ્તુને જે અંશે સદૂષ માનવામાં ગ્યાવે છે તે અંશે જો વસ્તુ સદૂષ જ હોય તા એકાંત-વાદ જેવી વાત થવાથી અનેકાંતમાર્ગને હાનિ થશે અને જો એમ માનવામાં આવે કે, જે અંશે વસ્તુને સદ્રૂપ માનવામાં આવે છે તે જ અંશે વસ્તુને સદ્રુપ અને અસદ્રુપ પણ માનવામાં આવે છે તે અમાં પણ પ્રશ્ત થાય તેમ છે કે, જે અંશે વસ્તુને સદ્રુપ અને અસદ્રુપ માનવામાં આવે છે તે અંશે પણ વસ્તુ સદૂપ છે કે અસંદૂપ **છે** ? એ રીતે પ્રશ્નાેની **પરં**પરા થયા કરશે અને એક પણ પ્રશ્તના આરો આવશે નહિ માટે એ રીતે માન-વામાં તા ચોકખી અનવસ્થા (અવસ્થા વિનાની સ્થિતિ) જ છે. એ જ પ્રકારે જે અંશે વસ્તુના બેદ માનવામાં આવે છે તે અંશે જો બેદ જ માનવામાં આવે વા તે જ અંશે બેદ અને અબેદ એમ બન્ને માનવામાં આવે તા પણ ઉપર પ્રમાણે દૂષણા આવે છે. અને એ જ રીતે નિસ-અનિસ તથા સામાન્ય વિશેષના પક્ષાે પણ દૂષણવાળા છે– 🖣 પ્રકારે ઐકાંતમાર્ગમાં અનવસ્થા દૂષણ લાંગુ થાય છે. તથા, વસ્તુની સદ્ગપતાના જોદો આધાર અને અસદ્રપતાના જુદા ∾ાધાર–એમ બે આધાર થવાથી વ્યધિકરણ નામતું દૂષણ <mark>લા</mark>ંગુ થાય છે. તથા જે રૂપે વસ્તુની સંદૂષતા છે તે જ રૂપે વસ્તુની સંદૂષતા અને અ-સંદ્રપતા ખન્તે છે એ જતાના ગુકર દાવ પણ લાગુ થાય છે. કારણ કે, એક

સાથે એના મેળાપને સંકર કહેવામાં આવે છે.' વળી, જે રૂપે વસ્તુ સદ્ગુપ છે તે રૂપે અસદ્રપ પણ છે અને જે રૂપે અસદ્રપ છે તે રૂપે સદ્રપ પણ છે. એમ માનવાથી વ્યતિકર નામનું દૂષણ પણ લાગુ થાય છે. કારણ કે, વિષયમાં એક ખીજાના મળી જવાને વ્યતિકર કહેવામાં આવે છે. તથા પદાર્થમાત્રમાં અતેકાંતવાદ માનવાનાં આવશે તા પાણીતે અગ્નિરૂપ થવાના અને અગ્નિત પાણીરૂપ થવાના પ્રસંગ ઉભા થશે અને ઐમ થવાયા વ્યવહારના લાપ થઇ જશે-એ રીતે વ્યવહારલાપ નામનું છું દૂષણ પણ ક્ષાય કાય છે. વળી, છેવટે અમે (જૈન સિવાયના) એમ પણ કહી એ છીએ કે, અનેકાંતવાદ પ્રમા-હોા<mark>થી પણ ભાધ પામે તેવો છે માટે જ એમાં પ્રમાણ–</mark>ભાધ નામના દ્વાય લાયુ થાય છે. તથા, કાઇ એક જ વસ્તુ અનંત ધર્મવાળી હાય એ અમંભવિત છે માટે અનેકાંતવાદમાં અમંભવ નામનું દૂષણ પણ લાગુ થાય છે. 🤻 રીતે અતૈકાંતવાદમાં એટલાં બધાં દૂષણા આવતાં હાવાયા તેને સાચા શા રીત માની શકાય ? માટે કાઇ પ્રકારે અનેકાંતવાદનું ગ્રહણ થઇ શકે તેમ નથી. ઉપર જે જે દૂષણો અતેકાંત-વાદતે લગાડવામાં આવ્યાં છે તે બધાં ખાટાં છે અને તેને ખાટાં કરવાની યુક્તિ આ પ્રમાણે છેઃ—પહેલું તા એ કે, ઠંડક અને લાપની પેકે સદૂપ અને અસદૂપ એ બન્ને ધર્મો એક બીજા કાઇ जातना निरोध के धरावता नथी. डारेख डे, अप अन्ते ओड के वभते ओड જ વસ્તુમાં રહી શકે છે-જ્યારે ઘડારૂપે ઘડાે સત્ છે હારે જ એ ઘડાે કપડા-રૂપે સત નથી-અસત છે માટે એમાં કશા પ્રકારના વિરાધ આવે તેમ નથી. જેમ એક કેરીમાં રૂપ જીદું હોય છે અતે રુમ જીદા હાય છે—એમાં કરા વિરાધ ગણાતા નથી તેમ અહીં પણ સમજી લેવાનું છે. વળી, અહીં વિરાધ આવવાનાં કર્યા કર્યા કારણા છે*ે* શું માત્ર જુદા જુદા સ્વરૂપથી વિરાધ આવે છે? એક કાળે ન રહેવાયી વિરાધ આવે છે? એક વસ્તુમાં ન રહેવાયી વિરાધ આવે છે ? એક કાળે એક વસ્તુના એક સરખા ભાગમાં ન રહેવાથી વિરાધ આવે છે ? જો માત્ર જીદા જીદા સ્વરૂપતે લીધે વિરાધ આવતા હોય તો વસ્તુમાત્ર જીદા જાદા સ્વરૂપવાળી હોવાથી પરસ્પર વિરોધવાળી થવી જોઇએ અને એમ **ચવાયા સંસારમાં એક પ**ગ પદા**ર્થ ન રહેવા જો**ઇએ. બન્ને સ્પર્શો-કંડા અને ઉના સ્પર્શ—જીદ જીદે કેકાણે એક જ સમયે **ર**હી રાકે છે માટે ' એક કાળે ન રહેવાથી વિરાધ આવે છે ' એ કથન પણ ખરાખર નથી એ ખન્ને સ્પર્શા એક જ વસ્તુમાં જુદે જુદે સમયે રહેતા હોવાથી 'એક વસ્તુમાં ન રહેવાથી વિરાધ આવે છે' એ વાત પરાપર નથી.

ચવાથી એ, તેઓને શા રીતે જાણી શકશે ? માટે ઇધરનું ત્રાન, વિષયમાત્રતે જાણે છે, એ કથન પણ વિરાધવાળું છે એ-હકીકત સમજાય તેવી સુગમ છે. એ જ પ્રકારે યાગિઓના ત્રાન વિષે પ્યાસભજ લેવાનું છે.

છેવટ એ કે, તૈયાયિકા એમ વાતે છે કે, પ્રથમ પદાર્થ ઉત્પન્ન થાય છે અતે પછી એનું રૂપ ઉત્પાદ થાય છે. જો રૂપ પહેલું ઉત્પન્ન થાય તો એ, આધાર સિવાય કર્યા રહી શકે <sup>9</sup> માટે ઉપર પ્રમાણેનું મંતવ્ય સ્વીકારાય છે. એમાં પણ વિરાધ કર્યા પ્રમાણે છે:—

હવે જ્યારે પદાર્થીના નાશ માનવામાં આવે છે ત્યારે એમ કહેવામાં આવે છે કે, પદાર્થીના નાશ થયા પછી એના રૂપના પણ નાશ થાય છે. પરંતુ એ કથન બરાબર નથી. ખરી રીતે (તમારા કહેવાની રીતે) તા પદાર્થીના નાશ થયા પછી એનું રૂપ આધાર વિનાનું થઇને (રહીને) પછી નાશ પામનું જોઇએ—પણ તમે કહેા છા તેમ તેના નાશ ન થવા જોઇએ—એ રીતે ફ્રિપર પ્રમાણના કથનમાં વિરોધ જણાય છે—આ પ્રકારે નૈયાયિક અને વૈશાધિકાના દર્શનામાં પણ પરસ્પર વિરોધ રહેલા છે.

સાંખ્યમતમાં જે પરસ્પર વિરોધ રહેલો છે તે આ પ્રમાણે છે:—સાંખ્યો કહે છે કે, પ્રકૃતિ નિસ, એક, અવયવ વિનાની, ક્રિયા વિનાની અને અવ્ય-ક્તરૂપ છે અને જેવી પકૃતિ અનિસ એવા મહત્ વિગેરે અનેક વિકારોને પામે છે, એ તો વેદવ્યમું વિરુદ્ધ જ કથત છે.

લાંક્તું એ કે, એવના, પદાર્થના ત્રાનથી રહિત છે, કારણ કે, પદાર્થનું ત્રાન એ તો લુહિતા વ્યાપાર છે—એ પણ તદન અનુભવધી વિરૃદ્ધ હડીકત છે.

ત્રીજાં એ કે, સુદ્ધિ તેા મહદ્-રૂપ છે અને જડ છે માટે એ તેા કાંઇ ચેતના જ નથા–એ પણ વિરુદ્ધવાણી છે.

ચોશું એ કે, આકાશ વિગેરે પાંચ ભૂતા શબ્દલન્માત્રા, રૂપલન્માત્રા વિત્રેરે લન્માત્રા (પરમાષ્યુ)એથી પેદા થાય છે એ પણ બરાબર ઘટતું નથી કારણ કે, એકાંલ નિસ પક્ષમાં કાર્યકારણભાવ ઘટી શકતા જ નથી.

છેવટ એ કે, જેમ પુરૂષ, એકાંત નિસરૂપ હાવાથી કદા વિકારને પામતા નથી, તેમ તેના બંધ અને માેક્ષ પણ થતા નથી તે જ પ્રમાણે પ્રકૃતિમાં પણ કાઇ જાતના વિકાર ન થવા જોઇએ અને તેનાથી ખંધ, માેક્ષ પણ ન થવા જોઇએ. કારણ કે, એ (પ્રકૃતિ), પુરૂષની પેડે તદ્દન નિસરૂપ છે—આ રીતે સાંખ્યદર્શનમાં પણ પરસ્પર વિરોધ આવતા જણાય છે.

મીમાંસકમતમાં જે પરસ્પર વિરાધ આવે છે તે આ પ્રમાણ છે:-તે ના એક ડેકાણે કહે છે કે, ''કાઇ જીવતે હણવા નહિ, કાઇએ હિંસક થવું નહિ' પછી બીજે ડેકાણે એમ કહે છે કે, ''કાઇ જીવતે હણવા નહિ, કાઇએ હિંસક થવું નહિ' પછી બીજે ડેકાણે એમ કહે છે કે, ''કાઇ જીવતે બાપવા વળી, એક ડેકાણે કહે છે કે, ''કાઇ જીવતે હણવા નહિ' અને બીજે ડેકાણે જણાવે છે કે, ''અધમેધને વચને દિવસે ત્રણ એમાં છતાં પશુઓના નિયાગ કરવા" તથા "અંગ અને સામને મારે પશુનું બળદાન કરવું,' પ્રજાપતિને માટે સત્તર પશુઓના નાગ આપવા" આ બહું એકલું પરસ્પર વિરાધવાળું જ કથન છે.—એક ડેકાણે કાંઇ અને બીજે ડેકાણે કાંઇ—એમ કહેવાથી પરસ્પર વિરાધ સિવાય બીજાં, શું હોઇ શકે !

વળા, એક ઠેકાણે ''ખાંદું બાલવું' નહિ" એમ લખીતે બીજે ઠેકાણે એમ જણાવ્યું છે કે, "બ્રાહ્મણને માટે ખાંદું બાલવું" વળા, "હે રાજન ! મશ્કરી કરતાં, સ્ત્રીઓના પ્રયંગમાં, વિવાહતે સમયે, જીવ જતા હાય તેવી આપતમાં અને બધું લુંટાઇ જતું હાય તારે—'એ પાંચ ઠેકાણે ખાંદું બાલવામાં પાપ નથી,"

તથા અનેક રીતે ચારીના નિષેધ કરીને પછી એમ કહેવામાં આવ્યું છે કે, "જો બાલબુ હઠેથી, કપટથી ક્રાઇનું ધન લઇ લે, તો પણ તેને ચારી નથી કહેવાતી. કારબુ કે, આ બધું બાલબોનું જ છે અને તેઓની દુખળાઇને લીધે જ વપલા (હલકા લોકા) એના ઉપલાગ કરી રહ્યા છે. બાલગું જે કાંઇ લે છે (અપહરે છે) જે કાંઇ ખાય છે, જે કાંઇ એહે છે અને જે કાંઇ દે છે તે બધું તેનું પાતાનું જ છે." વળી, એક સ્થળ એમ જબાવ્યું છે કે, "પુત્ર વિનાના પુરૂષની ગત થતી નથી." અને બીજે ઠેકાએ એમ જબાવ્યું છે કે, "સંતાન વનાના હજારા બ્રહ્મચારી વિપ્રક્રમારા સ્વર્ગ ગયા છે" તથા "માંસબક્ષ્યુમાં, મદાપીવામાં અને મૈયુન સેવવામાં દોષ નથી, કારબુ કે, એ

१. " सत्यं ब्रूयात् त्रियं ब्रूयात् ब्रूयात् सलमेत्रियम् , त्रियं च नानृतं व्यादेष धर्मः सनातनः॥" क्रुक्ते। भन्तस्भिति व्याध्याय ४-१क्षेष्ट-१ इंट.

२. '' सर्व स्वं ब्राह्मणस्येदं यत् किञ्चद् जगतीगतम्। श्रेष्ठियेना-भिजनेनेदं सर्व वे ब्राह्मणोऽईति ॥ स्वमेव ब्राह्मणो भुङ्के स्वं वस्ते स्वं ददाति च । आनुशंस्याद् ब्राह्मणस्य भुन्जते हीतरे जनाः "॥ क्रूभे। भनुरभृति अध्याय १—श्लोड—१००—१०१.

ટ. જાઓ મનુરમૃતિ અધ્યાય પ-શ્લોક-૧૫૯.

૪. જૂઓ મનુરમૃતિ અધ્યાય ૫--શ્લોક -- ૫:- અનુ

તા ભૂતાની પ્રકૃત્તિ છે, જો, એ કામથી નિવૃત્તિ થાય તો ઘણું ૪ળ છે" આ લખાજા તો પરસ્પર તદ્દન વિરુદ્ધ છે.-જો પ્રવૃત્તિમાં દોષ ન લાગતા હોય તા નિષ્ટત્તિમાં ઘણું કળ શી રિંુ હોય ? વળી. એમ કહેવામાં આવે છે કે. 'વિદમાં વિધાન કરેલી હિંસા ંર્મનું કારણ છે.'' એ વાકયમાં તો હડહડતા **વિરાધ છે. કારણ** કે, જો એ હિંસા છે તેા ધર્મનું કારણ કેમ હોય <sup>રૂ</sup> અને ધર્મનું કારણ છે તા હિંસા શી રીતે હાય? એ તા 'માતા છે અને વાંઝરી છે' એની જેવી વિરોધી હકીકત છે. એએાના જ શાસ્ત્રમાં ધર્મનું સ્વરૂપ આ પ્રમાણે બતાવ્યું છેઃ—''ધર્મના સાર સાંભળા અને સાંભળાને તેનું ધારણ કરા:-- બીજા કાઇતે પ્રતિફળ શાય તેલું વર્લન ન કરા" ઇસાદિ. અર્ચિમાર્ગને માનનારા વેદાંતિઓએ આ પ્રમાણે હિંસાનું વગાણું કહ્યું છે:- "અમે જે પશુઓ દારા પૂજા કરીએ છીએ તે, આંધળા અંધકારમાં હુબીએ છીએ-હિંસા ધર્મરુપ હોય એવું કદી થયું નથી અને થશે પણ નહિ" વળી. મર્યા પછી ક્ષીજા જન્મને પામેલા જીવાની તૃપ્તિને માટે શ્રાહ વિગેરે કરવું, એ તા તદ્દન અવિચારી કામ છે. એએમાના જ સાંખતીએ કહે છે કે—''જો મરેલા જીવોને પણ શ્રાહ્લવડે તૃપ્તિ થતી હોય તેા ચાલવાઇ ગએલા દીવાની સગને તેલ કેમ ન વધારી શકે ? " એ ઝમાણે મીમાંસકમતમાં પરસ્પર વિરાધવાળા પુરાણની હકીકતા ઘણી છે અને એ બધીતે 'સ' દેહસમુચ્સુય' નામના ત્ર થ્રુંયા સમજી લેવાની છે.

તથા જે બર્ટના મહવાળા જ્ઞાનને પરાક્ષ જ માને છે અને તે માનવાનું કારણ-ક્રિયાના વિરાધ જણાવે છે તે પણ વરાપર નથી. જો તેઓ એમ જણાવતા હાય કે, જ્ઞાન પદાર્થીને જણાવે છે માટે તે પાતાના પ્રકાશ ન કરી શકે, કારણ કે, એક સાથે એ ક્રિયા નથી થઇ શકતી માટે. તા દાવા પદાર્થના પ્રકાશ કરે છે માટે એ પણ જ્ઞાનની જ પેડે પાતાના પ્રકાશ નહિ કરી શકે, તથા એને પ્રકાશન કરવા માટે બીજા દાવાની જરૂર માનવી જોઇએ. જો એ રીતે અને એ જ શક્તિથી બીજો દાવા ન માનવામાં આવે તા જ્ઞાનને પણ સ્વ-પ્રકાશી માનવું જોઇએ—છતાં જો પક્ષપાત કરવામાં આવે તા વિરાધ સિવાય માનવું જોઇએ—છતાં જો પક્ષપાત કરવામાં આવે તા વિરાધ સિવાય

તથા : બલાદૈતને માનનારા અવિદાના વિવેકપૂર્વક પ્રત્યક્ષ પ્રમાણ વડે ક્રકત સદ્—માત્રને માતે છે અને કહે છે કે, પ્રત્યક્ષ પ્રમાણ, નિષેધક નવી, પણ માત્ર વિધાન કરનારૂં છે-એ પણ પરસ્પર વિરુદ્ધતાવાળું જ્યું છે. કારણ કે, ાજે પ્રત્યક્ષ પ્રમાણ ાવિધાન કરનાફ જ ો**હાય** અમે ્એ; નિષેધ કરતાફ પ્રમાણ બ હાય તે એ વડે અવિધાના **નિરાસ** શા રીતે થઇ શકે ?

ં વળા, પૂર્વોત્તર ભામાં સાવાળા ઉત્તર પ્રકાર દેવતે નથી માનતા, છતાં તે બધા થે હહ્યા, વિષ્ણુ અને મહેશ્વર વિગેર દેવોને પૂજે છે અને ધ્યાયે છે તે પણું ચોકખું વિરુદ્ધ જે છે. ઇસાદિ. એ પ્રકારે માહે વિગેર બીજા દર્શનોમાં જે પૂર્વોપર વિરોધ આવે છે તે અહીં જણાવેલા છે.

ખેશવા ભાદ વિગેર દર્શનામાં જે જે સ્યાદાદના સ્ત્રીકાર કરવાના પ્રસંગો પ્રાચીન શ્લોકની વ્યાપ્યામાં દેખાડયા છે તે ખધા ય પૂર્વાપર વિરુદ્ધપણ અહીં પણ બધાં દર્શનામાં ઉચિતતા પ્રમાણે દેખાડી દેવા. એ બાદ વિગેર દર્શનવાળા પૂર્વે જણાવ્યા પ્રમાણે સ્યાદાદના સ્ત્રીકાર કરે છે છતાં તેનું ખંડન કરવા માટે યુક્તિઓ ચલાવે છે, એ પરસ્પર વિરાધ નહિ તો બીજાં શું ! અથવા એ વિષે કેટલુંક કહેવું—મેંગા મળેલા દર્હિ અને અદમાંથી કેટલાક અડદ કાઢવા ! માટે અહીં એ વિષે એટલું જ જણાવીને વિરામ લઇએ છીએ—અટકી જઇએ છીએ.

જે એ ચાર્વાક એટલે નાસ્તિક છે તે તો બિચારા રાંક છે, એ તો આત્મા, ધર્મ, અધર્મ, સ્વર્ગ અને માલ-એમાંનું કશું માનતા નથી માટે એની સાથે ચર્ચા એ શું કરવી--એણે કહેલું બધું, લોકોના અનુભવથી અને શાસ્ત્રોથી વિરુદ્ધ છે-એ તો બિચારા દયાને પાત્ર છે માટે એને જતા કરવા જ ઠીક છે. એમ છે માટે જ એની સામે અને કાંતવાદનું સ્થાપન કરવું અને એનો (નાસ્તિકના) પરસ્પર વિરાધ બનાવવા એ બધું જતું કરીએ છીએ. આકારવાળા બૂતામાંથી આકાર વિનાના ચૈતન્યની ઉત્પત્ત થવી એ, વિરુદ્ધ હકીકત છે. કારણ કે, બૂતામાંથી ઉત્પન્ન થતું કે, બીજે ઠેકાણથી આવતું ચૈતન્ય નજરે જણાતું નથી. જેમ આત્મા પાસે ઇંદ્રિયા પહોંચી શકતી નથી તેમ ચૈતન્ય પાસે પણ ઇંદ્રિયા પહોંચી શકતી નથી. ઇત્યાદિ.

તે એ પ્રમાણે ભાહ વિબેરે ખીજા પંધાનાં શાસ્ત્રો, પોત પોતાના બનાવનારાઋાતું અસૂર્વતપુષ્ણું સાબીત કરે છે, સર્વત્તપુષ્ણું તે સાબીત કરી શકે એમ નથી. કારણ કે, એમાં પુરસ્પર વિરોધવાળાં અનેક લખાણા બરેલાં છે. જૈનમતમાં તેા કયાંય જરા પણ પરસ્પર વિરોધ આવતા નથી માટે જ એતા મૂળ પુરૂષ સર્વત્ર હોવો જોઇએ, એમ જૈનમત જ સા<mark>બીત કરે છે-એ</mark> હકીકત ખાત્રી વાળા છે.

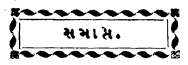
જે હડીકત મૂળકારે નથી જણાવી તે પણ કેટલીક અહીં જણાવી **પે** છીએ:—કણાદ, અક્ષપાદ, મીમાંસક અને સાંપ્યમતવાળા એમ જણાવે છે કે, અધી ઇદ્રિયા પ્રાપ્યકારી જ છે. બાહા જણાવે છે કે, કાન અને આંખ સિ-વાયની બધી ઇદ્રિયા પ્રાપ્યકારી છે અને જૈના આંખ સિવાય બીજી બધી ઇદ્રિયા પ્રાપ્યકારી છે અને જૈના આંખ સિવાય બીજી બધી ઇદ્રિયાને પ્રાપ્યકારી માને છે.

વેતાંબરાના મુખ્ય મુખ્ય તક'-પ્રધા આ છે:—સમ્મતિતક', નયચક્રવાલ, સ્યાદ્ભાદરત્નાકર, રત્નાકરાવતારિકા, તત્ત્વાથ', પ્રમાણવાતિ'ક, પ્રમાણમીમાંસા, ન્યાયાવતાર, અનેકાંતજયપતાકા, અનેકાંતપ્રવેશ, ધર્મ'સંગ્રહણી અને પ્રમેયરત્નકેશ વિગેરે.

દિગંભરાના મુખ્ય મુખ્ય તર્ક-ગ્રંથા આ પ્રમાણે છેઃ—પ્ર<mark>મેયકમલમાર્</mark>તક, ન્યાયકુસુદચંદ્ર, આપ્તપરીક્ષા, અષ્ટસ**હસ્રી**, સિદ્ધાંતસાર અને ન્યાયવિનિશ્ચયટીકા વિગેરે

ઇતિ શ્રીતપગચ્છમાં સૂર્યસમાન દેવસું દરસૂરિના શિષ્ય શ્રીગુણરત્નસૂરિએ ખનાવેલી વર્ષ્દર્શનસમુચ્ચયની તકે રહસ્યદીપિકા નામની ટીકામાં જૈનમતના સ્વરૂપ અને નિર્ણયવાળા ચાથા અધિકાર સમાપ્ત.

वेडारूपः समुद्रेऽखिटजटचरिते क्षारभारे भवेऽस्मिन् दाया यः सहुणानां परकृतिकरणाहैतजीवी तपस्वी । अस्माकं वीरवीरोऽनुगतनरवरो वाहको दान्ति-शान्योः— द्यात् श्रीवीरदेवः सकटशिवसुखं मारहा चाम्रमुद्धः॥



પ્રાપ્યકારી એટલે પદાર્થને સ્પર્શીને જ્ઞાન કરાવનારી (પ્રાપ્ય-પામીને. કારી-કરાવનારી) અર્થાત પદાર્થના સ્પર્શને પામીને જ્ઞાન કરાવનારી:—અતુ૦

## 💨 ધાર્મિક પાઠય પુસ્તકા. 👯

ખાસ જૈન તાત્વિક વિષયોમાં કર્મવાદ એ મુખ્ય છે. અભ્યાસી જૈન સામાયિક, પ્રતિક્રમણ અને બીજાં પ્રકરણો શીખી કર્મત્વના અભ્યાસ કરે છે, તે માટે શ્વેતાં ત્રમ સાહિત્યમાં કર્મ પ્રાથ એ ક્રિમક અને સંગીન જ્ઞાન કરા-વનાર તરીકે પ્રસિદ્ધ છે. કર્મ પ્રકૃતિ, પંચમં પ્રહ જેવા અને આગમાં જેવા પ્રાયામાં પ્રવેશ કરવાનું કર્મ પ્રાથ એ મુખ્ય સાધન છે. કર્મ પ્રાયા મૂળ પ્રાકૃત એને ટીકા સંસ્કૃત હોઇ દરેકને સુગમ નથી થતા. ટળા છે પણ શુજરાતી હોઇ સર્વત્ર સુગમ નથી થતા. તેથી લોક ર્ચ અને કાળની પરિસ્થિતિ વિ-ચારી કર્મ પ્રાયાન હિંદી ભાષામાં અનુવાદ તૈયાર કરેલ છે, તેની વિશેષતા તરફ તેના ખાસ અભ્યાસીઓનું લક્ષ ખેંગીએ છીએ. મૂળ, અનુવાદ અને સંસ્કૃત છાયા તા સાધારણ છે.

કમ થ્રંથ પહેલો—શરૂઆતમાં ૧૦ પાના જેટલી વિસ્તૃત પ્રસ્તાવના છે. જેમાં કર્મવાદને લગતા પ્રશ્તાના વિચાર કર્યો છે. જેમકે-કર્મવાદનું મંત-૦૫, કર્મવાદપર થવા આક્ષેપા અને તેમનું સમાધાન, વ્યવહાર અને પરમાર્થમાં કર્મવાદની ઉપયોગિતા, કર્મવાદના ઉત્પત્તિ–સમય અને સાધ્ય, કર્મશાસ્ત્રના પરિચય, કર્મશાસ્ત્રમાં શરીર. ભાષા ઇન્દ્રિય આદિ ઉપર વિચાર, કર્મવાદનં અધ્યાત્મપાણું વગેરે. બાદ વિષય પ્રવેશમાં નીચોની ભાભતા ઉપર ચર્ચા છે-કર્મ શબ્દતા અર્થ, કર્મ શબ્દના કેટલાક પર્યાયવાચક શબ્દો, કર્મનું સ્વરૂપ પુષ્ય–પાપની કસોટી, સાચિ નિર્લેપતા, કર્મનું અનાદિત્વ, કર્મઅધનનું કારણ, કર્મથી છુટવાનાે ઉપાય, આત્મા સ્વતંત્ર **ત**ત્વ છે, સ્વસંવેદનર્**પસાધક** પ્રમાણ, બાધક પ્રમાણતા અસાવ. નિષેધથી નિષેધ–કર્તાની સિહ્સિ, તર્કશાસ્ત્ર અને મહાત્માઓનું પ્રમાણ, આધુનિક વિદ્વાનાની સમ્મતિ અને પુનજ<sup>્</sup>ન્મ, કર્મ તત્વના વિષયમાં જૈનદર્શનની વિશેષતા. ત્યાર પછી ચન્ય અને તેના કર્તાના વિશેષ પરિચય છે; જેમાં અનેક બાખતાની નોંધ છે. અંતમાં ચાર પરિશિષ્ટ છે. પહેલામાં સ્વેતાંબર દિગંબરનું કર્મવાદ સંખધી મળતાપણ અને જીદાપહાં છે. બીજામા મૂળત્ર થતા કાષ હિંદી અર્થ અતે સંસ્કૃત છાંયા સાથે છે. ત્રીજામાં મૂળ ગાથાએ છે. ચાથામાં ક્વેતાંખર દિગંખર ખંતના

કર્મવાદ સંભધી ઉપલબ્ધ કે અનુપલબ્ધ સમગ્ર સાહિત્યનું વર્ણન છે. પૃત્ ૨૫૫. ક્રા. પુ. કિલ્લ-૪–૦ પા. પું. કિં. ૧–૬–૦

ખીજો કમે શ્રંથ—શરૂઆતમાં પ્રંથ-પરિચય ઉપરાંત એક નિખધ છે, આ નિખધ જૈન તત્ત્વનાના માનીતા વિષ્ય છે ગુણસ્થાન ઉપર છે. એમાં કરતે ચુણસ્થાનના મૂળ સિલ્લાંતા સરળતાથી વર્ણવ્યા છે. અંતમાં પરિશાષ્ટ્રો છે. જેમાં સ્વેતાંબર દિગં ખરની કેટલીક માન્યતાઓ વગેર તાંધી છે. કિં ૦ ૦-૧૪-૦

ત્રીજો કમેં ચંચ- શરૂઆતની પ્રસ્તાવના માર્ગણાસ્થાન, ગુણસ્થાન, જીવસ્થાનનું પૃથક્કરણ કરેલું છે. અંતમાં અગત્યના મુદાઓવાળાં પરિશિષ્ટો છે. અનુવાદમાં પ્રસંગે પ્રસંગે કેટલીક તાેટા આપેલી છે. જેમાં કેટલાક વિવાદ-ગ્રસ્ત વિષયા ઉપર યથામતિ શાસ્ત્રીય વિચાર કર્યો છે, અને દિગંબરીય ગ્રામ્યટસાર આદિ ગ્રંથામાંથી પણ હકીકતાે તેાંધી છે. કિં ૦ ૦-૮-૦

**ચાચા કમ**્ત્ર **ચ —** આતું દળ ખહુ માટું અને તેમાં પુષ્કળ વિષયા છે. લગભગ ચાર કર્મા જેટલી પ્રસ્તાવના છે. જેમાં ગુણસ્થાનના વિશેષ સ્વરૂપ ઉપર વિસ્તૃત નિખંધછે. જે લાેકપ્રકાશ, વિશેષાવશ્યક ભાષ્ય, યાેગદષ્ટિ-સમુચ્ચય આદિ શ્ર'થોના પ્રમાણોથી યુક્ત છે. બાદ અન્ય દર્શન સાથે જૈન ક્રશનનું સામ્ય ખતાવ્યું છે. તે પછી ચાગદર્શન ઉપર વિચાર છે. જેમાં <mark>ૈયાહ અને વૈદિક દર્શનાના તે સંબંધા વિચારા તાંધ્યા છે. આ નાંધમાં</mark> યાગના આરંભ કયારથી થાય છે, યાગના બેદા તથા તેના આધાર, યાગના ઉપાયા અને તેની ગુણસ્થાનામાં અવતારણા, પૂર્વસેવા આદિ શબ્દોની વ્યાખ્યા, ચાગજન્ય વિભૂતિઓ, ખાહ-શાસ્ત્રમાં દશ સંયોજનાઓ ઇત્યાદિ <u>ભાષતા શાસ્ત્રીય પદ્ધતિએ ચર્ચી છે. અંતમાં છ પરિશિષ્ટ છે.-પહેલામાં</u> શ્વેતાં ખુર દિગ ખુરતી સમાત અને અસમાન માન્યતાએ. બીજામાં કાર્મ પ્રાથક અને સહાન્તિકાના મતબેદ. ત્રીજામાં ચાથા કર્મગ્રંથ અને પંચમંગ્રહન સામ્ય. ચાથામાં અભ્યાસીઓને ખાસ ધ્યાન દેવા યોગ્ય કેટલીક વાતા, પાંચમામાં અતુવાદગત પારિભાષિક શબ્દોના કાષ અને છઠ્ઠામાં મૂળ ગાયાઓ આપી છે. અતુવાદમાં અનેક સ્થળે ખાસ ખાસ ડિપ્પણીએ છે. જેમાં **દિગંભરીય અને કયાંય કયાંય જેનેતર સાહિત્યના પણ આશ્ર**ય લીધા છે. ચાયા કર્મગ્ર થ ત્રણ ભાગમાં વહે ચાયેલા છે. પ્રત્યેક ભાગતા અ તમાં તે તે ભાગના ખાસ ખાસ વિષયા ઉપર વિસ્તૃત પરિશિષ્ટા આપેલાં છે. આવા મરિશ્ચિષ્ટા લગભગ ત્રવીસ છે. દરેક પરિશિષ્ટમાં શ્વેતાંખરીય અને દિગમરીય પામાબ્રિક ગુંચોના વ્યાધારે તે તે વિષયોની યથામતિ છુટ્યી અને નવીન શૈલીએ ચર્ચા કરી છે અને સાથે સાથે તે તે સાક્ષીરૂપ પ્રંથોના સ્થળા જણાવ્યાં છે; જેથી જીત્તાસુ મૂળ ગ્રાંથ જોઇ શંકે ઉદાહરણ તરીકે કેવલત્તાન કેવલ-દર્શનનું કમભાવિપણું, સહભાવિપણું, અને અમેદના વિષય, લેશ્યાના નિષય. સ્ત્રીની યોગ્યતાના વિષય, સમ્યકત્વ, કાળતત્ત્વ આદિ ઉપર ઉપયોગી ચર્ચા કરી છે પૃ૦ ૩૭૫ પાકું પુડું કિં. ૨–૦–૦

ચારે કર્મ શ્રંથોમાં એવા વિષયોની ચર્ચા કરી છે કે, જેનું ખરૂં જ્ઞાન મેળવ્યા સિવાય કાંઇ પણ જૈન શાસ્ત્રતા અધિકાર મેળવી શકતા નથી. કર્મ શ્રવા શિક્ષકા ઘણે ભાગે એકદેશીય વિચારથી બંધાયેલા હોય છે; તેથી શિખનારને રસ શ્રાહા આવે છે. તે ખામી દૂર કરવા, વિચારમાં વિશાળતા આણવા, જૈનેતર દર્શનમાં મળી આવતી ઉપયોગી હકીકતા ઉપરાંત દિમ બરીય સાહિત્યની આવશ્યક વિશેષતાએ પણ નોંધવામાં આવી છે. આ ચારે કર્મશ્રંથોના અનુવાદક પ્રસિદ્ધ પં. સુખલાલજ છે.

ચાગદર્શન — આમાં ઉપાધ્યાય યશાવિજયજીની બે સંસ્કૃત ડીકાઓ છે. એક પાતંજલ સત્ર ઉપર અને બીજી આઠ શ્રી હરીબદ્રની યાગવિશિકા ઉપર. આ ખન્ને સડીક મૂળ ચંચાના હિંદી અનુવાદા છે. સરલતાથી કાઇ પણ અભ્યાસી સમજી શકે તેની કાળજી રાખી લખાયેલા છે. શારૂઆતમાં મહિષ પતંજલી, આઠ હરિમદ્ર અને ઉ૦ યશાવિજયજીના પરિચય કરાવ્યો છે. ભાદ યાગદર્શન ઉપર અમુક પૃષ્ટામાં વિસ્તૃત નિભધ છે. જેમાં મુખ્યપણે નીચેના વિષયા છે તે સ્થળે સ્થળે તે તે પ્રયાના પ્રમાણા આપ્યાં છે. નિભધનાં જૈન, વૈદિક અને ભાદ એ ત્રણ પ્રમિદ્ધ દર્શનના મુખ્ય મુખ્ય સમગ્ર—સાહિત્યની નોંધ અને વિચારણ સરણી આપી છે; જેમ કે યાગ શબ્દના અર્થ, દર્શન શબ્દના અર્થ, યાગના અનિષ્કારનું માન, યેડ્યી, શાની, તપર્સી આદિ અધ્યાસિક મહાપુર્યોની બહુલતા, સાહિત્યના આદર્શની એકર્પતા લેક્ક્રિય, જ્ઞાન અને યાગવા સંધધ વ્યવહારિક અને પરમાર્થિક યાગ, યાગ અને તેના સાહિત્યના વિકાસનું દિગદર્શન, યાગશાસ્ત્ર, માપતંજલીની દષ્ટિવિશાળતા, આઠ હરિમદ્રની યાગમાર્ગમાં નવીન દિશ: અદિ પૃ રન્ ક કિ. ૧-૮-૦ પા પુકું.

દ'ડક—શરૂમા એવી રીતે શ્રંથોા સાર ગેઠવવામાં આવ્યો છે કે, ભૂણુનારને જાણે સ્વતંત્ર નિયાધ હાય તેવું જણાય; છતાં વિષય–ક્રમ ગા**થાએ**! પ્રમાણ છે, અતે છેવટે ગાયા**વા**, છાયા અતે અનુવાદ સહિત આપેલી છે. કિંમત ૯–૮–૦

વિતરાગ ત્તાત્ર—આ હૈમમાં કૃતી પ્રાપ્તાદિક કૃતિ છે. તેમાં ભાવ-પૂર્ણ સ્તુતિઓ છે. અનુવાદ શુદ્ધ અને સરક્ષ છે. કિં. ૦–૩–૦

જીવિચાર અને નવતત્વ—અ બન્તે પ્રકરણા મૂળ અને હિંદી અનુવાદ સાથે છે. બંનેની કિં. ૦-૮-૦

જૈન તત્વસાર—આમાં કર્વાએ પ્રશ્ને તત્તર રૂપે જૈનતત્વની મિમાંસા કરી છે. અનુવાદ સરક્ષ અને પાદય છે. કિં. ૦-૨-૬

આ ઉપરાંત ન્યાયામોતિધિ આત્મારામજી મહારાજ શ્રી વલભવિજયજી મહારાજ, શ્રી લલિતવિજયજી તથા શ્રી લખ્ધિવિજયજી વગેરેનાં ખનાવેલા પુસ્તકા અને હિંદીના પ્રસિદ્ધ લેખક કન્નાેમલ એમ એ નાં લખેલા હિંદી અને અગ્રેજી પુસ્તકા પગુ છે. વિશેષ માહિતિ માટે સ્ચિપત્ર મંગાયી જાણો

વ્યવસ્થાપક.

મળવાનાં ડેકાણાં.

આત્માન 'દ જૈન પુસ્તક પ્રચારક મ'ડળ રાશન મુહલ્લા —આગરા (ચુ.પી.) આત્માન 'દ જૈન સંભા—ભાવનગર (કાઠીયાવાડ) છોઠાલાલ મગનલાલ શાહ

કે. ગૂજરાત પુરાતત્ત્વ મંદિર એ**લીસ વ્યોજ-અમદાવાદ**